

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# महावीर का अन्तस्तल

अर्थात् जैन तीर्थंकर म. महावीरकी डायरी

> -: लेखक :-स्वामी सत्यभक्त

संस्थापक- सत्यसमाज

-: प्रकाशक :-सत्याश्रम वधी मन्प्र.

घनी ११६४३ इतिहास संवत श्रक्टूबर १६४३ — ∵

—: सृत्यः—

प्राठ शिलिंग

इंद्र्पया

### लालजीभाई सत्यस्नेही <sub>मन्त्री</sub> सत्याश्रम मंडल वर्घा



मुद्रक—

े सदाशिव गोमाशे मैनेजर- सत्येश्वर प्रि. प्रेस वर्धा

## बिषय सूची

| प्रास्ताविक —               | ਚ੍.            |
|-----------------------------|----------------|
| र— महामानव का जीवन          | ۣ؈             |
| २— जीवन सामग्री             | ९              |
| ३— महावीर जीवन और जैनधर्म   | 12             |
| ४— अन्तस्तल                 | २६             |
| ५— तुलना                    | ₹ <del>=</del> |
| २ दैनिन्द्नी की तिथियाँ     | ŝο             |
| महावीर का अन्तस्तल-         |                |
| १— अज्ञान्ति                | हुए            |
| २— भीगी आंखें               | হ্3            |
| १— फीका वसन्त               | २५             |
| <b>८— आंसुओं का द्रन्द</b>  | રૂ૦            |
| ५— मां की शक्ति             | રૂપ            |
| ६ अधूरी सान्त्वना           | धर             |
| ७ संन्यास ओर कमेयोग         | ટર્            |
| ८— सीता उर्मिला के उपाख्यान | <b>ટ</b> ર     |
| ९— नारी की साधना            | ¥३             |
| १०- सर्वज्ञता की सामग्री    | ى:ئ            |
| ११- पितृवियोग               | ૩,૬            |
| <b>१२</b> - मार्त् वियोग    | Ęņ             |
| १३- भाई जी का अनुरोध        | ६्३            |
| १४- गृह तपस्या              | ह्य            |
| रप- उलझन                    | ថ្ង            |

.....

| <b>१६- देवी की अनुमति</b>    |     |     | હરૂ           |
|------------------------------|-----|-----|---------------|
| १७- निष्क्रमण                |     |     | ی             |
| १८- अव भी राजकुमार           |     |     | <b>દ</b> દ્વે |
| १९- पारिपार्श्वक एक वाघा     |     |     | <u> ٦</u> ٤   |
| २०- रस समभाव                 |     |     | ९४            |
| २१- केश लैंच                 |     | v   | ९५            |
| २२- अदर्शन विजय              |     | •   | ९७            |
| २३- तापसाश्रम में            |     |     | ९९            |
| २४ शूलपाणि यक्ष का मन्दिर    |     |     | १०३           |
| २४- दम्भी का भण्डाफोड़       |     |     | १०६           |
| २६- वस्त्र छुटा              |     |     | १११           |
| २७– अहिंसो की परीक्षा        |     |     | ,,            |
| २८- शुद्धाहार                |     |     | ૧૧૪           |
| २९- सत्कार विजय              | •   | -1  | 398           |
| ३०- संवर्तक ( वड़ा तूफान )   |     | , , | १२०           |
| ३१– गोशाल                    |     |     | 123           |
| ३२- नियतिवाद के वीज          |     | •   | १२६           |
| ३३- उदासीनता की नीति         | •   | •   | १३१           |
| ३४- एक राज्य की आवश्यकता     |     | •   | १३४           |
| ५५- श्रंगार का प्रवाह        | •   |     | ९३७           |
| ३६- वीभत्स टोटके             |     |     | १४३           |
| ३७- पथिक का उत्तरदायित्व     | T ( | •   | १४६           |
| ३८- श्रमण विरोध              |     |     | १४८           |
| ६९- दुःख निमन्त्रण हेय       | ,   |     | १५४           |
| ४०- स्वघातक विद्वेप          |     |     | १५७           |
| ३१- यक्षपुजारी की श्रमणभक्ति |     | ,   | 148           |
| ३२- जीवसमास और वाहिंसा       | •   |     | १६१           |
| ३- विरोध और सभ्यता           | •   | •   | १६९           |

762 प्रथ- मिल्ल अईन्त 255 ४५- सत्य और तथ्य 866 **४३- पांच त्र**त 160 ४७- वास्स परिपद्द 328 ४८- मन्त्र तंत्र १९२ ४९- गणतन्त्र और राजतंत्र ५९६ ४०- अनुमति की आवश्यकता १९९ ५१- अवधिज्ञानी आनन्द २०३ ५२- सर्वज्ञता عرمهز ,५३- त्रिमंगी 5,0८ ५४ - सप्तभंगी २११ ५५- दासता की कुप्रधा 513 ५६- स्वप्न जगत् २१६ ५७- क्यों लुटे **२**१७ **२१**९ ५८- तस्व २२१ ४९- पुण्य पाप ६०- ग्रुभत्व के दो किनारे ত্র্ধ্র ६१- तप त्याग का प्रभाव হ্ই৹ ६२- निमित्त और उपादान २३१ ६३- दासता विरोधी अभिग्रह રરૂપ્ટ ६४- जीव सिद्धि হ্ড ६५ संघ की आवश्यकता 5,30 277 ६६- गुणस्थान ६७- केवलज्ञान マピと ६५- लोक संग्रह के लिये च्**र**ुष् ६९- मुख्य शिष्य 533 ७० - साध्वी संघ 2,649 ७१– सफल प्रवचन

| ७२- मनोवैज्ञानिक चिकित्सा   |          | २६८         |
|-----------------------------|----------|-------------|
| ७३- नन्दीपेण की दीक्षा      |          | २७३         |
| ७४- जन्मभूमि दर्शन          |          | २७३         |
| ७५- जयन्ती के प्रश्न        |          | र्७⊏        |
| ७६- गौतम की क्षमायाचना      |          | २८०         |
| ७७- स्वाभिमानी शालिभद्र     |          | २८५         |
| <b>७</b> ≍− कालगणना         |          | २्⊏६        |
| ७९- कठोर अनुशासन            |          | २८७         |
| ८०- देवलोक की अवधि          |          | २८९         |
| ८१- चतुरता का उपयोग         |          | २९२         |
| ८२- अनेकांत का उपयोग        |          | २९५         |
| ८३- परिचित की ईप्यो         | 1        | २९८         |
| ८४- मृगावती की दीक्षा       |          | ३०२         |
| ८५– शव्दालपुत्र             | <i>:</i> | ३०४         |
| ८६- पत्नी का अपमान          |          | ३०९         |
| ८७- स्कन्द परित्राजक        |          | ३१०         |
| ८८- जमालि की जुदाई          |          | <b>३</b> ११ |
| ८९- गोशाल का आक्रमण         |          | . ३१६       |
| ९०- मेरी वीमारी             | ·        | ३२३         |
| ९१- प्रियदर्शना का पुनरागमन |          | ३२४.        |
| ९२- केशी गौतम संवाद         |          | ३२८         |
| ९३- सामायिक पर आक्षेप       |          | ३३२         |
| ९४- राज्य को दुलत्ती        |          | ३३३         |
| ९४- सोमिल प्रश्न            |          | 79          |
| ९६- श्रमणोपासक परिव्राजक    |          | ३३४         |
| ९७- गांगेय                  | ,        | 97          |
| ९८- गातम प्रश्न             | •        | •           |
| ९९- पञ्चास्तिकाय            | į        | ३३८         |

|                       | {            |
|-----------------------|--------------|
| १००- भेद्भाव का बहाना | <i>5</i> %0  |
| १०२- जीव कर्तत्व      | કુંપ્રકુ     |
| १०२- तस्व अतस्व       | રૂજપ         |
| १०३- निर्चाण          | <b>રૂ</b> છ  |
| मः महावीर और सत्यसमाज | રૂપ્ટર       |
| सत्यसाहित्य           | <b>રૂ</b> પદ |

ì

į

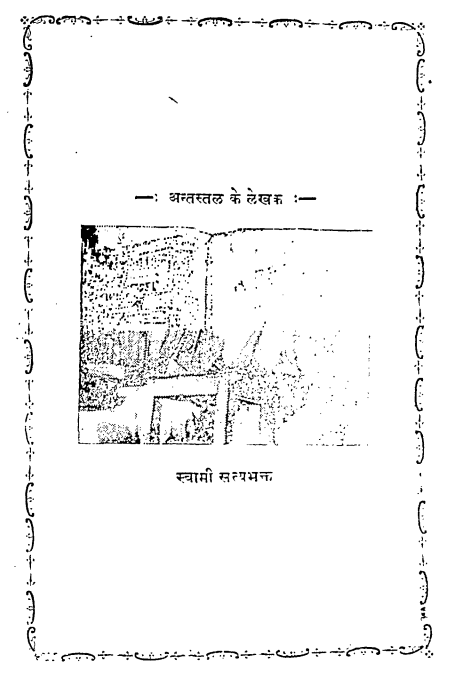
## अन्तस्तल की साधना

महावीर के अन्तस्तल को लिपियद्ध करनेवाले महान सत्पुरुप ने वर्छमान स्वामी के जीवनचरित्र और संदेशों पर मनन करते समय इतना प्रवल परिश्रम किया है, जितना संसार के किसी वृज्ञानिक आविष्कार करनेवाले व्यक्ति ने शायद ही किया हो। मेरा विश्वास है कि माज तक किसी भी धर्म के संस्थापक और उसके नाम से प्रचलित शास्त्रों पर इतन श्रम मौलिक और तथ्यपूर्ण विवेचन नहीं हुआ। इस ग्रन्थ के लिखते समय, सुनाते समय लेखक ने आँसुओं की धाराओं से अपने आसपास के वातावरण को विचारों के रस से परिप्लावित कर दिया है। जिस जिसने महावीर के अन्तस्तल का महाभिनिष्क्रमण अध्याय पढ़ा है उस उसकी छाती कठोर से कठोर हो तो भी कोमल वनकर निचुड़े विना नहीं रही है। महापुरुपा के दिलको समझने के लिये महापुरुप हो चाहिये। सचमुच महावीर के अन्तस्तल को लिखते समय स्वामी सत्यभक्त स्वयं महावीर के अन्तस्तल को लिखते समय स्वामी सत्यभक्त की स्वयं महावीर की अन्तस्तल को लिखते समय स्वामी सत्यभक्त ने स्वयं महावीर वीरमय होगये हैं।

हमारा कोटि कोटि वन्दन।

वार्शी ( सोलापुर )

स्रजचन्द सत्यप्रेभी





## मार्का किक

#### १- महामानव का जीवन -

महात्मा महावीर सरीखे हजारों वर्ष पुराने महामानवां का चरित्र मिलना वहुत कठिन है। क्यों कि अस समय इतिहास को सुरक्षित रखने के किने साधन नहीं थे जितने आज हैं। फिर जो व्यक्ति हजारों लाखों व्यक्तियों का देव वनगवा हो उसका जीवन भक्तिवश इतना अतिरक्षित कर दिया जाता है कि घटनाएँ ज्ञात होने पर भी असम्भव कोटि में पहुँच कर, अविश्व-सनीय वनकर, व्यथे होजाती हैं। महात्मा महावीर की जीवन सामग्री भी इसीप्रकार अन्धश्रद्धाओं और विस्मृतियों के नीचे द्वी पहीं है। जो विस्मृतियों के नीचे द्वी पहीं है। जो विस्मृतियों के नीचे दव गई है उसका तो कोई उपाय नहीं है परन्तु जिनपर अन्धश्रद्धा का आवरण पड़ा है। उन्हें आवरण हटाकर देखना कप्रसाध्य होने पर भी सम्भव हैं।

अन्धभक्त लोग भक्ति के आवेग में जो कह जाते हैं इससे वे समझते हैं कि इससे उनने इस महामानय के प्रति कृतज्ञता प्रगट की है, इसप्रकार उपकार का कुछ वदला खुका है जब कि वे अन्धश्रद्धाओं से अपकार ही करते हैं।

महातमा महावीर कितने अनुभवी थे, लोकसेवक थे, अन्हें भीतरी वाहरी कठिनाइयों का कैसा सामना करना पड़ा. वे किस प्रकार की कांति कर गये, अन्हें अन्हीं के आद्मियों ने कितना सताया, पर उसमें वे किस प्रकार अचल रहे आदि वातों का पता अन्धश्रद्धालुओं के महावीर-जीवन से नहीं लगता। अन्धश्रद्धालुओं की हिए से महावीर के जन्म समय देव आये, उनके साथ देव खेले, दीक्षा के समय देवों ने पालकी अटाई इन्द्रादि देवता मौके मौके पर हाजिर होते रहे, देवाङ्गनाएँ उनके सामने नृत्य करती रहीं। ऐसे महावीर एक तीर्धकर की तरह लोकसेवक नहीं रहते किन्तु पुस्तनी वादशाह की तरह पुण्य

फल के भोगी रहते हैं।

जैनों ने (कर्मचाद के भीतर) तीर्थंकरत्व को सब से वड़ी पुण्य प्रकृति (देंच) मानिलया है, जिसका भोग तीर्थंकर करते हैं। वह पुण्य प्रकृति चक्रवर्ती या सम्राट से भी वड़ी है। इसप्रकार तीर्थंकरत्व भोग प्रधान वनग्या है। वह जगत्सेवा की वड़ी कठोर साधना है, कांटों का ताज है, यह वास्तविकता जैनों की दिए से ओझल होगई है। इसिलये वे महावीर सरीखे महान कप्रसिहण्यु तीर्थंकर की वास्तविक महत्ता न समझ पाते हैं, न समका पाते हैं। हिंदू धर्म के अवतारवाद की छाप ने भी तीर्थंकर के जीवन को इसप्रकार वेकार कर दिया है।

अन्धश्रद्वालुओं के महाबीर पूजनीय देव हैं अनुकरणीय महामानव नहीं, ऐसी हालत में जब कि आज के वैद्यानिक युग ने देवताओं की इतिश्री करदी है तब महाबीर देव की भी इतिश्री होजाती हैं। वे किसी पौराणिक कहानी के कल्पित नायक के समान रह जाते हैं क्रांतिकारी ऐतिहासिक महामानव नहीं।

पर इसमें सन्देह नहीं कि वे एक महामानव थे। उनकी महत्ता देवताओं से सेवा करान में नहीं, किन्तु दुखी दुनिया की सेवा करने में, उसका विवेक जगाने में, एक नई व्यवस्था कायम करने में थी। वे जन्म से मानव थे अपने त्याग तप अनुमव तर्क विवेक आदि से महामानव वने थे इसिछिये अनका जीवन अनुकरणीय है, आज भी सम्भव होने से चिरन्तन है वास्तविक है।

अगर हम चाहते हैं कि मुट्टीभर जैन लोग ही नहीं, किन्तु सारी दुनिया के लोग म महावीर को समझे, उनके जीवन से प्रभावित हों, उनकी महामानवता की कह करें और अनके सन्देशों से लाग उठायें तो हमें वताना होगा कि जनम जात मानव राजकुमार वर्धमान, मानव से महामानव कैसे वने?

किसी आसमानी देवों की फीज के सहारे नहीं, किंतु अपने ही मनोवल से विवेकवल से जगदुद्धारक कैसे वने ? इनका जीवन भी साधारण मनुष्य का जीवन था, उनकी परिस्थितियाँ भी साधारण मनुष्य के समान थीं, इसी दुनिया के मले बुरे आद-मियों के लिवाय और कोई आसमानी प्राणिजगत अनका सह-योगी या विरोधी नहीं था। ऐसा महाबीर-चरित्र ही अदेय कहा जासकता है, अनुकरणीय कहा जासकता है, सच्चे महामानय का जीवन कहा जासकता है।

## २- जीवन सामग्री—

म महाबीर के मानुनेवाले आज दो किरकों में युटे हुए हैं। एक हैं दिगम्बर दूसरे हैं श्वेनाम्बर। इनके भी भेद प्रमेद हैं, पर मुख्य ये दो ही है। और महाबीर जीवन सम्बन्धी मनभेद भी इन दो से ही सम्बन्ध रखता है। इनमें दिगम्बरों के पास महावीर जीवन सम्बन्धी सामग्री नहीं के वरावर है । मातापिता के नाम, जन्म सृत्यु के स्थान, उच्च, मुख्य शिष्यों के नाम विहार के एक दो स्थान या एकाध घटना वस, ऐतिहासिक सामग्री इतनी ही है। वाकी पूर्व जन्म की कल्पित कहानियाँ, देवों की कहा-नियाँ ही हैं। दिगम्बर इस मामल में भी दिगम्बर होगये हैं।

श्वेताम्वरों के पास यद्यपि पौराणिक कल्पित कहानियाँ और दिव्य चमत्कारों की कमी नहीं है परन्तु वास्ताविक एतिहा सिक सामग्री भी काफी है। चमत्कारों के बीच बीच में महाबीर की मानवता के भी काफी दर्शन होते हैं।

महार्चार के जीवन के वारेमें जो दोनों सम्पदायों में मत-भेद हैं वे विश्वि नियेवात्मक इतने नहीं हैं जितने विधि उपेदा-त्मक । श्वेताम्बर् कहते हैं कि महावीर का विवाह हुआ था। दिगम्बर इंसके निपेध पर जोर नहीं देते, किन्तु अपेक्षा करते हैं,

- 3—जो घटनाएँ वास्तविक नो मालूम हुई परन्तु उनमें अवास्तविकता का इतना मिश्रण मालूम हुआ कि वह विश्वसनीय नहीं रहीं उसे ठीक रूपमें सुधार दिया है। जैसे चण्डकोशिक संपवाली घटना।
- ४—जिन साधारण घटनाओं को देवताओं के साथ जोड़ दिया गया है, उन्हें मानुपीय रूप देदिया है। इससे वे घटनाएं स्वामाविक और सम्भव मालूम होने लगी हैं और इससे महावीर स्वामी के व्यक्तित्व को कोई धक्का नहीं लगा है विक विदेश रूपमें चमका है।
- प्र—जो घटनाएं अवधिक्षान केवलकान के अलांकिक आविश्वसनीय रूप के आधार पर चित्रण की गई थीं उन्हें प्रतिभा तर्क स्क्ष्मावलोकन आदि के आधार पर चित्रित किया गया है। इससे घटनाएं संभव और स्वामाविक वनगई हैं।
- ६— कहीं कहीं खटकनेवाली शून्यता को उचित करप-नाओं से भर दिया है। जैसे महाबार के अनेक वर्षों तक दाम्पत्य जीवन में रहने पर भी, एक सन्तान के पिता होजाने पर भी, उनके दाम्पत्य जीवन का, पत्नी के साथ उनकी कोई वातचीत प्रेम या प्रम संघर्ष का, जरा भी उल्लेख न होना खटकनेवाली शून्यता है। मैंने उसे किरियत चित्रणों और वार्तालापों से भर दिया है। इसमें इस बात का ध्यान जरूर रक्खा है कि इससे महावीर के व्यक्तित्व को क्षति न पहुँचे, चित्रण उनके स्वभाव के विरुद्ध न हो, उनकी जीवन चर्या से मेल बेटाने वाला हो।
- म महावरि गृहस्थोचित कर्तव्य का निर्वाह करते हुए भी घर में ही वैरागी सरीखे रहे, यहां तक कि साधु सरीखे ता त्याग भी करने लगे, उनने गृहत्याग का संकल्प भी बहुत पिहेले घोषित कर दिया था ऐसी हालत में उनकी पत्नी के मन पर क्या बीतती होगी, इघर महावीर का यह नियम था कि घर-

वालों की अनुमति लेकर ही गृहत्याग कहंगा, ऐसी हालत में पत्नी की अनुमति के लिये उनके मनपर क्या बीतती होगी, इसका कोई चित्रण जैनशास्त्रों में नहीं है। पत्नी से तो अनुमति लेने की भी बात नहीं है जो आवश्यक है, मर्भस्पर्शी है। मैंने इस मानसिक द्वन्द को काफी विस्तार से मनोवैद्यानिकता के आधार पर लिखा है। इसमें पित पत्नी का व्यक्तित्व निखरा है, अपनी अपनी हिए से महान बना है और स्वामाविक भी रहा है।

इसीप्रकार भाई भीजाई आदि के साथ भी उनकी वात-चीत का चित्रण किया है। इसी तरह जब वे अईत होकर जन्म-भूमि छोटे हैं तब भी पुत्री के मुंह से पत्नी मरण का समाचार ढंग से कहलाया है। और भी जहां जहां आवश्यक मालूम हुआ शून्यता को उचित ढंग से भरा है।

७— दो चार जगह ऐसी घटनाओं का भी चित्रण किया है जो कि महाबीर की विचारधारा के अनुकृत रही है और उनकी विचारधारा की सार्थकता वताती रही हैं। जैसे अनेकांत की सार्थकता किये राजगृह में चार पीड़तों की कथा।

इसप्रकार अधिकांश ( म० फीसदी से भी अधिक ) जीवन सामग्री जैन शास्त्रों से मिली है, कुछ खाली जगह मैंने भरी है। हां ! सब सामग्री का सुसंस्कार करके उसे सत्य और विश्वसनीय रूप मैंने दिया है, इससे महावीर जीवन की उपयोगिता काफी बढ़ी है

### ३- महाबीर जीवन और जैनधर्म-

कोई भी संस्था, खासकर धर्म संस्था, किसी महान व्यक्ति के जीवन की फली हुई छाया है। इसलिये जैन वर्म महावीर जीवन के ही आचार विचार का व्यवस्थित किया हुआ रूप है। जैनधर्म की कुछ वार्ते काफी पुरानी है, कुछ म. पार्श्व नाथ के सम्प्रदाय की है। परन्तु म. महावीर तीर्थकर थे इसिल्ये न तो वे किसी पुराने तीर्थकर के अनुयायी थेन अपने अनुभव और विचार के सिवाय वे किसी अन्य शास्त्र की प्रमाण मानते थे। उनके विचार किसी शास्त्र से मिलजायं तो भी ठीक, नहीं तो इसकी उन्हें पर्वाह नहीं थी।

यों तीर्थंकर भी पुराने लोगों से कुछ न कुछ सीखते तो हैं ही, मानव समाज की प्रगति पुराने लोगों की ज्ञान सामग्री का सहारा लेकर आगे वढ़ने से हुई है। तीर्थंकर के कार्य और विचार भी इसके अपवाद नहीं हैं। पर तीर्थंकर की विशेषता यह है कि परीक्षक के तौर पर वह सारी सामग्री की जांच करता है अपने अनुभवों से मिछाता हैं, जो ठीक मालूम होती है छेता है जो युगवाह्य या समयवाह्य मालूम होती है उसे छोड़ता है, और देश काल के अनुकूल नया सर्जन करता है। म. महावीर के घर में चाहे म. पार्श्वनाथ का धर्म चलता रहा हो चाहे श्रमण परम्परा का कोई और अविकासित रूप, म. महावीर उसे प्रमाण मानकर नहीं चले। उस सामग्री से उनने अपनी ग्रुद्धि का संस्कार जरूर किया और उसका उपयोग नवानिर्माण के लिये जगत रूपी खुले हुए महान ग्रंथ को पढ़ने में भी हुआ, पर उसे पढ़कर उनने देश काल के अनुकूल आचार विचार का नया ही तीर्थ बनाया। वही उसका मूल आचार विचार म. महावीर की ही देन है।

जो छोग यह समझते हैं कि अनादि से अनन्त काछ के छिये जैन धर्म का एक रिकार्ड वना हुआ है जिसे हरएक तीर्थे॰ कर ज्यों का त्यों वजा जाता है वे न तीर्थकर के महान पुरुपार्थ को समझते हैं न उसके आने की उपयोगिता, न धर्मसंस्था का रूप। पुराना रिकार्ड तो साम्प्रदायिक आचार्य वजाते ही रहते हैं, म. पार्श्वनाथ का रिकार्ड आचार्य केशी वजा ही रहे थे, इसके लिये तीर्थकर की जरूरत नहीं होती. उसकी जरूरत होती है युग के अनुसार एक नया धर्म, एक नई धर्म संस्था, एक नया धर्मतीर्थ वनाने के लिये।

अहिंसा सत्य आदि धर्म के मौलिक तत्व मले ही अनादि अनन्त हों, पर वे किसी एक धर्म की या धर्मसंस्था की वपाती नहीं होते। व सभी के हैं। फिर भी दुनिया में जो जुदे- जुदे धर्म हैं अनके भेद का कारण अन मौलिक तत्वों को जनके और समाज के जावन में उतारने की भिक्ष-भिन्न प्रणाली है।

देशकाल और पात्र के भेद से यह प्रणालीभेद पद। होता है। जैनधर्म भी आज से ढाई हजार वर्ष पहिले मगध की परिस्थिति और म. महावीर की दृष्टि के अनुसार वनी दुई एक प्रणाली है।

इसका निर्माण एक दिन में नहीं हुआ, अन्तर्मुहर्त के शुक्लध्यान से केवल्र न पैदा होते ही सब का सब एक साथ नहीं मलक गया। उसके लिये में. महावीर को गाईस्थ्य जीवन के साढ़े-उन्तीस वर्ष के अनुभवों के सिवाय साढ़े वारह वर्ष के तपस्याकाल के अनुभवों से तथा दिनरात के मनन चिन्तन से काम लेना पड़ा। इसके बाद भी तीस वर्ष की केवल्य अबस्था के अनुभवों और विचारों ने भी उसका संस्कार किया। तब जैन वर्म का निर्माण हुआ। आचार के नियम, साधुसंस्था का ढांचा, विश्वरचना सम्बन्धी दर्शन, प्राणिविज्ञान, आदि सभी वातों पर महावीर जीवन की पूरी छाप है। ये सब उनके जीवन की घटनाओं से उनके मनन चिन्तन और अनुभवों से सम्बन्ध रखते हैं।

जनधर्म सम्बन्धी आचार के नियमों का, तथा दार्शनिक मान्यताओं का मर्म तब तक समझ में नहीं आसकता जब तक यह न मालूम हो कि महाबीर के जीवन में वे कौनसी घटनाएँ थीं जिनसे प्रेरित होकर उन्हें ये नियम बनाना पड़े। सौभाग्य से जैन साहित्य महाबीर जीवनसम्भन्धी ऐसी अनेक घटनाएँ मिलजाती है। बहुतसी नहीं मिलती। जो मिलती है उन्हें मैंने इस अन्तस्तल में स्पष्ट किया है। और उनका कार्य कारणभाव वताया है। जो नहीं मिलती उनमें से कुछ को सम्भावना और मनोविज्ञान के आधार पर चित्रित किया है। इससे यह बात साफ होजाती है कि जैनधर्म म. महाबीर के जीवन की फैली हुई छाया है और महाबीर जीवन जनधर्म का मूर्तिमन्तरूप है। अन्य किसी भी जैन शास्त्र को पड़ने की अपेक्षा इस अन्तस्तल को पढ़ने से पाठकों को इस सम्बन्ध का अधिक ज्ञान होगा। जैन मान्यताओं की रुपपित्र यहां काफी स्पष्टता से बताई गई है।

#### ४- अन्तस्तल --

इस पुस्तक में संशोधित किया हुआ पूरा महावीर जीवन और जैनधर्म के खासखास आनार विचारों का अच्छा परिचय देदिया गया है। परन्तु यही इस पुस्तक की विशेषता नहीं है। विशेषता यह भी है कि सब वार्ते में महावीर के शब्दों में उनके अन्तस्तल के चित्रों में बताई गई हैं। यह काम जितना कठिन है उतना ही दिलचस्प भी है।

महामानव की भावनाओं को समझना कठिन है। फिर ढाई हजार वर्ष पुराने महामानव को समझने में तो और भी कठिनाई होना चाहिये। पर सौभाग्य इतना है कि म. महावीर के जीवन की घटनाएँ तथा उनके सिद्धांत विचार चर्या वोल-चालका ढंग आदि जानने की सामग्री इतनी भरी पड़ी है कि उसके आधार पर महावीर जीवन के भीतर वाहर का चित्र संयोगपूर्ण तैयार किया जासकता है। कार्य कठिन अवद्य है और काफी कठिन है पर असम्भव नहीं है।

अन अन्धश्रद्धालुओं को इसमे सन्तोप न होगा जिनका विश्वास है कि महावीर स्वामी तो कुछ सोचते विचारते ही न थे, उनके यन में बड़ी-बड़ी दुर्घटना के लामने कोई चिन्ता के भाव आते ही न थे। उनने में महावीर को ऐसा फोनोब्राफ वना दिया है जो अनादि काल से रक्खे हुए रिकार्ड के नब्बे वजाया करता है, पर दुनिया की घटनाओं से जिसका कोई ताल्लुक नहीं है। अन्यश्रदालु लोग इसमें म. महावीर की मएना देखते है पर इससे मः महाबीर का व्यक्तित्व विलक्षल नष्ट होजाता है और इससे उनकी बास्तावक महत्ता नष्ट होती है। जिसके हदय में दुनिया को दुःखी देखकर करणा के भाव न आते हों, संसार के दुःख दूर करने की चिन्ता न पदा होती हो. द्मियों ढोंगियों और ठर्गों के जुकार्यों का किसी न दिसी नप में विरोध करने का प्रयत्न न होता हो, अपने शिष्यों और अनुयायिओं के जीवन को देखकर उन्हें सुधारने की जो कोशिश न करता हो ऐसे आदमी को महामानच जगदुदारक आदि के दे कह सकते हैं। पर अन्धश्रदालुओं को यह असंगति नहीं दिखता।

फिर अन्धश्रद्धालुओं की मान्यता विलक्षल वर्षतानिक और अधिश्वसनीय हैं। वे अपने भोलेपन के कारण में महाचीर के व्यक्तित्व को कितना भी नष्ट करें पर उनका जीवन-मार्ग्य इतना अधिक उपलब्ध हैं, उनके कार्यों का व्योग भी दिनना अधिक हैं कि अन्धश्रद्धालुओं की चार्ते हंसकर उड़ा देने टायक ही रहजाती हैं। सममदार लोग महामानय महाचीर का जीवन, उनके हृदय की विशालता, और समयसमय पर उसमें आये हुए त्कानों को देख सकते हैं।

मेंने भी उपलब्ध सामग्री के सहारे पूरी मनोवैज्ञानिकता और तन्मयता के साथ महावीर हृद्य को पढ़ने की कोशिश की है। इस विषय में मैंने इन दोनों किनारों को सम्हालने की कोशिश की है कि म. महावीर की महामानवता को धक्का न लगे और अनकी मानवता नष्ट न होजाय। साथ ही इस वात का भी पूरा ध्यान रक्खा है कि उनके भावचित्र उनके स्वभाव से तथा कार्यों से मेल खाते हों। अन्तस्तल के इन चित्रों से घटनाओं का, सिद्धान्तों का, जैनधमें के आचार-विचारों का ममें समझने में काफी सहुल्यित होती है।

#### ५- तुलना--

महावीर जीवन और जनधर्म का जो रूप शास्त्रों में उपलब्ध है उसी के आधार से यह अन्तस्तल लिखा गया है फिर भी इसमें कुछ परिवर्तन हुआ है, सुधार हुआ है। जो लोग जैनधर्म के अच्छे विद्वान जानकर हैं व तो इस अन्तर को जल्दी समझलेंगे पर अन्य पाठकों को इसमें कठिनाई होगी इसलिये यहां वह सब अन्तर या विशेषता संक्षेप में बतादी जाती है और विशेषता क्यों लाई गई इसका कारण भी साफ कर दिया जाता है।

- १— अशांति-यह प्रकरण २२ वें पृष्ठ तक है। यद्यपि किएत है परन्तु महावीर जीवन के अनुरूप है और आवश्यक है। इससे मालूम होता है कि उस युग की जिन सामाजिक वीमारियों की चिकित्सा महावीर स्वामी ने की, जिनकेलिये गृह त्याग किया उनका दर्शन गृहस्थावस्था में अवश्य हुआ होगा।
- २ यशोदादेवी-जगत्सेवा के लिये महावीर के मन में जब से गृहत्याग के विचार आये तभी से उनकी पत्नी यशादा देवी चिन्तित हुईं। अपने दाम्पत्य के गौरव की रक्षा करते हुए

भी उनने महाबीर को गृहत्याग से बिरत करने के लिये जो कारीलपूर्ण यत्न किये वे छुन के पूर्ण प्रतिप्रेम के परिचायक नो हैं हो, साथ ही एक सम्भ्रांत कुल की वधू के योग्य भी हैं। यद्यपि नारी के साथ एक प्रकार की दुदमनीसी रखनेवाले जन शास्त्रकारों ने यशोदादेवी को विलक्षल भुला दिया है पर इनने लम्बे युग में यशोदादेवी ने अपने पति से कुछ भी न कहा हो यह असम्भव है। जो कुछ सम्भव था उसका वर्णन मेंने काफी विस्तार से किया है। इसरे प्रकरण (पृष्ठ २३) से १६ व प्रकरण (पृष्ठ ६४) तक यह अन्तस्तल महावीर के अन्तस्तल के साथ यशोदा का अन्तस्तल वनगया है। यशोदादेवी के निमिन से महावीर जीवन की कई वार्त स्पष्ट हुई हैं। इसमें मुख्य है लोका नितक देवों की घटना।

जैन शास्त्रों में महावीर जीवन के साथ जिसप्रकार देव-ताओं को मिला दिया गया है वह तो अविश्वसनीय और निश्या है ही, पर लोकान्तिक देवों का आगमन तो विल्गुल व्यर्थ भी मालूम होता है। पर इसका चित्रण जिसप्रकार बदाविद्वी की अनुमति के प्रकरण (१६ वें) में किया गया है अससे लीका-न्तिक देवों वाली घटना एक आवस्यक, महत्वपूर्ण और सम्भव घटना वनगई है। और उसकी झुठी दिव्यता भी दूर होगई है।

ग्वाल के आक्रमण पर इन्द्रागमन की यात भी १९ वें प्रकरण में काफी साफ रूप में आई है। और इसमें यद्गोदादेवी की योजना के मिलने से वह सम्भव रूप तो पा ही गई है साथ ही यद्गोदादेवी का प्रतिप्रेम चरमसीमा पर पहुँचगया है और सारा चित्र करण रस से भर गया है।

जैन शास्त्रों में यशोदादेवी का वर्णन सिर्फ दी पंक्तियाँ। में हे कि "यशोदा नाम की राजकुमारी से वर्धमान कुमार का विवाह हुआ श्रोर उससे प्रियदर्शना नाम की पुत्री पैदा हुई, पर इस अन्तस्तल में यशोदा के लिये ७० पृष्ठ रुके हैं। इससे अन्त-स्तल रसीला ही नहीं होगया है किन्तु महावीर जीवन की अनेक घटनाओं को सम्भव तथा महत्वपूर्ण और आवश्यक बना-गया है। पाठक पढ़कर ही इसकी विशेषता और महत्ता समझ सकेंगे।

र् ३— बीसर्वे प्रकरण में रस सम्माव की घटना जैन शास्त्रों की है मानसिक चित्रण पेरा है जो जैन शास्त्रों के अनुकुछ है।

४— २१ वें प्रकरण में युवतियों का प्रलोभन जैन शास्त्र वर्णित हैं। उपयुक्त समय समझकर केश लोच का विधान वना दिया गया है जो जैन साधुता के लिये आज भी अनिवार्य वना हुआ है।

४ - २२ वें प्रकरण ने अदर्शन परिषद की उपयोगिता वताई गई हैं जो स्वाभाविक है।

६— २३ वें प्रकरण में तापसाश्रम की घटना जैन शास्त्रों की है यहां तक कि संवाद के खास शब्द भी वहीं के हैं। वहुत से जैनों को इसमें महावीर की लघुता होगी पर वह विलकुल स्वामाविक है और इससे महामानव की महत्ता को घका नहीं लगता।

७— २४ वें प्रकरण में शूलपाणि यक्ष की घटना शास्त्रोक्त है पर उसकी कल्पित दिव्यता दूर कर उसे वैज्ञानिक वनादिया गया है।

--- २५ वें प्रकरण की घटना भी शास्त्रोक्त है पर उसमें अवधिज्ञान और इन्द्र को लाने की वात वेकार है। म. महाबीर की मनोवैज्ञानिकता और सुक्ष्म निरीक्षकता से वह घटना ठीक वनगई है। कुछ छोग समझाते हैं कि महावार सरीखे गम्धीर प्रकृति के महामानवव के मन में ऐसे खुद्र आदमी से संघर्ष करने की वात ठीक नहीं मालूम होती। ठीक हो या न हो पर नाना कल्पनाओं से भी महावीर की प्रशंसा, करनेवाले जैन शास्त्र यदि ऐसी घटना का उल्लेख करते हैं तो इससे वे महावीर जीवन के किसी तथ्य को प्रगट करने में ही विवश होजाते हैं। ऐसी घटनाएँ झुठी नहीं कहा जासकर्ता।

म. महावीर फ्रांतिकारी थे, दम्म और अन्यविश्वास के विरोधी थे ऐसी हालत में यह स्वाभाविक है कि वे ऐसे फांडों के भण्डाफोड़ के लिये तत्पर होजायें। महामानव तुच्छ आद्मियों से बात नहीं करते या उनसे आवश्यक खंघपं नहीं करने ऐसी बात नहीं है। खास कर साधक जीवन की प्रागमिनक अवस्था में ऐसी घटनाएँ स्वाभाविक हैं और अमुक अंग में आवश्यक भी।

९— वख्नसूरने की बात जैन शास्त्रोक्त है।

१०-२७ वें प्रकरण में चण्डकोशिक सर्प की घटनाओं को अलोकिक चमत्कार तथा पूर्व जन्म की प्रधा ने जोड़ दिया गया है। मैंने घटना नो ज्यों की त्यों रक्खी है। पर चमत्कारों को इटाकर मनोवैज्ञानिक आधार पर घटना को सुनंगत रह दिया है।

११- २८ वें प्रकरण में शुद्धादार की घटना राज्यों का है। मांसाविरोध की उक्तियाँ, तद्मुसार चित्रण और वार्तानाप मेरा है।

१२-२९ वें प्रकरण की घटना भी शास्त्रोक्त है पर उसका कारण बनाने में महाबीर की प्रकृति के बनुकुल विचार मेरे हैं। इससे म. महाबीर की निस्पृहता में चार चांद लगे हैं। १३-३० वें प्रकरण की साधारण घटना को फजूल ही शास्त्रकारों ने देवों का संघर्ष बना दिया है। मैंने उस संघर्ष के रूप की जन मन का चित्र बना कर उसकी अविश्वसनीय चमत्का रिकता हटादी है। इससे म. महाबीर की महत्ता अधिक ही प्रणट हुई है।

18-२१, २२, २३, वें प्रकरण में गोशाल सम्बन्धी घट-नाएँ शास्त्रोक्त हैं। पर उसमें आई हुई अलाकिकता हटाकर उसका स्थान मनोवैज्ञानिकता को दिया है। और घटनाओं के अनुकूल विचार प्रगट किये हैं।

१५-३१ से ३७ तक के प्रकरण भी शास्त्रोक्त हैं। परन्तु दिव्यज्ञान को मनोविज्ञान और सृक्ष्म निरीक्षण वताया है। जनशास्त्रों में चक्रवर्ती की आवश्यकता क्यों मानी गई इसका काफी अच्छा कारण पेश किया गया है (प्रकरण ३४) विवेचन का तरीका तथा युक्तियाँ मेरी हैं।

१६-म. महाबीर सरीखे शान्त बीतराग ब्याक्त को जितने कछ सहना पड़े वे बहुत आश्चर्यजनक हैं। शास्त्रकार तो कहते हैं कि पूर्व जन्म के पाप के उदय से ऐसा हुआ। परन्तु म. महाबीर के किसी भी शिष्य को केवलज्ञान पैदा होने के पहिले इतने कछ नहीं अठाने पड़े जितने कि म. महाबीर को केवलज्ञान के पहिले और पीछे भी उठाना पड़े। इसिलिये पूर्व जन्मका सब से अधिक पाप म. महाबीर के पास इकट्ठा था यह अत्तर न तो म. महाबीर का महत्त्वीर के पास इकट्ठा था यह अत्तर न तो म. महाबीर का महत्त्वी के अनुरूप है न सन्तोषजनक। इस पुस्तक में इस प्रश्न का अच्छा उत्तर है कि अमण ब्राह्मण संस्कृति के विरोध स्वरूप अमण तीर्थंकर महाबीर को ये सब कछ उठाने पड़े। कांति के प्रवर्तक का जीवन ऐसा संकटापन, अपमानों से भरा हुआ होता ही है। ३८ वें प्रकरण में यह बात स्पष्ट हुई है। ४० वें प्रकरण में

भी यही बात है।

हां ! लुहार के आक्रमण सम्बन्धी घटना में वचारे देवेन्द्र को शास्त्रकारों ने व्यर्थ कप्र दिया, विना इन्द्र के भी ऐसी घटनाएँ मजेसे होसकती हैं। अन्तस्तल में इन्द्र को निमन्त्रण नहीं दिया गया।

३९ वें प्रकरण में तापसी के जिस्ये जा अजानकारी में म. महावार को कप्र पहुँचा उसे किसी यक्षिणी का हेप नहीं वताया गया, वह उस युग के लिये स्वाभाविक घटना थी।

इससे इस बात पर भी प्रकाश डाटा गया है कि जैन धर्म में यद्यपि श्रनेक कप्ट सहनों का विधान है किर भी व्यर्थ के दुःखों को हेय ही माना गया है।

१७- ४१ घें प्रकरण से जहां इस बात का पता लगता है कि घीरे घीरे अमण-विरोध शांत होने लगा था तथा बातण भी बाह्मण संस्कृति से ऊव रहे थे वहां इस बात का भी खुलामा होगया है कि जैन शास्त्रों में अशोक बुक्ष को इतनी महत्ता पर्यो मिली होगी।

१५- जैन शास्त्रों में जीवसमास. परिपर. पांच वत आदि के विधान हैं 1 वे कैसे वने, किस प्रकार वने रसका घटना। पूर्ण इतिहास सम्भव करणताओं से दिया गया है। इसमें उनके इतिहास पर ही प्रकाश नहीं पड़ता किन्तु उनकी वास्त्रविक अपयोगिता पर भी प्रकाश पड़ता है। पर्यात व्यप्यात के भेद की व्यावहारिकता तो खास तौरपर ध्यान खोचनी है।

१६- महिदेवां को तीर्थंकर क्यों माना गया इसका विवेचन ४४ वें प्रकरण में हैं। मूल वर्णन शास्त्रोक्त है।

३०- वैज्ञानिक दृष्टि से मन्त्रतन्त्र का कोई महत्व नहीं है। पर उस युग में मनुष्य का भानसिक विकास इतना नहीं हुआ था कि साधारण मनुष्य इनसे पिंड छुड़ा पाता। विज्ञान की इतनी प्रगति होजाने पर भी आज भी करोड़ों आदमी इसके शिकार हैं और विद्वान कहलानेवाले भी शिकार हैं। इसलिय उस युग में भी ये रहे। इस पर कुछ प्रकाश ४८ वें मन्त्रतन्त्र प्रकरण में डाला गया है।

२१- महावीर युग में मगध में गणतन्त्र था, फिर भी

म. महावीर की सहानुभूति साम्राज्यों की तरफ है गणतन्त्रों की

तरफ नहीं। जैन शास्त्रों में साम्राज्यों की या चक्रवर्तियों की

काफी प्रशंसा है, यह सब क्यों है इसका विवेचन गणतन्त्र

राजतन्त्र शीर्षक ४९ वें प्रकरण से लगता है।

२२-५०, ४१ वें प्रकरण शास्त्रोक्त है। उनका चित्रण इस तरह किया गया है कि जैन साधुओं के एक आचार पर प्रकाश पड़ता है, और सत्य के आग व्यक्तित्व को कैसे झुकना पड़ता है इसपर भी प्रकाश पड़ता है।

२३- सर्वज्ञता त्रिमंगी सप्तमंगी का विवेचन ५२-४३-५४ वें प्रकरण में इस तरह किया गया है कि वह वैज्ञानिक और पूर्ण सार्थक वनगया है। जैन शास्त्रों का विवेचन इस विपय में कितना भूलभरा है इसकी दार्शनिक मीमांसा बड़े सरल तरीके से होजाती है।

२४- ५५ व प्रकरण में नीरस आहार की घटना शास्त्रोक्त है। उसमें दासता का विरोध भी है। पर उसमें इतना रंग और भी दिया गया है कि में महावीर दासता के विरोध के किये कितन प्रयत्नशील थे।

२४- जैनशास्त्रों में संगम देव के द्वारा किये गये उप सगों का वर्णन वड़ा भयंकर है। स्वर्ग लोक में महावीर चर्चा, संगम देव का क्षुच्य होना. और फिर ऐसे उपसर्ग करना जो असम्भव है, यह सारा वर्णन अत्यन्त अविश्वसनीय है। फिर भी इस वर्णन का कुछ आधार तो होना चाहिये इसिटिये ५६ व प्रकरण में स्वप्न जगत के रूप में इस घटना को आधार दिया है। इस परिवर्तन से जैन शास्त्रों का वर्णन विलक्षुल ठीक होगया है। साथ ही इस प्रकरण में मनःपर्यय ज्ञान की वास्तविकता पर अच्छा प्रकाश इ.ला गया है। इस अवसर पर म. महावीर को मनःपर्यय ज्ञान हुआ था ऐसा वर्णन शास्त्रों में हैं। पर वह मान क्या है ? वह संयभी को ही क्यों होता है ? इसका खुलासा इस प्रकरण में होगया है।

२६-५७ वें प्रकरण में डांकुओं द्वारा म. महावीर के मताये जाने की घटना शास्त्रोक्त है। यहां तक कि डांकुओं ने म. महावीर को मामा मामा कह कर भहा मजाक किया, कंधे पर चढ़ गये, यह भी शास्त्रोक्त है। इससे शास्त्रम होता है कि जगत के महामानवों को कभी कभी कसे कसे शुद्र जीवों ने किस बुरी तरह से अपमानित होना पड़ता है। यहरी पृत्या पृत्यता से महामानवता का निर्णय करना व्यर्थ है।

२७- १८ से ६० वें प्रकरण तक तत्वां का विवेचन है। विवेचन जैन शास्त्रों के अनुसार ही है किर मां पुण्यपाप गुभ शुद्ध आदि का जो विवेचन हुआ है और जीर्ण श्रेष्टी की शास्त्रोंक कथा का जो स्वष्टीकरण किया नया है उससे पुछ नयासा प्रकाश डाला गया है। जैन मान्यता का पुछ छिपा हुआ सा ममें प्रगट हुआ है।

२८- हिन्दू शास्त्रों में देवेन्द्र और असुरेन्द्र के गुढ़ों का वर्णन आता है। जनधम के अनुसार देव गति का जैसा रूप ए उसमें वसा युद्ध सम्भव नहीं, फिर भी सुरासुर विरोध की पान इस देश में अतिशाचीन काल से इतनी रूढ़ ए कि इस विषय में जैनधमें का मौन खटकने शला होता जैना वार्यों ने महाबीर महत्ता वढ़ाने के लिये वड़े विचित्र ढंग से इसका उल्लेख किया है। यह अविश्वसनीय तो है ही, पर इसका पक्षपाती रंग भी साफ नजर में आता है। अन्तस्तल में से इस घटना को हटाया जासकता था फिर भी हर एक बात को किसी न किसी रूप में रखने की मेरी नीति थी इसलिये यह बात ऐसे ढंग से रखदी है कि वह निराधार नहीं रही। और पीछे से अच्छा निष्कर्ष भी निकाल दिया है।

२६-जैन द्यास्त्रों में अभिग्रह के नाम से कुछ अटपटी प्रतिज्ञाओं का काफी उल्लेख है। कप्टसहन को निमंत्रण देने के सिवाय इनका और कोई उपयोग नहीं माल्रम होता। पर यह कारण इतना तुच्छ है कि अभिग्रह खटकने वाली वात वन जाती है। म. महावीर ने भी वड़ा ही कठिन अभिग्रह किया था। जिसका कोई खुलासा जैन शास्त्रों में नहीं है। पर इस अन्तस्तल में उस अभिग्रह को दासता विरोध के लिये इस प्रकार उपयोगी सिद्ध कर दिया है कि हास्यास्पद अभिग्रह म. महावीर की दीन वन्ध्रता में चार चांद लगा देता है। घटना शास्त्रों के एर उसके चित्रण में सारा रंग ही बदल दिया है। वाल्क उसे बदलना न कहकर मौलिक रंग का प्रगटीकरण कहना ठीक होगा। ६३ वें प्रकरण में यह वात स्पष्ट है।

३०-६४ वें प्रकरण में जीविसादि की है। जैन शास्त्रों में भी यह वात है फिर भी इस ग्रंथ में कुछ नय ढंग से युक्तियाँ दीगई हैं।

३१-६५ वां प्रकरण 'संघ की आवश्यकता' मानासिक विचार है जो महावीर जीवन के अनुकूल है, जो वारह वर्ष की तपस्याओं की उपयोगितापर हलकासा प्रकाश फेंकता हैं।

३२.-६६ वें प्रकरण में गुणस्थानों का विवेचन है जो शास्त्रोक्त है। पर काफी सरळता से वार्त समझाई गई हैं। जैन धर्म के अनुसार आध्यात्मिकता के विकास का यह श्रेणीयद कार्यक्रम है।

३३- ६७ वें प्रकरण में केवलहान का विवेचन नये ढंग सो है। विश्वसनीय और वैद्यानिक होने के साथ रहस्योदाटक भी है।

३४- ६८ वें प्रकरण में लोकसंग्रह के बारे में म. महाबीर के विचार आगे के कार्यक्रम के अनुरूप हैं।

३५-६९ वें प्रकरण में ग्यारह गणधर शिष्यों का विवेचन शास्त्रोक्त हैं। गणधरों के प्रश्न भी शास्त्रोक्त हैं। परन्तु दो वातों में कुछ नवीनता आगई है। प्रश्नों को ऐसे ढंग से पेश किया गया है कि सारे प्रश्न एक कही में जुडगये हैं। साथ ही उनके उत्तर अधिक जोरदार बनगये हैं जनशास्त्रों में फुछ प्रश्नों के इत्तर बहुत ही बालोचित या हास्यास्पद तरीके से दिये गये हैं. जब कि अन्तस्त्र में काफी नर्कपूर्ण वनगये हैं।

३६- ७०, ७१ वें प्रकरण शास्त्राधार से हैं।

३७—मेघकुमार (७२ वां प्रकरण) की घटना शास्त्रा-धार से है। पर जनशास्त्रों में इसका विवेचन अविध्वसनीय सर्वज्ञता के आधार पर है जब कि अन्तस्तर का विवेचन मनो विद्यान और चतुरता के आधार पर है। कुछ भोरे जनभाई इस प्रकरण का मर्भन समझ संको। वे सत्य नथ्य का अन्तर ध्यान में लगे तो इस घटना का मर्भ उनके ध्यान में आजायगा।

३६—७३ वें प्रकरण में नन्दीयेण की घटना शास्त्रोक है। पर काम विद्यान की शुद्ध चर्चा से उसमें वर्णन की नवीनता आगई है।

३६—७४ वें प्रकरण में म. महाबीर के अपनी जन्मभूनि पंधारने का वर्णन है। घटना शास्त्रोक्त है। पर यहां जैन शास्त्र यह तो वताते हैं कि उनकी पुत्री और जमाई ने दक्षि। छी पर यह नहीं बताते कि पत्नी का क्या हुआ। में. बुद्ध बुद्धत्व प्राप्ति के वाद जब जनमश्र्मि पधारे तब पत्नी से मिलने का दश्य अत्यन्त करण है। में. महावीर के जीवन में वैसा दश्य न फबता और सम्भव यही है कि तब तक उनकी पत्नी का दंशंत होगय। हो. इसिलिये उनकी पुत्री के मुँह से यशोदा दंबी के देशन्त के समाचार कहलाये गये हैं इस घटना में करण रस का खूब परिपाक हुआ है। बात विलक्त स्वामाविक, पूर्ण सम्भव और मर्म स्पर्शी बनगई है। जातिमोह के विषय म जो विचार प्रगट किये वे भी मौलिक हैं और म महावीर की महत्ता वतलाते हैं।

इसी प्रकरण में गर्भापहरणवाली घटना का सम्भव और स्वामाविक रूप में ब्लेख कर दिया गया है। जनशास्त्रों में जिसप्रकार इस घटना का ब्लुख है वह विलकुल अविश्वसनीय और कुछ निंध भी हैं। अन्तस्तल में वह विलकुल स्वामाविक सम्भव वनगई है और निंचता दूर होगई है।

४०--७१ वें प्रकरण से लेकर ७९ वें प्रकरण तक का वर्णन शास्त्रोक्त है। लेखन में ही कुछ विशेषता आई है।

४१-८० वें प्रकरण की घटना शास्त्रोक है। इसमें मन्
महावीर ने ५ वें स्वर्ग, ब्रह्मलाक के आगे भी स्वर्ग होने की वात
कही है और इससे लोकविख्यात पागल परिवालक ने शिष्यता
स्वीकार करली है। यूलप्रन्थों में पेसी कोई युक्ति नहीं दी गई है
जिससे आगे के स्वर्ग सिद्ध होसकें और उससे प्रभावित होकर
एक विख्यात धर्मगुरु शिष्य वनजाये। परन्तु अन्तस्तल में यह
विवेचन मालिक है। समता और सुख का सम्वन्य वताकर यह
विवेचन काफी तर्कपूर्ण मौलिक और असाधारण वनगया है।

४२-८१ वें प्रकरण की घटना भी शास्त्रोक्त है। और इससे इस वात पर पूरा प्रकाश पड़ता है कि अलाँकिक जानों की वास्तिविकता क्या है ? अलांकिक द्यान कहलाने वाली निर्गाक्षण शक्ति कभी कभी कसे चूक जाती है और फिर किसप्रकार चतुराई से काम लेना पड़ता है । शास्त्रों में भी यह घटना हतनी साफ है कि इसके ऊपर की गई लोपापार्ता भी इसे उक नहीं पारही है । साम्प्रदायिक लोग इससे महावीर स्वामी की महत्ता की खित समझेंगे पर में ऐसा नहीं समझता ! अलोंकिक शानों की जब कोई सत्ता नहीं है तब लोकहित की दृष्टि से म. महावीर स्वामी को इसप्रकार अतथ्य सत्य बोलना पड़े इससे उनकी महामानवता खीण नहीं होती । आज के बिल्लिक बुग में तो ऐसी घटनाओं का मर्म स्वीकार करने में ही कल्याण है ।

४३-६२ वां प्रकरण किल्पत है। इसमें एय कहानी छारा अनेकान्त का व्यावहारिक रूप बताया गया है। कहानी भले हैं। किल्पत हो परन्तु उससे अनेकान्त सिद्धान्त को समझ में आठा है वह वास्तविक है। और इससे म. महाबीर छारा की गई दार्ग-निक्क क्रान्ति की उपयोगिता और महत्ता सरझ में आठी है।

४४ - द् वें प्रकरण से ८० वें प्रकरण तक का विषय शास्त्राधार से हैं। ८८ वें प्रकरण में जमालि की जुड़ाई की यात भी शास्त्राधार से हैं परन्तु विविध संवादों से उसे काकी विशास और महत्वपूर्ण वनादिया गया है। संवाद का आधार शास्त्रोत्त होनेपर भी उसका विस्तार मालिक वनगया है।

४४- ६ वं प्रकरण में गोशास के आक्रमण की घटना शास्त्राधार से हैं। यहां तक कि बहुत कहु शब्दों का प्रयोग भी शास्त्रोक्त है। सिर्फ तेजोलेश्या को अलाकिक चमक्कार न मानकर एक मनोवैज्ञानिक तथ्य के रूप में चित्रित किया गया है।

४६- ९०-९१ वें प्रकरण भी शास्त्राधार से हैं पर प्रिय-दर्शना के मुँह से जो उहार निकलवाय गये हैं और एस विपय में जो वार्तालाप हुआ है वह काफी ममस्पर्शी वना दिया गया है और इससे म. महावीर की महत्ता भी खूव चमकी है।

४७- ६२ वां प्रकरण भी शास्त्राघार से हैं। केशी गौतम संवाद के प्रश्न भी वे ही हैं जो शास्त्रों में उद्धिखित हैं। फिर भी उनकी रचना ऐसी कर दी गई हैं कि साधारण से दिखाई देनेवाले प्रश्न महत्वपूर्ण वनगये हैं और उनका ऐसा सिल-सिला वंधगया है कि वे एक ही सांकल की कड़ियां से मालूम होने लगे हैं।

४८- ६३ वें प्रकरण से अन्त तक के प्रकरण शास्त्राधार से हैं। भाषा आदि में जो विशेषता हैं वहीं हैं।

#### ५- दैनन्दिनी की तिथियाँ —

यह अन्तस्तल महावीर की दैंनिन्दनी (डायरी) के रूप में लिखा गया है। और उसमें तिथि या तारीख दीगई है।

याजकल संसार में सव से ज्यादा प्रचलित ईस्वी सन् है परन्तु वह दो हजार से भी कम है इसलिये वहुत पुरानी घटनाओं के उल्लेख में उससे काम नहीं चल सकता। ऐतिहासिक लोग पुरानी घटनाओं को वी. सी. (ईस्वी सन् पूर्व) के रूप में उल्लिखित करते हैं। पांच सा वी. सी. (ईसा से पांच सौ वर्प पूर्व) आदि। पर इसप्रकार का अलेख डायरी के लिये विलक्तल वेकार है, असंगत है। इसके लिये तो इतिहास संवत् ही सच से अधिक अनुकूल हैं। इतिहास संवत् ईस्वीसन् से दस हजार वर्ष अधिक है। इसलिये आज १९४३ वर्ष तक की पुरानी घट-नाओं का उल्लेख उसके द्वारा सरलता से किया जासकता है। अभी सन् १९४३ है इसका अर्थ यह हुआ कि इतिहास संवत् ११६५३ है। इसप्रकार दस हजार अधिक है। इतिहास संवत् हा पहिला एक का अंक दवाने से ईस्वी सन् निकल आता है। इसलिये दोनों के समझने में दिक्त नहीं है।

ईस्वी सन् से दसहजार अधिक होने का अधि यह कि वी. सी. सन् को दस हजार में से बटादेने से इतिहास संबन् निकल आता है या इतिहास संबन् को दस हजार में से घटाने से बी. सी. (ईसाप्वे) सन् निकल आता है। १०० बी. सी. का अर्थ १०००-५००=९५५० इतिहास संबन हुआ। ९४३३ इतिहास संबन् का अर्थ ५२७ बी. सो. हुआ। म. महाबीर का निर्माण ५२३ बी. सा. में हुआ था अर्थान् दनिहास संबन् ९४७३ में हुआ था। अन्तस्तल में जहां जो संबन् दिया हुआ है उसे दस हजार में से बटा देने से जो अंक निकले उसे उनने बी. सी. समझना चाहिये।

तिथियों के लिये नये संसार की नारीयों का नथा मानव भाषा के नये संसार के महीनों का अपयोग किया गया है। खूंकि इतिहास संवत् १ जनवरी से शुग्र होना है इसिटये इसके साथ चेत्र वंशाख आदि भारतीय महीनों का उपयोग नहीं किया गया और न जनवरी आदि यूरोपीय महीनों का उपयोग करना ठीक माल्म हुआ। इतिहास संवत् के साथ इतिहास संवत् के महीनों का उपयोग ही ठीक समझा।

सत्याश्रम की तरफ से प्रतिचर्य एक तिथियन प्रकाशित होता है जिसमें इतिहास संचत् के महीनों और तिथियों के लाग युरोपीय महीनों और तारीखें। तथा भारतीय महीनों और तिथियों का मेल बताया जाता है। अससे जाना जानका है कि इस वर्ष इतिहास संचत् के किस महीने की किन तारीण को, यूरोपीय किस महीने की कीनमी तारीण और भारतीय किस महीने के किस प्रस्न की कीनमी तारीण और भारतीय पत्र का अपयोग बरने से अन्तस्तल में दी हुई तारीणों का टॉफ परिचय मिल सकता है।

इतिहास संवत् के महीने सब बराइर होते हैं।

प्रत्येक मास २८ दिन का होता है और वर्ष में १३ माह होते हैं। साल के अन्त में तारीख और वार से शून्य विश्राम वार होता है। इसप्रकार २८×१३=३६४+१=३६५ दिनों का वर्ष होता है। चौथे वर्ष जब कि वर्ष में ३६६ दिन माने जात हैं तब एक विशेष विश्राम वार और मान लिया जाता है। इसप्रकार इतिहास संवत् में वरावर दिनों के सब महीनों की व्यवस्था है। कोई २८ कोई २६ कोई ३० और कोई ३१ दिनों का महीना नहीं मानना पड़ता।

नये संसार के तिथि पत्र से इस अन्तस्तल में दी हुई तारीख़ का मतलय समझ में आसकता है श्रोर उसके भारतीय महीने का भी अन्दाज वैठ सकता है। परन्तु तिथिपत्र जिन के सामने नहीं है उन्हें इस पुस्तक में दी गई तारीख समझने के लिये यूरो-पीय तारीखों से उनका मेल बतादिया जाता है।

इतिहास संवत् १ सत्येशा २ मम्मेशी ३ जिन्नी ४ अंका ४ वुधी ६ घामा ७ तुपी ८ इंगी १० मुंका ११ घनी १२ चिंगा

ईस्वीसन्
१ जनवरी से २८ ज.
२९ जनवरी से २५ फ.
२६ फरवरी से २५ मार्च
२६ मार्च से २२ अप्रेल,
२३ अप्रेल से २० मई,
२० मई से १७ जून,
१६ जुलाई से १२ अगस्त,
१३ अगस्त से ९ सितंबर,
१० सितम्बर से ७ अक्८ अक्टूबर से ४ नवंबर
५ नवंबर से २ दिसंबर
३ दिसंबर से ३० दिस-

है. सन् का चौथा वर्षे १ जनवरी से २८ ज. २६ जनवरी से २८ ज. २६ जनवरी से २८ मा. २६ फरवरी से २८ मार्च से २१ मार्च से १६ मार्च १८ जुलाई १८ जुलाई १८ जुलाई १८ जुलाई १८ जुलाई १८ अगस्त से ८ सि. ६ सितम्बर से ६ अ. ७ अक्टूबर से ३ न. ४ नवंबर से १ दि. २ दिसंबर से २९ दि.

## ३१ दिसम्बर शुंदो

२० दिसम्बर शुंदी २० दिसम्बर शेशुंदी

#### ६-उपसंहार-

जैन धर्म का मुख्य आधार महात्मा महावीर का जीवन, व्यक्तित्व और विचार है। जैनधर्म की सच्चाई मुरिक्षित रखने के लिये उसमें पूर्ण वैज्ञानिकता और विश्वसनीयता लाने की सरत है। और उसके लिये ये ही वालें महावीर जीवन में भी लाने की जरूरत है। जो वैज्ञानिकता विविध रूपमें हमारे हृद्यों में चारों तरफ से प्रवेश कर रही है और कर चुकी है, यदि जैन धर्म उसकी कसोटी पर ठीक नहीं उतरता तो जैन धर्म जीवन का अंग नहीं वन सकता, और जो जीवन का अंग नहीं वन सकता उसकी श्रद्धा जीवन पर चोझ ही होगी, वह पचकर काम न आयगी।

यदि धर्म के लिये हमें वंग्नानिकता विचारकता आहि का बिलदान करना पहे तो हम हैवान होजाउँगे, और वैज्ञानिकता के लिये यदि धर्म का चलिदान करना पड़े तो शंतान होजाउँगे, मान-वता की रक्षा के लिये दोनों का समन्वय जरुरी है। इस अन्तस्तल में महावीर जीवन और जैनधर्म इस क्यम उपाक्षित किया गया है कि वैज्ञानिक जैनधर्म वास्तविक जैनधर्म और धास्तविक महावीर जीवन मृर्तिमन्त होजाता है।

जैनवर्म में अनेक सम्प्रदाय यन गये हैं। जिनके मत-भेद निःसार हैं। इस अन्तरतल के पदने से उन छोटे छोटे सम्प्र-दायों से ऊपर वास्तविक जैन धर्म के दर्शन होते हैं।

जो लोग खुधारक हैं और साम्प्रदाविकता को डीक नहीं समझते, वे साम्प्रदाविकता को गाली देते रहें इसने छुछ न होगा। उन्हें बसाम्प्रदाविक उदार विद्यानिक जैनधर्म पताना होगा। उनकी इस मांग को यह अन्तस्तल काफी अंशों में पूर्ण कर सकता है।

पर्युपण में जो अन्धश्रद्धा-पूर्ण महावीर-जीवन पढ़ा जाता है उनकी अपेक्षा यदि यह अन्तस्तल पढ़ा जाय तो जनधर्म सम-झने का, कथा साहित्य पढ़ने का, तथा काव्यरस का काफी आनन्द मिलेगा।

जो लोग जैनधर्म का परिचय जैनेतर जगत में तथा विदेशोंमें देना चाहते हैं वे यदि इस अन्तस्तल को भिन्न भिन्न भाषाओंमें ले जाकर फैलायें तो उनकी भी इच्छा पूरी होगी और दूसरों को भी काफी लाभ होगा।

में जानता हूं कि इस अन्तस्तल से कुछ या काफी अन्ध्रश्रद्धालु लोग नाक मुँह सिकोडेंगे, निन्दा करेंगे, पर उनकी मुझे पर्वाह नहीं है, अनपर में ध्यान दूंगा तो इतना ही कि उनकी चेण्यों पर मुस्करा दूं या किसी ने कुछ दलील सरीखी वात कही तो उसका उत्तर दे दू। परन्तु वहुत से लोग ऐसे भी होंगे जो अन्तस्तल से प्रभावित होकर भी अपनान में हिचकेंगे, वास्तव में दयनीय वे ही होंगे। परन्तु यदि कभी डानिया को जैनधभ और महावीर जीवन को ठीक तरह से समम्मने की जरूरत होगी तो इसी अन्तस्तल के हिएकोण से समझना होगा। वर्तमान इसके साथ कैसा व्यवहार करेगा में नहीं कह सकता, पर महाकाल इसके साथ न्याय करेगा इसकी मुमें पूरी आज्ञा है। वह आज्ञा सफल होगी कि नहीं कौन जाने, पर असका सन्तोप तो मुझे मिल ही रहा है।

४ हुंगी ११६४३ इ. सं. १६ अगस्त १६४३ सत्यभक्त सत्याश्रम वर्धा



# अन्तर्तल-इहीं स्वामी सत्यमक्त

## [ लेखक-- स्रजन्द सत्यप्रेमी ]

जैन धर्म की मीमांसा में फेराया निज बौद्धिक वह. दूर किया समयोचित जिनने सारा छद्मस्था का छह। प्रकट हुआ श्री बौतराग-विभु की संस्कृति का निमेट जह . सत्यमक विन कौन समझता महाबीर का अन्तस्तह ॥

सभी तरह का पक्ष छोड़कर शुद्ध सत्य संधान किया. विश्ठेषण कर घटनाओं का तत्वशान मिलान किया। दोवि यशोदा बीरपत्नि को सच्चे यश का दान किया. वर्द्धभान के निजमुख से ही, यह इतिवृत्त विधान किया॥

जिनवर देनंदिनी रूप में अपना चिरित सुनाते हैं.

मानों सत्यभक्त. जीवन का भ्रुव रहस्य समझाते हैं।

सारे अनुभव को निचोद सानामृत हमें पिलाते हैं।
अनेकान्त सिद्धांत रूप समयक समभाव सिराति हैं।

द्रव्यक्षेत्र युत कालभाव लख सब सुधार अपनायेंगे. विविध अपेक्षा से समाज या शासन कार्य चलायेंगे। नय-भंगी का मर्म समझकर जग-सम्बन्ध पड़ायेंगे. लोकोत्तर निर्मल स्वभाव में इम शाह्यत सुख पायेंगे।

# -: महावीरावतार :-

यद्यपि न किसी को ज्ञात रहा तू कव कैसे ख्राजावेगा । श्रन्थी श्राँखों के लिये सत्यका पदरज श्रक्षन लावेगा ॥ श्रज्ञानितिमिरको दूर हटाकर नवप्रकाश फैलावेगा । रोते लोगों के ख्रश्रु पोंछ गोदीमें उन्हें उठावेगा ॥ १ ॥

तो भी श्रपना श्रवत पसार श्रवलाएँ ऊंची दृष्टि किये। करती थीं तेरा ही स्वागत श्रवत में स्वागत-पुष्प लिये॥ श्रिविकार छिने थे सब उनके उनको कोई न सहारा था। था ज्ञात न तेरा नाम मगर तू उनका नयन-सितारा था॥

पशुत्रों के मुखसे दर्दनाक आयाज सदैव निकलती थी। उनकी आहोंसे जगत् व्याप्त था और हवा भी जलती थी।। भगवती आहिंसा के विद्रोही धर्मात्मा कहलाते थे। भगवान सत्यके परम उपासक पदपद ठोकर खाते थे॥

पज्जुओं का रोना सुनकरके पत्थर भी कुछ रो देता था।
पर पढ़े लिखे कार्तिल मूर्खोंका वज्ज हृदय रस लेता था।
था उनका मन मरुभूमि जहाँ करुगारस का था नाम नहीं॥
थे तो मनुष्य पर मनुष्यता से था उनको कुछ काम नहीं॥

भूदोंको पूछे कीन जाति-मद में डूबे थे लोग जहाँ। वे प्राणी हैं कि नहीं इसमें भी होता था सन्देह वहाँ॥ उनकी मजाल थी क्या कि कानमें ज्ञानमन्त्र त्याने पावे। यदि श्रावे तो शीशा पिघलाकर कानोंमें डाला जावे॥

था कर्मकांडका जाल विछा पड़ गये लोग थे वंघन में। था श्राडम्बरका राज्य सत्यका पता न था कुछ जीवन में। ले लिये गये थे प्रागा धर्म के थी वस मुर्दे की श्रर्चा। सद्धर्म नामपर होती थी वस श्रत्याचारों की चर्चा। पशु श्रवता निर्वत श्रद्ध त्क श्राही से तुमेत गुलाने थे। उनके जीवन के ज्ञा ज्ञा भी वत्सर सम बनते ज्ञाने थे॥ तेरे स्वागन के लिये हद्द्य पिघलाकर श्रश्न बनाने थे। श्राँखोंसे श्रश्न चड़ाते थे श्राँचें पथ बीच विज्ञारे थे।

वृते जब दीन पुकार सुनी सर्वस्त छोड़ दीड़ा छाया।
रोगोंने सचा वैद्य दीनने मानो जिस्तामिता पाया ॥
त् गर्ज उठा छात्याचारी को ललकारा, सब चीक पड़े।
सब गूल ठठा जवांट न रहने पाय हिसाहोट गड़े।

पशुक्रींका त् गोपाल बना पाया सबने निक मनभाया । त्ते फैलाया हाथ सभीपर हुई शान्त शीनन छाया ॥ फहरादी त्ते विजय वैजयन्ता भगवता ध्विता की । हिंसाकी हिंसा हुई महारा रहा नहीं उपरो पारी ॥

. 'Y

सारे हुर्घन्यन तोइफोड़ हुफार्मकांड सब नष्ट किया । भगवान सत्यके विद्रोहींगए। की तुने पदन्ष्ट विद्या ॥ भगवती छाहिंसा का गांडा छ्रपने साथों से फाराया । तु उनका बेटा बना विश्व तब नेरे नमगों में पाणा ॥

होंगी स्वाधीं ती 'धर्म गया, हा धर्म गया 'यह विहाने। तेजस्वी रिविके लिये कहें खुदयन पूर्वीने मनमने ॥ लेकिन तूने पर्वाह न की दोगीं का मेंडाफेट क्यि। सदसहिबेक का मैत्र दिया भगपान गण्यशास्त्र दिया ॥

्री तू महाबीर था वह मान था खोर गुपारक नेता था। तू सर्वधर्मसम्भाव विश्वमंद्रीका परम प्रकेश था॥ भगवान सत्यका देश था धादर्श तमारे होपन रा॥ तेरे पद्यानम् भिन्ते सुनाकी परवान यह नेरे स्ट्रा ॥

# सम्बंग

## ्र महात्मा महावीर स्वामी की सेवा में

महात्मन्

आपकी कलम से आपका जीवन चरित्र लिखाना, और आपके अन्तस्तल का चित्रण करना कहालायगी तो घृष्ठता ही, पर वह घृष्ठता सिर्फ कहलायगी वास्तव में घृष्ठता होगी नहीं। क्योंकि दुनिया को चाहे पता हो चाहे न हो पर आपको पता है कि मैंने कितनी दिशाओं से आपको फोकस मिला मिलाकर देखा है।

जो आपसे बहुत दूर हैं उन्हें आप या तो दिखते ही नहीं या चुँचले दिखते हैं, जो बहुत पास हैं उनका फोकस ही नहीं मिलता, इसलिये वे भी आपको नहीं देख पात। एक दिन मैं भी ऐसे ही पास था तब मेरा भी फोकस नहीं मिलता था पर सत्येदवर के दर्शन के बाद फोकस मिला, मैं ठीक स्थानपर पहुंचा और आपको देख सका, इसी का परिणाम है कि यह अन्तस्तल लिख सका हूं।

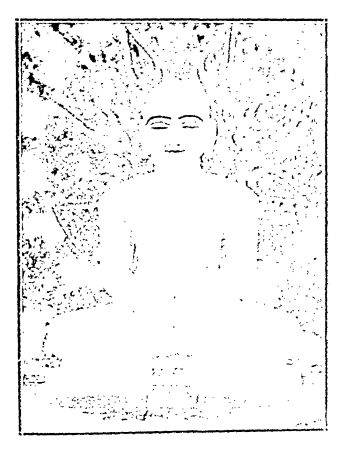
सत्यलोक में जब आपके दर्शन हुए तब मेरी वार्तों से आप काफी खुश हुए थे। उस भरोसे में कह सकता हूं कि इस अन्तस्तल से भी आप खुश होंगे। इसलिये मुझे इस वात की चिन्ता नहीं है कि इससे दुनिया खुश होगी या नाखुश।

अन्तस्तल लिखा तो गया है दुनिया के हाथों में समर्पण करने के लिये, पर मालूम नहीं दुनिया इसे स्वीकार करेगी या नहीं ? इसलिये आपकी ही सेवा में इसे समर्पित कर रहा हूं। अब आप ही इसे प्रसाद के रूप में बांट दें।

ध टुंगी ११९५३ इ. सं.

िवनीत सत्यभक्त

# महात्मा महावीर



WHERE HE HE HE HE THE DEPOSE DE LE HEMPE DE DE DE DE DE DE DE DE TE HEMPE DE LE HEMPE DE DE DE DE DE DE DE DE

सत्याश्रम वर्धा के धर्मात्व ( नगम यह ) में विराजमान मृति



# महावीर का अन्तरतरु

अर्थान

# जैन तीर्थंकर महावीर की डायरी

#### १- अंशान्ति

रिश्तुपी ९४२७ इतिहास संबन्

आकाश में आज बादल छागये हैं, विजली चमक रही है. बादलों का रंग देखकर कहा जासकता है कि अन्छी वर्षा होगी। हवा में कुछ तेजी है, ठंडक भी हैं: विश्वय ही कहीं पानी बरमा हैं, आकाश में आज काफी हलचल हैं। निःसन्देह यह नफल होगी, पानी बरसेगा, ताप घटेगा, धरतीमें अंकुर निकलेंगे, धरती हरी साड़ी पहिनकर अपना शंगार करेगी, बादलों की हलचल सफल होगी।

पर यह कितने अचरज और तज्जा को वान है कि मेरे हृदयाकाश में इससे भी अधिक हल बल है. पर न पानी वरण रहा है, न ताप घट रहा है, न अंकुर निकल रहे हैं और न उससे दुनिया की कुछ शोभा वदरही है

जगत् दुःखी है. इसलिये नहीं कि जीवन के साधत नहीं हैं, जीवित रहने लायक पेट भरने लायक सब गुल है. पर कभी है तो सिर्फ इस बात की कि तृज्या भरने लायक जगत में कुछ नहीं है। कारण यह नहीं कि जगत शुद्र या कंगल है. कारण यह कि तृष्णा का मुँह विशाल है. उसका भुँह कभी नहीं भरता, तृष्णा का मुँह माप कर अगर अतनी ही माप की चीज उसमें भरदी जाय तो तृष्णा का मुंह उससे चौगुना फेल जाता है, हम भरते जायँगे वह फेलता जायगा। विचित्र अनवस्था है! पर जगत के प्राणी इस नहीं समझते, वे तृष्णा का मुँह भरने की निरर्थक चेष्टा दिनरात करते रहते हैं यहां तक कि अपनी तृष्णा का मुँह भरने के लिये वे दूसरों का जीवन होम देते हैं. अनके पेट की रोटी तक छीन लेते हैं, उनकी जीवन शकि को चूस डालते हैं, इसीसे जगत में हिंसा है, झूठ है, चौरी है, ज्याने-चार है और अनावश्यक संग्रह है।

तृष्णा के कारण मनुष्य अपने को सदा प्यासा अनुभव करता है और दूसरे के कप्र को नहीं देखता। इच्छापूर्त्तिका आनन्द क्षणभर ही ठहरता है, दूसरे ही क्षण फिर ज्यों की त्या पास लग आती है, ज्यों का त्यों दुःख आजाता है, इसप्रकार सफलता भी निष्फलता में परिणत होजाती है तृष्णा को मारे विना कोई सच्ची सफलता नहीं पा सकता। तृष्णा को अगर गारे दिया जाय तो स्वर्ग की जहरत न रहे और मोक्ष घट घट में विराजमान होजाय।

में इस मोत्त को पाना चाइता हूँ, सिर्फ पाना ही नहीं चाहता, किन्तु मोक्ष का मार्ग जगत् को बताना चाहता हूँ और बताना ही नहीं चाहता, मोक्ष के मार्ग पर दुनिया को चलाना भी चाहता हूँ।

साचा करता हूँ, सोच रहा हूँ यह सब कसे हो ? इसके िल्य मुझे कुछ करना है, कुछ क्या बहुत करना है, जीवन खपाना है। पचीस वर्पकी उमर हाचुकी है, पिछले दिन इन्हीं विचारों में या भीतरी तयारी में बीते हैं पर न जाने अभी किनने दिन और वीतेंगे। कुटुम्बियों के प्रति भी मेरा उत्तरदायित्व है उसे कसे पूरा करं, उनसे कमे छुी लूं, समझ में नहीं आता। श्रभी तक मेरे

मनकी बात किसीको राऌ्म नहीं है. माल्म होनेपर न जाने प्या होगा, कुद्रराम मच जायगा । मेरे रहन सहन केवरीके से कुट्टर्स कुछ शंकित तो है पर उन्हें क्या मालूम कि भेर मनमें केनी सजारित मची है। यो मुझे किसी बात का कप्र नहीं है. मी बाप का दुखा। हैं, भाई नान्दिवर्धन मुझे दाहिना हाथ सन्दाते हैं, पन्नी तो मुल शाणीं के समान प्यार करती हैं और वह बड़ी खुद्रांना मुंग देल-कर उद्घास से ऐसी क़र्ने छगनी है कि मैं कैसे भी विचारों में मग्न होऊं मेरा ध्यान खंचही लेती है. मुझे उने नोट् में लेना ही पड़ता है, आधी घड़ीको मेरी सारी गम्भीरता को यह उधता देती हैं। ऐसा बना बनाया यह सीने का समार छोटने हो किसका जी चाहेगा ? मैं छोड़ने की बात कह तो लोग अचरक में हु अने छ गेंगे । पर इस तरफ उनका ध्यान ही नहीं जाता कि यह सर्व चिरस्थायी नहीं है और न सुत्र के भाग्य में यह बड़ा है। यह हो भी तो नहीं सकता, सभी राजा होजाय ता राज्य विस्तपर हो, सभी मालिक हो जायँ तो दास कीन हो ? इसिटिय सह की भेरे समान पारीस्थात नहीं भिलनकती, नव इस अरवानाविक स्थिति से जगत सुखी कसे होसकता है है स्थिति एकी छोन। चाहिये कि कोई किसी के ऊरर सवार न हो. सेवां हा हान तर्षे त्याग की महत्ता हो. पर कुळको धनको वेरा परभ्यत के अधिकार की महत्ता नष्ट हो। लोग स्वेच्छा से गुणियों की उप कारियों की सेवा पूजा प्रतिष्ठा चर्मोगान आदि फरें, पर इनमें विवशता को हीनता न होना चाहिय । जर तरु यह सब नहीं होता तब तक जगन् सुखी नहीं होस्थता। सुन्या या मार्ग मुझे जगत को यताना है. असपर चलता है और उनके लिये अंपते जीवत का यलिदान करना है:

#### २१ मुंका ९४२७ इ. सं.

आज चित्त वड़ा ख़िन्न है। घूमता हुआ आज गोवर गांव की तरफ चला गया था। मालूम हुआ कि वहां यह हो चुका है। चारों तरफ हिंडुयां और मांस विखरा पड़ा था। यह में हजारों जानवर मारे गये थे। मनुष्य की यह कैसी निर्दयता है। वेचारे निरपराध पशुओं की वह हत्या करता है और सिर्फ स्वाद के लिये हत्या करता है, अन्यथा देश में अनाज की कमी नहीं है अब तो कृषि कार्य इतना वट़ गया है कि अनाज की कमी पड़ ही नहीं सकती. फिर भी मनुष्य जीम के लिये ऐसी इत्याप करता है। और इससे वड़े दुःख की बात यह है कि वह इन हत्याओं को पाप नहीं समझता, इन्हें धर्म का रूप देता है, कैसा भयंकर दम्भ है! कितना विशाल मिथ्यात्व है! सोचता हूँ असंयम की अपेक्षा भी मिथ्यात्व धर्म का वड़ा दुश्मन है। असंयम का असंयम छिपने के लिये ओट नहीं पाता पर मिथ्यात्वी का असंयम छिपने के लिये धर्म क भी नाम की ओट पाजाता है। इसलिये उसे हटाना असम्भव होजाता है।

मेंने उनमें से एक आदमी से पूछा—तुम लोग धर्म के नाम पर ऐसे मूक प्राणियों की हत्या क्यों करते हो ? तुम्हें अपनी इस निर्देयता पर लज्जा नहीं आती ? पर उसने काफी निर्लज्जता से कहा-इसमें निर्देयता क्या है ? हम तो एक तरह से दया करके ही पशुओं का यहा में विलदान करते हैं। विलदान से वे पशुयोनि से छूट जाते हैं और स्वर्ग चले जाते हैं। यहां वे घास खाते हैं वहां अमृत पीते हैं, यह में, मरने के सिघाय और उनका कल्याण क्या होसकता है ?

उसकी इस दम्भपूर्ण निर्छन्जता या क्रूरता पर और ईन सव पापा पर आवरण डालनेवाले महापाप निथ्यात्व पर मुझे वड़ा आश्चर्य हुआ . मेंने असस प्रा-क्या तुमनं देखा है कि वे

दसने कहा-नहीं देखा तो क्या हुआ? वेद में तो कहा है। ओह ! वे मृतक वेद ! युग कहां से कहां चला गण और ये मुद्दें बनकर भी दससे चिपट हुए हैं। पर यह सब जात वह सुनने को तैयार नथा । तब मैंने इतना ही कहा-यहि यह में मरने से पशु स्वर्ग जाते हैं तब तुम भी यहमें प्यों न महर्ग्य ! तुम भी स्वर्ग में पहुँच जाते और पशुओं से जियी जगह पाजाते।

इसका असने कुछ भी उत्तर न दिया. मृत की पुरेण करके चलागया, उत्तर देता भी क्या ?

ऐसा मालूम होता है कि अगर मनुष्य को मनुष्य क्ताना है तो वेदों से उसका पिंड छुड़ाना ही पड़ेगा । मनुष्य को यह सिखाना पड़ेगा कि वह शास्त्र का अपनी दुक्ति से विवेश के परखे, द्रव्य क्षेत्र काल भाव का विचार करे। एक छुन का शास्त्र दूसरे युग में काम नहीं देसकता। आज में वेचेन हैं कि इस शास्त्रमूदता से और कनरता से मनुष्य को केस छुटाड़ों!

## १२ चिंगा २४२७ ह. सं.

बाज में रथमें वैद्या हुआ जारता था कि साने में भीए देखी। पृष्ठ्रने पर मालूम हुआ कि पण्डिता के दो दली में समारा होगया है। झगड़ा था देत और अहंत का। प्रत्यादों फीड़न ने अहेतवादी पण्डित की पत्नी से व्यभिन्यार किया था. इतने पर भी वह कह रहा था कि इसमें पाप क्या हुआ है अहेतवाद में अपना क्या और पराया क्या. सब एक है। तब पाप क्या हुआ है इस युक्ति का उत्तर दूसरे का सिर फोएसर दिया गया था। और कहा गया था कि हैतवाद में आत्मा और सामेर भिन्न भिन्न

हैं तब सिर फोड़ने से आत्मा का क्या विगड़ा ?

कितने मूर्ख और अविवेकी हैं ये पण्डित ! केरी विधेक शून्य एकांत दृष्टि है इनकी, असंयम अत्याचार अनीति पर धर्म और दर्शन का कैसा आवरण डालते हैं वे ? फिर भी इन्हें देख-कर जनता कि कर्न श्वाविमूद्र है। जनता इन की संहक्त भाग सम-झती नहीं, उस भाषा में कुछ भी घोलकर ये जनता पर अपने पांडित्य की धाक जमाते हैं। ये मोघजीवी (हरामखोर) पृथ्वी के भार हैं। पृथ्वी का यह भार कि नी भी तरह उत ना चाहिये।

दर्शनों के इन झगड़ों को दूर करने के लिये एकांत दिए का त्याग जरूरी है, अनेकांत सिद्धांत ही इस मिथ्यात्व को नष्ट कर सकता है। वह एक ऐसी कुंजी है जिससे साधारण जनता भी कर्तव्य अकर्तव्य, संत्य असत्य का निर्णय कर सकती है।

हां ! धर्म और ज्ञान को जनता के पास पहुँचाने के लिये जनता की भाषा में बोलना पड़ेगा। पण्डितों की दुर्बोंघ संस्कृत का त्याग करना पड़ेगा। मागधी या आसपास की अन्य बोलियों से मिली मागधी अर्थात् अर्ध मागधी में शास्त्र बनाना पड़ेंगे, तभी सर्वसाधारण जनता धर्म के मर्म को समझेगी और इन मोघजीबी पण्डितों की पोल खुलेगी। धर्म के नामपर होने-वाला अर्धम का तांडव नष्ट होगा।

पर यह सब हो कैसे ? कहने से तो हो ही न जायगा विक ऐसी वार्ते मुंह से निकलते ही चारों तरफ से इतना विरोध होगा कि उसे सह सकना कठिन होगा, मुझे नहीं तो कुटुम्चियों को अवस्य।

इन सब समस्याओं की पूर्ति के लिये मुझे अपने जीवन में प्यांत क्रांति करना होगी। पर कब उसका समय आयगा? कैसे में बह क्रांति करंगा? कुड़ कह नहीं सकता। मन ही मन वेचैंनी बढ़ रही है।

#### ५ जिल्ली ९४२८ इ. सं.

आज बनविहार को गया था। बनन के उहास में सब मस्त थे। बड़ीभर को में भी अपने को निर्ध्यितमा अवुनव करने लगा था कि इतने में भेरे रंग में मं। होगया। भेरी नजर एक बायल आदमी पर पड़ी। असके सिर से खुन बहु रहा था, हाथ पैरीमें भी बाब थे, पीठ सूज गई थी। बहु बड़ी दूर के रेंगहा रेंगता आरहा था। अन्त में उसकी शक्ति ने जवाब देहिया, धर मेरे की हाबन के फाटक के एक किनारे थक्कर गिर पड़ा।

दुसरे ही क्षण में इसके पास था।

पूछने पर मालूम हुआ उसका नाम जियकेजी है, काविष्ट चांडाल हे कहीं बेद पढ़ा जारहा था. इसके असे यह मुक्त की इच्छा होगई और यह बाहर खड़ा खड़ा खुनने लगा। चांडाल के कान में बेद के असर चले जायँ-या इनना पट्टा पाप माना गया कि उसका सिर फोड़ना और उस सेग् अग में छाव्य करना कमसे कम प्रायादचन समझा गया। शिवकेजी ने या भी कहा कि बहुत से ब्राह्मणों की इच्छा ना यह थी। कि इस पापक प्रायदिच से चांडाल के कानमें पिघलाकर जीड़ा डाला हाता चाहिये। पर उनने द्या करके सिर से पर नज विष्ठे अग मार कर उसे ब्रायल करके ही छोड़ द्या।

मनुष्यता के इससे वह अपमान की आर धन के नात्रक इससे बदकर पैणाचिकता की और क्या कल्पना की जात की है ? बेद, इन मोधजीबी पंडितों की रोटियां के क्यों कर के कि कोई दूसरा बेद जातकर रोटियां न छीनले, क्यों कर के कि लिये कहर से कहर बनजाते हैं छान मनुष्य का जान कि कार के कार है पर हसी ज्ञान से ये मोधजीबी लोग मनुष्यों को धाबित रखना चाहते हैं ? ये मनुष्यता के शबू है, इनका निज्ञान होना ही चाहिये। मुझे इसके लिये सोकमन नियार करना है गीर एसी तैयारी करना है कि जिससे कोई मनुष्याकार जन्तु मनुष्यता का अपमान न कर सके।

थोह ! शिवकेशी के ये शब्द मुझे अभी तक चुम रहे हैं कि "दया करके मुझे मनुष्य न समझिये मुझे पशु समाझेथे।"

उसके घाव देखने के लिये जब मैंने असके शरीर को हाथ लगाया तब उसने कहा कि मुझे न छूइये! मैं चांडाल हूँ। तब मैंने कहा-आखिर मनुष्य तो हो?

उसने कहा- " मुझपर दया कीजिये ! मुझे मनुष्य न समिझिये ! में मनुष्य नहीं कहलाना चाहता। अगर पशु होता तो कान में चेद जाने से न मेरा सिर फाड़ा जाता, न में अछ्त कहलाता। कोई जानवर अछ्त नहीं कहलाता, सिर्फ मनुष्य हा अछ्त कहलाता है " कितने मर्भ की वात कही है उसने, सचमुच मनुष्य मनुष्य से घृणा करके कितना अधम होगया है !

वैदिक धर्म इतना विकृत होगया है कि उसे अब धर्म ही नहीं कहा जासकता। उसने मनुष्य की मनुष्यता छीनली है, कुछ को उसने पशु और कुछ को उसने नारकी बना दिया है।

शिवकेशी की चिकित्सा करने के लिये जब मैंने वैद्यको बुलाया तब वैद्यने घाव देखने के लिये उसे छूना स्वीकार न किया। दूर स दवा बताकर चलागया। मेरा पद व्यक्तित्व आदि भी उससे यह काम न करासका मेरे पद व्यक्तित्व आदि से भी बढ़कर उसके पास शक्ति थी लोकमत की। किसी ने वैद्यकी लापवीही को अनुचित न समझा।

मैंने जब भाई निन्द्यर्धन से इस का जिक्र किया तो उनने भी कहा-वह चांडाल को कैसे छूता ?

तात्पर्य यह कि पाप आज मनुष्य समाज का सहज स्वभाव वन गया है शासक शक्ति इसका कुछ विगाड़ नहीं करसकती। में राजा या सम्राट वनकर भी इस दिशा में कुछ नहीं कर सकता। जगत की सेवा के छिये जंगळमें जाना पड़ेगा, महलों में रहने से न चलेगा। पर यह सव हो कैसे ? और कव ?

## २- भींगी आंखें

६ जिल्ली ९४२८ इ. सं.

यशोदादेवी की भींगी आंखें मेरी आंखें के सामने से नहीं हटती । द्वानचा के दुःख और अन्धरशाही देखकर मेना मन वेचेन तो पहिले सही था पर कल जिवकशी की जो उद्देश देखी और अस दुईशा को दूर करने में अपने वर्तमान सावती की अक्षमता का अनुभव किया उससे रातमें वह वेर्चनी बहुत असाधारण होगई र मुझे वेचन देखकर यशोदाद्वीको वेचेनी मुक्त से भी अधिक बढ़गई। उनने बार बार मुझ से भेरी वेर्चनी का कारण पूछा, पर मैं बताता क्या ? में मन हो भन यहा लकु-चाया कि मेरा वेचेंकी के इस कारण पर तो सब हम देंगे। साधारण जन का स्वभाव ता यह है कि उसपर जब कोई संकट श्राता ई तत्र घह वेर्चन हाता है । दुसरों के दुख में यह सिर्फ सहानुमृति प्र<sup>म्</sup>ट कर सकता है पर सहानुभृतिकर नहीं स्वता दिन रात वेचेन रहना तो दूर की बात है। तब वह मेरी वर्चनी क्या समझे ? इसिंछिये अपनी वेर्चनी की बात यहादादेशी से भी कहने को मन नहीं चाहता था । पर उनक अत्यात्रह से संत स्तर वात कहना पड़ी।

हिना में फैलोहुई तृष्णा अनीति, हिना, धर्मान्यता जातिमद आदि की बानें जब मैन कहीं तब देवी सिर लुकाय सब सुनती रहीं। फिर अनने कहा- देव, आपकी फरणा अगाध है और ऐसे करणाशालों पुरुष की पत्नी होने का मुद्र गौरव है. फिर भी मैं शर्थना करनी हैं कि आप बेचन न हों। हमार दुखी होनेसे हमारा लुटा हुआ सुख संसार में न बेटबायणा धन लुटने से धन बट सकता है पर सुख लुटन से सुख नहीं बट सकता। मैंने कहा- पर जब तक दूसरोंका दुख अपना दुख न बनजायगा तब तक हम उसे दूर करने का गहरा प्रयत्न कसे कर सकते हैं? दूसरों के दुख में हम जितने अधिक दुखी होंगे परो पकार क लिये खतना ही अधिक हमारा प्रयत्न होगा। गहरी वेचनी के बिना प्रयत्न भी गहरा नहीं हो सकता। सुदर्शना के कए को दूर करने के लिये तुम जितना प्रयत्न कर सकती हो क्या खतना ही प्रयत्न कि सी दूसरी लड़की के लिये कर सकती हो?

देवी क्षणभर रुकों फिर बोर्ली-नहीं कर सकती।

में- इसका कारण यही तो है कि सुदर्शना के कप्र में जितनी वेचेनी तुम्हें हो सकती है उतनी दूसरे के कप्र में नहीं। देवी-आप ठीक कहते हैं।

फिर मैंने चेहरे पर जरा मुसकराहट छाते हुए कहा-अब तो तुम मेरी वेचैनी का कारण समझ गई होगी।

शिष्टतावश देवी ने भी मुसकरा दिया पर मुझे यह समझने में देर न लगी कि मुसकराहट के रंग के नीचे चिन्ता का रंग था जो कि मुसकराहट के रंग से गहरा था। कुछ देर चिंता करके देवी ने कहा-आपका कहना ठीक है फिए भी मनुष्य अधिक से अधिक आत्मकल्याण ही कर सकता है, जगत को सुधारने की चिन्ता करके भी क्या होगा? जग तो अपार है हम असकी चिन्ता करके भी पार नहीं पासकते। फिर अपना ही कल्याण क्यों न करें?

देवी की यह तार्किकता देखकर मुझे आश्चिय न हुआ। यात यह है कि देवी ने भांप छिया है कि मेरा पथ सर्वस्व के त्याग का है और इससे वचते के छिये वे अपनी सारी शक्ति छगाती हैं, बुद्धि पर भी जोर डाछती हैं इसीछिये वे ऐसी युक्ति देसकीं। पर मैंने अपने पक्ष - समर्थन के छिये कहां — अत्मक्तस्याण के लिये भी जगकस्याण करने की जनस्त है। जब चारों तरफ अनीति, अज्ञान्ति और जबता फेटी हो नव हमारी ो नीति, शान्ति और बुद्धिमत्ता सफल नहीं हो सकती।

देवी- यह ठीक है। आप अपने स्वजन और परिजनों को परिखिये कि कहीं उनमें अनीति, अशान्ति और जड़ना तो नहीं हैं ? यदि हो तो आप उनकी चिकिन्सा कीजिये। इसन आपशे भी सन्तोष होगा, अनका भी उद्धार होगा।

ओहं ! उनकी यह बात सुनकर ता मुद्धे ऐसा लग कि देवी बाहर से विनीत और शान्त रहकर भी भीतर ही भीतर मेरे साथ बौद्रिक महाबुद्ध कररही हैं और नये नये पंच डाल रही हैं। इसमें अनका अपराध नहीं है।उनकी बेदना का मैं बहु-भव करता है। पर कर्फ क्या ? मुझे जो सम्बन्दर्शन हमा है इसकी सार्थकता इस छोटेले क्षत्र में चैन करने में नहीं है किन्तु सब की प्यास बुझाने में हैं। घरातल के भीतर खब जगह प्रवार वह रहे हैं। पर ऊपर दुनिया प्यास के तहप रही है, भेग काम कृप खोदकर भीतर छिपा जल निकालना है और सब को जल पीने की राह बताना है या वह राहबनाना भी है। यह बाव जरा दूसरे ढंग से समझाने के लिये मैंन देवी से कहा- एक कुत्ता जब कहीं बैठना चाइता है। तब पेगें। से एकाय लाय जगह साफ कर छेता है और उननी सफाई से मन्तुष्ट गोकर पैट जाता है, पर एक आइनी उत्तों में सन्तुष्ट नहीं होता यह आवश्यक सममता है कि मेरी पूरी लोगड़ी साफ हो। जो इसन भी अधिक विकसित हैं ये यह सोचते हैं कि केयल होंगड़ी के लाफ होने से ही क्या होता है ? यदि झॉपड़ी के आसपान कटमृत्र भग रहा तो उस झाँपड़ी भें कैसे काजायणा ? जो इससे भी अधिक विकासित होते हैं वे सोचते हैं कि झोपड़ी क आसपास की सफाई से ही क्या होता है ? अगर नगर की अन्य वीधियाँ आर पथ मलमूत्र से भरे रहे तो ऐसे नगर में ग्हकर तो गमनागमन भी नहीं हो सकेगा, इसलिये वे चाहते हैं कि सारा नगर स्वच्छ हो। निःसन्देह यह सब वे अपने लिये चाहते हैं, पर उनका स्वार्थ सारे नगर का स्वार्थ सिद्ध होजाता है। यही तो परक-ल्याण में आत्मकल्याण है। और ऐसा ही आत्मकल्याण में करना चाहता हूँ।

देवी थोड़ी देर तक भौन रहीं फिर धीरे धीरे उनकी आंख भींगी और पलकों पर मोती भी वनें।

मेंने अत्यन्त स्नेह के साथ देवी के सिर्पर हाथ रक्खा और उनका सिर मेरी छाती पर दुल पड़ा। मेने वहुत ही प्रेमल स्वर में कहा—देवी. तुम इतनी घवराती हो! जरा उस अमरता का ध्यान तो करो जो जगत कल्याण के लिये सर्वस्व समर्पण करनेवालों और उनके सम्यन्धियों को मिलती है। फिर आज तो कुछ में कर ही नहीं रहा हूँ। विश्वहित के लिये निष्क्रमण का दिन तो काफी दूर मालूम होता है। माता पिता और तुम्हारी अनुमति के विना में निष्क्रमण कभी नहीं कहंगा। फिर भी एक यात तुमसे कहता हूं। तुम क्षत्राणी हो, हर एक क्षत्राणी के पिता पुत्र पति युद्धक्षेत्र में जाते रहते हैं और क्षत्राणी आरती उतार कर अन्हें विदा करती है। युद्धक्षेत्र में विदा करने के लिये किस प्रकार कठोर हदय की आवश्यकता है यह कहना आवश्यक नहीं, और वही हदय क्षत्राणियों को मिला होता है फिर तुम्हारे हदय में इतनी कातरता क्यों?

देवी ने कहा-देव, क्षत्राणी विदाई की आरती उतारती है पर उस समय भीतर ही भीतर जो वह अपने आंसुओं को पीजाती है वह केवल इसी आशा पर कि फिर किसी दिन वह स्वागत की आरती भी उतारेगी, पर निक्रण्मण में यह आशा कहां? ्र यह कहते कहत देवी का गला भर आया, ओर मेरी गोद में सिर छिपाकर वे फवक फवक कर रोने लगीं।

आंखें मेरी भी भर आई और गला भी भरगया इसलिये में फिर कुछ कह न सका, स्नेह से उनके सिर पर और पीठ पर हाथ फेरने लगा। बहुत देर में उनने सिर उठाया और भीगीं। आंखों से मुझे देखन लगीं।

वे भींगीं आंखें मुझे इस समय भी दिखाइ दे रही हैं।

#### ३- फीका वसन्त

१२ जिन्नी ४४२८ इ. स.

इधर पंद्रह दिन से यशोदा देवी के व्यवहार में बहुत अन्तर देख रहा हूँ प्रेम कम होगया है सो वात नहीं है किन्तु उसमें भय आशंका के मिछने से आदर बढ़ गया है। मेरी स्व-नाओं का तुरन्त जल्दी से जल्दी और ठीक ठीक पाछन हो इसका अधिक से अधिक ध्यान रक्खा जाता है।

मानों में घर का आदमी नहीं, वाहर का अत्यादरणीय अतिथि हूं। में किसी असुविधा से जरा भी अपसन्न न होने पाउं इसकी पूरी चेणाओं का फल यह हुआ कि इस वर्ष का वसन्त फीका जारहा है। ऐसी कोई घटना नहीं होरही हैं जिनके स्मरण मात्र से कभी कभी हृद्य में गुद्गुद्दी पदा हुआ करती है।

गत वर्ष ये ही वसन्त के दिन थे। देवी ने उस दिन सिखयों के साथ मिलकर मालाएँ गूँथीं थीं। इतने में पहुंचा में, मैंने हँसकर कहा--आज तो फूलों का ढेर इकट्ठा किया गया है. क्या कामदेव की आयुधशाला पर छापा मारा गया है?

मेरी वात सुनकर सव हँसने लगीं, कुछ लजाई भी, पर

वतक्कड़ वासन्ती वोली—पर क्यमार, कामदेव की आयुधशाला लृटते लृटत सखी की उंगलियां थक गई हैं।

मन कहा तो तुम स्वा किस्तिये हो ? तुम से इतना भी न हुआ कि सर्वी की उँगलियां द्वाकर उन की थकावट दूर कर देतीं ?

पर वासन्ती न तो लजाई न चुप रही। उसने तुरन्त ही उत्तर दिया- यह सब हम कर चुके। पर कोमलांगियों के दबाने से थकावट केसे दूर होसकती है ? असके लिये कुमार सरीखे सक्षक हाथ चाहिये।

सब का अहहास हवा में पूँज गया और मैंने आगे वढ़-कर देवी के दोनों हाथ पकड़ लिये आर उँगलियां दवान लगा। देवी लजा गई, उनने उँगलियां छुड़ाने का नाट्य किया पर उँग-लियां छुड़ाई नहीं, सब सुसकराने लगीं। गतवर्ष का वसन्त पैसा हा रसीला था।

इस वर्ष का वसन्त फीका है। देवी ने मालाएँ इस वर्ष भी वनाई हैं, नृत्य भी हुए हैं, श्रंगार भी किया जारहा ह, मुझे रिझाया भी जारहा है पर वह उन्मुक्तता नहीं है, जैसी प्रतिवर्ष रहा करता थी। देवी के चेहरे पर यह वात झलकने लगती हैं कि उन्हें इस काम में काफी श्रम हो रहा है। पहिले वे मुझे अपना माश्री समझतीं शीं इसलिये मुझे वांधकर रखने का परिश्रम उन्हें नहीं करना पड़ता था अब वे समझती हैं कि मैं भागने वाला हूँ इसलिये वे सेवा से, शिष्टता से, विनय से मुझे वांधना चाहती हैं। अब मैं उनका सहचर नहीं, आराध्य हूँ। मेरा स्थान अब उनने पहिले से ऊँचा कर दिया है, इतना ऊँचा कि वसन्त का रस उतनी ऊँचाई तक चढ़ नहीं पाता। इस तरह अब वसन्त फीका पड़ गया है।

में इस समय काफी दुविधा में से गुज़र रहा है। जगत अपनी मूक आंहों से मुझे बुला रहा है. पर इश्वर में आंसुओं से शिरा हुआ हूँ। जगनके प्राति जो मेरा कर्नव्य है वह मुझे दुविधामें डालरहा ्रहुआ हूं। जगतक प्रात जा सर्ग जगर कर यह उन्हें हैं। एक बुद्धि कहती हैं कि जात की सेवा के लिये घर से निकल ! दूसरी कहती है कि एक निरुपराध पत्नी को अबध्य में भी वैधब्य की यातना देने का तुझे क्या अधिकार है ? कम से कम नूतव तक घर नहीं छोड़ सकता जब तक वे तुसे मन से अनुमति न दे दें। पर बह कौ नसी पत्नी है जो एसे कार्य के िचे पति को मनं से अनुमित देदे? और माताजी ! उनका क्या पूछना ? वे तो शायद मेरे जाने की वात सुनते ही आंसुओं की नदी वहाने लगेंगी। पत्नी तो लड़जावश संकोच वश अग की आग की तरह भीतर ही भीतर जलती रह सकती है पर याता को ज्वाद्या की तरह जलने में क्या वाधा है ? ऐसा मालूम होता है कि मुमे इसके लिये कुछ वर्ष रकता पड़गा। द्वानीत वर्ष की अम्र हो चुकी है इसलिये कुछ ही वर्ष और एक सकता है, पर न जाने कब तक रकना पड़े।

ठीक तो है, मेरे संकल्प को परीक्षा भी तो होना चाहिये. यह भी तो पता लगना चाहिये कि वह अणिक आवग नहीं था। इस वीच अपने विचार पत्नी के मन में भी अंकित करना चाहिये। या तो मुक्ते विवाह करना ही नहीं था अगर किया था तो भटका देकर ताड़ने की निर्दयता न करना चाहिये। इस वाट देखने में एक लाभ यह भी है कि भविष्य की तैयारी का मुक्ते काफी अवसर मिलता है।

हां! यह बात जरूर है कि आजकल मेरी जसी मनोबाति है उसे देखते हुए यह बसन्त फीका जारहा है। मुझे अपनी चिन्ता नहीं है। मुझे तो जैसा बसन्त बैसा निदाय, फिर भी मैं चाहता हूँ कि मेरे कारण देवी का बसन्त फीका न जाय। मैं उनसे कह देनेवाला हूँ कि मेरी तरफ से वे निश्चिन्त रहें, जब में अन्हें अपने ध्येय और कर्तव्य की सचाई समभा दूंगा उनकी अनुमति लेल्ंगा तभी निष्क्रमण करूंगा। वे प्रसन्न रहें, अनुमुक्त रहें, अपने वसन्त में फीकापन न लायें।

## **४** —आंसुओं का इंद

२१ जिन्नी ९४२८ इतिहास संवत्--

सोचा था कि आज देवी को आश्वासन देवूंगा। अनसे आज काफी वातचीत भी हुई पर अन्हीं की तरफ से चर्चा कुछ ऐसी छिड़ी कि वात कहीं की कहीं जा पहुँची। वात उन्हीं ने छेड़ी, लोकेन एक पत्नी की तरह नहीं, किन्तु एक जिज्ञासु शिष्या की तरह। बोली -संसार में दो तरह के प्राणी क्या वनाये गये, एक नर दूसरा मादा? क्या एक ही तरह का प्राणी वनने से काम न चलता?

प्रश्न सुनकर मैं देवी के मुँह की तरफ इकटक देखता रहा। उनकी आंखें नाच की ओर थीं इसिलये नजर से नजर न मिली। क्षणभर चुप रहकर मैंने कहा:-

काम चलता कि नहीं इस वात को जाने दो, पर यह वताओं कि काम चलता तो क्या अच्छा होता ?

यह कहकर में मुसकराने छगा। उनने आंखें ऊपर की ओर की और लजाकर फिर नीची करली। मुसकराहट अनके भी मुँहपर खेलने लगी। उनने सिर नीचा किये हुए ही कहा-मैं क्या जानूँ, आप ही बताइये।

मेंने कहा-तुम जानती हो पर अपने मन की वात मेरे मुँह से भी कहळाना चाहती हो।

मेरी वात सुनते ही उनकी मुसकराहट हँसी वनगई और लज्जा का भार इतना वढ़ा कि उनका सिर झुककर मेरी

#### जांघों पर आगया।

मेंने पीठ पर हाथ फेरते हुए कहा नुम्हारा मतलव समझता हूँ दोवे ! पर पहिले शास्त्रीय प्रश्न का शास्त्रीय उत्तर ही देता हूँ !

कार्यकारण की परम्परा की सृष्टि है और हरएक कार्य के लिये निमित्त और उपादान दो कारणों की जहरत है। अगर दो में से एक भी कम होजाय तो कार्य न हो। सृष्टि रुकजाय अर्थात् नष्ट होजाय। प्राणि सृष्टि में नारी उपादान है. पुरुष निमित्त। तब दो में से एक के बिना कैसे काम चलता?

यह तो हुई तत्वज्ञान की वात ओर हुई सृष्टि की अनिवा-येता। पर सृष्टि के सोन्द्रये और रस की दृष्टि से भी नग्नारी आवद्यक है, यह वात कहने की तो जरूरत भी नहीं मालूम होती।

मेरी वात सुनकर देवी चुप रहो। इसिलिये नहीं कि मेरी वात से उन्हें सन्ताप होगया किन्तु सिर्फ इसिलिय कि अधिक उत्तर प्रत्युत्तर करने से कहीं मेरा अविनय न होजाय। किन्तु में अनके मनकी वात समझता था, इसिलिये उन्हें वालने के संकीच में न डालकर मैंने कहा-

अव तुम कहोगी कि यदि ऐसा है तो कुछ छोग संसार के इस सौन्दर्य को नष्ट करने की या रस को सुखाने को वात क्यों करते हैं ? वे क्यों दुनिया से भागकर निमित्त उपादान का सहयोग तोइते हैं ? यही है न तुम्हारे मनकी बात ?

देवी ने सिर उठाया और करुणा मिश्रित मुसकुराहट के साथ सिर हिलाकर स्वीकारता प्रगट की ।

मैंने कहा-यही मैं तुम्हें समझाना चाहता हैं। आज संसार का यह रस छुट चुका है, सोन्दर्भ तृष्ट होचुका है। रस और सोन्दर्भ का पीधा उमे और फूळे फळे, इसके लिय मुझे

अपना जीवन वीज की तरह मिट्टी में मिलाना है। यह रस मनुष्य-मात्र का नहीं, प्राणिमात्र का है पर जब देखता हूँ कि एक गाय के आगे उसका साथी वलीवर्द धर्म के नाम पर टुकड़े दुकड़े कर दिया जाता है, तव उस गाय के या वलीवर्द के जीवन का रस कितना वच पाता है। यही हाल मैंस, भैंसा, बकरा, वकरी, हरिण, हरिणी आदि का है। खैर ! पशुओं की बात जाने दो, पर अस दिन शिवकेशी के सिर से पैर तक की जो सब हाड्डियाँ तोड़ दी गई उससे उस शिवकेशी के और असकी शिवकोशीनी के जीवन में कितना रस वचा ? उस दिन पण्डितों के दलों ने जो पक दूसरे के सिर फोड़े तब उन कुटुम्बों में रात में कौनसा रस वहाँ होगा ? साथी के अतिभोग और व्यभिचार से पति-पत्नी के जीवन में कितना रस रह जाता है ? संसार की संपत्ति जव एक तरफ सिमट जाती है और दूसरी तरफ लोग दाने दाने को मुँहताज होजाते हैं तव उन कंगालों के जीवन में कितना रस रहजाता है ? ये सब रस सुखाने वाले पाप है इन्हें निर्मूल करने के छिये मुझे जीवन खपाना है। अगर ये पाप न होते, दुनिया में दुःख न होता तो मुझे जीवन खपाने का विचार न करना पड़ता ।

सुनते हैं एक जमाना ऐसा था, जब यहां कोई पाप नहीं था। जनम से मरण तक दम्पति आनन्दमय जीवन विताते थे। उस समय न तो कोई धर्म-तीर्थ था न तीर्थकर न आचार्य, और प्रजा मरकर देवगित में जाती थी। आज मनुष्य ने मनुष्य का रस लूट लिया है और कोई शक्ति उसे रोक नहीं पा रही है इसलिये उसमें मनुष्यता का भाव भरने के लिये मुक्त सरीखे जागरित मनुष्य का जीवन खपाना जरूरी है।

वात ही बात में में एक प्रवचन सा कर गया। देवी भी ध्यान देकर मेरा प्रवचन सुनती रहीं और प्रवचन पूरा होने पर भी कुछ न बोली; पर उनके चेहरे से पता लग रहा था कि वे कुछ कहना चाहती हैं। मैं भी अत्सुकता से उनके मुँह की तरफ इस तरह देखता रहा मानों में कुछ सुनना चाहता हैं।

वड़े संकोच से और धीमे स्वर में अनने कहा आपके प्रयत्न से अवश्य ही दुनिया के वहुत से दुःख दूर होंगे पर प्रकृति ने ही प्राणी को क्या कुछ कम कप्ट दे रक्खे हैं ? उनका क्या होगा ?

मैंने कहा मेरे प्रयत्न से ही दुनिया के सब पाप दूर न होजायँगे, और प्राकृतिक कप्रभी वने रहेंगे, फिर भी मनुष्य को उनसे बचाया जासकता है, और यह सब होसकता है मनुष्य को जीवन्मुक्त बनाकर! जीवन्मुक्ति, मुक्ति या मोक्ष का पाठ भी मनुष्य को देना है। सम्भव है, यह मोक्ष ही मनुष्य के सब दुःखों पर विजय पाने का अमोध और अन्तिम अस्त्र हो।

देवी कुछ देर चुप रही फिर मुसकुराई, फिर उनने इसते हुए कहा-ठीक है, मोक्ष का ही पाट पहाइये! और इसके छिये पहली शिष्या मुझे बनाइये।

द्वीं को बुरा न लगे, इसलिये उत्तर में मैंने भी हँसिट्याः पर घह हैंसी अधिक समय तक टिक न सकी । मैंने गम्भीर सा होकर कहा—मोक्ष का पाठ पड़ाने के पहिले तो मुझे मोक्ष प्राप्त करना होगा और उसकी परीक्षाओं में उसीर्ण होना होगा। मुक्त ही मुक्ति का पाठ पड़ा सकता है, दूसरों को मुक्त बना सकता है।

दवां कुछ समय चुप रहीं, फिर योटीं-अच्छा है मुक्ति का अभ्यास कीजिये! में मुक्ति साधक की सेवा करके ही अपने को कृतकृत्य समझूंगी। जो शीवता थी जो सम्भ्रम था वह पहिले न होता था। समझ गया कि यशोदादेवों के जिर्ये मेरे मानस-समाचार यहां पहुँच गये हैं।

माताजी ने मेरी ठुड्डी को हाथ लगाकर कहा-वेटा! सुनती हैं आज कल तुम वहुत उदास रहते हो, अगर किसी से कुछ अपराध होगया हो तो तुम इच्छानुसार दण्ड दे सकते हो पर इस तरह उदास वनने की क्या आवश्यकता?

मेंने कहा-अपराध करने पर जिन लोगों को में दण्ड देसकता हूँ उनमें से किसी ने कोई अपराध नहीं किया है, विक्त उनके सामने तो में स्वयं अपराधी हूं क्यों कि अन्हें चिन्तित और दुःखी कर रहा हूं। पर जो वास्तव में अपराधी हैं, उन्हें दण्ड देने की शक्ति न मुझमें हुन तुम में, न भाई निन्दवर्धन में है न पिताजी में।

माताजी मेरी वात सुनते ही पहिले तो आक्चर्यचिकत होगई, फिर मुखमण्डल पर रोप छागया। फिर जरा जोश के साथ वोली-वर्द्धमान! वताओं तो वह कौन दुए हं जो मेरे वेटेका अप-राध करके अभी तक जीवित है, जरा असका नाम ठिकाना तो सुनू।

में- में समझता हूं माताजी, उसका नाम ठिकाना यशोदा देवी ने तुम्हें वता दिया होगा।

माताजी- क्या शिवकेशी को घायल करनेवाले ब्राह्मणीं से तुम्हारा मतलब है !

. में-न केवल उन ब्राह्मणों से ! किन्तु हजारों शिवकेशियों को घायल करने वाले लाखों ब्राह्मणों से ! लाखों मूक पशुओं के खुनका कीचड़ वनानेवाले हजारों राजन्यों और ऋषिम्मन्यों से !! नीति सदाचार की हत्या करने बाले हर एक मनुष्याकार जन्तु से मेरा मतलब हैं !!! ये सब अपराधी हैं।

माताजी स्तन्ध होगई। यहां देर तक उनके मुंह से एक शब्द भी न निकला; फिर एक गहरी सांस लेकर वोली-वेटा, तुम मनुष्य नहीं देवता हो; तुमने भुझ राजमाता नहीं देवमाता वनाया है। सचमुच तुम कितन महान् हो। फिर भी तुम जिन अपराधियों का जिक्र करते हो अन्हें कीन दण्ड देसकता है! मनुष्य तो दे ही नहीं सकता पर देवता भी नहीं देसकते। ऐसे असम्भव कार्य की क्यों चिन्ता करते हो मेरे-लाल!

पिछली बात वोलते बोलते माताजी की आंखें गीली होगई और अनका अंचल आंखें मसलने लगा।

माताजी की यह वेदना देखकर मेरा हृद्य तिल्लीनलाने लगा। फिर भी मैंने बीरज से उत्तर दिया—

माताजी, संचमुच देवता वह कार्य नहीं कर सकते, क्योंकि देवता कृतकृत्य होते हैं, पर मनुष्य कृतकृत्य नहीं होता वह 'कर्तव्यकृत्य' होता है, कर्मठता ही असका जीवन है, यह असम्भव को सम्भव कर सकता है। मैं जगन को जात्गा और उसे बदल दूँगा।

मेरे ओजस्वी वाक्य सुनकर माताजी के चेहरे पर फिर तेज दिखाई देने लगा। उनने प्रसन्नता से मेरे सिर पर हाथ फेरते हुए कहा-अच्छा है वेटा, तुम जगिडजयी बनो, चक्रवर्ती वनो ! दुनिया को जीतकर अनीति अन्याय सव दूर करदो ! यह उदासीनता छोड़ो ।

मैंने कहा-मां, मैं इसीलिये तो उदासीन वना है। उदा-सीन बने विना-जगत को देख भी तो नहीं सकता। माताजी मरे मुंह की तरफ देखती रहगई। मैंने कहा-ठीक ही कहता हूं मां! उदासीन का अर्थ हं उत्-आसीन अर्थात् ऊपर वैठा हुआ। जो जितना ज्यादा अदासीन अर्थात् ऊपर वैठा हुआ है वह उतना ही अधिक देख सकता है। भूतल से जितने दूर का दिखाई देता है प्रासाद पर वैठकर देखने से अससे वहुत अधिक दिखाई देता है गिरिश्टंग पर वैठने से उससे भी अधिक। जो जितना अधिक उदासीन वह उतना ही अधिक हुए।।

माताजी मेरी वार्ते सुनकर चिकत तो होगई पर सन्तुष्ट न हुई। उनने सन्देह के स्वर में पूछा-पर उदासीन होने से चक्रवर्ती कैसे वन सकोगे वेटा!

मेंने कहा-मुझे चक्रवर्ती वनने की जरूरत नहीं है मां, चक्रवता वनकर भी में उन अपराधियों को दण्ड नहीं देसकता जिनका उद्धेष अभी कर चुका हूं। रामचन्द्रजी चक्रवर्ती थे सम्राट् थे पर वे क्या कर सके? एक शूद्र के तपस्या करने पर उन्हें इच्छा न रहने पर भी उसका वध करना पड़ा। चक्रवर्ती लोगों के हद्यों पर शासन नहीं कर सकता, और हद्यपरि वर्तन तो उसके लिये असम्भव है। ऐसा चक्रवर्ती वनकर में क्या करूंगा?

माताजी फिर वेचैन हुई पर वे ज्यादा कुछ न वोल सर्की, सिर्फ इतना ही कहा-तो फिर?

मेंने कहा-मुझे इसकेलिये वड़ी भारी साधना करना पड़ेगी मां, निष्क्रमण करना पड़ेगा, वर्षों तपस्या करना पड़ेगी, कल्याण का मार्ग वनाकर दुनिया को उसकी मांकी दिखाना पड़ेगी। एक महान् आध्यात्मिक जगत् की रचना करना पड़ेगी।

माताजी कातर स्वर में वोलीं-यह ठीक है वेटा, तुम ! जगत का कल्याण करोगे; झुसका ताप हरोगे, पर क्या मां के बारे में तुम्हारा कोई कर्तव्य नहीं है ?

मे-में इसे अस्वीकार नहीं करता माँ, पर आशा करता हूं तुम मुझे जगत्कल्याण के लिये समार्पित करने की उदारता दिखाओगी ? साथ ही मुझे यह भी विश्वाम है कि मेरे न रहने पर भी भाई नन्दीवर्धन तुम्हारी सेवा में किसी तरह को कोई कमी न रक्खेंगे।

माताजी जरा उत्तेजित सी होगई और योलीं-हां !हां ! कमी क्या होगी ? रोटी मिल ही जायगी, पेट भर ही जायगा। पर क्यों वर्धमान, क्या जीवन का सारा आनन्द पेट में ही रहता है ? मन से कोई सम्बन्ध नहीं ?

मैं-ऐसा तो मैं कैसे कह सकता हूँ ? मन न भरे तो पेट भरने से स्या होगा ?

मां- तव क्या तुम सोचते हो कि जिसका जवान हेटा विछुड़ जायगा उस मां का मन भरेगा ? अरे ! मन भरने की वात जाने दो, पर सुद्दाग तो नारी का सबसे वड़ा धन हे पर जिसकी पुत्रवध विचवा न होनेषर भी विचवा की तरह जीवन वितायगी वह किस मुँह से अपने सुहाग का अनुभव करेगी ? यशोदा मुँह से कुछ कहे या न कहे पर सामने आते ही असकी आंधे मुनत्से पूछेगीं क्यों मां, इसी दिन के ठिये तुमने मुझे अपनी पुत्रवयू वनाया था ? बोल तो वेटा, उस समय में असे क्या उत्तर हुंगी ? और कैसे उसे मुंह दिखा सकूंगी ?

में चुप रहा।

मां ने फिर अत्यन्त करण स्वर में कहा-तेरे जाने पर सारा जग उसकी हंसी च्डायगा ? असके सुहागचिन्ह उसे पूछेंगे-अव हमारा वोभ किसलिये ?

अव तू ही वता, उसकी यह दुईशा देखकर मुझे कैसे तो नींद आयगी! कैसे अन्न निगला जायगा? आंसू वहाते वहाते आंखों के आंसू भी तो चुक जायंगे फिर इन सूखी और फटी आंखों से कैसे दुनिया देख सकूंगी? क्या जीवन के अन्त में मुझे यही नरक यातना सहना पड़ेगी? इसलिये वेटा! तुझे करना हो सो कर! आध्यात्मिक जगत् का महल खड़ा कर, पर वह सब मेरी चिता पर । मेरी चिता या मेरी लाश सब बोझ उठालेगी, पर इस बूढ़ी मां में इतनी शक्ति नहीं है वेटा! मेरे जीवन भर तो तुझे घर में ही रहना पड़ेगा।

यह कहकर मां ने काफी जोर से मेरा हाथ पकड़ लिया मानों वे कोट्टपाल हों और में केदी।

फिर वे वोर्ली—कहो ! कहो वेटा ! क्या इस बुढ़िया मां का कमजोर हाथ मकझोरना चाहते हो ?

यय में क्या कहता? सांकल तोड़ सकता था, पर वात्सल्यमयी मां का हाथ छुड़ाने की राक्ति कहां से लाता? मां का हाथ झकझोरने के लिये मनुष्यता का विलदान चाहिये, पशुता का उन्माद चाहिये। वह मुझ में है नहीं, था भी नहीं सकता। इसलिये मेंने कहा-तुम्हारे हाथ को ककभोरने की राक्ति मुक्तमें नहीं है मां, इसलिये में तुम्हें वचन देता हूं कि तुम्हारे जीवनभर में निष्क्रमण न कहंगा।

मां ने भपटकर मुक्ते छाती से लगा लिया, मेरे सिर को वार बार चूमा और इंसप्रकार फूट फूट कर रोने लगीं कि मानों में वर्षों से कहीं गुमा हुआ था और आज ही मिलगया हूं।

इसप्रकार एक अनिश्चित काल के लिये निष्क्रमण कक गया है। अब घर में ही अभ्यास करना है!

## ६ – अधुरी सान्त्वना

#### २४ जिल्ली ६४२८ इतिहास संवन

आज जब में देवी के कक्ष में गया तो देखा कि देवी के मुखमण्डल की आभा कुछ बदली हुई है। हल्की सी निर्धिचतता का आनन्द उसपर छाया हुआ है। माता जी को जो मने बचन दिया है, उसके समाचार वहां उसी साथ आगये होंगे। इसलिये देवी ने स्वागत किया तो सच्ची मुसकुराहट के साथ।

मेंने भी मुसकुराहट के साथ कहा-आखिर तुम जीतगई देवि !

देवीने कहा- में क्या जीतती, में तो कभी की हार चुकी थी, जीत तो माताजी की हुई ?

मेंने कहा- हां, रथ माता जी का और वाण तुम्हारे। देवी सिर नीचा किये मुसकुराती रही और अंग्टेसे जमीन कुरेदती रही। तब मेंन कहा—अगर तुम माताजी के पास न जाती तो भी काम चळता।

में खड़ा था, देवी भी खड़ी थी, मेरी वात सुनते ही देवी मेरे पैरों से लिपट गई और करुण स्वर में वोली-अपराध झमा हो देव, नार्रा अपने सुहाग के लिय न जाने क्या क्या कर डालती है, फिर माताजी तो माताजी है, ऐसे अवसर पर अनकी बारण में जाने में मुझे क्या लाज आती? में अपनी अन्तर्वेदना आपको केंसे दिखाऊ? अगर हृदय चीर करके दिखाने की चीज होता तो में दिखा देती कि आपके मुँह से निष्क्रमण की वात सुनने के वाद से उसमें कैसा हाहाकार मचा हुआ है!

यह कहते कहते उनके आंसुओं से मेरे पैर धुलने लगे।
मैंने कहा-माताजी के पास जाने का उलहता नहीं देरहा
हूँ देवि ! वह तो तुम्हारा अधिकार था और उचित भी था। मैं
तो सिर्फ अपने मन की अधूरी वात का पूरा खुलासा कर
देना चाहता हूँ।

यह कहते कहते मैंने देवी को अठाकर खड़ा किया। उनने अपना सिर मेरे वक्षःस्थल पर टिका दिया मेन अपने उत्तरीय से उनके आंसु पोंछे। अणभर शांत रहने के बाद मैंने कहा-में जो तीन दिन पहिले तुम से वात कहना चाहता था वह नहीं कह पाया था। उस दिन चर्चा अकस्मात् ही कहीं से कहीं जा पहुँची।

देवी ने कहा-उस दिन सचमुच चर्चा वेढंगी होगई, मैंने ही अपनी मूर्खता से एक अटपटा प्रश्न पूत्र लिया।

में-प्रक्त तो अटपटा नहीं था पर न जाने क्यों वात कहीं से कहीं जा पहुँची। खेर ! अब कह देता हूँ। यद्यपि अव में माताजी को वचन दे चुका हूँ पर अगर न भी देता ता भी जब तक तुम्हें में अपने निष्क्रमण की उपयोगिता न समझा देता तब तक निष्क्रमण न करता। हां, यह होसकता है कि धीरे धीरे मेरी मनोवृत्ति और दिनचर्या ऐसी बदल जाय कि शायद तुम्हारे लिये मेरा जीवन उपयोगी न रहजाय।

देवी कुछ देर सोचती रही, फिर वोली-आपका नित्य दर्शन ही मुझे पर्याप्त है देव! आपका हाथ मेरे सिर पर रहे, आपके वक्षःस्थल पर कभी कभी सिर टिका सक् इतनी भिक्षा की मैं भिक्षुणी हूँ। मैं जानती हूँ कि आप सिर्फ एक राजकुमार ही नहीं हैं, एक राजकुमारी के पित ही नहीं हैं, किन्तु लोकोत्तर महापुरुप हैं। एसे महान् होकोत्तर महापुरुप की पत्नी के गौरव के योग्य में नहीं हूँ। जब कभी मेरे दिलमें ये विचार आते हैं तब अपनी खुद्रता का खयाल कर में सिकुड़ जाती हूं। फिर भी आपकी पत्नी नहीं तो आपकी दासी का स्थान सुरक्षित रखना चाहती हूं।

यह कहकर देवी ने मुफे जोर से जकड़ लिया । उनके आंसुओं से मेरा वक्षःस्थल भींगने लगा।

आखिर आज भी वात अधूरी सी रही। मैं सान्त्वना देकर चला आया। ७-संन्यास और कर्मयोग

७- बुधी ६४२= इ. सं.

अय गर्मी ज्यादा पड़न लगी है, इसलिये आज शय्या प्रासाद के छतपर लगाई गई थी, देवी की शय्या भी अनितदूर थी। पिरेचम में लालिमा लुप्त होते ही म छतपर चला गया। सब लोग कामकाज में थे उसलिये छतपर एकान्त था और में एकान्त चाहता भी था। देवी ने तुरन्त सुपर्णा दासी को भजा किन्तु भेन ही उसे वापिस कर दिया। पर मेरे भाग्य में इसस्मय एकांत बदा ही न था, थोड़ी देर में जीने पर किसी के चढने की फिर आवाज आई। मैंने कहा-कौन ? सुपर्णा ?

आवाज आई-सुपर्णा नहीं, विष्णुशर्मा ।

और आवाज के साथ अधेड़ उम्र के एक सज्जन आते दिखाई दिये। पास आकर उनने अपने ही आप कहना शुरू किया-माता जी से मालूम हुआ कि आप बड़े तत्वज्ञानी ह, इस-लिये सोचा आपसे कुछ चर्चा करूं!

में- तो आप अभी माता जी के यहां से आरहे हैं ?

वे- नहीं, माता जी तो कल मिली थीं। कल मेरे प्रवचन में वे पधारी थीं। प्रवचन के वाद ही उनने मुफे आप का परिचय दिया था और आपसे मिलने का अनुरोध भी किया था।

में- अनुरोध करते समय सिर्फ माता जी थीं और कोई नहीं था ?

वं- नहीं, कुछ दाासियाँ भी थीं और दोनों ओर उनकी दोनों पुत्रवधुएँ भी खड़ी थीं ।

में- मेरी आभी और यशोदा देवी ?

वे- जी हां !

में-उनने कुछ नहीं कहा ?

वे-सभी ने कहा। सभी की इच्छा थी कि मैं आप से मिलूं।

'हुँ ...' कहकर में कुछ देर खुप रहा। अभी अभी तक हम लोग खड़े ही थे। मैंने कहा—तव वेठिये! मैंने अन्हें आसन वताया, मैं भी एक आसन पर वैठ गया। वैठने पर मैंने पूछा-कल आपका प्रवचन किस विषय पर हुआ था?

वे वोले- विषय था योगभोग के समन्वय का, उसमें राजर्षि जनक और श्रीकृष्ण के उपाख्यान कहे गये थे।

> में- वहुत ही अच्छा और उपयोगी विषय था। वे- क्या आप कर्मयोग को मानते हैं ?

मैंने कहा- मानता हूँ।

वे- पर मैंने तो सुना है कि आप संन्यास की तैयारी कर रहे हैं।

समझ तो मैं पहिले ही गया था कि शर्माजी क्यों आये

हैं ? जब उनके भेजने में यशोदा देवी और माताजी का हाथ था तब आने का उद्देश लाफ ही था, पर जब उनने मेरे संन्यास की बात उटाई तब रहा सहा सन्देह भी दूर होगया। फिर भी मैंने अपना मनाभाव द्वाते हुए कहा-कमयोग की साधना के लिये जिस संन्यास की जकरत पड़ती है उसी संन्यास की तैयारी में कर रहा हूँ। जीवन की थकावट के बाद पैदा होनेवाले संन्यास की अथवा संसार में शान्तिपूर्वक रहने की असमर्थता से पैदा होनेवाल संन्यास की नहीं।

शर्मा-क्या आप मानते हैं कि संन्यास भी कर्मयोग की भृमिका वन सकता है ?

मं-कर्मयोग ही नहीं हर एक कर्म की भूभिका संन्यास वन सकता है और प्रायः वनता है।

दार्मा-इस वात को कुछ उदाहरण देकर स्पष्टकीजियेगा?

में-गृहस्थाश्रम तो की का मुख्य क्षत्र है पर श्रुसकी योग्यता प्राप्त करने के लिये ब्रह्मचर्याश्रम वनाया गया है जिसमें संन्यासी सरीखी साधना करना पड़ती है। संन्यास में यही तो जरूरी है कि मनुष्य ब्रह्मचारी रहे इन्द्रियों के भोगों की पर्वाह न करे. अपनी साधना को छोड़कर अन्य किसी से मोहन रक्खे जो कुछ विपदा आय उसे सह जाय। संन्यास के ये गुण मनुष्य को एर एक कमसाधना म प्राप्त करना पड़ते हैं; जीवन में उतारना पड़ते हैं, एक सेनिक को भी युद्ध में इन गुणों का परिचय देना पड़ते हैं। सुनते हैं कि विद्याधर छोग विद्यासिद्धि के लिये कठोर तपस्याएँ करते हैं। रावण वगेरह ने भी अपनी दिग्विजय के पहिले सन्यासियों का भी मात करनेवाली तपस्या की थी।

विष्णुशर्मा जरा उहास में आकर वोले-ठीक ! ठीक !! सममगया । आप विश्वविजय की तैयारी करना चाहते हैं ।

## मेंने कहा-हां!

शर्मा-वड़ी प्रसन्नता की वात है। पर दिग्विजय करने के वाद इस गरीव विष्णुशर्मा को न भारियेगा।

में-सो तो न भूलूंगा पर में समझता हूँ कि मेरी दिग्वे-जय का फल चखने के लिये विष्णुरामां तैयार न होंगे।

शर्मा-ऐसा कौन मूर्ख होगा जो चक्रवर्ती की छत्रच्छाया से इनकार करदे।

मैं-पर धर्म चक्रवर्ती की छाया में रहने को विरले ही तैयार होते हैं।

रामी जी आश्चर्य से मुह बाकर रहगये। थोड़ी देर स्तब्धता रही । किर उनने कहा नया धर्म चक्र के द्वारा आप दिग्वि जय करना चाहते हैं ? पर इससे क्या लाभ ?

मैं-किसका लाभ ? मेरा या समाज का ?

द्यामी-आपका और समाज का भी। इसकाम में जीवन निकल जायगा पर सफलता न मिलेगी। जीवन भर कप्ट अठाते रहना पड़ेगा तब आप को क्या लाभ हुआ ! रही समाज की वात सो समाज तो कुत्ते की पूँछ की तरह है, वह कभी सीधी न होगी। देखिये न, वेद के निरर्थक कियाकांडों के विरोध में उपानिपत्कारों ने कैसे कैसे वाक्य लिखे, वेद को अपरा विद्या कह दिया, यज्ञ की आध्यात्मिक व्याख्या कर डाली पर यज्ञकांड तानिक भी नहीं घंटे। समाज रूढ़ियों का दास वना ही हुआ है और हम छोग भी उस दासता से नहीं छूट पाते, छूटे तो भूखों मर जायँ।

में-पर अगर आप भूखों मरने की हिम्मत कर सकते तो भूखों भी न मरना पड़ता, इस दासता से भी छूटते और समाज को भी छुड़ादेते ।

#### शर्मा—पर स्त्री वच्चों का क्या होता?

मैं- यह ठीक है, एक वैल दो गाड़ियों में एक साथ नहीं जुन सकता: आर यहीं कारण है कि मुफे क्रांति के लिय गृहत्याग की तैयारी करना एड़ रहीं है। ऐसे संन्यास के लिये तैयार होना एड़ रहा है जो क्रांतिकारी कर्मयोग की भूमिका वनसके।

विष्णुरामां कुछ देर चुपरहे, फिर बोले-आपसे में बहुत वातें कहने, या कहने नहीं सिखाने, आया था, किन्तु आपकी वातें सुनकर वे सब भूलगया हूँ। सच्चमुच संन्यास को कर्मयोग की भूमिका बनाना या कर्मयोग को संन्यास का वेप पहिनाना एक खद्भुन आविष्कार है। हां! मार्ग कठिन है। आप राजवंशी हैं इसलिये देखिये! जनक और श्रीकृष्ण की राह पर चलकर आप क्रांति की तैयारी कर सकें ता चेष्टा कीजिये।

में—अपिनपत्कारों का उल्लेख करके आप स्वयं कह चुके हैं कि अभी तक अन्हें कोई सफलता नहीं मिली है। जनक और कृष्ण भी सेर में पौनी नहीं कात पाये थे। इसके लिये वड़े पैमाने पर नये ढंग के विलिदान की जहरत है। अब पुराने चियड़ों में थेगरा लगाने से काम न चलेगा, नया कपड़ा ही जुनना पड़ेगा।

शर्माजीने गहरी सांस छी और वोले-आर्शार्वाद देने योग्य तो नहीं हूं किन्तु वय के मान से आपसे बड़ा हूं और उसी हैसियत से आप को आशीर्वाद देने का साहस करता हूं कि आप अपने प्रयत्न में सफल हों।

यह कहकर विष्णुशर्मा चले गये।

उनके जाते ही देवी आई, वे पास में ही छिपे छिपे सव

चर्चा सुन रही थी। आते ही उनने अपने चेहरे पर मुसकुराहट लाने की चेष्टा करते हुए कहा-आर्यपुत्र को वधाई!

मने पूछा-किस वात की ?

देवी ने कहा-एक दिग्गज विद्वान को चुटकियों में परास्त करने की।

मैंने हैंसते हुए कहा-यदि दिगाज विद्वान् परास्त न हुआ होता, आर्यपुत्र परास्त हुआ होता तो किसे बधाई देती ?

देवींने निःसंकोच-भाव से मुस्कुराते हुए तुरन्त कहा-तो अपन को ।

> मेंने मुसकुराहट को जरा वढ़ाकर कहा-बाहरे पति-प्रेम ! देवी बोर्छी-पतिप्रेम है, इसीछिये तो !

में-इसीछिये तुम पतिका पराजय पसन्द करती हो ?

देवी-अगर पराजय मिलन को स्थायी बना देनेवाला हो तो उसे पतिप्रेम की निशानी समझना चाहिये।

यह कहते कहते देवी मेरी गोद पर लेटगई और फिर वोली-

म जानती हूँ कि आप वहुत ऊंचाई पर हैं पर न तो मुझ में उतनी ऊंचाई तक चढ़ने की ताकत है, न आपको दूर रखने की हिम्मत, इसोलिये आपको नीचे खींचन की धृष्टता करती रहती हूँ। इस धृष्टता के सिवाय मुझे कोइ दूसरा उपाय ही नहीं सुझता।

पिछले चाक्य बोलते समय देवी का स्वर वदलगया, आवाज रुधे गले से आई और मेरी जाँघपर एक आंस् भा टपका।

में देवी की पीठपर हाथ फेरने लगा।

# ८- सीता और ऊर्मिला के उपाख्यान र= दुर्गा ६४२= इतिहास संवत्

नगर में कई दिनों से रामलीला होरही है, घर के सव लोग रामलीला देखने जाते हैं, खासकर स्त्री वर्ग। में अभी तक नहीं गया। देवी ने एकाधिक वार अनुरोध किया पर में प्रम से टालता रहा। इन खेल तमाशों में मेरी रुचि नहीं है। पर कल देवी का अनुरोध अत्यधिक था। इतना अधिक कि अनने कहा कि-यदि आप आज भी मेरे साथ रामलीला देखने न गये तो में जीवनभर कोई खेल न देखूँगी। अनके इस उन्न अनुरोध का कोई विशेष कारण होना चाहिये-इतना तो समभ गया था, पर वह क्या था? यह बात तब न समझ पाया था; खेल देखते देखते समभ गया।

वात यह हुई कि कल राम के वनवासगमन का दृश्य दिखाया जानेवाला था। वास्तव में दृश्य करण था। राज्या-भिषेक होने के दिन ही राम को वनवास की तैयारी करना पड़ी। वनवास सिर्फ राम को दिया गया था, पर सीतादेवी ने साथ न छोड़ा. वन की विभीषिका उन्हें न उरा सकी, दाम्पत्य में नरनारी तादातम्य कैसा होसकता है! इस का वड़ा ही ममेस्पर्शी हृश्य था।

देवी मेरी वगल में कुछ सटकर ही वैठी थी उनकी वगल में भाभी और माताजी थीं। कुछ अधिक कहने सुनने या इंगित करने का अवसर न था। पर जब सीतादेवी के असुरोध या प्रेमहट के आगे रामको हार मानना पड़ी, सीतादेवी को वन में अपने साथ रहने की अनुमात देना पड़ी तब देवी ने धीरे से मेरी जांच में चिकौदी भरी। तात्पर्य स्रष्ट था। देवी को यह निस्चय हो गया था कि आज नहीं तो कल में वनगमन करने वाजा हूँ, इसिलये देवी की इच्छा है कि में उन्हें वन में साथ रक्खूँ। अगर राम की सीता-देवी राम के साथ वनवास सकती है तो वर्डमान की यशोदा देवी वर्डमान के साथ क्यों नहीं कर सकती ? यही वात समझाने के लिये देवी अत्यिवक अनुरोध से मुझे रामलीला दिखाने लाई थी। राम के वनगमन में और वर्षमान के वनगमन में जो अन्तर है, उद्देश और परिस्थिति का जो भेद है, वह देवी के ध्यान में नहीं आरहा था! अस्तु।

रामलीला आंग वढ़ी | राम के साथ लक्ष्मण भी तैयार हुए राम ने बहुत मना किया पर लक्ष्मण न माने ! लक्ष्मण का जोश खरोश, राजमहल के पडयन्त्रों के प्रति घुणा, कैकई के नामपर दाँत पीसना, दशरथ के न मपर भी जली कटी खुनाना आदि लक्ष्मण का अभिनय वहुत खुन्दर वन पड़ा था ! इस विपय में भी राम का प्रमेपराजय हुआ ! उन्हें लक्ष्मण को साथ रखने की अनुमात देनी पड़ी !

इसमें सन्देह नहीं कि रामायण में लक्ष्मण का स्थान बहुत ऊँचा है। वे लक्ष्मण ही थे जिनने अपनी उदारता से वतलादिया था कि दो भाई मिलकर नरक को स्वर्ग वना सकते हैं, जंगल में भी मंगल कर सकते हैं।

इसके बाद वह परम करुण दृश्य आया जिसमें लक्ष्मण अपनी पत्नी उर्मिला देवी से विदा लेते हैं। लक्ष्मण ने राम की उन युक्तियों को नहीं दुहराया, जिन्हें सीता देवी ने राम के मुँह से सुनकर काटिंद्या था। उर्मिला देवी ने जब दावा किया कि में जीजी (सीतादेवी) से कम कप्टसहिष्णु नहीं हूँ। तब लक्ष्मण ने बड़े मर्मस्पर्शी तरीके से कहा—देवि! में तुम्हारी कप्ट सहिष्णुता पर अविश्वास नहीं करता पर मुभे सेवा की जो

साधना करना है उसमें तुम मेरा सहयोग अलग रहकर ही कर सकता हो। भया को वनवास के दिस पूरे करना है अनकी कोई विशेष साधना नहीं है, वे अपने दिन भंभीजी को साथ रखकर भी पूरे कर सकते हैं। पर मुझे तो भया भाभी की सेवा करने की साधना करना है, उनको आराम से जंगल में भी नींद आये, इसिलिये मुझे कोदण्ड चढ़ाये गत रात पहारा देना है, प्रत्येक असुविधा और संकट की राह में अपनी छाती अड़ा देना है। यह सब तुम्हारे साथ केसे होगा? क्या तुम सोचती हो कि भैया भाभी को सुख की नींद आये-इसिलिये में तुम्हें साथ लेकर पहरा दूँगा? क्या भाभी एक क्षण के लिये भी इस वातको सहन कर सकेंगे? यह सब असम्भव है!

अर्मिला देवी नीची दृष्टि किये खड़ी रही। क्षणभर वाद् लक्ष्मण ने फिर कहा-मैंने इस साधना को जो स्वेच्छा से अपनाया है, वह केवल इसलिये नहीं कि मैं भैया का भक्त हूँ किन्तु इसलिये कि ममुण्यता के अपर, न्याय के अपर, भगवान के अपर जो संकट आया है वह टलजाय, निर्विप होजाय। मर्यादा पुरुषोच्या राम को अगर न्यायमूर्त्ति होने कारण वन वन भटकना पड़े और अस समय यह जगत लक्ष्मण सरीखा एक तुच्छ सेवक भी उनकी सेवा में न रख सके तो में सच कहता हूँ देवि! विधाता के आंसुओं से यह जगत् वह जायगा, यह कृतब्न जगत् सन्येश्वर के कोप से रसातल में चला जायगा सत्येश्वर को प्रसन्न रखने के लिये मुझे यह साधना करना ही चाहिये और जगत् के कल्याण के लिये तुम्हें भी मेरा वियोग सहना चाहिये।

अर्मिला की श्रांखों से आँसू यहने लगे। कठोर हृद्य लक्ष्मण की आंखों में भी आंसू आगये। उनने उर्मिला को छाती से लगाकर कहा-में जानता हूँ देवि! कि मेरी साधना से तुम्हारी साधना कितनी कठिन है! मेरे तो सेवा करते करते वारह वर्ष

Q J3

यों ही निकल जाउँगे पर तुम्हें एक युग का प्रत्येक क्षण गिन गिनकर निकालना है। फिर भी दुनिया मेरी तपस्या देखेगी और तुम्हारी तपस्या न देखेगी नीचे के पत्थर पर मन्दिर खड़ा होता है पर असे कौन दखता है?

इतना कहकर लक्ष्मण ने ऊर्मिला के आंसू पोंछे, ऊर्मिला ने गहद् स्वर में कहा जाओ देव-जाओ ! सत्य और न्याय के सिंहासन को सुरक्षित रखने के लिये जंगल में साधना करो ! तुम्हारी कर्तव्यनिष्ठा तुम्हें राज-मन्दिर में नहीं रहने देना चाहती तो भले ही न रहने दे, पर मेरे हृदय मन्दिर से निकालने की शक्ति किसी में नहीं है; विधाता में भी नहीं !

लक्ष्मण ने कहा-देवि, तुम्हारी इस तपस्या को कोई पहिचाने या न पहिचाने पर एक हृदय जरूर ऐसा है जो तुम्हारी इस साधना का मूल्य आंकने में कपर्दिका की भी भूल न करेगा।

इतना कहकर धीरे धीरे छक्ष्मण विदा होगय। उनके विदा होते ही अर्मिला मूर्जिंछत होकर गिर पड़ी।

इसमें सन्देह नहीं कि लक्ष्मण और अर्मिला का अभिनय अत्यन्त स्वामाविक और कलापूर्ण था, उसने सारी सभा को स्तव्ध वनादिया था। पर रंग मंच पर तो केवल अभिनय था, जब कि मेरे ही वगल में वर अभिनय वास्तविकता में परिणत होगया! मंच पर से लक्ष्मण के विदा होते ही यशोदा देवी कांपने लगी और थोड़ी देर में उनका शरीर पर्साना-पर्साना हो गया। में उन्हें समहालू-इसके पहिले ही वे मूर्जिलत होकर गिर पड़ीं।

मेंने और भाभी ने झपटकर अन्हें उठा लिया। सभा उठ खड़ी हुई। भीड़ ने हम सब को घर लिया। किसी तरह भीड़ को हटाकर देवी को राजमिन्दर में लाया गया। वहां शितलोपचार करने पर उन्हें होश आगया। होश आते ही उनकी नजर मुझपर पड़ी और द मुझसे लिपटकर फूटफूटकर रोने लगीं। यह अच्छा हुआ, उनकी जीवनरक्षा के लिये इस प्रकार रोना जरूरी था। अन्यथा द्वी हुई वेदना आंखों के द्वार से निकलती, हदय का विस्फोट कर निकलती।

द्वी के आंसुओं से में अपना उत्तरीय पवित्र करता रहा।

#### ९ - नारी की साधना

५ धनी ६४२६ इ. संवत्.

करीय एक वर्ष से निष्क्रमण का नाम भी में मुंहपर नहीं लाया हूं। गतवर्ष रामलीला में जब देवी मूर्वित हुई, तब से यही ठीक समझा कि निष्क्रमण से सम्बन्ध रखनेवाली कोई भी वात न निकले, फिर भी देवी निर्दिचत नहीं है। हां! प्रस-चता प्रदर्शन करने की पूरी चेष्टा करती रहती है, पर आज देवी के कारण ही कुछ चर्चा लिड़पड़ी।

प्रियद्दीना अन काकी होइयार हागई है। वह इः वर्ष की होचुकी है, उसका आज सातवां जनमिद्दिन था। इसिलिये आज उस विशेष रूप में नये कपड़े पहिनाये गये थे, मोजन भी कुछ विशेष वनाया गया था। एक छोटा सा घरू अत्सव मनाया गया था। भोजनोपरान्त देवी प्रियद्शीना को लेकर भेरे कक्ष म आई और मुझे लक्ष्य कर प्रियद्शीना से कहा-अपने पिता जी को प्रणाम कर वेटी! और वर मांग कि तेरा संसार सुखमय बने।

मैंने कहा-इसकी संसार ही क्या सब का संसार सुख मॅय वर्ने-इसिलये आशीर्वाद देता हूं कि यह जगदुसारिओ वर्न । देवीन हसते हुए कहा-पर इतने लम्ब चौड़े आशोर्वाद का वोम यह उठा भी सकेगी ? एक छोटा सा ववन क्यों नहीं देदेते की इसे आप अच्छा सा वर ढूंढ़ देंगे।

में- इसके छिये वचन देने की क्या जरूरत है यह तो आवश्यक कर्तव्य है जो उसका पिता न कर पायगा तो माता करेगी।

देवी-माता न्यों करेगी ? पिता का कर्तव्य पिता ही को करना पड़ेगा । सन्तान के प्रति नारी का दायित्व जितना है नर का दायित्व उससे कम नहीं है ।

में- नर तो निमित्तमात्र है, सारी साधना नारी की है। साधारण प्राणिजगत में सन्तान ने पिता को कर पहिचाना? माता ही वहां सन्तान के छिये सव कुछ है।

देवी- पर मनुष्य तो साधारण प्राणिजगत के सभान नहीं है।

मैं-नहीं है। फिर भी यहां लेकोिक प्रचलित है कि सौ पिता के बराबर एक माता होती है। यह अतथ्य नहीं है। नारी का जो यह शतगुणा मूल्य हैं उसका कारण सन्तान के प्रति असकी शतगुणी साधना ही तो है।

देवी- पर इसका मतलव तो यही है कि प्रकृति ने अन्य जाति की मादाओं पर साधना का जो योझ डाला है वह मानवी नारी पर भी डाला है। इस दृष्टि से मानवी का भी माता के रूप में सो गुणा पृथ्य है, पर प्रकृति-प्रदत्त इस साधना से तो सिर्फ प्राणी का निर्माण होपाता है, मानव का नहीं। मानव का निर्माण तो तभी होता है, जब नारी की साधना में नर भी कन्धा से कन्धा भिड़ाकर बढ़ता चलता है। पशु के बच्चे की अपेक्षा मनुष्य के बच्चे का जो असंख्य गुणा विकास होता है, उसमें नारी की साधना की अपेक्षा नर की साधना का ही विशेष अंश है। में-बहुत टीक कहा तुमने। उसी विशेष अंश को पूरा करने के लिये ही तो मुझे निष्कमण करना है। आज मनुष्य के बच्चे का विकास रुकगया है अथवा वह पशुना या दानवता की ओर मुद्र पड़ा है, नारी अपनी साधना का काम पूरा कर रही है पर नर अपनी साधना के काम में पिछड़ गया है, उसे अपना काम पूरा करने के लिये काफी तपस्या करना है।

निष्क्रमण की वात सुनकर देवी का मुखमण्डल फीका पड़गया। वड़ी कठिनाई से अनने धीरज सम्हालते हुए कहा-अगर नर की साधना का काम वाकी पड़ा है और नारी अपनी साधना का काम पूरा कर रही है तो नारी का यह कतव्य हों जाता है कि नर की साधना में हाथ वटाये।

में- अवदय! इसीलिये तो मैंने प्रियदर्शना को जगदुद्धा-रिणी होने का आशीर्वाद दिया था। किर भी साधारणतः इस वात का तो ध्यान रखना ही पड़ेगा कि नारी अपनी साधना का काम पूरा करके ही नर की साधना में हाथ वटा सकती है। विशेषतः वह अपनी साधना अधूरी तो नहीं छोड़ सकती। उसकी साधना अधूरी रही तो नर की साधना का काम भी रुक जायगा। नारी अगर कपड़ा न चुनेगी तो नर रंगेगा किसे?

देवी-इसका तो मतलव यह हुआ कि मानवता की विशेष साधना का अवसर नारी को कभी मिल ही नहीं सकता।

में-हां! आजकल कठिनता से मिलता है, पर मैं चाहता हूँ कि मानवता की विशेष साधना का अवलर नारी को भी मिले। ऋषित्व, मुनित्व, तीर्थकरत्व और मुक्ति नर की ही वपाती न रहे। वास्तव में नर नारी का अधिकार समान है और मौलिक योग्यता में भी कोई अन्तर नहीं है। पर विशेष साधना का काम नारी तभी कर सकती है जब सामान्य साधना का काम पूरा कर लिया जाय या प्रारम्भ से ही विशेष साधना की तरफ बढ़ा जाय

देवी-सामान्य साधना का काम पूरा करके तो विशेष साधना की तरफ क्या वटा जायगा? आपने ही तो उस देन विष्णुशर्मा से कहा था कि जीवन की थकावट से पैदा होनेवाले संन्यास को आप नहीं चाहते।

में-यह भी ठोक है। पर ऐसे भी मानव हो सकते हैं जो सामान्य साधना का काम पूरा करके भी न थकें। तन के बुद्ध होनेपर भी वे मन के युवा रहें।

देवी-पर यह हर एक के वश की वात नहीं है।

में-पर यह हर एक के वहा की वात है कि वह विशेष साधना के लिये मानव निर्माण करके दे दे। तुम प्रियदर्शना का निर्माण करते करते अगर श्रकजाओं तो भी तुम उसे विशेष साधना के योग्य तो वना ही सकती हो। तुम्हारी इस साधना का मूल्य कुछ कम न होगा, विशेषतः उस अवस्था में जब कि मेरी सामान्य साधना का बोक भी तुम अपने ऊपर लेलो।

अभी तक प्रियद्र्शना वारी वारी से हम दोनों के मुँह की तरफ देखती थी जब मैं वोलता था तब मेरी तरफ और जब देवी वोलती थीं तब देवी को तरफ। वह वच्ची गम्भीर चर्चा तो क्या समझती पर मुखमुद्रा को पढ़ने की चेष्टा अवश्य करती थी। मेरी वात सुनकर जब देवी के मुखमण्डल पर चिंता छागई तब इसने माता की वेदना की पढ़ा और वह देवी के गले में हाथ डालकर छाती से चिपट गई।

देवी ने भी असके कपोल चूमकर उसे दोनों हाथों स जकड़ लिया।

नारी की साधना वात्सल्य के कारण कितनी रसमयी है इसकी फांकी मां वेटी के आर्छिंगन में दिखाई दे रही थीं कि

# १० - सर्वज्ञता की सामग्री १९ इंगा ९४३० इतिहास संवत

समाज में क्रांति करने के लिये तथा जगत को इसी जन्म में मोक्ष खुख का अनुभव कराने के लिये वर्षों से में निष्क्रमण का विचार कर रहा हूँ। पर देवी के अनुरोध के कारण मुझे अपनी इच्छा को द्वाना पड़ा है। यह ठीक है कि निष्क्रमण की अन्यन्त आवश्यकता है पर देवी का अनुरोध भी न्यायोचित है। इसलिये सच तो यह है कि मुक्ते विवाह ही नहीं करना चाहिये था पर जब कर लिया तब असमयमें उनके सिर पर सौमाग्यवेषी वैयाय लादना उचित नहीं है। जब तक वे इस त्याग का मर्म न समग्न जायँ तब तक में बन्धनमुक्त नहीं होसकता।

पर मैंने इस बन्धन के समय का भी काफी सदुपयोग किया है। साधु संन्यासी तो इने गिने व्यक्ति ही वनपाते हैं, उनका जीवन सुधारना या मोक्षसुख का अनुभव कराना कठिन नहीं है पर अगर गृहस्थों का जीवन न सुधारा गया तो तीर्थ रचना का वास्तविक प्रयोजन ही नए होगया। संसार तो मुख्यता से गृहस्थों का ही रहेगा, और साधु भी गृहस्थों के सहारे टिकेगा। ऐसी अवस्था में गृहस्थों की उपेक्षा नहीं की जासकती। मुझे उनकी अवस्था को सममना होगा। उनकी परिस्थिति के अनुसार उन्हें धर्म का मार्व वताना होगा। पर यह सब तभी होसकता है जब मैं भीतर से उनकी कठिनाइयों और परिस्थितियों को समझूँ।

यद्यपि देवी के अनुरोध से मुझे रकना पड़ा है पर उस ककने ने भी काफी लाभ पहुँचाया है। इन दिनों मुभे कौटुन्बिक जीवन की कठिनाइयों और उल्मनों को समझने के काफी अवसर भिले हैं। खैर! मेरे घर में तो इतनी अल्मनें नहीं हैं क्योंकि सव सुसंस्कारी व्यक्ति हैं और अभाव का वह कप्ट नहीं है जिसके कारण मनुष्य दुराचारी नीतिश्रप्ट होजाता है। फिर भी सुके साधारण जनता को समझने और उनकी समस्या को सुल-काने के अवसर मिले हैं। घर के मीतर के ये अनुभव सम्भवतः निष्क्रमण के वाद न मिल्रपाते।

मेरा काम श्रुतज्ञान से नहीं चल सकता। क्योंकि श्रुति-स्मृति सब पुरानी और निरर्थक होगई है। वे अपना काम अपने युग में कर चुकीं। मुझे तो प्रत्यक्षद्शीं चनना है, अनुभव के आधार से सत्य की खोज करना है, नये तीर्थ की रचना करना हं, नया श्रुत चनाना है। मेरे अनुयायी मेरे चनाये श्रुतज्ञान से काम चला सकेंगे। क्योंकि मेरा श्रुत आजके अनुभवों के आधार से होगा। और कई पीड़ी तक काम देगा। घर में पुराने श्रुतसे काम नहीं चला सकता, क्योंकि वह युगचाह्य होगया है।

पर मेरे अनुभव जितने विशाल होंगे मेरे श्रुत की उपयोगिता भी अतनी विशाल होंगी। आहेंसा सत्य आदि का नाम
लेने से या उसके गीत गाने से कुछ लाभ नहीं। जानना तो यह
है कि इनके पालन के मार्ग में वाधाएँ क्या है, मानव स्वभाव
और सामाजिक परिस्थितियाँ मनुष्यको कितने अंश में अहिंसा
सत्य से भ्रष्ट होने के लिये प्रेरित करती हैं, कितने अंश में उनपर
विजय पाई जासकती है, या अहिंसा सत्य को व्यावहारिक बनाया
जासकता है—इसके लिये वाह्याचार को क्या रूप देना चाहिये?
आचार का श्रेणी विभाग किस तरह करना चाहिये?

ये सव वातें आज किसी पुराने इस्त से नहीं जानी जासकती, ये तो चलते फिस्ते संसार से ही जानी जासकतीं हैं। बार घर में रहते में जान भी रहा हूँ। घर छोड़ने पर अनुभव तो होंगे पर घर अनुभव जो घर में होरहे हैं वे वन में न होंगे। इसिलिये देवी का मुझे रोकना भी एक तरह से सार्थक होरहा है। और अब तो में घर की प्रत्येक घटना का सृक्ष्म निरीक्षण करता हूँ उसका विश्लेषण करता हूँ। प्रसाद पर खड़ा, खड़ा पिथकों की चेष्टाओं और उनके आपसी संघर्षों पर इष्टि रखता हूँ, उनके कलह प्रेम-सहयोग को बात सुनता हूँ। इससे मानव मकृति का काफी गहरा अनुभव होरहा है। आज सोचता हूँ कि अगर मैंने इन अनुभवों का संघह न किया होता और शिव्र ही निष्क्रमण कर लिया होता तो में जगत् का वैद्य बनने के लिये बहुत अयोग्य होता।

यह ठीक है कि केवल इन्हीं अनुभवों से काम न चलेगा,
गृहत्याग के वाद भी मुझे वहुत अनुभव करना पड़ेंगे। और उन
अनुभवों का निष्कर्ष निकालकर उसे वितरण करने के लिये एक
पूरी सेना लगेगी इसलिये निष्क्रमण जरूरी है, पर आज जो अनुभवों का संग्रह होरहा है वह भी जरूरी है। इसे भी सर्वज्ञता की
सामग्री कहुना चाहिये।

## ११- पितृवियोग

४ चिंगा ६४३० इतिहास संवत्

एक सप्ताह से पिताजी की तित्रयत बहुत खराब थी।
माताजी ने तो अहिनेंश सेवा की, चिन्ता और जागरण से उनका
स्वास्थ्य लथड़ गया मैं भी सेवा में उपस्थित रहा, राज्य में जितने
अच्छे वैद्य मिलसकते थे उतने अच्छे वैद्य बुलाये गये पर कुछ
लाम न हुआ और आज तीसरे पहर उनका देहान्त होगया।

मृत्यु का दृश्य देखने का यह पहिला ही प्रसंग था। मृत्यु । थाह ! कितना भयंकर और कितना मर्मभेदी दृश्य ! पर जितना भयंकर उतना ही अनिवार्य और उतना ही आवश्यक भी। खृत्यु न हो तो जन्म भी न हो, कर्म करने के लिये नया क्षेत्र भी न िल्छे। सारे पुरखों के लिये घर में जगह रह भी नहीं सकती और सब रहें तो प्रेम आदर स्नेह नहीं रह सकता। वियोग ही स्नेह का सब से बड़ा उद्दीपकं हे। यह सब जानते हुए भी पिताजों के वियोग से में विषणण होगया। पता नहीं मेरी विषणणता कितनी गहरी और स्थायी होती किन्तु माता जी की विह्वलता ने मेरी विषणणता को मुलादिया। मुझे आर सब कुटु- मित्रयों को पिताजी के वियोग का विषाद भूलकर माता जी को सम्हालने में लगजाना पड़ा। सब लोग तो रोरहे थे पर माता जी की आंखों से न ता आंसू की बूँद निकलती थी न कोई चिलाहट. वे कुछ विक्षिप्त सी दिखाई दीं और फिर मुर्चिलत होगई। पिता जी के मृत शरीर को अन्तिम संस्कार के लिये लेजाते समय माता जी को सम्हालना वड़ा मुद्दिकल होगया था।

यह संसार का नाटक कितना गहरा है। खिलाड़ी भूल-जाता है कि यह नाटक है। मृत्युपर्यन्त उसकी इस भूल में सुधार नहीं होता।

## १२- मातृवियोगः

१७ चिंगा ४४३० इतिहास संवन्

सव लोग पिताजी के वियोग के शोक में हुने थे फिर भी साधारण रिवाज से अधिक शोक प्रदर्शन का कोई काम न कर सके। विट्क हम सब के शोक की जगह तो माता जी की चिन्ता ने लेली। सब का शोक घनीभूत होकर माता जी के हृदय में जा बैठा। पिता जी के वियोग के वाद वे रुग्ण शख्या पर ही रहीं, वह रुग्ण शख्या भी आखिर मृत्युशय्या ही सिद्ध हुई। आज सबेरे सुर्योदय के पहिले उनका देहान्त होगया।

इन वारह तेरह दिनों में देवी ने जो माता जी की सेवा की वह असाधारण थी। माता जी ने पिता जी की जो असाधा-रण सेवा की थी देवी ने माता जी की सेवा करने में उससे भी अति कर दी। में अन्हें खाते पीते या सोते नहीं देख सका। परुंग की पार्टी से सिर टिकाकर थोड़ा बहुत वे सो छेती होंगीं, और वहीं वैठे वैठे वे थोड़ा बहुत कुछ पीछेती होंगीं, सबने अन्हें रातदिन परुंग के आसपास ही पाया।

माताजी अपनी शोक विह्नलता के कारण किसीसे वोलती चालतीं नहीं थीं। पर देवी अपनी तपस्यासे उनका मौत बत भी भंग करती रहती थीं। माता जी को बार बार कहना पड़ता था-पेटी, तृ यहीं क्यों वेठी है? जाकर तिक आरामसे सो जा! खापीले, सभी लोग तो सेवा करने के लिये हैं, और फिर सेवा की इतनी जहरत क्या है? मुक्ते वीमारी ही कौनसी है? दुर्वलता है, सो वह किसी न किसी तरह निकल ही जायगा।

इस 'किसी न किसी तरह' का अर्थ किसी की समझ में आता हो चाहे न आता हो पर देवी की समझमें अच्छी तरह आता था। पर वे कुछ न कहकर आंसुओं से अपने कपोल घोने लगतीं थीं जिसके उत्तर में माता जी की आंसे भी अल्खला आती थीं।

उस समय अगर में मामने होता था ता माता जी की आंखें मेरी तरफ टकटकी बांध लेती थीं, अगर इस अवसर पर मेरी हिए माता जी की हिए से मिलगई है तो मुक्ते अपनी हिए नाची कर लेना पड़ी हैं।

उनने मुँह से कुछ नहीं कहा, पर अनकी आंखें कहने लगती थीं-बईमान, तुमने मुझे दिया हुआ वचन पूरा किया है, फिर भी बहू की स्रत देखकर में बेचैन हैं। अब तुमसे कुछ भी कहने का मुझे अधिकार नहीं है, फिरभी बहू का बुह देखने का अनुरोध तुमसे करती हूँ। इसके उत्तर में मेरी आंखों ने क्या कहा, वह माताजी तो क्या स्वयं मेरी समझ में भी नहीं आया। माताजी के अनु-रोध का मेरे लिये मृत्य था, देवी के अधिकार का भी मेरे लिये मृत्य था, पर इस जगत के अगिकार का मृत्य ? शिवकेशिनियों के अधिकार का मृत्य ? तड़पते हुए लाखों पशुओं के आंसुओं का मृत्य ? उनकी चिल्लाहट का मृत्य ? अन्धिवश्वास में फँसे हुए मानव जगत की मीन पुकार का मृत्य ? स्वर्ग की सामग्री से नरक का निर्माण करनेवाले मृद् मानव जगत को सुपथ में ले जाने के लिये सत्य की पुकार का मृत्य ? इन सव महामृत्यों का उत्तर मेरे पास कुछ न था। यही कारण है कि माताजी की दृष्टि से अपनी दृष्टि न मिला सका।

माताजी चली गई। वात्सब्य की सर्वश्रेष्ठ और सर्वन् सुन्दर प्रतिमा ट्रूट गई। मेरे विरागी हृदय में भी थोड़ी देर के लिये हाहाकार मचगया।

आज दिन में कई वार भूला हूँ। वार बार पैर माताजी के कक्ष की ओर बढ़े हैं और किर प्रयत्न पूर्वक याद करके चौंकना पड़ा है-अरे! माताजी तो हैं ही नहीं, मैंने ही तो अनके शरीर का दाह संस्कार किया है।

जीवनकी आन्तरिक रचना भी कितनी जटिल है। भावनाओं के पूर में बुद्धि और विवेक के निर्णय तो वह ही जाते हैं, पर आंखों देखी वात के संस्कार भी कुछ समय को छुप्त होजाते हैं। यही कारण है कि मेरे पैरों ने मुक्ते कई बार घोखा दिया है और मेरी सूखी आंखें भी आज वरसातकी वापी वनी हुई हैं।

## १३- भाई जी का अनुरोध

#### ६ चन्नी ९४३० इ. सं.

करीय दो सप्ताह तक घरमें काफी भीड़ गही। जिन लोगों को पिता जी के स्वर्गयास के समाचार भिल थे वे सहानुभूति प्रगट करने आय पर बहुतों के आने के पहिले तो माताजी का भी देहान्त होगया इसलिय उन्हें कुछ दिन ऑर रुकना पड़ा। हमारे दुहरे दुःख के कारण उनकी सहानुभूति भी दुहरी हुई। नेटक गजा तो न जाने कितनी वार सहानुभूति प्रगट करते थे। वे वार वार गहरी सांस लेकर कहते थे त्रिशला मुझसे पहिले ही चली जायगी इसकी किसे आशा थी। वह सच्ची सती थी। सिद्धार्थ के पीछे ही चलीगई। उन दोनों का प्रेम इन्द्र और शचो से भी बहकर था।

मेरे ऊपर तो अनका अट्टर वात्सब्य माळ्म होता था। अगर में जरा छोटा होता तो शायद वे मुझे गोद में छे छेकर घूपते। वार वार कहते-तुम्हारे चेहरे में मुझे त्रिशछ। का चेहरा दिखाई देता है। तुम्ही तो मेरे आखासन हो।

उनकी सहानुभूति तथा अन्य ज्ञातृजनों के स्तेह के कारण मुझे एकान्त मिलना दुर्लभ हो गया था, फिर भी मुझे एकांत निकालना पड़ता था। खासकर देवी के लिये।

यद्यपि मामीजी देवी का वहुत दुलार करती थीं। फिर भी देवी की वेदना को वे न समम सकती थीं। सास के मरने पर किसी वह को शितना दुःख होसकता है उससे अधि उं दुःख की कल्पना उन्हें नहीं थी उसी के अनुपात में वे सहातुभूति प्रगट करती थीं पर वाकी पूर्ति मुझे करना पड़ती थी। परि-स्थिति ने शोक की मानों अदलावदली कर दी थी। माताजी मरी थीं मेरी, देवा की तो सास्जी मरी थी, पर मुझे व्यवहार ऐसा करना पड़ता था मानों मेरी सासूजी मरी हों और देवी की माताजी मरी हों। रात में तथा समय निकाल कर दिन में भी मुझे देवी को सान्त्वना देने का काम करना पड़ता था।

मेरे पास से जो समय वचता, वह देवी भाभीजी के पास वितातीं। ऐसा भी मालूम हुआ कि वे भाभी के सामने दो चार वार मैया से भी कुछ कह चुकी हैं। भैया के मुंह से निकले हुए ये शब्द तो एक वार मेरे भी कान में पड़गये थे कि 'मैं क्या पागल हूं, ऐसा कैसे होने दूंगा।,

आज शाम को भाईजी से कुछ चर्चा होगई। मैंने कहा-भाईजी! आपको मालुम है कि मेरी राचि गृह संसार में नहीं है. आपके काम में भी कोई सहायता नहीं कर पाता हूं जो काम मेरे करने के लिये पड़ा है असके लिये निष्क्रमण करना जरूरी है। मैं सोच रहा हूं कि अगले महीने में .....।

में वात पूरी भी न कर पाया कि माई जी ने मेरे मुंह पर हाथ रख दिया और वोल-वस! वस! भैया, वहुत कठोर मत वनो। में मानता हूं कि तुम वड़े ज्ञानी हो, महात्मा हो, तुम्हारा अवतार घर गृहस्थी की छोटी मं मटों में वर्वाद होने के लिये नहीं हुआ है। तुम धर्म चक्रवर्ती तीर्थंकर वनने वाले हो, तुम सारे संसार के लिये दया के अवतार हो, पर सारे संसार पर दया करने के पहिले अपने इस दुखी भाई पर भी दया करो। एक ही महिने में पिताजी और माताजी का वियोग हुआ। सिर पर से उनकी छाया क्या हटी, मानों घर का छप्पर ही अड़गया। यों ही सूना सूना घर मुझे खाये जारहा है, अब अगर तुम भी इसी समय चले गये तव तो मुझे पागल होकर धर छोड़ देना पड़ेगा।

भाईजी ने अपनी वात ऐसे व्यवस्थित ढंग से कहीं मानों उसकी तैयारी उनने पहिले कर रंकखी हो। उनका तर्क वलवान था । फिर भी मेंने कहा-भाईजी ! माता पिता के वियोग का शोक होना स्वाभाविक है फिर भी उनने हमें असमर्थ वनाकर नहीं छोड़ा है। पाल पोसकर वड़ा किया है और इतना वड़ा किया है कि कर्तव्य का वोझ हम अच्छी तरह से अठा सकें। आप अपना वोझ उठा ही रहे हैं, सुभे भी अपना वोक अठाने दीजिये। घर गुहस्थी के काम में ऐसी झंझरें नहीं हैं कि आप उन्हें सहन न कर सकें।

भाईजी ने कहा-तुम ठीक कहते हैं। भेया! में घर गृहस्थी की सारी झमटें सहन कर सकता हूं। पर तुम्हारे चले जानेपर यशोदा देवी के कक्ष से जो आहें निकलेंगीं उनको सहन करने की शक्ति मुझमें नहीं है। माताजी होतीं तो वे सब सहन कर जातीं पर आज वे भी नहीं हैं। ऐसी अवस्था में मैं तुमसे प्रार्थना करता हूं कि जैसे माताजी के अनुरोध से तुम इतने दिन स्के, कमसे कम एक धर्ष मेरे लिये भी स्को।

में चुप रहा।

भाईजी ने इसे मेरी स्वीकारना समझी, इसिछिये वे प्रसन्नता प्रगट करते हुए वोले—यम ! एक वर्ष, मेरे लिये केवल एक वर्ष ।

मेंने मन ही मन कहा-आपके लिये नहीं, आपके नामपर यशोदा देवी के लिये, यह केवल एक वर्ष नहीं है किन्तु एक वर्ष और है।

#### १४ - मृह तपस्या

२६-चन्नी ६४३० इतिहास संवत्

भाई साहव ने जो मुझसे एक वर्ष रुकते का अनुरोध किया उसमें उनकी इच्छा से भी अधिक देवी को इच्छा थी और इस घटना में देवी का ही मुख्य हाथ था, यह सब जानते हुए भी मेंने इस वारे में देवी से एक शब्द भी नहीं कहा। वे जो करती हैं वह विलक्कल स्वाभाविक है, इसिलये इस वात का उल्लेख करके उन्हें लिजित करने से क्या लाभ ? फिर भी मेरी दिनचर्या वदल गई है। अब में दिन में और रात में घण्टों खड़े खड़े ध्यान लगाता हूँ। आज कल सर्वरस भोजन कभी नहीं करता, कभी लवण नहीं लेता तो कभी घी नहीं लेता। कभी गुड़ नहीं, तो कभी खट्टी चीज नहीं, कभी मिर्च नहीं, इस तरह जिहा को जीतने का में अभ्यास कर रहा हूं। कभी कमी काठ शच्या पर सोता हूं जिसपर किसी तरह का तूल या वस्त्र नहीं होता। यद्यपि इन दिनों काफी ठंड पड़ती है फिर भी अनेक वार में रातभर उद्यड़ा पड़ा रहा हूं। उपवास भी करता हूं. अध्येट भी रहता हूं।

देवी इन सब वातों को देखकर बहुत विपण्ण रहती हैं भयवश कुछ कह नहीं पातीं, पर अनके मनकी अशान्ति अनके चेहरे पर खूब पढ़ी जासकती है।

में पढ़ता रहा हूं, पर मैंने भी स्वयं छेड़ना ठीक नहीं समका। हां, वे भी इतना करती हैं कि जिस दिन जो रस मैं नहीं खाता वह रस इस दिन वे भी नहीं लेती। मेरी इच्छा हुई कि उन्हें इसप्रकार अनुकरण करने से रोकूँ क्योंकि मैं यह साधना किसी उद्देश से कर रहा हूँ जब कि उनके द्वारा इस साधना का अनुकरण केवल मोह का परिणाम है, इसलिये निष्फल है। फिर भी मैंने रोका नहीं, भय था कि रुका हुआ बांध फूट न पड़े। पर आज तीसरे पहर वे मेरे पास आई और मेरी गोद में सिर रखकर फूट फूट कर रोने लगीं, रुका हुआ बांध भरजाने से आप से आप फूट कर वहने लगा।

थोड़ी देर मैंने कुछ न कहा, स्नेह के साथ उनकी पीठ पर हाथ फेरता रहा और वे मेरी गोद में आंसू वरसाती रहीं। रुलाई का पूर कुछ कम होते पर मैंते स्तेहपूर्ण स्वर में कहा-देवी क्या तुम समझती हो कि मैं तुमसे रुष्ट हूँ ?

देवी ने सिर उटाया। उनकी आंखें आंसुओं से भरी हुई
थीं। कुछ क्षण उनने गला साफ करने की, चेष्टा की पर गला
भरा ही रहा। तव वे हंधे गले से ही वोलीं-आप महान है,
भापको समझने की शक्ति मुझमें नहीं है, इसलिये नहीं कह
सकती कि आप कुए हैं कि नहीं? फिर भी इतना जानती हूं कि
आपको रुए होने का अधिकार है। मैंने आपकी साधना में कभी
होथ नहीं बटाया। जानती हूँ कि आपका मन किधर है, फिर
भी उस दिशा में बढ़ने से मैंने आपको पीछे की ओर ही खींचा
है, आपकी साधना के सार्ग में कंटीली झाड़ीसी बनकर खड़ी
होगई हूँ और उसीका भयंकर और असहा दण्ड मुक्ते आपकी
ओर से मिल रहा है।

मैंने कहा-मूलती हो देवि! मेरी साधना से तुम्हें चेदना पहुंच रही है, इतना में सममता हूं। पर में तुम्हें दण्ड दे रहा हूं यह तुम्हारा भ्रम है। मेरी साधना संसार पर आईसा की है, दया की है। में तुम्हें तो क्या एक कीड़ी को भी दंड नहीं देना चाहता।

देवी-पर जहां तक में समझती हूं. संसार के सन्त महंतों ने नारी की पर्वाह कीड़ी वरावर भी नहीं की है। कम से कम पत्नी के रूप में तो नहीं ही की है।

मेरे चेहरे पर मुसकुराहट आगई और मैंने मुसकराते हुए कहा-फफोले फोड़ रही हो देवी।

देवी ने मुझसे कुछ कम मुसकराते हुए कहा-में ठीक कर रही हूं देव!

में-तुम्हारा कहना निराधार नहीं है, पर है एकान्तवाद । एकांतवाद में आंशिक तथ्य होसकता है, पर उसे सत्य नहीं कह सकते।

देवी-तथ्य में सत्य देखने की क्षमता मुझमें नहीं है देव, में तथ्य की तीक्ष्णता से ही इतनी घायल होजाती हूं कि सत्य को खोजने की हिम्मत ही ट्रूट जाती है। आप जो आज कल कर रहे हैं उसमें भी सत्य तो होगा ही, पर उसका स्वाद मुझे नहीं मिल पाता। इस नारियल के तथ्यक्षपी जटों से ही मेरी जीभ इतनी खिल जाती है कि सत्य की गिरी तक पहुंचने की हिम्मत ही नहीं रहती।

मै- पर यह क्षमता जरूरी है देवि ! नहीं तो निरर्थक कप्र ही पहें पड़ेगा ।

देवी- आप जिसप्रकार उचित समझे उसप्रकार इस कष्ट से मेरी रक्षा कीजिये। मेरी धृष्ठता के कारण आप इसप्रकार कष्ट सहें यह मुझसे न देखा जायगा। में तो समझती हूँ, आत्मकष्ट दंड का भयंकरतम रूप है।

में- तुम ठीक समझती हो देवि ! पर जो कुछ में करता हूँ, वह आत्मकप्ट नहीं है, सिर्फ अभ्यास है । अभ्यास को किसी-प्रकार का दंड नहीं कहा जासकता।

देवी ने अचरज और सन्देह से दुहराया-अभ्यास है ?

मेंने कहा-हां! अभ्यास है। जगत भोगों में ही सुख का अनुभव करता है आर भोगों की हा छीनाभपटी से वह नरक बना हुआ है। में वताना चाहता हूँ कि असली सुख का स्नोत भीतर से है, वाहर से नहीं। जगत को जो में वहुत से पाठ पढ़ाना चाहता हूं, असमें एक पाठ यह भी है। इसी के लिये यह अभ्यास है।

देवी कुछ सोचने लगीं, फिर वोलीं-देव, आप सरीखे जन्मजात ज्ञानी को और संकल्प-वली को इस प्रकार का अभ्यास करने की कोई आवश्यकता नहीं है। कोमलाक्षी स्त्रियाँ भी आवश्यकता होने पर विना अभ्यास के ही वड़े वड़े दुःसाहस के काम कर जाती है। आप तो महापुरुप हैं, जिल दिन जिस कार्य की आवश्यकता होगी अस दिन निष्णात की तरह आप वह काम कर दिखायँगे। इसलिथ द्या करके ऐसा अभ्यास न कीजिय जो दिनरात मेरे हृद्यमें शूलसा चुनना रहे।

में कुछ देर चुपरहा फिर वोला अखिर तुम क्य चाहती हो ?

देवी-यही कि कुछ अभ्यास कम करदें आप खड़े होकर ध्यान लगाय तीर कर चाहे तक लगाएँ नमें आपात्ते नहीं है। पर अचानक ही आप रूखा सूचा खाने लगते हैं, फल यह होता है जिसादिन जो रस आप नहीं लते यह में भा नहीं लेती, मेरी ही थालीमें भोजन करने को प्रियदर्शना चैठती है, तब यह रूखा सूखा भोजन भरपेट नहीं खापाती। मेरे लिये नहीं किन्तु उस बच्ची के लिये तो इस अभ्यास में कभी की। जये। यही बात शयन के बारेमें है, आप अभ्यास के लिये सोनेमें बख्न का उपयोग नहीं करते, मेभी नहीं करती, प्रियदर्शना मेरे विना दूसरी जगह सोती नहीं। आधीरात तक तो ठाक, पर उसके बाद ठण्ड बढ़ जाती है। में बच्ची का छाती से चिवाटा लेती हूं और उसकी पीठपर अपना अंचल फैला देती हूं, फिरभी बहठण्ड से सिकुड़ जाती है। उसे नींद नहीं आती। यह बार वार पृछती है कि मो, तुम कपड़ा क्यों नहीं ओढ़ती? पर में उसे क्या सम मार्ज? कैसे समकार्ज?

यह कहकर देवी चुप होगई। उनका सिर इंकरम झुक गया, थोड़ी देर में जमीन पर टपके हुए आंसू दिखाई दिये।

मेंने देवी का झुका हुआ सिर दोनों हाथ से ऊगर की बोर किया, और कहा-मेरी साधना आर तुम्हारी साधना की दिशाएँ भिन्न भिन्न हैं या विलकुळ उस्टी है फिर भी में

J. J.

तुम्हारी साधना में वाधा नहीं डालना चाहता । आज से जव तक में गृहस्थाश्रम में हूँ तव तक कायेत्सर्ग ध्यान आदि तक ही मेरा अभ्यास सीमित रहेगा।

मेरी इस सहज स्वीकृति से देवी अप्रतिभ सीं होगई। यद्याप उनने सन्तोष व्यक्त किया किंतु भीतरी आत्म-ग्लानि के चिन्ह मुखमण्डल पर मलके विना न रहे। जिसे वे अपना सहज अधिकार समझतों हैं वह चीज भी उन्हें मांगने से मिली, आंसू वहाने से मिली, इसकी चेदना भी उन्हें होने लगी। और शायद उन्हें इस वातकी भी लज्जा आने लगी होगी कि प्रियदर्शना की आट में उनने आत्मरक्षा की है। यद्यपि में जानता हूं कि यह वात नहीं है।

फिर भा जीवन के विषयमें मेरे दृष्टिकोण और देवी के दृष्टिकोण में बहुत अन्तर है। उनकी सहज रुचि यह है कि जीवन के भौतिक आनन्द भोगते हुए, भोजन में चटनी की तरह बीच वीचमें कुछ परोपकार भी कर दिया जाय, इससे भी कुछ आनन्द ही बढ़ेगा। वमें अर्थ काम इन तीन तक ही उनकी रुचि है, मोक्ष को या तो वे सममती ही नहीं या निकम्मा सममती हैं। परिणाम यह होता है कि जगत के प्रतिकृत होनेपर उनके हृदयमें हाहाकार मच जाता है। जब कि मेरी रुचि यह है कि जगत अनुकृत हो या प्रतिकृत, अपना सुख अपनी मुद्दा में रहना चाहिये। प्रतिकृत से प्रतिकृत पारीस्थिति की भी हमें पर्वाह न करना चाहिये।

अस्तु, जब तक गृहस्थाश्रम में हूँ तब तक वहां की मर्यादा का ख्याल रखना भी जरूरी है। वह युग अभी दूर है, अतिदूर है, जब गृहस्थाश्रम में भी मोध्न के दर्शन होने लगेंगे। उस युग के लाने की में चेष्टा करूँगा, इस तरह के चित्र भी खींचूंगा, जिससे इस सत्य को लोग समझें, पर अभी तो वह दुर्लभ है। और मेरी साधना तो उस रूप में हो ही नहीं सकती। मुफे तो अपना

#### जीवन विकट परीक्षाओं में से गुजारना होगा।

देवी ने यह ठीक कहा था की मुझे अभ्यास करने की जरूरत नहीं है। सचमुच नहीं है, पर वास्तविक वात तो यह है कि मुझे इस अभ्यास में एक तरह का आनन्द आता है, ठीक उसी तरह जिस तरह एक योद्धा को युद्ध में आनन्द आता है। प्रकृति पर अधिक से अधिक विजय पाना मेरी साध है, यही जिनत्व है और मुक्ते जिन वनना है। अस्तु! मेरी गृहतपस्या वाहर से मले ही कम होगई हो पर भीतर तपस्याओं में कोई कमी न आने पायगी।

#### १५ — उलझन

१४ चन्नी ९४३१ इ. सं.

माताजी का स्वर्गवास हुए एक वर्ष से भी ऊपर होगया, भाई साहय को जो एक वर्ष का वचन दिया था यह भी बीत चुका । अब भाई साहय से अनुमित मिलने में सन्देह नहीं । पर भाई साहय तो निमित्तमात्र हैं वास्तविक प्रश्न तो देवी का है। इधर एक दो माह सं उनक चेहरे पर ऐसी विद्वलता छाई रहती है और चिन्ता के कारण अनको हारीर-यष्टि इतनी दुवल होगई है कि अनके सामने निष्क्रमण की चर्चा असमय के गीत से भी भद्दी माल्म होती है। अब तो कठिनाई यहां तक वढ़गई है कि जीवन की समाज की, कोई चर्चा भी नहीं होपाती। थोड़ा सा ही प्रकरण छिड़ते ही वे यह समझकर अत्यन्त व्याकुल होजातीं हैं कि यह सब निष्क्रमण के प्रस्ताव की ही भूमिका है।

में झटका देकर नहीं जाना चाहता। में तो चाहता हूँ कि वे किसा न किसी तरह इस अप्रिय सत्य को समझें। जगत्कत्याण के लिये मुफे जिस मार्ग पर वदने की जल्रत है उस मार्ग पर वे स्वयं तो नहीं वढ़सकतीं, व्यासकर अभी तो नहीं वढ़सकतीं. पर
मुक्ते अनुमति देकर जगत्कल्याण करानेका पुण्य लेसकती हैं। उनका
यह त्याग सहपं हो या विचार पूर्वक हो तो मुक्ते तो सन्तोप रहेगा
ही, साथ ही उनका जीवन भी विकसित होगा। अगर उनकी
इच्छा क विना में उन्हें छाड़कर चलदूं तो इसमें उनका त्याग न
होगा, लुटजाना होगा, यह तो एक तरह का वैधव्य होगा। मुझ
स्वेच्छासे अनुमतिदेकर वे महानती वनसकती हैं, त्यागमूर्ति वनसकता हैं, आध्यात्मिक दृष्टिले परम सोभाग्यवती बनसकती हैं। पर
यह हो कसे ? जब तक मेरी वात विवेक पूर्वक उनके गले न उतर
जाय तब तक ठाकपीटकर वैधराज वनाने से क्या होगा?
पिछले कुछ दिनों से मैं इसप्रकार बड़ी उलक्षन में पड़ा हूं।

# १६ - देशं की अनुमति

४ सत्येशा ९४३२ इ. सं.

इधर कुछ दिनों से जो उलमन थी वह अकस्मात ही आज सुलम गई। आज भोजन के अपरान्त में अपने कक्ष में वैठा था, देवा भी मेरे कक्ष में आगई थीं, इधर उधर की चचा चलरही थीं पर निष्क्रमण की अनुमति मांगने लायक कोई प्रकर्ण नहीं आरहा था। इतने में दासी ने ,खबर दी कि वाहर कुछ लोग बैठ हैं और आप से मिलना चाहते हैं।

मै-कौन हैं ? गृहस्थ हैं या सन्यासी ?

दासी-क्या वताऊं! कुछ समझ में नहीं आता । साधाः रण गृहस्थ तो हैं नहीं, पर साधु सन्दासियों सरीखे भी नहीं। मालूम होते । पर आदमी कुछ ऊंची श्रणों के मालूम होते हैं। ऐसे आदमी अपने यहां आये हुए कभी नहीं देखे गये।

मैं-अच्छा ता उन्हें भेजदे।,

पाहिले तो देवी की इच्छा कक्षके वाहर जान की हुई पर दासी ने जो वर्णन किया था उससे उनमें उन्हें देखने की उत्सुकता भी पैदा हुई। इसलिये वे वैठी रहीं।

कुल आठ सज्जन थे। देखने से ही मालूम होता था कि ये लोग विद्वान होंगे, विचारशील होंगे। गृहस्थों सरीखा वेप नहीं था, पर श्रमणों या वैदिक सा वुओं सरीखा भी वेप नहीं था। यथास्थान वैठने के वाद परिचय करने से मालूम हुआ कि ये लोग एक तरह के राजयोगी हैं। किसी तरह की कोइ वाह्य तरस्या नहीं करते, वड़े ही स्वच्छ परिमार्जित ढंग के कपड़ पहिनते हैं फिर भी ऐसे, जिनसे विलास या विटत्व न मालूम हो। आजन्न ब्रम्हचारी रहते हैं, किसी राजदर्वार आदि में कभी नहीं जाते। शास्त्र का मनन चिन्तन आदि ही करते रहते हैं। जो पहिले नम्बर पर वेठे थे उन सारस्वतजी ने यह सच परिचय दिया। दूसरे आदित्यजी ने वताया कि इस गणतन्त्र के वाहर राजतन्त्र में वे रहते हैं। गणतन्त्र की सीमा से पांच गव्यूति दूर पर ब्रम्हलोक नाम का एक नगर है, अस नगर के वाहर आठों दिशाओं में आठ आश्रम हैं। हम लोग उन्हीं आश्रमों में रहते हैं। वाकी छः के नाम थे चिह्न, अरुण, गर्दतोय, तुपित, अज्यावाध, अरिष्ट। सब के अलग-अलग आश्रम थे।

उनके आश्रमों में स्त्रियाँ नहीं होती, शिष्य नहीं होते, सभी वयस्क आर विद्वान ब्रह्मचारी होते हैं। किसीसे कोई विशेष सम्बन्ध नहीं रखते। किसी उत्सव में शामिल भी नहीं होते।

उनका परिचय पाकर मुझे वड़ी प्रसन्नता हुई और मन में आश्चर्यपूर्ण यह जिज्ञासा भी हुई कि जब ये किसी श्रीमान या शासक से मिलने नहीं जाते यहां तक कि प्रजा के किसी उत्सव में भी साम्मिलित नहीं होते तब मेरे पाल आने की कृपा क्यों की? यह बात मैंने उनस पूछी भी। वाले-यद्यपि हम लोग जगत के मायामोह से अलग हैं, फिर भी आँखे वन्द करके नहीं वैठते। जगत को देग्वते हैं कि वह सुघरे। इस समय समाज की वड़ी दुईशा है, ज्ञान विज्ञान सब नए होरहा है, शास्त्र तो वस अन्धश्रद्धापूर्ण कियाकांड की जान-कारों में समाप्त होगये हैं। समाज का एक वर्ग इस तरह एदद लित किया जारहा है मानो वह मनुष्य ही नहीं हे, कदाचित पशु से भी गई वीती उसकी दशा है। यज्ञ क नाम पर हत्याकांड इतन वढ़गये हैं कि यातायात के लिये अध्व और कृषि के लिये वलीवर्द भी नहीं मिलते। कृषक वर्ग तड़प रहा है, शूद्र वर्ग पिन रहा है, पर कोइ सुननेवाला नहीं है। जिनके पास वैभव है उन्हें स्वर्ग में अपसराओं को नियत कर लेने की चिन्ता है। उर्वशी और तिलो-त्समा पर सब की शृष्टि है। पर इससे समाज का बहुभाग कंगाल बनता जारहा है इसकी तरफ किछी की हाए नहीं है।

में- तत्र आप अपने यहां के शासकों से यह वात क्यों नहीं कहत ?

वे-कहने का क्या अर्थ ? शासक तो दो बातें ही जानते हैं-युद्ध और विलास । वाकी और सव बातें सममने का ठेका उनने ब्राह्मणों को दे दिया है ।

में-तो ब्राह्मणों से ही कहिये।

वे-ब्राह्मणों से कहने का भी कुछ अर्थ नहीं है। क्योंकि लोगों के अन्धविश्वास तथा वेकार के इन क्रियाकांडों पर ही ब्राह्मणों की जीविका निर्भर है। और इस जीविका को व्यवस्थित रखने के लिये जिस वड़प्पन की जरूरत है, वह जन्म से जाति मानने से तथा दूसरों को नीचा दिखाने से ही मिल सकता है, समाज की दुईशा पर ही जिनके स्वार्थ टिके हैं, वे दुईशा को क्या दूर कर पायेंगे ? और क्यों करेंगे ?

### में-तव आप मुझसे क्या आजा करते हैं ?

वे-हम लोगों ने आपके वारे में वहुत सुना है। आप वहुत ज्ञानी हैं, तपस्वी हैं, संसार की इस दुर्दशा से चितित हैं। इसिलिये आप एक नये तीर्थ की स्थापना कर सकत है। जब तक नया तीर्थ न बने, तीर्थ के आधार से विशाल संघन बने तब तक साधारण जनता के मन पर अपने विचारों की छाप न पड़ेगी, समाज का इस दुर्दशा से उद्धार नहीं होगा।

वीच में वोल अठीं देवीजी-पुराने तीर्थ कुछ कम नहीं हैं, तब एक नया तीर्थ बनाने से क्या लाभ ?

वे-घर में अगर यहुत से बुड़ दे वेठे हों तब क्या इसीसे नये वालक की आवश्यकता नहीं रहती माई ?

देवी-वालक क्या वृद्ध न वनेगा ?

वे-वनेगा, पर बृद्ध वनने के पहिले जवाना भर काम कर जायगा, आगे के लिये नया वालक भी पदा कर जायगा। जगत् की व्यवस्था तो इसी तरह चलती है माई। पुराने व्यक्ति मरते हैं, नये पैदा होकर उनकी जगह लेते हैं, पुराने तीर्थ मरते हैं. उनकी जगह नया पदा होना है, घंम की परम्परा मानव की परम्परा की तरह इसी तरह चलती है।

कुछ ख्रण सब चुप रह, फिर लौकान्तिक बोले-इसमें सन्देह नहीं माइ ! कि कुमार के जान स आपके जीवन में जून्यता आजावगी। पर आज की दुईशा के कारण कितने घरों में शून्यता आरही है इसका पता अगर आपको एक बार भी लग-जाय तो दिन रात आपक आंस थमेंगे नहीं। पशुओं की दुईशा की बात जान दीर्जिय, उसके लिये तो बाह्यणों का साफ कहना है कि ' यहार्थ पराव: सुष्टा: ' यह के लिय ही पशु वनाये गये हैं

थार यह का अर्थ कर रक्खा है उन्हें जीवित जलाकर खाजाना, पर मनुष्यों का जो यह होता है, उसके स्मरण मात्र से छाती थरी जाती है। अभी दो सप्ताह पहिले की बात है, कुपकों का एक दल हमारे पास आया था, सत्र के पास रजतार्पेड थे पर इससे वे वलीवर्द न खरीद सके। सामन्ती ने स्वर्ण पिंड देकर यज्ञ के लिये सच वलीवई खरीद लिये। बलीवई के विना वे इसी तरह तड़पते थे जैसे कोई सन्तानहीन व्यक्ति तड़पता है, वलीवर्द के मरने से वे इतने ही दुःखी होते हैं जैसे कोई जवान वेटेके मरनेसे, आज समाजक हजारों घरोंमें इसी तरह का स्तक छाया हुआ है। ऋपक पात्नयोंके उच्छ्वासांसे वायुमण्डल तप्त होग-या है, अन्न क विना उनका सीमाण्य दुर्माण्यसे भी बुरा वना हुआ है । वळीवदाँके अभावमें छपकोको, छपकपात्नियोको, छपक-वाळकों को खेत में जाकर स्वयं बळिबर्द वनना पड़ता है । उधर लाखों आदमी जातिमद के । शिकार हैं। अभी एक सप्ताह पहिले की वात है-हमारे नगर के वाहर कुछ चांडाल कुटुम्व रोते चिल्लाते जारहे थे। मालूम हुआ कि अमुक मर्यादा के भीतर एक चांडाल कप्रवेश से यज्ञ भ्रष्ट होनया था इसालिये उस चांडाल की हत्या कर दी गई थी। कैसा सुन्दर हुए पुष्ट युवक था! उसके पछि उसकी विभवा पत्नी, बुड्ढी मां और तीन वर्ष की छोटी सी वच्ची क्या दहाड़ें मारमार कर रोरही थी, देखकर पत्थर के भी आंसू निकल सकते थे, पर आजका मनुष्य पत्थर से भी अधिक कठोर है, उसे विघलाने के लिए किसी महान तपस्त्री का तप चाहिये यह योग्यता हम वर्द्धमान कुमार में ही देखते हैं। माई! जगत के उद्धार के लिये तुम्हें भी इस तपस्या में सहायक होना पड़ेगा, वर्द्धमान कुमार को छुट्टी देना होगी। तुम्हारा यह त्याग जगत् के महान से महान त्यागों में होगा। तुम द्यालु हो माई, लाखों व्यक्तियों की अंखों से निकली जलधारा को देखकर तम अपने आंखों के आंसू भूल जाओगी माई!

देवी सिर झुकाकर वंठी रहीं। उनकी श्रांखों में आंस भर आये और क्षणभर वाद उनने मेरे पैरों पर सिर रखदिया और रोती रोती वोलीं क्षमा कीजिये देव, मं बहुत स्वार्थिनी हूँ. मैंने अपने सुख के लिये जगत क सुखका बलिदान किया है. अपने आंस् बचाने के लिये लाखों प्राणियों के आंसुओं की वितरणी बनने दी हैं. अपने आंसुओं की बोट में जगत के आंसू देखने से बचनी रही हैं। पर अब में यह पाप न कहंगी। आपके मांगे में बायान डाउंगी।

लौकान्तिक-भ्रन्य हे माई ! भ्रन्य है !!

इसके वाद लॉकान्तिक चले गये: और जाते जाते कह गये-अब हम जगत का कहेंगे-शान्त हो रे जगत्, धीरज रख रे जगत्, तेरे उद्घार के लिये नया सृष्टा आरहा है, नया तीर्थंकर आरहा है।

ं उनके जाने पर मैंने देवी के सिर पर हाथ रक्खा! अपनी दाए से ही कृतज्ञता प्रगट की। वे अपने उम्झते हुए आंसुओं को रोक रही थीं।

#### १७-निष्क्रमण

५ सत्येशा ९४३२ इतिहास संवत्।

कल सन्ध्या को ही मैंने भाई साहत्र से निष्क्रमण के निश्चय की तात कह दी। और आज तीसरे पहर गृहत्याग करने का कार्यक्रम स्चित कर दिया। इससे एक तहलका मा मचग्या। दोड़ी दोड़ी भाभी जी आगई, दासियाँ भी आगई। सत्र ने मुक्ते घेर लिया। पर ठिटकीसी रह गई। थोड़ी दर वाद भाभी ने मेरे कंघे पर हाथ रखते हुए कहा-माताजी के लिये उमकई वर्ष रके देवर, अपने भया के लिये भी एक वर्ष रके, अत्र क्या अपनी भाभी के लिये छः मास भी नहीं रक सकते ? क्या भाभी का इतना भी अधिकार नहीं ?

मेंने मुसकराते हुए कहा-तुम्हें भया से जुदा समझने का पाप नहीं कर सकता भाभी !

मेरी वात सुनकर दासियाँ तक मुसकरा पड़ीं । भाभी ने कहा-दूसरों का मुँह वन्द करना खूव जानते हो देवर!

वीच में बोल उठे मैया । बोले-वर्धमान कुमार सब वार्तो में असाधारण हैं, अन्यथा ।केसी साभी का मुँह बन्द कर सकने वाला कोई देवर तो आजतक देखा सुना नहीं।

फिर एक हलकी सी मुसकुगहट की लहर सब के बीचमें दौड़गई ।

इसके वाद भैया ने कुछ गम्भीर हाकर कहा-भव तुम्हें रोक सकने का कोई शस्त्र हमारे पास नहीं रहा वर्धमान ! हम हारे हुए हं, इनालिये कल तुम जिस तरह विदाई चाहोगे उस तरह तुम्हें विदा करदेना पड़ेगा।

में-इस के लिये कुछ विशेष योजना तो करना नहीं है भैया ! में कल तीसरे पहर अपने वस्त्राभूषण गरीवों को दान देकर सिर्फ एक चादर लपेटकर वन की और अकेला चल दूंगा।

भाभी ने अचरज से कहा-पदल ही ?

में पैदल नहीं तो क्या ? परिवाजक साधु क्या हाथी घोड़े शिविकाओं पर घूमा करते हैं ? अब तो मुझे जीवन के अन्त तक पैदल ही भ्रमण करना है ।

मेरी वात सुनकर भाभी क्षणभर को स्तन्ध होगई। फिर अंचल से अपनी आँखें पोंछकर वोलीं-जीवनभर हुम जैसे चाहे घूमना देवर, पर में ऐसी अभागिनी भाभी नहीं वनना चाहती जिसकी देवर साधारण भिखारी सा वनकर घर से निकलजाय। अगर मेरा दवर साधारण युद्ध विजय के लिये भी जाता तो गांव-भर की सीमन्तिनियाँ उसकी आरती उतारतीं, वह अश्वास्त् होता, उसके रास्ते में फूल विछे होते। पर कल तो मेरा देवर विश्व-विजय के लिये जारहा है, लोगों के शरीर पर नहीं आत्माओं पर विजय पाने लिये के जारहा है तव उसका समारोह उसके अनुसूष ही होगा।

भैया ने कहा-हां ! हां ! क्यों नहीं होगा ? इस विषय में वर्धमान कुछ नहीं कह सकते । मैं अभी से सब तैयारी कराता हूँ।

यह कहकर भैया जी उठकर चलेगये। में भी उठकर चला आया। प्रसाद के आगे रातभर ठक ठक चलती रही, राजपथ स्वच्छ और सजा हुआ करने की धामधूम होती रही। अश्वा-रेशिहयों के इधर उधर जाने की आवाजें आती रहीं। मालुम होता था कि जितनी दूर तक के सामन्तों और प्रजाजनों को खबर दीजासकती थी, खबर दीगई।

कुछ तो इस तरह रात्रि की निस्तव्धता भंग होने के कारण, कुछ निष्क्रमण के दहास के कारण, कुछ आगे के कार्य-क्रम के विचार के कारण मुझे नींद नहीं आई। बीच बीच में में कक्ष के भीतर चंक्रमण करने लगा, यहां तक कि निर्दाध का समय आगया इतने में में चोंका। देवी के कक्ष से थपथपाने की आवाज आई। समझगया कि देवी को भी नींद नहीं आरही है और इसीसे प्रियद्दीना भी नहीं सो रही है, उसे सुलाने के लिये वे थपथपारही हैं।

यद्यपि पित्रले एक वर्ष में फुल अलग ला ही रहता हूँ, एक तरह से मेरा सारा समय अपनी साधना में लगा रहा है फिर भी मिलने जुलने और बात करने का समय तो मिलता ही रहा है। पर आज उनके और मेरे जीवन के अपरी मिठनकी अंतिम रात्रि है। इसके वाद ऊपरी दाम्पत्य भी विार्चछन्न होजायगा।

कल उन लोकान्तिक राजयोगियों को गते सुनकर देवीने
मुझे निष्क्रमणका अनुमति देदी, फिर भी इस त्याग का वोझ उन्हें
काफी भागे पड़रहा ह। उनके विवेक ने, विश्वहितीवताने अनुमति दी है पर मन तो कराह ही रहा है पर इसका उपाय क्या
है ? दुनिया के तामस यहाँ को दूर करने के लिये यह महान
सात्विक यह करना ही पड़ेगा।

एक वार इच्छा तो हुई कि देवी के कक्षमें जाकर उन्हें सान्त्वना दे आऊं जिसमें उन्हें नींद आजाय, पर कक्षमया। इक्ष् समय अन्हें सान्त्वना देने का अर्थ होता अन्हें रातभर कलाना, इसिंछिये नहीं गया।

में चाहता हूँ कि मेरे जाने के वाद वे वधःय की यातना का अनुभव करें, किन्तु त्याग के महान गौरव का अनुभव करें।

इन सब विचारों में काफी रात निकल गई। चंकमण से कुछ थकावट सी माल्म हुई और में लेट गया। थोड़ी देर में निद्रा भी आगई। पर कुछ मुहूर्त ही सोपाया था कि में चौंक गया। आंख खुलते ही देखा कि देवी शैया के नीचे वैठी वैठी-इकटक मेरे मुँह की ओर देख रही हैं। मुझे आक्वय नहीं हुआ। फिर भी प्रेमल स्वर में मैंने पूछा-इतनी शत तक क्या तुम सोई नहीं देवी?

देवी के ऑट कांपने लगे, मालम हुआ दोनों ऑट उमें इती हुई रुलाई का धका नहीं सह पारहे हैं। वड़ी कर्टिनाई से रुधे गलेसे उनने कहा-सोने को तो सारा जावन पड़ा है देव!

में उठकर वैठ गया। देवी का हाथ पकड़ कर मेंने अन्हें राज्या पर विठला लिया और हल्की सी मुसकुराहट लाते हुए कहा-इस तरह इकटक क्या देख रही थीं देवी? देवी- आपक 'रूप पारही थी देव! से'चा जावनभर तो प्यास से छटपटान। ही है, यह अन्तिम रात्रि है, जितना पी सकूँ पी छूं।

मैंने कहा-मोक्ष के सिवाय क्या कभी काम से प्यास बुझो है देवी ?

देवी चुप गही।

मैंने कहा-इस तरह धीरज खोने की आवश्यकता नहीं है देवि ! तुम्हें तो अपनी दानवी<sup>ग</sup>ता का अनुभव करना है । लार्खो सुवर्ण सुद्राओं का दान करने वालों की दानवीरता तुम्हारी इसर दानवीर ता वे अभे पासग भी नहीं है। वे सुवर्ण के दुकड़ों का दान करते हैं पर हदय के दुकड़ों का या पूरे हदय का दान वेनहीं कर पाते । तुमने तो आज अपने हृदय का, जीवन के उन सुखी का. जिसके ठिये लोग न जाने कितने पाप करते हैं, दान किया है; और यह सब किसी स्वर्ग की लालसा से नहीं, किन्तु विश्व के कल्याण के लिये किया है, इस महान गौरव को पाने वाली सीमन्तिनी मुभो कोई ।दिखाइ नहीं देती। आये दिन युद्ध होते रहते हैं, हजारों योद्धा मारे जाते हैं, लाखों महिलाओं के आंसुओं से समुद्रं का खारापन वढ़ता जाता है, वह खारापन रोकना है, आंसू वहाकर वह बढ़ाना नहीं है। दुर्देव से लुटी हुई उन अभा-गिनी महिलाओं में तुम्हें अपनी गिनती नहीं कराना है, कंगाली और त्याग को एक नहीं बनाना है। कल देश में बह कौन स्थी होगी जो विश्वकल्याण के लिये सर्वस्व का त्याग करने वाली यशोदा देवी के सामने सिर ऊंचा करक चल सकेगी १ पर अगर तुम द नता का अनुभव कर स्वयं ही अपना सिंग नीचा कालों तो दूसरों का सिर आप ही ऊंचा रह जायगा। यह तो विलास के सामने त्याग की हार होगी। यह सब वर्धमान की पत्नी के योग्य नहीं है।

देवी ने अपने आंसू पोंछ लिये। क्षणभर मककर बोर्ली-क्षमा कीजिये देव, मेरा कोमल हृदय थोड़े से ही ताप से पिघल-कर आंस् वनने लगता है। में तो सममती हूँ नारी में यह कोम-लता, जिसे दुर्वलता ही कहना चाहिये. सहज है। पर मैं नारी की इस सहज प्रकृति पर विजय पाने का पूरा प्रयत्न करूँगी। आपकी पत्नी के योग्य भले ही न वन सकूँ, पर उसके गारव की रक्षा तो करना ही है।

में-नारी के हदय की कोमलता को में दुर्गलता नहीं कह सकता दोवे! वह कोमलता ही तो धर्मों का, सभ्यताओं का मूल है। नारी का यह पिघलता हुआ हदय जब अपनी असंख्यधाराओं स दसों दिशाओं को व्याप्त करलेता है तब वहीं तो 'सत्वेपु मैत्री' वन जाता है, वहीं तो भगवती अहिंसा की त्रिपयगा मूर्ति वन-जाता है, बहीं तो भगवती अहिंसा की त्रिपयगा मूर्ति वन-जाता है; और जब इसे कोई पुरुप पाजाता है तब देवता कह-लाने लगता है। इसलिये उसे दोप समझकर असपर विजय पाने की कोशिश न करों! किन्तु इसे फैलाओ। इतना फैलाओ कि संसार का प्रत्येक प्राणी तुम्हें प्रियदर्शना सा मालूम होने लगे और मेरा निष्क्रमण असंख्य प्रियदर्शनाओं की सवा में लगा हुआ दिखाई देने लगे।

देवी ने एक गहरी सांस ली और कहा-ऐसा ही कहंगी देव, में आपका अनुसरण तो नहीं कर पाती पर थोड़ा बहुत अनुकरण करने का यत्न अवश्य कहंगी । अनुसरण अगर इस जन्म में न होसका तो अगले जन्म में अवश्य होगा।

इतने में कुक्कुट का स्वर सुनाई दिया। मैंने कहा-उपाकाल आगया है देवि!

देवी उठीं, वोलीं-तो जाती हूँ, प्रियदर्शना जाग कर रोने न लगे। यह कहकर वे आंस्र पोंछती हुई चलीगई। प्रातः काल होते ही जब मने राजपथ पर नजर डाली तब मालूम हुआ कि आज सबेरे से ही काफी भीड़ है। आसपास के गांवों की जनता सबेरे से ही इकट्ठी हो रही है। विचारी भोली जनता नहीं समझती कि में क्या करने जाग्हा है। जनता सिर्फ इस छुत्हलस इकट्ठी होरही है कि एक गजकुमार बभव को लात मारकर जारहा है। मूल्य त्या के उद्देश का नहीं है, राजकुमारणन का है।

प्रासाद के भी भीतर वड़ी चहलपहल थी, हां ! उहास नहीं था। सुगन्धित चूण से मेरा उवटन किया गया. हेमन्त ऋतु हान से गर्म जल से स्नान कराया गया। भोजनमें व्यक्षनों की भरमार थी, सा कुछ था, पर हास्य की-विनोद की सब जगह कभी थी।

भोजन के वाद मेरा बहुतसा समय गरीवों को दान देने में गया, तब तक राजपथ पर दोनों ओर सहस्रों नरनारियों की भीड़ इकट्टी होगई। भाई साहब ने शिविका को जिस तरह सजाया था वैसी सजावट मेरे विवाह के समय भी नहीं की गई थी। फिर भी ऐसा मालूम होता था कि बहुत कुछ सजकर भी शिविका हँस नहीं रही है।

दिन का तीसरा पहर वीता जारहा था, इसिलये मुझे विदा लेने के लिये शीवता करना पड़ी। पुरुप वर्ग तो झातखंड तक साथ चड़ने वाला था। दासी परिजनों से भाभी से और देवीं से विदा लेना थी। सब ने साथ नयनों से विदा किया, सब आंसुओं से मेरे पर घोती गई; और अंचल से पॉछती गई। भाभी ने आंसु भरकर और मेरी भुजापर अपना हाथ रखकर कहा-देवर, हम लोग क्षत्राणियाँ हैं, जन्म से ही अपने भाग्य में यह लिखा लाई हैं कि मौत के मुँह में जाते समय अपने पित पिता पुत्र भाई और देवर की आरती उतारा करें आर विना

थांस् निकाले विदा किया करें, पर आज सरीखी विदाई देना भी भपने भाग्य में लिखा लाई है इसकी हमें कल्पना तक नहीं थी, इसलिये इस अवसर पर अगर हम अपने हदयों को पत्थर न वनापायें तो हमें क्षमा करना।

मेंने कहा-भाभी, मैं इसिलये विदा ले रहा हूँ कि भविष्य में भी विहन पुत्री पत्नी और भाभियों को अपने हृदय को पत्थर वनान के अवसर ही न आये। आदार्बिद दो कि मैं अपनी साधना में सफल हो सकुं।

इसके वाद विदा दी देवी ने । अनके मुंह से कुछ कहा न गया। पिहले तो पास में खड़ी प्रियदर्शना को उनने मेरे परों पर झुका दिया फिर स्वयं झुककर मेरे पैरों पर सिर रख कर फवक पड़ी। उनके आंसुओं से मेरे पर भींगने लगे। मैंने अन्हें उठाते हुए कहा-धीरज रक्खों देवी, मोतियों से भी अधिक सुन्दर और बहुमूल्य आंसुओं को इस तरह खर्च न करो। दुःख से जलते हुए संसार की आग वुमान के लिये इन आंसुओं को सुरक्षित रखना है।

देवी ने गद्गद् स्वर में कहा चिन्ता न क्यो देव, नारियाँ धीरज में भले ही कंगाल हों पर आंसुओं में कंगाल नहीं होतीं; आंखों का पानी ही तो अनके जीवन की कहानी है।

मैं-तो तुम भी आश्रीवीद दो देवी, कि तुम्हारे आंसुओं -में मैं संसार भर की नारियों की कहानी पढ़ सकूं ने

्देवी वगल में खड़ी भाभी जी के कन्धे पर सिर रखकर -उनका कन्धा भिगाने लंगी कि कि कि कि कि कि कि

क्षणभर में स्तब्ध रहा किर भाभी से वोला-अव यलता हूं भाभी, साहस वटीरने का काम तुम्हें सौंप जाता है, भाशा है उसका बड़ा हिस्सा तुम देवी को प्रावान करोगी। में प्रासाद के वाहर निकला मुझे देखते ही हजारों कंट चिलाये-वर्धमान कुमार की जय । में शिविका में वठा । हजारों आदमा आगे और हजारों आदमी पीछे चल रहे थे । गवाशों से सीमान्तिनियां लाजा वरसा रही थीं । वस्ती के वाहर जय जुलूस पहुंचा तब मेरी हाष्ट्र पथ से दूर खड़े हुए एक मानव समूह पर पही । वे चांडाल कुटुम्ब थे । शिवकेशी की घटना के वाद मेरे विषय में उनका आदर काफी बढ़गया था । चाहते थे कि जुलूस में आकर मेरी शिविका पर लाजा वरसा जाये, पर यह उनके लिये आग में कुदने से भी भयंकर था । इनलिए चांडालव बुआने अपने अञ्चल में रक्खे हुए लाजा मेरी और लक्ष्य करके अपने हा आगे वरसा लिये थे । यह दे वि मेग दह्य भर आया । जिन आंसुओं को में देशी और माभी के आगे रोक सका था वे अद न रके, उन्हें पोलकर मेंने अपना उत्तरीय पवित्र किया ।

क्षणभर को इच्छा हुई कि शिविका में से उतर कर में च डालवधुओं को सान्त्वना दे आऊं, पर पीछ यह सोचकर रक गया कि इससे जनता में इतना क्षीम फैलेगा कि रास्ते से दूर खड़े होने के अपराध में भी जनता उन चांडालों को मेरे जाने के वाद पिस डालेगी, इसलिए रक गया।

शातखंड पहुंचने पर में शिविका से उतरा। जनता एक समूह में ख़ी होगई। मैंने सबको संवोधन करते हुए कहा-अव में आप लोगों से विदा लेता हूं। इसलिए नहीं कि आप लोगों से कौटुन्विकता तोड़ना चाहता हूं। किन्तु इसलिए कि में वह साधना कर सकूं जिससे आप लेगों के समान मंतृण्य मात्र से या प्राणिमात्र से एक सरीखी कौटुन्विकता रख सहं। जिस लेखा और अहंकार ने आत्मां क मीतर भरे हुए अनन्त उख के यह कहकर मैन एक एक आभूषण अतार कर फैंक दिया। पीछ वस्त्रों की वारी आई। एक देवतूष्य उत्तरीय छोड़-कर वाकी सन वस्त्र भी अलग कर दिये।

यह सव देखकर भाई नान्दिवर्धन की आखों में आसू भागये और सैंकड़ों उत्तरीय अपनी अपनी आंखें पोंछते हुए दिखाई देने लगे। मैंने कहा- आप लोग इसका शोक न करें। अपरिग्रहता दुर्भाग्य नहीं, सौभाग्य है। किसी पशु पर लदा हुआ बोम उतर जाय तो यह अस पशु का दुर्भाग्य होगा या सौभाग्य? इसलिये प्रसन्नता से अव श्राप लोग घर पधारें, मैं अपनी साधना के लिय विहार करने जाता हूं।

यह कहकर में चल दिया और फिर मुंह फेर कर जनकी तरफ देखा भी नहीं। काफी रास्ता चलने के बाद जब रास्ते के मुद्रने से मुझे मुद्रना पड़ा तब मेरी नजर विदाई की जगह पर पड़ी। सब जनता ज्यें की त्यों खड़ी थी। सम्भवतः वह तब तक मुझे देखते रहना चाहती थी जब तक में दिखता रहं। इसमें सन्देह नहीं. स्नेह का आकर्षण सब आकर्षणों से तीब होता है। पर में आज उसपर विजय पासका, उसका बन्धन तोड़ सका। हां! यह बन्धन तोड़ने के लिये नहीं तोड़ा है पर विश्व के साथ नाता जोड़ने के लिये तोड़ा है।

# १८-अव भी राजकुमार

५ सत्येशा सन्ध्याकाल ९४३२ इातहास संवत्

विदा देनेवाली जनता ओझल हो चुकी थी और मैं आगे बढ़ता हुआ चला जारहा था। इतने में पीछे से किसी की पुकार सुनाई दी 'वर्डमान कुमार! प वर्डमान कुमार! में नहीं चाहता था कि ममताका कोई जाल अब मेरे ऊपर फिर आकर मण करे, इसलिये पुकार की पर्वाह न कर मैं आगे बढ़ता ही गया। पर फिर सुनाई दिया-वर्धमान कुमार, तनिक टहरो तो मैं बृहा ब्राह्मण हूँ. दौड़ता दे। इता थक गया हूं।

में रुका और लीटकर देखा कि सोम काका हांफते हुए चले आरहे हैं। पिताजों को ये समवयस्कता और परिचय के नाते मित्र कहा करते थे इसलिये मैं इन्हें चाचा कहता रहा हूं। इधर एक वर्ष से ये दिखाई नहीं दिये। एक कारण तो यह कि पिताजी चले गये थे, दूसरायह कि में अपनी साधना में लीन था। आज इन्हें देखकर याद आई। सोचा वेचारे विदाई के समय न आपाये थे सो अब आग्ये हैं।

फाका का यह बात्सरुप देखकर कुछ अचरज हुआ।

काला पास में आकर खड़े होगये। ठंड के दिन थे पर दोड़ने की गर्मी से स्वेद्विन्दु उनके ललाट पर मोतियों की मालर से लटकने लगे थे। श्रणभर गक्कर अपने कन्धे पर पड़े हुए फटे चिथड़ से उनने वह मोतियों की मालर मिटादी और गहरी सांस छैते हुए वोले-मुझे यह झान नहीं था कुमार, कि तुम आज निष्क्रमण करने वाले हो। में अभागी दिर्द्री गांव गांव भिश्ना मांगा करता हूं तब भी चरितार्थ नहीं चलता। अभी अभी जब में गांव से भिश्ना मांगकर आया तब तुम्हारी ब्राम्हणी काकी ने मुक्त खूब फटकारा, कहा—तुम अभागी हो, और तुम्हारे ही कारण में भी अमािनी हूं कुमार चले गये, और अट्ट सम्पत्ति दान कर गये पर तुम उस अवसर पर पहुँचे ही नहीं, और न कुमार को विदाई दी। जग का दारिद्र्य मिटगया और तुम कंगाल के कंगाल ही रहे। क्या कहूं कुमार, तुम्हारे निष्क्रमण की वात सुनते ही में इतना वेचैन होग्या कि हारा थका होने पर भी न तो मैंने विश्राम किया न भोजन किया और दोंड़ा हुआ चला आया।

मैं- पर अब इस तरह दोड़े आने की क्या आव-इयकता थी कांका ?

काका कुछ गम्मीर होगये और गहरी सांस छेकर 🕕 सिर मटकाते हुए वोले - कुमार तुम्हें क्या वताऊं ? अगर न आता तो ब्राह्मणी खाने भी न देती।

मेरे हृद्य को एक धका सा लगा । सचमुच निर्धनता इतना वड़ा पाप है कि उसमें प्रेम सहानुभूति सज्जनता शिएता आदि गुण नहीं पनप सकते । सम्पात्त के एक जगह इकट्टे होजाने से जो जगत में निर्धनता फैलती है उससे मनुष्यों को ही भूखों नहीं मरना पड़ता, किन्तु मनुष्यता को भी भूखों मरना पड़ता है।

मेरे मन में ये विचार कुछ त्फान सा मचाये हुये थे कि सोम काका ने कहा-कुमार अत्र ऐसा अपाय करो कि छौटने पर ब्राह्मणी की फटकार न सहना पड़े।

में-तुम देख तो रहे हो काका कि मैं एक निष्परिग्रह श्रमण हैं।

सोम-पर मेरे लिये तो तुम अव भी राजकुमार हो कुमार!

में-तुम्हारी इस वत्सलता के लिये साधुवाद, पर इस वत्सलता की राजकुमारता से वह धन तो नहीं टपक सकता जो काकी का मुँह वन्द कर सके।

ब्राह्मण का चेहरा उतर गया! सारे शरीर का पर्साना तो सूख गया था पर अब ऐसा मालूम होने लगा कि आंखों को पसीना आजायगा।

कुछ क्षण रुककर ब्राह्मण ने दीर्घ उच्छ्वास के साथ पूछा-तो क्या में खाली हाथ जाऊं ?

ओह, ब्राह्मण के चेहरं पर कितनी दीनता थीं, कितनी

वेदना थी ! मुझसे यह सब न देखा गया। मैंने अपना उत्तरीय निकालकर उसके दो दुकड़े किये और एक दुकड़ा ब्राह्मण को देकर कहा-इस समय और कुछ तो मेरे पास है नहीं, यह ब्राधा कपड़ा ले जाओ ! बहुमूल्य है यह, इसके विकय से अनेक दीनारें मिल्ल जायँगी

वाम्हण की शांखें चमक उठीं, मुण्य मण्डल पर हैंसी लइलहाने लगी । बोला-मैंने तो कहा था कि तुम हमार लिए अभी भी राजकुमार हो कुमार ! तुमने मुभे संकट से बचा लिया कुमार, बाह्मणो तुम्हें भूरि भूरि आशीर्वाद देगी।

में — अकेली ब्राह्मणी के आशीर्वाद से काम न चलेगा काका, तुम भी आशीर्वाद देते जाता, नहीं तो तुम्हारा आशीर्वाद यदि अधार रहगया तो फिर क्या देकर में असकी भरपाई करूंगा।

ब्राह्मण ने अदृहास्य किया। और यह कहते कहते चला गया कि तुम तो मेरे लिए अब भी राजकुमार हो कुमार।

१९-पारिपार्श्वक एक वाधा

६ सत्येशा ९४३२ इ. सं.

कल सुर्यास्त होते तक जितना दूर चला जासकता था इतना चला। क्रमार गांव के पास आपहुँचा। वस्ती में जाने की इच्छा नहीं थी। आज तक वस्ती में रहते रहते ऊप गया था, इसलिये वस्ती के वाहर अटवी के किनारे ही रान विताना तय किया। रात भर हदय में विचारों का त्फान सा आता रहा। यह बात वार वार ध्यान में आई कि एक राजकुमार की हिसियत से नहीं, किन्तु साधारण जन की होसेयत से जगत के सामने अपने को उपस्थित कहं? क्योंकि इसके विना मेरा जीवन साधारण जन को अनुकरणीय नहीं वन सर्कता। लोग अपनी साधारणता को शिथिलता का वहाना वना लेते हैं। अब मैं राज-कुमारपन के वन्धनों से मुक्त होगया हूं अब साधारण जन की आंखों से जगत को देखूंगा आर साधारण जन की कठिन इयों का अनुभव कर जगत की और जीवन की चिकित्सा करूंगा।

रात इसी तरह के विचारों में निकलगई। उपाकाल में जब कि में कार्योत्सर्ग से खड़ा हुआ था दो वेल आकर मेरे पास वेठगये। वैलों का स्वामी किसान शामको यहां चरने छोड़ गया था और वस्ती में चला गया था। वैल चरते चरते अटबी की तरफ निकल गये थे और पेट भरने के वाद उपा काल में फिर आकर वैठ गये थे। किसान रातभर बैलों को हूँढ़ता रहा और रातभर की परंशानी से महा गया।

सवेरे जब वैल उसने मेरे पास वंठे देखे तब उसे अम हुआ कि बैल रातभर मैंने लिए। रक्खे थे और सवेरे ले भागनेवाला था। इसलिये आक्रीश करते हुए बोला कि यह सब तुम्हारी बदमाशी है। बनते हो साधु, और करते हो बद्माशी। इसप्रकार गुनगुनाने हुए वह मुझे रस्सी लेकर मारने को दौड़ा। इतने में बगल से आवाज आई-अरे मुखं, यह क्या करता है?

किसान का हाथ तो रुक गया पर मुँह चला। वोला-यह साधु मेरे वैल लेकर भागना चाहता था।

आगन्तुक ने कहा-अरे मूर्छ, जानता है ये कान है ? ये कुंडलपुर के राजकुमार वर्धमान है जिनने कल ही इतना दान किया है जिसमें तेरे कई कुमार गांव खरीदे जासकते हैं। ये सर्वस्य का त्याग कर तपस्याके लिये निकले हैं। क्या ये तेरे वैल लेंगे ?

मेरा नाम सुनते ही और मेरी राजकुमारता का पता

पाते ही किसान युरी तरह घवराया और वैस्त्री को भगाता हुआ इस तरह भागा मानों जंगसमें कोई वाघ दिख पड़ा हो।

मेंने आगन्तुक को पहिचाना श्रार पृछा—इन्द्रगाप, तुम इससमय यहां कैसे आये ?

इन्द्रगो । ने हाथ जोड़ कर कहा—कुमार, में तो कछ से ही आपके पीछे पीछे हूँ।

मैं- तुम्हें इस काम के लिये किसने नियुक्त किया?

इन्द्र-सभी ने नियुक्त किया समझी कुमार. हालांकि
मुझ से आपके साथ गहने की बात यशोदा देवी ने ही कही है
कल जब आप हम सबकी छोड़कर चल आये तब कुछ देगतक
हम लोग मूर्ति की तगह खड़े खड़ आपको देखते गहे। जबतक
आप दिखते रहे तबतक निद्वर्धन भैया के साथ सब लोग
आपको देखते रहे, पर ज्यों ही आप ओझल हुए, निद्वर्धन भैया
बच्चों की तरह फूट फूटकर रोने लगे हम लोगों ने स्वयं रोते
रोते बड़ी कठिनाई से भैया को वैर्य वैधाया और किसी तरह
धर की तरफ लौटाया।

ज्यों ही मैं घर पहुंचा त्यों ही सुपर्णा मेरे पास आई और उसने कहा-छोटी आर्या जी तुम्हें चुलाती हैं। में तुम्न उनकी सेवा म उपस्थित हुआ। उनका चेहरा देखते ही मैं थक रहगया। थोड़े हा समय में क्या से क्या होगया था। कपाल उनके अभी भी गीले थे। वोलीं -इन्द्रगोप जी, आर्यपुत्र तो मुझ छोड़कर चले गये, अथवी अन्हें क्या दोप दूं? मैंने ही तो उन्हें अनुमति दी थी।

इतना कहते कहते वे विलख विलखकर रोने लगीं. मुझम भी इतनी हिम्मत न रही कि उन्हें घीरज वंघाऊ, मुझे भी अपने आंसू पोंछने की पड़ी थी। कुछ समय में स्वयं स्वस्थ होकर वे वोलीं-वे तो मुक्ते छोड़गये पर में तो उन्हें नहीं छोड़ सकती। मुक्ते उनकी वड़ी चिन्ता है। में उन्हें जानती हूँ। उनकी साधना के ध्येय का तो मुझे पता नहीं, पर वे कुछ ऐसे हठी हैं कि सामने मौत आजायगी तो भी किनारा काटने की कोशिश न करेंगे। इसलिये में चाहता हूं कि उन्हें विना जताये दूर दूर रह-कर तुम अनके आसपास रहो। और जब कोई संकट आये तय सारी शांक लगाकर निवारण करो। और किसी तरह जब उनकी अनुमात मिलजाय तब अनके पारिपार्श्वक बनने की चेष्टा करो। तुम्हें जो आजकल शृति मिलती है अससे चौगुणी शृति मिलेगी। इतना ही नहीं, मेरे पास की जो सम्पत्ति तुम चाहोगे वह भी तुम्हें मिलेगी।

मन हाथ जाड़कर कहा-आप की दया से मुझे किसी बातकी कमी नहीं है दहरानी, चागुनी मृति छेकर तो में क्या करूंगा, विना मृति के भी अगर कुमार मेरी सवा छेना स्वीकार करेंगे तो में अपने को सौभाग्यशाली समझूंगा । यह कहकर में आया। रास्ते में सोम काका मिलगये, अनसे पता छगा कि आप इस तरफ आये हैं। म जब आया तब पहर भर रात बीत चुकी थी, रात तो अंधेरी थी पर तारों के प्रकाश में में आपको पाहेचान सका। फिर उस नीम के झाड़ के नीचे रातभर रहा। बीच बीच में सोता भी रहा; और आपकी आहट भी छेता रहा। अभी उस गमार की दुएता देखकर मुझे खुलकर पास आना पड़ा।

इन्द्रगोप की वार्त सुनकर में चिकत होगया। देवी का दिव्यता से हृदय श्रद्धा से भरगया पर यह भी सोचा कि देवी के इन प्रयत्नों से मेरी साधना में कितनी वाधा पड़ सकती है इसका देवी को पता नहीं हैं, अन्यथा वे एसा प्रयत्न कभी न करती। में कुछ ऐसे ही विचार कर रहा था कि इन्द्रगोप ने कहा-कुमार अभी न जाने आपको कितने वर्ष कैसी तपस्या करना है श्रीर उसमें न जाने कितने नीच और मूर्ज लोगों से आए पर संकट आयेंगे ऐसी अवस्था में मुझे पारिपार्श्वक वनान की दया कीर्जिये, इससे आपको भी सुविधा होगी, वहरानी को भी कुछ सन्तोप होगा ओर मेरा जीवन भी सफल होगा।

मैंने कहा- इन्द्रगोप, क्या तुम यह सममते हो कि इस तरह पहरेदारों के भरोसे कोई मनुष्य निर्भय, कप्रसिहण्णु और जिन या अईत् वन सकता है ? ऐसा होता तो घर में ही क्या बुरा था ?

इन्द्रगोप चुप होगया। फिर सोचते सोचते वोला— कुमार, एक गमार आप को इस तरह रस्सी मारने दोड़े इस में आपकी साधना को क्या वल मिलेगा यह तो में अज्ञानी क्या समझूँ १ पर यह सममता हूं कि जो आप पर हाथ उठायणा उसको नरक के सिवाय और कहीं जगह न मिलेगी। ऐसे लोगों को अगर आपका परिचय दे दिया जाय तो उनका अधः पतन रोका जासकता है।

में — नहीं रोका जासकता। राजकुमारपन के परिचय देने से साधु का विनय न होगा, राजकुमार का विनय या आंतक हागा। ऐसी आतंकितता पशुना का चिह्न है देवत्व का नंहा।

इन्द्रगोप फिर चुप रहा और कुछ सोचकर बोला-पर कुमार, जब इन गमारों को यह मालूम होगा कि साधु के बेप में चोर नहीं राजकुमार तक रहते हैं तब इस तरह साधु का अप-मान करने का उनका दुःसाहस नष्ट होजायगा।

मैंने कहा-नहीं । एक श्रम पैदा दोजायगा। जनता यह समझने छगेगी कि राजकुमार साधुओं के पास तो पारिपार्श्वक रहा करते हैं जिनके पास पारिपार्श्वक नहीं हैं वे चोर हैं। इस कारण बहुत से सच्चे साधुओं का अपमान होने छगेगा। जो हिंसो थार जा परिग्रह पाप का प्रतीक है वह पूज्यता का प्रतीक वन वहेगा। वात यह ह कि साधुता का अपमान इसतरह नहीं क्रमस्कता, वह क्रमसकता है साधुसंस्था को पवित्र करने से। आज साधुसंस्थामें चोर उचके मोधजीवी दम्भी लोग घुसगयह इसलिय अपरिचित लोग उनका अपमान करें यह स्वाभाविक है। मुझ ऐसे लोगोंकी साधुसंस्था वनाना है जिनके पास कुवेर की सम्पति और इन्द्र को अप्सराएँ तक सुरक्षित समझी जायँ। उस ग्रामीण ने मुझे चोर समझा इसमें उसका कुछ अपराध नहीं है। साधुसंस्था के वर्तमान रूप का अपराध है। उस रूप को बदलना है, उस क्रांति के लिये भी भेरी साधना है। इसलिये तुम जाओ इन्द्रगोप, निश्चिन्त होकर जाओ! और देवी से कहदो कि वे अब मेरी तरफ से निश्चिन्त होजायं निमोंह होजायं। पारिपार्श्वक भेजकर साधना में वाबा न डालें।

इन्द्रगोप ने मुझे प्रणाम किया और आंसू पोंबता हुआ चढा गया।

#### २० रससमभाव

म सत्येशा ९४३२ इं सं

आज कोलाक ग्राम में वेला (दो उपवास) का पारणा होगया। वहुल ब्राह्मण ने वहुत आदर से भोजन कराया। मिष्टान्न की योजना भी उसने की थी। ब्राह्मण के घर इसलिये गया था कि उसके यहां नीरस भोजन मिलेगा पर मिला मिष्टान्न ही। मिष्टान्न देखकर कृष्ठ सन्ताप हुआ। यह एक तरह की निर्वलता ही है। नीरस और सरस में मुझे समभावी बनना है। पर यह समभाव अभी स्वाभाविक नहीं है। समभाव के लिये कुड़ मनोवल लगाना पड़ता है वह मनोवल न लगाया जाय तो समभाव देक्ति होजायगा। यही तो कारण है कि मिछान्न देक-कर कुछ लक्तिय हुना और बाह्मण के यारे में कुछ सद्भावना पंदा गुड़े: यह बात चुरी है। इसका तार्व्य तो यह हुआ कि अगर कोई नौरस भोजन कराये तो बाहर से समभाव का प्रद-दोन करता हुआ भी भीतर से असरतुष्ट होजाऊँगा, इसप्रकार निष्ठता और निष्यरिष्ठहता का अपमान कहंगा। अब आशा है। भीत्रिय में में दुरी अरह रक्तसम्भावी बनजाऊँगा।

महायाम के लिये रससमभावी होना आवश्यक है। संचार में जिनने पाप होने हैं अनमें से आये पापों की जह यह एम ही है, अाथे में वाही सारे पाप समझा चाहिये। जब कि जीवन की हिए से इसहा काई अपयोग नहीं है। मीठा खाने से आयु वह नहीं सानती, केवल अस्ट्रिय-दासना ही बदती है, इससे-अगल मरण की योग्यना भी महनी है। मैं रस-लोलुपता का एक का भी मनके भीनर नहीं रहने देना चाहता।

हाता की भावताओं का आदर करना एक वात है और रस की विय अवियता का आदर अनादर करना दूसरी वात है। में दाता की भावता का तो ध्यान रक्खूंगा पर रस की विय अवि-यता का नहीं।

## २१-केशलेंच

१४ सन्येका ९४३२ इ.स.

मेर बुंबराले वालों में निक्समण के दिन डाले गये सुगन्धी दृश्यां का असर कई दिन तक बना हुआ था। इससे वड़ा अनर्थ दुआ। प्रमहाप उन खुँबराल चिकरों को देखकर विनोद करने लगीं, कामयाचना करने लगीं। निराश होने पर मुझे नपुंसक कहने लगीं, यांचन को व्यर्थ नष्ट न करने की प्रार्थना करने लगा। युवक लोग सुगन्धित दृश्य बनाने की विश्वि पूक्ते लगे। इन सब बातों से मुक्ते बड़ा खेद हुआ। कितनी लजा की बात है कि इस देश का चरित्र इतना गिर गया है कि व्रह्मचर्य की आवश्यकता लोग समकते ही नहीं। दाम्पत्य बहुत शिथिल होगया है। अगर यही दशा रही तब मनुष्य का और पशु का अन्तर मिटजायगा, घर घुड़साल से भी भी बुरे वन जायेंगे। साधु भी काम के जाल में फँसकर मोध-जीवी विट वन जायेंगे।

इसिलिये मैंने निश्चय किया है कि जब मैं अपना संघ वनाऊंगा तब ब्रह्मचर्य पर बहुत बल दूँगा, इसे एक मुख्य बरत बनाऊंगा, साधुसंस्था में ब्रह्मचर्य अनिवार्य कर दूँगा। देशकाल को देखते हुए मुझे यह आवश्यक ज्ञात होता है। लेगिक असंयम भी इस युग को मुख्य समस्या बनी हुई है। उस पर विजय पाने क लिये मुझे उसके बाहरी साधनों से बचना बचाना पड़ेगा। तपस्याएँ करना कराना पड़ेगीं, देह दण्ड भोगना पड़ेंगे। यही कारण है कि मुझे अपना केशलोंच कर लेना पड़ा।

जब में भिक्षा होने के हिये ग्राम की ओर जारहा था तब ग्राम के पास मुझे चार पांच युवतियां इठ हातीं हुई आती मिलीं और मेरा रास्ता रोककर खड़ी होगई। एक हँसती हुई बोली-मदनराज! यह श्रमण का वेप क्यों बनाया है?

दूसरी वोली-अपर से वेप बनाने से क्या होता है ये घुँघराले वाल कामदेवत्व को स्पष्ट ही प्रगट करते हैं।

तीसरी वोली-अरी इसमें तो न जाने कितनी रितदे-विया फंसकर रह जांयगी।

🧢 चौथी वोळी-हम तो सब की सब फंस ही गई हैं ?

उन लोगों की वार्ते सुनकर मुभे इस बात कर बड़ा खेद होरहा था कि मेरे केशों ने मेरे सौंदर्य को इतना बढ़ा रक्खा है कि इन विवेकहीन युवतियों का असंयम अदीप्त होरहा है। इसलिये में नारते के किनारे वैडगया। युवतियाँ भी मेरे चारों तरफ खड़ी रोगई और आपल में छुछ इंगित करने लगीं। इतने में मैंने झटका देशर वालों का एक गुल्छा सिर से निकाला और फेंक दिया।

मेरी यह चेष्टा देखकर वे घरराई और भाग गई। मन निर्चय कर लिया कि अब सिर में एक भी बाल न रहने दूँगा। धीर धीर मेंने खारे सिर का लीच कर लिया। जब में लीच कर जुका नय वे जुबनियां एक जनसमृह के साथ फिर आई। सब नहीं कहा और यहां से उटकर चला आया।

मेरे आने के बाद उन लोगों ने मेरे बाल बीनलिये और एक निधिकी नका सबने बांड लिये।

मुके इससे क्या तात्पये ? वे चाहे उन्हें जलायें चाहे एका कर, चाते उनसे काम-याचना करें। अब में विश्वास करता है कि वे अब मुझे छेड़ने का लालच न करेंगीं।

सुफे सम्भवतः ऐसे बहुत से नियम बनाना पहेंगे जो मायुता की दृष्टिसं अनिवार्य भले ही न कहे जांय पर आज की उपयोगिता की दृष्टि से जिन्हें पर्याप्त स्थान देना होगा।

केशलींच के बाद फिर में भिक्षा छेने नहीं गया। रुचि भी नहीं रही थी और लोकाचार की दृष्टिके भी केशलींच के बाद भिक्षा छेना ठीक नहीं मालूम हुआ।

# २२ — अदर्शन विजय :

११ बुधी ६४३२ इतिहास संवत

घर छोड़े करीब चार माह होगये, इन चार मासों में इतने कटोर अनुभव हुए जितने पहिले जीवनभर नहीं हुए थे कितनी छजा की बात है कि इस देश का चरित्र इतना गिर गया है कि व्रह्मचर्य की आवश्यकता छोग सममते ही नहीं। दाम्पत्य बहुत शिथिल होगया है। अगर यही दशा रही तब मनुष्य का और पशु का अन्तर मिटजायगा, घर घुड़साल से भी भी बुरे वन जायेंगे। साधु भी काम के जाल में फँसकर मोध-जीवी बिट वन जायेंगे।

इसिलये मैंने निश्चय किया है कि जब मैं अपना संघ वनाऊंगा तब ब्रह्मचर्य पर बहुत बल दूँगा, इसे एक मुख्य बरत बनाऊंगा, साधुसंस्था में ब्रह्मचर्य अनिवार्य कर दूँगा। देशकाल को देखते हुए मुझे यह आवश्यक ज्ञात होता है। लेगिक असंयम भी इस युग की मुख्य समस्या बनी हुई है। उस पर विजय पाने क लिये मुझे उसके बाहरी साधनों से बचना बचाना पड़ेगा। तपस्याएँ करना कराना पड़ेगी, देह दण्ड भोगना पड़ेंगे। यही कारण है कि मुझे अपना केशलोंच कर लेना पड़ा।

जब में भिक्षा लेने के लिये ग्राम की ओर जारहा था तब ग्राम के पास मुझे चार पांच युवतियां इठ हातीं हुई आती मिलीं और मेरा रास्ता रोककर खड़ी होगई। एक हँसती हुई बोली-मदनराज! यह श्रमण का वेप क्यों बनाया है?

दूसरी वोली-ऊपर से वेप बनाने से क्या होता है ये घुँघराले वाल कामदेवत्व को स्पष्ट ही प्रगट करते हैं।

तीसरी वोली-अरी इसमें तो न जाने कितनी रितदे-विया फंसकर रह जांयगी।

🖙 चौथी बोली-हम तो सब की सब फेस ही गई हैं ?

उन होगों की वार्ते सुनकर मुभे इस वात कर वड़ा खेद होरहा था कि मेरे केशों ने मेरे सोंद्य को इतना वढ़ा रक्खा है कि इन विवेकहीन युवतियां का असंयम अदीप्त होरहा है। इसि हिये में राग्ते के किनारे वैटगया। युवितयाँ भी मेरे चार्गे तरफ खड़ी होगई और आपस में कुछ इंगित करने छगीं। इतने में मैंने झटका देकर वार्ली का एक गुच्छा सिर से निकाल। और फेंक दिया।

मेरी यह चेष्ठा देखकर चे घवराई और भाग गई। मन निर्चय कर लिया कि अब खिर में एक भी बाल न रहने दूँगा। धीरे धीरे मैंने सार्ग सिर का लींच कर लिया। जब में लांच कर चुका तब व युवतियां एक जनसमूह के साथ फिर आई । सब हाथ जोड़कर क्षमा मांगने लगीं। पर मैंने एक भी शब्द मुंह से नहीं कहा और वहां से उठकर चला आआ।

मेरे आने के वाद उन छोगों ने मेरे वाल वीनलिये और एक निधिकी तरह सबने बांट लिये।

मुभे इससे क्या तात्पर्य ? वे चाहे उन्हें जलायें चाहे पृजा करें, चाहे उनसे काम-याचना करें। अब में विश्वास करता है कि वे अब मुझे छेड़ने का लालच न करेंगीं।

मुक्ते सम्भवतः ऐसे वहुत से नियम वनाना पड़ेंगे जो साधुता की दृष्टिसे अनिवार्य भले ही न कहे जांय पर आज की उपयोगिता की दृष्टि से जिन्हें पर्याप्त स्थान देना होगा।

केशलींच के वाद फिर में भिक्षा लेने नहीं गया। रुचि भी नहीं रही थीं और लोकाचार की दृष्टिले भी केशलोंच के वाद भिक्षा लेना ठीक नहीं मालूम हुआ।

# २२- अदर्शन विजय

११ बुधी ६४३२ इतिहास संवत

घर छोड़े करीव चार माह होगये, इन चार मासों में इतने कठोर अनुभव हुए जितने पहिले जीवनभर नहीं हुए थे होगों में विषय लोखपता, शुद्दण्डता असहिष्णुता आदि दोष पहुत फैल हुए हैं। इन कारणों से लोगों ने मुमें काफी परेशान किया है। राजकुमार या या राजा वनकर में जीवनभर इस परेशानी का अनुभव न कर पाता, तव समाज को चिकित्सा भी क्यां करता? आज मेरी पूजा प्रतिष्ठा विलकुल नहीं है, लोग साधारण जन की तरह मेरे साथ व्यवहार करते हैं या मुम में जो वाहरी असाधारणता देखते हैं उसे हंसने की, अपमान करने की या आलोचना की ही वात सममते हैं।

कई वार इस वात का विचार आया कि मैं राजकुमार की भवस्था में क्या था और आज क्या हूं ? पर ऐसे विचारों को क्षणभर से अधिक मैंने ठहरने नहीं दिया। क्षणभर के लिये होने घाल इस अदर्शन या कुदर्शन को मैंने सत्यदर्शन से जीता है।

साधकके लिये यह वड़ी भारी मानासिक बाघा है कि छोटे से छोटे व्यक्ति असका अपमान कर जाते हैं और दंग्मी नीच असंयमी सन्मानित होते रहते हैं। पर सच्चा साधक इन अपमान के घूटों को विना मुंह विगाड़े पीजाता है, जगत की ईस संघेरशाही को हंसकर निकाल देता है। मूद और नासमम लोग अगर याग्य सन्मान नहीं करते या अपमान करते हैं तो इसमें अपने मन को छोटा करने की जहरत नहीं है।

आज सबरे की ही बात है, मेरे सामने गाय वैद्धों का अण्ड चला आरहा था। सब मस्तानी चाल से मेरे पास से ही नहीं मुझे घिसते हुए निकल गये किसी ने मुझे रास्ता देने की प्रवीह नहा की। पर ज्योही एक सांड आया सबने मदान साफ कर दिया। तब क्या में इसके लिये राऊंगा कि भेरा सन्मान एक सांड बरावर भी नहीं है ? जनता राजाओं का राजकुमारों का, दश्मी बाहुन का सन्मान करती है और मुझे चार माह से परे- द्यान कर रख्या है इसकी मुके चिन्ता नहीं है। जनता मूद है,

दयनीय है उसपर अनुकम्पा ही करना चाहिये।

अन्यदर्शन अदर्शन या कुदर्शन से ही चित्त चलायमान होता है पर सम्यग्दर्शन से वह स्थिर हो जाता है। चार महीने में सुन्ने इस बात क काफी अनुभव हुए। अद्र्शन परिपह विजय पर मुझे काफी विचार सामग्री मिली।

## २३-तापसाश्रम में

१६ बुधी ९४३२ इ. सं.

आत दुइज्रांतक तापसों के आश्रम के वाहर एक वृक्ष के नीचे वैठा था कि नापसों के कुलपित अपनी शिष्य मण्डली के साथ वहां से तिकलें। मुझे भी एक तापस समझकर मेरे पास भी आये। कुलपित वृद्ध थे इसलिये मैंने उठकर और हाथ जोड़-कर उनका सन्मान किया। उनन परिचय पूछा। परिचय पिरने पर इकदम हर्षित होकर बोले-तुम तो मेरे भतीने हो। राजा सिद्धार्थ मेरे मित्र थे। वे कई वार इस आश्रम में आये हैं और आश्रम को भेट भी देते रहे हैं। तुम इस आश्रम को अपना घर ही समझो और यहीं रही।

मेंने कहा-अभी तो मेरी इच्छा पर्यटन करने की ही है। वोले-कोई वात नहीं, इच्छाउसार पर्यटन करो ! पर चतुर्मास में तो एक जगह रहना होगा। इस वर्ष का वर्षावास

यहीं आकर विताना ।

मैंने कहा-यह ठीक है। १८ इंगा ९४३२ इ. सं.

ग्रीष्म ऋतु भर इबर अबर विहार करके में तापसाश्रम में आगया। कुलपति ने घाम की एक ओपड़ी रहने को दे दी। पर आज उस ओपड़ी को गायों ने चरिलया। प्रारम्भ में थोड़ी वर्षा हुई थी पर इधर वर्षा न होने में गर्मी वहुत बहुत पड़ने लगी है और जमीन में घास भी नहीं दिखाई देती है इसलिये गायां ने झोपड़ियों का सुखा घास चरना ही शुरु कर दिया। दूसरे तापसों ने तो गायों को हकालदिया इस लिये उनकी कीपड़ियाँ वचगई पर मेरी झोपड़ी चरली। में अपने विचारों में इतना मग्न था कि मुझे पता ही न लगा कि झोपड़ी गायों ने चरली है। उसका छप्पर वर्षाऋतु के लिये उपयुक्त नहीं रहगया है।

मेंने सोचा तो यही था कि इस ट्रूटे छप्पर के नीचे ही वर्षाकाल निकाल दूंगा। में ठण्ड गरमी के समान वर्षा के कष्ट सहने में भी अपने को निष्णात बना लेना चाहता हूँ। पर बात कुछ दूमरी ही होगई। बाहर कुलपित की शिष्य मण्डली मेरे विषय में जो चर्चा कर रही थी वह सुनकर में चौंका। वे लोग जानवूझकर इतने जोर से बोल रहे थे कि मैं सुनलूं।

एक वोला-वस ! अब आश्रमम एक ही मुनिराज आये हैं जिनने सब आश्रमबासियों को अपना दास समम रक्खा है।

दूसरा हँसते हुए वोला-भाई वे मुनिराज दीर्घ तपस्वी हैं, इतने कि उनके तपस्तेज से गांयें भी नहीं डरतीं और उनकी श्रोपड़ी चर जाती हैं।

तीसरा वोला-चर न जायँ झोपड़ी, दीर्घ तपस्वी जी को क्या पर्वोह, हम लोग दास जो विद्यमान हैं, बार वार बनादिया करेंगे, आखिर वे कुलपति जी के लाइले जो कहलाये।

चौथे को यह व्यंग्यिनोद अपर्याप्त मालूम हुआ, उसने तर्जनी भाषा में कहा-होगा कुलपित का लाइला, इससे क्या हमारे सिर पर सवार होगा । हम कुलपित जी से स्पष्ट कह देते हैं कि ऐसे भोंदू मुनिको यहां रखने से क्या लाभ ? वह मुनि है तो क्या हम लोग मुनि नहीं हैं ? महाशय जी डाल तो ऐसा करते हैं मानो आप तीर्थकर यनने वाले हों।

अरे गायं तो सम्हलती नहीं तीर्थ क्या सम्हलेगा और क्या यनेगा?

वह तथिंकर वने चाहे भगवान, अपनी दम पर वने। हमार ऊपर सवार होकर नहीं।

इसप्रकार पर्याप्त आस्त्रोचना होने के बाद वे स्त्रोग कुस्र-पाति के पास गये । योड़ी देर में कुरुपाति आगये । योस्ने-

वत्त, यह क्या बात है ? तुमसे भोपड़ी की भी रक्षा न हुई ? तुम्हारे पिता ना चारों आश्रमों की रक्षा करते थ । दुर्घों को दंड देना और अनधिकार चेष्टा रोकना ता तुम्हारा बत होना चाहिये। तुम्हारे पिता की मित्रता के नाते में विशेष कुछ नहीं कहता पर आगे से पैसा प्रमाद न होना चाहिये

कुलपित ने जो जहा ठीक ही कहा। आश्रमकी व्यवस्था की दृष्टि से उन्हें ऐसा ही कहना चाहिये था। फिर भी में यह सोचता है कि यहां रहने से न में इन्हें कुछ दे सकुंगा, न में इनसे कुछ लेसकुंगा। मेरे जीवन का ध्येय, मेरी महत्ता ये समम नहीं सकते। मेरे तीर्थकरत्व का ये मजाक उड़ाते हैं। ये नहीं जानते कि इसीके लिये तो में अहिनेंश तैयारी करता रहता हूँ, तपस्या करता रहता हूँ, अनुभव बटोरता रहता हूँ, वितर्क और विचार में लीन रहता हूँ। गायों की रखवारी करने की मुमे फुरसत कहां है ?

पहिले में सोचता था कि कुलपति पूर्वपरिचित होने से सहायक होगा पर अब यह सोचता हूं कि पूर्वपरिचित जन ही विकास में सब से वड़ी वाधा हैं। यह ठीक ही है। अपने साथी या परिचित को आगे बढ़ते देखकर पीछे रहजाने का अपमान सहने को कीन तैयार होगा? उनकी तो चेष्टा ही यही होगी कि

परिचित की महत्ता किसी तरह वढ़ न जाय। अगर वढ़ भी जाय तो उस महत्ता को ये किसी तरह स्वीकार न करेंगे विस्क झूठे सच्चे वहानों से उसकी घटाने की चेष्टा करेंगे ब्रिन्दा करेंगे। सारी शाक्त लगकर भी अगर वे महत्ता न घटा सकेंगे तो अन्तमें उस महत्ता का श्रेय लुटने की कोशिश करेंगे, उसके निर्माण में अपने सहयोग के गीत गाते फिरेंगे, इस तरह तार्थ रचना और जन जागृति के काम महर तरह अड़ेंगे डालेंगे। परिचितों के कार्य होते हैं विकास में वाधा डालना, निन्दा करना, हितैषी वनकर साहस नप्ट करना और सफलता में सारा या आधिक स अधिक श्रेय लुट लेना।

मुमें कुलपीत से कुछ सीखना नहीं है, तीर्थंकर वनने वाला व्यक्ति श्वितस्मृति के बलपर ज्ञान प्राप्त नहीं करता, वह इस प्रकृति को इस संसार को ही वड़ा वेद मानता है। मैं उसी का अध्ययन कर रहा हूं। चार मास एकान्त में निराकुलता से रहकर मैं यही कार्य यहां करना चाहता था पर अब यहां न रहुंगा।

🐪 🔧 🕻 सं घटना ने मुझे वहुतसी वार्ते सिखाई हैं।

पहिली वात यह है कि पूर्व परिचितों के सम्पक्त में न रहना। इससे साधना में वाधा ही नहीं पड़ती किन्तु परिचितों का अधापतन भी होता है।

दूसरी वात यह कि जहां क्लेश है। वहां न रहना। भले ही वह क्लेश चाहे शब्दों से प्रगट हो चाहे उपेक्षा पूर्ण चेष्टाओं से। इससे उन लोगों को दुःख तो होता ही है साथ ही सत्य का, धर्म का, अपमान भी होता है, और उन्हें पापी वनना पड़ता है।

तीसरी वात यह कि अपात्र का विनय न करना। अपात्र

का विनय करने से उसमें अहंकार जानता है, वह सत्य का श्रप-मान करने को तैयार हो जाता है. सत्य को ग्रहण करने की उसकी क्षमता नए हो जाती है, वह असत्य में सन्तोप का अनुभव करने लगता है।

चौथी बात यह कि कम से कम वेलिना । अत्यावश्यक होने पर या किसी की प्ररणा पाने पर ही वेलिना ।

पांचवीं वात यह कि हाथमें ही आहार छना। पात्रमें बाहार छने से, पात्र लटकाये रहने से, झंमट वढ़ती है या जिसके यहां भोजन करो उसे पात्र के छिये परेशान होना पड़ता है। फुलाति के शिष्यों का इसके लिय भी कुछ परेशान होना पड़ा इसछिये भा उनके मन में खेट होगया।

यद्यपि चार्तुमास द्युरु होचुका है फिर भी मैंने विहार करना निश्चित कर लिया है। क्योंकि वर्षामें विहार के पाप से यहां के क्षेत्रा का पाप अधिक है।

२४ - भूरुभाणि यक्ष का मन्दिर १४ इंगा ६४३२ इ. सं.

तापसाश्रम से निकलकर में अस्थिक ग्राम म आया। हात हुआ कि अस्थियों के ढेर पर यहां शूलपाणि यक्ष का मिन्दर बना हुआ है। इसी मिन्दर में बपी ऋतु विताने का मने विचार किया। गांववालों से अनुमित मांगी तो उनने कहा आपको ठहरने के लिये दूसरा स्थान हम बतादेते हैं, यहां पर ठहरना तो मोत के मुँह में जाना है।

जय मैंने विशेष कारण पूछा तय उन छोगों ने एक कहानी सुनादी। योले-एक बार धनदेव नामका ग्यापारी पांचसौ गाड़ियों में किराना भरकर यहां से निंकला। वेगवती नदीमें कीचड़ होने से वैलों को वड़ा कए हुआ। एक वैल के अँह में से तो मिवर निकल पड़ा। तब उस व्यापारी ने गांववालों को वह वैल सौंप दिया और उसके खाने के लिये धन भी दे दिया, और वह चला गया। पर गांववालों ने उसका धन तो रख लिया पर वैल को खाने न दिया वैल भूखसे मरकर यक्ष होगया। तब उस यक्ष ने गांव में ऐसी महामारी फैलाई कि मृतकों का दाहकर्म करना भी कठिन होगया। लोग यों ही मृतकों को मैदान में फेंकने लगे और वहां अस्थियों का ढेर लगगया। इससे इस गांव का नाम अस्थिक होगया।

हम लोग गांव छोड़कर भागे तो वहां भी महामारी साथ गई। ज्योतिपियों से वहुत पूछा, गृहदेवियों की पूजा की, पर महामारी न गई। तब ज्ञानदादा ने कहा कि तुम लोगों ने जो वैल का धन खाया था उसीके पाप से यह सब हुआ है। वह वल यक्ष हुआ है और हाथमें पैना ज्ल लिये घूमा करता है, उसी जूलपाणि यक्ष के नामसे तपस्या करो ! पूजा करो ! तब वह यक्ष प्रसन्न होगा।

ज्ञानदादा के कहने के अनुसार हम लोगों ने उपवास किये, केवल फलहार पर रहे, गरम पानी पीने लगे, नगर की सफाइ को और उसे सजाया, सब हाड्डियाँ उठवाकर एक जगह गड़ढ़ेमें भरदीं और उस पर यक्ष का मन्दिर बनवा दिया, खूब पूजा की. तब कहीं यक्षराज प्रसन्न हुए और महामागी दूर हुई। लेकिन यक्षक डर से इस मन्दिर में रातमें कोई नहीं रहता। एक वार एक आदमी रात में रहने से मरगया था। तब से लोग शाम को ही यह। से चलेजाते हैं।

सारी कहानी सुनकर में मन ही मन खूब हँसा। जनता के अन्त्रविश्वास और मूर्खता पर खेद भी हुआ। कहानी का रहस्य तो कहानी सुनते सुनते ही ध्यान में आगया था। छोग जव उपवास करेंगे, गरम पानी पियेंगे, सफाई करेंगे तो कोई वीमारी किस दम पर रहेगी?

मेंने इँसकर पूंछा-अब तुम लोग किसी का धन तो नहीं मारत, जैसे इस वैल का मार लिया था ?

वे- नहीं महाराज, अब तो बहुत डरकर रहते हैं।

में- अच्छा तो भें उस यक्ष को समझा दूंगा, नहीं मानेगा तो पराजित करके भगा दूंगा। तुम सब जाओ ! में रातकों इसी मन्दिर में रहुँगा।

् मुँह पर चिन्ता का रंग पोतते हुए वे चले गये। में गतभर निर्भयता से सोया। पित्रली रात मुझे वहुत से स्वप्न आये और में जागगया।

प्रातःकाल जब लोग आये और अनने मुझे जीवित देखा तब बड़ा आश्चर्य हुआ और प्रसन्न भी खूब हुए । यहां के ज्योतिणी ने स्वप्नों का फल ऐसा वताया कि सारा गांव मेरा भक्त होगया।

मेरा यह चातुर्मास काफी निराकुलता से बीता।

मेरे मनमें यह वार वार आया कि यक्ष की किएतता का रहस्य इन्हें बता दूँ, पर यह सोचकर रहगया कि पहिछे तो इनका अन्धश्रद्धालु हद्य विज्ञान की इतनी मात्रा पन्ना न पायगा, दूसरे यह कि यक्ष का भय निकल जाने से ये लोग फिर दूसरों का धन मारने लगेंगे। इसप्रकार इस तथ्य को असत्य समम-कर प्रगट न किया।

# २५- दम्भी का भण्डाफोड़

३ सत्येशा ६४३३ इ. सं. ्

लोकहित की हांग्रे से यक्ष की घटना का रहस्य तो मैंने नहीं वताया फिर भी मेरे मन में यह अभिलापा बहुत तीब हुई कि जो पालण्डी मंत्र तंत्र के चलपर लोगों को ठगते हैं और ठगना ही जिनकी जोविका है ऐसे लोगों का भण्डाफोड़ करूं। जब में मोराक के तापसाथम में था तब अच्छद्क नाम के एक धूर्त के बारे में बहुत सुना था। वह व्यभिचारी था चोर था और अपनी स्त्री को सदा पीटा करता था। फिर भी भविष्यद्शीं के नाम पर गांवमर में पुजरहा था। लोग दैवबादी बनकर भविष्यवाणियों के चक्कर में पड़कर पुरुवार्थहीन बनते हैं, इसप्रकार के धूर्तों का पेट भरते हैं और धन तथा धम से हाथ धोते हैं।

अच्छेरक के पापों को हो एक घटनाएँ मुझे भी मालूम हैं। एक दिन भिक्षा से लोटते समय मैंने उसे चोरी का माल जमीन में गाइते देखा था, एक दिन तो उसने एक मेढ़ा ही घुराकर खालिया था और हाड्डियाँ जमीन में गाड़ दी थीं। इन दो घटनाओं के आयार से मैंने अच्छंरक के भण्डाफोड़ का विचार किया। इसीलिये मैं फिर माराक आया। तापसाश्रम में जाने की आवश्यकता तो थी नहीं, सीध गांच में गया।

गांववाले मुक्ते पहिचानते नहीं थे। तापसाश्रम से भिक्षा लेन कभी आया भी था तब अन्य तापसों से अलग में नहीं पहि-चाना गया। अच्छंदक का भण्डाकोड़ करने के लिये यह परि-स्थिति काफी अनुकूल थी।

जब मैं गांव किनारे पहुँचा तब मुझे एक ग्वाला मिला। यहां के ग्वाले क्या खाते हैं यह मुझे मालूग ही था। इसलिये भैंने कहा-आज त्ने कंगकूर का भोजन किया है। ग्वाहा अचरज में पदगया । वाहा हां महाराज । पर आपको कसे पता हमा ? आप तो वड़े ज्ञानी माह्यम होते हैं !

मेंने मुसकरा दिया और किर कहा — त् सपने म रोया क्यों करता है ?

अब तो ग्वाला मेरे पैगें पर गिर पड़ा । बोला-आप देवार्य तो घट घट की वात जानते हैं।

इसके उत्तर में भी मैंने मुसकगादिया।

वह गांव की तरफ दोंडा गया। दो एक साधारण वातों से वह इतना प्रमावित हुआ कि वह मुझे त्रिकालवेता समझने लगा। लोग इतने मूद हैं कि थोड़े से च तुर आदमी को सर्वज्ञ त्रिकालदर्शी आदि सब कुछ समझ डालते हैं। में बाहता हूँ कि इन मूढ़ों का वह अन्धविश्वास हटा दूं, अगर पूरी तरह न हटा सकूं तो इतना तो कर ही दूं कि ये ध्नों के शिकार न हुआ करें, अन्धविश्वास का अपयोग धर्म सदाचार आदि को पाने और स्थिर रखने के काममें किया करें।

थोड़ी देर में वह ग्वाला गांव की भीड़ लेकर भेरे पास आया। मैंने इधर अधर की साधारण वातें सुनाकर अन सव को प्रभावित कर दिया। ये लोग इतने सूर्व और सहज श्रद्धालु है कि कोई भी चतुर आदमी इनके सामने सर्वज्ञ वनसकता है। इनकी वातें सुनकर ही उन्हीं के आधार से वहुतसी वातें ऐसी कहीं जासकती हैं कि ये प्रभावित हो जाते हैं। मैंने भी यही किया।

एक बोला-देवार्य तो अच्छदक गुरु की तरह अब बातें बनाते हैं।

मैंने कहा-वह तो घुर्त है, तुम छोगों को ठगकर जीविका करता है, वह कुछ नहीं जानता। होग चिकित है। कर चहे गये। थोड़ी देर बाद अच्छंदक को साथ लकर आये। वह मुक्ते पराजित करने आया था। उसने एक घासका तिनका हाथमें लकर पूजा-इसके दुकड़े होंगे कि नहीं? उसने सोचा कि यह देवार्य हां कहेगा तो दुकड़े न कहंगा, न कहेगा तो करदंगा।

पर मैंने उत्तर दिया-इसके टुकड़े एक वैल करेगा। मेरी बात सुनकर जनता हुँस पड़ी। अच्छंदक ने भी यह सोचकर तृण फेंक दिया कि में टुकड़ करूंगा तो वैल कहलाऊंगा। जनता ने यह साचकर सन्तोप किया कि सचमुच कोई वेल ही इसके टुकड़े करेगा, अच्छंदक नहीं। देवार्य ने ठीक भविष्यवाणी की है।

अव मेरी वारी थी। मैंने कहा-यहां कोई वीरघोष है। वीरघोप वहीं वैठा था। असने कहा--उपस्थित हूँ देवार्थ।

मैंने कहा-श्रीष्म ऋतु में तेग कोई पात्र चोरी गया था ? वीरघोष ने कहा-गया था देवार्य, पर उसका अभीतक पता नहीं स्रगा।

मैंने कहा-वताओं अच्छंदक, वह कहां है ?

अब अच्छंदक क्या बताये ? अपनी चोरी केसे खोछदे । इसके बाद मेन पूछा-यहां कोई इन्द्रशर्भ है ?

> इन्द्रशर्मा हाथ जोड़कर बोला-जी हां ! में हूं। मेने पूछा-क्या पहिले तेरा मेटा खोया गया था। असने कहा-जी हां!

मैंन कहा-यताओ अच्छंदक वह कहां है ? अच्छंदक का मुँह उतर गया । तव मैंने कहा - देख वीरघोप, अच्छंद्क ने ही तेग पात्र चुराया है। तृजा, और अपने घर की पूर्व दिशा में जो एक वड़ा झाड़ है उसके नीचे हाथभर जमीन खोद, सब पता लग जायगा।

फिर इन्द्रशर्मा से कहा-अच्छंदक ने ही तेरा मेढ़ा मार कर खालिया है। अब मेढ़ा तो मिल नहीं सकता लेकिन उसकी हिं हुई अब भी मिल सकती है।

वीरघोष और इन्द्रशर्मा कुछ आदिभियों के साथ अपनी अपनी जगह खोदने, चले गये। अच्छंदक का मुँह जरा सा रह गया, लोगों की घृणापूर्ण दृष्टि असपर पड़ने लगी। इसके वाद लोगों ने कहा-और भी कोई वात वताइये देवार्य, अच्छन्दक ऐसा पापी है इसकी हमें कल्पना तक नहीं थी।

भेने- एक वात ऐसी हैं जिसको मैं नहीं कहना चाहता, असकी पत्नी वतायगी, क्योंकि वह वात अच्छदंक के शीछ से सम्बन्ध रखती है।

घनराकर अच्छ दक उठकर भागा, लोग भी उसके पीछे दौड़े। घर जाकर लोगों ने उसकी पत्नी से पूछा। पत्नी ने कहा यह व्यभिचारी है, एक नार्त की विहन के साथ यह व्यभिचार करता है। दिनमें उसे विहन विहन कहता है और रात में व्यभि-चार करता है। मुझे तो यह पूछता भी नहीं!

गांव भर में अच्छंदक का धिकार होने लगा। दो दिन वह घर के वाहर न निकला, तीसरे दिन उपाकाल के समय वह एकान्त में मेरे पास आया और रोता हुआ वोला-भगवन, आप मुक्त पर दया करके चल जाइये! नहीं तो मैं मर जाऊंगा।

मेंने कहा-अञ्छदक पर तो में दया कर सक्रता हूं पर अञ्छदक के पार्पो पर नहीं कर सकता। अच्छेदक-पर आज स्वे में चे सा पाप छोड़ता हूं भग-वन्, न्में चोरो करूंगा न व्यभिचार करूंगा।

में-पर पतनी के साथ मारपीट तो करोगे।

अच्छंद्क-नहीं भगवन्, अब उसके साथ मारपीट करने की मेरी हिम्मत ही नहीं है। मैंने दापथ ले ली है कि में उसके ऊपर उंगली भी बटाऊं तो उंगली पर इन्द्र का बडर पड़े।

में-पर झूठी भविष्यवाणियां सुनाकर छोगों को ठगते तो रहोगे।

अच्छंदक-अव असकी भा मम्भावना न रही भगवन्! अव तो गांव मुझपर विश्वास नहीं करता। मैं वह सब छोड़ दुंगा। जो कुछ ज्योतिय का मुझे थोड़ा वहुत ज्ञान है उसीसे मुहर्त आदि वतादिया करूंगा। अव तो भूखों मरने की बारी आगई ह भगवन्!

मुझे अच्छन्दक पर दया आगई। मेने उससे कहा-मैं आज ही चला जाऊंगा आर लोगों को समजाभाऊंगा कि वे तुम्हें भूखों न मरने दें। अच्छन्दक प्रणाम कर चला गया।

अच्छन्दक के चलंजाने पर लोग भेरे पास आये। मैंने कहा-अच्छन्दक ने अब अपने पाप छोड़ दिये हैं और तुम लोगों को न ठगन की भी प्रातिका ली है इसलिये अब तुम लोग असे निक्षा देत रहना।

अञ्चंदक के हृदय-परिवर्तन के लिय इतना अवसर उपयोगी होगा।

#### २६ – वस्त्र छूटा

३० सत्येशा ६४३३ इ. मं.

आज में दक्षिण चावाल से उत्तर चावाल की तरफ जारहा था। सुवण यालुका नदी के किनारे कटीली झाड़ियों के वीचमें मार्ग चलने में वड़ी कठिनाई मालूम हुई। में वहुत सम्हल सम्हल कर चल रहा था कि एक गड़ित के कारण लम्बा कदम भरना पड़ा। में तो आगे वढ़गंया पर मेरा चल्ल कांटों की एक माड़ी में बुरी तरह फंनकर रहगया। में कांटों में से चल्ल निकाल लने के लिये लौटा पर चल्ल कांटों में इतनी जगह फलग्या था कि जल्दी न निकला चल्ल निकालते निकालते मेरे मनमें विचार आया कि आखिर यह जंजाल क्यों? में अपनी गित को अपितहत रखना चाहना हूँ, चल्ल अगर उसमें वाधा देता है तो वह भी जाय। यह विचार आते ही मेने हाथ खींच लिया। चल्ल वहीं रहने दिया। यद्याप में मानता हूँ कि हर एक माधु को चल्ल त्याग अनिवाय नहीं है फिर भा मैंने चल्ल न रखने का ही निश्चय कर लिया है।

## २७ अहिंसा की परीक्षा

४ मम्बेशी ९४३३ इ. सं.

में श्वेताम्भी नगरी तरफ जारहा था कि एक जगह मार्ग को दो भागों में विभक्त देखा। में निश्चय न कर सका कि इनमें से श्वेताम्बी का मार्ग कोन है ? पास में कुछ खाल बालक खेल रहे थे। मैंने अनसे पूछा तो उनने कहा-दोनों ही मार्ग श्वेताम्बी की तरफ जाते है। पर बायें हाथ की पगडंडी से श्वेताम्बी निकट है और दाहिने हाथ के मार्ग से काफी सकर है।

मेंने कहा-पर वाये हाथ की पगडंडी आधिक चलती नहीं

मालुम हे ती, दाहिना मार्ग ही आधिक चलता है इसका कारण क्या ?

छोटे वालक एक दूसरे का मुँह ताकने लगे, पर उनमें से एक वड़ा वालक वोला-चार्य हाथ की पगडंडी में बड़ा संकट है देवार्य, इस पंथमें एक भयंकर नाग मिलता है जो पायकों को काट खोता है। इसप्रकार कई पथिकों को वह मार चुका है इसंकिय यह पंथ बहुत चलता नहीं है।

सोचने के लिये में क्षणभर रुका फिर उसी पगडंडी की तरफ मुड़ा।

पर वड़ा वालक बोला-आप देवार्य उस पथ से न जायँ, कुछ देर तो लगेगी पर दाहिना मार्ग ही पकड़ें! नागराज के कीप से वर्च ।

मैंने कहा-चिन्ता न कर वच्चे, नागराज अहिंसक का

यह कहकर में उसी संकटापन्न मार्ग से आगे वढ़ा। अपनी अहिंसा की परीक्षा का यह शुभ अवसर छोड़ना मैंने छिन्नत नहीं समझा। मनुष्य के बारे में संदेह रह सकता है कि आहिंसा का प्रयोग सफेल होगा या नहीं, क्योंकि मनुष्य दतना धक है कि उसकी मनोवृत्ति का पता लगाना कठिन है पर मनुष्येतर प्राणियों के वारे में अहिंसा के प्रयोग सरलता से किये जासकते हैं। अगर हम अहिंसक होकर वीतराग मुद्रा से रहे तो जानवृद्धकर कोइ . मनुष्येतर प्राणी हमें न सतायगा। व्याहरादि जिन पक्षों के लिये मनुष्य भक्ष्य ह उनकी वात दूसरी ह। पर वे भी मनुष्य को तभी खाते हैं जब बहुत भूखे ही और दूसरा खाद्य मिल न सकता हो। वाकी जिनके लिये मनुष्य भक्ष्य नहीं ह वे अहिंसक मनुष्य को कभी। नहीं छेड़ते। सर्प के लिये मनुष्य

भक्ष्य नहीं है इसलिये अहिंमा के द्वारा सर्प से वचना सरल है। हां! कोई कोई सर्प होते हैं जो दोड़कर भी मनुष्य को काटते हैं। यह नागराज भी ऐसा ही मालम होता है। पर इस आक्ष्मिण का कारण भी भ्रमवश शत्रुता की कल्पना है। सच्चा अहिं सक अपनी मुद्दा से सर्प के मनमें यह कल्पना भी पेदा नहीं करने दता है। भय भी वर की निशानी है। हां! अशक्तिपूर्ण वेर को निशानी है इसलिये अहिंसक भय भी नहीं रखता।

अहिंसा के बारे में जो मेरे ये विचार हैं उन्हें आजमाने का यह अवसर जानकर में आगे वढ़ा। दां! ईयांसमिति से आगे वढ़ा। अहिंसा की पर्गक्षा में ईयां समिति अर्थात् देख देख कर चलना जरूरी है। क्योंकि मनमें अहिंसकता रहनेपर भी अगर अजानकारी से किसी जन्तुपर पर पड़जाय तरे वह उसे आक्रमण ही समझकर प्रत्याक्रमण करेगा। इसप्रकार अहिंसा की साधना निष्कल जायगी। प्रमाद भी आहिंसा की साधना को नष्ट कर दना ह।

थांदी दूर जानेपर दर से ही मुझे वह सपे दिखाई दिया। अकम्मात की वात कि वह मेरी तरफ ही आरहा था। ऐसी हालत में यह शिलकुल स्वामाविक था कि मुझे अपनी तरफ आता देखकर वह भ्रम से मुक्ते शत्र समझ हे इसालिये मैंने उसकी तरफ जाना ठींक न समझ। अगर में पीछे लौटता तो वह मुझे हरपाँक शत्र समझता तव मेरा जीना मुहिकल होजाता। क्यांकि प्राणी सवल की अपेक्षा निर्वलप अधिक जोर करता है। निर्वल के आगे उसका आतमाभिमान अहण्ड होजाता है।

इन सब विचारों से न में आगे वदा, न पींछे हटा, किनारे प्यान लगाकर खड़ा होगया।

सर्प आया, मुझे देखा और फण उठाकर खड़ा होगया।

पर मुक्तमें कोई अस्थिग्ता न देख पाया। तव वह आगे बढ़ा और मेरी वाई ओर आगया फिर फण उठाकर मुक्ते देखने लगा। स्थिर देखकर विशेष पंगीक्षा के लिये फुंसकारा। इतने पर भी मुझमें कोई विकृति न देखकर मेरे विलकुल पास आगया। इसके वाद असने मेरे दो तीन चक्कर काटे फिर भी मुझे निश्चल पाया। तव वह मेरे परों को स्पर्श करता हुआ दो तीन वार इधर से अधर उधर से इधर घूम गया। अन्त में मुझे विलकुल निरुपद्रव समक्षकर मेरे चारों तग्फ घूमघामकर चलागया।

अहिंसा की परीक्षा सफल हुई। इस सफलता का मुख्य कारण यह था कि सर्प के वारे में मेरा हृदय वत्सलता से परिपूर्ण था। मेरे हृदय में सर्प के वारे में ऐसे ही विचार आत रहे जैसे किसी अनाड़ी बच्चे के वारे में किसी मां के मन में आते रहते हैं। में मन ही मन सर्प से कहने लगा-वत्स, ज्ञानत रह, निर्भय रह, जगत का बुरा न कर, जगत तेरा बुरा न करेगा।

सर्प वेचारा मेरे मनकी वात क्या सुनता और मेरी भाषा भी क्या समझता ? पर मन की भावनाएँ मुख-मण्डल पर विशेष आकृति के रूप में जो लिख जाती हैं अन्हें कोई भी पढ़ सकता है। सर्प ने भी मेरी मुखाकृति को पढ़ा होगा और इसी कारण मैं अहिंसा की परीक्षा में उत्तीर्ण हुआ।

#### २८-शुद्धाहार

२० मन्मेशी ९४३३ इ. सं.

उत्तर चात्राल ग्राम के वाहर नागसेन श्रेष्ठी का भवन है। उसके घर कोई महोत्सव होरहा था। में भीड़भाड़ से त्रचने के लिये किनारे से निकल जाना चाहता था पर नागसेन ने सुके दखलिया। नागसेन सुके पहिचानता, तो था नहीं, पर मेरी नग्नता देखकर ही उसने न जाने किननी पावेत्रता देखंठी। इसीिलये दोड़ा दोड़ा मेरे पास आया। बोला-भग्वन आपकी हापा से कई वर्ष में अकस्मात मेरा पुत्र घर आया है, उसका महोत्सव है; पर आप सरीखे मह श्रमणों के पर पड़े विना न तो मेरा घर पवित्र होसकता है न उत्सव की शोभा होसकती है. इसिलिये प्रधारिये, आहार लेकर मेरा घर पवित्र कीजिये।

मेंने कहा नागलेन, किसी के आहार करने से घर पांचित्र नहीं होता. घर पांचित्र होता है मन पांचित्र होने से, और मन पांचित्र होता है पांचित्र व्यक्ति के गुणों का विशेष पिन्त्रय होने से, उसके विषय में विशेष आदर होने से, और उसके गुणों की तरफ अनुराग होने से। पर आज जैसी तुम्हारे यहां भीड़-भाड़ हैं असमें तुम्हें इतना अवकाश नहीं ह कि तुम मन पांचित्र करसको ! में ऐसी भीड़माइ में आहार छेना पसन्द नहीं करता।

नागसेन-नहीं भगवन् मुझे पूरा अवकाश है; आनेवालों की भीड़भाड़ जितनी है. सम्हालनेवालों की भीड़भाड़ भी असक अनुरूप है। इसलिये मेरे मन को पर्याप्त अवकाश है भगवन ! आप अवक्य पंधारें भगवन्, आज में किसी तरह भी यह अलभ्य लाम न छोड़ेंगा।

शब्दभाषा के साथ स्वर चेष्टा और मुखाकृति से भी उसने इतना अनुनय विनय किया कि मने समभा कि यदि में न जाऊंगा तो इसके मनको काफी चोट पहुँचेगी। इसिछिये में चलागया

मेरे सामने एक से एक वदकर मिण्डाकों, और ज्यक्षनी के थाल स्वताकर रखादये गये। पर उनकी गंधसे तथा नकी आहति दखकर में समभगया कि इन सर्वों में किसी न किसी हैं में में में मिला हुआ है। जिन्हें देखकर दुसरों के मुँह में

पानी भर आता है अन्हें देखकर में सिहर उठा।

थालों के भीतर मुझे मिष्टान्न नहीं, व्यक्षन नहीं, किन्तु जानवरों के कहण दृश्य दिखाई देन लो। मैंने देखा हरिण हरिणी का जोड़ा आपसमें किलोंले कर रहा है इतने में व्याध के याण से हरिण घायल होकर गिर पड़ा है। हरिणी कातर नथनों से अश्रु वहार ही है। मेरी श्रांखें बन्द हो गई और मनहीं मन में आंसू वहाने लगा।

मुझे ध्यानस्थ सा देखकर पहिले तो नागसेन शान्त रहा, उसने सममा भोजन के पहिले में किसी इंग्र का ध्यान कर रहा हूँ पर जब मेरे मुँह से एक आह निकली तब वह चौंका, बोला-क्या सोचरहे हैं भगवन, आहार ग्रहण कर मुझे कतार्थ कीजिये।

मैंने कहा-नागमेन, पेर के छिये मैं अपनी सन्तान और भाइ वन्धुओं को नहीं खासकता ।

नागमेन कुछ न समम सका, नासमझीमें घवराकर बाला-में अझानी हूं भगवन, कोई अपराय हुआ हो ता क्षमा करें! मेने जानवूमकर कोई अविनय नहीं किया है भगवन, अपनी सन्तान और भाई बन्धुओं को कौन खासकता है भगवन, आपकी बात का तात्प्य में समझ नहीं सका भगवन! आहार ग्रहण कर मुक्ते कृतार्थ कर भगवन!

नाग वेन की व्याकुलता देखकर तथा दूरी कहियों सरीखी उसकी चार्ते सुनकर में चिन्ता में पड़गया। आहार ग्रहण न करने से इसके मनको कितनी चोट पहुँचेगी इसका चड़ा करण चित्र मेरी आंखों के आगे नाचने लगा। फिर भी मेरा निश्चय था कि अगुद्ध(हार किसी भी अवस्था में में न लूंगा। मेंने कहा-पशुपक्षी भी हमारे भाई चन्धु या सन्तान के समान हैं नागसेन, भले ही चे छोटे भाई हैं पर क्या इसीलिये उन्हें मार कर खाजाना चाहिये ?

नागसेन थक होकर रहमचा। क्षणभर उसके मुँह से एक शब्द न निकला, किर सम्हलकर बोला-ऐमा सूक्ष्म विचार तो आज तक किसी अमण ब्राह्मण के मुँह से नहीं सुना भगवन्।

में-सुनने का समय नहीं था नागसेन ! कृषि की विकास न होसकने से और पशुकों के उपद्रव की वहुलता होने से यह सहम विचार सुनने को कोई तैयार नहीं था नागसेन, पर अब परिस्थित वदलगई है, पशुकों की हमें जरूरत है और अब से सारी जनता पट भर सकती है, ऐसी अबस्था में पिढ़ियों से जो कृरता हिंसा हम करते आये हैं उसे त्यागना होगा, पशुकों के साथ भी कौटुन्विकता तिभाना होगी।

नागसेन के मनपर मेरी वातों का प्रभाव पड़ा। वह भक्ति से हाथ जोड़कर वोला-धन्य है भगवन, आपको दया अनन्त है, कांटुन्त्रिकता असीम है। ऐसे महाभाग के पधारने से मेरी सात पाट्टियाँ तरगई। भगवान के लिये में अभी दूसरा पवित्र निरामिष भाजन तैयार कराता हैं, जिस ढंग में, और जो कहिये वह।

मेंने कहा-नागसेन, सच्चा श्रमण समाज के लिये वोस नहीं भोता। वह समाज को कोई विशेष केंद्र पहुँचाये विना शरीरस्थिति के लिये कुछ ईंधन लेलेना चाहता है। वह वचे खुचे से गुजर कर लेना चाहता है इसलिये वह अदिष्ठ त्यांगी हाता है। तुम मेरे लिये को भोजन तैयार करोगे वह मेरे लिये श्रमाहा होगा इसलिये मेरे लिये भोजन बनाने तैयारी न करो।

मेरी वात सुनते ही नागलेन की आंखें उच्छ्या आई, उसके आठ कांपने लगे पर स्टाई का धन्ना न सहपाय, नागसेत रोते ही लगा, विलाप करने लगा-"मैं वड़ा अभागी है, आज मेरे द्वार स महाश्रमण भूखे लोट जाने वाल हैं। धिकार ह मरी इस सम्पत्ति को! जिससे महाश्रमण का आहार भी नहीं होसकता; धिकार है मुफे! जो घर आये हुए महाश्रमण को भोजन भी नहीं देसकता। भेरे जन्मसे क्यां लाभ १ में पैदा होते ही क्यों न मरगया। ' इस के बाद वह हिलक हिलक कर रोने लगा। उसके बच्चे भी रोने लगे, और पत्नी भी रोने लगी मुझे ऐसा मालूम हुआ मानों में हदन के समुद्र में हुव जाउँगा।

भेने इस रुद्दन समुद्र में तरने के लिये हाथ चलाने के समान हाथ उठाकर धीरज रखने का संकेत किया। और जर वे सब के सब भेरी और उत्सुकता से देखने लगे तब मने कहा न तम लोग दुंखी न होओ! में तुम्हारे यहां से निराहार न जाऊंगा। यह ठीक है कि इन थालों में रक्खा हुआ भाजन में नहीं लेसकता, और अपने लिये नया भोजन भी तयार नहीं करा सकता, पर गुड़ लेकर पानी पीछकता हूँ, दूब हो तो दूध भी लसकता हूँ।

नागसेन की पत्नी वोली-तो दूध लें देवार्थ, मलाई लें देवार्थ, हमें भाग्यवान बनायें दवार्थ।

मने कहा-मलाई रहने दे वाई, दूध ही ले आ। इन्द्रियों की पूजा नहीं करना है शरीर को ईंधन देना हैं।

अन्तमें मैंने दूध लिया। दूध इतना स्वादिए और गाड़ा था कि उसे शरीर का ईंधन ही नहीं कहा जासकता, इन्द्रियों की पूजा-सामग्री भी कहा जासकता है। पर मैंने इन्द्रियों की पूजा नहीं की, ईंधन समान नमभकर ही उसे लिया।

मेरे माजन लेलेने स उन सब को बड़ा सन्तीव हुआ। अतिथि गण भी धन्य धन्य कहने लगे। काई कोई 'अहोदान अहो-टान' बोलने लगे। नागसन तो प्रमन्न होकर कहने लगा-आज मेरे घर में जैसी बसुधारा हुई वैसी कभी नहीं हुई, कभी नहीं हुई।

# १९—सत्कार विजय

१३ बुधी ९४३३ इ. सं.

संचा तो मैंने यहा था कि श्वेताम्या नगरी में ही चौमासा करंगा नयों कि सुना था कि यहां का प्रदेशीं रोजा वहां धर्मात्मा है सो सचमुच वह वड़ा धर्मात्मा चिनीत और सेवाभावी है। जिस दिन में इस नगरी में आया उसी दिन चौथे पहर प्रदेशी राजा मुक्त मिलने आया। उसे यह पता लगगया था कि में एक अविय राजकुमार है जो तपस्या के लिये चैभव छोड़कर विहार कर रहा है। इसालेये मेरा उसने वह सत्कार किया जो शायद ही किसी अमण ब्राह्मण को मिलता है। अपने अन्तः पुर मन्त्रीवर्ग और साचिव वर्ग, नगर का श्रीमन्त्रवर्ग और योद्धावर्ग को लेकर वह मेरी बंदना को आया। मेरे चारों तरफ इतने महर्द्धिक आदमी इकटे होगये कि साधारण जनता मेरे पास आने का साहस न दिखलासकी।

राजाने मुझसे अनुरोध किया कि में इसी नगरी में चौमासा करूं। मैने वचन तो नहीं दिया, ऊपर से इतना ही कहा कि समय आने पर देखा जायगा। पर भीतर ही भीतर यह इच्छा थी ही कि यहां चातुर्मास करने से सब तरह का सुभीता रहेगा। खैर! में यहां रहने लगा। नगर में सन्मान बहुत था और चूंकि बड़े वहे महिद्धिक मेरा सन्मान करते थे इसलिये मुझे देखते ही सारा नगर हर जाता था। मेरे ज्ञान में अनुराग किसी की न था और अभी मैने वह ज्ञान पूरी तरह प्राप्त भी नहीं किया था जिसका सन्देश दुनिया को हूं, मैं तो राज उपार या राजपि के नाम से पुजरहा था।

पुजना या सत्कार पाना किसे बुरा छगता है फिर भी इसके वारे में संयम और विवेक की आवश्यकता है । जैसे विवाह हरएक को अच्छा मालूम होने पर भी चाल विवाह जीवन के लिये घातक है उसी तरह सिद्धि पाये विना सिद्ध की तरह पुजना जीवन के लिये घातक है।

सत्कार के जाल में फेंसकर ही मेरा जीवन मोघ होजायगा। सत्कार के जाल में फेंसकर ही मेरा जीवन मोघ होजायगा। सत्कार एक प्रलोभन है और सब से बड़ा प्रलोभन है, इसका सामना करना बड़ा कठिन है। विपदाएँ हीनवीर्य व्यक्ति के लिये ही आकर श्रष्ट कर पाती हैं पर सत्कार चलवान व्यक्ति को मी लुभाकर श्रष्ट कर देना है। मुझे इस सत्कार को ठुकराना होगा, सत्कार पर विजय करना होगी, सत्कार परिपह जीते विना मेरी प्रगति असम्भव है। सत्य के पूर्ण दर्शन होने के वाद सत्कार सत्य के प्रचार की सामग्री चनजाता है उससे व्यक्ति के पतन की ऐसी सम्भावना नहीं रहती, पर साधक अवस्था में सत्कार वह पौष्टिक खुराक है जिसे साधक पत्रा नहीं सकता, वह अर्थात् उसका आत्मा असका जीवन, रुग्ण होकर मरता है पतित होता है। इन विचारों से मैंने श्वेताम्बी नगरी छोड़ दी। यहां अभी चौमासा करने का विचार मी छोड़िदया।

३०-संवर्तक ( बड़ा तूफान )

२५ बुची ६४३३ इ. छ.

श्वेताम्बी नगरी से निकलकर में मरमण करता हुआ सुरमिपुर पहुँचा। छोटा सा अच्छा नगर है। पर मनमें राजगृह नगर पहुँचने की इच्छा थी। सम्भव है सिद्धि प्राप्त करलेने पर सत्यप्रचार के लिये राजगृह अनुकूल क्षेत्र सिद्ध हो। इस विचार से सुरमिपुर छोड़िस्या। पर राजगृह आने के लिये गंगा पार करना जरूरी था। यद्यपि श्रीष्म ऋतु होने से गंगा की धारा की चौड़ाई कम रहगई है फिर मी विशाल है और अगाध भी है।

सचमुच गंगा नदियों की रानी है। चौड़ी तो यह है ही, पर गहराई में कदाचित ही कोई नदी इस की वरावरी कर सके और जल तो इसका इतना अच्छा है कि उसे अमृत ही कहना चाहिये। पर प्रकृति के इस सौन्दर्य का में क्या करूं ? इस गंगा से भगी-रथ के पुरखों का कसे उद्धार होगया, कौन जाने, पर मुक्ते तो मानव जाति का उद्धार करना है, अनका उद्धार इस गंगा से न होगा, उसके लिये जिस झानगंगा को लाना है उसके लिये भगी-रथ से अधिक और उच्चश्रेणी की तपस्या मुझे करना है। इस जड़ गंगा का मेरे लिये क्या मृत्य है ? इसके तो पार ही जाना चाहिये।

में नदी किनारे आया। एक नाव पार जाने के लिये इंटनेवाळी थी। बहुत सं यात्री उसमें घंठ गये थे इतने में पहुंचा में। महाह ने मुझे देखते ही कहा-आओ देवार्य, इस सिद्धदन्त की नाव को पवित्र करो। में घेठ गया। नाव चलने लगी। इतने में आया त्फान।

श्रीषम ऋतु में कभी कभी वायु का वेग काफी प्रवछ होजाता है। पर आज की प्रवलता कल्पनातीत थी। जब नाव महावार में पहुँची तब वायु का वेग इतने जोर का बढ़ा कि सब कहने लगे यह संवतक (प्रलय कालका वायु) है। नौका दाय वाय इस प्रकार डोलने लगी मानों वह भूतावेश में आगई हो। सभी लोग घवरागये। पर में शान्त रहा। सोचा घवराने से अगर तुफान शान्त नहीं होसकता तो घवराने से क्या लाभ?

मेरी नग्नता के कारण मुक्तपर सब की दृष्टि थी ही, पर मेरे शान्त रहने के कारण और भी अधिक होगई। मेरे वारे में सभी लोग कानाफूसी करने लुगे। एक बोला यह तूफान इसी व देवार्य के कारण मालुम होता है अन्यथा ऐसा तूफान तो आज तक नहीं देखा। दूसरा बोला-देवार्य तो परमज्ञान्त परम दयालु मालूम होते हैं वे किसी को क्या सतायों। ? हां, यह होसकता है कि कोई देव उनका वैरी हो और वह वदला लेरहा हो।

तीसरा-परम ज्ञांत परम दयालु का वरी कौन होगा ?

दूसरा वेरी इसी जन्म के नहीं होते. पूर्वजन्म के भी होते हैं। हो सकता है कि पहिले किसी जन्म में देवार्य राजा रहे हों और अनने किसी दोर का शिकार किया हो और कालान्तर में वह शेर मरकर कोई नागदेव होगया हो जो इस गंगा में रहता हो। देवार्य को देखते ही पूर्वजन्म के स्मरण से वह उप सर्ग करने आया हो।

पहिला-तय तो इस देवार्य के पीछे हम सब भी मरेंगे। पर ऐसे दूसरा-हां, देवार्य मरेंगे तो हम भी मरेंगे। पर ऐसे देवार्यों के जितने वरा होते हैं उससे अधिक भक्त होते हैं। सगर देवार्य का वरी कोई-एक देव उपसर्ग कर रहा है तो दो देव रक्षा को भी आसकते हैं।

तीसरा-सम्भवतः इसीलिये देवार्थ निश्चित वैठे हैं। पलपलपर नाव इवने का डर हैं पर वे आंख वन्द किय इसप्रकार वैठे हैं मानों कुछ हो ही नहीं रहा है।

दूसरा-द्वार्थों की निश्चितता देवताओं के भरोसे नहीं होती, परमात्मा के भरोसे होती है, जीवन-मरण में समभाव के भरोसे होती है।

यह सब खुसखुस फुसफुस हो ही रही थी कि धीरे बीरे तृफान का जोर घटने लगा और नौका बढ़ने लगी। सबने छुटकार की सांस ली। मल्लाह जल्दी से जल्दी नाव प्रार लेजाने लगे। अब उन लोगों की चर्चा को काफी बल

आगया ।

तीसरा भाई बोला-माल्म होना है देवार्य की रक्षा के लिये कोई देव आगया है।

दूसरा-एक नहीं दो। एक तो चेरी देव से छड़ रहा है दूसरा नाव को जल्दी जल्दी आगे चढ़ा रहा है। देख नहीं रहे हो ? नौका किस तरह अड़ी जारही है।

यह ठीक है कि में निश्चित था, पर किसी एग्मात्मा में ध्यान लगाने के कारण नहीं, केवल समभाव के कारण। ध्यान तो मेरा उन लोगों की खुसखुस फुसफुस में लगा था। प्राकृतिक घटनाओं को लोग किस तरह दिच्य रूप दे देते हैं यह जानकर मुझे वहा कुत्हल हुआ। में समम्तता हूं इस युग में उनके इस आधार को तोड़ा नहीं जासकता। ईश्वर के सिंहासन को कदाचित खाली किया जासकता है पर इन देवताओं के जगत को नहीं मिटाया जासकता। नये तीथ के निर्माण में मुझे इस वात का ध्यान रखना होगा।

## ्३१-गोशाल 👑

१४ धनी ६४३३ इ.स.

राजगृह नगर में मैंने दूसरा चौमासा पूरा किया।
रहने के लिये मैंने नालन्दा का भाग चुना था। वहां कपड़े वुनने
की एक विशाल शाखा थीं, इसीके एक हिस्से में एक खाली
स्थान में मैंने चौमासा विताया कप्र सिहण्युता का अभ्यास
करना, और जगत को देने लायक सत्य की शोध करने के
लिये चिन्तन करना ये ही दो मुख्य कार्य मेरे रहे। पारण के
लिये में कभी विजय श्रेष्टी के यहां कभी आनन्द श्रेष्टी के यहां
कभी सुनंद के यहां चला जाता था। इन लोगों के यहां मुके
शुद्ध भोजन मिल जाता था, और मेरे निमित्त से इन्हें कुछ
वनाना भी न पड़ता था। और ये लोग काफी आदर प्रेम से

मोजन कराते थे मेरी निस्पृहता के कारण भी इनकी अनु-रिक्त थी।

भोजन के विषय में भी मुझे होगों के जीवन में कांन्ति करना है। निर्दयता-पूर्ण मांस-भोजन और उन्मादक मद्य का भोजन में कोई स्थान न रहे ऐसी मेरी इच्छा है। में स्वयं इन वस्तुओं का उपयोग नहीं करता। यहां तक कि जिस भोजन में इनका मिश्रण हो वह भी नहीं हेता। आजकह इसप्रकार का निरुद्दिष्ट भोजन मिहना कठिन तो होता है पर एक दिन ऐसा अवश्य आयगा जब घर में ऐसा पावित्र भोजन मिहने हरोगा। इस चातुर्मास में उन श्रेष्ठियों के यहां पावित्र भोजन मिहन की पावित्र वारी वारी से में उन्हीं के यहां गया। मेरे भोजन की पावित्र तथा मेरी निर्मुहता देखकर वे अत्यधिक आदर या अनुराग से भोजन कराते थे।

मेरे विषय में आदर और अनुराग प्रगट करते हुए इन श्रेष्ठियों को देखा गोशाल ने, इसलिये यह भाई मेरे पास आकर रहने लगा। यह एक भिश्चक का पुत्र है। इसके पिता का नाम है मंखली और माता का नाम है भद्रा। शरवन गांव की गोशालामें उसका जन्म हुआ था इसलिये इसका नाम गोशाल रक्खा गया।

मातापिता के साथ पह भी'भिक्षा मांगा करता था। पर माता पिता से न वनी बार यह अलग होगया। अस दिन जव म आनन्द श्रेष्ठी के यहां भोजन करने गया तव यह भी वहीं खड़ा था। श्रेष्ठी न जिस आदर से मुझे भोजन कराया उससे इसने मुझे कोई वड़ा महात्मा समका। और शाम को मेरे पास आकर योला-गुरुदेव, में आपका शिष्य होता हूं। मेने न 'हां' कहा न 'ना' जब तक मेने सत्य कर पूर्ण दर्शन नहीं पाया है तब तक किसी को शिष्य बनाने से क्या लाभ ? पर यह मेरे पास रहने लगा। गोशाल है तो भोला, पर जनम के संस्कारों ने इसकी मनोबृक्ति को श्रुद्र बना दिया है। यह धीरज नहीं रख सकता। जहां न मांगना चाहिये वहां भी मांग वैठता है और वड़ी निर्ल- जना से मांग वेठता है। इसको दखकर में सोचता है कि माना पिता के द्वारा मिले हुए संस्कारों का भी जीवन में एक विशेष महत्व है। ऐसा माजूम होता है भोत्र भी जीवन की एक वड़ी विशेषता है। यही कारण है कि गोशाल कई माह मेरी संगति में रहा पर अपने नीचगोत्र का असर चहन्द्र न कर सका।

ययि यह में नहीं मानता कि गोत्र वदल नहीं सकता । ज्ञान और संयम से जन्म के संस्कार भी वदल जाते हैं। नीच-गोत्री मनुष्य में जो एक तरह की क्षुद्रता की भावना, आत्मगौरव-हीनता या नकती श्रामिमनं आदि नीच गोत्र के चिन्ह होते हैं वे दूर होसकते हैं और समय पाकर मनुष्य उच्चगोत्री वन सकता है। में तो समकता है कि संयमी मनुष्य नीचगोत्री रह नहीं सकता, मले ही उसके माता पिता नीचगोत्री रहे हों। लेकिन में देखता है कि यह असाधारण परिस्थिति गोशाल के जीवन में नहीं दिखाई देरही है। जहां में जाता है वहां पीछे से यह भी मोजन करने पहुँच जाता है, मुझे यह लाओ, मुझे वह लाओ, कह कह कर परेशान कर देता है। फल यह हुआ है कि इसका आद्र नहीं रहपाता है। जिस दिन में भोजन करने जाता है श्रुस दिन तो असे अच्छा भोजन मिल जाता है पर जिस दिन में भोजन नहीं करता उस दिन यह मारामारा फिरता है और आद्र सन्मान खोता रहता है।

कभी कभी यह रुपया वगरह भी मांग वटता है पर इस तरह भिखारियों को कहीं रुपये मिलते हैं? यह पहिले से ही अच्छे अच्छे भोजनों के नाम गिना गिनाकर भोजन मांगता है, लोग भी चिढ़कर खगक से खराव भोजन वताते हैं। इसप्रकार लोगों के मन में गोशाल के बार में प्रतिक्रिया होगई है। यह जो मांगता है लोग उससे उस्टा ही देते हैं और बहुत बुरी वञ्चनापूर्ण हैंसी भी उड़ाते हैं।

आज असने मुमसे पूजा-वताइये ! मुझे आज भिक्षा में त्रया मिलेगा ?

मैंने कहा-तुम क्या चाहते हो ?

वोला-अच्छा मीठा दही, बिदया शालिका भात, और दक्षिणा में चमचमाता हुआ चोखा निष्क (क्पया )

अब मुझे यह सममने में देर न लगी कि आज इसे भिक्षा में क्या मिलेगा? यह जो चाहता है वही मांगता है। एक वार इसे खोटा निष्क मिला था तब से यह चोखा निष्क मांगने लगा है, उसकी इस विचित्र याचना से सभी हँसने लगते हैं। और उलटा ही देते हैं।

इसलिये मैंने जरा मुसकराते हुए कहा-आज तुम्हें खट्टा छांछ, कोद्रव का भात, और दक्षिणा में खोटा निष्क मिलेगा।

्रिगोज्ञाल भिक्षा लेने चला गुयान् 🖫 🦡

उसके जाते ही मेरे मनमें आया कि ऐसे मनुष्य को पास में रखना ठीक नहीं, इसिलिये मेने भी विहार कर दिया और सन्ध्या तक कोल्लाक गाव में आ पहुँचा। आशा है स्थान पर मुक्ते न पाकर वह कहीं अन्यत्र चरा जायगा।

### ३२ — नियतिबाद के बीज

१६ घनी ६४३३ इतिहास संवत्

में तो सममता था कि गोशाल से पिंड छूट गया इस-लिये कुछ निश्चिन्तता का अनुभव कर रहा था। आज भोजन करने के लिये गया तो कुछ निश्चिन्त सा था क्योंकि अन्य दिन यह चिन्ता रहती थी कि मेरा शिष्य वनकर गोशाल जाकर न जाने कैसी शुद्रता का प्रदर्शन करेगा। आज यह चिन्ता नहीं थी।

भोजन बहुल ब्राह्मण के यहां हुआ। यह ब्राह्मण होनेपर भी श्रमणों को बहुत बादर से जिनाया करता है मुझे भी इसने बड़े बादर से जिमाया। में सममता है कि साधु को भोजन में बथोाचित बादर का ध्यान अवस्य रखना चाहिय। बादर इस बात का चिह्न है कि साधु मोधजीवी नहीं है, यह समाज सेवा का महान साधक है। इसालिये भोजनादि के रूप में जो कुछ यह जनता से लेता है वह अमाप विनिमय का बहुत ही तुच्छ अंश है।

आदर सत्कार का परिणाम यह होगा कि साधु में दीनता न आने पायगी। साथ ही असे इस बात का भी ध्यान रहेगा कि वह मोधजीवी न वनजाय। मोधजीवी मनुष्य का किसी न किसी तरह दीन वनना पड़ता है। सच्चे साधक को दीन वनने की जरूरत नहीं है। उसमें आत्मगौरव रहना ही चाहिये। आजकल साधु या उससे मिलता जुलता वेष लेकर वहुत से मनुष्य गीख मांगा करते हैं इससे साधुता दूषित होरही है। जनता भी किंकर्तव्य विमूद्ध है। वह भिखारी और साधु को एक समझने लगती है। मुझे साधुओं को इतना आत्मगौरवशाली वनाना है कि इनके शब्दों का मूल्य इतना वद्जाय कि समाज उनकी अवहेलना न कर सके। अस्तु

बहुल ब्राह्मण के यहां खीर मिष्टान्न और घृतका स्वादिए भोजन कर में ब्राम के बाहर एक बृक्ष के नीचे ध्यान लगाकर वैठ गया। पहर भर तक साधु संस्था के बार में सोचता हुआ निश्चेष्ट वैठा रहा। ध्यान के बाद ज्यों ही मैंने नजर खोली कि देखा कि सामने से गोशाल महाश्रय चले आरहे हैं। पहिले तो मैंने उन्हें पहिचाना ही नहीं, पास ब्राने पर मालूम हुआ कि महाशयजी गोशाल हैं। एक ही दिन में आपने कायापलट करली थी। सिर का पूरी तरह मुंडन करालिया था और सब वस्त्रों का त्याग कर मेरे ही तरह दिगम्बर वेप ले लिया था। आते ही कहा-

भगवन, आप मुक्ते अपात्र समझ कर छोड़कर चले आये। पर अत्र देखिये में पात्र होगया हूं। जब में आप ही की तरह दिगम्बर हूं, आप ही की तरह मुंडी हूं। आगे भी ने आप की ही तरह रहने का संकल्प कर लिया है।

मैंने कहा-केवल दिगम्बर ओर मुंडो होने से ही तो मेरा अनुकरण नहीं होसकता । आगे तुम कैसे निकलोगे इसका क्या ठिकाना ?

गोशाल-ठिकाना क्यों नहीं है भगवन, जो जैसा होने वाला होता है वसा ही होता है उसमें न गई घट सकती है न तिल बढ़सकता है। सब भविष्य नियत है। इसलिये आप कोई चिन्ता न कीजिये!

में-तुम तो पक्के नियतिवादी वनगये गोशाल !

गोशाल-आपने ही तो मुझे नियतिवाद का पाठ पढ़ाया है।

में-पर तुम सरीखा घोर नियतिवादी तो में भी नहीं है। में तो नियतिवाद को सचाई का एक अंश ही मानता है वह भी मुख्यांश नहीं। में तो यत्नवादी है। तव तुम्हें नियतिवाद का पाठ कैसे पढ़ाऊंगा ?

गोशाल-परसों आपने कहिंदिया था कि मुझे भिक्षा में खट्टा छाछ, कांद्रव का भात और खोटा निष्क मिलेगा। मैंने दिन-भर यत्न किया, और हर एक से कहा कि मुक्ते खट्टा छाछ न देना, कोंद्रव का भात न देना, खोटा निष्क न देना, पर किसी के यहां दूसरी चींज न मिली। तब भूख से पीड़ित होकर शाम

को मुझे खट्टा छाछ और कोद्रव का भात ही स्वीकार करना पड़ा। निष्क भी जो मिला वह यद्यपि खोटा कहकर नहीं दिया गया था पर निकला खोटा ही। इसलिये मेरा तो निश्चय होगया है कि जो भविष्य नियत है वह कितने भी यत्न करने से टल नहीं सकता।

गोशाल की बात सुनकर मुक्ते उसके भोलेपन पर खूव इसी आई। इस समय उसे समझाना व्यर्थ था। सोचा फिर कभी समझाऊंगा। असकी तीत्र इच्छा देखकर मैंने उसे साथ रहने दिया।

२२ घनी ६४३३ ई. सं.

आज में स्वर्णखल की तरफ जा हा था, गोजाल मेरे माथ था ही। वीच में एक वृज्ञ के नीचे विश्राम करने के लिये वैठ गये। कुछ दूसरे पथिक भी पथ की दूसरी और एक वृश्च के नीच आकर ठहर गये। मध्यान्द्व का समय आरहा था। वे वेचारे भूखे थे। माल्म हुआ कि उनके पास चावल ही थे और थी एक छोटीसी हंडी। अनने हंडी में चावल पकाकर ही श्रुघा को शांत करने का निश्चय किया। पथिक थे चार, और उसके पास चारों के खाने लायक चावल भी थे, पर हंडी ऐसी नहीं थी कि चारों के लिये भात पक सके। छोटी हंडी रेखकर ही मेरा ध्यान अस तरफ गया। और में कुत्रहल से उनकी ओर रेखने लगा उनने आग जलाई, हंडी चहाई, उसमें पानी डाला चावर धोये और एंडी में डाल दिये। चावल इतने अधिक डाले कि हंडी गल तक भरगई। मैंने मन ही मन कहा कि अव इनका भात पक चुका। माल्म होता है इन लोगों ने कभी भात नहीं पकाया।

इतने में गोशाल मेरे वहुत निकट आकर वोला-मगवन मुक्ते वहुत भूख लगी है, सामने ये लोग भात पका रहे हैं चलिये

## अपन यह भोजन करें।

मैंने कहा-तुम उसकी आशा न करो, भात प्रक्रनेवाला नहीं है। पकने के पहिले ही हंडी फूट जायगी।

में समझ गया था कि जो इतने नासमक हैं वे फूलकर निकलते हुए भात को रोकने की कोशिश अवश्य करेंगे। और इसीसे हंडी फूट जायगी।

अन्त में ऐसा ही हुआ । जब भात फूलकर निकलने लगा तव वे हंडी के मुँह पर पत्थर का एक ढक्कन ढककर वांस से द्वाकर वेठ गये। थोड़ी ही देर में हंडी फूट गई। भात बिखर गया। पर पथिक बहुत भूखे थे। उनने ठीकरों में से अधपके भात को बीन बीनकर खालिया, गोशाल बहां गया पर असे कुछ मिल न सका।

लौटकर गोशाल ने कहा-भगवन अब मेरा और भी पक्का निश्चय होगया है कि नियतिवाद ही सत्य है। जो होना होता है वह होकर रहता है, यत्न उसे रोक नहीं सकता।

मैंने देखा कि अब गोशाल को समझाना बुथा है। उसके मन में नियतिवाद के वीज वहुत पक्के जम गये हैं।

कार्यकारण की जो परम्परा है अस पर विचार करन से और थोड़े से मनोविक्षान से बहुत सा भविष्य वताया जासकता है, पर गोशाल में इतनी समझ नहीं है, किन्तु वह अपनी नासमभी को नहीं समझना चाहता इसिछिये वह उसे प्रकृति के मत्ये थोप देना चाहता है। वह अपनी असफलता को अपनी मूर्खता का परिणाम नहीं मानना चाहता किन्तु यह कहना चाहता है कि वह घटना तो प्रकृति से नियत थी, उसे किसी भी तरह वद्ला नहीं जासकता था, तव मैं क्या करता ?

गोशाल जो इसप्रकार नियतिवाद के वन्धन में पड़ रहा

है उसका कारण गोशाल का भोलापन नहीं है किन्तु असंयम है । अपने अज्ञान को लिपाने के लिये एक छल है छद्म है। जो इस-प्रकार छलछद्म कर सकता है वह छद्मस्थ अज्ञानी तो कहा जासकता है पर भोला नहीं कहा जासकता। छद्म एक वड़ी भारी चालाकी है।

गोशाल में अज्ञान होता तो उसे दूर किया जासकता था पर उसमें एक प्रकार का अहंकार है और उसे चरितार्थ करने के लिये वह छद्म का सहारा लेरहा है इसलिये उसे सममाना व्यर्थ है।

मुक्ते आशा नहीं कि गोशाल सत्य के दर्शन कर सकेगा फिर भी यदि वह मेरे साथ रहता है तो उसे भगाऊंगा नहीं, कभी न कभी वह स्वयं चला जायगा। अगर संगति से सुधर गया तो यह अच्छा ही होगा।

में सोचता हूं नियातिबाद के बीजवपन के लिये मनुष्य की मनोभूमि बड़ी डर्बर हूं। सम्भवतः इसको मिटाया नहीं जासकता, हां उसका समन्वयं कर उसका विपापहरण किया जासकता है। भविष्य में मैं यही करूंगा।

## ३३-उदासीनवा की नीति

३ जिन्नी ९४३४ इ. सं.

संसार में जो वुराइयाँ हैं उनका विरोध में भी करना चाहता हूं फिर भी में इस तरह रहता हूं मानों में बुराइयों से भी उदासीन हूं। गोशाल को यह वात पसन्द नहीं है। वह अपने को रोक नहीं सकता। फल अफल अवसर अनवसर का विचार किये विना वह उखड़ पड़ता है। विरोध की मर्यादा और उचित तरीके का भी विवेक उसे नहीं रहता। फल यह होता है कि बुराई मिटने के वदले वड़जाती है। इतना ही नहीं, गोशाल सामाजिक अनीतियों को और अपने अपमानों को एक सरीखा समभता है। सामाजिक अन्यायों का विरोध कभी तिश्वता से किया भी जासकता है पर अपने अपमानों का विरोध अनुनो तीवता से नहीं किया संकता। हम सन्मान के ठेकेदार नहीं हैं कि जहां जायँ वहां हमाग सन्मान हो ही। लोगों की इच्छा होगी सन्माने करेंग, न होगी न करेंगे। हमें सन्मान वसूल करने के लिये वलान्कार क्यों करना चाहिये?

में गोशाल को ये सब बातें समभाता नहीं हूं, क्योंकि विना जिशासा प्रगट हुए में किसी को समझाना भी पसन्द नहीं करता, पर गोशाल को अपनी उताव की का और असंयम का परिणाम भोगना पड़ा है!

उस दिन ब्राह्मण ग्राम में ऐसा ही हुआ। इस गांव के दो संचालक है एक नंद दूसरा उपनंद, दोनों भाई हैं। आधा गांव नंद के हाथ में है आधा अपनंद के। नंद उपनंद की अपेक्षा कम धनी है। गांव में घुसते ही गोशाल ने इन सब बातों का पता लगालिया। में तो नंद के यहां ही भिक्षा लेने चलागया और गोशाल इसालिये उपनंद के यहां श्या कि आधिक धनी के यहां आधिक अच्छा मोजन मिलेगा पर। हुआ उल्टा ही। उपनन्द ने एक दासी को आज्ञा देकर वासा भात दिलवादिया। वासा भात देखकर गोशाल वक्षक करन लगा। उपनन्द ने गुस्से से दासी से कहा-अगर यह न लेता हो तो इसी के मिर पर डाल दे। इसपर गोशाल ने इतनी गालियाँ दी। और असके बरवाल आकर भी गालियाँ दने लगे। इस तरह गोशाल ने सब घर में तो आग लगादी पर न तो सन्मान पाया न किसी का सुधार करपाया। साधुता का यह मार्ग नहीं है।

#### १७चिंगा ९४६४ इ. स.

चम्या नगरी में तीसरा चातुमांस पूरा कर में फिर को हाक गांव में आया। वस्ती क वाहर शून्य गृह में ठहरा। रातमें एक जवयुवक अपनी एक दासी के साथ रात की ड़ा करने के लिये उस मकान में आया। मकान वड़ा था। दूसरे हिस्से ने जाक व वह उस दासी के साथ व्याभचार करने लगा। जब वे निकलने लगे नव गोशाल ने दासी को धिक!र किया, तब उस नवयुवक ने गोशाल को खूब पीटा।

इसी तरह की एक घटना पत्रकाल नगर में भी हुई, वहा भी गोशाल एक व्यक्तिचारी के द्वारा विटा।

आज जो घर घर में व्यभिचार का तांडव होरहा है इससे गाईस्थ्य जीवन निलकुर नए होरहा है। ब्रह्मचर्य तो दूर, साधारण शील भी लोगों में नहीं पाया जाता। व्यभिचार की कोहे मर्यादा है। नहीं है। पुरुप जिस चाहे और जितनी चाहे स्थियों के साथ व्यभचार करने में नहीं हिचकता, और उनके साथ वेवाहिक वन्धन में भी नहीं रहना चाहता, इस तरह समाज व्यभिचारजात मनुष्यों से भर रहा है। उनकी माताएँ व्यभिचारिणी हो। हैं, बाप का पता नहीं होता, इसले मनुष्य का चरित्रवल गिरता जाता है और प्रायः सभी घर अशांति की कीड़ाभूभि वने हुए हैं। इस उद्दाम व्यभिचारवृत्ति पर कुछ न कुछ नियन्त्रण लगाना होगा। पर इस तरह व्यभिचारियों को गाली देने से यह नियन्त्रण न होगा। उसके लिये एक व्यापक आन्दोलन द्वारा समाज का वातावरण वदलना होगा। अवसर आने पर में वह सव करूंगा। आज जो में इन वातों की तरफ उदासीन रहता है उसका एक कारण तो यह है इन पार्यों को में समाज का अपराय माता है, समाज ने जो विचारवारा

स्वीकार कर रक्खी है और विवाह की मर्यादा को जो ढीला बना रक्खा है उसे सुधारने की जहरत है। बहुविवाह को सम्भवतः में न रोक सकुंगा किर भी विवाह के विना सम्भिलन को अवध तो ठहराना ही होगा। तीर्थ प्रवर्तन के वाद में यह सम कहंगा।

उदासीनता का दूसरा कारण यह है कि मैं जानता हूं कि अमुक जगह रोकने से प्रतिक्रिया ही होगी तब वहां रोकने से क्या फायदा ? अवसर देखकर ही प्रयत्न करना चाहिये। अपनी शक्ति को व्यथे खर्च न करना चाहिये और न अपने शब्दों में मोघता आने देना चाहिये। गोशाल मेरी इस नीति को नहीं समझपाता।

## ३४-एक राज्य की आवश्यकता

२३ जिन्नी ६४३५ इतिहास संवत्

कल सन्ध्या को है। मैं चोराक गांव के वाहर आगया था। रातभर तो मैं आराम से सोया, बीथे पहर मैं खड़ा होकर ध्यान करने लगा। दिनभर के लिये मैंने मौत लेलिया था। मौन से चिन्तन में वड़ा सुभीता होता है, कम से कम गोशाल के साथ बड़बड़ करने से वच जाता है।

सुर्योदय होने के बाद राज्य के आरज्ञ आये और पूछा तुम छोग कौन हो ?

मौन होने से में तो खुप रहा, गोशाल बोला-हम लोग परित्राजक साधु हैं।

आरक्षक यहां क्यों आये ?

गोशार-हमारी इच्छा हुई सो हम आये, क्या आने की भी मनाई है ?

आरक्षक-हां, बाहरवालों को आनेकी मनाई है। इस राज्य के ऊपर पड़ीसी राज्य आक्रमण करनेवाले हैं। तुम लोग उनके गुप्तचर मालूम होते हो।

गोशाल ने हँसी उड़ाते हुए कहा-अरे वाहरे अन्तर्यामी! आरक्षक ने डपटकर कहा-हम तुम्हारी सारी हैंसी ठिकाने लगा देंगे। वताओ तुम कौन हो ?

आरक्षकों का कठोर स्वर सुन्कर गोशाल को भी कोध आगया । यह योला जाओ ! नहीं बताते ।

आरक्षक ने कहा अच्छा, देखता हूं कैसे नहीं वताते।

यह कदकर झुन लोगों ने मुझे और गोशाल को रस्ली से वाँचा और छाती के पास एक लम्यासा रस्सा वाँधकर कुए में बड़े की तगह लटका दिया। धीटे धीरे पानी में ले गये। गोशाल चिल्लाने लगा, उसकी भावाज से वहां कुछ लोग इकट्ठे होगये। आरक्षक रस्सा ढीला करके हमें डुवाते थे और फिर् खींचकर ऊपर उठाते थे। और हर बार पूछते थे कि वताओ तुम कौन हो ?

दुस वारह वार उनने ऐसा किया। इतने में मैंने ऊपर बहुत लोगों की आवाज सुनी, बहुत से लोग आरक्षकों को उल-हना देने लगे। जनता के विरोध के भय से आरक्षकों ने हमें कुए में से निकाला। इस घार संकट के समय भी मेरे चेहरे पर मुसकराहट थो। मानों एक तमाशा था. जो हो गया। भीड़ में से दो परिवाजिकाओं ने मुझे पहिचान लिया। वे कुछ रोप में आकर आरक्षकों से बोली तुम लोगों ने यह क्या दुए कार्य किया १ ये तो कुंडलपुर के राजकुमार भार पर्म त्यागी वर्डमान कुमार हैं जो वह सिद्ध पुरुष हैं। जिनने हमारे अस्थिक गांव के शुल्पाणि यक्ष को जीतकर भगा दिया था। तुम लोगों ने पेसे महात्मा को सताकर अपना सर्वनाश कर लिया है।

मेरे राजकुमारपन के कारण और यक्ष-विजय के कारण आरक्षक बहुत डरे और पैरों पर गिरकर क्षमा मांगने लगे। फिर भी में शांत मौनी बना रहा। परिव्राजिकाओं ने लोगों की अस्थिक गांव की कहानी सुनाई आर मैंने वहां चातुमीस किया था असकी बात भी कही। उनकी बातों से मालूम हुआ कि उनका नाम सोमा और जयन्तिका है, उनका भाई उत्पल ज्योतिय का घन्धा करता है। इसी उत्पल ने शूलपाणि यक्ष के मन्दिर में मेरे स्वप्नों का फल बताया था जिससे लोगों की अनुरक्ति आर बढ़गई थी।

आज दिनभर में इस घटना पर कई दृष्टियों से विचार करता रहा। एक बात जो वार वार विचार में आई, वह थी एक राज्य की आवश्यकता। आज कठ राज्य इतने छोटे छोटे हैं कि दो चार गांव जाते ही दूसरे राज्य की सीमा आजाती है। राज्य की रक्षा के छिये राज्य की सीमा की रखवाळी के छिये प्रत्येक राज्य को इतनी शिक लगाना पड़ती है कि प्रजा की सेवा के छिये राजा के पास शिक सम्पत्ति कुछ नहीं बच्चती। छोगों को भी यातायात में बड़ी कठिनाई होती है। एक ही दिन की यात्रा में कई बार नय नये राज्यों की सीमाएँ आजाती हैं, प्रत्येक स्थानयर यात्रियों की जांच परख होती हैं, आरक्षकों के द्वारा यात्री तंग किये जाते हैं। इसकी अवेक्षा सारे भरत क्षेत्रमें एक चक्रवर्ती का राज्य हो तो छोगों को भी यातायात में सुविधा हो, गांव गांव में परचक्र का भय भी न रहे, सेना और परराज्य से रक्षा आदि का ब्यय भी घट जाय और वचीहुई शक्ति सम्पत्ति जनता के हितमें लगाई जा सके।

यद्यपि मेरा कार्य महाराज्य या साम्राज्य स्थापन करना नहीं है फिर भी में अपने तीर्थ में इस तरह के विशाल साम्राज्यों का समर्थन अवश्य करूंगा, इसप्रकार की कथाएँ भी वनाऊंगा जिस से सारे भरतक्षेत्र के एक राज्य की ज्यावहारिकता पर प्रकाश पड़े।

#### ३५ श्रंगार का प्रवाह

१७ सत्येशा ६४३६ इ. सं.

पिछले दस मास में कोई विशेष घटना नहीं हुई। पृष्ठ-चम्पा नगरी में चौथा चौभासा अच्छी तरह किया। चिन्तन मनन निरीक्षण का काम चलता रहा प्र ऐसा मालूम होता है कि अभी इस दिशा में बहुत काम करना है। अनुसर्वो का संग्रह तो करना ही है। यह सब कार्य होरहा है।

कल इस क्तमंगल नगर में आया। यह नगर उत्तर की ओर नया वसता जा रहा है। दक्षिण की तरफ पुरानी वस्ती है। यहां कुछ वेपधारी भिखारी रहते हैं। नगर का यह भाग कभी पर्याप्त सुन्दर रहा होगा। क्योंकि वीचमें जो यक्ष मन्दिर है वह पर्याप्त विशाल हट और सुन्दर है।

गर्भगृह के आगे की जगह छोड़कर-जिससे दर्शनार्थियों को कोई असुर्विधा न हो-मैं एक कोने में ठहर गया। दारीर को टिकाने के लिये यह कोना काफी था।

पहरमर रात निकलने पर कुछ परिवार वहां आये।
प्रोड़ प्राड़ाओं, युवक युवितयों तथा वालक बालिकाओं का वहां
अच्छा जमघर लगगया। पिहले तो उनने मद्यमान किया फिर
नशा आने पर नृत्यगान गुरु किया। स्त्रियों ने भी असमें भागलिया। गीतों में भाकी और श्रृंगार का मिश्रण था पर चेपाओं में
श्रृंगार की प्रधानता थी। धम के नामपर रात्रि जागरण करने की
जो एरम्परा है उसके पालन करने के लिये यह सब आयोजन था।

मेरे लिये यह सब चिन्तन की अच्छी सामग्री थी। में नाना दृष्टिकोणोंसे इन सब वातों का चिन्तन करने लगा। जो कुछ अप्रिय या अनिष्ट मालूम हुआ असे सहन करने लगा। पर गोशाल को यह सहन न हुआ। वह बोला-ये कैसी निर्लंडज स्त्रियाँ है जो इस तरह मद्यपान कर नाच करती हैं।

युवितयों के पित, जो कि यौवन के साथ मद्य से भी उन्मत्त थे, गोशाल की वात सुनकर विगड़ पड़े। उनने कहा तो कुछ नहीं, पर गोशाल की गर्दन पकड़कर मन्दिर के बाहर कर दिया। शिशिर का प्रारम्भ था, पर्याप्त ठण्ड पड़ती थी। गोशाल कांप गया। यहां तक कि उसके कांपने का स्वर मन्दिर के भीतर सुनाई पटने लगा। तब एक वयस्क व्यक्ति ने द्वार खोलकर उसे भीतर कर लिया। गोशाल चुपचाप एक तग्फ वैठ गया। उनका नृत्यगान चलता रहा।

थोड़ी देर वाद नृत्य में एक युवित ने एक युविक की तरफ ऐसी विटत्वपूर्ण चेष्टा की कि गोशाल से चुप न रहा गया और उसके मुँह से आवेश में निकल गया "धिकार है ऐसी वेश्याओं को "।

अब की वार गोशाल को दो तीन धप्पे भी लगे और मिन्दिर के बाहर निकाल दिया गया। थोड़ी देर में गोशाल की दंतवीणा का स्वर बहुत बढ़गया। वयस्क व्यक्तियों को फिर दया आई और गोशाल फिर भीतर ले लिया गया।

सम्भवतः गोशाल चुप ही रहना च हता था। पर उसमें वचनगुरि नहीं थी। कभी कभी वचन को वश में रखने की भी आवश्यकता होती है। आवश्यकतानुसार मन वचन कार्य की प्रवृत्ति भले ही कीजाय पर हममें इतनी शिक्त तो होना ही चाहिये कि अपने मन वचन और शरीर को अंकुश में रख सकें. अपने संकट्ट के अनुसार इन्हें रोक सकें। पर गोशाल में इन तीनों गुप्तियों की कभी थी। इसलिये अन की वार मंद्र के उनमाद में और श्रंगार के प्रवाह में जन एक युवति

ने एक युवकका चूमा है लिया तय गोशाह चिह्ना पड़ा-तुम होगों को छज्ञा नहीं आती कि अपने गुहजरों के सामने ऐसी पशुता दिखा रही हो। मैं निभेयता से सच बोहनेवाहा आदमी हूं, मुझ पर विगड़ने से तुम्हारे पाप न धुल जायँगे, मुझे मारने की अपेक्षा अपने पापों को क्यों नहीं मारते ?

अब की बार युवक उसे पीटने को तैयार होगये ? पर चयस्कों ने उसे बचा लिया। कहा-इस वेचारे को क्यों मारत हो ? इसे वक्कने दो ! तुम लोग जोर जोर से वादित्र बजाओ, इसका चकवाद न खुन पड़ेगा।

अन्तमें यही हुआ। गोशाल वीच वीचमें घड़वड़ाता रहा पर उन लोगों ने ध्यान ही नहीं दिया। सवेरे तक नाचगाकर वे लोग चले गये।

रातमर इसी वातपर विचार आत रहे कि इस तरह का रात्रि जागरण किस काम का ? रात्रि जागरण का अभ्यास हो यह अच्छी वात हैं, जिससे कभी किसी अवसर पर किसी रोगी की परिचर्या करना पड़े तो कर सकें. किसी संकट में रक्षा के लिये रातमर पहरा देना पड़े तो देसकें, दिन में जहां शान्तिपूर्ण एकान्त न मिलता हो वहां रात्रि के शान्तिपूर्ण एकान्त में इल चिन्तन मनन कर सत्य का शोध करना हो तो कर सकें। इन लोगों को इन कामों में से कुछ भी नहीं करना था तब यह सब किसलिये? देवपूजा के वहाने शृंगार का उन्माद चरितार्थ करना था इसी-लिये इनने रात्रि नए की।

पर प्रश्न गह है कि श्टंगार के इस प्रवाह को कैसे रोका जाय? विलक्कल रोकना तो अशक्य माल्म होता है सम्भवतः उससे विष्कोट होगा धर्मस्थानों को छोड़कर अन्यत्र यह प्रवाह बहाया जायगा। वहां वह आर भी निरंकुश होगा। इसलिये उसे मर्यादित करना ही ठीक है।

मर्यादित करने के लिये यह आवश्यक है कि मद्यपान' विलक्षल बन्द किया जाय, क्योंकि जहां मद्यपान आया वहां सारी मर्यादाएँ टूटी। अपना मान भूलजाना तो सब पापों की जड़ है। इसलिये मद्यनिषेध पर में अधिक से अधिक जोर दूंगा। जब में अपना तीर्थ बनाऊंगा तब जो लोग तीर्थ प्रचार के डिये साधु साध्वी बनेंगे उनके लिये तो मद्य पूर्ण निषिद्ध रहेगा ही, पर जो गृहस्थ भी मेरी वात के सच्चे श्रोता बनेंगे, श्रावक बनेंगे, अनके लिये भी मद्य निषिद्ध रहेगा क्योंकि इसके विना किसी भी कार्य में कोई मर्यादा कराई ही नहीं जासकती।

तः में श्रुंगार के प्रवाह के वारेमें यह नियम बनाऊंगा कि कामुंकता के गीत न गाये जायं, न नृत्य में काम विद्यार की जायँ। मोक्त और कर्तव्यवोधक गीत ही गाये जायँ और गीतों के अनुह्नप ही नृत्य चेष्टाएँ हों। इस ढंग से नृत्यगीत की प्यास भी नुझ जायगी और अपेय भी न पीना पड़ेगा।

सम्भव है कभी भेरा तीर्थ विशाल रूप घारण करे, जब में प्रवचन के लिये किसी नगर में समवशरण करूं तो लोग उसके लिये विशाल मंडप वनार्य, गायक नृत्यकार भी वहां आये, उस समय उन्हें इसी मर्यादा के भीतर नृत्यगान करने दूंगा। नृत्यगान से जीवन में कलुवता भी न आने पायगी और उनके एकने से विष्फोट भी न होने पायगा।

पर यह सव दूर की वात है। अभी तो मुझे यह सव अंधर चुपचाप देखते रहना पड़ेगा। जब तक अन्य परिस्थितियाँ अनुकूल न होजायँ तब तक गाल वजाने से क्या लाभ ? पहिले मनुष्य में पात्रता पैदा करना चाहिये। ऐसा वातावरण और प्रभाव पैदा करना चाहिये कि नियन्त्रण से विद्रोह न पैदा हो सके। आज यहां मेरा क्या प्रभाव था, और क्या वातावरण था कि में रोकता तो सफल होता ? कदाचित् मेरे वोलने की सभ्यरीति के कारण गोशाल वरात्रर अपमान न होता, पर वे लोग इतना अवस्य करते "आप अपने ध्यान में तल्लीन रिहये देवार्य, हमारे कार्य में अइंगा न डालिये "और मुझे चुप रहना पड़ता। इसिलिये पिहले से ही चुप रहना ठीक है हां! जब ऑर जहां मेरा प्रभाव वढ़ा होगा, भरे शब्दों को झेलने के लिये लोग तैयार होंगे, वहां अनेक प्रकार के नियन्त्रण लगाऊंगा तव यह श्टेगार का प्रवाह भी नियन्त्रित होजायगा।

#### ३६ - बीमत्स टोटके

१० मम्मेराी ६४३६ इतिहास संबत्

आज प्रातःकाल ही श्रावस्ती आगया, पर रहा नगर के वाहर ही। कभी कभी नगर के वाहर ही। नगर के ठीक ठीक समाचार भिलते हैं। जो लोग नगर के भीतर भय संकोच आदि के कारण सभ्यता का श्रावरण डाले रहते हैं वे भी नगर के वाहर श्राकर खुले होजाते हैं। और तभी अनकी, उनके नगर की सभ्यता का पता लगता है। साथ ही नगर के वाहर रहने में विन्तन के लिये एकान्त भी भिलता है। इन सब विचारों से में बाहर ही रहा। गोशाल नगर देखने चल दिया।

में पक वृक्ष के नीचे खड़ा था, और वृक्ष की पींड़ की ओट में था। थोड़ा दूर पर कुछ स्त्रियाँ, जो शोच के लिये नगर के वाहर आई थीं, खड़ी खड़ी वात करने लगीं स्त्रियों की चर्चा का पहिला विषय होता है सन्तान। एक वोली-रात को श्रीभद्रा वहिन के वच्चा होनेवाला था, पता नहीं क्या हुआ?

दूसरी वोली-वेचारी के हरवार वच्चे सरे ही पैदा होते हैं । पांचवर हो चुके हैं, देखें अब की बार क्या होता है ?

तीसरी वोली-पर अब की बार एक ज्योतिषी ने ऐसा टोटका वताया है कि फिर आगे कभी मरे वच्चे पैदा ही न हों। पहिली वोली-बता बता, क्या टोटका है ? तीसरी-पर किसी से कहना मत !

पहिली-हमें क्या गरज पड़ी कि किसीसे कहने जायें। ऐसी बात क्या किसी से कही जाती है ?

तीसरी-इसीस तो कहती हूं। ज्ये तिणी ने कहा था कि
अव की वार अगर मरा वचा पैदा हो तो उसका खून मांस नख
वाल लेकर तथा उसकी नाक काटकर दूधमें मिलाना और फिर
उसकी विदयां खीर वनाना, अन्ह्रा और अधिक मधु हालना,
तव किसी एक मिश्रुक को खिलादेना जो इस गांच का न हो।
इस के वाद घर छोड़ कर दूसरे घर में रहने लगना।

पहिली-टोटका है तो पक्का, पर है वहा कठिन। अपने वेटे का मांस किसी को कैसे खिलाया जायगा और उसके अंग काटकर उसकी ऐसी दुईशा अपने हाथसे कैसे की जायगी?

दूसरी-पर ऐसा किये विना इन मरे वेटों की अक्छ ठिकाने न आयगी। न जाने कहां का वदला लेने के लिये हर वार मर मरकर पदा होते हैं और माता पिता का तन मन धन नष्ट करते हैं। एक बार ऐसी दुर्दशा की कि फिर कभी इस प्रकार मर मर कर पैदा होने का नाम न लेंगे।

तीसरी-वात विलकुल ठीक है। इसके सिवाय दूसरी राह नहीं है।

तीनों चलीगई। मैं सोचने लगा-कैसे कैसे अन्धाविश्वासों से भी ह यह जगत्। ये सोचती हैं कि मरा बचा अपनी दुर्दशा देखता हागा, समझता होगा, दुर्दशा से डर कर फिर इनके यहां पैदा न होने का संकल्प करता होगा और फिर भी मरा वना

रहता होगा। केंसी अद्भुत मूढ़ता है 🏃

सम्भवतः यह मूदता जनमिस है। छोटे वच्चों में यह वृत्ति पाई जाती है कि जब उन्हें कोई लकड़ी या पत्थर लग-जाता है तब वे खुम लकड़ी पत्थर को पीटने लगते हैं। वे सोचते हैं कि जैसे हम जानवृद्ध कर उद्धम करते हैं और मार से हरते हैं उसी प्रकार लकड़ी पत्थर भी हरते होंगे।

वाल्यावस्था की यह मृद्ता किसी न किसी रूपमें साधाः रण मनुष्य में जन्मभर बनी रहती है और ज्योतियी छोग जनता की इस मृद्ध मनोवृत्ति का उपयोग कर धनधान्य कमाते हैं कैसा भद्दा ज्यापार है यह !

पर किस किसको दोप दिया जाय? यह यह विद्वान भी अपनी विद्वता बुद्धिमता का उपयोग इसी मार्ग में करते हैं। इसी आधार पर यहां ब्रह्मांद्वत दर्शन खहा हो। या है जो कहता है कि संमार का प्रत्येक पदार्थ प्रत्येक परमाणु तक मूल में सचेतन है अर्थात वह अनुभव करो की शाक्ति रखता है। यह वालमनोपृत्ति ही एकान्तवाद के आधार पर विकासित होक ब्रह्मांद्वेत एशन बनगई। खैर, दार्शानिक क्षेत्र में अनेकान्त हिए से कुल नये विचार तो में जगत् को दूरा ही, पर सब से अधिक अधिक अधिक है। मरने के बाद आत्मा किस प्रकार तुरंत दूसरे शरीर में चला जाता है, पराने के बाद आत्मा किस प्रकार तुरंत दूसरे शरीर में चला जाता है, पुराने शरीर में असका कोई सम्बन्ध नहीं रहता, न मरा शरीर कुछ अनुभव करता है आदि वात दुनिया की सिखाना होगी।

आत्मा मरने के वाद शरीर के आसपास घूमता रहता है, घर में घूमता रहता है, दमशान में घूमता रहता है, या अंत-रीक्ष में चकराता रहता है या दूसरे शरीर की घट देखता हुआ यमपुरी में वेटा रहता है, या पितृलोक जाकर अपने वेटों की भेंट खाता रहता है, इस प्रकार के न जाने कितने अन्धाविधास समाज में फेल हुए हैं, और इन मूढ़तापूर्ण विश्वासों को दिकाये रखने का काम कर रहे हैं वंदिक ब्राह्मण, क्योंकि इस बहाने से उन्हें पर्याप्त से अधिक मेंट पूजा मिलती है। अपनी इसी मेंट पूजा के लिये भोधजीवी वनकर ये लोग जनता को कुमार्गस्थ किये हुए हैं। मुझे इन अन्धश्रद्धाओं के विरोध में एक पूरी और व्यवस्थित योजना का निर्माण करना पढ़ेगा। असमें में कितना तथ्य रख सकूंग यह तो याज नहीं कह सकता पर इसमें सन्देह नहीं कि उसमें सत्य पर्याप्त होगा। जनता की वश्चना अससे रकेगी और उससे रुकेंगे और सैकड़ों अनर्थ भी।

इतने में आया गोशाल । बोला-बहुत सुन्दर नगर हैं

मेंने अपेक्षा से कहा-अच्छा।

वह वोला-जब आप आहार के लिये जायंगे तब देखकर कहेंगे कि मैं ठीक कहता था।

मैंने कहा-पर मुक्ते आज आहार नहीं करना है, येरा

गोशाल-पर मुझे तो वड़ी भूख लगी है। मैं तो मिक्षा के लिये जाऊंगा।

मैंने कहा-अवस्य जाओ ! पर इस बात का ध्यान रखना. कि स्वाद के लोभ में कहीं नरमांस न खाजाओं।

गोशाल-ऐसा कैसे होगा प्रभु, में उस घर में जाऊंगा ही महीं, जहां मांस की गन्ध भी आती होगी होगी हो है

मेंने कडा-अच्छी वात है, फिर भी सम्हलकर रहना।

थोड़ी देर वाद गोशाल भिक्षा के लिये नगर की तरफ चलाग्या। में इस टोटके की बात पर विचार करता रहा। रह रह कर यही वात ध्यान में आती रही कि आज ये ज्योतियी लोग अपनी जीविका के लिये जैसे वीभत्स कत्य कराते हैं, उनका ठिकाना नहीं।

सीचता है कि अगर गोजान को यह वात मालूम होगी तो वह खून उपद्रव करेगा, पर उस चालाक ज्योतियों ने इस यात का ध्यान पिडले से हैं। रक्खा है इसिलिये उसने कहा था कि वाहर के साधु को आहार देना, और सम्भवतः नाहर के साधु को भी पता लगजाय तो तुरन्त घर नदलने की वात है। इस प्रकार उपद्रव से नचने की पूरी सतर्कता रक्खी गई है। खेद है कि ये पण्डित लोग पाप कराने में जिनने सतर्क रहते हैं जितने सत्य में नहीं रहते। अगर रहत तो उनका भी भला होता।

दो मुद्धर्त में गोशाल भोजन करके आगया। भोजन की और भोजन करानेवाली सेटानी की वड़ी प्रशंसा करने लगा। बोला-आज तक न ता इनने आदर से मुझे किसी ने भोजन कराया न इतना स्वादिष्ट भोजन मिला।

मैंने कहा-खूब स्वादिए खीर खाई है न ?

बोला-हां !

मैंने कहा-उसमें खूत्र मधु भी पड़ा था।

बोला-हां !

मेने कहा-और एलची वगैरह मसाले भी खूब थे।

योला-जी हां ! विलक्ति ठीक। आप से यह सब किसने कहा !

मैंने उसकी बात अनसुनी करके कहा-और सेठानी का नाम श्रीभद्रा था ने ?

गोशाल वोला-नाम तो मेने नहीं पूत्रा, पर इतना भैने सुना था कि किसी ने उसे शीभद्रा नाम से पुकारा था, पर आप से यह सब कहा किसने ?

में-भेरे ज्ञान ने कहा। मैं पहिले ही जान गया था कि आज तुम नरमांस का भोजन कोगे। अन्ततः वही हुआ। उस खार में नरमांस नररक यहां तक कि नख और वाल तक मिले थे।

अत्र तो गोशाल बहुत घत्रगया। ग्लानिसे थोड़ी देर में इसे उर्ल्टा हागई। उल्टी को उसने ध्यान से देखा तो उसमें बाल और नस्त्र के छोटे छोटे दुकड़ दिग्बाई दिये। वह कोध से कांपने लगा। और कोध में ही नगर की तरफ भागा। तीन मुहुत में लाटा। अभी भी उसके चहरे पर कटोरता के भाव थे।

सेठ सेठानी असे नहीं मिले, तब सारे मुहल्ले को हजारी गालियाँ देकर आर सेठ के घर में आग लगाकर चला आया।

मुझे यह सव सुनाकर गोशाल बड़बड़ाता ही रहा। बोला-आखिर जो होना होता है होकर ही रहता है। नियतिबाद ही सच्चा है।

## ३७ - पथिक का उत्तरदायित्व

१२ मम्मेश ध्युद् इ. छ.

आने जाने में मनुष्य इतना अनुत्तरदायों है कि वह इस यात का निक भी ध्यान नहीं रखता कि दूसरों के प्रति भी हमारा कुछ कर्तव्य है। वह अच्छे से अच्छे स्थानपर जायना तो उसे गंदा कर देगा, आग जलायना तो विना बुझाये चलदेगा। मनुष्य के भीतर यह पशुता पूरी मात्रा में विद्यमान है। गत रात्रिमें इसका बड़ा कहुआ अनुभव मिला।

में होरें हु गांव के बाहर ठहरा हुआ था कि रात्रिके पहिले पहर में वहां एक साथ आकर ठहरगया, पिछले पहर ठंड अधिक पड़ने से अन लोगों ने ज ह जगह आग जलाई। और सर्योदय के पहिले ही आग को जलती छोइकर चल दिये। मैदान में घास सब जगह था और वह सूख गया था इसिंजिये उसके सहारे आग फैलते लगी। जगह जगह आग जलाई गई थी इस-लिय फैलते फैलते वह मेरे चारों तरफ फैल गई। गोशाल चिह्नायां और भाग जाने की प्रेरणा की, पर एक तो पेसे साधा-रण से संकट से डर कर भागना ठीक नहीं माळूम हुआ, दूसरे भागने का रास्ता वन्द ही होगया था क्योंकि भेरे चारों तरफ आग फलगई थी, तीसरे जहां में खड़ा था उसके चारों तरफ हाथ हाथ तक घाल नहीं था और फिर में नग्न था, कपड़ा होता तो आग कपड़े को पक्षइकर सुक्ते सिर तक जला सकती थी, इन सव वार्तों से में स्थिर रहा। यों भी मृत्युंजय वनने के लिये मेरा इट रहना ही ठीक था। आग मेरे पास तक आई, ज्वालाओं की प्रणाता से मेरे पैरों में वेदना हुई पर मैंने उपेक्षा ही की। थोड़ी देर में आंग्न शान्त होगई। पर में इस वात का विचार करने छगा कि मनुष्य अपनी लापर्वाही से दूसरों का कितना नुकसान कर जाता है। प्रत्येक पथिक का यह उत्तरदायित्व है कि जहां से आय वहां कोई ऐसा कार्य न कर जाय जिससे पीछे रहने की या पीछे आनेवालाँ को कष्ट हो । देखकर उ<mark>ठाना. देखकर</mark> र<sup>्</sup>ना देखकर मल सुत्र निक्षेपण करना आदि प्रत्येक पथिक या प्रश्लेक क्यक्ति का आवश्यक और प्रथम कर्तव्य होना चाहिये। में अपनी साघु संस्था में इस विषय के नियम अनिवार्य कर दूंगा।

## ३८-अमण विरोध

५ जिन्नी ६४३६ इ. सं.

शाजकल श्रमण और ब्राह्मणों का विरोध अत्युत्र होग्हा है। ब्राह्मण संस्था जिल होगई है समाज सेवा का जो कुछक य यह कर सकती थी कर चुकी जोविका की दाए से कुछ किया कांड कराने के सिवाय उसका काई कार्य नहीं रहगया है। सदा-चार सेवा त्याग का काई कार्यक्रम इनके पान नहीं है, समाज की दशा को सुधारने की यात भी येनहीं करते। समाज साधारणतः कि कां अपासक होता है उसकी इस दुग्छता और मूट्रेता का उपयोग कर ब्राह्मण छोग दिन पूर कर रहे हैं। श्रमण छोग कां संसार की निर्माण करना चाहते हैं। जनता कई भागों में विभक्त है। कुछ तो ब्राह्मण भक्त है, एक कां देश चे कुछ तो ब्राह्मण भक्त है, जो कि अन्यश्रद्धा और कांद्रियों के चंगुल में कसी हुई है। कुछ श्रमण मक्त है, जो कि सुधारक है जातिवाद के आक्रमण से जो पीड़ित है वे लोग भी श्रमणों की तरफ सुक रहे हैं। कुछ लोग दोनों को मानते हैं। पर सुकाव श्रमणों की तरफ बढ़ रहा है।

ब्राह्मणों में भी ऐस विचारक है जो ब्राह्मणों की दूकान हों से ऊब गयं है पर बहुत कम है। क्षत्रिया में अमणों का प्रभाव अधिक है, अधिकतर अमण क्षत्रिय ही है कि भी क्षत्रियों के द्वारा अमण सताय जाते हैं। इसका एक कारण यह है कि हर एक राजा अपने गुप्तचर को अमण का वेष देता है। गुप्तचरों को अमण वेष में कुछ सुभीता होता है पर यह ब्राह्मणों का पड्षेत्र भी है। आजकल राजाओं क यहां मंत्री और पुरोहित अधिकत्तर ब्राह्मण ही होते हैं, वे अमणों को बर्नाम करने के लिये भी गुप्तचरों को अमण का वेप देते हैं। फल यह हुआ है अमण लोग राजयुक्षण के द्वारा अनावक्ष्यक रूप में भी सताये जाते हैं। इस

यहाने भी ब्राह्मणों के द्वारा श्रमणों का दमन होता है। वैश्य दोनों के पुजारों है। व स्वर्ग की कामना से ब्राह्मणों की पूजा भी करते हैं और श्रमण के आशीवीद से धन तथा सन्तान में वृद्धि की आशा कर श्रमण की भो भाक्ति करते हैं।

वंश्यों को श्रमण भक्ति का एक लाभ यह भी है कि उनके वार में शहा का आहर तह जाता है, क्यों के शहू प्रायः श्रमण-भक्त हैं। श्रमण लोग शहू हों के सामाजिक आधिकार बढ़ाने का प्रयत्न भी करते हैं। हम श्रमण ब्राह्मण संघर्ष का परिणाम यह हुआ है कि कहीं कहीं श्रमणों को निष्कारण ही सताया जाता है, तानिक तानिक सी बात में अपमान किया जाता है अनकी हँसी उड़ाई जाती है।

आज लांगलगांव में आया। यहां एक लांगली का मिन्दर है उभी में ठहरा। यहां वहुत से वालक खेल रहे थे। हम दानों को देखते ही वालक हमारी हँसी उड़ाने लगे, तालियां पीट पीट पीटकर चिड़ाने लगे। निःसन्देह इनके मां वाप-अमण विरोधी है उन्हीं के संस्कार वालकों पर पड़े हैं। गोजाल को यह सहन न हुआ उसन वालकों को खु उराया धमकाया। वालक डर कर मांगे और अपने वापों को लेआये। उनने पहिले तो गोजाल को मारा, पर गोजाल पिट पिटकर भी उनकी निन्दा करतारहा, तव उनने मुझ भी मारा। पर में जिलकुल मोन और निक्चेष्टरहा, इससे उनने मुझे कोई शक्तिशाली योगी समका, तव क्षमा मांग कर चले गये।

श्रमणों को अपनी तपस्या आर सहिष्णुता से ही जनता के मन को जीतना है। में तो इस मार्ग में अधिक से अधिक आगे बदना चारता है। इससे चात वरण श्रमणों के अनुकूल होगा, श्रमणों की महिमा बदेगी तब सामाजिक कांति का मार्ग सरल होगा।

#### ११ जिन्नी ९४३६ इ. सं.

आज चोराक गांव में आये। यहां कहीं ब्राह्मण भोजन के लियं रसे (ई वन रही थी। गांजाल वहां भाग के लिये गया। तब निष्कारण ही ब्राह्मणों ने उसे पीटा। जब जनता के कुछ लोगों ने विगेध किया तब उनने कहाईया कि यह चोर की तरह छिप छिपकर देखता था इसलिये हमने इसे चोर समझा। यह उनका निपट वहाना था। मूल बात श्रमण विरोध की थी।

पर जनता के कुछ लोगों को ब्रह्मणा का यह बहाना जन्म नहीं, इसलिये उनमें से किसी ने गोष्ठी मंडप में चुपचाप आग लगादी, इसालये मंडप जल या।

#### १४ जिन्नी ६४३६ इ. सं.

आज कलंबुक ग्राम में आये। यहां भेष और कालहस्ती नामक दो दौल शलक भाई रहते थे। इनने हमें चोर समझा और पकड़िल्या। यर मेघ ने पीछे से पहिन्तान लिया। मेघ पिताजी के सभय में हमारे यहां नौकरी कर चुका था। इसलिये पहिचानने पर क्षमा मांगी और हमें होड़ दिला। गुप्तचरों को श्रमण वेप देने से पेसी ही स्नमपूर्ण दुर्घटनाएँ होरही है।

#### १० घामा ६४३६ इ. सं.

यह सोचकर में लाट देश की तरफ गया कि देखूँ तो श्रमण संस्था के विषय में इस तरफ लोगों के ज्या विचार है। पर यहां मुझे निराश होता पड़ा। यहां सब के सब आदमी श्रमण-विरोधी हैं।

लाट देश में प्रवेश करते ही यहां के लोग मुंडा मुंडा भिख्यंगा कहकर नाक सिकोड़ने लगे. कोह पत्थर मारने लगे, अपर कुत्ते छोड़ने लगे, कोह चिहाने लगे, कोह विदृशक की तरह नकल करने लगे, गाठी देना तो बहुत साधारण वात थी। दे। जार दिन में एकाब बार कहीं भिक्षा में सखा सुखा मिलता या, नहीं तो कोई भिक्षा भी न देता था।

गोशाल इन वार्तों से बहुत घवराया। असके अनुरोध से मुचे लाट देश से लौटना पड़ा। कहीं कहीं मेरे शांत व्यवहार से लोगों पर कुछ असर पड़ा होगा, फिर भी अभी यह भूमि अमणों के योग्य नहीं है। सम्भवतः लोकोत्तर महर्थिकता के विनाद्यहां कुछ कार्य नहीं हो सकता।

> अस्तुः एक नई जनता का अतुभय हुआ यही सन्तोप है । <sup>ग</sup>।६ धामा ९४३६ इ. सं.

आसमान में मेघ छाने छगे थे, विजली चमकने छगी थी इस्राञ्चे छाट देश के वाहर ही कहीं चातुमीस वितान के छिये हम छोग छोट रह थे। इधर से दो आदमी जो डकेत मालूम होते थे छाट देश में घुल रहे थे। इतने में अंतरीक्ष से दोनों पर विजली गिरो और दोनों मर गये। उन दोनों के हाथ में खुळी नंगी तल बारें थी. सम्भवतः उसी के कारण अनपर विजली पड़ी। छोहे के जपर विजली अधिकतर गिरती है।

े गोशाल बोला-ये लोग भी श्रमण विरोधी थे और अपने को मारने आरहे थे इसलिय इन्द्र ने बज्र फेंककर दोनी की समाप्त कर दिया।

में मन ही मन मुसकराया । ऐसे ऐसे घोर संकटों में दिन्द्र की नींद खुउती नहीं, आज ही अचानक खुलगई। पर मैंने कि कहा कुछ नहीं। अच्छा हुआ वेचारे गोशाल के मन को सान्त्वना होगई।

१७ घनी ९४३६ इ. सं.

महिलपुर में पांचवाँ चौमासा पूरा किया। यहां मी

श्रमणों के विरुद्ध वानावरण था। प्रारम्भ के कुछ दिनों तक तो भिक्षा नहीं मिलती थी। वाद में मेरी निस्पृत्ता शान्ति आदि देखकर श्रमणों के वारे में लोगों के विचार बदलने लगे, भिक्षा मिलने लगी किर भी अमी वातावरण को पूरी तरह अनुकूल होने में समय लगेगा।

२८ घनी ९४३६इ.सं.

आज कदलीयाम आया। यहां भी श्रमण विरोधी वाताः वरण था। गोशाल भोजन करने गया तो लोगों ने उसे भीजन तो दिया पर खादाइ आदि कहकर काफी गलियों भी दीं। भोजन के ालये गोशाल पह सब सहगया, पर मैं तो भिक्षा लेने गया ही नहीं। सम्भव है मेर भिक्षा न लेने से यहां के लोग समझ जायें कि श्रमण खादाइ नहीं होते।

े १० चन्नी ६४३६ इ.सं.

वीच के गांत्र में मैंने भोजन लिया था। पर आज जंवू गांव में आया तो यहां भोजन नहीं लिया। यहां के लोगों ने भिक्षुकों के लिये सदावत खोल रक्खा है। किसी के यहां जाओ तो वे लोग भिक्षा न देकर असे सदावत में भेज देते हैं। यहां जो कमेवारी रक्ख गये हैं वे अपमान तिरस्कार करते हुए भिक्षुकों को भोजन करात हैं। गोशाल ने यह सब सहकर भोजन कर लिया। गोशाल से ही माजूम हुआ कि साधारण भिक्षुक से अमण को अधिक गालिया निजतों हैं, इसालेये भी मैं नहीं गया।

विना भोजन किये विहार करते समय में सदावत के सामने से ही निकला। मुझे आने देखकर पहिले तो कर्मचारियों ने नाक मुँह सिकोड़ा, पर जन मैंने मिक्षा नहीं ली तब उनने पुकारा। पर में अपनी गति से आगे बढ़ता ही गया। गोशाल ने कहा-तुम लोग अमणों का तिरस्कार करते हो, असम्य हो,

तुम्हारे यहां प्रभु भिक्षा न लगे। तव वे लोग क्षमा मांगकर भोजन के लिये आग्रह करते लगे! पर मैंने भिक्षा नहीं ली।

में अपने तर्थि में साधुओं के छिये नियम कर दूंगा कि कोई भी साधु सदावत में भोजन न छे।

मेरे सदावत में भोजन न लेने से श्रमणों के यारे में इस गांव का वातावरण अच्छा ही हुआ।

६-सत्येशा ९४३७ इ. सं.

तुम्बाक गांव में आया यहां एक मर्मभेदी समाचार सना। पार्श्वनाथ की सम्प्रदाय के मुनिचन्द्राचार्य नामक श्रमण को रातमें आगक्षका ने मार डाला। सुनते हैं ब्राह्मणों की इनपर बहुन दिनों से तीखी दृष्टि थी। आरक्षकों को उनने पट्यंत्र में शामिल किया और तब उनने रातमें चोर के बहाने उन्हें मार डाला। पर श्रमणों के बारेमें इनका परिणाम अच्डा ही हुआ। इस निरपराध हत्या से सारा गांव श्रमणभक्त बनग्या। मुनि की अंत्येष्टि किया में सारा गांव शामिल हुआ और बातावरण ब्राह्मणों के प्रतिकृत्व और श्रमणों के अनुकृत्व होग्या। मैंन भी पार्श्वापत्यों क त्याग आदि के वारेमें लोगों से चर्चा की आर श्रमणों की प्रशंसा की।

#### १९-सत्येशा ६४३७ इ. सं

क्रांपेका ग्राम में इम दोनों को आग्क्षकों ने खूब सताया। इतने में दो परिवाजिकाएँ वहां से निकलीं । उनने देखा कि दो श्रमण सताये जारहे हैं। मेरी निर्भयता निश्चलता देखकर उनपर बहुत असर एड़ा और उनने मेरी वन्दना की। आरक्षकों की डर लगा कि सम्भवतः लोकमत उनके विरुद्ध होजायगा इसलिये उनने हमें छोड़ दिया।

पर इन संकटों को देखकर गोशाल घतरा गया। इस-लिये जब में विशाल।पुरी की तरफ जा रहा था तब एक विक पर पहुँचने पर गोशाल ने मेरे साथ आने से इनकार कर दियान वोला-आपके साथ रहने से मुफे बहुत संकटों में पड़ना पड़ता है।

मैंने कहा-जैसी तुम्हारी इच्छा।

गोशाल अलग होगया। श्रमण ब्राह्मण संघर्ष के कष्ट उसे अपहा होगये थे। पर वह नहीं जानता कि यही तो सत्य-विजय का मार्ग है।

# ३९ - दुःख निमन्त्रण हेय

२४ सत्येशा ९४३७ इतिहास संवत्

मनुष्य में दुम्य सहने की शाक्ती होना चाहिये. जिसमें कप्र सहिष्णुता नहीं है वह तपस्वी नहीं वन सकता, और ने पूरी तरह लोकहित के कार्य में लगसकता है। पर जो लोग जानवृशु कर दुःख को निमन्त्रण देते हैं वे ठीक नहीं करते। वे समझते हैं कि दुख सहन से ही तप होजायगा दुःख सहने की अपने जीवन के लिये या लोकहित के छिये क्या उपयोगिता है इसका विचार नहीं करते । कई लोग चारों तरफ अंगीठी जलाकर डप्णता सहने का प्रदर्शन करते हैं, कोई ठंडे से ठंडे जल में नहाकर ठंडी हवा में बैठते हैं। जो लोग प्रदर्शन के लिये यह सब् करते हैं वे तो दम्भी वंचक है पर जो लोग दुःख को ही धर्म समझकर दुःख सहते है और दुःख को निमन्त्रण देकर धर्म होने का भ्रम करते हैं वे भी मिथ्यात्वी हैं। इन बाहरी तपों से न तो थात्मा का उद्धार होसकता है न लोक्हित होसकता है। असली तप तो भीतरी तप हैं। अपने दीपों को देखना दूसरों की सेवा करना चिन्तन मनन करना आदि भीतरी तप हैं। बाहरी तपी की सार्थकता भीतरी तपों की प्राप्ति में है। कोरे वाहरी तप किसी काम के नहीं। वर्ल्कि कमी कभी वे वदा अनर्थ कर जाते है।

गत रात्रि की वात है। मैं एक टेकरी के नीचे ध्यान लगा कर वेटा था। टेकरी के ऊपरी भाग में एक ऐसा वृक्ष था जो आड़ा होकर मेरे सिर पर फैला हुआ था। रात्रि के पिछले पहर एक तापसी वहां आई। उसके वड़े वड़े जटा थे, बक्कल खुसने पहिन रक्खे थे। निकट के कुंड में उसने स्नान किया और टेकरी पर चढ़कर खुस नुक्ष पर चढ़ी: और उसकी ऊपरी शाखाओं को पकड़कर नीची शाखाओं पर खड़ी होगई तीव वेग से टंडी हवा चल रही थी, और वह टंड के मारे कांप रही थी, दंतवीणा वजा रही थी। इस प्रकार के घोर कए सहने से असीम धर्म होजायगा ऐसी असकी समझ थी, पर उसके इस प्रयत्न का फल था दूसरों को घोर कए, जिससे कि पाप होरही था।

तापसी ठीक मेरे सिर पर थी। उसके वर्कहों में से जटेशों में से पानी की वृंदें गिर कर मेरे ऊपर पड़ती थीं। उधर ठंडी वृंदें और ठंडी हवा, इधर नग्नशरीर, इससे पर्याप्त शीत वेदना होरही थी।

यह बात दूसरी है कि उस वेदना ने मेरे सनको रुपई। नहीं कर पाया। प्रारम्भ में कुछ क्षण तो मुझे वेदना हुई, पीछे में अपनी गुत्थी सुलभाने में लगगया। इसिल्ये स्वेरे तक पता ही न लगा कि शरीर पर क्या वीतरही है।

इस ध्यान का परिणाम यह हुआ कि मेरी गुत्थी सुलझ गई। वहुत दिनों से में इस विचार में था कि जगत के आकार के विपय में निर्णय करूं। क्योंकि जगत् के आकार का निर्णय किये विना आत्मवाद पर विश्वास कराना कठिन है, और आत्म-घाद पर विश्वास कराये विना ऐहिक-फल-निरपेक धर्म कराना कठिन है। इसलिये लोक का झान आवश्यक है जिससे स्वर्ग नरक आदि की व्यवस्था बनाई जासके। इस विषय में बहुत सी मान्यताएँ प्रचलित हैं। कोई कोई लोग लोक को ब्रह्मांड कहते हैं, ब्रह्मका अण्ड। इस तरह उनकी दाए में जगत अंडे के आकार का बना हुआ है। पर अण्डे में अध्वलोक क्या, मध्य लोक क्या और अधोलोक क्या? यह सब बताना कठिन है। और भी लोगों की नाना करणनाएं है। पर उससे मन को सन्तोष नहीं मिलता। मैं विचारते विचारते इस निश्चय पर पहुँचा हूं कि लोक पुरुष।कार है। किट के स्थान पर यह मध्यलोंक है, ऊपर ऊर्ध्व लोक, नीचे पाताल लोक। अपने मनमें मैंने इस बात का भी चित्र तैयार कर लिया ह कि स्वर्ग आदि कहां है नरक कहां है असुर आदि देव कहां रहते हैं। इस प्रकार एक बड़ी गुत्थी सुलक गई है। इस विचार में मैं इतना लीन हुआ कि तापसी के शीत विन्दु मेरे शरीर में केसी घेदना पदा कर रहे हैं इसका भी मुझे भान न हुआ। मैं तो लोकावाध हान पाने में लीन था और वह मैंने पाठिया। लोक की अवधिका निश्चय होगया।

जन प्रातःकाल हुआ तन वह तापसी नीचे न्तरी, टेकरी से नीचे उतरते समय असकी दृष्टि मुक्त पर पड़ी। वह चौंकी । झाड़ पर जहां वह खड़ी थी ठीक उसी के नीचे मुझे ध्यान सगाये देखकर उसे पश्चात्ताप होने लगा। उसने आकर मुझे प्रणाम किया, क्षमा मांगी।

मेरी इच्छा तो हुई कि उसे समझाऊँ कि इस प्रकार हु: ख को निमन्त्रण देने से न्या लाभ ? तुझे विवेकपूर्वक यत्न के साथ सार्थक कप्ट सहन करना चाहिये, या कभी आकस्मिक कप्ट आजाये तो उसे सहना चाहिये। इस तरह दु: खों को जानवूमकर निमन्त्रण क्यों देती है । पर भेरा यह उपदेश अपदेश न होता उलहना होता, क्यांकि उसके व्यवहार से मुझे कप्ट हुआ था। उपदेश में अपने स्वार्थ की जरा भी छाया न हो

तभी उनका असर होता है, उस विचार से मैंने कुछ नहीं कहा। वह तीन वार प्रणाम कर चलीगई।

अन मुझे तपस्याओं के बारेमें कुछ ठीक ठीक निर्णय करना है जनसेवक को कप्ट सहना तो आवश्यक है पर अना-वश्यक कप्टों को निमन्त्रण देना मुद्रुता है, दुःग्व से धर्म होजायगा यह मिध्यात्व है। तपों के भेद प्रभेद करके में इस विषय को पर्याप्त रूपमें स्पष्ट करदूंगा।

#### ४० - स्वघातक विदेष

४ अंका ६५३७ इ. सं.

ग्रामानुग्राम अन्य करता हुआ में कल संध्या को विशाला नगरी में आप हुंचा। एक लुद्दार की शाला में यहुन से मनुष्य कार्य कर रहे थे उनकी अनुमति लेकर में खुस विशाल शाला के एक कोने में ठद्दर गया। रात्रिभर वहीं रहा। आज उपवास होने से पोरनी का समय होने पर भी में भिक्षा लेने के लिये नहीं गया। वहीं वैठा रहा।

भृत्य लोग काम करने लगे और कल की अपेक्षा व्यव-हियत रूपमें काम करने लगे। ज्ञात हुआ कि आज छः महीने के याद इस शाला का स्वामी शाला में आनेवाला है। अभी तक यह छः माह से वीमार था। बीमारी चली गई है, केवल निर्वलता है। परिजनों के कंघों पर हाथ रखकर वह शाला का निरीक्षण करेगा इसलिये सभी भृत्य सतर्कता से कार्य कर रहे हैं।

में सोचते लगा। मनुष्य और पशु में यही अन्तर है। पशु दाकि से प्रेरित होकर भय से कार्य करता है, मनुष्य कर्तव्य से प्रेरित होकर निर्भयता से कार्य करता है। पर वहुत कम मृत्य या दास इस मनुष्यता को सुरक्षित रख पाते हैं। वे पशु के समान भय प्रेरित होकर काम करते हैं। मैं इन सब विचारा में लीन वैठा था कि लुहार की आवाज मेरे कार्नोमें पड़ी। वह विल्ला रहा था-इस नंगे को यहां किसने वुलाया ? छः महीने में तो में यहां आया और आते ही अपशक्तन की मूर्ति एक अमण दिख पड़ा। निकालो इसको यहां से!

मेरी विचारधारा हुटी। सब लोग चुप रहे। किसीको संहस न हुआ कि मुझे निकाले। लुहार इससे और मी उत्तेजित हुआ और उत्तेजित होकर वह स्वयं ही मुझे निकालने को आंग बढ़ा। 'सिर तोइ दूंगा तेरा'—कहता हुआ कोध में घन उठाकर दौड़ा। पर वेचाग वहुत निर्वल था इसलिये उसका तन मन कोधावेग को न सह सका और घन लिये हुए ही लड़खड़ाकर गिर पड़ा और मूर्चिलत होगया। लड़खड़ाने में असके हाथ का घन उसी के सिर पर पड़ा जिससे उसका सिर फट गया। थोड़ी देर में उसकी मुच्छी अनंत मूर्च्छी वनगई। उसके जीव ने शरीर छोड़ दिया। उसका अमण-विदेश उसका ही घातक सिद्ध हुआ। मुझे इस वात का खेद हुआ कि मेरे निमित्त से उसकी मौत हुई, यद्यपि इसमें भेरा तनिक भी अपराध न था।

मेंन देखा कि छुहार के मरने पर भृत्यों और दासों के मनमें कोई खेद नहीं था। चिक उसके छड़खड़ाकर गिरते ही कोई कोई तो मुसकराने छगे थे। इससे मुक्ते यह समझने में देर न छगी कि भृत्य और दास अमण-भक्त हैं। यो-तो जाति व्यवस्था की हिए से छुहार को भी अमण-भक्त होना चाहिये पर महिंदिक होने से इसे ब्राह्मणों का आशीर्वाद मिलता मालूम होता है। जीविका-लोभी ब्राह्मण-वर्ग अर्थ-लाम की हिए से शुद्ध को भी सन्मान दे देते हैं। आर पीढियों से दवा हुआ शुद्ध इतने में ही सन्तुए होजाता है कि दूसरे शुद्धों से में अधिक सन्मानित हैं। जाति-पांति का उच्च-नीचता का भृत शुद्धों के मन में भी खुंसी

तरह सुसा हुआ है जिस तरह अन्य वर्णों के मनमें। वे भी एक दूसरे को नीचा समझने की धुनमें रहते हैं। और किसी भी अवसर पर अपने ही छोगों से उच्च कहछाने का अवसर नहीं चूकते। इसी कारण यह छुहार ब्राह्मणभक्त और उब्र श्रमण- विद्वेपी वनगया था जिसके कारण आज असने अपना जीवन खोया।

४१ — यक्षपुजारी की अपणमिक्ति

गांव गांव घूमता हुआ आज म ग्रामक गांव आया यहां एक यक्षमिन्द्र है। इस यक्ष का नाम है विभेलिक, इसिलेये जहां यक्षमिन्द्र है उस उद्यान का नाम है विभेलिकोद्यान। उद्यान अच्छा है, ग्रीष्म ऋतु में भी इसमें हरियाली दिखाई देती है। पर इस अद्यान से जो ठंडक मिली अससे सौगुनी ठंडक मिली इस उद्यान के यक्षमिन्द्र के पुजारी से। है तो यह ब्राह्मण, पर वड़ा विचारक और श्रमण-भक्त मालूम हुआ।

जन में पहुंचा तन दिन का तीसरा प्रहर नीत चुका था।
पर्याप्त उष्णता थी उष्णता और यात्रा के कारण में कुछ थक सा
गया था। एक अशोक वृक्ष के नीचे एक शिलापटट पर में विश्राम
करने लगा। थोड़ी देर में यह आया और प्रणाम करके सामने वैट
गया। पाईले तो परिचय नाती हुई, फिर समाजेक अन्धविश्वासों
कदियों, मानव की सामाजिक घोर विषमताओं आदि पर चर्चा
होने लगी।

अन्ते बोला-जीविका के लिये में पुजारी का घंघा करता हूँ पर ऐसा ज्ञात होता है कि में मोघजीवी हूँ। यक्षपूजा एक आतंक पूजा है आदर्शपूजा नहीं। ब्राह्मण लोग इस कियाकांड को जीविका के लिये सुराक्षित रक्खे हुए हैं। मैंने कहा- सचमुच यक्षपूजा हेय है फिर भी यझकांडों बरावर हेय और घृणित नहीं। श्रमणों का यह ध्येय है कि वे जनता को इस जंजाल से छुड़ायँगे, और उसके स्थान पर आदर्श व्यक्तियों की पूजा चलायँगे, जिससे जीवन में कुछ सीखने को मिले। जीवन में कुछ सुधारकता उत्पन्न हो।

पुजारी- मैं बहुत श्रमणभक्त हूँ भगवन् !

मैं- सो तो तुम्हारी वार्तो से स्पष्ट मालूम होता है।

पुजारी- मैं किया से भी श्रमणभक्ति का परिचय देना
चाहता हूँ भगवन् !

में मुसकराकर वोला- जिसमें तुम्हें आनन्द हो वहीं करो।

इसके वाद उसने मेरी खूव पगचम्पी की, शरीर पर लेप किया, अच्छे जल से शरीर साफ किया। और नाना तरह के सुगन्धित पुष्पों से द्रोण भरकर मेरे चारों तरफ रख दिये।

फूलों का तो मेरे लिये कोई उपयोग नहीं था क्योंकि वे केवल इन्द्रियों की खुराक थे पर पगचंपी आदि से थकावट दूर हुई और शरीर कुछ अधिक सक्षम वना।

पर शारीरिक सेवा से अधिक हुई मानसिक सेवा। इस
पुजारी की भिक्त से ब्राह्मणों के विषय में मेरा दृष्टिकोण ही बदल
गया। इसमें सन्देह नहीं कि ब्राह्मण ही आज अमणों के उग्र
विरोधी हैं। मुझे जो कप्र सहना पड़े हैं उसमें ब्राह्मणों का प्रचल्ल हाथ बहुत है। फिर भी ब्राह्मण एक महाशिक हैं। इनके पास
मस्तिष्क है और पीढ़ियों से वह मस्तिष्क संस्कृत होरहा है।
यह ठीक है कि रुदिभक्ति के कारण असकी उर्वरता नप्र होगई
है फिर भी उस शक्ति का अपयोग करना आवश्यक है। अगर
यह पुजारी ब्राह्मण होकर भी अमणभक्त वन सकता है तो अच्छे अच्छे विद्वान् भी श्रमणमक्त क्यों नहीं वन सकते ? अगर उनका सहयोग मुक्ते मिल जाय तो में अपने ज्ञान का प्रकाश चारों ओर अच्छी तरह फैला सकता हूँ । चन्दन का बृक्ष अपने में सुगन्ध पेदा कर सकता है पर असे फैलाने का काम तो वायु का ही है। ये ब्राह्मण वायु का कार्य कर सकते हैं। इनके विना मेरा कार्य अध्रुरा ही रहेगा। अस्तु ! अभी तो मुझे और भी तपस्या करना है, अन्तिम ज्ञान प्राप्त करना है, श्रमण-विरोधी वातावरण को दूर हटाते हुए श्रमण करना है, लोगों के हृद्य पर अपनी तपस्या की छाप मारना है, इसके वाद जब में नये धर्म-तीर्थ की स्थापना करूंगा तव सब से पहिले ऐसे विद्वान् ब्राह्मणों की खोज करूंगा जो मेरी इस सुगंध को फैलाये।

आज की घटना का स्मरण मेरे हृद्य में अुल्लास भर रहा है। इतना ही नहीं, वह अशोक वृक्ष भी मेरे उल्लास का एक प्रतीक वन वेटा है।

### ४२- जीवसमास और अहिंसा

६ धनी ९४३७ इ. सं.

इस भद्रकापुरी में मैंने अपना छट्टा चातुर्मास निरुपद्रव रीति से पूरा किया। श्रमणों के वारेमें इस पुरी के लोगों के परिणाम वड़े भद्र हैं और मेरे यहां रहने से, मेरी निस्पृहता देख-कर श्रमणों के विषय में इनके मनमें भक्ति पैदा होगई है।

यहीं मैंने अपनी ज्ञानसाधना का एक वड़ा भारी काम पूरा किया है, और वह है जीवसमासों का निर्माण। चातुमीस में मैंने कीड़ों मकोड़ों पतंगों आदि का पर्याप्त निरीक्षण किया है। और इस वात का निश्चय किया कि किस जीव के कितनी इन्द्रियाँ हैं। यह मैंने देखा कि चलते फिरते इन प्राणियों मैं दो

इन्द्रियाँ तो प्रत्येक के हैं। एक तो स्पर्श का ज्ञान दूसरे स्वाद का ज्ञान। माड़ों में मुझे स्वाद का ज्ञान नहीं मालूम हुआ फिर भी स्पर्श का ज्ञान अवश्य है। स्पर्शन इन्द्रिय एक मूल और ज्यापक इन्द्रिय है जो हरएक प्राणी के पाई जाती है। पर लट वगैरह के गन्ध का ज्ञान नहीं दिखाई दिया, इसलिये इन्हें द्वीन्द्रिय ठहराया। चिन्टियाँ जिस तरह अन्धेरे में चलती हैं उससे मालूम होता है कि इन्हें अधेरा उजेला एक सरीखा है पर गंध्रज्ञान इनका बहुत तीव है। इसलिये इन्हें तीन इन्द्रिय, पतंग आदि को चार इन्द्रिय कहना चाहिये।

एक तरह से यह अच्छा ही हुआ कि चौमासे के प्रारम्भे में ही गोशाल लीट आया था। छः महीना इधर उधर महक्तर और लोगों के द्वारा काफी सताया जानेपर वह फिर आग्या। में समझता हूँ कि वह टिकेगा नहीं, क्योंकि इसकी दृष्टि लोगों से विशेषतः अशिक्षित लोगों से पूजा वसूल करने की हैं। वह अवसर ढुंड रहा है कि गमारों का परमगुह वनजाऊं। अच्छे हों या बुरे, पक्के हों या कच्चे, जहां जहां में जाऊं वहां वहां गचारों की भीड़ जकर पहुँचे। सम्भवतः वह यह भी सोचता है कि जब गमारों की भीड़ मेरे पीछे होजायगी तब गमारों की भीड़ से अपना स्वार्थ सिद्ध करने वाले कुछ शिक्षित लोग भी मेरा मुँह ताकने लगेंगे। वह समाज को सुधारना नहीं चाहता; केवल वातों से, संगीत से, नृत्य से लोगों को गिझाकर आकर्षण का पूजा का सुख लूटना चाहता है। इस चातुर्भास में असकी इस मनोजित का सूक्ष्म परिचय मिला है। पर कभी न कभी यह पहावित होगों।

पर हो ! इसके लिये में क्या कहं ? ऐसे लोग पूरी सफ-लता तो पा नहीं सकते, केवल क्षेत्र को वश में कर पाते हैं पर काल को नहीं। ये फुछ समय के लिये वरसाती नालों की तरह सर्वत्र राद्यायमान होजाते हैं पर कुछ दिनों वाद वहां सखें पत्थर ही दिए पड़ते हैं, अस्तु गोशाल की मुझे चिन्ता नहीं है। जब तक उसे मेरे साथ रहना हो, रहे। जब जाना हो जाये। इस चातुर्मास में तो असका कुछ उपयोग भी होगया। जब में यह जानना चाहता था किसी प्राणी पर शब्द का प्रभाव पड़ता है या नहीं तब उसकी परीक्षा के लिये चिल्लाने का काम गोशाल ही करता था।

वह भिक्षा में कभी कभी भोजन ले आता था असे कीड़ियों में विखेरकर भी उनकी परीक्षा के काम में मुझे सहायता करता था। इस तरह इस चातुर्मास में पर्याप्त प्राणिपरीक्षा की हैं। और मैंने संसार के सब प्राणियों को एकेन्द्रिय द्वीन्द्रिय बीन्द्रिय चतुरिन्द्रिय पंचेन्द्रिय इसप्रकार पांच भागों में विभक्त कर लिया है।

पर मेरा यह प्राणिविज्ञान प्राणिशास्त्र की दृष्टि से नहीं है किन्तु धर्मशास्त्र की दृष्टि से है। संसार को सुखी करना और यथासम्भव अधिक से अधिक अहिंसा का पालन करना मेरा ध्येय है। और यह ध्येय केवल ध्यान का ही विषय नहीं है किन्तु व्यवहार का भी विषय है। इसलिये यह देखना पड़ता है कि हिंसा में तरतमता किस प्रकार है। यों-तो जीवमय संसार में स्वास लेने में भी जीव मरते हैं, कृषिमें, शाकमाजी खाने में भी जीव मरते हैं पर इस हिंसा में और पशु पिक्षयों को या कीड़ों मकोड़ों को मार कर खाने की हिंसा में अन्तर है। इस अन्तर को दिखलाये विना अहिंसा को ध्यावहारिक नहीं चनाया जासकता।

इसीलिये मैंने श्रेणीविमाग किया है । और जिस प्राणी मैं जितना अधिक चैतन्य है जितनी अधिक समझदारी है उसकी हत्या में उतना ही अधिक पाप है ऐसा निश्चय किया है। इस प्रकार एकेन्द्रिय की अपेक्षा द्वीन्द्रिय आदि में अधिक पाप है।

पर इस प्रकार का विचार करते समय मुझे पंचेन्द्रिय प्राणियों को दो भागों में विभक्त करना पड़ा है । कुछ प्राणी तो ऐसे हैं जो मनुष्य के भावों को समम्म सकते हैं । मनुष्य उन्हें सिखा सकता है, अपनी भाषा के संकेत समझा सकता है, वे मनुष्य के चेहरे को पढ़ सकते हैं, मनुष्य की अच्छी बुरी चेष्टाओं को या स्वर को पहिचान सकते हैं उससे प्रेम या वैर कर सकते हैं, इस प्रकार मनुष्य के साथ किसी न किसी तरह के कौटु- भित्रक सम्यन्ध रखने की योग्यता रखते हैं। उनकी हिंसा करने में बहुत पाप है, और उनकी हिंसा में कम पा है जो ऐसी योग्यता नहीं रखते, भरे ही उनके पांचों इन्द्रियों हों।

अनुभव से मैंने जाना है कि जिनके पांच से कम इन्द्रियाँ हैं अनमें इस प्रकार समझदारी, जिससे वे मनुष्य से सामाजिकता स्थापित कर सकें, नहीं होती। इसिल्ये मनुष्य की दृष्टि से वे असंज्ञी ही कहलाये। इस प्रकार चतुरि-न्द्रिय तक सबको असंज्ञी, पंचेन्द्रिय में कुछ को असंज्ञी ठहराया है। इससे हिंसा अहिंसा के निर्णय करने में, हिंसा की तरतमता जानने में सुभीता होगा।

कुछ दर्शन ऐसे हैं जो मानते हैं कि प्रत्येक जीव के साथ मन होता है, यह बात ठीक है । बैसा मन कीड़ी मकोड़ियों में भी होता है, वे अपने पक्ष की और दूसरे पक्ष की कीड़ियों को पाई-चानती हैं, लड़ती हैं, सहयोग करती हैं, संग्रह करती हैं, घर बनाती हैं परस्पर में झनमें पूरी सामाजिकता होती है, इसलिये इन्हें मन तो हैं, फिर भी में उन्हें समनस्क नहीं कहना चाहता क्योंकि प्राणिमात्र के जो भावमन या तुच्छ मन है उससे किसी को समनस्क कहना व्यर्थ हैं, उससे हिंसा अहिंसा की तरतमता नहीं बताई जासकती। इससे कीड़ी की हत्या और पशुपक्षी की हत्या एक ही श्रेणी की बनजाती है इससे लोग अहिंसा को अब्यवहार्य मानकर टाल देते हैं।

हिंसा अहिंसा का विचार मनुष्य को करना है। किस जीव की हिंसा से उसके परिणामी पर न्यूनाधिक प्रभाव पड़ता है इसका विचार करते समय मनुष्य की सामाजिकता विचार-णीय है। इसिछिये संज्ञी असंज्ञी या समनस्क असमनस्क का विचार करते समय मैंने मनुष्य की अपेचा से निर्णय किया है। कीड़ी कीड़ा के छिये समनस्क होसकती है पर मनुष्य के छिये वह अमनस्क ही है। इसिलिये मनुष्य कीड़ीं को वचाने के लिये जितना प्रयत्न करता है उतना ही प्रयत्न पशुपक्षियों को वचाने के लिये करे यह टीक नहीं, इसलिये समनस्क अमनस्क भेद ठीक ही है। इस प्रकार आज मैंने एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, तीन इन्द्रिय, चार इन्द्रिय, असंज्ञी पंचेन्द्रिय, संज्ञी पंचेन्द्रिय इसप्रकार छः भागों में जीवों का समास किया, इससे हिंसा अहिंसा की क्र्यवहार्यता में वड़ी सुविधा होगी। अब यह स्पष्ट विधान वनाया जासकता है कि एकेन्द्रिय की हिंसा तो आनेवार्य है पर दो इन्द्रिय आदि की हिंसा रोकना चाहिये और संज्ञी पंचेन्द्रिय की हिंसा का बचाव सब से अधिक करना चाहिये। गोशाल को भी मैंने यह बात समभा दी है।

र चिंगा ९४३७ इ. सं.

गोशाल में चपलता वहुत है और लड़कपन सरीख़ा उन्माद भी। आज जब वह मेरे साथ आरहा था तब वन में उसने बहुत सी वनस्पति का नाश किया। चलते चलते किसी झाड़ की शाखा तोड़ देना, कोई पौधा उखाड़ देना, किसी को कुचल देना. इस प्रकार कुछ न कुछ उपद्रव करते चलना उसका स्वभाव सा वन गया था। यह सब देखकर मैंने कहा-गोशाल वेचारे झाड़ों को व्यर्थ कप्ट क्यों दे रहे हो ?

गोशाल वोला-झाड़ तो एकेन्द्रिय है भगवन्, उनके विषय में हिंसा अदिंसा का क्या विचार ?

मैं- चलते फिरते त्रस जीवों के वरावर विचार भले ही न किया जाय पर विचार तो करना हो चाहिये।

गोशाल-तत्र तो स्वास लेने का भी विचार करना पड़ेगा।

मैं-स्वास्त लेने का विचार नहीं किया जासकता क्योंकि उसमें वे ख़क्ष्म प्राणी मरते हैं जिन्हें हम देख नहीं सकते हैं। पर झाड़ तो स्थूल प्राणी हैं सुक्ष्म और स्थूलों की हिंसा में बहुत अंतर है। सूक्ष्म प्राणियों की हिंसा के विषय में संयम पाला नहीं जास कता पर स्थूल प्राणियों की हिंसा के विषय में संयम पाला जासकता है।

इसके बाद गोशाल चुप होगया और फिर उसने निर-र्थक उपद्रव नहीं किया।

इसके बाद जब में ध्यान लगाने वैठा तब मैंने तय किया कि जीवसमास छः के स्थान पर सात कर देना चाहिये। सहस एकेन्द्रिय, स्थूल एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, तीनइन्द्रिय, चार-इन्द्रिय, असंज्ञीपंचीन्द्रिय, संज्ञीपंचीन्द्रिय। सहस एकेन्द्रिय की हिंसा जिरर्थक न करना चाहिये, वाकी त्रस जीवों की हिंसा उनके निरपराध होने पर जान वृद्यकर कदापि न करना चाहिये। छः की अपेक्षा सात जीवसमास मानने से आहिंसा के सहम विचार और उनकी ज्यवहार्यता का अच्छा समन्वय होता है।

२८-मम्मेशी ९४३८ इ. सं.

गत छः वर्षी के भ्रमण और तप का इतना प्रभाव तो

हुआ है कि श्रमण विरोधी वातावरण वहुत कुछ शांत होगया है। यही कारण है कि इधर दस ग्यारह माह से मेरे ऊपर कोई अपसर्ग नहीं हुआ। और अब लोग मेरा आदर एक राजपुत्र के नाते नहीं किन्तु एक श्रमण के नाते करने लगे हैं। यद्यपि अभी मैं तीर्थंकर नहीं वन पाया हूँ फिर भी लोग मरी वातों का थोड़ा बहुत पालन करने लगे हैं। और पालन न करने पर पश्चात्ताप भी करने लगे हैं।

आज शालिशीर्प गांव का भद्रक नामका युवक मेरे पास आया और हाथ जोड़कर थोला-भगवन मेंने आपके सामने मांस न खाने का निश्चय प्रगट किया था पर विवशता के कारण में उस निश्चय पर दढ़ न रह सका।

में-ऐसी क्या विवशता थी भट्टक! शालिशीर्प ग्राम में शालि दुर्लभ होजाय और मांस सुलभ होजाय ऐसा तो हो नहीं सकता।

मद्रक- सो तो नहीं हो सकता, पर वीमारी में वेद्य ने कहा तुम अगर अंडा न खाओंगे तो तुम्हारी रक्तहीनता दूर न होगी। ईसिलिये में अंडा खाने लगा और जब अंडा खाने लगा तव मुर्गी भी खाने लगा।

में-शाकाहार से भी रक्त वृद्धि होसकती थी भद्रक। यह एक कुसंस्कार है कि मांस के विना रक्त वृद्धि नहीं होसकती। गाय मिह्न अश्व, हरिण आदि जानवर पूर्ण शाकाहारी हैं पर इनमें रक्त की कभी नहीं होती तब मनुष्य को ही उस आपित्त का सामना क्यों करना पड़ेगा? अस्तु, अंडा लेलिया सो लेलिया, यद्यपि असका लेना भी हिंसा है, त्याज्य है, पर असके लेने से तुम सुर्गी क्यों लेने लगे?

भद्रक - मुर्गी और मुर्गी का अंडा एक ही वात है भगवन्! में- एक ही वात अवश्य है फिर भी हिंसा में बहुत अन्तर है। मुर्गी को मारने पर जितनी उस वेदना होती है उतनी अंड को नहीं। क्योंकि अंड का चैतन्य उतना जात्रत नहीं हुआ है। जब तक अंगोपांग नहीं बनते तब तक चैतन्य पूरा प्रगट नहीं होता इसिल्ये सुख दुःख संवेदन भी कम होता है। तद्वुसार घातक के भावों पर भी प्रभाव पड़ता है। यद्यपि उचित तो यही है कि तुम न मुर्गी खाओ, न अंडा खाओ, मांस विरत को दोनों का त्याग उचित है पर अगर कभी अंडा खालिया तो इससे मुर्गी भी खालेना चाहिये, यह विचार मिथ्या है।

इसके वाद मद्रक ने दृढ़ प्रतिज्ञा ली कि न मैं कभी मुर्गी खाऊंगा न अंडा।

उसके जाने पर ध्यान लगाने पर में सोचने लगा कि जीवसमास वर्णन में मुर्गी और अंड के वीचमें कुछ भेद बताना जरूरी
है। किसी पाणी की एक वह अवस्था जिसमें असके अंगोपांगों
का निर्माण नहीं हुआ है यहां तक कि उनके कोई चिन्ह भी प्रगट
नहीं हुए हैं, दूसरी वह अवस्था जिसमें अंगोपांग वनजाने से वह
प्राणी के आकार में आगया है, पर्याप्त अन्तर है। यद्यपि प्राणी
दोनों हैं फिर भी जब तक अंगोपांग बनने नहीं लगते तव तक
प्राणीपन पर्याप्त नहीं है इसालिये उन्हें अपर्याप्त करना चाहिये।
वाद में पर्याप्त। इस प्रकार सात प्रकार के प्राणियों के दो दो भेद
होगये। सात पर्याप्त, सात अपर्याप्त। अपर्याप्त की अपेक्षा पर्याप्त
के घात में हिंसा बहुत अधिक है। इस प्रकार चौदह जीवसमासों के वनन से हिंसा अहिंसा का विचार और भी अधिक
व्यवस्थित और व्यवहार्य वनगया है।

#### ४३- विरोध और सम्यता

१८ चिंगा ६४३८

आलिभका नगरी में मेरा सातवां चातुर्मास बहुत अच्छी तरह व्यतीत हुआ यहां भी कोई अपसर्ग नहीं हुआ। अमण विरोधी वातावरण अब काफी शान्त होगबा है। नये तीथं की स्थापना की भीतरी भूमिका तो वन ही रही है पर बाहरी भूमिका भी वन रही है।

चातुर्मास समाप्त कर में कुंडक ग्राम आया। यहां एक कामदेव का मन्दिर है। जीवन में काम पुरुषार्थ को भी एक स्थान तो है पर इस तरह काम की मूर्ति वनाकर उसके आगे वीभत्स मृत्य करना ठीक नहीं। मेरे विचार से तो आदर्श गुणों के और आदर्श मनुष्यों के ही मन्दिर वनाना चाहिये। और उनकी उपासना का तरीका भी ऐसा योग्य होना चाहिये जिससे जीवन पर कुछ अच्छा प्रभाव पड़े। मन्दिरों की, उपासना का आर उपासना के ध्येय का जो वर्तमान रूप है उसे में पसन्द नहीं करता।

गोशाल को मेरे इम विचारों का परिचय है। इसिलये जब मैं विशाल मन्दिर के एक एकान्त भाग में ठहर गया और ध्यान में लीन होगया तब गोशाल ने एक उपद्रव खड़ा कर दिया। ये काम मन्दिर मुझे पसन्द नहीं है इसिलये झंसने मूर्ति का भयंकर अपमान किया। मूर्ति के आगे खड़ा होकर उसे पुरुष चिन्ह बताने लगा। यह विरोध नहीं असभ्यता की सीमा थी। इसका परिणाम भी बहुत बुरा हुआ।

थोड़ी देर में मन्दिर का पुजारी आया और झुसने गोशाल की यह कुचेष्टा देखली। श्रमणों की निन्दा करने का यह वड़ा अच्छा अवसर था इसका उसने पूरा उपयोग किया। वह चुपचाप जाकर पड़ौस के लोगों को बुलालाया और चुपचाप गोशाल की कुचेष्टा वतलादी। लोगों ने यह दृश्य देखा तो श्रमणों का धिकार करने लगे और वालकों ने तो गोशाल को खूव मारा भी। कुछ लोग श्रमणों से सहानुभूति रखते थे उनने गोशाल को छुड़ाया तो जरूर, पर उनकी मुखाकृति से मालूम होता था कि उनके मनमें भी श्रमणों से घृणा सी पैदा होरही है।

सभ्यता और शिष्टाचार मूळने का यह स्वामाविक परि-णाम था। इस घटना से उस गांव का वातावरण इतना श्रमण-विरोधी होगया कि हम फिर उस गांव में ठहर न सके। खैर! मेरा तो उपवास था पर भूखे गोशाळ का चिहरा भूखसे जितना उतर गया उतना मार और अपमान से भी नहीं उतरा था। इस दुर्घटना से गोशाळ को कुछ सभ्यता का पाठ तो पढ़ना चाहिये पर ऐसा नहीं माळूम होता कि वह सभ्यता का पाठ पढ़ेगा।

### २७ चिंगा ६४३८

आज मर्दन ग्राम में आया और वलदेव के मन्दिर में टहरा। कुंडक ग्राम की तरह गोशाल ने यहां भी वलदेव की मृत्तिं का अपमान किया। और ग्रामवासियों ने मार-पीट की। कुंडक ग्राम की दुर्घटना से कुछ पाठ सीखने की अपेक्षा गोशाल में प्रतिक्रिया ही अधिक हुई। अब वह देवमूर्तियों के साथ साधारण ग्रामवासियों का उन्न विरोधी और अकारण हेवी होगया है। अब वह अकारण ही इनका अपमान करने को लालायित रहता है।

पर मुझे उसकी यह वात विलकुल पसन्द नहीं। क्योंकि इस तरीके से लोग कुदेव पूजा तो छोड़ेंगे नहीं, उल्टे श्रमण विरोधी वनकर श्रमणों की वात सुनना अस्वीकार कर देंगे। धार्मिक और सामाजिक क्रांन्ति के पथ में यह एक वड़ी भारी वाधा होगी। इस घटना से खिन्न होकर मैंने तुरंत मर्दन ग्राम भी छोड़ दिया। सोचा कि इसकी अपेक्षा तो वन में ठहरना अच्छा। इसिंछिय में शालवन की तरफ चला। वन में पहुँचकर मैंने गोशाल से कहा-गोशाल, ऐसा नहीं ज्ञात होता कि तुम्हें भेरे निकट रहने से फुछ लाभ होगा।

गोशाल सिर नीचा करके चुप रहा।

मेंने कहा-देखो गोशाल, किसी के उपर किसी भी तरह का खुपदेश लादने का मेरा स्वभाव नहीं है। में तो चाहता हूँ कि मेरे निकट में रहने वाले मेरी प्रकृति तथा व्यवहार से ही कर्तव्य को समझकर स्वयं प्रेरित होकर कार्य करें। कुंडक ग्राम में जो दुर्घटना हुई, में समझता था उससे तुम सभ्यता का पाठ सीख जाओंगे पर तुम्हारे प्रांतिक्रयावादी स्वभाव ने तुम्हें हानी की अपेक्षा अज्ञानी ही अधिक वनाया। जब तुम इतनी सी बात स्वयं नहीं सीख सकते तब में तुम्हें कुछ भी नहीं सिखा सक्तेगा। तुम सोच नहीं पा रहे हो कि तुम्हारे इन असभ्यतापूर्ण कायों से मेरे मार्ग में कैसी वाधा उपस्थित होरही है, जिस क्रांति के लिये मैंने जीवन लगाया है उसके मार्ग में कैसे रोड़े अटक रहे हैं।

गोशाल ने कहा-तो भगवन् आपने मुझे पहिले ही क्यों न रोक दिया, में ऐसा कार्य फिर न करता।

मेंने कहा-क्या अब भी शब्दों से रोकने की जरूरत थीं गोशाल, स्वयं प्रेरितता मनुष्यता का चिन्ह है और पर प्रेरितता पशुता का चिन्ह है। थोड़ी बहुत यह मनुष्यता और थोड़ी बहुत यह पशुता हर एक में रहती है, पर ऐसी दुर्घटना होने पर भी और इस प्रकार तुरंत ही गांच छोड़ देने पर भी अगर तुम कुछ न सीख सको तो यह पशुता का अतिरेक ही कहलायगा।

गोशाल-क्षमा करें भगवन्! में सममता था कि आप

कुदेव पूजा के विरोधी हैं इसिलये कुदेवों का जो मैं अपमान करता हूँ उससे आप सहमत होंगे।

मैं-पर ऐसे बीमत्स तरीके से कुदेव पूजा का विरोध करना विष्ठा से कपड़े का मेल धोना है। तुम्हारी यह बीभत्स असभ्यता तो कुदेव पूजा से भी बुरी है। विरोध में भी सभ्यता की मर्यादा न छोड़ना चाहिये।

गोशाल- तो अव में ऐसी असभ्यता का प्रदर्शन न

# ४१- मिल्ल अईत

१२ वुधी ९४३९ इतिहास संवत

शालवन में रहनेवाली एक भिल्लनी ने खूब गालिया दों। मालूम नहीं उसे आयाँ से ही चिढ़ थी, या श्रमणों से चिढ़ थी, या भेरे नगन वेष से चिढ़ थी, पर बिना किसी स्पष्ट कारण के वह दिनभर गालियाँ देती रही। बीच बीच में दो चार बार तो उसने कंकड़ भी मारे जब चह थक गई तब में वहां से चला आया।

मार्ग में जितरात्रु राजा की सीमा में प्रवेश करने पर शत्रु का गुप्तचर सममक्षर जितरात्रु के मनुष्यों ने पकड़ लिया और राजा के सामने उपस्थित किया। वहां किसी ने मुझे पाहि-चान लिया। जितरात्रु को जब मेरा पारिचय मिला तब असने झमा मांगी।

वहां से विहार कर मैं कल ही इस पुरिमताल नगर में आया हूँ। और इस मिल्ल देवी के मन्दिर में उहरा हूँ। यक्षों के मन्दिर वहुत देखे, कामदेव आदि के मन्दिरों में भी उहरा पर इस मन्दिर सरीखा शान्त वातावरण कहीं नहीं पाया। यहां मिल्लदेवी की मूर्ति है। मिल्लदेवी की जो कथा सुनी उससे वहुत प्रसन्नता हुई। वह एक राजकुमारी थी। पर अपने हंग की अलग। साधारणतः राजकुमारियों की चर्चा का विषय होता है श्रंगार और विवाह। कली खिलते न खिलते उनपर मोरे गुनगुनाने लगते हैं और उनका सारा ध्यान झुसी गुनगुना। हट में चला जाता है। पर मिल्लदेवी विल्कुल अद्भुत थी। उनका सारा समय तत्वचर्चा आर ज्ञान में जाता था। संसार की सेवा करना और कान्ति मचाना पुरुषों का ही काम नहीं है स्त्रियों का भी काम है। मिल्लदेवी के हदय में सेवा की यही महत्वाकांक्षा जागती थी। और इसी के अनुसार उनने काम किया।

चार राजकुमार उनके साथ शादी करना चाहते थे चारों ही मिछिदेवी के लिये प्राण देने को तैयार थे किन्तु मिछि-देवी ने उन्हें अपना शिष्य वनाकर छोड़ा। उनने एक अपनी ही सुन्दर मूर्त्ति वनवाई जो भीतर से पोली थी। और जिसके सिर पर ढक्कन था। उस मूर्त्ति के भीतर उनने सुगंधित पुष्प, रस आदि भर दिये जो कि कुछ दिन में भरे भरे वहीं सह गये और अनसे दुगंध आने लगी। जब तक ढक्कन वंद रहता तथ तक दुर्गन्ध द्वी रहती और जब ढक्कन खोल दिया जाता तब दुर्गन्ध कमरे में फैल जाती।

इतनी तैयारी करने के वाद, उनने चारों राजकुमारों को विवाह के विषय में चर्चा करने के लिये वुलवाया। आते ही पहिले उनने उसे मूर्तिं को देखा। मूर्तिं के सोंदय से वे वहुत प्रभावित हुए पर ज्यों ही वह मूर्ति के पास आने लगे त्यों ही मिल्लिदेवी ने उसका ढक्कन खोल दिया। ढक्कन खुलते ही मूर्तिं से ऐसी दुर्गन्ध निकली कि राजकुमारों ने अपनी नाक दवा ली और कुछ हट गये। मिल्लिदेवी ने जरा मुस्कराते हुए पूछा मार्तिं के इतने अच्छे सोंदर्थ से आप लोग पीछे क्यों हट रहे हैं।

राजकुगारों ने कहा-' जिस सौंदर्य में ऐसी दुर्गन्य भरी हो उस सौंदर्य के पास कैसे जाया जा सकता है।'

मिहिदेवी वोली-तो क्या आप समझते हैं कि मिहि की मिति के भीतर ही दुर्गन्ध है मिहि के शरीर के भीतर दुर्गन्ध नहीं है? मूर्ति तो पिवत्र धातु की है जबिक यह शरीर हाइ, मांस, खून आदि अपिवत्र धातुओं से बना है। शरीर के भीतर जैसी चीजें डाली जाती हैं उससे भी अधिक सुगन्धित चीजें इस मूर्ति के भीतर डाली गयी हैं। फिर भी जब आप लोग मूर्ति के सौंदर्य से दूर भागते हैं तब इस मिहि के सौंदर्य से चिपटने की कोशिश क्यों करते हैं? यह तो मूर्ति से भी अधिक दुर्गिधित और अपिवत्र है।

माहिदेवी की चतुराई काम कर गयी। राजकुमार विया। इसके बाद मिहि ने गृहत्याग किया, धार्मिक और सामा- जिक सुधार के लिये प्रयत्न किया और इन चारों राजकुमारों ने उनके सहयोगी या शिष्य वनकर उनका साथ दिया। और वह इतनी लोक पृज्य हुई कि आज में उनका यह मिन्दिर बना हुआ देखता हूँ।

नारियां को तीर्थ-प्रचार के कार्य में लगाने के लिये मिलिदेवीका उदाहरण एक अच्छा नमूना है। नारियों में उत्साह भरने के लिये में अपने तीर्थ में मिलिदेवी की कथा को अच्छा स्थान दूगा। नर और नारी दोनों ही आत्मोतकर्ष के क्षेत्र में ऊंचे से ऊंचे जासकते हैं इसका यह सुन्दर उदाहरण होगा और यक्ष मित्दरों की अपेक्षा इस प्रकार के आदर्श व्यक्तियों के मित्दर जनता के लिये हजार गुणे कल्याणकारी होंगे। यक्ष मित्दरों में जो आतंक पूजा का दोप है वह इनमें नहीं होगा।

मिछिदेवी की कथा से मुक्ते एक विद्योग वात और मिछी कि द्यारी की अग्रुचिता की भावना तु क्ष्य स्वार्थों को हटाने के लिये काफी अपयोगी होता है। वेराग्य का पैदा करने में और उसे टिकाये रखने में यह बहुत सहायक है। सोचता हूँ इस प्रकार की कुछ भावनाएँ और यनाऊंगा जो संसार के ओर प्रकार की कुछ भावनाएँ और यनाऊंगा जो संसार के ओर विषय भोगों के मोह से मनुष्य को यचाकर एख सकें। यह ठीक विषय भोगों के मोह से मनुष्य को यचाकर एख सकें। यह ठीक है कि भावना किसी वस्तु के एक अंग को ही वतलाती है उसके आधार पर तत्व ज्ञान या दर्शन सरीखी गम्भीर चर्चा नहीं दी जासकती, वह बुद्धि को प्रभावित भी नहीं कर सकती, किन्तु जासकती, वह बुद्धि को प्रभावित भी नहीं कर सकती, किन्तु जासकती, वह बुद्धि को प्रभावित भी नहीं कर सकती, किन्तु जासकती, वह बुद्धि को प्रभावित भी नहीं कर सकती, किन्तु जान की प्रभावित अवक्य कर सकती है और अनके आधार स

अस्तु ! यह अग्रुचि भावना तो है ही, पर एक दिन विचार कर और भी कुछ भावनाएँ निश्चित कहंगा और उसका एक व्यवस्थित पाठ वनाऊंगा !

अभी अभी मेरे मन में यह विचार भी उठा है कि मिंह ने को में अपने तीर्थ में कोई खास स्थान हूँ। यद्यपि अभी निश्चय तो नहीं है फिर भी ऐसा ज्ञात होता है कि मैं जिस तीर्थ की स्थापना करूंगा उसे अनादि या वहुत प्राचीन तो सिद्ध करना ही होगा, क्योंकि इस के विना यह भोला जगत असकी सचाई ही होगा, क्योंकि इस के विना यह भोला जगत असकी सचाई पर विश्वास ही न करेगा। वह तो यही कहेगा कि तुम्हारे तीर्थ पर विश्वास ही न करेगा। वह तो यही कहेगा कि तुम्हारे तीर्थ की हमें क्या जरूरत है? असके विना अगर हमारे पुरखों का जी हमें क्या जरूरत है? असके विना अगर वह कह हूँ उद्धार हो गया तो हमारा भी हो जायगा और अगर यह कह हूँ उद्धार हो गया तो हमारा भी हो जायगा और अगर यह कह हूँ कि मेरे तीर्थ के विना आज तक किसी का उद्धार नहीं हुआ है तब तो लोग मुझे पागल सममकर इतने जोर से हैंसेंगे कि उस हैंसी के प्रवाह में मेरा तीर्थ ही उड़ जायगा। इसलिय सोचता है हैंसी के प्रवाह में मेरा तीर्थ ही उड़ जायगा। इसलिय सोचता है कि मुमे अपने तीर्थ का संस्थापक बनना ठीक नहीं, जीर्णोद्धारक वनना ठीक होगा और इस प्रकार अनादि से अनन्त काल तक वनना ठीक होगा और इस प्रकार अनादि से अनन्त काल तक

जीणींद्धारकों की श्रेणींका एक सिद्धान्त वनाना होगा और इससे में अपने को एक जीणींद्धारक मानूंगा और उन जीणींद्धारकों में मिहिदेवी का भी एक नाम होगा । इससे एक पंथ कई काज होंगे । तीर्थ की प्राचीनता की छाप जनता पर जल्दी लगजायगी, तिर्थ के प्रचार में सुभीता होगा, क्योंकि मिहिदेवी की ऐतिहासिकता और पूज्यता को लोग मानते हैं । इधर मिहिदेवी को एक तीर्थंकर मान लेने से नारियों में भी आत्मविश्वास आत्मगौरव की भावना बहेगी, और साथ ही तीर्थ प्रचार के कार्य में या धार्मिक और सामाजिक क्रांति में नारियों से सहयोग भी मिलेगा।

आज इस मिल मिल्दिर में ठहरने से मुक्ते वहुत ही ज्ञान-सामग्री मिली है। भविष्य में इस का वहुत अपयोग होगा।

### ४५-सत्य और तथ्य

२४ बुघी ६४३९ इ. सं.

गोशाल स्वभाव से बहुत अथला है इसीलिये उसका विनोद भी उथला होता है। आज जब में उष्णाक ग्राम की तरफ जारहा था, तब रास्ते में बर बधू का एक जोड़ा मिला। साथ में बाराती लोग भी थे। इसमें सन्देह नहीं कि दोनों बहुत कुरूप थे। पर इसमें अब बर बधू का क्या बश था। लेकिन गोशाल ने उनकी हँसी उड़ानी शुरू की। 'क्या लंगूर कैसी शक्ल है!'

इस प्रकार वार वार हँसी उड़ाई, तव वारातियों को क्रोध आगया और वे गोशाल को वांधकर एक वांस विड़े के पास हालने लगे।

में तटस्थ ही रहा। गोशाल का अपराध स्पष्ट था। फिर भी में यह सोचता खड़ा रहा कि इस घटना का अंत होजाय फिर गोशाल मेरे साथ चलने लगे। मुझे खड़ा देखकर मेरे लिहाज से उनने गोशाल को छोड़ दिया। गोशाल मेरे साथ आगया। पर मन ही मन वह भनभनाता रहा। अपनी दुण्कृति का दुण्परिणाम देखकर उसे पश्चात्ताप होना चाहिये था पर गोशाल के चेहरे से ऐसा नहीं मालूम हुआ। सम्भवतः असमें प्रतिक्रिया होरही थी। थोड़ी देर वाद उस प्रतिक्रिया का परिचय भी मिला।

आगे चलने पर एक गोचर भूमि मिली। जहां वहुत से ग्वाले गायें चरा रहे थे। गोशाल भन्नाया हुआ तो था ही, ग्वालें को डपटता हुआ वोला-अरे, ओ वीभत्स म्लेच्छो, जातवरों के साथियो! वोलो यह मार्ग कहां जाता हैं?

ग्वालने कहा−िकस तरह बोलता है रे साधुड़ा ! गाली क्यों वकता है ?

गोशाल ने कहा-अरे दासीपुत्रो, सच वोलने से विगड़ते क्यों हो ? क्या तुम वीमत्स नहीं हो, क्या जानवरों के साथ नहीं रहते ? तव सच वोलने में गाली क्या हुई ?

ग्वालों ने उसकी बात का अत्तर न दिया। कुछ तरुण ग्वाल लट्ट लेकर उसकी तरफ दौड़े, पर कुछ वयस्क ग्वालों ने वचालिया।

आगे वढ़ने पर मैंने गोशाल से कहा-भाई, तुम सत्य का इ.प नहीं समझते।

गोशाल-तो क्या मैंने झुठ कहा था ? क्या वे सब जान-वर के साथी नहीं थे ? वीभत्स नहीं थे ?

मैं-थे, फिर भी तुम्हारा कहना सत्य नहीं था । सत्य उसे कहते हैं जिससे अपनी और दुनिया की भलाई हो। परन्तु तुम्हारे इस बोलने से न तो दुनिया की भलाई हुई न तुम्हारी भलाई हुई। तथ्य होने से ही सत्य नहीं होजाता, वह हितकर भी होना चाहिये । हितकर होनेपर अतथ्य भी सत्य होजाता है । और अहितकर होनपर तथ्य भी असत्य होजाता है ।

गोशाल चुपं रहा।

मैंने सोचा कि जन मैं आत्मविकास की श्रेणियाँ या
गुणस्थान निश्चित करूंगा तब इस वात का ध्यान रक्खूंगा।
अतथ्य तो जीवन के अन्त तक रहे पर असत्य का त्याग जल्दी
होना चाहिये।

#### ४६- पांचत्रत

२२ मुंका ६४३६ इतिहास संवत्

राजगृह नगर में मेरा अठवां चातुर्मास पूरा हुआ। राजगृह बहुत समृद्ध नगर है। नगर की ऊपरी चमक भी देखी और भीतरी कालिमा भी। एक तरफ अट्टर सम्पात्त है तो दूसरी तरफ दयनीय अभाव। ऐसा मालूम होता है कि सम्पत्ति एक तरफ सिमिटकर इकट्ठी होगई है और दूसरी तरफ सूखा सा पड़गया है। अगर यह सिमिटी हुई सम्पात वटजाय तो अभाव-यस्त लोगों को इसप्रकार दयनीय अवस्था का अनुभव न करना पड़े। इसिछिये यह आवश्यक मालूम होता है कि अपरिग्रह पर पूरा जोर दिया जाय। आज तक साधुओं के छिये अपरिश्रह पर जोर दिया जाता रहा है। वास्तव में वह उचित है। पर केवल इतने से ही समाज की आर्थिक समस्या हल नहीं होसकती। जब तक गृहस्थ भी इस विषय का पालन न करेंगे तब तक केवल साधुओं के पालन से काम नहीं चल सकता। इससे मैंने तय किया है कि साधुओं के छिये जो बत वनाये जायँ उनका आंशिक पालन गृहस्यों के लिये भी आवश्यक ठहराया जाय। साधुओं का त्रतं महात्रत हो तो गृहस्थां का त्रत अणुत्रत, पर वत हो अवस्य । अपारित्रह महावत और अपारित्रह अणुवत इस प्रकार बत की दो श्रेणियाँ होना चाहिये।

इस चातुर्मास में बतों के वार में काफी विचार किया। और मुख्य दरतों की संख्या भी नियत कर दी। तय किया कि पांच दरत मानना चाहिये। अहिंसा तो मुख्य है ही। सत्यवचन और अचार्य भी आवश्यक है। साथ ही एक ब्रह्मचर्य दरत भी अवश्य मानना चाहिये। यद्यपि ब्राह्मणों ने भी संन्यासी को ब्रह्मचर्य आवश्यक माना है पर उनका ब्रह्मचर्य साधना नहीं है, अत्यन्त बृद्धावस्था में होने के कारण उपयोगिताशून्य और यत्न-शृत्य है।

. में ब्रह्मचर्य को लोकसाधना का अंग वनाता चाहता हूं। ब्रह्मचर्य केवल ब्रह्मचर्य के लिये ही न हो, किन्तु वह धर्मप्रचार का विशेष साधक हो। इसलिये में सिर्फ बुद्धों को ब्रह्मचारी नहीं बनाना चाहता हूं किन्तु उन तरुणों को भी ब्रह्मचारी वनाना चाहता हूं जो साम्प्रदायिक क्रांति और धर्म संस्थापना में जीवन दे सकते हैं। ब्रह्मचर्य के विना यह कार्य कठिन है। क्योंकि सपत्नीक व्यक्ति धर्म प्रचार के लिये विहार नहीं कर सकता। साथ ही कुद्धम्य बढ़जाने से जीविका की समस्या भी विकट होजाती है।

निःसन्देह वानप्रस्थावस्था में सपत्नीक रहकर भी मनुष्य कुछ काम कर सकता है पर उसमें भी अड़चनें हैं। आज-कल सपत्नीक रहकर मनुष्य विहार नहीं कर सकता, दूसरे वान-प्रस्थ अवस्था में क्रांति के मार्ग में आने वाली कठिनाइयों को भेलना कठिन होता है।

आजकल कुछ श्रमण सम्प्रदाय भी ऐसे हैं जो ब्रह्मचर्य को महत्व नहीं देते, वे चातुर्मास को ही मानते हैं पर इसका परिणाम यह हुआ है कि वे कुछ भी नहीं कर पा रहे हैं। मुझे तो एक क्रांति करना है उसके लिये ऐसे साधु सेवक चाहिये जो युवक हों, कर्मठ हों, और ब्रह्मचारी हों। इन सब वातों का विचार कर ब्रह्मचर्य को भी एक श्रावश्यक ब्रित मानलिया है। इसका श्रणु रूप होगा यह कि गृही मनुष्य व्यभिचार से मुक्त रहे।

इसप्रकार आहिंसा सत्य अचौर्य ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह ये पांच मूळवरत मानना उचित है। साधुओं के लिये इन्हें महा-व्यत कहना होगा और गृहस्थों के लिये अणुव्यत । अन्य सब उपव्यत इन्हीं पांच व्यतों के सहायक होंगे।

## ४७-बाईस परिषह

११ धनी ९४४० ई. सं.

एक वार फिर म्लेच्छ देशों में भ्रमण करके वहां के अनुभव प्राप्त करने का प्रयत्न किया । इसलिये वज्रभूमि, शुद्ध भूमि और लाट देशों में घूमा। पर ऐसा मालूम हुआ कि अभी यह भूमि धर्म प्रचार के योग्य नहीं हैं। यहां के लोग घोर हिंसक, अकारण हेवी और निर्देय हैं। यह सोचकर मैंने यहां अपना नवमा चातुर्मास भी विताया कि सम्भव है मेरी तपस्या का इनपर कुछ प्रभाव पड़े। पर कुछ भी प्रभाव न पड़ा। यहां के लोग मेरे पीछे कुत्ते छोड़ देते थे, कभी पत्थर मारते थे। गालियाँ देना तो मामूली वात थी। गोशाल तो काफी उद्दिग्न होग्या। सम्भवतः वह चला जाता, पर इस लज्जा के कारण नहीं गया कि एक वार जाकर असे लोटना पड़ा था।

मेंने इस चातुर्मास में इसी वात का हिसाब लगाया कि कितनी तरह की वाधाएँ साधुको जीतना चाहिये। अधिकांश वाधाएँ तो मेरे जीवन में ही भोगने में आगई और मैंने उन्हें जीता, कुछ निकट सम्पर्क में आये हुए लागों में देखने को मिलीं। में समझता हूं कि अगर मनुष्य इन्हें जीतने की शक्ति न रक्खें तो आजकल जनसेवा के मार्ग में आगे वदना, और पूरी तरह

साधुता का पालन करना कठिन है। होसकता है कि इन कप्टों को जीतने का अवसर हरएक को न मिले, परन्तु अगर मिले तो इन्हें जीतने की शक्ति अवश्य होना चाहिये। वास्तव में इन्हें जीतने में शारीरिक शक्ति की इतनी आवश्यकता नहीं है जितनी क्षानासिक शक्ति की। मन अगर वलवान हो तो ये वाधाएँ या परिपहें सहज ही जीती जासकती हैं। मन अगर वलवान न हो, संयमी और तपस्वी न हो, तो शरीर में सहनशक्ति अधिक होने पर भी इन्हें जीता नहीं जासकता। परिपहों को जीतने में शारीरिक असमर्थता का इतना विचार नहीं करना है जितना मान-सिक असमर्थता और असयंम का।

भूख प्यास और ठण्ड गर्मी ये चार परिपहें तो स्पष्ट हैं।
मैंने इनपर पर्याप्त विजय पाली है। उपवासों का तो मुझे काफी
अभ्यास है और इससे मेरे आत्मगौरव की और संयम की काफी
रक्षा हुई है। ऐसे अवसर आये हैं जब अगर में भिक्षा लेता तो
बड़ा अपमानित होना पड़ता और श्रमणों के विषय में लोगों की
हीन भावना होजाती। पर उस अवसर पर मेरे उपवासों ने उस
दीनता से मुझे वचाया. इससे श्रमणों का गौरव बढ़ा जो भविष्य
में सत्यप्रचार में बहुत सहायक होगा।

भूख पर विजय पानं के लिये सिर्फ अपवास ही काफी नहीं है, स्वाद विजय भी जरूरी है। जैसा भी भोजन मिल गया, या जितने परिमाण में मिलगया उतने से ही काम चला लेना और सन्तोप के साथ अपना काम करना भी आवश्यक है। इससे मनुष्य प्रत्येक परिस्थिति में स्वपर कल्याण के कार्य में लगा रह सकता है। अगर अधिक भूखा रहने से पित्त प्रकुष्त होने का भय हो तो कम खाकर, या स्वादहीन धस्तु लेकर मनुष्य भूखपर विजय पासकता है। साधु को इसका अभ्यास तथा मनोवल होना ही चाहिये।

यही वात ठण्ड गर्मी के वारे में हैं। अभ्यास से बहुत कुछ सहने की आदत पड़जाती है। हां! शरीर को स्वस्थ रखने का तो ध्यान रखना ही चाहिये पर अधिकांश अवसरों पर होता है यह कि शरीर तो सहने को तैयार रहता है पर मन सहने को तैयार नहीं रहता। यह कमजोरी जाना चाहिये।

डांस मच्छर का कप्र भी एक परिषद्द है. जिसे जीतना चाहिये। साधु को प्रायः एकान्त स्थानों में ही ठहरना पड़ता है ऐसे स्थान में डांस मच्छर कीड़े मकोड़ों का राज्य रहता है। इन म्लेच्छ देशों में तो मुझे प्रतिदिन इन कप्टों का सामना करना पड़ा है। अगर इसका सामना न कर पाता तो यहां एक दिन भी न ठहर पाता। इसलिये स्वपर कल्याण की दिष्ट से दंशम-शक परिषद्द जीतना भी आवश्यक है।

साधु को विहार तो करना ही पड़ता है इसके छिये असमें पैदल श्रमण करने की ताकत तो होना ही चाहिये। रथ तथा अन्य वाहनों का उपयोग करना आज कल उसके छिये अचित नहीं है। क्योंकि इससे परिश्रह वरेगा और पराधीनता पैदा होगी। हां! नद नदी समुद्र आदि पार करने के छिये नौका का उपयोग करना पड़े तो वात दूसरी है। साधारणतः पैदल विहार ही व्यावहारिक मार्ग है इसछिये थकावट से घवराना न चाहिये। चर्या परिग्रह विजय करना चाहिये।

इसी प्रकार शय्या परिपह जीतना भी आवश्यक है। साधुको त्ल तल्प की आशा न करना चाहिये। मिट्टी के शरीर को मिट्टीपर सुलाने की आदत डलवाना चाहिये। तभी साधु सब जगह जाकर आनन्द से गुजर कर सकेगा और जगत को भी आनन्द का सन्देश देसकेगा।

आसन भी एक परिषह है । चर्या में थकावट होती है तो आसन में भी एक तरह की थकावट या ज्याकुलता होती है। मनुष्य एक जगह बैठ बैठे ऊब जाता है, हाथ पर हिलने डुलने को लालायित होजांत है, इस समय उनको बशा में रखना आवः स्यक है। सभा आदि में तो इसकी आवश्यकता है ही, पर अन्य भी अनेक स्थानों पर इसका उपयोग होता है। उसदिन यक्षमः निदर में जब गोशाल अन युवकों के द्वारा पीटा गया तब में अपनी निश्चेष्टता या आसन परिपह विजय के कारण सुरक्षित रहा। बात यह है कि साधु को चाहे चलना पड़े, चाहे एक आसन से बैठना पड़े, चाहे जमीन पर सोना पड़े, प्रत्येक परिष्टिति पर विजय पाने की उसमें शक्ति होना चाहिये और उसे अस शक्ति का उपयोग भी करते रहना चाहिये।

वध अर्थात् मारपीट आदि को सहने की शक्ति भी साधु में होना चाहिय । साधु को जनता के आचार विचार में कांति करना है और जनता के मानस पर अपनी हितंपिता की छाप मारना है, ऐसी अवस्था में वह मारपीट को चुपचाप सहन कर जाय तभी वह जनता के हृदय पर अपनी हितेपिता की छाप मार सकता है । साधु के एसे कोई अपने स्वार्थ नहीं हैं जिनके छिये छुसे किसी से संघर्ष करना पड़े, उसे जो कुछ करना है जनता के छिये करना है इसके छिये चध परिपह का जीतना जरूरी हैं।

रोग भी एक परिपह है। रोग का शरीर पर जो असर पड़ता है असका तो उपाय क्या है? पर रोग में घीरज रखना अपने बश की वात है, यही रोग विजय है। जो आदमी शरीर को आत्मा से भिन्न सममता है उसे शरीर की विकृति से आत्मा को विकृत न करना चाहिये।

ये दस परिषहें ऐसी हैं जो शारीरिक कहीं जासकती हैं क्योंकि इनपर विजय पाने के लिये शरीर को अभ्यास कराना पड़ता है, या शरीर में सहिष्णुता की जरूरत होती है। हालां कि शारीरिक परिपहाँ को जीतने में असली काम तो मन को ही करना पड़ता है।

में सममता था कि शारीरिक परिषहें ये दस ही पर्याप्त हैं पर आज गोशाल को जो कांटा लगा उससे गोशाल तड़प गया। मेंने जब धीरजे रखने को कहा तो कहने लगा-में बीमारी से नहीं उरता, डांस मच्छरसे भी नहीं उरता, पर कांटा तो वस कांटा ही है। मैंने किसी तरह उसका कांटा निकाल दिया। पर बाद में यह सोचा कि कांटा कंकड़ घास तृण आदि की भी एक परिपह हैं जिसमें धीरज रखने की जरूरत है। इस प्रकार शरीर से सम्बन्ध रखने वाली ग्यारह परिषहें मैंने निश्चित की है। इन्हें शरीर प्रधान परिपहें कहना चाहिये।

कुछ परिपहें मनप्रधान है। म्लेच्छ देशों में मुक्ते नम्र देखकर वच्चे चिढ़ाते थे हँसते थे। इससे मुभे शारीरिक क्लेश तो था नहीं, सिर्फ यन को कप्र होता था, पर मैं उपेक्षाभाव से सव सहन करता था। नम्नता एक उपलक्षण है, लंगोटी लगाने पर भी लोग हँसी उड़ा सकते हैं. मैले कुचेले कपड़े पहिनने पर या चिन्दियाँ पहिनने पर भी लोग हँसी उड़ा सकते हैं यह भी एक तरह की नम्नता ही है, इससे डरना न चाहिये। अगर हम यह सोचलें कि आज गरीवी के कारण अधिकांदा आदमी नंगे या नंगे के समान वनकर रहते हैं ऐसी अवस्था में उनका हिस्सा हम क्यों छें ? तो हमें नग्नता न खटकेंगी। आज अन्न इतना दुर्छभ नहीं है जितना वस्त्र दुर्छभ है। इसिछिये उपवास करने की अपेक्षा नम्नता अधिक आवश्यक है। फिर नम्नता में कोई शारीरिक कप्ट की समस्या नहीं है सिर्फ मन को जीतने की समस्या है। हां! अगर कभी कोई ऐसा युग आये जिसमें अन्न कम और वस्त्र अधिक होजायँ तव इस वात पर अस परिस्थिति के श्रमुसार विचार करना पड़ेगा । पर अभी तो नग्न परिषद्द विजय की आवश्यकता है।

स्त्री परिपह भी एक मानसिक परिपह है। दीक्षा के वाद ही जब में भिक्षा लेने जाने लगा था तब कुछ नव याव-नाओं ने मुझे घेर लिया था। उस समय मुझे अनपर विजय पाने के लिये अपने वाल उखाइकर फेंक देना पड़े थे। वास्तव में इस परिपह का जीतना कठिन है। यों इस परिपह को काम परिपह या मदन परिपह कहना चाहिये क्योंकि पुरुपों के समान स्त्रियों को भी इस परिपह का थोड़ा बहुत सामन। करना एड़ सकता है, फिर भी में इसे स्त्री परिपह कहता हूँ। कारण यह है कि स्त्री पुरुष के शरीर के अन्तर की दृष्टि से स्त्री पुरुष की मनोज्ञानि में अन्तर है। किसी स्त्री के सामने अगर कोई पुरुष काम-याचना करे तो साधारणनः स्त्री इसमें अपमान समझेगी, किन्तु अगर कोई स्त्री किसी पुरुप से काम-याचना करे तो पुरुप इसे स्वीकार करे या न करे किन्तु इसमें वह अपना अपमान न समझेगा। ऐसी अवस्था में स्त्री परिपह जीतने में विशेष कठिनाई है। इस-लिये मुख्यता की दृष्टि से इसे स्त्री पार्पिह नाम देना ही ठीक सममा है। यो इसे कोई मदनपरिपह कहे या काम परिपह कहे तो भी अनुचित न होगा। मैं अपनी दृष्टि से इसे स्त्री परिपह ही कहूँगा।

साधक जीवन में एक तरह का रूखापन मालूम होता है। बहुत से लोग पूजा प्रतिष्ठा की, स्वादिष्ट भोजन की तथा और भी अनेक तरह की आशा लगाये रहते हैं। गोशाल का स्वभाव कुछ ऐसा ही है, थोड़ा सा संकट आते ही वह भाग खड़ा होता है। ऐसे लोग कोई साधना नहीं कर पाते, स्वपर-कल्याण नहीं करपाते। इसके लिये साधना में अनुराग चाहिये रित चाहिये, अरितभाव पर विजय चाहिये। इसलिये अरित परिपह विजय एक आवश्यक विजय है। इसका ताल्पर्य यह है कि संयम साधना में, लोकसाधना में, आनन्दका अनुभव हो। एक मां वच्चेकी सेवामें जिस प्रकार आनन्दका अनुभव करती है वैसा एक साधक को स्वपर साधना में मिलना चाहिये। साधुता आनन्दमय हो, अल्लासमय हो, दुःख दीनता का भाव उसमें कदापि न आना चाहिये।

इन म्लेच्छ देशों में मुझे गालियाँ बहुत खाना पड़ी हैं। गालियों से शरीर को कोई पीड़ा नहीं होती, क्योंकि जिन स्वर ट्यंजनों से प्रशंसा के शब्द बनते हैं उन्हीं से गालियों के भी वनते हैं। इसलिये कान में या शरीर के किसी अन्य भाग में उनसे पीड़ा होना सम्भव नहीं है। ि धर्फ उनसे यही मालूम होता है कि गाली देने वाले ने मेरा अपमान किया है यह मानिक पीड़ा है। पर साधु को यह पीड़ा क्यों होना चाहिये? अगर गाली देनेवाले ने हमारी कोई गलती वताई है तो हमें गलती सुधारना चाहिये, उसने तो चिकित्संक की तरह लाभ ही पहुँचाया है। अगर असने झूठा अपमान किया है तो उसकी नासमझी पर दया करना चाहिये और मुसकराकर टाल देना चाहिये। यही आकोश परिपह विजय है जोकि साधु के लिये आवश्यक है और उसके मनोवल का परिचायक है।

याचना और अलाभ ये दो परिपहें भी मानसिक परिपहें हैं। होसकता है कि साधु ने राज्य वैभव का त्याग किया हो पर आज तो उसे पेट के लिये याचना करना पड़ती है, रातभर ठहरने के लिये या चौमासा विताने के लिये याचना करना पड़ती है। इन सव वातों से साधु के मन में दीनता का भाव न आये, याचना में वह आत्मगौरव न छोड़े, यह याचना परिपह विजय है। जो सच्चा साधु है, जो समाज से कम से कम लेकर अधिक में अधिक देता है उसमें याचना की दीनता नहीं होसकती। जो मोधजीवी है वह वाहर से कितनी भी निरपेक्षता दिखावे उसके मन में दीनता पदा होगी, और लोग भी मन ही मन घृणा करेंगे या उसे दीन हीन समझेंगे। याचना परिपह विजय का तरीका यही है कि मनुष्य सच्ची साधता का परिचय दे।

पर यह भी होसकता है कि कभी कभी याचना व्यर्थ जाय,। खाने-पीने को न मिले, टहरने को जगह भी न मिले, जैसा कि इन म्लेच्छ देशों में अभी अभी हुआ। ऐसी अवस्था में भी धवराना न चाहिये, अलाभ पर विजय करना चाहिये, नहीं तो साधुता टिक न सकेगी।

१२ धनी ९४४० इ. सं.

कल मेंने सत्रह परिपहों का निर्णय किया था। पर गोशाल की एक वात से मुक्ते अठारहवीं परिपह की भी जरूरत माल्म हुई। गोशाल की यह आदत है कि जहां उसने कोई मल-मूत्र देखा, कोई वीमार देखा कि नाक सिकोड़ी और भागने की चेष्टा की। पर इस तरह भागने से सफाई कैसे होगी? अगर हम स्वच्छता पसन्द करते हैं तो हमें मल परिपह जीतना चाहिये तभी हम सफाई कर सकेंगे, वीमार की परिचर्या कर सकेंगे, छुसे स्वच्छ रख सकेंगे। मल के देखते ही घवराने से हम घृणा और अपमान कर सकते हैं पर स्वच्छता नहीं कर सकते, न सेवा कर सकते हैं। ऐसी अवस्था में साधुता केसे टिकेगी? इसलिये मल परिपह का जीतना आवश्यक हैं।

१३ घनी ६५४० इ. सं.

आज एक विशेष परिषद्द की तरफ ध्यान गया। साधु सब परिषद्दों को सरछता से जीत सकता है पर सत्कार पुरस्कार को नहीं जीत सकता पर इसका जीतना आवश्यक है।

सत्कार पुरस्कार ऊँची श्रेणी का भोग है। अधिकांश लोग इसके लिये खाना-पीना छोड़ सकते हैं रूखा सूखा खास-कते हैं अनेक तरह के कप्र भाग सकते हैं, केवल इसलिये कि जहां जायँ वहां आदर सत्कार हो और चार जनों में अन्हें आगे विठाया जाय या आगे किया जाय। योग्यता तथा सेवा के अनुसार ऐसा होता भी है और होना भी चाहिय। फिर भी सत्कार पुरस्कार की तीवर लालसा होना साधुता के पतन का मार्ग खुलना है। जितने सत्कार पुरस्कार के योग्य हम नहीं हैं उतना सत्कार पुरस्कार एएस्कार के लेना मोधजीवी वनना है और साधुता से भ्रष्ट होना है। यही कारण है कि श्वेताम्वी नगरी से में जल्दी चला आया था, क्योंकि वहां मेरा इतना अधिक सत्कार पुरस्कार होने लगा था जितने के में योग्य नहीं था, जिससे मेरी साधना में वाधा ही पड़नेवाली थी। सत्कार पुरस्कार पर विजय प्राप्त किये विना साधना अक्षणा नहीं रह सकती। बिहक इससे धीरे धीरे सच्चा सत्कार पुरस्कार भी नष्ट होसकता है। इन सव कारणों से सत्कार पुरस्कार विजय करना आवश्यक है।

१४ घनी ६४४० इ. सं.

आज विचारते विचारते तीन परिपहें और ध्यान में आईं। उनके नाम रक्खे प्रज्ञा अज्ञान और अदर्शन।

विद्वत्ता का प्रमण्ड होना प्रज्ञा गरिपह है इसका विजय करना आवश्यक है। क्योंकि विद्वत्ता के घमण्ड से मनुष्य का विकास रुक जाता है साथ ही उसके ज्ञान का लाभ जगत नहीं ले पाता। उसके ज्ञान का लाभ लेने से पहिले ही उसके मद का आघात मनुष्य को घायल कर देता है तब ज्ञान लाभ की पात्रता ही नष्ट होजाती है। इसलिये प्रज्ञा को नम्रता से पचालेना आवश्यक है। यही प्रज्ञा परिपह का जय है।

प्रज्ञा से उन्हीं अज्ञान परिपह है। विद्या बुद्धि की कमी सं मनुष्य में एक प्रकार की दीनता आजाती है, इससे भी मनुष्य का विकास एक जाता है, अथवा गुरुजनों के शब्दों से पीड़ित होकर अनसे घृणा होजाती है। यह मानसिक निर्वलता भी दूर होना चाहिये। श्रम और मनोयोग से अज्ञान पर भी विजय प्राप्त की जासकती है।

सव से महत्वपूर्ण अदर्शन परिपह है। संयम तप त्याग आदि का फल है आत्मशांति और विश्वशांति। पर इस फल का दर्शन हरएक को नहीं होता। अल्पज्ञानियों को सन्तोप देने के लिये पहिक या पारलोकिक भातिक फलों का अलेख किया जाता है वे भी दिखाई नहीं देते, इस प्रकार के अदर्शन से लोग सन्मार्ग छोड़ देते हैं। अगर धर्म का मर्म समम जायँ तो अदर्शन या अविश्वास के द्वारा होनेवाला पतन रुक जाय। अदर्शन परिपह पर विजय प्राप्त किये विना मनुष्य न तो मोक्षसुख पा सकता है, न जनसेवा के मार्ग में टिक सकता है, न प्रलो-भनों के जाल से वच सकता है।

परिपर्हे और भी होसकती हैं पर इन वाईस परिपहों के निर्णय से इस विषय का आवश्यक ज्ञान होसकता है।

#### ४८- मंत्रतंत्र

२ चिंगा ९४४० इ. सं.

एक दिन मेंने सोचा था कि ईश्वर का सिंहासन तो खाली किया जासकता है पर देवताओं का जगत नहीं मिटाया जासकता। मनुष्य इतना विकसित नहीं है कि पारलोकिक देवताओं के विना वह धर्म पर स्थिर रह सके और लोकिक दवत्व से ही सन्तुष्ट होसके। आज एक ऐसी घटना हुई कि सुमें यह भी मानना पड़ा कि मंत्रतंत्र के विना भी आज के जगत का काम नहीं चलसकता। मनुष्यमात्र के हद्य में जन्म से ही मंत्रतंत्र के ऐसे संस्कार डाल दिये जाते हैं कि अज्ञानरूप में भी मन इनसे प्रभावित होजाता है। मंत्रों के दुष्प्रभाव से बचाने के लिये मंत्रों का अस्वीकार काम न देगा किन्तु प्रतिस्वीकार काम देगा तव इसके साथ मंत्रों का स्वीकार हो ही जायगा।

आज कूमेग्राम में जहां में ठहरा था वहां से थोड़ी दूर एक तापस तपस्या कर रहा था। मध्यान्द्र के समय एक हाथ ऊंचा किये सूर्य मण्डल की तरफ हाि रक्खे स्तंभ की तरह स्थिर खड़ा था। पीछे की तरफ उसकी जटाएँ कमर के नीच तक लटक रहीं थीं। उसमें जूवें पड़गई थीं, वे कभी घरती पर गिर पड़तीं तो वह तापस अन्हें उठाकर फिर सिर में डाल लेता इस तरह काफी कप उठा रहा था।

कुछ तो धर्म के लिये वाह्य तपों की आवश्यकता है ही. क्योंकि कप्ट सहिष्णुता के विना साधुता तथा जनसेवा के मार्ग में आगे वदा नहीं जासकता। फिर भी हाथ उठाने आदि के कृत्रिम तपों को या तपों के प्रदर्शनों को में ठोंक नहीं समझता। प्रदर्शनों से वास्तविक तप तो श्लीण होजाता है सिर्फ जनता पर प्रभाव डालकर कुछ पूजा प्रतिष्ठा वसूल करना प्रधान बनजाता है। मेरे तीर्थ में वाह्य तपों को तो स्थान होगा, पर वाह्य तपों के प्रदर्शनों को नहीं। कप्ट सहिष्णुता का अभ्यास करना, समाज के ऊपर अपने जीवन का कम से कम वोझ डालना, किये हुए पापों या अपराधों की क्षति पूर्त्ति करना ही तपों का ध्येय है। अस्तु।

मेरे ये विचार गोशाल अच्छी तरह समझता है और अपने स्वभाव से लाचार होकर वहुत बुरी तरह इनका समर्थन करता है। कूर्मग्राम में आने के थोड़े समय वाद ही वह उस तापस के पास गया, और उसकी तपस्या की हँसी उड़ाने लगा ।

कुछ देर तक उस तापस ने उपेक्षा की, पर इसकी उपेक्षा गोशाल ने निर्वलता समझी, इसलिये उसकी उद्दंडता और वड़ती गई। तब उस तापस को कोध आगया और असने गोशाल पर कुछ ऐसी मुद्रा से मांत्रिक प्रयोग किया कि गोशाल घवरागया, तब अस तापस ने भयंकर मुद्रा से हाथ फरकारते हुए कहा-जा, इस अमोघ तेजोछेश्या से त् भस्म होजायगा और तेरे दारीर में ऐसा दाह पैदा होगा कि सन्ध्या तक उस दाह के बढ़ने से तु मर जायगा।

यह सुनते ही गोशाल हतप्रभ होकर मेरे पास दोड़ा आया, और उसे ऐसा मालूम होने लगा कि उसका शरीर जल रहा है। आते ही असने कहा-प्रभु, मुफे वचाइये मेरा शरीर जल रहा है। मैंने सब बात पूछी और गोशाल ने सारी वात ज्यों की त्यों बतादी। उस समय अगर में यह कहता कि तेजो-लेखा कुछ नहीं होती यह एक भरम है, तो गोशाल असपर विश्वास न करता और सम्भवतः अपनी मानसिक दुर्वलता से सन्ध्या तक मर भी जाता। इसलिये मन्त्र की शक्ति को अस्वी-कार करने की अपेक्षा प्रतिमंत्र का उपयोग करना ही ठीक सम्भा।

मेंने कहा-गोशाल, यह तेजोलेश्या का प्रयोग है इसके दाह से सचमुच मनुष्य मरजाता है पर मैं शीतलेश्या के प्रयोग से इस तेजोलेश्या को मारदेता हूं। तुम मर नहीं सकोगे। देखों, ज्यों ज्यों मेरे हाथ की छाया तुम्हारे सिर से नीचे की ओर जायगी त्यों त्यों तेजोलेश्या का प्रभाव घटता जायगा। और सातवीं वार विलक्कल घट जायगा।

मेंने जिस हढ़ता के साथ ये शब्द कहे थे उसका प्रभाव गोशाल पर आशातीत पड़ा, मैंने हाथ को ऊपर से निच इस-प्रकार किया कि उसकी छाया गोशाल के सिर से पैर की तरफ निकलने लगी। मुझ पर हढ़ विश्वास के कारण गोशाल यह अनु-भव करने लगा कि उसका दाह कम होरहा है। सातवीं वार में प्रसन्तता से उछल पड़ा और हर्योमन्त होकर चिलाने लगा-मर-गई, शीतलेश्या से तेजोलेश्या मरगई। मेरा सारा दाह दूर होगया। गोशाल ने ये सब वातें इतने जोर से कहीं कि तापस ने भी सुनीं और वह चिकित होकर नाचते हुए गोशाल को देखने लगा। तब वह मुभे अपने से वड़ा मन्त्रवादी समझ-कर मेरे पास आया। और वोला-प्रभु, मैंने आपका प्रभाव जाना नहीं था इसिल्ये मेरा अपराध क्षमा कीजिये।

मैंने कहा-प्राणिरक्षा की दृष्टि से मैंने श्रीतलेक्या का प्रयोग कर गोशाल के प्राण वचाये। मुक्ते तुमसे द्वेप नहीं है। मैं किसी से द्वेप नहीं करता।

उसने कहा-धन्य है प्रभु आपकी बीतरागता ।

उसके चले जाने के वाद गोशाल ने मुझ से पूछा। वह तेजोलेश्या कैसे मिलती है प्रभु, और इस तापस को कैसे मिलगई?

मैंने कहा-छः महींने तक बेला उपवास करने से तथा तीसरे तीसरे दिन पारणा में मुद्धीभर सूखा अन्न और अञ्जलिभर पानी पानी से तेजोलेश्या सिद्ध होती है।

में जानता हूं कि एक बार बेला करना भी गोशाल की शक्ति के बाहर है फिर छः महीना तक क्या करेगा, और इतने से पारणे से इस खादाड़ का क्या होगा ?

# ४९-गणतंत्र और राजतंत्र

१६ जिन्नी ९४४१ इ. सं.

कूर्मग्राम से जब में सिद्धार्थपुर आरहा था तभी मार्ग में गोशाल ने मेरा साथ छोड़ दिया। सम्भवतः वह तेजोलेइया सिद्ध करने की चिन्ता में गया है। आश्चर्य नहीं कि वह अपनी महत्वाकांक्षा पूरी करने के लिये छः महीने तक तपस्या भी कर जाय। यदि वह ऐसा करगया तो पूरा प्रवंचक वन जायगा। अस्तु। सिद्धार्थपुर से में वैशाली आया हूँ। वेशाली गणतंत्र का केन्द्र है। यहां एक राजा नहीं होता, किंतु सभी ख़त्रिय अपने को एक तरह के राजा सममते हैं। मिलजुलकर अपने में से एक अध्यक्ष चुन लेते हैं। सारा शासन तंत्र क्षत्रिय परियत के हाथमें रहता है। आज यहां का अध्यक्ष शांख सपरिवार मेरी वन्द्रना करने को आया था।

जन्मसे ही मैं गणतंत्र से परिचित हूं। फिर भी गणतंत्र की तरफ मेरी सहानुभूति कम है।

में तो सोचता हूं कि मानव समाज इतना विकसित हो कि असे शासन की जरूरत ही न हो अथवा योग्य मिन्त्रियों और पिरिपदों से नियन्त्रित राजतन्त्र हो। आज मुझे ये दोनों ही तंत्र दिखाई नहीं देते। अपनी इस इच्छा को चिरतार्थ करने के लिये मेंने देवलोक को दो भागों में विभक्त किया है। अंची श्रेणी के देवों में कोई शासनतंत्र नहीं होता. हर एक देव स्वयं शासित होता है। वहां का हर एक देव इन्द्र है। उसको में अहमिन्द्र लोक कहना पसन्द करता हूं। में उसे आदर्श रचना सममता हूँ। में तो यह भी सोचता हूँ कि भूतकाल में यहां भी ऐसी रचना रही होगी। जब जीवन का संघर्ष बदा तब यह शासनतंत्र आया और ये राजतंत्र पैदा हुए। स्वर्ग में भी यह राजतंत्र मानता हूं। जो नीची श्रेणी के देव हैं इनमें राजा प्रजा की कल्पना होती है, अहमिन्द्र इस कल्पना से अतीत होते हैं इसिल्ये उन्हें कल्पातीत कहना भी ठीक है।

कर ! देवलोक तो अपनी रचना है इसलिये असे जैसा चाहे रच सकता हूँ । पर इस मानव-लोक की समस्या जटिल है। यहां राम की तरह राजतंत्र नहीं मिलता और लोकतंत्र जनतंत्र या अराजकतंत्र की कहानियाँ पुरानी होगई, उसकी जगह गण-तंत्र है जो दोनों से बुरा है। राजतंत्र में भी वुराइयाँ हैं। शासन निरंकुश होजाता है पर गणतंत्र की वुराइयाँ उससे भी अधिक हैं।

१-गणतंत्र में एक वर्ग शासक वनजाता है। क्षत्रिय वर्ग को छोड़ कर प्रजा का प्रत्येक वर्ग उसका शिकार होता है। एक राजा को सन्तुष्ट रखने की अपेक्षा एक विशाल वर्ग को हर तरह सन्तुष्ट रखने में प्रजा का धन और मान काफी नष्ट होता है। राजा तो वर्ग में एकाध दिन भूला अटका मिलेगा, तव उसे प्रणाम करिलया जायगा, लेकिन ये गली गली फिरने वाले राजा न जाने दिनमें कितने वार मिलते हैं इनको प्रणाम करते करते जनता की कमर झुकजाती है। राजसेवकों को राजा का डर रहता है, पर गणतंत्र में ये स्वय अपने अपने को राजा समझते हैं इसलिय इन्हें किसका डर? अध्यक्ष तो इन्हों का चुना हुआ होता है इसलिय वह इनके साथ किसी तरह की कड़ाई नहीं कर सकता। इस प्रकार गणतंत्र क्षत्रियों को छोड़कर वाकी समस्त जनता को अल्पन्त कप्रकर होता है।

२- राजतंत्र में राजा अपने खास खास स्वजन परि जनों के वारे में ही पश्चपाती होता है इसिलिये अन्हीं के साथ संघर्ष होनेपर जनता पर अन्याय होने की आशंका रहती है पर गणतन्त्र में एक विशाल वर्ग में से किसी एक के संघर्ष होने पर अन्याय होने की पूरी सम्भावना रहती है। गणतंत्र में तीन वर्गों पर एक वर्ग का शासन रहता है, राजतंत्र में चारों वर्गों पर एक व्यक्ति का शासन रहता है।

३- गणतन्त्र में राक्ति विकेन्द्रित होजाती है इसिलिये राज्य बहुत समय तक बलवान नहीं रहपाता, आपसी प्रतिस्पर्झा आदि से शाक्ति आपस में ही कट जाती है। इसिलिये गृहयुद और परचक युद्धों की संख्या बढ़जाती है इससे जनता के जन-धन का काफी नाश होता है। ४- अपर्युक्त कारण से गणतन्त्र छोटे ही रहते हैं इसिलये योजन योजन दो दो योजन पर राज्य वदलने से यातायात की किंटनाईयाँ वदजाती हैं। व्यापारी लोग तो प्रवेशकर
और निर्यातकर देते देते लुटजाते हैं और मुझ सरीखे अपरिग्रही,
गुप्तचर समम्कर सीमा सीमा पर पकड़ लिये जाते हैं और उन्हें
व्यर्थ कप्र दिया जाता है। कई वार मेरे साथ ऐसा हो चुका है।
इसलिये एक विशाल साम्राज्य की परमावद्यकता है। पर गणतंत्र इस प्रकार साम्राज्य नहीं वना सकते राजतन्त्र में ऐसा वन
सकता है।

१- गणतन्त्र में लोगों को अपना शीलस्त्रातंत्र्य वचाना कितना कितन होता है इसकी कल्पना से ही मन कांप जाता है। वैशाली में कोई सर्वोच्च सुन्दरी अपना विवाह नहीं कर सकती। क्योंकि उसके साथ विवाह करने के लिये गणतंत्र के सभी राजा या सभी क्षत्रिय आपस में कट मरेंगे, अगर कोई असके साथ विवाह करलेगा तो उसे जीवित न छोड़ेंगे। इसलिये यह नियम बनादिया गया है कि जो सर्वोच्च सुन्दरी हो वह वश्या वने, जिससे वह सभी के काम आ सके। वह सर्वोच्च सुन्दरी कितने भी ऊंचे घराने की हो, शील के लिये उसका कुछ कितना भी प्रतिष्ठित हो पर उसे वेश्या वनना पड़ता है, कुछम्वियों की प्रतिष्ठा, वैभव, स्नेह, और आंस्, असे वश्या वनने से नहीं रोक सकते, अन गणतन्त्र की अनैतिकता का और क्या प्रमाण चाहिये?

प्रत्येक शासन तंत्र में दोप होते हैं। भविष्य में द्रव्य क्षेत्र काल भाव वदलने पर कौनसा तंत्र आयगा कह नहीं सकता, अराजक तन्त्र या पूर्ण जनतन्त्र तो आज असम्भव है, गणतंत्र और राजतन्त्र व्यवहार में हैं, उनमें से में राजतंत्र में कम दोप समझता हूं। सम्भव हैं भविष्य में राजतन्त्र से भी अच्छा तंत्र निकले।

# ५०- अनुमति की आवश्यकता

२३ जिन्नी ९४४१ इ. सं.

वैशाली से में वाणिजक ग्राम की तरफ रवाना हुआ। थोड़ी दूर पर मंडकी नदी मिली। वहां नाव पड़ी थी, नाविक लोग यात्रियों को इस पार से उस पार पहुँचा देते थे। एक नाव पर वहुत से यात्री वैठे थे, नदी पार होने के लिये में भी उसपर वैठ गया। नाव नदीपार पहुँची, यात्री लोग साधनों के अनुसार उतराई के रूप में कुछ कुछ देते जाते थे और चले जाते थे। नाविकों ने मुक्त से भी उतराई मांगी, पर मेरे पास था क्या जो में देता। इसलिये नाविकों ने मुझ रोक लिया। में पानी से निकलकर पुलिन में दो चार कदम वढ़ चुका था और वहीं नाविकों ने मुझे रोक लिया। में पानी से

इधर कई वार निदयों को पार करने का अवसर मिला है पर आज सरीखी कभी किसी नाविक ने मुझसे उतराई नहीं मांगी। अपरित्रही साधु समझकर इतनी सुविधा प्रत्येक नाविक ने दी है और कुछ सन्मान से दी है पर आज का अनुभव विल-कुल उच्टा था।

एक नाविक ने जरा दृढ़ता से कहा—महाराज, जब तक उतराई न दोगे तब तक हम जाने न देंगे।

में गरम वालू में खड़ा रहा और अपनी मूलपर पश्चा-त्ताप करता रहा। अगर में नाव पर चढ़ते समय नाविकों से अनुमति ले लेता तो इस समय अपराधी की तरह विवश होकर खड़े होने का अवसर न आता। वेचारे नाविकों का इसमें क्या अपराध?

में राज्य वैभव छोड़कर आत्मकल्याण या जगत्कल्याण के लिये साधु वना हूं इससे उन्हें क्या मतलव ? वे साधुसेवा के लिये नाब नहीं चलाते, जीविका के लिये नाब चलाते हैं। उनकी अनुमीत लिये विना उनकी नौंका का उपयोग करने का मुझे क्या अधिकार था ?

में इन्हीं विचारों में लीन खड़ा था कि नारिकों के भीतर हलचल मची। एक सेनापित नांसीनकों को साथ लिये हुए घाट पर अतरा। उसके स्वागत के लिये नाविक लोग हाथ जोड़कर आगे बढ़े। पर सेनापित की दृष्टि अकस्मात् मुझ पर पृड़ी। उसने तुरंत ही मुझे प्रणाम किया और कहा-प्रभु, आप किधर पधार रहे हैं? आपने मुझे पहिचाना कि नहीं?

में निपेध स्चक मुद्रा में उसे देखता रहा।

उसने कहा-प्रभु, में शंख गणराज का भानेज हूँ। अस दिन मामाजी के साथ में भी आपकी वन्दना को आया था । यहुत श्रादमी होने से आपने मुझे पहिचान नहीं पाया। मेरा नाम चित्र है।

में स्वीकारता के रूप में मुसकराया।

ष्यने कहा-पर आप इस तरह गरम वालुका में क्यों खड़े हैं ?

में कुछ कहूं इसके पहिले सबके सब नाविक मेरे पैरों पर गिर पढ़े और दीनता से बोले-क्षमा कीजिये प्रमु, हम जान-वरों ने आपको पहिचान नहीं पाया ।

चित्र ने पूळा-क्या वात है ?

नाविकों के मुखिया ने हाथ जोड़कर कहा-हमें मालूम नहीं था इंसलिये अन्य यात्रियों की तरह हमने प्रभु से भी इतराई मांगी।

चित्र ने भौंहे चढ़ाकर कहा-प्रभु को नग्न दिगम्बर देख-कर भी तुमने उतराई मांगी ? और इसीलिये प्रभु को रोका ? नाविक सिसक सिसक कर आंखें पाँछने लगे ? चित्र ने कोध में कहा-तुम लोग हाथ पर वांधकर इसी नदी में डुवा देने लायक हो ।

मैंने कहा-इन्हें क्षमा करो चित्र, एक तो इनने मुझे पहिचाना नहीं, दूसरे ये छोग यहां साधुसेवा के नहीं, जीविका के छिये वैठे हैं।

चित्र-पर आपको उतार देने से इनकी जीविका में ऐसी क्या कमी आजाती ? विकि इन गर्धो की सात पीड़ियाँ तर जातीं।

मैं-मृत पीढ़ियाँ तो अपने अपने पुण्य पाप से जहां जाने योग्य होंगीं चली गईं होंगीं। अब तुम इन्हें चमा कर दो जिससे कम से कम इनकी पीढ़ी तो तर जाय ?

चित्र-में आपकी आज्ञा से इन्हें क्षमा कर देता हूँ, नहीं तो इन्हें ठिकाने लगा देता।

इसके वाद चित्र मुझे बार वार नमस्कार करके और नाविकों को डांटता घुड़कता हुआ नाव में सवार होकर चला गया। जब तक चित्र रवाना न हुआ तव तक में घाट पर ही रहा। क्योंकि में नहीं चाहता था कि मेरे चले जाने के वाद मेरे कारण चित्र उन नाविकों को सताये?

नाविकों ने फिर वार वार क्षमा मांगी। मैंने कहा-इसमें तुम्हारा कोई अपराध ही नहीं हैं और मेरे मनमें तुम्हारे प्रति कोई रोप नहीं है तब मैं क्षमा कहं तो क्या कहं १ फिर भी मैं तुम्हारा चुरा नहीं चाहता। इसीलिये जब तक चित्र यहां से नहीं गया तब तक मैं रुका रहा। मैं नहीं चाहता था कि मेरे जाने पर वह तुम्हें सताये।

नाविकों ने गद्गदस्वर में मेरी प्रशंसा करते हुए मुझे वार वार प्रणाम किया। में वहां से रवाना होगया पर इस घटना पर नाना हिण्कोणों से विचार करता रहा । जगत शक्ति अधिकार वैभव आदि के द्वारा है। महत्ता को देखता है वास्तविक महत्ता को वह नहीं पहिचान पाता। मनुष्य में यह एक तरह की पशुता है। विवेक पैदा करके ही इस पशुता की चिकित्सा की जास-कती है।

पर इन सव वातों के पहिले मुझे अपनी ही चिकित्सा करना चाहिये। इसके लिये मैंने नियम वनाया कि मुक्ते योग्य श्रिधकारी की आज्ञा विना न तो नाव का उपयोग करना चाहिये न गृहादिका। भाविष्य में अपने तीर्थ की साधु संस्था के लिये भी मैं यह नियम बनादूंगा।

## ५१-अवधिज्ञाना आनन्द

६ वुधी ६४४१ इ. सं.

वाणिजक ग्राम में आनन्द वास्तव में सद्गृहस्थ है। यह महिंदिक होने पर भी तपस्वी ज्ञानी और विनीत है। मुक्ते तीर्थ स्थापना के वाद ऐसे ऐसे उपासकों की आवश्यकता होगी। जव से में इस ग्राम में आया हूं तव से यह प्रतिदिन मेरे पास आया करता है, तत्वचचां करता है, मेरी तपस्या और विचारों की प्रशंसा करता है और अनुरोध करता ह कि में तीर्थस्थापना कहं। पर में अपनी त्हारेयों को जानता हूं। वहुत कुछ दूर होगई हैं, एक दो वर्ष में और भी दूर हो जायंगी तव में जिन वनकर तीर्थ स्थापना कहंगा। आनन्द मेरे इन विचारों से सहमत है। आनंद स्वयं भी विचारक विद्वान है।

प्क दिन थानन्द ने कहा-मुझे स्वर्ग और नरक का प्रत्यक्ष होता है भगवन !

मैंने पूछा-क्या तुम्हें सारे लोक का प्रत्यक्ष होता है ?

आनन्द-नहीं।

में-स्वर्ग नरक में तुम क्या देखते हो?

आनन्द-वहां का हरएक नारकी अपनी लम्बी आयु पूरे हुए विना किसी भी, तरह नहीं मरता और जीवनभर ताइन छेइन ज्वलत पीइन आदि की भयंकर वेदना सहता है। ये सब दृश्य आंख वन्द करने पर मुफे ऐसे दिखाई देते हैं मानों में अपनी आंखों से देख रहा हूं। इसी तरह स्वर्ग भी दिखाई देता है। वहां विवय भोगों का असीम विलास भरा हुआ है।

में-तुम्हें कितने स्वर्ग और कितने नरक दिखाई देते हैं ? आनन्द- मुझे तो एक ही स्वर्ग और एक ही नरक दिखाई देता है।

में- एक गृहस्थ को स्वर्ग और नरक का इतना ही प्रत्यक्ष पर्याप्त है आनन्द! यों नरक एक नहीं सात हैं। जो एक के नीचे एक है और उनमें एक से एक बढ़कर कष्ट हैं। स्वर्ग भी एक नहीं वारह हैं और अनके ऊपर भी ऐसे देवलोक हैं जिनकी तुम कल्पना नहीं कर सकते, वहां छोटे बड़े की कल्पना नहीं है।

आनन्द-पर इन सब का मुझे कैसे प्रत्यक्ष हो सकता है भगवन!

में—आज तुम्हें उनका प्रत्यक्ष नहीं होसकता आनन्द, सुना हुआ ज्ञान अर्थात रक्तज्ञान ही हो सकता है। प्रत्यक्ष तो तुम्हें एक देश का ही होसकता है, इस देशावधि प्रत्यक्ष की प्राप्ति भी कम दुर्छभ नहीं है आनन्द!

आनन्द- आपको यह प्रत्यक्ष कवसे हैं भगवन !

में- लोकावधि प्रत्यक्ष तो एक रात्रि में कठोर शीतोप-समें सहत सहते ध्यानमञ्ज्ञ होने पर मिला था। पर देशावधि प्रत्यक्ष तो मुझे प्रारम्भ से ही है। आनन्द-आखिर आप तीर्थंकर हैं भगवन्, तीर्थंकर को कम से कम देशावधि झान जन्म से ही होना चाहिये।

में-हां थं! जब से होश सम्हाला है, कुछ विचार करना सीखा है, तब से जो ज्ञान है उसे जन्म से ही कहने में कोई आपत्ति नहीं है।

आनन्द- क्या जन्म से और किसी को भी देशावधिज्ञान होसकता है भगवन् ?

में-यहां तो और किसी को नहीं होसकता, हां! स्वर्ग नरक के प्राणियों को होसकता है। क्योंकि देशावधि ज्ञान से हम स्वर्ग नरक का प्रत्यक्ष करते हैं, पर जो प्राणी स्वर्ग या नरक में ही पेदा हुए हैं उन्हें तो स्वर्ग या नरक का प्रत्यक्ष जन्म से ही होगा। उन्हें स्वर्ग नरक देखने के लिये तपस्या की क्या आवश्य-कता होगी?

शानन्द-इसका तो मतलव यह हुआ भगवन, कि देवों और नारिकयों को मनुष्य की अपेक्षा अधिक झान होता है। देवों को तो ठीक है, पर नारिकयों को भी "

में—पर मनुष्य की अपेक्षा उनका दुर्माग्य यह है कि जीवनभर उनका विकास रुका रहता है। पशु भी जन्म के वाद जान में शक्ति में कुछ विकास करता है पर देव नारकी कुछ विकास करता है पर देव नारकी कुछ विकास नहीं कर पाते। जीवन का सच्चा आनन्द विकास में है, जन्म की पूंजी में नहीं। जन्म से मनुष्य की अपेक्षा पशु क यच्चा अधिक समर्थ होता है पर विकास में वह शोध ही पिछड़ जाता है इसिलये मनुष्य की अपेक्षा पशु विकास की दृष्टि से अभागी है और देव नारकी जन्म के समय पशु से भी अधिक समर्थ होते हैं पर विकास में विलक्ष्य प्रगति-हीन होते हैं इसिलये और भी अभागी है।

आनन्द-यह आपने वहुत ही ठीक कहा भगवन ! विकास की दृष्टि से मनुष्य, पशु और नारिक्षयों से श्रेष्ठ तो हैं ही, पर देवों से भी श्रेष्ठ है। फिर भी इतना तो कहना ही पड़ेगा कि जो देशावधि देव नारिक्षयों को जन्म से मिल जाता है वह मनुष्य को जीवन के अन्त तक नहीं मिल पाता, ईके दुके तप-हिन्नयों को मिला भी तो इससे क्या ?

म-पर इससे देव नाराक्रियों का ज्ञान मनुष्य से अधिक नहीं होसता।

आनन्द्-जिन मनुष्यों को अवधिशान नहीं मिला है उनसे तो अधिक होता ही है भगवन ।

में- तुम यहां वैठे वैठे वैशाली नगरी का चौराहा देख सकते हो आनन्द ?

आनन्द- सो तो नहीं देख सकता प्रभु !

में-पर अस चोराहे पर वैठा हुआ वैल वह चौराहा देख सकता है। तत्र क्या तुम सममते हो कि वैल का ज्ञान तुम से अधिक है ?

थानन्द-यह कैसे कह सकता हैं ?

में- इसी तरह देव नारिक्यों का अवधिज्ञान इन्हें मनुष्य से अधिक ज्ञानी नहीं बनाता। स्वर्ग में रहने वाले यदि स्वर्ग का प्रत्यक्ष दर्शन करें और नरक में रहने वाले अगर नरक का प्रत्यक्ष दर्शन करें और स्वर्ग नरक से दूर रहनेवाला मनुष्य उनका दर्शन न कर पाये तो इससे मनुष्य का ज्ञान कम नहीं होजाता। देवां नारिक्यों का अवधिज्ञान जन्म से होता है इस-लिये वह आपपादिक है। ज्ञान के विकास को रोकनेवाला जो अन्तमल हे अर्थात् ज्ञानावरण है असका च्य अपराम उसमें नहीं होता जिससे उनका विकास कहा जासके। पर मनुष्य के अवधिज्ञान में ज्ञान का विकास है अर्थात् ज्ञानावरण का अयोप राम है इसिटिये उसे आयोपराम निमित्तक कहते हैं। इसिटिये आनन्द, तुम अपने देशाविक्षान के द्वारा देवों से अधिक ज्ञानी हो।

आनन्द के चेहरं पर प्रसन्नता नाचने लगी।

५ - सर्वज्ञता

२८ तुपी ६४४। इ. सं.

इस वाणिजक ग्राम में ही मेरा दसवां चातुर्मास वीत रहा है। श्रमणोपासक शानन्द प्रायः आता रहता है और कुछ न कुछ प्रश्न पृष्ठता रहता है। उसके प्रदनों से मुझे बहुतसी वातों पर गहराई से विचार करना पड़ा, और तीर्थ प्रवर्तन के समय किस नीति से काम लेना चाहिये इस विषय की पर्याप्त सामग्री मिली।

मुझे मानव जीवन को पिवत्र और प्राणियों को अधिक से अधिक सुखी बनाना है। पर अगर एक मनुष्य अपने सुख के लिये दूसरे के सुख की पर्वाह न करे तो परस्पर छीनाभपटी और संहार के कारण यह जग नरक बनजाय। इसि छिये एक दूमरे की सुबिया का ध्यान रखना संयम से रहना आदि का सन्देश मुझे देना है। इतने पर पूरी तरह परस्पर न्याय होने लोगा, और संसार में किसी तरह का कप्र न रहेगा यह तो कह नहीं सकते, इसि ये मनुष्य के मन को ही इतना स्वसन्तुप्र बनाना पड़ेगा कि वह इस जगत को खेल समक्कर निर्हिप्त भाव से रह सके, असका आत्मा बाहरी परिस्थितियों के बन्धन में न रहे।

्र इस प्रकार मुक्ते संयम का और परिस्थितियों के प्रभाव से मुक्ति का सन्देश/जगत को देना है। पर इनेगिने मनुष्यों को ही इतना ऊंचा कार्यक्रम दिया जासकता है क्यों कि जनसाधारण तो वाहरी फलाफल का विचार करके ही किसी मार्ग को अपनाता है। इसलिये वह संयम का पालन भी वाहरी फलाफल के विचार से करेगा, पर जगत की आज ऐसी व्यवस्था नहीं है कि जो संयमी हो वे वाहरी दृष्टि से भी सफल हों और जो असंयमी हों वे असफल संयम और सफलता का वहुत कुछ सम्बन्ध है, और इसी जीवन में भी संयमी आदमी वहुत सुखी या सफल पाया जाता है फिर भी इस सम्बन्धि नियम के अपवाद भी वहुत से दिखाई देते हैं। उन अपवादों को देखदेख कर अधिकांश आदमी संयम का पथ छोड़कर किभी भी तरह वाहरी सफलता का मार्ग पकड़ते हैं। इस प्रकार असंयम की भरमार से सारा संसार दुखी होता है। दीई दिष्ट से विचार किया जाय तो सत्य और संयम से ही सुख का सम्बन्ध मालूम होगा, पर ऐसी दोई दृष्टि सव में है कहां?

इस उल्रमन को सुलमाने के लिये स्वर्ग नरक आदि का विवे-चत करना आवश्यक है। लोकावधि ज्ञान से मैंने इनकी रूपरेखा वना ही ली है। इन सब बातों के बारे में मुझे लोगों के प्रत्येक प्रश्न का समाधान करना पड़ेगा, और मुझे सर्वज्ञ कहलाना पड़ेगा। इसके विना लोगों का समाधान न होगा, वे विश्वास न करेंगे उनके जीवन में संयम त्याग उदारता आदि आ न सकेंग या आकरके टिक न सकेंगे।

सर्वज्ञ को यह जहरत है कि वह वर्तमान के साथ भूत भविष्य का स्पष्ट और पर्याप्त ज्ञान रखता हो। आज की बुराई भलाई किन कारणों का फल है और आज की बुराई भलाई का आगे क्या परिणाम होगा, इस प्रकार भूत भविष्य और वर्तमान का इतना ज्ञानी हो कि लोगों की जिज्ञासाओं को सन्तुष्ट कर सके इस प्रकार वह विकालदर्शी हो। पुण्यपाप का फल बताने के लिये यह स्वर्ग नरक की वात भी जानता हो, उर्ध्व लोक और पाताल लोक का भी उसे पता हो इस प्रकार वह त्रिलोकदर्शी भी हो। मुमे विश्वास है कि मैं त्रिलोकद्शिता और त्रिकाल-दिशता का परिचय देसकूंगा।

पर यह त्रिलोक-त्रिकाल-दिशाता तत्वविषयक ही है, अर्थात् करपाण की दृष्टि से उपयोगी पदार्थों के जानने के विषय में ही है, निरुपयोगी अनन्त पदार्थों को जानने से कोई प्रयोजन नहीं जो आन्यात्मिक और व्यावहारिक आचार का विषय है उसके लिये उपयोगी है, वहीं तत्व है, उसी का पूर्ण जान सर्वजता है। मैं उसके निकट पहुँच रहा हूं।

### ५३- त्रिमंगी

१५ दुंगी ९४३ ( इतिहास संवत — आज मुझसे आनन्द ने पूछा-यह विश्व कव से हैं ? मैंने कहा-यह अनादि है । आनन्द- और कव तक रहेगा ? मैं- सदा रहेगा, इसका अन्त नहीं है ।

आनन्द - क्या इसका आदि और अन्त कोई नहीं कहसकता?

में—जब आदि अन्त है ही नहीं, तब कौन कह सकेण ? जो कहेगा वह झूठ कहेगा।

> आनन्द—क्या विश्वकी प्रत्येक वस्तु अन।दि अनन्त है ? में प्रत्येक वस्तु अनादि अनन्त है ।

आनन्द —तव हम पदार्थीं की उत्पत्ति और नाश क्यों देखते हैं ? जन्म क्यों होता है ? मरण क्यों होता है ? मैं-द्रव्य की न अत्पत्ति होती है न नाश होता है असकी पर्याय ही वड़लती है। जैसे पानी से भाफ वनती है, भाफ से वादल वनते है, वादलों से फिर पानी बनता है। इसमें द्रव्य का नाश नहीं है पर्यायों का ही नाश है और पर्यायों की ही उत्पत्ति है, द्रव्य तो ध्रुव है।

आनन्द-क्या पर्याय वस्तु से भिन्न है ?

में- भिन्न नहीं है । वस्तु के अनित्य अंश को पर्याय कहते हैं और नित्य अंश को द्रव्य, इसप्रकार वस्तु द्रव्यपर्या- यात्मक या नित्यानित्यात्मक है । वस्तु की एक पर्याय नष्ट होती है और उसी समय दूसरी पर्याय पैदा होती है और वस्तु द्रव्य रूप से क्व वनी रहती है । इसप्रकार प्रत्येक वस्तु में उत्पाद व्यय और फ्रांव्य ये तीन मंग प्रतिसमय रहते हैं । इस त्रिमंगी के द्वारा ही तुम पदार्थ का ठीक ज्ञान कर सकते हो ।

आनन्द- पर्यायों की इस परम्परा का प्रारम्भ कव से हुआ और अन्त कव होगा ?

में-पहिली पर्याय नष्ट हुए विना नई पर्याय पैदा नहीं होती, नई पर्याय पैदा हुए विना पहिली पर्याय नष्ट नहीं होती, तव न तो पर्याय-परम्परा का प्रारम्भ वताया जासकता है न उसका अन्त।

आनन्द कुछ क्षण सोचता रहा, फिर बोला-वस्तु का आदि अन्त जाने विना किसी वस्तु को पूरी तरह कैसे जाना जास-कता है ?

मैंने कहा-अंश से ही अंशी का पूरा ज्ञान होता है आनन्द! पहाड़ की एक वाजू देखकर ही पूरे पहाड़ का ज्ञान माना जाता है। तुम मेरी आकृति और मैं तुम्हारी आकृति एक ही ओर से देख. रहे हैं पर पूरे आनन्द के साथ पूरे वर्धमान की वातचीत हो रही है।

आनन्द-बहुत ठीक कहा भगवन् आपने । सर्वदर्शी भी वस्तु का इसी तरह दर्धन करते हैं । एक अंश से सब अंश, एक काल से सब काल । सर्वज्ञ अनंतज्ञ नहीं होता ।

में न्सर्वे सर्वे होता है. अनंतज्ञ नहीं। वह आत्म-कल्याण के लिये जितने ज्ञान की जरूरत है उतना सब जानता है. चाहे भूत भावेण्य की हो, चाहे ऊर्ध्व लोक या पाताल लोक की, इस दृष्टि से वह जिकालद्शीं होता है. पर अनन्त को नहीं जानता। इसप्रकार सर्वे को विषयमें 'हाँ' और 'ना' अर्थात् अस्ति और नास्ति दोनों भंगों का उपयोग किया जासकता है।

आनन्द- फिर भी बाह्य वस्तुओं के जानने के बारे में बान की कुछ मर्यादा तो होगी।

मैं- हां ! मर्यादा होगी, पर वह वताई नहीं जा सकती । वह अवक्तव्य हैं। यह भी एक त्रिमंगी होगई आनन्द, अस्ति नास्ति और अवक्तव्य।

्आनन्द- पर यह तो एक तरह का अक्षेयवाद हुआ <sup>9</sup>

में- हां ! क्षेयवाद अक्षेयवाद, नित्यवाद अनित्यवाद आदि सभी वादों का समन्वय करने से सत्य के दर्शन होते हैं आनन्द।

आनन्द — वहुत ही अपूर्व है प्रभु यह सिद्धांत, वहुत ही अद्भुत है प्रभु यह सिद्धांत, इनसे दर्शन-शास्त्रों के सब मगड़े मिटाये जासकेंगे प्रभु, में आपके इस सिद्धान्त से बहुत ही सन्तुष्ट हुआ भगवन । अय आप तीर्थप्रवर्तन करें भगवन !

में- तीर्थ प्रवर्तन का समय भी शीघ्र ही आनेवाला है आनन्द।

आनन्द प्रणाम करके चला गया। में सोचता हूं कि यही त्रिभंगी मेरे दर्शन का सार होगी। अर्थ की दृष्टि से उत्पाद व्यय ध्रीव्य, और ज्ञान की दृष्टि से अस्ति नास्ति अवक्तव्य। जो इस त्रिभंगी को समक्ष लेगा वह मेरे दर्शन को समझ लेगा।

## ५४- सप्तभंगी

ं ७ हुंगी ९४४१ ई. सं.

इत दो दिनों में त्रिभंगी के विकास पर बहुत विचार हुआ। किसी भी पदार्थ को जानने कहने के लिये या किसी प्रश्न का उत्तर देने के लिये अस्ति नास्ति अवक्त उप ये तीन भंग हैं। वस्तु धर्भ के अनुसार तीन में से किसी एक भंग के द्वारा प्रश्न का उत्तर देना होगा। पर इन दो दिनों में जो गहराई से चिंतन किया उससे त्रिभंगी विकासित होकर सप्तभंगी होगई। क्योंकि कुछ प्रश्न ऐसे भी होसकते हैं जिनके अनुतर में दो दो भंगों का या तीनों भंगों का मिश्रण करना एड़े। सात तरह के प्रश्न और सात तरह के उत्तरों से सप्तभंगी होती है। जैसे ज्ञान के विषय में।

१- प्रश्न-तत्व की दृष्टि से योगी कितना जानता है ?

उत्तर-तत्वज्ञान की दृष्टि से योगी सर्वज्ञ है (अस्ति)

२- प्रश्न अतत्वभूत पदार्थी की दृष्टि से योगी सर्वज्ञ है
कि नहीं ?

उत्तर-नहीं है। (नास्ति)

३- प्रश्न- तत्व और अतत्व दोनों दृष्टियों का एक साथ विचार किया जाय तो ज्ञान की सीमा क्या है ?

उत्तर-ऐसी अवस्था में ब्र'न की सीमा कह नहीं सकते। (अवक्तन्य)

४- प्रका- योगी या अईत् को हम सर्वज्ञ कहें या असर्वज्ञ ?

उत्तर-तत्वज्ञान की दृष्टि से सर्वज्ञ कहें और अतत्वज्ञान की दृष्टि से असर्वज्ञ। (अस्ति नास्ति ) ५- प्रश्त- मुमें कुछ तत्वज्ञान सम्बन्धी शंकाएँ हैं कुछ अन्य शंकाएँ भी हैं। क्या, योगी उनका समाधान करेंगे ? योगी आखिर जानते कितना हैं ?

उत्तर-तत्वज्ञान सम्बन्धी शंकाओं का तो जरूर समाधान करेंगे क्योंकि इस दृष्टि से वे सर्वज्ञ हैं। वाकी सद शंकाओं का वे समाधान करेंगे कि नहीं, कह नहीं सकते। क्योंकि इस दृष्टि से अनके ज्ञान की सीमा कहीं नहीं जासकती। (अस्ति अवक्तव्य)

६ प्रकृत-क्या योगी संसार के सब विषयों के सब प्रक्तों का समाधान कर सकते हैं ? योगी कितना जानते होंगे ?

अत्तर- सब विषयों के सब प्रश्नों का समाधान वे नहीं कर सकते, यद्यपि वे काफी जानते हैं पर कितना जानते हैं कह नहीं सकते। (नास्ति अवक्तव्य)

७ प्रश्न- कुछ तो मेरी तत्वज्ञान सम्वन्धी शंकाएँ हैं और कुछ ऐसी हैं जिनका आत्मकल्याण के या तत्व के ज्ञान से कोई मतल्य नहीं, क्या उन सब का समाधान योगी करेंगे ? योगी का सारा ज्ञान आखिर है कितना ?

अत्तर-तत्वज्ञान सम्बन्धी सव दांकाओंका समाधान व करेंगे क्योंकि इस दृष्टि से वे सर्वज्ञ हैं, पर अतत्वज्ञान सम्बन्धी सब दांकाओं का समाधान नहीं कर सकते। क्योंकि इस दृष्टि से सर्वज्ञ नहीं हैं। सब मिलाकर कितनी दांकाओं का समाधान करेंगे-कह नहीं सकते क्योंकि साधारणतः उनके ज्ञान की सीमा वताना अशक्य है। (अस्ति नास्ति अवक्तव्य)

मूलमंग तो तीन ही हैं पर तीन के सात भंग वनाने से प्रक्तों का वत्तर हर तरह से दिया जासकता है और उसमें काफी स्पष्टता है। त्रिभंगी या सप्तभंगी के द्वारा ही प्रत्येक विषय का खुलासा किया जासकता है। हिंसा अहिंसा आदि संयम के अंगों में भी सप्तमंगी के विना काम नहीं चल सकता । जैसे हिंसा पाप है। पर थोड़ी बहुत हिंसा तो होती ही रहती है वह अनिवार्य है उसे पाप नहीं कह सकते, इस प्रकार हिंसा के बारे में भी सप्तमंगी वनेगी।

१- हिंसा पाप हं। ( अस्ति )

२-अनिवार्य आरम्भी हिंसा पाय नहीं हे। [नास्ति]

३- वाहरी हिंसा ( द्रज्य हिंसा ) देखकर ही किसी को पापी या अपापी नहीं कह सकते । [ अवक्तव्य ]

४- संकल्पी हिंसा पाप है, आरम्भी हिंसा पाप नहीं। (अस्ति नास्ति)

५- भावहिंसा पाप है पर द्रव्यहिंसा के विषय में निश्चित वात नहीं कह सकते। (अस्ति अवक्तव्य)

६- यद्यपि दृत्यिहिंसा के वारे में निश्चित कुछ नहीं कह सकते फिर भी इतना निश्चित है कि अनिवार्य आरम्भी हिंसी पाप नहीं है। [नास्ति अवक्तव्य]

७- त्रसप्राणियों की संकल्पी हिंसा पाप है और स्थावरों की अनिवार्य हिंसा पाप नहीं है इतना निक्कित होने पर भी द्रव्य हिंसा होने से ही यह नहीं कह सकते कि यह हिंसा पाप है या अपाप । ( अस्ति नास्ति अवक्तव्य )

कानसी हिंसा किसके लिये, किस जगह किस समय किस भाव से अनुकूल हे और किसके लिये किस जगह किस समय किस भाव से प्रतिकृत, इसका विचार करके ही लात भंगों में से टिचत भंग के द्वारा प्रश्न का ठीक अत्तर देना चाहिये। ज्ञान और चारित्र में ही नहीं किन्तु व्यवहार की हर वात में ये सात भंग लगाये जासकते हैं। प्रस्थेक वस्तु के विचार में दृष्य क्षेत्र काल भाव की अपक्षा विचार करना चाहिये। इसप्र-कार मेरे दर्शन का असाधारण दृष्टिकोण आज निदिन्नत होगया।

### ५५ - दासता की कुप्रथा

१ मुंका ६४४१ इ. सं

आज की सामाजिक और आर्थिक समस्याओं में दासता की समस्या भी एक समस्या है। मतुष्य को पशु के समात दास बनाकर रखना, यहां तक कि असे पशु-समान रखना खरीदना, मतुष्यता का वड़ा से वड़ा कलंक हैं। पशु भें इतना ज्ञान नहीं होता, न उसे पूरी तरह उसका उत्तरदायिन्व समझाया जासकता है कि जिससे हांक विना अपना कर्तव्य पूरा कर सके. इसल्ये पशु को दास बनाकर रखना एक तरह का अपराध होने पर भी अन्तव्य है। पर मतुष्य तो अपना उत्तरदायिन्व समस्ता है. भाषा समझता है, तब उसे दास बनाना अन्तव्य नहीं कहा जासकता।

पर इस दासप्रया की जड़ गहरी है। आज इसे इकदम निर्मूल नहीं किया जासकता। ही ! एक न एक दिन यह जायगी अवश्य, क्योंकि दासों की पशुता दासों को ही दुःखद नहीं है दास-स्वामियों को भी दुःखद है। दानों को कार्य में काई आक-पण या राचि न होने से वे आधिक हानि आर कम से कम काम करते हैं और इसके लिय प्रेरित करने में और ध्यान रखने में इतना कप्र होता है कि दास रखना पर्याप्त महास्य मालम होने लगता है। इसको अपेक्षा भृतिजीवी व्याक्त आधक व्यवस्थित काम करते हैं। इसालेये एक न एक दिन दासों का स्थान भृति-जीवी लोग ही लेलेंगे। परन्तु जब तक वह समय नहीं आया है तब तक में दासों को वन्यतमुक्त करने की, और जिन लोगों के पास दास है उन्हें दासों की संख्या कम करने की प्रेरणा दो कहंगा ही। आज मेरे निमित्त से एक दासी दासता से सुक्त होगई इससे मुझे पर्यास्त सन्तीप हुआ। आज में भिक्षा के लिये अचानक ही आनन्द के यहां जा पहुँचा। आनन्द अपने भवन के दूसरे भाग में था। में जिस द्वार पर पहुँचा उससे एक दासी निकली। वह कल का वासा भात फेंकने आई थी। मुक्ते देखते ही वह ककी। वोली-साधुजी, में दासी हूं, मेरे पास ऐसी कोई वस्तु नहीं है जिसे में अपनी कह सक्तें आर आपको दे सकूं। यह वासा भात स्वामिनी ने फेंकने के लिये दिया है इसे में अपने स्वामित्व का कह सकती हूं। त्या यह वासा भात आपको चलेगा?

वोलते वोलते असका गला भर आया और आंखें भी गीली होगई।

मैंने हाथ पसार दिये और उसने वड़ी भक्ति से करतल पर भात परोसा और मैंने आहार लिया। आहार लेकर मैं निवटा ही था कि भीतर से आवाज आई, क्यों री वहुला! भात फेंकने में इतनी देर क्यों लगा रही है ?

आवाज के पीछे वहुला की स्वामिनी वहां आपहुँची। वह मुझे देखकर ठिठकी। फिर क्षणभर रुककर कड़कती हुई आवाज में वोली-क्यों री! तूने भगवान को वासा भात क्यों परोसा?

स्वामिनी की आवाज भवन में गूँज गई। अन्य दासी-दास भी इकट्ठे होगये, आनन्द भी आगया। उसने कहा-भग-वन. यह मेरा कितना दुर्भाग्य है कि मेरे घर पर भी आपको वासा भात मिला।

मैंने कहा- मैंने तुम्हारे यहां आहार नहीं लिया है आनन्द, बहुला के यहां लिया है। बहुला दासी है, फेकने के लिये दिये गये भात पर ही उसका आधकार कहा जासकता था इसलिये बहुला के यहां मुझे वहीं मिल सकता था। आनन्द ने कुछ अर्ध स्वगत के समान कहा—इतनी समृद्धि रहते हुए भी जो पुण्य में न खरीद सका वह पुण्य दासी होने पर भी वहुला ने खरीद लिया।

र्मेने कहा— अब तुम बह पुण्य बहुला से खरीद स्कते हो।

> आनिष्द-केसे खरीद सकता है ? में- वहुला को दासता से मुक्त करके।

आनन्द-में प्रसन्नता से बहुला को दासता से मुक्त करता हूं। यह चाहे तो अभी जहां चाहे जासकती है, चाहे तो भृतिजीविनी वनकर मेरे ही यहां रहसकती है। में राज्य में भी यह विचित्ति भेज देता हूँ कि बहुला आज से स्वतन्त्र है।

आनन्द की इस उदारता से मुक्ते पर्याप्त सन्तोप हुआ।

#### ५६-स्वम जगव्

२ चिंगा ६४३१ इ. सं.

एकबार फिर इंच्छा हुई कि अकेला ही म्लेच्छ खण्डों में घूमूँ, इसिलये हड़भामि की तरफ विहार किया, पेढाला गांव के पास एक उद्यान में पोलास नाम का चेत्य था उसी चत्य में में ठड़गा। रास्ते में स्वर्ग लोक के विषय में काफी विचार आते रहे इसिलये रात में जब सोया तब स्वप्न जगत में उन्हीं विचारों की छाया पड़ी और वड़ा ही अद्भुत स्वप्न आया।

मैंने देखा कि स्वर्गलोक में इंद्र वहें ठाठ से अपनी सभा में बेठा है और इधर अधर की गणराय होते होते मेरा प्रकरण छिड़ पड़ा। इन्द्र ने मेरी तपस्या की वड़ी प्रशंसा की इतनी अधिक कि संगमक नाम के देव को असपर विश्वास ही नहीं हुआ, तव वह मेरी परीक्षा लेने के लिये मेरे पास आया

आर आकर के उसने अपनी दाकि से भेरे पर खूव धूलवर्षा की पर मैं विचलित न हुआ। तव उसने वड़े वड़े चींट पैदा किये। उनने शरीर के भीतर घुस-घुसकर मेरा सारा शरीर खा डाला, हड़ियों का पिंजरा ही रह गया, फिर भी मैं विचालित नहीं हुआ। तव उसने वड़े वड़े डाँस पैदा किये, दनने मेरा खून चूस डाला फिर भी में विचलित न हुआ। तव उसने विच्छू पैदा कियें, दनके इंकों से भी में विचलित न हुआ। तव असने साँप पैदा किये जो मेरे शरीर से लिपट गये, फिर भी में विचलित न हुआ। तव असने वड़े वड़े दांतवाला हाथी पैदा किया, उसने मुभी उठाकर आसमान में फेंक दिया, फिर भी में विचिष्ठित नहीं हुआ। तव अ-ने दिशाच देदा किया पर उसका भयंकर रूप देखकर भी में विविष्ठित नहीं हुआ। तव असने वाघ पैदा किया, पर अससे भो विचिलित नहीं हुआ। तव उसने एक रसोइया बुलाया जिसने मेरे दोनों पैरों का चूल्हा वनाकर आग जलाई, पर उससे भी में विचिष्ठित नहीं हुआ। तव उसने एक वहां त्फान पदा किया, फिर भी में विचिष्ठित नहीं हुआ। तव उसने हजार मन वजन का एक कालचक पदा किया जो असने मुक्तपर फेंका, उसके वजन से मेरा शरीर घुटने तक जनीन में घुस गया।

यद्यापे यह सन स्वम था, पर स्वम का असर भी शरीर पर पड़ता है। कालचक्र के स्वम से मुझे कुछ नींद में ही ऐसी घन्न हुआ कि ठंड होने पर भी मुझे पसीना आगया और मानासिक आधात से नींद खुलगई। देखा तो वहां कुछ नहीं था, में चैत्य में अकेला था।

स्वम की भी अद्भुत दुनिया होतो है! विलक्कल असंभव और परस्पर विरोधी घटनाओं भी आँखों के सामने प्रत्यक्ष दिख-लाई देने लगती हैं, फिर भी निराधार नहीं होती। मन में छिपीहुई वासनाएँ ही इनका आधार वनजाती हैं और कभी कभी वासनाओं इतनी प्रच्छन्न होती हैं कि वासनावाले मनुष्य को भी उनका पता नहीं लगता। यहीं कारण है कि कभी कभी ऐसे स्वप्न आते हैं कि जिनका कोई भी वीज हमें मनके भीतर दिखाई नहीं देता।

में इसी स्वप्न को छेता हूं। मेरे शरीर को चालनी की तरंह छेद डाला, इसकी मुभे क्या कल्पना आ सकती है ? फिर भी स्वम में यह और ऐसी अनेक वार्ते प्रत्यक्षसी दिखाई दीं, क्यों कि इनका वीज मनमें था। पिछले दिनों में जो मैंने अनेक कष्ट सहे हूँ और अविचलित होकर सहे हैं उसके कारण मनमें एक ऐसा आत्मविश्वास पैदा हो गया है कि जो प्रच्छन्न अभिमान वनगया है। स्वर्ग में इन्द्रद्वारा मेरी प्रशंसा के स्वप्न से पता लगता है कि मनके भीतर एक तरह की महत्वाकांक्षा छिपी हुई है। असंयम के ये अंश इतने सुक्ष्म और प्रच्छन्न हैं कि उनको साधारण ज्ञानी जान नहीं सकता। मनकी इन सुक्ष्म पर्यायों का ज्ञान वहुत उंचे दरजे का ज्ञान है कि जो संयम की पर्याप्त विद्यादि होनेपर ही हो सकता है। अवधिज्ञान की अपेक्षा इसका मिलना वहुत दुर्लभ है। अवाधिज्ञान तो असंयमी को भी हो सकता है पर मनःपर्याय तो असी संयमी को हो सकता है जा अपने या पराये मन के भीतर छिपे हुन्ने पाप और असंयम को अपनी दिव्य दृष्टि से देख सकता ई । साधारण मनोवैज्ञानिकता,एक वात है असका संवंध विद्याप विद्या बुद्धि से है जब कि मनःपर्याय ज्ञान विद्या बुद्धि के सिवाय वहत उच्च श्रेणी की संयम-विश्राद्धि के साथ दिव्य दृष्टिकी अपेक्षा रखता है।

आज अपने स्वप्न पर विचार करते करते मुक्ते मालूम होता है कि मुझे मनः पर्याय ज्ञान होगया है, इस ज्ञान से रहा सहा असंयम भी दूर हो जायगा। तव मैं अपने को इतना पवित्र वना सक्ंगा जिससे अपने को जिन अहत् या बुद्ध कह सकं। उस समय जो ज्ञान होगा वह विशुद्ध ज्ञान होगा, निर्हिप ज्ञान होगा, केवलज्ञान होगा।

आज इस दुःस्वप्तने संयम ओर ज्ञान का सच्चा स्वरूप दिखा दिया है जो निकट माविष्य में पूर्ण होगा।

# , ५७ क्या ऌरें १

४ चिंगा ६४४१ इ. सं.

चत्य से निकलकर में वालुक ग्रामकी तरफ चला। वालुक ग्राम यथानाम तथागुण है। असके चारों तरफ वहुत दूर तक वालु ही वालु है। यहां चाहे दिन हो चाह रात, छिपन का कोई जगह नहीं है इसालिये चार यहां नहीं रहते, डांकू हा रहत हैं जो यात्रियों के समान ममूह बनाकर चलत हैं आर इके दुके राहगीर को मारपीटकर लुट लेते हैं।

में जब बालु के मार्ग में से जा हा था तब दूर से इन डाकुओं ने मुझे देखा और दोड़त हुए मेरे पास आये। पर मुझे देखकर बहुत निराज हुए। मेरे पास लटन योग्य तो कुछ था ही नहीं, पर शरीर पर कोई चीर भी नहीं था जिसके भीतर किसी बस्तु के छिपाने का कोई सन्देह होसके और सन्देह के नाम पर मुझे तंग किया जासके। एक डांकु बोला-अब इस नंगे का क्या लटें?

दूसरे को मजाक सुझा। वोला — मामाजा, अपने इन

तीसरा वोला—अच्छा तो अपने वच्चों को गोद में ले लीजिये।

यह कहकर वह मेरे कंघे से लटक गया। इसके बाद दूसरा भी लटक गया। वाद में और डांकू भी चारों तरफ लटक गये। चलना तो अशक्य हो ही गया पर मेरे पैर वालु में धँसः कर रहगये। यड़ीभर उन लोगों ने अत्यन्त अपमान जनक वल्लं उन किया।

फिर यह कहते हुए छोट गये कि मामाजी, अगर तुम्हारे पास छँगोटी भी होती तो वही लूटते, पर अब नंगे मामा का क्या लूटें ?

#### ५८- तत्व

१७ टुंगी ६४४२ इ. सं.

हर्म्मि में छः महीने तक विहार किया। वहां के छोग अभी काकी म्लेच्छ हैं फिर भी कुछ न कुछ असर हुआ ही। अनुभव भी मिले। यहां भिक्षा की काफी किठनाई रही क्योंकि जिस घर में जाता था उसमें ऐसा भोजन मिलना किठन होता था जिसमें मांस न मिला हो। अगर कोई ऐसा भोजन मिला भी तो अस्वच्छता के कारण असे लेना ठीक नहीं माल्म हुआ। इस प्रकार कहना चाहिये कि छः महीने तक एक प्रकार से अन्वान ही हुआ। वहां से निकलकर जब एक गोकुल में पहुँचा तब एक गोपी के यहां गुद्ध आहार मिला। इसके बाद मेंने दुतगित से पर्याप्त विहार किया। व्वेताम्बी आवस्ती कोशाम्बी वाराणसी मिथिला आदि दूर दूर की नगिरयों में अमण करके इस विशाला नगिरी में ग्यारहचां चातुर्मास किया है। इस अमण में लोगों से जो चर्चाएँ हुई उनसे धर्मतत्वों के निर्णय करने में प्रेरणा मिली। आजकल वहीं कर रहा हूँ।

कल्याण की दृष्टि से मैंने सात वातों के विचार को मुख्यता दी है। और उनके नाम रक्खे हैं जीव, अजीव, आश्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा, मोक्ष ।

जीव-जो अनुभव करता है कि में हूं। चैतन्यमय, सुख

दृःख का भोक्ता जीव है।

अजीव-जो जीव से भिन्न है वह अजीव है। यह दारीर अजीव है जो जीवके साथ वैधा हुआ या जीव जिस के साथ वैधा हुआ है।

आश्रव-जो दुःख के श्रोत हैं वे आश्रव हैं। मिथ्यात्व असंयम आदि के कारण प्राणी दुःखी होता है, ये ही आश्रव हैं।

वन्ध-आश्रवों के कारण प्राणी दुःखदायक परिस्थितियों से वैध जाता हैं, जिनका असे फल भोगना पड़ता है वह वैध हैं।

संवर-आश्रवों को रोक देना अज्ञान असंयम आदि दूर कर देना संवर है। संवर होजाने से नये बन्ध नहीं हो पाते।

निर्जग जो कर्न वँध चुके हैं वे फल देकर झड़जॉय या नपस्या से पहिले ही भड़ा दिये जॉय, यह निर्जरा है।

मोश-वंधी हुई चीज महती तो जरूर है, कर्म भी झड़ते हैं 'पर महत झहत फल दे जात हैं। अगर असको सहन कर लिया जाय तब तो ठीक, नहीं तो फल भोगने में जो अशांति आदि होती है उससे फिर बन्ध होता है, इसप्रकार अनन्त परम्परा चलती रहती है। इसलिय आवश्यकता इस बात की है कि कर्म का फल महन कर लिया जाय और फिर इसप्रकार निर्लित रहा जाय कि आगे बन्ध न हा। इसप्रकार धीरे धीरे ऐसी अबस्था पदा होसकती है जब मनुष्य दुःखों से मुक्त होस-कता है, वहीं मोश है।

इन सात तत्वों का पक्का विश्वास ही सम्यद्र्यन या सम्यक्त्व है, इन सात तत्वों का ठीक ज्ञान ही वास्तव में सम्य-ग्ज्ञान है। इन तत्वों से वाहर का ज्ञान ठीक रहे या न रहे उससे सम्यग्ज्ञान में कोई वाधा नहीं आतो। इन तत्वों का जिन्हें पूरा अनुभव होजाता है, जो मुक्तावस्था तक का अनुभव करने लगते हैं वे ही पूर्ण सम्यग्ज्ञानी, केवली या बुद्ध हैं। इन तत्वों के अनु-रूप आचरण करने लगना मन को पवित्र बनाना ही सम्यक् चारित्र है। जो इस चरित्र को पूर्ण कर जाते हैं जो अपनी दुर्वास-नाओं को जीत लेते हैं और अपना जीवन स्वप्रकल्याणकारी बनालेते हैं वे ही जिन हैं अहंत् हैं। इन तत्वों को में खोज चुका है। बहुत कुछ अनुमव में भी ले आया है फिर भी थोड़ी कमी माल्म होती हैं। कुछ दिनें! में वह कभी भी दूर होजायगी।

किसी चीज के मूल को या सार को तत्व कहते हैं। आत्मकत्याण या स्वपर कत्याण के लिये मूलभूत ये सात वात हैं इसालिये में इन्हें तत्व कहता हूं। ये सात तत्व ही मेरी धर्मसं-स्थाकी आधारिशला है।

#### ५९ पुण्यपाप

1६ दुंगी ९४४२ इ सं.

परसी तत्वा के बारे में जो निर्णय किया था, उसके विषय में कुछ और गहराई से विचार हुआ। इसमें सन्देह नहीं कि पूर्ण सुखशांति के लिये समी तरह के आश्रवों का त्याग करना चाहिय। पर इस प्रकार की विशुद्ध परिणाति हर एक व्यक्ति नहीं कर सकता, वह अग्रुद्ध परिणातियों में चुनाव ही कर सकता है। इसिछये आश्रवों में ग्रुम अग्रुम का भेद करना पड़ेगा। यद्यपि शुम भी अग्रुद्ध है और हानिकर भी है, फिर भी अग्रुम की अपेक्षा शुभ वहुत अच्छा है और शुद्ध अवस्था को प्राप्त करने के लिये भी अनुकुल है। अश्रुम से शुद्ध को पाना जितना कठिन है शुम से शुद्ध का पाना खुतना कठिन नहीं है।

अञ्चम परिणाति में मनुष्य स्वार्थ के लिये बुगई करता है। जुम परिणाति में स्वार्थ को गोणकर मलाई करता है। जुद्ध परिणाति में भी जुभ की ही तरह स्वार्थ को गोणकर मलाई करता है. इसिलिये शुभ और शुद्ध स्थूल दृष्टि से एक मगिखें मालूम होते हैं परन्तु सृक्ष्म दृष्टि से शुभ और शुद्ध में बहुत अन्तर है। शुभ में राग या मोह परिणात है, शुद्ध में बातराग परिणात है। भावों के इस भेद का परिणाम भी भिन्न ।भन्न ही होता है। रागी के शुभ कार्य कुछ पक्षपान-पूर्ण होते हैं, या कुछ आशा रखते हैं, इसिलिये अन्त में मानसिक दुख देते हैं। हमने इतना भला किया है इसिलिये इतना नाम होना चाहिये, उपऋतको मेरा उपकार मानना चाहिये या मरने पर मुझे उसका फल मिलना चाहिये इसप्रकार की राग्परिणात अन्त में दुःख देती है, फलाशा से कभी कभी अविवेक भी आजाता है. अपकृत में प्रतिक्रिया भी होने को सम्भावना रहती है. इसिलिये शुभ परिणात मोक्ष सुख नहीं दे सकती। वह अशुभ से अच्छी है, वहुत अच्छी है, पर शुद्ध के समान चिरन्तन स्वपर कल्याण-कारी नहीं।

यह ठीक है कि अग्रुभ परिणात में फंसा हुआ जीव पहिले ग्रुभ परिणाति में आयगा, और वहां से शुद्ध परिणाति में । ग्रुभ और ग्रुद्ध के वाहरी कार्य एक सरीखे हाते हैं केवल परि गामों में अन्तर रहता है, जो घीरे घीरे दूर किया जासकता है।

मुझे तो मनुष्य को पूर्ण सुखी वनाना है चिरन्तन सुखका आनन्द देना है, इसिलिये में जगत को शुद्ध परिणित की ओर लेजाना चाहता हूं। इसिलिये अशुभ परिणितिरूप पाप आर शुभ परिणितिरूप पुण्य दोनों को आश्रव मानता हूं। परन्तु शुभ और अशुभ में अन्तर हं, इसवात को समझाने के लिये पुण्य पाप के रूप में इनका अलग विवेचन भी करना पहेगा इसिलिये सात तत्व नव तत्व वन जायंगे।

कल्याण के मार्ग पर चलने के लिये इन नव पदों का अर्थ अच्छी तरह से समझ लेना चाहिये इसलिये इन्हें नव पदार्थ भी कहसकते हैं।

### ६० - शुभत्व के दो किनारे

२२ मुंका ९४४२ इ. सं.

सव से नीची श्रेणी का शुम, जो अशुम के विलक्ष्स पास है, और सव से ऊंची श्रेणी का शुम, जो शुद्ध के विलक्षस पास है, दोनों के उदाहरण कल अकस्मात् ही देखने को भिलगये। इन्प्यकार शुमत्व के दोनों किनारों से, या सीमा की रेखाओं से जीव के अशुम शुम आर शुद्ध परिणामों का (पाप पुण्य मोक्ष का) ठीक ठीक विभाजन होगंया।

इस चातुर्मास में जितदत श्रेष्ठी मेरे पास प्रायः आता रहा है। एक दिन यह बहुत श्रीमन्त व्यक्ति था पर आजकल बहुत गरीब है, यहां तक कि लोगोंने इसका नाम ही जीर्ण श्रेष्ठी रख लिया है। पर इसकी गरीबी ने इसकी धार्मिकता तथा अदारता में कोई अन्तर नहीं किया है, यथाशक्ति अधिक से अधिक अदारता का पार्रचय यह आज भी दिया करता है। भले ही अस उदारता से इसका आर्थिक संकट बढ़ जाये।

अत्यन्त धार्मिक गृहस्य होन पर भी इसके यहां में भोजन करने नहीं गया। क्योंकि में जानता हूं कि यह मेरे लिये अपनी आर्थिक शाक्ति से अधिक खर्च कर जायगा। मेरा उदिष्ट त्याग इसीलिये ऐसे भोजन से मुझे दूर रखता है। फिर भी जाते जाते कल यह मुझे भोजन का निमन्त्रण दे ही गया। इसे मालम नहीं कि में भोजन का निमन्त्रण स्वीकार नहीं करता।

में दूसरे सेठ के यहां भोजन करने गया । वह धन के मद में मत्त था। मुमें देखते ही उसने दासी को आजा दी कि इस भिक्षक को भिक्षा देकर जल्हों। विदा करदे। दासी एक लकड़ी के पात्र में दाल के छिलके और मुसी का भोजन लेकर आई। मेंने अपने करतल पर असी का भोजन लिया। में भोजन

करके निकला ही था कि जनता की एक भीड़ वहां कुतृहल से पहुंच गई। क्योंकि मेरे अनशन की तपस्याओं ने जनता में एक कुतृहल पदा कर दिया है। मैं कहां आहार लेता हूं इस विषय में भी जनता के मन में एक प्रकार का कुतृहल रहने लगा है।

में तो भोजन लेकर चला आया, पर जनता उस नये सेठ की यही प्रशंसा करने लगी. और करने लगी मेरा गुणगान भी। अब सेठ को ज्ञान हुआ कि मैंने किसी बढ़े तपस्वी को भिक्षा दी है। सम्भवतः ऐसी रही भिक्षा देनेके कारण बह मन ही मन पछताने भी लगा। इतने में एक मनुष्य ने कहा—सठ जी, घन्य है आपको, जो ऐसे महान तपस्वी का आहार आपके यहां हुआ। तपस्वीराज को क्या भोजन दिया था आपने?

सेठ झूठ वोलने में काफी चतुर था। उसने विना संकोच के कहा-बढ़िया खीर खिलाई थी।

धन्य है! धन्य है! की ध्वान चारों ओर ग्रंजगई। धीरे धीरे यह चर्चा सारे नगर में फैलगई। जार्ण श्रेष्ठी ने भी सुनी। उसे बहुत खेद हुआ।

तीसरे पहर वह मेरे पास आया। नवीन श्रेष्टी के यहां आहार लेने आदि की सब बातें सुनाते हुए उसने कहा-प्रभु, में बड़ा अभागी है। आपके चरणों से मेरी झोपड़ी पवित्र न होपाई।

मैंने मुसकराते हुए कहा-पर मन तो पवित्र होगया ।

सेठ ने कुछ उत्तर न दिया। खेद के चिन्ह उसके चेहरे पर दिखाई दे रहे थे।

मेंने कहा—नवीन श्रेष्ठी को मिलनेवाली प्रशंसा तुम्हें न भिल्पाई, क्या इस वात का खेद होरहा है ?

सेट ने कहा-जब आपका निमन्त्रण दिया था उस समय

मुझे इस प्रशंसा की तिनक भी करणना नहीं थी। उस समय तो में यही सोच रहा था कि जीवन की पवित्रता का चरमरूप वनाने के लिये, और जगत् में सुख शांति का साम्राज्य स्थापित करने के लिये जो आप महान तपस्या कर रहे हैं असपर श्रद्धां-जिल चढ़ाना मेरा कर्तव्य है। इसी कतव्यभावना से में अपने को छत्तकृत्य बनाना चाहता था। पर जब लोगों के मुँह से नवीन श्रेष्ठी की प्रशंसा सुनी तब मेरा ध्यान इस तरफ गया और मन चल विचल होगया।

मेंने कहा- अगर इस वात से मन विचल न होता तो तुम अर्हत् होगये होते। पर अब तुम सिर्फ इन्द्रासन के ही अधिकारी रहगये।

सेंठ मुसकराकर रह गया।

भेने कहा- सेठ ! तुम अर्हत् नहीं होपाये पर नवीन श्रेष्ठी की अपेक्षा तुमने असंख्यगुणा पुण्य कमाया है।

सेठ वहुत सन्तुष्ट हुआ। और प्रणाम करके चला गया।
नवीन श्रेष्ठी पापी है, वह झूठ वोलकर भी प्रशंसा लूटना
चाहता है, भिक्षा भी अपमान से देता है और वह भी रही से
रही, फिर भी देता है यह पुण्य का प्रारम्भ है। पाप से लगा
हुआ विलकुल नीची श्रेणी का पुण्य है यह। जीर्ण श्रेष्ठी जो
पुण्य करता है वह कर्तव्य की प्रेरणा से। किसी ऐहिक स्वार्थ
की लालसा से नहीं। यह पुण्य की पराकाष्ठा है। अगर पीले
पीले इसका मन प्रशंसा की वात से चल विचल न होता तो
यह शुभोपयोग न रहकर शुद्धोपयोग वनजाता। थोड़ी सी
अशुद्धि मिलजाने से यह आश्रवरूप होगया, नहीं तो मोक्ष रूप
होता। इसप्रकार इस घटना से अशुभ शुभ और शुद्ध की सीमा
रेखाएँ वड़ी अच्छी तरह से बनगई। शुभत्वके दोनों किनारों का
स्पष्टीकरण होगया।

#### . ६१-तप त्यास का प्रभाव

१७ चिंगा ६४४२ इतिहास संवत्।

अनेक गावों में भ्रमण करता हुआ इस सुशुभारपुर में आया हूं। यद्यपि यह अनुभव में जन्मसे ही कर रहा हूं कि मनुष्य कुलजाति का, वैभव का आर शासन के अधिकार का जितना सन्मान करता है उतना तपत्याग का नहीं । कुछजातिस जगत की कोई भछाई नहीं होती, केवल दूसरों का अपमान होता है, मद् से आत्मा का पतन भी होता है। वैभव से जीवन शुद्धि का कोई सम्बन्ध नहीं, बल्कि एक के पास अधिक सम्पत्ति पहुँच जाने से दूसरों के पास सम्पत्ति की कभी पड़ती हैं। विलास से धर्मा का भी प्रतन होता है । अधिकार का मद तो सबसे बड़ा मद है, इससे मनुष्य अत्यन्त विलासी यमंडी अविवेकी और अत्याचारी होजाता है। मैं कुछजाति की महत्ता तोड़ना चाहता हूं। अपरिग्रह की थोर जगत को लेजाना चाहता हूं और चाहता हूं कि अधिकार न्याय की व्यवस्था के लिये ही हो। अधिकारी सेवक के रूप में जनता के सामने आये, जनता का देवता वनकर नहीं। पर यह वात तभी होसकती है जव जनता गुणपूजक, त्यागपूजक हो। अभी तक जनता कुछ की, धन की, अधिकार की पूजा करती रही है; इसिलिये सच्चा त्याग तप दुर्लभ होरहा है। इसका परिणाम यह हुआ है कि जात में जन्म मरण आदि का जितना प्राकृतिक दुःख है उससे असंख्यगुणा दुःख मनुष्य के पहें पड़गया है। वैभव और अधि-कार की महत्ता ने मनुष्य के मनपर ऐसी छाप मारी है कि जो छोग तप-त्याग भी करते हैं वह तप-त्याग का आनन्द छेने के छिये नहीं, जगत की सेवा के छिये भी नहीं, किन्तु वैभव-विछास के रूप में उसका फल पाने के लिये।

में ऐसे तप को कुतप मानता हं जिसमें आत्मशुद्धि नहीं, सिर्फ उसी विलास को हजारों गुणें सप में पाने की लालसा है, जिसका त्यागकर वह त्यागी-तपस्वी वना है। इससे वभव विलास मिलसकता है, पर यह देवी वृत्ति नहीं आसुरी वृत्ति है। ऐसे लोग देवराज का पद नहीं पासकते, मोक्ष नहीं पास-कते, कदाचित् असुरराज ही वन सकते हैं।

में अपने त्याग-तप को आत्मशुद्धि का, मोक्ष का और जगत के उद्धार का अंग वनाना चाहता हूं ! मुझे तो देवराज का पद भी इसके आगे तुच्छ मालूम होता है । में ऐसा जगत वनाना चाहता हूं जिसमें देवराज और असुरराज सब सच्चे त्यागी तपिन्यों के आगे ननमस्तक रहें, भिक्तभय से ओतप्रोत रहें, और त्यागी के आगे शिक्त वेभव अधिकार के प्रदर्शन करने का साहस न कर सकें, बरिक स्थायी रूप में शान्ति की ओर झुकें।

१८ चिंगा ९४४२,इ. सं.

आज में शांच के लिये ईशान कोण की ओर गया था। लीटते समय मेंने देखा कि एक वट बुक्ष के नीचे एक तापल लेटा हुआ है ओर चार पांच ग्रामीण असके आसपास वेटे हुए हैं। मेरे कानों में आवाज आई कि—अव महाराज एक दो दिन से अधिक जीवित नहीं रह सकते। कोई अत्यसाधारण घटना समझकर में अस ओर मुझा मुझे आया हुआ देखकर ग्रामीण एक आर हट गय। तापस का शरीर अस्थि पंजरसा रहगया था। कुछ साच समझकर में असके पास वैठगया। और पृछा-क्या आपने आजीवन अनशन लिया है 9

तपस्वी बहुत निर्वेल होगया था। ध्वनि असकी बहुत धीमी होगई थी। इसलिये सिर हिलाकर उसने तुरंत स्वीकृति दी, फिर कुछ देर में शक्तिसंचय करके उसने मुँह से भी 'हां' कहा।

उसकी निर्वलता देकर मेरी इच्छा बात करने की नहीं

थी। पर थोड़ी देर में उसीन धीरे धीरे कहना शुरु किया-जीवन में काफी वैभव और सन्मान पाया, अन्त में सोचा कि पहिले जन्म की पूंजी समाप्त होजाय इसके पहिले ही अगले जन्म के लिये कुछ जोड़ लेना चाहिये। इसिलय में तापस होगया। में विनय और दान को सब से सुख्य धम समझता हूं। इसिलये में सभी को प्रणाम करता रहा हूं और जो भिक्षा में मिला है उसका एक हिस्सा खाता रहा हूं वाकी तीन हिस्से पिथकों जलचरों और पाक्षियों को समर्पित करता रहा हूं। मेरे भिक्षापात्र में चार खंड हैं-एक मेरे लिये, और वाकी तीन इन तीन वनों के लिये। इस-प्रकार तपस्या करके मेने आजीवन अन्दान लेलिया है, अब जीवन का अंतिम समय आनेवाला हं।

इतना वोलने से ही उसे ऐसी थकावट होगई कि वह हांपनेसा लगा। मेरी इच्छा नहीं थी कि में कुछ वातचीन करके असे और थकाऊं। पर असकी सुखर्मुद्रा से ऐसा माल्म हुआ कि वह और चर्चा करना चाहता है और मुझ से कुछ सुनना चाहता है। कम से कम अपनी प्रशंसा तो अवस्य।

मेंने कहा-इसमें सन्देह नहीं कि नम्रता और उदारता बहुत प्रशंसनीय धर्म है। यह ठीक है कि उसमें यथाशक्य अधिक से अधिक विवेक का उपयोग करना चाहिये पर विवेक का उपयोग तो नभी किया जाय जब मूल में वे गुण हों। आप में वे गुण हें यह पर्यात असाधारण बात है।

यद्यपि मैंने सम्यक्त्व का ध्यान रखते हुए काफी नपे नुल शब्दों में उसकी प्रशंसा की थी फिर भी उसे पर्याप्त सन्तोपं हुआ । वह बोला-मुझ विश्वास है कि इस जीवन में जिनना वंभव और अधिकार पाया था उससे असंख्यगुणा अगले जनम में पाऊंगा । इस जीवन में मुझे यह बात खटकती रही कि मुफल भी बड़े वभववाल है, मुक्ते बड़े आधि-कारी लोग हैं, जिनके आगे मुझे निष्प्रभ होना पढ़ता है। इस प्रकार आधिकार और वैभव से सम्पन्न होने पर भी जैसी शान्ति मुझे मिलना चाहिये थी वैसी न मिली। मेरा नाम पूरण है पर जैसा चाहिये वैसा पूरण में वन नहीं पाया।

मेंने कहा-पर क्या आप सममते हैं कि इस राह से कभी किसी को स्थायी शांति मिछ सकती है ? अधिक वैभव का अर्थ हैं दूसरों का अधिक गरीव होना, अधिक अधिकार का अर्थ है दूसरों में अधिक दासता होना, इससे मोह और मद ही चढ़ता है। इस प्रकार न हम आत्मा को शुद्ध कर सकते हैं न दूसरों को शुद्ध और सुखी बना सकते हैं विकि दूसरों में ईप्या है ये पदा करने के कारण विरोधियों की संख्या ही बढ़ाते हैं। उनमें से काई विरोधी शिक्त संचय करके हमें पराजित भी कर सकता है, उसकी चिन्ता से भी हमें शान्ति नहीं मिछती। इसिल्ये अच्छा यही है कि हम विश्वप्रेम अर्थात् परम चीतरागता के ध्येय से तप करें। बैभव के ध्येय से नहीं।

तापस थोड़ी देर चुप रहा, फिर वोला-आप कोई महान इ।नी मालूम होते हैं. में आपको प्रणाम करता हूँ। यो तो प्रणाम सम्प्रदाय का तापस होने के कारण में सभी को प्रणाम किया करता हूं पर आपका उत्कृष्ट ज्ञान और परम वीतरागना देखकर आपको विशेष प्रणाम करता हूं।

यह कहकर उसने मेरी तरफ तीन वार अंजिल जोड़कर प्रमाम किया। फिर वोला-पर में क्या करूं! आपकी वार्तों में अनुसाम होनेपर भी उन्हें जीवन में नहीं उतार सकता। जीवनभर के संस्कार सहसा नष्ट नहीं होपाते हैं। में मृत्यु राज्यापर पड़ा हूं पर महत्वाकांक्षा भीतर ही भीतर तांडव कर रही है। फिर भी में चाहता हूं कि मरने के वाद परलोक में मेरी महत्वाकांक्षा पूरी हो या न हो, या कितनी भी हो, फिर भी में आपको न भृत्युं।

इसके वाद उसने मुझे फिर प्रणाम किया। थोड़ी देर वैठकर में चला आया। नाना तरह के विचार मेरे मन में आते रहे। और तब तक आते रहे जब तक मुझे नींद न आगई।

१६ चिंगा ६४४२ इ. संः

कल दिनभर जो विचार आते रहे उनने विक्रत होकर रात में वहे विचित्र स्वम का रूप लिया। मैंने देखा कि पूरण तापस मरगया है और मरकर असुरों का इन्द्र हुआ है। पदा होते ही उसने चागें और देखा कि यहां मुझसे वड़ा कोई है तो नहीं। आसपास जो असुरियाँ और असुर खड़े थे वे प्रणाम कर रहे थे, पर ऊपर जब असने स्वर्ग देखा तब वहां देवेन्द्र का वैभव देखकर उसे कोध आगया। बोला यह कौन है जो मेरे सिर पर वैठकर राज्य कर रहा है? साथी असुरों ने कहा-यह देवराज बाक है। इसने कहा-तो मेरे रहते इसे स्वर्ग पर राज्य करने का क्या अधिकार है? में उसे नीचे गिराऊंगा।

असुरों ने रोका पर यह न माना। एक मुद्दर लेकर यह देवेन्द्र विजय के लिये चल निकला। पर रास्त में उसे मेरा खयाल आया। इसलिय मेरी वन्दना को मेरे पास आया और बोला-आदार्विद दीजिये कि मैं देवेन्द्र को जीत लू।

में चुप रहा !

फिर बोला-अ<sup>गर</sup> में देवेन्द्र को न जीत पाऊं तो में आपकी ही दारण आऊंगा । आद्या है आप मेरी रक्षा करेंगे।

में कुछ मुसकराया पर वोला कुछ नहीं। वह प्रणाम करके चला गया।

आसमान में पहुचकर असने विशाल रूप बनाया, उसके हस्तचालन से और मुद्गर घुमाने से तारे टकरा गये और हटने लगे। सोधर्म स्वर्ग में उसका विकराल रूप देखकर साधारण देव तो डर के मारे छिपगये और यह गर्जन करता हुआ इन्द्र के सामने पहुँचा और बोला—रे देवेन्द्र मेरे रहते तुम्मे इस इन्द्रासन पर वैठने का क्या अधिकार है ? तृ आसन छोड़दे अन्यथा में तुझे नीचे गिरा दृंगा।

इन्द्र कुछ तो चाकित हुआ, कुछ कमझ हुआ, उसने तुंत असुरेन्द्र के ऊपर अपना वजर छोड़ा। हजारों विजालियों से भी अधिक तेजस्वी उस वजर को देखकर असुरेन्द्र प्रवराया और उसे देखते ही भागा। सब देव असकी हुँसी उड़ाने लगे। पर जब इन्द्र को माल्म हुआ कि असुरराज मेरी तरक भाग रहा है तब वह घवराया। और वजर को पकड़ने के लिये वह भी पीछे पीछे दोड़ा। अन्त में असुरराज अपना छोटा रूप बनाकर मेरे पैरों के बीच में आवैठा, बजर थोड़ी दूर पर आपाया था कि इन्द्र ने उसे पकड़ लिया। इन्द्र ने सुझे नमस्कार किया और कहा-प्रमु, भृष्टता क्षमा करें! मुझे पता नहीं था कि वह आपका भक्त है। अब में इसे क्षमा करता हूं। यह कहकर इन्द्र चला गया। जाते जाते उसने मुक्ते वार वार प्रणाम किया।

इसके वाद मेरी नींद खुलगई।

स्वप्न पर मुझे कुछ आश्चर्य नहीं हुआ। दो दिन से जसे विचार मेरे मनमें वक्कर लगा रहे हैं उसके अनुसार ऐसे स्वप्न थाना स्वाभाविक हैं। लोक प्रचलित सुरासुर विरोध की कथाओं के संस्कार भी इसमें कारण है।

मुझे इस सुरासुर विरोध से कोई मतलव नहीं, पर में यह अवस्य चाहता हूँ कि संसार में शक्ति वैभव और आधकार से अधिक तप त्याग सेवा और ज्ञान का प्रभाव हो। वे देवेन्द्र हों या असुरेन्द्र, दोनों ही सचे तपस्वीयों के वश में रहें। अर्थात् वामसी और राजसी शाकियाँ सात्विकी शक्तियों के आगे झुकी रहें। जगत् इस दिशा में जितना आगे वहेगा जगत् को सखे सेवकों का, झानियों तपस्वियों और त्यागियों का उतना ही अधिक लाम होगा। साथ ही धन वैभव अधिकार की महत्ता कम होने से इनकी तरफ जनता का झुकाव भी कम होगा। इस प्रकार पाप का वीज भी निर्मूल होने लगेगा।

जगत् में धन घभव कम हो यह दुःख की वात नहीं है पर बीतरागता विवेक त्याग तप आदि कम हो यही दुख की वात है। में ऐसे तीर्थ की रचना करना चाहता है जिसमें पद पद पर तप त्याग की और ज्ञान की महिमा दिखाई दे।

# ६२-निमित्त और उपादान

< चन्नी ६४४२ इ. सं.

सुसुमार पुर से भ्रमण करता हुआ मैं भोगपुर आया। वहां एक मांहेन्द्र नामका श्रित्रय मुझे देखते ही भड़क उठा। और वक्षक करता हुआ खजूर की टहनी लेकर मुझे मारने दांड़ा, परन्तु सनत्कुमार नाम के एक दूसरे श्रित्रयने, जो उस गांव का अधिपति था, असे रोका।

वहां से भ्रमण करता हुआ में नंदीब्राम आया, यहां के अधिपाति ने मेरा खूव आदर सत्कार किया ।

यहां से मैं मेढक गांव आया । यहां एक ग्वाला मुझे रस्सी लेकर मारने दौड़ा, यहां भी गांव के एक मुखिया ने देख-लिया और उसे रोका ।

इन घटनाओं से पता लगता है कि श्रमण विरोधी वाता-वग्ण अभी भी काफी है। फिर भी उसमें इतना सुधार होगयः है कि अब श्रमणों का पक्ष लेनेवाले भी काफी लोग होगये हैं।

इन घटनाओं से मरे मनमें एक विचार वार वार आता

था कि मैं इतना वीतराग होने पर भी छोग आक्रमण क्यों करने छगत हैं। मेरी आहिंसा का कोई भी प्रभाव उनपर क्यों नहीं पड़ता ? क्या मेरी आहिंसा मिथ्या है ? या आहिंसा का सिदान्त अकिञ्चित्कर है।

क्षण भर को ही मेरे मनमें यह विचार आया और दूसरे ही क्षण समाधान होगया कि-निमित्त कितना भी वलवान हो किन्तु जब तक उपादान में योग्यता न हो तब तक निमित्त कुछ नहीं कर सकता। यही कारण है कि परम अहिंसक के भी शतरु निकल आते हैं, और स्वार्धवश भ्रमवश वे उन्हें सताते हैं। निमित्त ध्यर्थ नहीं है पर वही सब कुछ नहीं है। निमित्त का एकान्त या अपादान का एकान्त, दोनों मिथ्या हैं।

## ६३ — दासता विरोधी आभेयह

१ सत्येशा ९४४३ इ. सं-

जब में काँशाम्बी नगरी की ओर आरहा था तब मेरे आगे आगे जो पथिक समूह था उसकी वार्त मेंने बड़े ध्यान से सुनी। उससे पता लगा कि यहां के शतानिक राजा ने विजया-दशमी के दिन सीमोल्लंबन का उत्सव चम्पा नगरी पर आक्रमण करके मनाया। चम्पा नगरी का द्धिवाहन राजा उर के कारण माग गया। शतानिक ने सेना को आज्ञा दे दी कि जिससे जो लूटते बने वह लूटलो! इस प्रकार सारा नगर लुट गया। द्धि-वाहन राजा की रानी और पुत्री भी लुट गई। लुटेरे ने रानी को पत्नी बनाना चाहा, पर यह बात सुनते ही रानी को इतना दुःख हुआ कि वह मानसिक आधात से एर गई। उसकी लड़की बसुमती को लुटेरों ने कौशाम्बी में वैंच दिया है। और भी सकहें। सुन्दरियाँ वैंचकर दासी बना दी गई हैं। इस समाचार से मुझे बहुत दुःख हुआ। एक विशाल राज्य की कल्पना मुझे प्रिय होने पर भी में यह पसन्द नहीं करता कि राजा लोग तिनक सी ताकत हाथमें आते ही इसप्रकार मनुष्यों का शिकार करने के लिये निकल पर्डे, डकतों की तरह लूट खसाट करने लगें, न्यायका, अहिंसा का, मानवता का अप-मान कर निरपरायों की हत्या करें, दासता की कुप्रथाको पन-पायें। में अबहय ही यथाशक्य इस अन्याय के विरोध में कुछ प्रयत्न करूंगा।

इस दिग्विजय यात्रा से मेरे मनमें एक विचार यह भी आया कि साधुओं को तो कहीं भी जाने में वाधा नहीं है पर गृहस्थों को दिशाओं में भ्रमण करने की भी मर्थादा छेछेना चाहिये। भ्रमण की मर्थादा से उनकी तृण्णा शान्त रहेगी। इस मकार दिग्वत या देशवत भी गृहस्थों के वतों में शामिल होना चाहिये।

अस्तु, इस भयंक दासता के विरोधमें मैंने एक अभिग्रह ित्या कि मैं किसी ऐसी दासी के हाथ से ही भिक्षा तृंगा जो कुलीन होने पर भी दासता के चक्र में पड़गई है और किसी कारण काराग्रह क कए भोग रही है। आंसुओं से आंखें भिगोये हुए है।

इस अभिग्रह के साथ में प्रतिदिन भिक्षा छेने जाने छगा; पर भिक्षा न मिछी। पहिले तो किसीको चिन्ता न हुई। पर जब शुद्ध प्रासुक भोजन भी मेंने नहीं छिया तब छोगों का कुत्हल बढ़ा। वे मेगी तरफ अधिक ध्यान देने छगे। मेंने देखा कि राज-मार्ग या बढ़े बड़े मार्गों में मेरा अभिग्रह पूरा न होगा। संकट-ग्रस्त दासियाँ तो घरों के पिछवाड़े भाग में रक्खी जाती हैं। इसिछिये में घरों के पिछवाड़े भाग की गिछयों में भिक्षा छेने के िलये निकलने लगा । और इसी तरह आज अभिन्नह पूरा होगया ।

याज जब में धनावह सेठ की हवेळी के पिछवाहे भाग से जा रहा था तब भेरे कान में आवाज आई—प्रभु ! यहां दया करो प्रभु !

मैंने देखा एक अत्यन्त रूपवती युवति मेगी तग्क देख-रही है। असका सिर मुझ हे, वस्त्र मिलन हैं. परों में वेड़ी पड़ी है इसिलिये चल किर नहीं सकती, हाथ में ट्रटा सा स्पा है और उसमें है कुल्माप (दाल के छिलकों का भोजन)। में ठहा। मेरे ककते ही उसने वड़ी आई वाणी से कहा— प्रभु, में दुर्भाग्य से सताई हुई एक राजकुमारी हूं। आज दासी से भी बुरी अवस्था में हूं। खाने को यह कुल्माप मुझे मिला है, जो आप के योग्य तो नहीं है पर आप अगर इस अमागिती पर द्या कर सके तो इसे प्रहण करें।

कहते कहते उसकी आंखों में आंखु आगये। मेरा अभि-ग्रह पुरा हुआ, में करतल पर वह भोजन लेने लगा।

मेरी ओर लोगों की हाप्टि थी ही। थोड़ी देर में वहां भीड़ इकट्टी होगई। इतने में घनावह सेठ लुहार को लेकर आया।

मुझे देखते ही वह मेरे पैरों लगा। उसने कहा-में चन्दना को अपनी वेटी के समान मानता था। पर मेरी पत्नी को भरम हुआ कि में इसे पत्नी बनाना चाहता हूँ। एक दिन किसी दास दासी के निकट में न रहने से इसने पिता सममकर मेरे पर धोदिये। पैर घोते समय इसके केश लटककर जमीन छूने लगे इसलिये मैंने हाथ से इसकी पीठ पर कर दिये। मेरी मूट पत्नी नेदेखा और इसी वात पर सन्देह किया और मुझसे लिपाकर वेटी चन्दना का निर मुड़ा दिया, वेडी डाल दी, और पिलवान

के इस कमरे में वन्द कर दिया। आज तीन दिन में मुफे पता लगा और तुरन्त ही में वेड़ी कटवाने के लिये लुहार को लाने चला गया। में अपनी पत्नी की करत्त पर वहुत लिजत हैं भगवन्।

इतने में भीड़में से एक मनुष्य निकला और वन्दना को पकष्कर जोर जोर से रोने लगा। चन्दना भी उसे देखकर रोने लगी। पीछे मालूम हुआ यह दिधवाहन राजा के रणवास का कंचुकी है, चन्दना को इसने गोद खिलाया है। चन्दना का मूल नाम चसुमती है। कंचुकी भी लूट किया गया था पर आज ही छोड़दिया गया है।

यह समाचार शतानिक राजा को मिछा। उसकी पत्नी मृगावती को भी पता लगा। मृगावती को मेरे विषय में वड़ी भक्ति होगई थी इसलिये मेरे अभिन्नह को पूर्ण सफल करने के लिये उसने चम्पापुरी में लूटी गई सब स्त्रियों को दासीपन से मुक्त करादिया।

इस प्रकार मेरा अभिग्रह अन्याय के एक वड़े मारी अंदा का परिमार्जन करासका।

# ६४-जीवासिद्धिः

#### 1८ इंगा ९४४३ इतिहास संवत्

श्रमण विरोधी वातावरण यद्यपि पूरी तरह शांत नहीं हुआ है फिर भी उसमें अन्तर वहुत आगया है। इतना ही नहीं अब श्रमण भक्त ब्राह्मण भी मिलने लगे हैं। साथ ही में यह भी समझ गया हूं कि श्रमण विरोध का ठेका सिर्फ ब्राह्मणों ने ही नहीं लिया है। मेरे ऊपर उपसर्ग करनेवालों में ब्राह्मणेक्तर ही वहुत हैं। उस दिन पालक ग्राम में भायल नाम का वैश्य मेरे ऊपर नलवार लेकर मारने दोड़ा था जब कि इसके पहिले सुभंगल और सत्क्षेत्र नाम के ग्रामों में वहां के ब्राह्मण क्षत्रियों ने मेरी वन्द्रना की थी। इसलिये अब श्रमण ब्राह्मण का भेद करना व्यर्थ है। मुझे जो क्रांति करना है उसमें मुझे ब्राह्मण और ब्राह्मणेतर का कोई भेद नहीं करता है। विकि अचरज नहीं कि इस कार्य में मुझे ब्राह्मणों से ही अधिक सहायता मिले।

कुछ भी हो। अय की वार का यह चोमासा मेंने चम्पा नगरी के स्वानिद्त्त ब्राह्मण की अग्निहोत्रशाला में किया है। एक श्रमण को अपनी यज्ञशाला में चातुर्मास की अनुमति दंकर जहां ब्राह्मण ने उदारता का परिचय दिया है वहां मैंने भी ब्राह्मणों से सहयोग का विचार किया है।

ब्राह्मण ने जगह तो दे दी, पर कोई विशेष आदर व्यक्त नहीं किया। हां ! पूर्णभद्र और मणिभद्र नाम के दो व्यक्ति अवश्य मेरे पास आते हैं और कुछ प्रश्न पूछते हैं। इससे स्वातिदत्त को भी कुछ जिज्ञासा हुई और उसने आत्मा के विषय में पूछा।

मेंने कहा∹जड़ तत्व के समान चेतन तत्व भी एक स्वतन्त्र तत्व है उसे आत्मा जीव चेतन आदि किसी भी नाम से कह सकते हैं। वह एक नित्य द्रव्य हे।

ब्राह्मण ने पूछा-पर वह है कैसा ?

मैंने कहा-ब्राह्मण, क्या तुम चाहते हो कि मैं तुम्हें जीव के लिये कोई ऐसी अपमा टूं जिसे तुम इन्द्रियों से ब्रह्मण कर सकते हो ?

ब्राइण ने कहा-हां।

मैंने कहा-पर यह कैसे सम्भव है ? जिन चीजों का हम इन्द्रियों से ग्रहण कर सकते हैं वे सब जह है, रूप रस गर्ध स्पर्श आदि गुणवाली हैं, जब कि जीव छन सब से भिन्न हैं छुसमें रूप रस गन्ध स्पर्श नहीं है, वह अमूर्तिक है। अमृर्तिक को मूर्तिक के द्रष्टांत से कसे समझ सकते हैं ?

ब्राह्मण-तव जीव को कैसे समभा जाय ?

मैंने-उसके गुण से। जीव में एक ऐसा असाधारण गुण हैं जो संसार के अन्य किसी पदार्थ में नहीं पाया जाता, वह हैं असके अनुभव करने की शाक्त, 'में हूं' इसका भान। यह भान किसी अन्य पदार्थ में नहीं पाया जाता।

ब्राह्मण-पर पैसा देखा जाता है कि अलग अलग पदार्थी में जो गुण दिखाँद नहीं देते वे मिलने पर दिखाई देने लगते हैं। मचके घटकों में जो मादकता दिखाई नहीं देती वह मद्यमें देती है।

में—ऐमा नहीं होता ब्राह्मण, जो जो चीज हम खाते हैं असका कुछ न कुछ नशा हमारे शरीर पर पड़ता ही है। निद्रा आदि उसी के परिणाम है। मद्य का प्रभाव उसी का विकृत और परिवर्द्धित रूप है। ब्राह्मण, प्रत्येक दृष्य में प्रत्येक गुण की असंख्य तरह की पर्यायें होती है पर नया गुण पदा नहीं होसकता। अचेतन में चेतना गुण नहीं आसकता। क्या तुम कल्पना कर सकते हो कि जह पदार्थों का कोई ऐसा यन्त्र या कोई ऐसा मिश्रण तैयार होसकता है जो अपने वारे में यह अनुभव करने छंगे कि 'में हूं'।

ऐसा तो असम्भव है महाश्रमण।

तव जो यह अनुभव करता है वही जीव है और यह संसार के सव जड़ पदार्थों से भिन्न हैं, यह न किसी के मिलने संवन सकता है न किसीके विछुड़ने से भिट सकता है। यह नित्य है, अज है, अमर है। असे हम देख नहीं सकते, छू नहीं सकते पर अनुभव से समझ सकते हैं, अनुभव से जान सकते हैं।

आह्मण-आप महान ज्ञानी है महाश्रमण । यह मेरा परम सीभाग्य है कि आप सरीखे परम ज्ञानी ने मेरे यहां चातुर्मास किया।

इसके बाद जितने दिन में वहां रहा वह ब्राह्मण प्रतिदिन मेरी पूजा भक्ति करता रहा।

#### ६५ — संघ की आवश्यकता

? चन्नी ९४४३ इ. संवत्

ग्यागह वर्ष से ऊपर मुझे अकेले विहार करते होगये, इस समय में मने उन्न तपस्याएँ की, सत्य की अधिक से अधिक खोज की, अहिंसा की उन्न से अन्न साधना की, जिस् कान्ति के ध्येय से मैने गृह त्याग किया था उसकी भी पर्याप्त त्यारी की, उसके अनुकूल वातावरण निर्माण किया. पर अगर में संघ की रचना न करूं और संघ के साथ विहार करने की व्यवस्था न करूं तो लोकसाधना की हिए से इतने चपों की यह सब साधना व्यथ जायगी में अकेला विहार करता हुआ सुख दुख समभावी चन-कर अपने की जीवनमुक बना सकता हूं परन्तु इतने से समाज में वह परिवर्तन नहीं कर सकता जो परिवर्तन मेरे इस साधना-मय या जीवनमुक जीवन से होना चाहिये। और संसार के प्राणिया को जिसकी परम आवद्यकता है।

वात यह है कि ऐसे लोग वहुत कम हैं जो निष्पक्ष वन-कर मेरे ज्ञान से लाभ उठा सकें, मेरी शिहेंसकता को समक्त सका । साधारण जनता तो मुझे एक गिखारी या कंगाल समक्त वैठती है। उसके पास विना वाहरी प्रदर्शन के संयम और ज्ञान को

देखने की आंखें ही नहीं हैं। इसिलिये कभी कभी वड़ी भयंकर दुर्घटनाएँ होजाती है। पहिले भी ऐसी दुर्घटनाएँ कम नहीं हुई। कहीं मुफे चोर समभकर सताया गया, कहीं गुप्तचर समझकर प्रताड़ित किया गया, कहीं भिखारी सममकर अपमानित किया गया। इसमें उन होगों का विशेष दोष नहीं हैं। जो आंखें उनके पास नहीं हैं असके लिय वे क्या करें? चमड़े की आंखों से वे जितना देख स्कृते हैं उतना वे देखते हैं, उसी के अनुसार व्यवहार करते हैं। इसिछिये मुक्ते प्रारम्भ में ऐसी व्यवस्था करना ही पहेगी जिससे चमड़े की ही आंखोंवाले, भीतर की महत्ता का अन्दाज गांध सकें। वाद में जब मेरी धर्म-संस्था व्यापक होजा-यगी, और मेरे अनुयायी साधुओं की साधुता से जगत परिचित हाजायगा, तब अकेले साधु को देखकर भी लोग उसकी साधुता को समझने लगेंगे, असकी महत्ता को स्वीकार करने लगेंगे आज तो अधिकांश लोग, मेरी महत्ता तो दूर, मेरी ईमानदारी को भी नहीं समझ पाते, और भरमवश ऐसा दुव्यवहार कर जाते हैं जिससे वे अन्तिम न्रक में जाने लायक पाप बांध जाते हैं। इसमें में निरपराध होने पर भी निमिन वन जाता हूं। अब मैं सोचता हुं कि अहिंसा के साधक का इतना ही काम नहीं है कि वह केवल अहिंसा की आत्मसाधना करता रहे किन्तु असे प्रभावना आदि के द्वारा लोक-साधना भी करना चाहिये जिससे विश्व के प्राणियों का पतन रुके, सत्यप्थ के दुर्शकों का तथा चलनेवाली का मार्ग निष्कटक हो। पिछले दिनों जो एक महान दुर्घटना होगई उससे इस विषय पर गम्भीर विचार करने की आवश्य-कता हुई।

चम्पा नगरी का चातुर्मास पूरा करके में जुम्भक मेढक आदि ग्रामों में विहार करता हुआ पण्मानिग्राम के निकट आया और भ्यान लगाकर में गांव के वाहर उहर गया। वहां एक ग्वाला आया और मेरे निकट अपने वैलों को छोड़कर गाँचे दुहने चला गया। इधर वैल चरते चरते अटवी के भीतर घुसगये। जब ग्वाला लोटा तव असने वहां वैल न देखे तव मुक्तसे पूछा-अरे, ओ रे श्रमण, वता मेरे वैल कहां गये १

में अहिंसा की उपेक्षणी साधना के अनुसार मीन ही रहां। असने दो चार वार कुछ वकझक की। अन्त में वोला कि क्या तुझे कुछ सुन नहीं पड़ता ? कान के जो बड़े वड़े छेद हैं, तो क्या व्यर्थ हैं ? तव इनके दिखाने से क्या फायदा ?—ऐसा फहकर उसने दो लकड़ियाँ लेकर दोनों कानों में ठाक दों। अस से मेरे कानों में असहा वेदना हुई; फिर भी मैं चुप रहा। ग्वाल तो चला गया और मैं विदार करता हुआ अपापा नगरी पहुँचा, और भोजन के लिये सिद्धार्थ विणक के यहां गया। उसने मुझे भक्ति से भोजन करायाः परन्तु मेरे कानों में खुली हुई लकाइयाँ देखकर वहुत चिकत और दुःखी हुआ। अस समय असका एक मित्र, जिसका नाम खरक था और जो प्रसिद्ध वद्य था, वहां आया हुआ था। उसने भी कानों में खुसी हुई लक्डियाँ देखो, और दोनों उस बारे में विचार करने लगे। इतने में मैं वहां से निकलकर उद्यान में चला आया।पीछे सिद्धार्थ वणिक ओर खरक वैद्य औषघ वगैग्ह लाकर उद्यान में आए। उनने मुझे एक तेल की कुण्डी में विठलाया और विलष्ट पुरुषों के हाथों से मेरे सारे शरीर में इतने जोर जोर से मालिश कग्वाया कि हिंहुयाँ ढीली ढीली होगई। पीछे दो मजवृत संडा-सियाँ लेकर कानों में खुसी हुई लकड़ियाँ जोर से एक साथ खींची। लकड़ियाँ खुन में सन गई थीं। इसलिये जब वे खींची गई तव इतनी भयंकर वेदना हुई कि मेरे मुँह से भयंकर चीत्कार निकल पड़ा। पीछे उन लोगों ने घानों में संरोहिणी वापधि भरी और धीरे घीरे कुछ दिनों में घाव अच्छे हो गये।

में सममता हूँ, मेंने जीवन में जितने कठोर उपसर्ग सहे खुनमें सबसे कठोर यह उपसर्ग था, अंर आश्चर्य की वात यह हैं कि करीब वारह वर्ष तक अहिंसा की कठोर साधना करने के बाद भी इस प्रकार का उपसर्ग हुआ था! पर अब इस प्रकार के उपसर्गों की परम्परा बन्द करने लायक परिस्थिति निर्माण करना आवश्यक है। और इसका ठीक उपाय यही है कि विशाल संघ की रचना की जाय, जिससे इस खाला सरीखे अवोध से अबोध प्राणियों से लगाकर विद्वान और बुद्धिमान कहलाने वाल उच्च से उच्च मनुष्यों को वास्तविक ज्ञान का और सच्ची अहिंसा का दर्शन हो सके। में कुछ महीनों के भीतर ही इस विपय की योजना की तरफ अधिक से अधिक ध्यान दृंगा। मेरी अहिंसा की आतम साधना अब पूरी हो चुकी है, और ज्ञानमाधना में भी नाममात्र की कमी है, जो कि इने-गिने दिनों में पूरी हो जायगी। इसके बाद संघ-रचना का कार्य शुरु किया जायगा।

## ६६ – गुणस्थान

1= वुघी ९४४४ इतिहास संवत्—

आज तक मैंने जीवन विकास की जितनी श्रेणियों का अनुभव किया है चिन्तन मनन किया है उन सब का श्रेणी विभाग आज कर डाला, एक तरह से मेरी आत्म साधना पूरी होगई है, अब उसका मार्ग दूसरों के लिये तैयार करना है।

१- संसार के साधारण प्राणी अविवेक और असंयम के शिकार हैं। वे स्वपर कल्याण का मार्ग नहीं देख पाते और न कपाय वासना से पिंड छुडा पाते हैं। ये मिथ्यात्वी प्राणी पहिली कक्षा में है। विद्वत्ता प्राप्त कर लेने पर भी, त्यागी मुनि का वेप ले लेने पर भी, वाहर से ज्ञान्त दिखने पर भी भीतरी माञ्जनता इतनी अधिक हो सकती है कि वे मिण्यात्वी कहे जासत कते हैं। जिनकी कपाय वासना वर्षों तक स्थायी हो, और जिन्हें कर्तव्य अकर्तव्य का विवेक न हो, वे मिण्यात्वी हैं।

२-यह गुणस्थान मुझे कुछ पछि सुमा। एक प्राणी सचाई पाकर उससे अष्ट भी हो सकता ह, और उसके इस पतन का कारण हो सकता है कपाय वासना की तीवता। निःसन्देह कपाय की तीवता होने पर प्राणी का विवेक या सम्यक्त्व तुरन्त नष्ट होजायगा पर जितने क्षणों तक मिथ्यान्व नहीं आपाया है अतने क्षण की अवस्था यह गुणस्थान है। यह सम्यक्त्व से पतन की अवस्था है, पहिली श्रेणी से उत्कांति की अवस्था नहीं। इसलिये इसका नाम मैंने साक्षादन रक्षा है। आसादान का अर्थ है विराधना, एक तरह का विनाश।

३- यह सम्यक्त की ओर झुकी हुई सम्यक्त और मिथ्यात्व के बीच की अवस्था है। यहां कपाय वासना बहुत लम्बी नहीं है पर पूरा विवेक भी नहीं है मिश्रित अवस्था है। इसलिये यह मिश्र गुणस्थान कहलाया।

3—जिसने सम्यक्त्व पालिया, और उसके अनुरूप वह कषाय वासना, जो अनन्त दुर्गाते देती है, इसिलये जिसे में अनन्तानुवन्धी कषाय कहता हूं, न रही वह सम्यक्त्वी है। जीवन का वास्तविक विकास यहीं से ग्रुक होता है। पर व्यवहा-रोपयोगी संयम इसमें नहीं आपाया, आखिर यह विकास का प्रारम्भ ही है इसिलये इसे असंयत सम्यग्दिष्टि कहता हूं।

वाल्यावस्था में में इसी गुणस्थान में था। इसके पहिले के तीनों गुणस्थान ती में इसरे प्राणियों की अवस्था के ज्ञान से कहता है, मनोवैज्ञानिकता के आधार से कहता हूं। सम्भव है में इन अवस्थाओं में से गुजर चुका होऊं पर मुझे उन अवस्थाओं का स्मरण नहीं होरहा है। अपनी कपायों की मन्दता तो मुझे जनम जात मालूम होती है, और देशिय में भी में हर यात का जिस ढंग से विचार करता था, उससे मालूम होता है कि मुफ्तें बीज रूप में विवेक भी जन्मजात है। इसप्रकार कहा जासकता है कि में अविरत सम्यक्त्वी तो जन्म से ही है। पर इससे क्या ? यहा से यहा महापुरुप जन्म से मिथ्याबी होसकता है और पीछे यहा महापुरुप जन्म से मिथ्याबी होसकता है और पीछे कर वन सकता है।

प्र—जन नांथे गुणस्थान की अपेक्षा भी कपाय वासना और मन्द हो जाय. व्यवहारोपयोगी संयम भी जीवन में दिखाई को लगे, पापों से पूर्ण विरित तो नहीं, पर देशविरित हो जाय तब देशविरित नाम का पांचवां गुणस्थान होगा। इस गुणस्थान में पिरग्रह का परिमाण तो हैं, वेईमानी नहीं है, पर कौंदुिम्बकता में पिरग्रह का परिमाण तो हैं, वेईमानी नहीं है, पर कौंदुिम्बकता जन्म-सम्बन्ध आदि में सीमित है। वह विश्वकुदुम्त्री या गुण-जन्म-सम्बन्ध और है या पर्याप्त मात्रा में नहीं है। एक ईमानदार गुहस्थ जैसा होता है वेसा है।

६—छट्टी श्रेणों में साधुता है, विश्वकुटुम्विता या गुण-कुटुम्विता का भाव है, पर साथ में कुछ प्रमाद है। यद्यपि साधा-रण लोगों की अपेक्षा यह प्रमाद अरुप है और वह स्थायी भी नहीं है पर है अवस्य।

७—सातवीं श्रेणी में प्रमाद नहीं रहता हसे अप्रमत्त संयमी या अप्रमत्त विस्त कहना चाहिये ।

में दीक्षा लेन के पहिले भी छट्टे सातवें गुणस्थान में आचुका था। उसके बाद भी अभी प्रातःकाल तक में इन गुण-स्थानों में रहा है।

८—१—१०—इसके वाद आज मुक्ते विकास की कुछ ऐसी अवस्थाओं का अनुभव हुआ है जो वार वार अनुभव में नहीं आती। दुनमें कपाय मन्द् से मन्द्रतर होती जाती है। में समक्ता हूं कि अगर मुहूर्तभर भी कोई मनुष्य इन अवस्थाओं में से गुजर जाय तो वह अईत होजायगा। हां! मैं यह भी सोचता हूं कि असके अन्तर्भल अगर सिर्फ शान्त हुए हों नए न हुए हों, तो अन्तर्भल के उभड़ने पर उसका पतन अईत होने के पहिले ही होजायगा। इस प्रकार की अपूर्व अवस्थाएँ शांतमल से भी होसकती है, पहिली में पतन निश्चित है दूसरी में अईन्त होना निश्चित है, फिर भी परिणामों की निर्मलता समान है।

यद्यपि वे अवस्थाएँ कपायों के कम होने या छूटने से होती हैं फिर भी प्रारम्भ की अवस्थाओं का नामकरण में कपायों की मन्दता के कारण नहीं, किन्तु आनन्दानुभव के कारण करना चाहता हूं। पिहले मुझे इस वात का वड़ा आनन्द हुआ कि यह अवस्था अपूर्व है अनोखी है इसलिये इसका नाम अपूर्वकरण रखता हूं। फिर में यह अनुभव करने लगा कि इस अवस्था से नहीं लीटना है इसलिये इसका नाम अनिवृत्तिकरण रखता हूं। इसके वाद मुझे मालूम हुआ कि हलके से लोभ को छोड़कर मेरी सब कपायें नए होगई इसलिये इसका नाम सहसमोह गखता हूं। इसप्रकार ये ६, ६, १०, वें गुणस्थान हैं जो हरएक को नहीं मिल सकते। साधु होने पर भी साधारणतः मनुष्य छट्टे सातवें गुणस्थान में ही चक्कर लगते रहते हैं। इसके ऊपर उत्तमध्यानी ही पहुँचते हैं।

११-१२--दसर्वे गुणस्थान के बाद मैंने अनुभव किया कि मैं पूर्ण बीतराण होगया हूं। पर यह पूर्ण बीतरागता शान्त-मल भी होसकती है और श्लीणमल भी। मेरी बीतरागता श्लीण- मल ह, पर किसी की शांतमल भी होसकती है, पर वह आगे नहीं वढ़ सकता, असके विकार उभड़ें है और वह असंयम की ओर पिरेगा। इसलिये वर्तमान वीतरागता समान होने पर भी शान्तमलवाले का शांतमोह गुणस्थान, और श्रीणमलवाले का शांतमोह गुणस्थान, और श्रीणमलवाले का शांलमोह गुणस्थान उचित मालम होता है। क्यों कि एक स मनुष्य गिरता है दूसरे से चढ़ता है। इस अन्तर के कारण अलग अलग गुणस्थान है।

१३-झीणमोह होजाने पर मनुष्य को पूर्ण ज्ञान होजाता है। सम्यकान में सब से बड़ी बाधा मोह की है, मोह निकल जाने पर मनुष्य शुद्ध ज्ञानी या केवलज्ञानी होजाता है। सिर्फ थोड़े से ही उपयोग लगाने की जरूरत है। वारहवें गुणस्थान के बाद एकाध घड़ी में ही तरहवां गुणस्थान होजाता है। यहां पूर्ण निर्मोहता भी हैं पूर्ण ज्ञान भी है। इस गुणस्थानवाला जनहित के काम में लगा गहता है। इसलिये मनवचन काय की प्रमृत्ति बहुन अधिक होती ह, पर होती है निर्भल। मनवचन काय की इस प्रमृत्ति का नाम में योग रखना चाहता है इस-प्रकार तेग्हवां गुणस्थान सयोग केवली कहलाया।

१४--तेरहवें गुणस्थान में अईत-जीवन भर रहता है, वह जनहित के काम में लगा रहता है। जनहित के लिये जन हित के विरोधियों से संघर्ष करना पड़ता है, यद्यपि इस संघर्ष की कोई कपाय वासना उसके आत्मा में नहीं रहती किन्तु वासना-हीन खणिक तरंगे तो उठती ही हैं, असके आत्मा पर राग द्वेप का रंग नहीं चढ़ता पर असकी छाया तो पड़ती ही हैं, इसे में कपाय नहीं कहुंगा योग कहूंगा, या शुभ लेक्या कहुंगा पर यह अहत में भी अनिवार्य है, क्योंकि उसे जनसेवा करना है। फिर भी वह मानना पड़ेगा कि आत्मा की एक ऐसी अवस्था भी होसकती है जय उसमें यह लेक्या भी न हो, छाया भी न हो

यह अवस्था और भी शुद्ध अवस्था होगी। पर सोचता हूं कि यह अवस्था मरने के समय कुछ पठों को ही होसकती है उसके पहिल जीवन में नहीं। होना भी न चाहिये, क्योंकि अहत की यदि मनवचन कार्य को प्रश्नात बन्द होजाय तो वह वेकार होजाय, उसका जीवन दम पांच पळ से आधिक दिकना भी काठन होजाय। इसिलिय में आदर्श की हिए से कुछ पठों के लिये मनचचन कार्य की प्रश्नातियों से रहित अवस्था तो मान लेता हूं. पर मान लेता हूं केवल मरते समय के लिये, कुछ पठों के लिये. वाकी जीवन भर ता अहत को काम करना है, जात का उद्धार करना है। वह अतिम अवस्था चौदहवीं अवस्था-चौदहवां गुणस्थान होगा। उसे अयोग केवली कहना चाहिये।

में सममता हूं कि इन चौदह गुणस्थानों की रचना करके मैंने जीवन विकास का एक अच्छा क्रम निश्चित कर लिया है। इसी कम विवास के आधार पर मुक्ते दुनियाका उद्धार करना है

## ६७ — केवलज्ञान

१६ बुघी ९४४४ इ. सं.

सामाजिक आर धार्मिक क्रांतिकार को तेरहर्वे गुगस्थान में अवश्य होना चाहिये जब कि असमें पूर्ण संयम के साथ पूर्ण ज्ञान, जिसे में केवलज्ञान कहता हूं, होजाय। में अनुभव करता हूं कि मुझे वह केवलज्ञान होगया है। मुझे कर्तज्याकर्तव्य का हित अहित का प्रत्यक्ष दर्शन होरहा है। इसके लिये अब मुझे किसी शास्त्र की या आप्त की जरूरत नहीं है।

यदि में दुनिया को एक नये सत्पथ पर चलाना चाहता हूं तो मुझे घोगित करना चाहिये कि में सर्वरु हूं; अथात्-स्वपर कल्याण के मार्ग का में पूर्ण ज्ञाता हूं; में आगे पीछे का, भूत मिविष्य का कार्य कारण भाव का प्रत्यक्षदर्शी अर्थात्-स्पप्ट इता हूं।

क्षणभर को मेरे मन में यह विचार आया कि यह तो आत्मक्षाचा है, इसे तो पाप समझता हूं। पर दूसरे ही क्षण मुझे भान हुआ कि यह आत्मक्षाचा नहीं है किन्तु विश्व के कल्याण के लिये आवश्यक सत्य का प्रकटीकरण है।

अगर कोई सद्वैद्य रोगी से यह कहे कि मैं तो कुछ नहीं जानता सममता, तो इससे दद्य के विनय गुण का परिचय तो मिलेगा पर क्या इससे रोगी का भला होगा? वैद्य के विषय में रोगी को श्रद्धा न हो तो एक तो यह चिकित्सा ही न कराये और अगर कराये भी, तो उसे लाभ न हो। ऐसी अवस्था में वैद्य अगर इतनी आत्म प्रशंसा कर जाय जिससे रोगी की हानि न हो किन्तु लाभ ही हो, तो वह आत्म प्रशंसा चन्तव्य ही नहीं है विक आवश्यक भी है। हां! लोभवश रोगी को ठगने के लिये आत्म-प्रशंसा न करना चाहिये।

जन समाज के जीवन का जो मैं सुधार और विकास करना चाहता हूं, उसमें सहारे के तौर पर जो मैं दर्शन लोक परलोक आदि की वातें सुनाना चाहता हूं उसके पूर्ण झाता होने का विद्वास अगर मैं न दिला सकूं तो लोग उस पथ पर कैसे चलेंगे? तब यह जगत् नम्क सा बना रहेगा इसलिये तीर्थंकर सर्वझ जिन अईत के रूप में मेरी प्रसिद्धि हो तो इसमें मैं वाधा न डालूंगा।

एक प्रकार से यह सब झूठ नहीं है। मैं जब तीर्थ की स्थापना कर रहा हूं तब तीर्थंकर हूं ही। कल्याण मार्ग का मुझे अनुभव मूलक, स्पष्ट और पूण ज्ञान है इसिलिये सर्वज्ञ भी हूं। मन और इन्द्रियों को जीतने के कारण जिन भी हूं ही, और मेरी राह पर जब लोग चलते हैं और निस्वार्थभाव से जब मुझे पूज्य मानते हैं तब अईत भी हूं। इसिलिये इस स्प-में मेरी प्रसिद्धि होना हर तरह सत्य है। जाकल्याण को द्याप्ट से सत्य है और वस्तुास्थाति की द्याप्ट से भी सत्य है।

पक बात और है। मेरे तार्थ में सचाई का ज्ञान से इतना सम्बन्ध नहीं है जितना निर्मोहता से। छट्टे गुणस्थान में मनुष्य सत्य महाजती होजाता है, हालां कि चस्तु।स्थिति की दृष्टि से उसका थोड़ा बहुत ज्ञान असत्य भी होसकता है। निर्मोह या बीतराग होने से मनुष्य सम्यग्ज्ञानी माना जाना चाहिये। यो पूर्ण सत्य को कीन पासकता है, वस्तु तो अमुक अंश में अरुप है, अवक्तव्य है।

यद्यपि वाहरी हिए से वहुतसी वारों का ठीक ठीक पता केवलकानी को भी नहीं होता, क्योंकि वह तो मोक्षमार्ग का या तन्वों का सर्वक्ष है तत्वयाद्य विषयों का सर्वक्ष नहीं। इसीलिये में मानता हूं कि छट्ठे गुणस्थान में मनुष्य असत्य का पूर्ण त्यागी होजाता है पर असत्य मनोयोग और असत्य वचन योग तो तेरहवें गुणस्थान में भी होसकता है। गुणस्थान की इस चर्चा में में इस रहस्य को प्रगट कर दूंगा। पर इसमें एक याद्या है। जब लोग यह मानेंग कि तरहवें गुणस्थान में भी असत्य मनोयोग और असत्य वचन योग होता है, और में तेरहवें गुणस्थान में हूं तब लोगों को मेरे वचनों में सन्देह होगा, और इससे पेसी वचारे वचारे आत्मकल्याण से विश्वत हो जायेंगे। यह ठीक नहीं। ऐसी बात जगत के सामने ग्याने का कोई अर्थ नहीं जिससे कल्याण के मार्ग में वाधा पड़ती हो। इसलिये असत्य मनोयोग और असत्यवचन योग अईन्त को होते हैं इस वात को छिपाना ही खेचत है। यही विधान ठीक है कि असत्य मनोयोग और असत्य वचनयोग वारहवें गुणस्थान तक ही होते हें।

इस विधान से इस वात का पता तो लगजायगा कि असरय मन वचन के उपयोग से सत्यमहात्रत भंग नहीं होता है, वह भग होता है स्वार्थपरता से. कपाय से. पश्चपात से । श्लीण-कपाय व्यक्ति भी असत्य मनोयोगी आर असत्य वचनयोगी होस-कता ह पर इससे वह अज्ञानी अर्थात मिथ्याज्ञानी नहीं कहा जासकता। चरित्र के विपय का मिथ्याज्ञान ही मिथ्याज्ञान है। आर चरित्र के विपय का मिथ्या विश्वास ही मिथ्या दर्शन है। तत्व-याद्य पदार्थों से इनका कोई सम्बन्ध नहीं। इतना सत्य देकर भी नेरहवें गुणस्थान में असत्य वचनयोग असत्य मनोयोग की वात पर पर्दा डालने से लाग धर्म पर आवेश्वास करने से यचे रहेंगे।

यह रहम्य भी साधारण जनता को वताने का नहीं है। मनोवैक्षानिक चिकित्सा में कुछ रहस्य रखना उचित ही है। अन्यथा चिकित्सा व्यथं जायगी।

अस्तु ! पक तरह से आज मेरी शातमसाधना पूरी होगई। आज से में अपने की कवलजानी ते खंकर जिन अहन्त बुद्ध घोषित कर दूंगा या करने दुंगा। इस विषय में मेंने अपना मनोबुत्तियों को ख्व टराला है। उनमें यहा लूटने का या अकल्याणकर महत्वा-कांक्षा का पाप कहीं नहीं है महत्व स्वीकार करने की जो भावना है वह मिर्फ जगत्कल्याण की दृष्टि से जगत् को सत्य के मार्ग पर चलाने की दृष्टि से । असपर भी आवश्यक उपेक्षा है, शिष्टता की मर्यादा भी है।

# ६८-लोक्संग्रह के लिय

१४ तुर्पा ९४४४ इतिहास संवत्

जो सत्य में ढूड़ पाया हूँ, जिसे पाकर में केवलहानी होगया हूं, उस सत्य का यथाशक्य लाभ जगत् को मिल इसका प्रयत्न करना है। पर यह सरल नहीं है, यह वात प्रथम प्रवचन से सिद्ध होगई थी। उस दिन जब मैं प्रवचन करने बैटा तो सुनने के छिये बहुत से मनुष्य इकट्ट होगये। मैंने अपने धर्मतीर्थ का निचाइ अनेकांत सिद्धांत का विवेचन किया पर सबके सब सूर्ति की तरह बैठे रहे। अन्हें मेरी बात समझमें न आई इसार्छय उनने मुझे महान बानी तो मान छिया पर इससे उनका कुछ छाम न हुआ।

इसके बाद अनेक स्थानों पर मैंने और प्रवचन किये पर अनका कोई अर्थ न हुआ। चाणी जसी खिरी चैसी न खिरी, क्योंकि झेळी किसी ने नहीं।

हां! यह वात अवश्य है कि लोग मेरे पास आते हैं, समसमें आय चाहे न आये पर सुनते हैं। इसका एक कारण तो यह
है कि पिश्ले वारह वर्ष में इस प्रदेश में खूब घूमा हूं पर एक
तरह से मीन ही रक्खा है। अपदेश का काम नहीं किया। अव
मेरा मीन टूटा देखकर, मुझे उपदेश देता हुआ देखकर, वहुत से
लोग सुतहल से आने हैं। आने का दूसरा कारण है मेरी भाषा।
ब्राह्मण तो वेद सुनाते हैं पर उसकी भाषा लोग समझते नहीं है।
मैं ऐसी भाषा बोलता हूं जिसे सब समझें। सरल से सरल
ब्रामीण मागधी में ही उपदेश करता हूं। उसमें आसपास के
प्रदेशों के जो शब्द मिलगये हैं उनका भी प्रयोग करता हूं इससे
दूसरे प्रदेशों के लोगों को सममन के लिये भी सुनीता होता है।
इसप्रकार मैंने अपन उपदेश देने की भाषा शुद्ध मागधी नहीं,
अर्धमागधी बनालों है।

फिर भी में जो काम करना चाहता हूं यह इस तरह न होगा। लोगों का केवल कुन्हल शान्त होगा, जीवन में क्रांति नहीं। मुझे लोगों के अन्धाविश्वास हटाना है, हिंसा बद करना है धर्मों में आर दर्शनों में समन्वय करना है, और सब से वड़ी बात यह कि लोगों को यह बताना है कि तुम्हारा सुस्न तुम्हारी मुट्ठी में है। धन वेभव में, परित्रह में, असली सुख देखने की चेटा करोगे तो असफल रहोगे। असली सुख अपने भीतर है।

पर यह सत्य जो में जगत् को देना चाहता है वह कंचल प्रवचनों से न होगा। उसके लिये अनेक तरह की ऐसी योजनाएँ करना पड़ेंगी जिससे लोग कह्याण मार्ग पर विश्वास कर सकें अच्छी तरह समझसकें, आचरण कर सकें। इसके लिये एक नया तीर्थ बनाना, और उसकी तरफ लोगों का आकर्षण करना जरूरी है।

क्णभर को यह विचार मनमें आया कि क्या इससे ब्रँमटें न बढ़ेगीं ? क्या अशांति न होगी। क्या यह यशपूजा का व्यापार न होगा ? क्या इसमें एक तरह की आत्मस्त्राधा न करना पहेगीं ?

निःसन्देह अवीतराग मनुष्य में ये सब वातें होती हैं। पर मुझमें ये विकार नहीं हैं। निरिच्छकता से, योग्य नट की तरह निर्िंतभाव से काम करने से झंझटें नहीं बढ़तीं अर्थात् झंझटें मनके ऊपर असर नहीं करतीं, दुखी नहीं करतीं, तब अद्यांति कैसे होगी ? आर यश पूजा आदि की मुक्ते चिन्ता नहीं है। जगत की सेवा करने से और सफलता प्राप्त करने से यशपूजा मिलती हैं। मिलना भी चाहिय, क्योंकि इससे अन्य मनुष्य भी जगतसेवा की तग्फ झुकते हैं। यशपूजा देकर जगत सच्चे उपकारक पदा करने के लिये मार्ग प्रशस्त करता है। सो जगत अपना मार्ग प्रशस्त करने के लिये मार्ग प्रशस्त करता है। सो जगत अपना मार्ग प्रशस्त करे, में यश प्रतिष्ठा का दास न वन्गा।

जो सत्य मैंने पाया है वह जगत् के कल्याण के लिये जगत को देना है। अगर अद्यान के कारण मनुष्य छुसे अस्वी-कार करे, ईंप्यों के कारण द्वेप करे, निन्दा करें और असला के यदले में पूजा प्रतिष्ठा के प्रलोभन उपस्थित करे तो में खुसे अस्वीकार कर दुंगा. और यही इस बात की कसौटां होगी कि में यरापूजा के व्यापार के लिये नहीं निकला हूं। अपने विपय में आवश्यक सत्य का उल्लेख करना आत्मक्षाधा नहीं है। फिर भी जो यरा पूजा या आत्मक्षाधा का प्रदर्शन होगा भी, वह केवल इसलिये कि साधारण जन सत्य की तरफ आकृप्र हों। ज्ञानियों को तो आर्कपण के लिये ज्ञान ही पर्याप्त है पर साधारण जनता वाहरी प्रभाव यरा प्रतिष्ठा आदि से ही आकृप्र होनी है। जब मुक्ते जन साधारण का भी भला करना है तव इन सव बानों को लेना होगा। निस्वार्थभाव से यह सव मुझे करना ही चाहिये। इसके लिये मेरी निम्नालीखित योजना है।

- १- पहिले कुछ विद्वानों को अपना शिष्य वनाऊं । विद्वानों के शिष्य होने से केवल प्रभाव ही न वरेगा किन्तु सत्य को पाने से अनकी अद्वार भी होगा और प्रचार में सुविधा भी होगी।
- २- तीर्थ में शामिल होनेवालों का व्यवस्थित संगठन कहं ? और चार संघ की संघटना कहं।
- ३- ज्ञान का प्रचार में कहं पर संगठन में लाने का काम शिप्यों को सौंप्। क्योंकि इस चिपय में मेरी अपेक्षा मेटे शिप्यों का असर अधिक पड़ेगा। जगत् की मनोवृत्ति ही ऐसी है।
- ४- आने जाने में प्रवचन करने में कुछ प्रभावकता का परिचय दूं जिससे जन साधारण पर मेरे तीर्थ की छाप पड़े। क्योंकि जन साधारण तक अपना सन्देश पहुँचाने के लिये जैसे मैंने जनसाधारण की बोली-अर्धमगर्धा-को अपनाया उसी तरह जनसाधारण की मनोहत्ति के अनुसार प्रभावकता के

### तरीके को भी अपनाना पड़ेगा।

४- वेदों की तरह अपने प्रवचनों का संग्रह कराना। मैं न रहं किन्तु भेरे प्रवचन व्यवस्थित रूप में रहें तो जगत् शता-व्यियों तक उससे प्ररणा पाता रहेगा। इसिलये प्रवचनपाठी भी तथार करना है।

पर सबसे पहिला काम शिष्यों को हुँद्ना है।

# ६९ - मुख्य शिष्य

# १४ दुंगी ९४४४ इतिहास संवत्

इन दिनों धर्मनीर्थ की सत्रसे वही आवश्यकता पूर्ण होनई। मुझे न्यारह विद्वान शिष्य मिलग्य! और आश्चर्य यह कि सब के सब ब्राह्मण हैं अश्चर्णों के विरुद्ध क्रांनि करने में ब्राह्मणों का सहयोग शुमतम शङ्कन है। इन लोगों को सैकड़ों वर्षों से अपनी जीभ पर वेदों को खुरक्षित रखने का अभ्यास है. अब अस शाक्ते का उपयोग व मेरे प्रवचनों को सुरक्षित रखने में करेंगे। आजकल ब्राह्मणों का झुकाब नवीन सर्जन या क्रांति की तरफ तो नहीं जाता पर स्जित को सुरक्षित रखने, व्यव-स्थित रखने, उसे फेलाने और स्थायी वनाने में पर्याप्त है। सर्जन की अपेक्षा इसका महत्व कम नहीं है। मां की अपेक्षा धात्री की सेवा कम नहीं होती या इतनी कम नहीं होती कि असपर उपेक्षा की जाय।

य ब्र'खण मेरे तीथे के छिये सहायक तो हैं ही, साथ ही एक महान युगसत्य को प्राप्त करके आर जीवन में निःसंदाय यृत्ति पदा करके इतने अपना करवाण भी किया है। इसप्रकार इनके जीवन की क्रान्ति स्वपर करवाणमय होगई है।

ये लोग इस अपापा नगरी के सोमिल ब्राह्मण के यहां

यह कराने लिये आये थे। मैंने अपन प्रवचन में वर्तमान यहाँ की आलोचना की। मने देखा कि जनता को यह रुचि कर हुई, इसलिये कुछ और लोग मेरे पास आये। लोगों का प्रवाह इस तरफ बदलता हुआ देख कर इन्द्रभूति गांतम को वड़ा संताप हुआ। तर वह मुझ प्रशानित करने के विचार से मेरे पास आया। और वोला-श्रमण, मैंने सुना है कि तुम यहां का विरोध करते हो, और जनता को भी धम से विमुख करते हो।

मैं-धर्म तो धारण पायण करनेवाला है, पर क्या इन हत्याकां हों से धारण पोपण होता है ? निरीह जानवर तो जान स जाते ही है पर क्रायक काम में भी इससे वाधा पड़ती है। क्या यही धर्म है क्या यही धारण पोपण है ?

गौतम-जानवर जान ने जाने हैं पा स्वर्ण नो पाते हैं। वास्तव में यह उनका पापण ही है। और ऐसा पोपण है जो उन्हें इस जीवन में नहीं क्लिसकता।

भै-तो ऐमा पोषण खुद न लेकर जानवरों को क्यों दिया जाता है ? यबकतो ओर पुरोहित को चाहिये कि पहिले स्वयं यहमें अपनी आर अपने कुटुम्चियों की आहित हैं। जन उनक स्वर्ग चले जाने पर भी स्वर्ग में जगह खालों रहे तो जानवरों को बुलालें।

गीतम ने कुछ न कहा।

तय मैंने कहा-क्या तुम जानते हो गीतम, कि लोग ऐसा क्यों नहीं करते हैं ?

गौतम-में इसका उत्तर नहीं देसकता। आप ही वतायें! में-इसिंछिये कि न तो इन्हें स्वर्ग पर विश्वास है न आतमा के अमरत्व पर।

गौतम-आत्मा के अमरत्व पर तो मुझे भी सन्देह है।

म-सा में जानता हूं। आत्मा के अमरत्व पर थोड़ा वहुत अविश्वास हुए विना कोई इसप्रकार के पाप में नहीं फल सकता।

गातम-पर आत्मा पर विश्वास किया जाय तो कैसे किया जाय। मरने पर सब तो यहीं राख होजाता है। बचता क्या है जिसे अमर कहा जाय?

में-यह जाननेवाला अनुभव करनेवाला; सन्देह करने-वाला कौन है ?

गीतम-यह तो पंचभूतों के मिश्रण से पैदा होनेवाली अवस्था विशेष है। अलग अलग भूतों में जो गुग दिखाई नहीं देता वह मिश्रण में दिखाई दे जाता है। मद्य में जो मादकता है वह उसके भिन्न भिन्न घटकों में कहां है?

मं-है पर अल्प है। भोजन का भी नशा होता है, निद्रा भी एक नशा है पर अल्प है। परस्पर के संयोग से वह वर्गा-कार रूपमें वदता हैं पर असत् का उत्पाद नहीं है। दर्शन शास्त्र का यह मूल सिद्धान्त तो सर्वमान्य है कि सत् का विनाश नहीं होता असत् का उत्पाद नहीं होता। यह तो तुम भी मानते होंगे गौतम!

गौतम-जी हां ! यह में मानता हूं !

में-जब कोई द्रव्य पेदा नहीं होता तब कोई गुण भी पैदा नहीं होता। गुणों का सनुदाय ही तो द्रव्य है। गुणों की पर्याय वदल सकती हैं, बदलती हैं पर नया गुण नहीं आता।

गैं।तम-आपकी वात कुछ कुछ जच तो रही है।

में-अच्छी तरह विचार करने पर पूर्ग तरह जवजायगी।
तुम जरा सोचो कि कोई भी भूत द्रज्य क्या कभी यह अनुभव
कर सकता है कि 'में हूं, और 'में हूं, इस अनुभव के क्या तुम
दुकड़े दुकड़े कर सकते हो कि 'में हूं, अनुभव का एक दुकड़ा

पृथ्वी अनुभव करे, एक टुकड़ा जल अनुभव करे, इसी प्रकार एक एक टुकड़ा अग्नि वायु आकाश अनुभव करे ? क्या अनुभव के टुकड़े सम्भव हैं ?

गोतम-अनुभव के टुकड़े कैसे होंसकते हैं ?

महावीर-तय इसका मतलय यह हुआ कि किसी एक इच्य को ही यह अनुभव करना पड़ता है कि 'में हूं,। तय पंच भूतों में यह कीनसा एक भूत है जो अनुभव वरता है कि में हूं।

गातम-कोई एक भूत ऐसा अनुभव कैसे कर सकता है ? मं--तव इसका मतलव यह हुआ कि भृतों से अतिरिक्त कोई द्रव्य ऐसा है जो यह अनुभव करता है ।

गौतम-अब यह बात तो मानना ही पड़ेगी?

मै—जब 'मैं हं, इसप्रकार अनुभव करनेवाला एक स्वतन्त्र द्रव्य सिद्ध होगया तव असका न तो उत्पाद हो सकता है, न नारा। क्योंकि असत् से सत् वन नहीं सकता, और सत् का विनाश नहीं हो सकता। उस स्वतन्त्र द्रव्य का नाम ही आत्मा है, जीव है।

गौतम ने हाथ जोड़कर कहा-आपने मेरे स्व से वहें संशय को नप्र कर दिया प्रमु। अब आप मुझे अपना शिष्य समझें।

इतने में इन्द्रभृति के छोटे भाई अग्निभृति ने कहा— अविनश्वर आत्मा के सिद्ध होजाने पर भी यह वात समझ में नहीं आती कि आत्मा वैधा किससे हैं ? अमृर्त्तिक अमूर्त्तिक से वंध नहीं सकता और मृर्त्तिक अमृर्त्तिक का वन्ध भी कैसे होसकता है ?

ह मैंने कहा-दिस्य दृष्टि को प्राप्त हुए विना तुम उन कमबन

धनों का प्रत्यक्ष नहीं कर सकते आग्नम्ति, जिनसे यह आत्मा वंधा है, पर अनुमान भी कम विश्वसनीय नहीं होता, क्योंकि वह निश्चित तर्क पर खड़ा होता है, और उस अनुमान से तुम सरलता से जान सकते हो कि आत्मा कर्मवन्धनों से वंधा है। तुम्हारे सन्देह के दो रूप हैं। एक तो यह कि आत्मा वंधा है इसका क्या प्रमाण? दूसरा यह कि अमूर्त्तिक पर मूर्तिक का प्रभाव केसे पड़ सकता है? पहिले पहिली वात लूं। यह बात तो निश्चित है कि विना कारण-भेद के कार्यभेद नहीं होता। इस बात को सिद्ध करने की तो जरूरत नहीं?

अग्निभूति-जी नहीं। यह तो सर्वमान्य सिद्धांत है।

में—तव तुम यह तो देख ही रहे हो कि सव प्राणी एक समान नहीं है। इस विषमता का कारण कोई ऐसा पदार्थ होना चाहिये जो आत्मा से भिन्न हो। मूल में सब जीव समान हैं इसिलिये जीव से भिन्न कोई पदार्थ मिले विना उनमें विषमता नहीं आसकती और जीव से भिन्न जो पदार्थ जीव के साथ लगा हुआ है वही कर्म-वन्धन है। इस अकाट्य अनुमान के सामने कर्म बन्धन में सन्देह कैसे रह सकता है?

आग्नेभृति-वास्तव में नहीं रह सकता। फिर भी इतना सन्देह तो है ही, कि अमूर्तिक पदार्थ के ऊपर मूर्तिक का प्रभाव कैसे पड़ सकता है ?

मैं-अमूर्तिक में रूप नहीं होता इसिलवे उसपर पया प्रभाव पड़ा पया नहीं पड़ा यह दिख नहीं सकता, किंतु अमूर्तिक के गुणों का हमें स्वसंवेदन प्रत्यक्ष तो है ही, यदि उन गुणों पर भौतिक के प्रभाव का पता लगजाय तव यह समकते में कोई वाघा न रहेगी कि मूर्तिक द्रव्य का अमूर्तिक गुणों पर प्रभाव पड़ता है।

अग्निभृति-जी हां ! निर्णय का यह तरीका विलकुल

ठीक है।

में—तब देखों! कोघ मान आदि या स्मृति आदि अम् र्तिक आतमा के गुण या पर्यायें हैं, और उनके उपर मूर्तिक का असर होता है। किसी मूर्तिक पदार्थ को देखकर स्मृति होजाती है या क्रोध मान आदि पदा होजाते हैं। इतना ही नहीं, मध्यान आदि से अनेक विपरिणतियाँ होने लगती हैं इससे सिद्ध है कि आत्मिक गुणों पर मौतिक पदार्थ या उनके गुण प्रभाव डालते हैं तब कर्म भी प्रभाव डालते हों इसमें क्या आपत्ति है?

आग्निमृति-अद्भुत है प्रभु आपका तर्क ! अमृतपूर्व है प्रभु आपका तर्क ! मेरा सन्देह दूर होगया । अव आप मुझे अपना शिष्य समझें ।

इतने में वायुभुति ने कहा-में आर्य इन्द्रभृति अन्तिभ्ति का माई हूं प्रभु, मुझे भी आप अपना शिष्य समझें।

मेरा सन्देह तो दोनों आयों के सन्देह के साथ ही दूर होगया। में समझता था कि आत्मा तो शरीर के भीतर पैदा होने बाला एक बुलबुला है जो पैदा होता है और नप्ट होजाता है। पर जब प्रभु ने सत्तर्क के झाग आत्मा सिद्ध कर दिया तब बुलबुले का खुएमान स्वयं मिथ्या होगया।

इसके बाद व्यक्त ने कहा-परन्तु प्रभु, अभी मेरा समा-धान दाय है। आत्मा पंचभूतों से भिन्न है या अभिन्न यह प्रश्न मेरे सामने नहीं है। मैं कहता हूं यह सब शून्य है, कल्पना है, स्वम है।

मैंने कहा-व्यक्त, अगर तुम्हें कभी ऐसा स्वप्न आये कि तुम्हारे घर में आग लग गई हैं और घर जलकर राख होगया है तव भी तुम उसघर में पड़े पड़े स्वप्न देखसकते हो, लेकिन जागृतावस्था में तुम देखों कि घर जलकर राख होगया है तव भी क्या तुम घर में पड़े रह सकते हो ?

व्यक्त-सो कैसे होगा प्रभुं!

म- जब स्वप्न भी कल्पना है और जागृतावस्था की वटना भी कल्पना है तब इतना अन्तर क्यों होना चाहिय? अगर अन्तर है तो वह अन्तर असत और सत के सिवाय और क्या है?

व्यक्त-मेरा सन्देह कुछ कुछ दूर हो रहा है प्रभु।

में-पूरा दूर होजायगा व्यक्त, तिनक और विचार करो कि जब सारे अनुभव कराना हैं, निराधार हैं, तो सब को एक सरीखे अनुभव क्यों नहीं होते ? सब प्राणियों के भिन्न भिन्न अनुभव क्यों होते हैं ?

व्यक्त-निमित्त उपादान भिन्न मिन्न होने से अनुभव भी भिन्न भिन्न होते हैं प्रभु !

में—पर जब सब निमित्त करूपना हैं, सारे उपादान करूपना हैं, तब इन निमित्तों और खुपादानों में भेद कैसे हुआ इयक्त ! सत का अवलम्बन लिये विना असत भी भिन्न भिन्न कसे होगा ?

व्यक्त-नहीं होगा प्रभु कहीं न कहीं सत् का अवलम्बन लेना ही होगा। अब मेरा सन्द्रह पूरी तरह दूर हो गया। अब प्रभु मुद्दे अपना शिष्य समझें।

इसके वाद सुधर्म ने कहा में आर्थ व्यक्त का भाई हूं। प्रभु भुझे सत् असत् या जीव के विषय में कोई सन्देह नहीं है। पर यह मेरी समभू में नहीं आता कि एक जीव मरकर दूसरी योनि में कैसे पदा होसकता है ? अगर यब के बीज से ब्रीहि (धान) नहीं पदा होसकता तो मनुष्य का आत्मा पशु या पशु का आत्मा मनुष्य कैसे वन सकता है। तय कर्म फल के रूप में दुर्गति सुगति का क्या अर्थ है ?

में—क्या तुम यह समभते हो सुध्में, कि यव का कण जव उदर में पचकर विष्टा वनकर मिट्टी होजायगा तव उससे फिर यव का दाना ही वनेगा, बीहि का दाना न वन सकेगा?

सुधर्म-मिही तो जो चाहे वन सकती है पर यव के दाने से ब्रीहि का दाना नहीं वनसकता।

में—आत्मा के वारे में भी ऐसा ही है सुधर्म, मनुष्य की योनि से पशु पैदा नहीं होता, पर जैसे यव और ब्रीहि का अपादान कारण मिट्टी है वह किसी भी धान्य रूप में परिणत होस कती है, उसी प्रकार मनुष्य दारीर से भी पशु पैदा नहीं होता, पर मनुष्य का आत्मा पशु के दारीर के निमित्त से पशु वन सकता है। यदि ऐसा न होता सुधर्म, तो संसार में मनुष्यों की कीटपंतगों की वनस्पतियों की संख्या सदा एक सरीखी रहती, ऋतु या युग के अनुसार इनमें न्यूनाधिकता न होती।

सुधर्म-अव में समझगया प्रभु! अव आप मुमे अपना शिष्य समझे।

इसके वाद मैडिक ने कहा-संसार में ऐसी कोई जगह नहीं है जो खाळी कही जा सके, तव जीव जहां भी कहीं रहेगा वह भौतिक परमाणुओं से वैधा ही रहेगा तव मोक्ष कैसे होगा?

मेंने कहा-आसपास भौतिक परमाणुओं के रहने पर भी मोझ होसकता है भाइक, अगर उनका असर आत्मा पर न पड़े तो आसपास अनके रहने पर भी मोझ में कोई वाधा नहीं है। एक सराग मनुष्य जिस परिस्थिति में काफी दुःखी होस-कता है उसी में वीतराग मनुष्य परमानन्द में छीन रह सकता है। ज़िस परिस्थिति में सराग वह है उसी में वीतराग मुक्त ह मुक्ति का सम्बन्ध तो आत्मा की शुद्धता है।

मँडिक-समभगया प्रभु, अब आप मुर्फ अवना शिष्य समझे।

इसके वाद मौर्यपुत्र ने कहा में आयं मन्डिक का भाई हूं प्रभु । हम दोनों के पिता यद्यपि जुदे जुदे हैं पर माता एक है । आर्यमांडिक के पिता श्री धनदेव का जब स्वर्गवास होगया तव उनकी और मेरी माता विजयादेवी ने विधवा होने पर धनदेव के मौसेरे भाई मौर्य से विवाह किया । उस विवाह से में पदा हुआ । इस प्रकार हम सवीर्य भ्राता न होने पर भी सहोदर भ्राता अवस्य हैं।

मैं- जन्म को कोई महत्त्व नहीं है मौर्यपुत्र, ज्ञान को महत्त्व है। सो जब तुम दोनों मरे शिष्य होजाओंगे तब ज्ञान की दृष्टि से सर्वार्य भ्राता भी होजाओंगे।

माँगेपुत्र-ऐसा ही होगा प्रभु, केवल मेरा एक इंका है कि मुक्ते देव गति समझमें नहीं आती। विशेष कार्य से किसी मनुष्य या मनुष्य समुदायको देव कहना यह तो ठीक है पर मरने के बाद कोई देवगति होती है इस पर कैसे विश्वास किया जाय?

में-अमुक अंश में तुम्हारा कहना ठीक है मौर्यपुत्र, व्यव-हार में मनुष्यों को ही देव कहा जाता है। पर देवगति भी है और तुम असे समझ भी सकते हो।

मौर्यपुत्र-समझार्ये प्रभु, में सममने को तैयार हूं।

मैं-यह तो तुम समझते ही हो कि नीज की अपेक्षा बुक्ष महान होता है।

मौर्यपुत्र-समझता हं प्रभु।

में-तब जो कुछ हम पुण्य करेंगे अर्थात बीज बोर्येगे

उसका फल भी उस त्यागसे महान होगा।

मॉर्यपुत्र-अवश्य होगा।

मे-अब मानला कि किसी मनुष्य ने ऊंचे स ऊंचे भोगों का त्याग कर दिया, इस लोक में जो भी समृद्धि मिल सकता है वह सब असने लोक कल्याण में लगादी, तब उसका बढ़ा हुआ फल यहां तो मिल नहीं सकता क्योंकि यहां मिलने लायक ऊंची से ऊंची सम्पत्ति का तो उसने त्याग कर दिया है, उससे ज्यादा फल मिलने के लिये तो कोई दूसरा लोक ही होना चाहिये। जो ऐसा लोक होगा वही देवगति है।

गौर्यपुत्र- अहाहा ! धन्य है प्रभु ! अश्वतपूर्व हे प्रभु ऐसा तर्क ! बापने कितनी जल्दी मेरी आंखें खोलदीं। आँघे को सीधा कर दिया। अत्र प्रभृ मुक्ते आप अपना शिष्य समझें।

अकंपित ने कहा- मार्यपुत्र को दिये गये उत्तर से मेरा भी समाधान होगया प्रभु। में सोचता था—देव भले ही होते होंगे परन्तु नरक के नारकी होते हों ऐसा नहीं मालूम होता। सुनते हैं कि देव कभी कभी यहां आते हैं परन्तु नारकी तो कभी आते हुए नहीं सुने गये। इसलिये देव गति को तो में किसी तरह मानलेता था पर नरक गति को नहीं मानता था। पर आपके अक्कतपूर्व तर्क ने वह भी मनवा दिया। जो पुण्यफल यहां नहीं मिलसकता उसके लिये जसे स्वर्ग की जरूरत है उसी प्रकार जो पाएफल यहां नहीं मिलसकता असके लिये नरक की जरूरत है। अब आप मुफें भी अपना शिष्य समझें।

इतने में अवल भ्राता ने कहा-मुझे तो यह समम में नहीं आता कि पुण्यपाप आखिर हे क्या १ पुण्य का फल अगर सुख है तो जगत में संकड़ों पुण्यात्मा मारे मारे फिरते हैं और पाप-फल अगर दुख है तो सैकड़ों पापी आराम से रहते हैं। तब पुण्य पाप कैसे माना जाय ?

में-देखो अचलभाता, जब कोई वस्तु खाई जाती है तब उसका अच्छा या बुरा परिणाम तुरंत नहीं होता, कुछ समय वाद और कभी कभी वर्षों वाद होता है, यही अवस्था पुण्यपाप की है। इस समय जो पुण्य किया जाता है उसका परिणाम समय पाकर होगा; किन्तु पिहले जो पाप किया गया है उसका परिणाम है वर्तमान पुण्य का नहीं। पिहले अपध्य से पैदा होनेवाली वीमारी लंबन करने पर भी धीरे धीरे जाती है, अधीत् लंबन करते समय भी कुछ दिनों तक वनी रहती है तो इसका मतलब यह नहीं कि वह बीमारी लंबन से पैदा होरही है। पुण्य-पाप के फैल में कभी कम और कभी ज्यादा जो काल का अन्तर पहता है उसमें पुण्यपाप-फल के विषय में संशय न करना चाहिये।

अचलभराता- अब में समभाग्या प्रमु ! अब आप मुझे भी अपना शिष्य समझे।

इसके वाद मेतायं ने कहा- मुझे पुण्यपाप के फलमें सन्देह नहीं है पर पुण्यपाप का निर्णय कैसे किया जाय? एक समय में जो काम अच्छा,है दूसरे समय में वही बुरा होजाता है-तब अच्छा क्या और बुरा क्या?

में -िकसी कार्य की सदा के िंग अच्छा या बुरा, पुण्य या पाप नहीं कहते मेताय, द्रान्य क्षेत्र काल भाव का विचार करके जो कार्य अच्छा हो, सबको सुलप्रद हो वह पुण्य और जो सबको दुलप्रद हो वह पाप। रूदि से इस वात का निर्णय नहीं किया जा सकता। हो सकता है कि एक को एक समय जो पुण्य हो दूसरे को अस समय या दूसरे समय वहीं कार्य पाप होजाय। इससे यह न सममना कि पुण्य पाप अनिश्चित हैं। नहीं, वे निश्चित है, पर उनका निश्चय विवेक से करना पड़ता है, अपने मन के परिणाम, तथा फलाकल का विचार करना पड़ता है। जसे कभी कोई चीज किसी को पथ्य और किसी को अपथ्य होजाती है इसिलिये यह नहीं कह सकते कि पथ्य अपथ्य अनिश्चित हैं उसी प्रकार कोई कार्य किसी को पुण्य और किसी को पाप होजाता है इसिलिये पुण्य पाप अनिश्चित नहीं होजाते, विवेक से सदा अनका निश्चय होता है।

मेतार्थ-वड़ा अच्छा विश्हेषण किया प्रभु आपने । अव आप मुझे भी अपना शिष्य समझे ।

इसके वाद प्रभास ने कहा−मुफे मोक्षप्राप्ति के विषय में ऐसा सन्देह है प्रभु, कि पुण्य से स्वर्ग मिलता है पाप से नरक मिलता है तब मोक्ष किससे मिलेगा ?

में-अशुभ परिणात नरक का मार्ग है प्रभास, शुभ परिणात स्वर्ग का मार्ग है, किन्तु माक्ष के लिये शुद्ध परिणात चाहिये। शुभ परिणात में दूसरों की भलाई तो होती है पर उसमें मोह रहता है और किसो न किसी तरह की स्वार्थ वासना रहती है, शुद्धपरिणात में केवल विश्वहित की दृष्टि से कर्तव्यभावना रहती है, निष्पक्षता रहती है इसलिये पीछे किसी तरह का दुष्परिणाम या क्लेश नहीं होता। शुभ और शुद्ध परिणात के कार्यों में विशेष अन्तर नहीं दिखाई देता किन्तु उसके मूल में रहनेवाली आशा में द्यावापृथ्वी का अन्तर रहता है। शुभ परिणात से लालसाँ जागती हैं अन्त में उससे कप्ट भी होता है पर चहीं कार्य अगर शुद्ध परिणात से किया जाय तो वीतरागता के कारण कोई बुरी प्रतिक्रिया नहीं होती, उससे अनन्त शांति मिलती है।

प्रभास-समझ गया प्रभु, में अच्छी तरह समक गया! स्वर्ग मोक्ष का भेद भी ध्यान में आगया। अब में निःसन्देह हूं।

### अर्व आप मुझे अपना शिष्य समझे।

इसप्रकार आज ये ग्यारह विद्वान मेरे शिष्य होग्ये हैं। अब सत्य का प्रचार वहुत अब्छे तीके से होगा। इससे इन विद्वानों का भी खुद्धार हुआ और जगत् का भी ब्द्वार होगा।

### ७०- साधीसंघ

### २६ इंगा ९४४४ इतिहा र संदत

कल प्रथम पोरली के चाद चन्दना आई। असे यह समाचार मिलगया था कि मैंने तिथिस्थापना का कार्य प्रारम्भ कर दिया है इसलिये चह जातानिक राजा के प्रयत्न से यहां आगई और आते ही उसने दीक्षा लेने की बात कही। आखिर मुझे साध्वी संच की स्थापना भी तो करनी है, क्योंकि नागी-समाजम कान करने के लिये साध्वी संघ के विना काम न चलगा, तथा नारियों तक मेरा सन्देश पहुँचे विना क्यांति न हागी। क्योंकि मेरी क्यांति का असर सिर्फ पुरुषों के जीवन या वाहरी जीवन तक ही नहीं होना है किन्तु घर के भीतर तक पहुँचना है तभी अहिना का सन्दश्य सफल होगा। घर के भीतर तो नारीका राज्य है इसालय चहां तक सन्देश पहुँचना ही चाहिय। इसके लियं साध्वीसंघतथा आविका संघ ननाना होगा।

इसके सिवाय एक वात और है और वह पर्याप्त महत्व की है कि आसोद्धार तथा भर्म जैसे पुरुष के लिये आवर्षक है विमे नारी के लिये भी आवर्षक है। आर्थिक दृष्टि से तथा गृह व्यवस्था का दृष्टि से नर नारी का कार्यक्षत्र भले ही भिन्न भिन्न हो परन्तु धर्म आत्मविकास आदि की दृष्टि से दोनों में कोई अन्तर नहीं है, दोनों का स्वतन्त्रता से इसके लिये प्रयत्न करना चाहिये। इसलिये नारी के लियं साध्वी संग्र और श्राविका संघ वनाना आवस्यक हं। चन्दना सरीखी लदकी से साध्वी संग्र का प्रारम्भ हो रहा है यह बहुत अच्छी बात है, क्योंकि वह हर तरह योग्य है। इस छोटीसी उन्न में ही असने जीवन के अतार चढाव देखिलये हैं इमलिये साध्वी संघ में वह स्थिरता से रह सकेगी, दूसरों को स्थिर रख सकेगी और साध्वी संघ का संचालन कर सकेगी।

#### ७१ सफल प्रवचन

७ दुंगी ६४४४ इ. सं.

आज प्रानःकाल के प्रयचन में राजग्रह के बहुत से प्रति-ष्टित व्यक्ति उपस्थित थे। राजा श्रेणिक थे, राजग्रत्र अभयकमार मेघकुमार निन्द्रपेण थे, श्रेष्टीवर्ग था, सन्नारीवर्ग थी था। आज का प्रवचन दार्शनिक नहीं था किन्तु धर्महप अर्थात् चारित्रहप था। दर्शनदास्त्र तो इसी चारित्र या धर्म के लिय है। मेन कहा-

संसार में चार चोजें बहुत दुर्छम हैं। १-मनुष्यत्व, २-सत्यश्रवण, ६-सत्यश्रद्धा, ४-संयम।

संसार में अनन्त प्राणी दिखाई देरहे हैं उसमें मगुण्य बहुत थोड़े हैं। यह कहना चाहिये कि अनन्त में एकाध प्राणी ही सनुष्य जन्म पापाता है ऐसी हालत में उसकी दुर्लभना का क्या ठिकाना। फिर यह तो मनुष्य शरीर की दुर्लभता हुई। मनुष्य शरीर होने से ही मनुष्यता नहीं आती। मनुष्यता आती है समझदारी से, विवेक से।

बहुत से प्राणी मनुष्य का शरीर पाकर भी समझदारी नहीं पाते, इसप्रकार सनुष्य शरीर पाकर भी मनुष्यत्व अन्हें दुलभ रहता है, तुम्होरे लिये यह प्रसन्तना की वात है कि तुमने यह अत्यन्त दुलभ मनुष्यत्व पालिया है।

पर इतने से भी जीवन सफल नहीं होसकता। जब तक सत्यश्रवण का अवसर न बिल तब तक मनुष्यत्य भी व्यर्थ है । यों तो मनुष्य को यहुत कुछ सुनने की मिलता है और सुनते सुनते कभी कभी वह ऊर्ग भी जाता है फिर भी सत्य सुनने की नहीं। मिलता। सत्य वह है कि जिससे जीवन का या सब जीवों का कल्याण हो।। पर किस से कल्याण है किस से अकल्याण, यह बात दृश्य क्षेत्र कालभाव का विचार किये बिना नहीं। जानी जासकती। लोग हर पुरानी चीज को सत्य मान वैठते हैं। तर्क यह रहता है कि वह किसी जमाने में सत्य थी।

पर पहिले तो यह सममना भूल है कि कोई चीज प्रानी होने से सत्य है। दूसरे अगर कोई पुरानी चीज सत्य भी हो तो यह अपने युग के लिये ही सत्य होसकती है हर युग के लिये नहीं। शास्त्रों के वार में जब तक इस दृष्टि से विचार न किया जाय तब तक उनसे भी सत्य नहीं मिलसकता। ऐसी हालत में सुनने से क्या लाभ।

दूसरी वात यह है कि लोग सत्य को शिवस्प या कल्याण सप नहीं देखना चाहत, सुन्दर देखना चाहते हैं। यह ऐसी ही चाह है जसे कोई आपध को स्वादिए रूप चाहे, और स्वादिएता से ही ऑपध की पहिचान करे। इससे अनेक वार भ्रम होता है। इसलिये भी बहुत कुछ सुनने को मिलने पर भी सत्य सुनने को नहीं मिलता। तुम्हारे लिये यह प्रसचना की वात है कि तुम्हें सत्य सुनने को मिल रहा है। जो अत्यन्त दुर्लभ है।

पर इतने से ही जीवन की सफलता नहीं है, जब तक सत्य पर अड़ा न हो तब तक सत्य अवण पेसा ही है जैसे भोजन तो कर लिया जाय पर पचाया न जाय। अड़ा के विना सत्य को आत्मसान नहीं किया जासकता। अड़ा के विना झानका कोई मृत्य नहीं। अड़ा होने पर ही यह संमझा जासकता है कि जीव ने कल्याण के मार्ग में प्रवेश किया है, विकास की पहिली अणी-पर वह पहुँचगया है। यह अड़ा अत्यन्त दुलेंभ है। तुम्हें अवस्र

मिला है, तुम चाहो तो इस श्रद्धा को पासकते हो।

पर श्रद्धा के बाद भी उससे आगे बढ़ना चाहिये, अर्थात् संयम का पालन करना चाहिये।पहिली तीनों वातों की-मनुष्यत्व, सत्यश्रवण सत्यश्रद्धा-की सार्थकता संयम से ही है।यहीं वास्तव में धर्म है। सारी बाक्ति इसी संयम में लगाना चाहिये।

सुख्य संयम पांच हैं। १ हर त<sup>7</sup>ह की हिंसा का हर तरह त्याम। मनसे बचन से काय से न हिंसा की जाय, न कराई जाय, न उसका अनुमोदन किया जाय।

२-झूठवचन का त्याग । दृसरों का श्रकल्याण करने बाळे वचन न बोळना, न बुळवाना, न अनुमोदन करना।

३∽मन से वचन और काय से न परधन का हरण करना, न कराना, न अनुमोदन करना।

४-मन से वचन से कार्य से ब्रह्मचर्य का पालन करना। ब्रह्मचर्यभंग न खुद करना, न कराना, न अनुमोदन करना।

४-मनवचन काय से परित्रह का त्याग करना। धनधा-न्यादि परित्रह न रखना, न रखाना, न रखने का अनुमोदन करना।

इन पांच पापें का पूर्ण त्याग करने से मनुष्य का अद्धार होता है, उसे मोक्ष मिलता है, साथ ही जगन को भी सुख शांति मिलती है।

इन पांच महावर्तों के पालन के लिये उच्च श्रेणी के त्याम की जरूरत है, इनका अच्छी तरह पालन श्रमण श्रमणी ही कर सकते हैं। महस्थाप्रम में इनका पालन कठित है, वर्तमान द्रच्य क्षेत्र कालभाव के अनुसार घर में रहकर कोई अपवाद रूप में ही इनका पालन कर सकता है। पर मृहस्थ लोग श्रमणी-पासक वनकर अणुवत के रूप में इनका पालन कर सकते हैं। वे चलते फिरते जीवों की हिंसा का त्याम कर अहिंसाणुवत का पाठत करें, स्धूल झूठ व नोलें, स्थूल चोरी न करें, व्यभिचार न करें, पिरेश्रह का परिमाण रक्खें। इसप्रकार जो अणुल्रनी होगा वह मांस न खायला. मद्यमान न करेगा। श्रमण न होने पर भी मनुष्य बहुत झुछ संयम का पालन कर सकता है श्रीर अपन जीवन को सफल बनासकता है।

मेरे इस प्रवचन का श्रोताशों पर काफी प्रभाव पड़ा। अस्य कृमार ने अणुत्रत लिये, खुलसा ने भी अणुत्रत लिये, राजा श्रोणिक ने तथा और भी अनेक लागों ने श्रद्धा प्रगट की। ८ दुंगी ९४४४ इ. सं

कल के प्रवचन से प्रेमित होकर राजकुमार मेघ आज अमण दीचा लेने आया। मालूम हुआ वह माता पिता से विवाद करके अन्त में अन्दें समभाकर अनुमित लेकर आया है। मैंने उसे अमण दीक्षा दंदा। हां, इसकी मनो शुचि सम्हालने के लिय काफी सतर्क रहना पड़ेगा क्योंकि इसका राजकुमारपन इस समभाव के लाने में बड़चन डालेगा जो एक अमण के लिय आवश्यक है। खर ! उसकी मनोवैज्ञानिक चिकित्सा में कर लूंगा। मेरे प्रवचनों से प्रेमित होकर राजकुमार भी अमण दनने लगे यह शुभ शकुन है।

# ७२ - मनोवैज्ञानिक चिक्तित्सा

# ९ द्वेगी ९४४४ इतिहास संवत्

ध्रमण संघ में कुछ जाति का विचार नहीं किया जाता, श्रीर न पुराने वैभव का। केवल संयम और ज्ञान का विचार किया जाता है, सत्यप्रचार की उपयोगिता का विचार किया जाता है। मेचकुमार ध्रेणिक राजा का पुत्र है पर इसीलिये संघ में उसका स्थान कोई विशेष नहीं होजाता। संघ में इन्द्रभृति जादि उन विद्वानों का स्थान ही बहा रहेगा, जिनने अपनी विद्वत्ता के वलपर सत्य को चारों ओर फैलाने में श्रधिक से अधिक सहयोग दिया है। फिर उनका त्याग भी कितना महान है! वे लोग सैकड़ों शिष्यों के गुरु थे, और अधिकांश तो उन्न में भी सुझसे ज्यादा हैं। इन्द्रभूति सुमसे वय में आट वर्ष अधिक हैं, दूसरे भी अनेक गणधर उन्न में सुझसे वड़े हैं फिर भी अपने को मेरा पुत्र समझते हैं, यह त्याग कितना असाधारण है! इस त्याग के आने राजाओं के त्याग का क्या मूख्य है!

रात में भेघ हुमार की वहवड़ाहर मेरे कान में पड़ी थी। वह कल ही दीक्षित हुआ है इसलिये दीक्षापर्याय में सब से छोटा है इसलिये उसका स्थान भी अन्त में रहा, रात में उसका संथारा सब के अन्त में था। रात में पेशाय बगैरह को हर एक साधु उसके पास से गुजरता था, एक का तो पैर भी उसके पैर में लगगया। साधु को पश्चाताप हुआ, पर भेघ हुमार का इससे सन्तोव नहीं हुआ। वह राज हुमार था, इस तरह का अपमान उसने कभी सहा नहीं था। इसलिये अस्पष्ट शक्तों में उसने अपना असंतोप व्यक्त किया।

पर में नहीं चाहता था कि मेचकुमार दीक्षा छेकर एक ही दिन में चछा जाय। इससे भेघकुमार का जीवन ही कछेकित न होजाता साथ ही संघ की भी अप्रमायना होती तथा दूसरे राजकुमार भी क्षिकतते।

इलालये मेने रात में ही निर्णय किया कि जब मेघकुपार भेरे सामने असन्तोप व्यक्त करेगा, तब में उसकी मनोवैकानिक चिकित्सा करके उसे संयम में इड़ कहंगा। इससे उसका भी कल्याण होगा आर जगत का भी कल्याण होगा।

प्रातःकाल जब्दी से जब्दी सेघकुमार मेरे पाल आया। प्रणाम करके नीचा क्षिर करके वैठ गया। मेंने कहा-क्यों मेघ, इस जन्म में मनुष्य होकर सत्य-श्रवण करके, उसपर श्रद्धा करके भी संयम का बोझ तुमसे नहीं दहता ! एक ही रात में तुम घवरा गये ! पर तुम्हें मालूम नहीं है कि तुम किस सहिष्णुता के बळपर राजक्रमार हुए हो।

मेवकुमार अत्सुकता से मेरी तरफ देखने लगा।

मेंने कहा-पहिले जन्म में तुम एक हाथी थे। एक वार दावानल लग तो तुम एक नदीके किनारे मेदान की तरफ भागे, पर तुम्हारे जाने के पिहले वनचर पशुओं से मेदान भर चुका था। वड़ी कठिनाई से तुम्हें खड़े होने को जगह निली। जब तुम खहे हुए तो छोटे छोटे पशु तुम्हारे पेट के नीचे खड़े हो गये। पर घमसान बहुत था, जानवर खूब सिक्जड़कर बैठे थे। हिलना हुलना तक मुद्दिक्ल था। इतने में तुम्हें खुजली उठी और तुमने एक पर ऊपर खुठाकर खुजाया। पर उस पर की जगह को खाली देखकर एक दाशा उस जगह आ बैठा। तुम चाहते तो पर रखकर उसे कुचल सकते थे पर दयावश तुमने ऐसा नहीं किया और तुम तीन पर से ही खड़े रहगये।

बन में आग ढाई दिन रही ईसके वाद सब पशु गये और तुमने भी पानी पाने के लिये नदी की ओर बढ़ना चाहा, पर तुम्हारा पर ढाई दिन तक उठा रहने से अकड़गया था इससे उपों ही तुमने चलने की कोशिश की, कि तुम गिर पड़े। भूख प्यास से निवेल तो तुम हो ही चुते थे, गिरते ही और असमर्थ होगये. पर जीवदया के भाव के साथ तुमने प्राण छोड़े, इसालिये तुम श्रेणिक राजा के पुत्र हुए। तुम प्यासे मरे थे और मेघों की तरफ तुम्हारा ध्यान था इसालिये तुम्हारी मा को मेघों के नीचे अर्थात् वर्षा में घूमने का दोहद हुआ था, इसीलिये जब तुम पदा हुए तब तुम्हारा नाम मेघकुमार रक्खा गया। एक जीव पर दया के कारण हाथी से तुम राजकुमार होगये। एक पशुयोनि में तुम इतनी सिहिप्णुता दिखा सके और इतना विकास कर सके पर अब मनुष्य भव में, इतने विवेकी होकर संयमी जीवन का थोड़ासा भी कप्र तुम से सहा नहीं जाता ?

मेरी बात पूरी होते न होते मेघ त्रिहा पड़ा -प्रभू !!!

असकी दोनों आंखों से आसुओं की घारा यह रही थी। उसने मेरे पैरों पर गिरकर कहा—''क्षमा करो प्रभु! मेरी अद्भवा को क्षमा करो। में अपने अहंकार को लात मारता हं, अपनी असहिण्युता को धिकारता हूं अब में ऐसी मूल कभी न करूंगा।

मैंने उसे धीरज वैधाया । मेघकुमार सच्चा श्रमण वनगया। मेरी मनोवैज्ञानिक चिकित्सा सफल हुई।

## ७३- नन्दीषेण की दीक्षा

७ मुंका ९४४४ इ. सं.

अर्हत होने के चाद यह मेरा पहिला हा चातुर्मास था, पिहले वारह चौमासे की सफलता इस चौमासों में दिखाई दी। राजगृह नगर में सत्यश्रद्धा करनेवाले बहुत पैदा होगये हैं और मेरे धर्म का आकर्षण इतना बर्गया है कि बड़े बड़े राजकुमार भी प्रवज्या लेने को शुत्सुक होगये हैं। प्रवज्या का वोक उठाने की पात्रता न होने पर भी वे प्रवज्या लेते हैं यहां तक कि रोकने पर भी नहीं एकते। मैंने प्रारम्भ से ही नियम रक्ला है कि माता पिता और पत्नी की अनुमति लिये विना किसी को प्रवज्या न दी जायगी फिर भी किसी न किसी तरह से लोग इस नियम की पूर्ति करके दीक्षित होजाते हैं। इतना आकर्षण, इतना प्रभाव एक तरह से है तो अच्छा, फिर भी मुक्ते इसपर नियन्त्रण रखना पड़ेगा क्यांकि में नहीं चाहता कि निर्वल लोग या जो भोगाकांक्षा को नहीं जीतपाते ऐसे लोग प्रवज्या लें।

नन्दीपण श्रेणिक राजा का एक पुत्र है। मुझे मालूम हुआ है कि वह अत्यन्त विलासी है। उसका भोगकर्मोदय इतना तीव्र है कि असका शरीर ही ऐसा बनगया है। पर इन दिनों तीव्र है कि असका शरीर ही ऐसा बनगया है। पर इन दिनों मेरे प्रवचन सुनते सुनते उसपर वैराग्य की छाया पड़गई। और वह किसी तरह अपने पिता से अनुमति लेकर मेरे पास दीशा लेने को आया।

मेंने उसे रोका और अभी दीक्षा न लेने को कहा, पर उसने तो मेरे पास ही अपने कपड़े फेंक दिये और श्रमण वेप लेलिया।

इसके बाद इन्द्रभृति गौतम ने एकान्त में मुझसे प्छा-अगवन आप सदा श्रमण धर्म का उपदेश दे ते ह, श्रमण बनने के लिये प्रेरित करते हैं पर आज आपने नन्दीपेण को प्रवरज्या लेने से रोका, इसका कारण क्या है प्रभु !

मेंने कहा-गौतम, तीन तरह के कामी होते हैं। मन्द्र कामी, मध्यमकामी, तीन्द्रकामी। मन्द्रकामी मनुष्यों में मैथुन की इन्छा इतनी कम होती है कि तीन्द्र निमित्त मिलने पर ही उनकी कामवासना जगती है ऐसे लोग सहज ही अमण धर्म का वोक उठा सकते हैं। ये अगर कोई तपस्या न करें, सिर्फ स्त्रियों के उठा सम्पर्क से बचते रहें तो इतने से ही उनकी कामवासना विशेष सम्पर्क से बचते रहें तो इतने से ही उनकी कामवासना

मध्यमकामी मनुष्य पर्याप्त तपस्या करने पर और नारियों के सम्पर्क से बचने पर काम को बदा में रख सकता है। सी में पंचानवें मनुष्य इसी श्रेणी के होते हैं। ये भी श्रमण वनाये जासकते हैं पर इन्हें तपस्या आदि में तत्पर रहना चाहिये।

तीवरकामी मनुष्य अपनी कामवालना को तब तक वशमें नहीं रख सकता जब तक वह जवानीभर पर्याप्त भोग न भोगले। तीवर कर्मोद्य से उसकी शरीर रचना भीतर से ऐसी होजाती है कि इच्छा करते हुए भी वह कामवासना को जीत नहीं पाता। तपस्याएँ भी निष्फल जाती हैं।

नन्दीपेण तीवरकामी मनुष्य है यह बात इस डेढ़ माह के परिचय से में समझ गया हूं, ऐसी अवस्था में इसका अमण वनना ठीक नहीं। इसमें सन्देह नहीं कि वह सच्ची अद्धा से अमण हुआ है, वह आमण्यको पालने की पूरी कोशिश करेगा, तपस्याएँ करेगा, एकान्तवास करेगा पर उसका तीवर कामोद्य असे कामवासना के दमन में सफल न होने देगा। कई वर्ष भोग भोगने के बाद जब उसके शरीर में कुछ शिथिलता आयगी तभी वह कामवासना की जीत पायगा। इसलिये मैंने उसे रोका था।

अव नन्दीषेण एक वार चारित्रश्रष्ट तो अवश्य होगा किर भी उसकी श्रद्धा इतनी बलवान है कि वह सम्यक्त्वश्रष्ट न होगा और इसी कारण समय आने पर वह किर संयभी वन जायगा। यही कारण है कि पहिले मैंने असे रोका, किर जव वह नहीं रुका तब मैंने अपेक्षा की।

गौतम ने हाथ जोड़कर कहा—धन्य है प्रभु आपकी दिव्यहाप्टे, अलौकिक है प्रभु आपका विवेक, असीम है प्रभु आपकी उदारता।

# ७४-जनमभूमि दर्शन

६१ मम्मेशी ९४४४ इतिहास संवत्

गतवर्ष राजगृह से विहार कर में अपनी जन्मभूमि की तरफ निकला। अनेक गांवों में विहार करता हुआ ब्राह्मणकुंड आया, और वहुसाल चैत्य में उहरा। क्षत्रियकुंड यद्यपि बहुत वृर्महीं था फिर भी में वहां नहीं दहरा। इसके कई कारण थे।

मुख्य यह कि मैं जानना चाहता था कि मेरे जीवन की सफलता के महत्व को मेरी जन्मभूमिवाले स्वीकार करते हैं या नहीं। जन्मभूमि वाल कदाचित् प्यार करते हैं पर महत्व को स्वीकार नहीं करते। पर आज मुझे अस प्यार की जरूरत नहीं है किन्तु महत्व के स्वीकार की जरूरत है जिससे वे लोग मेरे वताये हुए रास्ते पर चलकर स्वपरकल्याण कर सकें।

ब्राह्मणकुंडपुर में ठहरने का दूसरा कारण यह भी था कि मेरे लिये ब्राह्मणकुण्डपुर और क्षत्रियकुण्डपुर दोनों ही समान हैं। क्षत्रियकुण्डपुर में पैदा होने से मेरा उसके प्रति अधिक पक्षपान या आत्मीयता की भावना हो यह बात नहीं है। मुझे सारा जगत समान है।

फिर भी आखिर में मनुष्य हूं। जब में इस तरफ आया तब मुझे देवी का ध्यान अवस्य आया। सोचता था कि जानेपर पता लगेगा कि इतना लम्बा समय देवी ने किस तरह विताया होगा। प्रियद्शीना तो अब काफी बड़ी होगई होगी। बहिक उसका विवाह भी होगया होगा। देवी का और प्रियद्शीना का कैसा ध्यवहार रहता है, अपना असन्तोप या उलहना वे किन शब्दों में प्रगट करती हैं, इस तरह मनमें एक तरह की उत्सुकता थी। हालांकि वह किसी रूप में किसीपर प्रगट नहीं होने पाई थी।

राजयह में काफी सफलता प्राप्त करके मैं इस तरफ शीब्र ने शीब्र आया इसमें एक कारण यह भी था l हालां कि सत्यप्र चार के विरुद्ध न होने से इंसमें कर्तव्य-विमुखता कुछ न थी l

पर यहां आनेपर मेरी सारी उत्सुकता भीतर की भीतर टंडी होगई। जिसकी मुझ कल्पना तक नहीं थी वही चात सुनने को मिळी।

वियद्दीना ज्यों ही मेरेपास आई त्यों ही रो कर पैरों पर

गिर पड़ी। वह भूलगई कि वह एक महान धर्मगुरु के सामन ह जो वीतराग कहलाता है। उसने 'पिताजी' कहकर आंसू वहाते हुए कहा माताजी तो चली गई पिताजी!

में क्षणभर को स्तब्ध होगया। प्रियदर्शना को सान्त्वना भी न दे सका।

उसने कहा-पिताजी, आपके जाने के बाद माताजी ने आपसे किसी न किसी तरह का सम्बन्ध जोड़े रखने की वड़ी कोशिश की, पर आपकी निष्पृहता के कारण वह जुड़ा न रह सका। जब आपने पारिपार्श्वक के रूप में भी किसी को पास रखना मंजूर न किया तव उन्हें बहुत दुःख हुआ। में तो छोटी थी, कुछ समझती न थी, पर इतना याद है कि एक रात माताजी रातमर रोती रही थीं और इस तरह रोती रही थीं कि छोटी होने पर भी मुझे भी रातभर रोना पड़ा था। जब मेरी अम्र कुछ वड़ी हुई तब में बहुत कुछ समझी।

पिताजी! माताजी मुझे हर तरह आराम पहुँचाती थीं, तरह तरह के गहने कपड़े पहिनाती थीं, अच्छा अच्छा खिलातीं थीं पर मैंने कभी अन्हें अच्छा खाते नहीं देखा, मेरे आग्रह पर भी उनने कभी गहने या अच्छे कपड़े नहीं पहिने, और न उन्हें कभी रातभर नींद आई। पिताजी, वादल तो चार माह ही वरसते हैं पर मेरी माताजी की आंखें वारह माह वरसती रहती थीं।

मेरे विवाह के वाद विदा के समय अनने कहा था-'तेरे विवाह से में छतकत्य होगई वेटी। उनने वाहर जाकर मानव निर्माण का महान कार्य उठाया है और मुमे तेरे निर्माण का कार्य सौंप गये थे। उनका कार्य महान है वे असे पूरा करने के लिये अमर हों, पर में अपना काम कर चुकी, अब यहां मेरे रहने की व मुझे जहरत है न संसार को जहरत है ''

पिताजी, मां की यह वात सुनते ही मेरी तो छाती फटसी
गई। में उनसे चिपटकर वड़ी देर तक रोई पर अपने आंसुओं से
उनके मन की आग बुझा न सकी। इसके बाद सात ही दिनमें
मुझे उनके दर्शन मृत्यु राण्या पर करना पड़े। जाने के कुछ ही
पिहले उनने इतना ही कहा-'जाती हं बेटी, जाने के पिहले मैं
उन्हें देख न सकी।'

मेंने रोते रोते बहुत कहा-मेरे लिये कुछ दिन और रही मां ! पिताजी भी किसी न किसी दिन आयेंगे. पर मेरी बात बे चुन न सकीं और चळीगई। आप बहुत देर से लौटे पिताजी !

प्रियदर्शना भावावेग में था, उसकी वात सुनकर मेरे आसपास वैठे हुए इन्द्रभृति आदि के भी श्रांस् वहने लगे। बहने को तो मेरे आंस् भी अन्सुक थे, पर मैंने उन्हें वडी कठोरता के साथ रोक रक्खा। सोचा यदि आज मेरे भी आंस् वहने लगेंगे तो जगन् के वहते हुए आसुओं को मैं कैसे रोक सकृंगा।

इसिलिये मैंने वात्सस्य और गम्भीरता का समन्वय करते हुए कहा-रों मत वेटी, तेरी मां ऐहिक कर्तव्य पूरा करके गई है। अब असके बाद का स्वपरकस्याणमय जो कर्तव्य तुझे पूरा करता है, जिसके लिये तेरी मां ने तेरा निर्माण किया है, उसे पूरा करने की कोशिश करना!

त्रियद्शना ने आंस् पांडते हुए कहा-उसके लिये जो। श्राप आज्ञा देंगे वहीं करूंगी पिताजी।

इतने में आई देवानंदा, उसका पित ऋषमदत्त भी उसके साथ था। देवानन्दा निर्निमेप दृष्टि से मुझे देखती रही, उसके हृदय से मात्रस्नेह उमड़ पड़ा, स्तनों में दूध आगया। दूसरे लोगों की तरह वह वंदना करना तो भ्लगई और उसके मुँह से सहसा निकल पड़ा-वंटा!

मेंने गम्भीरता से कहा-आओ मां। तुम्हारे वेटे ने जी धर्म की कमाई की है वह ग्रहण करो !

देवानन्दा स्त्रियों के समूह में वैठगई ? तव इन्द्रभृतिने पूछा-भगवन् क्या देवानन्दा आपकी मां हैं ?

मैंने कहां-हां । एक तरह से मेरी मां ही है। शैंशव में इनके शरीर से भेरा पोपण हुआ है, इनने मां की तरह सुझे प्यार भी किया है।

जय में पैदा हुआ तब मेरी जननी त्रिशलादेवी को दूध नहीं आया। क्योंकि जननी रुण होगई थीं। तब देवानन्दा ने ही व्यासी दिन तक मुझे दूध पिलाया। और व्यासी दिन तक में इन्हीं की गोद में रहा। चिकित्सकों का कहना था कि इस रुणावस्था में वालक को मां के पास न रहने देना चाहिये। इसिलये में दिनरात देवानन्दा के ही पास रक्खा गया। जननी की वीमारी काफी उन्न थीं, उन्हें कोई सुध न रहती थीं, किन्तु जब उन्हें सुध आती थीं तब वे वालक के लिये चिलाने लगती थीं तब खुनके पास देवानन्दा की नवजात पुत्री रेशमी दुक्ल में लपेटकर रखदी जाती थीं इसिपकार देवानन्दा ने मुझे अपना दूध ही नहीं पिलाया, गर्भ के समान मुसे दिनरात अपनी गोद में ही नहीं रक्खा, किन्तु एक तरह से व्यासी दिनतक शिशुओं की अदलावदली भी सहन की। इसकारण से ये मेरी मां वनी। और मां की तरह इनने जीवनभर स्नेह भी किया।

जब एक नैगमेपी नाम के वैद्य की चिकित्सा से मेरी जननी स्वस्थ होगई तब में उनके पास रक्खा जाने लगा। मेरे छिन जाने से इन्हें बढ़ा दुःख हुआ। ये आलंकारिक भाषा में कहा करती थीं कि नैगमेपी ने ज्यासी दिन बाद मेरा गर्भ हरण कर लिया या बदल दिया। बहुत से भोले लोग तो दनकी बात से यही विश्वास करते थे और अब भी करते होंगे, कि पहिले में इन्ही के गर्भ में आया था वाद में नैगमेपी देव ने हरण करके त्रिशलादेवी के गर्भ में रख दिया था।

अस्तु, किंवदान्तियाँ तो कुछ की कुछ हो ही जाती हैं पर इसमें सन्देह नहीं कि इन्हें मेरी मां कहलाने का पर्याप्त अधि-कार है।

जनम्मि में मेरा प्रचार हुआ है। प्रियदर्शना दीक्षित हुई है, उसका पति जमालि भी दीक्षित हुआ है, और भी अनेक क्षित्रय और ब्राह्मण दीक्षित हुए हैं। प्रचार की दृष्टि से जन्म-भृमि दर्शन सफल हुआ है।

## ७५ — जयन्ती के प्रश्न

२८ चन्नी ९४४४ इ. सं.

जन्मभूमि की तरह करीन एक वर्ष विहार कर और वैशाली में अपना चौदहवां चातुर्मीस पूरा कर वत्सभूमि में आया और अनेक ग्रामों में धर्म प्रचार करता हुआ कौशाम्बी आया और नगर के वाहर इस चन्द्रावतरण चेत्य में ठहरा।

कौशाम्बी इस समय बुद्धिमती और व्यवहार कुशल महिलाओं के लिये कुछ प्रसिद्ध होरही है। शतानिक राजा के शिव्र मर जाने से उसका पुत्र यहां का राजा खुदयन तो अभी वालक है इसलिये शासन कार्य राजमाता मृगावती चलाती है। मृगावती ने चण्डप्रदेशत सरीखे प्रचंड राजा से अपने राज्य की और शील की रक्षा वहुत चतुरता और साहस के साथ की है। मृगावती की ननद जयन्ती यहुत जिज्ञासु और विदुषी महिला है, आतिथ्य सत्कार में भी यह वहुत प्रसिद्ध है।

आज मेरे प्रवचनमें ये सब माहिलाएँ उपस्थित थीं। प्रव-चन के समाप्त होने पर सब लोग तो चले गये पर जयन्ती रहगई, वह मुझसे कुछ धार्मिक चर्चा करना चाहती थी। अवसर पाकर रसने मुझसे कुछ प्रश्न किये।

प्रश्न-जीवों की अधोगति क्यों होती है क्या वे भारी होजाते हैं ?

मे—िहिंसा झूठ चोरी कुशील और परिषद के पाप से जीव भारी होजाते हैं?

जयन्ती—तो पुण्यसे भारी क्यों नहीं होते ? क्या पुण्य में वजन नहीं होता ?

में -- पजन तो हर एक पुद्गल में होता है। पर जैसे हित (मज़क) में हवा भरने से वह पानी में ऊपर तरती है, और मिट्टी पत्थर भरने से डूब जाती है, हालांकि वजन हवा में भी हैं। असी प्रकार पुण्य से जीव ऊपर तरते हैं और पाप से अधोगित में डूबते हैं।

जयन्ती-अब में समझ गई भगवन् ! अब दूसरा प्रश्न है-कि कोई कोई जीव साधारण उपदेश से माश्रमांग में लगजाते हैं 'और कोई कोई वड़े से वड़े अलोकिक झानी के समझाने पर भी नहीं समभते. तो इसका कारण क्या है ? समकाने की कमी या जीवों की स्वाभाषिक अयोग्यता ?

में-इसमें जीवों की स्वाभविक अयोग्यता ही कारण है। जैसे कोई कोई मूंग का दाना कितना ही उवाला जाय वह पकता नहीं, इसमें अवालनेवाले की कोई कभी नहीं, मूंग के दाने में ही स्वाभाविक अयोग्यता है इसीप्रकार कोई कोई जीव मोक्ष प्राप्त करने की स्वाभाविक अयोग्यता रखते हैं कि वे कितने भी निमित्त मिलने पर मोक्षमार्ग में नहीं लगते। जवर्वस्ती चिंद वाहर से लगा भी दिये जायं तो भी उनका मत नहीं वदलता। पेसे प्राणियों को अभव्य कहते हैं। जीवों की भव्यता और अभ-

व्यता स्वाभाविक है। इसमें सद्गुरु भी कुछ नहीं कर सकता। जयन्ती—समझगई भगवन्, अब यह वताइये कि सोना अच्छा या जागना ?

मैं-जो स्रोग धर्ममार्ग पर चस्रते हैं उनका जागना अच्छा, क्योंकि वे जितनी देर तक जागेंगे धर्म करेंगे। और जो जीव पापमार्ग में जाते हैं उनका सोना अच्छा क्योंकि वे जितना अधिक सोयँगे उतने समय तक पाप कार्य से वचे रहेंगे।

जयन्ती-भगवन् सवलता अच्छी कि निर्वलता ?

में-पापियों की निर्वलता अच्छी और धर्मात्माओं की सवलता अच्छी। पापी अगर निर्वल होगा तो कम पाप कर पायगा, सवल होगा तो उपादा करेगा। धर्मात्मा अगर सवल होगा तो अधिक धर्म करेगा और निर्वल होगा तो कम धर्म करेगा। इसलिये पापियों का निर्वल होना अच्छा, धर्मात्माओं का सवल होना अच्छा।

जयन्ती-कर्मठता अच्छी कि आलस्य।

में-धर्मात्माओं की कर्मठता अच्छी क्योंकि उससे वे धर्म करेंगे, पापियों का आलस्य अच्छा क्योंकि उससे वे पापसे क्केंगे।

इसीप्रकार जयन्ती ने और भी प्रश्न पूछे और उन सब के अत्तरों से सन्तुष्ट हो उसने दीक्षा छी।

# ७६ - गीतम की क्षमायाचना

८ मुंका ६४४६ इतिहास संवत्

उत्तर कोशल आदि की तरफ विहार कर विदेह के इस वाणिज्ययाम में मेंने अपना पन्द्रहवां चतुर्मास किया है। यहां आज एक विशय घटना होगई जो कि है तो छोटीसी, किन्तु जिसका महत्व काफी है।

Ŋ.,

यहां के प्रतिष्ठित श्रोमान आनन्द ने मेरे पास श्रावक के दरत लिये हैं। आनन्द स्वयं भी विद्वान और ज्ञानी व्यक्ति है। उसे अवधिज्ञान भी है जिसके द्वारा वह अमुक अंश में विश्वरचना का रूप जानता है।

आज जब इन्द्रभूति गौतम भिक्षा छेने नगरमें गये तब आनन्द से भी मिले, क्योंकि आनन्द कुछ दिनों से बीमार है इसिलेये उसका कुशल समाचार छेना था। इसी समय कुछ धर्म चर्चा भी छिड़ पड़ी। आर आनन्द ने इस प्रकरण में अपने अवधिशान का उल्लेख किया। पर गौतम ने असकी गात का निपेच किया। आनन्द ने तीन बार बही बात कही, पर गौतम ने तीनांबार असका निपेध किया। कोई ने किसी की बात न मानी।

वहां से आने के याद प्रतिदिन की तरह जब गौतम ने चर्या निषेदन किया उसमें यह बात भी निकलो, तब मुक्ते यह वात खटकी। और मुझे मालूम हुआ कि गाँतम ने गलती की है। गृहस्य भी ऐसा दिःयज्ञान पासकता है। गांतम ने निपंध कर सत्य का अपलाप तो किया ही है साथ ही संघ में भी चमनस्य के बीज बोये हैं।

मैंने यह बात गौतम से कही।

गौतम ने आश्चर्य से कहा-क्या गृहस्थ को दिव्यज्ञान होसकता है भगवन।

मैं-गृहस्थ को दिव्यहान होने में कठिनाई तो अवश्य है, पर असम्भव नहीं हैं। असली वात तो विवेक और समभाव है। गृहस्थ को पूर्ण समभावी होने में कुछ कठिनाई होने पर भी वह ऊंचे से ऊंचा समभावी, और दिव्यज्ञानी होसकता है। कुर्मापुत्र को तो गृहस्थ अवस्था में केवलज्ञान होगया था। गौतम ने आश्चर्य से कहा-केवलझान ! केवलज्ञान होने पर भी कूर्मापुत्र घर में रहे ? किसलिये रहे ?

में—माता पिता की सेवा करने के लिये। कूर्मापुत्र माता पिता की एकमात्र सन्तान थे। उन्हें मालूम हुआ कि अगर में दिशा लेलूंगा तो माता पिता का या तो अकाल मरण होजायगा अथवा उनका जीवन असहाय होकर अत्यन्त दुःखपूर्ण हाजायगा। इसालिये जब तक माता पिता जीवित हैं तब तक वे घर में रहे। इस वीच धर्म साधना और उद्य समभाव के कारण वे केवल्ज्ञानी भी होगये, किर तब तक घर में रहे जब तक माता पिता का देहांत न होगया।

गौतम-क्या इसे मोह नहीं कह सकते भगवनू ?

मं—नहीं। मानव जीवन के आवश्यक कर्तव्यों को पूरा करना मोह नहीं है। माता पिता की खेवा के कारण ही वालक जीवित रहता है और मतुष्य वनता है। इस उपकार का वदला खुकाना आवश्यक है। यह पूर्ण निमाह को भी खुकाना चाहिये। में स्वयं मातापिता के लिये कई वर्ष दिक्षा लेने से रुका रहा था। यद्यपि में अन समय केवल्हानी नहीं हो सका फिर भी में पर्याप्त निमाह था। मोह से मतुष्य के हृदय में ऐसा पक्षपात स्वार्थ अविवेक आजाता है कि वह कर्तव्याकर्तव्य का भान भूल जाता है, जो ऐसा भान नहीं भूलता, वह मोही नहीं कहलाता। हमन इतना वड़ा संघ बनाया है, सब प्रेमभाव से विनय से रहते हैं सेवा करते हैं, इसका यह मतलब नहीं कि हम में मोह है। यह सब निमाह रहकर करते हैं। इसीप्रकार निमाह रहकर जगत के वे सब काम किये जासकते हैं जो सर्वसुल की नीति के अनुकुल हैं।

गौतम-जब निर्माह रहकर सब अच्छे कार्य किये जास-कते हैं और केवलझान तक पाया आसकता है तब साधु साध्वी संघ की आवस्यकता क्या है ?

में—दो कारणों से इसकी आवइयकता है।पहिला कारण यह है कि अभी गृहस्थावस्था में एसा वातावरण नहीं मिल सकता जिससे संग्लता से निर्मीह वनकर रहा जासके। जीवन संग्राम अभी जटिल है, उसकी चोटों से अधिक प्राणी मोही या रागद्वेरी होजाते हैं इसिंछिये उनकी जीवनवर्या और वातावरण वदलने की आवश्यकता है जिससे वे जीवनशुद्धि की साधना कर सकें। दूसरा कारण यह है कि मनुष्य के जीवन में आर समाज में जो क्रांतिकारी परिवर्तन करना है उसके प्रचारके छिपे एक जानी संस्था की जहरत है, जिसका जनता पर प्रभाव पड़ सके, जिसके सदस्य अधिक से अधिक स्थानों पर पहुँच सकें सदा भ्रमणशील रह सकें। गृहस्य वह कार्य नहीं कर सकता, सन्तान के पालन पोपण तथा भविष्य के लिये उसे समर्थ वनाने में उसकी चािक केन्द्रित होजाती है। सर्वसंगत्यागी साधुसंस्था ही यह कार्य कर सकती है।इन दो कारणों से साधु साध्वी संघ की आवश्यकता है। तुम्हीं सोची, अगर तुम साधु न वने होते तो जो सम्यकत्व चारित्र का प्रचार तुम आज कर रहे हो वह क्या कर सके होते ? पुरानी रूढ़ियों का जाल तो इना और वाता-वरण को वदलना स्या सम्मव था? जीविका की समस्या ही सारी सचाई खाजाती। साधु रहन से जीविका अब तुम्हें नचा नहीं सकती, तुम्हारे विचारी पर और प्रचार पर प्रत्यक्ष अप त्यक्ष कोई अकुंश नहीं डाल सकती। भ्रामरी चृत्ति से तुम कहीं भी गुजर कर सकते हो। किसी व्यक्ति विशेष जाति विशेष या दल विशेष का मुँह ताकने की तुम्हें जरूरत नहीं है। और न इससे तुम्हारे गौरव को घक्का लगता है। गृहस्य इतना निर्भय, इतना निर्श्चित, इतना गांग्वशाली साधारणतः नहीं होता, इसिंछिये आजकल राजमार्ग यही है कि जगत की सेवा के लिये मनुष्य साधु वने, और साधुता को बढ़ाने और टिकाने के लिये साधु संघ का अंग वने।

गौतम-क्या ऐसा भी समय आसकता है भगवन् कि इस साधुसंस्था की आवश्यकता न रहे। या उसका विलक्तर ही दूसरा रूप हो।

में—आसकता है। आचार शास्त्र के विधान द्रव्य क्पेत्र काल भाव के अनुसार वनते हैं। जैसा द्रव्य क्पेत्र काल भाव होता है वसे साधुसंस्था के रूप होते हैं —जीवन छुद्धि और जगत्सुधार के कार्य की मुख्यता से साधुसंस्था की आवश्यकता सदा रहेगी, पर उसके रूप तो बदलते ही रहेंगे। द्रव्य क्पेत्र काल भाव को भुशकर आज के ही रूप से सदा निपटे रहना एकांत मिथ्यात्व होगा। और मिथ्यात्व के साथ स्वपर कल्याण नहीं हो सकता। असली बस्तु साधुता है साधुसंस्था नहीं। साधुसंस्था तो साधुता का बस्त्र भात्र है। बस्त्र तो ऋतु के अनुसार बदला ही करते हैं। देशकाल के भेद से भी उनमें परिवर्तन होता ही है।

गौतम—आज तो एक बहुत बड़े धर्म रहस्य का ज्ञान हुआ भगवन! साधुता और साधुसस्था का विश्लेषण, और गृहस्थावस्था में जीवन विकास आदि की बहुत बातें जानने को मिलीं। अब में साचता है कि आनन्द के अवधिक्षान को अस्वीकार करके मैंने सत्य का विरोध किया है। इसिलिये मुझे आनन्द से क्षमायाचना करना चाहिये।

में -करना तो चाहिये।

गौतम-तो में अभी जाता हूं।

में- कुछ ठहर कर भी जासकते हो।

गौतम-आपने सिखाया है भगवन कि सन का विकार

जितनी देर तक छिपा वैठा रहेगा उतने समय तक वह गुणाकार सप में बढ़ता जायगा, और पाप बढ़ाता जायगा। मेरी भूल से आनन्द के मन में जो खेद हुआ है असको जितन श्रीधिक समय तक बना रहने दंगा. मेरा अपराध उतना ही बढ़ता जायगा। इसिंटिय आहा दीजिय भगवन, में शीव अमायाचना कर आऊं!

में-जिसमें तुम्हें सुख हो वहीं करो।

गौतम गये और क्षमायाचना कर आये। मुझे इससे परम सन्तोप हुआ। सोचना है कि मेरे संघ का भवन संयम न्याय विनय को नोव पर खड़ा होरहा है।

आनन्द एक श्रावक है, और गौतम एक माधु हो नहीं हैं
किन्तु मेरे वाद संघ में उन्हीं का स्थान सर्वश्रेष्ठ है। आनन्द की
अपक्षा गौतम का स्थान काफी ऊंचा है कई गुणा ऊंचा है। फिर
भी इतने वड़े गणनायक को एक गृहस्थ के घर जाकर क्षमा
याचना करने में संकोच नहीं हुआ यह संघ के लिये शोभा
की ही बात नहीं है किन्तु जीवन को भी बात है।

इस विषय में मेरा क्या दाष्टिकोण है इसका पता लगते ही गौतम ने जिना किसी सकोच के विनार किसी टालम्ट्रल के. तुरंत ही पालन किया, यह अनुजासन भी संघ के जीवन को स्वस्थ बनाने वाला है। उस्र में मुझमें भाठ वर्ष अधिक होने पर भी गौतम को यह नम्रता, यह विनय भक्ति यह अनुजासन-प्रियता, इतनी अमूल्य है कि इसे संघ का प्राण कह दिया जाय तो अतिशयोक्ति न होगी।

## ७७ - स्वाभिमानां शालिभद्र

२४ इंगा ९४४७ इ. सं

गतवपे वाणिज्य ग्राम से निकलकर अनेक नगर ग्रामों

में विहार करता हुआ सोलड़वें चातुर्भीस के लिये राजग्रह नगर आया। यह नगर मेरे तीर्थ के प्रचार का अच्छा केन्द्र वनगया है। यहां घन्य और शालिभद्र ने दीक्षा ली। शालिभद्र के स्वाभिमान ने ही असे दीक्षित किया। वह नहीं चाहना था कि किसी के आगे झकता पड़े, पर एक वार उसे राजासे मिलनेके लिये महलसे नीचे उतरना पड़ा। इसका शालिभद्र के मनपर वड़ा प्रभाव पड़ा। यह किसी ऐसे पद की खोज में था जिसे पाने पर राजाओं के सामने न झकता पड़। जा उसे पना लगा कि श्रमणों को राजा के सामने नहीं झकता पड़ता तव वह श्रमण होगया।

इसमें सन्देह नहीं कि आत्मगारवशाली व्यक्तियों को श्रामण्य पर्याप्त सुखपद है। अन्य इन्द्रियों का अपनन्द श्रमणों को भले ही न मिले या कम मिले, पर यह मानसिक आनन्द तो पर्याप्त मिलता है। इसी निमित्त से शालिभद्र का उद्धार होगया।

#### ७८-कालगणना

२८ इंगा ९४४७ इ. स.

गौतम ने आज कालगणना सम्बन्धी प्रश्न पृद्धा । मैंने लौकिक अलौकिक सभी प्रकार की गणना चताई।

> समय-काल का सब से स्टूम अंश। थावलिका-असंख्यात समयों की। उच्छ्यास-बहुतसो थावलिकाओं का।

निश्वास- उच्छ्वास के वरावर समय। भ्वासोच्छ्वास ( प्राण )-अन्छ्वास निश्वास मिलाकर।

स्तोक— सात प्राणीं का । लव— सात स्तोकों का । महर्त- ७७ लवों का, या ३७७३ स्वासोश्वासीं का । अहोरात्र- तीस सुहर्त का पक्प- पन्द्रह अहोरात्र का।

मास न्दो पक्प का।

ऋतु-दो मास की ।

अयन-छः मासका।

यप-दो अयन का।

पूर्वीग-चोरासी लाख पूर्वीगों का।

पूर्व-चौरासी लाख पूर्वीगों का।

इसप्रकार अतरोत्तर चौराली लाख चौरासी लाख गुणित होते हुए. मुटितांग, मुटित, अडडांग, अडड, अववांव, अवच, हहूकांग, हहूक, उत्पलांग, म्हपल, नालेनांग, नलिन, निकु रांग, निकुर, अयुतांग, अयुत, प्रयुतांग प्रयुत, नयुतांग, नयुत, चूलिकांग, चूलिका, प्रहेलिकांग, प्रहेलिकांग

इसप्रकार कालगणना है इसके वाद उपमा से असंख्य वर्षों के पटंप और उससे वड़े सागर का परिमाण वताया।

इसके बाद परमाणु या प्रदेश से लेकर योजन तक क्षेत्र का भी माप बताया।

यद्यपि तीर्थंकर का कार्य धर्म का सन्देश देना है और इसी विषय का वह सर्वज्ञ होता है, पर धर्म जीवन के हर कार्य में व्यापक है इसिलिये अप्रत्यक्ष रूप में बहुत से विषयों के साथ असका सम्बन्ध आजाता है इसिलिये तीर्थंकर को अन्य विषयों पर भी अपना सन्देश देना पहता है। अपने शिष्यों को बहुअत वनाना मी आवश्यक है।

# ७९—कठोर अनुशासन

१ धामा ९४४८ इतिहास संवत्

गतवर्ष राजगृह में सोलहवां चानुमीस पूरा कर मैंने

में विहार करता हुआ सोलहवें चातुर्वास के लिये राजग्रह नगर आया। यह नगर मेरे तीर्थ के प्रचार का अच्छा केन्द्र बनगया है। यहां धन्य और शालिमद ने दीक्षा ली। शालिमद के स्वामिमान ने ही असे दीक्षित किया। वह नहीं चाहना था कि किसी के आगे झुकना पड़े, पर एक बार उसे राजासे मिलने के लिये महलसे नीचे उत्तरता पड़ा। इसका शालिमद के मनपर चड़ा प्रमाव पड़ा। यह किसी ऐसे पद की खोज में था जिसे पाने पर राजाओं के सामने न झुकता पड़। जा उसे पना लगा कि श्रमणों को राजा के सामने न झुकता पड़ा। पड़ता तव वह श्रमण होगया।

इसमें सन्देह नहीं कि आत्मगीरवशाली व्यक्तियों को आमण्य पर्याप्त सुखपद है। अन्य इन्द्रियों का अनन्द अमणों को भले ही न मिले या कम निले, पर यह मानसिक आनन्द तो पर्याप्त मिलता है। इसी निमिन्त से शालिभद्र का उद्घार होगया।

#### ७८-कालगणना

२८ इंगा ९४४७ इ. स.

गौतम ने आज कालगणना सम्बन्धी प्रश्न पूछा। मैंने लौकिक अलाकिक सभी प्रकार की गणना चताई।

> समय- काल का सब से स्हम अंदा। आविलका- असंख्यात समयों की। इच्छ्यास- बहुतसो आविलकाओं का। निश्वास- उच्छ्वास के बराबर समय।

ानश्वास- उच्छ्वास क वरावर समय। श्वासोच्छ्वास ( प्राण )-अुच्छ्वास निश्वास मिलाकर।

स्तोक— सात प्राणों का । लब— सात स्तोकों का । मुहुर्त- ७० लवों का, या ३७७३ स्वालोग्वालों का । अहोरात्र- तीस सुहुर्त का पक्प- पन्द्रह अहोरात्र का।

मास - दो पक्प का।

कतु-दो मास की
अयन-छः मासका।
वर्ष-दो अयन का।
पूर्वीग-चोरासी ठाख वर्षी का।
पूर्व-चौरासी ठाख पूर्वीगों का।

इसप्रकार अतरोत्तर चौराली लोख चोरासी लाख गुणित होते हुए. जुटितांग, जुटित, अडडांग, अडड, अववांव, अवव, हहूकांग, हहूक, उत्पलांग, उत्पल, नालनांग, नलिन, निकु रांग, निकुर, अयुतांग, अयुत, प्रयुतांग प्रयुत, नयुतांग, नयुत, चूलिकांग, चूलिका, प्रहेलिकांग, प्रहेलिका

इसप्रकार काळगणना है इसके वाद उपमा से असंख्य वर्षों के परंप और उससे वड़े सागर का परिमाण वताया।

इसके वाद परमाणु या प्रदेश से लेकर योजन तक क्षेत्र का भी माप बताया।

यद्यपि तीर्थंकर का कार्य धर्म का सन्देश देना है और इसी विषय का वह सर्वज्ञ होता है, पर धर्म जीवन के हर कार्य में ज्यापक है इसिलिये अप्रत्यक्ष रूप में बहुत से विषयों के साथ असका सम्बन्ध आजाता है इसिलिये तीर्थंकर को अन्य विषयों पर भी अपना सन्देश देना पडता है। अपने शिष्यों को बहुशुत वनाना भी आवहयक है।

## ७९—कठोर अनुशासन

१ धामा ९४४८ इतिहास संवत्

गतवर्ष राजगृह में सोलहवां चातुमीस पूरा कर मैंने

हेमन्त के प्रारम्भ में ही चम्पा की ओर विहार किया। चम्पा के पूर्णभद्र चेत्य में ठहरा वहां मुक्ते सन्देश मिला कि वीतभय नगर निहार कर्ष सारा भुश्चियत नाहता है कि में उसके राज्य में विहार कर्ष बीर उसे भी दर्शन हूं। यात्रा लम्बी थी फिर भी मैंने अस तरफ विहार किया। उदायत ने पर्याप्त आदर सरकार किया और स्वयं भी वस्त लिये पर उसके राज्य के लोग अनुरागी नहीं मालूप हुए। इसलिये राजा को प्रतिबोध देकर में अपने शिष्य परिवार सहित लीटा। क्योंकि चातुमीस करने लायक वहां की परिस्थित नहीं थी। रास्ते में खाने पीने की वड़ी तकलीफ हुई। प्रायः सभी साध मूल प्यास से व्याकुल होगये। और आपस में खाने पीने के त्रारमें चर्चा करने लगे।

रास्ते में कुछ गाड़ियाँ जारही थीं, और उनपर तिल लदे हुए थे। साधुओं की आपसी वातचीत से गाड़ीवालों ने समम लिया कि साधु भूखे हैं। इसिलये उनने कहा- सब सन्त हमारे तिलों से भूख शांत करें।

सव साधुओं की नजर मेरे उत्तर पड़ी । मुझे यह दीनता और निर्वेळता अखरी । मैंने सब को तिळ छेने से मना फर दिया ।

में नहीं चाहता कि साधु कोई ऐसी चीज खाये जो यीजक्ष है, आगे खेती के काम आसकती है। साधु इस तरह बीजक्ष चस्तु एं खाने लगेंगे तो खेती के काम में नुकसान पहुँचा। येंगे। अन्हें तो वे ही चीज खाना चाहिये जो गृहस्था ने आशि संस्कार से या पीस क्रूडकर तथार करली हो। आज में इन्हें बीजक्ष कच्च तिलों को खाने का आदेश दे दूं तो कल ये कच्च खेत ही चर डालेंगे। वन्यन एक वार दूरा कि फिर वह स्कता नहीं है। इसलिये मैंने किसी को तिल न खाने दिये।

आगे चर्रने पर स्वच्छ पानी के तालाव मिले। साधु

साध्वी गण प्यास से व्याकुल था। सब की इच्छा थी कि पानी निर्मल है इसलिये पी लिया जाय। एक ने मुझ से पूछा। पर मैंने मना कर दिया।

यह कप्ट एक दिन का है, पर तालावों से इस तरह पानी पीने की अनुमित दे दी जाय तो कल से साधु स्वच्छ अस्वच्छ का विचार न कर जिस चाहे तालाव का पानी पीने लगेंगे और तैरने तथा अञ्चलने कूदने भी लगेंगे। सारी मर्यादा नप्ट होजायगी।

यह प्रसन्नता की वात है कि सब साधु साव्वियों ने अनुशासन का पूरी तरह पालन किया।

८०-देव लोक की अवधि

**४ जिन्नी ९४४६ इ. स.** 

)

`,'(

वाणिज्य ग्राममें १७ वां चातुर्मास प्रा कर में वनारस आया यहां के जित्र जब राजा ने पर्याप्त सन्मान किया। वनारस के ईशान कोण में कोष्ठक चैत्य में ठइरा और अपने मत पर प्रव-चन किये। कुछ लोगों ने मेरा प्रवचन स्वीकार किया और गृह-स्थोचित इरत भी लिये। चुछुर्ता पिता और छुसकी पत्नी स्थामा, और सुखद्व और उसकी पत्नी धन्या. ये दो श्रीमन्त दम्पति इनमें मुख्य रह। फिर भी में जैसी चाहता था वसी सफलता यहां दिखाई नहीं दी। सत्यप्रचार के लिये साधु एक भी न मिला। इसलिये काशीराज्य में थोड़ा विहार कर गजगृह की और लौता और मार्ग में इस आलाभिका नगरी के शंख वन में ठहरा हूं।

गौतम जब भिक्षा के लिये नगर में गये तव उन्हें मालूग हुआ कि यहां पोगाल नाम के परिन्राजक का काफी प्रचार है। यह कहता फिरता है कि मुझे अपने दिन्यज्ञान से सारा देवजीक दिखाई देता है। आंतम देवलोक ब्रह्मलोक है। यस, इतनीसी वात को छेकर वह धर्मगुरु वन वैठा है।

गातम ने जब उसकी बात कही तब रैंने कहा-पोगाल का कहना ठीक नहीं, उसे अधूरा ज्ञान है, उसे सारे देवलोक का पता ही नहीं।

यह बात आलाभिका के कुछ नागरिकों ने भी सुनी और वे यह बात नगर में कहते गये। फेलते फेलते पोग्गल परिव्राजक के कान में भी यह बात पहुंची। मेरे व्यक्तित्व के प्रभाव के कारण केवल नगरवासी ही नहीं, स्वयं पोग्गल परिव्राजक भी शांकित हो उठा। व्यक्तित्व का प्रभाव भी वास्तव में बहुत काम करता है।

बह चर्चा के छिये मेरे पास आया और उसके साथ सेंकडों ना<sup>ग</sup>रिक भी आये।

उसने मुक्तसे पूछा-भगवन, मुझे देवलोक दिखाई देता है बार अन्तिम देवलाक ब्रह्मलाक है, पर श्राप इसे अधूरा मानते हैं तो वताइये कि ब्रह्मलोक के आगे देवलोक कसा है और उसमें क्या प्रमाण है ?

मैंने पूछा-तुम देवलोक को कैसा देखते हो परिवासक ? पोग्गल- वहां के सब देव खूव सुखी हैं, देवलोक आन-न्द्रमय है।

में- क्या वहां इन्द्र है ?

पोगाल-जी हां वहां इन्द्र है।

में—क्या इन्द्र की सेवा, के छिये दास दासी के समान देव भी हैं।

पोगाल - जी हां, वहां दासदासी के समान देव भी हैं। में—इन्द्र या उसके कुटुाम्बया की अपेक्षा साधारण प्रजा-जन के समान देवा की बार दासदासियों की संख्या कितनी हैं. पोगाल इन्द्र और असके कुटुम्वियों की अपेक्षा साधारण देवों की और दासदासी के समान देवों की संख्या बहुत अधिक है।

में--तव तो इसका मतलव यह हुआ परिवराजक, कि देवलोक में मुट्टीभर देव ही खुखी हैं वाकी अलंख्यगुणें देव तो उनके दास दासी के समान है, वे दीन हैं पराधीन हैं, उन्हें देव-गित का खुख कितनासा? जिस देवलोक में मुट्टीभर देव खुखी हों और उनसे अलंख्य गुणे देव दास दासी के समान दुःखी हों उस स्वर्ग को तुम अंतिम स्वर्ग कैसे कह सकते हो? अंतिम स्वर्ग तो वहीं कहा जासकता है जहां सव देव खुखी हों। जब तुम्हें ऐसा देवलोक दिखाई ही नहीं देता जहां सव देव खुखी हों। खुखी हों तव तुम कैसे कहते हो कि मुझे अंतिम देवलोक दिखाई देता है?

पोग्गल-आप ठीक कह रहे हैं भगवन, अब तो मुसे ऐसा माल्म होता है कि मानों मेरा सारा ज्ञान लुप्त होरहा है, अब तो देवलोक आर अंतिम देवलोक का वर्णन आप ही वताइये भगवन्।

में—दो तरह के देवलोक हैं परिवराजक, एक कल्पोप-पन्न दूसरे कल्पातात। जहां इन्द्र हैं उनकी प्रजा हैं, दास दासी हैं वे कल्पोपपन्न हैं। वहां प्रध्यलोक की अपेक्षा कुछ आधिक सुख तो है किर भी बहुत कम है। क्योंकि परिग्रह की विशालता होने से एक के पीछे बहुत से देवों को दुखी होना पड़ता है। पर ज्यों ज्यों ऊंने ऊंने देवलोकों में जाते हैं त्यों त्यों परिग्रह कम होता जाता है इसलिये दूसरे दुखी देनों की संख्या भी घटतीं जाती है इसप्रकार वारहने अच्युत देवलोक में नीने के सन देव-लोकों की अपेक्षा अधिक सुख है। इसके वाद ऐसे देवलोक आते हैं जहां सन देव समान सुखी हैं। वहां दास दासी आदि कुछ नहीं। न यहां कोई सब का इन्द्र है न कोई किसी इन्द्र की प्रजा, सत्र अहिमन्द्र हैं सभी देव इन्द्र के समान सुखी हैं, इसि लये अहिमन्द्र कहलाते हैं। उनकी आवश्यकताएँ कम हैं और वे
अपने आप पूरी होजाती हैं, असके लिये दास दासियों की
जरूरत नहीं होती। ऐसे अहिमन्द्र लोक ही अन्तिम देवलोक हैं।
अन्तिम देवलोक का नाम सर्वार्थासीई है।

पोग्गल—बहुत ठीक कहा भगवन आपने, बहुत ही तर्कयुक्त कहा भगवन आपने, अब आप मुक्ते अवना श्रमण शिष्य समझे।

पोग्गलपरिवाजक ने मेरी शिष्यता स्वीकार करली। नागरिकों पर इस वात का वड़ा प्रभाव पड़ा। यहां के सब से यहे श्रीमन्त चुल्लशतक और झसकी पत्नी वहुला ने मेरी उपाः सकता स्वीकार की।

## ८१ — चतुःता का उनयोग

१८ घामा ९४४२ इ. सं.

अपने अठारहवें चातुर्मास के लिये में फिर राजगृह

दो वर्ष पहिले इसी नगर में शालिभद्र नाम के एक धीमन्त युवक ने दिक्षा ली थी। साथ में उसके वहनोई धन्य ने मी दिक्षा ली थी। दो वर्ष बाद वे मेरे साथ फिर राजगृह नगर आये हैं। शालिभद्र की माता भद्रा की गिनती इस नगर के मुख्य श्रीमन्तों में है। यह अवस्य अपने पुत्र से मिलन को उत्सुक होगी और शालिभद्र भी नाता से मिलने की खुन्सुकता लिपा न सकेगा, इसलिये यह भिक्षा लेने अपनी माता के घर ही जायगा। इसलिये जब शालिभद्र भेरे पास भिक्षा के लिये नगर में जाने की अनुमति लेन आया तब मैंने सहजभाव से कार्य कारण के नियम का ध्यान राहकर कह दिया, कि आज तुम्हें अपनी माता के हाथ से थिक्या मिलेगी। सारी वार्तो की देखते हुए यही होना स्वामाविक था।

पर हुआ उल्टा ही ।

दो वर्ष की कठोर तपस्या से शालिभद्र और धन्य के शिरार काल पड़गये हैं, शर्गर की हिडुयाँ दिखाई देने लगी हैं, इसिलये जब ये लोग अपने घर भिक्या के लिये गये तब किसी ने इन्हें पहिचाना भी नहीं। शालिभद्र की माता मेरे पास आने की तयारी में थी, और अपने वेट से मिलने के लिये उत्सुक थी। वह अपने वैभव के अनुक्ष बड़े ठाठ से अनेक दास दासियों के साथ सजे हुए यान में वठकर यहां अना चाहती थी। और इस तैयारी में इतनी मझ थी कि सामने खड़े हुए अपने वेटे और जमाई को भी न पहिचान सकी। न उस घर में उन्हें भिक्या मिल सकी। अन्त में अपने घर के हार पर थोड़ी देर खड़े रह कर वे भूखे ही लौट आये।

रास्ते में एक ग्वालिन मिली जो दही वैंचने जारही थी। उसने इन दोनों को भूखा जानकर वड़े प्रेम से दही खिलाया। दहीं का भोजन कर ये मेरे पास आये।

इनने सारी घटना ज्यां की त्यां सुना कर कहा-मगवन् ! आपने तो कहा था कि आज माता के हाथ की भिक्या मिलेगी। पर माता ने तो मुझ पहिचाना भी नहीं ! भिक्या तो एक बृद्धा ग्वालिन ने दी । आपका बचन असत्य कैसे हुआ भगवन् ?

में क्पणभर रुका। फिर ध्यानावस्था में जो मैं असंख्य कहानियाँ अपने झानभण्डार में जमा करता रहा हूं उनमें से एक कहानी निकालकर प्रकरण के अनुकूल वनाकर सुनाई।

"इसी राजगृह<sup>्न</sup>गर के पास शालीत्राम में एक गरीव ग्वालिन रहती थी। किशोरावस्था में ही उसको एक पुत्र हुआ और उसका पति मर गया। वड़ी गरीबीसे उसने पुत्रका पालन किया। ज्यों ही वह दस वर्ष का हुआ कि गांववालों के ढोर चराने जाने लगा। इस तरह गरीबी से असकी गुजर होने लगी।

पक वार त्योहार के दिन सब के घर में खीर वनी। यह वालक भी मां से खीर खाने का हठ करने लगा। गरीबी के कारण मां के पास इतना धन नहीं था कि वह अपने पुत्र को खीर खिलासके इससे दुखके मारे वह रोने लगी। जब पड़ी-सिनों को उसके रोने का कारण मालूम हुआ तब सब ने धोड़ा थोड़ा दुध दिया। तब उसने खीर बनाई। कई घरों से दूध मिलने के कारण बहुत दूध होगया इसलिये बहुतसी खीर बनी।

उसने लड़के के थालमें बहुतसी खीर परोसदी और वह दूसरे काम में लगगई। इतने में एक साधु भिक्षा मांगता हुआ वहां आया। साधुको भूखा और दुर्वल देखकर बालक को दया आगई और उसने थाली की सारी खीर साधुको आर्पित कर दी।

पर और भी खीर वहुन थी, और उसने खूब खाई। इतनी अधिक कि खुसे वह पचा न सका। अजीर्ण से वीमार हुआ और मर गया।

पर साधुको दिये हुए दान के प्रभाव से वही वालक भद्रा सेठानी के यहां शालिभद्र नामका पुत्र हुआ। उस शालि-भद्र को उसकी इस जन्म की मां ने साधुवेप में न पहिचाना, पर पहिले जन्म की ग्वालिन मां ने पहिचाना।

इसिलिये आज जो तुम्हें भिक्षा मिली है वह मां के हाथों ही मिली है। निःसन्देह वह इस जन्म की मां नहीं है, पूर्वजनम े की मां है।" मेरी इस चतुरता का शालिभट्ट और धन्य पर काकी प्रभाव पड़ा। धर्म के ऊपर अनकी श्रदा और दट्ट हुई।

#### ८२-अनेकांत का उपयोग

१९ घामा ९४४९ इ. सं.

आज राजा श्रेणिक दर्शनों को आये थे। अनके चेहरे पर चिन्ता की रेखाएँ थीं। जो कि चुड़ाचस्था के कारण पड़ी हुई झुरियों से अलग दिखाई दे रही थीं। मैंने जब कारण पूछा तय कहा-मैं पंडितों के मारे परेशान हूं। इनके वाद विवाहों ने राज्य की सारी शान्ति नए करदी है। इनके नित्य अनित्य हत अहत सं जगत का कवं क्या भला होगा कोन जाने, पर आये दिन जो मार-पीट और हत्याएँ होती रहती हैं उससे यह राज्य ही नरक वना जारहा है।

मैंने पूछा-आखिर वात क्या है ?

श्रेणिक ने कहा-इस नगर में कुलकर नाम का एक नित्यवादी पंडित है और मृगाझ नामका अनित्यवादी पंडित भी है। दोनों के पास शिष्यों की सेनाएँ हैं। एक दिन दोनों सदल- वल मार्ग में ही वाद विवाद करने लगे। कुलकर ने मृगाझ की नाक पर इतने जोर से मुक्का मारा कि मृगाझ की नाक से खन वहने लगा। मेरे पास न्याय के लिये मामला आया और जब मैंने पृछा तो कुलकर ने कहा-मैंने मारने के लिये नहीं मारा, अपने पक्ष की सचाई वताने के लिये मारा था। क्योंकि मृगाझ का कहना था कि नाश होना वस्तुका स्वभाव है, स्वभाव परानिमित्तक नहीं होता। इसके विरोध में जो मैंने युक्तियाँ दीं वह मृगाझ ने मानों नहीं। तब मैंने मुक्का मार कर सिद्ध कर दिया कि और कोई नाश परनिमित्तक मानों या न मानों पर मुके से होनेवाला नाश तो परनिमित्तक मानों या न मानों पर मुके से होनेवाला नाश तो परनिमित्तक मानों ही।

मृगाक्षजी से मैंने पूछा कि आप इसका उत्तर दें तो उनने कहा कि ऐसा उत्तर तो कलतक मिल सकेगा। पर रात में उनने कुलकर के बेटे की हत्या करदी। और दूसरे दिन न्यायसमा में आकर कहा कि-मैंने कुलकर के तर्क का उत्तर दिया है। क्योंकि कुलकर नित्यवादी है, ये किसी वस्तु का नाश नहीं मानते, इसिलये इन्हें सन्तोप रखना चाहिय कि इनके वेटे का नाश नहीं हुआ, और नाश हुआ है तो ये अपने पक्ष को छोड़दें, और मेरे द्वाग हुए पुत्रवध को मेरे पक्ष की युक्ति समझें।

मुझे वह मामला स्थगित करना पड़ा।

इसी तरह एक दूसरा मुक्त समाभी है। इसमें वादी प्रभाकर देव हार्मा हैं जो अहतवादी हैं प्रतिवादी हैं आचार्य कोलिक, जो एक हतवादी पण्डित हैं। कोलिक ने अहतवाद की निःसारता वताने के लिये प्रभाकर की पत्नी के साथ व्यभिचार किया। और कहा कि यादि अहत सत्य है तो स्वपत्नी पर पत्नी का भेद क्यों? इसके उत्तर में प्रभाकर देव ने कौलिक का सिर फोड़ दिया और कहा कि हैं तवाद के अनुसार हारीर और आतमा जुदे-जुदे तत्व हैं, इसलिये सिर फोड़ने से कौलिक की कुछ भी हानि नहीं हुई है।

आखिर मुक्ते यह मुकहमा भी स्थागित करना पहा है। समझ में नहीं आता कि इन लोगों को कैसे टिकाने लगाया जाय, और नीति की रक्षा कैसे की जाय?

श्रेणिक की यह किंकतंत्र्यविमृद्रता देखकर मेंने कहा-यदि चे चारों पंडित अपने एकान्त पक्षपर इसीप्रकार दृढ़ हैं और उसे द्यव-हार में भी छाते हैं तब आप उन्हें न्यायोचित दण्ड दें। यदि वे अपने सिद्धांत में इसी प्रकार दृढ़ हैं तब उन्हें मृत्युदण्ड मोगने में भी आपत्ति न होना चाहिये। क्योंकि मृत्युदण्ड पाने पर भी कुलकर की नित्यता में कोई अन्तर न आयगा, और मृगाक्ष तो क्षणिक- वाद के अनुसार प्रतिसमय मर ही रहा है, इसिलये उसे भी मरने में कोई आपत्ति न होगी। प्रभाकर देव के लिये मृत्युद्ण्ड माया ही होगा, और कौलिक को तो दारीर से सम्वन्ध ही क्या है ? जब कि आपका दण्ड दारीर पर ही प्रभाव डालनेवाला है। इसप्रकार दण्ड सुनाकर आप आठ दिन का उन्हें अवसर दीजिये। देखिये फिर आठ दिन में क्या होता है।

२३ घामा ९४४९ ई. सं.

आज वे चारों पंडित मेरे पास आये थे। उनके साथ राजा के पिहरेदार भी थे। उनसे मालूम हुआ कि अन्हें चार दिन में मृत्युदण्ड दिया जायगा। उन्हें पिहरे के भीतर रहकर अमुक क्षेत्र में आने जाने की और मिलने जुलने की स्वतन्त्रता है। वे मृत्युदण्ड से दुखी थे, और वचने के लिये मेरी शरण में आये थे।

मेंने कहा-जब आप लोग अपने अपने सिद्धांत में पक्के हैं, और आपके सिद्धांतों के अनुसार मृत्युदण्ड से कुछ परिवर्तन नहीं होता तब आप लोग मृत्युदण्ड से डरते क्यों हैं ?

उनने कहा—भगवन हम भूल में हैं। परन्तु समझ में नहीं आता कि हमारी भूल क्या है ? तर्क हमें घोखा देरहा है।

में—तर्क घोखा नहीं देता, मनुष्य स्वयं अपने को घोखा देता है। छोग तर्क को अपने अहंकार का दास बनाना चाहते हैं इससे घोखा खाते हैं। तर्क का अध्रा उपयोग किया जाता है। इसिछिय व्यवहार में आकर वह छँगड़ाकर गिर पड़ता है। तर्क कहता है कि सत् का विनाश नहीं होता, इसिछिय चस्तु नित्य है। प्रस्तु जीवन में और मृत्यु में जो अन्तर है, एक को हम चाहते हैं, और दूसरे से डरते हैं, इसका भी तो कुछ कारण है। इससे यही मालूम होता है कि वस्तु एक अंश से नित्य है और

एक अंदा से अनित्य, एक अंदा से समान या अभिन्न है और दूसरे अंदा से विदोप या भिन्न। इस प्रकार वस्तु तो अनेक-धर्मात्मक है, आर आप लोग एक ही धर्म को पकड़कर रह जाते हैं, इससे व्यवहार में असंगति आजाती है और इसका फल आप लोग देख ही रहे हैं।

इसके बाद मैंने अन्हें अनेकांत सिद्धांत पर विस्तार से समझाया।

पंडितों ने कहा—अब हम अपनी भूल अच्छी तरह से समझ गये गुरुदेव। अब हम इस सचाई को पाकर मर भी जायँ तो भी समझेंगे कि बाटे में नहीं हैं।

इतने में राजा श्रेणिक आपहुँचे । मेंने कहा राजन्, आपका काम हो चुका, इनको प्राणदण्ड मिल चुका और इनका पुनर्जन्म भी होगया।

श्रोणिक ने आश्चयं से पूछा-यह क्या रहस्य है भगवन।

मैंने कहा-रहस्य कुछ नहीं हैं सीधी बात है। जो एकांतवादी कुलकर, मृगाक्ष, प्रभाकर और कौलिक एकांतवाद के
कारण अपना और जगत का अकल्याण कर रहे थे वे मर चुके,
अव उनने स्याद्वादी बनकर नये रूप में जन्म लिया है अब इन्हें
दण्ड देने की क्या जरूरत ? जब पापी का पाप मरगया तब पापी
कहां रहा। जिसे दण्ड दिया जाय ?

श्रोणिक – वहुत ठीक किया भगवन आपने । आपका न्याय एक राजा के न्याय से वहुत ऊंचा है वहुत कल्याणकारी है ।

### ८३-परिचित की ईंघ्यी

१७ सत्येशा ६४४० इ. सं.

आर्ट्रक मुनि ने गोशालक के साथ हुई चर्चा का विव-रण दिया। मेर बढ़ते हुए प्रभाव से गोशालक का हृदय ई॰र्या से अशान्त हो गया है। वह छः वर्ष मेरे साथ रह चुका है। प्रारम्भ में असे मेरे विषय में वडी भक्ति थी पर जब उसने देखा कि में असके ऐहिक स्वार्थ के लिये उपयोगी नहीं हूं तब उसने साथ छोड़ दिया। उस समय असे कल्पना नहीं थी कि किसी दिन मेग प्रभाव वड़ सकता है, मेरा सत्यसन्देश फेल सकता है। उसने मुझे एक तरह से साधारण मनुष्य समझकर छोड़ दिया था। पर आज साधारण को असाधारण रूप में देखना पड़ रहा है, और अपनी उस भूलको वह सममना नहीं चाहता है।

यह रोग प्रायः सभी परिचितों में होता है। विकास के पिहले अधिक परिचितों का होना भी एक दुर्भाग्य है। क्योंकि उस समय के जितने अधिक परिचित होंगे ईंग्यां छुओं की संख्या भी उतनी अधिक होगी। इसलिये अविकास के वारह वर्गों में मैंने किसी से परिचय वढ़ाने का प्रयत्न नहीं किया, पर यह गोशाल प्रारम्भ से ही परिचय में आगया इसलिये यह सब से वढ़ा ईंग्यां छु वन वठा है।

यह एक मनोवैज्ञानिक तथ्य है। मनुष्य पहिले पहल किसी दूसरे मनुष्य से जिस रूप में परिचित होता है प्रायः असी रूप में उसे वह जीवनभर देखना चाहता है। अगर कोई दूसरा मनुष्य एक दिन अपने वरावर का या नाममात्र के अन्तर का हो, और पीछे वह अधिक विकसित होजाय, अपनी योग्यता तथा व्यक्तित्व से उसकी योग्यता और व्यक्तित्व इतना अधिक वहजाय जितने की उसे आशा नहीं थी तो इस वात में उस अपमान का अनुभव होता है और इस कारण वह दूसरे मनुष्य की महत्ता अस्वीकार करता है और साथ ही वह अस्वीकारता उचित समझी जाय इसलिये वह दूसरे के व्यक्तित्व को गिराने की पूरी चेष्टा करता है, निन्दा करता है, इच्डापूर्वक

खुपेत्ता करता है। अगर योग्यता की निन्दा नहीं कर सकता तो योग्यता की सफलता में दुरिमसिन्ध की कल्पना करके उसकी निन्दा करता है। यह है तो दुरी वात, पर साधारण मनुष्यों में प्रायः पाई जाती है। गोशाल ने भी श्रार्द्रक के साथ छेड़छाड़ करके अपनी इसी मनोबात्त का परिचय दिया।

इसने आईक से कहा— आईक, जरा सुनो तो । तुम्हारे धर्माचार्य श्रमण महाबीर पहिले तो बड़े एकांति प्रय और मौनी रहते थे, और अब यह क्या तमाशा मचा रक्खा है कि बड़ी बड़ी साधुमण्डली और सभाओं में वैठकर उपदेश फटकारते हैं. लोगों को प्रसन्न करते हैं, अब वे इस धन्धे के चक्कर में क्यों पड़गये ?

आर्द्रक—यह घन्धा नहीं हैं श्रमण, किन्तु जिस सत्य का प्रभुने साक्षात्कार किया है उसे जगत को देने का अपकार है।

गोशाल—बहुत दिनों बाद सुझा यह उपकार। पर ऐसे बहुरूपिया का कौन सा जीवन ठीक समझा जाय ? पाहिले का एकांतमय निर्दोप जीवन या आजकलका कोलाहलपूर्ण अशान्त जीवन। में तो समझता हूं कि उनका पहिला जीवन ही पावित्र था, अगर वे झुससे ऊन न जाते तो बहुत कल्याण करते।

आईक—कल्याण तो उनका होगया, अब तो जगत-कल्याण की वारी है। अनकी एकांत साधना जगत कल्याण के लिये ही तो थी, जब साधना हो चुकी तब उसके द्वारा जगत-कल्याण न करते तो उनकी साधना व्यर्थ होजाती। एक आदमी अकेले में बैठकर मोजन पका सकता है पर खिलाने के लिये तो भोजन के परिमाण के अनुरूप अधिक मनुष्य बुलाता ही है। प्रभु ने जो अनन्त ज्ञान का भंडार पाया है उसका वितरण वे मनुष्य- मात्र को कर रहे हैं इसमें तुराई क्या है ? और धंधा किस वात का ?

गोशाल—यदि तुम्हारे धर्माचार्य ऐसे ही समर्थ ज्ञानी हैं तो सब के साथ उन अतिथिशालाओं में क्यों नहीं ठहरते हैं, सम्भवतः जानते हैं कि सब में ठहरने से चर्चा होगी और अन्हें निरुत्तर होना पड़ेगा।

आर्ट्रक—क्या हास्यास्पद वात करते हो श्रमण, किसान माइ झंखाड़ों में बीज नहीं वोता अच्छी जमीन में बीज वोता ह, इसका यह कारण नहीं है कि किसान की कुल्हाड़ी झाड़ झंखाड़ों को कार नहीं सकती? पर कार करके भी वहां डालागया बीज निष्फल जायगा इसलिये वह साफ खेती में बीज डालता है। प्रभु ने जो सत्य पाया है वह मल्लुयुद्ध करने के लिये नहीं, किंतु जगत का कल्याण करने के लिये। इसलिये कल्याणेच्छ जनता को वे सत्यका सन्देश देते हैं। यो कोई कैसा ही प्रश्लया प्रश्न-जाल करे वे असे असी तरह निर्मूल कर देते हैं जसे किसान अन्न के पींधों के बीच में ऊगे हुये खास फूस को उखाड़ फेंक्ता है।

यह सुनकर गोशालक मुँह मटकाकर चला गया। और आर्ट्रक ने आकर वह विवरण मुझे सुनाया।

मनुष्य-प्रकृति कैसी आश्चर्यजनक है। जो गोशाल मेरे साथ अत्यन्त विनीत था, लाइ प्यार के वच्चे के समान वना हुआ था, समय समय पर मेरी प्रशंसा के पुल बांधता था. आज कितना कृतद्म और निंदक बनगया है। मेरे पास से ली हुई ज्ञान सामग्री को तोड़-मरोड़कर ऊपर से नाममात्र का ननुनच लगाकर अपनी छाप लगाता है। अपनी तुच्छता पर तो महत्ता की छाप लगाता है, और पूर्वपरिचित होने के कारण मेरी प्रगट महत्ता को अस्त्रीकार करता है। पर वह कितना भी कृत क्न वने, कितना भी ज्ञानचोर वन वास्तिवक महत्ता उसे न मिलेगी, जीवन के अन्त में असे पछताना पड़ेगा। समान क्षेत्र में काम करने वाले परिचित लोग ईप्याल वनकर इसी प्रकार सत्य-विदाही वनजाते हैं।

## ८१ — मृगावती की दीक्षा

२० मम्मेशी ६४११ इतिहास संवत्

अपना १९ वां चातुर्मास भी मैंने राजगृह में किया। फिर आरुभिका होते हुए कोशाम्त्री पहुँचा जहां मृगावती आदि ने दीक्षा छी, और इससे हजारों मनुष्यों की हत्या वचगई।

अञ्जीयनी का राजा चंडप्रद्योत मृगावती के सौन्दर्य से आरुए होकर कौशाम्बी पर चढ़ आया था। इसी समय मृगावती का पित शतानिक राजा अतिसार से बीमार होकर मर गया था। राजकुमार उदयन छोटा था। मृगावती ने छल से कहा कि अभी तो में नविध्या हूं इसिलये शार्रा नहीं कर सकती, और राजकुमार भी छोटा है इसिलय नगरी नहीं छोड़ सकती, पर नगरी की रक्षा का प्रवन्ध होजाय तो में तुमसे विवाह कर लूंगी, तष तक वधव्य को भी काफी दिन हो जाउँगे इसप्रकार लोकलाज से भी रक्षा होगी। चंडप्रद्योत मृगावती की इन वातों में आगया और उसने चारों तरफ का कोट मजवूत करा दिया और नगर में खाद्याञ्च का संग्रह भी अच्छा करवा दिया। तब मृगावती ने उसे धुतकार दिया और उज्जीयनी से गड़वड़ी के समाचार आने से असे वापिस जाना पढ़ा।

परन्तु मृगावती को पाने का इरादा उसने न छोड़ा।
मृगावती की चालाकी से भी वह करुद्ध होगया था। इसलिए वड़ी
भारी सेना लेकर उसने फिर नगर घेर लिया और इसी अवसर
पर में कौशाम्बी पहुँचा। चण्डप्रद्योत मेरे दर्शन को भी आने लगा।

इस समाचार से चतुर सृगावती ने आत्मरक्षा का उपाय हूँ हैं निकाला। असने नगर के फाटक खोलदिये और वालक राजकु-मार को लेकर मेरे द्र्शन को आई। चण्डप्रद्योत भी वहीं वैठा था। इस अवसर को लक्ष्य में रखकर, और चण्डप्रद्योत को पाप से निवृत्त करने के लिये मैंने प्रवचन किया—

चहुत से पुरुष सोंन्दर्य के आकर्षण में पड़कर जिस किसी स्त्री की तरफ खिंच जाते हैं और स्त्री की भावना का खयाल नहीं रखत। पर वे यह नहीं सोचते कि जिस स्त्री पर वे वलात्कार करना चाहते हैं वह पिदेले जन्म की मां भी होस-कती है, वहिन भी होसकती है, पुत्री भी होसकती है। और नार्रा के ऊपर अल्याचार करने से अगले जन्म में अन्हें भी नार्रा वनकर अत्याचारों का शिकार वनना पड़ सकता है। इस विपय में एक श्रीमन्त सुनार की कथा है—

चम्पा नगरी में एक धनी सुनार रहता था। वह अत्यन्त कामुक तथा सौन्दर्य लोलुपी था। जिस किसी सुन्दर स्त्री को देखता, पैसे के वलपर शादी कर लेता। इसप्रकार उसके पास पांचसो पित्नयाँ होगई। वह प्रतिदिन एक एक स्त्री को अपने पास बुलाता था। इसप्रकार बहुत दिनों वाद स्त्री का नम्बर आता था। इसलिये असे सन्देह रहता था कि ये स्त्रियाँ व्यभिचारिणी न होजायँ इसलिये उनको वह भीतर बन्द रखता था और दरवाजे पर पहरा देता था। दिनको भी कहीं न जाता था। एक दिन किसी जरूरी काम से उसे बाहर जाना प्रा, नेचारी स्त्रियों को कुछ स्वतन्त्रता मिली और उसदिन अनने खूब अध्यम मचाया। सुनार जब आया तो उसे स्त्रियों को अध्यम करते देखकर बड़ा कोध आया और एक स्त्री को पकद-कर उसने उसे इतना मारा कि वह वेहोश होकर मरगई। दाकी स्त्रियों ने जब यह देखा तब उन्हें बड़ा कोध आया और सबने मिलकर उस सुनार को मार डाला। और अन्त में असकी लाश के साथ स्वयं भी जल मरीं। मरकर वे सब की सब पुरुष हुई और सुनार मरकर स्त्री हुआ और जिस स्त्री को असने मारा था वह स्त्री असका भाई हुई।

वे सव स्त्रियाँ उक्तेत हुई। और जुनार की आत्मा जो स्त्री बनी थीं वह कुलटा होगई। एक वार अन पांचसी उक्तों ने नगर लूटा और उस कुलटा को भी लूट लेगये। सव डाकुओं ने उस कुलटा के साथ वलात्कार किया इससे वह मरकर दुर्गात में गई। इसप्रकार उस सुनार को नारी के प्रति अत्याचार करने से जन्म जन्म तक फल भोगना पड़ा। इसिलयं हरएक पुरुप को चाहिये कि वह पुरुपत्व के मद में आकर नारियों को उनकी अचित इच्छा के विरुद्ध वन्धन में न डाले अन्यथा कर्मप्रकृति का अभोध दण्ड उसे भोगना पड़ेगा।

मेरा प्रवचन सुनकर रानी मृगावती अठी और असने निवेदन किया कि में राजा चण्डप्रद्योत की अनुमित से साध्वी दीक्षा लेना चाहती हूं और आशा करती हूं कि वालक राजकु मार च्दयन के राज्य की रक्षा राजा चण्डप्रद्योत करेंगे।

सव पर मेरे प्रवचन का रंग जमा हुआ था, ऐसे वाता-वरण में चण्डवयोत इनकार नहीं कर सकता था। उसने गनी मृगावती को अनुमति दी और अदयन के राज्य की रक्षा का भी वचन दिया।

इसप्रकार एक वड़ा युद्ध टलगया आर दो राज्यों में स्थायी मेत्री होगई।

### ८५—शब्दालपुत्र

२४ सत्येशा ६४५२ इ. सं.

काशाम्बी के आसए।स भ्रमण कर में वीसवां चातुर्मास

विताने के लिये वैशाली गया। वहां से उत्तर विदेह की तरफ जाकर मिथिला काकर्श आदि की ओर विहार किया, काकर्श में घन्य सुनक्षत्र आदि को दोक्षा दी। उसके याद पश्चिम की ओर विहार कर श्रावस्ती आदि होता हुआ लेटकर पोलासपुर आया। वहां शब्दालपुत्र नाम का एक श्रीरन्त कुम्हार रहता है, यह श्राजीविकीपासक वनगया है। मेरे साथ रहते रहते जीवन के अधूरे अध्ययन से गोशाल में जो दैववाद समानया था असी के आधार से इसने एक तीर्थ खड़ा कर लिया है। और उस तीर्थ में वड़े वड़े श्रीमन्त भी सम्मिलित होगये हैं। दैववाद में बुधा शातमसन्तोप को पर्शप्त अवकाश होने से हर तरह के मनुष्य खले जाते हैं। कायर और परिष्रही लोग तो विशेष रूप में चले जाते हैं। कायरों को अपनी कायरता लियाने का, और बहुपरिश्रिहणों को अपनी वैधानिक लूट लियाने का, दैववाद अच्छा सहारा है।

कायर तो यह सोचते हैं कि मनुष्य के हाथ में है ही क्या, जो कुछ भाग्य में चदा है और पहिले से नियत है वह अवद्य होगा इसलिये कुछ करने धरने की वात व्यर्थ है। इस प्रकार कायरों को अपनी कायरता की कोई लड़जा नहीं रहती।

श्रीमन्त लोग धन के लिये जो पाप करते हैं, उसके लिये भो वे देववाद के कारण लिजत नहीं होते। व सोचते हैं, जो कुछ होरहा है उस में अपना क्या अपराध ? यह सब तो पिहले से नियत था। हजार पुरुपार्थ करके भी में इसे वदल नहीं सकता था। तब जो हुआ या होरहा है उसका उत्तर-दाियत्व भेरे ऊपर क्या है ?

इसप्रकार देववाद जीवन सुघार का शत्रु है और पापियों को पाप छिपाने के लिये सहारा है। इसलिये वहुत से कायर, तथा श्रीमन्त लोग देववादी नियतिवादी या आजीवक वनजाते हैं।

कहने को तो ये यह कह दिया करते हैं कि इससे हमें शांति मिलती है, और सचमुच उन्हें शांति का अनुभव होता है, यही शांति खरीदने के लिये वे देववादियों या नियतिवादियों को पूजा भेंट दिया करते है। पर यह शांति नहीं है जड़ता है। जीवन का घार पतन है।

एक मनुष्य मरकर श्रगर झाड़ होजाय तो उसकी संव-दन दानि घट जायगी, उसे जीने मरन की, कर्तव्य अकर्तव्य की, कोई चिन्ता न रहेगी। कहा जासकता है कि मनुष्य मरकर बुक्ष होगया तो बड़ी द्यांति का अनुभव हुआ, पर क्या इस जड़ता को द्यांति कह सकते हैं?

एक मनुष्य मद्य पांकर नशे में चूर होजाय, तो उसे भी कोई चिन्ता न रहेगी, आर वह कहेगा कि मुझे वडी शांति का अनुभव हुआ, पर क्या यह जड़ता शांति है ?

मनुष्य अपने उत्तरदाायत्व को भूल जाय, अपने पाप-मय या पतन्मय जीवन में भा शांति सन्ताप का अनुभव करने लगे तो उसके लिये यह आशार्वाद की वात नहीं, किंतु वड़े से बढ़े अभिशाप की वात होगी। देववाद या नियतिवाद का प्रचार करनेवाले लोग मनुष्यों पर इसी तरह अभिशाप की वर्षा कर रहे हैं। भले हो ये इसके लिये कैसा भी अच्छा नाम क्यों न दे देते हों।

वेचारा शब्दालपुत्र इसी देववाद का शिकार होकर आजीवक वन गया है । मैंने सोचा—यह महर्द्धिक है अगर इसका उद्घार होजाय तो इसके साथ वहुतों का उद्घार होजायगा। इसमें सन्देह नहीं कि शब्दालपुत्रभद्र है। यह मेरे पास अन से ही आया, फिर भी उसने भद्रता दिखाई और अपनी भाण्डशाला में ठहरने का मुझे निमन्त्रण दिया । और मैंने भी उसे स्वीकार कर लिया।

भाण्डशाला में सैकडों लोग काम करते थे। कोई मिट्टी लाता था, कोई साफ करता था, कोई लानता था, कोई चक्रपर घुमा घुमाकर भाण्ड बना रहा था, कोई लुखाने के लिये रख रहा था। शब्दालपुत्र खुन सब का निरीक्षण कर रहा था। मैंने अससे कहा-शब्दालपुत्र, तुम्हारं यहाँ जो इतने भाण्ड बनते हैं वे सब तुम्हारे प्रयत्न से बनते हैं या आपसे आप बनजाते हैं। आखिर इतने आग्म्भ समारम्भ का खुत्तग्दायित्व किस पर?

शब्दालपुत्र ने शुक्त की तरह रटा हुआ पाठ सुना दिया-सब नियतिवल से बनते हैं भगवन ! सब पदार्थ नियत स्वभाव है, उसमें निमित्त क्या कर सकता है ? निमित्त आखिर पर है, पर अगर सब में कुछ करने लगे, युसने लगे, तो पदार्थ का स्वभाव ही नए होजाय अर्थात् पदार्थ ही न रहे । इसल्ये जो कुछ होता है वह अपने स्वभाव के अनुसार स्वयं नियातिवल से होता है, पुरुष प्रयत्न या परानिमित्त से कुछ नहीं होता। इस-लिये इस आरम्भ समारंभ का उत्तरदायित्व किसी पर नहीं है। या उन्हीं पदार्थों पर है जिनमें वह परिवर्तन होरहा है, जो उन कियाओं के उपादान कारण हैं।

मैं- अगर कोई पुरुष लगुड़ लेकर ये सब भाण्ड फोड़ने लगे, या तुम्हारी स्त्री के ऊपर वलात्कार करने लगे तो सच कहो शब्दालपुत्र, क्या तुम इन कुकार्यों का उत्तरदायित्व असपर न डालकर, नियति पर डालोगे? उसे किसी तरह का दंड न दोगे, इसे नियति कार्य मानकर शांत रहोगे? शब्दालपुत्र कुछ रुका, फिर वाला—शांत तो न रह सक्तंगा भगवनः असे पूरा दंड दूंगा, पींट्रंगा या प्राण ही लेलूंगा।

में- इसका तो तात्पर्य यह हुआ कि तुम उसे उसके कार्य का उत्तरदायी मानोगे। पर जब हर एक कार्य नियत हैं तो उसे उत्तरदायी क्यों मानना चाहिय? क्या नियतिबाद का यही अर्थ है कि मनुष्य अपने पापोंको नियतिबाद के नाम पर ढकदे और दूसरे के पापों का बदला देने के लिये नियतिबाद को मुलादे। शब्दालपुत्र, अगर तुम नियतिबाद मानकर चला तो जीवन में कितने पाद चल सकते हो, और जगत की व्यवस्था किस प्रकार कर सकते हा?

शन्दालपुत्र- नहीं कर सकता प्रभु, में अब सम्भगया कि नियतिवाद एक तरह की जड़ता की राह है, दम्भ है, अपने पापमय और पतनमय जीवन के उत्तरदायित्व से यचने के लिये एक ओट है। यह वहुत बड़ी आत्मवश्चना और परवश्चना है प्रभु।

में- आत्मवञ्चना से अपनी आंखों में घूल झोंकी जासकती है राव्दालपुत्र, परवञ्चना से जगत की आंखों में घूल
झोंकी जास बती है, पर जगत की कार्य कारण व्यव था की आंखों
में घूल नहीं झोंकी जासकती । नियतिवाद की ओट लेकर जो
आलसी कायर अक्षमण्य वनेगा वह निगोद वनस्पति आदि
हुर्गतियों में जायगा। जो नियतिवाद की ओट लेकर पापी वनेगा,
पाप छिपायगा वह तरक आदि दुर्गतियों में जायगा। वह नियतिवादी था इसल्ये पण्लोक में अपनी जड़ता और पापशीलता
के उत्तरदायित्व से न वच पायगा।

शब्दालपुत्र- नहीं वच पायगा प्रभु, सन्त्रमुच नहीं वच-पायगा। अव मैं आपका शरणागत हूं प्रभु, मुझे आप अपने

#### उपासक रूप में ब्रहण करें।

यह कहकर झब्झाळपुत्र ने अपना सिरमेरे पैरों पर .रख दिया।

#### ८६ - पत्नी का अपमान

६ हुंगी ९४५३ इतिहास संवत्

पोलासपुर से भ्रमण करता हुआ इक्कीसवां चातुर्मास वितान के लिये वाणिज्यन्नाम आया इसके वाद मगन्न की ओर विहार कर राजगृह आया। यहां कुछ पार्थ्वापत्यों को अनेकांत हिए से लोक अलोक का वर्णन सुना था। महाशतक ने भी यह वर्णन सुना और इससे वह बहुत प्रमावित हुआ। तव उसने श्रमणोपासक दीक्षा ली।

राजगृह में प्रचार की दृष्टि से में बहुत दिन ठहरा और अपना वाइसवां वर्षावास भी राजगृह में किया।

कल मुझे समाचार मिला कि महाशतक ने प्रोपधशाला में बेठ बेठे अपनी पत्नी को नरक जाने का अभिशाप दिया है। यह ठीक नहीं हुआ। पाति पत्नी को एक दूसरे के प्रति आदर का व्यवहार करना चाहिय। तथ्यपूर्ण वात भी करुता के साथ नहीं कहना चाहिये। खासकर प्रोपधशाला में तो चित्त बहुत शांत रखना चाहिये। यह माना कि नेवती ने प्रोपधशाला में जाकर पात से काम-याचना की थी। यह याचना अनवसर और अस्थान में थी, फिर भी इस कारण से महाशतक को अपने मनका सन्तुलन नहीं खोना चाहिये था।

मेंने गीतम को बुलाकर कहा-गीतम, तुम महादातक के पास जाओ और कही कि 'तुमने एक श्रमणोपासक होकर और प्रोपघशाला में वठकर पत्नी को जो गाली दी वह ठीक नहीं किया। इसका तुम्हें प्रायश्चित्त करना चाहिये। गौतम के द्वारा मेरा सन्देश पाकर महाशतक ने प्राय-श्चित किया। और इस वात के प्रांति कृतज्ञता प्रगट की कि भग वान अपने शिष्य की जीवन शुद्धि का वड़ा ध्यान रखने हैं।

#### ८७- स्कन्द परित्राजक

१८ चन्नी ६४४३ इतिहास संवत्

राजगृह से वायव्य दिशा में विहार करता हुआ क्षःचं-गला नगरी के छत्रपञास चंत्य में ठहरा। यहां स्कन्द परिवाजक मिलने आया।

स्कन्द का इन्द्रभूति से पुराना परिचय था। वह जिज्ञासु था। उसके कुछ प्रश्न थे—

डसने पूछा-लोक सान्त है या अनन्त ?

मेंने कहा-द्रव्य और क्षेत्र की दृष्टि से सान्त है। परन्तु काल और भाव की दृष्टि से अनन्त है।

स्कन्द-और जीव ?

में-जीव भी द्रव्य क्षेत्र की दृष्टि से सान्त है और काल भाव की दृष्टि से अनन्त।

स्कन्द-और मुक्ति ?

में-मुक्ति भी दृत्य और क्षेत्र की दृष्टिसे सान्त है और कालभाव की दृष्टि से अनन्त ।

स्कन्द्-भगवन्, मरण कौनसा अच्छा ?

में-पंडित मरण अच्छा, वालमरण बुरा। जो मरण जीवन के कर्तव्य पूर्ण कर, जीवन को निष्पाप रखकर शान्ति के साथ होता है, जिस्में मृत्यु का भय नहीं होता, किन्तु अपना कर्तव्य करके विदा लेने का भाव होता है वह पण्डित मरण है। किन्तु जो मरण जीवन को पापमय चनाकर आशा तृष्णा से रोते और दुःखी होते हुए होता है वह वाल मरण है, वह वुरा है।

स्कंद को इससे बहुत सन्तोप हुआ। उसने कहा-भग-वन, में पंडित मरण मरना चाहता हूं इसाछिये आपके शिष्यत्व में श्रमण धर्म स्वीकार करता हूं।

> मैंने कहा-जिसमें तुम्हें सुख हो वही करो । ८८ — जमालिकी जुर्ग्ह

२७ चिंगा ६४५४ इ. सं.

इत्रपलास चैत्य से निकलकर में श्रावस्ती आया। काष्ट्रक चत्य में टहरा। यहां नान्दिनीपिया तथा असकी पत्नी आश्विनी और सालिहीपिया और उसकी पत्नी फालगुणी ने उपासकता स्वीकार की। वहां से विदेह की तरफ श्राया और वाणिज्य ग्राम में तेई सवां वर्णावास पूर्ण किया। वहां से ग्राह्मण-कुंड आया। यहां आज एकान्त में जमालि मेरे पास आया और वोला-अव में अपने संघ के साथ अलग विहार करना चाहता हं भगवन!

में—सो किसालिये ? ?

जमालि—इसालिये कि संघ में मेरा उचित मान नहीं है। मैं आपका जमाई हूं, कुलीन हूं, ज्ञानी हूं, पर मुझे अभी तक केवली घोषित नहीं किया गया, न गणघर का पद दिया गया।

में—केवली होने का सम्बन्ध अपने आत्मविकास से हैं. मेरी नातेदारी से नहीं। और गणधर होने के लिये विशेषमात्रा में श्रम और लगन चाहिये।

जमालि—तो मेरे आत्मिविकास में क्या कमी है ?

में—अपने को केवली घोषित कराने के लिये को जुन मेरे ऊपर इंतना जोर डाल रहे हो यही कमी क्या कम है।केवली इस तरह अपने गुरु के सामने मांग पेश नहीं करता।

जमालि—मांग न करूं तो क्या करूं ? आपने मुझे कोई चीज अपने आप दी है ? आपने गौतम की हजार चार प्रशंसा की, मेरी एक चार भी की ? यश सन्मान स्नेह आप गौतम के ऊपर उदेलते रहते हैं, पा मुझे कभी पूछते भी हैं ?

मैं—गीतम की सेवाएँ जितने यहा सन्मान के योग्य हैं गीतम को उतने की भी पर्वाह नहीं है इसाछिये मुझे उसकी पर्वाह करना पड़ती है। पर तुम्हें जितना मिछना चाहिये उतना या उससे कुछ अधिक तुम अपने आप छे छेते हो तब वच ही स्या रहता है जो तुम्हें दूं।

जमालि-आपको मेरी योग्यता का पता नहीं है भगवन्, में तार्किक हूं, वक्ता हूं निर्माता हूं, गौतम तो रटने में ही होइयार है। फिर भी आपने उन्हें गणधर वना रक्खा है और मेरी अव-हेलना की है।

मं-तुम जिसे गौतम की अयोग्यता समझ रहे हो वह गौतम की अयोग्यता नहीं सबसेवा है। गौतम श्रुतकी रक्षा करना चाहते हैं और तुम उसपर अपने नाम की छाप लगाने के लिये विकृत करना चाहते हो।

अमालि के चेहरे पर लज्जा और रोप दोनों का मिश्रण पुतगया। क्षणभर चुप रहकर वह वोला-आप जो चाहे सम झिये। पर में अब इस संघ में रह नहीं सकता।

मैं-चुप रहा।

जमालि-चलागया।

२८ चिंगा ९४४४ इ. सं.

शाज गौतम से माल्म हुआ कि कल जमालि मेरे पास

से गौतम के पास गया था और गौतम को भड़काने की, विद्रोही वनाने की पूरी चेष्टा की थी। उसने गौतम से कहा था—

अब मैं बाहर जारहा हूं। जो सत्य मुक्ते चाहिये था वह मैंने ले लिया। अब मैं यहीं केंद्र होकर सहीं रुक सकता, मैं आगे बहूंगा।

गोतम-वात तो अच्छीसी कह रहे हो जमालि, वताओ तो वह कांनसा सत्य है जिसे पाने के लिये तुग संघ छोड़ रहे हो और जो तुम्हें यहां नहीं मिल रहा है। और भगवान क सन्देश में वह कोनसा असत्य है जो तुम्हें खटक रहा है।

जमालि-सव से वड़ी खरकनेवाली वात है भगवान की अधिनायकता। आवश्यकता इस वातकी है कि संघमें सव का अधिकार हो। सब की वात सुनी जाय और बहुमत से निर्णय हो। अकेले भगवान की ही न चलना चाहिये सब की चलना चाहिये। राजनतिक क्षेत्र में मगध में गणतन्त्र है जिसमें सभी को अधिकार है तब धार्मिक क्षेत्र में क्यों नहीं?

गौतम-धार्मिक क्षेत्र एक पाठशाला के समान ह जहां सत्यासत्य के बारेमें अध्यापक की वात मानी जायगी छात्रों के वहुमत की नहीं। अथवा धार्मिक क्षेत्र चिकित्सालय के समान है जहां चिकित्सा के निर्णय में वैद्य की वात मानी जायगी रोगियों के वहुमत की नहीं। हां! रोगी अस वद्य से चिकित्सा कराने न कराने के लिये स्वतन्त्र है, छात्र अध्यापक से एढ़ने न पढ़ने के लिये स्वतन्त्र है। राजनीति में यह बात नहीं है। मनुष्य को राज्य का हुक्म मानना अनिवार्य है इसलिये राज्य के बारे में उसका मताधिकार भी जन्मसिद्ध है। पर भगवान का शिष्य वनना अनिवार्य नहीं है जिससे वहां जन्मसिद्ध मताधिकार मिजजाये। यह तो राजी शाजी का सोदा है। इच्छा हो लो, न

इच्छा हो न लो। इसमें भगवान की अधिनायकता का प्रश्न ही नहीं है।

जमालि-पर दूसरों की भी तो सुनना चाहिये।

गौतम—जिसप्रकार वैद्य रोगी की बात सुनता है उस तरह सुनी ही जाती है। पर रोगी को वैद्य मानकर नहीं चला जाता।

जमालि—क्या हम रोगी हैं ?

गौतम-हां, जीवन की चिकित्सा कराने के लिये ही तो हम यहां आये हैं। भगवान के ऊपर दया करके नहीं आये हैं, अपने ऊपर दया करके आये हैं।

जमालि-इसीलिये तो भगवान को घमंड होगया है। वे कहते थे कि मैं अकेला ही सन्तुए हूं। जो मेरा साथ देने में अपना भला समके, वह साथ दे, जो भला न समझे वह न दे।

गौतम-यह ठीक ही कहा था। भगवान किसी के गले नहीं पड़ते। उनने अन्तरंग वहिरंग तपस्या वर्षों की, और उससे जो सत्य की खोज की वह जगत को देरहे हैं। लेने में जबर्द्स्ती नहीं है। जिसे लेना हो ले, न लेना हो न ले। इस वात में तो भगवान की निस्पृहता दिखाई देती है। घमण्ड का इससे क्या सम्बन्ध?

जमालि—पर हम लोगों के शब्दों का कोई मूल्य न रहा। गौतम—भगवान किस किस के शब्दों का मूल्य करें। जगत में मिथ्यात्वी बहुत हैं इसीलिये क्या मिथ्यात्वियों के शब्दों का मूल्य करके सम्यक्त्व छोड़ दें।

जमार्छ- में मिथ्यात्वियों की वात नहीं कहता पर अपने संघ के लोगों की वात कहता हूं। गौतम—संघ में क्या मिथ्यात्वी नहीं होते ? जहां जो भूल करता है वहां वह अतने अंश में मिथ्यात्वी ही है। अगर वे मिथ्यात्वी अपनी वात पर अङ्जायँ तो सत्य की तो बुट्टी बुट्टी लुटजाय।

जमाछि- पर एक थादमी जितनी भूछ कर सकता है <sup>उ</sup>तनी भूछ बहुत आदमी नहीं कर सकते।

गौतम—हम संघ में जितने आदमी हैं उन सब को वह सत्य क्यों नहीं सुझा जो अकेले भगवान को सुझ गया था। हम सब बहुत थे फिर भी भूल में थे, और भगवान अकेले थे फिर भी सत्यमय थे। जांच परख़कर हम सब भगवान की तरफ झुके। क्या अब भी सन्देह है कि हम सब के सत्य की अपेक्षा भगवान का सत्य कितना महान है? क्या बहुमत के आधार पर हम बह सत्य पासकते थे? इसलिये तो भगवान जनमत की पर्वाह नहीं करते, जनहित की पर्वाह करते हैं।

जमालि-जनहित की पर्दोह तो में भी करता हूं।

गीतम—न तुम जनमत की पर्वाह करते हो न जनहित की, न सत्य की । तुम्हें पर्वाह है अपने गुरु की सम्पत्ति चुरा-कर उसपर अपने नाम की छाप मारने की । पर इससे सत्य की भयंकर अवहेळना होगी । सोने को पीतळ के नाम से वाजार में वेंचना मूर्खता है । भगवान का सत्य तुम सरीखे छोगों का सत्य कहळाकर वाजार में छाया जाय इससे चढ़कर सत्य की विडंग् नना क्या होगी ?

जमालि-भगवान का नाम ऐसा क्या बड़ा है ?

गौतम—नाम किसी का वड़ा नहीं होता। काम से नाम वड़ा हो जाता हैं। भगवान ने जो सत्य की खोज का महान कार्य किया असी से उनका नाम वड़ा हो गया। उनका माल चुरा कर कोई कितनी भी कोशिश करे उसकी चोग आज नहीं तो कल खुल ही जायगी।

जमालि—अच्छा, जाने दो गौतम, तुम्हें दासता ही पसन्द है तो तुम दास वन रहो, मैं स्वतन्त्र वर्न्गा, जिन वर्न्गा, तीर्थंकर वर्न्गा। अव मैं जाता हूं।

गौतम--जाओ। पर याद रक्खो कि कृतध्न और चोर अपने को धोखा भले देले पर जगत को कभी घोखा नहीं देख कते; और महाकाल को तो घोखा दे ही नहीं सकते।

जमािळ मुँह विगाड़कर चला गया।

गौतम के मुँह से यह सय समाचार सुनकर मुझे कुछ तो खेद हुआ और कुछ दया आई। वेचारा जमालि अहंकार का शिकार होकर अपना जीवन नष्ट कर रहा है। और वेचारी प्रियदशना भी भ्रम में पड़कर मिथ्यात्व का शिकार हुई है। वह भी असी के साथ चली गई है। मेरी पुत्री होकर भी प्रियदर्शना इतनी जल्दी सत्यश्रष्ट हुई यह इस वात की निशानी है कि जीवन में कुल जाति या वंश का कोई मूल्य नहीं है।

#### ८९ — गोशांल का आक्रमण

४ चन्नी ९४५० इ. सं.

श्रावस्ती से निकलकर वत्स भूमि में विहार करते हुए कौशाम्बी आया। वहां से काशी देश में भरमण कर राजगृह आया। यहां गुणशिल चैन्य में चौबीसवां चातुर्मास किया।

इस वर्ष वेहास और अभय आदि का देहान्त होगया।

राजगृह से चम्पा आया । अव यह राजधानी वन गई है । राजा श्रोणिक के देहावसान के वाद कुणिक ने इसे राजधानी वना छिया है । श्रोणिक के साथ कुणिक ने जो दुर्व्यवहार किया, जिस में श्रोणिक की मृत्यु होगई, उससे कुणिक बहुत बद्नाम होगया, इसिलेये राजगृह नगर में रहना भी कुणिक के लिये बहुत कठिन होगया था।

अस्तु, कुणिक ने मेरा स्वागत किया और वहुत आधिक किया। इस बहाने से भी कुणिक अपने कलंक को कम करना चाहता था। कुणिक के भतीजों ने यहां दीक्षा भी ली।

चम्पा से काकन्दी नगरी होते हुए विदेह गया और मिथिला में पच्चीवां वर्पावास किया । इन दिनों वेदाली में कुणिक और चेटक के बीचमें महाभयंकर युद्ध चलरहा था, जिसमें लाखों आदमी मारे गये थे। फल दिये विना यह उनमाद शान्त होनेवाला नहीं था इसिलये अंगदेश की तरफ विहार किया। परन्तु फिर लौटा ओर मिथिला में ही छ्य्यीसवां चार्तुमास किया। इसके वाद वैशाली के निकट होकर श्रावस्ती आया। ईशान कोण के इस कोष्ठक चैत्य में फिर ठहरा हूं।

आज गीतम भिक्षा के लिये नगर में गये थे। वहां से समाचार लाये हैं कि इस नगर में हालाहला कुम्हारिन की भाण्डशाला में गोशाल सदलवल ठहरा हुआ है और नगर में चर्चा है कि आजकल आवस्ती में दो जिन, दो सर्वेद्य या दो तीर्थंकर ठहरे हुए हैं। लोग गोशालक को भी जिन सर्वेद्य या तीर्थंकर सममते हैं। नियतिवाद की स्वपरवश्चना में यहुत से लोग फसगये हैं।

गौतम ने मुझ से पूछा कि क्या सचमुच गोशालक तीर्थ-कर या सर्वज्ञ है ?

तव मुझे गोशालक की सारी वातें कहना पर्झी कि किस तरह यह शिष्य रूपमें मेरे साथ रहा, विपत्ति से अवकर किस तरह उसने साथ छोड़ा, किस तरह वह अध्रे अनुभवों के आधार से नियतिवादी वना, आदि। वह एक गोशाला में पदा हुआ था इसलिये उसका नाम गोशालक हुआ और मखिल नामक एक मेख (भिक्षुक) का पुत्र होने से मेखिलपुत्र कहलाता है। न वह सर्वत्र है न तीर्थकर।

> ये सब वार्ते जनता ने भी सुनी। ५ चन्नी ९४४७ ई. सं.

आज भिक्षा से लौटकर श्रमण आनन्द ने कहा कि गोशाल रास्ते में मिला था और मुक्तसे कहता था कि 'तेरे धर्माचार्य को बहुत लोभ और तृष्णा है। इसने काफी यश प्रतिष्ठा प्राप्त करली है फिर भी उसकी तृष्णा शान्त नहीं होती इसलिये जहां तहां मेरी निन्दा करता फिरता है। इसलिये तृ जा और कहदे कि में आता हूं और उसे भस्म करके मिट्टी में मिलाता हूं। मेरी मन्त्र-शिक्त का उसे पता नहीं हैं पर अब लग जायगा"

यह कहकर आनन्द चिन्तित होकर मेरी तरफ देखने लगा, फिर कहा कि क्या गोशालक में इतनी मंत्रशक्ति है कि वह किसी को नष्ट करदे ?

मने कहा- हां आनन्द ! गोशालक में मंत्रशक्ति है और असके प्रभाव से साधारण मनुष्य मर भी सकता है पर अहन्त पर इसका कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता । इसलिये तुम सब मुनियों से कहदो कि जब गोशालक यहां आवे तब उससे कोई यात न करे. तक वितर्क न करे, जो कुछ कहना सुनना होगा में कह सुन लुंगा।

आनन्द् ने यह समाचार सव मुनियों से कह दिया। थोड़ी देर वाद गोशाल अपने भिश्चओं की सना लेकर आगया और मुझ्से थोड़ी दूर ठहर कर बोला

"तुम मेरी खुव निन्दा कर रहे हो काइयप. कि ने तुम्हारा शिष्य है, मंखळिपुत्र।" में—हः वर्ष तक मेरे साथ रहकर तुम क्या इन वातां से भी इनकार करते हो गोशास्तक! ऐसे सँकड़ों लोग अमी जीवित हैं जिनने वपीं तुम्हें मेरे अनुचर के सामान पोछ चलते चलते देखा है।

गोशालक-भूल रहे हो काइयप, यह गोशालक तो मर चुका।

में—पर तुम्हारे कहने से संसार की आंखें थोखा नहीं खासकतीं।

गोशालक-आंखें सिफ शरीर को देख सकती हैं काश्यप. आत्मा को नहीं। यह दारीर वहीं है जो तुम् कहते हो, पर असके भीतर जो आत्मा है वह दूसरा ही है। मेरा नाम उदायी कुण्डियायन है। मोश्रगामी जीवको अपने अन्तिम भव में सात शरीर वदलना पड़ते हैं I मेग पहिला शरीर **अदायी** कुण्डियायन था। राजगृह के मण्डित कुक्षि चैत्य में वह शरीर छोड़कर मैंने पेणेयक के दारीर में प्रवेश किया। इसके वाद अदंडपुर नगर के चन्द्रावतरण चैत्य में पेलेयक का शरीर छोड़-कर महराम के दारीर में प्रवेश किया। चम्पा नगरी में अंगमंदिर चैत्य में महुराम का शरीर छोड़कर माल्यमंडित के शरीर में प्रवेश किया। इसके बाद वाराणकी नगरी के काम महाचन में माल्यमंडित का शरीर छोड़कर रोह के शरीर में प्रवेश किया। उसके वाद आलभिका नगरा के पत्रकालय चैत्य में रोह का दारीर छोड़कर भारद्वाज के दारीर में प्रवेश किया। इसके वाद वैशाली नगरी के कोण्डियायन चैत्य में भारहाज का दारीर छोड़कर अर्जुन के शरीर में प्रवेश किया। इसके वाद् श्रावस्ती में हलाहला कुम्हारित की भाण्डशाला में अर्जुत का शरीर छोड़ कर गोशालक के शरीर में प्रवेश किया। अब तुम जान गर्य होग

· काश्या कि मैं कौन हूं। मैं तुम्हारा शिष्य गोशालक नहीं. किन्तु च्दायी कुण्डियायन हूं।

में-अपने को और अपनी कृतव्नता को छिपाने के लिये दिन्य कहानी गड़ी गोशाल तुमने। सम्भव असम्भव का विवेक भी न रहा। पर क्या इस तरह सन के एक नहीं सात तन्तुओं से कोई चोर छिप सकता है?

गोशासक-काञ्यप तुम वहुत धृष्ट होगये हो। मासूम होता है कि अब तुम्हारी मौत आगई है।

गोशालक के ये शब्द सर्वानुभूति श्रमण से न सुन गये। उनने कहा--

गोशालक महाशत्य, इतने कृतव्त न वनो। एक भी धर्म वचन सुनकर सज्जन जन्मभर कृतज्ञ रहते हैं और तुम वर्षों 🎺 प्रभु के साथ रहे, उन्हीं से सव कुछ सीखा, उन्हीं की पूंजी से यह नई दूकानदारी खड़ी की और अब अन्हीं का ऐसा अपमान करते हो ! कुछ तो लाज शर्म रखना चाहिये।

सर्वानुभूति की वात से गोशाल का क्रोध भड़का, और उसने प्रचण्ड मुद्रा वनाकर, मनमें कुछ मन्त्र पर्वकर अपने दाहिने हाथ की मुद्री इस तरह चलाई मानों उवाला फेकी हो और कहा वस तू इसी क्षण मरजा।

सर्वानुभूति इससे बनरागये और हाय खाकर जमीन पर गिर पड़े ।

इसके वाद गोशालक ने मुझ और भी अधिक मात्रा में विचित्र विचित्र गालियाँ देना शुरु की। में शांति से सहता रहा परन्तु श्रमण सुनक्षत्र से ये गालियाँ न सुनीगईं इसालिये उनने गोशाल को काफी फटकारा, पर गोशाल ने उन्हें भी सर्वानुभूति की तरह जमीन पर गिरा दिया। इस के वाद भी वह वकझक करता ही रहा और वोला-काश्यप, देखा मेरा प्रभाव, तेरे चेलों को देखते देखते मिट्टी में मिला दिया अब भी तु मुझे अपना शिष्य कहेगा।

मैं-जो वस्तुस्थिति है वह तो कहना ही पड़ेगी।

यह सुनकर उसने उसी तरह मंत्र पढ़कर मेरे ऊपर भी ज्वाला छोड़ने का नाट्य किया। पर में न प्रवराया न हिला, वार्कि मुसकराया। और इसके वाद इलका सा प्रतिनाट्य करते हुए कहा—देख गोशाल, तेरी दिव्य ज्वाला मेरे पास आई परन्तु वह लौटकर तरे ही ऊपर आघात करने चली गई है। देख तेरे शरीर में धीरे धीरे जलन बढ़ने लगी है।

मेरी दृता से तथा शब्दों से गोशाल घवराया। फिर भी बोला-काश्यप, तू मेरी दिव्य ज्वाला से बीमार होकर इः महीने में मर जायगा।

में—में जब महंगा तब महंगा; पर गोशाल, तृ सात दिन में ही मर जायगा । क्योंकि जो भयंकर ज्वाला तृने मेरे ऊपर छोड़ी थी वह लौटकर तेरे ही भीतर घुसगई है।

मेरी वात से गोशाल शकाकुल हुआ, व्याकुल हुआ, वह कांपने लगा।

तव मैंने अपने सव शिष्यों से कहा-अप तुम लोग गोशाल के साथ तर्क वितर्क कर सकते हो। असका मुँह यन्द कर सकते हो, इसकी शक्ति श्लीण होगई है। शिष्यों ने जब उसके साथ तर्क वितर्क किया तब वह घबराकर चलाग्या। पर उस-पर मेरा मनोवैज्ञानिक प्रभाव इतना पड़ चुका था कि वह अन्त-दाह का अनुभव करने लगा।

६ चन्नी ९४५७ इ. सं.

- कल गोशाल के साथ जो म<sup>गड़ा</sup> हुआ उसकी चर्चा

नगर में गली गली फैली। प्रत्येक चौराहे पर यह बात थी कि दो जिनों में खुन लक्षई हुई है, एक दूसरे ने मरजाने के अभि-शाप दिये हैं।

> लोगों की इस वातों से मनमें कुछ अशांति है। ८ चन्नी ९४४७

समाचार मिला है कि गोशाल वीमार पड़गया है और पागल भी होगया है। उसके शिष्य गण उसके पागल प्रलाप के अच्छे अच्छे अर्थ करके उसका पागलपन ढक रहे हैं।

१३ चन्नी ६४५७

समाचार मिला है कि गोशाल का देहानत होगया।
सुनते है कि अन्त समय में उसे पश्चात्ताप हुआ था और उसके
मुँह से यहां तक निकला था कि 'में मिथ्यावादी हूं पापी हूं छतद्म
हूं गुरुद्रोही हूं मेरी लाश को रस्सी से बांधकर श्रावस्ती की सव
सड़कों पर घसीटकर घुमाना चाहिये।" सुनते हैं कि एक कमरे
में श्रावस्ती का चित्र बनाकर इसके शिण्यों ने उसकी यह आज्ञा
पूरी करदी है। और वाद में वड़े से वड़े समारोह के साथ उसकी
अन्तिकिया की है।

गोशाल के जीवन की दुर्घटना मेरे जीवन की सव से वड़ी दुर्घटना है। आज तक कोई दुर्घटना मुझे विचलित नहीं कर सकी, पर उस दिन गोशाल के साथ चर्चा में मन कुछ विचलित हुआ पर थोड़ी ही देर वाद सम्हल गया। अब में गोशाल के विपय में पूर्ण समभावी होगया हूं। उसके जीवन पर एक तटस्थ की दृष्टि से विचार कर सकता हूं। उसने जो मेरे साथ दुर्घवहार किया और अपने जीवन की कमजोरी ढाकने के लिये शरीरान्तर प्रवेश का जो मिथ्यासिद्धांत निकाला वह अच्छा नहीं किया। पर मरते समय पश्चात्ताप करके उसने अपने पाप

#### को बहुत कम करालिया।

उसने जो मिथ्यात्व का प्रचार किया ख़ुससे उसे अनेक दुर्गितियों में अमण करना पड़ेगा पर उसने जो पश्चात्ताप किया उससे उसकी सद्गति ही हुई है।

गोशालक की मृत्यु के थाद जब गौतम ने मुझसे पूछा कि गोशालक मरकर कहां गया ? तब मैंने कह दिया कि बारहवें अच्युत देवलोक में गया है

इससे उन लोंगों को कुछ आश्चर्य हुआ। पर गोशालक की सद्गति से भी अधिक आश्चर्य हुआ उन्हें मेरी वीतरागता का, अद्वेप वृत्तिका। ऐसे भयंकर शत्क की सद्गति की वात वीतराग ही कह सकता है।

### ९०-मेरी चीमारी

४ घामा ९४१८ इतिहास संवत्

यद्यपि में पर्याप्त स्थिरिच हूं, और यहां कारण है कि जमालि और प्रियदर्शना के जान की चाट और गोशाल के दुर्ध्यवहार की चोट सहगया हूं किर भी इन घटनाओं के विचार में कभी कभी रातरात नींद नहीं आती इसलिये पिछले छः माह से में बीमार रहता हूं। पित्त ज्वर भी है और खून के दस्त भी लग रहे हैं। में चाहता हूं कि यह बीमारी विना दवा के ही अच्छी होजाय। आज तक मेंने कभी दवा नहीं ली। खान पान के संयम से ही नीरोग होगया हूं। अगर उन्निद्रता की शिकायत न होती तो यह बीमारी भी अच्छी होगई होती। अस्तु आज नहीं तो कल ठीक हो ही जायगी।

पर मेरी इस बीमारी की चर्चा चारों ओर फैल गई है। कुछ लोग तो यह कहने लगे हैं कि गोशालक की भविष्यवाणी सत्य सिद्ध होगी और महावीर का देहान्त इस मेढियप्राम के

#### चैत्य में ही होजायगा।

यह वात मेरे प्रिय शिष्य सिंह मुनि के कान पर पड़गई। असके मन में विचार आया कि यदि यह वात सत्य होजाय तो संसार क्या कहेगा? इस विचार से ही उसका दिल दहल अठा श्रीर वह फूट फूट कर रोने लगा।

मैंने उसे सममाया कि मेरी मृत्यु अभी दूर है। तुम इसकी चिन्ता न करो। धेर्य रक्खो।

सिंहमुनि-कव तक धेर्य रक्खूं भगवन्, छः महीने होगये पर आपकी बीमारी नहीं जाती, न आप कोई औपघ छेते हैं। आप आपच छीजिये, नहीं तो मैं अनदान करूंगा।

में—इस कारण से तुम्हें अनशन न करने ढूंगा सिंह, में औपध ॡंगा। जाओ रेवती के यहां एक विजीरा पाक है वह ले जाओ ! असके लेने से भेरी बीमारी दूर होजायगी।

सिंह वह पाक छे आया और मैंने वह पाक छिया है।

# ९१ - प्रियदर्शना का पुनरागमन

१४ धामा ६४१८ इ. सं-

गौतम को इघर बहुत दिनों से उदास देखता हूं। आज जब मेरे पास गौतम आये तब मैंने कहा-मैं बहुत दिनों से तुम्हें उदास देखता हूं। अब तो मेरा स्वास्थ्य भी सुधर रहा है। फिर उदासी का कारण क्या है?

गौतम-भंते, जमाछि का विद्रोह देखकर मेरा मन वेचैन रहता है और आर्या प्रियदर्शना ने भी जमाछि का साथ दिया यह देखकर तो रोना आता है। संघ की अगर अभी से यह दुर्दशा होने छगेगी तो आगे न जाने क्या दुर्दशा होगी?

में—सत्य के मार्ग में किसी की दुर्दशा नहीं होती गौतम, दुर्दशा उन्हीं की होती हैं जो सत्य से श्रष्ट होते हैं। गौतम-पर जमाछि तो सत्य से अप्र होकर भी तीर्थकर वन रहा है। सुनते हैं- अन ने नया सिद्धान्त भी निकाल लिया है। कहता है-जब तक कोई किया पूरी न होचुके तब तक उसे हुई न कहना चाहिये। कियमाण को कियमाण और हुई को हुई कहना चाहिये।

मैं-यद्यपि यह सत्य है फिर भी व्यवहार को सुलाकर है। जो सत्य व्यवहार में न अतरे वह सत्य किसी काम का नहीं। पर यह जमालि का मतभेद हुआ नहीं है किन्तु उसने मतभेद पदा किया है। वह मतभेद के कारण अलग नहीं हुआ, किन्तु अलग होने के कारण मतभेद वनाया।

गौतम-असके पास जो कुछ पूंजी है सब आपकी दी हुई है, और आज भी लेता रहता है और असी को आँघासीघा करके या नाममात्र का नतु नच लगाकर वह अपने नामसे चला रहा है। वह प्रथम श्रेणी का नामचोर और कृतहन है।

मैंने—दुर्भाग्य येचारे का! जो ईमानदारी से बहुत कुछ पासकता था वह वेईमानी से मृगतुष्णा के पीछे पड़ा है। महाकाल तो सब साफ कर देगा। जिस नाम के लिये वह यह सब पाप कर रहा है बही नाम बदनाम होजायगा। महाकाल असे चोर और कृतझ रूप में जगत के सामने रक्खेगा।

गौतम-आश्चर्य भंते, जमालि इतना निकट सम्बन्धी होकर भी आपको न सममा।

में—निकट सम्बन्धी था इसीलिये तो न समभा गौतम, एकाध अपवादात्मक घटना को छोड़कर चातिजन किसी तीर्थंकर या जनसेवक को नहीं पहिचान पाते, न उसके प्रति ईमानदार रहते हैं। उसे लूटना, विस्वासघात करना, उसका अपमान करना वे अपना अधिकार समझते हैं। गांतम-कितना दुःखदाई तथ्य है यह।

में—पर उतना ही अपेक्षणीय भी है । क्यों कि इस से सत्यविजय में कोई वाधा नहीं पड़ती । तीर्थंकर या क्रांतिकारी इन वातों की पर्वाह नहीं करता ।

गोतम-भंते, आएक द्वारा होनेवाली सत्यविजय को जगत् देखे या न देखे पर में तो आपकी विजय को देख रहा हूं और अपना जीवन सफल वना रहा हूं।

इतने में आई प्रियदर्शना। उसके पैर धृलध्सिरित थे। वह कई कोस चलकर आई हो इस प्रकार थकी हुई माल्म होती थी। आते ही वह पैरोंपर गिरकर वोली-श्रमा कीजिये प्रभु मुझको, दुर्भाग्य से में मिश्यात्व के चक्कर में पड़गई थी, पर श्रावक शिरोमाणी ढंक ने मेरी भूल दूर करदी।

गौतमने आश्चर्य से पूछा-ढंक ने ? यह क्या वात है ।

M.

सुद्रीना-आज सपेरे मेरी साड़ी में आग लगगई। देखते ही में चिल्लाई-मेरी साड़ी जलगई। तव ढंक आवक ने कहा—आये अपने सिद्धांत के अनुसार झूठ स्यों वोल रही हो। साड़ी जली कहां है जलरही है। कियमाण को कृत कहने से आपको निश्वात्व का दृपण लग जायगा।

ढंक की वात सुनकर में स्तब्ध होगई। सोचने लगी-जिस सिखान्त का और जिस भाषा का में जानमें अनजान में दिनरात व्यवहार करती हूं उसी का विरोध करके में गुरु द्रोहिणी वनी ? इस विचार से पश्चात्ताप से मेरा हृदय जलने लगा और उसे शांत करने के लिये में दोंड़ी चली आरही हूं।

गौतम-ढंक का ग्राम तो यहांसे दो योजन से भी अधिक दूर है। आजहीं चलकर आप आगई ! क्या गोचरी नहीं ली ? प्रियद्र्शना−गोचरी कैसे छेती आचार्य ? जव तक भीतर पाप का मल भरा हुआ था तव तक जानवृझकर श्रन्न का अपचन कैसे करती ?

गौतम की आंखें हर्पाश्रुओं से भरगई। उनके मुँहसे कुछ आवाज न निकली। प्रियदर्शना ने मुम्मसे कहा-अब में प्रायश्चित्त चाहती हूं प्रभु।

मैंने कहा-अपनी भूल का सच्चा ज्ञान होजाना, छुसे स्वीकार कर लेना और उससे निचृत्त होजाना यही सब मैं बड़ा प्रायश्चित्त है और यह सब तृने ले लिया है।

प्रियद्र्ञाना-नहीं प्रभु, मेरा अपराध महान है, मैंने संघ को पूरी क्षति पहुंचाई हैं। एक हजार आर्थिकाओं को मार्ग से गिराया है, आपकी पुत्री होने के गौरच का पूरा पूरा दुरुपयोग किया है; इसलिये में पूरा प्रायश्चित्त चाहती हैं, जिससे मेरे पाप धुलजायें।

गौतम-आर्ये, पहिले तो तुम गुरुदेव से पिताजी कहर्ती थीं अब प्रभु कहती हो, यह भी प्रायश्चित्त है क्या ?

प्रियद्शाना-आचार्यजी, में अयोग्य हूं। मैंने गुरुदेव को पिताजी कहने का गोरव पाया था पर उसे सम्हाल न सकी। इसलिये अब में उन्हें प्रभु ही कहती हूं। आपको आचार्य कहूंगी, आर्या चन्द्रना को पूज्य मानूंगी, अपने पास की आर्याएँ अनके अधीन कर दूंगी। यह तो इसलिये कि मैं अयोग्य हूं, पर इससे मेरा प्रायश्चित्त नहीं होजाता।

मैं—पर यह तो त्ने आवश्यकता से अधिक प्रायश्चित्त कर लिया है।

> प्रियद्शीना~तो आप एक भिक्षा देने की कृपा करें ! .

में-वह क्या ?

प्रियदशंना-मेरे अपर आपकी वात्सल्य दृष्टि जो पिहले थी वहीं फिर चाहती हूं।

यह कहकर प्रियदर्शना मेरे पैर पकड़कर फचक फबक्कर रोने लगी।

मैंने उसके सिंरपर हाथ रखकर कहा-बेटी, मेरी वात्सल्य दृष्टि तो सारे संसार पर है, फिर तू तो प्रायश्चित्त करके पवित्र वन चुकी है। मुक्ते प्रभु कहने की कोई जरूरत नहीं है। मुझसे तृ पिता ही कहाकर। प्रभु पिता से अधिक नहीं होता।

## ९२ — केशी गोतम संवाद

२२ चन्नी ९४५८ इतिहास संवत्

मेंद्रियात्राम से मिथिला गया और वहां सत्ताइसवां वर्णावास पूर्णकर श्रावस्ती आया और कोष्टक चेत्यमें ठहरा। इन्द्र-भूति अपने शिण्यों सिहत वहुत पहिले ही यहां आचुके थे और उनने तीर्थंकर श्री पार्श्वनाथ के अनुयायी आचार्य केशी श्रमण को चर्चा में सन्तुष्ट कर मेरे अनुयायिओं में शामिल कर दिया था। इन्द्रभूति का यह प्रयत्न अत्यन्त महत्वपूर्ण है। इन्द्रभूति ने ही सारी घटना सुनाई उससे माल्म हुआ कि—

इन्द्रभूति स्वयं केशी के पास तिंदुकोद्यान में गये थे। उस समय अन्य तीर्थवाले साधु और ब्रहस्थ भी थे। केशी ने गौतम का आदर किया।

केशी ने गौतम से पूछा अभी तक तो धर्म चार रूप था पर आपके तीर्थकर ने पांच रूप क्यों कर दिया ? ब्रह्मचर्य क्यों बढ़ादिया ?

गांतम- ब्रह्मचर्य के विना श्रमण संस्था ठीक तरह से कार्य नहीं कर सकती। ब्रह्मचर्य के भग होने से जीवन पर तथा श्रमण संस्था पर दुष्त्रभाव पहता है पर छोग यह कहकर वच- जाना चाहते हैं कि इसमें किसी धर्म का खण्डन नहीं होता। न हिंसा होती है, न झूठ, न चोरी, न परिग्रह। फिर दोप क्या है? इसिलिये धर्म के पांच भेद करना आवश्यक है। देशकाल के अनु-सार धर्म का विवेचन और भेद प्रभेद करना पड़ते हैं।

केशी- ठीक है। यह कारण समझमें आया, पर नग्न वेप क्यों चलाया ?

गातम-वेप तो लोगों को यह विश्वास कराने के लिये हैं कि यह साधु है। सो नग्न वेपसे भी यह वात माल्म होजाती है। यो वेप कल्याण का साधक नहीं है, कल्याण का साधक तो दर्शन ज्ञान चारित्र ही है। इसलिये वेप वदलने से कोई हानि नहीं है। सुविधानुसार कोई भी वेप नियत किया जासकता है।

केशी—ठीक है, किसी भी वेप से काम चल सकता है। महत्व वेप को नहीं, किन्तु आत्मशुद्धि को है, पर यह आत्मशुद्धि हो किसे ? आत्मा में हजारों विकार पार्श्वप्रभु ने वताये हैं पर एक साथ उन्हें कैसे नष्ट किया जाय इसका कम हमें नहीं मालूम। आपके तीर्थंकर ने क्या इसका कोई कम वताया है ?

गौतम-त्रताया है। पहिले मिथ्यात्व को नप्टकरना चाहिये। क्योंकि यही सब अनथों की जड़ है। इसके बाद कोध मान माया लोभ इन चार कपायों को जीत लेना चाहिये। इन पांचों के जीत लेने पर पांच इान्द्रियों वश में होजाती है। इन दस के जीत लेने पर हजारों वश में होजाते हैं।

केशी-ठोक है। यह क्रम योग्य है। पर यह मिथ्यात्व छूटे कैसे ? मनुष्य संस्कारों के और परिस्थिति के वन्धनों में वैधा हुआ है, उससे वह स्वतंत्र कैसे वने ?

गौतम-अपनी वस्तुका राग और पराई वस्तुका है। छोड़ देने से यह भी छूटजाता है। अगर मनुष्य यह सोचले कि अपना कौन और पराया कौन ? अनन्त भवों में भ्रमण करते हुए सब अपने और पराये हुए हैं पर कोई अपना न रहा, तो राग और मिथ्यात्व आदि दूर हो जायें।

केशी—ठीक है, पर हृद्य में एक ऐसी लता है जिसमें विपफल लगाही करते हैं उसे कैसे उखाड़ा जाय ? श्रमण जीवन भी उस लता को उखाड़ नहीं पाता।

गीतम-अमणता का फल स्वर्गीय भोग नहीं लेकिन आतमा से पदा हुआ स्वतन्त्र अनंत सुख है। स्वर्गीय भोगों की तृष्णा छोड़ देने से वह लता उखड़ जाती है।

केशी—िफर भी आतमा में एक तरह की ज्वालाएँ उठा ही करती हैं। उन्हें कैसे शांत किया जाय।

गौतम-महावीर प्रभुने इन कपाय ज्वालाओं को शान्त करने के लिये विशाल थुत का निर्माण किया है शील और तपों का विधान किया है उससे इन कपाय ज्वालाओं को शांत किया जासकता है।

केशी—पर तप हो कैसे ? यह दुए घोड़े के समान मन

गौतम-महावीर प्रभुने मनोनिग्रह करने के लिये जो धर्मीशक्षा दी है अससे मन वश में हो सकता है।

केशी—लोक में इतने कुमार्ग है कि धर्म शिक्षा पाना और ठीक निर्णय करना अत्यन्त कठिन है।

गीतम-महावीर प्रभुने मार्ग और कुमार्ग का इतने विस्तार से वर्णन किया है कि वसे सुन लेने के वाद मनुष्य राह भूल नहीं सकता।

केशी—पर एक और वड़ी कठिनाई है। राह कुराह का ज्ञान हो भी जाय पर अससे छांभ क्या ? आखिर जाना कहां है 3

1

इसका भी तो पता होना चाहिये। जगत तो प्रवाह में वह रहा है, यह प्रवाह जीवन को कहां वहा हे जायगा इसका क्या ठिकाना? पेसी कोई जगह तो नहीं मालृम होती जहां प्रवाह न पहुँचे।

गौतम-है, पानी में एक द्वीप ऐसा है जहां प्रवाह का डर नहीं है, वह मोक्ष है।

केशी—पर यह शरीर रूपी नौका उस द्वीप तक पहुँ-गी केसे ? इस में तो छेद ही छेद हैं इससे तो पाप ही होते । रहते हैं ।

गौतम-महाबीर प्रभुने उन आश्रवों को रोकने के च्याय वताये हैं जिनसे दारीर रहने पर भी पाप आत्मा में नहीं आपाते। आश्रव के रोक देने पर दारीर रूपी नौका पानी में रहने पर भी पानी से नहीं भरती। पापमय हिंसामय संसार में रहने पर भी प्राणी पाप से लिस नहीं होता।

केशी—पर निष्पाप यनकर आखिर यह आतमा कहां रहेगा, यह संशय वना ही रहता है।

गौतम सवसे अच्चस्थान पर, मोक्ष में।

केशी—आपकी वार्तों से वड़ा सन्तोप होता है महाभाग। जगत में आज वड़ा अंधेरा फैठा हुआ है। कोई ध्येयं स्पष्ट नहीं है। वितण्डावादों से विलक्कि शिशिलता आरही है। सब अंधेरे में टटोल रहे हैं। आज तो किसी महाप्रकाश की जरूरत है।

गौतम-सूर्य के समान जिनेन्द्र महावीर का उदय हो चुका है। अत्र सारा अंधकार दूर होजायगा।

केशी—मानता हूं महाप्राण, में आपकी वार्तों को मानता हूं। आपकी वार्तों से मुझे वड़ा सन्तोप हुआ है और बड़ी आशा पदा हुई है। अब में भी महावीर प्रभु को तीर्थंकर स्वीकार करता हूं और उनके धर्म को अंगीकार करता हूं। गौतम की यह विजय वास्तव में बहुत बड़ी विजय है इससे मुझे वहुत सन्तोप हुआ और मैंने गौतम को शावासी दी।

## ९३ — सामायिक पर आक्षेप

२४ मम्मेशी ९४६० इ. सं.

श्रावस्तीसे पश्चिम तरफ विहार करके शिवराजिं को विश्वास किया। फिर मोका की तरफ विहार किया और अपना अट्ठाइवां वर्णवास वाणिज्यश्राम में पूर्ण कर विहार करता हुआ राजगृह के गुणशिल चैत्य में ठहरा हूं। यह नगर धमतीथों का अवाहा वना हुआ है। मेरे अनुयायी यहां पर्याप्त हैं पर दूसरों के अनुयायी भी कम नहीं हैं। खण्डन मण्डन और उपहास चला करता है। आज इन्द्रभृतिने कहा कि आजीवक लोग अपने श्रमणोंसे पूछते हैं कि 'जब एक श्रमणोपासक सामायिक में सब का त्याग कर देता है उससमय यदि असका कोई भाण्ड चोरी चलाजाय तो श्रमणोपासक उसे हुड़ेगा या नहीं ? यदि हुड़ेगा तो यह कैसे कहा जासकता है कि सामायिक के समय वह सर्व संगत्यागी है, आजीवकों के इस प्रश्न का क्या अत्तर दिया जाय ?

में- श्रमणोपासक की कियाएँ श्रमणता की शिक्षा के लिये हैं इसिलए शिक्षावत कही जाती हैं। सामायिक में बैठा हुआ श्रमणोपासक सर्वसंग के परित्याग का अभ्यास करता है, पर श्रमण सरीखा ममत्वहीन हो नहीं जाता है। इसिलिए जितनी देर श्रमणोपासक सामायिक करता है उतनी देर शांत रहेगा, हानिलाभ का विचार न करेगा, पर सामायिक समाप्त होते ही शुसके सारे समयन्य ज्यों के त्यों चालु होजायंगे।

गातम को इस स्पष्टीकरण से सन्तोप हुआ।

### ९४- राज्य को दुलत्ती

२० चन्नी ६४६० इ. सं.

राजगृह में अन्तीसवां वर्णवास विताकर में चम्पा नगरी की ओर असके उपनगर पृष्ठचम्पा में ठहरा। यहां के राजा शाल ने मेरा अपदेश सुनकर श्रमण होने की इच्छा प्रगट की। वोला—में छोटे भाई को राज्य का मार सम्हलाकर दीक्षा लूंगा। पर जब छोटे भाई महाशाल को राज्य दिया जाने लगा तब उसने भी राज्य को अस्वीकार कर दिया। इस प्रकार वेचारे राज्य पर दुलत्तियां पड़ने लगीं। न उसे शाल रखने को तैयार, न महाशाल लेने को तैयार।

मुझे इससे वड़ा सन्तोप हुआ।

भोग और लालसा से जगत में इंद होते हैं, पाप होते हैं। इस इन्द से भोग सामग्री नष्ट ही होती है। और लालसा- वालों का भी जीवन नष्ट और अशांत होता है। अगर लोग यह तृष्णा छोड़दें तो इन्द वन्द होजा । सभी शांति के साथ अधिक भोग प्राप्त कर सकें। स्वर्ग और नरक इसी जीवन में पास पास हैं पर मनुष्य तृष्णा और और अज्ञान से स्वर्ग को उकराता है और नरक निर्माण करता है। शाल और महाशाल सरीखे लोग राज्य को दुलत्तियाँ लगाकर सिद्ध कर देते हैं कि असली सुख का श्रोत कहां है।

अन्त में राज्य लेने को जब कोई राजी न हुआ तक उनने अपने मानेज को राज्य देकर प्रश्रदया ग्रहण की।

## ९५ — सोमिल प्रश्र

१० अंका ६४६१ इ. सं

पृष्ठचम्पा से चम्पा आया। पूर्णभद्र चैत्य में टहरा। यहां श्रमणोपासक कामदेव की कप्र सहिष्गुता निर्मयता, अट्टट साधना के समाचार मिले। मैंने उसे शावासी दी। इसी तरह तपस्या करने के लिये श्रमण श्रमणियों को प्रेरित किया। चम्पा से दशार्णपुर होता हुआ विदेह भूमि में इस वाणिज्य ग्राम में टहरा है।

यहां सोमिल ब्राह्मण वहुत विद्वान है। वह अपने शिष्य परिवार सहित मेरे पास आया, और कुछ प्रश्न पूछे।

सोमिल—बापके धर्म में यात्रा क्या है?

में—स्वाध्याय ध्यान आदि के द्वारा ज्ञान जगत् में भरमण करना यही यात्रा है।

सोमिल-आपके यहां भोग क्या है ?

में-दो तरह के भोग हैं। इन्द्रियभोग तो यह है कि इन्द्रियां वहा में रक्खो जिससे किसी भी तरह के विषयसे कोई कए न होने पावे और अनिन्द्रिय भोग यह है कि क्रोध मान माया लोभ का त्याग करो जिससे मनमें किसी तरह की अशांति कए आदि न होने पाये।

सोमिल- आपके यहां स्वास्थ्य क्या है ?

में- संयम और तप से दारीर में विकार नहीं जमने पाते हैं इससे दारीर नीराग रहता है यह स्वास्थ्य है।

सोमिल-आप निर्दोष विहार कसे करते हैं—में ऐसी जगह नहीं ठहरता जहां ठहरने से दूसरों की उचित सुविधाओं में वाधा हो, यही मेरा निर्दोप विहार है।

सोमिल- आप एक हैं या अनेक ?

में-- आत्मद्रव्य दृष्टिसे एक, गुण पर्याय या कार्य दृष्टिसे अनेक।

> सोमिल-- वाप नित्य हैं या अनित्य ? में- द्रव्य दृष्टि से नित्य, पर्याय दृष्टिसे अनित्य ।

सोमिल-मुझे वहुत सन्तोप हुआ। में श्रमण तो नहीं वन सकता पर बाप मुझे अपना उपासक समझे।

मैंने कहा-जिसमें तुम्हें सुख हो वहीं करो। ९६—श्रमणीयासक पारित्राजक

२१ जिन्नी ६५६२ इ. सं.

तीसवां वर्षावास मेंने वाणिज्यग्राम में ही किया। ओर भरमण करता हुआ काम्पिल्यपुर आया। यहां अम्मड परिवाजक रहते हैं। सातसां परिवाजक इनके शिष्य हैं। इन सनने मेरा धर्म रवीकार कर लिया है फिर भी वाहर से ये परिवाजक वेप में ही रहते हैं।

अम्मड की वहुत प्रतिष्ठा है, इन्हें अनेक तरह की ऋदियाँ प्राप्त हैं।

श्रमणोपासक होजाने पर भी गौतम को उनके घर्म में कुछ सन्देह हुआ और अम्मड के वोर में गौतम ने पूछा।

मेंने कहा-अम्मड का भीतरी और वाहरी आचार वहुत शुद्ध है। इनने सम्यक्त्व भी पाया है और वारह बतों का पालन भी करते हैं। यही तो धर्म है। अगर वे परस्परागत वेप को नहीं छोड़ते तो इससे उनके पुण्यमय जीवन में कोई अन्तर नहीं आता।

गाँतम को मेरी वात से सन्तोप हुआ।

९७ - गांगेय

१२ बुधी ९४६३ इ. सं.

इंकतीसवां वर्षावास वैशाली में विताया और काशी

आदि देशों का विहार कर ब्रीष्मकालमें फिर विदेह भूमि लौटा। वाणिज्य ब्राम के दूर्तीपलास चत्य में ठहरा हूं। आज गांगेय नामक एक पार्थ्वापत्य श्रमण ने नरक आदि गांतयों क वारेमें तथा प्राणियों की उत्पात्ति क वारे में बहुत प्रश्न किये। प्रश्नों के अत्तरों से सन्तुए होकर उसने पूछा—

आप ये वार्ते किस आधार से कहते हैं ? क्या शास्त्र के आधार से ?

मैं-नहीं, शास्त्र के आधार की केवली को जरूरत नहीं होती।

गांगेय-तो तर्क के आधार से ?

में—नहीं, हेतु न मिलने से तर्क का आधार भी नहीं है । गांगेय-तो इन्द्रिय प्रत्यक्ष से ?

में—देशान्तरित होने से ये हान्द्रिय प्रत्यक्ष के भी विषय नहीं हैं।

गांगेय तव केंसे ?

में—भीतर के दिव्यानुभव से, मानस प्रत्यक्षसे।

गांगेय को इससे सन्तोप हुआ ओर उसने पार्श्वीपत्यों की परम्परा छोड़ मेरे धर्ममें दीक्षा लेली।

### ९८ - गै।तम प्रश्न

#### ३ सत्येशा ६४६४ इ. सं

वैशाली में वत्तीसवां वर्षावास विताकर भ्रमण करता हुया राजगृह थाया। गुणशील चत्य में ठहरा। आज यहां गौतम ने दूसरे दर्शनों से तुलना करते हुए मेरे विचार जानना चाहे।

## ईसालिये पूछा---

गौतम—कोई कोई लोग कहते हैं कि शील श्रेष्ट हैं कोई कोई कहते हैं दरुत श्रेष्ठ है। इस विषय में आपका क्या विचार है?

मैं-जो इरुतवान नहीं किन्तु शीलवान है वे देशाराधक (एक अंश के रूपमें धर्म की आराधना करने वाले) हैं। जो शीलवान नहीं इरुतवान हैं वे देश विराधक हैं। जिनके पास दोनों हैं वे सर्वाराधक हैं। जिनके पास दोनों नहीं हैं वे सर्ववि-राधक हैं।

गैतम-बहुत सं लोग जीव और जीवातमा को अलग अलग मानते हैं। इस विषय में आपका क्या विचार है ?

भें-जीव और जीवात्मा दोनों एक हैं।

गौतम-कोई कोई कहते हैं कि केवली के शरीर में यक्षा-वेश होजाय तो वे भी असत्य बोल सकते हैं, श्राप क्या कहते हैं?

में- ज्ञानियों के यक्षावेश नहीं होता।

#### ९९-- पञ्चास्तिकाय

२७-जिन्नो ९४६४ इ. सं.

राजगृह से पृष्टचम्पा गया, वहां पिठर गांगिल आदि की दीक्षापँ हुईं। वहां से फिर राजगृह लोटकर गुणशिल चेत्य में उहरा।

बाज मद्दुक आया और असने कहा कि मुझे रास्तेमें कालोदायी आदि अन्यतीर्थिक मिले थे। अनने मुझसे पञ्चा- स्तिकाय का स्वरूप पूछा। मैंने वताते हुए कहा- इनमें एक चेतनकाय है और वाकी चार अचेतनकाय। एक पुद्गल मूर्चिक है, वाकी अमूर्तिक हैं।

उनने कहा—िकसी को मूर्तिक वताना किसी को अमूर र्तिक वताना, किसीको चेतन कहना किसी को अचेतन, यह क्या यात हे ? क्या तुम इन्हें देखसकते हो ?

में ( मट्डुक ) नहीं देखसकता.।

वे-फिर मानते क्यों हो ?

में- तुम हवा को देखे विना हवा मानते हो कि नहीं, गंधपरमाणु को देखे विना गंधपरमाणु मानते हो कि नहीं? लकड़ी के भीतर आग छिरी रहती है जो दिखती नहीं है फिर भी तुम मानते हो कि नहीं?

वे लोग निरुत्तर होगये।

मैंने मद्दुक से कहा-ठीक निरुत्तर किया मद्दुक तुमने। हर एक श्रमण और श्रमणोपासक को हेतु तर्क के साथ वात करना चाहिये। ऐसी वात नहीं करना चाहिये जिसका संयुक्तिक उत्तर न दिया जासके। तुमने अपनी योग्यता के अनुसार ठीक उत्तर दिया मद्दुक।

११ अंका ९४६१ इ. सं.

राजगृह में तेवीसवां वर्पावास विताकर आसपास भ्रमण कर त्रीष्मकाल में फिर राजगृह आया । आज गौतम जब भिक्षा लेकर लेट रहे थे तब कालोदायी ने गौतम को रोककर पश्चास्ति काय सम्बन्धा प्रश्न पूछा। गौतम ने आतिसक्षेप में अस्पष्ट उत्तर दिया। कहा-हम अस्ति को नास्ति नहीं कहते, नास्ति को आस्ति नहीं कहते। तुम लोग स्वयं विचार करो। जिससे रहस्य समझ सको।

कालोदायी को इससे सन्तोप नहीं हुआ इसलिये गोतम के थोड़ी देर वाद वह मेरे पास आया। और पंचास्तिकाय का खुलासा मांगा, और प्रमाणित करने का आग्रह किया।

मैंने कहा— खुख दुःख का संवेदन तुम्हें होता है कालोदायी?

कालोदायी—जी हां!

में—यही जीवास्तिकाय का संवेदन है। अब इसकी सिद्ध करने के लिये तो प्रभाण की जरूरत न रही।

काळोदायी—ठीक है।

में — रूप रस गन्ध स्पर्श वाला भौतिक जगत् तुम देखते ही हो जो जड़ है। यही पुद्गलास्तिकाय है। यह प्रत्यक्ष सिद्ध है इसे भी सिद्ध करने की जरूरत नहीं है।

कालोदायी- यह भी ठीक है।

मैं- जितने पदार्थ गितमान होते हैं अनको कोई न कोई निमित्त जरूर होता है। जैसे पार्थिक को पंथ। इसीप्रकार सारे गितमान पदार्थों की गित में जो सामान्य निमित्त है वही धर्मा- रितकाय है। वह लोक व्यापक है। वह किसी भी इन्द्रिय का विषय नहीं है, असूर्तिक है।

कालोदायी- यह भी ठीक है।

मैं- जो पदार्थ गतिमान है अनको जब तक कोई रोक्षने-वाला न मिले वे नहीं रुकते। चाहे पृथ्वी से रुकें, या जलसे, या वायुसे, किसी न किसी से वे रुकेंगे। तब जो सब गतिमान पदार्थों को रोकने में निामित्त कारण है वहीं अधर्मास्तिकाय है।

कालोदायी-यह भी ठीक है।

मैं- हर एक पदार्थ अपनी स्थिति के लिये कोई न कोई

आधार चाइता है। साधारणतः पृथ्वी सव का आधार माना-जाता है पर जो पृथ्वी जल आदि सभी द्रव्यों का आधार है वह आकाशास्तिकाय है।

कालोदायी- यह वात भी ठीक ही मालूम होती है भेते। आपका पंथ बहुत युक्तियुक्त मालूम होता है भेते! कृपाकर अब आप अपने तीर्थका विशेष प्रवचन करें।

मेंने अपने धर्म का विस्तार से विवेचन किया। इससे कालोदायी दीक्षित होगया।

## १००-भेदभाव का वहाना

१६ बुधी ६४६४ इ. सं-

नालन्दा के एक धनिक लेप के हस्तियाम उद्यान में टहरा हूँ। गीप्म ऋतु के लिये यह अद्यान वहुत अच्छा है। इसके पास में एक उदक शाला (स्नान गृह) भी है। तीर्थिकर पार्श्वनाथजी का अनुयायी एक उदक नाम का अमण भी ठहरा है। आज गीतम से उसकी वातचीत हुई। मनुष्य भेदभाव बनाये रखने के लिये जान में या अनजान में किस प्रकार बहाने दूँ लेता है, जानकर आश्चर्य होता है। जहां भेद का कोई कारण नहीं होता वहां भी मनुष्य हास्यास्पद भेद बना लेता है। उदक ने भी इसी प्रकार के भेद की कल्पना कर रक्खी थी। उसने गौतम से कहा—

आप लोग श्रमणोपासक को इस प्रकार प्रतिज्ञा कराते हैं—"राजदंड देने के अतिरिक्त में किसी त्रसजीव की हिंसा न करंगा" इस प्रतिज्ञा के अनुसार यह स्थावर जीव की हिंसा करता है। पर स्थिवर भी कभी त्रस रहा होगा इस दृष्टि से स्थावर भी त्रस है और स्थावर की हिंसा में प्रतिज्ञाभंग का दोप लगता है इसलिये प्रतिज्ञा में ऐसा शब्द डालिये कि त्रस भूत जीवों की हिंसा न करूंगा।

गौतम ने कहा-आयुष्मन्. इस निरर्थक शब्दाइंबर का कोई अर्थ नहीं। जो असमूत है वहीं त्रस कहलाता है, जो त्रस्र रूप नहीं हुआ है उसे त्रस नहीं कहा जाता है।

पर उद्दक अपना हठ छोड़ने को तैयार न हुआ। इतने में दूसरे पार्श्वीपत्य स्थिविर आगये। इनसे गौतम ने पृछा—

आयों, अगर कोई मनुष्य ऐसी प्रतिज्ञा छेछे कि मैं अन गार साधुओं को नहीं मारूंगा और फिर वह ऐसे किसी व्यक्ति को मारता है जो कभी अनगार साधु था पर आज साधुता छोड़ चुका है। तो क्या असकी प्रतिज्ञाभंग होगी?

स्थविर-नहीं, इनसे प्रांतज्ञांभंग न होगी, जब बह मनुष्य अनगार है ही नहीं, तब उसमें प्रतिज्ञा भंगका कारण क्या रहा।

इस प्रकार अनेक उदाहरण देकर गौतम ने समझाया। पर उद्दक न समझा और चलने लगा। तव गौतम ने उसे रोका और फिर समझाया तव वह समका और पार्श्वनाथजी का धर्म छोड़कर मेरे धर्म को अंगीकार किया।

३ सत्येशा ६४६८ इ. सं.

नालन्दा में चौंतीसवां चातुर्मास विताकर विदेह के वाणिज्यग्राम आया। यहां सुदर्शन सेठ को उसके पूर्वभव की कथा सुनाकर प्रभावित किया जिससे वह दीक्षित होगया।

पेंतीसवां चातुर्मास वैशाली में विताया।

इसके वाद काराल की ओर विद्वार कर फिर विदेह लोटा और छत्तीसवां चातुर्मास मिथिला में विताया। वहां से विद्वार कर राजगृह के गुणशिल चैत्य में टहरा हूं। यहां कुछ अन्य तीर्थिकों ने मेरे स्थिवर शिष्यों पर आक्षेप किया कि तुम लोग अद्त्त प्रहण करते हो. क्योंकि जिस समय दाता कोई चीज देता है वह चीज जब तक तुम्हारे पात्र में नहीं आजाती तब तक तुम्हारी नहीं है। बीच के समय में वह दीयमान है दत्त नहीं। जो दत्त नहीं बही तुम लेते हो इसलिये अद्त्तप्राही कहलाये।

साम्प्रदायिकता के मोह में पड़कर मनुष्य किस प्रकार के हास्यास्पर आक्षेप करने लगता है इसका यह नमूना है।

अस्तु, स्थाविरों ने अत्तर दे दिया कि दाता के हाथ से छूटने पर वह हमारी होजाती है। हम दीयमान को भी दत्त मानते हैं।

्यस, इस उत्तर से वेचारे अन्यतीर्थिक निरुत्तर होगये। कैसे वालोचित प्रश्नोत्तर!

४ घामा ९४६९ इ. सं.

संतीसवां वर्षावास राजगृह में विताकर तथा असके वाद मगध में ही भिहार कर फिर राजगृह आकर गुणशिल चेत्य में ठहरा हूं।

गत वर्ष द्यमान और दत्त की चर्चा में जो अन्यतीर्थिक निरुत्तर हुए थे उनने असके आगे का वक्तव्य सोचिवचार ित्या है। अब अपनी बात जमाय रखने के लिये वे कहने लगे हैं कि दीयमान दत्त नहीं होसकता, चलमान चित नहीं होसकता। क्योंकि दीयमान यदि दत्त होजाय तो दान की किया वन्द होजाना चाहिये, चलमान यदि चित होजाय तो चलने की किया वन्द होजाना चाहिये।

वे छोग नीचा दिखाने के छिये किस प्रकार वाल की

खाल निकालने की निरर्थक कोशिश करते हैं कि आश्चर्य होता है। अस्तु मैंने भी जैसे को तैसा उत्तर देदिया। मैंने कहा--

कोई पदार्थ चलमान तभी कहलाता है जब कि थोड़ा बहुत चल चुका हो। जो बिलकुल नहीं चला वह चलमान नहीं कहला सकता। इसलिय चलमान जितने अंश में चल चुका है उतने अंश में चलित कहलाया। ईसलिये चलमान चलित भी है। नहीं तो वह चलमान नहीं कहला सकता।

वेचारे अन्यतीर्थिक फिर निरुत्तर होगये।

### १०१-जीव कर्तृत्व

११ जिन्नी ६४७० इ. स.

अदतीसवां चातुर्मास नालन्दा में विताकर विदेह में विहार करता हुआ मिथिला आया। यहां गीतम ने एक प्रश्न का खुलासा कराया कि जगत् के सब कार्य कार्यकारण की परम्परा के अनुसार होते हैं फिर जीव पुण्यपाप केसे करता है ? इसमें जीव का उत्तरदायित्व क्या है।

गतवर्ष कालोदायी ने भी कुछ इसी ढंग का प्रश्न पूछा था।

मैंने कहा-कार्यकारण की परम्परा में जीव का कर्तृत्व भी शामिल है। पर जह पदार्थों की अपेक्षा जीव में विशेषता है। जह पदार्थों में कारणत्व तो है पर कर्तृत्व नहीं। जीव की यह वड़ी भारी विशेषता है कि वह कर्ता है। इसमें ज्ञान इच्छा और प्रयत्न है।

ज्ञान की कमी से तथा असंयमवृत्ति से जीव पाप करता है। है और पर्याप्त ज्ञान तथा संयम वृत्ति से जीव पुण्य, करता है।

गौतम—पुण्य का फल सुख है और पाप का फल दुःख

Marie St. Wales Line

है, ओर हर एक जीव सुख चाहता है और दुःख नहीं चाहता तय वह पाप क्यों करता है ? कैसे करता है ? सुखके लिये वह पुण्य ही क्यों नहीं करता ?

में—सम्यक्तव या सत्य का दर्शन न होने से ऐसा होता है गौतम 1 जैसे जम कोई मनुष्य स्वादिष्ट किन्तु अपथ्य भोजन करता हैं तब अन्त में रोगी होकर दुःखी होता है। प्रवृत्ति तो उसकी स्वाद के सुख के लिये हुई थी परन्तु भविष्य में वह अपथ्य अधिक दुःख देगा इस सत्य का अनुभव उसे नहीं था। सत्यदर्भन की इस कभी से वह सुख की लालसा में दुःख पदा कर गया।

एक वीमार आदमी दुःस्वादु औपघ छेता है। औपघ से उसे सुखानुभव नहीं होता किन्तु जानता है कि इसका परिणाम अच्छा होगा, इस सत्यदर्शन से वह सुख की छाछसा में दुःख भी उठा जाता है।

अगर प्राणी सर्वेहित का ध्यान रक्खे सर्वेकाल के हित-पर ध्यान रक्खे तो ब्ह पाप न करे। पर इस सम्यक्त्व की कमी से प्राणी पाप करता है।

गीतम-क्या यह सम्यक्त और संयम प्राप्त करना प्राणी के वहा की वात है ?

में—हां! चरा की वात है। जब तक प्राणी संजी नहीं होता तब तक वह इस दिशा में प्रगति नहीं कर सकता, पर जब संजी होजाता है तब असमें विवेक की मात्रा प्रगट होने लगती है, दुरद्शिता आने लगती है, इसका छपयोग करना प्राणी के बश की बात है। इसलिये वह उत्तरदायी है। जह पदार्थों के समान वह कार्यकारण की परम्परा ही नहीं है किन्तु उसमें कतृत्व का, ज्ञान इच्छा प्रयत्न का सम्तिश्रण भी हुआ है। इसीलिये जीव को विशेषतः मृतुष्य को भवितव्य के भरोसे या कार्यकारण परम्परा के भरोसे अकर्मण्य या अनुत्तर-दायी न वनना चाहिये, किन्तु उन्नति के लिये प्रयत्न करना चाहिये।

#### १०२-तत्त्र अतत्व

१० चिंगा १४६७२ इ. सं.

मिथिला में उन्तालीस वां चातुर्मास विताकर विदेह में विहार किया और फिर चालीस वां चातुर्मास भी मिथिला में विताया। वहां से मगध की तरफ विहार कर राजगृह के गुण-शिल चैत्य में ठहरा। यहां अग्निभृति वायुभृति का देहान्त होगया। अब मेरे गणवरों में इन्द्रभृति और सुधर्मा ही वच रहे हैं।

मेरा शरीर भी कुछ शिथिल हो चला है पर जगदुद्धार का कार्य तो अन्त समय तक करना ही है।

मैंने इकतालीसवां चातुर्मास राजगृह में विताया ।

इन दिनों गौतम ने मुझ से ऐसे वहुत से प्रश्न पूछे जिनका मोक्षमार्ग से सम्बन्ध नहीं है। जैसे सूर्य और चन्द्र तथा तारों की स्थिति गति, विश्व रचना, युगपारिवर्तन, परमाणुओं की रचना, अनका वन्ध विधटन तथा रासायनिक परिवर्तन आदि। यहां तक कि राजगृह में जो उण्ण जल के स्रोत वहते हैं उनका कारण भी पूछा।

इन दिनों में गौतम के इन सब प्रश्नों के उत्तर बहुत विस्तार से देता रहा हूं। और गौतम के लिये वे सन्तोप जनक भी हुए हैं। पर आज मैंने गौतम से इस विषय में एक रहस्य की बात कहीं।

मैंने कहा-गौतम इस वात का ध्यान सदा रखना है कि

जगत में जितनी जानकारी हैं सब को तत्वज्ञान नहीं कहते। अधिक से अधिक जानकारी प्राप्त करना चाहिये पर यह न भूलना चाहिये कि तत्वज्ञान के सिवाय अन्य वातों के ज्ञान में कुछ भूल होजाय तो भी सम्यक्तव में क्षाति नहीं पहुँचती।

गौतम-तत्वज्ञान से क्या तात्पर्य हैं भन्ते ।

मं—तन्त्र तो मं तुम्हें यताचुका हूं कि तत्त्व सात हैं।
मूल तत्व तो स्व और पर है। इसे आत्मऔर अनात्म भी कह सकते
हैं। इसके बाद यह जानना होता है कि जीवनमें वे कान कान
से विचार और आचार हैं जिनसे दुःख आता है यह आश्रव तत्व
है। दुःख के वन्धन में आत्मा किस तरह वंधा रहता है यह बन्ध
तन्व है। श्राश्रव के रोकने के छुपाय को संवर कहते हैं। वन्धनों
को धीरे धीरे कम करने या हटाने को निर्जरा कहते हैं और
वन्धनराहित अवस्था का नाम मोक्ष है। इसमें अनन्त सुखका
श्रोत भीतर से उमहने लगता है।

जो ज्ञान साक्षात् या परम्परा से इस तत्वज्ञान का आनि वार्य अंग वन जाता है, वह महत्वपूर्ण है, उसी पर सम्कत्व या सत्य निर्भर है वाकी ज्ञान इतना महत्व नहीं रखता। वह सच हो तो ठीक ही है, न हो तो इससे सम्यक्त्व तत्वज्ञता आदि में घक्का नहीं लगता। अईत तत्वों का प्रत्यक्षद्शीं और सर्वद्शीं होता है।

इन दिनों तुमने जो अनेक प्रश्न पूछे हैं जैसे विश्वरचना, ज्योतिमण्डलकी गति, खुण्ण जल के झरने आदि उनकी जान-कारी तुरी नहीं है पर यह ध्यान रखना कि वे तत्वज्ञान रूप नहीं हैं। उनकी जानकारी सच्च झुठ होने से मोक्षमार्ग के ज्ञानमें, तत्व-ज्ञता में अईतपनमें कोई वाधा नहीं आती।

गातमने हाथ जोड़कर कहा-बहुत ही आवस्यक ग्हस्य यतलाया प्रभु आपने ।

## १०३-निर्वाण

२८ धनी ११६७३ इ. सं.

राजगृह से विहार कर में अपाए। नगरी आया। पिछले कुछ दिनोंसे प्रचार और प्रवचन की मात्रा वढ़ादी थी क्योंकि मुझ मालूम होने लगा था कि मेरा शरीरवास इस वर्ष समाप्त होजायगा। इसलिये जितना अधिक भला कर जांऊ उतना ही अच्छा।

क्षाज राजा हास्तिपाल के समाभवनमें प्रहर भर रात जाने तक प्रवचन करता रहा।

दन्द्रभूति गौतम को देवरामी को अपदेश देने के लिये पासके गांव में भेजदिया है। सम्भव यही है कि गौतम के आने के पहिले ही मेरी विदा होजायगी। गौतम को इससे दुःख तो वहुत होगा पर अच्छा ही है। असमें इससे आत्म निर्भरता भी वायगी।

सव लोगों को शयन करने की मैंने अनुमित देदी है। आधी रात्रि वीत भी चुकी है। ऐसा मालूम होता है कि सुर्यों-दय होने के पहिले मेरा महाप्रस्थान होजायगा।

आज मुझे पर्याप्त सन्तोप है। जीवन की अन्तिम रात्रि तक मैंने कार्य किया। इससे कहना चाहिये कि अईत को बुढ़ापा नहीं आता 1

जिस क्रांति को लक्ष्य करके मैंने घर छोड़ा था असमें बहुत कुछ सफलता मिली है। जगत में अर्दिसा का दया का, प्रचार पर्याप्त हुआ है, इससे लाखों प्राणियों की रक्षा हुई है, लाखों जीवन शुद्ध हुए हैं।

व्यापारी तो पूंजी के दूने होने को भी वड़ा लाभ सम-झता है. फिर में तो हजारों गुणा होगया हूं। पर अगर इतनी सफलता न मिलती तो ? तो क्या अपने ध्येय पर अटल रहता ? मैं अन्त समय में विलकुल अञ्जद्म भाव से कह सकता हूं कि तो भी अटल रहता। मैंने जो किया असका भीतरी आनन्द इतना था, कि वाहरी सफलता निष्क लता की पर्वाह ही नहीं थी।

यहीं तो मेरा मोक्ष था।

मैंने वह पाया और दूसरों को दिया ।

संसार के प्राणियो । मैंने तुम सव का भला चाहा है और असीके लिये दिनरात प्रयत्न किया है ।

द्रव्य क्षेत्र काल भाव के अनुसार सब जीव स्वपर कल्याण के कार्य में लगें, लगे रहें यही मेरी शुभाकांक्षा है, यही मेरी विश्वमेत्री है, यही मेरी वीतरागता है।

जगत् में शान्ति हो ! चित्शान्ति हो ! अच्छा, अव विदा।

वर्धमान — महावीर

# म. महावीर और सत्यसमाज

महावीर के अन्तस्तल में महावीर स्वामी का जीवन चरित ही नहीं है, समूचे जैन घम का मम भी है और साथ ही घम संस्थाओं के स्वरूप पर भी सच्चा प्रकाश पड़ता है। कोई महान से महान व्यक्ति और महान से महान धर्म संस्था भी समाज के कल्याण के लिये हैं, जगत के सुधार के लिये और उसकी समस्याओं को हल करने के लिये हैं, और यही उसके अच्छे बुरे या जीवित मृत की कसीटी है

अन्तस्तल को पढ़ने से उस युग की समस्याओं का बार उन्हें हल करने के लिये में महावीर के घोर प्रयत्नों का पता लगता है। तप त्याग विश्वहितेपिता और दिनरात की सेवा के कारण हदय कृतज्ञता से और विनय से भर जाता है। परंतु में महावीर के प्रांत कृतज्ञ रहते हुए भी हम में पार्श्वनाथ के प्रांत भी कृतज्ञ रहते हैं हालांकि दोनों तीर्थकर होने से दोनों के अपने अपने तीर्थ थे। महावीर स्वामी के तीर्थ में में पार्श्वनाथ का तीर्थ समागया, द्रव्यक्षेत्र काल भाव के अनुसार स्वतन्त्र रूप में आवश्यक क्रांति हुई, पर मान्यता दोनों की रही। जैन धर्म का यह सफल प्रयोग इस बात की निज्ञानी है कि क्रान्ति होजाने पर भी, भिन्न भिन्न तीर्थकर होजाने पर भी, नये पुराने की विनय भाके समान भाव से रक्खी जासकती है। अनेकांत सिद्धांत का यह बहुत सुन्दर व्यावहारिक रूप था, वड़ी से वड़ी सार्थकता थी।

म. पार्श्वनाथ के निर्वाण के बाद सिर्फ पौने दो सौ वर्ष वर्ष में म. महावीर का जन्म होता है। इसप्रकार दोनों के न काल में अधिक दुरी हैं न क्षेत्र में अधिक दूरी, उन दोनों के युगों में वैज्ञानिक प्रगाति की दृष्टि से भी कोई विशेष अन्तर नहीं है। फिर भी दोनों के अलग अलग तीर्थ हैं। अब उस युग को बीते हाई हजार वर्ष होगये हैं। क्षेत्रीय सम्बन्ध पहिले से सैकड़ों गुणा बढ़गया है सारी पृथ्वी का एक सम्बन्ध होगया है। पिछली कुछ शताब्दियों में जो बेड़। निक प्रगति हुई हैं वह पहिले के हजारों वर्षों की प्रगति से भी बीसों गुणी है।

इन सब वातों का जब हम विचार करते हैं तब कहना पड़ता है कि मगध और असके आसपास के इलाके को ध्यान में रखकर ढाई हजार वर्ष पिहले बने हुए धर्म तीर्थ से अब काम नहीं चल सकता। खासकर जब कि इस लम्बे समय में बह तीर्थ जीर्ण शीर्ण होगया है। अब तो असके उत्तराधिकारी के रूप में किसी नय तीर्थ की जरूरत है।

वह है सत्यसमाज । अब वैज्ञानिक साधनों ने सारी पृथ्वी से सम्बन्ध जोड़ दिया है, भौतिक विज्ञान, मनोविज्ञान, प्राणिविज्ञान, विश्वरचना आदि के क्षेत्र में विद्याल सामग्री इकट्ठी कर दी हैं, पुरानी मान्यताएँ ट्रुट चुकी हैं, नये सिद्धान्त उनका स्थान लेचुके हैं। धर्म और विज्ञान के मिलाने का पुराना तरीका वेकार पड़ग्या है नये तरीके से उनके समन्वय की जहरत आपड़ी है। राजनीति और अर्थशास्त्र के रूपमें जमीन आसमान का फर्क पैदा हागया है। इन सब वार्ती का ध्यान रखकर ही नये तिथे की जहरत है। सत्यसमाज ने इन सब समस्याओं को युगानुरूप और वैज्ञानिक ढंग से सुलझाया है। इसके चौबीस सब जीवनके तथा समाज के हर सब एर पर प्रकाश डालते हैं। सत्यसमाज में जनधर्म के अनेकान्त का फेला हुआ विकासतरूप साफ दिखाई देता है।

सत्यसमाज, हिन्दू मुसलमान जैन बाद्ध ईसाई, आदि सभी का समन्वय करता है। ३६३ मतों का समन्वय करने वाले अनेकान्त का यह आधुनिक और व्यवहारिक रूप है। यों दूसरे धर्मतीथों के राम आदि देवों को जैनधर्म ने अपनाया ही है, अन्हें केवली आदि मानकर सांस्कृतिक समन्वय का पूरा प्रयत्न किया है। सत्यसमाज उसी नीति का व्यापक और व्यवस्थित रूप है। ऐसी हालत में यदि अधिकांश जैन लोग सत्यसमाज को अपनायें तो वे सच्वे और आधुनिक जैनधर्म को, या जैन धर्म के नये अवतार को अपनायेंगे।

मनुष्य जिस वातावरण में शैशव से पलता है वह इसी का पुजारी होजाता है, सो पूजा करने में, कृतक्षता प्रगट करने में बुराई नहीं है; परन्तु जैसे नाप दादों की पूजा करते हुए भी धन के लिये वाप दादों से भिन्न साधन अपनाता है, जिसमें लाभ होता है वही करता है, उसी प्रकार पुराने तिर्थंकरों और तीर्थों की पूजा करते हुए भी धर्म के लिये आधुनिक तीर्थ को अपनाना चाहिये। सत्यसमाज आधुनिक धर्म तीर्थ है, इसमें इस युग की सभी समस्याओं का समाधान है। महावीर स्वामी यदि आज आते तो वे भी इसीसे मिलते जुलते सन्दश देते। और अनका दिएकोण यही होता।

हरएक धर्मसंस्था दुनिया को सुखी बनाने के लिये आती है। मीतर वाहर से हरतरह सुखी बनाने का कार्यक्रम बनाती है। जैनधर्म के अनुसार जब यहां मोगभूमि का युग था अर्थात् समाज की कोई समस्या नहीं थी तब यहां कोई धर्म नहीं था। जब समस्याएँ पैदा हुई, दुःख बढ़ा, तब कुलकर तीर्थं कर आदि आये। इससे माल्म होता है कि जीवन की तथा समाज का समस्याओं का हल करना ही हर एक धर्म का कार्य है और यही उसकी कसोटी है। जैनधर्म ने अपने युग में यही किया और काफी सफलता मिली। अब युग आगे बदला है, आगे बढ़ा है, जिटल और कुटिल हुआ है, उसके लिये युग के

अनुरूप नये कार्यक्रम की जरूरत है। वह सत्यसमाज के चौवीस जीवन सूत्रों के रूप में दिया है

चौवीस जीवन सूत्र ये हैं।

१—विवेकी (सम्यक्तवी) वनो।

२—सर्वधर्म समभावी (अनेकांत सिद्धांत को इस युग के अनुरूप काम में लाने वाले ) वनो ।

३—सर्व जाति समभावी वनो ।

४-- तर नारी समभावी वनो।

५--अहिंसा का पालन करो।

६—सत्य बोलो ।

७—ईमानदार अर्थात् अचौर्य वतधारी वनो ।

---शील का पालन करो।

६—दुःर्यसन (जुआ धूम्रपान दाराव आदि छोदो)

१०-अपने निर्चाह के लिये उपयोगी श्रम करो। (दूसरों की मिहनत के भरोसे अपनी गुजर न करो। किसी की कोई सेवा लो तो उसके बदले में ऐसी सेवा भी उसी के अनुरूप दो जिससे उसका भटा हो।)

११-आतेपरिग्रह न रक्खो ।

१२-आतिभोग न करो।

१३-मन तन आदि से हर तरह चळवान और गौरवशाळी वनो ।

१४-स्वतंत्र वनो । ( संयम और सहयोग का वन्त्रन रहे, पर किसी को कोई गुलाम बनाकर राज्य न करे, शासन न चलावे । १५-शान्त सभ्य वनकर शिष्टाचार का पालन करो।

१६-पुरुपार्थ का महत्ता दो। देव अपना काम करता रहे तुम असकी चिन्ता न करो।

्र १७-संसार का स्वभाव अव्वतिशील मानो अवनाति को वीमारी समझो और उन्नति की आशामें सदा काम करते रही।

१८-सेवाभावी सदाचारी और योग्य व्यक्तियों के हाथमें शासन कार्य सींपो।

१९-न्यायसे निर्णय होने दो, पशुवल या युद्ध से नहीं । युद्धों को गेरकानूनी ठहराओ ।

२०-नीति का विरोध न करके भौतिक सुखसाधनों की वृद्धि करो।

२१-मनुष्य मात्र की एक मापा और एक लिपि वनाओ।
२२ मनुष्य मात्र का एक राष्ट्र वनाओ।
२३-सारे संसार में कौटुम्बिकता लाने की कोशिश करो।
२४-कर्मयोगी वनो।

ये चौनीस जीवन सूत्र सत्यसमाज के प्राण है। व्यथि कांश जैनवर्म से मेल खाते हैं, कुछ युग के अनुसार जोड़े गये हैं परन्तु मानव मात्र के लिये जरूरों हैं। जैन लोग इन्हें जैनधर्म का परिवर्तित और परिवर्धित संस्करण समझकर इन्हें अपनायें। अन्तस्तल पढ़कर सत्यामृत सत्येश्वरगीता जीवनसूत्र, सत्यलोकयात्रा आदि प्रन्थ पर्टें। सम्प्रदायों में छित्र भिन्न हुए जैनधर्म को आधुनिक वैज्ञानिक दिएकोण से समझने के लिये जैनधर्म मीमांसा पर्टें। यह सब साहित्य पढ़ने से तथा विवेक पूर्वक विचार करने से उन्हें सत्यसमाजी वनना जरूरी माल्म

होगा। और वे स्वपर कल्याण के मार्ग में आगे बहुँगे।

उसके लिये जनधर्म छोड़ने की जरूरत नहीं है पर सत्यसमाज में शामिल होकर सच्चे जनत्व से नाता जोड़ने की जरूरत है।

आशा है इस अन्तस्तल को पढ़ने से पाठकों का ध्यान इस ओर जायगा।

६ हुंगी ११६४३ इतिहास संचत् २५-५-४३

सत्यभक्त सत्याश्रम वर्धा

