

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

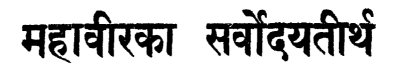
### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

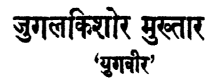
Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.









# महावीरका सर्वोदयतीर्थ

## (सवांदय-तीर्थ-शासनक कुछ का स्वी-सहित)

लेखक जुगल किशोर मुख्तार 'युग्रवीर' अधिष्ठाता 'वीर-सेवा-मन्दिर' सरसावा, जिला महारनपुर

> <sub>त्रकाशक</sub> वीर-सेवा-मन्दिर दरियागंज, दिल्ली

अथमावृत्ति **महावीर-जयन्ती, वीरमंयत् २४**६१ { तीन आने ४ अप्रेल मन् १६४४ { तीन आने

मूल्य-प्रचारके लिये १४) रु० प्रतिशत

### धन्यवाद

अर्मती जयवन्तीदेवी धर्मपत्नी वाब् फूलचन्द जी जैन इंजिनियर, साउथ मलाका, इलाहावादने यपनी दिवंगता दो ताऊजाद वहनों 'सन्मती' और 'विद्यावती' की स्मृतिमें स्थापित 'सन्मति-विद्या-प्रकाशमाला'में 'महावीरका सर्वोदयतीर्थ' नामकी इस पुस्तकके प्रकाशनार्थ १००) रु० की सहायता प्रदान को है, जिसके लिये वह धन्यवादकी पात्र हैं। प्रकाशक

# महावीरका सर्वोदयतीर्थ

्**गुद्धि-शक्ति**की पराक्राष्टा को ऋतुलित प्रशान्तिके साथ । ्या, सत्तीर्थ प्रवृत्त किया जिन, नमूँ वीरप्रमु साजलि माथ ॥

## भगवान महावीर

जैनियोंके अन्तिम तीर्थंकर भगवान महावीर विदार देशान्त-र्गत वैशाली जनपदके उपनगर कुण्डपुरके गणतन्त्र राजा 'सिदार्थ' के पुत्र थे और माता 'प्रियकारिणी'के गर्भसे उत्पन्न हुए थे, जिसका दूसरा नाम 'त्रिशला' भी था और जो वैशालीके राजा 'चेटक'की सुपुत्री थी। आपके शुभ जन्मसे चैत्र शुक्ता त्रयोदशीकी तिथि पवित्र हुई और उसे महान् उत्सवोंके लिये पर्वका-सा गौरव प्राप्त हुआ। इस तिथिको जन्म-समय उत्तराफाल्गुनी नच्चत्र था, जिसे कहीं कहीं 'हस्तोत्तरा' नामसे भी उल्लेखित किया गया है, और सौम्य प्रह अपने उत्तर्श्वान पर स्थित थे; जैसा कि विक्रमकी छठी शताब्दीके विद्वान् आपृध्यादाचार्यके निम्न वाक्त्यसे प्रकट है:—

तेजःपुञ्ज भगवानके गर्भमें आते ही सिद्धार्थ राजा तथा अन्य कुटुम्बीजनोंकी श्रीवृद्धि हुई—उनका यश, तेज, पराक्रम और वैभव वढ़ा—माताकी प्रतिभा चमक उठी, वह सहजमें ही अनेक गृढ प्रश्नोंका उत्तर देने लगी, और प्रजाजन भी उत्तरोत्तर सुख-शान्तिका अधिक अनुभव करने लगे। इससे जन्मकालमें आपका सार्थक नाम 'वर्द्धमान' रक्खा गया। साथ ही, 'वीर' 'महावीर' और 'सन्मति' जैसे नामोंकी भी उत्तरोत्तर सृष्टि हुई, जो सब आपके उस समय प्रस्फुटित तथा उच्छलित होनवाल गुर्खो-पर हो एक आधार रखते है।

महावीरके पिता 'गात' वंशके चत्रिय थे। 'गात' यह प्राकृत भाषाका शब्द है। संस्कृतमें इसका पर्यायरूप होता है 'ज्ञात'। इसीसे 'चारित्रभक्ति' में श्रीपूज्यपादाचार्यने ''श्रीमज्जातकुलेन्दुना'' पदके द्वारा महावीर भगवान्को 'ज्ञात' वंशका चन्द्रमा लिखा है, और इसीसे महावीर 'गातपुत्त' अथवा 'ज्ञातपुत्र' भी कहलाते थे, जिसका बौद्धादि प्रन्थोंमें भी उल्लेख पाया जाता है। इम प्रकार वंशके ऊपर नामोंका उस समय चलन था---बुद्धदेव भी अपने वंश परसे 'शाक्यपुत्र' कहे जाते थे।

महावीरके वाल्यकालको घटनाओंमेंसे दो घटनाएँ खास तौरसे उल्तेखयाग्य हैं—एक यह कि, संजय झोर विजय नामके दो चारएए-मुनियोंको तत्त्वाथ-विपयक कोई भारी सन्देह उत्पन्न हो गया था, जन्मके कुछ दिन वाद ही जब उन्होंने आपको देखा तो आपके दशनमात्रसे उनका वह सब सन्देह तत्काल दूर हो गया तो आपके दशनमात्रसे उनका वह सब सन्देह तत्काल दूर हो गया त्रोर इसलिए उन्होंने बड़ी भक्तिसे आपका नाम 'सन्मति' रक्खा। दृसरी यह कि, एक दिन आप बहुतसे राजकुमारोंके साथ वनमें वृत्तकीड़ा कर रहे थे, इतनेमें वहाँ पर एक महाभयंकर और विशालकाय सर्प आ निकला और उस वृत्तको ही मूलसे लेकर रकध-ग्र्यन्त बेदकर स्थित हा गया जिस पर आप चढे हुए थे।

भगवान महावीर

इसके विकराल रूपको देखकर दूसरे राजकुमार भयविह्वल हो गये श्रीर इसी दशामें वृत्तों परसे गिरकर अथवा कूटकर अपने अपने घरको भाग गये। परन्तु आपके हृदयमें जरा भी भयका संचार नहीं हुआ—आप बिल्कुल निर्भयचित्त होकर उस काले नागसे ही कीड़ा करने लगे और आपने उस पर सवार होकर अपने बल तथा पराक्रमसे उसे खूब ही घुमाया, फिराया तथा निर्मद कर दिया। इसो वक्तसे आप लोकमें 'महावीर' नामसे प्रसिद्ध हुए।

प्रायः तीस वर्षकी अवस्था हो जाने पर महावीर संसार-देह-भागोंसे पूर्णतया विरक्त हो गये, उन्हें अपने आत्मोत्कर्पको साधने और अपना अन्तिम ध्येय प्राप्त करनेकी ही नहीं किन्तु संसारके जीवोंको, जो उस समय पीड़ित पतित तथा मार्गच्युत हो रहे थे, सन्मार्गमें लगाने और उनकी सची सेवा करनकी एक विशेष लगन लगी—दीन दुखियोंकी पुकार उनके हृदयमें घर कर गई— और इसलिये उन्होंन, अब और अधिक समय तक गृहवासको उचित न समक्तकर, जंगलका रास्ता लिया, संपूर्ण राज्यवैभवको ठुकरा दिया और इन्द्रिय-सुखोंसे मुख मोड़कर मंगसिरवदि १०मी का 'ज्ञातखंड' नामक बनमें जिनदीचा धारए करली । दीचाके समय आपने संपूर्ण परिव्रहका त्याग करके आकिंचन्य (अपरिव्रह) त्रत प्रहण किया, अपने शरीरपरसे वस्त्राभूपणोंको उतारकर फेंक दिया श्रीर केशोंको क्लेशसमान समभते हुए उनका भी लौंच कर डाला। ऋब श्राप देहसे भी निर्ममत्व होकर नग्न रहते थे, सिंहकी तरह निर्भय होकर जंगल पहाड़ोंमें विचरते थे और दिन-रात तपश्चरण ही तपश्चरण किया करते थे।

विशेष-सिद्धि और विशेष-लोकसेवाके लिये विशेप ही तप-रचरएकी जरूरत होती है---तपश्चरए ही रोम-रोममें रमे हुए आन्तरिक मलको छाँटकर आत्माको शुद्ध, साफ़, समर्थ और कार्यचम बनाता है । इसीलिये महावीरको बारह वर्ष तक घोर

X

तपश्चरण करना पड़ा---खूब कड़ा योग साधना पड़ा---तब कही जाकर आपकी शक्तियोंका पृर्श विकास हुआ। इस दुर्र त्परचर एकी कुछ घटनाओंको मालूम करके रोंगटे खड़े हो जाते हैं। परन्तु साथ ही आपके असाधारण धैर्य, अटल निश्चय, सुदृढ आत्मविश्वास, अनुपम साहस और लोकोत्तर ज्ञमाशीलता-को देलकर हृत्य भक्तिसे भर आता है और स्वयमेव स्तुति करनेमें प्रवृत्त हो जाता है। श्रस्तु; मनःपर्ययज्ञानकी प्राप्ति तो श्रापको दीदा लेनेके वाद ही होगई थी परन्तु केवलज्ञान-ज्योतिका उदय बारह वर्षके उम्र तपश्चर एके बाद बैशाख सुदि १० मी को तीसरे पहरके समय उस वक्त हुआ जब कि आप जुम्भका प्रामके निकट ऋजुकूला नदीके किनारे शाल-वृत्तके नीचे एक शिला पर षष्ठोपवाससे युक्त हुए ज्ञपकश्रेणि पर आरूढ थे-मोहनीयादि-कर्मप्रकृतियों का मूलोच्छेद करनेके लिये त्रापने शुक्त-ध्यान लगा रक्खा था-ग्रौर चन्द्रमा हस्तोत्तर नत्तत्रके मध्यमें स्थित था; जैसा कि पूज्यपादाचार्यकी निर्वाणभक्तिके निम्न वाक्योंसे प्रकट है:---

प्राम-पुर-खेट-कर्बट-मटम्ब-घोपाकरान् प्रविजहार । उग्रस्तपोविधानैर्द्वादशवर्षाएयमरपूज्यः ॥१०॥ ऋजकूलायास्तीरे शालद्रुमसंश्रिते शिलापट्टे । अपराह्वे पष्ठेनास्थितस्य खलु जृम्भकाग्रामे ॥११॥ वैशाखसितदशम्यां हस्तोत्तरमध्यमाश्रिते चन्द्रे । चपकश्रेएयारूढस्योत्पन्नं केवलज्ञानम् ॥१२॥

इस तरह घोर तपश्चरण तथा ध्यानाग्नि-द्वारा ज्ञानावरणीय दर्शनावरणीय मोहनीय और अन्तराय नामके घातिकर्ममलको दग्ध करके, महावीर भगवान्ने जब अपने आत्मामें ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्य नामके म्वाभाविक गुर्णोका पूरा विकास

ş

#### भगवान महावीर

अथवा उनका पूर्णरूपसे आविर्भाव कर लिया और आप अनुपम शुद्धि, शक्ति तथा शान्तिको पराकाष्ठाका पहुँच गये, अथवा यों कहिये कि आपको स्वात्मोपलव्धिरूप 'सिद्धि' की प्राप्ति हो गई, तब आपने सब प्रकारसे समर्थ होकर त्रह्मपथका नेतृत्व प्रहण किया और संसारी जीवोंको सन्मार्गका उपदेश देनेके लिये—उन्हें उनकी भूल सुफाने, बन्धनमुक्त करने, उपर उठाने और उनके दुःख मिटानेके लिये—अपना विद्दार प्रारम्भ किया। दूसरे शब्दों-में कहना चाहिये कि लोकहित साधनाका जो अमाधारण विचार आपका वर्षोंसे चल रहा था और जिसका गहरा संस्कार जन्म-जन्मान्तरोंसे आपके आत्मामें पड़ा हुआ था वह अव सम्पूर्ण रुकावटोंके दूर हो जाने पर स्वतः कार्यमें परिएत हा गया।

विहार करते हुए आप जिस स्थान पर पहुँचते थे और वहाँ आपके उपदेशके लिए जा महती सभा जुड़ती थी और जिसे जैनसाहित्यमें 'समवसरण' नामसे उल्लेखित किया गया है उसकी एक खास विशेषता यह होती थी कि उसका द्वार सबके लिये मुक्त रहता था, कोई किसीके प्रवेशमें वाधक नहीं होता था-पशुपत्ती तक भी त्राक्रप्ट होकर वहाँ पहुँच जाने थे, जाति-पांनि छूताछूत और उँचनीचका उसमें कोई भेट नहीं था, सब मनुष्य एक ही मनुष्य जातिमें परिगणित होते थे, और उक्त प्रकारके भेटभावको सुलाकर आपसमें प्रेमके साथ रत-मिलकर वैठते और वमश्रवण करते थे---मानों सब एक ही पिताकी सन्तान हों। इस आवृशसे समवसरग-में भगवान् महावीरकी समता और उदारता मूर्तिमती नजर आती थी और वे लोग तो उसमें प्रवेश पाकर बेहद सन्तुष्ट होते थे जो समाजके ऋत्याचारोंसे पीड़ित थे, जिन्हें कभी धर्मश्रवएका, शास्त्रोंके अध्ययनका, अपने विकासका और उच्चसंस्कृतिको प्राप्त करनेका श्रवसर ही नहीं मिलता था अथवा जो पात्र होते हुए भी उसके श्रधिकारी ही नहीं सममे जाते थे। इसके सिवाय, समव- महावीरका सर्वोदयतीर्थ

सरख़की भूमिमें प्रवेश करते ही भगवान् महावीरके सामीप्यसे जीवोंका वैरभाव दूर हो जाता था, करू जन्तु भी सौम्य बन जाते वे और उनका जाति-विरोध तक मिट जाता था। इसीसे सर्पको नकुल या मयूरके पास वैठनेमें कोई भय नहीं होता था, चूहा बिना किसी संकोचके बिल्लीका आर्लिंगन करता था, गौ और सिही मिलकर एक ही नाँदमें जल पीती थीं और मृग-शावक सुशीसे सिंह-शावकके साथ खेलता था। यह सब महावीरके योगबलका माहात्म्य था। उनके आत्मामें आईंसाकी पूर्ण प्रतिष्ठा हो चुकी थी, इसलिये उनके संनिकट अथवा उनकी उपस्थितिमें किसीका वैर स्थिर नहीं रह सकता था। पतंजलि ऋषिने भी, आपने योगदर्शनमें, योगके इस माहात्म्यको स्वीकार किया है: जैसा कि उसके निम्न सूत्रसे प्रकट है:—

### अहिंसाप्रतिष्ठायां तत्सन्निधौ बेरत्यागः ॥३४॥

महावीर भगवानने प्रायः तीस वर्ष तक लगातार अनेक देश-देशान्तरोंमें विहार करके सन्मार्गका उपदेश दिया, असख्य प्राणियोंके अज्ञानान्धकारको दृर करके उन्हें यथार्थ वस्तु-स्थितिका बोध कराया, तत्त्वार्थको समफाया, भूलें दूर की, भ्रम मिटाए, कमजोरियाँ हटाई, भय भगाया, आत्मविश्वास बढ़ाया, कदाप्रह दूर किया, पाखण्डवल घटाया, मिध्यात्व छुड़ाया, पतितोंको उठाया, अन्याय-अत्याचारको रोका, हिंसाका विरोध किया, साम्यवादको फैलाया और लोगोंको स्वावलम्बन तथा संयमकी शित्ता दे कर उन्हें आत्मोत्कर्षके मार्ग पर लगाया । इस तरह आपने लोकका अनन्त उपकार किया है और आपका यह विहार बड़ा ही उदार, प्रतापी एवं यशस्वी हुआ है ।

महावीरका यह विहारकाल ही प्रायः उनका तीर्थ-प्रवर्तन-काल है, और इस तीर्थ-प्रवर्तनकी वजहसे ही वे 'तीर्थंकर' कहलाते हैं ।

श्रापके विहारका पहला स्टेशन राजगृहीके निकट विपुलाचल तथा वैभार पर्वतादि पंचपहाड़ियोंका वह प्रदेश है जिसे धवलादि सिद्धान्त प्रन्थोंमें 'पंचशैलपुर' नामसे उल्लेखित किया है। यहीं विपुलाचलपर आपका प्रथम उपदेश हुआ है--केवलज्ञानोत्पत्ति-के पश्चात् आपकी दिव्यवागी खिरी है--श्रीर उस उपदेशसे तथा उसके समयसे ही आपके तीर्थकी उत्पत्ति हुई है, जिसे प्रवचनतीर्थ, धर्मतीर्थ, स्याद्वादतीर्थ, वीरशासन, ऋनेकान्तशासन श्रोर जिनशासनादिक भी कहा जाता है। उस समय इस भरत-त्तेत्रके अवसर्पिणी-काल-सम्बन्धी चतुर्थकालके प्रायः ( कुछ ही श्रंश कम ) ३४ वर्ष अवशिष्ट रहे थे; तव वर्षके प्रथम मास प्रथम पत्त छौर प्रथम दिनमें श्रावण-कृष्ण-प्रतिपदाको पूर्वाह्लके सम्य, जवकि रुद्रमुहूर्तमें अभिजित नत्तत्रका योग हो चुका था, सूर्यका उत्य हो रहा था श्रोर नवयुगका भी प्रारम्भ था, इस तीर्थको उत्पत्ति हुई है: जैसा कि विक्रमकी ध्वी शताब्दीके विद्वान् आचार्यं वीरसेनक द्वारा सिद्धान्तटीका 'धवला' में उद्धृत निम्न तीन प्राचीन गाथात्रोंसे प्रकट हैं:—

इमिस्सेऽवसप्पणीए चउत्थसमयस्स पच्छिम भाए। चोत्तीसवाससेसे किंचिव सेस्रणए संते ॥१॥ वासस्स पढममासे पढमे पक्खम्मि सावणे बहुले । पाडिवदपुव्वदिवसे तित्थुप्पत्ती दु अभिजम्मि ॥२॥ सावण-बहुल-पडिवदे रुद्दग्रुहुत्ते सुहोदए रविणो । अभिजस्स पढमजोए जत्थ जुगादी मुणेयद्य ॥३॥

ओर इस तरह महावीरके तीथको उत्पन्न ( ऋवतरित ) हुए ऋाज (चैत्रशुक्ला त्रयोदशी संवत् २०१२ को ) २४१० वर्ष म महीने २७ दिन का समय बीत चुका है ।

------ (Co----

# सर्वोदय-तीर्थ

विक्रमकी प्रायः दूसरी शताब्दीके महान् विद्वान् श्राचार्य स्वामी समन्तभद्रने अपने 'युक्त्यनुशासन' प्रन्थमें, जोकि आप्त कहे जानेवाले समस्त तीर्थप्रवर्तकोंकी परीत्ता करके और उस परीत्ता-द्वारा श्री महावीर-जिनको सत्यार्थ त्राप्तके रूपमें निश्चित करके तदनन्तर उनकी स्तुतिके रूपमें लिखा गया है, महावीर भगवान्-को ( मोहनीय ज्ञानावरए दुर्शनावरए और अन्तराय नामके चार घातिया कर्मोंका अभाव हो जानेसे ) अतुलित शान्तिके साथ शुद्धि और शक्तिके उट्यकी पराकाष्ठाको प्राप्त हुआ एवं ब्रह्मपथका नेता लिखा है और इसीलिये उन्हें ''महान्'' वतलाया है। साथ ही उनके अनेकान्त शासन ( मत ) के विपयमें लिखा है कि 'वह दया ( अहिंसा ), टुम ( संयम ), त्याग ( परिव्रह-त्यजन ) और समाधि ( प्रशस्त ध्यान ) की निष्ठा-तत्परताको लिये हुए हैं, नयों तथा प्रमाणोंके द्वारा वस्तुतत्त्वको विल्कुल स्पष्ट-सुनिश्चित करने वाला है और ( अनेकान्तवाटमे भिन्न ) दूसरे सभी प्रवादोंके द्वारा अवाध्य है-कोई भी उसके विपयको खण्डित अथवा दूपित करनेमें समर्थ नहीं है। यही सब उसकी विशेषता है और इसी-लिये वह अद्वितीय है।' जैसा कि प्रन्थकी निम्न हो कारिकाओंम प्रकट है—

> त्वं शुद्धि-शक्त्योरुदयस्य काष्टां तुला-व्यतीतां जिन ! शान्तिरूपाम् । त्रवापिथ ब्रह्मपथस्य नेता महानितीयत्प्रतिवक्तुमीशाः ॥४॥

### दया-दम-त्याग-समाधि-निष्ठं, नय-प्रमाख-प्रकृताऽऽञ्जसार्थम् । अधृष्यमन्यैरखिलैः प्रवादै– जिन ! त्वदीयं मतमद्वितीयम् ॥ ६ ॥

सर्वोदय-तीर्थ

इनसे अगली कारिकाओं में सूत्ररूपसे वर्णित इस वीरशासनके महत्वको और उसके द्वारा वीर-जिनेन्द्रकी महानताको स्पष्ट करके बतलाया गया है— साम तौरसे यह प्रदर्शित किया गया है कि वीर-जिन-द्वारा इस शासनमें वर्णित वस्तुतत्त्व कैसे नय-प्रमाएके द्वारा निर्वाध सिद्ध होता है और दूसरे सर्वथैकान्त-शासनों में निर्दिष्ट हुआ पस्नुतत्त्व किस प्रकारसे प्रमाणवाधित तथा अपने अस्तित्वका ही सिद्ध करने में असमर्थ पाया जाता है । सारा विषय विज्ञ पाठकों के लिये बड़ा ही रोचक और वीरजिनेन्द्रकी कीर्तिको दिग्ति गन्तव्यापिनी बनानेवाला है । इसमें प्रधान-प्रधान दर्शनों और उनके अवान्तर कितने ही वादोंका सूत्र अथवा संकेतादिके रूपसं वहुत कुछ निर्देश और विवेक आ गया है । यह विपय ३६ वी कारिका तक चलना रहा है । इस कारिकाकी टीकाके अन्तमें ध्वी शनाव्तीक विद्वान् श्री विद्यानन्दाचार्यने वहाँ तकके वर्गित विपयकी संत्ते रामें सूचना करते हुए लिखा है—

स्तोत्रे युक्त्यनुशासने जिनपतेर्वीरस्य निःशेषतः सम्प्राप्तस्य विशुद्धि-शक्ति-पदवीं काष्ठां परामाश्रिताम् । निर्गीतं मतमद्वितीयममलं संचेपतोऽपाकृतं तद्बाह्यं वितथं मतं च सकलं सद्वीधनैबु ध्यताम् ॥ श्रर्थात्---यहाँ तकके इस युक्त्यनुशासनस्तोत्रमें शुद्धि श्रौर शक्तिकौ पराकाष्ठाको प्राप्त हुए वीर-जिनेन्द्रके श्रनेकान्तात्मक

??

स्याद्वादमत (शासन) को पूर्णतः निर्दोष और अद्वितीय निश्चित किया गया है और उससे बाह्य जो सर्वथा एकान्तके आग्रहको लिये हुए मिथ्यामतोंका समृह है उस सबका संचेपमें निराकरण किया गया है, यह बात सद्बुद्धिशालियोंको भले प्रकार समभ लेनी चाहिये।

इसके आगे, प्रन्थके उत्तरार्धमें, वीरशासन-वर्णित तत्त्वज्ञानके मर्मकी कुछ ऐसी गुह्य तथा सूद्म वातोंको स्पष्ट करके वतलाया गया है जो प्रन्थकार-महोदय स्वामी समन्तभद्रसे पूर्वके प्रन्थोंमें प्रायः नहीं पाई जातीं, जिनमें 'एव' तथा 'स्यात्' शब्दके प्रयोग-श्रप्रयोगके रहस्यकी वातें भी शामिल हैं और जिन सबसे महा-वीरके तत्त्वज्ञानको समभने तथा परखनेकी निर्मल दृष्टि अथवा कसोटी प्राप्त होती है। महावीरके इस अनेकान्तात्मक शासन (प्रवचन) को ही प्रन्थमें 'सर्वादयतीथे' वतलाया है—संसार-समुद्रसे पार उतरनेके लिये वह समीचीन घाट अथवा माग सूचित किया है जिसका आश्रय लेकर सभी भव्यजीव पार उतर जाते हैं और जो सबोंके उदय-उत्कर्षमं अथवा आत्माक पूर्ण विकासमें परम सहायक है। इम विपयकी कारिका निम्न प्रकार है—

सर्वान्तवत्तद्गुग-मुख्य-कल्पं सर्वान्त-शून्यं च मिथोऽनपेचम्। सर्वापदामन्तकरं निरन्तं सर्वोदयं तीर्थमिदं तवेव ॥६१॥

त्रौर गौए तथा मुख्यकी कल्पनाको साथमें लिये हुए है—एक धर्म मुख्य है तो दूसरा धर्म गौए हैं; जो गौए है वह निरात्मक नहीं होता और जो मुख्य है उससे व्यवहार चलता है; इसीसे सब धर्म सुव्यवस्थित हैं: उनमें असंगतता श्रथवा विरोधके लिये कोई श्रवकाश नहीं है । जो शासन-वाक्य धर्मोंमें पारस्परिक अपेक्षाका प्रतिपादन नहीं करता—उन्हें सर्वथा निरपेत्त वतलाता है—वह सर्वधर्मोंसे शून्य है—उनमें किसी भी धर्मका अस्तित्व नहीं बन सकता और न उसके द्वारा पदार्थ-व्यवस्था हो ठीक बैठ सकती है । अतः आपका ही यह शासनतीर्थ मव दुःग्वोंका अन्त करनेवाला है. यही निरन्त है—किसी भी मिध्यादर्शनके द्वारा खएडनीय नहीं हू — और यही सब प्राणियोंके अभ्युदयका कारण तथा आत्मा-के पूर्ण अभ्युदय ( विकास ) का साधक ऐसा सर्वोदयतीर्थ है—जो राासन सर्वथा एकान्तपत्तको लिये हुए हैं उनमंस कोई भी 'सर्वो-दयतीर्थ पदके योग्य नहीं हो सकता ।'

यहाँ 'सर्वोदयतीर्थ' यह पद सर्च, उदय और तीर्थ इन तीन शव्दोंसे मिलकर वना है । 'मर्व' शव्द सब तथा पूर्ण (Complete) का वाचक है; 'उदय' ऊँचे-ऊपर उठने, उत्कर्ष प्राप्त करने, प्रकट होने अथवा विकासको कहते हैं; और 'तीर्थ' उसका नाम है जिसके निमित्तसे संसारमहासागरको तिरा जाथ #1 वह तीर्थ वास्तवमें धर्मतीर्थ है जिसका सम्बन्ध जीवात्मासे है, उसकी प्रवृत्तिमें निमित्तभूत जो आगम अथवा आप्तवाक्य है वही यहाँ 'तीथ' शब्दके द्वारा परिष्रहीत है । और इसलिये इन तीनों शब्द है कि---जो आगमनाक्य जीवात्माके पूर्ण उदय-उत्कर्ष अथवा विकासमें तथा सव जोवोंके उदय-उत्कर्प अथवा विकासमें सहा-

\*''तरति संसारमहार्णवंयेन निमित्तेन तत्तीर्थमिमिति' ---विद्यानन्दः

महावीरका सर्वोदयतीर्थ

यक है वह 'सर्वोदयर्तार्थ' है। ज्ञात्माका उद्य-उत्कर्ष ज्रथवा विकास उसके ज्ञान-दर्शन-सुखादिक स्वामाविक गुणोंका ही उदय-उत्कर्ष श्रथवा विकास है। श्रोर गुणोंका वह उदय-उत्कर्प श्रथवा विकास दोपोंके अस्त-अपकर्ष अथवा विनाशके बिना नहीं होता । श्वतः सर्वेदियतीर्थं जहाँ ज्ञानादि गुर्णोंके विकासमें सहायक है वहाँ ऋज्ञानादि दोषों तथा उनके कारए ज्ञानावर्णादिक कर्मोंके विनाशमें भी सहायक है-वह उन सब रुकावटोंको दूर करनेकी व्यवस्था करता है जो किसीके विकासमें बाधा डालनी हैं। यहाँ तीर्थको सर्वोदयका निमित्त कारण बतलाया गया है तब उसका उपादान कारण कौन ? उपादान कारण वे सम्यग्द्र नादि आत्म-गुए ही हैं जो तीथका निमित्त पाकर मिथ्यादशनादिक दूर होनेपर स्वयं विकासको प्राप्त होते हैं। इस दृष्टिसे 'सर्वोद्यतीर्थ' पटका एक टूमरा अर्थ भी किया जाता है और वह यह कि 'समस्त अभ्युदय कारणोंका-सम्यग्दर्शन-सम्यग्झान-सम्यक्चारित्ररूप त्रिरत्न-धर्मोंका--जो हेतु है--उनकी उत्पत्ति अभिवृद्धि आदिमें (सहायक) निमित्त कारए है--वह 'सर्वोदयतीर्थ' है \*। इस दृष्टिसे ही, कारएमें कार्यका उपचार करके इस तीर्थको धर्मतीथ कहा जाता है श्रोर इसी दृष्टिसे वीरजिनेन्द्रको धर्मतीर्थका कर्ता (प्रवर्तक) लिखा हैं; जैसा कि ध्वीं शताब्दीकी वनी हुई 'जयधवला' नामकी सिद्धान्तटीकामें उद्घृत निम्न प्राचीन गाथासे प्रकट है—

निस्संसयकरो वीरो महावीरो जिग्रुचमो । राग-दोस-भयादीदो धम्मतित्थस्स कारत्र्यो ॥ इस गाथामें वीर-जिनको जो निःसंशयकर—संसारी प्राणियों

"सर्वेषामभ्युदयकारएगनां सम्यग्दशनज्ञानचारित्रभेदानां हेतु खादम्युदयहेतुत्त्वोपपत्तेः ।" — विद्यानन्दः

सर्वोदयतीर्थ

के सन्देहोंको दूरकर उन्हें सन्देहरहित करनेवाला-अहावीर---ज्ञान-वचनादिकी सातिशय-शक्तिसे सम्पन्न--जिनात्तम---जिते-तथा कर्मजेताओंमें श्रेष्ठ---श्रौर रागद्वेष-भयसे-सहत न्दियों बतलाया है वह उनके धर्मतीर्थ-प्रवर्तक होनेके उपयुक्त ही है। बिना ऐसे गुणोंकी सम्पत्तिसे युक्त हुए कोई सच्चे धर्मतीर्थका प्रवर्तक हो ही नहीं सकता । यही वजह है कि जो ज्ञानादिशक्तियों-से हीन होकर राग-द्वेपादिसे अभिभूत एवं आकुलित रहे हैं उनके द्वारा सर्वथा एकान्तशासनों-सिध्यादर्शनोंका ही प्रखयन हुआ है, जो जगतमें अनेक भूल-भ्रान्तियों एवं दृष्टिविकारोंको जन्म देकर दुःखोंके जालको विस्तृत करनेमें ही प्रधान कारग बने हैं। सर्वथा एकान्तशासन किस प्रकार दोषोंसे परिपूर्ण हैं और वे कैसे दुःखोंके विस्तारमें कारण बने हैं इस विपयकी चर्चाका यहाँ श्रवसर नहीं है। इसके लिये स्वामी समन्तभद्रके देवागम, युक्त्यनुशासन श्रोर स्वयम्भूस्तोत्र जैसे प्रन्थों तथा श्राट-सहस्ती जैसी टीकाओंका और श्रीसिद्धसेन, अकलंकदेव, विद्यानन्द आदि महान आचार्यांके तर्कप्रधान प्रन्थोंको देखना चाहिये।

यहाँ पर मैं सिर्फ इतना ही कहना चाहता हूँ कि जो तीर्थ-शासन-सर्वान्तवान नहीं-सर्वधर्मोंको लिये हुए श्रोर उनका समन्वय श्रपनेमें किये हुए नहीं है-वह सबका उदयकारक श्रथवा पूर्ण-उदयविधायक हा ही नहीं सकता श्रोर न सबके सब दुःखोंका श्रन्त करनेवाला ही वन सकता हैं; क्योंकि वस्तुतत्त्व दुःखोंका श्रन्त करनेवाला ही वन सकता हैं; क्योंकि वस्तुतत्त्व श्रनेकान्तात्मक है-श्रनेकानेकगुणों-धर्मोंको लिये हुए है। जो लाग उसके किसी एक ही गुण-वमगर दृष्टि डालकर उसे उसी एक रूपमें देखते श्रोर प्रतिपादन करते हैं उनकी दृष्टियाँ उन जन्मान्ध पुरुपोंको दृष्टियोंके समान एकांगी हैं जा हाथीके एक-एक श्रंगको पकड़कर-देखकर उसी एक-एक श्रगके रूपमें ही हाथीका प्रतिपादन करते थे, श्रोर इस तरह परस्परमें लड़ते, फगड़ते, कलहका बीज

बोते और एक दूसरेके दुःखका कारए वने हुए थे। उन्हें हाथीके सब अंगोंपर दृष्टि रखनेवाले सुनेत्र पुरुषने उनकी भूल सुभाई थी त्रौर यह कहते हुए उनका विरोध मिटाया था कि 'तुमने हाथीके एक-एक अंगको ले रक्ला है, तुम सब मिल जाओ तो हाथी बन जाय-तुम्हारे श्रलग-श्रलग कथनके श्रनुरूप हाथी कोई चीज नहीं है।' और इसलिये जो वस्तुके सब श्रंगोंपर दृष्टि डालता है--- उसे सब त्रोरसे देखता त्रौर उसके सब गुएा-धर्मीको पहचानता है - वह वस्तुको पूर्ण तथा यथार्थ रूपमें देखता है, उसकी दृष्टि अनेकान्तदृष्टि है और यह अनेकान्तदृष्टि ही सती अथवा सम्यग्दृष्टि कहलाती है और यही संसारमें वैर-विरोधको मिटाकर सुख-शान्तिकी स्थापना करनेमें समर्थ है । इसीसे श्री अमृतचन्द्राचार्यने पुरुषार्थसिद्धचुपायमें अनेकान्तको विरोधका मथन करनेवाला कहुकर उसे नमस्कार किया है †। और श्रीसिद्धसेनाचार्यने 'सम्मइसुत्त'में यह बतलाते हुए कि अनेकान्त-के बिना लोकका कोई भी व्यवहार सर्वथा बन नहीं सकता, उसे लोकका श्रद्वितीय गुरु कह कर नमस्कार किया है 🕸।

सिद्धसेनका यह कहना कि 'अनेकान्त' के विना लोकका व्यवहार सर्वथा बन नहीं सकता सोलहों आने सत्य है। सर्वथा एकान्तवादियों के सामने भी लोक-व्यवहारके वन न सकनेकी यह समस्या रही है और उसे हल करने तथा लोक-व्यवहारको बनाये रखनेके लिये उन्हें माया, अविद्या, संवृति जैसी कुछ दूसरी कल्पनायें करनी पड़ी हैं अथया यों कहिये कि अपने सर्वथा

ां परमागमस्य बीजं निषिद्ध-जात्यन्ध-सिन्धुर-विधानम् ।

सकल-नय-विलसितानां विरोधमथनं नमाम्यनेकान्तम् ॥

अजेग विगा लोगस्तवि ववहारो सञ्वहा ग गिव्वडइ। तस्स सुवरोकगरुगो गमो श्रागेगंतवायस्स ॥६१॥

एकान्तसिद्धान्तके छप्परको सम्भालनेके लिये उसके नीचे तरह-तरहकी टेवकियाँ ( थूनियाँ ) लगानी पड़ी हैं; परन्तु फिर भी वे उसे सम्भाल नहीं सेके झौर न झपने सर्वथा-एकान्त सिद्धान्त-को किसी दूसरी तरह प्रतिष्ठित करनेमें हो समर्थ हो सके हैं। उदाहर एके लिये अद्वेत एकान्तवादको लीजिये, ब्रह्मा हैतवादी एक ब्रह्मके सिवाय दूसरे किसी भी पदार्थका श्रस्तित्व नहीं मानते---सर्वथा अभेदवादका ही प्रतिपादन करते हैं--- उनके सामने जब सात्तात् दिखाई देनेवाले पदार्थ-भेदों, कारक किया-भेदों तथा विभिन्न लोक-व्यवहारोंकी बात आई तो उन्होंने कह दिया कि 'ये सब मायाजन्य हैं' ऋर्थात् मायाकी कल्पना करके प्रत्यत्तमें दिखाई पडने वाले सब भेदों तथा लोक-व्यवहारोंका भार उसके ऊपर रख दिया। परन्तु यह माया क्या बला है श्रीर वह सत्रूप है या असत्रूप, इसको स्पष्ट करके नहीं बतलाया गया। माया यदि श्रसत् है तो वह कोई वस्तु न होनेसे किसी भी कार्यके करने में समर्थ नहीं हो सकती। श्रीर यदि सत है तो वह ब्रह्मसे भिन्न है या ऋभिन्न है ? यह प्रश्न खड़ा होता है। ऋभिन्न होनेकी हालतमें ब्रह्म भी मायारूप मिथ्या ठहरता है और भिन्न होनेपर माया और ब्रह्म दो जुदी वस्तुएँ होनेसे दितापत्ति होकर सर्वधाः अद्वैतवादका सिद्धान्त बाधित हो जाता है। यदि हेतुसे अद्वैतको सिद्ध किया जाता है तो हेतु और साध्यके दो होनेसे भी द्वैता-पत्ति होती है श्रीर हेतुके विना वचनमात्रसे सिद्धि माननेपर जस वचनसे भी द्वैतापत्ति हो जाती है। इसके सियाय, द्वैतके बिमा अद्वैत कहना बनता ही नहीं, जैसे कि हेतुके बिना अहेतुका त्रीर हिंसाके बिना श्रहिंसाका प्रयोग नहीं बनता । श्रद्वैतमं द्वैत-का निषेध है, यदि द्वैत नामकी कोई वस्तु नहीं तो उसका निषेध भी नहीं बनता, द्वैतका निषेध होनेसे उसका अस्तित्व स्वतः सिद्ध हो जाता है। इस तरह सर्वथा अद्वैतवादकी मान्यताका विधान

सिद्धान्त-बाधित ठहरता है, वह अपने स्वरूपको प्रतिष्ठित करने-में स्वयं असमर्थ है और उसके आधार पर कोई लोकव्यवहार सुघटित नहीं हा सकता। दूसरे सत्-असत् तथा नित्य-च्चिंकादि सर्वथा एकान्त-वादोंकी भी एसी हा स्थिति है, वे भी अपने स्वरूपका प्रतिष्ठित करनेमें असमथ है और उनके द्वारा भी अपन स्वरूपका बाधा पहुँचाये बिना लाक-व्यवहारकी कोई व्यवस्था नहीं बन सकतो।

श्रोसिद्धसेनाचायने अपने सन्मतिसूत्रमें कपिलके सांख्यदर्शन-को द्रव्यार्थिकनयका वक्तव्य, शुद्धांधनपुत्र बुद्धके बौद्धदर्शनको परिशुद्ध पर्यायार्थिक नयका विकल्प श्रांर उल्क् (कर्णाद) के वैशेषिकदर्शनका उक्त दोनों नयोंका वक्तव्य होनेपर भी पारस्परिक निरपेचताके कारण 'मिथ्यात्व' बतलाया है श्रोर उसके अनन्तर लिखा है:—

जे संतवाय-दांसे सक्कोलूया भर्णति संखाणं । संखा य असव्वाए तेसिं सब्वे वि ते सच्चा ॥५०॥ ते उ भयगोवगीया सम्मद्दंसग्रमगुत्तरं होति । जं भवदुक्खविमोक्खं दो वि गु पूरेंति पाडिक्कं ॥५१॥

'सांख्योंके सद्वादपत्तमें बौद्ध और वैशेषिक जन जो दोष देते हैं तथा बौद्धों और वैशेषिकोंके असद्वादपत्तमें सांख्यजन जो दोष देते हैं वे सब सत्य हैं—सर्वथा एकान्तवादमें वैसे दोप आते ही हैं। ये दोनों सद्वाद और असद्वाद दृष्टियाँ यदि एक दूसरेकी अपेत्ता रखते हुए संयोजित हो जॉय—समन्वयपूर्वक अनंकान्त-दृष्टिमें परिएत हा जायं—तो सर्वोत्तम सन्यगदर्शन बनता है; क्योंकि ये सत्-असत् रूप दोनों दृष्टियाँ अलग-अलग संसारके दुःखोंसे छुटकारा दिलानेमें समर्थ नहीं हैं--दोनोंके

₹5

सर्वोद्य-तीर्थ

सापेच संयोगसे ही एक-दूसरेकी कमी दूर होकर संसारके दुः सोंसे मुक्ति एवं शान्ति मिल सकती है।'

इस सब कथनपरसे मिथ्यादर्शनों और सम्यग्दर्शनोंका तत्त्व महज ही समममें आ जाता है और यह माल्म हो जाता है कि कैसे सभी मिथ्यादर्शन मिलकर सम्यग्दर्शनके रूपमें परिएत हो जाते हैं। मिथ्यादर्शन अथवा जैनेतरदर्शन जवतक अपने-श्रपने वक्तव्यके प्रतिपादनमें एकान्तताको अपनाकर पर-विरोधका लद्द्य रखते हैं तबतक सम्यग्दर्शनमें परिएत नहीं होते, और जब पर-विरोधका लद्द्य छोड़कर पारस्परिक अपेत्ताको लिये हुए समन्वय-की दृष्टिको अपनाते हैं तभी सम्यग्दर्शनमें परिएत हो जाते हैं, और जैनदर्शन कहलानेके योग्य होते हैं। जैनदर्शन अपने अने-कान्तात्मक स्याद्वाद-न्यायके द्वारा समन्वयकी दृष्टिको लिये हुए है---समन्वय ही उसका नियामक तत्त्व है न कि विरोध, और इसलिये सभी मिथ्यादर्शन अपने-अपने विरोधको मुलाकर उसमें समा जाते हैं। इसीसे सन्मतिसूत्रकी अन्तिम गाथामें जिनवचन-रूप जिनशासन अथवा जैनदर्शनकी मंगलकामना करते हुए उसे 'मिथ्यादर्शनॉका समूहमय' बतलाया है, जो इस प्रकार है—

### भदं मिच्छादंसगरसमूहमइयस्स अमयसारस्स। जिखतयगरस भगतत्रो संविग्ग-सुहाहिगम्मस्स ॥७०॥

इसमें जिनवचनरूप जैनदर्शन (जिनशासन) के तीन खास विशेषणोंका उल्लेख किया गया है---पहला विशेषण मिथ्यादर्शन-ममूहमय, दूसरा अमृतसार और तीसरा संविग्नसुखाधिगम्य है। मिथ्यादर्शनोंका समूह होते हुए भी वह मिथ्यात्वरूप नहीं है, यही उसकी सर्वोपरि विशेषता है और यह विशेषता उसके सापेच्च-नयबादमें सन्निहित है---सापेच्चनय मिथ्या नहीं होते, निर्पेच्चनय ही मिथ्या होते हैं; जैसा कि स्वामी समन्तमद्र प्रखीत देवागमके निम्न वाक्यसे प्रकट हैः—

मिथ्या-समूहो मिथ्याचेक मिथ्येकान्तताऽस्ति नः ।

निरपेचा नया मिथ्या सापेचा वस्तु तेऽर्थकृत् ॥

महावीरजिनके सर्वधर्मसमन्वयकारक उदार शासनमें सत्-असत् तथा नित्य-चुणिकादि रूप वे सब नय-धमं जे। निरपेचुरूप-में ऋलग-ऋलग रहकर ऋतत्त्वका रूप धारए किये हुए स्व-पर-घातक होते हैं वे ही सब सापेच (श्रविरोध) रूपमें मिलकर तत्त्वका रूप धारण किये हुए स्व-पर-उपकारी बने हुए हैं& तथा आश्रय पाकर बन जाते हैं और इसलिये स्वामी समन्तमद्रने युक्त्यनुशासनकी उक्त ( ६१ वीं ) कारिकामें वीरशासनको जो सर्वधर्मवान सर्वदुःखप्रणाशक श्रौर सर्वोदयतीर्थ बतलाया हे वह बिल्कुल ठीक तथा उसकी प्रकृतिके सर्चथा त्रानुकूल है। महावीर-का शासन अनेकान्तके प्रभावसे सकल दुनेयों ( परस्पर निरपेइ नकों) अयवा मिच्यादशनोंका अन्त (निरसम) करनेवाला हे और ये दुर्नय अथवा सर्वथा एकान्तवाटरूप मिथ्यादर्शन ही संसारमें श्वनेक शारीरिक तथा मानसिक दुःखरूप त्रापदाश्रोंके कारण होते हैं। श्रतः जो लोग भगवान महावीरके शासनका--- उनके धर्मूतीर्थका-सचमुच आश्रय लेते हैं-- उसे ठीक तौर पर अथवा पूर्णतया अपनाते हैं--उनके मिथ्यादर्शनादि दूर होकर् समस्त दुःख यथासाध्य मिट जाते हैं। श्रीर वे इस धर्मके प्रसादसे अपना पूर्ण अभ्युदय--- उत्कर्ष एवं विकास---तक सिद्ध करनेमें समर्थ हो जाते हैं।

महावीरकी ओरसे इस धर्मतीर्थका द्वार सबके लिये खुला हुआ है, जिसकी सूचक अगणित कथाएँ जैनशास्त्रोंमें पाई जाती हैं और जिनसे यह स्पष्ट जाना जाता है कि पतितसे-पतित प्राणियोंने भी इस धर्मका आश्रय लेकर अपना उद्धार और कल्याण किया है; उन सब कथाओंको बोड़ कर यहां पर जैन-प्रन्थोंके सिर्फ कुछ विधि-वाक्योंको ही प्रकट किया जाता है जिससे उन लोगोंका समाधान हो जो इस तीर्थको केवल अपना ही साम्प्रदायिक तीर्थ और एकमात्र अपने ही लिये अवतरित हुआ समफ बैठे हैं तथा दूसरोंके लिये इस तीर्थसे लाभ उठातेमें अनेक प्रकारसे बाधक बने हुए हैं । वे वाक्य इस प्रकार हैं:---

(१) दीचायोग्यास्त्रयो वर्णाश्चतुर्थश्च विधोचितः ।

मनोवाक्कायधर्माय मताः सर्वेऽपि जन्तवः ॥

(२) उच्चाऽवच-जनप्रायः समयोऽयं जिनेशिनाम्।

नैकस्मिन्पुरुषे तिष्ठेदेकस्तम्भ इवालयः ॥ --- यशस्तिलके, सोमदेवसूरिः

(३) आचाराऽनवद्यत्वं शुचिरुपस्कारः शरीरशुद्धिश्च करोति शुद्रानपि देव-द्विजाति-तपस्वि-परिकर्मसु योग्यान्॥ —नीतिवाक्यामृते, सोमदेवसूरिः

(४) श्रूद्रोऽप्युपस्कराऽऽचार-वपुःशुद्धचाऽस्तु तादृशः । जात्या हीनोपि कालादिलब्धी द्यात्माऽस्ति धर्मभाक् ॥ ---सागारधर्मांमृते, म्राशाघरः

(१) एहु धम्मु जो त्रायरइ बंभगु सुद्दु वि कोइ। सो सावउ किं सावयहं त्राग्यु कि सिरि मणि होइ।६७। ----सावयधम्मदोहा (देवसेनाचार्य) इन सब वाक्योंका आशय कमसे इस प्रकार है:---

(१) 'ब्राह्मए,च्चत्रिय,वैश्य ये तीनों वर्छ (श्राम तौरपर) मुनि-दीच्चाके योग्य हैं और चौथा शूद्र वर्छ विधिके द्वारा दीच्चाके योग्य है। (वास्तवमें) मन, वचन, तथा कायसे किये जाने वाले धर्मका अनुष्ठान करनेके लिये सभी जीव अधिकारी हैं।' (यक्षस्तिलक)

(२) 'जिनेन्द्रका यह धर्म प्रायः ऊँच और नीच दोनों ही प्रकारके मनुष्योंके आश्रित है । एक स्तम्भके आधारपर जैस मन्दिर-मकान नहीं ठहरता उसी प्रकार ऊँच-नीचमेंसे किसी एक ही प्रकारके मनुष्यसमूहके आधार पर धर्म ठहरा हुआ नहीं है— वास्तवमें धर्म धार्मिकोंके आश्रित होता है, भले ही उनमें झान, धन, मान-प्रतिष्ठा, कुल-जाति, आझा-ऐश्वर्य, शरीर, बल, उत्प-त्तिस्थान और आचार-विचारादिकी दृष्टिसे कोई ऊँचा और कोई नीचा हो ।' (यशस्तिलक)

(३) 'मद्य-मांसादिके त्यागरूप आचारकी निर्दोषता, गृह-पात्रादिको पवित्रता और नित्यस्नानादिके द्वारा शरीरकी शुद्धि, ये तीनों प्रवृत्तियां (विधियां) शुद्रों को भी देव, द्विजाति और तपस्वियों(मुनियों)के परिकर्मोंके योग्य बनाती हैं।'(नीतिवाक्यामृत)

(४) 'आसन और वर्तन आदि उपकरए जिसके शुद्ध हों, मद्यमांसादिके त्यागसे जिसका आचरए पवित्र हो और नित्य स्नानादिके द्वारा जिसका शरीर शुद्ध रहता हो, ऐसा शूद्र भी बाह्य-गादिक वर्णोंके समान धर्मकापालन करनेके योग्य है; क्योंकि जातिसे हीन आत्मा भी कालादिक लब्धिको पाकर धर्मका आधि-कारी होता है।' (सागारधर्मामृत)

(४) 'इस (आवक) धर्मका जो कोई भी त्राचरए-पालन करता है, चाहे वह ब्राह्मए हो या शुद्र, वह आवक है। आवकके सिरपर और क्या कोई मएि होता है ? जिससे उसकी पहिचान की जा सके।' (सावयधम्मदोहा) नीच-से-नीच कहा जानेवाला मनुष्य भी जो इस धर्मप्रव-तंककी शरएमें आकर नतमस्तक हो जाता है—प्रसन्नतापूर्वक उसके द्वारा प्रवर्तित धर्मको धारए। करता है—यह इसी लोकमें ज्ञति उच्च बन जाता है । इस धर्मकी टप्टिमें कोई जाति गहिंत नहीं—तिरस्कार किये जानेके योग्य नहीं—,सर्वत्र गुएगेंकी पूज्यता है, वे ही कल्याएकारी हैं, और इसीसे इस धर्ममें एक चाण्डालको भी त्रतसे युक्त होने पर 'वाह्यए।' तथा सम्यग्दर्शनसे युक्त होने पर 'देव' (आराध्य) माना गया है और चाण्डालको किसी साधा-रए। धर्म-क्रियाका ही नहीं किन्तु 'उत्तमधर्म' का अधिकारी सूचित किया है; जैसा कि निम्न आय-वाक्योंसे प्रकट है:—

चाएडालो वि सुर्रिदो उत्तमधम्मेर संभवदि । --- स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा

वोरका यह धर्म तीर्थ इन ब्राह्मणादि जाति-भेदोंको तथा दूसरे चाण्डालादि विशेषोंको वास्तविक ही नहीं मानता किन्तु वृत्ति श्रथवा श्राचार-भेदके आधारपर कल्पित एवं परिवर्तनशील जानता है। साथ ही यह स्वीकार करता है कि अपने योग्य गुर्ेंश की उत्पत्तिपर जाति उत्पन्न होती है, उनके नाशपर नष्ट हो जाती है ज्यौर वर्णव्यवस्था गुर्णकर्मोंके आधारपर है न कि जन्मके। यथा :---

चातुर्वण्यं यथाऽन्यच्च चाण्डालादिविशेषण्यम् । सर्वमाचारभेदेन प्रसिद्धिं छुवने गतम् ॥११-२०५॥ ----पद्यचरिते, रविषेणाचार्यः

त्राचारमात्रभेदेन जातीनां भेदकत्पनम् । न जातिर्बाह्मणीयाऽस्ति नियता काऽपि तात्विकी ॥१७-२४ गुर्ग्रेः सम्पद्यते जातिगुर्ण्णध्वंसैविंपद्यते ॥१७-३२॥

---- वर्मपरीक्षायां, अमितगतिः

तस्माद्गुर्गोर्वर्गा-व्यवस्थिति: । ॥११-१६८॥ ----पद्मचरिते, रविषेणाचार्यः

कियाविशेषादिनिबन्धन एव ब्राह्मगादिव्यवहार: । -----प्रमेयकमलमार्तण्डे, प्रभाचन्द्राचार्यः

इस धर्ममें यह भी बतलाया गया है कि इन बाह्यणादि जा-तियोंका आकृति आदिके भेदको लिये हुए कोई शाश्वत लज्ञण भी गो-अश्वादि जातियोंकी तरह मनुष्य-शरीरमें नहीं पाया जाता, प्रत्युत इसके शूद्रादिके योगसे बाह्यणी आदिमें गर्भाधान-की प्रवृत्ति देखी जाती हैं, जो वास्तविक जाति-भेदके विरुद्ध है। इसी तरह जारजका भी कोई चिह्न शरीरमें नहीं होता, जिससे उसकी कोई जुदी जाति कल्पित की जाय; और न केवल व्यभि-चारजात होनेकी वजहसे ही कोई मनुष्य नीच कहा जा सकता है---नीचताका कारण इस तीर्थ-धर्ममें 'अनार्य आचरण' अथवा 'म्लेच्छाचार' माना गया है। इन दोनों बातोंके निर्देशक दो वाक्य इस प्रकार हैं:---

वर्षाकृत्यादिभेदानां देहेऽस्मिन्न च दर्शनात् ।

बाह्यएयादिषु शूद्राद्यैर्गर्भाधानप्रवर्तनात् ॥

नास्ति जाति-कृतो भेदो मनुष्यांगां गवाऽश्ववत् ।

चिह्वानि विटजातस्य सन्ति नाऽङ्गेषु कानिचित् । त्रनार्यमाचरन् किञ्चिजायते नीचगोचरः ॥ ---- पद्मचरिते. रविषेणाचार्यः

वस्तुतः सब मनुष्योंकी एक ही मनुष्यजाति इस धर्मको अभीष्ट है, जो 'मनुष्यजाति' नामक नामकर्मके उदयसे होती है, और इस दृष्टिसे सब मनुष्य समान हैं—आपसमें भाई-भाई हैं—और उन्हें इस धर्मके द्वारा अपने विकासका पूरा अधिकार प्राप्त है। जैसा कि निम्न वाक्योंसे प्रकट है:—

विप्र-चत्रिय-विट्-शूद्राः प्रोक्ताः क्रियाविशेषतः । जैनधर्मे पराः शक्तास्ते सर्वे वान्धवोपमाः ॥ ----धर्मरसिके, सोमसेनोद्धृतः

इसके सिवाय, किसीके कुलमें कभी कोई दोष लग गया हो तो उसकी शुद्धि की, और म्लेच्छों संस्की कुलगोदि करके उन्हें अपनेमें मिलाने तथा मुनिदीचा बादिके द्वारा अपरे उठानेकी स्पष्ट श्राज्ञाएँ भी इस धमशासनमें पाई जाती हैं %। और इस-

- रू जैसा कि निम्न वाक्योंसे प्रकट है :---
- १. कुतश्चित्कारणाद्यस्य कुलं सम्प्राप्त-दूपणम् । सोऽपि राजादिसम्मत्या शोधयेत्स्वं यदा कुलम् ॥४०-१६८॥ तदाऽस्योपनयाईत्वं पुत्र-पौत्रादि-सन्ततौ । न निषिद्धं हि दीत्तार्हे कुलेचेदस्य पूर्वजाः ॥४०-१६६॥

२. स्वदेशऽनत्तरम्लेच्छान्प्रजा-बाधा-विधायिनः । कुलशुद्धि-प्रदानाद्यैः स्वसात्कुर्यादुपक्रमैः ॥४२-१७६॥ —-ग्रादिपुरागो, जिनसेनाचार्यः

३, "म्लेच्छभूमिजमनुष्याणां सकलसंयमप्रहणं कथं भवतीति नाऽशंकितव्यं । दिग्विजयकाले चक्रवर्तिना सह आर्यखण्डमाग-तानां म्लेच्छराजानां चक्रवत्यीदिभिः सह जातवैवाहिकसम्बन्धानां संयमप्रतिपत्तेरविरोधात । आथवा तत्कन्यकानां चक्रवर्त्यादिपरि-णीतानां गर्भेपूत्पन्नस्य माट्रपत्तापेत्त्या म्लेच्छ-व्यपदेशभाजः

संयमसंभवात् तथाजातीयकानां दीचाईत्वे प्रतिपेधाभावात् ॥" —लब्धिसारटीका (गाथा १९३वी)

नोट—यहां म्लेच्छोंकी दीक्षा-योग्यता, सकलर्सयमग्रहरएकी पात्रता ग्रोर उनके साथ वैवाहिक सम्बन्ध ग्रादिका जो विधान किया है वह सब कसायपहुडकी 'जयधवला' टीकामें भी, जो लव्धिसारटीकासे कईसौ वर्ष पहलेकी (ध्वी शताब्दीकी) रचना है, इसी क्रमसे प्राकृत और संस्कृत भाषामें दिया है। जैसाकि उसके निम्न शब्दोंसे प्रकट है:—

"जइ एवं कुरो तत्थ संजमग्गहणसंभवो ति णासंकणिज्जं। दिसाविजयपयट्टचकवट्टिखंघावारेण सह मज्मिमखंडमागयाणं मिलेच्छरायाणं तत्थ चक्कवट्टिआदीहिं सह जादवेवाहियसंबंधाणं-संजमपडिवत्तीए विरोहाभावादो। अहवा तत्तत्कन्यकानां चक्रव-त्यीदिपरिणीतानां गर्भेषूत्पन्ना मातृपत्तापेत्तया स्वयमकर्मभूमिजा इतीह विवन्तिताः ततो न किंचिद्विप्रतिषिद्धं । तथाजातीयकाना दीन्नाईत्वे प्रतिषेधाभावादिति। " सर्वोदय-तीर्थ

लिए यह शासन सचमुच ही 'सर्वोदयतीर्थ' के पदको प्राप्त है--इस पदके योग्य इसमें सारी ही योग्यताएँ मौजूद हैं--हर कोई भव्य जीव इसका सम्यक् आश्रय लेकर संसारसमुद्रसे पार उतर सकता है ।

परन्तु यह समाजका और देशका दुर्भाग्य है जो आज हमने —जनके हाथों दैवयोगसे यह तीर्थ पड़ा है—इस महान् तीर्थकी महिमा तथा उपयोगिताको मुला दिया है, इसे अपना घरेल, चद्र या असर्वोदयतीर्थका-मा रूप देकर इसके चारों तरफ ऊँची-ऊँची दीवारें खड़ी कर दी हैं और इसके फाटकमें ताला डाल दिया है । हम लोग न तो खुद ही इससे ठीक लाभ उठाते हैं और न दूसरोंको लाभ उठाने देते हैं—मात्र अपने थोड़ेसे विनाद अथवा कोड़ाके स्थल-रूपमें ही हमने इसे रख छोड़ा है और उसीका यह परिणाम है कि जिस 'सर्वोदयतीर्थ' पर दिन-रात उपासकोंकी भीड़ और यात्रियोंका मेला-सा लगा रहना चाहिये था वहाँ आज सन्नाटासा छाया हुआ है, जैनियोंकी संख्या भी अंगुलियोंपर गिनने लायक रह गई है और जो जैनी कहे जाते हैं उनमें भी जैनत्वका प्रायः कोई स्पष्ट लच्चण दिखलाई नहीं पड़ता—कहीं भी दया, दम, त्याग और समाधिकी तत्परता नजर नहीं आती—लागोंको महावीरके सन्देशकी ही खबर नहीं, और इमीसे संसारमें सर्वत्र दुःल ही दुःल फैला हुआ है।

ऐसी हालतमें अब खास जरूरत है कि इस तीर्थका उद्धार किया जाय, इसकी सब रुकावटोंको दूर कर दिया जाय, इसपर खुले प्रकाश तथा खुली हवाकी व्यवस्था की जाय, इसका फाटक सबोंके लिये हर वक्त खुला रहे, सभीके लिये इस तीर्थ तक पहुँचनेका मार्ग सुगम किया जाय. इसके तटों तथा घाटोंकी मरम्मत कराई जाय, बन्द रहने तथा असें तक यथेष्ट व्यवहारमें न आनेके कारण तीर्थजल पर जो कुछ काई जम गई है अथवा

उसमें कहीं-कहीं शैवाल उत्पन्न हो गया है उसे निकालकर दूर किया जाय श्रीर सर्वसाधार एको इस तीर्थके महात्म्यका पूरा-पूरा परिचय कराया जाय । ऐसा होनेपर श्रथवा इस रूपमें इस तीर्थका उद्धार किया जानेपर आप देखेंगे कि देश-देशान्तरके कितने बेशुमार यात्रियोंकी इसपर भीड़ रहती है, कितने विद्वान् इसपर मुग्ध होते हैं, कितने ऋसंख्य प्राणी इसका आश्रय पाकर और इसमें श्रवगाहन करके अपने दुःख-संतापोंसे छुटकारा पाते हैं श्रौर संसारमें कैसी सुख-शान्तिकों लहर व्याप्त होती है । स्वामी समन्तभद्रने श्रपने समयमें, जिसे श्राज १८०० वर्षके लगभग हो गये हैं, ऐसा ही किया है: और इसीसे कनड़ी भाषाके एक प्राचीन शिलालेख \* में यह उल्लेख मिलता है कि 'स्वामी समन्त-भद्र भगवान् महावीरके तीर्थकी हजारगुनी वृद्धि करते हुए देशान्तरोंमें व्याप्त कर दिया था। स्राज भी वैसा ही होना चाहिये। यहो भगवान् महावोरकी सच्ची उपासना, सच्ची भक्ति और उनकी सची जयन्ती मनाना होगा।

महावीरके इस अनेकान्त-शासन-रूप तोर्थमें यह खूवी खुद मौजूद है कि इससे भरपेट अथवा यथेष्ट द्वेष रखनेवाला मनुष्य भी यदि समर्ट्रण्ट (मध्यस्थवृत्ति) हुआ उपपत्ति-चत्तुसे (मात्सर्य-के त्यागपूर्वक युक्तिसंगत समाधानकी दृष्टिसे) इसका अवलोकन और परीच्च करता है तो अवश्य हो उसका मान-शृङ्ग खरिडत

म्यह शिलालेख बेलूर ताल्लुकेका शिलालेख नम्बर १७ है, जो रामानुजाचार्य-मन्दिरके ग्रहातेके ग्रन्दर सौम्यनाथकी-मन्दिरकी छतके एक पत्यर पर उत्कीर्ए है ग्रौर शक सम्वत् १०५६ का लिखा हुग्रा है। देखो, एपिग्रेफिका कर्णाटिकाकी जिल्द पांचवीं ग्रथवा 'स्वामी समन्तभद्र' प्रष्ठ ४६ ग्रथवा समीचीन-धर्मशास्त्रकी प्रस्तावना प्रष्ठ ११३।

रेम

महावीर-सन्देश

हो जाता है—सर्वथा एकान्तरूप मिथ्यामतका आपह छूट जाता है—और वह अभद्र अथवा मिथ्यादृष्टि होता हुआ भी सब त्रोर-से भद्ररूप एवं सम्यग्दृष्टि बन जाता है। अथवा यों कहिये कि भगवान महावीरके शासनतीर्थका उपासक और अनुयायी हो जाता है। इसी बातको स्वामी समन्तभद्रने अपने निम्न वाक्य-द्वारा व्यक्त किया है—

कामं द्विषत्रप्युपपत्तिचत्तुः समीचतां ते समदृष्टिरिष्टम् । त्वयि ध्रुवं खण्डितमानशृङ्गो भवत्यभद्रोऽपि समन्तभद्रः ॥ —युक्तयनुशासन

आतः इस तीर्थके प्रचार-विषयमें जरा भी संकोचकी जरूरत नहीं है, पूर्ण उदारताके साथ इसका उपर्युक्त रीतिसे योग्य-प्रचारकोंके द्वारा खुला प्रचार होना चाहिये और सबोंको इस तीर्थकी परीचाका तथा इसके गुर्णोंको मालम करके इससे यथेष्ट लाभ उठानेका पूरा अवसर दिया जाना चाहिये। योग्य प्रचारकों-का यह काम है कि वे जैसे-तैसे जनतामें मध्यस्थभावको जामत करें, इर्षा-द्वेषादिरूप मत्सर-भावको हटाएँ, हृदयोंको युक्तियोंसे संस्कारित कर उदार बनाएँ, उनमें सत्यकी जिझासा उत्पन्न करें और उस सत्यकी दर्शनप्राप्तिके लिये लोगोंकी समाधान-दृष्टिको खोलें।

# महावीर-सन्देश

हमारा इस वक्त यह खास कर्तव्य है कि हम भगवान महा-वीरके सन्देशको—उनके शित्तासमूहको—माल्म करें. उसपर खुद श्रमल करें श्रीर दूसरोंसे श्रमल करानेके लिये उसका घर-घरमें प्रचार करें । बहुतसे जैनशास्त्रोंका श्रध्ययन, मनन श्रीर मन्थन करने पर मुफे भगवान महावीरका जो सन्देश माल्म हुन्ना है उसे मैंने एक झोटीसी कवितामें निबद्ध कर दिया है । यहाँ पर उसका देदिया जाना कुछ अनुचित न होगा। उससे थोड़ेमें ही-सूत्ररूपसे----महावीर भगवानकी बहुतसी शित्तात्रोंका अनुभव हा सकेगा और उन पर चलकर-----उन्हें अपने जीवनमें उतार-कर----हम अपना तथा दृसरोंका बहुत कुछ हित साधन कर सकेंगे। वह सन्देश इस प्रकार है:----

यही है महावीर-सन्देश ।

विपुलाचलपर दिया गया जा प्रमुख धर्म-उपदेश।। यही० ।। सब जीवोंको तुम अपनाश्रो, हर उनके दुख-क्लेश। श्रसद्भाव रक्लो न किसीसे, हो ऋरि क्यों न विशेप ॥१॥ बैर छुटे, उपजे मति जिससे, वही यत्न यत्नेश ॥२॥ पापसे हो, पापीसे नहीं कभी लव-लेश। धुरा। भूल सुमा कर प्रेम-मार्गसे, करो उसे पुण्येश ॥३॥ तज एकान्त-कदाप्रह-दुर्गु ए, बनो उदार विशेष । रह प्रसन्नचित सदा, करो तुम मनन तत्त्व-उपटेश ॥४॥ जीतो राग-द्वेष-भय-इन्द्रिय-मोह-कषाय अशेष धरो धैर्य, समचित्त रहो, श्रों' सुल-दुलमें सविशेप ॥४॥ श्रहंकार-ममकार तजा, जो श्रवनतिकार विशेष। तप-संयममें रत हो, त्यागो तृष्णा-भाव स्रशेप ॥६॥ 'वीर' उपासक बना सत्यके, तज मिथ्याऽभिनिवेश । विपदाश्रोंसे मत घवराश्रो, धरो न कांपावेश ॥ आ संज्ञानी-संदृष्टि बनो, श्रों' तजो भाव संक्लेश। सदाचार पालो दढ होकर, रहं प्रमाद न लेश ॥=॥ सादा रहन-सहन-भोजन हो, सादा भूपा-वेप । विश्व-प्रेम जाव्रत कर उरमें, करो कर्म निःशेष ॥ध॥ हो सबका कल्याए, भावना ऐसी रहे हमेश । रया-लोक-सेवा-रत चित हो, श्रीर न कुछ त्रादेश ॥१०॥

इस पर चलनेसे ही होगा, विकसित स्वात्म-प्रदेश । . खात्म-ज्योति जगेगी ऐसे, जैसे उदित दिनेश ॥११॥ यही है महावीर-सन्देश, विपुला० ।

# सर्वोदयतीर्थके कुछ मूलसूत्र

भगवान् महावीरकं सर्वोदयतीर्थ-सम्बन्धी कुछ मूल सूत्र इस प्रकार हैं, जिनसे उस तीर्थ-शासनको बहुत कुछ जाना-पहिचाना जा सकता तथा अपने हितके लिये उपयोगमें लाया जा सकता है:---

१ सब जीव द्रव्य-दृष्टिसे परस्पर समान हैं।

२ तब जीवोंका वास्तविक गुएा-स्वभाव एक ही है।

३ प्रत्येक जीव स्वभावसे ही अनन्तदर्शन, अनन्तज्ञान. अनन्तसुख और अनन्तवीर्यादि अनन्त शक्तियोंका आधार अथवा पिण्ड है।

४ अनादिकालसे जीवोंके साथ कर्ममल लगा हुआ है, जिसकी मूल-प्रकृतियाँ आठ, उत्तर प्रकृतियाँ एक सौ अड़तालीस ओर उत्तरोत्तर प्रकृतियाँ असंख्य हैं।

४ इस कर्ममलकं कारण जीवोंका असली स्वभाव आच्छा-दित है, उनकी वे शक्तियाँ अविकसित हैं और वे परतन्त्र हुए नाना प्रकारकी पर्यायें धारण करते हुए नजर आते हैं।

६ अनेक अवस्थाओंको लिये हुए संसारका जितना भी प्रााणि-वर्ग है वह सब उसी कर्ममलका परिणाम है।

७ कर्ममलके भेदले ही यह सब जीव-जगत भेदरूप हैं।

प् जावको इस कर्ममलसे मलिनावस्थाका 'विभाव-परिएति' कहते हैं।

٤ जब तक किसो जीवकी यह विभावपरिएति बनी रहती है तब तक वह 'संसारा' कहलाता है । श्रीर तभी तक उसे संसार- में कर्मानुसार नाना प्रकारके रूप धारण करके परिश्रमण करना तथा दुःख उठाना होता है।

१० जब योग्य-साधनोंके बलपर विभावपरिएति मिट जाती है, श्रात्मामें कर्ममलका सम्बन्ध नहीं रहता और उसका निज-स्वभाव पूर्णतया विकसित हो जाता है तब वह जीवात्मा संसार-परिश्रमएसे झूट कर मुक्तिको प्राप्त होता है श्रोर मुक्त, सिद्ध श्रथवा परमात्मा कहलाता है।

११ श्रात्माकी पूर्णविकसित एवं परम-विशुद्ध त्रवस्थाके त्रतिरिक्त परमात्मा या ईश्वर नामकी कोई जुदी वस्तु नहीं है।

१२ परमात्माकी दो अवस्थाएँ हैं, एक जीवन्मुक्त और दसरी विदेहमुक्त ।

१३ जीवन्मुक्तावस्थामें शरीरका सम्बन्ध शेष रहता है, जब कि विदेहमुक्तावस्थामें कोई भी प्रकारके शरीरका सम्बन्ध श्रवशिष्ट नहीं रहता।

१४ संसारी जीवोंके त्रस और स्थावर ये मुख्य दो भेद हैं, जिनके उत्तरोत्तर भेद अनेकानेक हैं।

१४ एकमात्र स्पर्शन इन्द्रियके धारक जीव 'स्थावर' श्रौर रसनादि इन्द्रियों तथा मनके धारक जीव 'त्रस' कहलाते हैं।

१६ जीवोंके संसारी मुक्तादि ये सब भेद पर्यायदृष्टिसे हैं। इसी दृष्टिसे उन्हें श्रविकसित, श्रल्पविकसित, बहुविकसित श्रौर पूर्णविकसित ऐसे चार भागोंमें भी बांटा जा सकता है।

े १७ जो जीव अधिकाधिक विकसित हैं वे स्वरूपसे ही उनके पूज्य एवं आराध्य हैं जो अविकसित या अल्पविकसित हैं; क्योंकि आत्म-गुर्खोका विकास सबके लिये इष्ट है।

१८ संसारी जीवोंका हित इसीमें है कि वे अपनी राग-द्वेष-काम-क्रोधादिरूप विभावपरिएतिको छोड़कर स्वभावमें स्थिर होने रूप सिद्धिको प्राप्त करनेका यत्न करें ।

રર

१९ सिद्धि स्वात्मोपलब्धिको कहते हैं। उसकी प्राप्तिके लिये श्रात्मगुणोंका परिचय, गुणोंमें वर्द्धमान श्रनुराग श्रौर विकास-मार्गकी दृढ श्रद्धा चाहिये।

२० इसके लिये, अपना हित एवं विकास चाहनेवालोंको उन पूज्य महापुरुषों अथवा सिद्धात्माओंकी शरणमें जाना चाहिये जिनमें आत्माके गुर्णोका अधिकाधिक रूपमें या पूर्यरूपसे विकास हुआ हो, यही उनके लिये कल्याणका सुगम-मार्ग है।

२१ शरएगों जानेका आशय उपासना-द्वारा उनके गुर्एोमें अनुराग बढ़ाना, उन्हें अपना मार्गप्रदर्शक मानकर उनके पढ़-चिह्नोंपर चलना और उनकी शित्ताओंपर अमल करना है।

२२ सिद्धिको प्राप्त हुए शुद्धात्मात्र्योंकी भक्ति-ढारा आत्मो-कर्ष साधनेका नाम ही 'भक्तियोग' है।

२३ ंशुद्धात्मात्रोंके गुणोंमें अनुरागको,तदनुकूज़वर्तनको तथा उनमें गुणानुराग-पूर्वक आदर-सत्काररूप प्रवृत्तिको'भक्ति'कहतेहें ।

२४ पुण्य-गुर्णोके स्मरणसे आत्मामें पवित्रताका संचार होताहै ।

२४ सद्भक्तिसे प्रशस्त अध्यवसाय एवं ,कुशल-परिएामोंकी उपलब्धि और गुएगवरोधक संचित कर्मोंकी निर्जरा होकर आत्मा-का विकास सधता है।

२६ सची उपासनासे उपासक उसी प्रकार उपास्यके समान हो जाता है जिस प्रकार कि तैलादिसे सुसज्जित बत्ती पूर्ण-तन्म-यताके साथ दीपकका आर्लिंगन करनेपर तद्रूप हो जाती है।

२७ जो भक्ति लौकिक लाभ, यश, पूजा-प्रतिष्ठा, भय तथा रूढि आदिके वश की जाती है वह सद्भक्ति नहीं होती और न उससे आत्मीय-गुग्गोंका विकास ही सिद्ध किया जा सकता है।

२५ सर्वत्र लद्त्य-शुद्धि एवं भावशुद्धिपर दृष्टि रखनेकी जरू-रत है, जिसका सम्बन्ध विवेकसे है ।

२६ विना विवंकके कोई भी किया यथार्थ फलको नहीं फलती

श्रीर न बिना विवेककी भक्ति ही सद्भक्ति कद्दलाती है।

३० जब तक किसी मनुष्यका श्रहंकार नहीं मरता तब तक उसके विकासकी भूमिका ही तैयार नहीं होती।

३१ भक्तियोगसे ऋहंकार मरता है, इसीसे विकास-मार्गमें उसे पहला स्थान प्राप्त है।

३२ बिना भावके पूजा-दान-जपादिक उसी प्रकार व्यर्थ हैं जिस प्रकार कि बकरीके गलेमें लटकते हुए स्तन ।

३३ जीवात्मात्रोंके विकासमें सबसे बड़ा बाधक कारण मोह-कर्म है, जो अनन्तदोपोंका घर है।

३४ मोहके मुख्य दो भेद हैं एक दर्शनमोह जिसे मिथ्यात्व भी कहते हैं श्रौर दूसरा चारित्रमोह जो सदाचारमें प्रवृत्ति नहीं होने देता।

३४ दर्शनमोह जीवकी दृष्टिमें विकार उत्पन्न करता है, जिस-से वस्तुतत्त्वका यथार्थ ऋवलोकन न होकर ऋन्यथा रूपमें होता है ऋौर इसीसे वह मिथ्यात्व कहताता है।

३६ दृष्टिविकार तथा उसके कारएको मिटानेके लिये आ-त्मामें तत्त्व-रुचिको जागृत करनेकी जरूरत है ।

३७ तत्त्वरुचिको उस समीचीन ज्ञानाभ्यासके द्वारा जागृत किया जाता है जो संसारी जीवात्माको तत्त्व-अतत्त्वकी पहचान-के साथ अपने शुद्धस्वरूपका, पररूपका, परके सम्बन्धका, सम्बन्धसे होनेवाले विकार-दोषका अथवा विभावपरिएतिका, विकारके विशिष्ट-कारएोंका और उन्हें दूर करके निविकार-निर्दोष बनने, बन्धनरहित मुक्त होने तथा अपने निज स्वरूपमें सुस्थित होनेका परिज्ञान कराया जाता है, और इस तरह हृदयान्धकारको दूर कर आत्मविकासके सम्मुख किया जाता है।

३८ ऐसे ज्ञानाभ्यासको ही 'ज्ञानयोग' कहते हैं।

२६ वस्तुका जो निज स्वभाव है वही उसका धर्म है।

४० प्रत्येक वस्तुमें श्रनेकानेक धर्म होते हैं, जो पारस्परिक श्रपेत्ताको लिये हुए श्रविरोध-रूपसे रहते हैं श्रौर इसीसे वस्तुका वस्तुत्व बना रहता है।

४१ वस्तुके किसी एक धर्मको निरपेच्चरूपसे लेकर उसी एक धर्मरूप जो वस्तुको समफना तथा प्रतिपादन करना है वह एकान्त श्रथवा एकान्तवाद है। इसीको निरपेच्च-नयवाद भी कहते हैं।

४२ अनेकान्तवाद इसके विपरीत है। वह वस्तुके किसी एक धर्मका प्रतिवादन करता हुआ भी दूसरे धर्मोंको छोड़ता नहीं, सदा सापेत्त रहता है और इसीसे उसे 'स्याद्वाद' अथवा 'सापेत्त-नयवाद' भी कहते हैं।

४३ जो निरपेत्तनयवाद हैं वे सब मिध्यादर्शन हैं और जो सापेत्तनयवाद हैं वे सब सम्यग्दर्शन हैं।

४४ निरपेत्तनय परके विरोधकी दृष्टिको अपनाये हुए स्व-पर-वैरी होते हैं, इसीसे जगतमें अशान्तिके कारण हैं।

४४ सापेत्तनय परके विरोधको न अपनाकर समन्वयकी दृष्टिको लिये हुए स्व-परोपकारी होते हैं, इसीसे जगतमें शान्ति-सुखके कारण हैं।

४६ टष्ट श्रोर इष्टका विरोधी न होनेके कारए स्याद्वाद निर्दोषवाद है, जबकि एकान्तवाद दोनोंके विरोधको लिये हुए होनेसे निर्दोषवाद नहीं है।

४७ 'स्यात्' शब्द सर्वथाके नियमका त्यागी, यथादृष्टको श्रपेत्तामें रखनेवाला, विरोधी धर्मका गौएरूपसे द्योतनकर्त्ता श्रौर परस्पर-प्रतियोगी वस्तुके श्रंगरूप धर्मोंकी संधिका विधाता है।

४८ जो प्रतियोगीसे सर्वथा रहित है वह आत्महीन होता हे और अपने स्वरूपका प्रतिष्ठापक नहीं हो सकता ।

४६ इस तरह सत्-ग्रसत्, नित्य-ग्रनित्य, एक, ग्रनेक, शुभ-श्रशुभ, लोक-परलोक, बन्ध-मोच्च, द्रव्य-पर्याय, सामान्य- विशेष, विद्या-ऋविद्या, गुएा-दोष ऋथवा विधि-निषेधादिके रूपमें जो श्रसंख्य श्रनन्त जोड़े हैं उनमेंसे किसी भी जोड़ेके एक साथीके बिना दूसरेका श्रस्तित्व नहीं बन सकता ।

४० एक धर्मीमें प्रतियोगी धर्म परस्पर ऋविनाभाव-सम्बन्ध-को लिये हुए रहते हैं, सर्वथा रूपसे किसी एककी कभी व्यवस्था नहीं बन सकती।

४१ विधि-निषेधादिरूप सप्त भंग सम्पूर्णतत्त्वार्थपर्यायोंमें घटित होते हैं श्रीर 'स्यात्' शब्द उनका नेतृत्व करता है।

४२ सारे ही नय-पत्त सर्वथारूपमें ऋति दूषित है और स्यात्रूपमें पुष्टिको प्राप्त हैं।

४३ जो स्यादादी हैं वे ही सुवादी हैं, अन्य सब कुवादी हैं।

४४ जो किसी श्रपेत्ता त्रथवा नयविवत्ताको लेकर वस्तुतत्त्व-का कथन करते हैं वे स्याद्वादी हैं, भले ही 'स्यात्' शब्दका प्रयोग साथमें न करते हों ।

४४ कुशलाऽकुशल-कर्मादिक तथा वन्ध-मोत्तादिककी सारी व्यवस्था स्याद्वादियों अथवा अनेकान्तियोंके यहाँ ही बनती है।

४६ सारा वस्तुतत्त्व श्रनेकान्तात्मक है।

४७ जो अनेकान्तात्मक है वह अभेद-भेदात्मककी तरह तद-तत्स्वभावको लिये होता है।

४८ तदतत्स्वभावमें एक धर्म दूसरे धर्मसे स्वतन्त्र न होकर उसकी श्रपेत्ताको लिये रहता है श्रीर मुख्य-गौएकी विवत्तासे उसकी व्यवस्था उसी प्रकार होती है जिस प्रकार कि मथानीकी रस्सीके दोनों सिरोंकी।

४१ विवचित मुख्य और अविवदित गौए होता है।

६० मुख्यके विना गौए तथा गौएके विना मुख्य नहीं बनता। जो गौए होता है वह अभावरूप निरात्मक नहीं होता।

६१ वही तत्त्व प्रमाण-सिद्ध है जो तदतत्स्वभावको लिए हुए

एकान्तदृष्टिका प्रतिषेधक है।

६२ वस्तुके जो ऋंश ( धर्म ) परस्पर निरपेत्त हों वे पुरुषार्थके हेतु अथवा अर्थ-किया करनेमें समर्थ नहीं होते ।

६३ जो द्रव्य है वह सत्स्वरूप है।

६४ जो सत् है वह प्रतिच्च उत्पाद-व्यय-प्रौव्यसे युक्त है ।

६४ उत्पाद तथा व्यय पर्यायमें होते हैं श्रीर धौव्य गुएमें रहता है, इसीसे ट्रव्यको गुएा-पर्यायवान भी कहा गया है।

६६ जो सन् है उसका कभी नाश नहीं होता ।

६७ जो सर्वथा श्रसत् है उसका कभी उत्पाद नहीं होता ।

६८ द्रव्य तथा सामान्यरूपसे कोई उत्पन्न या विनष्ट नहीं होता; क्योंकि द्रव्य सब पर्यायोंमें और सामान्य सब विशेषोंमें रहता है।

६६ विविध पर्यायें द्रव्यनिष्ठ एवं विविध विशेष सामान्य-निष्ठ होते हैं।

७० सर्वथा द्रव्यकी तथा सर्वथापर्यायकी कोई व्यवस्था नहीं बनती श्रोर न सर्वथा पृथग्भूत द्रव्य-पर्यायकी युगपत ही कोई व्यवस्था बनती है।

७१ सर्वथा नित्यमें उत्पाद श्रोर विनाश नहीं बनते, विकार तथा किया-कारककी योजना भी नहीं बन सकती।

७२ विधि श्रौर निपेष दोनों कथंचित् इष्ट हैं, सर्वथा नहीं।

७३ विधि-निषेधमें विवद्तासे मुख्य-गौग्रकी व्यवस्था होती है

७४ वस्तुके किसो एक धर्मका प्रधानता प्राप्त होनेपर शेष धर्म गौए हो जाते हैं।

७४ वस्तु वास्तवमें विधि-निषेधादि-रूप दो-दो अवधियोंसे ही कार्यकारी होती है।

७६ बाह्य श्रौर श्राभ्यन्तर श्रथवा उपादान श्रौर निमित्त दोनों कारणोंके मिलनेसे ही कार्यकी निष्पत्ति होती है।

७७ जो सत्य है वह सब अनेकान्तात्मक है, अनेकान्तके

बिना सत्यकी कोई स्थिति ही नहीं।

७८ जो अनेकान्तको नहीं जानता वह सत्यको नहीं पहचा-नता, अले ही सत्यके कितने ही गीत गाया करे।

७९ अनेकान्त परमागमका बीज अथ्वा जैनागमका प्राए है।

जो सर्वथा एकान्त है वह परमार्थ-शून्य है।

=१ जो दृष्टि अनेकान्तात्मक है वह सम्यग्द्रष्टि है ।

प्र जो दृष्टि अनेकान्तसे रहित है वह मिथ्यादृष्टि है।

द३ जो कथन अनेकान्तदृष्टिसे रहित है वह सब मिथ्या-वचन है।

पर्ध सिद्धि अनेकान्तसे होती है, न कि सर्वथा एकान्तसे ।

=४ सर्वथा एकान्त अपने स्वरूपकी प्रतिष्ठा करनेमें भी समर्थ नहीं होता।

द्ध जो सर्वथा एकान्तवादी है वे अपने वैरी आप हैं। ५७ जो अनेकान्त-अनुयायी हैं वे वस्तुतः अईजिनमता-

नुयायी हैं, भले ही वे 'अर्हन्त' या 'जिन' का न जानते हों।

ूद मन-वचन-काय-सम्बन्धी जिस क्रियाकी प्रवृप्ति या निवृत्तिसे झात्म-विकास सधता है उसके लिये तदनुरूप जा भी पुरुषार्थ किया जाता है उसे 'कर्मयोग' कहते हैं।

ू ८६ द्या, दम, त्याग श्रीर समाधिमें तत्पर रहना श्रात्म-विकासका मूल एवं मुख्य कर्मयोग है ।

ده समीचीन धर्म सद्दृष्टि, सद्बोध श्रीर सश्चारित्ररूप है, बढी रत्नत्रय-पोत श्रीर मांचुका मार्ग है ।

६१ सद्दृष्टिको लिये हुए जो ज्ञान है वह सद्वोध कहलाता है

६२ सद्बोध-पूर्वक जो आचरण है वही सचारित्र है अथवा ज्ञानयोगीके कर्मादानको निमित्तभूत जो क्रियाएँ उनका त्याग सम्यक्चारित्र है और उसका लच्य राग-द्वेपकी निवृत्ति है।

६३ अपने राग-द्वेप-काम-कांधादि-दांधोंको शान्त करनेसे ही

श्रात्मामें शान्तिकी व्यवस्था श्रौर प्रतिष्ठा होती है।

६४ ये राग-द्वेपादि-दोप, जो मनकी समताका निराकरण करनेवाले हैं, एकान्त धर्माभिनिवेश-मूलक होते हैं श्रौर मोही जीवोंके श्रहंकार-ममकारसे उत्पन्न होते हैं।

६४ संसारमें ऋशान्तिके मुख्य कारण विचार-दोष श्रीर श्राचार-दोप हैं ।

६६ विचारदोषको मिटानेवाला 'त्रनेकान्त' श्रीर श्राचार-दोषको दूर करनेवाली 'श्रहिंसा' है।

٤७ अनेकान्त श्रोर श्रहिंसा ही शास्ता वीरजिन श्रथवा वीरजिन-शासनके दो पद हैं।

६८ अनेकान्त और अहिंसाका आश्रय लेनेसे ही विश्वमें शान्ति हो सकती है।

٤٤ जगतके प्राणियोंकी अहिंसा ही 'परमत्रद्य' है, किसी व्यक्तिविशेषका नाम परमत्रद्य नहीं।

१०० जहाँ वाह्याभ्यन्तर दोनों प्रकारके परिप्रहोंका त्याग है वहीं उस श्रहिंसाका वास है।

१०१ जहाँ दोनों प्रकारके परिप्रहोंका भार-वहन अथवा वास है वहीं हिंसाका निवास है।

१०२ जो परिग्रहमें श्रासक्त है वह वास्तवमें हिंसक है।

१०३ श्रात्मपरिणामके घातक होनेसे मूठ, चोरी, कुशील श्रीर परिमह ये सब हिंसाके ही रूप हैं।

१०४ धन-धान्यादि सम्पत्तिके रूपमें जो भी सांसारिक विभूति है वह सब बाह्य परिग्रह है।

१०४ आभ्यन्तर परिष्रह दर्शनमोह, राग, द्वेष, काम, क्रोध, मान, माया, लोभ, हास्य, शोक, भय और जुगुत्साके रूपमें है।

१०६ तृष्णा-नदीको अपरिप्रह-सूर्यके द्वारा सुखाया जाता और विद्या-नौकासे पार किया जाता है। १०७ तृष्णाकी शान्ति अभीष्ट इन्द्रिय-विषयोंकी सम्पत्तिसे नहीं होती, प्रत्युत इसके वृद्धि होती है।

१०८ अाध्यात्मिक तपकी वृद्धिके लिये ही बाह्य तप विधेय है।

१०६ यदि आध्यात्मिक तपकी वृद्धि ध्येय या लत्त्य न हो तो बाह्य तपश्चरए एकान्ततः शरीर-पीडनके सिवा और कुछ नहीं।

श्व तरपरेख रकारतत रारार माडगफ लिमा जार उछ गढ़ा। ११० सद्ध्यानके प्रकाशसे आध्यात्मिक अन्धकार दूर होता है

१११ अपने दोषके मूल कारएको अपने ही समाधितेजसे भस्म किया जाता है।

११२ समाधिकी सिद्धिके लिये बाह्य और आभ्यन्तर दोनों प्रकारके परिप्रहोंका त्याग आवश्यक है।

११३ मोह-शत्रुको सद्दष्टि, संवित्ति और उपेत्तारूप अख-शस्त्रोंसे पराजित किया जाता है।

११४ वस्तु ही अवस्तु हो जाती हैं, प्रक्रियाके बटल जाने अथवा विपरीत हो जानेसे।

११४ कर्म कर्तारको छोड़कर अन्यत्र नहीं रहता।

११६ जो कर्मका कर्ता है वही उसके फलका भोक्ता है।

११७ अनेकान्त-शासन ही अशेप-धर्मीका आश्रय-भूत और सर्व-आपदाओंका प्रणाशक होनेमे 'सर्वोदयतीर्थ' है।

११८ जो शासन-वाक्य धर्मोंमें पारस्परिक अपेत्ताका प्रति-पादन नहीं करता वह सब धर्मोंसे शून्य एवं विरोधका कारए होता है और कदापि 'सर्वोदयतीर्थ' नहीं हो सकता।

११९ त्र्यात्यन्तिक-स्वास्थ्य ही जीवोंका सच्चा स्वार्थ **है**, ज्ञण-भंगुर भोग नहीं।

१२० विभावपरिएतिसे रहित अपने अनन्तझानादिस्वरूपमें शाश्वती स्थिति ही 'आत्यन्तिकस्वास्थ्य' कहलाती है, जिसके लिये सदा प्रयत्नशील रहना चाहिये।

~~**?**#G:~