# मહावीरस्वामीना अंतिम उपहेश

[ श्री इत्तराध्ययनसूत्रना छायानुवाह ]

સંપાદક ગાપાલદાસ જીવાભાઈ પટેલ

## શ્રી પૂંજાસાઈ જૈનગ્રંથમાલા

| ٦.          | સુત્તાનપાત                                                    | 6-0-0          |
|-------------|---------------------------------------------------------------|----------------|
|             | એ સુપ્રસિદ્ધ બૌદ્ધ ગ્રંથનાે ગુજરાતી અનુવાદ                    |                |
| ₹.          | ભગવાન અુદ્ધના પચાસ ધમ'સ'વાદ                                   | <b>1</b> -0-0  |
|             | 'મજિઝમનિકાય' <mark>ના પ્રશ્મ પ૦ સ'વાદ</mark> ો                |                |
| з.          | ભગવાન મહાવીરની ધમ°કથાએા                                       | 9-0-0          |
|             | 'નાયાધમ્મકહાસુત્ત 'નાે ગુજરાતી અનુવાદ                         |                |
| ٧.          | ભગવાન મહાવીરના દશ ઉપાસકા                                      | o-<-o          |
|             | ' હવાસંગદસાસુત્ત <b>'ના</b> ગુજરાતી <b>અનુવાદ</b>             |                |
| ч.          | જૈત દર્ષિએ ભ્રહ્મચર્ચવિચાર                                    | o- <i>Y-</i> o |
|             | સ્વત'ત્ર નિભ'ધ                                                |                |
| ٤.          | સન્મતિત્રકરણ                                                  | 2              |
|             | મૂળ, ગુજરાતી અનુવાદ, ટિપ્પણાે ઇ૦                              |                |
| ૭.          | जिनागमकथासंग्रह                                               | 1-8-o          |
|             | પ્રાકૃત વ્યાકરણ, કેાશ, ડિપ્પણા સાથે                           |                |
| ٧.          | શ્રીમદ્ની છવનયાત્રા                                           | 0-6-0          |
|             | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જીવનકશા                                    |                |
| ٧.          | શ્રી રાજચ દ્રતાં વિચારરત્ના                                   | ०-१२-०         |
|             | તેમનાં લખાણામાંથી વિષયવાર તારવેલા ઉતારા                       |                |
| ૧ ૦.        | મહાવીરસ્વામીનાે સ'યમધર્મ                                      | १-०-०          |
|             | 'શ્રી સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર 'નાે છાયાનુવાદ                         |                |
| <b>૧</b> ૧. | મહાવીરસ્વામીના આચારધર્મ                                       | ०-१२-०         |
|             | 'શ્રી આચારાંગસુત્ર 'નાે છાયાનુવાદ                             |                |
| ૧૨.         | <b>ખુ</b> દ્ધચરિત                                             | 1-8-0          |
|             | મૂળ પાલિ ગ્ર <sup>ે</sup> થાને આધારે લખેલું પ્રામાણિક જ્વનચરિ | 1              |
| <b>૧</b> ૪. | શ્રીકુ'દકુ'દાચાર્ય'નાં ત્રણ રત્ના                             | 0-6-0          |
|             | પ્રવચનમાર, સમયસાર અને પંચાસ્તિકાયસારસંગ્રહ                    |                |
| ₹પ.         | યાગશાસ્ત્ર                                                    | ₹-o-o          |
|             | શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય કૃત સુપ્રસિદ્ધ ગ્રંથનાે છાયાનુ <b>વાદ</b>  |                |

## શ્રી 'પૂ'જાભાઈ જૈનચ'થમાલા – ૧૩

# મહાવીરસ્વામીના અંતિમ ઉપદેશ

[ 'श्री उत्तराध्ययनसूत्र 'ने। छायानुवाह ]

#### સંપાદક ગાપાલદાસ જવાસાઈ પટેલ

अप्पा चैव दमेयको अप्पा हु खलु दुर्मो।
अप्पा दन्तो सुही होई अस्सि लोए परस्य य ॥
पेतानी जतने ज छतवी जेई के; पेतानी जत ज छतवी
मुश्देस छे. जेले पेतानी जत छती छे, ते आ क्षेत्रमां अने
परक्षेत्रमां सुभी थाय छे. [१-१५]

શ્રી જૈનસાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ c/o નવજીવન કાર્યાલય અમદાવાદ પ્રકાશક: ગાપાલદાસ છવાભાઈ પટેલ, મંત્રી, શ્રી જૈનસાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ અમદાવાદ

આવૃત્તિ બીછ, સન ૧૯૩૮

એક રૂપિયા

મુદ્રક: જીવખુજ ડાહ્યાભાઈ દેસાઈ, નવજીવન મુદ્રેણાલય, અમદાવાદ

## ઉપાેદ્ધાત

આ પ્રાંથ જૈન આગમગ્રાંથામાંના ' ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર'ના જાયાતુવાદ છે. જૈન આગમગ્ર**ંથામાં** તેને 'મૂલસૂત્ર' કહેવાતા વિભાગમાં મુકવામાં આવ્યો છે. 'મહાવ્યત્પત્તિ' શ્રુંથમાં 'મૂલગ્રંથ' શબ્દ 'ભુદ્ધના પાતાના શબ્દા' એવા અર્થમાં આપ્યે৷ છે. બીજે પણ 'મૂલ' શબ્દ એવા અર્થમાં વપરાયેક્ષા જોવામાં આવે છે. એટક્ષે જૈનાએ પણ 'મુલ' શખ્દ 'મહાવીરના પોતાના શખ્દો' એ અર્થમાં વાપર્યો હોય એમ બનવાજોગ છે.

ઉપરની માન્યતાને બીજી રીતે પણ ટેંકા મળે છે. ઉતરાધ્યયનસૂત્રના છેલ્લા <sup>શ્</sup>ક્ષોકમાં જણાવ્યું છે કે, " આ પ્રકારે મુમક્ષુઓને માન્ય એવાં ૩૬ ઉત્તમ (ઉત્તર) અધ્યયના પ્રગટ કરીને જ્ઞાતપુત્ર શ્રીમહાવીર ભગવાન પરિનિર્વાણ પામ્યા, એમ હું કહું છું." [૩૬,૨૬૭] કલ્પસત્રના જિનચરિતમાં પણ કહ્યું છે કે, મહાવીર ભગવા**ન** 

તેમના છેવટના 'પજ્જાસન' દરમ્યાન પુષ્યનાં તથા પાપનાં કૂળ વર્ણવતાં પપ અધ્યયનાે અને ૩૬ અગપૂછવા પ્રક્ષોનું વિવરણ કરીને નિર્માણ પામ્યા. 'કલ્પલતા'- કાર જણાવે છે કે એ ૩૬ પ્રક્ષોનું વિવરણ એ જ 'ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર'. જૈન આગમામાં '૩૬ અધ્યયના' અને 'અણપૂછ્યા પ્રશ્નો' એ ખંને વિશેષણો લાગુ પડે તેવા ખીજો કાેઈ ગ્રંથ ન હોવાયી તે માન્યતા સ્વીકારવામાં વાંધો લાગતા નથી. ઘણાં આગમાની શરૂઆત એવી રીતે થાય છે કે, જં ખુસ્વામીએ સુધર્મસ્વામીને પ્રક્ષ પૂછચો હોય અને સુધર્મસ્વામી એ પ્રશ્નના જવાયમાં તે આગમ કહી યતાવતા હોય. પરંત ®ત્તરાધ્યયનમાં તેવું કાંઈ જણાતું નથી; તેથી તેનાં અધ્યયનાને 'અણપૂછચા પ્રક્ષોનું વિવરણ' એવું વિશેષણ **ળ**ંધખેસતું આવે છે. અલખત ખીજા, સાળમા અને એાગણત્રીસમા અધ્યયનમાં સુધર્મસ્વામીએ જંભુસ્વામીને ઉદ્દેશેલા મનાતા કેટલાક પ્રાસ્તાવિક શખ્દો છે, જેમકે : 'श्रुतम् मयायुष्मंस्तेन भगवता एवमाख्यातम्।' परंतु ते अधुं કાઈએ પૂછેલા પ્રક્ષના જવાયમાં કહ્યું હોય એવું નથી.

આ ઉપરાંત. 'ઉત્તરાધ્યયન' નામનાે જે અર્થ નીકળા શકે તેમ છે, તે ઉપરથી પણ ઉપરની દલીલને ટેકા મળે છે. 'ઉત્તરકાંડ,' 'ઉત્તરખંડ,' 'ઉત્તરગ્રંથ,' ' ઉત્તરવલ્લી ' વગેરે પ્રયોગોમાં 'ઉત્તર' શબ્દ ' પછીનું '— 'છેવટતું ' એવા અર્થમાં વપરાયાે છે. એટલે 'ઉત્તરાધ્યયન' તા અર્થ ' છેવટનાં — અંતિમ — અધ્યયતા' એવા જ થાય. 'સૂત્ર' શબ્દ તા જૈના અને બૌલ્લો 'શાસ્ત્રગ્રંથ' એવા અર્થમાં જ વાપરે છે; તેને અને વ્યાસણોના સત્રત્ર થાની શૈલીને કશી લેવાદેવા નથી.

જૈન પરંપરા ' ઉત્તરાધ્યયન 'ના વિષયને મહાવીર ભગવાને છેક છેવટે કહ્યો હતા એવું માન્ય રાખે છે, પરંત્ર 'ઉત્તરાપ્યયન ' નામના અર્થ એ રીતે કરતી નથી. નંદીસૂત્રની ટીકામાં કહ્યું છે કે: " આ અધ્યયના સર્વ' અધ્યયનાના નિગમ – સાર – રૂપ છે." એટલે કે. તે ' ઉત્તર' શખ્દના અર્થ ' ઉત્તમ,' ' શ્રેષ્ઠ,' એવા ક્ષે છે. ' ઉત્તરાષ્યયન-સૂત્ર'ના ટીકાકારા પણ 'ઉત્તર' શબ્દના અર્થ એવા જ હ્યે છે. પરંતુ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે પુસ્તકના કે તેના વિભાગના નામ તરીકે એ શખ્દ 'અંતિમ '—'છેવટનું ' એવા જ અર્થમાં વપરાય છે.

આ બધી ચર્ચા ધ્યાનમાં રાખી આ અનુવાદનું નામ 'ભગવાન મહાવીરનાે અંતિમ ઉપદેશ' એવું રાખ્યું છે. છતાં તે ઉપરથી એવું માનવાની જરૂર નથી કે એ આખું સત્ર ભગવાન મહાવીરના જ શખ્દોમાં છે, કે બીજા પણ કાઈ એક જ લેખકની કૃતિ છે. ટીકાકારા તાે દરેક અધ્યયનને આગળના કે પાછળના અધ્યયન સાથે કેવા સંખંધ છે તે દર્શાવવા તેમના રિવાજ મુજબ પ્રયત્ન કરે છે; પરંત ઉપરચાટિયા નજર કરનારને પણ લાગ્યા વિના રહેશે નહિ કે, તેમાં ભિન્ન ભિન્ન ભાળતા જાદે જાદે સમયે જાદે જાદે હાથે એકત્રિત થયેલી છે. આપણે એ વસ્તુ જરા વિગતથી તપાસીએ.

ઉત્તરાધ્યયનસત્રનં પ્રયોજન વર્ણવતાં જુના 'પ્ર'થામાં જણાવવામાં આવે છે કે, તેનાે હેતુ, 'યુવાન ભિક્ષુને

તેનાં મુખ્ય કર્તવ્યાનું ભાન કરાવવું; ઉપદેશ અને દર્શાત વડે ભિક્ષુજીવનની આવશ્યકતા તેના મન ઉપર ઠસાવવી; તેના માર્ગમાં આવતાં વિક્ષો અને મશ્કેલીઓ બાળત તેને સાવચેત કરવા: તથા તેને કાંઈક સૈહ્હાંતિક માહિતી આપવી.' — એ છે. અહીં એક વાત ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે કે, જૈન આગમામાં ખરેખર જૂના કહી શકાય તેવા આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ, વગેરે ગ્રંથા — કે જેમાં ઉત્તરાધ્યયનના પણ સમાવેશ કરવામાં આવે છે — તે બધામાં, પછીના — મુખ્યત્વે ગદ્ય<sup>૧</sup>— પ્ર**ંથા**ની માકક ભાગ્યે જ કાંઈ ખાસ સૈહાંતિક કે દાર્શનિક ચર્ચાએા કે વિવરણા હાેય છે. પરંતુ ઉત્તરાધ્યયનમાં કેટલાંક અધ્યયના એવાં છે કે જેમાં માત્ર સૈંહ્ષાંતિક માહિતી છે. તે જેમકે: ૨૪મું, ૨૬મું, ૨૮મું, રહમું, ૩૦મું, ૩૧મું, ૩૩મું, ૩૪મું, અને ૩૬મું, આ નવ અધ્યયનામાં માત્ર સૈહાંતિક ળાળતા જ ચર્ચા છે અને તે પણ પછીના આગમત્રંથામાં કે આગમત્રંથા ન ગણાતા પ્રંથાના ક્ષેખકાનાં પુસ્તકામાં (જેવાં કે ઉમારવાતિનું 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર') આવતી પરિભાષામાં. અલળત્ત. બધી બાયતામાં તે ભાગા પછીના ગ્રંથાના મુદ્દાઓ સાથે નથી જ મળતા આવતા; તેમજ તેમનું વિવરણ પણ પછીના ગ્રંથા જેવું છેક દાર્શનિક નથી.

૧. ઉત્તરાધ્યયનનાં ૩૬ અધ્યયનામાંથી ૨૯મું અધ્યયન, ર જ અને ૧૬મા અધ્યયનના શરૂઆતના ભાગ, તથા છઠ્ઠા અધ્યયનને અંતે થાડી લીટીઓ ગદ્યમાં છે. બાકીના બધા ૧૬૪૩ શ્લાકા જેટલા ભાગ પદ્મમાં જ છે.

હવે, એક વાત તા તરત જ ધ્યાનમાં આવશે કે, માત્ર સૈહાંતિક મુદ્દાએ। ચર્ચતાં એ અધ્યયના પ્રથના છેવ<mark>ટના ભાગમાં જ એ</mark>કત્રિત કરવામાં આવ્યાં છે.<sup>૧</sup>

વળી એ પણ એક ધ્યાન ખેંચે તેવી બાબત છે કે, આ છેવટનાં અધ્યયના સિવાયનાં ખીજાં તમામ અધ્યયનામાં ખીજા આગમ શ્રંથોનો કે તેમના અસ્તિત્વનો કાેક પણ ઉલ્લેખ મળી આવતા નથી: જ્યારે તે છેવટનાં અધ્યયનામાં ચ્યાગમાના તેમજ તેમાંય પછીના સમયના કેટલાક ગ્રંથાના ઉલ્લેખા છે. <sup>ર</sup>

૧. જો કે તેમના ક્રમ સળંગ નથી; તેમના વચ્ચે ભિન્ન વિષયવાળાં અધ્યયના વેરાયેલાં પડ્યાં છે. પરંતુ તેવાં અધ્યયનામાંથી માત્ર ૨૫ મું અધ્યયન જ વસ્તુતાએ પ્રાચીન ગણી શકાય તેમ છે; કારણ કે તેમાં સુત્તનિપાત જેવા જાૂના ખૌદ્ધ ગ્ર'થના ફકરાએા સાથે તદ્દન મળતા આવતા થાડા પણ તરત ધ્યાન ખે'ચે તેવા ભાગા છે. ૨૭ મું અધ્યયન પણ પ્રાચીન શૈલીનું છે અને તેને ગર્ગ નામના પ્રાચીન ઋષિના નામ સાથે સાંકળવામાં આવ્યું છે. ૩૨´મા અધ્યયનમાં પ્રમાદસ્થાના વિષે સામાન્ય ધાર્મિક ચર્ચા છે: અને ૩૫ મા અધ્યયનમાં ભિક્ષના જીવન વિષે ઉપલક માહિતી છે. આ ચાર અધ્યયના બાદ કરતાં, હત્તરાધ્યયનનાં ૨૪ થી માંડા અંત સુધીનાં અધાં અધ્યયના માત્ર સૈદ્ધાંતિક ચર્ચાને લગતાં છે.

ર. જાઓ ૨૪,૩ ( ભાર અંગા વિષે ); ૨૮,૨૧ ( અંગા અને અંગબાહ્ય શ્રંથા વિષે); ૨૮,૨૩ (૧૧ અંગા, પ્રકાર્ણો અને દ્દષ્ટિવાદ વિષે ); ૩૧,૧૩ અને ૧૬ (સૂત્રકૃતાંગના એ ખંડા વિષે); ૩૧,૧૪ (છઠ્ઠા અંગનાં ૧૯ અધ્યયના વિષે); ૩૧,૧૭ (દરાાક્ષુતરક**ંધ**, **ખહત્કલ્પ અને વ્યવહારસૂત્રનાં ૨૬ અધ્યયના વિધે); ૩૧.૧૮** આચારાંગ (પ્રકલ્પ) નાં ૨૮ અધ્યયના વિધે.

આ ઉપરથી એટલું તા જરૂર કુલિત થાય છે કે. ®ત્તરાધ્યયન કાઈ એક <mark>લેખ</mark>કની કૃતિ તો <sup>⁺</sup>નથી જ. શરૂઆતમાં તે ગ્રંથ ધમ્મપદ, સુત્તનિપાત જેવા પ્રાચીન ળૌદ્ધ ગ્રંથા જેવા હશે. તેમાં તે વખતે સૈહાંતિક ળાળતોના સમાવેશ નહિ થતાે હાેય. પરંતુ પછીના વખતમાં, તે ગ્ર<sup>ં</sup>થતે શાસ્ત્રતું કે સિદ્ધાંતપ્ર**ંથ**તું સ્વરૂપ આપવાના ઇરાદાથી તેમાં તેવી બાયતાવાળાં અધ્યયતા એક સાથે કે જાદે જાદે સમયે ઉમેરવામાં આવ્યાં હશે. તે અધ્યયનામાં મળી આવતી કેટલીક વિશિષ્ટતાએા જોતાં તે નવે અધ્યયંના એક જ ક્ષેખકની કૃતિ હોય એમ માનવાનું મન થાય છે. અને તેમાં આવતા આગમગ્ર થાેના ઉલ્લેખા ધ્યાનમાં લઈએ તો એમ પણ કહી શકાય કે, શ્વેતાંબરોના આગમગ્રંથોને નિશ્ચિત સ્વરૂપ અપાયા બાદ ઘણે વખતે એ ભાગા ઉમેરવામાં આંગ્યા હશે.\*

<sup>\*</sup> જો કે ચાેશા અ'ગગ્ર'શમાં ઉત્તરાધ્યય**નનાં** ૩૬ અધ્યયને**ા** જણાવવામાં આવ્યાં છે, અને કલ્પસૂત્રમાં ૩૬ અણપૂછચા પ્રશ્નોના આપણે અત્યારે ચાક્કસ કહી શકીએ તેમ નથી. પરંતુ એટલું જરૂર કહી શકીએ કે, ત્રીજા અને ચાેશા અ'ગમાં આવતી ગણતરીએા આગમ ગ્રંથાના પ્રાચીનતમ ભાગા — કે જેમાં ઉત્તરાધ્યયનના પણ સમાવેશ થાય છે — કરતાં તેા અર્વાચીન જ છે. કલ્પસૂત્રે આચારાંગમાંથી જ લહોા ભાગ ઉતાર્યો છે. એટલે ઉપર જણાવેલા કલ્પસૂત્રના ઉલ્લેખને વસ્તુતાએ પ્રાચીન પરંપરાના કેટલા ટેકા છે, તે કહી શકાય તેમ નથી.

એ નવ અધ્યયનોને આપણે એક જ ક્ષેખકની કૃતિ માનવાની હિંમત કરી પણ શકીએ; પરંતુ તે સિવાયનાં બાકીનાં અધ્યયનાની બાળતમાં તેમ કરી શકાય તેમ નથી. તેમાંનાં કેટલાંક ઉપદેશાત્મક અધ્યયના અથવા તેવાં અધ્યયનામાંના ઘણા ભાગા ધમ્મપદ કે સુત્તનિપાત જેવા જૂના બૌદ્ધ પ્રથામાં પણ આપણે કલ્પી શકીએ. અલબત્ત તે ભાગામાં પણ વચ્ચે વચ્ચે કેટલાક ભાગા કે શ્લોકા એવા જરૂર છે કે, જે માત્ર જૈન પ્રચોમાં જ મળી આવે. એ બધાં ધાર્મિક સભાષિતા કે સક્તો બ્રાહ્મણ શ્રંથામાં પણ બહુ પ્રચલિત હતાં; અને તેમને માત્ર જૈના કે ળૌદ્દોની જ માલકીનાં ન કહી શકાય. વ્યાહ્મણ સંપ્રદાય પણ એ બધાં સભાષિતા કે મુક્તામાંથી ઘણાંખરાંના સ્થયિતા હોવાના દાવા જરૂર કરી શકે. એટલે એ પ્રાચીન 'શ્રમણ કાવ્ય 'કહી શકીએ તેવા ભાગા એક જ ક્ષેખકના કે ભગવાન મહાવીરના માનવાને ખદક્ષે હિંદુસ્તાનના શ્રમણ સંપ્રદાયામાં અતિ પ્રાચીન સમયથી ચાલતા આવેલા સામાન્ય વારસારૂપ માનવા જોઈએ. હિંદુ શું, બૌદ્ધ શું, કે જૈન શું, ·બધા શ્રમણ સાધુઓએ એ અખૂટ ભંડારમાંથી પાતપાતાની માન્યતાએોને અનુકળ થાય એવા ભાગાને પાતપાતાની રીતે સ્વીકાર્યા છે, તેમાંથી પુષ્ટિ મેળવી છે, તથા પાછા તે ભંડાર પાેતાના કાળાથી વધુ સમૃદ્ધ કર્યાે છે.

એ ધાર્મિક ઉપદેશાત્મક ભાગ ઉપરાંત પ્રાચીન દંતકથાઓવાળા એક જાદા હિસ્સા ઉત્તરાધ્યયનમાં છે: ૯. નેમિરાંજાના ગૃહત્યાગ: ૧૨. હરિકેશયલ: ૧૩. ચિત્ર અને સંભૂત ( ખે હરિજન ભાઈ એ ); ૧૪. ઇયુકાર નગરના દેવા;

૧૮. સંયત રાજા; ૧૯. મૃગાપુત્ર; ૨૦. અનાથ મૃનિ; ૨૧ સમુદ્રપાલ; ૨૨. રથનેમિ; ૨૩. કેશા અને ગૌતમ; અને ૨૫. સાચા યત્ર — એમ તેવાં કુલ ૧૧ અધ્યયતા છે. એમાંની કેટલીક દંતકથાએા વ્યાહ્મણ કે બૌહ ત્રંચોમાં પણ મળી આવે છે; એટલે તેમને પણ 'શ્રમણ-કાવ્યો'ની સામાન્ય માલિકાની જ ગણવી જોઈએ. પણ તેમાંના કૈટલાક ભાગા ખસુસ જૈન છે; અને તેમને તે સંપ્રદાયની **જ** પ્રાચીન દંતકથાએાના અંગભૂત માનવા જોઈએ. ૯, ૧૩, ૧૪ અને ૨૨ મા અધ્યયનની દંતકથાએને પ્રથમ વર્ગની ગણી શકાય; અને બાકીનીને ખાસ જૈન ગણી શકાય. જો કે તેમાં પણ ૧૯ મા અધ્યયનમાં આવતું નરકનાં દુઃખાનું વર્ણન ખીજે પણ મળા આવે તેમ છે; ૨૦ મા અધ્યયનમાં શ્રેશિક રાજા અને યુવાન સાધુની મુલાકાત સુત્તનિપાતના પુખ્યજ્જાના સત્તમાં આવતા વર્ણનને મળતી આવે છે; તથા રર મા અધ્યયનમાંના કેટલાક શ્લોકા સત્તનિપાત કે ધમ્મ-પદના શ્લોકાને કાંઇક અંશે મળતા આવે છે.

આ દંતકથાઓવાળા ભાગ ઉત્તરાધ્યયન સત્રમાં પ્રથમ એકત્રિત કરવામાં આવ્યા હશે એમ કહી શકાય. પછી તેમાં ઉપર જણાવેલાે ધાર્મિક ઉપદેશાત્મક ભાગ ઉમેરવામાં **અ**ાવ્યો હશે. આમ ધાર્મિક ઉપદેશા તથા પ્રાચીન દંતકથાએ। અને કહાણીએાવાળા ભાગ મળીને મૂળ ઉત્તરાષ્યયનસૂત્ર બન્યું હશે. એ કેટલું જૂનું હશે તે કહેવું અશક્ય છે; પરંતુ પાટલિપુત્રના સંઘે ઇ. સ. પૂર્વે ૩૦૦ ના અરસામાં જૈન આગમત્રાંથા એકત્રિત કે વ્યવસ્થિત કર્યા એવી જૈન પરંપરા માની લઈએ — કે જે ન માનવાને

આપણી પાસે ખાસ કારણા નથી— તાે પછી મૂળ ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રને તે સમય જેટલું જૂનું તે! ગણવું જ જોઈ એ. પછીના સૈહાંતિક મુદ્દાઓવાળા ભાગ કચારે તેમાં ઉમેરાયા તે ળાબતમાં આપણે એટલું જ કહી શકીએ કે, ઇ. સ. પર૬ના અરસામાં મળેલા વલભીના સંઘે આગમત્ર થેા છેવટના વ્યવસ્થિત કર્યાં ત્યારે અસારના ઉત્તરાધ્યયનનાે ઘણા ખરાે ભાગ જરૂર અસ્તિત્વમાં આવી ગયાે હશે.

એ વાત તેા ચોક્કસ કે 'ઉત્તરાધ્યયનસૃત્ર'ની મુખ્ય મહત્તા તેમાં આવેલા ઉપરના પ્રાચીન ભાગાને કારણે જ છે. એ ભાગમાં જ વિશિષ્ટ જીવન અને સાધનાને વરેલા શ્રમણ સંપ્રદાયોએ એકઠી કરેલી કે પછીના સાધકાને માર્ગદર્શન થાય તે માટે સાંપેલી ગાથાએ। અને કથાએાના સમાવેશ થાય છે. જૈન શ્રમણોએ પોતાની કંદાેર કે એકાકી સાધનામાં જે ગાથાએ। દ્વારા પ્રેરણા અને માર્ગદર્શન મેળવ્યાં, તેમજ જે ગાથાએને પાતાની પાછળ આવનારાએોને માટે તેમણે અમૂલ્ય રત્નાેની માધક કાળજીથી સંઘરી રાખી અને નષ્ટ ન થવા દીધી, તે ગાથાએોનું આપણને આ ત્રં<mark>થમાં</mark> દર્શન થાય છે. આખા પ્રંથમાં કૈટલંક અર્વાચીન ભક્ષે હેા, પણ તેમાં જે પ્રાચીન છે, તે ખરેખર પ્રાચીન છે, અને તે આપણને તેમાં જ મળી શકે તેમ છે. તે ધાર્મિક ઉપદેશાત્મક ભાગા જ અતિ પ્રાચીન કાળથી જૈન સમાજને આકર્ષતા આવ્યા છે. જૈનોના સ્થાનકવાસી અને ક્ષેતાંખર એ ળંને ફિરકાઓને ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર પૂર્ણ રીતે માન્ય છે; દિગ'ળરા તા બીજાં આગમાની પૈકે આ ગ્રંથને પણ છોડી ખેઠા છે; પરંતુ વસ્તુતાએ જોઈએ તો આ શ્રંથમાં તેમની માન્યતાને પ્રતિકૂળ એવું કાંઈજ નથી જૈન શું, કે જૈનેતર શું, કાઇને પણ અતિ પ્રાચીન કાળના 'શ્રમણકાવ્ય' કહી શકાય તેવા તેજસ્વી સાહિત્યના પરિચય કરવા હાય, તા 'ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર' જતું કર્યે છૂટકા જ નથી.

#### ą

આપણે ઉપર જોઈ આવ્યા કે ઉત્તરાધ્યયનમાં છેવટે કૈટલાક સૈદ્ધાંતિક ભાગ સંગ્રહાયેલા છે. એ વિભાગ પાતે બલે પછીના વખતમાં ઉમેરાયા હાે, પરંતુ એ વિભાગને મળતી કાંઇક પણ જૂની સૈદ્ધાંતિક પરંપરા તાે પહેલાં પણ હશે જ. એક રીતે એમ જ કહેવું જોઈએ, કે એ સૈહાંતિક પરંપરાને અનુકૂળ એવા ઉપદેશા અને કથાઓના જ ઉત્તરાધ્યયનમાં સંગ્રહ છે. અને એ દર્શિએ આખા ઉત્તરાધ્યયનને એક સળંગ ગ્રંથ તરીકે જોવામાં કશાે વાંધા નડે તેમ નથી. અલગત્ત એ સૈહાંતિક ભાગ અતિ પારિભાષિક અને અતિ સંક્ષિપ્ત છે. ૨૯ મા અધ્યયનમાં તા આખા જૈન સિહ્ધાંતને એક — બે — ત્રણ — ચાર એ પ્રમાણે ૭૩ સુધીના સંખ્યાનુક્રમ સાથે સાંકળીને રજાૂ કર્યો છે. તત્ત્વાનું એલું નિરૂપણ પરિભાષા તેમજ આખા તિહાંત સાથે નિકટના પરિચય માગી લે છે. એટલે એ ભાગ જૈનેતર વાચકને કે શરૂઆતના જૈન અભ્યાસીને પણ નીરસ કે મુશ્કેલ જ લાગવાના. પરંતુ, જો જૈન આચાર જૈન સિહાતના પાયા ઉપર જ રચાયો હોય — અને વાસ્તવિક રીતે પણ તેમ જ છે — તા વાચકે શરૂ આતમાં જ જૈન સિદ્ધાંતની આછી રૂપરેખા સાથે પરિચિત થઈ જવું અતિ આવશ્યક છે. આપણે પ્રથમ તેમ જ કરીએ.

ખીજાં ભારતીય દર્શનોની જેમ જૈન દર્શનનું પણ મૂળ પ્રયોજન મોક્ષ છે. તેમની પેડે જ તે પણ માને છે કે <del>ચ્યાત્માની સદેહ સ્થિતિ એ જ દુ:ખનું મૂળ છે. જ્યાં સુધી</del> આત્માને દેહળધન છે, ત્યાં સુધી તેને અંતિમ દુઃખમુક્તિ કે સુખપ્રાપ્તિ થવાનાં જ નથી. તેથી આત્માનું સ્વાભાવિક સ્વરૂપ શું છે, અને તેને દેહ શાયી પ્રાપ્ત થયેા છે એ જાણવું. અને તે જાણી તેને દૂર કરવાનાે ઉપાય યાજવા, એ જ મનુષ્યજીવનના પરમ પુરુષાર્થ છે. જૈનદર્શનનું એલું મંતવ્ય છે કે, એ બધું જાણવાનાે ઉપાય 'સહ્ધર્મ' સિવાય ખીજને કાઈ નથી. 'સહ્દર્મ' એટલે જ્ઞાની પુરુષોએ વર્ણવેલું ભાવાતું યથાર્થ સ્વરૂપ. જેના આત્મા ઉપરથી માહનીય, આવરણીય, અંતરાયક વગેરે કર્મબંધનાે દૂર થવાથી જેને આત્માના શુદ્ધ જ્ઞાનસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થઈ છે, તેવા પુરુષ બધા ભાવાને યથાતથ જાણી તથા વર્ણુવી શકે છે. તેથી કૈવળત્તાની જિનાેએ વર્ણવેલા ભાવેા જાણવા, તેમાં શ્રહ્યા કરવી અને તે પ્રમાણે આચરૂણ કરવું એ જ 'મેષ્ક્ષમાર્ગ' છે.

પરંતુ, અહીં પ્રશ્ન ઊભા થાય કે, સહ્દર્મ કહેવાતા માર્ગી તા અનેક છે; તેમ જ દરેક ધર્મના અનુયાયા પાતાના ધર્મ પ્રવર્ત કને ' વસ્તુસ્વરૂપને યથાતથ જાણનાર જિન ' અને મુક્ત માનતા હાેય છે. તાે પછી કચાે તીર્થ કર મુક્ત અને કાેના ધર્મ સહ્દર્મ એ કેમ કરીને નક્કી કરવું ? તથા તે નક્કી ન થાય ત્યાંસુધી કાેઈ પણ જ્ઞાની કે તેના ઉપદેશ ઉપર શ્રહા રાખી તે અનુસાર આચરણ પણ કયાંથી થાય? આ પ્રશ્નના જવાળ ૨૮મા અધ્યયનમાં સુચવવામાં આવ્યો છે. તેમાં (પા. ૧૬૪) સાચી શ્રહ્યા અથવા દર્શન ઉત્પન્ન થવાનાં દશ કારેગ્રા ગણાવતાં જણાવ્યું છે કે, અનાદિકાળના સંસાર-પ્રવાહમાં તરેહતરેહનાં દુઃખાેના અનુભવ કરતાં કરતાં કાઈ <mark>યો</mark>ગ્ય સ્માત્મામાં કાેેક વાર એવી ચિત્તશુદ્ધિ થઈ જાય છે કે, એ આત્માને તાત્ત્વિક પક્ષપાતની ખાધક રાગદેષની તીવ્રતા મટી જતાં સત્ય માટેની જાગરૂકતા પ્રાપ્ત થાય છે. એવા બુદ્ધિયી જ 'અમુક સિદ્ધાંત સત્ય છે, એ એમ જ છે' એવી શ્રહ્યા અથવા દુચિ ઉત્પન્ન થાય છે. બીજા કેટલાક ક્ષોકાને કાઈ પ્રત્યક્ષ સાધક કે સંતના ઉપદેશથી તે સિદ્ધાંતમાં શ્રહા ઉત્પન્ન થાય છે. ખીજા કાેઈને તે સિહાંતના પ્રંથાના અન્યાસથી તેમાં શ્રદ્ધા થાય છે; અથવા કાઈને તે સિદ્ધાંતમાં કહેલી ક્રિયાએ। આચરતાં કાંઝીક ખાતરી કે લાભ થવાથી તેમાં શ્રહ્યા થાય છે. એડલે કે એ શ્રહ્યા થવામાં કાઈ અમુક ખાસ કારણ નથી હેાતું; પરંતુ કેાઈ પણ કારણથી નીપજેલા અધશ્રહાના ત્યાગ, રાગદ્રેષના અભાવ અને સત્ય માટેની જાગરૂકતા, એ જ મુખ્યત્વે કારણભૂત હોય છે; અને એ જ યથાર્થ પણ છે.

જ્યાં સુધી કાેઈ પણ સિદ્ધાંતમાં તીત્ર શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન ન થાય ત્યાં સુધી તે સિદ્ધાંતનું માત્ર જ્ઞાન કાંઈ ઉપયોગી થતું નથી. તેથી ઉત્તરાધ્યયનમાં તેને માટે સત્સંગરૂપી ઉપાય ઉપર બહુ ભાર મૂકચો છે. સંતના સહવાસમાં જ માણસમાં જોઇતી ચિત્તશૃદ્ધિ અને સત્ય માટેની જાગરૂકતા ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ તેમના સહવાસમાં રહેવાનું મળે

તે માટે અન્ય જંજાળા અને પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ આવશ્યક છે. અમુક પ્રકારની સહિષ્ણુતા અથવા તિતિક્ષા આવશ્યક છે, અમુક પ્રકારનાં આત્મનિગ્રહ તથા અપ્રમાદ આવશ્યક છે; અને એ બધાના સરવાળા તથા પ્રતીકરૂપ સંન્યાસ આવશ્યક છે. જૈનધર્મ ગહસ્થાશ્રમમાં માક્ષ ન જ થાય એમ નથી માનતા (પા. ૨૪). મુક્ત જીવાના વર્ગો ગણાવતાં (પા. ૨૫૦) સ્ત્રીશરીરથી થયેલા, જૈન સાધુ થઈ ને થયેલા, અન્ય સંપ્રદાયના સાધુ થઈને થયેલા કે ગૃહસ્થાશ્રમમાંથી થયેલા એવા વર્ગો પણ તે સ્વીકારે છે. પરંતુ ગૃહસ્થાશ્રમને 'બહ્ અંતરાયવાળા ' માની, તથા તેમાં સંપૂર્ણ સહ્દર્મનું પાલન શકચ ન હોવાથી. તે સંન્યાસ અને બિક્ષાવૃત્તિને જ આવશ્યક માને છે. અને તેથી ઉત્તરાધ્યયનમાં શું, કે અન્ય આગમત્રંથામાં શું, "સત્પુરુષા પાસેથા ધર્મ સમજીને, આકાંક્ષા તથા કામાભિલાષ વિનાના સરળ પુરૂષો આત્માના કલ્યાણમાં તત્પર થાય છે, અને સર્વ સંઅધોના ્સાગ કરી, રાગરહિત થઈ, અજ્ઞાતભાવે <mark>ભિક્ષાચર્યા કરતા</mark> વિચરે છે. " એવાં વાકચો ડેરડેર આવે છે.

ઉપરના ફકરાએોમાં 'સત્પુરષ પાસેથી ' જે વિપુલ અર્થવાળું જ્ઞાન મેળવવાની વાત કરી છે, તેનું જૈનદર્શન પ્રમાણે શું સ્વરૂપ છે તે હવે જોઈ એ. ૨૮મા અધ્યયનમાં (પા. ૧૬૨) કહ્યું છે કે, 'જ્ઞાન એટલે જીવ વગેરે દ્રવ્યોની યથાર્થ સમજ. ત્રાની પુરુષોએ સર્વે દ્રવ્યાે, તેમના સર્વે ગુણા અને તેમના સર્વે પર્યાયા (પરિણામા ) નું યથાથ<sup>ે</sup> ત્રાન ઉપદેશ્યું છે. ' આપણે અહીં ૨૮ મા તેમજ ૩૬ મા અધ્યયનમાં આપેલા તે જ્ઞાનની તમામ વિગતાની પુનર્કિત ન કરતાં, જૈન દર્શન પ્રમાણે જીવ અને તેના બધનનું સ્વરૂપ શું છે, તથા તેમાંથી છ્રટવાના ઉપાય શા છે, તે ટૂંકમાં સમજી લઈએ.

જૈન દર્શન પ્રમાણે આ સમગ્ર ક્ષેાક જીવ તથા અજીવ એ બે તત્ત્વાના ખનેક્ષા છે. જીવ અથવા આત્મા અજીવની પેંકે અનાદિસિદ્ધ સ્વતંત્ર ૬૦૫ છે. એ અરૂપી હોવાયી ઇંદ્રિયગ્રાહ્ય નથી. ખાેધરૂપ ચેતનવ્યાપાર ('ઉપયોગ') એ તેનું લક્ષણ છે. સાંખ્ય-વેદાંતની માક્ક જૈનદર્શનમાં જીવને કુટસ્થ-નિત્ય એટક્ષે કે અપરિણામી–અચલ માન્યાે નથી; પરંતુ ખીજા જડ પદાર્થી જેવા પરિણામી માન્યો છે: પરંતુ તેના અર્થ એ નથી કે, તે ( બૌહ્ર દર્શનની માન્યતા પ્રમાણે ) કાેેકી અખંડ સૂત્રરૂપ સ્થિર તત્ત્વ વિનાનાં પરિણામાેના પ્રવાહ-માત્ર છે. તે નિત્ય છે અને છતાં પરિણામી છે. એટલે કે પરિણામી–નિત્ય છે. જીવા અનંત છે: અને સંસારી અવસ્થામાં હંમેશાં કર્મ નામના જડ દ્રવ્ય સાથે સંબદ્ધ સ્થિતિમાં હોય છે. એ કર્મસંબંધને પરિણામે જ તેમનું રવાભાવિક શહ સ્વરૂપ ઢંકાઈ જાય છે; અને તેમનામાં રાગદેષાદિ વિભાવા પેદા થાય છે. એ વિભાવાને કારણે પાછું તત્પ્રેરિત પ્રવૃત્તિથી નવું કર્મખંધન પ્રાપ્ત થાય છે અને એ રીતે સંસારચક્ર ચાલ્યા કરે છે. સંસારી જીવને એ કર્માદિ સાથે સંબંધ કેવી રીતે અને ક્યારે થયે। એ કહી શકાય તેમ નથી: કારણ કે જીવ પાતે સ્વભાવે તા શુદ્ધ, છુદ્ધ અને મુક્ત છે. તેને કર્મના સંબંધ હાેયં છે ત્યારે જ તેનામાં રાગાદિ વિભાવા પેદા થાય છે: અને રાગાદિ વિભાવા જવમાં હોય છે ત્યારે જ તેને કર્મ બધ પ્રાપ્ત

થાય છે. એટલે એ ખીજ અને વૃક્ષ જેવા ચક્રના આદિનો વિચાર જતાે કરી, કાેઈ પણ એક જગાએ તે. સાંકળને પકડી તેનાં પછીનાં પરિણામા સમજીએ એ જ બસ છે.

ઉપર કહ્યું તે પ્રમાણે જીવમાત્ર કાયા–મન–વાણીથી જ્યારે જ્યારે કાંઈ પ્રવૃત્તિ કરે છે. ત્યારે તેની આસપાસના ક્ષેત્રમાંથી એક ખાસ પ્રકારની અતિ સુક્ષ્મ રજ તેમાં ખેંચાઈ કર્મરૂપે પરિણામ પામી તેની સાથે બધાય છે. તે રજ જીવ સાથે ચોંટી તેની વિવિધ સ્વાભાવિક શક્તિઓને આવરી લે છે. મૃઢ કરે છે. અંતરાય કરે છે તથા છવને અમુક સુખદુ:ખના અનુભવ, વિશિષ્ટ આયુષ્ય, જાતિ કે ગાત્ર પ્રાપ્ત કરાવે છે. આમ સંસારાવસ્થામાં જીવને તેનાં કર્મને અતુરૂપ ઇંદ્રિય મન, શરીર વગેરે સાધના કે બંધના પ્રાપ્ત થાય છે<sub>.</sub> \* એ બધા કર્મબંધનનું કારણ જીવની મન-વાણી-કાયાની પ્રવૃત્તિ (એટલે કે જૈન પરિભાષામાં ) 'યાેગ ' છે. એ પ્રવૃત્તિઓથી જ જીવમાં કર્મનું આસ્રવણ થાય છે; તેથી તે પ્રવૃત્તિઓ જૈન પરિભાષામાં 'આસવ' કહેવાય છે. પરંતુ તેમાં સમજવાનું એ છે કે, તે પ્રવૃત્તિ ક્રોધ, ક્ષોભ વગેરે મલિન વૃત્તિએ। (જૈનપરિભાષામાં 'કષાયો ') પૂર્વક ચાઈ હોય તેા જ જીવમાં કર્મદાખલ થઈ ચોંટી જાય છે: નહિ તા સુકી ભીંત ઉપર નાખેલા લાકડાના ગાળાની પેઠે લાગીને તરત જ છૂટી જાય છે.

<sup>\*</sup> દરેક જીવનું કદ તેને તે વખતે જે દેહ મળ્યા હાય છે, ત્રેટલું હાય છે. એટલે કે જૈનદર્શનને મતે જીવ માત્ર વિભુ નથી, કે માત્ર અણુ પણ નથી; પરંતુ દીવાના પ્રકાશ તેના ઉપર જે કદનું કુંડું ઊંધું પાડસું હાય તેટલા થાય છે, તેમ તેનું પણ છે.

આ પ્રમાણે ટ્રુંકમાં જીવના કર્મઅધનનું સ્વરૂપ છે. હવે તેમાંથી કેમ કરીને છૂટી શકાય તે જોઈએ. એક વાત તેા ઉધાડી જ છે કે, જીવને કર્મમુક્ત કરવેા હેાય તેા પ્રથમ તા તેમાં નવું કર્મ આવતું અટકાવવું જોઈ એ અને બીજું, જે કર્મ અગાઉ લાગી ચૂકયું હોય તેને દૂર કર**ાં** જોઈ એ. નવું કર્મ હંમેશાં પાપપ્રવૃત્તિએાને કારણે બંધાય છે: એટલે તે પાપપ્રવૃત્તિએ। બંધ કરાે તા નવું કર્મ આવતું અંધ થાય. તે વસ્તુને જૈન પરિભાષામાં 'સંવર' (ઢાંકલું — ળંધ કરવું) કહે છે. સંવર સિદ્ધ કરવાના મુખ્યત્વે સાત ઉપાય અતાવવામાં આવે છે. તેમની વ્યાખ્યા તથા તેમનું વિગતવાર વર્ણન પા. ૪૬, ટિ. ૩ માં આપ્યું હાેવાથી અહીં પુનર્કિત કરવાની જરૂર નથી.

એ પ્રમાણે સંવરથી નવું કર્મળંધન થતું તાે રાેકયું; પરંતુ પૂર્વે અધાયેલાં જે કર્મી બાકી રહ્યાં તેમનું શું ? કર્મ સામાન્ય રીતે તેનું કળ બાેગવાઈ રહે એટલે આત્મામાંથી ખરી પડે છે. એ ખરી પડવાની ક્રિયાને જૈન પરિભાષામાં 'નિજરા' કહે છે. પરંતુ, એ રીતે ભોગવી ભોગવીને જ કર્મ દૂર કરવા જઈએ તાે અનંત જન્માેથી બંધાયેલાં કર્માના કદી પાર જ ન આવે. એટલે તે કર્મીને દૂર કરવા માટે જૈન ધર્મ તપના સ્વીકાર કરે છે. તપના બળથી ક્ળ આપ્યા પહેલાં જ કર્મ આત્મામાંથી છૂટું પડી શકે છે. અલબત્ત એ તપ દારા જે કષ્ટ બાેગવાય છે તેને જ તે કર્મનું કળ એમ જરૂર કહી શકાે; પરંતુ ખંધાયેલાં કર્મોને દૂર કરવાની તપની વિશિષ્ટ શક્તિના જૈન ધર્મમાં સ્પષ્ટ સ્વીકાર થયેક્ષા છે. તપના આંતર અને આહ્ય એવા **બે મુખ્ય પ્રકાર, તથા તે દરેકની** જુદી જુદી વિગતા અધ્યયન ૩૦ માં ( પા. ૧૯૮ ) વિસ્તારથી વર્ણવ્યાં છે, એટલે અહીં તેમની પુનરુક્તિ કરવાની જરૂર નથી. પરંત તપના બાર વિભાગામાંથી છેલ્લા વિભાગ તરીકે ' ધ્યાન ' જણાવવામાં આવ્યું છે, તેના ઉપર અહીં કંઇક ભાર મૂકવા જોઈએ. ઉપવાસ, એાછું ખાવું, કાયક્લેશ, પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, શુશ્રૂષા, સ્વાધ્યાય, વગેરે તપ**ના** અન્ય વિભાગા એક રીતે ધ્યાનને પુષ્ટ કરવા માટે જ છે; અને વાસ્તવિક રીતે ધ્યાન જ કર્મનાે સીધા અને સચાેટ ક્ષય કરે છે. એટલે જૈન સાધનામાર્ગને બારીકાઇથી તપાસીએ તાે તેનું મુખ્ય અને અંતિમ સાધન ધ્યાન જ આવીને ઊસું રહે છે. એ રીતે એ માર્ગને ધ્યાનમાર્ગ જ કહી શકાય. અલખત્ત, માત્ર ધ્યાન ખસ નથી; ધ્યાનની સાથે સાથે નવાં કર્મી ખંધાતાં અટકાવવા 'સંયમ'ની આવશ્યકતા તાે છે જ. પરંતુ કર્મો દૂર કરવાનું અંતિમ સાધન તા ધ્યાન જ છે.

જૈનદર્શન એમ માને છે કે એ ધ્યાન ગમે તેવા પાંધાવાળા શરીરથી સિદ્ધ <mark>થઈ શ</mark>કે તેમ નથી. કારણંકે ધ્યાન કરવામાં જોઇતા માનસિક ખળ માટે વિશિષ્ટ શારીરિક પળ જો√એ છે. માનસિક **પળનાે એક— મુખ્ય** આધાર શરીર છે; અને શરીરબળ શારીરિક બંધારણ ઉપર નિર્ભર છે. એટલે, જેટલે અંશ શારીરિક બંધારણ નખળું, તેટલે અંશે મનાેબળ એાછું, અને તેટક્ષે અંશે ચિત્તની સ્થિરતા એોછી. નત્યળા બંધારણવાળા કાેઈ પણ વિષયમાં જે

એકાગ્રતા સાધી શકે છે. તે એટલી બધી એાછી હોય છે કે તેની ગણના ધ્યાનમાં થઈ શકતી નથી.\*

ઉત્તમ બંધારણવાળાનું એક વિષયમાં અંતઃકરણની વૃત્તિનું સ્થાપન તે ધ્યાન. એ વ્યાખ્યા મુજબ તો અપ્રિય વસ્તાના વિયોગ માટે, પ્રિય વસ્તાની પ્રાપ્તિ માટે, કે હિંસા, અસત્ય, ચોરી વગેરે માટે જે સતત ચિંતન થાય તે પણ ધ્યાન ગણાય. પરંતુ તે ધ્યાન માેક્ષનું સાધનભૂત નથી. પરંતુ જિનભગવાનની આત્રા શી છે, દેાષનું સ્વરૂપ શું છે, તેમાંથી કેમ છુટાય વગેરે ધાર્મિક ખાખતાનું ચિંતન એ બક્ષે ખાસ ધ્યાન ન હોય. તેાપણ તેના સાધનભ્રત હેાઈ સ્વીકાર્ય છે. ખરં ધ્યાન તા ત્યારે સંભવે જ્યારે આખા જગતના ભિન્ન ભિન્ન વિષયોમાં અસ્થિરપણે ભટકતા મનને કાેઈ પણ એક વિષય ઉપર લાવી સ્થિર કરવામાં આવે છે. એ સ્થિરતા દઢ થતાં, જેમ ઘણાં ઈધણો કાઢી ક્ષેવાથી અને <mark>બચેલાં થ</mark>ોડાં સળગાવી દેવાથી અગર તમામ ઈંધણો લઈ લેવાથી અગ્નિ એાલવાઈ જાય છે, તેમ ક્રમે ક્રમે એક વિષય ઉપર સ્થિરતા આવતાં છેવટે મન તદ્દન શાંત થઈ જાય છે. અર્થાત્ તેનું ચંચલપણું દૂર થઈ, તે નિષ્પ્રકંપ ખની જાય છે અને પરિષ્ણામે જ્ઞાનનાં બધાં આવરણા વિલય પામા સર્વજ્ઞપણું પ્રગટે છે. ત્યારભાદ શરીરની ધાસપ્રધાસાદિ સુક્ષ્મ ક્રિયાએ પણ અટકી જાય અને આત્મપ્રદેશનું સર્વથા

<sup>\*</sup> જૈનદર્શને શરીરનાં જીદા જીદા પ્રકારનાં **બ'ધાર**ણોના જે છ વિભાગ પાડચા છે, તેમની વિગત માટે જાઓ આ પુસ્તકનું પા. ૧૨૯, દિ. નં. ૧.

અકંપપણું પ્રગટે, ત્યારે એ ધ્યાનતે પ્રભાવે સર્વ આસ્ત્રવ અને ખંધના નિરાધ થઈ, તથા શેષ સર્વ કર્મ ક્ષીણ થઈ માેક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

માેક્ષ પ્રાપ્ત થતા પહેલાં કેવલન્નાન તથા દર્શન ( સર્વજ્ઞત્વ અને સર્વદર્શિત્વ )ની પ્રાપ્તિ જૈનદર્શનમાં અનિવાર્ય મનાઈ છે. પ્રતિબ'ધક કર્મ નાશ પામવાથી ચેતના નિરાવરણ થવાને લીધે તે પ્રગટ થાય છે.

માેક્ષની સ્થિતિ કર્મના આત્ય'તિક ક્ષય વિના નથી સંભવતી. માહનીય, આવરણીય, અંતરાયક વગેરે કર્મા ક્ષય પામે એટલે વીતરાગત્વ અને સર્વજ્ઞત્વ પ્રગટે છે. તેમ છતાં જે શરીર પ્રાપ્ત **થ**યું છે તેનાં આર'ભક આયુષ્ય વગેરે કર્મી∗ બાકી હોય ત્યાં સુધી સંપૂર્ણ મોક્ષ થયો ન કહેવાય. જ્યારે એ કર્મોના ક્ષય થઈ શરીર પડી જાય ત્યારે સંપૂર્ણ માક્ષ થયા કહેવાય, એ કર્મીના ક્ષય તેમનું ફળ ભાગવવાથી જ થાય છે. તે પ્રમાણે સંપૂર્ણ કર્મ નાશ પામે એટલે શરીરનાે વિયાગ થતાં છવ તરત જ ઊર્ધ્વગતિ કરે છે અને છેક ક્ષેાકના અંત સુધી જઈને અટર્ક છે. જીવની સ્વાભાવિક ગતિ જ <sup>ઊ</sup>ર્ધ્વ છે. જીવ ગતિ નથી કરતા અથવા નીચી કે તીરછી દિશામાં ગતિ કરે છે તેનું કારણ પ્રતિબ'ધક દ્રવ્યના સંખંધ છે. કર્મના સંગ છટવા એટક્ષે

<sup>\*</sup> તેમને જૈન પરિભાષામાં 'ચાર કેવલીકમાં'શા ' કહે છે. તેમની વિગત માટે જાએ પા. ૧૮૬.

જીવ પાતાની સ્વાભાવિક ઊર્ધ્વગતિથી ઊંચે ચાલ્યા જાય છે. અને ત્યાં ક્ષાેકની ટાચે આવેલા સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં ('સિદ્ધાશિલા' ઉપર) જઇતે રહે છે. (જુએ**ા પા. ૨૫૧**–૨). મુક્ત થયેલા જીવામાં ખીજો કશા બેદ નથી રહેતા, છતાં જૈન દર્શન જીવાને અનંત માનતું હોવાથી, મુક્ત જીવા એક બીજામાં ભળી જઈ એક આત્મારૂપ થઈ જાય છે એમ નથી કહેતં.

3

જૈન દર્શન પ્રમાણે કર્મખંધનનું અને તેમાંથી છૂટવાની સાધનાનું સ્વરૂપ ટ્રેંકમાં આપણે જોઈ આવ્યા. તે ઉપરથી જે એક બે મુદ્દાએા ઉપસ્થિત થાય છે તે હવે આપણે વિ<mark>ચારીએ. એ</mark>ક વાત તેા સ્પષ્ટ છે કે, અમુક સૈહ્ધાંતિક માન્યતાએ৷ બાદ કરતાં, બાકીના સાધનામાર્ગમાં જૈન દર્શન બીજા બૌહ, હિંદુ વગેરે આર્ય સાધનામાર્ગોથી ખાસ જીદું નથી પડતું. અલખત્ત તેમાં ર્ધ્યરની પૂજા, ભક્તિ વગેરે કેટલાંક અંગોના સમાવેશ <mark>નથ</mark>ી થતા: પરંતુ, તેને માત્ર જૈનધર્મની જ વિશેષતા ન કહી શકાય. સાંખ્યા પણ ઇશ્વિરવાદી નથી જ, તેમજ તેમની સાધનામાં પણ ઇશ્વિરની પુજા–ભક્તિને વિશેષ સ્થાન નથી. એક રીતે જૈન ધર્મ તા ઈશ્વરના પૂજાને બદલે સિહો કે મહાન આત્માંઓની પૂજા-ભક્તિને સ્વીકારે પણ છે. રહ મા અધ્યયનમાં સાધકના ગુણા વર્ણવતાં ૧૪ મા ગુણ તરીકે 'સ્તવસ્તુતિમંગળ ' નામનાે ગુણ સ્વીકાર્યો છે, તથા એવાં સ્તવન અને સ્તુતિથી 'જીવ જ્ઞાન-દર્શન- ચારિત્રરૂપી સહર્મ (બાેધિ) પ્રાપ્ત કરે છે; તથા પછી એવી આરાધના કરી શકે છે કે જેથી તે સંસારના અંત લાવી મુક્ત થાય છે કે ઉચ્ચ દેવગતિ પ્રાપ્ત કરે છે,' એમ કહ્યું છે. આમ ભક્તિના તત્ત્વને છેક માક્ષ સુધી પહેાંચતું જૈન સાધનાએ સ્વીકાર્યું જ છે. પ્રવૃત્તિમાત્રને કર્મળધનનું કારણ માનનાર જૈન સાધના તે રીતે નિષ્કામ કર્મમાર્ગના સ્વીકાર કરતી નથી. પરંતુ, એક રીતે તેનાે પણ થાેડાેઘણા સ્વીકાર "' ઇર્યાપથિક કમોથી બધન પ્રાપ્ત નથી થતું" એ સિહ્હાંતમાં તેમ જ 'જ્ઞાની કે ગુરૂની અથવા સાધર્મા'ની નિષ્કામ સેવાશુશ્રુષા 'ના આપેક્ષિક વિધાનમાં સ્પષ્ટ દેખાઈ આવે છે. જો કે આધુનિક નિષ્કામ કર્મમાર્ગની કલ્પના જૈનદર્શન વિચારી જ નથી: પરંતુ તે વસ્તુ તો પ્રાચીન અન્ય આર્ય સાધનામાર્ગોને વિષે પણ કહી શકાય.

તાે પછી, જો સાધનામાર્ગમાં જૈન દર્શનને કશું નવું યતાવવાપણું નહેાતું, તા સિદ્ધાંતની યાયતમાં ફેરફાર કરવાનું તેને શું કારણ મળ્યું એ પ્રશ્ન સહેજે ઊભા થાય છે. ઉપરાંત જે ફેરફાર તેણે કર્યા છે તે માત્ર ન્યાયની દલીક્ષા સામે ટકી રહે તેવા પણ નથી. આત્માને સ્વભાવે શહ-અહ-મક્ત તથા નિત્ય માનવા, અને છતાં સંસારાવસ્થામાં વસ્તૃતાએ જ કર્તા. ભાેકતા અને પરિણામી <mark>માનવાે: સિહ્ધ અથવા મ</mark>ક્ત જીવાેમાં તત્ત્વની દષ્ટિએ ગુણ વગેરેના કાંઈ કરક ન હોવા છતાં તેમને ભિન્ન ભિન્ન માનવા વગેરે બાબતા પ્રથમ દર્ષ્ટિએ જ ખુંચે છે. આ બધાના જવાબ જૈન દર્શને ખાસ કરેલા નયવાદ અને સ્યાદ્વાદના સ્વીકારમાં આપણને સૂચિત થાય છે. નયવાદ એટલે વિચારાની મામાંસા: વિરાધી દેખાતા

વિચારાના વાસ્તવિક અવિરાધનું મૂળ તપાસનાર અને તેમ કરી તેવા વિચારાના સમન્વય કરનાર શાસ્ત્ર. મનુષ્યની ગ્રાનવૃત્તિ સામાન્ય રીતે અધૂરી હોય છે, અને પ્રત્યેક વસ્તુ અનેકધર્માત્મક હેાય છે. એટલે મનુષ્ય કદી કાેઈ વસ્તુને સંપૂર્ણ રીતે જાણી શકતાે નથી. અને છતાં પાેતાના પ્રયોજન પુરતું અમુક અપેક્ષાએ વસ્તુનું અમુક સ્વરૂપ સ્વીકારીને જ જગતના વ્યવહાર ચાલી રહ્યો છે. એટલે વ્યવહારનું સત્ય આપેક્ષિક જ હોવાનું. પરંતુ તેમાં યાદ રાખવાનું એટલું કે, બીજી અપેક્ષાએ તે જ વસ્તુનું સ્વરૂપ બીજો કાઈ આપણાથી જાદું માનતા હોય તો તેના વિરાધ કરવા કરતાં. તેની અપેક્ષા કેવી છે કે કેટલી સાચી છે તે તપાસવ એ જ જરૂરી છે. દાખલા તરીકે, જીવના કર્મ સાથેના સંબંધ કેટલાક ભ્રમરૂપ માને છે; સ્યાદ્વાદ કહેશે કે, તેમને તેમની અપેક્ષાએ તેમ માનવાની છૂટ છે; પરંતુ જો તે સંબંધ ભ્રમરૂપ માનીને પણ તેમાંથી છૂટવાનું તા સાચેસાચ જ હોય, તાે પછી વધુ સરળ માર્ગ 'જીવને કર્મબધન વાસ્તવિક જ છે' એમ માનવું એ નથી ? જૈન ધર્મે જે કર્યું છે તે આ કર્યું છે. તેણે અંતિમ મોક્ષ અને તેને માટેના પ્રયત્નના વિચાર કાયમ રાખી, તેને માટે આવશ્યક એવા સિદ્ધાંત તારવી કાઢ્યો; અને અગમ્ય વસ્તુઓમાં કાંકાં મારી પાછી तेथी क कैनहर्शनने 'संविग्मसहाहिगम्म'—'भुभक्षने સમજવામાં સહેલું ' એવું વિશેષણ મળ્યું. તે જમાનામાં આમ કરવાની બીજી રીતે પણ આવશ્યકતા ઊભી થઈ હતી. માણસની વિકત અહિ તે વખતે પ્રચલિત ઇશ્વિરકર્જવાદ.

માયાવાદ, એકાત્મવાદ વગેરે તાત્ત્વિક સિહાંતામાંથી અક્રિયા-વાદ નિષ્પન્ન કરી રહી હતી. એ વસ્તુ દૂર કરવા માટે ક્રિયાવાદને સીધા જરૂરી એવા સિહ્ધાંત રજૂ કરવાની આવશ્યકતા હતી. તીર્થ કરાેએ એ વસ્તુ જોઈ અને ન્યાય-શાસ્ત્રની જટિલતાએોમાં કશાત્ર ખનેલા જમાનામાં પણ હિંમતભેર ન્યાયની સંગતતા જતી કરી. આચારની સંગતતાને જે પ્રાધાન્ય આપ્યું. એ જ તેમના તે જમાના ઉપરના માટા ઉપકાર છે.\*

એટલે આપણે તેા ઉત્તરાધ્યયનના સૈહાંતિક ભાગ ઉપર ભાર મુકવાને ખદલે તેમાં જે ઉપદેશાત્મક ભાગ છે તેના ઉપર જ ભાર મૂકવાે ઉચિત છે. શ્રીરાજચંદ્રે જ નથી કહ્યું કે, ''જિનાગમ છે તે ઉપશમસ્વરૂપ છે. ઉપશમસ્વરૂપ એવા પુરૂષોએ ઉપશમને અર્થે તે પ્રરૂપ્યાં છે — ઉપદેશ્યાં છે. તે ઉપદેશ આત્માર્થ છે અન્ય કાર્ક પ્રયોજન અર્થ નથી.

<sup>\*</sup> એ જ ક્રિયાવાદની મનુષ્યભુદ્ધિએ અત્યારે કેવી વિકૃતિ કરી મૂકી છે, અને પાતાના આત્મા ઉપર કર્મ ન ખ'ઘાય તે માટે તેના ભાર બીજાના આત્મા ઉપર નાખીને છૂટા થવાની કેવી અધાર્મિક અને અસામાજિક ભાવના ઊભી કરી છે, તેના દાખલા વાણિયાશાહી જૈનધર્મમાં દેરદેર જોવા મળે છે. જાતે ખેતી ન કરવી, ઘરમાં પહેલાે. પાતે દીવા ન સળગાવવા, અગ્નિ પણ બીજા અજૈનને ત્યાંથી સળગેલા લાવા પાતાના હિ'સાના ભાર પાંડાશાને આપવા —એ ' ભાષાં કાર્યોમાં દયા પણ નથી, ધમ<sup>ે</sup> પણ નથી, અને 'દયાધમેં ' નામ પામનાર જૈનધર્માની ચાપ્ખી દેકડી જ છે.

આત્માર્થમાં જો તેનું આરાધન કરવામાં ન આવ્યું, તા તે જિનાગમનું શ્રવણ–વાચન નિષ્ફળરૂપ છે.

"જ્યાંસુધી **પ્રથ**મ વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું બળ દઢપણે જીવમાં આવ્યું ન હોય ત્યાંસુધી 'એક આત્મા છે' કે 'અનેક આત્મા છે*' ઇ*ત્યાદિ વિચારથી ચિત્તનું સમાધાન **થવાને ખદલે ચંચળપ**ણું પ્રાપ્ત થાય છે અને વિચાર**ન**ા નિરધાર પ્રાપ્ત થતા નથી. તથા ચિત્ત વિક્ષેપ પામી યથાર્થ-પણે પછી વૈરાગ્ય ઉપશમને ધારણ કરી શકતું નથી... તેથી (શાસ્ત્રમાં) સિહ્ધાંતખાેધ કરતાં વિશેષપણે વૈરાગ્ય અને ઉપશમને કથન કર્યા છે…વેદાંત અને જિનાગમ એ સૌનું અવક્ષાકન પ્રથમ તાે ઉપદેશજ્ઞાનપ્રાપ્તિ અર્થે જ મુમુક્ષ જીવે કરવું ઘટે છે. "

> \*  $\star$

અંતમાં, આ પુસ્તક તૈયાર કરવામાં પંડિત બેચરદાસજીએ કરેલા શરૂઆતનાં ૨૧ અધ્યયનાના અનુવાદ, પ્રાે. જેકાળીના અંગ્રેજી અનુવાદ, જાર્લ શાર્પેન્ટિયરના ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના ઉપાદ્ધાત, પંડિત સખલાલજનું 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર' વગેરેની જે સીધી કે ચ્યાડકતરી મદદ લીધી છે, તેનાે ઉલ્લેખ કરવા પ્રાપ્ત થાય છે. આ અનુવાદ, આ માળાના અન્ય અતુવાદોની પેંઠે સીધા અતુવાદ નથી, પરંતુ છાયાનુવાદ જ છે. શરૂઆતના અભ્યાસીને કે જૈનેતર વાચકને ઉપયોગી થાય તે દષ્ટિએ ટિપ્પણા, નાેંધા, સૃચિ વગેરે ઉમેરીને તેને બને તેટલા સરળ કરવાના પ્રયત્ન કરેલા છે. આશા છે કે આવા અનુવાદા પ્રાચીન પ્રંથાની શૈલી અને

પરિભાષાનું નડતર એાછું કરી, જીદા જીદા સંપ્રદાયોને એક બીજાનાં ધર્મપુસ્તકા વાંચવાં સુલભ કરી, પાતપાતાના સંપ્રદાય વિષે તુલનાત્મક તેમજ વ્યાપક સમજ પ્રાપ્ત કરવામાં સહાયભૂત થશે.

#### સંપાદક

— આ ગ્રંથની પ્રથમ આવૃત્તિ પ્રસિદ્ધ થતાં થતાંમાં જ આગને કારણે તેની ખધી નકક્ષે નાશ પામવાથી, તેની ખીજી આવૃત્તિ તરત જ પ્રસિદ્ધ કરવી પડી છે. એ તકના લાભ લઈ. પ્રથમ આવૃત્તિમાં જે કાંઈ રખલના રહી ગયેલાં ધ્યાન ઉપર આવ્યાં, તે સુધારી લીધાં છે. તે સિવાય બીજા ખાસ કેરકાર આ આવૃત્તિમાં કર્યા નથી.

### સંક્ષેપાની સમજ

આ શ્રંથમાં ડિપ્પણ વગેરેમાં ઘણી જગાએ આ માળામાં અગાઉ પ્રસિદ્ધ થયેલાં પુસ્તકોનાં ડિપ્પણ વગેરેના નિર્દેશ કર્યો છે. ત્યાં પુસ્તકનું આખું નામ ન લખતાં સંક્ષિપ્ત નામ આપેલું છે. તેની સમજ આ પ્રમાણે છે:

- ૧. 'ધર્મકથાએા' એટલે 'ભગવાન મહાવીરની ધર્મકથાએા.'
- ર. 'દશ ઉપાસકા' એટલે ' ભગવાન મહાવીરના દશ ઉપાસકા.'
- ૩. 'આચારધર્મ' એટલે 'ભગવાન મહાવીરનેા આચારધર્મ.'
- ૪. ' સંયમધર્મ' એટલે 'ભગવાન મહાવીરનાે સંયમધર્મે.'

## અનુક્રમણિકા

|             | <b>ઉપાેદ્</b> ધાત .     | • |   |   |   | • | 3             |
|-------------|-------------------------|---|---|---|---|---|---------------|
| ٦.          | વિનય – શિષ્યધર્મ        |   |   |   |   |   | 3             |
| ₹.          | પરિષહે৷ – આવીસ વિઘ્નો   |   |   | • |   | • | 20            |
| з.          | ચાર દુર્લ લ વસ્તુઓ      |   | • |   | • |   | ٤ ج           |
| ٧.          | અપ્રમાદ .               |   |   | • |   | • | 16            |
| ч.          | મરણના બે પ્રકાર         |   | • |   | • |   | २२            |
| ٤.          | ખાટા સાધુ               | • |   | • |   | • | રહ            |
| ٠ <b>૭.</b> | ધેઢાનું દર્ષાત .        |   |   |   | • |   | રહ            |
|             | કપિલમુનિના સદુપદેશ      | • |   |   |   | • | 37            |
|             | નમિરાજાનાે ગૃહત્યાગ     |   | • |   | • |   | 3<            |
| ૧૦.         | ગૌતમને ઉપદેશ            | • |   | • |   | • | ४८            |
|             | સાચાે શાસ્ત્રજ્ઞ .      |   | • |   | • |   | પક            |
|             | હિવિકેશ <b>બલ</b> .     |   |   | • |   | • | પહ            |
| <b>१</b> 3. | <b>બે હરિજૂન ભાઈ</b> એા |   | • |   | • |   | 50            |
| <b>2</b> 8. | ઇષ્રુકાર નગરના દેવા     | • |   | • |   | • | ૭૫            |
| ૧૫.         | સાંચા લિક્ષુ .          |   | • |   | • |   | <b>&lt;</b> 3 |
| ٤٤.         | <b>બુહાચર્ય</b> .       |   |   |   |   |   | ى             |

| ૧૭.         | પાપી શ્રમણાે            |                |   |   |     |   |   | ७० -        |
|-------------|-------------------------|----------------|---|---|-----|---|---|-------------|
| १८.         | સિંયત રાજા              |                |   |   |     |   |   | ૯૨          |
| १૯.         | મૃગા <b>પુ</b> ત્ર      |                |   | • |     |   |   | ૧૦૧         |
| २०.         | અનાથતા .                |                |   |   | •   |   | • | ११०         |
| <b>ર</b> ૧. | સમુદ્રપાલ               |                |   |   |     |   |   | 116         |
| <b>વર</b> . | રથનેમિ                  |                |   |   |     |   | • | 122         |
| <b>૨૩</b> . | કેશી-ગૌતમ સ'વ           | ાદ             |   |   |     |   |   | ૧૩૧         |
| ૨૪.         | <b>પ્રવચન</b> માતા      |                |   |   | •   |   |   | ૧૩૯         |
| ૨૫.         | સાચાે યજ્ઞ              | •              |   |   |     |   |   | 888         |
| <b>૨</b> ૬. | સાધુના ચર્યા            |                | • |   |     |   |   | ૧૫૦         |
| ૨૭.         | ગળિયા અળદ               |                |   |   |     |   |   | ૧૫૮         |
| ૨૮.         | માક્ષગતિના મા           | મ <sup>°</sup> | • |   | •   |   |   | १५१         |
| ૨૯.         | પરાક્રમ                 |                |   |   |     |   |   | ૧૭૫         |
| зо.         | તપામાર્ગ .              |                |   |   | •   |   |   | १७८         |
| 31.         | ચારિત્રવિધિ             |                |   | • |     | • |   | २०८         |
|             | પ્રમાદસ્થાના            |                | • |   | , • |   |   | २१७         |
| 33.         | કર્મા વિચાર             |                |   | • |     |   |   | રરપ:        |
| 38.         | લેશ્યા .                |                |   |   | •   |   |   | <b>२</b> 33 |
| ૩૫.         | ધર વિનાના ભિ            | 씒.             |   | • |     | • |   | २४४         |
| ३६.         | જ <b>વ-અ</b> જીવ तत्त्व |                |   |   |     |   |   | २४७         |
|             | સુભાષિતા                |                |   |   |     |   |   | २७१         |
|             | સૂચિ .                  |                | • |   | •   |   |   | <b>૨૮૨</b>  |

### મહાવીર<del>ર</del>વાસીના અંતિમ ઉપદેશ

#### ٩

## વિનય – શિષ્યધર્મ

#### શ્રી સુધર્મસ્વામી કહે છે:

હે આયુષ્મન્ (જંબુસ્વામી), આંતર બાહ્ય બંધનોનો ત્યાગ કરી, (મેાક્ષને અર્થે) ઘરબાર વિનાના બનેલા મુમુક્ષુને આચાર<sup>૧</sup> ભગવાન મહાવીરે જે પ્રમાણે વર્ણવી ખતાવ્યો છે, તે પ્રમાણે હું યથાનુક્રમે કહી સંભળાવું છું; તે તમે (બધા) ધ્યાનપૂર્વક સાંભળા.

મુમુક્ષુએ સૌથી પ્રથમ ત્રાની પુરુષનું શરણ સ્વીકારલું અને હંમેશ તેમના સાન્નિધ્યમાં જ રહી, તેમણે બતાવેલા માર્ગને અનુસરવા. તેમ કરવાને બદલે જે મૂઢ, 'હું બધું જાણું છું,' એવા અભિમાનથી પાતાના છંદને જ અનુસરે

મૂળ: विनय। વિનય = આચાર. અહીં મુખ્યત્વે શિષ્યના
 આચાર — 'શિષ્યધર્મ'— વર્ણવેલાે છે.

છે, તે શીધ્ર શીલભ્રષ્ટ થઈ, સર્વ તરકથી તિરસ્કારને પામે છે. માટે, પોતાનું હિત ઇચ્છનાર મનુષ્યે પોતાની જાતને નાની પુરુષની આત્રામાં જ સ્થાપવી. તેમ કરનારા મુમુક્ષુ ઝટ દાેષરહિત થર્ક, ઉત્તમ શીલ અને કીર્તિ પ્રાપ્ત કરે છે. ૧િ-૭ો

ગુરુ પાસે રહેનારા શિષ્યે, તેમની આગળ પાતાનું ડહાપણ ડહેાળવાને **બદલે, ગુરુના વિચાર તથા** તે<mark>મના</mark> શખ્દોના ભાવ જાણુવાની ઇ<sup>ન્</sup>છા રાખવી. કારણુંકે, આચાર્યીએ ધર્મથી મેળવેલા અને હંમેશ આચરેલા વ્યવહારને અનુસરનારા શિષ્ય નિંદાપાત્ર થતા નથી. ઘણા મૂર્ખ શિષ્યો, જ્ઞાનીનાે સહવાસ મળ્યા છતાં ક્ષુદ્ર મનુષ્યાે સાથે સંબંધ, હાસ્યક્રીડા, અને વાર્તાલાપ વગેરે નિરર્થક પ્રવૃત્તિઓમાં પાતાના સમય કાઢી નાખે છે. પરંતુ સમજા શિષ્યે તા તેવી પ્રવૃત્તિએાના ત્યાગ કરી, પાતાના કલ્યાણમાં ઉપયોગી વસ્તુએ। સદ્યુર પાસેથી શીખી લેવાની ચીવટ રાખવી. [૮-૧૦,૪૨-૩,૩૦]

ત્રાની પુરુષોના સહવાસમાં રહ્યા છતાં, જો સાંસારિક ભાવાથી અને ક્રિયાએાથી વિરત થવામાં ન આવે, તા સત્સંગનું કશું કળ તીપજતું નથી. માટે સમજા મનષ્યે: જ્ઞાનીનાે સહવાસ સ્વીકાર્યા ખાદ તાે અતિ હીનકમેં<sup>દ</sup> તથા અન્ય પાપપ્રવૃત્તિઓના પ્રયત્નપૂર્વક ત્યાગ કરવાે. પાપી ભાવા જાગ્રત થાય તેવાં સ્થાના કે પ્રસંગાળ જ

૧. મળ: 'ચંડાલિય', - ચંડાળનાં કર્માં.

તેએ દૂર રહેવું.<sup>૧</sup> તેમ છતાં પેતાનાથી કાંઈ દેાષ **થઈ જ** જાય, તો તે ઝટ ગુરુ આગળ કખૂલ કરી દેવા, છુપાવવા નહિ. કાયા અને મનના દેાષોની પેઠે વાણીના દેાષો જેવા કે: અસત્ય બાલવું, 'અમુક કરીશ જ' એવું નિશ્ચયાત્મક ખાલવું, પાતાનું કે ખીજાનું પ્રયોજન હાય કે ન હોય તો પણ કાઈ પૃછે ત્યારે દેાષ્યુક્ત બાલવું, અર્થ વિનાનું ખાલવું કે સામાનું મર્મ વીધે તેવું ખાલવું, વગેરેના પણ તેણે ત્યાગ કરવા. ટ્ર'કમાં, તેણે પાતાની જાતને સંપૂર્ણપણે જીતવી. પોતાની જાત જીતવી બહુ મુશ્કેલ છે. પરંતુ તેમ કરી શકનારા જ આ લાક અને પરલાકમાં સખી થાય છે. સમજાુ પુરુષે એવી ભાવના કરવી કે, 'બીજા મને વધ-દમનાદિથી દમે, તેના કરતાં હું પાતે જ પાતાની જાતને સંયમ અને તપ દારા દમું, એ વધારે સાર છે. ' [**૧૧-૧૨.૨૪-૬.૧૫-**૬]

અણપક્ષાટેક્ષા ઘાડા જેમ વારવાર ચાયુકની અપેક્ષા રાખ્યા કરે છે, તેમ તેણે દરેક બાબતમાં ગુરૂની ટાકણીની અપેક્ષા ન રાખવી. પરંતુ, તેમના મનાેગત ભાવને સમજી લઈ, તે પ્રમાણે આચરણ રાખવું. ઉત્તમ ધાડા જેમ ચાસુક જોઈને જ માર્ગે ચાલ્યા કરે છે, તેમ તેણે

૧. મૂળમાં : 'લુહારની કોઢા શૂન્ય ઘરા, બે ઘર વચ્ચેના આંતરાએ કે રાજમાર્ગીમાં સ્ત્રીએ સાથે ઊભા રહેલું નહિ કે વાતચીત કરવી નહિ, 'એમ છે. ટીકાકાર 'લહારની કોઢા ' (સમર) એ શબ્દને બીજાં હલકા લાકાનાં સ્થાનાના સચક ગણવાતું કંદ્રે છે. 'સમર'ના અર્થ, 'જ્યાં ઘણા લાકા ભેગા થતા હોય તેવી જગા, 'એવા પણ થાય.

પાપકર્મના ત્યાગ કરતા રહેવું. ઉત્તમ શિષ્યને કદી પ્રેરણા કરવી પડતી નથી: અને કરવી પડે છે તો તે સહેલાઈથી તથા જલદી કરી શકાય છે. એક વાર તેને કહ્યું એટલે તે પ્રમાણે તે બધુ હંમેશાં સારી રીતે કરે છે. કેળવાયેલા ધાેડાને ખેલાવવામાં જેમ સવારને આનંદ આવે છે, તેમ ગુરને પણ તેવા ચતુર શિબ્યને દોરવામાં આનંદ આવે છે. [૧૨,૪૪,૩૭]

પાતાના કાંઈ દેાષ થાય અને ગુરૂ તે માટે હળવેથી કે કઠારતાથી કાંઇ શિખામણ આપે. તાે શિષ્યે તેને લાબદાયક સમજી, પ્રયત્નપૂર્વક શબ્દશઃ સ્વીકારવી. સમજી અને નિર્ભય શિષ્ય હિતશિક્ષા આપનાર ગુર્ને પાેતાનાે હિતેચ્છુ માને છે; અને સમજે છે કે, 'ગુરુ મને પોતાના ભાઈ, પુત્ર કે સ્વજન જેવા ગણે છે, તેથી જ આમ (ગુસ્સે થઈ ને ) કહે છે. ' તેથી ઊલટું, કુશિષ્ય હિતશિક્ષા આપનાર ગુરૂને પાતાના વેરી માને છે; તથા 'ગુરૂ મને ગુલામ ગણી માત્ર વહવા કરે છે કે મારકૂટ કર્યા કરે છે, ' એમ સમજે છે. તેને ગુરૂની શિખામણ દેવાની પદ્ધતિ, તથા દુષ્કૃતની ટાેકણી વગેરે બધું કડવું અને અરુચિકર લાગે છે. ગુરુનું કહેલું સાંભળવાને બદલે તે અસબ્ય રીતે તેમની સામે થઈ જાય છે. કુશાલ શિષ્ય <mark>શાં</mark>ત સ્વભાવના આચાર્યને પણ આકળા ખનાવી **દે છે. ગુર**ને પણ તેવા શિષ્યને દેારવામાં, અણપક્ષાટેલા ધાડા ઉપર ખેડેલા સવારની જેમ, આનંદ **અ**ાવતા **નથા.** તેવા દુષ્ટ શિષ્યાે આચાર્યની વિરુદ્ધ અનેક ઉપદ્રવા કર્યા કરે છે; તેમના ઉપર કાષ્ટ્ર મેળવવા તેમનાં દ્વપણ શાધ્યા કરે છે; તથા વાણી અને કર્મથી, એકાંતમાં

અને જાહેરમાં તેમના વિરાધ અને નિંદા કર્યા કરે છે. [२७,६७,४१,३८,२७,१३,१७,४०]

બાહ્ય વિનય એ આંતરિક નમ્રતાનું લક્ષણ છે. તેથી સમજી શિષ્ય ખેસવા, ઊઠવા, ખાલવા વગેરેમાં ગુરૂ પ્રત્યે નમ્રતા અને આદર રાખે. જેમકે, તે ગુરને પડખે, ગુરની આગળ, પીઠ પાછળ, કે સાથળ ઉપર સાથળ ચડાવીને<sup>૧</sup> એસે નહિ. પગ ઉપર પગ ચડાવીને કે ગાેઠણ છાતી સરસા રાખીને કે પગ લાંખા કરીને બેસે નહિ; ગુરૂ બાેલાવે ત્યારે મૂંગા રહે નહિ કે ખેસી રહે નહિ; ગુરૂ જે પૂછે તેના જવાય આપે; વગર પૂછ્યે કાંઈ બાેક્ષે નહિ: તથા પૂછે ત્યારે ખાેડું <mark>બાેક્ષે નહિ કે ગુસ્સે થઇ</mark> જાય નહિ; પાેતાને કાંઈ પૂછવું હોય ત્યારે પણ આસન ઉપર બેઠાે બેઠાે કે પ<mark>થા</mark>રીમાં સૂતાે સૂતાે પૂછે નહિ, પરંતુ ગુરુ સામે હાથ જોડી ઊભા રહીને પૂછે. આવેા વિનયયુક્ત તથા ગુરૂની કૃપા અને અજ્ઞાના વાંછુક શિષ્ય ગુરૂને પોતાની મુશ્કેલી વિષે કોઈ પૂછે છે, ત્યારે આચાર્ય પણ ખુશીથી તેને પાેતે જેવું પોતાના ગુરૂ<mark>એ</mark>ા પાસેથી સાંભળ્યું હોય છે, તેવું કહી સંભળાવે છે. ૧િ૪,૧૮-૨૩]

સમજુ શિષ્યે આહારવિહારની ભાબતમાં નિયમિત ખનવું. ઉચિત સમયે બહાર નીકળવું અને ઉચિત સમયે પાછા કરવું. ટ્રંકામાં, અયોગ્ય સમય છાડીને, જે સમયે જે કરવાનું હેાય, તે સમયે તે કરવું. [૩૧]

ભિક્ષાની બાબતમાં સં<mark>યમધ</mark>ર્મને આવશ્યક એવા

૧. સરખાવા 'દશવૈકાલિક' ૮-૪૬.

## મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

<

કેટલાક વિધિનિષેધા જ્ઞાનીપુરૂષોએ ઉપદેશ્યા છે. તે તેણે **યરાયર પાળવા. જેમકે, ભિક્ષા માગવા જ**તી વખતે તેણે <u>ક્ષે!કાની પંગત જમતી હૈાય ત્યાં ભિક્ષા માટે ઊભા ન રહેવું;</u> ભિક્ષા આપનારથી અતિ દૂર કે અતિ નજીક કે તેની *ન*જર સામે જ ન ઊભા રહેવું; પરંતુ એક તરફ એકલા ઊભા રહેવું તથા પાતાના જેવા ખીજા ભિક્ષુઓને ઓળંગી, અગગળ જવાની પડાપડી ન કરવી.<sup>૧</sup> ભિક્ષા ત્રહણ કરતી વખતે પણ તેણે અતિ અક્કડ ન ઊભા રહેવું કે અતિ નીચા ન નમી જવું. ભિક્ષામાં પણ તેણે શુદ્ધ, જીવજંતુ વિનાના. નિર્દોષ અને ખીજાને માટે અનેક્ષા આહાર દેષ્યા વગેરે તપાસીને સ્વીકારવા. ત્યાર બાદ, જ્યાં ઘણા પ્રાણા કે ખીજો ન હોય. તથા જે ઉપરથી તેમજ આજુબાજુથી ઢંકાયેલી હોય રે તેવી જગાએ ખીજા સંયત પુરુષોની સાથે બેસીને, એક પણ દાણો પડી મૂકચા વિના<sup>૩</sup> યેાગ્ય સમયે પરિમિત ભાજન **હે**વું. ખાતાં ખાતાં તેણે, 'આ સારં રધાયું છે,' 'આ ઠીક સ્વાદવાળું છે,' કે ' આ ઠીક રસવાળું છે,' એવું ન ખાલ્યા કરવું, પરંતુ સંયમપૂર્વક ખાઈ ક્ષેવું. [૩૧-૩૬]

આવા શ્રહાવાન, વિનયશીલ, મેધાવી, અપ્રમત્ત, વૈરાગ્યવાન, સત્યવકતા, સંયમી, તપસ્વી અને ગુરૂની કૃપા તથા આત્રાના વાંછુક એવા મુમુક્ષ શિષ્ય ગુરુ પાસેથી ત્રાન

<sup>1.</sup> સરખાવા 'આચારાંગ' શ્રુત૦ ર, અધ્ય૦ ૧, ૨૯-૩૦;

ર. સરખાવે**ા 'દશવૈકાલિક** ' અધ્ય૦ પ. ૮૨-૩.

૩. સરખાવા 'દશવૈકાલિક' અધ્ય**૦ ૫, હદે૦ ૨.૧.** 

પ્રાપ્ત કરવા તથા ખીજાઓને પણ દેારવા શક્તિમાન થાય છે. કારણ કે, પૂજ્ય, નાની, પ્રસિદ્ધ અને કૃપાવંત આચાર્યો જેના ઉપર પ્રસન્ન થાય છે. તેને અર્થવાળી∗ વિપલ વિદ્યા આપે છે. ક્ષાકમાં તેની કીર્તિ થાય છે, અને પૃથ્વી જેમ સર્વ પ્રાણીઓનું રહેડાણ છે, તેમ તે બધાં કર્તવ્યોનું રહેડાણ ખને છે. તેનું જ્ઞાન પૂજાય છે. તેના સંશયા ૮ળી જાય છે અને કર્તાવ્યની સંપત્તિથી તે બધાને મનગમતા થાય છે. તપ. આચાર અને સમાધિયી સરક્ષિત એવા તે મહાતેજસ્વી શિષ્ય પાંચે વ્રતા પાળવા શક્તિમાન થાય છે; અને મૃત્ય ખાદ કાં તા શાશ્વત સિદ્ધ થાય છે અથવા મહાદ્યતિવાળા દેવ થાય છે. જિપ-૪૮]

<sup>🗣 &#</sup>x27;માક્ષરપી અર્થયુક્ત, કલ્યાણકારી' એવા અર્થ પણ ∘થાય છે.

## ર્

## પરિષહેા–બાવીસ વિધ્નાે

શ્રી સુધર્મસ્વામા કહે છે: હે આયુષ્મન્! જ્યાં સુધી ભિક્ષુ આંતર બાહ્ય દુર્જાળતાઓ અને વાસનાઓને આધીન છે, ત્યાં સુધી તેનાથી જ્ઞાની પુરુષો પાસે માર્જ જાણવા છતાં આચરી શકાતો નથી. મહાવીર ભગવાને ભિક્ષુજીવનમાં સહેજે આવી પડતી એવી ૨૨ મુશ્કેલીઓ (પરિષહ) જણાવી છે, જેમની સામે અડગ ટકી રહેવાનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કર્યા વિના, મુમુક્ષુ માર્ગની શરૂઆતમાં જ ભાગી પડે છે. તે ૨૨ મુશ્કેલીઓ આ પ્રમાણે છે:

્રિલ્લા (૧) ક્ષુघा। ભિક્ષુને આહારની બાળતમાં બહુ સાવચેત રહેવાનું હાય છે; અને નિર્દોષ તથા શુદ્ધ આહાર જ પ્રાપ્ત કરવાના હાય છે. પરંતુ કાેઈ વાર નિર્દોષ ભાજન મળવું મુશ્કેલ થઈ જાય, તે વખતે તેેેેેેેલ દાન ખની જઈ, મર્યાદાનું ઉલ્લાંધન કરી, ગમે તેવું નિષિદ્ધ ભાજન સ્વીકારી, ક્ષુધાદિ વેદનાનું નિવારણ કરવાનું ન ઇચ્છવું; પરંતુ તેને ચ્આકુળ થયા વિના સહન કરી ક્ષેવી. [ર-૩]

- (२) तृषा तरस (३) शीत  $\xi'$ री (४) उष्ण ગरभी (५) दंशमशक – ડાંસમચ્છરના ও্পর্বে (६) तथा कोর্ডনা કપડાં ન મળવાથી પ્રસંગવશાત પ્રાપ્ત થતી નग્નતાનું પણ તેમજ સમજવું.<sup>૧</sup> [૪-૧૩]
- (૭) એ સૌથી વધુ કઠ્ણ મુશ્કેલી તે अरित અથવા કંટાળા છે. માણસનું મન જ્યાં સુધી કામભાગામાંથી પ્રેપ્રુરં નિવૃત્ત નથી થતું, ત્યાં સુધી તેને સ્વીકારેલા ધર્મમાર્ગ તરફ અરતિ થયા કરે છે. પરાક્રમી પુરૂષ શરૂઆતમાં થતી તે અરતિનું દમન કરી, પાતાના ચિત્તને પ્રિય પદાર્થી તરફ જતું રાેકે, તથા આ<sub>ત્</sub>મરક્ષિત, આરંભરહિત<sup>ર</sup> અને ઉપશાંત થઇ, ધર્મમાં રમમાણ રહે. ૧િ૪-૫ો

૧. મૂળમાં, ક્ષુધા વખતે 'કાઈને કાપલું – કપાવલું નહીં, કે રાંધલું – ર'ધાવલું નહીં ' એમ છે. તુષા વખતે ' શીત પાણીનું સેવન ન કરવું, પણ વિકૃત (નિર્જીવ પાણી) શોધવું 'એમ છે. શીત વખતે 'અગ્નિ સેવવાના વિચાર ન કરવાે' એમ છે. ઉષ્ણ વખતે 'સ્નાન કરવાનાે વિચાર ન કરવાે, શરીર ઉપર પાણી ન છાંટલું કે પંખા ન વાપરવા ' એમ છે. ડાંસમચ્છરના ઉપદ્રવ વખતે. 'તેમનાથી ત્રાસલું નહીં, તેમને રાેક્વા નહીં, તેમના પ્રત્યે મન ખગાડલું નહીં કે તેમને હણવા નહીં ' એમ છે. વસ્ત્ર ફાટવા આવે ત્યારે, 'હવે હું કપડાં વિનાના થઈશ, કે હવે નવાં કપડાં મેળવું, એવી ચિંતા ન કરવી; તથા વસ્ત્રહીન દશા કે વસ્ત્રયુક્ત દશા અંનેને હિતકર સમજ શાક ન કરવા,' એમ છે.

ર. કામના પૂરી કરવા માટેની પ્રવૃત્તિ તે આર'ભ.

## મહાવીરસ્વામીનાે અ'તિમ ઉપદેશ

- (८) स्त्री । મનુષ્યને આસક્તિનું મુખ્ય સ્થાન સ્ત્રી છે. જે શુદ્ધિમાન ભિક્ષુ તેનું સ્વરૂપ ખરાબર સમજે છે, તેને શ્રમણપણું સહેલું છે, તથા તે આત્માની શોધમાં અડગ રહી શકે છે. [૧૬-૭]
- (૯) चर्चा। [એટલે કે ગામેગામ પગપાળા કરવું તે.] સાધુતે એક જગાએ લાંભા વખત સ્થિર રહ્યા વિના નિરંતર વિચર્યા કરવાનું હોય છે. તેથી ઘણા કંટાળી જાય છે. પરંતુ સંગને સર્વ દોષનું મૂળ જાણી, સાધુએ ગામ કે નગરમાં ગૃહસ્થીઓના કે સામાન્ય મનુષ્યાના સંસર્ગ ન રાખતાં, નિર્દોષ આહારપાણીથી નિર્વાહ કરતા કરતા, કાઈ એક મુકરર નિવાસસ્થાન રાખ્યા વિના, અપરિગ્રહી રહીને એકલા વિચરવું. [૧૮-૯]
- (૧૦) नैवेधिकी । [સ્મશાન વગેરે સ્વાધ્યાય, ધ્યાન ઇ•ની ભૂમિ સ્થાન ] સાધુ જ્યારે એકાંત સ્થળમાં, બીજા કાઈને ત્રાસ ન થાય તેવી રીતે, ધ્યાનાદિ નિત્યકર્મ માટે ખેસે, ત્યારે અનેક વિદ્યો આવી પડે તો પણ, પાતાના સમય પૂરા થયા વિના ત્યાંથી ખસે નહિ. [૨૦-૧]
- (૧૧) शय्या । રાત્રે સુવા માટે જે એકાંત સ્થળ મળી આવે, તેમાં સારાનરસાપણાના ખ્યાલ કર્યા વિના, 'એક રાતમાં શું થઇ જવાનું છે' એમ વિચારી, ભિક્ષુ શાંતિથી રહે. [૨૨-૩]

સહેજસહેજમાં સ્થાનાંતર કે ઊઠાઊઠ કરનારા શાંતિ પામે જ નહીં, અને છેવટે વ્યત્ર બની જઈ, સુરક્ષિતતા શાધતા ત્રતથી પતિત થાય.

૧૨

- (१२) आक्रोश । ितिरस्धार े भीकाओ। निंहा धरे ते। તપી ન જલું તથા સામેા જવાય ન વાળવા; પરંતુ ઉપેક્ષાબુહિથી શાંત રહેવું. [૨૪-૫]
- (१३) वध । सुभुक्षने डाई भार भारे, तापण तेणे મન અગાડવું નહીં. તે વખતે તેણે એવી ભાવના કરવી કે, સહન કરવું એ સર્વ ધર્માચરણોમાં મુખ્ય આચરણ છે. તેણે વિશ્વાસ રાખવા કે, ' જીવના નાશ નથી. ' [૨૬-૭]
- (१४) याचना । धरणार वगरना अनेसा भिक्षने अधी વસ્તુઓ બીજા પાસેથી યાચીને જ મેળવવી પડે છે. કાઇની પાસે હાથ લાંબા કરવા એ સહેલીં વાત નથી. ઘણા તેને કારણે હારી જાય છે. પરંતુ સમજાુ મનુષ્યે વિચારવું કે. સંયમધર્મના સંપૂર્ણ પાલનને અર્થે આવશ્યક લાગવાથી જ પાતે ભિક્ષજીવન સ્વીકાર્યું છે. [૨૮-૯]
- (૧૫) अलाभ । ભિક્ષુએ, ગૃહસ્થાને ઘેર રંધાઈ રહ્યા પછી, વધ્યું ઘટયું માગી લાવીને જ પાતાના નિર્વાહ કરવાના હાય છે. પરંતુ ઘણી વાર એમ પણ ખને છે કે, તેને તેવા આહાર પ્રાપ્ત થતા નથી. તેવે વખતે દીન ખની જવાને ખદલે તેણે એમ વિચારવું કે, 'આજે ન મળ્યું તો કાક્ષે મળશે. ' ડિંગ-૧ી
- (१६) रोग । ભિક્ષને કાેઈ વખત રાેગ થઈ આવે, તાે તેણે તેના વેદનાથા ઉદ્ધિમ ખના જઈ, સુદ્ધિના સ્થિરતા ન ગુમાવી ખેસવી. પણ 'આ મારાં કર્મોનું જ કૂળ છે' એમ માની, તે વેદનાને સહન કરી લઈ, આત્મપરાયણ રહેવું. તેવે વખતે બીજા પાસે ચિકિત્સા કરાવવાની પણ <del>ઇ</del>ચ્છા ન રાખવી. કારણ કે, પાતાને માટે કાંઈ કરવું નહિ

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ

કે કરાવવું નહિ, એ જ મતુષ્યતું સાચું શ્રમણપણું છે. ∫३२-३े

- (૧७) तृणस्पर्श । કપડાં વિનાના, ખરછટ, સંયમી અને ત્તપસ્વી ભિક્ષને તૃણ ઉપર સૂતી વખતે શરીરે પીડા થાય છે. પરંતુ તેથી કરીને કપડાં વગેરે મેળવવાની કામના કરવાને અદક્ષે, એ કઠાેર સ્પર્શાને તે સહન કરે. [૩૪-૫]
- (૧૮) जहा । भिणी ગરમીથી શરીર પરસેવાવાળ થઇ જાય કે મેલ અને રજથી ખરડાઈ જાય. તેા પણ શરીર-સખને ખાતર ભિક્ષ નાહવાધાવાની કામના ન કરે. જેને ચ્ચાર્ય એવા સંયમધર્મનું પાલન કરવું છે. અને પાતાનાં જાતાં કર્મો ખંખેરી નાખવાં છે, તેને એ બધું સહન કર્યે જ છૂટકા. [૩૬-૭]
- (१७) सत्कारपुरस्कार । भूनि गृहस्थे। तर्ध्यी सत्धाराहिनी ઉત્કંઠા ન રાખે તથા તેમ કરનાર ગૃહસ્થાની સ્પૃહા ન કરે. જેને હજા શારીરિક સુખની ઉતકંઠા છે. તથા જે હજા રસોમાં લંપટ છે, તેને જ ગૃહસ્થાની કે તેમના સત્કારપુરસ્કારની જરૂર રહે છે. જે અલ્પેચ્છુ છે, અક્ષેલુપ છે તથા પ્રત્રાવાન છે, તેને તેવાં પૂજનસત્કારની પરવા હોતી નથી. [૩૮-૯]
- (२०) ज्ञान । પાતાનામાં વિશેષ ज्ञान न હાય तथा डार्डी કાંઈ પૂછતું હોય ત્યારે યાદ લાવી શકાતું ન હોય. તેા તેથી ભિક્ષએ ખિન્ન ન થઈ જવું. પણ એમ વિચારવું કે. "મેં પૂર્વે જ્ઞાનને આવરણ કરનારાં એવાં કર્મો ૧ કરેલાં છે, કે જેથી

28

૧. જુઓ અધ્યયન ૩૩. પા. ૨૨૬-૭.

અત્યારે આમ બને છે. પરંતુ હવેથી હું યાેગ્ય જીવન ગાળીશ. એટલે તે કર્મા અવશ્ય દૂર થશે." [૪૦-૧]

- (२१) अज्ञान। પાતાના પ્રયત્ન છતાં ધર્મના કે સત્યના સાક્ષાત્કાર ન થાય અને અજ્ઞાન ન ટળે, તેા તેથી તેણે અધીરા ન બની જવું, તથા પાતાના ત્યાગ-સંયમને નિરથ<sup>ે</sup>ક ન માનવા. [૪૨-૩]
- (२२) दर्शन। श्रिद्धा लिक्ष्ये (શંકા પડતાં) 'પરક્ષાેક નથી.' 'તપથી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થતી નથી.' 'જિના હતા નહિ. છે નહિ, કે થશે નહિ ' અને 'આ લોકા જે બધું કહે છે તે ખાંટું છે ' એવું એકદમ ન માની બેસવું; પરંતુ, ધર્મની પ્રતીતિ થવાને હજા વધુ પ્રયત્નની અપેક્ષા હશે એમ માની, શ્રહાપૂર્વક યાેગ્ય પુરુષાર્થ કરવાે. જિ૪-પો

આ બધી મુશ્કેલીએ છતવાના મુખ્ય ઉપાય એ છે કે, તેમનું સ્વરૂપ પહેલેથી જાણીને સમજી રાખવું; જેથી કરીને તેમાંથી કાઈ આવી પડે. ત્યારે તેનાથી હણાઈ ન જતાં અચળ રહેવાય, એમ હું કહું છું. જિફી

૩

# ચાર દુર્લભ વસ્તુએા

શ્રી સુધર્મસ્વામી કહેવા લાગ્યા :

અા સંસારમાં જીવને નીચેની ચાર વસ્તુએા<sup>૧</sup> પ્રાપ્ત થવી અતિ દુર્લભ છે:

(૧) મનુષ્યપણું (૨) ધર્મનું શ્રવણ (૩) શ્રહા અને (૪) સંયમમાં પુરુષાર્થ. [૧]

૧. સામાન્ય રીતે જીવા વિવિધ કામનાઓથી મૂઢ ખની, અનેક કમાં કરી, પરિણામે સંસારમાં અનેકવિધ યોનિઓમાં જન્મ પામ્યા કરે છે. તેઓ કાઈ વાર દેવલાકમાં, કાઈ વાર નરકલાકમાં તા કાઈ વાર અસુરલાકમાં પણ જાય છે. પરંતુ રાજાઓ જેમ કામિનીકાંચનથી કંટાળતા નથી, તેમ અધમ કમાંને વળાવળીને સ્વીકારતાં તે પ્રાણીઓ વારંવાર અદલાતી યાનિઓમાં જન્મતાં કંટાળતાં નથી.

૧. મૂળ: 'પરમ અંગા' (બાધિનાં).

કામનાઓથી મૂઢ બનેલાં તથા વિવિધ કર્મોવાળાં તે પ્રાણીઓ ·આમ અત્યાંત દુ:ખ અને વેદના અનુભવતાં, મનુષ્યેતર યોનિઓમાં જ ભટકચા કરે છે. તેમ કરતાં કરતાં. ઘણે લાંબે કાળે, ક્રમે કરીને, કાઈ વાર શહિ પામેલા વિરલ છવા કર્મોના નાશ કરી શકાય તેવું મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત કરે છે. [૨-૭]

- ર. પરંતુ એ પ્રમાણે દુર્લભ એવું મનુષ્યપણું પામવા છતાંય તપ, ક્ષમા અને અહિંસામાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર સદ્ધર્મનું શ્રવણ થવું દુર્લભ છે. [૮]
- ૩. કદાચ કાેઈને સદ્ભાગ્યવશાત્ ધર્મનું શ્રવણ પ્રાપ્ત થાય, તા પણ તેમાં શ્રહ્યા ઉત્પન્ન થવી અતિ દુર્લભ છે. કારણ કે, ઘણાય ક્ષેકાિ ધર્મ મ્બણવા છતાં તેનાથી દૂર રહે છે. હિ
- ૪. અને કદાચ કાેઈને ધર્મમાં શ્રહ્યા પણ ઉત્પન્ન થાય, પરંતુ તે પ્રમાણે પુરુષાર્થ કરવાે એ તેથા પણ દુર્ઘટ છે. કારણ કે ઘણા માણસોને સારી સારી વસ્તુઓમાં શ્રહા હોવા છતાં, તે પ્રમાણે તેએા આચરણ નથી કરતા. ૧િ૦ો

પરંત જેઓ મનુષ્યપણું પામી, સદ્દધર્મનું શ્રવણ કરી, તેમાં શ્રહ્માયકત ખની, તે પ્રમાણે આચરણ કરે છે, એટલે કે, તપ અને સંયમ દ્વારા કર્મીના નાશ કરે છે, તેવા સરળ અને શુદ્ધ માણસાે જ, પાણીથી સિંચાયેલા અગ્નિની પેંદે. પરમ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરે છે. [૧૧-૧૨]

માટે, કર્મના વિવિધ હેતુઓ જ જાણી, તેમના ત્યામ

૧. મિથ્યાત્વ (તત્ત્વમાં અશ્રદ્ધા અને અતત્ત્વમાં શ્રદ્ધા). અવિરતિ (દાષાથી ન વિરમવું), પ્રમાદ, ક્ષાય (વિષમભાવ) અને યાેગ (કાયા, મન, અને વાણીની પ્રવૃત્તિ) એ પાંચ.

કરા તથા વિવિધ પ્રકારનાં શીક્ષા વડે ઊર્ધ્વગતિ સાધા પ્રયત્ન કરવા છતાં, આ જન્મમાં જ સંપૂર્ણ સિહ્ધિ પ્રાપ્ત ન થઈ, તેા તેથી નિરાશ થવાનું કાંઈ કારણ નથી. તેવા મનુષ્યા ઉત્તમ વિભૂતિવાળા દેવયાનિઓમાં જન્મ પામી, આયુષ્ય પૂરં થયે, કરી મનુષ્યયાનિમાં સારાં સારાં કુજામાં અવતરે છે. ૧ ત્યાં તેમને નીચેનાં દશ ઉત્તમ અંગા પ્રથમથી પ્રાપ્ત થાય છે: (૧) ધર અને વાડી, સાનું અને રૂપું, પશુએો અને નાેકરચાકર (૨) સુશીલ મિત્રા (૩) સહુદય નાતીલાએ। (૪) ઉત્તમ ગાત્ર (૫) ઉત્તમ વર્ણ (૬) આરાગ્ય (૭) તીક્ષ્ણ સુદ્ધિ (૮) ખાનદાનપણું (૯) યશ અને (૧૦) પરાક્રમ. [૧૩-૧૮]

પૂર્વજન્મના સંસ્કારાથી પ્રથમથી જ વિશુદ્ધ આચરણવાળા તેઓ અસામાન્ય માનુષિક વિભૂતિએા ભાગવતા છતા તેમાં અનાસકત રહી, શુદ્ધ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે; તથા જ્ઞાનીઓએ વર્ણવેલા સંયમપ્રધાન માક્ષમાર્ગ સ્વીકારી. તપથી કર્માં શાના નાશ કરી, શાશ્વત સિહ્દિ પ્રાપ્ત કરે છે. [૧૯-૨૦]

૧. આ ભાવના ગીતાના ૬, ૪૧-૩ શ્લાક સરખાવા.

X

## અપ્રમાદ

શ્રી સુધર્મસ્વામી કહે છે:

એક વાર તૂટચા પછી જીવનદાેરી કરી સાંધી શકાતી નથી. માટે જ્યાં સુધી આયુષ્ય છે, ત્યાં સુધી પ્રમાદના ત્યાગ કરી. કલ્યાણના માર્ગને અનુસરો. પ્રમાદ, હિંસા અતે અસંયમમાં જુવાની વિતાહ્યા પછી, ઘડપણ આવીને ઊભું રહેશે. તે વખતે કશું થઈ શકશે નહિ. પણ અસહાય થઈ, કરેલાં કર્મીનું કળ ભાગવવા જવું પડશે. કારણ, કરેલાં કર્મા ભાગવ્યા વિના કાઈના છૂટકા થતા નથી. [૧,૩]

આયુષ્ય દરમ્યાન મૂઢ મનુષ્ય અનેક પાપા કરી તથા અનેક વેર બાંધી ધન ભેગું કર્યા કરે છે. પરંતુ મૃત્યુ બાદ જ્યારે પાતાને પાતાનાં કર્મકળ ભાગવવા જવું પડે છે. ત્યારે તે તેની સાથે આવતું નથી, તેમજ તેનું રક્ષણ કરતું નથી. ધન આ લોકમાં જ કર્મકૃળમાંથી ખચાવી શકતં નથી, તા પછી પરક્ષાકની તા વાત જ શા ? [૨,૫]

જે સગાંવહાલાંમાં મૃઢ ખની મનુષ્ય પાપકર્યો કરે છે. તેઓ પણ કર્મનાં કળ ભાગવતા વખતે અધુપણ દાખવવા આવતાં નથી. આમ હાવા છતાં અનંત માહથી મૃઢ ખનેલાં મતૃષ્યા. દીવા એાલવાઈ ગયા હાય અને માર્ગ દેખી ન શકાય તેમ, ન્યાયયુક્ત માર્ગ દેખવા છતાં દેખી શકતાં નથી એ કેવું આશ્ર્ય છે! પરિણામે, દીવાલમાં પોતે જ પાડેલા ભાકામાં પેસતાં દળા**ઈ** જઈ હણાતા ચારની જેમ, તે મૂઢ <mark>લોકા આ લોક અને પરક્ષાકમાં પાતાનાં જ કરેલાં કમે</mark>ીથી હણાય છે. એવાં ગાઢ માહિનકામાં પડેલાં મનુષ્યાની વચ્ચે વિવેકી મુમુક્ષુએ જાગ્રત રહેવું, તથા કશાના વિશ્વાસ ન કરવાે. કારણ કે, કાળ નિર્દય છે અને શરીર અબળ છે. માટે ભારંડપક્ષીતી<sup>૧</sup> પેઠે તેએ અપ્રમત્ત રહેવં, સંસારમાં જે કાંઈ છે તેને પાશરૂપ સમજી, મુમક્ષુએ સાવચેતીથી પગલાં માંડવાં: તથા શરીર સંખળ છે ત્યાં સુધી તેના ઉપયોગ સંયમધર્મ સાધવામાં કરી ક્ષેવા. પછી જ્યારે તે છેક અશક્ત થઈ જાય, ત્યારે માટીના ઢેફાની પેંકે તેના ત્યાગ કરવા. [૩-૭]

આળસ શાશ્વતવાદી <sup>ર</sup> કલ્પના કર્યા કરે છે કે. " પહેલાં ન સધાયું તા પછી સધાશે." પણ એમ કરતાં કરતાં કામ-

૧ એ મુખ અને ત્રણ પગવાળું એક પંખી. જાઓ આ માળાનું 'સંયમધર્મા' પુસ્તક, પા. ૧૯૧, નાંધ.

ર. આત્મા મરણ પછી પણ કાયમ રહે છે. અને તેના ઉપર કર્માની અસર થતી નથી એવા વાદ તે શાશ્વતવાદ. તેનાથી ઊલટા, એટલે આત્મા જેવી વસ્ત નથી, અથવા મરણ પછી કાયમ રહેતી નથી એવા વાદ તે ઉચ્છેદવાદ. જુઓ આ માળાનું 'સત્તનિપાત' પુસ્તક, પા. ૧૬૯, શ્લાક ૭૭૮.

ભાગામાં જ જીવન પૂર થઈ જવા આવે છે અને આયુષ્ય ક્ષીણ થતાં શરીર તૂટવા માંડે છે. તે વખતે કશાં કરી શકાય તેમ રહેતું નથી અને એ મૂઢ મનુષ્યને પસ્તાવાવારા આવે છે. હિો

૪: અપ્રમાદ

વિવેક જલદી પ્રાપ્ત કરી શકાતા નથી: અને વારંવાર <u>ક્ષે</u>ોભાવતા ભાગા ભાગવનારમાં મંદતા આણી વધારે પ્રયળ ખનતા જાય છે. માટે પ્રયત્નપૂર્વક કામ<mark>નોગામાંથી મનને</mark> રાેકી, તેમના ત્યાગ કરી. અપ્રમત્તપણે આત્માનું રક્ષણ કરતા કરતા વિચરવું. કેળવાયેક્ષા અને અખ્તરવાળા ધોડા જેમ રણસંત્રામમાંથી સહીસલામત પાછેા આવી શકે છે. તેમ પ્રથમ અવસ્થામાં અપ્રમત્તપણ કામભાગામાંથી પાતાનું રક્ષણ કરનારાે મનુષ્ય સહીસલામતીથી માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. અલબત્ત, માહગુણ સામે સતત ઝૂઝી વારંવાર વિજય મેળવનાર શ્રમણને અનેક પ્રતિકૃળ સ્પર્શ વેઠવા પડે છે: પણ તેથી ખિન્ન થયા વિના, તે પાેતાના પ્રયત્નમાં અચલ રહે. [૮,૧૦-૧૨]

સંસ્કારહીન, તુચ્છ તથા રાગ અને દ્વેષથી પરવશ ુએવા બીજા વાદીએોનાં અધમાર્ચરણ<mark>થી ડામાડ</mark>ેાળ થઇ જવાને બદલે, તેમની વિપરીતતા સમજતા મુમુક્ષુએ, કામ, ક્રીધ, લાેભ, માયા અને અહંકારનાે ત્યાગ કરી, શરીર પડતા સુધી ગુણની ઇચ્છા કરતા વિચરવું, એમ હું કહં છું. વિરા

## મરણના ખે પ્રકાર

મહા પ્રયત્નથી આ વિકટ ભવસમુદ્રને તરવાની અણી ઉપર આવેલા એક મુમુક્ષને તેના પ્રશ્નના જવાયમાં એક મહાપ્રજ્ઞાવાને નીચે પ્રમાણે કહ્યું:

મરણ ખે પ્રકારનાં હેાય છે. એક, 'અકામ મરણ', અને ખીજાું 'સકામ મરણ'. અકામમરણથી મરનારા અજ્ઞાનીને વારંવાર મરવું પડે છે, અને સકામમરણથી મરનારા જ્ઞાનીને વધારેમાં વધારે એક વાર મરવું પડે છે. [4-3]

તે એમાંથી પ્રથમ અકામમરણને ભગવાન મહાવીરે આ પ્રમાણે વર્ણવી યતાવ્યું છે:

અકામમરણ એટલે પાતાને ન ગમતું હાય છતાં પ્રાપ્ત થતું મરણ. તે મરણ કામાસકત, ક્રુરકર્મી તથા અજ્ઞાની જીવાને પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓ જીવન દરેમ્યાન પ્રસક્ષ દેખાતાં સાંસારિક સખાયાં જ પાતાનું જીવન વ્યતીત કરે છે.

તેઓ કહે છે કે, ''આ બોગો તો પ્રત્યક્ષ છે; પણ પરક્ષોક કાેેે દેખ્યા છે? માટે બધા ચાક્ષે છે તેમ ચાલવું જ ડીક છે.' આવા નિશ્ચય કરી, તે ભાગાસક્ત ક્ષેકા પછી પાતાના ભાગા ખાતર ગમે તેવાં અકર્મ આચરે છે: તથા સ્થાવર–જંગમ અનેક પ્રાણોની હિંસો કરે છે. પોતાના સુખ ખાતર કાેઈ પણ પાપકર્મ કરતાં તેએા અચકાતા નથી. તેઓ ગમે તેવું અસત્ય બાલે છે, ગમે તેવાં કપટ **માચરે છે** તથા ગમે તેવી નિંદા કરે છે. સુરા અને માંસનું અહિન શ સેવન કરનારા તે શક પુરુષા અનેક કુકમાંથી પ્રાપ્ત કરૈલા કામભોગોને જ શ્રેયરૂપ માને છે: તથા મન, વચન અને કાયાથી કામિનીકાંચનમાં મૂર્જિત રહે છે. આમ તેઓ <del>ચ્</del>યાંતર તેમજ વ્યાજ્ઞ વ્યાંને પ્રકારની મલિનતા એકઠી કરે છે. ૪િ-૧૦ો

આ પ્રમાણે અપર્યાપ્ત કામભાગા ભાગવતાં ભાગવતાં અંતે જ્યારે તેમનું શરીર રાગા અને વૃહાવસ્થાથી ઘેરાઈ જાય છે, ત્યારે તેમને મૃત્યુના તથા ત્યાર પછી પ્રાપ્ત થનારી માતાની કારમી સ્થિતિના ભય લાગવા માંડે છે. તે વખતે. ફૂર કર્મ કરનારા અશીલ ક્ષેક્રિાને પ્રાપ્ત થતાં નરકસ્થાના અને ત્યાં ભાગવવી પડતી યંત્રણાએા તથા કર્મ અનુસાર પ્રાપ્ત થયેલા નવા સ્થાને જતાં થતા પરિતાપ — એ બધા વિષે પોતે સાંભળેલી વાતાે તેમને યાદ આવે છે. પછી, સપાટ રસ્તાે છાડી ખાડાટેકરાવાળે રસ્તે ગાડું લઈ જતાં ધરી ભાગવાથી પરતાતા ગાડાવાળાની પેઠે. તેઓ શાેક કરે છે. આમ, પાેતાની મરણ પછી થનારી સ્થિતિની કલ્પનાથી ભયભીત ખનેલા તે મૂઢ પુરુષોને મરેણના અત્યંત

ભય લાગે છે. તથા તેથી તેઓ દાવમાં હારેલા જુગારીની પેંઠે, પરવશપણે અનિચ્છાએ મરે છે. આનું નામ અકામ-મરણ. [૧૧-૧૬]

હવે ત્રાની પુરુષનું સકામમરણ વર્ણવું છું તે સાંભળા. જે પુષ્યશાળા તથા સંયમી ઋષિઓએ પાતાનું જીવન જ્ઞાની પુરુષોએ બતાવેલા ધર્મમાર્ગે વ્યતીત કર્યું હોય છે**.** તેઓનું મરણ પ્રસન્નતા ભરેલું તથા આઘાત વિનાનું હોય છે. કારણ કે, તેમને નિશ્વય હેાય છે કે, મરણ બાદ તે ઉચ્ચ અથવા પરમગતિને પામવાના છે. તે મરણ બધા જ ભિક્ષુઓને હાય છે એમ પણ નથી, કે કાઈ જ ગહસ્થને નથી હોતું એમ પણ નથી. કારણ ઘણાય ભિક્ષચ્યા કરતાં કેટલાક ગહસ્થા શાલની બાયતમાં ચડિયાતા હોય છે. માત્ર મૃગચર્મ, નમ્રપણું, જટા, સંઘાટિ<sup>૧</sup> કે મુંડનથી ઉત્તમ ભિક્ષ બનાતું નથી. સુશીલ માણસ, પછી બક્ષે તે બિક્ષ હાય કે ગૃહસ્થ હાય. તા પણ ઉત્તમ ગતિને પામે છે. જે શ્રહાળ ગૃહસ્થ પાતાના આચારનિયમનું<sup>ર</sup> યથાતથ પાલન કરે છે. તે પણ ખરેખર સશીલ જ

૧. ઉત્તરીય વસ્ત્ર (ખાસ કરીને બૌહ સાધુનું ).

ર. મૂળમાં સાસાચિક, પૌષધ આદિ શિક્ષાવ્રતાના ઉલ્લેખ છે. અમુક કાળ પર્ય'ત સ્થિર થઈ ધ્યાનાદિમાં બેસવારપી સામાયિક વ્રત: પ્રવૃત્તિઓના ક્ષેત્રને મર્યાદિત કરવારૂપી દેશાવકાશિક વ્રત; આઠમ, ચૌદશ. પૂનમ અને અમાવાસ્યાને દિવસે ઉપવાસ કરી સાધુજીવન ગાળવારપી પૌષધ વૃત: અને શ્રમણનિર્ગ શાને જોઈતી વસ્તુઓ પ્રી પાડવારૂપી અતિથિસ વિભાગવત — એ ચાર શિક્ષાવ્રતા કહેવાય છે. વિગત માટે જાંએા આ માળાનું 'યાગશાસ્ત્ર' પુસ્તક, પા. ૪૭-૫૧.

છે. દેહત્યાગ કરીને તે અવશ્ય ઉત્તમ દેવગતિને પામે છે. તે જ પ્રમાણે પોતાના સંયમધર્મનું યથાયોગ્ય પાલન કરનાર ભિક્ષુ પણ આ બેમાંથી એક ગતિ અવશ્ય પામે છે: કાં તો સર્વ દુઃખામાંથી હંમેશને માટે વિમુક્ત થઇ સિદ્ધ થાય છે, અથવા માટી ઋદિવાળા દેવ થાય છે. તે દેવલાકા માહ વિનાના, દુતિયુક્ત તથા યશસ્વી યક્ષાથી (દેવાથી) વસાયેલા હોય છે. સંયમ અને તપ આચરીને વાસનારહિત થયેલા બિક્ષુઓ કે ગૃહસ્થા તે સ્થળાએ જાય છે. [૧૭-૨૮]

આમ, શીલવાળા બહુશ્રુત માણસા મરણ આવ્યે ત્રાસ ન પામતા હોવાથી તથા મરણ વખતે ધીરજ ગુમાવ્યા વિના પ્રસન્ન રહેતા હોવાથી, તેમનું મરણ સકામમરણ કહેવાય છે. આખી જિંદગી દયાધર્મને અણીશુદ્ધ પાળનાર મેધાવી પુરુષ, યોગ્ય વખત આવ્યે, શ્રદ્ધાપૂર્વક, ગુરુસમક્ષ, લાેમહર્ષના ત્યાગ કરી, દેહના પડવાની વાટ જોતા તૈયાર રહે છે, અને ત્રણ પ્રકારમાંથી એક પ્રકારના સકામમરણથી મરે છે. [ર૯-૩૨]

१. भूणः यक्षसलोकता।

ર. તે ત્રણ પ્રકારા આ પ્રમાણે છે: (૧) ભક્તપ્રત્યાખ્યાન: મરણ પર્ય'ત આહારના ત્યાગ કરવા તે. આમાં પડખું ફેરવર્લ વગેરે શારીરિક ચેષ્ટાઓ જતે કરવાની અથવા બીજા પાસે કરાવવાની ષ્ટ્ર હાય છે. (૨) ઇંગિની (ઇત્વરિત) મરણ: આમાં આહારત્યાગ ઉપરાંત હાલવાચાલવાના ક્ષેત્રની પણ મર્યાદા ભાંધવાની હાય છે, તથા તે ચેષ્ટામાં બીજાની મદદ લેવાની હોતી નથી. (૩) પાદપાપગમન: આમાં આહાર ઉપરાંત શારીરિક ચેષ્ટામાત્રના ત્યાગ કરવાના હોય છે અને પાદપ-વક્ષ-ની જેમ નિશ્રલ રહેવાનું હોય છે. જીઓ આ માળાનું 'આચારધમ', પા. ૧૫-૭૧.

٤

## ખાટા સાધુ

અજ્ઞાની ક્ષેકિ, આ અનંત સંસારમાં, અપાર દુઃખા બાગવતા, મૃઢતાથી વારંવાર જન્મમરણ પામ્યા કરે છે. પંડિત પુરુષે તા એ સંસારભ્રમણના કારણરૂપ અનેક પ્રકારના પાશાને સમજી લઈ, તથા સર્વ પ્રાણીએ। પ્રત્યે મૈત્રી અને અદ્રોહયુક્ત બની, સત્યની શાધમાં લાગવું. [૧-૨]

આસક્તિ અને રનેહ એ આ સંસારના મુખ્ય પાશા છે. તેમને કારણે મનુષ્ય માત-પિતા, ભાઈ-બહેન તથા પત્ની-પુત્ર વગેરેમાં મૂર્જિત રહી, અનેક અકર્મો કરે છે અથવા સુકર્મો કરતો અટકે છે. પરંતુ, તે સમજતો નથી કે, પાતાનાં કર્મોનાં કળ ભાગવતી વખતે તે કાઈ બચાવવા આવવાનાં નથી. તેમને કારણે તે ધનસંપત્તિ વગેરે ઐક્ષર્ય એકફું કરવા પ્રયત્ન કરે છે; પણ જોતા નથી કે પાતાનું પારલોકિક ઐશ્વર્ય બાવાતું જાય છે. તે તેમને કારણે તે ભય અને

૧. મૂળમાં 'કામરૂપી '–દેવ–થવાની વાતના લલ્લેખ છે

વૈરયુક્ત ખની અનેક પ્રાણોની હિંસા કરે છે; પણ જોતા નથી કે દરેક જીવને પાતાની જાત પ્રિય છે. તેમને કારણે તે અનેક વસ્તુએા બીજાએા પાસેથી ચોરી લઈને એકઠી કરે છે; પણ જોતા નથી કે કાઇની પાસેથી કાંઈ પણ ચારી ક્ષેવું એ નરકનું કારણ છે. આ બધું વિચારી, સુત્ર પુરૂષે આસક્તિ અને સ્તેહના ત્યાગ કરી, ભય અને વૈરથી નિવૃત્ત થઈ. પરિત્રહરહિત બની, સંયમધર્મના પૂર્ણ પાલનને અર્થે ભિલ્ન-જીવન સ્વીકારવું અને પાેતાના પાત્રમાં આવી પડેહ્યું ખાઈ. પાેતાનાે નિર્વાહ કરવાે. **ૄિ**૩-૭ૅ

અહીં કેટલાક ક્ષુદ્ર સાધુએ। એમ માને છે કે, પાપ-કર્મના ત્યાગ કર્યા વિના માત્ર આચારને જાણવાથી જ સર્વ દુ:ખમાંથી વિમુક્ત થવાય છે. તેએ ખ'ધ અને માક્ષમાં માનતા હૈાય છે; પરંતુ તે અનુસાર આચરણ કરવાને અદલે માત્ર વાતા કર્યા કરી, વાગાડં બરથી જ પાતાની જાતને આશ્વાસન આપે છે. પરંતુ <mark>અને</mark>ક પ્રકારની વાણી કે વિદ્યાપ્યયન મનુષ્યનું રક્ષણ શી રીતે કરી શકે ? તે મૃદ ક્ષેકા પાતાને પંડિત માનતા હોવા છતાં, સાંસારિક પદાર્થીમાં જ આસંકત હોય છે; તથા મન, વચન અને કાયાથી શરીર, વર્ણ અને રૂપમાં મૂર્છિત રહે છે. તેઓને અનંત સંસારમાં લાંળા માર્ગને પામેલા તથા અનંત દુઃખના ભાગી જાણવા. [૮-૧૦]

વિવેકી પુરુષે તેા બધી બાળતામાં અપ્રમત્ત થઈને, તથા ભૌતિક પદાર્થીની આકાંક્ષા રાખ્યા વિના, પૂર્વકર્મના ક્ષયને અર્થે જ આ દેહને ટકાવી રાખવા. તેણે કર્મીના હેતુઓનું<sup>૧</sup> પ્રથક્કરણ કરી, તેમનાે નાશ કરવામાં જ જીવન પૂર્ું કરવું. તે અર્થે ભિક્ષુજીવન સ્વીકારી, તૈયાર અન્ન માગી લાવી, કણનાે પણ સંગ્રહ કર્યા વિના તેણે અન્નપાનની માત્રા વિચારીને ખાવું અને શરીરનિર્વાહ કરવાે. એ પ્રમાણે ભિક્ષાદિમાં સાવધાન રહી, તે એક જગાએ સ્થિર થઈને રહેવાને બદલે, અનિયતભાવે, કાંઈ પણ આશા રાખ્યા વિના વિચરે<sup>ર</sup> અને પ્રમત્તોમાં અપ્રમત્ત રહી, પોતાના લક્ષની સિહિમાં કાળ વિતાવે. [૧૩-૧૬]

આ પ્રમાણે અપૂર્વ જ્ઞાન અને દર્શનવાળા જ્ઞાતપત્ર. અહિત, ભગવાન વૈશાલિકે<sup>૩</sup> કહ્યું છે. [૧૭]

<sup>1.</sup> જુઓ આગળ પા. ૧૭ નાં. ૧.

ર. મૂળમાં-'માત્ર પી છી લઈને ' એટલું વધારે છે. કેટલાક એવા અર્થ પણ કરે છે કે. 'પ'ખી જેમ પીંછા સાથે (બીજાું કશું સાથે રાખ્યા વિના) કરે છે, તેમ તે કશું સાથે રાખ્યા વિના કરે.

૩. આ બધાં ભગવાન મહાવીરનાં વિશેષણા છે. જ્ઞાન એટલે વિશેષ બાંધ. અને દર્શન એટલે સામાન્ય બાંધ: જ્ઞાત નામના રાજવ'શમાં જન્મ્યા હેાવાથી જ્ઞાતપુત્ર; અર્હત્ એટલે પુજ્ય: અને વૈશાલિક એટલે વૈશાલી નગરી (કંડગ્રામ) ના રહેવાસી. વિશાલા નગરીના રાજના ભાણેજ હેાવાથી 'વૈશાલિક', એવી પણ પર'પરા છે.

#### 9

# ધેટાનું દર્શાત

ક્ષેકિ અતિથિ આવે તે પ્રસંગે ઉજાણી સારુ પોતાના આંગણમાં ઘેટા પાળે છે તથા તેને ચાળા અને જવસ ખવરાવી ખવરાવીને પુષ્ટ કરે છે. તે ઘેટા તૃપ્તિપૂર્વક બધું ખાઈ ખાઈ, માટા પેટવાળા તથા વિપુલ દેહવાળા બને છે. પરંતુ તે જાણતા નથી કે, પાતે અતિથિ આવે ત્યારે કપાવા માટે તૈયાર થઈ રહ્યો છે. [૧-૩]

તેવી રીતે અજ્ઞાની મનુષ્ય પણ સ્ત્રીપ્રધાન કામભોગો ભોગવતા, મહાઆરંભા અને પરિત્રહો કર્યા કરતા, તથા લૂંટફાટ, ચારી, જાૃદ, ફ્રુરતા તથા શકતાથી પાતાના કામભાગા પ્રાપ્ત કરતા વિહરે છે. બકરાનું ખરું થયેલું માંસ ખાઈ, સુરા પી, તે રાતામાતા, દુંદવાળા તથા લાહીભરેલા થયાં જાય છે. પરંતુ તે મૃદ મનુષ્ય જાણતા નથી કે પાતે નરક માટે તૈયાર થઈ રહ્યો છે. [૪-૭]

પછી, આસન, શયન, વાહન, ધન અને બીજા કામા ભોગવીને, **દુષ્પ્રા**પ ધનને પાછળ મૂકીને, તથા ઘણું પાપ ભેગું કરીતે. આ દશ્યમાન જગતમાં જ માનનારા તથા કર્માથી ભારે થયેલા તે પ્રાણી, અતિથિ આવ્યે શાક કરતા ઘેટાની પેંકે, મૃત્યુ સમયે શાક કરે છે. ત્યારળાદ, આયુષ્યના ક્ષય થયે દેહથી ચ્યુત થયેલા તે, પરવશ બની, અધારી, આસરી દિશામાં જાય છે. તથા આપત્તિ અને વધ જેમાં મુખ્ય છે એવી નરકની અને તિય<sup>ે.</sup>ચ (પશુપંખી ઇ૦) ની અધમ યોનિએા પામે છે. એક વાર એ દુર્ગતિમાં ગયા પછી તેમાંથી બહાર આવવું ઘણા લાંળા કાળ સધી અશક્ય હોય છે.<sup>૧</sup> [૮-૧૦, ૧૭-૮]

તે મૂઢ મનુષ્યા કાડી સાટે હજાર રૂપિયા ગુમાવનાર મૂર્ખર

૧. તે યાેનિઓની કાળમર્યાંદા ઇ૦ માટે જીઓ આગળ અધ્યા ૩૬. પા. ૨૬૪ ઇ૦.

ર. ટીકાકાર એવી વાત ટાંકે છે કે, એક જણ હજાર રૂપિયા કમાઈ, પાતાને દેશ પાછા કર્યા. રસ્તામાં તેને એક સંઘના સાથ મળા ગયા. તેણે પાતાના હજાર રૂપિયામાંથી એક રૂપિયા વઠાવી કાૈડીએા લીધી અને તેટલા વડે જ મુસાફરી પૂરી કરવી એવું નક્કી કર્યું. પરંતુ, એક વખત તે રસ્તામાં જ્યાં ખાવા બેઠા હતાે. ત્યાં એક કાેડી ભૂલી ગયા. થાેડે દ્વર ગયા ખાદ બીજો પડાવ નાખ્યા ત્યારે તે વાતની તેને ખબર પડી. તેણે વિચાર્યું કે, એ એક કાેડા માટે બીજાે રૂપિયા વડાવવા પડશે; માટે બધા રૂપિયા એક ેંકેકાણે દાટી દઈ, જલદી જલદી પેલી કાેડી લઈ આવું. તે રૂપ<mark>િયા</mark> દારતા હતા તેરલામાં કાઈએ તેને જેયા: એરલે તેણે તે રૂપિયા તેની ગેરહાજરીમાં ત્યાંથી કાઢી લીધા. પેણે પણ પેલી કાેડી કાેઈએ હપાડી લીધેલી. અમ તેનાં કાડી અને રૂપિયા ખંને ગયાં.

જેવા તથા કેરી સાટે રાજ્ય ખાનાર રાજા<sup>૧</sup> જેવા છે. કારણ, તેઓ ૧૦૦ વર્ષ કરતાં એાછા આયુષ્યનાં તુચ્છ માતુષી સુખાે માટે હજારગણાં ઉત્તમ દૈવી આયુષ્યવાળાં કામસુખા ગુમાવે છે. [૧૧-૧૩]

ત્રણ વાણિયા વિષે એક એવી ક્ષેાકકથા છે કે, મૂડી લઇને તેએ। વેપાર કરવા નીકળ્યા. તેમાંના એક ઘણા લાભ મેળવી પાછા આવ્યો: ખીજો મૂળ મૂડી સા**થે જ** પાછા આવ્યા; અને ત્રીજો તા મૂડી પણ ખાઈ ને આવ્યા. તેની પેંકે જ ધર્મજીવનમાં પણ મનુષ્યા ત્રણ પ્રકારે વર્તે છે. ેકેટલાક વિપુલ સદાચાર, શાલ અને વિશેષતાવાળા પુરુષાથી<sup>°</sup> ક્ષેકિ પાતાનાં સત્કર્માને લીધે, પહેલા વાણિયાની પેંકે, મૂળ મૂડી (મનુષ્યપણા) ઉપરાંત (દેવપણાના) લાભ પામે છે. ખીજા સામાન્ય ગૃહસ્થાે સદા**ચરણ અને** સુત્રતાે આચરી, ખીજા વાર્શિયાની પેંકે મૂળ મૂડી સાથે જ (કરી મનુષ્ય યની ) પાછા આવે છે. જ્યારે અજ્ઞાની અને દુરાચારી ક્ષાેા, ત્રીજા વાણિયાની પેંકે મનુષ્યપ**ણ**ં પણ હારી બેસે છે અને નરક કે તિય<sup>ે</sup> ચપણાને પામે છે. [૧૪-૨૧]

માટે હાનિલાભના વિચાર કરી, મેધાવી પુરુષ પાતાના એહિક જીવનનાે સદુપયાેગ કરે.

૧. આ વાત એવી છે કે, એક રાજને ઘણી કેરીઓ ખાવાથી વિષ્ચિકા રાગ થયા. વૈદાએ મહામહેનતે તે દ્વર કર્યા; પણ ભવિષ્યમાં કઠી કેરી ન ખાવાની તેને તાકીદ આપી. પરંતુ બીજી સર્વ રાજ્યસુખ ભાગવતાે હાેવા છતાં, તેનું મન કેરી માટે ઝાવાં નાખતું. એક દિવસ મન કાખૂમાં નહિ રહેતાં તેણે પુષ્કળ કેરીઓ ખાઈ લીધી અને **નન** ખાયા.

6

# કપિલમુનિના સદુપદેશ

## કપિલસુનિના કથા

કપિલ નાના હતા તેવામાં જ તેમના પિતા — રાજપુરાહિત કાશ્યપ — ગુજરી ગયા. કાશાંબીના રાજ જિતશતુએ તેમની જગાએ નવા પુરાહિત નામ્યા. એક વખત તે નવા પુરાહિત ઠાઠમાઠથી રાજમાર્ગ ઉપર થઈને જતા હતા. તેને જોઈ, પાતાના પૂર્વ વૈભવ યાદ આવવાથી કપિલની માતા યશા રડવા લાગ્યાં. નાના કપિલે રડવાનું કારણ પૂછતાં, યશાએ જણાવ્યું કે, તારા પિતા જવતા હતા ત્યારે આપણે ત્યાં આવા ઠાઠ હતા; પરંતુ તેમના ગુજરી ગયા પછી તું નાના તેમજ અભણ હોવાથી આ બીજો બ્રાહ્મણ તે ઠાઠ ભાગવે છે. તે સાંભળી કપિલે ભણાગણી પિતાનું પદ પાછું મેળવવાના નિશ્ચય કર્યાં. માતાએ તેને તેના પિતાના મિત્ર ઇદ્વદત્તને ત્યાં શ્રાવરિત જવાની સલાહ સ્માપી. ઇદ્વદત્તે ખુશીથી કપિલને ભણાવવાનું કબૂલ કર્યું; પરંતુ તેનું ખાધાખર્ય પોતાનાથી હપાડી શકાય તેમ ન હોવાથી, ગામના શાલિભદ્ર શેઠને ત્યાં કપિલના ખાવાપીવાના વ્યવસ્થા કરી. ત્યાં તે શેઠની એક સ્વરૂપવાન દાસી કપિલને રાજ જમવાનું

પીરસતી. વખત જતાં તે બ'નેમાં અનુરાગ ઉત્પન્ન થયા અને કપિલ પાતાનું ભણવાકરવાનું ભૂલી તેનામાં આસક્ત થઈ ગયા. આમ ઘણા કાળ વીતી ગયાે. એક વખત તે દાસીને ખિન્ન થયેલી દેખા કપિલે તેનું કારણ પૃછ્સું: તા તેણે જણાવ્યું કે, 'કાલે અમારા લાેકાેના માેટા **ઉત્સવ છે. તે વખતે બીજ બધા સ્ત્રી**એા પૃ<mark>રા</mark> શણગાર સજીને આવશે. પરંતુ મારી પાસે બીજ બધી સામગ્રી હોવા છતાં પુષ્પાદિ ખરીદવા રાેકડ નાહ્યું કાંઈ નથી. તેથી હું મ્ં ઝાઉં છું.' પછી કપિલે તેના કાંઈ ઉપાય પૃછતાં તે દાસીએ જણાવ્યું કે, 'આ નગરમાં ધન નામના રોઠ, સવારના પહોરમાં પાતાને મંગળવચનાથી જગાડનાર શ્રાહ્મણને બે સાનામહાર દક્ષિણા આપે છે. માટે તમે જો વહેલા જઈ તેમ કરા, તાે તેટલા પૈસાથી મારું બધું કામ પતી જાય.' તે સાંભળી ઉત્સાહમાં આવી જઈ, કપિલ. બીજો કાઈ પહોંચી જાય ત્યાર પહેલાં પહોંચવા ખાતર, મધરાતના જ ચાલી નીક્જ્યા. રસ્તામાં ચાેેેેકારાએ તેમને ચાેેેે ધારી પકડવા અને બીજે દિવસે રાજા સમક્ષ રજા કર્યા. કપિલે રાજાને પાતાની સાચા હકીકત સ્પષ્ટ કહી સંભળાવી. તેથી સંતુષ્ટ થઈ રાજ્ઝે તેમને છાડી મૂક્યા અને તેમને જોઈલું ધન પાતાના પાસેથી માગા લેવા જણાવ્યું. આ સાંભળી, ખુશ થઈ, કપિલ કેટલું ઘન માગવું તેના વિચાર કરવા લાગ્યા. પરંતુ જેમ જેમ તે વિચાર કરતા ગયા, તેમ તેમ, સાે, હજાર, લાખ અને કરાેડ સિક્કાથી પણ પાતે પેલી દાસી સાથે પૂરેપૂરા એશઆરામમાં રહી શક્શે નહિ એમ તેમને લાગ્યું. છેવટે તેમને ભાન આવ્યું કે, પાતે શું કરવા આવ્યા હતા અને શું કરવા **ખે**ઠા છે. એટલે ત્યાં**થી** તે સાધ ખનીને ચાલી નીકજ્યા, અને એક મહાન તપસ્વી બન્યા.

શ્રી સુધર્મસ્વામી કહે છે:

" અસ્થિર, અનિસ તથા દુઃખપૂર્ણ એવા આ સંસારમાં એવું કયું કર્મ છે, કે જે કરવાથી દુર્ગતિ પ્રાપ્ત ન થાય ?" [૧]

## મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

આ પ્રક્ષતા જવાય, સંપૂર્ણ જ્ઞાન અને દર્શનથી યુક્ત તથા માહરહિત એવા મુનિવર કપિક્ષે, સર્વ જીવાના હિત. કલ્યા**ણ અને માેક્ષને અર્થ**, આ પ્રમાણે આપ્યાે છે :

" વિવિધ પદાર્થીમાં સ્તેહ અથવા આસક્તિ એ સર્વ પ્રકારનાં બંધનનું મૂળ છે. માટે મતુષ્યે સર્વ પ્રકારના સંબંધોના ત્યાગ કરી, કરી ક્યાંય સ્તેહ ન કરવા. સ્તેહ કરાવનારા પદાર્થીમાં પણ સ્તેહ વિનાતા રહેનાર મનુષ્ય સર્વ દુઃખામાંથી મુક્ત થાય છે.

" રાગ અને દેષને કારણે મનુષ્યના અંતરમાં અનેક ગાંડા બધાઈ ગઈ છે. તે બધીને ભક્ષે પ્રકારે છેદી નાખી. મુમુક્ષ ભિક્ષુએ, ગમે તેટલા કામભાગા આવી મળે તાપણ તેમાં ન ક્ષેપાલું. એક વાર મનુષ્ય એ ક્ષેણાવનારા વિષયોમાં ખેંચાઈ ગયો, તેા પછી તે પોતાનું હિત અને કલ્યાણ સમજવાની સુદ્ધિ જ ગુમાવી બેસે છે. પછી, માખી જેમ અળખામાં ચાંડી જઈ નાશ પામે છે, તેમ તે મંદ અને મૂઢ મતૃષ્ય નાશ પામે છે. [૨-૫]

" વિવિધ પદાર્થીથી ભરેલું આખું વિશ્વ કાઈ એક મનુષ્યને જ આપી દેવામાં આવે, તો પણ તેનાથી તેને તૃપ્તિ ચાય તેમ નથી. મનુષ્યની તૃષ્ણાએો એવી દુષ્પૂર છે. કારણ કે. જેમ જેમ લાભ થતા જાય છે. તેમ તેમ લાભ પણ વધતા જાય છે. જાઓતે, (મારે – કપિલને) ખે સિક્કાની જરૂર હતી. તે પછી કરાેડાેથી પણ પૂરી ન થઈ! [૧૬-૭]

" આ જન્મમાં જેએ৷ કામભાગાના રસમાં આસકત અની પોતાના જીવનનું નિયમન નથી કરતા, તેઓ સમાધિ-

38

ચાેગથી ભ્રષ્ટ બની, આ જન્મ પણ ગુમાવે છે અને મૃત્યૂ ભાદ પણ આસુરી યેાનિ પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યાંથી છૂડીનેય તેએ। સંસારમાં શાંતિ પામ્યા વિના સતત્ ભટક**્યા જ** કરે છે. કારણકે, અનેક કર્માના ક્ષેપથી લીંપાયેલા તેઓને ખાધ પ્રાપ્ત થવા ઘણા મુશ્કેલ હાય છે. [૧૪-૧૭]

" માટે, મનુષ્યનું સર્વસ્વ નાશ કરનારા સ્ત્રીભાગામાં કદી ત કસાશો. તે ભાેગાતી મનાહરતા ઉપર ઉપરની જ છે. ચિત્ત આજે 'આ ' તાે કાલે 'બીજાું' એમ હંમેશાં નતું માગ્યા કરે છે. અને જેને મેળવવા હમણાં જ પાતે અતિ પ્રયત્ન કર્યો હોય છે, તે જ થાડા વખત બાદ અકારું થર્ક પડે છે. માટે તે ભાેગાની કદી કામના ન કરવી. ઘરળાર વિનાના ભિક્ષુએ સ્ત્રી સાથે કાેઈ પણ પ્રકારના પ્રસંગના ત્યાગ કરવાે. તેણે તાે ક્ષાેકકલ્યાણકારી **ધર્મ** ભણીને, તેમાં જ પાતાની જાતને લીન કરી દેવી.. Tac-96]

" તે વ્યધા કામભાગા એવા છે કે, એક વખત તેમના પરિચય કર્યા બાદ મહાકષ્ટે પણ તે તજી શકાતા નથી. તેમાં પણ, સામાન્ય મંસારી જીવાે માટે તાે તે અશક્ય જ છે. મહાવ્રતાે જેવાં સુંદર વ્રતાે અણીશુદ્ધ પાળનારા કાેઈ વિરલ સાધુ પુરુષા જ તે દુસ્તર ભાગાને, વેપારી વાણિયા જેમ દુસ્તર સમુદ્ર પાર કરી જાય છે, તેમ તરી જાય છે. [૬]

" પરંતુ સાધુને∟ ત્રેષ ્પહેરવાથી કંઈ સાધુ થઈ જવાતું નથી. ઘણાય પશુ જેવા અજ્ઞાની ક્ષેષ્ઠા પાતાને શ્રમણ કહેવરાવે છે; પરંતુ ખરી રીતે તો તેઓ કામભાગામાં જ ડ્રુએલા હોય છે. તેઓ લક્ષણશાસ્ત્ર, સ્વધ્નશાસ્ત્ર, અંગવિદ્યા<sup>જ</sup> વગેરેથી ભવિષ્ય ભાખીને કે શભાશભ કળ કહી અતાવીને કમાણી કરે છે તથા પાતાના કામભાગા પ્રાપ્ત કરે છે. પરંત્ર, તેઓ સાચા શ્રમણા નથી, એમ આચાર્યોએ સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે. વિવિધ પાપકમામાં રહેલી હિંસાને પણ તેઓ જોઈ શકતા નથી. જે આર્યપુરુષોએ સાધુધર્મ ઉપદેશ્યા છે. તેઓએ તા સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે કે, હિંસા કદી ન આચરવી, અહિંસાવત આચરનારાે મહામુનિ જ કદાચ સર્વ દુઃખાે-માંથી મક્ત થવાની આશા રાખી શકે. આમ હોવાથી. જે મુમકા હસા નથી આચરતાે. તેને જ સદાચારી <sup>ર</sup> કહી શકાય. જેમ ઊંચી જમીન ઉપરથી પાણી ચાલ્યું જાય છે, તેમ તેવા મનુષ્ય પાસેથી. પાપકર્મ દૂર ચાલ્યું જાય છે.

૧. લક્ષણશાસ્ત્ર: શારીરિક લક્ષણો ઉપરથી શુભાશુભ ભાખવાની વિદ્યા. ટીકાકાર જણાવે છે કે, હાડકાં ઉપરથી પૈસા, માંસ ઉપરથી સખ, ચામડી હપરથી ભાગા. આંખ ઉપરથી સ્ત્રીઓ વગેરે કહી આપવામાં આવે છે.

સ્વપ્નશાસ્ત્રના નમૂના તરીકે ટીકાકાર જણાવે છે કે, સ્વપ્નમાં એ આલ'કારિક વસ્તુઓ, ધોડાે, હાથી, તથા સફેદ ખળદ **વ**ગેરે એવામાં આવે, તાે યશ મળે: પાતાને સ્વપ્નમાં પેશાળ કરતાે કે લાલ રંગના દસ્ત કરતાે જાએ, તાે અર્થ નાશ પામે ઇ૦.

અ'ગવિદ્યાના દર્શાતા: માર્ચ કરકે તા રાજ્ય મળે; હાથ કરકે તા પ્રિયમિલન શાય ઇ૦.

२. भूण : समित । सम्+इ = अशुलर वासुनं, येाव्य आवश्ल કરલં. જૈનધર્મમાં પાંચ સમિતિઓ ગણાવી છે. તેમના વર્ણન માટે જાંગો અ૦ ૨૪, પા. ૧૩૯ ઇ૦.

માટે જગતમાં જે ક્રાેક સ્થાવર કે જંગમ પ્રાણીએા છે, તેમની ભન વાણી કે કાયા**થી** હિંસા ન ક**ર**વી. [૬-૧૦,૧૩]

" મુમુક્ષુએ નિર્વાંહ પણ ગમે તેવું નીરસ, વધ્યુંઘટયું તથા ટાઢું અન્ન<sup>૧</sup> માગી લાવીને કરવેા. તેવું અન્ન પણ તેણે સંયમધર્મના નિર્વાહ અર્થે આવશ્યક ગણીને જ ખાવું, સ્વાદવૃત્તિથી નહિ." [૧૧-૧૨]

વિશહ પ્રનાવાળા કપિક્ષે ઉપદેશેક્ષા આ ધર્મ જે ચ્યાચરશે, તે આ સંસારસાગરને તરી જશે, અને તેણે આ ક્ષેાક તથા પરક્ષેાક બન્ને સાધ્યા એમ કહેવાશે. [૨૦]

એમ કહી, શ્રી સુધર્મસ્વામી થાલ્યા

૧. મૂળમાં એ ઉપરાંત નીચેની વિગતા પણ છે: પુરાણ કુલ્માષ (જૂના અડદ), ખુક્સ (બાકળા), મંથુ (સાથવા), પ્રલાગ (અસાર ખાદ્ય ) છ૦.

بے

# નમિરાજાના ગૃહત્યાગ

દેવલોકમાંથી ચ્યવીને મનુષ્યલોકમાં ઉત્પન્ન થયેલા નિમરાજાનાં મોહનીયકર્મ<sup>ર</sup> શાંત થતાં, તેને પોતાના પૂર્વજન્મનું સ્મરણ થયું. તેથી વૈરાગ્યયુક્ત<sup>3</sup> બનેલા તે રાજાને આપોઆપ સર્વોત્તમ ધમનું સ્કુરણ થયું. પછી તે રાજા પુત્રને ગાદીએ બેસાડી, આજુબાજીના પ્રદેશ સાથેની મિથિલા નગરી, લશ્કર, અંત:પુર અને પરિજન વગેરે સર્વાને તજી, એકાંત સ્થળે ચાલ્યો. [૨-૪]

૧. પાછલા બે જન્મથી તે ચક્રવતી ના પુત્ર થઈ જન્મતા હતા અને સ'ન્યાસી થઈ, ધર્મ સાધના કરતા કરતા હત્તમ દેવચાનિમાં જન્મતા હતા. છેવટના જન્મ વખતે સાધના કરતાં કરતાં વીજળા પડવાથી તેનું અકાળ મરણ થયું હતું. વધુ માટે જીઓ પ્રકરણને અ'તે ટિપ્પણ ન'. ૧, પા. ૪૫.

ર. જાુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ ન' ૨, પા. ૪૬.

૩. મૂળ : 'ભગ-વાન '; ભગ એટલે વૈરાવ્ય.

સંન્યાસી થઇને બેડેલા તે રાજર્ષિ પાસે ઇંદ્ર બ્રાહ્મણ-વેષે આવીને બાેલ્યા : અરે! આજે મિથિલામાં કાલાહલ શાના મચી રહ્યો છે? તથા મહેલામાં અને લાેકાનાં ઘરામાં આ દારુણ શખ્દાે શાના સંભળાય છે? [પ-૭]

રાજર્ષિ નિમ: મિથિલા નગરીમાં શાળા છાયાવાળું, મનારમ, પત્ર, પુષ્પ અને ફળ સંયુક્ત તથા હંમેશાં અનેક જીવાને ફળફૂલ વહે અનેક ઉપકાર કરતું જે ચૈત્યવૃક્ષ લહું, તેને પવનથી ખેંચાઈ જતું જોઈને, તેને આશરે રહેતાં પંખાઓ દુઃખી, અસહાય તથા પીડિત થઈને આ અવાજો કરે છે. [૮-૧૦]

દેવેંદ્ર: અરે! આ તા અગ્નિ અને વાયુના સપાટામાં સપડાઈને તારું ઘર સળગી ઊઠ્યું છે! હે ભગવન્! તારા આંત:પુરની સ્ત્રીઓ તરફ તું કેમ નજર કરતા નથી? [૧૧-૨]

રાજર્ષિ નિમ : જેને પાતાનું એવું કાંઈ નથી, તેવા અમે સુખે વસીએ છીએ તથા છવીએ છીએ. આખી મિથિલા સળગતી હાેય તાેપણ મારું કાંઈ સળગતું નથી.ર

૧. સ્મારક તરીકે રાપેલું, દેવમ દિરને લગતું, વ્યાતરા વગેરેના વાસવાળું, ચબતરાવાળું, એટલા તેના અર્થ શાય. 'ચૈત્યવક્ષ' એટલે 'ઉદ્યાનવૃક્ષિ' એવા અર્થ પણ લઈ શકાય. જીઓ આગળ પા. ૧૧૦, અધ્યયન ૧૦-૨. ત્યાં મંડીકૃક્ષિ 'ચૈત્ય'ને નંદ નામના ઇદ્રના ઉપવન સાથે સરખાવ્યું છે.

ર આ શ્લોક લગભગ આ સ્વરૂપમાં જ∍જાતક (પ3૯,૧૨૫ં); સંયુત્તનિકાય (૧, પા. ૧૧૪); મહાવ'શ (૩, પા. ૪૫૩); મહાભારત (૧૨,૯૯૧૭) વગેરે બૌદ્ધ અને હિંદુ ગ્રંથામાં પણ મળા આવે છે.

સ્ત્રીપુત્રના ત્યાગ કરીને ાનર્વ્યાપાર બનેલા ભિક્ષને કશું પ્રિય નધી. 'હું એકલાે છું, મારું કાેઈ નથી ' એવું જાણનારા તથા સર્વ બ'ધનામાંથી છૂટા થયેલા ગૃહત્યાગી ભિક્ષુ મુનિને ભારે નિરાંત<sup>૧</sup> છે. [૧૩-૬]

દેવેંદ્ર : હે રાજા ! તું તેા ક્ષત્રિય છે ! તારે તેા તારા નગરની આજીબાજી કિલ્લાે, દરવાજા, અરજાે, ખાઈ આ તથા સેંકડાે શત્રના નાશ કરનારાં શતઘા યંત્રા તૈયાર કરાવી, તારા નગરને સુરક્ષિત કરવું જોઈ એ. ર [૧૭-૮]

રાજર્ષિ નિમ : શ્રહારૂપી નગરને ક્ષમારૂપી મજખૂત કિલ્લાે ભંધાવા, તપ અને સં<mark>યમ<sup>3</sup>ને</mark> તેના આગળા બનાવા, (મન, વાણી અને કાયાનાં નિયમન એ) ત્રણ (રૂપી ખુરજ, ખાઈ અને શતઘ્રી )થી તેને સરક્ષિત<sup>૪</sup> અને અજેય કરી. પરાક્રમરૂપી ધનુષ્ય ઉપર સદાચારરૂપી પણછ ચડાવી. ધૃતિફપી મૂક્યી તે ધતુષ્યને પકડી, સત્ય વડે તેને ખેંચી, તપરૂપી બાણથી કર્મરૂપી કવચતે ભેદનારા મુનિ સંગ્રામતા અંત લાવી, સંસારમાંથી <u>મુ</u>ક્ત થાય છે. [૧૯-૨૨]

१. भूण: सद्धं।

ર. મૂળમાં ખધે 'એટલું કરીને જજે' ( गच्छसि ). એમ છે.

<sup>3.</sup> મૂળ: संवर । જાંઓ પા. ૪૬, ટિપ્પણ નં. ૩.

४. મૂળ: त्रिगप्त । ત્રણ ગુપ્તિઓથી રક્ષિત, ગુપ્તિના વર્ણન માટે જાઓ પ્રકરણને અંતે ટિંગ્ન . ૩, પા. ૪૬.

પ મળ : ઇર્ચા વગેરે સમિતિએા. સમિતિએાના વર્ણન માટે જાઓ પા. ૧૩૯ છે.

દેવેંદ્ર: હે ક્ષત્રિય! તારે તો ઊંચા મહેક્ષેો, વર્ષમાન-ગૃહો° અને જળમહેક્ષેા અધાવવા જોઈએ. [૨૩-૪]

રાજર્ષિ નિમિ: જ્યાં પાેતાને હંમેશ રહેવાનું નથી, એવા રસ્તામાં જે ઘર કરે છે, તે મુર્ખ છે. માણસે તા પાેતાને જ્યાં કાયમનું જવાનું છે, ત્યાં ઘર બનાવવું જોઈએ! [૨૫-૬]

દેવેંદ્ર: હે ક્ષત્રિય! તારે તેા ધાડપાકુ, લૂંટારુ<sup>3</sup>, ખીસાકાત**રુ અને** ચાેર વગેરેથી નગરનું રક્ષણ કરતું જોઈએ. [૨૭-૮]

રાજર્ષિ નિમ : ક્ષેકિ ઘણી વાર ખાટી સજાએ જ કરે છે : ખરા અપરાધીએ છૂટી જાય છે અને નિર્દોષ માર્યા જાય છે. [૨૯-૩૦]

દેવેંદ્ર : હું ક્ષત્રિય ! જે રાજાએા હુજા તને વશ ન<mark>યા</mark> ∘થયા, તેએાને તારે વશ કરવા જોઈએ. [૩૧-૨]

રાજર્ષિ નામ : દુર્જય સંગ્રામમાં લાખા યોહાએને જીતે, તેના કરતાં એકલા પાતાને જીતે, તા તે જય ઉત્તમ છે. પાતાની જાત સાથે જ લડવું જોઈ એ. પાલારનાએ સાથે લડીને શું વળવાનું છે? પાતાના અળથી પાતાની જાતને

વિશિષ્ટ આકૃતિમાં ખાંધેલાં ઘરાે. તે ઘરા સર્વોત્તમ ગણાય છે. જાએ વરાહિમિહિર-બહત્સ હિતા: પ3,3૬.

ર. મૂળ : બાલાશ્રપોતિકા : સરાવરના મધ્યમાં બાંધેલા મહેલ.

૩. મૂળ : લેામહાર : ' જેઓ સામાને મારી નાખીને તેનું ઃષ્યધું લઈ લે, તેવા નિર્દ'ય લ્'ંગરાઓ. '−શકા∘

૪. લગભગ આ જ ભાવાર્થના ધમ્મપદના ૧૦૩ રલાક જુઓ.

જીતનારા સુખી થાય છે.<sup>૧</sup> પાંચ ઇંદ્રિયા, ક્રોધ, માન, માયા અને ક્ષેાભ; તથા સૌથી વિશેષ દુજેય એવું પોતાનું મન : એ જિતાયાં એટલે ખધું જિતાયું. [૩૩-૬]

દેવે દ્ર: હે ક્ષત્રિય! તારે તા માટા માટા યન્ના કરવા જોઈએ તથા શ્રમણબાદ્મણોને જમાડવા જોઈએ. દાન, બાેગ અને યત્ત એ તારું કર્તવ્ય છે. [૩૭-૮]

રાજર્ષિ નિમ : મહિને મહિને લાખા ગાયા દેનારાના દોન કરતાં, કાંઈ ન આપનારાનું સંયમાચરણ શ્રેષ્ટ છે. [૩૯-४૦]

ેદેવેંદ્ર : ગૃહસ્થાશ્રમનાે<sup>ર</sup> ત્યાગ કરી તું બીજો આશ્રમ રવીકારવા તત્પર થયેા છે. તેના કરતાં તેા, હે નરાધિપ ! તું ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને જ પૌષધ<sup>3</sup> વગેરે કર. [૪૧-૨]

રાજર્ષિ નિમ : કાંઇ અજ્ઞાની મનુષ્ય મહિને મહિને દાભની અણી ઉપર રહે તેટલું અન્ન ખાઈને ઉગ્ર તપ કરે. તાેપણ તે માણસ, સત્પુરૂષાેએ ખતાવેલા ધર્મને અનુસરનારા

૧. જાઓ આચારાંગ ૧-૫-૩, ૨.

ર. મૂળમાં 'ધારાશ્રમ ' શબ્દ છે. સ'ન્યાસી લેખકની મનાવૃત્તિએ તેની પાસે આ ચુક કરાવી છે એમ ગણલું જોઈએ. નાચેના શ્લોક ટાંકાને દીકાકાર કહે છે કે. 'ગૃહસ્થાશ્રમ બરાબર પાર પાડવા એ જ ખરુ મુશ્કેલ કામ છે: કાયર લોકો જ સંન્યાસ વગેરે પાખંડ સેવે છે: गृहाश्रमपरा धर्मी न भूतो न भविष्यति । पालयन्ति नराः शूराः क्रीबाः पाषण्डमाश्रिताः ॥ तेथी तेने वाराश्रम ध्रेषे छे. પરંતુ નમિના જવાળમાંથી તે અર્થ સૂચિત થતા નથી.

<sup>ં 3.</sup> જાુઓ પા. ૨૪, નાંધ ૨.

મનુષ્યના સાળમા હિસ્સાનેય ન પહેંાંચે. ૧ [૪૩-૪]

દેવેંદ્ર: હે ક્ષત્રિય! તારે તેા સાેનું, રૂપું, મણિ, મુક્તા, કાંસા વગેરેનાં વાસણાે, વસ્ત્રાે, વાહન અને ભંડારનાે વૃદ્ધિ કરવા જોઈએ. [૪૫-૬]

રાજર્ષિ નિમ : સાેનારૂપાના કૈલાસ જેવા અસંખ્ય પર્વતા પણ ક્ષાેબી મનુષ્યને પૂરતા નથી. કારણકે, ઇચ્છા આકાશ જેવી અનંત છે. ર ધનધાન્ય કે સમેત આખી પૃથ્વી કાેઈ એક મનુષ્યને જ આપી દે, તાે પણ તે તેને પૂરતા થાય નહિ. આમ જાણી, તપના જ આશરા ક્ષેવા યાેગ્ય છે. [૪৬-૯]

દેવેંદ્ર: હૈ રાજા! તું આવા અદ્દભુત ભોગોને તજીને અસત વસ્તુની કામના કરે છે, તે નવાઇની વાત છે. તારી તે દુષ્કામનાથી જ તારા નાશ થવાના છે! [૫૦-૧]

રાજર્ષિ નિમ: આ બધા કામભાગા શલ્યરૂપ છે, વિષરૂપ છે, તથા ઝેરી સર્પ જેવા છે. એ કામભાગાની પાછળ પડેલા લોકા, તેમને પ્રાપ્ત કર્યા વિના જ દુર્ગતિને પ્રાપ્ત છે. ક્રેલથી માણસ નીચે પડે છે; માનથી અધમ ગતિ પ્રાપ્ત કરે છે; માયાથી તેની સદ્દગતિના નાશ થાય છે; અને લેલથી તેના બને લોક બગડે છે. [પર-૪]

લગભગ આ જ શબ્દોમાં આવા જ ભાવાર્થનો ધ્રમ્મપદનો:
 શ્લાક ૭૦ સરખાવા.

ર. આ જ ભાવાર્થના શ્લોકો: મારસંયુત્ત ર–૧૦–૬; દિગ્યાવદાન પા. ૨૨૪; વિષ્ણુપુરાણ: ૪–૧૦–૧૦.

મૂળમાં: 'શાળી, જવ (વગેરે ધાન્યો) અને સોાનું,
 ઢોર ઢાંખર (વગેરે ધન)' એમ છે.

હવે, દેવેંદ્રે પાતાનું વ્યાક્ષણરૂપ તજી દીધું અને ેપાતાનું મૂળ રૂપ ધારણ કરી તથા રાજાને નમન કરીને, તે નીચેનાં મધુર વચનાેથી તેની સ્તુતિ કરવા લાગ્યાે! પિપો

' હે રાજા. તને ધન્ય છે ! તેં ક્રોધને જીત્યા છે, માનના પરાભવ કર્યો છે, માયાને દૂર કરી છે, અને લાેબને વશ કર્યો છે. તારી સરળતાને ધન્ય છે! તારી મૃદતાને ધન્ય છે! તારી ઉત્તમ શાંતિને ધન્ય છે! અને તારી ઉત્તમ મક્તિને "ધન્ય છે! હે મહાનુભાવ! આ ક્ષાેકમાં તાે તું ઉત્તમ છે જ: પરંતુ મરીને પણ તું ઉત્તમ થવાના છે! કારણ કે. સર્વ • પ્રકારની મલિનતાથી રહિત એવો તું જરૂર સિહ્લિને પામીશ: ેક જે **બધા ક્ષોકામાં સર્વોત્તમ પદ છે.' [પ**૬-૮]

આ પ્રમાણે ઉત્તમ શ્રહ્ધાથી તે રાજાની સ્તૃતિ કરતા ેદેવેંદ્ર તેની પ્રદક્ષિણા કરતાે કરતાે તેને ક્રી કરી નમસ્કાર કરવા લાગ્યાે. ત્યાર બાદ તે મુનિવરના ચક્ર અને અંકુશનાં લક્ષણવાળા ચરણોને નમીને, કંપતાં કુંડળ અને મુક્ટવાળા ેતે ઇંદ્ર આકાશમાં ચાલ્યાે ગયાે. પિ૯-૬૦ો

આમ સાક્ષાત ઇંદ્રથી પ્રેરાવા છતાં વિદેહાધિપતિ -નમિ રાજાએ પાતાની જાતને ડગવા દોધ<mark>ી નહિ. તથા</mark> કશળ પુરુષા એમ જ કરે છે; અને ભાગામાંથી નિવૃત્ત ંથાય છે. ∫ક૧-રૅ

# **ટિપ્પણ**

**દિપ્પાણ ન'. ૧.** કલિ'ગદેશનાે કરકંડુ રાજા, પાંચાલના ક્રિમુખરાજા, વિદેહના નમિરાજા અને ગાંધાર દેશના નગાતિરાજા :: એ ચાર રાજાઓ 'પ્રત્યેક્બુહ,' કે 'સહસંબુહ,' કહેવાય છે. પ્રત્યેક્બુહ એટલે ગુરુ વગેરેના ઉપદેશ વિના કે તપશ્ચર્યાંદિ પૂર્વસાધના વિના જેમને પોતાના જવનના કોઈ તીવ્ર પ્રસંગે. અચાનક જ્ઞાન થઈ જાય તે — સ્વય સંબુદ્ધ.

કરક & રાજાને પાતાના જીવાન, અળવાન, તથા પ્રિય વાછડાને અવસ્થા થતાં ઘરડા અને દુર્ભળ થઈ ગયેલા જોઈને વસ્તુઓની પરિણામશીલતાનું જ્ઞાન થયું.

**ક્રિસુખરાજા**ને ઇંદ્રધ્વજના ઉત્સવ વખતે રાપેલા અને સાત દિવસ પૂજાયેલા ધ્વજના દંડને ઉત્સવ પૂરા થતાં વિષ્મુત્રાદિમાં રવડતા દેખા, વૈભવના અનિત્યતાનું જ્ઞાન થયું.

નિમરાજાને દાહના રાગ થયા હાવાથી તેના બધા રાણીઓ. સામડી ચંદન ધસવા બેડી. તેમનાં કંક્ણોના એટલા માટા અવાજ થયા કે રાજને તે. અસહ્ય થઈ પડચાં. એટલે રાણીઓએ હાથ ઉપર એકએક કંક્ણ રાખીને જ ચંદન ધસવા માંડેચું. આમે ઘણા ભેગા હોય ત્યાં કાલાહલ જોઈને, અને એક્લાપણામાં શાંહિ દેખીને. તે રાજાને નિ:સંગતાની શાંતિનું જ્ઞાન થયું.

નગ્ગતિરાજા સૈન્ય સાથે કરવા નીકળેલા. ત્યાં એક આંબાને મારથી પરિપૂર્ણ દેખી, માંગળિક ગણી તેણે તેની એક મંજરી તાેડા લીધી. તેની પાછળ આવનારા સૈનિકાએ પણ તે જોઈ, તેની એક એક મંજરી તાેડવા માંડા. પરિણામે રાજ પાછા કર્યો ત્યારે તે સુંદર ઝાડ ફૂં દું જ અની રહ્યું હતું. આ હપરથી શ્રીની ચ'ચળતાનું તેને જ્ઞાન થયું.

એ પ્રમાણે જ્ઞાન થતાં દરેકે પાતાનાં ઘરભાર તજી શ્રમણપણ સ્વીકાર્યું. નમિરાજાની વિશેષ માહિતી માટે જાઓ 'મહાવીરસ્વામીના સંયમધર્મ' પા. ૯૯, ઠિ૦ ૧.

િપ્પણ ન'. ર. માહનીય કર્માના બે પ્રકાર છે: દર્શન-માહનીય અને ચારિત્રમાહનીય. તેમાં દર્શનમાહનીયના પ્રકારો નીચે પ્રમાણે છે: જેના હદયથી તત્ત્વાના યથાર્થ સ્વરૂપની દુચિ અડકે, તે મિથ્યાત્વમાહનીય; (૨) જેના હદયથી યથાર્થપણાની દુચિ કે અદુચિ ન થતાં ડાલાયમાન સ્થિતિ રહે, તે મિશ્રમાહનીય; (૩) જેના હદય યથાર્થપણાની દુચિનું નિમિત્ત થવા છતાં, ઔપશમિક કે સાચિક ભાવનાવાળી તત્ત્વદુચિના પ્રતિબ'ધ કરે, તે સમ્યક્ત્વમાહનીય.

ચારિત્રમાહનીય એટલે ક્રોધ, માન, માયા અને લેલ એ ચાર ક્ષાયા (તીવ્રતાનો તરતમભાવની દર્ષિએ ૧૬. જુઓ પા. ૧૯૪, અ૦ ૨૯, ઢિં૦ નં. ૧) તથા તેમના સહચારી અને ઉદ્દીપક એવા નીચેના ૯ નાક્ષાય: હાસ્ય, રતિ, અરતિ, શોક, ભય, જાગુપ્સા, સ્ત્રેં ખુલાવની વિકૃતિ પ્રકટાવનાર સ્ત્રીવેદ, પૌરુષભાવની વિકૃતિ પ્રકટાવનાર પુરુષવેદ અને નપું સક્લાવની વિકૃતિ પ્રકટાવનાર નપું સક્લેદ. એમ ચારિત્રમાહનીયના ૨૫ ભેદ થાય છે. કેટલાક નાક્ષાયમાંથી છેવટના ત્રણે વેદોનો 'વેદ' એવા એક ભાગમાં સમાવેશ કરી, નાક્ષાયના સાત પ્રકાર માને છે. જ્ઞાની, શાસ્ત્ર, સાધુ, ધર્મ, અને દેવ વગેરેની નિંદા કરવાથી દર્શનમોહનીય કર્મ ભંધાય છે; તથા ક્રોધાદિને વશ થવું, મશ્કરી કરવી તથા બીજાને બેચેની કે શાક વગેરે ઉપજાવવાથી ચારિત્રમાહનીય અધાય છે.

િડપા ન. ૩. જે જે નિમિત્તો વડે કર્મ અધન થાય, તેમનો નિરાધ કરવા તે 'સ'વર'. ગુપ્તિ, સમિતિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરિષહજય, ચારિત્ર તથા તપ વડે સ'વર થાય છે. ખુદ્ધિ અને શ્રદ્ધાપૂર્વ કમન, વચન અને કાયાને હન્માર્ગથી રાકવારૂપી ત્રણ્ ગુપ્તિ છે. અને વિવેકપૂર્વ ક ચાલવા, ખાલવા, વગેરે રૂપા પાંચ સમિતિઓ છે. (સવિસ્તર વર્ણન માટે જીઓ આગળ પા. ૧૩૯.)

ક્ષમા, માર્દવ, આર્જવ, શૌચ, સત્ય, સંયમ, તપ, ત્યાગ આકિંચન્ય અને બ્રહ્મચર્ય એ દશ પ્રકારના ધમ છે. વસ્તુઓની અનિત્યતા, જીવની અશરણતા, સંસારની દુ:ખપૂર્ણતા, જીવનું એકલાપણું, શરીરની પાતાનાથી અન્યતા, શરીરની અશુચિતા, કર્મ ખંધનના માર્ગો (આસવ), તેમના સંવર, કર્મ ના નાશ (નિર્જરા), લોકનું સ્વરૂપ, જ્ઞાનની દુર્લ ભતા અને ધર્મની દુર્લ ભતા એ ખાર ભાવનાઓનું ચિંતન તે અનુપ્રેક્ષા. માર્ગથી ચ્યુત ન થવા અને કર્મ ખપાવવા જે જે સહન કરલું ઘટે, તે પરિષદ (તેના રર પ્રકાર માટે જાઓ આ પુસ્તક પા. ૧૦ ઇ૦); અને આત્મિક શુદ્ધ દશામાં સ્થિર થવા માટે બધી અશુદ્ધ પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ તે ચારિત્ર. વાસનાઓને ક્ષીણ કરવા જોઈલું આધ્યાત્મિક બળ કેળવવા શરીર, દરિય અને મનને તપાવવાં તે તપ.

છ આલ્યાંતર અને છ બાહ્ય તપાની વિગત માટે જીઓ આગળ પા. ૧૯૮ ઇ૦.

તેમના સવિસ્તર વર્ણન માટે જીએા આ માળાતું
 યોગશાસ્ત્ર પુસ્તક, પા. ૯૨ ઇ૦.

# ગાતમને ઉપદેશ<sup>૧</sup>

મતુષ્યતું જીવિત, દિવસ જતાં પીળું થઈ ખરી જતા ઝાડના પાન જેવું, અને દાભની અણી ઉપર લટકી રહેલા ઝાકળના ટીપા જેવું ક્ષણિક ત<mark>થા થ</mark>ાેદા કાળ રહેના<u>ર</u>ું છે. વળા તે અનેક વિદ્યાર્થી ધેરાયેલું છે. માટે હે ગૌતમ ! એક ક્ષણ પણ પ્રમાદ ન કર, અને પૂર્વ એકઠાં કરેલાં કર્માને ખંખેરી નાખ. [૧-૩]

કર્મનાં ફળ ટાળવાં બહુ મુશ્કેલ છે, અને લાંબે કાળે પણ મનુષ્યજન્મ પ્રાણીને મળવેા અધરાે છે. કારણંક, જીવ

૧. મૂળ : દ્રમપત્રક. આ અધ્યયનના શરૂઆતના શ્લાેકમાં મનુષ્યજીવનને ઝાડના પાન સાથે સરખાવ્યું છે, માટે મૂળમાં તેનું તે નામ છે. મહાવીરભગવાને પાતાના પટ્ટાશિષ્ય ઇદ્રભૂતિ ગૌતમને આપેલાે ઉપદેશ આ અધ્યયનમાં સંગ્રહાયાે છે, એવા પરંપરા છે. ગૌતમ વિષે વધુ માહિતી માટે જીઓ 'ભાગવાન મહાવીરના સ'યમધર્મ' પાન ર.૨૪૦,૨૬૨,

એક વાર પૃથ્વી, પાણી, તેજ અને વાયુ-શરીરવાળા એકેંદ્રિય છવાની યાનિમાં પેકાે, તાે પછી 'અસંખ્યેય'<sup>ર</sup> વર્ષો સુધી તેમાંથી નીકળી શકતાે નથી. તે જ પ્રમાણે વનસ્પતિશરીરમાંથી 'અનંત' વર્ષો સુધી નીકળી શકતા નથી, અને નીકળીને પણ શુભ યોનિને પામતો નથી. એ ઇંદ્રિય, ત્રણ ઇંદ્રિય અને ચાર ઇંદ્રિયવાળાં શરીરમાંથી<sup>૩</sup> 'સંખ્ચેય'<sup>ર</sup> વર્ષો સુધી નીકળા શકતા નથી. પાંચ ઇદ્રિયાવાળાં શરીરમાંથી સાત કે આઠ જન્મ સુધી નીકળી શકતો નથી અને દેવગતિ કે નરકગતિમાંથી આખાે એક ભવ પૂરા કર્યા વિના નીકળા શકતો નથી.<sup>૪</sup> માટે હે ગૌતમ! એક ક્ષણ પણ પ્રમાદ ન કર. પ્રમાદી જીવ પોતાનાં શુભાશુભ કર્મો વડે ભવસંસારમાં ભડક્ય! જ કરે છે. જિ-૧૫]

<sup>1.</sup> જૈના પૃથ્વી, પાણી, તેજ અને વાયુને પણ એક (સ્પર્શ) ઇંદ્રિયવાળા જીવા માને છે. તેમની વધુ માહિતી માટે જાંએા આગળ પા. ૨૬૩, ટિંગ પ.

ર. જાંઓ પ્રકરણને અંતે ડિપ્પણ નં. ૧, પા. પર.

<sup>3.</sup> જાઓ આગળ પાન ૨૬૦.

૪. ઉપર અધે જે વર્ષ-ગણતરી આપી છે, તે 'વધારેમાં વધારે' તેટલી છે. વળી એ વર્ષસ'ખ્યા એ ચાેનિઓનું આયુષ્ય (ભવસ્થિતિ) નથી જણાવતી; પરંતુ વધારેમાં વધારે ક્રેટલાં વધ સુધી તે ને તે યાનિમાં છવ કરીકરીને એકસાથે જન્મ્યા કરે એની સંખ્યા ( કાયસ્થિતિ ) જણાવે છે. દેવગતિ અને નરકગતિમાંથી મ્યુત થયા પછી કરી તરત જ એ ચાેનિમાં જન્મ નથી મળતાે: તેથી એક ભવની જ વાત કરી છે. વધુ માટે જુઓ આગળ મા. ૨૬૩. ટિ૦ પ.

મનષ્યત્વ પામીને પણ આર્યત્વ પામવું વળી મુશ્કેલ છે: ઘણાય લોકા દસ્ય અને મ્લેચ્છજાતિમાં <sup>૧</sup> ઉત્પન્ન થાય છે. આર્યપણં પામીને પણ પાંચે ઇન્દ્રિયા પૂરેપૂરી પામવી મુક્ષ્કેલ છે: ઘણાય ક્ષેકા એક કે ખીજી ઇદ્રિય વિનાના હોય છે. પાંચે ઇ દ્રિયવાળાં હાઇને પણ ઉત્તમ ધર્મનું શ્રવણ પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ છે; ઘણાય ક્ષોકા પાખંડી ગુરુઓને સેવ્યા કરે છે. ઉત્તમ ધર્મનું શ્રવણ પ્રાપ્ત થવા છતાં તેમાં શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થવી દર્લભ છે; ઘણાય લોકા મિથ્યાત્વને <sup>ર</sup> સેવ્યાં કરે છે. ઉત્તમ ધર્મમાં શ્રહા પ્રાપ્ત થવા છતાં શરીરથી તેનું આચરણ મુશ્કેલ છે; ઘણાય ક્ષેકા કામભાગામાં મૃઢ રહે છે. માટે હે ગૌતમ! એક ક્ષણ પણ પ્રમાદ ન કર. [૧૬-૨૦]

તારે શરીર દિવસે દિવસે જર્જા થતું જાય છે: તારા કેશ ધોળા<sup>ં</sup> થતા જાય છે અને કાન, આંખ, નાક, જ**ભ** અને ત્વચા વગેરે તારી ઇંક્રિયાનું તેમજ ખીજાં પણ સર્વ પ્રકારનું બળ ઘટતું જાય છે; અને તને બેચેની,<sup>3</sup> ગડગુમડ તથા વિષ્ચિકા વગેરે રાેગા થવા લાગ્યા છે. આમ તારં શરીર ક્ષીણ તથા નષ્ટ થતું જાય છે, માટે હે ગૌતમ! એક ક્ષણ પણ પ્રમાદ ન કર. રિ૧-૭ો

૧. ટીકાકારના જણાવ્યા પ્રમાણે દેશની સીમાઓ હપર રહેનાર ચારા તે દરયુ; અને જેમનું બાલેલું આવેથી સમજાતું નથી તેવા શક. યવન વગેરે તે સ્લેચ્છ. 'તે અ'ને વર્ગામાં ધર્માધર્મ. ગમ્યાગમ્ય અને ભક્ષ્યાભક્ષ્યનું જ્ઞાન હોતું નથી અને તેઓ નથી પશ જેવા હોય છે.' આર્ય-અનાર્યની જૈન કલ્પના માટે જાઓ આ માળાનું 'ધર્મ'કશાએા ' પુસ્તક, પા. ૨૦૫–૭.

ર. જાએા પા. ૧૭ નેાં. ૧.

૩. મૂળ: અરતિ.

કમળ જેમ શરદ ઋતુના નિર્મળ જળને પણ સ્પર્શ કરતું નથી. તેમ તું પાતાની બધી -આસક્તિએા દૂર કર, ુઅને સર્વ પ્રકારનાં સ્તેહબંધતાથી રહિત થા. વિપુલ ધન-ભંડાર. સ્ત્રી અને મિત્રળાંધવાના તેં ત્યાગ કર્યો છે. હવે કરી તેમની કામના કરી. વમન કરેલી વસ્તુને રખે ખાવા करता! [२८-३०]

ચ્યા સમયે કાઈ જિન નજરે પડતા નથી: પરંત તેમણે ઉપદેશેલા અને ઘણાઓએ સ્વીકારેલા માર્ગ તા છે જ.⁴ માટે હે ગૌતમ ! એક ક્ષણ પણ પ્રમાદ ન કર. કાંટાવાળા વિષમ માર્ગ છેાડીને. તું તેમણે બતાવેલા સાક ધોરી માર્ગને અનુસર. નુખળા ભારવાહક વિષમ માર્ગે<sup>ડ</sup> ચડીને પછી જેમ પસ્તાય, તેમ ન કર. િ ૩૧-૩

માટા સમુદ્રને તા તું તરી ગયા છે. હવે કિનારે આવીને કેમ અટકે છે ? સામે પાર જલદી નીકળી જવા ત્વરા કર. અગાઉ થઈ ગયેલા સિહ્દપુરુષોની શ્રેણીને <sup>ર</sup> અનુસરીને તું ક્ષેમ અને કલ્યાણયુક્ત ઉત્તમ સિદ્ધલોકને પ્રાપ્ત કરી શકીશ, માટે હે ગૌતમ ! એક ક્ષણ પણ પ્રમાદ ન કર. [૩૪-૫]

મુનિએ સંબુદ્ધ અને શાંત થઇને ગામ કે નગરમાં સંયમધર્મને અનુસરતા અનુસરતા વિચરવું, તથા કોકોને શાંતિમાર્ગના ઉપદેશ કરવા. િક્

૧. આ શબ્દો મહાવીરના માંમાં મુકાયા છે, તે નવાઈ પામવા જેવું છે. ૯-૪૧ ની પોઠે (જુઓ ત્યા. ૪૨. નાંધ ૨) આ પણ લેખકની જ ભૂલ હોવાના વધુ સંભવ છે.

२. भणः अवलेखरश्रेणी ।

ુઆ પ્રમાણે છુદ્દે<sup>૧</sup> સારી રીતે કહેલાં તથા અર્થયુક્ત પદાવાળાં આ વચના સાંભળાને ભગવાન ગૌતમ રાગ અને દેવને છેદી, સિહ્દગતિને પામ્યા, એમ હું કહું છું. [૩૭]

# **ટિપ્પણા**

**ે ટિપ્પાણ ન'ં ૧.** 'સ'ખ્યેય'. 'અસ'ખ્યેય', અને 'અને ત' એ સંખ્યાવાચી જૈને પારિભાષિક શબ્દોના વિગતવાર અર્થ અહીં સમજાવવા મુશ્કેલ છે. કલ્પનાને તમ્મર આવે તેવા માેઠા ખાડાના કલ્પનાએા, અને તેમને સરસવથી ભરી ભરીને. કલ્પના મૂર્જિત થઈ જાય તેટલી વાર ઠાલવ્યા કરવાની ગણતરીએ! ગણવાના ધીરજ અને પુરસદ જૈના સિવાય બીજા કાઈએ ખતાવી હોય એમ લાગતું નથી. જેમને એ બધી ગણતરીઓ વિગતવાર નાણવી હાય, તેમણે 'કર્મગ્રંથ' (પં. સુખલાલ કૃત હિંદી અનુવાદ, ભા. ૪, પા. ૨૧૦ ઇ૦)માં જોવું.

એવી અકલ્પ્ય સંખ્યા એ તાે માત્ર માેઠામાં માેડી 'સંખ્યેય' ગણતરી છે. બેથી માંડીને ત્યાં સુધીની બધી રકમા 'સ'ખ્યેય' છે. તેની આગળ કેટલુંય ચાલા ત્યારે 'અસ'ખ્યેય' થાય: અને તેથી પણ આગળ 'અનંત' આવે. અનંતની અન તતાને બીક લાગે તેટલી કરી મૂકવામાં જૈનશાસ્ત્રકારા જરૂર સફળ નીવડ્યા છે. આંકડાની સંખ્યા વટાવીને ઉપમાઓ **૬૫૨ ચાલી** જતી તે ગણતરીઓના નમૂના માટે જાુઓ આગળ પા. ૨૪૩, ટિ૦ ૪.

૧. ભગવાન મહાવીર માટે મૂળમાં જ આ શબ્દ વાપરેલાે છે.

## સાચા શાસ્ત્રજ્ઞ

જેણે શાસ્ત્રના મર્મ જાણ્યા નથી, જે અહંકારી છે, એ લુબ્ધ છે. એ ઇક્રિયનિત્રહી નથી, તથા એ નિરંતર ગમે તેમ લપલપ કર્યા કરે છે, તે ( ઘણું ભણ્યા હાય તાય ) વિનીત<sup>૧</sup> ન કહેવાય કે શાસ્ત્રન્ન પણ ન કહેવાય. [ર]

નીચેનાં પાંચ કારણથી સાચું શિક્ષણ પ્રાપ્ત થતું નથી: માન, ક્રોધ, પ્રમાદ, રાેગ અને આળસ, [૩]

નીચેનાં પાંચ કારણથી માણસ સુશિક્ષિત કહેવાય છે: તે હસનસીલ નથી હેાતો: સતત ઇંદ્રિયનિગ્રહી હોય છે; તે ખીજાનું મર્મ ભેદાઈ જાય તેવું ખાલતા નથી; તે સુશાલ હાય છે: તે ફરાચારી નથી હેાતા: તે રસલ પટ નથી હેાતા; તે સત્યમાં રત હોય છે: તથા ક્રાધી નથી હોતો. ૪-૫

નીચેના ૧૪ દેાષોવા**ળા** મૃનિ અવિનીત<sup>૧</sup> કહેવાય છે

૧. વિનીત એટલે સુશિક્ષિત — સ'સ્કારી. અહીં સામાન્ય ્સ**લ્યતા – નમ્રતાનો અર્થ** નથી.

અને તે નિર્વાણ ક્રિયામા શકતા નથા : તે વારંવાર ગુસ્સે થઇ જાય છે; તેના ક્રાધ ઝટ શમતા નથી; કાઈ તેની સાથે મિત્રતાથી ખાલવા જાય, તાપણ તે તેના તિરસ્કાર કરે છે; શાસ્ત્ર ભણીતે તે અભિમાન કરે છે; બીજાના દેષોનાં તે ખાતરણાં કરે છે; મિત્રા ઉપર પણ તે ગુરસે થઈ જાય છે; પાતાના પ્રિય મિત્રનું પણ પીઠ પાછળ ભૂંડું બાેક્ષે છે; કાઈ પણ બાબતમાં ઝટ સાેગંદ ખાય છે<sup>૧</sup>; મિત્રનાે પણ દ્રોહ કરે છે; અહંકારી હોય છે; લુબ્ધ હોય છે; ઇક્યિનિગ્રહી નથી હાેતા; એકલપેટા<sup>ર</sup> હાેય છે; અને બધાને અપ્રીતિકર હાેય છે. િ૭-૯ો

નીચેનાં પંદર કારણથી બુહ્ધિમાન માણસ સુવિનીત કહેવાય છે : તે અનુદ્ધત<sup>ુ</sup> હોય છે; ચાંપક્ષેષ્ઠ ન<mark>થ</mark>ી હોતો: કપડી નથી હોતો; કુતૂહલી નથી હોતો; કાેઈના તિરસ્કાર નથી કરતા: તેના ક્રાધ ઝટ ઊતરી જાય છે; મિત્રતાથી વર્તાનાર પ્રત્યે તે સદભાવ રાખે છે; શાસ્ત્ર ભણીને તે અભિમાન નથી કરતા; તે અહંકારી નથી હાેતા; કાેઠના દાષાનાં તે ખાતરણાં નથી કરતા: મિત્રા ઉપર તે ગુસ્સે નથી થતા: અપ્રિય મિત્રનું પણ પીઠ પાછળ ભક્ષું જ બાેલે છે; ટંટાકિસાદ<sup>પ</sup>

૧. મૂળ: પ્રતિજ્ઞાવાદી. 'પ્રકીર્ણવાદી' એવા પાઠ લઈ, 'ગમે તેમ લવારા કર્યા કરનારા' એવા અર્થ પણ લેવાય.

ર મળ: અસ વિભાગી.

મૂળ: નીચવર્તા.

૪. મૂળ: અચપલ.

પ. મૂળ: ક્લહ (વાચિક ઝઘઢા) અને ડમર (એટલે કે મારામારી ).

નથી કરતો: જાતવાન<sup>૧</sup> હોય છે: તથા એકાગ્ર<sup>ર</sup> હો**ય** છે. 90-3

જે શિષ્ય હમેશાં સદ્યુરતી સાવ્યતમાં રહે છે, ચાગ્ય પ્રવૃત્તિવાળા<sup>3</sup> હોય છે, તપસ્વી<sup>૪</sup> હોય છે, તથા પ્રિયકર અને પ્રિયવાદી હોય છે, તે શાસ્ત્રજ્ઞાનનાે અધિકારી છે. [૧૪]

જેમ શંખમાં રહેલું દૂધ એવડું ઉજ્જવળ દેખાય છે. તેમ સાચા શાસ્ત્રજ્ઞ ભિક્ષનાં ધર્મ, કીર્તિ અને શાસ્ત્રજ્ઞાન પણ **બમ**ણાં શાેબે છે. સાચાે શાસ્ત્રન્ન ભિક્ષ કંબાજ<sup>પ</sup> <mark>દેશના જાતવાન તથા કશાયી ન ભડકનાર<sup>૬</sup> અને વેગમાં</mark> **ખધા**થી શ્રેષ્ઠ ધોડા જેવા (શ્રેષ્ઠ) હોય છે; ઉત્તમ અશ્વ ઉપર સવાર થયેલા તથા જેની બંને બાજા બાર પ્રકારનાં વાજિ ત્રોના સામટા ધાષ<sup>૭</sup> થઈ રહ્યો છે, એવા શરવીર જેવા દઢ પરાક્રમા હોય છે; હાથિણીએાથી વીંટળાયેલા અને સાઠ

૧. મૂળ: 'જાતવાન અળદની પેઠે ઊ'ચકેલાે ભાર વહન કરે છે.'

ર. મૂળ: પ્રતિસંલીન.

<sup>3.</sup> મૂળ: योगवान् । મન, વાણી અને કાયાના પ્રવૃત્તિ તે યાેગ.

४. भूण: उपधानवान्। शास्त्र अधती वभते धरबं घडतं विशिष्ट तप ते इपधान.

પ. કાબૂલ દેશ.

૬. મૂળ: કંથક, 'કાઈ પણ અવાજથી કે શસ્ત્રપ્રહારથી ન ભડકનાર શ્રેષ્ઠ જાતિના ધાડા.'- ટીકાંગ. ખુદ્ધના ધાડાનું નામ કંથક હતું. 'આઇન્ન' વિશેષણ માટે જીઓ આ માળાનું 'ધર્મ'કથાઓ' પુરતક, પા. ૨૪૭.

<sup>.</sup> ૭. મળ: ન દિધાષ

વર્ષની\* ઉમરના<sup>૧</sup> ગજરાજ જેવાે અળવાન તથા દુર્ધર્ષ હાેય છે; તીક્ષ્ણ શીંગડાંવાળા, મજખૂત ખૂંધવાળા તથા ગાયોના છે; તીક્ષ્ણ **દા**ઢોવાળા, ઉત્કટ, દુર્ધ<sup>ા</sup>ષ<sup>િ</sup> તથા સર્વ<sup>°</sup> જાનવરામાં શ્રેષ્ઠ સિંહ જેવા તે (શ્રેષ્ઠ) હાય છે; શ ખ, ચક્ર અને ગદાધારી પરાક્રમા વીર વાસુદેવની રે પેઠે તેનું અળ પણ અસ્ખલિત હાય છે: ચાર સેનાએાવાળા<sup>3</sup> અને ચૌદ રત્ના વાળા રે ચક્રવર્તા ની પેઠે તે મહા ઋદિકશાળા હાેય છે; હજાર નેત્રવાળા<sup>પ</sup>, વજ્યુધ, દેવાના અધિપતિ તથા પુર રાક્ષસના સંહારક શક જેવા તે (શત્રુના અભિભવ કરનારા) હાય

૧. મૂળ: ષષ્ટીહાયન. કૌટિલ્યે (૧૩૬-૧૫) તા ર૪ વર્ષના હાથીને હત્તમ કહેલાે છે. બૌદ્ધ પ્રંથામાં તથા મહાભારતમાં પણ ૬૦ વર્ષના હાથીને માટે ષષ્ઠીહાયન શબ્દ વપરાયેલા મળે છે.

ર. પાંડવા, કૃષ્ણ, અલરામ, દ્રૌપદ્રી વગેરેવાળુ જૈન મહાભારત પણ છે. તે માટે જીઓ આ માળાનું 'ધર્મ'કથાઓ' પુસ્તક, અધ્યા૦ ૧૬.

<sup>3.</sup> **હાથી**, ધોડા, રથ અને મનુષ્યની.

૪. સેનાપતિ, ગૃહપતિ, પુરાહિત, હાથી, ઘાડા, સુતાર, સ્ત્રી, ચક્ર, છત્ર, ચર્મ (હોડીના કામમાં આવે તેવું ચામડુ\*), મણિ, કાકિની ( ગુફામાં પ્રકાશ કરનાર રત્ન ), તરવાર અને દ'ડ એ ચૌદ રત્ના ચક્રવર્તીને હોય છે. બૌદ્ધ પરંપરામાં સામાન્ય રીતે, ચક્ર, ગજ, તુરગ, મણિ, સ્ત્રી, ગૃહપતિ અને સેનાપતિ – એ સાત જ છે.

પ. ટીકાકાર જણાવે છે કે, ઇંદ્રને પાંચસાે મંત્રી છે: તેમના ૧૦૦૦ આંખા તેના જ કામમાં આવતી હોવાથી તે હુન્નર આંખાવાળા કહેવાય છે. કૌટિલ્ય (૨૯-૧૦) જણાવે છે કે, ઇંદ્રને ૧૦૦૦ ઋષિઓ મંત્રીરૂપે છે; તેથી તે તેની હજાર આંખા કહેવાય.

છે; અધકારના નાશ કરનારા ઊગતા સૂર્યની પેઠે તે તેંજથી જ્વલંત હોય છે; નક્ષત્રાેથી વીંટળાયેલા, તારાએોના પતિ. પૂનમના<sup>૧</sup> ચંદ્ર જેવાે તે પરિપૂર્ણ હાેય છે. તથા ્સહિયારી મિલકત રાખનારા સામાજિકાના સુરક્ષિત તથા વિવિધ ધાન્યથી પરિપૂર્ણ કાેઠાર જેવાે તે સુરક્ષિત તથા વિવિધ ગુણોર્થી ભરેલાે હાય છે. જ'અુદ્રીપ<sup>ર</sup>ના અધિપતિ દેવ<sup>૭</sup>ના સ્થાનક તથા બધાં વૃક્ષમાં શ્રેષ્ઠ એવા સુદર્શન નામના જં જુટ્ક્ષ જેવા; હંમેશાં પાણીવાળી, સાગરતે મળનારી, નીલપર્વત<sup>૪</sup>માંથી નીકળતી તથા બધી નદીઓમાં શ્રેષ્ઠ એવી સીતા નામની નદી જેવાે: તથા વિવિધ ઔષધિઓથી દેદીપ્યમાન, મહાન તથા બધા પર્વતામાં શ્રેષ્ઠ મંદરગિરિ જેવા તે (સર્વમાં શ્રેષ્ઠ) હાેય છે, તેમજ અખૂટ પાણીવાળા તથા વિવિધ રત્નાથી પરિપૂર્ણ એવા સ્વયં ભૂરમણ મામદ્ર જેવા ( ગુણાથી અખૂટ તથા પરિપૂર્ણ ) હોય છે. સમુદ્ર જેવા ગંભીર, મનથી પણ જીતવાને અશક્ય, નીડર, દુષ્પ્રધર્ષ, વિપુલ શાસ્ત્રજ્ઞાનથી પરિપૂર્ણ તથા સ્વ-પરનું

૧. મૂળ : પૂર્ણ માસી. મહિના જે દિવસે પૂરા થાય તે દિવસ. આપણે ત્યાં અમાવાસ્યાએ મહિના પૃરા થયેલા ગણાય છે.

ર જાઓ પ્રકરણને અંતે ડિપ્પણ નં. ૧, પા. પ૮.

૩. મૂળમાં 'અનાહિઅ દેવ**' એ**લું છે. દીકાકાર<sub>ે</sub> જણાવે છે કે, 'અનાદત' એ દેવનું નામ છે.

૪. જાઓ ટિપ્પણ નં. ૧, પા. પટ.

પ જીએા ડિપ્પણ નં. ૧. સ્વયંબૂ – વિષ્ણુ જેમાં સૂવે છે તે સમુદ્ર ?

દુર્ગતિમાંથી રક્ષણ કરનાર એવા તે શાસ્ત્રજ્ઞ પુરુષો કર્મીને ક્ષય કરી ઉત્તમ ગતિને ગામ્યા છે. [૧૫-૩૧]

તેથી, મેાક્ષને ઇચ્છતા ભિક્ષુએ શાસ્ત્રજ્ઞાનના આશરા ક્ષેવા, જેથી તે પાતાના અને બીજાની મુક્તિ સાધી શકે, એમ હું કહું છું. [૩૨]

# **ટિપ્પણા**

**ડિપ્પણ ન'. ૧**. જૈના સમગ્ર લાકના અધા, મધ્યમ અને ઊર્ધ્વ એવા ત્રણ ભાગ કલ્પે છે. તેમાં અધાલાકમાં નરકભૂમિઓ આવેલી છે, ઉર્વ્વલાકમાં દેવભૂમિએા છે અને મધ્યમલાકમાં જ'બુદ્ધીપ વગેરે મતુષ્યભૂમિએ৷ છે - મધ્યમલાેકમાં અસંખ્ય દ્વીપા અને સમુદ્ર આવેલા છે. તે દ્વીપા અને સમુદ્રો, ઘંટી અને તેના થાળાની માફક, એકની પાછળ ગેરળ કરતા બીજો એ રીતે ગેર્ડવાયેલા છે. તેમાં જં ભુદ્વીપ સૌથી મધ્યમાં છે, અને સ્વયં બુરમણ દ્વીપ તથા સમુદ્ર સૌથી છેલા છે. જંબુદ્ધોપમાં ભરત વગેરે સાત ક્ષેત્રો છે. અને તે દરેકને એક્બીબથી જીદા પાડતા તેમની વચમાં હિમવાન, મહા-હિમવાન, નિષધ, નીલ. રૂકમી અને શિખરી એ છ પર્વતા છે. જ'ભુદ્વીપની આજાબાજા લવણસમુદ્ર વી'ડળાયેલા છે. તેમાં આવેલા દ્વીપા આંતરદ્વીપ કહેવાય છે. તે સમુદ્રની આજીબાજી ધાતકીખંડ દ્વીપ છે. તેની આજુબાજુ કાલાદ્રધિ છે, અને તેની આજબાજ પુષ્કરવરદ્વીપ છે, તથા તેની આજીબાજી પુષ્કરાદ્ધિ છે. એમ સ્વયં ભરમણ સુધી સમજવું. લવણસમુદ્ર સિવાય બીજ સમુદ્રોમાં આંતરદ્વીપા નથી. દરેક સમુદ્ર દરેક દ્વીપથી બમણા વિસ્તારના છે. જં ખુદ્દીપના વિસ્તાર લાખ યાજન જેટલા છે. જં ખુદ્દીપ (આંતર-ક્રીપા સાથે ), ધાતકાખ¹ડ અને અર્ધો પુષ્કરદ્વીપ, એમ અઢી દ્વીપમાં માણસના સંભવ છે. તેથી તે મનષ્યલાક કહેવાય છે.

### ૧ ર

## હરિકેશ ખલ<sup>૧</sup>

### હરિકેશ ખલની કથા

મૃતગંગાના તીર ઉપર હરિકેશ (ચાંડાલ) લોકોના અધિપતિ ભલકો કરહેતા હતા. તેને ગૌરી અને ગાંધારી એમ બે સ્ત્રીઓ હતા. ગૌરીના પુત્ર બલ કદરપા, કજિયાખાર તથા બધાને અપ્રીતિકર હતા. એક વખત બધાં ચાંડાળ કુટું બા ગામબહાર ઉજાણી કરવા ગયાં હતા. ત્યાં પણ તે છાંકરાએ ઝઘડાટેટા કરવા માંક્યા તેથી ધરડેરાંએ તેને ઉજાણી પૃરી થાય ત્યાં સુધી ન આવવાનું કહી દૂર હાંકી કાઢ્યો. તે દૂર ઊભા ઊભા બધું જોવા લાગ્યા. તે વખતે ત્યાં એક સાપ નીક્ત્યા. તે એરી હાવાથી બધાએ તેને મારી નાખ્યા. યાંડા વાર પછા ત્યાં એક બીજો સાપ નીક્ત્યા. પર તુ તે એરી ન હાંઘી તેને લાકોએ જવા દીધા. આ જેઈ દૂર ઊભેલા બલને વિચાર આવ્યા કે, પાતાના દાષથી જ માણસ પરાભવ પામે છે; પેલા સાપ એરી હતા, તા તેને લાકોએ મારી નાખ્યા; અને બીજો એરી

૧. હરિકેશ એટલે ચાંડાલ.–ટીકા૦. આ આપું અધ્યયન નતક ૪૯૭ સાથે સરખાવવા જેવું છે.

ન હતા, તા તેને નિરાંતે જવા દીધા. આવા વિચાર આવતાં તથા પૂર્વ સંસ્કારા નગત થવાથી તેણે મુનિ પાસે ધર્મ સાંભળા દીક્ષા લીધી અને પાતાના દાધા દૂર કરવા ઉત્કટ તપ કરવા માંડચું. એક વખત તે કરતા કરતા વારાણસી નગરી પાસે તિંદુકવનમાં આવી પહેાંચ્યા, અને એક તિંદુકવક્ષ નીચે યક્ષના સ્થાનકે તેણે હતારા કર્યાં. તે યક્ષ તેના તપથી પ્રસન્ન થઈ, તેની તહેનાતમાં રહેવા લાગ્યા.

એક વખત વારાષ્ટ્રસીના રાજ કોશલિકની પુત્રી ભદ્રા તે યક્ષની પ્રતિમાનું પૂજન કરવા આવી. પૂજ કરતી વખતે ત્યાં ખેઠેલા ગંદા અને કદરપા હરિકેશ બલને જેઈને તેને સૂગ આવી. આથી ચિડાઈ પેલા યક્ષ તેના શરીરમાં ભરાયા એટલે તે કુંવરી ગાંડા જેવી થઈ ગઈ. રાજ્ય અનેક ઉપચાર કર્યાં છતાં તે સાજ ન થઈ. છેવટે યક્ષ તે કુંવરીને માંએ જ બાલ્યા કે, મારા સ્થાનમાં ખેઠેલા મુનિ પ્રત્યે આ કુંવરીએ સૂગ બતાવી છે, માટે હવે જે તે કુંવરીને તે ગંદા મુનિ પરણાવવામાં આવે, તા જ હું તેના શરીરમાંથી નીકળું. રાજ્ય નિરુપાય થઈ, તેમ કરવાનું કખૂલ કર્યું એટલે કુંવરી સાજ થઈ ગઈ. પછી રાજ્યે તેને શણગારી, પેલા મુનિ પાસે માકલી દીધી. પરંતુ મુનિએ તેના સ્વીકાર ન કર્યા. હવે, રાજ્યે તા વચનથી પાતાના પુત્રીને તે મુનિને જ આપી દીધી હોવાથી, બીજાં કાઈ તેની સાથે લગ્ન કરે તેમ રહ્યું નહિ. છેવટે, રાજના પુરાહિત સુખદેવે તેની સાથે લગ્ન કરવાનું કખૂલ કર્યું.

ચાંડાળકુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા, પરંતુ ઉત્તમ ગુણાવાના હિરિકેશ બલ નામના એક જિતેન્દ્રિય ભિક્ષુ હતા. તે ભિક્ષુ હરવાકરવામાં, ભિક્ષા માગવામાં, માલવામાં, મળમૂત્ર ત્યાગવામાં (તથા વસ્તુઓની લે—મૂક કરવામાં જીવજંતુના નાશ ન થાય તેની) કાળજીવાના હતા; સંયમી હતા; સુસમાહિત હતા; જિતેન્દ્રિય હતા; તથા મન, વાણી અને

કાયાનું અશુભ પ્રવૃત્તિએામાંથી રક્ષણ કરતા વિચરતા હતા. એક વખત ભિક્ષાર્થે કરતા કરતા તે, વ્યાક્ષણા સાથે રાજપુરાહિત જ્યાં યત્ત કરતા હતા, ત્યાં યત્તમ'ડપ આગળ આવી પહોંચ્યા. [૧-૩]

તપથી સુકાઈ ગયેલા અને જીર્જા, મલિન તથા નકામાં જેવાં વસ્ત્રપાત્ર વગેરે ઉપકરણોવાળા તે ગંદા મુનિને આવતો દેખી, પેલા અસલ્ય ધ્રાહ્મણો તેના ઉપહાસ કરવા લાગ્યા. પાતાની ઉચ્ચ ધ્રાહ્મણજાતિના મદથી ગર્વિષ્ઠ બનેલા, હિંસક, અજિતે દ્રિય, અધ્રદ્ધચારી અને મૃદ્ધ એવા તે ધ્રાહ્મણો તેને કહેવા લાગ્યા:

" આવે બિહામણા, કાળા, વિકરાળ, ખૂચિયા, વ ત્રી થરેહાલ, મેલાેબૂત, અપશુકનિયા તથા ઉકરડેથા વીણા આણુલાં કપડાં ગળે વી ટેલાે તું કાેેે અહીં આવ્યાે છે? અહીં શા માટે ઊભા રહ્યાે છે? અહીંથા વેગળા થા!" [૪-૭]

ત્યારે વારાણુસી નગરીની બહાર જે તિંદુક વૃક્ષ નીચે તે મુનિએ ઉતારા કર્યો હતો, તે વૃક્ષનિવાસી યક્ષે, તે મહામુનિ ઉપર અનુકંપાથી, પાતાનું શરીર અદશ્ય રાખી, તે મુનિ જ બાલતા હાય તે પ્રમાણે આ જવાળ આપ્યા :<sup>ર</sup>

ં ધરભારના ત્યાગ કરનારા હું શ્રમણ છું, સંયમી છું, તથા વ્યક્ષચારી છું. હું મારું અન્ન જાતે રાંધતા નથી, પરંતુ

१. भूण: 'हे। क्रनास.' अग्रे स्थूलोक्नता च नासा ।

ર. આ યક્ષની હમેરણી વાર્તાના સ્વાભાવિક પ્રવાહમાં ભ'ગ પાંડે છે; અને જે સહેજે અનલું જોઈએ તેને, યક્ષની મારપીઠનું પરિણામ ઠરાવી, વાર્તાના મૂળ પ્રયોજનને જ મારી નાખે છે.

યાચકવૃત્તિથી જીવું છું. તેથી બીજાએ પાતાને માટે તૈયાર કરેલા અન્નમાંથી વધ્યુંઘટયું માગવા ભિક્ષાકાળે આવ્યો છું. તમે ક્ષેકા અહીં યાચક વગેરેને ઘણુંય અન્ન વહેંચી રહ્યા છો, તથા જાતે પણ પુષ્કળ અન્નપાન ખાએાપીએા છો. માટે, મને તપસ્વી જાણી, જે કાંઈ વધ્યુંઘટયું હોય તે **ચ્યાપાે. [૮-૧૦**]

પુરાહિત : અહીં યાં બાહ્મણા માટે જ ભાજન તૈયાર કરેલું છે. અને વ્યાદ્મણ સિવાય તે બીજા કાઇને આપવાનું નથી. માટે અહીં થી ચાલ્યાે જા. [૧૧]

હરિકેશ બલ<sup>૧</sup>: ખેડતા (અતિવૃષ્ટિ થાય કે અલ્પવૃષ્ટિ થાય તા પણ પાકની ) આશાએ જેમ ઊંચી નીચી એમ ખંને પ્રકારની જમીનમાં બીજ વાવે છે. તેમ તમે મને પણ દાન આપેા; મારા જેવું હલકું પાત્ર પણ તમને કાઈક પુણ્યપ્રાપ્તિ કરાવશે. [૧૨]

**થાદ્મણાઃ જગતભરમાં જાણીતું છે** કે જાતિ અને વિદ્યાર્થી યુક્ત અમે વ્યાક્ષણો જ દાન માટે ઉચિત ક્ષેત્રો છીએ. તેમાં વાવેલાં ખીજ પુષ્યરૂપે (અચૂક)ઊગી નીકળે છે. વિકો

હરિકેશ ખલ: ક્રોધ, માન, હિસા, જૂદ, ચોરી અને ્રઅપરિગ્રહથી યુક્ત એવા પ્લાહ્મણોને જાતિ તથા વિદ્યાથી ્હીન જ ગણવા જોઈ એ. તેમને દાન માટે ઉત્તમ પાત્રે**!** કહી શકાય<sup>ં</sup> નહિ. વિદ્યાની **બાબતમાં પણ તમે માત્ર** વાણીના ભાર ઊંચકા છા; કારણંક વેદ ભણીને પણ તેનું

૧. એટલે કે પેલાે યક્ષ જ સમજવાે.

તાત્પર્ય જાણતા નથી. ખરી રીતે તો ઊંચ નીચને ઘે**ર** સમાનતાયી વિચરતા મુનિએા જ દાનનાં ઉત્તમ ક્ષેત્ર છે. િ૧૪-૫

પરાહિત: મારી સમક્ષ તું વેદવિત અધ્યાપકાની આમ નિંદા કરવાની હિંમત કરે છે! તો સાંભળ, મારં આ બધું અન્નપાન ભલે વણસી જાય; પણ હે નિગ્ર<sup>ે</sup>. થડા ! તને તેમાંથી એક કણ પણ હું આપવાના નથી. ૧૬]

મન. વાણી અને કાયાનું અસત્પ્રવૃત્તિમાંથી રક્ષણ કરનારા: તથા જિતેં દ્રિય એવા મને જો ભિક્ષા નહિ આપા. તા તમે તમારા આ યત્રમાંથી શું લાભવાના છા ? [૧૭]

પરાહિત: અરે! અહીં આટલામાં કાઈ છે કે નાહ? આને દંડા વડે કે ધપ્પા વડે મારીને, ગળસ**ં** પકડી અહાર કાઢી મૂકાે. વિ૮ો

એ પ્રમાણ અધ્યાપકનાં વચન સાંભળીને ત્યાં કેટલાય જાવાનિયાઓ દંડા. સોટી અને ચાયખા લઈને દોડી આવ્યા તથા તે ઋષિને મારવા લાગ્યા.

તે વખતે કૌશલિક રાજાની ભદ્રા નામની સુંદર પુત્રી તે સાધને આમ મારવામાં આવતા જોઈ. ગુસ્સે થયેલા તે જાવાનિયાએાને વારવા લાગી:

"યક્ષના દળાણથી મારા પિતા કૌશલિક રાજ્યએ જાતે મને જે મુનિને આપી દીધી હતી, પરંતુ જેમણે તા મનથી પણ મારી કામના કરી નહિ અને મારા અસ્વીકાર કર્યો. તે જ આ ઉત્ર તપસ્વી. જિતેંદ્રિય, તથા બ્રહ્મચારી મૃત્તિ છે. એ ધાર વર્તા, ધાર પરાક્રમી અને મહાશક્તિમાન મુનિની તમે અવજ્ઞા ન કરાે. નહિ તાે પાતાના તેજથી તે તમને બાળી મૂકશે.'' [૨૦-૩]

પુરાહિતપત્ની ભદ્રાનાં આ વચન સાંભળતાં જ યક્ષ તેમજ તેના અનુચરાએ અંતરિક્ષમાં રહી તે જીવાનિયાએાને મારવા માંક્યા. ઘવાયેલાં શરીરવાળા તથા ક્ષોહી એાકતા તે ક્ષોકાને જોઈ, ભદ્રાએ તેમને કરીથી કહ્યું:

" આવા ઝેરી નાગ જેવા ઉત્ર તપરવી ભિક્ષને ભિક્ષાકાળે તમે મારવા ગયા, એ પતંગિયાં અગ્નિ તરક દાેડે તેના જેવું થયું છે. હવે જો તમને જાનમાલની પરવા હાય, તાે ભેગા મળા, માથું નીચું કરી, તેમને શરણે જાએા. આવા મહાત્માંઓ તો ગુસ્સે થતાં આખા જગતને ભસ્મીભૃત કરી નાખે!" [૨૪-૮]

પૈક્ષા પ્રેરાહિત પણ તે જુવાનિયાએોની માડી દશા જોઈ, પાતાની સ્ત્રી સાથે તે મુનિને શાંત કરતા કહેવા લાગ્યાે :

" હે બદન્ત! અમે કરેલી આપની અવજ્ઞા અને નિંદાની ક્ષમા આપા! આ મૃઢ અને અજાણ બાળકાએ આપની જે અવજ્ઞા કરી છે, તેની પણ ક્ષમા આપેા! ઋષિએ મહાકૃષાળુ હોય છે; તેઓ આમ ક્રોધ ન કરે!" રિ૯-૩૧

હિરિકેશ ખલ: પૂર્વે. હમણાં કે ભવિષ્યમાં કદી મારા મનમાં ક્રાધ થયો નથી, છે નહિ કે થશે નહિ. પરંતુ મારી તહેનાતમાં રહેનારા યક્ષોનું આ કામ છે.<sup>૧</sup>િં ૩૨ો

૧. જાુઓ ૬૧મા પાન ઉપરની નાંધ ૨.

પુરાહિત: ધર્મ અને અર્થને જાણનારા મહાપ્રાન મુનિએો કદી ગુસ્સો કરતા નથી તે સાચી વાત છે. અમે *પ*ધા ક્ષેકા એકઠા મળી આપના ચરણનું શરણ લઈએ છીએ. હૈ મહાભાગ! અમે આપતું પૂજત કરીએ છીએ**. આ**પ અમારા સર્વથા પૂજ્ય છેા. અમારા આ વિવિધ વ્યંજનો<sup>૧</sup> યુક્ત ભાતના તથા ખીજા પણ વિવિધ પ્રકારના અન્નનાે, અમારા ઉપર કૃષા કરી, સ્વીકાર કરાે. [૩૨-૪]

તે મહાત્માએ, પછી, 'વારુ' કહીને તે અન્નપાનના સ્વીકાર કર્યો અને એક મહિનાના ઉપવાસનું પારણું કર્યું. તે વખતે દેવાેએ ત્યાં સુગ'ધી જળ, પુષ્પ તથા દ્રવ્યની વૃષ્ટિ કરી; અને દુંદુભી વગાડીને, 'અહા દાન' કહી તે દાનની પ્રશંસા કરી. તે જોઈને ચકિત થયેલા બ્રાહ્મણોએ કહ્યું :

" અહેા ! તપનું માહાત્મ્ય આમ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. પરંત જાતિનું માહાત્મ્ય કાંઈ જ દેખાતું નથી. માહાત્મ્યાયુક્ત દિવ્ય ઋહિવાળા આ ચાંડાલપુત્ર હરિકેશ<sup>ર</sup> સાધુને જુએા !" [૩૫-૭]

મુનિએ તેમની મિ<sup>શ્</sup>યાદષ્ટિ<sup>3</sup> દૂર થયેલી જોઈને તેમને કહ્યું :

" હે યત્રયાગ કરનારા વ્યાદમણો! તમે પાણી વડે ખાજ્ઞ શુદ્ધિ શા માટે શોધો છો ? ખાજ્ઞ શુદ્ધિને શોધવી, તેને

<sup>1.</sup> ખાતાં સ્વાદ આપે તે માટેનાં શાક ઇત્યાદિ.

ર. આ ઉલ્લેખ ઉપરથી એમ લાગે છે કે 'હરિકેશ' એટલે 💉 ચાંડાલ એવા અર્થન લઈ શકાય. જો કે ટીકાકારે એ જ અર્થ **લી** ધા છે.

<sup>3.</sup> એટલે કે મિથ્યાત્વ. જાએા પા. ૧૭. નાં. ૧.

કુશલ પુરુષાે ડહાપણ ગણતા નથી. દર્ભ, યત્તરતંભ ( યૂપ ), ત્રણ, કાષ્ટ્ર અને અમિના ઉપયોગ કરીને, તથા સવારસાંજ પાણીમાં નાહી નાહીને તમે મુર્ખતાથી પ્રાણોની હિંસા કરા છા. તથા પાપને જ વધારા છા." [૩૮-૯]

વ્યાહ્મણો : હે ભિસ ! તા પછી કેવી રીતે યત્ર કરીએ તા પાપકર્મા દૂર થાય ? હે મુનિ! કુશલ પુરુષા કયા યત્તને શ્રેષ્ઠ યજ્ઞ કહે છે? જિંગી

હિરિકેશ ખલ : જિતે દિય પુરુષ તો છ જીવકાયોની <sup>૧</sup> હિંસા, જૂઠ, ચાેરી, પરિગ્રહ, સ્ત્રી, માન અને માયાના ત્યાગરૂપી <mark>યત્</mark>ત કરે છે. પાંચ મહાવ્રતાથી<sup>ર</sup> ખરાખર સરક્ષિત થઈ, આ જીવનની આકાંક્ષાના ત્યાગ કરી, તથા શરીરની મમતા અને ટાપટીપના ત્યાગ કરી. તેઓ શ્રેષ્ઠ એવા મહાયત્ર કરે છે. [૪૧-૨]

વ્યાહ્મણો: તે યત્તના અમિ કરા ? તેનું અમિરથાન કયું? તેનાં સુચા ( કડછી ), છાણાં,<sup>3</sup> લાકડાં વગેરે સાધના કયાં ? તથા હે ભિલ્લ! તે અગ્નિમાં તમે કયો હોમ કરા છા? [૪૩]

હરિકેશ ખલ: તપ એ અગ્રિ છે: જીવ એ અગ્રિસ્થાન છે: મન, વાણી અને કાયાના યાેગા (પ્રવૃત્તિએા) તે સુચાએા¥

૧. પૃથ્વી, પાણી, તેજ, વાયુ, વનસ્પતિ અને જંગમ પ્રાણીઓએ છે. કાય એટલે વર્ગ.

ર. મૂળ: 'પાંચ સંવર.'.

s. મૂળ: 'કરીષાંગ**'**, અશ્રિ સળગાવવાનું સાધન.

૪. તેમના વડે શુભ પ્રવૃત્તિરૂપી ઘી હોમવાથી તપરૂપી અગ્રિ પ્રજ્વલિત થાય છે.

છે; શરીર એ અગ્નિ સળગાવવાનું સાધન<sup>૧</sup> છે; તથા કર્મ એ લાકડાં છે. એ પ્રમાણે, ઋષિઓએ વખાણેલા સંયમ. ચાેગ અને શાંતિરૂપી હાેમ હું કરું છું. [૪૪]

પ્રાહ્મણો: તમારું જળાશય ર કયું ? તમારું શાંતિતીથ<sup>લ</sup> કયું ? કયાં નાહીને તમે પાપ ધુએ છા ? હે યક્ષપૃજિત સાધુ, અમે તે તમારી પાસેથી જાણવા ઇચ્છીએ છીએ. [૪૫]

હરિકેશ ખલ: ધર્મ એ મારં જળાશય છે: વ્યક્ષચર્ય એ મારું શાંતિતીર્થ છે. તે નિર્મળ છે અને તેમાં નાહવાથી જરા પણ મેલ રહેતા નથી. જ તેમાં નાહીને નિર્મળ, વિશુદ્ધ તથા શાંત બની હું દેાષના ત્યાગ કરં છું. એ સ્નાન કુશળ પુરુષોએ શોધેલું છે, અને એ મહારનાનને જ ઋષિઓએ વખાણેલું છે. તેમાં સ્નાન કરી, વિમળ અને વિશુદ્ધ થયેલા મહર્ષિએ। ઉત્તમ સ્થાનને પામ્યા છે, એમ હું કહું છું, ૪િ૬-૭

૧. છાણાંથી જેમ અગ્નિ સળગાવાય છે, તેમ શરીર વહે તથ 3પી અગ્નિસળગાવાય છે.

ર. મૂળ: દ્રહ.

નાહવાના આવારા તે તીર્થ.

૪. મૂળ: "તેમાં નાહવાથી આત્માની લેશ્યા શુદ્ધ થાય છે." લેશ્યા માટે જાઓ આગળ પાન ૨૩૮, ટિલ્ય તથા ટિલ્સ.

## ૧૩

## ખે હરિજન ભાઈએા

## ચિત્ર અને સંભૂતની કથા

કાશીનગરમાં સંગીત તથા નૃત્યકળામાં પ્રવીષ્ એવા ચિત્ર અને સંભૂત નામના બે હરિજન ભાઈઓ રહેતા હતા. તેઓને સંગીતની એવી લહે હતી, કે ક્યાંક સંગીત કે નૃત્ય થતું જોતાં તેઓ ત્યાં દાડી જતા અને પાતે સંગીત કરતા. લોકા પણ તેમના સંગીતથી લુબ્ધ થઈ, બીજાને છોડી, તેમની આસપાસ જ ભેગા થઈ જતા. પરંતુ જ્યારે જણવામાં આવતું કે, તેઓ તાં હરિજન છે, ત્યારે આભડછેટથી ચિડાઈ, લોકા તેમને મારીપીટી હાંકી કાઢતા. વાર'વાર "પોતાની હલકી જતિને કારણે જ લોકાને હાથે એવા પરાભવ થતા સહન ન થવાથી," એક પ્રસંગે તે ખંને લાઈઓએ કંટાળીને આત્મહત્યા કરવાના નિશ્ચય કર્યાં. પરંતુ એક મુનિએ તેમને તેમ કરતાં વાર્યાં અને જણાબ્યું કે, મૃત્યુથી શરીર દૂર થશે, પરંતુ જે કર્માંથી તે શરીર તમને પ્રાપ્ત થયું છે, તે દૂર નહીં થાય. માટે આ શરીરથી જ એ કર્માં દૂર કરવાના પ્રયત્ન કરો.

મુનિના હપદેશથી શાંત થઈ, તે બ'નેએ દીક્ષા લઈને કઠોર તપશ્ચર્યા આદરી. એક વખત ફરતા તે બ'ને ભાઈ એ " હરિતનાપુરમાં આવી પહોંચ્યા." તેમના તપપ્રભાવથી આકર્ષિત થયેલા તે નગરના રાજ સનત્કુમાર ચક્રવર્તી પાતાના સ્ત્રી સુનંદા સાથે તેમને નમરકાર કરવા આવ્યા. નમરકાર કરતી વખતે સ્ત્રીરત્ન સુનંદાની એક લડ સંભૂતના પગે અડકા. તે સ્પર્શથી માહિત થઈ "તે છે 'નિયાન્નું' ખાંધ્યું" કે, મારા તપના ફળરૂપે આવતા જન્મમાં હું આવા સ્ત્રીરત્નવાળા ચક્રવર્તી થાઉ. ચિત્રે તેને ઘણા વાર્યા, પણ તેણે પાતાના સંકલ્પ જતા કર્યા નહિ. મૃત્યુ ખાદ ખંને સૌધર્મ દેવલાકમાં "પદ્મગુલ્મ નામના વિમાનમાં દેવ તરીકે જન્મ્યા. ત્યાંથી અ્યવીને સંભૂત કપિલપુરમાં ચૂલણી રાણીને પેટ બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી તરીકે જન્મ્યો; અને ચિત્ર પુરીમતાલમાં એક શેઠના કુટું અમાં હત્પન્ન થયા, તથા ધર્મનું શ્રવણ પ્રાપ્ત થતાં પ્રવજ્તિ થયા."ર

વિપુલ સુખૈશ્વર્ય ભાગવતા શ્રદ્ધાદત્તને એક વખત પાતાની સામે થતું નૃત્ય તથા પુષ્પના દેશ જેઈ, પૂર્વ જન્મમાં પદ્મગુદમમાં જોચેલી તેવી જ વસ્તુઓ યાદ આવી તથા સાથે એ પણ યાદ આવી તથા સાથે એ પણ યાદ આવ્યું કે, ત્યાં હું છેલ્લા પાંચ જન્મથી જ સાથે રહેનાર મારા ભાઈ ચિત્ર સાથે હતા. આ જન્મમાં તેને શાધી કાઢી પાતાના વૈભવમાં ભાગી અનાવવા માટે ઉત્સુક થયેલા શ્રદ્ધાદત્તે નીચેની અધૂરી ગાથાના ઘાષ કરાવ્યા અને તે પૂરી કરનારને પાતાની સામે લાવવાના હુકમ કર્યા:

दासा दसण्णे आसी, मिया कालिंजरे नगे। हंसा मयंगतीराए, सोवागा कासीभूमिए॥ देवा य देवलोगंमि आसि अम्हे महिड्डिआ—

૧. મૂળ : 'નિદાન.' પાતાના તપતું અમુક ફળ મળે એવા સંકલ્પ.

ર. મૂળમાં શ્લાક ૧-૨.

## મહાવીરસ્વામીનાે અ'તિમ ઉપદેશ

અર્થ: "દશાર્ષું દેશમાં આપણું દાસ તરીકે સાથે જન્મ્યા. દ્વા; પછી કાલિંજર પહાડમાં મૃગ તરીકે જન્મ્યા; પછી મય'ગતીરમાં હૈસ થયા; પછી કાશીમાં ધપાક (ચાંડાળ) થયા, તથા ત્યાંથી દેવલાકમાં દેવ થયા.'' સ'ન્યાસી થયેલા ચિત્રે તે ગાયાઓ સાંભળી, અને "પૂર્વના સ્નેહથી પાતામાં અનુરાગવાળા" તે રાનને મળી, તેને વિષયભાગમાંથી છાડાવી, "ધર્મને માર્ગે લાવવાની શુભેચ્છાથી" તેની ખૂટતી કડી આ પ્રમાણે પૂરી કરી આપી:

'' ईमा णो छिट्टिया जाई, अन्नमन्नेण जा विणा ''

અર્થ:—"આ આપણા છક્કો જન્મ છે; તેમાં આપણે એક-ખીનાથી છૂટા પડચા હાએ."

આ નિશાનીથી ઓળખાયેલા ચિત્રના, પછા, "ક'પિલપુરમાં ખ્રહ્મદત્ત સાથે મેળાપ થયા. ત્યાં ખ'ને પરસ્પર પાતે કરેલાં કર્માનાં ફળરૂપ સુખદુ:ખની વાત કરવા લાગ્યા." બ્રહ્મદત્તે કહ્યું, "પૂર્વ જન્મમાં આપણે ખ'ને એકબીજાને વશવતી, એકબીજામાં અનુરક્ત અને એકબીજાનું હિત ઇચ્છનારા ભાઈઓ હતા. ત્યાર પછીના જન્મામાં પણ આપણે સાથે રહ્યા હતા; માત્ર આ છઠ્ઠા જન્મમાં આપણે છ્ટા પડચા છીએ." ચિત્રે કહ્યું, "હે રાજન તમે નિયાણાને વશ થઈને કર્મા કર્યાં, તેને પરિણામે આપણે ખ'ને જીદા પડચા." ઉ

ત્યાર પછીના સ'વાદ નીચે અનુવાદમાં છે.

બ્રહ્મદત્ત: મતુષ્યનું દરેક શુભાશુભ કર્મ કળ આપે જ છે. કરેલાં કર્મમાંથી કાેઈનાે છૂટકાે થતાે નથી. સત્ય અને શૌચથી યુક્ત એવાં શુભ કર્માે વડે હું આજે આ

<sup>.</sup>૧. મૃતગંગા ?

ર. મૂળમાં શ્લાક ૧૫.

<sup>3.</sup> મૂળમાં \*લાેક ૩–૭. શરૂઆતના આ આખા ભાગમાં. અવતર્ણ્યદ્ભમાં મૂકેલા શબ્દો કે બીના મૂળનાં જ છે.

ઋડિહિ પામ્યાે છું. હે ચિત્ર! તારે પણ તેમજ છે? <sup>૧</sup> [6-90]

ચિત્ર: હે સંભૂત! તું તારી પાતાની જાતને પુષ્ય-કળથી યક્ત. માટી ઋહિવાળી અને માટા પ્રભાવવાળી જાણે છે. મારં પણ તેમ જ છે. હે રાજન્! મારી પાસે પર્ણા ઘણી ઋહિ અને કાંતિ છે. ર (પરંતુ,) સંત પુરુષોએ અર્થથી ગંભીર અને એાછા અક્ષરાવાળા ગાથાએામાં પરમ ગંભીર ઉપદેશ મનુષ્યોને ઉપદેશ્યો છે,<sup>3</sup> તે અનુસાર (જગતના પદાર્થીનું સ્વરૂપ સમજી, તેમની આસક્તિ છોડી,) વિવેકી પુરુષો પ્રત્રજ્યા લઈ, શીલ અને ગુણથી યુક્ત <mark>થઈ,</mark> (પરમસિહિ પ્રાપ્ત કરવા) યત્નશીલ બને છે. હું પણ તે કારણથી (મારી બધી ઋહિ છેાડી,) શ્રમણ થયેા છું. [૧૧-૨]

**વ્યક્ષદત્ત** : ઉચ્ચ, ઉદય, મધુ, કર્ક અને વ્યક્ષ એ મારા પાંચ પ્રસિદ્ધ મહેલાે છે. પંચાલના ઉત્તમાત્તમ રાચ-રચીલાથી સજેલું અને ધનભંડારાથી ભરેલું આ મારું ઘર જાં પોતાનું માન<sup>ુ</sup> દુઃખપૂર્ણ પ્રત્રજ્યાના ત્યાગ કરી, સ્ત્રીઓથી વીંટળાયેલાે તું નાટચ, ગીત અને વાદિત્રા સા**થ** માનુષિક કામભાગા બાગવ. હું ,ભિક્ષુ ! પ્રવ્રજ્યા મને દુઃખરૂપ લાગે છે. વિ૩-૪ો

<sup>1.</sup> સરખાવા જાતક ૪૯૮-૧.

ર. જાતક ૪૯૮-3.

<sup>3.</sup> Mds 866-6.

<sup>8.</sup> odd 866-10.

ચિત્ર : હે રાજા ! ખધું ગીત વિલાપ જેવું છે; ખધું નાટચ વિડંખનારૂપ છે: બધાં આભરણા ભારરૂપ છે; તથા **યધા** કામા દુઃખાવહ છે. મૂઢ ક્ષેાકાને જ સુખરૂપ દેખાતા તે દુઃખાવહ કામામાં જે સુખ નથી મળતું, તે સુખ કામાથી વિરક્ત અને શાલગુણમાં રત એવા તપાેધન ભિક્ષને મળે છે.

હે રાજા ! આ જીવન ક્ષણભંગુર છે. તે દરમ્યાન જો પુષ્યકર્મી ન કર્યાં, તે પછી પરક્ષાકમાં પસ્તાવ પડે છે. કારણ, સિંહ જેમ હરણને પકડી જાય છે. તેમ અંત વખતે મૃત્ય માણસને ઉપાડી જાય છે. તે વખતે તેણે ભાગવેલા <mark>ભાગા કે તેનાં સગાંસ'બ'ધી તેના દુઃખમાં ભાગ પ</mark>ડાવી શકતાં નથી કે તેની સાથે જતાં નથી. ત્યાં તેા તેણે કરેલાં સારાં નરસાં કર્મા જ જાય છે: અને તેમનું કૃળ તેને એકલાને જાતે જ ભાગવવું પડે છે.

વળી. હે નરેંદ્ર ! મતુષ્યામાં ચાંડાળની જાતિ અધમ ગણાય છે તે આપણે બંનેએ બાેગવેલી છે. એ વખતે આપણે બધાં મતુષ્યોને અપ્રીતિકર હતા. તે વખતે બધા ક્ષેકાિ આપણા જુગુપ્સા કરતા હતા.<sup>૧</sup> અત્યારે આપણે સારી સ્થિતિમાં છીએ, તે આપણે કરેલાં સારાં કર્મોનું જ કૂળ છે. માટે અત્યારે ભાગા ભાગવવામાં વખત ગુમાવવાનું છોડી, પછીના જન્મ માટે તૈયારી કર. કારણ કે, દાસદાસી, ગાયલે સ, ખેતર, ઘર, ધન અને ધાન્ય એ બધું છોડી. પરવશ થઈ ને, પોતે કરેલાં કર્મો સાથે પ્રાણી સારા કે નરસા જન્મમાં જાય છે. ચિતામાં મુકેલા તેના તુચ્છ શરીરને

<sup>1.</sup> mds 866-14.

**ખાળા.** તેની સ્ત્રી; પુત્ર અને સગાંસંખ'ધીએ પછી બીજો નવા આશરા શોધે છે.

હે રાજન્ ! જીવિત નિરંતર મૃત્યુ તરફ દોડી રહ્યું છે: અને વૃદ્ધાવસ્થા માણસનું ૩૫ અને બળ હરી રહી છે. માટે હે પંચાલના રાજા ! તું મારં કહેવું સાંભળા, આ મહા વ્યાર'ભવાળાં કર્મો કરવાં છેાડી, પ્રવજ્યા લઈ બહાર નીકળી આવ અને સંયમધર્મના સ્વીકાર કર<sup>ાવ</sup> વિપ-રકો

વ્યક્ષદત્ત : હે સાધુ ! તું જે કહે છે, તે હું પણ જાણું છું. પરંતુ આ બોગો આસક્તિ ઉત્પન્ન કરનારા છે. અને મારા જેવાથી હૈ આર્ય ! તે છોડી શકાય તેમ નથી.<sup>ર</sup> હસ્તિનાપુરના માટી ઋદિલવાળા રાજાને જોઈને, હૈ ચિત્ર ! ( પૂર્વ જન્મમાં ) મેં તેના જેવા ભાગા પ્રાપ્ત કરવા માટે નિયાણું બાંધ્યું હતું (તે તું જાણે જ છે). પૂર્વજન્મની તે આસક્તિ હજાુ મારામાંથી દૂર થઇ ન હેાવાથી,<sup>3</sup> હું ધર્મને જાણતાે છતાે કામભાેગામાં મૂર્છિત રહું છું. કાદવમાં ખુંચી ગયેલાે હાથા જેમ કિનારાે જોયા છતાં કાંકે આવી શકતા નથી. તેમ મારી પણ દશા છે.¥ िट ७-३०

ચિત્ર: કાળ ચાલ્યા જાય છે: કામબાગામાં તારી એક પછી એક રાત્રી પૂરી થાય છે; પરંતુ માણસના ભાેગા નિત્ય નથી, કળ વિનાના ઝાડને પક્ષીએા છેાડી દે છે. તેમ

**૧**. જાતક ૪૯૮-૨૦.

ર. જાતક ૪૯૮–૨૧.

<sup>3.</sup> મૂળમાં " તે નિયાણાનું પ્રાયશ્ચિત્ત ન કર્યું હોવાથી. "

૪. જાતક ૪૯૮–૨૨.

વખત આવતાં ભાગા પુરુષને છાડી દે છે.' આમ છતાં, અત્યારે તું ભાગાને છાડવાને અશક્ત હાય, તા તું ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને જ આર્ય કર્મા કર, ધર્મમાં સ્થિત રહે, અને તારી સમગ્ર પ્રજા તરફ અનુકંપા રાખ. એટલાથી પણ તું મરીને ઇચ્છા પ્રમાણે રૂપ ધારણ કરી શકનાર **દે**વ **થ**ઈશ.<sup>૧</sup> તું આરંભ અને પરિગ્રહમાં ખૂળ ખૂંચેક્ષા હોવાથી ભાગાનેક સર્વથા ત્યાગ કરવાનું તને કહેવું એ નકામા લવારા કરવા જેવું છે. તા ડીક! હું જાઉં છું. [39-3]

આમ કહી, ચિત્ર મુનિ પોતાને માર્ગે ચાલતા થયા. પરંતુ વ્યક્ષદત્ત રાજાએ તા તેમનું કાંઈ જ કહેવું ગણકાય નહિ અને ઉત્તમાત્તમ કામભાગા જ ભાગવ્યા કર્યા. પરિષ્ણામે તે ઉત્તમાત્તમ નરકને પામ્યા. પરંતુ કામભાગાથી વિરક્ત અને ઉત્કટ ચારિત્ર અને તપવાળા ચિત્ર મહર્ષિ ઉત્તમાત્તમ સંયમ પાળીને ઉત્તમાત્તમ સિદ્ધગતિને પામ્યા<sup>ર</sup> उ४-५े

૧. જાતક ૪૯૮–૨૪.

ર. બૌદ્ધ શ્રે'શામાં 'ચિત્તસ'ભૂતક જાતક' ( જાતક-૪૯૮ )માં આ અધ્યયનના જેવા જ પ્રસ'ગ છે આ અધ્યયનના અનુવાદમાં નીચે નાંધમાં જાતકના સરખા શ્લાકાના કમાંક અતાવ્યા છે, તે ઉપરથી જણાશે કે, તે અ'નેમાં સરખાં સ્થળા ઘણાં છે. પરંત ખંને રૂપાંતરા જોયા ખાદ અચૂક લાગે છે કે, એ ખંને કાઈ ત્રીજી મૂળ અસાંપ્રદાયિક કથા ઉપરથી પોતાને અનુકૂળ આવે તેવા કેરકાર સાથે સ્થવામાં આવ્યાં છે

## 98

# ઇષુકાર નગરના દેવાે

આગલા જન્મમાં એક જ વિમાનમાં રહેનારા કેટલાક દેવા ત્યાંથી ચ્યવીને સ્વર્ગલોક જેવા રમ્ય, સમૃદ્ધ અને પ્રસિદ્ધ એવા પુરાતન ઇષુકાર નગરમાં પાતાનાં બાકી રહેલાં કર્મોને કારણે ઉત્તમ કુળામાં મનુષ્યરૂપે જન્મ્યા. ચાર જણ, વેદ જાણનાર વ્યાદ્મણ કુળમાં પુરાહિત, તેની પત્ની યશા તથા તેમના બે કુમારારૂપે જન્મ્યા; અને બીજા બે જણ તે નગરનાં રાજારાણી તરીકે જન્મ્યા. રાજાનું નામ ઇષુકાર હતું અને રાણીનું નામ કમલાવતી હતું [૧-૩]

પેલા પુરાહિતના ખે પુત્રા ધીરે ધીરે માટા થઈ, પોતાનાં કર્તવ્યાનું યથાયોગ્ય પાલન કરતા કરતા, પૂર્વજન્મના સંસ્કારાને કારણે, જન્મ જરા અને મૃત્યુના ભયના વિચાર કરી, તથા કામગુણાનું નિરીક્ષણ કરી, વિરક્ત થયા. પછી માક્ષની કાંક્ષાવાળા અને શ્રહાવાળા તે ખંને પિતા પાસે આવીને કહેવા લાગ્યા: આ ગૃહસ્થાશ્રમ બહુ

અંતરાયવાળા તથા અશાશ્વત જાણી, તથા આયુષ્યને પણ દ્વં કું જોઈ, અમને ઘરમાં આનંદ મળતા નથી. માટે તમારી રજાથી અમે સંન્યાસી થવા ઇચ્છીએ છીએ. [૪-૭]

તે સાંભળી, તેમને તપમાંથી રાેકવાની ઇચ્છાવાળા તેમના પિતાએ તેમને કહ્યું : " વેદવિત્ પુરુષા કહે છે કે પુત્ર વિનાનાને ઉત્તમ ક્ષોક પ્રાપ્ત થતા નથી. માટે વેદાે ભણી, ષ્યાદ્મણોને જમાડી, સ્ત્રીએા સાથે કામભાગા બાગવી, તથા પુત્રાને ઘરકારભાર સાંપીને, **હે પુત્રા! તમે અર**ણ્યવાસી ઉત્તમ મુનિ થજો."<sup>૧</sup> [૮-૯]

તૃષ્ણાથી તેમજ માહને કારણે વધેલા શાકાભ્રિથી સંતપ્ત ચિત્તવાળા તથા કામિનીકાંચનથી તેમને ક્ષેાભાવવાના પ્રયત્ન કરતા પાતાના પિતાને તે કુમારાએ આ પ્રમાણે વિચાર-પૂર્ણ જવાય આપ્યા:

"ભણેલા વેદા ખચાવી શકતા નથી; જમાડેલા બ્રાહ્મણે અંધારામાંથી અંધારામાં લઈ જાય છે; તેમ જ સ્ત્રીએા અને પુત્રા પણ કેાઈને બચાવી શકતાં નથી. તેા પછી કેાણ તમારું આ વચન કખૂલ રાખે<sup>ર</sup> ? કામભાગા ક્ષણમાત્ર સુખવાળા અને બહુ કાળ દુ:ખવાળા છે; તેમાં સુખનાે લેશ પણ નથી. વળી સત્ય સુખની પ્રાપ્તિમાં<sup>૩</sup> તેએ। અંતરાયરૂપ હાેઇ, અનર્થની ખાણરૂપ છે. કામિની અને કાંચનમાં

૧. આ પ્રસંગ જેવા જ પ્રસંગ જાતક ૫૦૯ અને મહાભારત ૧૨-૧૫૨૧ ઇ૦, તથા ૯૯૨૮ ઇ૦માં છે. આ શ્લાક માટે જાઓ જાતક પ૦૯–૪ અને મહાભારત ૧૨–૬૫૨૭; ૯૯૩૩.

ર. જાતક ૫૦૯-૫: ૫૪૩-૧૩૮.

૩. મૂળ: સ'સારથી છૂટકા મેળવવામાં.

**ચ્યા**સક્ત રહેનાર તથા તેમને માટે જ્યાં ત્યાં ભટકતા પુરુષ રાતદિવસ પરિતાપ પામ્યા ક<mark>રે છે</mark> અને અંતે 'મારં' 'તારં'<sup>૧</sup> કર્યા કરતા તેને મૃત્ય ઉપાડી જાય છે."<sup>ર</sup> [૧૦-૧૫]

પુરાહિત : જે વસ્તુઓ માટે ક્ષેકિકા તપ તપે છે. તે **બધી વસ્તુઓ — ધન, સ્ત્રીઓ, કુટુંબ અને ઉત્તમ** કામ<mark>નોગ</mark>ો. — એ બધું અત્યારે જ તમને અધીન છે. તો પછી તમે શા માટે તપ કરવાની ઇચ્છા રાખાે છા ? વિકી

પુત્રો : મૃત્ય વખતે એ ધનસંપત્તિ. કામબાગા કે પ્રિય સંબંધીએ। કામ આવતાં નથી: તે વખતે બધું પાછળ મૂકી એકલા જવું પડે છે. તે વખતે પાતે કરેલાં કર્મા જ સાથે આવે છે. જીવન દરમ્યાન ધર્મ ન આચરતાે પ્રાણી તે વખતે પસ્તાય છે; માટે અમે તેા એ ધર્મ આચરવા માટે ગુણધારી શ્રમણા થઇ ભિક્ષાવૃત્તિ સ્વીકારીશં. [૧૭]

પ્રરાહિત : અરણીએા ઘસવાથી પહેલાં નહિ એવા અગ્નિ જેમ ઉત્પન્ન થાય છે, દૂધમાંથી જેમ ઘી ઉત્પન્ન થાય છે. અને તલમાં જેમ તેલ ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ હે તાત. શરીરનાં પરમાહ્યએ (એકઠાં મળવા)થી પહેલાં નહિ એવા આત્મા ઉત્પન્ન થાય છે અને પાછા નાશ પામે છે. (મર્યા બાદ કાયમ રહેનારી આત્મા જેવી શરીરથી જાદી એવી કશી વસ્તુ જોયામાં આવતી નથી. માટે પરક્ષાેકના ખ્યાલ કરી આ ક્ષાેકનાં સુખ નકામાં ન જવા દાે!) [૧૮]

૧. મૂળઃ 'આ મારું છે—નથી;' 'આ મારે કરવું છે— નથી.' જુએા મહાસાત ૧૨, ૬૫૪૨.

ર. જાએો આચારાંગ ૧,૨,૧,૧; સૂત્રફતાંગ ૧,૫,૨,૧૮;૧૦,૧૮.

પુત્રા : આત્મા અમૂર્ત હોવાથી દેખવામાં આવતા નથી: પરંતુ તે અમૂર્ત હોવાથી જ નિત્ય છે. અજ્ઞાન. વિષય્ય વગેરે કારણાથી તેને બધ પ્રાપ્ત થાય છે, અને તે ળંધ જ સંસારનું કારણ કહેવાય છે. અમે અત્યાર સુધ<u>ી</u> ધર્મ નહોતો જાલ્યો. તેથી જ અત્યાર સુધી પાપકર્મ કર્યા કર્યાં અને માહેવી બંધાઈને સંસારમાં પડી રહ્યા. પરંત હવે તેવું નહિ કરીએ. વ ચારે બાજાથી પીડા પામેલા અને ધેર યેલા આ લોકમાં અમાઘ (એવા કાળ ) વિચર્યા જ કરે છે. એવી દશામાં અમે ઘરમાં રહીને આનંદ મેળવી શકીએ તેમ નથી.ર [૧૯-૨૧]

પુરાહિત : ક્ષેાક શાથી પીડાયેક્ષા છે ? અને શા**થા** ધેરાયેલા છે ? તમે અમાધ કાને કહાે છાે ? હે પુત્રા! હું તે જાણવા માગું છું.<sup>3</sup> [૨૨]

પુત્રો : મૃત્યુથી લોક પીડાયેલો છે; અને જરાથી ઘેરાયેલા છે. જે જે રાત્રીએ। જાય છે, તે પાછી નથી આવતી: તેથી તે રાત્રીઓને અમે અમાઘ કહીએ છીએ જ અધર્મ કરનારની રાત્રીએ। અકળ જાય છે અને ધર્મ આચરનારની રાત્રીએ। સફળ થાય છે. રિટ-પો

પુરાહિત : હમણાં આપણે થાેડા વખત વધુ સંસારમાં

**૧.** જાતક પગ્લ-૧૦.

ર. મહાભારત ૧૨,૬૫૨૮.

૩. મહા૦ ૧૨.૬૫૨૯

૪. મહા૦ ૧૨.૬૫૩૦.

ેભેગા રહીએ; ત્યાર ભાદ આપણે ભધા<sup>૧</sup> સમ્યક્**ત્વયુક્ત <sup>ર</sup>ે** ભની, સંસાર છેાડી પરિવાજક થઈશું. [૨૬]

પુત્રો : જેને મૃત્યુ સાથે મિત્રતા હોય, અથવા જે પોતાને મૃત્યુ નથી એમ અવશ્ય જાણતો હોય, તે જ એવો વિચાર કરી શકે કે, 'આ હું આવતી કાલે કરીશ.' માટે અમે તો આજે જ ધર્મનો સ્વીકાર કરીશું, કે જેના સ્વીકારથી ધરી જન્મ લેવા નથી પડતા. અમે નહી બાગવેલું એવું પણ કાંઈ બાકી નથી કે જેમાં અમારા રાગ રહી જાય; અને તેવું કાંઈક હોય તાપણ, અમારી શ્રહા અમારા તે રાગને દૂર કરવા સમર્થ છે. [ર૭-૨૮]

ુ અામ કહી, તે પુત્રે। ચાલતા થયા. એટલે પુરાહિતે પાતાની સ્ત્રીને કહ્યું :

હે વાસિષ્ટિ ! પુત્રોના ગયા પછી ઘરવાસ કરવા યાગ્ય નથી. મારા પણ હવે ભિક્ષુ થવાના સમય આવી પહોંચ્યા છે. વૃક્ષ જ્યાં સુધી શાખાઓયુક્ત હાેય, ત્યાં સુધી જ તેને વાસ્તવિક રીતે વૃક્ષ કહી શકાય. શાખાઓ કપાઈ ગયા

૧. મૂળ: दुहुओ। એટલે કે ખેને પક્ષ..

ર અંત:કરણ શુદ્ધ થતાં તથા તાત્ત્વિક પક્ષપાતની બાધક રાગદેષની તીવતા મટી જતાં, આત્મામાં સત્યને માટે જગરૂકતા આવવી, એ સમ્યક્ત્વ. તેને સમ્યગૃદર્શન પણ કહે છે. તેનાથી જ્ઞેયમાત્રને તાત્ત્વિક રૂપમાં જાણવાની, હૈયને છાડી દેવાની અને ઉપાદેયને ગ્રહણ કરવાની રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે, અને એ રુચિના અળથી ધર્મતત્ત્વમાં નિષ્ઠા પ્રાપ્ત થાય છે.

<sup>3.</sup> જાતક ૫૦૯-૭.

પછી તે ઠૂંઠું જ કહેવાય. પાંખ વિનાનું પંખી, રણમાં લશ્કર વિનાના રાજા, અને જેનું બધું ડૂબી ગયું છે તેવા વહાણવડી જેવા લાગે, તેવા જ પુત્રાના ગયા પછી હું થઇ ગયા છું. [ર૯-૩૦]

સ્ત્રી: રસથી ઊભરાઈ જતા, તમે એકઠા કરેલાં આ કામગુણા તમારે ત્યાં ભરેલા છે. આપણે બંને તેમને ખૂબ ભાગવી લઈએ. સારબાદ આપણે માક્ષમાર્ગે વળીશું. [૩૧]

પુરાહિત : હે પ્રિયે ! આપણે બધા ભોગા ભાગવી ચૂક્યાં છીએ; હવે આપણી ઉંમર પૂરી થવા આવી છે. હું કાંઈ ઉંમર વધારવા ભાગાના ત્યાગ કરતા નથી; હું તા લાભ-અલાભ, સુખ અને દુ:ખના સ્વરૂપનું નિરીક્ષણ કરતા મુનિપણે વિચરીશ. [૩૨]

સ્ત્રી: ઘરડા હંસ સામે પૂરે જવા પ્રયત્ન કરીને પાછા તણાઈ પાતાને મૂળ દેકાણે આવે છે, તેમ તમે અત્યારે પુત્રશાકથી ઉદ્દિમ થઈ, પ્રવ્રજ્યા ક્ષેવા જાએા છા. પણ પાછળથી પ્રવ્રજ્યાનાં દુઃખાથી કંટાળી ઘરનાં સગાંવહાલાં યાદ કરશા. તેના કરતાં અત્યારે જ મારી સાથે બાેગા ભાેગવા. શ્રમણપણું સહેલું નથી. [૩૩]

પુરાહિત : જેવી રીતે કૃષ્ણાધર પાતાની કાંચળી ઉતારી નાખી છૂટા થઈ જલદી ભાગી જાય છે, તેવી રીતે હૈ સ્ત્રી, આ યુવાન છાકરાઓએ ભાગા છાડી દીધા છે. તા એકલા પડેલા હું તેમ નહિ કરી શકુ ?

એમ કહી, તેણે પણ પુત્રાની પાછળ ચાલવા માંડ્યું.

<sup>1.</sup> જાતક **પ**૦૯-૧૫.

ં ખરે જ ) નવ્યળી જાળને તોડી નાખી જેમ રાેહિત મત્સ્ય ચાલ્યું જાય છે, તેમ ઉત્તમ શીલવાળા અને ઉદાર તપસ્વી એવા ધીર પુરૂષા કામગુણાને છાડી દઈ, સંસારમાંથી નીકળા જાય છે. [૩૪-૫]

માેડી જાળાને તાેડીને આકાશમાં વિચરતા ક્રોંચા અને હંસોની પેકે ચાલ્યા પોતાના પતિ અને પુત્રોને જોઈ, તે સ્ત્રી પણ તેમની પાછળ ચાલી નીકળી. [3૬]

વિપુલ કુટું બ, ઉત્તમ ધનસંપત્તિ તથા બાેગાને છેાડીને દીકરા <mark>અને સ</mark>્ત્રીની સા**થે** ચાલ્યા જતા પુરાેહિતનું માલકી વિનાનું થયેલું ધન આનંદપૂર્વક કળજે કરતા રાજાને જોઈ, રાણી કમલાવતી તેને કહેવા લાગી:

· "હે રાજા! બીજાનું એાકેલું ધન ખાતાં ત**ને** આટક્ષા **અ**ાનંદ શાના થાય છે? આખા જગતનું ધન તને મળે તા પણ તને તૃપ્તિ થવાની છે? અથવા મૃત્યુથી તે તાર્ રક્ષણ કરી શકવાનું છે ? મરણ આવ્યે બધું છોડીને જ જવાનું છે, તો તું મરણ પછી રક્ષણ કરનાર ધર્મને જ એકઠા કરવાના પ્રયત્ન કર, દાવાનળ સળગે છે ત્યારે અંદર હજારા પ્રાણીએા સળગી મરતાં જોવા છતાં. આજુળાજુનાં પ્રાણીએ પોતાના આમાદપ્રમાદમાં મશગૂલ રહે છે. તેમની પેઠે કામભાેગમાં મૂર્જિત થઇને આપણે રાગદ્વેષથી ખળતા જગતને જાણતાં જ નથી. પરંતુ પંખિણીને જેમ પાંજરું ગમતું નથી, તેમ મને હવે આ સંસાર ગમતા નથી. ભાગ ભાગવીને તેમના ત્યાગ કરી. વાયુની પેંકે અપ્રતિ બંધપણે વિહરનારા મહાપુરૂષો આકાશમાં છૂટથી વિચરતા સ્વૈરગામી પંખીની પેઠે આનંદપૂર્વક

વિચરે છે. તેમના જેવી હું થવા ઇચ્છું છું. એટલે હું તો આ અધા સંબંધો છેાડીને મુનિપણું સ્વીકારી**શ તથા** અકિંચન, સરળ, નિસ્તૃષ્ણ તથા પરિગ્રહ અને આરંભના દેાષ વિનાની થઇશ. કામામાં વ્યધાઈને હું, મારા હાથમાં પકડાઈ ને તરફડતાં પક્ષીએ। જેવી થવા ઇચ્છતી નથી. જેમ લાલચંચી જાળમાં બંધાઈને કરર<sup>૧</sup> પક્ષી પારધીના હાથમાં તરકડે છે. તેવી રીતે આ સંસાર વધારનાર કામભાગામાં બંધાવાને બદક્ષે, સાપ જેમ ગરૂડથી બીને ચાલે, તેમ હું તેમનાથી દૂર વિચરીશ. તમે પણ, જાતવાન હાથી જેમ મજબૂત બંધો તોડી નાખી, મુક્ત થઈ પોતાને મૂળ સ્થાને ચાલ્યાે જાય.<sup>ર</sup> તેમ આ વિષુલ રાજ્ય તથા દુસ્તર કામભાગા છાડી, વિષયરહિત, લાલચ વિનાના, **અ**ાસક્તિ વિનાના, અપરિગ્રહી તથા ધેાર પરાક્રમી **થ**ઈ, યથાખ્યાત તપ<sup>3</sup> સ્વીકારા." [૩૭-૫૦]

आ रीते ते अधा हैवे। क्रेमे क्रेमे विवेक प्राप्त करी. ધર્મપરાયણ તથા જન્મમૃત્યુના ભયથી ઉદ્ધિમ્ર ખની. વીતરાગ મુનિના સિહાંત સ્વીકારી, દુ:ખના અંતને શોધી, ે થાડા જ કાળમાં પરિનિર્વાણ પામ્યા. પિ૧-૩ો

૧. મૂળ: कुलल। પડીના શ્લાકમાં તેને માટે જ ગુધ-ગીધ શબ્દ વાપર્યો છે. વળી જુઓ પા**. ૧૧**૬, નેાંધ **પ**.

ર. જાતક ૪૦૯**-૨૦.** 

<sup>3.</sup> અર્થ માટે જુઓ પાન ૧૬૮ (૫).

### ૧૫

## સાચા ભિક્ષ

મૃનિપર્જી ક્ષેવાના આશયથી સત્પુરુષા પાસેથી ધ**ર્મ** સમજીને આકાંક્ષા તથા કામાબિલાષ વિનાના કેટલાક સરળ પુરુષા આત્માના કલ્યાણમાં તત્પર થાય છે, અને સવ<sup>°</sup> સંબંધોના ત્યાગ કરી. રાગરહિત થઈ, અન્નાતભાવે ભિક્ષાચર્યા કરતા વિચરે છે.

તે તેજસ્વી. વૈરાગ્યવાન તથા વેદવિત મહાપુર્યો<sup>૧</sup> સર્વ પ્રકારની દુષ્પ્રવૃત્તિઓમાંથી પોતાનું રક્ષણ કરતા, ક્યાંય મૂર્છિત **ચ**યા વિના, કાળજીથી, અહિંસક રીતે બધે વિચરે છે; અને ભિક્ષુજીવનમાં આવી પડતાં ટાઢ-તડકાે, ડાંસ-મચ્છર, વ'દન-પૂજન, સ્તુતિ-નિંદા કે વધ-અ'ધનનાં કષ્ટોને પાતાનાં જ

૧. મૂળમાં 'લાઢ' શબ્દ છે. લાઢના અર્થ દીકાકાર 'સદાચારી હોવાને લીધે પ્રધાન' એવા કરે છે. પશ્ચિમ અંગાળના એક દેશના નામ તરીકે પણ આગમામાં તે શબ્દ આવે છે. જાઓ આ માળાનું 'આચારધર્મા' પુસ્તક, પા. ૭૬-૭.

કર્મીતું પરિણામ માની, વ્યગ્ર કે હર્ષધેલા થયા વિના સમભાવે સહન કરે છે. કાટચુંત્રૂટચું કે લૂખુંપાખું જે મળે તેનાથી પાતાના નિર્વાહ કરતા તે તપસ્વી પુરૂષા જીવિતની દરકાર કર્યા વિના, નિર્મોહ તથા નિષ્કત્રહલી બની, બ્રહ્મચર્ય-વ્રત પાળતા આત્માની ગવેષણામાં લીન રહે છે. ૧-૬ૅ

તેઓ વિવિધ વિદ્યાઓથી.<sup>૧</sup> વૈદકથી કે રાજા વગેરે ધનિકાની<sup>ર</sup> પ્રશંસા-પૂજાથી આજીવિકા મેળવવાના વિચાર પણ નથી કરતા કે ઐિહિક લોભની ઇચ્છાથી પહેલાંના કે નવા પરિચિત ગૃહસ્થાેના પરિચય નથી વધારતા. જે તેમને ઉત્તમ ખાનપાન માગ્યા છતાં ન આપે, તેમના તેઓ દ્વેષ પણ નથી કરતા કે જેઓ તેવી સારી વસ્તુઓ આપે તેમના ઉપર અનુક પા પણ નથી કરતા. કાે**ઇ તેમને એાસામ**ણ, ધેસ. કાંજી કે એવા વધ્યાઘટથા નીરસ આહાર<sup>3</sup> આપે. તા તેઓ તેની નિંદા પણ નથી કરતા કે સારી વસ્તુઓ મેળવવા ઊચાં કળામાં પણ ભિક્ષા માટે નથી જતા. તેઓને વનજંગલમાં એકલા વિચરતાં દેવ-મનુષ્ય કે પશુપંખીના બિહામણા અવાજો સાંભળીને ખીક નથી <mark>લાગતી; કે લોકમાં ચાલતા અનેક પ્રકારના</mark> વાદોથી પોતાના સિદ્ધાંતામાં શંકા નથી ઊપજતી.

૧. જુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ૧, પા ૮૫.

<sup>ા</sup> **ર.** જુઓ પ્રક**ર**્યને અંતે દિષ્પણ નં. ર, પા. ૮૬.

**૩. મૂળમાં ઓસામણ (આચામક-અવસાવણ), જવની** શે'સ. વધ્યાવટથો આહાર, ખાટી કાંજ (સૌવીર). જવતું પાણી અને નીરસ પિડ – એટલાં છે.

અામ, ઘરભાર, મિત્ર કે બંધના વિનાના તે ભિક્ષુઓ લૂખુંસકું તથા એાછું ખાઈ, જિતેંદ્રિય રહી, બીજાં પ્રાણીઓને દુઃખ ન થાય તે રીતે જોઈ તપાસી બધી ક્રિયાઓ કરતા કરતા સંયમધર્મને અનુસરે છે. [૭-૧૬]

# **ટિપ્પણાે**

**િટપ્પણ ન'. ૧. મૂળમાં** તે વિદ્યાએમનાં નીચે પ્રમાણે નામા એ. ટીકાકારે તે તે વિદ્યાનું સ્વરૂપ સમજ્ય તેવાં હદાહરણ પણ આપ્યાં એ. તે પણ નમુનારૂપે દરેક વિદ્યા સાથે આપ્યાં છે

**વસ્ત્ર-છેદવિદ્યા**: કપડું ફાટી જાય, ઉદ્દેરડા કાપી નાખે ૈકે મેસ અને કાદવથી અગડે, તે હપરથી શુભાશુભ કહેવાની વિદ્યા.

સ્વરવિદ્યા: માર, મરઘડા વગેરેના ષડ્જ, ઋષભ છે અવાજે ઉપરથી શુભાશુભ ફળ કહેવાની વિદ્યા. જેમકે: મારના સ્વર (અમુક વખતે) સંભળાય તા ધન મળે, પ્રિયના વિયાગ ન થાય, પશુ, પુત્ર અને મિત્રાની પ્રાપ્તિ થાય, અને સ્ત્રીઓના પ્રિય થવાય; મરઘડાના (ઋષભ) સ્વર સાંભળી, રાજ્ય, સેનાપતિપદ કે ધન મળે છે.

**ભોમવિદ્યા:** ભૂમિ અવાજ સાથે ફાટે કે કંપે તે **હપરથી** કાૈને કાૈને કેવી પીડા થાય તે કહેવાની વિદ્યા.

અ'તરીક્ષવિદ્યા: આકાશના વિવિધ ર'ગા ઉપરથી શુભાશુભ કહેવાની વિદ્યા. જેમકે, કપિલ ર'ગનુ' આકાશ દેખાય તો અનાજના નાશ થાય ઇ૦.

સ્વમ્રવિદ્યા: સ્વપ્રમાં ગાયનથી રુદ્દન પ્રાપ્ત થાય; નર્તાનથી વધળધન પ્રાપ્ત થાય; હાસ્યથી શાક, અને પઠનથી કલહ થાય – એ પ્રમાણે સ્વપ્ન પરથી શુભાશુભ કહેવાના વિદ્યા.

### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ

લક્ષણવિદ્યા: સ્ત્રીપુરુષનાં લક્ષણા ઉપરથી તેમના સ્વભાવ, નસીબ વગેરે કહેવાની વિદ્યા.

**દંડવિદ્યા:** લાકડીના સ્વરૂપ ઉપરથી શુભાશુભ કહેવાની વિદ્યા. જેમકે, એક પર્વવાળી હોય તેા પ્રશંસા થાય. બે પર્વવાળા **હોય** તાે કલહ થાય છ**ે**.

વાસ્તુવિદ્યા: ધર વગેરેનાં લક્ષણ વર્ણ વતી વિદ્યા.

**અ'ગવિકારવિદ્યા**: હાથ. આંખ વગેરેના કરકવા **ઉપર**થી શાભાશભ કહેવાની વિદ્યા.

સ્વરવિદ્યા: કાયલ, કાગડા, ઘવડ, ગધેડું, શિયાળ અને આખલા ડાબા બાજીથી બાલે તા બધાં કામામાં સફળતા મળે - એ પ્રમાણે વિવિધ પશુપ ખીના અવાજે ઉપરથી શુભાશુભ કહેવાની વિદ્યા.

મ'ત્ર: પ્રસિદ્ધ છે. મુલ: વશીકરણ, ગર્ભપાત ઇ૦ માટે<sup>ન</sup> કરવામાં આવતા મેલા પ્રયોગો.

**વૈદ્યવિદ્યા** : (મૂળમાં) જેવીકે, વમન, વિરેચન, નાસ, નેત્રાંજન, સ્નાન અને રાેગચિકિત્સા.

આમાંથી. વરાહમિહિરની બહત્સં હિતામાં ૭૧મા અધ્યાયમાં વસ્ત્રચ્છેકવિદ્યાનું વર્ણન છે; પ૧માં અંગવિદ્યા છે; પ૩માં વાસ્ત્વિદ્યા છે: અને ૮૮. ૯૦ અને ૯૫માં પંખી, શિયાળ, કાગડા વગેરેના શબ્દ હપરની શુભાશુભ કહેવાની વિદ્યા છે. પ્રેા. જેકાેળી આમાં જ્યાતિષવિદ્યાના ઉલ્લેખ નથી તે તરફ ધ્યાન ખેંચે છે, અને ગ્રીક અસર પહેલાંનું આ કથન છે એમ જણાવે છે.

**ઢિપ્પણ ન'. ર.** મૂળમાં, 'ક્ષત્રિઓ, ગણરાજાઓ, ઉત્રો, રાજપત્રા. બ્રાહ્મણા. ભાગિકા અને અનેક પ્રકારના શિલ્પીઓ -એટલા છે. જૈનાને મતે ઉચા અને ભાગા પણ ક્ષત્રિયા જ હતા. **લગો** એ પ્રથમ તીર્ધ કર ૠષભદેવના જ વંશજો હતા અને તેમને ઋત્મભાદેવે શહેરાના કાટવાળપદ હપર નીસ્યા હતા. ભાગિકા એ ઋ,ષભદેવે માનને પાત્ર ગણેલા લોકોના વંશનો હતા.

<\$

#### ૧ ૬

## <u>પ્રહ્મચર્ય</u>

હે આયુષ્મન્! જેને સંયમ પ્રાપ્ત કરી, કર્માના નિરાધથી સમાધિ પ્રાપ્ત કરવી છે, તથા મન-વચન-કાયા તથા ઇદિયા ઉપર જય મેળવી તેમનું દુષ્પ્રવૃત્તિમાંથી રક્ષણ કરવું છે, અને એ રીતે અપ્રમત્તપણે માક્ષધર્મ આચરવા છે, તેને વીર્યાનિરાધરૂપી (સ્થૂળ) હ્રદ્મચર્ય સિદ્ધ કર્યા વિના ચાલે તેમ નથી.

પરંતુ જનનેન્દ્રિયના નિરાધ પણ બીજ આનુષંગિક નાની માટી સાવચેતીઓ વિના દુષ્કર છે. માટે જિનધર્મમાં મહાત્મા પુરુષોએ તેની વાડરૂપે નીચેના દશ પ્રસંગાના ત્યાગ કરવાનું ઉપદેશ્યું છે. જેઓ (અભિમાનથી કે પ્રમાદયી) તે પ્રસંગામાં બેદરકાર રહે છે, તેઓને ધીમે ધીમે પાતાના વૃતમાં શંકા ઉત્પન્ન થાય છે, પછી વિષયભાગાની કાંક્ષા ઉત્પન્ન થાય છે, અને પછી બ્રહ્મચર્યની આવશ્યકતા જ છે કે નહિ એવી વિચિકિત્સા ઉત્પન્ન થાય છે. અંતે તેમના

વ્યક્ષચર્યાના ભેદ થઈ જાય છે: તેમને ઉન્માદ અને બીજા દીર્ઘ'કાલિક રાેગા પ્રાપ્ત થાય છે; તથા તેઓ કેવળાએ કહેલા ધર્મમાંથી ભ્રષ્ટ થાય છે.

તે દશ પ્રસંગા આ પ્રમાણે છે:

- ૧. ભિક્ષએ કાેઈ પ્રકારના સંસર્ગ વિનાનાં શયન ધ અને આસન વાપરવાં; તથા સ્ત્રી, પશુ અને નપુંસકના સંસર્ગવાળાં શયનાસન ન વાપરવાં.
- ર. ષ્રહ્મચારીએ માત્ર સ્ત્રીએાતે કથા ત કહેવી કે સ્ત્રી સંબ'ધી કથા ન કરવી.
  - બ્રહ્મચારીએ સ્ત્રીઓની સાથે એકાસને ન બેસવું.
- ૪. પ્રક્ષચારીએ સ્ત્રીઓની સંદર કે આકર્ષક, મનોહર કૈ મને৷રમ ઇંદ્રિયે৷ તરફ જોવું નહિ કે તેમનું ચિંતન ન કરવું.
- પ. વ્યક્તચારીએ કાેટડા પાછળ રહીને. પડદા પાછળ કે ભીંત પાછળ રહીને, સ્ત્રીએાનું કુજિત, રૃદિત, ગીત, હસિત, સ્તનિત, ક્રંદન કે વિલાપના શખ્દાે ન સાંભળવા.
- લાગારી નિર્બાથે પૂર્વ ભાગવેલા ભાગા કે કરેલી ક્રીડાએા સંભારવી નહિ.
  - ૭. ષ્રહ્મચારીએ રસકસવાળા ઉત્તેજક આહાર ન ક્ષેવા.
  - ૮. ક્ષદ્મચારીએ પ્રમાણથી વધારે ખાનપાન ન કરવું.
- ૯. ષ્રદ્મચારીએ શરીરની અને કપડાંની ટાપટીપ ન કરવી.

૧. મૂળ 'सयण'ના 'સદન ' એટલે કે ઘર – મુકામ એવા અર્થ પણ સમછ લેવાના છે.

૧૦. બ્રહ્મચારીએ જનનેન્દ્રિય ઉપરાંત શબ્દ, રૂપ, રસ. ગંધ અને સ્પર્શની ઇંદ્રિયાને પણ વશ ન થવું.

સ્ત્રીઓ વડે સંકીર્ણ ધર, મતારંજક સ્ત્રીકથા, સ્ત્રીએોના પરિચય, તેમની ઇંદ્રિયાનું નિરીક્ષણ, તેએાનું કુજિત, રૃદિત, ગીત અને હાસ્ય, તેએાની સાથે ભોજન અતે ખેડક, રસદાર અને પ્રમાણથી વધારે ખાનપાન, તથા શરીરતી ટાપટીય આ બધી વસ્ત્રએો માણસતે પ્રિય છે અને તેથી તેના ત્યાગ કરવા મુશ્કેલ છે. પરંતુ આત્માની શાધ કરનારા માણસને માટે તે**ા એ** તાલપુટ વિષ<sup>૧</sup> જેવી છે. જેને સમાધિ પ્રાપ્ત કરવી છે, તેણે આ બધાં શંકાસ્થાના છોડી દેવાં જોઈએ: અને ધીરજથી જિતેં ક્રિય અને સમાધિ-યુક્ત ખુની, ધુર્મને માર્ગ વિચરવું જોઈએ.

જે આ દષ્કર વ્યક્ષચર્યાનું આચરણ કરે છે, તેને દેવ, દાનવ, ગાંધર્વ વગેરે સર્વ નમસ્કાર કરે છે.

આ ધર્મ ધ્રવ છે. નિત્ય છે. શાશ્વત છે અને જિને ખતાવેલા છે. એ જ માર્ગથી પૂર્વે કેટલાય જીવાે સિદ્ધ થયા છે. અત્યારે થાય છે. અને હજાય થશે.

૧. ૨૦–૪૫માં (પા. ૧૧૭) કાલકૂટ છે. 'જેને હાથમાં લેવાથી તાળવું ફાટી નય તે તાલપુટ' એવા અર્થ કરવામાં આવે છે.

### 90

# પાપી શ્રમણાે

કેટલાક દુરાચારી શ્રમણા પ્રવ્રજ્યા લઈને તથા દુર્લભા એવું સહર્મનું શ્રવણ પ્રાપ્ત કર્યા પછી સ્વચ્છંદે વિહરે છે. તેઓ કહે છે: 'અમારી પથારી મજબૂત છે, ઓહવાનું વસ્ત્ર પણ સારું છે, તથા ખાવાપીવાનું પણ કીક મળે છે. જગતમાં જે કાંઈ થાય છે તે પણ અમે જાણીએ છીએ; હવે અમારે ભણીતે શું કામ છે?' આમ વિચારી, તે પ્રમાદીઓ ખાઇ-પીતે સુખે સૂવામાં જ વખત ગાળે છે. [૧-૩]

તે દુરાચારીઓ જ્યોતિષ વગેરેથી આજવિકા ચલાવે છે; તેમને બિક્ષાવૃત્તિ ગમતી નથી; તે પાતાનાં સગાંવહાલાં પાસેથી દૂધદહીં વગેરે ઉત્તેજક વસ્તુઓ મેળવીને ખાય છે; સૂર્ય આથમતા હાય ત્યારે પણ ખાય છે; આતિથ્યધર્મ સાચવતા નથી; અને ગૃહસ્થાની પથારીમાં પણ સૂર્ધ જાય. છે. [૧૮-૯,૧૬,૧૧]

તે કપટી, ખકવાદી, લુખ્ધ અને અસંયમી એવા પાપી શ્રમણા પોતાનું ઘર છોડીને પાછા બીજાનાં ઘરાની ખટપટમાં લાગ્યા રહે છે. તેઓ કજિયાખાર, ક્રોધી, અધર્મી, નાસ્તિક, ચંચળ તથા દુરાચારી હોય છે. તેઓ બીજાને અપ્રીતિકર હોય છે તથા ગમે ત્યાંથી વિવાદ ઊભા કરે છે. તે અભિમાની શ્રમણા પોતાને શાસ્ત્ર કે આચાર શાખવનારની સેવા કરવાને બદલે નિંદા કરે છે; સહર્મના ત્યાગ કરે છે અને બીજા વિધર્મીને સેવે છે. તેઓ વારવાર સંપ્રદાય બદલ્યા કરે છે અને દુરાચાર કરતાં અચકાતા નથી. તેઓ તપશ્ચર્યામાં તાે છેક જ મંદ હાય છે. [૪-૫, ૧૧-૨,૧૭-૮]

તે પ્રમાદી શ્રમણો હાલતાં ચાલતાં પાતાનાથી નાના પ્રાણો, બીજો અને લીલી વનસ્પતિ કચરાય તેના ખ્યાલ નથી રાખતા; પાતાની પથારી, ઓર્ડિંગણ, સ્વાનું પાટિયું, આસન, પાત્ર અને કંખળને જોયા તપાસ્યા વિના જ વાપરે છે કે મૃંક છે; અથવા જાએ-તપાસે છે તાપણ ળેદરકારીથી કે બીજે ધ્યાન રાખીને. તેઓ ધૂળવાળા પગે સૂવે છે; ઉતાવળા ચાલે છે અને જેને તેને ઓળંગે છે. આમ છતાં તેઓ પાતાને મહાસંયમી માને છે; અને કાઈ સમજાવવા જાય તા સામા થાય છે. [૬-૧૦,૧૬]

આમ પાંચે<sup>૧</sup> કુશીક્ષેા આચરનારા તે અસંયમી વેશ-ધારીએા ભિક્ષુએામાં હલકા પડી જાય છે; ક્ષેાકમાં ઝેરની પેઠે નિંદાય છે; અને તેમના ખંને ક્ષેાક બગડે છે. [૨૦-૧]

૧. પાંચ મહાવ્રતથી વિરુદ્ધ પાંચ દુરાચરણ.

#### 9.6

### સંયત રાજા

કાંપિલ્ય<sup>૧</sup> નગરમાં સંયત નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે એક વખત ચતુરંગી સેના અને વાહના સાથે મૃગયા કરવા કાંપિલ્યપુરની પાસે આવેલા કેસર નામના ઉદ્યાનમાં ગયા. મૃગયાના રસે ચડી, તે રાજા ઘાડા ઉપર બેસી મૃગા ઉપર બાણા ફેંકતા તે ઉદ્યાનમાં ઘૂમવા લાગ્યા. [૧-૩]

તે ઉદ્યાનમાં આવેલા એક લતામંડપ નીચે એક મુનિ ધ્યાન ધરતા હતા. રાજાએ મૃગયાની ધૂનમાં તે તરફ પણ બાણો છેાડ્યાં હતાં અને કેટલાંય મૃગ તે મુનિની આજી બાજી જ મરેલાં પડ્યાં હતાં. અચાનક તે મુનિ રાજાની નજરે પડ્યા. તેમને જોઈ, ગભરાઈ જઈને તે રાજા તેમને પાતાનાં બાણોથી કંઈ ઈજા થઈ છે કે નહિ તે જોવા ઘાડા ઉપરથી નીચે ઊતર્યો તથા વિનયપૂર્વક તે

૧. ફરુકાભાદ જિલ્લામાં આવેલા કાયમગંજથી ઉત્તર-પશ્ચિમમાં છ માઈલ દૂર આવેલું છે.

મુનિતે નમસ્કાર કરી, પાતે અજાણમાં કરેલા અપરાધની ક્ષમા માગવા લાગ્યા: ૪-૮

પ્રથમ તા ધ્યાનમાં ખેડેલા તે મુનિએ રાજાને કાંઈ જવાય ન આપ્યેા. તેથી વધુ ગભરાઈ, તે રાજા મુનિને પાેતાનું એાળખાણ આપતાે કહેવા લાગ્યાે: " હે ભગવન ! હું સંયત રાજા છું. આપ મને જવાળ આપેા. ક્રોધ પામેલા મુનિએા પાતાના તેજથી કરાેડા માણસાેને પણ **ળાળા નાખે છે. એમ મેં સાંભ**ળ્યું છે. " [૯-૧૦]

આ સાંભળી મુનિએ રાજાને જવાય આપ્યા: "હે રાજા! તું નિર્ભય થા. તથા તે જ પ્રમાણે ખીજા પ્રાણીઓતે પણ અભય આપનારા થા. તું જે મૃત્યુના ભયથી ઉદ્દેગ પામી આમ ક્ષમાપના કરે છે, તે જ મૃત્ય તરક તું ખીજાં પ્રાણીએોને શા માટે ધંકેલે છે? આ અનિત્ય જીવેલાકમાં સખની ઇચ્છાથી માણસે શા માટે ખીજા પ્રાણાની હિંસા કરવી જોઈ એ ? દરેકને મરણ આવવાનું જ છે. તા પછી વીજળીના ઝળકારા જેવા જીવિતમાં કે તેનાં સુખામાં<sup>૧</sup> આસકિત શી <sup>૧</sup> પાતે પ્રિય**ાનો**લાં સુખા કે સ્ત્રી પુત્ર, તથા સંબંધીએા વગેરે સુખનાં સાધના મર્યા બાદ સાથે આવતાં નથી. ઊલટું, મરેલા પિતાને પુત્રા અને મરેલા પુત્રને પિતા ઘર બહાર કાઢે છે. પછી તે માણસે પેદા કરેલા દ્રવ્યથી અલંકત થઈ, પરપુરુષા તેણે સાચવેલી સ્ત્રીઓ સાથે હ્રષ્ટ અને તુષ્ટ થઈ ક્રીડા કરે છે. પરંતુ, પેંક્ષે માણસ તા પાતે કરેલાં શુભાશભ કર્મા સાથે જ પરક્ષાેકમાં જાય છે." [૧૧-૭]

<sup>ા.</sup> મળમાં 'રૂપામાં ' એટલે કે. રૂપ વગેરે વિષયામાં.

ગદભાલી મૃનિના આ ઉપદેશથી સંયત રાજાએ સંવેગ અને નિર્વેદ પામી, રાજપાટ વગેરે છોડી દીધું અને તેમની પાસે જૈન ધર્મની દીક્ષા લીધી. [૧૮-૯]

કરતાં કરતાં એક વાર તે સંયત મુનિને ખીજા એક મુનિના ભેટા થયા. તે મુનિ પહેલાં ક્ષત્રિય રાજા હતા અને પછી રાજ્ય છોડી, સાધુ થયા હતા. તેમણે સંયતને જોઈ તેને પૂછ્યું : 'તારું રૂપ પ્રસન્ન દેખાય છે: તેવું તારે ંમન પણ હશે. તારું નામ શું ? તારું ગાત્ર શું ? શા માટે તું સાધુ<sup>૧</sup> થયો ? તું જ્ઞાનીઓની સેવા કેમ કરે છે ? અને તું વિનીત કેમ કહેવાય છે ? ' <sup>ર</sup> [૨૦-૧]

સંયતે જવાળ આપ્યો : 'માર્રુ નામ સંયત છે. ગાત્રથી હું ગૌતમ છું. વિદ્યા અને આચરણનાે પાર પામેલા એવા ગદભાલી મુનિ મારા આચાર્ય છે. જે લોકા (ધરસ સારમાં પડી રહી ) પાપ કરે છે, તે ઘાર નરકમાં પડે છે. અને જેઓ (પ્રવજિત થઈ) આર્યધર્મને અનુસરે છે, તે દિવ્ય ગતિને પામે છે, (એમ જાણી,) હું તે ધર્મને આચરતા સંયમપરાયણ રહું છું. [૨૨,૨૫-૬]

ક્રિયાવાદ, અક્રિયાવાદ, વિનયવાદ અને અનાનવાદ<sup>3</sup> એ ચાર પ્રકારના સે કડેા વાદોની બાબતમાં ગમે તે અલ્પન

૧. મૂળમાં 'માહણ ' છે. 'કાઈ ને ન મારનાર એવા — સાધુ' એવા તેના અર્થ ઘટાવવામાં આવે છે. જેકે, પ્રાકૃતમાં 'બ્રાહ્મણ ' શબ્દના રૂપ તરીકે પણ તે જ શબ્દ આવે છે.

ર. છેલા બે પ્રશ્નોમાં 'કેમ' શબ્દને બદલે 'કેવા રીતે' ( કઈ લાવતાથી ) એ શબ્દો પણ મૂકા શકાય.

<sup>3.</sup> જુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ ન ૧. પા. ૯૭.

માણસ શા નિર્ણય કરી શકે? એટલે ખુદ્ધ, વિદ્યાચરણ-સંપન્ન, સત્ય, સત્યપરાક્રમ અને નિર્વાણ પામેલા જ્ઞાતપુત્રે એ બાબતમાં (જે) પ્રકાશ પાડ્યો છે (તેને હું અનુસરં છું). હવે હું સમજ્યા છું કે, એ બધા અનેક પ્રકારના વાદા એ ભાયાવચન છે, જા્ઠ છે, અર્થ વિનાના છે, અનાર્ય છે**,** તથા તેમાં માન્યતા રાખવી એ મિથ્યા માન્યતા છે. હવે હું 'પરક્ષેાક છે, તથા આત્મા છે,' એ જાણું છું. હું પાતે પૂર્વે મહાપ્રાણ નામના વિમાનમાં<sup>૧</sup> દ્યુતિવાળા દેવ હતા. અહીં જેમ સા વર્ષનું આયુષ્ય ગણાય છે, તેમ ત્યાં દિવ્યપાલી અને મહાપાલી<sup>ર</sup> વર્ષોનું આયુષ્ય હોય છે. **ષ્યક્ષસાકમાંથી ચ્યવીને હું મનુષ્યક્ષાકમાં આવ્યાે છું તથા મારે** તેમજ બીજાનું આયુષ્ય જેમ છે તેમ જાણું છું. [૨૩-૯]

સંયમી અને છુહિમાન પુરુષે ઉપર જણાવેલી વિવિધ માન્યતાએાની રુચિના તથા આપમતિના ત્યાગ કરીને તથા તે ખધા વાદોને અનર્થરૂપ જાણીને, જીવનું અસ્તિત્વ અને તેની ક્રિયાશીલતા ઉપદેશનારા ઉત્તમ સિદ્ધાંત<sup>3</sup>

૧. વિમાનના જૈન અર્થ અહુધા, દેવના નિવાસસ્થાન જેવા છે.

ર. પાલી એટલે 'પલ્યાપમ 'અને મહાપાલી એટલે \* સાગરાપમ ' વર્ષા. જુએા પા. ૨૪૩, ટિ૦ ૪. બ્રહ્મલાેકનું આયુષ્ય ૧૦ સાગરાપમ વર્ષનું આ જ ગ્રાંથમાં અ૦ ૩૬, શ્લાક ૨૨૫ (આગળ પાન ૨૬૬)માં જણાવ્યું છે. ૨૮મા <sup>શ્</sup>લાેકની <mark>૨ચના</mark> ગુંચવે તેવી છે. પરંતુ તેના ભાવ સ્પષ્ટ છે.

૩. મૂળમાં 'ક્રિયા ' એવા જ શબ્દ છે. જૈના આ**ત્માના** અસ્તિત્વમાં માને છે, પરંતુ તે નિશ્રેષ્ટ કે ફૂટસ્થ છે એમ નથી માનતા.

સ્વીકારવા અને સર્વ પ્રકારના અક્રિયાવાદના ત્યા**ગ** કરી, સત્પુરુષોએ ઉપદેશેલ કઠણ એવા ધર્મનું આચરણ કરવું. અુદ્ધ પુરુષોએ પ્રગટ કરેલા તે ધર્મનું જ્ઞાન જિન-શાસનમાં છે. એટલે હું બધા વાદવિવાદા અને ચર્ચાઓ<sup>૧</sup> છોડીને રાતદિવસ તે ધર્મમાં જ ઉદ્યત રહું છું. [૩૦-૩]

છાહોએ ઉપદેશેલ અર્થ અને ધર્મથી યુક્ત તે પવિત્ર વચના સાંભળીને ભરત, સગર, મધવન, સનત્કુમાર, શાંતિ, કુંચ. અર. મહાપદ્મ, હરિષેણ, જય, દશાર્ણદેશના દશાર્ણભદ્ર, વિદેહના નિમ. કલિંગના કરકંકુ, પાંચાળના દ્વિમખ. ગાંધારના નગ્ગઈ. સૌવીરશ્રેષ્ઠ ઉદાયન, કાશીરાજ, વિજય તથા મહાયલ<sup>૨</sup> વગેરે ચક્રવર્તાઓ કે રાજાઓ પાતપાતાનાં માટાં રાજ્ય. ઉત્તમાત્તમ કામભાગા, પરિપૂર્ણ ઐશ્વર્ય તથા સેના, વાહન વગેરે સામગ્રીના ત્યાગ કરી, પ્રવ્રજિત થયા છે. તપસ્વી થયા છે. ઉત્તમ ગતિ પામ્યા છે, કર્મરૂપી મહાવનના ઉચ્છેદ કરનાર થયા છે, કે પરિનિર્વાણ પામ્યા છે. <del>છુહિમાન પુર્</del>ષો ઉન્મત્તની પેંકે કુવિકલ્પાેને લીધે જગતમાં કર્યા કરતા નથી, કે આત્માને પરિતાપ પમાચ્ચા કરતા નથી; પરંતુ દઢ પરાક્રમી. સર્વસંગથી વિનિર્મક્ત, સંયમી તથા નિર્મળ બની સિદ્ધગતિ પ્રાપ્ત કરે છે. િ ૩૪-૫૪ ો

૧. મળમાં 'પ્રશ્નો અને પરમ'ત્રા ' એવા શબ્દાે છે.

ર. આ રાજ્યોના પરિચય માટે જુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ ન . ૨, પા. ૯૭.

## **ટિપ્પણા**

**ટિપ્પાજ્ય ન'. ૧.** ક્રિયાવાદ, અક્રિયાવાદ, વિનયવાદ અને અજ્ઞાનવાદ એ ચાર વર્ગીમાં તે વખતના બધા વાદાનું વર્ગીકરણ જૈન ચંચામાં કરેલું છે. એ બધાના વિસ્તૃત વર્ણન માટે જુઓ આ ગંથમાળાનું 'મહાવીરસ્વામીના સંચમધર્મ' પુસ્તકના ઉપાદ્ધાત. અહીં દ્ર'કમાં જણાવી લઈએ કે, આત્માનું અસ્તિત્વ તેમજ કર્મનું ફળ માનનારા વાદો કિયાવાદ કહેવાય. જૈના પાતે કિયાવાદી છે. પરંતુ તેઓ વેદાંતીઓની પેઠે આત્માને તિષ્ક્રિય-નિર્દેષ નથી માનતા. તેમજ બોલ્હો પોતાને ક્રિયાવાદી કહેવરાવતા હેવા છતાં જૈના તેમના અનાત્મવાદની બાબલમાં તેમજ તેમના કર્માકળના સિદ્ધાંતના અમુક મુદ્દાઓમાં જીદા પડે છે. આત્માનું અસ્તિત્વ કે કર્માકળ અને પુનર્જન્મ કે પરલાેકમાં ન માનનારા ચાર્વાંક વગેરે મતાે અક્રિયા-વાદમાં આવે. સાંખ્યા જેવા આત્માને નિશ્ચેષ્ટ માનનારા વાદો પણ જૈનાના દૃષ્ટિએ અક્રિયાવાદમાં જ આવે. વિનયવાદ એટલે અમુક પ્રકારની જ્ઞાન વિનાની આચારશુદ્ધિને જ સર્વસ્વ માનનારા વાદો. આત્મા, પરલાક, પુનર્જન્મ વગેરે તત્ત્વજ્ઞાનના અતીન્દ્રિય મુદાઓની બાબતમાં આપણે કરોા નિર્ણય જ કરી શકાએ તેમ નથી, એવું માનનારા વાદા તે અજ્ઞાનવાદ.

**ટિપ્પાથ ત'. ર.** જૈનાને મતે દરેક અવસર્પિણીમાં અને દરેક કત્સર્પિણીમાં (જાુએા પા. ૨૪૩, ટિ. ૪) અમુક વિશિષ્ટ શક્તિ **વ્યતે પ્રભાવવાળા ૬૩ શલાકાપુરુ**ધા ( એટલે કે માપવાના ગજ જેવા મહાપુરુષા) થાય છે. તે ૬૩ આ પ્રમાણે છે: ૨૪ તીર્થ કરા, ૧૨ ચક્રવર્લીઓ, ૯ વાસદેવા, ૯ પ્રતિવાસદેવા તથા ૯ મળદેવા. એ ૬૩માંથી કેટલાકનાં નામ આ અધ્યયનમાં આવેલાં રાજાઓનાં નામામાં છે. તે દરેકની દ્વંક માહિતી નીચે પ્રમાણે છે. ટીકામાં તા તેમના પૂર્વભવાની પણ લાંબી લાંબી કથાએા છે.

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ

ભરત: જૈન કથામાં જણાવ્યા પ્રમાણે તે પ્રથમ ચક્રવર્તા હોઈ, પ્રથમ તીર્થ કર ઋષભદેવના જયેષ્ઠ પુત્ર થતા હતા. તે અધાધ્યામાં રાજ્ય કરડા હતા. બ્રાહ્મણકથામાં દુષ્યંતના પુત્ર ભારતને 'ચક્રવર્તા ' 'સાર્વ ભૌમ ' તરીક વર્ણ વેલાે છે.

સગર: જૈન કથા પ્રમાણે તે અયાધ્યાના રાજ હોઈ, બીજા તીર્થ કર અજિતનાથના નાના ભાઈ થતા હતા. તે બીજો ચક્રવર્તી હતા અને તેને અજિતનાથે જ દીક્ષા આપી હતી. ટીકામાં તેની અને તેના ૬૦,૦૦૦ પુત્રાની જે કથા આપી છે, તે રામાયણમાં આવતી સગર રાજની વાતનું વિચિત્ર રૂપાંતર છે. ( જુએ આ માળાનું 'યાગશાસ્ત્ર ' પુસ્તક પા. ૧૬૬.) બૌદ્ધ જાતક પશ્ર તથા પ૪૩માં પણ 'સાગર' રાજાની હકીકત આવે છે.

મઘવન: જૈન કથામાં આ રાજ વિષે કશી જ ખાસ માહિતી નથી. માત્ર એટલું જ જણાવ્યું છે કે, તે ત્રીને ચક્રવતી હતા તથા શ્રાવસ્તીના રાજા સમુદ્રવિજય અને ભદ્રારાણીના પુત્ર થતા હતા. બ્રાહ્મણ કે બૌહ પ્રંથામાં પણ તેના કાંઈ ખાસ માહિતી મળતી નથી. વેદમાં તેનું નામ આવે છે તથા પછીના વખતમાં તે ઇંદ્રના બીજ નામ તરીકે પ્રસિદ્ધ થયું છે, એટકું અહીં જણાવી લઈએ.

સન(ક્રમાર: જૈન કથા પ્રમાણે હસ્તિનાપુરના અશ્વસેન રાજ અને સહદેવા રાણીના પુત્ર તથા ચાથા ચકવર્તા. આ રાજની રાણી સુન દાની લડના સ્પર્શ થવાથી સંભૂતે નિયાહ બાંધ્યું હતું એ વાત ૧૩ માં અધ્યયનમાં (પા. ૬૯) આવી ગઈ છે. છાંદાેગ્ય ઉપનિષદ ૭–૧–૧–૨૬, ૨માં અને પછા પુરાણાદિમાં એક ૠષિના નામ તરીકે તે નામ આવે છે.

શાંતિ: શાંતિ, કુંધુ અને અર એ ત્રણ ચક્રવર્તા હોવા હપરાંત ૧૬, ૧૭, અને ૧૮મા તીર્થ કર પણ હતા. શાંતિ હસ્તિના-પુરના રાજ વિશ્વસેન અને અચિરાદેવી રાણીના પુત્ર હતા. તેમના પૂર્વ જન્મની જૈને કથામાં શિબિરાજ અને કખતરની વાત (મહા-

FC

વ્ભારત ૩, ૧૩૯, ૧૯૩) જોડી દેવામાં આવી છે. કું યુ હસ્તિનાપુરના માર રાજા અને શ્રીદેવી રાણીના પુત્ર હતા. અને અર એ ગજપુરના રાજા સુદર્શનના પુત્ર હતા. તે બે વિષે જૈન ક્થામાં પણ બીજી કશી ખાસ માહિતી આપી નથી.

મહાપદ્મ: એ નવમા ચક્રવતી હતા અને હસ્તિનાપુરમાં રહી રાજ્ય કરતા હતા. તેમના માેટાભાઈ વિષ્ણુકુમારને ૨૦મા તીર્થ કર મુનિસુત્રતના શિષ્યે દીક્ષા આપી હતી. તેમણે રાજા અની બેડેલા પાતાના પિતા પદ્મોત્તરના પ્રધાન નમુચિ પાસેથી ત્રણ પગલાંમાં આવે તેટલી જમીન માગી આખું રાજ્ય લઈ લીધું હતું, એ કથા વિષ્ણુ અને ખલિરાજની કથા જેવી લાગ્યા विना रहेती नथी

**હરિવેલ્ય:** એ કાંપિલ્યના<sup>૧</sup> રાજા મહાહરિના પુત્ર તથા ૧૦મા ચંક્રવર્તી હતા.

જય: રાજગૃહના<sup>ર</sup> રાજ સમુદ્રવિજયના પુત્ર તથા ૧૧મા ચક્રવર્લી. તે હન્નર રાન્નએા સાથે પ્રવન્તિ થયા હતા એવા ઉલ્લેખ મૂળ અધ્ય**યનમાં જ** છે.

**દશા છે<sup>લ</sup>લ ક**: આ રાજ મહાવીરના સમકાલીન હતા. મહાવીર જ્યારે તેના ઉદ્યાનમાં આવ્યા, ત્યારે કાઈએ ન કર્યા હાય તેવા તેમના સત્કાર કરવાના તેણે વિચાર કર્યા હતા. પરંત ઇંઢે પાતાના વૈભવ ખતાવી તેનું અભિમાન હરી લીધું અને પછી તે રાજ્ સાધુ થઈ ગયા, એવી હુકીકત જૈન કથામાં છે. મળ અધ્યયનમાં પણ "શક્રથી પ્રેરાઈને તેણે દીક્ષા લીધી " એટલી હકાક્ત છે. ( દશાર્ષ દેશ એટલે માળવાના પૂર્વ ભાગ. )

કરક ડુ: તેની તથા હિમુખ, નિમ અને નગ્ગતિની કથા આ ગ્ર'થમાં હમા અધ્યયનના ડિપ્પણમાં (પા. ૪૫) છે.

૧. જાંએા પા. ૯૨ નાંધ.

ર. બિહાર શહેરથી આશરે ૧૪ માઈલ દક્ષિણે આવેલું છે.

#### મહાવીરસ્વામીનાે અ'તિમ ઉપદેશ

ઉદાયન: આ રાજ્ય પણ મહાવીરનાે સમકાલીન હતાે. ક્યામાં ેતેને સિંધુસૌવાર દેશના રાજ્ય તરીકે વીતભયપત્તનમાં રહેતા વર્ણ બ્યા છે. તેની રાણીનું નામ પ્રભાવતી હતું તથા તે ચેટક રાજની પુત્રી થતી હતી. આ રાજાએ મહાવીર પાતાના નગરમાં આવ્યા ત્યારે તેમની પાસેથી દીક્ષા લીધી હતી. તથા પાતાના પત્ર પણ રાજ્ય-લક્ષ્મીમાં ન ખંધાય તે માટે રાજગાદી પોતાના ભાણેજને આપી દીધી હતી. તે ભાણેજે જ, પછી, તે રાજ વિચાર બદલી રાજ્ય પાર્જું ન લઈ લે તે માટે તે રાજાને ઝેર ખવરાવી મારી નાખ્યા હતા. આ રાજાને અવંતીના ચંડપ્રદ્યાંત સાથે યુદ્ધ થયું હતું અને તેમાં તે જ્**ત્યા હતા. રાજા મરી ગયા ખાદ તેના** પુત્ર રાજ્ય ન મળવાથી ખિત્ર થઈ ચંપામાં પાતાની માસીના પુત્ર કૃષ્ણિક પાસે ચાલ્યા ગયા હતા - એવી હકાકત જૈન કથામાં છે. આ કથા भौद्धीना हिन्यावहान उठमां आवती दुद्धायणुनी स्थाने मणती **-**ભાવે છે. તથા વત્સોના રાજ ઉદાયનની કથાના ઘણા ભાગા આમાં ઉમેરાયેલા દેખાઈ આવે છે.

**કાશીરાજ**ઃ તેનું નામ નંદન હુલું તથા તે કાશીના અભ્રિશિખ રાજના પુત્ર થાય. તે હમા બલદેવ ગણાય છે.

**વિજય:** કારિકાવતીના રાજ્ બ્રહ્મરાજના પુત્ર અને વાસુદેવ દ્વિપુષ્ટના માટા લાઈ.

મહાયલ: હસ્તિનાપુરના ખલરાજના પુત્ર. આ રાજા ૧૩મા તીર્થ કર વિમલનાથના વખતમાં થઈ ગયા. એમ જૈન કથામાં જણાત્ર્ય છે.

#### 96

### મુગાપુત્ર

વના અને ઉપવનાથી શાભિત સુત્રીવ નગરમાં વ્યલભદ્ર નામે રાજા રાજ્ય કરતાે હતાે. તેને મગા નામના પટરાણી હતી. તથા ખલશ્રી નામે યુવરાજ પુત્ર હતો. તે અલશ્રી માતાપિતાને અહુ પ્રિય હતા, સ્વભાવે મુનીધર જેવા હતા તથા ક્ષોકામાં મૃગાપત્ર નામથી પ્રસિદ્ધ હતા. રાજાએ તેને નંદન નામના મહેલ તથા સર્વ પ્રકારના ઉત્તમ વૈભવા આપ્યા હતા. તે મહેલમાં રહી તે દેાગંદક<sup>૧</sup> દેવની પૈકે સ્ત્રીએા સાથે વિવિધ ભાગા ભાગવતા હતા. [૧-૩]

એક વખત તે પોતાના મહેલના ઝરૂખામાં ઊભા ઊભા નગર તરફ જોતા હતા. તેવામાં તેણે તપ. નિયમ, સંયમ. શીલ અને ગુણથી યુક્ત એવા કાઈ પ્રતાપી શ્રમણને જોયા તેમનાં દર્શન થતાં તેના ચિત્તની વૃત્તિ નિર્મળ થક અને

<sup>ા.</sup> જાએ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ ન'. ૧, પા. ૧૦૯.

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ ૧૦૨

તેને પાતાના પૂર્વજન્મ તથા તે વખતે પાળેલું શ્રમણપણું યાદ આવ્યાં. આમ થતાંની સાથે તેના ઇંદ્રિયાના વિષયા પ્રત્યેથી રાગ ઊતરી ગયેા અને સંયમધર્મ પાળવા માટે તેના મનમાં ઉત્કટ ઇચ્છા જન્મી. તરત જ તે પાેતાનાં માતાપિતાને જર્દીને કહેવા લાગ્યા :

" હૈ માતાપિતા! પાંચ મહાવતા તથા તેથી પ્રાપ્ત થતી ઉત્તમ ગતિ મેં જાણી છે; તથા વિષયભાગાયી પ્રાપ્ત થતી કુર્ગતિ અને તેનાં દુઃખા પણ મેં જાણ્યાં છે. તેથી હવે મને આ સંસારના કામા ઉપર વૈરાગ્ય આવ્યો છે. માટે મતે પ્રવજ્યા ક્ષેવાની રજા આપેા. ૪િ-૧૦ો

" હૈ માતાપિતા ! હું જે ભાેગા ભાેગવું છું, તે બધા મને વિષક્ષળ (કિંપાક) જેવા દેખાય છે. તે દેખાવમાં મનાહર પરંતુ પરિણામે દુઃખ આપનારા છે. વળા તે ભાગા ભાગવનાર આ શરીર પણ અશચિમાંથી જન્મેલું હાે**ઇ**િ અનિત્ય છે, તથા દુ:ખ, ક્લેશ, વ્યાધિ અને રાેગનું ધામ છે. માટે મને તેમાં હવે પ્રીતિ થતી નથી. જન્મ, જરા, રાેગ અને મરણથી યુક્ત આ સંસાર આખાે દુઃખરૂપ જ છે, અને તેમાં પ્રાણીએા નર્યો ક્લેશ જ ભાગવ્યા કરે છે. અંતે તા પ્રિય માનેલાં ધન, ધાન્ય, સ્ત્રી, પુત્ર, સગાંસ બંધી અને આ શરીર એમ બધું જ છોડી બધાંને પરવશપણે ચાલ્યા જવું પડે છે. [૧૧-૭]

"તે વખતે જેણે જીવન દરમ્યાન ધર્મરૂપી ભાશું **ખાંધા** લીધું હોય છે, તે માણસ જ સુખી થાય છે; અને જેણે પાપ જ ભેગાં કર્યાં હોય છે, તે ભાશા વિના લાંબી મસાકરીએ નીકળેલા મસાકરની પેંકે દુઃખી થાય છે. તેથી, જેમ ઘર સળગે છે ત્યારે ઘરધણી તેમાંથી સારવસ્તુને કાઢી ક્ષે છે. અને અસાર વસ્તુને પડી રહેવા દે છે, તેમ જરા અને મૃત્યુથી સળગેલા આ સંસારમાંથી હું તમારી અનુમતિથી મારા આત્માને ખચાવી ક્ષેવા ઇચ્છું છું." ૧૮-૨૩

તેનાં આવાં વચન સાંભળી તેનાં માતપિતાએ તેને કહ્યું:

ુ" હે ભાઈ! તારે કહેવું ખરાખર છે; પરંતુ - શ્રમણપણું કાંઈ સહેલું નથી. તેમાં હજારા ગુણ પ્રાપ્ત કરવા પડે છે; જગતમાં દરેક પ્રાણી પ્રત્યે — પછી ભલે તે શત્રું હાં કે મિત્ર — સમભાવ રાખવા પડે છે; જીવતા સુધી દરેક પ્રકારની <mark>હિંસાતા ત્યાગ કરવા પડે છે; અપ્રમાદી રહીને અસત્યના</mark> ે ત્યાગ કરી હંમેશાં હિતકર અને સત્ય વચન જ બાલવું પડે છે: દાતણ જેવી ચીજ પણ ખીજાએ અણદીધી લઈ શકાતી નથી: નિર્દોષ અને ખપે તેવાં ખાનપાન ભિક્ષા કરીને માગી લાવવાં પડે છે; ઉત્ર એવું વ્યક્ષચર્ય મહાવ્રત ધારણ કરવું પડે છે; ધનધાન્ય અને નાેકર-ચાકરના પરિગ્રહનાે ત્યાગ કરવા પડે છે: બધા આરંભાતા ત્યાગ કરી, નિર્મળતા ંકળવવી પડે છે; ચારે પ્રકારના આહારને! રાત્રે ત્યાગ કરવેા પડે છે: એક પણ દાણાના સંચય કરી શકતા નથી: તથા ભૂખ, તરસ, ટાઢ, તડકાે, ડાંસમચ્છર, યીજાના આક્રાેશ; ખુંચે તેવી પથારી, અણીવાળા દાભના સંથારા, સ્તાનાદિ શારીરિક સંસ્કારોના ત્યાગ, તાડન, તર્જન, વધ, બંધ, ભિક્ષાચર્યા, યાચના અને અલાભ વગેરે કષ્ટો અને દુઃખા સહત કરવાં પડે⊹છે. [૨૪⊧૩૨] 🦠

#### મહાવીરસ્વાર્મીના અ'તિમ ઉપદેશ 9.08

" હૈ પુત્ર ! તું તે ાસુખમાં ઊછરેક્ષાે છે, સુકુમાર છે; અને હંમેશાં સુમાર્જિત રહેવાની ટેવવાળા છે. તારાથી એ પધું કેમ સહન **થશે !** વળી તું કામભાગાના રસના ભાગી છે; તારાથી માેટા મુનિતે મુશ્કેલ એવું ઘાર વ્યદ્મચર્થ વ્રત કેમ કરીને પળાશે **? કખૂતરની જેમ રાજનું ધાન રાજ** મેળવી ક્ષેવાની (કાપાેતી) વૃત્તિ અને વાળ ચંટાવવા વગેરે નિયમા તારાથી કેમ અમલમાં મુકાશે ? શ્રમણપણું સ્વીકારીને તે! જીવતાં લગી, વિસામા લીધા વિના ગણોના મહાસમદ્રરૂપ સંયમ માટે પ્રયત્ન કર્યા કરવા પડે છે. તે સંયમધર્મ ક્ષેાઢાના ભારે વજનવાળા ભારાની જેમ ઊંચકવા મુશ્કેલ છે; આકાશગંગાના પ્રવાહ અને ગંગાના સામા પૂરતી પેંકે દુસ્તર છે; સમુદ્રતી પેંકે પાર કરવા અશક્ય છે તથા રેતીના કાળિયા જેવા સ્વાદરહિત છે. તપ કરવું એ તરવારની ધાર ઉપર ચાલવા જેવું છે. ચારિત્ર પાળવું એ સર્પની પેઠે નિશ્વલ દર્ષ્ટિ<sup>૧</sup> રાખવા જેવું છે. ક્ષે!ઢાના જવ ચાવવા જેવું છે, સળગતી અગ્નિની શિખાને પીવા જેવું છે, પવનના કાથળા ભરવા જેવું છે. ત્રાજવામાં મેરુ પર્વત તાળવા જેવું છે તથા સમુદ્રને હાથથી તરવા જેવું છે. તરુણાવસ્થામાં, નળળા શરીરે તથા વૃત્તિએા શમતાં પહેલાં તું તે ચારિત્ર કેમ કરીને પાળા શકીશ ? માટે હે પુત્ર, હમર્ણા તો તું રૂપ, રસ, ગધ, સ્પર્શ અને શબ્દ એ પ્રમાણે પાંચ પ્રકારના માનુષી કામભાગા ભાગવ; અને ભુક્તભોગી થયા બાદ સંયમના સ્વીકાર કરજે." [૩૩-૪૩]

૧. સાપ બીજ પ્રાણીની પેઠે આંખ મી'**ચા** શકતા ન**થી**.

ચ્યા સાંભળી મૃગાપુત્રે માતાપિતાને કહ્યું :

" હે માતાપિતા! તમે જે કહેા છેા તે ખરૃ છે. જેને : સંસા<mark>રસુખન</mark>ી હજાુ લાલસા છે, તેને માટે સંયમધર્મનું પાલન સાચે જ મુશ્કેલ છે. પરંતુ જેને આ લોકમાં તૃષ્ણા રહી નથી, તેને માટે તે મુશ્કેલ નથી. વળી તમે વર્જાવ્યાં તેના કરતાં પણ અનેકગણાં ભયંકર દુઃખા અને શારીરિક તથા માનસિક વેદનાએ મેં આ સંસારમાં (પૂર્વે) સહન કર્યાં છે. તરક વગેરે હીત યોનિઓમાં અહીંના કરતાં ષણ અનંતગણાં વધારે ટાઢ, તડકા અને બીજાં દુઃખાે મેં સહન કર્યાં છે. તે દુર્ગતિએ। વખતે હં ભદ્રીએામાં રધાયે! છું. કરવતથી કપાયેા છું. ઊંચે ટિંગાયાે છું. ખેંચાયાે છું. પિલાયાે છું તથા કાડી ખવાયાે છું: કાળા તલવારાે, ભલ્લખાણા અને તીક્ષ્ણ ક્ષેહદં ડાેથી છેદાયા-બેદાયા છું; રાઝ વગેરેની પેઠે, પરાણા અને નેતરના માર સાથે હંકાયા છું;<sup>૧</sup> હરણની પેઠે, પક્ષીની પેંકે અને માછલાંની પેંકે કાંદાએોમાં અને જાળામાં ખંધાયા. રૂધાયા તથા પકડાયા છું; સતાર જેમ ઝાડને વહેરે, છોલે અને ચીરે, તેમ વહેરાયો — ચિરાયો છું; તથા લહાર જેમ ક્ષેહાને તપાવે અને ટીપે તેમ ટિપાયા છું. આમ મનુષ્યક્ષેકમાં દેખાય છે તેના કરતાં અનંતગુણ દુઃખવાળી ુબય કર વેદનાએ તે તે ગતિએામાં મેં ભાગવી છે. અને નિંમેષમાત્ર શાંતિ કે સુખ વિના તેમને નિરંતર સહન કરી

 <sup>&#</sup>x27;રોઝ વગેરેની પેઠે' એના અર્થ 'રોઝ વગેરેની ચાનિઓમાં જન્મીને' એવા પણ લઈ શકાય. અલખત્ત, મૂળમાં તો નરકલાકમાં પડેલાં દુ:ખાનું જ વર્ણન છે.

ચ્યા સાંભળી મૃગાપુત્રનાં માતાપિતાએ કહ્યું :

" જો તારા આવા દઢ સંકલ્પ છે, તા તું સુખે પ્રવજ્યા ક્ષે. પરંતુ શ્રમણાને એક મહા દુ:ખ છે; અને તે એ કે, કાંઈ દુ:ખ કે મુશ્કેલી આવી પડે તા પણ તેમનાથી તેના પ્રતિકાર કરી શકાતા નથી, પણ મૂગે માંએ તેને સહન કરવી પડે છે. તે બાબતમાં તારા નિશ્ચય શા છે તે અમને કહે (જેથી અમને શાંતિ થાય)." [૭૫]

### જવા<mark>ળમાં મૃ</mark>ગાપુત્ર કહ્યું :

" હૈ માતાપિતા! તમારું કહેવું ખરાખર છે. પણ અરણ્યમાં રહેતાં પશુઓ અને પંખાઓના દુઃખના પ્રતિકાર કાણ કરે છે? જંગલમાં એકલા કરનારા મૃગને રાગ થાય છે ત્યારે તેની દવા કાણ કરે છે? તેની ખબર કાણ પૂછે છે? તેને આહારપાણી કાણ લાવી આપે છે? એ તા જ્યારે રાગ મટે, ત્યારે જાતે ઊઠીને પાતાની ચરવાની કે પાણી પાવાની જગાએ જાય, ત્યારે આહારપાણી પામે છે. તેવી રીતે હું પણ મૃગચારીપણે એકલો રહીશ, અનેક જગાએ કરીશ તથા કરીને જ આહાર મેળવીશ." [૭૬-૭૭]

આ સાંભળા માતાપિતાએ સંતુષ્ટ થઈ તેને પ્રવ્રજ્યા ક્ષેવાની રજા આપી. પછી મૃગાપુત્રે, મહાનાગ જેમ કાંચળીતે મમત્વ વિના છોડી દે, કે કેાઈ માણસ કપડાંને લાગેલી ધૂળ

૧. જાંઓ હિપ્પણ નં. ૨, પા. ૧૦૯.

ખંખેરી નાખે, તેમ વૈભવ, મિત્ર, સ્ત્રી-પુત્ર અને સગાં-સ્વજનનો ત્યાગ કર્યો; તથા પાંચ મહાવતો, સિમિતિઓ, ગુપ્તિઓ તથા આંતરબાલ તપ — યુક્ત બની, મમત્વ, અહંકાર, સંગ અને બડાઈ નો ત્યાગ કરી, લાભ-અલાભ, સુખ-દુ:ખ, જીવિત-મરણ, નિંદા-પ્રશંસા તથા માન-અપમાન વગેરમાં સમભાવ-વાળા બની, સર્વ પ્રકારના કષાયા, દંડા, શક્યા, ભય, હાસ્ય અને શાકથી નિવૃત્ત થઈ, આકાંક્ષા અને બંધન વિનાના થઈ વિચરવા લાગ્યા. તે આ લાકમાં બહ નહોતા; પરલાકમાં પણ બહ નહોતા તથા ખાવાનું મળે કે ન મળે તાપણ સમભાવયુક્ત રહેતા હતા. અયાગ્ય પ્રવૃતિઓ દારા પ્રાપ્ત થતું કર્મ બંધન તેણે રાકચું હતું; તથા આધ્યાત્મિક ધ્યાન

૧. જુઓ પાન ૪૫, ટિપ્પણ નં. ૩.

ર. મૂળ : 'ગારવ'. દીપિકામાં જણાવ્યા પ્રમાણે પાતાને મળેલ રિદ્ધિ, રસ અને સાતા (સુખશાન્તિ) એ ત્રણ બાબતના ગર્વ.

<sup>3.</sup> ક્રાંધ, માન, માયા, લાભ જેવા દુષ્ટ વૃત્તિઓ તે કષાયા; મન, વાણી અને કાયાની અસત્ પ્રવૃત્તિ તે દંડ (તેનાથી આત્મા દંડાતા હાેવાથી); અને દંભ, ભાગના લાલસા અને સત્ય ઉપર શ્રદ્ધાના અભાવ અથવા અસત્યના આશ્રહ એ ત્રણ શલ્યા. (શલ્ય-કાંઠાના પેકે જ્યાં સુધા શરીર-મનમાં ભાંકાયેલાં હાેય ત્યાં સુધા શરીર-મનને અસ્વસ્થ કરી દઈ, આત્માને કાેઈ કાર્યમાં એકાશ્ર ન થવા દેતાં હાેવાયી.)

૪. જૈનોને મતે પાપકર્મ કરતી વખતે આત્મામાં બહારથી કર્મરજ દાખલ થાય છે, અને પછી તે રજથી તે મલિન થાય છે. એટલે, તે તે પાપકર્મ તેમ જ તે કર્મરજની દાખલ થવાની ક્રિયાને 'આસવ' કહેવામાં આવે છે.

અને આધ્યામિક ક્રિયાએ થી તેણે ઉત્તમ શાંતિ અને શાસન ધ પ્રાપ્ત કર્યાં હતાં. [૮૪-૯૩]

આ પ્રમાણે જ્ઞાન, દર્શન<sup>ર</sup>, ચારિત્ર અને તપથી તથા શુદ્ધ ભાવનાએોથી આત્માને સારી રીતે વાસિત કરી, અને ઘણાં વર્ષ સુધી શ્રમણપણું પાળી, છેવટે તેણે માસિક <sup>્</sup>અનશન ( ઉપવાસ ) કરી દેહત્યાગ કર્યો અને ઉત્તમાત્તમ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી. હિજો

જેવી રીતે મૃગાપુત્ર ઋષિ ભાગામાં દાષણહિયા નિવૃત્ત થયા, તેવી રીતે **ઝુહિમાન પુરૂષે ભોગાનું** સ્વરૂપ વિ**ચારી** તેમાંથી નિવૃત્ત થવું; તથા તે મુનિનાં વચન, તપપ્રધાન ચારિત્ર, તથા ત્રિક્ષાેકમાં પ્રખ્યાત એવી તેમની સિદ્ધિ પામ્યાની હકીકત જાણીને તથા ધન અને મમતાને મહા ભયાવહ સમજીને, ઉત્તમ સુખાવહ અને નિર્વાણગુણ પમાડનારી ધર્મરૂપી ધરાને ધારણ કરવી, એમ હં કહં છું. ૯િ૩-૮ો

૧. ધર્મજ્ઞાન.

ર. જૈન પરિભાષામાં જગતના પદાર્થીને યથાર્થ રૂપથી નાણવાની ુચિતે દર્શન કહેવાય છે. જુઓ પા ૭૯, નાં. ૨.

## **ટિપ્પણા**

**હિપ્પાણ ન'. ૧.** ટીકાકારના જણાવ્યા પ્રમાણે ત્રાયસ્ત્રિ'શ દેવાનું બીજા નામ જ દાેગુન્દક છે. જૈન પ્રક્રિયામાં દેવાના ઇંદ્ર વગેરે ૧૦ વર્ગો પાડેલા છે. ઇંદ્ર એ સ્વામી છે; ત્રાયસ્ત્રિંશ દેવા મંત્રી અથવા પુરાહિતનું કામ કરે છે, અને તેમને ઇંદ્ર પણ પુજ્ય માને છે. આત્મરક્ષક દેવા શસ્ત્ર વડે રક્ષા કરે છે: લાકપાલ સરહદની રક્ષા કરે છે; અનીક દેવા સૈનિક કે સેનાધિપતિનું કામ કરે છે; આભિયાગ્ય દેવા દાસનું કામ કરે છે; કિલ્વિધિક દેવા અંત્યજ જેવા છે ઇ૦. વધુ માટે જીએા 'તત્ત્વાર્થ સૂત્ર' (વિદ્યાપીઠ) ४-४, पा. १७५.

**હિપ્પાથા ન'. ર.** મૂળમાં જે નરક-વર્ણન છે, તે દું કાવી નાખ્યું છે. પરંતુ બીજા ધર્મીનાં નરકવર્ણના સાથે તુલના કરવા માટે અહીં એટલું જણાવી લેવું બસ થશે કે, આ વર્ણનમાં વજવાલુકા અને કદંભવાલુકા નામની નદીઓની પગ ચીરી નાખે તેવી રેતીના, વૈતરણી નદીનાં અસ્ત્રાની ધાર જેવાં તીક્ષ્ણ પાણીનાે, અસિપત્ર વનનાં તરવારની ધારવાળાં પાનના, કાંઠાવાળા ઊંચા શાલ્મલી વૃક્ષના તથા તપાવેલા રથાના હલ્લેખ છે. એક જગાએ એમ પણ જણાવ્યું છે કે, 'મને રુધિર અને માંસ બહુ પ્રિય હતાં તેથી મને મારું જ માંસ તાેડા તાેડાને ખવરાવવામાં આવેલું હથા ઊકળતું લાહી. ચરળી કે <mark>ધાતુના રસ પાવામાં</mark> આવતા.'

#### २०

#### અનાથતા

એક વખત મગધનાે મહા ઐશ્વર્યશાળી રાજ્ય શ્રેણિક<sup>૧</sup> મંડિકુક્ષિ નામના ચૈત્ય<sup>૨</sup> તરફ વિહારયાત્રાએ<sup>૩</sup> નીકળ્યાે. તે ઉદ્યાન અનેક વૃક્ષાે, લતાએા, પુષ્પાે અને પંખીઓથી

<sup>1.</sup> બીહ શ્રંથામાં જેને બિબિસાર નામથી ઓળખવામાં આવ્યા છે તે રાજા. ગીતમભુદ પ્રવ્રજ્યા લઈ ચાલી નીક્જ્યા, ત્યારે આ બિબિસાર રાજાએ તેમની સુકુમાર કોતિ જેઈ, એવી સુખાચિત અવસ્થામાં કઢાર સાધુપણ સ્વીકારવા બાબત ચર્ચા કરી હતી. તે આની સાથે સરખાવવા જેવી છે. જાુઓ આ માળાનું 'સુત્તનિપાત' પા. ૮૭-૯.

ર. ટીકાકાર એના અર્થ ઉદ્યાન લે છે. તથા મૂળમાં પણ પછીના \*લાકમાં તેના ઉદ્યાન તરીકે જ ઉલ્લેખ કરેલા છે. ઉપરાંત રાજા ત્યાં વિહારયાત્રાએ નીકળવાના ઉલ્લેખ છે એટલે પણ એ જ અર્થ સુસંગત લાગે છે.

૩. કૌટિલ્ય જેને 'યાત્રાવિહાર' કહે છે તે. તેને ખદલે -અસાકે 'ધર્મયાત્રા' યાેછ. (શિલા. ૮)

યુક્ત હોઈ, નંદનવન જેવું મનારમ હતું. ત્યાં તેણું એક સુકુમાર સાધુને ઝાડ નીચે સમાધિમાં એઠેલા જોયા. તેમની સુખાચિત નાની અવસ્થા તથા સુંદર આકૃતિ, અને છતાં મુનિવેશ દેખી, રાજાને અત્યંત કુતહલ થયું. તેથી તેણે તેમના ચરણમાં નમસ્કાર કરી, તેમની પ્રદક્ષિણા કરી; તથા ખહુ દૂર નહિ તેમજ બહુ નજીક પણ નહિ એવી રીતે બેસી, હાથ જોડી તેમને પ્રજ્યાં:

" હે આર્ય! તમારી અવસ્થા તરુણ છે, છતાં આ બોગકાળમાં જ તમે શા કારણથી પ્રવજિત થયા છેા, તે કૃષા કરીને મને કહેા. મને તે સાંભળવાની બહુ ઇચ્છા છે." [૧-૮]

મુનિએ કહ્યું : '' હે મહારાજ ! હું અનાથ છું; મારે ક્રાેઈ નાથ નથી; મારા ઉપર અનુકંપા રાખે તેવું ક્રાેઈ મને મબ્યું નહિ, તેથી હું સાધુ થયાે છું.'' [૯]

આ સાંભળી શ્રેણિક રાજા હસીને બાલ્યા:

"(ગુણ અને રૂપની) આટલી ઋિલ તમારી પાસે હોવા છતાં, કાે તમારા નાથ ન હાેય એમ કેમ બને? ભક્ષે, હું તમારા નાથ થાઉં છું. હવે સગાંસ બધીથી યુક્ત થઈ તમે ઉત્તમ એવા માનુષિક કામનાેગા નાેગવા; કારણકે મનુષ્યપણું બહુ દુર્લભ છે." [૧૦-૧]

આ સાંભળી મુનિએ કહ્યું: "હે રાજા! તું પોતે જ અનાથ છે; તા પછી બીજાના નાથ શા રીતે થવાના હતા ?" [૧૨]

પોતે કાઈ દિવસ નહિ સાંભળેલું એવું તેનું વચન સાંભળી, નવાઈ પામી શ્રેચિક રાજ્ય બાલ્યા: "મા**રે** 

### ૧૧૨ મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

ધાેડાએ છે. હાથીએ છે. મતુષ્યા છે. નગરા છે. અંત:પુર છે. આત્રા છે. તથા ઐશ્વર્ય છે. આમ સર્વ કામા પરા પાડનારી ઉત્તમ સંપદા મારી પાસે હોવા છતાં હું અનાથ કેમ કરીને કહેવાઉં ? હે ભગવન્ ! તમે ખાંદું બાેેેેલો છેો !'' [૧૩-૫]

મુનિએ કહ્યું : " હે રાજા ! તું 'અનાથ' શબ્દના અર્થ જાણતા નથી, કે તેનું મૂળ જાણતા <mark>નથી. મા</mark>ણસ કેમ કરીને અનાથ કહેવાય, તથા હું શા માટે સાધુ થયો, તે હું તને કહી સંભળાવું છું; તે તું સાંભળ. [૧૬-૭]

"સપ્રસિદ્ધ કૌશાંબી<sup>૧</sup> નગરીમાં પ્રષ્કળ સંપત્તિવાળા મારા પિતા રહે છે. પહેલી વયમાં જ મને આકરી આંખની વેદના શરૂ થઇ. તથા મારા આખા શરીરે અતિશય દાહ ઊપડચો. શત્રુએ ક્રોધે ભરાઈ શરીરના મર્મસ્થાનમાં ક્રોંકેલં તીક્ષ્ણ શસ્ત્ર જેમ પીડા કરે. તેવી મારી આંખની વેદના હતી: તેમજ મારા વ્યરડામાં, હૃદયમાં અને માથામાં વૈાર તથા વજ જેવી કઠાેર પીડા થતી હતી. ૧૮-૨૧

" મારા ઉપચાર માટે વિદ્યા અને મંત્રથી ચિકિત્સા કરનારા, મંત્ર અને જડીબુટ્ટીના પ્રયોગામાં કુશળ, વૈદ્ય-શાસ્ત્રમાં વિશારદ અને વિદ્વાન એવા વૈદ્યાયાર્યો બાલાવવામાં આવ્યા. તેમણે વૈદ્યશાસ્ત્રમાં કહેલી અને ચાર વ્યૂહોવાળી<sup>ર</sup>

૧. અલ્હામાદથી ૨૦ ગાઉ દ્વર આવેલું આજનું કાસમા પ્રાચીન કાળમાં વત્સાેની રાજધાની. વધુ માટે જીઓ આ માળાનું **'ધર્મા કથાએા' પુસ્તક, પા. ૨૬૦, નેાં. ૬.** 

ર. રાગ, રાગના હેત્ર, આરાગ્ય અને ઔષધ એ ચિકિત્સા-શાસ્ત્રના ચાર વ્યૂહ છે.

મારી ચિકિત્સા કરી, પણ તેઓ મને તે દુઃખમાંથી મુક્ત કરી શક્યા નહિ. એ મારી અનાથતા છે. [૨૨-૩]

"મારે માટે મારા પિતા પાતાનું બધું ધન આપી દેવા તૈયાર હતા, પરંતુ મને દુઃખમુક્ત કરી શક્યો નહિ — એ મારી અનાથતા છે. પુત્રશાકથી વ્યાકુળ એવી મારી માતા પણ મને દુઃખમાંથી મુક્ત કરી શકી નહિ — એ મારી અનાથતા છે. મારા માેટા અને નાના ભાઈએા ત<mark>થા</mark> મારી માેટી અને નાની અહેતા પણ મને દુઃખમાંથી મુક્ત કરી શક્યાં નહિ —એ મારી અનાથતા છે. મારામાં અનુરાગવાળા તથા મને જ અનુસરનારી મારી સ્ત્રી ખાનપાન, સ્નાન, ગંધમાલ્ય અને વિક્ષેપનના ત્યાગ કરી, અશ્રુપૂર્ણ તેત્રે મારી પાસે જ ખેસી રહેતી, એક ક્ષણ પણ મારાથી અળગી થતી નહેાતી; છતાં તે પણ મારા દુઃખમાંથી મને મુક્ત કરી શકી નહિ — એ મારી અનાથતા છે. [28-30]

"ત્યારે મને વિચાર આવ્યો કે, અંત વિનાના આ સંસારમાં વારંવાર આવી વેદનાએ। અવશપણે ભાેગવ્યા કરવી એ બહુ આકરં છે. માટે હું જો આ વિપુલ વેદનાથી એક વાર પણ છૂટા થાઉં, તો તરત બધાના ત્યાગ કરી પ્રવજ્યા લઉં અને જન્મમરણના સંસારચક્રમાંથી મક્તિ સાધું. આ વિચાર કરતાે હું રાત્રે સુર્ધ ગયાે અને સવારે ઊઠયો ત્યાં તા મારી બધી વેદના દૂર થઈ ગઈ, તેથી ગઈ કાલે સવારે જ મારાં સગાંવહાલાંની અતુન્નાથી હું સાધુ થયેા છું. હવે હું અનાથ મટી, મારા તેમજ ખીજાં પણ સ્થાવરજંગમ પ્રાણીઓના નાથ થયા છું.

એમ મને લાગે છે. કારણકે, આપણાં પાતાનાં સુખ અને દુ:ખના આપણા આત્મા જ કર્તા છે; તેમ જ સારે માર્ગે જનારા આપણા આત્મા જ આપણા મિત્ર છે અને ખાટે માર્ગ જનારા આપણા આત્મા જ આપણા શત્રુ છે. ચ્માપણી પોતાની વૈતરણી નદી તથા નરકનું ધાેર શાલ્મલી વૃક્ષ<sup>૧</sup> પણ આપણા જ આત્મા છે તથા કામદુગ્ધા ગાય અને સ્વર્ગનું નંદનવન પણ આપણો જ આત્મા છે." [૩૧-૭]

આ પ્રમાણે તે ઉત્ર સંયમશીલ મહામુનિએ વિસ્તારથી કહેલા ઉપદેશ સાંભળી, રાજા શ્રેણિક સંતુષ્ટ થઇ અંજલિ જોડીને કહ્યું : હે મહર્ષિ! તમે અનાથપણું બરાબર કહી ્સંભળાવ્યું. હે મુનિ! તમારા મનુષ્યજન્મ સફળ છે: તમે તેના વડે સારામાં સારા લાભ મેળવ્યા છે. તમે જ સાચા સનાથ છો તથા સળાંધત્ર છો: કારણકે. તમે જિનોત્તમના માર્ગમાં સ્થિત છો. હે સંયત! તમે હવે સર્વ અનાથાના તથા સર્વ ભૂતોના પણ નાથ છો. હે મહાભાગ! હું તમારી ક્ષમા માયું છું. મેં તમારા ધ્યાનના ભંગ કર્યા તથા તમને ભાગા તરફ ખે ચવા પ્રયત્ન કર્યો, તેની મને ક્ષમા આપા! [૫૪-૭]

રાજાઓમાં સિંહરૂપ તે રાજા આ પ્રમાણે અનગારામાં સિંહરૂપ તે મુનિની પરમ ભુક્તિથી સ્તુતિ કરીને અંતઃપુર, પરિજન, અને ખધુએ। સાથે વિમલ ચિત્તથી ધર્મમાં ચ્યત્રકત થયા અને રામાંચિત થઈ, તેમની પ્રદક્ષિણા ંકરી. તથા માથા વડે અભિવંદન કરી, ત્યાંથી પાછા કર્યો. [42-50]

૧. જુઓ પા. ૧૦૯, છે. ર.

ં પ્રસંગવશાત એક બીજ પણ અનાથતા અહીં વર્ણવવામાં આવે છે.<sup>૧</sup>

ે કેટલાક કાયર પુરૂષે৷ નિર્બ્ર થ ધર્મનાે લાભ પામીને પણ ખેસી પડે છે. પ્રવજ્યા લીધા છતાં પ્રમાદને કારણે મહાવ્રતોને ખરાખર ન પાળતા અને આત્માને નિત્રહમાં ન રાખતા તે લોકા રસોમાં લંપટ રહે છે. તેથી તેમનું અંધન મૂળથી છેદાતું નથી. [૩૮-૯]

તે ક્ષેકિક ચાલવામાં, ખાલવામાં, ભિક્ષા ક્ષેવામાં, વસ્તુએન ક્ષેવામૂકવામાં અને મળમૂત્રના ત્યાગ કરવામાં<sup>ર</sup> જરા પણ સાવધ નથી રહેતા. ઘણા વખતથી મુંડ થવા છતાં તેમનાં જાતો અસ્થિર હોય છે તથા તેઓ તપ અને નિયમથી ભ્રષ્ટ થયેલા હોય છે. તેવા ક્ષોકા લાંજા કાળ સુધી આત્માને ક્ક્ષેશ આપવા છતાં ધીર પુરુષોના માર્ગનું અનુસરણ કરી, સંસારતા પાર પામી શકતા નથી. ૪૦-૧

ઉત્તમ જિનોના માર્ગની વિરાધના કરીને તે સ્વચ્છંદી કુશીલ સાધુએા સામુદ્રિકશાસ્ત્ર,<sup>૩</sup> સ્વપ્રવિદ્યા,

૧. ૩૮થી પર સુધીના વચમાં આવતા આ શ્લોકો મૂળ અધ્યયનના પ્રસંગમાં જીદા પડી આવે છે. તે શ્લોકા જૂરા નથી પરંતુ પ્રકરણની સંકલનામાં ૩૮ મા ક્લાકમાં આવતા અનાથતા શબ્દને કારણ ઉમેરી લેવાયેલા છે, એમ જરૂર કહી શકાય. તેથી તેમને અનુવાદમાં જીદા વિભાગ તરીકે જ આપ્યા છે.

ર. સમિતિઓનું વર્ણન છે. જુઓ પા. ૪૬, ટિ૦ ૩.

<sup>ા.</sup> **સ્ત્રીપુર્**ષનાં શારીરિક ચિહ્નો ઉપરથી શુભા**શુભ ભા**ખવા**ની** વિદ્યા.

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ 995

નિમિત્તશાસ્ત્ર,<sup>૧</sup> મંત્રતંત્ર<sup>૨</sup> અને ઇંદ્રજ્યળ<sup>૩</sup> વગેરે પાપમાર્ગોથી આજવિકા ચલાવે છે: અગ્નિની પેકે સર્વભક્ષી થઈને પાતાને માટે ખાસ ખરીદાયેલા કે નાતરાથી નિયત થયેલા<sup>૪</sup> એવા કાઈ પણ પ્રકારનાે દાેષિત આહારેય છાેડતા નથી: તથા આમ કુરરીની<sup>પ</sup> પેઠે ભાગ અને રસમાં આસકત થઈ, શાક કરતા આ ક્ષાેકમાં પણ પરિતાપ પામે છે અને અહી'થી ચ્યવીને પણ સંસારમાં જ રખક્યા કરે છે. [૪૫,૪૭,૫૦]

એવા માણસા પાેલી મૂકા જેવા અસાર છે: છાપ વિનાના ખાટા સિક્કા જેવા કિંમત વિનાના છે; અને વૈડ્રર્ય-મણિની પેંકે ચળકતા કાચ જેવા નકામા છે. જ્ઞાનીઓમાં તેમની કશી કિંમત નથી. તેએા માત્ર જીવિકા માટે ૠિષનાં ચિક્રો ધારણ કરીને કરે છે; પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તેઓ કુશીલ અને અસંયત હોય છે. ૪િર-૩ો

<sup>1.</sup> ધરતીક પ, ઉલ્કાપાત, ધૂમકેતુનું દર્શન વગેરે નિમિત્તો હપરથી શભાશભ કહેવાની વિદ્યા.

ર. મૂળમાં 'કૌતૂહલ ' શબ્દ છે. એટલે કે, પુત્રાદિ પ્રાપ્ત થાય તે માટે રનાન, હોમ, ઔષધ વગેરે ખતાવવાં તે.

<sup>3.</sup> મૂળમાં 'કહેટવિદ્યા' શબ્દ છે.

૪. જૈન સાધુ અચાનક જઇને ગૃહસ્થને ધેર ઊભા રહે અને ત્યાંથી જે વધ્યુંઘટચું મળે તેનાથી નિર્વાહ ચલાવે, એવા વિધિ છે. પાતાને નિમિત્તે તૈયાર થયેલાે કે આણેલાે આહાર સ્વાકારવાનાે તેને નિષેધ છે. કારણ કે, તેથી તે હિંસાદિ પાપના ભાગી થાય છે.

પ. જાઓ ૧૪-૪૬, પા. ૮૨, ત્યાં કુરર છે. 'તે જેમ માંસની લાલચથી જાળમાં ખંધાઈ પારધીના હાથમાં તરકડે છે તેમ.'

જેવી રીતે પીધેલું કાળકૂટ<sup>૧</sup> વિષ માણસને હણે છે, તથા ખાટી રીતે પકડેલું શસ્ત્ર પકડનારનું જ ઘાતક નીવડે છે, તેવી રીતે વિષયભાગ ત્યાગ્યા વિનાના ધર્મ, વશમાં ન આવેલા વેતાલની માક્ક, નુકસાનકારક જ નીવડે છે. ગળું કાપનાર શત્રુ પણ જેવું નુકસાન નથી કરતા, તેવું નુકસાન તે દુરાચારી ક્ષેકા પાતે જાતે પાતાની દુરાત્મતાથી કરે છે. તે માણુસોના નમ વેશ (એટલે કે, સાધુપણું) વ્યર્થ છે; તે માણસા અગત્યની બાબતામાં જ અવળા ચાક્ષે છે; તે ક્ષેાકાના **ચ્યા લોક પણ સિદ્ધ નથી થ**તા કે પરક્ષોક પણ સિદ્ધ **નથી થ**તાે. દુઃશાલ અને હંમેશાં દુઃખપૂર્ણ એવા તે લોકા એક <mark>-અધારામાંથી</mark> બીજા અધારામાં , આથડવા કરે છે; તથા અંતે નરક તથા તિય<sup>ે</sup> ચયોનિરૂપી દુર્ગતિને પામે છે. દયાવિહોણા તે અસાધુએા મૃત્યુ સમયે ઘણા પસ્તાવા કરે છે, પરંતુ તે વખતે કાેઈ તેમનું શરણ થતું નથી. [૪૫-૯]

માટે અહિમાન પુરુષ ત્રાનગુણથી યુક્ત, ચતુર્થ પુરુષાર્થં રૂપ માેક્ષના તથ્યબાેધને લગતું, અને સારી રીતે કહેવાયલું મહાશાસ્ત્ર જેવું આ અનુશાસન સાંભળીને, કુશીક્ષાના માર્ગને છોડી, મહાનિગ્ર<sup>ે</sup>ં<mark>થાને માર્ગે જ ચાક્ષે.</mark> ચારિત્ર અને આચારના ગુણાથી યુક્ત થઇને ઉત્તમ સંયમ પાળનારા અને કર્માના નાશ કરી નિરાસ્ત્રવ થયેલા પુરુષ જ વિપુલ, ઉત્તમ અને ધ્રવ પદને પામે છે. [પ૧-૨]

Professional Control of the Control

૧. ૧૬,૧૩માં (પાન ૮૯) 'તાલપુટ' હતું.

### 29

# સમુદ્રપાલ

ચંપા<sup>૧</sup>નગરીમાં ભગવાન મહાવીરના શિષ્ય પાલિત નામે શ્રાવક વાર્ણિયા રહેતા હતા. તે જૈન સિદ્ધાંતમાં બહુ કુશળ હતા. એક વખત વહાર્ણવૃટું ખેડતા ખેડતા તે શ્રાવક પિઢુંડ<sup>ર</sup> નામે નગરમાં આવી પહોંચ્યાે. ત્યાં રહી વેપાર કરતાં કરતાં ત્યાંના કાઈ વાર્ણિયાએ તેને પાતાની દીકરી પરણાવી. વખત જતાં તે સગર્ભા થઈ, ત્યારે તે વાર્ણિયા તેને લઈ પાતાને દેશ પાછા કર્યાે. [૧-૩]

૧. ચંપા: અંગદેશની રાજધાની. નાગપુરથી ત્રણ માઇલ દ્વર આવેલું આજનું ચંપાનાલા. વધુ માટે જાઓ આ માળાનું 'ધર્મક્શઓ,' પુસ્તક, પાં∷ક્ષ્ળપ-૧. બૌદ્ધશ્ર'શેમાં રાજગૃહ જે ભાગ ભજવે છે, તે જૈનશ્ર'શેમાં ચંપા ભાગવે છે. એ વસ્તુ, બિબિસાર પછી તેના પુત્ર અજાતશત્રુનો રાજ્યકાળ સૂચવે છે.

ર. પિંહું ડ બ્રહ્મદેશનું કોઈ બ'દર હોય એવી કલ્પના કરી શકાય.

રસ્તામાં, અધવચ સમુદ્રમાં જ, પાલિતની સ્ત્રીએ એક પુત્રને જન્મ આપ્યો. તેના જન્મ સમુદ્રમાં થયેા હોવાથી તેનું નામ સમદ્રપાલ રાખવામાં આવ્યું. થાડા વખત બાદ પાલિત શ્રાવક, ક્ષેમક્શળ, કુટુંબ સાથે ચંપામાં પાતાને ઘેર પહેાંચ્યાે. [૪-૫]

પાલિતના પુત્ર ધીમે ધીમે મોટા થવા લાગ્યા. ક્રમે ક્રમે તે ખાતેર કળામાં પારંગત થયા. અને તેના પિતાએ તેને રૂપિણી નામની રૂપવાન કન્યા સાથે પરણાવ્યો. વ્યવહારકુશળ, સુરૂપ અને પ્રિયદર્શા એવા સમુદ્રપાલ પાતાની સ્ત્રી સાથે પાતાના રમ્ય મહેલમાં દાગુન્દક<sup>ર</sup> દેવની પેઠે ક્રીડા કરતા વખત વિતાવવા લાગ્યા. [૭]

્રએક વખત તે પોતાના મહેલના ઝરૂખામાં બેડા હતા. ત્યાંથી તેણે માતની સજા પામેલા અને તેને યોગ્ય વેશ પહેરેલા એક માણુસને વધભૂમિ તરફ લઈ જવાતા જોયો. તેને જોઈ સમુદ્રપાલને વિચાર આવ્યો કે. અશબ કર્મનું કેવું દુષ્ટ પરિણામ આવે છે? [૮-૯]

એ ઉપરથી વિચાર કરતાં કરતાં તે પાતાની રાજની ચર્યાથી ભય પામ્યેા અને સમજ્યાે કે, દુર્લભ એવા મનુષ્યજીવન દરમ્યાન, જ્યાં સુધી શરીર છે ત્યાં સુધી ક્ષુહિમાને મોક્ષ માટે જ ઉદ્યમવ'ત થવું"ુંજોઈએ. આમ વિચારી, તેણે મહાક્ક્ષેશરૂપ સંગના અને ભયાવહ એવા સર્વ

૧. ૭૨ કળાના સુવિસ્તૃત વર્ણન માટે જુઓ આ માળાનું 'ધર્મ કથાએા,' પુસ્તક, પા. ૧૯૩ ઇ૦.

ર. જુઓ પાન ૧૦૯. ટિ. ૧.

પ્રકારના માેહતા ત્યાગ કરી, સંયમધર્મતું અનુશાલન કરવાને અર્થે માતાપિતાની અનુનાથી પ્રવ્રજ્યા લીધી અને વ્રત તથા શીલનું પાલન યત્નપૂર્વ કરવા માંડ્યું. [૧૦-૧]

તેણે અહિંસા. સત્ય. અસ્તેય. બ્રહ્મચર્ય અને અપરિપ્રહ એ પાંચ મહાવ્રતા ધારણ કર્યાં અને જિને કહેલા ધર્મ અતુસાર સર્વ પાપપ્રવૃત્તિએોનો ત્યાગ કરી, તથા બધાં ભૂતો તરફ અનુક પાયુક્ત થઈ, ક્ષમાયુક્ત, સંયત, વ્યક્ષચારી અને જિતેં દ્રિય બની વિચરવા માંડચું. [૧૨-૩]

તે મુનિ પાતાનું અળાઅળ જાણી, વખતાવખત રાષ્ટ્રમાં ધર્માનુસાર વિહાર<sup>૧</sup> કરતાે. તે વખતે સિંહની પેડ્રે તે શખ્દાદિના ભયથી ડરતા નહિ: દઃખકર વચન સાંભળાને અસત્ય કે અસભ્ય બાલતા નહિ: પ્રિય કે અપ્રિય. પૂજા કે નિંદા કશાની આકાંક્ષા રાખતા નહિ; દેવ, મનુષ્ય કે પશુએ કરેલા જીવલેણ ઉપદ્રવેા, સંગ્રામને માેખરે ઊલેલા ઉત્તમ હાથીની જેમ. ચલિત થયા વિના કે ભય પામ્યા વિના સહન કરતો: ટાઢ-તડકાે. ડાંસ-મચ્છર તથા અનેક જાતના રાૈગાની વેદના, ઊંહકાર પણ કર્યા વિના અને પહેલાં પાેતે કરેલાં કર્મોનું ફળ ભાગવાઈ જાય છે એમ માની. સહન કરતા: રાગ, દેષ અને માેહના ત્યાગ કરી, સતત જાગ્રત રહેતા; ગમે તેવા વિકટ પ્રસંગે પણ મેરની જેમ અકંપિત રહી આત્માને વશ રાખતા તથા મનુષ્યાના અનેક જાતના

૧. 'સાધ ચલતા ભલા 'એ ન્યાયે એક ઠેકાણે સ્થિર વાસ કરવાની સાધુને મનાઈ છે. તેનું એક ઠેકાણેથી બીજે ઠેકાણે વિચરલું તેને 'વિહાર' કહે છે.

અભિપ્રાયાનું સત્ય સ્વરૂપ પ્રકાશમાં લાવતા. તે દયાળુ મુનિ ક્ષાેકાના સંસર્ગ અને ટાપટીપ વિનાનાં તથા જીવજંતુ રહિત સ્થળામાં જ રહેતા; તથા પૂર્વના યશસ્વી ઋષિએાએ સહન કરેલાં સહુ સંકટા અને ઉપદ્રવા સમભાવથી સહન કરતા. [૧૪-૯,૨૨]

આમ, સ્તુતિ-નિંદા રતિ-અરતિ વગેરેને સમાન રીતે સહન કરી, સંસારના સંસર્ગ વિનાનો, આત્મહિતપરાયણ, મુક્તિનાં મુખ્ય સર્વ સાધનોથી યુક્ત, શાકરહિત, અહંકાર વિનાનો અને અપરિશ્રહી એવા તે મુનિ પરમાર્થ સાધવાના ઉપાયાર્થી જ પ્રવૃત્તિ કરતા વિચરતા હતા. તે જ્ઞાનયુક્ત મહર્ષિ ઉત્તમાત્તમ ધર્મના સંચય કરી આકાશમાં સૂર્ય શાને તમ શાબતા હતા. [૨૦-૧,૨૩]

અામ કરતાં કરતાં પુષ્યપાપરૂપી દ્વંદના નાશ કરી, સર્વ પ્રકારે નિર્કોપ અને વિપ્રમુક્ત બનેલા તે સમુદ્રપાલ, સંસારના મહાપ્રવાહને સમુદ્રની પેઠે તરીને, જેમાંથી પુનરાગમન નથી એવી દશાને પામ્યા. [૨૪]

### २ २

# રથનેમિ

શૌર્યપર નામે નગરમાં વાસદેવ, સમુદ્રવિજય વગેરે દશ દશાહ<sup>૧</sup> ભાઈ એા રહેતા હતા. સૌથી નાના વસુદેવને રાહિણી અને દેવકી નામની બે રાણીઓ<sup>લ</sup> હતી તથા તે દરેકથી તેમને અનુક્રમે રામ અને કેશવ નામના બે પુત્ર થયા હતા. સૌથી માટા સમુદ્રવિજયને શિવા નામની રાણીથી

૧. ૨૨ મા તીર્થ કર અરિષ્ટનેમિનું જન્મસ્થાન. શિકાહાબાદથી ૭ કાેશ ઉપર જમના નદીને કાં ઠે આવેલું છે. જોકે, આ અધ્યયનના પ્રસંગ ક્રારિકામાં બન્યા છે, તે ૨૧-૩ વગેરે શ્લાકા ઉપરથી જણાય છે. જુઓ પા, ૧૨૩, નાંધ ૪.

ર. દશાહો યદના વ'શમાંથી ઊતરી આવેલા યાદવા જ હતાં. વંશાવળી માટે જાંઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ર, પા. ૧૩૦.

<sup>3.</sup> ટીકાકાર જણાવે છે કે, ખરી રીતે વસદેવને હર૦૦૦ રાણીઓ હતી. પરંતુ અહીં બેની જ જરૂર હેાવાથી બેના જ **૭**૯લેખ કર્યો છે.

અરિષ્ટિનેમિ નામતા પુત્ર થયાે હતાે. <sup>૧</sup> એ અરિષ્ટેનેમિ સર્વ શુભ લક્ષણ અને ચિદ્ધોથી યુક્ત હતા. તેમના બાંધા, આકૃતિ અને સ્વર સર્વોત્તમ હતાં:<sup>ર</sup> તેમના વર્ણ શ્યામ હતો તથા પેટ માછલીના આકારતું હતું. [૧-૬]

અરિષ્ટનેમિ ઉમરે આવતાં કેશવે<sup>3</sup> તેમને માટે ઉગ્રસેન<sup>૪</sup> પાસે તેની કન્યા, રાજીમતીનું<sup>પ</sup> માર્યું કર્યું. તે રાજીમતી સશીલ, દેખાવડી, સર્વાલક્ષણસંપન્ન તથા વીજળો જેવી દેદીપ્યમાન હતી. [ ક-૭]

<sup>્</sup>રા. અરિષ્ટનેમિને રંથનેમિ નામના માટા ભાઈ હતા. તે વાત આગળ આવશે.

ર જાઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ૧, પા. ૧૨૯.

૩. કેશવ અને રામ એટલે કૃષ્ણ અને બલભદ્ર. બ્રાહ્મણ **ત્ર'થામાં કૃષ્ણના મહિમા જ વધારે છે. પર'ત જૈન ત્ર'થામાં તે**ા ગહરથ કૃષ્ણ કરતાં તીર્થ'કર અરિષ્ટનેમિના પ્રભાવાતિશય ખતાવવા જીદા જીદા અનેક પ્રસંગા આપેલ છે.

૪. કંસના પિતા. કંસને મારી કૃષ્ણે તેને મથરાની ગાદી પાછી આપી. તે અને દેવક ખ'ને ભાઈ <mark>થાય. દેવ</mark>કી **દેવ**કની પુત્રી હતી. શ્રાહ્મણ અને જૈન બંને માન્યતા પ્રમાણે કૃષ્ણે કંસને મારી નાખ્યા હોવાથી (કંસના સાળા,-બીછ માન્યતા પ્રમાણે-સસરા ) જરાસ'ધે મથુરા ઉપર હુમલા કરવા માંડચા; તેથી કૃષ્ણે ત્યાંથી ભાગીને પશ્ચિમ સમુદ્રને કિનારે દ્વારિકા વસાવી અને બાધાને ત્યાં આવ્યા.

<sup>ે</sup>પ. હરિવ શ તથા વિષ્ણુપુરાણુમાં ઉત્રસેનની કન્યાનું નામ સુતનુ આપ્યું છે. અહીં પણ ૩૭ મા શ્લાકમાં રાજીમતી માટે રથનેમિએ 'સુતતુ' સંબાધન વાપર્યું છે, તે કદાચ તેનું બીજાું નામ હોવાને કારણે પણ હોય.

### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ

ઉગ્રસેને કેશવનું માગું ક**ખૂલ રા**ખ્યું. પછી, અરિષ્ટનેમિને બધી ઔષધિઓથી સ્નાન કરાવી, કોેતુક અને મંગળ<sup>૧</sup>થી યુક્ત કરી, વસ્ત્રાભૂષણથી વિભૂષિત કરી તથા વાસદેવના માટા ગાંધહસ્તી <sup>ર</sup> ઉપર ખેસાડી ખધા વિવાહમાં ડપ તરક ચાલ્યા. [૮-૧૩]

"૧૨૪

ત્યાં જતાં અરિષ્ટનેમિએ, વાડામાં અને પાંજરામાં પૂરેલાં અને ભયથી કંપતાં પ્રાણીઓ જોયાં. તેમને જોઈ, તેમણે પાતાના સારથિને<sup>૩</sup> પૂછ્યુ**ં: આ બધાં** પ્રાણીઓને ્શા માટે આમ પૂરવામાં આવ્યાં છે ? સારથિએ જવાય આપ્યા: તમારા વિવાહાત્સવમાં આવેલાં માણસાના બાજન માટે. ૧૪-૭ો

આ સાંભળી જીવાે પ્રત્યે દયાવૃત્તિ રાખનાર <sup>-</sup>અરિષ્ટનેમિનું દિલ દુભાયું. તેમણે વિચાર કર્યો <mark>કે મારા</mark> વિવાહ નિમિત્તે આ બધા જીવા હણાય, તા તે મારે માટે પરક્ષાેકમાં કલ્યાણરૂપ નહિ થાય. [૧૮-૯]

પછી તેમણે પાતાનાં આભ્રષણા ઉતારી (પાતાને ચેતવ્યા . બદલ) સાર<mark>થિને આપી દીધાં. તથા આગળ વધવાને બદ</mark>લે તે **ધેર જ પાછા કર્યાં**, પછી સંસારના ત્યાગ કરવાની ઇચ્છાં**થી** 

૧. રાત્રે કુરવપ્રાદિક આવ્યાં હેાય તેમના નિવારણ અર્થ તેમજ શુભ શુકનને અર્થે કરાતા વિધિ.

ર. ઉત્તમ જાતિના હાથી. તેના ગ'ધમાત્રથી સામાન્ય હાથીઓ લાગી જાય છે.

<sup>3.</sup> ૧૦મા <sup>\*</sup>લાેકમાં હાથીએ બેસીને જવાની વાત છે. પછીના શ્લાકામાં જાણે રથમાં એઠા હોય તેવા ઉલ્લેખ છે.

શિજિકામાં ખેસી<sup>૧</sup>. તે રૈવતક<sup>ર</sup> પર્વત તરફ ચાલ્યા. ત્યાં રિવાજ મુજબ (ભાવી તીર્થ<sup>:</sup>કરના) નિષ્ક્રમણોત્સવ કરવા સર્વ સામશ્રી સાથે આવેલા દેવા અને હજારા મનુષ્યોથી વીંટળાયેલા વૃષ્ણિપુંગવ અરિષ્ટનેમિએ દીક્ષા લીધી<sup>૩</sup> અને પાતાને હાથે પાંચ મૂડી ભરીને પાતાના કામળ અને વાંકડિયા કેશા ઉખાડી નાખ્યા.<sup>૪</sup> તે વખતે વાસુદેવે પ્રસન્ન થઈ તેમને કહ્યું : હે દમેશ્વર ! તું તારા ઇચ્છિત મનાેરથને સત્વર પામ; તથા જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, ક્ષમા અને નિર્ક્ષોભતા દારા પાતાના ઉન્નતિ કર. ત્યાર બાદ રામ. કેશવ તથા બીજા બધા અરિષ્ટનેમિને વંદન કરી, દ્વારિકા પાછા કર્યા. [૨૦-૭]

૧. અરિષ્ટનેમિ પેલાં પ્રાણીઓ જોઈને પાછા કર્યા, ત્યારે તેમનાં માતાપિતાએ તેમને ઘણા ઘણા સમજગ્યા. પણ તે **લગ્ન** કરવા કખૂલ ન થયા. માત્ર તે એક વર્ષ વધુ ઘેર રહેવા કખૂલ થયા. તે વર્ષ પૂરું થયા બાદ તેમણે રૈવતક પર્વાત ઉપર જઈને દીક્ષા લીધી, એટલું સમછ લેવાનું છે.

ર. કાઠિયાવાડના ગિરનાર એ જ રૈવતક. તેના ઉપર ઘણાં જૈન મંદિરા છે માથે પાતાના શિશુપાલવધમાં (સર્ગ૪) રૈવતકનું વર્ણન કર્યું' છે.

<sup>3.</sup> તે વખતે ચિત્રા નક્ષત્ર હતું. શ્રીમહાવીરભગવાનના જીવનના નિર્વાણ સિવાયના મુખ્ય પાંચ **ખનાવાે જેમ ઉત્તરાફા**લ્ગુની નક્ષત્રમાં થયા હતા, તેમ અરિષ્ટનેમિતાં ગર્ભ, જન્મ, દીક્ષા, કેવળજ્ઞાન અને નિર્વાણ ચિત્રા નક્ષત્રમાં થયાં હતાં.

૪. જૈન સાધુઓ વાળ કપાવવાને અદલે હાથથી ઉખાડા નાખે છે. તે ક્રિયાને લાચ કહે છે.

### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

અરિષ્ટનેમિની પ્રવ્રજ્યાની વાત સાંભળીને રાજકન્યા ·રાજીમતી હાસ્ય અને આનંદથી રહિત થઈ ગઈ.<sup>૧</sup> તેણે વિચાર્યું કે, 'તેમણે મારા ત્યાગ કર્યો; મારા જીવતરને ધિક્કાર છે. મારે પણ હવે પ્રવજ્યા ક્ષેવી એ જ શ્રેયસ્કર છે. ' રિડ-૯ો

આમ વિચારી તેણે પણ કૂચડી અને કાંસકીથી સજેલા કેશાના ક્ષાચ કર્યા. તેને પણ વાસદેવે પ્રસન્ન થઈને કહ્યું: ંહું કન્યે ! તું પણ આ ધાર સંસારસાગરમાંથી જલદીથી તરી જા. તેની પાસે ત્યાં તેનાં ઘણાં સ્વજન-પરિજનાએ પણ પ્રવજ્યા લીધી.<sup>ર</sup> ૩૦-રી

૧. રાજમતીના એ શોકપ્રસંગ ઉપર સંઘણપુત્ર વિક્રમે ને મિદ્રુત કાવ્ય લખ્યું છે. તેમાંના દરેક શ્લાકના ચાથા લીઠી કાલિદાસના મેઘદતમાંથી લીધી છે.

ર. ટીકામાં આપેલી ક્યામાં કેટલીક વધુ વિગતા જણાવેલી છે, ેતે અહીંથી આગળ વધતા પહેલાં જાણી લેવી ઠીક થશે. અરિષ્ટનેમિએ પાતાના ત્યાગ કરેલા હાવાથી રાજમતા પણ ખિન્ન થઈ ગઇ અને અરિષ્ટનેમિનું જ ધ્યાન કરવા લાગી. અરિષ્ટનેમિના માટા ભાઈ રથનેમિ તેના ઉપર માહિત થયા હતા. અરિષ્ટનેમિ સાથે રાજમતીનું લગ્ન ખ'ધ રેંદું એટલે તેણે રાજમતીને વશ કરવાના પ્રયત્ન કરવા માંડચો. પણ રાજમતીએ તેને ચાખ્ખું જણાવી દીધું કે, હું મનથી તે। અરિષ્ટનેમિને જ પરણી ચૂકી છું; અને પ્રવન્ત્યા લેવાની છું. છતાં રયનેમિએ ન માન્યું ત્યારે રાજમાીએ એક વખત તેને સાનમાં લાવવા પા ાનું ઓકેલું દૂધ પી જવાનું ુકહ્યું. ત્યારે રથનેમિએ કહ્યું કે, ઓકેલી વસ્તુ કૂતરું જ ચાટે; માણસ થઇને હું તારું ઓકેલું કેમ કરીને ચાઢું?

હવે. રાજમતી રૈવતક પર્વત ઉપર જતી હતી તે વખતે મુશળધાર વરસાદ વરસવાથી ભીંજાઈને તે એક અધારી <u>ચુકામાં પેસી ગઈ. ત્યાં પાતાનાં ભીનાં વસ્ત્રાે શરીર ઉપરથી</u> ઉતારી તેણે પહેાળાં કર્યાં. અરિષ્ટનેમિના માેટા ભાઇ <mark>રથનેમિ</mark> પ્રવજિત થઈ તે ગુકામાં જ ધ્યાન કરતા હતા. રાજમતીને એકાંતમાં વસ્ત્રરહિત દશામાં જોતાં તેનું મન ચલિત થયું. એટલામાં રાજીમતીએ પણ તેને દેખ્યા. તેને જોઈ, ભયગ્રસ્ત રાજીમતી છાતી ઉપર હાથ ઢાંકી, કંપતી નીચે એસી ગઈ. રથનેમિએ તેને કેહ્યું : હે સરૂપે ! હે ચારુભાષિણી ! હું રથનેમિ છું. હે સુતનુ! તું મારાે સ્વીકાર કર, તને કશી હરકત આવશે નહિ. આપણે ભેાગ ભાગવીએ. મનુષ્યપણું દુર્લભ છે. ભુક્તભાગી થઈને કરી પાછાં આપણે જિનમાર્ગનં આચરણ કરીશું. [૩૨-૮]

સાધનાનાે ઉત્સાહ જેનાે ભાગી ગયેલાે છે એવા તથા વાસનાથી હારેલા રથનેમિનું આવું કહેવું સાંભળી, હિંમત હારી જવાને બક્લે પાતાની જાત, કુલ અને શીલ સાચવતી રાજીમતીએ પાેતા ઉપર કાષ્ટ્ર રાખીને તેને કહ્યું : ' ભક્ષેને તું ત્યારે રાજીમતીએ તેને કહ્યું કે, તેા પછી તારા ભાઈએ ઓકેલી મને મેળવવા હું શા માટે પ્રયત્ન કરે છે?

બીજ બાજી, દીક્ષા લીધા બાદ ચાપનમે દિવસે અરિષ્ટનેમિને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. તે ખબર જાણી, કૃષ્ણ, બળભદ્ર, રાજ્મતી વગેરે અધાં તેમનાં દર્શને ગયા. તેમના ઉપદેશ સાંમળા રથનેમિ, રાજીમતી વગેરે અતેક સ્ત્રીપુરુષોએ તેમના પાસેથી દ્રીક્ષા લીધી.

૧. ટીકાની કથા એમ જણાવે છે કે, "એક વખત, અરિષ્ટનેમિનાં દર્શન કરવા રાજીમતી રૈવતક પર્વત હપર જતી 

રૂપમાં વૈક્ષમણ જેવા હાેય, કે લલિત વિલાસામાં નલકૃત્યર જેવા હાય,<sup>૧</sup> કે સાક્ષાત ઇંદ્ર હાેય, તા પણ હું તને ન ઇચ્છું. હેં કામી! જીવતાે રહીને તું વમેલી વસ્તુ પીવા ઇચ્છે છે તેના કરતાં તારં મરણ શ્રેય છે. તારા યશને ધિક્કાર છે! હું ભાજરાજના<sup>ર</sup> કુળમાં જન્મી છું. અને તું અંધકવૃષ્ણિના<sup>3</sup> કુળમાં જન્મેલા છે. આવાં ઉત્તમ કુળમાં જન્મેલાં આપણે ગંધન સર્પ જે જેવાં રખે થઈ એ ! જે જે સ્ત્રીને તું જાએ. તેના પ્રત્યે જો તું આવેા ભાવ કરે, તેા પવનથી કંપતા હઢ નામના વૃક્ષની પેંકે તું અસ્થિરાત્મા બની જાય. પછી. ક્ષેકાની ગાયા ચરાવવા લઈ જનાર ગાવાળ તે ગાયના, કે કેાઈ ભાડૂત ભાડે આણેલી ચીજના જેમ માલિક થઈ શકતા નથી, તેમ તું પણ શ્રમણપણાના અધિકારી નહિ થઇ શકે. માટે તું સ્થિર થા અને સંયમમાં સ્થિત થા.<sup>પ</sup> [૩૯-૪૫]

૧. વૈશ્રમણ એટલે કુખેર અને નલકુખર તે તેના પુત્ર.

ર મૂળમાં 'ભાગરાજ ' છે. પરંતુ રથનેમિની ભાભતમાં તેના દાદા અધક્રિષ્ણિનું નામ સજમતીએ લીધું છે, તેમ પાતાની ખાયતમાં પણ પાતાના દાદા ભાજનું જ નામ લીધું હોય એમ ખનવા જોગ છે. ઉપરાંત સમુદ્રવિજય તેના બાપના નામથી જ એાળખાતા, તેમ ઉશ્રસેન પણ તેના બાપના નામથી જ ઓળખાતા હોય એમ બને. વિષ્ણુપુરાણમાં ઉત્રસેનના પુત્ર કંસને પણ ભાજરાજ કહ્યા છે. ભાગ લાકા માટે જીઓ પા. ૮**૬**, ટિ. ર.

<sup>3.</sup> વંશાવળા માટે જાંએા પા. ૧૩૦, ટિ. નં. ર.

૪. સાપ બે પ્રકારના કહેવાય છે : ગંધન અને અગંધન. ગ<mark>ંધન સાપ</mark> પાતે ઓકેલું <mark>ઝેર</mark> પાછું ચૂસી <mark>લે</mark> છે, જ્યારે અગંધન भरी जय ते। पण तेभ કरते। नथी.

પ. જાઓ દશવૈકાલિક ર.હ-૧૦.

તે સાધ્વીનું આવું વચન સાભળી, જેમ અંકુશથી હાથી વશ થાય, તેમ રથનેમિ ધર્મમાં સ્થિર થયે৷ અને મરુષ્યુ પર્ય'ત જિતે દ્રિય અને દઢવ્રત થઈ શ્રમણપણાને પાળવા લાગ્યો. વખત જતાં તે જાંને ઉગ્ર તપ આચરીને કેવળજ્ઞાની થયાં અને બધાં કર્મોના નાશ કરી, ઉત્તમોત્તમ શુદ્ધિ પામ્યાં. [૪૬-૯]

# **ટિપ્પણાે**

િપ્પાણ ન'. ૧. મૂળમાં અસ્થિનેમિનું વર્ણન કરતાં તેમને સ્વસ્તિક, શંખ વગેરે એક હજાર ને આઠ ચિક્ષો ધારણ કરનાર કહ્યા છે; તથા તેમના ખાંધાને વજૠષભનારાચસંહનન શબ્દથી વર્ણું એ. શરીરનાં હાડકાં વગેરેના સાંધાના છ પ્રકાર ગણાવવામાં આવે છે. તેમાંના એ પ્રથમ તથા સર્વોત્તમ છે. એમ કહેવાય છે કે, તેના ઉપરથી ઘોડા સાથે રથ ચાલ્યા જાય, તા પણ તે સાંધા છૂટા ન પડે. તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં જણાવ્યું છે કે, ઉત્તમ સંહનનવાળું જેનું શરીર છે, તેનાથી જ 'એકાશ્રચિંતાનિરાધ' રૂપ ધ્યાન થઈ શકે છે.

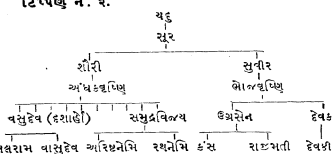
ખે હાડકાંના છેડા એક બીજાના ખાડામાં ગાઠવવામાં આવે, તા મર્ક ટબ ઘ અથવા નારાચ કહેવાય. હવે તે પ્રકારના સાંધા ઉપર હાડના પાટા આવે, તા તે ઋષભનારાચ બધ થાય. અને તે ત્રણેને વીંધે એવા એક વજ-ખીલા પરાવવામાં આવે, તા તે સાંધા અત્ય ત મજબૂત થાય અને તે પૂરા વજઋષભારાચસંહનન થયા કહેવાય.

ખીલી વગર માત્ર ઋષભનારાચ હોય તે બીજે પ્રકાર; કેવળ મર્ક ટમ'ઘ તે નારાચ; એક બાજી મર્ક ટમ'ઘ અને બીજી બાજી હાડ જ હોય તો તે અર્ધનારાચ; વચ્ચે ખીલી જ હોય, છેડે ફક્ત હાડ હોય તે કીલિકા; અને ખેને બાજી હાડે હાડ અડા રહ્યાં હોય તે અસંપ્રાપ્તાસુપારિકાસ હનન કહેવાય.

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ 430

અરિષ્ટનેમિની આકૃતિને મૂળમાં 'સમયતુરસ્ર' સંસ્થાન શબ્દથી ઓળખાવી છે. શરીરના આકાર તે સંસ્થાન કહેવાય. તેના છ પ્રકાર છે. સમચતરસા: માણસને પર્ય'કાસને બેસાડાે; પછી જો તેના બે ઢી ચણ વચ્ચેનું અંતર, જમણા ખભા અને ડાળા ઢી ચણ વચ્ચેનું અંતર, ડાળા ખભા અને જમણા ઢીંચણ અંતર. અને પલાંડીના મધ્ય પ્રદેશથી કપાળનું અંતર એ સરખાં हो। य. अने सर्व अंग सं'हर हो। य, ते। ते समयत्रस्य सं'स्थान કહેવાય. નાભિ ઉપર સંપૂર્ણ સુંદર અવયવ હાય અને હેઠેના પ્રદેશમાં હીનાધિક હોય, તાે તે ન્યગ્રાધપરિમંડળ સંરથાન કહેવાય. ના ભિથી નીચે સંપૂર્ગ અવયવ હોય અને ઉપર હીના ધિક હોય, તા તે સાદિ સંસ્થાન કહેવાય. હાય, પગ, મસ્તક, ગ્રીવા સલક્ષણ હાય અને હૃદય, પેટ હીન હોય, તા તે કુખ્જ સંસ્થાન કહેવાય. હૃદય તથા પેટ સુલસૂણ હોય અને હાથ પગ, શીર, શ્રીવા કુલસૂણ હોય, તા તે વામન કહેવાય. અને સર્વ અંગાપાંગ કુલક્ષણ-હીનાધિક होय. ते। ते हुं उड संस्थान डहेवाय.

ટિપ્પણ ન'. ર.



જરાસ'ધની અહેન જીવયશા વેરે કંસ પરહયા હતા. વસદેવને રાહિણીથી અલરામ અને દેવકીથી કૃષ્ણ થયા હતા. બ્રાહ્મણક્યામાં અધક અને વૃષ્ણિ એ બે ભાઈઓ જણાવ્યા છે; તથા જરાસધને ક'સના સસરા જણાવ્યા છે.

### २३

# ં કેશી–ગાૈતમ સંવાદ

જિન તીર્થ કર પાર્શ્વન: થ<sup>૧</sup>ના વિદ્યા અને આચરણમાં પારગામી એવા કેશીકમાર<sup>ર</sup> નામના મહાયશસ્વી<sup>૩</sup> શ્રમણશિષ્ય હતા. તે એક વખત શિષ્યસમુદાય સાથે

૧. મહાત્રીર પહેલાં ૨૫૦ વર્ષ પૂર્વે થઈ ગયેલા ૨૩મા જૈન તીર્થ કર. તે ઈ. સ. પૃર્વે ૮૧૭માં અનારસના ઇલ્વાકુવ શના રાજા અધારેનને ત્યાં જન્મ્યા હતા, એવી પરંપરા છે. જાઓ આ માળાનું 'સંયમધર્મ', પુસ્તક પા. ૪૫-૮. તેમના પૂર્વભવાની લાંબી કથામાં સુવર્ણળાહુ રાજાના ભવની કથામાં કાલિદાસના નાટકમાંથી દુષ્ય ત-શકુંતલા અને સખીઓના પ્રથમ મેળાપના આખા પ્રસંગ શબ્દશ: આપેલા છે.

र. भूगमां वेसीकुमार समणे छे. हेटबाह 'हुभारश्रमख' પદને વિશેષણ તરીકે લઈ, 'કુંવારી અવસ્થામાં શ્રમણ થનારા' એવા અર્થ લે છે.

<sup>3.</sup> મૂળમાં 'અવધિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન યુક્ત' એવું વિશેષણ પણ છે. તેમના અર્થ માટે આગળ જીઓ પા. ૧૬૮, દિ. નં. ૧.

એક ગામથી **ખીજે ગામ કરતાકરતા શ્રાવસ્તી<sup>૧</sup> નગરીમાં** આવી પહોંચ્યા. ત્યાં ગામબહાર, છવજંત રહિત રહેવાનું તથા સુવાનું સ્થાન જોઈને, તિંદુક નામના ઉદ્યાનમાં તેમણે ઉતારા કર્યા. [૧-૪]

તે જ અરસામાં, વર્ધમાન નામથી ક્ષેાકમાં પ્રસિદ્ધ એવા જિનભગવાન ( મહાવીર )ના મહાયશસ્વી, ગ્રાન અને ચારિત્રના પારગામા. તથા બાર અંગાના<sup>ર</sup> જાણકાર શિષ્ય ભગવાન ગૌતમ પણ. શિષ્યસમુદાય સાથે કરતાકરતા તે જ નગરીમાં આવી પહેાંચ્યા અને ગામ ખહાર આવેલા કાષ્ટક ઉદ્યાનમાં ઊતર્યા. [૫-૮]

મન, વચન અને કાયાનું દૃષ્પ્રવૃત્તિમાંથી રક્ષણ કરતા તથા સમાધિયુક્ત એવા તે વ્યંને ત્યાં રહેતા હતા તે વખતે, બંનેના શિષ્યસમુદાયમાં એવા વિતર્ક ઊભા થયા કે. 'વર્ધમાને ઉપદેશેક્ષા પંચમહાવ્રતાવાળા આ ધર્મ કેવા, અને મહામૃનિ પાર્શ્વે ઉપદેશેકાે ચાર મહાવ્રતવાળા<sup>૩</sup> આ ધર્મ કેવા ? વળા, અચેલક,—વસ્ત્રરહિત રહેવાના મહાવીરના આચારવિધિ કેવા, અને આંતર તથા ઉત્તરીય વસ્ત્રો

૧. પ્રાચીન કેાયલ દેશની રાજધાની. સાકેત અથવા અધાધ્યાથી હત્તર તરફ પચાસેક માઈલ દ્વર રાપદી નદીના દક્ષિણ ક્નિારે આવેલાં સાહેતમાહેતનાં ખંડેરાને શ્રાવસ્તીનાં વર્તમાન અવરોષ ગણવામાં આવે છે. જુઓ આ માળાનું 'ધર્મ કથાઓ' પુરતક પા. ૨૫૯.

ર. જૈન ધર્મના મૂળ પ્રસિદ્ધ ૧૨ ગ્રંથા. જાંઓ આ માળાનું 'સંયમધર્મ,' પુસ્તક પા. ૧૦-૧.

મૂળ: ચાતુર્યામ. પાર્શના પંચમાં બ્રહ્મચર્યાવૃતને અપરિગ્રહવતમાં સમાવી, ચાર જ મહાવતા ગણાવાતા.

પહેરવાની છૂટવાળા પાર્શ્વના આચારવિધિ કેવા ? એક જ કાર્ય માટે પ્રવર્તિલા એ બેમાં આવે৷ તફાવત પડવાનું કારણ શું ? હિ-૧૩]

શિષ્યોના મનના આવા વિતર્ક જાણી, કેશા <mark>અન</mark>ે ગૌતમ ખંતેએ પરસ્પર મળવાનાે નિશ્વય કર્યાે. પાર્શ્વનાથના પરંપરાને (મહાવીર) પહેલાંની હેાવાથી વડીલ જાણી. ચાગ્યાયાગ્ય સમજનાર ગૌતમ પાતે તિંદુકવનમાં આવ્યા. ેકેશીકુમારે પણ તેમને આવેલા જાણી, તેમના યથાયોગ્ય સત્કાર કર્યો, તથા નિર્જીવ અને નિર્દોષ એવાં પરાળ, દાભ વગેરે<sup>વ</sup> તેમને બેસવા માટે આપ્યાં. [૧૪-૭]

તે વખતે ખીજા સંપ્રદાયના પણ ઘણા સાધુઓ તથા ગૃહસ્થા કૌતુકથા ત્યાં ભેગા થયા. પછી, કેશીએ ગૌતમને કહ્યું : હે મહાભાગ! હું કાંઇક પૂછવા માર્ગુ છું. એટલે ગૌતમે જવાળ આપ્યો, ' હે ભદન્ત<sup>ર</sup>! આપની મરજી મુજળ પૂછેા.'

ત્યારે કેશીએ પૂછ્યું : વર્ધમાન અને પાર્શ્વનાથ ખંને એક જ કાર્ય માટે પ્રવર્તેલા હોવા છતાં, એક ચાર વ્રત ઉપદેશ્યાં અને બીજાએ પાંચ ઉપદેશ્યાં, એનું કારણ શું ? [१८-२४]

ગૌતમે જવાબ આપ્યા: પ્રજ્ઞા વડે જ ધર્મતત્ત્વના નિશ્વય કરી શકાય છે. શરૂઆતના મુનિએા 'ઋજાજડ' એટલે કે સરળ પણ જડ હતા; તેથી તેમને ધર્મ સમજવા મુશ્કેલ હતા. અને

૧. મૂળમાં, 'પરાળા અને પાંચમું દાભતૃણ' એમ છે. શાળા. ્ત્રીહિ, કેાદરા અને રાળકનાં ચાર પરાળ છે; તે તથા દાભાતૃષ્ણ મળા ''તૃણપ'ચક' કહેવાય છે.

ર. મૂળમાં, પુજ્ય એવા અર્થાના 'ભ'તે 'શબ્દ છે.

પાળવા સહેલા હતા; અને છેવટના મુનિએા વક્રજડ હતા તેથી તેમને ધર્મ સમજવા સહેક્ષા હતા, પરંતુ પાળવા મુશ્કેલ હતા. તેથી તે અંનેને પાંચ મહાવતા સ્પષ્ટ દર્શાવવાં પડ્યાં. પરંતુ, વચગાળાના<sup>૧</sup> મુનિએા સરળ તેમજ **બુ**હ્લિમાન હતા. (તેથી તેમને ષ્રદ્ભચર્યવત સ્પષ્ટ જીકું ન પાડતાં ચાર વતો કહ્યાં.) રિપ-૭ો

કેશીએ એ જવાખયી સંતષ્ટ થઈ, વસ્ત્ર પહેરવા ન પહેરવા આવ્યતના તે એના વિધાનમાં તફાવત પડવાનું કારણ પૂછ્યું.

એટલે ગૌતમે કહ્યું, 'પોતાના વિશિષ્ટ જ્ઞાન વડે (જીદા જુદા સાધુએાનાે અધિકાર) સમજીને **બ**ંને તીર્થ<sup>:</sup>કરાેએ **ધર્મનાં જા**દાં જાદાં સાધન કરમાવ્યાં છે. પારમાથિ<sup>રે</sup>ક<sup>ર</sup> રીતે તાે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણ જ<sup>૩</sup> માેક્ષનાં સાચાં

૧. 'શરૂઆતના' એટલે પ્રથમ તીર્થ કરના વખતના; 'છેવટના' એટલે ૨૪મા તીર્થ કર મહાવીરના વખતના; 'વચગાળાના' એટલે બાકીના ૨૨ તીર્થ<sup>ે</sup>કરના સમયના.

ર. મૂળમાં 'નિશ્ચર્ય' શબ્દ છે. એક જ વસ્તુને લગતી જીદી જાદી વિચારસરણી 'નય' કહેવાય છે. તેના વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનય એવા બેઠ છે. વ્યવહારનય એટલે સ્થૂલગાંમી અને હપચારપ્રધાન વિચાર; તથા નિશ્ચયનય એટલે સુક્ષ્મગામી અને તત્ત્વસ્પર્શા વિચાર. વધુ માટે જુઓ પા. ૧૭૪, ટિં૦ ૮.

<sup>3.</sup> એ ત્રણને જૈન પરિભાષામાં 'રત્નત્રય ' કહે છે. ત<sub>ત્ત્</sub>વના ચ<mark>થાર્થ વિવેકની અભિરુચિ તે 'દર્શન'; પ્રમા</mark>ણ વગેરેથી તત્ત્વાનું ચથાર્થ જ્ઞાન તે 'જ્ઞાન': અને જ્ઞાનપૂર્વક રાગદ્વેષાદિની નિવૃત્તિ યવાથી સ્વરૂપરમણ તે 'ચારિત્ર'.

સાધના છે: અને તે બાળતમાં તા બંને તીર્થ કરાે એકમત છે. બાહ્ય વેષ વગેરેનું પ્રયોજન તાે એટલું જ છે કે, તેના વડે લોકોને ખબર પડે (કે આ સાધુ કયા પંચના છે); તથા સાધુને પાતાને સંયમનિર્વાહમાં તે ઉપયોગી થાય: તેમજ (પાતે અમુક ધર્મના છે એવું) તેને ભાન રહે.' [૩૧-૩]

એ સાંભળી કેશીએ કહ્યું, 'હે ગૌતમ તમારી પ્રજ્ઞા સુંદર છે; મારા વ્યંન્ને સંશય દૂર થઈ ગયા. હવે હું જે બીજાું કહું તેના ઉકેલ આપેા.<sup>૧</sup> હે ગૌતમ! હજારા શત્રુઓની વચમાં તમે ઊભા છે। અને તેઓ તમારા ઉપર હુમક્ષા કરે છે. તેમને તમે શી રીતે જિત્યા? [૩૪-૫]

ગૌતમ: એકને જીતવાથી પાંચ જિતાયા: પાંચને જીતવાથી દસ જિતાયા; અને એ દસને જીતવાથી બધા જિતાઈ ગયા. [35]

કેશી: એ શત્રુઓ તે કયા?

ગૌતમ : નહિ જિતાયેલા આત્મા એ એક શત્ર છે. તેમાં ક્રોધ, માન, માયા અને ક્ષોભ એ ચાર ઉમેરતાં પાંચ થયા. અને તેમાં પાંચ ઇદ્રિયા ઉમેરતાં દશ થયા. શાસ્ત્રમાં કહ્યા અનુસાર તે દશને જીતીને, હે મુનિ! હું બધા શત્રુઓની વચ્ચે નચિંત થઈ વિચર છું. [૩૮]

૧. મૂળમાં તાે અહીં પણ, 'હવે મારા બીજા સંશયના જવાબ આપાં' એમ છે. પરંતુ અહીં થી આગળ કેશી સિદ્ધાંતસેદ વિષે કશી શંકા નથી પૂછતા; પરંતુ જૈન સિદ્ધાંતાને જ સમશ્યા કે ક્રુટના રીતે રજા કરે છે અને ગૌતમ તેના હંકેલ આપે છે. નાણે શ્રોતાવર્ગને એમ સૂચિત ન કરતા હોય કે. મૂળ સિદ્ધાંતામાં ખ ને તીર્થ કરામાં કરાા તકાવત નથી.

કેશી : જગતમાં અનેક પ્રાણીએક પાશ વહે બધાયાં છે. તમે તે પાશમાંથી કેવી રીતે છૂટવા ? જિવી

ગૌતમ : રાગદેષરૂપી તીવ્ર પાશા અને ભયંકર એવા રતેહપાશાને શાસ્ત્રમાં જણાવેલા ઉપાયા વડે છેદીને હું હલકા થઈ વિચર છું. [૪૩]

કેશી: ભયંકર કળવાળા એક ઝેરી વેલ છે. તેને તમે કેવી રીતે ઉખાડી નાખી ? [૪૫]

ગૌતમ: ભવતૃષ્ણારૂપી ભયંકર લતાને સર્વથા જડ-મૂળમાંથી ઉખેડી નાખી, તેનાં ઝેરી ફળમાંથી છૂટી હું શાસ્ત્રાનુસાર વિચર છું. [૪૮]

કેશી : ધાર અને પ્રજ્વલિત અગ્નિએ। બધાં પ્રાણીઓને બાળે છે. તેમને તમે કેવી રીતે સુઝાવ્યા ? [૫૦]

ગૌતમ : કામ, ક્રોધ, માયા અને ક્ષોભરૂપી કષાયા એ અગ્નિ છે. નાની–તીર્થ કરરૂપી મહામેધથી ઉત્પન્ન થયેલા. તેનાં વચનાેરૂપી પ્રવાહ<mark>માંથી, શાસ્ત્રાપદેશ,<sup>૧</sup> શીલ અને</mark> તપરૂપી ઉત્તમ જળ લઈ, હું સતત તેમના ઉપર છાંટું છું. એમ શાસ્ત્રાપદેશરૂપી ધારાથી છંટાયેલા અને બેદાયેલા તે અગ્નિએ મને બાળતા નથી. [પ૩]

કેશી: સાહસિક, ભયંકર, દુષ્ટ અને આમથી તેમ દાેડતા આ અશ્વ તમને ઉન્માર્ગ કેમ નથી લઈ જતા ? પિપી ગૌતમ: મનરૂપી એ દુષ્ટ અશ્વને હું શાસ્ત્ર તથા ધર્માશિક્ષારૂપી લગામ વડે જાતવાંત (કંથક) ર ધાડાની પેડે ખરાખર કબજે રાખું છું, તેથી તે માર્ગમાં જ **રહે** છે. [૫૮]

૧. છેવટે તા શાસ્ત્રજ્ઞાન પણ આમજનાની વાણીરૂપ જ છે. ર. જાએ પા. પપ. નેંદ ૬.

કેશી : કુમાર્ગીથી ભરેલા જગતમાં ઘણાં પ્રાણીએા ઉન્માર્ગ જઈ નાશ પામે છે. તમે વટેમાર્ગ હોવા છતાં ઉન્માર્ગ જઈ કેમ નાશ નથી પામતા ? [૬૦]

ગૌતમ : ખાટા સિહ્ધાંતા એ ઉન્માર્ગી છે. તેમને હું જાણું છું. તેથી, ાજને કહેલા ઉત્તમ માર્ગને જ વળગી રહી, હું નાશ નથી પામતા. [૬૩]

કેશી : માેટા જળપ્રવાહમાં તણાતાં પ્રાણીએા માટે શરણરૂપ, આધારરૂપ અને પ્રતિષ્ઠારૂપ દ્વીપ કર્યા ? [૬૮]

ગૌતમ: જરા-મરણરૂપી વેગથી ખેંચાતાં પ્રાણીઓ માટે ધર્મરૂપી દીપ ઉત્તમ શરણરૂપ, આધારરૂપ અને પ્રતિષ્ટારૂપ છે. [૧૮]

કેશી : માટા પ્રવાહાવાળા સમુદ્રમાં આમતેમ તણાતી નાવડીમાં બેઠેલા તમે કેમ કરીને પાર ઉતરશા ? [૭૦]

ગૌતમ: જે નાવડી છિઠ્રવાળી હોય છે, તે પાર નથી જઈ શકતી; પરંતુ જે છિઠ્રરહિત છે, તે જરૂર પાર જઈ શકે. શરીર એ નાવડી છે; જીવ એ નાવિક છે; અને સંસાર એ સમુદ્ર છે. તેને મહર્ષિઓ તરી જાય છે. [૭૩]

કેશી : આંધળા કરી નાખે એવા આ ઘાર અંધારામાં આ પ્રાણીએા ભટેક છે; તેમને અજવાળું ક્રાણ કરી આપશે ? [૭૫]

ગૌતમ : જેના સંસાર ક્ષીણ થયાે છે એવા સર્વત્ર જિનરૂપી સૂર્ય ઉદય પામ્યાે છે. તે સર્વ લાેકમાં પ્રાણીએાને અજવાળ કરી આપશે. [૭૮]

કેશા : દ્વિધ દુઃખાથા પીડાતાં પ્રાણીઓને ક્ષેમરૂપ, કલ્યાણરૂપ અને યાધારહિત એવું સ્થાન કશું ? [૮૦]

ગૌતમ : લોકના અત્ર ભાગ ઉપર આવેલું સિહિરૂપ સ્થાન નિર્વાણરૂપ છે, બાધારહિત છે, ક્ષેમરૂપ છે તથા કલ્યાણરૂપ છે. સમગ્ર લાેકમાં તે એક જ સ્થાન એવું છે, જ્યાં જરા, મૃત્યુ, વ્યાધિ અને વેદના નથી. તે સ્થાન છે ખરં; પરંતુ તે દુઃખે પામી શકાય તેવું છે. સંસારપ્રવાહને તરી ગયેલા મહર્ષિ મુનિએા તે શાક્ષત નિવાસવાળા સ્થાનને<sup>૧</sup> પામીને કરી શાક કરતા નથી. [૮૪]

કેશી : હે ગૌતમ ! તેમારી પ્રજ્ઞા સંદર છે: મારા સંશય દૂર થયો. હે સર્વ સંશયોના પાર પામેલા, તથા સર્વ શાસ્ત્રज्ञानना સમુદ્ર ગૌતમ! તમને નમસ્કાર હજો. [૮૫]

ત્યાર બાદ મહા પરાક્રમી કેશીએ મહાયશસ્વી ગૌતમને મસ્તકવડે વંદન કરી, પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ કરના માર્ગ અનુસાર પાંચ મહાવ્રતવાળા ધર્મ શ્રહાપૂર્વક અંગીકાર કર્યાે. [૮૭]

ત્યાર બાદ તે નગરીમાં કેશા અને ગૌતમના નિત્ય સમાગમ થયાં કર્યો: અને તેને લીધે શાસ્ત્રજ્ઞાન અને ચારિત્રના સારી પેંકે ઉત્કર્ષ થયા તથા મહાપ્રયાજનવાળા ભા**ળતોને**। અર્થાનિર્ણય થયેા. પ્રસન્ન થયેલે**ા શ્રોતૃવર્ગ પ**ણ सन्भार्भे कवा विद्यमवंत श्रये।

બધા વડે સ્તૃતિ કરાયેલા ભગવાન કેશી અને ગૌતમ પ્રસન્ન થાએા! (૮૯)

૧. સમત્ર લાકના ટાચ ઉપર આવેલું મુક્ત જીવાનું સ્થાન — સિદ્ધશિલા. જુઓ આગળ પા. ૨૫૦ ઇ૦. શ્લા. ૪૯–૬૬.

### 28

### પ્રવચનમાતા

પાંચ સમિતિએા અને ત્રણ ગુપ્તિએા એ આઠને શાસ્ત્રની 'માતાએા' (પ્રવચનમાતા ) કહી છે. કારણ, ળાર અંગપ્ર<sup>ા</sup>થામાં વે આવેલા જિનના સમગ્ર ઉપદેશના તે આઠમાં સમાવેશ થઈ જાય છે.<sup>૨</sup> [૧-૩]

તેમનું સામાન્ય લક્ષણ નીચે પ્રમાણે છે:

૧. ક્રાઈ જ તુને ક્લેશ ન થાય તે માટે સાવધાનતા-પૂર્વક ચાલવું, તે ઇર્ધાંસમિતિ. ૨. સત્ય, હિતકારી, પરિમિત અને સંદેહ વિનાનું ખાલવું તે ભાષાસમિતિ. ૩. જીવનયાત્રામાં

૧. જુઓ પા. ૧૩૨, નાં. ૨.

ર. માં ધાતુના અર્થ 'સમાવેશ થવા' એવા પણ થાય છે. તેથી આ લીડીમાં જણાવ્યા પ્રમાણે, પ્રવચન — એટણે કે ઉપદેશ અથવા શાસ્ત્રના જે આઠમાં સમાવેશ થાય છે, તે 'પ્રવચનમાતા' કહેવાય.

આવશ્યક હોય એવાં નિર્દોષ સાધના સાવધાનતાપૂર્વક મેળવવાં તે એષણાસમિતિ. ૪. વસ્તુમાત્રને જોઈ-તપાસીને ક્ષેવી-મૂકવી તે **અ**ાદાન ( નિસેપ ) સમિતિ. પ. જ્યાં જંતુઓ ન હાેય ત્યાં જોઈ-તપાસીને અનુપયાગી વસ્તુએ। નાંખવી તે ઉચ્ચારસમિતિ.

૧. વિવેકપૂર્વક શારીરિક વ્યાપારનું નિયમન કરવું તે કાયગુપ્તિ. ૨. વિવેકપૂર્વક વાણીનું નિયમન કરવું તે વાગ્યુપ્તિ. ૩. દુષ્ટ સંકલ્પના ત્યાગ કરવા અને સારા સંકલ્પ સેવવા એ મનાગુપ્તિ. રિ]

તેમનું સવિશેષ વર્ષાન નીચે પ્રમાણે છે :

૧. ઇર્યાસમિતિ : સંયમી ભિક્ષુએ આલંબન, કાલ. ુમાર્ગ અને યતના એ <mark>ચારે ભાળતામાં દ</mark>ે!ષરહિત રહીને ંચાલવાની ક્રિયા કરવી. આલંબન એટલે હેત અથવા પ્રયોજન : ભિક્ષએ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણ પ્રયોજનોને અર્થે ચાલવાની ક્રિયા કરવી. કાળ એટલે સમય : ભિક્ષુએ દિવસને વખતે જ જવું આવવું. માર્ગ એટક્ષે રસ્તો : ભિક્ષુએ ઉન્માર્ગ છોડીને સીધે માર્ગે જવું-આવવું. યતના એટલે પ્રયત્નના ચાર પ્રકાર છે: દ્રવ્યને લગતા, ક્ષેત્રને લગતા, કાળને લગતા અને ભાવને લગતા. આંખ વડે જોઈને ચાલવું તે પ્રથમ: યુગપ્રમાણ એટલે કે સાડા ત્રણ હાથ જેટલી જગા આગળથી જોતાજોતા ચાલવં તે બીજો: જેટલા વખત ચાલે તેટલા બધા જ વખત એ ત્રીજો: અને સાવધાન રહીને ચાલવું એ ચોથા પ્રયત્ન છે. ટ્રંકમાં, ઇંદ્રિયાના વિષયાને, તેમજ પાંચે પ્રકારના ધ

૧. જાઓ આગળ પાન ૧૮૧. ૧૯-૨૩.

સ્વાધ્યાયને છોડીને પાતાના શરીર તરફ તથા ચાલવા તરક ખ્યાલ રાખીને સંયમીએ ચાલવું. [૪-૮]

- ર. ભાષાસમિતિ : અહિમાન સંયમીએ ક્રોધ, માન, માયા, ક્ષેાબ, હાસ્ય, ભય, વાચાલતા અને નિંદા એ આઠ બાબતોના ત્યાગ કરી, યોગ્ય કાળે, દેાવરહિત અને પરિમિત વાણી ખાલવી. [૯-૧૦]
- ૩. એષણાસમિતિ : ભિક્ષુએ આહાર, વસ્ત્ર, રહેઠાણ વગેરે માગવામાં (એષણા), તપાસવામાં (ગવેષણા), ક્ષેવામાં (ત્રહણૈષણા) અને બાેગવવામાં (પરિભાગૈષણા) દાષરહિત થવું પ્રયત્નવાન સાધુએ માગતી વખતે તથા તપાસતી વખતે આપનારને લગતા સાળ<sup>૧</sup> તથા <mark>લેનાર</mark>ને લગતા સાળ<sup>૧</sup> દેણોના ત્યાગ કરવા: ક્ષેતી વખતે તેને લગતા દશ દેણોના ત્યાગ કરવા અને ભાગવતી વખતે તેને લગતા ચાર દાેષોના ત્યાગ કરવા<sup>3</sup> વિ૧-રી

૧. મૂળમાં : 'ઉદ્વામદાષા.'

ર. મળમાં: 'ઉત્પાદનદાષા.'

<sup>3.</sup> એ બધા દાેષાના સવિસ્તર વર્ણન માટે જાુઓ આ માળાનું 'યાગશાસ્ત્ર' પુસ્તક પા. ૧૪૭. ઉદાહરણરૂપે જણાવીએ તો 'સાધુને **લેદે**શીને કરેલું, રાખી મુકેલું કે આણેલું અત્ર એ **લ્દુગમદાષ**થી દાેષિત કહેવાય. ગૃહસ્થનું કાેઈ દૃતકર્મ કરીને કે ભવિષ્ય ભાખીને કે વૈદું વગેરે કરીને મેળવેલું અન્ન એ ઉત્પાદનદાષથી દાષિત કહેવાય. શ'કાયુક્ત કે અંચાેગ્ય અવસ્થાના દાતા પાસેથી લીધેલું કે સચિત્ત પદાર્થ યુક્ત અન્ન એ લેવાના દોષથી દોષિત કહેવાય; અને કુધ-ખાંડ વગેરે ભેળવીને સ્વાદ કરીને ખાલું, પ્રમાણ ખહાર ખાલું, કે આપનારની સ્તુતિનિંદા કરીને ખાલું, વગેરે ભાગવતી. વખતના દાષથી દાષિત કહેવાય.

### ૧૪૨ મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

પ. ઉચ્ચારસમિતિ: મળમૂત્ર, બળખો, લીંટ, શરીરનો મેલ, નિરુપયોગી આહાર તેમજ બીજી વસ્તુઓ, (મરતી વખતે) પોતાનું શરીર તથા બીજી તેવી ફેંડ્રો દેવાની વસ્તુઓ, લોકાની અવરજવર ન હોય તથા કાઈની નજર પડે તેમ ન હોય તેવી જગાએ, કેં કાઈ ને હરકત ન આવે તેવી જગાએ, ઊંચીનીચી નહિ તેવી સરખી જગાએ, ધાસપાંદડાંથી ઢંકાયેલી ન હોય એવી જગાએ; થાડા વખત પહેલાં જ (અમિ વગેરેયી) નિર્જવ થયેલી જગાએ, માંકળાશવાળી જગાએ, ઉંડે સુધી નિર્જવ હોય તેવી જગાએ, (ઉંદર વગેરેનાં) દર કે છિલ્ન હોય તેવી જગાએ તથા જીવજતુ અને બીજ વગેરેથી રહિત જગાએ ફેંડ્રી આવી. [૧૫-૮]

૧. મૂળ: 'એાઘાપઘિ'.

૨ મૂળ: 'ઔપત્રહિકાપધિ.'

<sup>3.</sup> અહીં મૂળમાં આ વિશેષણના જે ચાર પ્રકાર થઈ શકે તે દર્શાવતા જીદા આર્યા છંદમાં શ્લાક છે. જેમકે: અવરજવર ન હાય, તેને નજરે પડે તેલું હોય, છ૦ તે પહે તેલું હોય, છ૦ તે પછીના ઉમેરા છે એ દેખીલું છે.

૪. એાદામાં ઓછી એક હાથ.

પ. એાછામાં એાછી ચાર આંગળ.

હવે ગુપ્તિએાનું વર્જીન કરવામાં આવે છે:

મનાગુપ્તિ ચાર પ્રકારની છે. ચિંતવનના વિષયાના ચાર પ્રકારને અનુસરીને તે ચાર પ્રકાર આ પ્રમાણે છે: સત્ય, મૃષા, સત્ય–મૃષા, વન–સત્યમૃષા. પ્રયત્નવાન ભિક્ષુએ પાતાના મનને બીજાનું અનિષ્ટ તાકવારૂપી 'સ'રંભ'ના, બીજાને પરિતાપ આપવારૂપી 'સમારંભ'ના, અને બીજાની હિંસારૂપી 'આરંભ'ના ખ્યાક્ષોથી પાછું વાળવું. [૧૯-૨૧]

વચેાગુપ્તિ પણ તે જ પ્રમાણે ચાર પ્રકારની છે. પ્રયત્નવાન ભિક્ષુએ સંરંભ, સમારંભ વગેરેમાં પ્રવર્તતી વાણીને રાેકવા. [૨૨-૩]

તે જ પ્રમાણે, પ્રયત્નવાન ભિક્ષુ ઊભા રહેતાં, ખેસતાં, આળાટતાં, ઓળાગતાં, ચાલતાં તેમ જ પાતાની અન્ય ઇંદ્રિયાની પ્રવૃત્તિ વખતે સારંભ, સમારંભ વગેરેમાં પ્રવર્તતા પાતાના શરીરને રાેકે. [૨૪-૫]

પાંચ સમિતિઓ સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ માટે છે; અને ગુપ્તિઓ સર્વ પ્રકારની અશુભ પ્રવૃત્તિમાંથી નિવૃત્તિ માટે છે. જે મુનિ આ આઢ પ્રવચનમાતાઓને ભક્ષે પ્રકારે સેવે છે, તે પંડિત આ સમય્ર સસારમાંથી ઝડ મુક્ત થાય છે, એમ હું કહું છું. [૨૬-૭]

જેમકે, વનમાં ઘણા આંખા દેખીને કાઈ ચિંતવે કે, 'આ આંખાનું વન છે,' તાે તે સત્ય પણ છે અને મૃષા પણ છે; કારણકે, તેમાં બીઅ' વૃક્ષ કે લતા, તૃણ વગેરે પણ હાેય.

<sup>ે .</sup> વ્યવહારનાં આદેશ, નિર્દેશ, સંબાધન વગેરેનાં વચના, જેવાં કે 'ઘડાે લાવ,' 'હે દેવદત્ત !' ઇત્યાદિ, સત્યમિથ્યા ખંને નથી.

### રપ

## સાચાે યજ્ઞ

વ્યાહ્મણ કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા જયઘાષ નામના **મહાયશસ્વી વ્યાહ્મણ, સ**ંસારથી ઉદ્વેગ પામી,<sup>૧</sup> મહાવ્રતરૂપી યત્ર આચરનારા (જૈન) યતિ થયા. [૧]

ઇંદ્રિયાના સમૂહના નિગ્રહ કરનાર, તથા સન્માર્ગ<sup>°</sup> પ્રવર્તિક્ષે તે મહામૃનિ, એક વાર ગામેગામ કરતા કરતા વારાણસી નગરીમાં આવી પહેાંચ્યાે, તથા ગામળહાર આવેલા એક મતાહર ઉદ્યાનમાં ઊતર્યો. [૨-૩]

૧. ટીકાકાર એવી કથા આપે છે કે, જયવાષ તથા વિજયવાષ **અ** ને જોડકા ભાઈઓ હતા. જયધાર્ષ એક વખત નદીકિનારે આરડતા દેડકાને ગળતાે સાપ જોયાે. પાછળથી એક નાેળિયે આવીને સાપને પકડચો. આ દેખી તેને વિચાર આવ્યા કે, સંસારમાં અળવાન નઅળાને ખાય છે, અને મૃત્યુ સૌથી અળવાન હોઈ બધાંને ખાય છે; માટે ધર્મ જ બધાં દુ:ખામાંથી રક્ષણ કરી શકે તેમ છે. એમ માની તેણે પ્રવ્રજ્યા લીધી. આ વાત ટુંકમાં નિરયાવલી સૂત્રમાં આવે છે. ત્યાં નાળિયાને બદલે 'કુલલ' છે.

તે અરસામાં તે નગરમાં વિજયધોષ નામના વેદવિત વ્યાક્ષણ યત્ત કરતા હતા. પેલા જયઘાષ મૃનિ પાતાના મહિનાના ઉપવાસનું પારણું કરવા, વિજયધોષના યજ્ઞમાં ભિક્ષા માગવા આવ્યા. તેમને આવેલા જોઈ વિજયઘોષે કહ્યું :

" હે ભિક્ષુ ! હું તમે ભિક્ષા આપવાના નથી; માટે તું ખીજે જા! અહીં તાે વેદવિત, યત્રાર્થી, જ્યાતિષાંગ જાણનારા, ધર્મના પારગામી, તથા પાતાના અને ખીજાના ઉદ્ધાર કરવાને સમર્થ એવા વ્યાહ્મણોને જ છ રસોથી યુક્ત<sup>૧</sup> એવું આ બોજન આપવાનું છે.'' [૪-૮]

આ સાંભળા, તે મુમુક્ષુ<sup>ર</sup> મહામુનિએ સારું માડું લગાડથા વિના, તેના હિતને અર્થ<sup>°3</sup> તેને પૂછ્યું, 'હે વ્યાહ્મણ, તું વેદાતું મુખ, યત્રાતું મુખ, નક્ષત્રાતું મુખ, ધર્મોતું મુખ, કે પાતાના તથા બીજાના ઉદ્ઘાર કરવા કાેણ સમર્થ છે તે જાણે છે?'

એના જવાય ન આપી શકવાથી તે વ્યાદ્મણે આખી પરિષદ સહિત હાથ જોડી તે મહામુનિને જ તેના ઉત્તર **અ**ાપવાની વિનંતિ કરી. [૧૩-૫]

<sup>.</sup> ૧. મૂળ: 'सर्वकामिकम्' – કામના કરવા લાયક સર્વ પદાર્થાવાળ .

ર. મળ: 'ઉત્તમાર્થગવેષક.'

<sup>3.</sup> મૂળમાં, 'અન્નપાન કે નિર્વાહને અર્થે નહિ.' એટલ વધારે છે.

#### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ 484

મુનિએ કહ્યું, "વેદાનું મુખ અગ્નિહાત્ર છે; યત્રાર્થી પુરુષ એ યત્રોનું મુખ છે; નક્ષત્રોનું મુખ ચંદ્રમા છે અને ધર્મોનું મુખ કાશ્યપ (તીર્થ કર ૠપલદેવ) છે. જે પ્રમાણે શ્રહા વગેરે ચંદ્રને વંદન અને નમસ્કારં કરતા, હાથ જોડી તેની પાસે ઊભા રહે છે, તે પ્રમાણે સઘળા ઉત્તમ પુરુષો તેમને નમન કરે છે.<sup>૧</sup> આ યત્રવાદી પ્લાહ્મણો, કે જેમનં વ્યાह્મણપણું (જયોતિષ વગેરે) વિવિધ (યત્ર) વિદ્યાઓમાં આવી રહ્યું છે; જેઓનું અજ્ઞાન, રાખથી ઢંકાયેલા અગ્નિની જેમ, (વ્યર્થ) સ્વાધ્યાય અને તપથી ઢંકાઈ રહેલું છે. તથા જેઓ લોકમાં ધ્યાદમણ કહેવાય છે અને અમિની પેડ્રે પુજાય છે. તેઓ સાચા વ્યાક્ષણો નથી. તેઓ પોતાના કે બીજાના ઉદ્ધાર કરી શકે તેમ નથી. અમે તા તેને જ વ્યાહ્મણ કહીએ છીએ, જેને કુશળ પુરુષોએ આ પ્રમાણે વર્ણવ્યા છે: [૧૬-૯]

" આવેલામાં જે આસક્તિ નથી કરતાે. અને જતાના 🔊 શાક નથી કરતા: આર્ય વચનમાં જે આનંદ પામે છે: એાપીને તથા અગ્નિમાં નાખીને શહ કરેલા સોના જેવા જે નિર્મળ છે; જે રાગદ્વેષ અને ભય વિનાના છે; તપસ્વી છે; શરીરે કશ છે: ઇંદ્રિયનિગ્રહી છે; જેનાં લોહી ને માંસ સુકાઈ ગયાં છે; જે સુવૃતી છે તથા નિર્વાણ પામેક્ષા છે; સ્થાવર-જંગમ

૧. ૧૭ મા શ્લાકના અર્થ ખહુ સંદિગ્ધ છે. ટીકાકાર ચંદ્ર અને શ્રહોની ઉપમાવાળા ભાગના કાશ્યપની સાથે સંખંધ જોડી, 'મળહારિણા' શબ્દથી 'દેવા' એવા અર્થ ગણી લે છે. ઢું કમાં કંઈક પણ સંગત અર્થ ઉપજાવવા માટે ખેં ચાખેં ચ અને ઉમેરા કરવા પડે છે.

પ્રાણોને ખરાખર જાણી લઈ, જે ત્રણે પ્રકારે વેતની હિંસા નથી કરતા; ક્રોધથી, હાસ્યથી, ક્ષાભથી, કે ભયથી જે અસત્ય વચન નથી ખાલતા; સચિત્ત કે અચિત્ત કાેઈ પણ પદાર્થ — થાેડા હાે કે ધણા પરંતુ — ખીજાએ આપ્યા વિના જે નથી ક્ષેતા; મન, વચન અને કાયાથી દેવ, મનુષ્ય અને પશુર્યાનિ વિષયક મૈથુન જે નથી સેવતા; પાણીમાં કમળની પેંકે જે કામનાગાથી અલિપ્ત રહે છે; જે અક્ષાલુપ છે; જે ભિક્ષાજીવી છે, ઘર**ળાર વિનાના છે, નિષ્કિંચન છે,** ગૃહસ્**થે**!ના સંસર્ગ વિનાના છે તથા પૂર્વ સંબંધા ને બંધુએાના ત્યાગ કરી, જે કરી તેઓમાં આસક્તિ નથી રાખતા — તેને અમે **લાકાલ કહીએ છીએ. [૨૦-૯]** 

" પશુએોને (યજ્ઞમાં ) ળાંધવાં ( અને હાેમવાં ) વગેરે યત્રકર્મી તથા ( તેવું વિધાન કરનારા બધા વેદા ) પાપકર્મનાં કારણરૂપ હોઈ, દુરાચારી પુરુષને અચાવી શકતાં નથી કારણેક, કર્મા જ જગતમાં યળવાન છે. માત્ર મુંડાવાથી શ્રમણ થવાય નહિ: માત્ર ૐકારથી બ્રાહ્મણ થવાય નહિ: માત્ર અરણ્યવાસથી મુનિ થવાય નહિ; અને માત્ર દાભનાં વસ્ત્રથી તાપસ <mark>થ</mark>વાય નહિ. પરંતુ, સમતા**થી** શ્રમણ, બ્રહ્મચર્યથી બ્રાહ્મણ, જ્ઞાનથી મુનિ, અને તપથી તાપસ થવાય. કર્મથી જ માણસ વ્યાદ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય કે શાંદ્ર થાય છે. જે ગુણા વડે માણસ સાચા સ્નાતક

૧. મન. વાણી અને કાયાથી; અથવા કરવા, કરાવવા કે અનુમતિ આપવાથી.

२. भूण: ' महाजीवी।

(પ્રાહ્મણ) થઈ શકે છે, તે ગુણા જ્ઞાની પુરૂષોએ વર્ણવેલા છે. તે ગુણાવાળા તથા સર્વ કર્મોથી રહિત એવા પુરુષને અમે ત્રાક્ષણ કહીએ છીએ. એવા ગુણવાળા શ્રેષ્ઠ બ્રાહ્મણા જ પાતાના કે ખીજાના ઉદ્ધાર કરવાને સમર્થ છે." [૩૦-૫]

આ પ્રકારે પોતાના સંશય દૂર થયા બાદ. વિજયદ્યાષ ધ્યાક્ષણે મહામુનિ જયદ્યાપને એાળખ્યા<sup>૧</sup>: તથા સંતુષ્ટ થઈ, હાથ જોડી તેમને કહ્યું: 'સાસું ખ્રાહ્મણત્વ શું છે તે તમે મને ખરાખર સમજાવ્યું; તમે જ સાચા યત્ત કરનારા છેા; તમે જ સાચા વેદવિત્ છેા, તથા જ્યાેતિષાંગને જાણનારા છો; તમે જ ધર્મનો પાર પામેલા છો; અને તમે જ બીજાના તેમજ પાતાના ઉદ્ઘાર કરવા સમર્થ છા; માટે હે ભિક્ષુત્રેષ્ઠ! તમે અમારા ઉપર કૃપા કરી આ ભિક્ષા ત્રહણ કરાે!' [૩૬-૩]

એટલે જયધાષે કહ્યું, ' હે બ્રાહ્મણ! મારે ભિક્ષાની જરૂર નથી; પરંતુ તું જલદી સંસારમાંથી નીકળી જા! ભયરૂપા ભમરીએાવાળા આ ધાેર સંસારસાગરમાં ભટકચા ન કર! ભાગામાં કર્માનું વ્યધન છે; જે અભાગા છે, તે વ્યધાતા નથી. ભાગી સંસારમાં ભમે છે અને અભાગી તેમાંથી મુક્ત થાય છે. માટીનાે ભાના ગાળા ભાંત ઉપર ચાેટી જાય છે; પરંતુ વિરક્ત પુરુષો સુકા ગાળાની પેઠે ચોટતા નથી.' ૪૦-૩

પછી જયવાષ મુનિ પાસે ઉત્તમ ધર્મ સાંભળાને વિજયઘાષે પ્રવજ્યા લીધી; અને તે બંને સંયમ તથા

૧. સંजानन्तो तथं तं तु પાઠ પ્રમાણે. જીઓ નિરયાવલી, પર૩.

તપ વડે પૂર્વ કર્મોના નાશ કરીને સર્વેત્તમ સિહિ પામ્યા, એમ હું કહું છું. [૪૪-૫] ?

<sup>ા.</sup> આ અધ્યયન પણ હેતુમાં ૧૨મા અધ્યયન જેલું જ છે. તેમજ આમાંના કેટલાક શ્લાકા પાલિ ત્રિપિટકમાંના શ્લાકાને મળતા આવે છે. જેમકે: ૧૬ = મહાવગ્ગ ૬,૩૫,૮; સુત્તનિપાત ે પક્ડ-૯; મહાવસ્તુ ૩,૨૪૬,૭૯. ૧૭ = સુ.નિ. ૫૯૮. ર૮ = સુ.નિ. જ્વાદ; ધમ્મપદ ૪૦૪ ઇ૦. ૩૧ = ધમ્મ૦ ૨૬૪. ૩૩ = સુ.નિ. ૧૩૬.

#### 3 8

## સાધુની ચર્યા

શ્રી સુધર્મસ્વામી કહે છે: હવે હું તમને યતિની દશવિધ ચર્યા<sup>વ</sup> કહી સંભળાવું છે. સર્વ<sup>ં</sup> દુઃખાેમાંથી મુક્ત કરતાર તે ચર્યાને આચરીને અનેક નિગ્ર<sup>ત્</sup>થા સંસારસાગરને તરી ગયા છે.

૧. આવશ્યિકા : સ્વસ્થાનથી બહાર ક્રાઈ આવશ્યક પ્રયાજનને અર્થે જ જવું તે. ર. નૈષેધિકા : બહારથી સ્વસ્થાને આવ્યા બાદ, સમયેાચિત કાર્યોમાં પ્રમાદ **ન** કરવેા (કે કુપ્રવૃત્તિઓના નિષેધ કરવા) તે. ૩. આપૃચ્છના : પાતાનું કામ કરવામાં પાતાનું ડહાપણ ન ડહાેળતાં ગુરને પૂછીને જ કામ કરવું તે. ૪. પ્રતિપૃચ્છના : ગુરની ચ્યાત્રાનુસાર કામ શરૂ કરતાં વચ્ચે પાતાને માટે કે બીજાને.

૧. મૂળ : 'સમાચારી.'

માટે કંઈ બીજાું કામ નીકળે, તેા ગુરુને ક્રી પૂછવું તે.<sup>૧</sup> પ. છંદના : પાેતાનાં અન્નપાનાદિમાં બીજા યતિને નિમંત્રણ આપવું તે. **ક. ઇચ્છાકાર** : ગુરની આજ્ઞાના ઇચ્છાપૂર્વક (ખુશીથી) અમલ કરવા તે. ૭ મિથ્યાકાર : થયેલા દેખો માટે જાતને નિંદવી તે. ૮. તથાકાર: આપ્ત કે વડીલની આત્રાને 'યથાર્થ છે' એમ કહી સ્વીકારવી તે. *૯*. અભ્યુત્થાન : ગુરૂજનાની પૂજા, વિનય વગેરેમાં તત્પર રહેવું તે. ૧૦. ઉપસંપદા : જ્ઞાનાદિ પ્રાપ્ત કરવાને અર્થે ગુરતું શરણ સ્વીકારલું તે. [૧-૭]

**અુહિમાન ભિક્ષુએ દિવસ તથા રાતના ચાર ચાર** ભાગ (પૌરુષી) પાડવા; તથા તે દરેકમાં તે તે કાળને 

જેમકે, પહેલા ભાગ (પૌરુષી)<sup>3</sup>માં સ્વાધ્યાય, બીજામાં ધ્યાન, ત્રીજામાં ભિક્ષા અને ચાેથામાં કરી સ્વાધ્યાય. તે જ પ્રમાણે રાત્રે પણ પહેલી પૌરુષીમાં સ્વાધ્યાય, બીજીમાં ધ્યાન. ત્રીજીમાં નિકા અને ચોથીમાં કરી સ્વાધ્યાય. [12.14,88]

<sup>1.</sup> કેટલાક એવા અર્થ કરે છે કે. પાતાનું કે બીજાનું કામ કરતા પહેલાં રજ લેવી તે આપૃચ્છના; અને શરૂ કરતી વખતે ફરી પૂછલું તે પ્રતિપૃચ્છના.

ર. મૂળમાં 'ઉત્તરગુગ્' શબ્દ છે. પંચમહાવત એ ભિક્ષના મૂલગુણ છે; તેમની અપેક્ષાએ સ્વાધ્યાય વગેરે ઉત્તરગુણ છે.

<sup>3.</sup> પૌરુષી એટલે દિવસ કે રાતનાે ચાથા ભાગ. ન્હુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ૧, પા. ૧પ૬.

તેની વિશેષ વિગત આ પ્રમાણે છે:

પહેલી પૌરુષીમાં, સૂર્યોદય થયે, શરૂઆતમાં બે ઘડી સુધીમાં<sup>૧</sup> પાતાની વસ્તુએા બારીકાઇથી તપાસી <mark>લેવી;</mark> અને તેમાં જીવજંતુ વગેરે હેાય તે કાળજીથી દૂર કરવાં [૮,૨૧]

પહેલાં મૂમતી <sup>ર</sup> તપાસી ક્ષેવી; પછી ગુચ્છા તપાસવા. ત્યાર ભાદ ગુચ્છાને હાથમાં લઈ બીજાં વસ્ત્ર નીચે પ્રમાણે તપાસવાં :

સ્થિરતાથી વસ્ત્રને ઊંચું પકડી, ઉતાવળ કર્યા વિના, પ્રથમ તાે તેને બધી બાજુથી આંખ વડે તપાસી લેવું; (પછી જે જીવજંતુ દેખાય તેને અળગાં કાઢી) તેને હળવેથી ખંખેરવું અને પછી જીવજંતુને ગુચ્છાથી સાક્ષ કરવાં. [૨૪]

તે બધું તપાસવાનું કામ પ્રમાદપૂર્વ કરે, તા પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ અને જંગમ જીવાની હિંસા થાય; અને જો બરાબર કાળજીથી કરે, તો તેમનું રક્ષણ થાય. માટે અરસપરસ વાતચીત કરતાં, ગામક્ષોકની વાત કરતાં, કાઈને કશાના નિયમ આપતાં, પાઠ આપતાં કે બીજા પાસેથી પાઠ ક્ષેતાં ક્ષેતાં તે ક્રિયા ન કરવી. [ર૯-૩૧]

તપાસતી વખતે વસ્ત્રને નચાવવું નહીં; તેમાં વળ કે ગડી જવા દેવી નહીં; તેના ભાગાને એક બીજા સાથે

મૂળમાં તાે 'પહેલી પૌરુષીના પ્રથમ ચતુર્થા'શમાં' છે.
 કર ઘડીના દિવસ ગણીએ, તાે દરેક પૌરુષી આઠ ઘડાના યાય;
 અને તેના ચાેંચા ભાગ બે ઘડાના થાય.

ર. જૈન મુનિઓ માં ઉપર જે પટ્ટી બાંધે છે તે.

<sup>3.</sup> લ્છવા-સાફ કરવા માટે વપરાતું ઊન વગેરેનું વસ્ત્ર કે પીંછા.

ઘસાવા દેવા નહિ; તેને એકદમ ઊંચું – નીચું કરવું નહિ; વસ્ત્રના ત્રણ ભાગ કરી, તે દરેક ભાગને જેવેા–ખંખેરવા – અને સાક્ષ્ કરવા એમ ત્રણ પ્રકારે એટલે કે કુલ નવ વખત તેમ કરવું અને (આગળ–પાછળ એમ ખે વાર મળીને) છ વાર ખંખેરવું. જોતી વખતે પણ હાથ ઉપર તેને પહેાળું કરી, જીવજંતુ જોઈ લેવાં. [રપ]

વસ્ત્રને વિષરીત રીતે એટલે કે ઉતાવળ ન તપાસી લેવું; વસ્ત્રને ચાળવું નહિ; એકદમ ઊંચું – નીચું કરવું નહિ; જોરથી ઝાટકવું નહિ; વગર તપાસ્ચે સરકાવી ન દેવું; કે હાથઢી ચણ ગમે તેમ રાખી ન તપાસવું. વસ્ત્રને મજબૂત પકડવું; તેને જમીન સાથે રગદોળાતું ન રાખવું; આખા વસ્ત્રને સામટું એક-નજરે જોઈ ન નાખવું; શરીર કે વસ્ત્રને ધૃણાવવું નહિ; તેને તપાસવાની વિધિની મર્યાદા વિષે પ્રમાદ ન કરવા; કે તપાસતાં તપાસતાં કશાની શંકા ઊપજતાં આંગળીયી વેઢા ન ગણવા. દ્વેંકમાં તે ક્રિયામાં ઓછાપહ્યું, વધારેપડતાપહ્યું, કે વિપરીત-પહ્યું ન આવવા દેતાં, ચાગ્ય રીતે તે ક્રિયા કરવી. [૨૬-૮]

આ પ્રમાણે બધા સાજ તપાસી લઈ, ગુરુને નમસ્કાર કરી, હાથ જોડી તેમને પૂછવું કે હવે હું શું કરું ? જો તે કાંઈ સેવાચાકરી કરમાવે, તા તે ખેદરહિતપણે કરવી; અને નિયમ પ્રમાણે સ્વાધ્યાય કરવાનું જ કહે, તા તેમ કરવું. સ્વાધ્યાય એ સર્વ દુઃખમાંથી મુક્ત કરનાર વસ્તુ છે, એ ખરાખર જાણવું. [૮,૧૦,૨૧]

૧. આ <sup>શ</sup>લોક **બહુ** સંક્રિગ્ધ હોઈ તેના અર્થની **બાબ**તમાં બહુ મતભેદ છે.

્ત્યારબાદ પહેલી પૌર્વીના ચાેથા ભાગ બાકી રહે, ત્યારે સ્વાધ્યાયના કાળનું ઉલ્લ'વન કર્યા વિના<sup>૧</sup> પાત્રા વગેરે તપાસી ક્ષેત્રાં. [૨૨]

પછી ત્રીજી પૌરુષીમાં નીચેનાં છમાંથી કાેઈ કારણસર **ચ્યાહારપાણીની** શોધમાં નીકળવું. ૧. ક્ષુધાદિ વેદનાની નિવૃત્તિને અર્થે; ર. ગુરૂ વગેરેની સેવાને અર્થે; ૩. (ભૂખે અ'ધારાં આવ્યા વિના ) કાળજીથી ચાલી શકાય તે માટે: ૪. સંયમના નિર્વાહને અર્થે; ૫. જીવન ટકાવવાને અર્થે અને ૬. ધર્મપ્યાન થઈ શકે તે માટે. [૩૨-૩]

નીચેનાં છ કારણે:એ સાધુ કે સાધ્વી ભિક્ષા માગવા ન જાય, તાે તેથી આજ્ઞાનું ઉલ્લંધન થયું કહેવાય નહિ: ૧. બીમારીને કારણે; ૨. કાઈ વિક્ષને કારણે; ૩. બ્રહ્મચર્ય કે મન વાણી અને કાયાના નિયમનને અ**થે**; પ્રાણીદયાને અર્થ<sup>: ર</sup> પ. તપને કારણે; કે ક. શરીરના નાશ કરવા માટે.<sup>૩</sup> [૩૪-૫]

- ૧. આ પદના અર્થની બાબતમાં ઘણી શંકા છે. મૂળમાં, 'अपडिक्कम्म कालस्त' એમ છે. કેટલાક તેના એવા અર્થ કરે છે કે, 'કાલને લગતા દાષાનું પ્રતિક્રમણ કર્યા વિના' અહીં જ્યાં પાતે જ આખા વિધિ વિગતવાર ને કમવાર વર્ણવવા બેઠા છે, ત્યાં 'અમુક કર્યા વિના' એલું વિધાન કરવાના અવકાશ જ નથી.
- ર. માર્ગમાં કે હવામાં અચાનક ઘણા છવા આવી ગયા होय ते अरखे
- 3. કાઈ કારણસર 'મારણાંતિક સંલેખના' મરણપર્ય 'ત ઉપવાસ સ્વીકાર્યા હોય, તે વખતે. જીઓ આ માળાનું 'સ'યમઘર્મા' પુસ્તક, પા. ૧૯૬.

ભિક્ષા ક્ષેવા જતા પહેલાં ભિક્ષુ પોતાના અધા સાજ નજરયી તપાપી ક્ષે; અને પછી અર્ધા યોજનની અંદર જ ભિક્ષા માટે કરે, ઉંકી

આહાર વગેરેથી પરવારી. પાત્ર વગેરે આઘાં મૂકી. ચાેેેેેેે પાૈરૂષીમાં સર્વ પદાર્થો પ્રગટ કરતાર સ્વાધ્યાય કરે. િષ્દ

તે ચાેચી પૌરૂષીના ચાેથા ભાગ ળાકી રહે, ત્યારે સ્વાધ્યાયના કાળ પૂરાે કરી, તથા ગુરૂને વંદન કરી, પ્રથારી વગેરે તપાસવા માંડે, તથા મળમૃત્રની જગાએ। જોઈ ક્ષે. [34-6]

ત્યાર બાદ, સ્થિર થઈ તે ખેસી. <sup>૧</sup> જ્ઞાન, દર્શન અતે. ચારિત્રને લગતા દિવસા દરમ્યાન જે કાંઈ અતિચાર થયા હૈાય, તેમના અનુક્રમે વિચાર કરે. ત્યાર બાદ ગુરુને નમસ્કાર કરી, તેમની આગળ તે દેષોની કખૂલાત કરે. એ પ્રમાણે નિઃશલ્ય થઈ, તથા ગુરૂને નમસ્કાર કરી, સ્થિર થઈ ધ્યાન કરે. ધ્યાન પૂર્ થયે ગુરૂને નમસ્કાર કરી, સ્તુતિમંગલ કરી,<sup>ર</sup> સ્વાધ્યાયના કાળની રાહ જુએ. ૪િ૦-૩

રાત્રે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે પહેલી પૌરુષીમાં સ્વાધ્યાય કરવા, ખીજીમાં ધ્યાન કરવું. ત્રીજીમાં નિદ્રાને અવકાશ આપવા, અને ચાેથી પૌરુષીના સમય થાય એટલે બીજાઓને

૧. મળઃ કાચાત્સર્ગ. શરીરની પ્રવૃત્તિ ભંધ કરી ધ્યાનસ્થ થલું તે. તેને માટે પણ મૂળમાં, 'સવ' દુ:ખમાંથી મુક્તિ અપાવનાર' એલું વિશેષણ છે. જુઓ પાન ૧૭૯, ૧૨માે ગુણ.

ર. અરિહ'ત, સિદ્ધ વગેરેને 'નમારતુણ'' કહી નમરકાર કરવારપી રંત્રતિ.

#### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

નિદ્રામાં ગડભડ ન થાય તે રીતે સ્વાધ્યાય કરવા. જ્યારે તે પૌરુષીના ચાથા ભાગ ભાકી રહે, ત્યારે સ્વાધ્યાયના કાળથી નિવૃત્ત થઈ, ગુરુને નમસ્કાર કરી, સ્થિર થઈને બેસલું અને સાત દરમ્યાન જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રને લગતા જે કાંઈ દોષો થયા હોય, તેમને અનુક્રમે યાદ કરવા અને પછી ગુરુને નમસ્કાર કરી, તેમની આગળ તે બધા દોષોની કખ્લાત કરવી. [૪૪-૯]

એ વિધિ પૂરાે થયા બાદ, ગુરુને નમસ્કાર કરી, ફરી સ્થિર થઇને બેસવું અને વિચારવું કે હવે હું કઈ જાતનું તપ અંગીકાર કરું. પછી, ગુરુને નમસ્કાર કરી, તથા તેમની પાસે તપના નિયમ લઈ, સિહ્લો વગેરેની સ્તુતિ કરવી. [પ૦-ર]

આ પ્રમાણે સાધુની ચર્યા ટૂંકમાં કહી. તેને આચરીને બહુ જીવા આ સંસારસાગરને તરી ગયા છે, એમ હું કહું છું. પિ૩ે

# ટિપ્પણ<mark>ો</mark>

**િંધ્પણ ન'. ૧**. ભિક્ષુએ ખધાં કાર્યો પૌરુષી પ્રમાણે કરવાનાં હોાવાયી, તથા સૂર્યના તડકામાં ઊભા રહી છાયાની લ'બાઈ ઉપસ્થી સમય જાણવા એ અપસ્ત્રિક્ષી સાધુને વધુ અનુકૂળ થઈ પડે તેમ હોાવાયી, મૂળમાં અનેક \*લાેકામાં પૌરુષી કેવી રીતે માપવી તેની સીત ખતાવી છે. તે આ પ્રમાણે:

क, જમણા કાન સૂર્ય તરફ રાખી ઊભા રહેવું; અને પગના દ્વી'ચણના ઢાંકણીથી કાંઈક નીચેના ભાગ ઉપર (એટલે પગના અ'ગૂઠાની બાજીએ જમીન ઉપરથી પગના નળા ઉપર વેંત ભરતાં

\*244

ળીછ વેતના છેડા આવે તે જગ્યાએ) હાથના તજેની આંગળી રાખવી. પછી, તે આંગળાની છાયા જ્યાં પડે, ત્યાં સુધી પાતે ઊભા હોય ત્યાંથી પગલાં માપવાં. અષાડ મહિનામાં બે પગલે પહેલી અને પાછલી પૌરુષી થાય; પાષ મહિને ચાર પગલે પહેલી અને પાછલી પૌરુષી થાય; અને ચૈત્ર તથા આસા મહિને ત્રણ પગલે પહેલી પૌરુષી થાય. બીજા આઠ મહિનાઓમાં શ્રાવણ વિદ પડવાથી પાય સુદિ પૂનમ સુધી છાયા વધે; અને મહા વિદ પડવાથી અષાડ સુદિ પૂનમ સુધી છાયા વધે; અને મહા વિદ પડવાથી અષાડ સુદિ પૂનમ સુધી છાયા વધે; પખવાડિયે બે બે આંગળ અને મહિને ચાર ચાર આંગળ. જ્યારે ૧૫ દિવસનું પખવાડિયું હોય ત્યારે, ડર્ફ દિવસે આંગળ વધે—ઘટ; પણ અષાડથી વૈશાખ સુધીના છ મહિનાના કૃષ્ણપક્ષમાં એકેક તિથિ ઘટે છે, એટલે ચીદ દિવસનું પખવાડિયું થાય છે. એ છ મહિના ૨૯ દિવસના ગણવા અને બાકાના ૩૦ દિવસના ગણવા. એ હિસાબે ચાલુ વર્ષ કપ્ય દિવસનું થઈ રહે.

स्तृ દરેક પૌરુષીના પણ ચારભાગ પાડવાના હોય છે. પાેણી. પૌરુષી જાણવાની રીત આ પ્રમાણે છે:

જેઠ, અષાડ, શ્રાવણમાં પૌરુષીના માપમાં છ આંગળ વધારવા. ભાદરવા, આસા અને કાર્તિકમાં ,, આઠ ,, ,, માગશર, પાષ, માહમાં ,, દસ ,, ,, કાગણ, ચૈત્ર, વૈશાખમાં ,, આઠ ,, ,,

ગ. રાતની પૌરુષી જાણવાની રીત આ પ્રમાણે છે: જે કાળને વિધ જે નક્ષત્ર આખી રાત રહેતાં હોય –એટલે કે સૂર્યાસ્ત સમયે ઊગી સૂર્યોદયે અસ્ત થતાં હોય – તે નક્ષત્ર આકાશના ચાથે ભાગે પહેાંચે, ત્યારે એક પૌરુષી થયેલી ગણવી. જેમકે શ્રાવણ મહિનામાં ૧૪ દિવસ ઉત્તરાષાઢા, ૭ દિવસ અભિજિત, આઠ દિવસ શ્રવણ અને એક દિવસ (પૂનમે) ધનિષ્ઠા – એ પ્રમાણે.

#### 20

### ગળિયા બળદ

ગર્ગ નામે એક શાસ્ત્રન્ન આચાર્ય હતા. પોતાના કુશિપ્યાેથી કંટાળી, તે એક વાર વિચાર કરવા લાગ્યા :

'( સારા ખળદવાળા ) વાહનમાં ખેસીને જનાર વટેમાર્ગુ જેમ વિષમ જંગલ પણ પાર કરી જાય છે, તે પ્રમાણે (શભ) યાેગરૂપા વાહનમાં ખેસનાર સંસારતે એાળંગા જાય ં છે. પરંતુ, જેના વાહનમાં ગળિયા બળદ જોડેસ્રા હાય છે, તે તેને મારી મારીને થાકી જાય છે. અને તેના પરાણા પણ ભાગી જાય છે — કેટલાક હાંકેડુ તાે તેને પૂછડે ખટક

૧. મૂળમાં તેમને માટે સ્થવિર (વડીલ – વૃદ્ધ સાધુ), અને ગણધર (ગણ – ગચ્છના અધિપતિ), એ વિશેષણા વધારે છે. ગર્ગ નામ ઘણું જૂનું છે. વ્યાહ્મણ શ્રંથાના કાળમાં પણ તે સુપ્રસિદ્ધ હતું. જૈન શ્રંથામાં સામાન્ય રીતે ગર્ગ, કપિલ વગેરે નામાે નથી આવતાં.

ભરે છે અથવા તેને વારંવાર પરાેણા ગાંચે છે — પરંતુ પરિણામમાં કાં તા તે બળદ સાંબેલ ભાગી નાખે છે, અવળ માર્ગ ચડી જાય છે, પાસાનેર પડી જાય છે, બેસી પડે છે, ગખડી જાય છે, ઊંચો ઊછળે છે, ઠેકડા મારે છે, શક્તાથી જીવાન ગાય તરફ દોડે છે, કપટથી માથું નીચે રાખી પડી જાય છે, ગુસ્સે થઈ પાછા વળે છે, મરી ગયો હોય તેમ સ્થિર ઊનો રહે છે, વેગપૂર્વક દોડે છે, રાશને તોડી નાખે છે, ધૂંસરું ભાગી નાખે છે, કે ફૂંફાડા મારતા છૂટી જઈ પલાયન કરી જાય છે! [૧-૭]

'મારા કુશિષ્યો પણ આવા ગળિયા ખળદ જેવા છે: ધર્મકૃષી વાહનને જોડતાં જ નિર્જાળ ચિત્તવાળા તેઓ ભાગી પડે છે. તેમાંના કેટલાકને ઋદિના ગર્જ છે; કેટલાક રત્તક્ષેલુપ છે, કેટલાક એશઆરામી છે, તો કેટલાક ક્રોધી, કેટલાક ભિક્ષાના આળસુ, કેટલાક અપમાનભીરુ અને કેટલાક અકડાઈવાળા છે. કેટલાકને હું હેતુઓ અને કારણા સહિત શિખામણ આપું છું, ત્યારે તેઓ વચ્ચે બાલી ઊદી વાંધા જ નાખે છે; અને મારા વચનને પાછું વાળે છે. જેમકે કાંઈને ત્યાં કાંઈ માગવા માકલું, તો કહે છે, 'એ મને ઓળખતી નથી;' 'મને નહિ, બીજા કાંઈને માકક્ષો,' વગેરે. કચાંક સંદેશા લઈને માકલું, તો તે કામ કરવાને બદલે, અન્યત્ર રખડ્યા કરે છે; અને જાણે રાજાની વેઠ

અહીં મૂળમાં અળદને મા2 'છિન્નાલ' એવું વિશેષણ છે.
 'દેશીનામમાલા'માં (૩,૨૭) હેમચંદ્ર છિલ્ગુ, છિલ્ગુાલ તથા છિલ્ગુા, હિલ્ગુાલી શબ્દો અનુક્રમે જાર પુરુષ અને સ્ત્રીના અર્થમાં આપ્યા છે.

કરવાની હોય તેમ ભવાં ચડાવે છે. મેં તેમને ભણાવ્યા-ગણાવ્યા તથા સંભાળપૂર્વક ખાનપાનથી પોષ્યા છે: છતાં પાંખા આવ્યા પછી હંસ જેમ ચારે દિશામાં ચાલ્યા જાય, તેમ તેઓ ચાલ્યા જાય છે. એવા દુષ્ટ શિષ્યોનું મારે શું પ્રયોજન છે ? હવે હું કંટાબ્યાે છું. માટે, ગળિયા ગધેડા જેવા એ દુષ્ટ શિષ્યોને છોડી, હું દઢ તપસ્યા અંગીકાર **ક**રં.' [८-१६]

આમ વિચારી, મૃદુતા, ગંભીરતા અને સમાધિયુક્ત તે મહાત્મા ગર્ગ મુનિ શીલપરાયણ બની વિહરવા લાગ્યા. [૧૭]

### २८

### માક્ષગતિના માર્ગ

હવે હું તમને, જિન ભગવાને કહેલા, માક્ષગતિના સાચાે માર્<sup>ર</sup> કહી સંભળાવું છું. તે તમે સાંભળા<u>ે</u>. વસ્તુસ્વરૂપને જાણનારા જિનાએ ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપને ર માક્ષમાર્ગ કહ્યો છે. તેને અનુસરીને ઘણાય જીવા સદ્દગતિ પામ્યા છે. વિ-3

૧. મૂળ, 'માક્ષમાર્ગગતિ.' આ અધ્યયનમાં જૈનદર્શનના પરિભાષિક શબ્દાે તથા સિદ્ધાંતા અતિ સંક્ષેપમાં સંગ્રહરૂપે ખડકેલા છે. જૈન પરિભાષાથી છેક જ અણનાણ અભ્યાસીને એ રીતે આ અધ્યયન ઘણું મુશ્કેલ લાગવાનું. પ્રકરણને અંતે આપેલાં વિસ્તૃત હિપ્પણામાંથી, તેને કાંઈક મદદ મળી રહેશે એવી આશા છે.

ર. ચારિત્રમાં તપના સમાવેશ થઈ જાય છે. છતાં કર્મક્ષય કરવામાં તેનું અસાધારણત્વ ખતાવવા માટે તેને જાદું જણાવ્યું છે.-દીકા.

#### મહાવીરસ્વાસીનાે અ'તિમ ઉપદેશ

 ત્રાન એટલે જીવ વગેરે ક્રવ્યોની યથાર્થ સમજ.<sup>૧</sup> જ્ઞાની પુરુષોએ સર્વે ક્રવ્યો, તેમના સર્વે ગુણા અને તેમના સર્વે પર્યાયો (પરિણામા) નું યથાર્થ જ્ઞાન ઉપદેશ્યું છે. [૪-૫]

રૂપ, રસ, સ્પર્શ વગેરે ગુણા જેને આશ્રયે રહે છે, તે દ્રવ્ય કહેવાય; (આધારભૂત) એક દ્રવ્યને આશરીને રહેલા તે ગુણા કહેવાય; અને પર્યાયાનું લક્ષણ એ છે કે, તેઓ દ્રવ્ય તેમજ ગુણ બંનેને આશરેલા હોય છે.<sup>ર</sup> [ક]

ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાલ, પુદ્દગલ અને જીવ એ ઇ દ્રવ્યો છે. આ સમગ્ર ક્ષેક એ ઇ દ્રવ્યરૂપ છે, એમ જિનોએ કહ્યું છે.

ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ ત્રણ દ્રવ્યાે એક્ક<sup>3</sup> છે; કાલ, પુદ્દગલ અને જીવ એ ત્રણ દ્રવ્યાે અનંત છે. [૭-૮]

પદાર્થીની ગતિમાં નિમિત્ત — સહાયક — થવું એ ધર્મનું લક્ષણ છે; પદાર્થીની સ્થિતિમાં સહાયક થવું એ અધર્મનું લક્ષણ છે; સર્વ દ્રવ્યને પોતામાં અવકાશ — સ્થાન — આપવું એ આકાશનું લક્ષણ છે; પોતાની મેળ વર્તતા પદાર્થીને વર્તવામાં સહાયક થવું; અથવા પોતપોતાના પર્યાયો — પરિણામા — ની ઉત્પત્તિમાં પ્રવર્તમાન અધાં દ્રવ્યોને

9.35

૧. તાઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ૧, પા. ૧૬૮.

ર. જાુઓ પ્રકરણને અંતે ઠિપ્પણ નં. ૨, પા. ૧૬૯.

<sup>3. &#</sup>x27;એકેક છે' એટલે કે એ અખ'ડ દ્રવ્યા છે. તેઓ કોઈ ચાજનાં કારણ નથી, તેમ કોઈ ચાજ એમાંથી બનતા નથી.

૪. આવાં લક્ષણવાળાં ધર્મ અને અધર્મ દ્રવ્યા જૈન દર્શન સિવાય બીજી કાઈ માનતું નથી. તેમના વિવરણ માટે જીઓ પ્રકરણને અંતે હિપ્પણ નં. ૩, પા. ૧૬૯.

નિમિત્તરૂપે સહાયક થવું, એ કાળનું લક્ષણ છે; જવનું લક્ષણ 'ઉપયોગ' એટલે કે બાેધવ્યાપાર અથવા ચેતના છે. જ્ઞાન, દર્શન, સુખ, દુઃખ વગેરેથી તે ઓળખાય છે. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, વીર્ય અને 'ઉપયાગ' (બાેધવ્યાપાર) એ ખધાં છવનાં લક્ષણ છે. શબ્દ (ધ્વનિ), અધકાર, ઉદ્યોત (રતન વગેરેના પ્રકાશ), પ્રભા (ચંદ્રાદિના પ્રકાશ), છાયા, આતપ (તડકા), વર્ણ, ગધ, રસ, સ્પર્શ—એ ખધાં પુદ્દગલનાં લક્ષણ છે. [૭-૧૨]

એકત્વ, પૃથક્ત્વ, સંખ્યા, સંસ્થાન ( આકૃતિ ), સંયોગ અને વિભાગ એ પર્યાયાનું લક્ષણ છે. (એટલે કે, પર્યાયા પદાર્થીમાં એકત્વ વગેરે પ્રતીતિના હેતુ છે.) [૧૩]

જીવ, અજીવ, બાંધ, પુણ્ય, પાપ, આસ્રવ, સાંવર, નિર્જરા અને માેક્ષ એ નવ તથ્યાે એટલે કે તત્ત્વાે <sup>૩</sup> છે. [૧૪]

૧. જાઓ પ્રકરણને અંતે હિપ્પણ નં. ૪, પા. ૧૭૦.

ર. આ સંજ્ઞા પણ જૈન શાસ્ત્રમાં જ પ્રસિદ્ધ છે. બીજાં દર્શનામાં તેને સ્થાને પ્રકૃતિ, પરમાણુ વગેરે શબ્દ વપરાય છે. વિશેષ માટે જીઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. પ, પા. ૧૭૦.

<sup>3.</sup> અજીવ એટલે જીવ વિનાનાં પાંચ દ્રવ્યાે. અધ એટલે જીવ અને કર્મના સંબંધ. એ કર્મઅધના હેતુરૂપ હિંસા, અસત્ય, વગેરે પ્રવૃત્તિઓ તે આસ્રવ (પા. ૧૦૭, નાં. ૪). સંવર એટલે સિમિતિ, ગુપ્તિ વગેરે વડે કર્મને આત્મામાં કાખલ થતું રાકનું તે. (જીઓ પા. ૪૬, ઢિ૦ ૩.) નિર્જરા એટલે અધાયેલાં કમેનિ તપ વગેરેથી ખંખેરી નાખવાં તે. માક્ષ એટલે સકલ કર્મના ક્ષયથી રવરવરૂપે આત્માનું સ્થિત થતું તે. અહીં 'તત્ત્વનાં અર્થ

#### ૧૬૪ મહાવીરસ્વામીનાે અ'તિમ ઉપદેશ

ર. એ નવ તત્ત્વેાના અસ્તિત્વમાં ભાવપૂર્વક શ્રહા અથવા રુચિ તેનું નામ સમ્યકૃત્વ અથવા દર્શન<sup>૧</sup>. [૧૫]

તે નીચેનાં દશ કારણાથી ઉત્પન્ન થાય છે:

- (૧) નિસર્ગ: પાપરહિત કાઈ પુરુષને કાઈના ઉપદેશ વિના, પાતાની નૈસર્ગિક સુહિથી પાપપુણ્ય વગેરે તત્ત્વામાં, 'એ સત્ય છે, એ એમ જ છે,' એવી શ્રહા અથવા રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૨) ઉપદેશ : કાઇ સંતે<sup>૩</sup> કે કેવળજ્ઞાની જિને ક**રે**લા ઉપદેશથી કાઇને એ તત્ત્વેામાં શ્રહા અથવા દુચિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૩) આજ્ઞા: જેનાં રાગ, દ્રેષ અને અજ્ઞાન દૂર થઈ ગયાં છે, એવા કાઈ પુરુષને (આચાર્યાદિકની) આજ્ઞાથી શ્રદ્ધા અથવા રૂચિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૪) સૂત્ર : અંગ કે અંગળાજ્ઞ<sup>૪</sup> સૂત્રગ્ર<sup>ા</sup>થાેનું અધ્યયન કરતાં કરતાં કાઇને શ્રદ્ધા અથવા રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે.

અનાદિ, અનંત અને સ્વતંત્ર 'ભાવ' નથી; પણ માેક્ષપ્રાપ્તિમાં હપયાેગા થાય તેલું 'જ્ઞેય' છે. માેક્ષના જિજ્ઞાસુને જે વસ્તુનું જ્ઞાન અત્ય'ત આવશ્યક છે, તેને જ અહીં તત્ત્વ તરીકે ગણાવી છે.

૧. જુઓ પા. ૭૯, નાં. ૨; તથા પા. ૧૦૮, નાં. ૨.

ર. મૂળ: સંહસ મિતિ.

મૂળ: છદ્મસ્ય. જેને હજા કેવળજ્ઞાન નથી થયું એવા
 સાધક અવસ્થાના પુરુષ. જાઓ ડિપ્પણ નં. ૬, પા. ૧૭૨.

૪. જૈન આગમાના એ બે વિભાગા માટે જીઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ ન'. ૭. પા. ૧૭૪.

- (૫) બીજ: પાણીમાં તેલનું બિંદુ પ્રસરી જાય તેમ, (અથવા જેમ એક બીજ અનેક બીજોનું જનક થાય છે, તેમ) સિદ્ધાંતના એક ભાગમાં શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થતાં કાઈ અધિકારી પુરુષ સમગ્ર સિદ્ધાંતમાં શ્રદ્ધાવાન થાય છે.
- (૬) અભિગમ (અર્થસહિત જ્ઞાન): અગિયાર અંગા, દૃષ્ટિવાદ, વાયા બીજા પ્રકીર્ણ શાસ્ત્રગ્રંથાનું અર્થસહિત જ્ઞાન થતાં કાઈને શ્રહ્ધા અથવા રૂચિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૭) વિસ્તાર: કાઈ પુરુષને જીવ-અજીવ વગેરે દ્રવ્યોના સર્વે ભાવાનું (વિસ્તારપૂર્વક) સર્વ પ્રમાણા તથા નયાથી ર ગ્રાન થતાં શ્રદ્ધા અથવા રૂચિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૮) ક્રિયા : દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ, વિનય, સમિતિ અને ગુપ્તિ વિષયક ધર્માનુષ્ઠાના ભાવપૂર્વક આચરવાથા કાેંકીમાં શ્રદ્ધા અથવા રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૯) સંક્ષેપ: શાસ્ત્રગ્રંથામાં પૂરી નિપુણતા ન હોવા છતાં, અન્ય કુમતા ન સ્વીકારનારા કાેઈને શ્રહા અથવા રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૧૦) ધર્મ (સ્વભાવ): જિનોએ કહી **ખતાવેલા** પદાર્થો<sup>૩</sup>, શાસ્ત્રો અને ચારિત્રાના ધર્મો ઠીક લાગવા<mark>થી</mark> કાેઈને શ્રદ્ધા અથવા રુચિ ઉત્પન્ન થાય છે. [૧૬-૨૭]

<sup>1.</sup> ભાર અંગોમાનું ઘણા કાળ પૂર્વે લુપ્ત થઈ ગયેલું મનાતું ૧૨મું અંગ. જીઓ 'સંયમધર્મ' પા. ૬૧.

ર. જાઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ૮, પા. ૧૭૪.

મૂળ, 'અસ્તિકાય'. જાંઓ ઢિપ્પણ ન'. ૯, પા. ૧૭૪.

જીવાદિ તત્ત્વોના અભ્યાસ, તત્ત્વન્ન પુરુષોનું સેવન, તથા માર્ગભ્રષ્ટ કે કુમાર્ગીઓના ત્યાગ — એ સમ્યક્ત્વ કે સમ્યગ્ દશનનાં લક્ષણ છે. [૨૮]

સાચી શ્રદ્ધા વિના ચારિત્ર સંભવી શકતું નથી; અને શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થઈ એટલે ચારિત્ર આવે જ. જ્યાં સમ્યક્ શ્રદ્ધા અને ચારિત્ર એકસાથે ઉત્પન્ન થયેલાં દેખાય છે, ત્યાં પણ પ્રથમ શ્રદ્ધા જ ઉત્પન્ન થઈ હોય છે. જેને શ્રદ્ધા નથી, તેને જ્ઞાન નથી; અને જ્ઞાન વિના ચારિત્રગુણ કચાંથી હોય ? ગુણરહિતને મોદ્ધ નથી; અને અમુક્તને નિર્વાણ કે શાંતિનથી. [૨૯-૩૦]

(પાતાના સિહાંતામાં) શંકારહિતપહું; (અન્ય સિહાંતામાં) કાંક્ષારહિતપહું; (પાતાની સાધનાના ફળમાં સંદેહરૂપી) વિચિકિત્સારહિતપહું; (બીજા તીર્થિ કાની ઋહિ દેખીને પણ પાતાના મતમાં સ્થિશ્તારૂપી) અમૃદદૃષ્ટિપહું; ગુણવાનની પ્રશંસા કરવી; (શિથિલ થતા સ્વધર્માઓને) સ્થિર કરવા; (સ્વધર્માઓને અન્નપાનાદિ આપી) વાત્સલ્ય ક બક્તિ દાખવવાં; અને સ્વતીર્થની ઉન્નતિ કરવી — આ આઠ સાચી શ્રહાવાળાના આચાર છે. [૩૧]

૩, સર્વ કર્મીના નાશ કરનારું એવું ચારિત્ર પાંચ પ્રકારનું છે<sup>૧</sup>ઃ

૧. આત્મિક શુદ્ધ દશામાં સ્થિર થવાના પ્રયત્ન કરવા તે. ચારિત્ર. સમલાવમાં રહેવા માટે બધી અશુદ્ધ પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ કરવા તે સામાયિક ચારિત્ર. પછીના ચારે લેદા પણ સામાયિક- રૂપ જ છે; પરંતુ કેટલીક આચાર અને ગુણની વિશેષતાને લીધે તેમને જીદા પાડચા છે.

- (૧) ' ઇત્વરિક એટલે થાેડા વખત માટે કે યાવત્કથિક એટલે આખી જિંદગી માટે જે પહેલવહેલી મુનિદીક્ષા ક્ષેવામાં ચ્યાવે છે. તે '<sup>૧</sup> — સામાયિક.
- (૨) 'પ્રથમ દક્ષા લીધા ખાદ વિશિષ્ટ શ્રુતના અભ્યાસ કરી, વિશેષ શહિ ખાતર જે જીવનપર્ય તની કરી. દીક્ષા ક્ષેવામાં આવે છે તે. તેમજ પ્રથમ લીધેલ દીક્ષામાં દે<del>ા</del>ષાપત્તિ આવવાથી તેનાે છેદ કરી, કરી **નવે**સર દીક્ષાનું જે આરોપણ કરવામાં આવે છે. તે '<sup>ર</sup> — છેદેાપસ્થાપન ચારિત્ર.
- (૩) ' અમુક ખાસ તપ કરવા માટે ગચ્છના પરિહાર — ત્યાગ — કરી, વિશક્ષિ પ્રાપ્ત કરવા ૩૫ '<sup>3</sup> — પરિહાર-વિશહિ ચારિત્ર.
- (૪) ' જેમાં ફ્રોધ આદિ કષાયા તા ઉદયમાન ન હાય; **કક્ત ક્ષાેભનાે અંશ અતિ સૃક્ષ્મપણે હાેય,** તે '— સૃક્ષ્મ-સંપરાય ચારિત્ર

૧. આ તથા પછીની ચાર - એમ પાંચેય વ્યાખ્યાઓમાં અવતરણામાં મુકેલા ભાગ અન્ય શ્ર'યમાંથી છે.

ર. પહેલું નિરતિચાર અને બીજી સાતિચાર છેદાપસ્થાપન મહેવાય છે.

<sup>3.</sup> ટીકામાં જણાવ્યા પ્રમાણે, નવની સંખ્યામાં મુનિઓ ગચ્છની ખહાર નીકળી આ તેપ અંગીકાર કરે. નવમાંથી એક **ગુરુ**રથાને રહે; ચાર (ઉપવાસાદિ) તપ કરે: અને **બા**કીના ચા**ર** સેવાચાકરી કરે. છ મહિના બાદ સેવાચાકરી કરનારા તપ કરે, તપ કરનારા ચાકરી અને આંબેલ (પા. ૨૫૬, નોંધ ૩) કરે. એ પ્રમાણે પણ છ માસ ગયા ખાદ તે આઠમાંથી એક ગુરુ થાય અને જે શુરૂ થયા હતા તે તપ કરે; ખાકીના સાત ચાકરી કરે. આમ દાેઢ વર્ષ પૂરું કરે.

#### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

(પ) 'જેમાં કાઈ પણ કષાય ઉદયમાન નથી જ હોતો, તે '—યથાખ્યાત ચારિત્ર<sub>ે</sub> તેના અધિકા**રી** છ**દ્મસ્થ<sup>૧</sup>** પણ હેાઈ શકે. તેમ જિન<sup>૧</sup> પણ હેાઈ શકે. [૩૨-૩]

૪. તપના ખે પ્રકાર છે: બાહ્ય અને આંતર તે ખંતેના છ છ બેદ છે.<sup>૨</sup> [૩૪]

ગ્રાનથી મતુષ્યાે તત્ત્વાને જાણે છે; દર્શનથા તેમાં શ્રહ્યા કે રચિ કરે છે; ચારિત્રથી જાતના નિત્રહ કરે છે; અને તપથી વિશહ થાય છે. ડિપો

સર્વ દુઃખાેના નાશ કરવાને ઇચ્છતા મહર્ષિઓ સંયમ અને તપથી પૂર્વંકર્મોના ક્ષય કરી, માેક્ષગતિને પામે છે**,** એમ હું કહું છું. કિફી

## **ટિપ્પણા**

**હિપ્પાદ્ય ન'. ૧. મૂ**ળમાં જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર દર્શાવ્યા છે : (૧) આભિનિએાધિક ( મતિ ), એટલે કે ઇંદ્રિય-મનદ્વારા થતું મુખ્યત્વે વર્તમાન કાલિક વિષયાનું જ્ઞાન. (૨) શ્રુતજ્ઞાન એટલે કે શબ્દ-અર્થના સંબંધ જેમાં ભાસિત થાય છે તેવું, મતિ-જ્ઞાન ભાદ થતું જ્ઞાન. અવધિજ્ઞાન એટલે મન કે ઇદ્રિયાની સહાયતા વિના આત્માની યાગ્યતાના બળથી થતું મૂર્ત દ્રવ્યાનું જ્ઞાન. મન:પર્યાયજ્ઞાન એટલે સંજ્ઞાયુક્ત પ્રાણીઓના મનની અવસ્થાઓનું જ્ઞાન. કેવળજ્ઞાન એટલે સર્વ વસ્તુએા અને ભાવાનું સ**ંપૂ**ર્ણ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન. જુઓ આ માળાનું 'આચારધર્મ' પા ૧૮૪ ઇ૦.

૧. જુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ ન'. ૧, પા. ૧૭૨.

ર. મૂળમાં તે ભેદા વર્ણવ્યા નથી. કારણ, ૩૦મા અધ્યયનમાં (પા. ૧૯૯) તેમનું સવિસ્તર વર્ણન છે.

**ડિપ્પાણ ન'. ર.** દ્રવ્યા, ગુણ અને પર્યાયની વિશેષ સમજ આ પ્રમાણે છે: દરેક દ્રવ્ય પોતાના પરિણામી સ્વભાવને કારણે સમયે સમયે નિમિત્ત પ્રમાણે ભિત્ર ભિત્ર રૂપમાં પરિણત શાય છે, અર્થાત વિવિધ પ<mark>રિ</mark>ણામા પ્રાપ્ત કરે છે. **ડવ્યમાં** પરિણામ ઉત્પન્ન કરવાની જે શક્તિ છે, તે જ તેના ગુણ છે. અને ગુણજન્ય જે પરિણામ, તે જ પર્યાય કહેવાય છે. એક **ડ**બ્યમાં શક્તિરૂપે અનંત ગુણ છે; તે વસ્તુત: આશ્રયભૂત **ડબ્ય**થી અથવા પરસ્પર અવિભાજ્ય છે. જો કે પર્યાય પણ દ્રવ્યને જ આશ્રિત છે, છતાં તે ઉત્પત્તિ-વિનાશવાળા હોવાથી દ્રવ્યમાં સદા રહેતા નથી: પરંત ગુણ તાે નિત્ય હાેવાથી સદાય દ્રવ્યના આશ્રિત છે કાઈ દ્રવ્ય અથવા કાઈ ગુણ એવા નથી કે, જે સર્વધા અવિકૃત રહી શકે. પરંતુ વિકૃત અથવા અન્ય અવસ્થાઓ પ્રાપ્ત કરતાં છતાં. કાઈ દ્રવ્ય અથવા કાઈ ગુગ પોતાની મૂળ જાતિના — સ્વભાવના ત્યાગ કરતા નથી. એ જ જૈન માન્યતા પ્રમાણે તેમનું 'પરિણામી નિત્યત્વ' છે. જેમ કે. આત્મા મનુષ્યરૂપે હોય અથવા પશુપક્ષીરૂપે હોય, પરંતુ એ બધી અવસ્થાઓમાં તેનું ચ્યાત્મત્વ કાયમ **ર**હે છે. તેમજ જ્ઞાન ઘટવિષયક હોય કે પટવિષયક હાૈય, પણ એ બધા પર્યાયામાં ચેતનાગુણ કાયમ રહે છે.

**ડિપ્પાણ ન'. ૩.** આકાશની પેઠે ધર્મ અને અધર્મ અમૂર્ત હોાવાથી ઇંદ્રિયગમ્ય નથી. આગમપ્રમાણથી તેમનું અસ્તિત્વ મનાય છે. તેને પાષક શુક્તિ પણ આ પ્રમાણે છે: માછલી ગતિ કરે છે, ત્યારે તે ગતિનું મૂળ કારણ તેા માછલી પાતે જ છે; પરંતુ જે પાણી ન હોય, તાે તે ગતિ કરી શકે નહીં. એટલે તે ગતિમાં નિમિત્ત – સહકારી કારણ – પાણી છે: તે ેપ્રમાણે જીવ–અજીવ **દ્રવ્યાના** ગતિમાં સહાયક એવું તત્ત્વ સ્વીકા<mark>રવ</mark>ું જોઈએ. તે તત્ત્વ તે ધર્મ. તે પ્રમાણે સ્થિતિમાં નિમિત્ત થનારું તત્ત્વ તે અધર્મ. આકાશ દ્રવ્યથી એ કામ સિદ્ધ થઈ શકે નહીં. કારણ કે, આકાશ તા અનંત અને અખંડ હોવાથી જડ–ચેતન

**દ્રવ્યને તે પાતામાં સર્વત્ર** ગતિ અને સ્થિતિ ક**ર**તાં રાષ્ટ્રા શક નહીં. અને એમ થ્લાથી અનંતપરિમાણ વિસ્તૃત આકાશમાં તે એવાં પૃથક થઈ જાય કે, એમનું કરીથી મળવું અને નિયત સૃષ્ટિરૂપે નજરે પડલું અસંભવિત નહીં તે કઠિન તા જરૂર થઈ જાય. આ કાર**્થી** ગતિશ<mark>ીલ દ્રવ્યાની ગતિમર્યાદાને નિય</mark>ંત્રિત કરતા તત્ત્વના જૈન દર્શન સ્વીકાર કરે છે; અને તેથી જ અનંત આકાશને લાકનું ક્ષેત્ર ન માનતાં, જે મર્યાદિત ભાગમાં ધર્મ અને અધર્મ તત્ત્વ વ્યાપેલાં છે, તેટલા ભાગને જ લાક અથવા લાકાકાશ કહે છે. તેની **ખહારના** ખાલી આકાશને ખલાક તથા <mark>અલાે</mark>કાકાશ 63 814

અહીં એક વસ્તુની નોંધ લેવી આવશ્યક છે. ભગવતીસત્ર શ. ૨૦, ઉ. રમાં મહાવીર ભગવાન ગૌતમને ધર્મતત્ત્વના પર્યાય-શબ્દા કહેતાં, "ધર્મ, ધર્માસ્તિકાય, અહિ'સા, સત્ય . . . અપરિ-શ્રહ, અક્રોધ . . . મિથ્યાદર્શનશલ્યવિવેક, ઈર્યાસમિતિ . . . મનાગુપ્તિ . . . તથા તેવા પ્રકારનાં બીજ જે કાઈ છે, તે અધા ધર્માસ્તિકાયના પર્યાયશબ્દો છે' એમ કહે છે. અહીં ધર્મતત્ત્વના અર્થ અહિ'સા વગેરે જેવા કર્યો છે. તે કે. હપર જણાવેલી જડ દ્રેબ્ય તરીકેની તેની બ્યાખ્યા પણ સર્વત્ર મળી આવે છે.

**હિપ્પાથ્યુ ન'. ૪.** કાળ કાઈ પદાર્થનું નિર્વર્તા ક કે પરિણામા કારણ નથી; પરંતુ પાતાની મેળે પેદા થતા પદાર્થીનું અપેક્ષાકારણ છે. વર્લના, પરિણામ, ક્રિયા, અને પરત્વાપરત્વ (જયેષ્ઠત્વ-કનિષ્ઠત્વ) એ **બધા** કાળના 'ઉપકાર' છે; અથવા પદાર્થમાત્રમાં જણાઈ આવતી વર્તના વગેરે ક્રિયાઓ કાળની હયાતીની નિશાની છે. આમ દ્રવ્ય તરીકે તેની સાળિતીમાં ઘર્મ, અઘર્મ જેવા . દલીલ આપવામાં આવે છે. વધુ માટે જીઓ અધ્યયન ૩૬, **ટિપ્પણ ન**ં. ૬, પા. ૨**૬૭**.

**ઢિપ્પાથ્યુ ન'. પ. પુ**દ્વલના એ પ્રકાર છે : પરમાણરૂપ અને રક ધરૂપ. પરમાણુ અંત્ય દ્રવ્ય છે. એટલે કે તેના કાઈ વિભાગ નથી

અને થઇ શકતા પણ નથી; તેનું બીજી કાઈ દ્રવ્ય કારણ ન હોવાથી તે અંતિમ કારણ છે. તે નિત્ય છે, સૂક્ષ્મ છે, તથા તેનું જ્ઞાન ઇદ્રિયાથી થઇ શકતું નથી. એનું જ્ઞાન આગમ અયવા અનુમાનથી સાધ્ય છે. પ્રત્યેક પરમાણુમાં પાંચ રસમાંના કાઈ એક રસ, બે મંઘમાંના કાઈ એક ગંધ, પાંચ વર્ણમાંના કાઈ એક વર્ણ અને પરસ્પર અવિરુદ્ધ એવા બે સ્પર્શ હોય છે: અર્થાત્ સાકાશદાર અને ઊના; સીકાશદાર અને ઉના; સીકાશદાર અને ઉના; સીકાશદાર અને ઉના;

પરમાણુના જથાવાળા ભાગને સ્કંધ કહે છે. વૈશેષિકા માને છે કે, પૃથ્વી, પાણી, તેજ અને વાચુ એ ચારેના પરમાણુઓ જીદા જીદા છે; અર્થાત્ એ ચારેના પરમાણુમાં જીદા જીદા છે, અર્થાત્ એ ચારેના પરમાણુમાં જીદા જીદા છેણુ રહેલા છે. પરંતુ જૈન સિલ્દાંત પ્રમાણે અધા પરમાણુ એક્સરખા છે; અને દરેક પરમાણુમાં એક્સરખા ગુણા છે. પરમાણુઓમાં જે કાંઈ જીદાઈ છે, તે તેમના જીદા પ્રકારને લીધે નથી, પરંતુ એમાં થતા ફેરફારને લીધે છે.

વૈશેષિકા શબ્દને આકાશના ગુણ કહે છે. પરંતુ જૈના તેને પુદ્દગલના જ ગુણ માને છે. દલીલ એ કરવામાં આવે છે કે: શબ્દ તા રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શવાળા છે, ત્યારે આકાશ રૂપ-રસાદિ વિનાનું છે; માટે એ બે વચ્ચે ગુણ્ગુણીલાવ ન સંભવે.

અંધકારનું પુદ્દગલપહું એ રીતે સાબિત કરવામાં આવે છે કે, ભીંત પુદ્દગલરૂપ છે, માટે આંખની જોવાની શક્તિને આડે આવી શકે છે; તેમ અંધકાર પણ આંખની જોવાની શક્તિને આડે આવતો હોવાથી પુદ્દગલરૂપ છે.

જેમ ઠંડા વાયુ પુદ્દગલરૂપ છે માટે આપણને ઠંડક આપી ખુશી કરતા ખુશી કરે છે, તેમ છાંચા પણ આપણને ઠંડક આપી ખુશી કરતા હોવાથી પુદ્દગલરૂપ છે. છાંચા અને અધારાની જેમ સીજમાત્રના પડછાયા કે પ્રતિભિભ પણ પુદ્દગલરૂપ છે; કારણકે, એ પડછાયા કે પ્રતિભિભ ઘડા વગેરેની પેઠે આકારવાળાં છે.

આતપ એટલે તડકા અને ચ'દ્ર–સૂર્ય' વગેરેના પ્રકાશ ઠ'ડા પાણીની પેંકે આન'દ આપતા હોવાથી કે અગ્નિની પેંકે ઊના હોવાથી પુદ્ગલરૂપ છે. પદ્મરાગ વગેરે મણિના પ્રકાશ નહિ ઊના કે નહિ ઢંડા એવા છે.

િડિપ્પાથ્યુ ન'. ૧. છલાસ્થ અને જિન એ બે શબ્દોનો અર્થ સમજવા માટે આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમની જૈન દર્શને જે ૧૪ કે.ડિઓ-ગુણસ્થાન-ગણાવેલ છે, તે સમજવી જોઈએ; કારણ્કે, તે ક્રમમાં ૧૧ અને ૧૨ ગુણસ્થાને પહેાંચેલાને છલાસ્થ કહે છે અને ૧૩ તથા ૧૪ ગુણસ્થાને પહેાંચેલાને જિન કહે છે.

ગુણ એટલે આત્માની સમ્યકૃત્વ, ચારિત્ર, વીર્ય આદિ શક્તિઓ; અને રથાન એટલે તે શક્તિઓની શુદ્ધતાની તરતમભાવવાળી અવસ્થાઓ. આત્માના સહજ ગુણા હપરથી આવરણા એાછાં થતા જાય છે કે નાશ પામતાં નય છે, તેમ તેમ તે સહજ ગુણા પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં પ્રગટ થતા જાય છે. ગુણસ્થાનની કલ્પના મુખ્યત્વે માહનીય કર્મની વિરક્ષતા અને ક્ષયને આધારે કરવામાં આવી છે. માહનીય કર્મની બે શક્તિ છે: દર્શનમાહનીય, જેથી આત્મામાં તાત્વિક—રુચિ કે સત્યદર્શન થવા પામતું નથી; અને ચારિત્ર-માહનીય, જેથી આત્મા તાત્વિક રુચિ કે સત્ય દર્શન પ્રાપ્ત કર્યા છતાં તદનુસાર પ્રવૃત્તિ કરી સ્વરૂપલાભ કરી શકતા નથી.

- જે અવસ્થામાં દર્શનમાહનાયના<sup>૧</sup> પ્રઅળતાને લીધે આત્મામાં તત્ત્વરુચિ જ પ્રગઠી શકતી નથી, તથા જેથી તેની દષ્ટિ મિચ્યા (સત્ય વિરુદ્ધ) હોય છે, તે અવસ્થા તે 'મિચ્યાદષ્ટિ.'
- ર. અગિયારમે ગુણસ્થાને પહેાંચ્યા છતાં પતિત થઈ પ્રથમ ગુણસ્થાન ઉપર આવતાં વચ્ચે બહુ થાેડા વખત જે અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે, તે 'સાસ્વાદન.' તેમાં પતનાેન્મુખ આત્માને તત્ત્વરુચિના સ્વલ્પ પણ આસ્વાદ હાેય છે.
  - 3. સત્ય-અસત્ય **વચ્ચે દાેલાયમાન** સ્થિતિ તે 'સમ્યક્મિથ્યાદષ્ટિ'.
- ૪. જેમાં આત્મા અસંદિગ્ધપણે સત્યદર્શન-તત્ત્વરુચિ કરી
   શકે છે, તે 'અવરિતસમ્યક્દષ્ટિ.' તેને અવિરત કહેવાનું કારણ એ

૧. જુઓ પા ૪૬, ટિંગન ૨.

છે કે, તેમાં દર્શનમાહનીયનું ખળ ગયા છતાં. ચારિત્રમાહનીયની સત્તા સવિશેષ હોવાથી વિરતિ (ત્યાગવૃત્તિ) હૃદય નથી પામતી.

પ. જે અવસ્થામાં દુચિ કપરાંત અલ્પાંશે પણ વિરતિ (ત્યાગવૃત્તિ) ઉત્પન્ન થાય છે, તે 'દેશવિરતિ.'

- જેમાં ત્યાગવૃત્તિ પૂર્ણ ઉદય પામવા છતાં વશ્ચે વચ્ચે प्रमाद - रुणवन संभवे छे, ते 'प्रमत्तसंयत.'
  - ૭ જેમાં પ્રમાદના સહેજે સંભવ નથી, તે 'અપ્રમત્તસંયત.'
- ૮. જેમાં પૂર્વે કદી નહિ અનુભવેલા આત્મશસ્દ્રિના અનુભવ થાય છે અને અપૂર્વ વીચેલાિસ – આત્મિક સામધ્ય --પ્રગટે છે, તે 'અપૂર્વાકરણ'.
- ૯. જેમાં ચારિત્રમાહનીય કર્મના શેષ રહેલા અંશાને શમા-વવાનું કે ક્ષીણ કરવાનું કામ ચાલતું હોય છે, તે 'અનિવૃત્તિખાદર.'
- ૧૦. જેમાં માહનીયના અ'શ લાભરૂપે જ ઉદયમાન હોય છે, પણ ખહુ સૂક્ષ્મ પ્રમાણમાં, તે 'સૂક્ષ્મસંપરાય.'
- ૧૧. જેમાં સૂક્ષ્મ લાભ સુધ્ધાં શમા નય છે. તે 'ઉપશાંત-માહનીય.' આ ગુણસ્થાનમાં દર્શનમાહનીયના સર્વથા ક્ષય સંભવે ખરા, પણ ચારિત્રમાહનીયના તેવા ક્ષય નથી હોતા: માત્ર તેની સર્વાંશે હપશાંતિ હોય છે. આને લીધે જ માહના કરી ઉદ્રેક થતાં આ ગુણસ્થાનથી અવશ્ય પતન થાય છે. અને પ્રથમ ગુણસ્થાન સુધી પાછા જવું પડે છે.
- ૧૨. જેમાં દર્શનમાહનીય અને ચારિત્રમાહનીયના સર્વથા ક્ષય થઈ જાય છે, તે 'ક્ષીણમાહનીય.' અહીં થી પતન સંભવી શકતું નથી.
- ૧૩. જેમાં માહના આત્ય તિક અભાવને લીધે વીતરાગદશા પ્રગટના સાથે સર્વજ્ઞપણું પ્રાપ્ત થાય છે, તે 'સંયાળગુણસ્થાન.' આ સ્થાનમાં શારીરિક–માનસિક-વાચિક વ્યાપારા હોય છે. તેને જ્વન્મુક્તિ કહી શકાય.
- ૧૪. જેમાં શારીરિક-માનસિક-વાચિક પ્રવૃત્તિના પણ અભાવ થઈ નાય છે. તે 'અયાગગુણસ્થાન.' શરીરપાત થતાં જ

તેની સમાપ્તિ થાય છે અને પછી વિદેહમુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે.

**હિપ્પણ ન'. ૭**. તીર્થ કરો દ્વારા પ્રકાશિત જ્ઞાનને તેમના પરમ ખુદ્ધિમાન સાક્ષાત શિષ્ય ગણધરાએ ગ્રહણ કરી, એ જ્ઞાનને ભાર અંગગ્રંથારૂપે સૂત્રબહ્દ કર્યું. તે અંગપ્રવિષ્ટ કહેવાય છે. અને સમયના દોષથી ખુદ્ધિખળ તેમ જ આયુષ ઘટતાં જોઈ, સર્વ સાધારણના હિતને માટે એ દ્રાદશાંગીમાંથી ભિન વિષયા ઉપર ગણધરા પછીના શુદ્ધસુદ્ધિ આચાર્યાએ જે શાસ્ત્રા રચ્યાં, તે અંગબાહ્ય. અર્થાત્ ગણધરરચિત શ્રંથ તે અંગપ્રવિષ્ટ અને અન્ય આચાર્યોએ રચેલા તે અંગળાહા.

**ટિપ્પણ ન'. ૮.** તત્ત્વાર્થસૂત્ર ૧-૬માં જણાવ્યા પ્રમાણે પ્રમાણા અને નયાથી જ્ઞાન થાય છે. એ બેમાં તફાવત એ છે કે, નય વસ્તના એક અંશના બાધ કરે છે: અને પ્રમાણ અનેક અ'શાના વસ્તમાં અનેક ધર્મ હોય છે: એમાંથી કાઈ એક ધર્મ દ્વારા વસ્તુના નિશ્ચય કરવામાં આવે, ત્યારે તે નય કહેવાય છે; અને અનેક ધર્મ દ્વારા વરતના અનેકરૂપથી નિશ્ચય કરવામાં ુ<mark>આવે,</mark> ત્યારે તે પ્રમાણ કહેવાય. નય વસ્તુને એક દષ્ટિએ ગ્ર**હ**ણ ં કરે છે: અને પ્રમાણ અનેક દૃષ્ટિઓથી શ્રહણ કરે છે. વધુ માટે જુઓ તત્ત્વાર્થસૂત્ર (વિદ્યાપીઠ) પા. ૨૫ ઇ૦ તથા પા. ૬૮ ઇ૦.

**ટિપ્પણ ન'. ૯.** ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, જીવ અને પુદ્દગલ એ પાંચ દ્રવ્યા 'અસ્તિકાય ' કહેવાય છે. જેના બીજો ભાગ ન થઈ શકે એવા અંશને — ખંડને 'અસ્તિ' અથવા 'પ્રદેશ' કહે છે; અને એના સમુદાયને 'કાય' કહે છે. અર્થાત. અસ્તિકાય એટલે પ્રદેશાના સમહ. એ દ્રવ્યા એવા એક અખંડ રકંધરપ છે. કે જેના અવિભાજ્ય સુક્ષ્મ અંશ બુદ્ધિથી કલ્પિત કરી શકાય છે. પુદુગલ દ્રવ્યના પ્રદેશ પોતાના સ્કંઘથી જાદા થઈ શકે છે: જયારે ખીજાં ચાર દ્રવ્યાના પ્રદેશ તેમ થઈ શક્તા નથી. કારણકે, તે ચારે અમૂર્ત છે. અમૂર્તના ખંડ ન થઇ શકે. કાલદ્રવ્ય પ્રદેશસમૃહરૂપ નથી. તેથી તેને અસ્તિકાય કહેવામાં નથી આવતું.

#### 26

#### પરાક્રમ

શ્રી સુધર્મસ્વામી કહે છે : હે આયુષ્યમન્ (જ ખુસ્વામી)! સમ્યકૃત્વ (સમ્યક્ શ્રહ્ધા — દર્શન — ) પ્રાપ્ત થયા પછી, ઉત્તરાત્તર કયા કયા ગુણોને પ્રાપ્ત કરીને જીવે કર્મશત્રુતે જીતવામાં પરાક્રમ દાખવવું જોઈએ, તેનું જે વર્ણન ભગવાન મહાવીરે કરેલું છે, તે હું તને કહી અતાલું છું. તે વર્ણ<sup>દ</sup>ન સમજીને તથા ગુરૂના **ખતાવ્યા પ્રમાણે** શ્રદ્ધાપૂર્વક તેને અનુસરીને કેટલાય જીવા સિદ્ધ, સુદ્ધ અને મુક્ત થઈ, તથા પરિનિર્વાણ પામી, સર્વ દુઃખોના અંત કરી શકચા છે.

પ્રથમ ગુણ તે 'સંવેગ' અથવા માક્ષાભિલાષા. સંવેગથી જીવમાં તીવ ધર્મશ્રહા જન્મે છે; તીવ ધર્મશ્રહાથી તેની માક્ષાભિલાષા વળી વૃદ્ધિ ગત થાય છે. તેથી તે જીવ અનંત કાળ સંસારમાં રખડાવનાર<sup>૧</sup> ક્રોધ, માન, માયા

૧. મૂળ : 'અનંતાનુખંધી.' વિશેષ માટે જાુઓ પ્રકરણને અંતે ટિંગને. ૧. પા. ૧૯૪.

અને ક્ષેાભના નાશ કરે છે: તથા નવાં કર્મ ખાંધતા નથી. ક્રોધાદિના નાશથી તત્ત્વાર્થમાં તેની અશ્રહા દૂર થાય છે: અને વિશુદ્ધ શ્રદ્ધા જન્મે છે. વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાથી<sup>૧</sup> કેટલાક જીવાતે ભાવે જ સિશ્કિ પામે છે: અથવા ત્રીજે ભાવે તા અવશ્ય પામે છે જ.

ખીજો ગુણ તે 'નિવેંદ' અથવા સંસારથી વિરક્તતા. તેનાથી જીવ દેવ. મનુષ્ય અને પશુપંખી (તિય<sup>લ્</sup>ચ) સંબ'ધી કામભાગામાં વિરક્ત થાય છે; વિરક્ત થયા બાદ, તે ભાગસાધનાની પ્રાપ્તિ માટે - આરંભ તેમજ પરિગ્રહ કરવા તજી દે છે; અને એ રીતે સંસારમાર્ગના<sup>ર</sup> વિચ્છેદ કરી, સિહિમાર્ગને<sup>૩</sup> પામે છે.

ત્રીજો ગુણ તે 'ધર્મ શ્રહા.' તેનાથી જીવ પાતાને ગમતાં વિષયસખામાં વિરક્ત <mark>થા</mark>ય છે અને ગૃહસ્થધર્મ તજી સાધુપણું સ્વીકારે છે. એ રીતે છેદન – બેદન, સંચાગ – વિયોગ વગેરે શારીરિક અને માનસિક દુઃખાના અંત લાવી, તે અવ્યાભાધ માેક્ષસુખ પ્રાપ્ત કરે છે.

ચોથા ગુણ તે ગુરુ તથા સાધર્મિકાની કે 'સેવાશુબ્રુષા.' તેનાથી મનુષ્યને વિનય પ્રાપ્ત થાય છે. વિનયવાળા જીવ

૧. મૂળમાં, 'દર્શનવિશુદ્ધિ' શબ્દ છે. પરિભાષામાં તેને ક્ષાચિક સમ્ચક્તવ કહે છે. દર્શનમાહનીય કર્મીના સંપૂર્ણ ક્ષયથી પ્રગટ થયેલું સમ્યકત્વ તે ક્ષાયિક કહેવાય.

ર. 'મિથ્યાત્વ, અવિરતિ વગેરે રૂપી.' — ટીકા.

<sup>3. &#</sup>x27;શુદ્ધ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વરૂપી.' — દીકા.

૪. સાધર્મિક એટલે સમાન ધર્મના માણસ.

મુરતી નિંદા, અવહેલા વગેરે વિરાધના<sup>૧</sup> તજી. (ભવિષ્યમાં પાતાની) નરકથાનિના, પશુયાનિના તથા દેવ– મનુષ્ય યાેનિમાં હલકી ગતિનાે નિરાધ કરે છે; તેમજ ગુરની પ્રશંસા, સ્તુતિ, ભક્તિ અને ખહુમાનથી દેવ – મનુષ્યયાનિમાં (પાતાને માટે) સુગતિ નિર્માણ કરે છે; સિહ્ધિ – માક્ષ – રૂપી સદ્દગતિને<sup>ર</sup> વિશહ ક**રે** છે: પ્રશંસાપાત્ર તેમજ વિનયમૂલક સર્વ ધર્મકાર્યો સાધે છે: તેમજ ખીજા પણ ઘણા જીવાને વિનય ગ્રહણ કરાવે છે.

પાંચમા ગુણ તે ' આક્ષાચના ' અથવા (ગુરુ આગળ) પાતાના દેાષ કખૂલ કરી દેવા તે. તેનાથી જીવ માક્ષમાર્ગમાં વિદ્ય કરનારાં તથા અનંત સંસાર વધારનારાં ત્રણ શલ્યો -પાતામાંથી ખેંચી કાઢે છે, અને સરળતા પ્રાપ્ત કરી શકે છે. સરળતા પ્રાપ્ત કરનારાે અમાયા જીવ સ્ત્રીભાવ, અને નપુંસક-ભાવની<sup>૩</sup> વિકૃતિ પ્રાપ્ત કરાવનારાં કર્મ નથી ખાંધતા; અને પૂર્વ બાંધ્યાં હોય તાે ખંખેરી નાખે છે. ત્રણ શક્યો તે આ : ૧. માયા — દંભ, ડાેળ કે ઠગવાની વૃત્તિ, **ર** 

૧. આરાધનાથી ઊલાદી તે વિરાધના.

ર. એટલે કે, તે ગતિનાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિ કારણાને.

મળમાં 'સ્ત્રીવેદ' અને 'નપુ'સક્વેદ' એવા શબ્દો છે. પુરુષ સાથે વિષયાભિલાષા એ સ્ત્રીવેદ; અને સ્ત્રીપુરુષ ઉભયના વિષયાભિ-લાષ તે નપુંસકવેદ. માયાવીપહ્યું, ઠગવાની ટેવ, પરદેાષદર્શન વગેરે સ્ત્રીવેદ ખંધાવાનાં કારણા ગણાવાય છે. સરળ માણસ સ્ત્રીશરીર કે નપું સક્શરીર ન પામે – અર્થાત્ પુરુષશરીર જ પામે. દિગ'બર પર'પરા સ્ત્રીશરીરે માક્ષ નથી માનતી. એવા જ નિ'દાના ભાવ અહી' પણ છે.

નિદાન — ભાગાની લાલસા. ૩. મિથ્યાદર્શન — સત્ય ઉપર શ્રહ્યા ન ચાટવી અથવા અસત્યના આગ્રહ.

છઠ્ઠી ગુણ તે 'નિન્દના ' અર્થાત પાતાની આગળ પાતાના દાષા કખૂલી જવા તે. તેનાથી જીવ પશ્ચાત્તાપ પ્રાપ્ત કરે છે; પશ્ચાત્તાપથી વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત કરે <mark>છે; અને</mark> વૈરાગ્યથી અંતઃકરણશુદ્ધિ<sup>૧</sup> પ્રાપ્ત કરી, ઉત્તરાત્તર આગળ વધી, માહનીય કર્મોનાર ક્ષય કરે છે.

સાતમા ગુણ તે 'ગર્હણા ' અર્થાત બીજાની આગળ પોતાના દેાષ પ્રગટ કરવા તે. તેનાથી જીવ (પોતા પ્રત્યે) અનાદર પ્રાપ્ત કરે છે; અનુચિત પ્રવૃત્તિઓ<sup>૩</sup> કરતા અટકે છે: અને ઉચિત પ્રવૃત્તિએામાં પ્રવૃત્ત થાય છે. એવા ભિક્ષ મ્યાત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણોના નાશ કરતારાં ઘાતી કર્મોના<sup>૪</sup> નાશ કરી શકે છે.

૧. મૂળ, 'કરાહાગૃહાશ્રેણી.' તેના પારિભાષિક શબ્દ 'અપૂર્વકરણ' છે. જાુઓ પા. ૧૯૦-૮.

ર. જાએના પા. ૪૬. ટિંગ્ ર.

<sup>3.</sup> મૂળ : 'ચાેગ'.

૪. મળમાં 'અન તથાતિપર્યાવ' છે. 'અન ત વિષય છે જેમના તે જ્ઞાન (વિશેષ ખાધ) અને દર્શન (સામાન્ય ખાધ). તેમના ઘાત કરનાર જ્ઞાનાવરણીય વગેરે કમેી.' — ટીકા. કમેીના આઠ પ્રકાર છે: જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય, અંતરાય, વેદનીય, ચ 1 પૂષ, નામ અને ગાત્ર (જીઓ અધ્ય૦ ૩૩ પા. ૨૨૬ ઇ૦. શરૂઆતમાં). તેમાંનાં પહેલાં ચાર ઘાતી કર્મ કહેવાય છે. કારણ કે તે આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણાના સીધા ઘાત કરે છે. ખાડીનાં અધાતિક છે.

આડમાં ગુણ તે 'સામાયિક'<sup>૧</sup> અર્થાત સમભાવમાં ચ્માત્માને સ્થાપિત કરવાે તે. તેનાથી જીવ **અધાર્મિક** પ્રવૃત્તિઓામાંથી વિરત થાય છે.

નવમા ગુણ તે 'ચતુર્વિ'શતિસ્તવ ' અર્થાત્ ચાેવીસ તીર્થ<sup>:</sup>કરાેની સ્તૃતિ. તેનાથી શ્રહ્ધા — <u>ર</u>ચિની નિર્મળતા પ્રાપ્ત થાય છે.

દસમા ગુણ તે (ગુરૂને) 'વંદન'. તેનાથી નીચ ગાત્રમાં જન્મ અપાવનાર કર્મ ન:શ પામે છે: ઉચ્ચ ગાત્રમાં જન્મ અપાવનાર કર્મ બંધાય છે: ત્યાં પણ સૌભાગ્ય એટલે કે સર્વ ક્ષેાકામાં વક્ષભતા પ્રાપ્ત થાય છે; તથા સર્વ પાતાને અનુકુળ બને છે.

૧૧મા ગુણ તે 'પ્રતિક્રમણ' અર્થાત થયેલ ભૂલના અનુતાપ કરી, તેમાંથી નિવૃત્ત થવું અને નવી ભૂલ ન કરવા સાવધાન થવું. તેનાથી જીવ, લીધેલાં વ્રતનાં છિદ્રો ખંધ કરી શકે છે; અને તેમ થવાથી કર્મળંધનનાં દ્વાર બંધ થાય છે. પછી. તે નિર્મળ ચારિત્રવાળા તથા આઠ પ્રવચનમાતાએામાં<sup>ર</sup> <sup>\*</sup>સાવધાન ખની. નિરંતર સંયમયાગમાં પ્રવૃત્ત થાય છે: અને ઇંદ્રિય–મનને સન્માર્ગમાં સ્થાપિત કરી સખે વિહરે છે.

૧૨મા ગુણ તે 'કાયાત્સર્ગ' અર્થાત શારીરિક વ્યાપારા છાડી. એક આસને સ્થિર થઈ ધ્યાનસ્થ થવું તે.

૧, જુઓ પા. ૨૪, નાં. ૨. કાળના અમુક નિયમ લઈ, તે वणत हरम्यान अधर्भ प्रवृत्तिना त्याग हरी, ध्यान, पाठ वजेरे धर्भ-પ્રવૃત્તિમાં સ્થિર થવાના અભ્યાસ કરવા તે સામાચિક વ્રત.

ર જાઓ પા. ૧૩૯.

તેનાથી જીવ અતીત અને વર્તમાન દેષો ધોર્કી નાખી શકે છે; અને પછી ભાર દૂર થવાથી સુખે વિચરતા મજૂરની પેઠે સ્વસ્થ હૃદયે પ્રશસ્ત ધ્યાનયક્ત થર્ધ શકે છે.

૧૩માે મુણ તે 'પ્રત્યાખ્યાન ' અર્થાત્ (કશું ) ત્યાગવાના નિયમ, તેનાથી જીવ કર્મળ ધનનાં દ્વારા (પાપપ્રવૃત્તિએા) બંધ કરી શકે છે, તથા ઇચ્છાનિરાધ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તેમ કરનારાે છવ સર્વ પદાર્થામાંથી તૃષ્ણા નિવૃત્ત કરી. ખાલાંતર સંતાપરહિત **થ**ઈ વિચરે છે.

૧૪માે ગુણ તે 'સ્તવસ્તુતિમંગળ.'<sup>૧</sup> સ્તવન અને સ્તૃતિથી જીવ ज्ञान, દર્શન અને ચારિત્રરૂપી સહ્ધ<sup>૧</sup> પ્રાપ્ત કરે છે: તથા પછી એવી આરાધના કરી શકે છે કે, જેથી તે સંસારનાે અંત લાવી *મક*ત થાય છે કે ઉચ્ચ દેવગતિ<sup>૩</sup> પ્રાપ્ત કરે છે.

૧૫મા ગુણ તે 'કાલપ્રતિક્ષેખના' અર્થાત કાલનં નિરીક્ષણ: યોગ્ય વખતે યોગ્ય કામ કરવા કાલની આબતમાં સાવધાની. તેનાથી છવ જ્ઞાનને આવરણ કરનાર ્કર્મના નાશ કરી શકે છે.

૧૬માે ગુણ તે 'પ્રાયશ્ચિત્તકરણ'. તેનાથી જીવ પાપકર્મ ધાર્ક નાખી. દાષરહિત થર્ક શકે છે. યાગ્ય રીતે

૧. 'શક્રસ્તવ' વગેરેના પાઠ તે સ્હવમ'ગળ; અને 'નમાત્યુણ'' વગેરે સ્તુતિનું ઓછામાં ઓછું આઠ વાર, અને વધારેમાં વધારે ૧૦૮ વાર રટન કરવું તે સ્તુતિમાંગળ.

ર. મૂળ, 'બાધિ'. 'જૈનધર્મ' — ટીકા.

મૂળ, 'કલ્પવિમાનાત્પત્તિકા'. કલ્પ અને વિમાન વગેરે માટે જાઓ અધ્યા ૩૬. શ્લા ૨૦૯-૧૭, પા ૨૬૨.

પ્રાયશ્ચિત્ત કરનારાે છવ માર્ગ અને માર્ગનું કળ<sup>૧</sup> તથા ચ્યાચાર અને આચારનું ફળ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

૧૭ માે ગુણ તે 'ક્ષમાપના' અથવા અપરાધની ક્ષમા માગવી તે. તેનાથી છવ ચિત્તની પ્રસન્નતા અને સર્વ ભૂત-ંપ્રાણીએ। પ્રત્યે મૈત્રીભાવ પ્રાપ્ત કરે છે. પછી તે રાગદ્વેષ-રહિત થઇ<sup>૨</sup>. નિર્ભય અની શકે છે.

૧૮ માે ગુણ તે 'સ્વાધ્યાય.' તેનાથી જ્ઞાનને આવરણ કરનારાં કર્મ નાશ પામે છે. તેના પાંચ પ્રકાર આ પ્રમાણે છે :

વાચના ( ગુરૂ પાસેથી સૂત્રપાઠ ક્ષેવા તે ); પ્રતિપ્રચ્છના ( ગુરૂને શંકા પૂછવી તે ); પરિવર્તના ( સત્રપાઠનું વારંવાર પરાવર્તન ); અનુપ્રેક્ષા (સૂત્રનું ચિંતન–મનન); અને ધર્મકથા.

૧૯. વાચનાથી જીવ બ'ધાયેલાં કર્મ ખ'ખેરી નાખવારૂપી નિર્જરા પ્રાપ્ત કરી શંકે છે; તથા શાસ્ત્રના નિરાદર ન કરી. તીર્થ કરના ધર્મને અવલં બી તથા કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષય કરી, મહાપર્યાવસાન અર્થાત મુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે.

રું. પ્રતિપુરું નાથી છવ સત્ર અને અર્થના સંશય દ્વર કરી શકે છે તથા સંદેહ અને માહ પેદા કરનાર કર્મના ત્નાશ કરી શકે છે.

ર૧. પરાવર્તનથી તે ભૂલી ગયેલું યાદ લાવી શકે છે. તથા નવું યાદ કરી શકે છે.<sup>3</sup>

૧. સમ્યકત્વ – દર્શન એ માર્ગ, અને તેનું કળ એટલે ઃજ્ઞાન. − ઠીકા.

ર. મૂળ, 'ભાવનાવિશુક્કિ પ્રાપ્ત કરી.'

<sup>3.</sup> મળ. 'બ્યંજનલબ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે.'

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ ૧૮૨

રર. અનુપ્રેક્ષાથી જીવ આયુષકમ સિવાયનાં<sup>૧</sup> **ળાકીનાં (સાત પ્રકારનાં ) કર્મોનું ઘન ળધન શિથિલ કરી** નાખે છે; તેમના તીવ પ્રભાવને મંદ કરી નાખે છે; તથા તેમના પરિમાણને પણ અલ્પ કરી નાખે છે.<sup>ર</sup> વળી તે (નવું ) આયુષકર્મ પણ બાંધે કે ન બાંધે : બાંધે તા અશુભ ન જ બાંધે: તે ભવે મક્ત થવાના હાય તા ન જ બાંધે: શરીર વગેરેને દ:ખહેત થઈ પડનાર 'અસાતાવેદનીય' કર્મ કરી બાંધે જ નહિ; તથા આ અનાદિ, અનંત, લાંબે કાળે એાળંગી શકાય એવા તથા ચાર ગતિઓ<sup>3</sup>વાળા સંસારરૂપી અરણ્યને શીધ્ર પાર કરી જાય

ર૩. ધર્મકથાથી જીવ ભગવાનના સિદ્ધાંતાને પ્રકાશિત્ર કરે છે; અને તેમ કરી, શુભ કર્મ ઉપાર્જન કરે છે.

ર૪માે ગુણ તે 'શ્રુતારાધના' અથવા સિદ્ધાંતનું સેવન. સિદ્ધાંતની (શાસ્ત્રની) સેવનાથી જીવ અજ્ઞાનના નાશ કરે છે અને રાગદ્વેષજનિત ક્લેશામાંથી મક્ત થાય છે.

રપમા ગુણ તે 'એકાગ્રમનસંનિવેશના' — અથવા એક ધ્યેય વસ્તુમાં ચિત્તની સ્થાપના. તેનાથી છવ ચિત્ત-નિરાધ કરી શકે છે.

૧. આયુષકર્મ બાદ કરવાનું કારણ એ કે, કાઈ પણ ભવમાં આયુષકર્મ તાે એક જ વાર ખંધાય છે: અને તે પણ જીવિતના ત્રીએ ભાગ કે તેના પણ ત્રીએ ભાગ (ઇ૦) ખાકા રહે ત્યારે. આ નિયમ અનુસાર ન ખંધાય, તા અંતમાં આયુષ્ય અંતર્માદ્ધર્ત ખાંકી **રહે** ત્યારે અવશ્ય બ'ઘાય જ.

ર. જુઓ અધ્ય૦ ૩૩ ની શરૂઆતમાં, પા. ૨૨૬.

<sup>3.</sup> દેવ, મનુષ્ય, તિય'ંચ (પશુપ'ખી ઇ૦), નારકી - એ ચાર. ૪. મૂળ, 'પ્રવચનની પ્રભાવના કરે છે.'

ં ૨૬માે ગુણ તે 'સંયમ'. તેનાથી જીવ પાપનાે નિરાધ કરી શકે છે.

ર છમા ગુણ તે 'તપ'. તેનાથી જીવ વ્યવદાન — એટક્રે કે પૂર્વ બાંધેલાં કર્મનું દૂરીકરણ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

ર૮માે ગુણ તે 'વ્યવદાન'. તેનાથી જીવ સર્વ પ્રકારની ક્રિયાની ઉચ્છિત્રતારૂપી શુકલપ્યાનની ચોથી પાયરી<sup>૧</sup> પ્રાપ્ત કરી શકે છે; અને સિહ્ધ, અુદ્ધ, મુક્ત તથા પરિનિર્જત બની, સર્વ દુઃખાેના અંત લાવે છે.

રહેમા ગુણ તે 'સુખશાતન' અથવા સુખની સ્પૃહાનું નિવારણ, તેનાથી જીવ વિષયસુખામાં અનુત્સુકતા પ્રાપ્ત કરે છે. તેમ કર્યા પછી જ તે સાચી અનુક પા, અભિમાન-રહિતતા, તથા શાકરહિતતા પ્રાપ્ત કરે છે અને ચારિત્ર-માહનીય કર્મોના ર નાશ કરે છે.

૩૦માે ગુણ તે 'અપ્રતિબહતા' અર્થાત નીરાગતા. તેનાથી જીવ નિઃસંગતા પ્રાપ્ત ક**રે** છે અને નિઃસંગતા**થી** રાગાદિરહિત<sup>ું</sup> તથા દઢમનસ્ક થઈ. દિવસે યા રાત્રે સતત **બાહ્ય** સંગ તજી, અપ્રતિબહ્ધપણે વિહરે છે.

૩૧મા ગણ તે 'વિવિક્તશય્યાસનસેવના' અર્થાત સ્ત્રી-પશ-નપુંસક વગેરેથી રહિત શયન-આસન-મુકામ વગેરે સેવવાં તે. તેનાથી જીવ ચારિત્રની રક્ષા કરી શકે છે. ચારિત્રની

<sup>1.</sup> જુઓ પ્રકરણને અંતે ડિપ્પણ નં. ૨, પા. ૧૯૪.

ર. જાંઓ પા. ૪૬, ટિ૦ ર.

भूण, 'एक:'।

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ ૧૮૪

રક્ષા કરનારાે જીવ, પાષ્ટકારક અને ઉત્તેજક વસ્તુએાથી રહિત આહાર કરનારાે, દઢચારિત્ર, માત્ર સંયમમાં જ રત તથા માેક્ષની ભાવનાવાળા અની, આઠ પ્રકારનાં કર્મોરૂપ ગાંઠ છેદી નાખે છે.

**૩૨મેા ગુ**હ્યુ તે 'વિનિવર્તાના' અર્થાત્ વિષયા તરક્**યી** આત્માનું પરાઙ્મુખ થવું તે. તેનાથી છવ પાપકર્મી ન કરવા માટે પ્રયત્નવાન થાય છે અને બાંધેલાં કમેી દૃર કરી, આ ચાર ગતિવાળા ભવારણ્યને તરી જાય છે.

૩૩માે ગુણ તે 'સંભાેગપ્રત્યાખ્યાન' અર્થાત્ મંડળામા<mark>ં</mark> <mark>એસી ન જમતાં, જ</mark>ીદા જમવું તે. તેનાથી જીવ આલંખના દૂર કરી, નિગલંખ બની શકે છે. નિરાલંખ મનુષ્યની જ પ્રવૃત્તિ માેક્ષરૂપી એક જ પ્રયોજનવાળી બની શકે છે. તે**વા** મનુષ્ય પાેતાને મળે તેટલાથી જ સંતાેષ પામે છે; પારકાને મળેલાને৷ સ્વાદ નથી કરતેા; (તે મને આપશે ? એવા) વિકલ્પ નથી કરતાે; અભિલાષા નથી કરતાે; તથા યાચના નથી કરતો; પરંતુ અલગ ઉતારા શાધી વિહરે છે.

૩૪માે ગુણુ તે 'ઉપધિપ્રસાખ્યાન' અર્થાત્ સર્વ સાધનસામગ્રીનાે ત્યાગ<sup>૧</sup>. તેનાથી જીવ સ્વાધ્યાયાદિમાં નિર્વિંધતા પામે છે; કાંક્ષારહિત **બને છે તથા** કાંઈ સાધન ન મળે, તેા ક્લેશ નથી પામતેા.

૧. 'રજોયહાં, મૂમતી, પાત્ર વગેરે સાધુજીવનમાં ખાસ આવશ્યક વસ્તુઓ સિવાયની '— એવું ટીકાકાર સૂચવે છે; તેમજ **૩૫મા ગુણ 'આહારત્યાગ'ની બાબતમાં પણ, માત્ર 'સ**દાષ આહારના ત્યાગ' એમ સૂચવે છે.

૩૫માે ગુણ તે આહારપ્રત્યાખ્યાન — અ**ર્થા**ત આહારતા ત્યાગુ તેનાથી જીવની જીવિતેચ્છા દૂર થર્ધ જાય છે: અને આહાર ન મળવાથી તેને ક્લેશ થતા નથી.

૩૬મા ગુણ તે 'ક્યાયપ્રત્યાખ્યાન' અર્થાત ક્રાધ, માન, માયા અને ક્ષાેભના ત્યાગ, તેનાથી છવ વીતરાગભાવને પામે છે; તથા સખદુઃખમાં સમભાવી થાય છે.

૩૭મા ગુણ તે 'યાગપ્રસાખ્યાન' **અર્થા**ત મન. વાણી અને કાયાની પ્રવૃત્તિના ત્યાગ. તેનાથી જીવ અક્રિય થાય છે, નવું કર્મ બાંધતા નથી અને જાનું ખંખેરી નાંખે છે.

૩૮મા ગુણ તે 'શરીરપ્રત્યાખ્યાન' અર્થાત શરીરના ત્યાગ. તેનાથી જીવ સિહ્ધોના ઉત્તમ ગુણો પ્રાપ્ત કરે છે, તથા ક્ષેકના ટાચભાગે જઈ પહેાંચી<sup>૧</sup> (માક્ષ પામી), પરમ સુખી થાય છે.

૩૯માે ગુણ તે 'સાહાય્યપ્રત્યા∿યાન' **અર્થા**ત સાથીએાના ત્યાગ. તેનાથી જીવ એકલાપણું પ્રાપ્ત કરે છે અને એકાત્રપણાના અભ્યાસ કરી, થાડું બાલનારા, થાડા ઝઘડાવાળા, થાડા ક્રાધવાળા, અધિક સંયમવાળા, અધિક સંવરવાળા<sup>ર</sup> અને અધિક સમાધિવાળા અને છે.

૪૦મા ગુણ તે 'ભક્તપ્રત્યાખ્યાન' અર્થાત આહાર-ત્યાગ. તેનાથી જીવ હજારા જન્મ અટકાવે છે.

૪૧મા ગુણ તે 'સદ્ભાવપ્રત્યાખ્યાન' અર્થાત એવા પ્રકારના સંપૂર્ણ ત્યાગ કે જેથી કરી કદી કરવા ન પડે.

૧. જુએા પા. ૧૩૮, નાંધ ૧.

ર. જુએા પા. ૪૬, ટિ. ૩,

એવી અનુત્તમ ત્યાગની દશા 'શૈક્ષેશી' (એટલે કે મેર પર્વાત જેવી નિશ્વલ, ચૌદમાં ગુણસ્થાનની દશા)<sup>૧</sup> કહેવાયા છે. તે દશામાં વર્તવાથી જીવ શુક્લખ્યાનની ચરમ સ્થિતિને<sup>ર</sup> પ્રાપ્ત થઈ, (કેવળત્તાન થયા ખાદ ખાકી રહેતાં વેદનીય, આયુષ, નામ અને ગાત્ર એ ) ચાર કર્મા<sup>3</sup> નષ્ટ કરી, સિદ્ધ, **છુહ, મુક્ત અને પરિનિર્વૃત થાય છે તથા** સર્વ **દુઃખાેના** આંત લાવે છે.

૪૨મા ગુણ તે 'પ્રતિરૂપતા' અર્થાત્ સાધુસંઘની આચારમર્યાદાએ!ને વેશ વગેરે બાબતામાં અનુસરવં તે. તેનાથી (અન્ય જંજાળ ન રહેવાને લીધે) હલકાપર્હાં– નિરાંત પ્રાપ્ત થાય છે. સાધુનાં પ્રશસ્ત ચિદ્ધો ધારણ કરતા હેાવાથી તેવાે છવ અપ્રમત્ત રહે છે; તેનાં શ્રહ્ધાર્ચિ નિર્મળ થાય છે; તે સત્ત્વવાન અને સદાચારયુક્ત<sup>પ્ર</sup> થાય છે; સર્વ ભૂત-પ્રાણીઓમાં વિશ્વાસ ઉપજાવે છે; તેની પાસે થાડી ચીજો હોવાથી તેને તપાસ (પ્રતિક્ષેખના) પણ થાડી કરવી પડે છે; પ વળી તે જિતે દ્રિય થાય છે અને વિપલ તપ અ**ને** સદાચરણવાળા થાય છે.

૧. જુએા પા. ૧૭૩ (૧૪).

ર. જુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. રે, પા. ૧૯૪.

<sup>3.</sup> મળમાં, 'ચાર કેવલીકમાંશા' છે. કેવળજ્ઞાન થ<mark>યા ખાદ</mark> પણ એ ચાર કર્મા બાકા રહે છે. તેમના નાશ શરીરના નાશ સાથે જ થાય છે. તેઓ આત્માની વિશુદ્ધિના ધાત ન કરતાં હોવાથી અધાતી કર્મા કહેવાય છે. જાઓ પા. ૧૭૮, નાં. ૪.

૪. મૂળ, 'સમિતિયુક્ત', જુએ! પા. ૪૬, ટિ. ૩.

પ. જાઓ અધ્યા ૨૬, પા. ૧૫૨,

૪૩માે ગુણુ તે 'વૈયાવત્ય' અથવા (સાધુ વગેરેની) સેવા–શુશ્રૃષા. તેનાથી જીવ તીર્થ'કર થવાનું કમ<sup>૧૧</sup> પ્રાપ્ત કરે છે.

૪૪માે ગુણ તે સર્વગુણસંપન્નતા.'<sup>ર</sup> તેનાથી છવને અપુનરાવૃત્તિ અર્થાત્ મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. પછી તેને શારીરિક કે માનસિક દુઃખા ભાેગવવાં પડતાં નથી.

૪૫માે ગુણ તે 'વીતરાગતા' અર્થાત્ રાગદ્વેષરહિતતા. તેનાથી જીવ સ્તેહના બંધા તેમજ તૃષ્ણાના બંધા છેદી શકે છે; અને મનગમતા કે ન ગમતા શખ્દ, સ્પર્શ, રસ, રૂપ અને ગંધરૂપી વિષયોમાં વિરક્ત થાય છે.

૪૬મેા ગુણ તે 'ક્ષાંતિ.' તેનાથી છવ પરિષઢોા અર્થાત્ મુશ્કેલીએા છતી શકે છે.

૪૭માે ગુણ તે 'મુક્તિ' અથવા નિર્ફ્ષોભતા. તેનાથી જીવ નિષ્કિંચનતા પ્રાપ્ત કરી શકે છે. પછી અર્થક્ષાેબી મનુષ્યા તેની વાંછા કરતાં નથી.

૪૮માે ગુણ તે 'આર્જવ' અથવા સરળતા. તેનાથી જીવ મન, વચન ખને કાયાની એકતા— વિશુદ્ધિ— પ્રાપ્ત કરે છે, કાેઈને છેતરતાે નથી અને ધર્મના આરાધક થાય છે.

૪૯માે ગુણ તે 'મૃદુતા' અથવા અમાનીપણું. તેનાથી જીવ અહંકારરહિત થાય છે; નમ્ર<sup>૩</sup> થાય છે અને જાતિ,

૧. મૂળ, 'તીર્થ'કર નામકર્મ.' જે કર્મથી વિશિષ્ટ ગતિ, જાતિ આદિ પ્રાપ્ત થાય, તે 'નામકર્મ' કહેવાય છે. જીએા પા. ૨૨૮ (૬).

ર. ' જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્ર એ ત્રણે ગુણો.'— ઠીકા.

મૂળ, 'મૃદુમાર્દ' વસ'પન્ન.' પ્રસંગે નમી જલું તે મૃદુતા;
 કેમેશ ક્રોમળપહું તે માર્દ' વ. – દીકા.

### મહાવીરસ્વામીનાે અ'તિમ ઉપદેશ

કુળ, બળ, રૂપ, તપ, શ્રુત, લાભ અને ઐશ્વર્ધ એ આઠ મદસ્થાના દૂર કરી શકે છે.

પ૦માે ગુણ તે 'ભાવસત્ય' અર્થાત્ અંતરની સચ્ચાઇ. તેનાથી જીવ અંતઃકરણશહિ પ્રાપ્ત કરે છે. તેવા જીવ પછી ત્રાની પુરુષે ઉપદેશેલા ધર્મની આરાધના માટે પ્રયત્**ન**વાન થાય છે અને એમ કરી પારલૌકિક<sup>૧</sup> ધર્મની આરાધના કરે છે.

પ૧માે ગુણ તે 'કરણસત્ય' અર્થાત આચારની<sup>ર</sup> સચ્ચાર્ક. તેનાથી જીવ ક્રિયાસામ<sup>દ</sup>ર્ય પ્રાપ્ત કરી **શ**કે છે અને જેવું ખાલે છે તેવું કરે છે.

પરમા ગુણ તે 'યાેગસસ્ય', અર્થાત્ મન, વાણી અને કાયાની સચ્ચાર્ક, તેનાથી જીવ મન, વાણી અને કાયાની પ્રવૃત્તિઓને નિર્દોષ કરે છે.

પક્રમા ગુણ તે 'મનાગુપ્રતા' અર્થાત્ મનને અશુભ પદાર્થોમાંથી રક્ષવું તે. તેનાથી જીવ એકાત્રચિત્તતા પ્રાપ્ત કરી. સંયમ આચરી શકે છે.

પ૪માે ગુણ તે 'વચાેગુપ્તતા ' અર્થાત્ વાણીને અશુભ પદાર્થામાંથી રક્ષવી તે. તેનાથી જીવ નિર્વિકારીપણું પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

પપમા ગુણ તે 'કાયગુપ્તતા' અર્થાત્ કાયાને અશુભ વ્યાપારમાંથી રક્ષવી તે. તેનાથી જીવ આત્મામાં પાપકર્મ દાખલ થતું અટકાવી શકે છે.

966

<sup>ે</sup> ૧. પરલાેક સુધારનારા ધર્મની. જોકે ટીકાકાર એવા અર્થ કરે છે કે. 'સદગતિ પ્રાપ્ત કરી પરલાકમાં પણ ધર્મની આરાધના કરે છે.'

ર. પ્રતિલેખના વગેરે વિધિપૂર્વક કરવાં તે -- ટીકા.

પક્ષ્માે ગુર્ણ તે 'મનઃસમાધારણા' અર્થાત્ મનને (સિદ્ધાંતમાં જણાવેક્ષે) શુભ સ્થાને સ્થિરતાપૂર્વંક સ્થાપતું તે. તેનાથી જીવ એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કરી, જ્ઞાનનાે વિકાસ સાધી તથા શ્રહાની વિશુહ્ધિ સંપાદન કરી, મિથ્યાત્વનું**°** નિવારણ કરે છે.

પહેમા ગુણ તે 'વચઃસમાધારણા' અર્થાત વાણીને (સ્વાધ્યાયાદિ) શુભ કાર્યમાં સ્થાપન કરવી તે. તેનાથી જીવ શ્રહ્ધા–રૂચિ (દર્શન)નાે વિકાસ સાધી શકે છે. તેથા તેને સહ્દર્મની પ્રાપ્તિ સુલભ થાય છે અને તેમાં પ્રતિબધક વસ્તુઓ દૂર થાય છે.

પ૮મા ગુણ તે 'કાયસમાધારણા' અર્થાત કાયાને (સંયમરૂપી) શુભ માર્ગમાં સ્થાપવી તે. તેનાથી જીવ ચારિત્રનાે વિકાસ સાધી તેની સંપૂર્ણતા<sup>ર</sup> પ્રાપ્ત કરે છે: અને પછી આયુષ્ય<sup>3</sup> પૂરું થતાં સિદ્ધ, **યુદ્ધ અને મુક્ત** થાય છે.

પહેમા ગુણ તે 'જ્ઞાનસંપત્રતા' અર્થાત્ શાસ્ત્રજ્ઞાનમાં વિશારદતા. તેનાથી જીવને જીવ-અજીવ વગેરે તત્ત્વાનું ત્રાન<sup>૪</sup> પ્રાપ્ત થાય છે. પંછી તે જીવ દેારાવાળી સાેયની પેઠે સંસારરૂપી અરણ્યમાં ખાવાઈ જતાે નથી; પરંતુ જ્ઞાન.

૧. જાઓ પા. ૧૭, નાં. ૧.

ર. મૂળમાં, 'યથાખ્યાતચારિત્ર પ્રાપ્ત કરે છે' એમ છે. જાઓ પા. ૧૬૮.

<sup>3. &#</sup>x27;ચાર કેવલીકર્માં'શો.' જાુઓ પા. ૧૮૬, નાં. 3.

૪. જાુઓ. અ. ૨૮, પા. ૧૬૨.

### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

વિનય, તપ અને ચારિત્ર ભક્ષે પ્રકારે પ્રાપ્ત કરી, સ્વસિદ્ધાંત અને પરસિદ્ધાંતમાં કુશળ બની, (વાદમાં) અજેય<sup>૧</sup> અને છે.

**ધ્રુમા ગુરુ તે 'દર્શનસંપન્નતા' અર્થાત** તત્ત્વાર્થમાં શ્રહા – સમ્યક શ્રહા. તેનાથી જીવ ભવના હેતુરૂપ મિથ્યાત્વનું છેદન કરે છે અને સત્યના પ્રકાશનું નિવારણ ન કરી. ઉત્તમ ્રાન, દર્શન અને ચારિત્ર જોડે આત્માને યોજે છે તથા આત્માને ભક્ષે પ્રકારે આત્મા વડે વાસિત<sup>ર</sup> કરતા વિહરે છે.

**ધ્૧માે ગુણ તે 'ચારિત્રસંપન્નતા' અર્થાત યથા**ખ્યાત-ચારિત્ર<sup>3</sup> પ્રાપ્ત કરવું તે. તેમ કરનારાે જીવ (૧૪મા <u>ગુણસ્થાનરૂપી ) શૈક્ષેશીભાવ અર્થાત મેરપર્વત જેવી સ્થિરતા</u> પ્રાપ્ત કરી, આયુષ્ય પૂરં થતાં સિદ્ધ, છુદ્ધ અને મક્ત થાય છે.

કરમા ગુણ તે 'શ્રોત્રેન્દ્રિયનિગ્રહ,' તેનાથી જીવ ંમનને ગમતા કે ન ગમતા શબ્દોમાં રાગદ્રેષનાે નિરાધ કરી શકે છે અને તેવા રાગદ્રેષથી બંધાતું કર્મ અટકાવી, પૂર્વે ુબાંધેલું ખંખેરી નાખે છે.

અને સ્પર્શ ઇદિયોના નિગ્રહનું સમજવું. (માત્ર તેમના વિષયો અતુક્રમે રૂપ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ સમજવા.)

960

૧. 'અસંવાતનીય ' પાઠ પ્રમાણે. 'સંવાતનીય ' પાઠ લઈ 'પંડિતામાં મિલનીય–ગણનીય,' એવા અર્થ પણ લેવાય છે.

ર. મૂળ, 'ભાવિત.' ગુણ્યુક્ત કરતાે અથવા ચિતન કરતાે એવા અર્થશાય.

<sup>.</sup> જાએો **પા. ૧૬**૮.

**ક્**ંબો ગુણ તે 'ક્રોધવિજય.' તેનાથી જીવ શાંતિ પ્રાપ્ત કરે છે; અને ક્રોધના હેતુભૂત નવું કર્મ ન બાંધી, પૂર્વે **બાંધેલું ખંખેરી નાખે છે.** 

**ક**૮. ક૯. ૭૦. તે જ પ્રમાણે 'માનવિજય'થી માઈવ. 'માયાવિજય'થી ઋજાભાવ – સરળતા, અને 'ક્ષાેભવિજય'થી સંતાષ પ્રાપ્ત થાય છે. તથા તે દરેકના હેતુભૂત નવું કર્મ ન બંધાતાં, પૂર્વે બાંધેલું ખંખેરી નંખાય છે.

૭૧મા ગુણ તે 'પ્રેય્ય-દ્વેષ-મિ<sup>ટ્</sup>યાદર્શન વિજય' — અર્થાત રાગ, દેષ, અને મિથ્યાદર્શન અથવા મિથ્યાત્વના વિજય તેનાથી જીવ ત્રાન, દર્શન અને ચારિત્રની આરાધના કરવા પ્રયત્નશીલ થઇ, આઠ પ્રકારના કર્મની ગાંઠ તાેડવા તત્પર થાય છે. તે આ પ્રમાણે : પ્રથમ તેા ૨૮ પ્રકારના માેહનીય કર્મના<sup>૧</sup> ક્ષય કરે છે; પછી પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનાવરણીય કર્મના<sup>ર</sup>, નવ પ્રકારના દર્શાનાવરણીય કર્મના<sup>3</sup> અને પાંચ પ્રકારના અંતરાયકમ<sup>ર</sup>ના.<sup>૪</sup> તેમાં પણ. માહનીય કર્મ પ્રથમ ક્ષીણ થતાં, અંતર્મુદ્દર્ત બાદ બાકીનાં ત્રણ સાથે ક્ષય પામે છે. ત્યાર ખાદ, તેને અનંત, શ્રેષ્ટ, સંપૂર્ણ, નિરાવરણ, સ્પષ્ટ, વિશુદ્ધ, અને ક્ષોક તથા અક્ષોકનું પ્રકાશક એવું ઉત્તમ કેવલત્તાનદર્શન<sup>પ</sup> પ્રાપ્ત થાય છે; પછી જ્યાં સુધી

૧. જાઓ પા. ૪૬, ટિંગનાં, ૨.

ર. જાએન સ્પૃધ્યા ૩૩ (૧), પા. ૨૨૬.

<sup>3.</sup> જુઓ અધ્ય૦ ૩૩ (૨), પા. **૨૨**૭.

૪. જુઓ અધ્ય૦ ૩૩ (૮), પા. ૨૨૯.

પ. જુએા પ્રકરણને અંતે ટિ. નં. ૬, પા. ૧૯૭.

તે સંયોગ દશામાં એટલે કે મન, વાણી અને કાયાના વ્યાપારા યુક્ત (૧૩મા ગુણરથાનમાં) હોય છે. ત્યાં સુધી. તેને (નિર્દોષ છતાં પાંપણના હાલવા ચાલવા જેવી ક્રિયાઓને કારણે) જે કર્મબ'ધન થાય છે. તે સખકારી સ્પર્શવાળ હોય છે; માત્ર બે ક્ષણ ૮કે છે; પહેલી ક્ષણે<sup>૧</sup> ળધાય છે, ખીજી ક્ષણે અનુભવાઈ જાય છે અને ત્રીજી ક્ષણે નાશ પામી જાય છે.<sup>ર</sup> પછી તેટલા પુરતા તે અકર્મ બની જાય છે.

૭૨માે ગુણ તે શૈક્ષેશીપણું. (તેનું વર્ણન આ પ્રમાણે છે. ઉપર ૭૧મા ગુણમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ) કેવળનાન પ્રાપ્ત થયા પછી, મુદ્દર્ત કરતાં પણ એોર્છું આયુષ્ય ખાકી રહે, સારે તે ભિક્ષુ મન, વાણી અને કાયાના વ્યાપારાના નિરાધ કરી, જેમાં માત્ર શ્વાસાવ્છાસ જેવા સુક્ષ્મ શરીરક્રિયાએ। બાકી રહેલી હોય છે, અને જેમાંથી પતન થવાને! પણ સંભવ નથી, એવી શુકલધ્યાનની ત્રીજી પાયરીએ<sup>૩</sup> સ્થિત થાય છે. પ્રથમ તો તે મનોવ્યા-પારતે રોકે છે; પછી વાણીવ્યાપારતે રોકે છે; પછી કાય-વ્યાપારને રાેક છે; પછી શ્વાસપ્રશ્વાસને રાેકે છે; પછી અઇઉઋજ એટલા પાંચ હસ્વ અક્ષરા બાલતાં જેટલા વખત થાય, તેટલા વખતમાં તે સ્થૂલ કે સુક્ષ્મ એવી મન, વાણી કે કાયાની કાઈ પણ ક્રિયા વિનાની તથા જે સ્થિતિમાંથી પછી પાછા

૧. મૂળ, 'સમય': કાળના સુક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ અવિભાજ્ય અંશ.

ર. મૂળમાં તે કર્મ માટે 'ઈર્યાપાર્થિક' શબ્દ છે. જાએ! પ્રકરણને અંતે હિપ્પણ નં. ૩, પા. ૧૯૫.

<sup>3.</sup> તેથી તે 'સક્ષ્મક્રિયાઅપ્રતિપાતિ' કહેવાય છે. જીઓ પ્રકરણને અંતે ઢિંગ નં. ૨, પા. ૧૯૪.

કરવાપણું નથી એવી શુકલધ્યાનની ચોથી પાયરીએ<sup>૧</sup> સ્થિત થાય છે. અને ત્યાં સ્થિત થતાંની સાથે જ વેદનીય. આયુષ્ય, નામ અને ગાત્ર એ ચાર બાકી રહેલા કર્માંશાનાર નાશ કરી નાખે છે.

૭૩મા ગુણ તે 'અકર્મતા,' ઉપર પ્રમાણે ચાર કર્મોના ક્ષય થયા પછી ઔદારિક, કાર્મણ અને ( અને તૈજસ એ ત્રણે) **શ**રીરાેનાે <sup>૩</sup> સર્વ પ્રકારે પરિત્યાગ કરી, તે જીવ સાધા લીટીમાં. પોતાના અવગાહ<sup>૪</sup> માટે જેટલા આકાશપ્રદેશોને અડવા પડે, તે સિવાય બીજા પ્રદેશાને ન અડતા, ઊર્ધ્વ ગતિથી, એક સમયમાં જ, વાં કેાચૂં કેા ગયા વિના<sup>પ</sup> તે (મે ક્ષ) સ્થાને જાય છે અને ગ્રાનરૂપી લક્ષણવાળા થઈ સિદ્ધ, અદ અને મુક્ત થાય છે.

૧. તેથી તે 'સમુચ્છિન્નક્રિયા–અનિવૃત્તિ' કહેવાય છે.

ર જુઓ પા. ૧૮૬. નાં. ૩.

<sup>3.</sup> જાઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ૪, પા. ૧૯૬.

૪. જીવના અવગાહ (ફેલાવ) તેના શરીર જેટલા હાય છે: માત્ર અણ કે માત્ર વિભા નથી હોતા. દીવાના પ્રકાશની પેઠે. પ્રાપ્ત થયેલા શરીરના અવગાહ અનુસાર તેમાં વધઘટ થાય છે. છેલ્લા શરીરના પાેલાણના ભાગ ખાદ કરતાં 🕏 ભાગ જેટલાે અવગાહ. દેહત્યાગ પછી છવના રહે છે.

પ. જાુઓ પ્રકરણને અંતે ટિંગ્ન . પ, પા. ૧૯૬.

મૂળમાં 'સાકાર ઉપયોગસુક્ત ખની' એમ છે. ઉપયોગ એટલે બાધરૂપ વ્યાપાર. એ જીવનું ક્ષક્ષણ છે. સાકાર ઉપયોગ એટલે જે બાધ ત્રાહ્ય વસ્તાને વિશેષરૂપે નહીં તે; અને જે બાધ ત્રાહ્ય વસ્તુને સામાન્યરૂપે જાણે તે નિરાકાર ઉપયોગ. સાકારને 'જ્ઞાન' અને નિરાકારને 'દર્શન' પણ કહે છે.

## ૧૯૪ મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

આ પ્રકારે આ અધ્યયનનાે વિષય શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે ઉપદેશ્યાે છે તથા પ્રકાશિત કર્યાે છે

# **ટિપ્પણાે**

િપ્પણ ન'. ૧. ક્રોધાદિ ચાર ક્યાયાની તીવ્રતાના ચાર પ્રકાર અતાવાય છે. જે ક્રોધાદિ એટલા અધા તીવ્ર હોય, જેથી જીવને અનં તકાળ સ'સારમાં ભટકલું પડે તે 'અન'તાનુખ'ધી' કહેવાય છે. જે ક્રોધાદિ વિરતિ (ત્યાગવૃત્તિ) ના પ્રતિભ'ધ કરવા પૃરતા જ તીવ્ર હોય, તે 'અપ્રત્યાખ્યાનાવરણીય' કહેવાય છે. જે ક્રોધાદિ અમુક અંશે વિરતિ થવા દે, માત્ર સર્વ વિરતિ ન થવા દે, તે 'પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય' કહેવાય છે. અને જે ક્રોધાદિની તીવ્રતા સર્વ વિરતિના પ્રતિભ'ધ કરવા જેટલી નહિ, પણ તેમાં રખલન અને માલિન્ય કરવા જેટલી જ હોય છે, તે 'સંજ્વલન' કહેવાય છે.

િપ્પાસ્તુ ન'. ર. ધ્યાનના ચાર પ્રકાર માનવામાં આવ્યા છે. ૧. આર્ત ધ્યાન : એટલે કે અપ્રિયની પ્રાપ્તિથી કે પ્રિયની અપ્રાપ્તિ વગેરેથી થતી ચિ'તાનું સાતત્ય. ર. રોદ્રધ્યાન : હિસા, અસત્ય, ચારી અને વિષયરક્ષણ માટે સતત ચિંતા. ૩. ધર્મ ધ્યાન : ભગવાનની આજ્ઞા શી છે, દેષનું રવરૂપ શું છે અને તેમાંથી કેમ છટાય, વગેરે વિચારામાં મનાયાગ. ૪. શુક્લધ્યાન : તેના અર્થ એવા પણ કરવામાં આવે છે કે 'શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યનું ધ્યાન–ચિંતન'. તે ૭ મા ગુણરથાનથી આગળ હોય છે. તેના ચાર ભેદ્દ છે. તેમાંના પહેલા છે, અગિયારમા–ખારમા ગુણરથાને પહેાંચેલા અને 'પૃવં 'નામનાં લુપ્ત થઈ ગયેલાં મનાતાં શાસ્ત્રા જાણનારને જ સંભવી શકે છે. 'પૃવં ' ન જાણનારને તે ગુણસ્થાને ધર્મ ધ્યાન જ સંભવે છે. હેલ્લા છે પ્રકારો તેરમા–ચોદમા ગુણસ્થાને ધર્મ ધ્યાન જ સંભવે છે.

શાસ્ત્રજ્ઞાનને આધારે (વિતર્ક), આત્માદિ દ્રવ્યાનું હત્પત્તિ. રિયતિ, નાશ, મૂર્ત ત્વ-અમૂર્ત ત્વ, ગુણ-પર્યાય, સ્વભાવ વિભાવ વગેરે દેષ્ટિએ ભેદપ્રધાન (પૃથકૃત્વ) ચિંતન કરે; અને શ્રુતજ્ઞાનને જ અવલ'બી, એક અર્થ ઉપરથી બીજા અર્થ ઉપર, એક શબ્દ ઉપરથી **ખીજા શબ્દ ઉપર, શબ્દ ઉપરથી અર્થ ઉપર, એક યાેગ (**બ્યાપાર) §પરથી બીજા યાેગ ઉપર સંક્રમ−સંચાર (વિચાર) કરે, તાે તે શુક્લઘ્યાનની પ્રથમ પાયરી 'પૃથકત્વ – વિતર્ક – સવિચાર' થઈ. તે ૮ થી ૧૧ ગુણસ્થાના વચ્ચે હાય છે.

બીજ પાયરીમાં, શુતજ્ઞાનને આધારે એક્ત્વ – અભેદ – પ્રધાન ચિંતન હોય છે; તેમજ અર્થ, શબ્દ કે યાેગનું પરિવર્તન નથી હાેેેેં તે 'એક્ત્વ-વિતર્ક—અવિચાર' કહેવાય છે. તે **૧૨મા** ગૂણ-સ્થાનમાં સંભવે છે.

ત્રીજી પાયરીમાં, અસ્થિરપણે ભટકતું મન ધ્યાન વડે એક વિષય ઉપર સ્થિર થતાં છેવટે તદ્દન શાંત થઈ જાય છે. પરિણામે જ્ઞાનનાં બધાં આવરણા વિલય પામા સર્વ જ્ઞપણ પ્રગટ છે, વગેરે વિગતાતું તથા ચાથી પાયરીનું પણ મૂળમાં હરમા ગુણમાં વર્ણન છે ત્યાં જોઈ લેવું. વધુ વિગત માટે જાઐા આ માળાનું 'યાેગશાસ્ત્ર ' પા. ૧૨૬. ચાર ધ્યાનાના ગુણસ્થાના દીઢ વહે ચણી આ પ્રમાણે છે: પહેલાં ત્રણ ગુણસ્થાનમાં આર્ત અને રીદ્ર; ચારા અને પાંચમામાં આઈ, રીદ્ર અને ધર્મ: છઠામાં આર્ત અને ધર્મ; સાામામાં ધર્મ; આઠથી બાર સુધીમાં ધર્મ અને શુક્લ; તથા ૧૩ અને ૧૪માં માત્ર શુક્લ.

**હિપ્પણ ન'. ૩.** કર્મના બે ભેદ છે: સાંપરાયિક અને ઈચાપિય. ૧. સાંપરાયિક: એટલે જે કર્મ આત્માના સંપરાય – પરાભવ કરે છે તે. જેમ ભીના ચામડા ઉપર પહેલી રજ તેના ઉપર ચાેડી જાય છે, તેમ વિવિધ પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા ખેં ચાયેલ કર્મ આત્મામાં ક્રોધ. લાેભ આદિ ક્ષાયા હાેય તાે આત્મા સાથે ચારી નય છે. પરંતુ ક્ષાય ન હોવાથી જે કર્મ આત્માની

સાથે લાગીને તરત છૂટી જાય છે – બી'ત ઉપર નાખેલા લાકડાના ગાળાની જેમ-તે ર. ઇર્યાપથ કહેવાય છે. સૂત્રફહાંગ શ્રુત. ર. અધ્યા રમાં ૧૩ મા ઈર્યાપશિક ક્રિયાસ્થાનની ટીકામાં શ્રીશીલાંકદેવ જણાવે છે કે, કર્મ તાે પ્રવૃત્તિ થઈ એટલે બ'ઘાવાનું; પણ તેની સ્થિતિ કષાયને આધીન છે. જો કષાયના ઉદય ન હોય, તા (કથાયરહિત સહજ) પ્રવૃત્તિથી બ'ધાતું કર્મ પહેલે સમયે બ'ધાઈ . સ'^લેષ પામે છે અને બીજે સમયે તેનાે ફ્લાનુભવ થાય છે. પ્રકૃતિથી તે 'સાતાવેદનીય' (સુખકર) હોય છે; તેના અનુભવ શુભ હોય છે અને હત્તમાત્તમ દેવસુખથી પણ ચડિયાતાે હોય છે. પછી ત્રીજે સમયે તે કર્મ નાશ પામી જાય છે.

**ડિપ્પાણ ન'. ૪.** જીવનાં શરીર કુલ પાંચ છે. અહાર દેખાતું સ્થૂલ શરીર તે ઔદારિક શરીર. ખાધેલા આહારાદિને પચાવવામાં અને દીપ્તિમાં કારણભૂત યનાકુ શરીર તે તૈજસ. છવે ખાંધેલા કર્મસમૂહ તે કાર્મણશરીર. આ ત્રણમાંથી તૈજસ અને કાર્મણ માક્ષ થતા સુધી કાયમ રહે છે. ક્યારેક નાનું, ક્યારેક માટું, પાતળું – જાડું. એક–અનેક એવાં વિવિધ રૂપાને — વિક્રિયાને — ધારણ કરી શકે તે વૈક્રિય શરીર. તે જન્મસિદ્ધ અને કૃત્રિમ એમ બે પ્રકારનું છે. અમુક દેવ વગેરેને તે શરીર જન્મથી પ્રાપ્ત હોય છે; જ્યારે કેટલાંક મનુષ્ય વગેરે તપ વગેરેની શક્તિથી તેલું શરીર ઉત્પન્ન કરી શકે છે. ચૌદ પૂર્વગ્રંથા જાણનાર મુનિથી જ રચી શકાતું આહારક એ પાંચમું શરીર છે. તે મુનિઓને કાંઈ શ'કા પડતાં અન્ય ક્ષેત્રામાં રહેલા સર્વજ્ઞ પાસે જવા માટે તેઓ તેને ઉત્પન્ન કરે છે. તે હાય જેટલ' નાનું હોય છે. સંદર હોય છે. નિર્દોષ હોય છે. તથા કાઈથી રાકાય તેલું કે કાઈને રાકે તેલું નથી હોાહું.

**ટિપ્પાણ ન'. પ.** પૂર્વ શરીર છાડી બીજે સ્થાને જતા જીવાના બે પ્રકાર હાય છે: (૧) સ્થૂલ તેમ જ સૂક્ષ્મ શરીરને સદાને માટે છાેડી જતા મુચ્યમાન જીવા; અને (ર) એક સ્થૃલ શરીરને છાડી બીજા સ્થલ શરીરને પ્રાપ્ત કરતા સંસારી જીવા. મુચ્યમાન જીવા માક્ષના નિયત સ્થાન ઉપર ઋજુગતિથી જ એટલે કે એક પણ વાંકન લેતાં સરળ રેખામાં જાય છે. પરંતુ, સંસારી છવા જે નવે સ્થાને ઉત્પન્ન થવાના હાય છે, તે સ્થાન ક્યારેક પૂર્વ સ્થાનની ભિલકુલ સરળ રેખામાં હોય છે અને ક્યારેક વકરેખામાં પણ હોય છે. ઋજુગતિને ઇલુગતિ કહે છે અને वस्यतिने विश्वस्यति महे छे.

**ડિપ્પણ ત'. ક**. જ્ઞાન એટલે વિશેષ બાધ; અને દર્શન એટલે સામાન્ય બાેઘ. સામાન્ય રીતે આપણને કાેઈ વસ્તુનું જ્ઞાન થાય છે. ત્યારે પ્રથમ તેના સામાન્ય બાધ થાય છે; અને પછા વિશેષ ખાધ થાય છે. પરંતુ, કેવળજ્ઞાનીને પહેલું જ્ઞાન અને પછી દર્શન થાય છે. એ તેની વિશેષતા છે. તેથી 'કેવળજ્ઞાનદર્શન 'એવા શબ્દપ્રયોગ સંભવે છે. પરંતુ કેવળજ્ઞાનીને એ ખંને હોવા વિધે અને હોય તો કમરાઃ હોવા વિશે કે એક્સાથે હોવા વિશે પછાના આચાર્યોમાં ખહુ મતભેદ છે. સિદ્ધાંતપક્ષ તે ખેનને ક્રમભાવી અને અલગ અલગ માને છે. બીજો પક્ષ ખંનેને અલગ માને છે. પણ તેમને સહભાવી — એક સાથે થનારાં — માને છે. કારણ કે.બાધરૂપી સ્વભાવવાળા શાશ્વત આત્મા જ્યારે નિરાવરણ થઈ જાય, ત્યારે તેને એ ખંને ઉપયોગો (જ્ઞાન અને દર્શનરૂપી બાેધબ્યાપારા) નિરંતર જ થવા જોઈએ. ત્રીજો પક્ષ એ બે ઉપયોગોના ભેદ ન માનતાં એક્ય માને છે, અને દલીલ કરે છે કે, નિરાવરણ કેવલજ્ઞાન થયા પછી, જેમ આવરણદશાનાં મતિ વગેરે બીજાં જ્ઞાનાે જીદાં નથી માનતા, તેમ કેવળદર્શનાવરણના ક્ષય થઈ ગયા પછા કેવળદર્શનને ૈકેવળજ્ઞાનથી અલગ માનલું ઠીક નથી. આ <mark>બાબતની વિસ્</mark>તૃત ચર્ચા માટે જુઓ પં. સુખલાલજ અનુવાદિત 'ચૌથા કર્મ પ્રથ' ્યા. ૪૩.

## ૩૦

# તપામાર્ગ

શ્રીસુધર્મસ્વામી કહે છે: હે આયુષ્યમન્ (જં અસ્વામી)! હિંસા, જાદ, ચારી, મૈંશુન, પરિગ્રહ અને રાત્રીબોજન; ચાલવા બાલવા વગેરે પ્રવૃત્તિઓમાં અસાવધાની; મન-વાણી-કાયાનું અસત્પ્રવૃત્તિમાંથી અરક્ષણ; ક્રોધ, માન, માયા, અને લાલ; ઇંદ્રિયનિગ્રહના અભાવ, ગર્વ, દંભવૃત્તિ, બાગની લાલસા અને મિંચ્યાત્વ— એ બધાં આત્મામાં પાપકર્મદાખલ થવાનાં દ્વારા – આસ્રવા છે. તે બધાંથી રાગદ્દેષયુક્ત બનેલા જીવ પાપકર્મ બાંધે છે! રિ-૩

જેમ કાઇ માટા તળાવને સુકવી નાખવું હાય, તા પ્રથમ તેમાં નવું પાણી દાખલ થવાના માર્ગો અધ કરી, અદરનું પાણી ઉક્ષેચીને સુકવી નાખવું જોઈએ; તેમ સંયમી ભિક્ષુએ પણ, પ્રથમ, નવાં પાપકર્મ દાખલ થવાનાં આસ્ત્રવા રૂપી દારા અધ કરી, પછી કરાડા જન્મથી એકઠા થયેલા કર્મને તપ વડે દૂર કરવું જોઈએ. [પ-૬] એ તપના બે પ્રકાર છે: બાહ્ય અને આભ્યંતર.

- (૧) બાહ્ય તપના છ પ્રકાર છે: ૧. અનશન અર્થાત્ આહારતા ત્યાગ કરવા તે. ૨. ઊનાદરિકા અર્થાત ભૂખ કરતાં એાછું ખાવું તે. ૩. બિક્ષાચર્યા અર્થાત્ આહાર <mark>ધેરધેર માગીને મે</mark>ળવવા તે. ૪. રસપરિત્યાગ અર્થાત્ **ઘી**, દૂધ, દારૂ વગેરે વિકારક રસોના ત્યાગ. પ. કાયક્લેશ અર્થાત ટાઢ–તડકામાં કે વિવિધ આસનાદિ વડે શરીરને કસવું તે. ૬. સંલીનતા<sup>૧</sup> અર્થાત ઇંદ્રિયાદિને નિયમમાં રાખી એકાંતમાં રહેવું તે. ૭-૮]
- ૧. અનશન ખે પ્રકારનું છે. અ. 'ઇત્વરિક' એટલે કે અલ્પકાલ — નિયતકાલ — માટેનું : એ કાલ પૂરા થયા ત્યાદ ભાજનની આકાંક્ષા સાથેનું. અને જ્ઞા. મરણકાલ<sup>ર</sup> એટલે કે મરણ સુધીનં : કરી ભાજનની આકાંક્ષા વિનાનું.
- જ્ઞ. ઇત્વરિક તપ મનવાંછિત (સ્વર્ગ, માેક્ષ વગેરે) વિવિ<mark>ધ હેતુ</mark>થી કરવામાં આવે છે. તે 'શ્રેણી '<sup>૩</sup> વગેરે નિયત રચના અનુસાર કરવામાં આવે છે. કે તેવી રચના વિના નિજ શક્તિ અનુસાર કરવામાં આવે છે. હિ-૧૧

**ગા.** મરણકાલ સુધીનું તપ શારીરિક હલનચલનની અપેક્ષાએ છે પ્રકારનું છે. જેમાં ઊભા થવું, ખેસવું, પડખું

૧. આગળ \*લાેક ૨૮ તથા તત્ત્વાર્થસત્ર ૯-૨૦માં તેને માટે 'વિવિક્તશય્યાસન' શબ્દ છે. તત્ત્વાર્થમાં ભિક્ષાચર્યાને બદલે 'વૃત્તિ-પરિસ'ખ્યાન' - વિવિધ વસ્તુઓની લાલચ દ્ર'કાવવી તે - એવા શાબ્દ છે. બ'નેના અ'તર્ગત ભાવ એક જ છે.

ર. તેને 'ચાવત્કથિક' પણ કહે છે.

૩. જુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ૧, પા. ૨૦૫.

બદલલું વગેરે ચેષ્ટાએા કરવાની છૂટ હાય, તે સવિચાર; અને જેમાં તેવી છૂટ ન હાેય, તે અવિચાર, તે બેને અનુક્રમે, સપરિકર્મ અને અપરિકર્મ<sup>૧</sup> પણ કહે છે.

તે ખંને પ્રકારનાં મરણાે ગામમાં સ્વીકાર્યાં હાેય કે ગામ બહાર સ્વીકાર્યાં હાેય,<sup>ર</sup> તાે પણ તે ખંનેમાં આહાર-ત્યાગ તાે સમાન જ છે. [૧૨-૩]

ર. ભૂખ કરતાં એોછું ખાવારૂપી ઊતાદરિકા તપ પાંચ પ્રકારનું છે. જા. દ્રવ્યની અપેક્ષાએ. જા. ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ. इ. કાલની અપેક્ષાએ. ई. ભાવની અપેક્ષાએ. અને ઉ. પર્યાયની અપેક્ષાએ. [૧૪]

**લ.** જેનો જેટલા આહાર છે, <sup>3</sup> તેથી ઓછામાં ઓછા એક કાળિયા પણ ઓછા કરે, તો તે દ્રવ્યની અપેક્ષાએ ઊનાદરિકા તપ થયું કહેવાય.

લા. ગામ, નગર, શેરી, ઘર વગેરે સ્થળાએ<sup>૪</sup> અમુક નિયતપ્રમાણ ક્ષેત્રમાં જ ભિક્ષા માટે કરવું, એ ક્ષેત્રને

૧. 'વિચાર' એટલે વિચરષ્-હાલલું ચાલલું તે; પરિકર્મ એટલે હાલલું ચાલલું વગેરે શારી રિક ચેષ્ટાએા. સવિચારના ભક્તપ્રત્યા-ખ્યાન અને ઇ ગિની (ઇત્વરિત) મરષ્ એવા એ વિભાગ છે. અવિચારને પાદપાપગમન પણ કહે છે. તે અધાન સમજ માટે ન્યુઓ પા. રપ, નો. ર.

ર. મૂળમાં નિર્હારી અને અનિર્હારી શબ્દ છે. અંતકિયા કરવા શખને અન્ય સ્થળે લઈ જવું પડે એવે સ્થાને મરવું તે નિર્હારી; અને અંત્યક્રિયા થઈ શકે તેવે સ્થળે જ (બહાર) મરવું તે અનિર્હારી.

<sup>3.</sup> પુરુષના 3ર કાેળિયા અને સ્ત્રીના ૨૮.

૪. વિગતા માટે જાંએા પ્રકરણને અંતે હિ. નં. ર, પા. ૨૦૫.

આશરીને ઊનાેદરિકા તપ થયું કહેવાય. વળી જાદાં જાદાં ધરામાં પેટીના આકાર થાય તે પ્રમાણો.<sup>૧</sup> અધી પેટીને **આકારે.** ગામત્રિકાને આકારે. તીડની પેઠે. શંખનાં કંડાળાંની પેડે કે સીધા જઈને પાછા વળવું<sup>ર</sup> – એ પ્રમાણે ભિક્ષા માગવી. એ પણ ક્ષેત્રને આશરીને ઊનાેદરિકા તપ થયું કહેવાય. [૧૫-૯]

s. દિવસના ચાર પ્રહરમાંથી<sup>૩</sup> જે સમય પાેતે મુકર<mark>ર</mark> કર્યો હોય. તે સમયમાં જ ભિક્ષા માગવી, તે કાલની અપેક્ષાએ ભારતિકા તપ થયું કહેવાય. અથવા ત્રીજા પ્રહરના કાે**ઈ** હિસ્સામાં કે ચાથા હિસ્સામાં ભિક્ષા માગે. તેા પણ તે કાલની ∶અપેક્ષાએ ઊનાેદરિકા તપ થયું કહેવાય. [૨૦-૧]

<mark>ર્ફ. સ્ત્રી અથવા પુર</mark>ુષ; આભર<u>ણયુક્ત કે</u> આભર<mark>ણ</mark>રહિત; ંખાલ્ય–યૌવન વગેરેમાંથી અમુક અવર<mark>થા</mark> કે અમુક વસ્ત્ર**થી** 

૧. એક ઘરથી ભિક્ષા શરૂ કરી, ચારસ પૂરા થાય તે ક્રમનાં ધરામાં જ ભિક્ષા માગવી તે (પેટી). શેરીની બે બાજીનાં ઘરામાં વારાકરતી ડાંબી તરફ તથા જમણી તરફ એક એક ઘર છાંડી સળ'ગ ત્રિકાેોાના હાર કરવા તે ગામૂત્રિકા (ભળદ ચાલતાં મૃતરે તાે તેવી આકૃતિ થાય): તીડ થાડાં ઊંડે, પાછાં બેસે તેમ વચ્ચે વચ્ચે ઘણાં ંચરાે છાડતાં છાડતાં ફરલું તે (પત'ગવીયિકા); અને કેન્દ્રમાંથી રાંખની પેઠે અહાર ગાળ કુંડાળાં કરતા જવું અથવા અહારથી કુંડાળાં કરતા કરતા કેન્દ્રે આવતું, તે શંખૂકાવર્ત.

ર. મૂળ, 'આયત'ગત્વા.' આ બધામાં ઊનાેદરપહ્યું એ ે રીતે કહેવાય કે, આવી આકૃતિઓ કરવા જતાં, ભ્રિક્ષાનું ક્ષેત્ર િનિયત થઈ, ભિક્ષાનું પ્રમાણ પણ આપાઆપ ઘટે છે.

<sup>3.</sup> મૂળ: પૌરુષા. જાઓ પા. ૧૫**૬**, હિ. નં. ૧.

યુક્ત; અમુક વિશેષતા કે અમુક વર્ણયુક્ત — એ પ્રમાણે નક્કી કરેલ ભાવ (સ્વરૂપ)વાળા દાતા ભિક્ષા આપે, તો જ સ્વીકારવાના નિયમ કરવા, એ ભાવની અપેક્ષાએ ઊનાદરિકા તપ થયું કહેવાય. [૨૨-૩]

- **૩.** ઉપર દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવને લગતી જે વિગતા કહી છે, તે બધી વહે જે ઊનાેદરિકા તપ ક**રે**, તે પર્યાયની અપેક્ષાએ ઊનાેદરિકા થયું કહેવાય.⁰ [ર૪]
- 3. ભિક્ષાચર્યામાં, ભિક્ષા માગવાના આઠ મુખ્ય પ્રકારા,<sup>ર</sup> સાત એપણાએા,<sup>3</sup> અને બીજા પણ જાતે સ્વીકારેલા નિયમાના સમાવેશ થાય છે. [૨૫]
- ૪. દૂધ, દહીં, થી વગેરે પુષ્ટિકારક અને ઉદ્દીપક અન્ન-પાનના ત્યાગ કરવા તે રસવિવર્જન નામનું તપ કહેવાય છે. [૨૬]

<sup>1.</sup> એટલે કે, માત્ર દ્રવ્યની અપેક્ષાએ કે માત્ર ક્ષેત્ર વગેરેની અપેક્ષાએ—એમ નહીં; પરંતુ તે બધાની કાઈ કાઈ વિગત લઈને. જેમકે, દ્રવ્યથી એક કાળિયા ઓછા કરે; ક્ષેત્રથી અમુક સ્થળમર્યાદા કરે છ૦.

ર. હપર (૧૫-૯) માં પેડી, અર્ધપેડી વગેરે જે છ લેદો ગણાવ્યા છે, તેમાં શંખનાં કુંડાળાંના (નોંધમાં જણાવેલા) છે. ભેદો જીદા ગણી તથા આઠમી 'ઋજવી' હમેરીને આઠ પ્રકાર થાય. ઋજવી એટલે માગતા માગતા સીધા ચાલ્યા જહું તે. કેટલાક ઋજવી હમેરવાને ખદલે 'આયતંગત્વા પ્રત્યાગતા'ના બે ભેદ પાંડે છે: એક તાે, માગતા માગતા જ સીધા જહું તે; અને ખીજો, પાછા આવતાં માગલું તે.

<sup>3.</sup> સાત એષણાએા માટે જાુએા 'આચારધર્મા,' પા. ૧૦૫. તેમાંે અમુક પ્રકારની કે અમુક રીતે આપેલી બિક્ષા લેવી એવા નિયમા છે.

- ્ય. પરિષ્ણામે સુખકર પરંતુ શરૂઆતમાં કરવાં મુશ્કેલ એવાં વીરાસન<sup>૧</sup> વગેરે આસનાે ધારણ કરવાં. તે કાયક્લેશ નામનું તપ કહેવાય છે. [૨૭]
- ક. નિર્જન તેમજ જ્યાં કાઈના અવરજવર ન હોય તેવાં, તેમજ સ્ત્રી અને પશ વિનાનાં સ્થળાએ શયન, આસન, મુકામ વગેરે કરવાં, તે વિવિક્તશય્યાસન નામનું તપ કહેવાય.. रिटी

આ બહિરંગ તપના છ પ્રકાર થયા. આભ્યંતર તપના પણ છ પ્રકાર આ પ્રમાણે છે:

- ૧. પ્રાયશ્ચિત્ત, ૨. વિનય, ૩. વૈયાવૃત્ત્ય (શુબ્રુષા), ૪. સ્વાધ્યાય, ૫, ધ્યાન, અને ૬, ઉત્સર્ગ (અહંત્વ-મમત્વના ત્યાગ). રિ૯-૩૦]
  - ૧. પ્રાયાશ્વત્તના આક્ષાેચના વગેરે દશ પ્રકાર<sup>ર</sup> છે. [૩૧]
- ર. ગુરતે આવતા દેખી ઊભા થઈ જવું, હાથ જોડવા, આસન આપવું, તેમના પ્રત્યે બક્તિબાવ રાખવા અને તેમની શુશ્રુષા કરવી, એ વિનય કહેવાય. [૩૨]
- ૩. આચાર્યાદિ<sup>૩</sup>ને યથાશક્તિ ખાનપાન વગેરે સાધના પૂરાં પાડીને કે પાતાની જાતને તેમના કામમાં લાવીને તેમની સેવા–શુશ્રુષા કરવી, તે વૈયાવત્ત્ય. [૩૩]

૧. હિંદ યાગ પ્રથાના આસનથી આ જૈન આસન જાદા પ્રકારનું લાગે છે. ટીકામાં જણાવ્યું છે કે, સિંહાસત વિના. સિંહાસન ઉપર બેઠા હોઈએ એ રીતે બેસલું તે વીરાસન.

ર. જાુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ નં. ૩, પા. ૨૦૬.

<sup>3.</sup> મૂળમાં 'આચાર્યાદિ દશને' એમ છે. જાઓ પ્રકરણને અંતે હિ. નં. ૪. પા. ૨૦૭.

### -૨૦૪ મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

૪. સ્વાધ્યાય પાંચ પ્રકારના છે: (૧) વાચના (શબ્દ કે અર્થના પ્રથમ પાઠ લેવા તે). (૨) પૃચ્છના (શંકા દૂર કરવા કે ખાતરી કરવા પૃચ્છા કરવી તે). (૩) પરિવર્તના (શીખેલ વસ્તુનું પુનરાવર્તન). (૪) અનુપ્રેક્ષા (શબ્દપાઠ કે અર્થનું મનથી ચિંતન). (૫) ધર્મકથા (જાણેલ વસ્તુનું રહસ્ય સમજાવવું તે). (૩૪)

ે પ. આર્ત અને રૌદ્ર એ બે પ્રકારનાં દુધ્યાંના છાડી, ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાનમાં ભક્ષે પ્રકારે સ્થિત થવું, તે ધ્યાન<sup>ર</sup> નામનું તપ કહેવાય. [૩૫]

ક. આસને બેસીને, ઊભા રહીને કે સ્ક્રીને શરીરની તમામ ચેષ્ટાએોનો ત્યાગ કરવાે, તે કાયવ્યુત્સર્ગ નામનું<sup>૩</sup> તપ કહેવાય. [૩૬]

આ પ્રમાણે બાહ્ય અને આબ્યાંતર એવું બે પ્રકારનું તપ જે મુનિ આચરે છે, તે પંડિત શાઘ્ર સર્વ સંસારથી મુક્ત થાય છે, એમ હું કહું છું. [૩૭]

૧. જુઓ પા. ૧૮૧–૨.

ર. ધ્યાનના એ ચાર પ્રકારા માટે જીઓ પા. ૧૯૪, દિ. ર.

<sup>3.</sup> અહીં માત્ર કાંગાત્સર્ગ જેવા ભાવ છે. પરંતુ 'તત્ત્વાર્થ' ૯~૨૦ વગેરેમાં વ્યુત્સર્ગ શબ્દ છે. અને આંતરિક ભાવના (અહ'તાના) ત્યાગ અને ભાદ્ય પદાર્થોના (મમતાના) ત્યાગ – એમ તેના, ંબે પ્રકાર ગણાવાય છે. ડીકાકાર અહીં કાયના વ્યુત્સર્ગને ઉપલક્ષણ ગણવાનું કહી, ઉપરના વિસ્તૃત ભાવ સમજવાનું સૂચવે જ છે.

# હિ<sup>૫</sup>પણા

**હિપ્પણ ન'. ૧**. મૂળમાં શ્રેણી વગેરે રચનાના પાંચ પ્રકાર આપ્યા છે: શ્રેણી, પ્રતર, ઘન, વર્ગ, વર્ગવર્ગ. અને તેવી રચના વિનાના છઠ્ઠો પ્રકાર 'પ્રકાર્ણ' નામથી જણાવ્યા છે.

શ્રેણી વગેરે રચનાઓ આ પ્રમાણે છે: એક ઉપવાસ કરીને પારે કરતું; પછી તરત બે ઉપવાસ કરીને પારે હું કરતું — એ એક શ્રેણી થઈ. પછી એક ઉપવાસ ને પારે હું, બે ઉપવાસ ને પારે હું અને ત્રણ ઉપવાસ ને પારે હું એ બીજી શ્રેણી થઈ. એ રીતે એક ઉપવાસ ને પારે હું, ત્રણ ઉપવાસ ને પારે હું એ ત્રીજી શ્રેણી થઈ. એમ શ્રેણી અને ચાર ઉપવાસ ને પારે હું એ ત્રીજી શ્રેણી થઈ. એમ શ્રેણી વધારતાં વધારેમાં વધારે છ માસના ઉપવાસ સુધી થઈ શકે છે. એ બધાં શ્રેણી તપ કહેવાય. શ્રેણી તપને શ્રેણી ગહું કરવાથી પ્રતર તપ થાય. જેમ કે ઉપર જણાવેલી ચાર ઉપવાસવાળી શ્રેણી લઈએ, તો તેના પ્રતર આ પ્રમાણે થાય:

૧૨૩૪ ૨૩૪૧ ૩૪૧૨ કે શ્રેણી બદલાતાં શરૂઆતના ૧૪૧૨૩ ને બરલાય છે, તે ધ્યાનમાં ૨૫ખવાનું છે.

પ્રતર તપ શ્રેણીગહ્યું કરવાથી **ઘન** તપ થાય. ઘન તપ ઘન-ગહ્યું કરવાથી **વગ**ે તપ થાય. વર્ગ તપ વર્ગગહ્યું કરવાથી **વગે વગે** તપ થાય.

હિપ્પાથ્યુ ન'. ર. મૂળમાં ભિક્ષા માટે ફરવાનાં ક્ષેત્રોની યાદી આ પ્રમાણે છે: ગામ, નગર, રાજધાની, નિગમ ( વેપારીઓનું મથક), આકર (ખાણ), પક્ષી ( વૃક્ષા વાંસ વગેરેની ઝાડીમાં વસેલું હલકું જનસ્થાન), ખેટ (ધૂળની દીવાલવાળું સ્થળ), કર્બંટ (નાનું નગર), દ્રોશ્યુમુખ (જળસ્થળ ખંતે માર્ગવાળું), પત્તન (માર્કું શહેર–

' ભગુકચ્છ-ભરુચ વગેરે જેવું.' —દીકા. ), મડ'બ ( જેની આજુબાજી ચ્ચઢી યોજન સુધીમાં બીજી' ગામન હોય તેવું સ્થળ), સંભાઘ (જેમાં ચારે વર્ણના ઘણા લાકા રહેતા હાય તેવું સ્થળ), આશ્રમપક ( તાપસાના આશ્રમાનું સ્થાન ), વિહાર ( દેવગૃહ ), સંનિવેશ (મેળા વગેરે અર્થ એકઠા થયેલા લોકોના પડાવ), સમાજ ( મુસાફરોના પડાવ), ઘેષ ( ગાવાળાના નિવાસ – ગાકળ), સ્થક્ષી (૭~ચ ભૂમિ પરના નિવાસ), સેના, સ્કંધાવાર (સેનાના પડાવ), સાર્થ (સાદાગરાના કાકલા ), સંવર્ત ( ભયથી ત્રાસેલા લાકાનું નિવાસસ્થાન ), કાેઠ, વાડા ્ ( વાટ ), શેરીએા, ઘર. તેમાંથી કૌટિલ્ય દ્રોણમુખને 'ચતુ:શતગ્રામ્યા-મધ્યે' આવેલું વર્ણવે છે. કલ્પસૂત્રની ટીકામાં મડંબને અર્ધયાજન આસપાસ ગામ ન હોય એમ કહ્યું છે: તથા સંવાહને 'સમભૂમિમાં ખેડ કરી, જે દુર્ગ ભૂમિમાં ખેડૂતા રક્ષાર્થ ધાન્યાદિ લઈ જાય ૈતે સ્થળ 'કહ્યું છે. ઔષપાતિક સૂત્ર અને કલ્પસૂત્રમાં કર્બટની વ્યાખ્યા 'કનગર' એવી આપી છે. રાજપસેણીયની ટીકામાં તેને ' ક્ષુસ્લપ્રાકારવેષ્ટિત' કહ્યું છે. કૌટિલ્યે તેને ખાર્બાટક કહ્યું છે અને 'હિશતગ્રામ્યામધ્યે આવેલું ' જણાવ્યું છે.

િપ્પાશ્ચન'. ૩. પ્રાયશ્ચિત્તના ૧૦ પ્રકાર: ગુરુ સમક્ષ બૂલ પ્રગઢ કરવી તે આલાચન; થયેલ બૂલના અનુતાપ કરી તેમાંથી નિવૃત્ત થતું અને નવી બૂલ ન કરવા સાવધાન થતું તે પ્રતિક્રમણ; તે ખંને સાથે કરવાં તે મિશ્ર; ખાનપાન વગેરેમાં જે અકલ્પનીય આવી જય તો માલ્મ પડયે તેના ત્યાગ કરવા તે વિવેક; એકાગ્રતાપૂર્વ ક શરીર અને વચનના વ્યાપારા છાડવા તે વ્યુત્સર્ગ; અનશનાદિ બાહ્ય તપ કરતું તે તપ; દોષ પ્રમાણે દિવસ, પક્ષ, માસ કે વર્ષની પ્રવૃત્યા ઘટાડવી તે છેદ; ચારિત્રપર્યાયના સંપૂર્ણ છેદ કરી ફરીથી મૂળ વ્રતનું આરાપણ કરતું તે મૂળ; ફરી વ્રત આરાપવાને પણ નાલાયક હોવાથી ગુરૂએ કહેલું તપ કરી દોષરહિત થયા બાદ વ્રતમાં સ્થાપના કરવી તે અનવસ્થાપ્ય; અને કરેલા અપરાધના તપ વગેરે વડે પાર પામવા તે પારાંચિક. 'તત્ત્વાર્થ' લ-૨૩માં મૂળ,

અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિક એ ત્રણને બદલે, પરિહાર (દેષપાત્ર ન્યક્તિને અમુક સમય પર્ય'ત સંસર્ગની બહાર રાખવી તે) અને ઉપસ્થાપન (મહાવ્રતાના ભ'ગ થવાથી કરી પ્રથમથી જ આરાપણ કરતું તે) એ બે લઈ, કુલ સંખ્યા હની ગણાવી છે.

**ઢિપ્પણ ન'. ૪.** આચાર્યાંદિ દશ આ પ્રમાણે: (વ્રત અને આચાર ગ્રહણ કરાવનાર) આચાર્ય, હપાધ્યાય (અધ્યાપક), સ્થવિર (વૃદ્ધ-વડીલ-સાધુ), તપસ્વી, ગ્લાન (રાગી), શૈક્ષ (નવદીક્ષિત -શિક્ષણના હમેદવાર), સાધમિંક (જ્ઞાનાદિ ગુણા વડે સમાન), કળ (એક ગુરુના શિષ્ય), ગણ (એક ગચ્છના મુનિ), અને સ'ઘ (ધર્મના અનુયાયી).

#### ૩૧

# ચારિત્રવિધિ

શ્રી સુધર્મસ્વામી કહે છે, હે આયુષ્મન્ (જંછુ)! હવે હું મુમુક્ષ જીવને કલ્યાણકારી એવા ચારિત્ર્યવિધિ (સંખ્યા-તુક્રમે) કહી બતાવું છે, જેને સ્વીકારીને ઘણા છવા સંસાર-સાગર તરી ગયા છે. [૧]

- ૧. સાધુને નિવૃત્ત થવાનું સ્થાન એક છે; અને પ્રવૃત્ત થવાનું સ્થાન પણ એક છે: અસ'યમમાંથી નિવૃત્ત થવું અને સંયમમાં પ્રવૃત્તિ કરવી. [ર]
- ર. રાગ અને દેષ એ બે પાપ છે; તેઓ બધાં પાપ-કર્મનાં મૂળ છે. જે ભિક્ષ તેમના વિરાધ કરે છે. તે આ સંસારમંડળમાંથી નીકળી જાય છે. [૩]
- ૩. મન, વાણી અને કાયાની અસત પ્રવૃત્તિરૂપી ત્રણ દંડ છે; રિહિ, રસ અને સાતા (સખ) એ ત્રણને લગતી ત્રણ ખડાઈ એ (ગારવ) છે; દંભ, ભાગેચ્છા અને મિથ્યાત્વ-રૂપા ત્રણ શલ્ય છે. દેવ, તિય<sup>ે</sup> ચ અને મનુષ્યે કરેલાં એમ્

વિદ્યો (ઉપસર્ગો) પણ ત્રણ પ્રકારનાં છે. જે ભિક્ષુ એ દંડાદિ તજે છે અને વિક્ષો સહન કરી ક્ષે છે. તે આ સંસારમંડળમાંથી નીકળી જાય છે. [૪-૫]

૪. વિકથા (અર્થાત્ અતુપયાગી કે હાનિકારક વાતચીત ) ચાર પ્રકારની છે : રાજા, દેશ, ભોજન અને સ્ત્રી સંબંધી. કષાયા (એટલે કે જીવના શુદ્ધ સ્વરૂપને મલિન કરનાર તથા સંસારની વૃદ્ધિ કરનાર માનસિક વિકારે! ) ચાર છેઃ ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ. સંજ્ઞા (એટલે કે વૃત્તિ) ચાર છે: આહાર, ભય, પરિત્રહ અને મૈયુન. જે ભિક્ષ ઉપરનાં બધાંના તથા ધ્યાનના પણ ચાર પ્રકારામાંથી<sup>૧</sup> પહેલા ખેતા ત્યાગ કરે છે, (અને પછીના ખે સેવે છે.) તે આ સંસારમંડળમાંથી નીકળી જાય છે. [૬]

પ. વર્તા પાંચ છે : અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, વ્યદ્ભચર્ય અને અપરિગ્રહ. રૂપ, રસ વગેરે ઇક્રિયાના વિષયા પાંચ છે. સમિતિએ। પાંચ છે.<sup>ર</sup> ક્રિયાએ। પણ પાંચ છે, જેમકે : દ્દુષ્ટ ભાવયુક્ત થઈ પ્રયત્ન કરવા અર્થાત્ કાેઈ કામવાસના માટે તત્પર થવું તે 'કાયિકી' ક્રિયા; હિંસાકારી સાધના ત્રહણ કરવાં તે 'આધિકરણિકી ' ક્રિયા; ક્રોધના આવેશથી થતી ' પ્રાદેષિકા ' ક્રિયા; પ્રાણીએાને સતાવવારૂપી 'પારિતાપનિકા' ક્રિયા; અને પ્રાણીઓને પ્રાણથી<sup>૩</sup> વિખૂટાં કરવારૂપી 'પ્રાણા-तिपातिशी ' क्रिया.

૧. જાંઓ પા. ૧૯૪, ઢિંગનાં. ૨.

ર. જાુઓ પા. ૧૩૯.

<sup>3.</sup> પાંચ ઇંદ્રિયા; મન, વચન અને કાય **ખળ: હ**ચ્છાસ— નિશ્વાસ અને આયુષ એ દશ પ્રાણ છે.

#### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ **૨૧**.૦

- જે ભિક્ષ એ પંચકા જાણે છે: તેમાંથી સ્વીકારવો <mark>ચ</mark>ાગ્યતે સ્વીકારે છે, સાગવા યાેગ્યને ત્યાંગે છે, અને <mark>સાવધાન</mark> રહેવા ચાગ્યથી સાવધાન રહે છે. તે આ સંસારમંડળમાંથી નીકળા જાય છે. િંગ
- ક. ક્ષેશ્યાઓ<sup>૧</sup> છ છે: પ્રાણીઓના વર્ગો<sup>૧</sup> છ છે. આહારનાં કારણાે<sup>3</sup> છ છે. [૮]
- ૭. ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાના નિયમા<sup>૪</sup> સાત છે; અને ભયનાં સ્થાના<sup>પ</sup> પણ સાત છે. [૯]
- ૮-૧૦. મદના પ્રકાર આઠ<sup>૬</sup> છે; વ્યક્તચર્યની વાડો નવ છે.<sup>૭</sup> તથા ભિક્ષના ધર્મો દશ છે.<sup>૮</sup> [૧૦]

૧૧-૨ ઉપાસકની પ્રતિમાએો<sup>©</sup> અગિયાર છે: અને

૧. જીઓ આગળ અધ્ય. ૩૪, પા. ૨૩૩.

ર. પૃથ્વી, પાણી, તેજ, વાયુ, વનસ્પતિ અને ત્રસ (જંગમ), એ છ.

<sup>3.</sup> જાએ પા. ૧૫૪.

૪. જાએ પા. ૨૦૨, નાં. ૩.

પ. ઇહલાેક્લય, પરલાેક્લય, આદાનભય, અકસ્માત્ભય, આજવિકાલય, મરણભય અને અપયશલય.

૬. નિતિ, કુલ, ૨૫, તપ, કુત, લાભ, એશ્વર્ય અને પ્રજ્ઞા – એ આઠને લગતા.

૭. જુઓ પા. ૮૮ **ઉપર ૧** થી ૯.

૮. જા<sup>ુ</sup>ો પા. ૪૭.

૯. અમુક વિશિષ્ટ તપાને પ્રતિમા કહે છે: સમ્યકત્વ. અણવતાનું પાલન, સામાયિક, પૌષધ, કાધાત્સર્ગ (ધ્યાન), બ્રહ્મચર્ય, સચિત્ત-આહાર-વર્જન, સપાપ પ્રવૃત્તિ જતે કરવાના ત્યાગ, ફદેશીને કરેલા આહારના ત્યાગ, અને શ્રમણ~સાધુ જેલું જીવન, એ ગગિયાર હપાસકની પ્રતિમાએા માટે જીએા આ માળાનું 'દશ કપાસકો,' પા. હ૪.

ભિક્ષની પ્રતિમાએા **ભાર<sup>૧</sup> છે.** [૧૧]

૧૩-૫. ક્રિયાસ્થાના <sup>૨</sup> ૧૩ છે; પ્રાણીઓ**ના** વર્ગો<sup>3</sup> ૧૪ છે: અને પરમ–અધાર્મિક દેવા<sup>૪</sup> પંદર છે. [૧૨]

૧૬-૭. સુત્રકૃતાંગ ગ્ર<sup>ંથપ</sup>(ના પહેલા ખંડ)નાં અધ્યયના ૧૬ છે; અને અસયમના પ્રકાર<sup>૧</sup> ૧૭ છે. [૧૩]

૧૮-૨૦. ષ્રહ્મચર્ય અઢાર પ્રકારનું છે: જ્ઞાતાધર્મ-

- ૧. સિક્ષુની પ્રતિમાએ માટે જુએ આ માળાનું 'સ'યમધર્મ' પુરતક, પા. ૨૦૦-૧. તેમાં મુખ્યત્વે અમુક પ્રમાણમાં આહાર લેવા, અમુક પ્રકારે રહેલું-બેસલું-સૂતું, વગેરે ખાખતાના સમાવેશ થાય છે.
- ર. હિંસા, અસત્ય, ચારી, માન, માયા, લાભ વગેરે કર્મ ખંધનનાં ૧૩ સ્થાના ક્રિયાસ્થાના કહેવાય છે. જાએ આ માળાનું 'સંયમધર્મા' પુસ્તક, પા. ૧૭૪–૮૧.
- 3. પૃથ્લી, પાણી વગેરે એકેંદ્રિય જીવાના સફમ અને **ખાદર** એવા બે વર્ગો; બે ઇંદ્રિયવાળા; ત્રણ ઇંદ્રિયવાળા; ચાર ઇંદ્રિયવાળા; અને પાંચ ઇ'દ્રિયવાળા દેવ મનુષ્ય વગેરેના સંજ્ઞી અને અસંજ્ઞી એવા બે લેદાે — મળા કુલ સાત વર્ગાયાય. તે દરેકના પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત એવા બે લેદા ગણતાં કુલ ૧૪ થાય. વિરોષ સમજાૂતી માટે જા<sup>ંઓ</sup> અધ્ય. ૩૬ : પા. ૨૪૮, નાં. ૩. પદાર્થના સ્વલાવના પૂર્વાપર વિચાર અથવા અનુસંધાન કરી શકે તેવી માનસશક્તિ વાળા 'સંજ્ઞી' કહેવાય.
  - ૪. જાંઓ પ્રકરણને અંતે હિ. નં. ૧, પા. ૨૧૩.
  - પ. આ માળામાં પ્રસિદ્ધ થયેલું 'સ'ચમધર્મા' પુસ્તક.
- ૬. સ'યમથી ઊલટા તે અસ'યમ. ૧૭ પ્રકારના સ'યમ આ પ્રમાણે : પાંચ મહાવતાનું પાલન; પાંચ ઇદ્ધિયોના જય; ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભ એ ચાર ક્ષાયાના જય; અને મન-વાણી-કાયાની અસત્ પ્રવૃત્તિરૂપ ત્રણ દંડામાંથી નિવૃત્તિ.
  - ૭. જુઓ પ્રકરણને અંતે હિ. નં. ૨, પા. ૨૧૪. ·

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ

કથા ગ્રંથ(ના પ્રથમ ખંડ)નાં<sup>૧</sup> અધ્યયના ૧૯ છે; અને અસમાધિનાં સ્થાન<sup>૨</sup> ૨૦ છે. [૧૪]

૨૧-૨. અશુભં ક્રિયાએા<sup>૩</sup> ૨૧ છે; અને પરિષહેા<sup>૪</sup> રર છે. [૧૫]

૨૩-૪. સૂત્રકૃતાંગ ગ્રાંથના ખંને ખંડાેનાં અધ્યયના ર૩ છે: અને દેવાના વર્ગાર૪ પે છે. વિકી

રપ-૬. પાંચ મહાવતાની ભાવનાઓ <sup>૬</sup> ૨૫ છે; અને દશાશ્રુતસ્ક'ધ, ંબૃહત્કલ્પ તથા વ્યવહા<mark>રસ</mark>ૂત્ર એ ગ્ર**ંથાના ઉદ્દેશા ૨**૬ છે. ૧િ૭ો

૨૭-૮. સાધુના ગુણાં<sup>હ</sup> ૨૭ છે; અને <mark>આચારાંગનાં<sup>૮</sup></mark> અધ્યયના ૨૮ છે. ૧૮

29.2

૧. આ માળાનું 'ધર્મ કથાઓ ' નામનું પુસ્તક.

ર. જાુઓ પ્રકરણને અંતે દિ. નં. ૩, પા. ૨૧૪.

<sup>3.</sup> મૂળ, 'શખલ': ચારિત્રને મેલું કરે છે માટે. જાંઓ પ્રકરણને અંતે ટિ. નં. ૪, પા. ૨૧૪.

૪. જીઓ અધ્ય. ૨, પા. ૧૦.

પ. ૧૦ ભવનપતિ, ૮ ૦૫ તર, પાંચ જયાતિષ્ક અને વૈમાનિક. જાઓ અધ્ય. ૩૬, **હિ. ૩, પા. ૨**૬૧.

s. દરેક મહાવત જીવનમાં ઊંડું હતરે તે માટે તે દરેકને અતુકૂળ થઈ પડે તેવી ખાસ ગણાવેલી કેટલીક પ્રવૃત્તિઓ 'ભાવના' કહેવાય છે. જુઓ આ માળાનું 'આચારધર્મ,' પા. ૧૭૯–૮૪.

૭. જાંઓ પ્રકરણને અંતે ઢિપ્પણ ન' પ, પા. ૨૧૫.

૮. 'આચારધર્મ' નામે આ માળામાં પ્રસિદ્ધ થયેલું પુસ્તક. હાલ તાે તેમાં ૨૪ અધ્યયના ઉપલબ્ધ છે. મહાપરિજ્ઞા. ઉધ્ધાય. અનુગ્ધાય અને આરાવણા એ ચાર દ્વાપ્ત થયાં ગણાય છે.

ર૯-૩૦. પાપશાસ્ત્રા<sup>૧</sup> રહ છે; અને માહનાં સ્થાના<sup>૨</sup> ૩૦ છે. [૧૯]

૩૧-૩. સિહ્લોના અતિશયવાળા ગુણો <sup>૩</sup> ૩૧ છે; શરીર મન અને વાણીના શુભ વ્યાપારા રૂપ યાગા<sup>૪</sup> ૩૨ છે; અને ગુરુ વગેરેની આમન્યાભંગના પ્રકારાે<sup>પ</sup> ૩૩ છે. [૨૦]

આ બધી બાબતામાં જે ભિક્ષુ હંમેશ યત્નવાન રહે છે: જાણવા યાગ્યને જાણે છે, સ્વીકારવા યાગ્યને સ્વીકારે છે, અને ત્યાગવા યાગ્યને ત્યાગે છે; તે પંડિત, સર્વ સંસારમાંથી શીધ્ર મુક્ત થાય છે, એમ હું કહું છું. [૨૧]

# **ટિપ્પણાે**

િપ્પાથ્યુ ન'. ૧. પરમ અધાર્મિક દેવા એ, દેવાના ચાર વર્ગોમાંથી (જીઓ પા. ૨૬૧, િટ. ન'. ૩) ભવનપતિ દેવામાંના અસુરકુમારવર્ગના દેવાની એક જાતિ છે. નરકની સાત ભૂમિઓમાંથી પહેલી ત્રણ સુધીમાં તેઓ હોય છે. તેઓ સ્વભાવે એટલા નિર્દય અને કૃત્રહલી હોય છે કે, તેમને બીજઓને સતાવવામાં જ આનંદ મળે છે. તેથી તેઓ નારકોને અનેક રીતે દુ:ખ આપ્યા કરે છે.

સાધુને ભણવાં નિષિદ્ધ એવાં નિમિત્ત, જ્યાતિષ, નાટચ, ધનુર્વે દ વગેરે શાસ્ત્રા. જુઓ પ્રકરણને અંતે ઢિ.ન'. ૬, પા. ૨૧પ.

ર. જેનાથી માેહનીય કર્મ અધાય એવાં પાપકર્મી. જાઓ પ્રકરણને અંતે ટિ. ન'. ૭, પા. ૨૧પ.

અધ્યયન ૩૩માં (પા. ૨૨૬) ૧ થી ૮ 'સુધીનાં જ્ઞાનાવરણીયથી અ'તરાય સુધીનાં ૩૧ કર્મોથી રહિત હોવાપણારૂપી.

૪. જાઓ પ્રકરણને અંતે ટિ. ન'. ૮, પા. ૨૧૬.

પ. તેમાં ગુરુની આમન્યાના લંગ થાય એવા રીતે બેસવા, ખાલવા, ચાલવા વગેરે પ્રકારોના સમાવેશ થાય છે.

તેઓ દેવવર્ગના હોઈ, તેમને બીજાં પણ સુખસાધન છે; છતાં પૂર્વ-જન્મકૃત દેાષને કારણે તેઓ બીજાને સતાવવામાં જ પ્રસત્ન રહે છે.

િડપાણ ન'.ર.૧૮ પ્રકારનું બ્રહ્મચર્ય': 'દિલ્ય' એટલે દેવશરીર અને મનુષ્ય, પશુ વગેરેનું સ્થૂલ 'ઔદારિક' શરીર, તે બ'ને શરીરા સાથે મૈથુનના ત્યાગ એ બે મુખ્ય પ્રકાર છે. તે દરેકના, ન કરલું, ન કરાવલું અને ન અનુમતિ આપવી – એ ત્રણ ત્રણ પ્રકાર ગણતાં છ થયા. અને તે દરેકના મન, વાણી અને કાયાથી એમ ત્રણ ત્રણ પ્રકારે ત્યાગ ગણતાં કુલ ૧૮ પ્રકાર થયા.

**ડિપ્પણ ન'. ૩**. અસમાધિ એટલે કે ચિત્તની અસ્વસ્થતા થવાનાં ૨૦ સ્થાના નીચે પ્રમાણે છે : હતાવળે ચાલવું (તેમ કરતાં પડી જઈએ તા પાતાને વાગે. અન્ય જીવને વાગે અને તે હિંસાજન્ય કર્મ **ખ**ંધાવાથી પરલાેકમાં પાછું દુ:ખ ભાેગવવું પડે, એમ ત્રણ પ્રકારે અસમાધિ પ્રાપ્ત થાય; એ રીતે પછીનાંમાં પણ સમજવું); પ્રમાજ્યાં-સાક કર્યા વિના ખેસલું-સૂતું ઇ૦; ખરાબર પ્રમાજ્યાં વિના <mark>બેસલું-સુલું ઇ૦: જરૂર કરતાં વધુ</mark> શય્યાસન રાખવાં કે માેડા મકાનમાં રહેલું; પાતાથી અધિક ગુણવાળાની સામું બાલવું; સ્થવિર એટલે વૃદ્ધ સાધુની આમન્યા ન રાખવી; પ્રમાદથી જીવના ધાત કરવા: વાર વાર ક્રોધ કરવા: ચિરકાળ કોધ કરવા; પરાક્ષે પરની નિંદા કરવી; વારંવાર નિશ્ચયકારી ભાષા બાલવી; નવા નવા ઝઘડા ઉપાડવા; શાંત થયેલા ઝઘડા ઉખાડવા; અકાળે સ્વાધ્યાય કરવાે: સજીવ પૃથ્લાના રજકણથા ખરડાયલા હાથપગ વગેરે લૂછચા વિના ગ્રહણાદિ ક્રિયાએા કરવી; વિકાળે (માંડા રાતે ) માટેથી ખાલવું; જેની તેની સાથે કલહ કરવા; પાતાને તેમજ બીજાને અસમાધિ ઉપનાવવી અથવા ગચ્છના ભેદ કરવા: સવારથી સાંજ સુધી ખા ખા કરલું; અને (જીવનયાત્રામાં આવશ્યક નિર્દોષ સાધના મેળવવામાં સાવધાનતાથી પ્રવર્તવારૂપી) એષણાસમિતિ ન પાળવી.

હિપ્પા**ણ ન'. ૪. ૨૧** અશુભ ક્રિયાઓ : હસ્તકર્મ, (અતિચાર-પૂર્વ ક) મૈથુન; રાત્રીભાજન; સાધુને ઉદ્દેશીને કરેલું અત્ર ખાલું; રાજપિંડ લેવા; ખરીદેલા પિંડ લેવા; ઉધારે આણેલા લેવા; સામા આણીને આપેલા લેવા; ઝુંટવા આણેલા લેવા; નિયમથી ત્યાગેલી વસ્ત ખાત્રી: છ મહિનામાં વગર કારણે ગવ્છ બદલવા: એક માસમાં ત્રણ વાર નાભિપ્રમાણ પાણીવાળી નદી વગેરે ઓળંગવાં; નાણી જોઈને પૃથ્વી આદિ છવ હણવા; જાડું બાલવું; ન આપેલી સીજ ક્ષેત્રી: ૦યવધાન વિનાની સજવ પૃથ્વી ઉપર બેસવું સૂતું; સચિત્ત રજકણ વગેરે વડે વ્યાપ્ત પૃથ્વી, શિલા વગેરે ઉપર સ્થાનાદિ કરવાં; જીવજંતુ, લીલ, કૂગ વગેરે વાળા આસનાદિ ઉપર બેસવું ઇંંં નાણી જોઈને કંદમૂળાદિ ખાવાં: એક વર્ષમાં દશ વાર નદી **વ**ોરે ઊતરવાં; અને જાણી જોઈને સચિત્ત પાણી વગેરેથી વ્યાપ્ત હાથ વગેરેથી આહાર ગ્રહણ કરવા.

**ડિય્પણ ન'. પ.** સાધુના ૨૭ ગુણા: પાંચ મહાવ્રતા; રાત્રીભાજનત્યાગ; પાંચ ઇંદ્રિયાના નિરાધ; ભાવસત્ય િં જીઓ પાન ૧૮૮, (૫૦ તથા ૫૧) ]; કરણસત્ય; ક્ષમા; વિરાગતા; મન, વચન અને કાયાના એમ ત્રણ નિરાધ: છ જીવવર્ગીના રક્ષા એ છ: સંયમયાગની રક્ષા; પરિષહો (મુશ્કેલીઓ) સહન કરવા; ઉપસંગી (વિધ્રો) સહન કરવા.

**હિપ્પાચ્ચ ન'. ૬:** ૨૯ પાપશાસ્ત્રાઃ દિવ્ય, ઉત્પાત, અ'તરિક્ષ, ભૌમ, આંગ, સ્વર, લગ્નણ અને વ્યાંજન એ આઠ નિમિત્તશાસ્ત્રા અને તે દરેકના સૂત્ર, વૃત્તિ અને વાર્ત્તિ કરૂપે ત્રણ ભેદ ગણતાં ૨૪ થાય; તેમાં ગાંધર્વ, નાડ્ચ, વાસ્તુ, ધનુર્વેદ અને આયુર્વેદ ઉમેરતાં ર૯ ભેદ થયા.

**હિપ્પાથ્ય ન'. ૭.** માહનાં ૩૦ રથાના : ત્રસજ્વાને પાણીમાં બાળાને, શ્વાસ રંધાને, વાધરી વગેરે વડે ભાંધીને, મુદ્દગર વગેરે વડે મસ્તકમાં પ્રહાર કરીને હશે; ઘણા લોકોના નાયકને હશે; બીમાર વગેરેનું છતી શક્તિએ ઔષધાદિક ન કરે: ભિક્ષા માટે આવેલા સાધુને વિધમા હોવાથી હણે; ખાટી દલીલાથી પાતાને કે બીજાને ચારિત્રધર્મથી બ્રષ્ટ કરે; જિનેશ્વરની નિંદા કરે; આચાર્યાદિકની

### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

નિંદા કરે; તેમની સેવાચાકરી ન કરે; વારંવાર કલહ ઊભા કરી તીર્થનો ભેઠ કરે; દોષ બહુવા છતાં વશીકરહ્યાદિ કરે; કામભાગ ત્યાગવા છતાં વિષયાની પ્રાર્થના કરે; પાતે બહુમુત; તપસી; કુમાર; કે બ્રહ્મચારી ન હોવા છતાં, 'છું' એમ કહે; માણસવાળા ઘરને સળગાવે; પાતે કરેલું અકાર્ય બીજાને ઓઢાંઢ; માયાયી લોકોને છતરે; સત્ય બાલનારને અસત્ય બાલનારા કહી ખાટા પાડે; નિરંતર કલહ કર્યા કરે; લોકોને માર્ગમાં લઈ જઈ લ્ંડી લે; અન્યને વિશ્વાસ ઉપબવી તેની સ્ત્રી પ્રત્યે ગમન કરે; જેનાથી ઐશ્વર્ય પામ્યા હોય તેનું જ ધન હરે; કે તેના જ ભાગાદિકમાં અંતરાય કરે; સેનાપતિ, ઉપાધ્યાય, રાબ, શ્રેષ્ઠી વગેરેને હહો; દેવાદિ ન બેયા છતાં બેયાનું કહે; દેવાને વિષયાસક્ત કહી નિંદે.

**િટ પ્પાણ ન'. ૮**. ૩૨ યાંગા: ગુરુ પાસે દાષનું નિવેદન કરવું; કાઈએ કરેલું નિવેદન બીજાને કહી ન દેવું; આપત્તિમાં પણ ધર્મમાં દઢ રહેવું; ફળની વાંછા વિના તપ કરવું; મળેલી શિક્ષા આચરવી; અને નવી ગ્રહ'ગ્ કરવી; શરીરાદિની મમતાના ત્યાગ કરવા; તપ ગુપ્ત રાખલં: લાેભ ત્યાગવા: પરિષહ–ઉપસર્ગ (મુશ્કેલીઓ-વિઘ્નો) જીતવા, ચિત્ત સરળ રાખલું; સંયમ વિશુદ્ધપણે પાળવા; સમક્તિ શ્રહા-રૂચિ) નિર્મળ રાખવું; ચિત્તની એકાગ્રતા-સમાધિ સાચવવાં; આચાર કપડરહિત રાખવા; વિનયી થવું; સંતાષ–ધૃતિ રાખવાં: વૈરાગ્યભાવના કેળવવી; માયારહિત થવું; શુદ્ધ કરણીમાં સાવધાન થલ: સંવર આદરવા (પાપ રાકવાં); પાતાના દેષ ઠાળવા; સર્વ વિષયથી વિરક્ત રહેવું; મૂળ ગુણથી પાંચ મહાવતા પાળવાં; હત્તર-ગુણથી મહાવ્રત પાળવાં (જાુએા પા. ૧૫૧ નાં. ૨); ઉત્સાહપૂર્વ ક આસન-ધ્યાન-કાયાત્સર્ગ કરવાં; પ્રમાદરહિતપણે વર્તાલું; આત્મ-ચારિત્રમાં સૂક્ષ્મતાથી સાવધાન રહેલું; ધ્યાન એકાગ્રતાપૂર્વક કરતું: મરણાંત દુ:ખથી ભય ન પામવા; સ્ત્રીઆદિકના સંગના ત્યાગ કરવા: પ્રાયશ્ચિત્ત કરતું. મરણકાળે આરાધના કરવી.

**२**२३

#### 32

## પ્રમાદસ્થાના

શ્રીસુધર્મસ્વામી કહે છે: અનાદિકાળથી ચાલતા ચ્યાવેલા સર્વ પ્રકારના દુઃખમાંથી સમૂળગા છૂટવાનાે ઉપાય હું તમને કહી સંભળાવું છું; તે તમે બધા પાતાનું હિત વિચારી પ્રતિપૂર્ણ ચિત્તે સાંભળા: કારણ કે, એ વસ્તુ અત્યંત િહિતકર છે. િી

સર્વ પ્રકારના જ્ઞાનને નિર્મળ કરવાથી, અજ્ઞાન અને ંમાેહને ત્યાગવાથી, તથા રાગ અને દ્રેષનાે ક્ષય કરવાથી ંએકાંતિક સુખરૂપી માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. [ર]

તેના માર્ગ આ પ્રમાણે છે: સદ્યુર અને જ્ઞાનવૃદ્ધ પુરુષોની સેવા કરવી; અજ્ઞાનીએોનો સંગ દૂરથી જ ત્યાગવા; એકાત્રચિત્તથી સતશાસ્ત્રનાે અભ્યાસ કરવાે: તેના અર્થનં ચિંતન કરવું: અને ધૃતિ એટક્ષે કે ચિત્તની સ્વસ્થતા ંકેળવવી. [૩]

#### २१८ મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ

સમાધિતી<sup>૧</sup> કામનાવાળા તપસ્વી ભિક્ષુએ દેાષરહિત અને પ્રમાણસર આહાર ઇચ્છવા; તત્ત્વજ્ઞાનમાં <sup>ર</sup> પહેાંચવાળા સાથી શાધવા; અને એકાંત રહેઠાણ મેળવવું. પાેતાનાથી ગુણમાં અધિક કે સમાન એવા નિપુણ સાથી ન મળે, તા પાતિ એકલા જ નિષ્પાપપણે અને ઇંદ્રિયસુખામાં અનાસકત-પણે વિચરવં. ૪િ-૫ો

જેમ બગલી ઈંડામાંથી પેદા થાય છે: અને ઇંડું ભગલીમાંથી પેદા થાય છે; તેમ માેહનું ઉત્પત્તિસ્થાન તૃષ્ણ<mark>ા</mark> છે, અને તૃષ્ણાનું ઉત્પત્તિસ્થાન મોહ છે. રાગ અને દ્વેષ એ કર્મનાં બીજ છે; અને તેનું ઉત્પત્તિસ્થાન માેહ છે. કર્મ જ જન્મમરણનું મૂળ છે; અને જન્મમરણ એ જ દુ:ખ છે. જેને માેહ નથી, તેનું દુઃખ ગયું; જેને તૃષ્ણા નથી, તેના માહ ગયા: જેનામાં ક્ષાભ નથી. તેની તૃષ્ણા ગઈ; અને જેને ક્ષાબ નથી, તેને કાંઈ નથી.<sup>3</sup> [ક-૮]

એ રાગ, દેષ અને માહને નિર્મૂળ કરવાના ઉપાયા **ચ્યા પ્રમાણે છે** :

૧. દૂધ, દુધી વગેરે દીપ્તિકર રસા યથેચ્છ ન સેવવા: કેમકે, જેમ સ્વાદુ કળવાળા વૃક્ષ તરક પક્ષીએ। ટાળાયધ

૧. 'જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર રૂપી'.–ટીકા.

ર. મૂળ, 'નિપુણાર્થ'. '—જીવાદિ તત્ત્વા'.-ડીકા.

<sup>3. &#</sup>x27;જેને કાંઈ નથી તેને લાભ નથી' — એવા અર્થ પણ સેવાય છે.

દોડી આવે છે, તેમ દીપ્ત<sup>૧</sup> મનુષ્ય તરફ કામવાસનાએ દોડી આવે છે. જેમ બહુ કાષ્ટ્રવાળા વનમાં પવન સહિત સળગેલા દાવામિ શાંત થતા નથી, તેમ યથેચ્છ આહાર કરનાર બ્રહ્મચારીના ઇદ્રિયામિ શાંત થતા નથી. અતિ આહાર કાઈને હિતકર નથી. એકાંતમાં રહેનારા, એાછું ખાનારા, અને ઇદ્રિયાનું દમન કરનારા પુરુષાને જ રાગરૂપા શત્રુ નથી નમાવી શકતા; પરંતુ ઔષધાથી વ્યાધિની પેઠે જાતે હારી જાય છે. [૮-૧૨]

ર. બિલાડીના રહેડાણ પાસે ઉંદરાએ રહેવું એ જેમ ડહાપણ ભરેલું નથી, તેમ સ્ત્રીએાવાળા મકાનમાં પ્રહ્મચારીએ રહેવું સલામતી ભરેલું નથી.

બ્રહ્મચારીએ સ્ત્રીઓનાં રૂપ, લાવણ્ય, વિલાસ, હાસ્ય, મંજુલ વચન, અંગમરાેડ અને કટાક્ષ વગેરેનું મનમાં ચિંતન ન કરવું; તેમની અભિલાષા ન કરવી; તેમજ તેમને રાગપૂર્વક નીરખવાં નહીં. સદા બ્રહ્મચર્યમાં રત રહેવા ઇચ્છતા પુરુષોને એ નિયમ હિતકર છે તથા ઉત્તમ ધ્યાન પ્રાપ્ત કરવામાં મદદરૂપ છે.

બલેને, મન, વાણી અને કાયાનું બરાબર રક્ષણ કરતા હોય, તથા સ્વરૂપવાન અને અલંકૃત દેવીઓ પણ જેમને ક્ષોબ પમાડવાને શક્તિમાન ન હોય; પરંતુ તેવા મુનિઓએ પણ, અત્યંત હિતકર જાણી, સ્ત્રી વગેરેથી રહિત એવે એકાંતવાસ જ સ્વીકારવા. સંસારથી ડરી, ધર્મમાર્ગમાં

૧. ધાતુ-**ખલ**-વીર્યાદિ યુક્ત.-ટીકા.

સ્થિત થયેલા અને માક્ષની જ ઇચ્છા રાખનારા સાધુને યુવાન અને મનાહર<sup>૧</sup> સ્ત્રી જેવી દસ્તર વસ્ત બીજી કાઈ નથી.

જેઓ સ્ત્રીની કામના છોડી શકવા છે, તેઓને બધી કામનાએ: છેાડવી સહેલી છે. મહાસાગર તરી જનારાને ગંગા જેવી માેટી નદીનાે પણ શાે હિસાખ! દેવાે સહિત સમત્ર ક્ષેાકના દુઃખનું મૂળ કામભાગાની કામના છે. જે માણસ તે બાબતમાં વીતરાગ થઈ શકે છે, તે શારીરિક કે માનસિક તમામ દુઃખાેમાંથી છૂડી શકે છે. શરૂઆતમાં ંમનાેહર લાગતા કામભાેગાે અંતે તાે રસ અને વર્ણમાં મનાહર લાગતાં કિંપાકકક્ષાના જેમ તે માણસના નાશ જ કરે છે. માટે સમાધિની ઇચ્છાવાળા તપરવી ભિક્ષુએ ઇંદ્રિયોને પ્રિય લાગતા કે અપ્રિય લાગતા વિષયોમાં રાગદ્રેષ ન કરવા. [૧૩-૨૧]

૩. ઇંદ્રિયાના સ્વભાવ છે કે. સામે આવેલા વિષયને **ત્રહણ કરવાે; અને વિષયાેના સ્વભાવ છે કે, ઇ**દ્રિયા વડે ત્રાહ્ય થવું. તેમાં પાતાના રાગદેષ ઉમેરી જીવ પ્રિય-અપ્રિયના <mark>ભેદ ઊભો કરે છે અને દુઃખી થાય છે. જાદા જાદા</mark> વિષયામાં તીવ્ર આસક્તિ રાખનારાં પ્રાણીએા કેવા અકાલ વિનાશ પામે છે, તે જુએા. દીવાના રૂપમાં ખેંચાઈ પતંગિયું સળગી મરે છે; પારધીના મધુર સંગીતમાં ક્ષેાબાઈ, હરણ વી ધાઈ જાય છે; જડી છાટીના પ્રિય ગ ધમાં ક્ષેાભાઈ, સાપ દરમાંથી વહાર નીકળતાં પકડાઈ જાય છે: માછલું આંકડા

૧. મૂળ : 'આલમનાહર'. ' આલ એટલે અવિવેકી-મૂર્ખનં મન હરનારી. '-ટીકા.

**ઉપર ભરવેલા માંસના સ્વાદમાં ક્ષાભાઈ નાશ પામે** છે: પાડા પાણીના શીતળ સ્પર્શથી લાભાઈ મગરના ભાગ અને છે: અતે હાથી તીવ્ર કામાભિલાષથી હાથણીવાળે માર્ગે જઈ ખાડામાં પડે છે. આમ, ઇદ્રિય અને મનના વિષયો રાગી મનુષ્યતે દુઃખના હેતુ થઈ પડે છે: પરંતુ નીરાગીને જરા પણ દઃખકર થતા નથી.

વળી જે મનુષ્ય પાતાને મનાહર લાગતા રૂપ વગેરેમાં અતિ આસકત થાય છે, તે બાકીનાં બધાં રૂપોના દેવ જ કરવાતા. અપ્રિય માનેલા વિષય ઉપર દેષ કરનાર તે ક્ષણે જ દુઃખ પામતા હાેય છે! પાતાના પ્રદુષ્ટ ચિત્તથી તે એવાં કર્મ બાંધે છે, કે જે પરિણામે દુ:ખરૂપ થઇ પડે છે. <mark>આમ</mark> જીવ પાેતાના દુર્દાન્તપણારૂપી દેાષયી દુઃખી <mark>થાય છે;</mark> તેમાં વિષયો વગેરેના કાંઈ અપરાધ નથી. કામભાગ પાતે કંઈ મનુષ્યોમાં રાગ, દેષ કે સમતા ઉત્પન્ન કરતા નથી: પરંતુ તેમના પ્રત્યે રાગદ્દેષવાળા મનુષ્ય જ પાતે પાતાના માહથા વિકૃતિ પામે છે. ર

વળી, વિષયોમાં આસક્તિ બીજાં અનેક મહાપાપાનું કારણ થઈ પડે છે, જેમના ફળરૂપે તેને પાછાં અનેક દુઃખા ભાગવ્યા કરવાં પડે છે. જેમકે, પાતાને પ્રિય લાગતા

૧. હાથી સિવાયના ઉપરના ખધા દાખલા અનુક્રમે રૂપ, શબ્દ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ એ પાંચ બાહ્ય ઇંદ્રિયાના વિષયામાં આસક્તિના છે. હાથીના દાખલા (આંતર ઇન્દ્રિય) મનના વિષયના છે. મૂળમાં મનના વિષય 'ભાવ' કહ્યો છે. પ્રિય અથવા અપ્રિય વિષયનું ચિંતન કે અભિલાષા તે ભાવ.

ર. \*લાેક: ૨૨-૬:૩૩,૩७,૫૦,૬૩,७૬,૮૯,૧૦૦-૧.

વિષયમાં આસક્તિવાળા જીવ પાતાના સુખ ખાતર બીજા જીવાને પીડા કરવી પડે કે તેમના નાશ કરવા પડે તા પણ પાછું નહિ જુએ. વળી તે પોતાને ગમતા વિષયોનો પરિત્રહ — સંગ્રહ — કરવા તત્પર થશે. તેમાંય પ્રથમ તેા તે વિષયા મેળવવામાં દુઃખી થવાતા: મળ્યા બાદ તેમનું રક્ષણ કરવામાં દુઃખી થવાના; પછી તેમના ઉપયાગ કરતાં ાદઃખી થવાનો: અને અંતે તેમનાે વ્યય અને વિચાેગ થ**તાં** દુ:ખી થવાના. દુ:ખની વાત તાે એ છે કે, એ વિષયાના સંભોગકાળમાં પણ તેને અતૃપ્તિ જ રહે છે. એ અતૃપ્તિ પાછી તેને વધુ ને વધુ વિષયેાનાે પરિગ્રહ કરવા પ્રેરે છે. આમ તે હંમેશ અસંતુષ્ટ જ રહે છે. એ અસંતાષને પરિણામે. ક્રોભથી કલવિત થયેલા ચિત્તવાળા તે જીવ. પછી ખીજાના વિષયા ચારી લેવા તત્પર થાય છે. હંમેશાં અત્રપ્ત રહેતા. તુષ્ણાથી અભિભૂત થયેલા. અને બીજાના વિષ્**યાે** ચોરવામાં તત્પર થયેલા તે મનષ્યને પછી છળ અને જાઠના આશ્રય ક્ષેવા પડે છે. તેમ છતાં તેનાં દુ:ખ તા વધતાં જ જાય છે. કારણ કે, જાૃદ, ચોરી વગેરે દરેક પાપકર્મમાં તેને પહેલાં, પછી, તેમજ કરતી વેળાએ દુ:ખ જ રહે છે. અને અંતે પણ તેનું પરિણામ માર્ક જ આવે છે. આમ તે મતુષ્ય હંમેશાં અસહાય અવસ્થામાં દ:ખ ભાગવ્યાં કરે છે. ि२७-३२ो

તે ઉપરાંત, કામગુણામાં આસકત મતુષ્ય ક્રેાધ, માન, માયા, ક્ષાબ, જાગુપ્સા, અરતિ, રતિ, હારય, ભય, શાક, સ્ત્રીની ઇચ્છા, પુરુષની ઇચ્છા કે બંનેની ઇચ્છા વગેરે વિવિધ ભાવા યુક્ત બને છે. અને પરિણામે પરિતાપ, દુર્ગતિ વગેરે પામે છે. તેની સ્થિતિ કરૂણાજનક અને દીન બની જાય છે; તે શરમી દાે થઈ જાય છે: અને બધે અપ્રીતિક**ર થઇ** પડે છે. [૧૦૨-૩]

ઇંદ્રિયોને વશીભત થયેલા મનુષ્યને માહરૂપી મહાસાગરમાં ડ્રખવા માટે અનેક પ્રયોજન ઊંભાં થાય છે. કારણ કે. <mark>પોતાની આસક્તિથી ઊભાં થયેલાં દુઃખાે દૂર કર</mark>વા તે ખીજા ખીજા અનેક ઉદ્યમા કર્યા કરે છે. <sup>૧</sup> [૧૦૫]

પરંતુ. જે મનુષ્ય વીતરાગી છે, તે શાકરહિત છે. જેમ કમળની પાંખડી પાણીથી ક્ષેપાતી નથી, તેમ સંસારની મધ્યે રહેવા છતાં તે દુઃખપ્રવાહથી અલિપ્ત રહે છે. તેના મનને ગમે તેવા શબ્દાદિ વિષયો, જરા પણ ભેદી શકતા નથી કે વિકૃત કરી શકતા નથી. [૩૪,૧૦૬]

પાતાના રાગ. દેષ અને માહુરપા સંકલ્પાનું સ્વરૂપ વિચારવામાં ઉદ્યમવંત થયેલા તે મનુષ્યને ક્રમે ક્રમે સમતા પ્રાપ્ત થાય છે: પછી વિષયોના સંકલ્પાે દૂર થતાં તેની કામગુણાની તૃષ્ણા પણ ચાલી જાય છે. આમ વીતરાગ થઈ, કૃત્યકૃત્ય થયેલા તે મનુષ્યનાં જ્ઞાન અને દર્શનને આવરણ કરનારાં તથા ખીજાં અંતરાયક કર્મો ક્ષણ વારમાં

૧. આની પહેલાં જે શ્લાક છે, તેના અર્થ સ્પષ્ટ નથી. તેના આવા કાંઈક અર્થ કાઢી શકાય છે : ઇંદ્રિયારૂપી ચારાને વશ થયેલા ભિક્ષુ આચારના (કલ્પના) ઇચ્છા નથી કરતાે, જેટલી સેવા કરનાર સહાયકની કરે છે; અને તપની વૃદ્ધિ નથી ઇચ્છતાે, જેટલા ભિક્ષ ાથયાના પશ્ચાત્તાપ કરે છે. આમ તે અનેક વિકૃતિઓ પામે છે. [૧૦૪]

ક્ષય પામી જાય છે, અને તે બધું જાણનારા તથા જોનારા અને છે. મોહરહિત, અંતરાયરહિત, આસ્ત્રવરહિત (નિષ્પાપ), પ્યાન અને સમાધિ<u>યુક્</u>ત તથા વિશુદ્ધ ખનેક્ષે<mark>ા</mark> તે પુરૂષ **આયુષ્યના ક્ષય થ**તાં માક્ષ પામે છે. સંસારી મનુષ્યાને **ળાધા કરતાં સર્વ દુઃખામાં**થી તે મુક્ત થાય છે. લાંખા કાળના રાેગમાંથી છૂટેલા અને સર્વાના સ્તુતિપાત્ર અનેલા તે આત્મા અત્યંત સુખી તથા કૃતાર્થ થાય છે. [૧૦૮-૧૦]

અનાદિ કાળથી ઉત્પન્ન થયેલા સર્વ દ:ખમાંથી છૂટવાના આ માર્ગ જ્ઞાની પુરુષોએ ઉપદેશ્યાે છે. તેને અનુસરનારાં પ્રાણીએા યથાકાળે અત્યંત સુખનાં ભાગી થશે. એમ હું કહું છું. [૧૧૧]

#### 33

## કર્મ વિચાર

"' મિથ્યાત્વ' એટલે કે યથાર્થ વસ્તુમાં શ્રહાને અભાવે કે અયથાર્થ વસ્તુમાં શ્રહાને કારણે; ' અવિરતિ' એટલે કે દેષોથી ન વિરમવાને કારણે; ' પ્રમાદ'ને કારણે અને રાગ-દેષાદિ ' કષાય' પૂર્વ ક કરાતી મન, વાણી તથા કાયાની પ્રવૃત્તિ એટલે કે ' યાગ'ને કારણે, જીવ કર્મપરમાણુઓ પ્રહણ કરે છે. જેમ દીવા વાટ દારા તેલને ગ્રહણ કરી, પાતાની ઉષ્ણતાથી તેને જ્વાળારૂપે પરિણમાવે છે, તેમ જીવ કાષાયિક વિકારથી કર્મરૂપે પરિણમવાને યાગ્ય પરમાણુઓ પ્રહણ કરી, તેમને કર્મભાવે પરિણમવામાં નિમિત્ત થાય છે. આત્માના પ્રદેશા સાથે એ કર્મપરમાણુઓના સંખધ તેનું નામ જ ખધ. જીવ સ્વભાવે અમૂર્ત છતાં અનાદિ કાળથી કર્મસંખંધવાળા હોવાને લીધે, મૂર્ત જેવા થઈ જવાથી, મૂર્ત કર્મપરમાણુઓ ગ્રહણ કરે છે.

" જીવ કર્મપ્રરમાણુંઓ ગ્રહણ કરે છે, તે વખતે 😽 તેઓમાં નીચેના ચાર અંશાનું નિર્માણ થાય છે: (૧) જ્ઞાનને આવૃત્ત કરવાતા, કે દર્શન અટકાવવાના કે સખદુ:ખ અનુ-ભવાવવાના વગેરે સ્વભાવ. તેને ' પ્રકૃતિળંધ ' કહે છે. (૨) તે સ્વભાવથી અમુક વખત સુધી ચ્યુત ન થવાની કાલમર્યાદા. તેને 'સ્થિતિવ'ધ ' કહે છે. (૩) સ્વભાવનં નિર્માણ થવા સાથે જ તેમાં તીવતા મંદતા આદિપણે કલાનુભવ કરાવનારી વિશેષતાએ ા વધાય છે, તેને 'અનુભાવવધં' કહે છે. (૪) અને સ્વભાવ દીઠ તે પરમાણ્યો અમુક અમુક પરિમાણમાં વહેં ચાઈ જાય છે. તે પરિમાણવિભાગને 'પ્રદેશળંધ' કહેં છે.

" આ ચારમાંથી પહેલાે અને છેલ્લાે યાેગ (પ્રવૃત્તિ) ની ત્તરતમતાને આભારી છે; અને ખીજો તથા ત્રીજો ક્ષાય √રાગદ્વેષ)ની તરતમતાને આભારી છે. "

પ્રકૃતિળ'ધ આઠ પ્રકારનાે છે. તે આ પ્રમાણે : વિ: ત્રાનાવરણીય, ર. દર્શનાવરણીય, ૩. વેદનીય, ૪. માહનીય: પ. આયુષ, ૬. નામ, ૭. ગાત્ર, ૮. અંતરાય. [૧-૩]

૧. જ્ઞાનાવરણીય : વસ્તુમાત્રના પ્રથમ દર્શને 'સામાન્ય બાધ ' થાય છે: અને પછી ' વિશેષ બાધ ' થાય છે. વિશેષ ભાષ એટલે જ્ઞાન: અને સામાન્ય બાધ એટલે દર્શન. તે વિશેષ બાધરૂપી જ્ઞાનને આવરનાર - ન પ્રગટ થવા देनार डर्भ ते ज्ञानावरशीय डर्भ डहेवाय. ज्ञानना पांच પ્રકારા<sup>૧</sup> અનુસાર તેના મતિજ્ઞાનાવરણીય, શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય,

૧. જુઓ પા. ૧૬૮, ટિ. નં. ૧. વધુ વિસ્તાર માટે જુઓ આ માળાનું 'આચારધર્મ' પુસ્તક પા. ૧૮૪–૧. જ્ઞાનાવરણીયકર્મ

**અ**વધિજ્ઞાનાવરણીય, મનઃપર્યાયજ્ઞાનાવરણીય અને કવળજ્ઞાના-વરણીય — એમ પાંચ પ્રકારાે છે. [૪]

ર. દર્શનાવરણીયઃ એટલે કે વસ્તુના 'સામાન્ય બાધ'રૂપ દર્શનને આવરનાર કર્મ. તેના નવ પ્રકાર છે: નેત્રજન્ય સામાન્ય ખાેધતે આવરનાર 'ચક્ષુદર્શનાવરણીય:' નેત્ર સિવાયની **ઇ**ક્રિય કે મનથી <mark>ચતા સામાન્ય બાેધને આવરનાર</mark> ' અચક્ષુર્દર્શનાવરણીય;' અવધિલબ્ધિયી થતા સામાન્ય ભાષતે આવરનાર તે 'અવધિદર્શનાવરણીય;' અને કેવળ-લિબ્ધિથી થતા સમસ્ત પદાર્થના સામાન્ય બાેધને આવરનાર તે 'કેવળદર્શનાવરણીય.' જે કર્મથી સહેલાઇથી જાગી શકાય એવી નિકા આવે, તે 'નિકાવેદનીયદર્શનાવરણીય;' જેનાથી નિકામાંથી જાગવું વધારે મશ્કેલ અને, તે નિકાનિકા-વેદનીય**ઃ' જેના**થી ખેઠાખેઠા કે ઊભા ઊભા ઊંઘ આવે, તે 'પ્રચલાવેદનીયંં' જેનાથી ચાલતાં પણ નિંદ્રા આવે. તે 'પ્રચલાપ્રચલાવેદનીયંં:' અને જેનાથી જાગૃત અવસ્થામાં ચિંતવેલ કાર્ય નિદ્રાવસ્થામાં સાધવાનું વળ પ્રગટે, તે 'સ્ત્યાનગૃહિ.' [૫-૬]

શું શું કરવાથી ખંધાય તે માટે જુઓ તત્ત્વાર્ધસૂત્ર અ. ૬-૧૧. के भड़े: ज्ञान, ज्ञानी अने ज्ञाननां साधना प्रत्ये देव धारण धरवा; ક્ક્ષુષિત ભાવથી જ્ઞાન છુપાવ**લું; ખંજો** જ્ઞાન લ**ઈન જાય**ે તેવા મ**ત્સર**ા રાખવા: કાઈને જ્ઞાન મેળવવામાં અંતરાય નાખવા: બંજો કાઈ આપતા હાય તા તેના નિષધ કરવા: બજાએ વાજબી કહ્યું હાય છતાં અવળા મહિથી તેના દેષ ખહાવવા – એ બધાં દુષ્કૃત્યા<mark>ેથી</mark> જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ખંધાય છે.

#### **સ્ટર મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ**

- ૩. વેદનીય : તેના બે પ્રકાર છે. જેનાથી પ્રાણીને સુખનો અનુભવ થાય તે 'સાતવેદનીય'; અને જેનાથી દુઃખને અનુભવ થાય, તે 'અસાતવેદનીય.' [૭]
- ૪. મેાહનીય : તેના ખે પ્રકાર છે, દર્શનમાહનીય અને ચારિત્રમાહનીય.<sup>૨</sup> [૮-૧૧]
- પ. આયુષ : જેના ઉદયથી દેવ, મનુષ્ય, તિર્ય અને નરકગતિનું જીવન ગાળવું પડે, તે આયુષ કર્મ તે જ ક્રમથી ચાર પ્રકારનું છે.<sup>3</sup> [૧૨]
- ક. નામકર્મ: એટલે ક ગતિ, શરીર, આકૃતિ, વર્ણ, વગેરે નક્કી કરનારું કર્મ. તેના ખે પ્રકાર છે: શુભ અને અશુભ. તે દરેકના પાછા અનેક પ્રકાર છે. [૧૭]

<sup>1.</sup> અનુકંપા, દાન, સરાગી અવસ્થાના સંયમ, સંયમાસંયમ, પરાણે કરેલા ભાગત્યાગ, યથાર્થ જ્ઞાન વિનાનું તપ, શાંતિ, શૌચ પગેરેથી સાતવેદનીય કર્મ બધાય છે; અને દુઃખ, શાંક, તાપ, આકંદન, વધ, પરિદેવન તથા તાડન, તર્જન વગેરે પાતામાં કે ખીનમાં ઉત્પન્ન કરવાથી અસાતવેદનીય કર્મ બધાય છે.

ર. તે દરેકના પ્રકારા વગેરે વિવરણ માટે જીઓ પા. ૪૬, હિ. ન<sup>\*</sup>. ર.

<sup>3.</sup> આરંભ-પરિત્રહમાં તીવ્ર સતત પ્રવૃત્તિ, અને ભાગાસિક્તિ એ નરકઆયુષ્નનાં કારણ છે; માયા એ તિયે અનું; આરંભ-પરિત્રહની વૃત્તિનાં ઘટાડા, સદુતા, સરળતા એ મનુષ્યગ્નાં; અને સરાગસંયમ, વગેરે ઉપર જણાવેલ સાતવેદનીય કર્મના હેતુઓ એ દેવઆયુષ કર્મનાં કારણ છે.

૪. મન, વચન અને કાયાની કુટિલતા તથા બીજા પાસે અત્યથા પ્રવૃત્તિ કરાવવી વગેરે અશુભ નામકર્મના હેતુઓ છે; અને તેમનાથી લલઢું કરલું એ શુભ નામકર્મના.

- ૭. ગાત્રકર્મ**ઃ તેના ખે પ્રકાર છે. પ્રતિષ્ઠા પમા**ય એવા કુળમાં જન્મ અપાવનાર તે ઉચ્ચ ગાેત્રકર્મ; **અને** શક્તિ છતાં પ્રતિષ્ઠા ન પમાય તેવા કુળમાં જન્માવનાર તે नीय गात्रकर्भ.<sup>१</sup> [१४]
- ૮ અંતરાયકર્મઃ તેના પાંચ પ્રકાર છેઃ કંઇ પછા દેવામાં, ક્ષેવામાં, એક વાર ભાગવવામાં, વાર વાર ભાગવવામાં અને સામ<sup>શ્ર</sup>્ય ફેારવવામાં અંતરાય ઊભા ક**રે**, તે અનુ**ક્રમે** દાનાંતરાય, લાભાંતરાય, બાેગાંતરાય, ઉપભાેગાંતરાય અને વીર્યા તરાય કર્મ કહેવાય છે. [૧૫]

આ પ્રમાણે કર્મના આઠ સ્વભાવા વર્ણવી ખતાવ્યા. ંતમના વડે બધાઈને જીવ આ સંસારમાં ૨ખડે **છે. હવે** ત આડેની કાલમર્યાદા વર્ણવવામાં આવે છે.

ज्ञानावरणीय, દર્શનાવरणीय, वेદનीय અને અંતરાય કર્મની વધુમાં વધુ સ્થિતિ<sup>ર</sup> ત્રીસ સાગરાેપમ વર્ષ<sup>ાં</sup> જેટલી છે; માેહનીયની સિત્તેર કાેટી કાેટી સાગરાેપમ વર્ષની છે: ચ્યાયુષ કર્મની ઢ૩ સાગરાેપમ વર્ષની છે; તથા નામ અને <mark>ગાત્ર કર્મની વીસ કાટી કોટી સાગરાેપમ વર્ષની છે. નામ</mark>

૧. પરનિ દા, આત્મપ્રશંસા, બીનના સદ્યુણનું આવ્છાદન. અને પાતામાં ન હાય એવા ગુણાનું ઉદ્ભાવન - એ નીચગાત્રકમ ના જ્રેતઓ છે; અને તેમનાથી ઊલટું કરલું એ હચ્ચ ગાત્રકર્મના.

ર. જાુઓ પ્રકરણને અંતે ટિપ્પણ ન'. ૧, પા. ૨૩૨.

૩. સાગર વર્ષ ની ગણતરી માટે જુઓ પા. ૨૪૩, ઠિ**ં ૪**.

#### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

અને ગાત્રના એાછામાં એાછી સ્થિતિ આક મુદ્દર્તની છે; ખીજા બધાંની અંતર્મુદ્દર્તની છે.

એ આડે કર્મીના પરમાચુએાનું વિસાણ અનંત છે: કદી મુક્ત નથી થવાના એવા જીવા<sup>3</sup>ની સંખ્યાથી વધારે; પરંતુ મુક્ત થયેલા જીવાની સંખ્યાની અંદર. [૧૭]

સર્વ જીવા કે પોતાની આજુબાજી છયે દિશામાં રહેલા કર્મપરમાણુઓને ગ્રહણ કરે છે અને પોતાના સર્વ પ્રદેશાની

93 o

૧. નવ સમયથી માંડા બે ઘડાથી કાંઈક ઓછા – એટલામાંથી કાંઈ પણ કાળ અંતર્મુ ફૂર્ત કહેવાય. સમય એ કાળના સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ અંશ છે. આંખ મી ચતાં, ટચાકા ફાડતાં, જૂનું વસ્ત્ર ફાડતાં, કે કાંઈ જુવાન પુરુષ ભાલાથી કમળપત્ર વીંઘે તેટલામાં તા અસખ્ય સમયા વ્યતીત થઈ જાય. તેવા અસખ્ય સમયા=૧ આવલિકા; અને ૧૬,૭૧૭,૨૧૬ આવલિકા=૧ મુદ્ધુર્ત=૪૮ મિનિટ. 'તત્ત્વાર્થ' ૮-૧૯માં વેદનીયની ઓછામાં ઓછી સ્થિતિ ૧૨ મુદ્ધુર્તના કહી છે.

ર. આઢે પ્રકારનાં કર્મોના તમામ પરમાણુની ગણતરી અહીં વિવક્ષિત નથી; પર'તુ એક જીવ એક સમયમાં આઢે પ્રકારના કર્મમાંથી જેટલાં બાંધે, તેની અહીં ગણતરી છે.–ટીકા.

<sup>3.</sup> મૂળમાં 'શ્ર'થિતસત્ત્વ' એવા શબ્દ છે. તેના અર્થ બહ્દ — મુક્ત નહિ તેવા — એવા થાય; પરંતુ બધી દીકાઓ તેના અર્થ 'અભ્રબ્ય' — કફી મોક્ષ ન પામનાર એવા લે છે.

૪. ટીઘાકાર એમ કહેવા માગે છે કે, એકેન્દ્રિય છવા નિયમથી જ્યે દિશાનાં કર્માં હુંએ નથી શ્રહણ કરતા; પરંતુ કદાચિત્ ત્રણ્ ચાર, પાંચ કે છ દિશાનાં પણ શ્રહણ કરે છે.

સાથે સર્વ કર્મ મર્વ પ્રકારે ખાંધે છે. [૧૮] એટલે કે ઉપ્તે, તીચે, તીરછે એમ ખંધી દિશામાં રહેલા આત્મપ્રદેશા વડે કર્મસ્ક ધા પ્રહણ થાય છે; કાઈ એક જ દિશામાં રહેલા આત્મપ્રદેશા વડે કર્મસ્ક ધા પ્રહણ થાય છે; કાઈ એક જ દિશામાં રહેલા આત્મપ્રદેશા વડે નહિ. જ્વાના માનસિક, વાચિક અને કાયિક યાગ — વ્યાપાર — એકસરખા ન હોવાથી તેના તરતમભાવ પ્રમાણે પ્રદેશખંધમાં પણ તરતમભાવ આવે છે. જીવપ્રદેશના ક્ષેત્રમાં જ રહેલા કર્મસ્ક ધા ખંધાય છે; તેની ખહારના ક્ષેત્રમાં રહેલા નહિ. અને પ્રત્યેક કર્મના અનંત સ્ક ધા ખધાય આત્મપ્રદેશામાં ખંધાય છે; યાડા ઘણામાં નહિ. ખંધ પામતા તે દરેક કર્મસ્ક ધ અનંતાનંત પરમાણના ખનેલા હોય છે.

. જીવ એક સમયે મુક્ત જીવાના 'અનંત ભાગ જેટલા અનંત કર્માંચુએાના સ્કંધા ભાગવી નાખે છે. પરંતુ તે સ્કંધાના છૂટા પરમાણુએા ગણીએ તાે, સર્વે જીવા કરતાં તેમની સંખ્યા વધુ થાય. [૨૪]

આમ, કર્મોના જાદા જાદા સ્વભાવ, સ્થિતિ, કળ દેવાની શક્તિ વગેરે સમજીને છાહિમાન મનુષ્ય તેમને બધાતાં રાકવામાં અને બધાયેલાંને દૂર કરવામાં યત્નવાન થાય. [૨૫]

૧. એટલે કે આઠે કર્મ. સામાન્ય નિયમ એવા છે કે, આયુષ કર્મ છાડી (જીઓ પા. ૧૮૨) સાતે કર્મના બ'ઘ એકસાથે થાય છે. જીદાં જીદાં કર્મો ખ'ઘાવાનાં જીદાં જીદાં કારણા ગણાવાય છે; તે પણ મુખ્યપણાની અપેક્ષાએ જ સમજલું. બાકી તા અમુક કર્મપ્રકૃતિ-જનક પાપ વખતે બીજી કર્મપ્રકૃતિઓ પણ બ'ઘાય છે જ.

ર. અહીંથી ફકરાના અંત સુધીના ભાગ અન્ય **ત્ર**ંથમાંથી **લીધેલું** વિવરણ છે.

# **ટિપ્પણા**

િડેપાલ્યુ ન'. ૧. મોહનીય વગેરે કર્માની જે અસંખ્ય વર્ષોની જીદી જાદી સ્થિતિ—મર્યાદા ગણાવી છે, તેની પાછળ શા મુદ્દો રહ્યો છે તે સમજવા માટે, શ્રીમદ્દરાજચંદ્રનું નીચેનું અવતરણ મદદરમ થશે. "ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ એક જીવને માહનીય કર્મનું ભંધન થાય, તેા સિત્તેર કાડાકાડી સાગરાપમનું થાય, એમ જિને કહ્યું છે. તેના હેતુ સ્પષ્ટ છે કે, જે અનંતકાળનું બંધન થતું હોય, તા પછી જીવને માફ્ષ ન થાય . . . . તે તે કર્મોની સ્થિતિ ગમે તેટલી વિટં અનાર્ય છતાં, અનંત દુ:ખ અને લવના હેતુ છતાં પણ, જેમાં જીવ તેથી નિવૃત્ત થાય એટલા, અમુક પ્રકાર બાધ કરતાં, સાવ અવકાશ છે. આ પ્રકાર જિને ઘણા સ્ફ્રમપણ કહ્યો છે; તે વિચારવા યાગ્ય છે,— જેમાં જીવને મોફ્ષના અવકાશ કહી કર્માં ધ કહ્યો છે."

#### 38

## લેશ્યા

" સ્ક્રિટિકની નજીક રંગીન વસ્તુ આવતાં જેમ તેનામાં તિવા રંગના ફેરફાર થાય છે, તેમ પાતે બાંધેલાં વિવિધ કર્મીના સાન્નિધ્યથી આત્મામાં થયેલા ફેરફારનું નામ 'હ્રેક્યા." \*

લેશ્યાએ છ છે : કૃષ્ણલેશ્યા, નીલલેશ્યા, કાપાતલેશ્યા, તેજોલેશ્યા, પદ્મલેશ્યા અને શુક્લલેશ્યા. [૩]

કૃષ્ણ લેશ્યાના રંગ પાણીવાળી વાદળી જેવા, પાડાના શીંગડા જેવા, અરીકાના કળ<sup>૧</sup> જેવા, મળી જેવા, કાજળ જેવા અને આંખની કીકી જેવા કાળા છે. નીલ લેશ્યાના રંગ નીલ અશાકવૃક્ષ જેવા, ચાસ પક્ષીની પાંખ જેવા તથા

આ વાકચ મૂળનું નથી. લેશ્યાના વધુ વિવરણ માટે જીએ!
 પ્રકરણને અંતે દિ. નં. ૧ તથા ૨, પા. ૨૩૮.

મૂળ શબ્દના અર્થમાં અહુ મતભેદ છે. અરિષ્ટક્લ, અરિષ્ટરત્ન, કે રિષ્ટગ (કાગડા) એવા જાદા અર્થ સૂચવાયા છે.

સ્નિગ્ધ વૈદ્ધર્યરતન જેવા છે. કાપાત ક્ષેશ્યાના રંગ અતસા ( અળસી ? )ના કૂલ જેવા, કાયલનાં પીછાં<sup>૧</sup> જેવા અને કખૂતરની ડેાક જેવા છે. તેજોક્ષેશ્યાના રંગ હિંગળાક જેવા. ઊગતા સૂર્ય જેવા. પાેપટની <mark>ચાંચ જે</mark>વા અને દીવાની જ્યાત જેવા છે. પદ્મક્ષેશ્યાના રંગ હરિતાલ કે હળદરના ડુકડા જેવા, અને શણ<sup>ર</sup> તથા અસનના<sup>3</sup> ફલ જેવા છે. શક્લક્ષેશ્યાના રંગ શંખ જેવા, અંક નામના મણિ જેવા. કંદ પુષ્પ જેવા, દૂધની ધારા જેવા, રૂપા જેવા તથા માતીની માળા જેવા છે. [૪-૯]

કુષ્ણ ક્ષેશ્યાના સ્વાદ કડવા તુંખડા કરતાં, લીમડા કરતાં અને કડવી રાેહિણી કરતાં પણ અનંતગણા વધારે કડવા છે. નીલ લેશ્યાના સ્વાદ સુંદ, મરી અને પીપર એ ત્રણના કરતાં તેમજ ગજપીપર કરતાં પણ અનંતગુણ તીખા છે. કાપાત ક્ષેશ્યાના સ્વાદ કાચી કરી, તેમજ કાચા કાૈઠા કરતાં પણ વધારે ખાટા છે. તેજોક્ષેશ્યાના સ્વાદ પાકી કેરી કે પાકા કાઠા કરતાં અનંતગણા ખટમધૂરા છે. પદ્મ ક્ષેશ્યાના સ્વાદ ઉત્તમ વારુણી (મદિરા), વિવિધ આસવા (પુષ્પ મદ્ય), મધુ (મદ્ય) અને મૈરેય (સરેકા) કરતાં અનંતગણા ુખાટો–તુરા–મધુરા છે. શક્લક્ષેશ્યાના સ્વાદ ખજાર, દ્રાક્ષ, ક્ષીર, ખાંડ અને સાકર કરતાં અનંતગણો મધુર છે. [૧૦-૫]

<sup>1.</sup> એના અર્થ પણ સમજાતા નથી. તૈલ ક્ષ્ટરક, ક્રોક્લિક્ષ્ટરક એવા અર્થ સૂચવાય છે.

ર. 'ધાન્યવિશેષ.' --ટીકા.

<sup>3. &#</sup>x27;બીજક વૃક્ષ.' –ટીકા.

પહેલી ત્રણ ક્ષેશ્યાઓના ગંધ ગાય, કૃતરા, કે સાપના મંડદા કરતાં અનંતગણા ખરાત્ય છે. પછીની ત્રણના ગંધ સુગંધીદાર પુષ્પા અને સુગંધી દ્રવ્યા કરતાં અનંતગણા ઉત્તમ છે. [૧૬-૭]

પહેલી ત્રણનાે સ્પર્શ કરવત, ગાયની છભ અને સાંગના પાન કરતાં પણ અનંતગણાે કકરાે છે. પછીની ત્રણનાે સ્પર્શ રૂ, માખણ અને શિરીષ ફૂલ કરતાં પણ અનંતગણાે કાેમળ છે. [૧૮-૯]

છ્યે હેસ્યાનાં પરિણામ (મુખ્યત્વે) ત્રણ પ્રકારનાં છે : ઉત્તમ, મધ્યમ અને કનિષ્ઠ, પછી તે દરેકના પાછા ત્રણ ત્રણ પ્રકાર ગણતાં ૯, ૨૭, ૮૧ અને ૨૪૩ પ્રકાર થાય. [૨૦]

હિંસા, અસત્ય, ચૌર્ય, અધ્યક્ષચર્ય, પરિગ્રહ — એ પાંચ આસ્ત્રવાયુક્ત; મન, વાણી અને કાયાનું સંગોપન ન કરનારા, પૃથ્વી પાણી વગેરે છ જીવવર્ગોમાં અવિરત, ઉત્કટ દેષપ્રવૃત્તિઓમાં મચેક્ષે રહેતા, ક્ષુદ્ર (બધાંનું અહિત વાંછનારા), સાહિસિક (વિના વિચારે ચોરી વ્યભિચાર વગેરે અપકૃત્યા કરનારા, આ ક્ષેક કે પરક્ષેક કશાની પરવા ન કરનારા, નૃશાસ, અને અજિતે દિય — માણસ કૃષ્ણ ક્ષેશ્યા પામે

કૃષ્યિં, અમર્ષ, તપના અભાવ, અવિદ્યા, માયા, નિર્કાજ્જતા, વિષયલ પટતા અને પ્રદ્રેષયી યુક્ત; શકે, પ્રમત્ત, રસક્ષેાલુપ, ઇદ્રિયસુખાભિલાષી, વિવિધ પાપપ્રવૃત્તિઓમાંથી

<sup>1.</sup> એટલે કે પાતાના સુખ માટે **તેમના હપયા**ગ કે તેમના હિસા કરનારા.

વિરત ન થયેલાે, ક્ષુદ્ર અને સાહસિક — એવા માણસ નીલ ક્ષેસ્યા પામે છે. [૨૩-૪]

વાંકું ખાલનારા, વાંકું આચરનારા, શક<sup>્ર</sup> અસરલ, પાતાના દાષ ઢાંકનાર, કપટ્યુક્ત, વિપરીત શ્રદ્ધાવા**ળા,** અનાર્ય, આજનું મર્મ ચિરાઈ જાય એવું દુષ્ટ ખાલના**રા,** ચાર અને મત્સર યુક્ત — એવા માણસ કાપાત ક્ષેસ્યા પામે છે. [૨૫-૬]

નમ્ર, અચપલ, અમાયા, અકુતૂહલી, વિનયા, ઇંદ્રિય-નિગ્રહી, યાગવાન, ઉપધાનવાન (સ્વાધ્યાય માટે વિહિત તપ કરનારા), ધર્મપ્રિય, દઢધર્મા, પાપભારુ અને સર્વના હિ**તૈષી** — એવા માણસ તેજોકેશ્યા પામે છે. [૨૭-૮]

જેનાં ક્રોધ, માન, માયા અને ક્ષેાબ બહુ ઓછાં **થક** ગયાં છે તેવા, પ્રશાંતચિત્ત, આત્માનું દમન કરનારા, યાગવાન, ઉપધાનવાન, સ્વલ્પભાષી, ઉપશાંત તથા જિતે દ્રિય — એવા માણસ પદ્મ ક્ષેશ્યા પામે છે. [૨૯-૩૦]

આત<sup>્</sup>ધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન એ ખેને છોડીને ધર્મધ્<mark>યાન</mark> અને શુકલધ્યાન ધ્યાનારા, પ્રશાંતચિત્ત, આત્માનું **દમન** કરનારા, પાંચ સત્પ્રવૃત્તિઓ (સમિતિઓ) <sup>પ</sup> વાળા, મન, વાણી

૧. મૂળ, 'નિકૃતિમાન.'

ર. 'સારાં લક્ષણ વિનાના.' —દીકા.

**૩. જાએ** પા. ૨૧૬, ટિ. ૮.

<sup>ુ</sup> ૪. જાુઓ પા.ા૧૯૪, હિ. ન'. ર.

પ. જાએ પા. ૧૩૯.

અને કાયાનું સંગાપન કરનારાે, તથા સરાગી<sup>૧</sup>ંક વીતરાગી દાવા છતાં જે ઉપશાંત અને જિતેંક્રિય છે — એવા માણસ શુક્રેલક્ષેશ્યા પામે છે.<sup>૨</sup> [૩૧-૨]

(કાળના માટા માટા યુગા રૂપી) અસંખ્ય અવસર્પિણીઓ અને ઉત્સર્પિણીઓના, (તાનામાં નાના અવિભાજ્ય અંશરૂપ) જેટલા સમયા હાઈ શકે; તેમ જ લાકાકાશના (તાનામાં નાના અવિભાજ્ય અંશરૂપ) જેટલા પ્રદેશા હાઈ શકે; તેટલા અશુભ લેશ્યાનાં સંક્લેશરૂપી અને શુભ લેશ્યાનાં વિશુદ્ધિરૂપી સ્થાના છે. [33]

કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત એ ત્રણ અધર્મલેશ્યાએા છે: તે ત્રણથી જીવ દુર્ગતિ પામે છે. તેજ, પદ્મા અને શુક્લ એ ધર્મલેશ્યાએા છે: તે ત્રંણથી જીવ સદ્દગતિ પામે છે. [પદ-પહો

મરણ વખતે અંતર્મું દૂર્ત આયુષ બાકી રહે છે, ત્યારે પછીના ભવની ક્ષેશ્યા પરિણુમવા લાગે છે. તે ક્રિયાના ત્રણ વિભાગ પાડીએ, તો પરિણુમવાના પહેલા સમય વીત્યા પછી અને પરિશુમવાના છેલ્લા સમય બાકી હાય ત્યારે, જીવ

 <sup>&#</sup>x27;સરાગી' શબ્દના અર્થ અહીં 'રાગયુક્ત' એમ નથી સમજવાના; પરંતુ, જેનામાં રાગ દબાયેલા કે શાંત પડેલા હોવા હતાં, નિર્મૂળ નથી થયા, તેવા.

સ. આ જીકી જીકી લેશ્યાવાળાઓની જીકી જીકી મનાવૃત્તિઓનાં
 શ્રીકામાં આપેલાં ઉઠાહરણ માટે જીએા દિ. નં. ૨, પા. ૨૩૯.

<sup>ુ</sup> ૩. જુઓ દિપ્પણ નં. ૪, પા. ૨૪૩.

૪. પા. ૧૬૯, ટિ. નં. ૩. મૂળમાં 'લોક' શબ્દ જ છે.

પ. એટલે કે લેશ્યાના ચડતાઊતરતા પ્રકારા અસંખ્ય છે.

પરક્ષાેકમાં કે પરભવમાં જાય છે; પરિણુમવાને પહેલે કે છેલ્લે સમયે નહિ.<sup>૧</sup> [પ૮-૬૦]

લેશ્યાએોનું આ સ્વરૂપ વિચારીને <mark>માણ્સે અધર્મ-</mark> ક્ષેશ્યાએોના ત્યાગ કરવાે અને ધર્મક્ષેશ્યાએોના સ્વીકા**ર** કરવાે, એમ હું કહું છું.<sup>૨</sup> [૬૧]

# **ટિપ્પણાે**

િપ્પાણુ ન. ૧. લેશ્યા શબ્દથી બે ભિન્ન બાબતા સમજવામાં આવે છે. એક તા કર્માના સાન્નિધ્યથી આત્મામાં થતા વૃત્તિઓના ફેરફાર અથવા વિશિષ્ઠ વૃત્તિ. અને બીજી, તે ફેરફાર કે વૃત્તિ હત્પન્ન કરનાર દ્વ-પ-પદાર્થ. પહેલીને ભાવલેશ્યા કહે છે, અને બીજીને દ્વેવ્યલેશ્યા. દ્વેવ્યલેશ્યાની બાબલમાં ભિન્ન ભિન્ન મત છે. કેટલાક એમ માને છે કે, લેશ્યાદ્વય કર્મપરમાણુઓનું બનેલ હોય છે; ને કે તે આડ પ્રકારના કર્મઅણુઓથી ભિન્ન હોય છે. બીજ એનું

૧. 'આથી કરીને જીવના મરેણુ સમયે આગામી ભવની લેશ્યા અંતર્મું હૂર્ત જેટલા સમય અવશ્ય હાય છે; તથા જીવના ઉત્પત્તિકાળો અંતાનું હૂર્ત જેટલા સમય અવશ્ય હાય છે; તથા જીવના ઉત્પત્તિકાળો અંતાનું હૂર્ત અવશ્ય હાય છે. નહિ તા મનુષ્ય અને ત્રિયાં અને દેવ કે નારકા તરીકે ઉત્પન્ન થતી વખતે મૃત્યુકાળો અંતર્મું હૂર્ત પર્ય ત ઉત્તરભવની લેશ્યા કેમ કરીને સંભવે? તેમજ દેવ અને નારકાને ચ્યવન પાગ્યા ખાદ મનુષ્ય કે તિર્યાં ચ તરીકે ઉત્પન્ન થાય લારે પ્રાગ્ભવની લેશ્યા અંતર્મું હૂર્ત સુધી કેમ કરીને સંભવે? તેથી આયુષ્ય અંતર્મુ હૂર્ત ખાકી રહે લારે પરભવની લેશ્યા પરિણુમે છે, એમ સમજનું જોઇએ. તેથી જ દેવા અને નારકાઓની લેશ્યાના રિથતિ પણ પાતાના આયુષ્યકાળ ઉપરાંત પહેલા અને પછીના જન્મનાં એમ છે અંતર્મું હૂર્ત ઉમેરીને ગણાય છે.'—ડીકા.

ર. લેશ્ય એાની સ્થિતિમર્યાદા માટે મૂળમાં જે શ્લોકા છે, તે માટે જાઓ પ્રકરણને અંતે ડિ. ન . ૩, પા. ૨૪૦.

માને છે કે, લેશ્યાદ્રવ્ય અધ્યમાન કર્મપ્રવાહ (નિષ્યન્દ) રૂપ જ છે. ત્રીજ તેને સ્વતંત્ર દ્રવ્ય માને છે.

2 પાયા ન'. ર. જીદી જીદી લેશ્યાવાળાઓની જીદી જીદી વિત્તિઓનું ઉદાહર શું કોકાકાર નીચે પ્રમાણે આપે છે: છ પુરુષોએ માર્ગમાં એક ફળેલું નં ખુડાનું ઝાડ તેથું. તે તેઈ કૃષ્ણ લેશ્યાવાળા ખાદેયો, 'ચાલા, એને મૂળમાંથી કાપી નાખી એનાં ન ખુડાં ખાઈએ.' ત્યારે નીલવાળા ખાદેયા, 'આખું ઝાડ કાપવાની જરૂર નથી; એક ડાળખું જ ખસ છે.' તેનેલેશ્યાવાળા ખાદેયા, 'ડાળ કાપવાની પણ જરૂર નથી, એક ઝૂમખું પણ આપણે છયેને ખહુ છે.' પદ્મવાળા ખાદેયા, 'ઝૂમખું કાપવા જતાં અંદર કાચાં પણ ખહુ આવી નય. માટે પાકાં તાડીને જ લઈએ.' ત્યારે શુકલવાળા ખાદેયા, 'ઝાડને લાગેલાં તાડવાની શી જરૂર છે? અહીં પાકીને નીચે પહેલાં જ ખસ છે.'

જે માણુસ પાતાનાં સુખસગવડ માટે હજારા પ્રાણીઓ**ને** વિવશ રા<sup>જો</sup>, અને તેમના સુખની પરવા પણ ન કરે, તેવા માણુસની મનાવૃત્તિ કૃષ્ણ લેશ્યા કહી શકાય.

જે માણુસ પાતાના આરામમાં કસર આવવા દીધા વિના, જે પ્રાણીઓ વહે પાતાને સુખસગવડ મળે છે, તેમની પણ સારસંભાળ કરતા રહે, તેની મનાવૃત્તિ નીલ લેશ્યા કહેવાય.

જે માણસ પાતાનાં સુખસંપાદક પ્રાણીઓની જરા વધારે સંભાળ લે, તેવા સુખૈશી મનુષ્યની મનાવત્તિ કાપાત લેશ્યા કહેવાય.

આ ત્રણ વૃત્તિઓમાં પ્રાણીઓ પ્રત્યે અકારણ મૈત્રીની કલ્પના સુધ્ધાં નથી હોતી, પરંતુ કેવળ રવાર્થનું જ સામ્રાજ્ય વ્યાપેલું હોય છે. પરંતુ જે માણસ પોતાના આરામને કમી કરી, તેમાં સહાય કરનારાં પ્રાણીઓની પણ ઉચિત રીતે સારસ લાળ રાખે, તેની વૃત્તિ તેજોલેશ્યા કહેવાય.

જે માણસ પાતાની સુખસગવડાેને વળી કમતી કરી અને પાતાનાં આશ્રિત તથા સંસર્ગમાં આવનારાં અન્ય પણ <mark>બધા</mark>ં

#### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

પ્રાણીઓના ખેદ, માહ, કે લય વિના <mark>લલે પ્રકારે સારસંભાળા</mark> રાખે, તેના વૃત્તિ પદ્મલેશ્યા કહેવાય.

જે શાંતાત્મા પુરુષ પોતાનાં સુખસાધનોને સર્વથા ન્યૂન કરી, પોતાના શરીરનિર્વાહ યાગ્ય સાધારણ સામગ્રી માટે પણ કોઈ પ્રાણીને લેશમાત્ર દુ:ખ ન પહેાંચાઉ, તથા જેને કશી વસ્તુ ઉપર લેોલુપતા ન હાય, તથા જે માત્ર આત્મભાનથી જ સંતુષ્ટ રહેતા દેાય, તેવા માણસની વિશુદ્ધ કૃત્તિ શુક્લલેશ્યા કહેવાય. (પં. એચરદાસજી, 'जीनागनकथामंग्रह' – टिप्पग.) લેશ્યાના જૈન સિદ્ધાંતને મળતા આજિવિકાના છ જાતિઓના સિદ્ધાંત માટે જુઓ 'દીધનિકાય – સામુખ્યક્ષસત્ત.' મહાભારતમાં (૧૨,૨૮૬) છ જીવ-વર્ણો જણાવ્યા છે; તથા યાગદર્શન ૪,૭ માં કર્મના ચાર વિભાગ કરી જીવાના ભાવાની શુદ્ધિ અશુદ્ધિનું પૃથક્ષરણ કર્યું છે, તે પણ લેશ્યાના જૈન સિદ્ધાંત સાથે સરખાવવા જેવું છે.

િ પ્પાથ્યુ ન'. ૩. કૃષ્ણુલેશ્યાની સ્થિતિ, વધારેમાં વધારે ૩૩ સાગર⁴ વધા અને ઉપરાંત એક સુફૂર્ત રે છે ( સાતમા નરકમાં ). નીલલેશ્યાની વધારેમાં વધારે દસ સાગર વર્ધા ઉપરાંત પલ્યાપમના વ અસંખ્યાતમા લાગ છે ( પાંચમા નરકમાં ). કાપાત લેશ્યાની ત્રણ સાગર વર્ધા ઉપરાંત પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા લાગ છે ( ત્રોજ નરકના ઉપરના પ્રસ્તરમાં ). તેજોલેશ્યાની છે સાગર વર્ધા ઉપરાંત પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા લાગ છે (ઇશાન દેવલાકમાં). પદ્મલેશ્યાના

**380** 

<sup>1. &#</sup>x27;સાગર', 'પલ્યાપમ' વગેરેના અર્થ માટે જાએો હિંદનં. ૪, પા. ૨૪૩.

ર. દીકાકારનું એમ કહેલું છે કે, સંપ્રદાય અનુસાર મુદ્ધર્વ એટલે બધે જ અંતર્મુ ફૂર્ત જ ગણવું. તથા એ વધારાનું મુદ્ધર્વ દમેરવાનું કારણ એ છે કે, પરલાકમાં જે લેશ્યા મળવાની હોય, તો મરણ પામતાં પહેલાં એક અંતર્મુ ફૂર્ત વહેલી આવે છે.

દશ સાગરવર્ષો હપરાંત એક મુદ્ધુર્વ છે ( બ્રહ્મદેવલાકમાં ). અને શુક્લ લેશ્યાના તેત્રીસ સાગર વર્ષો હપરાંત એક મુદ્ધુર્વ છે (અનુ-ત્તરિલમાનમાં).

તે બધાની ઓછામાં ઓછી સ્થિતિ અર્ધું મુદ્ધતં <sup>૧</sup> છે. [૩૪-૯] આ તો બધી લેશ્યાઓની સામાન્ય પ્રકારે સ્થિતિ થ**ઈ. દેવ,** મતુષ્ય, નરક અને તિયેં ચ એ ચાર ગતિઓ અતુસાર જીદી જીદી **લે**શ્યાઓની સ્થિતિ નીચે પ્રમાણે છે: [૪૦]

નરકગિતમાં કાપાત લેશ્યાની ઓછામાં એાછી સ્થિતિ દશ હુન વર્ષની છે (પહેલા નરકના ઉપલા થરમાં); અને વધારમાં વધારે ત્રણુ સાગર વર્ષ ઉપરાંત પત્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ છે (ત્રીન નરકના પહેલા થરમાં). તે જ પાછી નીલ લેશ્યાની ઓછામાં ઓછી સ્થિતિ છે (ત્રીન નરકમાં); અને વધારમાં વધારે દશ સાગર વર્ષ ઉપરાંત પત્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ છે (પાંચમા નરકને પહેલે થરે). એ જ પાછી કૃષ્ણ લેશ્યાની ઓછામાં ઓછી સ્થિતિ છે (પાંચમાં નરકમાં); અને વધારમાં વધારે 33 સાગર વર્ષ છે (સાતમા નરકમાં), [૪૧-3]

તિર્ય'ંચ અને મતુષ્ય ગતિમાં શુક્લ હૈશ્યા બાદ કરતાં બાકીની પાંચ લેશ્યાઓની ઓછામાં ઓછી તેમજ વધારેમાં વધારે સ્થિતિ અતર્મકૂર્ત છે.રે [૪૫]

ડીકાકારના કહ્યા પ્રમાણે આ ઓછામાં ઓછા સ્થિતિ તિય' ચ અને મનુષ્યાથતિમાં જ ઢાેય છે.

ર. પૃથ્વી, પાણી અને વનસ્પતિ કાર્યાને વિધે પહેલી ચાર સંભાવે છે; તેજ, વાયુ, (ર-૩-૪ ઇંદ્રિયવાળાં) વિકલેંદ્રિય, સંમૂર્છન, તિર્યાંચ, મનુષ્ય અને નારકા વિધે પહેલી ત્રણ સંભાવે છે; બાઇનાં બીનાંને વિધે (એટલે કે જરાયુજ, અંડજ, પાતજ-ગર્ભજ-અને દેવ વિધે) છથે સંભાવે છે. સ્ત્રીપુરુષના સંબંધ વિના ક્રાપત્તિસ્થાનમાં સ્થિત

#### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

શુકલ લેશ્યાના આછામાં ઓછી સ્થિતિ અ'તર્મુદ્ધર્ત છે; અને વધારેમાં વધારે નવ વર્ષ ઓછાં એવાં એક કરાેડ પૂર્વ<sup>૧</sup> વર્ષના છે. [૪૬]

દેવામાં કૃષ્ણલેશ્યાના ઓછામાં ઓછા સ્થિતિ દશહન્તર વર્ષના તથા વધારેમાં વધારે પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલી છે (ભવતપતિ-વ્યંતરમાં). [૪૮] કૃષ્ણલેશ્યાના જે વધારેમાં વધારે સ્થિતિ તેમાં એક સમય અધિક ઉમેરતાં નીલલેશ્યાની ઓછામાં ઓછા સ્થિતિ થાય; તથા પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ એ વધારેમાં વધારે સ્થિતિ નાલુના (ભવતપતિ, વ્યંતરમાં). [૪૯] નીલની વધારેમાં વધારે સ્થિતિમાં એક સમય ઉમેરતાં કાપાતના ઓછામાં ઓછા થાય; અને પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ એ તેના વધારમાં વધારે સ્થિતિ નાલુના (ભવતપતિ, વ્યંતરમાં). [૫૦] તે જોલેશ્યાના ઓછામાં ઓછા સ્થિતિ દશહન્તર વર્ષના (ભવતપતિ અને વ્યંતરોમાં), તેમજ એક પલ્યાપમ વર્ષના (વૈમાનિકામાં સૌધર્મ કલ્પમાં) છે; અને વધારમાં વધારે ખે સાગર વર્ષ ઉપરાંત પલ્યાપમના અસંખ્યા-

२४२

ઔદારિક પુદ્ગલાને શરીરરૂપે પરિણત કરવાં એ સંમૂર્િંમ જન્મ છે. પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિક્લે દિય, અને અગર્ભ જ પંચે દિય તિયે વ તથા મનુષ્યને સંમૂર્િંમજન્મ હોય છે. ગર્ભ જ મનુષ્યના મળ, મૂત્ર કર વગેરે થધા અશુદ્ધ પદાર્થોમાં તે ઉત્પન્ન થાય છે. તેમના દેહનું પરિમાણ આંગળના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલું હોય છે. તેઓ અસંયમી, મિથ્યાત્વી તથા અજ્ઞાની હોય છે અને અપર્યાપ્ત દશામાં જ, અતર્મુ હુર્ત માત્રમાં મરી જય છે.

<sup>1. &#</sup>x27;પૂર્વ' એટલે હું હું હું હું હું તે વધું આદ કરવાનું કારણું એ છે કે, એટલા માટા આયુષ્યવાળા કોઈ મનુષ્ય આઢમે વર્ષ ચારિત્ર પ્રહ્યું કરે; પછી ઓછામાં ઓછું ૧ વર્ષ વ્રીતે ત્યારે તેને શુક્લલેશ્યા અને કેવલજ્ઞાન થવાના સંભવ છે. પછા જીવન પર્યાત તે રહે.

તમા ભાગ (ઈશાન દેવલાકમાં) છે. [પર-3] તે જાલેશ્યાના જે વધારમાં વધારે સ્થિતિ છે, તેમાં એક સમય હમેરતાં પદ્મલેશ્યાના ઓછામાં એછી સ્થિતિ થાય (સાનત્કમાર દેવલાકમાં). અને વધારમાં વધારે દશ (સાગર વર્ષ હપરાંત એક) અતમું હૂર્ત જેટલી જાણવા (પંચમ બ્રહ્મલાકમાં). [પ૪] પદ્મલેશ્યાના જે વધારમાં વધારે સ્થિતિ છે, તેમાં એક સમય હમેરતાં શુક્સલેશ્યાના ઓછામાં ઓછા સ્થિતિ થાય (લાંતક દેવલાકમાં); અને તેના વધારમાં વધારે સ્થિતિ 33 સાગર વર્ષ હપરાંત અતમું હૂર્ત જેટલી છે (અનુત્તર વિમાનમાં). [પપ]

હિપ્પણ ન'. ૪. સંખ્યાથી નહિ પણ ઉપમાથી જ સમજ શકાય એવી વર્ષોની એક ગણુતરીને 'પલ્થાપમ' કહેવામાં આવે છે. (જેમકે, અમુક કદના ખાડાને ઝીણામાં ઝીણા વાળના ડુકડાઓથી ઠાંસીને ભરે અને તેમાંથી દર સા વર્ષે એક એક ડુકડા કાઢે. એ રીતે તે ખાડા ખાલી થતાં જે વખત લાગે તે.)

તેવાં ૧૦×(૧ કરાડ×૧ કરાડ) 'પલ્યાપમ' વર્ષા=૧ સાગર વર્ષ. જૈના કાળચક્રના ઊંચે ચડતા અને નીચે ઊતરતા એવા ખે ભાગ પાડે છે. ઊંચે ચડતા ભાગ તે 'હત્સપિંણા' કહેવાય અને નીચે ઊતરતા તે 'અવસપિંણા' કહેવાય. ઉપર જણાવેલ ૧૦× (કરાક×કરાડ) સાગર વર્ષાની એક હત્સપિંણા થાય અને તેટલાં જ બીજાં વર્ષાની એક અવસપિંણા થાય.

૧. કો સમાં મુકેલ વધારા દીકાકારના છે.

### ૩૫

# ધર વિનાનાે ભિક્ષ

શ્રીસુધર્મસ્વામા કહે છે. તીર્થ કરાેએ ઉપદેશેલા ગુણવાન સાધુના માર્ગ મારી પાસેથી તમે એકાગ્ર મને સાંભળા. તે માર્ગને અનુસરીને ભિક્ષ દુઃખાના અંત લાવી શકે છે. [૧]

ગૃહવાસ તજીને પ્રવર્ભયા ક્ષેનારા મુનિએ અસત્ય, ચૌર્ય, અપ્યક્ષચર્ય. ઇચ્છા, કામ તથા ક્રોભથી નિવૃત્ત થવું જોઈ એ; તેમજ નીચે જણાવેલાં વધનનાં સ્થાના, કે જેમાં સંસારીએ ળંધાય છે. તે જાણવાં જોઈએ તથા ત્યાગવાં જોઈએ. રિ-3

સંયમીએ માલ્ય અને ગંધથી સવાસિત. બારીબારણાં યુક્ત, તથા સફેદ ચંદરવાએાવાળા મનોહર અને સુશાભિત ધરની મનથી પણ ઇચ્છા નહીં કરવી. કારણ કે, કામરાગની વૃદ્ધિ કરનાર તેવા ઘરમાં ભિક્ષની ઇંદ્રિયા વિષયામાંથી પાછી વાળવી દુષ્કર થઈ જાય છે. [૪-૫]

સંયુપી સાધુએ સ્પશાનમાં, નિર્જન ઘરમાં, ઝાડ નીચે એકાંતમાં તથા બીજાએ પાતાને માટે ળનાવેલા સ્થાનમાં એકલા રહેવાની ઇચ્છા કરવી. જ્યાં ક્ષેકિતો બહુ અવરજવર ન હોય. તથા ખાસ કરીને સ્ત્રીએ। ન હોય, એવા નિર્દોષ સ્થળમાં તેણે રહેવું. તેણે જાતે કદી પાતાને માટે ઘર ન <mark>ખાંધવું, કે બીજા પાસે ન બંધાવવું.</mark> કારણ કે, ઘર ખંધાવવામાં સ્થાવર–જંગમ, સ્થૂલ–સૃક્ષ્મ એમ અનેક પ્રાણીએાના દેખીતા નાશ થાય છે. [૬-૯]

તે જ પ્રમાણે અન્નપાણી રાંધવા – રધાવવામાં પણ પાણી, ધાન્ય. જમીન કે લાકડાં વગેરેમાં રહેલા ઘણા **છવાના નાશ થાય** છે. માટે પ્રાણીએા ઉપર દયા લાવીને તે પ્રવૃત્તિ પણ તેણે ન કરવી – કરાવવી. સાધુએ અમિ પણ ન સળગાવવા, કારણંક તેના જેવું દૂર પ્રસરનારં તથા ચારેખાજીનાં પ્રાણીએોનો નાશ કરનારું બીજીં કાેઈ નથી. [१०-२]

સાધુએ સોનારૂપાને તો મનથી પણ ન ચિંતવવં. સાનામાં અને ઢેકામાં સમક્ષહિવાળા ભિક્ષએ વાણિયાની પેંકે કે સંસારીની પેંકે <mark>વેચવા–ખરીદવાની પ્ર</mark>વૃત્તિ *ન*ં કરવી. તે મહા દેાષનું સ્થાન છે. તેણે તેા ભિક્ષાવૃત્તિથી જ જીવનનિર્વાહ કરવા. તે જ સુખકર છે. [૧૩-૫]

મુનિએ શાસ્ત્રોક્ત રીતે, દેાષરહિત વસ્ત્રુઓ થાડી થાડી ઘણી જગાએથી માગીતે મેળવવી: અને મળે કે ન મળે તેમાં સંતાષ રાખી, ભિક્ષા માટે કરવું. તે રીતે મેળવેક્ષા ચ્માહાર પણ તેણે સંયમના નિર્વાહાર્થ ખાવા: રસને અર્થ નહિ. તેણે સ્વાદક્ષાેલુપ કે રસક્ષાેલુપ ન થતાં, જીભને નિગ્રહમાં રાખવી તથા આસક્તિરહિત થવું, ૧૬-૭ો

ં સાધુએ અર્ચન, સેવા, વંદન, પૂજન, ઋહિ, સત્કાર, **ચ્**યને સન્માનની મનથી પણ ઇચ્છા ન કરવી. તેણે શુકલધ્યાનમાં લીન રહેવું, પાપકર્મરહિત થવું, અકિંચન થવું અને શરીરની મમતા છેાડી મરણકાળ સુધી વિચરવું. [94-6]

મરણકાળ નજીક આવ્યે તે પ્રભુ, આહાર છોડી દે એ રીતે મતુષ્યશરીરનાે ત્યાગ કરીને દુઃખથી મુક્ત થવાય છે. નિર્મમ, નિરહંકાર, વીતરાગ, હિંસાદિ દેાષરહિત, અને કેવલજ્ઞાન પામેલા તે યતિ અમર બની પરિનિર્વાણ પામે છે. એમ હું કહું છું. રિ૦-૧ો

#### 3 ६

### **७**व-अ७व तत्त्व

9

પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી સંયમ! જે જીવનું સ્વરૂપ જાણતો નથી, કે અજીવનું સ્વરૂપ જાણતો નથી, તે સંયમની વાત ક્યાંથી જાણે? કે ધર્મમાર્ગમાં પ્રયત્નપૂર્વક પ્રવૃત્તિ પણ કેવી રીતે કરે? માટે જીવ અને અજીવ એ તત્ત્વોનું સવિસ્તર વર્ણન અત્રે કરવામાં આવે છે. [૧]

પ્રથમ જીવ તત્ત્વ વર્ષ્યુવવામાં આવે છે. જીવના બે વર્ગો છે: ૧. સંસારી અને ૨. સિદ્ધ (મુક્ત). [૪-૮]

#### ૧. સ'સારી જીવા

સંસારી જીવાના બે પ્રકાર છેઃ (૧) ત્રસ (જંગમ) અને (૨) સ્થાવર [૬-૮]

(૧) ત્રસ જીવા ત્રણ પ્રકારના છે: અગ્નિકાય,

વાયુકાય <sup>૧</sup> અને બીજા (એ ઇંદ્રિયાેથી માંડી પાંચ ઇંદ્રિયાે-વાળાં ) માટાં શરીરવાળા. [૧૦૬-૭]

તેમાંથી અગ્નિકાય અને વાયુકાય એ દરેકના સ્**યૂ**લ ંઅતે સુક્ષ્મ<sup>ર</sup> એવા બે બે વિભાગ છે.<sup>૩</sup> અને માેટા શરીરવાળાના એ. ત્રણ, ચાર<sup>૪</sup>. અને પાંચ ઇક્રિયવાળા — એમ ચાર વિભાગ છે. વિરકી

પાંચ ઇદ્રિયવાળા જીવાના ચાર પ્રકાર છે: નારકી તિય ચ, મતુષ્ય અને દેવ. [૧૫૫]

નરકા સાત<sup>પ</sup> હોવાથી નારકાએો સાત પ્રકારના છે. ૧૫૬-૭ો

૧. અમિ અને વાયુ વાસ્તવિક રીતે સ્થાવર કાેટીના છે. પણ તેમનામાં ગતિ હોવાથી તેમને જંગમમાં ગથ્યા છે. — ટીકા.

<sup>ં</sup> ૨. સૂક્ષ્મ છવા સર્વ લાકમાં વ્યાપેલા હોય છે અને સ્યૂલ-છવા લાકના અમુક ભાગમાં જ હોય છે, એમ મૂળમાં જણાવ્યું છે. [૧૧૧-૩] સુક્ષ્મ જીવાના એક જ પ્રકાર હોય છે; સ્થ્લ જ<mark>્વાના અનેક પ્રકાર હોય છે. તેમના નામ માટે જ</mark>ુએા પ્રક**રણને** અંતે હિ. નં. ૧. પા. ૨૫૯.

<sup>3.</sup> તે દરેકના પાછા પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત એવા બે બેઠ મૂળમાં પાડ્યા છે. ૧૦૮ી આહાર, એટલે કે નવું શરીર બાંધવા માટે પરમાણુઓનું ગ્રહણ, શરીર, ઇંદ્રિય, પ્રાણાપાન, ભાષા અને મન એ છ પર્યાપ્તિઓમાંથી પાતાની યાનિને અનુરૂપ પર્યાપ્તિઓ પારી પ્રાપ્ત કરે તે પર્યાપ્ત કહેવાય અને એક અંતર્મા ફર્તમાં તે પ્રાપ્ત કર્યા વિના મરી નય, તે અપર્યાપ્ત કહેવાય.

૪. તે દરેકનાં નામ, પ્રકાર વગેરે માટે જાઐા પ્રકરણને અંતે ટિ. નં. ૧. પા. રપ૯.

પ. રત્નપ્રભા, શર્કરાપ્રભા, વાલુપ્રભા, પંકપ્રભા, ધૂમપ્રભા, તમ:પ્રભા, અને તમસ્તમસુપ્રભા એ સાત. [૧૫૬-૭]

તિર્ય<sup>ે</sup> ચ<sup>૧</sup>ના ખે પ્રકાર છે : ગર્ભજ અને સંમૂર્િક મ. <sup>ર</sup> તે ખંતેના પાછા ત્રણ ત્રણ ભેદ છે : જલચર સ્થલચર અને ખેચર. તેમાંથી સ્થલચરના ખે ભેદ છે: ચોપગા અને પરિસર્પ. પરિસર્પના પાછા એ વિભાગ છે: હાથ ઉપર ચાલનારા ધેા વગેરે ભુજપરિસર્પ: અને પેટ ઉપર ચાલનારા સાપ વગેરે ઉરપરિસર્પ. તે દરેકના અનેક પ્રકાર હોય છે. [900-9.902.920]

મનુષ્યના બે પ્રકાર છે: ગર્ભજ અને સંમૂર્જિમ. તેમાંથી ગર્ભજ મનુષ્યો ત્રણ પ્રકારના છે: કર્મભ્રમિના. ચ્યકર્મભૂમિના અને અંતરદ્રીપાેના.<sup>૩</sup> સંમૂર્છિમ મન**્યાે**ના પણ તે જ ભેદ છે. વિ૯૬-૯ો

દેવાના ચાર પ્રકાર છેઃ ભવનવાસી. વ્યંતર. જ્યાેતિષ્ક અને વૈમાનિક. તેમાંથી વૈમાનિકના પાછા એ પ્રકાર છે: કલ્પવાસી અને કલ્પાતીત. કલ્પાતીત<mark>ના</mark> પણ <mark>બે પ્રકાર છે</mark>: ઐૈવેયક અને અનુત્તર.<sup>૪</sup> [૨૦૫,૨૧૦,૨૧૩]

- (૨) સ્થાવર જીવાના ત્રણ ભેદાે છે: પૃથ્વીકાય, જળ-કાય અને વનસ્પતિકાય $^{\mathbf{v}}$ , તેમાંથી વનસ્પતિકાયના છે
  - ૧. પ્રકરણ અનુસાર પાંચ ઇંદ્રિયે વાળા તિયે ચ જ સમજવા
  - ર. જાએો. પા. ૨૪૧, નોંધ ર.
- 3. તે ત્રણેની માહિતી માટે જુઓ પ્રક**ર**ણને અંતે દિષ્પણ નં. ૨, પા. ૨૬૦.
  - ૪. વિગત માટે જીઓ પ્રકરણને અંતે હિ. નં. ૩, પા ૨૬૧.
- પ. તે દરેકના સ્થૂલ અ**ને સૃક્ષ્મ** એવા **બે ભેદાે** પાડવા**માં** આવે છે. જુઓ પા. ૨૪૮, નાં. ૨. આ ચારતા પેટાવિભાગા માટે જુએા દિ. નં. ૪, પા. ૨૬૨.

#### મહાવીરસ્વાસીનાે અ'તિમ ઉપદેશ

ભેદા છે: પ્રત્યેક શર્રીરવાળા અને સાધારણ શરીરવાળા; ધ્ર જીવ દીઠ સ્વતંત્ર શરીર હાય એ પ્રત્યેક શરીરવાળા કહેવાય; અને એક જ સામાન્ય શરીરમાં અનેક જીવ રહેતા હાય, તા તે સાધારણ શરીરવાળા કહેવાય. [ ૬૯-૭૦-૯૪]

### ર. મુક્ત છવા

મુક્ત અથવા સિંહ જીવોના તેમના છેલ્લા જન્મની અપેક્ષાએ વિવિધ ભેદો પાડવામાં આવે છે: જેમકે, સ્ત્રી-શરીરથી સિંહ થયેલા, પુરુષશરીરથી સિંહ થયેલા, નપુંસક-શરીરથી સિંહ થયેલા, જેને સાધુ થઈને સિંહ થયેલા, અન્ય સંપ્રદાયના સાધુ થઈને સિંહ થયેલા, અન્ય સંપ્રદાયના સાધુ થઈને સિંહ થયેલા કે ગૃહસ્થાશ્રમ-માંથી જ સિંહ થયેલા. [૪૯]

સિદ્ધો વધારેમાં વધારે (પાંચસો ધતુષ પ્રમાણ) લેંચાઈ વાળા શરીરમાંથી સિદ્ધ થાય છે, કે એાછામાં એાછી (બે હાથ જેટલી લેંચાઈ એથી સિદ્ધ થાય છે, કે મધ્યમ લેંચાઈ-એથી પણ સિદ્ધ થાય છે. વળી લધ્વ લોકમાંથી, અધો-

રપા૦

તેમની વિગત માટે જાઓ પ્રકરણને અ'તે ટિપ્પણ ન'.
 કેના છેવટના ભાગ, પા. ૨૬૩.

ર. મૂળમાં આ બધા જીવાના આયુષ્યનું સવિસ્તર વર્ણન છે. તે માટે જીઓ પ્રકરણને અંતે ઢિ. નં. ૫, ૫ા. ૨૬૩.

<sup>3.</sup> કારણ કે સિદ્ધ થયેલ સમગ્ર જીવામાં ગતિ, લિંગ આદિ સાંસારિક ભાવા ન હોવાથી, કોઈ ખાસ ભેદ જ નથી હોતા.

૪. જન્મથી નહીં, પણ કૃત્રિમ.—દીકા.

પ. પહેલા તીર્થ કરના વખતમાં તેટલી જાચાઈ હતી, પછા તે. ઘટતી ચાલી છે, એવી માન્યતા છે.

ક્ષાેકમાંથી, મનુષ્યક્ષાેક વગેરે વાળા તીરછા (મધ્યમ) ક્ષાેકમાંથી ક સમુદ્રમાંથી કે ખીજા જળસ્થાનમાંથી સિદ્ધ થાય છે. [૫૦]

એક સમયે વિપંસકમાંથી દશ જ જણ સિદ્ધ થઇ શકે; સ્ત્રીએામાંથી ૨૦ અને પુરુષામાંથી ૧૦૮. ગૃહસ્થા-શ્રમમાંથી એક સમયે વધારેમાં વધારે ચાર સિદ્ધ થાય: જૈનેતર સાધુમાંથી ૧૦ થાય અતે જૈન સાધુમાંથી ૧૦૮ થાય. વધારેમાં વધારે ઊંચાઇવાળા શરીરમાંથી એક સાથે બે સિદ્ધ થાય છે: ઓછામાં ઓછીએ ચાર અને મધ્યમ ઊંચાઈએ ૧૦૮. એક સમયે ઊર્ધ્વ લોકમાંથી ચાર સિદ્ધ થાય છે: સમુદ્રમાંથી ૨: ખીજાં જળસ્થાનમાંથી ૩: અધાક્ષાકમાંથી ૨૦ **ચ્ય**ને મનુષ્યક્ષેાકવાળા તીરછા ક્ષેાકમાંથી ૧૦૮. [૫૧-૪]

સિદ્ધો આ ક્ષોકને વિષે શરીર તજી, સ્વાભાવિક ઊર્ધ્વગતિથી ક્ષાકના અત્ર ભાગને વિષે જઈને અટકે છે: આગળ અક્ષેાકમાં ( ગતિ સહાયક ધર્માંદિ તત્ત્વ ન હોવાથી ) ર જઈ શકતા નથી. પિધી

સર્વાર્થસિદ્ધ નામના છેલા અનુત્તર દેવવિમાનની<sup>૩</sup> ઉપર ભાર યાજન જઈ એ, ત્યારે છત્રાકાર ઇષત્પ્રાગ્ભાર નામની પૃથ્વી આવે છે. તે ૪૫ લાખ યોજન લાંબી છે, અને તેટલી જ પહેાળા છે. તેના પરિઘ તેનાથી ત્રણગણા (થી વધારે એટલે ૧,૪૨,૩૦,૨૪૯ યોજન) જેટલા છે. તે પૃથ્વી મધ્યમાં આઠ યોજન જાડી છે. અને પછી પાતળી થતી

૧. જાુઓ પા. ૨૩૦, નાં. ૧.

<sup>ા</sup> ર. જાુઓ પા. ૧૬૯, ટિ. નં. ૩.

૩. જાઓ પ્રકરણને અંતે **દિ. ન**ં. ૩, પા. **૨૬૧**.

**થ**તી છેડે માખની પાંખ કરતાં પાતળી છે. તે પ્રથ્વી રવભાવથી જ નિર્મળ, ક્ષેત સુવર્ણમય તથા ચતા રાખેલા છત્ર જેવા આકારની જિનેશ્વરાએ કહી છે. તે શંખ, અંકરતન, અને કંદ પુષ્પ જેવી પાંડ્ર, નિર્મળ અને શુભ છે. તેનું ખીજાં નામ શીતા છે. તેનાથી એક યાજન ઊંચે લોકના છેડાે છે. તે <mark>યાેેે</mark>જનતા જે છેલ્લાે કાસ છે. તેના છઠ્ઠા ભાગ સુધી સિહ્ધો રહેલા છે. પિ૭-૬૨ો

સિદ્ધિ નામની ઉત્તમ ગતિને પામેલા, મહાભાગ્યવંત તે સિદ્ધો ભવપ્રપંચમાંથી મક્ત થઈ ત્યાં ક્ષોકની ટાચે સ્થિર રહેલા છે. પાતાના છેલા જન્મમાં જેનું જે કદ હાય. તેનાથી ત્રીજો ભાગ એાછું એવું તેમનું કદ હોય છે. ૧ તેઓ -અરૂપી છે. જીવઘન<sup>ર</sup> છે. ગ્રાન અને દર્શન એટલી જ તેમની સંજ્ઞા (સ્વરૂપ) છે. જેની ઉપમા નથી એવા અતુલ સુખને તેઓ પામેલા છે. [૬૩-૬]

ą

હવે અજીવ તત્ત્વ વર્ણવવામાં આવે છે.

અજીવ તત્ત્વના ખે બેદ છે: (૧) રૂપી — એટલે કે કંદ્રિયત્રાજ્ઞ ગુણોયુક્ત — મૃર્ત; અને (૨) અરૂપી એટક્ષે કે અમૂર્ત, [૪]

(૧) રૂપીદ્રવ્યા :-- પરમાર્જીઓ અને તેમના અનેલા સ્કંધો એ રૂપી દ્રવ્ય છે. તેમના નીચે પ્રમાણે ચાર પ્રકાર

૧. જાએા. પા. ૧૯૩, નાં. ૪.

ર. છેલા શરીરના પાલાણના ભાગ નીકળા ગયા હોવાથી. જ્યુએા ઉપર નેાંધ ૧.

છે : રકંધ ( એટલે કે વિભાગ ); દેશ ( એટલે કે ૨કંધમાં કક્ષ્પેલા વિભાગ ); પ્રદેશ (સ્ક'ધના કલ્પા શકાય તેવા સૌથા નાના વિભાગ ); અને પરમાહ્યુ ( એટક્ષે કે સ્કંધથા છૂટા એવા નાનામાં નાના અંશ ). [૧૦]

પરમાણ્ય તા ક્ષાેકના એક જ પ્રદેશમાં રહી શંક છે: પરંતુ સ્કંધ તેા એક અંશમાં તેમ જ સમગ્ર લોકમાં પણ વ્યાપેક્ષા હાય.<sup>૧</sup> [૧૧]

પ્રવાહની દષ્ટિએ તે৷ તે સ્કંધો અને પરમાણ્રએા અનાદિ અને અનંત છે. માત્ર એક સ્થળે સ્થિતિની અપેક્ષાએ તેમને સાદિ કે સાંત કહી શકાય. તે દર્ષ્ટિએ જ તેમની સ્થિતિ પણ એાછામાં એાછી એક સમયની અને ' વધારેમાં વધારે અસંખ્ય કાળ સુધીની કહી શકાય. અમુક ક્ષેત્રથી વ્યત થઈ કરી તે ક્ષેત્રે આવવાનું અંતર એાછામાં એોછું એક સમય જેટલું અને વધુમાં વધુ અનંત કાળ સુધીનું હાેઈ શકે. ૧૨-૪ૉ

વર્ણથી, ગંધથી, રસથી, સ્પર્શથી અને સંસ્થાન (આકૃતિ)થી એ રીતે એમના પરિણામ પાંચ પ્રકારના છે. વર્ષ્યની બાબતમાં તેમના પરિણામ પાંચ પ્રકારના છે: કાળા. નીક્ષા, લાલ, પીજા અને સફેદ. ગ'ધની વ્યાવતમાં તેમના પરિભામ બે પ્રકારના છે : સુગંધી અને દુર્ગંધી. રસની

૧. એટલે કે, એક પરમાજી તાે એક જ પ્રદેશમાં રહે; પરંતુ રકંધા ગમે તેટલા પરમાણુના બન્યા હોય તાે પણ માત્ર એક પ્રદેશમાં પણ સમાઈ શકે, કે એમાં ત્રણમાં – એમ પાતાનાં પરમાણુના સંખ્યા બરાબર પ્રદેશામાં પણ રહી શકે.

ભાયતમાં તેમના પરિણામ પાંચ પ્રકારના છે: તાખા, કડવા, તૂરા, ખાટા અને મધુર. સ્પર્શની બાયતમાં તેમના પરિણામ આઠ પ્રકારના છે: કકર્શ, મૃદુ, ભારે, હલકા, શીતળ, ઊના, સ્નિગ્ધ અને લૂખા. સંસ્થાનના બાયતમાં તેમના પરિણામ પાંચ પ્રકારના છે: મંડળાકાર (ચૂડીની પેડે), ગાળ ( દડાના કે ઝાલરના પેડે), ત્રણ ખૃિશ્યા, ચાર ખૂિશ્યા અને લાંબા. [૧૫-૨૧]

પ્રત્યેક પરમાણુમાં પાંચ રસમાંના કાઈ એક રસ; બે ગંધમાંના કાઈ એક ગંધ; પાંચ વર્ણમાંના કાઈ એક વર્ણ; અને આઠ સ્પર્શમાંથી પરસ્પર અવિરુદ્ધ એવા બે સ્પર્શ હોય છે: અર્થાત સ્નિગ્ધ અને ઊના, સ્નિગ્ધ અને ઠંડા, લૂખા અને ઠંડા, તથા લૂખા અને ઉત્તા — એ ચાર જોડકાંમાંથી કાઈને કાઈ એક. માટા સ્કંધામાં તા આઠે સ્પર્શાયથી વિશ્વાપણે હોઈ શકે.

પરમાહ્યુ, પરમાહ્યુત્વની અપેક્ષાએ નિત્ય છે, અને એના પલટાતા રસ, ગંધાદિની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે.

(ર) અરૂપી દ્રવ્ય: ધર્મોસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશ અને કાળ<sup>ર</sup> એ અરૂપી દ્રવ્યો છે. તેમાંના પ્રથમ ત્રણના સ્કંધ, દેશ અને પ્રદેશ એમ ત્રણ ત્રણ ભાગ ગણતાં તેમની કુલ સંખ્યા દશ થાય.

૧. જૈન દર્શનમાં જ જીદા અર્થમાં સ્વીકારાતાં એ દ્ર**ેયાની** સમજ માટે જીએા પા. ૧૬૯, હિ. ન'. ૩.

ર. મૂળમાં 'અહ્વાસમય' શબ્દ છે.

અસ્તિકાય એટલે પ્રદેશાના સમૃહ, જેના બીજો ભાગ ન થઇ શકે તેવા ખંડને 'અસ્તિ' અથવા પ્રદેશ કહે છે. ધર્મ. અધર્મ. અને આકાશ માત્ર એક પ્રદેશરૂપ અથવા એક અવયવરૂપ નથી; પરંતુ પ્રચય એટલે કે સમૂહરૂપ છે. તેથી તે અસ્તિકાય કહેવાય છે. પરંતુ, કાળ એક સમય-રૂપ — વર્તમાન ક્ષણરૂપ — છે. તેથી તે અસ્તિકાય નથી કહેવાતા અને તેના સ્ક'ધ, દેશ અને પ્રદેશ એવા પ્રકાર પણ નથી.

આકાશ લોક તેમજ અલોકમાં વ્યાપેલ છે. તેમાં ધર્મ વગેરે દ્રવ્યા રહેલાં છે; પણ તે સમગ્ર આકાશમાં નહીં: પરંત અમક પરિમિત ભાગમાં જ. જેટલા ભાગમાં તે રહેલાં છે. તેટલાે ભાગ જ લાેક કહેવાય છે; ખાડીનાે અલાેક કહેવાય છે. લાેકમાં પણ કાળ, મતુષ્યલાેકમાં (અઢી દ્વીપ અને બે સમૃદ્રમાં ) જ રહેલા છે. <sup>ર</sup>

ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ ત્રણે દ્રવ્યા અનાદિ અને અનંત છે. કાળ પણ નિરંતર પ્રવાહની અપેક્ષાએ અનાદિ-અનંત જ છે. પરંતુ, કાેઈ કાર્યના આરંભની અપેક્ષાએ સાદિ અને સાંત પણ છે. [૯]

આ પ્રમાણે જીવ તથા અજીવના સ્વરૂપને ગુરમુખે સાંભળીને, તથા તેના ઉપર શ્રહ્યા કરીને. મૃનિ ન્નાન અને

૧. જીઓ પ્રકરણને અંતે ડિપ્પણ નં. ૨, પા. ૨૬૦.

ર. વધુ માટે જીએ! પ્રકરણને અંતે હિ. ન'. ૬, પા. ૨૬૭.

## ૧૫૬ મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

ક્રિયા એ બન્તે દર્ષ્ટિએાને<sup>૧</sup> અનુમત એવા સંયમમાં રમણ કરે. [૨૪૭]

ત્યાર બાદ, ઘણાં વર્ષ સુધી સંયમને પાળી, મુનિ નીચેના ક્રમે આત્માનું દમન<sup>ર</sup> કરે. તે ક્રમમાં વધારેમાં વધારે લાંભા ક્રમ ૧૨ વર્ષના છે; મધ્યમ ક્રમ ૧ વર્ષના છે; અતે ટ્રેકામાં ટ્રેકા છ માસના છે. [૨૪૮-૯]

ખાર વર્ષવાળા ક્રમ આ પ્રમાણે છે: પહેલાં ચાર વર્ષમાં ઘી વગેરે વિકારક વસ્તુઓતા ત્યાગ કરે (અતે આંબેલ વગેરે તપ કરે); ખીજાં ચાર વર્ષ (છ ટંક પછી ખાવું, આઠ ટંક પછી ખાવું વગેરે) જીદાં જીદાં તપ કરે. પછી બે વર્ષ એકાંતરે આંબેલ કરે: એટલે કે ઉપવાસ કરે (ચાર ટંક છોડે) અને પછી આંબેલ કરે. ત્યાર પછી અર્ધુ વર્ષ આઠ ટંક છોડવાનું કે ખાર ટંક છોડવાનું એવું આકરું તપ ન કરે. ત્યાર પછી અર્ધુ વર્ષ તેવાં આકરાં તપ

 <sup>&</sup>quot;જીવનના ખે વિભાગ છે: એક, સત્યને જોવાના અને ખીજો, તે સત્યને પચાવવાના. જે ભાગ માત્ર સત્યના વિચાર કરે છે, અર્થાત્ તત્ત્વને સ્પર્શે છે, તે જ્ઞાનદ &— જ્ઞાનનય; અને જે ભાગ તત્ત્વાનુભવને પચાવવામાં જ પૂર્ણતા લેખે છે, તે કિયાદ & — કિયાનય."

ર, મૂળમાં 'સ'લેખના' છે. તેને મારણાંતિક સંલેખના પણ કહે છે. શરીર અને કષાયાને ક્ષીણ કરતા જવા રૂપી તપ — એવા તેના અર્થ થાય.

૩. આંગેલ એટલે ધી, દૂધ વગેરે રસ વિનાનું અન્ત એક વાર ખાવું, અને ગરમ પાણી પીલું તે. આવશ્યક નિંગ્ગા. ૧૧૦૩-૫.

કરે. પણ તે આખા વર્ષ દરમ્યાન આંખેલ પરિમિત જ કરે. (એટલે કે, ચાર ટંક, આઠ ટંક વગેરે છેાડવા પછી પારણા વખતે આંખેલ કરે). ત્યાર બાદ એક વર્ષ કાટી સહિત આંખેલ કરે: એટલે કે, પ્રથમ આંખેલ કરે; પછી બીજે દિવસે ચાર ટંક વગેરે છેાડવાનું તપ — ઉપવાસ કરી, તેને અંતે કરી આંખેલ કરે છે. છેવટે માસ, અર્ધમાસ એમ સર્વ આહારના ત્યાગ કરે અને (શરીરના) અંત લાવે. [૨૫૦-૩]

નીચેની ભાવનાએ સમ્યક્ દર્શન, ચારિત્ર વગેરેનો ભંગ કરનારી છે, અને મરણ સમયે દુર્ગતિનું કારણ થાય છે. માટે (મરણાંતિક અનશનાદિ કરનારે) તે ન સેવવી. તે પાંચ આ પ્રમાણે છે: કંદર્પભાવના, આભિયાગિક ભાવના, કિલ્વિષિક ભાવના, માહભાવના અને આસુરભાવના.

- ૧. કંદર્પ ( અકહાસ, મેાટેથી બાલવું અને કામકથા); કોંકુચ્ય (ભૂકૃટિ નેત્રાદિકની ચેષ્ટા વડે તથા પક્ષી વગેરેની બાલી માં વડે બાલી અન્યને હસાવવા તે); તથા તેવા પ્રકારના શાલ, સ્વભાવ, હાસ્ય, અને વિકથા વડે બીજાને વિસ્મય પમાડવા એમ કરનારા પ્રાણી કંદર્પ ભાવના કરે છે.
- ર. જે (સાધુ, સરસ આહાર કે વસ્ત્રાદિની પ્રાપ્તિ અર્થ ) મંત્રા સાધીને (માણસ, પશુ, કે ઘર વગેરેની રક્ષા નિમિત્તે દારાધાગા આપવા; ઝાડઝપટ કરવી વગેરે) ભૂતિકર્મ કરે છે, તે આભિયાગિક ભાવના કરે છે.

<sup>ા. &#</sup>x27;પરિમિત' એટલે કે પછા જણાવેલી કોટી સહિત નહિ એવં.

### મહાવીરસ્ત્રામીના અ'તિમ ઉપદેશ

RNC

જે માયા પુરુષ જ્ઞાન, કેવળી, ધર્માચાર્ય, સંઘ, અને સાધુની નિંદા કરે છે, તે કિલ્સિપિક ભાવના કરે છે.

જેતો રેહુષ ચિરસ્થાયા હોય છે તથા જે શુ**ભાશુભ** નિમિત્તો ભાખવાતા ધંધા કરે છે, તે આસુરી ભાવના ઉત્પન્ન કરે છે. <sup>૧</sup>

શસ્ત્રગ્રહણ, વિષભક્ષણ, બળા મરવું, ડૂબી મરવું, પર્વત ઉપરથી ષડવું, વગેરે અનાચારરૂપ ગણાતા ઉપાયોનું સેવન વાર વાર જન્મમરણનું કારણ થઈ પડે છે. (એ માહભાવનાનું વર્ણન થયું.) [૨૫૪,૨૬૧-૫]

- જે જેવા મિધ્યાદર્શનમાં અનુરકૃત, વિષયાભિલાથી (સિનિદાન), હિંસક તથા કૃષ્ણક્ષેસ્યાવાળા રહીને મરે છે, તેઓને ખીજા જન્મમાં ખાધિત્તાન પ્રાપ્ત થવું દુર્લભ થાય છે. પરંતુ, જે જીવા સમ્યગ્ દર્શનમાં અનુરકૃત, વિષયાભિલાષા વિનાના, તથા શુકલક્ષેસ્યાવાળા થઇને મરે છે, તેમને ખીજા જન્મમાં ખાધિત્તાન સુલભ થાય છે. [૨૫૫-૭]
- જે જીવા જિનવસનમાં અનુરક્ત થાય છે, તથા મલરહિત અને ક્લેશરહિત થઈને તેને ભાવપૂર્વક આચરે છે, તેઓ સંસારના ઉચ્છેદ કરી શકે છે. પણ, જેઓ જિન-વચનાને જાહતા નથી, તે ખિચાસ વારંવાર (કાંસા ખાઈ, ઝેર ખાઈ, કેમોતે મરવારૂપી) ખાલમરણ પામે છે, કે (ઇચ્છા વિના ક્લુધા-તૃષ્ણા, રાગ, જરા વગેરે કારણે પસાણે મરવારૂપી) અકામમરણ પામે છે. [રપ૯]

કંદર્પ સિવાયની ઉપરની ભાવનાઓના નામને મળતી હલકા દેવચાનિઓ (તાઓ પા. ૧૦૯ દિલ્તે. ૧.) પણ છે. દીકાકાર એમ જણાવે જે કે, તે ભાવનાવાળા તે તે દેવચાનિને પામે છે.

ળહુ આગમાનું રહસ્ય જાણનારા, સમાધિ ઉત્પન્ન કરનારા,<sup>૧</sup> તથા ગુણ્યાહી લોકા બીજાને મુક્તિ અપાવી શકે છે.<sup>ર</sup> રિક્ ા

આ પ્રકારે મુમુક્ષુએાને માન્ય એવાં ૩૬ ઉત્તમ (ઉત્તર) અધ્યયના પ્રગટ કરીને, ગ્રાતપુત્ર શ્રીમહાવીર ભગવાન પરિનિર્વાણ પામ્યા, એમ હું કહું છું. [૨૬૬]

# **ટિપ્પણા**

**ડિપ્પણ ન'. ૧.** સ્થૂળ અગ્નિછ્વાના નીચેના પ્રકાર **મૂ**ળમાં આપ્યા છે:

**ખ**ળતા અંગારા, ભરમમિશ્ચિત અગ્નિક્શ (મૃમુ<sup>ર</sup>ર), અગ્નિ, ( દીવા વગેરેની ) જ્યાત, (ત્રુક થઈ ઊંચી ગયેલી) જ્વાળા, ઉલ્કા, અને વીજળી. [૧૦૯-૧૦]

રયૂળ વાયુજ્વાના પ્રકાર: રહી રહીને વાતા વાયુ (ઉત્કાલિક), વંટાળિયા (મંડલિક), ઘનવાયુ (નરકની સાત ભૂમિઓના દરેકની વચ્ચે આવતું વાયુનું પડ), ગુંજારવ કરતા વાયુ, શુદ્ધ વાયુ અને સંવર્તક વાયુ (વાસ વગેરેને એક્સ્થાનેથી બીજે સ્થાને ઉપાડી જાય તે.—ટીકા. પ્રજ્ઞયકાળના વાયુ ? ). [૧૧૮-૯] એક્ઇદ્રિય જીવાના એક ઇંદ્રિય તે સ્પર્શ સમજવી.

૧. મુદ્દ વચનાથી બીજાના મનમાં સ્વરથતા 'ઉત્પન્ને કરનારા. — ટ્રીકા.

ર. છેવટના ભાગના મૂળ પાઠના અર્થ તાે, 'બીજાની આલાેચના (પાપની ક્ષ્યુલાત) સાંભળવા યાગ્ય છે,' એવા છે. પરંતુ આખા ક્રમમાં તે વાત **અ'ધ્યેસ**તી ન હોવાથી, પ્રેા. જેકાેબીએ સૂચવેલાે અવચૂરિના અર્થ અહીં હતાર્ચી છે. ૨૪૦મા શ્લાક પછીના આખા ભાગ નવા 6મેરા છે, એમ તરત સમન્ય છે.

એ ઇદિય (સ્પર્શ અને રસ)વાળા જ્વાના પ્રકાર: કૃમિ, સામ'ગલ, અળસિયાં, માતૃવાહક (ચૂડેલી ? ), વાસીમુખ, છીપ, શ'ખ, શ'ખનક, પલ્લુક, અણુ પલ્લુક, કાડા, જળા (જાલગ), નીલક, ચ'દનક. [૧૨૮-૯]

ત્રલ્-ઇદિય (સ્પર્શ, રસ, ઘ્રાલ્)વાળા જ્વાના પ્રકાર: કુંયૂ, ક્રીડી, લ્રદ્દેશ, લ્રદ્દેશિક, લ્રદ્દેડીઆ (લાઘઈ?) તૃલ્હાહારી, કાષ્ઠાહારી, માલ્ફ, પત્રાહારી, કપાસતી મી'જમાં થતા (કપાસટ્ઠિમિ'ન્ન) (:કે?) તિંદુક, ત'સમિ'ન્નક, સદ્દાવરી, કાનખન્નૂરા (ગુલ્મી), ઇદ્રકાયિક, ઇદ્દેશેષ (શાકળગાય). [૧૩૭-૯]

ચાર ઇંદ્રિય (સ્પર્શ, રસ, ઘાષ્ણુ, આંખ) વાળા છેવા : અધિઆ, પાત્તિઆ, માખી, મચ્છર, ભમરા, કોઠ, પત્રંગ, અગઈ (હિંકુષ્ણુ), કુંકુષુ, શ્રુગરીડી, નંદાવર્ત, તાં છો, ડાેેેેલ (ખડમાંક્ડો), ભૃગરીઠક, વિરલી, અક્ષિવેધક, અક્ષિલ, માગઘ, અસીરાેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેે ચિત્રપત્રક, ઉપધિજલિક, નીચક (નીઅ−ીડેડ?) તામ્રક. [૧૪૬-૮]

જલચર [પંચે દિય (સ્પર્શ, રસ, ઘ્રાણ, આંખ, કાનવાળા) તિર્ય ચા] ના પ્રકાર: માછલાં કાચબા, ગ્રાહ, મગર, સું સુમાર. [૧૭૨]

સ્થલચર ચાપગાના પ્રકાર: એક ખરીવાળા (વાડા વગેરે), એ ખરીવાળા (બળદ વગેરે), ગંડાપદા (ગંડા – કમળની કર્ણિકા જેવા ગાળ પગવાળા – હાથી વગેરે), સનખપદા (સિંહ વગેરે). [૧૭૯]

ખેચરના પ્રકાર: ચર્મ મચ પાંખવાળાં (ચામાચીડિયાં ઇ૦), રામમય પાંખવાળાં, સમુદ્ગપગ્ની (દાખડાના આકાર જેવી પાંખવાળાં), વિતતપગ્ની (સૂપડા જેવી પાંખવાળાં). [૧૮૬-૭] છેલ્લાં એ માનુષાત્તર પર્વતની પેલી પાર રહેનારાં મનાય છે.

**િપ્પાથ્યુ ન'. ર.** મધ્યલાકમાં જ'ભુદ્વીપ, તેની આજીબાજી વી'ટાઈને આવેલા લવણસમુદ્ર તથા તેના અંદર આવેલા પદ અંતરદ્વીપા, તે સમુદ્રના આજીમાજી વી'ટળાઈને આવેલા ઘાતષા ખંડ, તેના આજીબાજી આવેલા કાલાદધિ તથા તેની આજીબાજી આવેલા પુષ્કરદ્વીપના માનુષાત્તર પર્વત સુધીના અર્ધા ભાગ—

એટલા ભાગ મનુષ્યલાક કહેવાય છે. તેની બહાર કાઈ પણ માણુસ જન્મતા કે મરતા નથી. જ'ણુ વગેરે અઢી દ્વીપાને ભરત વગેરે (સરખા નામનાં સાત સાત) ક્ષેત્રામાં વહેંચા નાખવામાં આવ્યા છે. જંભુ કરતાં ધાતકાખંડમાં તે નામનાં જ અમણાં ક્ષેત્રાે છે; અને અર્ધા પુષ્કર દ્વીપમાં પણ તેટલાં. એટલે દરેક નામનાં પાંચ પાંચ થયાં. તેમાંથી જેમાં માક્ષમાર્ગને જાણનાર અને તેના ઉપદેશ કરનાર તીર્થ કરા પેદા થઈ શકે છે, તે ભાગાને કર્મ ભૂમિ કહે છે; અને ભાકાની અકર્મભૂમિ કહેવાય છે. પાંચ <mark>ભર</mark>ત, પાંચ ઐરવત, અને પાંચ વિદેહ એ કર્મભૂમિઓ છે; પાંચ હૈમવત. માંચ હૈરહયવત, પાંચ રમ્યક, પાંચ હરિવર્ષ, પાંચ દેવકુરૂ અને પાંચ ઉત્તરકુરુ એ ત્રીસ અકર્મભૂમિએ છે દેવકુરુ અને ઉત્તરકુર્ એ વિદેહના જ ભાગા છે. પણ તે અકર્મભૂમિઓ છે. [૧૯૪-૫]

**ડિપ્પણ ન\*. ૩.** ભવનવાસી દેવાના દશ ભેદા છે: અસુરકુમાર, નાગકુમાર, વિ<u>ઇ</u>ત્કુમાર, સુપર્ણકુમાર, અગ્નિકુંમાર, વાયુકુમાર, સ્તિનિતકુમાર, ઉદ્દધિકુમાર, દ્વીપકુમાર અને દિકકુમાર. ∫૨૦૪] તેઓ કુમાર એટલા માટે કહેવાય છે કે, તેઓ કુમારની માફક દેખાવમાં મનાહર, સુકુમાર તથા મૃદુ-મધુર ગતિવાળા અને ફ્રીડાશીલ હોય છે. તેઓ માટે ભાગે આવાસામાં અને ક્યારેક ભવનામાં રહે છે આવાસ મંડપ જેવાં હોય છે અને ભવત નગર જેવાં હોય છે.

વ્યંતરના આઠ ભેદ છે: કિનર, કિંપુરુષ, મહારગ, ગાંધર્વ. યક્ષ, રાક્ષસ, ભૂત અને પિશાચ. [૨૦૫] તેઓ પણ ભવના અને આવાસોમાં રહે છે. તેઓ પાતાની ઇચ્છાથી તથા બીજાની પ્રેરણાથી ભિન્ન ભિન્ન જગાએ જાય છે. એમાંથી કેટલાક મનુષ્યની સેવા પણ કરે છે.

જ્યાતિષ્કના પાંચ પ્રકાર છે: ચંદ્ર, સૂર્ય, નક્ષત્ર, ગ્રહ અને તારાએા. તેમાં**યી** મનુષ્યલાેકમાં આવેલા જ્યાતિષ્કાે મેરુ પર્વતની આસપાસ સકા ભ્રમણ કરે છે; પણ તેની અહારના સુર્યાંદિ રિથર છે. [૨૦૬]

#### મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ 242

વૈમાનિકના છે પ્રકાર છે : કલ્પાેપપત્ર (કલ્પવાસી ) અને કલ્પાતીત. કલ્પવાસીના બાર પ્રકાર છે : સૌધર્મ . ઐશાન, સાનત્કમાર, માહે દ્ર, દ્રક્ષાલાક, લાંતક, મહાશુક્ર, સહસાર, આનત, પ્રાણત, આરણ, અચ્યુત. [૨૦૮-૯] કલ્પાતીતના ખે પ્રકાર છે : શ્રેવેયક અને અનુત્તર. શ્રૈવેયકની ત્રણ ત્રિકા છે: હેંઠેની, મયમ અને ઉપરની. અને તે દરેકની પાછી નીચેની, મધ્યમ અને ઉપરની એમ ત્રણ ત્રિક્ષ મળી કુલ નવ પ્રકાર છે. રિ૧૦-૩ે અનુત્તરના પાંચ પ્રકાર છે: વિજય, વૈજય'ત, જય'ત, અપરાજિત અને સર્વાર્થ સિન્ધ. તે સૌથી હત્તર (ઉપર) તેમજ પ્રધાન હોવાથી અનુત્તર કહેવાય છે. [૨૧૩-૪]

કલ્પવાસી દેવામાં સ્વામી-સેવક ભાવ છે: પણ કલ્પાતીતમાં નથી. મનુષ્યલાકમાં પણ કાઈ નિ.મેત્તથી જવાનું થાય, તા કલ્પ-વાસી જ નથ છે. કલ્પાતીત દેવા સ્થાન છાડી ક્યાંય જતા નથી.

**ટિપ્પણ નઃ. ૪.** સ્થૂળ (પર્યાપ્ત) પૃથ્વીકાયના એ પ્રકા**ર** છે: શ્લિક્ષ્ણ અને કઠણ. તેમાંથી શ્લક્ષ્ણ પૃથ્વીના સાત પ્રકાર છે: કાળી, નીલ, રાતી, પીળી, ધાળી, પાંડુર અને (પણગમટ્ટીઆ) પર ઊતરી ગયા પછી રહેતા કાંપ. કઠણ પૃથ્વીના ૩૬ ભેદા છે: શુદ્ધ પૃથ્વી, કાંકરા, રેતી, (હપલ) પથ્યર, શિલા, લવણ, ઊસ, લાહે, તાંભું, ક્લાઈ, સીસું, રૂપું, સુવર્ણ, વજ ( હીરા ), હડતાલ, હિંગળાક, મણસીલ, સાસગ (ધાતુવિશેષ.-ટીકા. સરયક-મણિવિશેષ ? કે સીસક-જસત ? ), અંજન ( સુરમાે ), પરવાળાં, અભ્રકનાં પડ, અભ્રકની રેતી, (તથા નીચેના મણિએા:) ગે.મેદક. રુચક, અંકરત્ન, સ્કૃટિક, લેહિત, મરકત, મસારગદ્ય, ભુજમાચક, ઇંદ્રનીલ, ચ'દનમણિ, ગૈરિક, હ'સગર્ભ', પુલક, સૌગ'ધિક, ચ'દ્રપ્રભ, વૈડ્ડર્યા, જલકાંત, સૂર્યાકાંત. [૭૦-૬]

અહીં મણિતા ૧૮ લેદ છે. તેમાંથી કાઈ પણ ચારના સમાવેશ બીજ નિતિમાં કરી લઈ, ૪૦ને ખદલે ૩૬ ની સંખ્યા ગણવી, એમ ટીકાકાર કહે છે.

સ્થૂળ (પર્યાપ્ત) જળકાયના પાંચ પ્રકાર છે: મેઘનું પાણી, એાસ, હરતણ (તૃણના અત્રભાગ જપરનાં બિદુ), મહિકા (ધૂમર), હીમ. [૮૫]

વનસ્પતિકાયના પ્રત્યેકશરીરીના ભેંદા આ પ્રમાણે છે: વક્ષ, ગુચ્છ (વન્તાક વગેરે), ગુલ્મ (નવમાલિકા વગેરે), લતા (ચંપકાઠિ), વધી (તું ખડા વગેરેની). તુણ (દાભ વગેરે). નાળિયેરી કેળ વગેરે **વલચલ**તા (બીજ શાખા ન **હોવાથી), શેર**ડી વગેરે પર્વજ, કુ**હ**ણ (છત્ર જેવા ભૂમિફાડા), કમળ વગેરે જલરૂહ, ઔષધિ (શાળા વગેરે ધાન્ય), ભાજ વગેરે હવિતકાય. (૯૪-પો

સાધારણશરીરીના બેંદો: આલુ (ખડાડા), મૂળા, આદુ, હિરિલી, સિરિલી, સિરિસરિલી, ચાવતિ, કેયકંદલી, હુંગળા, લસણ, (કંદલી, કુદુવત કે) કુદુવત કંદલી, લાહિની, હુત, થીહૂ, કુહક, કૃષ્ણ, વજ, સૂરણ, અધકરણીં, મુસંદી, હરિદ્રા (લીલી હળદર) વગેરે 5 Et. [64-6]

**ટિપ્પા ન'. પ.** મૂળમાં દરેક જીવના આયુષ્ય (ભવસ્થિતિ) વગેરેનું જે નિરૂપણ છે, તે આ પ્રમાણે છે: ૧. ભવરિથતિ – એટલે કે મરતા સુધીનું આયુષ્ય ૨. કાયસ્થિતિ – એટલે કે મર્યા ભાદ બીજી કાઈ જાતિમાં ગયા વિના તે જ જાતિમાં કરી કરીને પૈદા થવાની કાલમર્યાદા. અને ૩. પુનરાગમનકાળ – એટલે કે પાતાની નિતિ છાડી, બીજી કાયમાં ક્રત્પત્ર થઈ, ફરીથી તે નિતિમાં પાછા આવવાના સમય. પ્રવાહની અપેક્ષાએ તા બધા છવ અનાદિ અને અનંત છે: પણ આયુષ્યની અપેક્ષાએ તેઓ સાદિ સાંત છે.

અભ્રિજીવાની આયુષ્યસ્થિતિ એાછામાં એાછી અંતર્મદુર્ત અને વધારમાં વધારે ત્રણ રાત દિવસની છે: તેમની કાયરિયતિ એાછામાં એાછા અંતર્મુદ્ધર્ત અને વધારેમાં વધારે અસંખ્ય કાળધના

૧. 'અસ'ખ્ય', 'સ'ખ્યેય', 'અન'ત' વગેરેના પારિભાષિક અર્થો માટે જુઓ પા. પર, હિપ્પણ નં. ૧.

## મહાવીરસ્વાસીના અ'તિમ ઉપદેશ

છે; અને તેમના પુનરાગમનકાળ એાછામાં ઓછા એક અંતર્મુદ્ધર્ત અને વધારમાં વધારે અન તકાળ છે. [૧૧૩-૬]

વાયુ છવાની આયુષ્યસ્થિતિ વધારેમાં વધારે 3 હજાર વર્ષની છે. ભાકીનું બધું અગ્નિ પ્રમાણે. [૧૨૨-૪]

એ ઇદ્રિયજીવાની આયુષ્યસ્થિતિ વધારેમાં વધારે ૧૨ વર્ષની છે અને કાયસ્થિતિ વધારેમાં વધારે સંખ્યેય કાળની છે, બાજાનું ખધું અગ્નિ પ્રમાણે.

ત્રણ ઈદ્રિયવાળાની આયુષ્યસ્થિતિ વધારેમાં વધારે ૪૯ દિવસની છે. બાકીનું બધું બેઇદ્રિય પ્રમાણે. [૧૪૧-૩]

ચાર ઇદ્રિયવાળાની આયુષ્યસ્થિતિ વધારેમાં વધારે છ માસની છે. બાકીતું અધું બેઇદ્રિય પ્રમાણે. [૧૫૧-૩]

| નરકમાં      | આ <b>યુષ્</b> યસ્થિતિ એાછામાં એાઇ | ી વધારેમાં વધારે         |
|-------------|-----------------------------------|--------------------------|
| પહેલા ,     | ૧૦ હજાર વર્ષ                      | ૧ સાગર વર્ષ <sup>°</sup> |
| બીજા ,,     | ૧ સાગ <b>ર વધ</b> ે               | 3 ,,                     |
| ત્રીજા ,,   | 3 ,,                              | ر, <u>ی</u>              |
| ચાેેેેથા ,, | <b>9</b> ,,                       | <b>t</b> o ,,            |
| પાંચમા ,,   | to "                              | <b>٩</b> ७ ,,            |
| 9년 ;,       | ૧૭ ,,                             | ે ૨૨ ,,                  |
| સાતમા ,,    | <b>ર</b> ર ,,                     | - 33 ,,                  |

નારકી મરીને તરત પાછા નારકી થઈ શકતા નથી. તેથી તેની કાયસ્થિતિ જીદી નથી. તેના પુનરાગમનકાળ ઓછામાં એો એક અતમું હૂર્તઅને વધારેમાં વધારે અન તકાળ છે. [250-6]

૧. જુઓ પા પર, ટિપ્પણ ન' ૧.

આયુષ્યસ્થિતિ જલચર સ્થલચર ખેચર ઓછામાં ઓછી અંતર્મુહૂર્ત અંતર્મુહૂર્ત અંતર્મુહૂર્ત વધારેમાં વધારે પૂર્વક્રોડી ત્રણપલ્યાપમર પલ્યાપમના અસ'-ખ્યાતમા ભાગ<sup>3</sup>

## કાયસ્થિતિ

ઓછામાં ઓછા અંતર્મુહૂર્ત અંતર્મુહૂર્ત અંતર્મુહૂર્ત વધારેમાં વધારે ૨થી ૯ પૂર્વકોટી ૩ પલ્યાેપમવત્તા પદ્યાેપમના અસં-૨થી ૯ પૂર્વકાેટી ખ્યાતમાે ભાગ અને ૨થી ૯ પૂર્વકાેટી

### યુનરાગમનકાળ

ઓછામાં ઓછા અંતર્મુહૂર્ત અંતર્મુહૂર્ત અંતર્મુહૂર્ત વધારેમાં વધારે અને તકાળ અને તકાળ અને તકાળ [૧૮૯-૯૧]

મનુષ્યની ઓછામાં એાછી આયુષ્યસ્થિતિ અંતર્મું હૂર્ત છે; અને વધારેમાં વધારે ત્રણ પલ્યાપમ છે. કાયસ્થિતિ ઓછામાં એાછા અંતર્મુ ફૂર્ત છે અને વધારેમાં વધારે ત્રણ પલ્યાપમ વત્તા ર થી ૯ (એટલે કે ૭) પૂર્વકાેટી છે. પુનરાગમનકાળ એાછામાં ઓછા અંતર્મુ ફૂર્ત અને વધારેમાં વધારે અન'તકાળ.

૧. 'પૂર્વ'ના અર્થ માટે જીઓ પા. ૨૪૨, નાંધ ૧.

<sup>ં</sup> ર. ગર્ભજ ભુજપરિસર્પ અને ઉરપરિસર્પનું પૂર્વકોડી અને સંમૂર્જિમનું ૩૨ અને ૫૩ હજાર વર્ષનું. સંમૂર્જિમ સ્થ**લચરનું** ૮૪૦૦૦ વર્ષ. 'પલ્યાેપમ'ના અર્થ માટે જીએા પા. ૨૪૩. ટિ. ૪.

<sup>3.</sup> એ યુગલિકનું છે. બીજા ગર્ભ જનું પૂર્વ કાેટી અને સંમૂર્છિ મનું હર૦૦૦ વર્ષ. યુગલિક એટલે (સામાન્ય રીતે) જંસુદ્ધીપને વી'ટળાયેલા લવ્હસસુદ્રમાં આવેલા અંતરદ્વીપાના રહેવાસી. તે સ્ત્રી-પુરુષનું જેડકું જ જન્મે છે.

૪. એ યુગલિકનું છે. સંમૂર્છિમનું તેા અંતર્મુદૂર્વ જ ગણવું.

# મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

#### આયુ**ષ્યસ્થિ**તિ દેવ

# એાછામાં એાછી વધારેમાં વધારે

| <b>સવનપ</b> તિ         | ૧૦ હજાર વધે       | એક સાગર વર્ષથી કંઇક વધાર    |
|------------------------|-------------------|-----------------------------|
| <b>વ્ય</b> 'ત <b>ર</b> | ,,                | એક પલ્યાેપમ                 |
| જયાતિષ્ક પ             | લ્યાપમના આઠમા ભાગ | ,, વત્તા એક <b>લાખ વર્ષ</b> |
| સૌધર્મ ૧               | પલ્યાપમ           | એ સાગર વર્ષ                 |
| <b>ઈ</b> શાન           | ,, થી કંઈક વધારે  | ,, થી વધારે                 |
| સાનત્કુમાર             | એ સાગર વર્ષ       | સાત સાગ <b>ર વર્ષ</b> ે     |
|                        | ,, થી વધારે       |                             |
| <b>પ્રદા</b> લાક       | ૭ સાગર વર્ષ       | ૧૦ સાગર વર્ષ                |
| <b>લાં</b> તક          | 10 ,,             | <b>1</b> 8 ,,               |
| મહ!શુક્ર               | ۱۲ "              | 1૭ ,,                       |
| સહસાર                  | <b>१</b> ७ ,,     | <b>1</b> < ,,               |
| આ <b>ન</b> ત           | ۹८ ,,             | ૧૯ ,,                       |
| પ્રાણત                 | 16 ,,             | <b>૨૦</b> ,,                |
| આરણ                    | २० ,,             | ર૧ ,,                       |
| અચ્યુત                 | ર૧,,              | રર "                        |
| શ્રેવેયક-૧             | <b>રર</b> ,,      | ₹૩ ,,                       |
| . ,, −ર                | ર૩ ,,             | ₹४ ,,                       |
| ,,, <b>-3</b>          | ર૪ ,,             | રપ ,,                       |
| ,, -X                  | રપ્ર ,,           | ₹,,                         |
| ,, -4                  | ₹ ,,              | રહ ,,                       |
| ,, - <del>{</del>      | ર૭ ,,             | २८ ,,                       |
| ,, <b>⊸</b> 9          |                   | ₹ ,,                        |
| ,c                     |                   | 30 ,,                       |
| ,, −e                  | 30 ,,             | 34 ,,                       |

અનુત્તરનાં પહેલાં ચારમાં ઓછામાં ઓછી ૩૧ સાગર અને વધારેમાં વધારે ૩૩ સાગર. અને પાંચમામાં ઓછામાં ઓછી તેમજ વધારેમાં વધારે ૩૩ સાગરાપમ.

દેવા પણ મરીને તરત દેવ નથી થઈ શકતા એટલે તેમની કાયસ્થિતિ જાુદી નથી. તેઓ ચ્યુત થઇને પૃથ્વી, જળ, વનસ્પતિ અને સ'ખ્યાત વર્ષ આયુષ્ય વાળાં ગર્મજ-પર્યાપ્ત એ રશાનામાં જ પૈદા થાય છે. અન્ય સ્થાનામાં નહિ. તેમના પુનરાગમનકાળ भनुष्य जेवा समजवा. [२१७-४४]

|        | પૃથ્વીજી    | વ                     | પાણીજ <b>વ</b>        | <b>વનસ્પ</b> તિજીવ            |
|--------|-------------|-----------------------|-----------------------|-------------------------------|
| આયુ૦   | એાછું૦      | અ'તર્મુ હૂર્ત         | અ'ત <b>ર્મુ</b> દૂર્ત | <b>અ</b> તમું હૂર્ત           |
| 4      | વધારે૦      | <b>૨૨૦૦૦ વર્ષ</b>     | ૭૦૦૦ વાષ્             | ૧૦૦૦૦ વર્ષ                    |
| કાય૦   | એાછું૦      | અ'ત <b>મું હૂ</b> ાં  | પૃથ્વી પ્રમાણે        | <b>અ</b> 'ત <b>ર્મુ</b> હૂર્ત |
|        | વધારે૦      | અસં ખ્યકાળ            | , ·<br>22             | અન તકાળ                       |
| યુનરાગ | ામન૦ એાછું૦ | અ <b>ંતર્મુ</b> દૂર્ત | ,,                    | અ'તમું હૂર્ત                  |
|        | વધારે૦      | અન તકાળ               | 27                    | અસ' ખ્યકાળ                    |
|        |             |                       |                       | [८०-२,१०२]                    |

**ડિપ્પાચ્ચ ન'. ૧.** કાળદ્રવ્યને લગત નીચેનું વર્ણન પં. બેચરકાસછકૂત 'જૈનકર્શન'માંથી હતાર્યું' છે : '' કાળ એ અઢી દ્વીપમાં (મનુષ્યલાકમાં) વર્તતા ભાવ છે; પરમ સૂક્ષ્મ છે; એના ભાગ થઈ શકતા નથી અને એ એક સમયરૂપ છે. એ એક સમય-રૂપ હોવાથી જ તેની સાથે અસ્તિકાય શબ્દના સંબંધ લાગી શકતા નથી. કારણકે, પ્રદેશાના સમુદાયનું નામ અસ્તિકાય છે.

"એ એક સમયરૂપ કાળ દ્રવ્યરૂપ છે અને પર્યાયરૂપ પણ છે. હ્રુવ્યરૂપે એ નિત્ય છે અને પર્યાયરૂપે અનિત્ય છે. અત્યાર સુધીના **થધા** કાળ અને હવે પછીના અધા કાળ કાળરૂપે એક્સરખા હાવાથી એને નિત્ય કહેવામાં આવે છે. અને એમાં પ્રતિક્ષણે ઉત્પત્તિ અને વિતાશ થતા હોવાથી એને અતિત્ય પણ કહેવામાં આવે છે.

"આ કાળ નામના ભાવ કાઈ પદાર્થનું નિર્વર્તક-કારણ નથી. તેમ પરિણામી-કારણ પણ નથી. કિંતુ, પોતાની મેળે જ પેદા થતા પદાર્થીનું અપેક્ષા-કારણ છે. કારણકે, એ પદાર્થી અમુક કાળે જ થવા જોઈએ એ જાતના નિયમનું કારણ કાળ છે. 'ઘડા ફ્રાડી ગયાં'. 'સૂર્ય ને જોઉં છાં.' અને 'વરસાદ થશે' – ઇત્યાદિ પરસ્પર સેળલેળ વિના ચાખ્ખા વ્યવહારા જેની અપેક્ષાએ પ્રવર્તા રહ્યા છે, એનું નામ કાળ છે. તથા. 'આ માટે છે' અને. 'આ નાનું છે.' એ ખેને વ્યવહારનું નિમિત્ત પણ કાળ જ છે. એ રીતે વર્તના, પરિણામ અને ક્રિયા વગેરેના વ્યવહારાથી મનુષ્યક્ષાકમાં કાળની હ્યાતી જાણી શકાય છે.

''મનુષ્યલાેકથા અહારના ભાગમાં કાળ દ્રવ્યના હયાતા જણાતા નથી. ત્યાં તેા સદ્ભપ પદાર્થ માત્ર પાતાની જ મેળે ઉત્પન્ન થાય છે, નાશ પામે છે, અને સ્થિતિ કરે છે. ત્યાંના પદાર્થીની હયાતી સહજ જ છે. તેમાં કાળની અપેક્ષા નથી. ત્યાં આપણી પેઢે સરખે સરખા પદાર્થીની કોઈ પણ ક્રિયા એકસાથે ન થતી હોવાથી. તેઓની કાઈ પણ ક્રિયામાં કાળની જરૂર નથી પડતી. સરખે સરખા પદાર્થીમાં જે કેરકાર એકસાથે થાય છે. તેનું જો કારણ કાળ છે: પર'ત જાદા જાદા પદાર્થીમાં એક સાથે જ થતા કેરકારાનું કારણ કાળ હોઈ શકતા નથી. કારણ કે, એ જીદા જીદા ભાવાની ફિયાએ! એક કાળે જ થતી નથી: તેમ નાશ પણ પામતી નથી. માટે મનુષ્યલાકના બહારના ભાગમાં થતા કાઈ પણ ફેરફારનું કારણ કાળ હોઈ શકે નહીં; તેમજ, ત્યાં જે નાનામાટાના વ્યવહાર ચાલે છે, તે સ્થિતિના અપેક્ષાએ છે; અને સ્થિતિ હયાતીના અપેક્ષાએ છે; અને હયાતી તાે સહજ છે. માટે તે વ્યવહાર માટે પણ ત્યાં કાળની આવશ્યકતા જણાતી નથી.

" કેટલાક આચાર્યા કાળને જાદા દ્રવ્યરૂપે માનતા **નથી.** તેઓની માન્યતા પ્રમાણે વર્તના અને પરિણામ વગેરે પદાર્થમાત્રમાં થતા કેરકારા છે.'' તે કેરકારામાંથી જે પહેલા થયા હાય તે

પુરાણા કહેવાય અને પછી થયા હાય, તે નવીન કહેવાય. એ ભવા ફેરફારા પદાર્થીમાં કાઈ બીજાની પ્રેરણા વિના થયા કરે છે. તેને માટે કાળ નામનું જીદું દ્રવ્ય માનવાની જરૂર નથી. પરંતુ કાળને જાદું દ્રવ્યા માનનારા તેમને એવા જવાબ આપી શકે કે, તેમ તા ગતિ વગેરે માટે ધર્માસ્તિકાય વગેરે માનવાની પણ જરૂર ન રહે! 'પર'તુ\* કાળને જાદુ' દ્રવ્ય માનનારાઓમાં પણ મતભેદ છે. કેટલાક તેને મનુષ્યક્ષેત્ર – જ્યાતિષચક્રના ગતિક્ષેત્ર – માત્રમાં રહેલું ગણે છે. અને તેટલું હોવા છતાં સંપૂર્ણ લાકનાં પરિવર્તનાનું નિમિત્ત થતું માને છે. તેમની દલીલ એ છે કે. કાળ પાતાનું કાર્ય જ્યાતિષચક્રના ગતિના મદદથી કરે છે. માટે. જ્યાતિષચક્રની ગતિના ક્ષેત્રની અહાર તેને માનવા ઠીક નથી. જ્યારે બીજા તેને લાકન્યાપા કહે છે. એ લાકન્યાપા હાવા છતાં ધર્માસ્તિકાયની પેઠે સ્કંધરૂપ નથી, પરંતુ અહારૂપ છે. એના અણુઓની સંખ્યા લાેકાકાશના પ્રદેશા જેટલી છે. એ અણુ ગતિહીન હોવાથી લોકાકાશના પ્રત્યેક પ્રદેશ ઉપર જ્યાંનાં ત્યાં સ્થિત રક્કે છે. તેમના સ્કંધ નથી બનતા. તેમનામાં તિર્ધ મુત્રચય (સ્કંધ) થવાની શક્તિ નથી. તેથી કાળ દ્રવ્યને અસ્તિકાય નથી ગણવામાં આવ્યું. આમ કાળદ્રવ્યમાં જેકે તિર્યાક્ષ્પ્રચય નથી; તાેપણ **શ**ધ્વં પ્રચય તેા છે. તેથી દરેક કાળઅણમાં સતત પરિણામા થયા કરે છે. તે પરિણામને સમય કહે છે. એ જ અન્ય દ્રવ્યોના પરિણામમાં નિમિત્તકારણ થાય છે. નવીનતા, પુરાણતા વગેરે અવસ્યાએ કાલઅણના સમયપ્રવાહની અપેક્ષાએ જ સમજવી જોઈએ. પ્રત્માર્જીને લાકાકાશના એક પ્રદેશમાંથી બીજા પ્રદેશ સુધી જતાં જેટલી વાર લાગે, તેટલી વારમાં કાળઅણુના એક સમય-પર્યાય **વ્યક્ત થાય.** અર્થાત 'સમય' પરિણામ, અને એક પ્રદેશમાંથી

અહીંથી શરૂ થતા એક અવતરણ ચિદ્ધવાળા ભાગ પ¹.
 સુખલાલ અનુવાદિત કર્મ પ્રથ લા. ૪, પા. પપ૮માંથી સંક્ષેપરૂપ છે.

બીજ પ્રદેશ સુધીની પરમાણુની મ'દ ગતિ એ બ'નેનું પરિમા**ણ** અરાગર છે. આ દિગભર શ્રેશનું મ'તવ્ય છે.

'હવે વસ્તુસ્થિતિ સમજવા પ્રયત્ન કરીએ. નિશ્ચયદ્ધશી જોઈએ તો કાળને અલગ દ્રવ્ય માનવાની કશી જરૂર નથી. તેને જવાજવના પર્યાયરૂપ માનવાથી જ બધા વ્યવહાર ઉપપત્ન થઈ જાય છે. એટલે બાકીના પક્ષા વ્યાવહારિક કે ઔપચારિક છે. કાલને મનુષ્ય-ક્ષેત્ર—પ્રમાણ માનવાના પક્ષ સ્યૂલ લાેક-વ્યવહાર હપર નિર્ભાર છે. અને તેને અણુરૂપ માનવાના પક્ષ ઔપચારિક છે. એમ ન કબ્લ કરીએ તા, એ પ્રશ્ન હભા થાય છે કે, મનુષ્યક્ષેત્રના બહારપણ નલું, નતું વગેરે ભાવા યાય છે, તાે પછી કાલને મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ કેવી રીતે માની શકાય? કાલને જયાતિષ્યક્રના સંચારની અપેક્ષા શામાટે છે? અને હાેય તાેપણ કાલ લાેક-વ્યાપી હાેઈને પણ તેની મદદ નથી લઈ શકતાે?

'કાલને અહ્યુર્પ માનવાની કલ્પના ઔપચારિક જ છે. પ્રત્યેક પુદ્દગલ પરમાહ્યુને જ હપચારથી કાલાહ્યુ સમજવા જોઈએ. એમ ન માનવાને ભદલે કાલાહ્યુને સ્વતંત્ર જ માનો તો પ્રશ્ન થાય છે કે, તો પછી તેને ધર્માસ્તિકાયની પેઠે સ્કંધરૂપ કેમ નથી માનતા? એ સિવાય બીજો એ પ્રશ્ન પણ થાય છે કે, વળી જવ-અજીવના પર્યાયમાં નિમિત્તકારણ સમય-પર્યાય છે; તા પછી સમય-પર્યાયનું નિમિત્તકારણ શું? તેને સ્વાભાવિક માના, તા પછી જીવ-અજીવના પર્યાયને પણ સ્વાભાવિક શા માટે ન માના?

'વૈદિક દર્શનામાં પણ કાલના સંખંધમાં મુખ્ય છે પક્ષ છે. વૈશેષિક અને ત્યાયદર્શન કાલને સર્વવ્યાપી સ્વતંત્ર દ્રવ્ય માને છે. અને સાંખ્ય, યાગ અને વેદાંત વગેરે કાલને સ્વતંત્ર દ્રવ્ય ન માની, એને પ્રકૃતિ-પુરુષ (જડ-ચેતન)નું જ રૂપ માને છે. કાલ એ વ્યવહારનિર્વાહ માટે કરવામાં આવેલી કલ્પના જ છે – એ વિષેની ચર્ચા માટે જીઓ યાગદર્શન, રૂ. પર ઉપરનું ભાષ્ય'.

# સુભાષિતા

अप्पा चेव दमेय ज्वो अप्पा हु खलु दुइमो । अप्पा दन्तो सुहो होइ अस्सि लोए परत्थ य ॥ पेतानी कातने छतवी कोई એ. पेतानी कात छतवी क सुश्डेल छे, केंछ्रे पेतानी कात छती छे, ते आ क्षेष्ठ अने परक्षेष्ठमां सुभी थाय छे. [१-१५]

वरि में अपा दन्तो संजमेण तवेण य ।

माहं परेहि दम्मन्तो बन्धणेहि वहेहि य ॥

બીજાઓ મને વધ – બંધનાદિથી દમે, તેના કરતાં હું પાતે જ મારી જાતને સંયમ અને તપ દ્વારા નિગ્રહ**માં** રાખું, એ વધારે સારું છે. [૧-૧૬]

चत्तारि परमंगाणि दुह्नहाजीह जन्तुणो ।

माणुसत्तं सुई सद्धा संजमंमि य दीरियं ॥

સ સારમાં જીવને બાેધિનાં આ ચાર પરમ અંગા દુર્લબ છે: મતુષ્યપણું, સદ્દર્મનું શ્રવણ, તેમાં શ્રદ્ધા અને તેનું આચરણ [૩-૧] माणुसत्तंमि आयाउ जो धम्मं सोच सद्दहे । तवस्सी वीरियं रुद्धं संजुडे निद्धुणे रयं॥

भनुष्यपणुं पाभीने के प्राणी धर्म सांलणी श्रद्धा हरे, अने तेमां पुरुषार्थ हरी, तपथी पापहर्मने पातामां आवतुं रे१ ते पातानी मिलनता हर हरी शहे छे. [३-११] असंखय जीदियं मा पमायए जरोत्रणीयस्म हु नित्य ताणं एवं विजाणाहि जणे पमत्ते किण्णु विहिंसा अजया गहिन्ति॥

તૂટચા પછી જીવિત ફરી સાંધી શકાતું નથી, માટે પ્રમાદ ન કરવાે. ઘડપણ આવ્યા પછી બીજો રસ્તાે નહિ રહે ત્યારે, પ્રમત્ત, હિંસક અને અયત્નશીલ મનુષ્યની શી દશા થશે, તેનાે વિચાર કર. [૪-૧]

सुत्तेषु यावी पिंडबुद्धजीवी न वीससे पिण्डए आसुपन्ने । घोरा मुहुत्ता अबलं सरीरं भारुण्डपक्खी व चरप्पमत्ते ॥

સૂતેલાએાની વચ્ચે જાગતા રહેતું. તીવ **અ**હિવાળા પંડિતે આયુષ્યનાે વિશ્વાસ ન કરવાે. કાળ નિર્દય છે અને શરીર અવળ છે. માટે ભારંડપક્ષીની પેડે અપ્રમત્ત રહેતું. [૪-૬]

न चित्ता तायए भासा कुउ विज्जाणुसासणं । विसन्ता पापक मेहिं बाला पंडियमाणिणो ॥ वाष्त्रीनी चतुराधी अथावी शक्ती नथी; विद्यानुं शिक्षणु पण् शी रीते अथावे १ पेताने पंडित भानता भूणे बेडि पापक्षीमां भू येक्षा रहे छे. [१-१०] जो सहस्तं सहस्साणं संगामे दुन्जए जिणे । एगं जिणेन्ज अप्पाणं एस से परमो जउ ॥ अप्पाणमेव जुन्झाहि किं ते जुन्झेण बन्झउ । अप्पणामेवमप्पाणं जइत्ता सुहमेहए ॥

ું દુર્જય સંત્રામમાં લાખા યાહાઓને જીતે, તેના કરતાં એકક્ષા પાતાને જીતે, તાે તે જય ઉત્તમ છે.

પાતાની જાત સાથે જ લડવું જોઈએ. <mark>ખહારનાએક</mark> સાથે લડીને શું ? પાતાના ખળથી પાતાની જાતને જીતના**રાે** સુખી થાય છે. [૯,૩૪-૩૫]

पंचिन्दियाणि कोहं माणं मायं तहेव छोहं च । दुःजयं चेव अप्पाणं सब्बं अप्पे जिये जियं ॥ પાંચ ઇ'દ્રિયો, ક્રેલ, માન, માયા અને ક્ષેલ, તથા સૌથી વિશેષ દુર્જય એવું પોતાનું મનઃ એ જિતાયાં એટક્રે અહું જિતાયું. હિ-૩૬]

जो सहरसं सहरसाणं मासे मासे गवं दए।

तरस वि संजमो सेउ अदिन्तस्स वि किंचण ॥

भिक्ति भिक्षिते साभा गाया हेनाराना हान अरतां,
अंधि न आपनारानुंय संयभायरण् श्रेष्ठ छे. [६-४०]

मासे मासे तु जो बालो कुसग्गेण तु मुंजर ।

न सो सक्तायधम्मस्स कलं अध्यह सोलिस ॥

डार्ध अद्यानी भनुष्य भिक्षिते शिक्षती अण्डी छपर
विदेश अन्न भार्धने छत्र तप उरे, ता पण्च ते भाण्स,

## રહ૪ મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

સત્પુરુષોએ બતાવેલા ધર્મને અનુસરનારા મનુષ્યના સાળમા હિસ્સાનેય ન પહેાંચે. [૯-૪૪]

किसणं पि जो इमें लोयं पिडपुण्णं दलेज्ज इकस्स । तेणावि से न संतुस्से इइ दुप्पूरए इमे आया ॥

વિવિધ પદાર્થીથી ભરેલું આખું વિશ્વ કાઈ એક મનુષ્યને જ આપી દેવામા આવે, તાે પણ તેનાથી તેને તૃપ્તિ થાય નહિ. મનુષ્યની તૃષ્ણાઓ એવી દુષ્પૂર છે. [૮-૧૬]

सुवण्णरुप्पस्स उ पन्वया भवे सिया हु केलाससमा असंख्या । नरस्स लुद्धस्स न तेहिं किंचि इच्छा उ आगाससमा अणन्तिया ॥

સોનારૂપાના કૈલાસ જેવા અસંખ્ય પર્વતો પણ ક્ષે<mark>ાભી</mark> મનુષ્યને પૂરતા નથી. કારણ કે, ઇચ્છા આકાશ **જેવી** અનંત છે. [૯-૪૮]

पुढदी साली जवा चेव हिरण्णं पसुभिस्सह । पडिपुण्णं नालमेगरस इइ विज्जा तवं चरे ॥

ધનધાન્ય સમેત આખી પૃથ્વી કાઈ એક મનુષ્યને જ આપી દે, તો પણ તે તેને પૂરતી થાય નહિ. આમ જાણી નિગ્રહના આશરા લેવા એ જ દીક છે. [૯-૪૯]

सहं कामा दिसं कामा कामा आसी वसोवमा । कामे पत्थेमाणा अकामा जन्ति दोगाइं ॥ કામા શલ્યરૂપ છે, કામા વિષરૂપ છે, તથા કામા એરી સર્પ જેવા છે. એ કામાની પાછળ પડેલા ક્ષેાકા, તેમને પ્રાપ્ત કર્યા વિના જ દુર્ગતિ પામે છે. [૯-૫૩]

दुमपत्तए पण्डुयए जहा निवडइ राइगणाण अचए । एवं मणुयाण जीदियं समयं गोयम मा पमायए ॥

વખત જતાં પાકું થઇ ગયેલું ઝાડનું પાન જેમ (અચાનક) ખરી પડે છે, તેમ મનુષ્યનું જીવિત પણ (અચાનક) ખરી પડે છે; માટે હે ગૌતમ ક્ષણ વાર પણ પ્રમાદ ન કરીશ. [૧૦-૧]

इइ इत्तरियम्मि आउए जीवियए बहुपचवायए। दिहुगाहि रयं पुरे कडं समयं गोयम मा पमायए॥ आ જીवित अहु २५० छे तथा विद्योशी अरपूर छै; भाटे क्षणु पणु प्रभाद क्याँ विना है गौतभ, तुं पूर्वे करेसां क्रमें भाभेरी नाभ, वि०-३

सञ्चं विलिवियं गीयं सञ्चं नद्दं विलिम्बयं । सञ्चे आभरणा भारा सञ्चे कामा दुहावहा ॥ बालाभिगमेसु दुहावहेसु न तं सुहं काम्गुणेसु रायं। विरत्तकामाण तबोइणाणं जं भिक्खुणं सील्गुगे रयाणं॥

થધું ગીત વિલાપ જેવું છે, થધું નાટ્ચ વિડંબનાર્પ છે, થધાં આભરણે ભારરૂપ છે, તથા થધા કામા દુઃખાવહ છે. હે રાજા! જેમાં મૂર્ખા ક્ષેષ્કોને આનંદ આવે છે, તેવા∙ દુઃખાવહ કામામાં તે સુખ નથી, જે સુખ કામાથી વિરક્ત અને શીલગુણામાં રત એવા તપાધન ભિક્ષુને છે. [૧૩,૧૬+૭].

नागो जहा पंकनलावसनो दट्ठुं थलं नाभिसमेइ तीरं। एवं वयं कामगुणेसु गिद्धा न भिक्खुणो मग्गमणुव्ययामो॥

કાદવમાં ખૂંચી ગયેલા હાથી જેમ કિનારા જોવા છતાં કાંકે આવી શકતાે નથી, તેમ કામગુણમાં આસકત થયેલા અમે સત્ય માર્ગ દેખવા છતાં તેને અનુસરી શકતા નથી. [૧૩-૩૦]

अब्भाहयंमि छोगंभि सब्बओ परिवारिए। अमोहाहि पडन्तीहि गिहंसि न रइं छमे॥

ચારે બાજીથી પીડા પામેલા અને ઘેરાયેલા ક્ષેાકમાં, જ્યાં અમાલ કાળ દેાડ્યા જ કરે છે, ત્યાં ઘરમાં રહીને અમે રતિ નથી મેળવી શકતા. [૧૪-૨૧]

संसयं खलु सो कुणई जो मग्गे कुणई घरं। जत्थे। गन्तुभिच्छेजा तत्थ कुव्वेज सासयं॥

જ્યાં પાતાને હંમેશ રહેવાનું નથી, એવા રસ્તામાં જે ઘર કરે છે, તે મૂર્ખ છે. માણસે તા જ્યાં પાતાને કાયમનું જવાનું છે, ત્યાં ઘર કરવું જોઈએ! [૯-૨૬]

जस्सित्थ मच्चुणा सक्खं जस्स चित्थ पलायणं । जो जाणे न मिरस्सामि सो हु कंखे सुए सिया ॥

જેને મૃત્યુ સાથે મિત્રતા છે, જે તેના હાથમાંથી ભાગી શકે છે, અથવા 'હું મરવાના નથી' એવું જે જાણે છે, તે એવા વિચાર કરી શકે કે, 'આ હું આવતી કાલે કરીશ.' [૧૪-૨૭] रसा पगामं न निसेवियव्वा पायं रसा दित्तिकरा नराणं। दित्तं च कामा समभिद्दवन्ति दुमं जहा साउफलं व पक्ली॥

થી-દૂધ વગેરે દીપ્તિ કરનારા રસાે યથેચ્છ ન સેવવા; કારણ કે, જેમ સ્વાદુ કળવાળા વૃક્ષ તરક પક્ષીએા ટાળાળધ દોડી આવે છે, તેમ તેવા માણુસ તરક કામવાસનાએા દોડી આવે છે. [૩૨-૧૦]

जहा दवरगी पउरिन्धणे वणे समारुओ नोबसमं उवेइ । एविन्दियरगी वि पगामभोइणो न बम्भयारिस्स हियाय कस्सई ॥

જેમ બહુ કાથ્વાળા વનમાં પવનસહિત સળગેલે દાવામ્નિ શાંત થતા નથી, તેમ યથેચ્છ આહાર કરનાર ધ્યક્ષચારીનાે ઇદ્રિયામિ શાંત થતાે નથી. અતિ આહાર કેર્કિને હિતકર નથીં. [૩૨-૧૧]

काम तु देवीहि विभूसियाहि न चाइया खोभइउं तिगुत्ता। तहा वि एगन्तहियं ति नचा विवित्तवासो मुणिणं पसत्थो॥

ભક્ષેતે મન, વાણી અને કાયાનું ખરાખર રક્ષણ કરતા હોય, તથા સ્વરૂપવાન અને અલંકૃત દેવીઓ પણ જેમને ક્ષેાભ પમાડવાને શક્તિમાન ન હોય; પરંતુ તેવા મુનિઓએ પણ, અત્યંત હિતકર જાણી, સ્ત્રી વગેરેથી રહિત એવા એકાંતવાસ જ સ્વીકારવાે. [૩૨-૧૬]

एए य संगे समइक्षमित्ता सुदुत्तरा चेव भवन्ति सेसा । जहा महासागरमुत्तरित्ता नई भवे अवि गंगासमाणा ॥

જેઓ કામવાસનાને તરી શક્યા છે, તેઓને ખાકીની બીજી વાસનાઓ છોડવી સહેલી છે. મહાસાગર તરી જનારાને ગંગા જેવી માેડી નદીના પણ શા હિસાળા! [૩૨-૧૮]

आलओ थीजणाइण्णो थीकहा य मणोरमा । संयवो चेव नारीणं तासि इन्दियदिरसणं ॥ कूइयं रुइयं गीयं हासभुत्तासियाणि य । पणीयं भत्तपाणं च अइमायं पाणभोयणं ॥ गत्तभूसणिसद्वं च कामभोगा य दुज्जया । नर्रसत्तगवेसिरस विसं तालउडं जहा ॥

[ બ્રહ્મચર્યની વાડે!:] સ્ત્રીઓથી સંકીર્ણ ઘર, મનારંજક સ્ત્રીકથા, સ્ત્રીઓનો પરિચય, તેઓની ઇંદ્રિયાનું નિરીક્ષણ, તેઓનું કૂજિત, રુદિત, ગીત, હાસ્ય, તેઓની સાથે ભાજન અને બેઠક, રસદાર ખાનપાન અને પ્રમાણથી વધારે ખાનપાન, શરીરની ટાપટીપ, અને શબ્દાદિ પાંચ વિષયામાં આસક્તિ — એ આત્મગવેષી બ્રહ્મચારી માટે તાલપુટ વિષ જેવાં છે. [૧૬,૧૧-૩]

जहा य अण्डप्पभवा बलागा अण्डं बलागप्पभवं जहा य । एमेव मोहाययणं खु तण्हा मोहं च तण्हाययणं वयन्ति ॥

केम थगसी ઈડाમાંથી पेहा थाय छे, अने छिड़ं भगसीमांथी पेहा थाय छे, तेम मेहिन छित्रित्स्थान तृष्णा छे, अने तृष्णानं छित्रित्स्थान मेहि छे. [३२-६] दुवसं हयं जस्स न होइ मोहो मोहो हुओ जस्स न होइ तण्हा । तण्हा हुया जस्स न होइ छोहो छोहो हुओ जस्स न किंचणाई।

જેને માેહ નથી, તેનું દુઃખ ગયું; જેને તૃષ્ણા નથી તેના માેહ ગયા; જેનામાં ક્ષેપ્ભ નથી, તેની તૃષ્ણા ગઈ; અને જેનું કાંઈ નથી, તેને ક્ષેપ્ભ નથી. [૩૨-૮]

किरियं च रोयई घीरे अकिरियं परिवज्जए । दिट्ठीए दिट्ठीसंपन्ने धम्मं चरसु दुचरं ॥

जहा गेहे पिलतिम्मि तस्स गेहस्स जो पह् । सारभण्डाणि नीणेइ असारं अवइज्झइ ॥ एवं लोए पिलतिम्म जराए मरणेण य । अप्पाणं तारइस्सामि तुब्भेहिं अणुमन्तिओ ॥

જ્યારે ઘર સળગે છે, ત્યારે ઘરનાે ધણા તેમાંથા સારવસ્તુઓ લઈ લે છે અને અસારવસ્તુઓ જતા કરે છે; તેમ જરા અને મરણથા સળગેલા આ સંસારમાં તમારી (વડીલજનાના) અનુમતિથા મારા આત્માને તારવા ઇચ્છું છું. [૧૯,૨૨-૩]

अप्पा नई वेयरणी अप्पा में कूडसामली। अप्पा कामदुहा धेण् अप्पा में नन्दणं वणं॥ अप्पा कत्ता विकत्ता य दुक्खाण य सुहाण य॥ अप्पा मित्तममित्तं च दुप्पट्रियसुपट्रिओ॥

### મહાવીરસ્વામીના અ'તિમ ઉપદેશ

આપણા આત્મા જ નરકની વૈતરણી નદી તથા કૂટ શાલ્મલી વૃક્ષ છે; આપણા આત્મા જ સ્વર્ગની કામદુધા ધેનુ ઘથા નંદનવન છે. દુઃખા અને સુખાના આત્મા જ કર્તા અને વિકર્તા છે. સારે માર્ગે જનારા આત્મા જ મિત્ર છે, અને ખરાળ માર્ગે જનારા આત્મા જ શત્રુ છે. [૨૦,૩૬-૭]

वेया अहीया न भवन्ति ताणं भुत्ता दिया निन्ति तमं तमेणं। जाया य पुत्ता न हवन्ति ताणं को णाम अणुमन्नेज एयं॥

ભણેલા વેદાે ખચાવી શકતા નથી, જમાહેલા ધ્રાહ્મણે! અધારામાંથી અધારામાં લઈ જાય છે. સ્ત્રીઓ અને પુત્રા પણ રક્ષણ કરી શકતા નથી; તાે કાણ એ બધાંને સ્વીકારે! [૧૪-૧૨]

पसुबन्धा सन्ववेया य जट्ठं च पावकम्मुणा । न तं तायन्ति दुरसीछं कम्माणि बलबन्ति हि ॥

પશુએાને યત્તમાં આંધવાં અને હાેમવાં વગેરે યત્તકર્મી, તથા તેમનું વિધાન કરનારા બધા વેદા પાપકર્મનાં કારણરૂપ હાેઈ, દુશ્શાલ માણસને અચાવી શકતાં નથી. કર્મી જ આ જગતમાં બળવાન છે. [૨૫-૩૦]

न हु पाणवहं अणुजाणे मुच्चेज कयाइ सञ्वदुक्ताणं। एवारिएहिं अक्लायं जेहिं इमो साहुधम्मो पन्नत्तो॥

પ્રાણીઓના વધ કરનાર–કરાવનાર કદી સર્વ દુ:ખામાંથી મુક્ત થઈ શકતા નથી. એવું આ સુંદર ધર્મ હપદેશનારા આર્ય પુરુષોએ કહ્યું છે. [૮-૮]

460

न वि मुण्डिएण समणो न ओंकरिण बम्भणो। न मुगी रण्णवासेणं कुसचीरेण तावसो।। समयाए समणो होइ बम्भचेरण बम्भणो। नाणेण उ मुणी होइ तवेण होइ तावसो॥ कम्मुगा बम्भणो होइ कम्मुगा होइ खतिओ। वइसो कम्मुगा होइ सुदो हवइ कम्मुगा॥

માત્ર મૂંડાવાથી શ્રમણ થવાય નહિ, માત્ર જીંકારથી બ્રાહ્મણ થવાય નહિ, માત્ર અરણ્યવાસથી મુનિ થવાય નહિ, અને માત્ર દાભનાં વસ્ત્રથી તાપસ થવાય નહિ. પરંતુ, સમતાથી શ્રમણ, બ્રહ્મચર્યથી બ્રાહ્મણ, ગ્રાનથી મુનિ, અને તપથી તાપસ થવાય. કર્મથી જ માણસ બ્રાહ્મણ ક્ષત્રિય, વૈશ્ય કે શદ્દ થાય છે. [૨૫,૩૦-૩]

नाणस्स सञ्वस्स पगासगाए अन्नाणमोहस्स विवज्जणाए । रागस्स दोसस्स य संखएणं एगन्तसोक्स्वं समुवेइ मोक्स्वं ॥

सर्व प्रहारना ज्ञानने निर्भण हरवाथी, अज्ञान अने भेढिने त्यागवाथी, तथा राग अने देवने। क्षय हरवाथी अंडांतिह सुभाइपी भेक्षि प्राप्त थाय छे. [३२-२] तस्सेस मग्गो गुरुविद्धसेवा विवज्जणा बालजणस्स दूरा। सञ्झायएगन्तनिसेवणा य सुत्तत्थसंचिन्तणया धिई य॥

તેના માર્ગ આ પ્રમાણે છે: સદ્યુરુ અને જ્ઞાનવહ્ય યુરુષોની સેવા કરવી; અજ્ઞાનીઓના સંગ દૂરથી જ ત્યાગવા; એકાત્રચિત્તથી સત્તશાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવા; તેના અર્થનું ચિંતન કરવું; અને ચિત્તની સ્વસ્થતારૂપા ધૃતિ કેળવવી. [કર-૩]

# સૂચિ

અકર્મભૂમિ ૨૬૧ અક્લેવરશ્રેણી પશ અકામમરણ ૨૫૮ અક્રિયાવાદ ૯૪,૯૭ અગ્નિજીવા ૨૫૯ અધાતી કર્મ ૧૭૮ અજીવ દ્રવ્ય ૨૫૨ અજ્ઞાનવાદ ૯૪ અધર્મ દ્રવ્ય ૧૬૨,૧૬૯,૨૫૪ અન'તાનુઅ'ધી (ક્ષાય) ૧૭૫,૧૯૪ 'અન'ત' વર્ષ ૪૯,૫૨ અનાહિઅ દેવ ૫૭ અનુપ્રેક્ષા ૪૬ (જીએા સ્વાધ્યાય) અનુભાવખંધ ૨૨૬ અપ્રમાદ ૧૯-૨૧ અર ૯૬ અરિષ્ટનેમિ ૧૨૩ અવગાહ ૧૯૩ અવધિજ્ઞાન ૧૩૧,૧૬૮ અવસર્પિણી ૨૩૭ અવિનીત પર અવિરતિ ૧૭.૨૨૫ અસમાધિ -નાં સ્થાન 🖁 રશર 'અસ' ખ્યેય' વર્ષ ૪૯.પર અસ'યમ –ના પ્રકાર ૨૧૧ અસિપત્રવન ૧૦૯ **અ**સ્તિકાર્ય**ા ૧૭૪,૨૫૫** 

અંગ –ચાર, બાધિનાં ૧૬; –દશ્ર, ઉત્તમ ૧૯; − મ્રંય ૧૩૨,૧૭૪: -વિદ્યા ૩૬; -વિકારવિદ્યા **૮૬** અતાયકર્મ ૧૯૧,૨૨૯ અ'તરીક્ષ વિદ્યા ૮૫ અ'તર્મુદ્ધા ૨૩૦ અધકવૃષ્ણિ ૧૨૮ અહિંસા ૩૬,૯૩ આકાશ ૧૬૨,૧૬૯, ૨૨૫; -ના બે લેદ ૧૭૦ આકાશગંગા ૧૦૪ આચારાંગ ર૧૨ આચાર્ય –વગેરે દશ ૨૦૭ આત્મા ૭૭ આભિનિબાધિક જ્ઞાન ૧૬૮ આભિયાગિક ભાવના ૨૫૭ આયુષકર્મ ૧૮૨,૨૨૮ આરંભ ૧૪૩ આર્ત ધ્યાન ૧૯૪,૨૦૪,૨૩૬ આર્યા -ત્વ ૯૪; -ધર્મા ૯૪ આલાચના ૧૭૭,૨૦૩,૨૦૬ આસુરી −િદશા ૩૦; −ભાવના ૨૫૮;∶ –ચાૈતિ ૩૫ આસ્ત્રવ ૧૦૭,૧૬૩,૨૦૨ આંતરદ્વીપ ર૬૧ આંબોલ ૨૫૬ ध्रमः ७५

धेंद्र ३४,५५,१२८ ઈર્યાપથિક ૧૯૨,૧૯૫ धितप्राज्यार २५१ **ઉ**ગ્રહાકા ૮૬ **ઉ**ગ્રસેન ૧૨૩ કચ્છેદવાદ ૨૦ ઉત્તરગુણ ૧૫૧ कत्पाहन होष १४१ €ત્સર્પિંણી ૨૩૭ ઉદાયન ૯૬,૯૯ **६**६गम हे। थ १४१ **6**44!4 334 'ઉપયાગ' ૧૬૩ 6પસર્ગ−ત્રણ ૨૦૯ 6પસ પદા ૧૫૧ એક દિય છવ ૪૯ એાધાપધિ ૧૪૨ औहारिक शरीर १८३,१८६ ઔપત્રહિકાપધિ ૧૪૨ કદંખવાલુકા નદી ૧૦૯ કપિલ મુનિ ૩૨-૭ કમલાવતી હપ.૮૧ કરક હું રાજ્ય ૪૫,૯૬,૯૯ કર્ભંટ ૨૦૫ કર્મ –ના આઠ પ્રકાર ૧૭૮; –ના ં હેતુએા ૧૭,૨૮,૨૨૫; –ભૂમિ૨૬૧ કલિંગ દેશ ૪૫,૯૬ **४षाय १७,२६,४६,२०७,२२**५ કંથક પપ કંદર્પ ભાવના ૨૫૭

કંપિલપુર ૬૯,૭૦ કંબાજ પપ કાપાતી વૃત્તિ ૧૦૪ કામદુધા ગાય ૧૧૪ કાય –છ, છવના (જાઓ છવ) કાય૦યુત્સર્ગ ૨૦૪ કાયસ્થિતિ ૪૯,૨૬૩ કાચાત્સર્ગ ૧૫૫,૧૭૯,૨૦૪ કાર્મણ શરીર ૧૯૩,૧૯૬ કાલ ૧૬૨,૧૭૦,૨૨૫,૨૬૭-૭૦ કાલિજર પર્વત ૭૦ કારી ૭૦; –રાજ ૯૬,૯૯ કાશ્યપ ૧૪૬ કાંપિલ્ય નગર ૯૨ કિલ્વિષિક દેવ ૧૦૯,૨૫૮ **કु**२२ पक्षी ८२,११६ કહેટ વિદ્યા ૧૧૬ કું શુ રાજા ૯૬ કેવલજ્ઞાન ૧૬૮; –દર્શન ૧૯૧,૧૯૭ કેવલી કર્માં શ ૧૮૬,૧૮૯,૧૯૩ કેશવ ૧૨૨,૧૨૩ કેશી કુમાર ૧૩૦ ઇ૦ કેસર ઉદ્યાન ૯૨ કાષ્ટક ઉદ્યાન ૧૩૨ કૌતુકકર્મ ૧૨૪,૨૫૭ કૌશલિક રાજા ૬૩ કૌશાંબી ૧૧૨ ક્રિયા –પાંચ ૨૦૯, –વાદ ૯૪, **૯૭; −રે**થાન **૨૧૧** ઼ ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ ૧૭૬

ખેટ ૨૦૫ ગણધર ૧૫૮ ગણરાજા ૮૬ ગદેભાલી ૯૪ ગર્ગ ૧૫૮ ગંધન સર્પ ૧૨૮ ગ ધહસ્તી ૧૨૪ ગારવ –ત્રણ ૧૦૭,૨૦૮ ગાંધાર ૪૫,૯૬ ગુણ ૧૬૨,૧૬૯; ~સાધુના ૨૧૨; –સ્થાન ૧૭૨ ગુસિ ૪૬,૧૩૯ ઇ૦ ગાેત્રકર્મ ૨૨૯ ગૌતમ ૪૮,૯૪,૧૩૧ ઇ૦ ધાતી કર્મા ૧૭૮ ચક્રવર્તા –નાં રત્ન પક ચર્ચા –સાધુની ૧૫૦ ઇ૦ ચ'પાનગરી ૧૧૮ ચાતર્યામ ૧૩૨ ચારિત્ર ૪૬,૧૩૪,૧૬૧,૧૬૮; ~ના પાંચ પ્રકાર ⊌ಂ; १५५ -માહનીય ૪૬,૧૭૨ ચિત્ર ૬૮ ઇ૦ ચૂલણીરાણી ૬૯ . ચૈત્ય ૩૯.૧૧૦ ७ दार्थ १६८,१७२ જય ૯૬,૯૯; –ધાષ ૧૪૪ જ બુદ્ધીય પળ,રકૃશ लिन १६८,१७२ જીવ –ના બે પ્રકાર ર૪૭; –કાય, છ

૬,૬૬,૧૬૨; -એ ઇંદ્રિય, ત્રણ ઇંદ્રિય, ચાર ઇંદ્રિય, જલચર, ખેચર. સ્થલચર ૨૬૦: -ત્રસ. સ્થાવર ૨૪૭-૯: -૫'ચે'દ્રિય, નારુકા, તિર્યેચ ૨૪૮: -સંમૂર્છિમ મતુષ્ય, દેવ ૨૪૯; –મુક્ત ૨૫૦; -પૃથ્વીકાય, જળકાય, વતસ્પતિ-કાય,સાધારણશરીરી ૨૬૩: -ની આયુષ્યસ્થિતિ. ભવસ્થિતિ: –નાે પુનરાગમનકાળ ૨૬૩ **ज्योतिषांग** १४८ **ज्यातिष्टहेवा २५**१ જ્ઞાતપુત્ર ૯૬,૨૫૯ જ્ઞાતાધર્મકથા ૨૧૧ જ્ઞાન ૧૩૪,૧૬૧; –ના પાંચ પ્રકાર ૧૬૮: –(વિશેષએાધ)૧૯૩,૧૯૫ જ્ઞાનાવરણીયકર્મ ૧૯૧,૨૨૬ तत्त्व -नव १५३ તેપ ૪૬,૨૦૬; -ના પ્રકાર ૧૯૮-૨૦૯ તાત્રપુટ વિષ ૮૯ તિદુક -વૃક્ષ ૬૧: -ઉદ્યાન ૧૩૨ તૈજસ શરીર ૧૯૩,૧૯૬ તૃણપ'ચક ૧૩૩ दर्शन ७८,१०८,१३४,१६१,१**६८,** ૧૭૫; –નાં દશ કારણ ૧૬૪; –નાં લક્ષણ ૧૬૬: -વાળાના આચાર ૧૬૬; –(સામાન્યબાધ) ૧૯૩, ૧૯૭: -માહનીયકર્મ ૪૬,૧૭૨ દશ નાવરણીયકર્મ ૧૯૧,૨૨૭ દશાર્ણ ૭૦,૯૬; -લદ્ર ૯૬,૯૯

દશાહ ૧૨૨ દેશા શતરક ધ રશ્ર દંડ –ત્રણ ૧૦૭,૨૦૮: –વિદ્યા ૮૬ 'દિવ્યપાલી' વર્ષ હપ દેવ –ના વર્ગ ૨૧૨ દેવકી ૧૨૨ દાેંગું દક દેવ ૧૦૧,૧૦૯,**૧૧**૯ द्रेव्य १६२,१६८ દ્રોણસુખ ૨૦૫ ક્ષારિકા ૧૨૫ દિસુખ **૪૫.૯**૬ ધર્મ ૪૭,૨૧૦; --અસ્તિકાય ૧૬૨, ૧૬૯, ૨૫૪; --ધ્યાન ૧૯૪, २०४,३३६ ध्यान –यार १८४,२०४,**२२६** નગ્ગતિરાન ૪૫,૯૬ નગ્નવેશ (સાધુપણું) ૧૧૭ નપુ સકવેદ ૪૬,૧૭૭ नभिराज ३८-४७,८६ નય ૧૩૪,૧૭૪ નલકુબર ૧૨૮ નંદનવન ૧૧૪ ન'દીધાષ પપ નામકર્મ ૧૮૭,૨૨૮ निहान १७८ निभित्तशास्त्र ११६ 'નિયાહાં' ૬૯ નિ જેરા ૧૬૩ નિશ્ચયનય ૧૩૪ નીલયવંત પહ

નાેકધાય ૪૬ પદ્મગુલ્મ ૬૯ પરમ અધાર્મિક દેવ ૨૧૩ परभाख १७०,२५३ પરિષહ ૧૦-૫; –જય ૪૬ પર્યાય ૧૬૨,૧૬૯ પાપશાસ્ત્ર ૨૧૩ પાર્શ્વનાથ ૧૩૧ પાલિત ૧૧૮ પાંચાલ ૪૫,૭૧,૯૬ પિંદું ડ ૧૧૮ પુદ્ગલ ૧૬૨-૩,૧૭૦ पुरुषवेह ४६,१७७ પુરીમતાલ ૬૯ 'પૂર્વ' વર્ષ પર પૌરુષા ૧૫૧ પૌષધ ૪૨ પ્રકૃતિબ ધ ૨૨૬ ેપ્રતિક્રમણ ૧૭૯.૨૦૬ પ્રતિમા −ઉપાસકની ૨૧૦; **– સિક્ષુની** 211 પ્રતિક્ષેખના ૧૫૨ प्रत्याण्यान १८० પ્રદેશબ'ધ ૨૨૬ પ્રમાચ ૧૭૪ પ્રમાદ ૧૭.૨૨૫ પ્રવચનમાતા ૧૩૯ ઇ૦, ૧૭૯ પ્રાણ – દશ २०५ પ્રાણી -છ વર્ગ ૨૧૦; --૧૪ વર્ગ ૨૧૬ प्रायश्चित्त –हश २०३;२०६

# સુચિ

263

અલબદ્ર ૧૦૧ અલશ્રીકુમાર ૧૦૧ બહત્કલ્પ ૨૧૨ થ્રહ્મચર્ય ૮૭-૯,૨૧૦,૨૧૧; ⊸અને આહાર રાષ્ટ ध्रह्महत्त ६५ ४० **યાદા**લોક ૯૫ વ્યાહ્મણ ૧૪૬ ભક્તપ્રલાખ્યાન ૨૫,૧૮૫ ભાદ્રા ૬૩ ભાયસ્થાન. સાત રશ્ ભારત ૯૬,૯૯ ભાવનવાસી, દશ ર૬૧ ભાવસ્થિતિ ૪૯,૨૬૩ ભારંડ પક્ષી ૨૦ ભાવના ૪૭,૨૧૨,૨૫૭ ભિક્ષા ૭,૮૪,૧૫૪; -ના નિયમ ૨૧૦; −નાં કારણા ૨૧૦ ભોગરાજ ૧૨૮ ભાગલાકા ૮૬ ભૌમવિદ્યા ૮૫ મગધ ૧૧૦ મધવન ૯૬.૯૯ મડ'ખ ૨૦૬ મતિજ્ઞાન ૧૬૮ મદ, આઠ ૨૧૦ મન:પર્યાયજ્ઞાન ૧૬૮ મનુષ્યલાક પ૮.૨૬૧ મરણ –સકામ અને અકામ ૨૨-૫; રૌદ્રધ્યાન ૧૯૪ ૨૦૪,૨૩૬ -બાલ ૨૫૮

મહાપદ્મ ૯૬.૯૯ મહાબલ ૯૬,૯૯ 'મહાપાલી' ૯૫ મહાપ્રાણ વિમાન ૯૫ મ'ગળકમે ૧૨૪ મંડિકક્ષિ ચૈત્ય ૧૧૧ મ ત્રવિદ્યા ૮૬ મ દરગિરિ ૫૭ મારણાંતિક સંક્ષેખના ૧૫૪ મિથિલા ૩૮ મિથ્યાત્વ ૧૭,૫૦,૨૨૫ મિથ્યાદર્શન ૧૭૮ મૂલ –ગુણ ૧૫૧; –વિદ્યા ૮૬ મુગા ૧૦૧; -પુત્ર ૧૦૦ ઇ૦ માેક્ષ ૧૬૩ માહ –નાં રથાન ૨૧૩; –ભાવના રપડ માહનીયકર્મ ૩૮.૪૬.૧૯૧.૨૨૮ મ્લેચ્છ પ૦ યજ્ઞ ૬૬.૧૪૪ યથાખ્યાત ચારિત્ર ૧૬૮,૧૮૯ ચાગ ૧૭,૬૬,૨૧૬,૨૨૫-૬ રથનેમિ ૧૨૨ ઇ૦ રામ ૧૨૨ રૂપિણી ૧૧૯ રૈવતક ૧૨૫ રાહિણી ૧૨૨ રાહિત ૮૧ લક્ષણ -વિદ્યા ૮૫: -શાસ્ત્ર ૩૬

લવણ સમુદ્ર ૫૮.૨૬૧ **લેશ્યા** ૬૭,૨૩૩-૪૩ વજઋષભનારાચ સંહનન ૧૨૯ વજવાલુકા ૧૦૯ વર્ધમાન ૧૩૨: –ગૃહ ૪૧ વસુદેવ ૧૨૨ વસ્ત્રચ્છેદ્દવિદ્યા ૮૫ વાયુછવ ૨૫૯ વારાણસી ૬૧,૧૪૪ વાસિષ્ઠિ હૃ वासहेव ५६.८७ वास्तुविद्या ८६ વિક્યા. ચાર ૨૦૯ विजय ७६, ७७; -वेष १४५ વિદેહ ૪૪-૫,૯૬ विनय ३; -वाह ४४,४७ વિનીત પાર વૃષ્ણિ ૧૨૫ वेह ७५,१४५; -वित् ८३ વેદનીય ૨૨૮ વૈતરણી ૧૦૯,૧૧૪ વૈદ્યવિદ્યા ૮૬ વૈમાનિક દેવ ૨૬૨ વૈશ્વમણ ૧૨૮ •યવદાન ૧૮૩ •यवढारनय १३४,२**१२ વ્ય**'તર દેવ ૨૬૧ વ્રત –પાંચ ૨૦૯ ં शक्द १७१ શરીર, પાંચ ૧૯૩

શલાકાપુરુષ ૯૭ શલ્ય, ત્રણ ૧૦૭,૧૭૭,૨૦૮ શાલ્મલી વૃક્ષ ૧૦૯,૧૧૪ શાશ્વતવાદી ૨૦ શાસ્ત્રજ્ઞ. સાચા પ૩-૮ શાંતિનાથ ૯૬.૯૯ શિક્ષાવત ૨૪ શુકલધ્યાન ૧૮૩,૧૮૬,૧૯૩,૧૯૪, २०४,२३६ શૈક્ષ ૨૦૭ શૈલેશી કશા ૧૮૬,૧૯૨ શૌર્ય પુર ૧૨૨ શ્રાવસ્તી ૧૩૨ શુતજ્ઞાન ૧૩૧,૧૬૮ શ્રેણિક ૧૧૦ શ્રેણી તપ ૧૯૯,૨૦૫ ષષ્ટીહાયન પદ સગર ૯૬.૯૯ સનત્કુમાર ૬૯,૯૬,૯૯ सभयतुरस्रसं स्थान १३० સમારંભ ૧૪૩ સમિતિ ૩૬,૪૬,૧૩૯ ઇ૦ સમુદ્ર -પાલ ૧૧૮; -વિજય ૧૨૨ सम्यक्त ७४,१६४,१७५-६ સમ્યગદર્શન ૭૯ સર્વાર્થ સિદ્ધ ૨૫૧ 'સંખ્યેય' વર્ષ ૪૯.૫૨ સંજ્ઞા.ચાર ૨૦૯ સંભૂત ૬૮ ઇ૦ સંમૂર્છિત છવ ૨૪૯

#### **२८८**

સુચિ

સાંયત ૯૨ સંરંભ ૧૪૩ સ લેખના ૨૫૬ સંવર ૪૬,૬૬,૧૬૩ સામાજિકા પ૭ સામાયિક ૨૪,૧૬૭,૧૭૯ સામુદ્રિકશાસ્ત્ર ૧૧૫ સાંપરાચિક કર્મ ૧૯૫ સિદ્ધ ૨૫૦-૨; –ના ગુણ ૧૮૫ સીતાનદી પ૭ સુગ્રીવ ૧૦૧ સુંદર્શન પછ સત્રકૃતાંગ ૨૧૧-૨

રતુતિમ'ગલ ૧પપ સ્ત્રી ૧૨,૩૫,૨૨૦; -વેદ ૪૬,૧૭૭ સૌવાર ૯૬ स्थविर १५८ स्थिति**ण'ध २२५** રવપ્ન -વિદ્યા ૮૫,૧૧૫; –શાસ્ત્ર ૩૬ સ્વયં ભૂરમણ પ૮ સ્વરવિદ્યા ૮૫-૬ રવાધ્યાય, પાંચ ૧૫૧,૧૮૧ હિરિકેશ બલ પક હરિયેણ ૯૬.૯૯ હिरितनापुर ६६,७३