

### THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

# मंगलमन्त्र रामोकार: राक अनुचिन्तन

\*

डॉo नोमिचन्द्र जैन ज्योतिषाचार्य, पी-एच० डी०, डी० लिट्०



# भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन

ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी ग्रन्थमाला · हिन्दी ग्रन्थाक--६ ग्रन्थमाला सम्पाढ्क · डॉ० आ० ने० उपाध्ये, डॉ० हीरालाल जैन, लक्ष्मीचन्द्र जैन



Murtidevi Series Title No 6

MANGAL MANTRA NAMOKAR EK ANUCHINTAN

1

Dr NEMICHANDRA JAIN

Bharatiya Jnanpith Publication

Fourth Edition 1967

Price Rs. 3 00

#### $\odot$

भारतीय शामपीठ प्रकाशम प्रधान कार्यालय ६, अलीपुर पाक प्लेस, कलकत्ता-२७ प्रकाशन कार्यालय दुर्गाकुरट मार्ग, वाराखर्सा-४ विक्रय-केन्द्र ३६२०।२१, नेताजी सुभाष मार्ग, दिल्ली-६ रियि गार, वत्र्य सस्करण १९६७ मूल्य रुठ मन्त्रका आशातीत फल देखकर आश्चर्यान्वित था। यो तो जीवन-देहलीपर कदम रखते ही एामोकार मन्त्र कण्ठ कर लिया था, पर यह पहला दिन था, जिस दिन इस महामन्त्रका चमत्कार प्रत्यक्ष गोचर हुआ। अत इस सत्यसे कोई भी आस्निक व्यक्ति इनकार नही कर सकता है कि णमोकार मन्त्रमे अपूर्व प्रभाव है। इसी कारण कवि दौलतने कहा है:

> "प्रातःकाल मन्त्र जपो णमोकार भाई। अक्षर पैंतीस शुद्ध हृदयमें धराई ॥ नर मव तेरो सुफल होत पातक टर जाई । विधन जासों दूर होत सकटमें महाई ॥ ॥ कल्पत्रक्ष कामधेनु चिन्तामणि जाई । ऋदि सिद्धि पारस तेरो प्रकटाई ॥ २॥ मन्त्र जन्त्र तन्त्र सव जाहीसे वनाई । सम्पत्ति मण्डार मरे अभ्रय निधि आई ॥ ३॥ तीन लोक माहि, सार वेटनमें गाई । जगमें प्रसिद्ध धन्य मगलीक माई ॥ ॥ ॥

मन्त्र शब्द 'मन्' घातु (दिवादि ज्ञाने) से प्टून् (त्र) प्रत्यय लगाकर वनाया जाता है, इस का व्युत्पत्तिके अनुसार अर्थ होता है, 'मन्यते ज्ञायते आस्मादेशोऽनेन इति मन्त्रः' अर्थात् जिमके द्वारा आत्माका आदेश-निजानुभव जाना जाये, वह मन्त्र है। दूसरी तरहसे तनादिगणीय मन् घातुसे ( तनादि अववोघे to Consider ) प्टून प्रत्यय लगाकर मन्त्र शब्द बनता है, इसकी व्युत्पत्तिके अनुसार-मन्यते विचार्यते आत्मादेशो येन स मन्त्रः' अर्थात् जिसके द्वारा आत्मादेशपर विचार्यते आत्मादेशो येन स मन्त्रः' अर्थात् जिसके द्वारा आत्मादेशपर विचार्यते आत्मादेशो येन स सन्त्रः' अर्थात् जिसके द्वारा आत्मादेशपर विचार किया जाये, वह मन्त्र है। तीसरे प्रकारसे सम्मानार्थक मन घातुमे 'प्टून' प्रत्यय करनेपर मन्त्र शब्द बनता है। इनका व्युत्पत्त्ति-अर्थे है-'मन्यन्ते सच्कियन्ते पत्मपदे स्थिताः आत्मानः चा यक्षादिशासनदेवता अनेन इति सन्त्रः' अर्थात् जिसके द्वारा परमपदमे स्थित पच उच्च आत्माओका अथवा यक्षादि शासन देवोका सत्कार किया जाये, वह मन्त्र है । इन तीनो व्युत्पत्तियोके द्वारा मन्त्र शब्दका अर्थ अवगत किया जा सकता है । णमोकार मन्त्र-यह नमस्कार मन्त्र है, इसमे समस्त पाप, मल और दुष्कर्मोंको भस्म करनेकी शक्ति है । वात यह है कि णमोकार मन्त्रमें उच्चरित ब्वनियोसे आत्मामे घन और ऋग्गात्मक दोनो प्रकारकी विद्युत् शक्तियाँ उत्पन्न होती हैं, जिससे कर्मकलक भस्म हो जाता है । यही कारण है कि तीर्थंकर भगवान् भी विरक्त होते समय सर्वप्रयम इसी महामन्त्रका उच्चारण करते हैं तथा वैराग्यभावकी वृद्धिके लिए आये हुए लौकान्तिक देव भी इसी महामन्त्रका उच्चारण करते हैं । यह अनादि मन्त्र है, प्रत्येक तीर्थंकरके कल्पकालमे इसका अस्तित्व रहता है । कालदोषसे लुप्त हो जानेपर अन्य भू लोगोको तीर्थंकरकी दिव्यघ्वनि-द्वारा यह अवगत हो जाता है ।

इम अनुचिन्तनमे यह सिद्ध करनेका प्रयास किया गया है कि रिएमोकार मन्त्र ही समस्त द्वादशाग जिनवाणीका सार है, इसमे समस्त श्रुतज्ञानकी अक्षर सख्या निहित है। जैन दर्शनके तत्त्व, पदार्थ, द्रव्य, गुरा, पर्याय, नय, निक्षेप, आस्रव, बन्ध आदि इस मन्त्रमे विद्यमान है। समस्त मन्त्रज्ञाम्त्रकी उत्पत्ति इसी महामन्त्रसे हुई है। समस्त मन्त्रोकी मूलभूत मातृकाएँ इस महामन्त्रमे निम्नप्रकार वर्तमान हैं। मन्त्र पाठ

''णमो अरिहंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आइरियाणं।

णमो डवज्झायाणं, णमो लोए सब्व-साहूण ॥ विरलेपरा

द्

श्प्स्ह्।

अत इस महामन्त्रकी समस्त मातृका ध्वनियॉ निग्न प्रकार हुईं. अभाइ ई उ ऊ ऋ ऋ ऌ ऌ ए ऐ ओ औं अं अ क् ख् ग् घ् रू च् छ ज् झ न् ट् ट् ट् ट् ण् त् थ् ट् घ् न् प् फ् व् म् म् य् र् ऌ व् ण प प न र

ण + म् + र् + ह् + ध् + स् + थ् + र + रू + व् + ज् + घ + ह्। घ्वनिसिद्धान्तके आधारपर वर्गाक्षर वर्गका प्रतिनिधित्व करता है। छत घ् = कवर्ग, झ् = चवर्ण, ण् = टवर्ग, घ् = तवर्ग, म् = पवग, य र इ व, स् = श प स, हु।

घ

+ण+म्+ल्+स्+व्+व्+स्+ह+ण्।

पुनरुक्त व्यजनोके निकाल देनेके पश्चात् -

व्यजन – ण्+ स् + र् + ह् + त् + रण् + रण् + म् + स् + ट् + ध् + ण + रण्+ म् + य् + ण् + ण् + म् + च् + ज् + झ् + य् + रण् +

ु कियातो − अआइई उऊ [र्]ऋऋ[ल] लृए ऐ ओ औ अ अ ।

झ. पुनरुक्त स्वरोको निकाल देनेके पञ्चात् रेखाकित स्वरोको ग्रहण

अ + ञ + ओ + ओ + ए + अ + अ + आ + ऊ + अ ।

 $a + \overline{q} + \overline{s}I + \overline{s} + \overline{s} + \overline{v}I + \overline{s}I$  

 इस विश्लेषणमे-से स्वरोको पृथक् किया तो –

  $a + \overline{a}I + \overline{s}I + \overline{$ 

मंगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन

ण्+ अं + ण् + अ + म् + ओ + ऌ् + ओ + ए + स् + अ + व् + व् +

#### मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

उपर्युक्त व्वनियाँ ही मातृका कहलाती हैं । जयसेन प्रतिष्ठापाठमें वतलाया गया है:

''अकाराटिक्षकारान्ता चर्णा प्रोक्तास्तु मातृकाः ।

सृष्टिन्यास-स्थितिन्यास-संहृतिन्यासतस्तिधा ॥३७६॥"

—अकारसे लेकर क्षकार [ क् + ष् + अ ] पर्यन्त मातृकावर्ण कहलाते हैं। इनका तीन प्रकारका ऋम है – सृष्टिऋम, स्थितिक्रम और सहारक्रम ।

णमोकार मन्त्रमे मातृका व्वनियंग्का तीनो प्रकारका कम सन्निविष्ट है। इसी कारण यह मन्त्र आत्मकल्याणके साथ लोकिक अभ्युदयोको देने-वाला है। अष्ठकर्मोंके विनाश करनेकी भूमिका इसी मन्त्रके द्वारा उत्पन्न की जा सकती है। संहारकम कर्मविनाशको प्रकट करता है तथा सृष्टि-कम और स्थितिकम आत्मानुभूतिके साथ लौकिक अभ्युदयोंकी प्राप्ति भी सहायक है। इस मन्त्रकी एक महत्त्वपूर्ण विशेषता यह भी है कि इनमें मातृका-व्वनियोका तीनो प्रकारका कम सन्निहित है, इसलिए इस मन्त्रसे मारण, मोहन और उच्चाटन तीनो प्रकारके मन्त्रोकी जरपत्ति हुई है) वीजाक्षरोकी निष्पत्तिके सम्वन्धमे वताया गया है :

''हऌो वीजानि चोक्तानि स्वरा शक्तय ईरिता '' ॥३७३॥ –ककारसे लेकर हकार पर्यन्त व्यजन वीजसज्ञक हैं और अकारादि स्वर शक्तिरूप हैं। मन्त्रवीजोकी निष्पत्ति वीज और शक्तिके सयोगसे होती है।

सारस्वत वोज, माया वीज, शुभनेश्वरी वीज, पृथिवी वीज, अग्नि-वीज, प्रणवबीज, मारुतवीज, जलवीज, आनाशवीज आदिकी उत्पत्ति उक्त हल् और अचोके सयोगसे हुई है। यो तो वीजाक्षरोका अर्थ वीजकोश एवं वीज व्याकरण-द्वारा ही ज्ञात किया जाता है, परन्तु यहाँपर सामान्य जानकारीके लिए व्वनियोकी शक्तिपर प्रकाश डालना आवश्यक है।

१. जयसेन प्रतिष्ठापाठ, श्लोक ३७७।

#### मगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

अ = अव्यय, व्यापक, आत्माके एकत्वका सूचक, शुद्ध-वुद्ध ज्ञानरूप, शक्तिद्योतक, प्रणव वीजका जनक ।

आ = अव्यय, शक्ति और बुद्धिका परिचायक, सारस्वतवोजका जनक, मायावीजके साथ कीर्त्ति, घन और आशाका पूरक ।

इ = गत्यर्थक, लक्ष्मी-प्राप्तिका साधक, कोमल कार्यसाधक, कठोर कर्मोका वाघक, वह्निबीजका जनक ।

ई = अमृतवीजका मूल, कार्यसाधक, अल्पशक्तिद्योतक, ज्ञानवर्खक, स्तम्भक, मोहक, जृम्भक ।

ड = उच्चाटन वोजोका मूल, अद्मुत शक्तिशाली, श्वासनलिका-द्वारा जोरका धक्का देनेपर मारक ।

ऊ = उच्चाटक और मोहक वीजोका मूल, विशेप शक्तिका परि-चायक, कार्यध्वसके लिए शक्तिदायक ।

फ्ट = ऋदिवीज, सिद्धिदायक, ग्रुभ कार्यसम्वन्वी वीजोका मूल, कार्यसिद्धिका सूचक ।

ऌ = सत्यका सचारक, वाणीका घ्वसक, लक्ष्मीवीजकी उत्पत्तिका कारण, आत्मसिद्धिमे कारण ।

णु = निश्चल, पूर्ण, गतिसूचक, अरिष्ट निवारण वीजोका जनक, पोषक और सवर्ढंक ।

ऐ = उदात्त, उच्चस्वरका प्रयोग करनेपर वशीकरणवीजोका जनक, पोषक और सवर्द्धक । जलवीजकी उत्पत्तिका कारण, सिद्धिप्रद कार्योंका उत्पादकवीज, शासन देवताओका आह्वानन करनेमे सहायक, क्लिष्ट और कठोर कार्योंके लिए प्रयुक्त वीजोका मूल, ऋण विद्युत्का उत्पादक ।

ओ = अनुदात्त, निम्न स्वरकी अवस्थामे माया वीजका उत्पादक, लक्ष्मी और श्रीका पोपक; उदात्त, उच्च स्वरकी अवस्थामे कठोर कार्योंका उत्पादक बीज, कार्यसाधक, निर्जराका हेतु, रमणीय पदार्थोंकी प्राप्तिके लिए प्रयुक्त होनेवाले बीजोमे अग्रणी, अनुस्वारान्त वीजोका सहयोगी। १० मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

औ = मारण और उच्चाटनसम्वन्धी वीजोंमे प्रधान, शीघ्र कार्य- ' साधक, निरपेक्षी, अनेक बीजोका मूल ।

अं = स्वतन्त्र शक्तिरहित, कर्माभावके लिए प्रयुक्त घ्यानमन्त्रोंमें प्रमुख, शून्य या अभावका सूचक, आकाश वीजोका जनक, अनेक मृदुल शक्तियोका उद्घाटक, लक्ष्मी वीजोका मूल ।

अ. = शान्तिवीजोमे प्रधान, निरपेक्षावस्थामे कार्य असाधक, सह-योगीका अपेक्षक ।

क = शक्तिवीज, प्रभावशाली, सुखोत्पादक, सन्तानप्राप्तिकी कामना-का पूरक, कामबीजका जनक ।

ख = आकाशवीज, अभावकार्योंकी सिद्धिके लिए कल्पवृक्ष, उच्चाटन वीजोका जनक ।

ग = पृथक् करनेवाले कार्योंका साधक, प्रणव और माया बीजके साथ कार्य सहायक ।

घ = स्तम्भक वीज, स्तम्भन कार्योंका साधक, विघ्नविधातक, मारण और मोहक वीजोका जनक ।

च = अगहीन, खण्डशक्ति द्योतक, स्वरमातृकावीर्जोके अनुसार फलोत्पादक, उच्चाटन वीजका जनक।

छ = छाया सूचक, माया बीजका सहयोगी, वन्घनकारक, क्षापवीज-का जनक, शक्तिका विध्वसक, पर मृदु कार्योंका साघक ।

ज = नूतन कार्योंका साधक, शक्तिका वर्द्धक, आधि-व्याधिका शामक, आकर्षक वीजोका जनक ।

झ = रेफयुक्त होनेपर कार्यसाधक, आधि-व्याधि विनाशक, शक्तिका संचारक, श्रीवीजोका जनक । मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन ११

थ = स्तम्भक और मोहक बीजोका जनक, कार्यसाधक, साधनाका अवरोधक, माया त्रीजका जनक।

ट = वह्निवीज, आग्नेय कार्योंका प्रसारक और निस्तारक, अग्नितत्त्व युक्त, विष्वंसक कार्योंका साधक ।

ठ = अणुभ सूचक बीजोका जनक, क्लिष्ट और कठोर कार्योका साधक, मृदुल कार्योंका विनाशक, रोदन-कर्त्ता, अशान्तिका जनक, सापेक्ष होनेपर द्विगुणित शक्तिका विकासक, वह्तिवीज ।

ड = शासन देवताओकी शक्तिका प्रस्फोटक, निकृष्ट कार्योंकी सिद्धिके लिए अमोघ, सयोगसे पचतत्त्वरूप वीजोका जनक, निकृष्ट आचार-विचार-ढारा साफल्योत्पादक, अचेतन किया साघक ।

ढ = निश्चल, मायावीजका जनक, मारण वीजोमे प्रघान, शान्तिका विरोघी, शक्तिवर्घक ।

ण = शान्ति सूचक, आकाश वीजोमे प्रधान, ध्वसक वीजोका जनक, शक्तिका स्फोटक ।

त = आकर्षकवीज, शक्तिका आविष्कारक, कार्यसाधक, सारस्वत-बीजके साथ सर्वसिद्धिदायक।

थ = मगलसाधक, लक्ष्मीवीजका सहयोगी, स्वरमातृकाओंके साथ मिलनेपर मोहक ।

द = कर्मनाशके लिए प्रधान वीज, आत्मशक्तिका प्रस्फोटक, वशी-करएा वीजोका जनक ।

ध = श्री और क्ली वीजोका सहायक, सहयोगीके समान फलदाता, माया वीजोका जनक ।

न = आत्मसिद्धिका सूचक, जलतत्त्वका स्रष्टा, मृदुतर कार्योका साधक, हितैषी, आत्मनियन्ता ।

प = परमात्माका दर्शक, जलतत्त्वके प्राधान्यसे युक्त, समस्त कार्योकी सिद्धिके लिए ग्राह्य । फ = वायु और जलतत्त्व युक्त, महत्त्वपूर्ण कार्योकी सिद्धिके लिए ग्राह्य, स्वर और रेफ युक्त होनेपर विघ्वंसक, विघ्नविघातक, 'फट्' की घ्वनिसे युक्त होनेपर उच्चाटक, कठोरकार्यसाघक ।

ब = अनुस्वार युक्त होनेपर समस्त प्रकारके विघ्नोका विघातक और निरोधक, सिद्धिका सूचक ।

भ = साधक, विशेषतः मारण और उच्चाटनके लिए उपयोगी, सात्त्विक कार्योंका निरोधक, परिणत कार्योंका तत्काल साधक, साधनामें नाना प्रकारसे विघ्नोत्पादक, कल्याणसे दूर, कटु मधु वर्णोंसे मिश्रित होने-पर अनेक प्रकारके कार्योंका साधक, लक्ष्मी बीजोका विरोधी ।

म = सिद्धिदायक, लौकिक और पारलौकिक सिद्धियोका प्रदाता, सन्तानकी प्राप्तिमे सहायक।

य = शान्तिका साधक, सात्त्विक साधनाकी मिद्धिका कारण, महत्त्व-पूर्ण कार्योंकी सिद्धिके लिए उपयोगी, मित्रप्राप्ति या किसी अभीष्ट वस्तुकी प्राप्तिके लिए अत्यन्त उपयोगी, घ्यानका साघक ।

र = अग्निबीज, कार्यसाधक, समस्त प्रधान वीजोका जनक, शक्तिका प्रस्फोटक और वर्द्धक ।

छ = लक्ष्मीप्राप्तिमे सहायक, श्रीवीजका निकटतम सहयोगी और सगोत्री, कल्याणसूचक ।

च = सिद्धिदायक, आकर्पक, ह्, र्, और अनुस्वारके सयोगसे चमत्कारोका उत्पादक, सारस्वतवीज, भूत-पिशाच-शाकिनी-डाकिनी आदिकी वाधाका विनाशक, रोगहर्त्ता, लौकिक कामनाओकी पूर्तिके लिए अनुस्वार मातृकाका सहयोगापेक्षी, मगलसाधक, विपत्तियोका रोधक और स्तम्भक।

श=निरर्थक, सामान्यवीजोका जनक या हेतु, उपेक्षाधर्मयुक्त, शान्तिका पोषक

प = आह्वानवीजोका जनक, सिद्धिदायक, अग्निस्तम्भक, जलस्तम्भक

सापेक्षध्वनि ग्राहक, सहयोग या सयोग-द्वारा विलक्षण कार्यसाधक, आत्मोन्नतिसे शून्य, रुद्रवीजोका जनक, भयकर और वीभत्स कार्योंके लिए प्रयुक्त होनेपर कार्यसाधक ।

स = सर्व समीहित साधक, सभी प्रकारके बीजोमे प्रयोग योग्य, शान्तिके लिए परम आवश्यक, पौष्टिक कार्योंके लिए परम उपयोगी, झानावरणीय-दर्शनावरणीय आदि कर्मोंका विनागक, क्लींबीजका सहयोगी, कामवीजका उत्पादक, आत्मसूचक और दर्शक ।

ह = शान्ति, भौष्टिक और मागलिक कार्योका उत्पादक, साधनाके लिए परमोपयोगी, स्वतन्त्र और सहयोगापेक्षी, लक्ष्मीकी उत्पत्तिमे साधक, सन्तान प्राप्तिके लिए अनुस्वार युक्त होनेपर जाप्यमे सहायक, आकाश-तत्त्व युक्त, कर्मनाशक, सभी प्रकारके बीजोका जनक।

उपर्युक्त ब्वनियोके विश्लेपणसे स्पष्ट है कि मातृका मन्त्र ध्वनियोके स्वर और व्यजनोके सयोगसे ही समस्त वीजाक्षरोकी उत्पत्ति हुई है तथा इन मातृका ध्वनियोंकी शक्ति ही मन्त्रोमे श्राती है। णमोकार मन्त्रसे ही मातृका ध्वनियां नि सृत हैं। अतः समस्त मन्त्रशास्त्र इसी महामन्त्रसे प्रादुर्भूत है। इस विषयपर अनुचिन्तनमे विस्तारपूर्वक विचार किया गया है। यतः यह युग विचार और तर्कका है, मात्र भावनासे किसी भी वातकी सिद्धि नही मानी जा सकती है। भावनाका प्रादुर्भाव भी तर्क और विचार-द्वारा श्रद्धा उत्पन्न होनेपर होता है। अत णमोकार महामन्त्रपर श्रद्धा उत्पन्न करनेके लिए उक्त विचार आवश्यक है।

दार्शनिक दृष्टिसे इस मन्त्रकी गौरव-गरिमाका विवेचन भी अनु-चिन्तनमे किया जा चका है। चिन्तनकी अपनी दिशा है, वह कहाँतक सही है, यह तो विचारशील पाठक ही अवगत कर सर्केगे। इस अनुचिन्तनके लिखनेमे कई प्राचीन और नवीन आचार्योकी रचनाओका मैंने उपयोग किया है, अत मैं उन सभी आचार्यों और लेखकोका आभारी हूँ। श्री जैनसिद्धान्तभवन आराके विशाल ग्रन्थागारका उपयोग भी विना किसी प्रकारकी रुकावट और वाधाके किया है, अतः उस पावन संस्थाके प्रति आभार प्रकट करना भी मैं अपना कर्त्तव्य समम्प्रता हूँ। इसे प्रकाशमे लानेका श्रेय भारतीय ज्ञानपीठ काशीके मन्त्री श्री अयोध्याप्रसादजी गोयलीयको है, मैं आपका भी हृदयसे कृतज्ञ हूँ। प्रूफ संशोधक श्री महादेव चतुर्वेदीजीको भी धन्यवाद है।

मार्गशोर्प शुक्ल प्रतिपदा वि० स० २०१३ } - नोमिचन्द्र शास्त्री

## दितोय संस्करणकी प्रस्तावना

णमोकार मन्त्रका अचिन्त्य और अद्भुत प्रभाव है। इस मन्त्रकी साधना-द्वारा सभी प्रकारकी ऋद्धि-सिद्धियां प्राप्त की जा सकती हैं। यह मन्त्र आत्मिक शक्तिका विकास करता है। परन्तु इसकी साधनाके लिए श्रद्धा या दृढ विश्वासका होना परम आवश्यक है। आज-कल्ले वैज्ञानिक भी इस वातको स्वीकार करते हैं कि विना आस्तिक्य भावके किसी लौकिक कार्यमे भी सफलता प्राप्त करना सम्भव नही है। अमेरिकन डॉक्टर होवार्ड रस्क (Howard Rusk) ने वताया है कि रोगी तवतक स्वास्थ्य लाभ नही कर सकता है, जबतक वह अपने आराध्यमे विश्वास नही करता है। आस्तिकता ही समस्त रोगोको दूर करनेवाली है। जब रोगीको चारो ओरसे निराशा घेर लेती है, उस समय आराध्यक्रे प्रति की गयी प्रार्थना प्रकाशका कार्य करती है। प्रार्थनाका फल अचिन्त्य होता है। वृढ आत्मविश्वास एव आराध्यके प्रति की गयी प्रार्थना सभी प्रकारके मगलोको देती है। हृदयके कोनेसे सशक्त भावोमे निकली हुई अन्तरध्वनि वडेसे वडा कार्य सिद्ध करनेमें सफल होती है।

अमेरिकाके जज हेरोल्ड मेडिना (Harold-Medina) का अभि-मत है कि आत्मशक्तिका विकास तभी होता है, जव मनुष्य यह अनुभव करता है कि मानवकी शक्तिसे परे भी कोई वस्तु है। अत श्रद्धापूर्वक की गयी प्रार्थना वहुत चत्मकार उत्पन्न करती है। प्रार्थनामें एक विचित्र प्रकारकी शक्ति देखी जाती है। जीवन-शोधनके लिए आराध्यके प्रति की गयी विनीत प्रार्थना बहुत फल्टदायक होती है।

Reader's Digest, February 1960

डॉ॰ एलफ्रेड टोरी भूतपूर्व मेडिकल डायरेक्टर नेशनल एसोसियेशन फॉर मेण्टल होस्पिटल ऑफ अमेरिकाका अभिमत है कि सभी वीमारियाँ शारीरिक, मानसिक एव आध्यात्मिक ऋियाओंसे सम्बद्ध हैं, अत<sup>.</sup> जीवनमे जवतक धार्मिक प्रवृत्तिका उदय नही होगा, रोगीका स्वास्थ्य लाभ करना कठिन है । प्रार्थना उक्त प्रवृत्तिको उत्पन्न करती है । आराष्ट्यके प्रति की गयी भक्तिमे बहुत वडा आत्मसवल है । अदृश्य वातोकी रहस्यपूर्ण शक्ति-का पता लगाना मानवको अभी नही आता है । जितने भी मानसिक रोगी देखे जाते हैं, अन्तरतमकी किसी अज्ञात वेदनासे पीडित हैं । इस वेदनाका प्रतिकार आस्तिक्य भाव ही है । उच्च या पवित्र आत्माओकी आराधना जादूका कार्य करती है ।

णमोकार मन्त्रकी निष्काम साधनासे लौकिक और पारलौकिक सभी प्रकारके कार्य सिद्ध हो जाते हैं। पर इस सम्वन्धमें एक वात यावश्यक यह है कि जाप करनेवाला साधक, जाप करनेकी विधि, जाप करनेके स्थानकी भिन्नतासे फलमे भिन्नता हो जाती है। यदि जाप करनेवाला सदाचारी, शुद्धात्मा, सत्यवक्ता, अहिंसक एव ईमानदार है, तो उसको इस मन्त्रकी आराधनाका फल तत्काल मिलता है। जाप करनेकी विधिपर भी फलकी हीनाधिकता निर्भर करती है। जिस प्रकार अच्छी औषध भी उपयुक्त अनुपान विधिके अभावमे फलप्रद नही होती अथवा अल्प फल देती है, जमी प्रकार यह मन्त्र भी दृढ आस्थापूर्वक निष्काम भावसे उप-युक्त विधिमहित जाप करनेसे पूर्णफल प्रदान करता है। स्थानकी शुद्धता भी अपेक्षित है। समय और स्थान भी कार्यसिद्धिमे निमित्त है। कुसमय या अग्रुद्ध स्थानपर किया गया कार्य अभीष्ट फल्टदायक नही होता है। अत• इस मन्त्रका जाप मन, वचन और कायकी शुद्धिपूर्वक विधिसहित करना चाहिए। यो तो जिस प्रकार मिश्रीकी ढली कोई भी व्यक्ति किसी

१ Reader's Digest, February 1958.

, मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १७

भी अवस्थामे खाये, उसका मुँह मीठा ही होगा । इसी तरह इस मन्त्रका जाप कोई भी व्यक्ति किसी भी स्थितिमे करे, उसे आत्मणुद्धिकी प्राप्ति होगी ।

इस मन्त्रकी प्रमुख विशेषता यह है कि इसमे सभी मातृकाव्वनियाँ विद्यमान हैं। अत समस्त बीजाक्षरोवाला यह मन्त्र, जिसमे मूल व्वनि-रूप वीजाक्षरोका सयोजन भी शक्तिके कमानुसार किया गया है, सर्वाधिक शक्तिशाली है। इम मन्त्रका किसी भी अवस्थामे आस्था और लगनके साथ चिन्तन करनेसे फलकी प्राप्ति होती है।

मेरे पास जो जन्मपत्री दिखाने आते हैं, मैं ग्रह-शान्तिके लिए उन्हे प्रायः णमोकार मन्त्रका जाप करनेको कहता हूँ। प्राप्त विवरणोंके आधारपर मैं यह जोरदार शब्दोमे कह सकता हूँ कि जिसने भी भक्ति-भावपूर्वक इस मन्त्रकी आराधना की है, उसे अवश्य फल प्राप्त हुआ है। कितने ही बेकार व्यक्ति इस मन्त्रके जापसे अच्छा कार्य प्राप्त कर चुके हैं। असाध्य रोगोको दूर करनेका जपाय यह मन्त्र ही है। प्रतिदिन प्रात काल पद्मासन या वज्जासन लगाकर इस मन्त्रका जाप करनेसे अद्भूत सिद्धियाँ प्राप्त होती है।

यद्यपि इस मन्त्रका यथार्यं लक्ष्य निर्वाण-प्राप्ति है, तो भी लौकिक दृष्टिसे यह समस्त कामनाओको पूर्णं करता है । अत प्रत्येक व्यक्तिको प्रतिदिन णमोकार मन्त्रका जाप करना चाहिए । वताया गया है :

"ननु उवसग्गे पीड़ा, कृरग्गह-दसणं भओ संका।

जह वि न हवति एए, तह वि सगुज्झं भणिञ्जासु ॥३२॥" ----नवकार-मार-थवणं

---- उपसर्ग, पीडा, कूरग्रह दर्शन, भय, शका आदि यदि न भी हो तो भी ग्रुभ घ्यानपूर्वक णमोकार मन्त्रका जाप या पाठ करनेसे परम शान्ति प्राप्त होती है। यह सभी प्रकारके सुखोंको देनेवाला है।

अत. संक्षेपमें इतना ही कहा जा सकता है कि यह मन्त्र आत्म-२ कल्याणके साथ सभी प्रकारके अरिष्टोको दूर करता है, और सभी सिद्धियो-को प्रदान करता है। यह कल्पवृक्ष है, जो जिस प्रकारकी भावना रखकर इसकी साधना करता है, उसे उसी प्रकारका फल प्राप्त हो जाता है। पर श्रद्धा और विश्वासका रहना परम आवश्यक है।

'मगलमन्त्र णमोकार. एक अनुचिन्तन' का द्वितीय संस्करण पाठकोंके हाथमें समर्पित करते हुए दमे परम प्रसन्नता हो रही है। इस संशोधित और पर्ग्विद्धित सस्करणमे पूर्व संस्करराकी अपेक्षा कई नवीन-ताएँ दृष्टिगोचर होगी। इस संस्करणमे तीन परिशिष्ट भी दिये जा रहे हैं। प्रथम परिशिष्टमे वीस करणसूत्र दिये गये हैं। इस णमोकार मन्त्रके अक्षर, स्वर, व्यंजन, मात्रा, सामान्य पद और विशेष पदकी सख्या-द्वारा गणित किया करनेसे सभी पारिभाषिक जैन सख्याएँ निकल आती हैं। हमारा तो यह विश्वास है कि ग्यारह अंग और चौदह पूर्वकी पदसख्या तथा अक्षर संख्याका आनयन भी इस णमोकारमन्त्रके गणितके आधार-पर किया जा सकता है।

द्वितीय परिशिष्टमें पारिभाषिक शब्दकोष दिया गया है। इसमे घार्मिक शब्दोंके अतिरिक्त मनोत्रैज्ञानिक शब्दोकी परिभाषाएँ अकित की गयी हैं। तृतीय परिशिष्टमे पंचपरमेष्ठी नमस्कार स्तोत्र दिया गया है। इस स्तोत्रमे पचपरमेष्ठी चक्र भी आया है। इस स्तोत्रके नित्य-प्रति पाठ करनेसे सभी प्रकारकी मनोकामनाएँ पूर्ण होती हैं तथा सभी प्रकारकी बाधाएँ दूर होकर शान्तिलाभ होता है। इस स्तोत्रका अचिन्त्य प्रभाव वतलाया गया है। अत पाठकोंके लाभार्थ इसे भी दिया गया है। मैं ज्ञानपीठके अधिकारियोका आभारी हूँ जिन्होंने संशोधन और परिवर्द्धन करनेकी स्वीक्रुति प्रदान की।

ह॰ दा॰ जैन कालेज, आरा } १ जून, १९६०

—नेमिचन्द्र शास्त्री

#### अनुक्रम

| महामन्त्रका चमत्कार            | २    | णमो लोए सव्वसाहूणंकी            |            |
|--------------------------------|------|---------------------------------|------------|
| मन्त्र शब्दका व्युत्पत्त्यर्थं | X    | व्याख्या                        | 82         |
| महामन्त्रसे मातृकाओकी उत्पनि   | तद   | पचपरमेष्ठीका देवत्व             | <u>४</u> ० |
| सारस्वत, माया, पृथ्वी आदि      |      | णमोकार मन्त्रके पाठान्तर        | ५२         |
| वीजोकी उत्पत्ति                | 6    | णमोकार मन्त्रका पदकम            | ሂሂ         |
| अ - ओ मातृकाओका स्वरूप         | ९    | णमोकार मन्त्रका अनादि-          |            |
| अो - भ मातृकाओका स्वरूप        | 20   | सादित्व विमर्श                  | ६४         |
| ञ - प मातृकाओका स्वरूप         | 88   | णमोकार मन्त्रका माहात्म्य       | ५८         |
| फ-ष ,, ,,                      | १२   | णमोकार मन्त्रके जाप करनेकी      | -          |
| स-ह,,,,,                       | 83   | विधि                            | ৬१         |
| आभार-प्रदर्शन                  | 83   | कमलजाप-विधि                     | ७२         |
| द्वितीय संस्करणकी प्रस्तावना   | १५   | हस्तागुलिजाप-विधि               | ७३         |
| विकार और तज्जन्य अशान्ति       | २५   | मालाजाप                         | ৬४         |
| मगलवाक्योकी आवश्यकता           | २८   | द्वादशागरूप-णमोकर मन्त्र        | ৬४         |
| अशान्तिको दूर करनेका अमोध      | व    | मनोविज्ञान और णमोकार मन्त्र     | ७८         |
| साधन                           | २९   | मन्त्रशास्त्रऔर णमोकार मन्त्र   | ८५         |
| आत्माके भेद और मगलवाक्य        | 38   | बीजाक्षरोका विइलेपण             | ८६         |
| णमोकार मन्त्रका अर्थ           | ३७   | मन्त्रोंके प्रधान नौ भेद        | ٤८         |
| णमो अरिहताराका अर्थ            | ३७   | वीजोका स्वरूप                   | ሪያ         |
| मोहका शत्रुत्व-शका-समाधान      | 32   | मन्त्रमिद्धिके लिए आवश्यक पीठ   | ९०         |
| णमो सिद्धारणकी व्याख्या        | 83   | पोडण अक्षरादि मन्त्र            | ९२         |
| णमो आइरियाणकी व्याख्या         | ४४   | णमोकार मन्त्रसे उत्पन्न विभिन्न | ম          |
| णमो उवज्फायारएकी व्याख्या      | ४६ ( | मन्त्र और उनका प्रभाव ९३-       | .९७        |

| अक्षरपंक्ति विद्या              | ९४         | योग शब्दका व्युत्पत्त्यर्थं             | १००        |
|---------------------------------|------------|-----------------------------------------|------------|
| अचिन्त्य फलदायक मन्त्र          | ৾৾ঀৢ৾৾৴    | यम नियम                                 | १०३        |
| पापभक्षिणी विद्या               | ९४         | भासन                                    | १०४        |
| रक्षा-मन्त्र                    | ९४         | प्राणायाम                               | १०५        |
| रोग-निवारण मन्त्र               | ९५         | प्रत्याहार                              | १०७        |
| सिर-दर्द विनाशक मन्त्र          | ९५         | घारणा                                   | 305        |
| ज्वरविनाशक मन्त्र               | લુષ        | घ्यान और समाधि                          | 805        |
| अग्निस्तम्भक मन्त्र             | ૬५         | पार्थिवी घारणा                          | १०९        |
| लक्ष्मीप्राप्ति मन्त्र          | ९६         | आग्नेयी घारणा                           | १०९        |
| सर्वसिद्धि मन्त्र               | ९६         | वायु-घारणा                              | ११०        |
| पुत्र और सम्पदा प्राप्ति मन्त्र | ९६         | जलधारणा                                 | ११०        |
| त्रभुवन स्वामिनी विद्या         | ९६         | तत्त्वरूपवती घारणा                      | ११०        |
| राज्याधिकारीको वश करनेका        |            | पदस्यघ्यान                              | १११        |
| मन्त्र                          | ९७         | रूपस्थध्यान                             | १११        |
| महामृत्यू जय मन्त्र             | ९७         | रूपातीत घ्यान                           | १११        |
| सिर-अक्षि-कर्ण-श्वास-पादरोग     | ग-         | शुक्लघ्यान                              | १११        |
| विनाशक मन्त्र                   | 30         | ध्याताका स्वरूप                         | ११२        |
| विवेक-प्राप्ति मन्त्र           | ९८         | घ्येयका स्वरूप                          | ११२        |
| विविध रोगनाशक मन्त्र            | ९८         | घ्यान करनेका विपय                       | ११३        |
| प्रतिवादीकी शक्तिको स्तम्भन     | -          | जपके भेद                                | ११३        |
| करनेका मन्त्र                   | ९८         | आगमसाहित्य और णमोका                     | र          |
| विद्या और कवित्व-प्राप्तिके मन  | <b>त९८</b> | ्मन्त्र                                 | ११९        |
| सर्वकार्यसाधक मन्त्र            | ९८         | नयोकी अपेक्षा णमोकारमन्त्र<br>का वर्णन  | ा-<br>११९  |
| सर्वशान्तिदायक मन्त्र           | 96         | नग पुणन<br>निक्षेपापेक्षया णमोकारमन्त्र | •••        |
| व्यन्तरबाधा विनाशक मन्त्र       | 86         | गन्तपापक्षया णमाकारमन्त्र<br>पदद्वार    | ररर<br>१२२ |
| योगशास्त्र और णमोकार मन्त्र     | 1          | पदार्थद्वार                             | १२३        |

मंगल्मन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

२०

~

| मगलमन्त्र ण                    | मोकार | • एक अनुचिन्तन                 | २१           |
|--------------------------------|-------|--------------------------------|--------------|
| प्ररूपणाद्वार                  | १२४   | अाका श                         | १४३          |
| वस्तुद्वार                     | १२६   | कालद्रव्य                      | १४३          |
| आक्षेपद्वार                    | १२७   | सम्यग्दर्शनकी उत्पत्तिका प्रधा | न            |
| प्रसिद्धिद्वार                 | १२७   | साधन और उसकी प्रक्रिया         | १४४          |
| कमदार                          | 826   | गणितशास्त्र और णमोकारमन्त्र    | ११४६         |
| प्रयोजनफल्द्वार                | १२९   | भगसंख्यानयन                    | १४८          |
| कर्मसाहित्य और महामन्त्र       | १२९   | प्रस्तारानयन                   | १४१          |
| कर्मास्रवहेतु-अविरति प्रमादालि | द १३२ | गणितागत रामोकारमन्त्रके द      | स            |
| स्वरूपाभिव्यक्तिमे सहायक       |       | वर्ग                           | १५३          |
| णमोकारमन्त्र                   | १३३   | दस वर्गीका विवेचन              | १४४          |
| कर्मसिद्धिके अनेक तत्त्वोका    |       | परिवर्तन और परिवर्तनांकचत्र    | ग्ह्         |
| उत्पत्तिस्थान णमोना रमन्त्र    | १३७   | णमोकार मन्त्रका नष्ट और        |              |
| गुणस्थान और मार्गगाकी सर       | ह्या  | उद्दिष्ट                       | १६०          |
| निकालनेके नियम                 | १३८   | आचारशास्त्र और णमोकारमन        | त्र१६२       |
| द्रव्य और कायकी सख्या निव      | ត-រត  | मुनिका आचार और णमोक            |              |
| लेनेके लिए करण सूत्र           | १३९   | मन्त्र                         | १६५          |
| महामन्त्रसे एकसौ अडतालीस       | Ī     | श्रावकाचार और णमोकारमन         | <b>শ</b> १७० |
| कर्मप्रकृतियोका आनयन           | १३९   | वतविधान और णमोका रमन्त्र       | १७५          |
| महामन्त्रसे वन्घ, उदय और स     |       | कथासाहित्य और णमोका रमन        | <b>ব</b> १७९ |
| प्रकृतियोका आनयन               |       | णमोकारमन्त्रकी आराधनासे        | वसु-         |
| महामन्त्रसे प्रमारा, नय और     | आस्नव | भूतिके उद्घारकी कथा            | १७९          |
| हेतुओका आनयन                   | १४१   | ललितागदेवकी कथा                | १८०          |
| द्रव्यानुयोग और णमोकारमन्द्र   | । १४२ | अनन्तमतीकी कथा                 | १८२          |
| जीवद्रव्य                      | १४२   | प्रभावतीकी कथा                 | १८५          |
| पुद्गल                         | १४२   | जिनपालितकी कथा                 | १८७          |
| घर्म और अधर्म                  | १४३   | चन्द्रलेखाकी कथा               | १८९          |

| सुग्रीवके पूर्वभवकी कथा  | १९१   | । इष्ट साधक और अरिष्ट निव  | ारक      |
|--------------------------|-------|----------------------------|----------|
| चित्रागददेवकी कथा        | १९३   | णमोकारमन्त्र               | २०६      |
| सुलोचनाकी कथा            | १९३   | विश्व और णमोकारमन्त्र      | २१२      |
| मरणासन्न संन्यासी और ब   | करेकी | जैन-संस्कृति और णमोकारम    | न्त्र२१४ |
| कथा                      | १९४   | उपसंहार                    | २१९      |
| हथिनीकी कथा              | १९४   | परिशिष्ट नं० १             |          |
| घरएोन्द्र-पद्मावतीकी कथा | १९४   | णमोकार मन्त्र सम्बन्धी ग   | गत       |
| टढसूर्य चोरकी कथा        | १९६   | सूत्र                      | २२३      |
| अर्हद्दासके अनुजकी कथा   | १९६   | परिशिष्ट नं० २             |          |
| सुभौम चक्रवर्तीकी कथा    | १९७   | अनुचिन्तन गत पारिभाषिक     |          |
| मील-मीलनीकी कथा          | 890   | ग्राव्दकोप                 | २२७      |
| फल प्राप्तिके आधुनिक उद  | T-    | परिशिष्ट नं० ३             |          |
| हरण                      | १९९   | पचपरमेष्ठी नमस्कार स्तोत्र | २५२      |

# मंगलमन्त्र णमोकारः एक अनुचिन्तन



''णमो अरिहंताण णमो सिद्धाण णमो आइरियाणं ।

णमो उवज्झायाणं णमो छोए सन्वसाहूणं॥"

समारावस्थामे सच्चिदानन्द स्वरूप आत्मा वद्ध है, इसी कारण इसके ज्ञान और सुख पराधीन हैं । राग, द्वेष, मोह और कषाय ही इसकी परा-विकार और तज्जन्य अशान्ति गया है । विकारप्रस्त आत्मा सर्वदा अशान्त रहती है, कभी भी निराकुल नही हो सकती । इन विकारोके कारण ही व्यक्तिके सुखका केन्द्र वदलता रहता है, कभी व्यक्ति ऐन्द्रियिक विषयोके प्रति आक्रुप्ट होता है तो कभी विक्रुप्ट । कभी

इसे कचन सुखदायी प्रतीत होता है, तो कभी कामिनी ।

राग और द्वेषकी भावनाओके संश्लेषणके कारण ही मानवहृृदयमे अगणित भावोकी उत्पत्ति होती है। आश्रय और आलम्बनके भेदसे ये दोनो भाव नाना प्रकारके विकारोके रूपमे परिवर्तित हो जाते हैं। जीवनके व्यवहारक्षेत्रमे व्यक्तिकी विशिष्टता, समानता एव हीनताके अनुसार इन दोनो भावोमे मौलिक परिवर्तन होता है। साधु या गुणवान् के प्रति राग सम्मान हो जाता है, समानके प्रति प्रेम तथा पीढितके प्रति करुणा। इस प्रकार द्वेष-भाव भी दुर्दान्तके प्रति भय, समानके प्रति कोघ एव दीनके प्रति दर्दका रूप घारण कर लेता है।

मनुष्य रागभावके कारण ही अपनी अभीष्ट इच्छाओकी पूर्ति न होने-पर कोध करता है, अपनेको उच्च और वडा समफकर दूसरोका तिरस्कार करता है, दूसरोकी धन-सम्पदा एव ऐक्वयं देखकर ईर्ष्याभाव उत्पन्न करता है, सुन्दर रमणियोके अवलोकनसे उनके हृदयमे कामतृष्णा जागृत हो उठनी है। नाना प्रकारके सुन्दर वस्त्राभूषण, अलकार और पुष्पमालाओ आदिसे अपनेको सजाता है, शरीरको सुन्दर वनानेकी चेष्टा करता है, तैलमर्दन, उबटन, साबुन आदि विभिन्न प्रकारके पदार्थो-द्वारा अपने शरीरको स्वच्छ करता है। इस प्रकार अर्हानश राग द्वेषकी अनात्मिक वैभाविक भावनाओके कारण मानव अशान्तिका अनुभव करता रहता है।

जिस प्रकार रोगकी अवस्था और उसके निदानके मालूम हो जानेपर रोगी रोगसे निवृत्ति प्राप्त करनेका प्रयत्न करता है, उसी प्रकार साधक ससाररूपी रोगका निदान और उसकी अवस्थाको जानकर उससे छूटनेका प्रयत्न करता है । सासारिक दु खोका मूल कारण प्रगाढ़ राग-द्वेष है, जिन्हें शास्त्रीय परिभाषामे मिथ्यात्व कहा जा सकता है । आत्माके अस्तित्व और स्वरूपमे विश्वास न कर अतत्त्वरूप–राग-द्वेषरूप श्रद्धा करनेसे मनुष्यको स्वपरका विवेक नही रहता है, जड शरीरको आत्मा समक लेता है तथा स्त्री, पुत्र, धन, धान्य, ऐश्वर्यमे रागके कारण लिप्त हो जाता है, इन्हे अपना समभक्तर इनके सद्भाव और अभावमे हर्ष-विषाद उत्पन्न करता है । आत्माके स्वाभाविक सुखको भूलकर संसारके पदार्थो-ढ़ारा सुख प्राप्त करनेकी चेष्टा करता है। शरीरसे भिन्न ज्ञानोपयोग, दर्शनोपयोगमय अखण्ड अविनाशी जरा मरणरहित समस्त पदार्थोंके ज्ञाता-द्रष्टा आत्माको विषय कषाययुक्त शरीरमल समझने लगता है। मिथ्यात्वके कारण मनुष्यकी बुद्धि अममय रहती है । अत इन्द्रियोको प्रिय लगनेवाले पुद्गल पदार्थोंके निमित्तसे उत्पन्न सुखको जो कि परपदार्थके संयोगकाल तक-क्षण-भर पर्यन्त रहनेवाला होता है, वास्तविक समझता है। मिथ्यात्वके कारण यह जीव शरीरके जन्मको अपना जन्म और शरीरके नाशको अपना मरएा मानता है । राग-द्वेषादि जो स्पष्टरूपसे दुख देनेवाले हैं, उनका ही सेवन करता हुआ मिथ्यादृष्टि आनन्दका अनुभव करता है । अपने शुद्ध स्वरूपको भूलकर गुभ कर्मोंके वन्धके फलकी प्राप्तिमे हर्प और अग्रुभ कर्मों• के वन्धकी फल-प्राप्तिके समय दु.ख मानता है। आत्माके हितके कारण जो वैराग्य और ज्ञान हैं, उन्हें मिथ्यादृष्टि कष्टदायक मानता है। आत्म-शक्तिको भूलकर दिन-रात विषयेच्छाकी पूर्तिमें सुखानुभव करना तथा

इच्छाओको वढाते जाना मिथ्यात्वका ही फल है। इससे स्पष्ट है कि समस्त दुःखोका कारण मिथ्यादर्शन है।

मिथ्यादर्शनके सद्भाव – आरमविश्वासके अभाव – मे ज्ञान भी मिथ्या ही रहता है। मिथ्यात्व-रूपी मोहनिद्रासे अभिभूत होनेके कारण ज्ञान वस्तु-तत्त्वकी यथार्थता तक पहुंच नही पाता। अत मिथ्यादृष्टिका ज्ञान वस्तु-तत्त्वकी यथार्थता तक पहुंच नही पाता। अत मिथ्यादृष्टिका ज्ञान आत्मकल्याणसे सदा दूर रहता है। ज्ञानके मिथ्या रहनेसे चारित्र भी मिथ्या होता है। यत कपाय और असयमके कारण ससारमे परिभ्रमण करनेवाला आचरण ही व्यक्ति करता है, जो मिथ्या चारित्रकी कोटिमे परिगणित है। मोहनिद्रासे अभिभूत होनेके कारण विषय ग्रहण करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है, इच्छाएँ अनन्त हैं। इनकी तृष्ति न होनेसे जीवको अज्ञान्ति होती है। मोहाभिभूत होनेके कारण इच्छा-तृप्तिको ही मिथ्यादृष्टि सुख समभता है, पर वास्तवमे इच्छाएँ कभी तृप्त नहीं होती। एक इच्छा तृप्त होती है, दूसरी उत्पन्न हो जाती है, दूसरीके तृत्त होनेपर तीसरी उत्पन्न हो जाती है। इस प्रकार मोहके निमित्तसे पचेन्द्रिय-सम्बन्धी इच्छाएँ निरन्तर उत्पन्न होती रहती हैं, जिससे मनुष्यको आकुलता सदा बनी रहती है।

चारित्र-मोहके उदयसे कोवादि कपाय रूप अथवा हास्यादि नोकपाय रूप जीवके भाव होते हैं, जिससे दुष्कृत्योमे प्रवृत्ति होती है। कोघ उत्पन्न होनेपर अपनी और परकी जान्ति भग होती है, मान उत्पन्न होनेपर अपनेको उच्च और परको नीच समफता है, माया उत्पन्न होनेपर अपने तथा परको घोखा देता है एव लोभके उत्पन्न होनेपर अपने तथा परको लुब्धक वनाना है। अतएव सक्षेपमे मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान और मिथ्या-चारित्र आत्माके विकार हैं, ये आत्माके स्वभाव नही विभाव हैं। उक्त मिथ्यात्वकी उत्पत्तिका कारण राग और द्वेप ही हैं। इन्ही विभावोके कारण आत्मा स्वभाव धर्मसे च्युत है, जिससे क्षमा, मार्दव, आर्जव, सत्य, गौच, सयम, तप, त्याग और ब्रह्मचर्य रूप अथवा सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्र रूप आत्माकी प्रवृत्ति नही हो रही है। ससारका प्रत्येक मंगलमन्त्र णमोकारः एक अनुचिन्तन

प्राणी विकारोके अधीन होनेके कारण ही व्याकुल है, एक क्षणको भी शान्ति नही है । आशा, तृष्णा सतत वेचैन विये रहती हैं ।

विचारक महापुरुषोने विषय-कपायजन्य अशान्ति और वेचैनीको दूर करनेके लिए अनेक प्रकारके विघानोका प्रतिपादन किया है । नाना प्रकारके मगल-वाक्योकी प्रतिष्ठा की है तथा

जीवनमे शान्ति और सुख प्राप्त करनेके लिए

मगल-वाक्योंकी आवश्यकता

ज्ञान, भक्ति, कर्म और योग आदि मार्गौका निरूपण किया है। कुछ ऐसे सूत्र, वाक्य, गाथा और श्लोकमे भी वतलाये गये हैं, जिनके स्मरण, मनन, चिन्तन और उच्चारणसे शान्ति मिलती है। मन पवित्र होता है, आत्मस्वरूपका श्रद्धान होता है तथा विषय-वषायोकी आमक्तिको व्यक्ति छोडनेके लिए वाव्य हो जाता है । विकारोपर विजय प्राप्त करनेमे ये मगलवाक्य इढ आलम्वन वन जाते हैं तथा आत्मकल्याणकी भावनाका परिस्फुरए होता है । विश्वके सभी मत-प्रवर्तकोने विकारोको जीतने एव साधनाके मार्गमे अग्रसर होनेके लिए अपनी-अपनी मान्यतानुसार कुछ मगलवाक्योका प्रणयन किया है । अन्य मतप्रवर्तको-द्वारा प्रतिपादित मंगलवाक्य कहाँतक जीवनमे प्रकाश प्रदान कर सकते हैं, यह विचार करना प्रस्तुत रचनाका घ्येय नही है। यहाँ केवल यही बतलानेका प्रयत्न किया जायेगा कि जैनाम्नायमे प्रचलित मंगलवाक्य जमोकार मन्त्र किस प्रकार जीवनमे शान्ति प्रदान कर सकता है तथा दार्शनिक, मान्त्रिक एव लोकिक कल्याण-प्राप्तिकी दृष्टिसे उक्त वाक्यका क्या महत्त्व है, जिससे विकारोको शमन करनेमे सहायता मिल सके । आत्मकल्याणका मूल साधन सम्यग्दर्शन भी उक्त मगलवाक्यके स्मरणसे किस प्रकार उत्पन्न हो सकता है, द्वादशांग जिनवाणीका परिज्ञान उक्त वाक्य-द्वारा किस प्रकार किया जा सकता है तथा जीवनकी आशा-तृप्ए।।जन्य अशान्ति किस प्रकार दूर हो जाती है, आदि वातोपर विचार किया जायेगा ।

साधकको सर्वप्रयम अपनी छान-वीनकर अपने सच्चिदानन्द स्वरूपका

#### मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन २९

निश्चय करना अत्यावश्यक है । आत्मस्वरूपके निश्चय करनेपर भी जबतक

अनुकरणीय आदर्श निश्चित नही, तवतक अपने स्वरूपको प्राप्त करनेका मार्गं अन्वेषर्ग्य करना असम्भव है। आदर्श शुद्ध सच्चिदानन्दरूप आत्मा ही हो सकता है। कोई भी विकारग्रस्त प्राग्री

अशान्तिको दूर करनेका अमोघ साधन—-णमोकार-मन्त्र

विकाररहित आदर्शको सामने पाकर अपने भीतर उत्साह, दृढसकल्प और स्फूर्ति उत्पन्न कर सकता है। चिदानन्द धान्तमुद्राका चित्र अपने हृ्दयमे स्थापित करनेसे विकारोका शमन होता है। वीतरागी, शान्त, अलौकिक, दिव्यज्ञानघारी, अनुपम दिव्य आनन्द और अनन्त सामर्थ्यवान् आत्माओका आदर्श सामने रखनेसे मिथ्याबुद्धि दूर हो जाती है, दृष्टिकोणमें परिवर्तन हो जाता है, राग-द्वेषकी भावनाएँ निकल जाती है और आध्यात्मिक विकास होने लगता है। णमोकार मन्त्र ऐसा मगलवाक्य है, जिसमे द्वादशाग वाणीका सारभूत दिव्यात्मा पचपरमेष्ठीका पावन नाम निरूपित है। इस नामके श्रवण, मनन, चिन्तन और स्मरणसे कोई भी व्यक्ति अपने राग-द्वेपरूप विकारोको सहजमे प्रुयक् कर सकता है। विकारोका परिष्कार करनेके लिए पचपरमेष्ठीके आदर्शसे उत्तम अन्य कोई आदर्श नही हो सकता।

साधारण व्यक्तिका भी इघर-उघर वासनाओके लिए भटकनेवाला मन इस मन्त्रके उच्चारण और चिन्तन-द्वारा स्वास्थ्य लाभ कर सकता है। इस मन्त्रमे प्रतिपादित भावना प्रारम्भिक साधक से लेकर उच्चश्रेणीके साधक तकको शान्ति और श्रेयोमार्ग प्रदान करनेवाली है। भारतीय दार्शनिको-का ही नही, विश्वके सभी दार्शनिकोका मत है कि जवतक व्यक्तिमे आस्ति-का ही नही, विशेष मगल-वाक्योके प्रति श्रद्धा नही; तवतक उसका मन स्थिर नहो हो सकता है। आस्तिक व्यक्ति अप्टा नही; तवतक उसका मन स्थिर नहो हो सकता है। आस्तिक व्यक्ति अपटा नही; तवतक उसका मन शियर नहो हो सकता है। आस्तिक व्यक्ति अपटा नहीं; तवतक उसका मन का आदर्श सामने रखना तथा उन वीतरागी आत्माओके समान अपनेको वनानेका प्रयत्न करना प्रत्येक मनुष्यका परम कर्त्तव्य है। जो शान्ति

चाहता है, राग-द्वेषसे छुटकारा प्राप्त करना चाहता है एव अपने हृदयको शुद्ध, सवल और सरस बनाना चाहता है, उसे अपने सामने कोई आदर्श अवश्य रखना होगा तथा इस आदर्शको प्रतिपादित करनेवाले किसी मगलवाक्यका मनन भी करना पडेगा। यहाँ आदर्श रखनेका यह अर्थ कदापि नही है कि अपनेको होन तथा आदर्शको उच्च समझकर दास्य-दासक भाव स्थापित किया जाये अथवा अन्य किसी रागात्मक सम्वन्ध-की स्थापना कर अपनेको रागी-द्वेपी वनाया जाये, बल्कि तात्पर्य यह है कि मुद्ध और उच्च आदर्शको स्थापित कर अपनेको भी उन्हीके समान वनाया जाये । राग द्वेष, काम-क्रोध आदि दूर्वलताओपर मगलवाक्यमे वर्णित शुद्ध आत्माओके समान विजय प्राप्त की जाये। आत्मोन्नतिकें लिए आवश्यक है आराघना योग्य परमशान्त, सौम्य, भव्य और वीतरागी आत्माओंका चिन्तन एव मनन करना तथा इन आत्माओके नाम और गुगोको बतलानेवाले वाक्योका स्मरण, पठन एव चिन्तन करना । ससार-के विकारोसे ग्रस्त व्यक्ति आदर्श आत्माओके गुणोके स्तवन, चिन्तन और मनन-द्वारा अपने जीवनपर विचार करता है। जिस प्रकार उन शुद्ध और निर्मल आत्माओंने राग, द्वेष आदि प्रवृत्तियोपर विजय प्राप्त कर लिया है तथा नवीन कमोंके आस्त्रवको अवरुद्ध कर सचित कमोंका क्षय - विनाश कर शुद्ध स्वरूपको प्राप्त कर लिया है, उसी प्रकार आदर्श शुद्ध आत्माओ-के स्मरण, घ्यान और मननसे साघक भी निर्मल बन सकता है ।

णमोकार-मन्त्रमे प्रतिपादित आत्माओकी शरण जानेसे तात्पर्य उन्हींके समान शुद्ध स्वरूपकी प्राप्तिसे है। साधक किसी आलम्बनको पाकर ऊँचा चढ जाना – साधनाकी उन्नत अवस्याको प्राप्त कर लेना चाहता है। यह आलम्बन कमजोर नही है, वल्कि विश्वकी समस्त आत्माओसे उन्नत ~ परमात्मारूप है। इनके निकट पहुँचकर साधक उसी प्रकार शुद्ध हो जाता है, जिस प्रकार पारसमणिका सयोग पाकर लोहा स्वर्ण बन जाता है। लोहेको स्वर्ण बननेके लिए कुछ विशेष प्रयास नही करना पडता, बल्कि पारसमणिका सान्निघ्य प्राप्त कर लेनेमात्रमे ही उसके लौह-परमाणु स्वर्ण-परमाणुओमे परिवर्तित हो जाते हैं। अथवा जिस प्रकार दीपकको प्रज्वलित करनेके लिए अन्य जलते हुए दीपकोके पास रख देनेके पश्चात् नही जलनेवाले दीपककी वत्ती जलते हुए दीपककी लौसे लगा देने मात्रसे वह नही जलनेवाला दीपक प्रज्वलित हो उठता है, उसी प्रकार ससारी विषयकषाय सलग्न आत्मा उत्कुष्ट मंगलवाक्यमे निरूपित आत्माओ, जो कि सामान्य – सग्रह नयकी अपेक्षा एक परमात्मारूप हैं, का सान्निघ्य – शरण भाव प्राप्त कर तत्तुल्य वन जाता है। अतएव मानव जीवनके उत्थानमे मगलमूत्रोका महत्त्वपूर्ण स्थान है।

जैन आगममे भावोकी अपेक्षासे आत्माके तीन भेद बताये गये हैं – बहिरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा। राग-द्वेषको अपना स्वरूप सम आत्माके भेद और भना, पर पर्यायमे लीन शरीरादि पर-वस्तुओ-भगळ-वाक्य को अपना मानना एव वीतराग निर्विकल्प समाधिसे उरपन्न हुए परमानन्द सुखामृतसे

वचित रहना आत्माकी वहिरात्म अवस्था है। वताया गया है-' देह जीव-को एक गिनै यद्विरातम तत्त्व मुधा है।'' अर्थात् ग्ररीर और आत्माको एक समफना, अनन्तानुबन्धी कोघ, मान, माया, लोभसे युक्त होना और मिथ्याबुद्धिके कारण ग्रारीरिक सम्बन्धोको आत्माके सम्बन्ध मानना बहिरात्मा है। इस बहिरात्म अवस्थामे रागभाव उत्कटरूपसे वर्तमान रहता है,अतः स्वसवेदन ज्ञान-स्वानुभवरूप सम्यग्ज्ञान इस अवस्थामे नही रहता ।

वहिरात्मा मगळवाक्योके स्मरण और चिन्तनसे दूर भागता है, उसे एगोकार मन्त्र-जैसे पावन मगलवाक्योपर श्रद्धा नही होती; क्योंकि राग वुद्धि उसे आस्तिक बनानेसे रोकती है। जवतक आस्तिक्य वृत्ति नही, तवतक उन्नत आदर्श सामने नही आ सकेगा। कर्मोका क्षयोपशम होनेपर ही णमोकार मन्त्रके ऊपर श्रद्धा उत्पन्न होती है तथा इसके स्मरएए, मनन, और चिन्तनसे अन्तरात्मा बननेकी ओर प्राणी अग्रसर होता है। अभिप्राय यह है कि जबतक प्राणीकी इस परम मांगलिक महामन्त्रके प्रति श्रद्धा भावना ज।ग्रत नहीं होती है, तवतक वह बहिरा-त्मा ही बना रहता है और विकारभावोको अपना स्वरूप समफ्रकर अर्हानेश व्याकुलताका अनुभव करता रहता है।

भेदविज्ञान और निर्विकल्प समाधिसे आत्मामे लीन, शरीरादि पर-वस्तुओसे ममत्ववुद्धि-रहित एव चिदानन्दस्वरूप आत्माको ही अपना समभनेवाला स्वात्मज्ञ चैतन्यस्वरूप आत्मा अन्तरात्मा है। इसके तीन भेद हैं--उत्तम, मध्यम और जघन्य। समस्त परिग्रहके त्यागी; नि स्पृही, शुद्धोपयोगी और आत्मध्यानी मुनीश्वर उत्तम अन्तरात्मा हैं, देशव्रती गृहस्थ और छठे गुणस्थानवर्ती निर्ग्रन्थ मुनि मध्यम अन्तरात्मा हैं तथा राग-द्वेषको अपनेसे भिन्न समक्ष स्वरूपका इढ श्रद्धान करनेवाले व्रतरहित श्रावक जघन्य अन्तरात्मा हैं।

उपर्युक्त तीनो ही प्रकारके अन्तरात्मा णमोकार मन्त्र-जैसे मंगलवाक्यों-को आराधना द्वारा अपनी प्रवृत्तियोको शुद्ध करते हैं तथा निवृत्तिमार्गकी ओर अग्रसर होते हैं । णमोकार मन्त्रका उच्चारएा ही शुभोपयोगका साधन है । इसके प्रति जव भीतरी आस्था जाग्रत हो जाती है और इस मन्त्रमे कथित उच्चात्माओके गुणोंके स्मरुएा, चिन्तन और मनन द्वारा स्वपरिणतिकी ओर मुकाव आरम्म हो जाता है, तो शुद्धोपयोगकी ओर व्यक्ति बढता है । अत' यह मगलवाक्य उक्त तीनो प्रकारकी अन्तरात्माओको प्रगति प्रदान करता है । वास्तविकता यह है कि महामन्त्र विकारभावोंको दूर कर आत्माको अपने शुद्ध स्वरूपकी ओर प्रेरित करता है । सासारिक पदार्थोंके प्रति आसक्ति तथा आसक्तिमे होनेवाली अधान्ति आत्माको बेचैन नही करती । यद्यपि कर्मोंके उदयके कारण विकार उत्पन्न होते हैं, किन्तु उनका प्रभाव अन्त-रात्मापर नही पडता। णमोकार-मन्त्र अन्तरात्माओके साधना मार्गमे मील-के पत्थरोका कार्य करता है, जिस प्रकार पथिकको मीलका पत्थर मार्गका परिज्ञान कराता है, उसे मार्गके तय करनेका विक्तवास दिलाता है, उसी

1

प्रकार यह मन्त्र अन्तरात्माको साघु, उपाघ्याय, आचिरु क्षीण कषायवाले सिद्धि रूप गन्तव्य स्थानपर पहुंचनेके लिए मार्ग परिज्ञानका के सकते हैं। अर्थात् अन्तरात्मा इस मन्त्रके सहारे पचपरमेष्ठी पदको प्राप्त होता उणोके परमात्माके दो भेद हैं-सकल और निकल । घातिया कर्मोंको नाश-करनेवाले और सम्पूर्ण पदर्थोंके ज्ञाता, द्रष्टा अरिहन्त सकल परमात्मा है । समस्न प्रकारके कर्मोंगे रहित अशरीरी सिद्ध निकल परमात्मा कहे जाते हैं। कोई भी अन्तरात्मा णमोकार मन्त्रके भाव-स्मरणसे परमात्मा वनता है तथा सकल परमात्मा भी योग निरोध कर अधातिया कर्मोंका नाश करते समय णमोकार मन्त्रका भाव चिन्तन करते हैं। निर्वाण प्राप्त होनेके पहले तक णमोकार मन्त्रके स्मरण, चिन्तन, मनन और उच्वारणकी सभीको आवश्यकता होती है, क्योंकि इस मन्त्रके स्मरएामे आत्मामे निरन्तर विशुद्धि उत्पन्न होती है । श्रद्धा–मावना, जो कि मोक्षमहलपर चढनेके लिए प्रथम सीढी है, इसी मन्त्रमे भाव स्मरण-दारा उत्पन्न होती है। सरल शब्दोंमे यो कहा जा सकता है कि इस मन्त्रमें प्रतिपादित पचपरमेष्ठीके स्मरण और मननसे आत्मविश्वामकी भावना उत्पन्न होती है, जिससे राग-द्वेप प्रभृति विकारोका नाश होता है, साथ ही अपना इष्ट भी सिद्ध होता है । अरिहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाच्याय और सर्वमाधुको परमेष्ठी इसीलिए कहा जाता है कि इनके स्मरण, चिन्तन और मनन-द्वारा सुखकी प्राप्ति और दु खके विनागरूप इष्ट प्रयोजनकी सिद्धि होती है। विश्वके प्रत्येक प्राणीको सुख इष्ट है, क्योकि यह आत्माका प्रमुख गुरा है तथा इससे उत्पन्न होनेपर ही वेचैनी दूर होती है। ये परमेष्ठी स्वय परमादमे स्थित \हैं तथा इनके अवलम्बनसे अन्य व्यक्ति भी परमपदमे स्थित हो सकते हैं। एहे, स्पष्ट करनेके लिए यो समझना चाहिए कि आत्माके तीन प्रकारके परितुग्ाम होते हैं-अशुभ, शुभ और शुद्ध । तीव कपायरूप परिणाम अगुम, ग्धामन्द कपायरूप परिणाम गुभ और कपायरहित परिणाम गुद्ध होते है। राग<sub>ग</sub>हैं <sup>1</sup>ट्रैपरूप सक्लेग परिणामोसे ज्ञानावरणादि घातिया कर्मोका, जो

3

होता है । अभ्रिम्भावके घातक हैं, तीव्रबन्घ होता है और ग्रुभ परिणामोंसे महामन्त्रके ता है । जब विग्रुद्ध परिणाम प्रवल होते हैं तो पहलेके तीव्र त्मा न भी मन्द कर देते हैं, क्योकि विग्रुद्ध परिणामोसे वन्घ नही होता, नवल निर्जरा होती है। णमोकार मन्त्रमे प्रतिपादित पंचपरमेष्ठीके स्मरएासे जो भावनाएँ उत्पन्न होती हैं, उनसे कषायोकी मन्दता होती है तथा वे परिएााम समस्त कषायोको मिटानेके साधन बनते हैं। ये ही परिएााम आगे ग्रुद्ध परिणामोकी उत्पत्तिमे भी साधनाका कार्य करते हैं। अतएव भाव-सहित णमोकार मन्त्रके स्मरणसे उत्पन्न परिणामो द्वारा जव अपने स्वभाव-धातक घातिया कर्म क्षीण हो जाते हैं, तब सहजमे वीतरागता प्रकट होने लगती है। जितने अंग्रोमे घातिया कर्म क्षीण होते हैं, उनने ही अंग्रोमे वीतराग-भाव उत्पन्न होते हैं। इन्द्रियासक्ति एवं असयमकी प्रवृत्तिणमो-कार मन्त्रके मननसे दूर होती है, आत्मामें मन्द कषायजन्य भावनाएँ उत्पन्न होती हैं। असाता आदि पाप प्रवृत्तियां मन्द पड जाती हैं और पुण्यका उदय होनेसे स्वतः सुख-सामग्री उपलब्ध होने लगती है।

उपर्युक्त विवेचनमें हम इस निष्कर्षंपर पहुंचते हैं कि आत्माको शुद्ध करनेकी तथा अपने सत् चित् और आनन्दमय स्वरूपमे अवस्थित होनेकी प्रेरणा इस णमोकार मन्त्रसे प्राप्त होती है। विकारजन्य अशान्तिको दूर करनेका एकभात्र साधन यह णमोकार मन्त्रहै। इस मन्त्रके स्परण, चिन्तन और मनन विना अन्य किसी भी प्रकारकी साधना सम्भव नही है। यह सभी प्रकारकी साधनाओका प्रारम्भिक स्थान है तथा समस्त साधनोंका अन्त भी इसीमे निहित है। अत राग-द्वेष, मोह आदिकी प्रवृत्ति तभीतक जीवमें वर्तमान रहती है, जवतक जीव आत्माके वास्तविक स्वरूपकी उप-लब्घिसे वंचित रहता है। आतम्सवरूप पंचपरमेष्ठीकी आराधनासे अपने-आप अवगत हो जाता है। जिस प्रकार एक जल्ते दीपकसे अनेक गेल-हुए दीपकोको जलाया जा सकता है, उसी प्रकार पंचपरमेष्ठीकी मार्गका आत्माओंसे अपनी ज्ञान-ज्योतिको प्रज्वलित किया जा सकता है है, उसी

जिन संसारी जीवोकी आत्मामे कषायें वर्तमान हैं, वे भी क्षीण कषायवाले व्यक्तियोंके अनुकरणसे अपनी कपाय मावनाओको दूर कर सकते हैं। साधारण मनुष्यकी प्रवृत्ति शुभ या अशुभ रूपमे सामनेके उदाहरणोके अनुसार ही होती है। मनोविज्ञान वतलाता है कि मनुष्य अनुकरणशील प्राणी है, यह अन्य व्यक्तियोंका अनुकररण कर अपने ज्ञानके क्षेत्रको विस्तृत और समृद्ध करता रहता है। अतएव स्पष्ट है कि णमोकार मन्त्रमे प्रतिपादित अर्हन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्वसाधुकी आत्मा शुद्ध चिद्रूप है,

इनके स्मरण और चिन्तनसे गुद्ध चिद्रूपकी प्राप्ति होती है। ्र द्वैंग्नंग्नास्त्रके वेत्ता मनीषियोने अनुभव तीन प्रकारका वतलाया है – सहज, इन्द्रियगोचर और अलौकिक। इन तीनो प्रकारके अनुभवोसे ही मनुष्य आनन्दकी प्राप्ति करता है तथा अपने मन और अन्त.करणका विकास करता है। सहज अनुभव उन व्यक्तियोको होता है, जो भौतिक-वादी हैं तथा जिनका आत्मा विकसित नही है। ये क्षुधा, तृषा, मैथुन, मलमूत्रोत्सर्जन आदि प्राकृतिक शरीरसम्बन्धी माँगोकी पूर्तिमें ही सुख और पूर्निके अभावमे दु खका अनुभव करते रहते हैं। ऐसे व्यक्तियोमे षात्मविश्वासकी मात्रा प्रायः नही होती है, इनकी समस्त कियाएँ शरीरा-धीन हुआ करती हैं। अणमोकार मन्त्रकी साधना इस सहज अनुभवको आध्यात्मिक अनुभवके रूपमे परिवर्तित कर देती है तथा शरोरकी वास्त-विक उपयोगिता और उसके स्वरूपका वोध करा देती है।

्रदूसरे प्रकारका अनुभव प्राकृतिक रमणीय दृश्योके दर्शन, स्पर्शन आदिके द्वारा इन्द्रियोको होता है, यह प्रथम प्रकारके अनुभवकी अपेक्षा सूक्ष्म है, किन्तु इस अनुभवसे उत्पन्न होनेवाला आनन्द भी ऐन्द्रियिक आनन्द है, जिसमे आकुलता दूर नही हो सकती है। मानसिक वेचैनी इस प्रकारके के अनुभवसे और वढ जाती है। विकारोकी उत्पत्ति इससे अधिक होने लगती कि अनुभवसे और वढ जाती है। विकारोकी उत्पत्ति इससे अधिक होने लगती कि कु है तथा ये विकार नाना प्रकारके रूप घारण कर मोहक रूपमे प्रस्तुत है। कि में कि ससे अहकार और ममकारकी वृद्धि होती है / अतएव इस

अनुभवजन्य ज्ञानका परिमार्जन भी णमोकार मन्त्रके द्वारा ही सम्भव है । इस मन्त्रमे निरूपित आदर्श अहकार और ममकारका निरोध करनेमे सहायक होता है । अत आत्मोत्यानके लिए यह अनुभव मगळवाक्योके रसायन-द्वारा ही उपयोगी हो सकता है । मंगलवाक्य ही इसका परिष्कार करते हैं। जिस प्रकार गन्दा पानी छाननेसे निर्मल हो जाता है, उसी प्रकार णमोकार मन्त्रकी साधनासे सासारिक अनुभव शुद्ध होकर आत्मिक बन जाता है। ी रतीसरे प्रकारका अनुभव आत्मिक या आध्यात्मिक होता है। इस अनुभवसे उत्पन्न आनन्द अलौकिक कहलाता है । इस प्रकारके अनुभवकी उत्पत्ति सरसंगति, तीर्थोट्वे समीचीन ग्रन्थोके स्वाघ्याय, प्रार्थना एव मगल-वाक्योके स्मरण, मनन और पठनसे होती है । यही अनुभव आत्माकी अनन्त गक्तियोकी विकास-भूमि है और इसपर चलनेसे आकूलता दूर हो जाती है । णमोकार मन्त्रकी साघना मनुष्यकी विवेक बुद्धिकी वृद्धि और इच्छाओंको संयमित करती है, जिससे मानवकी भावनाएँ परिमाजित हो जाती हैं अिंअतएव विकारोसे उत्पन्न होनेवाली अशान्तिको रोकने तथा आत्मिक शान्तिको विकसित करनेका एकमात्र साधन णमोकार महामन्त्र ही है। यह प्रत्येक व्यक्तिको बहिरात्मा अवस्थासे दूर कर अन्तरात्मा और परमात्मा अवस्थाकी ओर ले जाता है। आत्मवलका आविर्माव इस मन्त्रकी साघनासे होता है । जो व्यक्ति आत्मवली हैं, उनके लिए ससारमे कोई कार्य असम्भव नही । आत्मवल और आत्मविश्वासकी उत्पत्ति प्रघान रूपमे आराध्यके प्रति भावसहित उच्चार किये गये प्रार्थनामय मगल-वाक्यो द्वारा ही होती है। जिन व्यक्तियोमे उक्त दोनो गुण नही हैं, वे मनुष्य धर्मके उच्चतम शिखरपर चढनेके अधिकारी नही । जिस प्रकार, प्रचण्ड सूर्यके समक्ष घटाटोप मेघ देखते-देखते विलीन हो जाते हैं, उसी प्रकार पचपरमेष्ठीकी शरण जानेसे ~ उनके गुणोके स्मरणसे, उनकी प्रार्थनासे आत्माका स्वकीय विज्ञान घन एवं निराकुलतारूप सुख अनुभवमे आने लगता है तथा धक्ति इतनी प्रवल हो जाती है कि अन्तर्मुहूर्तमे कर्म

मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

भस्म हो जाते हैं। मोहका अभाव होते ही यह आत्मा ज्ञानाग्नि ढारा अनन्तदर्शन, अनन्तज्ञान, अनन्तवीर्य और अनन्तसुखको प्राप्त कर लेता है। वैदिक वर्मानुयायियोमे जो ख्याति और प्रचार गायत्री मन्त्रका है, बौद्धोमे त्रिसरण – त्रिभरण मन्त्रका है, जैनोमे वही ख्याति और प्रचार णमोकार मन्त्रका है। समस्त घार्मिक और प्रचार णमोकार मन्त्रका है। समस्त घार्मिक और प्रामा-णमोकार-मन्त्रका जिक कृत्योके आरम्भमे इस महामन्त्रका उच्चारण अर्थ किया जाता है। जैन-सम्प्रदायका यह दैनिक जाप-मन्त्र है। इस मन्त्रका प्रचार तीनो सम्प्रदायो – दिगम्बर, क्वेताम्बर और स्थानकवासियोमे समान रूपसे पाया जाता है। तीनो सम्प्रदायके प्राचीनतम साहित्यमे भी इसका उल्लेख मिलता है। इस मन्त्रमे पांच

पद अट्ठावन मात्रा और पैतीस अक्षर हैं। मन्त्र निम्न प्रकार है -

णमो अरिहताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आइरियाणं।

णमो उवज्झायाणं, णमो छोए सब्व-साहूणं॥ अर्थ – अरिहन्तो या अर्हन्तोको नमस्कार हो, सिद्धोको नमस्कार हो, आचार्योंको नमस्कार हो, उपाघ्यायोको नमस्कार हो और लोकके सर्व-साघुओंको नमस्कार हो।

'णमो अरिहताण' अरिहननादरिहन्ता नरकतियें कुमानुष्यप्रेतवास-गताशेषदु खप्राप्तिनिमित्तत्वादरिमों । तथा च शेषकर्मव्यापारो वैफल्य-मुपेयादिति चेन्न, शेषकर्मणा मोहतन्त्रत्वात् । न हि मोहमन्तरेण शेष-कर्माणि स्वकार्यनिष्पत्तौ व्याप्टतान्युपलभ्यन्ते येन तेषा स्वातन्त्र्य जायते । मोहे विनष्टेऽपि कियन्तमपि काल शेषकर्मणां सर्वापल्म्मान्न तेषां तत्त-न्त्रत्वमिति चेन्न, विनष्टऽरौ जन्ममरणप्रवन्धलक्षणसंसारोत्पादनसामर्थ्य-मन्तरेण तत्सत्त्वस्यासरवसमानरवात् केवलज्ञानाद्यशेषात्मगुणाविर्मावप्रति-यन्धनप्रत्ययसमर्थरवाद्य । तस्यारेईननादरिहन्ता ।

रजोहननाद्वा अस्हिन्ता । ज्ञानदृगावरणानि रजांसीव वहिरद्वा-न्तरद्वाद्येषत्रिकाळगोचरानन्तार्थव्यक्षनगरिणामास्मकवस्तुविषयत्रोधानुमव- प्रतिवन्धकत्वाद्रजांसि । मोहोऽपि रजःभस्मरजसा प्रिताननानामिव भूयो मोहावरुद्धात्मनां जिह्यभावोपलम्भात् । किमिति त्रितयस्यैव विनाश उपदिस्यत इति चेन्न, एतदिनाशस्य शेपकर्मविनाशाविनामावित्वात् तेषां हननादरिहन्ता ।

रहस्यामावाद्वा अस्हिन्ता । रहस्यमन्तरायः तस्य शेषघातित्रितय-विनाशाविनामाविनो भ्रष्टवीजवन्निःशक्तीकृताघातिकर्मणो हननादरिहन्ता ।

अतिशयपूजाईंस्वाद्वाईन्त । स्वर्गावतरणजन्मामिषेकपरिनिष्क्रमण-केवळज्ञानोस्पत्तिपरिनिर्वाणेषु देवकृतानां पूजानां देवासुरमानवप्राप्तपूजा-भ्योऽधिकत्वादतिशयानामईत्वाद्योग्यत्वादईन्तः ।

णमो अरिहताणं – णमो – नमस्कारः । केभ्यः ? अर्हद्भ्यः शक्रादि-कृतां पूजां मिद्धिगतिं चार्हन्तस्तेभ्य । अरीन् – रागद्वेषादीन् ध्नन्तीति अरिहन्तारः तेभ्योऽरिहन्तृभ्यः, न रोहन्ति – नोत्पद्यन्ते दग्धकर्मवीज-त्वात् – पुनः संसारे न जायन्ते इत्यरुहन्तः तेभ्योऽरुहद्भ्यो नमो नमस्कारोऽस्तु ।

अरिहननाद् रजोहनन [स्या] भावाच परिप्राप्तानन्तचतुष्टयस्वरूप सन् इन्द्रनिमिंतामतिशयवर्ती पूजामहैतीति अर्हन् । घातिक्षयजमनन्तज्ञानादि-चटुष्टयं विभूत्याद्य यस्येति वाऽर्हन्<sup>3</sup> ।

अर्थात्— 'णमो अरिहंताएां' इस पदमे अरिहन्तोको नमस्कार किया गया है। अरि – शत्रुओंके नाश करनेसे 'अरिहन्त' यह सज्ञा प्राप्त होती है। नरक, तिर्यंच, कुमानुप और प्रेन इन पर्यायोंमे निवास करनेसे होने-वाले समस्त दु खोकी प्राप्तिका निमित्त कारएा होनेसे मोहको अरि-शत्रु कहा गया है।

१. धवलाटीका प्रथम पुस्तक, १० ४२-४४ ।

२, सप्तरमरणानि, १० २।

३. भ्रमरकीरिं। विरचित नाममालाका भाष्य, ५० ४८-४६ ।

मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन ३९

शंका—केवल मोहको ही अरि मान लेनेपर शेष कर्मोंका व्यापार -कार्य निष्फल हो जायेगा ?

समाधान—यह शका ठीक नही, क्योकि अवशेष सभी कर्म मोहके अधीन हैं। मोहके अभावमे अवशेष कर्म अपना कार्य उत्पन्न करनेमे असमर्थ हैं। अत. मोहकी ही प्रघानता है।

शंकाकार—मोहके नष्ट हो जानेपर भी कितने ही काल तक शेय कर्मोंकी सत्ता रहती है, इसलिए उनको मोहके अधीन मानना उचित नही ?

समाधान—ऐसा नही समझना चाहिए, क्योकि मोहरूप अरिके नष्ट हो जानेपर जन्म, मरणकी परम्परारूप ससारके उत्पादनकी शक्ति शेष कर्मोंमे नही रहनेसे उन कर्मोंका सत्त्व असत्त्वके समान हो जाता है। तथा केवलज्ञानादि समस्त आत्मगुर्गोके आविर्भावके रोकनेमे समर्थ कारण होनेसे भी मोहको प्रधान शत्रु कहा जाता है। अत उसके नाश फरनेसे 'अरिहन्त' सज्ञा प्राप्त होती है।

अथवा रज-अावरण कर्मोंके नाश करनेसे 'अरिहन्त' यह सज्ञा प्राप्त होती है। ज्ञानावरण और दर्शनावरएा कर्मध्नलिकी तरह वाह्य और अन्तरंग समस्त त्रिकालके विषयभूत अनन्त अर्थपर्याय और व्यजनपर्याय-रूप वस्तुओको विषय करनेवाले बोघ और अनुमवके प्रतिवन्घक होनेसे रज कहलाते हैं। मोहको भी रज कहा जाता है, क्योकि जिस प्रकार जिनका मुख भस्मसे व्याप्त होता है, उनमे कार्यकी मन्दता देखी जाती है, उसी प्रकार मोहसे जिनकी आत्मा व्याप्त रहती है, उनकी स्वानुभूतिमे कालुष्य, मन्दता पायी जाती है।

अथवा 'रहस्य के अभावसे भी अरिहन्त संज्ञा प्राप्त होती है। रहस्य अन्तराय कर्मको कहते हैं। अन्तरायका नाश शेष तीन घातिया कर्मोंके नाशका अविनाभावी है और अन्तराय कर्मके नाश होनेपर अघातिया कर्म भ्रष्ट वीजके समान नि.शक्त हो जाते हैं। इस प्रकार अन्तराय कर्मके नाशसे अरिहन्त सज्ञा प्राप्त होती है। अथवा सातिशय पूजाके योग्य होनेसे अहंन् सज्ञा प्राप्त होती है, क्योकि गर्भ, जन्म, दीक्षा, केवल और निर्वाण इन पाँचो कल्याणकोमे देवों द्वारा की गयी पूजाएँ, देव, असुर, मनुष्योकी प्राप्त पूजाओसे अधिक हैं। अतः इन अतिशयोके योग्य होनेसे अर्हन् सज्ञा प्राप्त होती है।

इन्द्रादिके द्वारा पूज्य, सिद्धगतिको प्राप्त होनेवाले अर्हन्त या राग-द्वेप रूप शत्रुओको नाश करनेवाले अरिहन्त अथवा जिस प्रकार जला हुआ बीज उत्पन्न नही होता उसी प्रकार कर्म नष्ट हो जानेके कारण पुनर्जन्मसे रहिन अर्हन्तोंको नमस्कार किया है।

कर्मरूपी शत्रुओके नाश करनेसे तथा कर्मरूपी रज न होनेसे अनन्त-दर्शन, अनन्तज्ञान, अनन्तसुख और अनन्तवीर्यरूप अनन्तचतुष्टयके प्राप्त होनेपर इन्द्रादिके द्वारा निर्मित पूजाको प्राप्त होनेवाले अर्हुन अथवा घातिया – ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय इन चारो कर्मोके नाश होनेसे अनन्तचतुष्टय विभूति जिनको प्राप्त हो गयी है, उन अर्हन्तोको नमस्कार किया गया है।

जो ससारसे विरक्त होकर घर छोड़ मुनिधर्म स्वीकार कर लेते हैं तथा अपनी आत्माका स्वभाव साधन कर चार घातिया कर्मोके नाग द्वारा अनन्तदर्शन, अनन्तज्ञान, अनन्तसुख और अनन्तवीर्य इस अनन्त चतुष्टय-को प्राप्त कर लेते हैं, वे अरहन्त है । ये अरहन्त अपने दिव्य ज्ञान-द्वारा संसारके समम्त पदार्थोंकी समस्त अवस्थाओको प्रत्येक रूपसे जानते हैं, अपने दिव्यदर्शन-द्वारा समस्त पदार्थोंका सामान्य अवलोकन करते हैं । ये आकुल्तारहित परम आनन्दका अनुमव करते है । क्षुवा, तृपा, भय. राग, द्वेप, मोह, चिन्ता, बुढापा, रोग, मरण, पसीना, खेद, अभिमान, रति, आश्चर्य, जन्म, नीद और शोक इन अठारह दोपोंसे रहित होनेके कारण परम शान्त होते हैं, अतः वे देव कहलाते हैं इनका परमौदारिक श्वरीर उन सभी शास्त्र, वस्त्रादि अथवा अगविकारादिसे रहित होता है, जोकाम, फ्रोघादि निन्द्य भावोंके चिह्न हैं । इनके वचनोसे लोकमे धर्मतीर्थकी प्रवृत्ति

# मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन ४१

होती है, जिसने समस्त प्राणी इनके उपदेशका अनुसरण कर अपना कल्याण करते हैं । अरहन्त परमेष्ठीमे ४६ मूल गुण होते हैं – दस अति-शय जन्म समयके, दस अतिशय केवलज्ञानके, चौदह अतिशय देवोके द्वारा निर्मित, आठ प्रातिहार्य और चार अनन्तचतुष्टय । इनमे प्रमुताके अनेक चिह्न वर्तमान रहते हैं तथा ऐसे अनेक अतिशय और नाना प्रकारके वैभवोका सयोग पाया जाता है, जिनसे लौकिक जीव आश्चर्यान्वित हो जाते हैं । (अर्हन्तोके मूल दो मेद हैं – सामान्य अर्हन्त और तीर्यंकर अर्हन्त । अतिशय और धर्मतीर्थका प्रवर्तन तीर्थंकर अर्हन्तमे ही पाया जाता है । अन्य विशेषताएँ दोनोकी समान होती हैं । कोई भी आत्मा तपश्चरण-द्वारा घातिया कर्मोंको नष्ट करनेपर अर्हन्तपदको प्राप्त कर सकता है [2]

प्रत्येक अहंन्त भगवान्मे अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तसुख, अनन्तवीर्य, क्षायिकसम्यवत्व, क्षायिकदान, क्षायिकलाभ, क्षायिकभोग और क्षायिक उपभोग आदि गुणोके प्रकट हो जानेसे सिद्ध स्वरूपकी मलक आ जाती है, राग, द्वेष और मोहरूप त्रिपुरको नष्ट करनेके कारण त्रिपु-रारी, ससारमे शान्ति करनेके कारण शकर, तीनो नेत्रो – नेत्रद्वय और केवलज्ञानसे ससारके समस्त पदार्थोंको देखनेके कारण त्रिनेत्र एव काम-विकारको जीतनेके कारण कामारि कहलाते हैं।

णिट्रद्ध-मोहतरुषो विस्थिण्णाणाण-सायरुत्तिणा । णिहय-णिय-विग्ध-वग्गा बहु-वाइ-विणिग्गया श्रयला ॥

१ आविर्मूतानन्तशानदर्शनसुखवीर्यविरतिचायिकसम्यक्त्वदानलाभभोगोपभो-गाधनन्तगुणत्वादि हैवात्मस्यत्कुत्रसिद्धस्वरूपाऽस्फटिकमणिमहीधरगभोंद्भृतादित्यवि -म्ववदेरीप्यमानाः स्वशरीरपरिमाणा अपि धानेन विश्वरूपाः स्वास्थितारोपप्रमेयत्वतः प्राप्तविश्वरूपाः निर्गतारोपामयत्वतो निरामयाः विगतारोपपापाझनपुझत्वेन निरझनाः दोपकलातीतत्वतो निष्कलाः । तेभ्योऽर्छद्भ्यो नम. इति यावत् ।

४२ मंगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन

अहंन्त भगवान् दिव्य औदारिक<sup>ै</sup> शरीरके घारी होते हैं, घातिया-कर्ममलसे रहित होनेके कारण उनका आत्मा महान् पवित्र होता है, अनन्त चतुप्टयरूपी लक्ष्मी उनको प्राप्त हो जाती है, अत वे परमात्मा, स्वयम्भू, जगत्पति, घर्मचक्रो, दयाध्वज, त्रिकालदर्शी, लोकेश, लोकघाता, दढव्रत, पुराणपुरुष, युगमुख्य, कलाघर, जगन्नाय, जगद्विभु, सर्वज्ञ, प्रशास्ता, वृहस्पति, ज्ञानगर्भ, दयागर्भ, हेमगर्भ, सुदर्शन, शंकर, पुण्डरी-काक्ष, स्वयवेद्य, पितामह, ब्रह्मनिष्ठ, यज्ञपति, सुयज्वा, वृपभध्वज, हिरण्यगर्भ, स्वयंत्रभु, भूतनाथ, सर्वलोकेश, निरजन, प्रजापति, श्रीगर्भ आदि नामोंसे पुकारे जाते हैं।

दलिय-मयण-प्पयावा तिकाल-विस०हि तीहि खयणेहि । दिट्ठ सयलट्ट-सारा सुदद्ध-तिउरा मुणि-ष्वश्णो ॥ ति-रयण-तिस्लधारिय मोइधासुर-कवंध-विंद-हरा । सिद्ध-सयलप्प-रूवा अरहंता दुण्णय-कयता ॥ – धवला टीका, प्रथम पुस्तक, १० ४४

१ दिव्यीदारिकदेइस्थो धोतवातिचतुएय. । धानदूग्वीर्यसौख्याद्य. सोऽईन् धर्मोपदेशक ॥ – पद्घाध्यायी, अ० २, पू० १४=

अरहति णमोकारं श्ररिहा पूजा सुरुत्तमा लोए । रजहता श्ररिहति य श्ररहता तेख वञ्चदे ॥ - मूनाराधना, गा० ४०४

अरिइति वंदर्णणमसणाई अरइति पूयसकारं । सिद्धिगमर्णं च अरहा अरिहंता तेण वुच्चति ॥ देवासुरमणुयाण अरिहा पूया सुसत्तमा जम्हा । अरिणो हंता रयं हंता अरिहंता तेण वुच्चति ॥ – विरोपावरयकमाष्य ३४८४-३५८४ मंगलमन्त्र णमोकार <sup>.</sup> एक अनुचिन्तन ४३

'णमो सिद्धाणं – सिद्धा े निष्टिताः कृतकृत्याः सिद्धसाध्या. नष्टाष्ट-कर्माणः ।

नमो—नमस्कारः । केभ्यः ? सिद्धेभ्य , सितं प्रभूतकालेन बद्धं अष्ट-प्रकार वर्म ग्रुक्ळध्यानाग्निना ध्यात-मर्स्माकृत यैस्ते निरुक्तिवशात् सिद्धास्तेभ्यः इति । यद्दा सिद्धगतिनामधेय स्थान प्राप्ता सिद्धाः । यद्वा सिद्धाः-सुनिष्ठिनार्था मोक्षप्राप्त्या अपुनर्मवत्वेन सम्पूर्णार्थस्तेभ्यः सिद्धेभ्य नमः ।

अर्थ---जो पूर्णरूपसे अपने स्वरूपमे स्थित हैं, कृतकृत्य हैं, जिन्होंने अपने साघ्यको सिद्ध कर लिया है और जिनके ज्ञानावरणादि आठ कर्म नष्ट हो चुके हैं, उन्हें सिद्ध कहते हैं। इन सिद्धोको नमस्कार है।

जिन्होने सुदूर भूतकालसे बाँघे हुए आठ प्रकारके कर्मोंको गुक्लध्यान-रूपी अग्निके द्वारा नष्ट कर दिया है, उन सिद्धोको, अथवा सिद्ध नामकी गति जिन्होने प्राप्त कर ली है और पुनर्जन्मसे छूटकर जिन्होंने अपने पूर्णस्वरूपको प्राप्त कर लिया है, उन सिद्धोको नमस्कार है।

तात्पर्य यह है कि जो गृहस्थावस्थाको त्यागकर मुनि हो चार घातिया कर्मोंका नाश कर अनन्तचतुष्टय भावको प्राप्त कर लेते हैं। पश्चात् योग निरोध कर अवशेष चार अघातिया कर्मोंको भी नष्ट कर एव परम औदारिक शरीरको छोड अपने ऊर्घ्वगमन स्वभावसे लोकके अग्रभावमे जाकर विराजमान हो जाते हैं, वे सिद्ध हैं। समस्त परतन्त्रताओंसे छूट जानेके कारण उनको मुक्त कहा जाता है।

आत्मामे सम्यक्त्व, ज्ञान, दर्शन, वीर्य, सूक्ष्मत्व, अवगाहनत्व, अगुरु-लघुत्व और अव्यावाघत्व ये आठ गुण होते हैं। ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय, वेदनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय ये कर्म इन गुणोके वाधक हैं। आत्मापर इन कर्मोंका आवरण पड जानेसे ये गुण आच्छादित

२. सप्तस्मरणानि, पृ० ३।

१. धवला टीका, प्रथम पुरतक, १० ४६ ।

हो जाते हैं, किन्तु जव आत्मा अपने पुरुषार्थसे इन कर्मोंको क्षय कर देता है, तव सिद्ध अवस्थाको प्राप्त कर लेता है और उपर्युक्त आठो गुर्गोंका आदि-र्भाव हो जाता है। ज्ञानावरगीय कर्मके क्षयसे अनन्तज्ञान, दर्शनावरणीय कर्मके क्षयसे अनन्तदर्शन, वेदनीयके क्षयसे अव्यावाघत्व, मोहनीयके क्षयसे सम्यक्त्व, आयुके क्षयसे अवगाहनत्व, नामकर्मके क्षयसे सूक्ष्मत्व, गोत्र-कर्मके क्षयसे अगुरुलघुत्व और अन्तरायके क्षयसे वीर्यगुणका आविर्भाव होता है।

<sup>२</sup>'जिन्होने नाना भेदरूप आठ कर्मोका नाश कर दिया है, जो तीन लोकके मस्तकके शेखर-स्वरूप हैं, दु.खोसे रहित हैं, सुखरूपी सागरमे निमग्न हैं, निरजन हैं, नित्य हैं, आठ गुणोसे युक्त हैं, निर्दोष हैं, कृतकृत्य हैं, जिन्होने समस्त पर्यायो-सहित सम्पूर्ण पदार्थोंको जान लिया हैं,

- < १. कृत्स्नकर्मचयाज्ञान चायिक दर्शन पुनः।
  - 🕖 प्रत्यन्नं चुखमात्मोत्थ वीर्यं चेति चतुष्टयम् ॥
  - सम्यक्तव चैव सूद्रमत्वमव्याबाधगुणः स्वतः।
    - अस्त्यगुरुलघुत्व च सिद्धे चाष्टगुणाः स्मृताः ॥

--- पद्याध्यायी, झ० २, रलो० ६७ ६८

२. णिह्य-विविदद्ध-कम्मा-तिहुवण-सिर-सेहरा विद्रुव-दुवला। सुइसायर-मज्मगया णिर्त्तणा णिच्च-अट्टगुणा॥ अणवज्जा कय-कज्जा सन्तावयवेहि दिट्ध-सन्वट्ठा। वज्ज-सिलत्थ व्मग्गय-पश्चिम वामेज्ज सठाणा॥ माणुम-संठाणा वि हु सन्वावयवेहि णो गुणेहि समा। सन्विदियाण विसयं जमेग-देसे विजाणति॥ धवला टोका, प्रथम पुस्तक, १०४८

ङट्ठविट्टढ कम्मवियला सीदीभूदा णिरजणा णिचा। अट्ठगुणा किदकिचा लोयग्गणिवासिणो सिद्धा॥ ---गोम्मटखार जीवकाण्ड, गा० ६९ वर्च्चशिला निर्मित अभग्न प्रतिमाके समान अभेद्य आकारसे युक्त है, जो पुरुपाकार होनेपर भी गुणोंसे पुरुषके समान नही है, क्योकि पुरुष सम्पूर्ण इन्द्रियोंके विषयोको भिन्न भिन्न देशोमे जानता है, परन्तु जो प्रत्येक देशमे सव विषयोको जानते हैं वे सिद्ध हैं'। आत्माका वास्तविक स्वरूप इस सिद्ध पर्योयमे हो प्रकट होता है, सिद्ध ही पूर्ण स्वतन्त्र और शुद्ध हैं। इस प्रकार पूर्ण शुद्ध कृतकृत्य, अचल, अनन्त सुख-ज्ञानमय और स्वतन्त्र सिद्ध आत्माओको 'णमो सिद्धाण' पदमे नमस्कार किया गया है।

'णमो आइरियाणं' – णमो नमस्कारः पञ्चविधमाचारं चरन्ति चार-यन्तीरयाचार्याः । चतुर्दशविद्यास्थानपारगाः एकादशाङ्गधरा । आचाराङ्ग-धरो वा तात्कालिक्स्बसम्यपरसमयपारगो वा मेरुरिव निश्चलः क्षितिरिव सहिष्णुः सागर इव बहिःक्षिप्तमलः सप्तमयविप्रमुक्त आचार्यः ।

णमो---नमस्कार., कंभ्यः ? आचार्येभ्यः, स्वयं पत्वविधाचारवन्तो-ऽन्येषामपि तत्प्रकाशकत्वात् आचारे साधवः आचार्यास्तेभ्य इति ।

अर्थ-अाचार्य परमेष्ठीको नमस्कार है। जो दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप और वीर्य इन पाँच आचारोका स्वयं आचरण करते हैं और दूसरे साधुओंसे आचरण कराते हैं, उन्हें आचार्य कहते हैं। जो चौदह विद्या-स्वानोंके पारंगत हों, ग्यारह अगके धारी हो अथवा आचारागमात्रके धारी हो अथवा तत्कालीन स्वसमय और परसमयमे पारगत हो, मेरुके ममान निश्चल हो, पृथ्वीके समान सहनशील हो, जिन्होने समुद्रके समान मल अर्थात् दोषोंको वाहर फेंक दिया हो और जो सात प्रकारके भयसे रहित हों, उन्हें आचार्य कहते हैं।

आचार्य परमेष्ठीके ३६ मूल गुण होते हैं - १२ तप, १० धर्म, ५ आचार, ६ आवश्यक और ३ गुप्ति । इन ३६ मूल गुणोका आचार्य पर-<sup>२</sup>ष्ठी सावधानीपूर्वक पालन करते हैं ।

१ धवना टोना, प्रथम पुस्तक, पृ० ४= ।

२. सप्तरमरणानि, १० ३।

तात्पर्यं यह है कि जो मुनि सम्यग्ज्ञान और सम्यक्**चारित्रकी अधिकता-**के कारण प्रधानपदको प्राप्त कर सघके नायक बनते हैं तथा मुख्यरूपसे तो निर्विकल्पस्वरूपाचरण चारित्रमे ही मगन रहते हैं; किन्तु कभी-कभी धर्म-पिपासु जीवोको रागाशका उदय होनेके कारण करुणावुद्धिमे उपदेश भी देते हैं। दीक्षा लेनेवालोको दीक्षा देते हैं तथा अपने दोष निवेदन करने, वालोको प्रायश्चित्त देकर शुद्ध करते हैं, वे आचार्य कहलाते हैं<sup>1</sup>।

''परमागमके परिपूर्ण अभ्यास और अनुभवसे जिनकी बुद्धि निर्मल हो गयी है, जो निर्दोष रीतिसे छह आवश्यकोका पाछन करते हैं, जो मेरु पर्वंत-के समान निष्कम्प हैं, घूरवीर हैं, सिंहके समान निर्भीक हैं, श्रेष्ठ हैं, देश, कुल और जातिसे शुद्ध हैं, सौम्य मूर्ति हैं, अन्तरग और बहिरग परिग्रहसे रहित हैं, आकाशके समान निर्लेप है, ऐसे आचार्य परमेष्ठी होते हैं। ये वीक्षा और प्रायश्चित्त देते है, परमागम अर्थके पूर्ण-ज्ञाता और अपने मूल-गुणोमे निष्ठ रहते हैं

'णमो उवऽझायाणं'—चतुर्दंशविद्यास्थानव्याख्यातारः इषाध्यायाः

१ श्रा मर्यादया तद्विषयविनयरूपया चर्यन्ते सेव्यन्ते जिनशासनार्थो-पदेशकतया तदाकाड्चिभिः इत्याचार्या. । उवत च--''सुत्तत्थविक लव्दछ्याजुत्तो गच्छरस मेढिभूश्रो य । गयातत्तिविष्पमुक्को श्रत्थ वाएइ श्राइरिश्रो ॥'' श्रथवा श्राचारो ग्रानाचारादिः पव्चधा । श्रामर्यादया वा चारो विद्दारः श्राचारत्वत्र साधवः स्वयं करण्यात् प्रभाषणत् प्रदर्शनाच्चेत्याचार्याः । आह च पचविहं श्रायार श्रायरमाणा तद्दा पयासता । श्रायार दंमता श्रायरिया तेण वुच्चति ॥ श्रयवा श्रा देपद् श्रपरिपूर्णा इत्यर्थः । चारा हेरिका ये ते श्राचारा चारकत्या इत्यर्थः । युक्ता-युक्तविमागनिरूपणनिपुणा विनेवाः श्रतस्तेपु साधवो यथावच्छास्रार्थोपदेशकतया इत्याचार्या. । नमस्य चैपामाचारोपदेशकतयोपकारित्वात् ।---भग० १, १, १ टोका । र्द्याचार्या. । वक्ता दीका, प्र० पु०, प्र० ४६, मूलाचार आवस्यक श्र० १तो० ।

४६

मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन ४७

ताःकालिकप्रवचनव्याख्यातारो वा आचार्यस्योक्ताशेषकञ्चणसमन्विताः संप्रहानुग्रहादिहीनाः<sup>१</sup> ।

नमो—नमस्कार । वे¥यः १ उपाध्यायेभ्य उप एस्य समीपमागःय येभ्यः सकाशादधीयन्त इत्युपाध्यायास्तेभ्यः, इति । अथवा उग—समीपे अध्यायो—द्वादशाङ्गचा पठनं सूत्रतोऽर्धतइच येषां ते उपाध्यायाः तेभ्यः उपाध्यायेभ्य नम<sup>२</sup>।

इक् स्मरणे इति वचनात् वा स्मर्यते सूत्रतो जिनप्रवचनं येभ्यस्ते उपाध्याया । अथवा उपाधानसुपाधि — संनिधिस्तेनोपाधिना उपाधौ वा आयो — लाम श्रुतस्य येपाम् उपाधीनां वा विशेषणानां प्रक्रमाच्छोम-नानामायो — लामो येभ्य अधवा उपाधिरेव — संनिधिरेव आयम् — इष्ट-फल दैवजनितत्वेन आयानाम् — इष्टफलानां स्मूहस्तदेकहेतुत्वात् येपाम् , अथवा आधीनां — मन.पीडानामायो — लाम आध्याय. अधियां वा 'नञ कुत्सार्थत्वात्' कुन्नुद्धिनामायोऽध्याय , 'ध्ये चिन्तायाम्' इत्यस्य धातोः प्रयोगान्नज कुत्सार्थत्वादेव च दुर्ध्यानं वाध्याय. । उपहत आध्याय अध्यायो वा यैस्ते उपाध्यायाः । नमस्यता चैषां सुसंप्रदायायातजिनवच-नाध्यापन्तो विनयेन मच्यानामुपकारकत्वादिति<sup>3</sup> ।

अर्थात् चौदह विद्यास्थानके व्याख्यान करनेवाले उपाघ्याय परमेष्ठी-नो नमस्कार है। अथवा तत्कालीन परमागमके व्याख्यान करनेवाले उपाघ्याय होते हैं। ये सग्रह, अनुग्रह आदि गुणोको छोडकर पूर्वोक्त आचार्यके सभी गुएगोसे युक्त होते हैं।

उन उपाच्याय परमेष्ठीके लिए नमस्कार है, जिनके पास अन्य मुनि-गएा अघ्ययन करते हैं, अथवा जिनके निकट द्वादशागके सूत्र और अयों-का मुनिगण अघ्ययन करते हैं।

- २ सप्तस्मरणानि, १०४।
- ३. मग० १, १, १ टीका ।

१. भवना टीका, प्र० पु०, पू० ५०।

86

इक् घातुका अर्थ स्मरण करना होता है, अत. जो सूत्रोके क्रमानुसार जिनागमका स्मरण करते हैं, वे उपाघ्याय कहलाते हैं । अथवा उपाघ्याय इस उपाघिसे जो विभूषित हो, वे उपाघ्याय कहलाते हैं ।

जो मुनि परमागमका अभ्यास करके मोक्षमार्गमे स्थित हैं तथा मोक्षके इच्छुक मुनियोको उपदेश देते हैं, उन मुनीव्वरोको उपाध्याय परमेष्ठी कहते हैं। उपाध्याय ही जैनागमके ज्ञात होनेके कारण मुनिसघमे पठन-पाठनके अधिकारी होते हैं। ग्रास्त्रोके समस्त शब्दार्थको ज्ञात कर आत्मध्यानमे लीन रहते हैं। मुनियोके अतिरिक्त श्रावकोको भी अध्ययन कराते हैं। उपाध्याय पदपर वे ही मुनिराज आसीन होते हैं, जो जैनागमके अपूर्व ज्ञाता होते हैं। ग्यारह अग और चौदह पूर्वके पाठी, ज्ञान-ध्यानमे लीन, परम निग्रंन्थ श्री उपाध्याय परमेष्ठीको हमारा नमस्कार हो। यहाँ 'णमो उव-जमायाण' पदमे उक्त स्वरूपवाले उपाध्यायको नमस्कार किया गया है।

'णमो कोए सब्वसाहूणं'----अनन्तज्ञानादिशुद्धात्मस्वरूपं साध-यन्तीति साधवः । पञ्चमहाव्रतधरास्त्रिगुप्ताः अष्टादशशीलसहस्रधरा-श्रतुरशीतिशतसहस्तगुणधराश्च साधवः<sup>२</sup> ।

नमो—नमस्कार. 1 केभ्य ? छोके सर्वसाधुम्य 1 छोकं—मनुष्य-लोके सम्यग्जानादिमिर्मोक्षसाधका सर्वसत्त्वेषु समाइचेति साधद, सर्वे च ते स्यविरकब्पिकाटिमेदमिन्नाः साधवइचेति सर्वसाधवस्तेम्य, इति 1 अथवा सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्राटिमि साधयन्तीति मोक्षमार्गमिति साधव 1 छोके—सार्धद्वयद्वोपछन्नणे पद्धवस्वारिंशछक्षयोजनप्रमाणे मनुष्यछोके सर्वे च ते साधवश्च 1 यद्वा—अईत. साधव. सर्वसाधव तेम्यो नमो—नमस्कारोऽस्तु<sup>3</sup> 1

- २ भवला टी०, प्र० पु०, पृ० ५१।
- ३. सप्तरमरणानि, १० ४।

१ विशेषके लिए देखें-सूलाचार, अनगारधर्मामृत ।

अर्थात्---ढाई द्वीपवर्ती सभी साधुओको नमस्कार हो । जो अनन्त ज्ञानादिरूप शुद्ध आत्माके स्वरूपकी साघना करते हैं, तीन गुप्तियोसे सुर-क्षित हैं, अठारह हजार जीलके भेदोको घारण करते हैं और चौरासी लाख उत्तरगुणोका पालन करते हैं, वे साघु परमेष्ठी होते हैं ।

मनुष्य लोकके समस्त साधुओंको नमस्कार है। जो सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्रके द्वारा मोक्षमार्गकी साधना करते हैं तथा सभी प्राणियोमे समान बुद्धि रखते हैं, वे स्थविरकल्पि और जिनकल्पि आदि भेदोसे युक्त साधु हैं। अथवा ढाई द्वीप – पैताळीस-लाख-योजनके विस्तारवाले मनुष्यलोकमे रत्नत्रयधारी, पञ्चमहाव्रतोसे युवत, दिगम्बर, वीतरागी साधु परमेष्ठोको नमस्कार किया गया है।

भाग पराक्षमी, गजके समान स्वामिमानी या उन्मत्त, वैलके समान भद्र प्रकृति, मृगके समान सरल, पशुके समान निरीह, गोचरी वृत्ति करनेवाले, पवनके समान निस्संग या सर्वत्र विना रुकावटके विचरएा करने-वाले, सूर्यके समान तेजस्वी या समस्त तत्त्वोके प्रकाशक, समुद्रके समान गम्भीर, सुमेरुके समान परीषह और उपसर्गोंके आनेपर अकम्प और अडोल रहनेवाले, चन्द्रमाके समान शान्तिदायक, मणिके समान प्रभापुज-युक्त, पृथ्वीके समान सभी प्रकारकी वाघाओको सहनेवाले, सर्पके समान दूसरेके बनाये हुए अनियत आश्रयमे रहनेवाले, आकाशके समान निरालम्वी या निर्भीक एवं सर्वदा मोक्षका अन्वेषण करनेवाले साधु परमेष्ठी होते हैं।

अभिप्राय यह है कि जो विरक्त होकर समस्त परिग्रहको त्याग गुद्धो-पयोगरूप मुनिधर्मको स्वीकार करते हैं तथा गुद्धोपयोगके द्वारा अपनी

र सीइ गय वमइ-मिय-पत्तु मारुद-स्रुवहि-मदरिंदु-मग्गी। खिदि-उरगवर-सरिसा परम-पय विमग्गया साहू॥ —धवला टीका, प्र० पु०, १० ११

ſ

۷

४९

आत्माका अनुभव करते हैं, पर-पदार्थोंमे ममत्वबुद्धि नही करते तथा ज्ञानादिस्वभावको अपना मानते हैं, वे मुनि हैं । यद्यपि ज्ञानका स्वभाव जाननेवाला होनेसे अपने क्षयोपशम-द्वारा प्राभृत पदार्थींको जानते हैं, पर उनसे राग वुद्धि नही करते । शरीरमे रोग, बुढापा आदिके होनेपर तथा वाह्य निमित्तोका सयोग होनेपर सुख-दुख नही करते हैं । अपने योग्य समस्त क्रियाओको करते हैं, पर रागभाव नही करते । यद्यपि इनका प्रयास सर्वदा शुद्धोपयोगको प्राप्त करनेका ही रहता है, पर कदाचित् प्रवल रागाशका उदय आनेसे शुभोपयोगकी ओर भो प्रवृत्ति करनी पडती है । शरीरको सजाना, श्रृंगार करना आदिसे सर्वदा पृथक् रहते हैं । इनके मूल गुएा २८ हैं <sup>,</sup> इनके अन्तरगमे अहिंसा भावना सदावर्तमान रहती है तथा बहिरगमे सौम्य दिगम्वर मुद्रा । ये ज्ञान, घ्यान और स्वाघ्यायमे सर्वदा लीन रहते हैं। वाईम परीषहोको निइचल हो सहन करते हैं। शरीरकी स्थितिके लिए आवश्यक आहार-विहारकी क्रियाएँ सावधानी-पूर्वक करते हैं । इस प्रकारके साधुओको 'णमो लोए सव्वसाहूण' पद-द्वारा नमस्कार किया गया है।

पचपरमेष्ठीके उपर्युक्त विवेचनसे स्पष्ट है कि आत्मिक विकासकी अपेक्षामे हो अहंन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्वसाधुको देव माना गया है। ये पाँचो ही वीतरागी हैं, अतः स्तुत्तिके योग्य हैं। तत्त्वदृष्टिसे सभी जीव समान हैं, किन्तु रागादि विकारोकी अधिकता और ज्ञानकी हीननासे जीव निन्दायोग्य, तथा रागादिकी हीनता और ज्ञानकी अधि-कतासे स्तुतियोग्य होते हैं। अरिहन्त और सिद्धोंमें रागभावकी पूर्ण हीनता और ज्ञानकी विशेपता होनेके कारण वीतराग विज्ञानभाव वर्त्तमान हे तथा आचार्य, उपाध्याय और साधुओमे एकदेश रागादिकी हीनता और क्षयोपणमजन्य ज्ञानकी विशेषना होनेसे एकदेश वीतराग विज्ञान भाव है, वतएव पाँचो ही परमेष्ठी वीतराग होनेके कारण वन्दनीय हैं। धवला टोकामे पचपरमेष्ठीके देवत्वका समर्थन निम्नप्रकार किया गया है— मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन ५१

शक<sup>1</sup>—आत्म-स्वरूपको प्राप्त अरिहन्त और सिद्धोको देव मानकर नमस्कार करना ठीक है, किन्तु जिन्होने आत्मस्वरूपको प्राप्त नही किया है,, ऐसे आचार्य, उपाघ्याय और साधुको देव मानकर कैसे नमस्कार किया जाये ?

सिद्ध परमेष्ठीके रत्नत्रयकी अपेक्षा आचार्य आदि परमेष्ठियोका रत्नत्रय भिन्न नही है । यदि इनके रत्नत्रयमे भेद मान लिया जाये, तो आचार्यादिमे रत्नत्रयका अभाव हो जायेगा ।

शका—जिन्होने रत्नत्रय—सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्-चारित्रकी पूर्णताको प्राप्त कर लिया है, उन्हीको देव मानना चाहिए, रत्नत्रयकी अपूर्णता जिनमें रहती है, उनको देव मानना असगत है ।

समाधान—यह शका ठीक नही है। यदि एकदेश रत्नत्रयमे देवत्व नही माना जायेगा तो सम्पूर्ण रत्नत्रयमे देवत्व नही वन सकेगा, अत आचार्य, उपाध्याय और सर्व साधुभी देव हैं। जैनाम्नायमे अलौकिक सत्ता-धारी किसी परोक्षशक्तिको सच्चादेव नही माना है, पर रत्नत्रयको विकास-फी अपेक्षा वीतरागी, ज्ञानी और शुद्धोपयोगी आत्माओको देव कहा है।

रम णमोकारमन्त्रमे सब्व—सर्व और लोए—लोक पद अन्त्य दीपक हैं। जिस प्रकार दीपक मीतर रख देनेसे भीतरके समस्त पदार्थोंका प्रकाशन करता है, उसी प्रकार उक्त दोनो पद भी अन्य समस्त पदोके ऊपर प्रकाश डालते हैं। अत सम्पूर्ण क्षेत्रमे रहनेवाले त्रिकालवर्ती अरिहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और साधुओको नमस्कार समकना चाहिए।

१. भवला, प्रथम पुस्तक, पृ० ५२-५२

#### 

प्राचीन हस्तलिखित पुस्तकोंमे णमोकारमन्त्रके पाठान्तर भी उपलब्ध होते हैं। श्वेताम्वर आग्नायमे एामोके स्थानपर नमो पाठ प्रचलित है। णमोकार सन्त्रके अतएव सक्षेपमे इस मन्त्रके पाठान्तरोपर विचार पाठान्तर कर लेना भी आवश्यक है। दिगम्बर परम्परामे इस मन्त्रका मूलपाठ तो पट् खण्डागमके प्रारम्भमे लिखित ही है। इस पुस्तकमे भी इसी पाठको मूलपाठ माना गया है। पाठान्तर दिगम्बर परम्पराके अनुसार निम्न प्रकार हैं---

'अरिहनाण के स्थानपर मुद्रिन ग्रन्थोमे अरहनारा, प्राचीन हस्तलिखिन ग्रन्थोमे अर्हताण तथा अरुहंताण पाठ भी मिलते हैं। इसी प्रकार 'आइ-रियाण'के स्थानपर आयरियाण, <sup>3</sup> आइरीयाण, <sup>8</sup> आडरिआण पाठ भी पाये जाते हैं। अन्य पदोके पाठमे कुछ भी अन्नर नहीं है, ज्योंके त्यो हैं। यदि अरिहनाण के स्थानपर अरहताण और अरुहनाण या अर्हताण पाठ रखे जाते हैं, तो प्राक्तन व्याकरराकी दृष्टिसे अरुहनाण और अरहताण दोनो पदोसे अर्हत् शब्द निष्पन्न होता है। अत दोनो शुद्ध हैं, पर अर्थमें

- १ यह पाठान्तर में गुट केमें ---जैनसिद्धान्त भवन श्रारामें मिलना है। १२
- २. ति गुउटकेमें आरम्भमें अरहताण लिखा है पक्षात् काटकर अरुहताणं लिखा गया है। प्राकृत पचमहागुरु मार्गमें अर्हताणके त्थानपर अरुहा पाठ आया है।
- <sup>3</sup> मुद्रित श्रोर हस्तलिखित पूजापाठ-सम्बन्धी श्रधिशाश प्रतियोंमें।
- ४ मुद्रित अधिकांश प्रतियोंमें।

### मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन ५३

अन्तर है। अरुहतका अर्थ है कि जिनका पुनर्जन्म अव न हो अर्थात् कर्म वोजके जल जानेके कारएा जिनका पुनर्जन्मका अभाव हो गया है, वे अरुहन कहलाते हैं। देवोके द्वारा अतिशय पूजनीय होनेके कारण अर्हत कहे जाते हैं। इसी अरहतको लेखकोने अर्हत लिखा है, अर्थात् प्राक्तत शब्दको संस्कृत मानकर अर्हत पाठ भी लिखा जाने लगा।

षट्खण्डागमकी घवला टीकाके देखनेसे अवगत होता है कि आचार्य वीरसेनके समयमे भी इस महामन्त्रके अरहत और अरुहंत पाठान्तर थे। उनके इस मन्त्रकी व्याख्यामे प्रयुवन 'अतिशयपूजाईरबाद्वाईन्तः' तथा 'अष्टवीजवन्निशक्तीकृताघातिकर्मणो हननात्' वाक्योसे स्पष्ट सिद्ध है कि यह व्यास्पा उक्त पाठान्तरोको दृष्टिमे रखकर ही की गयी होगी। यद्यपि स्वय वोरसेनाचार्यको मूलपाठ ही अभिप्रेत था, इसी कारण व्याख्याके अन्तमे उन्होने अरिहन पद ही प्रयुक्त किया है, फिर भी व्याख्याकी शैलीसे यह स्पष्ट प्रकट हो जाता है कि उनके सामने पाठान्तर थे। व्याकरण और अर्थकी इष्टिसे उक्त पाठान्तरोंमे कोई मौलिक अन्तर न होनेके कारण उन्होने उनकी समीक्षा करना उचित न समफ्ता होगा।

í

ł

5

5

ķ

ł

1000

इसी प्रकार आइरियाण, आयरियाएा पाठोके अर्थमे कोई भी अन्तर नही है। प्राकृत व्याकरणके अनुसार तथा उच्चारणादिके कारण इनमे अन्तर पड गया है। रकारोत्तरवर्ती इकारको दीर्घ करना केवल उच्चारणकी सरलता तथा लयको गति देनेके लिए हो सकता है। इसी प्रकार इकारके स्थानपर यकारका पाठ भी उच्चारणके सौकयंके लिए ही किया गया प्रतीत होता है। अत णमोकार मन्त्रका शुद्ध और आगमसम्मन पाठ निम्न है—

पमो अस्दिताण णमो सिद्धाणं णमो आइस्यि।ण । णमो उवज्झायाण णमो छोए सब्व साहूणं ॥ रवेत्राम्बर-परम्परामे इस मन्त्रका पाठ निम्न प्रकार उपलब्व होता है-नमो अस्हिताण नमो सिद्धाण नमो आयस्यिगण । नमो उवज्झायाण नमो छोए सब्व-साहूणं ॥

### ५४ मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

सप्तस्मरणानिमे 'अरिहनाणं'के तीन पाठ वतलाये गये हैं— 'अत्र पाठ-त्रयम् — अरहंताण, अरिहंताणं, अरुहताणं'। अर्थात् अरहत, लग्हिंत और अरुहत इन तीनो पदोका अर्थ पूर्वके समान इन्द्रादिके द्वारा पूज्य, धातिया कर्मोके नाशक, कर्मवीजके विनाशक रूपमे किया गया है। उच्चारण-सरलताके लिए आइरियाणके स्थानपर आयरियाण पाठ है। इसमे अर्थकी कोई विशेषता नही है।

इस प्रकार श्वेताम्वर आम्नायके पाठोमे दिगम्वर आम्नायके पाठोकी अपेक्षा कोई मौलिक भेद नहीं है। जो कुछ भी अन्तर है वह 'नमो' पाठमे है। इस सम्प्रदायके आगमिक ग्रन्थोमे भी 'एा' के स्थानपर 'न' पाया जाता है। इसका कारण यह है कि अर्घमागघी प्राकृतमे विकल्पसे 'ण' के स्थान-पर 'न' होता है। दिगम्बर आम्नायके साहित्यकी प्राकृत प्रायः जैन शौर-सेनी है जो महाराष्ट्रीके नकारके स्थानपर एाकार होनेमे समता रखती है। किन्तु श्वेताम्वर सम्प्रदायके साहित्यकी प्राकृत भाषा बर्घमागघी है, इसमे णकारके स्थानपर एकार दोनो प्रयोग पाये जाते हैं। वताया गया है कि ''महाराष्ट्रयां नकारस्य सर्वढा णकारो जायतेऽर्द्ध-यागध्या तु नकारणकारो द्वाववि।'' यथा ''छणं छण परिण्णाय ढोगसर्घ च सम्बसो।''--आचा० १-२-३-१०१।

परन्तु इस सम्बन्धमे एक महत्त्वपूर्ण वात यह है कि भाषाके परि-वर्तनसे शब्दोकी शक्तिमे कमी आती है, जिससे मन्त्रशास्त्रके रूप और मण्डलमे विकृति हो जाती है और साधकको फल-पाप्ति नही हो पाती है। अतः णमो पाठ ही समीचीन है, इस पाठके उच्चारण मनन और चिन्तनमे आत्माकी शक्ति अधिक लगती है तथा फलप्राप्ति शीघ्र होती है। मन्त्रोच्चारणसे जिस प्रार्ग-विद्युत्का सचार किया जाता है, वह 'णमो' के घर्षणसे ही उत्पन्न की जा सकती है। अतएव शुद्धपाठ ही काममे लेना चाहिए। इस महामन्त्रमे शुद्धात्माओको कमण नमस्कार किया गया प्रतीत नहीं होता है। रत्नत्रयकी पूर्णना तथा पूर्एं कर्म कलकका विनाश तो णमोकार मन्त्रका सिद्ध परमेष्ठीमे देखा जाता है, अत इस महामन्त्र-के पहले पदमे सिद्धोको नमस्कार होना चाहिए पदकम था; किन्तु ऐसा नही किया गया है। घवला टीकामें आचार्य वीरसेन स्वामीने इस आशकाको उठाकर निम्नप्रकार समाधान किया है-

विगताशेपल्ठेपेषु सिद्धेषु सःस्वर्हतां सलेपानामादौ किमिति नमस्कार कियत इति चेन्नेव दोषः, गुणाधिकसिद्धेषु श्रद्धाधिक्यनिवन्धनत्वात् । असस्यर्हत्याप्तागमपदार्थावगमो न भवेदस्मदादीनाम्, संजातश्चेतत् प्रसादा-विव्युपकारापेक्षया वादावर्हन्नमस्कारः क्रियते । न पक्षपातां दोपाय जुम-पक्षवृत्ते श्रेयोहेतुत्वात् । अद्वैतप्रधाने गुर्णाभूतद्वेते द्वैतनिवन्धनस्य पक्ष-पातस्यानुपपत्तेश्च । आश्रद्धाया आप्तागमपदार्थविपयश्रद्धाधिक्यनिवन्धनत्व-ण्यापनार्थं वाईत्वामादौ नमस्कारः ।

अर्थात् — सभी प्रकारके कमें लेपसे रहित सिद्धपरमेष्ठीके विद्यमान रहते हुए अवातिया कर्मोंके लेपसे युक्त अरिहन्तोको आदिमे नमस्कार क्यो किया है ? इस आशकाका उत्तर देते हुए वीरसेन स्वामीने लिखा है कि यह कोई दोप नहीं है । क्योकि सबसे अधिक गुणवाले सिद्धोंमे श्रद्धाकी अधिकताके कारण अरिहत परमेप्ठी ही हैं – अरिहन्त परमेष्ठी-के निमित्तसे ही अधिक गुणवाले सिद्धोमे सबसे अधिक श्रद्धा उत्पन्न होती है अयवा यदि अरिहन्त परमेप्ठी न होते तो हम लोगोको आप्त आगम और पदार्थका परिज्ञान नही हो सकता था। यत अरिहन्तकी रूपासे ही हमे वोधकी प्राप्ति हुई है, इमलिए उपकारकी अपेक्षा भी आदिमें अरि-हन्तोको नमम्कार करना युक्ति-सगत है । जो मार्गदर्शक उपकारो होता है उसीका सबसे पहले स्मरण किया जाता है । मगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन

यदि कोई यह कहे कि इस प्रकार आदिमे अरिहन्तोको नमस्क करना तो पक्षपात है ? इसपर आचार्य उत्तर देते हैं कि ऐसा पक्षप दोपोत्पादक नही है; किन्तु शुभ पक्षमे रहनेसे वह कल्याणका ही का है। तथा द्वैतको गौरा करके अद्वैतकी प्रधानतासे किये गये नमस्का द्वैतमूलक पक्षपात वन भी तो नही सकता है। अत. उपकारीके रू अरिहन्त भगवान्को सवसे पहले नमस्कार किया है, पश्चात् सि परमेधीको।

अरिहन्त और सिद्धमे नमस्कारका उक्त कम मान लेनेपर, आचा उपाध्याय और सर्वसाधुके नमस्कारमे उस कमका निर्वाह क्यो नही कि गया है ? यहाँ भी सवसे पहले साघु परमेष्टीको नमस्कार किया जात पश्चात् उपाध्याय और आचार्य परमेष्ठीको नमस्कार होना चाहिए क पर ऐसा पदकम नही रखा गया है।

उपर्युक्त आशकापर विचार करनेसे ऐमा प्रतीत होता है कि महामन्द्रमे परमेष्ठियोको रत्नत्रय गुणकी पूर्णता और अपूर्णताके का दो मागोमे विभक्त किया है। प्रथम विभागमे अर्हन्त और सिद्ध द्वितीप विभागमे आचार्य, उपाध्याय और साघु हैं। प्रथम विभाग परमेष्ठियोमे रत्नत्रयगुणकी न्यूनतग्वाले परमेब्ठीको पहले और रत्नत्र गुणकी पूर्णनावाले परमेष्ठीको पश्चात् रखा गया है। इस कमानुम अरिहन्तको पहले और सिद्धको वादमे पठित किया है। इस कमानुम अरिहन्तको पहले और सिद्धको वादमे पठित किया है। इस कमानुम अरिहन्तको पहले और सिद्धको वादमे पठित किया है। इस कमानुम अरिहन्तको पहले और सिद्धको वादमे पठित किया है। इस कमानुम अरिहन्तको पहले और सिद्धको वादमे पठित किया है। इस कमानुम अरिहन्तको पहले और सिद्धको वादमे पठित किया है। इस कमानुम अरिहन्तको पहले और सिद्धको वादमे पठित किया है। हसरे विभाग परमेष्ठियोंमे भी यही कम है। आचार्यो और उपाध्यायकी अपेक्षा मुनि स्थान ऊँचा है, क्योकि गुणस्थान-आरोहण मुनिपदसे ही होता है, आच् करना पहता है। मुक्ति भी मुनिपदसे ही होती है तिथा रत्नत्रयकी पूर्ण इसो पदमे सम्भव है। अतः दोनो विभागोमे उन्नत आत्माओको परच पठित किया गया है।

५६

मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन ५७

एक अन्य समाधान यह भी है कि जिस प्रकार प्रथम विभागके पर-मेष्ठियोमे उपकारी परमेष्ठीको पहले रखा गया है, उसी प्रकार द्वितीय विभागके परमेष्ठियोमे भी उपकारी परमेष्ठीको प्रथम स्थान दिया गया है। आत्मकल्याणकी टष्टिसे साधुपद उन्नत है, पर लोकोपकारकी दृष्टिसे आचार्यपद श्रेष्ठ है। आचार्य संघका व्यवस्थापक ही नही होना, बल्कि अपने समयके चतुर्विध संघके रक्षराके साथ धर्म-प्रसार और धर्म-प्रचार-का कार्य भी करता है। धार्मिक दृष्टिसे चतुर्विध संघकी सारी व्यवस्था उसीके ऊपर रहती है। उसे लोक व्यवहारज्ञ भी होना चाहिए जिससे लोकमे तीर्थंकर-द्वारा प्रचतित धर्मका भलीभांति संरक्षरा कर सके। वत: जनताके उत्थानके साथ आचार्यका सम्वन्ध है, यह अपने धर्मापदेश-द्वारा जनताको तीर्थंकरो-द्वारा उपदिष्ट मार्गका अवलोकन कराता है। भूले-भटकोको धर्मपन्थ सुफाता है। अतएव जनताका धार्मिक नेता होनेके कारण आचार्य अधिक उपकारी है। इसलिए द्वितीय विभागके पर-मेष्ठियोमे आचार्यपदको प्रथम स्थान दिया गया है।

आचार्यसे कम उपकारी उपाध्याय हैं। आचार्य सर्वसाधारणको अपने उपदेशसे घर्ममार्गमे लगाते हैं, किन्तु उपाध्याय उन जिज्ञासुओको अध्य-यन कराते हैं, जिनके हूदयमे ज्ञानपिपासा है। उनका सम्वन्ध सर्वभाधा-रणसे नहीं, बल्कि सीमित अध्ययनाथियोसे है। उदाहरणके लिए यो कहा जा सकता है कि एक वह नेता है जो अगणित प्राणियोकी सभामे अपना मोहक उपदेश देकर उन्हे हितकी ओर ले जाना है और दूमरा वह प्रोफेसर है, जो एक सीमित कमरेमे बैठे हुए छात्रवृन्दको गम्मीर तत्त्व ममभाता है। हैं दोनो ही उपकारी, पर उनके उपकारके परिमाण और गुणोंमे अन्तर है। अत आचार्यके अनन्तर उपाध्याय पदका पाठ भी उपकार गुणकी न्यूनताके कारण ही रखा गया है।

अन्तमें मुनिपद या साबुपदका पाठ आता है । साघु दो प्रकारके है-द्रव्यलिगी और भावलिंगी । आत्मकल्याण करनेवाले भावलिंगी साघु हैं ।

ť ٢ F Ń l ند ان ĩ T, ĥ 1 **K** in t Į.  $\mathbf{f}_1^{\mathrm{P}}$  ये अन्तरग – काम, कोघ, मान, माया, लोभ रूप परिग्रहसे तथा वहि-रंग – घन, घान्य, वस्त्र आदि सभी प्रकारके परिग्रहसे रहित होकर आत्म-चिन्तनमे लीन रहते हैं। ये सर्वदा लोकोपकारसे पृथक् रहकर आत्मसाधनामे रत रहते हैं। यद्यपि इनकी सौम्य मुद्रा तथा इनके अहिसक आचरणका प्रभाव भी समाजपर अमिट पडता है, पर ये आचार्य या उपाध्यायके समान लोक-कल्याणमे सलग्न नही रहते हैं। अत 'सब्ब-साथु' पदका पाठ सबसे अन्तमे रखा गया है।

रणमोकार महामन्त्र अनादि है । प्रत्येक कल्पकालमे होनेवाले तीर्थंकरों-के द्वारा इसके अर्थका और उनके गणघरोके द्वारा इसके शब्दोका निरूपण किया जाता है। पूजन-पाठके आरम्भमे इस णमोकार महामन्त्रका महामन्त्रको अनादि कहकर स्मरण किया गया अनादि-साटित्व विमर्श है। पूजनका आरम्भ ही इस महामन्त्रसे होता है । पाँचो परमेष्ठियोको एक साथ नमस्कार होनेसे यह मन्त्रपच परमेष्ठी मन्त्र भी कहलाता है। पच परमेष्ठी अनादि होनेके कारण यह मन्त्र अनादि माना जाता है । इस महामन्त्रमे नमस्कार किये गये पात्रआदि नही, प्रवाहरूपसे अनादि हैं और इनको स्मरएा करनेवाला जीव भी अनादि है। वास्तविकता यह है कि णमोकार मन्त्र आत्माका स्वरूप है, आत्मा अनादि है, अतः यह मन्त्र भी अनादिकालसे गुरुपरम्परा-द्वारा प्रति-पादित होता चला आ रहा है। अघ्यात्ममजरीमे वताया गया है कि "इदम् अर्थमन्त्र परमार्थतीर्थ9रंपरागुरूपरपराप्रसिद्ध विद्युद्धोपदंशदम् ''' अर्थात् अभीष्ट सिद्धिकारक यह मन्त्र तीर्थंकरोकी परम्परा तथा गुरुपरम्परा<sup>से</sup> अनादिकालसे चला आ रहा है । आत्माके समान यह अनादि और अवि-नश्वर है । प्रत्येक कल्पकालमे होनेवाले तीर्थंकरोके द्वारा इसका प्रवचन होता है । द्वितीय छेदसूत्र महानिशीथके पाँचवें अघ्यायमे वताया गया है कि – एय तु ज पचमगळमहासुयक्ऊधस्स वक्खाण तं महया पवंधे<sup>ण</sup> भणतगयपज्जवेहि सुत्तस्स य पियभूयाहि णिजुत्तिमासचुन्नांहिं जहेव

अणत-नाण वसणधरेहिं तित्थयरेहिं वक्खाणिय तहेव समासओ वक्या-णिज्ज त आसि । अहन्नया कालपरिहाणिटोसेण ताओ णिज्जुत्ति-भास-चुन्नीओ वुच्छिन्नाओ । इभो य वच्च तेण कालेण समएण महिड्ढि-पत्ते पयाणुपारी वहरसामी नाम दुवालसगसुअहरे समुप्पन्ने । तेण य प वर्मगल-महासुयक्खधस्स उद्धारो मूल सुत्तस्स मज्झे लिहिओ । मूलसुत्तं पुण सुत्तत्ताएगणहरेहि अत्यताए अरिहंनेहि भगवतेहिं धम्मतित्थयरेहिं तिलोगमहिएहिं वारजिणिदेहिं पन्नविय त्ति एस बुड्ढसंपयाओ ।''

अर्थात्-इस पचमंगल महाश्रुतस्कन्घका व्याख्यान महान् प्रवन्धसे अनन्त गुण और पर्यायोसहित, सूत्रकी प्रियभूत निर्युक्ति, भाष्य और चूर्णियो-द्वारा जैसा अनन्त ज्ञान-दर्शनके घारक तीर्थंकरोने किया, उसी प्रकार सक्षेपमे व्याख्यान करने योग्य था। परन्तु आगे काल-परिहाणिके दोपसे वे निर्युक्ति, भाष्य और चूर्रिएायां विच्छिन्न हो गयी। फिर क्रुछ काल जानेपर यथा समय महाऋद्धिको प्राप्त पदानुमारी वज्जस्वामी नामक द्वादशाग श्रुतज्ञानके घारक उत्पन्न हुए। उन्होने पचमगल महाश्रुतस्कन्वका खदार मूल सूत्रके मच्य लिखा। यह मूलसूत्र सूत्रत्वकी अपेक्षा गणघरो-द्वारा तथा अर्थकी अपेक्षा अरिहन्त भगवान्, घर्मतीर्थकर त्रिलोक-महित वीर जिनेन्द्रके द्वारा प्रज्ञापित है, ऐसा ष्टद्ध सम्प्रदाय है।

रवेताम्बर आगमके उक्त विवेचनसे यह स्पष्ट है कि झ्वेताम्बर सम्प्रदायमे णमोकार मन्त्रके अर्थका विवेचन तीर्थंकरो-ढारा तथा शब्दो-का विवेचन गएणघरो द्वारा किया गया माना गया है। इस कल्पकालके अन्तिम तीर्थंकर भगवान् महाबीरने इस महामन्त्रके अर्थका निरूपण तथा गौतम स्वामीने शब्दोका कथन किया है। कालदोपके कारण तीर्थंकर-ढारा कयित व्याख्यानके विच्छिन्न हो जानेसे ढादशाग ज्ञानके घारी श्री वज्यस्वामीने इसका उद्धार किया। अतएव यह मन्त्र अनादि है, गुरु-परम्परासे अनादिकालसे प्रवाहरूपमे चला आ रहा है। हाँ, इतनी वात ६०

अवश्य है कि प्रत्येक कल्पकालमे इस मन्त्रका व्याख्यान एव शब्दो-द्वारा प्रणयन अवश्य होता है ।

जैसा कि आरम्भमे कहा गया है कि दिगम्बर-परम्परा इस महामन्त्रको अनादि मानती है। जैसे वस्तुएँ अनादि हैं, उनका कोई कर्ता-धर्ता नही है, उसी प्रकार यह मन्त्र भी अनादि है, इसका भी कोई रचयिता नही है। मात्र व्याख्याता ही पाये जाते हैं। षट्खण्डागमके प्रथम खण्ड जीवट्ठाणके प्रारम्भमे यह मात्र मगलाचरण रूपसे अकित किया गया है। धवला टीकाके रचयिता श्री वीरसेनाचार्यने टीकामें ग्रन्थ-रचनाके क्रमका निरूपण करते हुए कहा है—

मंगछ-णिमित्त हेऊ परिमाण णाम तह य कत्तार ।

वागरिय छ प्पि पच्छा वक्खाणउ सत्थमाइरियो ॥

इदि णायमाइरिय-परपरागयं मणेणावहारिय पुन्वाहरियायारागु-सरणं ति-रयण हेउ त्ति पुष्फदंता इरियो मगळादीणं छण्णं सकारणाण परुवणहं सुत्तमाह----''णमो अरिष्टताण'' इत्यादि ।

अर्थात्—मगल, निमित्त, हेतु, परिणाम, नाम और कर्त्ता इन छह अधिकारोका व्याख्यान करनेके पश्चात् शास्त्रका व्याख्यान आचार्य करते हैं। इस आचार्य-परम्पराको मनमे घारण करना तथा पूर्वाचार्योंकी व्यवहार-परम्पराका अनुसरण करना रत्नश्रयका कारण है, ऐसा समफ्तकर पुष्पदन्ताचार्य मगलादि छहोके सकारएा प्ररूपणके लिए 'णमो अरिहताण' आदि मगल-सूत्रको कहते हैं। श्री वीरसेनाचार्यने इस मगलसूत्रको 'ताल्पलव'–तालप्रलम्व सूत्रके समान देशामर्षक कहकर मंगल, निमित्त, हेतु आदि छहो अधिकारवाला सिद्ध किया है

आगे चलकर वीरसेनाचार्यने मगल शब्दकी व्युत्पत्ति एव अनेक दृष्टियोसे भेद-प्रभेदोका निरूपण करते हुए मगलके दो भेद वताये हैं----

१. धवला टीका, प्र० पु०, पृ० ७।

#### 

"तच मगल हु।वेहं णिबद्धमणिवद्धमिदि । तथ्य णिवद्ध णाम जो सुत्तस्सादीए सुत्तकत्तारेग णिवद्ध-देवदा-णमोक्कारो तं णिवद्ध मगलं । जो सुत्तस्सादीए सुत्तकत्तारेण कय देवदा णमोक्कारो तमणिवद्ध-मगल । इदं पुण जीवद्वाण जिवद्ध-मंगलं । यत्तो 'इमेसि चोद्दमण्हं जीवसमा-साण' इटि एरस्स सुत्तस्सादीए णिवद्ध – णमो अरिहंताणं' इच्चादि-देवदा-णमोक्कार-दसणाटो । '''

अर्थात् —मगल दो प्रकारका है—निवद्ध और अनिवद्ध । सूत्रके आदिमें सूत्रकर्ता द्वारा जो देवता-नमस्कार अन्यके द्वारा किया गया लिखा जाये अर्थात् पूर्व परम्परासे चले आये किसी मगलसूत्र या श्लोकको अथवा परम्परा-द्वारा निरूपित अर्थके आघारपर स्वरचित सूत्र या श्लोकको अंकित करना निवद्ध मगल है । रचनाके आदिमे मनसा या वचसा यो ही सूत्र या मगल वाक्य विना लिखे जो नमस्कार किया जाता है. वह अनिवद्ध कह-लाता है । यहाँ 'जीवस्यान' नामक प्रयमखण्डागममे 'इमेसिं चोइसण्ह जोबसमासाण' इत्यादि जीवस्यान क इस सूत्रके पहले 'णमो अरिहन्ताण' इत्यादि मगलसूत्र, जो देवता नमस्कार रूपमें विद्यमान है, परम्पराप्राप्त निवद्ध मगल है ।

उपर्युक्त विवेचनका निष्कर्ष यह है कि वीरसेन स्वामीके मान्यता-नुमार यह मगलसूत्र परम्परासे प्राप्त चला आ रहा है, पुष्पदन्तने इसे यहाँ अक्ति कर दिया है । इमसे इस महामन्त्रका अनादित्व सिद्ध होता है ।

अलकारचिन्तामणिमे निवद्ध और अनिवद्ध मगलको परिभाषा निम्न प्रकार की गयी है। जिनसेनाचार्यने निवद्धका अर्थ लिखित और अनिवद्ध-का अर्थ अलिखित या अनकित नही लिया है। वह लिखते हैं –

स्वकाच्यमुखे स्वकृतं पद्य निवद्मम्, परकृतमनिवद्मम् ।

१. भवला टोका, प्रथम पु०, १० ४१।

## ६२ मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

अर्थात्—स्वरचित मगल अपने ग्रन्थमे निवद्ध और अन्यरचित मंगलसूत्रको अपने ग्रन्थमे लिखना अनिवद्ध कहा जाता है ।

उक्त परिभाषाके आघारपर णमोकार मन्त्रको अनिवद्ध मगल कहा जायेगा । क्योकि आचार्य पुष्पदन्त इसके रचयिता नही है । उन्हें तो यह मन्त्र परम्परासे प्राप्त था, अत उन्होंने इस मगलवाक्यको ग्रन्थके आदि-मे अकित कर दिया । इसी आज्ञयको लेकर वीरसेन स्वामीने घवला टीका (१।४१) मे इसे अनिबद्ध मगल कहा है ।

वैशाली प्रतिष्ठानके निर्देशक श्री डॉ० हीरालालजीने वेदनाखण्डके 'णमो जिणाण' इस मंगलसूत्रकी घवला टीकाके 'आघारपर णमोकार मन्त्रके आदिकर्ता श्रीपृष्पदन्ताचार्यको सिद्ध करनेका प्रयास किया है किन्तु अन्य आर्प ग्रन्थोंके साथ तथा जीवट्ठाणखण्डके मगलसूत्रकी घवला टीकाके साथ डॉक्टर साहबके मन्तव्यकी तुलना करनेपर प्रतीत होता है कि यह मन्त्र अनादि है। जैसे अग्निका उष्णत्व, जलका शीतत्व, वायुका स्पर्शवत्त्व एव आत्माका चेतनघर्म अनादि है, उसी प्रकार यह णमोकार मन्त्र अनादि है । अथवा अनादि जिनवाणीका अग होनेसे यह मन्त्र अनादि है । महावन्ध प्रथम भागकी प्रस्तावनामे वताया गया है कि ''जिस<sup>२</sup>प्रकार 'णमो जिणाण' आदि मगलसूत्र भूतवलि-द्वारा संगृहीत है, ग्रथित नही है, उसी प्रकार णमोकार मन्त्र रूपसे ख्यात अनादि मूलमन्त्र नामसे वन्दित 'र्एामो अरिहताण' आदि भी पुष्पदन्त आचार्य-द्वारा सग्रहीत है, ग्रथित नही है।" मोक्षमार्ग अनादि है, इस मार्गके उपदेशक और पथिक भी अनादि हैं, तीर्थंकर प्रभुओकी परम्परा भी अनादि है । अन यह अनादि मूलमन्त्र भगवान्की दिव्यघ्वनिसे प्राप्त हुआ है। सर्वज्ञ तीर्थंकर भगवान्ने अपनी दिव्यध्वनिसे जिन तत्त्वोका प्रकाशन किया, गराघरदेवने उन्हे द्वादग्राग वाणीका रूप दिया । अतएव

१. धवला टीका, पुस्तक २, ५० ३३-३६।

२. महावन्ध, प्रथम भाग प्रस्तावना, पू० ३० ।

## मगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन ६३

अनादि द्वादशागवाणीका अंग होनेसे यह महामन्त्र अनादि है। इस महा-मन्त्रके सम्वन्वमे निम्न क्लोक प्रसिद्ध है।

> अनादिम्लमन्त्रोऽच सर्वेतिष्तविनाशनः । मङ्गलेपु च सर्वेपु प्रथमं सङ्गलं मतः ॥

द्रव्यायिक नयकी अपेक्षासे यह मंगलसूत्र अनादि है और पर्याया-यिक नयकी अपेक्षा सादि है। इसी प्रकार यह नित्यानित्य रूप भी है। कुछ ऐतिहासिक विद्वानोका अभिमत है कि साधु शब्दका प्रयोग साहित्य-मे अधिक पुराना नही है वत इम अर्थमे ऋषि-मुनि शब्द ही प्राचीन-कालमे प्रचलित थे। णमोकार मन्त्रमे 'साहूण पाठ है, अतः यह शब्द ही इस वातका द्योतक है कि यह मन्त्र अनादि नही है। इस शब्दका समाधान पहले ही किया जा चुका है, क्योकि शब्दरूपमे निवद्ध यह मन्त्र अवश्य सादि है अर्थकी अपेक्षा यह अनादि है। इमे अनादि कहनेका अर्थ यही है कि द्रव्यायिक नयकी अपेक्षा इसे अनादि कहा गया है।

किसी भी कायंका फल दो प्रकारसे प्राप्त होता है—तात्कालिक और कालान्तरगावी । इस महामन्त्रके स्मरणसे ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय आदि क्मोंका क्षय होकर वल्याण—श्रेयोमागंकी प्राप्ति होना, इमका तात्कालिक फल है । अनादिकर्म लिप्त आत्मा इस महामन्त्रके स्मरणसे तत्काल ही श्रद्धालु हो सम्यक्त्वकी ओर अन्नसर होता है । पचपरमेष्ठीका पवित्र न्मरण व्यक्तिवो आत्मिक वल प्रदान करता है। यत पचपरमेष्ठीका पवित्र न्मरण व्यक्तिवो आत्मिक वल प्रदान करता है। यत पचपरमेष्ठीका पवित्र न्मरण व्यक्तिवो आत्मिक वल प्रदान करता है। यत पचपरमेष्ठीका पवित्र न्मरण व्यक्तिवो आत्मिक वल प्रदान करता है। यत पचपरमेष्ठीका पवित्र न्मरणने आत्मागे पवित्रता आती है, ग्रुप परिणति उत्पन्न हो जाती है और आत्मामे ऐनी प्रक्ति उत्पन्न हो जाती है, जिमसे वह स्वयमेव ही घर्मकी ओर जगमर होनी है । अत तात्कालिक फल आत्मणुद्धि है । कालान्तरभावी फलमे आत्माकी ग्रुभ परिणतिके कारण अर्थ---धन, ऐरवर्य अभ्युदय ओर काम---सासारिक भोग, सुख, स्वाय्थ्य आदिके साथ भ्वर्गादिकी प्राप्ति है । वास्तवमे णमोकार मन्त्रका उद्देश्य मोक्ष- प्राप्ति है और यही इस मन्त्रका यथार्थ फल है, किन्तु इस फलकी प्राप्तिके लिए आत्मामे क्षायिक सम्यक्त्वकी योग्यता अपेक्षित है।

हमारे आगममे इस मन्त्रकी वडी भारी महिमा वतलायी गयी है। यह सभी प्रकारकी अभिलाषाओको पूर्ए। करनेवाला है। आत्मशोषनका णमोकारमन्त्रका हेतु होते हुए भी नित्य जाप करनेवालेके रोग, माहात्म्य शोक, आधि, व्याधि आदि सभी बाधाएँ दूर हो जाती हैं। पवित्र, अपवित्र, रोगी, दुखी, सुखी

आदि किसी भी अवस्थामें इस मन्त्रका जप करनेसे समस्त पाप भस्म हो जाते हैं तथा बाह्य और अभ्यन्तर पवित्र हो जाता है। यह समस्त विघ्नोको दूर करनेवाला तथा समस्त मगलोमे प्रथम मगल है। किसी भी कार्यके आदिमे इसका स्मरण करनेसे वह कार्य निर्विघ्नतया पूर्ण हो जाता है। वताया गया है।

> एसो पचणमोयारो सन्वपावष्गणासणो। मगलाणं च सन्वेसि पढम होइ मंगल ॥

इस गाथाकी व्याख्या करते हुए सिद्धचन्द्रगणिने लिखा है-"एष पद्धनमस्कारः एप-प्रस्यक्षविधीयमानः पद्धानामहँदादीनां नमस्कार.-प्रणामः । स च कीदृशः ? सर्वपापप्रणाशन । सर्वाणि च तानि पापानि च सर्वपापनि इति कर्मधारयः । सर्वपाप,नां प्रकर्षेण नाशना---विध्वसक सर्वपापप्रणाशनः, इति तत्पुरुषः । सर्वेषां द्रव्यमात्रभेटमिन्नानां मङ्गलानां प्रथममिटमेव मङ्गलम् । च समुच्चये पछत्तु पटेषु चतुर्थ्यर्थपु पष्टी । अन्न चाष्टपष्टिरक्षराणि, नव पटानि, अष्टौ च संपदो--विश्राम-स्थानानि ।

पुनः सर्वेषां मङ्गलानां—मङ्गलकारकवस्तूना दधिरूर्वाक्षतचन्दन-नालिकेरपूर्णकलग्न-स्वस्तिक टर्पण-भडासन-वर्धमान-मरम्यर्गल-श्रीवरस-नन्द्यावर्ताडीना मध्ये प्रथम मुख्यं मङ्गल मङ्गलकारको मवति । यताऽस्मिन् परिते जप्ते स्मृते च मर्वाण्यपि मङ्गलानि मवर्न्तास्यर्थः ।" मगलमन्त्र णमोकार • एक अनुचिन्तन

્ર દ્વ

अर्थात्—यह एामोकार मन्त्र, जिसमे पंचपरमेष्ठीको नमस्कार किया गया है, सभी प्रकारके पापोको नष्ट करनेवाला है। पापीसे पापी व्यक्ति भी इस मन्त्रके स्मरणसे पवित्र हो जाता है तथा सभी प्रकारके पाप इस महामन्त्रक़े स्मरणसे नष्ट हो जाते हैं। यह दधि, दूर्वा, अक्षत, चन्दन, नारियल, पूर्णकल्ण, स्वस्तिक, दर्पण, भद्रायन, वर्धमान, मत्स्य-युगल, श्रीवत्स, नन्द्यावर्त आदि मगल-वय्तुओमे सबसे उत्कृष्ट मगल है। इसके स्मरण और जपसे अनेक प्रकारकी सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं। अमगल दूर हो जाता है और पुण्यकी वृद्धि होती है।

तात्पर्यं यह है कि किसी भी वस्तुकी महिमा उमके गुणोंके द्वारा व्यक्त होती है। इस महामन्त्रके गुण अचिन्त्य हैं। इसमे इस प्रकारकी विद्युत् शक्ति वर्तमान है जिससे इसके उच्चारण मात्रसे पाप और अशुभ-का विघ्वंस हो जाता है तथा परम विभूति और कल्याणकी प्राप्ति होती है। इस महामन्त्रकी महिमा व्यक्त करनेवाली अनेक रचनाएँ हैं; इसमे णमोकारमन्त्रमाहात्म्य, नमस्कारक रुरनेवाली अनेक रचनाएँ हैं; इसमे णमोकारमन्त्रमाहात्म्य, नमस्कारक रुर, नमस्कारमाहात्म्य आदि प्रधान, हैं। कहा जाना है कि जन्म, मरएा, भय, परामव, वलेश, दु ख, दारिद्वश्र्<sub>हो</sub> आदि इस महामन्त्रके जापसे क्षण भरमे भस्म हो जाते हैं। इसकी अचि<sub>ग्ररी</sub>र महिमाका वर्र्यान णमोकारमन्त्र-माहात्म्यमे निम्न प्रकार वतलाया गय, उन्पन्न

मन्त्रं संमारसारं जिजगदनुषमं सर्वपापारिमन्त्रं आत्माको संसारोच्छेदमन्त्रं विपभविषहरं कर्मनिर्मूलमन्त्रम् । ाजा सकता मन्त्रं सिद्धिप्रदान शिवमुखजनन केवलज्ञानमन्त्रं इसकी शक्ति मन्त्र श्रीजैनमन्त्रं जप जप जपितं जन्मनिर्वाणमन्त्रम् <sup>4</sup>र्थ्य निहित है । इसके द्वारा भूत, श्राकृष्टि सुरसंपदां विदधतं सुक्तिश्रियो चडयक् विघ्नोको क्षण-भरमे उषाट विपदा चतुर्गतिभुचां विद्वेषमात्मैनमा, य तत्काल शपना फल स्तम्म दुर्गमन प्रति प्रयत्त्तो माहम्य संकार णमोकार मन्त्र भी पात्रात्पद्यनमस्क्रियाक्षरमर्या माराधना दे

५

योऽसख्यदु खक्षयकारणस्मृतिः य ऐहिकामुष्मिकसौख्यकामधुक् । यो दुष्पमायामपि कल्पपादपो मन्त्राधिराजः स कथ न जप्यते ॥

न यद्र्दापेन सूर्येण चन्द्रेणाप्यपरेण वा।

तमस्तद्पि निर्नाम स्यान्नमस्कारतेजला ॥

अर्थात्—भावसहित स्मरण किया गया यह णमोकारमन्त्र असख्य दु खोको क्षय करनेवाला तथा इहल्जैकिक और 'पारल्जैकिक समस्त सुखो-को देनेवाला है। इस पचमकालमे कल्पवृक्षके समान सभी मनोरथोको पूर्एा करनेवाला यह मन्त्र ही है, अत संसारी प्राणियोको इसका जप अवस्य करना चाहिए। जिस अज्ञान, पाप और सक्लेशके अन्धकारको सूर्य, चन्द्र और दीपक दूर नही कर सकते हैं, उस धने अन्धकारको यहँ मन्त्र नष्ट कर देता है।

इस मन्त्रके चिन्तन, स्मरण और मनन करनेसे भूत, प्रेत, ग्रहवाधा, राजभय, चोरभय, दुष्टुभय, रोगभय आदि सभी कष्ट दूर हो जाते हैं। राग-द्वेषजन्य अगान्ति भी इस मन्त्रके जापसे दूर होती है। यह इस पचम-कालमे कल्पवृक्ष, चिन्तामणिरत्न या कामधेनुके समान अभीष्ट फल देने-वाला है। जिस प्रकार समुद्रके मन्थनसे सारभूत अमृत एव दधिके मन्थनसे सारभूत घृत उपलब्ध होता है, उसी प्रकार आगमका सारभूत यह णमो-कार मन्त्र है। इसकी आराधनास सभी प्रकारके कल्याण प्राप्त होते हैं। श्री, ह्वी, घृति, कीति, चुद्धि और लक्ष्मी आदिकी प्राप्ति इस मन्त्रके जपसे होती है। कर्मकी ग्रन्थिको खोलनेवाला यही मन्त्र है तथा माव-पूर्वक नित्य जप करनेसे निर्वाण पदकी प्राप्ति होती है।

भगवान्की पूजा, स्वाध्याय, सयम, तप, दान और गुरुभक्तिके साथ प्रतिदिन इस णमोकार मन्त्रका तीनो सन्व्याओमे जो भक्तिभावसहित जाप करता है, वह इतना पुण्यासव करता है, जिससे चक्रवर्ती, अहमिन्द्र, इन्द्र आदिके पदोको प्राप्त करनेकी शक्ति उत्पन्न हो जाती है। ऐसा व्यक्ति अपने पुण्यातिशयके कारएग तीर्थंकर भी वन सकता है। अपने सातिशय पुण्यके कारण वह तीर्थ-प्रवर्तक पदको प्राप्त हो जाता है। तथा जो व्यक्ति इस मन्त्रका साठ करोडे, साठ लाख, साठ हजार और साठ सौ साठ वार लगातार जाप करता है, वह शाश्वतपदको प्राप्त हो जाता है। लगातार सात लाख जप करनेवाला व्यक्ति सभी प्रकारके कष्टोसे मुक्ति प्राप्त करता है तथा दारिद्रच भी उसका नष्ट हो जाता है। घूप देकर एक लाख वार जपनेवाला भी अपनी अभीष्ट मन कामनाको पूर्ण करता है। इस मन्यका अचिन्त्य प्रभाव है।

णमोकारमन्त्रके कर कपाय और परिग्रहका शक्तिके अनुसार त्याग जापकरनेकी विधि कर कोमल और दयालुचित्त हो जाप करना । यहाँ द्रव्यगुद्धिका अभिप्राय पात्रकी अन्तरंग गुद्धिसे है ।

जाप करनेवालेको यथागक्ति अपने विकारोको हटाकर ही जाप करना चाहिए। अन्तरगमे काम, कोघ, लोभ, मोह, मान, माया झादि विकारोको हटाना आवश्यक है। २. क्षेत्रशुद्धि----निराकुल स्थान, जहाँ हल्ला-गुल्ला न हो तथा डाँस, मच्छर आदि बाधक जन्तु न हो। चित्तमे क्षोभ उत्पन्न करनेवाले उपद्रव एव भीन-उष्णकी बाधा न हो, ऐसा एकान्त निर्जन स्थान जाप करनेके लिए उत्तम है। घरके किसी एकान्त प्रदेशमे, जहाँ अन्य किसी प्रकारकी बाधा न हो और पूर्ण शान्ति रह सके, उस स्थानपर भी जाप किया जा सकता है। ३. समय शुद्धि---प्रातः, मध्याह्न और सन्ध्या समय कमसे कम ४५ मिनिट तक लगातार इन महामन्त्रका जाप करना चाहिए। जाप करते समय निश्चिन्त रहना एव निराकुल होना

१. भट्टेव य भट्टमया, घट्टमउरस भट्टलक्त भट्टकोदीभो ।

जो गुणर भत्तिजुजो, सी पावर सामयं ठार्च ॥शा

परम आवश्यक है। ४. आसनशुद्धि - काष्ठ, शिला, भूमि, चटाई या शीतलपट्टीपर पूर्वदिशा या उत्तरदिशाकी ओर मुँह करकेपद्मासन, खड्गा-सन या अर्घपद्मासन होकर क्षेत्रतथा कालका प्रमाण करके मौनपूर्वक इस मन्त्रका जाप करना चाहिए । ५ विनयग्रुद्धि---जिस आसनपर वैठकर जाप करना हो, उस आसनको सावघानीपूर्वक ईर्यापथ शुद्धिके साथ साफ करना चाहिए तया जाप करनेके लिए नम्रतापूर्वक भीतरका अनुराग भी रहना आवश्यक है । जवतक जाप करनेके लिए भीतरका उत्साह नहीं 🥇 होगा, तवतक सच्चे मनसे जाप नही किया जा सकता । ६. मनःशुद्धि---विचारोंकी गन्दगीका त्याग कर मनको एकाग्र करना, चचल मन इधर-उघर न भटकने पाये इसकी चेष्टा करना, मनको पूर्णतया पवित्रबनानेका प्रयास करना ही इस गुद्धिमे अभिप्रेत है । ७ वचनगुद्धि---- घीरे-घीरे साम्यभाव-पूर्वक इस मन्त्रका शुद्ध जाप करना अर्थात् उच्चारण करनेमे अशुद्धि न होने पाये तथा उच्चारण मन-मनमे ही होना चाहिए। ८ कायणुद्धि----गौचादि शकाओसे निवृत्त होकर यत्नाचारपूर्वक गरीर ग्रुद्ध करके हलन-चलन कियासे रहित जाप करना चाहिए । जापके समय शारीरिक भुद्धिका भी व्यान रखना चाहिए ।

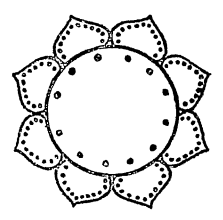
इस महामन्त्रका जाप यदि ख**ड़े** होकर करना हो तो तीन-तीन श्वासोच्छ्वासोंमे एक वार पढ़ना चाहिए । एक सौ आठ बारके जापमे कुल ३२४ श्वासोच्छ्वास—सौंस लेना चाहिए ।

जाप करनेकी विधियां—कमल जाप्य, हस्तागुलि जाप्य और माला जाप्य ।

कमऌ-जापविधि—अपने हृदयमे आठ पाँखुड़ीके एक ब्वेत कमलका विचार करे । उसकी प्रत्येक पाँखुड़ीपर पीनवर्गाके वारह-वारह विन्दुओंकी कल्पना करे तथा मघ्यके गोलवृत्त—कर्णिकामे वारह विन्दुओका चिन्तन करे । इन १०८ विन्दुओके प्रत्येक विन्दुपर एक-एक मन्त्रका जाप करता

### मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन ७३

हुया १०८ वार इस मन्यका जाप करे। कमलकी आक्वति निम्नप्रकार चिन्तन की ज।येगी ।



### मन्त्र जापका हेतु

प्रतिदिन व्यक्ति १०८ प्रकारके पाप करता है, अत. १०८ वार मन्त्रका जाप करनेसे उस पाप-का नाश होता है। आरम्भ, समारम्भ, सरम्भ, इन तीनोको मन, वचन, कायसे गुर्गा किया तो ३×३ = ९ हुआ। इनको छत, कारित, अनुमोदित और कपायोंसे गुर्गा किया तो ९×

३×४ = १०८। वीचवाले गोलवृत्तमे १२ बिन्दु हैं और आठ दलोमें से प्रत्येकमे वारह-वारह विन्दु हैं। इन १२×८ = ९६, ९६ + १२ = १०८ विन्द्रओपर १०८ वार यह मन्त्र पढा जाता है।

मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन '

माळाजाप----एक-सौ आठ दानेकी, माला-द्वारा जाप करे 🐶

इन तीनो जापकी विधियोमे उत्तम कमल-जाप-विधि है। इसमे जपयोग अधिक स्थिर रहता है। तथा कर्म-वन्चनको क्षीएा करनेके लिए यही जापविधि अधिक सहायक है। सरल विधि माला-जाप है। इसमे किसी भी तरहका अअट-अगडा नही है। सीधे माला लेकर जाप कर लेना है। जाप करनेके पक्ष्चात् भगवान्का दर्शन करना चाहिए। बताया गया है—

ततः समुत्थाय जिनेन्द्रबिम्बं पश्येत्परं मंगळदानदक्षम् ।

पापप्रणाशं परपुण्यहेतुं सुरासुरै. सेवितपादपभ्रम् ॥ अर्थात्—प्रातःकालके जापके पश्चात् चैत्यालयमे जाकर सव तरहके मगल करनेवाले, पापोको क्षय करनेवाले, सातिशय पुण्यके कारण एव सूरासुरो-द्वारा वन्दनीय श्रीजिनेन्द्र भगवानके दर्शन करना चाहिएँ।

इस णमोकार मन्त्रका जाप विभिन्न प्रकारकी इष्टसिद्धियो और अरिष्टविनाशनोके लिए अनेक प्रकारसे किया जाता है। किस कार्यके लिए किस प्रकार जाप किया जायेगा, इसका आगे निरूपण किया जायेगा। जापका फल बहुत कुछ विधिपर निर्भर है।

उपर्युक्त सक्षिप्त विवेचनके अनन्तर यह णमोकारमन्त्र जिनागमका सार कहा गया है। यह समस्त द्वादशागरूप वतलाया गया है। अत<sup>.</sup> इस कथनकी सार्थकता सिद्ध की जाती है।

आचार्योने द्वादशाग जिनवाग्गीका वर्णन करते हुए प्रत्येककी पद-सल्या तथा समस्त श्रुतज्ञानके अक्षरोकी संख्याका वर्णन किया है । इस

द्वादशांगरूप णमोकारसन्त्र वयोकि पचपरमेष्ठीके अतिरिक्त अन्य श्रुतज्ञान कुछ नही है। अत यह महामन्त्र समस्त द्वादशाग जिनवाणी रूप है। इस महामन्त्रका विश्लेपण करनेपर निम्न निष्कर्ष सामने आते हैं--- ्षुन मन्त्रमे ३५ अक्षर है । ४ पद हैं । एगमो अरिहंताण = ७ अक्षर, एगमो सिद्धाण = ४, एगमो आइरियाएा = ७, एगमो उवज्मतायाण = ७, एगमो लोए सन्वसाहूण = ९ अक्षर, इस प्रकार इस मन्त्रमे कुल ३४ अक्षर हैं । स्वर और व्यजनोका विरुष्टेपण करनेपर प्रतीत होता है कि 'एगमो अरि-हताएा = ६ व्यजन, एगमो सिद्धार्एं = ५ व्यजन, एगमो आइरियाण = ५ व्यजन, णमो उवज्मतायाएा = ६ व्यजन, णमो लोए सन्वसाहूएां = ८, इस प्रकार इस मन्यमें कुल ६ + ४ + ५ + ६ + ८ = ३० व्यजन हैं । स्वर निम्न प्रकार हैं---

うらさ

+

F

इस मन्त्रमे सभी वर्ण अजन्त हैं, यहाँ हलन्त एक भी वर्ण नही है । अतः ३५ अक्षरोमे ३५ स्वर मानने चाहिए । पर वास्तविकता यह है कि ३५ अक्षरोके होनेपर भी वहाँ स्वर ३४ हैं । इसका प्रधान काररणयह है कि 'णमो अरिहताणं' इस पदमे ६ ही स्वर माने जाते हैं । मन्त्रशास्त्रके व्याकरणके अनुसार 'एमो अरिहताण' पदके 'अ' का लोप हो जाता है । यद्यपि प्राकृतमे ' पटः' - नेत्यनुवर्तते । एडित्येदोर्तो । एदोतोः संस्कृ-तांक. सन्धिः प्राकृते तु न भवति । यथा देवो अहिणंदणो, ग्रहो जायरिअ, इत्यादि । सूत्रके अनुसार सन्धि न होनेके कारण 'अ' का बस्तित्व ज्योका त्यो रहता है, अका लोप या खण्डाकार नही होता है, किन्तु मन्त्रशास्त्र-मे 'बहुलम्' सूत्रकी प्रवृत्ति मानकर 'स्वरयोरब्यवधाने प्रकृतिभावो लोपो 'चंकस्य' इस सूत्रके अनुसार 'अरिहताण् 'वालेपदके 'अ' का लोप विकल्पसे हो जाता है, अतः इस पदमे छह ही स्वर माने जाते हैं । इस प्रकार कुल मन्त्रमे ३५ अक्षर होनेपर भी ३४ ही स्वर रहते हैं । कुल स्वर और व्यजनोकी सल्या ३४ + ३० = ६४ हे । मूल वर्णोकी संस्या भी ६४ ही हे । प्राकृन भापाके नियमानुसारज, इ, उ और ए मूल स्वर तथा ज न्त

१. भिविकमदेवका प्राकृत व्याकरण, १० ४, चन्नसःच्या २१।

२. जैनसिदान्तकौगुदो, १० ४, च्यर्सस्या १।२।२।

७६ मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

ण तद घयर ल व स और ह ये मूल व्यजन इस मन्त्रमे निहित हैं। अतएव ६४ अनादि मूल वर्णों को लेकर समस्त श्रुतज्ञानके अक्षरोका प्रमाण निम्न प्रकार निकाला जा सकता है। गाथासूत्र निम्न प्रकार है—

चउसट्टिपद विरलिय दुगं च दाउण सगुण किन्ना।

सऊण च कए पुण सुदणाणस्सक्खरा होति॥ अर्थ----उक्त चौसठ अक्षरोका विरलन करके प्रत्येक ऊपर दोका अक

देकर परस्पर सम्पूर्ण दोके अकोका गुणा करनेसे लव्धराशिमे एक घटा देनेसे जो प्रमारण रहता है, उतने ही श्रुतज्ञानके अक्षर होते हैं ।

यहां ६४ अक्षरोका विरलन कर रखा तो---

१८४४६७४४०७३७०९५५१६१६---१ = १८४४६७४४०७३७०९५५१ ६१५ समस्त अतज्ञानके अक्षर। इन अक्षरोंका प्रमारा गाथामे निम्न प्रकार कहा गया है।---

एकट्ट च च य छस्सत्तयं च च य सुण्णसत्ततियसत्ता।

सुण्णं णच पण पंच य एक्कं छक्केक्सगो य पणय च ॥

अर्थात्—एक आठ चार-चार छह सात चार-चार शून्य सात तीन सात शून्य नव पच-पच एक छह एक पाँच समस्त श्रूतज्ञानके अक्षर हैं।

इस प्रकार णमोकारमन्त्रमे समस्त श्रुतज्ञानके अक्षर निहित हैं। क्योकि अन।दि निघन मूलाक्षरोपर-से ही उक्त प्रमाण निकाला गया है। अन संक्षेपमे समस्त जिनवाणीरूप यह मन्त्र है, में इसका पाठ या स्मरण करनेसे कितना महान, पुण्यका वन्ध होता है। तथा केवल ज्ञान-लक्ष्मीकी प्राप्ति भी इस मन्त्रकी आराधनासे होती है। ज्ञानार्एवमे भुमचन्द्राचार्यने इस मन्त्रकी आराधनाका फल वताते हुए लिखा है---

> श्रियमाखन्तिकी प्राप्ता योगिनो येऽत्र केचन । असुमेव महासन्त्रं ते समाराध्य केवलम् ॥

प्रमावमस्य नि शेपं योगिनामप्यगोचरम् । अनभिज्ञो जनो त्रूते य स मन्येऽनिळात्रितः ॥ अनेनैव विद्युद्ध्यन्ति जन्तव पापपङ्किताः । अनेनैव विमुच्यन्ते मवक्लेशान्मनीषिणः ॥

रवाच्याय और घ्यानका जितना सम्वन्ध आत्मशोधनके साथ है, उतना हो इस मन्त्रका भी सम्वन्ध आत्मकल्याणके साथ है। इस मन्त्रका १०८ वार जाप करनेसे द्वादशाग जिनवाणीके स्वाघ्यायका पुण्य होता है तथा मन एकाग्र होता है। इस मन्त्रके प्रति अटूट श्रद्धा या विश्वाम होनेसे ही यह मन्त्र कार्यकारी होता है। द्वादशाग जिनवाणीका इतना सरल, सुसंस्कृत एव सच्चा रूप कही नही मिल सक्ता है। ज्ञानरूप आत्माको इमका अनुभव होते ही श्रुनज्ञानकी प्राप्ति होती है। ज्ञानावरणीय कर्मकी निजंरा या क्षयोपशम रूप पाविन इम मन्त्रके उच्चारणसे आनी है तथा आत्मासे महान् प्रकाश उत्रन्न हो जाता है। अतएव यह महामन्त्र समस्त श्रुनज्ञान रूप है, इसमे जिनयाएगीना ममस्त रूप निहित है।

मनोर्नेज्ञानिक दुष्टिसे यह विचारणीय प्रश्न है कि णमोवार मन्त्रका मनपर वया प्रभाव पड़ता है ? आत्मिक दाक्तिका विकास किस प्रकार होता है, जिवसे इन मन्त्रको समस्त कार्योमे सिद्धि देनेवाला कहा गया है। मनोविज्ञान मानता है कि मानवकी दृश्य ऋियाएँ उनके चेतन मनमें भौर अदृश्य कियाएँ अचेतन मनमें होती हैं। मनकी इन दोनों किया-मनोविज्ञान और अोको मनोवृत्ति कहा जाता है। यो तो साधारणत. मनोवृत्ति शब्द चेतन मनकी कियाके वोधके लिए प्रयुक्त होता है। प्रत्येक मनोवृत्तिके तीन पहलू हैं---

ज्ञानात्मक, वेदनात्मक और ऋियात्मक । मनोवृत्तिके ये तीनों पहलू एक-दूसरेसे अलग नही किये जा सकते हैं। मनुष्यको जो कुछ ज्ञान होता है, उसके साथ साथ वेदना और क्रियात्मक भावकी भी अनुभूति होती है। अनात्मक मनोवूत्तिके सवेदन, प्रत्यक्षीकरण, स्मरण, कल्पना और विचार ये पाँच हैं । संवेदनात्मकके सवेग, उमंग, स्थायीभाव और भावनाग्रन्थि ये षार भेद एवं क्रियात्मक मनोवृत्तिके सहज क्रिया, मूलवृत्ति, आदत, इच्छित किया और चरित्र ये पाँच भेद किये गये हैं। णमोकारमन्त्रके स्मरणसे ज्ञानात्मक मनोवृत्ति उत्तेजित होती है, जिससे उससे अभिन्न-रूपमे सम्बद्ध रहनेवाली उमग वेदनात्मक अनुमूति और चरित्र नामक कियात्मक अनुभूतिको उत्तेजना मिलती है । अभिप्राय यह है कि मानव मस्तिष्कमे ज्ञानवाही और कियावाही ये दो प्रकारकी नाडियाँ होती हैं। इन दोनो नाडियोका आपसमे सम्वन्व होता है, परन्तु इन दोनोके केन्द्र पृथक् हैं। ज्ञानवाही नाडियाँ और मस्तिष्कके ज्ञानकेन्द्र मानवके ज्ञान-विकासमे एवं क्रियावाही नाडियां और मानव मस्तिष्कके क्रियाकेन्द्र उसके चरित्रके विकासकी वृद्धिके लिए कार्य करते हैं। क्रियाकेन्द्र और ज्ञानकेन्द्रका घनिष्ठ सम्वन्घ होनेके कारण णमोकार मन्त्रकी आराधना, स्मरण और चिन्तनसे ज्ञानकेन्द्र और फियाकेन्द्रोका समन्वय होनेसे मानव मन सुदृढ़ होता है और आत्मिक विकासकी प्रेरणा मिलती है ।

मनुष्यका चरित्र उसके स्थायी भावोका समुच्चय मात्र है, जिस मनुष्यके स्थायीभाव जिस प्रकारके होते हैं, उसका चरित्र भी उसी प्रकारका होता है । मनुष्यका परिमाजित और आदर्श स्थायीभाव ही हृदयकी अन्य प्रवृत्तियोका नियन्त्रण करता है। जिम मनुष्यके स्थायीभाव सुनियन्त्रित नही अथवा जिसके मनमे उच्चादर्शोंके प्रति श्रद्धास्पद स्थायीभाव नही है, उसका व्यक्तित्व सुगठित तथा चरित्र सुन्दर नही हो सकता है। इढ और सुन्दर चरित्र बनानेके लिए यह आवश्यक है कि मनुष्यके मनमे उच्चा-दर्शोंके प्रति श्रद्धास्पद स्थायीभाव हो तथा उसके अन्य स्थायीभाव उसी स्यायीभावके द्वारा नियन्त्रित हो । स्यायीभाव ही मानवके अनेक प्रकारके विचारोके जनक होते हैं। इन्हीके द्वारा मानवकी समस्त कियाओंका सचालन होता है। उच्च आदर्शजन्य स्थायीभाव और विवेक इन दोनोमे धनिष्ठ सम्बन्ध है । कभी कभी विवेकको छोडकर स्थायी गावोके अनुसार ही जीवनक्रियाएँ सम्पन्न की जाती हैं। जैसे विवेकके मना करनेपर भी श्रद्धावश धार्मिक प्राचीन कृत्योंमे प्रवृत्तिका होना तथा किसीसे सम्गडा हो जानेपर उसदी क्तृडी निन्दा सुननेकी प्रवृत्तिका होना । इन कुत्योमे विवेक साथ नही है. केवल स्यायी भाव ही कार्य कर रहा है। विवेक मानवकी कियाओंको रोक या मोड सकता है, उससे स्वयं कियाओके मचालनकी शक्ति नही है । अतएव आचरएा को परिमाजिन और विकसित फरनेके लिए केवल विवेक प्राप्त करना ही आवश्यक नही है, बल्कि लावस्यक है उसके स्थायी भावनो योग्य और दृढ वनाना ।

व्यक्तिके मनमें जवतक किनी मुन्दर आदर्शके प्रति या किसी महान् व्यक्तिके प्रति श्रद्धा और प्रेमके स्थायीभाव नही तवतक दुराचारते हटकर सदाचारमे उनकी प्रवृत्ति नहो हो गकती है। ज्ञानकी मात्र जानकारीसे दुराचार नही रोका जा सकता है, इनके लिए उच्च श्रादर्शके प्रति श्रद्धा भावताका होना बनिवार्य है। णमोकार मन्द्र ऐसा पवित्र उच्च आदर्श है, जिससे सुदृढ न्यायीभावनी उत्तक्ति होनी है। यत णमोकारमन्त्रका मन-पर जब वार-वार प्रज्ञाव पडेगा अर्थात् अविक सनय तक इस महामन्द्रकी भावना जव मनमे बनी रहेगी तत्र स्थायी भावोमे परिष्कार हो ही जायेगा थोर मे ही नियन्तित स्थायीभाव मानवर्ष चरित्रके विकासमे महायक होंगे।

، ب

इस महामन्त्रके मनन, स्मरण, चिन्तन और घ्यानमें अर्जित भावो-स्थायीरूपसे स्थित कुछ संस्कारमें जिनमे अधिकांश संस्कार विषय-कषाय-सम्वन्घी ही होते—मे परिवर्तन होता है। मंगलमय आत्माओंके स्मरणसे मन पवित्र होता है और पुरातन प्रवृत्तियोमे शोघन होता है, जिससे सदाचार व्यक्तिके जीवनमे आता है। उच्च आदर्शसे उत्पन्न स्थायी-भावके अभावमें ही व्यक्ति दुराचारकी ओर प्रवृत्त होता है। अतएव मनोविज्ञान स्पष्ट रूपसे कहता है कि मानसिक उद्वेग, वासना एवं मानसिक विकार उच्च आदर्शके प्रति श्रद्धाके अभावमे दूर नही किये जा सकते हैं। विकारोको अधीन करनेकी प्रतिक्रियाका वर्णन करते हुए कहा गया है कि परिणाम-नियम, अभ्यास-नियम और तत्परता-नियमके द्वारा उच्चा-दर्शको प्राप्न कर विवेक और आचरणको दृढ करनेसे ही मानसिक विकार और सहज पाशविक प्रवृत्तियां दूर की जा सकती है।

रामोकार मन्त्रके परिणाम-नियमका अर्थ यहाँपर है कि इस मन्त्रको आराधना कर व्यक्ति जीवनमे सन्तोपकी भावनाको जाग्रन करे तथा समस्त सुखोंका केन्द्र इसीको सममे। अभ्यास-नियमका तात्पर्य है कि इस मन्त्रका-मनन, चिन्तन और स्मरण निरन्तर करता जाये। यह सिद्धान्त है कि जिस योग्यताको अपने भीतर प्रकट करना हो, उम योग्यताका वार-वार चिन्तन, स्मरण किया जाये। प्रत्येक व्यक्तिका चरम लक्ष्य ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्यरूप णुद्ध आत्मशक्तिको प्राप्त करना है; यह णुद्ध अमूर्तिक रत्नत्रय-स्वरूप सच्चिदानन्द आत्मा ही प्राप्त करने योग्य है, अतएव रत्नत्रयस्वरूप पंचपरमेष्ठी वाचक णमोकार महामन्त्रका अभ्यास करना परम आवश्यक है। इस मन्त्रके अभ्यास-द्वारा णुद्ध आत्मस्वरूपमे तत्परताके साथ प्रवृत्ति करना जीवनमे तत्परता नियममे उतारना है। मनुष्यमे मनुकरणकी प्रधान प्रवृत्ति पायी जाती है, इसी प्रवृत्तिके कारण पचपरमेष्ठीका आदर्श सामने रखकर उनके अनुकरणसे व्यक्ति अपना विकास कर सक्ता है।

मनोविज्ञान मानता है कि मनुष्यमें भोजन ढूँढना, भागना, लड़ना,

उत्सुकता, रचना, सग्रह, विकर्पण, शरणागत होना, काम-प्रवृत्ति, शिशुरक्षा, दूसरोंकी चाह, आत्म-प्रकाशन, विनीतता और हेंसना ये चौदह मूलप्रवृत्तियौ पाया जातो हैं। इन मूलप्रवृत्तियोका अस्तित्व ससारके सभी प्राणियोमे पाया जाता है, पर मनुष्यकी मूलप्रवृत्तियोमें यह विशेषता है कि मनुष्य इनमें समुचित परिवर्तन कर लेता है। चेवल मूलप्रवृत्तियो-द्वारा संचालित जोवन असम्य और पाशविक कहलायेगा। अत मूलप्रवृत्तियोमें Repression दमन, Inhibition विलयन, Redirection मार्गान्तरो-

करण और Sublimation शोषन ये चार परिवर्तन होते रहते हैं। प्रत्येक मूलप्रवृत्तिका बल उसके बराबर प्रकाशित होनेसे बढता है। यदि किसी मूलप्रवृत्तिके प्रकाशनपर कोई नियन्त्रण नहीं रखा जाता है, तो बह मनुष्यके लिए लामकारी न बनकर हानिप्रद हो जाती है। अत दमन-की क्रिया होनी चाहिए। उदाहरणार्थ यो कहा जाता है कि सग्रहकी प्रवृत्ति यदि सयमित रूपमें रहे तो उससे मनुष्यके जीवनकी रक्षा होती है, किन्तु जब यह अधिक बढ जाती है तो कृपणता और चोरीका रूप घारण कर लेती है, इसी प्रकार द्वन्द्व या युद्धको प्रवृत्ति प्राण-रक्षाके लिए उपयोगी है, किन्तु जब यह अधिक बढ जाती है तो यह मनुष्यकी रक्षा न कर उसके विनागका कारण बन जाती है। इसी प्रकार अन्य मूलप्रवृत्तियोके सम्वन्धमें भी कहा जा सकता है। अतएव जीवनको उपयोगी बनानेके लिए यह आवश्यक है कि मनुष्य समय-समयपर अपनी प्रवृत्तियोका दमन करे और चन्हें अपने नियन्त्रणमें रखे। व्यक्तित्त्वके विकामके लिए मूलप्रवृत्तियोका दमन उतना हो आवश्यक है, जितना उनका प्रकाशन ।

मूलप्रवृत्तियोका दमन विचार या यिवेक-द्वारा होता है। किमो बाह्य मत्ता-डारा किया गया दमन मानव जीवनके विकामके लिए हानिकारक होता है। अत वचरनमे ही णमोकार मन्यके आदर्श ढारा मानवकी मूल-प्रतृत्तियांका दमन सरल और स्वाभाविक है। इम मन्यवा आदर्श हृदयमे थदा और दृढ विज्वामको उत्पन्न करता है; जिसमे मूलप्रवृत्तियोका दमन करनेमें वडी सहायता मिलती है। णमोकार मन्त्रके उच्चारण, स्मरण, चिन्तन, मनन और घ्यान-द्वारा मनपर इस प्रकारके सस्कार पढते हैं, जिससे जीवनमें श्रद्धा और विवेकका उत्पन्न होना स्वाभाविक है। क्योकि मनुष्पका जीवन श्रद्धा और सद्विचारोंपर हो अवलम्वित है, श्रद्धा और विवेकको छोडकर मनुष्य मनुष्यकी तरह जीवित नहीं रह सकता है अत जीवनकी मूलप्रवृत्तियोका दमन या नियन्त्रण करनेके लिए महामगल वाक्य णमोकार मन्त्रका स्मरण परम आवश्यक है। इस प्रकारके घार्मिक वाक्यों-के चिन्ननसे मूल्प्रवृत्तियों नियन्त्रित हो जाती हैं तथा जन्मजात स्वभावमें परिवर्तन हो जाता है। अत नियन्त्रणकी प्रवृत्ति घीरे-घीरे आती है। जानार्णवमें आचार्य शुभचन्द्रने बतलाया है कि महामगल वाक्योंकी विद्युत्-र्श कत आत्मामें इस प्रकारका झटका देती है, जिससे आहार, भय, मैथुन और परिग्रह जन्य सज्ञाएँ सहजमें परिष्कृत हो जातो हैं। जीवनके घरातल-को उन्नत वनानेके लिए इम प्रकारके मगल वाक्योको जीवनमें उतारना परम आवश्यक है। अतएव जीवनकी मूलप्रवृत्तियोंके परिष्कारके लिए दमन क्रियाको प्रयोगमें लाना आवश्यक है।

मूलप्रवृत्तियोके परिवर्तनका दूसरा उपाय विलयन है। यह दो प्रकारसे हो सकता है—निरोध-द्वारा और विरोध-द्वारा। निरोधका तात्पर्य है कि प्रवृत्तियोंको उत्तेजित होनेका ही अवसर न देना। इससे मूलप्रवृत्तियों कुछ समयमें नष्ट हो जातो हैं। विलियम जेम्सका कथन है कि यदि किसी प्रवृत्तिको अधिक काल तफ प्रकाशित होनेका अवसर न मिल्ले तो वह नष्ट हो जाती है। अत धार्मिक आस्था-द्वारा व्यक्ति अपनी विकार प्रवृत्तियोंको अवरुद्ध कर उन्हें नष्ट कर सकता है। दूसरा उपाय जो कि विरोध-द्वारा प्रवृत्तियोके विलयनके लिए कहा गया है, उसका अर्थ यह है कि जिस समय एक प्रवृत्ति कार्य कर रहो हो, उसी समय उसके विपरीत दूसरी प्रवृत्तिको उत्तेजित होने देना। ऐसा करनेसे—दो पारस्परिक विरोधी प्रवृत्तियोंके एक साथ उभडनेसे दोनोका वल्ल घट जाता है। इस तरह दोनोके प्रकाशनको

# मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन ८३

रोतिमें अन्तर हो जाता है अथवा दोनो शान्त हो जातो है। जैसे द्वन्द्व-प्रवृत्तिके उभडनेपर यदि सहानुभूतिको प्रवृत्ति उभाड दी जाये तो उक्त प्रवृत्तिका विलयन सरलतासे हो जाता है। णमोकार मन्त्रका स्मरएा इस दिशामें भी सहायक सिद्ध होता है। इस शुम-प्रवृत्तिके उत्पन्न होनेसे अन्य प्रवृत्तियां सहजमें विलीन की जा मकती है।

मूलप्रवृत्तिके परिवर्तनका तीसरा उपाय मार्गान्तरीकरण है । यह उपाय दमन और विलयनके उपायसे श्रेष्ठ है । मूलप्रवृत्तिके दमनसे मान-सिक शक्ति सचित होती है, जवतक इस सचित शक्तिका उपयोग नहीं किया जाये, तबतक यह हानिकारक भी सिद्ध हो मकती है । णमोकार मन्त्रका स्मरण इस प्रकारका अमोघ अस्त्र है, जिसके द्वारा वचपनसे ही व्यक्ति अपनी मूल्प्रवृत्तियोका मार्गान्तरीकरण कर सकता है । चिन्तन करनेकी प्रवृत्ति मनुष्यमें पायी जाती है, यदि मनुष्य इस चिन्तनकी प्रवृत्ति-में विकारी भावनाओंको स्थान नहीं दे और इम प्रकारके मगलवाक्योंका ही चिन्तन करे तो चिन्तन-प्रवृत्तिका यह मुन्दर मार्गान्तरीकरण है । यह सत्य है कि मनुष्यका मस्तिष्क निर्त्यंक नहीं रह सक्ता है, उसमें किसी-न किसी प्रकारके विचार अवस्य जावेंगे । अतः चरित्र ऋष्ट करनेवाले विचारोके स्थानपर चरित्र-वर्धक विचारोको स्थान दिया जाये तो मस्तिष्ककी क्रिया भी चलती रहेगो तथा क्षुभ प्रभाव भी पड़ता जायेगा । जानार्णवमें युभचन्द्राचार्यने वत्तलाया है—

> अपास्य कल्पनाजाल चिदानन्दमये स्वयम् । य. स्वरूपे छय प्राप्त. स स्याद्रत्नग्रयास्पदम् ॥ नित्यानन्दमय शुद्धं चित्स्यरूप सनातनम् । पश्याध्गनि परं ज्योतिराद्वतीयमनब्ययम् ॥

अर्थात्—ममस्त कल्पनाजालको दूर करके अपने चंतन्य और आनन्द-मप स्परूपमें लोन होना, निश्वय रत्नययको ,प्राप्तिका स्थान है । जो इस विचारमें लोन रहता है कि में निरंय आनन्दमय हूँ, चाुढ हूँ, चंतन्यस्वरूप हूँ, सनातन हूँ, परमज्योति ज्ञानप्रकाशरूप हूँ, अद्वितीय हूँ, उत्पाद व्यय-ध्रौव्यसहित हूँ, वह व्यक्ति व्यर्थके विचारोसे अपनी रक्षा करता है, पवित्र विचार या घ्यानमें अपनेको लोन रखता है। यह मार्गान्तरीकरणका सुन्दर प्रयोग है।

मूलप्रवृत्तिगोके परिवर्तनका चौथा उपाय शोधन है। जो प्रवृत्ति अपने अपरिवर्तित रूपमें निन्दनीय कर्मोमें प्रकाशित होती है, वह शोधित रूपम प्रकाशित होनेपर श्लाघनोय हो जाती है। वास्तवमें मूलप्रवृत्तिका शोधन उसका एक प्रकारसे मार्गान्तरीकरण है। किसी मन्त्र या मगलवाक्यका चिन्तन आर्त्त और रौद्र घ्यानसे हटाकर धर्मघ्यानमें स्थित करता है अतः धर्मध्यानके प्रधान कारण णमोकारमन्त्रके स्मरण और चिन्तनकी परम आवश्यकता है।

उपर्युक्त मनोवैज्ञानिक विश्लेषणका अभिप्राय यह है कि णमोकारमन्त्रके द्वारा कोई भी व्यक्ति अपने मनको प्रभावित कर सकता है । यह मन्त्र मनुष्यके चेतन, अवचेतन और अचेतन तोनो प्रकारके मनोको प्रभावित कर अचेतन और अवचेतनपर सुन्दर स्थायी भावका ऐसा संस्कार डालता है, जिससे मूल प्रवृत्तियोका परिष्कार हो आता है और अचेतन मनमें वासनाओ-को अजित होनेका अवसर नहीं मिल पाता । इस मन्त्रकी आराधनामें ऐसो विद्युत्-ञक्ति है, जिससे इसके स्मरणसे व्यक्तिका अन्तर्द्वन्द्व शान्त हो जाता है, नैतिक मावनाओका उदय होता है, जिससे अनैतिक वासनाओका दमन होकर नैतिक सस्कार अत्पन्न करती है, जिससे वासनानोका दमन होकर नैतिक सस्कार अत्पन्न करती है, जिससे वासनात्मक सस्कार भस्म हो जाते है और ज्ञानका प्रकाश व्याप्त हो जाता है । इस मन्त्रके निरन्तर उच्चारण, स्मरण और चिन्तनसे आत्मामे एक प्रकारकी शक्ति उत्तन्न होतो है, जिसे आक्र्यी मापामे विद्युत् कह सकते हैं, इस शक्तिन्दारा आत्माका शोधन-कार्य तो किया ही जाता है, साथ ही इससे अन्य आश्चर्यजनक कार्य भी सम्पन्न किये जा सकते हैं ।

### मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन ८५

मनके साथ जिन व्वनियोंका घर्पण होनेसे दिव्य ज्योति प्रकट होती है उन घ्वनियोके समुदायको मन्त्र कहा जाता है। मन्त्र खोर विज्ञान दोनोर्मे अन्तर है, वयोकि विज्ञानका प्रयोग जहाँ भी किया मन्त्रशास्त्र और जाता है, फल एक ही होता है। परन्तु मन्यमें णमोकारमन्त्र यह वात नहीं है, उसकी सफलता साधक और साध्यके अपर निर्भर है, ध्यानके अस्थिर होनेसे भी मन्त्र असफल हो जाता है। मन्त्र तभी सफल होता है; जब श्रदा, इच्छा और दृढ सकल्प ये तीनों ही ययावत कार्य करते हो । मनोविज्ञानका सिद्धान्त है कि मनुष्यकी अवचेतनामें बहुत-सी आध्यात्मिक शक्तियां भरी रहती है, इन्ही शक्तियो. को मन्त्र-द्वारा प्रयोगमें लाया जाता है। मन्त्रको घ्वनियोके मधर्प-द्वारा अ।ध्यात्मिक शक्तिको उत्तेजित किया जाता है। इम कार्यमें अकेली विचारशक्ति ही काम नहीं करती है, इसकी सहायताके लिए उत्कट इच्छा-शक्तिक द्वारा ध्व'न-सचालनकी भी आवश्यकता है। मन्त्र-शक्तिके प्रयोगको सफलताके लिए मानसिक योग्यता प्राप्त करनो पडती है, जिसके लिए नैष्टिक आचारकी आवश्यकता है। मन्त्रनिर्माणके लिए ओं हो हो द्रूँहों हः हाह सः क़ीं क्छॅंद्रादीं द्रूदः श्रीक्षींक्वीं क़ीं हैं अं फट्, चपट, सबापट, घे घे या ठा रा ह ल्व्य पंचंय ज त यं द आदि चीजाक्षरोको आवश्यकता होती है। साधारण व्यक्तिको ये वीजाक्षर निरर्धक प्रतीत होते हैं, किन्तु है ये सार्यक और इनमें ऐमी शक्ति अन्त-निहित रहती है, जिसमें आत्मशयित या देवताओको उत्तेजित किया जा सकता है। अतः ये गीजाक्षर अन्त.करण और वृत्तिकी गुद्ध प्रेरणाके व्यक्त णव्द हैं, जिनमे आत्मिक शक्तिका विकास किया जा मकता है।

डन बोजाक्षरोंकी उत्पत्ति प्रधानतः णमोकारमन्प्रसे ही हुई है क्योंकि मानृका व्यनियां इसी मन्त्रसे उद्भूत है। इन सबमें प्रधान 'ओ' वीज है, यह आत्मवाबक मूलभूत है। इसे तेजोवीज, कामवीज और भवधोज माना गया है। पंचपरमेष्ठी याचक होनेसे ओको समस्त सन्त्रोका सारतत्व वताया गया है। इसे प्रणववाचक भी कहा जाता है - श्रोंको कीर्तिवाचक, होंको कल्याणवाचक, क्षींको शान्तिवाचक, ईको मगलवाचक, ॐको सुख-वाचक, क्ष्वींको योगवाचक, 'हलो विद्वेष और रोषवाचक, प्री प्रींको स्तम्भनवाचक और क्लीको लक्ष्मोप्राप्तिवाचक कहा गया है। सभी तीर्थ-करोके नामाक्षरोको मगलवावक एव यक्ष-पक्षिणियोंके नामोंको कीत्ति और प्रीतिवाचक कहा गया है। वोजाक्षरोका वर्णन निम्न प्रकार किया गया है-

ॐ प्रणवध्रुवं व्रह्मवीजं, तेजोबीजं वा, ओं तेजोबीजं, ऐं वाग्मववीजं, ऌं कामवीज, क्रीं शक्तिषीज, हं सः विषापहारवीजं, क्षीं पृथ्वीवीजं, स्वा वायुवीजं, हा आकाशवीजं, हां मायावीजं त्रैळोक्यनाथवीजं वा, क्रॉ कुशवीजं, ज पाशवीजं, फट् विसर्जनं चाळनं वा, वौषट् पूजाग्रहण भाकपंण वा, संवोपट् आमन्त्रणम्, च्छ द्वावण, छंू ग्राकपंण, ग्ठौं स्तम्मन, हाँ महाशक्ति , वपट् आह्वानन, रं ज्वळन, क्वीं विषापहारवीज, ठः चन्द्रयीजं, घे घे ग्रहणतीजं, वैवियन्धों वा; दा दा क्ली व्ल्ट्रं सः पञ्चवाणी, द्रं विद्वेषणं रोषवीज वा, स्वाहा शान्तिक मोहक वा, स्वधा पौष्टिकं, नमः शोधनवीज, हं गगनवीजं, ह ज्ञानवीज, यः विसर्जनवीज डच्चारणं वा, य वायुवीज, जु विद्वेषणवीज, इवीं अमृतवीज, र्ह्वीं मोग-वीज, हू टण्डवीजम्, खः स्वादनवीज, झौं महाशक्तित्रीज, ह् ल्व यूँ पिण्डवीज, हैं मगल्बीज सुखवीज वा, श्रीं कीत्तिवीज कल्याणवीज वा, छीं धनवोज कुवेरवीजं वा, तीर्थंकरनामाक्षरशान्तिवीज मागल्यवीज कल्याणवीज विघ्नविनाशकवीज वा, अ आकाशवीज धान्ययीज वा, अ सुखर्य।ज तेजोवीज वा, ई गुण्वीज तेजोर्याज वा, उ वायुवीज, क्षा क्षीं क्षूं क्षें क्षें क्षे स्कायीज, सर्वकल्याणवीजं सर्वछादिवीज वा, व द्रवणयोज, य मगल्यीज, शोधनवीज, यं रक्षाबीज, झं शक्तिवीज त थ ट कालुप्यनाशक मगळवर्धक च। – योजकोश

अर्थात्----ओ प्रणव, घ्रुव, ब्रह्मवीज या तेजोवीज है। ऐं वाग्भव वीज,

मगलमन्त्र णमोकार ' एक अनुचिन्तन ८७

लूं कामवीज, क्रों शक्तिबीज, ह स विपापहार बीज, क्षी पृथ्वी बीज, स्वा वायुवीज, हा आकाशवीज, हा मायावीज या त्रैलोक्यनाथ वीज, क्रो अकुश-वीज, ज पाशवीज, फट् विसर्जनात्मक या चालन---दूरकरणार्थक, वोपट् प्जाग्रहण या आकर्पणार्थक, सवीषट् आमन्त्रणार्थक, ब्लूँ द्रावणवीज, क्लौं आकर्पणबोज, ग्लौं स्तम्भन वीज, ह्रो महाशनितवाचक, वपट् आह्वानन वाचक, रं ज्वलनवाचक, क्ष्वी विपापहारवीज, ठ चन्द्रवीज, घे घै ग्रहण-वीज, द्र विद्वेषणार्थक, रोषवीज, स्वाहा शान्ति और हवनवाचक, स्वघा पौष्टिक वाचक, नम शोधनवीज, ह गणनचीज, ह जानवीज, य विसर्जन या उच्चारण वाचक, नु विद्वेपणवीज, झ्वीं अमृतवीज, क्ष्वीं भोगबीज, हूँ दण्टवीज, ख: स्वादनधीज, औं महाशक्तिबीज, ह ्रत्यूं पिण्डवीज, क्ष्वों हैं मगल और सुखवोज, श्रों कोतिवोज या कल्याणवीज, वलीं घनवीज, या कुंघेरवीज, तीर्थं रुरके नामाक्षर शान्तिवीज, हो ऋदि और सिद्धिवीज, हा हों हू हों ह सर्वशान्ति, मागल्य, कल्याण, विध्नविनाशक, सिद्धिदायक, अ आकाशवीज, या धान्यवीज, आ सुप्तवीज या तेजोबीज, ई गुणवीज या तेजोबोज या वायुबीज, का क्षों क्यू क्षे की की क्ष सर्वत्रल्याण या मर्व-गुद्धिवीज, व द्रवणवीज, यं मंगलवीज, म शोधनबीज, यं रक्षाबीज, झं शनितवोज और तथ दं कालुष्यनाशक, मगलवर्धक और सुसकारक वताया गया है। इन समस्त बीजाक्षरोकी उत्पत्ति णमोकार मन्त्र तथा इस मन्त्रमं प्रतिपादिन पचपरमेण्डोके नामाक्षर, तीर्थंकर और यक्ष यक्षिणियोके नामाक्षरोपर-से हूई है। मन्त्रके तीन अग होते है, रूप, वोज और फल । जितने भी प्रकारके मन्य है, उनमें वीजरूप यह णमोकार मन्त्र या इससे निष्पन कोई सूध्मतत्त्व रहता है। जिस प्रकार होम्योवैविक दवामें दवाका अग जितना अल्प होता जाता है, उतनी ही उसको गयित वटनी जाती है और उसका चमत्कार दिखलाई पडने लगता है। इसी प्रकार इम णमो-कार मन्त्रके सूक्ष्मीकरण-हारा जितने सूक्षम बीजाझर अन्द मन्त्रीमें निहित किये जाते है, उन मन्योको उतनी ही शयित बढती जातो है।

मन्त्रोका बार-बार उच्चारण किसो सोते हुएको वार-वार जगानेके समान है। यह प्रक्रिया इसीके तुल्य है, जिस प्रकार किन्हीं दो स्थानोंके वीच विजलोका सम्बन्ध लगा दिया जाये। साधककी विचार-शक्ति स्विच-का काम करती है और मन्त्र-शक्ति विद्युत् लहरका। जब मन्त्र सिद्ध हो जाता है तब आत्मिक शक्तिसे आकुष्ट देवता मान्त्रिकके समक्ष अपना आत्मा-पंण कर देता है और उस देवताकी सारी शक्ति उस मान्त्रिकमें आ जाती है। सामान्य मन्त्रोंके लिए नैतिकताकी विशेष आवश्यकता नहीं है। साधारण साधक बीजमन्त्र और उनकी ध्वनियोके घर्षणसे अपने भीतर आत्मिक शक्तिका प्रस्फुटन करता है। मन्त्रशास्त्र में इसी कारण मन्त्रोके अनेक भेद बताये गये हैं। प्रधान ये हैं– (१) स्तम्भन (२) मोहन (३) उच्चाटन (४) वश्याकर्पण (५) जुम्मण (६) विद्वेषण (७) मारण (८) शान्तिक और (९) पौष्टिक।

जिन घ्वनियोके वैज्ञानिक सन्निवेशके घर्षण-द्वारा सर्प, व्याझ, सिंह आदि भयकर जग्तुओको; भूत, प्रेत, पिशाच आदि दैविक वाधाओको, शत्रुसेनाके आक्रमण तथा अन्य व्यक्तियो-द्वारा किये जानेवाले कष्टोको दूर कर इनको जहाँके तहाँ निष्क्रिय कर स्तम्भित कर दिया जाये, उन घ्वनियोके सन्निवेशको स्तम्भन मन्त्र, जिन घ्वनियोके वैज्ञानिक सन्निवेशके घर्षण-द्वारा किसीको मोहन कर दिया जाये उन घ्वनियोके सन्निवेशके घर्षण-द्वारा किसीको मोहन कर दिया जाये उन घ्वनियोके सन्निवेशके मोहित मन्त्र; जिन घ्वनियोके सन्निवेशके घर्षण-द्वारा किसीका मन अस्थिर, उल्लासरहित एव निरुत्साहित होकर पदभ्रष्ट एव स्थानभ्रष्ट हो जाये, उन घ्वनियोके सन्निवेशको उच्चाटन मन्त्र, जिन घ्वनियोके सन्निवेशके घर्षण-द्वारा इच्छित वस्तु या व्यक्ति साधकके पास आ जाये-किसीका विपरीत मन भी साधकको अनुकूल्ता स्वीकार कर ले, उन घ्वनियोके सन्निवेशको वश्याकर्पण, जिन घ्वनियोके वैज्ञानिक सन्निवेशके घर्षण-द्वारा शत्रु, भूत, प्रेत, व्यन्तर साधकको साधनासे भयत्रस्त हो जायें, काँपने लगें, उन घ्ननियोंके सन्निवेशको जूम्भण मन्त्र, जिन घ्वनियाके

मंद्र होती है।

सन्दर स्वे दीलों दिदेवन समने सम्पत्त कातायति सन्द सरहा मिन्दर कात्रे दूर तत्वारा है जि – म का स्ट ह क य क ख र क छ रे दर्म तयू तत्व संज्ञ क छ व क क द हे स्ट क र र मे दर्ग कात्र छ रे दर्म तयू तत्व संज्ञ क छ व क द हे स्ट क र र मे दर्ग कात्र तत्व संज्ञ; त ट द द द द का मृत्व क ये दर्ग पूर्वी संज्ञ; ठ य घ ख त स् रे कृ स ये वर्ष दक्ष संज्ञ एवं प्र म म को को कं का मे वर्ष सात्रायतत्व पंज्ञ है। क स च रे को की संक्र र ट ठ द द त म प र र क स म म क दे को की संक्र र ट ठ द द त म प र र क स म म क द दे को की संक्र क र ट ठ द द त म प र र क स म म क द मे वर्ग पूल्ता; जा है व द स म को को क प र र क स म म प च मे वर्ग पूल्ता; जा है व द स म को को स्वर्ग कोर ह स्ट स्ट जू सु म् ए सा प म य र ह द त प क ये कम राष्ट्रेक लिए संक्र होते है। मन्वराक्ष्य स्वर कोर साम्प्लनियों वस्तुम का संक्र क्रिय संक्र होते है। मन्वराक्ष्य स्वर कोर साम्प्लनियों ब्रुक्त का स्वर्ग कोर कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य होत्यां क्र कार्य कार्य संक्र होते है। मन्वराक्ष्य स्वर कोर साम्प्लनियाँ ब्रुक्त कार्य कार्य स्वर्य कोर कर्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य स्वर्य कार्य कार्य स्वर्य संक्र र कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य स्वर्य कार्य कार्य के स्वर्य के स्वर्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य स्वर्य कार्य स्वर्य कार्य स्वर्य कार्य स्वर्य कार्य का

मैस तिक सहिबेग्र के वर्षसदास कुम्लूस, जाति, देश, स्मान, साम् आहिमें परस्पर कवह और दैननस्वकी जाति मद बाये, उन कातियोंके मुखिवेग्रज्ञो विद्रेषण जन्द्र, जिन व्यतियोंके वैज्ञानिक महिबेग्रके घर्वफदाय सायक बात्रदायिकोंको प्रायस्पर दे सके. उन व्यतियोंके घर्वफदाय सायक बात्रदायिकोंको प्रायस्पर दे सके. उन व्यतियोंके घर्विकेन्द्रज्ञो नरम मन्त्र, जिन व्यतियोंके वैज्ञानिक संप्रिके प्रयोग् हास मर्थकरके स्वरंत्र क्याफ, व्यत्यांके वैज्ञानिक संप्रिके प्रदेश के स्वाग् हास मर्थकरके स्वरंत्र क्याफ, व्यत्त्व्यते वैज्ञानिक संप्रिके प्रदेश हूर प्रदु वंगल स्यावर दिव बावा, व्यतिष्ट्रि, जनावृष्टि, द्वानिका प्रदान कर्यु देश चौर बाविका एव प्रधान्त हो जाये, उन क्वन्टिके एकिनेग्रको यानित मन्द्र एवं दिन व्यतियोंके वैज्ञानिक स्टिवेग्रेके घर्रफटासा मुख-सान्द्रियोंकी प्रसित व्यत्न स्वतियोंके वैज्ञानिक स्टिवेग्रेके घर्रफटासा मुख-सान्द्रियोंकी प्रसित कार्य स्वान्द हो जाये, उन क्वन्यिके स्विनिक्त के पिछि मन्द्र कहते है। सन्वीमें एकने हो, उन क्वन्यिके सन्वीका विरोग्य वर्यकी कृष्टिन नहीं किया वा सन्द्रा है, क्लिए स्वने कविक क्वनियोंके सन्योंका विसंक्यम हो सहरा है। सन्द्रामे व्यक्तराहमा सर्वकार या प्रचारा होन्द्रा है, जिन्हे क्यून्ने इन्द्रिक लाती है।

मंगनमन्त्र रामोस्तरः : एक अमूजिन्द्रत 🛛 🛛 🕫

वश्य, साकर्षण और उच्चाटनमें 'हुं' का प्रयोग, मारणमें 'फट्'का प्रयोग, स्तम्भन, विद्वेषण और मोहनमें 'नमः'का प्रयोग एव शाग्ति और पोष्टिकके लिए 'वपट्' शब्दका प्रयोग किया जाता है। मन्त्रके अन्तर्मे 'स्वाहा' शब्द रहता है। यह शब्द पापनाशक, मगलकारक तथा आत्माको आन्तरिक शान्तिको उद्बुद्ध करनेवाला बतलाया गया है। मन्त्रको शक्ति-शाली बनानेवाली अन्तिम ध्वतियोमें स्वाहाको स्त्रीलिंग; वषट्, फट्, स्वधाको पुल्लिंग और नम को नपुसक लिंग माना है। मन्त्र-सिद्धिके लिए चार पीठोका वर्णन जैनशास्त्रोमें मिलता है – श्मशानपीठ, शवपीठ, अरण्यपीठ और श्यामापीठ।

भयानक श्मशानभूमिमें जाकर मन्त्रकी आराधना करना श्मशोनपीठ है। अभीष्ट मन्त्रकी सिद्धिका जितना काल शास्त्रोमें वताया गया है, उतने काल तक श्मशानमें जाकर मन्त्र साधन करना आवश्यक है। मीरु सांघक इस पीठका उपयोग नहीं कर सकता है। प्रथमानुयोगमें साया है कि सुकूमाल मुनिराजने णमोकार मन्त्रकी आराधना इस पीठमें करके क्षात्म-सिद्धि प्राप्त की थी। इस पीठमें सभी प्रकारके मन्त्रोकी साधना की जा सकती है। शवपीठमें कर्णपिशाचिनी, कर्णेश्वरी आदि विद्यासोकी सिद्धिके लिए मृतक कलेवरपर आसन लगाकर मन्त्र साघना करनी होती है । आत्मसाधना करनेवाला व्यक्ति इस घृणित पीठसे दूर रहता है। वह तो एकान्त निर्जन भूमिमें स्थित होकर आत्माकी साधना करता है। अरण्यपीठमें एकाग्त निर्जन स्थान, जो हिंमक जन्तूओंसे समाकीर्ण है, में जाकर निर्भय एकाग्र चित्तसे मन्त्रकी आराधना की जाती है। णमोकार मन्त्रकी आराधनाके लिए अरण्यपीठ ही सबसे उत्तम माना गया है। निग्रेन्च परम तपस्वी निर्जन अरण्योमे जाकर ही पचपरमेष्ठीकी आराधना दारा निर्वाण लाम करते हैं। राग-द्वेप, मोह, क्रोघ, मान, माया और लोभ आदि विकारोको जीतनेका एक मात्र स्थान अरण्य ही है, अतएव इस महामन्त्रकी साधना इसी स्थान-पर यथार्थ रूपसे हो सकती हैं। एकान्त निर्जन स्थानमें षोडशी नवयोवना-

90

सुन्दरीको वस्त्ररहित कर सामने वैठाकर मन्त्र सिद्ध करना एवं अपने मनको तिलमात्र भो चलायमान नहीं करना और ब्रह्मचर्यव्रतमें दृढ रहना श्यामापीठ है । इन चारो पीठोका उपयोग मन्त्र-सिद्धिके लिए किया जाता है । किन्तु णमोकार मन्त्रकी साघनाके लिए इस प्रकारके भीठोकी आवश्यकता नहीं है। यह तो कहीं भी और किसो भी स्थितिमें सिद्ध किया जा सकता है। उपर्यवय मन्त्र-शास्त्रके सक्षिप्त विश्लेषण और विवेचनका निष्कर्ष यह है कि मन्त्रोके वीजाक्षर, सन्निविष्ट घ्वनियोके रूप विवानमें उपयोगी लिंग और तत्त्वोका विवान एव मन्त्रके अन्तिम भागमें प्रयुक्त होनेवाला पल्लव—अन्तिम व्वनिसमुहका मुलस्रोत णमोकार मन्त्र है । जिस प्रकार समद्रका जल नवीन घडेमे भर देनपर नवीन प्रतीत होने लगता है, उसी प्रकार णमोकार मन्त्ररूपी समुद्रमें से कुछ व्वनियोको निकालकर मन्त्रोका सुजन हुआ है। 'सिद्धो वर्णसमाम्नाय' नियम वतलाता है कि वर्णोका समूह अनादि है। णमोकार मन्त्रमें कण्ठ, तालू मूर्वन्य, अन्तस्य, ऊष्म, उपव्मानीय, वरस्य आदि मभी ध्वनियोके वीज दिद्यमान हैं। वीजाक्षर मन्त्रोके प्राण हैं। ये वीजाक्षर ही स्वयं इस बातको प्रकट करते हैं कि इनकी उत्पत्ति कहीसे हुई है। बोजकोशमें वताया गया है कि ॐ वीज समस्त णमोकार मन्त्रसे, ह्रोंको उत्पत्ति णमोकार मन्त्रके प्रयमपदसे, श्रीं-को उत्पत्ति णमोकार मन्त्रके द्वितीयपदसे. क्षी और क्वींको उत्पत्ति णमोकार मन्त्रके प्रथम, द्वितीय और तुनीय पदोसे, म्लोंकी उत्पत्ति प्रयमपदमें प्रतिपादित तीर्थंकरोकी यक्षिणियोंसे, अत्यन्त शक्तिशाली सकल मन्त्रोमें व्याप्त 'हैं' की उत्पत्ति णमोकार मन्त्रके प्रयम पदसे, द्रां द्रींकी चत्पत्ति उक्त मन्त्रके चतुर्थ और पचमपदसे हुई है। हा हीं हूँ ही ह: ये वीजाक्षर प्रथम पदसे, क्षा क्षी क्रू क्षें क्षै क्षौ क्ष वीजाक्षर प्रयम, द्वितोय और पचमपदमे निष्पन्न हैं। णमोकार मन्त्रकल्प, मक्तामर यन्त्र-मन्त्र, कल्याणमन्दिर यन्त्र-मन्त्र, यन्त्र-मन्त्र सग्रह, पद्मावतो मन्त्र कल्प आदि मान्त्रिक ग्रन्योके अवलोकनसे पता लगता है कि समस्त मन्त्रोंके रूप

वीज पल्लव इसी महामन्त्रसे निकले हैं। ज्ञानार्णवर्मे षोडज्ञाक्षर, पडक्षर, चतुरक्षर, द्वचक्षर, एकाक्षर, पचाक्षर, त्र्रयोदज्ञाक्षर, सप्ताक्षर, अक्षरपक्ति इत्यादि नाना प्रकारके मन्त्रोकी उत्पत्ति इसी महामन्त्रसे मानी है। पोडज्ञाक्षर मन्त्रकी उत्पत्तिका वर्णन करते हुए कहा गया है

स्मर पञ्चपदोट्भूतां महाविद्यां जगन्नुताम् । गुरुपञ्चकनामोत्थां षोडशाक्षरराजिताम् ॥ अस्याः शतद्वयं ध्यानी जपन्नेकाग्रमानसः । चतुर्थतपसः फलम् ॥ अनिच्छन्नप्यवाप्नोति विद्यां पड्वर्णेसंभूतामज्ञय्यां पुण्यशाळिनीम् । जपन्प्रागुक्तमभ्येति फर्छं ध्यानी शतत्रयम् ॥ चतुर्वगंफलप्रदम् । चतुर्वर्णमयं सन्त्रं चतु शतं जपन् योगी चतुर्थस्य फलं छमेत्॥ वर्णयुग्मं श्रुतस्कन्धसारमूतं शिवप्रदम् । ध्यायेजन्मोद्धवारोषक्लेशविध्वंसनक्षमम 11 सिद्धेः सौधं समारोदुमियं सोपानमाछिका।

त्रयोदशाक्षरोत्पन्ना विद्या विश्वातिशायिनी ॥ अर्थात्—पोडशाक्षरो महाविद्या पंचपदो और पचगुरुओके नामोंसे उत्पन्न हुई है, इसका ध्यान करनेसे सभी प्रकारके अम्युदयोकी प्राप्ति होती है । यह सोलह अक्षरका मन्त्र यह है—''अईस्सिद्धाचार्योपोध्यायसर्वसाधु-भ्यो नम'।'' जो व्यक्ति एकाग्र मन होकर इस सोलह अक्षरके मन्त्रका घ्यान करता है, उसे चतुर्थ तप—एक उपवासका फल्ठ प्राप्त होता है । णमोकार मन्त्रसे नि सृत—'अस्हिन्त सिद्ध' इन छह अक्षरोसे उत्पन्न हुई विद्याका तोन-सो वार—तीन माला प्रमाण जाप करनेवाला एक उपवासके फलको प्राप्त होता है, क्योकि पडझरी विद्या झजय्य है ओर पुण्यको उत्पन्न करनेवालो तथा पुण्यसे शोभित है । उन्त महासमुद्रसे निकला हुआ 'अरि-हन्त' यह चार अक्षरोंवाला मन्त्र घर्म, अर्थ, काम और मोक्षरूप फलको देनेवाला है, इसकी जो चार मालाएँ प्रतिदिन जाप करता है, उसे एक उपवासका फल मिलता है। 'सिद्ध' यह दो अक्षरोका मन्त्र द्वादशाग जिनवाणोका सारभूत है, मोक्षको देनेवाला है, तथा ससारसे उत्पन्न हुए समस्त क्ष्टेनोका नाश करनेवाला है। णमोकार महामन्त्रसे उत्पन्न तेरह अक्षरोके समूहरूप मन्त्र मोक्षमहलपर चढनेके लिए सीढीके समान है। वह मन्त्र है—''ॐ अर्हत् सिद्धसयोगकेवलो स्वाहा''।''

आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्तीने द्रग्यसग्रहको ४९वीं गाथामें इस णमोकार मन्त्रसे उत्पन्न आत्मसाधक तथा चमत्कार उत्पन्न करनेवाले मन्त्रोका उल्लेख करते हुए कहा हैं---

पणतीस सोल छप्पण चउदुगमेगं च जबह झाएह।

परमेटिवाचयाणं अण्णं च गुरूवएसेण॥

अर्थात्—पंचपरमेष्ठो वाचक पैतीस, सोल्फ्र, छह, पांच, चार, दा कोर एक अक्षररूप मन्त्रोका जप कोर ध्यान करना चाहिए । स्पष्टताके लिए इन मन्त्रोको यहाँ क्रमश दिया जाता है ।

सोलह अक्षरका मन्त्र-अस्हित-सिद्ध-आइस्यि-उवज्झाय-साहू अथव। श्रहीसिद्धाचार्यउपाध्यायसर्वसाधुभ्या नम ।

छह अक्षरका मन्त्र - अस्हिं सिद्ध, अस्हिंत सि सा, ॐ नमः सिद्धे-भ्य , नमोऽर्ह सिद्धेम्यः ।

पांच अक्षरोका मन्य – अ सि आ ठ सा । णमो सिद्धाणं । चार अक्षरका मन्य – अग्हिंत । अ मि साहू । सात अक्षरका मन्त्र – ॐ हीं श्री अईं नम । आठ अक्षरका मन्त्र – ॐ णमो अग्हिंताणं । तेरह अक्षरका मन्त्र – ॐ अईंत् सिद्धसयोगकेवकी स्वाहा । दो अक्षरका मन्त्र – ॐदों । मिद्ध । अ सि । एक अक्षरका मन्त्र – ॐदों । मिद्ध । अ सि । प्रवेदशाक्षरात्मकविद्या – ॐ हां हीं हूं हा ह अ सि आ उ सा न नः ९४ मंगलमन्त्र णमोकारः एक अनुचिन्तन

अक्षरपक्ति विद्या - ॐ नमोऽईते केवछिने परमयोगिनेऽनन्तशुदि-परिणामविस्फुरदुरुशुक्छध्यानाग्निद्ग्धकर्मवीजाय प्राप्तानन्तचत्तुष्टयाय सौम्याय क्षान्ताय मगलाय वरदाय अष्टादशदोषरहिताय स्वाहा । यह अभय स्थान मन्त्र भी कहा गया है । इसके जपनेसे कामनाएँ पूर्ण होती हैं । प्रणवयुगल और मायायुगल मन्त्र - हीं ॐ, ॐ हीं, ह सः ।

अचिन्त्य फलप्रदायक मन्त्र - ॐ हों स्वई जमो जमो अस्टिताणं हों नमः ।

पापमक्षिणी विद्यारूप मन्त्र - ॐ अईंन्मुखकमळवासिनी पापात्मक्षयं-करि, श्रुतिज्ञानज्वाळासहस्रप्रज्वलिते सरस्वति भरपाप हन हन दह दह क्षां क्षीं क्ष्यू क्षौं क्षः क्षोरवरधवळे अम्रृतसभवे वं वं हूं हूं स्वाहा। इस मन्त्रके जपके प्रभावसे साधकका चित्त प्रमन्नता घारण करता है और समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं और आत्मामें पत्रित्र भावनाओका सचार हो जाता है।

1

गणघरवलयमें आये हुए 'ॐ णमो अरिहंताणं', 'ॐ णमो चिढाण', 'ॐ णमो आइरियाण', 'ॐ णमो जवज्झायाणं', 'ॐ णमो लोए सन्वसाहूण' आदि मन्त्र णमोकार महामन्त्रके अभिन्न अग ही हैं।

णमोकार मन्त्र कल्पके सभी मन्त्र इस महामन्त्रसे निकले हैं। ४६ मन्त्र इस कल्पके ऐसे हैं, जिनमे इस महामन्त्रके पदोका सयोग पृयक् रूपमें विद्यमान है। इन मन्त्रोका उपयोग भिन्न-मिन्न कार्योंके लिए किया जाता है। यहांपर कुछ मन्त्र दिये जा रहे हैं ~

र्सामन्त्र' ( किसी भो कार्यके आरम्ममें इन रक्षा-मन्त्रोके जपसे उस कार्यमें विघन नहीं आता है ) -

> ॐ णमो अस्हिताण हा हृदय रक्ष रक्ष हु फट् स्वाहा । ॐ णमो सिद्धाण ही सिरो रक्ष रक्ष हुं फट् स्वाहा । ॐ णमो आहरियाणं ह ूंशिखा रक्ष रक्ष हु फट् स्वाहा । ॐ णमो अवज्झायाण हैं पहि पहि भगवति वज्ञकवचग्रज्ञिणी रक्ष

रक्ष हु फट् स्वाहा । ॐ णमो कोए सन्वसाहूण हुः क्षिप्र साधय साधय वज्रहस्ते ज्ञूलिनी दुष्टान् रक्ष रक्ष हुं फट् स्वाहा 1.2

रोग-निवारणमन्त्र ( इन मन्त्रोको १०८ बार लिखकर रोगोके हाथपर रखनेसे सभी रोग दूर होते हैं । मन्त्र-सिद्ध कर लेनेके पश्चात् किसी मी मन्त्रसे १०८ वार पढकर फूँक देनेसे रोग अच्छा होता है )---

ॐ णमो अरिहताण णमो सिद्धाण णमो आइरियाणं णमो उवज्झा-याण णमो छोए सब्वसाहूण । ॐ णमो भगवति सुभदे वयाणवार सग एव, यण जणणीये, सरस्सई ए सब्ब, वार्हणि सवणवणे, ॐ अवतर अव-तर, देवी मयसरीर वपिस पुछ, तस्स पविससत्व जण मयहरीये अरिहंत सिरिसरिए स्वाहा ।

सिरको पीडा दूर करनेके मन्त्र (१०८ बार जलको मन्त्रित कर पिला देनेसे सिर दर्द दूर होता है )--

ॐ णमो अरिहताणं, ॐ णमो सिद्धाण, ॐ णमो आहरियाणं, ॐ णमो उवज्झाया ं, ॐ णमो ढोए सब्बसाहूणं। ॐ णमो णाणाय, ॐ णमो दंसणाय, ॐ णमो चारित्ताय, ॐ हों त्रैढोक्यवर्यंकरी हीं स्वाहा।

वुखार, तिजारी और एकतरा दूर करनेका मन्त्र-

ॐणमो लोए सन्वसाहूण ॐ णमो उवज्झायाण ॐ णमो आइ-रियाण ॐ णमो सिद्धाणं ओं णमो अरिहंवाण ।

विधि—एक सफेर चादरके एक किनारेको लेकर एक बार मन्त्र पढ-कर एक स्थानपर मोड दे, इस प्रकार १०८ वार चादरको मन्त्रित कर मोड देनेके पश्चात् उस चादरको रोगीको उढा देनेपर रोगीका बुखार उतर जाता है।

अग्निनिवारक मन्त्र-

ॐ णमो ॐ अईं अ सि आ उ सा, णमो अग्हिंताण नम:

विधि—एक लोटेमें शुद्ध पवित्र जल लेकर उसमें-से थीडा-सा जल चुल्लूमें अलग निकालकर उस चुल्लूके जलको २१ वार उपयुक्त मन्त्रसे मन्त्रित कर चुल्लूके जलसे एक रेखा खीच दे तो अग्नि उस रेखासे आगे नहीं बढती है। इस प्रकार चारो दिशाओमें जलसे रेखा खींचकर अग्निका स्तम्भन करे। पश्चात् लोटेके जलको लेकर १०८ वार मन्त्रित कर अग्निपर छीटे दे तो अग्निशान्ति हो जाती है। इस मन्त्रका आत्मकल्याण-के लिए १०८ वार जाप करनेसे एक उपवासका फल मिलता है।

लक्ष्मी-प्राप्ति मन्त्र—

ॐ णमो अस्हिताण ॐ णमो सिद्धाण ॐ णमो आइस्यिाणं ॐ णमो उवज्झायाण ॐ णमो कोए सन्वसाहूणं । ॐ हा ही हूँ हौं ह स्वाहा ।

विधि—मन्त्रको सिद्ध करनेके लिए पुष्य नक्षत्रके दिन पोला आसन, पीली माला और पीले वस्त्र पहनकर एकान्तमें जप करना आरम्भ करें। सवालाख मन्त्रका जाप करनेपर मन्त्र सिद्ध होता है। साधनाके दिनोंमें एक बार भोजन, भूमिपर शयन, ब्रह्मचर्यका पालन, सप्तव्यसनका त्याग, पचपापका त्याग करना चाहिए। स्वाहा शब्दके साथ प्रत्येक मन्त्रपर घूप देता जाये तथा दीप जलाता रहे। मन्त्रसिद्धिके पश्चात् प्रतिदिन एक माला जपनेसे घनकी वृद्धि होती है।

सर्वसिद्धिमन्त्र ( व्रह्मचर्य और शुद्धतापूर्वक सवालाख जाप करनेसे सभी कार्य सिद्ध होते हैं )---

ॐ असि भाउसानम ।

पुत्र और सम्पदा-प्राप्तिका मन्त्र-

ॐ हों श्रीं हीं क्लें अ सि आ उ सा चलु चलु हुलु हुलु मुलु मुलु इच्छियं में कुरु कुरु स्वाहा---

त्रिभुवनस्वामिनी विद्या---

ॐ हां णमो मिद्दाणं ॐ ही णमो आइरियाणं ओ हैं ू णमो अरिहन्ताणं जों हों णमो उवउसायाणं ओं हः णमो लोए सब्बसाहूणं। श्री क्लों नम. का कीं क्रूं कीं कीं कीं की स्वाहा। विधि—मन्त्र सिद्ध करनेके लिए सामने घूप जलाकर रख ले तथा २४ हजार ब्वेत पुष्पो पर इस मन्त्रको सिद्ध करे । एक फूलपर एक बार मन्त्र पढे ।

राजा, मन्त्री या किसी अधिकारीको वज करनेका मन्त्र-

ॐ हीं णमो अरिहंताणं ॐ हों णमो सिद्धाणं ॐ हीं णमो आइ-रियाणं ॐ हीं णमो उवज्झायाणं ॐ हीं णमो छोए सब्वसाहूणं। अमुकं मस वृद्यं कुरु कुरु स्वाहा।

विधि—पहले ११ हजार बार जाप कर मन्त्रको सिद्ध कर लेना चाहिए। जब राजा, मन्त्री या अन्य किसी अधिकारीके यहाँ जाये तो सिरके वस्त्रको २१ बार मन्त्रित कर घारण करे, इससे वह व्यक्ति वशमें हो जाता है। अमुकके स्थानपर जिस व्यक्तिको वश करना हो उसका नाम जोड देना चाहिए।

महामृत्युजय मन्त्र----

ļ,

3

F

ĩ,

Ţ

F

3

3 **3**5

-

ॐ हा णमो अशिहंताणं ॐ हीं णमो सिद्धाणं ॐ हूं णमो आइरि-याणं ॐ हीं णमो उवन्झायाणं ॐ ह णमो छोए सन्वसाहूणं । मम सर्वप्रदारिष्टान् निवारय निवारय अपमृत्युं घातय घात्तय सर्वशान्ति कुरु कुरु स्वाहा ।

विधि—दीप जलाकर घूप देते हुए नैष्ठिक रहकर इस मन्त्रका स्वयं जाप करे या अन्य-द्वारा करावे । यदि अन्य व्यक्ति जाप करे तो 'मम'के स्थानपर उस व्यक्तिका नाम जोड ले—अमुकस्य सर्वग्रहारिष्टान् निवारय आदि । इस मन्त्रका सवा लाख जाप करनेसे ग्रहवाधा दूर हो जाती है । कमसे कम इम मन्त्रका ३१ हजार जाप करना चाहिए । जापके अनन्तर दशाश आहूति देकर हवन भी करे ।

(सिर, अक्षि, कर्ण, क्वास रोग एवं पादरोगविनाशक मन्त्र----

ॐ हीं अई णमो ओहिजिणाणं परमोहिजिणाणं शिरोरोराविनाशनं भवतु ।

9

मंगलमेन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

ॐ हीं अहँ णमो सब्बोहिजिणाणं अक्षिरोगविनाशनं भवतु। ॐ हीं अहें णमो अणंतोहिलिणाणं कणरोगविनाशनं मवत् । ॐ हीं अहं णमो संभिण्णसारेराणं इवासरोगविनाशन भवतु। ॐ हीं अई णमो सब्बजिणाणं पादादि पर्वरोगविनाशनं भवतु । विवेक प्राप्ति मन्त्र-

ॐ हीं अहें णमो कोट्ठवुद्धीणं बीजवुद्धीणं ममात्मनि विवेकज्ञान भवतु ।

विरोध-विनाशक मन्त्र----

ॐ हीं अहें णमो पादानुमार णं परस्परविरोधविनाशनं मवतु । प्रतिवादीकी शक्तिको स्तम्भन करनेका मन्त्र----

ॐ हीं अई णमो पत्तेयबुद्धाण प्रतिवादिविद्याविनाशनं भवतु । विद्या और कवित्व प्राप्तिके मन्त्र----

साय और मध्याह्नकालमें जाप करना चाहिए )

ओं नमोऽईते सर्व रक्ष रक्ष हुँ फट् स्वाहा )

ॐ हीं श्रीं छीं नमः स्वाहा। सर्वशान्तिदायक मन्त्र----

ॐ हीं श्रीं कीं टल्टूं अहें नम । व्यन्तर वाधा विनाशक मन्त्र---

हंताणं हों सर्वशान्तिमंबतु स्वाहा ।

ॐ हीं भईं णमो सयंवुद्धाणं कवित्वं पाण्डित्यं च भवतु ।

ॐ हीं द्विसरात्रिभेद्विवर्जितपरमज्ञानार्कंचन्द्रातिशयाय श्रीप्रथम-

सर्वकार्यसाधक मन्त्र (मन, वचन और कायकी शुद्धिपूर्वक प्रात,

ॐ हीं श्रीं छीं अईं अ सि आ उ सा अनावृतविद्याये णमो अरि-

उपर्युवत मन्त्रोके अतिरिक्त सहस्रो मन्त्र इसी महामन्त्रसे निकचे हैं। सकलोकरण क्रियाके मन्त्र, ऋषिमन्त्र, पीठिकामन्त्र, प्रोक्षणमन्त्र, प्रतिष्ठामन्त्र,

जिनेन्द्राय नम ।

९८

९९

शान्तिमन्त्र, इष्टसिद्धि-अरिष्टनिवारकमन्त्र, विभिन्न मागलिक कृत्योंके अवसर-पर उपयोगमें आनेवाले मन्त्र, विवाह, यज्ञोपवीत आदि संस्कारोके अवसर-पर हवन-पूजनके लिए प्रयुक्त होनेवाले मन्त्र प्रभृति समस्त मन्त्र णमोकार महामन्त्रसे प्राटुर्भूत हुए हैं । इस महामन्त्रकी घ्वनियोके सयोग, वियोग, विश्लेषण और सक्लेषणके द्वारा ही मन्त्रज्ञास्त्रकी उत्पत्ति हुई है । प्रवचन-सारोद्धारके वृत्तकारने वताया है—

सर्वमन्त्ररतानामुत्भस्याकरस्य प्रथमस्य कहिपतपदार्थंकरणैककल्प-द्रुमस्य विषविषधरशाक्षिनीडाकिनीयाकिन्यादिनिग्रहनिरवग्रहस्वभावस्य मकलजगद्वशीकरणाक्रुष्टवाद्यव्यमिचारग्रीढनमावस्य चतुर्दृशपूर्वाणां सार-भूतस्य पद्धपरमेष्टिनमस्कारस्य महिमात्यद्भुतं वरीवर्तते, त्रिजगत्या-कालमिति निष्प्रतिपक्षमेतरसर्वसमयविदाम् ।

अर्थात् — यह णमोकार मन्त्र सभी मन्त्रोकी उत्पत्तिके लिए समुद्रके समान है। जिस प्रकार समुद्रसे अनेक मूल्यवान् रत्न उत्पन्न होते हैं, उसी प्रकार इस महामन्त्रसे अनेक उपयोगी और शक्तिशाली मन्त्र उत्पन्न हुए हैं। यह मन्त्र कल्पवृक्ष है, इसकी आराधनासे सभी प्रकारकी कामनाएँ पूर्ण हो जाती है। इस मन्त्रसे विष, सर्प, शाकिनी, ढाकिनी, याकिनी, भूत, पिशाच आदि सब वशमें हो जाते हैं। यह मन्त्र ग्यारह अंग और चौदह पूर्वका सारभूत है। मन्त्रोंको आचार्योने वक्ष्य, आकर्षण आदि नौ भागोमें विभक्त किया है। ये नौ प्रकारके मन्त्र इमी महामन्त्रसे निष्पन्न हैं, क्योकि उन मन्त्रोंके रूप इस मन्त्रोक्त वर्णों या घ्वनियोंसे ही निष्पन्न हैं। मन्त्रोके प्राण बीजाक्षर तो इसी मन्त्रसे नि सृत है तथा मन्त्रोंका विकास और निकास इसी महासमुद्रसे हुआ है। जिस प्रकार गगा, मिन्धु आदि नदियां पद्यस्त्रदादिमे निकलकर समुद्रोमें मिल्ज जाती है, उसी प्रकार सभी मन्त्र इसी महामन्त्रसे निकलकर इसी महामन्त्रके तत्त्वोंमे मिश्रित हैं।

जिनकीतिसूरिने अग्ने नमस्कारस्तवके पुष्पिकावाक्यमे वताया है वि इस महामन्त्रमें समस्त मन्त्रशास्त्र उसी प्रकार निवास करता है, जिस प्रकार एक परमाणुमें त्रिकोणाकृति । और यत्रो कारण है कि इम महामन्त्र• की आराषनासे सभी प्रकारके शुभ और आत्म नुभवरूप शुद्ध फल प्राप्त होते हैं । इसोलिए यह सब मन्त्रोमें प्रधान और अन्य मन्त्रोका जनक है –

एवं श्रीपञ्चपरमेष्ठीनमस्कारमहामन्त्र सकलसमीहितार्थ-प्रापणकल्प-द्रुमाभ्यधिकमहिमाशान्तिपौष्टिकाद्यष्टकर्मे इत् । ऐहिकपारलौकिकस्वामि-मतार्थसिद्धये यथा श्रीगुर्वाम्नाय ज्ञातव्यः ।

अर्थात्—यह णमोकार मन्त्र, जिसे पंचपरमेष्टीको नमस्कार किये जानेके कारण पंचनमस्कार भी कहा जाता है, समस्त अभीष्ट कार्योंकी सिद्धिके लिए कल्प्ट्रुमसे भी अधिक शक्तिशाली है। लौकिक और पार-लौकिक सभी कार्योंमें इसकी आगधनासे सफलता मिलतो है। अत अपनी आम्नायके अनुमार इसका घ्यान करना चाहिए।

निष्कर्प यह है कि णमोकार महामन्त्रकी वीज ध्वनियाँ ही समस्त मन्त्रशास्त्रको आधारशिला हैं। इसोसे यह शास्त्र उत्पन्न हुआ है।

मनुष्य अर्हनिश सुख प्राप्त करनेको चेष्टा करता है, किन्तु विश्वके अशान्त वातावरणके कारण उसे एक क्षणको भी शान्ति नहीं मिलतो है। योगनास्त्र और मनीपियोका कथन है कि चित्तवृत्तियोका निरोध कर लेनेपर व्यक्तिको ज्ञान्ति प्राप्त हो सकती है। णमोकार महामन्त्र चैनागमने चित्तवृत्तिका निरोध करनेके लिए योग-का वर्णन किया गया है। आत्माका उत्कर्ष साधन एव विकास योग – उत्कृष्ट घ्यानके सामर्थ्यार अवर्शनित है। योगवरसे वेवलज्ञानको प्राप्ति होतो है तथा पूर्ण अहिमा शक्ति या शीलको प्राप्ति-द्वारा सचित वर्ममल दूर कर निर्वाण प्राप्न किया जाना है। साधारण ऋढि-सिद्धियाँ तो उत्कृष्ट घ्यान करनेवालोके चरणोमे लोटती है। योगसाधना करनेवालेको शरीर-मनपर अविकार प्राप्त हो जाता है।

मनुष्यको वित्तको चचलताके कारण हो अशान्तिका अनुमव करना पड़ता है, वयोकि अनावश्यक सकल्प-विकल्प हो दु खोके कारण हैं। मोह- मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १०१

जन्य वासनाएँ मानवके हूरयका मन्थन कर विषयोकी ओर प्रेरित करती है जिससे व्यक्तिके जीवनमें अशान्तिका सूत्रपात होता है । योग-शास्त्रियोंने इस अशान्तिको रोकनेके विधानोका वणन करते हुए बतलाया है कि मनकी चचलतापर पूर्ण आधिपत्य कर लिया जाये तो वित्तको वृत्तियोका इघर-उघर जाना रुक जाता है । अतएव व्यक्तिकी शारीरिक, मानसिक और आध्यात्मिक उन्नतिका एक साधन योगाभ्यास भी है । मुनिराज मन, वचन और कायकी चवलताको रोकनेके लिए गुप्ति ओर समितियोका पालन करते हैं । यह प्रक्रिया मी योगके अन्तर्गत है । कारण स्पष्ट है कि चित्तकी एकाग्रना समस्त शक्तियोको एक वेन्द्रगामी बनाने तथा साध्य तक पहुँवानेमें समर्थ है । जीवनमें पूर्ण सफलता इसी शक्तिके द्वारा प्राप्त होती है ।

जैनग्रन्थोमे सभी जिनेश्वरोको थोगी माना गया है । श्रोष्ज्यपादस्वामीने दशमक्तिमें वतःया है—''योगीश्वरान् जिनान् सर्वान् योगनिर्धुतकख्मषान् । योगैस्त्रिभिरह वन्दे योगस्कन्धप्रतिधितान्'' । इससे स्पष्ट है कि जैनागममे योगका पर्याप्त महत्त्व स्वीकार किया गया है । योगश स्त्रके इतिहासपर दृष्टिपात करनेसे प्रतीत होता है कि इम कल्पकालमें भगवान् आदिनायने योगका उपदेश दिया । पश्चात् अन्य तीर्थंकरोने अपने-अपने समयमें इस योगमार्गका प्रचार किया । जैनग्रन्थोमें योगके अर्थमे प्रधानतया ध्यान शब्दका प्रयोग हुआ है । ध्यानके लक्षण, भेद, प्रभेद, आलम्वन आदिनाय विग्तृत वर्णन अग और अगवाह्य ग्रन्थोमें मिलता है । श्रीउमास्वामी बाचार्यने अपने तत्त्वार्धसूत्रमें ध्यानका वर्णन किया है, इस ग्रन्थके टीकाकारोने अपनी-अपनी टीकाओमे ध्यानपर बहुत कुछ विचार किया है । ध्यानसार और योगप्रदोपर्मे योगपर पूरा प्रकाश ढाला गया है । आचार्य शुभचन्द्रने जानार्णवर्मे योगपर पर्याप्त लिखा है । इनके अतिरिवत क्ष्वेताम्बर सम्प्रदायमे श्रीहरिभद्रसूरिने नयी शैलीमें बहुत लिखा है । इनके रचे हुए योगविन्छ, योगदृष्टिसमुच्वय, योगबिश्विका, योगशतक और पोडशक ग्रन्थ ई । इन्होने जैनदृष्टिसे योगशास्त्रका वर्णन कर पातं नल योगशास्त्रकी अनेक वातोकी , तुलना जैन सकेतोके साथ की है। योगदृष्टिममुच्चयमें योगकी आठ दृष्टियोका कथन है, जिनसे समस्त योग साहित्यमें एक नवीन दिशा प्रदर्शित की गयी है। हेमचन्द्राचार्यने आठ योगागोंका जैन शैलीके अनुसार वर्णन किया है तथा प्राणायामसे सम्बन्ध रखनेवाली अनेक बार्ते बतलायी है।

श्रीशुमचन्द्राचार्यने अपने ज्ञानार्णवर्मे घ्यानके पिण्डस्थ, पदस्थ, रूपस्थ और रूपातीत भेदोका वर्णन विस्तारके साथ करते हुए मनके विक्षिप्त, यातायात, दिल्प्ट और सुलीन इन चारो भेदोका वर्णन वड़ो रोचकता और नवोन शैलीमें किया है। उपाध्याय यशोविजयने अध्यात्मसार, अध्यात्मो-पनिषद् आदि ग्रन्थोमें योग विषयका निरूपण किया है। दिगम्बर सभी आध्यात्मिक ग्रन्थोमें घ्यान या समाधिका विस्तृत वर्णन प्राप्त है।

योग शब्द युज् धातुसे घञ् प्रत्यय कर देनेसे सिद्ध होता है। युज्के दो अर्थ हैं-जोडना और मन स्थिर करना। निष्कर्ष रूपमें योगको मनको स्थिरताके अर्थमें व्यवहूत करते हैं। हरिभद्र सूरिने मोक्ष प्राप्त करनेवाले साधनका नाम योग कहा है। पत्तंजलिने अपने योगशास्त्रमें ''योगश्चित्त्त-वृत्तिनिरोध ''- चित्तवृत्तिका रोकना योग वताया है। इन दोनो लक्षणोका समन्वय करनेपर फलितार्थ यह निकल्ता है कि जिस क्रिया या व्यापारके द्वारा ससारोन्मुख वृत्तियां रुक जायें और मोक्षकी प्राप्ति हो, योग है। अतएव समस्त आत्मिक शग्वियोका पूर्ण विकास करनेवाली क्रिया - आत्मोन्मुख चेष्टा योग है। योगके बाठ अग माने जाते हैं-यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, घारणा, घ्यान और समाधि। इन योगागोके अभ्याससे मन स्थिर हो जाता है तथा उसकी शुद्धि होकर वह शुद्धोपयोगकी ओर बढता है या शुद्धोपयोगको प्राप्त हो जाता है। शुभचन्द्राचार्यने वत्तलाया है -

> 'यमादिपु कृताभ्यासो निःसङ्गो निर्ममो मुनि । रागादिक्देशनिर्मुक्तं करोति स्ववशं मनः ॥

मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १०३

एक एव मनोरोधः सर्वाभ्युदयसाधक' ।

यमेवाकम्ब्य संप्राप्ता योगिनस्तत्त्वनिश्चयम् ॥

मन ज़ुद्ध ये व जुद्धिः स्याट्देहिनां नात्र संशय ।

च्रथा तद्व्यतिरेकेण कायस्यैव कदर्थनम् ॥ – ज्ञानार्णव प्र० २२, इलो० ३, १२, १४

वर्षात् - जिसने यमादिकका अभ्यास किया है, परिग्रह और ममतासे रहित है ऐमा मुनि हो अपने मनको रागादिसे निर्मुक्त तथा वश करनेमे समर्थ होता है। निस्सन्देह मनको शुद्धिमे ही जोवोकी शुद्धि होती है, मन-को शुद्धिके बिना शरीरको क्षीण करना व्यर्थ है। मनकी शुद्धिसे इस प्रकारका ध्यान होता है, जिससे कमजाल कट जाता है। एक मनका निरोघ ही समस्त अभ्युदयोको प्राप्त करनेवाला है, मनके स्थिर हुए बिना आत्मस्वरूपमे लोन होना कठिन है। अतएव योगागोंका प्रयोग मनको स्थिर करनेके लिए अवक्ष्य करना चाहिए। यह एक ऐसा साधन है, जिससे मन स्थिर करनेमें सबसे अधिक सहायता मिलती है।

यम और नियम - जैनवर्म निवृत्तिप्रघान है, अत यम-नियमका अर्थ भी निवृत्तिपरक है। अतएत्र विमाव परिणतिसे हटकर स्वभावकी झोर रुचि होना ही यम-नियम है। जैनागममें इन दोनो योगागोका विस्तृत वर्णन मिलता है। यम या सयमके प्रघान दो भेद हैं - प्राणिसंयम और इन्द्रियसयम । समस्त प्राणियोकी रक्षा करना, मन-वचन-कायसे किसी भी प्राणोको कष्ट न पहुँचाना तथा मनमें राग-द्वेपकी भावना न उत्पन्न होने देना प्राणिसयम है और पचेन्द्रियोपर नियन्त्रण करना इन्द्रियसयम है। पाँचो व्रतोके घारण, पाँचो समितियोके पालन, चारो कपायोका निग्रह, ठीन दण्हो - मन, वचन, कायकी विपरोत परिणतिका त्याग और पाँचो इन्द्रियोका विजय करना ये सब सयमके अग हैं। जैन आम्नायमें यम-नियमोका विद्यान राग-द्वेपमयी प्रवृत्तिको वश करनेके लिए ही किया गया है। अत ये दोनों प्रवृत्तियां ही मानवोको परमानन्दसे हटाती रहती है । रागी जीव कर्मोंको बाँघता है और वीतरागी कर्मोंसे छूटता है । अतः राग और द्वेपकी प्रवृत्तिको इन्द्रियनिग्रह एव मनोनिग्नह आत्ममावनाके द्वारा दूर करना चाहिए । कहा गया है –

4

रागी वध्नाति कर्माणि वीतरागो विमुच्यते । जीवो जिनोपदेशोऽयं समासाद् वन्धमोक्षयोः ॥ यत्र रागः पर्दं धत्ते द्वेषस्तत्रैति निश्चय. । उमावेतौ समालम्व्य विकाम्यत्यधिकं मनः ॥ रागद्वेषविषोधानं मोहबीजं जिनैमंतम् । अत स एव नि.शेषदोषसेनानरेश्वर ॥ रागादिवैरिण करूरान्मोहभूपेन्द्रपाळितान् । निकृत्य शमशास्त्रेण मोक्षमार्गं निरूपयः ॥ – ज्ञानार्णव प्र० २३, इक्ठो० १, २५, ३०, ३७

अर्थात् - अनादिसे लगे हुए राग-द्वेष ही ससारके कारण है, जहां राग-द्वेष है, वहां नियमत. कर्मबन्च होता है। वीतरागताके प्राप्त होते हो कर्मका बन्च रुक जाता है और कर्मोंकी निर्जरा होने लगती है। जहां राग रहता है वहां उसका अविनामाची द्वेप भी अवश्य रहता है। जहां राग रहता है वहां उसका अविनामाची द्वेप भी अवश्य रहता है। अतः इन दोनोंका अवलम्बन करके मनमें नाना प्रकारके विकार उत्पन्न होते है। राग-द्वेषरूपी विषवनका मोह वीज है, अत समस्त विषय-कपायोकी सनाका मोह हो राजा है। यही संसारमें उत्पन्न हुआ दावानल है तथा अत्यन्त दृढ कर्मबन्वनका हेतु है। यह संसारी प्राणो मोह-निद्राके कारण हो मिष्यात्व, अविरति, प्रमाद, कपाय और योगरूपी विश्वाचोके अधीन होता है। इनी मोहको ज्वालासे अपने ज्ञानादिको भस्म करता है। मोह-रूपी राजाके द्वारा पालित राग-द्वेपरूपो शत्रुओंको नष्ट कर मोक्षमार्यका अवलम्बन लेना चाहिए। राग, द्वेप, मोहरूप त्रिपुरको घ्यानरूपी अग्नि-द्वारा भस्म करना चाहिए।

#### मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १०५

यम-नियम निवृत्तिपरक होनेपर हो उपयुंक्त त्रिपुरका मस्म कर व्यक्ति-के घ्यानसिद्धिका कारण हो सकते हैं । अत. जैनागममें यम-नियमका अर्थ समताभावको प्राप्ति-द्वारा उक्त त्रिपुरको भस्म करना है, क्योकि इसीसे घ्यानको सिद्धि होती हैं । आर्त्तघ्यान और रोद्रघ्यानका निवारण धर्म-घ्यान और शुक्लघ्यानकी सिद्धिमें सहायक होता है ।

आसन – समाधिके लिए मनकी तरह शरीरको भी साधना अत्या-वश्यक है। आसन वैठनेके ढगको कहते हैं। योगीको आसन लगानेका अभ्यास होना चाहिए। श्रोशुमचन्द्राचार्यने घ्यानके योग्य सिद्धक्षेत्र, नदी-सरोवर समुद्रका निर्जन तट, पर्वतका शिखर, कमल्जवन, अरण्य, श्मशान-भूमि, पर्वतकी गुफा उपवन, निर्जन गृह या चैत्यालय, निर्जन प्रदेशको स्वान माना है। इन स्थानोमें जाकर योगी काष्ठके टुकडेपर या शिलातल-पर अथवा भूमि या बालुकापर स्थिर होकर आसन लगावे। पर्यंकासन, अर्द्वपर्यंकासन, बज्जासन, सुखासन, कमलासन और कायोत्सर्ग ये घ्यानके योग्य आसन माने गये है। जिस आसनसे घ्यान करते समय साधकका मन खिन्न न हो, वही उपादेय है। वताया गया है –

> कायोत्सर्गञ्च पर्यङ्क प्रशस्तं कैश्चिदीरितम् । देहिना वीर्यंवैकल्यारकाळदेोपेण सम्प्रति ॥ – ज्ञानार्णव प्र० २८, इळो० २२

अर्थात् - इस समय कालदोषसे जीवोके सामर्थ्यको हीनता है, इस कारण पद्मासन और कायोत्सर्ग ये ही आमन घ्यान करनेके लिए उत्तम है। तात्पर्य यह है कि जिस आसनसे वैठकर साघक अपने मनको निरुचल कर सके, वहों आसन उसके लिए प्रशस्त है।

प्राणायाम – इवास और उच्छ्वासके साघनेको प्राणायाम कहते है । घ्यानकी सिद्धि और मनको एकाग्र करनेके लिए प्राणायाम किया जाता है । प्राणायाम पवनके साघनकी क्रिया है । शरीरस्य पवन जव वश हो खाता है १०६ मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

तो मन भी अधीन हो जाता है। इसके तीन भेद हैं - पुरक, कुम्भक और रेचक । नासिका छिद्रके द्वारा वायुको खीचकर शरीरमे भरना पूरक, उस पुरक पवनको नामिके मध्यमें स्थिर करना क्रम्भक और उसे घीरे-घीरे बाहर निकालना रेचक है। यह वायुमण्डल चार प्रकारका बतलाया गया है -पृथ्वीमण्डल, जलमण्डल, वायुमण्डल और अग्निमण्डल । इन चारोंको पह-चान बताते हुए कहा है कि क्षितिबीजसे युक्त, गले हुए स्वर्णके समान काचन प्रभावाला, वज्जके चिह्नसे संयुक्त, चौकोर पृथ्वोमण्डल है । वरुण-वीजसे युक्त, अर्घचन्द्राकार, घन्द्रसदृश गुक्लवर्ण और अमृतस्वरूप जलसे सिचित् अप्मण्डल है । पवनबीजाक्षरयुक्त, सुवृत्त, बिन्दुओसहित नीलाजन घनके समान, दुर्लक्ष्य वायुमण्डल है। अग्निके स्फुलिंग समान पिंगलवर्ण, भोम - रौद्ररूप, उर्घ्वगमन करनेवाला, त्रिकोणाकार, स्वस्तिक-से युक्त एव वह्निवीजयुक्त अग्निमण्डल होता है। इस प्रकार चारो वायु-मण्डलोको पहचानके लक्षण वतलाये हैं, परन्तु इन लक्षणोके आधारसे पहचानना अतीव दुष्कर है। प्राणायामके अत्यन्त अभ्याससे ही किसी साधकविशेषको इनका सवेदन हो सकता है। इन चारो वायुओक प्रवेश सोर निस्सरणसे जय-पराजय, जोवन-मरण, हानि-लाम आदि अनेक प्रश्तोका

असमाकृष्य यदा प्राणधारण स तु पूरकः । नाभिमध्ये स्थिरीकृत्य रोधन स तु दुम्भक ॥ यत्कोष्ठादतियत्नेन नासाम्रद्मपुरातने । बहि. प्रदेपण वायो स रेचक इति स्मृतः ॥ शत्तैः रानैर्मनोऽजस्त वितन्द्रः सह वायुना । प्रवेश्य हृदयाम्मोजकणिकाया नियन्त्रयेष ॥ विकल्पा न प्रसयन्ते विपयाशा निवर्धते । अन्तः स्फुरनि विद्यानं तत्र चित्ते स्थिरीकृते ॥ क्रन्तः स्फुरनि विद्यानं तत्र चित्ते स्थिरीकृते ॥

## मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १०७

उत्तर दिया जा सकता है। इन पवनोकी साधनासे योगीमें अनेक प्रकारकी अलौकिक और चमत्कारपूर्ण शक्तियोका प्रादुर्भाव हो जाता है। प्राणाय।मकी क्रियाका उद्देश्य भी मनको स्थिर करना है, प्रमादको दूर भगाना है। जो साधक यत्नपूर्वक मनको वायुके साथ-साथ हृदय कमलकी कर्णिकामें प्रवेश कराकर वहाँ स्थिर करता है, उसके चित्तमें विकल्प नहीं उठते और विषयोंकी आशा भो नष्ट हो जाती है तथा अन्तरगमें विशेप झानका प्रकाश होने लगता है। प्राणायामकी महत्ताका वर्णन करते हुए शूभचन्द्राचार्यने बतलाया है...

जन्मशतजनितमुग्र प्राणायामाद्विलीयते पापम् ।

नाडीयुगलस्यान्ते यतेर्जिताक्षस्य वीरस्य॥ -ज्ञानाणव प्र०२९, इस्रो० १०२

अर्थ-पवनोके साधनरूप प्राग्णायामसे इन्द्रियोके विजय करनेवाले साघकोके सैकडो जन्मके सचिन किये गये तीव्र पाप दो घडीके भीतर लय हो जाते हैं ।

प्रत्याहार-इन्द्रिय और मनको अपने-अपने विषयोंमें खोंचकर अपनो इच्छानुमार किसी कल्याणकारी ध्येयमें लगानेको प्रत्याहार कहते हैं। अभिप्राय यह है कि विषयोसे इन्द्रियोको और इन्द्रियोसे मनको पृथक् कर मनको निराकुल करके ललाटपर घारण करना प्रत्याहार-विधि है। प्रत्या-हारके सिद्ध हो जानेपर इन्द्रियां वशीभूत हो जाती हैं और मनोहरसे मनो-हर त्रिपयकी ओर भी प्रवृत्त नही होती है। इसका अभ्यास प्राणायामके उपरान्त किया जाता है। प्राणायाम-द्वारा ज्ञानतन्तुओके अधीन होनेपर इन्द्रियोका वशमें आना सुगम है। जैसे कछुआ अपने हस्त-पादादि अंगोको

सुख-दुःख-जय-पराजय-जीवित मरणानि विध्न इति केचित् । वायु. प्रपन्चरचनामवेदिनां कथमय मानः ॥

# १०८ मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

अपने मीतर सकुचित कर लेता है, वैसे ही स्पर्श, रसना आदि इन्द्रियोंकी प्रवृत्तिको आत्मरूपमें लीन करना प्रत्याहारका कार्य है । राग-ट्वेप आदि विकासोसे मन दूर हट जाता है । कहा गया है–

> सम्यक्समाधिसिद्ध्यर्थं प्रत्याहार प्रशस्यते । प्राणायामेन विक्षिप्तं मन स्वास्थ्यं न विन्दति ॥ प्रत्याहृतं पुनः स्वस्थं सर्वोपाधिविवर्जितम् । चेत. समत्वमापन्नं स्वस्मिन्नेव छ्यं व्रजेत् ॥ वायो संचारचातुर्यमणिमाधद्गसाधनम् । प्रायः प्रत्यूहवीजं स्यान्मुनेर्मुक्तिमभीप्सतः ॥

अर्थात्- प्राणायाममें पवनके साधनसे विक्षिप्त हुआ मन स्वास्थ्यको प्राप्त नहीं करता. इस कारएा समाधि सिद्धिके लिए प्रत्याहार करना आवश्यक है। इसके द्वारा मन राग-द्वेपसे रहित होकर आत्मामें लय हो जाता है। पवनसावन शरीर-सिद्धिका कारण है, अत: मोक्षकी वाछा करनेवाले साधकके लिए विघ्नकारक हो सकता है। अतएव प्रत्याहार-द्वारा राग-ट्वेपको दूर करनेका प्रयत्न चाहिए।

धारणा-जिसका व्यान किया जाये, उस विषयमें निश्वलरूपसे मनको लगा देना, घारणा है । धारणा-द्वारा ध्यानका अम्यास किया जाता है ।

ध्यान और समाधि--योग, ब्यान और समाधि ये प्राय एकार्थ-वाचक हैं। योग कहनेसे जैनाम्नायमें ब्यान और समाधिका हो वोव होता है ' ब्यानकी चरम सोमाको समाधि कहा जाता है। ब्यानके सम्वन्वमें ब्यान, ब्याता, घ्येय और फल इन चारो वातोंका विचार किया गया है। ब्यान चार प्रकारका है--आर्त, रौद्र, धर्म और जुक्ल। इनमें आर्त और रौद्र ब्यान दुर्घ्वान है एव धर्म और जुक्ल ध्यान शुभ घ्यान है। इष्ट-वियोग, अनिष्टसंयोग, शारीरिक वेदना आदि व्ययाओको दूर करनेके लिए सकल्प विकल्प करना आर्त्वध्यान और हिंसा, झूठ, चोरी अन्नह्य और परिग्रह इन पांचों पापोके सेवनमें आनन्दका अनुभव करना और इस आनन्दको उपलव्धिके लिए नाना तरहकी चिन्ताएँ करना रौद्रघ्यान है ।

धर्मसे सम्बद्ध बातोंका सतत चिन्तन करना धर्मघ्यान है । इसके चार मेद हैं - आज्ञ।विचय, अपायविचय, विपाकविचय और संस्थानविचय । जिनागमके अनुसार तत्त्वोंका विचार करना आज्ञाविचय, अपने तथा दूसरो-के राग, ढेष, मोह आदि विकारोको नाश करनेका उपाय चिन्तन करना अपार्यावचय, अपने तथा परके सुख-दु ख देखकर कर्मप्रकृतियोंके स्वरूपका चिन्तन करना विपाकविचय एव लोकके स्वरूपका विचार करना संस्थान-विचय धर्मध्यान है । इमके भी चार मेद हैं - पिण्डस्थ, पदस्थ, रूपस्य और रूपातीत । शागेर स्थिन आत्माका चिन्तन करना पिण्डस्थ घ्यान है । इसकी पाँच धारणाएँ वतायी गयी हैं - पार्थिवी, आग्नेयी, वायवी, जलीय और तत्त्वरूपवती ।

पार्थिवी – इस घारणामें एक मघ्यलोकके बराबर निर्मल जलका समुद्र चिन्नन करे और उसके मघ्यमें जम्बू द्वीपके समान एक लाख योजन चौडा स्वर्णरगके कमलका चिन्तन करे, इसको कर्णिकाके मघ्यमें सुमेरुपर्वत-का चिन्तन करे । उस सुमेरुपर्वनके ऊपर पाण्डुक वनमें पाण्डुकशिला तथा उस शिलापर म्फटिकमणिके आसनका एव जस आसनपर पद्मासन लगाये घ्यान करते हुए अपना चिन्तन करे । इतना चिन्तन वार-वार करना पृथ्वो धारणा है ।

आग्नेयी धारणा - उसी सिंहासनपर स्थिर होकर यह विचारे कि मेरे न,भि-कमलके स्थानपर मंतर ऊपरको उठा हुआ सोलह पत्तोका एक कमल है उमपर पीतररंगके अ आ इ ई उ ऊ ऋ ऋ लु ल ए ऐ जो औ अं अः ये सोलह स्वर अंकित हैं तथा बीचमें 'हैं' लिखा है। दूसरा कमल हृदयस्थानपर नाभिकमलके ऊपर आठ पत्तोका औंघा कमल विचारना चाहिए। इसे ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंका कमल कहा गया है। पश्वात् नाभिकमलके बोचमें 'हैं' लिखा है, उसकी रेफन्ने घुँआ निकलता

#### ११० मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

हुआ सोचे, पुन. अग्निकी शिखा उठती हुई सोचना चाहिए। आगकी ज्वाला उठकर आठो कर्मोंके कमलको जलाने लगी। कमलके वीचसे फूटकर अग्निकी लो मस्तकपर आ गयी। इसका आघा भाग शरीरके एक तरफ और शेष आघा भाग शरीरके दूसरी तरफ मिलकर दोनो कोने मिल गये। अग्निमय त्रिकोण सव प्रकारसे शरीरको वेष्टित किये हुए हैं। इस त्रिकोण-में र र र र र र र र र अक्षरोको अग्निमय फैले हुए विचारे अर्थात् इस त्रिकोणके तीनो कोण अग्निमय र र र अक्षरोके वने हुए हैं। इसके बाहरी तीनो कोणोपर अग्निमय साथिया तथा भीतरी तीनो कोणोपर अग्निमय ॐ हं लिखा हुआ सोचे। पश्चात् सोचे कि भीतरी अग्निकी ज्वाला कर्मो-को और वाहरी अग्निकी ज्वाला शरीरको जला रही है। जलते-जलते कर्म और शरीर दोनों ही जलकर राख हो गये है तथा अग्निकी ज्वाला शान्त हो गयी है अथवा पहलेकी रेफर्मे समा गयी है, जहांसे वह उठी थी, इतना अम्यास करना अग्नि-घारणा है।

वायु-धारणा - पुन साधक चिन्तन करे कि मेरे चारो ओर प्रवण्ड वायु चल रही है। वह वायु गोल मण्डलाकार होकर मुझे चारो ओरसे घेरे हुए है। इस मण्डलमें आठ जगह 'स्वायें-स्वायें' लिखा है। यह वायु-मण्डल कर्म तथा शरीरकी रजको उडा रहा है, आत्मा स्वच्छ तथा निर्मल होता जा रहा है। इस प्रकार घ्यान करना वायू-घारणा है।

जलु-धारणा – पश्चात् चिग्तन करे कि आकाश मेवाच्छन्न हो गया है, बादल गरजने लगे है, बिजली चमवने लगी है और खूव जोरकी वर्ष होने लगी है। ऊपर पानीका एक अर्घचन्द्राकार मण्डल वन गया है, जिस-पर प प प प प प कर्मस्थानोपर लिखा है। गिरनेवाले पानीकी सहस्र घाराएँ आत्माके ऊपर लगी हुई कर्मरजको घोकर आत्माको साफ कर रही है। इस प्रकार चिन्तन करना जल घारणा है।

तत्त्वरूपवती धारणा - वही साघक आगे चिन्तन करे कि अब मैं सिद्ध, बुद्ध, सवज्ञ, निर्मल, निरजन, कर्म तया शरीरसे रहित चैत्रन्य आत्मा मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १११

हूँ । पुरुषाकार चैनन्य घातुकी वनी हुई मूर्तिके समान हूँ ।.. पूर्ण चन्द्रम।के समान ज्योतिरूप देदीप्यमान हूँ । इस प्रकार इन पाँचो घारणाओके ढारा पिण्डस्थ घ्यान किया जाता है ।

पटस्थ ध्यान - मन्त्र-पदोके द्वारा अरिहन्त. सिद्ध, आचार्य, उपाघ्याय, साधू तथा आत्माके स्वरूपका विचारना पदस्य घ्यान है। किसी नियत स्थान - नासिकाग्र या भृकुटिके मध्यमें णमोकार मन्त्रको विराजमान कर उसको देखते हुए चित्तको जमाना तथा उस मन्त्रके स्वरूगका चिन्तन करना चाहिए। इस घ्यानका सरल और साध्य उपाय यह है कि हृदयमें आठ पत्तोके कमलका विन्तन करे। इस आठो पत्तो - दलोंमें-से पांच पत्तोपर क्रमश 'णमो अरिहंवाण, णमो सिद्धाणं, णमो आयरियाणं, णमो उवज्झा-थाणं, णमो लोए सब्वसाहूणं। इन पांच पदोको तथा शेव तीन पत्तोपर क्रमश 'सम्यग्दर्शनाय नमः, सम्यग्ज्ञानाय नमः, सम्यक्चारित्राय नम.' इन त'न पदोको त्रीर कॉणकापर 'सम्यक् तपसे नम ' इस पदको लिखा हुआ सोचे। इस प्रकार प्रत्येक पत्तेपर लिखे हुए मन्त्रोका घ्यान जितने समय तक कर सके, करे।

रूपस्थ – अरिहन्त भगवान्के स्वरूपका विचार करे कि भगवःन् समवशरणमें द्वादश सभाओके मघ्यमें घ्यानस्य विराजमान हैं । अथवा घ्यानस्य प्रभु-मुद्राका घ्यान करे ।

रूपातीत – मिद्धोके गुणोका विवार करें कि सिद्ध अमूर्तिक, चैनन्य, पुरुषाकार, कृतकृत्य, परमशान्त, निष्कलक, अष्टकर्मरहित, सम्यक्त्वादि आठ गुणपहित, निर्लिप्न, निर्विकार एव लोकाग्रमे विराजमान हैं। पश्चात् अपने-आपको सिद्ध स्वरूप समझकर लीन हो जाना रूपातीत घ्यान है।

द्युक रुध्यान – जो घ्पान उज्ज्वल सफेइ रगके समान अत्यन्त निर्मल और निविकार होता है उसे जुक्लघ्यान कहते हैं। इसके चार भेद हें – पृथक्त्ववितर्क वोचार, एकत्ववितर्क अवीचार, सूक्ष्म क्रियाप्रतिपाति और व्यूपरतक्रियानिवृत्ति । ११२ मंगलमन्त्र णमोकार र एक अनुचिन्तन

ध्याता – घ्यान करनेवाला घ्याता होता है। आत्मविकासकी दृष्टिसे घ्याता १४ गुणस्थानोमें रहनेवाले जोव हैं, अतः इसके १४ भेद हैं। पहले गुणस्थानमें आर्तघ्यान या रौद्रघ्यान ही होता है। चौथे गुणस्थानमें घर्मघ्यान होता है।

ध्येय - व्यानके स्वरूपका कथन करते समय ध्येयके स्वरूपका प्रायः विवेचन किया जा चुका है। ध्येयके चार भेद है - नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव। णमोकार मन्त्र नामध्येय है। तीर्थंकरोकी मूर्तियाँ स्थापनाध्येय हैं। अरिहन्त, सिढ, आचार्य, उपाध्याय और साघु ये पंचपरमेछी द्रव्य-घ्येय है और इनके गुण भावध्येय हैं। यो तो सभा शुद्धात्माएँ ध्येय हो सकती हैं। जिस साध्यको प्राप्त करना है, वह साध्य ध्येय होता है।

योगशास्त्रके इस सक्षिप्त विवेचनके प्रकाशमें हम पाते हैं कि णमो-कारका योगके साथ घनिछ सम्वन्व है । योगकी क्रियाओका इसी मन्त्रराज-की साघना करनेके लिए विधान किया गया है । जैनाम्नायमें प्रघान स्थान घ्यानको दिया गया है । योगके आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार-क्रियाएँ शरीर-को,स्थिर करती हैं । साधक इन क्रियाओके अभ्यास-द्वारा णमोकार मन्त्रका साधनाके योग्य अपने शरीरको बनाता है। घारणा-द्वारा मनकी क्रियाको अधीन करता है । तात्पर्य यह है कि योगों – मन, वचन, कायको स्थिर करनेके लिए योगाम्यास करना पडता है । इन तोनो योगोकी क्रिया तभी स्थिर होती है, जब साधक आरम्मिक साधनाके द्वारा अपनेको इस योग्य वना लेता है । इस विषयके स्पष्टीकरणके लिए गणितका गति-नियामक सिद्धान्त अधिक उपयोगो होगा। गणितशास्त्रमें आया है कि किसी भी गतिमान् पदार्थको स्थिर करनेके लिए उसे तीन लम्बसूत्रों-द्वारा स्थिर करना पडता है । इन तीन सूत्रोंसे आवद्ध करनेपर उसको गति स्थिर हो जाती है । उदाहरणके लिए यों कहा जा सकता है कि वायुके द्वारा नाचते हुए बिजलीके वल्बको यदि स्यिर करना हो तो उसे तोन सम सूत्रोफे द्वारा क्षाबद्ध कर देना होगा । क्योकि वायु या अन्य किसी भी प्रकारके वक्केको

रोकनेके लिए चौथे सूत्रसे आबद्ध करनेकी आवश्यकता नही होगी। इसी प्रकार णमोकार मन्त्रकी स्थिर साधना करनेके लिए साधकको अपनी त्रिसूत्र रूप मन, वचन और कायकी क्रियाको अवरुद्ध करना पडेगा। इसी-के लिए आसन, प्राणायाम और प्रत्याह।रको आवश्यकता है। मनके स्थिर करनेसे हो घ्यानकी क्रिया निर्विघ्नतया चल सकती है।

ध्यान करनेका चिपय – घ्येय णमोकार मन्त्रसे बढ़कर और कोई पदार्थ नहीं हो सकता है। पूर्वोक्त नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव इन चारों प्रकारके घ्येयो-द्वारा णमोकारमन्त्रका ही विधान किया गया है। साघक इस मन्त्रकी आराधना-द्वारा अनात्मिक भावोको दूर कर आत्मिक भावोका विकास करता जाता है और गुणस्थानारोहण कर निर्विकल्प समाधिके पहले तक इस मन्त्रका या इस मन्त्रमें वर्णित पचपरमेष्ठोका अथवा उनके गुणोका घ्यान करता हुआ आगे वढता रहता है। ज्ञानार्णवमे बताया गया है––

> गुरुपच्चनमस्कारलक्षणं मन्त्रमूर्जितम् । विचिन्तयेउजगज्जन्तुपवित्रीकरणक्षमम् ।। अनेनैव विशुद्धयन्ति जन्तव. पापपङ्किताः । अनेनैव विसुच्यन्ते भवक्लेशान्मनीषिण ।।

> > - ज्ञानार्णव प्र० ३८, इलो० ३८, ४३

अर्थात् – णमोकार जो कि पंचपरमेष्ठो नमस्कार रूप है, जगत्के जीवको पवित्र करनेमें समर्थ है। इसी मन्त्रके घ्यानसे प्राणी पापसे छूटते हैं तथा वुद्धिमान् व्यक्ति समारके कष्टोसे भी। इसी मन्त्रकी आराघना-द्वारा सुख प्राप्त करते है। यह घ्यानका प्रघान विषय है। हृ्दय-कमलमें इसका जप करनेसे चित्त शुद्ध होता है।

जाप तीन प्रकारसे किया जाता है – वाचक, उपाशु और मानस । वाचक जापमें शब्दोका उच्चारण किया जाता है अर्थात् मन्त्रको मुँहसे बोल-बोलकर जाप किया जाता है। उपाशुर्मे मीतरसे शब्दोच्चारणको क्रिया होती है, पर कण्ठ-स्यानपर मन्त्रके शब्द गूँजते रहते हैं किन्तु मुखसे नहीं निकल

ሪ

f

F

Ŧ

Ľ

1

पदस्य और रूपस्य दोनो प्रकारके घ्यानोमें इस महामन्त्रके स्मरण-

वाचक जापसे उपांशूमें शतगुणा पुण्य और उपाशु जापकी अपेक्षा मानसजापमें सहस्रगुणा पुण्य होता है। मानस जाप ही घ्यानका रूप है, यह अन्तजल्परहित मौनरूप होना है । वृहद्द्रव्यसंग्रहमें बताया गया है -''एतेषां पदानां सर्वमन्त्रवादपदेषु मध्ये सारम्तानां इहळोकपरलोवेष्ट-फछप्रदानामर्थं ज्ञात्वाः पश्चादनन्तज्ञानादिगुणस्मरणरूपेण वचनोचारणेन च जापं कुरुत । तथैव शुमोपयोगरूपत्रिगुणावस्थायां मौनेन ध्यायत ।" अर्थात् - सब मन्त्रशास्त्रके पदोमें सारभूत और इस लोक तथा परलोकमें इष्ट फलको देनेवाले परमेष्ठी वाचक पच पदोंका अर्थ जानकर, पुन अनन्तज्ञानादि गुग्गोके स्मरणरूप वचनका उच्चारण करके जप करना चाहिए और इसी प्रकार शुमोपयोगरूप इस मन्त्रका मन, वचन और काय गुप्तिको रोककर मौन द्वारा व्यान करना चाहिए । सर्वभूतहितरत, अचिन्त्यचरित्र ज्ञानामृतपय पूर्ण तीनो लोकोंको पवित्र करनेवाले, दिव्य, निर्विकार, निरजन विशुद्ध ज्ञानलोचनके घारक, नवकेवललब्धियोके स्वामो, अष्टमहाप्रातिहार्थोसे विभूषित स्वयम्बुद्ध अरिहन्त परमेष्ठोका ध्यान भी किया जाता है, अथवा सामूहिक रूपमे ५चपरमेष्ठीका मौन चिन्तन भी घ्यानका रूप ग्रहण कर लेता है।

वचसा वा मनसा वा कार्यों जाप्य सब्याहितस्वान्ते । इतिगुणमाद्ये पुण्ये सहस्रसंख्यं द्वितीये तु ॥

पाते । इस विधिमें शब्दोच्वारणकी क्रियाके लिए बाहरी और भीतरी प्रयास किया जाता है, परन्तु शब्द भोतर-ही-भीतर गूँजते रहते हैं, बाहर प्रकट नहो हो पाते । मानस जापमें बाहरी और भीतरी शब्दोच्वारणका प्रयास रुक जाता है, हृदयमें णमोकार मन्त्रका चिन्तन होता रहता है । यही क्रिया घ्यानका रूप घारण करती है । यशस्तिलकचम् भें इसका स्पष्टीकरण करते हुए कहा गया है – द्वारा ही आत्माकी सिद्धि की जाती है, क्योकि महामन्त्र और शुद्धात्मा-में कोई अन्तर नही है। शुद्धात्माका वर्णन ही महामन्त्रमें है और उसीके घ्यानसे निविकल्प समाधिकी प्राप्ति होती है। अत घ्यानका दृढ अम्यास हो जानेपर साधकको यह अनुभव करना आवश्यक है कि मैं परसात्मा हूँ, सर्वज्ञ हूँ, मैं हो साध्य हूँ, मैं ही सिद्ध हूँ, सर्वज्ञाता और सर्वदर्शी भी मैं ही हूँ। मैं सत्, चित्, आनन्दरूप हूँ, अज हूँ, निरजन हूँ। इस प्रकार चिन्तन करता हुआ साधक जब समस्त संकल्प-विकल्पोसे विमुक्त हो अपने-आपमें विलीन हो जाता है, तव उसे निर्विकल्प घ्यान या परम समाधिकी प्राप्ति होती है।

हेमचन्द्राचार्यने अपने योगशास्त्रमें योगागोके साथ णमोकार मन्त्रका सम्बन्ध दिखलाते हुए वतलाया है कि योगाम्यास-द्वारा शरीर और मनकी क्रियाओंका नियन्त्रण कर आत्माको घ्यानके मार्गमें ले जाना चाहिए । साधक सविकल्र समाधिकी अवस्थामें इस अनादिसिद्ध मन्त्रके घ्यानसे अन्त आत्माको पवित्र करता है । पचपरमेष्ठीके तुल्य शुद्ध होकर निर्वाण मार्गका आश्रय लेता है । वताया गया है----

> ध्यायतोऽनादिससिद्धान् वर्णानेतान् यथाविधिः । नष्टादिविषये ज्ञानं ध्यानुरूत्ययते क्षणात् ॥ तथा पुण्यतमं मन्त्रं जगत्त्रितयपावनम् । योगी पञ्चपरमेष्ठीनमस्कार विचिन्तयेत् ॥ विद्युद्ध्या चिन्तयंस्तस्य शतमष्टोत्तरं मुनिः । भुण्जानोऽपि रूभेतैव चतुर्थंतपसः फल्स् ॥ एनसेव सहामन्त्रं समाराध्येह योगिन. । त्रिलोक्यापि महीयन्तेऽधिगता परमां श्रियम् ॥

अर्थात्—अनादि सिद्ध णमोकार मन्त्रके वर्णोंका घ्यान करनेसे साधक-को नएादि विषयका ज्ञान क्षण-भरमें हो जाता है। यह मन्त्र तीनो लोकोंके जोवोको पवित्र करता है। इसके घ्यानसे-अन्तर्जल्परहित चिन्तनसे आत्मामें अपूर्व शवित आती है। नित्य मन, वचन और कायकी शुद्धि-पूर्वक इस मन्त्रका १०८ वार घ्यान करनेसे मोजन करनेपर मी चतुर्थो-पवास-प्रोषघोपवासका फल प्राप्त होता है। योगो व्यक्ति इस मन्त्रकी आराघनासे अनेक प्रकारकी सिद्धियोको प्राप्त होता है तथा तीनो लोकोमें पूज्य हो जाता है।

णमोकार मन्त्रकी सभी मात्राएँ अत्यन्त पवित्र हैं, इन मात्राओमें से किसी मात्राका तथा णमोकार मन्त्रके ३५ अक्षरों और पाँच पदोमें से किसी अक्षर और पदका अथवा इन अक्षरो, पदो और मात्राओके सयोगसे उत्पन्न अक्षर, पदो और मात्राओका जो घ्यान करता है, वह सिद्धिको प्राप्त होता है। घ्यानके अवरूम्बन णमोकार मन्त्रके अक्षर, पद और घ्वनिर्यां ही हैं। जवतक साधक सविकल्प समाधिमें रहता है, तबतक उसके घ्यानका अवरूम्बन णमोकार ही होता है। हेमचन्द्राचार्यने पदस्य घ्यानका वर्णन करते हुए बताया है—

यरपदानि पवित्राणि समालग्ठय विधीयते।

तत्पदस्थं समाख्यातं ध्यानं सिद्धान्तपारगे. ॥

अर्थात्—पवित्र गुमोकार मन्त्रके पदोंका आलम्बन लेकर जो घ्यान किया जाता है, उसको पदस्य घ्यान सिद्धान्तशास्त्रके झाताओंने कहा है। रूपस्य ध्यानमें अरिहन्तके स्वरूपका अथवा णमोकार मन्त्रके स्वरूपका चिन्तन करना चाहिए। रूपस्य घ्यानमें आकृतिविशेषका ध्यान करनेका विषान है। यह आकृतिविशेष पंचपरमेष्ठाको होती है तथा विशेप रूपसे इसमें अरिहन्त भगवान्की मुद्राका ही आलम्बन किया जाता है।

रुपातीतमें ज्ञानावरणादि आठ कर्म और औदारिकादि पाँच घारीरोंसे रहित, लोक और अलोकके ज्ञाता, द्रष्टा, पुरुपाकारके धारक, लोकाग्रपर विराजमान सिद्ध परमेष्ठो घ्यानके विषय हैं तथा णमोकार मन्त्रकी रूपाकृति-रहित, उसका माव या पंचपरमेष्ठीके अमूर्तिक गुण घ्यानका आलम्वन होते हैं। आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती और शुभचन्द्रने रूपातीत मंगलमन्त्र णमौकार एक अनुचिन्तन ११७

घ्यानमें अर्मूातक अवलम्बन माना है तथा यह अर्मूातक अवलम्बन णमोकार मन्त्रके पदोक्त गुणोका होता है। हरिमद्रसूरिने अपने योगविन्दु ग्रन्यमें "अक्षरद्वयमेतत् श्रयमाणं विधानतः " इस इलोककी स्वोपज्ञटीकामें योग-शास्त्रका सार णमोकार मन्त्रको बताया है । इस महामन्त्रकी आराधनासे समता भावको प्राप्ति होती है तथा आत्मसिद्धि भी इसी मन्त्रके घ्यानसे आती है। अधिक वया, इस मन्त्रके अक्षर स्वयं योग हैं। इसकी प्रत्येक मात्रा, प्रत्येक पद, प्रत्येक वर्ण अमितकावितसम्पन्न हैं। वह लिखते है-''अक्षरद्वयमपि किं पुनः पञ्चनमस्कारादीन्यनेकान्यक्षराणीखपि शब्दार्थ. । एतत् 'योग.' इति शब्दलक्षणं श्रूयमाणमाकर्ण्यमानम् । तथाविधा-र्थानवबोधेऽपि 'विधानतो' विधानेन श्रद्धासंवेगादिशुद्धभावोल्लास-करकुड्मलयोजनादिलक्षणेन, गीतयुक्त पापक्षयाय मिष्यात्वमोहाद्य-कुशलकर्मनिर्मूलनायोच्चैरित्यर्थम्" । अर्थात् घ्यान करनेके लिए घ्येय णमोकार मन्त्रके अक्षर, पद एव घ्वनियां हैं । इन्हीको योग भी कहा जाता है, यदि इन शब्दोको सुनकर भी अर्थका बोघ न हो तो भी श्रद्धा. संवेग कोर शुद्ध भावोल्लासपूर्वक हाथ जोडकर इस मन्त्रका जाप करनेसे मिथ्यात्व मोह आदि अशुभ कमोंका नाश होता है। इससे स्पष्ट है कि हरिभद्रसूरिने पंचपरमेष्ठी वाचक णमोकार मन्त्रके अक्षरोको 'योग' कहा है। अतएव णमोकारमन्त्र स्वय योगशास्त्र है, योगशास्त्रके सभी ग्रन्योका प्रणयन इस महामन्त्रको हृदयंगम करने तथा इसके घ्यान-द्वारा आत्माको पवित्र करनेके लिए हआ है। 'योग' शब्दका अर्थ जो सयोग किया जाता है, उस दृष्टिसे णमोकार मन्त्रके अक्षरोका सयोग-शुद्धात्माका चिन्तन कर अर्थात् शुद्धा-त्माओसे अपना सम्बन्ध जोड कर अपनी आत्माको शुद्ध वनाना है। 'धर्म-व्यापार' को जब योग कहा जाता है, उस समय णमोकार मन्त्रोंक्त शुद्धात्माके व्यापार-प्रयोग घ्यान, चिन्तन-द्वारा अपनो आत्माको शुद्ध करना अभिप्रेत है। अतएव णमोकार मन्त्र और योगका प्रतिपाद-प्रतिपादकभाव सम्बन्व है; क्योंकि आचार्योंने अभेद विवक्षांधे णमोकारमन्त्रको योग कहा

है, इस दृष्टिसे योगका तादात्म्यमाव सम्बन्व भी सिद्ध होता है । तथा भेद-विवक्षासे णमोकार मन्त्रकी साधनाके लिए योगका विघान किया है । अर्थात् योग-क्रिया-द्वारा णमोकार मन्त्रकी साधना की जाती है, अतः इस अपेक्षासे योगको साधन और णमोकार मन्त्रको साघ्य कहा जा सकता है। यम, नियम, आसन, प्राणायाम और प्रत्यय इन पचागो-द्वारा णमोकार मन्त्रको साधने योग्य शरीर और मनको एकाग्र किया जाता है। ध्यान और धारणा क्रिया-द्वारा मन, वचन और कायकी चंचलता बिलकूल रुक जाती है तथा साघक णमोकार मन्त्र रूप होकर सविकल्प समाधिको पार करनेके जपरान्त निर्विकल्प समाधिको प्राप्त होता है। जिस प्रकार रातमें समस्त बाहरी कोलाहलके रुक जानेपर रेडियोकी आवाज साफ सुनाई पडती है तथा दिनमें शब्द-लहरोपर बाहरी वातावरणका घात-प्रतिघात होता रहता है, अत. आवाज साफ सुनाई नहीं पडती है । पर रातमें शब्द लहरोपर से आघात छूट जानेपर स्पष्ट आवाज सुनाई पडने लगती है। इसी प्रकार जब-तक हमारे मन, वचन और काय स्यिर नहीं होते हैं, तबतक णमोकार मन्त्र-की साघनामें आत्माको स्थिरता प्राप्त नहीं होती है, किन्तु उक्त तीनो -मन, वचन और कायके स्थिर होते ही साधनामें निश्चलता आ जाती है। इसी कारण कहा गया है कि सावकको घ्यान-सिद्धिके लिए चित्तकी स्थिरता रखनी परम आवश्यक है। मनकी चचलतामें घ्यान बनता नहीं। अतः मनोनुकूल स्त्री, वस्त्र, भोजनादि इष्ट पदार्थोंमें मोह न करो, राग न करो और मनके प्रतिकूल पडनेवाले सपें, विष, कण्टक, शत्र, व्याघि आदि अनिष्ट पदार्थोमें द्वेप मत करो, क्योंकि इन इष्ट-अनिष्ठ पदार्थोंमें राग द्वेप करनेसे मन चचल होता है और मनके चचल रहनेसे निर्विकल्प समाधिरूप ध्यानका होना सम्भव नही । आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्तीने इसी वातको स्नष्ट किया है---

> मा मुज्झइ मा रजड़ मा दूसइ इहणिहहेसु। थिरमिच्छइ जइ चित्तं विचित्तज्झाणप्पसिद्धीए ॥

णमोकार मन्त्रका बार-वार स्मरण, चिन्तन करनेसे मस्तिष्कर्मे स्मृति-तिह्त (Memory Trace) बन जाते हैं, जिससे इस मन्त्रकी घारणा (Retaining) हो जानेसे व्यक्ति अपने मनको आत्मचिन्तनमें लगा सकता है। अभिरुचि, अर्थ, अम्यास, अभिप्राय, जिज्ञासा और मनोवृत्तिके कारण घ्यानमें मजवूती आती है। जब घ्येयके प्रति अभिरुचि उत्पन्न हो जाती है तथा ध्येयका अर्थ अवगत हो जाता है और उस अर्थको वार-वार हृदयगम करनेकी जिज्ञासा और मनोवृत्ति बन जाती है, तव घ्यानकी क्रिया पूर्णताको प्राप्त हो जाती है। अतएव योग-मार्गके द्वारा णमोकार मन्त्रकी साधनामें सहायता प्राप्त होती है। इस मार्गकी अनमिज्ञतामें व्यक्तिको घये वस्नुके प्रति अभिरुचि, अर्थ, अम्यास आदिका आविर्माव नहीं हो

पाता है। अत णमोकार मन्त्रकी साधना योग द्वारा करना चाहिए। आगम साहित्यको श्रुतज्ञान कहा जाता है। णमोकार मन्त्रमें समस्त श्रुतज्ञान है तथा यह समस्त आगमका सार है। दिगम्बर, श्वेताम्वर और स्थानकवासी इन तीनो ही सम्प्रदायके आगममे सागम-साहित्य और णमोकार महामन्त्रके सम्बन्धमें बहुत कुछ पाया

जाता है । आचाराग, सूत्रकृताग, स्थानाग बादि नाम द्वादशागके तीनो ही सम्प्रदायमें एक है । दिगम्बर सम्प्रदायमें १४ अग वाह्य तथा ४ अनुयोग प्रमाणभूत, ध्वेताम्बर सम्प्रदायमें ३४ अग बाह्य - १२ उपाग, १० प्रकीर्णक, ६ छेदसूत्र, ४ मूलसूत्र और दो चूलि-का सूत्र प्रमाणभूत एवं स्थानकवासो सम्प्रदायमें २१ अग वाह्य, १२ उपाग ४ छेदसूत्र, ४, मूलसूत्र और १ आवध्यक प्रमाणभूत माने गये हैं । इन सभी आगम ग्रन्थोमें णमोकारका व्याख्यान, उत्पत्ति, निक्षेप, पद, पदार्थ, प्ररू-पणा, चस्नु, आक्षेप, प्रसिद्धि, क्रम, प्रयोजन और फल इन दृष्टिकोणोंसे किया गया है ।

उत्पत्ति-द्वारमे नयोका अवलम्बन लेकर णमोकारमन्त्रको उत्पत्ति और अनुत्पत्ति – नित्यानित्यत्वका विस्तारसे विचार किया गया है । वयोकि षस्तुके स्वरूपका वास्तविक विवेचन नय और प्रमाणके बिना हो नहीं सकता । नयके जैनागमर्मे सात मेद हैं – नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शव्द, समभिरूढ और एवभूत । सामान्यसे नयके द्रव्याधिक और पर्यायाधिक ये दो भेद किये जाते हैं । द्रव्यको प्रधान रूपसे विषय करनेवाला नय द्रव्याधिक और पर्यायको प्रधानतः विषय करनेवाला पर्यायाधिक कहा जाता है । पूर्वोक्त सातो नयोमें-से नैगम, संग्रह और व्यवहार ये तीन भेद द्रव्याधिकके और ऋजुसूत्र, शब्द, समझिरूढ़ और एवंभूत पर्यायाधिक नयके भेद हैं । सातों नयोकी अपेक्षासे इस महामन्त्रकी उत्पत्ति और अनुत्पत्तिके सम्बन्धमें विचार करते हुए कहा जाता है कि द्रव्याधिक नयकी अपेक्षा यह मन्त्र नित्य है । शब्द रूप पुद्गलवर्गणाएँ नित्य है, उनका कभो विनाश नहीं होता है । कहा भी है –

उप्पणाणुप्पणो इत्थ नया णोगमस्सणुप्पण्णो ।

सेसाणं उप्पण्णो जह् कत्तो तिविह सामिसा ॥

अर्थात् - नैगमनकी अपेक्षा यह णमोकार मन्त्र अनुत्पन्न - नित्य है। सामान्य मात्र विषयको ग्रहण करनेके कारण इस नयका विषय झोव्यमात्र है। उत्पाद और व्ययको यह नहीं ग्रहण करता, अतएव इस नयको अपेक्षा-से यह मन्त्र नित्य है। विशेष पर्यायको ग्रहण करनेवाले नयोको अपेक्षासे यह मन्त्र उत्पाद-व्ययसे युत्तत है। क्योकि इस महामन्त्रकी उत्पत्तिके हेतु समुत्यान, वचन और लब्धि ये तीन है। णमोकारमन्त्रका धारण संशरीरी प्राणी करता है और शरीरकी प्राप्ति अनादिकालसे बीजाकुर न्यायसे होती का रही है तथा प्रत्येक जन्ममें भिन्न-भिन्न शरीर होते हैं, अतः वर्तमान जन्मके शरीरकी अपेक्षा णमोकारमन्त्र सादि और सोत्पत्त्तिक है। इस मन्त्र-की प्राप्ति गुरुवचनोसे होती है, अत उत्पत्तिवाला होनेसे सादि है। इस महामन्त्रकी प्राप्ति योग्य ध्रुतज्ञानावरण कर्मका क्षयोपशम होनेपर ही होती है, इस अपेक्षासे यह मन्त्र उत्पाद व्ययवाला प्रमाणित होता है।

उपर्युक्त विवेचनसे सिद्ध होता है कि नैगम, सग्रह और व्यवहार नयकी

अपेक्षा यह मन्त्र नित्य, अनित्य दोनो प्रकारका है । ऋजुसूत्र नयको अपेक्षा इस महामन्त्रको उत्पत्तिमें वचन – उपदेश और लब्धि ज्ञानावरणीय और सोर्यान्तरायकर्मका क्षयोपशम विशेष कारण है तथा शब्दादि नयकी अपेक्षा केवललब्धि ही कारण है । इन पर्यायाधिक नयोको अपेक्षासे यह रामोकार-मन्त्र उत्पाद-व्ययात्मक है । कहा भी गया है –

''आधनैगम सत्तामात्रग्राही, ततस्तस्याद्यनैगमस्य मतेन सर्ववस्तु नाभूतं नाविद्यमानं किंतु सर्वदैव सर्वं सदेव । श्रतः आद्यं नैगमस्य, स नमस्कारो नित्य एव वस्तुत्वात् नमोवत् ।"

शब्द और अर्थको अपेक्षासे भी यह णमोकारमन्त्र नित्यानित्यात्मक है। शब्द नित्य और अनित्य दोनो प्रकारके होते हैं। अतः सर्वंथा शब्दोको नित्य माना जाये तो सभी स्थानोपर शब्दोंके श्रवणका प्रसंग आवेगा और अनित्य माना जाये तो नित्य सुमेरु, चन्द्र, सूर्य आदिका संकेत शब्दसे नहीं हो सकेगा। अत पौद्गलिक शब्द-वर्गणाएँ नित्य हैं यया व्यवहारमें आने-वाले शब्द अनित्य हैं। शब्दोंके नित्यानित्यात्मक होनेसे णमोकार मन्त्र भो नित्यानित्यात्मक है। अर्थकी दृष्टिसे यह नित्य है, क्योंकि इसका अर्थ वस्तु-रूप है और वस्तु अनादिकालसे अपने स्वरूगमें अवस्थित चली आ रही है और अनन्तकाल तक अवस्थित चली जायेगो। सामान्य विशेपात्मक वस्तुका ग्रहण और विवेचन नैय तथा प्रमाणके द्वारा ही हो सकता है। प्रमाण-

- सर्वार्थसिडि, १० =४-=७

१ अनभिनिर्वृ त्तार्थसंकल्पमात्रयाद्दो नैगमः । स्वजात्यविरोधेनैक्ष्य्यसुपनीय पर्यायानाकान्तमेदानविरोपेग्ध समस्तयधणात्सयदः । संयद्दनयाचिप्तानामर्थानां विधिपूर्वकमवहरण च्यवदारः । ऋजुं प्रगुर्णं सत्रयति तन्त्रयति इति ऋजुसूत्रः । लिद्वशाख्यासाधनादिव्यभिचारनिवृत्तिपरः शब्दनयः । नानार्थसमभिरोद्दणात् सम-भिरूढः । येनात्मना भूतस्तेनैवाध्यवसाययतीत्येवभूत. । श्रथवा येनात्मना येन ग्रानेन भून. परिणतस्तेनैवाध्यवसाययति ।

# १२२ मंगलमन्त्र णमोकार र एक अनुचिन्तन

नयात्मक वस्तु उत्पादव्यय-झौव्यात्मक हुआ करती है और उत्पाद-व्यय झौब्यात्मक ही वस्तु नित्यानित्य कही जाती है।

निक्षेप - अर्थ-विस्तारको निक्षेप कहते हैं। निक्षेप-विस्तारमें णमोकार मन्त्रके अर्थका विस्तार किया जाता है। निक्षेपके चार भेद हैं - नाम, स्थापना, द्रव्य ओर भाव । णमोकार मन्त्रका भी नाम नमस्कार, स्थापना नमस्कार, द्रव्य नमस्कार और भाव नमस्कार इन चार अर्थोमें प्रयोग होता है। 'नम.' कहकर अक्षरोका उच्चारण करना नाम नमस्कार और मूति, चित्र आदिमें पचपरमेष्ठोको स्थापना कर नमस्कार करना स्थापना नमस्कार है। द्रव्य नमस्कारके दो भेद है - आगम द्रव्य नमस्कार और नोआगम द्रव्य नमस्कार । उपयोगरहित 'नमः' इस शब्दका प्रयोग करना आगम नमस्कार और उपयोगसहित नमस्कार करना नोआगम नमस्कार होता है। इसके तीन भेद हैं - ज्ञायक, माव्य और तदव्यतिरिक्त। भाव नमस्कारके भी दो भेद हैं - आगमभाव नमस्कार और नोआगमभाव नमस्कार। णमोकार मन्त्रका अर्थज्ञाता, उपयोगवान् आत्मा आगमभाव नमस्कार और उपयोगसहित 'णमो अस्हिताणं' इन वचनोंका उच्चारण तथा हाथ, पाँव, मस्तक आदिकी नमस्कार-सम्बन्धी क्रियाको करना नोखा-गमभाव नमस्कार है। इस प्रकार निक्षेप-द्वारा णमोकार मन्त्रके अर्थका आशय हृदयगम किया जाता है।

पद-द्वार - "पद्यते गम्यतेऽथोंऽनेनेति पदम्" अर्थात् जिसके द्वारा अर्थवोध हो, उसे पद कहते हैं । इसके पाँच भेद हैं - नामिक, नैपातिक, अोपर्सगिक, आख्यातिक और मिश्र । सज्ञावाचक प्रत्ययोंसे सिद्ध होनेवाले शब्द नामिक कहे जाते हैं, जैसे अश्व, घट आदि । अव्ययवाची शब्द नैपातिक कहे जाते है, जैसे खलु, ननु च आदि । उपसर्गवाचक प्रत्ययोंको धब्दोंके पहले जोड़ देनेसे जो नवीन शब्द बनते हैं, ने औपर्सगिक कहे जाते

१. विशेषके लिए देखें, धवला टीका, प्रथम पुरतक, १० ८-६० ।

मंगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन १२३

है । जैसे परिगच्छति, परिघावति । क्रियावाचक घातुओसे निष्पन्न होनेवाले शब्द आख्यातिक कहलाते हैं, जैसे घावति, गच्छति आदि । क़ुदन्त - क़ुत् प्रत्यय और तद्धित प्रत्ययोसे निष्पन्न शब्द मिश्र कहे जाते हैं, जैसे नायक, पावक, जैन, सयतः आदि । पद-द्वारका प्रयोजन णमोकार मन्त्रमें प्रयुक्त शब्दोका वर्गीकरण कर उनके अर्थका अवघारण करना है--शब्दोकी निष्यत्ति-को घ्यानमें रखकर नैपातिक प्रभृति शब्दोका अर्थ एव उनका रहस्य अवगत करना ही इस द्वारका उद्देश्य है । कहा गया है – ''निपतव्यई दादिपदा-नामादिवयंन्तयोरिति निपातः, निपातादागतं तेन वा निर्धृतं स एव वा स्वाधिकप्रत्ययविधान्नैपातिकम् – नम इति पदम्'' । तात्पर्य यह है कि णमोकार मन्त्रके पदोकी प्रकृति और प्रत्ययकी दृष्टिसे व्याख्या करना पद-द्वार है। इस द्वारकी उपयोगिता शब्दोकी शक्तिको अवगत करनेमें है। शब्दोमें नैसगिक शक्ति पायी जाती है और इस शक्तिका बोध इसी द्वारके द्वारा सम्भव है। जबतक घट्दोंका व्याकरणके प्रकृति-प्रत्ययकी दृष्टिसे वर्गीकरण नहीं किया जाता है, तवतक यथार्थ रूपमें शब्द-शक्तिका बोध नहीं हो सकता । णमोकार मन्त्रके समस्त पद कितने शक्तिशाली हैं तया पुयक्-पुयक् पदोमें कितनी शक्ति है और इन पदोकी शक्तिका उपयोग आत्म कल्याणके लिए किस प्रकार किया जा सकता है ? आत्माकी कर्मा-वरणके कारण अवरुद्ध शक्ति किस प्रकार इस महामन्त्रकी शक्तिके द्वारा प्रस्फुटित हो सकती है ? आदि वातोका विचार इस पद-दारमें होता है। यह केवल शब्दोकी रचना या उस रचना-द्वारा सम्पन्न व्युत्पत्तिका ही प्रदर्शन नही करता, वल्कि इस मन्त्रकी पद, अक्षर और व्यति शक्तिका विश्लेषण करता है ।

पदार्थद्वार – द्रव्य और भावपूर्वक णमोकार मन्त्रके पदोको व्याख्या करना पदार्थद्वार है। ''इइ नमोऽईद्भ्य , इत्यादिषु यत् नमः इति पदं तस्य नम इति पदस्यार्थ. पदार्थ:, स च पूजारुक्षण., स च क' १ इत्याह द्रव्यसंकोचनं भावसंकोचनं च। तत्र द्रव्यसकोचन करशिरःपदादि- १२४ मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

सकोच । भावसंकोचनं तु विशुद्धस्य मनसोऽई हाटिगुणेषु निवेशः ।" अर्थात् 'नम. अर्हदुभ्यः' इत्यादि पदोमें नम. शब्द पूजार्थक है। पूजा दो प्रकारसे सम्पन्न की जातो है - द्रव्य संकोच ओर भाव-संकोच द्वारा । द्रव्य-सकोचसे अभिप्राय है हाथ, सिर आदिका झुकाना - नम्रीभूत करना और भाव-सकोचका तात्वर्य भगवान् अरिहन्तके गुणोमें भनको छगाना । द्रव्य-सकोच और भात्र-संकोचके सयोगी चार भग होते हैं - [१] द्रव्य-संकोच न भाव-सकोच, [२] भाव-सकोच न द्रव्य-सकोच [३] द्रव्य-सकोच भाव-सकोच और [४] न द्रव्य सकोच न भाव सकोच । हाथ, सिर आदिको नम्र करना, किन्तू भीतरी अन्तरग परिणतिमें नम्रताका न आना अर्थात् अन्त-रग परिणामोमें श्रद्धाभावका अभाव हो और ऊपरसे श्रद्धा प्रकट करना यह प्रयम भगका अर्थ है। दूसरे भगके अनुसार भीतर परिणामोमें श्रदा-भाव रहे, किन्तु ऊपर श्रद्धा न दिखलाना । फलतः नमस्कार करते समय भीतर श्रद्धा रहनेपर भी, हाथ न जोडना और सिरको न झुकाना । तृतीय भंगका अर्थ है कि मीतर भी श्रद्धा हो और ऊपरसे भी हाथ जोडना, सिर झुकाना आदि नमस्कारकी क्रियाओको सम्पन्न करे। चौथे भगका अर्थ है कि भोतर भी श्रदाकी कमी और ऊपर भी नमस्कार-सम्वन्धी क्रियाओका अभाव रहे।

पदार्थद्वारका तात्पर्य यह है कि द्रव्यमावशुद्धिपूर्वक णमोकार मन्त्रका स्मरण, मनन और जप करना । श्रद्धापूर्वक पचपरमेष्ठोकी शरणमें जाने तथा शरणसूचक शारीरिक क्रियाओके सम्पन्न करनेसे ही आत्मामें शक्ति-का जागरण होता है । कर्माविष्ट आत्मा शुद्धात्माओको द्रव्यमावकी शुद्धि-पूर्वक नमस्कार करनेसे उनके आदर्शसे तद्रुष्टप वनती है ।

प्ररूपणाद्वार-वाच्य-वाचक प्रतिपाद्य-प्रतिपादक विषय-विषयी भावकी दृष्टिसे णमोकार मन्त्रके पदोका व्याख्यान करना प्ररूपणाद्वार है। इसमें कि, कस्य, केन, नव, कियत्कालं और कतिविध इन छह प्रश्नोका अर्थात् निर्देश, स्वामित्व, साधन, अधिकरण, स्थिति और विधानका समाधान

# मंगलमन्त्र णमोकार ' एक अनुचिन्तन १२५

किया जाता है। सबसे पहले यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि णमोकारमन्त्र क्या वस्तु है ? जीव है या अजीव ? जीव-अजीवमें भी द्रव्य है या गुण ? नैगम आदि नयोको अपेक्षा जीव हो णमोकार है; क्योंकि ज्ञानमय जीव होता है और णमोकार श्रुतज्ञानमय है। अतएव पंवपरमेष्ठोवाचक णमो-कारमन्त्र जीव है। इसकी रूपाकृति – शब्दोको अजीव कहा जा सकता है; पर भाव जो कि ज्ञानमय है, जीवस्वरूप है। द्रव्य और गुणके प्रश्नोंमें गुणोका समुदाय द्रव्य होता है तथा द्रव्य और गुणमें कथवित् मेदाभेदात्मक सम्बन्ध है, अतः णमोकार मन्त्र कथवित् द्रव्यात्मक और कथंचित् गुणात्मक है।

यह नमस्कार किसको किया जाता है, इस प्रश्नका उत्तर यह है कि यह नमस्कार पूज्य - नमस्कार करने योग्योको किया जाता है। पूज्य जीव और अजीव दोनों हो सकते है। जीवमें अरिहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाघ्याय और साधु तया अजीवमें इनको प्रतिमाएँ नमस्कार्य होती है।

'केन' किस प्रकार णमोकार मन्त्रकी उपलव्वि होती है, इस प्ररूपणामें नियुंक्तिकारने बताया है कि जबतक अन्तरगर्मे क्षयोपशमकी वृद्धि नही होती है, इस मन्त्रपर आस्या नहीं उत्पन्न हो सकती है । कहा है –

नाणावरणिजन्स य, दुंसणमोहस्स जो खओवसमो ।

जीवमजीवे अद्वसु मंगेसु य होइ सम्वत्थ ॥२४९३॥

अर्थात् – जीवको झानावरणादि आठो कर्मों में-से न मतिज्ञानावरण, श्रुत-ज्ञानावरण कमके क्षयोपशमके साथ मोहनीयकर्मका क्षयोपशम होनेपर णमोकार मन्त्रको प्राप्ति होतो है । णमोकार मन्त्र श्रुतज्ञानरूप होता है और श्रुतज्ञान मतिज्ञानपूर्वक ही होता है, अत मतिज्ञानावरण कर्मके क्षयोप-शमके साथ, मोहनोय कर्मका क्षयोपशम भी होना आत्रश्यक है । क्योकि आत्मस्वरूपके प्रति आस्था मिथ्यात्व कर्मके अमावमें ही होती है । अनन्तानु-बन्चो क्रोघ, मान माया और लोभके विसयोजनके साथ मिथ्यात्वका क्षय उपशम या क्षयोपशम होना इस मन्त्रकी उपलब्धिके लिए आवश्यक है ।

#### १२६ मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

इस महामन्त्रको उपलब्धिमें अन्तरायकर्मका क्षयोग्शम भो एक कारण है। यत भोतरी योग्यताके प्रकट होनेपर ही इस महामन्त्रकी उपलब्धि होती है।

'क्व' यह नमस्कार कहाँ होता है ? इसका आघार क्या है ? इस प्रश्नका उत्तर यह है कि यह नमस्कार जीवमें, अजीवमें, जोव-अजीवमें, जीव-अजीवोमें, अजीव-जीवोमें, जीवों-अजीवोमें, जीवोमें और अजीवोमें कर्यंचिद्भेदात्मकता होनेके कारण होता है। नयोकी मिन्न-भिन्न दृष्टियौ होनेके कारण उपर्युक्त आठ भंगोमें-से कभी एक भग आघार, कभी दो भंग आधार, कभी तीन मंग आघार और कभी इससे अधिक भग आघार होते हैं।

'कियत्कालुं' – नमस्कार कितने समय तक होता है, इस प्रश्नका समा-घान करते हुए वताया गया है कि उपयोगकी अपेक्षासे नमस्कारका उत्कृष्ट और जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है। कर्मावरण क्षयोपशमरूप लब्धिका जघन्य-काल अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्टकाल ६६ सागरसे अधिक होता है।

'कतिविधो नमस्कार.' – कितने प्रकारका नमस्कार होता है, इस प्ररूपणामें वताया गया है कि अरिहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाघ्याय और साघु इन पांचो पदोके पूर्वमें णमो – नम शब्द पाया जाता है। अतः पांच प्रकारका नमस्कार होता है। इस प्रकार इस प्ररूपणा-द्वारमें निर्देध, स्वामित्व, नाधन, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्प-वहुत्वकी अपेक्षा भी वर्णन किया गया है।

वस्तुद्वार - गुण-गुणोमे कथचिद्मेदाभेदात्मकता होनेसे अरिहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाघ्याय और साधु ये पाँचो परमेष्ठी ही नमस्कार करने योग्य वस्तु हैं। व्यक्ति रत्नत्रयरूप गुणोको इसलिए नमस्कार करता है कि गुणोको प्राप्ति उसे अमीष्ट होती है। नसार-जटवीसे पार होनेका एकमात्र साधन रत्नत्रय है, अत गुणगुणोमें भेदाभेदात्मकता होनेके नारण रत्नत्रय गुणको तथा उनके घारण करनेवाले पंचपरमेष्ठियोको नमस्कार किया गया है । यही इस णमोकारमन्त्रकी वस्तु है ।

भाक्षेपद्वार - णमोकारमन्त्रके सम्बन्धमे कुछ शकाएँ की गयी हैं। इन शका झोका विवरण हो इस द्वारमें किया गया है। बताया गया है कि सिद्ध और साघु इन दोनोको नमस्कार करनेसे काम चल्ल सकता है, फिर पांच शुद्धात्मा शोको नमस्कार क्यो किया गया है? क्योकि जीवन्मुक्त अरिहन्तका सिद्धमें और न्यून रत्नत्रय गुणधारी आचार्य और उपाघ्यायका साघुपरमेष्ठीमें अन्तर्भाव हो जाता है, अत. पंचपरमेष्ठोको नमस्कार करना उचित नही। यदि यह कहा जाये कि विशेष दृष्टिसे भिन्नत्वकी सूचना देनेके लिए नमस्कार किया है तो सिद्धोके अवगाहना, तीर्थ, लिंग, क्षेत्र आदिकी अपेक्षासे अनेक भेद होते हैं तथा अरिहन्तोके तीर्थंकर अरिहन्त, सामान्य अरिहन्त आदि भी अनेक भेद हो जाते हैं। इसी प्रकार आचार्य और उपा-घ्याय परमेष्ठीके भी अनेक भेद हो जाते हैं। इसी प्रकार सब परमेष्ठी अनन्त हो जार्येगे, फिर इन्हें पांच मानकर नमस्कार करना कैसे उपयुक्त कहा जायेगा।

प्रसिद्धिद्वार - इस दारमें पूर्वोक्त द्वारमें आपादित शकाओका निरा-करण किया गया है। द्विविध नमस्कार नहीं किया जा सकता है, क्योकि अव्यापकपनेका दोष आयेगा। सिद्ध कहनेसे अरिहन्तके समस्त गुणोका वोध नहीं होता है, इसो प्रकार साधु कहनेसे आचार्य और उपाव्यायके गुणोका भी ग्रहण नही होता है। अतएव सक्षेपसे द्विविध परमेष्ठोको नमस्कार करना अयुक्त है। निर्युक्तिकारने भी वताया है -

> अरिइन्ताई नियमा, साहूसाहू उ ते सू मइयव्वा। तम्हा पचिवहो खलु हेउनिमित्तं हवइ सिद्धो ॥३२०२॥

साधुमात्रनमस्कारो विशिष्टोऽईदादिगुणनमस्क्वतिफलप्रापणसमर्थो न मवति । तस्सामान्यामिधाननमस्कारकृतत्वात्, मनुप्यमात्रनमस्कारवत्,

」 前 初 玩 新 新

I

जीवमान्ननमस्कारवद्वेति । तस्मारसक्षेपतोऽपि पद्यविध एव नमस्कारो, न तु द्विविधः अब्यापकत्वात्; विस्तरतस्तु नमस्कारो न विधीयते अशक्यत्वात् ।

अर्थात् ~ साधुमात्रका कथन करनेसे आचार्य और उपाध्यायके गुणों-का स्मरण नहीं हो सकता है। वयोकि सामान्य कथनसे विशेषकी उप-रू ब्घ नहीं हो सकती है। जिस प्रकार मनुष्य सामान्यको नमस्कार करनेसे अरिहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और साधुके गुणोका स्मरण नहीं हो सकता है और न तद्रूप वननेकी प्रेरणा ही मिल सकती है। अतः पचपरमेष्ठीको नमस्कार करना आवश्यक है, परमेष्ठियोके नमस्कारसे कार्य नहीं चल सकता है। जो अनन्त परमेष्ठियोको नमस्कार करनेकी वात कही गयो है, उसका समाधान 'सन्व' पदके द्वारा हो जाता है। यह पद सभी परमेष्ठियोके साथ जोडा जा सकता है, जिससे अनन्त आधुओका प्रहण हो ही जाता है। शक्ति सीमित होनेके कारण पृथक् अनन्त परमे-ष्ठियोका निरूपण नहीं किया गया है। सामान्यके अन्तर्गत विशेष भेदो-का भी ग्रहण हो गया है।

कमद्वार - किसी भी वस्तुका विवेचन क्रमसे किया जाता है । णमोकार

१. पुच्वाणुपुच्चि न कमो, नेव य पच्छाणुपुच्चिए स भवे। सिद्धाईया पढमा। विद्याए सादुणो भाइ ॥३२१०॥ इह क्रमत्नावत् दिविधः – पूर्वानुपूर्वी वा पक्षानुपूर्वी वेति। अत्रानुपूर्वी किल कम एव न भवति असअमत्त्वग्त् । तत्रायमईदादिकम पूर्वानुपूर्वी किल कम एव न भवति असअमत्त्वग्त् । तत्रायमईदादिकम पूर्वानुपूर्वी का भवति, मिद्धानामादावनभिधानादेशान्त-कृतकृत्वेन । इष्टच्नमस्कार्यन्वेन सिद्धानां प्रध.नत्तवात्, प्रधानस्य चाभ्यर्धित-त्तेन पूर्वाभिधानादिति मावार्थः । तथा नैव च पक्षानुपूर्वी, ९४ क्रमो मवेत् साघूनां प्रथममनमिधानात्, इराप्रधानत्वात्सर्ववाश्चात्त्या हि साधवः । तत्श्व तानादो प्रतिपाध यदि पर्यन्ते सिद्धाभिधान स्यात्त् तदा भवेत्पक्षा-नुपूर्नी । त्रंमात् प्रथमायाः सिद्धादित्त्वात्, दितायायास्तु साध्व।दित्त्वात् नेय पूर्वानुपूर्वी, नापि पश्चानुपूर्वी । र्दात्त चेन्न – इष्ट सावदय पूर्वानुपूर्वी कम एव । यतोऽर्इद्रपदेरोनैव सिद्धा आपि ग्रायन्ते । – नियुं क्ति मन्त्रके विवेचनमें पदोका कम ठीक नही रखा गया है । कम दो प्रकारका होता है – पूर्वानुपूर्वी और पश्चानुपूर्वी । णमोकार मन्त्रमे पूर्वानुपूर्वी क्रमका निर्वाह नही किया गया है, क्योकि सिद्धोका आत्मा पूर्र्ण विशुद्ध है, समस्त आत्मिक गुर्णोका विकास सिद्धोमे ही है । अतएव विशुद्धिकी अपेक्षा पूज्य होनेके कारण सिद्धोंको सर्वप्रथम नमस्कार होना चाहिए था, पर रणमोकार मन्त्रमें ऐना नही किया गया है । अत पूर्वानुपूर्वी कम यहाँपर नही है । पश्चानुपूर्वी कमका भी निर्वाह यहाँपर नही किया गया है, क्योकि इम क्रमसे सबसे पहले साधुको नमस्कार और सबसे पीछे सिद्धोको नमस्कार होना चाहिए था। समाधान-उपर्युक्त शंका ठीक नही है । यहाँ पूर्वानुपूर्वी क्रम ही है। सिद्धोंकी अपेक्षा अरिहन्त अधिक उपकारो हैं, क्योकि इन्हींके उपदेशसे हमे सिद्धोका ज्ञान प्राप्त होना है । इसके अनन्तर गुणोंकी न्यूनता और अधिकताकी अपेक्षा अत्य परमेष्ठियोंको नमस्कार किया गया है । यत्त हो न पर उन सभी युक्तियो और प्रमाग्गोको उद्धृत करना असंगत होगा ।

प्रयोजनफल द्वार - णमोकार मन्त्रकी आराधनासे लौकिक और पारलोकिक फलोकी प्राप्ति किस प्रकारसे होती है, इसका वर्णन इस द्वारमे किया गया है।

इस प्रकार नय, निक्षेप एव विभिन्न हेतुओंके द्वारा एामोकार मन्त्रका वर्णन जैनागममे मिलता है।

अन्तिम तीर्थंकर महाचीर स्वामीके दिव्य उपदेशका सकलन द्वादशाग साहित्यके रूनमें गणवर देवने किया है । इस सकल्जनमे कर्मप्रवाद नामके कर्म-साहिस्य और पूर्वमे कर्म विपयका वर्एंन विस्तारसे किया गया है । इसके सिवा द्विनीय पूर्वके एक विभागका नाम कर्म-प्राभृन और पचम पूर्वके एक विभागका

नाम कपाय-प्राभृत है। इनमे भी कर्मविपयक वर्णन है। इसी प्राचीन साहित्यके आधारपर रचे गये दिगम्बर और क्षेताम्बर सम्प्रदायमे कपाय- प्राभृत, महावन्ध, गोम्मटसार कर्मकाण्ड, पंचसंग्रह, कर्मंप्रकृति, कर्मस्तव, कर्मंप्रकृति-प्राभृन, कर्मग्रन्थ, पडशीति एवं सप्ततिका आदि कई ग्रन्थ हैं, जिनमे इस विपयका वर्णन विस्तारके साथ किया गया है। ज्ञानावरणादि आठो कर्मोंके स्वरूप, भेद-प्रभेद, उनके फल, कर्मोंकी अवस्थाएँ – वन्ध, उदय, उदीरणा, सत्त्व, उत्कर्षेएा, अपकर्षश, संक्रमण, निधत्ति और निका-चनाका स्वरूप मार्गणा और गुणस्थानोके आश्रयसे कर्मप्रकृतियोमे वन्ध, उदय और सत्त्वके स्वामियोका विवेचन, मार्गणास्थानोंमे जीवस्थान, गुणस्थान, योग, उपयोग, लेश्या और अल्प बहुत्वका विवेचन कर्म साहित्यका प्रधान विषय है। कर्मवादका जैन अघ्यात्मव,दके साथ धनिष्ठ सम्वन्ध है। आचार्योंने चिन्तन और मननको विपाकविचय नामक धर्म-घ्यान वताया है। मनको प्रारम्भमे एकाग्र करनेके लिए कर्मविषयक गहन साहित्यके निर्जन वनप्रदेशमे प्रवेश करना आवश्यक-सा है। इस साहित्यके अघ्ययनसे मनको ग्रान्ति मिल्ती है तथा इघर-उघर जाता हुआ मन एकाग्र होता है, जिससे घ्यानकी सिद्धि प्राप्त होती है।

णमोकार महामन्त्र और कर्मसाहित्यका निकटतम सम्बन्ध है; क्योंकि कर्म-साहित्य णमोकार मन्त्रके उपयोगकी विधिका निरूपण करता है। इस महामन्त्रका उपयोग किस प्रकार किया जाये, जिससे आत्मा अनादिकालीन बन्धनको तोड सके। आत्माके साथ अनादिकालीन कर्मप्रवाहके कारण सूक्ष्म गरीर रहता है, जिमसे यह आत्मा शरीरमें आवद्ध दिखलाई पढता है। मन, वचन और कायकी क्रियाके कारण कषाय – राग, द्वेप, क्रोध, मान आदि भावोके निमित्तसे कर्म-परमाणु आत्माके साथ वैधते हैं। योग शक्ति जैसी तीव्र या मन्द होती है, वैसी ही सख्यामे कम या अधिक परमाणु आत्माकी ओर खिंच आते हैं। जब योग उत्कट रहता है, उस समय कर्मपरमाणु अधिक तादादमे और जव योग जघन्य होता है, उस समय कर्मपरमाणु कम तादादमे जीवकी वोर आते हैं। इसी प्रकार तीव्र कपायके होनेपर कर्मपरमाणु अधिक समय तक आत्माके साथ रहते हैं तया तीव्र फल देते हैं। मन्द कपाय होनेपर कम समय तक रहते हैं तथा मन्द ही फल देते हैं। आचार्य कुन्दकुन्द स्वामीने वतलाया है कि णमोकार मन्त्रोक्त पचपरमेष्ठियोंकी विशुद्ध आत्माओका घ्यान या चिन्तन करनेसे आत्मासे चिपटा राग कम होता है। राग और द्वेषसे युक्त आत्मा ही कर्मवन्धन करता है ~

> परिणमदि जदा अप्पा सुहम्मि असुहम्मि रागदोषजुदो । तं पविसदि कम्मरयं णाणावरणादिमावेहिं ॥

अर्थात् – जब राग-द्वेपसे युक्त आत्मा अच्छे या बुरे कामोमे लगता है, तव कर्मरूपी रज ज्ञानावरणादि रूपसे आत्मामे प्रवेश करता है। यह कर्मचक जीवके साथ अनादिकालसे चला आ रहा है। पचास्तिकायमे वताया है—''संमारमे स्थित जीवके राग-द्वेपरूप परिणाम होते हैं, परिणामोसे नये कर्म वैंघते हैं। कर्मोंसे गतियोमे जन्म लेना पडता है, जन्म लेनेसे शरीर होता है, शरीरमे इन्द्रियाँ होती हैं, इन्द्रियोसे विषयका प्रहएा होता है। विषयोके ज्ञानसे राग-द्वेष परिणाम होते हैं। इस तरह संसाररूपी चक्षमे पडे जीवोके मावोंसे कर्म और कर्मोसे माव होते रहते हैं। यह प्रवाह अभव्य जीवकी अपेक्षा अनादि अनन्त और भव्य जीवकी अपेक्षा अनादि सान्त है। कर्मोंके वीजभूत राग-द्वेषको इस महामन्त्रकी साधना-द्वारा नष्ट किया जा सक्ता है। जिस प्रकार वीजको जला देनेके पश्चात् वृक्षका उत्पन्न होना, वढना, फल देना आदि नष्ट हो जाते हैं, इसी प्रकार णमोकार मन्त्रकी आराधनासे कर्म-जाल नष्ट हो जाता है।

जैन साहित्यमे कर्मोंके दो भेद माने गये हैं – द्रव्य और भाव । मोहके निमित्तसे जीवके राग, द्वेष और क्रोधादिरूप जो परिणाम होते हैं, वे भाव-कर्म तथा इन भावोके निमित्तमे जो कर्मरूप परिणमन न करनेकी शक्ति रखनेवाले पुद्गल परमाणु खिचकर आत्मासे चिपट जाते हैं, वे द्रव्य कर्म कहलाते हैं । भावकर्म और द्रव्यकर्म इन दोनोमें कारण-कार्य सम्वन्ध है ।

K

1

5

35

ส์เ

Į T

द्रव्यकमोंके निमित्तसे भावकर्म और भावकर्मके निमित्तसे द्रव्यकर्म होते हैं। द्रव्य कर्भके मूल ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय ये आठ भेद तथा अवान्तर १४८ भेद होते हैं। जिन हेतुओसे कर्म आत्मामे आते हैं, वे हेतु आस्रव हैं। मिष्यात्व, वविरति, प्रमाद, कपाय और योग ये पाँच आस्रव प्रत्यय – कारण हैं। जव यह जीव अपने अत्म-स्वरूपको भूलकर शरीरादि पर-द्रव्योमे आत्म-वुद्धि करता है और उनके समस्त विचार और कियाएँ गरीराश्रित व्यवहारो-मे उलभी रहती हैं, मिथ्याद्धि कहा जाना है। मिथ्यात्वके कारण स्व-पर विवेक नही रहना, लक्ष्यभूत कल्याएा-मार्गमे सम्यक् श्रद्धा नही होती। जीव अहकार और ममकारकी प्रवृत्तिके अधीन होकर अपनेको भूल, वाह्य पदार्थोंके रूपपर क्षुव्ध हो जाता है। मिथ्यात्वके समान आत्माके स्वरूप-को विक्वत करनेवाला अन्य कोई नही है। यह क्येंबन्धका प्रधान हेतु है।

श्रविरति – चारित्रमोहका उदय होनेसे चारित्र घारए करनेके परि एाम नही हो पाते । पाँच इन्द्रियो और मनको अपने वशमे न रखना तथा छह कायके प्राणियोकी हिंसा करना अविरति है । अविरतिके रहने-पर जीवकी प्रवृत्ति विवेकहीन होती है, जिससे नाना प्रकारके अशुभ कर्मोंका वन्च होता है ।

प्रमाट - असावधानी रखना या कल्याणकारी कार्योंके प्रति आदर नही करना प्रमाद है । प्रमादी जीव पाँचो इन्द्रियोके विषयोमे लीन रहता है, स्त्री-कथा, भोजनकथा, राजकया और चोरकथा कहता-सुनता है; कोध, मान, माया और लोग इन चारो कषायोमे लीन रहता है एव निद्रा और प्रणयासक्त होकर कर्तव्य-मार्गके प्रति आदरभाव नही रखता। प्रमादी जीव हिंसा करे या न करे, उसे असावधानीके कारण हिंसा अवश्य लगती है।

कपाय – आत्माके शान्त और निविकारी रूपको जो अशान्त और विकारग्रस्त वनाये उसे कपाय कहते हैं। ये कपायें ही जीवमे राग-द्वेपकी

### मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १३३

उत्पत्ति करती हैं, जिससे जीव निरन्तर ससार परिभ्रमण करता रहता है । यत समस्त अनर्थोंका मूल राग-द्वेषका द्वन्द्र है ।

योग - मन, वचन और कायकी प्रवृत्तिको योग कहते हैं । योगके द्वारा ही कर्मोंका आस्रव होता है । शुभ योगके रहनेसे पुण्यास्रव और अणुभ योगके रहनेसे पापास्रव होता है ।

कमोंके आनेके साघन मिथ्यादर्शन, अविरति, प्रमाद, कपाय और योग हैं। इन पांचो प्रत्ययोंको जैसे-जैसे घटाते जाते हैं, वैसे-वैसे कर्मोंका आस्नव कम होता जाता है। आस्रवको गुप्ति, समिति, घर्म, अनुप्रेक्षा, परीषहजय और चारित्रसे रोका जा सकता है।मन, वचन और कायकी प्रवृत्तिको रोकना गुप्ति, प्रमादका त्याग करना समिति, आत्मस्वरूपमे स्थिर होना घर्म, वैराग्य उत्पन्न करनेके साधन ससार तथा आत्माके स्वरूप और सम्बन्धका विचार करना अनुप्रेक्षा, आयी हुई विपत्तियोको पैर्ययूर्वक सहना परीपहजय एव आत्मस्वरूपमें विचरण करना चारित्र है। इस प्रकार कर्मों के आनेके हेनुओको रोकने, जिससे नवीन कर्मोंका वन्ध न हो और पुरातन सचित कर्मों हो निर्जरा-द्वारा क्षीण कर देनेसे सहजमे निर्वाण प्राप्त किया जा सकता है, कर्म-सिद्धान्त आत्माके विकासका उल्लेख करते हुए कहता है कि गुर्यास्थान क्रमसे कर्मवन्ध जितना क्षीण होता जाता है उतनी ही आत्मा उत्तरोत्तर विकसित होती जाती है। आत्माकी उत्तरोत्तर विकसित होनेवाछी विग्रुद्ध परिणतिका नाम ग्रुणस्थान है।

आगममे बताया गया है कि ज्ञान, दर्शन और चारित्र आदि गुणोकी गुद्धि तथा अशुद्धिके तरतम भावसे होनेवाले जीवके भिन्न-भिन्न स्वरूपोको गुणस्थान कहा गया है । अथवा दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीयके औदयिक आदि जिन भावोके द्वारा जीव पहचाना जाता है, वे माव गुण-स्थान हैं । असल बात यह है कि आत्माका वास्तविक रूप गुद्ध चेतन और पूर्ण आनन्दमय है । जवतक आत्माके ठ्वर तीव्र कर्मावरणके घने वादलो-को घटा छायी रहती है, तवतक उसका वास्तविक रूप दिखलाई नही देता, पर आवररणके ऋमशः शिथिल या नष्ट होते ही आत्माका असली स्वरूप प्रकट हो जाता है। जव आवरणकी तीव्रता अपनी चरम सीमापर पहुंच जाती है, तव आत्मा अविकसित अवस्थामे पड़ा रहता है और जब आवरण विलकुल नष्ट हो जाते हैं तो आत्मा अपनी मूल शुद्ध अवस्थामें आ जाता है। प्रथम अवस्थाको अविकसित अवस्था या अघ पतनकी अवस्था तथा अन्तिम अवस्थाको विर्वाण कहा जाता है। इस तरह आघ्यात्मिक विकासमे प्रथम अवस्था – मिथ्यात्वभूमिसे लेकर अन्तिम अवस्था – निर्वाणभूमि तक मध्यमे अनेक आघ्यात्मिक भूमियोंका अनुभव करना पडता है; जैनागमोक्त ये ही आघ्यात्मिक भूमियों गुणस्थान हैं। इन्हीका ऋमश. जीव आरोहण करता है।

समस्त कर्मोंमे मोहनीय कर्म प्रधान है, जवतक यह वलवान् और नीव रहता है, तवतक अन्य कर्म सवल वने रहते हैं । मोहके निर्वल या शिथिल होते ही अन्य कर्मावरण भी निवंल या शिथिल हो जाते हैं । अतएव आत्मा-के विकासमे मोहनीय कर्म वाघक है । इसकी प्रधान दो शक्तियां हैं - दर्शन और चारित्र । प्रथम शक्ति आत्मस्वरूपका अनुभव नही होने देती है और दूसरी आत्मस्वरूपका अनुभव और विवेक हो जानेपर भी तदनुसार प्रवृत्ति नहीं होने देती है। आत्मिक विकासके लिए प्रधान दो कार्य करने होते हैं -प्रथम स्व-परका यथार्थ दर्शन अर्थात् भेद-विज्ञान करना और दूसरा स्वरूपमे स्थित होना। मोहनीय कर्मकी दूसरी शक्ति प्रथम शक्तिकी अनुगामिनी है अर्थात् प्रथम शक्तिके बलवान् होनेपर द्वितीय शक्ति कभी निर्वल नही हो सकती है; किन्तु प्रथम शक्तिके मन्द, मन्दतर और मन्दतम होते ही, द्वितीय भावित भी मन्द, मन्दतर और मन्दतम होने लगती है। तात्पर्य यह है कि वात्माका स्वरूपदर्शन हो जानेपर स्वरूप-लाम हो ही जाता है । कर्मसिद्धान्त इस स्वरूपदर्शन और स्वरूपलाभका विस्तृत विवेचन करता है। आत्मा किस प्रकार स्वरूपलाम करती है तथा इसका स्वरूप किस प्रकार विकृत होता है, यह तो कर्म-सिद्धान्तका प्रघान प्रतिपाद्य विषय है। णमोकार महामन्त्रका भक्तिपूर्वक उच्चारण, मनन और चिन्तन करना आत्माके स्वरूप-दर्शनमे सहायक है। इम महामन्त्रके भावसहित उच्चारएा करने मात्रसे मोहनीयकर्मकी प्रथम शक्ति क्षीण होने लगती है। एक बात यह भी है कि मोहनीय कर्मके मन्द हुए चिना इस महामन्त्रकी प्राप्ति होना अशक्य है। आत्माकी प्रथमावस्था – मिथ्यात्व भूमिमे इस मन्त्रके उच्चारएा और मननसे जीव दूर रहना चाहता है, उसकी प्रष्ठत्ति इस महामन्त्रकी ओर नही होती। परन्तु जब दर्शन-मोहनीयका उपशम, क्षय या क्षयोपशम हो जाता है, तब चतुर्थ गुरास्यान – स्वरूप – दर्शनमे इस महामन्त्रकी ओर श्रद्धा ही सम्यक्त्व है, क्योकि इससे रत्नत्रयगुराविशिष्ठ आत्माके शुद्ध-स्वरूपको नमस्कार किया गया है। कर्मसिद्धान्तके आघ्यात्मिक चिकासके अनुसार अध पतनकी प्रथम अवस्था मिथ्यात्वमे आत्माकी विल्कुल गिरी हुई अवस्या वतलायी है, आत्मा यहाँ आधिमौतिक उत्कर्ष कर सकता है, परन्तु अपने तात्त्विक ल्ह्यसे दूर रहता है। णमोकार मन्त्रका भावसहित उच्चारण इस भूमिमे सम्भव नही। बहिरात्मा बनकर आत्मा महाभ्रममे पडा रहता है। राग-द्वेषका पटल और अधिक सधन होता जाता है।

भावपूर्वक णमोकार मन्त्रके जाप, ध्यान और मननसे यह अध-पतन-की अवस्या दूर हो जाती है, राग-द्वेषको दीवाल जर्जरित हो टूटने लगती है, मोहकी प्रवान शक्ति दर्शनमोहनीयके शिथिल होते ही चारित्रमोह भी मन्द होने लगता है । यद्यपि कुछ समय तक दर्शनमोहनीयकी मन्दतासे उत्पन्न आत्मिक शक्तिको मानसिक विकारोके साथ युद्ध करना पडता है, परन्तु णमोकारमन्त्र अपनी अद्भुत शक्तिके द्वारा मानसिक विकारोको पराजित कर देता है । राग-द्वेपकी तीव्रतम दुर्भेद्य दीवारको एकमात्र णमोकार मन्त्र ही तोड़नेमे समर्थ है । विकासोन्मुखी आत्माके लिए यह महामन्त्र अगपरित्राणका कार्य करता है। इस मन्त्रकी आराधनासे दीर्यो-ल्लास और आत्मशुद्धि इतनी वढ़ जाती है, जिससे मिथ्यात्वको पराजित करनेमें विलम्व नही लगता तथा यह जीव चतुर्थगुणस्थानमें पहुंच जाता है।

### १३४ मगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन

अपने विशुद्ध परिणामोके कारण इस अवस्थामे पहुँचनेपर आत्माको शान्ति मिलती है तथा अन्तर आत्मा वनकर व्यक्ति अपने भीतर स्थित सूक्ष्म सहज परमात्मा – शुद्धात्माका दर्शन करने लगता है। तात्पर्य यह है कि णमोकार मन्त्रकी साधना मिथ्यात्व भूमिको दूर कर परमात्मभावरूप देव-का दर्शन कराता है। इस चतुर्थंगुणस्थानसे आगेवाले गुणस्थान – आध्या-दिमक विकासकी भूमियाँ सम्यग्दृष्टिकी हैं, इनमे उत्तरोत्तर विकास तथा दृष्टिकी शुद्धि अधिकाधिक होती है। पाँचवें गुणस्थानमे देश-सयमकी प्राप्ति हो जाती है, णमोकारमन्त्रकी आराधनासे परिणामोमे विरक्ति आती है, जिससे जीव चारित्रमोहको भी शिथिल करता है। इस गुग्रास्थानका व्यक्ति उक्त महामन्त्रकी आराधनाका अभ्यासी स्वभावत. हो जाता है।

छठे गुणस्थानमे स्वरूपाभिव्यक्ति होती है और लोककल्याणकी भावनाका विकास होता है, जिससे महाव्रतोका पूर्ण पालन साधक करने लगता है। इस आध्यात्मिक भूमिमे रामोकार मन्त्र ही आत्माका एकमात्र आराघ्य वन जाता है । विकासोन्मुखी आत्मा जव प्रमादका भी त्याग करता है और स्वरूग-मनन, चिन्तनके सिवा अन्य सव व्यापारोका त्याग कर देता है तो व्यक्ति अप्रमत्तसंयत नामक सातवें गुणस्थानका घारी समम्हा जाता है, प्रमाद आत्मसाधनाके मार्गसे विचलित करता है, किन्तु यह साधना णमो-कारमन्त्रके सिवा अन्य कुछ भी नही है, क्योकि णमोकार मन्त्रके प्रतिपाद्य आत्मा गुद्ध और निर्मल हैं। इस आव्यात्मिक भूमिमे पहुंचकर साधक अपनी शक्तिका विकास करता है, आस्रवके कारणोको रोकता है और अवशेष मोहनीयकी प्रकृतियोको नष्ट करनेकी तैयारी करता है । इससे आगे अपूर्व-करणके परिणामो-द्वारा आत्माका विकास करता है और णमोकारमन्त्रकी आराधनामे आत्माराधनाका दर्शन और तादात्म्यकरण करता है तथा मोह-केसस्कारोके प्रभावको कमशः दवाता हुआ आगे वढता है और अन्तमें उसे विलकुल ही उपशान्त कर देता है। कोई-कोई साधक ऐसा भी होता है, जो मोहभावको नाश करता है । आठवें गुणस्थानसे आगे णमोकारमन्त्र-

की आराधना - आत्मस्वरूपके चिन्तन द्वारा क्रोध, मान और मायाको नष्ट कर साधक अनिवृत्तिकरण नामक नौवें गुएास्थानमे पहुंचता है तथा इससे आगे लोभ कषायका भी टमन कर, दसवें गुरास्थानमे पहुँचता है । यहाँसे वारहवें गुणस्थानमे स्थित होकर समस्त मोहभावको नष्ट कर देता है। अनन्तर अपने स्वरूपके घ्यान-द्वारा केवलज्ञानको प्राप्त कर जिन वन जाता है । कुछ दिनोके पश्चात् मुक्लघ्यानके बलसे योगोका निरोध कर चौदहवें गुग्गस्थानमे पहुंच क्षण-भरमे निर्वाण लाभ करता है । यह आत्माकी चरम गुद्धावस्था है, इसीको प्राप्त कर आत्मा कर्मजालसे युक्त होनेपर भी सम्यक्तवको प्राप्त कर लेता है। आत्माकी सिद्धिका प्रघान कारण इस मन्त्रकी आराधना ही है। इसीसे कर्मजालको नष्ट कर स्वातन्त्र्यकी प्राप्तिका यह कारण वनता है ।

उपर्युक्त गुरास्थान-विकासकी परम्पराको देखनेसे प्रतीत होता है कि णमोकार मन्त्र-द्वारा कर्मोंके आस्रवको रोका जा सकता है तथा सचित कर्मोंकी निर्जरा द्वारा क्षय कर निर्वाणलाभ किया जा सकता है। इतना ही नही वल्कि णमोकारमन्त्रकी आराघनासे कर्मोंकी अवस्थामे भी परिवर्तन किया जा सकता है। प्रकृति, प्रदेश, स्थिति और अनुभाग इन चारो बन्घोमे इस मन्त्रकी साधनासे स्थिति और अनुभाग बन्धको घटाया जा सकता है । शुभ कर्मोमे उत्कर्पण और अशुभ कर्मोमे अपकर्षणकरण किया जा सकता है। इस मन्त्रको पवित्र साधनासे उत्पन्न हुई निर्मलतासे किन्ही विशेष कर्मोंकी उदीरणा भी की जा सकती है। अतएव कर्म-सिद्धान्तकी अपेक्षासे भी इस महा-मन्त्रका वडा भारी महत्त्व है। आत्मविकासके लिए यह एक सवल साधन है।

सिनादिनिधन इस णमोकारमन्त्रमे आठ कर्म, कर्मोंके आस्रवके प्रत्यय-मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कपाय और योग, वन्ध किया और वन्धके द्रव्य भाव भेद तथा उसके प्रमेद, कर्मोंके करण, वन्धके चार प्रधान भेद, सात तत्त्व, नव पदार्थ, वन्ध, उदय, सत्त्व, चार

कर्म सिद्धान्तके अनेक तत्त्रोंकी उत्पत्तिका स्यान--णमोकारमन्त्र

``

गति, चार कषाय, चौदह मार्गेएा, चौदह गुएा-स्थान, पाँच अस्तिकाय, छह द्रव्य, त्रेसठ शलाका पुरुष आदि निहित हैं । स्वर, व्यंजन, पद आदि इस मन्त्रमे निहित हैं । स्वर, व्यजन, पद, अक्षर इनके सयोग, वियोग, गुएान आदिके द्वारा उक्त तथ्य सिद्ध किये जाते है । जिस प्रकार द्वादशाग जिन-वाणीके समस्त अक्षर इस मन्त्रमे निहित हैं, उसी प्रकार इसमे उक्त सिद्धान्त भी । यद्यपि द्वादशाग जिन-वाग्तीके अन्तर्गत सभी तथ्य यों ही आ जाते है, फिर भी इनका पृथक् विचार कर लेना आवश्यक है ।

इस मन्त्रमे [१] एामो अरिहंनाण, [२] णमो सिद्धाएां, [३] णमो आइरियाण, [४] णमो उवज्फायाएा, [४] णमो लोए सव्वसाहूएां ये पांच पद हैं। विशेषापेक्षया [१]णमो [२] अरिहताण [३] णमो [४]सिद्धाण [५]णमो [६] आइरियाएां [७]णमो [८] उवज्फायाएा [९] एामो [१०] लोए [११] सव्वसाहूएा ये ग्यारह पद हैं। अक्षर इसमें ३५, स्वर ३४, व्यंजन ३० हैं। इस आधारपर-से निम्न निष्कर्ष निकलते हैं। ३४ स्वर सख्या-मे से इकाई, दहाईके अकोको पृथक् किया तो ३ और ४ अक हुए। व्यंजनोमें ३० की संख्याको पृथक् किया तो ३ और ० हुए। कुल स्वर ३४ और व्यंजन ३० की सख्याके योगको पृथक् किया तो ३४ + ३० = ६४; ६ और ४ हुए। इस मन्त्रके अक्षरोकी संख्याको पृथक् किया तो ३ और ४ हुए। अत –

३४४ = १४ योग,३ + ५ = ८ कर्म, ५ – ३ = २ जीव और अजीव तत्त्व, ४⊶३ = १ लब्च और शेप २, मूल दो तत्त्व, अजीव कर्मके हटने-पर लब्घरूप शुद्ध जीव एक ।

स्वरोमे – ३×४ = १२ अविरति, ३ + ४ = ७ तत्त्व, ४ – ३ = १ प्रधानताकी अपेक्षा जीव । पाँच यह पचास्तिकाय । स्वर + व्यजन + अक्षर = ३४ + ३० + ३५ = ९९, फल योग ९ + ९ = १८, इनसे योगान्तर १ + ८ = ९ पदार्थ । ९९ ÷ ३४ = २ लब्ध और ३१ शेप, ३ + १ = ४ गति, कषाय, विकथा विशेषापेक्षया ११ पद, सामान्यापेक्षया । ५, ३४ स्वर, ३० व्यंजन, ३५ अक्षर इनपर-से विस्तार किया तो ३४+ ३० = ६४× ५ = ३२० ∸३० = ६ लब्ध और १४ घेष । यह १४ सख्या गुणस्यान और मार्गेगाकी है। अथवा ६४×११ = ७०४-३० = २३ लब्ध,१४ मेष। यही शेष सख्या गूणस्थान और मार्गेणा है। नियम यह है कि समस्त स्वर और व्यजनोकी सख्याको सामान्य पद संख्यासे गुणा कर स्वरकी संख्याका भाग देनेपर शेप तुल्य गुणस्थान और मार्गणा अथवा समस्त स्वर और व्यंजनोकी सख्याको विशेष पद सख्यासे गुर्णा कर व्य जनोकी संख्याका भाग देनेपर घेष तुल्य गुणस्थान और मार्गगाकी संख्या आती है। छह द्रव्य और छह कायके जीवोकी संख्या निकालनेके लिए यह नियम है कि समस्त स्वर और व्यजनोकी संख्या (६४) को व्यजनोको सख्यासे गुणा कर विशेष पद सख्याका भाग देनेपर शेप तुल्य द्रव्योकी तथा जीवोके कायकी सख्या अथवा समस्त स्वर और व्यजनोकी सख्याको स्वर संख्यासे गुणा कर सामान्य पद सख्याका माग देनेपर शेष तुल्य द्रव्योकी तथा जीवोके कायकी सख्या आती है। यथा ६४ × ३० = १९२० ∸११ = १७४ लव्म, ६ घेप, यही शेप तूल्य द्रव्य और कायकी सख्या है। अथवा ६४ × ३४ = २१७६ -- ५ = ४३४ लव्म, ६ घोष। यही घोष प्रमाण द्रव्य और कायकी सख्या है। इस महामन्त्रमे कूल मात्राएँ ५८ हैं। प्रथम पदके 'णमो अस्हिंवाण' में = १ + २ + १ + १ + २ + २ = ११, द्वितीयपद 'णमो सिद्धाणं' में = १ + २ + १ + २ + २ = =, तृतीयपद 'णमो आइस्यिाणं' में = 1 + 2 + 2 + 1 + 2 + 2 = 11, चतुर्थपद 'णमो उवज्झा-याणं' मॅ= १ + २ + २ + २ + २ = १२, पंचमपद 'णमो कोए **#**= 1+ + + + + + + + + + + + + + + = 16, सन्त्रसाहणं' समस्त मात्राओका योग = ११ + ८ + ११ + १२ + १६ = ५८। इस विश्लेपणसे समस्त कर्म-प्रकृतियोका योग निकलता है । यह जीव कुल १४८ प्रकृतियोको बांधता है। मात्राएँ + स्वर + व्यजन + विशेषपद +

ļ

१ सयुक्त े पूर्व वर्णपर स्वराघात न हो तो छन्द-शास्तर्मे उसे छत्व मानते हैं।

सामान्यपदका गुणन = १८ + ३४ + ३० + ११ + १५ = १४८ । इन १४८ प्रकृतियोमे १२२ प्रकृतियाँ उदय योग्य हैं और वन्व योग्य १२० प्रकृतियाँ हैं । उनका ऋम इस प्रकार है - १८ + ६४ = १२२ ये ही उदय योग्य हैं । क्योकि १४८ मे से २६ निम्न प्रकृतियाँ कम हो जाती हैं । स्पर्शादि २० की जगह ४ का ग्रहण किया जाता है, इस प्रकार १६ प्रकृ-तियां घट जाती है और पाँचो शरीरोके पाँच वन्धन और पाँच स्वातो-का ग्रहण नही किया गया है । इस प्रकार २६ घटनेसे १२२ उदयमे तथा वन्धमे दर्शनमोहनीयकी एक ही प्रकृति बंधती है और उदयमे यही तीन रूपमे परिवर्तित हो जाती है । कहा गया है -

जंतेण कोद्दव या पढमुवसम्ममावजंतेण।

मिच्छं दुब्वं तु तिधा असखगुणहीणदब्वकमा ॥-कर्मकाण्ड

अर्थात् - प्रथमोपशमसम्यक्त्वपरिणामरूप यन्त्रसे मिथ्यात्वरूपी कर्म-द्रव्य द्रव्यप्रमाणमे कनसे असख्यातगुणा-असख्यातगुणा कम होकर तीन प्रकारका हो जाता है। अर्थात् वन्घ केवल मिथ्यात्व प्रकृतिका होता है और उदयमे वही मिथ्यात्व तीन रूपमे वदल जाता है। जैसे घानके चावल, कंण और मूसा ये तीन अधा हो जाते हैं अर्थात् केवल घान उत्पन्न होता है, पर उपयोगकालमे उसी घानके चावल, कण और भूसा ये तीन अश हो जाते है। यही वात मिथ्यात्वके सम्बन्धमे भी है।

इस प्रकार णमोकारमन्त्र वन्ध, उदय और सत्त्वकी प्रकृतियोकी सख्यापर समुचित प्रकाश डालता है। कुल प्रकृति संख्या १४८, बन्धसख्या १२०, उदय संख्या १२२ और सत्त्वसख्या १४८ इसी मन्त्रमे निहित है। १२० सख्या निकालनेका कम यह है – ३४ स्वर, ३० व्यजन वताये गये हैं। ३ ×४ = १२, ३ ×० = ० गुरानक्षक्तिके अनुसार धून्यको दस मान लेनेपर गुणनफल = १२०।

३०, ३ + ० = ३ रत्नत्रय सल्या; ३ × ० = ० कर्मा भावरूप-मोक्ष। ३० + ३४ = ६४, ६ ×४ = २४ तीर्थंकर, ३ ×४ = १२ चक्रवर्ती,

۲,

६४ + ३५ = ९९, ९ + ९ = १८, ८ + १ = ९ नारायण, ९ प्रतिनारा-यण, ९ वलदेव, इस प्रकार कुल २४ + १२ + ९ + ९ + ९ = ६३ शलाका पुरुष। ५८ मात्राएँ, इनके विइलेपरा-द्वारा ५+८=१३ चारित्र, ५×८=४०,४+०=४ प्रकारके बन्ध - प्रकृति, प्रदेश, स्थिति और अनुभाग । प्रमाएाके भेद-प्रभेद भी इसमे निहित हैं । प्रमाणके मूलभेद दो हैं - प्रत्यक्ष और परोक्ष । ५ - ३ = १ ल० ग्रेष २, यही दो भेद वस्तुके व्यवस्थापक प्रमाणके भेद हैं। परोक्षमे पाँच भेद - स्मृति, प्रत्यभिज्ञान, तर्क, अनूमान और आगमरूप पाँच पद हैं। नयके द्रव्यार्थिक और पर्या-यायिक भेदोंके साथ नैगम, सग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ और एवभूत । ये सात भी ३ + ४ = ७ रूपमें विद्यमान हैं । इस प्रकार इस महामन्त्रमे कर्मवन्धक सामग्री - मिथ्यात्व ५, अविरति १२, प्रमाद १५, कपाय २५ और योग १५ की सख्या भी विद्यमान है। साथ ही कर्मबन्धन-से मुक्त करानेवाली सामग्री ४ समिति, ३ गुप्ति, ४ महाव्रत, २२ परीषहु-जय, १२ अनुप्रेक्षा और १० घर्मकी सख्या भी निहित है। १० घर्मकी सख्या तथा कर्मोके १० करणोकी सख्या निम्न प्रकार आती है। ३४ अक्षरोका विश्लेषण सामान्य पदोके साथ किया तो ३ ×५ = १५ – ५ पद = १०। इस मन्त्रके अकोमे द्वादशागके पृथक् पृथक् पदोंकी सख्या भी निहित है, आचाराग, सूत्रकृताग, स्थानाग, समवायाग, व्याख्याप्रज्ञप्ति, ज्ञात्रघर्मकथाग, उपासकाध्ययनाग आदि अगोकी पदसख्या क्रमज्ञ अठारह हजार, छत्तीस हजार, व्यालीस हजार, एक लाख चौसठ हजार, दो लाख अट्राईस हजार, पाँच लाख छप्पन हजार, ग्यारह लाख सत्तर हजार, तेईस लाख अट्ठाईस हजार, वानवे लाख चवालीस हजार, तिरानवे लाख सोलह हजार और एक करोड चौरासी लाख पद हैं। इन सब सख्याओकी उत्पत्ति इस महामन्त्रसे हुई है। दृष्टिवादके पदोकी सख्या भी इस मन्त्रमे विद्यमान है।

जिसमे जीव, पुद्गल, घर्म, अधर्म, आकाश और काल इन छह द्रव्यो-का; जीव, अजीव, आस्रव, वन्व, संवर, निर्जरा और मोक्ष इन सात तत्त्वोंका एवं पुण्य-पापका निरूपण किया जाये, उसे द्रव्यानुयोग कहते हैं। इस बनु-योगकी दृष्टिमे णमोकार महामन्त्रको विशेष महत्ता है। णमोकार स्वय द्रव्यानुयोग और द्रव्य है, शब्दोंकी दृष्टिसे पुद्रगुरु द्रव्य है और अर्थ-की दृष्टिसे शुद्धात्माओका वर्णन करनेके कारए णमोकारमन्त्र जीवद्रव्य है। सम्यक्त्वकी प्राप्तिका यह बहुत वडा साधन है। द्रव्योके विवेचनसे प्रतीत होता है कि णमोकारमन्त्रका आत्म-द्रव्यके साथ निकटतम सम्बन्ध है तथा इसके द्वारा कल्याणका मार्ग किस प्रकार प्राप्त किया जा सकता है। इस मन्त्रमे द्रव्य, तत्त्व, अस्तिकाय आदिका निर्देश विद्यमान है।

जीव-आत्मा स्वतन्त्र द्रव्य है, अनन्त ज्ञानदर्शनवाला, अमूर्तिक, चैतन्य, ज्ञानादिपर्यायोका कर्ता, कर्मफलुभोक्ता और स्वयं प्रमु है। कुन्द-कुन्दाचार्यने वतलाया है कि ~ ''जिसमे रूप, रस, गन्ध न हो तथा इन गुणोके न रहनेसे जो अव्यक्त है, शब्दरूप भी नही है, किसी भौतिक चिह्नुसे भी जिसे कोई नही जान सकता, जिसका न कोई निर्दिष्ट आकार है, उस चैतन्य गुणविशिष्ट द्रव्यको जीव कहते हैं।'' व्यवहार नयसे जो इन्द्रिय, वल, आयु और श्वासोच्छ्वास इन चार प्राणो-द्वारा जीता है.पहले जिया था और आगे जीवित रहेगा, उसे जीवद्रव्य तथा निश्चय नयकी अपेक्षासे जिसमे चेतना पायी जाये, उसे जीवद्रव्य कहते हैं। णमोकारमन्त्रमे वर्णित आत्माओंमे उपर्युक्त निश्चय और व्यवहार दोनों ही लक्षण पाये जाते हैं। निश्चय नय-द्वारा वर्णित शुद्धात्मा अरिहन्त और सिद्धकी है। वे दोनो चैतन्यरूप हैं। ज्ञानादि पर्यायोंके कर्ता और उनके भोक्ता हैं। आचार्य, उपाध्याय और साधू परमेष्ठीकी आत्माओमे व्यवहार-नयका लक्षण भी घटित होता है।

पुद्गक – जिसमे रूप, रम, गन्घ और स्पर्श पाये जायें उसे पुद्गल कहते हैं । इसके दो भेद हैं – अणु और स्कन्घ । अन्य प्रकाग्मे पुद्गलके तेईस भेद माने गये हैं, जिनमे आहारवर्गणा, तैजसवर्गणा, भाषावर्गणा, मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्ता १४५

मनोवर्गणा और कार्माणवर्गणा ये पाँच ग्राह्य वर्गणाएँ होती हे<sup>है, अतः</sup> भाषावर्गणाका व्यक्तरूप है। अत. णमोकार मन्त्रके शब्द भाषावर्गणे, अंग है। ये वर्गणाएँ द्रव्य दृष्टिसे नित्य और पर्याय दृष्टिसे अनित्य होती हैं। अतः णमोकार मन्त्रके शब्द पुद्गल द्रव्य हैं।

धर्म और अधर्म – ये दोनो द्रव्य ऋमश जीव और पुद्गलोंको चलने और ठहरनेमें सहायता करते हैं। णमोकार महामन्त्रका अन।दि परम्परा से जो परिवर्तन होता आ रहा है तथा अनेक कल्पकालके अनेक तीथें-करोंने इस महामन्त्रका प्रवचन किया है इसमे कारण ये दोनो द्रव्य हैं। इन द्रव्योंके कारण ही शब्द और अर्थ रूप परिणमन करनेमे रवय परि-वर्तन करते हुए इस मन्त्रको ये दोनो द्रव्य सहायता प्रदान करते है।

धाकाश – समस्त वस्तुओको अवकाश – स्थान प्रदान करता है। णमोकार मन्त्र भी द्रव्य है, उसे भी इमके द्वारा अवक्षाश – स्थान मिलता है। यह मन्त्र शब्दरूपमे लिखित किसी कागजपर उसमे निवास करनेवाले आकाशद्रव्यके कारण ही स्थित है। क्योकि आकाशका अस्तित्व पुस्तक, ताम्रपत्र, ताडपत्र, भोजपत्र, कागज आदि समीमे है। अत यह मन्त्र भी लिखित या अलिखित रूपमे आकाश द्रव्यमे ही वर्तमान है।

काल – इस द्रव्यके निमित्तसे वस्तुओकी अवस्थाएँ वदलती हैं। पर्यायोका होना तथा उत्पाद-व्ययरूप परिणतिका होना कालद्रव्यपर निर्भर है। कालद्रव्यकी सहायताके विना इस मन्त्रका आविर्भाव और तिरोभाव सम्भव नही है।

णमोकार महामन्त्र द्रव्य है, इसमे गुण और पर्यायें पायी जाती हैं। इस मन्त्रमे द्रव्य, द्रव्याश, गुण, गुणाश रूप स्वचतृष्टय वर्तमान है जिसे दूसरे शव्दोमे द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव कहा जाता है। इसका अपना चतुष्टय होनेने ही यह द्रव्यापेक्षया अनादि माना जाता है। द्रव्यानुयोगकी अपेक्षासे भी यह मन्त्र आत्मकल्याणमे सहायक है, क्योकि इसके द्वारा

# १४२ संगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

एवं पुपक गुणोंका निश्चय होता है। स्वानुभूतिकी इसके साथ अन्वय और य्येयतिरेक दोनो प्रकारकी व्याप्तियां वर्तमान हैं। तात्पर्य यह है कि णमोकार मन्त्रसे स्वानुभूति होती है, अतः णमोकार मन्त्रकी उपयोगा वस्थामे स्वानुभवके साथ विषमा व्याप्ति और लव्घि रूप णमोकार मन्त्रके साथ स्वानुभवकी समा व्याप्ति होती है।

इस महामन्त्र से जीवादि तत्त्वोके विषयमे श्रद्धा, रुचि, प्रतीति और आचरण उत्पन्न होते हैं । तत्त्वार्थंके जाननेके लिए उद्यत वुद्धिका होना श्रद्धा, तत्त्वार्थंमे आत्मिकभावका होना रुचि, तत्त्वार्थंको ज्योंका त्यों स्वीकार करना प्रतीति एव तत्त्वार्थंके अनुकूल किया करना आचरण है । श्रद्धा, रुचि, प्रतीति ये तीनो णमोकारके द्रव्याश और गुणाश हैं । अथवा यो समफ्तना चाहिए कि ये तीनो ज्ञानात्मक हैं, णमोकारमन्त्र श्रुतज्ञान रूप है, अत ये तीनो ज्ञानकी पर्याय होनेसे णमोकार मन्त्रकी भी पर्याय हैं । स्वानुभ्रुतिके साथ णमोकार मन्त्रकी आराधना करनेसे सम्यग्दर्शन तो उत्पन्न ही होता है, पर विवेक और आचरण भी प्राप्त हो जाते हैं ।

इस महामन्त्रकी अनुभूति आत्मामे हो जानेपर प्रशम, सवेग, अनुकम्पा और आस्तिक्य गुणोका प्रादुर्गाव हो जाता है तथा आत्मानुभूति हो जानेसे वाह्य विपयोसे अरुचि भी हो जाती है। प्रथम गुणके उत्पन्न होनेसे पंचेन्द्रियसम्बन्वी विपयोमे और असख्यात लोकप्रमाण कोवादि भावोंमे स्वभावसे ही मनकी प्रवृत्ति नही होती है। क्योकि अनन्तानुबन्धी कोष, मान, माया और लोभका उदय उसके नही होता है तथा अप्रत्याख्याना-वरण और प्रत्याख्यानावरण कपायोका मन्दोदय हो जाता है। सवेग गुणकी उत्पत्ति होनेसे आत्माका घर्म और घर्मके फलमे पूरा उत्साह रहता है तथा साधर्मी भाइयोसे वात्सल्यभाव रहने लगता है। समस्त प्रकारनी अभि-लापाएँ भी इस गुणके प्रादुर्भूत होनेसे दूर हो जाती हैं, क्योकि मभी अभि-लापाएँ मिथ्यात्व कर्मके उदयसे उत्पन्न होती हैं। णमोकार मन्त्रकी अनुभूति न होना या इस महामन्त्रके प्रति हार्दिक श्रद्धा भावनाका न होना मिथ्यात्व है । सम्यग्द्यि ि एामोकार महामन्त्रकी अनुभूति हो ही जाती है, अतः सभी सासारिक अभिलाषाओका अभाव हो जाता है । पंचाध्यायीकारने सवेग गुणका वर्णन करते हुए कहा है—

> त्यागः सर्वामिळापस्य निर्वेदो लक्षणात्तथा । स संवेगोऽथवा धर्मः सामिलाषो न धर्मवान् ॥४४३॥ नित्यं रागी क्रुदृष्टि. स्यान्न स्यात् क्वचिद्ररागवान् । अस्तरागोऽस्ति सद्दुष्टिर्निस्यं वा स्यान्न रागवान् ॥४४१॥ ---प० अ० २

अर्थ-सम्पूर्ण अभिलापाओका त्याग करना अथवा वैराग्य घारएग करना सवेग है और उसीका नाम घर्म है। क्योकि जिसके अभिलापा पायी जाती है, वह घर्मात्मा कभी नहीं हो सकना । मिथ्यादृष्टि पुरुष सदा रागी भी है, वह कभी भी रागरहित नही होता। पर णमोकार मन्त्रकी आराधना करनेवाले सम्यग्धृष्टिका राग नष्ट हो जाता है। अत वह रागी नहीं, अपितु विरागी है। सवेग गुण आत्माको आसक्तिसे हटाता है और स्वरूपमे लीन करता है। सवेग गुण आत्माको आसक्तिसे हटाता है और स्वरूपमे लीन करता है। णमोकार मन्त्रकी अनुभूति होनेसे तीसरा आस्तिक्य गुण प्रकट होता है। इस गुणके प्रकट होते ही 'सत्त्वेपु मैत्री' की भावना जा जाती है। समस्त प्राणियोंके ऊगर दयाभाव होने लगता है। 'सर्वभूतेपु समता' के आ जानेपर इस गुणका घारक जीव अपने हृदयमे चुभनेवाले माया, मिथ्यात्व और निदान घाल्यको भी दूर कर देना है तथा स्व-पर अनुकम्पाका पालन करने लगता है। चौथे आस्तिक्य गुणके प्रकट होनेसे द्रव्य, गुण, पर्याय आदिमे यथार्थ निरुचय बुद्धि उत्पन्न हो जाती है तथा निश्चय और व्यवहारके द्वारा सभी द्रव्योकी वास्तविकनाका हृदयगम भी होने लगता है। द्वादशागवाणीका सार

यह णमोकार मन्त्र सम्यक्त्वके उक्न चारो गुग्गोको उत्पन्न करता है। आत्माको सामान्य-विशेष स्वरूप माना गया है। ज्ञानकी अपेक्षा अत्मा सामान्य है और उस ज्ञानमें समय-समयपर जो पर्यायें होती हैं, वह विशेप है। सामान्य स्वय घ्रौव्यरूप रहकर विशेपरूपमे परिग्रामन करता

#### १४६ मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

है; इस विशेषपर्यायमे यदि स्वरूपकी रुचि हो तो समय-समयपर विशेषमे शुद्धता आती जाती है। यदि उस विशेष पर्यायमे ऐसी विपरीत रुचि हो कि 'जो रागादि तथा देहादि हैं, वह मैं हूँ' तो विशेषमे अशुद्धता होती है। स्वरूपमे रुचि होनेपर गुद्ध पर्याय ऋमबद्ध और विपरीत होनेपर अशुद्ध पर्याय ऋमवद्ध प्रकट होती हैं। चैनन्यकी ऋमवद्ध पर्यायोमे अन्तर नही पडता, किन्तु जीव जिघर रुचि करता है, उस ओरकी ऋमवद्ध दशा प्रकट होती है। णमोकार मन्त्र आत्माकी ओर रुचि करता है तथा रागादि और देहादिसे रुचिको दूर करता है, अत. आत्माकी शुद्ध क्रम-वढ दशाओको प्रकट करनेमें प्रधान कारण यही कहा जा सकता है। यह आत्माकी ओर वह पुरुषाथं है जो कमबद्ध चैतन्य पर्यायोको उत्पन्न करनेमें समर्थ है। अतएव द्रव्यानुयोगकी अपेक्षा णमोकार मन्त्रकी धनु-भूति विपरीत मान्यता और अनन्तानुबन्धी कषायका नाग कर विग्रुद्ध चैतन्य पर्यायोंकी कोर जीवनको प्रेरित करती है। आत्माकी शुद्धिके लिए इस महामन्त्रका उच्चारण, मनन और घ्यान करना आवश्यक है। यो तो गणितशास्त्रका उपयोग लोक व्यवहार चलानेके लिए होता है, पर आघ्यात्मिक क्षेत्रमे भी इस शास्त्रका व्यवहार प्राचीनकालसे होता गणितशास्त्र और चला आ रहा है। मनको स्थिर करनेके लिए गणित एक प्रधान साधन है। गणितकी पेचीदी णमोकार मन्त्र गुत्वियोमे उलमकर मन स्थिर हो जाता है तथा एक निश्चित केन्द्रविन्दुपर आश्रित होकर आत्मिक विकासमे सहायक होता है। णमोकार मन्त्र, षट्खण्डागमका गणित, गोम्मटसार और त्रिलोकसारके गणित मनकी सासारिक प्रवृत्तियोको रोकते हैं और उसे कल्याणके पथपर अग्रसर करते हैं। वास्तवमे गणितविज्ञान भी इसी प्रकारका है जिसे एक वार इसमे रस मिल जाता है, वह फिर इस विज्ञानको जीवन-भर छोड नहीं सकता है। जैनाचार्योंने धार्मिक गणितका विधान कर मनको स्थिर करनेका सुन्दर और व्यवस्थित मार्ग वतलाया है। क्योंकि निकम्मा मन

मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १४७

प्रमाद करता है, जवतक यह किसी दायित्वपूर्ण कार्यमे लगा रहता है, तबतक इसे व्यर्थकी अनावश्यक एव न करने योग्य वातोके सोचनेका अवसर ही नही मिलता है पर जहाँ इसे दायित्वसे छुटकारा मिला – स्वच्छन्द हुआ कि यह उन विषयोको सोचेगा, जिनका स्मरण भी कभी कार्य करते समय नही होता था। मनकी गति बडी विचित्र है। एक घ्येयमे केन्द्रित कर देनेपर यह स्थिर हो जाता है।

नया साधक जव व्यानका अभ्यास आरम्भ करता है, तब उसके सामने सवसे वडी कठिनाई यह आती है कि अन्य समय जिन सडी-गली, गन्दी एव घिनौनी वातोकी उसने कभी कल्पना नही की थी, वे ही उसे याद आती हैं और वह घवडा जाता है। इसका प्रधान कारण यही है कि जिसका वह ध्यान करना चाहता है, उसमे मन अभ्यस्त नही है और जिनमे मन अभ्यस्त है, जनसे जमे हटा दिया गया है, अतः इस प्रकारकी परिस्थितिमे मन निकम्मा हो जाता है। किन्तु मनको निकम्मा रहना आता नही, जिससे वह उन पुराने चित्रोको उवेडने लगता है, जिनका प्रथम संस्कार उसके ऊपर पडा है। वह पुरानी वातोंके विचारमे सलग्न हो जाता है।

आचार्यने धार्मिक गणितकी गुत्थियोको सुलफानेके मार्ग-द्वारा मनको स्थिर करनेकी प्रक्रिया वतलायी है क्योकि नये विपयमे लगनेसे मन ऊवता है, घबडाता है, रुकता है और कभी-कभी विरोध भी करने लगता है। जिस प्रकार पणु किसी नवीन स्थानपर नये खूँटेसे वांधनेपर विद्रोह करता है, चाहे नयी जगह उसके लिए कितनी ही सुखप्रद क्यो न हो, फिर भी अवमर पाते ही रस्सी तोडकर अपने पुराने स्थानपर भाग जाना चाहता है। इसी प्रकार मन भी नये विचारमे लगना नही चाहता। कारण स्पष्ट है, क्योकि विपयचिन्तनका अभ्यस्त मन आत्मचिन्तनमें लगनेसे घवडाता है। यह वडा ही दुनिग्रह और चचल है। धार्मिक गणितके सतत अभ्याससे यह आत्मचिन्तनमें लगता है और व्यर्थकी अनावश्यक वार्ते विचार-क्षेत्रमे प्रविष्ट नहीं हो पातीं। णमोकार महामन्त्रका गणित इसी प्रकारका है, जिससे इसके अभ्यास-द्वारा मन विषय-चिन्तनसे विमुख हो जाता है और णमोकार मन्त्रकी साधन।में लग जाता है। प्रारम्भमें साधक जब रणमोकार मन्त्रका घ्यान करना शुरू करता है तो उसका मन स्थिर नही रहता है। किन्तु इस महामन्त्रके गणित-द्वारा मनको थोडे ही दिनमे अभ्यस्त कर लिया जाता है। इधर-उधर विषयोंकी ओर भटकनेवाला चचळ मन, जो कि घर द्वार छोडकर वनमे रहनेपर भी व्यक्तिको आन्दोलित रखता है, वह इस मन्त्रके गणितके सतत अम्यास-द्वारा इस मन्त्रके अर्थचिन्तनमे स्थिर हो जाता है तथा पंचपरमेष्ठी—णुद्धात्माका घ्यान करने लगता है।

प्रस्तार, भगसख्या, नष्ट, उद्दिष्ट, अनुपूर्वी और अनानुपूर्वी इन गणित विधियो-द्वारा णमोकार महामन्त्रका वर्र्शन किया गया है। इन छह प्रकारके गणितोमे चचल मन एकाग्र हो जाता है। मनके एकाग्र होनेसे आत्माकी मलिनता दूर होने लगती है तथा स्वरूपाचरणकी प्राप्ति हो जाती है। णमो-कार मन्त्रमे सामान्यकी अपेक्षा, पाँच या विशेषको अपेक्षा ग्यारह पद, चौंतीस स्वर, तीस व्यजन, अट्ठावन मात्राओ-द्वारा गणित-किया सम्पन्न की जाती है। यहाँ सक्षेपमे उक्त छहो प्रकारकी विधियोका दिग्दर्शन कराया जायेगा।

भंगसख्या—किसी भो अभीष्ट पदसंख्यामे एक, दो, तीन आदि संख्याको अन्तिम गच्छ सख्या एक रखकर परस्पर गुणा करनेपर कुल भंगसख्या आती है । आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्तीने भंगसख्या निकालनेके लिए निम्न करण सूत्र वतलाया है—

सब्वेपि पुच्वमंगा उवरिममगेसु एक्कमेक्केसु ।

मेलतित्ति य कमतो गुणिटे उप्पन्जटे मंख्या ॥३६॥

अर्थ—पूर्वके सभी भग आगेके प्रत्येक भंगमे मिलते हैं, इमलिए क्रमसे गुणा करनेपर सख्या उत्पन्न होती है ।

उदाहरणके लिए णमोकार मन्त्रकी सामान्य पदसख्या ५ तथा विशेष पदसख्या ११ तथा मात्राओंकी संख्या ५८ को ही लिया जाता है । जिस मगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १४९

सख्याके भग निकालने है, वही सख्या गच्छ कहलायेगी । अत यहाँ सर्वप्रथम ११ पदोकी भगसख्या लानी है, इसलिए ११ गच्छ हुआ । इसको एक-दो-तीन आदि कर स्यापित किया – १।२।३।४।५।६।७।८।९।१०।११ ।

इस पदसख्यामे एक सख्याका भग एक ही हुआ, क्योकि एकका पूर्ववर्ती कोई अक नही है, अत. एकको किसीसे भी गुणा नही किया जा सकता है। दो सख्याके भग दो हुए, क्योकि दोको एक भगसख्यासे गूगा करनेपर दो गुरागनफल निकला । तीन सर्ख्याके भग छह हुए, क्योंकि तीनको दोकी भगसख्यासे गुणा करनेपर छह हुए। चार सख्याके भग चौबीस हुए, क्योकि तीनकी भंगसस्या छहको चारसे गुणा करनेपर चौबीस गुणनफल निष्पन्न हुआ। पाँच सख्याके भेग एक सौ बीस हैं, क्योकि पूर्वोक्त सख्याके चौबीस भगोको पाँचसे गुणा किया, जिससे १२० फल आया। छह सख्याके भग ७२० आये, क्योकि पूर्वोक्त सख्या १२० ×६ = ७२० सख्या निष्पन्न हुई । सात सख्याके मंग ५०४० हए, वयोकि पूर्वोक्त भगसख्याको सातसे गुणा करनेपर ७२० × ७ = ५०४० सख्या निष्पन्न हुई। आठ सख्याके भग ४०३२० आये, क्योकि पूर्वोक्त सात अनकी भगसख्याको आठसे गुणा किया तो ५०४० ×८ = ४०३२० भगोकी सख्या निष्पन्न हुई। नौ सख्याके भग ३६२८८० हुए, क्योकि पूर्वोक्त आठ अक्रकी भगसस्याको ९ से गुणा किया। अत ४०३२०×९ = ३६२८८० भगसख्या हुई । दस सख्याकी भगसख्या लानेके लिए पूर्वोक्त नो अककी भगसंख्याको दससे गुणा कर देनेपर अभीष्ट अक दसकी भगसख्या निकल आयेगी । अत ३६२८८० × १० = ३६२८८०० भगसस्या दसके अककी हुई। ग्यारहवें पदकी भगसख्या लानेके लिए पूर्वोक्त दसकी भग-सख्याको ग्यारहसे गुणा कर देनेपर ग्यारहवें पदकी भगसख्या निकल आयेगी। सत ३६२८८००×११ = ३९९१६८०० ग्यारहवें पदकी भंगसंख्या हुई। प्रधान रूपसे एामोकार मन्त्रमे पाँच पद है। इनकी भगसख्या =

## १५० मंगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन

२४ × ४ == १२० हुई । ५८ मात्राओ, ३४ स्वरो और ३० व्यजनोको भी गच्छ वनाकर पूर्वोक्त विधिसे भगसख्या निकाल लेनी चाहिए । भग-सख्या लानेका एक सस्कृत करणसूत्र निम्न है । इस करणसूत्रका आशय पूर्वोक्त गाथा करणसूत्रसे भिन्न नही है । मात्र जानकारीकी दृष्टिसे इस करण-सूत्रको दिया जा रहा है। इसमें गाथोक्त 'मेलता'के म्थानपर 'परस्परहता.' पाठ है, जो सरलताकी दृष्टिसे अच्छा मालूम होता है । यद्यपि गाथामे भी 'गुणिदा' लागेवाला पद उसी अर्थका द्योतक है । कहा गया है कि पदोको रखकर ''एकाद्या गच्छपर्यन्ताः परस्परहताः । राश्यस्तद्धि विज्ञेयं विकट्यगणिते फल्रम् ॥'' अर्थात् एकादि गच्छोका परस्पर गुणा कर देनेसे भगसख्या निकल आती है ।

इस गणितका अभिप्राय णमोकार मन्त्रके पदो-द्वारा अक-संख्या निका-लना है । मनको अभ्यस्त और एकाग्र करनेके लिए णमोकार मन्त्रके पदो-का सीघा-सादा कमवद्ध स्मरण न कर व्यतिक्रम रूपसे स्मरण करना है । जैसे पहले 'णमो सिद्धाण' कहनेके अनन्तर 'णमो लोए सब्बसाहूणं' पद-का स्मरण करना । अर्थात् 'णमो सिद्धाण, णमो लोए सब्बसाहूणं' पद-का स्मरण करना । अर्थात् 'णमो सिद्धाण, णमो लोए सब्बसाहूणं, णमो आइरियाणं, णमो अरिहंताण, णमो उवज्झायाणं' इस प्रकार स्मरण करना अथवा ''णमो अरिहताणं, णमो उवज्झायाणं, णमो लोए सब्ब-साहूणं, जमो आइरियाणं, जमो सिद्धाणं' इस रूप स्मरण करना या किन्ही दो पद, तीन पद या चार पदोका स्मरण कर उस सख्याका निकालना । पदोंके क्रममें किसी भी प्रकारका उलट-फेर किया जा सकता है ।

यहाँ यह आशका उठती है कि णमोकार मन्त्रके ऋमको बदलकर उच्चारण, स्मरण या मनन करनेपर पाप लगेगा, क्योकि इस अनादि मन्त्रका ऋमभग होनेसे विपरीत फल होगा। अत यह पद-विपर्ययका सिद्धान्त ठीक नहीं जेँचता। श्रद्धालु व्यक्ति जव साधारण मन्त्रोके पद विपर्यय-से डरता है तथा अनिष्ट फल प्राप्त होनेके अनेक उदाहरण सामने प्रस्तुत हैं, तब इस महामन्त्रमें इस प्रकारका परिवर्तन उचित नही लगता। मगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १५१

इस बांकाका उत्तर यह है कि किसी फलको प्राप्ति करनेके लिए गृहस्थको भगसख्या-द्वारा णमोकारमन्त्रके व्यानकी आवश्यकता नही । जवतक गृहस्थ अपरिग्रही नहीं बना है, घरमें रहकर ही साघना करना चाहता है, तबतक उसे उक्त क्रमसे व्यान नही करना चाहिए। अत जिस गृहस्थ व्यक्तिका मन संसारके कार्योंमें आसक्त है, वह इस भगसख्या-द्वारा मनको स्थिर नहीं कर सकता है। त्रिगुप्तियोका पालन करना जिसने आरम्भ कर दिया है, ऐसा दिगम्बर, अपरिग्रही साघु अपने मनको एकाग्र करनेके लिए उक्त क्रम-द्वारा घ्यान करता है। मनको स्थिर करनेके लिए क्रम-व्यतिक्रम रूपसे घ्यान करनेकी आवश्यकता पडती है। अतः गृहस्यको उक्त प्रयोगकी प्रारम्भिक अवस्थामें आवश्यकता नही है। वतः गृहस्यको उक्त प्रयोगकी प्रारम्भिक अवस्थामें आवश्यकता नही है। हाँ, ऐसा व्रती श्रावक, जो प्रतिमा योग घारण करता है, वह इस विधिसे णमोकार मन्त्र-का घ्यान करनेका अघिकार्ग है। अतएव घ्यान करते समय अपना पद, अपनी शक्ति और अपने परिणामोका विचार कर ही आगे वढना चाहिए।

> पढमं पमदपमाणं कमेण णिक्खिविय ठवरिमाण च । पिंढं पढि एक्केक्कं णिक्खित्ते होदि पत्थारो ॥३७॥ णिक्खित्तु विदियमंत्त पढमं तस्सुवरि विदियमेक्केक्कं । पिंडं पढि णिक्खेओ एवं सन्वत्थकायन्त्रो ॥३८॥

अर्थात् – गच्छ प्रमाण पद सख्याका विरलन करके उसके एक एक रूपके प्रति उसके पिण्डका निक्षेपण करनेपर प्रस्तार होता है। अथवा

आगेवाले गच्छ प्रमाणका विरलन कर, उससे पूर्ववाले भगोको उस विर-लनपर रख देने और योग कर देनेसे प्रस्तारकी रचना होती है। जैसे यहाँ ३ पदसल्याका ४ पदसल्याके साथ प्रस्तार तैयार करना है। तीन पद-सख्याके अग ६ आये हैं। अतः प्रथम रीतिसे प्रस्तार तैयार करनेके लिए तीन पदकी भगसंख्याका विरलन किया तो १।१।१।१।१११ हुआ। इसके ऊपर आगेकी पद सख्याकी स्थापना की तो—४ ४ ४ ४ ४ ४ ४ ४ ८ हुए। १ १ १ १ १ १ १ इनका आगेवाली पद सख्याके साथ प्रस्तार वनाना हो तो इस २४ सख्याका भूभ और इसके ऊपर आगेवाली सख्या स्थापित कर दी तो सवको जोड १।१ देनेपर प्रस्तार वन जाता है । यह प्रस्तारसख्या १२० हुई । द्वितीय विधिसे प्रस्तार निकालनेके लिए जिस गच्छ प्रमाणका प्रस्तार बनाना हो, उसीका विरलन कर, पूर्वकी भगसख्याको उसके नीचे स्यापित कर दिया जाता है और सवको जोड देनेपर प्रस्तार हो जाता है। जैसे यह ४ पद-सख्याका प्रस्तार निकालना है तो इस चारका विरलन कर दिया—<sub>१११११</sub> और इस विरलनके नीचे पूर्वकी भगसल्याको स्थापित कर दिया और सबको जोड दिया तो २४ संख्या चौथे पदकी आयी। यदि पाँचवें पदका प्रस्तार वनाना हो तो इस पाँचका विरलन कर चौथे पदकी सख्याको इसके नीचे स्थापित कर देनेसे द्वितीय विधिके अनुसार प्रस्तार आयेगा। अत ्वो वो वो वो व इसका योग विया तो १२० प्रस्तार आया। इस २४।२४,२४।२४।२४ प्रकार णमोकार मन्त्रके ५ पदोकी पक्तियाँ १२० होती हैं। यहाँपर छह-छह पक्तियोके दस वर्ग वनाकर लिखे जाते हैं। इन वर्गोसे इस मन्त्रकी च्यान विधिपर पर्याप्त प्रकाश पडता है।

मगलमन्त्र णमोकार ' एक अनुचिन्तन १५३

१

१

ሄ

ሄ

४ ||२

ሄ

ધ

4 8

२ ४

2

۲

१

तृतीय वर्ग

لا

2 4

२५३

8 4

१

4

५ ३

ų

3

Ę

Ę

Ę

2 12

2 8 8

8 8 2 3 4

२

لا

γ

8 8 3 4

2

१

१३५

2 3 4

द्विनीय वर्ग

રુ પિ

ર

ຈ

8 3

१३

3 8 2

<u>1\_\_\_\_</u>F<u>1\_\_\_</u>F

पचम वर्ग

प्रथम वर्ग

ધ

ધ

3 8

२ ४

18

१

ર

ર

१

२१३४५ २

१३२४५

३ १

२ ३

ੜੇ

षष्ठ वर्ग

ર ૫

۱Ż

५

सप्तम वर्ग

चतुर्य वर्ग

ሄ

8 4 7

ş

q

१

4 2

4

4

4 2

4

२

2

રિ

१

३ १

१

ሄ

Ę

Ę

ሄ

१ ३

γ

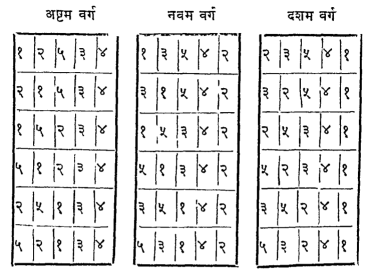
੩





१५४

मगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन



इस प्रकार कम-व्यतिकम-स्थापन द्वारा एक सौ वीस पक्तियां मी वनायी जाती हैं। इसका अभिप्राय यह है कि प्रथम वर्गकी प्रथम पक्तिमें णमोकार मन्त्र ज्योका त्यो है, द्वितीय पक्तिमे प्रथम दो अकसख्या रहनेसे इस मन्त्रका प्रथम द्वितीय पद, अनन्तर एक सख्या होनेसे प्रथम पद, पश्चात् तीन सख्या होनेसे तृतीयपद, अनन्तर चार अक सख्या होनेसे चतुर्थपद और अन्तमे पांच अक सत्या होनेसे पच्चम पदका इस मन्त्रमें उच्चारण किया जायेगा अर्थात् प्रथम वर्गको द्वितीय पक्तिका मन्त्र इस प्रकार रहेगा—''णमो सिद्धाणं, णमो अरिहताणं, णमो आइरियाण, णमो उवज्झायाण, णमो सिद्धाणं, णमो अरिहताणं, णमो आइरियाण, णमो उवज्झायाण, णमो लोए सब्वसाहूण ।'' प्रथम वर्गको तृतीय पक्तिमे पहला एकका अक है, अतः इस मन्त्रका प्रथम पद, दूसरा तीनका अक है, अत इस मन्त्रका तृतीय-पद, तीसरा दोका अक है, अत इस मन्त्रका द्वितीय पद, चौथा चारका अक है, अत मन्त्रका चतुर्थपद एव पांचवां पांचका अक है, अत. इस मन्त्र-का पचम पदका उच्चारण किया जायेगा । अर्थात् मन्त्रका रूप ''णमो अशिहत्वाण णमो आइरियाणं णमो सिद्धाण णमो उवज्झायाण णमो ढोए मंगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन १५५

सब्वसाहूण'' होगा । इसी प्रकार चौथी पक्तिमे प्रथम स्थानमे तृतीयपद, द्वितीयमे प्रथमपद, तृतीयमे द्वितीयपद, चतुर्थ स्थानमे चतुर्थपद और पचम स्थानमे पचमपद होनेसे – ''णमो आइरियाणं णमो अरिहंताणं णमो सिद्धाण णमो डवज्झायाण णमो छोए सब्बसाहूणं'' यह मन्त्रका रूप होगा । प्रथम वर्गकी पांचवी पक्तिके प्रथम स्थानमे द्वितीय पद, द्वितीय स्थानमे तृतीय पद, चतुर्थ स्थानमे चतुर्थपद और पचम स्थानमे पचमपद होनेसे ''णमो सिद्धाणं णमो आइरियाण णमो अरिहताणं णमो डवज्झायाण णमो छोए सब्बसाहूण'' यह मन्त्रका रूप हुआ । छठवीं पक्तिमे प्रथम स्थानमे तृतीयपद, द्वितीय स्थानमे द्वितीयपद, तृतीय स्थानमे प्रथमपद, चतुर्थ स्थानमे चतुर्थपद और पचम स्थानमे पचम पदके होनेसे ''णमो आइरियाणं, णमो सिद्धाण, णमो अरिहताण, णमो उचज्झायाणं, णमो छोए सब्बसाहूणं'' मन्त्रका रूप होगा ।

इसी प्रकार द्वितीय वर्गकी प्रयम पक्तिमें ''णमो अस्हिंताण णमो सिद्धाण णमो आइस्थिाणं णमो छोए सब्वसाहूणं णमो उवज्झायाण" यह मन्त्रका रूप होगा। द्वितीय पक्तिमें ''णमो सिद्धाणं णमो अस्हिंताण णमो आइस्थिाण णमो छोए सब्वसाहूणं णमो उवज्झायाण" यह मन्त्र, तृतीय पक्तिमें ''णमो अस्हिताणं णमो आइस्थिाण णमो सिद्धाणं णमो छोए सब्बसाहूण णमो उवज्झायाण" यह मन्त्र, चतुर्थ पक्तिमे णमो आइ-रियाणं णमो अस्हिंताण णनो सिद्धाणं णमो छोए सब्बसाहूणं णमो उवज्झायाणं" यह मन्त्र, पचम पक्तिमे ''णमो सिद्धाणं णमो आहरियाण णमो अस्हिताण णमो छोए सब्वसाहूण गमो उवज्झायाण" यह मन्त्र और पष्ठ पक्तिमे ''णमो आइस्याणं णमो सिद्धाण णमो अस्हिताणं णमो छोए सब्वसाहूण णमो डवज्झायाणं" यह मन्त्र

तृतीय वर्गकी प्रथम पक्तिमें ''णमो अरिहंवाणं णमो सिद्धाण णमो उवज्झायाण णमो लोए सब्बसाहूणं णमो आइरियाण'' द्वितीय पक्तिमे ''णमो सिद्धाणं णमो अरिहताणं णमो उवज्झायाण णमो लोए सब्बसाहूणं णमो आइरियाणं'', यह मन्त्र; तृतीय पक्तिमें "णमो अरिहंताणं णमो उवड्झायाणं णमो सिद्धाण णमो छोए सब्वसाहूणं णमो आहरियाणं'' यह मन्त्र; चतुर्थं पक्तिमें "णमो उवड्झायाण णमो अरिहंताणं णमो सिद्धाण णमो छोए सब्वसाहूणं णमो आइरियाण'' यह मन्त्र; पचम पक्तिमे "णमो सिद्धाण णमो उवड्झायाणं णमो अरिहंताणं णमो छोए सब्वसाहूणं णमो आइरियाण'' यह मन्त्र; और छठवी पंक्तिमे "णमो उवड्झायाणं णमो सिद्धाणं णमो अरिहंताणं णमो छोए सब्वसाहूणं गमो आइरियाणं'' यह मन्त्रका रूप होगा ।

चतुर्थं वर्गकी प्रथम पक्तिमे ''णमो अरिइंताणं णमो आइरियाण णमो उवज्झायाणं णमो ळोए सब्बसाहूणं णमो सिद्धाणं'' यह मन्त्र, दितीय पक्तिमे ''णमो आइरियाण णमो अरिहंताणं णमो उवज्झायाण णमो छोए सब्बसाहूणं णमो सिद्धाणं'' यह मन्त्र, तृतीय पक्तिमे ''णमो अरिहताणं णमो उवज्झायाणं णमो आहरियाणं णमो ढोए सब्बसाहूण, णमो सिद्धाणं'' यह मन्त्र; चतुर्थं पक्तिमे ''णमो उवज्झायाणं णमो अरिहंताणं णमो आइरियाणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो सिद्धाणं'' यह मन्त्र; पंचम पक्तिमे ''णमो आइरियाणं णमो उवज्झायाणं णमो अरिहंताणं णमो आइरियाणं णमो डावज्झायाणं णमो अरिहंताण् णभो छोए सब्बसाहूणं णमो सिद्धाण'' यह मन्त्र और छठवी पक्तिमे ''णमो उवज्झा-याण णमो आइरियाणं णमो अरिहताणं णमो छोए सब्बसाहूणं णमो सिद्धाणं'' यह मन्त्रका रूप होगा ।

पचम वर्गकी प्रथम पक्तिमे ''णमो सिद्धाण णमो आइ रियाणं णमो उवज्झायाण णमो लोए सब्बसाहूण णमो अरिहंताणं'' यह मन्त्र, द्वितीय पक्तिमे ''णमो आइरियाणं णमो सिद्धाण णमो उवज्झायाणं णमो लोए सच्वसाहूणं णमो अरिहंताणं'' यह मन्त्र; तृतीय पक्तिमे ''णमो सिद्धाण णमो उवज्झायाणं णमो आइरियाणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो अरि-हंताणं'' यह मन्त्र; चतुर्थं पक्तिमे ''णमो उवज्झायाणं णमो सिद्धाणं णमो आइरियाणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो अरिहंताणं'' यह मन्त्र; पंचम मंगलमन्त्र णमोकार <sup>.</sup> एक अनुचिन्तन १५७

पक्तिमे ''णमो आइरियाणं णमो उवज्झायाणं णमो सिद्धाणं णमो लोए सन्वमाहूणं णमो अरिहंताण'' यह मन्त्र और षष्ठ पक्तिमे ''णमो उवज्झायाणं णमो आइरियाणं णमो सिद्धाणं णमो लोए सन्वसाहूणं णमो अरिहताणं'' यह मन्त्रका रूप होगा।

पष्ठ वगंकी प्रथम पक्तिमे ''णमो अश्हिंताणं णमो सिद्धाणं णमो उवज्झायाणं णमो आइरियाणं णमो छोए सब्बसाहूण'' यह मन्त्र, द्वितीय पक्तिमे ''णमो सिद्धाणं णमो अरिहंताणं णमो उवज्झायाण णमो आइरि-याणं णमो छोए सब्बसाहूण'' यह मन्त्र, तृतीय पक्तिमे ''णमो अरिहताणं णमो उवज्झायाणं णमो सिद्धाणं णमो आहरियाण णमो छोए सब्ब-साहूणं'' यह मन्त्र, चतुर्थ पक्तिमे ''णमो सिद्धाणं णमो डोए सब्ब-साहूणं'' यह मन्त्र, चतुर्थ पक्तिमे ''णमो सिद्धाणं णमो डवज्झायाणं णमो अश्हिताणं णमो आइरियाणं णमो छोए सब्वसाहूणं 'यह मन्त्र; पचम पक्तिमे ''णमो उवज्झायाण णमो सिद्धाणं णमो अरिहंताणं णमो आइरि-याणं णमो छोए सब्बमाहूण'' यह मन्त्र और पष्ठ पक्तिमे ''णमो उवज्झा-याण णमो अरिहताण णमो सिद्धाण णमो आइरियाण णमो छोए सब्ब-साहुण'' यह मन्त्रका रूप होगा ।

सप्तम वर्गकी प्रथम पक्तिमे "णमो अश्हिताणं णमो सिद्धाणं णमो लोए सब्बसाहूण णमो आइरियाणं णमो उवड्यायाणं" यह मन्त्र, द्वितीय पंक्तिमे "ग्रमो सिद्धाणं णमो अरिहंताणं णमो लोए सब्बमाहूणं णमो आइरियाणं णमो उवज्झायाणं" यह मन्त्र, तृतीय पक्तिमे "णमो अरि-हताण णमो लोए सब्बमाहूण णमो सिद्धाणं णमो आइरियाण णमो उवज्झायाण" यह मन्त्र, चतुर्थ पक्तिमे "णमो लोए सब्बसाहूणं णमो अरिहताणं णमो सिद्धाणं णमो आइरियाण णमो उवज्झायाणं" यह मन्त्र और पचम पक्तिमे "णमो सिद्धाणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो अरि-हंताणं णमो आइरियाणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो अरि-हंताणं णमो आइरियाणं णमो सिद्धाणं णमो लोए सब्बसाहूणं जमो अरि-हंताणं णमो आइरियाणं गमो सिद्धाणं णमो लोए सब्बसाहूणं जमो अरि-हंताणं णमो आइरियाणं गमो सिद्धाणं णमो लिग्धा लागे आइरि-याणं गमो उवज्झायाण" यह मन्त्रका रूप होता है। अष्टम वगंकी प्रथम पक्तिमे ''णमो अस्हिंताणं णमो सिद्धाणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो उवज्झायाणं णमो आइ्रियाण'' यह मन्त्र; द्वितीय पंक्तिमे ''णमो सिद्धाणं णमो अस्हिंताणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो उवज्झायाणं णमो आइ्रियाण'' यह मन्त्र; तृतीय पक्तिमे, ''णमो अरि-हंताणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो सिद्धाणं णमो उवज्झायाणं णमो आइ् रियाणं'' यह मन्त्र, चतुर्थ पक्तिमे ''णमो लोए सब्बसाहूणं णमो आइ् रियाणं'' यह मन्त्र, चतुर्थ पक्तिमे ''णमो लोए सब्बसाहूणं णमो आइ् रियाणं'' यह मन्त्र, चतुर्थ पक्तिमे ''णमो लोए सब्बसाहूणं णमो आइ् रियाणं'' यह मन्त्र, चतुर्थ पक्तिमे ''णमो लोए सब्बसाहूणं णमो अरि-हंताणं णमो सिद्धाणं णमो उवज्झायाणं णमो आइ्रियाणं'' यह मन्त्र, पचम पक्तिमे ''णमो सिद्धाणं णमो लोए सब्बसाहूण णमो अरिह्ताण णमो उवज्झायाणं णमो आइ्रियाणं'' यह मन्त्र और षष्ठि पक्तिमें ''णमो लोए सब्बसाहूण णमो सिद्धाणं णमो अरिहताणं णमो उवज्फायाणं णमो आइ्रियाणं'' यह मन्त्रका रूप होता है ।

नवम वर्गकी प्रथम पक्तिमे "णमो अरिहंताणं णमो आइरियाणं णमो कोए सब्बसाहूणं णमो उचज्फायाण णमो सिद्धाणं" यह मन्त्र, द्वितीय पक्तिमे ''णमो आइरियाणं णमो अरिहंताणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो उवज्झायाणं णमो सिद्धाणं" यह मन्त्र, तृतीय पक्तिमें ''णमो अरिहताणं णमो छोए सब्बसाहूण णमो आइरियाणं णमो उवज्झायाणं णमो सिद्धाणं" यह मन्त्र, चतुर्थं पक्तिमे ''णमो छोए सब्बनाहूणं णमो अरिहंताणं णमो आइरियाणं णमो उवज्झायाणं णमो सिद्धाणं" यह मन्त्र, पचम पक्तिमे ''णमो आइरियाणं णमो लोए सब्बसाहूण णमो अरिहताणं णमो उवज्झायाण णमो सिद्धाणं" यह मन्त्र और धष्ठ पक्तिमें ''णमो आइरियाणं णमो छोए सब्बसाहूण णमो अरिहताणं णमो उवज्झायाण णमो सिद्धाणं" यह मन्त्र और धष्ठ पक्तिमें ''णमो छोए सब्बसाहूणं णमो आइरियाण णमो अरिहंताणं णमो उवज्झायाणं णमो

दशम वर्गकी प्रथम पंक्तिमे ''णमो सिद्ध ण णमो आइरियाणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो उवज्झायाण णमो अरिहंताण''यह मन्त्र, द्वितीय पक्तिमे ''णमो आइरियाणं णमो सिद्धाणं णमो ळोए सब्बसाहूणं णमो उवज्झा-याणं णमो अरिहंताणं'' यह मन्त्र, तृतीय पक्तिमें ''णमो सिद्धाणं णमो

## मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १५९

कोए सब्बमाहूणं णमो आइग्यािणं णमो उवज्झायाणं णमो अरिष्ठंताण" यह मन्त्र; चतुर्थं पक्तिमे "णमो ठोए सब्बसाहूणं णमो सिद्धाणं णमो आइस्यिाणं णमो ठवज्झायाणं णमो अस्हिंगाणं" यह मन्त्र, पचम पक्तिमे "णमो आइस्थािणं णमो लोए सब्बसाहूणं णमो सिद्धाणं णमो उवज्झा-याणं णमो अग्हिंताणं" यह मन्त्र, और षण्ठ पक्तिमे "णमो ठोए सब्बसाहूणं णमो आइस्थिाणं णमो सिद्धाणं णमो उवज्झायाणं णमो अरिहंनाणं" यह मन्त्रका रूप होता है। इम प्रकार १२० रूपान्तर णमोकार मन्त्रके होते हैं।

णमोकार मन्त्रका उपर्युक्त विधिके उच्चारण तथा घ्यान करनेपर लक्ष्यकी दृढता होती है तथा मन एकाग्र होता है, जिससे कर्मोंकी असख्यात-गुणी निर्जरा होती है। इन अकोंको कमवद्ध इसलिए नही रखा गया है कि क्रमवद्ध होनेसे मनको विचार करनेका अवसर कम मिलता है, फलत मन संसारतन्त्रमे पडकर घर्मकी जगह मार-घाड कर वैठता है । आनुपूर्वी क्रमसे मन्त्रका स्मरण और मनन करनेसे आत्मिक शान्ति मिलती है। जो गृहस्य व्रनोपवास करके धर्मव्यानपूर्वक अपना दिन व्यतीत करना चाहता है, वह दिन-भर पूजा तो कर नहीं सकता । हाँ, स्वाघ्याय अवश्य अधिक देर तक कर सकता है। ग्रत वती श्रावकको उपर्युक्त विधिसे इस मन्त्रका जाप कर मन पवित्र करना चाहिए । जिसे केवल एक माला फेरनी हो, उसे तो सीघे रूपमें ही णमोकार मन्त्रका जाप करना चाहिए । पर जिस गृहस्थको म्नको एकाग्र करना हो, उसे उपर्युक्त क्रमसे जाप करनेसे अविक शान्ति मिलती है। जो व्यक्ति स्नानादि फियाओसे पवित्र होकर इवेन वस्त्र पहनकर कुशासनपर बैठ उपर्युक्त विधिसे इस मन्त्रका १०८ वार स्मरण करता है अर्थात् १२० × १०८ वार उपागु जाप – वाहरी-भीतरी प्रयास तो दिखलाई पडे, पर कण्ठसे जब्दोच्चारण न हो, कण्ठमे ही शब्द अन्तर्जल्प करते रहे, करे तो वह कठिन कार्यको सरलतापूर्वक सिद्ध कर लेता है। लौकिक समी प्रकारकी मन.कामनाएँ उक्त प्रकारसे जाप करनेपर सिद्ध होती हैं। दिगम्बर मुनि कर्मक्षय करनेके लिए उक्त प्रकार-का जाप करते हैं। जवतक रूपातीत घ्यानकी प्राप्ति नही होती, तवतक इस मन्त्र-द्वारा किया पदस्थ घ्यान असख्यातगुणी निर्जराका कारण है।

परिवर्तन - भंग सख्यामे अन्त्य गच्छका भाग देनेसे जो लब्ध आवे, वह उस अन्त्य गच्छका परिवर्तनाक होता है, इसी प्रकार उत्तरोत्तर गच्छो-का भाग देनेपर जो लब्ध आवे वह उत्तरोत्तर गच्छसम्बन्धी परिवर्तनाक सख्या होती है । उदाहरणार्थ - पूर्वोक्त भंगसख्या ३९९१६८००मे अन्त्य-गच्छ ११ का भाग दिया तो ३९९१६८०० - ११ = ३६२८८०० परि-वर्तनाक अन्त्यगच्छका हुआ । इसी तरह ३६२८८०० - १० = ३६२८८० यह परिवर्तनाक दस गच्छका आया । ३६२८८०० - १० = ३६२८८० यह परिवर्तनाक दस गच्छका आया । ३६२८८०० - ९० = ३६२८८० यह परिवर्तनाक नौ गच्छका आया । ३६२८८०० - ९० = ४०३२० यह परिवर्तनाक नौ गच्छका आया । ४०३२० - ८ = ५०४० यह परिवर्तनाक आठ गच्छका हुआ । ५०४० - ७ = ७२० परिवर्तनाक सात गच्छका आया । ७२० - ६ = १२० यह परिवर्तनाक छह गच्छका, १२० - ४ = २४ परिवर्तनाक पाँच गच्छका, २४ - ४ = ६ परिवर्तनाक चार गच्छका, ६ - ३ = २ परिवर्तनाक तीन गच्छका, २ - २ = १ परिवर्तनाक दो गच्छका एव १ - १ = १ परिवर्तनाक एक गच्छका हुआ । परिवर्तनाक चक निम्न प्रकार वनाया जायेगा ।

परिवर्तन चक्र

| १ | २ | ∣₹ | י<br>א | 4 | ų | 9 | 2 | 8 | 80 | 88      |
|---|---|----|--------|---|---|---|---|---|----|---------|
|   |   |    |        |   |   |   |   |   |    | ३६२८८०० |

नष्ट और उहिष्ट -- ''रूपं 'छत्वा पदानयन नष्ट '' -- सख्याको रखकर पदका प्रमारा निकालना नष्ट है। इसकी विधि है कि भगसख्याका भाग देनेपर जो शेष रहे, उस शेष सख्यावाला भग ही पदका मान होगा। पूर्वमे २४-२४ भगोके कोठे वनाये गये हैं। अतः शेष तुल्य पद समफ लेना

## मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १६१

चाहिए। एक शेषमे 'णमो अस्हिंताणं' दो शेषमे 'णमो सिद्धाण' तीन शेषमे 'णमो आइस्याण' चार शेषमे 'णमो उवज्झायाण' और पाँच शेषमे 'णमो कोए सब्बसाहूणं' पद समफता चाहिए। उदाहरएाार्थ-४२ सख्याका पद लाना है। यहां सामान्य पदसख्या ५ से भाग दिया तो-४२ न्५ = ८, शेष २। यहां शेप पद 'णमो सिद्धाणं' हुआ। ४२वां भग पूर्वोक्त वर्गोमे देखा तो 'णमो सिद्धाण' का आया।

''पदं घृत्वा रूपानयनमुद्दिष्टः''-पदको रखकर संख्याका प्रमाण निकालना उद्दिष्ट होना है । 'इसकी विधि यह है कि 'णमोकार मन्त्रके पदको रखकर संख्या निकालनेके लिए ''संठाविदृण रूवं उवरीयो संगु-णित्तु मगमाणे। अवणिज्ज अणंकदिय कुज्जा एमेव सब्वस्थ"। अर्थात् एकका अंक स्थापन कर उसे सामान्यपदसख्यासे गुणा कर दे। गुणनफल-में-से अनकित पदको घटा दे, जो शेष आवे, उसमे ५, १०, १५, २०, २४, ३०, ३४, ४० ४४, ५०, ४४, ६०, ६४, ७०, ७४, ८०, ८४, ९०, ९५, १००, १०४, ११०, ११४ जोड देनेपर भगसख्या आती है । अपुन-रुक्त भगसल्पा १२० है, अत ११४ ही उसमे जोडना चाहिए। उदाहरण 'णमो सिद्धाण' पदकी भगसख्या निकालनी है। अत यहां १ सख्या स्यापित कर गच्छ प्रमाणसे गुणा किया । १ × ४ = ५, इसमें-से अनकित पद संख्याको घटाया तो यहाँ यह अनकित संख्या ३ है। अत. ५-३ = २ सख्या हुई । २ + ४ = ७वाँ मंग, २ + १० = १२वाँ मंग, १५ + २ = १७वाँ भग, २० + २ = २२वां भंग,२५ + २ = २७वां भंग, ३० + २ = ३२वां भग, ३४ + २ = ३७वां भग, ४० + २ = ४२वां भग, ४५ + २ = ४७वां भग, ४० + २ = ४२वां भग, ४४ + २ = ५७वां भग, ६० + २ = ६२वौं भग, ६४ + २ = ६७वौं भग,७० + २ = ७२वौं भग, ७४ + २ = ७७वां मंग, ८० + २ = ८२वां मंग, ८४ + २ = ८७ वां मंग, ९० + २ = ९२वां भग, ९४ + २ = ९७वां मग, १०० + २ = १०२वां भग, १०५ + २ = १०७वां भग,११० + २ = ११२वां भग, ११५ + २ =

११७वाँ मंग हुआ। अर्थात् 'णमो सिद्धाणं' यह पद २रा, ७वां, १२वां, १७वां, ११७वां भग है। इसी प्रकार नष्टोद्दिष्टके गरिएत किये जाते हैं। इन गरिएतोंके द्वारा भी मनको एकाग्र किया जाता है तथा विभिन्न कर्मों-द्वारा एामोकार मन्त्रके जाप-द्वारा घ्यानकी सिद्धि की जाती है। यह पदस्थ घ्यानके अन्तर्गत है तथा पदस्थघ्यानकी पूर्णता इस महामन्त्रकी उपर्युक्त जाप विधिके द्वारा सम्पन्न होती है। साधक इस महामन्त्रकी उक्त क्रमसे जाप करनेपर सहस्रो पापोंका नाश करता है। आत्माके मोह और क्षोभको उक्त भगजाल्ल-द्वारा णमोकार मन्त्रके जापसे दूर किया जाता है।

मानव जीवनको सुव्यवस्थित रूपसे यापन करने तथा इस अमूल्य मानवशरीर-द्वारा चिरसचित कर्मकालिमाको दूर करनेका मार्ग वतलाना

आचारशास्त्र और णमोकारमन्त्र आचारशास्त्रका विषय है। आचारशास्त्र जीवनके विकासके लिए विघानका प्रतिपादन करता है, यह आवालवृद्ध सभीके जीवनको सुखी वनानेवाले

नियमोंका निर्घारण कर चैयक्तिक और सामाजिक जीवनको व्यवस्थित वनाता है। यो तो आचार शब्दका अर्थ इतना व्यापक है कि मनुष्यका सोचना, वोलना, करना आदि सभी कियाएँ इसमें परिगणित हो जाती है। अभिप्राय यह है कि मनुष्यकी प्रत्येक प्रवृत्ति और निवृत्तिको आचार कहा जाता है। प्रवृत्तिका अर्थ है, इच्छापूर्वक किसी काममे लगना और निवृत्तिका अर्थ है, प्रवृत्तिको रोकना। प्रवृत्ति अच्छी और वुरी दोनो प्रकारकी होती है। मन, वचन और कायके द्वारा प्रवृत्ति सम्पन्न की जाती है। अच्छा सोचना, अच्छे वचन वोल्गा, अच्छे कार्य करना, मन, वचन, कायकी सत्प्रवृत्ति और वुरा सोचना, वुरे वचन वोल्ना, वुरे कार्य करना असत्प्रवृत्ति है।

अनादिकालीन कर्मसंस्कारोंके कारण जीव वास्तविक स्वभावको भूले हुए हैं, अत. यह विषय वासनाजन्य सुखको ही वास्तविक सुख समम रहा है। ये विषय-सुख भी आरम्भमे वडे सुन्दर मालूम होते हैं, इनका रूप वडा ही लूभावना है, जिसकी भी दृष्टि इनपर पडती है, वही इनकी कोर आकृष्ट हो जाता है, पर इनका परिणाम हलाहल विषके समान होता है । कहा भी है - ''आपातरम्ये परिणामदुःखे सुखे कथं वैषयिके रतोऽसि'' अर्थात् – वैषयिक सुख परिणाममे दु खकारक होते हैं, इनसे जीवनको क्षणिक शान्ति मिल सकती है, किन्तु अन्तमे दुखदायक ही होते हैं। आचारगास्त्र जीवको सचेत करता है तथा उसे विषय-सुसोमे रत होनेसे रोकता है । मोह और तृष्णाके दूर होनेपर प्रवृत्ति सत् हो जाती है, परन्तु यह सत्प्रवृत्ति भी जव-तब अपनी मर्यादाका उल्लघन कर देती है। अत-एव प्रवृत्तिकी अपेक्षा निवृत्तिपर ही आचारशास्त्र जोर देता है । निवृत्ति -मागे ही व्यक्तिकी आघ्यात्मिक, मानसिक और शारीरिक शक्तिका विकास करता है प्रवृत्तिमार्ग नही । प्रवृत्तिमार्गमे सॅंगलकर चलनेपर भी जोलिम उठानी पडती है, भोग-विलास जव-तव जीवनको अशान्त वना देते हैं, किन्तू निवृत्तिमार्गमे किसी प्रकारका भय नहीं रहता। इसमे आत्मा रत्नत्रय रूप आचरणकी ओर वढता है तया अनुभव होने लगता है कि जो आत्मा ज्ञाता, द्रष्टा है, जिसमे अपरिमित वल्र है, वह मैं हूँ । मेरा -सासारिक विषयोसे कुछ भी सम्वन्ध नही है । मेरा आत्मा शुद्ध है, इसमे परमात्माके सभी गुण वर्तमान हैं । शुद्ध आत्माको ही परमात्मा कहा जाता है । अत शक्तिको अपेक्षा प्रत्येक जीवात्मा परमात्मा है । इस प्रकार जैसे-जैसे आत्मतत्त्वका अनुभव होता है, वैसे-वैसे ऐन्द्रियिक सुख सुलभ होते हुए भी नही रुचते हैं।

निवृत्तिमार्गंकी ओर अथवा सत्प्रवृत्तिमार्गंकी ओर जीवकी प्रवृत्ति तभी होती है, जव वह रत्नत्रयरूप आत्मतत्त्वकी आराधना करता है। एगमोकार मन्त्रमे आराधना ही है। इस मन्त्रका चिन्तन, मनन और स्मरण करनेसे रत्नत्रयरूप आत्माका अनुभव होता है, जिससे मन, वचन और कायकी सत्प्रयृत्ति होती है तथा कुछ दिनोके पश्चात् निवृत्तिमार्गकी ओर भीब्यक्ति

# मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

258

ر. میر مر

अपने-आप मुक जाता है। विषय कथायोसे इसे अरुचि हो जाती है। इस महामन्त्रके जप और मननमे ऐसी शक्ति है कि व्यक्ति जिन बाह्य पदार्थोंमे सुख सममता था, जिनके प्राप्त होनेसे प्रसन्न होता था, जिनके पृथक् होनेसे इसे दुःखका अनुभव होता था, उन सबको क्षण-भरभे छोड देता है। आत्माके अहितकारक विषय और कषायोसे भी इसकी प्रवृत्ति हट जाती है। इन्द्रियोकी पराधीनता, जो कि कुगतिकी ओर जीवको ले जानेवाली है, समाप्त हो जाती है। मंगल वाक्यका चिन्तन समस्त पापको गलाने – नष्ट करनेवाला होता है और अनेक प्रकारके सुखोको उत्पन्न करनेवाला है। अतः सुखाकाक्षीको णमोकार मन्त्र-जैसे महा पावन मंगल वाक्योका चिन्तन, मनन और स्मरण करना आवव्यक है; जिससे उसकी राग-द्वेष निवृत्ति हो जाती है। करणलब्चिकी प्राप्तिमे सहायक णमोकार मन्त्र है, इससे अनन्तानुबन्धी और मिथ्यात्वका अभाव होते ही आत्मामे पुण्यान्नव होनेसे बद्ध कर्मजाल विश्वुखलित होने लगता है।

णमोकार मन्त्रमें पचपरमेष्ठीका ही स्मरण किया गया है। पचपर-मेष्ठीकी शरण जाने, उनकी स्मृति और चिन्तनसे राग-द्वेष रूप प्रवृत्ति रुक जाती है, पुरुषार्थकी वृद्धि होने लगती है तथा रत्तत्रय गुण आत्मामें आविर्भूत होने लगता है। आत्माके गुणोको आच्छादित करनेवाला मोह ही सबसे प्रधान है, इसको दूर करनेके लिए एकमात्र रामवारा पंचपरमेष्ठीके स्वरूपका मनन, चिन्तन और स्मररा ही है। णमोकार मन्त्रके उच्चारण मात्रसे आत्मामे एक प्रकारकी विद्युत उत्पन्न हो जाती है, जिससे सम्यक्त्व-की निर्मलताके साथ सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्रकी भी वृद्धि होती है। क्योकि इस महामन्त्रकी आराधना किसी अन्य परमात्मा या ज्ञक्ति-विशेषकी आराधना नही है, प्रत्युत अपनी आत्माकी ही उपासना है। ज्ञान, दर्शन मय अखण्ड चैतन्य आत्माके स्वरूपका अनुभव कर अपने अखण्ड साधक स्वभावकी उपलव्धिके लिए इस महामन्त्र-द्वारा ही प्रयत्न किया ज्ञता है। णमोकार मन्त्र या इस, मन्त्रके अगभूत प्रभाव आदि वीजमन्त्रोके मगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १६५

ध्यानसे आत्मामें केवलज्ञानपर्यायको उत्पन्न किया जा सकता है । साधक वाह्य-जगत्से अपनी प्रवृत्तिको रोककर जब आत्ममय कर देता है, तो उक्त पर्यायकी प्राप्तिमे विलम्व नहीं होता। णमोकार मन्त्रमे इतनी वडी शक्ति है जिससे यह मन्त्र श्रद्धापूर्वक साधना करनेवालोको आत्मानु-भूति उत्पन्न कर देता है तथा इस मन्त्रके साधकमे प्रथम गुरा आ जाता है। अतः णमोकार मन्त्रके द्वारा सम्यक्त्व और केवलज्ञान पर्यायें उत्पन्न हो सकती हैं। यद्यपि निश्चय नयकी अपेक्षा सम्यक्तव और केवलज्ञान आत्मामे सर्वदा विद्यमान हैं; क्योकि ये आत्माका स्वभाव हैं, इनमे पर-के अवलम्बनकी आवश्यकता नही । णमोकार मन्त्र आत्मासे पर नही है, यह आत्मस्वरूप है। अतएव निष्कामकी अपेक्षा यह महामन्त्र आत्मोत्थान-के लिए आलम्बन नही है, किन्तु आत्मा ही स्वयं उपादान और निमित्त है यथा आत्माकी शुद्धिके लिए शुद्धात्माको अवलम्वन वनाया जाता है, इसका अर्थ है कि शुद्धात्माको देखकर उनके घ्यान द्वारा अपनी अशुद्धता-को दूर किया जाता है अर्थात् आत्मा स्वय ही अपनी शुद्धिके लिए प्रयत्न-गील होता है। णमोकार मन्त्र भाव और द्रव्य रूपसे आत्मामे इतनी गुद्धि उत्पन्न करता है जिससे श्रद्धागुणके साथ श्रावक गुरा भी उत्पन्न हो जाता है। यद्यपि यह आनन्द आत्माके भीतर ही वर्तमान है, कही वाहर-से प्राप्त नही किया जाता है, किन्तु णमोकार मन्त्रके निमित्तके मिलते ही उद्बुद्ध हो जाता है। चरित्र और वीर्य आदि गुएा भी इस महामन्त्रके निमित्तसे उपलब्ध किये जा सकते हैं। अतएव आत्माके प्रधान कार्य रत्न-त्रय या उत्तम क्षमादि पक्ष घर्मकी उपलव्धिमे यह मन्त्र परम सहायक है ।

मुनि पंच महाव्रत, पाँच समिति, पाँच डन्द्रियजय, पट् आवश्यक, स्नानत्याग, दन्तघावनका त्याग, पृथ्वीपर शयन, खडे होकर भोजन लेना,

मुनिका आचार और णमोकार मन्त्र दिनमे एक वार णुद्ध निर्दोप आहार लेना, नग्न रहना, और केशलु च करना इन अट्ठाईस मूल गुणोका पालन करते हैं । ये मध्य रात्रिमे चार घड़ी निद्रा लेते हैं, पश्चात् स्वाध्याय करते है । दो घडी रात शेष रह जानेपर स्वाघ्याय समाप्त कर प्रतिक्रमण करते है । तीनो सच्घ्याओंमे जिनदेवकी वन्दना तथा उनके पवित्र गुणोका स्मरण करते हैं । कायोत्सर्ग करते समय हृदयकमलमे प्रारावायुके साथ मनका नियमन करके ' णमो करिहताण णमो सिद्धाणं णमो आइरियाणं णमो उवज्झायाणं णमो लोए सच्चसाहूण" मन्त्रका प्राणायामकी विधिसे नौ वार जप करते हैं । कायो-त्सर्गके पश्चात् स्तुति, वन्दना आदि क्रियाएँ करते हैं । इन क्रियाओमे भी णमोकार मन्त्रके घ्यानकी उन्हे आवश्यकता होती है । दैवसिक प्रतिक्रमणके अन्तमें मुनि कहता है - ''पञ्चमहाव्रत-पञ्चसमित्ति-पञ्चेन्द्रिय-रोध-लोचपडावश्यकक्रिया-अष्टाविंदातिमूलगुणा उत्तमक्षमामार्टवार्जव-शोव-सत्यसयमत्तपस्त्वानार्किचन्यव्यह्मचर्याणि दशलाक्षणिको धर्म., अष्टा-दशशीलसहत्वाणि, चतुरशीतिलक्षगुणाः, त्रयोद्शविधं चार्ग्तिं, द्वादन्नविध वपश्चेति सकलं अर्हात्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वमाधुसाक्षिकं सम्यक्त्वपूर्वक इढवर्त सुवर्तं समारूर्ड ते मे भवतु।''

अथ सर्वातिचारविशुद्ध्यर्थं दैवसिक-प्रसिक्रमणक्रियायां कृतदोप-निराकरणार्थं पूर्वाचार्यानुक्रमेण सकलकर्मक्षयार्थं मावपूजावन्दनास्तव-समेतम् आलोचनासिद्धमक्तिकायोस्सर्गं करोम्यह – इति प्रतिज्ञाप्य णमो अरिहंताणं इत्यादि सामायिकदण्डकं पठित्वा कायोत्सर्गं कुर्यात् ।

इस उद्धरएासे स्पष्ट है कि मुनिराज सबं अतिचारकी शुद्धिके लिए दैवसिक प्रतिक्रमण करते हैं, उस समय सकल कमोंके विनाशके लिए भावपूजा वन्दना और स्तवन करते हुए कायोत्सर्ग किया करते हैं तथा इस क्रियामे णमोकार मन्त्रका उच्चारण करना परमावश्यक होता है। नैशिक प्रतिक्रमणके समय भी ''सर्वातिचारविद्युद्धधर्थ नैशिकप्रतिक्रमणक्रियायां पूर्वाचार्यानुक्रमेण मावपूजावन्द्रनास्तवसमेतं प्रतिक्रमणमक्तिकायोत्सर्ग करोम्यहम्'' पढकर णमोकार मन्त्ररूप दण्डकको पढकर कायोत्सर्गकी किया सम्पन्न करता है।पाक्षिक प्रतिक्रमणके समय तो अढाई द्वीप, पन्द्रह कर्मभूमियो- मे जितने अरिहन्त, केवलीजिन, तीर्थंकर, सिद्ध, धर्माचार्य, धर्मोपदेशक, धर्मनायक, उपाध्याय, साधुकी भक्ति करते हुए इस मन्त्रके २७ श्वासो-च्छ्वासोमे ९जाप करने चाहिए । प्रतिक्रमण दण्डक आरम्भमे ही 'णमो अरि-हंताणं"आदि णमोकार मन्त्रके साथ''णमो जिणाणं, णमो भोहिजिणाणं, णमो परमोहिजिणाण, णमो सब्बोहिजिणाणं, णमो अणतोहिजिणाण, णमो मोहबुद्धीणं, णमो वीजबुद्धीण, णमो पादाणुमारीणं, णमो संभिष्णसोदा-राणं, णमो सयबुद्धाण, णमो पत्तेयबुद्धाण, णमो वोहियबुद्धाणं" आदि जिनेन्द्रोको नमस्कार करते हुए प्रतिक्रमणके मघ्यमे अनेक वार णमोकार मन्त्रका घ्यान किया गया है। प्रत्येक महाव्रतकी भावनाको टढ करनेके लिए भी णमोकार मन्त्रका जाप करना आवश्यक समभा जाता है । अतः ''प्रथमं महावत सर्वेषां वतधारिणां सम्यक्त्वपूर्वकं दढवतं सुवतं समारूढं ते मे भवतु'' कहकर ''णमो अश्हितार्ण णमो सिद्धाण'' आदि मन्त्रका २७ व्वामोच्छ्वासोंमे नो वार जाप किया जाता है । प्रत्येक महाव्रतकी भावनाके पश्चात् यह किया करनी पडती है । अतिक्रमएामे आगे वढनेपर ''अहचारं पडिकमामि णिदामि गरहांदि अप्पाणं वोस्सरामि जाव अर-हंताणं मयवंताण णमोछारं करेमि पज्जुवासं करेमि ताव कायं पावनम्स दुच्चरिणं वोस्सरामि । णमो अरिहताणं णमो सिद्धाणं णमो आइरियाणं णमो उवज्झायाण णमी छोए मब्बसाहूणं'' रूपसे कायोत्सर्ग करता है । वार्षिक प्रतिक्रमण कियामे तो एामोकार मन्त्रके जापकी अनेक वार आवश्यकता होती है। मुनिराजकी कोई मी प्रतिक्रमगुक्रिया इस णमोकारमन्त्रके स्मरएाके विना सम्भव नही है । २७ व्वासोच्छ्वासोमे इस महामन्त्रका ९ वार उच्चारण किया जाता है ।

इसी प्रकार प्रात.कालीन देववन्दनाके अनन्तर मुनिराज सिद्ध, शाल्प, तीर्थंकर, निर्वाण, चैरय और आचार्य आदि भक्तियोका पाठ करते हैं। प्रत्येक भक्तिके अन्तमे दण्डक—-एामोकार मन्त्रका नौ वार जाप करते हैं। यह भक्तिपाठ ४८ मिनिट तक प्रातःकालमे किया जाता है। पश्चात्

## १६८ मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

स्वाघ्याय आरम्भ करते हैं। मुनिराज शास्त्र पढ़नेके पूर्व नौ वार णमो-कार मन्त्र तथा शास्त्र समाप्त करनेके पश्चात् नौ वार रामोकार मन्त्रका घ्यान करते हैं । इतना,ही नही, गमन करने, बैठने, आहार करने, शुद्धि करने, उपदेश देने, गयन करने आदि समस्त ऋियाओके आरम्भ करनेके पूर्व और समस्त क्रियाओकी समाप्तिके पश्चात् नौ वार एामोकार मन्त्रका जाप करना परम आवश्यक माना गया है । षट् आवश्यकोके पालनेमे तो पद-पदपर इस महामन्त्रकी आवश्यकता है । मुनिघर्मकी ऐसी एक भी किया नहीं है, जो इस महामन्त्रके जाप विना सम्पन्न की जासके। जितनी भी सामान्य या विशेष कियाएँ हैं, वे सब इस महामन्त्रकी आरा-धनापूर्वक ही सम्पन्न की जाती हैं। द्रव्यलिंगी' मुनिको भी इन क्रियाओ-की समाप्ति इस मन्त्रके व्यानके साथ ही सम्पन्न करनी होती है। किन्तु भावलिंगी मूनि अपनी भावनाओको निर्मल करता हुआ इस मन्त्रकी आराघना करता है तथा सामायिक कालमें इस मन्त्रका घ्यान करता हुआ अपने कर्मोंकी निर्जरा करता है । पूज्यपाद स्वामीने पचगुरु भक्तिमे वनाया है कि मुनिराज भक्तिपाठ करते एामोकार मन्त्रका आदर्श सामने रखते हैं, जिससे उन्हें, परम शान्ति मिलती है। मन एकाग्र होता है और आत्मा घर्ममय हो जाती है। वतलाया गया है----

जिनसिद्धसूरिदेशकसाधुवरानमळगुणगणोपान् । पद्धनमस्कारपदैखितन्ष्यमभिनौमि मोक्षळामाय ॥६॥ अर्हस्सिद्धाचार्योपाध्यायाः सर्वसाधवः । कुर्वन्तु मङ्गळाः सर्वे निर्वाणपरमश्रियम् । ८॥ पान्तु श्रीपादपद्मानि पद्धानां परमेष्ठिनाम् । लजितानि सुराधीशचृझामणिमरीचिमि ॥१०॥ असद्दा सिद्धाइरिया उवज्झाया साहु पंचपरमेष्ठी । द्याण णसुक्कारा मवे मवे मम सुद्दं दिंतु ॥ अर्थात्---निर्मल पवित्र गुणोंसे युक्त अरिहंत, सिद्ध, आचायं,

## मगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १६९

उपाच्याय और साधुको मैं मोक्ष-प्राप्तिके लिए तीनो सन्व्याओमे नमस्कार करता हूँ। अरिहन्त, सिद्ध, आचार्य. उपाव्याय और साधु ये पचपर-मेष्ठी हमारा मंगल करें, निर्वारा पदकी प्राप्ति हो। पचपरमेष्ठियोंके वे चरणकमल रक्षा करें, जो इन्द्रके नमस्कार करनेके कारण मुकुट मणियोसे निरन्तर उद्भासित होते रहते हैं। पचपरमेष्ठीको नमस्कार करनेसे भव-भवमे सुखकी प्राप्ति होती है। जन्म-जन्मान्तरका सचित पाप नष्ट हो जाता है और आत्मा निर्मल निकल बाता है। अतः मुनिराज अपनी प्रत्येक कियाके आरम्भ और अन्तमे इस महामन्त्रका स्मरण करते है।

प्रवचनसारमे कुन्दकुन्द स्वामीने वताया है कि जो अरिहन्तके आत्माको ठीक तरहसे समक्ष लेता है. वह निज आत्माको भी द्रव्य-गुण पर्यायसे युक्त अवगत कर सकता है। एामोकार मन्त्रकी आराधना स्थिर सचित पापको भस्म करनेवाली है। इस मन्त्रके घ्यानसे अरिहन्त और सिद्धकी आत्माका घ्यान किया जाता है, आत्मा कर्मकलकसे रहित निज स्वरूपको अवगत करने लगता है। कहा गया है—

> जो जाणदि अरिहत दन्वत्त गुणत्त पज्जयत्तेहिं । सो जाणदि अप्पाणं मोहो खलु जादि तस्स छयं ॥८०॥

"यो हि नामाईन्तं द्रव्यस्वगुणत्वपर्यायत्वे. परिच्छिनत्ति स खल्वा-त्मानं परिच्छिनत्ति, उभयोरादिनिश्चयेनाविशेषात् । अर्हतोऽपि पारु-काष्टागतकार्तस्वरस्येव परिस्पष्टमात्मरूप ततस्तत्परिच्छेदं स्विरिमपरि-च्छेद. । तन्नान्वयो द्रव्य, अन्वयं विशेषणं गुण., अन्वयव्यतिरेकाः पर्यायाः।'' वर्षात् जो अरिहन्तको द्रव्य, गुण और पर्याय रूपसे जानता है, वह अपने आत्माको जानता है, और उसका मोह नष्ट हो जाता है। वयोकि जो अरिहन्तका स्वरूप है, वही स्वभाव दृष्टिसे आत्माका भी यथार्थ स्वरूप है। अतएव मुनिराज सर्वदा इस महामन्त्रके स्मरण-द्वारा अपने लात्मामे पवित्रता लाते हैं। समाविकी प्राप्तिके लिए प्रयत्नवाले साधक मुनि तो इसी महामन्त्र-की आरावना करते हैं। अतः मुनिके आचारके साथ इस महामन्त्रका विशेष सम्वन्ध है। जव मुनिदीक्षा ग्रहण की जाती है, उस समय इसो महामन्त्रके अनुष्ठान-द्वारा दीक्षाविधि सम्पन्न की जाती है।

श्रावकाचारकी प्रत्येक कियाके साथ इस महामन्त्रका घनिष्ठ सम्बन्ध है। धार्मिक एव लौकिक सभी क्रत्योंके प्रारम्भमे श्रावक इस महामन्त्रका आवकाचार और करते हुए बताया गया है कि प्रात काल ब्राह्य

णमोकार महामन्त्र मुहूर्तमे शय्या त्याग करनेके अनन्तर णमोकार मन्त्रका स्मरण कर अपने कर्तव्यका विचार करना चाहिए। जो श्रावक प्रात कालीन नित्य कियाओके अनन्तर देवपूजा, गुरुभवित्, स्वाध्याय, संयम, तप और दान इन षट्कमोंको सम्पन्न करता है। विधिपूर्वक अहिंसात्मक ढगसे अपनी आजीविका अर्जन कर आसक्तिरहित हो अपने कार्योंको सम्पन्न करता है, वह घन्य है। श्रावकके इन षट्कमोंमे णमोकार महामन्त्र पूर्णतया व्याप्त है। देवपूजाके प्रारम्भमें भी णमोकार मन्त्र पढकर "ओं हीं अनादि-मूल्टमन्त्रेभ्यो नमः पुष्पाझलिम्" कहकर पुष्पाजलि अपित किया जाता है। पूजनके वीच-वीचमे भी णमोकार महामन्त्र आता है। यह वार-वार व्यक्तिको आत्मस्वरूपका वोध कराता है तथा आत्मिक गुणोकी चर्चा

करनेके लिए प्रेरित करता है ।

गुरुभक्तिमे भी णमोकार महामन्त्रका उच्चारण करना आवश्यक है। गुरुपूजाके आरम्भमे भी णमोकार मन्त्रको पढ़कर पुष्प चढाये जाते हैं। पश्चात् जल, चन्दन आदि द्रव्योसे पूजा की जाता है। यो तो णमो-कार मन्त्रमे प्रतिपादित आत्मा ही गुरु हो सकते है। अत गुरु अर्पण रूप भी यही मन्त्र है। स्वाघ्याय करनेमे तो णमोकार मन्त्रके स्वरूपका ही मनन किया जाता है। श्रावक इस महामन्त्रके अर्थंको अवगत करनेके लिए द्वादभाग जिनवाणीका अध्ययन करता है। यद्यपि यह महामन्त्र समस्त

## मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १७१

द्वादशागका सार है, अथवा द्वादशाग रूप ही है। संसारकी समस्त वाधा-ओको दूर करनेवाला है। शास्त्र प्रवचन आरम्भ करनेके पूर्व जो मंगला-चरण पढा जाता है, उसमें णमोकार मन्त्र व्याप्त है। कर्तव्यमार्गका परिज्ञान करानेके लिए इसके सामने कोई भी अन्य साघन नही हो सकता है। जीवनके अज्ञानमाव और अनात्मिक विश्वास इस मन्त्रके स्वाघ्याय-द्वारा दूर हो जाते हैं। लोकैपणा, पुत्रैषणा और वित्तैपणाएँ इस महा-मन्त्रके प्रभावसे नष्ट हो जाती हैं। तथा आत्माके विकार नष्ट होकर आत्मा शुद्ध निकल आता है। स्वाघ्यायके साथ तो इस महामन्त्रका सम्बन्ध वर्णनातीत है। अतः गुरुमक्ति और स्वाघ्याय इन दोनों आवश्यक कर्त्त-व्योके साथ इस महामन्त्रका अपूर्व सम्बन्ध है। श्रावककी ये कियाएँ इन मन्त्रके सहयोगके विना सम्भव ही नही हैं। ज्ञान, विवेक और आत्म-जागरणकी उपलब्धिके लिएणमोकार मन्त्रके भावब्यानकी आवश्यकता है।

इच्छाओ, वासनाओं और कषायोपर नियन्त्रए करना संयम है। शक्तिके अनुसार सर्वदा संयमका धारण करना प्रत्येक श्रावकके लिए आवश्यक है। पचेन्द्रियोका जप, मन-वचन-कायकी अशुभ प्रवृत्तिकात्याग तया प्राणीमात्रकी रक्षा करना प्रत्येक व्यक्तिके लिए आवश्यक है। यह संयम ही कल्याणका मार्ग है। सयमके दो मेद हैं - प्राणीसंयम और शक्ति-संयम ही कल्याणका मार्ग है। सयमके दो मेद हैं - प्राणीसंयम और शक्ति-संयम । अन्य प्राणियोंको किचित भी दु ख नहीं देना, समस्त प्राणियोके माथ भ्रातृत्व भावनाका निर्वाह करना और अपने समान सभीको सुख-आनन्द भोगनेका अधिकारी समभना प्राणीसयम है। इन्द्रियोको जीतना तथा उनकी उद्दाम प्रवृत्तिको रोकना इन्द्रिय-सयम है। प्रनिक्रोर मन्त्रकी आराधनाके विना श्रावक संयमका पालन नही कर सकता है, क्योकि इसी मन्त्रका पवित्र स्मरण संयमकी ओर जीवको मुकाता है। इच्छाओका निरोध करना तप है, णमोकार महामन्त्रका मनन, घ्यान और उच्चारण इच्छाओको रोकता है। व्ययंकी अनावश्यक इच्छाएँ, जो व्यक्तिको दिन-रात परेणान करती रहती हैं, इस महामन्त्रके कारण-

#### 

से रुक जाती है, इच्छाओपर नियन्त्रण हो जाता है तथा सारे अनथोंकी जड चित्तकी चंचलता और उसका सतत सस्कार युक्त रहना, इस महा-मन्त्रके घ्यानसे रुक जाता है। अहकारवेष्ट्रित वुद्धिके ऊपर अधिकार प्राप्त करनेमें इससे वढकर अन्य कोई साघन नही है। अतएव संयम और तपकी सिद्धि इस मन्त्रकी आराधना द्वारा ही सम्भव है।

दान देना गृहस्थका नित्य प्रतिका कर्त्तव्य है। दान देनेके प्रारम्भमे भी णमोकार मन्त्रका स्मरण किया जाता है। इन मन्त्रका उच्चारण किये बिना कोई भी श्रावक दानकी श्रिया सम्पन्न कर ही नही सकता है। दान देनेका घ्येय भी त्यागवृत्ति-द्वारा अपनी आत्माको निर्मल करना और मोहको दूर करना है। इस मन्त्रकी आराधना-द्वारा राग-मोह दूर होते हैं और आत्मामे रत्नत्रयका विकास होता है। अतएव दैनिक पट्-कर्मोंमे णमोकार मन्त्र अधिक सहायक है।

श्रावककी दैनिक कियाओका दर्शन करते हुए वताया गया है कि प्रातःकाल नित्यक्रियाओसे निवृत्त होकर जिनमन्दिरमे जाकर भगवान्के सामने णमोकार मन्त्रका स्मरण करना चाहिए। दर्शन-स्तोत्रादि पढनेके अनन्तर ईर्यापयशुद्धि करना आवश्यक है। इसके पश्चात् प्रतिक्रमण करते हुए कहना चाहिए कि 'हे प्रभो<sup>1</sup> मेरे चलनेमे जो कुछ जीवोकी हिसा की हो, उसके लिए मैं प्रतिक्रमण करता हूँ। मन, वचन, कायको वशमे न रखनेसे, बहुत चलनेसे, इघर-उघर फिरनेसे, आने-जानेसे, द्वीन्द्रियादिक प्राणियो एव हरित कायपर पैर रखनेसे, मल-मूत्र, थूक आदिका उत्क्षेपण करनेसे, एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय या पचेन्द्रिय अपने स्थानपर रोके गये हो, तो मैं उसका प्रायश्चित्त करता हूँ। उन दोषोकी शुद्धिके लिप अरहन्तोंको नमस्कार करता हूँ और ऐसे पापकर्म तथा दुष्टाचारका त्याग करता हूँ। ''जमो अरिइंताणं जमो सिद्धाणं जमो आइरियाणं जमो उवज्झायाणं जमो छोए सब्बसाहूणं'' इसमन्त्रका नौ वार जापकर प्राय-श्चित्त विधिपूर्वक किया जाता है। प्रायश्वित्तविधिमे इस मन्त्रकी उप-

### मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १७३

योगिता अत्यघिक है । इसके विना यह विघि सम्पन्न नहीं की जाती है । २७ श्वासोच्छ्वासमे ९ वार इसे पढा जाता है ।

आलोचनाके समय सोचे कि पूर्व, उत्तर, दक्षिण और पश्चिम चारों दिशाओ और ईशान आदि विदिशाओमे इघर-उघर घूमने या ऊपरकी ओर मुँह कर चलनेमे प्रमादवश एकेन्द्रियादि जीवोकी हिंसा की हो, करायी हो, अनुमति दी हो, वे सब पाप मेरे मिथ्या हो। मैं दुष्कर्मोकी शान्तिके लिए पचपरमेष्ठीको नमस्कार करता हूँ। इस प्रकार मनमे सोचकर अथवा वचनोसे उच्चारएा कर नौ बार रएमोकार मन्त्रका पाठ करना चाहिए।

सन्च्या-वन्दनके समय ''ॐ हीं इवी क्वीं वं मं हं स तं प टां दीं हं स स्वाहा।'' इस मन्त्र-द्वारा द्वादशागोका स्पर्श कर प्राणायाम करना चाहिए । प्राणायाममें दाये हाथकी पाँचो अँगुलियोंसे नाक पकडकर अँगूठेसे दायें छिद्रको दवाकर वायें छिद्रसे वायुको खीचे । खीचते समय 'णमो अरिहताण' और 'णमो सिट्धाण' इन दोनो पदोका जाप करे। पूरी वायु खीच लेनेपर अँगुलियोंसे वायें छिद्रको दबाकर वायुको रोक ले। इस समय 'णमो आहरियाणं' और 'णमो उवज्झायाण' इन पदोका जाप करे । अन्तमे अँगूठेको ढीलाकर घीरे-घीरे दाहिने छिद्रसे वायुको निकालना चाहिए तथा 'णमो लोए सव्वसाहण' पदका जाप करना चाहिए । इस तरह सन्ब्या-वन्टनके अन्तमे नौवार एमोकारमन्त्र पढकर चारों दिशाओको नमस्कार कर विधि समाप्त करना चाहिए। हरिवंशपुराएमे वताया गया है कि णमोकार मन्त्र और चतुरुत्तममंगल श्रावककी प्रत्येक फियाके साथ सम्बद्ध हें, श्रावककी कोई भी किया इस मन्त्रके विना सम्पन्न नहीं की जाती है। दैनिक पूजन आरम्भ करनेके पहले ही सर्वपाप और विघ्नका नागक होनेके कारण इसका स्मरण कर पुष्पाजलि क्षेपए की जाती है। श्रावक स्वस्ति-वाचन करता हुआ इस महामन्त्रका पाठ करता है । वताया गया है---

मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १७४

### पुण्यपञ्चनमस्कारपद्पाठपवित्रितौ । चतुरुत्तममाङ्गच्यशरणप्रतिपादिनो ॥

आचार्यकल्प श्री पं० आशाघरजीने भी श्रावकोकी कियाओंके प्रारम्भमे णमोकार महामन्त्रके पाठका प्राधान्य दिया है। पूज्यपाद स्वामीने दशभक्तिमे तथा उस ग्रन्थके टीकाकार प्रभाचन्द्रने इस महामन्त्र को दण्डक कहा है। इसे दण्डक कहे जानेका अभिप्राय ही यह है कि श्रावककी समस्त कियाओमे इसका उपयोग किया जाता है। श्रावककी एक भी किया इस महामन्त्रके विना सम्पन्न नही की जा सकती है।

षोडणकारण संस्कारोके अवसरपर इस मन्त्रका उच्चारण किया जाता है। ऐसा कोई भी मागलिक कार्य नही, जिसके आरम्भमे इसका उपयोग न किया जाये । मृत्युके समय भी महामन्त्रका स्मरण आत्माके लिए अत्यन्त कल्याणकारक वताया है। जैनाचायोंने वतलाया है कि जीवन-भर धर्म साधना करनेपर भी कोई व्यक्ति अन्तिम समयमें आत्म-जाये, तो वह उसी प्रकार माना जायेगा, जिस प्रकार निरन्तर अल-शस्त्रोका अभ्यास करनेवाला व्यक्ति युद्धके समय शस्त्र-प्रयोग करना भूल जाये । अतएव अन्तिम समयमें अनाद्यनिधन इस महामन्त्रका जाप करके अपनी आत्माको अवस्य पवित्र करना चाहिए । कहा गया है-

जिणवयणमोसहमिणं विसयसुहविरेयणं अमिदभृदं।

सन्ददुक्खाणं ॥ जरमरणवाहिवेयण खयकरणं

अर्यात् जिनेन्द्र भगवान्की वचनरूपी ओषघि इन्द्रिय-जनित विषय-सुखोका विरेचन करनेवाली है,—मूलाचार अमृत स्वरूप है और जरा, मरण, व्याधि, वेदना आदि सव दु खोका नाश करनेवाली है । इस प्रकार जो पंचपरमेष्ठीके स्वरूपका स्मरण करनेवाले णमोकार मन्त्रका घ्यान करता है, वह निरुचयत. सल्लेखनाव्रतको घारण करता है। श्रावकको ससारके

-मूळाचार

नाश करनेमे समर्थ इस महामन्त्रको आराघना अवश्य करनी चाहिए । अमितगति आचार्यने कहा है –

> सप्तविंशतिरुच्छ्वासाः संमारोन्मूळनक्षमे । सन्ति पद्धनमस्कारे नवधा चिन्तिते सति ॥

इस प्रकार श्रावक अन्तिम समयमे णमोकार मन्त्रकी माधना कर उत्तम गतिकी प्राप्ति करता है और जन्म-जन्मान्तरके पापोका विनाश होता है । अन्तिम समयमे घ्यान किया गया मन्त्र अत्यन्त कल्याणकारी होता है ।

व्रतोका पालन आत्मकल्याण और जीवन संस्कारके लिए होता है । व्रतोकी विधिका वर्णन कई श्रावकाचारोमे आया है । कर्मोंकी असंख्यात-द्यतविधान श्रोर गुणी निर्जरा करनेके लिए श्रावक व्रतोपवास

करता है, जिससे उनकी आत्माके विकार शान्त होते हैं और त्यागकी महत्ता जीवनमे आती है ।

व्रतविधान श्रो णमोकारमन्त्र

सप्तव्यमनके त्यागके साथ, आठ मूलगुण, वारह व्रत और अन्तिम समयमे सल्लेखना घारण कर विशेष उपवासोके द्वारा श्रावक अपनी आत्माको शुद्ध करनेका आभाम करता है। व्रत प्रधान रूपसे नौ प्रकारके होते हैं – सावधि, निरवधि, दैवसिक, नैशिक, मासावधिक, वार्षिक, काम्य, अकाम्य और उत्तमार्थ। सावधि व्रत दो प्रकारके हैं – तिथिकी अवधिसे किये जाने-वाले और दिनोंकी अवधिसे किये जानेवाले। तिथिकी अवधिसे किये जाने-वाले सौर दिनोंकी अवधिसे किये जानेवाले। तिथिकी अवधिसे किये जाने-वाले सुखचिन्तामणि, पर्चविंशतिभावना, द्वात्रिशत्मावना, सम्यक्त्वपच-विंशतिभावना और णमोकारपचत्रिंशत्मावना आदि हैं। दिनोकी अवधि-से किये जानेवाले व्रतोमे दु खहरणव्रत, धर्मचक्रत्रत, जिनगुणसम्पत्ति, सुख-सम्पत्ति, शीलकल्याणक, श्रुतिकल्याएक और चक्रकल्याणक व्यादि । निरवधिमे कवलचन्द्रायण तपोजलि, जिनमुखावलोकन, मुक्तावली, द्विकावली और एकावली आदि हैं। दैवसिक व्रतोंमे दद्यलक्षण, पुष्पांजलि, रत्नत्रय आदि हैं। आकाशपचमी नैशिक व्रत है। पोडराकारण, मेधमाला आदि मासिक हैं। जो व्रत किसी कामनाकी पूर्तिके लिए किये जाते हैं, वे काम्य और जो निष्कामरूपसे किये जाते हैं, वे निष्काम कहलाते हैं। काम्य व्रतोमे संकटहरण, दु सहरण, घनदकलश आदि व्रतोकी गणना की जातो है। उत्तम व्रनोमें कर्मचूर, कर्मनिर्जरा, महासर्वतोभद्र आदि हैं। अकाम्य व्रतोंमे मेरुपक्ति आदिकी गणना है। इन समस्त व्रतोके विधानमें जाप्य मन्त्रोकी आवश्यकता होती है। यों तो णमोकार मन्त्रके निमपर णमोकारपर्वत्रिंशत्भावना व्रत भी है। इस व्रतका वर्ग्तन करते हुए वताया गया है कि इस व्रतका पालन करनेसे अनेक प्रकारके ऐक्वर्योंके साय मोक्ष-सुख प्राप्त होता है। कहा गया है –

अपराजित है मन्त्र णमोकार, अक्षर तहें पैंतीस विचार । कर उपवास वरण परिमाण, सोहं सात करो बुधिमान ॥ पुनि चौटा चौद्शिन्नत साँच, पॉर्चे तिथि के प्रोषध पाँच । नवमी नव करिये मवि सात, सब प्रोषध पैंतीस गणात ॥ पैंतीसी णवकार जु येह, जाप्यमन्त्र नवकार जयेह । मन वच तन नरनारी करे, सुरनर सुख व्ह शिवतिय वरे ॥

अर्थात् – यह णमोकारपैतीसी वत एक वर्ष छह महीनेमे समाप्त होता है। इस डेढ वर्षकी अवधिमे केवल ३५ दिन व्रतके होते हैं। व्रतारम्भ करनेकी यह विघि है – [१] प्रथम आपाढ शुक्ला सप्तमीका उपवास करे, फिर श्रावग महीनेकी दोनों सप्तमी, माद्रपद महीनेकी दोनो सप्तमी और आदिवन महीनेकी दो सप्तमी इस प्रकार कुल सात सप्तमियोके उपवास करे। [२] पश्चात् कात्तिक कृष्ण पचमीसे पौष कृष्ण पचमी तक अर्थात् कुल पाँच पचमियोके उपवास करे। [३] तदनन्तर पौप कृष्ण चतुर्दशीसे चैत कृष्ण चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोके सात उपवास करे। [४]अनन्तर चैत्र शुक्ला चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोके सात उपवास करे। [४]अनन्तर चैत्र शुक्ला चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोके सात उपवास करे। [४]अनन्तर चैत्र शुक्ला चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोके सात उपवास करे। [४]अनन्तर चैत्र शुक्ला चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोके सात उपवास करे। [४]अन्ग्तर चैत्र शुक्ला चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोके सात उपवास करे। [४]अन्ग्तर चैत्र शुक्ला चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोके सात उपवास करे। [४]अन्ग्तर चैत्र शुक्ला चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोक्ते सात उपवास करे। [४] अन्ग्तर चैत्र शुक्ला चतुर्दशी तक सात चतुर्दशियोके सात उपवास करे, हितीयोके सात उपवास करे। [५] तत्पश्चात् करे। इस प्रकार कुल ३५ अक्षरोके पैंतीस उपवास किये जाते हैं। णमोकार मन्त्रके प्रथम पदमें ७ अक्षर, दितीयमे ५,

## मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १७७

तृतीयमे ७, चतुर्थंमे ७ और पंचममें ९ हैं, अतः उपवासोका कम भी ऊपर इसीके अनुसार रखा गया है । उपवासके दिन व्रत करते हुए भग-वान्का अभिषेक करनेके उपरान्त एामोकार मन्थ्रका पूजन तथा त्रिकाल इस मन्त्रका जाप किया जाता है । व्रतके पूर्ण हो जानेपर उद्यापन कर देना चाहिए । इम व्रतका पालन गोपाल नामक ग्वालने किया था, जो चम्पानगरीमें तद्भवमोक्षगामी सुदर्शन हुआ । वर्धमानपुराणमें रामोनार व्रतको ७० दिनमे ही समाप्त कर देनेका विधान है ।

णमोकार वत अव सुन राज, सत्तर दिन एकान्तर साज ।

अर्थात् ७० दिनो तक लगातार एकाणन करे । प्रतिदिन भगवान्के अभिषेकपूर्वक णमोकारमन्त्रका पूजन करे । त्रिकाल णमोकार मन्त्रका जाप करे । रात्रिमे पचपरमेष्ठीके स्वरूपका चिन्तन करते हुए या इस महामन्त्रका ध्यान करते हुए अल्प निद्रा ले । जो व्यक्ति इम व्रतका पालन करता है, उसकी आत्मामें महान् पुण्पका सचय होता है और समस्त पाप भस्म हो जाते हैं ।

णमोकार मन्यका विकाल जाप, त्रेपन किया व्रत, लघु स्यविधान, वृहत्पस्यविधान, नक्षत्रमाला, सप्तकुम्भ, लघुर्मिहनिष्क्रीडित, वृहत्पिह-निष्क्रीडित, भाद्रवनसिंहनिष्क्रीडित, त्रिगुणमार, सर्वतोभद्र, महासर्वतोभद्र, दु खहरण, जिनपू नापुरन्दरव्रत, लघुवमंचक, वृहद्धर्मचक, वृहद् जिनगुण-सम्पत्ति, लघुजिनगुणसम्पत्ति, वृहत्युखसम्पत्ति, मध्यममुखसम्पत्ति, लघु-सुप्रसम्पत्ति, एद्रवसन्तव्रत, शीलकल्याणकव्रत, श्रुतिक्ल्याणकव्रत, चन्द्र-कल्याणकव्रत, रुघुकल्याणवव्रत, वृहद्रत्तावन्त्रीव्रत, मध्यमरत्नावलीव्रत, लघुरत्नायलीव्रत, वृहद्मुक्तावलीव्रत, मध्यममुक्तावलीव्रत, लघुपुक्तावली-व्रत, एकात्रलीव्रत, लघुएकावलीव्रत, डिकावलीव्रत, लघुद्दिकावलीव्रत, लघुक्तनकावलीव्रत, वृहद्कत्कावलीव्रत, लघुमृदङ्मघ्यव्रन, वृहद्मृदङ्ग-मध्यव्रत, मुरजमध्यव्रत, वज्जमघ्यव्रत, अक्षयनिघिव्रत, मेघमालाव्रत, सुख-

## १७८ मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

कारणव्रत, आकाशपंचमी, निर्दोपसप्तमी, चन्दनषष्ठी, श्रवएादादशी, घ्वेत-पंचमी, सर्वार्थसिद्धिव्रत, जिनमुखावलोकनव्रत, जिनरात्रिव्रत, नवनिधिव्रत, अशोकरोहिएगिव्रत, कोकिलापचमीव्रत, रुविमणीव्रत, अनस्तमीव्रत, निर्जरपंचमीव्रत कवलचन्द्रायणव्रत, वारह विजोराव्रत, ऐसोनव्रत, ऐसो-दशव्रत, कजिकव्रत, कृष्णपचमीव्रत, नि शल्यअप्टमीव्रत, लक्षणपंक्तिव्रत, दुग्धरसीव्रत, धनदकलशाव्रत, कल्चितुर्दशी, शीलसप्तमीव्रत, नन्दसप्तमी-व्रत, ऋषिपंचमीव्रत, सुदर्शनव्रन, गन्धअष्टमीव्रत, शिवक्रमारवेलाव्रत, मौन-व्रत, वारहतपत्रत और परमेष्ठिगुणव्रतके विधानमें वतलाया गया है। अर्थात् उपर्युक्त व्रतोको एामोकार मन्त्रके जाप-द्वारा ही सम्पन्न किया जाता है। कुल २५-२६ व्रत ऐमे हैं, जिनमे णमोकार मन्त्रसे उत्पन्न मन्त्रोके जापका विधान है। इस मन्त्रका व्रतसाचनाके लिए कितना महत्त्व-पूर्ण स्थान है, यह उपर्युक्त व्रतोकी नामावलीसे ही स्पष्ट है। श्रावक व्रतोंके पालन द्वारा अनेक प्रकारके पुण्यका अर्जन करता है। वताया गया है कि-

अनेकपुण्यसंतानकारणं स्वनिंधन्धनम् । पापध्नं च कमादेतत् वतं मुक्तिवशीकरम् ॥ यो विधत्ते वतं सारमेतरसर्वसुखावहम् । प्राप्य षोढशमं नाकं स गच्छेत् व्रमशः शिवम् ॥

अर्थात्—व्रत अनेक पुण्यकी सन्तानका कारण है, संयारके समस्त पापोको नाश करनेवाला है एवं मुक्ति-लक्ष्मीको वशमे करनेवाला है, जो महानुभाव सर्वसुखोत्पादक श्रेष्ठ व्रत घारण करते हैं, ये सोलहर्वे स्वर्गके सुखोका अनुभव कर अनुक्रमसे अविनाशी मोक्षसुखको प्रौप्त करते हैं। अतएव यह स्पष्ट है कि व्रतोंके सम्यक् पालन करनेके लिए णमोकार मन्त्रका घ्यान करना अत्यावश्यक है।

णमोकार मन्त्रके महत्त्व और फलको प्रकट करनेवाली अनेक कथाएँ जैन-साहित्यमे आयी हैं। दिगम्बर और क्वेताम्बरदोनो सम्प्रदायके घर्मकथा-साहित्यमें इस महामन्त्रका वडा भारी फल बतलाया गया है । पुण्यास्रव और आराधना कया-कोषके अतिरिक्त अन्य पुराणोमें भी इस महामन्त्रके महत्त्वको प्रकट करनेवाली कथाएँ हैं। एक बार जिसने भी भक्तिभावपूर्वक इस महामन्त्रका उच्चारण किया वही उन्नत हो कथा-साहित्य और गया। नीचसे नीच प्राणी भी इस महामन्त्रके णमोकार सन्त्र प्रभावसे स्वर्ग और अपवर्गके सुख प्राप्त करता है। धर्मामृतकी पहली कथामे आया है कि वसुभूति ब्राह्मराने लोभसे आकृष्ट होकर दिगम्बरमुनिव्रत घारण किये थे तथा दयामित्रके अष्टाह्तिक पर्वको सम्पन्न करानेके लिए दक्षिणा प्राप्तिके लोभसे उसने केवलूच एवं द्रव्य-लिंगी साधूके अन्य व्रत घारण किये थे । दयामित्र जव जगलमे जा रहा था तो एक दिन रातको जगली लुटेरोने दयामित्र सेठके साथवाले व्यापा-रियोपर आक्रमण किया । दयामित्र वीरतापूर्वक लुटेरोके साथ युद्ध करने लगा । उसने अपार वाण वर्षा की, जिससे लुटेरोके पैर उखड गये और वे भागनेपर उतारू हो गये। युद्ध-समय वसुमूति दयामित्रके तम्बूमे सो रहाथा। लुटेरोका एक वाण आकर वसुभूतिको लगा और वह घायल होकर पीडासे तडफडाने लगा । यद्यपि दयामित्रके उपदेशसे उसे सम्यक्त्व-की प्राप्ति हो चुकी थी, तो भी साघारण-सा कष्ट उसे था। दयामित्रने उसे समकाया कि आत्माका कल्याण समाधिमरणके द्वारा ही सम्भव है, अत उसे समाधिमरण घारण कर लेना चाहिए। सल्लेखनासे आत्मामे अहिंसाकी शक्ति उत्पन्न होती है, अहिंसक ही सच्चा वीर होता है। अत मृत्यूका भय त्यागकर णमोकार मन्त्रका चिन्तन करें। इस मन्त्रकी महिमा अद्भुत है। भक्तिभावपूर्वक इस मन्त्रका घ्यान कग्नेसे परिणाम स्थिर होते हैं तथा सभी प्रकारकी विघ्न-वाघाएँ टल जाती हैं। मनूष्यकी तो वात ही क्या, तियँच भी इस महामन्यके प्रभावसे स्वर्गादि सूखोको प्राप्त हुए हैं। हाँ, इस मन्यके प्रति अटूट श्रद्धा होनी चाहिए। श्रद्धाके द्वारा ही इसका वास्तविक फल प्राप्त होगा । योतो इस मन्त्रके उच्चारण मात्रसे मात्मामे बसंस्यातगुणी विशुद्धि उत्पन्न होती है।

### १८० मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

दयामित्रके इस उपदेशको सुनकर वसुन्नति स्थिर हो गया। उसने अपने परिणामोंको वाह्य पदार्थोंसे हटाकर आत्माकी ओर लगाया और णमोकार मन्त्रका घ्यान करने लगा। घ्यानावस्थामे ही उसने शरीरका त्यांग किया, जिसके प्रमावसे सौधर्मके स्वर्गके मणिप्रभा विमानमे संिंगुकुण्ड नामक देव हुआ। स्वर्गके दिव्य भोगोंको देखकर वसुभूतिके जीव मरिंगुकुण्डको अत्यन्त आरचर्य हुआ। तत्काल ही भवप्रत्यय अवधि-ज्ञानके उत्पन्न होते ही उसने अपने पूर्वभवकी सब घटना अवगत कर ली और णमोकार मन्त्रके दृढ श्रद्धानका फल समक्त अपने उपकारी दयामित्रके दर्शन करनेको आया और उसकी भवित कर अपने स्थानको चला गया। वसुभूतिका जीव स्वर्गसे चय कर आयकुमार नामक राजा श्रीिएकका पुत्र हुआ। इसने वयस्क होते ही दीक्षा ले ली और कठोर तपरचरए कर समाधिके साथ शरीर त्याग किया, जिससे सर्वार्थसिद्धिमे अहमिन्द्र हुआ। वहाँसे चय कर निर्वाण प्राप्त करेगा। णमोकार मन्त्रके द्व श्रद्धान-द्वारा व्यक्ति सभी प्रकारके सुख प्राप्त कर सकता है। संसारका कोई भी कार्य उसके लिए दुर्लभ नहीं होता है।

इसी ग्रन्थकी दूसरी कथामे वताया गया है कि लल्तिगवेव-जैसे व्यभिचारी, चोर, लम्पट, हिंसक व्यक्ति भी इस मन्त्रके प्रभावसे अपना कल्याण कर लिये हैं, तो अन्य व्यक्तियोकी बात ही क्या ? यही लल्तिग-देव आगे चलकर अंजनचोर नामसे प्रसिद्ध हुआ है, क्योंकि यह चोरकी कलामे इतना निपुण था कि लोगोके देखते हुए उनके सामनेसे वस्तुओका अपहरण कर लेता था । इसका प्रेम राजगृह नगरीकी प्रधान वेश्या मणि-कांजनासे था। वेश्याने लल्तिागरेव उर्फ अंजनचोरसे कहा-"प्राणवल्लम 1 आज मैंने प्रजापाल महाराजकी कनकावती नामकी पट्टरानीके गलेमे ज्योति-प्रमानामक रत्नहार देखा है । वह बहुत ही सुन्दर है । मैं उस हारके बिना एक घडी भी नही रह सकती हूँ । अत. तत्काल मुझे उस हारको ला दीजिए।" लल्तिागदेव उर्फ अजनचोरने कहा-"प्रिये, वह बहुत वडी बात

ſ

नही है, मैं तुम्हारे लिए सव कुछ करनेको तैयाग् हूँ। पर अभी थोडे दिन तक घैर्य रखिए । आज-कल ग्रुक्लपक्ष है, मेरी विद्या कृष्णपक्षकी अष्टमीसे कार्य करती है, अतः दो-चार दिनकी वात है, हार तुम्हे लाकर जरूर दूँगा।"

वेश्याने स्त्रियोचित भावभगी प्रदर्शित करते हुए कहा - "यदि आप इस छोटी-सी मेरी इच्छाको पूरा नही कर सकते, तो फिर और मेरा कौन-सा काम कीजिएगा। जब मैं मर जाऊँगी, तव उस हारसे क्या होगा।" अजनचोरको वेश्याका ताना सहा नही हुआ और आँखमे अजन लगाकर हार चुरानेके लिए चल पडा । विद्यावलसे छिपकर ज्योतिप्रभा हारको उसने अपने हाथमे ले लिया । किन्तु ज्योतिप्रभा हारमे लगी हुई मणियोका प्रकाश इतना तेज था, जिससे वह हार छिप न सका। चौंदनी रातमे उसकी विद्याका प्रभाव भी नष्ट हो गया, अत पहरेदारोने उसका पीछा किया। वह नगरकी चहारदीवारीको लाँघकर श्मशान भूमिकी ओर वढा। वहाँपर एक वृक्षके नीचे दोपक जलते हुए देखकर वह उस पेडके नीचे पहुंचा और अपरकी ओर देखने लगा । वहाँपर १०८ रस्सियोका एक सीका लटक रहा था, उसके नीचे भाला, वरछा, तलवार, फरसा, मुद्गर, गूल, चक्र आदि ३२ प्रकारके अस्त्र गाढे गये थे। एक व्यक्ति यहाँ पूजा कर णमोकार मन्त्र पढता हुआ एक-एक रस्सी काटता जाता था । प्रत्येक रस्सीके काटनेके वाद वह भयातुर हो कभी नीचे उतरता और कभी साहस कर ऊपर चढ जाता, पून एक रस्सो काटकर नोचे आता । इम प्रकारको उसकी स्थिति देखकर अजनचोरने उससे पूछा--''तुम कौन हो <sup>२</sup>तुम्हारा नाम क्या है <sup>२</sup> यह कौन-सा कार्य कर रहे हो ? तुम किस मन्त्रका जाप करते हो और वयो ?"

वह बोला – "मेरा नाम वारिपेण है। में गगनगामो विद्याको सिद्ध कर रहा हूँ। मैं पवित्र णमोकार मन्त्रका जाप कर इस विद्याको साधना चाहना हूँ। मुझे यह विधि और मन्त्र जिनदत्त श्रेष्ठिसे मिले हैं।" अजनचोर उसको वातोको सुनकर हैंसने लगा और बोला – "तुम डरपोक हो, तुम्हे मन्त्रपर विश्वास नही है। अन तुम्हे विद्या सिद्ध नहीं हो सकती है। इस

प्रकार कहकर अंजनचोर सोचने लगा कि मुझे तो मरना ही है जैसे भी मरूँ। अतः जिनदत्त श्रेष्ठिके द्वारा प्रतिपादित इस मन्त्र और विधिपर विश्वास कर मरना ज्यादा अच्छा है, इससे स्वर्ग मिलेगा । जरा भी देर होती है तो पहरेदारोंके साथ कोतवाल आयेगा और पकड़कर फाँसीपर चढ़ा देगा । इस प्रकार विचार कर उसने वारिपेणसे कहा - "भाई ! तुम्हे विश्वास नही है, तो मुभे इस मन्त्रकी साधना करने दीजिए ।'' वारिपेण प्राणोके मोहमे पडकर घवडा गया और उसने मन्त्र तथा उसकी विधि अजन चोरको बतला दी। उसने हढ श्रद्धानके साथ मन्त्रकी साधना की तथा १०८ रस्सियोको काट दिया । अब वह नीचे गिरनेको ही था, कि इसी वीच आकाशगामिनी विद्या प्रकट हुई और उसने गिरते हुए अजनचोरनो ऊपर ही उठा लिया । विद्या-प्राप्तिके अनग्तर वह अपने उपकारी जिन-दत्त सेठके दर्शन करनेके लिए सुमेरु पर्वतपर स्थित नन्दन और भद्रशालके चैत्यालयोमे गया। यहाँपर वह भगवान्की पूजा कर रहा था। इस प्रकार अंगनचोरको आकाशगामिनी विद्याकी प्राप्तिके अनन्तर संसारसे विरक्ति हो गयी, अत उसने देवर्षि नामक चारण ऋदिघारी मुनिके पास दीक्षा ग्रहण की और दुर्घर तप कर कर्मोंका नाश कर कैलाश पर्वतपर मोक्ष प्राप्त किया। एामोकार महामन्त्रमे इतनी वड़ी शक्ति है कि इसकी साधनासे अजनचोर-जैसे व्यसनी व्यक्ति भी तद्भवमे निर्वाण प्राप्त कर सकते है। इसी कथामे यह भी वतलाया गया है कि घन्वन्तरि और विश्वानूलोम-जैसे दुराचारी व्यक्ति णमोकार मन्त्रकी दृढ सार्घना-द्वारा कल्याणको प्राप्त हुए हैं।

धर्मामृतकी तीसरी कथामे अनन्तमतीके व्रतोकी इढताका वर्णुन करते हुए वताया गया है कि अनन्तमतीने अपने संकट दूर करनेके लिए कई बार इस महामन्त्रका घ्यान किया। इस मन्त्रके स्मरणसे उसका बढासे बड़ा कष्ट दूर हुआ है। जब वेश्याके यहाँ अनन्तमतीके ऊपर उपसगं आया था, उस समय उसके दूर होने तक उसने समाधिमरण ग्रहण कर लिया और

## मगलमन्त्र णमोकारः एक अनुचिन्तन १८३

अग्न-पानीका त्याग कर पंचपरमेष्ठीके प्यानमे लीन हो गयी । णमोकार मन्त्रका जाश्चप ही उसके प्राणोका रक्षक या । गव येध्याने देगा कि यह इम तरह माननेवाली नहीं है, तो उसने सोचा कि उनके प्रारा लेगेने बच्छा है कि इसे राजाके हाप बेंच दिया जाये । राजा इस अनुपम मुन्दरीको प्राप्त कर पहुन प्रसन्न होगा और मुझे अपार पन देगा, जिससे मेरे जन्म-जन्मान्तरके दारिद्रय टूर हो जायेंगे । इस प्रकार विचार कर यह वेदया अनन्तमतीको राजा सिंहव्रतके पान ले गयी और दरवारमे जाकर वोली – ''देव, इस रमणीरत्नको आपकी सेवामे अपंश करने आयी हूँ । यह बनाध्यात कलिका आपके मोग करने योग्य है । दासीने इसे पानेके लिए अपार धन खर्च किया है।'' राजा उस दिव्य सुन्दरीको देलकर बहुन प्रमन्न हुमा और उस वेक्याको विपुल घनराशि देकर विदा किया ।

सन्ध्या होते हो राजा अनन्तमतीसे वोला -"हे कमलमुर्सा ! तुम्हारे रूपका जादू मुफ्तपर चल गया है, मेरे समस्त अगोपाग शिथिरा हो रहे हें, मेरा मन मेरे अधीन नही रहा है। मैं अपना सर्वस्य तुम्हारे घरएोमि अपित करता हूँ। आजसे यह राज्य तुम्हारा है। हम नव तुम्हारे हैं, अत अब शोघ्र ही मन कामना पूर्ण करो। हाय ! इतना मौन्दर्य तो देवियोमे भी नही होगा।"

अनन्तमती एगमोकारमन्त्रका स्मरण करती हुई ध्यानमे लीन थी। उसे राजाकी वार्तोका विलकुल पता नहीं था। उसके मुखपर अद्मुत तेज था। सतीत्वकी किरणें निकल रही थीं। वह एक मात्र एगमोकार मन्त्रकी आराधनामे डूवी हुई थी। कहा गया है ''सापि पद्यनसस्कार सस्मरन्तो सुराप्रदम्" अर्थात् वह मौन होकर एकाग्रमावसे णमोकार मन्त्रकी साधनामें इतनी लीन हो गयी कि जमने राजाकी वातें ही नही सुनी। अव अनन्तमतीसे उत्तर न पाकर राजाका कोध उमडा और उसने अनन्तमतीको पीटना आरम्भ किया। अनन्तमतीके ऊपर होनेवाले इस प्रकार-के अत्याचारोको देखकर णमोकार मन्त्रके प्रमावसे उस नगरके शासन देव-

का आसन हिला और उसने ज्ञानवलसे सारी घटनाएँ अवगत कर लीं । वह अनन्तमतीके पास पहुँचा और अदृश्य होकर राजाको पीटने लगा । आश्चर्य-की बात यह थी कि मारनेवावाला कोई नही दिखलाई पडता था, केवल मारही दिखलाई पडती थी । कोड़े लगनेके कारण युवराजके मुँहसे खून निकल रहा था। राजा-अमात्यसभी मूच्छित थे, फिर भी मार पडना वन्द नही हुआ था। हल्ला-गुल्ला और चीत्कार सुनकर दरवारके अनेक व्यक्ति एकत्र हो गये । रानियां आ गयी, पर युवराजकी रक्षा कोई नही कर सका । हो कहा-''आप लोग इसी सतीको प्रसन्न करें, मैं तो सतीका दास हुँ। यह कुमारी णमोकारमन्त्रके घ्यानमे इतनी लीन है कि मुझे इसकी सेवाके लिए आना पडा है। जो भगवान्की भक्तिमे निरन्तर लीन रहते हैं, उनकी आराधना और सेवा आवालवृद्ध सभी करते हैं। जो मोहवशमे आकर भक्तिका तिरस्कार करता है, वह अत्यन्त नीच है। जिसके पास धर्म रहता है उसके पास ससारकी सभी अलभ्य वस्तुएँ रहती हैं। व्रतविभूषित व्यक्ति यदि भगवानुके चरणोकी भक्ति करता है, तो उसे संसारके सभी दूर्लभपदार्थ अपने-आप प्राप्त हो जाते हैं । रामोकारमन्त्रका घ्यानसमस्त अरिप्टोको दूर करनेवाला है। जो विपत्तिमे इस मन्त्रका स्मरण करता है, उसके सभी कष्ट दूर हो जाते हैं। पचपरमेष्ठीकी भक्ति और उनका स्मरण सभी प्रकारके सुखोको प्रदान करता है । पश्चात् देवने कुमारीसे कहा -'हे अनन्तमती ! तुम्हारा सकट दूर हुआ, नेत्रोन्मीलन करो । ये सव भक्त तुम्हारी चरएा-घ्रुल लेनेके लिए आये हैं। जिस प्रकार अग्निका स्वभाव जलना, पानीका स्वभाव शीतल, वायुका स्वभाव बहना है; उसी प्रकार णमोकारमन्त्रकी आराधनाका फल समस्त उपसर्ग और कष्टोका दूर होना है । अव इस राजकुमारको आप क्षमा करें । ये समी नगरनिवासी आपसे क्षमा-याचनाके लिए आये हैं।'' इस प्रकार णासनदेवने अनन्तमतीके द्वारा राजकुमारको क्षमा प्रदान करायी । राजा, अमात्य तथा रानियोने

मिठकर अनन्तमतीकी पूत्रा की और हाम जोडकर वे कहने छने -''धमं-मूर्ते ! हमने विना जाने वटा अपराध किया। हम छोगोंके गमान गगार-मे कौन पापी हो सफता है। जब लाप हमे क्षमा करें, यह सारा राज्य बार सारा वेभव आपके चरणोंमे अपित है। अनन्तमतीने कहा -''राजन् ! धमंसे बढ़कर कोई भी वस्तु हितकारी नही है। आप पर्ममे स्थिर हो जाटए। एामोकारमन्त्रका विज्ञान कीजिए। इसी मन्त्रके स्मरए, ध्यान और चिन्तनसे आपके समरत पाप नष्ट हो जायेंगे। पच-परमेष्ठी वाचक इस महामन्त्रका ध्यान सभी पापोको भस्म करनेवाला है। पापोसे पापी व्यक्ति भी इम महामन्त्रके ध्यानमे सभी प्रकारके सुख प्राप्त करना है।'' राजाने रानियों और अमात्यसहित एामोकार मन्त्रका ध्यान किया, जिममे उननी आत्मामे विष्ट्रिय उत्पन्न हो गयी।

वहांसे चलकर बनन्तमती जिनालयमे पर्छुची ओर वहां आर्थि काके पास जाकर धर्म श्रवण किया । यहोंपर उसके माता-गितासे मुल्जकात हुई । पिताने अनन्तमतीको घर ले जाना चाहा, पर उसने घर जाना पसन्द नही किया और पिताने स्वीकृति लेकर वरदत्त मुनिराजकी शिष्या कमराश्री आर्थिकासे जिन-दीक्षा ले ली तथा नि.काक्षित हो व्रत पालन करने लगी । वह दिन-रात एामोकार मन्त्रके घ्यानमे लीन रहती घी तथा उग्र तपक्ष्वरएा करनेमे लीन थी । अन्तिम समयमे उसने ममाधि-मरएा घारण किया, जिनमे स्वीलिंगका छेदकर बारहवें स्वगंमे १८ सागरकी आयु प्राप्त कर देव हुई। इस प्रकार एामोकार मन्त्रकी साधना-मे अनन्तमतीने अपने सासारिक कप्रोको दूर कर आत्म-कल्याण किया ।

धर्मामृतकी चौथी कथामे बताया गया है कि नारायए।वत्ता नामक सन्यामिनीके बहकावेमे आकर माळवनरेश चण्डप्रधोतने रौरवपुर नरेण उद्दायनकी पत्नी प्रभावनीके रूप-मोन्दर्यका लोभी बनकर राजा उद्दायनकी अनुपस्थितिमे रौरवपुरपर आक्रमए। किया । उस समय रानी प्रभावतीके शीलकी रक्षा णमोकार मन्त्रकी आराधनामे ही हुई। प्रभावतीने अन्न- जलका त्याग कर इस मन्त्रका घ्यान किया । राजा चण्डप्रद्योतकी सेना जिस समय नगरमे उपद्रव कर रही थी, उसी समय आकाशमार्गसे अकृत्रिम चैत्यालयोकी वन्दनाके लिए देव जा रहे थे । प्रभावतीके मन्त्र-स्मरएगके प्रभावसे देवोका विमान रौरवपुरके ऊपरसे नही जा सका । देवोने अवधिज्ञानसे विमानके अटकनेका कारएग अवगत किया तो उन्हें मालूम हुआ कि इस नगरमे घिरी सतीके ऊपर विपत्ति आयी है । सतीके ऊपर होनेवाले अत्याचारको अवगत कर एक सम्यग्ध्ि देव उसकी रक्षा-के लिए उद्यत हुआ। उसने अपनी शक्तिसे चण्डप्रद्योतकी सेनाको उडाकर उज्जयिनीमे पहुंचा दिया और नगरका सारा उपद्रव शान्त कर दिया।

रानी प्रभावतीकी परीक्षा करनेके लिए उस देवने चण्डप्रद्योतका रूप घारण किया और समस्त प्रजाको महानिद्रामे मग्न कर विकिया ऋढिके वलसे चतुरग सेना तैयार की और गढको चारो ओरसे घेर लिया। नगरमे मायावी आग लगा दी, मार्ग और सड़कोपर कृत्रिम रक्तकी घार वहने लगी,सर्वत्र भय व्याप्त कर दिया और प्रभावती देवीके पास आकर बोला-''मैंने तुम्हारी सेनाको मार डाला है अब आप पूरी तरहसे मेरे अधीन हैं; अत आंखें खोलकर मेरी ओर देखिए ? आपके पति उद्दायन राजाको भी पकडकर कैद कर लिया है। अव मेरा सामना करनेवाला कोई नही है। आप मेरे साथ चलिए और पटरानी वनकर संसारका आनन्द लीजिए। आपको किसी प्रकारका कष्ट नहीं होने दूंगा।''

रानी राजा चण्डप्रद्योतके रूपघारी देवके वचनोको सुनकर णमोकार मन्त्रके घ्यानमे और भी लीन हो गयी और स्थिरतापूर्वक जिनेन्द्र प्रभुके गुरणोका चिन्तन करने लगी। उसने निश्चय किया कि प्राण जाने तक शीलको नही छोड ूँगी। इस समय णमोकार मन्त्र ही मेरा रक्षक है। पच-परमेष्ठीकी शरण ही मेरे लिए सहायक है। इस प्रकार निश्चय कर वह घ्यानमें और टढ हो गयी। देवने पुनः कहा - ''अब इस घ्यानसे कुछ नही होगा, तुम्हे मेरे वचन मानने पडेंगे।'' परन्तु प्रभावती तनिक भी विचलित नहीं

### मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन १८७

हुई और णमोकार मन्त्रका घ्यान करती रही । प्रभावतीकी इढतासे प्रसन्न होकर देवने अपना वास्तविक रूप घारण किया और रानीसे वोला-' देवि ! आप घन्य है । मैं देव हूँ, मैंने चण्डप्रद्योतकी सेनाको उज्जयिनी पहुंचा दिया है तथा विकियावलसे आपकी सेना और प्रजाको मूच्छित कर दिया है । मैं आपके सतीत्व और भक्तिभावकी परीक्षा कर रहा था । मैं आपसे बहुत प्रसन्न हूँ । ब्यपके ऊपर किसी भी पकारकी अब विपत्ति नही है। मघ्यलोक वास्तवमे सती नारियोके सतीत्वपर ही अवलम्बित है ।'' इस प्रकार कहकर पारिजात पुष्पोसे रानीकी पूजा की, आकाशमे दुन्दुभि वाजे वजने लगे, पुष्पष्टृष्टि होने लगी । पचपरमेष्ठीकी जय और जिनेन्द्र भगवानकी जयके नारे सर्वत्र सुनाई पडते थे । णमोकारकी आराधनाके प्रभावसे रानी प्रभावतीने अपने शील्की रक्षा की तथा आर्थिकासे दीक्षा ग्रहण कर तप किया, जिससे ब्रह्मस्वर्गमे दस सागरोपम आयु प्राप्त कर महर्षिदेव हुई ।

इसी ग्रन्यकी वारहवीं कथामे चताया गया है कि जिनपालित मुनि एक दिन एकाकी विहार करते हुए आ रहे थे। उज्जयिनीके पास आते-आते सूर्यास्त हो गया, अत रातमे गमन निषिद्ध होनेसे वह भयंकर इमशानभूमिमे जाकर ध्यानस्थ हो गये। सूर्योदय तक इसी स्थानपर ध्यानपर रहेंगे, ऐसा नियम कर वही एक ही करवट लेट गये। धनुपा-कार होकर उन्होने ध्यान लगाया। योगमे मुनिराज इतने लीन थे कि उन्हे अपने शरीरका भी होश नहीं था।

मध्यरात्रिमे उज्जयिनीका विडम्ब नामक साधक मन्त्रविद्या सिद्ध करने-के लिए उसी श्मशानभूमिमे आया । उसने योगस्थ जिनपालित मुनिको मुरदा समभा, अत पासकी चिताओसे दो-तीन मुरदे और खीच लाया । जिनपालित मुनि और अन्य मुरदोको मिलाकर उसने चूल्हा तैयार किया और इस चूल्हेमें आग जलाकर भात वनाना आरम्भ किया । जब आगकी लपटें जिनपालित मुनिके मस्तकके पास पहुंची, तब भी वह ध्यानस्थ रहे । उन्होने अग्निकी कुछ भी परवाह नही की । मुनिराज सोचने

लगे - "स्त्री विना पुत्र, दूध विना मक्खन, सूत बिना कपडा और मिट्टी विना घडेका वनना जैसे असम्भव है, उसी प्रकार उपसर्ग विना सहे कर्मोका नष्ट होना असम्मव है । उपसगंकी आगसे कर्मरूपी लकड़ी जलकर भत्म हो जाती है। इस पर्यायकी प्राप्ति, और इसमे भी दिगम्बर दीक्षाका मिलना वडे मौभाग्यकी वात है । जो व्यक्ति इस प्रकारके अवसरोंपर विचलित हो जाते हैं, वे कहीके नही रहते । जीवके परिणाम ही उन्नति-अवनतिके साधन है। परिणाम जैसे-जैसे विणुद्ध होते जाते हैं, वैसे-वैसे यह जीव आत्म-कल्याणमे प्रवृत्त हो जाता है । परिणामोकी शुद्धिका साधन रामोकार मन्त्र है। इसी मन्त्रकी आराघनासे परिणामोमे निर्मलता आ जाती है, आत्मा अपने ज्ञान, दर्शन, चैतन्यमय स्वरूपको समफ लेता है। अत णमोकार मन्त्रकी साधना ही सकटकालमे सहायक होती है। इसीके द्वारा मोह-ममताको जीता जासकता है। जड़ और चेतनका भेद-आव इसी महामन्त्र-नी सावनासे प्राप्त होता है। आत्मरसका स्वाद भी पंचपरमेष्ठीके गुण-चिन्तनसे प्राप्त होता है । इस प्रकार जिनपालित मुनिने द्वादश अनुप्रेक्षाओंका चिन्तन किया । महाव्रत और समितिके स्वरूपका विचार कर परिएगामोको दुढ किया । अनन्तर सोचने लगे कि व्रतोंकी महिमा अचिन्त्य है। व्रत पालन करनेसे चाण्डाल भी देव हो गया, कौवेका मास छोडनेसे खदिरसागर इन्द्र पदवीको प्राप्त हुआ । एगमोकार मन्त्रके प्रभावसे कितने ही भव्य जीवोंने कल्याण प्राप्त किया है। टढसूर्य नामक चोर चोरी करते पकडा गया, दण्डस्वरूप शूलीपर चढाया गया, पर एामोकार मन्त्रके स्मरणसे देवपद प्राप्त हो गया । सोमशर्माकी स्त्रीने वरदत्त मुनिराजको अविभावपूर्वक आहार दान दिया था तथा अन्तिम समयमे णमोकारमन्त्रकी आराधना की थी, जिससे वह देवागना हुई। नमि और विनमिने भगवान् आदिनाथकी आराधना की थी, जिससे घर गोन्द्रने आकर उनकी सेवा की । क्या पच-परमेष्ठीकी आराधना करना सामान्य वात है । द्रुमसेनने जिनेश्वर मार्गको समभक्तर एामोकार मन्त्रकी साधना की, जिससे पिण्डस्थ, पदस्थ और

रूपस्थ घ्यानके अन्तर रूपातीत घ्यान किया और कर्मोका नाश कर मोक्ष लाभ किया । अत इस समय सभी प्रकारके उपसर्गोंको जीतना परम आवश्यक है । णमोकारमन्त्र ही मेरे लिए शरएाहै ।

अग्नि उत्तरोत्तर वढ रही थी। जिनपालितका सारा शरीर भस्म हो रहा था, पर वह एामोकारमन्त्रकी साधनामे लीन थे। परिणाम और विशुद्ध हुए और णमोकार मन्त्रके प्रभावसे इमशान-भूमिके रक्षक देवने प्रकट हो उपसर्ग दूर किया तथा मुनिराजके चरण-ल्मलोकी पूजा की। इम प्रकार णमोकार मन्त्रकी साधनासे जिनपालित मुनिने अपूर्व आत्म-सिद्धि प्राप्त । की

इस ग्रन्थकी तेरहवी कथामे आया है कि एक दिन द्रोणाचार्य अपने शिष्योसहित मालवदेश पहुंचे, यहांका राजा सिंहसेन था। इसकी स्त्रीका 'नाम चन्द्रलेखा था। चन्द्रलेखा अपनी सखियोके साथ सहस्रकूट चैत्या-लयका दर्शन कर लौट रही थी । इननेमे एक मदोन्मत्त हाथी चिग्घाडता हुआ और मार्गमे मिलनेवालोको रौंदता हुआ चन्द्रलेखाके निकट आया । चारो ओर हाहाकार मच गया, चन्द्रलेखाकी सखियाँ तो इघर-उघर भाग गयी, किन्तू वह अपने स्थानपर ही घवराकर गिर गयी । उसने उपसर्ग-के दूर होने तक सन्यास ले लिया और णमोकारमन्त्रके घ्यानमे लीन हो गयी। हाथी चन्द्रलेखाको पैरोके नीचे कुचलनेवाला ही था, सभी लोग किनारेपर खडे इस दयनीय टब्यको देख रहे थे। द्रोणाचार्यके शिष्य भी इस अप्रत्याशित घटनाको देखकर घवरा गये । प्रमातिकूमारको चन्द्र-ेलेखापर दया आयी, अतः वह हाथीको पकडनेके लिए दौडा । अपने अपूर्व वलसे तथा चन्द्रलेखाके णमोकारमन्त्रके प्रभावसे उसने हाथीको पकड लिया, जिससे चन्द्रलेखाके प्राण वच गये । यह कुमारी णमोकार-मन्त्रकी अत्यन्त भक्तिन वन गयी और सर्वथ। इस मन्त्रका चिन्तन किया करती थी। चन्द्रलेखाका विवाह भी प्रमातिकुमारके साथ हो गया, क्योकि प्रमातिकुमारने ही स्वयवरमे चन्द्रवेघ किया । प्रमातिकुमारके इस

# १९० मंगलमन्त्र णमोकार ' एक अनुचिन्तन

कोेशलके कारण उसके साथी भी इससे ईर्ष्या रखते थे। एक दिन वह जंगलमें गया था, वहाँ एक मदोन्मत्त वनगज सामने आता हुआ दिखाई दिया। प्रमातिकुमारने घैर्यपूर्वक णमोकारमन्त्रका स्मरण किया और हाथीको पकड लिया। इस कार्यसे उसके साथियोपर अच्छा प्रभाव पडा और वे अपना वैर-विरोध भूलकर उससे प्रेम करने लगे।

एक दिन कौशाम्वी नगरीसे दूतआया और उसने कहा कि दन्तिबल राजापर एक माण्डलिक राजाने आक्रमण कर दिया है। शत्रुओंने कौशाम्वीके नगरको तोड दिया है । राजा दन्तिवल वीरतापूर्वक युद्ध कर रहा है, पर युद्धमे विजय प्राप्त करना कठिन है । प्रमातिकूमारने मालव नरेशसे भी आज्ञा नही ली और चन्द्रलेखाके साथ रातमे णमोकारमन्त्रका जाप करता हुआ चला। मार्गमें चोर-सरदारसे मुठमेड़ भी हुई, पर उसे परास्त कर कौशाम्बी चला आया और वीरतापूर्वक युद्ध करने लगा। राजा दन्तिवलने जब देखा कि कोई उसकी सहायता कर रहा है,तो उसके आश्चर्यंका ठिकाना नही रहा । प्रमातिकूमारने वीरतापूर्वक युद्ध किया जिससे शत्रुके पैर उखड गये और वह मैदान छोडकर भाग गया । राजा दन्तिवल पुत्रको प्राप्त कर बहुत प्रसन्न हुए। चन्द्रलेखाने ससुरकी चरणधूलि सिरपर घारण की । दन्तिवलको वृद्धावस्या आ जानेसे संसारसे विरक्ति हो गयी । फिर उन्होने प्रमातिकुमारको राज्यभार दे दिया । प्रमातिकुमार न्याय-नीतिपूर्वक प्रजाका पालन करने लगा । एक दिन वनमें मुनिराजका आगमन सुनकर वह अमात्य, सामन्त और महाजनोसहित मुनिराजके दर्शन करनेको गया । उसने भक्तिभावपूर्वक मुनिराजकी वन्दना की और उनका धर्मोपदेश सुनकर ससारसे विरक्त रहने लगा। कुछ दिनोके उप-रान्न एक दिन अपने श्वेत केश देखकर उसे संसारसे बहुत घृणा हुई और अपने पुत्र विमलकीर्तिको बुलाकर राज्यभार सौंप दिया और स्वय दिगम्वर दीक्षा ग्रहण कर घोर तपश्चरण करने लगा। मरणकाल निकट जानकर प्रमातिकूमारने सल्लेखनामरण घारण किया तथा णमोकार मन्त्रका

स्मरण करते हुए प्राणोका त्याग किया, जिससे पन्द्रहवें स्वगेंमे कीर्तिषर नामक मर्हाद्धकदेव हुआ । णमोकारमन्त्रका ऐसा हो प्रभाव है, जिससे इस मन्त्रके घ्यानसे सासारिक कष्ट दूर होते हैं, साथ ही परलोकमे महान् सुख प्राप्त होता है । घर्मामृतकी सभी कथाओमे णमोकारमन्त्रकी महत्ता प्रदर्शित की गयी है । यद्यपि ये कथाएँ सम्यक्त्वके आठ अग तथा पचाणु-व्रनोंकी महत्ता दिखलानेके लिए लिखी गयी हैं, पर इस मन्त्रका प्रभाव सभी पात्रोपर है ।

पुण्यास्नव कथाकोपमे इस महामन्त्रके महत्त्वको प्रकट करनेवाली आठ कथाएँ आयी हैं। प्रथम कथाका वर्णन करते हुए वताया गया है कि इस महामन्त्रकी आराधना करके तियँच भी मानव पर्यायको प्राप्त होते हैं। कहा है----

> प्रथम मन्त्र नवकार सुन तिरौ बैलको जीव । ता प्रतीत हिरन्ने धरी मयो रास सुप्रीव ॥ ताके बरनन करत हूँ जानोे मन वच काय । महामन्त्र हिरदै धरै सकल पाप मिट जाय ॥ णमोकारका महापुण्य है अकथनीय उसकी महिमा । जिसके फलसे नीच वैलने पाई सद्गति गरिमा ॥ देखो ! पदमरुचिर जिस फलसे हुए रामसे नृपति महान् ।

करो ध्यान युत उसकी पूजा यही जगतमें सच्चा मान ॥ अयोध्यामे जत्र महाराज रामचन्द्रजी राज्य करते थे, उस समय सकलभूपरा केवलज्ञानके घारी मुनिराज इस नगरके एक उद्यानमे पघारे । पूजा-स्तुति करनेके उपरान्त विभीषणने मुनिराजसे पूछा कि "प्रभो <sup>।</sup> कृपा कर यह बतलाइए कि किस पुण्यके प्रभावसे सुग्रीव इतना गुणी और प्रभावशाली राजा हुआ है । महाराज रामचन्द्रजीकी तथा सुग्रीवकी पूर्व भवावलि जाननेकी बडी भारी इच्छा है ।

केवली भगवान् कहने लगे--इस भरत क्षेत्रके आर्यखण्डमे श्रेष्ठपुरी

## १९२ मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

नामकी एक प्रसिद्ध नगरी है। इस नगरीमे पद्म हचि नामका सेठ रहता था, जो अत्यन्त घर्मात्मा, श्रद्धालु और सम्यग्दष्टि था। एक दिन यह गुरुका उपदेश सुनकर घर जा रहा था कि रास्तेमे एक घायरु वैरुको पीडासे छटपटाते हुए देखा। सेठने दया कर उसके कानमें णमोकार मन्त्र सुनाया, जिसके प्रभावसे मरकर वह वैल इसी नगरके राजाका ट्रपमघ्वज नामका पुत्र हुआ। समय पाकर जब वह वडा हुआ तो एक दिन हाथी-पर सवार होकर वह नगर-परिश्चमणको चला। मार्गमे जब राजाका हाथी उस वैलके मरनेके स्थानपर पहुंचा तो उस राजाको अपने पूर्वभव-का स्मरण हो आया तथा अपने उपकारीका पता लगानेके लिए उसने एक विद्याल जिनालय वनवाया, जिसमे एक वैलके कानमे एक व्यक्ति णमोकार मन्त्र सुनाते हुए अकित किया गया। उस वैलके पास एक पहरे-दारको नियुक्त कर दिया तथा उस पहरेदारको समफा दिया कि जो कोई इस वैलके पास आकर आश्चर्य प्रकट करे, उसे दरवारमे ले आना।

एक दिन उस नवीन जिनालयके दर्शन करने सेठ पद्मरुचि आया और पत्थरके उस वैलके पास णमोकार मन्त्र सुनाती हुई प्रस्तर-पूर्ति अकित देखकर आश्चर्यान्वित हुआ। वह सोचने लगा कि यह मेरी आजसे २५ वर्ष पहलेकी घटना यहाँ कैसे अकित की गयी है। इसमे रहस्य है, इस प्रकार विचार करता हुआ आश्चर्य प्रकट करने लगा। पहरेदारने जब सेठको आश्चर्यमें पडा देखा तो वह उसे पकडकर राजाके पास लेग्या।

राजा---सेठजी ! आपने उस प्रम्तर-मूर्तिको देखकर आश्चर्य क्यो प्रकट किया ?

#### 

राजा - "सेठजी । आज मैं अपने उपकारीको पाकर घन्य हो गया। आपकी कृपासे ही मै राजा हुआ हूँ। आपने मुक्ते दया कर णमोकार मन्त्र सूनाया जिसके पूण्यके प्रभावसे मेरी तिर्यंच जाति छूट गयी तथा मनुष्य पर्याय और उत्तम कूलकी प्राप्ति हुई। अब मैं आत्मकल्याएा करना चाहता हूँ। मैंने आपका पता लगानेके लिए ही जिनालयमे वह प्रस्तर-मूर्ति अकित करायी थी। कृपया आप इम राज्यभारको ग्रहए करें और मूक्ते आत्मकल्याणका अवसर दें। अब मैं इस मायाजालमे एक क्षण भी नही रहना चाहता हूँ।" इतना कहकर राजाने सेठके मस्तकपर स्वय ही राजमुकूट पहना दिया तथा राज्यतिलक कर दिगम्बर दीक्षा धारण की। वह कठोर तपक्चरण करता हुआ णमोकार मन्त्रकी साधना करने लगा और अन्तिम समयमें सल्लेखना धारए। कर प्राण त्याग दिये, जिससे वह सूग्रीव हुआ है। सेठ पद्मरुचिने अन्तिम समयमे सल्लेखना घारण की तथा णमोकार मन्त्रकी साधना की, जिससे उनका जीव महाराज रामचन्द्र हुआ है। इस णमोकार मन्त्रमे पाप मिटाने और पुण्य वढानेकी अपूर्व शक्ति है । केवली मुनिराजके द्वारा इस प्रकार णमोकार मन्त्रकी महिमाको सुनकर विभीषण, रामचन्द्र, लक्ष्मण और भरत आदि सभी-को अत्यन्त प्रसन्नता हुई।

र्णमोकार मन्त्रके स्मरणसे बन्दरने भी आत्मकल्याण किया है। कहा जाता है कि अर्घपृतक एक वन्दरको मुनिराजने दया कर णमोकार मन्त्र सुनाया। उस वन्दरने भी सक्तिभावपूर्वक रणमोकार मन्त्र सुना, जिसके प्रमावसे वह चित्रांगद नामका देव हुआ। चित्रागदके जीवने च्युत होकर मानव पर्याय प्राप्त की और अपना वास्तविक कल्याण किया।

तीसरी कथामे वताया गया है कि काशीके राजाकी लडकीका नाम सुलोचनाथा । यह जैनघर्ममे अत्यन्न अनुरक्त थी । वह सतत विद्याभ्यासमे लीन रहती थी । अत उसके पिताने अपने मित्रकी कन्याके साथ उसे रख दिया। दोनो मखियां वढे प्रेमके साथ विद्याभ्यास करने लगीं। सुलो-चनाकी इस सखीका नाम विन्व्यश्री था। एक दिन विन्व्यश्री फूल तोडने वगीचेमे गयी, वहां एक सौंपने उसे काट लिया, जिससे वह मूच्छित होकर गिर पडी। सुन्ठोचनाने उसे एामोकार मन्त्र सुनाया, जिसके प्रभावसे वह मरकर गंगादेवी हुई तथा सुखपूर्वक जीवन व्यतीत करने लगी। कहा है –

> महामन्त्र को सुळोचना से विन्ध्यश्री ने जब पाया। भक्ति-माव से उसने पायी गंगा देवी की काया॥ क्यों न कहेगा अकथनीय है नमस्कार महिमा मारी। उसे भजेगा सतत नेम से वन जावेगा सुखकारी॥

चौथी कथामे आया है कि चारुदत्तने एक अर्द्धदम्घ पुरुषको, जिसे एक संन्यासीने घोखा देकर रसायन निकालनेके लिए कुएँमे ढाल दिया था और जिसका आधा शरीर वर्षोंसे उस अन्धकूपमें रहनेके कारण जल गया था, जिससे उसमे चलने-फिरनेकी भी शक्ति नहीं थी, जिसके प्राएगोका अन्त ही होना चाहता था, उसे चारुदत्तने णमोकार मन्त्र सुनाया। अन्तिम समयमे इस महामन्त्रके श्रवरामात्रसे उसकी आत्मामें इतनी विशुद्धि आयी जिससे वह प्रथम स्वर्गमे देव हुआ। आगे इसी कया-मे वतलाया गया है कि चारुदत्तने एक मरणासन्न वकरेको भी एमोकार मन्त्र सुनाया, जिससे वह वकरेका जीव भी स्वर्गमे देव हुआ।

पुण्यास्रव-कथाकोषकी एक कथामे बतलाया गया है कि कीचडमें फँसी हुई हथिनी णमोकार मन्त्रके श्रवरणसे उत्तम मानव पर्यायको प्राप्त हुई। कहा गया है कि गुणवतीका जीव अनेक पर्यायोको घारण करनेके परचात् एक वार हथिनी हुआ। एक दिन वह हथिनी कीचडमें फँस गयी और उसका प्राणान्त होने लगा। इसी वीच सुरंग नामका विद्याधर आया और उसने हथिनीको रामोकार मन्त्र सुनाया; जिसके प्रमावसे वह मरकर नन्दवती कन्या हुई और पश्चात् सीताके समान सती-साघ्वी नारी हुई। महामन्त्रका प्रभाव अद्भुत है। कहा गया है --

> हथिनी की काया से कैसे हुई सती सीता नारी । जिसने नारी युग में पायी पातिव्रत पदवी भारी ॥ नमस्कार ही महामन्त्र हैं भव सागर की नैया ।

सदा मजोगे पार करेगा यन पतवार खिवैया ॥

पार्क्वपुरारणमे वताया गया है कि भगवान् पार्क्वनायने अपनी छद्मस्य अवस्थामे जलते हुए नाग-नागिनीको णमोकार महामन्त्रका उपदेश दिया, जिसके प्रभावसे वे घरऐोन्द्र और पद्मावती हुए । इसी प्रकार जीवन्घर स्वामोने कुत्तेको णमोकार महामन्त्र सुनाया था, जिसके प्रभावसे कुत्ता स्वर्गमे देव हुआ। आराधना-कथाकोशमे इस महामन्त्रके माहात्म्यकी कथाका वर्णन करते हुए कहा है कि चम्पानगरीके सेठ वृषभदत्तके यहाँ एक ग्वाला नौकर था। एक दिन वह वनसे अपने घर आ रहा था। शीतकालका समय था, कडाकेकी सर्दी पड रही थी। उसे रास्तेमे ऋद्धिघारी मुनिके दर्शन हुए, जो एक शिलातलपर बैठकर घ्यान कर रहे थे। ग्वालेको मुनिराजके ऊपर दया आयी और घर जाकर अपनी पत्नीसहित लौट आया तथा मुनिराजकी वैयावृत्ति करने लगा। प्रात काल होनेपर मुनिराजका घ्यान भंग हुआ और ग्वालेको निकट भव्य समझ-कर उसे णमोकार मन्त्रका उपदेश दिया। अव तो उस ग्वालेका यह नियम वन गया कि वह प्रत्येक कार्यके प्रारम्भ करनेपर सुमोकर मन्त्रका नौ बार उच्चारण करता । एक दिन वह भैस चरानेके लिए गया था । भैसें नदीमे कुदकर उस पार जाने लगी, अत ग्वाला उन्हें लौटानेके लिए अपने नियमानुसार णमोकार मन्त्र पढकर नदीमे कूद पडा। पेटमें एक नुकीली लकडी चुभ जानेसे उसका प्राणान्त हो गया और णमोकार मन्त्रके प्रभावसे उसी सेठके यहाँ सुदर्शन नामका पुत्र हुआ । सुदर्शनने उसी भवसे निर्वाण प्राप्त किया । अत कथाके अन्तमे कहा गया है -

१९६ मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

"इत्थ ज्ञात्वा महामन्यैः कर्त्तन्य परया सुदा।

सारपद्धनमस्कार-विश्वासः शर्मदः सताम् ।।"

अर्थात् णमोकार मन्त्रका विश्वास सभी प्रकारके सुखोंको देनेवाला है। जो व्यक्ति श्रद्धापूर्वक इस महामन्त्रका उच्चारण, स्मरण या चिन्तन करता है, उसके सभी कार्य सिद्ध हो जाते हैं।

इस महामन्त्रकी महत्ता वतलानेवाली एक कथा टढसूर्य चोरकी भी इसी कथाकोशमे आयी है। वताया गया है कि उज्जयिनी नगरीमे एक दिन वसन्तोत्सवके समय घनपाल राजाकी रानी बहुमुल्य हार पहनकर वनविहारके लिए जा रही थी। जव उसके हारपर वनन्तसेना वेश्याकी दृष्टि पडी तो वह उसपर मोहित हो गयी और अपने प्रेमी टउसूर्यसे कहने लगी कि इस हारके बिना तो मेरा जीवित रहना सम्भव नहीं। अत किसी भी तरह हो, इस हारको ले आना चाहिए । दृढसूर्य राज-महलमे गया और उस हारको चुराकर ज्यो ही निकला, त्यो ही पकड लिया गया। दृढसूर्य फाँसीपर लटकाया जा चुका था, पर अभी उसके शरीरमे प्राण अवशेष थे। संयोगवश उसी मार्गसे घनदत्त सेठ जा रहा था । इढ़सूर्यने उससे पानी पिलानेको कहा । सेठने उत्तर दिया – ''मेरे गुरुने मुफे रामोकार मन्त्र दिया है। अत मैं जवतक पानी लाता हूँ, तुम इसे स्मरण रखो।'' इस प्रकार दृढसूर्यको णमोकार मन्त्र सिखलाकर घनदत्त पानी लेने चला गया। हढसूर्यने णमोकार मन्त्रका जोर-जोरसे उच्चारण आरम्भ किया । आयु पूर्रण होनेसे उस चोरका मरण हो गया और वह णमोकार मन्त्रके प्रभावसे सौधर्म स्वर्गमे देव हुआ।

जम्बूम्वामी-चरितमे आया है कि सेठ अर्हद्दासका अनुज सप्तव्यसनोमे आसक्त था। एक वार यह जुएमे बहुत सा घन हार गया और इस घनको न दे सकनेके कारण दूसरे जुआरीने इसे मार-मारकर अघमरा कर दिया। अर्हद्दासने अन्त समयमे णमोकार मन्त्र सुनाया,जिसके प्रभावसे वह यक्ष हुआ। इस प्रकार णमोकार मन्त्रके प्रभावसे अगणित व्यसनी और पापी व्यक्तियोने

1

अपना सुघार किया है तथा वे सद्गतिको प्राप्त हुए हैं। इस महामन्त्रकी आराघना करनेवाले व्यक्तिको भूत, पिशाच और व्यन्तर आदिकी किसी भी प्रकारकी बाधा नही हो सकती है। घन्यकुमार-चरितकी सुभौम चक्रवर्तीकी निम्न कथासे यह वात सिद्ध हो जायेगी।

आठवें चक्रवर्ती सूभौमके रसोइयेका नास जयसेन था। एक दिन भोजनके समय इस पाचकने चक्रवर्तीके आगे गरम-गरम खीर परोस दी । गरम खीरसे चक्रवर्तीका मुँह जलने लगा, जिससे क्रोधमे अक्षर खीरके रखे हएवरतनको उस पाचकके सिरपर पटक दिया; जिससे उमका सिर जल गया । वह इस कष्टसे मरकर लवणसमूद्रमे व्यन्तर देव हुआ । जव उसने अवधिज्ञानसे अपने पूर्वभवकी जानकारी प्राप्त की तो उसे चक्रवर्तीके ठपर वडा क्रोघआया । प्रतिहिसाकी भावनासे उसका गरीरजलने लगा । अतः वह तपस्वीका वेप वनाकर चन्नवर्तीके यहाँ पहुँचा । उसके हाथमे कुछ मधूर और सुन्दर फल थे। उसने उन फलोको चक्रवर्तीको दिया, वह फल खाकर वहूत प्रसन्न हुआ । उन्होंने उस तापससे कहा-"महाराज, ये फल अत्यन्त मधुर और स्वादिष्ट हैं। आप इन्हें कहाँसे लाये हैं और ये कहाँ मिलेंगे'' । तापसरूपधारी व्यन्तरदेवने कहा - ''समुद्रके वीचमे एक छोटा-सा टापू है । मैं वही निवास करता हूँ । यदि आप मुझगरीवपर कृपा कर मेरे घर पधारें तो ऐमे अनेक फल भेंट करूं।'' चक्रवर्ती जिह्वाके लोभमे फँसकर व्यन्तरके भाँसेमे आ गये और उसके साथ चल दिये। जव व्यन्तर समुद्रके वीचमे पहुँचा तव वह अपने प्रकृत रूपमे प्रकट होकर लाल-लाल आंखें कर वोला – ''दुष्ट, जानता है, मैं तुफे यहाँ क्यो लाया हूँ। मैं ही तेरे उस पाचकका जीव हूँ, जिसे तूने निर्दयतापूर्वक मार डाला था । अभिमानसदा किसीका नही रहता । मैं तुमे उसीका वदला चुकानेके लिए लाया हूँ।'' व्यन्तरके इन वचनोको सुनकर चक्रवर्ती भयभीत हुआ और मन-ही-मन णमोकार मन्त्रका घ्यान करने लगा। इस महामन्त्रके सामर्थ्यके समक्ष उस व्यन्तरकी शक्ति काम नहीं कर सकी । अत उस व्यन्तरने पून चक्र-

वर्तीसे कहा - ''यदि आप अपने प्राणोकी रक्षा चाहते हैं तो पानीमे णमोकार मन्त्रको लिखकर उसे पैरके अँगूठेसे मिटा दें। मैं इसी शर्तके अपर आपको जीवित छोड सकता हूँ। अन्यथा आपका मरण निश्चित है।'' प्राणरक्षःके लिए मनुष्यको भले-बुरेका विचार नही रहता, यही दशा चकवर्तीकी हुई । व्यन्तरदेवके कथनानुसार उसने णमोकार मन्त्रको लिखकर पैरके अँगूठेसे मिटा दिया । उनके उक्त किया सम्पन्न करते ही, व्यन्तरने उन्हे मारकर समुद्रमे फेंकदिया। क्योकि इस कृत्यके पूर्व वह णमोकार मन्त्रके श्रद्धानीको मारनेका साहसनही कर सकता था। यतः उस समय जिन शासनदेव उस व्यन्तरके इस अन्यायको रोक सकते थे; किन्त्र णनोकार मन्त्रके मिटा देनेसे व्यन्तरदेवने समभ लियाकि यह धर्म-द्वेषी है, भगवान्का भक्त नहीं । श्रद्धा या अट्ट विश्वास इसमे नहीं है। अत. उस व्यन्तरने उसे मार डाला । णमोकार मन्त्रके अपमानके कारए उसे सप्तम नरककी प्राति हुई । जो व्यक्ति णमोकार मन्त्रके दृढ ज्ञानी हैं, उनकी आत्मामे इतनी अधिक शक्ति उत्पन्न हो जाती है, जिससे भूत,प्रेत, पिशाच आदि उनका वाल भी वाँका नही कर पाते। आत्मस्वरूप इस मन्त्रका श्रद्धान ससारसे पार उतारनेवाला हैतथा सम्यग्दर्शनकी उत्पत्तिका प्रधान हेतू है । शान्ति, सूख और समताका कारण यही महामन्त्र है ।

रवेताम्वर घर्मकथासाहित्यमे भी इस महामन्त्रके सम्वन्घमे अनेक कथाएँ उपलव्व होती हैं। कथारत्नकोपमे श्रीदेव नृपतिके कथानकमे इस महामन्त्र-की गहत्ता वतलायी गयी है। णमोकार मन्त्रके एक अक्षर या एकपदके उच्चारणमात्रसे जन्म-जन्मान्तरके संचित पाप नष्टहो जाते हैं। जिस प्रकार सूर्यके उदय होनेसे अन्धकार नष्ट हो जाता है, कमलश्री वृद्धिगत होने लगती है, उसी प्रकार इस महामन्त्रकी श्राराधनासे पाप तिमिर लुप्त हो जाते है और पुण्यश्री बढ़ती है। मनुष्योकी तो वात ही क्या तिर्यंच, भील-भीलनी, नीच चाण्डाल आदि इस महामन्त्रके प्रभावसे मरकर स्वर्गमें देव हुए और वहाँसे चयकर मनुष्यकी पर्याय प्राप्त होकर निर्वाण प्राप्त किया मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन १९९

है। स्त्रीलिंगका छेद और समाधिमरणकी सफलता इसी मन्त्रकी घारणापर निर्भर है।

कथासाहित्यमे एक भील-भीलनीकी कथा आयी है, जिसमे बताया गया है कि पुष्करावर्त द्वीपके भरत क्षेत्रमे सिद्धकूट नामका नगर है । उसमे एक दिन ज्ञान्त तपस्वी वीतरागी सुव्रत नामके आचार्य पघारे। वर्षाऋतु आरम्म हो जानेके कारण चातुर्मास उन्होने वही ग्रहण किया । एक दिन मुनिराज घ्यानस्थ थे कि भील-भीलनी दम्पति वहाँ आये । मुनिराजका दर्शन करते ही उनका चिरसचित पाप नष्ट हो गया, उनके मनमे अपूर्व प्रसन्नता हुई और दोनो मुनिराजका घर्मोपदेश सुननेके लिए वहीपर ठहर गये । जब मुनिराजका घ्यान टूटा तो उन्होंने भील-भीलनीको नमस्कार करते हुए देखा । महाराजने घर्मबुंद्धिको आशीर्वाद दिया । आशीर्वाद प्राप्त कर वे दोनो अत्यन्त आह्लादित हुए और हाथ जोड़कर कहने लगे – प्रभो ! हमे कुछ घर्मोपदेश दीजिए । मुनिराजने णमोकार मन्त्र उनको सिखलाया, उन दोनोने भक्ति-भावपूर्वक णमोकार मन्त्रका जाप आरम्भ किया । श्रद्धापूर्वक सर्वदा त्रिकाल इस महामन्त्रका जाप करने लगे । भीलने मृत्युके समय भी भक्ति-भावपूर्वक इस महामन्त्रकी आराघना की, जिससे वह मरकर राजपुत्र हुआ । भीलनीने भी सुगति पायी ।

आगे वतलाया गया है कि जम्बूद्वीपके भरतक्षेत्रमे मणिमन्दिर नामका नगर था । उस नगरके निवासी अत्यन्त घर्मात्मा, दानपरायण, गुएाग्राही और सत्पुरुष थे । इस नगरके राजाका नाम मृगाक था और इसकी रानीका नाम विजया । इन्ही दम्पतिका पुत्र णमोकार मन्त्रके प्रभावसे उस भीलका जीव हुआ । इस भवमे इसका नाम राजसिंह रखा गया । वडे होनेपर राजसिंह मन्त्री-पुत्रके साथ भ्रमणके लिए गया । रास्तेमे थककर एक वृक्षकी छायामे विश्राम करने लगा । इतनेमे एक पथिक उसी मार्गसे आया और राजपुत्रके पास बाकर विश्राम करने लगा । वात-चीतके सिलसिलेमें उसने बतलाया कि पद्मपुरमे पद्म नामक राजा रहता है, इसकी रत्नावती नामकी अनुपम सुन्दर पुत्री है। जब इसका विवाह सम्बन्ध ठीक हो रहा था, तब एक नटके नृत्यको देखकर उसे जाति-स्मरण हो गया, अत. उसने निश्चय किया कि जो मेरे पूर्वभवके वृत्तान्तको वतलायेगा, उसीके साप मैं विवाह कर्छंगी। अनेक देशोके राजपुत्र आये, पर सभी निराश होकर लौट गये। राजकुमारीके पूर्वभवके वृत्तान्तको कोई नही वतला सका। अब उस राजकुमारीने पुरुषका मुँह न्खना ही बन्द कर दिया है और वह एकान्त स्थानमे रहकर समय ब्यतीत करती है।

पथिककी उपयुंक्त वातोको सुनकर राजकुमारका आकर्षण राजकुमारी के प्रति हुआ और उसने मन-ही-मन उसके साथ विवाह करनेकी प्रतिज्ञा की । वहाँसे चलकर मार्गमे मन्त्री-पुत्र और राजकुमारने णमोकार मन्त्रके प्रभावकी कथाओका अध्ययन, मनन और चिन्तन किया, जिससे राजकुमारने अपने पूर्वभवके वृत्तान्तको अवगत कर लिया।पासमे रहनेवाली मणिके प्रभाव-से दोनो कुमारोंने स्त्रीवेष वनाया और राजकुमारीके पास पहुँचे। राजसिंहने राजकुमारोंके पूर्वभवका समस्त वृत्तान्त वतला दिया। तथा अपना वेष बदलकर वहाँतक आनेकी वात भी कह दी। राजकुमारी वपने पूर्वभवके पतिको पाकर बहुत प्रसन्न हुई। उसे मालूम हो गया कि गामोकार मन्त्रके माहात्म्यसे मैं भीलनीसे राजकुमारी हुई हूँ और यह भीलसे राजपुत्र। अतः हम दोनो पूर्वभवके पति-पत्नी हैं। उसने अपने पितासे मी यह सव वृत्तान्त कह दिया। राजाने रत्नावती और राजसिंहका विवाह कर दिया।

कुछ दिनो तक सासारिक भोग भोगनेके उपरान्त राजसिंह अपने पुत्र प्रतापसिंहको राजगद्दी देकर धर्मसाधनके लिए रानीके साथ वनमे चला गया। राजसिंह जब वीमार होकर मृत्यु-शय्यापर पड़ा जीवनकी अन्तिम घडियाँ गिन रहा था, उसी समय उसने जाते हुए एक मुनिको देखा और अपनी स्त्रीसे कहा कि भुवाप उस साधुको बुला लाइए। जव मुनिराज उसके पास आये तो राजसिंहने धर्मोपदेश सुननेकी इच्छा प्रकट की। मुनिराजने णमोकार मन्त्रका व्याख्यान किया और इसी महामन्त्रका जप करनेको कहा। समाधिमरण भी उसने घारण किया और आरम्भ-परिग्रहका त्याग कर इस महामन्त्रके चिन्तनमे लीन होकर प्राएा त्याग दिये; जिससे वह ब्रह्मलोकमे दस सागरकी आयुवाला एक भवावतारी देव हुआ। भीलनीके जीव राजकुमारीने भी एामोकार महामन्त्रके प्रभाव-से स्वर्गमे जन्म गहुएा किया।

क्षत्रचूडामडिमे णमोकारमन्त्रकी महत्त्वसूचक एक सुन्दर कया आयी है। इस कथामे वताया गया है कि एक वार कुछ ब्राह्मएा मिलकर कहीपर यज्ञ कर रहे थे कि एक कुत्तेने आकर उनकी हवन सामग्री जूठी कर दी। ब्राह्मएगोने कुद्ध हो उस कुत्तेको इतना मारा कि वह कण्ठगत प्राण हो गया। सयोगसे महाराज सत्येन्द्रके पुत्र जीवन्घरकुमार उघर आ निकले, उन्होने कुत्तेको मरते हुए देखकर उसे णमोकारमन्त्र सुनाया। मन्त्रके प्रभावसे कुत्ता मरकर यक्ष जातिका इन्द्र हुआ। अवविज्ञानसे अपने उपकारीका स्मरण कर वह कुमार जीवन्घरके पास आया और नाना प्रकारसे उनकी स्तुति-प्रज्ञसा कर उन्हे इच्छित रूप वनाने और गानेकी विद्या देकर अपने स्थानपर चला गया।

इस अ।ख्यानसे स्पष्ट है कि कुत्ता भी इस महामन्त्रके प्रभावसे देवेन्द्र हो सकता है, फिर मनुष्य जातिकी वात ही क्या ?

इस प्रकार श्वेताम्वर कथासाहित्यमे ऐसी अनेक कथाएँ आयी है, जिनमे इस महामन्त्रके घ्यान, स्मरण, उच्चारण और जपका अद्मुत फल फरू-प्राप्तिके वताया गया है। जो व्यक्ति भावसहित इम मन्त्रका अनुष्ठान करता है, वह अवश्य अपना कल्याण कर आधुनिक उढाहरण लेता है। सासारिक समस्त विभूतियाँ उसके चरणो-मे लोटती हैं। वर्तमानमे भी श्रद्धापूर्वक रणमोकार मन्त्रके जापसे अनेक व्यक्तियोंको अलौकिक सिद्धि प्राप्त हुई है। आनेवाली आपत्तियाँ इस महामन्त्रकी कृपासे दूर हो गयी हैं।

यहाँ दो-चार उदाहरण दिये जाते हैं। इस मन्त्रके दृढ श्रद्धानसे

जखौरा ( फाँसी ) निवासी अव्दुल रज्जाक नामक मुसलमानकी सारी विपत्तियाँ दूर हो गयी थी। उसने अपना एक पत्र जैनदर्शन वर्ष ३ अक ५-६ पृ० ३१ मे प्रकाशित कराया है। वहाँसे इस पत्रको ज्योका त्यो उद्धृत किया जाता है। पत्र इस प्रकार है - "मैं ज्यादातर देखता या सुनता हूँ कि हमारे जैन भाई धर्मकी ओर घ्यान नही देते । और जो योडा-वहूत कहने-सुननेको देते भी हैं तो सामायिक और रामोकार-मन्त्रके प्रकाश-से अनभिज्ञ हैं। यानी अमीतक वे इसके महत्त्वको नही सममते हैं। रात-दिन शास्त्रोका स्वाघ्याय करते हुए भी अन्वकारकी ओर वढते जा रहे हैं। अगर उनसे कहा जाये कि भाई, सामायिक और णमोकार मन्त्र आत्माको शान्ति पैदा करनेवाला और आये हुए दु खोको टालनेवाला है, तो वे इस तरहसे जवाव देते हैं कि यह णमोकार मन्त्र तो हमारे यहकि छोटे-छोटे वच्चे जानते हैं। इसको आप क्या बताते हैं, लेकिन मुझे अफसोसके साय लिखना पडता है, कि उन्होने सिर्फ दिखानेकी गरजसे मन्त्रको रट लिया है । उसपर उनका टढ विश्वास न हुआ और न वे उसके महत्त्वको ही समभे। मैं दावेके साथ कहता हूँ कि इस मन्त्रपर श्रद्धा रखनेवाला हर मुसीवतसे वच सकता है। क्योकि मेरे ऊपर ये वातें वीत चुकी हैं।

मेरा नियम है कि जब मैं रातको सोता हूँ तो णमोकार मन्त्रको पढता हुआ सो जाता हूँ। एक मरतवे जाड़ेकी रातका जिक है कि मेरे साथ चारपाईपर एक वडा सौंप लेटा रहा, पर मुझे उसकी खबर नहीं। स्वप्नमे जरूर ऐसा मालूम हुआ जैसे कोई कह रहा हो कि उठ सौंप है। मैं दो-चार मरतवे उठा मी और उठकर लालटेन जलाकर नीचे-ऊपर देखकर फिर लेट गया लेकिन मन्त्रके प्रमावसे जिस और सौंप लेटा था, उघरसे एक मरतवा भी नहीं उठा। जब सुवह हुआ, मैं उठा और चाहा कि विस्तर लपेट लूँ, तो क्या देखता हूँ कि वडा मोटा सौंप लेटा हुआ है। मैंने जो पल्ली खीची तो वह कट उठ वैठा और पल्लीके सहारे नीचे उतरकर अपने रास्ते चला गया। मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन २०३

दूसरे अभी दो-तीन माहका जिकर है कि जब मेरी बिरादरीवालोको मालूम हआ कि मैं जैन मत पालने लगा हूँ, तो उन्होने एक सभा की, उसमे मुर्फे वूलाया गया। मे जखौरासे फॉंमी जाकर समामे शामिल हआ। हर एकने अपनी-अपनी रायके अनुसार बहुत कुछ कहा-सुना और बहत-से सवाल पैदा किये, जिनका कि में जवाब भी देता गया। बहुत-से महाशयोने यह भी कहा कि ऐसे आदमीको मार डालना ठीक है, लेकिन अपने धर्मसे दूसरे धर्ममे न जाने पावे । इस तरह जिसके दिलमे जो वात आयी, कही । अन्तमे सब लोग अपने-अपने घर चले गये और मैं भी अपने कमरेमे चला आया। क्योकि मैं जव अपने माता-पिताके घर आता हँ तो एक-दूसरे कमरेमे ठहरता हूँ और अपने हाथसे भोजन पकाकर खाता है। उनके हाथका बनाया हुआ भोजन नहीं खाता। जब शामका समय हआ – यानी सूर्य अस्त होने लगा तो मैंने सामायिक करना आरम्भ किया और सामायिकसे निश्चिन्त होकर जब आँखें खोलीं तो देखता ह कि एक बडा साँप मेरे आस-पास चक्कर लगा रहा है और दरवाजे-पर एक वरतन रखा हुआ मिला, जिससे मालूम हुआ कि कोई इसमे बन्द करके यहाँ छोड गया है । छोडनेवालेकी नीयत एकमात्र मुफे हानि पहुंचानेकी थी ।

लेकिन उस सौंपने मुफे कोई नुकसान नही पहुंचाया। मैं वहाँसे डरकर आया और लोगोसे पूछा कि यह काम किसने किया है, परन्तु कोई पता न लगा। दूसरे दिन सामायिक समय जब साँपने पासवाले पडोसीके बच्चेको ढेंस लिया तव वह रोया और कहने लगा कि हाय मैंने बुरा किया कि दूसरेके वास्ते चार आने पैसे देकर वह साँप लाया था, उसने मेरे वच्चेको काट लिया। तव मुझे पता चला, बच्चेका इलाज हुआ, मैं भी इलाज करानेमे सना रहा, परन्तु कोई लाभ नही हुआ। वह बच्चा मर गया। उसके १५ दिन बाद वह आदमी भी मर गया, उसके वही एक बच्चा था। देखिए सामायिक और णमोकार मन्त्र कितना जवरदस्त खम्भ है कि आगे आया हुआ काल प्रेमका बरताव करता हुआ चला गया। इस मन्त्रके ऊपर हढ़ श्रद्धान होना चाहिए । इसके प्रतापसे सभी कार्य सिद्ध होते हैं ।''

इस महामन्त्रके प्रभावकी निम्न घटना पूज्य भगतजी प्यारेलालजी, वेलगछिया कलकत्ता निवासीने सुनायी है। घटना इस प्रकार है कि एक वार कलकत्ता निवासी स्व० बलदेवदासजीके पिता स्व० श्रीमान् सेठ दयाचन्दजी, भगतजी सा० तया और भी कलकत्तेके चार-छह आदमी थूबौनजीकी यात्राके लिए गये । जब यात्रासे वापस लौटने लगे तो मार्गमे रात हो गयी, जंगली रास्ता या और चोर-डाकूओका भय था। अँधेरा होनेसे मार्ग भी नही सुमता था, कि किघर जायें और किस प्रकार स्टेशन पहुंचे। सभी लोग घबरा गये। सभीके मनमे भय और आतक व्याप्त था। मार्ग दिखाई न पडनेसे एक स्थानपर वैठ गये । भगतजी साहबने उन सवसे कहा कि अब घवरानेसे कुछ नही होगा, णमोकार मन्त्रका स्मरण ही इस सकटको टाल सकता है। अत<sup>,</sup> स्वय भगतजी सा० ने तथा अन्य स<sup>ब</sup> लोगोने समोकारका घ्यान किया। इस मन्त्रके आधा घण्टा तक ध्यान करनेके उपरान्त एक आदमी वहाँ आया और कहने लगा कि आप लोग मार्ग भूल गये हैं, मेरे पीछे-पीछे चले आइए, मैं आप लोगोको स्टेशन पहुंचा दूँगा। अन्यया यह जंगल ऐसा है कि आप महीनो इसमे भटक सकते है। अत वह आदमी अ।गे-आगे चलने लगा और सब यात्री पीछे-पीछे । जव स्टेशनके निकट पहुंचे और स्टेशनका प्रकाश दिखलाई पडने लगा तो उस उपकारी व्यक्तिकी इसलिए तलाश की जाने लगी कि उसे कुछ पारिश्रमिक दे दिया जाये । पर यह अत्यन्त आश्चयंको वात हु<sup>ई</sup> कि उसका तलाश करनेपर भी पता नही चला । सभी लोग अचम्भित थे, आखिर वह उपकारी व्यक्ति कौनथा, जो स्टेशन तक छोडकर चला गया। अन्तमे लोगोने निश्चय किया कि 'एामोकार मन्त्रके स्मरणके प्रभावसे किसी रक्षकदेवने ही उनकी यह सहायता की। एक वात यह भी कि वह व्यक्ति

7

1

पास नहीं रहता था, आगे-आगे दूर-दूर ही चल रहा था कि आप लोग मेरे ऊपर अविश्वास मत कीजिए । मैं आपका सेवक और हितैषी हूँ। अत यह लोगोको निश्चय हो गया कि णमोकार मन्त्रके प्रभावसे किसी यक्षने इस प्रकारका कार्य किया है। यक्षके लिए इस प्रकारका कार्य करना असम्भव नही है।

पूज्य भगतजी सा० से यह भी मालूम हुआ कि णमोकार मन्त्रकी आराधनासे कई अवसरोपर उन्होने चमत्कारपूर्ण कार्य सिद्ध किये हैं। उनके सम्पर्कमे आनेवाले कई जैनेतरोने इम मन्त्रकी साधनासे अपनी मनोकामनाओको सिद्ध किया है। मैंने स्वय उनके एक सिन्धी भक्तको देखा है जो एगमोकार मन्त्रका श्रद्धानी है।

पूज्य वावा भागीरथ वर्णी सन् १९३७-३८ मे श्री स्याद्वाद महाविद्या-लय काशोमे पधारे हुएथे। वावाजी को णमोकार मन्त्रपर वडी भारी श्रद्धा थी। श्रीछेदीलालजीके मन्दिरमे वावाजी रहतेथे। जाडेके दिन थे, वावाजी धूपमे बैठकर छतके ऊपर स्वाघ्याय करते रहते थे। एक लगूर कई दिनो तक वहाँ आता रहा। वावाजी जसे वगलमे वैठाकर णमोकार मन्त्र सुनाते रहे। यह लगूर भी आधा घण्टे तक वावाजीके पास बैठता रहा। यह त्रम दस-पाँच दिन तक चला। लडकोने वावाजीसे कहा→''महाराज, यह चचल जातिका प्राणी है, इसका क्या विञ्वाम, यह आपको किसी दिन काट लेगा।'' पर वावाजी कहते रहे ''भय्या, ये तिर्यंच जातिके प्राणी णमोकार मन्त्रके लिए लालायित हैं, ये अपना कल्याएा करना चाहते हैं। हमे इनका उपकार करना है।'' एक दिन प्रतिदिनवाला लगूर न आकर दूसरा आया और उसने वावाजीको काट लिया, इसपर भी वावाजी उसे एामो-कार मन्त्र सुनाते रहे, परवह उन्हे काटकर भाग गया। पूज्य वावाजीको इस महामन्त्रपर वडी भारी श्रद्धा थी और वह इसका उपदेश सभीको देते थे। एक सज्जन हथुआ मिलमे कार्य करते हैं, उनका नामललितप्रसादजी

है। वह होम्योपैथिक औषधका वितरण भी करते हैं। एामोकारमन्त्रपर

उन्हें वडी भारी श्रद्धा है। वह विच्छू, ततैया, हड्ढा आदिके विषको इस मन्त्र द्वारा ही उतार देते हैं। उसी मिलने कई व्यक्तियोंने वतलाया कि विच्छूका जहर इन्होने कई बार णमोकार मन्त्र-द्वारा उतारा है। यो तो वह भगवान्के भक्त भी हैं; प्रतिदिन भगवान्की नियमित रूपसे पूजा करते हैं। किन्तू णमोकार मन्त्रपर उनका वड़ा भारी विश्वास है।

भरत हा किन्तु णमाकार मन्त्रपर उनका वड़ा मारा विस्यात हा प्राचीन और आधुनिक अनेक उदाहरएाइस प्रकारके विद्यमान हैं, जिनके आधारपर यह कहा जा सकता है कि एामोकार मन्त्रकी आराधना सभी प्रकारके अरिष्ट दूर हो जाते हैं और सभी

समा प्रकारफ जारह दूर हा जात हु गार एक अभिलापाएँ पूर्ण होती हैं। इस मन्त्रके जापसे पुत्रार्थी पुत्र, घनार्थी घन और कीति-अर्थी कीति प्राप्त करते हैं। यह समस्त प्रकारकी ग्रह-

इप्ट-साधक भौर अनिष्ट निवारक णमोकार मन्त्र

वाधाओको तथा भूत-पिशाचादि व्यन्तरोंकी पीडाओंको दूर करनेवाला है। 'मन्त्रशास्त्र और णमोकारमन्त्र' शीर्षकमे पहले कहा जा चुका है कि इसी महासमुद्रसे समस्त मन्योकी उत्पत्तिहुई है तथा उन मन्त्रोके जाप-ढारा किन-किन अभीष्ट कार्योको सिद्ध किया जा सकता है। जब इस महामन्त्रके घ्यानसे आत्मा निर्वाणपद प्राप्त कर सकता है, तव तुच्छ सासारिक कार्योंको क्या गणना ? ये तो आनुपंगिक रूपसे अपने-आप सिद्ध हो जाते हैं। 'तिलोयपण्णत्ति' के प्रथम अधिकारमें पचपरमेष्ठीके नमस्कारको समस्त विघ्न-वाधाओको दूर करनेवाला, ज्ञानावरएगादि द्रव्यकर्म, राग-द्वेपादि भावकर्म एवं शरीरादि नौ कर्मोंको नाश करने-वाला वताया है। समस्त पापका नाशक होनेके काररा यह इष्टसाधक और अनिष्टविनाशक है। क्योकि तीव्र पापोदयसे ही कार्यमे विघ्न उत्पन्न होते हैं तथा कार्य सिद्ध नही होता है। अत पापविनाशक मगलवाक्य होनेसे ही यह इष्टसाधक है। वताया गया है --

> अव्मंतरदृब्वमछं जीवपदेसे णिबद्धमिदि रेहो । भावमछं णादब्व अणाण दंसणादि परिणामो ।।

अहवा वहुभेयगयं णाणावरणादिदन्वभावमछदेहा। ताहं गालेइ पुढ जदो तदो मंगलं भणिदं॥ अहवा मग सुक्खं लादिहु गेण्हेदि मंगलं तम्डा । एदेण कज्जसिद्धि मंगइ गच्छेदि गथकत्तारो ।। पावं मलंति अण्णइ उवचारसरूषएण जीवाणं।

तं मालेदि विणास जेदि त्ति भणंति मंगलं केइ ॥ अर्थात् - ज्ञानावरणादि कर्मरूपी पापरज जीवोके प्रदेशोके साथ सम्बद्ध होनेके कारण आभ्यन्तर द्रव्यमल हैं तथा अज्ञान, अदर्शन आदि जीवके परिणाम भावमल हैं । अथवा ज्ञानावरणादि द्रव्यमलके और इस द्रव्यमलसे उत्पन्न परिणाम स्वरूप भावमलके अनेक भेद हैं । इन्हें यह णमोकार मन्त्र गलाता है, नष्ट करता है, इसलिए इसे मगल कहा गया है अथवा यह मंग अर्थात् सुखको लाता है, इसलिए इसे मगल कहा गया है अथवा यह मंग अर्थात् सुखको लाता है, इसलिए इसे मगल कहा जाता है । इष्ट-साधक और अनिष्ट-विनाशक होनेके कारण समस्त कार्थोका आरम्भ इस मन्त्रके मगल पाठके अनन्तर ही किया जाता है । अत यह श्रेष्ठ मगल है । जीवोके पापको उपचारसे मल कहा जाता है, यह णमोकार मन्त्र इस पापका नाश करता है, जिससे अनिष्ट बाधाओका विनाश होता है और इष्ट कार्य सिद्ध होते हैं ।

यह णमोकार मन्त्र समस्त हितोको सिद्ध करनेवाला है इस कारण इसे सर्वोत्कृप्ट भाव-मगल कहा गया है। 'मङ्ग्यते साध्यते हितमनेनेति मंगलम्' इस व्युत्पत्तिके अनुमार इसके ढारा समस्त अमीष्ट कार्योंकी सिद्धि होती है। इसमे इस प्रकारकी शक्ति वर्तमान है, जिसमें इसके स्मरणसे आत्मिक गुणोकी उपलव्धि सहजमे हो जाती है। यह मन्त्र रत्तत्रयधर्म तथा उत्तम क्षमा, मार्दव, आर्जव आदि दस धर्मोंको आत्मामे उत्पन्न करता है अत. ''मड्न धर्म लातीति मङ्गरुम्'' यह व्युत्पत्ति की जाती है।

णमोकार मन्त्रका भावपूर्वक उच्चारण संसारके चक्रको दूर करनेवाला है, तथा संवर और निर्जराके द्वारा आत्मस्वरूपको प्राप्त करनेवाला है। आचार्योंने इसी कारण वताया है कि ''मं भवात् ससारात् गाळयति अप-नयतांति मंगल्फम्'' अर्थात् यह संसार चक्रसे छुडाकर जीवोको निर्वाण देता है और इसके नित्य भनन चिन्तन और घ्यानसे सभी प्रकारके कल्याणोकी प्राप्ति होती है। इस पचम कालमें संसारत्रस्त जीवोको सुन्दर सुशीतल छाया प्रदान करनेवाला कल्पवृक्ष यह महामन्त्र ही है। दुर्गति, पाप और दुराचररासे पृथक् सद्गति, पुण्य और सदाचारके मागंमे यह लगानेवाला है। इस महामन्त्रके जपसे सभी प्रकारकी आधि व्याधियां दूर हो जाती हैं और सुख-सम्पत्तिकी वृद्धि होती है। अत. अहितरूनी पाप या अधर्मका घ्वस कर यह कल्याणरूपी धर्मके मार्गमे लगाता है। बधीसे वडी विपत्तिका नाश णमोकार मन्त्रके प्रभावसे हो जाता है। डौपदीका चीर वढना, अजन-चोरके कष्टका दूर होना, सेठ सुदर्शनका शूलीसे उत्तरना, सीताके लिए अग्निकुण्डका जलकुण्ड वनना, श्रीपालके कुप्ठ रोगका दूर होना, अजना सतीके सतीत्वकी रक्षाका होना, सेठके घरके दारिद्रचका नष्ट होना आदि समस्त कार्य गामोकार मन्त्र और पचपर-मेष्ठीकी भक्तिके द्वारा ही सम्पन्न हुए हैं।

इस महामन्त्रके एक-एक पदका जाप करनेमे नवग्रहोकी वाधा शाल होती है। णमोकारादि मन्त्रसग्रहमें वताया गया है कि 'ओं णमो सिद्धाण' के दस हजार जापसे सूर्यग्रहकी पीडा, 'ओं णमो अस्हित्ताण' के दस हजार जापसे चन्द्रग्रहकी पीडा, 'ओ णमो सिद्धाण' के दस हजार जापसे मगलग्रह-की पीड़ा, 'ओं णमो उवज्झायाणं' के दस हजार जापसे बुधग्रहकी पीडा, 'ओं णमो आइस्याण' के दस हजार जापसे गुरुप्रहकी पीटा, 'ओं णमो अस्हिताण' के दस हजार जापसे शुरुप्रहकी पीडा और 'ॐणमो छोए सब्बसाहण' के दस हजार जापसे शनिग्रहकी पीडा और 'ॐणमो छोए सब्बसाहण' के दस हजार जापसे शनिग्रहकी पीडा दर होती है। राहुकी पीडाकी शान्ति-के लिए समस्त णमोकार मन्त्रका जाप 'ओ' छोडकर अयवा 'ओं ईा जमो अस्हिताणं' मन्त्रका ग्यारह हजार जाप तथा देतुकी पीडाकी शान्तिके लिए 'ओ' जोडकर समस्त णमोकार मन्त्रका जाप बथवा 'ओं ईा जमो सिाद्धणं' पदका ग्यारह हजार जाप करना चाहिए । भूत, पिशाच और व्यन्तर वाधा दूर करनेके लिए णमोकार मन्त्रका जाप निम्न प्रकारसे करना होता है । इक्कीस हजार जाप करनेके उपरान्त मन्त्र सिद्ध हो जाता है । सिद्ध हो जानेपर ९ वार पढकर फाड देनेसे व्यन्तर वाधा दूर हो जाती है । मन्त्र यह है-

'ओं णमो अस्हिताणं, ओं णमो सिद्धाणं, ओं णमो आइस्यिाणं, ओं णमो उ उच्झायाणं, ओं णमो कोए सब्बसाहूणं । सर्व दुष्टान् स्तम्मय स्तम्मय मोहय मोहय अन्ध्य अन्धय मूक्तवःकारय कारय हीं दुष्टान् ठः ठ ठः ।' इस मन्त्र द्वारा एक ही हाय-द्वारा खोंचे गये जलको मन्त्र सिद्ध होनेपर ९ वार और सिद्ध नही होनेपर १०८ वार मन्त्रित करना होता है । पश्चात् णमोकार मन्त्र पढ़ते हुए इम जलसे व्यन्तराक्रान्त व्यक्तिको घोट देनेसे व्यन्तर, भूत, प्रेत और पिशाचकी वाधा दूर हो जाती है ।

(इस मन्त्रका घर्मकार्य और मोक्ष प्राप्तिके लिए अंगुष्ठ और तर्जनीसे, ह्यान्तिके लिए अंगुष्ठ और मच्यमा अंगुलीसे, सिद्धिके लिए अंगुष्ठ और अनामिकासे एवं सर्वसिद्धिके लिए अगुष्ठ और कनिष्ठासे जाप करना होता है ) सभी कार्योंकी सिद्धिके लिए पचवर्या पुष्पोकी मालासे, दुष्ट और व्यन्तरोके स्तम्भनके लिए मिग्रियोंकी मालासे, रोग-घान्ति और पुत्र-प्राप्तिके लिए मोतियोंकी माला या कमलगट्टोकी मालासे एवं धात्रू-च्वाटनके लिए घ्दाक्षकी माला या कमलगट्टोकी मालासे एवं धात्रू-च्वाटनके लिए घ्दाक्षकी मालासे णमोकार मन्त्रका जाप करना चाहिए। हायकी अंगुलियोपर इस महामन्त्रका जाप करनेसे दमगुना पुण्य, रेखा खीचकर जाप करनेसे आठगुना, पुण्य, मूंगाकी मालासे जाप करनेपर हजार गुना पुण्य, लवगोकी मालासे जाप करनेसे पाँच हजार गुना पुण्य, स्फटिककी मालासे जाप करनेसे दस हजार गुना पुण्य, मोतीकी मालासे जाप करनेपर लाख गुना पुण्य, कमलगट्टोकी मालासे जाप करनेपर दस लाख गुना पुण्य और सोनेकी मालासे जाप करनेपर करोड़ गुना पुण्य होता है । मालाके साथ भावोकी गुद्धि भी अपेक्षित है । २१० मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचित्तन 🙀

मारण, मोहन, उच्चाटन, वशीकरण, स्तम्मन आदि सभी प्रकार कार्य इस मन्त्रकी साधनाके द्वारा साधक कर सकता है। यह मन्त्र तो सभीका हितसाधक है, पर साधन करनेवाला अपने भावोंके अनुसार मारण, मोहनादि कार्योंको सिद्ध कर लेता है। मन्त्र साधनामें मन्त्रकी शक्तिके साथ साधककी शक्ति भी कार्य करती है। एक ही मन्त्रका फेल विभिन्न साधकोंको उनकी योग्यता, परिएाम, स्थिरता आदिक अनुसार भिन्न भिन्न मिलता है। अतः मन्त्रके साथ साधकका मीः महत्त्वपूर्ण सम्बन्ध है। वास्तविक बात यह है कि यह मन्त्र व्वनिरूप है और मिन्न-भिन्न ष्वनियां अ से लेकर ज्ञ तक भिन्न शक्ति स्वरूप हैं। प्रत्येक अर्थर्मे स्वतन्त्र शक्ति निहित है, भिन्न-भिन्न अक्षरोके संयोगसे भिन्न-भिन्न प्रकोर्टकी शक्तियां उत्पन्न की जाती हैं। जो व्यक्ति उन घ्वनियोंका मिश्रण करेनी जानता है, वह उन मिश्रित व्वनियोंके प्रयोगसे उसी प्रकारके शक्तिशाली कार्यको सिद्ध कर लेता है। णमोकार मन्त्रका व्वनि-समूह इस प्रकार्रका है कि इसके प्रयोगसे भिन्न भिन्न प्रकारके कार्य सिद्ध किये जा संकर्ते हैं। घ्वनियोंके घर्षणसे दो प्रकारकी विद्युत् उत्पन्न होती है - एक घुनविद्युत और दूसरी ऋण विद्युत् । घनविद्युत् शक्ति-द्वारा बाह्य पदार्थोपर प्रभाव पडता है और ऋगविद्युत् शक्ति अन्तरंगकी रक्षा करती है, आजकी विज्ञान भी मानता है कि प्रत्येक पदार्थमे दोनो प्रकारकी शक्तियां (निवास करती हैं। मन्त्रका उच्चारएा और मनन इन शक्तियोंका विकास करती है। जिस प्रकार जलमे छिपी हुई विद्यूत्-शक्ति जलके मन्थनसे उत्पन्न होती है, उसी प्रकार मन्त्रके वार-वार उच्चारण करनेसे मन्त्रके घ्वनि-समूहमें छिपी शक्तियाँ विकसित हो जाती हैं। भिन्न-भिन्न मन्त्रोमें यह शक्ति मिन्न-भिन्न प्रकारकी होती है तथा शक्तिका विकास भी साधककी किया और उसकी शक्तिपर निर्भर करता है । अतएव णमोकार मन्त्रकी साधुनी समी प्रकारके अमीष्टोंको सिद्ध करनेवाली और अनिष्टोको दूर करनेवाली है। यह लेखकका अनुमव है कि किसी भी प्रकारका सिरदर्द हो, इक्कीस णमी

### मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन २११

कारमन्त्र-द्वारा लौग मन्त्रित कर रोगीको खिला देनेसे सिरदर्द तेत्काल बन्द हो जाता है। एक दिन वीच देकर आनेवाले बुखारमे केसर-द्वारा पीपलके पत्तेपर णमोकार मन्त्र लिखकर रोगीके हाथमे बांध देनेसे बुखार नहीं आता है। पेट दर्दमे कपूरको णमोकार मन्त्र-द्वारा मन्त्रित कर खिला देनेसे पेटदर्द तत्काल रुक जाता है। लक्ष्मी-प्राप्तिके लिए जो प्रतिदिन प्रात काल स्नानादि कियाओसे पवित्र होकर "ओं श्रीं क्लीं णमो श्ररि-हंताणं ओं श्रीं क्लीं णमो सिद्धाणं थों श्रीं क्लीं णमो आइरियाण थों श्रीं क्लीं णमो उवज्झायाण ओं श्रीं क्लीं णमो लोए सब्बसाहूणं" इस मन्त्र-का १०८ बार पवित्र शुद्ध धूप देते हुए जाप करते हैं, उन्हे निश्चयतः लक्ष्मी प्राप्ति होती है। इन सब साधनाओंके लिए एक वात आवश्यक है कि मन्त्रके ऊपर श्रद्धा रहनो चाहिए। श्रद्धाके अभावमे मन्त्र फलदायक नहीं हो सकता है। अतएव निष्कर्ष यह है कि इस कलिकालमे समस्त पापो-का घ्वंसक औरसिद्धियोको देनेवाला णमोकारमन्त्र ही है। कहा गया है-

> जापाउजयेत्क्षयमरोचकमग्निमान्द्यं कुष्ठोदरामक्सनइवसनादिरोगान् । प्राप्नोति चाऽप्रतिमवाग् महर्ती महद्म्यः पूजां परन्न च गतिं पुरुषोत्तमाप्ताम् ॥ लोकद्विष्टप्रियावइयघातकादेः स्मृतोऽपि यः । मोहनोच्चाटनाकृष्टिं-कार्मणस्तम्मनादिकृत् ॥ दूरयत्यापदः सर्वाः प्रयत्यन्न कामनाः ॥ राज्यस्वर्गाऽपवर्गास्तु ध्यातो योऽमुत्र यच्छति ॥

विश्वके लिए वही आदर्श मान्य हो सकता है, जिसमे किसी सम्प्र-दाय-विशेषकी छाप न हो । अथवा जो आदर्श प्राणीमात्रके लिए उपादेय हो, वही विश्वको प्रभावित कर सकता है । णमोकार महामन्त्रका आदर्श किसी सम्प्रदायविशेषका आदर्श नही है । इसमें नमस्कार की गयी भात्माएँ अहिंसाकी विशुद्ध मूर्ति हैं। अहिंसा ऐसा घमंं है, जिसका पालन प्राणीमात्र कर सकता है और इस आदर्श-द्वारा सबको सुखी बनाया जा विइव और णमो-कार मन्त्र प्रतिष्ठित हो जाता है तब उसके दर्शन और समरणसे समीका सर्वत्र कल्याण होता है। कहा

भी गया है कि -- ''अहिंसा-प्रतिष्टायां तग्सनिधौ चैरस्याग '' अर्थात् अहिंसा-की प्रतिप्ठा हो जानेपर व्यक्तिके समक्ष कूर और दुष्ट जीव भी अपनी वैरभावनाका त्याग कर देते हैं । जहाँ अहिंसक रहता है, वहाँ दुष्काल, महामारी, आकस्मिक विपत्तियाँ एवं अन्य प्रकारके दु ख प्राणीमात्रको व्याप्त नही होते । अहिंसक व्यक्तिके सन्निधानसे समस्त प्राणियोंको सुख-शान्ति मिलती है । अहिंसककी आत्मामे इतनी शक्ति उत्पन्न हो जाती है, जिससे उसके निकटवर्ती वातावरणमे पूर्ण शान्ति व्याप्त हो जाती है ।

जो प्रभाव अहिंसकके प्रत्यक्ष रहनेसे होता है, वही प्रभाव उसके नाम और गुणोंके स्मरणसे भी होता है। विशिष्ट व्यक्तियोंके गुणोंके चिन्तनसे सामान्य व्यक्तियोके हृदयमे अपूर्व उल्लास, आनन्द, तृप्ति एवं तद्रूप वननेकी प्रवृत्ति उत्पन्न होती है। णमोकार मन्त्रमे प्रतिपादित विभूतियोमे विश्वकल्याणकी भावना विशेष रूपसे अन्तर्निहित है। स्वय शुद्ध हो जानेके कारण ये आत्माएँ ससारके जीवोको सत्यमार्गका प्ररूपण करनेमे समर्थ हैं तथा विश्वका प्राणीदर्ग उस कल्याणकारी पक्षका अनु-सरण कर अपना हित साधन कर सकता है।

विश्वमे कीट-पतगसे लेकर मानव तक जितने प्राणी हैं, सब सुख और आनन्द चाहते हैं। वे इस आनन्दकी प्राप्तिमे पर-वस्तुओंको अपना सम फते हैं। तृष्णा, मोह, राग, द्वेष आदि मनोवेगोके कारण नाना प्रकार-के कु-आचरण कर भी सुख प्राप्त करनेकी इच्छा करते हैं। परन्तु विश्वके प्राणियोंको सुख प्राप्त नही हो पाता है। अहिंसक स्वपर कल्याणकारक आत्माओका आदर्श्व ऐसा ही है जिसके द्वारा सभी अपना विश्वास और,

ί.

कल्याण कर सकते है। जिन परवस्तुओको भ्रमवश अपना समभनेके कारण अशान्तिका अनुभव करना पढ रहा है, उन सभी वस्तुओसे मोहवुद्धि दूर हो सकती है। अनात्मिक भावनाएँ निकल जाती हैं और आत्मिक प्रवृत्ति होने लगती है। जवतक व्यक्ति भौतिकवादकी ओर झुका रहता है, असत्यको सत्य समभता है, तबतक वह ससार-परिभ्रमणको दूर नही कर सकता। णमोकारमन्त्रकी भावना व्यक्तिमे समृद्धि जागृत करती है, उसमें आत्माके प्रति अटूट जास्था उत्पन्न करती है, तत्त्वज्ञानको उत्पन्न कर आत्मिक विकासके लिए प्रेरित करती है और बनाती है व्यक्तिको आत्मवादी।

यह मानी हुई बात है कि विश्वकल्याण उसी व्यक्तिसे हो सकता है, जो पहले अपनी मलाई कर चुका हो । जिसमे स्वय दोष, गलती, बुराई एवं दुर्गुण होगे, वह अन्यके दोषोंका परिमार्जन कभी नही कर सकता है और न उनका आदर्श समाजके लिए कल्याणप्रद हो सकता है । कल्याणमयी प्रवृत्तियां तभी सर्मभव हैं, जब आत्मा स्वच्छ और निमंल हो जाये । अशुद्ध प्रवृत्तियां तभी सर्मभव हैं, जब आत्मा स्वच्छ और निमंल हो जाये । अशुद्ध प्रवृत्तियां तभी सर्मभव हैं, जब आत्मा स्वच्छ और निमंल हो जाये । अशुद्ध प्रवृत्तियां तभी सर्मभव हैं, जब आत्मा स्वच्छ और निमंल हो जाये । अशुद्ध प्रवृत्तियोंक रहनेपर कल्याणमयी प्रवृत्ति नही हो सकती और न व्यक्ति त्यागमय जीवन-को अपना सकता है । व्यक्ति, राष्ट्र, देश, समाज, परिवार और स्वय अपनी उन्नति स्वार्थ, मोह और अहकारके रहते हुए कभी नहीं हो सकती है । अतएव णमोकार मन्त्रका आदर्श विश्वके समस्त प्राणियोके लिए उपादेय है । इस आदर्शके अपनानेसे सभी अपना हितसाधन कर सकते हैं ।

इस महामन्त्रमें किसी देवी शक्तिको नमस्कार नही किया गया है, किन्तु उन शुद्ध प्रवृत्तिवाले मानवोको नमस्कार किया है, जिनके समस्त किया-व्यापार मानव समाजके लिए किसी भी प्रकार पीडादायक नही होते हैं । दूसरे शब्दोमे यो कहना चाहिए कि इस मन्त्रमे विकाररहित – सासारिक प्रपचसे दूर रहनेवाले मानवोको नमस्कार किया गया है । इन विशुद्ध मानवोने अपने पुरुषार्थ-द्वारा काम, कोघ, लोभ, मोहादि विकारोको जीत लिया है, जिससे इनमे स्वाभाविक गुण प्रकट हो गये हैं । प्राय: देखा जाता है कि साधारण मनुष्य अज्ञान और राग-द्वेषके कारण स्वय गलती करता है तथा गलत उपदेश देता है। जब मनुष्यकी उक्त दोनो कमजोरियाँ निकल जाती है तव व्यक्ति यथार्थ ज्ञाता द्रष्टा हो जाता है और अन्य लोगोको भी यथार्थ वातें वतलाता है। पचपरमेष्ठी इसी प्रकारके ग्रुद्धात्मा हैं, उनमे रत्नत्रय गुण प्रकट हो गया है, अत वे पर-मात्मा भी कहलाते हैं। इनका नैर्शागक वेप वीतरागताका सूचक होता-है। ये निर्विकारी जात्मा विश्वके समस्त प्राणियोंका हित साधन कर सकते हैं। यदि विश्वमें इस महामन्त्रके आदर्शका प्रचार हो जाये तो आज जो भौतिक संघर्ष हो रहा है, एक राष्ट्रका मानव समुहाय अपनी परिग्रह-पिपासाको शान्त करनेके लिए दूसरे देशके मानव समुहको पर-माणु बमका निशाना बना रहा है, शोझ दूर हो जाये। मैत्री भावनाका प्रचार, अहकार और ममताका त्याग इस मन्त्र-द्वारा ही हो सकता है, अतः विश्वके प्राणियोके लिए बिना किसी भंद-भावके यह महामन्त्र शान्ति और सुखदायक है। इसमे किसी मत, सम्प्रदाय या धर्मकी वात नही है। जो भी आत्मवादी हैं, उन सबके लिए यह मन्त्र उपादेय है।

मगलवाक्यो, मूलमन्त्रो और जीवनके व्यापक सत्योका सम्बन्ध संस्कृति के साथ अनादि कालसे चला आ रहा है। संस्कृति मानव जीवनकी वह अवस्था जैन संस्कृति और है, जहाँ उसके प्राकृतिक राग-द्वेषोका परिमाजन हो णमोकारमन्त्र जाता है। वास्तवमे सामाजिक और वैयक्तिक जीवन-की आन्तरिक मूल प्रवृत्तियोका समन्वय ही संस्कृति है। संस्कृतिको प्राप्त करनेके लिए जीवनके अन्तस्तलमे प्रवेश करना पडता है। स्थूल शरीरके व्यावरणके पीछे जो आत्माका सच्चिदानन्द रूप छिपा है, संस्कृति उसे पहचाननेका प्रयत्न करती है। शरीरसे आत्माकी ओर, जड़से चैतन्यकी ओर, रूपसे भावकी ओर बढ़ना ही संस्कृतिका घ्येय है। यो तो संस्कृतिका व्यक्तरूप सभ्यता है, जिसमे आचार-विचार, विश्वास-परम्पराए, शिल्य-कौशल आदि शामिल हैं। जैन संस्कृति-

का तात्पर्य है कि आत्माके रत्तत्रय गुणको उत्पन्न कर वाह्य

जीवनको उसीके अनुकूल वनाना तथा अनारिमक भावोको छोड आत्मिक भावोंको ग्रहण करना । अतएव जैन सस्कृतिमे जीवनादर्श, धार्मिक आदर्श, सामाजिक आदर्श, पारिवारिक आदर्श, आस्था और विक्षास-परम्पराएँ, साहित्यकला आदि चीर्जे अन्तर्भूत हैं । यो तो जैन संस्कृतिमे वे ही चीर्जे आती हैं, जो आत्मशोधनमे सहायक होती हैं, जिनसे रत्नत्रय गुणका विकास होता है । यही कारण है कि जैन संस्कृति अहिंसा, परि-ग्रह, त्याग, सयम, तप आदिपर जोर देती चली आ रही है ।

आत्मसमत्व और वीतरागत्वकी भावनासे कोई भी प्राणी घर्मकी शीतल छायामे वैठ सकता है । वह अपना आत्मिक विकास कर अहिंसा-की प्रतिष्ठा कर सकता है। यो तो जैन संस्कृतिके अनेक तत्त्व हैं, पर णमोकार महामन्त्र ऐसा तत्त्व है, जिसके स्वरूपका परिज्ञान हो जानेपर इस सस्कृतिका रहस्य अवगत करनेमे अत्यन्त सरलता होती है । णमो-कारमन्त्रमे रत्नत्रयगुण विशिष्ट शुद्ध आत्माको नमस्कार किया है । जिन आत्माओंने अहिंसाको अपने जीवनमे पूर्णतः उतार लिया है, जिनकी सभी कियाएँ अहिसक हैं, ये आत्माएँ जैन संस्कृतिकी साक्षात प्रतिमाएँ हैं । उनके नमस्कारसे आदर्श जीवनकी प्राप्ति होती है । पंच महाव्रतोका पालन करनेवाले आत्मस्वरूपके ज्ञाता-द्रष्टा परमेष्ठियोका वेष संसारके समी वेषोंसे परे है। लाल-पीले तरह-तरहके वस्त्र घारण करना, ढण्डा लाठी आदि रखना, जटाएँ घारण करना, शरीरमे भमूत लगाना आदि अनेक प्रकारके वेप हैं, किन्तु नग्नता वेषातीत है, इसमे किसी भी प्रकारके वेपको नही अपनाया गया है । पचपरमेष्ठी निर्ग्रन्य रहकर सत्य-का मार्ग अन्वेषण करते हैं। उनकी समस्त कियाएँ - मन, वचन और शरीरकी कियाएँ पूर्ण अहिंसक होती हैं। राग-द्वेष, जिनके कारण जीवनमे हिंसाका प्रवेश होता है, इन आत्माओंमे नही पाये जाते ।

विकार दूर होनेसे शरीरपर इनका इनना अधिकार हो जाता है कि पूर्ण अहिंसक हो जानेपर भोजनकी भी इन्हे आवश्यकता नही रहती । समदृष्टि हो जानेसे सासारिक प्रलोभन अपनी ओर खीच नही पाते हैं। द्रव्य और पर्याय जमय दृष्टिसे ग्रुद्ध परमात्मस्वरूप ये आत्मा होते हैं। जैन संस्कृतिका मुख्य उद्देश्य निर्मल आत्मतत्त्वको प्राप्त कर शाल्वत सुख-निर्वाण लाभ है। शुद्धात्माओका आदर्श सामने रहनेसे तथा शुद्धात्माओके आदर्शका स्मरण, चिन्तन और मनन करनेसे शुद्धत्वकी प्राप्ति होती है, जीवन पूर्एा अहिंसक बनता है। स्वामी समन्तभद्रने अपने वृहत्दस्वयंग्नूस्तोत्रमे शीतलनाथ भगवान्की स्तुति करते हुए कहा है –

सुखामिळापानलदाहमूच्छितं मनो निजं ज्ञानमयामृताम्बुभिः । व्यदिध्ययस्ख विपदाहमोहितं यथा भिषग्मन्त्रगुणैः स्वविग्रहम् ॥ स्वजीविते कामसुखे च मृष्णया दिवा श्रमार्ता निशि शेरते प्रजा. । स्वमार्थ नक्तदिवमप्रमत्तवानजागरेवास्मविश्चद्धवर्त्मनि ॥

अर्थात् - जैसे वैद्य या मन्त्रवित् मन्त्रोंके उच्चारण, मनन और ध्यानसे सर्पके विपसे सन्तरन मूच्छांको प्राप्त अपने शरीरकोविषरहित कर देता है, वैसे ही आपने इन्द्रिय-विषयसुखकी तृष्णारूपी अग्निकी जलनसे मोहित, हेयोपादेयके विचारशून्य अपने मनको आत्मज्ञानमय अमृतकी वर्षासे शान्त कर दिया है। संसारके प्राणी अपने इस जीवनको वनाये रखने और इन्द्रियसुखको भोगनेकी तृष्णासे पीढित होकर दिनमें तो नाना प्रकारके परिश्रम कर यक जाते हैं और रात होनेपर विश्राम करते हैं। किन्तु हे प्रभो <sup>1</sup> आप तो रात-दिन प्रमादरहित होकर आत्माको शुद्ध करनेवाले मोक्षमागंमे जागते ही रहते हैं।

उपर्यु क्त विवेचनसे यह स्पष्ट है कि पचपरमेष्ठीका स्वरूप शुद्धात्मा-मय है अथवा शुद्धात्माकी उपलव्धिके लिए प्रयत्नशील आत्माएँ हैं । इनकी समस्त क्रियाएँ आत्माधीन होती हैं, स्वावलम्वन इनके जीवनमे पूर्णतया आ जाना है क्योकि कर्मादिमलसे झूटकर अनन्तज्ञानादि गुणोके स्वामी होकर आत्मानन्दमे नित्य मग्न रहना, यही जीवनका सच्चा प्रयोजन है। पच परमेष्ठीकी आत्माएँ इन प्रयोजनोको सिद्ध कर लेती हैं या इनकी सिद्धि-के लिए प्रयत्नशील हैं। आत्मा अनादि, स्वतः सिद्ध, उपाधिहीन एव निर्दोष है। अस्त्र शस्त्रोसे इसका छेदन नही हो सकता, जलप्लावनसे यह भीग नही सकता, आगसे जल नही सकता, पवनसे सूख नहीं सकता और धूपसे कभी निस्तेज नहीं हो सकता है। ज्ञान, दर्शन, सुख, नोर्य, सम्यक्त्व, अगुरुलघुत्व आदि आठ गुण इस आत्मामे विद्यमान हैं। ये गुरा इस आत्माके स्वभाव हैं, आत्मासे अलग नही हो सकते हैं। रामोकार मन्त्रमे प्रतिपादित पचपरमेष्ठी उक्त गुणोको प्राप्त कर लेते हैं अथवा पच-परमेष्ठियोंमे-से जिन्होने उन गुणोको प्राप्त नही भी किया है वे प्राप्त करनेका उपक्रम करते हैं। इस स्यूल शरीरके द्वारा वे अपनी आत्म-साधनामे सर्वदा संलग्न रहते हैं।

ये अहिंसाके साथ तप और त्यागकी भावनाका अनिवार्यरूपसे पालन करते हैं, जिससे राग-द्वेष आदि मलिन वृत्तियोपर सहजमे विजय पाते हैं। इनके आचार और विचार दोनो ग्रुद्ध होते हैं। आचारकी ग्रुद्धिके कारण ये पशु, पक्षी, मनुष्य, कीट, पतंग, चीटी आदि त्रस जीवोकी रक्षाके साथ पार्थिव, जलीय, आग्नेय, वायवीय आदि सूक्ष्मातिसूक्ष्म प्राणियो तककी हिंसासे आत्मोपम्यकी भावना द्वारा पूर्णतया निवृत्त रहते हैं। विचार-शुद्धि होनेसे इनकी साम्यदृष्टि रहती है, पक्षपात, राग, द्वेष, सकीर्णता इनके पास फटकने भी नहीं पाती। प्रमाण और नयवादके द्वारा अपने विचारोका परिष्कार कर ये सत्य दृष्टिको प्राप्त करते हैं।

र्णमोकारमन्त्रमें निरूपित आत्माओका एकमात्र उद्देश्य मानवताका कल्याण करना है। ये पाँचो ही प्राणीमात्रके लिए परम उपकारी हैं। अपने जीवनके त्याग, तपश्चरण, तत्त्वज्ञान और आचरण-द्वारा समस्त प्राणियोका हित साधन करते हैं। उनकी कोई भी किया, किसी भी प्राणीके लिए बाधक नही हो सकती है। ये स्वय ससार-भ्रमण – जन्म, मरणके चकसे छुटकारा प्राप्त करते हैं तथा अन्य जीवोको मी अपने शारीरिक या वाचनिक प्रभाव-द्वारा इस ससार-चक्रसे छूट जानेका उपाय वतलाते हैं। अतएव णमोकारमन्त्र जैन संस्कृतिका अन्तरग रूप भावणुद्धि-सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्आचरण आदिके साथ है। इस मन्त्रके आदर्शसे तप और त्यागके मार्गपर वढनेकी प्रेरणा, अहिंसा और अपरिग्रहको आचरणमे उतारनेकी शिक्षा,विश्वबन्धुत्व और आत्मकल्यारणकी कामना उत्पन्न होती है । इस महामन्त्रमे व्यक्तिकी अपेक्षा गुणोको महत्ता दी गयी है । अतः यह रत्नत्रयरूप संस्कृतिकी प्राप्तिके लिए सामकको आगे बढाता है। उसके सामने पंचपरमेष्ठियोका आचरणप्रस्तुत करता है, जिससे कोई भी व्यक्ति आत्माको संस्कृत कर सकता है । आत्माका सच्चा संस्कार त्याग- ' 🖉 द्वारा ही होता है, इससे राग-द्वेषोका परिमार्जन होता है और संयमकी प्रवृत्ति भी प्राप्त होती है। अन्तरग आत्माको रत्नत्रयके द्वाराही रुजाया जाता है, इसके बिना आत्माका संस्कार कभी भी सम्भव नही । णमोकार-मन्त्रका आदर्श अरूगी, अकर्मा, अभोक्ता, चैतन्यमय, ज्ञानादि परिणासॉका कर्ता और भोक्ताको अनुभूतिमे लाना है। जिस प्रशम गुण-कषायभाव-से आत्मामें परमानन्द आया, वह भी इसीके आदर्शसे मिलता है । अत. जैनसस्कृतिका वास्तविक आदर्श इस महान् मन्त्र-द्वारा ही प्राप्त होता है।

वाह्य जैन संस्कृति सामाजिक एव पारिवारिक विकास, उपासना-विघान, साहित्य, ललितकलाएँ, रहन-सहन, खान-पान आदि रूपमे है। इन वाह्य जैन संस्कृतिके अगोके साथ भी णमोकारमन्त्रका सम्बन्ध है। उक्त संस्कृतिके स्थूल अवयव भी इसके द्वारा अनुप्राणित हैं। निष्कर्ष यह है कि इस महामन्त्रके आदर्श मूल प्रवृत्तियो, वासनाओ और अनुभूतियोको नियन्त्रित करनेमे समर्थ हैं। नैतिक जीवन - बुद्धि-द्वारा नियन्त्रित इन्द्रिय-परता इस आदर्शका फल है। वतएव निवृत्ति-प्रधान जैन संस्कृतिकी प्राप्ति इस महामन्त्र-द्वारा होती है। अतः एामोकार मन्त्रका आदर्श, जिसके अनुकरणपर जीवनके आदर्शका निर्माण किया जाता है, त्याग और पूर्ण अहिंसकमय है। इस मन्त्रसे जैन संस्कृतिकी सारी रूप-रेखा सामने प्रस्तुत

## मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन २१९

हो जाती है । मनुष्य ही नही, पणु-पक्षी भी किस प्रकार अपने विकारोंके त्याग और जीवनके नियन्त्रणसे अपने आत्माको सस्कृत कर चुके हैं । सस्कृतिका एक स्पष्ट मानचित्र अरिहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाघ्याय और साधुका नाम स्मरण करते ही सामने प्रस्तुत हो जाता है । इस सत्यसे कोई इनकार नही कर सकता है कि व्यक्तिकी अन्तरग और वहिरग रूगकृति ही उसका आदर्श है, यह आदर्श अन्य व्यक्तियोके लिए जितना उपयोगी एव प्रभावोत्पादक हो सकता है, उस व्यक्तिकी संस्कृतिको जतना हो प्रभावित कर सकता है । पचपरमेष्ठी-द्वारा स्वावलम्बन और स्वातन्त्र्यके भाव जागृत होते हैं । कत्त्तापनेकी भावना, जिसके कारण व्यक्ति परमुखापेक्षी रहता है और अपने उद्धार एव कल्याणके लिए अन्य-की सहायताकी अपेक्षा करता रहता है, जैन संस्कृतिके विपरीत है । इस महामन्त्रका आदर्श स्वयं ही अपने पुरुपार्थ-द्वारा साधु अवस्था धारण कर सिद्ध अवस्था प्राप्त करनेकी ओर सकेत करता है । अत्तएव णमो-कारमन्त्र जैन संस्कृतिका सच्चा और स्पष्ट मानचित्र प्रस्तुत कर देता है । एमोकारमन्त्र प्रत्येक व्यक्तिको सभी प्रकारसे सुखदायी है । इस महा-

मन्त्र-द्वारा व्यक्तिको तीनो प्रकारके कर्तव्यो – आत्माके प्रति, दूसरोके प्रति और णुद्धात्माओंके प्रति–का परिज्ञान हो जाता

डपसंहार है। आत्माके प्रति किये जानेवाले कर्त्तव्योमे नैतिक कर्त्तव्य, सौन्दर्यविषयक कर्त्तव्य, बौद्धिक कर्त्तव्योपर विचार कर्त्तव्य और भौतिक कर्त्तव्य परिगणित है। इन समस्त कर्त्तव्योपर विचार करने-से प्रतीत होता है कि इस महामन्त्रके आदर्शसे हमे अपनी प्रवृत्तियो, वास-नाओ, इच्छाओ और इन्द्रिय-वेगोपर नियन्त्रण करनेकी प्रेरणा मिलती है। आत्मसयम और आत्मसम्मानकी भावना जागृत होती है। दूसरोंके प्रति सम्पन्न किये जानेवाले कर्त्तव्योमे कुटुम्वके प्रति, समाजके प्रति, देशके प्रति, नगरके प्रति, मनुष्योंके प्रति, पशुओके प्रति और पेड़-पौघोके प्रति कर्त्तव्योका समावेश होता है। दूसरोके प्रति कर्त्तव्य सम्पादन करनेमे तीन वातें प्रधानरूपसे आती हैं - सचाई, समानता औरपरोपकार। ये तीनों बातें, णमोकार मन्त्रकी आराधनासे ही प्राप्त हो सकती हैं। इस महामन्त्रका आदर्श हमारे जीवनमे उक्ततीनो वातोंको उत्पन्न करता है। शुद्धात्मा-परमात्मा-के प्रति कर्तव्यमें भक्ति और घ्यानको स्थान प्राप्त होता है। हमे नित्य प्रति शुद्धात्माओंकी पूजा कर उनके आदर्श गुर्णोको अपने भीतर उत्पन्न करनेका प्रयास करना होगा। केवल णमोकार मन्त्रका घ्यान, उच्चारण और स्मरण उपर्युक्ततीनों प्रकारके कर्तव्योके सम्पादनमे परमसहायक है।

प्राय लोग आज्ञंका किया करते है किवार-वार एकही मन्त्रके जापसे कोई नवीन अर्थ तो निकलता नही है, फिरज्ञानमे विकास किस प्रकार होता है ? आत्माके राग-द्वेष विचार एक ही मन्त्रके निरन्तर जपनेसे कैसे दूर हो जाते हैं ? एकही पद या ब्लोक वार-वार अभ्यासमे लाया जाता है, तव उसका कोई विशेष प्रभाव आत्मापर नही पडता है। अतः मंगलमन्त्रोंके वार-वार जापकी क्या आवश्यकता है ? विशेषतः णमोकार मन्यके सम्वन्ध-मे यह आशंका औरभी अधिक सवल हो जाती है; क्योकि जिन मन्त्रोके स्वामी यक्ष, यक्षिणी या अन्य कोई शासक देव माने जाते हैं, उन मन्त्रोंके बार-वार उच्चार एका अभिप्राय उनके अधिकारी देवोको वूलाना या सर्वदा उनके साथ अपना सम्पर्क वनाये रखना है । पर जिस मन्त्रका अधिकारी कोई शासक देव नही है, उस मन्त्रके वार-वार पठन और मननसे क्या लाभ <sup>?</sup> इस आशंकाका उत्तर एक गणितके विद्यार्थीकी दृष्टिसे वडे सुन्दर ढग-से दिया जा सकता है। दशमलवके गणितमे आवर्त सख्या वार-वार एक ही आती है, पर प्रत्येकदशमलवका एक नवीन अर्थ एव मूल्य होता है। इसी प्रकार एमोकारमन्त्रके वार-वार उच्चारए और मननका प्रत्येकबार नूतन ही अर्थं होगा । प्रत्येक उच्चारण रत्नत्रय गुरा विशिष्ट आत्माओंके अधिक समीप ले जायेगा । वह साधक जो निश्छल भावसे अटूट श्रद्धा के साथ इस महामन्त्रका स्मरणकरता है, इसके जाप-द्वारा उत्पन्न होनेवाली शक्तिको समऋता है। विषयकपायको जीतनेके लिए इस महामन्त्रका

٦,

मगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन २२१

जाप अमोघ अस्त्रहै। पर इतनी वात सदा घ्यानमे रखनेकी है कि मन्त्र जाप करते हुए तल्लीनता आ जायेोे जिसने साघनाकी प्रारम्भिकसीढी-पर पैर रखा है, मन्त्र जाप करते समय उसके मनमे दूसरे विकल्प आयेंगे, पर उनकी परवाह नही करनी चाहिए। जिस प्रकार आरम्भमे अग्नि जलानेपर नियमत. बुआँ निकलता है, पर अग्नि जब कुछ देर जलती रहती है, तो घुआंका निकलना वन्दहो जाता है । इसी प्रकारप्रारम्भिक साधनाके समक्ष नाना प्रकारके सकल्प-विकल्प आते हैं, पर साधनापयमे कुछ आगे वढ जानेपर विकल्प रुक जाते हैं। अत. एढ श्रद्धापूर्वक इस मन्त्रका जाप करना चाहिए । मुझे इसमे रत्ती-भर भी शक नही है कि यह मंगलमन्त्रहमारी जीवन-डोरहोगा औरसकटोसे हमारी रक्षा करेगा । इस मन्त्रका चमत्कार है हमारे विचारोके परिमार्जनमे । यह अनूभव प्रत्येक साधकको थोड़े ही दिनोंमे होने लगता है किपचमहावत, मैत्री, प्रमोद, कारुण्य और माध्यस्य इन भावनाओंके साथ दान, शील, तप और घ्यानकी प्राप्ति इस मन्त्रकी दृढ श्रद्धा-द्वारा ही सम्भव है। जैन वनने-वाला पहला साघक तो इस णमोकार मन्त्रका श्रद्धामहित उच्चारण करता है । वासनाओका जाल, क्रोघ-लोभादि कषायोकी कठोरता आदि-को इसी मन्त्रकी साधनासे नष्ट किया जा सकता है। अतएव प्रत्येक व्यक्ति-को सोते-जागते, उठते-वैठते सभी अवस्याओमे इस मन्त्रका स्मरण रखना चाहिए। अभ्यास हो जानेपर अन्य कियाओमे संलग्न रहनेपर भी समो-कार मन्त्रका प्रवाह अन्तश्चेतनामें निरन्तर चलता रहता है। रजिस प्रकार हृदयकी गति निरन्तर होती रहती है, उसी प्रकार भीतर प्रविष्ट हो जानेपर इस मन्त्रकी साधना सतत चल सकती है।

इस मगलमन्त्रकी आराघनामे इस वातका घ्यान रखना होगा कि इसे एकमात्र तोतेकी तरह न रटें। वल्कि अवाछनीय विकारोको मनसे निका-लनेकी भावना रखकर और मन्त्रकी ऐसा करनेकी शक्तिपर विश्वास रख-कर ही इसका जाप करें। जो साघक अपने परिणामोको जितना अधिक

मंगलमन्त्र णमोकार ः एक अनुचिन्तन २२२

लगायेगा, उसे उतना ही अधिक फल प्राप्त होगांदी यहे सत्य है कि हुँसे मन्त्रकी साधनासे धनै - धनैः आत्मा नीरोग-निर्विकार होता जाता है आत्मबल बढता जाता है । जहातिक सम्भव हो इस्तामहामन्त्रको प्रयोग आत्माको शुद्ध करनेके लिए ही करना चाहिए । लौकिकुर्कायोकी सिदिके लिए इसके करनेका अर्थ है, मणि देकर शाक खरीदना हि अतः मन्त्रकी सहायतासे काम-कोध-लोभ-मोहादि विकारोको नष्ट करना चाहिए दियह मन्त्र मंगलमन्त्र है, जीवनमे सभी प्रकारके मगलोंको उत्पन्न करनेवाला है अमगल - विकार, पाप, असद् विचार आदि सभी इसकी आराधनार नष्ट हो जाते हैं। नमस्कार माहात्म्य गाथा पच्चीसीमे बताया गया है

> जिण सामणस्स सारो चउइस पुब्वाण सो समुद्धारों हिं जस्स मणे नवकारो संसारे तस्य कि कुणई ॥ एसो मंगछ-निक्सो मयविरूमो सयलसंघसुहजणमोती नवकारपरमसंतो ਚਿੰਬਿ अमित्तं सह देई गई नवकारको असो सारो मंतो न अस्थि तियछोए। तम्हाहु अणुदिणं 'चिय, पठियच्वी परममत्तीए.॥ हरह दुहं ऋणइ सुहं जणइ जस सोसए मवसमुहं 🕻 इहलोय-परलोइ्य-सुद्दाण नमोक्कारी : मूलं

अर्थात्-यह णमोकार मगल मन्त्र जिन-शासनका सार-अरिं चतुर पूर्वोंका समुद्धार है। जिसके मनसे यह णमोकार महामन्त्र है से सार उसका कुछ भी नहीं विगाड़ सकता है। यह मन्त्र मगलका आगार, भयको दूर करनेवाला, सम्पूर्ण चतुर्विध सधको सुख देनेवाला और चिन्तनमावेसे अप्रि-मित शुभ फलको देनेवाला है। तीनों लोकोंमें रामोकार मन्त्रसे बढ़केर् छुछू भी सार नही है, इसलिए प्रतिदिन भक्तिभाव और श्रद्धापूर्वक इस-मन्त्रकी पढ्ना चाहिए । यह दु खोंका नाश करनेवाला, सुखोको देनेवाला, यशको उत्पन्न करनेवाला और संसाररूपी समुद्रसे पार करनेवाला है। इस उत्पन्न करनवाणा जार प्रपारसा रजन्म मन्त्रके समान इहलोक और परलोकमें अन्य कुछ भी सुखदायक नहीं है

## परिशिष्ट नं० १

# (गामोकारमन्त्रसम्बन्धी गरिगतसूत्र

- १ णमोकार मन्त्रके अक्षरोकी सख्याके इकाई, दहाई रूप अंकोंका परस्पर गुणा करनेसे योग और प्रमाद सख्या आती है। यथा – ३५ अक्षर हैं, इसमे इकाईका अक ४ और दहाईका अक ३ हैं; अत: ५४३ = १५ को योग या प्रमाद।
- रामोकार मन्त्रके इकाई, दहाई रूप अर्कोंको जोडनेसे कर्म संख्या आती है। यथा – ३५ अक्षर सख्यामे ५+ ३ = ८ कर्म संख्या।
- ३ एामोकार मन्त्रकी अक्षर संख्याकी इकाई अकसख्यामे-से दहाई रूप अक सख्याको घटानेसे मूलद्रव्य सख्या, नय सख्या, मावसंख्या आती है। यथा ३५ अक्षर संख्या है, इसका इकाई अक ५, दहाई अक ३ है, अत ५ – ३ = २ जीव और अजीव द्रव्य, द्रव्यार्थिक और पर्यायाधिक नय या निरुचय और व्यवहार नय, सामान्य और विशेष, अन्तरंग और वहिरग अथवा द्रव्यहिंसा और भावहिंसा, प्रत्यक्ष और परोक्ष प्रमारा।
  - ४. णमोकार मन्त्रकी स्रवसख्याके इकाई, दहाई रूप अंकोंका गुगा कर देनेपर अविरति या श्रावकके व्रतोकी सख्या अथवा अनुप्रेक्षाओकी सख्या निकलती है। यथा णमोकारमन्त्र स्वरसंख्या<sup>र</sup> ३४ है, अत<sup>.</sup> ४ ×३ = १२ अविरति, श्रावकके व्रत या अनुप्रेक्षा।
  - ५ णमोकार मन्त्रकी स्वर सख्याके इकाई, दहाईके अकोको जोड देने-पर तत्त्व, नय या सप्तभगीके भगोकी सख्या आती है । यथा ३४ स्वर संख्या है, अत. ४+ ३ = ७ तत्त्व, नय या मंगसख्या ।

१. देखें, इसो पुस्तकका १० ७५।

२२४ मंगलमन्त्र णमोकारः एक अनुचिन्तन

- ६. णमोकार मन्त्रके स्वर, व्यंजन और अक्षरोंकी संख्याका योग कर देनेपर प्राप्त योगका संख्या-पृथक्त्वके अनुसार अन्योन्य योग करते पर पदार्थ संख्या आती है। यथा ३४ स्वर, ३० व्यंजन और ३५ अक्षर<sup>3</sup> है, अतः ३४ + ३० + ३४ = ९९ इस प्राप्त योगफलका अन्योन्य योग किया। ९ + ९ = १८, पुन: अन्योन्य योग सरकार करनेपर १ + ८ ≈ ९ पदार्थ संख्या।
- णमोकार मन्त्रके समस्त स्वर और व्यंजनोंकी संख्याको सामान्य पद ١٩. संख्यासे गुग्गा कर स्वर संख्याका भाग देनेपर शेष तुल्य गुणस्थान बीर मार्गेणा-सख्या आती है । अथवा णमोकार मन्त्रके समस्त स्वर और व्यंजनोकी संख्याको विशेषपद सख्यासे गुणा कर व्यंजनीकी संख्याकी भाग देनेपर शेष तुल्य गुणस्थान और मार्गसां संख्या थाती है. यथा - इस मन्त्रके विशेष पद ११, सामान्य ४, स्वर ३४, व्यजने ३० हें। अतः ३४ + ३० = ६४× ५ = ३२०÷३४ ≐ ९्रेल् और हि शेष, १४ शेष तुल्य ही गुरास्थान या मार्गरााकी संस्था है। अयेव ३० + ३४ = ६४ × ११ = ७०४ ÷३० = ३२ लवि, मोर १४वेष यही शेष संख्या गुणस्थान या मार्गणाकी है। 👶 ८. समस्त स्वर और व्यं जमोकी सख्याकी व्यंजनोंकी संख्याते गुणा के विशेषपद संख्याका भाग देनेपर शेष तुल्य द्रव्यो या जीवीके कार्यकी संख्या आती है। यथा - ३० + ३४ = ६४ × ३० = १९१० = १७४ छ० और घेष । ६ घेष सख्या ही कार्य कीर देव्याकी संख्या है । अथवा - समस्त स्वर और व्यंजनींकी संख्याको स्वर सख्यासे गुणाकर सामान्य पद संख्याका माग देनेपर सेव तुल्य द्रव्यों-की तथा जीवोके कायकी संख्या आती है। यथा कार देखे के महिले के महिले के संख्या आती है। यथा कार देखे के महिले के स ६४×३४ = २१७६ - ५ = ४३४ लब्ध और. ई मेप दिमही मेप प्रमाण द्रव्य और कायकी सख्या है।

- ९. णमोकार मन्त्रकी मात्राओं स्वर, व्यजन और विशेष पदके योगमे सामान्य अक्षरोका अन्योन्य गुरानफल जोड देनेसे कुल कर्मप्रक्व-तियोकी सख्या होती है। यथा – इस मन्त्रकी ५८ मात्राएँ, ३४ स्वर, ३० व्यजन, ११ विशेषपद, ३५ सामान्य अक्षर और सामान्य अक्षरोका अन्योन्य गुणनफल = ५ × ३ = १५, अतः ५८ + ३४ + ३० + ११ + १४ = १४८ कर्म प्रकृतियाँ।
  - १० मात्राओ, स्वर एवं व्यजनोकी संख्याका योग कर देनेपर उदय योग्य कर्म प्रकृतियाँ आती हैं; यथा ५८+३०+३४=१२२ उदययोग्य प्रकृति संख्या ।
  - ११. मन्त्रकी स्वर और व्यंजन सख्याका पृथक्त्वके अनुमार अन्योन्य गुणा करनेसे वन्व योग्य प्रकृतियोकी सख्या आती है। यथा --व्यंजन ३०, स्वर ३४, अन्योन्य क्रम गुणनफल ३४० = ०, इस कममे ज़ून्य दमका मान देता है;४४३ = १२...१२४ १० = १२० वन्व योग्य प्रकृतियाँ।
  - १२ णमोकार मन्त्रकी व्यजन सख्याका इकाई, दहाई क्रमसे योग करने-पर रत्नत्रयकी सख्या आती है। यथा ३० व्यजन सख्या है, ० + ३ = ३ रत्नत्रय सख्या, द्रग्यकर्म, भावकर्म और नोकर्म, मनोगुष्ति, वचनगुष्ति, और कायगुष्ति अथवा मन, वचन और काय योग।
  - १३. स्वर और व्यजन सख्याका योग कर इकाई, दहाई अक कमसे गुणा करनेपर तीथँकर सख्या आती है । यथा ३० + ३४ = ६४, अन्योन्य कम करनेपर - ४ ×६ = २४ = तीथँकर सख्या ।
  - १४ स्वर संख्याको इकाई, दहाई क्रमसे गुणा करनेपर चक्रर्वातयोकी सख्या आती है। यथा ३४ स्वर, अन्योन्य कम करनेपर ४×३ = १२ चक्रवर्ती, द्वादश अनुप्रेक्षा, द्वादश व्रत आदि ।

१. इसी पुस्तकका १० १३६।

२२६ मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तुने

१५. स्वर, व्यंजन और अक्षरोके योगका अन्योन्य कुमसे योग करनेपर नारायण, प्रतिनारायण और बछदेवकी संख्या आती है, यया — स्वर ३४, व्यंजन ३०, अक्षर ३५; अत: ३० + ३४ + ३५ = ९९ अन्योन्य कम योग ९ + ९ = १८, पुन अन्योन्य कम योग ८ + १ ९ नारायण, प्रतिनारायण और बछदेवोकी संख्या । १६ णमोकार मन्त्रकी मात्राओंका इकाई, दहाई कमसे योग करनेपर चारित्र संख्या आती है । यथा –

५८ मात्राएँ - ८ + ५ = १३ चारित्र ।

- १७. णमोकार मन्त्रकी मात्राओंका इकाई, व्हाई क्रमसे गुणा करितेप जो गुणनफल प्राप्त हो, उसका पारस्परिक योग करनेपर गति कषाय और बन्घ संख्या आती है। यथा ५८ मात्राएँ हैं, अतः २२ ४ = ४०,० + ४ = ४ गति, कषाय और बन्घ संख्या करे
- १८. णमोकार मन्त्रकी अक्षर संख्याका परस्पर गुर्खा कर गुणनेफेलेमें से सामान्य पद संख्या घटानेपर कर्म संख्या आती है 17 येथा यह संख्या अक्षर संख्या, ५ ×३ = १५, १४ – ५ सा० प० = १० कर्म 12

= १८४४६७४४०७३७०९५५१६१६ – १ =

१८४४६७४४०७३७०९५५१६१५ समस्त श्रुतज्ञान्के अन्तर ह

## परिशिष्ट नं० २ ग्रनुचिन्तनगत पारिभाषिक शब्दकोष

हें—अन्तरंग और वहिरंग । अन्तरंग परिग्रह 38 आन्तरिक राग, द्वेप, काम, कोघादि, विकारोमे ममत्व माव रखना अन्तरंग परिग्रह है। यह चौदह प्रकारका होता है । - ૨૨ **स**≓तरारमा शरीर, धन-धान्यादि समस्त परवस्तुओंसे ममत्वबुद्धिरहित होना एवं सच्चिदानन्द स्वरूप आत्माको ही अपना समझना,अन्तरात्मा है । अन्तराय कम 39 सुख ज्ञान एव ऐश्वयं प्राप्तिके साधनोंमे विघ्न उत्पन्न करनेवाला कर्म अन्तराय कर्म कहलाता है। अनानुपूर्वी 186 पद व्यतिक्रमसे णमोकार मन्त्र-का पाठ करना या जाप करना

> अनानुपूर्वी है । अपकर्षण १**३०** कमोंके स्थितिबन्ध एवं अनू-

अगुरुलघुत्व गुण २१७ यह वह गुण है जिसके निमित्त-से द्रव्यका द्रव्यत्व बना रहता है । अवातियाकर्म ३३ आत्म गुणोका घात न करने-वाले कर्म । अचेतन ८४

अचेतन अनुभूतियाँ वे हैं जिनकी तात्कालिक चेतना मनुष्यको नही रहती, किन्तु उसके जीवनपर उनका प्रभाव पडता रहता है ्।

अणु १४२ पुद्गलके सबसे छोटे ट्रुकड़े या अंशको अणु कहते हैं । अतिशय ४०

वे अद्भुत या चमत्कारपूर्एं वार्ते जो सामान्य व्यक्तियोंमे न पायी जायें, अतिशय कहलाती हैं। अधिकरण १२४

वस्तुके आधारका नाम अधि-करण है । अधिकरणके दो भेद मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन

भाग वन्धका घट जाना अपकर्षण है । अभिप्राय ११८

२२८

णमोकार मन्त्रके रहस्य या भावकी जानकारी। अमिरुचि

११९ अभिरुचि अस्फुट घ्यान है तथा घ्यान अभिरुचिका ही स्फुट रूप है। अभ्याम्न

११९ मनोविज्ञान बतलाता है कि अभ्यास (Exercise) वार-वार किसी कार्यके करनेकी प्रवृत्ति जिसका दूसरा नाम आवृत्ति (Repetition) है, घ्यान आदिके लिए उपयोगी है। अभ्यास नियम

अभ्यास नियमको आदत निर्मा-णका नियम भी कहा गया है (The law of habit-formation)। इस नियमके दो प्रमुख अंग हैं – पहलेको उपयोगका नियम (The law of use) और दूसरेको अनुप-योगका नियम (The law of disuse) कहते हैं। ये दोनो एक-दूसरेके पूरक हैं। उपयोगका नियम यह वत्तलाता है कि यदि एक खास परिस्थितिके प्रति वार-वार एक तरहकी प्रतिक्रिया प्रकट की जा तो उस परिस्थिति बोर प्रतिक्रिया के बीच - एक सम्बन्ध स्थापित हो जाता है । अरण्यपीठ

एकान्त निर्जुन वरण्यमें जॉकर णमोकार मन्त्र या अन्य किसी मन्त्रकी साधना करना वरण्य-पीठ है। अर्थ

गुरा पययि युक्तः प्रदायका नाम अर्थ है।

प्रतिक्षण होनेवाले सुक्म परिणमनको अर्थपययि कहते हैं। अर्ध पर्यकासन

इस वासनमें 'ह्यानके समय दे अर्ध पद्मासन लगाया जाता है।

चेतन मनके परे अवचेतन या चेतनोन्मुखं मन है। मनके इंस स्तरमे वे भावनाएँ स्मृतियाँ, इच्छाएँ तथा वेदनाएँ रहती हैं जो प्रनाशित नहीं हैं किन्तुं जो चेतना-पर आनेके छिएत्तपर हैं। कोई भी- चिन्तित रहना आर्तेष्यान हैं। 52 मादत आदत मनुष्यका अजित मानसिक गुण है। मनुष्यके जीवन-मे दो प्रकारकी प्रवृत्तियां काम करती हैं - जन्मजात और अजित ।

अजित प्रवृत्तियां ही आदत है। आनुपूर्वी 385

उच्च गूणोके आधारपर या किसी-किसी विशेष क्रमके आधार-पर किसी वस्तुका सन्निवेग करना आनुपूर्वी है।

आर्जव

ं आत्माके सरल परिखामोको आर्जन कहते है। अावइयक 84

२७

जिन कियाओका पालन करना मुनिके लिए अत्यावश्यक होता है, उन्हे आवश्यक कहते हैं। आव-श्यकके ६ भेद हैं। भासन 508 ' घ्यान करनेके लिए बैठनेकी विशेष प्रक्रियाको आसन कहा जाता है।

आसन-शुद्धि \$ U काष्ठ, शिला, भूमि या चटाई-

विचार चेतन मनमे प्रकाशित होने-के पूर्व अवचेतन मनमे रहता है। अधिरति 908

वतरूप परिणत न होना अविरति है। इसके वारह भेद हैं। असंयम २७

इन्द्रियासक्ति और हिंसारूप परिणतिको असयम कहा जाता है । आख्यातिक 123-

कियावाचक घातुओसे निष्पन्न होनेवाले शव्द आख्यातिक कहलाते हैं। जैमे-भवति, गच्छति आदि। आचार Я¥

सात्त्विक प्रवृत्तियोका बाल-म्वन ग्रहण करना आचार है। आचारमे जीवनव्यापी उन सभी प्रवृत्तियोका आकलन किया जाता है जिनसे जीवनका मवाँगीण निर्माण होता है। आचाराग

84

ग्यारह अगोमे यह पहला अंग है । इसमे मुनि और गृहम्थके सभी प्रकारके आचर गोका वर्गन किया जाता है।

आर्त्रध्यान 904 ' इष्ट्वियोग अनिष्ट्रसयोगादिसे पर अहिंसकवृत्तिपूर्वक आसीन होना क्षासनग्रुद्धि है । आसनको साव-घानीपूर्वक शुद्ध रखना क्षासन-शुद्धि है ।

आस्तिक्य २९ लोक-परलोकमे आस्था रखना

आस्तिक्य है ।

आसव ३० कर्मोंके आनेके द्वारको आसव

कमाक आनक दारका आखन कहते हैं। इसके दो भेद है - भाव आस्रव और द्रव्य आस्रव।

इच्छा ८५

इच्छाशक्ति मनुष्यकी वह मानसिक शक्ति है, जिसके द्वारा वह किसी प्रकारके निश्चयपर पहुंचता है और उस निश्चयपर दृढ़ रहकर उसे कार्यान्वित करता है । सक्षेपमे किसी वस्तुकी चाहको इच्छा कहते हैं । चाह मनुष्यके वातावरणके सम्पर्कसे उत्पन्न होती है उसका लक्ष्य किसी भोगकी प्राप्ति होता है । यह क्रियात्मक मनोवृत्ति है । अप्रकाशित इच्छाएं वासना कहलाती हैं । और प्रकाशित इच्छाकोको इच्छा कहते हैं । इच्छित किया ७ ९ जो किया हमे अभीष्ट होती है उसे इच्छित किया कहते हैं। यह अनुकूल वातावरणमे प्रकाशित होती है। इच्द्रियगोचर ३५ जो इच्द्रियोके द्वारा ग्रहण

जा इत्द्रियाक द्वारा अल्प किया जा सके उसे इन्द्रियगोचर या इन्द्रियग्राह्य कहते हैं। उच्चाटन ८८

जिन मन्त्रोके द्वारा किसीके मनको अस्थिर, उल्लासरहित एव निरुत्साहित कर पदभ्रष्ट या स्थान-भ्रष्ट कर दिया जाये वे मन्त्र उच्चा-टन मन्त्र कहलाते हैं। उद्दिष्ट १४८

पदको रखकर सख्याका आन-यन करना उद्दिष्ट है। उत्कर्षण १३० कमोंकी स्थिति और अनुभाग

वन्धका वढ्ना उत्कर्षण है। उदय १३०

समय पाकर कर्मोका <sup>फल</sup> देना उदय है।

उदीरणा १३० समयसे पहले ही कर्मोका फल

3

२३१ मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

> शरीरको औदारिक शरीर कहते है । 922 औपसगिंक उपसर्ग वाचक प्रत्ययोको शब्दो-के पहले जोड देनेसे जो नवीन भव्द वनते हैं वे औपसगिक कहे जाते हैं। 904 कमकासन

कमलासन पद्मासनका ही दूसरा नाम है । इसमे दाहिना या वार्यां पैर घुटनेसे मोडकर दूसरे पैरके जघामूलपर जमा दीजिए और दूसरे पैरको भी मोड़कर उसी प्रकार दूसरे जघामूलपर रखिए । 20 कल्पना

पूर्व अनुभूतियो तथा उनसे सम्बद्ध घटनाओको विम्वो (Images) के रूपमे सँजोनेकी मानसिक

२७ कवाय

कियाको कल्पना कहते हैं ।

जो आत्माको कसे अर्थात् दु ख दे अथवा आत्माकी कोघादि रूप

यत्नाचारपूर्वक शरीर शुद्ध

क्रियाको

कषाय

कायशुद्धि

७२

विकारमय परिणतिको

कहते हैं।

कायशुद्धि

करनेकी

कहते हैं।

85

129

95

120

5 P P

भूत और भावी पर्यायोको छोडकर जो वर्तमानको ही ग्रहण

करता है उस ज्ञान और वचनको

ऋजुसूत्र नय कहते हैं। 920

पवंभूत

जिस शब्दका जिस किया रूप

अर्थहो उस कियारूप परिणत

पदार्थको ही ग्रहण करनेवाला वचन

मनुष्य और तिर्यंचोके स्थूल

और ज्ञान एवभूत नय है।

औदारिक शरीर

लाती है । ऋजुसूत्र

देने लगना उदीरणा है।

जानने-देखने रूप चेतनाकी

अन्तर्जल्परूप किसी मन्त्रका

जाप करना – मन्त्रके शब्दोको

मुखमे बाहर न निकालकर कण्ठ-

स्थानमे शब्दोका गुजन करते रहना

किसी भी कार्यके प्रति उत्साह ग्रहण करनेकी क्रिया उमग कह-

हो उपाशु विघि है।

विशेष परिणतिका नाम उपयोग है ।

उपयोग

ভদাঁহ্য

उसंग

२३२ मगलमन्त्र णमोकारः एक अनुचिन्तन

36

कुमानुष

कुमोग भूमिके रहनेवाले ऐसे मनुष्य जिनके शरीरकी आकृति विभिन्न और विचित्र प्रकारकी हो। किम्राकेन्द्र ७८

कियावाही नाडियाँ मस्तिष्क-के जिस स्थानमे केन्द्रित होती हैं, उसका नाम किया-केन्द्र है। क्रियात्मक ७८

कियात्मक वह मनोवृत्ति है जिसके द्वारा मानवके समस्तक्रिया-कलापोंका संचालन हो । इसके दो भेद हैं – जन्मजात और र्क्षाजत । क्रियावाही ७८ सुषुम्नामे स्थित क्रियावाही वे नाडियाँ हैं जो शरीरके बाहरी अंग-में होनेवाली किसी भी प्रकारकी उत्तेजनाकी सूचना देती हैं ।

गुणस्थान ३२ मोह और योगके निमित्तसे होनेवाले आत्माके परिणामविशेष गुणस्थान हे। गुप्सि ४५

मन, वचन और कायका पूर्ण निग्रह करना गुप्ति है । गोत्र गोत्र कर्मके उदयसे मनुष्यको उच्च आचरण या निचि बाचरण-वाले कुलमें जन्म लेना धर्पडता है। घातियाकम आत्माके गुणोंको घात करने-

वाले कर्म घातिया कहलाते हैं। चतुर्विध संघ

मुनि, अर्जिका, श्रीवक कीर् श्राविका इन चारोके सिर्म चतुर्विघ सघ कहते हैं।

इच्छाशक्तिके कार्यका सान-सिक परिणाम चरित्र है। कुछ लोग मनुष्यके संस्कार-पुजको ही चरित्र मानते हैं। कुछ मनोवैज्ञा-निक चरित्रको आदतोंका पुज बताते हैं।

मंगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन રરર

88

मान थे वे पूर्व ग्रन्य कहलाये । त्तप इच्छाओका निरोष करना तप है। २७ त्याग 66 किसी वस्तुसे ममता या मोह-को छोडना त्याग कहलाता है । त्यागका ्तात्पर्य दानसे है । 63 दमन मूल प्रवृत्तिके प्रकाशनपर नियन्त्रण करना दमन कहलाता है । ४९ दर्शनावरण 80 जिनकल्पिका अर्थ है समस्त जो कर्म आत्माके दर्शन गुणका आच्छादन करता है वह दर्शना-वरणीय कर्म कहलाता है । दर्शनोपयोग २६ 999 पदार्थके सामान्य रूपको ग्रहण करनेवाली चैतन्यरूप प्रवृत्ति दर्शनोपयोग है। 32 देशवती जो श्रावक व्रतोके घारण करने-60 वाले गृहस्य हैं वे देशव्रती है। इस नियमके अनुसार प्राणीको दैवसिक 204 दिनोकी अवधिसे किये जाने-वाले व्रतोको दैवसिक वर्त कहते है। दैवसिक व्रतोमे दश रुक्षण,

पूष्पाजलि और रत्नत्रय आदि हैं।

इनकी सख्या चौदह होनेसे ये चौदह पूर्व कहे जाते हैं ।

जुम्मण जिन मन्त्रोकी शक्तियोसे शत्रु भूत, प्रेत, व्यन्तर आदि भय-त्रस्त हो जायें, काँपने लगें, उन मन्त्रोको जुम्मण कहते हैं ।

जिनकल्पि

परिग्रहके त्यागी दिगम्बर उत्तम सहनन घारी साघु । ये एकादशाग सूत्रोंके घारक गुहावासी होते हैं । जिज्ञासा

किसी वस्तु या विचारको जाननेरूप जो प्रवृत्ति होती है उसे जिज्ञासा कहते हैं।

तत्परता नियम

ऐसे काम करनेमे आनन्द मिलता है जिसके करनेकी तैयारी उसमे होती है और ऐसे काम करनेसे उसे असन्तोप प्राप्त होता है जिसके करनेकी तैयारी उसमें नही होती ।

238 <sup>द्रव्य</sup>लिंगी मुनिवेशी, किन्तु सम्यक्त्व-40 विपाकविचय और संस्थानविचय हूीन जैन मुनि द्रव्यलिंगी कहलाता रूप चिन्तनको धर्मघ्यान कहते हैं। है। दन्यशुद्धि ध्यान घ्यान देना एक ऐसी प्रक्रिया पात्रकी अन्तरग ग्रुद्धिको द्रव्य-802 0 1 है जो व्यक्तिको वातावररागमे उप-शुद्धि कहा गया है। रामोकार स्थित अनेक उत्तेजनाओंमे-से उसकी मन्त्रका जाप करनेके लिए वतायी अभिरुचि एव मनोवृत्तिके अनुकुल गयी लाठ प्रकारकी ग्रुद्धियोंमे यह किसी एक उत्तेजनाको चुन लेने पहली शुद्धि है। तथा उसके प्रति प्रतिक्रिया प्रकट डब्य संकोच करनेको वाष्प करती है। शरीरको नम्रीभूत वनाना 158 द्रव्य सकोच है। धारणा दन्य ससार जिसका ध्यान किया जाये, 902 पच परावर्तन रूप इस ससार-उस विषयमे निरचल रूपसे मनको ξą के अस्तित्वको द्रव्य संसार कहते हैं। लगा देना घारणा है। हाद शाग नय अक्षरात्मक श्रुतज्ञानके आचा-वस्तुका आशिक ज्ञान नय 69 राग सुत्रकृताग आदि द्वादश भेदो-कहलाता है। को द्वादशाग कहते हैं। नष्ट ١. ਬਸੰ संख्याको रखकर पदका प्रमाण 980 वग्तुके स्वभावका नाम घर्म 84 निकालना नष्ट है। है। यह धर्म रत्नत्रय रूप, उत्तम नाम कर्म क्षमादि रूप एव बहिसामय है। धर्मध्यान नाम कर्मके उदयसे गरीरकी माकृतियां उत्पन्न होती हैं । अर्थात् *वाज्ञाविचय, अपायविचय,* 104 शरीर निर्माणका कार्य इसी कर्मके <sup>उदयसे</sup> होता है।

122

नामिक

संख्या वाचक प्रत्ययोंसे सिद्ध होनेवाले शब्द नामिक कहे जाते हैं ।

निदान २६ आगामी भोगोकी वाछा करना या फल-प्राप्तिका उद्देश्य रखना निदान है ।

निधत्ति १३० कर्मका संक्रमण और उदय न

हो सकना निवत्ति है । नियम १०२

शौच, सन्तोप, तप, स्वाध्याय और ईश्वर-प्रणिषान ये पाँच नियम कहे गये हैं। नियमका वास्त-विक अर्थ राग-द्वेषको हटाना है। निरबधि १७५

निरवधि वे व्रत कहलाते हैं जिन व्रतोंके लिए किसी विशेष तिथि या दिनका विघान न हो । जैसे – कवल चन्द्रायण, मुक्ता-वली, एकावली आदि । निर्जे रा ६६

वैंघे हुए कर्मोंका आत्मासे अलग होना निर्जरा है।

निर्देश १२४

वस्तुका स्वरूप कथन करना निर्देश है ।

निर्विकल्प समाधि ३ १

जब समाधि कालमे व्यान, घ्याता, घेयका विकल्प नष्ट हो जाये तो उसे निर्विकल्प समाधि कहते हैं।

निक्षेप ११९

कार्य होनेपर अर्थात् व्यवहार चलानेके हेतु युक्तियोमे सुयुक्ति-मार्गानुसार जो अर्थका नामादि चार प्रकारसे आरोप किया जाता है वह न्यायशास्त्रमे निक्षेप कहलाता है । नेगम १२०

जो भूत और भविष्यत् पर्यायो-मे वर्तमानका सकल्प करता है या वर्त्तमानमे जो पर्यायपूर्णं नही हुई उसे पूर्ण मानता है उस ज्ञान तथा

वचनको नैगम नय कहते हैं । नैपालिक १२२

अव्ययवाची शब्दनैपातिककहे जाते हैं । जैसे -- खलु, ननु आदि । नोकपाय २७

किचित् कषायको नोकषाय कहते हैं ।

मगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन २३६

60

परिणाम नियम 998 जिसके द्वारा अर्थ वोघ हो उसे पद कहते हैं। 999 पदार्थ-हार द्रव्य और भावपूर्वक णमोकार मन्त्रके पदोकी व्याख्या करना गदार्थ-द्वार है । રર परमेधी जो परमण्द-वत्कृष्ट स्यानमे स्थित हो अर्थात् जिनमे आत्मिक गुणोका रत्नत्रयका विकास हो

गया है।

पद

80 **परसम**य

मैं मनुष्य हूँ, यह मेरा शरीर है इस प्रकार नाना अहकार और ममकार भावोंसे युक्त हो अवि-चलित चेतना विलास रूप आत्म-व्यवहारसे च्युत होकर समस्त निन्द्य क्रिया समूहके अंगीकार करनेसे राग, द्वेषके उत्पत्तिमे संलग्न रहनेवाला परसमय रत कहलाता है । वास्तवमे पर-द्रव्योंका नाम ही परसमय है।

३२ परिग्रह ममता या मूर्च्छाका नाम परिग्रह है।

यह नियम सन्तोप और असन्तोषका नियम भी कहा जाता है। यदि किसी कियाके करनेसे प्राणीको सन्तोष मिलता है तो उस कियाके करनेकी प्रवृत्ति प्रवल हो जाती है और यदि किसी फियाके करनेसे असन्तोष मिलता है तो उस प्रवृत्तिका विनाश हो जाता है, इस नियम-द्वारा उपयोगी कार्य होते है और अनुपयोगी कार्योंका अन्त हो जाता है। 99 परुलव मन्त्रके अन्तमे जोडे जानेवाले स्वाहा, स्वधा, फट्, वषट् आदि ग्रब्द पल्लव कहलाते हैं । 135-प३चानुपूर्वी यह पूर्वानुपूर्वीके विपरीत है । इसमे हीन गुणकी अपेक्षा क्रमकी स्यापना की जाती है । 20 पापास्त्रव पाप प्रकृतियोका आना पापा-स्रव है। २६ पुद्गळ

रूप, रस, गन्ध और स्पर्शवाले द्रव्यको पुद्गल कहते हैं।

पुत्रैषणा 508 909 प्रत्याहार इन्द्रिय और मनको अपने-प्राप्तिकी कामना या <u>षेत्र</u> अपने विषयोसे खीचकर अपनी विषयोकी प्राप्तिकी सासारिक इच्छानुपार किसी कल्याणकारी कामना पुत्रैपणा है । घ्येयमे लगानेको प्रत्याहार कहते पुण्यास्त्रव 89 पुण्य प्रकृतियोका आना पूण्या-हें । स्रव हैं। प्रथमोपशमसम्यक्त्व 980 00 मोहनीयकी सात प्रकृतियोके किसीके प्रति अपने हृदयकी उपशमसे होनेवाला सम्यक्तव । श्रद्धा और आदरभावनाको प्रकट प्रमाद 808 करना पूजा है । कपाय या इन्द्रियासक्ति रूप पूर्वानुपूर्वी 979 आचरण प्रमाद है । पूर्व-पूर्वकी योग्यतानुसार प्ररूपणा द्वार - 999 वस्तुओं या पदोका ऋम नियोजन । प्रतिपाद्य-वाच्य-वाचक, पौष्टिक 12 प्रतिपादक, विषय-विपयी भावकी जिन मन्त्रोंकी साधनासे अभीष दुष्ट्रिसे णमोकार मन्त्रके पदोका कार्गोंकी सिद्धि एव ससारके ऐश्वयं-को प्राप्ति हो; वे मन्त्र पौष्टिक व्याख्यान करना प्ररूपएा द्वार है। कहलाते हैं। प्रस्तार 988 प्रत्यक्षीकरण आनुपूर्वी और अनानुपूर्वीके 06 प्रत्यक्षीकरण एक ऐसी मान-अगोका विस्तार करना प्रस्तार है। सिक किया है जिसके द्वारा वाता-प्राणायाम 902 वरणमें उपस्थित वस्तु तथा ज्ञान श्वास और उच्छवासके माघने-को प्राणायाम कहते हैं। इसके इन्द्रियोको उत्तेजित करनेवली परि-स्थितियोका तात्कालिक ज्ञान प्राप्त तीन भेद हैं – पूरक, कुम्भक और होता है । रेचक ।

पूजा

फक

65

मन्त्रके तीन अंग होते हैं – रूप, बीज और फल । मन्त्रके द्वारा होनेवाली किसो वस्तुकी प्राप्ति उसका फल कहलाती है । बन्ध ९३०

कर्म और आत्माके प्रदेशोंका परस्परमें मिलना बन्ध है । बहिरंग परिग्रह ४६

धन-घान्यादि रूप दश प्रकार-का बहिरंग परिग्रह होता है । यहिरात्मा ३२

श्वरीर और आत्माको एक समभनेवाला मिथ्याद्यष्टि बहि-रात्मा है। बीज ८७

माज ८७ मन्त्रको घ्वनियोमे जो शक्ति निहित रहती है उसे बीज कहते हैं। मिथ्या ज्ञान २७

मिथ्या दर्शनके साथ होनेवाला ज्ञान मिथ्या ज्ञान कहलाता है । सिश्र १२३

मिश्रित परिणतिको जिसे न तो हम सम्यक्त्व रूप कह सकते हैं और न मिथ्यात्व रूप ही – मिश्र कहा जाता है। मुख्य गुणोंको मुख् गुण कहा जाता है । मुख प्रवृत्ति

1.1 T

मूल प्रवृत्ति एक प्रकृतिदत्त शक्ति है । यह शक्ति मानसिक संस्कारोंके रूपमें प्राग्तीके मनमें स्थित रहती है । जिसके कारण प्राग्ती किसी विशेष प्रकारके पदाय-की वोर घ्यान देता है और उसकी उपस्थितिमे विशेष प्रकारकी वेदनाः की अनुभूति करता है तथा किसी विशिष्ट कार्यमे प्रवृत्त होता है। मोहन

जिन मन्त्रोंके द्वारा किसीको मोहित किया जा सके, वे मोहन मन्त्र कहलाते हैं। मोहनीय

मोहनीय कर्म वह है जिसके उदयसे आत्मामे दर्शन और चारित्र रूप प्रवृत्ति उत्पन्न न हो । यस १०२ इन्द्रियोका दमन कर अहिंसक प्रवृत्तिको अपनाना यम है । योग १०४

मत, वुलुन, कायकी प्रवृत्तिको योग कहते हैं। 88

रतन-म्नय

सम्यग्दर्शन, सम्यक् ज्ञान और सम्यक् चारित्रको रत्नत्रय कहते हैं। 69 रूप

यन्त्रकी व्वनियोका सन्निवेश रूप कहलाता है ।

रौद्र-ध्यान 104

हिंसा, भूठ, चोरी, कुशील और परिग्रह रूप परिणतिके चिन्तनसे आत्माको कषाय युक्त करना रौद्र-घ्यान है। लेश्या 930

कषायके उदयसे अनुरजित योग प्रवृत्तिको लेश्या कहते हैं। ळोकैषणा 199

यशकी कामना या ससारमे किसी भी प्रकार प्रसिद्धि प्राप्त करनेकी इच्छा करना लोकैषणा है । वचनशुद्धि 65

वचन व्यवहारमें किसी भी प्रकारके विकारको स्थान न देना वचन-शुद्धि है। 904

वज्रासन

दोनो पैर सीधे फैलाकर बैठ जाइए और वायाँ पैर घुटनेसे मोड-कर जाँवसे इस प्रकार मिलाइए

कि तितम्बके सामने जमीनपर टिक न्जाये और सीनेका वार्यां भाग कपर उठे हए घुटनेपर अडा रहे। इसके बाद दाहिनी ओर थोडा भुकते हुए बायाँ नितम्ब कुछ ऊपर उठाइए, दाहिना हाथ दाहिनी जाँघके पास जमीनपर टिकाकर मुके हुए घडको सहारा दीजिए और वायें हाथसे वायें पैरको टखनेके पास पकड लीजिए । वश्याकर्षण 66

जिन मन्त्रोंके द्वारा किसीको वश या अकृष्ट किया जा सके वे मन्त्र वश्याकर्षण कहलाते हैं। वाचक 993 वाचक विधिमे जाप करते समय मुँहुसे शब्दोका उच्चारण किया जाता है।

वासना

२१

मानव मनमें अनेक कियात्मक मनोवृत्तियां हैं। कुछ किपात्मक मनोवृत्तियां प्रकाशित होती हैं अर्थात् चेतनाको उनका ज्ञान रहता है और कुछ अप्रकाशित रहती हैं। अप्रकाशित इच्छाओका ही नाम वासना है।

२४० मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन

विचार विसंयोजन , १२५ 96 विचार मनकी वह प्रक्रिया है अनन्तानूबन्धी कषायका अन्य जिससे हम पुराने अनुभवको वर्त-कषायरूप परिणमन करना विसं-मान समस्याओंके हल करनेमे योजन कहलाता है। लाते हैं। वेदनारमक 0% वित्तैषणा प्रत्येक मनोवृत्तिके तीन 909 ऐश्वर्य प्राप्तिकी अकाक्षा पहलू हैं - ज्ञानात्मक, वेदनात्मक वित्तेषणा है। और क्रियात्मक। वेदनात्मकका विद्वेषण 66 तात्पर्य है कि किसी प्रकारकी जो मन्त्र द्वेष भावको उत्पन्न अनुभूतिका होना। करनेमे सहायक हो, वे विद्वेषण वेदनीय 83 कहलाते हैं। वेदनीय वह कम है जिसके उदयसे प्राणीको सुख और दु खकी विधान 858 प्राप्ति हो । अनुष्टान-विशेषको विघान कहा जाता है। च्यंजन पर्याय 38 विनय-गुद्धि प्रदेशवत्त्व गुणके विकारको 92 जाप करते समय आस्तिक्य व्यजन पर्याय कहते हैं। भावपूर्वक हृदयमे नम्रता घारण 920 ब्यवहार करना विनय-शुद्धि है । सग्रह नयसे ग्रहण किये गये विपाकविचय 930 पदार्थोंका विधिपूर्वक भेद करना कर्मके फलका विचार करना व्यवहार नय है। विपाकविचय घर्म व्यान है। शवपीठ 90 विलयन निम्नकोटिके मन्त्रोकी सिद्धिके 68 मनकी किसी विशेष प्रवृत्तिको लिए मृतक कलेवपर आसन विलीन कर देना विलयन है। लगाना शवपीठ है ।

मंगलमन्त्र णमोकार : एक अनुचिन्तन २४१

शौच

920

২৩

अन्तरंग और वहिरगमे पवित्र घुत्तिका उत्पन्न होना गौद घर्म है । इमझान-पीठ ९० इमशान भूमिमे जाकर किसी मन्त्रका अनुष्ठान करना व्मशान पीठ है ।

इयामा-पीठ ९०

जितेन्द्रिय वनकर नग्न तरुणी-के समक्ष निर्विकार भावसे मन्त्रकी साघना करना श्यामा-पीठ है ।

श्रद्धा म्र

गुणोके प्रति रागात्मक आसक्ति श्रद्धा कहलाती है । श्रुतिज्ञान १२५ पंच इन्द्रिय और मनके द्वारा

परके उपदेशसे उत्पन्न होनेवाला ज्ञान श्रुतज्ञान है ।

श्रेयोमार्ग २**६** सम्यग्दर्शन, सम्यक् ज्ञान और

सम्यक् चारित्र रूप मोक्षका मार्ग ही श्रेयोमार्ग है। सत्य

#### राज्य २७ ,जो वस्तु जैसी देखी या सुनी है उसका उसी रूपमे कयन करना

शब्द नय

लिंग, संख्या, साधन आदिके व्यभिचारको दूर करनेवाले ज्ञान और वचनको घव्द नय कहते हैं। शान्तिक म्र

धान्ति उत्पन्न करनेवाले मन्त्र शान्तिक कहलाते हैं ।

शुक्ल-ध्यान ४३

लेक्याकी उज्ज्वलता हो जाने-पर कर्मंघ्यानका उल्लंघन कर शुक्ल घ्यानका आरम्भ होता है। इसके चार भेद हैं।

शुद्धोपयोग . ४९

स्वानुभूत रूप विशुद्ध परिणति-को प्राप्ति शुद्धोपयोग है । इसीका दूसरा नाम वोतराग विज्ञान है । शुद्धोपयोगी ३२ शुद्धोपयोगके घारी वीतराग-विज्ञानी शुद्धोपयोगी हैं । शुमोपयोग ३२ पुण्यानुरागरूप शुभोपयोग होता है । इत्तमे प्रशस्त रागका

रहना आवश्यक है । शोधन ८ १ किसी प्रवृत्तिका शुद्ध या

शोधन करना शोधन कहलाता है। १६ २४२ मंगलमन्त्र णमोकार : एक अर्नुचिन्तुन् 💱

सत्य है । इसमे अहिंसा प्रवृत्तिका रहना अत्यावश्यक है ।

सत्त्व १३० कमों प्रकृतियोकी सत्ताका नाम सत्त्व है। सत्त्व प्रकृतियाँ १४८ मानी गयी है।

सप्त व्यसन

304

बुरी आदतका नाम व्यसन है। ये सात होते हैं। तात्पर्यं यह है कि जुआ, चोरी आदि सात प्रकार-की बुरी आदतें सप्त व्यसन कह-लाती है।

समय शुद्धि 🔹 🕫

प्रात, मध्याह्त और सन्ध्या समय नियमित रूपसे किसी मन्त्र-का जाप करना समय शुद्धि है। इसमे समयका निश्चित रहना और निराकुल होना आवश्यक है। समभिरूढ़ १२०

लिंग आदिका भेद न होनेपर भी शब्दभेदसे अर्थका भेद मानने-वाला सममिरूढ़ नय है। संकल्प म्प

किसी कार्यके करनेकी प्रतिज्ञा-का नाम संकल्प है । संक्रमण एक' कर्मका प्रसूर संजातीय कर्म रूप हो जानेको संकर्मण करेंग कहते हैं। संग्रह अपनी-अपनी जातिके अन वस्तुओंका या उनकी पर्यायक एक रूपसे संग्रह करनेवाले जाः और वचनको संग्रह नय कहते संवेग संवेग एक चेतन अन्मति जिसमें कई प्रकारकी शारी कियाएँ शामिल रहती हैं। संयम इन्द्रिय निग्रहके साथ ह प्रवृत्ति को त्मक संयम है। संवेदन चैतन्य मनका सर्वप्रथम और सरल ज्ञान संवेदन है। ~ स्वेदन् इन्द्रियोंके वाह्य पदार्थके स्पर्शसे होता है । 5 102 समाधि घ्यानकी, ⊸चरम हत्त्सीमाको समाधि कहते हैं। 🤖 🥳 💒

मगलमन्त्र णमोकार : एक अनूचिन्तन २४३

सम्यक् चारित्र साधन 928 २७ वस्तुके उत्पन्न होनेके कारणो-तत्त्वार्थं श्रद्धानके साथ चारित्र-को साधन कहते हैं। का होना सम्यक् चारित्र है । सावधि 904 सम्यग्जान 20 जिन व्रतोके करनेके लिए तत्त्व श्रद्धानके साथ ज्ञानका दिन, मास या तिथिकी अवधि होना सम्यक् ज्ञान है। निश्चित रहती है, वे वत सावधि सम्यग्दर्शन 20 कहलाते हैं । जीव, अजीव आदि सातो सिद्धगति 80 तत्त्वो का श्रद्धान करना सम्यग्-दर्शन है। जाति, जरा, मरएा आदिसे रहित समस्त सुखका भाण्डार सिद्ध सल्ळेखना 909 अवस्था ही सिद्ध गति है। बुद्धिपूर्वककाय और कपायको 104 सुखासन अच्छी तरह कृश करना सल्लेखना आरामपूर्वक पलहत्थी मार= कर बैठना ही सुखासन है । सहज किया 02 985 स्कन्ध उत्तेजनाका सवसे सरल कार्य दो या दोसे अधिक परमा-सहज कियाएँ, जैसे - छीकना, णुओके समूहको स्कन्ध कहते हैं । खुजलाना, आंसू आना आदि है। स्तम्मन 66 महज अनुमव नदी, समुद्र या तेजीसे आती ३५ हुई सवारीकी गतिका अवरोघ भूख-प्यास आदि शारीरिक करानेवाले मन्त्र स्तम्भन कहलाते माँगोको पूर्तिमे ही सुख और उनकी हैं । इन मन्त्रोसे जलती हुई अग्निके पूर्तिके अभावमे दुखका अनुभव वेगको या वेगसे आक्रमण करते करना सहज अनुभव है । यह हुए शत्रुकी गतिको अवरुद्ध किया अनुमव पशु कोटिका माना जाता जा सकता है। है ।

है ।

मंगलमन्त्र णमोकारः :ुएकं अनुचिन्तुन

स्थविरकल्पि ४९

जो भिक्षु वस्त्र और पात्र अपने पास रखकर संयमकी साघना करता है – वह स्यविरकल्पि कह-लाता है।

स्थायीमाव ७८

जव किसी प्रकारका भाव मनमें वार-बार उठता है अथवा एक ही प्रकारकी उमंग जब मनमें अधिक देर तक ठहरती है तव वह मनमे विशेष प्रकारका स्थायी भाव पैदा कर देती है।

स्थिति १२४

कर्मोंका जीव के साथ अमुक समय तक बेंधे रहनेका नाम स्थितिवन्ध है। ------

रमरण ७८ पूर्वानुभूत अनूभवो अथवा घट-

नाओको पुन वर्तमान चेतनामें लानेकी क्रियाको स्मरण कहते हैं । स्व-संवेदन झान ३१ स्वानुभूत रूप ज्ञान स्व-संवेदन

ज्ञान कहलाता है। स्व-समय ४५ अपनी आत्मामें रमण करने-की प्रवृत्ति स्व-समय है। अर्थात्

परद्रव्योसे भिन्न किंगतमद्रव्यको अनुभवमे लाना ही स्वृ समय है। स्वामित्व ्रितित्वि हिंदि है। किसी वस्तुके अधिकारीपनेका ही स्वामित्व कहते हैं। المجار والمرادد €त्राध्याय चिन्तन, मननपूर्वक शास्त्रीक अध्ययन करना स्वाघ्याय है। 业型 क्षमा 👘 कोधरूप परिणति न होने, देना क्षमा है। क्षयोपशम 12 कर्मीका क्षय और ≴उँप्रे होना क्षयोपशम है। 7,157,54 क्षायिक सम्यक्रव दर्शन मोहनीयकी तीन प्रक्र-तियां और अनन्तानुबन्धी चार, इन् सात प्रकृतियोंके क्षयसे जो सम्यक्तुं उत्पन्न होता है उसे क्षायिक सम्य-क्त्व कहते हैं। क्षायिक दान \_ -8 1 दानान्तराय कर्मका अत्यन्त क्षय होनेसे दिन्य ज्वनि आदिके द्वारा अनन्त प्राणियोंका उपकार करनेवाला क्षायिक दान होता है।

२४४

मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन २४५

क्षायिक उपमोग ज्ञानवाही 83 92 ज्ञानवाही स्नायु-कोष स्नायु कर्मका उपभोग अन्तराय प्रवाहोको ज्ञान इन्द्रियोंसे सुपुम्ना अत्यन्त क्षय होनेसे क्षायिक भोग-और मस्तिष्कमे लेजाते हैं। की प्राप्ति होती है। ज्ञानारमक 30 क्षायिक मोग 89 ज्ञान इन्द्रियोके द्वारा सम्पादित भोगान्तराय कर्मका अत्यन्त होनेवाली प्रवृत्ति ज्ञानात्मक कह-क्षय होनेसे क्षायिक भोगकी प्राप्ति लाती है । होती है । ज्ञानावरण क्षायिक लाम 39 83 जीवके ज्ञान गुणको आच्छा-लामान्तराय कर्मका अत्यन्त दित करनेवाला कर्म ज्ञानावरणीय क्षय होनेसे क्षायिक लाभ होता है। कर्म कहलाता है। ज्ञान-केन्द्र 06 मस्तिष्कमे ज्ञानवाही नाडियो-जानोपयोग २६ का जो केन्द्र स्थान है - वही ज्ञान जीवकी जानने रूप प्रवृत्तिको केन्द्र कहलाता है। ज्ञानोपयोग कहते हैं ।

### परिशिष्ट नं० ३

#### पञ्चपरमेष्ठी नमस्कार-स्तोत्र

अरिद्दाण नमो पुच्वं, भरहंताणं रद्दस्स रहियाणं । पयओ परभिट्ठिं, अरुद्दताणं धुअ-रयाणं ॥ ॥ समस्त संसारके ज्ञाता सर्वज्ञ, सुरेन्द्र-नरेन्द्रसे पूजित, जन्म-मरणसे रहित, कर्मरूपी रजके विनाशक, परमेष्ठीपदके घारी अर्हन्त भगवान्को नमस्कार हो ॥ १॥

निद्दह-अह-कर्मिभधणाण घरनाण - दंसण - धराणं । मुत्ताण नमो सिद्धाणं परम - परमिहि - भूयाणं ॥ २॥ जिन्होंने आठ कर्मरूपी ईंधनको जलाकर भस्म कर दिया है, सायिक सम्यक्त्व और क्षायिक ज्ञानसे युक्त हैं, समस्त कर्मोंसे रहित परमेष्ठी स्वरूप हैं, ऐसे सिद्ध भगवान्को नमस्कार हो ॥२॥

> श्रायर-घराणं नमो, पचविद्वायार-सुट्टियाणं च। ताणोणायरियाणं, आयारुवएसयाण सया॥३॥

जो ज्ञानाचार, वीर्याचार आदि पाँच प्रकारके आचारमे अच्छी तरह स्थित हैं, ज्ञानी हैं और सदा आचारका उपदेश करनेवाले हैं, ऐसे आचार्य परमेष्ठीको नमस्कार हो ।।३।।

वारसचिहं अपुब्वं, दिट्ठाण सुअं नमो सुअहराणं च।

सययमुवज्झाणं, सःजाय - ज्झाण - जुत्ताणं ॥४॥

वारह प्रकारके श्रुत, ग्यारह अंग और चौदह पूर्वका उपदेश करने के वाले, श्रुतज्ञानी, स्वाध्याय और घ्यानमे तत्पर उपाघ्याय परमेष्ठीको के सतत नमस्कार हो ॥४॥ सब्वेसिं साहूणं, नमो तिगुत्ताण सब्बकोए वि । तव-नियम-नाण - दंसण - जुत्ताणं वंभयारीणं ॥५॥ समस्त लोकके – ढाई द्वीपके त्रिगुप्तियोके घारी, तप, नियम, ज्ञान एवं दर्शन युक्त ब्रह्मचारी सामुओको नमस्कार हो ॥५॥

एमो परमिट्ठीणं, पंचण्ह वि मावओ णमुक्कारो ।

सब्बरस कीरमाणो, पावस्स पणासणो होइ ॥६॥ पच परमेष्ठीको भावसहित किया गया नमस्कार समस्त पापोका नाश करनेवाला है ॥६॥

सुत्रणे वि मंगळाणं, मणुयासुर-अमर-रायर-महियाण ।

सब्वेसिमिमो पढमो, इवइ महामगल पढम ॥७॥ मनुष्य, देव, असुर और विद्याघरो-द्वारा पूजित तीनो लोकोमे यह एामोकार मन्त्र सभी मगलोमे सर्व प्रथम और उत्कृष्ट महामगल है ॥७॥

चत्तारि मंगल मे, हुंतुरहंता तहेव सिद्धा य।

साहू अ सब्दकालं, धम्मो य तिलोय-मगल्लो ॥८॥ अर्हन्त, सिद्ध, साघु और तीनो लोकोका मंगल करनेवाला धर्म ये चारों सदा मंगलरूप हो ॥८॥

चत्तारि चेव ससुरासुरस्स लोगस्स उत्तमा हुंति।

अरहंत सिद्ध-साहू, धम्मो जिण-देसिय उयारो ॥९॥ अरिहन्त, सिद्ध, साधु तथा जिन प्रणीत उदार घर्म ये चारो ही तीनों लोकोमे उत्तम हैं । ९॥

चत्तारि वि अरहंते, सिद्धे साहू तहेव धग्मं च।

संलार-घोर - रक्खस - मएण सरणं पवज्जामि ॥ १०॥ ससाररूपी घोर राक्षसके भयसे त्रम्त मैं, अहंन्त, मिद्ध, साघु और इन चारोकी शरणमे जाता हूँ ॥ १०॥

> अह-अरहस्रो मगवस्रो, महइ महावीर-वद्याणस्त । पणय-सुरेसर-सेहर वियळिय-कुसुमच्चिय-वक्रमस्स ॥११॥\*

२४८ मंगलमन्त्र णमोकार प्क अनुचिन्तन

जस्स वर-धग्मचक्कं, टिणयर-विवं व मासुरच्छायं । तेएण पउनलंतं, गच्छह पुरश्रो जिणिंद्रस ॥१२॥ भायासं पायालं, सयळं महिमंडलं पयासतं। मिच्छत्त-मोह-तिमिरं, हरेइ ति इहं पि लोयाणं ॥१२॥ नमस्कार करनेके लिए भुके हुए सुरासुरेश्वरोके मुकुटोंसे गिरते हुए पुष्पो-द्वारा पूजित चरणवाले अर्हन्त महावीर वर्षमानके आगे सूर्य-विम्वके समान देदीप्यमान और तेजसे उद्भासित घर्मचक चलता है। यह धर्मचक आकाश, पाताल और समस्त पृथ्वीमण्डलको प्रकाशित करता हुआ यहाँके प्राणियोके मिथ्यात्वरूपी अन्वकारका हरण करे ॥११-१३॥ सयलंमि वि जियलोए, चिंतियमित्तो करेइ सत्ताणं। रक्खं रक्खस-ढाइणि - पिसाय-गइ-जक्ख- भूयाणं ॥ १४॥ यह णमोकार मन्त्र चिन्तनमात्रसे समस्त जीवलोकमे राक्षस, डाकिनी, पिशाच, ग्रह, यक्ष और भूत-प्रेनोंसे प्राणियोंकी रक्षा करता है ॥१४॥ लहइ विवाए वाए, ववहारे मावभो सरंतो य। जूए रणे व रायंगणे य विजयं विसुद्धप्पा ॥ १५॥ भावपूर्वंक इसका स्मरण करते हुए शुद्धात्मा वाद-विवाद, व्यवहार, जुआ, युद्ध एव राजदरवारमे विजय प्राप्त करता है ॥१४॥ पच्चूस-पओसेसुं, सययं मन्त्रो जणो सुह-उझाणो । एयं झाएमाणे, सुक्खं पह साहगो होइ ॥ १ ह शुभ घ्यानसे युक्त भव्य जीव इस णमोकार मन्त्रका प्रात तथा सायकाल निरग्तर घ्यान करनेसे मोक्ष साधक वनता है ॥१६॥ वेयाछ - रुद्द-टाणच - नस्टि - नोहडि-रेवईणं च । सब्वेसि मत्ताण, पुरिसो अपराजिओ होइ॥<sub>१२५</sub>॥ इस मन्त्रका स्मरण करनेवाला पुरुष देताल, रुद्र, राक्षस, राजा, कुष्माण्डी, रेवती तथा सम्पूर्ण प्राणियोसे अपराजित होता है ॥१७॥

٠,

मगलमन्त्र णमोकार . एक अनुचिन्तन २४९

विञ्जुब्व पज्जलंती, सन्वेसु व अक्खरेसु मत्ताओं । पंच-नसुक्कार-पए, इक्किक्के उवरिमा जाव ॥१८॥ ससि-धवल-सलिल-निम्मल-भायारसहं च वण्णियं विंहुं ।

जोयण-सय-प्पमाण, 'जाका-सयसहस्स- दिप्पंतं ॥ १९॥ रागमोकार मन्त्रके पदोंमे स्थित समस्त अक्षरोंमे मात्राएँ विजलीकी तरह प्रकाशमान हैं और इन मात्राओमे प्रत्येक मात्रापर चन्द्रके समान घवल, जलके सट्टश निर्मल, आकारसहित एक सौ योजन प्रमाणवाली, लाखो ज्वालाओसे युक्त विन्द्र वर्णित हैं ॥ १८-१९॥

सोलससु अक्लरेसु, इक्किक्कं अक्लरं जगुज्जोयं।

भव-सयसहस्स-महणो, जंमि ठिभो पच नवकारो ॥२०॥ लाखों जन्म-मरणोको दूर करनेवाले णमोकार मन्त्रकी शक्ति जिनमे स्थित है, उन सोलह अक्षरोमे-से प्रत्येक अक्षर जगत्का उद्योत करने-वाला है ॥२०॥

जो थुणइ हु इक्कमणो, मविओ मावेण पंच-नवकारं ।

सो गच्छइ सिवकोयं उज्जोयंतो दस-दिसाओ ॥२१॥ जो मव्य जीव भावपूर्वक एकाग्र चित्त होकर इस पचनमस्कारकी इढतापूर्वक स्तुति करता है, वह दसों दिशाओंको प्रकाशित करता हुआ मोक्ष प्राप्त करता है ॥२१॥

तव-नियम संजम-रहो, पच-नमुक्कार सारहि-निउत्तो ।

ुनाण-तुरंगम-जुत्तो, नेइ पुरं परम-निव्वाणं ॥२२॥ तप-नियम-सयमरूपी रथ पंचनमस्काररूपी सारथी तथा ज्ञानरूपी घोडोसे युक्त हुआ स्पष्ट ही परम निर्वाणपुरमे ले जाता है ॥२२॥ सुद्धप्पा सुद्धमणा, पंचसु समिईसु सजुय-तिगुत्तो । डेर्म रहे छग्गो, सिग्धं गच्छइ (स) सिवळोयं ॥२३॥ पच समिति और तीन गुप्तियोंसे युक्त जो शुद्ध मनवाला शुद्धात्मा इस

विजयमाली रथमे बैठता है, वह शोझ मोक्षको प्राप्त करता है ॥२३॥

२५० मंगलमन्त्र णमोकार एक अनुाचन्तन हर्द्य के

थंमेइ जरुं जरुणं, चिंतियमित्ती वि'पंच-नवकरोत्र के किंग्रे के किंग्रे के किंग्रे के किंग्रे के किंग्रे के किंग्र अरि-मारि-चोर-राठल-घोरुवसग्गं पणासेइ ॥ २४॥

इस णमोकार मन्त्रके चिन्तनमात्रसे जल और अग्नि स्तॅम्भित हो जाते हैं तथा शत्रु, महामारी, चोर और राजकुल-द्वारा होनेवाले सोर उपद्रव नष्ट हो जाते हैं ॥२४॥

अट्टेव य अट्टसयं, अट्टसहस्सं च अट्टकोडीओ। रक्खतु मे सरीर, देवासुर-पणमिया सिद्धा॥रभा देवता और असुरों-द्वारा नमस्कार किये गये आठ, आठ सौ, आठ हजार या आठ करोड़ सिद्ध मेरे शरीरकी रक्षा करें ॥२५॥ नमो अरहताणं तिलोय-पुज्जो य संधुओं भयव । अमर-नरराय-महिओ, अणाइ-निहणो सिवं दिसड ॥२६॥ उन अर्हन्तोको नमस्कार हो, जो त्रिलोक-ढारा पूज्य, और अच्छी तरह स्तुत्य हैं तथा इन्द्र और राजाओं-ढारा वन्दित हैं, और जो जन्म-मरणसे रहित हैं, वे हमें मोक्ष प्रदान करें ॥२६॥

निट्टविय-अट्टकम्मो, सुइ-भूय-निरंजणो सिचो सिंखो । अमर-नरराय-महिओ, अणाइ-निहणो सिंवं दिसउ ॥ २७॥ आठो कर्मोंको नष्ट कर देनेवाले, ग्रुचिम्रूत, निरंजन, कॅल्यायाम्य तथा सुरेन्द्रों और नरेन्द्रोंसे पूजित अनादि अनन्त सिद्ध परमेष्ठी मुर्फे मुर्फि प्रदान करें ॥२७॥

सन्वे पम्रोस-मच्छर-आहिय-हियया पणाससुवज्जंति, दुगुणांकय-धणुमद्दं, सोउ पि मद्दाधणुं सहसा॥ र मा "ॐ षणु-धणु महाधणु स्वाहा" इस मन्त्ररूपी विद्याको, सुनकर, स्व ईर्ष्या, द्वेप और मारक्ष्यंसे भरे हृदयचाले शीघ्र ही नष्ट होते हैं ॥२८॥ इय विद्रुयण-प्रमाणं, सोळस-पत्तं जळंत-दित्त-सरंग्रे म् महार-महवळ्यं, पत्त-नमुक्कार-चक्क्सिणं ॥२९॥ मगलमन्त्र णमोकार एक अनुचिन्तन २५१

सोलह पत्रवाला, ज्वलन्त और दीप्त स्वरवाला तथा आठ आरे और आठ वलयसे युक्त यह 'पंच नमस्कार चक्र' त्रिमुवनमे प्रमाणभूत है ॥२९॥

सयछुज्जोइय - भुवणं, विद्वाविय - सेस-सत्तु - सघायं । नासिय-मिच्छत्त-तमं, वियछिय-मोष्ट हय-तमोइं ॥३०॥ यह पचनमस्कार चक्र समस्त भुवनोको प्रकाशित करनेवाला, सम्पूर्ण शत्रुओको दूर भगानेवाला, मिथ्यात्वरूपी अन्धकारका नाश करनेवाला, मोहको दूर करनेवाला और अज्ञानके समूहका हनन करनेवाला है ॥३०॥

> एव सय मज्झत्थो, सम्मादिट्ठी विसुद्ध-चारित्तो। नाणी पवयण - भत्तो, गुरुजण - सुस्सूसणा परमो ॥३१॥ जो पच नमुक्कार, परमो पुरिसो पराइ भत्तीए। परिय - रोइ पहदिणं, पयको सुद्धक्को अप्पा ॥३२॥ अट्टेव य अट्टसय, अट्टसहस्सं च उमयकालं पि। अट्टेव य कोडीओ, सो तहय-भेव लहह मिद्धि ॥३३॥

जो उत्तम पुरुष सदा मघ्यस्थ, सम्यग्दष्टि. विणुद्ध चरित्रवान्, ज्ञानी प्रवचन भक्त और गुरुजनोकी णुश्रूपामें तत्पर है तथा प्रणिधानसे आत्माको णुद्ध करके प्रतिदिन दोनो सन्घ्याओके समय उत्क्रुष्ट भक्तिपूर्वक आठ, आठ सौ. आठ हजार, आठ करोड मन्त्रका जाप करता है, वह तीमरे भवमे सिद्धि प्राप्त करता है ।।३१-३३।।

> एसो परमो मंतो, परम-रहस्स परंपर तत्त । नार्ण परमं नेयं, सुद्धं झार्ण परं झेर्य ॥३४॥

यह णमोकार मन्त्र ही परम मन्त्र है. परम रहस्य है, सवसे वडा तत्त्व है, उत्कुष्ट ज्ञान है और है ग्रुढ तथा घ्यान करने योग्य उत्तम घ्यान ।।३४।। एय कवयमभेय, खाइ य सस्थ परा भवणगक्सा ।

जोई सुन्नं बिन्दु, नाओ तारा छवो मत्ता ॥३२॥ यह णमोकार मन्त्र अमोघ कवच है,परकोटेकी रक्षाके लिए खाई है, २५२ मंगलमन्त्र णमोकारः एकं अनुचित्तमे के

अमोघ शस्त्र है, उच्चकोटिका भवन-रक्षक है, ज्योति है, बिन्दु है, मार्द है, तारा है, लव है, यही मात्रा भी है-॥३५॥, कि कि कि कि कि कि

> सोलस-परमक्खर चीय-थिन्दु-गटमो जगुरामो जोहे (जोठ)। सुय-बारसंग-सायर-(बाहिर)-महत्य-पुरुवस्स-परमत्थो ॥ १ ६॥

इस पंच नमस्कार चक्रमें आये हुए सोलह परमाक्षर वीरिहन्त, सिद्ध, आइरिय, उवज्काय, साह बीज एवं बिन्दुसे गमित हैं, जगतमें उत्तम हैं, ज्योतिस्वरूप हैं, द्वादशागरूप श्रुतसागरके महान् अर्थको घारे करतेवाले पूर्वीका परम रहस्य है ।।३६।।

नासेइ चोर-सावय-विसहर-जल-जलण-बंधण-संयाई रे किर्

वितिज्जती रक्खस - रण - राय - भयाई िमावेण ॥ ३७॥ 🕅

भावपूर्वक स्मरण किया गया यह मन्त्र चोर, हिंसके प्रोणी, विषेन् घर – सर्प, जल, अग्नि, बन्धन, राक्षस, युद्ध और राज्यके मयका नाग करता है ॥३७॥