

11 श्री वीतरागायनमः 11

युग प्रमुख चरित्र शिरोमणी सन्मार्ग दिवाकर आचार्य श्री विमल सागर जी महाराज की हीरक जयन्ती के अवसर पर प्रकाशित

पुष्प नं० ४७

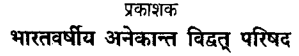
श्री वामनाचार्य विरचित्

# मेरु मंदर पुराण

हिन्दी टीकाकार श्री आचार्यरत्न देशभूषण जी महाराज प्रेरक ज्ञान दिवाकर उपाध्याय श्री भरतसागर जी महाराज निर्देशिका श्री आर्यिका स्याद्वाद्मतिमाता जी

अर्थ सहयोगी मुनिभक्त श्री चिरंजीलाल सुपुत्र श्री कमलचंद चिन्तामणी बज, जवाहरनगर, जयपुर (राजस्थान)





प्रबन्ध सम्पादकः – ब्र० श्री धर्मचंद शास्त्री प्रतिष्ठाचार्य, ज्योतिषाचार्य एवं ब्र० कु० प्रभापाटनी इन्दौर (म० प्र०)

प्राप्ति स्थान : (१) आचार्य विमलसागर संघ

- (२) अनेकान्त सिद्वात समिति लोहारिया
   जि० बासबाड़ा (राजस्थान)
- (३) जैन मंदिर गुलाब वाटिका लोनी रोड दिल्ली

प्रथम संस्करण- १०००

#### IBSM

81-85836-01-9

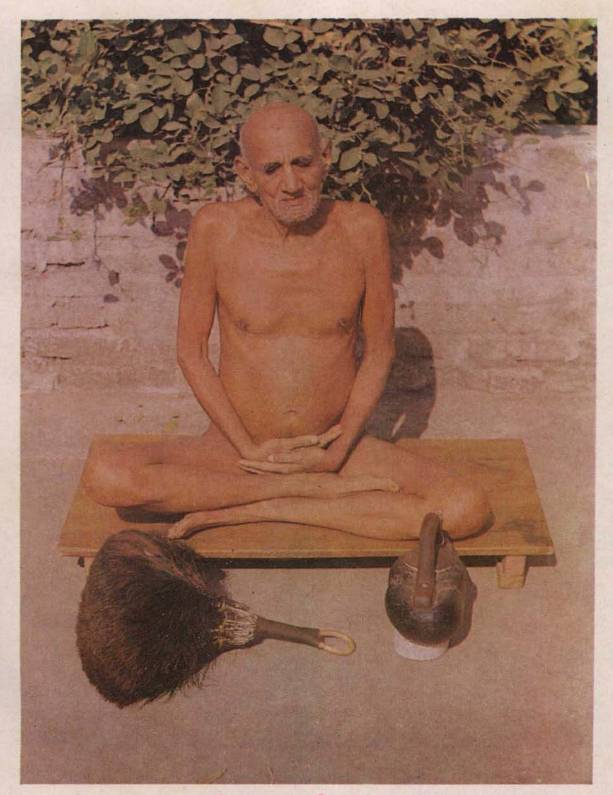
वीर नि० सं० २५१६ सं० २०४६,सनु १९६२

## प्रकाशन भारतवर्षीय अनेकान्त विद्वत् परिषद्

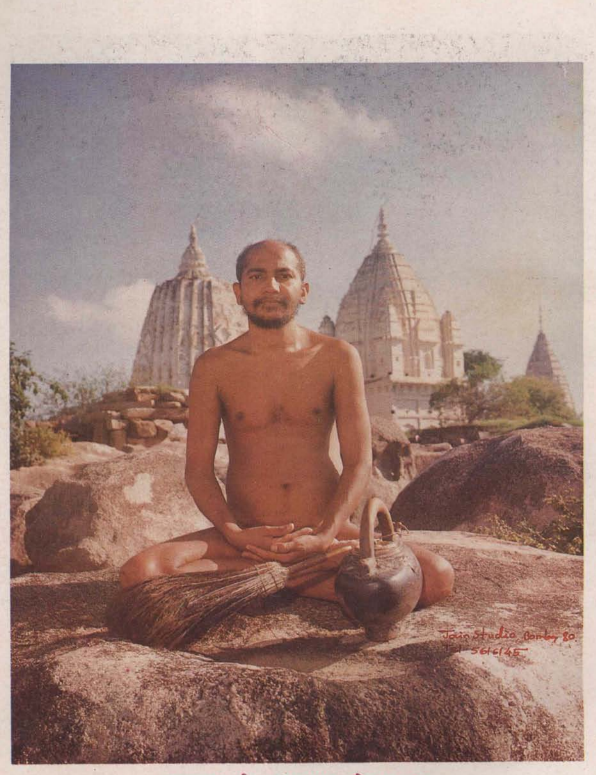
मुद्रकः राधा प्रेस, गांधी नगर, दिल्ली-31

समर्पण युग-प्रमुख चारित्र शिरोमणि सन्मार्ग दिवाकर करूणा निधि वात्सल्य मूर्ति अतिशय योगी---तीर्थोद्वारक चूडामणि-अपाय विचय धर्मध्यान के ध्याता शान्ति-सुधामृत के दानी वर्तमान में धर्म-पतितों के उद्वारक ज्योति पुळ्ज— पतितों के पालक तेजस्वी अमर पुञ्ज कल्याणकर्ता, दुःखों के हर्ता, समदृष्टा बीसवीं सदी के अमर सन्त परम तपस्वी, इस युग के महान साधक जिन भवित्त के अमर प्रेरणासोत पुण्य पुञ्ज---गुरूदेव आचार्यवर्यश्री 108 श्रीविमलसागर जी महाराज के कर-कमलों में ''म्रन्थराज'' समर्पित

तुभ्यं नम : परम धर्म प्रमावकाय । तुभ्यं नम : परम तीर्थ सुवन्दकाय । । स्याद्वाद'' सूक्ति सरणि प्रतिबोधकाय । तुभ्यं नम : विमल सिन्धु गुणार्णवाय । ।



## विमल सागर जी महाराज



### उपाध्याय श्री भरत सागर जी महाराज

''णाणं पयासं'' सम्यग्ज्ञान का प्रचार-प्रसार केवलज्ञान का बीज है। आज कलयुग में ज्ञान प्राप्ति की तो होड़ लगी है। पदवियाँ और उपाधियाँ जीवन का सर्वस्व बन चुकी हैं परन्तु सम्यग्ज्ञान की ओर मनुष्यों का लक्ष्य ही नहीं है।

जीवन में मात्र ज्ञान नहीं, सम्यग्ज्ञान अपेक्षित है। आज तथाकथित अनेक विद्वान् अपनी मनगढ़न्त बातों की पुष्टि पूर्वोचार्यों की मोहर लगाकर कर रहे हैं ऊटपटांग लेखनियाँ सत्य की श्रेणी में स्थापित की जा रही है; कारण पूर्वाचार्य प्रणीत प्रन्थ आज सहज सुलम नहीं हैं और उनके प्रकाशन व पठन-पाठन की जैसी और जितनी रूचि अपेक्षित है, वैसी और उतनी दिखाई नहीं देती।

असत्य को हटाने के लिए पर्चेबाजी करने या विशाल समाओं में प्रस्ताव पारित करने मात्र से कार्यसिद्धि होना अशक्य है। सत्साहित्य का जितना अधिक प्रकाशन व पठन-पाठन प्रारम्म होगा, असत् का पलायन होगा। अपनी संस्कृति की रक्षा के लिए आज सत्साहित्य के प्रचुर प्रकाशन की महती आवश्यकता है:---

> येनैते विदलन्ति वादिगिरय स्तुष्यन्ति वागीश्वसः भव्या येन विदन्ति निर्वृतिपदं मुञ्चन्ति मोर्ड बुधाः। यद् बन्धुर्यमिनां यदश्रयसुखस्याधार भूतं मतं, तल्लोक जयशुद्धिदं जिनवचः पुष्याद् विवेकश्रियम्।।

सन् १९८४ से मेरे मस्तिष्क मे यह योजना बन रही थी परन्तु तथ्य यह है कि ''सकंल्प के बिना सिद्धि नहीं मिलती।'' सन्मार्ग दिवाकर आचार्य १०८ श्री विमलसागरजी महाराज की हीरक-जयन्ती के मांगलिक अवसर पर माँ जिनवाणी की सेवा का यह संकल्प मैंने प.पू. गुरूदेव आचार्यश्री व उपाध्यायश्री के चरण-सानिध्य में लिया। आचार्य श्री व उपाध्यायश्री का मुझे भरपूर आशीर्वाद प्राप्त हुआ। फलतः इस कार्य में काफी हद तक सफलता मिली है।

इस महान् कार्य में विशेष सहयोगी पं. धर्मचन्द जी व प्रभाजी पाटनी रहे। इन्हें व प्रत्यक्ष-परोक्ष में कार्यरत समी कार्यकर्ताओं के लिए मेरा आशीर्वाद है।

पूज्य गुरूदेव के घावन चरण-कमलों में सिद्ध-श्रुत-आंचार्य मक्तिपूर्वक नमोस्तु-नमोस्तु-नमोस्तु

सोनागिर, ११-७-९०

- आर्थिका स्याद्वादमती

#### । ।आशीर्वाद । ।

विगत् कतिपय वर्षों से जैनागम को धूमिल करने वाला एक श्याम सितारा ऐसा चमक गया कि सत्यपर असत्य का आवरण आने लगा-एकान्तवाद-निश्चयामास तूल पकड़ने लगा।

आज के इस मौतिक युग में असत्य को अपना प्रमाव फैलाने में विशेष श्रम नहीं करना होता, यह कटु सत्य है, कारण जीव के मिथ्या संस्कार अनादिकाल से चले आ रहे हैं। विगत् ७०-८० वर्षों में एकान्तवाद ने जैनत्व का टीका लगा कर निश्चय नय की आड़ में स्यादाद को पीछे ढकेलने का प्रयास किया है। मिथ्या साहित्य का प्रसार-प्रचार किया है। आचार्य कुन्द-कुन्द की आड़ लेकर अपनी ख्याति चाही है और शास्त्रों में भावार्थ बदल दिए हैं, अर्थ का अनर्थ कर दिया है।

षुघजनों ने अपनी क्षमता पर 'एकान्त' से लोहा लिया है पर वे अपनी ओर से जनता को अपेक्षित सत्साहित सुलम नहीं करवा पाए। आचार्य श्री विमलसागर जी महाराज का हीरक जयन्ती वर्ष हमारे लिए एक स्वर्णिम अवसर लेकर आया है। आर्यिका स्याद्वादमती माताजी ने आचार्य श्री एवं हमारे सान्निध्य में एक संकल्प लिया कि पूज्य आचार्य श्री की हीरक जयन्ती के अवसर पर आर्ष साहित्य का प्रचुर प्रकाशन हो और यह जन-जन को सुलम हो। फलतः ७४ आर्ष ग्रन्थों के प्रकाशन का निश्चय किया गया है क्योंकि सत्यसूर्य के तेजस्वी होने पर असत्य अन्धकार स्वतः ही पलयन कर जाता है।

आर्ष ग्रन्थों के प्रकाशन हेतु जिन भव्यात्माओं ने अपनी स्वीकृति दी है एवं प्रत्यक्ष-परोक्षरूप में जिस किसी ने भी इस महदनुष्ठान में किसी भी प्रकार का सहयोग किया है, उन सबको हमारा आशीर्वाद है।

#### आमार

सम्प्रत्यस्ति ने केवली किल कलो त्रैलोक्यचूड़ामणि-स्तद्वाचः परमासतेऽत्र भरतक्षेत्रे जगद्योतिका।। सद्रत्नत्रयधारिणो यतिवरांस्तेषां समालम्बनं। तत्पूजा जिनवाचिपूजनमतः साम्राज्जिनः पूजितः।।

वर्तमान में इस कलिकाल में तीन लोक के पूज्य केवली भगवान इस भरतक्षेत्र में साम्लात् नहीं हैं तथापि समस्त भरतक्षेत्र में जगत्प्रकाशिनी केवली भगवान की वाणी मौजूद है तथा उस वाणी में आघारस्तम्भ श्रेष्ठ रत्नत्रयधारी मुनि भी हैं। इसीलिए उन मुनियों का पूजन तो साम्लात् केवली भगवान् का पूजन है।

आर्ष परम्परा की रक्षा करते हुए आगम पथ पर चलना भव्यात्माओं का कर्त्तव्य है। तीर्थकर के द्वारा प्रत्यक्ष देखी गई, दिव्यध्वनि में प्रस्फुटित तथा गणधर द्वरा गुंथित वह महान आचार्यों द्वारा प्रसारित जिनवाणी की रक्षा प्रचार-प्रसार मार्ग प्रभावना नामक एक भावना तथा प्रमावना नामक सम्यग्दर्शन का अंग हैं।

युगप्रमुख आचार्यश्री के हीरक जयंती वर्ष के उपलक्ष में हमें जिनवाणी के प्रसार के लिए एक अपूर्व अवसर प्राप्त हुआ। वर्तमान युग में आचार्यश्री ने समाज व देश के लिए अपना जो त्याग और दया का अनुदान दिया है वह मारत के इतिहास में चिरस्मरणीय रहेगा। ग्रन्थ प्रकाशनार्थ हमारे सान्निध्य या नेतृत्व प्रदाता पूज्य उपाध्यायजी भरतसागरजी महाराज व निर्देशिका तथा जिन्होंने परिश्रम द्वारा ग्रन्थों की खोजकर विशेष सहयोग दिया, ऐसी पूज्या आ. स्यादवादमती माताजी के लिए मेरा शत-शत नमोस्तुवंदामि अर्पण करती हूँ। साथ ही त्यागीवर्ग, जिन्होंने उचित निर्देशन दिया उनको शत-शत नमन करती हूँ। साथ ही त्यागीवर्ग, जिन्होंने उचित निर्देशन दिया उनको शत-शत नमन करती हूँ। तथा ग्रन्थ के सम्पादक महोदय, ग्रन्थ के अनुवादकर्ता तथा ग्रन्थ प्रकाशनार्थ अनुमति प्रदाता ग्रन्थमाला एवं ग्रन्थ प्रकाशनार्थ अमुल्य निधि का सहयोग देने वाले द्रव्यदाता एवं ग्रन्थ प्रकाशनार्थ अमूल्य निधि का सहयोग देने वाले द्रव्यदाता का में आमारी हूं तथा यथासमय शुद्ध ग्रन्थ प्रकाशित करने वाले ग्रेस के संचालक आदि की मैं आमारी हूं। अन्त में प्रत्यक्षपरोक्ष में समी सहयोगियों के लिए कृतज्ञता व्यक्त करते हुए सत्य जिनशासन की जिनागम की भविष्य में इसी प्रकार रक्षा करते रहें, ऐसी मावना करती हूँ।

ञ्च. प्रमा पाटनी संघस्थ

## प्रकाशकीय

इस परमाणु युग में मानव के अस्तित्व की ही नहीं अपितु प्राणिमात्र के अस्तित्व की सुरक्षा की समस्या है। इस समस्या का निदान 'अहिंसा' अमोघ अस्त्र से किया जा सकता है। ऑहंसा जैनघर्म/संस्कृति को मुळ आत्मा है। यही जिनवाणी का सार भी है।

तीर्थंकरों के मुझ से निकली वाणी को गणघरों ने ग्रहण किया और आचार्यों ने निबद्ध किया ओ आज हमें जिनवाणी के रूप में प्राप्त है। इस जिनवाणी का प्रचार-प्रसार इस युग के लिए अत्यन्त उपयोगी है। यही कारण है कि हमारे आराष्य पूज्य आचार्य, उपाध्याय एवं साघुगण जिनवाणी के स्वाघ्याय और प्रचार-प्रसार में लगे हुए हैं।

उन्हीं पूज्य आचार्यों में से एक हैं सन्मार्ग दिवाकर चारित्रचूड़ामणि परमपूज्य आचार्यवर्य विमल सागर जी महाराज, जिनकी अमृतमयी वाणी प्राणिमात्र के लिए कस्याणकारी है। आचार्यवर्य को हमेशा भावना रहती है कि बाज के समय में प्राचीन आचार्यों ढारा प्रणीत प्रन्यों का प्रकाशन हो और मन्दिरों में स्वाध्याय हेतु रखे जाएँ जिसे प्रत्येक श्वावक पढ़कर मोहरूपी अन्वकार को नष्ट कर झानज्योति जला सके।

जैनधर्म की प्रभावना जिनवाणी का प्रचार-प्रसार सम्पूर्ण विश्व में हो, आर्ष परम्परा की रक्षा हो एवं अन्तिम तीर्थकर भगवान महावीर का शासन निरन्तर अवाधगति से चलता रहे। उक्त भावनाओं को ध्यान में रखकर परमपूज्य ज्ञानदिवाकर, वाणीभूषण उपाध्याधरत्न भरतसागर जी महाराज एवं आर्थिकारत्न स्याद्वादमती माता जो की प्रेरणा व निर्देशन में परम पूज्य आचार्य विमलसागर जी महाराज की 74वीं जन्म जयन्ती के अवसर पर 75वीं जन्म-जयन्ती के रूप में मनाने का संकल्प समाज के सम्मुख भारतवर्षीय अनेकान्त विद्वत् परिषद ने लिया। इस अवसर पर 75 प्रन्थों के प्रकाशन की योजना के साथ ही भारत के विभिन्न नगरों में 75 धार्मिक शिक्षण शिविरों का आयोजन किया जा रहा है और 75 पाठशालाओं की स्थापना भी की जा रही है। इस ज्ञान यज्ञ में पूर्ण सहयोग करने वाले 75 विद्वानों का सम्मान एवं 75 युवा विद्वानों को प्रवचन हेतु तैय़ार करना तथा 7775 युवा वर्ग से सप्तव्यसन का त्याग करना आदि योजनाएँ इस हीरक जयन्ती वर्ष में पूर्ण की जा रही हैं।

सम्प्रति आचार्यवयं पू० विमलसागर जी महाराज के प्रति देश एवं समाज अत्यन्त कृतक्षता ज्ञापन करता हुआ उनके चरणों में शत-शत नमोऽस्तु करके दीर्घायु की कामना करता है। प्रन्यों के प्रकाशन में जिनका अमूल्य निर्देशन एवं मार्गदर्शन मिला है, वे पूज्य उपाच्याय भरतसागर जी महाराज एवं माता स्यादादमती जी हैं। उनके लिए मेरा क्रमशः नमोऽस्तु एवं वन्दामि अर्पण है।

उन विद्वानों का भी आभारी हूँ जिन्होंने प्रन्यों के प्रकाशन में अनुवादक/सम्पादक एवं संशोधक के रूप में सहयोग दिया है । ग्रन्थों के प्रकाशन में जिन दाताओं ने अर्थ का सहयोग करके अपनी चंचलता रूक्ष्मी का सदुपयोग करके पुष्पार्जन किया, उनको धन्यवाद ज्ञापित करता हूँ । ये ग्रन्थ विभिन्न प्रेसों में प्रकाशित हुए एतदर्थ उन प्रेस संचालकों को जिन्होंने बड़ी तत्परता से प्रकाशन का कार्य किया, घन्यवाद देता हूँ । अन्त में उन सभी सहयोगियों का आभारी हूँ जिन्होंने प्रश्वक्ष-परोक्ष में सहयोग प्रदान किया है ।

> क्ष० पं० धर्मेचन्द्र शास्त्री अध्यक्ष

भारतवर्षीय अनेकान्स विद्वत्परिषद्

## 🗰 विषय-सूची 🕷

| १. प्रस्तावना                       | ****         |         | र           |
|-------------------------------------|--------------|---------|-------------|
| २. श्रभिप्राय                       |              | c * * * | २           |
| ३. कथासार                           |              |         | ঽ           |
| ४. प्रथम अधिकार                     |              | ****    | १           |
| <b>६. द्वितीय ग्र</b> धिकार         |              |         | ٤٦          |
| ६. तृतीय अधिकार                     | ••••         | ****    | १२७         |
| ७. चतुर्थं प्रधिकार                 | ****         | ****    | १७४         |
| <b>⊏. पं<del>य</del>म ग्र</b> धिकार | <b>F1</b> 71 |         | २१३         |
| <ol> <li>घष्ठम अधिकार</li> </ol>    | ****         |         | २४६         |
| १०. सप्तम अधिकार                    |              |         | ३१६         |
| ११. ग्रब्टम ग्रधिकार                | **=*         | ****    | ₹३⊏         |
| १२. नवम अधिकार                      | ••••         | ****    | ३६४         |
| १३. दशम अधिकार                      | ****         |         | <b>30</b> 8 |
| १४. श्यारहवां ग्रधिकार              |              | · ••••  | 3 <b>-</b>  |
| १५. बारहवां ग्रधिकार                | <b>b</b> =14 |         | ४०१         |
| १६. तेरहवां म्रघिकार                |              | ****    | 866         |
|                                     |              |         |             |



## प्रस्तावना

## मेरु मंबर पुराएग के कर्त्ता का नाम झौर समय

यह ग्रन्थ मेरु मंदर पुरारा श्री वामनमुनि के द्वारा रचा गया है। इस ग्रंथ में जन्म-स्थान नाम आदि का परिचय उन्होंने स्वयं कुछ नहीं दिया है। झादि झगस्त्पर मुनि के शिष्य एक अन्य वामन मुनि हो गये हैं। ग्रौर इनके शिष्य अन्य हैं। परन्तु इस ग्रंथ के कर्ती वामन मुनि अन्य मालूम पडते हैं। दूसरे एक वामनमुनि अलंकार शास्त्र आदि के रचयिता अन्य थे। दूसरे ग्रंथ में---एलाचार्य कु दकु द के नाम से वामन मुनि का भी उल्लेख पाया जाता है। इसलिये इस मेरु मंदर के रचयिता अन्य कोई वामन मुनि हैं, इसमें कोई संदेह नहीं है। इस ग्रन्थ के कर्ता के रचित ग्रन्थ और इनकी रचना शैली के मनन करने से मालूम होता है कि ये संस्कृत के महानू प्रकाण्ड विद्वान् थे।

इस मेरु मंदर ग्रन्थ के पढने से मालूम होता है कि यह तामिलभाषा के भी महान् विद्वान् थे। मद्रास प्रांत में कांचीपुर नगर के समीप तिरुपरित कुन्ड्र नाम का एक गांव है। उसमें एक अच्छा पुराना जैन वृषभनाथ भगवान का मन्दिर है। इस मन्दिर में ग्रन्थकर्ता के चरएा ग्रौर चरित्र को शिलालेख में उत्कीर्एा किया गया है। परन्तु ठीक पढने में नहीं ग्राता है। उस मन्दिर में कोरा नाम का एक वृक्ष है। उस वृक्ष के नीचे मल्लिषेएा मुनि अपरनाम वामन मुनि तथा इनके शिष्य पुष्पसेन—इन दोनों की चरएा पादुका वहां विराजमान है। उन चरएों के नीचे पत्थर में निम्न लिखित ख्लोक लिखा हुग्रा है:—

## श्रीमंत जगतामेकं मित्रसमस्वितम् । वंदेऽहं वामनाचार्यं महिलवेरग-मुनीश्वरम् ।।

इस श्लोक से वामन मुनि का अन्य नाम मल्लिषेएा भी प्रतीत होता है।

इन मल्लिषेएा मुनिराज ने पंचास्तिकाय, प्रवचनसार, समयसार, स्याद्वादमंजरी इन ग्रंथों का तामिलभाषा में अनुवाद किया है। इसके ग्रतिरिक्त तामिलभाषा में जो नीस-केशी नाम का ग्रन्थ है, उसकी समयदिवाकर नाम की टीका लिखी है। वे यही वामन मुनि होने चाहिये। इससे मालूम पडता है कि ये वामन मुनि तामिलभाषा के तथा संस्कृत भाषा के प्रकाण्ड विद्वान् थे। तथा अपने समय में सर्वत्र काफी प्रसिद्ध थे।

इन मल्लिषेएा मुनि के लिए संस्कृत भाषा में विद्वान् होने के कारएा 'उभयभाषात्मक कवि चक्रवर्ती' ऐसा विरुदावली में लिखा गया है। क्योंकि इन्होंने एक जगह ऐसा उद्धृत किया है कि मैं तामिल भाषा में एक प्रन्थ की रचना करू गा। इससे प्रतीत होता है कि इस प्रन्थ की रचना के पहले कोई संस्कृत प्रन्थ की रचना की होगी। दूसरे एक जिलालेख में ऐसा लेख मिला है .---

#### वी मल्लिवेए। यति बामनसूरि जिष्य :

## भी पुष्पसेन मुनि पुंगव .....

इस प्रकार इस ग्लोक से प्रतीत होता है कि मल्लिषेएा और वामन मुनि ये दोनों ही एक मुनि के नाम हैं। उनके शिष्य पुष्पसेन मुनि हैं। इससे सब संदेह निवारए। हो बाता है।

ये दोनों कांचीपुर में आये होंगे । उनके दर्शन करते समय उनके चरए। कमलों को भी वहां खुदवा दिया है ।

परन्तु उनके काल का निश्चय नहीं किया जा सकता है। वहां एक दीवाल पर पत्थर पर इतना ही लिखा है कि दुंदुभि नाम संवत्सर में कार्तिक पौरिएमा सोमवार महामंडलेश्वर हरिहर राजकुमार श्रीमत्पुष्कराज धर्म के लिये वैजप दंडनाथ पुत्र जैनोत्तम इन्होंने त्रैलोक्यवल्लभ ऐसे वृषभजिनेन्द्र की पूजा प्रक्षाल के लिए महामंडूर नाम का एक गांव प्रबंध के लिये समर्पएा किया।

उस महामंडूर से छत्र चामर ग्रादि तथा अक्षतादि पूजा की सामग्री ग्राती थी। इस विषय में उस मन्दिर की दीवाल में एक श्लोक उत्कीर्ग्स है।

> श्रीमत् वैजपदंडनाथ-तनय संवत्सरे प्रभावे । संस्पावान् विरुकष्प दंडनृपति श्री पुष्पसेनाऽज्ञया ।। भी कांची-जिनवर्धमान-निलयस्याग्रे महा-मंडपम् । संगीतार्थमचोषीकरच्च शिलयाबद्धे समंतात्स्थलं ।।

इस क्लोक से ऐसा मालूम होता है कि पुष्पसेन मुनि का क्षिष्य जिनभक्त होना काहिये ऐसा प्रतीत होता है। विजयनगर नाम के अधिपति राजा हरिहर थे। उनके मंत्री दूरिगप्प दन्डनायक थे। उनके गुरु पुष्पसेन मुनि थे। उनके गुरु मल्लिषेएा नाम के वामन मुनि थे। ये तीनों एक ही काल में थे ऐसा अतीत होता है। इस ग्रन्थ के कर्ता मल्लिषेएा वामनमुनि प्रगट प्रसिद्ध होते हैं। ग्रन्दाज सात कम ६०० वर्ष ग्रागे थे, ऐसा प्रतीत होता है। इस प्रकार इस ग्रन्थ के परिचय के बारे में जो हमें मालूम हुग्रा मो ही लिखा है। पूर्ए परिचय मालूम नहीं हो सका।

यह ग्रन्थ तामिल लिपि में था। ग्रीर इस ग्रन्थ का नाम मेरु मंदर ऐसा प्रसिद्ध था। इस भाषा का हमें परिचय नहीं था। परन्तु मन में इस ग्रन्थ का हिंदी भाषा में मनुवाद करने की प्रवल इच्छा बहुत दिनों से हो रही थी। परन्तु इस तामिल भाषा का परिचय न होने के कारए। इस ग्रन्थ का ग्रनुवाद करने में हम ग्रसमर्थ रहे। परन्तु कतिपय दिन बाद हमें ऐसा मंयोग मिला कि ब्रह्मचारी मासिक्य चैनार संघ में सम्मिलित होकर अपने ग्रात्म-कल्याए। हेतु ग्रनायास ही पधारे। तब हमने उन्हें क्षुल्लक दीक्षा देकर संघ में सम्मिलित कर लिया ग्रौर उनका नाम इन्द्रभूषए। रखा। तत्पश्चात् उनसे तामिल में बोलचाल ग्रक्षराभ्यास सतत्त चालू रहा।

इससे हमें तामिल के झक्षर पढने का झान, बोलने की शक्ति साधारएातया प्राप्त हो गई। तत्पश्चात् इनके द्वारा कहे जाने वाले मेरु मंदर के अनुवाद कनडी मराठी झौर हिंदी भाषाओं में भाषांतर अनुवाद, मूलश्लोक का अर्थ भावार्थ जैसा था तदनुसार ही किया गया है। तामिल भाषा में अनभिज्ञ होने से यदि कोई किसी स्थान पर अधुद्धि रह गई हो तो तामिल भाषा के विद्वान् इसको संशोधन कर लेवें। इस ग्रन्थ के लिखने का प्रयास श्री मिलापचन्दजी गोधा बागायत वालों ने जो कि जयपुर के रहने वाले हैं निःशुल्क किया है। ग्रतः हम उन्हें ग्रपना हार्दिक धन्यवाद एवम् धुभाशीर्वाद देते हैं। ग्रब इस ग्रन्थ का सार विषय लिखा जावेगा।

-(मा॰) देशभूषस्

## ग्रभिप्राय

जैनाचार्यों की प्रशस्त भावना सदा ही रहती है। वे कभी किसी का बुरा नहीं चाहते हैं। अपने पर उपसर्ग करने वाले पर भी वे मन में समताभावों को धारण करते हैं। जगत में उनकी समता की कहीं उपमा नहीं है। वैर विरोध राग ब्रादि कषायों का सबंध एक पक्ष से चलता है। कहीं दोनों तरफ से भी बैर चलता है। इन ही कषायों से संसार चल रहा है। जिससे सब ही जीव नरक आदि योनियों में कितनी ही बार जाकर बहां पाप पुण्य के फलों को भोगते हैं। कोई बिरले ही जीव संसार से बैराग्य को घारएा कर ग्रात्म-कल्याएग का पुरुषार्थं करते हैं। कोई जीव धर्म से ग्रहचि कर ग्रपने द्वारा ही अपना ग्रहित करता है। ऐसे जोवों की संख्या की कमी नहीं है। उनको संबोधन करकें धर्म मार्ग में चलाने के लिये ही उपदेशक ग्रन्थ भी लिखे हैं। भव्य जीवों के कल्यासार्थ बहुत परिश्रम किया है। सदा से जिनवासी चार प्रनुयोगों के रूप में विभक्त हो रही है। सब से पहले पुण्य पाप का निर्णय करने तथा संसार से वैराग्य उत्पन्न करने के लिये पृण्य पुरुषों की कथा के व्याख्यान रूप प्रथमानुयोग ग्रन्थ प्रथम पदवी में स्थित होने वालों के लिये बनाये गये हैं। हष्टांतों के द्वारा मति विशव हो जाती है। इसलिये महान् स्राचायों ने परि-अम करके सभी अनुयोगों के प्रन्थों का भव्य जीवों के उपकार के लिये निर्माएा किया है। प्रपने देश की भाषा से साधारण बुद्धिवाले जीव भी लाभ उठावें। क्योंकि संस्कृत प्राकृत भाषां तो अध्ययन करने से झाती है। अपनी लोकप्रिय भाषा में ग्राचायों ने ग्रन्थ प्रस्तूत कर दिये हैं। परम्परा से प्राचार्य रचना करते ग्राये हैं। जो ग्राज तक हस्तलिखित ग्रन्थ जैन प्रंथ भण्डारों में विद्यमान हैं। मूल संघ की परम्परा तामिलदेश में सब से पाचीन है। अनेक आचायों ने अध्यात्म ग्रंथ भी निर्माएा किये हैं। उसी परंपरा में श्री मल्लिषेए बाचार्य अपर नाम वामन मुनि भी हो गये हैं। उन्होंने मेरु मंदर ग्रंथ की रचना की है। इस ग्रंथ में पाप पुण्य का फल ग्रच्छी तरह दर्शाया गया है। तामिल देशवासी ही इसका मानंद ले सकते थे ! श्री १०८ आचार्यरत्न देशभूषएा महाराज ने इस ग्रंथ की उपादेयता पर घ्यान देकर इसको तामिल भाषा से कनडी भाषा में अनुवाद किया। फिर हिंदी में अनुवाद, किया। श्री महाराज ने इस प्रथ को लिखने में गत पूरे जयपुर चातुर्मास का उपयोग किया है। मेरी यह कामना है कि इस ग्रंथ का स्वाध्याय कर सब ज्ञान पिपास् बंधु पूर्ण आत्महित का लाभ लेवें। इसके संशोधन में सहयोग मैंने भी दिया है।

## ॥ मेरु मंदर पुराएा कथा का संक्षिप्त सार ॥

## ग्रंथ परिचय

#### प्रथम ग्रध्य वा सार

#### वैजयंत को मुक्ति दान

इस जम्बूद्वीप के मध्य में विदेह क्षेत्र संबंधी गंधमालनी देश में वीतशोकपुर नाम का नगर था। उस नगर का राजा ग्रत्यंत धर्मिक, शूरबीर तथा सभी शत्रु राजाम्रों के लिये यम के रसमान वैजयंत नाम का था। उस राजा की पटरानी का नाम सर्व श्री था। ये दोनों इन्द्रिय भोग व सुख से ग्रपना काल व्यतीत करते थे। समय पर रानी को गर्भ रह गया। नवमास पूर्शा हो जाने पर पुत्ररत का जन्म हुग्रा। उस पुत्र का नाम संजयंत रखा। कुछ समय पश्चात् दूसरे पुत्र का जन्म ग्रीर हुग्रा। उसका नाम जयंत रखा। बडा होने पर प्रथम पुत्र संजयंत का त्रिवाह संस्कार हो गया। तत्पश्चात् कई दिनों के बाद संजयंत के पुत्ररत्न उत्पन्न हो गया उसका नाम वैजयंत रखा गया। पौत्ररत के उत्पन्न होने से ग्रानंदोत्सव मनाया गया ग्रीर याचकों को ग्रनेक प्रकार के इच्छा पूर्वक दान देकर उनको संतुष्ट किया।

तब उसी समय ग्रभोक नाम के उद्यान में भगवान स्वयंभू तीर्थंकर का समवसरण ग्राया। उस उद्यान के वनपाज ने राजा को सूचना दी। राजा प्रपने पुरजन सहित समव-सरण में गया और भगवान के तीन प्रदक्षिए। देकर रूपस्तव, वस्तुस्तव, गुए।स्तव तीन प्रकार से स्तुति की। तदनंतर भगवान की दिव्यध्वनि द्वारा जीव मजीव स्रादि सप्ततत्व. नव पदार्थ का स्वरूप समभा। जो भव्य जीव इन तत्त्वों पर पूर्शतया भक्तिपूर्वक श्रद्धान करता है, उसको सम्यक् दर्शन कहते हैं। उन तत्त्वों जो जानने को सम्यक्जान और तदनुसार ग्राचरए। करने को सम्यक् चारित्र कहते हैं। ये ही रस्नत्रय मोक्ष का मार्ग हैं। इस प्रकार भगवान ने उपदेश दिया।

राजा वैजयंत, संजयंत भौर जयंत ने इस उपदेश को मुना श्रौर वे तीनों संसार से विरक्त हो गये । उनने श्रपने पौत्र वैजयंत क: राज्याभिषेक कर दिया झौर तीनों ने दिगम्बर जिनदीक्षा धारण की ।

दीक्षा के अनन्तर वे वैजयंत मुनि एकल विहारी होकर एक पर्वत की चोटी पर जाकर धर्मध्यान में लीन हुए, शुक्ल ज्यान का चिंतन किया और शुक्ल ज्यान के द्वारा धातिया कमों का नाश कर ग्रह्त पद को प्राप्त किया और तत्काल केवल झान प्राप्त हो गया। तदनंतर धरर्ऐंद्र अपने परिवार सहित पूजा के लिये झाया। उस समय जयंत मुनि ने तपस्या करते समय इन धररोंद्र को परिवार सहित पूजा करने के लिये झाया देखकर उन्होंने निदान बंध कर लिया कि मुभको भी इस तपश्चरण के फल से धरणेंद्र के समान फल मिले । कुछ समय वाद जयंत जरीर छोडकर धरणेंद्र हो गया । कुछ समय के पश्चात् वैजयंत केवली ने ग्रघातिया कमों का नाश करके सिद्ध पद को प्राप्त किया ।

### द्वितीय ग्रध्याय

#### संजयंत मुनि को मुक्ति

वैजयंत मुनि को मोक्ष जाने के पण्चात् ग्राये हुए घरऐंद्र ग्रादि देव मोक्ष कल्याएा की पूजा करके ग्रयने २ स्थान को चले गये। उस समय संजयंत मुनि भी उस मोक्ष कल्याहाक को पूजा ग्रादि देखकर ग्ररण्य में चले गये ग्रीर घ्यान में निमग्न हो गये। जिस समय संजयंत मुनि घ्यान में मग्न ये उस समय मुनिराज के उपर से ग्राकाश मार्ग से विद्युद्ध्ट्र नाम का विद्याधर जा रहा था। मुनिराज के तप के प्रभाव से उस विद्याधर का विमान रुक गया। विमान को रुका देख कर वह नीचे ग्राया ग्रीर देखा कि संजयंत मुनि तपस्या कर रहे हैं। उन मुनि को देखकर वह ग्रत्यंत कोधित हुग्रा। ग्रीर उनको उठा कर लेजाकर विमान में विठाया ग्रीर विजयाई पर्वत के समीप में बहने वाली कुमुदवती, सुवर्श्यवती, हेमवती गजवती ग्रीर चंडवेग इन पांचों नदियों के संगम के तटपर ऊपर से पटक दिया ग्रीर ग्रनेक प्रकार के उपसर्ग किये। मुनि समताभाव से विचार करने लगे कि यह भेरा पूर्वभव का उदय है। मुक्ते भोगना ही पडेगा। शत्नु मित्र ग्रादि सभी में समता भाव रख कर घ्यान में ही मग्न रहे।

उस विद्युद्द पट्ट विद्याधर ने अपने नगर में आकर अन्य २ विद्याधरों से कहा कि अपने नगर में एक दुष्ट राक्षस आया है। यदि यह यहां रहेगा तो हम सब को इस रात्रि में आकर खा जायेगा। इस कारएा सब वहां चलो। ऐसा विश्वास दिलाकर विद्याधरों ने उन मुनिराज पर घोर उपसर्ग किया। उनने अनेक प्रकार के उपसर्ग सहन करते हुए धर्म ध्यान पूर्वक घातिया कमों का नाश करके केवलज्ञान प्राप्त किया। उस समय तीन प्रकार के देवों न आकर पूजा की । तदनंतर अघातिया कमों का नाश कर वे मुनि मोक्ष चले गये। नत्पण्चात् धररएंद्र अनेक देवों महिन आया। यह धररऐंद्र जो पूर्व जन्म का जयंत नाम का भाई था, उमने आकर मोक्ष कल्याग्यक की भक्तिपूर्वक पूजा स्तुति की।

उस धरएगंद्र ने वहां ग्रास पास में कई प्रकार के शस्त्र पत्थर ग्रादि पडे देख कर तथा विद्यु हु ट्रेट्र को मपरिवार पडा देख कर ग्रवधिजान से जान लिया कि यह उपसर्ग इस ही विद्यु हु ट्रेट्र हारा किया गया है ग्रार उसको लात मारी । उसने कोधित होकर विद्यु हु ट्रे को व ग्रन्थ विद्याधरों को नागपाण से बांध दिया । तब वे ग्रन्थ विद्याधर हाथ जोडकर क्षमा मागने लगे कि हमको मालूम नहीं था - यह मुनि कौन हैं । हम इसके विश्वास पर यहां ग्रागये । ग्रीर ग्राकर मुनिराज पर उपसर्ग किया हम को क्षमा कीजिये । तब धरएोंद्र को उन पर दया ग्रागई ग्रीर ग्रन्थ विद्याधरों को छोड दिया, ग्रीर यह कहा कि विद्यु हु ट्रे तथा इतके पुत्र परिवार को समुद्र में डात्रूंगा। उस समय ग्रादित्य नाम का देव लांतव कल्प से परिनिर्वारा पूजन करने ग्रागया ग्रौर धररऐंद्र को कोधित तथा विद्युद्दं ध्ट्र को नागपाश में बंधा देखकर धररऐंद्र को दयाभाव का उपदेश देना प्रारम्भ किया कि हे धररऐंद्र तुम सज्जनोत्तम धररऐंद्र हो, यह नीच लोग हैं। इन पर --इतना कोध करना ठोक नहीं, इन पर दया करो। इस सम्बन्ध में कुछ कहता हूं सुनो।

पूर्वकाल में जब वृषभनाथ भगवान तपस्या कर रहे थे, उस समय नमि और विनमि दोनों राजपुत्र ग्रादिनाथ भगवान के पास ग्राकर कुछ मांग रहे थे कि हे भगवन् प्रापने सब का बटवारा कर दिया, हम उस समय मौजूद नहीं थे। ग्रब हम को भो हनारा हिस्सा दीजिये। इस प्रकार कहते हुए संगीत रूप में गाने लगे। तब धरसोंद्र ने ग्रवधिज्ञान से जाना कि ये दोनों भगवान पर उपसर्ग कर रहे हैं। उस धररगेंद्र ने भगवान के पास जाकर कान के समीप मुंह लगाया ग्रौर उन नमि विनमि से कहा कि भुगवान ने मुभ को कान में कह दिया है मेरे साथ चलो। तदनंतर वह धररगेंद्र उनको के गया और त्रिनमि को विजयार्ड पर्वत की उत्तर श्रे सी में साठ नगरियों का अधिपति बना दिया ग्रीर कनक-पल्लव नाम की नगरी को राजधानी बना दिया। ग्रौर दक्षिरा श्रे राजधानी बना दिया। उन दोनों विनमि ग्रौर नमि को पांचसी महा विद्या ग्रौर सात सौ क्षुल्लक विद्या देकर सब विद्याधरों को बुलाकर कह दिया कि ग्रागे से इनकी ग्राज्ञा का पालन करो। ऐसा कह कर वह धररसेंद्र ग्रपने स्थान चला गया। ग्रौर यह भी विनमि से कहा कि यह विद्युद्दंष्ट्र नुम्हारे ही पूर्ववंश का विद्याधर है। इसलिये उसको नष्ट करना ठीक नहीं है। इसलिए तुम इन पर कोध करना छोड दो।

इस बात को सुनकर धरएंद्र ने कहा कि कर्म रूपो सबु को नाश कर मूक्ति गया बह संजयंत पूर्वजन्म का मेरा भाई है। उस पर इसने उपसर्ग किया है। मैं इसको नहीं छोड़ूंगा । तदनन्तर आदित्याभ देव कहने लगा कि यह संजयंत तुम्हारा एक ही जन्म का भाई था ग्रोर दूसरे भवों में न माजूम तुम्हारा यह कौन था। तुम इन पर कषाय व कोध मत करो ग्रौर कर्म का बंध करना ठीक नहीं है। यदि विचार किया जाय तो संसार में शबु मित्र कोई नहीं है, सभी समान हैं। व्यवहार में शबु है ग्रौर मित्र है। निष्ट्य से इस आत्मा का कोई नहीं है, सभी समान हैं। व्यवहार में शबु है ग्रौर मित्र है। निष्ट्य से इस आत्मा का कोई शबु व मित्र नहीं है। इसलिए ज्ञानी सज्जन लोग राग द्वेप नहीं करते हैं। एक जन्म में हुए उपसर्ग को देखकर तुम इतना कोध करते हो तो पहले भव में उसने कितने भवों में इसको दु:ख व कथ्ट दिये होंगे। उस समय तुमने क्या किया ? यह विद्यु इंष्ट्र पूर्व भवों में राजा सिंहसेन महाराज का सत्यघोष नाम का मंत्री था। राजा ने उस मंत्रो के मायाचार करते समय कुछ दण्ड दिया था। उस वैर विरोध के कारण कोधित याज तक जन्म २ उपसर्ग करता आया है। इन महामुनि ने झांत स्वभाव से उपसर्ग सहकर सद्गति प्राप्त की। ग्रौर ग्रन्त में मोक्ष पद को प्राप्त किया। ग्रौर विद्याधरों ने उपर्श करके पाप व ग्रपकीति प्राप्त की। इस कारण कोध तथा क्षमा का फल ग्रापने भली भांति देव लिया। इसको ग्रपने हृदय में धारणा करो। ।

6

तदनंतर धररोंद्र मादित्याभ को देखकर कहने लगा कि इस मुनि को विद्युद्द ब्ट्रू ने किस २ भव में क्या २ उपसर्ग व कष्ट दिए हैं—वे मुभे समभा दीजिये। तदनंतर म्रादित्याभ देव धररोंद्र से कहने लगा कि सुनो ! तुम कोध को शांत करो ग्रौर भगवान को नमस्कार करके मेरे पास ग्रावो, तुम्हें सब वृत्तांत कहूंगा।

तदनंतर इस बात को सुनकर धरऐोंद्र भगवान को नमस्कार करके श्रादित्याभ देव के पास ग्राकर खड़ा हो गया। तब आदित्याभ देव कहने लगा कि मुक्ति को प्राप्त हुए, यह संजयंत मुनि, ग्राप, मैं श्रीर विद्युद्देष्ट्र इन सब की पूर्वभव से झाज तक की कथा सुनाता हूं। तुम ध्यान देकर सुनो।

## तृतीय ग्रध्याय भद्रमित्र का धर्मश्रवरण

इस भरतखंड में सिंहपुर नाम का नगर है। उस नगर के राजा सिंहसेन थे। उनकी पटरानी रामदत्ता देवी थी। उनका सत्यघोष अपर नाम शिवभूति नाम का मंत्री या। वह राजा धर्मनीति द्वारा प्रजावात्सल्य पूर्वक राज्य करना था।

उसी नगर के ग्रंतगंत पद्मशंख नाम का नगर था। वहां एक सुदत्त नाम का वैश्य था। उनकी स्त्री का नाम सुमित्रा था। सुमित्रा की कूख से भद्रमित्र नाम का पुत्र उत्पन्न हुग्रा। भद्रमित्र के यौवनास्था प्राप्त होने पर उसका विवाह कर दिया गया। बड़ा होने पर व्यापार में कुशल व्यापारी होकर वह रत्नद्वीप में गया और वहां पर रत्नों और मोतियों का खूब संग्रह किया और कई दिनों बाद वापस लौटकर बहुत द्रव्य संग्रह करके वापस सिंहपुर नगर में ग्राया। उस भद्रमित्र ने सिंहपुर में आकर देखा कि यहां के सारे क्यापारी लोग सज्जन हैं। यहां कोई ग्रन्थायी नहीं मालूम होते, सभी धार्मिक लोग हैं। शहर भी सुन्दर है। ऐसा विचार करके वहीं व्यापार करने का निश्चय किया और सोचा कि हमारे सारे रत्नों को एक विश्वासी व्यक्ति के पास रख देना चाहिये और ग्रपने नगर में बापस जाकर झपने कुट्रम्ब को लाना चाहिये।

यह विचार करके अपने रत्नों की पेटी वहां के सत्य घोष मंत्री के पास लेकर गया प्रौर प्रथम भेंट में एक रत्न उस मन्त्री को दिया। विशिक ने एकांत में बुलाकर उस मन्त्री से कहा कि यह रत्नों की पेटी मैं ग्राप के पास रख जाता हूं। मैं अपने कुटुम्ब को पद्म शंख नगर जाकर लेकर ग्राता हूँ। फिर यह मेरे रत्न वापस ले लू गा। तब मन्त्री ने कहा कि तुम इन रत्नों को मुभे एकांत में लाकर जब कोई भी न हो उस समय लाकर देना, इनको सब के सामने रखना कठिन है। तदनुसार भद्रमित्र वशिक ने स्वीकार कर लिया। तब जैसा मंत्री ने कहा था, एकांत में उन रत्नों की पेटी वशिक ने मन्त्री को दे दी ग्रौर प्रपने नगर पद्म शंख में जाकर अपने कुटुम्ब परिवार को सिंहपुर में ले ग्राया ग्रौर एक महल में उनको ठहरा दिया। तत्पश्चात् वह वशिक अपने रत्नों को वरपस लेने के लिए सत्यघोप मंत्री के पास गया। वशिक को देखते ही मन्त्री के मन में ऐसी दुर्भावना उत्पन्न हुई कि इसको रत्न वापस नहीं देना चाहिये। व्यापारी ने नमस्कार किया। उसे देखकर मंत्री कहने लगा कि तुम कौन हो, कहां से आए हो, क्यों आये हो? ऐसा पूछने पर भद्रमित्र ने उत्तर दिया कि मैं वही भद्रमित्र व्यापारी हूं जो रत्नों की पेटी आपको देकर गया था। इस प्रकार सुन कर वह मंत्री कहने लगा—क्या तुमने मेरे पास रत्नों की पेटी रखी थी? भद्रमित्र ने कहा—आपका नाम सत्यघोष है, क्या चार दिन में रखी हुई पेटी को भूल गये? तब वह मंत्री कहने लगा कि क्या तू बावला है। मैंने तुमको कभी देखा ही नहीं। पागलपन की बात करते हो। यदि तुमने मुफे रत्नों की पेटी दी थी तो किसके सामने दी थी, उसकी साक्षी कराग्री। इस प्रकार मंत्री ने कहा।

तब वह भद्रमित्र कहने लगा कि मैंने आपको रत्न देने के बाद आज ही देखा है। और आपने भी आज ही देखा है। केवल चार दिन में ही आप भूल गये। आपने यह कहा था कि गुप्तरूप से जब कोई भी न हो उस समय लाकर रत्नों की पेटी देना। क्या आप इस बात को भूल गये ? और यह भी आपने उस समय कहा था कि चौरी करना, दूसरे की सम्पत्ति का अपहरए। करना महा पाप है। मेरे रत्नों का आपने ही तो अपहरए। किया और मुभे उलटा आप चोर और पागल वताते हैं, ऐसा भद्रमित्र ने कहा। तब सत्यचांप को कोध उतान हो गया और उसने अपने कर्मचारी का आजा दी कि यह पामल है. इसकी मार पीट कर बाहर निकाल दो।

तत्पक्ष्यात् वह भद्रमित्र अनेक प्रकार से दुखी होकर गलो २ में पुकारने लगा कि सत्यघोष ने मेरे रत्नों की पेटी ले ली। यह राजा का मंत्री है। ब्राह्मरा है. कुलवान है। अब यह मेरे रत्नों की पेटी वाक्ष्ण नहीं देता है और कहता है कि नू वावला है और मुभे मार कर निकाल दिया। ऐसा पुकारता रहता था।

तब सत्यघोष ने वहां के दुष्ट लोगों से कहा कि इस भद्रमित्र को सारी सम्पत्ति लूट लो और शहर के बाहर इसको निकाल दो । तदनुसार ऐसा हो वहां के दुष्टों ने किया ।

भद्रमित्र पुकारने लगा कि पहले ही मेरे रक्षों की पेटी ले ली, बाद में गुण्डे लोगों के ढारा मेरी सम्पत्ति लूटली और मुफ्ते नगर के आहर निकाल दिया। क्या मेरा न्याय करने वाला इस नगर में कोई नहीं है ? क्या राजा भो न्याय नहीं करेगा ? ऐसा कहता हुग्रा गली २ में घूमता रहता था।

इस प्रकार की बातें राजा के कान में पड़ी तो मंत्री को बुलाकर राजा ने पूछा कि यह वरिएक क्या बोल रहा है? सत्यघोष ने उत्तर दिया कि यह तो पागल है. ऐसे हो पुकारता रहता है। इसकी बात पर कोई घ्यान न देवें। मैं तो खुद लोगों को यह कहता हूं कि चोरी अन्याय पाप वगैरह नहीं करना चाहिये, तो मैं स्वयं ऐसा काम करू गा? उस अद्रमित्र ने कोई रतन मुफे नहों दिया, वह फूठा ग्रीर पागल ग्रादमी है।

I

इस बात को सिंहसेन राजा ने फूठ मानकर कोई विचार नहीं किया। तदनन्तर वह भद्रमित्र प्रतिदिन यही कहता रहा कि जिस प्रकार एक बहैजिया चिडिया को पकडने के लिये अपनी बगल में शस्त्र छिपाकर रखता है कि किसी को मालूम न पड़े और जब चिडिया को देखता है तो तुरत ही उस शस्त्र को बगल में से निकाल कर उसको पकड़ लेता है, इस प्रकार यह मंत्री है। वह रास्ते में दुखी होकर रोते र ऐसा पुकारता फिरता था।

पुन: उस मंत्रीं ने ग्रंपने कर्मचारियों को बुलाकर कहा कि इस भद्रमित्र वसिक को मारपीट कर इस नगर से बाहर कर दो । तदनुसार उसको मारपीट कर बाहर निकाल दिया ।

तब वह भद्रमित्र घवड़ा कर रात्रि के समय नगर के समीप एक वृक्ष था उस पर चढ़ गया ग्रीर प्रातः सूर्योदय होते ही उन्हीं पिछली बातों को दुहराने लगा। इस मंशा से कि यह शब्द राजा के कान में पहुँच जाय। राजा ने वह बातें सुन ली ग्रीर कहने लगा कि यह तो पागल है ऐसे पुकारता है। मन्त्री जो बात कहता है वह सत्य है।

उस सिंहसेन राजा की पटरानी रामदत्ता देवी ने विचार किया कि यह ग्रादमी रोज एक ही बात को बोलता रहता है दूसरी कोई बात ही नहीं बोलता, यदि पागल होता तो ग्रोर २ बातें भी कहता, रत्नों की बात ही क्यों करता है। वास्तव में यह पागल नहीं मालूम होता है। इसकी खोज करना चाहिये। कदाचित् यह बात सत्य भी हो सकती है। इस कारएग उस व्यक्ति को बुला कर पूछना चाहिए, ऐसा विचार किया। एक दिन रानी ने भद्रमित्र को बुलाकर सारी बातें पूथी, और सारा हाल जानकर जवाब दिया कि तुम चले जाग्रो ग्रीर जो ग्रब्द तुम रोज रटते रहते हो वही पुकारते रहो।

तत्पण्चात् रामदत्ता रानी ने एक दिन सिंहसेन महाराज के पास जाकर उपरोक्त सारा हाल कहते हुए कहा कि इस भद्रमित्र की वातों पर विचार करना चाहिए । इस पर सिंहसेन राजा ने जवाब दिया कि यह तो पागल है, ऐसे ही पुकारता है । इस पर रानी ने कहा कि इस पर कुछ निर्एाय करना चाहिये । राजा ने रामदत्ता रानी से कहा कि इस पर तुम खुद ही विचार करो ।

रानी ने उत्तर दिया कि यदि आप आजा देवें तो मैं इसकी यथार्थ जांच पड़ताल करूं। मुफ में ऐसी शक्ति है। यदि आप आजा देवें तो मैं मन्त्री के साथ जुप्रा खेलूं और आप मेरे समीप में बैठे रहें। तब राजा ने आज्ञा दी कि जैसी आप की इच्छा हो बही करें।

तदनंतर राजा ने सत्यघोष मन्त्री को बुलवाया । मन्त्री के ग्राने पर रानी न उन के साथ कुछ हास्य विनोद की वातें की ग्रीर राजा से कहा कि ग्राप अपने मन्त्री की दत्वकीड़ा की प्रशंसा करते हो । मैं ऐसा कहती हूँ कि मेरे समान दत्वकीड़ा खेलने वाला संसार में कोई नहीं है । तव राजा ने कहा कि स्त्रियां ऐसा सोचती हैं कि जैसी कीड़ा करने में हमारी सामर्थ्य है वैसी पुरुषों में नहीं है । क्या मंत्रीजी ! द्वतकीड़ा में सामर्थ्य नहीं रखते

10]

हो ? तब मन्त्री ने जवाब दिया कि मैं रानीजी को एक ही दाव में जुग्रा में जीत लूंगा। इस बात को सुन कर रानी ने कहा कि प्रथम दाव में ही मैं इन से जीत लूंगी। ऐसी मेरी शक्ति है। दोनों की बातें सुनकर राजा हंस कर चुप चाप बैठ गया।

तदनंतर रामदत्तादेवी ग्रौर सत्यघोष मन्त्री दोनों जुग्रा खेलने लगे। प्रथम दाव में ही महारानी ने उस मन्त्री की यज्ञोपवीत जीत ली। दूसरे दाव में उसकी नामांकित मुद्रिका को जीत लिया। तब मन्त्री दोनों दाव में हार कर दीर्घ श्वास लेता हुग्रा लज्जित होकर जुग्रा खेलना छोडने लगा। तत्पश्चात् रामदत्ता देवी ने अन्दर जाकर ग्रपनी चतुर निपुएामति नाम की दासी को एकांत में बुलाकर कहा कि तुम मंत्री के महल पर जाकर इस यज्ञोपवीत व मुद्रिका को उसके भण्डारी को जाकर बता देना ग्रौर कहना कि वह रत्नों की पेटी मंत्रीजी ने मंगवाई है। तब उस दासी ने मंत्री के महल पर जाकर भण्डारी को जाकर वह यज्ञोपवीत ग्रौर नामांकित मुद्रिका जाकर दिखाई ग्रौर कहा कि भद्रमित्र की रत्नों की जो पेटी रखी हुई है वह मुक्से शोझ दे दो, मंत्री जी ने मंगवाई है। ग्रौर उसकी निशानी दी है। किसी को भी पता न लगे मुक्से तुरन्त ही रत्नों की पेटी दे दो। तब उस भण्डारी ने मुद्रिका ग्रादि को देखकर विश्वास करके रत्नों की पेटी उस दासी को दे दी।

तत्पश्चात् उस निपुरगमति ने रत्नों की पेटी लेकर वापस जाकर महारानी को दे दी स्रौर सारा बीता हुस्रा हाल सुना दिया ।

रामदत्ता देवी दासी पर ऋत्यंत प्रसन्न हुई और राजा के पास जाकर रत्नों की पेटी उनको दे दी । तब सिंहसेन राजा उस मन्त्री के प्रति कोधित होकर कहा कि यह महान कपटी व मायाचारी है । और उस मंत्री को घर जाने की ग्राज्ञा दे दी ।

राजा ने विचारा कि रत्नों की परीक्षा करना चाहिये और एक थाल मंगा कर पेटी के रत्न तथा उसमें और बढिया २ रत्न मिलाकर उस में रख दिए। और भद्रमित्र को बुलाकर कहा कि इन रत्नों में तुम्हारे कौन से रत्न हैं। वह निकाल लो। भद्रमित्र ने उन रत्नों में से अपने जो रत्न थे वह छांट कर निकाल लिये। तब राजा ने कहा कि सत्यघोष ने तुम्हारे रत्न लिये थे इसलिए इन रत्नों में जो रत्न सत्यघोष के हैं, तुम उनको भी ले लो तो भद्रमित्र ने जवाब दिया कि मुभे औरों के रत्न नहीं लेना है। मैं तो अपने ही रत्न ले रहा हूं। यदि सत्यघोष के रत्न मेरे पास आ जाय तो मुभे पाप लगेगा और नरक में जाना पडेगा और हमारे वंश का नाश हो जायगा। हमे औरों के रत्न नहीं चाहिये। मेरे पूर्व जन्म का अशुभ कर्म का उदय था। इस कारण इतने दिन तक मुभे कष्ट सहना पड़ा, अब आगे के लिये मुभे उसके प्रति कुछ करना नहीं।

भद्रमित्र की यह बातें सुनकर सिंहसेन महाराज ने उसकी महान प्रशंसा की स्रोर उसको राज्यश्व`ब्ठी का पद दे दिया ।

तत्पश्चात् राजा ने उस सत्यघोष को बुलाकर पूछा कि यदि कोई व्यक्ति इस प्रकार की मायाचारी या चोरी करे तो उसको क्या दण्ड दिया जाना चाहिये ? तब मंत्री ने कहा कि ऐसे मायाचारी चोर को एक थाली भरकर गोबर खिलाना चाहिए । भ्रथवा दस पहलवानों को बुलाकर मुक्का घूंसा लगवाना चाहिए । श्रौर उसकी सारी सम्पत्ति लेकर नगर से बाहर निकाल देना चाहिए ।

यह सुनकर सिंहसेन महाराज ने ग्रपने कर्मचारियों को बुलाकर जैसा सत्यधोष ने कहा उसी प्रकार उन्हीं को दण्ड दिया ग्रौर उनके सारे कुटुम्ब परिवार वालों की सारी सम्पत्ति छीन ली ग्रौर नगर के बाहर निकाल दिया।

इसी प्रकार सत्यघोष मन्त्री भद्रमित्र के रत्नों के अपहरए। करने के कारए। कुछ समय के लिए पागल हो गया। और तदनंतर राजा के प्रति अनंतानुबंधी निदान करके यह विचारा कि इसका बदला मैं राजा सिंहसेन से लूंगा। और वह आर्तध्यान से मरकर राजा सिंहसेन के खजाने में आगंध नाम का विषधर सर्प हो गया।

समय पाकर सत्यधोष मन्त्री के स्थान पर धर्मिला नाम के ब्राह्मएा को मंत्री पद दिया गया। तत्पश्चात् वह भद्रमित्र वरिएक घूमता २ एक कार विमल गांधार पर्वत पर चला गया तो वहां देखा कि वरधर्म नाम के मुनिराज वहां तप कर रहे थे। उनका धर्मो-पदेश सुना।

## चतुर्थ ग्रध्याय

तैदनंतर वह भद्रमित्र अपने घर आया ग्रौर चार प्रकार के दान ग्रादि वह दैने लगा। तब उसकी माता सुमित्रा ने कहा कि तुम इस प्रकार यदि दान देकर सम्पत्ति खर्च कर दोगे तो एक दिन सभी धन खत्म हो जावेगा। तब भद्रमित्र ने माता की बात नहीं मानी और वह बराबर दान देता रहा। इसको दान देता देखकर वह सुमित्रा ग्रातंरौद्ध ध्यान करने लगी और वह मर गई। और ग्रीतिंग वन में ब्याझी उत्पन्न हुई।

एक दिन वह भद्रमित्र उस अतिंग वन में चला गया। वहां वह व्याघ्री तीन रोज से भूखी बैठी थी, तो तरकाल उस भद्रमित्र को देखते ही पूर्वभव के बैर के कारण उसपर भपटी और मारकर खा गई। भद्रमित्र शुद्ध परिणामों के कारण मर कर भोगभूमि में गया और वहां से आयु पूर्ण करके पूर्वभव के स्नेह के कारण रामदत्तादेवी के गर्भ में आया और पुत्ररत्न के रूप में उत्पन्न हुआ।

उस पुत्र का नाम सिंहचन्द्र रखा गया । ऋम से वृद्धि को प्राप्त होने पर वह एक जैन उपाध्याय के पास भेजा गया । वहां धर्म व ग्रनेक शास्त्र-शस्त्र कला ग्रादि में निपुरए होकर घर ग्राया ग्रीर यौवनावस्था प्राप्त हीने पर उसका विवाह हो गया ।

तदनंतर उस रामदत्ता के एक दूसरा पुत्र और उत्पन्न हुन्रा । उसका नाम पूर्णचंद रखा गया । एक दिन सिंहसेन महाराज ग्रपने खजाने में चले गये । जाते ही वह ग्रगधनाम का जो सर्प बैठा हुन्ना था। उसने पूर्वभव के बैर के कारणा महाराज को काट खाया ग्रौड राजा सिंहसेन मूच्छित होकर भूमि पर गिर पड़ा। तव रामदत्ता देवी व उनके दोनों पुत्र बहां ग्राये ग्रौर देखकर मूच्छित हो गये।

उस समय एक प्रसिद्ध मंत्रवादी गारुडो को बुलाया गया। उसने मंत्रों के ढांरा विष उतारना चाहा पर विष उतरा नहीं तो उसने एक हवन कुंड बनवाया ग्रौर मारे सपों को बुलाकर कहा कि इस राजा को किसने काटा है। तुम सब सर्प इस हबन कुंड में कूद जाग्रो। यदि तुम सच्चे हो तो इसमें नहीं जलोगे। तत्काल वे सर्प कूद यये ग्रौर चे उसमें नहीं जले किन्तु वह विषधर सर्प वहां से नहीं ग्राया। तब उसको बुलाकर कहा कि तुम इस हबन कुंड में कूद जाग्रो। वह कूद गया ग्रीर तत्काल जलकर राख हो गया। ग्रौर वह मरकर काल नाम के वन में चमरी मृग हो गया। ग्रौर सिंहसेन मर कर सल्लकी नाम के बन में ग्रधवनी कोड नाम का हाथी हो गया।

तदनंदर राजा सिंहसेन के मरने के बाद उनकी पटरानी रामदत्ता देवी प्राए देने को तैयार हुई। वहां रहने वाले सरपुरुषों ने धर्म का उपदेश देते हुए संसार की ग्रस्थिरता बताकर धर्म में रुचि उत्पन्न कराई। तब उस महारानी ने कई दिनों के पश्चात् एक दिन अपने दोनों पुत्रों को बुलाया भौर बड़े पुत्र सिंहचंद्र का राज्याभिषेक कराया। भौर छोटे पुत्र पूर्शाचंद्र को युवराज पद दिया। तदनंतर दोनों पुत्र धर्मनीति तथा न्यायनीति से राज्य को चलाने लगे।

राजा सिंहसेन के मरए। के समाचार मुनकर शांतिमती और हिरण्यवती नाम की दो श्रायिकाएं रामदत्ता देवी के पास आईं। उन दोनों को देखते ही महारानी मत्यन्त शोक करने लगी। उन दोनों आर्यिकाओं ने रामदत्ता देवी को समआया कि यह संमार असार है। मोह की महिमा है। जहां जन्म है। वहां मरए। है ग्रतः तुम शोक करना छोड़ दो। इससे तियँच गति का बंध होता है। यथाशक्ति ग्राप व्रत घारए। करके स्त्रीपर्याय को सार्थक करो। यही ग्रापके लिये योग्य है। उस रामदत्ता देवी ने इन ग्रायिकाओं से धर्मोपदेश सुनकर वैराग्य भावना में लीन होकर जिन दीक्षा लेने का विचार किया और अपने पुत्रों को बुलाकर समाचार कहे। इस बात को सुनकर सिंहचंद्र कहने लगा कि हे माताजी ! आप मुझे छोड़कर जाना चाहते हैं ! मेरे ढारा ऐसा कौनसा ग्रपरांघ हो गया है ? रामदत्ता ने पुत्र को समआया कि हे पुत्र ! मुझे आश्मकल्याए। करने की भावना जागृत हो गई है, इसमें तुम विघ्न मत डालो। तब पुत्र ने आत्मकल्याए। करने की भावना जागृत हो गई है, इसमें तुम विघ्न मत डालो। तब पुत्र ने आत्मकल्याए। करने हेतु स्वीक्रति दे दी। तब रामदत्ता देवी ग्रपने पुत्र की सम्मति पाते ही दोनों आर्यिकाओं के पास जाकर ग्रायिका दीक्षा देने की प्रार्थना की। उसी समय वे दोनों राजकुमार ग्रपनी माता के पास पहुँचे और माता के भायिका दीक्षा लेने के बाद वे दोनों कुमार घर पर ग्राकर सुख से समय व्यतीत करने लये।

एक दिन राजा सिंहचन्द्र को अपनी माता की थाद झाई झौर उसके मन में वैराग्य की भावना जागृत हो गई। तब एक दिन पूर्एाचंद्र नाम के मूनिराज चर्या के लिये उस स्रोर सामे तब वह सिंहचंद्र उन मुनिराज को भक्ति पूर्व के पड़गाह कर अपने घर पर ले गया और नवधाभक्ति सहित उनको आहार दिया।

म्राहार के पश्चात् मुनिराज को उच्चासन पर विराजमान किया। पूजा अर्ची के बाद विनयपूर्वक प्रार्थना करने लगा कि हे भगवन् ! मुभे मोक्ष प्राप्त करने का उपाय बतलाइये। मुनि कहने लगे जा आसन्न भव्य हैं, वे मोक्ष प्राप्त कर सकते हैं। स्रभव्य जीव कभी मोक्ष नहीं जा सकते। तप दो प्रकार के हैं। एक प्रन्तरंग दूसरा बहिरंग। दोनों ही छह २ प्रकार के होते हैं। संतरंग और बहिरंग तप के साथ २ संतरंग स्रौर बहिरंग दोनों प्रकार के परिग्रह को त्याग कर सम्यक्दर्शन सहित मुनिन्नत को धारए किया जाता है। मुनिराज का उपदेश सुनकर वह सिंहचन्द्र वैराग्ययुत होकर अपने छोटे भाई पूर्एाचंद्र को राज्य भार सम्हलाकर दीक्षित हो गये। और दोक्षा लेकर वह सिंहचंद्र निरतिचार तपश्चरए। करते हुए विपुलमति मनःपर्ययज्ञान को प्राप्त हुए और चारए। ऋदि के धारक हुए।

इघर वह छोटा भाई पूर्णचंद्र संसार के विषय भोगों में लिप्त हो गया और घर्म से अरुचि रखने लगा। इस प्रकार विषय भोगों में लीन हुआ देखकर वह रामदत्ता आयिका उनके पास आई और पूर्णचंद्र को धर्मोपदेश दिया। इस धर्मोपदेश को सुनकर ऐसा लगा जैसे बदर को ग्रदरक का स्वाद बुरा लगता है और इधर उधर मुंह बना कर कूदने लगता है। इसी तरह वह पूर्णचंद्र भी ग्ररुचि से मुंह बनाकर इधर उधर नहां कर कूदने लगता है। इसी तरह वह पूर्णचंद्र भी ग्ररुचि से मुंह बनाकर इधर उधर नहां गया। तब रामदत्ता आयिका ग्रपने बड़े पुत्र सिंहचंद्र मुनिराज के पास गई और विनय के साथ नमस्कार किया और प्रार्थना को। हे मुनि ! पूर्णचंद्र धर्म मार्ग में लगेगा या नहीं। भव्य है या अभव्य । इसका निरूपता कोजिये। मुनिराज ने कहा कि यह भव्य है घर्म मार्ग पर लग जायगा। इस संबंध में मैं एक कथा कहता हूँ सो सुनो और यह कथा पूर्णचंद्र को भी जाकर सुनाम्रो ।

चतूर्थ ग्रध्याय समाप्त

#### पांचवां ग्रध्याय

#### कुनि सिंहसेन ग्राधिका रामदत्ता व मुनि सिंहर्चद्र का स्वर्ग गमन तथा पूर्णचंद्र को धर्म दक्ति उत्पन्न करने के लिए संबोधन

तदनंतर वह सिंहचंद्र मुनिराज कहने लगे--कौशल देश से संबद्ध वृद्धनाम का ग्राम है। उसमें मृगायरा नाम का एक ब्राह्मरग था। उसकी स्त्री का नाम मदुरई था। उन दोनों के वारुएगी नाम की पुत्री थी।

कुछ समय पश्चात् वह ब्राह्मण मृत्यु को प्राप्त हुग्रा। अयोध्या नगर का ग्राधिपति ग्रतिबल था। उसकी पटरानी सूमति थी। उस ब्राह्मण का जीव पठरानी के गर्भ में ग्राकर हिरण्यवती नाम की पुत्री हुई । यौवनावस्था को प्राप्त होने पर पोदनपुर के राजा पूर्शाचंद्र के साथ उसका विवाह हो गया । ग्रौर मदुरई नाम की ब्राह्मा की स्त्री मर कर हिरण्यवती के गर्भ में ग्राकर पुत्री हुई । वह पुत्री रामदत्ता तुम ही हो । ग्रौर भद्रमित्र नाम के ब्यापारी का जीव मरकर मैं सिंहचंद्र मुनि मैं ही हूं ग्रौर पूर्वजन्म में जो वारुगी तुम्हारी पुत्री थी वह मर कर तुम्हारे गर्भ से पूर्शाचंद्र हो गया । इसलिए उस पर ग्रापका गाढ़ स्तेह है । ग्रागे चलकर वह पूर्शाचंद सम्यक्ष्टांट होगा । तुम्हारे पिता पूरणाचंद मुनि दीक्षा लेकर मुफ्तो धर्मोपदेश करके मुफे दीक्षा देकर दीक्षागुरु हो गये । तुम्हारी हिरण्यवती माता ने शांतिमति ग्रायिका के पास जाकर ग्रायिका दीक्षा जी । तुम्हारे पांत सिंहसेन राजा सर्पदंश से मरकर सल्लकी नाम के वन में अशनीकोड नाम का हाथी हगा ।

एक दिन जब हम पर्वत पर तप कर रहे थे उस समय वह ग्रंशनीकोड हाथी कोधित होकर मुर्फे मारने ग्राया। तब मै चारणं ऋद्धि के प्रभाव से आकाश में चला गया और खड़ा रह कर पूर्वभव का स्मरएा उस हाथी को करा दिया। हे सिंहसेन राजा ! तूम पूर्वभव के पाप कर्म के निमित्त से हाथी होकर उत्पन्न हुए। अब उससे भी अधिक पाप कार्य कर रहे हो। जब मैं राजा था, उस वक्त भी मैंने तुम्हें देखा था और आज भी तुम्हें मैं हाथी की पर्याय में देख रहा हूं। इसलिए ग्राप इस पाप से भयभीत होकर धर्म पर रुचि रखकर सम्यक्तव धारण करों। मैं सिंहसेन राजा का पूर्वभव का बड़ा प्रत्र हं। इस प्रकार सिंहचंद्र मृनि का उपदेश सुनकर उस हाथी को जाति स्मरण हो गया और सड़ा होकर एकदम से विनयपूर्वक नमस्कार किया। ग्रीर उस हाथी को धर्म अवरग कराया ग्रीर हाथी ने पांचों पापों को त्याग कर पंच ग्रगुवत धारए। किये। वत लेकर वह हाथी मासोपवास पाक्षिकोपवास करने लगा। और सूखा तृए। व पत्ते आदि खाकर मपना जीवन पुरा करने लगा। एक बार पाक्षिकोपवास करने की दशा में केसरी नाम की नदी में पानी पीने गया था। वहां की बड़ में वह फंस गया। इस कारणा उस की चड़ में से निकलने की शक्ति नहीं रही । सत्यधोध मंत्री का जीव चमरी मृग होकर मरकर कूक्कूट नाम का सर्प हुग्रा था, वह वहां मौजूद था। उसको पूर्वभव के बेर का स्मरए। होकर उसने हाथी को डस लिया। उस विष से वह महान दुखी हुग्रा ग्रौर धर्मध्यान में लीन होकर शांतभाव से पंच नमस्कार मंत्र का स्मरए करता हुआ प्राए। त्याग कर सहस्रार कल्प में सूर्यप्रभ विमान में श्रीधर देव उत्पन्न हुन्ना । तब वहां के अन्य देवों ने पास में खड़े होकर जयजयकार करते हुच वाद्यघ्वनि की ग्रौर बहुत सन्मान किया। उस श्रीधर ने ग्रपने मन में विकल्प किया कि मै कौन हूं. कहां से आया हूँ, यह कौनसा क्षेत्र है ? उन सबका समाधान अवधिज्ञान द्वारा उसने जान लिया। मैंने पूर्वजन्म में जो वत ग्रहण किया था उस का ही यह फल है कि मैं बहां देव हुआ है और यह विभूति मिली है। और यह सब परिवार के सेवक देव खडे हैं।

त्तदनंतर वहां के रहने वाले सामान्य देवों ने उसको नगस्कार करके कहा कि त्रिमंजिल नाम की बावड़ी में स्नान करके प्रथम जिनेंद्र भगवान के दर्शन करो और यहां देवियां हैं उनके साथ सुखों का भोग करो। जैसे सामान्य देवों ने कहा उसी प्रकार उस श्रीधर देव ने किया।

राजा का दूसरा धर्मिला नाम का मंत्री मरकर वन में बानर हुआ। मौर उस कुक्कुट सर्प को बैरआव से मार दिया। समय पाकर उस पाप के कारए। बानर का जीव मरकर लीसरे नरक में उत्पन्न हुमा। मौर कुक्कुट से काटा हुम्रा यह मजराज मरकर सहस्वार कल्प में देव हुम्रा। और कुक्कुट सर्प मरकर नरक में गया।

उस गजराज के मस्तक में जो गजमुक्ता थे तथा उसकी हही ग्रादि पड़ी थी उन सबको एक भीन इकट्ठा करके ले गया। ग्रीर धनमित्र सेठ को बेच दिया। धनसित्र सेठ ने उनको राखा पूर्णचंद्र को ग्रर्पण कर दिये। राजा ने उन हड्डियों का एक पलंग बनवा लिया ग्रीर पलंग के पायों में गजमोती भरवा दिये ग्रीर शेष मोतियों की माला बनाकर ग्रपने गले में धारण कर ली। इस प्रकार वह पंचेंद्रिय विषय भोगों में मग्न था।

सिंहचंद्र मुनिराज ने इस प्रकार सिंहसेन मुनिराज के पूर्वभव की कथा सुनाई। ग्रीर कहा कि तुम जाकर ग्रपने छोटे पुत्र पूर्एचंद्र को यह कथा सुनाग्रो। उसका मन धर्म ब्यान में रुचि बाला हो जायेगा।

तदनंतर रामदत्ता देवी सीधी पूर्एाचंद के कल्याए। हेतु गई और सिहचंद्र मुनिराज द्वारा कही हुई सारी कथा उनको सुनाई । कथा सुनकर उनको दुख व पक्ष्वाताप हुआ धौर मृतक गजराज की हड्डियों व मोतियों का बनाया हुग्रा पलंग ग्रौर माला ग्रादि सबको फैंक दिये । ग्राज तक किये हुए पापों का पश्चाताप करके पंचारापुन्नत धारए। करके संसार से विरक्त होकर श्रावक के षट्कमों में तत्पर हो गया। तब उसने निदान कर लिया कि यही पुत्र ग्रगले भव में मेरे गर्भ में ग्राकर उत्पन्न हो जावे । ग्रौर रामदत्ता देवी शुभ परिएामों से मरकर महाशुक्र कल्प में भास्कर अम नाम का देव हुग्रा । ग्रौर वहां स्वर्गीय सुखों का अनुभव किया । और वह पूर्एांचंद्र ग्रपनी ग्रायु पूर्ण करके इसी महाशुक्र कल्प में बहूर्यंप्रभ नाम का देव हुग्रा ।

तदनंतर सिहचंद्र मुनि घोर तपक्ष्वरए। करते हुए ग्रन्त में सल्लेखना विधि से शरीर छोड़कर उपरिम २ नवें ग्रैवेयिक में ग्रहमिंद्र उत्पन्न हुंग्रा । वहां इसकी ग्रायु ३१ सागर की हुई। उसको वहां शारीरिक मानसिक भोग नहीं है। सब देव प्रवीचार रहित हैं। मुक्त हुए जीव के समान सुख शांति से रहते हैं श्रौर तत्व चर्चा किया करते हैं।

सिंहसेन, सिंहचंद्र, रामदेत्ता देवी व पूर्णचंद्र ग्रायु पूर्ण करके भ्रपने २ शुभ परिएामों से देवपर्याय धारएा को । उस सत्यघोष का जीव घोर दुख़ पाता हुम्रा नरकों में गया । श्रातरौद्रध्यान के परिएामों से यह जीव नरक गति, तियँचगति को प्राप्त होता है स्रौर शुभ परिएामों से मनुष्यगति व देवगति को प्राप्त होता है । इसीलिए सभी लोगों को चाहिये कि वे क्रार्त रौद्र ब्यान छोड़कर धर्मश्र्यान में लीन होवें। यही परंपरा मोक्ष का मार्ग है क्रौर यही कथा का सार है।

पांचवां प्रध्याय समाप्त

#### छठा म्रध्याय

पुन: मध्यलोक में म्राकर सिंहसेन, रामदत्ता व पूर्णाचंद ढारा पूर्वभव के पुण्य के कारएा देवगति को प्राप्त होना ।

तदनंतर देव सुख को भोगते हुए उस रामदत्ता का जीव भास्करप्रभ देव के जब आयु के १४ दिन शेष रह गये तब शरीर की व नेत्रों की कांति मलिन हो गई । इससे वह देव डर गया। तब वहां के ग्रन्थ २ सांथी देवों ने ग्राकर उस जीव को ग्रनित्यादि रूप से संसार का स्वरूप समभाया और इस संबोधन से वह देव अपने हित करने के लिए उद्यत हुम्रा ग्रीर धर्मध्यान पूर्वक प्रार्ग्सों का त्याग किया ग्रीर मध्य लोक में ग्राया । जम्बुद्वीप में भरत क्षेत्र के विजयाई पर्वत की दक्षिण श्रेगी में धरगी तिलक नाम का नगर था। उस नगर का ग्रधिपति ग्रतिवेग था। उसकी पटरानी का नाम सुलक्षरणा था। रामदत्ता का जीव इन दोनों दम्पतियों के गर्भ में म्राकर श्रीधरा नाम की पूत्री हो गई। जब वह पुत्री युवावस्था को प्राप्त हुई तब ग्रलकापुरी के राजा दर्शक के साथ उसका विवाह हो गया था। थोड़े समय बाद वह वैड्र्यप्रभ देव आयू के अवसान पर वहीं से चल कर श्रीधरा के गर्भ में ग्राकर यशोधरा नाम की पुत्री हुई। यौवनावस्था प्राप्त होने पर भास्करपुर के सूर्यावर्रा नाम के विद्याधर म्रधिपति के साथ उस यशोधरा का विवाह हो गया। तब पूर्वभव में सिंहसेन राजा का जीव श्रीधर देव धर्म ध्यान से श्रायू पूर्ण करके इस यशोधरा से गर्भ में म्रा गया । नवमास पूर्ए होने पर किरएा वेग नाम का पुत्र हुम्रा । वह किरएावेग यौवनावस्था को प्राप्त करके अनेक राज कन्यायों के साथ विवाह करके सुख से भोग भोगने लगा !

एक दिन राजा सूर्यावर्त ने अपने मन में संसार का स्वरूप विचारा। वे उस विजयाई पर्वत को छोड़कर वहां से नीचे भूमि पर आये तब वहां एक मुनि चन्द्र नाम के तपस्वी तप कर रहे थे। सूर्यावर्त ने इन्हें नमस्कार करके उनका उपदेश सुना। तत्पण्चात् मंसार से विरक्त होकर अपने स्थान को गये और वहां जाकर अपने पुत्र को राज्य देकर उनने मुनिराज के पास आकर विधिपूर्वक जिन दीक्षा ले ली।

इस बात को सुनकर सूर्यावर्त की पुत्री तथा, उसकी पटरानी दोनों ने गुएावती आर्थिका के पास जाकर प्रायिका दीक्षा धारएा की । तदनंतर किरएा वेग (सूर्यावर्त के पुत्र) ने वैराग्य प्राप्त किया ग्रौर जिनेन्द्र भगवान के दर्शनों के लिए विजयार्ढ पर्वत पर स्थित सिद्धायतन कूंट के ग्रहतिम चैत्यालय में गया । ग्रौर वहां सब जिन विम्वों के दर्शन करके भक्तिपूर्वक स्तुति की । उस समय उस चैत्यालय में हरिषंद्र नाम के भारए। ऋद्धि धारी मुनि विराजते थे। उनको देखकर नमस्कार करके उनके पास बैठ गया। स्रौर कहा कि हे भगवन् ! धर्म का स्वरूप क्या है ? यह मूफको बताइये।

हरिचंद्र मुनिराज ने कहा कि सप्त तत्त्व, षट्द्रब्य, सप्तभंगी, नय स्रादि के स्वरूप समफने से तुम्हारे कर्मों का क्षय होकर मुक्ति प्राप्त हो आयगी। इस धर्म को सुनने के पश्चात् उसने संसार से विरक्त होकर जिन दीक्षा लेकर निरतिचार पूर्वक तपश्चरण करते हुए चारण ऋढि को प्राप्त कर लिया।

वह किरए।वेग तपस्या करते हुए कांचनप्रभ नाम की गुफा में रहते थे। तब श्रीधरा व यशोधरा दोनों ने उन महाराज के पास जाकर धर्म का स्वरूप समभा श्रीर बापस ग्रपने घर लौट ग्राई।

तदनंतर वह महामुनि उस गुफा में आ गये और वहां जाते ही देखा कि सत्यघोध का जीव अजगर जो वहां रहता था पूर्वभव के बैर के कारए। इन मुनिराज को उसने निगलना शुरू कर दिया। मुनि महाराज ने अपने ऊपर घोर उपसर्ग आया समफ कर ॐ नमः सिद्धे भ्यः ऐसा बोलने लगे। तब इनकी आवाज को सुनकर वे दोनों आर्थिकाए बापस लौटकर शीझ आ गई और मुनिराज के आधे शरीर को अजगर द्वारा निगला हुआ देखकर अवशिष्ट दोनों भुजाओं को दोनों ने खींचना शुरू किया। परन्तु उस अजगर ने अपने बल से मुनिराज के साथ इन दोनों आर्थिकाओं को खा डाला। ये तीनों मरकर काणिष्ठ नाम के स्वर्ग में उत्पन्न होकर चौदह सागर की आयुष्य वाले देव हो गये। और वह अजगर मरकर चौथे नरक में गया।

इसका सारांश यह है कि पाप कार्य को छोड़कर पुण्य कार्य को शक्ति अनुसार पालन करना चाहिए जिससे यह आत्मा संसार में अधिक समय तक अमरण न करता रहे।

#### छठा ग्रध्याय समाप्त

#### सप्तम ग्रध्याय

जम्बूढीप में भरत क्षेत्र सम्बन्धी चक्रपुर नाम का नगर है। उस नगर का राजा अपराजित है। उसकी रानी का नाम बसुन्धरा है। अहमिन्द्र नाम के देव ने स्वर्ग से चलकर अपराजित राजा की रानी बसुन्धरा के गर्भ में जन्म लिया। जन्म लेने के पश्चात् उसका नाम चकायुध रखा गया। वह कुमार शस्त्र-शास्त्र आदि अनेक कलाओं में पारंगत हो गया। योवनावस्था को प्राप्त होने पर उनके पिता ने चित्र माला नाम की राजकन्या के माथ विवाह कर दिया। वह कुमार अपनी स्त्री चित्रमाला सहित विषय भोगों में खूब मग्न रहने लगा। कापिष्ठ कल्प में रहने वाला देव किरएावेग का जोव चित्रमाला के गर्म में ग्राया। उसने पुत्ररत्न को जन्म दिया। उसका नाम वज्रायुध रखा गया। कम से बह यौवनावस्था में प्रवेश किया तब पृथ्वी तिलक नाम के नगर का राजा अतिवेग राज्य करता था। उनके प्रियकारिएगी नाम की पटरानी थी। रत्नमाला का जीव श्रीघरा था। वह श्रीधर का जीव प्रियकारिएगी के गर्म में ग्राया। ग्रीर उसके रत्नमाला नाम की पुत्री हुई। रत्नमाला कुमारी की यौवनावस्था होने पर वज्रायुध से साथ उसका विवाह हो गया।

तदनंतर रत्नमाला के गर्भ में यशोधरा का जीव स्वर्ग से झाया. झौर नवमास पूर्श होने पर उसके पुत्ररत्न उत्पन्न हुझा। जिसका नाम रत्नायुध रखा गया। रत्नायुध के यौवनावस्था को प्राप्त होने पर राजकन्या के साथ लग्न कर दिया। इस प्रकार अपराजित महाराज म्रपने पुत्र, पौत्र, प्रपौत्र यादि सभी परिवार को देखकर अत्यन्त झानन्दित हुए। कई दिनों के बाद एक दिन पिहिताश्रव नाम के मुनिराज उस नगर में झाये। राजा म्रपराजित ने मुनिराज के पास जाकर भक्ति पूर्वक नमस्कार करके धर्मीपदेझ सुना झौर सुनकर संसार से बिरक्त होकर ग्रपने पुत्र को राज्य पद देकर जिन दीक्षा धारण की।

तदनंतर वह चक्रायुध राज्य का परिपालन करता हुग्रा धर्म <mark>घ्यान पूर्वक संसार</mark> से विरक्त होकर ग्रपने पुत्र वज्रायुध को राज्य भार सम्हलाकर ग्रपने पिता <mark>ग्रपराजित के</mark> पास मूनि दीक्षा धारएा की ।

चकायुध मुनि अस्यन्त उग्र बारह प्रकार के निरतिचार तप करते हुए बाईस प्रकार की परीषहों को सहन करते हुए तप में लीन रहने लगे। एक दिन वज्जायुध भी संसार से विरक्त होकर अपने पुत्र रत्नायुध को राज्य भार सम्हला कर अपने पिता चक्रायुध मुनि से जिन दीक्षा ले ली। तदनंतर चक्रायुध ने घातिया कर्मों का नाश करके केवलज्ञान को प्राध्त कर लिया। केवलज्ञान प्राप्त होते ही चतुर्याकाय के देवों ने आकर केवलज्ञान की पूजा की और तत्काल ही मोक्ष पद को प्राप्त कर लिया।

तब वज्रायुध मुनि ने ग्राकर नमस्कार किया और अपने धर्म ध्यान के हेतु वापस चले गये। वह चक्रायुध केवली पूर्एाभव में भद्रमित्र नाम का व्यापारी था। और सिंहचंद्र राजकुमार हुआ और तप करके ब्रह्मिंद्र स्वर्ग में देव हुआ। तदनंतर मध्यलोक में कर्म भूमि में झाकर चक्रायुध राजा हो गया। और तप करके केवल ज्ञान को प्राप्त करके मोक्ष पद प्राप्त किया।

सप्तम मध्याय समाप्त

#### ग्रब्टम ग्रध्याय

वह राजा रत्नायुघ पंचेंद्रिय विषयों में सदैव रत रहता था। इस प्रकार रत रहते हुए उस नगर के बाहर के मनोहर नामक उद्यान में चतुर्संघ सहित वज्रदंत नाम के मुनि भा गए। उस समय वह मुनिराज त्र लोक्य प्रज्ञप्ति के ग्रन्थ का उपदेश कर रहे थे। उस रत्नायुष का हाथी उस उद्यान में ग्रा गया ग्रौर उस ग्रन्थ का उपदेश सुनने लगा। उस हाथी का महावत निस्य प्रति मांस मिश्रित ग्राहार उसको खिलाता था। किन्तु उस उपदेश को सुनकर उसने उस दिन वह ग्राहार नहीं खाया। तब महावत ने राजा रत्ना-युष से जाकर प्रार्थना की कि राजन् ! ग्राज वह हाथी खाना नहीं खा रहा है। तब राजा ने एक चिकित्सक को उसके इलाज के लिए बुलाया। वह वैद्य महान चतुर था उसने कहा कि इसको कोई रोग तो नहीं है। पूर्वभव का इसको जाति स्मरए हो गया है। यदि पराक्षा करना है तो इसके सामने मांस रहित ग्राहार लाकर रखो। तब उसके लिए मांस रहित ग्राहार मंगवाया गया। उस ग्राहार को रुचि पूर्वक उस हाथी ने खा लिया।

वह रत्नायुध पहले से नास्तिक था किन्तु भगवान के वचनों पर श्रद्धा रखकर उस वज्यदंत मुनि महाराज को भक्तिपूर्वक नमस्कार करके ग्रपने हाथी के सम्बन्ध में पूछा कि हाथी ने मांस मिश्रित ब्राहार किस काररण से ब्रहण नहीं किया। तदनंतर मुनि भपने ब्रवधिज्ञान के द्वारा हाथी के पूर्वभव का हाल समभाने लगे। हे रत्नायुध सुनो---

इस भरत क्षेत्र सम्बन्धी हस्तिनापुर नाम का नगर है। उस नगर का राजा प्रीतिभद्र था। उसकी पटरानी वसुन्धरा थी। उसके प्रीतिकर नाम का पुत्र था। वह राजपुत्र व मन्त्री का लड़का सदैव एक साथ मित्रता पूर्वक रहते थे। एक दिन प्रीतिकर व विचित्रमति ने धर्मरुचि मुनिराज के पास जाकर भक्तिपूर्वक नमस्कार करके धर्मामृत सुनकर जिनदीक्षा प्रहेण करली। इन दोनों में प्रीतिकर मुनि निरतिचार पूर्वक तप करते थे। तप करते २ कीराश्ववी ऋदि प्राप्त हो गई।

एक दिन ये दोनों मुनि बिहार करते २ प्रयोध्या नगर के उद्यान में ग्राकर विराजे ! वे प्रीतिकर मुनि एक दिन चर्या के लिए नगर में गये । जाते समय जिस रास्ते से वे जा रहे थे उस जगह, एक सुन्दर बुद्धिसेना नाम की वेश्या का घर था । उसके घर के बाहर से जाते समय वह वेश्या उनके सामने जाकर खड़ी हो गई ग्रौर नमस्कार करके पूछने लगी कि हे मुनिराज ! उत्तम कुल, उत्तम जाति, सत्पात्र दान देने की योग्यता किस धर्म से प्राप्त होती है । मुनिराज ने कहा कि सभी जीवों पर दया करना, स्वनिदा ग्रौर दूसरों की प्रशंसा करने, शील व्रत पालने, सब्त व्यसनों का त्याग करने ग्रादि व्रतों से उत्तम कुल उत्तम धर्म मिलता है । तदनंतर उस वेश्या ने मुनिराज से ग्रयुव्रत यहण किये ग्रीर पांचों पापों ग्रादि का त्याग कर दिया ।

तदनतर वह मुनि आहार को ग्रागे न जाकर वापस उद्यान में उन मुनिराज के पाम आ गए। तव उम विचित्रमति मुनि ने कहा कि फ्राज ग्रापको इतना समय कैसे लग गया ? तब प्रीतिकर मुनि ने सारे समाचार उस बेक्ष्या सम्बन्धी कह दिये। ग्रौर यही देर होने का कारग्य वतलाया। तव विचित्रमति मुनि ने वेक्ष्या का हाल सुनकर उसके प्रति मोह उत्पन्न हो गया। उन्होंने पूछा कि बेक्ष्या का घर कहां किस ग्रोर है। इस बात को मुनकर उन्होंने ग्रमुक मुहल्से में उसका घर है ऐसा बतला दिया।

Jain Education International

तब वह मुनि चर्या के लिए नगर में उसी वेश्या के मकान के वाहर होकर गये तो उस वेश्या ने पहले के ग्रनुसार विचित्रमति मुनि को भक्ति पूर्वक नमस्कार करके पूछा कि हे मुनिवर ! कल जो मैंने ग्राणुव्रत एक मुनिराज से लिए थे उसका फल क्या है ? तब मुनिराज ने उसका फल विपरीत बतलाया ! इस बात को सुनकर उस वेश्या ने विचारा कि कल जो मुनिराज पधारे थे उनसे ग्राज यह मुनि विपरीत मालूम होते हैं ! मूनिराज ने उसको विपरीत कथाएं सुनाई !

#### कामातुराखां भयं न लज्जा

तदनंतर उस वेश्या को कोध आ गया और ग्रधिक देर तक बात न करके अपने घर वापस चली गई । वे मुनि उस वेश्या से समागम करने का उपाय सोचने लगे ।

उस नगर का राजा गंधमित्र था। वह मांस भक्षण करने का लोलुपी था। वह मुनि उनके रसोइया के साथ जाकर मिला ग्रौर उससे मिलकर मित्रता करली। वह धूर्त मुनि नित्य स्वादिष्ट मांस लाकर उस रसोइया को देता था ग्रौर उस मांस को खाकर वह राजा उस पर प्रसन्न हो गया ग्रौर कहने लगा कि मैं तुमसे प्रसन्न हूं। तुम जो चाहो सो भांगो। उसने कहा कि मुभे ग्रौर कुछ नहीं चाहिए केवल ग्रापके नगर में जो बुद्धिसेना वेश्या है उससे मैं विषय भोग करना चाहता हूँ। तब राजा ने तथाऽस्तु कह कर उस वेश्या को बुलाया ग्रौर उस धूर्त मुनि के सुपुर्द कर दिया। वह धूर्त विषय भोग में रत हो गया ग्रौर ग्रन्त में मरकर वह हाथी की पर्याय में ग्राया है। ग्रव उसको उस मुनि महाराज के प्रभाव से जाति स्मरण हो गया ग्रौर इसने मांस भक्षण करना छोड़ दिया। इसीलिए मांस मिश्रित ग्राहार नहीं किया।

तब रत्नायुध को मुनिराज से उपदेश सुनकर संसार से वैराग्य हो गया सौर जिन दीक्षा धारएा करली सौर उनकी माता रत्नमाला ने भी प्रपने पुत्र से साथ २ उन मुनिराज से झायिका दीक्षा ग्रहेशा कर ली। धर्म ध्यान करते २ समाधिपूर्वक मरु करके ये दोनों ग्रच्युत करूप में देव हो गए।

तदनंतर उस कुक्कुट सर्प का जीव पाप कर्म के उदय से चौथे नरक में गया। और वह जीव चार सागर काल तक त्रस पर्याय में भ्रमएं। करता रहा। वहां से आयु पूर्ए करके आकर कच्छपुर नगर में तारए। तरए। नाम का भील उत्पन्न हुग्रा। उसकी स्त्री का नाम मंगी था। उनके प्रतिदाहए। नाम का पुत्र हुग्रा।

वह भील एक दिन ग्रपने हाथ में धनुष बारा ग्रादि लेकर वहां के पर्वत पर गया। वहां देखा कि वज्त्रायुध नाम के मुनि तपश्चररा कर रहे हैं। उन पर उस भील ने अनेक प्रकार के घोर उपसर्ग किये। इस उपसर्ग को सहन करते हुए ध्यान में लीन होकर प्ररा छोड़ सर्वार्थसिद्धि में जाकर ग्रहमिंद्र नाम के देव हुए। ग्रौर पाप के उदय से ग्रायु पूर्ए करके वह भील सातवें नरक में गया।

#### म्रब्टम मध्याय समाप्त

#### नवां म्रध्याय

#### यूर्राचंद्र व रामवस्ता बेबी की कथा

धातकी खंड द्वीप के पूर्व भाग में महा मेरु पर्वत के पश्चिम भाग में सीतोदा नदी के उत्तरी तट पर गांधिल नाम का देश है। उस देश सम्बन्धी ग्रयोध्या नगर है। उसका ग्रधिपति ग्रह्दास है। उसकी दो पटरानी थी। जिनका नाम सुव्रता ग्रीर जिनदत्ता था। वह रत्नमाला का जीव जो ग्रच्युत कल्प में रहता था, सुव्रता रानी के गर्भ में माया। नवमास पूर्ण होने पर पुत्र रत्न उत्पन्न हुग्रा। उसका नाम वीतभय रखा गया। भौर जिनदत्ता के गर्भ में रत्नायुध का जीव ग्राया वह विभीषए। नाम का पुत्र उत्पन्न हुमा। वीतभय बलभद्र तथा विभीषण वासुदेव थे, वासुदेव को देखकर प्रतिवासुदेव कोधित हो गये ग्रौर परस्पर में युद्ध छिड़ गया। तब प्रतिवासुदेव ने वासुदेव की सेना को पीछे हटा दिया। तदनंतर वासुदेव ने प्रतिवासुदेव की सेना को युद्ध में जीत लिया। तब प्रतिवासुदेव ने ग्रपने पास रखे हुऐ चक्ररत्न को चलाया। वह चक्ररत्न वासुदेव के तीन प्रदक्षिणा देकर बाई ग्रोर खड़ा हो गया। वासुदेव ने वही रत्तचक्र वापस उन पर छोड़ दिया। तब उस चक्ररत्न ने प्रतिवासुदेव को ही मार दिया।

तदनंतर वोतभय ग्रौर विभीषए। दोनों ने उस तीन खंड में रहने वाले सब राआग्रों को जीतकर वापस ग्रपने नगर से ग्राकर वे सूख से समय व्यतीत करने लगे।

कुछ दिन पश्चात् वह विभीषण मर गया । ग्रौर वीतभय संसार से विरक्त होकर वैराग्य भाव रखते हुए जिनदीक्षा धारण करके समाधिपूर्वक मरण करके लांतवनाम के करूप में देव हुग्रा । वहां जाकर ग्रवधिज्ञान से जान लिया कि विभीषण दूसरे नरक में गया है । तब वह वीतभय विभीषण के जीव को सम्बोधन के लिए दूसरे नरक में गया ।

नवम ग्रध्याय समाप्त ।

#### बंशम ग्रध्याय

#### नरक में वासुदेव द्वारा नारकी को धर्मोवदेश

उस लांतव देव ने दूसरे नरक में जाकर विभोषए। के जीव (नारकी) को वर्मोपदेश दिया भौर पूछा कि हे नारकी जीव ? तुम जानते हो मैं कौन है ? मैं पूर्व जन्म में मादुरी नाम की ब्राह्मए। को स्त्री थी उसके तू वारुए। नाम की पुत्री थी। मैं दूसरे जन्म में रामदत्ता देवी हुई भौर तुम मेरे गर्भ से पूर्एाचन्द्र पुत्र हुए भौर हम दोनों तपश्चरए। करके देव हो गये। तदनंतर मैं वहां से चयकर श्रीधर नाम की पुत्री हुई। दोनों ने कापिष्ठ नाम के करून में देव होकर वहां से ग्रायू पूर्ए। करके इस कर्मभूमि में रस्तमाला नाम की मै स्त्री हुई । मेरे गर्भ से रत्नायुद्ध का जन्म हुग्रा । हम दोनों ने तप करके म्रच्युतकल्प में देव पद प्राप्त किया ।

तदनंतर मैं गंधिला नाम के देश के अयोध्या नाम के नगर में वीतभय नाम का राजा हुआ और तुम विभीषएा नाम का केशव पुत्र हुया। तुमको अधिक परिग्रहों को लालसा से इस नरक में आना पड़ा और मैं तप करके लांतव कल्प से आदित्याभ देव हुया।

मैने अपने अवधिज्ञान से जाना कि तुम इस नरक में हो, इस कारए। तुमको धर्मोपदेश सुनाने आया हूँ। तुमको इस नरक के दुखों से डरना नहीं चाहिये। तुम्हारे इस नरक से अधिक दु:ख तुम्हारे से नीचे के नरक में रहने वाले नारकियों को है। मैं पूर्वजन्म में राजा था, इतना वैभव वाला था, ऐसा विचार मन में मत लाओ और जो अन्य नारको तुम को कुछ दुख देते हों तो उन पर कोध मत करो और यह विचार करो कि यह मेरे प्रशुभ कर्म का उदय है और सदैव अर्हत, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्वसाधु इन पांच परमेष्ठियों का स्मरए। रखो। इसीसे तुम्हारा दुख दूर होगा। इस नरक से मैं कथ निकलू ऐसा भी विचार मत करो। यदि इस प्रकार तुम शुभ भावनाएं रखोगे तो अगले भव में उच्चकुल में जन्म लेकर कर्मक्षय करके मोक्ष को प्राप्त करोगे। इस प्रकार जिस तरह तुमको धर्मोपदेश दिया है उसी प्रकार समफ कर उसके मनुसार चलो और यह जिनघर्म ही सुख और शांति देने वाला दयामयी धर्म है। इस प्रकार जो मैंने कहा है उस बात पर विश्वास रखो।

तत्पश्चात् उस नारकी जीव ने उस देव को नमस्कार करके कहा कि जैसा <mark>ग्रापने</mark> कहा है उसी प्रकार मैं चलूंगा ग्रौर इस प्रकार व देव उसको सम<mark>फा कर स्वर्ग में</mark> चला गया ।

बराबां भ्रध्याय समाप्त

#### ग्यारहवां मध्याय

#### मेर भौर मंबर का जन्म वर्शन

तदनंतर पूर्एाचंद्र के जीव ने नरकों के सम्पूर्एा दुःसों को उपज्रम भाव से सहन किया। जम्बूद्वीप के ऐरावत क्षेत्र में ग्रयोध्या का ग्रघिपति श्रीवर्मा राजा था। उसके गर्भ से पूर्एाचंद्र के जीव ने नरक से झाकर जन्म लिया। युवावस्था होने पर मनेक २ कन्याझों के साथ विवाह हो गया ग्रीर विषय मुखों को भोगने लगा।

इस प्रकार सुख से समय बीतते हुए एक दिन क्रनंत नाम मुनि नगर में झाए । मुनि को नगर में झाया सुनकर उनके दर्झनार्थ गया झौर भक्ति पूर्वक नमस्कार करके बैठ गया । मुनिराज के धर्मोपदेश को सुनकर उनको वैराग्य उत्पन्न हो गया । तदनंतर जिन दीक्षा लेकर निरतिचार तप करके ग्रंत में सल्लेखना की विधि से मरणकर ब्रह्मकल्प नाम के पांचवें स्वर्ग में गया ।

हे घरखेंद्र सुनो ! पंचानूत्तरों में सर्वार्थसिद्धि नाम के ब्रहमिंद्र लोक में रहा हुया वज्वायुध का जीव मांकर संजयंत हुझा । ब्रह्मकल्प गया हुझा जीव झाकर जयंत हो गया । जयंत ने दीक्षा लेकर एक दिन घरेगोंद्र को ग्रौर उसके पूरे परिवार को देखकर निदान बंध किया कि तप के प्रभाव से मैं घर एोंद्र होऊं। सो मरकर वह घर एोंद्र के जीव झापही हैं । सत्यघोष का जीव ग्रतिदारुएा है । श्रतिदारुएा का जीव सातवें नरक में गया । मरकर मजगर हुमा। मजगर की पर्याय से मरकर तीसरे नरक में गया। वहां से ग्राकर पशु पर्यायों में जन्म लिया । प्रनंतर जंबूद्वीप के भरत क्षेत्र के भूतरमण वन में मिथ्या तापसी सब मिथ्यादृष्टियों का ग्रधिपति गोश्रुंग नाम का था। उसकी स्त्री का नाम संगी था। उन दोनों के (सत्यघोष का पुराना जीव) मृग श्रांग नाम का पुत्र हुन्ना । वह भी मिथ्या तपस्वी हो गया। तब ग्रतिसुंदर विद्याधर ग्राकाण में एक दिन जा रहा था। देखकर उसने निदान किया कि मैं भी ग्रगले जन्म में ऐसा ही विद्याधर हो जाऊं, तब वह मृगश्व ग तापसी मरकर विजयार्धपर्वंत की उत्तर श्रेशी में कनकपुर के अधिपति वज्अदंत की पटरानी विद्युत्प्रभा से पुत्र हुया ग्रौर एक दिन उसने संजयंत मुनि को देखकर पूर्वभव के बैर से उपसर्ग किया । मूंग श्रुंग का जीव पूर्वभव में सत्यघोष था । कोघ व मायाचार के कारएग ग्रनेक कुगतियों में दुख भोगत हुन्ना यहां चाया। संजयंत मुनि पूर्वभव में सिंहसेन थे। सब संजयंत हैं। संजयंत मूनि उपसर्ग सहनकर मोक्ष में चले गये। सत्यधोध मंत्री का जीव अगंध सर्प हुआ, तत्पश्चात् चमरी मृग होकर कुक्कुट सर्प हुआ और तीसरे नरक में गया। वहां से आयूपूर्ण करके चयकर अजगर पर्याय धारण की और चौथे नरक में गया। वहां-से भील की पर्याय में गया। तत्पश्चात् भील का जीव सातवें नरक में गया। ग्रौर सर्प हो गया। वहां से तीसरे नरक में गया। ग्रनंतर मध्यलोक में ग्राकर मृगसिंह नाम का तापसी हुआ। तदनंतर ग्रंत में विद्यु हंग्ट्र विद्याधर होकर धरर्ऐंद्र के पास ग्राया।

वह सिंहसेन राजा हाथी की पर्याय धारए कर ग्रायु पूर्ए करके सहस्रार कल्प में देव हुग्रा। तदनंतर मध्यलोक में किरएावेग राजा हुग्रा। ग्रायु पूर्ए करके कापिष्ठ कल्प में देव हुग्रा। तत्पश्चात् मध्यलोक में ग्राकर वज्जायुध नाम का राजा हुग्रा। तदनंतर पंचाणुत्तर कल्पातीत में देव हुग्रा। वहां से चयकर संजयंत नाम का राजा होकर तपश्चरए करके मोक्ष चले गये। इसलिये हे धरखेंद्र इस विद्यु हंष्ट्र को नागपाश से मुक्त करो। इस प्रकार ग्रादित्याभ देव ने कहा। तब धरखेंद्र ने ग्रादित्याभ देव को देखकर कहा कि ग्रापने नरक में ग्राकर मुफ्ते धर्मोपदेश दिया। उसके ग्रनुसार चलने से मैंने घरखोंद्र पद को प्राप्त किया। तब धरखोंद्र ने कहा कि मैं इस विद्याधर को ऐसे नहीं छोडूंगा। इसकी सब विद्याओं को छेद करूंगा तव छोडूंगा। इस बात को सुनकर ग्रादित्याभ देव ने कहा कि मैंने जो कहा है कि इसको छोड़ दा इसमें तुमको तर्क नहीं करना चाहिये। इनके ग्रपराध को क्षमा कर दीजिये ग्रौर ग्रागे ऐसी विद्याग्रों को पुरुषवर्ग साधन न करें और केवल स्त्रियां ही ऐसी विद्याओं को प्राप्त करें। यदि संजयंत मूनि के मोक्ष स्थान पर स्त्रियां ग्राकर मंत्र की साधना करें तो अवण्य मंत्र मिद्ध हो जावेगा। वहां जाकर उनका मंदिर बनाना चाहिये। यदि ऐसा नहीं करोगे तो सभी विद्यावर मनुष्यों को कष्ट देगा और इस हीमंत नाम के पर्वत पर संजयंत नाम की प्रतिमा की स्थापना करके पंच कल्या एक प्रतिष्ठा कराओ। तदनंतर वह घर गोंद्र देव अपने भवन लोक में चला गया।

आदित्याभ देव उस विद्यु हूं ष्ट्र विद्याधर को देखकर कहने लगा कि अब तुम पूर्वभव के बैर को छोड़कर उनके चरएों में भक्ति पूर्वक नमस्कार करो। एक भव में बैर करने से तुमको अनेक जन्मांतर में अमएा करना पड़ा। इस कारएा तुम इस संजयंत मुनि सिद्ध भगवान की पूजा स्तुति करके अपने द्वारा किये हुए अपराधों को क्षमा मांगो और कहो कि मैंने अविवेक से जो आज तक अपराध किए हैं वह क्षमा करिये। इस प्रकार वह विद्यु हुंष्ट्र विद्याधर क्षमा मांग कर नमस्कार करके अपने स्थान को चला गया और आदित्याभ देव अपने लांतवस्वर्ग में चला गया।

#### ग्यारहवां झध्याय समाप्त

# बारहवां ग्रध्याय

ग्रागे रामदत्ता का जीव आदित्याभ देव हुग्रा। पूर्णचंद्र का जीव धररणेंद्र हुग्रा। इन दोनों के भावी भावों की कथा कहता हूं।

इस भरत क्षेत्र में उत्तर मथुरा नगर का अधिपति राजा अनंतवीयं था। उनके दो पटरानो थीं। एक रानी का नाम मेरु मालिनी तथा दूसरी पटरानी का नाम अमृतमति था। मेरुमालिनी रानी के गर्भ में आदित्याभ देव का जीव चयकर आया। उसका नाम मेरु रखा गया। अमृतमति रानी के गर्भ में धरऐोंद्र देव ने आकर जन्म लिया। इसका नाम मंदर रख दिया। ये दोनों राजकुमार सभी कलाओं में व विद्याओं में प्रवीए होकर यौबन को प्राप्त भए। परन्तु इन दोनों ने संसार को असार समफ कर द्वादशानुप्रेक्षा का चितवन किया। एक दिन श्री विमलनाथ तीर्थंकर भगवान विहार करते २ उत्तर मथुरा के निकट उद्यान में पधारे। चतुरिंग्रिंगय देव से निमित स्थान पर समवसरए महित वहां भगवान आकर विराजमान हुए। इसको देखकर वहां के रहने वाले वनपाल ने नगर में जाकर दोनों राजकुमारों को निवेदन किया। तब दोनों राजकुमारों ने अपने शरीर पर धारए किये हुए आभरएों को वनपाल को देकर सात पेंड आगे जाकर नमस्कार किया। पूजा करने के लिये अघ्ट द्रव्यों को लेकर अपने हाथी पर बैठकर समवसरए। देखने को यपने उद्यान में चले गये।

#### बारहवां मध्याय समाप्त

For Private & Personal Use Only

# तेरहवां ग्रध्याय

#### समबसराख वर्लन

मेरु ग्रौर मंदर दोनों ने जब ग्रपने नेत्रों से दूर से ही समवसरए। को देखा तब वे दोनों हाथी से उतर कर पैरों से चलकर द्वादश योजन विस्तार वाले उस समवसरण में पहुँचे । समवसरएग का उत्सेघ पांच हजार धनुष था । बीस हजार सोपान (सीढियां) थे । समवसरएग की प्रथम भूमि प्रासाद चेत्य भूमि में चलकर चारों महा दिशाओं में चार मार्ग थे। उनमें से प्रथम मार्ग में स्थित मानस्तंभ को प्रणाम पूर्वक प्रदक्षिणा देकर चले। इसी प्रकार अन्य तीन मानस्तंभों को प्रणाम पूर्वक प्रदक्षिणा देकर मान कषाय को छोड़कर समवसरएग के अन्दर प्रवेश कर वहाँ रही हुई खातिका का घुटन प्रमाए। जल समुद्र की तरह देखा । उस खातिका में समभूमि थी । और उस खातिका में फूल लता आदि बहुत चीजें थी। इस प्रकार द्वितीय भूमि को देखने के अनंतर गोधुर द्वार के अन्दर जाकर तीसरे कोट को देख लिया। वह लताभूमि थी। वहां उदेतरवेदी ग्रौर गोपूर द्वार में प्रवेश कर आगे भीतर रहने वाली वनभूमि, रहा हुया चैत्य वृक्ष ग्रीर स्तूप आदि ग्रीर मार्ग में मिलने वाली नाटकझाला आदि देखकर उसके अन्दर रहा हुआ प्रीतिकर गोपुर ग्रौर वेदी को देखकर ग्रौर भीतर जाकर पांचवीं घ्वजभूमि देखी। जिसमें दस प्रकार के चिन्हों सहित घ्वजाएं थीं । घ्वजभूमि देखकर ग्रन्त में रहे हए कल्याएतर वेदी ग्रौर गोपुर के दर्शन कर उसके ग्रन्दर छठा प्राकार कल्पवृक्ष भूमि ग्रीर वहां के रहने वाले मूनि मादि महाराजों को ग्रानन्द से नमस्कार कर ग्रागे चला। फिर मध्य में ग्राने वाली गृहांगए। भूमि में रहने वाले स्तूपों को देख कर नमस्कार कर और भी वहां विद्यमान जयास्त्र व मंडप व महोदय मंडप देखा । इस प्रकार देखकर सप्त प्राकारों को कम से देखकर इसके आगे रहने वाले लक्ष्मीवर मंडप में गोपूर द्वार से घूसकर यहां रहने वाले द्वादश सभा के गएगें को देखकर ग्रनंतर मध्य में स्थित चक्रपीठ, त्रिमेखलापीठ के प्रथम पीठ में चढ़कर प्रदक्षिए। करके अनन्तर द्वितीय पीठ ध्वजपीठ के दर्शन करके अनंतर तुतीय पीठ गंधकुटी मंडप में सिंहपीठ ऊपर चतुर्मु स धारए। किये हुए ग्रष्टप्रातिहार्य (छत्रत्रय, अशोक वृक्ष, दुंदुमि, प्रभामंडल, पुष्प वृष्टि, दिव्यध्वनि, चॉमर, सिंहासन) छत्रत्रय विभूषित चामर ग्रादि ढोरते हुए कोटि सूर्यचंद्र प्रकाश को भी जीतकर प्रकाशित हुए । मनंत ज्ञानादि चतुष्टय मंडित विमलनाथ तीर्थंकरके दिव्य रूप को देखकर झानंद से उनकी स्तुति गुरास्तुति, वस्तुस्तुति करके गण्धर कोष्ठ में जाकर दीक्षा देने की प्रार्थना की। सर्वेसंघ का परित्याग कर जिन दीक्षा लेकर निरतिचार सम्यक् चारित्र को पालन करके सप्त ऋद्धि से युक्त श्रुत केवली हुग्रा । तत्पश्चात् लोक स्वरूप, ज्ञान प्रमाग, मिथ्यात्व-स्वरूप, कर्मासव के कारए। बने हुए संसार स्वरूप झौर मोक्षस्वरूप झादि को झपने श्रुतज्ञान के बल से बियालीस परमागम को बनाकर प्रपने मूख से सब लोगों को उपदेश दिया ।

श्री विमलनाथ तीर्थंकर के मेरु मंदर ग्रादि गए।धर पचपन थे। पूर्वधारी मुनि एक हजार सौ थे। ग्रवधिज्ञानी मुनि चार हजार नव्वे थे। विक्रियाऋद्वि प्राप्त मुनि नों सो थे। संपूर्ण सम्यक् दृष्टि श्रावक छह हजार श्राठ सो थे। नव सम्यक् दृष्टि पुरुष तीन लाख चौसठ हजार थे। सब श्रावक दो लाख थे। श्राविका चार लाख थी। ग्रायिका एक लाख तीन हजार थीं।

श्री विमलनाथ भगवान के गए। में श्रेष्ठ रहे हुए मेरु मंदर दोनों झपने कर्मों को नाश करने के लिये सोच कर उस गए। को छोड़कर एक पर्वत शिखर पर गये ।

तदनंतर दशधमों मे लोन होकर, पंच समिति, त्रिगुप्ति बाईस परीषहों को को निरतिचार पालन करते हुए ग्रात्म-भावना में लवलीन होकर ग्रप्रमत्त गुएएस्थल में बढकर सप्त प्रवृत्तियों को नाशकर ऋम से प्रथम द्वितीय शुक्ल घ्यान से घातिया कर्मों को नाशकर केवली होकर ग्रनंत चतुष्ट्य को प्राप्त हुए।

तब तुरंत ही चतुर्एिकाय के देवों ने ग्राकर केवलज्ञान की पूजा की । तब मेरु ग्रौर मंदर दोनों ने ग्रद्यातियां कर्मों को नाझ करके मोक्ष पधार गये । चतुर्रिएकाय देव निर्वारए कल्याए। की पूजा करके ग्रपने २ स्थान चले गये ।

इस प्रकार मेरु और मंदर पुरागा समाप्त हुआ। जो भध्य प्रागी इस पुरागा को पढता है व सुनता है वह कम से संसार से विमुक्त होकर शीघ्र मुक्ति को प्राप्त होता है।

> श्रीपतिर्भगवाच् पुष्पाद् भक्तानां वः समीहितम् । यद्भक्तिः शुल्कतामेति भुक्तिकन्याकर गृहे ।।

> > शुभं भवतु शंभवतु





।। श्री जिनाय नम्र: 🛛

#### थो वामनाचार्य विरचित तामिल भाषा का मूल ग्रन्थ

# मेरु मंदर पुराग्

#### हिन्दी टीकाकार

( श्री आचार्य देशभूषरा महाराज )

# मंगलाचरण

कुट्रंगलिल्लान् गुराता निरेदात् गुरात्तान् । मट्रिंद वैयमळंदान् वैय निंड्र पेट्रि ॥ मुट्रु मुरेत्तानुरेईरोंब दाय दोंड्रार । सेट्रगंडी पीन् विमलन् शरस् शैन्नि वैत्तेन् ॥ १॥ मेदक्क ज्योति विमलन् गरात्तु क्कु नामर् ॥ मादक्क कीति युयर् मंदर मेरु नामर् ॥ पोदक्कडलार् पुरासघोरुळान् मनत्ते च ॥ सोदिक्क लुट्रेन् तमिलाळोंड्रु सोच्च लुट्रेन् ॥ २॥

पंच परम पद कूं प्ररामि श्रुत को नमि हितकार । मंदर मेरु पुरारा की भाषा लिखिहूँ सार ॥ विमलनाथ श्री विमल ज्ञान से, हने घाति ग्रघात । पाए महा ग्रष्ट गुरा तुमने, सिद्धन के सुख नाथ ॥ श्री 'देशभूषरा' त्रियोगकर, वन्दे विमल महान । करे भाषा तामिल की, मंदर मेरु पुरान ॥ ग्रंथकार ने ग्रंथ के निर्माण की ग्रादि में श्री १००८ विमलनाथ तीर्थंकर को नमस्कार किया है। वह विमलनाथ तीर्थंकर कैसे हैं सो कहते हैं---विभाव परिएति से उत्पन्न हुए राग-द्वेष मलिनता से रहित भौर स्वभाव गुरा से युक्त, झनन्त मुराों से परिपूर्ए हैं, सोकालोक को जानने वाले हैं भौर देखने वाले हैं। तीनों कासकी चराचर वस्तु को भी एक ही समय में जानने वाले तथा देखने वाले हैं। ऐसे श्री विमलनाथ तीर्थंकर के चरस कमलों में मस्तक फुकाकर नमस्कार करता हूँ कि मेरे द्वारा निर्माए किये जाने वाले ग्रंथ को समाप्ति निविघ्नता पूर्वक हो।

भावार्थ - श्रो वामनमुनि ने इस श्लोक में प्रथम मंगलाचरए द्वारा भक्ति पूर्वक श्री १००५ विमलनाथ तीर्थंकर को नमस्कार किया है कि ग्रंथ की समाप्ति निविघ्नता पूर्वक हो । श्रो विमलनाथ कैसे हैं ? वे विमलनाथ तीर्थंकर, ग्रनादि काल से जो ग्रात्मा के साथ बद्ध के समान लगते या रहे हैं, यात्मगुएगों को तथा उनके बलको दवाकर नरकादि चार नतियों में भ्रमएा कराने में मत्यंत बलवान हैं भौर हमेना मात्माको दुख उत्पन्न कराने वाले हैं, ऐसे ज्ञानावरएगीय, दर्शनावरएगीय, मोइनीय भौर प्रंतराय इन चार घातिया कर्मों को नाज करके केवलज्ञान कर युक्त है, जो मंतरंग भौर बहिरंग लक्ष्मी से सुशोभित हैं श्रौर जो इंद्रों के द्वारा पूजनीय हैं; भूत भविष्यत मौर वर्तिमान इन तीनों काल की चराचर वस्तुओं के एक ही समय में एक साथ जानने वाले तथा समभने वाले हैं, तथा केवलज्ञान रूपी ग्रंतरंग बहमी भौर देवों द्वारा निमित समवसरए रूप बहिरंग लक्ष्मी इन दोनों लक्ष्मी से सहित हैं धर्मात् भठारह दोघों से रहित हैं।

समस्त बारह सभा में स्थित मनुष्य देव तियँच (पद्यु पक्षी) ग्रादि सर्व जीवों को भपने दिव्य-व्वत्ति के द्वारा सातसौ ग्रठारह माषाग्रों में सुनाते हैं। वे सर्व जीव भ्रपने भाषाग्रों में सुनकर भपने जीवन को सुधार लेते हैं। भौर कैसे हैं विमलनाथ भगवान ! जन्म मरएा से रहित हैं। पुनः संसार में भाने वाले नहीं हैं, ग्रतः सच्चे देव होने से इनके उपदेश से जीवों का उदार होता है। जो पुनः पुनः संसार में ग्राकर जन्म मरए। के ग्राधीन होते हैं वे ऐसे सच्चे देव कैसे हो सकते हैं ?

ऐसे विमलनाथ भगवान को मैं साष्टांग नत मस्तक होकर नमस्कार करता हूं।

उत्तर----सुप्रसिद्ध जैनाचार्य श्री समन्त भट्ट ने धर्म का स्वरूप इस प्रकार बतालाया है---

**२** ]

देशयामि समीचीनं घर्मं कर्मनिवर्हरणम् । संसारदु:खतः सत्त्वान्यो धरत्युत्तमे सुखे ।। ( र० श्रा० )

ग्रर्थ-संसार के दु:खों से बचाने वाले आत्मा के परिणाम श्रथवा श्राचरण को धर्म कहते हैं।

इस प्रकार श्री विमलनाथ तीर्थंकर भगवान ने ग्रपनी दिव्य घ्वनि के द्वारा उपदेश दिया है।

प्रश्न--जैन धर्म में ही ऐसी क्या महत्ता व विशेषता है कि वही धर्म सच्चा है स्रोर माननीय है ? ऐसा प्रतीत होता है कि यह अपने जैन धर्म की महानता तथा अपने मत की पुष्टि करते हैं ग्रीर अन्य धर्म की लघुता बतलाने के लिए ही इस प्रकार तुमने प्रयत्न किया है।

उत्तर-हमारे जैन धर्म में किसी भी प्रकार का आक्षेप व पक्षपात नहीं है। आवार्यों ने जो सच्चा धर्म बतलाया है उसका मैं प्रतिपादन करू गा। क्योंकि जिस धर्म में प्रहिसा का सर्वोपरिस्थान हो, समस्त जीवों का जिस धर्म के द्वारा कल्याएा होता हो, और जो धर्म दया से युक्त हो, जिस धर्म के धारएा करने से प्राणी मात्र का कल्याएा होता हो, वही धर्म दयामई धर्म है। ''अहिसा ही परम धर्म है।'' जैनाचार्य पक्षपात रहित धर्मोपदेश करते हैं। ''ग्रूएा'' निम्न प्रकार होना चाहिए-कहा है किः---

> यो विश्वं वेद-वेद्यं जनन जलनिधेर्भगिनः पारदृश्वा । पौर्वापर्याविरुद्धं वचनमनुपमं निष्कलंकं यदीयम् ।। तं वंदे साधुवद्यं निखिलगुर्णनिधि ध्वस्तदोषद्विपंतं । बुद्धं दा वर्धमानं शतदलनिलयं केशवं वा शिवं दा ।।

अर्थ--जो जानने योग्य, जगत को जानता है और जो नाना प्रकार के शोक भय, पीडा, चिन्ता, अरति. खेद आदि रूप तरंगों वाले संसार रूप समुद्र के पार को देख चुका है और जिसका पूर्वापर विरोध रहित है, निर्दोष उपमा रहित वचन है। रागादि दोष रूपी शत्रु के नाशक समस्त गुर्गों के प्रकाशक, बडे बडे मुनीश्वरों द्वारा बन्दनीय है उस महान परमात्मा को मैं वंदना, नमस्कार तथा स्तुति करता हूं। चाहे वह बुद्ध हो. वर्द्ध मान या ब्रह्मा हो अथवा विष्णु, महादेव कोई भी हो। तात्पर्य यह है कि जिसमें सर्वज्ञता हो, सर्वदर्शिता हो हितोपदेशिता हो, वीतरागता हो, वही हमारा इष्ट है, और उसे ही हम नमस्कार करते हैं। वह नाम से बुद्ध वर्द्ध मान ब्रह्मा, विष्रपु और महेश कोई भी हो. हमें नाम से कोई विवाद नहीं है। जो रागी हो द्वेषी हो मोही हो भय से युक्त हो, आशावान हो वह देव नहीं कहलाता है:--कहा भी है---

> ग्राप्तेनोच्छिन्नदोषेए। सर्वज्ञन्मगमेशिना। भवितव्यं नियोगेन, नान्यथा ह्याप्तता भवेत् ॥ ( र० श्रा० )

अर्थ---निश्चय से अठारह दोष रहित, वीतराग, सर्वज्ञ और हेयोपादेय का विश्वास उत्पन्न कराने वाले शास्त्र का प्रतिपादक आप्त होना चाहिए, क्योंकि इससे विपरीत प्रकार अर्थात् १= दोष रहित बिना सत्य आप्तता नहीं आ सकती ।

> क्षुत्पिपासा-जरातंक-जन्मान्तकभयस्मयाः । न रागद्वेषमोहाव्च यस्याप्तः स प्रकीर्त्यते ॥ ( र० श्रा० )

ग्रर्थ-जिस देव में क्षुधा, तृषा, जरा, रोग जन्म मरएा भय मद राग द्वेष मोह आर चिन्ता, ग्ररति निद्रा, ग्राश्चर्य, विषाद, स्वेद ग्रौर खेद यह ग्रठारह दोष नहीं होते हैं वह ग्राप्त कहा जाता है।

> परमेष्ठी परं ज्योतिर्विरागो विमलः कृति । सर्वज्ञोऽनादिमध्यान्तः सार्वः शास्तोपलाल्यते ॥ ( र० श्रा० )

अर्थ--इन्द्रादि द्वारा बन्दनीय, परम पद में स्थित, ज्ञान का धारक भाव कर्म रहित. मूल और उत्तर कर्म प्रकृति रूप मल रहित. सम्पूर्ण हेय तथा उपादेय तत्त्वका ज्ञानो, समस्त पदार्थों का यथार्थ ज्ञाता, उक्त आप्त के प्रवाह की अपेक्षा ग्रादि मध्य और प्रन्त रहित, सबके हित के लिये इस लोक और पर लोक के उपकार मार्ग का व्याख्यान करने वाला, पूर्वापर विरोधादि दोध रहित, समस्त पदार्थों का यथार्थ स्वरूप का वक्ता, हितोपदेशी कहा जाता है। इस प्रकार इन आप्त या वीतराग भगवान के द्वारा कहा हुआ धर्मका मार्ग सदैव जीवों का कल्याएा करने वाला है। इसलिये इनके द्वारा कहा हुआ धर्मका मार्ग संदेव जीवों का कल्याएा करने वाला है। इसलिये इनके द्वारा कहा हुआ धर्म संसारी प्राणी को संसार रूपी समुद्र से निकाल कर सुखमय स्थान में रखने वाला है। इसलिये इन श्री विमलनाथ तीर्थंकर ने आत्मा को घात करने वाले ज्ञानावरणीय दर्शनावरणीय मोहनीय झौर संतराय ऐसे चार घातिया कर्मों का नाश कर जीवन मुक्त अवस्था अर्थात् केवलज्ञान को प्राप्त किया है। इस कारएा इनको आप्त, सर्वज्ञ, वीतराग तथा हितोपदेशी कहते हैं। और तीन विशेषण धर्हत श्री विमलनाथ मगवान में पाये जाने से ये सच्च देव हैं। इसलिये प्रथस ग्रंथ के आरम्भ में इनको नमस्कार किया गया है। इस सम्वन्ध में पात्रकेशरी स्तोत्र में भी आहंत भगवान की महिमा बताई है:---

> परिक्षपित कर्मग्रास्तव न जातु रागादयो । न चेन्द्रिय विवृत्तयो न च मनस्कृता व्यावृतिः ॥ तथापि सकलं जगद् युगपदखासावेत्सि च । प्रपश्यसि च केवलाभ्युदित दिव्य सच्चक्षुषा ॥

भावार्थ- हे जिनेन्द्र आपने मोहनीय आदि कर्मों का नाश कर दिया है इस-लिये आपके कभी भी रागादिक दोष नहीं होते हैं। केवलज्ञान का प्रकाश हो जाने से आपके मतिज्ञान व श्रुतज्ञान नहीं रहा है। इसी से न इन्द्रियों का व्यापार है न मन की संकल्प विकल्प रूप चंचल किया है; तथापि आप केवल ज्ञान मई दिव्य चक्षु से सर्व विश्व को एक साथ जानते व देखते हो। आपकी महिमा अपार है।

**v** ]

प्रश्न----ग्रन्थकार ने प्रथम तीर्थंकर या ग्रन्थ तीर्थंकरों को नमस्कार न करके इन्हीं श्री विमलनाथ तीर्थंकर को क्यों नमस्कार किया है ?

उत्तार – हमको ऐसा भाव भासित होता है कि ग्रन्थ – कर्त्ता को इन भगवान का इष्ट विशेष रूप से था तथा जिनका वे पुराएा लिख रहे हैं वे दोनों मेरु झौर मन्दर इन्हीं भगवान के गएाधर थे। इसलिए इन भगवान को नमस्कार किया है। तथा सामान्य रूप में यदि विचार किया जाय तो ग्रंथकार ने जिन गुएों को नमस्कार किया है वे गुएा सभी भगवानों में विराजित हैं ग्रतः उन्होंने इन गुएों को कहते हुए सभी तीर्थंकरों को नमस्कार किया है। ग्रव यह मेरु और मंदर कौन थे इनका ग्रागे चलकर विवेचन होगा।

प्रंथकार ने इस क्लोक में प्रपना लघुत्व प्रकट करते हुए कहा है कि इस ग्रंथ की रचना करने से मुफे कोई इसके प्रतिफल की, संसार की तथा ग्रन्थ वस्तु की कामना नहीं है; किन्तु जिस प्रकार श्रीविमलनाथ तीर्थंड्रूर ने प्रपने तप के द्वारा ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय व अन्तराथ इन चारों कर्मों का नाश कर केवल ज्ञान ज्योति ग्रर्थात् ग्रात्मज्योति को प्राप्त की तथा जगत् की सर्व ग्रात्मा को जगा कर सच्चा मार्ग दिखाया है उसी प्रकार मैं ''वामन'' मुनि उन्हीं के समान उन्हीं महानुभावों की पुनीत कथा की रचना करने से इस वाणी रूपी स्तुति के द्वारा मेरे ग्रन्दर ग्रनादिकाल से मोह ग्रविद्या ग्रजान रूपी ग्रन्धकार में छुपो हुई ग्रात्म-ज्योति प्रकट होकर इस संसार रूपी ग्रटवों से मुक्त हो जावे, इस हेतु से श्री विमलनाथजी तीर्थड्रूर के समवसरण सभा में जो मुख्य प्रसिद्धि को प्राप्त हो चुके हैं, मुखी हैं और तीन लोक के भव्य जोवों के द्वारा पूजा के योग्य हुए ऐसे मेरु ग्रीर मन्दर के नाम के जो गणधर शास्त्र समुद्र के पारगामी होकर भव्य जीवों को कल्याणा का मार्ग बता दिया है ऐसे महान पवित्र पुराण पुरुषों की कथा लिखने के लिये मेरे मन को ग्रत्यक्त परिशुद्ध कर के मन वचन काय के द्वारा इस तमिल भाषा ग्रन्थ की रचना का प्रारम्भ करता हूँ।

विशेष विवेचन---ग्रंथकार ने भव्य प्राणियों के लिए संसार की विचित्रता भौर संसार शरीर भोग सम्बंधी वस्तुओं का परिचय करने के लिये सबसे पहले पंचेन्द्रिय विषय में मग्न हुए अज्ञानी जीवों को महान पुरुषों का कवन करके इन संसारी विषयों (पंचेन्द्रिय भोगों) से विरक्त करके वास्तविक आत्म तत्त्व के सन्मुख करने का प्रयास किया है। क्योंकि संसार, शरीर एवं भोगों को इन संसारी जीवों ने अनेक बार प्राप्त करके उनको छोडते आए हैं। इसके बारे में श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने समयसार में कहा है कि---

# एयत्तरिंगच्छयगम्रो समग्रो सब्वत्थ सुंदरो लोए। बंघकहाएयत्ते तेरा विसंवादिग्गी होई ॥ ३ ॥

भावार्थ-बंध होने का कारए। यह है कि अन्य पदार्थ से बढ़ होने वाला एक पदार्थ स्वस्वभाव त्याग पूर्वक पर स्वभाव को स्वीकार करने वाला न होने से दो विजायतीय पदार्थों का वस्तुतः एकीभाव अभिन्नत्व होना असंभव होने से वास्तव बंध होता ही नहीं। बंध का अर्थ एकीभवन है। पदार्थ और उसके गुए। पर्याय में जिस प्रकार एकीभवन तादा-तम्य होता है उसी प्रकार दो भिन्न स्वभाव वाले अतएव विजातीय पदार्थों में एकीभवन- तादारम्य नहीं होता । अशुद्ध अज्ञानी जीव और पुद्गल कर्म इनमें जो बंध होता है वह वास्तव बंध न होने से स्वस्वरूप स्थित वे दोनों पदार्थ किसी समय अलग हो जाते हैं। यदि वह बंध वास्तव होता तो उनका मोक्ष पृथग्भाव होना ही असंभव हो जाता । क्योंकि बंध से उन दोनों में तादात्म्य हो जाता है । जिनमें वास्तव बंध-एकीभाव-तादात्म्य होता है उनमें एक का अभाव हो जाने पर दूसरे का भी अभाव हो जाता है, जैसे गुएगी का अभाव होने पर गुएगों का अभाव श्रीर गुएगों का अभाव होने पर गुएगी का अभाव । एकीभाव स्तोत के "एकी भावगतं इव मया यः स्वयं कर्मबन्धः" इस प्रथम चरएग में आचार्य श्री वादिराज सूरि ने "एकी भाव गतं इव" इन पदों के द्वारा इसी आध्रय को पुरुट किया है । क्योंकि "इव" शब्द के द्वारा जीव के साथ वास्तव कर्म बंध के एकीभाव का अभेद का तादात्म्य का प्रतिषेध किया है ।

इस प्रकार समयसार में कुन्दकुन्दाचार्य ने बंध कथा को गौएा करके निश्चय कथन को मुख्य बताया है क्योंकि व्यवहार नय का परिचय जीव को अमेक बार हो चुका है किन्तु एकरव झात्म स्वरूप व शुद्ध चैतन्य स्वरूप का निश्चय अनुभव में नहीं ग्राया। सो यह बात ठीक ही है। परन्तु निश्चय नय आत्म स्वरूप का जिश्चय अनुभव में नहीं ग्राया। सो यह बात ठीक ही है। परन्तु निश्चय नय आत्म स्वरूप की अनुभूति के लिये व्यवहार नय गृहस्थाश्रम में मुख्य माना गया है। क्योंकि जब तक वस्तु स्वरूप का ज्ञान हो, तब तक उसके साधन भूत व्यवहार नय का आश्रय अत्यन्त ग्रावश्यक है। जिस प्रकार सोने का पत्थर मिल जाय ग्रीर यह सोने का पत्थर ही है ऐसी प्रतीति होती है तब मनुष्य उस पत्थर जैसे सोने को अलग करने हेतु जुटाने की सामग्री करने का प्रयत्न करता है। यदि सामग्री ठीक मिल जाय छति भी मिल जाय ग्रीर फिर सोने को भी मुस (प्याला) में गला दे तो उस मुस में रहने वाला कचरा व सोना भिन्न हो जाता है। तब उसमें जो साधन होता है वह अपने आप छूट जाता है। तत्पश्चात् जो पहले सामग्री साधन जुटाई थी साधक उस तरफ कभी भी हष्टि नहीं डालता। इस प्रकार श्रनादिकाल से सोना व पत्थर जैसे एक रूप में उसके सम्पूर्ण पत्थर के मवयव में पूर्ण रूप से छिपे हुए हैं उसी प्रकार आत्मा ग्रनादि काल से इस सर्वाज्ञ शरीर में एक क्षेत्रावगाह रूप में घारण किये हुए है। अब इन दोनों को भिन्न भिन्न रूप में करने के लिये भेद ज्ञान की आवश्यकता है।

इसलिये ग्राचार्यों ने सर्व प्रथम संसारी जीवों को अनादिकाल से पंचेन्द्रिय विषय भोगों का परिचय होने से उसी को अपने सुख का मार्ग मान रखा है. अतः उन्हों में अशुभ से ग्रुभ की ग्रोर जाने को कहा है।

प्राचार्य ने इस अज्ञानी जीव को इसका परिचय या भोगों की लालसा हटाने के लिये सब से पहले संसार और भोग विषय का तथा उससे भिन्न परमार्थ का पृथक् २ प्रति-पादन किया है। दुःख से छुड़ा कर पुण्य में तथा गुभ राग में परिएामन कर पुण्य का बंघ होने बाली कथाओं का विवेचन किया है। जैसे छोटे बालक की माता उसकी खोटी आदत छुड़ाने के लिए किसी मीठी वस्तु का लालच देकर बुरी ग्रादत छुड़ाने का प्रयत्न करती है। तब वह बच्चा एक बार मीठी चीज को चाटने पर बुरी चीज को छोड़ देता है तब उस बुरी बस्तु पर उसकी इच्छा नहीं होती है। इसी तरह आचार्यों ने संसार की विषय वासनाओं को कम करने के लिए सर्व प्रथम प्रथमानुयोग की कथाओं का विवेचन किया है। श्री समन्त भद्राचार्य ने भी ग्रज्ञानी गृहस्थ को पुण्य की ग्रोर परिएामन करने के लिये प्र<mark>यमानुयोग का</mark> ही कथन किया है । यह प्रथमानुयोग सम्यक्जान को उत्पन्न करने वाला है । यह प्रयमानुयोग कैसा हैः—इस सम्बन्ध में श्री रत्नकरण्ड श्रावकाचार में भी लोक नं० ४३ में कहा है—

> प्रथमानुयोगमर्थाख्यानं चरितं पुराएगमपि पुण्यम् । बोधिसमाधि-निधानं बोधति बोधः समीचीनः।।

इसकी टीका करते हुए प० सदासुखजी लिखते हैं---

अर्थ- "सम्यक् ज्ञान है सो प्रथमानुगोग नै जाने है। कैसा है प्रथमानुयोग ? अर्थ जे धर्म अर्थ काम मोक्ष रूप चार पुरुषार्थ जिनका है कथन जाम, बहुरि चरित कहिये एक पुरुष के स्राश्रय है कथा जामे, बहुरि त्रिपण्ठिणलाका पुरुषनि की कथनी का सम्बन्ध का प्ररूपक यातें पुराग है। बहुरि बोधि समाधि को निधान है जो सम्यग्दर्शनादिक नाहीं प्राप्त भये तिनकी प्राप्ति होना सो वोधि है स्रौर प्राप्त भये जिन सम्यक् दर्शनादिक नाहीं प्राप्त भये तिनकी प्राप्ति होना सो वोधि है स्रौर प्राप्त भये जिन सम्यक् दर्शनादिक नि की जो परिपूर्णता सो समाधि है। वही प्रथमानुयोग रत्नय की प्राप्ति को ग्रर परिपूर्णता को निधान है, उत्पत्ति को स्थान है, ग्रर पुण्य होने का कारग, है, नातें पुण्य है। ऐसा प्रथमानुयोग कूं सम्यक् ज्ञान ही जाने है।"

इस कारएा यह प्रथमानुयोग पुण्य बंध का कारएा है और प्रथम झवस्था में यह कारएा रूप साधन है। इसलिए श्री वामन मुनि ने झजानी जीवों को पुण्य रूप में परिएात करने के लिये पुण्य पुरुषों की पुनीत कथाओं का विवेचन किया है।

> मलै पोल निड़ वैयिल्-वन् परिए मारि वंदाल् । निलै पेर्द लिन्नार् निलयिन् मुन्ने झादु निड़ेन् ।। कलैया निरैदार् कडंदं कवि मा कडलिन् । निलैयादु मिन्ना दिदु नींदुदर्कु मेळुंदेन् ।।३।।

ग्रथ -ग्रीष्मकाल, वर्षाकाल, शीतकाल ऐसे ये तीन काल ग्रपने को प्राप्त होने पर भी पर्वत के समान अचल रह कर अपने आत्म स्वरूप में स्थिर रहने वाले, उसी स्थान को छोड कर अन्य स्थान में नहीं जाने वाले, ग्रथवा संघ के समूह का अनुभव न करने वाले मनुष्य अत्यंत दुर्लभ हैं। इसके द्वारा आत्म साधन के लिये तपश्वरण करके भात्मा-नुभव अभी तक नहीं करने वाले, दुर्द्ध र तपस्या का अनुभव न करने वाले, तपश्वरण के द्वारा अत्यंत दुर्लभ ऐसे आत्म स्वरूप का अनुभव न करने वाले मैं वामन मुनि नबीन दीक्षित होकर सम्पूर्ण शास्त्र समुद्ध के पारंगत, ऐसे श्रुत केवली के द्वारा ही उसका ग्रन्त न सगने वाले ऐसे शास्त्र समुद्ध को मैं पूर्ण विचार न करके शास्त्र रूपी समुद्ध से तिरकर पार होने ऐसा मन में विचार करके इस काध्य रचना को करने के लिये कटिवद्ध हुमा हूं।

भावार्थ-इसका सारांश यह है कि वामन मुनि के नवीन दीक्षित होते ही इस काव्य की रचना करने की भावना उत्पन्न हुई। ऐसा इसका भाशय है। विशेष विवेचन---गर्मी, वर्षा तथा शीतकाल में किसी भी बाधा के उत्पन्न होने पर प्रपने मचल ब्यान में स्थित रहने वाले तथा घबरा कर एक स्थान को छोड कर दूसरे स्थान में न जाने वाले ऐसे मुनियों के समुदाय के सामने मैं नवीन दीक्षित वामन मुनि हूं वि सम्यग्द्दब्दि मूनि भपने ग्रंदर क्या विचार करते हैं सो रत्नकरंड श्वावकाचार में कहा है कि---

> "दुक्सक्स्स्यकम्मक्स्य समाहि-मरगां च बोहिलाहो य । एयं पत्थेदव्वं एा पत्थगीयं तदो अण्एां" ।।

ग्नर्थ - "हमारे शरीर घारणादिक जन्म मरण क्षुघा तृषादिक दुःखनि को क्षय होहु, ग्नात्म गुएा कू नष्ट करने वाला मोहनीय ज्ञानावरएा दशनावरएा कर्म को क्षय होहु, तथा इस पर्याय में चार ग्राराधना का धारएा सहित समाधि मरएा होहु, बोधि जो रत्न-तथा इस पर्याय में चार ग्राराधना का धारएा सहित समाधि मरएा होहु, बोधि जो रत्न-त्रयता का लाभ होहु। सम्यक् दृष्टि के ऐसी ही प्रार्थना करने योग्य है। इनते ग्रन्य इस भव में परभव में प्रार्थना करने योग्य नहीं है। संसार में परिभ्रमएा करता जीव उच्चकुल नोचकुल, राज्य, ऐक्वर्य, धनाढचता, निर्घनता, दीनता, रोगीपना, नीरोगपना, रूपवानपना विरूपपना, बलवानपना, पण्डितपना, मूर्खपना, स्वामीपना, सेवकपना, राजापना, रङ्कपना, गुएावानपना, निर्गु एापना, ग्रनन्तानन्त बार पाया है, ग्रर छोडचा है। तातें इस क्लेश रूप संयोग-वियोग-रूप संसार में सम्यग् दृष्टि निदान कैसे करें ? इस संसार में ग्रनन्तपर्याय दुःख रूप पावे तदि एक पर्याय इन्द्रिय जनित सुख को पावे, फिर ग्रनन्त बार दुःख को पावे। सो ऐसे परिवर्तन करते इन्द्रिय जनित सुख हू ग्रनन्त बार पाया।

ग्रब सम्यग्हण्टि इन्द्रियनि के सूखकी कैसे बांछा करे है ? इस संसार में स्वयंभू-रमण समुद्र का समस्त जल प्रमास तो दुःख है, ग्रर एक बालकी ग्रसी ताका ग्रनन्त भाग करिये तिनमें एक भाग प्रमारण इन्द्रियंजनित सुख है । इसतें कैसें तृष्ति होय ? अर भोगनिका त्याग तथा इष्ट सम्पदाका संयोगका जेता सूख है तिसतें ग्रसंख्यातगुएग वियोग कालमें दुःख है। अर संयोग होय ताका वियोग नियम से होयगा। जैसे शहदकरि लिप्त खड्गको धाराकु जो जिह्वाकरि चाटे, दाके स्पर्शमात्र मिष्टताका सूख ग्रार जिह्वा कटि पड़े ताका महादुःख । तैसे विषयनिकें संयोग का सुख उाने । तथा जैसे<sup>ँ</sup> किंपाकफल दीखनेमें सुन्दर, सावनेमें मिष्ट हैं पीछे प्रारानिका नाश करे हैं। तथा जहरते मिल्या मोदक खाने में मीठा, परन्तू परिपाक कालमें प्रारानिका नाग करने वाला है । तैसे भोग-जनित सुख जानहु। बहुरि जैसे कोऊ पुरुष कने बहुत घन होय। प्रल्पमोल लीया चाहें तो बहुत घनके साटे योरा धन मिल जाय । ग्रर ग्राप कने ग्रल्प घन होय ग्रर वाका मोल बहुत चाहै तो नहीं मिलें। तैसे जो स्वयं की सम्पदा पाके योग्य पूण्यवन्ध किया होय~अर पीछे निदान करनेते अपना अधिक पूण्य होय ताकू घाति तूच्छ सम्पदा जाय पावे है, पाछे संसार परि-अमरगयाका फल है। जैसे सुतकी लंबी डोरीकरि बंधा पक्षी दूर उडि गया हुआ उसी स्थानक प्राप्त होय है। जाते दूरि उडि चल्या तो कहा ? पग तो सूत की डोरीतें बांधा है, जाय नाहीं सकेगा । तैसें निदान करने वाला ग्रति दूरि स्वर्गादिकमें महर्ढिकदेव हुआ ह संसार ही में परिभ्रमए। करेगा : देव लोक जाय करके ह निदानके प्रभावतें एकेंद्रिय तियँचनि में तथा पंचेन्द्रिय तिर्यंचनिमें तथा मनुष्य में ग्राय, पापसंचय करि दीर्घकाल परिभ्रमए। करे है । ग्रयवा जैसे ऋए। सहित पुरुष करें।र करि बन्दीगृहते छूटिकरि ग्रपने घरमें सुखसूं ग्राय

= ]

मेरु मंदर पुराए

बस्या, तो हू करार पूर्ण भये फिर बंदीगृहमें जाय बसे । तैसे निदानकरि सहित पुरुष हू तप संयमते पुष्य उपजाय, स्वर्गलोक जाय करके हू ग्रायु पूर्ण भये स्वर्गते चय, संसारहीमें परिश्रमण करे है । यहां ऐसा जानना जो मुनिपनामें व श्रावकपनामें मन्द-कषायके प्रभावते वा तपक्ष्वरणके प्रभावते ग्रहमिद्रनिमें तथा स्वर्गमें उपजनेका पुष्यसंचय किया होय ग्रर पांछे भोगनिकी बांछादिकरूप निदान करे तो भवनत्रिकादिक प्रशुभ देवनिमें जाय उपजे । ग्रर जाके पुण्य ग्रधिक होय ग्रर ग्रल्प पुण्यका फलके योग्य निदान करे तो ग्रल्प पुण्यवाला देव मनुष्य जाय उपजे, श्रधिक पुण्यवाला देव मनुष्यनिमें नाहीं उपजे । जो निर्वाणका स्था स्वर्गादिकनिके सुखका देनेवाला मुनि श्रावकका उत्तमधर्म धारएकरि निदानतें बिगाडै है सो इ<sup>°</sup>धनकें ग्रथि कल्पवृक्षकू छेदे हैं । ऐसे निदानशल्यका दोष वर्र्शन किया ।

ग्रब मायाशल्य का दोष कौन वर्एन करि सके ?मायाचारके ग्रनेक दोष कहे ही हैं । मायाचारी का वत शील संयम समस्त अब्द है। जो भगवान जिनेन्द्र का प्ररूप्या धर्म धारए। करि ग्रर ग्रात्माकूं दुर्गतिनिके दुखलें रक्षा करी चाहो हो तो कोटि उपदेशनिका सार एक उपदेश यह है जो मायाशल्यकू हुदय में से निकास द्यो, यश ग्रर धर्म दौऊनिका नाश करने वाला मायाचार त्याग, सरलता ग्रंगीकार करो । बहुरि मिथ्यात्व है सो इस समस्त संसार परिभ्रमगा का बीज है। मिथ्यात्व के प्रभाव ते अनन्तानन्त परिवर्तन किया । मिथ्यात्व विषक् उगल्यां बिना सत्य धर्म प्रवेशही नाहीं करे।मिथ्यात्वझल्य शोध ही त्यागो । माया मिच्यात्व निदान - इन तीन शल्य का अभाव हुआ बिना मुनि श्रावक को धर्म कदाचित् नाहीं होय, निःशस्य ही वती होय है। बहुरि दुष्ट मनुष्यनिका संगम मति करो। जिन की संगतितें पाप में ग्लानि जाति रहे, पाप में प्रवृत्ति होय तिनका प्रसंग कदाचित् मति करो । जुम्रारो चोर छली परस्त्री-लंपटे जिह्वा-इन्द्रिय का लोलुपी, कुल के आचारतै भ्रष्ट, विश्वासघाती, मित्रद्रोही,गुरुद्रोही अपयशके भय रहित, निर्लज्ज, पाप किया में निपुरा, च्यसनी, असत्यवादी असन्तोषी, अतिलोभी, अतिनिर्दयी, कर्कभ परिणामी, कलहप्रिय, विसंवादी वा कूचाल प्रचण्ड।परिएामी,यति कोधी, परलोक का अभाव कहने वाला नास्तिक. पाप के भयरहित, तीव्र मूच्छों का धारक, ग्रभक्ष्य का भक्षक, वेश्यासक्त, मद्यपायी, नीच कर्मी इत्यादिकनि की संगति मंति करो । जो श्रावक धर्म की रक्षा किया चाहो हो, जो म्रपना हित चाहो हो, तो ग्रग्नि समान विनाशमान कुसंग जानि दूरतै ही छांडो। जातें जैसा का संग करोगे तिसमें ही प्रीति होयगी, अर प्रीति जामें होय ताका विश्वास होय । विश्वासते तन्मयता होय है । ताते जैसी संगति करोगे तैसा हो जावोगे । जाते अचेतन मृत्तिका हू संसगेतें सुगन्ध[दुगन्ध होय है तो चेतन मनुष्य की संगति करि परके गुरा अवगुरा रूप कैसे नाहीं परिएगमेगा ? जो जैसे की मित्रता करे है सो तैसा ही होय है । दुर्जन की संगति करि सज्जन हू मपनी सज्जनता छांड़ि दुर्जन हो जाय है। जैसे शीतल जल अगिन की संगति से अपना शीतल स्वभाव छांडि सप्तपने नें प्राप्त होय है। उत्तम पुरुष हू प्रधम की संगति पाय अधम-ताकू प्राप्त होय हैं। जैसे देवता के मस्तक चढ़नेवाली सुगध पुष्पनि की माला हू मृतक का हृदय का संसर्गकरि स्पर्णने योग्य नाहीं रहैहै । दुब्टकी संगतिते त्यागी संयमी पुरुष हूँ दोष सहित शंका करिये है। लोक तो परके छिद्र देखने वाले हैं, पर के दोष कहने में आसक हैं, जो तुम दुब्टनिकी दुराचारीनि की संगति करोगे तो तुम्र लोकनिंदाने प्राप्त होय धर्म का अपवाद करावोगे । ताते कुसंग मति करो । खोटे मनुष्य की संगति ते निर्दोष हू दोषसहित मिथ्या-

मेरु मंदर पुरास

मार्गी शीघ्र होय है । जातैं मिथ्यात्व कषायनिका परिचय तो अनादि काल का है और वीत-रागभाव कदाचित् कोई महा कब्टतै उपज्या सो कुसंग पाय क्षए। मात्र में जाता रहेगा "

इस प्रकार दीर्घकाल से दीक्षा लेकर व मुनि तपस्या कर के शास्त्र समुद्र के पारंगत ऐसे मुनि का जैसा ज्ञान मेरे में कहां ? इस कारणा मैंने अपनी बुद्धि के अनुसार उनके चरएा कमल के प्रसाद से छोटा बालक जिस प्रकार महा समुद्र की उपमा अपने हाथ फैला कर बताता है उसी प्रकार मैं अपनी तुच्छ बुद्धि के अनुसार इस अन्थ की रचना करता हूं।

| नल्लोर्गळ् पो |           | य वळिनालडिपोयिनालुं । |                |             |  |  |
|---------------|-----------|-----------------------|----------------|-------------|--|--|
| पोंद्लांगु    | नींगि     | पुगळाइ                | पुण्यमु        | मागुं ।।    |  |  |
| सोल्ला        | निरैदं    | श्रुतकेवलि            | सेंड्र         | मार्गं ।    |  |  |
| सोल्वा        | नेळुंदेर् | कोरुतीमै              | <b>यु</b> ंडाग | वट्रो ।।४।। |  |  |

ग्रन्थकार निर्विष्नता से ग्रन्थ की समाप्ति की कामना करता है।

श्रेष्ठ ज्ञान से युक्त जाने वाले मार्ग से यदि ग्रज्ञानी उनके साथ चार कदम भी चला जावे तो वह ग्रपने दुः खों को समाप्त करके पुण्य प्राप्त करने वाली कीर्ति को प्राप्त करता है। उत्तम वचनों से युक्त परिपूर्ए ऐसे मेरु मौर मंदर नाम के जो दो श्रुत केवली हैं यह दोनों जिस मार्ग पर गये हैं उसी मार्ग से जाने वाले ग्रज्ञानी भी श्रेष्ठ चारित्र मार्ग को प्राप्त होते हैं। इसी प्रकार मैं ग्रपने मन में ऐसा विचार कर के मेरु ग्रौर मंदर गणधर श्रुत केवली हैं जो उनके चारित्र लिखने से मैं भी उनके समान कीर्ति को प्राप्त होकर ग्राप्त कल्यारा का श्रेष्ठ मार्ग ग्राप्त लिखने से मैं भी उनके समान कीर्ति को प्राप्त होकर ग्रारम कल्यारा का श्रेष्ठ मार्ग ग्राप्न चल कर प्राप्त करूं इस हेतु से मैं ग्रंथ की रचना प्रारम्भ कर रहा हूं। इसके प्रारम्भ करने में कोई विघ्न नहीं ग्राएगा। क्या ऐसे महान पुरुषों के चरित्र लिखने में कभी विघ्न ग्रायेगा ? कदापि नहीं ग्रायेगा ।

मेरु मंबर पुराश

| "शास्त्राम्य | ासो          | जिनपतिनु        | तः  | <b>सं</b> गति | 1     | सर्वदार्यैः।  |
|--------------|--------------|-----------------|-----|---------------|-------|---------------|
| सद्वृत्तानां | गुरगः        | गराकथा          | दोग | षचादे         | च     | मौनम् ॥       |
| सर्वस्यापि   | <u>प्रिय</u> | -हित्तवचो       | ÷   | ावना          | च     | ात्मतत्त्वे । |
| सपद्यंता     | मंम          | મ <b>વ</b> ⊸મવે | वे  | याय           | वदेते | ऽपवर्गः ॥     |

ध्रर्थात् -- मेरे ग्रन्दर भगवान की जो वाणी है वह सदैव भरी रहे। उनके गुएा गान को स्तुति, महान पुरुषों की संगति, सदाचारवृत्ति, हमेशा साधु की संगति में रहने की भावना, गुएगीजनों की कथा, दोषी जनों से मौन, सभी के साथ हित मित वचन, त्रात्म-तत्त्व में रुचि इतनी बातें हे भगवन् ! मेरे हूदय में सदैव बनी रहे। इस प्रकार में भी यही भावना भाता हूँ कि उन्हों के समान मेरे ग्रंदर भी इस पुण्य नायक मेरु ग्रौर मंदर श्रुतकेवली के वर्एन करने में मेरी भावना बनी रहे। इसलिये भव्य जीव पुण्य पुरुषों की कथा का मनन करके ग्रपने जीवन को कल्याएामय बना लेवें। ऐसी मैं इच्छा करता हूँ।

मैं छदास्थ हूँ, परन्तु मैं पुण्य पुरुषों की कथा काव्य रूप लिखने के लिये कटिवद हूँ। जानी लोग इस कविता को पढ़ते समय इस काव्य में, लघु गुरू शब्द, तर्क, व्याकरण मादि की दृष्टि से काव्य को देखेंगे। इसमें कदाचित् व्याकरण को शुद्धि ग्रंक शुद्धि, गुरू लघु ग्रादि २ दोषों को देखकर के मेरी ग्रवहेलना न करें। मैं मन्दबुद्धि हूँ। तर्क व्याकरण मादि शास्त्रों का ज्ञान मुभे न होने पर भी केवल मैं पुण्य पुरुषों के पुण्य चरित्र को लिखना प्रारम्भ कर रहा हूँ। इसलिये इसमें दोषों को न देखकर जिन महान पुरुषों का चरित्र मैं लिख रहा हूँ, उन्हों की तरफ दृष्टि डालकर, उसमें महान पुरुषों के जो गुए। हैं बह ग्रहण करें भौर ज्ञानो लोग मेरी भूल को न देखें।

> थुण्एं पोदिव किळिपोण्एपोडिरुंद पोळ्दिर् । पोझे पोदिव किळि तन्न युं पोन्निन् वैपर् ।। पुण्मं सोन्नेनुं पुरारा युरुळं पोदिवाल् । नन्मेकन् वैतकिएगीनामिरंगु पडित्तो ।।४।।

ग्नर्थ—लोक में पुराने फटे हुए मलिन कपड़े में जिस प्रकार सोने को लपेट कर रखने से कपड़ा भी सोने के साथ पूज्य हो जाता है, उसी प्रकार के पुराएा पुरुषों के चरित्र को मेरी झल्प बुद्धि द्वारा कहने पर ही मेरे जैसे श्रेष्ठ तथा पवित्र हो जाते हैं। इसलिये पवित्र भाव से लिखे हुए इस चरित्र को ग्रहण करके मेरी भूल पर ध्यान न देकर इसे क्षमा करें। इस क्रुति को मन, वच, काय व उपयोग द्वारा जो सुनेगा उनको क्या कभी कष्ट भायेगा ? कभी नहीं।

भावार्थ-कवि इस क्लोक में भपनी लघुता को प्रकट करता है। जिस प्रकार पुराने मलिन कपड़े में लिपटे हुए होने के साथ कपड़ा भी पूंच्य हो जाता है उसा प्रकार सज्जन चरित्रवान पुरुषों के साथ मल्पज्ञानी भी महा ज्ञानी बन जाता है। यह संगति का प्रभाव है। इसी तरह मेरे में भ्रल्प बुद्धि होने पर भी जिस महान् पवित्र चरित्रशाली उत्तम पुरुषों का चरित्र निर्माण करने में मेरी बुद्धि लीन **हो** जाय तो मेरा ज्ञान उन्हीं के समान होने में कोई ग्राश्चर्य नहीं है। इसलिये भव्य सज्जन ज्ञानी पुरुषों को ग्रल्प बुद्धि के द्वारा कविता के रूप में स्मरण कर रहा हूं, ग्रतः इसके पवित्र सार को ग्रहण करके इह लोक ग्रौर परलोक में सुख भाव रखकर मैं इस कृति को प्रारम्भ करता हूं। इसके ग्रलावा मुभे अन्य कोई भी प्रयोजन की कामना नहीं है।

चन्द्रमा में थोड़ा सा काला दाग रहने पर भी चन्द्रमा के प्रकाश में क्या कभी न्यूनता ग्राती है ? कदापि नहीं । उसी तरह महान पुरुषों की कथा का वर्षान करते समय कहीं शब्द दोष भी घा आये हो सत्पुरुषों के महान चरित्र को कहने में कभी मलिनता नहीं आयेगी ।

विदेह क्षेत्र का वर्णनः-

मसिए मुडि कविस, बेंदन् मन्नवर् तन्नं चूळ । वसिइ नोडिरुंद वे पो लयंकियं कडलुं तींबु ॥ तनिविळ् सूळ् मेरु वेन्नुं तडमुडि कवित्तु जंबु । वनियि नोडिरुंद दीप सरसन तगल तोंदन् ॥६॥

हार घारए। कर सभा के बीच में बैठे हुए एक चक्रवर्ती को जिस प्रकार उनके चारों झोर मुकुटबंघ राजा महाराजा घेरे हुए के समान असंख्यात द्वीप और समुद्र से घेरे उसमें कहीं प्रधिकता ग्रौर न्यूनता रहित महान मेरू रूपी मुकुट को धारएा कर ग्रत्यन्त सुन्दर, उसके बीच में विराजित होकर अम्बू द्वीप नाम से प्रसिद्धि को प्राप्त हुन्ना जम्बू नाम के राजा के हृदय के बीच में अर्थात जम्बू द्वीप के मध्य में अत्यन्त सुन्दर लक्ष्मी के समान प्रकाशमान होने वाले पीले सोने के पर्वत के समान जमकने वाले महामेरू पर्वत से सम्बन्धित होकर घर्म तीर्थ जैसे नदी के समान बहा कर जाने वाले परुम्परा के रूप में गन्ध मालिनी नाम से प्रसिद्धि को प्राप्त हम्रा देश है। ऐसा देश इस संसार में अत्यन्त दुर्लंभ है। ग्रीर ऐसे देश में भव्य जीव जन्म लेकर मानव जीवन को सार्थक बनाने की भावना रखने वाले भी अत्यन्त दुर्लभ होते हैं। ग्रौर उसे वैराग्य भावना से युक्त जिनेन्द्र मगवान के तत्त्व के प्रति उपासक के ग्रनसार वर्म का पालन, व्रत, शील का नियम पालन करने वाले भव्य श्रावकों का देश में मिलना दुर्सभ है। उत्तम श्रावक धर्म की प्राप्ति होने पर भी श्रावक धर्म का पालन कर अपने मनुष्य गरीर के द्वारा मोक्ष और स्वर्ग प्राप्त करने वाले तपश्चर्य की भाषना करके इस गरीर की सप के द्वारा कर्म निर्जरा कर मोक्ष को प्राप्त करने की इच्छा करने वाले जीवों के लिये यह क्षेत्र हमेशा जीवों का साधन झौर मोक्ष स्थान है ऐसे मोक्ष स्थान को जिसमें मोक्ष की परिपाटी हमेशा चलती रहती है क्षेत्र को सार्थक नाम प्राप्त हुन्ना, विदेह क्षेत्र के नाम से प्रसिद्ध है। वह विदेह क्षेत्र सीतोदा नदो के पास उत्तर में है। दि।।

भावार्थ-कवि ने इस श्लोक में जम्बू द्वीपका वर्णन किया है । यह जम्बू द्वीप अत्यत मुन्दर, उत्तम मणि श्रौर मुकुट को धारण कर बैठा हुआ षटखंडाधिपति चक्रवर्ती के बारों झोर ग्रनेक मण्डनिक महामण्डलिक राजा-महाराजा घेरे हुए बैठे हुए के समान प्रतीत होते हैं। इस तरह ग्रसंख्यात समुद्र द्वीपों से घेरा हुग्रा उसमें तिलमात्र भी कम ज्यादा नहीं ग्रौर मानो महा मेरू के समान महान पर्वत को मुकुट के रूपमें घारए कर बैठा हो, ऐसे प्रसिद्ध जम्बू द्वीप के राजा के हृदय में ग्रत्यन्त सुन्दर महालक्ष्मी के समान युक्त होने वाले सोने के माफिक लाल रंग वाले मेरू पर्वंत से सम्बन्ध रखने वाले व मालिनी नाम से प्रसिद्धि को प्राप्त हुग्रा देश है। वह देश संसार में ग्रत्यंत दुर्लभ है। ग्रौर उसमें रहने वाले जीव वैराग्य भावना वल से संसार के भव्य जीत्रों को विरक्त कराके, उस घारएा किये हुए मानव शरीर के बल से, तप धारएा कर सम्पूर्ण कर्मकी जड़को उखाड़कर इन भव्य जीवों को संसार से उठाकर मोक्ष रूपी स्थान में रखने की सामर्थ्य को रंखता है। ऐसे सामर्थ्य रखने वाले प्रसिद्धि को प्राप्त हुग्रा क्षेत्र है। यह विदेह क्षेत्र सीतोदा नदी के उत्तर में है।।।।

#### गंध मालिनी देशका वर्शन

तिरुवेनतिगळ् 'दु शंबोन् मलैइनैच् सेर्'दु तोर्थ । मरुविये सेद्बुं गंध मालिनि एन्नु नाडु ।। विरविला विदेह केंद्रु मुरै युळाय विदेगनामम् । मरुविय नाटुच्चिबोदगै वड तडत्ति लु'डे ।।७।। ऐजिर पयरुं देवर् नाल्वगै कुळु स्रोडंबो । रिजिर पयरुं देवर् नाल्वगै कुळु स्रोडंबो । निजि सूळ्दिलंगुमेळु निलत्तिरै यिरुक्कै वट्ट ।। मंजिलं पार्गळाड लरिवन देळुच्चियादि । ए'जिडा वंद नाटिन् पेरुमया रियंब वद्वार् ।। ६।।

इस पवित्र गंध मालिनी देश में सदैव भगवान के पांचों कल्याए। होते रहते हैं। यंच कल्याए। पूजा के लिये आने वाले भवनवासो, व्यंतर, ज्योतिषी, कल्पेन्द्र तथा स्वर्ए भयी शरीर तीनों भित्तियों से घेरा हुआ सात भूमियों से युक्त त्रिलोकीनाथ ऐसे झहन परमेब्ठी विराजमान होने वाले रत्नाकार उस समवसरए। भूमि में सुन्दर पांवों में पैंजनी पहनने वाली स्त्रियां ग्रादि उत्सव में मधिक से ग्रधिक आती हैं। ऐसे धर्म हमेशा मोक्ष के साधन रूप में रहने वाले गंध मालिनी देशक। वर्णन कौन कर सकता है-कोई नहीं।

भगवान के गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान और निर्वाण इस प्रकार पांच कल्याण होते हैं। तीर्थंड्रूर भगवान स्वर्ग ग्रथवा नरक गति से च्युत होकर उत्पन्न होते हैं। भरत, ऐरावत और विदेह क्षेत्र में उनका मागमन होता है। ग्रर्थात् स्वर्ग या नरक से च्युत होकर इन क्षेत्रों में उत्पन्न होते हैं। उनके गर्भावतरण के छह मास पूर्व लगातार माता के ग्रांगण में स्वर्ण व रत्नों की वर्षा होती है। तथा गर्भावतरण हो चुकने के बाद नौ मास पर्यन्त माता के मागन में सौधर्म इन्द्र की ग्राज्ञा से कुवेर स्वर्ण और रत्नों की वर्षा करता है। तथा उनका मगर स्वर्णमय हो जाता है। अर्हन्त की इस समस्त संपत्ति का वर्णन महा पुराण से जानना चाहिये। इन नौ बातों का ग्राक्षय लेकर प्रत्यन्त निकट श्रेष्ठ भष्य जीव मईन्त भगवान की भावना करते हैं । अर्थात् उन्हें ग्रपने हृदय कमल में निश्चल रूप से धारण करते हैं । जैसा कि कून्द-कून्दाचार्य ने म्रष्ट पाहुड़ ( बोब पाहुड ) में गाथा सं० ३० में कहा है—

> जरवाहिजम्म मरुएां चउगइगमएां च पुण्यपावं च । हंतूएा दोसकम्मे हुउ एगाएामयं च ग्ररहतो ॥

ग्नहुंग्त भगवान के जो नाम हैं वे नाम जिन हैं। उनकी प्रतिमाएँ स्थापना जिन है। ग्नहुंन्त भगवान का जीव द्रव्य जिन है। श्रौर समवशरएा में भगवान भाव जिन हैं। बोघ पाहुड में यही कहा है---

> सामे ठवसो हि य संदब्वे भावे हि सगुरापज्जाया । चउसागदि संपदिमे भावां भावति अरहतं ॥२८॥

इस इलोक में नामादि चार निक्षेपों की ग्रपेक्षा ग्रहेंग्त का वर्णन किया है। मरंहतों का वर्णन करते हुए बोध पाहुड में ग्रौर भी लिखा है—

> दंसएा अगंत गागो मोक्खो एाट्टट्ठकम्मबंधेरा । गिरुवमगुरगमारूढो अरहत एरिसो होई ॥२६॥

गाणार्थ- जिनके ग्रनंत दर्शन ग्रौर ग्रनंत ज्ञान विद्यमान है। ग्राठों कर्मों का बंध नष्ट हो जाने से जिन्हें भाव मोक्ष प्राप्त हुग्रा है तथा जो ग्रनुपम गुर्गों को प्राप्त हैं ऐसे ग्रहेन्त होते हैं।

विशेषार्थ-पदार्थ की सत्ता मात्र का ग्रालोचक न होना दर्शन है ग्रौर विशेषता के लये विकल्प सहित जानना ज्ञान कहलाता है। ज्ञानावरण के क्षय से ग्रनन्त ज्ञान ग्रौर दर्शनावरण के क्षय से ग्रनन्त दर्शन ग्रहन्त भगवान के प्रकट होते हैं। इन दोनों गुणों के रहते हुए उनके ग्राठों कर्मों का बंघ नर्थ्ट हो जाने से मोक्ष भाव मोक्ष होता है।

प्रश्न--मोहक्षयाञ्ज्ञानदर्शनावरणान्तराय-क्षयाच्च केवलम्, मोहनीय तथा ज्ञानावरण ग्रोर ग्रन्तराय के क्षय से केवल ज्ञान होता है। उमास्वामी के इस वचन से सिद्ध है कि ग्ररहन्त भगवान के चार कर्म ही नष्ट हुए हैं अन्हें ''नष्टानष्ट कर्म बन्धे'' क्यों कहा जाता है ?

विवेचन—× "ग्रहंन्त के गुएानि में अनुराग सो अर्हन्त भक्ति है। जो पूर्व जन्म में षोडश कारएा भावना भागी है सो तीर्थङ्कर होय, अर्हन्त होय है। ताके तो षोड़श कारएा नाम भावना ते उपजाया प्रद्भुत पुण्य ताके प्रभाव ते गर्भ में आवने के छह माह के पहले इन्द्र की आज्ञा ते कुवेर बारह योजन लम्बी, नव योजन चौड़ो रत्नमर्था नगरी रचे है। तिसके मध्य राजा के रहने के महल, नगरी की रचना बड़े-बड़े द्वार कोट खाई परकोटे इत्यादिक रत्नमयी कुवेर रचना करे, ताकी महिमा कोऊ हजार जिह्वानि करि वर्एान करने कू समर्थ नाहीं है। तथा तीर्थङ्कर की माता का गर्भ का शोधना अरु रुचक द्वीपादिक में निवास करने वाली छष्पन कुमारिका देवी माता की नाना प्रकार की सेवा करने में सावधान होय है। त्रीर गर्भ के ग्रावने के छह मास पूर्व प्रभात मघ्याह्न और अपराह्न एक एक-काल में प्राकाश ते साड़े तीन कोटि रत्ननि की वर्षा कुवेर करे है। अर पाछे गर्भ में आवते ही इन्द्रादिक चार निकाय के देवनिका आसन कम्पायमान होने ते च्यार प्रकार के देव आय नगर की प्रदिक्षिएा देय माता पिता की पूजा सत्कारादि करि ज्यार प्रकार के देव आय

भगवान तीर्थङ्कर स्फटिक मसि का पिटारा समान मलादि रहित माता के गर्भ में तिष्ठै हैं। ग्रर कमल वासिनी छह देवी ग्रर छप्पन रुचिक द्वीप में बसने वाली ग्रौर अनेक देवी माता की सेवा करे हैं । ग्रौर नव महीना पूर्ण होते उचित अवसर में जन्म होते ही चारों निकाय के देवनिका आसन कम्पायमान होना अर बादित्रनि का अकस्मात बाजने तें जिनेन्द्र का जन्म जानि, बड़ा हथ से सौ धर्म नामा इन्द्र लक्ष योजन प्रमाग ऐरावत हस्ती ऊपरि चढि, अपना सौधर्म स्वर्ग का इकतीसवां पटल में ग्रठारवां श्रे गी बद्ध नाम विमान ते ग्रसंस्यात देव ग्रपने परिवार सहित साढ़े बारह जाति के वादित्रनि की मिष्ट व्वनि ग्रर ग्रसंख्यात देवनि का जयजयकार शब्द, अनेक ध्वजा उत्सव सामग्री ग्रर कोटचाँ प्रप्सरानि का नूत्यादि कर उत्सव अर कोटचाँ गन्धर्वं देवनि का गावने करि सहित असंख्यात योजन ऊँचा इन्द्र का रहने का पटल, अर असंख्यात योजन ऊँचा इहांते तिर्यक् दक्षिएा दिशा में है। तहां ते जम्बूद्वीप पर्यन्त असंख्यात योजन उत्सव करते आय नगर की प्रदक्षिए। देय इन्द्राएी प्रसूति ग्रह में जाय माता कूं माया निद्रा के वश करि, वियोग के दुःख के भय ते अपनी देवत्व शक्ति ते तहां बालक और रचि, तीथे क्रुर कूं बड़ी भक्ति से ल्याय इन्द्र कूं सौपे हैं। तिस काल में देखता इन्द्र तुप्ततांकू नाहीं प्राप्त होता हजार नेत्र रचि करि देखे हैं। फिर ईशान स्वर्ग के देव, भवनवासी, व्यतर, ज्योतिषीनिके इन्द्रादिक असंख्यात देव अपनी-अपनी सेना वाहन परिवार सहित आवे हैं। तहां सौधर्म ऐरावत हस्ती ऊपरि चढचा भगवान कूं मोद में लेय चालें । तहां ईशान इन्द्र छत्र धारएा करें, ग्रर सनत्कुमार महेन्द्र चंवर ढारते ग्रन्थ ग्रसंख्यात देव अपने अपने नियोग में सावधान बड़ा उत्सव ते मेरु गिरि का पांडूकवन में पांडूक शिला ऊपरि श्रकृत्रिम सिहासन है तिस ऊपरि जिनेन्द्र कूं पधराय है। श्रर पांडूक वन से समुद्र पर्यंग्त दोऊ तरफ देवों की पंक्ति बंध जाय है । क्षीर समूद्र मेरु की भूमि ते पांच कोड़ देस लाख साढ़ा गुराचास हजार योजन परे है। तिस अवसर में मेर की चूलिकातें दोऊ तरफ मुकुट कुण्डल हार कंकरणादि अद्भुत रत्ननि के आभरण पहरे देवनिकी पंक्ति मेरु की चूलिकाते क्षीर समुद्र पर्यन्त श्रेगी बंधे हैं। अर हाथूं हाथ कलश सौंपे हैं, तहां दोऊ तरफ इन्द्र के खड़े रहने के अन्य दोय छोटे सिंहासन ऊपरि सोधर्म ईशान इन्द्र कलग लेय अभिषेक

<sup>🗙</sup> पंग सदासुखजी कृत रत्नकरंड श्रावकाचार से।

एक हजार म्राठ कलशनिकरि करें है। तिन कलशनिका मुख एक योजन का, उदर चारि योजन चौड़ा, म्राठ योजन ऊंचा, तिन कलशनिते निकसी धारा भगवान के वज्रमय शरीर ऊपरि पुष्पनि की वर्षा समान वाधा नाहीं करें है। ग्रर पाछे इन्द्राणि कोमल वस्त्र ते पोंछकर म्रपना जन्म को कृतार्थ मानती स्वर्गते ल्याये रत्नमय समस्त म्राभरण वस्त्र पहरावे है। तहां म्रनेक देव म्रनेक उत्सव विस्तारे है तिनकू लिखनेकू कोऊ समर्थ नाहीं। मेरु गिरते पूर्ववत् उत्सव करते जिनेन्द्र कू ल्याय माता कू समर्पण कर इन्द्र वहां तांडव नृत्यादिक जो उत्सव करे है तिन समस्त उत्सवनिकू कोऊ म्रसंख्यातकाल पर्यन्त कोटि जिह्नानि करि वर्णन करने कू समर्थ नाही है।

जिनेन्द्र भगवान जन्मते ही तीथ क्रुर प्रकृति के प्रभाव से दस प्रतिशय जन्म के साथ उत्पन्न होते हैं, पसीना रहित शरीर के मल, मूत्र, कफ ग्रादि से रहित और शरीर में दूथ के समान रुधिर, समचतुरस्न संस्थान व्रजऋषभनाराच संहनन, अद्भृत अप्रमाण रूप, महा सुगंध शरीर, ग्रप्रमारा बल, एक हजार ग्राठ लक्षरा, प्रिय हित मधुर वचन, ये समस्त पूर्व जन्म में घोड़श कारएा भावना भावो हुई के कारए। है। झौर इन्द्र द्वारा ग्रंगुढठ में स्थापना किया हुन्चा ग्रमृत का पान करते हैं। माता के स्तन में ग्राया हुन्चा दूध नहीं पीते हैं। पुनः ग्रपनी ग्रवस्था के समान देवकुमार के साथ कीड़ा करते हुग्रे वृद्धि को प्राप्त होते हैं। **श्रीर स्वर्गलोक तें आया हुया ग्राभरएा वस्त्र, भोजन ग्रादि मनोवांछित देव द्वारा** लाये हुये भोजन से तृप्त होते है और वह देव रात दिन उनकी सेवामें हाजिर रहते हैं । पृथ्वी लोक का भोजन, वस्त्रादिक, ग्राभरएा को ग्रंगीकार नहीं करते हैं। स्वर्ग से ग्राये हुए भोगों को भोगते हैं । पुनः कुमारकाल व्यतीत कर इन्द्र के द्वारा अद्भूत उत्साह करके भक्ति पूर्वक पिता के द्वारा समर्पे कियाहुआ राजभोग को भोग कर तत्पक्ष्वात् अवसर पाकर संसार, देह ग्रौर भोगों से विरक्त होते हुए बारह भावना भाते हुए बंदन श्रवएा करते हुए भगवान को सम्बोधन करते हैं। और जिनेन्द्र वैराग्य भाव होते ही चार निकाय इन्द्रादिकनि के देव ग्रपने ग्रासन कम्मायमान होते ही जिनेन्द्र का जन्म ग्रवधि ज्ञान से जानकर बड़े उत्सव के साथ आकर अभिषेक करके देवलोक से लाये हुए बस्त्र आभरएा भक्ति से अलंकार भगवान को कराते हैं। तत्पश्वात् रत्नमयी पालकी की रचना करके जिनेन्द्र भगवान को विराजमान करते हैं। अनेक प्रकार के उत्सव करके जयजयकार करते हुए तप करने योग्य वन में ले जाकर उतार देते हैं। वहां श्राभरएाः समस्त त्यागकर-देव श्रधर नतमस्तक होकर नमस्कार करते हैं। तब भगवान एक शिला पर बैठ कर सिद्ध भगवान को नमस्कार करके पंच मूटठी केश लोंच करते हैं। उस केश लोंच को जो भगवान ने उसको ग्रत्यन्त भक्ति के साथ नमस्कार करते हुए रत्नों की पेटी में रख कर उसको क्षीर समूद्र में ले जाकर के क्षेपए करते हैं ।

जिनेन्द्र केतेककाल में तप तथा ग्रुक्ल घ्यान के प्रभाव से क्षपक श्रणी में घातिया कर्म का नाश कर केवल ज्ञान प्राप्त करें हैं। तब ही ग्ररहंत पना प्रकट होता है। तद् केवल ज्ञान भूत, भविष्य, वर्तमान त्रिकालवर्ती समस्त द्रव्यों की ग्रनंतानत परिएति कर सहित ग्रनुत्रमते एक समय में सब को जान लेता है ग्रौर देख लेता है। तथा चारों प्रकार के देव ज्ञान कल्याण की पूजा स्तवन कर भगवान के उपदेश के लिये समवसरएा रचते हैं। बह समवसरएा महान विभूति वाला, पांच हजार धनुष ऊँचा, जिसके बीच हजार पेढी, जिस पर इन्द्र नील मरिए मय गोल भूमि बारह योजन प्रमाण समवसरएा की रचना है। जह समवसरण रचना होय भौर भगवान का विहार होय वहां ग्रंघों को दीखने लग जाय, बहरे श्रवण करने लग जांय, लंगड़े चलने लग बांय, नूंगे बोलने लग जांय। इस प्रकार बीतराग की ग्रद्भूत महिमा है।

उस समवसरए। घूलि शालादिक रत्नमयी कोट मानस्तम्भ बावड़ी जल को लातिका, पुष्पवाड़ी फिर रत्नमय कोट दरवाजे, नाटघशाला, उपवन, वेदी-भूमि, फिर कोट, फिर कल्पवृक्षनि का जिसमें देवच्छद नाम का एक योजन का मंडप सब तरफ बारह सभा अंतरिक विराजमान मगवान ग्ररहंत है। जिनकी अनन्त ज्ञान, अनंत दर्शन, अनंत वीर्य, ग्रनंत मुखमयी, ग्रंतरंग विभूति की महिमा कहने के लिये चार ज्ञान का धारक गए। घर भी समर्थ नहीं हैं। अन्य कौन कह सकता है? उस समवसरए की विभूति ही वचन के ग्रगोचर है। तीसरी कटनी पर गंध कुटी है जहां चौसठ चँवर बत्तीस युगल देवन के मुकुट; कु डल हार, कड़ा, भुजबंधादिक, सबै ग्राभररण पहने ढ़ाल रहे हैं। तीन छत्र ब्रद्भुत कांति के धारक जिनकी कान्ति से सूर्य अग्द्रमा भी मंद ज्योति भासे हैं स्रोर जिनकी देह का प्रभा मंडल का चक बंध रहा । जिसके कारए उस समवसरए में रात दिन का कोई भेद भाव नहीं है । सदैव दिन ही प्रवर्ते हैं । और वहां की सुगंध ऐसी है जैसी सुगन्ध जैलोक्य में भी नहीं है। ऐसी गंध कुटी के ऊपर देवां-द्वारा रचित मणोक वृक्ष को देखते ही समस्त लोकनि का शोक नष्ट हो जाता है। और आर्काश से करूप वृक्षों को पुष्प वर्षा होती है तथा साढे बारह करोड जाति के बादित्रों की।ऐसी मधुरी घ्वनि होती है जिनके सुनने मात्र मे क्षुभा तृषा ग्रादि सर्व रोग, बेदना नष्ट हो जाती है भौर रत्न जड़ित सिंहासन सूर्य की कांति को जीतता है ।

जिनेन्द्र भगवान की दिब्ध ध्वनि की अद्भुत महिमा है। वह ध्वनि त्रैलोक्य के जोवों की परम उपकार करने वाली और मोह अंचकार का नाथ करने वाली है तथा समस्त जीव अपनी-अपनी भाषा में उन शब्दों का अर्थ प्रहण करें हैं। दिब्ध ध्वनि की महिमा गएाधर तथा इन्द्र भी अपने वचनों के द्वारा कहने को समर्थ नहीं हैं। उस समवसरएा में सिह और हाथी, व्याघ्न और गाय. बिल्ली और हंस इत्यादिक सर्व जाति विरोधी जोव तर बुदि छोड़ कर परस्पर मित्रता करने लगे हैं। बोतरागना की अद्भुत महिमा को असंख्यात देव छोड़ कर परस्पर मित्रता करने लगे हैं। बोतरागना की अद्भुत महिमा को असंख्यात देव जय जयकार करें हैं और देवनिकर रचित कल्या. फारी, दर्पण, ध्वजा ढोल छत्र. चतर, बीजना ये अट्ट अचेनन द्रव्या भी लोक में मंगलता को प्राप्त होते हैं। भगवान को केवल ज्ञान प्राप्त होने के पश्चात् दस अतिशय प्रकट होते हैं। चारों और सौ-मां योजन सुभिक्षिता और प्राकाश गमन, भूमि का स्वर्शन तथा किसी भी प्राणी का वध नहीं होता और भोजन तथा उपसर्ग का अभाव चतुर्मु ख दीखे. समस्त विद्या का ईश्वरान्ता, छाया रहितपना तथा नेत्रों का टिमकारना व केश व नख नहीं बढ़ते हैं। इस प्रकार इस अतिशय घातिया कर्मो के नाश करने से स्वयं प्रकट हो जाते हैं।

तीर्थंकर प्रकृति के प्रभाव से चौदह ग्रतिशय देवों द्वारा होते हैं। मर्घ मागमी भाषा, सर्व जनों में मैत्री भाव, समस्त ऋतु के फल फूल, पत्रादिक सहित वृक्ष होय। पृथ्वी दर्पेएा सभान रत्नमयी, तृुएा-कंटक-रजरहित, शीतल मंद सुगन्ध, हवा चले। सब प्राणियों को ग्रानन्द प्रकट हो, ग्रनुकुल पवन सुगन्ध जल की वृष्टि होती है। भगवान जहां चरएा घरते हैं वहां सात पेंड ग्रागे गौर सात पीछे गौर एक बीच में ऐसे पन्द्रह पन्द्रह कर दो सौ पञ्चीस कमलों की रचना करते हैं। ग्राकाश तथा दिशायें चार प्रकार के देवों द्वारा जय-जयकार का जब्द। एक हजार सूर्य मंडल का भारां सहित किरणिनिकाघारक भपना उद्योत कर सूर्य मंडल का तिरस्कार करता हुआ धर्म चक्र ग्रागे चले। प्रष्ट मंडल द्वव्य। इस प्रकार बौदह प्रतिशय प्रकट होते हैं। भगवान के प्रठारह दोष, क्षुचा, तृष्णा, जन्म, जरा, मृत्यु, रोग, शोक, भय, विस्मय, राग, द्वेष, मोह, ग्ररति, चिता, स्वेद। सेद, भद, निन्दा नहीं होते। इस कारणा सदैव उनकी वेदना व स्तवन करना चाहिये। ये ग्ररहंत सुझ का करने वाला है। इनके प्रनन्त नाम है ग्रीर इन्द्र भक्ति के वशमय भगवान का एक हजार ग्राठ नाम का स्तवन करते हैं, तथा ग्रल्प सामर्थ्य के घारक ग्रणती शक्ति प्रमाण, ग्ररहंत भगवान की पूजन स्तवन तथा नस्कार करते हैं। इस प्रकार संक्षेष में भगवान के पांचों कल्याणों का विदेचन किया गया इस प्रकार समवशरण का वर्णन किया है। उस समवशरण में भगवान के बिहार में भवनवासी, ज्योतिषी, व्यंतर, कल्पेन्द्र इस प्रकार चारों प्रकार के देवेन्द्र सामनिक त्रायस्वित्रपरिषद ग्रात्म रक्ष लोकपाल, ग्रार्णव, प्रकीर्शक, ग्रवयोग, किलविष, ऐसे दस प्रकार के बिहार में भवनवासी, ज्योतिषी, व्यंतर, कल्पेन्द्र इस प्रकार चारों प्रकार के देवेन्द्र सामनिक त्रायस्वित्रपरिषद ग्रात्म रक्ष लोकपाल, ग्रार्णव, प्रकीर्शक, ग्रवयोग, किलविष, ऐसे दस प्रकार के देव रहते हैं। इसमें व्यंतर ग्रीर ज्योतिषी देवों में त्रायस्त्रिक्ष ग्रीर लोकपाल देव नहीं रहते बाकी चार प्रकार के देव भगवान के बिहार काल में ग्राते हैं।

# मणिइला मलयुमिद्वं बनप्पिसा वनमुमिद्वं। कणिइला निलमु मिद्वं कर बिला काबुमिद्वं।। येनिइलामगळिरिद्वं येळगिसा मेद रिद्वं। तुनिबिला तुरवुमिद्वं तूतिसा वोळुक्क मिद्वं।। १। १

मर्थ---वहां नव रत्न मसि केसिवाय पर्वत नहीं रहते हैं। सुन्दरता रहित उपवन नहीं रहता है---धन्य-धान रहित सेत नहीं रहता, गन्ना रहित देश नहीं है, रूप रहित स्त्रियां नहीं है। रूप रहित पुरुष नहीं है, सम्यक दर्शन रहित तपस्वी नहीं है, हमेशा परिशुद्ध चारित्र बाले व्यक्ति रहते हैं।

**१**= ]

मन्त में संसार के भोगों से विरक्त होकर तप धारएा करके उस तप के द्वारा मोक्ष को प्राप्त होता है। झतः ऐसी पुण्य भूमि में उत्पन्न होना यह पूर्व जन्म में किया हुम्रा तप मौर निरिति-चार पूर्वक श्रावक व्रत को पालन किया हुम्रा पुण्य का फल है ॥६॥

> कर्षिला मगळिरिल्लं करुएं। इल्लारु मिल्लं। पोर्पिला वरमुमिल्लं पोद मिल्लारु मिल्लं।। तर्क मिल्लारु मिल्लं दानमिल्लारु मिल्लं। सोर्कन् में लाद मिल्लं तूयरल्लारु मिल्लं।।१०।।

श्रर्थ--गंधमालिनी देश में पतिव्रतारहित स्त्रियां नहीं हैं। दया धर्म रहित पुरुष नहीं हैं। उस देश में अधिक से श्रधिक धर्माचरएग वाले मनुख्य मिलेंगे। ज्ञान तथा स्वाध्याय रहित वहां कोई भी आवक नहीं मिल सकता। उस देश में प्रतिदिन झाहार, औषधि, शास्त्र अभय इन चार प्रकार के दान देने वाले तथा अपने कर्तव्य को समफने वाले आवक मिलेंगे। वहां ग्रसत्य बोलने वाले कोई भी स्त्री या पुरुष नहीं मिल सकते। उस देश में शुद्ध परिएगमी तथा सद्भावना रखने वाले मनुष्य मिलेंगे।। रबा।

भादार्थ---ग्राचार्य ने इस श्लोक में विदेह क्षेत्र के आवक आविकाम्रों का वर्एन किया है। उस गंधमालिनी देश में स्त्रियां पतिव्रता सुधीर, संतोधी पुरुष प्रधिक धर्म में रुचि रखने वाले, ग्रत्यन्त ज्ञान से युक्त-न्याय तर्क व्याकरएा आदि के ज्ञाता तथा चार प्रकार के दान देने वाले श्रासक सदैव मिलेंगे। वहां के मानव प्राणी सदा सत्य वचन का पालन करने वाले होते हैं। सत्य के ग्रतिरिक्त फूठ वचन उनके मुख से कभी भूलकर भी नहीं सुनने में आते। ऐसे शुद्धभाव सहित धर्मात्मा पुरुष दुई र तप करने में रुचि रखने वाले सम्यग्दर्शन ज्ञान सहित पुरुष सदैव वहां विचरते रहते हैं, अहां पर भक्ति नहीं है वहां पर मोक्ष माग का ख्याल भी नहीं है।

भावार्थ—इस सम्बन्ध में श्री कुन्द कुन्दाचार्य ने रयगासार के गाथा नं० ७७ में इस प्रकार लिखा है:---

#### वत्थुसमग्गोमूढो लोहियलहिए फलंजहा पच्छा ।

अस्तरतारणों जो विसय परिवतो लहइ तहा चेवा ।।७७।।

भावार्थ-समस्त सामग्री और भोगोपभोग साधनों का समागम प्राप्त होने पर लोभी मनुष्य उनका भोग नहीं करता है, बल्कि लोभवश वह पापों का ही संग्रह करता रहता है। ठीक इसी प्रकार मिथ्यादृष्टि जीव वर्त तपश्चारएगादि करके उसके फल से संसार की वृद्धि ही करता है। मिथ्यादृष्टि जीवों का तपश्चरएग भी पाप का ही कारएग है।

# वत्थु समग्गो गाग्गी सुपत्तदाग्गी फलं जज्ञ लहइ । गाग्ग समग्गो विसय परिचितो लहइ तहा चेव ।।७६।।

भावार्थ-सम्यग्दृष्टि ज्ञानी पुरुष धन संपत्ति श्रौर रंभव को सत्पात्रों को दान देकरं उसके प्रभाव से चक्रवर्ती तीर्थंकर, इन्द्र, नागेन्द्र पद तथा मोक्ष लक्ष्मी को प्राप्त कर लेते हैं। अर्थात् ज्ञानी जीव विषय कषायों से विरक्त होकर चारित्र को धारण करके उसी भव से मोक्षपद प्राप्त कर लेते हैं।

> भू महिला कण्णाइ लोहाहि विसहरं कहृपि हवे । सम्मत्तरणारण वेरग्गो सहमतेरण जिरणुद्दिट्ठं, 1७६॥

भावार्थ-स्वर्णादि अलंकारों से अलंकृत राजमहल और स्त्री आदि पदार्थों के लोभ रूपी सर्प के विष का निवारण करने के लिये सम्यग्दर्शन सहित ज्ञान तथा वैराग्य रूपी अमोघ मंत्र ही फलदायक है, ऐसा श्री जिनेन्द्रदेव ने कहा है ।

> पुब्व पर्चेदिय तराुमराुवचि हत्थायमुं डाउ । पच्छा सिर मुंडाउ फिवगइ पहराायगा होइ ॥⊏०॥

भावार्थ-सर्वप्रथम ग्रपने पांचों इन्द्रियों को निग्नह करना चाहिये। तत्पक्ष्चात् कम से मन वचन काय द्वारा ग्रपने शरीर को वश में करना चाहिये। फिर सिर का मूंडन करना चाहिये, इससे भव्य जीवों को मोक्ष की प्राप्ति होती है।।द०।।

> पतिभत्ति विहीस सदी भिच्चोय जिस समय भत्ति हीस जई। गूरुभत्ति बिहीस सिस्सो दुग्गइ मग्गासु लग्गसो सियमा ॥ ५१॥

भावार्थ-पति की भक्ति से रहित स्त्री, स्वामी की भक्ति से रहित सेवक, शास्त्र की भक्ति से रहित साधु तथा गुरू की भक्ति से रहित शिष्य महान् निन्द्य और दुर्गति का पात्र होता है।

इस प्रकार उस गंधमालिनी देश में श्रावक ग्रौर श्राविकायें कर्म निर्जरा करने के लिये सदैव दान धर्म में मग्न रहती हैं।।१०।।

> मारिए नल वैरं पैंबोन् वरंड्रिमा तिरयुं सेंडुम् । तुनिनल वैळ् कोंबुम् तोगयु मयिष्ठमेंदि ।। बनिग नल्लोरु बन् पोल बयलग मडुत्तवारु । पनिविला पळंकोडंगि निलैयन परदंदंड्रे ।।११।।

#### गंध मालिनी देश की नदियों का वर्गन

अर्थ--जिस प्रकार रतन, हीरे, मोती, पन्ना वैडूर्य मणि, माणिक्य स्वर्णादि के प्राभूषएा सदा जगमगाते रहते हैं उसी प्रकार बड़े वेग से बहने वाली वहां की नदियों का प्रत्यन्त निर्मल नीर निरन्तर कल-कल ध्वनि करता रहता है। जिस प्रकार एक व्यापारी अनेक प्रकार के स्वर्ण, चांदी, चन्दन, हाथी दांत, मोरपंख, चमरी गाय के बाल आदि सामग्री एक देश से दूसरे देश में भेजते रहते हैं। उसी प्रकार वहां से वहने वाली नंदियां ग्रंपने स्वच्छ गोतल जल को एक देश से दूसरे देश में प्रवाहित करती रहती हैं। इन नदियों के किनारे किसी प्रकार के फल-फूल की कमी नहीं रहती। ग्रर्थात् कदली, ताड़, नारियल, विजनौर, सुपारी, ग्राम, नींवू, नारंगी, ग्रनार, संतरा ग्रादि ग्रनेक प्रकार के उत्तमोत्तम वृक्ष उस नदी के दोनों तट पर स्थित हैं. जिनमें कि सदा उत्तमोत्तम फल लगे रहते हैं। उनके ग्राकर्पग में पथिक गएा सदैव फलों का ग्रास्वादन करते हुये वृक्षों के नींचे विश्वाम करते रहते हैं।

> कुळै गळुम् मलरुंक् सेट्रिन् कुयिल्गळु मयिलुमार्तु । मळैयेन मदुक्कळ् दुदु वंडोडु तुंबि पाडि ।। विलै युरुन् तगैय वागि वेडि नार् वेडिट्रियु । मळ्गुडे मरंगळ् पोंड्र वम्मलर्स् सोले येल्लाम् ।।१२।।

ग्रर्थ—नाना प्रकार के सुन्दर एवं सुगन्धित पुष्पों के बीच बैठकर सुगन्धित तथा स्वादिष्ट पुष्परस को पान करके प्रसन्न होकर कोयल, अमर तथा मयूरादि की पंक्तियां परम सुहावनी लगती थीं, तथा गान करती हुई इन पक्षियों की घ्वनि ऐसी सुहावनी लगतो थी कि मानों कोई किन्नर किंपुरुष ग्रादि देव-देवियां स्वर्ग से नीचे उतरकर वीएां --वादन के साथ ग्रत्यन्त मधुर स्वर में गान कर रही हों। उन अमर, कोयल और मयूरादि पक्षियों की मधुर घ्वनि पथिक जनों के कानों को अत्यन्त ग्रान्द उत्पन्न करती थी। उस बन में उत्पन्न सभी वृक्ष पथिक जनों को इच्छित फल देकर करुपवृक्ष के समान प्रतीत होते थे।।११।।

भावार्थ- इस क्लोक में ग्रंथकार ने विदेह क्षेत्र में स्थित वनभूमि का वर्र्शन किया है। उस वनप्रदेश में उत्पन्न सुगन्धित लता, वेली, वृक्ष, केतकी, चंपा, चमेली मंदार. पुष्प, मालती, जुही, मुक्ताफल ग्रादि पुष्पों के बीच बैठकर उस करिएका के मध्य रहने वाले अमर समूह मधुर रस को पान करके ग्रत्यन्त मधुर स्वर वीएा। वादन के समान गुंजार करते थे। भाग्र कदली ग्रादि ग्रनेक वृक्षों में बैठकर सुपक्व मिष्ट मधुर फल को खाकर कोयल ग्रौर मयूर पक्षी इस प्रकार मधुर स्वर करते थे कि मानों स्वर्गीय ग्रप्सरायें या किन्नर देव-देवियां एकत्रित होकर वीएगा वादन पूर्वक गान कर रही हो। उस बन में उत्तम फल और फूलों से

I

भरे हुये वृक्ष पश्चिक जनों को इच्छानुसार कल्पवृक्ष के समान तृप्त करते थे । इस प्रकार विदेह क्षेत्र के पवित्र भूमि का वर्एन हुन्ना ॥ १२॥

> मदियोडु मींग नील मसिलळलिरु द वेपोर्। पोदिय विळ्कमल मॉबल् पूत्तन पौयगैएल्लाम् ॥ मदिमिस करुष्पिन् देंडा मरैमिस बंडिन् पाडल्। मदियन्न मुगत्ति नल्लार् बाय् पन्ति नेळुच्चिदोड्रे ॥१३॥

भर्य - चन्द्रमा को नक्षत्र इस प्रकार घेर लेते हैं कि जैसे इन्द्र नील मणि रत्नों के इारा निर्माण किया हुग्रा यह भूभाग ही है। उस भूमि में रहने वाले सरोवर के सभी कमल ऐसे दोखते थे कि चन्द्रमा में रहने वाले कालेपन के समान श्वेत वर्णाके सफेद पुष्पों पर अमरों के अत्यन्त सुन्दर और सरस फंकार शब्द हो रहे हों। और चन्द्रमा के समान स्त्रियों के मुख कमलों से ''सा रे ग म प'' ऐसे शब्द निकल रहे हों। इस प्रकार अमर के शब्द सुनाई दे रहे थे।

भावार्थ-चन्द्रमा के समान नक्षत्र ऐसे प्रतीत होते हैं कि जैसे इन्द्र नोलमणि के समान भूमि में खिलने वाले नील व क्ष्वेत कमल खिले हुये हों। वह ऐसा प्रतीत हो रहा था कि चन्द्रमा में रहने वाले काले-पन कमल में अन्दर रहने वाले उड़ने वाले अपर हों और अत्यन्त सुन्दर व सरस फंकार शब्द चन्द्रमुखी स्त्रियों के मुखकमल से अत्यन्त मधुर शब्द निकल रहे हों।। १३।।

> ग्रममेन कुरुगुतारानारैवंडानङ्कोळि । तुन्निन पेडेंगलोड्स् तुरंदव् मळैत्त तोट्र ।। मिन्नरि शिलंबि नद्वार् सिह्लरि शिलंबवाडि । कणिएायाळ् पैलुम् शाले पोंड्रन कयंगळे ह्रास् ।।१४।।

#### ।। विदेह क्षेत्र की उपजाऊ मूमि का वर्एन ।।

भावार्थ----मभी तालाबों और सरोवरों में हंस पक्षी, अत्यन्त मधुर ध्वनि करने बाले सारस पक्षी तारा नामक पक्षी, सफेद बक पक्षी, जलमुर्गी अपने २ मादियों के साथ परस्पर में प्रेम पूर्वक उस पानी में जल कीड़ा करते हुये कल्लोल के साथ आनन्द मनाते हैं। क्षरा मात्र भी यदि दोनों में से किसी का विरह हो जाय तो दोनों अत्यन्त दुःखी हो जाते हैं मीर विरहातुर होकर चारों आर देखने लगते हैं। इसके प्रतिरिक्त अत्यन्त प्रकाशमान व मधूर ध्वनि करने वाली पैंजनियां अपने पावों में बांघकर स्त्रियां और अल्पवय की बाल कन्यायें इस प्रकार सुशोभित हो रही थीं कि मानों <mark>वीखा वादन व न</mark>ृत्यकला <mark>म्रादि का शिक्षरा</mark> केन्द्र ही इस सरोवर में स्थापित किया गया हो ।।१४॥

> सालिगळ् करुं बिर् सेट्रि शाक्तवु मुयर् दु तम्मिन् । मेलळ वोत्तु शंबोन् विरिंदुड नींड्रु मेलोर् ।। कालुर बर्नेगु वारिर् कमलत्ति निरैजिकाय्त्त । नीलनर् पवळ् मुत्तिन् कळुत्त वाय् निरैद पूगम् ।।१४॥

प्रथं — तालाब व सरोवर में रहने वाले सभी पक्षी अपने २ बाल बच्चों के साथ खड़े हर्ष पूर्वक जल कीड़ा करते हुये आनन्दपूर्वक अपने समय को व्यतीत कर रहे थे। वहां पर उत्तमोत्तम तथा सुगन्धित धान, चावल, गेहूं गन्ना आदि की फसलें परस्पर में मिलकर एक साथ अधिक से अधिक वृद्धि को प्राप्त करने नीचे भुक जाती हैं। इनकी बालियां एक समान होती हैं और दर्शकों को देखने से ऐसी प्रतीत होती हैं कि मानों वे सभी स्वर्ण की बनी हुई हों, कुशल शिल्पियों द्वारा हाथों से तैयार की गई हों। भव्य जीव जिस प्रकार पूज्य पुरुषों के चरणों में विनीत भाव से नत मस्तक होकर प्रणाम करते हैं उसी प्रकार कमल पुर्ल्पों को नमस्कार करते थे और उस समय ऐसा प्रतीत होता था मानो सुपारी के वृक्षों में इन्द्र नील मणि या पन्ना की मणि हो लगकर फल रूप में परिपक्व हो गई हों। उसकी शोभा दर्शकों को इस प्रकार प्रतीत हो रही थी कि मानों परम सुन्दर स्त्रियां नीलमणि व मोती मणि के हार को पहिन कर आई हों।

भावार्थ-सुन्दर धान, चावल तथा गन्ने की फसलें अत्यन्त वृद्धि को प्राप्त होकर उसकी बालियां एक समान भुकी हुई थीं और वह देखने में इस प्रकार प्रतीत होती थीं कि मानों पीत वर्ग के सोने के तार बढ़कर नीचे को भुक गये हों। जिस प्रकार सत्पुरुषों के चरगों में भव्य जीव भक्ति भाव पूर्वक नमस्कार करते हैं उसी प्रकार कमल तथा सुपारी के सुन्दर पुष्प भुककर सुशोभित हो रहे थे। जिस प्रकार स्त्रियां अपने कंठ में पुखराज, मोती मागाक ग्रादि के सुन्दर हार को धारगा किए रहती हैं उसी प्रकार वहां की सुन्दर सुगांधत हरे रंग की सुपारी भुकी हुई सुशोभित हो रही थी।। १४॥

> सूर्पळि इलामें यानुं तूय नल्लोळुक्कि नानु । मिपिरप्पोंब लानु मेल्लर् पाडिन्मैयानुं ।। नट्रवर गीत लानु नादन् शीरोदलांनुं । कर्पुंडे कामर बल्लियार्गळे पोलु मूर्गळ् ।।१६।।

गंधमालिनी देश तथा तत्सम्बन्धी नगर में जितने भी प्राणी रहते हैं उनके मुंह से कभी कटु वचन नहीं निकलते । वे अत्यन्त परिशुद्धभाव वाले, श्रेष्ठ चारित्र को धारण करनेवाले, संसार के समस्त प्राणियों पर करुणाभाव रखने वाले, महातपस्वी मुनियों को प्राहारदान देनेवाले, सदैव जिनेन्द्रभगवान् की स्तुति व गुंणगान करने वाले, पतिव्रता स्त्रियों से युक्त पुष्पलता के समान ग्रत्यन्त सुन्दर शरीर से सुक्षोभित स्त्रियों से युक्त उस नगर में उत्तम भावक धर्म में रत रहा करते थे । भावार्थ-उस देश के प्रत्येक ग्राम ग्रौर नगर ऐसे सुशोभित हैं कि वहां के निवा-सियों के मुख से कभी कटु वचन नहीं निकलते हैं। संसार से भयभीत, शुभकामना वाले, चारों प्रकार के दानों में सदव तल्लीन, उत्तमसत्पात्रों में प्रेम, शास्त्र-स्वाघ्याय में लीन रहने वाले, जिनेन्द्र भगवान् का गुएगगान करने वाले तथा सुन्दर पुष्पों को धारए करने वाले वहां के नगरनिवासी होते थे।।१६५

> पारिलुळ्ळ वकेंलाम् पडुपयन् पोदुउमाय्। एर्मलित् दिडंगळेंगु मिबमे पयंदु नल् ।। वेरिशांद मूडु पोगि मेवि याडल् पाडलोडुं । वार मादर पोंडू माड ऊर्गडोरु साडलाम् ।।१७।

अर्थ - वहां की जनता विशाल नगर में ऊ चे २ महलों में िवास करती हुई विपुल वैभव से सम्पन्न थी। अर्थात् वहां पर चारों ओर से सर्व प्रकार का सुख ही सुख भरा हुआ था। वहां के स्त्री-पुरुष अत्यन्त सुन्दर शरीर को घारएा करने वाले होते थे। चन्दन का शरीर में लेप करके उत्तमोत्तम अलंकारों से अलंकृत होकर नृत्यमंडप में जाते समय उनके शरीर की सुगंध चारों त्रोर फैलती जाती थी। और वेश्या स्त्रियों के द्वारा संगीत तथा नृत्यादि करते समय इस प्रकार नगर में महल सुशोभित हो रहे थे कि मानों स्वर्ग लोक में देवांगनायें नृत्य कर रही हों।

भावार्थ--- वहां के महल तथा गोपुर ग्रत्यन्त रमगाक, सम्पन्न तथा शोभायमान दीखते थे। उस नगर के निवासी सुख-शांति सम्पन्न होते थे। ग्रर्थात् वहां पर सामान्य रीति से सर्वथा सुख ही सुख था। उस नगर में ग्रत्यन्त सुगध से भरी हुई वस्तु तथा चन्दन ग्रादि के तेल को शरीर पर लेप करके नर्त्तान मंडप में प्रवेश करने वाले मनुष्यों की सुगन्ध चारों भोर फैल जाती थी ग्रीर नृत्य संगीत ग्रादि खेल को खेलने वाली देवांगनाओं के समान प्रतीत होती थी। उस समय ऐसा मालूम होता था कि मानों देवगगा देवलोक से नीचे नृत्य करते हुये ग्रा रहे हों। ऊंचे २ महलों से नीचे उतरते समय उनके शरीर के ग्राभरण देवीप्यमान होकर देवांगनाओं के समान सुशोभित हो रहे थे।

> सुंदरत्तलं मसि सुवर् पळिंगु शंबोन । लंदर तडक्क मायनेग मालै नांदगम् ।। मैंदरुं मैलनारु मल्गुमाड माळिगे । इंदिर चिमान मिगिलि गिरुंद नीरवे ।।१८।।

> चातुर्यं मिल्लवरु मिळै मैंदर् तन्सोलु । माधुर्यं मिल्लवेय मिल्लै मट्रवर्शेयळ ।। षोदुर्यं मिल्लवय मिल्लै पोन्नेइ लिरै । कादरमु मिल्लवरु मिल्लै यंदनाडेलाम् ।।१६।।

ग्रयं---- उस देश में रहने वाले पुरुषों में से कोई भी ऐसा पुरुष नहीं था जो कि शास्त्र ग्रादि कलामों से रहित हो । ग्रर्थात सभी स्त्री--पुरुष संपूर्ण कलाओं सहित थे । उनकी मधुर वाणी थी, सदैव उनकी बुद्धि सन्कार करने में लगी रहती थी । वे स्वर्णमयी मन्दिर में भगवद् भजन, ग्रहंत की भक्ति तथा पूजा में सदैव ठीक रहा करते थे । कोई भी प्राणी भगवान की पूजा ग्रादि के बिना नहीं रहता था । प्रर्थात् उस देश में भगवान् की भक्ति से रहित कोई भी मन्ध्य नहीं था ।

भावार्थ---- उस देश में रहने वाले स्त्री--पुरुष सम्पूर्ण कलाओं के जानकार थे। कोई भी कला से रहित नहीं था । सभी सुमधुर वाणी बोलते थे, सरकार करने से कोई भी रिक्त नहीं था । वहां भगवान की वैदी स्वर्ण से युक्त है । उसमें विराजमान भगवान झहंन्त की भक्ति व पूजा करने वाले मनुष्य रहते थे। पूजा से रहित कोई मनुष्य नहीं रहता था। इसका सारांश यह है कि उस देश के निवासी पुरुष झत्यन्त वैभवशाली बलवान, धर्मास्मा, सकल शास्त्र--कला, तर्क, व्याकरण तथा छन्द शास्त्र झादि में परम प्रवीर्ण. सर्वजन हितकारी तथा झानन्द को उत्पन्न करने वाले थे। वहां के रहने वाले भव्य प्राणी भगवान की पूजा में सदैव लीन रहते थे। यह सभी सौभाग्य मनुष्य को सम्यग्दर्शन सहित दान के कारण से होता है। धर्म रहित मनुष्य को यह सौभाग्य कभी प्राप्त नहीं हो सकता। झागे चलकर यही पुण्यानु-पुण्य मोक्ष को देनेवाला हो जाता है।

श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने रयग्णसार में कहा है किः— कामदुहि कप्पतरुं चिंतारयण रसायणं य समं। लद्धो भुंजइ सोक्स जहच्छियं जाण तह सम्म ।। ५४।।

जिस प्रकार भाग्यशाली मनुष्य कामधेनु, कल्पवृक्ष, चिंतामणि रत्न और रसायन को प्राप्त कर मनवांछित उत्तम सुख को प्राप्त होता है उसी प्रकार सम्यय-दर्शन से भव्य जीवों को सभी प्रकार के सर्वोस्क्रष्ट सुख और समस्त प्रकार के भोगोपभोग स्वयमेव प्राप्त हो जाते हैं। पद्मनन्दी स्राचार्य ने इस मानव प्राणो को सम्बोधन के साथ पद्मनंदिपंचविंगतिका में कहा है कि :---

लब्चे कथं कथमपोह मनुष्यजन्मन्य ङ्गप्रसंगवशतो हि कुरु स्वकार्यम् । प्राप्तं तु कामपि गतिं कुमते तिरञ्चां कस्त्वां भविष्यति विबोधयित्रं समर्थः ।१६८।

> जन्म प्राप्य नरेषु निर्मलकुले क्लेशान्मतेः पाटव । भक्तिं जैनमते कथं कथमपि प्रागजितश्रोयसः ॥ संसारार्गावतारकं सुखकर घर्मं न ये कुवंते । हस्तप्राप्तमनर्ध्यरत्नमपि ते मुञ्चनन्ति दुर्बु द्धयः ॥१६६॥

म्रथं — हे दुनुं दि प्राणी ! यदि किसी भी प्रकार से तुम्हें मनुष्य जन्म प्राप्त हुम्रा तो फिर प्रसंग पाकर म्रपना कार्य (म्रात्महित) कर ले। म्रन्थया यदि तू मरकर किसी तिर्यंच पर्याय को प्राप्त हुम्रा तो फिर तुभे सममाने के लिये कौन समर्य होगा ? म्रर्थात् कोई नहीं समर्थ हो सकेगा। जो लोग मनुष्य पर्याय के भीतर उत्तम कुल में जन्म लेकर कष्टपूर्वक बुद्धि की चतुरता को प्राप्त हुये हैं तथा जिन्होंने पूर्वोपाजित पुण्य कर्म के उदय से जिस किसी भी प्रकार से जैन मत में भक्ति भी प्राप्त कर ली है, फिर यदि वह संसार सागर से पार कराकर सुख को उत्पन्न करने वाले धर्म को नहीं करता तो समझना चाहिये कि वह दुर्बु दि जन हाथ में प्राप्त हुये म्रमूल्य रत्न को स्वयमेव छोड़ रहा है।। १ ६।।

> शीलं वदंगळंु शेरिवु मिद्ववरिलै । कालै मालै नोदियोडु कल्वि इद्ववरिलै ।। बेलेमुंबु नल्लदान मिड्रियुंववरिलै । मालै कालै मादवरै वंदियाद मिल्लये ।।२०।।

ग्नर्थ — वहां के आवक शीलाचार व व्रत मर्यादा से रहित नहीं होते । प्रात.काल सायंकाल क्रम से शास्त्र स्वाघ्याय से रहित लोग नहीं हैं । भोजन करने के पहले वे दिगम्बर जैन मुनियों को ग्राहार दान देते हैं । सत्पात्रों को दान दिये बिना वे कभी भोजन नहीं करते वे प्रातः सायंकाल महान् तपश्चरए। करने वाले साधु पंचपरमेष्ठियों को नमस्कार करते हैं तथा वहां पर एामोकार मंत्र के जाप से रहित कोई भी श्रावक नहीं होता ।

भावार्थ---वहां पर शीलाचार सहित वती श्रावक सदैव रहते हैं। सभी प्रातः सायं-काल शास्त्र स्वाध्याय करते हैं, दिगम्बर मुनियों तथा सत्पात्रों को झाहार दान देते हैं। प्रातः सायंकाल सभी श्रावक पंचपरमेष्ठियों व साधुय्रों को नमस्कार करते हैं तथा जाप करते हैं। पद्मनन्दिपंचविंशति में पद्मनन्दी ग्राचार्य कहते हैं कि :---

> ये गुरुं नैव मन्यन्ते तदुपास्ति न कुर्वते । ग्रन्वकारो भवेत्ते षामुदितेऽपि दिवाकरे ॥१६॥

#### मेर मंदर पुराए

ये पठन्ति न सच्छास्त्र सद्गुरुप्रकटीकृतम् । तेऽन्धाः सचखुषोऽपोइ संभाव्यन्ते मनोषिभिः ॥२०॥ मन्ये न प्रायशस्तेषां कर्णांदव हृदयानि च । यैरम्यासे गुरोः शास्त्रं न श्रुतं नावधारितम् ॥२१॥ देशव्रतानुसारेण संयमोऽपि निषेव्यते । गृहस्थैर्येन तेनंव जायते फखवद्व्रतम् ॥२२॥ त्याज्यं मांस च मद्यं च मधूदुम्बरपंचकम् । ग्रब्टो मूलगुरणाः प्रोक्ताः गृहिग्गो हाँग्टिपूर्वकाः ॥२३॥

प्रयं---जो भ्रज्ञानी जन न तो गुरु को मानते हैं भीर न उसकी उपासना हो करते हैं उनके लिये सूर्य का उदय होने पर की ग्रन्थकार जैसा ही है। ज्ञान की प्राप्ति गुरु के प्रसाद मे ही है। ग्रतएव जो मनुष्य ग्रादर पूर्वक गुरु को सेवा सुश्रूषा नहीं करते वे ग्रत्सज्ञानी ही रहते हैं। उनके अज्ञान को सूर्य का प्रकाश भी दूर नहीं कर सकता। कारए यह है कि वह तो केवल सीमित बाह्य पदार्थों के भवलोकन में सहायक हो सकता है, न कि आत्मावलोकन में । ग्रात्मावलोकन में तो केवल गुरु के निमित्त से प्राप्त हुआ अध्यात्मज्ञान ही सहायक होता है। जो जन उत्तम गुरु के दारा प्ररूपित समीचीन शास्त्र को नहीं पढ़ते उन्हें बुद्धिमान मनुष्य दोनों नेत्रों से युक्त होने, पर भी ग्रंघा समझते हैं। जिस व्यक्ति ने गुरु के समीप जाकर न तो शास्त्र ही सुना ग्रीर उनेके उपदेश को ही हूदय में धारए। किया उसके पास कान ग्रीर हृदय होते हुये भी नहीं के समान समफना चाहिये । क्योंकि कानों का सदुपयोग इसी में है कि उनसे जास्त्रों का श्रवरए किया जाय तथा सदुपदेश सुना आय भौर मन का भी यही सदुपयोग है कि उसके द्वारा सुने हुये ज्ञास्त्र का चिन्तन, मनन किया जाय तथा उसके रहस्य को घारण किया जाय । इसलिये जो प्रासी कान भौर मन को पाकर के भी उन्हें झास्त्र के विषय में प्रयुक्त नहीं करते उनके कान और मन दोनों निष्फल ही हैं। श्रावक यदि देशव्रत के अनुसार इन्द्रियों के निग्रह और प्राणिदया रूप संयम का सेवन करते हैं तो इससे उनके बत (देशव्रत) के परिपालन,की सफलता इसीमें है कि पूर्ण संयम को भारणा किया जाय ।

मद्य, मांस मधु और पांच उदुम्बर फलों उत्पर, तठूमर, वड़, पाकर मोट पोपल) का त्याग करना चाहिये। सम्यग्दर्शन के साथ ये म्राठ श्रावक के मूलगुएग कहे गये हैं। मूल शब्द का ग्रर्थ जड़ होता है। जिस वृक्ष को जड़ें जितनों म्रधिक गहरी मौर बलिष्ठ होती हैं उसकी स्थिति बहुत समय तक रहती है, किन्तु जिसकी जड़ें ग्रधिक गहरी मौर बलिष्ठ नहीं होतीं उसकी स्थिति बहुत काल तक नहीं रह सकती। यह एक छोटी सी मांधी में ही उसड़ जाता है। ठोक इसी प्रकार से इन गुर्गों के बिना श्रावक के उत्तर गुरगों (ग्रणुव्रतादि) की स्थिति भी सुहढ़ नहीं रह सकती। इसलिये श्रावक के ये ग्राठ मूलगुरग कहे जाते हैं। इनके भी श्रारम्भ में सम्यग्दर्शन ग्रवश्य होना चाहिये, क्योंकि उसके बिना प्रायः सभी व्रतादि निरबंक ही रहते हैं। ारेका।

## ऐंगनैकिळवने कंडंद मैत्तवरेनुं । पुंगवर् किरैवनर शिरप्पु मुंविलादन ।। मंगलत्तु ळिल्गळिद्वै मानमायमंदना । डेंगुमिल्ले यावरु मिरेंजि मैयोळुगलाल् ।।२१।।

ग्रर्थ-पंचबाए पंचेन्द्रिय सहित कामदेव को ग्रर्थात् मन्भथ को जीतकर, निज धर्म रूप ग्रात्मस्वरूप को जानकर दुर्द्ध र तपस्या करने वाले श्रेष्ठ मुनियों की ग्रौर तीन लोक के ग्रविपति भगवान् जिनेश्वर की पूजा ग्रादि नित्य-क्रिया किये बिना वहां के भव्य जीव कोई भी कार्य नहीं करते । उस देश में सभी भव्य जीव सम्यग्द्धिट सम्यग्दव पूर्वक नमस्कार करने वाले, सच्चारित्र के घारी तथा शुभ श्राचरएा करने वाले होते हैं। वे मान माया कपटादि से रहित होते हैं। ग्रर्थात् वहां मायाचारी नहीं रहते । इस प्रकार उस देश में लोग रहते हैं।

भावार्थ - पंचेन्द्रिय विषय में पंचवाशों को जीतकर सच्चे ग्रात्मधर्म को समझकर अध्ठ तपश्चरण करने वाले मुनि जनों की भक्ति और त्रिलोकीनाथ जिनेन्द्र भगवान की पूजा, ग्रभिषेक ग्रादि षट्कर्म किया नित्य ग्रावश्यक कर्म समझकर उसके किये बिना भव्य प्राणी ग्रन्थ संसारी कोई कार्य नहीं करते थे। उस विदेह क्षेत्र में रहने वाले भव्य श्रावक देववंदना सच्चारित्र पालन करने वाले, माया मिथ्या निदान ग्रादि से रहित होते हैं। उनके ग्रन्दर लेश मात्र भी कपटाचार नहीं रहता। इसका सारांश यह है कि वहां के निवासी नित्य निरन्तर जिनेन्द्र भगवान् की पूजा, ग्रभिषेक तथा नित्य के षट् ग्रावश्यक कार्य करते रहते हैं। वे कभो ग्रसत्य वचन नहीं बोलते तथा धर्म ग्रर्थ, काम और मोक्ष के साधनार्थ सदैव तत्पर रहते हैं।।रहा।

> नडु कडर पिरंदु संगि नुळिळ्र्ह व पालिनर् । कुडिप्पिरंद मैंदतम् कुळै मुंग पिरर् मनै ।। इडैकन्वैत्तलिल्ले कांद लागेळ् मैलुमार्वमूर् । कडैक्कू नोकिलाद मादर् कर्षयादर् सेप्पुवार् ।।२२।।

ग्रयं-समुद्र के मध्य रहने वाले शंख के अन्दर उत्पन्न होने वाले घवल शंख के समान उच्च कुल में उत्पन्न होकर कानों में कुंडल को धारण किये हुये श्रेष्ठ पुरुष अपनी प्रांखों से कभी भी परस्त्री पर कटाक्ष नहीं करते ये ग्रौर स्त्रियां भी पतिपरायणा होकर पतिव्रत धर्म का पूर्ण रूपेण पालन करती हुई अपने पति की सेवा में रहकर समय व्यतीत करती थीं । ऐसी गुणी स्त्रियों के वर्णन करने में कौन समर्थ हो सकता है ? अर्थात् कोई नहीं । वे धर्मपरायणा पतिव्रता स्त्रियां कभी अपने मन में पर पुरुष का स्मरण तक नहीं करती तथा ग्रपने इष्ट देव, गुरु गास्त्र के अतिरिक्त अन्य किसी देव को नमस्कार नहीं करती थीं ।

भावार्थ---समुद्र के बीच में उत्पन्न होनेवाले घवलशंख के समान उच्च कुल में जन्म सेने वाले पुरुष कानों में कुण्डलादि आभरएों से आभूषित होकर ग्रत्यन्त सुन्दर लगते थे, किन्तु उनके मुख कमल की शोभा मद्भुत् होते हुये भी उनकी हष्टि कभी पर स्त्री पर नहीं जाती थी। उस देश के स्त्री पुरुष सभी सच्चरित्र होकर धर्म ध्यान में लगे रहते थे। ऐसे स्त्री-पुरुषों का वर्गन कौन कर सकता है ? प्रर्थात् कोई नहीं।।२२।।

> न्नशिदूनुक्कनियनार् कळाडु मामयिलनार् । मसियैमन्नि वैत्तनगंळ् वंजमिन् मनत्तिनार् ।। पनिविला म्रोळ्रुक्कि नगंळ् पन्नवर् पळिच्चुवार् । कनिगैमादर् शीलमिन्न कामरुं तगयवे ।।२३।।

ग्रर्थ---उस देश में रहने वाली वेश्या स्त्रियां उत्तम अलंकारों से अलंकृत होकर अत्यन्त सुन्दर रूपको घारण करने वाली, मयूर के समान सुन्दर नृत्य करने वाली, रत्ना-भरणों को घारण करने वाली, सारंग के समान गति वाली होती हैं। वे सभी कपटाचार माया, मिथ्या. निदान ग्रादि छलों से रहित, दुश्चरित्र से वर्जित. सत्य शील पालने वाली, अर्हन्त भगवान् की भक्ति में परायण होती हैं। उस देशकी स्त्रियां वेश्या होने पर भी सच्चरित्र पालन करने वाली होती हैं। और सभी के साथ प्रोम करने वाले गुणों को घारण करने वाली होती हैं।

भावार्थ-इस विदेह क्षेत्र में रहने वाली वेश्या स्त्रियां ग्रत्यन्त सुन्दर ग्रौर ग्रलंकार सहित होती हैं । उनका शरीर रत्न के समान ग्रथवा बिजली के समान चमकता है । जाति से वेश्या होने हर भी वे एक ही पुरुष पर दृष्टि रखने वाली होती हैं । उनकी चाल मयूर के समान, ग्रांखें मृग के समान, कमर सिंह के समान ग्रत्यन्त सुन्दर होती है । वे कपट तथा दुश्वरित्रता से रहित शील धर्म को पालन करने वाली भगत्रान् की भक्ति में मग्न रहती हैं । इस प्रकार उस देश की वेश्या स्त्रियां भी उत्तम शील धर्म का पालन करती हुई सभी के परम प्रिय होती हैं ।। रहेता है । व

> इडंरा तरि म्रोळि इरवियन् केळुदलाल् कडे यिळावरी विरैव नालयंग ळल्लदु ॥ पडरोळि विमानत्तोडु पाइरुळ तिन्मय पोल् । बिडेयुलावि याक्यिाय वेट्रिलिंग मिल्लक्ये ॥२४॥

ग्रर्थ-विशाल प्रकाश से युक्त सूर्य के समान सदैव ग्रज्ञान रूपी ग्रन्धकार को दूर करने वाले ग्रथवा रात-दिन को एक समान कर देने वाले ग्रनन्तज्ञान रूपी प्रकाश को प्राप्त हुये जिनेन्द्र भगवान् रूपी सूर्य उस देश में प्रकाश फैलाते रहते थे तथा केवली भगवान् के मन्दिर के ग्रतिरिक्त ग्रौर कोई अनायतन का स्थान ही वहां नहीं होता। ग्रर्थात् वहां पर घन्य देवों के स्थान ही नहीं होते हैं।

भावार्य---- उस देश में विशाल सूर्य प्रकाश के समान रात-दिन एक समान करने वाले मनन्त ज्ञान को प्राप्त हुये भगवान् जिनेन्द्रदेव के मन्दिर के मतिरिक्त वहां मन्य-मतियों का कोई स्थान नहीं है । वहां पर सभी सम्यग्टब्टि जीव रहते हैं । सम्यग्टब्टि के ६३ गुरा इस प्रकार होते हैं :—

१ संवेग, २ निर्वेद, ३ निन्दा, ४ गर्हा, ४ जपशम, ६ भक्ति, ७ अनुकम्पा, ५ वात्सल्य ये आठ गुरा, शंका आदि पांच ग्रतिचारो का छूटना रूप १ गुरा, सात भयों का छूटना रूप ७ गुरा, तीन शल्यों का छूटना रूप ३ गुरा, पचीस दोषों का छूटना रूप २४ गुरा, आठ मूल नुरा पालन रूप ५ गुरा, सात व्यसनों का त्यागना रूप ७ गुरा, इस प्रकार ६३ गुरा होते हैं। सम्यरहब्टि जीव इन गुराों को प्राप्त करता है और करना भी अनिवार्य है।

इसके ग्रतिरिक्त सम्यग्द्रव्टि जीव के सम्यग्दर्शन श्रादि मध्रंग भी होते हैं, जिनके बिना सम्यग्दर्शन नहीं होता, और फल स्वरूप वह सम्यग्दर्शन जीव को मोक्ष में नहीं पहुँचा सकता। ऐसी स्थिति में उनका संचय करना ग्रनिवार्य है। परन्तु वे ग्राठों ग्रंग निश्चय ग्रौर व्यवहार नय के भेद दो प्रकार होते हैं।

१, सरागी जोव और दूसरा वीतरागी जीव । सरागी जीव, व्यवहाररूप ग्राठ श्रंगों को पालता है और वीतरागी जीव निक्चयरूप से ग्राठ ग्रंग का पालन करता है ।।२४॥

> कुरैयिला कुडिगळार कुळिइयऊर् कोडैवळर् । तिरैयिडु मिवट्रिना लियलविनाय नाडेळिन् निरैमदि नडुवनैद निड्रमीन् कुळांगळ्पो । लिरैवन दिरुकं सूळंद नाळेण्ण नाईरंगळे ॥२४॥

अर्थ-वहां पर घन्य धान्यादि सम्पत्ति से परिपूर्एा गृहस्थों के निवास करने वाले प्राम थे ग्रौर वे लोग प्रचुर मात्रा में धन्य-धान्य उत्पन्न करके बिना मांगे ही स्वयमेव राजा को कर देने वाले स्वाभाविक गुएा के घारी थे। उस देश में दश प्रकार की कलाम्रों से संयुक्त रहने वाले थे। इनके बीच में चन्द्रमा के समान परम तेजस्वी धर्म से युक्त शान्त स्वभावी वहां के राजा थे। ग्रौर चन्द्र मंडल में तारागएगों के समान वहां की प्रजा भी उत्तम गुएगों से युक्त प्रकाशमान थी।

राजाओं के रहने तथा देशों को घेरे हुये नगरों की संख्या ३२००० है। ये सभी नगर चक्रवर्ती के अधीन हैं। श्रीर यहां पर सभी लोग चक्रवर्ती की श्राज्ञानुसार चलते हैं।

भावार्थ- वहां की जमीन धन धान्यादि से सर्वथा मुसम्पन्न थी। और सर्वथा सम्पन्न होनेके कारण वे सद्गृहस्थ धान्य की मात्रा अधिक उत्पन्न होने के प्रमाणानुसार अपनी इच्छा से स्वयमेव ही राजा को कर देने वाले होते हैं। और वे स्वभाव से ही धार्मिक वृत्ति वाले होते हैं तथा उस देश में सभी १० कलान्नों से परिपूर्ण रहते हैं। ध्राकाश में स्थित चन्द्रमा को चारों और रहने वाले तारागण जिस प्रकार घेरे रहते हैं उसी प्रकार उस नगर के मध्य में राजा की राजधानी को घेर कर रहने वाली ३२००० नगरों की प्रजा चक्रवर्ती की धाज्ञा का पालन तथा अनुसरण करती थी।।२४।।

# ग्ररै कळ लरसर् कोमानिरु कैय दयँदि सेथिर । कुरैविला दीतशोगं कुवेरन दिरुक्कै पोलुं ।। निरंनार् पुगैईरंडा रोबोंदु नॉडगंड्रू । मरुगु मानदिगळ् पोंड्र वळं ुगु माइरुत्तदामे ।।२६।।

अर्थ — मधुर स्वर को उत्पन्न करने वाले कंठों से युक्त भूरवीर राजाधिराज चक्रवर्ती को राजधानी का वर्णन कहां तक करूं ? वहां पर धन धान्य से परिपूर्ण कुवेर के नगर व ग्रल्कापुरी के समान अत्यन्त सुशोभित वीतशोक नाम का नगर है। कम से इस सुन्दर नाम को प्राप्त हुग्रा यह वीतशोक नगर १२ योजन लम्बा व ६ योजन चौड़ा है। वहां पर सदेव जल से परिपूर्ण नदी के प्रवाह के समान-अलधारा बहतो रहतो है ग्रोर प्रजाजनों के प्रावा-गमन के लिये एक हजार मार्ग व गलियां निर्मित हैं।

भावार्थ----सुन्दर सुमधुर शब्दों से उत्पन्न होनेवाले वीर--कंठों से युक्त राधाधिराज चक्रवर्ती की राजधानी का वर्णन कहां तक करें ? उसका वर्णन करना मेरे ढारा अभक्षय है। किर भी यथौंशक्ति उसका वर्णन करता हूँ। घन--धान्य से परिपूर्ण कुवेरपुरी अथवा झल्का-पुरी के समान वैतिशोक नगर की शोभा अत्यन्त सुहावनी प्रतीत होती है। यह नगर १२ योजन लम्बा व ६ योजन चौड़ा है। पानो से भरी हुई छोटी २ नदियाँ सदैव बहतो रहती हैं। और सभी प्रजाजनों के आने-जाने के लिये १००० एक हजार मार्ग व गलियां बनी हुई हैं।

# ग्ररुवदु तलवंतीह मूंड्रु नूररिक्न् कोईल् । सेरिमलर् सौलै कुंड्रम् वावियुं सेप्पिनन्न ।। ग्ररुवदिर् गुसिक्पट्ट वायिरम् सेरिपाडि । श्ररुवदोडिसँद पात्तार् गुसित्त् वायिरंगडामे ।।२७।।

श्चर्य-भगवान् सर्वज्ञदेव के ३६० मन्दिर हैं। उस नगर के चारों ओर परकोटे बने हुये हैं और दरवाजों पर तोपें लगी रहती हैं। नगर के चारों और छोटी छोटी पहाड़ियां तथा कुइयां हैं, जिनकी गएाना करना असंभव है। उस कोट के चारों और ३६० कुयें हैं। वहां पर गड़रियां ग्रादि जातियों के रहनेवालों के ६०००० साठ हजार घर हैं। इन सभी स्थानों को मिलाकर साठ हजार तथा छोटे २ ग्रामों व पाड़ी नाम के प्रसिद्ध देहात ७०००० सत्तर हजार हैं।

भावार्थ----उस वीतशोक नामक नगर में ३६० मस्दिर हैं। नगर के चारों और तोयें लगी हुई हैं। वहां पर छोटे २ तालाब, पहाड़, उपवन और कुयें बने हुये हैं। उन कूपों की संख्या लगभग ३६० है।। २७॥

#### म्र'ञ्ज नूरिरट्टि वायिलेळ, नूरागुं पूळें । तुंजिला वलिपेपोठ माइरंसडुरक मन्न ॥

## कुञ्जरं कडावि वाळुं कुडिंगळुं नूट्रुकोडि । इंजि मानगर मिव्वारियर् कैयालियेंड् दोंड्रे ॥२८॥

ग्रर्थ---उस नगर के गोपुर द्वार १००० एक हजार तथा छोटे २ द्वार ७०० सात सौ हैं। वहां पर चिरस्थायी बलिपूजा करने के लिये एक हजार बलिपीठ हैं। चारों कोनों में बड़े २ हाथी हैं, जिनकी रक्षा करने वाले महावत तथा अपनी ग्राजीविका उपाजित करने वाले ग्रन्थ २ सौ करोड़ मनुष्य हैं। इस प्रकार विशाल कोट से घिरा हुआ वीतशोक नाम का नगर महान शोभा से सम्पन्न है।

भावार्थ---- उस वीतशोक नामक नगर के गोपुर ढार एक हजार हैं । ग्रौर छोटे ढार ७०० हैं । वहां पर निरंतर बलि पूजा करने के लिये एक हजार बलिपीठ हैं । उस गोपुर के चारों कोनों में हाथियों तथा उनकी रक्षा करने वाले महावत ग्रौर जीविका ढारा पेट भरने वाले नौकर व सन्य मनुष्यों की संख्या सौ करोड़ है । इस प्रकार सुंदद दीवारों से घिरा हुग्रा वीतशोक नामक सुन्दर नगर स्वर्ग की ग्रल्कापुरी नामक नगरी के समान शोभायमान प्रतीत होता है ।।रूग।

> सुंदरं मलर्गळेन्न सुन्न ताटु कुंकुमम् । सेंदन कुबंबु मेर्परंटु पाडिसूळ्ंदग ।। ळंदर तरुक्कने येनिटुसूळ् किङंद दो । रिदिर तनुविन वन्न मेन्न दन्न दागूमे ।।२६॥

ग्रय — उस नगर के चारों ओर खाई बनी हुई है ग्रौर उसके किनारे ग्रस्यन्त मुगन्धित फूलदार वृक्ष हैं तथा तेल, चूना, पुष्प, धातु, रोली ग्रादि ग्रनेक प्रकार के द्रव्य उस साई में भरे हुये पानी के ऊपर तैरते हुये चमकते हैं । रंग वगैरह से सुशोभित उस नगर की शोभा इस प्रकार दीखती है कि मानों सूर्य ने उसे चारों ग्रोर घेर रक्खा हो । उपमा से रहित इन्द्र धनूष वर्श के समान वीतशोक नामक नगर ग्रत्यन्त शोभायमान दृष्टिगोचर होता है ।

भावार्थ- उस नगर के चारों श्रोर खाई घिरी हुई है जिसके किनारे फूलदार वृक्ष लगे हुए हैं। उसके अन्दर सुगन्धित तेल, चूना, पुष्प घातु, रोली कु कुम श्रादि द्रव्यों से मिश्रित वस्तुयें पानी पर चमकती रहती हैं। स्त्री और पुरुष श्रपने शरीर में उसका लेप करके उस बाई के जल से स्नान करते हैं, जिससे उस जल की चमक के अनुसार उनका शरीर चमकने लगता है। इस कारएग वह वीतशोक नामक नगर पथिकों को ऐसा दीखता था कि मानों इन्द्रधनुष सूर्य को घेर कर सुभोभित हो रहा हो। चारों श्रोर खाई से घिरे होने के कारएग बीतक्रोक नामक नगर प्रत्यन्त शोभायमान दीखता था।। २१।।

> किडंकिडंतडंगळ सूळ दु केडुतोट्रॉमडिये । मडंगन् मोयिविन् वानवकु मोदु पोगना मविळ् ।। तडंगळ मरेत्तल तरेयुं सूळ मान वर् । कंदिडा वगई निंडु नागन् तन्ने काटुमे ।।३०।।

३२ ]

मर्थ- उस खाई के मध्य फैला हुम्रा विशाल मैदान है। उस उन्नत भूमि को लांध कर सिंह के समान भत्यन्त पराक्रमी शक्तिशाली देव भी उस नगर से पार जाने में समर्थ नहीं थे। उस नगर के चारों ग्रोर दीवार (कोट) है। ग्रौर पुष्कर नामक एक विशाल समुद्र है। मनुष्य के द्वारा उसका उल्लघन करना सर्वथा प्रशक्य है। ग्रर्थात् मनुष्य के ग्रन्दर उसके उझ घन करने की शक्ति नहीं है। जैसे मानुषोत्तर पर्वत को लांधकर मनुष्य नहीं जा सकता। वह इतना विशाल वीतशोक नामक नगर है।

भावार्थ -- वीतशोक नगर के चारों स्रोर खाई के मध्य एक विशाल मैदान है। उसके चारों स्रोर रक्षार्थ सिंह के समान कोट हैं, जिसे महान पराक्षमी देवता भी लांघकर नहीं जा सकते। अर्थात् जिस प्रकार कोई मनुष्य मानुषोत्तर पर्वत को लांघकर नहीं जा सकता उसी प्रकार इस वीतशोक नामक नगर को उलंघन करने में क्रोई भी समर्थ नहीं था। इस प्रकार अत्यन्त सुन्दर व शोभायमान वीतशोक नाम का नगर है।।३०।।

> दिक्कयं मलैगळ्पोर् सिरदुनिंड्र गोपुरंग । लोक्कुमाळीगै निरैकुलमलै गळोत्तन ॥ मिक्कमासनम् शक्त् वीदि सीदेयादि यारन । चक्करंड्रन् माळिगैयु मेरुवेस्ररूनदे ॥३१॥

अर्थ----वहां के गोपुर तथा उस वीतशोक नगर के चारों ग्रोर रहने वाले हाथी ऐसे दीखते हैं कि जैसे छोटे र पहाड़ तथा छोटे र गोपुर ही हों। उस नगर में बने हुये कई मंजिल के ऊंचे र मकान व महल इस प्रकार प्रतीत होते थे कि मानों कुलपर्वत हों। उस नगरी की बड़ो र गलियों से ग्राने जाने वाले मनुष्य ऐसे प्रतीत हो रहे थे कि मानों सीता नदी को निर्मल घारा नित्य निरन्तर कलकल ब्वनि करती हुई वह रही हो। ग्रर्थात् उस गली से लोग नदी के प्रवाह के समान नित्य निरतर गमन करते हुये दिखाई दे रहे थे। यानी वे रात दिन चलते रहते थे। राजा के राजमहल सुमेरु पर्वत के समान विशाल व सुन्दर प्रतीत हो रहे थे। २१।।

> मुगिर्करणगळ पोन्मलैयै मोय्त्तयानं पोन्मोय्प । पगर्किडै कोडादसेंबोन् मालिगैप्पडिंदन ॥ वगिर्पुगय ळायनीर् मदत्तरुवि पोंड्रन । तुगिर्करणंगळन्नगर् मदिमरुत्तु डैक्कुमे ॥३२॥

ग्नर्थ- महा मेरु पर्वत को किसी बहुत बड़े हाथी ने घेर लिया हो और उससे सूर्य के चलने का मार्ग अवरुद्ध हो गया हो, इसी प्रकार अत्यन्त उन्नत और स्वर्णनिमित उस राज महल को मेघों के समूह ने घेर लिया था । चन्दन व धूप का धुम्रा स्वाभाविक रूप से जिस प्रकार फैल जाता है उसी प्रकार राजमहल के ऊपर मेघ उमड़ रहे थे । उन मेघों से जो जल की बून्दें नीचे गिर रही थीं वह ऐसी मालूम पड़ रही थी कि मानों मतवाले हाथी का मद कर रहा हो । उस नगर में ब्वजा के समूह ऐसे प्रतीत हो रहे थे कि मानों चन्द्रमा के प्रन्य रहने वाले कलंक को साफ कर रहे हों । ब्वजा की उन्नत ऊ चाई इतनी ग्रंधिक हो गई थी कि मानों वह चन्द्रमंडल तक पहुँच रही हो ।। ३२।।

# पलिक्करैत्तलत्तिरणूडु पन्दोडांडु पार्वयर् । कलिक्कय लनैयकरण्**गळ् कामर्यदिन्नेचॅल्व ।।** वळ त्तनर् पुरुवविल् म**संपर्वरौरोडुत्तुविल् ।** लिळ प्पनीङ्ग मारनन् पिलक्किलेय्ददोक्कुमे ।।३३।।

भावार्थ—वीतकोक नगर की सारी कुमारी स्त्रियों की चोटियां ग्रत्यन्त सुन्दर प्रतीत हो रही थी। उनके भौहें धनुष के समान भुकी हुई थीं। उन स्त्रियों की शोभा जब वे परस्पर में एक दूसरी को देखती थी तब ऐसी मालूम पड़ती थी कि मानों कामदेव एकाग्रचित्त से टकटकी लगाकर देख रहा हो ।। ३३।।

## माल सांदेन्न सुन्न के सैवा मरुदु मैंदर् । पोक्तवार् कुळलिनार् पोलिरुंदन वनिसैवोदि ।। मालि मा माग्पियुं मुतुं वोळ्द वै किंडदे तोट्रं । मेलुलाम् वान यारु वोळ्दि वट् किंडद दोंड्रे ।।३४।।

प्रथं---पुष्पों के हार, चन्दन, सुगन्धित तैल. चूना म्रादि से युक्त गलियों में व्यापा-रियों की दूकानें थीं। ग्रौर तरुएा पुरुष मस्त होकर जब उस गली से निकलते थे तब ऐसा मालूम होता था कि मानों सुन्दर स्त्रियों के केश ही लहलहा रहे हों। माला बनाने वालों क हाथ से माला बनाते समय यदि कोई पुष्प भूल से नीचे गिर जाता तो उसे कोई. पुरुष नहीं उठाता था। दूकानों में जो माला व फूलों के गजरे टंगे हुये थे उनमें से जब कोई पुष्प गिरता था तो बह ऐसा प्रतीत होता था कि मानों ग्राकाश से पुष्पवृष्टि हो रही हो ।।३४।।

भावार्थ — उस गली में फूलों के हार, चंदन, कपूर, चूना, तेल इत्यादि सुगन्धित वस्तुय तैयार होती थीं। वहां से माने-जाने वाले नवयुवक पुरुषों के सिर के केश इस प्रकार मुशोभित होते थे कि मानों सुन्दर स्त्रियों के लम्बे बाल हों। फूलों की बड़ी २ दूकानों में मौला गूंधने वालों के पास से जब फूल की कोई छोटी कली नीचे गिर जाती थी तो उसे कोई नहीं उठा सकता था ग्रौर गिरते हुये पुष्प ऐसे मालूम हो रहे थे कि मानों ग्राकाश से फूलों की वर्षा हो रही हो ।।३४।।

> कुळै मुगं कुरळवांगि कोड जिलैकुरवं कोलि । एळलुमि दिल गुवेर्कलंबु कोताड वारै ।। युळयिन् मेन्नोक्क दैदित् डळ्ळत्त परित्तु कोळ्ळुं । मळलेयाळ् मोळिपिनर्द वाळ्कै या घरैक्क वल्वर् ।।३४्।।

ग्रंथ- वहां की स्त्रियां कानों में कर्णाभरए। को घारए। किये हुवे कंघों को स्पर्श करती हुयी अत्यन्त सुन्दर मालूम होती थी । उनकी भूकुटि धनुष के समान टेढ़ी भी तथा आंखें ऐसी प्रतीस हो रही यीं कि जैसे विरहागिन से दग्ध कोई अपने मुझ से स्वसोण्झवास निकाल रहा हो । मृगनयनी सुन्दर स्त्रियां अपने चक्षु रूपी कटाक को फॅककर कामो पुरुषों को मत्यन्त चचल व भद नेत्रों से देखती हुई उनके मनको आकर्षए। करने में मत्यन्त निपुए। थीं। उनके मुझ से बीएग के समान मत्यन्त मधुर वचन निकलते थे, जिसका कि वर्शन करने में मैं मसमर्थ हूं।

भावार्थ - कर्एा कुण्डल को धारण ! किये हुये वे स्त्रियां झत्यन्त सुन्दर मालूम होती भी । उनकी भूकुटि घनुष के समान ऊपर उठी हुई थी । विरहाग्नि से दग्ध झरयन्त प्रकाश-मान भास के समान कटाक बाएा को छोड़कर हरिएाी के समान भत्यन्त यृदु भांकों से नुक जुना २ कर देखती हुई कामी पुरुषों के मन को धाकर्षएा करती थीं । ऐसी भर्मपरायरणा स्त्रियों का वर्णन कौन कर सकता है ? अर्थात् कोई नहीं ।। देश।

> कळ्लु मिदिलंगुम् वास कमलवान् गुपर, काम । बळ्ळमुं कप्पां वंडोड्डन् सुळप्राड वाडि ।। तेळ्ळेलि याकुं पाढुं तिध्व नारपैलुं साले । पुळ्ळेलि तळिगळ् पाडुं तामरे पैये पोसुं ।।३६।।

भावार्थ-उस बोतजोक देज की नियासिनी पुच्यवाली हित्रयां अस्यन्त वघुर बब्ध बोलने वाली, कमल के समान विशाल नेत्र व सुरुदर युस कमन वासी भ्रमर-नाद के समान मनुष्यों को झाकर्षए। करने वाली थीं । उस नाट्यकाशा में दूरव करने वाली स्त्रियों के पावों में बंधी हुई पैजनियों की व्यति मनुष्यों. के मन को जुभाने वाली थी । वे मूरव करने वाली रिभवों सब्भू सुमुद्द कोभा दे रही थीं । उस नाट्यशाला में भरे हुये लौग संगीत करने वाली स्त्रियों के बच्चूर सायनों से मुग्ध होकर झानन्द से प्रत्यन्त प्रफुझित हो रहे थे ।।३६।।

> भारऐतेरे कुदुरेनिकुं निष्ठं यउंक्कुं साले । केर्एनावेंदर् देम्बर् तरुदिरे कार्खं साले ।। मारएवेन्मसर कोमार मंदिर साले वादि । एरएव पिरवु निव्वा रिवंदुदर् करिव बंद्रे ।।३७।।

मथ---उस राजा के राज्य में हाथियों के रैथ, घोड़ों की घुड़शाला, ग्रायुधशाला तथा बड़े २ सैन्यादि थे । उन्हें शत्रु राजा अनेक प्रकार की नजर (भेंट) करते रहते थे, जिससे कि कोषाग़ार सदा परिपूर्ण रहा करता था। ग्रभिमानी राजाग्रों से परामर्श करने के लिये ग्रनेक मंडपझाला ग्रादि निर्मित किये गये थे जिसका वर्णन ग्रल्पबुद्धि के द्वारा वर्णन किया जाना भक्य नहीं हे ॥३७॥

> कामवेवनैयर मैंबर कावियन् काण्िि नारुम् । पूमगळिलंगुं वोरर् पोर् कुलि कुळागल् पोल्वार् ।। तामवेन्कुर्डं नातुं शक्करन् ट्रन्नं योक्कुं । वामम् सूळ् कमलं संगिन् वन्कयर् वनिगरेल्लाम् ।।३८।।

अर्थ-वीतशोक नामक नगर में रहने वाले पुरुष कामदेव के समान अत्यन्त सुन्दर थे और नील कमल के समान नेत्रधारिएगी स्त्रियां लक्ष्मी के समान शोभायमान होती थीं। प्रकाशपु ज से युक्त बीर पुरुष नगरी में सिंह के समान महान पराक्रमी थे। वे गले में सदैव फूलों का हार धारएग किये हुये रहते थे । धवल छत्र को धारएग किये हुये चक्रवर्ती सभा के मध्य में देवों की भांति सुझोभित हो रहे थे। व्यापार करने में वैश्य लोग अत्यन्त निपुएग होते बे तथा उनके हाथ में शंख पद्म आदि मांगलिक चिन्ह बने हुये थे। उनके हाथों की रेखा ऐसो सुन्दर व सुलक्षएगा थी, जिससे कि वे महानू पुण्यवानू प्रतीत हो रहे थे।

भावार्थ — उस विदेहक्षेत्र में उत्पन्न होने वाले मनुष्य पुण्यशाली होते थे। उनका तिरोग शरीर, उत्तम कुल तथा इच्छानुसार सुखसामग्री पुण्यानुबन्धी पुण्य के प्रभाव से ही उनको प्राप्त हुई थी। वहां के पुरुष महान् पुण्यवान तथा शक्तिशाली थे। और सदा भोगोप-भोग से परिपूर्श रहा करते थे। वहां के स्त्री, पुरुष तथा बालक स्वभाव से ही सुन्दर तथा मधुर बचन वोलते थे। वे सदा सत्पात्र दान देने व अर्हुत भगवान की पूजा करने में श्रदा भक्ति पूर्वक संलग्न रहते थे। वे सदा सत्पात्र दान देने व अर्हुत भगवान की पूजा करने में श्रदा भक्ति पूर्वक संलग्न रहते थे। वे परम दयालु, धर्मात्मा शीलघर्म परायण रहते थे। शील पालन करने में वे इतने सावधान रहते थे कि अपनी सभी शक्तियों का सदुपयोग करके वे पूर्ण रूप से उसमें दत्तचित हो जाया करते थे। प्रोषघोपवास घारण करने में सदा रुचि रखते थे भीर सत्पात्रों को दान देकर पुण्यानुबंघी पुण्य के प्रभाव से विदेह क्षेत्र में जाकर जन्म धारण करते थे। प्रत्यन्त पुण्यशाली होने के कारण वहां के स्त्री-पुरुष सदा शोभा को प्राप्त करते रहते थे। प्रकाश से युक्त वीर पुरुष सिंह के सभान पराकमी मालूम होते थे, तथा गले में पुष्पों का हार घारण किये रहते थे। श्रेत छत्र को घारण किये हुये चक्रवर्ती इस प्रकार मुझोभित हो रहे थे मानों देवों की सभा लगो हुई हो। उनकी हथेली में शख चक्र ग्रादि मुभलक्षण ग्रंकित थे. जिससे उनकी शोभा अत्यधिक हष्टिगोचर होती थी।।३म्।।

> मालै युं सांदु पंच वासमुम् वलगुं वारुम् । शालीई नडिसिलुंबार तमगंळ, कूटु वारुम् ।। वेलै नल्लुलगं विकु<sup>र</sup> विकुप्एोरुल् वांगु वारु । मालैयन् तोरु मै मै यमरं दु रौवारु मानार् ।। ३६।।

मर्थ--वहां पर भांति २ के फूलों की माला, चंदन तथा अनेक प्रकार की सुगंधित वस्तुग्रों का भादान-प्रदान निरन्तर लगा रहता है तथा भांति २ के स्वादिष्ट पकवान बनाकर परस्पर में एक दूसरे को भोजन कराते रहते हैं। जिस प्रकार समुद्र से घिरी हुई जमोन में द्रव्य पड़ा रहता है उसी प्रकार न्याय पूर्वक खरीदना, बेचना, न्याय पूर्वक चलना, ग्रन्याय से सर्वथा दूर रहना तथा भगवान् का पंचामृताभिषेक पूजा ग्रादि भुद्धि पूर्वक करना वहां के पुण्यवान् पुरुषों की निधि के समान सुरक्षित रहती है।

भावार्ष- उस महान् वीतशोक नगर में रहनेवाले भव्य जीव पुण्यानुबंबी पुण्य के संचय के कारएग खाने-पीने में कभी अभक्ष्य वस्तु काम में नहीं लेते । उनका खान-पान परम पवित्र होता है । वहां न तो अकाल ही पड़ता है और न ग्रतिवृष्टि ही होती है । वहां का धान पुष्टिकारक, सुगंधित तथा उत्तम प्रकार का होता है । वहां पर मद्य, मांस मधु का सेवन करने वाले पैदा ही नहीं होते । केवल तीन वर्ण वाले लोग वहां पर होते हैं । वे महान् पुण्यशाली हैं । एक देशव्रत को घारएग करने वाले भव्य पुरुष ही वहां उत्पन्न होते हैं । यह सभी उनके पूर्वजन्म में किये हुये पुण्य का ही प्रभाव है । ग्रहत भगवान् की पूजा, ग्रभिषेक सत्नात्रों को दान ग्रादि पुण्य करने से वे विदेह क्षेत्र में जन्म धारएग करते हैं । ये न्यायपूर्वक धनोपाजित करके दया धर्म के पालक तथा सत्पात्र को दान देने में सदा दत्तचित रहते हैं । इस प्रकार वीतक्षोक नगर निवासी भव्य जीवों का वर्गान किया गया ॥ ३ ६॥

> मुळवमा मुरसंन् संगङ् कडलन मुळंगवं पोर् । कुळलियाल् वीरौयेंग कोंबनार कुलावियाड ।। निळलुला मदियं कोलुं कुडैमुम्मै नीळल् वेंदन् । विळंवरा मूदूर् वीत शोक माइ विळंगु निड्रे ।।४०॥

ध्रर्य--- उस वीतशोक नगर के भव्य श्रावक ग्रीर श्राविका परस्पर में मिलकर भनेक प्रकार शंख, भेरी ग्रादि वाद्य यन्त्रों से नाद करते रहते हैं। जैसे समुद्र में लहरों के भावागमन से निरंतर कलकल ब्वनि होती रहती है उसी प्रकार विविध भांति के नक्कारे वाद्यों, स्वर्णमयी शहनाई, बासुरी वीएगा इत्यादि के शब्द सुनाई देते रहते हैं। फूलों की लता के समान नाना प्रकार के नृत्य करने वाली स्त्रियां जैसे चन्द्रमा अपने शीतल किरएगों से सभी को शान्ति पहुँचाता रहता है उसी प्रकार छत्र चंवर सहित वेदी में विराजमान भगवान भहत परमेश्वर का उत्सव करते समय सभी को शान्ति का मनुभव कराती रहती हैं। उस नगर का नाम वीतशोक इसलिये पड़ा कि वहां को अनला शोक से सर्वथा रहित रहकर सदा सुझ शान्ति का मनुभव करती रहती है। ४००।

> पोण्एलगु लाय पोंदु पूमि से । मन्तु मन्नविम् मानगर् किरे ॥ एन्न मेन्नडै या कनंगएग । मन्नर मन्न बन्न बैजयंतने ॥४१॥

प्रयं-मानों देवसोक से हो यह भूमि उतर कर ग्राई हो, ऐसा अत्यन्त सुन्दर कुवेर की नगरी के समान दीतशोक नामक नगर सुंयोभित हो रहा था ग्रौर इसका ग्रधिपति हस पत्री के समान मन्द-मन्द चाल से मन्मथ के समान वैजयन्त नाम का राजा था।

भाबार्थ-देवलोक ही यहां उतरकर ग्राया हो, ऐसा वह वीतशोक नगप सुशोभित हो रहा था झीर मन्मथ के समान ग्रत्यन्त सुन्दर वैजयन्त नाम का वहां का राजा चक्रवर्ती के समान था। वह राजा कैसा था ? इसका वर्णन इस प्रकार है :---

> वक्त्राग्रे भाग्यलक्ष्मी करतलकमले सर्वती दानलक्ष्मीः । दोर्दडे वोरलक्ष्मी हृदये सरस्वती भूतकारुण्यलक्ष्मी ।। सर्वांगे सौम्यलक्ष्मीनिखिलगुग्गगगां बरे कीर्तिलक्ष्मीः । खड्गाग्रे शडुलक्ष्मीजयतु त्रिजयते सर्वसाम्राज्यलक्ष्मीः ।।

भर्ष--- मुख्य में भाग्य लक्ष्मी, हाथरूपी कमल में दानलक्ष्मी, भुजा में वीर लक्ष्मी, इदय में सरस्वती रूपी लक्ष्मी, सम्पूर्ण जोवों पर करुएा रूप लक्ष्मो, ग्रंगों में सौम्य रूपी लक्ष्मी, सम्पूर्ण जगत में गुएा (कीर्ति रूपी) लक्ष्मी, शत्रुग्नों को जीतने के लिये खड्ग रूपी लक्ष्मी ग्रौर समस्त साआज्य को जीतने वाली विजय ग्रादि लक्ष्मियां चक्रवर्ती राज्य में विद्य-मान भी ग्रौर बह राजा जगते में सदैव जय जयकार को प्राप्त होता था। इस प्रकार प्रत्यन्त रराक्मी, गुएाबाव् सर्व सुलक्षरायुक्त धर्मनीति ग्रादि जानने बाला शूरवोर वह वैजयन्त नाम का राजा था।। भरा।

> झारुली नयमगंद्र काक्षिया । नार नग्नय ममर्र् दमाक्षिया ॥ नार तोल्पमै येडर्स सुशिया । नारिसॉड्र कॉड गंड्र बेळ् कैयान् ॥४२॥

श्रादार्थ-इस भांति छह प्रकार के मिथ्या नय को स्यागकर छह प्रकार के सच्च नय से युक्त झनेक प्रकार के जीव के साथ चले आये कोध, मान, माया लोभ मदादि को जीतने वाला, अच्छे उपायों को जानने वाला. छह प्रकार के करों में केवल एक भाग कर लेने वाल,ा परिमित परिग्रहधारी, ऐसा वह वैअयन्त नामक राजा था। नय का स्वरूप छठे प्रध्याय में विक्रेष रूप मे विवेचन किया जायगा। अ२।।

- **३**∝ ]

कर्पग मबन् करुविट्रि दलाल् । सोर पोरुळरि सुरदि माकडल् ।। मर्पु यसिनान् मालवरैमले । कोट्र वर्केलाम कूट्र नोक्कुमे ।।४३।।

प्रथं वह वैजयन्त राजा याचक जनों की इच्छा पूर्ति करने के सिये कल्पवृक्ष के ममान या तथा छहों प्रकार के द्रव्यों का भली प्रकार से ज्ञाता था। इसके साथ हो साथ वह मतन करने में सदैव दत्तचित्तं रहता था। सम्पूर्ण प्रागम को समऋकर उनमें सागर के समान प्रवार ज्ञानभडार था। वहां का राजा युद्धव ला एवं बाहुबल में पर्वत के समान महावलशाली एवं अच्चजनों के लिए यमराज के समान था।

भावार्थ-वह राजा याचक जनों के लिये कल्पवृक्ष के समान था। झहैन्त भगवान् दारा प्रतिपादित छहों द्रव्यों को अच्छी तरह से जानता था तथा परिपूर्ण रूप से पालने वाला या। युद्ध में झत्नुवर्ग को जीतने के लिये उनके भुजबल पर्वत के समान प्रतीत होते थे। और वह शत्रु को जीतने के लिये यमराज के समान झजेय था। धार्मिकजनों में बन्धु के समान, साधुम्रों के लिये सेवक और विनन्नभावी तथा जिनेन्द्र भगवान् की पूजा करने में वह सर्वदा अमर की भांति लवलीन रहा करता था। सत्पात्रदान करने में राजा श्रे यांस के समान भीर प्रजा में वात्सल्यभावी तथा घर्मानुरागी था। उत्तम श्रावक के सम्बन्ध में एक कवि ने कहा भी है कि :---

> श्रोसवंज्ञ-पदाब्जसेवनमतिः शास्त्रागमे चिंतना । तत्त्वातत्त्व-विचारऐो निपुएाता ससयमो भावना ॥ सम्यक्त्वे रचता ग्रघोपसमता जीवादिके रक्षगा । सत्सागरोगूएा जिनेन्द्रकथिता येषां प्रसादाच्छिवम् ॥

ग्रर्थ-सदैव श्री जिनेन्द्र भगवान् के चरणों में सेवन की बुद्धि, ज्ञास्त्र का चितवन तत्वा का विचार उसमें निपुणता, सत्संग की भावना, सम्यक्त्व में रुचि, समता, जीवों पर दया नथा जिनेन्द्र भगवान् द्वारा प्रतिपादित घर्म में सदैव रुचि रखने वाला था ॥भ्दे॥

> सूक्षि यार पगै सुरुक्क वल्लबु । बाळरौ पोरिलन् बन् सो लिड्रिमन् ।। नाक्षियालिसै केष्ट बसुनमा । साक्षिपोल् बैयंबा निरंजुमें ।।४४।।

 स्मरए। किया जाता है उसी प्रकार वीतशोक नगर की सारी प्रजा उस राजा की स्तुति करती रहती थी।।४४॥

> नल्ल तोल्कुल तरस नादलार् । सोर्झुं सँगयुं सोर् वैदामैयारं ।। पुं ल्लिनार् पुगळ्मादु पूमगळ् । सोल्लिन् सेल्वियुं सुलिवुर्नेगिये ।।४४।।

अर्थ-परम्परा से श्रोष्ठ कुल में उत्पन्न हुये चकवर्ती का वचन श्रौर उनके ढारा होने वाले सत्कर्म ग्रत्यन्त सुहढ़ थे ग्रौर कीर्ति देवी, सरस्वती तथा लक्ष्मी देवी प्रोम से युक्त होकर उनका ग्राश्रय ग्रहण किये हुये थीं।

भावार्थ--वह राजा परम्परा से चले ब्रावे उत्तम कुल में जन्म धारण किये हुये था भौर शीलवंत तथा चकवर्ती था। पांचों पापों से रहित, सत्यवादी व निश्चल मति वाला था। उसके द्वारा किये जाने वाले सभी कार्य अनुकूल हो जाते थे। उनकी कीर्ति चारों स्रोर फैली हुई थी। इस कारण उस गुएगवान् सत्यवान् राजा के पास सरस्वती, कीर्ति तथा लक्ष्मी दवी माश्रय में थी।।४४।।

> कर्पगं तनैयने कामर्वद्वि पोल् । वेट्रि वेल् वेंदने वेळ्विनीर्मे यार् ।। पोर्प मैंदेळुदिय कोडियनार् पुनर्न् । तर्पुनीर् कडलिङ येळ्ंदुनाळिदे ।।४६।।

भावार्थ—कल्पवृक्ष में कामलता के समान जय को प्राप्त किये हुये और हाथ में भायुघ घारएा किये पुष्पलता के समान सुन्दर शोभनेवाली स्त्रियों के साथ भोग विलास में होने वाले ग्रानन्द में मग्न तथा जनता की दृष्टि को कामदेव के समान शोभने वाली प्रजा के म्रत्यन्त प्रिय थे ।।४६।।

> पूविर् कोंबुं पुगळं पडिनल् वडिविन् मा । देखिष्पट्टम् पेट्रनलिल्लां तिरुवेंबाल् ।। काविक्कण्साळ् वरनक्कमळ तळिियायिमन् । कावर् कोमा नियलुं नाळार् कविन् पेट्ट्राळ् ।।४७।।

¥0 ]

Jain Education International

ग्रर्थ---लक्ष्मी देवी को देखकर कीर्ति देवी प्रसन्न होकर उसकी प्रशंसा करने वाली के समान सुन्दर रूप को घारण करने वाली सर्व श्री नाम की उनकी पटरानी थी। उसकी आंखें नील कमल के समान तथा शरीर स्वर्ण के समान गौर वर्ण था । जिस प्रकार नील कमल में अमर लीन रहता है उसी प्रकार राजा वैजयन्त महारानी सर्वश्री के साथ भोगों में मग्न रहता था । इस प्रकार सुख भोगते २ कुछ दिनों के पश्चात् रानी सर्व श्री गर्भवती हो गई।।४७।।

> मुल्लं ककन्निकोडिमुन्नरु बे पयंदार पोर् । सेल्वस्सिरुवर् पयंदा ळ द तिरुवन्नाळ् ।। मल्लिर् पोलितोन् मन्नन् मुन्नान् मदिकाना । ग्रोल्लेन् कडल् पोलु वंदिट्टुलग तिडर्त्तीन् ।।४८।।।

ग्रर्थ — जिस प्रकार जुही गुलाब आदि पुष्पों में अत्यन्त सुंगघित कलियां उत्पन्न होती हैं उसी प्रकार नव मास पूर्ण हो जाने के पश्चात् उस सर्वश्री रानी ने पुत्ररत्न को उत्पन्न किया । जिस प्रकार शुक्ल पक्ष के चन्द्रमा को देखकर समुद्र उमड़ पड़ता है उसी प्रकार पुत्र जन्म होने पर महा प्रतापी मल्लयुद्ध में प्रचंड बलशाली राजा वैजयन्त को ग्रत्यन्त सन्तीष प्रद ग्रानन्द प्राप्त हुग्रा । पुत्ररत्न प्राप्त होने के हर्ष में देश के याचकों को इच्छा पूर्वक दान देकर उनके मन को तृप्त किया ।

भावार्थ — जुही चमेली के पुष्प तथा लक्ष्मा' के समान राजा वंजयन्त की पटरानी सर्वश्रो के ग्रेस्यन्त सुलक्षरण से सम्पन्न पुत्र रत्न पैदा हुग्रा। जिस प्रकार णुक्ल पक्ष के चन्द्रमा को देखकर समुद्र उमड़ पड़ता है उसी प्रकार महान् प्रनापी बलशाली तथा मल्लयुद्ध में परम प्रवीण उस राजा को पुत्रोत्पत्ति के हर्ष में ग्रपार ग्रानन्द प्राप्त हुग्रा। पुत्र जन्म के हर्ष में प्रसन्न होकर राजा ने सभी प्रजाजन व याचकों को बुलाकर उनके दुख को दूर किया तथा इच्छापूर्वक दान देकर उन्हें भली-भांति सन्तृष्ट किया। ४५॥

> सुन्न मेन्न सोरिंदनर्तूरियम् । विन्नैविस्मि मुळंगिन वेण्कोडि ।। एण्एा रोंड्रंसु मेंगनु माडिन । पुणिएायेन्नगर पोण्एगरायदे ।।४९।।

ग्रर्थ--- उस राजा वैजयंत के परिवार वालों ने अत्यन्त मुगन्धित द्रध्यों से युक्त सुगन्धित चूर्श तथा तैल ग्रादि लाकर उनको दिया : तत्पश्चात् राजा ने अठारह प्रकार के बाद्य बजवाये, जिसकी ध्वनि देवलोक तक चली गयी और उससे सारा नगर गूंज उठा। जहां तहां रास्ते तथा गलियों में श्वेत पताकायें बंधी हुई थीं ! इस प्रकार अध्ि व सुन्दर पुत्र जन्म के समाचार को सुनते ही सम्पूर्श देश में ग्रानन्द छा गया । और राजा वजयन्त की कीति सारे वीतशोक नगर में फैल गई । उस समय वह वीतशोक नगर ऐसा सुन्दर मालूम होता था कि मानों मह सब देवलोक ही हो । मेर मंदर पुराख

> संजयंदनेनुं पैयरानव । नंजुवायर् तं कैवळि यंदिवाय ।। मंजिलामदि पोल वळर्न्द पि । नंजिलोदियर् किन्नमिदं म्राईनान् ।।४०।।

भायार्थ-सकल सम्पत्ति, भोग सामग्री, अनुकूल स्त्री तथा शुभलक्षरण युक्त पुत्र यह सब पुष्योदय से पुण्यवान् पुरुष को ही प्राप्त होते हैं। एक कवि ने कहा भी है कि:--

वित्रानुवतिनी भार्या पुत्रा विनयतत्पराः । वैरमुक्तं च यद्राज्यं सफलं तस्य जोवनम् ।।

अर्थ-अपने मन के अनुकूल स्त्री, विनयवान पुत्र तथा कन्नु से रहित राज्य जिस भाग्यशाली पुरुष को प्राप्त हो उसी सत्पुरुष का जीवन सफल होता है ॥४०॥

> पुंजि करिंगळन् मसिक्कविष् कुळामुनः । मंजिलामवि पुयमसिः येळूक् कन्मार् ।। बजिनुष्टित्वं मलराट् किडंदुईं । राज्योकार् मनक्कळिरसां पोट्रंबने ।। ११॥

ग्रुर्श - उस संजयंत राजकुमार के सिर के केश सूर्य की किरए। के समान प्रकाशमान हो रहे थे। उनका मुखमण्डल निष्कलंक चन्द्रमा के समान चमक रहा था मौर भुजदंड हाथी की सूंड के समान ग्रत्थन्त सुन्दर प्रतीत हो रहा था। उनका हृदय भरयन्त विशास तथा सक्मी के मवन के समान ग्रस्थन्त मृदुलता तुल्य प्रतीत हो रहा था। उस बालक के दोनों जांध कदली स्तम्भ के समान गरयन्त कोमल तथा चमकीले होकर स्त्रियों के मन को प्राकषित करने वाले ये ।। ११।

> मलिधि नै कडेंदादिकय वानविर्। कनै ये तुनिगळाङ्करणे कासदि ॥

### पिनिय बीळेव सेंदामरे पोडिमा । वसियिनुक्कनि युद्ध मबनाईनान् ॥४२॥

अर्थ- उनके पैरों की हड़ी तैयार किये हुवे स्वर्श के मोले की भांति सुझोभित हो रही थी। घुटने के नीचे का भाग पिंडली वा नसों से भरी हुई वलल के समान था। उनका घरसतल रक्त कमल के समान था। इस प्रकार वह पुत्र ग्रवेक प्रकार के मलंकारों से घलंक्रत होकर मस्यन्त सोभा को प्राप्त हो रहा था।। १२।।

> इंदु बिन्नुवर्येत्ति लंघुम् दिसई । वंद तारगं पोलमडंदै पाळ्ा। मैंदन् बंदु पिरंदु जयंद नन् । रिंद बैयन मेरा वळंद नाळ् ।। ५२।।

> पुण्णिय मुबिस, ळि तुळिग मैय्दु मा । लग्णल् संजयंब नर्जुं भर नायुळि ।। विण्णरे तिषवनाळ् बेळ्वि नीमंयार । पण्णले मुळियळोर् पाचे यैय्दिनाळ् । १९४।।

प्रथं-- पूबे जन्म में संबय किये हुये पुण्योदय से भोगोपभोग सुख तथा अनुकून सामग्री भाषिक से प्रधिक प्राप्त होती है। उसी प्रकार पुण्योदय से क्याति को प्राप्त हुए अबंत कुमार ने कम से भौवनावस्था को प्राप्त किया । तत्यत्रवात् उपासकाव्ययन. तर्क. ज्याकरर,, न्यावशास्त्र, नीतिशास्त्र तथा धर्मशास्त्र आधर का भली भांति ग्रव्यवन कर लिया । इस प्रकार बह सकल शास्त्रों में पारंगत हो गया। राजकुमार के समान ही सर्वगुसों से सम्पन्न, संगीत कला में प्रवीरण लक्ष्मी, सरस्वती को तिरस्कार करने बाली मधुर वचन बोनने जाली सुन्दरी कन्या के साथ जयन्त का विवाह संस्कार मम्पन्न हो गया ।

 गयो । ग्रौर पुण्य के प्रभाव से अनेक स्थानों से उनकी सगाई के लिये लोग अपनी पुत्रियों को देने के कहलावे भेजने लगे । यौवनावस्था को प्राप्त हुये उपाघ्याय के समान अनेक शास्त्र, तर्क, व्याकरएा ग्रादि सर्वागम का ज्ञाता हो जाने पर शुभ मुहूर्त में एक सुन्दर सुयोग्य राज कन्या के साथ राजकुमार का पालिग्रहएा संस्कार हो गया ।।४४।।

> वंडु पूमलंदुं ळि मदुवैयुं बदिर् । ट्रोंडैवा यवनलम् परगुनाळवन् ।। वंडिरै वलं पुरि मरिएयैईंड्रवा । पुंडवळ् वेर्कएाळ् पुदल्वर् पेट्रनळ् ।।४४॥।

ग्रथं — जब पुष्प खिल जाता है तब भ्रमर उसमें रसास्वाद लेता हुग्रा उसमें मग्न हो जाता है। इसी प्रकार कदली फल के समान अत्यन्त सुन्दर मुख तथा रक्त वर्णावली सर्वगुएा सम्पन्न स्त्रीसुख ग्रथवा रतिसुख का ग्रनुभव करते समय लहरों से सुशोभित समुद्र के ग्रन्दर तरंगों के समान मोती को धारएा करने वाला तथा विरोधी जनों के वक्षःस्थल में भाले के समान प्रवेश करने वाले पुत्र रत्न को उस राजकन्या ने जन्म दिया।

भावायं--जिस प्रकार कमलपुष्प के मध्य में बैठा हुग्रा अमर फूल के रसास्वाद में मान हो जाता है उसी अकार कदली फल के समान ग्रत्यन्त लाल ग्रधर व चमकदार मुख बाली स्त्री के साथ भोग करने लगा। विविध भांति के शंख व मोतो को घारण कर विरोधी शन्नु के हृदय में प्रवेश होने वाले तेज अस्त्र के समान परम तेजस्वी पुत्र रत्न को उस स्त्री ने जन्म दिया।।४४।।

> मदि दलै पट्ट पोळ्दिन् मगिळंदु वै जयंद नेड्रे । निघियरे तिरंदु वीसि नीदियार् सेच्नु नालुट् ।। दुवैमलरशोंक मेन्नुं वनस्तिङै स्वयंभुनाम । तदिशय मडयक्कंडररसनुक्करवितिट्टार् । ४६।।

भयं---जिस प्रकार सकलकला सम्पन्न पूर्ण चन्द्रमा को देखकर समुद्र उमड़ने लगता है उसी प्रकार होनहार उस राजकुमार को देखकर राजा के मन में अपार हर्ष हुआ। पुत्रोत्पत्ति के हर्ष में राजा ने बड़े हर्षोल्लास के साथ बच्चे का नामकरण संस्कार किया तथा थाचकों को भिन्न २ प्रकार के वस्त्रादि का दान देकर सन्तुष्ट किया। इस प्रकार ग्रानन्द-पूर्वक कमण. समय व्यतीत होने लगा।

विविध भांति के फूलों से सुसज्जित राजा का एक उद्यान बड़ा रम्य था। उसका नाम ग्रजोक था। उस उद्यान में भगवान श्री स्वयम्भू स्वामी का समवसरएा ग्राया। भगवान का पदापरा देखकर उद्यान का वनमाली परमानन्दित हुग्रा। भगवान का समव-सरएा ग्राते हो उस उद्यान के जितने भी फल-फूल थे वे सभी हरे भरे हो गये। उस उद्यान में ग्रसमय में ही फूले-फले सामग्रियों को वनमाली बड़े हर्ष के साथ राजा के पास ले जाकर

#### मेब मंबर पूरासा

उपस्थित किया श्रीर कहने लगा कि भगवन् उद्यान में भगवान् का समवसरण श्राया हुग्रा है ग४६॥

## विळूनि दियेळिदिर् पेट्र वरियवन्पोलवेंद । नेळूतरु विशोदितन्ना लेळ्रुं दु सेंड्रिरिरेजि वाळ्ति ।। मुळ्रुदुड नवर्गट्कींदु मुनिवर्तकों सिरप्यु । केळ्र गएा वीदिरोरु पियबिन मुरस निड्रे ।। १७।।

प्रथं — जिस प्रकार किसी दरिद्र को अमूल्य निधि प्राप्त हो जाने से उसे बड़ा हर्ष होता है उसी प्रकार उस वैजयन्त राजा को अपार आनन्द प्राप्त हुआ। तत्पण्चात् सुद्ध परिणामों के साथ सिंहासन से नीचे उतरकर अपने मन में इस प्रकार का विचार किया कि जिससे सात प्रकार के संसार का नाश हो और सात प्रकार के परम स्थान की प्राप्ति हो, ऐसी सद्भावना करके सात पग आगे चलकर परोक्ष रूप से नमस्कार किया और अपने सरीर पर से बहुमूल्य वस्त्राभूषणों को उतारकर उस वनमाली को पुरस्कार रूप में दे दिया। तदनन्तर सभी लोगों को स्वयम्भू भगवान के दर्शनों के लिये चलने के लिये नगर में आनन्द भेरी बजवाई ॥ १७॥

इडिमुरसियेंबु मेन्नैइ दिर नगरन् तन्न । पडिमिसै यॉनदु पडंगळै दिट्ट वण्णम्ं ।। कोडि नगररिंगदु पूरणुमारमं पुळयु मिन्न । कडिमलर् कळब मेंदि कनत्तिडे येळ ूद दंद्र ।।१८८।।

ग्रर्थ-जिस प्रकार ग्राकाश में बादल गरजते हैं उसी प्रकार के वादा बजने लगे। उस समय की शोभा ऐसी लगती थी मानों देवेन्द्र देवलोक से ग्रमरपुरी को गलंकृत करके इस कर्मभूमि में लाकर स्थापना करदी हो ग्रथवा समुद्र में तरंगों की सुन्दर घ्वनि निकल रहो हो। उस वीतशोक नगर में रहने वाली प्रजा अनेक प्रकार के ग्रामरणों से सजघजकर नील मणि, माणक ग्रादि के हार पहनकर तथा कानों में कुण्डल सुगंधित पुष्पमाला ग्रादि घारण करके इस प्रकार सुशोभित हो रही थी कि मानों हाथ में ग्रब्ट-द्रव्य लेकर स्वयम्भू भगवान् की पूजा करने के लिये जाने को तैयार हो।

भावार्थ---जिस प्रकार ग्राकाश में बादल गरजते हैं उसी प्रकार भेरी मृदगादि विविध प्रकार के बाजे उस वीतशोक नगर में बज रहे थे । उस समय ऐसा प्रतीत होता था कि मानों देवलोक से देवता ग्रमरपुरी को ग्रांक्कत करके लाये हो ।

जिस प्रकार समुद्र में तरंगें उठती हैं उसी प्रकार मवेक घ्वजाओं से सुझोभित उस वीतशोक नगर में रहने वाले प्रजाजन भनेक प्रकार के मोती मरिएयों से सुझोभित होकर भगवानू स्वयंभू की भष्टद्रव्य से पूजा करने के लिये जाने को तैयार हो गये ॥४६॥

#### काल् पोरु कडलिर् पोंगिक् कडि नग रडेयु मेझे । मालयु' सांहुमेंदि मेइल नार् तूळम्पोगि ।।

### कालनै कॉडव वेंदन् कडि नगर् कुदगि कैमा । मेलिळिविरंजि पुक्कान् विन्नवर् किर्रंब नोलान् ।। ११।।

ग्रमं-प्रचण्ड वायु के वेग ने जिस प्रकार समुद्र तरंगें कलकलाहट करती रहती हैं उसी प्रकार उस नगर के सारे स्त्री पुरुष चंदन केशर पुरुष ग्रादि ग्रष्ट द्रव्य की सामग्री हान ने नेकर गत्यन्त ग्रानन्द से चलने लगे ग्रीर राजा वैजयन्त ग्रपनी पटरानी सहित हाथी पर सवार होकर कर्मरूपी यगराज को तप द्वारा नष्ट करके ग्रात्मरूपी साम्राज्य को प्राप्त किये हुवे मलवान स्वयम्भू को देखकर हाथी से नीचे उतरा ग्रीर भगवान के दर्शनार्थ समवसरएा में क्या । जाते समय बह ऐसा प्रतीत हो रहा था कि जैसे देवलोक से साक्षात् देवेन्द्र ही गाया हो । यह सब पूर्वभव में किये हुये पुण्य का ही प्रभाव था । पुष्यहीन पुरुष को ऐसा वभव नहीं ग्राप्त हो सकता ।। प्रश

> बानविर् कडंदु मान पीडत्त वनगि बाळ्ति । मानत्तं बत्त यैय्वि बलंकोंडुं पनिंदु पोगि ॥ मारगमेल्लाकुं मोत्तुमलर् मली किंडंगु पिझा । मानमिल्लाव बल्लिवनत्तिई मलर् के येंदि ॥६०॥

अर्थ-इन्द्र धनुष के समान घूलि नाम की शाला की देदी का उल्लंघन करके रहने वाले बलिपीठ को नमस्कार द स्तुति करके मानस्तम्भ के पास झाकर तीन प्रदक्षिएगा दी। तत्पश्चात् सुगंधित पुष्पों से भरे हुये लतावन में जाकर उसमें रहनेवाले मर्यादा रहित पुष्पों को तोड़कर झपने हाथों में लेने पर भी कुछ लोग फल व पुष्पों को भगवान की पूजा में नहीं लगाते, बल्कि मर्यादित फल-फूलों को ही लगाते हैं। इस विषय में झष्टपाहुर प्रन्य में झाणार्य कुल्द-कून्द ने कहा भी है कि:---

> यावन्ति जिनचैत्यानि विद्यन्ते भुवनत्रये । ताबन्ति सततं भक्त्या त्रि:परीत्य नयाम्यहम् ॥ कुल्ल पुकारइ वागियहि कहियो जिरगहं चंडोसि । घम्मो को वि न ग्रावियउ कंपिय घररिए पडेसि । केरगय वाडोवाईया केरगय वीरिएय फुल्ल । केरगव जिरगह चढाविया ए तिणिएा व समतुल्ल ॥

जिन मन्दिर व जिनागम में थट्कायिक जीवों का हितकारक स्वर्ग और मौक्ष को प्राप्त कराने वासा कहा है । चैत्यगृह के निर्माण के लिये जो मिट्टी खोदी जाती है वह काम मोग के द्वारा चैत्यगृह का उपकार करके पुण्यकर्म का उपार्जन करती है और उस पुण्यकर्म द्वारा परम्परा से स्वर्ग तथा मोक्ष को प्राप्त होता है । जो जल चैत्यगृह के काम में आता है वह भी मिट्टी की तरह पुण्य को प्राप्त होता है । जो ग्रांग चैत्य गृह के निमित्त जलाई जाती है वह बी उसी तरह पुण्य को प्राप्त होता है । जो बायु चैत्यगृह के निमित्त जलाई जाती करने के लिये होती है प्रथवा धूप के ग्रंगार ग्रीर नैवेद्य के पाक क लिये उत्सेंप निक्षेप को प्राप्त होती है, ऊंची नीची को जाती है वह भी उसी तरह पुण्य को प्राप्त होती है। जो पुष्प ग्रादि बनस्पति चंत्यपृह की पूजा के लिये छेदे जाते हैं वे भी काय योग के द्वारा पुण्यो-पार्जन करते हैं। ग्रतः उसका भी भला होता है। बागवान फूल से कहता है कि हे फूल ! तुम जिनेन्द्र भगवान के ऊपर कैसे चढ़ाये जाग्रोगे ? क्योंकि कोई धर्मात्मा जीव नहीं मा रहा है। तुम यहीं पर कम्पित होकर पृथ्वों पर गिर जाग्रोगे। किसी ने कहा भी है कि किसी व्यक्ति ने वाटिका लगवाई किसी ने फूल चुने ग्रौर किसी ने जिनेन्द्र भगवान के चरगों में पुष्प चढ़ाये। ये तीनों ही पुरुष एक समान हैं ग्रीर एक ही समान पुण्य को प्राप्त होते हैं। ६०।।

> गोपुरं सुरुं बुन सोले गोपुरं कोडियिन् पैवि । गोपुरं काऊं शंबोन् माळिगै कुळुवुं कुण्ड्रा ।। मापुरि येतय तूबै मरिएमुस मनलि मुद्र । नूपुरसरब मापं मुबलिय कंडंदु पुक्कान् ।।६१।।

ग्रर्थ--- उदय गिरि नामक कोट (दीवार) ग्रौर गोपुर के भीतरी भाग में भ्रमर के द्वारा मधुर रस को खीचने के समान दीखनेवाले तोप से युक्त बर्णाभूमि श्रौर गोपुरों को घ्वजा से युक्त घ्वजा भूमि को, छोड़कर ग्रामे कल्याएगकर नामक कोट श्रौर गोपुरों को उल्लघंन कर उसमें रहने वाले कल्पवृक्ष की भूमि को, इससे ग्रागे स्वर्ण द्वारा निर्मित गोपुर के समूह से युक्त युहांगण भूमि को, तथा किसी भी प्रकार की न्यूनता से रहित नगर के स्तूप श्रौर मणियों से मुहांगल होनेवाली मोती झौर स्त्रियों के पैरों में बंधे हुये नूपुर झादि मधुर शब्दों से मुक्त सातवीं भूमि को उल्लघंन कर भीतर प्रवेश किया ।। ६ १।।

> पत्तोडु पडनाराय पैंबीमन् मरिएय बद्रिर् । चित्तिरत्ति यद्र पट्टतिहनिलयत्तं येय्बि ।। मत्तमाल कळिर् शंबोन् मलैइनै बर्ल बंबार् पील् । ट्रोत्तोळिर् मलगंडूबि पल मुरै वलं बंबिट्टान् ।।६२।।

ग्रर्थ---ग्रुग्र स्वर्णं तथा श्रोष्ठ रत्नों से निर्मित प्रत्यन्त शोभायमान श्री निलय में बाकर जिस प्रकार मन्दोन्मत हाथी महा मेरु पर्वत को प्रदक्षिणा करता है उसी प्रकार राजा बैजयन्त गेन्दा के फूल को लेकर भगवानु की प्रदक्षिणा करता हुमा पुष्पवृष्टि की ।

भावार्थ--- शुद्ध स्वर्शा तथा रत्नों से निमित्त सुन्दर निक्षय को जिस प्रकार महा मद्रोग्मन्त हाथी महा मेद पर्वत की प्रदक्षिएग करता है उसी प्रकार राजा बैजयन्त ने पुष्पवृष्टि करते हुए प्रदक्षिएग की ।। ६२।।

> निरैमदि मंड मीलमा कडल् पोल नीडा। विरेषन बुरवन् काना वेळु दर विशोदि तछार् ।। शिर्र यळिपुनलिर् रोल्लं कादळ नामि शीर् साल् । बुरैबिनु किरैवन् दुम्मे ट्रुदि बगै सोडंगि नाने ।। ६३।।

अर्थ - पूर्ण चन्द्रमा को देखकर महासागर के समान अत्यन्त शीझता से स्वयम्भू भगवान् का दर्शन करते हुये उसके अन्दर उत्पन्न हुये शुद्ध परिएाामों से कर्माश्रव से बंधे हुये बांध रूपी कर्म का नाश करके आगे जाने वाले के समान अत्यन्त तीव्र भक्ति के द्वारा अपेक्षा करते हुये भगवान् की पूजा तथा समस्त मुनिजनों की भक्ति करते हुये अत्यन्त आनन्दित होकर जिनेन्द्र भगवान् की इस प्रकार स्तुति करने लगा :---

> ग्रहो ! जगत गुरुदेव, सुनियो ग्ररज हमारी । तुम हो दीनदयाल, मैं दुखिया ससारी ॥१॥ इस भव वन में वादि, काल ग्रनादि गंवायो। भ्रमत चतुर्गति माहि, सुख नहि दुःख बहु पायो ॥२॥ कर्म महारिपू जोर, एक ना कान करें जी । मन मान्या दूख देहि, काह सों नाहि डरें जी ॥३॥ कबहुँ इतर निगोद, कबहुँ नकं दिखावे । सूरनर पञ्गति मांहि, बहुविधि नाच नचावें ॥४॥ प्रभु इनके परसंग, भव भव मांहि बूरे जी । ने दुख देखे देव ! तुमसो नाहि दुरे जी ॥४॥ एक जनम की बात, कहि न सकों सून स्वामी । तुम अनन्त परजाय, जानत अन्तरयामी ॥६॥ मैं तो एक अनाथ, ये मिलि दुष्ट धनेरे। कियो बहुत बेहाल, सुनियो साहिब मेरे ॥७॥ ज्ञान महानिधि लूट, रंक निबल करि डारघो । इनहीं तुम मुक्त मांहि, हे जिन ! ब्रन्तर पारघो ॥ 💵 पाप पूण्य मिलि दोइ, पायनि बेड़ी डारी। तन कारागृह मांहि, मोहि दिये दुःख भारी गहा इनको नेक बिगार, मैं कुछ नांहि कियो जी। बिन कारन जगबंधु ! बहुविधि बैर लियो जी ॥१०॥ मब ग्रामो तुम पास, सुनि कर सुजस तिहारो । नीति निपुन महाराज, कोजे न्याय हमारो ॥११। दूष्टन देह निकार, साघुन को रख लीजे। बिनवे 'भूधरदास' हे प्रभू ! ढील न कोजे ॥१२॥

४द ]

पूमाले मोवलाय पुनैयाद तिरुमुर्ति । कामादि वेंड्रुयरं द कडवु ळेंड्रु रैमे ॥ कामादि वेंड्रुयदं कडवु ळेंड्रु रैदालु । कोमानिन् तिरुवुरुवन् कोंडु वप्पाररियरे ॥६४॥

ग्रंथ ---तत्पश्चात् पुष्पों के हार इत्यादि झलकारों से अलकृत परमौदारिक शरीर काम कोघ मद ग्रादि दोधों को जीतकर प्रकाशमान करने वाले ये ही देव हैं, ऐसा कोई दूसरा देव नहीं, ये ही भगवंत हैं, रागदि दोध को जीतकर स्वभावगुरा सहित ये ही जिनेन्द्रदेव हैं, ऐसा भक्तिभाव पूर्वक उच्चारण करते हुये बोले कि हे भगवन् ! आपके सुन्दर रूप को मनमें घारण कर संतोध के साथ जो स्मरण व ध्यान करता है वह प्राणी शोध संसार सागर से पार हो जाता है । ऐसा ध्यान व स्मरण करने वाला भव्य जीव संसार में महादुर्लभ है ।

> निराभरगाभासुरं विगतरागवेगं दयात् । निरंबरमनोहर प्रकृतिरूपनिर्दोषतः ॥ निरायुधसुनिर्भयं विगतहिंस्यहिंसाक्रमात् । निरामिषसुतृष्तिमद्विधवेदनानांक्षमात् ॥ चैंत्यभक्ति॥

श्री भगवान् का रूप अलंकार ग्रत्यन्त सुन्दर दिखाई देता है । भगवान् अपने भरीर का श्रृङ्गार बस्त्राभूषणों से क्यों नहीं करते ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जिन्होंने सम्पूर्ण रूप से राग भाव का नाश किया हैं कदाचित् मन में राग द्वेष अथाव विषय भोग की इच्छा रहे तो श्रृङ्गार झादि करने की भावना मनमें होतो है और तभी शरीर का श्रुङ्गार करते हैं तथा तभी ग्रपने पास सुन्दर २ पदार्थ रखने की इच्छा उत्पन्न होती है परन्तु भगवान् ने सम्पूर्श रूप से विषय वासना का नाश कर दिया है, इस कारएा उनके मनमें श्रङ्कार म्रादि की भावना उत्पन्न ही नहीं होती। भगवान् का शरीर राग-द्वेषादि नष्ट हो जाने के कारए ग्रत्यन्त सुन्दर दीखता है। तीन लोक के जीव भी उनके दिब्य भरीर को देखकर असन्न होते हैं । राग-द्वेषादि विकारों से सर्वथा रहित होने कारएा भगवान् निर्विकारी होते हैं, इसलिये समस्त विकारों को छिपाने के लिये उनको वस्त्रादि की झावश्यकता नहीं होती । भगवान ने सम्पूर्ण पापों का नाभ कर दिया है। मोह कर्म से उत्पन्न लज्जा ही एक भेद है. इस कारण भेद का नाश ग्रथवा मोह कर्म का नाश होने से भेंद ज्ञान उत्पन्न होता है । भगवान् सदैव निचिकारी हैं। वे अपने पास एक भी वस्त्र नहीं रखते। वे निर्भय हैं. जीव की हिंसा वगैरह नहीं करते ग्रौर न वैसा उपदेश ही देते । भगवान् परम दयालु हैं-भन्य जीवों को सदा दयामय ही उपदेश देते हैं, इसलिये उनको ग्रस्त्र-शस्त्रादि पास में रखने की गावश्यकता नहीं होती। ्भगवान् ब्राहार नहीं करते⊶ब्राहार न होने पर भी ज्ञानामृत भोजन से वे सदा तृप्त रहते हैं । ऐसी विलक्षण तृष्ति उनके समान अन्य किसी को नहीं होती । इस प्रकार भगवान् के स्मरण ब ध्यान करने वाले विरले ही मन्य जीव होते हैं ।।६४॥

> बिळक्कस, पॉळगे पोल् विरिदोळि मून्ड्र डे मेनि । यळप्परिय योळि ग्गत, ळ् लिरुप्प बेंड्र रैयुमे ।।

### मळप्परिय मोळि गगत छू ळिरुप्पबेंड्र रेंबाखुं। तुळक्कर बेन् रुपरं ्वोये तोळदेळ वा ररियरे ।।६४।।

भयं-हे भगवन् ! दोपक के प्रकाश, स्फटिक मरिंग की ज्योति युक्त मन, वचन, काथ ऐसी तीनों ज्योति सहित परमौदारिक शरीर की मुलना अन्य मनुष्य के शरीर की नुलना करने में ग्रावय है। ऐसा ग्रापके शरीर का प्रकाश है। ऐसा देखने में ग्रानेवाला परम प्रकाश ग्राप में रहता है। ऐसा कहते हुये चलन रहित विभावों को नाज कर स्वभाव गुरगों को जानकर भक्ति करने वाले जीव इस संसार में महान् दुर्लभ हैं।

भावार्थ---जैसे दीपक स्फटिक मरिए में प्रत्यन्त प्रकाशमान होकर चारों झोर उसका प्रकाश फैल जाता है उसी प्रकार ग्रापकी मन, वचन काय इन तीनों ज्योतियों से युक्त ग्रापके परमौदारिक शरीर की उपमा किसी प्रन्य के शरीर से देने में नहीं ग्राती, झ्सलिये ग्रापका भरीर भनुपम है। ग्रात्मप्रकाश इस शरीर में मौजूद है, ऐसा जानने पर भी विमाव परिएति में मग्न होनेवाला जीव विमाव को छोड़कर स्वभाव परिएति में मग्न होकर ग्रपने निज स्वरूप को जानने वाले जीव संसार में महान् दुर्लभ है।।६४।।

## ग्रमलमा यरुळ् सुरदिट्टरिवरिये तिरुमूली। विमल माय विरिव नार् गुराललमै विरिक्कुमे ।। विमल माय विरिव नाल् गुरालल मै विरिक्कुमे ।। कमल नीबुलब् मुनै कादलिप्पा ररियरे ।।६६॥

भर्य- विभाव से रहित सम्पूर्ण प्राणियों में दया रक्षने वाले आपके समान गुए किसी अन्य देव में मिलना अस्यन्त दुर्लभ है। मतः त्रिमूर्ति भगवम् ! आपका परमौदारिक अरार अठारह दोवों से रहित होने के कारण अनन्त दर्शन, अनन्त चतुष्टय तथा अनन्त वीयं वे चार चतुष्टय भ्रापके अन्दर विशाल रूप में होते हैं। इस कारण भेष्ठ अनन्त चतुष्टय को प्राप्त किये भगवान् को बानने वाले १०८ कमलों पर विहार करने वाले तया आपकी इच्छा व भक्ति करने वाले जीव बहुत दुर्सम हैं।

X0 ]

दर्शनसय है झौर समस्त मोहनीय कमों के नाश होने से स्थिर होकर झपने स्वभाव को प्राप्त हो गये हैं । इस प्रकार भगवान के बचन व गुरगों पर भक्ति व सद्धा रखने वाले जीव संसार दुर्लज हैं ।।६६।।

## येंड्रू निड्रिरं वने एसि मावव । तोंट्रिय यनत्तना युलग नावने ।। निड्र तसा बसादु नीमें पेन्नन । कुंड्रनार् करुळिनान् कुट्रमट्र कोन् ।।६७।।

भयं-इस प्रकार भक्ति सहित भगवान् के सन्मुख खड़ा होकर पूजा मक्ति तया उनके गुणों का स्मरण किया और ऐसा करने से मन में वैराग्य तथा तपश्चरण की भावना उत्पन्न हुई। राजा वैजयन्त भगवान् से इस प्रकार प्रार्थना करता है कि हे त्रिलोकीनाथ ! इस लोक में सदव रहने वाले चराचर जीव किस प्रकार के हैं तथा उनका क्या स्वरूप है ? इस प्रश्न को सुनकर स्वयम्भू तीर्थंकर ने सकल चराचर वस्तु तथा जीवाजीव पदार्थ के स्वरूप को समफाने लगे।

भावार्थ-नाम कर्म के उदय से उसे जितना छोटा-बड़ा शरीर प्राप्त होता है वह उतना ही संकोच विस्तार रूप हो जाता है। उस जीव का ग्रन्वेषए करने के लिये गति सादि बौदह मार्गए।। क्रों का निरूपए। किया गया है। इसी प्रकार चौदह गुए।स्थान भौर सत्संख्या आदि अनूयोगों के द्वारा भी वह जीव-तत्व अन्वेषए। करने के योग्य है।

भावार्थ---मार्गेएाझों, गूसस्थानों, सत्संख्या झौर मनूयोगों द्वारा जीव का स्वरूप समभा जाता है। गति, इन्द्रिय, काथ, योग, बेद, कवाय ज्ञान, संयम, दर्शन, लेक्वा, भव्यत्व, सम्यक्तव, संझित्व झौर आहारक ये चौदह मार्गेएा स्थान है। इन मार्गएा स्थानों में सत्संख्या ग्रादि विशेष रूप से जीव का अन्वेषरण करना चाहिये। ग्रीर उसका स्वरूप भानना चाहिये। सिद्धान्त शास्त्र रूपी नेत्र को धारए। करने वाले भव्य जीवों को सत्संख्या, क्षेत्र स्पर्शन काल भाव, अन्तर, अल्पबहुत्व इन आठ भनुयोगों के द्वारा जीवतत्त्व का मन्वेषएा करना चाहिये। इस प्रकार जीवतत्त्व के ये उपाय हैं। इनके सिवाय विढानों को नय ग्रौर निक्षेपों के द्वारा भी जीवतत्व की जानकारी कर लेनी चाहिये। उसका स्वरूप जानकर इढ प्रतीति करनी चाहिये। श्रोपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक, भौदायिक श्रोर पारिएगामिक ये पांच भाव जीव के निज तत्त्व कहलाते हैं। इन गुएगों का जिसके द्वारा निश्चय किया जावे वे जीव कहलाते हैं। उस जीव का उपयोग जान मौर दर्शन भेद से दो प्रकार का होता है इन दोनों प्रकार के उपयोगों में से ज्ञानोपयोग ग्राठ प्रकार का ग्रौर दर्शनोपयोग चार प्रकार जानना चाहिये। जो उपयोग साकार है अर्थात् विकल्प सहित पदार्थ को जानता है उसे दर्शनोपयोग कहते हैं और जो प्रनाकार है, विकल्प रहित पदार्थ को जानता है उसे दर्शनोपयोग कहते हैं। घट-पट मादि की व्यवस्था लिये किसी के भेदकरण करने को आवार कहते हैं। और सामान्य रूप से ग्रहएा करने को अनाकार कहते हैं। ज्ञानोपयोग वस्तू को भेदपूर्वक प्रहुए। करते हैं। इसलिबे वह साकार सविकल्प उपयोग कहमाता है मौर दर्शनोपमोग वस्तु को सामान्ध रूप से महरा करता है, इसलिये वह

झनाकार-म्रविकल्प उपयोग कहलाता है। जीव, प्राणी, जन्तु, क्षेत्रज्ञ, पुरुष, पुमान्, स्रात्मा झन्तरात्मा ग्रौर ज्ञानो ये सब जीव के पर्यायवाची शब्द हैं। चू कि यह जीव वर्तमान काल में जीवित है, भूतकाल में भी जीवित था ग्रौर अनागत काल में भी ग्रनेक जन्मों में जीवित रहेगा। इसलिये इसे जीव कहते हैं। सिद्ध भगवान् प्रपनी पूर्व पर्यायों में जीवित थे इसीलिये वे भी जोव कहलाते हैं। पांच इन्द्रिय, तीन बल म्रायु ग्रौर श्वासोच्छवास ये दश प्राण इस जीव के पास विद्यमान रहते हैं इसलिये प्राणी कहलाता है। यह बारम्बार ग्रनेक जन्म षारण करता है, इसलिये जन्तु कहलाता है। इसके स्वरूप को क्षेत्र कहते हैं ग्रौर यह उसे जानता है, इसलिये क्षेत्रज्ञ कहलाता है। पुरु भ्रथति श्रच्छे-ग्रच्छे भोगों में ज्ञान प्राप्त करने से यह पुरुष कहलाता है। ग्रपने श्रात्मा को पवित्र करने के कारण पुमान कहलाता है। यह जीव नर-नारकादि ग्राठ कर्मों के ग्रन्तवंती होने से ग्रन्तरात्मा भी कहलता है। यह जीव ज्ञान गुएा से सहित होने से जेय श्रथवा ज्ञानी कहलाता है। इस प्रकार यह जोव उपरोक्त पर्यायदाची शब्दों के समान ग्रन्य ग्रनेक शब्दों से जानने याग्य है। यह जोव उपरोक्त पर्यायदाची शब्दों के समान ग्रन्य स्त्रनेक शब्दों से जानने याग्य है। यह जोव को ग्रपेक्षा उसकी नर-नरकादि पर्याय पृथक् पृथक् है। जिस प्रकार नित्य होने पर भी पर्यायों को ग्रपेक्षा उसकी जरत्याद और विनाश होता रहता है उसी प्रकार यह जोव नित्य है, परन्तु पर्यायों को ग्रपेक्षा उसमें भी उत्पाद और विनाश होता रहता है ।

भावार्थ---द्रव्यत्व सामान्य की अपेक्षा जीव द्रव्य नित्य है और पर्यायों की अपेक्षा मनित्य है। एक साथ दोनों अपेक्षाओं से यह जीव उत्पाद व्यय और झौव्यरूप है। जो पर्याय पहले नहीं थी उसका उत्पन्न होना उत्पाद कहलाता है, किसी पर्याय का उत्पाद होकर नष्ट हो जाना व्यय कहलाता है ग्रौर दोनों पर्यायों में तद्वस्तू होकर रहना झौव्य कहलाता है। इस प्रकार यह आत्मा उत्पाद ब्यय तथा झौव्य इन तीनों लक्षणों सहित है। ऊपर कहे हुये स्वभाव से युक्त आत्मा को नहीं जानते हुये मिथ्या-दृष्टि पुरुष उसका स्वरूप मनेक प्रकार से मानते हैं और परस्पर में विवाद करते हैं। कुछ मिथ्यादृष्टि कहते हैं कि आत्मा नाम का पदार्थ ही नहीं है, कोई कहता है कि वह अनित्य है, कोई कहता है कि वह कर्ता भोक्ता नहीं है कोई कहता है कि ग्रात्मा नामक पदार्थ है तो सही, परन्तु उसका मोक्ष नहीं हैं और कोई कहता है कि मोक्ष भी होता है, परन्तु मोक्ष प्राप्ति का कुछ उपाय नहीं है। इसलिये ग्रायूष्मन्,हे बैजयन्त ! ऊपर कहे हुये इन ग्रनेक मिथ्या नयों को छोड़कर समीचीन नय के अनुसार जिसका लक्षण कहा गया है ऐसे जीव तत्व का तुम निण्चय करो । जीव की दो झवस्था मानी गयी है। एक संसारी और दूसरा मुक्त (मोक्ष) । नरक, तिर्यंच, मनूष्य ग्रीर देव इन चार भेदों से युक्त संसार रूपी भवर में परिश्रमण करना संसार कहलाता है ग्रीर समस्त कर्मों का बिल्कुल क्षय हो जाना मोक्ष कहलाता है। वह मोक्ष ग्रनन्त सुख स्वरूप हे तथा सम्यग्दर्शन, सम्यग्जान और सम्यवचारित्र रूप साधन से प्राप्त होता है। सच्चे देव, शास्त्र और समीचीन पदार्थ का बड़ीं प्रसन्नता पूर्वक श्रद्धान करना सम्यग्दशन माना गया है। यह सम्यग्दर्शन मोक्ष प्राप्ति का प्रथम साधन है। जीव, अजीव आदि पदार्थों के यथार्थ स्वरूप को प्रकाशित करने बाला तथा ग्रज्ञान रूपी अन्धकार को परम्परा से नच्ट हो जाने के बाद उत्पन्न होने वाला जो ज्ञान है वह सम्यग्ज्ञान कहलाता है। इष्ट-ग्रनिष्ठ पदार्थों में समता माव घारए। करने को सम्यक्चारित्र कहते हैं। वह सम्यक्चारित्र यथायं रूप से तुष्णा रहित मोक्ष की इच्छा करने वाले, वस्त्र रहित भौर हिंसा का सर्वथा त्याग करने बाले मुनिराज को ही होता है। सम्यग्दर्शन, सम्यग्जान और सम्यवचारित्र ये तीनों

मिलकर ही मोक्ष के कारए। कहे गये हैं। यदि इनमें से एक भी अंग की कमी हुई हो तो कार्य सिद्ध करने में समर्थ नहीं हो सकते । सम्यग्दर्शन के होने से ही ज्ञान और चारित्र फल को देने वाले होते हैं। इसी प्रकार सम्यग्दर्शन और सम्यक्र्वारित्र के रहते हुये ही सम्यग्ज्ञान मोक्ष का कारए। है। सम्यग्दशन और सम्यग्ज्ञान से रहित चारित्र कुछ भी कार्यकारी नहीं होता, किन्तु जिस प्रकार अंधे पुरुष का दौड़ना उसके पतन का कारए। होता है उसी प्रकार सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान से शून्य पुरुष का चारित्र भी उसके पतन का कारए। होता है उसी प्रकार सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान से शून्य पुरुष का चारित्र भी उसके पतन अर्थात् नरकादि गतियों में परिश्रमए। का कारए। है। इन तीनों में से कोई तो अलग-अलग एक-एक से मोक्ष मानता है और कोई दो से मोक्ष मानता है। इस प्रकार अज्ञानी लोगोंने मोक्षमार्ग के विषय में छह प्रकार के मिथ्या नयों को कल्पना को है, परन्तु उपर्यु के कथन से उन सभी का खंडन हो जाता है।

भावार्थ - कोई केवल दर्शन से, कोई केवल ज्ञान से, कोई केवल चारित्र से, कोई दर्शन और ज्ञान दो से, कोई दर्शन और चारित्र इन दो से और कोई ज्ञान तथा चारित्र इन क्षे से मोक्ष मानते हैं । इस प्रकार मोक्ष मार्ग के विषय में छह प्रकार के मिथ्या नय की कल्पना करते हैं. परन्तू उनकी यह कल्पना ठीक नहीं है, क्योंकि तीनों की एकता से ही मोझ की प्राप्ति हो सकती है । जैन धर्म में भ्राप्त, आगम तथा पदार्थ का जो स्वरूप कहा गया है उससे ग्रधिक वा कम न तो है, न था और न आगे ही होगा। इस प्रकार ग्राप्त ग्रादि तीनों के विषय में श्रदान की हटता होने से सम्यग्दर्शन में विश्वद्धता उत्पन्न होती है । जो ग्रनस्त ज्ञान ग्रादि गुरगों से सहित हो, घातिया कर्म रूपी कलंक से रहित हो, निर्मल ग्राधय का धारक हो, कृतकृत्य हो और सबका भला करने वाला हो वह माप्त कहलाता है। इसके सिवाय मन्य देव आप्ताभास कहलाते हैं । जो आप्त का कहा हुआ हो, समस्त पुरुषार्थों का वर्एन करने वाला हो और नय तथा प्रमाएगें से गंभीर हो उसे आगम कहते हैं। इसके अतिरिक्त ससत्य पुरुषों के वचन आगमाभास कहलाते हैं । जीव और अजीव के भेद से पदार्थ के दो भेट जानना चाहिये । उसमें से जिसका चेतना रूप लक्षरण ऊपर कहा जा चुका है और जो उत्पाद, ब्यय तथा झौव्य रूप तीन प्रकार के परिशामन से युक्त है वह जीव कहेनाता है। भव्य-ग्रभव्य और मुक्त इस प्रकार जीव के तोन भेद कहे गये हैं। जिसे मागामी काल में सिद्धि प्राप्त हो सके उसे भव्य कहते हैं । भव्य जीव स्वर्र्श पाषारण के समान होता है ग्रर्थात् जिस प्रकार निमित्त मिलने पर सुवर्एं पाषाएा आगे चलकर शुद्ध सुवर्एं रूप हो जाता है उसी प्रकार भव्य जीव भी निमित्त मिलने पर शुद्ध सिद्धस्वरूप हो जाता है। जो भव्य जीव से विपरीत है भर्षात् जिसे कभी सिद्धि की प्राप्ति न होसके उसे अभव्य कहते हैं। मभव्य जीव अन्ध पाषास के समान होता है अर्थात् जिस प्रकार अन्धवायाएं कभी सुबर्ग रूप नहीं हो सकता। उसी प्रकार अभिव्य जीव कभी सिद्ध स्वरूप नहीं हा सकता। अभव्य जीव को मोक्ष प्राप्त होने की सामग्री कभी प्राप्त नहीं होती। भौर जो कर्मबंधन से छूट चुके हैं, तीनों लोकों का ग्रिसर ही जिनका स्थान है, जो कर्म कालिमा से रहित हैं और जिन्हें मनन्त सुस मम्युदय प्राप्त हमा है ऐसे सिद परमेष्ठी मुक्त जीव कहलाते हैं। इस प्रकार हे बुदिरूंपी धन की धारए। करने वाले वैअयन्त ! मैंने तुम्हारे लिये संक्षेप से जीव तत्व का निरूपण किया है । मब इसी तरह मजीव तत्व का भो निश्चय कर; धर्म मधर्म माकाश मौर पुद्गल इस प्रकार मजीव तत्व का पांच भेदों द्वारा सविस्तार निरूपए किया जाता है। जो जीव भौर पुद्गलों के गमन में सहायक कारए हो उसे धर्म कहते हैं और जो उन्हीं के स्थित होने में सहकारी कारए हो उसे भघर्म कहते हैं। धर्म धौर सघर्म ये दोनों ही पदार्थ सपनी इच्छा से गमन करते भीर अहरते हुये जीव तथा पुद्गलों के गमन करने और ठहरने में सहायक होकर प्रवृत्त होते हैं स्वयं किसी को प्रेरित नहीं करते ।

जिस प्रकार जल के बिना मछली का गमन नहीं हो सकता फिर भी जल मछली को प्रेरित नहीं करता उसी प्रकार जीव और पुद्गल धर्म द्रब्य के बिना नहीं चल सकते; फिर भी धर्म द्रब्य उन्हें चलने के लिये प्रेरित नहीं करता, किन्तु जिसप्रकार जल चलते समय मछली को सहारा दिया करता है उसी प्रकार घर्म पदार्थ भी जीव और पुद्गलों को चलते समय सहारा दिया करता है। जिस प्रकार वृक्ष की छाया स्वयं ठहरने की इच्छा करनेवाले पुरुष को ठहरा देती है- उसके ठहरने में सहायता करती है, परन्तु वह स्वयं उस पुरुष को प्रेरित नही करती तथा इतना होने पर भी वह उस पुरुष के ठहरने का कारएा कहलाती है, उसी प्रकार मधर्मास्तिकाय भी उदासीन होकर जीव और पुद्गलों को स्थित कर देता है-उन्हें ठहरने में सहायता पहुं चाता है. परन्तु स्वयं ठहरने की प्रेरिशा नहीं करता। जो जीव मादि पदार्थों को ठहरने के लिये स्थान दे उस प्राकाश कहते हैं। वह साकाश स्पर्श रहित, प्रमूर्तिक, सब बाहु व्याप्त भीर किया रहित है। जिसका वर्तना लक्षण है उसे काल कहते हैं। वह वर्तना काल तथा काल से शिन्न जीव स्वादि पदार्थों के आश्रय रहती है और सब पदार्थों का जो भपने-ग्रपने गुएा तथा पर्याय रूप परिणमन होता है उसमें सहकारो कारण होती है। जिस प्रकार कुम्हार के चक के फिरने में उसके नीचे लगा हुई शिला कारण होती है उसी प्रकार काल द्रव्य भी सब पदार्थों के परिवतन में कारण होता है। ६७ ॥

> उयिरुं उयिरल्लदुं पुन्नियं पावमूट्रं । संइर् तीर् सेरिप्पु मुदिर्पुं कट्टं वीड्मुट्र ।। तुयतीर्कुं तूयनेरियुं सुरुक्कायुरंप्पन् । मयद्वीरं व काक्ष युडयो इदुक्केन् मदित्ते ।।६८।।

जीव पदार्थ, ग्रजीव पदार्थ, पुण्य तथा पाप पदार्थ, ग्राश्रव पदार्थ, दोषों को रोकने वाला संवर पदार्थ, निर्जरा पदार्थ, तथा मोक्ष पदार्थ इनका ग्रनादि काल से संसार में रहने बाले जीव के दुःख को नाश करके मोक्ष के दाता ऐसे अत्यन्त निर्मल रत्नत्रय मार्ग का बंखेप में वर्गन करूंगा।

भावार्श-हे राजन् ! मूर्छा रहित सम्यग्दर्शन को प्राप्त हुये तुम सावधानी पूर्वक मुनों । जीव अजीव पुण्य तथा पाप पदार्थों को तथा आत्मा में सर्वदा कर्म को लानेवाले माश्रव पदार्थ है । पाप और पुण्य को रोकनेवाला सवर पदार्थ है । कर्म की निर्जरा करने बाला निर्जरा पदार्थ है । आत्मा के साथ कर्मबंध को करनेवाले बंध पदार्थ हैं । आत्मा को मंसार से मुक्त कर सम्पूर्ण कर्मों को नाश करनेवाले ये मोक्ष पदार्थ हैं । इस प्रकार अनादि काल से मात्मा को संमार का कारण होनेवाले मोक्ष देनेवाले रत्नतय मार्ग का संक्षेप में निरूपण करेंगे । इसको हे राजन्! ध्यान पूर्वक मुनो ।

## म्नरिवु काक्षिय बायेवु मूंड्रुमं । पोरियोड्ट् करएात्ताइर् पायुविन् ।। नेरियिन् वाळुं पोरुळदु जोवना । मरियिन् बोटदुमाट्रदु मागुमें ।।६६।।

> तिक्काले चदुपाएगा इन्द्रिय बलमा उम्रारएपाएगे य । ववहारा सो जोवो एिण्छ्यरएयदो दुचेदएगा जस्स । ।

अर्थ-तीन काल में इन्द्रिय, बल, ग्रायु, श्वास, निःश्वास इन चारों प्राणों को जो धारण करता है वह व्यवहार नय से जीव है ग्रौर निश्चय नय से जिसके चेतना है वही जीव है ! ! ६६ । !

> वीटि निड्रुटु वेब्विने येन्मइन् । केटिलेन्गुएा मेय्दियोर् केडिला ।। माक्षि यालुलगं तोळ माट्रर । म्रोट्टि वैयुत्त शंबोन् नोत्तोळिरुमें ।।७०।।

प्रयं — मोक्ष की प्राप्ति करने वाले सम्यग्दृष्टि जीव ग्रारमा को दुःख उत्पन्न करने वाले ज्ञानावरणादि आठ कर्मों को नाश करने से अनन्त ज्ञानादि आठ गुणों को प्राप्त कर इसी काल में नाश न होने वाले व दुःख को न देने वाले मोक्ष पद को प्राप्त होते हैं। इस कारण हे राजन् ! तुफ को यदि संसार के दुःखों का नाभ करना है तो सम्पूर्ण परिग्रहों को छोड़कर जिनदीक्षा घारण करो। क्योंकि जिनदीक्षा धारण किये बिना अनन्त ज्ञान, अनन्त शक्ति व अनन्त सुख ग्रादि देनेवाले मोक्ष की प्राप्ति नहीं हो सकती । आठों कर्मों से रहित ग्रुद्ध स्वर्ण के समान कलंक रहित यह जीव सदैव प्रकाशमान होता है । ७० ।।

# माट्रि निड्रहु वैयग मूंड्रिनु । माट्रबुं परियट्ट मोरेंदिनार् ।। रोट्रं बीद ट्रोडेंदिडे इल्विने । काट्रि नार् गति नांगीर् सुळलु मे ॥७१॥

अर्थ-मोक्ष की इच्छा करनेवाले जीव सम्यग्द्राध्ट होते हैं। झात्मा को दुःख देने वाले ज्ञानावरणादि झाठ कर्मों को नाश करने से झनन्त ज्ञानादि को प्राप्त कर झविनाशी व दुःख न देनेवाली कीर्ति से सिद्धगति को प्राप्त हुये सिद्धजीव को इस लोक में रहनेवाले भव्य जीव नमस्कार करके कलक रहित तीन लोक में प्रकाशमान होता है।

भावार्थ-मोक्ष की इच्छा करनेवाले सम्यग्हण्टि जीव आत्मा को दुःख देनेवाले ज्ञानावरणीय, दशनावरणीय, मोहनीय,वेदनीय,ग्रतराय,गोत्र,ग्रायू नाम इन ग्राठ कर्मों के नाश करनेसे ग्रनन्त ज्ञानयुक्त क्षायिक सम्यवत्व, समस्त लोकालोक विषयों को जाननेवाला क्षायिक ज्ञान, समस्त लोक को जाननेवाला क्षायिक दर्शन, ग्रनन्त पदार्थों का जाननेवाला ज्ञानमय भेदाभावरूप क्षायिक वीर्य शक्ति, केवल ज्ञान को जाननेवाला क्षायिक सूक्ष्मत्व एक दीपक में ग्रनेक दीप प्रकाशमान होनेवाले के समान एक शुद्ध परमेष्ठी रहने के क्षेत्र में शंका कांक्षादि दोष रहित अनम्त शद्धात्मा को अवकाश दान देने के सामर्थ्य युवत क्षायिक अवगाहन, लोक के पिड समान गुरुत्व, रूई के समान अगरुलघूत्व अर्थात् क्षायिक अगुरुलघूत्व अनम्त सुल क्षायिक अव्यावाध और अनन्त गुएएरूप क्षायिक अव्यायाध ऐसे आठों गुएगों से युक्त सिद्ध भगवानु होते हैं। ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, ग्रायू, नाम, वेदनीय, गोत्र ग्रंतराय रूपी मल से कर्मों से रहित होने से यथाकम क्षायिक ज्ञान, दर्शन, ग्रव्याब। ध, सम्यक्तव मवगाहन, सूक्ष्मत्व, ग्रगुरुलघूटव ग्रौर वीर्य ऐसे विशेष गुर्सों से यूक्त रहते हैं। ये गुरा कभी भी नाश नहीं होते और वे सिद्ध भगवानु दूख से रहित तान लोक के पात्र होते रहते हैं। भव्य जीव ऐसे गुगों की ग्राराधना तथा नमस्कार करने से कर्मकलंक से रहित होकर जैसे १६ (सोलह) ताव देने से स्वर्गा शुद्ध होता है उसी प्रकार शुद्ध कर्मकलंक से रहित सिद्ध भगवान सिद्धावस्था को प्राप्त होते हैं।

प्रश्न-सिद्ध भगवान का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-चौदहवें गुएास्थान के ग्रत समय में प्ररोर ग्रंगोपांग के नाम होने में ग्रंतिम के गरोर से वे सिद्ध भगवान् छोटे गरीरवाले होते हैं। मनुष्य के हाथ में रहनेवाले वस्त्र कुम्हार के हाथ में रहनेवाले मकोरे मटके ग्रादि का जैसे संकोच-विस्तार होता है और छोड़ते ही जिस ग्राकार में वह पहले था उसी ग्राकार में झा जाता है उसी प्रकार ग्रात्मा सम्पूर्ए कमों के नाम होने से वह ग्रपने स्वरूप में रहता है।। ७१ ।।

> मारगुडंबु मिडागति नान् गेंदु । मोन मिल् विलंगिलु मोर् नान्गैदुं ॥ वारिगन् बंदु विलंगु मसिबना । मोन मिल्लव येविडु नारगन् ॥७२॥

भर्म-पीछे कहे हुये मुक्त जीव से विपरीत जीव मघोलोक, मध्य लोक तथा पाताल लोक ग्रीर द्रव्य क्षेत्र काल भाव इन क्षेत्रों में हमेशा जन्म-मरण प्राप्त करते रहते हैं। कर्म रूपी वायु के वेग से चारों गतियों में सर्वदा अमगा करते रहते हैं।

भावार्थ---ग्राचार्य ने इस श्लोक में पंचपरिवर्तन स्वरूप का वर्शन किया है।

प्रश्न-परिवर्तन किसे कहते हैं ?

28 ]

उत्तर-संसरएां संसारः ग्रथति द्रव्य क्षेत्र काल भौर भाग इनको संसार कहते हैं। ये चार प्रकार के होते हैं।

१-द्रब्य परिवर्तन - इसका पुद्गल परिवर्तन नाम है। इसके भी २ भेद हैं। पहले का नाम नव कम परिवर्तन है। यह नौ कर्म परिवर्तन ग्रौदारिक वैक्रियिक, आहारक इन तीन शरीर से सम्बन्धित छह पर्याप्ति होने से योग्य पुद्गल वर्गे एए ऐसे २ इनके नौ नाम हैं। कर्म परिवर्तन - ज्ञानावर सादि ग्राठ कर्मों के रूप होने से पुद्गल वर्ग एए ग्रों को कर्म-वर्ग एए कहते हैं। एक जीव एक समय में ग्राठ प्रकार के कर्म होने से योग्य कमवर्ग एए को पहएा किया हुग्रा श्रन्योन्य समय ग्रादिक ग्रवली मात्र ग्रावाधा काल बीतने के बाद उसका नाश होने से अरेगी चढ़ता है। उसके बाद मोह कर्म परिवर्तन में कमबद्ध होकर पूर्वा क कथनानुसार ग्रग्रहीत मिश्र ग्रीर ग्रहीत मिश्र के समय को श्रनन्तानन्त बार ग्रहण कर खोड़ता है। इसी प्रकार ग्रहण करते २ वह जीव प्रथम समय में ग्रहण किये हुये कर्मवर्ग एए के ग्रनुसार समय के पश्चात् कर्मत्व भाव परिएाामों को प्राप्त होता है। उसके बीच में सम्पूर्ण कार्य को एक कर्मवर्तन का काल समअना चाहिये।

२-क्षेत्र परिवर्तन कोई जीव एक समय में जघन्य ग्रवगाहन से युक्त सूक्ष्म लब्धिपर्याप्तक निगोदी जीव के श्वरीर को घारए। कर उससे ग्रन्योन्य एक २ प्रदेश वृद्धि प्राप्त हुये प्रवगाहन को धारए। करता है, इसी प्रकार एक २ प्रदेश बढ़ते २ महामच्छ के उत्कृष्ट ग्रवगाहन के बाहर गरीर को धारए। करने में जितना समय लगता है उस काल को क्षेत्र परिवर्तन काल कहते हैं।

**३-काल परिवर्तन** एक जीव उत्सपिशी काल के प्रयम समय में जन्म धारश करके प्रन्योन्य जन्म-मरशा को प्राप्त कर संसार में परिभ्रमश करनेवाला होकर पुनः वह जीव उत्सपिशी काल में दूसरे समय में उत्पन्न होता है। इसी प्रकार तीसरे समय में क्रमसे जन्म-मरशा को बार २ प्राप्त होते हुये उत्सपिशी काल तथा ध्रवसविशी काल के दश कोडा-कोड़ी सागर क्रर्थात् बीस कोड़ा-कोड़ी सागर समय को कम से जन्म-मरशा को बार २ पूर्श करता है। ऐसा करने से जितना समय होता है उस समय को काल परिवर्तन कहते हैं।

४-भावपरिवर्तन यहां का जीव प्रथम नरक की दश हजार वर्ष की ग्रायु प्राप्त कर वहां की मायु को पूर्ण कर वहां से चयकर संसार में ग्राता है मौर पुनः २ अमरण कर किसी एक काल में उतना ही ग्रायुष्य को धारण करता है। इसी प्रकार दश हजार वर्ष का जितना समय है उतना समय तक एक हजार वर्ष की ग्रायु प्राप्त करके कम से एक २ समय ग्रधिक मायु प्राप्त कर नर्क ग्रायु की उल्कृष्ट स्थिति बाईस सागर काल को पूर्ण करता है। इसी प्रकार देव ग्रायु की जवन्य स्थिति दश हजार वर्ष की श्रायु से लेकर उल्कृष्ट स्थिति ३१ सागर की होती है। मनुष्य व तियँच ग्रायु की बस्तु स्थिति जघन्य ग्रन्तर्मु हूतं से उल्कृष्ट स्थिति कर्मपल्य से कम २ से एक २ समय वृद्धि होकर पूर्ण करता है। इस तरह चार प्रकार ग्रायुष को पूर्ण करने में जितना समय लगता है वह सब भाव परिवर्तन है। देव मायुष में ३१ सागर से ग्रधिक ग्रायु को प्राप्त हुगा जीव निमम से सम्यक्त्व को प्राप्त करने बाला होकर मोक्षमार्गी होता है । उनकी प्रायु ३१ सागर की ही है, इससे अधिक नहीं ।

१-क्षेत्र परिवर्तन-योग स्थान, अनुभाग-ग्रध्यवसाय, सासादन कथाय, भध्य-वस्थान स्थिति स्थान ये चार स्थान के परिवर्तन कम पूर्वक पूर्ण होना भाव परिवर्तन काल है। इनके विशेष स्वरूप को गोम्मटसार से समफ लेना चाहिये। द्रव्य परिवर्तन का काल मनन्त है। उससे भधिक काल क्षेत्र परिवर्तन है, उससे भ्रधिक ग्रनन्तकाल परिवर्तन, और उससे मधिक ग्रनन्त गुराा परिवर्तन है। इस प्रकार परिवर्तन के काल समूह को एक परिवर्तन काल कहते हैं। ) अ ।।

> नालरिईरु नांगुं,नरगरुं देवर् तामुं । मालुरु भोग भूमि मक्कळुं विलगु मागार् ॥ मेलुर् वानवादि देवर् गळ् विसंगिन् वारार् । शाल वोशानन् मेलाई रंवर् सेन्नि यावार् ॥७३॥

अर्थ---मनुष्य पर्याय को घारण किया हुआ जीव अपने झरीर को छोड़कर अपने २ परिएाम के अनुसार चारों गतियों को प्राप्त करता है। न्यूनाधिक परिएामों के चनुसार पंचेन्द्रिय पर्याय तथा तिर्यच गति को प्राप्त हुये जीव अपने २ परिएामानुसार पूर्वोक्त कथन के समान प्रनेक गतियों में जन्म लेते हैं। देव गति में जन्म घारएा किया हुआ जीव देव पर्याय को छोड़कर मनुष्य व तिर्यंच गति को प्राप्त होता है। पीछे कहे मनुसार नारकी जीक मनुष्य व तिर्यंच गति में जन्म लेता है।

> नीर् मर निलंगळावर निंडू नाल्वगैयवेवर् । नीमर निलंगळ् सेझ्रं विलंगोडु मक्क डन्मिर् ।। शीमेंइल् विलंगु मक्कळ्ती योडु वळियुमावर् । नीमंयिन् निरिपिर् काट्रि निड्रंनविलंगि ट्रोंड्र्म् ।।७४॥

झर्य---एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय जीव झौर नर्क यति के जीव तथा देवगति के जीवों में से राग रहित भोग भूमि में मनुष्य झौर तियँच गति के जीव उत्पन्न महीं होते ।

प्रबन-भोग भूमि में उत्पन्न होनेवाले जीव कौन से हैं ?

उत्तर-कर्मभूमि तथा तियँच गति के जीव जो उत्तम मध्यम भौर अधन्य पात्र

है उनके द्वारा उत्तम मध्यम व जघन्य पात्र को दान देने व चनुमोदना करने से जो पुष्य संपादन होता है उसके कारण से उत्तम, मध्यम व जघन्य भोगभूमि में जन्म लेते हैं। आणत, प्राणत, प्रारण ग्रौर ग्रच्युत ऐसे चार प्रकार के श्रेष्ठ देव तथा ग्रहमिन्द्र देव तिर्यंच गति में जन्म नहीं लेते । मनुष्य गति में हो जन्म लेते हैं। ग्रेष सौधर्म-ईणान कल्प के रहने वाले सनस्कुमार ग्रादि सहस्रार; कल्प के ऊपर रहनेवाले देव वहां से सैनी जीव ग्राकर उत्तन होते होते हैं, ग्रसैनी नहीं।

भावार्थ-एकेन्द्रिय, दो इन्द्रिय, ते इन्द्रिय, चार इन्द्रिय जीव नर्क व देव गति के जीव राग रहित भोगभूमि में जन्म नहीं लेते । कर्म भूमि में उत्पन्न हुये मनुष्य व तिर्यच जीव उत्तम मध्यम और जघन्य पात्रों को दान देने से पुष्य संचय करके उत्तम, मध्यम और जघन्य भोगभूमि में जन्म लेते हैं । भारात प्रारात झाररण व अच्युत ये चार प्रकार के करूर-वासी देव और झहमिन्द्र देव ऐसे पांच प्रकार के देव तिर्यंच गति में जन्म नहीं लेते, वल्कि मनुष्य गति में ही जन्म लेते हैं । शेष सौधर्म ईशान कल्प में रहनेवाले सनत्कुमार झादि सहस्रार कल्प के ऊपर रहने वाले जीव बहां से आकर संनी जीव उत्पन्न होंने, मसैनी नहीं । 11 अभ ।।

## ग्रहगरण दुहवनिद्धा रगमिति रतुट्रोंड्रा । रहमइर् सासरांद मडेवरा जीवरंद्रि ।। पिरमर्ग येदंमाग परिभ्राजगरुं शेल्वर् । महवूबर् ज्योति ढांतम् मट्र तापदर्कडामे ।।७४॥

अर्थ-तपस्वी दिगम्बर साधु ग्रहमिन्द्र नामक नर्वे ग्रैवेयिक तथा पंचानुत्तर में जन्म नहीं लेते । जो साधु ग्रच्छे चारित्रवान हैं पर वस्त्र धारए करने के कारए। सहस्रार कल्प तक जाते हैं, उससे ग्रागे नहीं । परिवाजक सन्यासी ब्रह्म कल्प तक जाते हैं, इससे ग्रागे नहीं जाते । पंचाग्ति तपनेवाले साधु ज्योतिष कल्प तक जाते हैं ।

भावार्थ---जिनेन्द्र भगवान् के रूप को धारए। किये हुये सपस्वी मुनि जिनलिंग घारए। करनेवाले साधु ग्रहमिन्द्र नाम के नवें ग्रैवेयिक तक पंचानुत्तर में जन्म नहीं लेते। बस्त्रधारी साधु तपश्वरए। करने पर भी सहस्रार कल्प तक ही जाते हैं। परिव्राजक साधु ब्रह्मकल्प से वागे नहीं जाते। पंचाग्ति तपनेवाले साधु ज्योतिषकल्प तक ही जाते हैं।। ७४ म

# नरकाक्षि युडैविलंगुम् मानिडरुँ वदन् सेरिदु । कर्पादि मुदलाग कपाँद मुरच्घल्वर् ।। नर्पाल वदं शरिद नरर् विलंगु भवनादि । कपौतम् शासरांतम् कान्वर् मुरै युळिये ।।७६।।

ग्रेब--सम्यग्दर्शन धारण करनेवाले तिर्यंच प्राणी पांच प्रणुवत को चारण करने वाले सौधर्म ग्रादि ग्रच्युत कल्प तक जाते हैं। निरंतिचार पंचार्यवत को धारण करनेवाले साधु भवनवासी कल्प तक जाते हैं। तिर्यंच गति के जोव भवन लोक मादि में सहस्र।र कल्प तक कम से स्वपरिएाामों के मनुसार उत्तम गति में जाते हैं।

भावार्थ --सम्यग्दर्शन घारएा किया हुम्रा मनुष्य तथा तिर्यंच व्रत धारएा करके सौधर्म मादि ग्रच्युत स्वर्ग तक जाते हैं। ग्रौर निरतिचार मणुव्रतों को धारएा करके मनुष्य भवनवासी कल्प तक जाते हैं ग्रौर तिर्यंच जोव भवनवासी सहस्रार कल्प तक मपने परिएा-मों के ग्रनुसार जाते हैं।। ७५।।

## भोगनिल बिलंगु नरर् पोरुं दिय नरकाक्षियरेल् । नागमोदलाम् सोदनीशान् नन्निड्वर् ॥ मोग मिच्छार् भवनर् व्यतरर् ज्योलिडरावा । रागु भवरएति शानुत्तरत्तं य मरसेळिवांर् ॥७७॥

ग्रथं-भोग भूमि में रहनेवाले तियेंच व मनुष्य सम्यग्हब्टि जोव पहले सौधर्म स्वर्ग में जाते हैं। तीव मोहनीय कर्म से युक्त मिथ्याद्दब्टि जीव भवनवासी व्यन्तर ज्योतिषी देवों में जाते हैं। क्षायिक सम्यग्टब्टि महामुनि तपश्चरण के प्रभाव से नवानुदिश व पंचा-नूत्तर में उत्पन्न होते हैं।। ७७ ।।

> मोनानुं पेच्एा नार्कालुं कालिलयुं। बान् मेल वरुव तवळ्व कुरिलवु ॥ मेन् मेल बेळ् नरगिन् कीळ् रोल्ला मेर्चेझु । मेनांगु वीडु तव विरदं विलंगा मुरये ॥७८॥

ग्रथं--स्वयम्भू रमण समुद्र में रहनेवाले महामच्छ, मनुष्याकार रहनेवाले जीव, सर्प इत्यादि ग्रौर ग्राकाश में संसर्ग करने वाले पक्षी ग्रादि भूमि गोचरी, मन सहित गिर-गिट वगैरह जीव सातवें नक तक जाते हैं। स्त्री छठवें नक तक जाती है, इससे ग्रागे नहीं। चतुष्पाद जीव पांचवें नरक तक जाते हैं। स्त्री छठवें नक तक जाती है, इससे ग्रागे नहीं। चतुष्पाद जीव पांचवें नरक तक जाते हैं। स्त्री छठवें नक तक जाती है, इससे ग्रागे नहीं। चतुष्पाद जीव पांचवें नरक तक जाते हैं। स्त्री छठवें नक तक जाती है। इस प्रकी ग्रादि बीव तीसरे नक तक जाते हैं। कछुवा ग्रादि जीव दूसरे नक तक जाते हैं। इस प्रकार ऊपर कहे ग्रनुसार जीव ग्रपने २ परिणामों के श्रनुसार नकों में जाते हैं। पहले नर्क से चौथे नर्क तक के जीव इस मनुष्य लोक में ग्राकर मनुष्य पर्याय प्राप्त कर जिन दीक्षा लेकर दुर्द्ध र तपश्चरण के द्वारा कर्म क्षय करके मोक्ष जाते हैं। क्षायिक सम्यग्हष्टि पांचवें नक से ग्राये हुये जीव तपश्चरण के द्वारा मोक्ष नहीं जा सकते। छठे- नर्क से ग्राया हुग्रा जीव तिर्यंच मति में उत्पन्न होता है।। ७८ ॥

> इंबिय मुंडिना लुलगुमेंगुमा । येदिना नाळिगे एयत्त्र वाळ्रू मे ।।

Jain Education International

#### एंविनोडिरंडरे दीप माळिमून् । ड्रिंदिय नांगु मूंड्रिरंडि नेल्लये ॥७१॥

भर्थ---एकेन्द्रिय जीव ३४३ घनराजू प्रमास लोक में भरे हुये हैं। पंचेन्द्रिय जीवों से त्रस नाडी भरी है। आधा स्वयंभूरमसदीप, ग्रढाई द्वीप, महालवसोदषि, कालोदषि ग्रौर स्वयंभूरमस समुद्र ऐसे तीनों समुद्रों में दो इन्द्रिय ग्रादि जीव जन्म लेते हैं।

भावार्थ-एकेन्द्रिय जीव से पंचेस्द्रिय जीव तक ३४३ धन राजू प्रमाश लोक में भरे हुवे हैं। पंचेन्द्रिय जीव त्रसनाडी में भरे हैं। ग्राघा स्वयम्भूरमशाद्वीप,ग्रढाई द्वीप,लवस समुद्र कालोदघि समुद्र, स्वयम्भूरमस समुद्र इन तीनों समुद्रों में एकेन्द्रिय, दो इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय, चौइन्द्रिय तथा पंचेन्द्रिय जीव उत्पन्न होते हैं।।७६।।

> इरंडरे तीविनुत् मस्पिव नान् ककंड । तिरंड तू टिळुवरत्तना ट्रिस्वरत्तना ।। मुरंकड कुलगळोर् मूंड्रिट्रोंडिनार् । ट्रिरंड तीविनै येडा सिद्धि यैड्मे ।। ८०।।

ग्रथं —ढाई द्वीप के जम्बू द्वीप, धातकीखण्डद्वीप, पुष्करार्ड द्वीप में मनुष्य उत्पन्न होते हैं ग्रौर उसमें भिन्न २ एक सौ सत्तर ग्रार्थखण्डों में श्री जैन धर्म को प्राप्त करने वाले जीव उत्पन्न होते हैं। ये जीव पाप को नाश करने वाले ब्राह्मरा, क्षत्रिय, वैश्य इन तीन वर्गों में तथा उत्तम कुल में जन्म लेकर मनादि काल से ग्रात्मा के साथ लगे हुये शत्रुग्नों को जीतकर मोक्षपद प्राप्त कर लेते हैं।

भावार्थ -- जम्बू, घातकी, पुष्कराई ऐसे ढाई द्वीप के मनुष्य और उसके अन्तगंत रहने वाले १७० आर्य खण्डों में श्री जैन धर्म को प्राप्त करने वाले जीव उत्पन्न होते हैं। वे जीव पाप को नाम करने के निमित्त ब्राह्मएा, क्षत्रिय, वैश्य इन तीनों वर्णों में जन्म लेकर मन दि काल से सम्बद्ध कर्म मन्नुओं को नाम करके दुई र तपश्चरए करके मुनिदीक्षा धारए कर मोक्ष को चले जाते हैं।। द0।।

> कुडंगइल् बिळक्केन कोंडकोंडवन् । नुडंपिन दळव मामुलगमेंगु मा ॥ मोडुंगुळि पुरै तरंगि क्लै योंगिय । विडंकोलिर् पिळत्तलु मिड्मूतियाल् ॥दृशा

भ्रर्थ--जीव अपूर्तिक स्वभाव वाले हैं। जिस प्रकार एक दीपक को दोनों हाथों की म्रंजुली में रखकर यदि बंद किया जावे तो वह प्रकाश मंद २ प्रतीत होता है उसी प्रकार अनादि काल से रहने वाले शरीर में भात्मा शरीर रूपी मावरए। को प्राप्त हुमा है। नाम-कर्म द्वारा जितना शरीर का परिमाए। होता है उतना ही मात्मा खोटे--बड़े मरीर प्रमास धारस किये हुये है। केवली समुद्धात के चार भेद हैं। दण्ड, कपाट, प्रतर, लोकपूर्स। लोकपूर्स समुद्धात के समय इस म्रकेले जीव में तीन लोक को व्याप्त करने की शक्ति है। यह जोव भत्यन्त सूक्ष्म तथा मोटे रूप को धारस करता है, परन्तु मात्मा शरीर के निमित्त कारण छोटा-बड़ा कहलाता है। यदि निक्चय नय की हष्टि से देखा जाय तो मात्मा न छोटा है घोर न बडा है; लोक प्रमास है। यह मात्मा शरीर का निमित्त पाकर छोटा-बड़ा शरीर धारसा करता है। मात्मा छोटा-बड़ा नहीं है। इसका प्रधिक विवेचन पदार्थसार ग्रन्थ से समफ लेना चाहिये।।=१।।

> पोरिगळार् पुलत्तोळ भोगं तुइप्पुळि । इरुगिय यिनैगळु किरैव नाय पिन् ।। थिरिबोरु पिरप्पिनौबिनै पयसिनु । किरै बना मिढु उद्दरिय के बच्छा मे ।।=२।।

मर्थ---जीव पदार्थ इन्द्रिय विषय के भोगों को भोगता है। राग-द्वेष मोह से झनु-भव के समय में उस राग परिएाति के द्वारा झाकर माश्रय करने वाले कर्मों का कर्त्ता होकर भाप ही उन कर्मों के बंध का कारएा होकर भागे चलकर उस कर्म के फल का झनुभव करने बाला होता है।

भावार्थ---जीव इन्द्रिय विधयक भोगों को राग द्वेध मोह से मनुभव के समय में उस राग परिशति के द्वारा माकर माश्रय करने वाले कर्मों का कर्त्ता होकर माप ही उन कर्मों के बंध का काररण होकर मागे चलकर उस कर्म के फल का म्रनुभव करने वाला होता है। इस प्रकार जीव मौर पुद्गल का सम्बन्ध समफना चाहिये।

ब्रव्य संग्रह में कहा है:---

पुग्गलकम्मादीर्गा, कत्ता ववहारदो दु सिचयदो । चेदरगकम्मासादा, सुद्धराया सुद्धभावार्सा ॥ बवहारासुहदुक्खं, पुग्गलकम्मप्फलं पभुंजेदि । ग्रादा सिच्यरगयदो, चेदरगभावं खु ग्रादस्स ॥

जीव व्यहार नय से पुद्गल कर्म झादि का कर्त्ता है। झगुढ़ निश्चय नय से चेतन रागादि भाव कर्मों का कर्त्ता है। गुढ़ निश्चय नय से शुढ़ भावों का कर्त्ता है। इसी तरह जीव व्यवहार नय से पुद्गल कर्मों का फल सुख दुःखों को भोगता है। निश्चय नय से झाल्मा अपने जुढ़ भावों को मोगता है॥ ६२॥

## नाट्र मुं सुवयु मूरुं वन्नमुं तन्मैदागि । पोट्रोल् पूरित्तल् बार लुडयवा पुर्गसंदान् ।।

Jain Education International

# माट्रिडे उईरे पट्रि विने मोवलागि तुंब । माट्रवुं शैदु गंब मनुबुमा निर्पवामे ॥ = ३॥

अर्थ —पुद्गल, स्पर्श, रस, गंध, वर्णा इनसे युक्त होते हुये पूरएा और गलन सहित होने के कारण व्यवहार नय से संसार में वर्तनावाले संसारी जीवों में संबद्ध होकर ज्ञानावरणीय भादि ग्राठ कर्मों के कारण सुख दुःख को उत्पन्न कर कर्मस्कंघ को उत्पन्न करनेवाले होते हैं– कर्म स्कंध रूप होने के कारण होते हैं।

भावार्थ-स्पर्श, रस, गंध, वर्र्शा ग्रादि से युक्त यह पुद्गल राग द्वेष मोह के झाश्रव से ज्ञानावरणीय दर्शनावरणीय, वेदनीय, ग्रन्तराय, मोहनीय, नाम, गौत्र झौर झायु ऐसे आठ कर्म रूप परिएात होता। उनके निमित्त से झनेक दु:खों को सहते हुये जीव संसार में परिभ्रमएा करता है। सारांश यह है कि यह झात्मा शुभाशुभ भावों से उत्पन्न होने बाले श्राठ कर्मों को बांधकर संसार में परिभ्रमएा करता है।।घ२।।

> मुन्मयु नुम्मयु नज्ज नुन्मयु । नुन्मइर् परुमैयुं परुमै नुन्मयुं ॥ मेन्नरुं परुमै यु मिरु परुमै युं । कण्एारु मनुविना रागुं गंध मे ॥८४॥

> करुमत्तिन् कीळन करुम नोगमस् । पेरिय वा नोगमस् पोरिकोळाबन ।। भ्रोरु पीरि पुलत्तन पलपुलत्तन । करुविय वरुवगै कंद मागुमे ।। ५४।।

अर्थ---छह प्रकार के स्कंधों का स्वरूप इस प्रकार है--जो छूट जाने पर फिर न मिलें उन्हें स्पूल---स्पूल स्कंध कहते हैं। जैसे पृथ्वी पत्थर प्रादि। जो दूट कर फिर मिल जाय उन्हें स्पूल स्कंध कहते हैं। जैसे दूध जल मादि। जो देखने में प्रावें, पकड़ने में न ग्रावें उन्हें स्यूल---सूक्ष्म स्कंध कहते हैं। जैसे तम, छाया, घूप ग्रादि। यह नेत्रेन्द्रिय के विषय होते हैं। रस गंध स्पर्श सब्द रूप चार इन्द्रियों के विषयों को सूक्ष्म--स्यूल स्कंध कहते हैं। जैसे गंध रस स्पर्श तथा शब्द परिएति स्कंध। कम वर्गएाश्रों को सूक्ष्म--सूक्ष्म स्कंध कहते हैं। इस प्रकार मे छह प्रकार के स्कंध सर्व लोक में भरे हुवे हैं।।=४॥

# ऊरि रंडागि नादूम् वश्णमुं सुवैयुमंड्राय् । गिरि रंडाक्न' लागा नुम्मैसा येळवैक्कड्वाम् ॥

#### पेरुदन् बळिय दागि पिरंगिं मु वलग मुट्रू । मारु कंदगट्कादि त्यागिय दनुवदामे ।। द्दा।

भ्रर्थ-स्निग्ध परमारणु ग्रौर रूक्ष परमारणु ऐसे दो प्रकार हैं। स्निग्भ परमारणु को स्निग्ध स्पर्श ग्रीर रूक्ष परमारणु को रूक्ष स्पर्श कहते हैं। उष्पा स्पर्श ग्रीर रूक्ष स्पर्श ये दो प्रकार हैं। सुगंध दुर्गध में, पंचवरणों में और पंच रसों में इन अरणुग्रों को भिन्न २ जानने की शक्ति केवल ग्रर्हत भगवान् में ही है, ग्रन्य में नहीं। इस प्रकार इस जगत में छह प्रकार के स्कंध ग्रनादि काल से सदैव भरे हुये हैं।

भावार्थ-सरुद, पीला, नीला, लाल और काला ये पांच वर्श, चरपरा, कडुआ, कबैला, खट्टा और मीठा ये पांच रस, सुगंध और दुर्गंध ये दो गंध तथा ठंडा, गरम, नरम, चिकना, रूखा, कठोर, भारी और हल्का, ये आठ प्रकार के स्पर्श शुद्ध निष्चय से शुद्ध-बुद्ध स्वभाव घारक शुद्ध जीव में नहीं हैं। इस काररा यह जीव धमूर्तिक श्रर्थात् मूर्ति रहित है।

शंका---यदि जीव अमूर्तिक है तो इसके कर्म का बंध कैसे होता है ?

#### शंका--जीव मूर्तिक किस कारएा से है ?

इसका तात्पर्य यह है कि जिस अमूर्तिक आत्मा की प्राप्ति के सभाव से इस जीव ने अनादि संसार में अमर्ण किया है । उसी अमूर्तिक शुद्ध स्वरूप प्रात्मा को मूर्त पांचों इन्द्रियों के विषयों का त्याग करना चाहिये ।।=६।।

> करुमा नल्लपशय कायनोगमं । मरुविय पुलस् वस भोगङ्काररग । मिरुळ् वत्योकि योलि निळनार् सूतमाय् । तिरिवुडे पुद्गलंबान जीयने ।। ८७।।

अर्थ--- ज्ञानावरएगादि जो ग्राठ कर्म हैं तथा घातु उपधातु मादि से युक्त यह पांच प्रकार का गरीर, नो कर्म वर्गएग से पांच इन्द्रिय मिश्रित होकर नो इन्द्रिय ग्रादि विषय को उत्पन्न करने वाली मौर भोगोपभोग वस्तु का कारए। होने वाली सम, छाया, माताप, प्रकाश शब्द, पृथ्वो, भ्राग्न, तेज, वायु म्रादि परिएगम को उत्पन्न करने वाली पुद्गल वर्गए। है। भ्रथात जितना भी पोछे वर्एन कर चुके हैं वे सभी पुद्गल के भेद हैं, भारमा के नहीं। भावार्थ - शब्द, बंध, सूक्ष्म, स्थूल, संस्थान, भेद, तम, छाया, उद्योत और आताप, ये सभी पुद्रगल की पर्याय हैं। प्रब इसको विस्तार के साथ बतलाते हैं।

भाषात्मक और ग्रभाषात्मक ऐसे शब्द दो प्रकार हैं। उसमें भाषात्मक शब्द ग्रक्षरात्मक तथा ग्रनक्षरात्मक रूप से दो प्रकार का है। उसमें भी अक्षरात्मक भाषा संस्कृत प्राकृत और उनके ग्रपभ्रंश तथा पैशाची ग्रादि भाषा के मेद से आर्य व म्लेच्छ मनुष्यों के व्यवहार के कारए। ग्रनेक प्रकार की है। ग्रनक्षरात्मक भाषा द्वीन्द्रियादि वस जीवों में तथा सर्वज्ञ की दिव्यध्वनि में है। ग्रभाषात्मक शब्द भी प्रायोगिक ग्रीर वैशेषिक भेद से दो प्रकार के हैं। उनमें बोए। ग्रादि के शब्द को तत और ढोल आदि के शब्द को वितत कहते हैं। मंजीरे ग्रौर तार ग्रादि के शब्द को धन ग्रीर बांसुरी ग्रादि के शब्द को सुधिर कहते हैं। कहा भो है कि:--

> ततं बोग्गादिकं ज्ञेयं विततं पटहादिकम् । घनं तु कांस्यतालादि सुषिरं वंशादिकं विदुः ॥१॥

इस क्लोक में कहे हुये कम,से प्रायोगिक भव्द चार प्रकार के हैं। विश्रुसा भर्थात् स्वभाव से होने वाला वैश्वसिक शब्द बादल ग्रादि से होता है वह अनेक प्रकार का है।

विशेष— शब्द से रहित निज आत्मा को भावना से छूटे हुये तथा शब्द मादि मनोज्ञ ग्रनमोज़ पंच इन्द्रियों के विषयों में आसक्त जीवों के दुस्वर तथा सुस्वर नामकर्म का जो चंघ किया है उस कर्मबंघ के अनुसार यद्यपि जीव में शब्द दीखता है तो भी वह जीव के संयोग के निमित्त से व्यवहार नय की ग्रपेक्षा जीव का शब्द कहा जाता है, पर निश्चय नय से वह शब्द पूद्गलमय ही है।

मिट्टी ग्रादि के पिडरूप जो ग्रनेक प्रकार का बंध है वह तो के क्ल पुद्गल बंध है ग्रीर जो कर्मरूप कर्मबंध है वह जीव ग्रीर पुद्गल के संयोग से होने वाला बंघ है। विशेष यह है कि कर्मबंध से उत्पन्न निजशुद्ध भावना से रहित जीव के ग्रनुपचरित ग्रसद्भूत व्यवहार नय से द्रव्य बंध है ग्रीर इसी तरह ग्रशुद्ध निश्चय नय से रागादि रूप भावबंध कहा जाता है। यह भी शुद्ध निश्चयनय से पुद्गल का ही बंध है। बेल ग्रादि की ग्रपेक्षा बेर ग्रादि फलों में मूक्ष्मता है ग्रीर परमारा में साक्षात् सूक्ष्मता है। बेर ग्रादि की ग्रपेक्षा बेर ग्रादि फलों में मूक्ष्मता है ग्रीर परमारा में साक्षात् सूक्ष्मता है। बेर ग्रादि की ग्रपेक्षा बेर ग्रादि में स्थूलता है। तीन लोक में व्याप्त महास्कंध में सबसे ग्रधिक स्थूलता है। समचतुरस संस्थान, न्यग्रोध-परिमंडल, स्वाति, कुब्जक, वामन ग्रीर हुण्डक ये छह प्रकार के संस्थान व्यवहार नय से जीव के होते हैं, किन्तु संस्थान शून्य चित् चमस्कार प्रमाण मात्र जीव से भिन्न होने के कारण निश्चय नय की ग्रयेक्षा संस्थान पुद्गल के ही होते हैं।

जो जीव से भिन्न गोल त्रिकोएा चौकोर आदि प्रेकट ग्रप्रकट भनेक प्रकार के संस्थान हैं वे भी पुद्गल ही हैं। गेहूं प्रादि के चूर्एों रूप से तथा दाल खण्ड ग्रादि रूप से अनेक प्रकार का भेद जानना चाहिये। दृष्टि को रोकने वाला भंघकार है उसको तम कहते हैं। पेड़ ग्रादि की भ्रपेक्षा से होने वाली तथा मनुष्य ग्रादि की परछाई को छाया जानना चाहिये। चन्द्रमा के विमान तथा जुगुनू (सद्योत) आदि तियँच जीवों में उद्योत होता है। सूर्य के विमान में तथा अन्यत्र भी सूर्यकान्त मणि आदिपृष्टवोकाय में होने वाले को आताप जानना चाहिये। सारांश यह है कि जिस प्रकार शुद्ध निश्चय नय से निजात्मा की उपलब्धि रूप सिद्धस्वरूप आकार में स्वभाव व्यजन पर्याय विद्यमान है. फिर भी अनाबि कर्म बंधन के कारण पुद्गल के स्निग्ध तथा रूक्ष गुगा के स्थान रूप रागद्धे के परिणाम होने पर स्वामाविक परमानन्द रूप एक स्वास्थ्य भाव से अब्द हुये जीव के मनुष्य नारक आदि विभाव व्यंजन पर्याय होती है उसी प्रकार पुद्गल में निश्चय नय की अपेक्षा शुद्ध परमाणु दशा रूप स्वभाव व्यंजन पर्याय होती है उसी प्रकार पुद्गल में निश्चय नय की अपेक्षा शुद्ध परमाणु दशा रूप स्वभाव व्यंजन पर्याय के विद्यमान होते हुये भी स्निग्ध तथा रूक्ष से बंध होता है। इस वचन से राग और द्वेष के स्थानीय, बंध योग स्निग्ध तथा रूक्ष परिणाम के होने पर पहले बताये गये शब्द आदि के सिवाय अन्य भी शास्त्रोक्त सिकुड़ना, फैलना, दही दूध आदि विमाव व्यंजन पर्याय आदि को जानना चाहिये।।====

> श्रसिया यमुर्तिया येळविरेशिया। यात्तळ उलगि नोडुलग लोगमस् ॥ तत्तु बंदनै सैवु तन्म तन्ममा। मत्तिगळ् शेल वोडु निलयिर् केवूवास् ॥८८८॥

ग्रर्थ—ग्रस्ति स्वरूप से युक्त अमूत्त तथा ग्रसंख्यात प्रदेश से युक्त यह ग्रात्मा लोक जितना प्रमाण है उतने लोक में उतने प्रमाण भरे हुये धर्मास्तिकाय, श्रधर्मास्तिकाय इस जीव ग्रोर पुद्गल के गति=स्थिति में सहायक रूप होते हैं।

भावार्थ-ग्राचार्य ने इस ग्लोक में धर्मास्तिकाय ग्रौर ग्रधमस्तिकाय का स्वरूप बतलाया है कि जीव तथा पुद्गल को चलने में सहकारी धर्म द्रब्य होता है। इसका ट्रष्टात यह है कि जैसे मछलियों के गमन में जल सहायक है, परन्तु स्वयं ठहरे हुये जीव पुद्गलों को धर्मद्रव्य गमन नहीं कराता तथापि जैसे सिद्ध भगवान ग्रमूर्त्त हैं किया रहित हैं, तथा किसी को प्रेरणा भो नहीं करते, तो भी, ''मैं सिद्ध के समान ग्रनन्त ज्ञानादि गुएएरूप हूँ' इत्यादि व्यवहार से सविकल्प सिद्ध भन्ति के धारक ग्रौर निश्चय से निविकल्प ध्यान रूप ग्रपने उपा-दान कारण से परिएत भव्य जीवों को वे सिद्ध भगवान सिद्ध गति में सहकारी कारण होते हैं। ऐसे ही किया रहित, ग्रमूर्त, प्रेरणा रहित धर्म द्रव्य भी ग्रपने ग्रपने उपादान कारणों से गमन करते हुये जीव तथा पुद्गलों को गमन में सहकारी कारण होते है। जैसे मत्स्य ग्रादि के गमन में जल ग्रादि सहायक कारण होने का लोक प्रसिद्ध दृष्टांत है। इस तरह धर्म द्रव्य के ध्याक्ष्यान के साथ यह गाथा समाप्त हुई।

सारांश यह है कि पुद्गल तथा जीवों को ठहरने में सहकारी कारण प्रधर्म द्रव्य है जिसका दृष्टांत इस प्रकार है कि जैसे छाया पथिकों के ठहरने में सहकारी कारण है, परन्तु स्वयं गमन करते हुये जीव व पुद्गलों को ग्रधर्म द्रव्य नहीं ठहराता। ऐसे ही निश्चय नय से धाल्म-अनुभव से उत्पन्न सुखामृत रूप जो परम स्थास्थ्य है वह निज रूप में स्थिति का कारण है परन्तु ''मैं सिद्ध हूं, ग्रुद्ध हूँ, भनन्त ज्ञान ग्रादि गुणों का धारक हूं, शरीर प्रमाण हूँ, नित्य हूँ, ग्रसख्यात प्रदेशी हूं, तथा ग्रमूर्तिक हूँ। इस गाथा में कही हुई सिद्ध मक्ति के रूप से पहसे संविकल्प ग्रवस्था में सिद्ध भो जैसे भव्य जीवों के लिये बहिरंग सहकारी कारण होते हैं उसी तरह ग्रपने २ उपादान कारण से अपने ग्राप ठहरते हुये जोव पुद्गलों को ग्रधर्म द्रव्य ठहरने का सहकारी कारण होता है। लोक व्यवहार से जैसे छाया ग्रथवा पृष्वी ठहरते हुये यात्रियों गादि को ठहरने में सहकारी होते हैं उसी तरह स्वयं ठहरते हुये जीव पुद्गलों के ठहराने में भाषम द्रव्य सहकारी होता है। इस प्रकार अधर्म द्रव्य के कथन द्वारा यह गाथा समाप्त हुई। ाष्ट्या

> भ्रुरुवदास् पोरुलुलगत्तु विल्लये । लळविला कायेत्ति लनु क्कळोडुद्द ॥ रळवसा विड्रिये येगंड्रु पोप पिन् । नुळवस कसु वीडुलग तोडमे ॥८६॥

भर्य----धर्मास्तिकाय अधर्मास्तिकाय न होने से ग्रनंत रूप ग्राकाश में तथा ग्रस्पुरूप में रहने वाली कर्मवर्गसा उस ग्राकाश में ग्र गुरूप होने वाले कर्म परमास्तु के साथ जीव परस्पर न मिलने से इस जगत में लोक, बंध, मोझ सभी का ग्रभाव हो आयगा ।। १९।।

> भ्रच्चु नीर् तेरोडु मीनं ईर्तिडुं। भ्रच्चु नीर् इंड्रिये तेरुमीन्सेला ॥ धच्चु नीर् पोलं तन्मत्ति शेरलं। इच्चे युं मुपच्चि यु मिड्रि याकुमे ॥ १०॥

ग्रर्थ—जिस तरह गाडी चलाने के लिये रथ में लोहे की धुरी सहायक होती है उसी प्रकार जीव और पुद्गल के गमन के लिये धर्मास्तिकाय सहायक होता है । इसके मतिरिक्त कोई मन्य सहायक नहीं होता ।

भगवास स्वम्भू राजा वैजयन्त को यह बतला रहे हैं कि हे भव्य णिरोमणि ! जीवादि द्रव्यों को अवकाश देने की योग्यता जिस द्रव्य में है उसको श्री जिनेन्द्र भगवान ने आकाश द्रव्य कहा है। वह झाकाश लोकाकाश ग्रीर प्रलोकाकाश इन दो भागों में है। सब इसको विस्तार के साथ कहेंगे। स्वभाविक शुद्ध सुखरूप अमृतरस के प्रास्वाद रूप परम समरसी भाव से परिपूर्ण तथा ज्ञान ग्रादि प्रनन्त गुर्णों के प्राधारभूत जो लोकाकाश प्रमाण प्रसंख्यात प्रदेश अपनी ग्रात्मा के हैं उन प्रदेशों में यद्यपि विश्वबन्द्य सिद्ध जीव रहते हैं तो भी श्रीपचारिक ग्रसद्भूत व्यवहार नय की ग्रपेक्षा से सिद्ध मोक्ष शिला में रहते हैं, ऐसा कहा जाता है। इस प्रकार पूर्व में कहा जा चुका है।

ऐसा मोक्ष वहीं है ब्रौर कहीं नहीं होता। घ्यान करने के स्थान में कर्म पुद्गलों को छोड़कर तथा ऊर्घ्वगमन स्वभाव से गमन कर मुक्त जीव ही लोक के ब्रग्नभाग में जाकर निवास करते हैं। इस कारएग लोक का प्रग्नभाग भी उपचार से मोक्ष कहलाता है। जैसे कि तीर्थभूत पुरुषों के द्वादा सेत्रित भूमि पर्वत आदि स्थान उपचार से तीर्थ होते हैं। यह वर्एन सुगमता से समभाने के लिये किया गया है। जैसे सिद्ध भपने प्रदेश में रहते हैं उसी प्रकार निश्चय नय से सभी द्रव्य अपने-ग्रपने प्रदेशों में हैं तो भी उपचरित ग्रसद्भूत व्यवहार नय से लोकाकाश में सब द्रव्य रहते हैं।।६०।।

> अंदर दरवत्तू मूं ड्रेदागिय । विंदर पडलमुं निरैय मेळ्गळुम् ।। मंदर मले मण्णुमत्तू निंद्रडा । वंद मिनिलय तन्मत्ति इल्ल येल् ।।६१।।

> परवं इन् सिर गीडु पाद निड्रूळि । नेरियि नार् शेलवोडु निलये याकुमा ।। लुरवि पुर्कल मिवैयोड निट्रले । शेरिवुरि तम्म तम्मतुत्ति सेय्युमें ।। ६२।।

अर्थ-पक्षो के उड़ने के लिये, जैसे पंख मादि तथा खड़े होने के लिये पांव निमित्त होते हैं उसी प्रकार जीव के गमन स्थिरता के लिये धर्मास्तिकाय एवं अधर्मास्तिकाय सहायक है ।। ६२।।

> ग्नळविड्रि येत्ति याथ मूर्ति यादिया । युळवेंड्र पोष्ट्रकेळा मिडङ्कोडुत्तु डन् ।। ट्रलर् विद्रि निर्पदा कामं साविना । सळविका कालत्तोड जीवनेंदुमे ।। ६३।।

ग्रर्थ—ग्रसंख्यात ग्रस्ति स्वरूप रहने वाले ग्रमूर्तिक तत्व, ग्रति सूक्ष्मत्व, ग्रगुर लघुत्व, ग्रवगाहन, लघुत्व इन गुगों को प्राप्त करके इस लोक में रहने वाले सभी जीवों को ग्रवगाहन शक्ति देने वाला ग्राकाश द्रव्य है । पुद्गल, धर्म, ग्रधर्म, ग्राकाश ग्रौर काल ये पांच ग्रजोव द्रव्य हैं ।।६३।।

# कर्एा वळिवुइर्पुंतोव मिलवमे नाळि मूळ्त । मिनइ नाळ् पक्कं तिगं लिरदु वे ययन मांडु ।। पनै युगं पूर्व पल्ल पब्वमे येनंद मीरा । कर्एा मुदर् काल भेदम् सोल्ल्ररिर् काल मिल्लै ।। ६४।।

अर्थ—कालद्रव्य—एक निक्ष्चय और एक व्यवहार ऐसे काल के दो भेद हैं। जो द्रव्य परिवर्तन रूप है वह व्यवहार रूप काल है । ऐसा कैसे है ? सो वतलाते हैं । परिसाम, क्रिया, परत्व अपरत्व से जाना जाता है । इसलिये परिसाम आदि से लक्ष्य है ।

निश्चय काल-जो वर्तना लक्षरा वाला है वह परमार्थ काल है ।

विशेषार्थ-जीव तथा पुद्गल का परिवर्तन रूप नूतन तथा जीर्ए जो पर्याय है उस पर्याय का समय घड़ी ग्रादि रूप स्थिति है स्वरूप जिसका वह प्रव्य पर्याय रूप व्यवहार काल है। ग्रर्थात् जो स्थिति है वह काल संज्ञा है, द्रव्य की पर्याय को सम्वन्ध रखने वाली जो यह समय घड़ी ग्रादि रूप स्थिति है वही व्यवहार काल है। पर्याय व्यवहार काल नहीं है, क्योंकि पर्याय सम्बन्धी स्थिति व्यवहार काल है। इसी कारण जीव ग्रौर पुद्गल के परिएामन रूप पर्याय से तथा देशांतर में ग्राने जाने रूप ग्रथवा गाय दुहने व रसोई करने ग्रादि हलन चलन रूप किया से तथा देशांतर में ग्राने जाने रूप ग्रथवा गाय दुहने व रसोई करने ग्रादि हलन चलन जाना जाता है। इसलिये यह व्यवहार काल परिएाम किया परत्व तथा ग्रपरत्व सक्षणवाना कहा जाता है।

ग्रब द्रव्य रूप निश्चय काल को कहते हैं:--

अपने २ रूप उपादान कारएा से स्वयं परिमएान करते हुये पदार्थों को जैसे कु भक्तार के चाक के भ्रमएा में उसके नीचे की कील सहकारिएाी है तथा जैसे शीतकाल में पढ़ने के लिये ग्रग्नि सहकारिएाी है उसी प्रकार पदार्थों के परिएामन में भी काल सहकारी है। उसको वर्त्तना कहते हैं। वर्त्तना ही लक्षरए है, जिसका∽वह वर्तना लक्षरण कालानुद्रव्य रूप मिल्ल्य काल है। इस तरह व्यवहार तथा निल्ल्य काल का स्वरूप समफना चाहिये।

यहां कोई ऐसा कहता है कि समय रूप ही निश्चयकाल है। उस समय से भिन्न कोई कालानुद्रव्य रूप निश्चयकाल नहीं है, क्योंकि वह देखने में नहीं आता। इसका उत्तर यह है कि समय तो काल ही की पर्याय है।

प्रक्त-समय काल की पर्याय कैसे है ?

उत्तर-पर्याय का लक्षण उत्पन्न व नाश होता है। समय का भी उत्पन्न व नाश होता है, इसलिये पर्याय है। पर्याय द्रव्य के बिना नहीं होती। उस समयरूप पर्याय कान का उपादान कारणरूप द्रव्य भी कालरूप ही होना चाहिये। जैसे ई घन मग्नि मादि सह-कारिगी है तथा भात का सहकारी कारण चावल ही होता है, मथवा कु भकार चाक चीवर मादि निमित्त कारण से उत्पन्न जो मिट्टी का बहिरंग घट पर्याय है उसका उपादान कारण मिट्टी का पिंड हो है। ग्रथवा जो नर नारक ग्रादि जीव की पर्याय है उसका उपादान काररण जीव ही है। इसी प्रकार घड़ी ग्रादि का समय भी उपादान काररण काल ही होना चाहिये। यह नियम भी इसलिये है कि ग्रपने उपादान काररण के समान ही कार्य होता है।

कदाचित् कोई ऐसा कहे कि समय ग्रादि काल पर्याय का कारण काल द्रव्य नहीं है, किन्तु समय रूप काल पर्याय की उत्पत्ति में मंदगति से परिणमनशील पुद्गल परमाश उपादान कारण है तथा निमेष काल पर्याय की उत्पत्ति में नेत्रों के पुटों को ग्रथति पलक का गिरना ब उठना उपादान कारण है। ऐसे ही घड़ी रूप काल पर्याय की उत्पत्ति में सामूहिक रूप जल का कटोरा ग्रोर पुरुष के हाथ ग्रादि का व्यवहार उपादान कारण है। दिनरूप काल पर्याय की उत्पत्ति में सूर्य का बिंब उपादान कारण है। ऐसा नहीं कि जिस प्रकार चावल रूप उपा-दान कारण से उत्पन्न भात पर्याय के उपादान कारण में प्राप्त गुणों के समान ही सफेद काला ग्रादि वर्ण, प्रच्छी या बुरो गंध, चिकना ग्रथवा रूखा ग्रादि स्पर्श, मीठा ग्रादि विशेष गुण दीख पड़ते हैं वैसे ही पुद्गल परमाणु नेत्र पलक विघटन, जल कटोरा, पुरुष व्यापार ग्रादि तथा सूर्य का बिंब इन रूप जो उपादान भूत पुद्गल पर्याय है उनसे उत्पन्न हुये निमेध घड़ी ग्रादि में यह गुणा नहीं दीख पड़ते, क्योंकि उपादान कारणा के समान कार्य होता है, ऐसा

विशेषार्थ-- ग्रथिक कहने से क्या लाभ ? जो ग्रादि तथा ग्रन्त से ग्रमूर्त है, रहित है, नित्य है, समय ब्रादि का उपादान कारराभूत है तो भी समय ब्रादि भेदों से रहित है मोर कालानुद्रव्य रूप है वह निश्चय काल है, और जो झादि तथा ग्रन्त से सहित है समय घड़ी ग्रादि व्यवहार के विकल्पों से यूक्त है वह उसी द्रव्यकाल का रूप व्यवहारकाल है। सारांश यह है कि यद्यपि यह जीव काललब्धि के दश से विश्रद्ध ज्ञान दर्शन स्वभाव का धारक जो निज परम तत्व का सम्यक् श्रद्धान, ज्ञान, ग्राचरण ग्रीर सम्पूर्ण भाव द्रव्य की इच्छा को दूर करने रूप लक्षरण वाला, तपश्चरणा रूप, दर्शन ज्ञान चरित्र तप रूप निश्चय चार आराधना है, वह ग्राराधना ही उस जीव को ग्रनन्त सुख की 'प्राप्ति में उपादान कारण ही जानना चाहिये। उसमें काल उपादान कारएा नहीं है। इसलिये वह उपादान कारएए हेय है। आवार्यों ने व्यवहार कालका विवेचन इस प्रकार किया है कि काल द्रव्य एक स्थान को छोड़ कर दूसरे स्थान में जाने को समय कहते हैं। वह समय ग्रसंख्यात समय मिलकर एक आवली होता है। असंख्यात आवली मिलकर उच्छवात होता है। सात उच्छवास मिलकर एक स्तोक होता है। सात स्तोक मिलकर एक लव होता है, ३८ लव मिलकर एक घड़ी होती है, दो धडो मिलकर एक मुहूर्त्त होता है, तीस मुहूर्त्त मिलकर एक दिन होता है, १४ दिन मिलकर एक पक्ष तथा दो पक्ष मिलकर एक मास होता है। दो मास मिलकर एक ऋतु होती है, तीन ऋतु मिलकर एक ग्रयन होता है। दो ग्रयन मिलकर एकवर्ष होता है। पांच वर्ष मिलकर एक युग होता है। मध हजार वर्ष मिलकर एक पूर्व होता है। असंस्यात पूर्व मिलकर एक पल्य होता है । दश कोड़ाकोड़ी पत्थ मिलकर एक सागर होता है । इस प्रकार काल के ग्रनन्त भेद हैं। समय कम होने वाला कोई काल भेद नहीं है।।ध्४।।

# ग्ररुडेळि वार्वम् सिंदै येळगिय निगळ्चिज्ञानं । पोरुवरु तवत्ति नालुं पुस्लिदना मुइरै पुक्कु ।।

# मरुविय विनेगळ् माट्रा मासिमे कळुवि वीटे । तरु दलार् पुशिद मागु तन्मे यार् पुण्सिय मामे ॥९४॥

अर्थ – करुएा ग्रौर समता भाव से युक्त रत्नत्रय में श्रद्धा सहित ध्यान के प्रभाव तथा प्रशस्त परिवर्तन ग्रौर सम्यग्ज्ञान की वृद्धि से उपमा रहित पवित्र परिएाम भाव के द्वारा पुण्योपार्जन किया हुग्रा भव्य जीव के ग्रात्म स्वरूप को प्राप्त कर पहले जन्म के ग्रात्मा के साथ लगे हुये कर्म समूह को नाश कर मोक्ष को देने वाला दो प्रकार का पुण्य है। एक भाव पुण्य ग्रौर दूसरा द्रव्य पुण्य i

भावार्थ---ग्राचार्य ने इस क्लोक में द्रव्य पुण्य और भाव पुण्य का वर्णन किया है। दया ग्रीर करुशा से युक्त रत्न त्रथ सहित रुचि पूर्वक ध्यान करने वाला तथा उस परिशाम से होने वाले सम्यक्ज्ञान की वृद्धि से पवित्र पुण्यबंध के कारण से ग्रनादि काल से ग्रात्मा के साथ लगे हुये कर्म समूह को नाक्षकर मोक्ष को देने वाला है। यह भाव पुण्य है।

द्रव्य पुण्य:--दर्शन ग्रधिकार में श्री समन्त भद्राचार्य ने इस प्रकार कहा है कि:--

> देवेन्द्र-चक्रमहिमानममेयमानम्, राजेन्द्रचक्रमवनीन्द्रशिरोर्चनोयम् । धर्मेन्द्रचक्रमधरीकृतसर्वलोकम्, लब्ध्वा शिवं च जिनभक्तिरुपैति भव्यः ।।

ग्रर्थात्-श्री जिनेन्द्र भगवान् का भव्य भक्त, ग्रपरिमित देवेन्द्रों के समूह में महत्, राजाग्रों के मस्तक से पूजनीय, राजाग्रों के इन्द्र चक्रवर्ती के चक्ररत्न तथा तीन लोक को दास बना लेने वाले रत्नत्रय ग्रथवा उत्तम क्षमादि धर्म के इन्द्र ग्रर्थात् प्रएायन करने वाले तीर्थंकरों के चक्र को प्राप्त कर मुक्ति को प्राप्त करता है। ऐसा निदान रहित पुण्य ग्रन्त में क्रम से मोक्ष को देने वाला है। इसको द्रव्य पुण्य कहते हैं।।६५।।

> सादमे पुरुषवेदं सम्मत्तां तक्क नामं । कोदमे लाय देवर् मानव रायु वाळुं ।। पोदमे पोरुकोडिन्बस् पुगळ्चि मीकूट्र मन्नर् । घाति या तन्मै नल्गि यरवर शाकु मन्ना ।। ६६॥

ग्रर्थ—हे राजा वैजयन्त! यह पुण्य साता वेदनीय कर्म, पुरुष वेद, सम्यक्त्व. शुभ लाम कर्म, उच्च गोत्र, देवायु. सम्यग्ज्ञान, यश, कीर्ति तथा मुख को देने वाला चक्रवर्ती पद का ग्राधिपत्य सापद को देता है ।

भावार्श्व कुछ लोग केवल निक्ष्चय नय को लेकर व्यवहार नय को बिल्कुल गौए करके सोक्ष प्राप्ति का साधन बतलाते हैं तथा अध्यात्मप्राप्ति करना चाहते हैं। परन्तु जैन भर्म में निक्ष्चय ग्रौर ब्यवहार दोनों नयों के अवलम्बन से मोक्ष की प्राप्ति माना है। व्यवहार नय कारण है और निश्चय नय कार्य है। कारण व कार्य के बिना किसी वस्तु की सिद्धि नहीं हो सकती। कुछ लोग आवक की घट्कमें की किया को श्रावक अवस्था में ब्राडम्बर समअकर उसका लोप करके केवल ग्रध्यात्मवाद की ही चर्चा करते हैं। कहा भी है कि:---

> ग्रहकर्मसापि निचितं कर्मविमाध्टि खलु ग्रहविमुक्तानाम् । स्रतिथीनाम् प्रतिपूजा रुधिरमल घावते वारि ॥रत्नकरण्ड०॥

अर्थ --सावद्य व्यापार से रहित, प्रतिथियों मुनियों को दान, निश्वय ही साधक व्यापार से उपार्जन किये हुये पाप रूप कर्म को नष्ट कर देता है। जैसे प्रपवित्र पानी भी खून को घोकर साफ कर देता है उसी प्रकार मुनियों ग्रथवा उत्तम पात्रों को दान देने से गृहस्थ सम्बन्धी संचित कर्म नष्ट हो जाते हैं।

भावार्थ-तपस्वियों को प्रणाम करने से उच्च गोत्र, दर्शन शुद्धि स्वरूप यथा विधि दान देने से भोग सामग्री, प्रतिग्रहरण पड़गाहने ग्रादि से प्रतिष्ठा, गुर्णानुरूप से उत्पन्न ग्रन्तरंग श्रद्धा से सुन्दर रूप ग्रौर भक्तामर स्तोत्र सकल ज्ञेय इत्यादि स्तुति करने से सर्वत्र कीति प्राप्त होती है ।। ६६।।

> घाति युं करुएाँ इन्मै यादि यार् कट्टिनिड्रं। वेदनै मुदलवेल्लाम् वेंतुयर् विळैक्कुं पाव ।। मोदिय विरंडुम् योगि नुयिरिनै युरुदलुट्रां । दादुर काईदूं पोळ्दिर् रानुइ नीरै योरो ।।६७।।

ईनमे यदिग मोरा पदगमे सांपरायं । ज्ञानमिन्मे नल्लवास् पुष्पििय पावं ॥ तेनुला मलंगल् वेंदे तविय में पावमेंड्रु । तानेला बुइर्कु मागुमुट्रिवे ताम्पत्तागुं ॥ ६६॥

श्रर्थ--कंठ में अत्यन्त सुगन्धित पुष्पों का हार घारएा किये हुये भव्य लिरोमणि हे राजा वैजयन्त ! सुनो । आस्रव के दर्श भेद होते हैं । अशुभ मास्रव, होन आस्रव, छांधक तथा ईर्यापथ, कषाय आस्रव, अज्ञान आस्रव, पुण्य ब्रासव, पाप ब्रासव, द्रव्य आस्रव स्रौर परिएाम आश्रव । ये सभी संसारी जीवों के लिये होते हैं ।

भावार्थ-हे भव्य शिरोमणि राजा वैजयन्त! हीन आस्रव, कषाय आस्रव, मशुभ आस्रव, पाप तथा पुण्य आसव द्रव्य आसव आदि १० प्रकार के आस्रव सभी जीवों के होते हैं। ये ग्रशुभ आसव कोध कषाय के हीन, मंदतर अथवा कषाय के परिसाम नीव हों ता कषाय प्रास्रव होता है। ईर्यापथ आसव मुनियों को होता है। सर्वदा ईर्यापथ सहित यत्नाचार पूर्वक चलते समय कदाचित् जीव मर भी जाय तो उससे लगनेवाले पाप का निवारसा भी ईर्यापथ साधन ही है। अर्थात् उसमें यत्नाचार पूर्वक किया होनेके कारसा कदाचित्त उनके ढारा होनेवाले आसव ईर्यापथ आस्रव हैं और कपाय युत होनेकोले आसक कषाय आस्रव होते हैं। ज्ञान आसव. अज्ञान आस्रव, पुण्य आस्रव. पाप के द्वारा होनेवाला पाप आस्रव, द्रव्य के ढारा होनेवाला द्रव्यास्रव परिसाम के ढारा होनेवाला परिसामास्रव होता है।

ग्राचार्य ने इस श्लोक में यह बतलाया है कि इन ग्रानेवाले ग्रासनों को रोकने के लिये तीन गुप्ति, पांच समिति, दशघर्म, बारह ग्रनुप्रेक्षा, वारह संयम, बाईन परीषह, ग्रादि का पालन करना ग्रावश्यक है। इनको जीतनेवाले महाव्रती मुनि शुद्धोपयोग में लवलीन होकर निश्चल घ्यान में आनेवाले ग्रासव के मार्ग को रोकने से जिस प्रकार दीपक के रहने से अन्धकार नहीं ग्राता उसी प्रकार ऐसे महा तपस्वियों को ही संवर पदार्थ प्राप्त झोता है।। ६८ ।।

> कोपन समिति तम्मं सिंबईरारडक्कं । तापनं परिषं वेद्वां तन्मं यान् मुनिब निड्राल् ॥ चेप मोंड्रिलाद सिंबं विनं बळि बिलक्कि निकुं । दीप निडुगरो मेरु मिरुकुंदो सेरिप्पि दामे ॥ ११॥

इन ग्रासवों के द्वार को बन्द करने का मार्ग:-

ग्नर्थ—तीन गुप्ति, पांच समिति, दशधर्म, बारह ग्रनुप्रेक्षा, बारह संयम, बाईस धरीषह ग्रादि को जीतनेवाले वीतराग युक्त महामुनि को शुद्धोपयोग में लीन होने से हलन∽ चलन रहित घ्यान कर्मास्रव ब्राने के मार्ग को रोककर जिस प्रकार वीपक के प्रकाश होते ही सन्धकार नष्ट हो जाता है उसी प्रकार महाव्रतियों को उक्त प्रकार संहतन करने से संवर की प्राप्ति हो जाती है ।। ३३ ।।

> निड्रवंदार्सन् मूंड्रुनिनप्पुखर् उदिप्पं थाकु । मुंबु सें ड्रुइकं निड्र विनयित् कन् मूळ्त मादि ।। निड्रवत्तिदिनोडु पयन् सेम्युमाट्रलुइक्कु । मोंड्रिय वगैनाले कर्णांदोरु मुरुवत्तारोथ् ।। १०० ।।

ग्रथं-हे राजा वैजयन्त ! ऊपर कहे श्लोक में बारह प्रकार का संयम, बारह प्रकार की भ्रनुंग्रेक्षा, बाईस प्रकार का परीषह,धर्मध्यान, शुक्लध्यान ये सब उत्कृष्ट सम्यग्जान से उत्पन्न होते हैं। पहले आत्मा से मिले हुये ज्ञानावरएगादि आठ कर्म एक महूर्रा से प्रधिक रहनेवाली कर्मस्थिति से कर्मफल को देता है। यह कर्म तत्त्वज्ञान ध्यान में मिश्रित होकर एक-एक समय में उदय में आता है।। १०० ।।

> म्ननंतमा मनुक्कळ् क्रुडियेंगुलि ययंगं पागिर् । गुर्एांगळार शेरिय कट्टि गुर्एांगळोडाट्रन् मूंड्रिर् ।। ट्रर्एादिडादेयंग लोक पेदर्शमाम् समय काल । मनंतमा लोगयेछाम् वर्गेरा रूपत्ताले ।। १०१ ।।

अर्थ अनेक परमारणु मिलकर अंगुल के एक माग क्षेत्र में स्निग्ध रूक्ष गुरणों से बंधा हुआ वर्णादि गुरणों से स्वभाव उपलब्धि संस्कार नाम की त्रिशक्ति में स्थिर होकर उत्कृष्ट स्थिति से असंख्यात लोक प्रमारण समय कार्य और जघन्य स्थिति से एक समय को प्राप्त होना काल सम्पत्ति है। सम्पूर्णों लोक में कार्मारण वर्गरणा है और एमे कार्मारण अनन्त हैं।। १०१।।

> योगमेपांव तानु मुडनिंड्र डइरिएए योगिन् । वेगंदान् मूलमागिविगर्पमाम् विरिव गंदम् ।। योगत्तालुइर्षं देशतोळिविड्रि योग्प सेंड्रार् । पाग मुदिदियु पावत्तार् बंधमामे ।। १०२ ।।

ग्रर्थ-मन वचन काय के द्वारा भाव परिणामों से मिले हुये आत्मा के मन वचन काय की तीव्रता के कारण नाना विकल्पों से विशाल प्रकृतिबंध ग्रात्मप्रदेश में सदैब परस्पर में मिले हुये हैं ग्रर्थात दूध ग्रौर पानी मिलकर एक होने के समान कर्मास्रव मिलकर ग्रात्मा ग्रीर शरीर दोनों एक रूप में प्रतीत होते हैं। मोहनीय कर्म के परिणाम से ग्रनुभागबंध ग्रौर स्थिति बंघ होते हैं।। १०२।। एळुमूड्रिंरंडु पत्ताक्ते रिदंन कोडाकोडि । याळिगळागुमांड्र निलयेछ तंद मूळतं ।। मोळै मोवात्तिनुक्कु मुदल् मुम्मै ईट्रिनुक्कु । माळिय नामगोद तायुमुप्पत्तु मूंड्रे ।। १०३ ।।

ग्रर्थ---ग्रज्ञान रूपी मोहनीय कर्म का काल सत्तर कोड़ाकोड़ी सागर, ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय व ग्रन्तराय का तीस कोड़ाकोड़ी सागर,नाम, कर्म व गोत्र का उत्कृष्ट काल बीस कोड़ाकोड़ी सागर, मायु कर्म की उत्कृष्ट स्थिति तीस कोड़ाकोड़ी सागर होती है। मध्यम स्थिति मनेक प्रकार है।। १०३ ।।

> नंजन उरैक्कुं पावं नल् विनै नाविलियट्ट । वंजुवेयमिर्दम् पोल विन्वतं माकुमाट् । । पुंजिय पंद संद उदय मोडुदिणि माकि । एंजिना लुदयं चैदिट्टप्य नाकुमण्णा ।। १०४ ॥

ग्रर्थ- हे राजा वैजयन्त ! पापानुबन्धी पाप जीव को विष के समान परिएगमों के अनुसार सदैव उत्पन्न होता रहता है । जीव के श्रग्र भाग में रखे हुये ग्रमृत के समान प्रधिक सुख देनेवाले ये पुण्य कर्म हैं, ग्रीर पुण्यानुबंधी पुण्य कर्म से इस बंधे हुये कर्म की निर्जरा करके द्रव्य क्षेत्र काल भाव ग्रीर भध ऐसे पांचों के उदय में आकर उस स्थिति के अनुसार कर्मफल को उत्पन्न करता है ।। १०४ ॥

> योगमे पावंतम्म लुइरिने यार्त कम्मं । योगमे पावंताम् बंदुइरिनै युट्र पोळ् निन् ॥ योगमे पांव तमु मुद्दरिन् कन् विडदल् वीडाम् । योगमे पांव तम्मु लुबंदेळ्, मरस वेंड्रान् ।। १०४ ॥

अर्थ-हे भव्य शिरोमणि राजा बैजयत ! यह गुभागुभ आसव मन वचन काय से आत्मा के बंधे हुये कमों को गुद्ध निश्चय नय से तथा गुद्ध परिणामों का आत्मा में प्रवेग करने एवं गुभागुभ मन वचन के परिणाम का आत्मा से छूट जाने को भावमोक्ष कहते हैं । इस प्रकार से गुद्ध निश्चयरूप मन वचन काथ रूप परिणामों में आनन्दित होकर इस मार्ग से चलने से संसार से पार हो सकेगा। इस प्रकार स्वयम्भू तीर्थकर ने राजा वैजयन्त को अपदेश दिया ॥ १०४ ॥

> विनयर बिट्ट् पोळ्दिन् केडिल वेरंडम् पोल । निनैवरुं गुरांगलेट्ट् निरैंदुनीरोक्कि ग्रोडि ।।

## मुनिवरु मुळग मूंड्रू निरेज मूबुलग नुच्चि । कनैकळलरस निट्रल् चैवलमागुं कंडाय् ।। १०६ ।।

हे धोरवीर राजन वैजयंत! ज्ञानावरणीय,दर्शनावरणीय मोहनीय और ग्रंतराय इन कमों का ग्रात्मा से छूटते समय जिस प्रकार एरण्ड का बीज सूखने पर उछलते समय ऊपर जाता है,उसी प्रकार सम्पूर्ण घातिया व भ्रघातिया कमों का नाग होते ही अनग्त ज्ञानादि गुणों से युक्त यह भ्रात्मा उर्द्वगमन करता है ग्रर्थात् सिद्ध लोक में विराजमान होता है। इस संसार में घोर तपश्चरण करने वाले भव्य तपस्वियों के कमों की निर्जरा होते ही तीन लोक के ऊपर रहने वाले सिद्धक्षेत्र के शिखर पर जाकर विराजमान होता है। इसका द्रव्य मोक्ष कहते हैं।

भावार्थ-ज्ञानावरणीय दर्शनावरणीय, मोहनीय और अंतराय इन चार कर्मों का नाग होने से केवल ज्ञान उत्पन्न होता है। ग्राठों कर्म तथा ग्ररीर के नाग होने से जो सम्पूर्ण गुर्गों का विकास होता है वह भाव मोक्ष है। तथा ग्राठों कर्मों के छूटने को द्रव्य मोक्ष कहते है।। १०६।।

# उरेत्तविष्पोरूळिन् मै मै युनर्वदु नल्लझानं । पुरैष्पर तेळिबल् काक्षि पोरुं दिय विरंडु मोंडिर् । ट्ररिसनल् लोळुळ् मागुं साट्रियमूंड्रू मोंडि्न् । बिरै पोलि तारोय् वीटिन् मैनेरि यावद मे ।। १०७ ।।

स्वयम्भू भगवान फिर कहते हैं कि हे राजा वैजयंत ! पीछे कहे जीवादि तत्त्वों का भली प्रकार श्रद्धान करना सच्चा सम्यक् दर्शन है । जीवादि तत्त्वों को संशय रहित ठीक तौर पर समझना सम्यक् ज्ञान है तथा उसी को अच्छी तरह समक कर ग्रावरण करना यह सम्यक्-चारित्र है । इन तीनों की एकता होना ही ग्रात्मा का स्वरूप है ग्रौर ये ही मोक्ष मार्ग है । ब्यवहार नय की दृष्टि से इस ही के तीन मार्ग बतलाये हैं ग्रौर वे तीन मार्ग हैं सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान ग्रौर सम्यक्चारित्र । इन तीनों को भिन्न २ समझना यह हार मार्ग है ग्रौर निश्चय रूप से इन तीनों में एक-ग्रात्म-रूप परिएात होना निश्चय मोक्ष मार्ग है ॥ १०७॥

# येळ तरु परुदि मुझ रिरैजिय कमलं पोल । तोळ देदिर् मुळ दुं केटु पोइनगर तुन्मी सोट्र ।। मुळवयु मळ रा मुत्ति करसनाय मुयल्ब नेंड्रा । पळ दिला पुबल्बन् ट्रन्मेर् पारं बैत्तिनय सोन्नान् ।। १० म् ॥

जिस प्रकार सूर्योदय होते ही अधकार नष्ट हो जाता है और अधकार नष्ट होने पर कमलों की कली खिल जाती है उसी प्रकार भगवान की वागी रूपी किरग ने वैजयंत राजा के हृदय में प्रवेश किया और उनका अज्ञान रूपी अंचकार नष्ट हो गया। अर्थात् आत्म-कली खिल गई। आत्म-ज्ञान की कली खिलते ही वह राजा वैजयंत स्वयम्भू तीर्थंकर के चरणों में नत मस्तक होकर उनके ढ़ारा कहे हुए जीवादि पदार्थों का स्वरूप भली प्रकार समफ्रकर उनको बार २ नमस्कार करने लगा। वह राजा वैराग्य युक्त होकर वहां से लौटकर अपने राज महल में आया और इष्ट मित्र बन्धु जन स्त्री पुत्रादि को बुलाकर इस प्रकार कहने लगा---

वैरागी मनुष्य के द्वारा भ्रापने कुटुम्ब को उपदेश किस प्रकार दिया जाता है इसके सम्बन्ध में ग्राचार्य कुन्दकुन्द ने प्रवचन सार में बतलाया है कि जो मनुष्य विरागता घारएा करके मुनि होना चाहता है वह पहले ग्रपने कुटुम्ब के लोगों से पूछकर भ्रापने को मुक्त करावे, जिसकी रीति इस प्रकार है।

भो कुटुम्बी जनो ! ग्राप ग्रनेक केत्रों में कई २ बार भाई बन्धु माता पिता वहन भानजा ब्रादि होते आए हो । मेरी झात्मा अलग है, आपकी आत्मा भिन्न है । ऐसा आप निश्चय समफें। मेरी आत्मा में ज्ञान-ज्योति प्रकट हुई है। आप जन्म देने वाले मेरे जरीर के माता पिता हो । मेरी ग्रात्मा को ग्राण्ने उत्पन्न नहीं किया, इसलिये ग्रब ग्राप मेरे से ममत्व भाव छोड दो। मेरे मन को हरने वाली ऐ मेरी स्त्री ! तू मेरी झात्मा के साथ, रमण नहीं करती अर्थात् प्रसन्न नहीं करती, यह निश्चय से जान । अब इस आत्मा में ममत्व भाव छोड दे! ग्रात्म–ज्ञान ज्योतिरूपी रमग्री प्रकट हो गई है इसलिए ग्रपनी ग्रनुभूति रूपी स्त्री के साथ रमएा करना स्वाभाविक बात है। है मेरे शरीर के पुत्र ! तू मेरी आरमा से उत्पन्न नहीं हुवा, यह तू निश्चय से समभ ले । इस कारएा तू अब मुभसे स्नेह करना छोड दे । ब्रात्मा में ज्ञान की भलक उत्पन्न हो गई है, और वही मात्म-भलक पुत्र हैं। इस कारएा हे कुटुम्ब के लोगों, मित्रों, परिवार जनों मेरे से समत्व भाव छोड दो। इस प्रकार कहकर प्राणी माता पिता स्त्री पुत्र ग्रादि कुटुम्बी जनों से मपना पीछा छुडावे । अथवा जो कोई जीव, मूनि दीक्षा लेना चाहता है तो वह तो जगत से विरक्त ही है। उनको कुटुम्ब से पूछने का कोई कार्य ही नहीं रहा । परन्तु यदि कुटुम्ब से विरक्त होवे और जब कुछ कहना ही पड़े तब वैराग्य के कारएा कुट्रम्ब को समभाने को वचन निकालते हैं। यहां पर यह न समभना कि जो विरक्त होवे वह कुटुम्ब को राजी करके छूटे, यदि कुटुम्ब राजी न होवे तो न सही, प्रयात् ऐसा न होवे तो वह कूट्रम्ब से कभी विरक्त हो ही नहीं सकता। इस सम्बन्ध में कूट्रम्ब से पूछने का नियम नहीं है परन्तु यदि कभी किसी जीव को मुनि दीक्षा धारख करते समय कहना ही होवे तो पूर्वोक्त उपदेश वचन निकलते हैं। इस प्रकार वैराग्य होने पर विरक्तता का उपदेश देकर ऊपर कहे ग्रनुसार संसार से निकलने का प्रयत्न करो ।

इसी प्रकार उपदेश के अनुसार वैजयंत राजग कहने लगे कि हे स्त्री, पुत्र, बन्धु व अन्य कुटुम्बी जनों ! सुनो—मैं अनादि काल से ग्रभी तक मेरे निज ग्रात्म-स्वरूप को न जानते हुए क्षशिक पंत्रेद्रिय भोगों में सुख मानकर अभी तक ग्रनेक प्रकार के दुख मैंने सहे, संसार में अमरा किया । ग्रब मेरे ग्रन्दर प्रात्म जागृति उत्पन्न हो गई है इस काररा इस क्षशिक संसार रूपी इन्द्रिय सुख को छोड कर ग्रब मैं ग्रात्म-साघना के मार्ग को ग्रपनावूंगा । ग्रब मोक्ष-मार्ग के धाररा करने की भावना मेरी ग्रात्मा में जग चुकी है। ऐसा कहकर वह राजा वैजयंत भपने ज्येष्ठ पुत्र संजयंत को बुलाकर भौर उसका राज्याभिषेक करके राजगद्दी पर विठाय। भौर कुछ मर्मोपदेश करना प्रारंभ किया ॥ १०६ ॥

> इळमयु मेळिलुं वाससिडु विलिनींड मायुं । वळमयुं किळ युं वारिप्पुदिय दन् वरवु पोलुं ।। वेळिइडे विळविकन् बोयु मायुउ मेंड्रु वीदु । कुळ पग लूकं शैवारुनर् विनार् पेरिय नीरार् ।। १०६ ।।

हे संजयंत ! सद्गुएा सहित प्राप्त किया हुबा ज्ञान, मनुष्य जन्म, बाल मवस्था, सुन्दरता ! यह सब दीखने में पहले पहल बड़े सुन्दर लगते हैं, सब को मार्काषत करते हैं ! जब इसकी मर्यादा पूर्ए हो जाती है तब माकाश में इन्द्र धनुष के समान क्षणिक यह राज बैभव, पुत्र, कलत्र, बन्धु वर्ग इत्यादि सब मलग हो जाते हैं । जिस प्रकार जोर से वर्षा होने के बाद कूड़ा कर्कट सभी उसके साथ पानी के बेग से बह कर चले जाते हैं उसी प्रकार तीव पुण्य ढारा प्राप्त हुवा यह क्षणिक वैभव तथा सभी मिली हुई सम्पत्ति म्रादि सर्व नष्ट हो हो जाती है । इस प्रकार मेरी प्रायु के नाश होने के यूर्व, मोक्ष मार्ग के साधन के लिये स्वेंसंघ का परित्याग करके मैंने मेरी म्रात्मा के कल्यागा करने का सुविचार किया है । १९०६॥

> कडल्गळं मलैयुं कारण् वानयुं कडल्गळ् सूळं व । तिडर् तिडर्गळं क्यमुमारुं नाळिगे पुरुवंतीरा । पडुत्तु यर् नरग मेळं निगोदमुं पदेरामुन्न । रुडल्किडंदळिवि डाद विडमिक्सै युनरि निड्रान् ।। ११० ॥

भली प्रकार से जानी जीव यदि उपरोक्त सभी वस्तुओं को यथार्थ ज्ञान द्वारा पूर्श-तया विचार करके देख लेवे तो ग्रसंख्यांत समुद्र महों मेरु पर्वंत देवारण्य, भूतारण्य ग्रादि श्रौर भरण्य, देवलोक, समुद्र से घेरे हुए ग्रसंख्यात द्वीप, पद्मादि सरोवर, गंगादि नदी, त्रस नाली बाहुल क्षेत्र में अमरण करते ग्राए हैं। यह सभी ग्रसह्य दुख देने वाले हैं। सात नरक निगोद रूप होने वाली भूमि के प्रदेश में हम पूर्व में कितनी बार जन्म भौर मरण करते भाए हैं। हमने कभी जहां जन्म न लिया हो ऐसा कोई क्षेत्र नहीं रहा, न ऐसा कोई पुद्गल परमाणु रहा जो न ग्रहण किया हो। बाल के समान कोई ऐसा स्थान नहीं रहा है, जहां जन्म न घारण किया हो। हमारी ग्रात्मा ग्रनादि काल से इसी प्रकार लोक में भ्रमण करती माई है।। ११०॥

> वेरु गुरु तुयंर लुइत्तु तिलगि नुन्मयंगुं पोळदुं । मरुवियां करुविन् मक्कळ् याकैन्द इन् वरुं हुम् पोळ्दुं ।। एरियन नरगिन् मूळगि येळुंहु वोळ्ंदलरुं पोळदुं । स्रचगए शरएामझा लरन् पिरिदिद्वै कंडाय् ।। १११ ।।

हमेशा भय को उत्पन्न करने वाली पशु व मनुष्य गतियों में स्त्री के गर्भ में नौ महिने दुःख को सहन करते समय और ग्रग्नि के समान घोर नरक जैसे कूप में से जन्म लेते समय सर नीचा और पांव ऊपर इस प्रकार होने वाले द्रुख से रुदन करते समय इस जीव को ग्रहत परमेश्वर के चरएा कमल के सिवाय और कोई शरएा नहीं होता है।

भावार्थ- इस समय सत्य भावना के विरारों से ही मेरी ग्रात्मा को लाभ होगा। मैंने भनादि कात से इस पंचेद्रिय क्षणिक सुख के पीछे कितनी बार चौरासी लाख योनियों में जन्म-मरु किया, अनेक पर्यायें घारण कीं, परन्तु उस पर्याय तथा योनि की जब मुफे याद भ्राती है तो मेरी ग्रात्मा कंपायमान हो जाती है। इस कारण इस परिग्रह पिशाच को देखकर मेरा ग्रात्मा में भयानक भय सा मालूम होता है।

हे कुमार ! जब पृथ्वी रूप मेरा जन्म था उस समय खोदना, विदीर्श करना, कूटना, फोडना, पीसना, चूर्श करना, इत्यादि बाधा देकर लोग मुभे सताते थे, प्रर्थात् पृथ्वी-काय ग्रवस्था में मैंने दीर्घकाल तक प्रवर्शनीय दुख सहे। जब मैंने जलकायिक झरीर घारण किया तब सूर्य की प्रचंड किर छो तथा ग्रग्नि की ज्वालाओं में मेरा शरीर ग्रत्यंत गर्म होने से मैंने घोर वेदनाएँ सहीं। पवंत की दरारें ग्रादि ऊंचे स्थान से ग्रति वेग से नीचे मेरा पतन होते समय, कठिन शिलाग्रों पर टकराते समय मैंने घोर दुख सहन किया। खट्टा, मीठा, क्षार ग्रादि पदार्थों का मेरे साथ जब मिश्र छा करके ग्रग्नि में मुभे कोंकते थे तो घोर दुख होता था। ऊंची शिलाग्रों पर ऊंचे २ वृक्षों पर से गिरने से, पांव और हाथों के सहारे नदी में तिरने वाले मनुष्यों के हाथों से ताड़ते समय ग्रीर बडे २ हाथी मेरे (जलकाय में) ग्रन्द र प्रवेश करने से स्नान करते समय ग्रीर सून्छ से जल क्षोभ करते समय मुभे समान दुःख होता था।

वायुकाय — जब जल अवस्था का त्याग कर मैंने वायु रूप भरीर धारण किया तब वृक्ष ग्रादि के हिलने, चीरने तथा उनके घक्का लगने से मैंने असह्य दुःखों का अनुधव किया। जिसका शरीर ग्रति कठिन है ऐसे प्राणियों के घात से तथा मेरे से भिन्न वायु से टकराने पर मेरा शरीर चूर चूर होकर बहुत दुःखों को सहन किया। अग्नि ज्वालाओं से जब मेरा शरीर स्पर्श हुवा तब तो मेरे प्राण ही निकल गये।

ग्रग्निकाय—जब वायु शरीर को छोडकर ग्रग्नि रूप शरीर को धारण किया तब मेरे ऊपर लोगों ने मिट्टी धूल डालकर मुभे बुफाया, घनघोर वर्षा पडने पर मूसल काष्ठादि से ठोक कर मेरा चूर्ण करके कष्टों का सामना करना पडा, मिट्टी के ढेले, पत्थर तथा वायु के फकोरों से मूफे प्रसह्य दुख उठाना पडा।

वनस्पतिकाय — जब ग्रग्निकाय सरीर छोडकर मैंने पत्र पुष्प फल कोमल अकुर वाले शरीर को धारए। किया तो लोगों ने ताडना, मर्दन करना, दांतों से चवाना, ग्रग्नि में डालना इत्यादि दुख देना शुरू किया जिसको मैंने सहन किया। फाड लता पौधे, इत्यादि रूप में जब मैंने जन्म लिया तब दुष्ट लोगों के द्वारा मैं छेदन भेदन किया गया जिससे मुफे घोर दुख सहना पडा। इस प्रकार के उन सभी दुखों को कहने में तथा उनका वर्एन करने में मैं मसमर्थ है।

जब मैंने कुन्थु जीव ग्रादि पर्यायों में शरीर धारए। कर दो इन्द्रिय ते इन्द्रिय म्रादि में जन्म िया तब ग्रत्यन्त वेग से चलने वालो गाडियां मोटर म्रादि वाहमों के मीचे ग्राकर दबने से प्राणों का विसर्जन किया । इसके अतिरिक्त घोडे बैल आदि के खुरों के नीचे ग्राने तथा प्रग्नि पानी का वेग मेरे पर गिरने व मनुष्यों के द्वारा कुचले जाने श्रादि २ स मुभे ग्रसह्य दुख भोगना पड़ा। उक्त पर्याय को छोडकर पंचेन्द्रिय में घोडा हाथी बैल आदि २ पर्याय में जन्म लिया तब मनुष्यों द्वारा मेरे पर बोभा लादकर, मेरे ऊपर चढकर ग्रसह्य दुख दिया, मुफ्ते लाठी चाबुक श्रादि से मारकर घोर कष्ट दिया । घास, दाएा, चारा श्रादि का न मिलना, सरदी गरमी वर्षा का सहना, कान, नाक छिदाना, नुकीली वस्तु से प्रहार करना इस प्रकार नीच व दुष्ट प्राशियों के द्वारा मैंने श्रत्यन्त वैदनाएँ सहन की । इसके ग्रतिरिक्त पांव टूट जाने पर लगडा कर चलना, गिर पडना, तडपना क्रूर पशुग्रों द्वारा भक्षरण होना, कब्वे गीध ग्रादि नीच पक्षियों द्वारा नोंच नोंच खाया जाना, ऐसे घोरातिघोर कथ्टों के समय मेरी रक्षा करने वाला भी कोई नहीं था। मेरी पीठ पर प्रधिक बोफा लादने से मैं जल्मी हो गया, जिसमें कीट लटें ग्रादि पड जाने से विषैले जानवर मांस नोंच २ कर खाते थे। ग्रब पाणों का उपशाम होने अथवा पूत्र जन्म के पुण्य संचय से मैंने मनुष्य पर्याय धारएग की है। परन्तू इन्द्रियों की न्यूनता या दरिद्रता आदि असाध्य रोगों से मैंने महान दुख पाया अर्थात् द्ररिद्रता का अनुभव किया। प्रिय पदार्थ न मिलना, कांटे, कीले ब्रादि पदार्थों का संयोग होना, दूसरों की नोकरों करना, शत्रु से पराजय होना ग्रादि २ दुखों से मैं बहुत ही व्याकुल बन गया था। धन कमाने को इच्छा से असहा दुखदायक कर्माश्रव के कारण असि मसि आदि षट् कर्मों में मैंने रात दिन प्रयत्न किया । ऐसे नाना प्रकार की विपत्तियां मुफ्ते सता रही थी ।

कुछ शुभोदय से देवगति में जन्म हुवा तो वहां भी मैंने यही दुख देखा कि यहां से दूर हटो, शीघ्र चले जावो, प्रभु के ग्राने का समय है. उनके प्रस्थान की सूचना देने का नक्कारा बजावो । और यह घ्वजा हाथ में पकड़ कर खड़े हो जावो । ग्ररे दीन ! इन देवाङ्गनाग्रों की रक्षा कर, स्वामी की ग्राज्ञानुसार वाहन रूप धारण कर ! अत्यन्त पुण्य रूपी धन जिसके पास है क्या तू ऐसे इन्द्र का दास है ? जिसके पास अतिशय रूप सामग्री है । क्या भूल गया है ? क्यों व्यर्थ खड़ा हुआ है । इन्द्र के आगे २ क्यों नहीं भागता ? इस प्रकार देवगति में ग्राधकारियों के वचन सुन कर मुभे घोर अपमान सहना पड़ा । इन्द्र की अप्सराग्रों के समान सुन्दर सुन्दर देवाङ्गनाएँ मुभे कब मिलेंगी, यह अभिलाषा रही । मैंने देव पर्याय में रहकर ऐसा ही मानसिक दुख का अनुभव किया । इस प्रकार घोर दुख सहन करते २ मेरा दोर्घ काल चला गया ।

त्रतः परीषह उपसर्ग आदि दुख ग्राने पर विषाद करने से कुछ भी लाभ नहीं होगा। खिन्न हुए पुरुषों को क्या कोई दुख छोड देगा ? यह दुख तो अपने ही कारण तथा निमित्त से हुआ है। ऐसा विचार कर उत्तम २ भावनाओं से उपसर्ग सहन करना चाहिये। यदि इस ग्ररीर को देखकर भय उत्पन्न होता है तो ऐसा करना भी उचित नहीं है; क्योंकि मैंने स्वयं ही ग्रणुभ ग्ररीर असंख्यात बार धारण किया है। देखा भी है। सारी पर्यायें मेरे परिचय में हैं। ग्रब इस समय उत्कृष्ट ग्रायं क्षेत्र कर्म भूमि में, उत्तम मनुष्य कुल में मेरा जन्म हुन्ना है और मुभे पंचेद्रियों के अनुकूल सम्पूर्ण भोग सामग्री प्राप्त हुई है इसलिये अब इस गरीर के द्वारा कुछ आत्म-हित करने की भावना मुभ में जागृत हो गई है। जितने भी



राजा बैजयंत दरबार में राज्यसिंहासन पर बैठे हुए अपने दोनों पुत्र संजयंत भीर जयंत को उपदेश दे रहे हैं। संसार में पुत्र मित्र बन्धु वांधव हैं सब स्वार्थी हैं, पुण्य के उदय से यह सब सामग्री मुमे प्राप्त हुई है । पाप के उदय में कोई साथ नहीं देते । केवल भगवन ही शरए। हैं ग्रौर कोई शरए। नहीं है । इस प्रकार राजा वैजयंत ने कुमार संजयंत को उपदेश दिया ।।१११।

> इरंदनपिरथि मैना ळेन्नुदर् करियतम्मुट् । करंदु कोंडइरै युन्नुं कालन् वाय् पट्ट पोळ्दुं ।। पिरंदु नान् गति कनान्गिर् पेरंदुय रुळक्कुं पोळ्दुं । तुरंदिडा विनेगळंडि तुनं पिरिदिल्लै कंडाय ।। ११२ ।।

इस प्रकार ग्रनादि काल से ग्रनेक योनियों में जन्म मरए। कन्ते आए हैं उनकी गिनती मैं कहने में ग्रसमर्थ हूं। इस संसार में यमराज़ नामक कर्म रूपी शत्रु द्वारा इस आत्मा को खींचकर चारों गति में डालते समय वहां होने वाले ग्रसह्य दुखों से छुडाने वाला कोई स्तेही व बन्धु नहीं है। केवल एक धर्म ही सखा है। ऐसे समय में ग्रौर कोई सखा सहायक नहीं है। कहा भी है "धर्मः सखा परमः परलोकगमने" ग्रर्थात् परलोक में जाते समय धर्म हो एक वन्धू है ग्रौर कोई सहाई नहीं है।। ११२।।

> घातिग नान्गुं वींद कनस् ुळे कानळ् पाडि । लादियाय पिरिदिनाय बंड्रिडु मनंद नान्मै ।। योदिनोर वगैनाट्र लुइरिनान् मुडिंद मुन्ने । घातियामेघं सूळं ्द कविरेन निंडु कड्राय् ।। ११३ ।।

विभाव परशति ढारा होने वाले ज्ञानावरशीय, दर्शनावरशीय, मोहनीय और अन्तराय इन घातिया कर्मों को अपने शुद्ध आत्म स्वभाव के एकान्त घ्यान से नाश करते ही आत्मा में अनन्त चतुष्टय की प्राप्ति होती है। यह अनन्त चतुष्टय अन्म शक्ति से आत्मा में उत्पन्न होते हैं। मेघ पटल जिस प्रकार सूर्य पर छा जाता है उसी प्रकार अनादि काल से आत्म रूपी सूर्य के ऊपर यह चार घातिया कर्म आच्छादित हुए हैं। अब इन घातिया कर्मों का उपशम होने से आत्म रूपी सूर्य जायृत होकर अपने प्रकाश से अपने निज स्वरूप को अनुभव करने लगा है। ११३।।

# कुट्र मोर मूंड्रु नान्गु गतिगळिर पोरिगळँ दिर् । पट्रिय कायमारिर् पळविनै तिरिक्रोरेळिर् ॥ सुट्रिय विनयेगळिट्टीर् ट्रोट्रिय सुळत्ति कंडाय् । कट्रवर् कडक्क वेन्नु माट्रिदु कडिको डारोय् ।। ११४ ॥

हे संजयंत कुमार ! उत्तम सम्यक्दृष्टि ज्ञानी लोग उत्तम चारित्र को धारए करने को भावना भाते हैं । स्रौर मिथ्यादृष्टि जीव राग द्वेष मोह से पंचेद्रिय विषयों में मग्न होकर चारों गतियों में भ्रमएा करते हैं । तथा इन पंचेद्रिय विषय में मग्न हुवा जीव पृथ्वी, अप. तेज, वायु, वनस्पति मौर त्रस ऐसे षट्काय जोवों में जन्म लेकर सात प्रकार के संसार के परिवर्तन से उत्पन्न होने वाले ग्राठों कर्मों के बंधन से संसार में परिभ्रमण करते हैं।

प्रश्न-सप्त परिवर्तन कौन से हैं ?

उत्तर—स्थापना ग्रौर नाम यह दोनों मिल कर द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव ग्रौर भव यह परिवर्तन होते हैं ।। ११४।।

# एळुक्कयरगंड्रू मीरेळ् कयर् रुपरं बिडेई लोंड्राय्। मुळवेन विडेलेंदाय् मुडिबंड्रा श्रडिई लेळा ॥ एळिविला उलगिट्रोट्र मनंतमाम् पडित्पदेश । मेळुवेन तिरंडतोळा इरंडनाळ् पिरंब बॅड्रान् ॥ ११५ ॥

हे बलिष्ठ राजकुमार ! सुनो, उत्तर दक्षिए। का व्यास ७ राजू और उच्छेद १४ राजू है। सात राज उच्छेद के मध्य में १ राजू मध्य भाग है। मध्य भाग के ऊपर मृदंगाकार प्रधति मध्य लोक के साढे तीन उच्छेद के ऊपर ब्रह्म कल्प के शिखर में पांच राजू होकर कम से कम होकर शिखर पर एक राजू प्रमाए रह गया है। प्रधोलोक में ७ राजू है। इस प्रकार यह पूर्वा-पर व्यास है। इस लोक की ऊंचाई, 'लम्बाई ग्रौर चौडाई इन सब को नापने से ३४३ धन राजू होता है। यह अनादि निधन है। यह किसी के द्वारा बनाया हुग्रा नहीं है, ग्रौर कभी भी नाग होने वाला नहीं है। इस प्रकार इस तीन लोक में संम्पूर्ण जीव जन्म मरएा के ग्राधोन होकर ग्रनेक दुख को पाकर इस संसार में भ्रमएा करते हैं।।१११५।।

## एंबिनै नरंबिर् पिन्नि युदिरं तोय् दिरैच्चि मत्ति । पुनपुर तोलिन् मूडि यळुक्कोडु कुळुक्कळ् सोरु ॥ बंबदुवायिद्राय वून् पईल् कुरुंबै तन्मेल । लंबरा मान्दर् कंडा यरिबिनार् शिरियनीरार् ।। ११६ ।।

नस को रक्त में भिगोकर उस नस से हड्डी को भली प्रकार बांध कर उसको मांस रूपी कीचड से लेप कर के उसके ऊपर वाम की चादर लपेट कर कृमि कीटक झादि प्रनेक मलों से भरना हुम्रा नव द्वारों से युक्त, ऐसे यह प्रशुचि प्रपावन कच्चे दुर्गधित मल के भरे जरीर पर प्रेम करने वाला म्रात्म ज्ञान से रहित होकर संसार रूपी वन में अमरा करता है।

भावार्थ---जो जीव धर्म में अनुराग रखते हैं वे इन्द्रिय रूपो सुख को साधते हए शुभोपयोगी रूपी भूमि में विचररा करते हैं।

शुभयोग सहित, उत्तम तिर्यंच, उत्तम मनुष्य अथवा उत्तम देव होता हुआ उतने काल तक ग्रर्थात् तिर्यंच आदि की स्थिति तक नाना प्रकार के इन्द्रिय सुख को पाता है । सब मांसारिक सुखों में मग्न होकर जीव देवगति में जाता है, वहाँ अखिमा गरिमा आदि २ आठ



राजा वैजयंत ग्रपने पौत्र वैजयंत का राज्याभिषेक कर रहे हैं ।

ऋदि सहित सुख देवों में प्रधान है। परन्तु यथार्थ में वह ग्रास्मिक तथा स्वाभाविक सुख नहीं हैं क्योंकि जब पंचेदिय पिशाच उनके शरीर में पीडा उत्पन्न करता है तब ही वे देव मनोग्य विषयों में गिर पड़ते हैं ग्रर्थात् जिस प्रकार कोई मनुष्य किसी वस्तु से पीडित होकर पर्वंत से गिरता है उस ही प्रकार इन्द्रिय जनित दुःखों से पीडित होकर । उन विषयों में यह ग्रात्मा पीडित होता है। इसलिये यह इन्द्रिय सुख दुःखरूपी ही है। ग्रज्ञान बुद्धि से सुखरूप मालूम पडेता है। दुख के भी दो भेद है, सुख ग्रीर दुःख । मनुष्य चारों गतियों में उत्पन्न होकर शरीर की पीड़ा को भोगते हैं तो जीवों का चेतन रूप परिएाम ग्रच्छा बुरा कैसे हो सकता है, ऐसा कभी नहीं हो सकता । इसलिये हे कुमार संजयत ! पाप क्रीर-पुण्य यह दोनों दुख के कारएा हैं । ग्रीर ये ही दुख चारों गति के कारएा हैं । ग्रात्मा के सुख के भागे कोई शाश्वत सुख नहीं है । । १ रा

> तोंड्रि माइ दुलग मूंड्रि ट्रुयरैंदु मुइर्गडंमें । ई ंड्रताय पोल वोंबि इ बत्तु ळिरुत्ति नादन् ।। मूंड्रुलगिक्कु माक्कि मुडिविला तन्मै नळ्गु । मांड् नल्लरत्तौ पोल् मरिय दोंड्रिल्लै येंड्रान् ।। ११७ ।।

हे कुमार संजयत ! जन्म-मरएा रूप से युक्त इस तीन लोक में दुख भोगने वाले जीवों को जिस प्रकार माता ग्रपने बच्चे का रक्षएा करती है उसी प्रकार माता के रूप में घर्म, देवलोक, चक्रवर्ती ग्रादि इन्द्रिय सुख़ इस जीव को देकर ग्रन्त में मोक्ष फल को दिला देती है। ऐसे जैन घर्म के सिताय ग्रौर कोई परम रक्षक नहीं है।।११७।।

> ग्ररियदु तिरुवरमझ दिद्वैयेल् । मरुषिय तिरुवर मोरुवि मन्नना ।। युरुगळ, मुडिग कवित्तुलग माळ् वदु । पेरुयिलै मसिाइनै पिडिक्कीबदे ।। ११८ ।।

इस प्रकार संजयत धर्म के स्वरूप को भ्रपने पिता के मुख से सुनकर इस लोक, में जैन धर्म के ग्रतिरिक्त ग्रौर कोई धर्म नहीं है ऐसा निश्चय करके कहने लगा कि है पिताजी ! मैं फिर ऐसे सुख शान्ति के देने वाले पवित्र जैन धर्म को छोड कर ग्रनेक दुखों से भरे हुए संसार के कारएगभूत होने वाले शरोर तथा क्षणिक राज भोगों को भोग कर नरक गली की ग्रोर खींचने वाले ऐसे क्षणिक राज सुख को मैं क्यों प्रहरण करूं? मैं इसे प्रहरण नही करूंगा; क्योंकि जिस प्रकार तिल को धाएगी में पेल कर उसका तेल निकालने के बाद केवल खल भाग रहता है उसी प्रकार ग्रनादि काल से राजा महाराजा इस क्षणिक संसार सुख को छोड कर चले गये । ग्रब ऐसे संसार के सुख को भोगने वाला क्या मूर्ख नहीं है ? ग्रत: मैं मूर्ख नहीं हूं। जस मोक्षरूपी राज की ग्राप इच्छा कर रहे हैं वह सुख मुभे भी चाहिये, ऐसे क्षणिक सुख की मुभे चाह नहीं है । ११९ ॥

#### म४ ]

#### ग्रादला लरुळिय दुरुदि युंड्न । पोदुला मुडियनान् पुगळ्ंदु भूमिक्कु ।। नादनाय् सपंदनैनाट्ट उट्रनन् । ट्रादुला मलगंलान् ट्रानु नेर्दिलंन् ।। ११६ ।।

इसलिये हे पिताजी ! म्राप इस क्षिशिक राज्य के परिपालन करने की म्राज्ञा मत दीजिए। यह राज्य सपदा मुफेभी इष्ट नहीं है। इस बात को सुनकर राजा वैजयंत मन में मति म्रानंदित होकर ज्येष्ठ कुमार संजयंत की महान प्रशंसा करता है मौर लाचार होकर उस राज्य भार को सोंपने के लिये अपने छोटे राजकुमार जयंत को बुलवाता है। कुमार जयंत ने म्राकर पिताजी को नमस्कार किया म्रौर कहा कि पिताजी ! क्या म्राज्ञा है ? राजा ने कहा कि पुत्र ! तम इस राज्य भार को सम्हालो । १९६ ।।

# ग्नरिबिनार शिरिय नीरा रांड्रवर् तांगळ् सेंड्र । नेरिपिन पिळ का पोगिन् माट्रिडे सुळल्वर नीड ॥ मरुविला गुराति नीगळ् माट्रिय वरसु मेविन् । नेरियिनार् गतिगनांन्गि निंड्रुयान् सुळल्व नेंड्रान् ॥१२०॥

कुमार जयंत ने निवेदन किया कि पिताजी ! मैं झल्प ज्ञानी हूं, मुफ में ज्ञान नहीं है। और न इस राज्य की मुफे लालसा है। इस राज बैभव को दुखदाई मान कर उससे मुक्त होकर अनन्त सुख की प्राप्ति के लिए आप मुनि दीक्षा लेकर तपक्ष्चरण के द्वारा अखण्ड मोक्षलक्ष्मी रूपी राजपद पाने की इच्छा कर रहे हैं-- और यह क्षणिक राज बैभव नरक में ले जाने वाला मुफे सौंप रहे हैं! क्या यह बात उचित है ? नहीं। आप जिस मार्ग को स्वीकार कर रहे हैं वही मार्ग मुफको भी इष्ट है। इस प्रकार कुमार जयंत ने पिता से कहा ॥१२०॥

इस प्रकार बैजयंत,संजयंत और जयंत के वैराग्य भावना का विवेचन समाप्त हुआ !!

# वानसिन् ट्रुळि्ळ एछाल् वरुं दिनु विरुं वस् सेछा । मानसौयुडय पुळि्ळन् मंदेर्गळ् मरुत्तु निर्षं ।। कारा पोरेट्रिन पारम् कंड्रिन् मेलिट्टदेपोल् । ट्रेरात्त मुडियं मन्नन् शिरुवन् ट्रन् शिरुवर् कींदान् ।।१२१॥

तदनंतर राजा वैजयंत ने अपने दोनों पुत्र संजयत झौर जयंत सहित राज्य भार को त्याग कर के अपने पौत्र वैजयंत का राज्याभिषेक किया झौर जिन दीक्षा के लिये तीनों चल पड़े ।

जिस प्रकार चातक पक्षी मेघ की बून्द द्वारा ग्रपनी प्यास बुफाने के लिये बादल की ग्रोर ऊपर देखता है उसी प्रकार राजा वैजयंत ग्रौर उनके दोनों पुत्र मोक्ष-प्राप्ति की इच्छा करके स्वयम्भू भगवान के समवसरएा में जाने के लिये ग्रातुर हुए ॥१२१॥



राजा वैजयंत मय झपने दोनों पुत्र संजयंत व जयंत सहित जिन दीक्षा लेने के लिये रत्नाभूषरण-मुकुट ब्रादि को उतार रहे हैं।

नजिनुकिरै मै पूंडान् मजन् वैजयंत सेंड्रे। तिन्मुर शरेद पिन्नै सिरप्पोडु सेंड्रु पुक्कु ।। पुषिएग्य किळवन् ट्रन्नि पुगंदडि परििादु पौसीर् । पद्मबर् पडिमम् कोंडार् पाथिवर् कुळात्तिनोडे ।। १२२ ।।

जिस समय राजा बैम्पंत अपने पौत को राज्य भार देकर चलने लगे तो मइ चर्चा सम्पूर्श देश के राजा महाराजा तथा प्रजा में फैल गई। तत्पण्चात् बैजयंत. संजयंत ग्रौर जयंत ने जिनेन्द्र भगवान की पूजा के लिये अच्ट द्रव्य हाथ में लेकर भविन सहित समय-सरएा में प्रवेश किया, ग्रौर स्वयम्भू तीर्थंकर की तोन प्रदक्षिएा देकर उनकी स्तुति की ग्रौर वडी विनय भक्ति के साथ भगवान की पूजा की प्रौर.खड़े होकर जिनेन्द्र देव से प्रार्थना की कि हे भगवन् ! हमने भ्रजान भयवा मिच्यात्व के कारएा ग्रनादि काल से इस कर्म के निमित्त से संसार में निजारम स्वरूप की प्राप्त न होने के कारएा ग्रयवा इसका स्वरूप न समफने के कारएा ग्राज तक संसार में परिभ्रमण किया। मब हमारी ग्रात्मा में इस संसार से विरक्ति उत्पन्न हो गई है भौर संसार दुः जों से छूट कर हम मुक्त होना चाहते हैं। ग्राप नौका के समान हैं। हमको जिनेक्वरी दीक्षा दीजिए। तब मुनिराज ने तथाऽस्तु कहा भौर दिगम्बरी दीक्षा की अनुमति दे दी।।१९२१।।

> मसि मुडि कॉलग माल मसितुन रखयकुंजि । परिषयोडु परिदुनिंड्रार् पोरुमद याने योत्तार् ।। गुरामसि यरिएडु कुंडा पण्सवर् कुळात्तीक्कु पुक्का । रिसाइला सिला नन्नाळ् डिळवरसि यॅंड्र दोत्तार् ॥१२३॥

तदनस्तर उन तीनों को नव रत्न अडित मुकुट-हार तथा सर्व आभरणों का त्याग कराया ग्रर्थात् सर्व बहिरंग परिग्रहों स्थाग कराया, अट्ठाइस भूलगुणों का पालन कराया और संक्षेप में मुनि धर्म पालने का उपदेश दिया। पांच समिति, पंच महाव्रत, एक भूक्त, विविक्त सम्यासन, स्थित भोजन ग्रादि २,कियाग्रों को समफाया। तीन गुप्ति, पांच समिति ग्रीर पांच महाव्रत इन तेरह व्रकार से चारित्र पालन करने तथा केक सोंच भौर दन्त न घोने मादि का विवेचन किया। कहा भी हैं:--

> बद समिदिदियरोघो लोचावासयमचेलमण्हाएां । तिदिसमएामदंतवएां ठिदिभोयएामेयभत्तं च ।।

इस प्रकार संक्षिप्त में उनको पंच महावत मादि र का स्वरूप समआग और तोनों ने केवतो भगवान स्वयंग्ध्र तीर्थंकर के समक्ष जिन दीक्षा घारए। की। जिन दीक्षा घारए। करने के पश्चात् वे तीनों मुनि ऐसे प्रतीत होने लगे जैसे मद से युक्त हाबी इघर उघर विवरते हैं। जिस प्रकार हाथी का महावत हावी को जाना पीना देकर हाबी को बत्त में करता है उसी प्रकार यह तीनों मुनिराज मपने मदोन्मक्त मन को रश में करके पंच महाव्रत ग्रादि को निरतिचार पालन करते हुए ग्रहुँत स्वयभ्भू तीर्थंकर के उपदेश से ग्रतरङ्ग व बहिरङ्ग तप के द्वारा पंचेन्द्रिय विषयों को जर्जरित करके अपने वश में कर लिया। ग्रंतरङ्ग व बहिरंग तप के साथ २ दुई र तपस्था के द्वारा उत्तरोत्तर मूलगुरा व उत्तर गुर्गों के साथ कर्म की निर्जरा करने लगे। और रत्नत्रय (सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान, सम्यक्चारित्र) की वृद्धि करने लगे। छोटे राजकुमार वैजयंत को राज्य भार सोंपने के पश्चात् जसे वह राजकुमार शनें २ राज्य की वृद्धि करता है उसी प्रकार यह वैजयंत, संजयंत ग्रीर जयंत तीनों मुनि बर्म की वृद्धि करते हुए मोक्ष रूपी लक्ष्मी पद की प्राप्ति की ग्रोर बढ़ने लगा। १६२।।

> म्रांगवरंग पूव कादि तूलोदि यार्कुं। तान् गरुं कोळ्गै तांगि तामुडन् सेंड्रु पिन्ना ॥ लोंगिय उलग मूंड्रु मोरुवळी पडुक्क लुट्रु । पांबिनाल् चैजयंतन् परुष्पद शिगरं सेंदान् ॥१२४॥

तदनंतर वैजयंत, संजयंत क्रौर जयंत तीनों मुनि अङ्ग निमित्त और और अंग पूर्व परमागम का पूर्ण रूप से अध्ययन करते हुए निरतिचार चारित्र का पालन करने लगे। वैजयंत मुनि अपने घोर तपश्चरण द्वारा घातिया कर्मों की निर्जरा करके एक समय में लोक क्रलोक को जानने की इच्छा करने वाले होकर सर्व संघ को त्याग करके एक विशाल पर्वत पर जाकर तपश्चरण करने लगे।। १२४।।

> मळे पनिवैळ्गडांगि मलैमिसै मलयैपोल । वेळिल् पेरलिंड्र पोळ् दिनेळ्ंदं सुक्लध्यानं ।। पळविनै मुळुदुं पारप्परंदन वरंग नान्मै । मुळँ इडं पोळगिट्रेनुं विळॅकिंकन् मुन्निरुळ्डामो ।।१२४।।

कहा है किं:---

गिरि-कंदर-दुर्गेषु ये वसंति दिगम्बराः । पागिपात्र पूटाहारास्ते यांति परमां गतिम् ।।

इस प्रकार गिरि कंदर वन दुगं पर्वत की चोटी पर ये बैजयंत मुनि तपस्या करते हुए ऐसे प्रतीत हो रहे थे, मानो इस पर्वत पर एक छोटा और पर्वत ही हो। इस तरह दुई र तप करते हुए ग्रात्म-योग में मग्न हुए। प्रथम व द्वितीय शुक्ल घ्यान से आत्मा को घात करने वाले ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और ग्रन्तराय इन चारों घातिया कर्मों को जीत कर केवल ज्ञान को प्राप्त होकर ग्रनन्तज्ञान, ग्रनन्तदर्शन, ग्रनन्तवीर्यं और ग्रनन्तसुख आदि वार चतुष्ट्य से युक्त हुए। तब जिस प्रकार एक दीपक से सारा ग्रन्धकार क्षण में नष्ट हो जाता है उसी प्रकार ग्रनादि काल, से कर्मरूपी ग्रंधकार से ढके हुवे ग्रात्मा को केवल ज्ञान दीप प्रकट होते ही ज्ञानावरणादि चारों घातिया कर्म नष्ट हो गये।। १२४ ॥

## सिद्धनल्लिरदं सेड्रंधातु कळ्पोलधातु । वोत्तरु वगैयदागि योळि युमिदिलंगु मेनि ।। चित्तिरत्ति यट्रपट्ट पडयेन देवर् सेंड्रार । मुत्ति पेट्रिंद कोऊ मदन् मुद्गर् विळक्कै वेत्तान् ।।१२६।।

जिस प्रकार सिद्ध रस में लोहा डुबाने से वह लोहा तत्काल स्वर्श्शमयी हो जाता है इसी प्रकार ग्रहुँत भट्टारक वैजयंत मृनि के शरीर के घातु उपघातु ग्रात्म ज्योति से प्रकट होके प्रकाशमान होने लगे। तब चतुश्णिकाय देव जैसे चित्रकार चित्र लिखता है उसी प्रकार ग्रनेक रंगों से सुशोभित होकर ग्रत्यन्त सुन्दर शरीर को नाना वर्शों से तथा ग्रनेक ग्राभरण व सुन्दर २ वस्त्रों सहित ग्राकाश से पुष्प वृष्टि करते हुए वैजयन्त मुनि के सन्मुख वे देवगरा नीचे उतर कर ग्रा गए ग्रीर केवलज्ञानी वैजयंत भगवान से ग्रानम्दपूर्वक कहने लगे—

> "ग्रद्य में सफलं जन्म, नेत्रे च विमले कृते । स्नातोऽहं धर्मतीर्थेषु जिनेन्द्र तव दर्शनात् ।।

हेभगवन् ! आज आपके दर्शनों से हमारा जन्म सफल हो गया, नेत्र सफल हो गये गात्र सफल हुआ इसलिए हे प्रभु ! हम आपके तीर्थ में उतर कर कर्म रूपी मल को दूर करने के लिये स्नान कर चुके हैं।।१२६।।

> तेमलर मारि सुन्नं सिदारिनर् दिशैकनुमूड । धूममूमेळुदं दोप सुडरं्दन मिडेंद देवर् ।। ताममुं सांदु मोंदिताम् पनिदेळुंदु नींड्रू । कामने कडंद कोमान् कळलडि पर्व लुट्रार् ।। १२७ ।।

तत्पश्चात् केवली वैजयंत भगवान के पास आए हुए चतुर्रिएकाय देवों ने स्वर्ग से जाए हुए ग्रत्यन्त सुगंधित पुष्पों की वृष्टि को । परिमल चूर्एं की ग्राकाश से वृष्टि की, तथा महान सुगन्धित धूप खेई । केवल ज्ञान के निमित्त रत्न दोपक जलाए और ग्रष्ट प्रकार से भगवान की पूजा करके स्तुति करने लगे कि—

> भगवन् दुर्नयध्वान्तौराकीर्णे पथि मे सति । सज्ज्ञान-दीपिका भूयात् संसारावधि-वर्धनो ।। जन्म जोर्गाटवी मध्ये जनुषान्धस्य मे सति । सन्मार्गे भगवन् भक्तिभंवतान्मुक्ति-दायिनी ॥ स्वान्त-शान्ति ममैकान्तामनेकान्तैक-नायकः । शान्तिनाथो जिनः कुर्यात् संसृति क्लेश-शांतये ।। कर्णाधार भवार्गोधेर्मध्यतो मज्जता मया । कुच्छ्रेग बोधिनौर्लब्धा भूयान्निर्वार्ग-पारगा ॥

ग्रयं — हे भगवन् ! मेरा मार्ग दुर्नयरूपी ग्रंधकार से व्याप्त है, मुभे ग्रापके द्वारा प्राप्त सम्यक्ज्ञान रूपी दीयक संसार की मर्यादा को छेदने वाला हो। हे भगवन् ! जन्म-मरण रूपी इस ग्रत्यन्त पुराने जंगल में मैं जन्म से ही ग्रन्धा हूं। इससे मुक्ति दिलाने वाली ग्रापकी भक्ति सन्मार्ग में ले जाये। स्याद्वाद मत के एक नायक श्री शाग्तिनाथ भगवान् संसार के दुःखों की शान्ति के लिये मेरे हुदय में सदा स्थिर रहने वाली शान्ति को करें। हे खेवटिया ! संसार रूपी समुद्र के मध्य में डूबते हुए मैंने बड़ी कठिनाई से ज्ञान रूपी नौका पाई है। यह मुझे मोक्ष रूपी पार पर पहुँचाने वाली होवे ।। १२७ !!

# उवलल काय्दला लुंट्रिंघ वडिलल बेळुंबोर् । कुवलल् काय्दलु ट्रिंग् बोंड्रु नोइलैयेर् ।। सुर्गमानर गंदवर् तुन्नुब दुनदु । तवलित् ट्रन्मयो तबिनै तन्मयो बढळे ।।१२८।।

हे भगवन् ! ग्रापको जो कोई देखता है उसको महान् भामन्द हो जाता है और जो भाषको नहीं देखता उसके प्रति आप रागढ़े थ नहीं करते । जो पूजा नहीं करता उससे आप भप्रसन्न नहीं होते क्योंकि आप प्रठारह दोषों से रहित हैं और इन दोनों से प्रसन्न ग्रप्रसन्न की भावना का ग्रापको कोई मतलब नहीं है । ग्राप पर वस्तु से भिन्न हो । परन्तु एक बात है कि भाषके दर्शन, पूजा व स्तुति करने करने वालों को देवगति प्राप्त होती है और जो आपसे राग हे ध-आदि करता है उसको पाप तथा नरक गति प्राप्त होती है और पाप पुज्य के झनुसार कल मिलता है-ऐसा आगम का कथन है । १२०१।

> इरंद धातिग नान्मैयु मळिदब कनरो । निरेंद नान्मे युं बानबर् निलैयुडन् तळरा ।। परंदु वंदु निट्रियडि परवुषदिदु उन् । सिरंद तन्मयो तिरुषरदि यक्ष्कयो वरुळे ।।१२६।।

ज्ञानावरएगदि चार घातिया कर्मों का नाश होते ही जब चार चतुष्टय प्राप्त होते हैं तब उसी समय देवों के ग्रासन कम्पायमान होते हैं-पह ग्रापके तत्पचरएा व बल का ही महारम्य है, भौर किसी की शक्ति नहीं हैं। ऐसा ही ग्रापके महान धर्मोपदेश का फल है।। ।। १२१।।

> कुट्र मोंड्रिल येनिर् कुट्र मूंड्र नीयुरैताय । पट्र नोइल एज्ञिलु लोगमुं पट्राय् ।। सुट्र नोईला एज्ञि लोग्विर मुम् सुट्रा । मट्र नोइल्लाय मुनिबर् कोनायदोर् मायम् ।।१३०।।

है भगवन् ! आपके भन्दर कोई दोष नहीं है-ऐसा कहते है ? यदि राग ढेंच नहीं

**44** 

है तो श्रापने कर्मों का नाग कैसे किया? इस लोक में संसारी जीवों में रहते हुए आपको निष्प-रिग्रही कैसे कहते हैं? मिट्टी में से निकला हुवा सोना भट्टी के द्वारा तपाने पर भी मिट्टी रूप नहीं होता. उसी प्रकार ज्ञानावरएगादि आठ कर्मों का नाग होने के बाद पुन: संसार का बंध नहीं होता, इस कारएग आप श्रवंध हैं। कोई यह कहता है कि आप बंधु नहीं है ? आपकी भावना सम्पूर्ए जीवों पर रक्षा करने की है और जगत के सारी प्राएगी मात्र को बंधु की दृष्टि से देखते हैं इसलिये आप बन्धु हैं। इस प्रकार तपश्चरएग करने वाले आप ही सच्चे नपस्वी हो. यह गाश्चर्य को बात है। १३०॥

> भरिवु नीइलै योंड्रल तेमकक्व यनेगं। पिरविनी इलै यान्गळो पिरविइर् पेरियोम् ॥ सेरिबबोर् गति युनविकन्नै यमक्कु नान्गि च ट्राल् । वरियैनी येम्म यान्ट्कोंडं वशिइदु पेरिदे ॥ १३१ ॥

हे भगवान् ! मापको केवल ज्ञान के मलिरिक्त विकल्प को उत्पन्न करने वाला मौर कोई ज्ञान नहीं है। दूसरे जोवों के मतिज्ञान व मवधिज्ञान है। परन्तु केवलज्ञान नहीं है। प्राथ जन्म-मरए। से रहित हैं, मागे ग्रापका जन्म-मरए। नहीं है, परस्तु संसारी सम्पूर्ए। जीवों के जन्म मरए। होता है। माप गति में रहित हैं प्रर्थात् ग्रगति हैं। हमको चारों गतियों के दुख हैं। इस कारए। सभी जीव भाषकी स्तुति करते हैं तथा प्रापका भाश्रय लेते हैं।। १३१।।

> येंड्र, वानव रिरैवन मरंजु इप्पोळु दे। येंड्र, मूबुलगत्ताळ् वयररु वियप्प ॥ निड्रदोर् पडिनिरुमिया बारिबैय्यर् सूळ। संड्रनन् धरसोंदिरन् शिरप्पाडुं विरैदे ॥१३२॥

इस प्रकार वैजयंत केवली भगवान की स्तुति पाठ करते हुऐ सम्पूर्ए देवों को आक्वर्य करने वाले ऐसे उपमा रहित रूप को घारएा कर प्रपनी देवियों सहित भवन-लोक के प्रधिपति इन्द्र प्रपने हाथ में पूजा द्रव्य लेकर उन केवली भगवान की पूजा करने भाए ॥ १३२ ॥

## निळसुमिळ् बिलंगु मेनि निरैयवि मुरगमं शंवर् । कळलॉरगबि लंगुम् पावंग्कमलंगळ् कामने युम् ॥ पुळलॉळबिलंगु नस्नार् बडिबिनार् कुळैय वांगुम् । तळसूरुं तम्मे तंद तररानन दूरुव दामे ॥१३३॥

उस धरऐोन्द्र के मन्भथ के समान सुझोभित श्वरीर का प्रकाश चारों भोर फैला हुथा था। उनका मुखकमल सम्पूर्ण कलाओं के समान प्रकाशमान था। उनका श्वरीर स्वर्ण के समान जमकता था। उनके चरण खाल बमल के समान तथा केज नील मणि के समान जमक रहे वे। उनके देखते ही सम्पूर्ण स्तियां चंचल हो जाती थो।। १३३।।

# ग्रांगव नुरुवंकाना वरुंदवन् शेयंदनदो । वोगिय तवसिनान् मेलिव्युरुवाग देन्ना ॥ नोंगिय काक्षिदाय निदानसौ निरैय निड्रान् । स्रोंगियवुलगं वेंडां दुमिकोंडा स्रोरुव नोत्तान् ॥१३४॥

उस समय घर एोन्द्र का बैभव परिग्रह, वहां के देवों की सुन्दरता, स्वरूप व ऐक्वर्य ग्रादि को देखकर उन संजयंत मुनि ने सम्यक् दर्शन से रहित होकर निदान बंध कर लिया कि मैंने इस तपक्र्चरएा के भार से जो तप किया है उस तप का फल ग्रगले भव में मुभे ऐसा मिले कि इस घर ऐग्द्र के समान ऐक्वर्य बैभव, तथा चन्द्रकांति वाला मै भी हो बाऊ । जैसे बंदर के गले में रत्नों का कंठा वांध दिया जावे तो वह मूर्ख उसका मूल्य न समभ कर तोड़-कर फेंक देता है, उसी प्रकार संजयंत मुनि ने ग्रब तक सारे वैभव को छोड़ कर ग्रंतरंग व बहिरंग से सारे शरीर को क्रग किया था, वही ग्राज ग्रपनी पच इन्द्रियों के लालच में प्राकर तपस्या से घर ऐन्द्र के समान फल की प्राप्ति की कामना करके ग्रब तक के समस्त तपक्ष्चरएा के फल को ससार का कारएा बना लिया, मोक्ष के देने वाले मार्ग से च्युत हो गया ग्रीर मोक्ष मिलने वाले मुख को छोड़कर पचेन्द्रिय भोगों में लिप्त होकर दीर्घ संसार में फंसने का कारण बना लिया ॥ १३४॥

# ग्रस्तवं तागि मेरुवनं पवर्केलु मासै तुरुं विडै तोंड्रुमेनुम् । तुरुं बिड तोंड्रु मेनुम् लुगळिनिन् चिरियरव ॥ ररुं तव निवनिकँडा मासै इल्लामै येंड्रो । पेरुं तव मादबंड्रेर् पिरवि वित्तूर्तल लंड्रो ॥१३४॥

श्रेष्ठ तप ऐसे चारित्र भार को घारए। कर उसके फल को तथा महान मेरु पर्वत के समान कीर्ति को न पाकर तिल मात्र परिग्रह के मोह से वह ग्रल्प गुरगी बना ग्रौर वह मंजग्रंत मुनि संसार रूपी कीचड में फंस गया। जैसे कोई किसान बीज का रक्षरा करता है ग्रौर उसका उपयोग नहीं करता उसी प्रकार संजयन्त मुनि ने कर्म रूपी बीज को नष्ट न करके उसे संसार का कारए। बना लिया।। १३४।।

# कनिंदनै कवळं कैइल् वैलुडन् कळरु वारै । मुनिदिडुं कळिरु कोल्वार् मुत्तियै क्ळिंक्स्टु नीरार् ॥ मनस्वोळत्तुरंदिडादे वाल् कुळैतेच्चिर् कोडुं । सूनंगनै पोलु नीरार् माट्रिडै सुलुलु नीरार् ॥१३६॥

जिस प्रकार महावत हाथी को ग्रनेक प्रकार के पकवान वनाकर खिलाता है परन्तु हावी सहज हो ग्राकर उसको नहीं खाता है, अपितु महावत उसको पुचकार २ कर खुशामद कर २ के खिलाता है किन्तु वह ग्रपने मन से नहीं खाता है ग्रीर उसी हाथी की फूंठन को कुत्ता ग्रपनी पूंछ को हिला हिला कर भोजन खिलाने वाले उस महावत की खुशामद करता है और तब वह भूंठन को प्रसन्नता से खा लेता है। उसी प्रकार मनपूर्वक संयम को न धारए। करने वाले जीव परिग्रह को न त्यांग करके पुनः उसका ग्रंथ व उसकी लालसा उत्पन्न होने से उसकी ग्रीर चला जाता है। उस समय वह मोक्ष को उत्पन्न करने वाले श्रेष्ठ तपण्चरए। मार्ग को त्यांग करके जिस प्रकार खाए हुए भूंठन को फेंक देते हैं या वमन की हुई बस्तु को पुनः ग्रहए। करने की जो इच्छा करता है उसी प्रकार त्यांगे हुए पंचेन्द्रिय विषय की पुनः इच्छा करके संसार में श्रमए। करके ग्रत्यन्त दूख को भोगता है।। १३६।।

> नंजिने यमिदंमंड्रे युंडवनयेंदु पिग्नै । तुंजुव दंजिन्दांड्र नांजंय तुपित्तल् पोलुं ।। पुंजिय पोरिइन् भोगम् मांट्रिंडै सुळट्र् मेन्ना । वंजिमुन् ट्र्र्र्द भोग तरुंद व नार्शनाने ।।१३७।।

पंचेन्द्रिय विषयों से युक्त भोगोपभोग वस्तु तीन लोक के सम्पूर्श जीवों को घेरने के लिये कारएा होती है। इस संसार दुख के कारणों से भयभीत होकर उन विषयादि राज्य पद को छोडकर तथा मुनि पद को धारण किए हुए संजयंत मुनि ने पुनः इस परिग्रह को धारण किया। जिस प्रकार एक मनुब्य ने विष को ग्रमृत समफकर ग्रहण किया और उससे वह अनन्त दुख को प्राप्त होकर फिर उसका त्याग कर देता है तथा उस दुख को भूलकर फिर मूर्ख के समान उसी विष का ग्रहण करता है, ऐसी दशा उस संजयंत मुनि की हो गई।।१३७।।

> ऐंदलै येखं तन वाये दुडन कलंदनंजिर् । ट्रुबं मोर् कडिगैयेछर्ट्रुाजिनार् ट्रोडरंदिडावा ।। मैवोरि यरवन् तन् वायू योंड्रिनालाय लोंजु । तुंजिना लनेग कालं तोडरदुं निड्रडुन् गळ् कंडिर् ।।१३६।।

अत्यन्त जहरीलापांच फगा वाला विषधर सर्प प्रपने पांचों मुखों से मनुष्य को काटता है ग्रौर वह विष मनुष्य को ग्रनेक प्रकार के ग्रसह़ा दुःख देकर उसके प्राणों को नष्ट कर देता है, उस विष से वह प्राणी एक भव में नष्ट हो जाता है, पुनः उसको दुःख उत्पन्न नहीं होता है। किन्तु यह पंचेद्रिय नाम के विषय विषधर मनुष्य को भव भव में दुःख देने वाले हैं। श्री माचार्य गुएा पदस्वामी ने ग्रात्मानुशासन में कहा है---

> राज्यं सौजन्ययुक्तं श्रुतवदुरुतपः पूज्यमत्रापि यस्मात्, त्यक्त्वा राज्यं तपस्यन्नलघुरतिलघुः स्यात्तपः प्रोह्य राज्यं ॥ राज्यात्तस्मात् प्रपूज्यं तप इति मनसाऽऽलोच्य घीमानुदग्नं, कुर्यादार्यः समग्रं प्रभवभयहरं सत्तपः पापभीरुः ॥

राज्य के हाथ से दुष्टों का निग्नह होकर शिष्टों का पालन होता है । इसलिंये राज्य

करना बडा धर्म है। और राजा पूज्य भी होता है जिस प्रकार तपश्वी को शास्त्र का अच्छा आन होता है तो उसका तप भी पूज्य होता है। इस अपेक्षा से यदि देखा जाय तो पूज्य राज्य भी है। उससे भी पूज्य तप है। परन्तु राज्य को छोडकर यदि कोई तप करे तो और भी पूज्य समफा जाता है। किन्तु तपश्वी होकर फिर राजा बनना चाहे या राज्यपद पर बैठ जाय तो बह पूज्य से भी अपूज्य हो जाता है। उसे वह अब्ट हुवा निकृष्ट समभते है। तपस्वी को राजा भी शिर नमाते हैं। राज्यपद से इतना बड़ा पुण्य कर्म संचित नहीं हो पाता है; जिस से कि ग्रागामी फिर भी राजाग्रों को विभूति नियम से मिल जाय। क्योंकि राज्यपद के साथ बद्द मत्सर ग्रादि दोष भी लगे रहते हैं; जिससे ग्रात्मा ग्रति पविश्व न रहकर मलिन हो जाता है। तप में यह बात नहीं है। जिस तप में कर्मों का निर्मू ल नाश करके मोक्ष पद पाने की जक्ति विद्यमान है तो राज्यपद प्राप्त होना कौनसी बड़ी बात है? तप से ग्रात्मा परम पूज्य बन जाता है।

भावार्थ-विषय भोग तुच्छ हैं, दुःखों को पैदा करने वाले हैं। राजभोग सबस बड़ा विषयभोग है। इसकी इच्छा भी उन्ही को होती है जो धन दौलत को मपने प्राणों से भी बडा समफते हैं, कामकोध ग्रंधकार के जो ग्राधीन हो रहे हैं।

किंतु जो जितेन्द्रिय हैं, झात्मा का कल्याएा करना चाहते हैं, वे उस पर लाल मारते हैं। इसी प्रकार राज्य को भी आत्मकल्याएा करने वालों को हेय समफना चाहिये। इस राज्य के मूल में ही विषय भोग छिपा हुग्रा है व परंपरा से नरकादि चारों गतियों का कारण दे। सदैब पाप का संचय करने का कारएा है। बिषय भोग की प्राप्ति के लिये यदि राज संपदा भी मिली तो उसको छोडकर बुद्धिमानों को तप ही करना चाहिये। तप ही मुख का का कारएा है। तप से साक्षात् मुख को प्राप्ति होती है। राज से मुख व शांति नहीं मिलती है। परन्तु जैसे कोई व्यक्ति हाथी पर बैठा है तो सभी उसकी प्रशंसा करते हैं, यदि वही व्यक्ति हाथी पर से उतर कर गधे पर बैठ जाय तो लोग उसी को हीन टब्टि से देखेंगे। उसी प्रकार पूज्य पद प्राप्त करने वाले संयम पद को प्राप्त कर तीन लोक के पूज्य बन जाते हैं, और यदि उसे त्यांग कर पंचेन्द्रिय विषय में पड जायें तो लोग घुगा की दृष्टि से देखते हैं! उसी प्रकार संजयंत मूनि की दशा हो गई थी।। १३ मा।

#### काक्षिये कलविल ज्ञान कदिपिनै पिरिंस् पुक्कान् । मोक्षिई लुलग मेट्र मुळ्क्कुरौ पेळिस् वैय् ॥ माक्षि पेट्रवने वै मदनक्के येडिमै याक्षु । मोक्षित्ता निदानतन्ने मनं कोल्लार् मदिइन् यिक्कार् ॥१३६॥

सम्यक्दर्शन को नाश करके, सम्यक्जान करी प्रकाश को मिटा कर तथा सम्यक्-चारित्र को गंवा कर इस चतुर्गति में अमए। कराने वाले दुःख को नाश करके सिद्ध लोक में रहने वाले सिद्धों के समान सुख को प्राप्त करने वाले सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान मौर सम्यक्-चारित्र की भ्राराधना से संजयंत मुनि च्युत होकर निदान शल्यसे मृत्यु को प्राप्त होकर घरए। पद को प्राप्त हुए । यह ठीक है, क्योंकि जिस जीव के जिस समय जो परिएाम होते हैं उसी के ब्रनुसार उस को गति मिलती है-ऐसा समकना चाहिये। इसलिये भव्य सम्यक् दृष्टि जोव यदि इस संसार दुःख से पार होना चाहता है तो भगवान जिनेन्द्र देव के कहे मार्ग में तिल मात्र भी शंका नहीं करनी चाहिये।

सारांश यह है कि वेदनीय,नास,ग्रायु और गोत्र ऐसे चारों त्रघातिया कर्मों को नाझ करके तीन लोक के भव्य जीवों के पूज्य होकर वैजयंत राजा ने सिद्ध लोक को प्राप्त किया । ॥ १३६ ॥

इस प्रकार वैजयंत का मोक्ष प्राप्ति नाम प्रथम श्रधिकार समाप्त हुन्ना ।



# ॥ द्वितीय अधिकार ॥

ग्रोळिवं नाल् विनयुं वड्टिटु लगोरु मून् ड्रू मेत्त । वेळुंटु सेंड्रूलग दुच्चि येवनान् वैजयंत ॥ नळुंदिय निवानत्तोल जयंत नौवमर नाय् कीळ् । विळंदन नोळिद वीरन् चरिते यान् विळंव खुट्रेन् ॥१४०॥

ग्रर्थ-वैजयंत मुनि के मोक्ष जाने के बाद उनके शरीर के पडे हुए नख, केश, आदि को केवल नमस्कार कर पुतला बना करने अग्नि कुमार देवों ने मुकटानल से दाह संस्कार किया, ग्रीर उसकी भस्मो को ग्रपने मस्तक पर लगा करके परिनिर्वाण पूजा करने चतुर्शिकाय देव ग्रपने-ग्रपने स्थान को चले गये। निर्दोष तपश्चरण करने वाले वैजयंतमुनि के निर्वाण कल्याणक के पश्चात् उस स्थान को नमस्कार करके एकल बिहारी होकर निरतिचार इतों को पालन करते हुए सजयंत मुनि कायोत्सर्ग पूर्वक ग्रात्म-ध्यान करने लगे।।१४०।।

# पंचगति गेट्चं ड्र परमन् ट्रन् चरम मूर्ति । कजलि शैदु बाळ्ति शिरपयर् व मरर्पोनार् ।। बंजमिरबत्तिनान् संजयंदनु वनंगि पोगि । यंजलिल् कोळगै तांगि इरा पगल् पडियनिंड्रान् ।। १४१ ।।

मर्थ---महातपस्वी संजयंत मुनि श्रेष्ठ गुरा से युक्त थे । महातपस्वी मुनि जिस बन में तपक्वर्या करते ये उनकी तपक्ष्वर्या के प्रभाव से उस वन के कूर व्याघ्र, सर्प व जंगली पशु प्रपने बैर भाव को छोड़ कर उन संजयंत मुनि के पास प्रेम से परस्पर खेला करते थे ।।१४१।।

> मानकंड्रुन् पुलिइन् कड्रु मारिये मुलये युन्नुम् । द्यान् कंड्र् भार्गं कंड्र्म् सिंगत्तिन् कंड्रोडाडुं ।। ऊंड्रिड्र् बाळुं जाति यतोळि लोळिदं वुळ्ळं । तान् सेंड्र् शांति माकुं वादमान् ट्रन्मे याले ।। १४२ ।।

भर्च---दोष रहित संजयंत मुनि के तप के प्रभाव से नेवला, सर्प, चूहा, मार्जार मादि प्राशी ग्रपने बैर बिवाद को छोडकर परस्पर प्रेम से रहने लगे। भील लोग जो शिकार के लिये इधर उधर घूमते थे उनके मन में भी दया के भाव पैदा हो गये ग्रौर शिकार करने का त्याग कर दिया। वह सभी मुनि के तप का प्रभाव था। क्योंकि तपस्वी मुनि जहां २ बिचरते हैं बहां २ कूर प्राशी भो ग्रपनी कूरता को छोड कर विशुद्ध परिणामों को धारश करते हैं। शास्त्रों में ऐसे ग्रनेक उदाहरण हैं। भगवान नेमिनाथ पूर्वभव में भील की पर्या में थे। उस समय एक महामुनि दिगम्बर साधु जंगल में विराजमान थे। उस भोल राजा ने उनको जंगली मृग समफ़कर जब बाएा उठाया तब उसकी स्त्री ने उसे समफाया कि यह वन देवता हैं, इनको मारना उचित नहीं है। तव भोल ने ग्राकर देखा ग्रौर नमस्कार करके पूछा कि तुम बौन हो ? उन्होंने कहाकि मैं साधु हूं। तत्पण्चात् मुनि ने पुण्य, पाप, पुनर्अन्म, मरएग, राग-द्वेध ग्रादि के सबन्ध में भील को समफाया। मुनि का उपदेश सुनकर उस भील को धर्म रर पूर्एा श्रद्धा हो गई ग्रौर उस भील ने मांस. मदिरा ग्रादिन खाने तथा शिकार न खेलने की श्रतिज्ञा की ग्रौर स्थूल रूप से पांच ग्ररणुवत को पालन करने का नियम लिया। उसी भीन राजा ने कम से ग्रपनी पर्याय से मनुष्य जन्म में ग्राकर सोलह कारएा भावना भाई ग्रौर तीर्थकर प्रकृति का बंध कर लिया और ग्राज वही भोल का जीव नेमिनाथ तीर्थकर हमारे लिये पूज्य हो गये। साधु के उपदेश से ग्रवश्य जीव का कल्याणा हो जाता है। इसी प्रकार मंत्रयंत मुनि के प्रभाव से जंगल में क्रूर हिंसक पशु परस्पर प्रेम से किलोलें करते हुए रहने लगे।।(४२)।

> येलिशॅंड्रु नागं नन्मेलिडं नागम् कीरि । नलियु मेंड्रजं लिद्वी मानमा बालिन् मुळ्ळी ।। पुलिसेंड्रु वांगुं पुल्वाय् किडंदुळि नडुंगु मेंड्रु । नलिवु रोवेडर् सेल्लार् सेट्र मिनट्र वत्ताल् ।।१४३।।

म्रर्थ-एकाग्र मन से बाह्य और म्राभ्यंतर परिंग्रहों को त्याग कर मन, वचन, काय ऐसे त्रिगुष्ति से चार प्रकार के म्राहार मय, मैथुन श्रौर परिग्रह को त्याग करके पंचेन्द्रिय विषयों में जाने वाले मन के उपयोग को भात्म-घ्यान में एकाग्र करके छह ग्रावश्यक कियाओं में मग्न होकर पुण्य और पाप तथा श्रशुभ व शुभ किया को त्याग कर वे मुनि शुक्ल घ्यान में मुग्न हो गये।।१४३।।

# ग्रोरु वर्ग पट्ट उळ ळं तिरुवगै तुरबु तन्नान् । मरुविय कुत्ति मूंड्रिर् सन्नेगमाट्रि ।। पोरुविलैबोरि सेरित्तु पोरुंदि या बास मारिन् । इरुवगै सविलिलाय् रेळुवरै शेरिय बैलान् ।।१४४।।

ग्रर्थ--ग्राठ प्रकार की शुद्धि से युक्त संजयंत मुनि नव विध योग के द्वारा दस प्रकार के ग्रास्नव को रोकने के कारए ऐसे एकादशांग शास्त्र पठन पाठन में लीन होकर श्रुत ज्ञान से युक्त भन के द्वारा बारह अनुप्रेक्षाग्रों को भाते हुए त्रयोदश चारित्र को निरतिचार पूर्वक पालन करने में मग्न थे।

#### ग्राठ प्रकार की शुद्धि:---

१. परिएगम शुद्धि २. विनय शुद्धि ३. ईर्यापथ शुद्धि ४. प्रतिष्ठापन शुद्धि ४. शय्यासन शुद्धि ६. वाक्य शुद्धि ७. भिक्षा शुद्धि म. काय शुद्धि । ऐसे आठ प्रकार की शुद्धि से काय को शुद्ध कर मात्म घ्यान में लवलीन थे ।

# शुद्धि योरेट्टिर् ट्रूयानोन्क्यायो पियोगी लूट्रु। पत्तयुं तडुक्क वंगस् पदिनोंड्रिर् पयिड्रझानं।। सिलं पाण्टि रडिर सेड्रु सिंदयै मुरुषिकइट्ठु । पतु मूंड्रारि निड् किरियै पंइड्रिट्टारो ।।१४४।।

भवं---मन, वचन, काय, क़ुत कारित अनुमोदना, आरंभ, समारंभ आदि को त्याग कर एकादकांग पाठी (द्वादशांग में दृष्टिवाद को छोड कर कुल ग्यारह अंग होते हैं) पांच बहावत, पांच समिति, तीन गुष्ति इन तेरह प्रकार के चारित्र मग्न होकर संजयंत मुनि आत्म-भ्यान में सीन वे ।।१४४।।

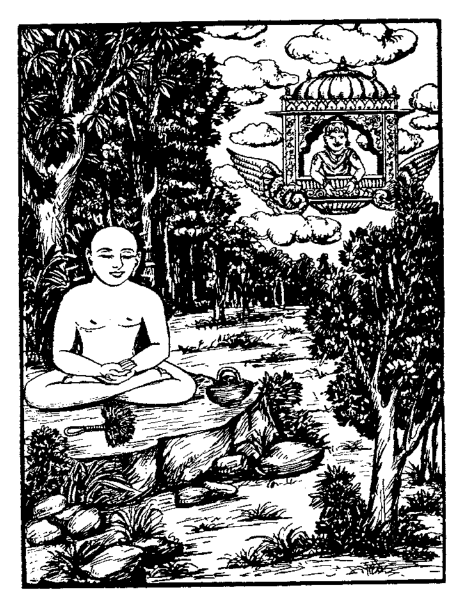
> कायमा मररिए पेसे कडंदपिंद मडंगळ् पोलुं। वाम मार्दिलंगु माड मनोगर पुश्सौशेंदं।। भमिमा मराळि येस्तिर् पेरियव निड्रं पोळ्दिर । शाम मार्दिलंगु मेरिएसानव नोरुवन् वंदान् ।।१४६।।

भर्ष--मत्यंत विकट जंगल से दूर महान सुन्दर राजघानी थी। उससे संबंधित उसी के निकट भीमारण्य नामका एक वन था। उस वन में सिंह के समान तेजस्वी शूरवीर नि:संग वृत्ति को धारण करने वाले सजयंत मुनि घ्यान योग में मग्न थे। वहां हुव्णवर्श धारण किये हुए एक विद्याघर रहता था।।१४६।।

> बिस, दंत नेंबनन् विद्याधर वेंदन् । मत्त तंदि पोल्वन् वानवडियाग ।। मुरातंदि मुद्दकुळर् शामे योड शेल्वान् । सिरारांद मिड्रिं बन् मेर्शड्रान् ।।१४७॥

मयं --- उस विद्याघर का नाम विद्युह ष्ट्र था। वह विद्याघरों का राजा था जो महान कूर था। उसके दांत तीक्ष्ण तथा लवे होकर प्रकाशमान थे। इस कारण उसका नाम विद्युह ष्ट्र था। उसका शरीर ग्रति सुन्दर तथा केश बड़े लवे ग्रौर सुशोभित थे। एक दिन उसने ग्रपनी विद्याघरी शामदेवी के साथ विमान में बैठकर ग्राकाश मार्ग से ग्राते समय जिस जंगल में संजयत मुनि ध्यान में खड़े थे, वहां उनके ऊपर से जाने लगा तो वह विमान वहीं ग्राकाश में कीलित हो गया ॥१४७॥

> मन्मे निंडू मादवर् कोन्मी दोडाक्षाई । विम्मेलिंडू विमानं कंडु विवयेदि ।। पुष्मेल देला रेठंडान् पोपुं गैदाट्रान् । कन्मेर् कंडान् कैवल शस्त्रि करिंग याने ।।१४८।।



संजयंत मुनि वन में तपस्या कर रहे हैं ग्रौर उनकी तपस्या के प्रभाव से उनके ऊपर विद्युद्दंष्ट्र विद्याधर का ग्राकाश में जाता हुग्रा विमान कीलित हो जाता है। भर्ष--- उस समय संजयंत मुनि के ऊपर जब बह विमान की लित हो गया तो वह विद्याधर विचारता है कि यह विमान कैसे रुक गया ? आश्चर्य चकित होकर नीचे आकर देखा तो संजयंत मुनि घ्यानारूढ बैठे हैं, उनको देखते ही जैसे किसी को भाला घुसते हो भरयंत बेदना होती है, उसी प्रकार उस विद्याधर के हृदय में पूर्वजन्म के बैर से महा कोज उत्पन्न हो गया ॥१४८॥

> कानानिड् वेरम् कनट्र कडिदोडि । मारणानोंदि माधवर् कोरणैक्कुड्वेदु ॥ सेना रोडुं इमान मेट्रि शेल्गेड्रान् । वेनार् वेळि्ळमले इनिवट्कीळ् परदत्ते ॥१४६॥

प्रयं--- तब उस विद्युद् ंट्र विद्याधर ने पूर्वजन्म में किये हुए पाप कर्म के उदय से बौधा ही उस मुनि को जबरदस्ती से खोंचकर विमान में बिठा लिया। वहां बांस का बड़ा भारी अंगल था। उस अंगल में विजयाई नाम का पर्वत था। उन संजयंत मुनि को वहां लाकर बिठा दिया। पापो दुष्ट लोग क्या २ नहीं करते हैं। प्रर्थात् सभी कुछ कर सकते हैं। पूर्व जन्म में जैसा २ जिसने किया वैसा २ उसको भोगना पडता है। तब उस समय बह मुनि मन में विचार करते हैं कि मैं इस समय घात्मा ग्रोर शरीर को भिन्न रूप में समभ गया हूं, इस में मेरी कोई हानि नहीं है। मैंने पूर्व जन्म में इसके साथ ग्रपकार किया था, बह कर्मरूपी ऋ हो, उसका बदला चुकाना है, ग्रीर उस ऋ ए को यह विद्याघर यहीं पूर्ण कर से तो ठीक है। इस प्रकार वह मुनि बारह भावना ग्रादि का चितवन करते हुए एकरव भावना का विचार करने लगे।

> ग्ररि मित्र महल मसान कचन काच निदन थुति करन । श्रर्घाबतारन ग्रसि—प्रहारन में सदा समता धरन ।

इसी प्रकार वह संजयंत मूनि भावना भाने लगे।

उत्कृष्ट साधू के तप की महिमाः---

इहैव सहजान् रिपून् विजयते प्रकोपादिकान् । गुएााः परिएामति यानसुमिरप्यय वाञ्च्छति ।। पुरदन पुरुषार्थसिद्धिरचिरात्स्वययायिनी । नरो न रमते कथं तपसि तापसंहारिएाि ।।

वासंना छूट जाने से कोधादि तथा रागद्वेषादि कषायों का बीज धीरे २ नष्ट हो जाता है। विषय वासना हटने से ज्ञानाभ्यास विषय, याकुलता हटने से शांति तथा तप रूपी श्रेष्ठ कार्य होने से पूजा सत्कार आदि मिलता है । जिन उत्तम गुरगों के प्राप्त होने की अभिलाषा प्रारग जाने पर भी मनुष्य उत्कंठा से रखता है, यह सभी गुएा तपस्वो को प्राप्त होते हैं। यह सभा लाभ साझात् जिंसको प्राप्त हुए उसके लिए देखने व सुनने में यही ग्राता है कि कालांतर में इससे मोक्षपद को प्राप्ति भी होती है-जो जीव का सर्वोत्कृष्ट तथा ग्रंतिम साधन हो सकता है। इस मोक्ष पद से ग्राधिक जोव को गौर क्या साध्य हो सकता है, कि जहां पहुँचने से संसार संबंधी खेद, जन्म, मरगा. भय, रोग झादि २ सर्व क्लेश समूल नष्ट हो जाते हैं झौर संसार के दुखों का हमेशा। के लिये नाश हो जाता है। जहां कर्मक्षय हो जाने के कारए। अज्ञान तथा मोह वश होने वाले कर्मजन्य दुःखों से छूटकारा मिलता है, फिर उस जीव को दुःस कहां से हो सकता है ? मोक्ष प्राप्त होने के बाद दुख का निर्मूल नाश हो जाता है, इससे ग्नविक सुस संसार में कहीं नहीं है । दुख सब पर्ाधीनता या विजातीय वस्तु के मेल से ही होता है। यह पराधीनता कर्म जन्य है। वह पराधीनता मोक्ष ,में नहीं रहती है फिर वहां दुस किस बात का होगा? ऐसी अचित्य मोक्षधाम की प्राप्ति इस तप से ही हो जाती है। बुद्धिमान् मनुःय को चाहे प्रस्वक्ष फल न मिलने वाला हो परन्तू परिपाक में उत्तम फल मिलता दोखता हो तो ज्ञानो उसको अवश्य करता है, किन्तु अज्ञानी मनुष्य की इसकी विपरीत चाल होती है। चाहे परोक्ष में उसका फल मिलना सभव हो या न हो, परन्तु प्रत्यक्ष फल यदि मिलता हो तो मनुष्य उसे ग्रवश्य करता है। यह तपश्चरण ऐसी वस्तु है, कि इसका फल परोक्ष भी है और प्रत्यक्ष भी है और वह इतना उत्कृष्ट है कि जिससे सर्व प्रकार के क्लेश नष्ट होकर सर्व शाश्वत मानन्द प्राप्त हो जाता है।

मधिक क्या कहें, जिस मनुष्य ने तप के ग्रानन्द का भोग नहीं किया, न जिसको इसका ग्रानन्द है वे इसका लाभ नहीं ससफ सकते । जैसे भोलनी ने सच्चे मोतियों की कदर नहीं समफो । वह गजमोती बिखरे हुए जंगल में देखने पर भो उनकी कदर नहीं करती, न उनको छूतो है । परंतु गुंजाफन को समेट २ कर उनके ग्रनेक ग्राभूषरा बनाती है ग्रौर उन को पहनकर ग्रंपने को घन्य मानती है । जो मोतियों की कदर करता है, वह ऐसा नहीं करेगा । अर्थात् गुंजाफल को नहीं पहनेगा ! इम प्रकार जो मनुष्य इस तप के ग्रानन्द को लूट चुके हैं, देख चुके हैं वे किसो प्रकार भी इ द्रिय सुख तथा पर बस्तु में मग्न नहीं होने । बदि तप करते हुए शरीर नष्ट भी हो जाय तो कोइ परवाह नहीं करते । इस प्रकार दुर्धर तप करने वाले संजयंत मुनि सिंह के समान शूरवीर एवं पराक्रमी थे । कर्म रूपी शत्रु उनसे दूर भागते थे ।। १४ १।

> बंदान् कुमदा बदी युमरीनर् सुवनं पर् । कंदार् कयम् बलिपिन् वैत्तानदिमूंड्र् ॥ शंदार् शंड वेगेयु माय्नायत्तिम् । ऐंदारु सेंड्रोंड्रा तडात्तिनडुवाग् ॥११४०॥

ग्रर्थ-तत्पश्चात् उस दुष्ट विद्युद्ंष्ट्र मे उस संजयंत मूनि को हरिवती, स्वर्एवती,



विद्युद्दंष्ट्र विद्याघर मुनि को घसीट कर विमान में बिठाकर स्राकाश में लेजाकर ऊपर से पांच नदियों के संगम के पास नदी के किनारे पर डाल रहा है । गजावती भीर चण्डवती नाम की नदियों के पास लेजाकर विकट जंगल में पटक दिया। ।। ११० ॥

सिंगै मुरुक्ति विमानं शेल्लावगै नोक्ति । ग्रंबहाडालाि नडुवे मुनियै यवनिट्टु ।। मुन्सै विनया लवनं मुनियै मुरुक्तिनान् । मुन्सि विनइन् मेले मुनियु मुरुक्तिरंड्रान् ।।१४१।।

अर्थ---तदनतर वह विमान तो वहीं रह गया, और विद्युद्द व्ह विद्याधर ने संजयंत मुनि को देखा और देखते ही मन में कोधारिन उत्पन्न हो गई तथा उपसर्ग करने के भनेक प्रकार के षड्यंत्र रचने के भाव उत्पन्न होकर उपसर्ग करना चालू कर दिया। उस समय संजयंत मुनि भ्रपने पूर्वजन्म में किये हुए कम का उदय समफ्रकर ध्यान में स्थिर रहे।।१४१।।

> मसत्तंवि वडिवाइ वोरन् मर्वस् । कुंताकुरुगा मरिया झोडि कोनमावा ।। शसि तंडु तारै वाळ्वेल् तडियेंवि । येत्ता वेरियाविळिया वेळिया विडवोड्म् ।।१४२।।

म्रयं----छस विद्युह ब्ट्र ने सपने विद्या के बल से दो रूप को धारण कर संझ्यंत मुनि के वक्षस्थल में सपने तीनों दांतों से काट खाया और अनेक घाव कर दिये, झौर वहां से लौटकर ब्रायुध दंड मुख्दल झादि शस्त्रों को लाकर उस मुनि को ग्रनेक प्रकार के कब्ट दिये। तत्प-क्षातू पुनः कर व्याझ रूप घारण कर उनको डराने का प्रयत्न किया।।१४२०।

> वाळोई रिलंग वंकादंरव माइ वदु तोंडु। कोळरि येरुमागं कुक्कुट्रु कुलंगलेंडु।। नीळेरि कोळुमुंसुट्रं निलं पिळंवविर वार्कुं। तोळिनै तुनिष्पर्नेडु वाळिनै सुट्टट्रि तोंड्रा ।१४३॥

> मळलु मिळ् विलंगु वेब्बा योरिया येळै रा, करां, । सुळलुं वेन् कन्नवाय वेरुवं याय् सुळल श्रोडुं ।। मळे यन तुरुगर पैय्या मलयडुरिाड बंदैदु । मुळयबर् नडुंगुवेल्ला उनमु मोरुंगु सैय्युं ।।१४४:।

ग्रर्थ—सिंह ग्रादि भयानक कूर पशुग्रों के रूप को घार<mark>स करता हुग्रा वह दुष्ट</mark> गर्जना करने लगा। जिस प्रकार बादलों से मूसलाघार मेध वर्षता है, बिजली चमकती है उसी प्रकार मुनि पर पत्थरों की वर्षा करके उपद्रव करने लगा ॥१४४॥

> इनैयन् पलवुंशंय्य विरैवनु मिवैयलामेन् । विनइन पयगळेंड्रे वेगुंडिलन् विनैकन्मेले ।। निनैविनै निरुसि निड्रा नोचनु नौंगि पोगि । तनदिड कुरुगि यारुं सलिरोळ्डं बडियर् सोम्नान् ।।१४४।।

अर्थ--इस प्रकार उन ने अत्यंत घोर उपसर्ग ग्रपने पर होते देख उस समय विचार किया कि मेरे ऊपर होने वाले जो उपसर्ग हैं यह सब पूर्व जन्म के पापों का फल है। यह ग्रशुभ कर्म स्थिति पूरी होने पर ग्रब उदय में आए हैं। ऐसा विचार करके विद्युद्दंष्ट्र द्वारा किए गये उपसर्गों पर कोई विचार न करके वह मुनि आत्मध्यान में मग्न हो गये।

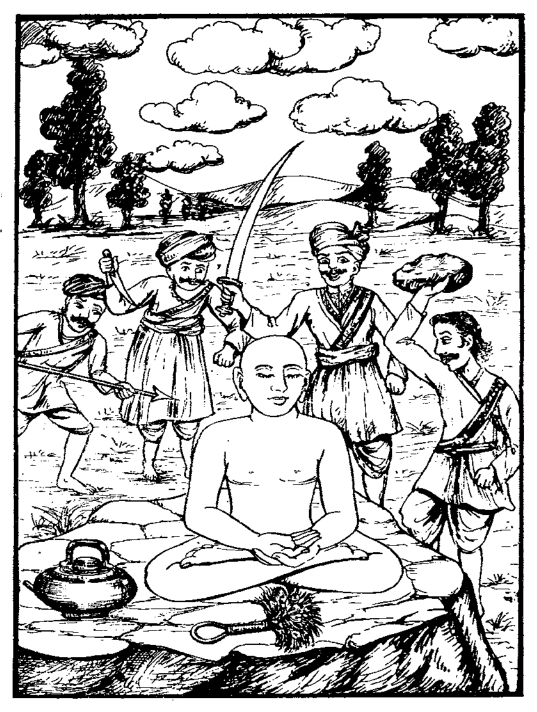
मेरे ग्रकेले से यह काम नहीं बनेगा यह विचार कर वह विद्युद्दंख्ट्र विद्याघर ग्रपने नगर में गया और नगर के लोगों को डराने के लिये मायाचारी बालें कहकर उन लोगों को ग्रपने साथ चलने को तैयार किया ।।१४४।।

> बिलमेन पेरिय वाइन् पिनयलोंड्रुन तिम्नान् । मलैपळ विळुंगि नालुं वैरोंड्रु निरैदल् सेल्लान् ।। पल पगल् परिइन् वाडि पदैपिड्रि येत्तापेट्रा । ललं पलशेंदु नम्मे विळुंग वंदरक्क निड्रान ।।१५६॥

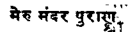
अर्थ---वह दुष्ट विद्याधर उन सभी लोगों से कहने लगा कि हमारे नगर के पास वाले अंगल में एक बडा राक्षस मनुष्याकार आया है ' उसका मुख पर्वत की गुफा के समान बहुत बडा भयंकर है ' वह राक्षस केवल मुर्दे को खाता है और कोई वस्तु नहीं खाता है। नगर के सभी मुर्दे खाने पर भी उस राक्षस का पेट नहीं भरता है। सूर्य अस्त होने पर वह राक्षस हमारे नगर में आयेगा और सब को खाजायेगा। इसमें संदेह नहीं है। ऐसा वह राक्षस हमारे नगर के पास के जंगल में है।। १४६।।

### इंड्रिरा नम्म एल्लां पिडित्ताव नडेयतिन्नुं । इंडिरा बारा मुन्ने ईंडुनामडय कूडि ।। इंड्रिरा वण्णं शैय्या तोळिटुमे ळिळंदुं वाळ् नाळ् । एंडिडा वेवक्र्म सोन्ना नेरि नरगत्ता वीळ्वान् ।।१४७।।

ग्रथं---वह राक्षस आज रात्रि को नगर में ग्राकर हमको मारकर खाजायेगा इस लिये हम सब लोगों को जंगल में जाकर उसका नाश करना ग्रत्यंत ग्रायश्यक है। यदि उस का नाश नहीं करेंगे तो हम सभी मर जायेंगे। ऐसे तीव नरक के बंध होने वाले इत्य करने



### विद्युद्दंष्ट्र तथा उसके अन्य विद्याघर संजयत मुनि पर अनैक प्रकार के शस्त्रों से उपसर्ग कर रहे हैं।



को उन सभी के सामने कोधपूर्वक विद्युद्ध ब्टू ने कहा ।।१९७।।

एमकिकवन् शैद कुट्रमिल्लं एंड्रिगळ वॅडाम् । उयक्कु मानुरुदि सोन्ने नुरैत्तदुम् पिन्नै मैयास् ।। सुमक्कला मलैगळोंड्रिं शोरिद वन् ट्रन्नै कोन्मिन् । एमक्कि वन् शैद वेन्ना पिन्न यु मरिदु कोए्मिन् ।।१४८८।।

ग्रर्थ—वह विद्युद्ध्ट्र पुनः उन लोगों से कहने लगा कि वह राक्षस महान दुष्ट है, उसका नाश करना है। मेरे पर विश्वास रखो। स्रब तुम सभी लोग मिलकर मेरे साथ चलो। ॥१४८॥

> अरदक नेंड्रोरैत्त माट्रं सेविप्पुर तुरद मंजा । तिरैत्तडि देळुदुं शॅड्रु शरोदवन् पेरुमैकाना ।। श्ररक्तने इवनेंड्रंजा वरुत्तव मरिबिलादार् । वरैतिरळेंदि सूळ्ंदार् वानवर् छडुंगि इट्टार् ॥१४६॥

ग्रर्थ -- उस महान दुष्ट विद्युद्ं ष्ट्र की मायाचारी बात को सत्य समफकर ग्रज्ञानी सभी लोग विद्याधर से डर कर समुद्र की कलकलाहट के समान ग्रत्यंत तीव्र घ्वनि करते हुए तथा महान कूर व्यान्न के समान गर्जना करते हुए जहां महा तपस्वी संजयंत मुनि तफ्स्या कर रहे थे वहां पहुँच गये। तत्पण्रचात् पर्वन के बड़े र पत्थरों को उठा र कर उन सजयंत मुनि पर बरसाने लगे। उन मुनिराज पर होने वाले उपसर्ग को देखकर बन के सभी देवों ने ग्रपनी ग्राबनी ग्रांसें अंद कर ली। 1848।।

> मिन्नोडु तोडरं दु मेगं वेडिपड विडित्तु तोंड्रि। पोन्मलै तन्नै सूळं दु पुयलिनै पोळिवदे पोन् ॥ मिन्नुं वेळ्ळे इट्टर् मेलिस्करियवर वेडिप्पवातुं । कन्मळे पोळिव वोरन् कनगमा मर्लनिड्रान् ॥१६०॥

ग्रयं—जिस प्रकार ग्राकाश में वित्रलो होती है, मूसलाधार वर्षा होती है, उसी प्रकार ग्रत्यंत करू दति वाले विद्याधर ने उन मुनि पर घोर उपसग करना प्रारंभ कर दिया । वे संजयंत मुनि उस उपसग को ग्राया देख ग्रपने धर्म ध्यान में तल्लीन हो गये ।।१६०।।

> वंद तानवर् वरैयेड तेरियवु मादंस शलियदे । निड्र तम्मैये पोरुक्त लादान् शैद वेरुष्पं यादल नोक्कि ॥ इ'ड्रिवन शैदलेन्विने कळिंद यादर्कुं मरिदागुम् । येंड्रू सुक्तिल ध्यानवाळ`डुत्तिरल् विनेपगं युडं कुट्रान्। १६१।

१०२ ]

मर्थ---इस प्रकार नगर के सभी विद्याघर विद्युद्दं क्ट्र के साथ मुनिराज पर उपसर्य करने लगे। वह उपसर्ग सहन करना मुनि के लिये घाठों कमों की निर्जरा का कारए बन गया मौर उपसर्ग को सहते हुए संजयंत मुनि मपने धर्मध्यान में लवलीन होकर चार घातिया कमों का शुक्ल ध्यान नाम के मायुध के द्वारा नाश करके कमों की निजेरा करने लगे।।१६१।।

> बीरन्येर्सेलुं बेगुळि बॅतीइमन् विरैवे । मारि पोर् पल मलै येडुरोरिंदन नेरिय ।। वीरन् मेर्सेलुं वेगुळियं विलयिक पोम्नोद । वार सेंड्रपिम् पमालनै परिदेरितिट्टान् ॥१६२॥

गर्थ---वह संजयंत मुनि भपने मुक्लध्यान में मचल रहे तो भी वह दुष्ट विद्याधर उनपर मनेक उपसगं करने लगा, किन्तु इतना होने पर भो उस मुनि पर उपसगों का कोई प्रभाव नहीं पडा। उन मुनि महाराज ने क्षमा रूपी खड्ग से ध्यान द्वारा कमों का क्षय करके उमत्त मुखस्थान को नाथ करके अप्रमत्त मुखस्थान को प्राप्त कर लिया।।१६२।।

> विन्पुबैक्क विन्चयर बन् पोळिंडमन् विझोर् । कन् पुर्देस्, मयंगिनार् मुरिवन् ॥ पन्धु मैतधर् सन्मयु त्लयुं पाकुँ । कण्युदैक्कुमो रेळ,धरं एक्करण्गळिलान् ।।१६३॥

धर्च-वे दुष्ट विद्यावर लोग मूसलाधार वर्षा के समान वाणों की वर्षा उन मुनि महाराज पर करने लगे। जिससे उस वन के सभी देवी देवताओं ने भी घपनी २ घांखें बंद करलीं। उस समय उन संजयत मुनि ने देव, शास्त्र, गुरु पर सच्चा श्रदान रखा ग्रौर श्रदा पूर्वक सप्त प्रकृतियों का नाश किया ॥ १६३॥

> कथ्वं तूट्रू बनेरि कनस् कडुगिनन् कडुग । वेम्बंतिर् मुनि विनंगळं येळिप्प नॅंड्रेज़ा । पम्बतूरु तूरांबिने पर्गं निलं तळरतान् । पुष्वि योर्डुनिड्नि येट्टि तन्नयुं पुनर्'दान् ।।१६४।।

### कारट्टमेरिए यांनु कंडवर्मड् गु वर्भ । सोरिट्ट दिशंगळ् येखुमुरुमेन तोंड् वीरन् ।।

# ग्रारट्टियोंडु कूडा यिनै पड तलैव राय । बीरेट्टु विनयर् तम्मै येडुरोरिविट्टु निड्रान् ।।१६४॥

अर्थ--- काले मेघ के समान शरीर वाला वह विद्युद्दं क्ट्र चारों स्रोर से उनपर घोर उपसर्ग कर रहा था। बड़े २ वृक्षों को उखाड कर उनपर फेंक रहा था। उस समय संजयंत मुनि ग्रनिवृत्तिकरण गुणस्थान में घस्सी समय शेष रहने पर सोलह कर्म प्रकृति को नाम करके प्रथक्त्ववितर्क वीचार नाम के प्रथम शुक्लध्यान में आरूढ हो गये।

भावार्थ---सोलह प्रकृति इस प्रकार हैं:---

प्रकृतियों के नामः-नाम कर्म में नरकगति, नरक गत्यानुपूर्वी, तिर्यक्गति, तिर्यग्गत्यानुपूर्वी, एकेंद्रिय, दो इंद्रिय, ते इंद्रिय, चतुरिंद्रिय, श्रातप, उद्योत, स्थावर, सूक्ष्म, साधारण ऐसे यह १३ तथा दर्शनावरणीय कर्म में तीन-निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि ऐसे १६ प्रकृति को नाग किया ।।१६५॥

# मयक्क पोररसन् मकळ् दंदेन्मर्तम्मुळोंड्रि । कयक्कर पोरदुमाय काय्दलि मायं व पिन्ने ।। बीयक्क घोंदोर्गति बीळ्दाळ् मेल्लियरच्व रोडु । मुयप्पिळे दोरुदनिड्रा नोरु दुपोर् तोडगि मायं दान्।।१६६।।

ग्रयं — तत्पभ्चात् मोहनीय कर्म के संतानरूप में रहने वाले ग्राठ कथ्वायों को द्वितीय समय में नाश करके नपुंसक वेद तीसरे समय में नाश किया । क्रम से चौथे समय में स्त्रावेद, पांचवे समय में हास्यादि नोकथायों को नाश करके पुरुषवेद का छठे समय में नाश किया । ॥१६६॥

कळ्मलै कवदिर् पेय्दु कनैमळै यिछिर् पेय्दुं। एह्रैई लिडुंवै शैक लिरैवन्मे लुरामै नोकि ।। पुछियर् पोरादनात्वर् पोर् मुरै मूवर वीळं्दार् । मेल्लिया नोरुवत् वोळ्ंदु किडदु पिन् मायंदु पोनान् ।१६७।

प्रयं---इतना होने पर भी यह महापापो विद्युद् ष्ट्र प्रसाध्य बाएा तथा पत्थर पादि के द्वारा महान दु:ख देने के लिए प्रतेक प्रकार के उपसर्ग करता ही रहा। इतना उपसर्ग करने पर भी संजयंत मूनि को एक भी उपसर्ग मालूम नहीं पडा; क्योंकि स्वपरभेद झानी लोगों को जहां शरीर ग्रीर ग्रात्मा पृथक २ दीखते हैं, वे ग्रपने निज स्वरूप में मग्न रहते हैं। उनको बाहर में होने वाले उपसर्ग का ज्ञान नही होता। जैसे किवाड बन्द करके प्रपने भकान में सोने वाले मनुष्य को बाहर की ग्रोर होने वाले पत्थर ग्रोलों को वर्षा का कुछ मालूम महीं होता उसी प्रकार भेदज्ञान वाला मनुष्य ग्रपने ग्रात्मध्यान में लीन हो जाता है उसको बाहर का हाल मालूम नहीं होता। तदनुसार संजयत मुनि ने उपसर्ग की ग्रोर लक्ष्य न देते हए संज्वलन कोध, मान, माया, लोभ ऐसे चार कषायों को कम पूर्वक सातवें समय में, भौर माठवें समय में संज्वलन मान का ग्रौर तवें समय में माया का नाश किया, ग्रर्थात् ग्रनिवृत्ति गुरास्यान में कर्मों का नाश किया श्रौर सूक्ष्मसांपराय नाम के गुरास्थान के ग्रतिम समय में संज्वलन लोभ का भी नाश कर दिया ॥१६७॥

> विळंगु वाळ इरिलगं नक्कुरुमेन तेळिया । पुळ कोळ् कामुं गिलेन विळिया पोडिरोळ्ढंदान् ।। तुळंगु शुक्किल ध्यान वाडुळक्कर पिडिया । कळकोळ् शिदैयन् पसले निद्दि रैगळौ कडिनान् ।।१६६।।

ग्रर्थ-ग्रत्यंत तीक्ष्ण दांतों से विद्युद्धेट्र उपसर्ग करते समय हंसता हम्रा महान कोध के श्रावेश में मेध के समान गर्जना करते हुए उनके ऊपर श्रौर भो ग्रधिक उपसर्ग करने से नहीं रुका। उस समय संजयंत मुनि एकत्व वितर्क वीचार नाम के दूसरे शुक्लध्यान से बलन रहित होकर झात्म बल के द्वारा क्षीएा कषाय गुरास्थान के ग्रत में दो समय शेष रहने के बाद प्रचला, निद्रा ऐसे दो कर्मों का नाश किया।।१६६।।

> कर्एा कडंद पिन कर्एमिसै नाळ्वरी काना । पिरएंगु मिल्लै युळरिथिनै शेरिवुररौवर् ॥ इनगि बंदै वरिडै युरुमवरोडु येदिर्तार् । मनंदु मट्रौवीरेळ्वुदर्श कनसिले मडिदौर् ॥१६६॥

ग्रयं-सदनंतर दूसरे समय में दर्शनावरणीय के चार,ज्ञानावरणीय के पांच, अंतराग के पांच इस प्रकार चौदह कमों की स्थिति में अन्त समय में और नाभ किया। दर्शानावरणीय बार प्रकृति हैं---चक्षुदर्शानावरणीय, अन्क्षुदर्शनावरणीय, अवधिदर्शनावरणीय और केवन दर्शनावरणीय ऐसे चार भेद हैं। ज्ञानवरणीय के पांच भेद हैं--मतिज्ञानावरणीय, अुतज्ञाना-वरणीय,अवधिज्ञानावरणीय,मनःपर्यय ज्ञानावरणीय,केवलज्ञानावरणीय। अंतराय कर्म के पांच भेद हैं- लाभांतराय, दानांतराय, भोगांतराय, उपभोग अंतराय और वीर्यान्तराय ॥१९६४।।

> घाति नालर सेळिंबन वळिवलुं कैवल श्रोरुनान्में । योदि पादिगळ् पुरगरंदन पुर्णदेलुं पुगंदु लकोरु मूंड्रुम् ॥ ज्वोति मामलर् शोरिंदु वंदडैदंन रडंदलुं तुयर्राद । तीदु शेदवन् ट्रिगैत्तनन् ट्रिंगैट्टिडा निलैसिर्ड पोद्दवीळ्ंदान् ।१७०

भर्थ-ज्ञानावरणीय,दर्शनावरणीय,मोहनीय व अंतराय ऐसे चार प्रकार के कर्मों का नाश होते ही केवल ज्ञान रूपी प्रकाश शीघ्र प्रकट होकर अनंत दर्शन, अनंत ज्ञान. अनंत सुख भौर अनंत वीर्य से चार चतुष्टय ग्रात्मा में प्रकट होते ही स्वर्गों के देव ग्राकाश से पुष्प वृष्टि करते हुए संजयंत मुनि के पास आये । तत्पश्चात् वह विद्युद्दं ष्ट्र विद्याधर उन देवों के प्रभाव से दूर जाकर गिर पड़ा ।।१७०।।

### पगलव नेळच्यिइर् भवनर् तोंड्रिनार् । इगलिड तवर्गळें डिसेयुं मींडिनार् ।। मुगै मलर् सोंरिंदु लवर् कन् मूडिनार् । इगरोलुत्तवन् सेप्विन् मनियं योत्तनन् ।।१७१।।

अर्थ-जिस प्रकार सूर्य उदय होकर शोध हो एकदम ऊपर आजाता है उसी प्रकार भवनलोक के देव ग्रत्यंत कांतिमान शरीर वाले ऊपर आये। व्यंतर ज्योतिषो देव तुरंत हो ग्राकर आठों दिशाओं में रह गये। कल्पवासी देव पष्प वृष्टि करते हुए आये। उस समय वह संजयंत मुनि ऐसे दीखते थे जैसे शीशे में दीपक रखने से प्रकाश होता है। उसी प्रकार मुनि का परमौदारिक शरीर प्रकाशमान होता था।।१७१।।

> ताम नांड्रन शंदन मेळुगिंन चरु फलत्तान् वंद । धन भार्तन सुडर् विळक्केरिंदन सोरिवन मलर् मारी ॥ बाय बारिइन् वाल् वळै येरिसिइन् मंगयर् नडमुन्ना ॥ काम बेळै बेड्रिर्ड् दवन् ट्रिर्ड्दांड पॉळदुडन् ट्रूदिशदार् । १७२

मर्थ--- मह संग्यंत मुनि जिस स्थान पर विराजमान थे उस स्थान की भूमि को देवगएा ऊपर से ही पुष्पों की मौर चंदन की वर्षा करके सींचते थे। दीप, घूप, चरु, फल ग्रादि को थालों में भरकर मुनि के सामने ला लाकर रख रहे थे। साथ ही रत्नमयी दीपकों का प्रकाश किया। ग्रत्यंत परिशुद्ध शालि (चांवलों) से पूजन किया। सभी देवांगनाग्रों ने ग्राकर दुत्य किया। इस प्रकार घातिया कर्मों के नाश करने वाले केवली भगवान् संजयंत की पूजा मौर स्तूतिं करने लगे।।१७२।।

> विदिग नान्गैयुं कडंदनै यडंदनै विकल मीलोरुनाम्मे । मदिगनान्गैयुं कडदनै यडंदनै युलगला मदि योंड्रिर् ॥ गतिनान्गैयुं कडंदनै यडदंने यगदियं गतिइ ड्रि । तुदिगनान्गैयुं कडंदबोर् तुर उडै सुगतवेंपरुमाने ॥१७३॥

ग्रर्थ---हे नाथ ! आप चार प्रकार के घातिया कर्मों का नाश करके अनंत चतुष्टब को प्राप्त हो गये हैं। ग्रापने मति, श्रुत, अवधि ज्ञान को छोड़कर नोन लोक में चरांचर वस्तु को एक समय में जा ने वाले केवल ज्ञान दीपक को प्राप्त किया है। नरकर्गात, तिर्यंचगति, मनुष्यगति और देवगति इन चारों गतियों को नाश कर पंचमगति नाम की मोक्षगति को प्राप्त करनेवाले हैं अहँत,सिद्ध,साधु ऐसे घम को छोड कर शुद्ध परमात्म पद को प्राप्त होने बाले हैं। स्वामी ग्राप ही हमारे रक्षक हो, ग्राप ही सब प्राणियों को शरण देनेवाले हैं। १७३१

> उलग मूंड्र यु मेंदिडु माट्रले योरुकरण दुलगत्तिन् ।। ग्रलगि नीळयु मगलमु मुयलमु मनुविन लळविकर्कुं ।।

मेव मंबर पुरास

### इलगु सम्मय इयल्वि लेम्बुइर्गळु मीयट्रु मरा ळिल् सेटु। विलगि निड्रिड्ं विचिसिर किरियं नल्वीयं विरल्वेदे।१७४

भयं-एक समय में तीन लोक को चराचर वस्तु को आपने जान लिया तथा उसकी लम्बाई, जौडाई झौर ऊंब ई आदि परमाणु से नाप करने वाले ज्ञान को प्राप्त कर लिया। आप स्वभाव गुर्खों से युक्त अनंत ज्ञान वृद्धि से समस्त जोवों के प्रति हिताहित किया मों को परमानंद के द्वारा प्रतिपादन करने वाले हैं। इतना करने पर भी आप परवस्तु से भिन्न हैं। तिलमात्र भो उसका संबंध न होने से ग्राप परिप्रही रूप नहीं हैं। उसमे राग परिएाति नहीं है, उसमें रहते हुए भी आप सबैब उससे भिन्न हैं। इस प्रकार जगत को झाश्चर्य करने बाले केवन्न ज्ञान को प्राप्त किये हुए झाप भगवग्न हो।।१९४।।

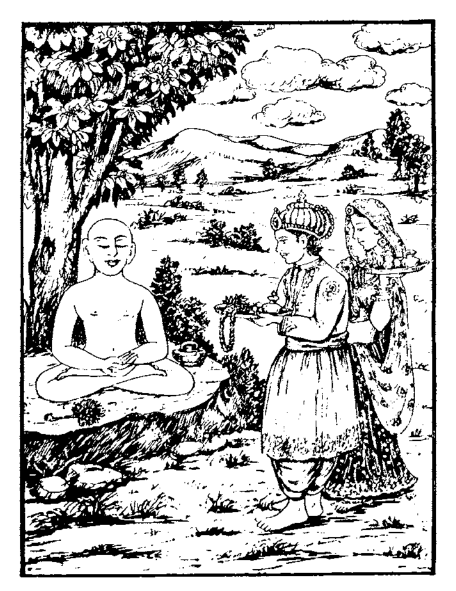
### मरैगळ मायं दिड बान पोरि येंदयु माट्रिमट्र बट्रालास् । मुरैयु नींग मूडलगिनोड लोगिन् मुक्कालसि निगळ् विल्लाम।। उरलु मेर्दसु मिड्रिये योर्गन तोट्रु मैमुदलाय । म्ररियूनिम्नरि वरिवदों ररिवेम तरुळ्से यंपेरुयाने ।।१७४॥

प्रयं-स्वभाव गुरगों में ग्राकर चिपकनेवाले कमों को तथा पंचेंद्रिय विषयों को नाग्न करके मिश्रित होने वाले कमश्विव को रोकने के लिये पंचेंद्रिय विषयों को नाग्न कर तीन लोक भौर भूत, भविष्यत्, वर्तमान इस प्रकार तीनों काल में पश्वितन करने वाले चराचर बस्तु को एक ही समय में जानने का उपमारहित ऐसा केवल ज्ञान प्राप्त हुआ है। उस केवन बान के द्वारा भाष की सभा में रहने वाले सम्पूर्श भव्य जीवों को हिताहित का ग्रापने उपदेस दिया 118981

# योरिगळारी संबुलस्तिमार् गतिइन् मुरकालतिरुभोग । तुरबि यावयु मुद्र विवत्तिनोड् नदिन् बंधने योष्पि ॥ बरिइन् मट्रवं यनुवुमा कायमु मनय उन् पेरिब । तुरैबि युन्नं नो मुन्नुळ्ळो यनुभवित्तुलग उत्तामनीये ।१७६।

प्रयं-पंचेंद्रिय विषयों में षड्-इ द्रियों में तथा चार गतियों में तीन ही कालों में भोगोपमोग वस्तुश्रों को झनुमब करने वाले जीवों के सुखों को अपने सुख के बराबर तुलना करके देखा जाय तो इन संसारी जीवों के सुख झरणु प्रमारण भी झापके मुख के बराबर नहीं है। झापका झनंत मुख झाकाश के सभान झमयादित है। ऐसे तीन लोक में जो श्रेष्ठ सुख है ऐसे सुख को प्राप्त किये भगवान तीन लोक के नाथ झाप ही हैं।

> चक्की फगो सुरेंदज सुखालयं, तत्तो घनत गुणिदो सिद्धार्ग खर्ग होदि।



राजा वैजयंत को तपश्चरएा द्वारा केवलज्ञान को प्राप्ति होने पर, केवलज्ञान की पूजा के लिये धरऐोग्द्र परिवार सहित आ रहे हैं ।

चकवर्ती, धरएगेंद्र, सुरेंद्र इनको तीनकाल में प्राप्त होने वाले सुख इ दिय सुख ही हैं। परंतु यह सुख सिद्ध भगवान को एक ही क्षरण में हो जाता है। देवाभिदेव को मतींद्रिय सुख उत्पन्न होता है। ऐसे महान् सुख को प्राप्त करने वाले भगवान् झाप ही हैं झौर संसारी जीवों को भी सुख प्राप्त कराने वाले झाप ही हैं।।१७६।।

> शेरिद माधवन् तिरुवडि तलशिलिप्पोडि शिलतुदिसोभार् । येरिव धातिनेन्गुरा नाइन नैय्दिन नुलगुण्पि ॥ परंदु बंदु नपळुमर परबइन् पन्नगर् मुढलानोर् । निरस्कोळ् मामलर् सोरिदन रेशिनर् बेर्तन विनै मेक्काम् ।१७७।

भर्थ-इसी प्रकार संजयंत मुनि को केवल ज्ञान होते समय सभी केवली भगवान् की स्तुति कर रहे थे। स्तुति करते समय संजयत केवली भगवान् ने अवातिया कर्मों को नाश करके सिद्ध लोक में गमन किया। तत्पश्चात् भवनवासी, ज्योतिष्क तथा व्यंतर भावि देव अनेक फलों से भरे हुए जिस प्रकार वृक्ष में पक्षी इधर उधर से आकर उस फाड को घेर लेते हैं उसी प्रकार जहां भगवान के कर्मों का क्षय किया था, उसी स्वान पर सभी देवों ने सुगंध वृष्टि और पुष्प वृष्टि करके स्तुति को। इस प्रकार उनकी भक्ति करने से देवों की कर्म स्थिति घट गई।। १७७।।

# मर्मितिनुनंजु कण्ए कळगि देंड्रुड बन् पोल् । तिमिर माम् विनयें नीविक सित्तिशै सवसिर् कार्कु ।। समरए। दुरुवन् कोंड मुनिबनाय् कुमरन् ट्रानुम् । तमरए। मगिळ्'दु नेजिर् शालबुं परिषदु निड्रान् ।।१७८।।

भर्थ — प्रत्यंत विष से भरा हुआ जैसा किंपाक फल देखने में सुन्दर लगता है, खाने में मीठा, ऐसे फल को खाते ही मनुष्य का जैसे प्रारा निकल जाता है, इसी प्रकार यह संसारी मिथ्याहण्टि जीव इस विषय कलाप के मोह से तपश्चर्या करके भुवन लोक में देव पर्याय को प्राप्त हुआ वह धररोंद्र प्रपने परिवार सहित वहां झाया और संजयंत मुनि को प्रपने पूर्व भव का बंधु समफ्तकर भक्ति सहित नत मस्तक होकर नमस्कार करके वहां सड़ा हो गया ।१७=।

# विल्लोडु कॅनैगळ् बेल्कोल् बिट्टॅरि पिडि पालं । कल्लोडु मरमुं वाबितिडर्पड किडंबकाना ।। वेब्नै सेव बवियार् पार्तिबन् शयलो बोवेज्ञा । पञ्चबर् नडुंग सोडि पादशा लुवैप्प बोळवान् ।।१७६।।

मर्थ---तत्पक्ष्वात् वह घरएोंद्र इघर उघर देखता है कि वहां वाए। पत्थर शस्त्र मादि का ढेर लगा हुमा है तया मायुष मुद्गल मादि मनेक प्रकार के शस्त्र पड़े हुए हैं। उस वे भपनी भवधि द्वारा यह सब देख कर जाना कि यह सभी विद्युद्दं क्टू का कार्य है। ऐसा समफ़कर सभी विद्याधरों को भय उत्पन्न हो ऐसे उन्होंने एकदम दौड़कर विद्युद्दंब्ट्र को बोर से लात मारी । जात मारने से वह विद्याधर उसी समय नोचे गिर गया ॥१७६॥

> मेघ वासत्तिर् ट्रोंड्रू मिन्नन दंदसानै । भोग पासत्तिन् वंदु पोरुदिय सुट्रत्तोंडुं । नाग पासत्तिर् कट्टा नडु कडलिडुवनेन्न । सोग पासत्तिनावा युडंदवर् तुयर मुट्रार् ।।१८०।।

धर्थ-जैसे बादल की गर्जना होते समय बिजली चमकती है. उसी समय दांतों से बुक्त विद्युद्दंष्ट्र को तथा उनके बंधुम्रों को उस धररोंद्र ने ललकार कहा कि मैं नाग फांस से बांध करके तुम सभी को समुद में फेंक दूंगा। उस समय विद्युद्दंष्ट्र के वन्धु लोग जिस प्रकार समुद्र में जाने वाले जहाजों के टूटने पर जो उनकी दशा होती है वही दशा उन विद्याधरों को हुई। वे दुखी होकर भय से अनेक प्रकार से रुदन करने लगे।।१६०।।

> दरएगन ट्रन् कोवन् काना दानवर् तलंबरिल्लाम् । भररएमॅड्रं दिर् ट्रोन्नामयंगिय मनत्तरागि ।। शररएमुन् शररएमेन्ना शारं दनर् पलर्ठं सोंर्दार् । कररएनंनम् पुलंगळ् कानार् कैदोळु दिरेंजि मादों ।।१८१।।

अर्थ-धरएगेंद्र के इस प्रकार कोध को देखकर सभी विद्याधर पश्चात्ताप करने सगे कि हम इस नाग फांस से किसी भो हालत में नहीं बच सकते । निश्चय से हमारा मरएा ही होगा । इस प्रकार भयभीत होकर विद्युद् ंट्र के ग्रनेक विद्याधर व बधु लोग उस धरएगेंद्र के चरएगों में गिर गये, ग्रौर गिर कर हाथ जोड़ कर कहने लगे कि हे धरएगेंद्र ! हम सभी विद्याधरों पर ग्रापको क्षमा करना चाहिये । ग्रापके विना ग्रब हमारा ग्रम्य कोई शरएग नहीं है । इस प्रकार ग्रत्यंत रुदन करके वे प्रार्थना करने लगे ।। १ म १ ।।

> मिन्नोत्त दंवत्तिव पाविदान् विदेहत्तिड्रु । मुन्नै तन् पावत्ताले मुनिवनै कोंडुवंदु ।। कन्मोयित्त तिनि तिडोळाय् कयतिउँइट्टु नम्मै । तिन्नत्तान् नरक्क बदांनिड्न शप्पलोडुं ।।१८२।।

धर्य — हे प्रभु सुनो ! ग्रत्यंत तेजमान भरीर से प्रकाशमान यह विद्युद्दंट्र महापापी बूदंजन्म में किये हुए तोव पाप कर्म के उदय से विमान में बैठकर इस विदहे क्षेत्र में रहनेवाने संजयंत मुनि को जगल में तप करते समय पर्वत के शिखर पर बैठ कर तपक्ष्वरएग करते समय उन पर होकर ग्राकाश मार्ग से जा रहा था, वह विमान उन मुनि के तप के प्रभाव से रुक गया। विमान रुकने का कारएा देखने को जब नीचे उतरा तो देखता है कि संजयंत महामुनि ध्यान में बैठे हुए हैं। उनको देखते ही विद्युद्दंट्र के मन में ग्रत्यंत कोथ



जगंत मुनि धररोन्द्र को पर्याय को घारएा करके उन उपसगं करने वाले विद्याघरों को नाग पान्न से बांघ रहे हैं। उत्पन्न हुआ और विचारा कि पूर्व जन्म का यह मेरा बैरी है, इसको ऐसे ही नहीं छोडना चाहिये। तदनंतर उनसे बदला लेने की इच्छा से जबरदस्ती से वलपूर्वक मुनि को घसीटकर विमान में बैठाकर लाया और लाकर उसने क्या किया सो ग्रव वतलायेंगे। हे बलग्नाली धरएोंद्र ! सुनो। पांच नदियों के किनारे पर अर्थात् गजावती, कुमुदवती, हरितवती, स्वर्श-वती और चडवेग इन नदियों के किनारे पर उन को छोडकर वह विद्युद्द ष्ट्र वापस लौटकर अपने नगर में ग्राया और आकर वहां की प्रजा से कहा कि हमारे पट्टन के नजदीक एक भयंकर काला राक्षस आया है। वह बहुत विकराल है, मनुष्याकार है और सदैव वह मुरदे को ही खाता है और कोई दूसरी वस्तु नहीं खाता और इतना खाने पर भी उसका पेट नहीं भरता। इसलिये ग्राज वह राक्षस हमारे नगर में आकर भक्षण करने वाला है, इस कारण हम सब लोगों को मिलकर उस राक्षस को मार डालना ही उचित है। ऐसा हम लोगों को उस विद्युद्द ष्ट्र ने कहा। पुनः यह और कहने लगा कि यह विचार मत करो कि वह हमारा क्या नहीं करेगा ? वह तो ग्राठ दिन में हम सबको खा जावेगा – इसमें कोई शंका व संदेह नहीं है। इस प्रकार उस दुष्ट विद्युद्द ष्ट्र ने हमसे कहा।।१ दरा।

> अरिविलान शोल्लं मैयंड्रॉजनो मर्डयक्रूडि । मरुविलान् ट्रवत्तिन् ट्रन्मै पयत्तै नामदिकक माटा ।। शिरियर् याम सैदतीमं पेरियैनी पोरुक्कल् वेंडु । मिरैवने येडुत्तु काटा मेंड्रवर पनिटु निड्रार् ।।१८३।।

ग्रर्थ - उस दुष्ट विद्युद्ध्ट के इन वचनों से हमारे मन में अत्यंत भय उत्पन्न हुग्रा। सम्पूर्ए दोधों से रहित निर्मोही निरारभी, निस्संग, निर्दोष, सर्वसंघ परित्यागी, विषय ग्राशा से रहित, धर्म ध्यान सहित, ग्रात्मध्यान में लग्न, सद्गुएगी ऐसे महामुनि के तपश्चरएग के महत्व व गुएगों को न जानकर ग्रज्ञान से मूढ हुए हम विद्याधरों के द्वारा किये हुए ग्रपराधों को क्षमा करना चाहिये । हमारे द्वारा किये गये घोर उपसर्ग को सहन करके संजयंत मुनि ने कर्मों का क्षय करके मोक्ष पद को प्राप्त किया। वे धन्य हैं किन्तु हम पापी लोग इस कुकृत्य से कौन सी गति में जाकर पडेंगे, यह नहीं कहा जा सकता। इस प्रकार नत मस्तक होकर सारे विद्याधर घरएगेंद्र से क्षमा याचना करने लगे।।१९=३।।

### पुलिइनै कंडु पोक ट्रडेंद पुल्**वाय्गळ् पोल** । मेलियव रुरेक् नेंजं कुळें दु पासत्तैनीकि ।। पलरयुं पोगविट्टि पावियें सुट्रत्तोडु । मोलि कडलिड्व नेन्ना उडंड्वनेळ्द पोळ्दिल् ।।१८४।।

ग्रर्थ-जिस प्रकार व्याघ्र को देखकर हरिएा आदि पशु भयभीत हो जाते हैं, कोई भी उसके सामने नहीं ठहर सकता, उसी प्रकार घरएोंद्र से भयभीत होकर सभी विद्याधर घबराने लगे ग्रौर सभी ने मिलकर क्षमायाचना की। उसी समय धरएोंद्र के मन में दया मा गई ग्रौर विद्युद्दंष्ट्र के सभी बंधुग्रों को नाग फांस से छुडा दिया। किन्तु विद्युद्दंष्ट्र ब भनेक विद्याधरों को नहीं छोडा और कोध से गर्जना करते हुए कहा कि इन सब विद्याधरों को मैं समुद्र में उठाकर फैंकू गा । १८४।।

> नीवि दानत्तिनालेन् विनैगळं वंड्र वीरन् । पादत्तामरंगळॅंदि परिविन्न किरियं मुट्रि ॥ ग्रादि दावत्तु नामत्तमर निड्रवनै नोक्कि । कोपतापत्तै नीकि गुरणंकोळ क्रूर लुट्रान् ।।१८४।।

अर्थ--देवों ने ऋम पूर्वक आठों कर्मों को नाश करने वाले उन संजयंत मुनि की स्तुति को । तदनंतर परिनिर्वारण कल्याएा को पूर्ण करके आदित्य नाम के कल्पवासी देवने घरर्णोद्व द्वारा अत्यंत क्रोध भरे भाव से उन किए जाने वाले कृत्यों को देखकर मनमें विचार किया कि इस घरएोंद्र की कोधाग्नि को शांत करने का उपाय करना चाहिये और इस प्रकार उसने कहना प्रारंभ कियाः-- ॥१=४॥

> इवन् शैव कुट्रमेन् कोलेरेदे पोलिरुदं वेळै । इवन्शैद पोळ्दिर् शाल वरुळ् शय वेडुंमंड्रि ।। इवन् ट्रन्नै यनैयारुंड्रन् कोवत्तु किडमु मल्लर् । उदंदिन्न मौड्रू केळा उरैक्किड्रे नुरगर् कोवे ।।१८६।।

अर्थ--हे घरऐदे! आप मेरी बात पर लक्ष्य देकर सुनो । इन विद्याधरों अथवा बिद्युद्दं ष्ट्र द्वारा की हुई गलती की कौनसी बात है । पशु के समान रहनेवाले इन विद्याधरों ने क्या अपराध किया है, सो कहो । इस समय आपने जो इनपर कोध किया है यह योग्य नहीं है। आपको मैं इसका सभी हाल विस्तार पूर्वक सुनाता हूं, संतोष के साथ सुनो ।१८६।

> ग्रावि वेदत्तुं नादन् पुरुविंद उलगमेत्त । नीदि मादवत्तै तांगि निरंद योगत्तिनिड्र ।। पोदिनादरत्तीन् वंदार् भोगवातारत्ति नार्गळ् । तीदिला गुरगात्ति नार्गल् विनमियु नवियु येंवार् ।।१८७।।

ग्नर्थ-प्रथम तीर्थकर भगवान वृषभदेव के दीक्षा लेने के बाद उनके साथ ही घटी हई घटना के सम्बन्ध में थोड़ा सा विवेचन करूंगा---

श्री ग्रादिपुराएा में प्रथमानुयोग विषय में ग्राये हुए विवेचन को सुनो। कच्छ श्रौर श्रौर महाकच्छ के नमि ग्रीर विनमि यह दो राजकुमार थे। जहां भगवान वृषभदेव तपस्या कर रहे थे, वहां वे दोनों राजकुमार श्राये ग्रौर ग्रनन्य भक्ति करते हुए उनके सन्मुख खड़े हो गये।।१६७।।

# वंदवरिरैवन् पादम् वलंकोंडु वनंगि वाळ्ति । ग्रंद मिनिदियु नाडु मरसरुक्कोंद वन्नाळ् ।।

### वरिल मडिगळिड्रें वंदन सन्नेमुक्कु। संदपिन नंड्रि पोगोयेंड्रु ताळ्ं तोत्तिनारे ।।१८८८।।

धर्ष - ये राजकुमार वृषभदेव भगवान को तीन वार नमस्कार करके उनकी स्तुति करने लगे। तत्पण्चात वे दोनों राजकुमार वृषभदेव भगवान से जो तपण्चरण में लीन वे अनेक देशों को मांगने लगे और मांगते २ कहने लगे कि हे प्रभु! ग्रापने भन्य सभी राजकुमारों को देश, राज्य, ऐण्वर्य ग्रादि बांट दिये। हम उस समय श्राये नहीं थे। इसलिये स्वामिन् ! हम प्रभी ग्राये हैं, दया करके कुछ ऐण्वर्य, देश ग्रादि हमको भी दीजिये। इस प्रकार योग में मग्न हुए ग्रादिनाथ भगवान के चरण पकड कर ये दोनों राजकुमार मांग रहे थे कि देश और ऐण्वर्य हमको भी मिलना चाहिये--हम दूर से ग्राये हैं, ग्रीर जब तक ग्राय हमें नहीं देंगे हम यहां से नहीं जायेंगे।।१९८६।।

> मूंड्र ुलुगमुत्तवरु मुत्तिकिळवरसा । यांड्र वनुत्तरत्तु लंड्रमरं दाय नीये ॥ यांड्र वनुत्तरत्तु लंड्रमरं दु वंवाये । मूड्र ुलग मोत्तिय बारु शोछ मुडियादे ।।१८६।।

म्रथं---इस तीन लोक के समस्त प्राणी म्रापकी स्तुति करने ग्राते हैं ग्रौर मोक्षरूपी युवराज पद को प्राप्त करने के लिए पूर्व जन्म में पंचानुत्तर नाम के ब्रहमिंद्र स्वर्ग में ग्रापने जन्म लिया था। वहां के वैभव भोग ग्रादि को भोग कर वहां से चयकर इस मध्यक्षोक में आकर वृषभनाथ तीर्थंकर हुए। इस तीन लोक में रहने वाले सभी जीव ग्रापकी जो स्तुति करते हैं उसके वर्णन करने में हम समर्थं नहीं हैं। वह स्तोत्र स्वर्गावतरण जन्माभिषेक के समय में किया हुग्रा है।। १ दशा

> ग्रंतरमुड्विंद मुस्ति किळवरसा । मंबरस्तिन् मांडशिरप्पमरं दाय् नीये ।। मंबरस्तिन् मांडशिरप्पमरं दु मन्नुलग । तंबरसौ नीक्कु मरसळिसाय् नीये ।।१८०।।

अर्थ-शावत मोक्षपुरी के अधिपति होने वाले हे स्वामी ! मापका महामेरू पर्वत पर जन्माभिषेक देवों के द्वारा किया गया । हे स्वामी ! इस भूमि पर अवतार लेकर भाप निविष्टतता से भौर दोषरहित राज्य का प्रतिपालन करने वाले हुए हैं ।।१६०।।

> मादियोवंद मिला मुलिकिळ वरसाय । मादवनाय मन्निन मिशैयमरं दाय नीये ॥ मादवनाय मन्निन मिशैयरं दोय वान पुगळे । योदिय मूकलगु मेरावारुंडो ॥१९१॥

#### मेरु मंदर पुराए

> पाडिनार् पखयेल्लाम् तलइन् मेल् वीळं दमन्मे । लोडुवार् तांमळेल्ला मुरुंगु निड्रुवंदु केटार् ।। पीडिनलिरैव नींड्राव् पिरंगुदार् निरंकोळ् शेन्नि । याडुमा नागराजनवदिया लदनै क्कंडान् ।।१९२२।।

ग्रर्थ-इस प्रकार नमिव विनमि राजकुमारों ने नम्रता व भक्तिपूर्वक संगीत के साथ ग्रनेक प्रकार की स्तुति की । इस प्रकार भक्ति व संगीत करते समय इनके राग से मुग्ध होकर खाकाश में उडने वाले सभी पक्षी नीचे उतर आये । रास्ते से आने जाने वाले पथिक भी इनके संगीत को सुनकर मुग्ध होकर वहीं स्तब्ध रह गये । उस समय श्री वृषभनाथ तीर्थंकर घ्यान में मग्न होकर खडे थे । इन सब विषयों को घरखेंद्र ने ग्रपने ग्रवधिज्ञान द्वारा जान लिया ॥१६२॥

कंडवन कलैगळेल्लाङ्कडन्दुप शोति सेड्र। पंडित नोरुव नागिप्पादंवाय् कैमुगात्तार् ॥ पुण्डरी गरौवेन्घ पोल मैयै नडिप्पान पोलक् । कोण्डवोर लेडन्तस्नालिरै वनैकुरुग वंदान् ॥१९६३ ॥

ग्रर्थ----उस धरऐोंद्र ने ऐसा वेषधारएा किया कि यह महान विद्वान शास्त्री हैं, उसने गले में हार--माला म्रादि धारएा कर जहां भगवान वृषभदेव घ्यानारूढ थे उस स्थान पर वह म्रा गया ॥१९३॥

> वंदवन् मैन्दर् सैगैभै वडिवुकण्डु वन्दुवानिर् । सुन्दर मलर्गं डूविइरै वनै वनंगिच्चोन्ना ।। निन्दिरकिवर्क रैवन सेन्दामरै यडिकिक सैविलाद । बंदरं पलवुं सैदोररोविलीर् पोगर्वेड्रान् ।।१९४।।

ग्रर्थ--वह घरएगेंद्र वहां ग्राया ग्रौर नमि, विनमि को भगवान ग्रादिनाथ की स्तुति करते देखा। उस स्तुति व स्तोत्र को देखते हुए ग्रत्यंत भ्रानंदित व संतोषप्रद हुग्रा। तत्प-भ्चात् घरएगेंद्र भी स्तुति करने लगा, पुष्प वृष्टि की, बाद में वह घरएगेंद्र इन दोनों कुमारों को देखकर कहने लगा कि दे ग्रज्ञानी बालकुमारों ! भगवान के घ्यान में इस प्रकार विघ्न डालना, यह कार्य तुम्हारा ठीक नहीं। इस स्थान को छोडकर ग्राप ग्रग्य स्थान पर चले जाग्रो ।।१६४।।

# एन्एलुङ्कुभरर सुन्ना रीरैवन्ट्रन् पेरुमैयामे । योन्रिमट्ररिदुनी पोमुङ् करुमत्तमेले ।।

Jain Education International

### यन्रतिलरिवि लामे युंमैवन्दडैयु मेन्द्रार् । किन्डुनी रिरैवन्ट्रन्नंयिर क्किन्र देन्फोकोलेन्रान् ॥१९९४॥

ग्रर्थ---इस प्रकार घरएोंद्र के वचन सुनकर दोनों कुमार कहने लगे कि आप ही पंडित हो जो हमें शिक्षा देने आये हैं। हम आप से अच्छा जानते हैं, आपको हमें इस विषय में विशेष कुछ कहने की आवश्यकता नहीं। आप जिस काम को आये हैं वही कार्य करो और जिस रास्ते से आये हो उसी रास्ते से चले जाओ। हमारे संवन्ध में और कुछ कहने की आवश्यता नहीं। यदि नहीं मानोगे तो आपका अपमान होगा। इस कारएा शीघ यहां से चले जाओ। इस पर घरएोंद्र ने कहा कि आप भगवान के चरएा पकडकर क्या मांग रहे हैं? ा। १९४४

# ग्ररसराय्चिलरं नाट्टियरुं पोरुळींदुमन्ने । विरमिनार कण्डं सेंदुवेन्डु वार्कीन्दुपोन्दा ॥ नरसरे नांगळेंलिंग नकवरिएक्कु वन्दो मेन्न । उरेसैदपोरु ळिगुण्डो वुरुवना यिरैवमिराल् ।।१९६६।।

अर्थ---इन वृषभनाथ तीथँकर ने सभी राज्य ऐश्वर्य ग्रादि तो दे दिया और ग्रव यहां तपक्ष्चरएा कर रहे हैं। हम दोनों राजकुमार वृषभनाथ भगवान के पास राज्य मांगने के लिये ग्राये हैं। इस प्रकार दोनों बालकुमारों ने कहा ! इस पर घरएाँद्र ने उत्तर दिया कि तुम जिस राज्य संपदा की भगवान् से मांग कर रहे हो वह उनके पास नहीं है, दे कहां से देंगे।।१९६।

उलगमूंड्रु रुडय्य कोमारु कोंड्रु मट्रिद्वै येंड्रोर् । पलदरुदुंडु तीरा पळंपित्तर् नीविरेन्न ।। निलमेलाम् भरतनक्षि येवनुळै सेल्लमेंड्रा । नुलगिनुक्कुरुदि सोल्लउम्मयो विदुत्त देड्रार् ।।१९७॥

ग्रथं --- तीन लोक के नाथ होने वाले वृषभनाथ स्वामी के पास कौनसी संपत्ति नहीं है? इनके पास सारी संपत्ति व द्रव्य भरा हुआ है। इसलिये वर्गोंद्र तुम कुछ समभते नहीं हो पागल के समान दीख रहे हो। क्या वृषभनाथ स्वामी के पास संपत्ति को कमी है? कोई कमी नहीं है। तुमको कुछ मालुम नहीं है। किसी भी प्रकार की गडवड मत करो। तब धरगोंद्र ने दोनों कुमारों से कहा कि इस समय षट्खंड का स्वामी भरत चक्रवर्ती है। जो कुछ मांगना हो उनके पास जाकर मांगे। तब राजकुमार कहने लगे कि च्या संसार में तुमही विद्वान हो? हमें तुम ज्ञान सिखलाने को आये हो। जिस तरह मौरों को ज्ञान सिखात फिरते हो बैसे ही क्या हमें भी ज्ञान सिखाने आये हो? ।। १६७।।

# मरुविला गुरगति नीर्गळ् वडिग्रोडु वाक्कुंडेनु । मरिबिनार् शिरिईरशाळ वप्पनीरेलुम् केर्त्मित् ।।

# 55× ]

### पिरर्विन वामर् रोप्पस् पेर्ंडुळि रोरियस् पिन्सेन् । ट्रिरं वर्रपरिविडामं एळैगळियर्के कडिर् ॥१६८॥

भर्च- सब धरएगेंद्र नमि विनमि कुमारों को कहने लगा कि वेशक तुम सुन्दर व शक्तिशाली हो। परन्तु तुम्हारे में कुछ झान की कमी है ऐसा मुझे दीखता है। हे उच्च वंश में जन्मे हुए रावकुमारो ! इस संबंध में कुछ कहना चाहता है ध्यान पूर्वक सुनो ! तुम लोग हमारे उपदेश को न समझते हुए भीख मांगते हुए निर्धन भिखारी के समान मालुम पडते हो ॥१६८=॥

# भावत् पानांगळॉड, पेट्र, नेझवर्गळेस् । पोवमोडुक्कु मीवि भूमि यॅवरेगळ् पेट्राल् ।। झावलार् भरतनंडि, देवर् कोनळिस देनुं । याबुनाम् बेंडल् सेझो मिनिउरे योळिग वेंडार् ।।१९६९।।

भर्च -- दोनों राजकुमार धरागेंद्र के इस प्रकार के वचन सुनकर कहने लगे कि यह भगवान हमको प्रपने हाथ से कुछ भी देवें तो हमको समाधान है; परन्तु यदि ग्रन्थ कोई चक्र-वर्ती पद भी दे दे, भरत चक्रवर्ती कितना भी हमको देदे, हमें कोइ समाधान नहीं है। इस प्रकार गर्जना करते हुए दोनों राजकुमारों ने धरागेंद्र से कहा ।।१९६९।।

# ए इसु मेम्स मम्नर् मेंबर् तं पेरुमें येन्नार् । शेंड्यन् रेक्षि शाबिट्टिरैबन् ट्रान् रोप्पक्केट ॥ तोंड्रम दंबवन् पोसुरुषु कोंडदनि मींगि । निड्रनन् मुडियूं पून्मामुं कुळयु मिन्न ॥२००॥

भर्ष-इस प्रकार नमि और विनमि की बातें सुनकर घरखेंद्र ने अपने मन में उन कामनाओं को जानकर वह भगवान के पास गयो और कान के पास कान लगाकर खडा हो गया। यह दिसाने के लिए कि भगवान घरखेंद्र से कुछ कह रहे हैं। घरखेंद्र से कुछ ही समय बहां ऐसा करके नमि विनमि कुमारों के पास झाकर सबा हो गया ॥२००॥

### मुन्नैतम्नुरुवं काटि मुनिवनीर्नेडिट्रिय । बेस्नैइ'ड्रुटळि सैवा नेळुगनी रोग्नोडेंड्रु ।। मिग्नुमोर विमानमेट्रि वेवंड मवरोडेवि । मनराइ नाटिइट्रान् मलेनिशं परसरविकद्वाम् ।।२०१॥

ग्रर्थ सदनंतर वह घरऐंद्र कहने लगा कि है राजकुमारो ! वृषभनाय भगवान ने मुफसे यह कहा है कि हे घरऐंद्र ! यह राजकुमार जो कुछ मांग रहे हैं उनको देदो, सो यदि नुम मेरे साथ विमान में बैठकर चलोगे तो जो भगवान ने कहा है वह साम्राज्य मैं तुमको दे दूंगा । इस बात को सुन कर वे दोनों राजकुमार विमान में बैठकर चलने को राजी हो गए । तत्पण्चात् वह घरणेंद्र उन दोनों कुमारों को अपने विमान में बिठा कर विजयार्द्ध पर्वत पर ले गया ।।२०१।।

# मलमलि वडगिर् शेडि येरुबदु करसनागः । विनमि नाट्टि पूरम् कनक पद्ववरौई दा ।। ननय्यलै तेरकिर् सोडि यैंवदु नमिक्कु मींदु । पुरौवरु शक्कवाळ् मिरदन्न पुररौ वैत्तान् ।।२०२।।

म्नर्थ—विजयाई पर्वत पर उत्तर श्रेगी में रहने वाले सात नगरों के राजाग्रों पर नमि कुमार को ग्रविपति बनाया ग्रौर विनमिकुमार को कनकपुर नगर में नेजाकर दक्षिण श्रेगी के पचास नगरों का ग्रधिपति बनाया। इस प्रकार दोनों को चक्रवर्ती बना दिया ।२०२।

> विजैगळंजुनूरुं शिरयन केळुनूरुं । तंजमा ववर्गट्कींदु तानव्**र तम्मै येन्ना ।।** मजिनीरिवर् गळानै केटु वविरैजिरागिर् । ट्र**ुंजिनीरेंड्रु कोन्**मिन् मलैयुमोर् तुगळदाम् ।।२०३।।

अर्थ-कुमारों ने चक्रवर्ती बनने के बाद उन दोनों को धरएगेंद्र ने ५०० महाद्यि और ७०० क्षुल्लक विद्या देकर पर्वत पर रहने वाले सभी विद्याधर राजाग्रों से कहा कि तुम्हारे नगर के ये दोनों कुमार ग्रधिपति हैं। ये दोनों जैसा कहेंगे उसी प्रकार तुमको इनकी प्राज्ञा में रहना पडेगा। यदि नुम लोगों ने इनकी ग्राज्ञा का उल्लंघन किया तो तुम्हारी संपत्ति आदि छीन ली जायेगी।।२०३।।

> एंड्र वर्करसु नाटि इलंगु पन्नगर्कु नाबन् । सेंड्रुतन् भवनम् पुकान् सेळुमरिए मुडिविव् वीश । वंड्रु तोट्टिंड्रु कारु मरुंळु मिर्पेट्रु वंद । मिद्रिगळ् तंदनंद विननि तन कुलत्ति नुळ्ळान् ।।२०४।।

अर्थ—इस प्रकार उन विद्याधरों को कहकर दोनों राजकुमारों को चक्रवर्ती पद पर राज्याभिषेक करके वह धरसोंद्र ग्रपने स्थान को चला गया श्रौर जाते समय यह ग्रौर कह गया कि यहां की परंपरा से चले ग्राये विद्याधरों में यह ही विद्युद्दंष्ट्र विद्याधर है ।।२०४।।

> नंजुई मररौयेनुनट्टु नीरट्टियाकि । बिजिय वदनैराये वीट्टुद लरिदि यार्कु ।) मेंबदि उलगिनिड्र दरिदिये नीविर् नाट । बिजयर् कुलत्तु मेनिबेगुळ् वदन् विद्रुगर्नेड्रान् ।।२०४।।

> जल न डुबोवत काठ को कहो कहां को प्रोति । ग्रपनो सोंचो जान के यही बडों की राति ॥

इस बात को भली प्रकार मनन करना चाहिये। यह सभी को मालूम है। परम्परा से विद्याधरों में ऐसा कथन चला आया है कि किसी को किसी प्रकार का भी केंड्ट देना उचित नहीं है। इसका भावार्थ यह हैः - धरगोंद्र को झादित्य देव समझाने लगा। उस समय भगवान के ध्यान से इन्द्र का आसन भी कंपायमान हो गया था। महापुरुषों का धैर्य भी जगत के कंपन का कारए। हो जाता है। इस प्रकार छै महीने में समाप्त होनेवाले प्रतिमा योग को प्राप्त हए धैयं से शोभायमान रहने वाले भगवान् का वह लम्बा समय भी क्षगाभर में व्यतीत हो गया। इसी के मध्य कच्छ महाकच्छ के पुत्र वे दोनों राजकूमार जो झाये थे वे महान तहे एा व सूकूमार थे। नमि और विनमि उनका नाम था, और दोनों ही भक्ति से निर्मल होकर भगवग्न् की चरसों की सेवा करना चाहत थे। वे दोनों ही भोगोपभोग विषयक तुष्ला से सहित थे। इसलिये हे भगवन् ! ग्राप प्रसन्न होइये। इस प्रकार कहते हुए वे भगवान को नमस्कार कर उनके चरणों से लिपट गये और उनके ध्यान में विध्न. करने लगे ग्रौर कहने लगे कि हे स्वामी ! आपने अपने इस साम्राज्य को पूत्र तथा पौत्रों को बांट दिया है। बांटते समय हम दोनों कुमारों को भूल ही गये। इसलिए आब हमको भी भोग सामग्री दीजिए । इस प्रकार वे भगवान् से बार-बार ग्राग्रह कर रहे थे । उन दोनों कुमारों में उचित अनुचित का कुछ भी ज्ञान नहीं या और वे दोनों उस समय जल, पृष्प तथा अर्घ से भगवान की उपासना कर रहे थे। तदनंतर धर एोंद्र नाम को धारे ए करनेवाले भवन-वासियों के अंतर्गत नाग कुमार देवों के इन्द्र ने अपना आसन कंपायमान होने से नमि विनमि के समस्त वृत्तांत को जान लिया। अवधिज्ञान से इस सारे वृत्तांत को जानकर वह धर सोंद्र बडे ही समारंभ ठाठ के साथ उठा और भगवान के समीप आया । वह उसी समय पूजा की सामग्री लेते हुए पृथ्वी काछेदन करते हुए भगवान के पास पहुँचा और दूर से ही मेरु पर्वंत के समान खडे हुए मूनिराज वूषभदेव को देखा । उस समय भगवान् घ्यान में लवलीन थे ग्रीर उनका देदीप्यमान शरीर तप के कारएा प्रकाशमान हो रहा था। इसलिए वे ऐसे मालुम होते थे मानों वायुरहित प्रदेश में दीपक ही हो, अथवां वे भगवान् किसी उत्तम यज्ञ करने वाले के समान शोभायमान हो रहे थे, क्योंकि जिस प्रकार यज्ञ करने वाले ग्रग्नि में बाहति करने में तत्पर रहते हैं, उसी प्रकार भगवान भी महान ध्यान रूपी अगिन में कर्मरूपी बाहति जलाने के लिए उडेत थे, और जिस प्रकार यज्ञ करने वाला अपनी परिन सहित यज्ञ करता है उसी प्रकार भगवान भी कभी नहीं छोडनेवाले दया रूपी परिन के सहित थे। प्रथवा वे मुनिराज एक कुंजर अथवा हाथी के समान मालुम होते थे क्योंकि जिस प्रकार हाथी महोदय अर्थात् भाग्यशाली होता है उसी प्रकार भगवान् भी महान् भाग्यशाली व महोदय थे। जिस प्रकार हाथी का शरीर ऊंचा होता है उसी प्रकार भगवान् का शरीर भी ऊंचा था। हाथी जिस प्रकार सुत्रंश ग्रथवा पीठ की उत्तम रीढ सहित होता है, उसी प्रकार वे भी सुग्रंश तथा उच्च कुल में सुशोभित थे । हाथी जिस प्रकार रस्से के द्वारा<sup>ँ</sup> संभे के बंधा रहता

है। उसी प्रकार भगवान भी उत्तम व्रत रूपी रस्सियों द्वारा तपरूपी बड़े मारी सभे से बंधे हुए थे। वे भगवान् सुमेरु पर्वत के समान उत्तम शरीर घाररा किए हुए थे। क्योंकि जिस प्रकार सुमेरु पर्वत प्रकणयमान रूप से सडा है उसी प्रकार उनका शरीर भी ग्रंकपायमान रूप से सड़ा था। सुमेरु पर्वत जिस प्रकार ऊंचा होता हे उसी प्रकार उनका शरीर भी ऊंचा षा। सिंह, व्याध्र ग्रादि बड़े-बड़े कूर जीव जिस प्रकार सुमेरु पर्वत की उपासना करते हैं मर्थात् वे वहां रहते हैं उसी प्रकार बड़े-बड़े कूर जीव भी शांत होकर भगवान् की उपासना करते थे अर्थात् उनके समीप में रहते थे। जिस प्रकार सुमेरु पर्वत इंदु तथा महापुरुषों से उपांसत होता है उसी प्रकार भगवान् का शरीर भी इंदु ग्रादि महान् सत्वों से उपासित था। सुमेरु पर्वत जिस प्रकार क्षमा रूपी पृथ्वी के भार को धारए। करने में समर्थ होता है उसी प्रकार भगवान का शरीर भी क्षमा घारए। करने में समर्थ था। उस समय भगवान् ने भपने अंतःकरएा को घ्यान में निश्चल कर लिया था तथा उनकी चेष्टा अत्यत गंभार यी इसलिए वे वायू के न चलने से निश्चल हुए समुद्र की गंभोरता को भी तिरस्क्रत कर रहे थे अथवा भगवान् किसी अनोसे समुद्र के समान जान पड़ते थे। क्योंकि उपलब्ध समुद्र तो वायु से क्षुभित हो जाता है परन्तु भगवान् परिग्रह रूपी महान वायु से कभो क्षुभित नहीं होते थे। उपलब्ध समुद्र तो जलाशय तथा जल है, तथा महान् जंतुग्रों मादि से भरा रहता है परन्तु भगवान् तो दोष रूपी जल जतुम्रों से छुए भो नहीं गये थे। इस प्रकार वृषभदेव भगवान् के समीप घरणेंद्र बड़े आदर से पहुँचा और अतिशय तपरूपी लक्ष्मी से अलंकृत उनके शरीर को देखता हुआ आश्चर्य करने लगा और प्रसाम किया। उनकी स्तुति की ग्रौर फिर ग्रपना तेज छुपा कर दोनों कुमारों से इस प्रकार सयुक्तिक वचन कहने लगा। हे तरुएा पुरुषो ! ये हथियार आरएा किये तुम दोनों मुक्ते विकृत झाकार वाले दिलाई दे रहे हो । कहां तो यह सांत तपोवन क्रोर कहां यह भयंकर आकार वाले तुम दोनों ? प्रकाश और ग्रंधकार के समान तुन्हारा समागम क्या श्रनुचित नहीं है ? झहो ये भोग बड़े ही नियनीय हैं। जहां याचना नहीं करना चा'हये वहां भी याचना कराते हैं, सो ठीक ही है क्योकि याचना करने वालों को योग्य और अयोग्य का विचार ही कहां रहता है। यह भगवान तो भोगों से निम्पृह हैं और तुम दोनों उनसे भोगों की इच्छा कर रहे हो सो यह तुम्हारी शिलातल से कमल की इच्छा ग्राज हम लोगों को ग्राश्चर्ययुक्त कर रही है। जो मनुष्य स्वयं भोगों की इच्छा सहित होता है वह दूसरों को भी वैसा ही मानता है। अरे ऐसा कौन बुद्धिमान होगा जो घंत में संताप देने वाले भोगों की इच्छा करता हो ? प्रारम्भ मात्र में ही मनोहर दिलाई देनेवाले भोगों के वश हुमा पुरुष चाहे जितना बड़ा होने पर भी लघू हो जाता है। यदि तुम दोनों इन संसारिक भोगों को चाहते हो तो भरत के समीप जाम्रो क्योंकि इस समय वे ही साम्राज्य का भार धारए करने वाले हैं। वे ही श्रेष्ठ राजा हैं। भगवान् तो अंतरंग व बहिरंग परिग्रह का त्याग करके ग्रापने जरीर से निस्तुह हो रहे हैं। प्रब यह भोगों की इच्छा करने वाले तुम दोनों को भोग कैसे दे सकते हैं? इसलिये जो केवल मोक्ष जाने के लिए उद्योग कर रहा है ऐसे इन भगवान के पास घरणा देना व्यव है। तुम दोनों भोगों के इच्छुक हो। इसलिये भरत की उपासना करने के लिए उनके पास जाओं । इस प्रकार जब धरएँद्र कह चुका तब वे दोनों नमि विनर्मि कुमार उसे इस प्रकार उत्तर देने लगे कि दूसरे के कार्यों में माप की यह क्या प्रास्था है ? माप महा बुद्धिमान है मतः ग्राप यहां से चुपचाप चले जाइये । क्योंकि इस सम्बंध में जो योग्य ग्रथवा ग्रयोग्य है बन कोनों को हम लोग जानते हैं, परन्तु माप इस विषय में मनभिज्ञ हैं इसलिए जहां भी आप को जाना है जाईये। यह वृद्ध हैं यह तरुएा हैं यह मात्र मवस्था का ही विचार है। वृद्धावस्था में न तो ज्ञान की वृद्धि होती हैं भौर न तरुएा मवस्था में बुद्ध का स्ठास ही होता है बल्कि ऐसा देसा जाता है कि मवस्था के पक जाने से वृद्धावस्था में प्रायः बुद्ध की मंदता हो जाती है। भौर,प्रथ । मवस्था में प्रायः बुद्धिमानों की बुद्धि बढती रहती है। न तो नवीन मवस्था बोष उत्पन्न करने वाली है भौर न वृद्धावस्था गुएा उत्पन्न करने वाली है। क्योंकि चंद्रमा नवीन होनेपर भी मनुष्यों को माल्हाद करता है ग्रीर ग्रांग्त जीएा होने पर भी जलाती है। हम होनों ही इस प्रकार के कार्य माप से पूछना नहीं चाहते फिर प्राप व्ययं ही बीच में क्यों बोसते हो ? आप जैसे निद्य माचारएा वाले दुष्ट पुरुष बिना पूछे कार्यों का निर्देश कर तथा मत्यंत झसत्य व चापलूसी के वचन कह कर लोगों को टगा करते हैं। बुद्धिमान पुरुषों की बाएगी कभी स्वप्न में भी प्रसत्य भाषएा नहीं करती। उनकी चेष्टा कभी दूसरों की बुराई करने को नहीं चाहती, न दूसरों के लिये कठोर वाएगी होती है। जिन्होंने जानने योग्य सम्पूर्ण तत्वों को जान लिया है ऐसे आप सरीसे बुद्धिमान पुरुषों के लिये हम बालकों के द्वारा न्याय मार्ग का उपदेश देना योग्य नहीं है। क्योंकि जो सज्जन पुरुष होते हैं वे न्यायपूर्वक जीविका से प्रसन्न रहते हैं।

वे कुमार मागे कहने लगे कि स्रायु के अनुकूल धारएा किया हुम्रा यह स्रापका वेष बहुत ही शांत है, आपकी आकृति भी सौम्य है और आपके वचन भी प्रसाद गुरा सहित तथा तेजस्वी हैं, ग्रौर ग्रापकी बृद्धि इतनी विलक्षण है जो ग्रन्य साधारण पुरुषों में नहीं पाई आती । ऐसा यह ग्रापका भीतर छिपा हुग्रा ग्रनिवंचनीय तेज तथा ग्रद्भूत शरीर ग्रापकी महानुभावना को कह रहा है। इस प्रकार ग्रापका विशिष्ट विवेक भी ग्रायू की विशेषता को प्रकट कर रहा है। ऐसे पुरुष महान भद्र होते हैं फिर भी झाप हमारे कार्यों में मोह उत्पन्न कर रहे हैं, इसका क्या कारण है, यह हम नहीं जानते । भगवान् वृषभदेव को प्रसन्न करना सब के प्रशंसा करने योग्य है। यही हम दोनों का इच्छित फल है अर्थात् हम लोग भगवान् को ही प्रसन्न करना चाहते हैं। परन्तु आप उस में विघ्न डाल रहे हो इसलिए जान पडता है कि दूसरों के कार्य करने में ग्राप उद्योगशील नहीं हैं। ग्राप दूसरों का भला नहीं होना देना चाहते । दूसरों की वृद्धि देख कर दुर्जन मनुष्य ईर्ष्या करते हैं । ग्राप जैसे सज्जन श्रीर महा-पुरुषों को दूसरों की वृद्धि से ही प्रसन्न होना चाहिये। भगवान के वन में निवास करने से क्या उनका प्रभृत्व नष्ट हो गया है ? देखो भगवान् के चरण कमलों में यह चराचर विश्व विद्यमान है। स्राप जो हम लोगों को भरत के पास जाने की सलाह दे रहे हो, यह बात ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा कौन बुद्धिमान होगा जो बड़े २ फलों की इच्छा करनेवाला पुरुष कल्पवृक्ष को छोडकर अन्य पेडों की सेवा करेगा, अथवा रत्नों की इच्छा करने वाला पुरुष महास द्व को छोडकर शिवाल (कीचड) में होने वाले समुद्र की सेवा करेगा ग्रथवा धान की इच्छा करने वाला पुम्राल (भूसों)की इच्छा करगा? भगवान वृषभदेव ग्रौर मरत में क्या बडा भारी मंतर नहीं है ? क्या मोक्ष पद की समुद्र के साथ बराबरी हो सकती है? क्या लोक में स्वच्छ बल से भरे हुऐ जलाशय नहीं हैं जो चातक पक्षी हमेशा मेघ से ही जल की याचना करता है? क्या उसको ग्रनिवंचनीय हठ नहीं है ? अभिमानी पुरुष उदार हृदय वाले का प्राश्रय लेकर बढे भारी फल की वांछा करते हैं। सो आप इसको उन्नति का ही आधार समभो।

इस प्रकार उन नमि विनमि कुमार के अभिमान भरे वचन सून कर वह घर ऐंद्र मन में बहुत संतुष्ट हुआ। सो ठीक ही है, क्योंकि अभिमानी पुरुषों का धैर्य अर्शसा करने योग्य होता है। वह घर एंद्रे मन ही मन विचार करने लगा कि महा ! इन दोनों तरु ए कूमारों की इच्छा कितनी बडो है, इनकी गंभीरता भी आश्चर्य-कारक है। भगवान धादिनाथ में इनकी श्रेष्ठ भक्ति भी आश्चर्य जनक है। इनकी निस्पृहता भी प्रशंसा करने योग्य है। इस प्रकार वह घर एोंद्र अपना दिव्य रूप प्रकट करता हुआ, उनसे प्रीतिरूपी लता के समान बचन कहने लगा कि तुम दोनों तरुएा होने पर भी वृद्ध के समान हो, मैं तुम दोनों को घोर वोर चेष्टाओं से बहुत हो प्रसन्न हुआ हूं, मेरा नाम धर खोंद्र है। मैं नागकूमार बातियों के देवों का इ दू हूँ। मुफ्ते आप पाताल व स्वर्ग में रहने वाले देवों का किंकर समफो तथा मैं ग्राप की यहां की भोगोपभोग सामग्रो को जुटाने आया हूँ। "ये दोनों कुमार महान भक्त हैं। इन दोनों की इच्छा भोगों से पूर्श करों" इस प्रकार भगवान ने मुफ्ते आज्ञा दो है मौर इसो कारए मैं बोझ यहां आया हूँ। विश्व की रक्षा करने वाले भगवान् से पूछ कर माज मै तुम दोनों की बताई हुई भोग सामग्रो दूंगा। इस प्रकार धरएगेंद्र के वचनों से वे दोनों राजकुमार मत्यत प्रसन्न हुए झौर कहने लगे कि सचमुच ही गुरुदेव हमपर प्रसन्न हए हैं मौर हमको मनवांछित फल देना चाहते हैं। इस विषय में जो सच्चा मत हो वह हम से कहिये; क्योंकि भगवान् की सम्मति बिना भोगोपभोग सामग्री इष्ट नहीं है।

तब उन दोनों कुमारों की बात सुनकर युक्ति पूर्वक विश्वास दिलाकर धररगेंद्र मगवान को नमस्कार करके उन दोनों कुमारों को प्रथने साथ लेगया। महान् ऐश्वर्य युक्त बह घरएोंद्र दोनों कुमारों के साथ विमान में बैठकर आकाश में जाता हुआ ऐसा शोभायमान हो रहा था मानो ताप और प्रकाश के समान उदित हुआ सूयं ही है। प्रथवा जिस प्रकार विनय और प्रशम गुएगों से युक्त कोई योगीराज सुशोभित होता है। इसी प्रकार नागकुमार के समान वह घरएोंद्र भी ग्रत्यंत सुशोभित हो रहा था। वह दोनों राजकुमारों को बिठाकर तथा भाकाश मार्ग का उल्लघन कर शोध ही विजयार्ढ पर्वत पर ग्रा पहुँचा। उस समय बह पर्वत पृथ्वी रूपो देवी के हास का उपमा दे रहा था।

यह विजयाद पर्वत अपनी पूर्व और पश्चिम की चोटियों से लवरए समुद्र में प्रवेश कर रहा था और भरत क्षेत्र के बोच में इस प्रकार स्थित था कि मानों उसके नापने का वह दंड ही हो। वह पर्वत ऊंचे-ऊंचे रत्नों से नाना प्रकार से विचित्रताओं के लिए हुए था और पपनो इच्छानुसार ग्राकाश गंगा को घेरे हुए ग्रपने शिखरों से ऐसा जान पडता था मानों मुकटों से ही शोभायमान हो रहा हो। पडते हुए फरनों के शब्दों से उसकी गुफाओं के मुख आधुरित हो रहे थे और ऐसा मालुम होता था कि मानो ग्रतिशय विश्वाम करनेवालों के सिये देव देवियों को बुला ही रहा हो। उसकी मेखला ग्रर्थात् वीच का किनारा पर्वत के क्रमान ऊंचा बहां नहीं चलते हुए तथा गम्भीर गर्जना करते हुए बड़े-बड़े मेघों द्वारा चारों धोर से ढका हुया था। देदीप्यमान स्वर्णों से युक्त और सूर्य की किरणों से सुशोभित ग्रपनी किरणों के द्वारा वह पर्वत देव भौर विद्याघरों का जलते हुए दावानल की झंका कर रहा था। उन पर्वत के शिखरों के समीप लंबी घारा वाले जो बड़े-बड़े भरने पडते थे, उनसे मेघ चर्वरित हो जाते थे, और उनसे उस पर्वत के समान ही बड़े-बड़े भरने बनकर निकल रहे रहे थे। उस पर्वत के बनों में यनेक लताए फैली हुई थीं और उन पर भ्रमर बैठे हुए थे। उनसे वह पर्वत ऐमा मालूम होता था मानों सुगन्ध के लोभ से वह उन बनलताग्रों को चारों ग्रोर से काले वस्त्रों के द्वारा ढक ही रहा हो। वह पर्वत अपनी उपत्यका ग्रथांत समीप की भूमि में देवियों तथा देवों को धारएा करता था। जो परस्पर प्रेम से युक्त थे ग्रोर संभोग करने के अनंतर वीएा ग्रादि बाजों को बजाकर विनोद किया करते थे। उस पर्वत के उत्तर ग्रीर दक्षिएा की ग्रोर दो श्रेएियाँ थीं जो दो पंखों के समान बहुत ही लबी थी ग्रीर उन श्रेणियों में विद्याधरों के शिखरों पर जो भरने बह रहे थे उनसे वे शिखर ऐसे जान पढते थे मानों ऊपरी भाग पर पताकाए फहरा रही हों। ऐसे ऊ चे-ऊ चे शिखरों से वह धरोंद्र उस विजयार्ढ पर्वत की प्रथम मेखला पर उतरा ग्रीर वहां उसने दोनों राजकुमारों को बहा के विद्याधरों के लोक दिखलाए।

इन्ही दक्षिए और उत्तर श्रेशियों में कम से पुजास और साठ नगर सुकोक्ति हैं। नगर ग्रपनी शोभा से स्वर्ग के नगरों को भी मात करते हैं। इस प्रकार घरएोंद्र ने उन नगरों का परिचय राजकुमारों को करा दिया और कहा कि तुमही इन विद्याघरों के नगरों के राजा बनकर इनकी रक्षा करो। इस प्रकाद युक्ति सहित घरएोंद्र के बचन सुनकर राजकुमारों ने विजयार्द्ध पर्वत की प्रशंसा की ग्रीर फिर उस घरएोंद्र के साथ-साथ नीचे उतर कर प्रतिशय श्रेष्ठ ग्रीर ऊंची-ऊंची घ्वजाओं से सुशोभित रत्नपुर चक्रवाल नाम के नगर में प्रवेश किया। घरएोंद्र ने दोनों कुमारों को सिहासन पर बिठाकर सब विद्याघरों के हावों से उठाये हुए स्वर्णों के बड़े-बड़े कलशों से राजकुमारों का राज्याभिषेक करावा और विद्याघरों से कहा कि जिस प्रकार इंद्र स्वर्ग का मंघिपति है उसी प्रकार ये नमि विचाम राजकुमार उत्तर व दक्षिए श्रेशियों के म्राधिपति है। ग्रनेक सावघान विद्याघरों के द्वारा नमस्कार किये गये ये दोनों राजकुमार चिरकाल तक ग्रधिपति रहेंगे। कर्मभूमि रूपी जगत को उत्पन्न करने बाले मगवान् वृषभदेव ने ग्रपनी सम्मति से इन दोनों को यहा भेजा है। इसलिये सब विद्याघर राजा लोग प्रेम से मस्तक मुकाकर इनकी भाक्षा शिरोघार्य करें।" मादित्य देव घरएोंद्र से कहता है कि कुल परंगरा से चले द्वुए यह विद्यु इंट्र हैं।।२०१॥

# विनैयर वेरिववीरन् विदेगत्तु बीत शोगम् । तनैयुडं वैजयंदन् ट्रन्मगनिन् मुन्ट्रन्मे ।। किनैयव नेवर्कुं मेद मनत्तिनु निनैत्तिडादान् । ट्रनैइवै शेदान् वावनाइनुं तडिबन् कंडाय् ।।२०६॥

श्रमं--जिसने कमों का नाश कर दिया ऐसे वह संजयंत मुनि थे। विदेह सैम के संबंधित हुए वीतशोक नाम के नगर के ग्रविपति राजा बैजयंत थे। उस राजा का वह जेफ पुत्र है, भौर मैं पूर्व जन्मका उनका छोटा भाई हूं। यह संजयंत सुनि सम्पूर्ण जीवों के हित करनेवाले तपम्चरण का भार ग्रहण करने वाले हैं भौर विद्युद्ं व्ट्र ने इनपर घोर उपसर्ग किया। इसलिए मैं विद्युद्ं व्ट्र से बदला लिये बिना नहीं छोडूंगा। इस प्रकार घरणेंद्र ने प्रादित्य देव से कहा।।२०६ ।

१२० ]

उनक्किवन् ट्रमंयनाय पिरप्पु नीयरिव बोंड्रे । उनक्कु मुनिवनु माय पिरप्पेसि लुरैक्कसाट्रा ।। विनेक्कु विसिट्टवेंडा वेगुळिवं पये पेरुक्कि में में । निनेसिडेंर् सुट्रमंड्रिनिड्वरिह्रै कंडाय् ।।२०७!।

धर्षे--इस प्रकार सुनकर आदित्य देव कहने लगा कि हे घरखेंद्र यह संखयंत मुनि एक ही मवका मेरा भाई है। तुम जानते हो, परन्तु यह पूर्व में कितने भव घारख करते हुए यहां आया है, यह कहना प्रसाघ्य है। इस प्रकार बिना समभे विद्युद्ध्ट्र पर कोष करना उचित नहीं। आप झांति रखें और कोध भाव को झमन करें। वास्तविक दृष्टि से विचार करके देखा जाय तो संसार में सभी अपने बंधु हैं, सभी मित्र हैं, शत्र कोई नहीं है। दुख दायक यह विषय भोग हैं। म्रत: विचार व भावना से किसी को कष्ट नहीं देना चाहिये।।२०७।

> वरु तिरै मनलिनुं वळिई नाट्रिरन् । सरुगिलं पोलवुं शायं पोलवुं ॥ मरुबियबिने वसं वरुवदर्ल्लदिङ् । कोरुवर् कनुर झोरुनाळु मिल्लये ॥२०८॥

मयं --- जिस प्रकार समुद्र में तरंगें उठती बैठती हैं और जोर से तूफान आने पर पृक्ष पर से पत्ते उड जाते हैं, प्रयति पत्र इहो जाता है, तथा आंधी से सारे सूखे पत्ते उडकर इकट्ठे हो जाते हैं, उसी प्रकार अपनी छाया भी अपने को छोड कर दूसरी मोर नहीं जाती अपने साथ ही आगे पीछे चलती है और इसी प्रकार कर्म भी अपने साथ ही रहेगे। एक दूखरे के साथ नहीं रहेंगे। अपने द्वारा उपाजित शुभाशुभ कर्मों के निमित्त से उत्पन्न होनेवाले सुख स्विर नहीं रहेंगे। अपने द्वारा उपाजित शुभाशुभ कर्मों के निमित्त से उत्पन्न होनेवाले सुख

> मिन्निनु मिगै ननि तोंड्री बदिलिन । मन्निय उयिबं मिन् मरुविलादन ॥ मुन्नै मूबुलगिनु ळिद्वै यायिनु । पिन्निय उरविदु पेरिदु मिन्नये ॥२०१॥

ग्रर्थ—ग्राकाझ में बिजली की चमक के समान समस्त जीव जन्म भरण करते आवे हैं। इस तीन लोक में सर्वजीव परस्पर बंधु के रूप में भी हैं, नाती तथा मित्र भी हैं। परन्तु वे कभी भी स्थिर होकर अपने साथ नहीं रहते, सदैव उनका संयोग वियोव होता हो रहता है।।२०६।।

> उट्रवरे युरुपगैङ रागुवर् । सेट्रवरे सिरंबाद मागुवर् ।।

१२२ ]

### मट्रवरे मरित्तिरंडु मागुवर् । ग्रट्रव रोख्वरिमारु मिल्लये ॥२१०॥

प्रयं---इस जन्म में ग्राने बंघु के रूप में रहने वाले जीव परभव में ग्रपने बंधु रूप में होकर जन्मते हैं। इस जन्म में रहने वाले विरोधो जीव ग्राले जन्म में विरोधी होकर जन्मते हैं। इस प्रकार प्रत्येक भव में जन्मते ग्राए हैं। ग्रर्थात् कई भव भवांतरों में मित्र होकर जन्म लेता है, कई भवों में शत्रु होकर जन्म लेता है। ग्रतः इस प्रकार शत्रु व मित्र इस जन्म में एक भी जीव नहीं है।।२१०।।

> भ्ररसगंळे यरुनरग नागुवर् । नरकगंळे नलवरस लागुवर् ॥, सुररवरे तोळु पुलैय रागुवर् । नररवरे करु नायु रागुवर् । २११।।

अयं----बड़े--बड़े चक्रवर्ती जितने सुखी देखने में काते हैं, वे प्रायः अत्यंत दुख देने बाले नरक में जाते हैं। संसारी जोव इस मनुष्य जन्म में चकवर्ती राजा होकर जन्मते हैं। स्वगं के देव भी वहां अपनी-अपनी ब्रायु की समाप्ति पर प्रथवा व्याधि झादि कब्टों को पाकर भी जन्म लेते हैं और मनुष्य पाप के उदय से कहीं काले कुत्ते भी होकर जन्म लेते हैं।।२११।।

> मंगैयरे वाळ रागुवर् । तंगैयरे मरुत्तायु मागुपर् ॥ श्रंगवरे येडियारु मागुवर् । इगिदु पिरविय दियल्विनु वण्णमे ॥२१२॥

ग्रयं — कभी स्त्री पुरुष पर्याय में जन्म लेती है, कभी भगिनी माता होती है। माता भनिनी होती है, पुत्र माता के रूप में, माता पुत्र के रूप में जन्म लेता है। इसी प्रकार पिता, पुत्र होता है, पुत्र पिता होता है। ये सब पूर्व भव में किए गये पाप पुण्य का फल समभना बाहिये ।।२१२।।

> सुट्रम पगयुमेड्रि रड्डु मेल्लया । मट्रिव वळक्किनान मदिइन मॉवर्गळ् ।। पैट्रियै पार्कोडा पेट्र दोड्रिले । सेट्रमु मार्थमुं शेंड्रु निपरे ।।२१३।।

अर्थ-वधु नित्र शत्रु विरोधी यह कभी भी शाश्वत रूप में नहीं होते । इस विषय को भनी प्रकार से जाने हुए ज्ञानी लोग अनंत सुख को प्राप्त करने के लिये सुख झौर दुज को समान भाव से सहन करते हैं। जैसा कि:--- सुते दुःखे वरिणि बघु वर्गे, योगे वियोगे भुवने वने वा । निराकृताशेष-ममत्व बुढेः, समं मनो मेऽस्तू सदापि नाथ ॥

सुस व दुस में बैरो व बंधुओं में योग में वियोग में महल में व बन में इस प्रकार समस्त समस्व बुद्धि रहित होकर मेरा मन समस्त वस्तुमों में सम भावनासमान होकर रहे ऐसी माबना योगी लोग सदा भाते हैं।।२१३।।

> भनंतमाम् पिरवियु लरुंदव लुनै । पुनरं ्दवूं पगैवना यनंदं पोलुमा ॥ सनंदमे इवनुर बागि वदवुं । निनैत पिन् निदु मगै युरवि नीमंये ॥२१४॥

भर्य-भनंत भव भवांतर में इस संजयंत मुनि के तुम झनेक समय में झन्न भीर मित्ररूप से विरोधी होते भाये हो। यह संजयंत मुनि तथा विद्युद्दं प्ट्र मनेक जन्मों में शत्र मौर मित्र के रूप में संबंध करते माये हैं। सर्व विषयों पर विचार करके देखा जाय तो यह संसार बन्नु धौर मित्रों से मनादि काल से परिवर्तनशील होकर चला मा रहा है। इस कारए बह दोनों ही बाक्षत नहीं हैं।। २१४।।

> येप्पिरप्पिनुं पगै युनविकव नसन् मुनियु मोरुरवल्लन् । एप्पि रप्पिनुं पगै युवर् कुंडुमट्रूर बुन किवनल्लन् ।। इप्पि रप्पिळिप्पगै युर बुक्कु नीइप्पडि येळुवायेर् । शेप्पिरंदुळि पर्ग युरबुक्कु नीशैवदेन् निरु बाळा ।।२१४।।

> ऐबरि वट्टने येगलिल् वाळुयिर् । रूँपस सोख्नि इड्रि वने नी विडु ।।

१२४ ]

### मुदिवन् ट्रनक्कींड्र मुनिक्कनायदो । रेन्बुरु वेरसालिवर्की दायदे ।।२१६॥

ग्रथं — द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव और भाव इन पांच प्रकार के परिवर्तनों का वर्णन कितना भी किया जावे परन्तु पूरा नहीं हो सकता। यह सब शुभाशुभ कर्मों के निमित्त से होता है, इसलिए हे घरलोंद्र ! तुम इस विद्युद्दंष्ट्र को छोड दो। क्योंकि संजयंत मुनि व विद्युद्दंष्ट्र के पूर्वजन्म में किए हुए द्वेष या उपसर्य के कारला इन दोनों के बीच उपसर्य किया गया है। इसलिए तुम इस चर्चा को छोड कर शांतभाव धारला करो।।२१६।।

> ग्नादलाल् बेगुळिये पगं नमक्केलाम् । तीर लाम् ।वनैनार् ट्रीगति पैयुम् ॥ कावलार् तन्मयु मोरु कनुत्तुळे । येदिलाराकुमी दिगळतक्कदे॥२१७॥

अर्थ----कोध करना शत्रु के समान है। कोध करने से ग्रनेक प्रकार के दुख उत्पन्न होते हैं, बंधु व मित्र सब साथ छोड देते हैं, कोध से सदैव विरोध उत्पन्न होता है। कोध से प्रनेक प्रकार की हानि होती है। ग्रात्मा की दुर्गति भी इसी कोध से होती है। सभी मित्र बांधव वाला, पिता अलग हो जाते हैं, कोई साथ नहीं देता है। यह ग्रात्मा के लिये ग्रहित करने वाला है। कोध नरक का कारए है। इसलिए हे घरएोंद्र इस कोध को त्यागना ही श्रेष्ठ है; क्योंकि कोधी लोगों का कोई विश्वास नहीं करता न कोई उनके समीप रहना चाहता है। इसलिए तुम कोध को मूल से छोड दो। किसी कवि ने कहा भी है:---

> कोध तें मरे ग्रौर मारे ताहि फांसो होय, किचित् हू मारे तो जाय जेलखाने में । जो कछु निबल भये, हाथ पैर टूट गये, ठौर २ पट्टो बंधी, पडें शफाखाने में । पीछें तें कुटुम्बी जन हाय हाय करत फिरें, जाय २ पांव पडे तहसील ग्रौर थाने में । किचित् हू किए तें कोध ऐते दुख होत भ्रात, होते हैं मनेक गुरा एक राम खाने में ॥ ॥२१७॥

> > मट्रिबन् ग्रैव तीमै केदुमा मुनिबने मुन् । कोट्रब नागि सैद कोडुमै ग्रेकोपसियाल् ।। बेट्रिबेलुंड नीर् पोलिङ्र वेरसिन् बीडि । इट्रविपिरप्पिन् वेरसिबनिबै ग्रैबदेंड्रान् ।।२१८।।

अर्थ-उन संजयत मुनि पर उपमर्ग होने का कारएा स्वयं सजयंत मुनि ही हैं। इस महामुनि के पूवजन्म में ये सिंहसेन राजा थे। इस सिंहसेन राजा को दुख उत्पन्न करनेवाले, कोधारिन से जिस प्रकार गर्म लोहे के ऊपर पानी डालने से वह सभा पानो को सुखा लेता है, उसी प्रकार इस विद्युद्द ड्रंट ने अपने अंदर उस ढोष को रख लिया था। उस ढोष के कारएा अनेक नीच गतियों में अमएा करते हुए भवांतर तक संजयत मुनि को पूर्वजन्म के बैर भाव का स्मरएा होने से इस मुनि को उन्होंने उपसर्ग किया। इस प्रकार आदित्य देव वे धरएाँद्र से कहा।। ४१८।

> इदर्कु मुन् पोन ननगु पिरप्पि लिव्विरन् शैगै। मदिसवन् पिरवि बोरुम् वैरत्ताल् वानत्तु इत्तान् ।। प्रदर्केलोम् शंबदेन् कोलरु दबन् ट्रिरिटु वारा । कदिकनिन् ट्रानिवन् ट्रन ट्रीमयार् कडदुंडो ॥२१९॥

म्रर्थ---यह संजयत मनि इस जन्म से पहले चौथे भव में विद्युद्दंष्ट्र नाम का जीव द्वारा किये हुए उपसर्ग को अत्यंत क्षमा-भाव से सहन कर देवगति को प्राप्त हुमा वा। उस भव में उपसर्ग करते समय तुमने क्या किया ? इस समय दीक्षा भारए। करके घोर तपस्या द्वारा संजयत मुनि ने विद्युहंष्ट्र द्वारा किया गया धोर उपसर्ग सहन करके मोक्ष प्राप्त किया। इस प्रकार मेरे द्वारा कहे गए विषय को भली प्रकार समफना होगा।। र१ १।।

> इ डिंग्वन् शैददेल्ला मुरुदिये इरैंबर् केंड्रु। निडिंड्डुं पुगळे वित्ति नेंड्रु पळि विळैत्तु कोंड न् ।। ग्रेड्रियु मिवन् शैतुंबस् पोरुत्तर्दा लगदि पुक्कान् । ग्रोड्रि इक्विरडिन् मिक्क दोंड्रुडो उरगर् कोवे ।।२२०।।

ग्रर्थ — हे घररगेंद! विद्युद्दं ब्ट्र दारा किए गये उपसर्ग में संबयंत मुनि ने जाझ्कत मोझ को प्राप्त किया । उनकी कीर्ति तीन लोक में फैलकर गाझ्कत रह गई । गौर इस संअयंत मुनि पर उपसर्ग किये गये निमित्त से विखुद्दं ब्ट्र काल के निमित्त से मपकीर्ति को प्राप्त हुमा मर्थात् सदैव व्रपकीर्ति रह गई । इसलिये मच्छे कार्य करने से मच्छा व कुरे कार्य करने से कुरा फल होता है । यह भली प्रकार समफ लो । इससे प्रधिक मौर मैं क्या कहूँ ॥२२०॥

> येंड्रलु मुरग राज मिरंद नाळ् पिरविदोर्द । शेड्रिवन् शदवेक्षाम् सेष्पख देवराजन् ।। लिंड्र निन्देगुळि वेष्यं करुएोया ललित्तु निड्रु । बेंड्रवर् परिंगदु वा नोविनविय दुरंप्प नंड्रान् ।।२२१॥

ग्नर्थ---इस प्रकार ग्रादित्य देव के वचन सुनकर घरलोंद्र ने कहा कि पूर्वजन्म में इत विद्युद्दं प्टू ने कौन--कौन से उपसर्ग किये सो मुफसे कहो । तब सांतव कल्प में रहने वाजा मादित्य नाम का देव कहने लगा कि हे धरुरोंद ! मैं प्रादि से ग्रत तक इस विषय को कहूंगा। भाष घ्यान पूर्वक सुनो । इसको सुनकर ग्राप कोधित मत होना । इस ग्रापके ग्रग्निमय कोव को क्षमा रूपी बल से भली प्रकार से घोकर संजयंत मुनि को नमस्कार करो ग्रौर मेरे पास स्थिरता के साथ भाकर बैठ जाग्रो । तब मैं ग्रपने उक्तविषय को ग्रापसे ग्राद्योपांत कहूंगा । ग२२१।

> एंड्रलुनिड् कोपरोरि मळै इडरुट्राल पोल् । ग्रंड्रवन् सोम्नविन् सोन् मारिया लविदतान् कन् ।। शेंड्रदुतेळिवु शिदं जिनवरन् शरएा मूळ्गि । निंड्रनन् कमलमादि तापने पट्ट दोत्ते ।।२२२।।

मर्थ-वह घरसोंद्र म्रादित्य देव के वचनामृत से मनको शांत करके भगवान को नमस्कार करके एकाग्रचित्त से सुनने को इच्छुक हो ग्रौर जिस प्रकार सूर्य के प्रकाश होतेही कमल प्रफुल्लित होते हैं उसी प्रकार घरसोंद्र मपने हृदय कमल को प्रफुल्लित करके ग्रादिन्य देव के पास खडा हो गया ।।२२२।।

> निंड्वन् तन्नै नोकि मुनिवनु नीनु नानु । मिड्रिंगळ् दंतनोडुं विरुंबिय मनसरागि ।। शॅड्व पिरवि तोट्टू वंदन मिड्रू कारुं । वंड्रू मेंजामै केस्एि युरक्किंड् नुरगर् कोवे ।।२२३।।

इति संजयंत को मोक्ष प्राप्ति का विवेचन करने वाला द्विनीय ग्रथिकार समाप्त हुआ।



# ॥ तृतीय अधिकार ॥

मंदर नडुवदाग कुल मलैयारिन्**वंद ।** ग्रदंररोळ, नाडा मारु मोरेळुदागि ।। सुंदर राडंगळारिर, सूळ्ंदवे तिगेरा, मागि । नंदिय मंदिइ निंडू नावलं तीविनुळ्ळाल् ।।२२४।।

ग्रथं —ग्रादित्य देव ने उस धरणेंद्र से कहा कि इस मुमेरु पर्वत के चारों ग्रोर खह कुलगिरी पवत होने के कारएा भरत क्षेत्रादि सात देश हैं ग्रौर चौदह नदियाँ तथा छह सरो-वर हैं। इस महान लवएा समुद्र से घिरा हुग्रा जम्बूढीप है। यह जम्बूढीप वृत्ताकार है, ग्रथांतू गोल है ॥२२४॥

> पाग तंडरौ पौलुं भरत खंडत्तु शंबोन । नागतुंडरौ योक्कुं धर्म खंडरा नुझ ॥ भोग तुंडरौपोलुं शीयमा पुररौ सूळं दु । मेग तुंडगळ् मेयुं सोले नाडुदु तिगळ् ॥२२४॥

ग्रर्थ---इस जम्बूद्वीप क्षेत्र के दो विभाग हैं, एक भरत दूसरा ऐरावत । भरत क्षेत्र में देवलोक के समान सुशोभित-इस धम खंड में उत्तम भूमि के समान ग्रत्यंत सुन्दर ग्रौब जोभायमान सिंहपुर नाम का नगर है। उस नगर के चारों ग्रोर ग्रत्यंत शोभायमान अनेक आम हैं।। रर४।।

> शियमारगुरसिन् ट्रन्में सेण्ए शिरिंडु केन्मो । काय माराग शेल्वोर् कंडपिन् कडंडु पोगार् । तूय वान तलंश कुंड्रं शोलें कन् मांड तम्मार् । शेइळे मडनलार पोल शिसानु किनिय दोंड्रे ।।२२६।।

यर्थ - वह सिंहपुर नगर किस प्रकार है उस विषय को मैं प्रतिपादन करूंगा। ग्राप ध्यान पूर्वक सुनो। उस सिंहपुर नगर में जाने वाले विद्याधर देवों की भावना उस पट्टन को छाड़कर जाने को नहीं होती, वह ऐसा ही सुग्दर नगर है। वहां की भूमि ग्रस्यंत निर्मल कृत्रिम पर्वत तथा राजमहल आदि के देखने से, जिस प्रकार सुग्दर स्त्री वस्त्राभरएा से ग्रलं-कार सहित ग्रलंकृत होकर खडे होने से देखकर मन ग्राकपित होता है, श्रथवा काम विकार उत्पन्न होता है, उसी प्रकार सिंहपुर नगर को देखकर देवो तथा विद्याधरों का मन मोहित होना है भरदर्दा।

### शेष्पिय नगकुं नवन् शोय मःशेन् नेवान् । वैष्प निंद्रराद वेलान् वेंदरं वेंद्र पेट्रि ।। कोष्पुमं इड्रि निद्रानुद विकर् पगरौ योष्पान् । तुष्पुरळ् तोंडंवायार् तोळ् वेळु कामन् कंडाय् ॥२२७॥

प्रयं-पीछे कहा हुआ वह सिंहमेन महाराज, उसी सिंहपुर नगर के राजा थे। जिन्होंने सम्पूर्ण शत्रु राजाओं को जीत लिया था जिससे चारों और उनकी कीति फैस गई थी। वे उपमा रहित अपने राज्य का परिपालन करते थे। कल्पतृक्ष के समान सम्पूर्ण जीवों पर करुएाा भाव रखते थे। अनेक प्रकार धन धान्य दोन आदि सं प्रजा की सहायता करते थे। सभी स्त्रियों को मुग्ध करने वाले मन्मध के समान थे। इस प्रकार आदित्य देव धरणेंद्र को कह रहे हें।। २२७।।

वुए। मिळ्दिलंगु वै वेस् मन्नव नुळ्ळल ळ्ळाळ् । तेनुमिळ्दिलंगु मैं पार ट्रविया निरामाय दत्ते ।। वानुमिळ् दिलंगु मिन् पोलवरुम् नुन्निडयाळ् वारि । तानुमिळ् तमिळ्दु पैद कलसं पोट्नत्ति नाळे ।।२२८।।

### वेव नान्गगं मारुं पुरारणमुं विरिवकुं सल्लिर् । ट्रीविला सत्तियगोडनामं श्री भूतियेंबान् ।। पोवुला मुडिनानुं कमैचनाय् पुनरं वु पिन्ने । तीदिला मगट्रि वैयं शेध्विपार् काकुनाळाल् ।।२२६।।

प्रयं-चार वेद, छह पुरास, द्वादशांगादि शास्त्र, ग्रठारह पुरास और उपपुरास को कंठगत करके निर्दोष वचन से सभी को उपदेश करने की सामर्थ्य से युक्त सत्यघोष नाम का ब्राह्मए उनका मंत्री था। उनका प्रपर नाम शिवभूति था। वह सिहसेन राजा मंत्री सहित प्रजा का परिपालन करता था। ।।२२१।।

> पदाशंख निर्धिषिकड मायदु । पदार्घंड मेनप्पगर्मा नगर**्।।** मट्र तन् कन् वनिग रुवम् नुळन् । सोर् कडंव कोडवकै सुदसने ।।२३०।।

मर्थ- उस सिहपुरा नगरी में पद्म शख नाम का एक छोटा नगर था। जिसमें पद्म-विधि, शंशनिधि झादि नव प्रकार को निधि सहित कल्प बूक्ष के समान दान में झूर सुबद्ध नाम का एक वैश्य रहता था। २३०।।

> मट्रबन् ट्रन मनंबकु बिळक्क नाळ् । सुट्र नम्मे नामम् सुमिसिरे ॥ बिकुं शि पुर्व तोळिर् वेर्कनाळ् । कपलंब झोर् कामध बल्लिपे ॥२३१॥

#### उच्च कुलीन स्त्रियों के लक्षणः----

साध्वी, शोलबती दया, वसुमति दाक्षिभ्य लज्जावती । तन्वो पापपराड्.मुखी स्थिरमतिमुँग्धा प्रियालापिनी । देवे सद्गुरु-शास्त्र-बंधु-सज्जनरता यस्यास्ति भार्या गृहे । तस्यार्थागमं काम---मोक्ष--फलदाः कूर्वति पृथ्याप्रियाः ।।

साध्वी, शीलवती, दयावती, वसुमती, वसुर, लज्जावती, तन्वी, पांप से पराङ्मुल मुग्वा, कम बोलने वाली, देव, शास्त्र, गुरु में भक्ति रखने वाली, बन्धु वांधवों से मित्रता रखने वाली ऐसी स्त्री जिसके घर में होती है उसको चारों पुरुषार्थ सहज ही में प्राप्त हैं आते हैं झोर सभी मंगलमय करने वाली होती है। ऐसी सुयोग्य वह सुमित्रा नाम की स्त्री उस वैश्य की थी। (२३१)।

> ग्रंबियुं मगल् बानु मुन्नाळिनाल् । इंदुवे पयंदान्गौ विरुवरुन् ।। मैंदमै पयंदार् मदिपोल वळर् । इंत मिद्यूवमै किइ मागिनान् ।।२३२ः।

सुरेंदकार मुगिल पोल सुदत्तनेन् । ट्रिंद वर्किडल् तीर बळित्तवन् ।। परंदुलाम् पेयर् भद्रमित्रनें । मरंदै तीर्थं लिनामेन ग्रोदिनान् ।।२३३।। अर्थ — जिस प्रकार पूर्णमामी के चढ़मा का प्रकाश सदव शांति को देता है उसी प्रकार जगत में प्रकाश करने वाले उन दोनों दम्पति के एक पुत्ररस्न उत्पन्न हुन्ना। वह पुत्र पूर्णिमा के चंद्रमा के समान शनै: २ वृद्धि का प्राप्त हुन्ना। वह महान तेजस्वी तथा वडा आज्ञ कारी, माता-पिता को अत्यंत सतुष्ट करने वा ना था। उस पुत्र का नाम भद्रमित्र रखा गया। तदनन्तर नाम कर्म संस्कार के निमित्त से उन्होंने प्रनेक याजक जनों को दान देकर उनकी कामनाए पूर्ण की ॥ २३२ ॥ २३३ ॥

> कलैरनिवं कामरु कन्नियर्। मलैवि निवमु मुत्तेंडु मामरिए ॥ विलद्दनिवमुं वेंडिनर् कींमैददुम् । तलै इंबमुं तानव नैदिनान् ॥२३४॥

अर्थ--तदनन्तर उस वच्चे को विद्याध्ययन हेतु एक ज्ञानी प्रोहित-ब्राह्मए के पास भेजा भौर मनेक प्रकार की विद्या व कला, व्याकरएए निघटु, न्याय, प्राप्त-आगम झादि शास्त्रों का घ्रध्ययन कराके ज्ञानी पंडित वनाया । तत्पश्चात् पूर्णतया विद्या सीखकर वह नडका घपने घर आता है । सयाना होने पर एक योग्य धर्मात्मा की सुझील कन्या के साथ उस पुत्र का बिवाह कर दिया । विवाह के पश्चात् थोड़े दिनों में संसारी भोगों को तथा विषय सुझों का भनुभव करता हुआ वह भद्रमित्र प्रतेक प्रकार के रत्न मोतो माएक आदि के ज्ञान में भली-प्रकार निपृएा हो गया; और एक महान् अच्छी, व्यापारी हो गया । अनुकूल सम्पत्ति ऐश्वर्य आदि इस जीव को प्राप्त होना तथा उत्तम सत्पात्र उच्च कुल झावि मिलना पूर्व अन्म में उपाजित पुण्य के फल से प्राप्त होता है, ऐसा गमफना चाहिये । इसी पुण्यफल से उसको यह संपत्ति और संतति प्राप्त हुई थी ।।२३४॥

> पडंकडंदनि तंगिव वलगुलुम् । कुडंगै ये यळवळ ्ळ कोंळुगनुं ।। वडंसुभंदळु कोंगयु संगयर् । नुडंगु नुन्निडं युन्नुगर् वेदिनान् ।।२३४।।

ग्रथं---वह भद्रदत्त स्त्रियों के अनुकूल जो भी आभूषएा जेवर आदि बाहिये था वह सभी घर में तिजोरी में भराहुझा रखता था। प्रथति रत्नादि आभूथरणों से घर भरा पूरा था और वे दम्पति संसार सुख को पुण्य के प्रभाव से भोगते थे। लक्ष्मी उनके चररणों में लौटती थी।।२३४॥

> वळं सुरुंगिडिन् मानिधियुं पलो । रळंडु कोंडुएा ळांपींड तानेळ ।। ळुलं शैदूदिप मुळ् पोरुळ् कोंडु षोय् । बिळंगु मा मरिए तीवदु मेहिनान् ।।२३६।।

ग्रर्थ---वह भद्रभित्र मन में बठे २ विचार करता है कि व्यःपार करके घन की वृद्धि करना चाहिये। न्याय पूबक यदि धन नहीं कमाया जावेगा तो पेट कैसे भरेगा, तया बन्धु बांधव से प्रेम भाव कैसे रहेगा ? उनका भोजन सत्कार कैसे करेंगे ? यदि न्यायपूर्वक घनो-पार्जन दान न करेंगे तो परपरा से चना आया गृहस्थ घम व मुनि घम कैसे चलेगा ? गौर मागे चलकर बढा कष्ट सहन करना पढेगा। इस प्रकार बह वर्शिक पुत्र व्यापार संबंधी ग्रनेक सामग्री द्रव्य गादि लेकर रत्न नामक द्वीप में गया ।। २३६ ।।

### शेंड़, शात्तोड तीथिन शेंद वन् । बंड़, बारिपबत्तार् पेट्र रुदियम् ॥ मंड्र मादबर्, कैयिट्ट वल्सि याल् । निंड्र भोग निलं पेट्र दोक्कुमे ॥२३७॥

भर्थ-जिस प्रकार एक सद् गृहस्य महातपस्त्री मुनि के झाहार दान के फल से उत्तम भोग भूमि में जाकर उत्तम भोग भोगता है उसी प्रकार उस बद्रमित्र ने खूब व्यापार करके दान वर्म के द्वारा अधिक संपत्ति को प्राप्त किया ॥२३७॥

### पुण्णियं मुदयंशैव जोळ्दि निस् । एण्णिलाद पोरुक्तुवै याययुं ॥ नम्नु मेंदुरुळ् नाद नुंरैइनु । कन्नले येदुत्तिडदु बाइनान् ॥२३८॥

भयं----बिना पुच्य के संपत्ति नहीं मिल सकती। ग्रहत बगवान की यह वाणी है कि बो जीव ग्राहार, मौषभ, शास्त्र भौर भभय ये चार प्रकार के दान उत्तम, मध्यम. जघन्य पात्रों को देता है, वह कम से उत्तम गति को प्राप्त होता है। ग्रौद दूसरे भव में ग्रपने मन के मनुकूल सर्व प्रकार की भोग सामग्री पाता है। इस उदाहरएा के लिए भद्रमिभ सेठ ही है। भयोंकि इन्होंने पूर्व भव में उदार चित्त से चार प्रकार के दान को विधि पूर्वक सत्पात्रों को देकर उनकी सेवा की थी, जिससे ऐसी निधि ग्राज इनको प्राप्त हुई है। ऐसे ग्रन्थ कई उदा-हरएा मिलते हैं। ग्राहार दान से भीसेन राजा तीर्थकर पद को प्राप्त हुमा है। शास्त्र दान से ग्वाला का जीव कुंदक्षु दाचार्य का पद प्राप्त कर श्रुत-केवली हुमा है। मभयदान में शुकर का जीव मुनि को ग्रभयदान देकर देव पद प्राप्त करक वहां स चयकर भगवान कृष्ण की पट-रानी रविमणी का जीव माया है। ग्रीर ग्रौषधदान से रोग की चिकित्सा करके श्रोकृष्ण का जीव तीर्थकर पद को प्राप्त हम्रा है। यह सब पूर्व जन्म के पुण्य का फल है। (२३६ ।

> मसियुमुत्तां, वैरमुं झेंबन । तुनियु नस्लगिलुं तुगिरुं पिर्ा। मसियुं तूरियुं कोंडु वरुवमं । इनैयिल् शीय पुरमदे यैदिनान् ॥२३६॥

> मिक्क लाभसिन् मेविन सिंदयान् । शक्कर वान मेनसि छि मोरिएयान् ।। दिक्कनैस् तिगळ्ंद दोर्देशिनार् । पुक्कनन् पुरं यदेदिर् कोळ्ळवे ॥२४०॥

मर्थ—उस नगर में रहने वाले व्यापारी लोग उस भद्रमित्र को देखकर विचार करने लगे कि यह तो हमसे भी वडा व्यापारी है, और उसका भली प्रकार सम्मान पूर्वक स्थागत करके नगर में ले गये ॥२४०॥

> ग्रन्नगरिनळगुं पेरुमेयुं । मन्नन् मैयुं वास्पिवत्ता ताकमुं ।। सोन्न वैतिर ळामयुम् सोरर्दा । मिन्मयुं कंडिरिक्कयु मेविनन् ।।२४१।।

ग्रंथ- उन भद्रभित्र ने उस नगर में प्रवेश करने के बाद चारों थ्रोर नगर में जाकर देखा कि वहां बडो २ हवेलियां हैं. लबी गलियां श्रौर रास्ते हैं, उनको देखता हुगा उस नगर में राज करने वाले राजा का गुएाानुवाद करते हुए मन में यह विचार करता है कि यह नगर व्यापार के लिये बडा योग्य है, श्रौर नगर की प्रजा राजा की झाजा के प्रनुसार चलती है। इस प्रकार उसने राजा व प्रजा की प्रशंसा की। इस नगर में कोई दुष्ट चोर हाकू लुटेरा, परस्त्री लपटी, व्यसनी व दुराचारी लोग नहीं हैं। ऐसी मन में भावना करके ग्रत्यंत भानंदित होकर व्यापार करने के लिए इसी नगर में रहकर भपना व्यवहार बढाना चाहिये। ऐसा मन में निक्तित किया ॥२४१॥

> मट्रिम् मानग रत्तिलिव वान पोरुळ् । ग्रट्रभाग नल्लार् कैयिल् वैत्त्परिा ।। पद्मशंडम् यदैदियोर पागिले । सुट्रमुं मळ रोन्वळि तोक्क पिन् ।।२४२॥

> पोडिनार् पेयर्र्डगु वदोगिय । माडमानगरसिंड वाळ्कैमेल् ॥ म्रोडुमुळ्ळत्तनोन् पोरुळ् वैपिडम् । तेडुवान् शिरिमूतियं नन्निनान् ॥२४३॥

अर्थ-तत्पण्चात् वह भद्रमित्र विएाक विचारता है कि सिंहपुर नगर में अपने द्वारा संपादन करके लाये हुए अनेक प्रकार के रत्न मोती, माएाक आदि को वहां के किसी सत्पुरुष के पास रखकर के अपने जन्म क्षेत्र पद्म शंख नाम के नगर में जाकर प्रपने बंधु बांधवों को वहां से लाकर एक सुन्दर विशाल भवन बनाकर रहूंगा। यह सोचकर वह अनमोल मोती, माएाक, रत्न को रखने के लिए वहां के राजा के सद्गुएगी शिवभूति अपरनाम सत्यधोष नाम के मंत्री के पास गया ।। २४२॥ २४३॥

> मिकक शोर्ति यन् वैवियन् वेंदर्कु । तक्क मर्विरि शत्तिय कोडनेन् ।। ट्रेक्कदै पुरार्एं सुरुदि पोरुळ् । वक्कनिप्पवन् मानव नल्लने ।।२४४।।

स्रर्थ—वह भद्रमित्र उस मंत्री को देखकर विचार करता है कि यह जाति से उत्तम ब्राह्मएा है स्रौर सिंहसेन राजा का मुख्य मंत्री है। सदैव सत्य बोलता है। घर्म शास्त्र का भली प्रकार मनन किया है स्रौर संपूर्एा धर्म शास्त्र को सुना है–शास्त्री है। यदि इनकी स्रोर देखा जावे तो यह मनुष्य नहीं है, बल्कि इन्द्र के समान देवता है।।२४४।

> तक्क दोड्रियन् कै पोरुळ् वैत्तलेन् । ट्रक्कनत्तोरु पाउडमींद पिन् ।। मिक्न मासनम् वींद दोळ् पोळ्दिनिर् । ट्रोक्ल् तन् करुमम् सोल मट्र बन् ।।२४४ू।।

अर्थ---इस प्रकार मन में विचार करके भद्रसित्र ने अपने पास के संपूर्एा रत्नों के भरे हुए संदूक में से एक रत्न मंत्री को भेंट करके नमस्कार किया। तत्पक्ष्वात् मंत्री की सभा के रहने वाले सभी लोगों के उठकर चले जाने के बाद अपनी चरचा के बारे में प्रार्थना की। सत्यघोष ने वर्णिक की बात सुनकर विचारा कि बिना मांगे ऐसा मनोज्ञ सुन्दर एक रत्न मुफको मिल गया बड़े भाग्य की बात है। और रत्न पाकर वह मंत्री अत्यन्त प्रसन्न हुआ। ॥ ४४४।

वैत्तल् कोडल् वळंगिडन् माय्त्तिडल् । तुइत्तल् माट्र लिरुंद विडसोलल् ।। इत्तिरत्तु पिरन् पोरुळ् मेर् सेल् । सित्तां वैत्तलुं तीविन केटुवे ।।२४६॥

अर्थ-वह मंत्री सभी बातों को सुनकर कहने लगा कि हे भद्रमित्र ! दूसरे की संपत्ति को अपहरएए करना, रखी हुई संपत्ति को वापस देने से इनकार करना, अन्य की अमानता संपत्ति को स्वतः उपयोग में लेना, रुपया लेकर मांगने पर मना आदि २ ये सब पाप के कारएए हैं। यह समफ लो ।।२४६।। येंड्रलुं परिंगदानुक्कि यावर्ष । निंड्रडा पोळ्र्वेन् कैई नीटेन ।। स्रंड्र वन् कैयरुम् पोरुळ् वैत्तपिन् । मुंदैयूर् पुग मोइंबनो मोर्व नाम् ।।२४७॥

> वेइगळ् वेंदु वेडित्तिडु मोसैयुं । पाय कळ्ळि परर् पोडि योशैयुं ।। द्यायतन् कुळलोसेयु माले गळ् । पायु मोसेयु पाय्विरि योसैयुं ।।२४८।।

ग्रर्थ- वहां से प्रयाण करके जब वह पदाशंख नगर की म्रोर गया तो रास्ते में म्रनेक प्रकार के भयानक जंगल म्रादि मिले । उन जंगलों में बांस के वृक्ष थे । म्रापस में उन बांसों के टकराने से भयानक म्रग्नि प्रज्वलित हो रही थी । म्रनेक गडरिये उस हरे भरे वन में बकरियां चराते थे । मनेक प्रकार की बांसुरियां बज रही थीं जो कानों को मधुर लग रही यों । गडरिये किलोलें करते थे । जिस प्रकार गन्ने को मशीन में डालकर पैरा जाता है ग्रीर उसकी घ्वनि निकलती है वैसी ही ग्रावाजें हो रही थी । इस प्रकार उन वन के म्रनेक दृश्यों को देखता हम्रा वह भद्रमित्र म्रागे बढ़ता जा रहा था ।। २४ ६ ।।

> इन्न म्रोसं इयंब निलंदोरुं । पन्नरुं पद्मवंड मदैदि नान् ।। मन्नम् सुट्रमे लामर कोंडु पोय् । तून्निनान् शियपूरमद् तोंड्ले ।।२४६।।

ग्रर्थ—इस प्रकार वह भद्रमित्र सेठ ग्रनेक प्रकार के मधुर शब्द जंगल में सुनता हुग्रा शोघ्र ही थोडे समय में ग्रपनी पद्मशंख नगरी में जा पहुँचा, ग्रौर वहां से ग्रपने बंधु बांधवों को साथ लेकर वापस लौट कर सिंहपुरी नगरी में ग्रा गया ।।२४६।।

#### वळि वरुत्त मोळित्तघन् वान्किळै । कळि<mark>विलाद विव</mark>त्तौ येळित्तिरिदित् ।।

तोळुद कै शेंड्र मैच्चानै तुम्निनिन् । ट्रेळिल्पर शिल विन् मोळि कूरिनान् ।।२४०।।

अर्थ--- उस भद्रमित्र ने सिंहपुरी नगरी में आकर एक महल में अपने बंधुओं को ठहरा दिया और कुछ दिन आराम करके अपने रत्नों को वापस लेने को उस सद्गुर्गी शिव-भूति मंत्री के पास जाता है आर जाकर वहां अनेक प्रकार की स्तुति करता है।। रध्या

> शेष्पमुं पुगंळु मरिचुं सिदैत्त । दोष्पिलाद पिरप्पै युडेत्तिडा ।। जोष्पिनच् मरिा मेन् मनं शिक्कुना । बोष्पिलान उरैप्पदर् कूकिनान् ।।२४१।।

मायं शैद मरच्चप्पैनै यवत् । मायमिल्लवत् ट्रन्मरिए शेप्पिनै ।। मायं शैदु कोळवर्कुं मनास्तिना । मायनेशिल वार्तेयु सेप्पिनात् ।।२५२)।

अर्थ-तब वह शिवभूति मंत्रो भद्रमित्र से पहले के समान मृदुवचन न बोलकर दुष्परिएाम से बोलने लगा। उसके मन में कुटिलता की भावना जागृन हो गई और अनेक २ प्रकार से असंभ्य वार्तालाप करना प्रारंभ कर दिया कि मायाचार व कपट करने वाला मनुष्य मायाचारी दुराचारी होता है।। २४१।। २४२।।

> एंगुनो गुळं यावनी मट्रुनी । एंगु पोवदेन सोलवेंदलुं ।। वगमीदु वंदड्रु मरिए चेप्पु । तकै तंदु पोंम् वारिएगनानेंड्रान् ।।२४३।।

अर्थ--पुनः वह मंत्री कहता है कि मैं तुभे नहीं जानता, तू कौन है, कहां से आया है, फिस ग्राम में रहता है, कहां को जाना है ? तब ग्राश्चर्य चकित होकर वह भद्रमित्र कहने लगा कि हे मंत्री ! मैं कई दिनों के बाद आया हूं। रत्नों की पेटो ग्रापके पास रखकर मैं अपने पद्मशंख नगर बंधु वॉधवों को लेने चला गया था। ग्राप पर मेरा पूर्ण विश्वास है गौर मेरा नाम भद्रमित्र है।।२४३।।

> सेप्पन सेप्पिइट्ट देन् सेप्पन । स्रोप्पिलाद मरिए चेप्पु वैसदु ॥

# तप्पिसीर् मरंबिट्ट बोबानेन् । येप्पडि पित्तनो वेंड्रू रैत्तनन् ।।२४४।।

भर्थ- सदनंसर भद्रमित्र की बात सुनकर मंत्री कहने लगा कि हे वशिक् ! क्या मेरे पास तुमने रत्नों की पेटी रखी थी ? भद्रमित्र ने उत्तर दिया हां ! तब मंत्री ने कहा तुमने मेरे पास पेटी कब रखी थी ? भद्रमित्र ने कहा कि मैंने माप ही के पास तो पेटी रखी थी क्या माप भूल गये ? तब मंत्री ने कहा कि तुम मूर्ख मौर पागल तो नहीं हो । मेरे पास रत्नों की पेटी कब रखी थी । सचमुच तुम बावले तो नहीं हो ? मेरे को तुम्हारा परिचय ही नहीं है, फिर तुम एकदम माकर यह कहते हो कि मै रत्नों की पेटी रखकर गया था ! तुम ग्रसत्य बोलते हो । रूप्रा।

> येंड्रू नानुनै कंडरि येनिनि । मंड्र वेन के मरिए चेप्पु वैत्तनाळ् ।। निड्र शांड्रूळ दागि नोकाटिनाल् । वंड्रू मंड्रि मट्र्न् नोडे पोगुमे ।।२४४।।

मर्थ--शिवभूति मंत्री फिर पूछता है कि भद्रमित्र ! यदि तुमने मेरे पास रत्नों की पेटी रसी है तो बताम्रो किंसके सामने रखी यी । कौन साक्षी है ? जिनके सामने तुमने पेटी रसी हो उनको मेरे सामने लाम्रो, तो मैं मान लूंगा, दरना फौरन तुम यहां से चले जाम्रो । ऐसा डांट--डपट कर उसको मगाने लगा ।।२४४।।

> नंडू सालबु नंबि नित् पेरिनु। कोंडू वे युरै ताद्द सोप्पु वैत्तनाळ् ॥ ग्रंडू मिंडू मलवुळ नाळि नाल् । येंडू मेन्नै नी कंडवु मिन्नये ॥२१६॥

भर्थ-इस बात को सुनकर भद्रमित्र कहने लगा कि है मंत्री ! तुम सब मंत्रियों में अष्ठ हो, तुम्हारा नाम सत्यघोष है। जिस समय यह पेटी मैं रखकर गया था उस समय तुम भौर मै दोनों ही थे, भौर कोई नहीं था। जिस समय मैं पेटी रखने ग्राया था उस समय ग्रापने यह कहा था कि जब कोई नहीं हो उस समय रत्नों को लाना। सो मेरी रत्नों की पेटी भाप के ही पास है। पेटी रखने के बाद ग्राज ही मैं वापस लेने ग्राया हूं गर्र्र्र्

> सांड्रू वेंडिनुं सत्तिय कोडरास् । म्रांड्रनीरांड्रि इच्चै येंड्रि यावकुँ ॥ तोंड्रिडा मै तरवेंड्रू सोन्न नाळ् । शांड्रू वेंड्रू जडरो परिदिलेन् ॥२४७॥

ग्नर्थ-हे शिवभूति मंत्री ! ग्राप यदि मुफसे साक्षी चाहते हो तो ग्राप ही मेरे साक्षी हो । दूसरी यह बात है कि ग्रापने यह कहा था कि यदि तुम्हें रत्न देना हो तो एकांत में लाकर देना । इस कारण मैंने एकांत में लाकर पेटी ग्रापको दी थीं । ऐसी हालत में तुम्ही साक्षी हो ग्रौर कोई साक्षी नहीं । तुम्हारो बुद्धि में कोई फैरफार दीखता है । काच ग्रौर कंचन रत्न ग्रादि यह सभी समय पर मनुष्य की बुद्धि भ्रष्ट कर देते हैं । पाप का बाप लोभ ही है । इस काच ग्रौर कंचन के लोभ के कारण ही बडे २ जीव नरक में जाते हैं । संसार में सबसे बल-वान धन ग्रौर रत्न हैं । ग्रापकी बुद्धि पर भी रत्नों की पेटी ग्राने पर कुछ फर्क पड गया है । ऐसा दीखता है । १९४७।।

> कनमदोंड्रिले कन् पुर्वतिट्टळ । पिनमवागु मिख्याळ्कैये पेनुवान् ।। ग्रनिगळामरी उम् पुगुळुं केड । मसि कन्मेन् मनम् वत्तवोर् मायमे ।।२४८।।

ग्रर्थ-एक ही क्षण में यह आत्मा इस शरीर को छोडकर जाने वाली होने पर भी इस मोह के कारण बंधु, मित्र, बांधव ग्रादि की रक्षा करने के लिये ग्रात्मा के प्रच्छे ग्राभूषण ग्रथवा जेवर के रूप में सम्यक्दर्शनादि गुरा तथा लौकिक गुराों का नाश करके रत्नों का इस प्रकार ग्रपहरण करना यह भारी ग्रज्ञानता है, विचार करें। ग्राप सद्गुराी व श्रेष्ठ हैं। इस प्रकार की भावना रखना ग्रापके लिए उचित नहीं हैं । २४८१।

> शैद नंड्रि शिदैत्तर तेरिनार्। कैद वंजनै शैदु पिरर्मनै ।। मैय लान् मगिळ्वार् किंद मन्मिशै । यैदिडा पळिइन्मै यरिइरो ॥२४६॥

पिरर् पोसुळ् वैत्तल् कोडल् पिरर् तमक्कीदन् माट्रन् । मरमेन बेंड्रु सोन्ने वाय् मोळि मरंदिट्टिरो ।। तिरमल दुरैयक वेंडाम् सेप्पु कोंडिरूप्य देड्रि । मुरै मुरै पित्तनाकि मुडिंद नीर् मोगत्ताले ।।२६०।।

अर्थ-हे शिवभूति मंत्री ! किसी वस्तु को लेकर गुप्त रूप से प्रपने पास रखना, अपहरएा करना, दूसरों की वस्तु को लेकर वापस न करना ये सभी पाप के कारएा हैं। ऐसा उपदेश ग्रापने ही तो दिया था जिस दिन कि मैंने रत्नों की पेटी ग्राप के पाप रखी थी। क्या ग्राप ग्रपने उस उपदेश को भूल गये हो ? रत्नों के मोह से ग्राप मुभे ही उल्टा पागल बना रहे हो, क्योंकि श्वास्त्रों में यह भी कहा है कि -- "मिथ्योपदेश—रहोभ्यारव्यान-कूट**लेख**क्रियान्यासापहारसाकारमन्त्रभेदाः । स्तेन-प्रयोगतदाहृतादानविरुद्वराज्यातिक्रमहीनाधिकमानोन्मानप्रतिरूपकव्यवहाराः ॥

अर्थात्-भूंठा उपदेश देना, स्त्री पुरुष की एकांत की बात की वात को प्रकट करना भूंठे दस्तावेज ग्रादि लिखना. किसी का धन अपहरएा करना, हाथ चलाने ग्रादि के द्वारा दूसरे के अभिप्राय को जानकर उसे प्रकट कर देना, चोरी करना, चोरी के लिए प्रेरणा करना, चोरी की वस्तु खरोदना, राजा को आज्ञा के विरुद्ध चलना, टेक्स वगैरह नहीं देना, देने लेने के बांट तराजू को कमती बढती रखना, बहुमूल्य वस्तु में अल्प मूल्य की वस्तु मिलाकर ग्रसली भाव से बेचना । इस प्रकार का जो उपदेश आपने दिया था कि यह सभी पाप के कारण हैं क्या तुम यह सब भूल गये ? यह सब योग्य है या अयोग्य है, तुम विचार करो । इस प्रकार मिथ्या बात करना ठीक नहीं है । ऐसा भद्रमित्र ने कहा ।। १५६ ॥ २६० ॥

> येंड्रलु मेळुदं कोवत्तेरि यरि येन्न क्रोडि । पोंड्रु मा रडित्तु निंड्रार् पुरप्पड तळ्ळ पोंदिट् ।। डंड्रव नडित्तु शेप्पु कोंडदर् कवल मुट्रु । शेंड् वन् ट्रेरुवदोर्रं शिल पगल् पूशलिट्टान् ।।२६१।।

ग्नर्थ- इस प्रकार भद्रमित्र की बात सुनकर वह शिवभूति मंत्री ग्रत्यंत कोधित होकर कहने लगा कि ग्रारे धूत ! अपना मुंह बंद कर, व्यर्थ क्यों बक रहा है । क्षरा भर में तुभको प्रारा दंड दे दूंगा । ऐसा कहकर अपने कर्मचारी को बुलाकर आज्ञा दी कि तुम इस दुष्ट को शोध्र यहां से निकाल दो । तब कर्मचारियों ने मंत्री की ग्राज्ञानुसार उस भद्रमित्र को मारपीट कर बाहर निकाल दिया ! वह बेचारा भद्रमित्र दुखी होकर इघर उघर गलियों में घुमता फिरता कह रहा था कि । २६१।।

> शत्तिय कोड नेन्नु आतियाल् वैदि यड्रान् । वित्तात्तार् पेरियन् ट्रूयनेंड्रियान् मिगवुं तेरी ।। वैत्त वेन्मरिगयं कोंडु तरुगिलन् मन्न केन्मो । पित्तानु मातु मेन्नं पेरुं योरुळ्ळडवकु वाने ॥२६२॥

ग्रर्थ-मैं रत्नद्वीप में जाकर महान प्रयास के साथ व्यापार करके बहुत से रत्नों को इकट्ठा करके इस सिंहपुर नगर में ग्राया तब यहां के व्यापारियों ने मेरा बहुत सत्कार किया था। इस नगर के वरिएक लोगों का विनय सद्गुएा देखकर मैं ग्रस्यंत प्रसन्न हुग्रा ग्रौर यहां के राजा का बडा गुएगगन किया, ग्रौर ऐसी भावना हुई कि इसी सिंहपुर नगर में रहकर मुझे पुन: व्यापार करना चाहिये, ग्रौर यह सुना कि यहां के राजा का सत्यघोष नाम का मंत्री महान पंडित ग्रनेक पुराएगों का ज्ञाता है, प्रजाजनों का विख्वसनोय है, सद्गुएगी है ! तो मैंने यह विचार किया कि जो संपत्ति मैं कमाकर लाया हूँ वह इनके पास रख दूं । ग्रौर पद्य- शंख नगर जाकर ग्रपने भाई बंधुग्रों को यहां ले ग्राऊं। ग्रौर यहीं व्यापार करूं। ऐसा सोचकर यहां के मंत्री सत्यघोष को मैं रत्नों की पेटी देकर ग्रपने नगर चला गया, ग्रौर वहां से वापस लौटकर मेरे कुटुम्ब ग्रादि को यहां ले ग्राया । श्रौर बाद में जब मंत्री के पास रखे हुए रत्नों की पेटी मांगने गया कि मुभे मेरी पेटी वापस दे दो, मैं मेरे भाई बंधु कुटुम्ब परिवार को ले श्राया हूं तो इस पर मंत्री ने कहा कि तुम कौन हो ? कहां से ग्राये हो ? मुभे तो तुमने कोई रत्नों की पेटी कभी दी नहीं ! तुम भूंठे हो पागल हो ? इस प्रकार वुरा भला कहकर मेरे रत्नों की पेटी कभी दी नहीं ! तुम भूंठे हो पागल हो ? इस प्रकार वुरा भला कहकर मेरे रत्नों को उन्होंने श्रपहरण किया श्रौर श्रपने कर्मचारियों दारा घिटवाकर मुभे भगा दिया है। इसलिये हे इस नगर के श्रघिपति सिंहसेन महाराज! ग्रापके शिवभूति मंत्री के पास मैंने मेरे रत्नों की पेटी रखी थी, वह पेटी को वापस नहीं देता है सा ग्राप मुभे मेरे रत्नों की पेटी दिलवा दीजिये। इस प्रकार कहते हुए गली २ के कौने में जोर २ से पुकारता हुमा ग्रागे पीछे की सारी बातें बोलता हुग्रा रात दिन इघर उघर भ्रमरा करने लगा ॥२६२।

> तन्**वळी कुट्रन् काना कन्नेनतान् शंकुट्र** । मुन्निडादवने कोवित्ताूर वयीर कडिप लुट्र**ु ।।** ृमिन्नन करक्कुं कळ्ळर् सगळं विट्टान् । लुन्नुवर करिय वाय पोरुळेला मोरुटुं कोंडार् ।।२६३।।

अर्थ---वह शिवभूति बाह्यए। मंत्री अपना कपट व मायाचार प्रजाजनों को प्रगट न हो--इस कारए। उसने नगर के निवासियों तथा मपने कर्मचारियों को मादेश दिया कि यह भद्रमित्र वर्षिक् महान् दुष्ट ग्रौर पापी है, इसके घर जाग्रो ग्रौर इसका सारा माल लूट कर ले आग्रो। इस आदेश पर कर्मचारी आदि उस भद्रमित्र के मकान पर गये ग्रौर सारा माल बहुमूल्य सामान वस्त्र आधूषए। ग्रादि सब लूट कर ले ग्राये।।२६३।।

> पर्णमसिकिरंदु नागम् परात्तायु मिळदंदे पोर्। ट्रुसि किरंगु नाय्कन् ट्रोडु पोरुळ् मुळुदुं पोग ।। गुरामसिइलाद कोडन् कळ्वनिन् पुरुळ् कोंडांनिन् । ट्रसि नगरिलंग वाट्र पूशलिट्ट बलमुट्रान् ।।२६४।।

ग्रर्थ-इस बात को देखकर भद्रमित्र को भौर भी महान् दुःख हुग्रा । जिस प्रकार नाग फरिंग में रत्न रखता है और वह रत्न उस सर्प को मारपीट कर कोई ले जावे तो उसको कितना दुःख होता है उसी प्रकार वह भद्रमित्र वशिक् ग्रत्यंत दुखी हुग्रा । क्योंकि भद्रमित्र के बहुमूल्य ग्राभूधएं, वस्त्र व रत्न चले गये तो वह रात दिन गली २ में रुदन करने लगा, पूकारने लगा ।।२६४।।

मझव नदनै केटु मंदिरि तन्ने कूथि। मेन्निव नुरैत्ता वेन्न विरैव केळिवनोर् पित्तान् ।। ट्रन्नैयानरींद दिल्लै तरुगवेन् मस्पिचेप्पन्ना । पिन्नै पो येन्नै कळ्दनेंड्ट्रिान् पेरिय पूसल् ।।२६४।। मर्थ- उस सिंहसेन राजा ने बणिक के ढारा सारी चरचा को मली भांति सममकर सत्यचाव मंत्री से पूछा कि यह वणिक को कह रहा है यह क्या बात है, सच २ कहो। तब बंबी यह कहता है कि राजन यह बणिक न मालूम कहां से माया है, मैंने इसको पहले कनी देखा नहीं। एक दिन यह मेरे पास आया भौर कहने लगा कि मुक्ते मेरे ररनों की पेटी नापस दो तो मैंने उत्तर दिया कि मेरे पास ररनों की पेटी तुमने कब रखी थी? यह पागल है मौर मंत्री को त्रोर २ कहता हुमा नली २ में चिल्लाता रहता है। ।२६ पाग

> करूममे इरेव केळाय कळविंडून् विळवे योतुम् । घर्म तूलुरेक्कुनाने ताकिक्झा कळवु शेम्पिन् ।। बोरवर मुलगिर् कळ्ळरझ वरिझै येन्ना । पेरियदोन् रावदं सेंद नरसनुं पिरदं तेर ।।२६६।।

मर्थ- वह जिवभूति मंत्री कहता है कि हे महाराज ! मैंने चोरी करना हमेशा पाप समफ़ा है भौर ऐसी मै सब को जिसा देता हूं ! क्या मैं उसकी चोरी करता था? क्या में ऐसा काम कर सकता हूं ? चोरी करने से इस जगत् में मनेक दुख मोगने पडते हैं ! यदि में हो ऐसा कार्य करूं तो सारी प्रजा मेरे समान अनुकरणा करेगी ! इस प्रकार मंत्री के कहने से राजा तथा प्रजा को मंत्री का पूर्ण विश्वास हो गया, और राजा व प्रजा सब उस वर्णिक् को पाणल समफकर मागे के लिये उन रत्नों की कोई सोज व तलाश वगैरह नहीं की !! र६ !!

> परै येनिक्कळ्वन् ट्रन्नं पार्तिव नेन्नं पोल । मरैय्यव नेंड्रुकोंडान् शबदद्दाल् वंजि पुंडु ।। पिररिवन् शै गै मोरा रेन्नये पित्तानेन्न । कुरै उंडो वेंड्रु पिन्नु कूपिट्टा नीदि योदि ।।२६७।।

भर्ष - तदनंतर वह भद्रमित्र श्रेष्ठी कहने लगा कि हे नगरवासियों ! इस मंत्री की बांडास के वचन के समान बातें सुनकर लोग इसके वचनों पर श्रद्धा करते हो । में रत्नों की पेटी इनके हाव में देकर फंस गया हूं ग्रौर पागल के समान हो गया हूं। यहां के राजा ने भी उस मंत्री की मीठी मीठो बातों व तार्किक शब्दों को सुनकर उसकी बातों पर विश्वास कर लिया । कभी ये भी फंस जायेगा । इस सिंहपुरी नगरी के सभी लोग मुफे पागल बना कर सभी मेरी हंसी करते हैं। इस प्रकार अविरुद्ध बातें बोलता हुआ वह भद्रमित्र गली गली में घुम रहा है । २६७॥

> शिरगमं परवं पेर्य नुडंबोलं सेडिइन् मोडि। परवैये शिमिळ् पिन् वांगुं पाविये पोल नीयुं ॥ मरे यब नरिव नेन्नुं मायत्त्रुं मरेंदु निंड्रेन्। पेर लदं मस्तियं कोडां येंड्वन् पोसक्केळा ॥२६६॥

मेरु मंबर पूराए

ग्रर्थ – जिस प्रकार एक शिकारी बहेलिया पक्षी को पकड़ने के लिये जाल बिछाकर अपने शरीर को सूखे पत्तों से ढककर बैठ जाता है और अब पक्षी या जाता है तो उसको शोघ्र पकड़ लेता है उसी प्रकार यह शिवभूति ब्राह्मएा लोगों को घोखा देकर उनको फंसाने के लिये विश्वास दिलाता है ग्रौर जनता का विश्वास पात्र हो जाता है इसी प्रकार मैंने भी मत्री को विश्वासी समफकर रत्न संभलाये थे। ग्रब वह मंत्री मुफे वापस लौटाता नहीं है। ।।२६८।।

पडुमद यानै विट्टुं पासत्ति नायै विट्टुं। कोडि नगर् पेयन् ट्रन्नै कडिग वेंड्रमै चन्कूर ॥ कडियवर् पडियिर् कंडु शैवदर् कंजि कालँ । नेडियदोर् मरत्ति नेरि नित्तमा यळॅ तिट्टाने ॥२६९॥

मर्थ – वह शिवभूति मंत्री विचारता है कि इस भद्रमित्र वरिएक् को हिंसक पशुस्रों कुत्ते आदि से मरवा डालना चाहिये। ऐसी आज्ञा मंत्री ने अपने कर्मचारी को दे दी। इस बात से महान् भयभीत होकर भद्रमित्र राजमहल के पास एक बड़ा वृक्ष था उस वृक्ष पर वह चढ गया वहां वही चर्चा करने लगा।।२६६।।

### तूयनल्वेद नाण्गुम् सोल्लिय जाति यादि । मेयनल्लमच्च नॅंड्रंु विरुदु मैयुरत्त लेंड्र्ुम् ।। लीइनर् ट्रोळिल नेंड्र्ुम् तेरियान् वैत्त सेष्पं । माय नी शैदु कोंडाल् वरुं पळि पाव मंड्रो ।।२७०॥

बह भद्रमित्र वृक्ष पर बैठा बैठा कहने लगा कि हे सत्यघोष कपटी बाह्मएा ! चारों वेद, छह शास्त्र, ग्रठारह पुराएा प्रादि सभी को पढकर अपने आप को जानी पंडित तथा चार वर्णों में उत्तम बाह्मएा कहलाता है । ब्राह्मएा कुल में जन्म लिया है, राजा का मंत्री पद पाया है, विश्वसनीय बातें बनाता है इसी कारएा इसका यश चारों ओर फैला हुआ है । हवन आदि किया को करने वाला है, वैदिक लोगों का गुरु कहलाता है । ऐसा समभकर मैंने मेरे बहुमूल्य रत्नों की पेटी इनको सम्हलाई थी । मेरे दिये हुए रत्नों को हड़प करने से आगे चलकर इस अपकीर्ति और अपमान होगा । इसने इस कार्य से पाप बंध बांध लिया है । ऐसा सत्य समभें । ॥२७०॥

### कोट्र वेन् कुडयुं शोय वनयुं चामर युनीत्ताल् । वेट्रिवेल् वेंदनेन्न नीयेन्न वेरि लादय् ।। कुट्रमॅड्रॉिरदु मेन्न कुरईलेन् सेप्पै कोंडाय् । मट्रिवो पूदिमाय मागुमिव्वत्तय्या ।२७१।।

अर्थ--वह वरिएक् कहता था कि राजा सिंहसेन यदि राज्य शासन के प्रति कोइ लक्ष्य नहीं देगा तो यह राज्यशासन भी कुछ समय में नष्ट हो जायेगा, ऐसी संभावना है । क्योंकि न राजा प्रथक है न मंत्री प्रथक है । यह मंत्री पर द्रव्युको अपहरएा करता है इस कारए। यह पापी और दुर्गति का पात्र है। हे मंत्री ! तुम्हारे पास धन की क्या कमी है, उसके पूर्ए करने में मेरे समान तुमने ग्रन्थ कितने लोगो के साथ विश्वासघात किया होगा?यह समफ में नहीं झाता। मेरे साथ किया हुग्रा कपट व मायाचार तुम्हें कभी भी सुख नहीं दे सकता। ।।२७१।।

मरं पळि शिरुमै शिदै निदै वंदैद मनियै वोव्विन् । म्ररं पुगळ् पेरुमै शीति येरि स्रोडु शेरविलार्कु ॥ मरदुवैत्तरू दोट्टू वैष्पिनै वव्वुवारै । तुरंदिडुं तिरुवेनड्रोदुं सुरुदिइं विरुघ्दमाय्ती ॥२७२॥

प्रथं—पाप ग्रौर निंदा से उत्पन्न होने वाला मन ग्रथात् पाप ग्रौर निंदा को उत्पन्न करने वाले इस मन से तूने मेरे रत्नों का हरण कर लिया है, इससे धर्मकीर्ति यश ग्रादि सब तेरे नब्ट होने वाले हैं । तुम यह समभते होंगे कि सबसे सुखी हूं । तुमको वास्तव में पाप ग्रौर पुण्य की कदर नहीं है । यह लक्ष्मी-कीर्ति ग्रादि ग्रादि एक दिन सब तेरा साथ छोड़ देंगी, यह सत्य समभो । ग्रौर यह समभो कि यह सब तेरे लिए दुर्गति का कारण होगा । कहा भी है कि ''ग्रन्यायोपाजित वित्त देशवर्षीणि तिष्ठति ।'' इस प्रकार यह नीति है । मायाचार पूर्वक संपादन की हुई मनुष्य की संपत्ति दशवर्ष के पश्चात् छोड़कर चली जाती है । यह नीति के धाक्य हैं; किन्तु तुम क्या इस नीति के वाक्यों से परिचित नहीं हो ? ।।२७२॥

> वडि तूने पंगळि तूरुं मण्एरै मायं शैदिट् । तडुमद याने वोव्व लमच्चरुक्काय वंजम् ॥ वोडु विलार् तेरि तंगै पोरुळिनै वैस्तृ वंदु । प्रडि मिसै युरंगुम् पोळ्दिर् वंजिपा नमच्च नामो ॥२७३॥

प्रर्थ-इस मंत्री द्वारा अन्य अन्य राजाओं का नाश करके तथा हिंसा करके महा कपट से उनके वाहन भंडार आदि आदि को लेना यह सब कपट रूप ही है। मैं सत्यवादी हूं सत्यपने से मेरा नाम सत्यघोष पड़ा हुआ है, मैं जाति से ब्राह्मएा हूँ, मुफ पर विश्वास रखना चाहिये, ऐसा इनके बताने पर मैंने रत्नों की पेटी इनको दे दी। परन्तु मैंने जब लौट कर आने के बाद रत्न मांगे तो उत्तर मिला कि तुम कौन हो ? मुफे रत्नों का कुछ मालूम नहीं। मैं तुमको नहीं जानता, मुफे कोई रत्न नहीं दिए-इस प्रकार का मंत्री का मायाचारी जवाब मिलना क्या उचित है ? ।।२७३।।

> मंदिरं पइंड्रु शाल वल्लवर्तमक्कु पेयगळ । मंदिरं पूदि तन्ना लंड्रि मट्रोंड्रिर्ट्रोरा ॥ वेंतुयर् नरगत्तु इक्कुं वेगत्तु मोगप्पेयं । मंदिरि भूतिनीयेन् ट्रोतिडा वारि येंड्रान् ॥२७४॥

अर्थ-जैसे यत्र मंत्र करने में समर्थ हुए मनुष्य के द्वारा भूत पिसाच मादि उसके

मंत्र के बल से निकल जाते हैं उसो प्रकार महान दुख को उत्पन्न करने वाले नरक में खैंच कर ले जाने वाले मोह रूपी पिशाच से गृहीत हुआ शिवभूति मंत्रो ने अपने ग्रंदर से मायाचार व कपट को क्यों नहीं निकाला ? इस प्रकार भद्रमित्र वणिक् वृक्ष पर बैठा हुआ बार बार कहता है। ।।१७४।।

> नीमंयुं गुएामु नीड्र जातियु निरमुं कल्वि । शोमंयुं सारुवाग वरिंदु नी शंय्यु मायं । नेमें शैदरसन केट नाळिन् कनींगु मुंडन् । कूमंयुं गुरएमु मेल्लां काटुवन् कोडवेंड्रान् ।।२७४।।

ग्रर्थ-हे सत्यघोष ! ग्राप श्रेष्ठ गुणों को घारण करने वाले हो, उत्तम ब्राह्मण जाति में जन्म लिया है-ग्रापका रूप सुन्दर है, सम्पूर्ण शास्त्रों के ज्ञाता हो ग्रापकी कीर्ति वारों ग्रोर फैली हुई है। ऐसा ग्रापने भी मन में समभ रखा है, परन्तु राजा ने जब ग्रापको ग्रीर मुभको बुलाकर पूछा तो तुम्हारे ग्रन्दर जो कपट है उसको मैंने भलो भांति जान लिया है। तुम्हारे जब पाप का उदय ग्रायेगा तब शोघ्न तुम्हें उसका फल मिलेगा ।।२७४।।

### शोरिमद कळिट्रूवेंदन् शेवियुर नाळुं वंदिइप्प । परिशिनालळैप्पा केटुं परुवरलिड्रिविट्टान् ॥ सुर कुळल् करुंगट् चेव्वाय् तुडिइडे परवै यल्गुर् । ट्रेरिवे मादि रामदत्तौ चित्त तोंड्रेळ्ंद दंड्रे ॥२७६॥

अर्थ — इस प्रकार वह भद्रमित्र रात और दिन सदैव एक ही बात को राजमहल के बगल वाले वृक्ष पर बैठा बैठा कहता था। इतना होने पर भी राजा सिंहसेन ने इस ग्रोर कोई लक्ष्य ही नहीं दिया। एक दिन उस सिंहसेन राजा की रामदत्ता नाम को पटरानी ने भद्रमित्र की बात सुनी और सुनकर उसको एक शंका उत्पन्न हुई मा२७६।।

> मुं बु पिन बोंड़, तस्मिस् मलैबिसा मूर्तितूल् पोर्। पिबु मुन पोंड़ बेंड्र, मुरैक्किन्ड्रान् ट्रन्नै पित्त ॥ नेंबदोंड्रन् ट्रेंड्रन्ति यवनंत्ता नळत्तु, रामै । मुं बु निड्र, बकेटु पोयिन्न मुरैद्द डेंड्राळ् ॥२७७॥

अर्थ-वह रानी तिचार करने लगी कि यह भद्रमित्र बसिक् वृक्ष पर बैठा बैठा एक ही बात को दोहराता है यह क्या बात है ? और अन्य अन्य लोग इसको पागल कहते हैं वास्तव में यह पागल नहीं है। यदि भागल होता तो एक ही बात को बार बार में दोहराना नहीं। ऐसा विचार कर रानी ने अपने नौकर को भेजकर भद्रमित्र को बुसाया। तत्पश्चःत् रानी ने भद्रमित्र को पूछा कि हे वस्मिक् ! तुम रोज रोज सदा एक ही बात को बार बार दोहराते हो, यह क्या बात है जो भी विषय कहना हो वह बाद्योपान्त मुभे वर्सन करो । इस प्रकार रानी के बचन सुनकर वह वस्मिक रानी को नमस्कार करके कहने लगा कि मै रस्नद्वीप

www.jainelibrary.org

बाकर व्यापार करके ग्रनेक प्रकार के रत्न संपादन करके लाया ग्रौर श्रापके मंत्री पर विश्वास करके उन रत्नों को उनके पास रख दिये। जब वह रत्न मैं वापस मांगने गया तो उसने जवाब बिया कि मुफ्ते कोई रत्न ही नहीं दिए न मैं तुमको जानता हूँ ग्रौर बुरा भला कहकर श्रपने महल से मारपीट कर निकाल दिया। तब रानी ने कहा कि हे वस्तिक् ! यह सारी बातें तुमको राजा के सामने कहनी पड़ेंगी।।२७०।।

> बाळार् तडंतोन् मन्नर मन्नर्तं शैर्गं वन् पोर् । तोळाल् विलक्ति मुरै केट्टरं पोट्र लागिर् ॥ ट्राळाळ नल्ला विन् ट्रानिडुन् पूस नांळु । केळादोळिवा निदु वेन्नरु ळॅंड्रु केट्टाळ् ॥२७८॥

**ग्रर्थ---इस प्रकार कहकर महारानी रामदता ने** भद्रमित्र को बिदा किया और ग्रपने पति सिंहसेन महाराज से जाकर विनम्रता से कहने लगी कि राजा का यह लक्षरण है कि प्रपने राज्य के प्रजाजनों को सुख शांति है या नहीं-घर्म की स्थिति में कोई बिगाड तो नहीं है, कोई प्रन्याय तो नहीं करता है, दुष्टजन कोई विवाद तो नहीं करता, ग्रादि आदि प्रजा की भलाई के लिए सारी बात देखना । यह राजा का कर्तव्य है कि प्रजा में सुख शांति रहे, अधर्मी नास्तिक लोगों का उच्चाटन करे तथा शत्रुओं को कोई स्थान न देना, शिष्टाचार का पालन करना-सदैव प्रभाके हित का ख्याल रखना। यह सब राजनीति तथा राजा का लक्षंस है। हमेशा इस प्रकार की परिपाटी राजाग्रों की चली ग्रा रही है। घर्मनीति व राजनीति को भूलना नहीं चाहिए । मुभे यह बातें कहना तो नहीं चाहिए, लेकिन जो बात मुभे समभ में म्राई, मैंने कहदी । राजन् ! म्रापके समान प्रजा पालक-शूरवीर राजा के राज्य में एक दुःखी वरिंगक् द्वारा प्रति दुःस से कहने वाली बात को ग्रापने ग्राज तक लक्ष्य देकर क्यों नहीं सुना ? ऐसा रानी ने राजा से प्रश्न किया। राजनीति में कहा है कि ''राजान: प्रार्गिंग प्राणाः राजा प्रत्यक्ष देवता" इम उक्ति के अनुसार राजा संपूर्ण प्राणियों की रक्षा करने वाला प्रत्यक्ष देवता के समान होता है। राजा संपूर्श जीवों का प्रारा है ऐसा नीतिकारों का कहना है। एक मनुष्य कदाचित् यदि कोई अपराध करे तो देवता उस अपराधी को ही दंडित करता है तो राजा एक मनुष्य द्वारा अपराध किए जाने पर कई व्यक्तियों को दंड देता है। इस प्रकार म्राप न्यायवान रोजा हो । विचार करें ।।२७८।।

> मत्तकळिट्रा नळेप्पान् मत्तानेन्न मंगै । नित्तां वंदम् मरत्त पोळुदु तेरि नीदि ।। बैत्तावगया सुरैप्पान् मत्तानल्ल नेन्न । मुत्तन्न पल्लाय् मुरै नोइदु केळ्मो वंड्रान् ।।२७६॥

मर्थ—सिंहसेन राजा ग्रंपनी पटरानी रामदत्ता की बात सुनकर कहने लगे कि यह वरिएक् पागल है। प्रतिदिन ऐसा ही कहता है। तब रानी कहने लगी कि यदि पागल होता तो वह मनेक-ग्रनेक बातें बोलता, किन्तु वह तो वृक्ष पर चढ़ कर रोजाना एक ही बात को मेरु मंबर पुरास

कहता है ग्रौर कोई बात नहीं कहता, ऐसी दशा में वह पागल नहीं है। तब राजा ने सारी बातें सुनकर कहा कि हे देवी ! इस संबंध में तुम ही विचार करो ॥२७६॥

> नीदिये पडित्तान् पोल बळै विंकड्रान् वळवकु निड्र । वेदियन् शयल मेल्लाम् विळक्कु पोल् काट्ट वल्लन् ॥ सूदि यान् बूदि योडु पोरुद पिग्नेन्न सोग्नाळ् । यादनि वेंडिट्रल्ला मिशेंदन नेंड्रु सोन्नान् ।।२८०।।

# ग्ररसन दरुळि नाले मंदिरि यवनैकूचि । पेरिदुपो देशदि याडि पिन्नै योंड्रै तोडंगा ।। उरै शैदाळ् सूदिलेन्नोडप्प वरिलै येंढ्रे । ग्ररसुनु मंदिरि यै नोकवगो पेरिदळगि देंड्रान् ।।२८१।।

तदनंतर रामदला देवी ने ग्रंपने कर्मचारी को भेजकर शिवभूति मन्त्री को राजा के पास बुलाया ग्रौर रानी ने राजा तथा मन्त्री को नमस्कार किया। तत्पण्चात् रानी ने चतुर होने के कारता दोनों के सामने राजनीति कूटनीति की बातों को तथा कुछ समय हास्य विनोद की चर्चा की ग्रौर कहने लगी कि हे नाथ ! यह सत्यघोष शिवभूति मन्त्री जुग्रा खेलने में बड़ा चतुर व सामर्थ्यवान है ! इससे कहदो कि यह मेरे साथ जुग्रा खेलकर असे जीतने का प्रयास करे, परन्तु मेरे से जुग्रा जीतने की सामर्थ्य इनमें नहीं है। तब राजा ने हैंसते हुए मन्त्री की ग्रोर देखा ग्रौर कहने लगा कि रानी ने जो बात कही वह सत्य है। मन्त्री वास्तव में इतना चतुर व सामर्थ्यवान नहीं है। ग्रच्छा मन्त्री के साथ जुग्रा खेलकर तुमको भपनी चतुरता दिखानी चाहिए।।२६१।।

# बरैयन सेरिव मार्च मविरि तन्नैवल्ले। उरै योंड्रू मुडियु मेल्ले उडैप्प निप्पोरि लेन्ना। तिरै सेरि कडलंतानै वेंदयान् ट्रेवि तन्नै। पोरवेंड्रू पूटुम् पोळ्दे वेल्वनि पोरि लेंड्रान् ।।२८२१।

मर्थ-वह रामदत्ता महारानी कहने लगी कि हे पर्वत के समान निविड़ हृदय को

१४६ ]

धारए। करने वाले नाथ ! इस मन्त्री को द्यूत युद्ध में एक ही क्षए। में जीत सकती हूँ--इस प्रकार की बात रानी की सुनकर मन्त्री ने कहा कि राजन् ! मैं इन रानी को शोध्र जुया में हरा दूंगा-इसमें एक क्षरा भो नहीं लगेगा ।।२८२।।

> मुरै मुरै सबद शैय घरसनु मुगिळ् मुगिळ्तु । पिरै तूदर् पेदै तन्**वा लिरु'दनन् ट्रेवि पिन्नै ।।** मरैय वन् मार्वितूलु नाममोदिर मु मीरा । मुरै मुरै वेंड्रु कोंडाल् मूचिया वैतुयिर्तान् ॥२८३॥

अर्थ---इस प्रकार परस्पर विवाद के पश्चात् मन्त्री कहने लगा कि मैं मेरा सामर्थ्य प्रकट करू गा। तब राजा भ्रम में पड़कर रानी के बगल में बैठ गया। तदनंतर रानी व मन्त्री के बीच में द्यूत क्रीडा प्रारम्भ हो गई। जुम्रा के खेल के प्रारम्भ होते हा रामदत्ता देवी ने मपनी द्यूत क्रीडा के सामर्थ्य से मन्त्री की वज्जकी बनी हुई यज्ञोपवीत जीतली और दूसरी बाजी में मन्त्री की मुद्रिका को जीत ली। तब मन्त्री इन दोनों के जीत लेने के बाद दीर्घ श्वास लेने लगा ॥२८३॥

> मईलोडु पोरुदु तोट्र वाळरिपोल माळ्गि इप् । पुयलन मेनिवेर्पुं पोडिप्पव निरुंद पोळ्दिर् ।। कुइन् मुळि वेंड्र्रुकोंड काटि सेप्पदनै वांगुम् । शयलेलाम् सेविलिताय्कु सेप्पिविट्टगि दिन् मेंडाळ् ।।२८४।।

ग्रर्थ-जिस प्रकार मादी मोरनी युद्ध करके मोर को जीत लेती है उसी प्रकार वह मंत्री रामदत्ता देवी के साथ द्यूत कीडा में अपयश को प्राप्त हुग्रा। रानी ने जुग्रा में जीती हुई यज्ञोपवीत व मुद्रिका को लेकर भीतर गई ग्रौर अपनी निपुरगमति नाम की दासी को बुलाकर कहा कि यह यज्ञोपवीत व मुद्रिका को लेकर मंत्री के महलों में जावो और यह दोनों वस्तुए मंत्री के भंडारी को बतलाना और यह कहना कि मंत्रीजी ने यह कहा है कि यह दोनों चीजें तुम अपने भंडार में रखलो और इनकी एवज में जो रत्न तुम्हारे भंडार में रखे हैं वह तुम दे दो।। २६४।।

> करु बै मेंडूनैय तीन् सोकविलन् ट्रेवितायां । नेरुंगि निड्रेळुंद कोंगै निपुन मा मर्दिय पोगि ।। सुरुंबिरुं तुरंगुम् तोंग लम्च्चन्ट्रन् माडन् तुन्नि । विरुंबि यंदडेद तंडकारिक्कू बेरु सोन्नाळ् ।।२८४।।

ग्रथं—तत्पश्चात् सभी बातों में चतुर वह निपुरामति दासी उस मुद्रिका व यजो-पवीत को लेकर मंत्री के महल में पहुँचो ग्रौर उसके भंडारी को बुलाकर जितनी वातें महा-रानी ने समफाई थी, उनसे भी प्रधिक चतुराई से बातें बनाकर भंडारी को विश्वास दिलाकर ग्रत्यंत मार्मिक बातें कहने लगी ।।२६४।।

### चित्तिर मोत्त रामवत्तैयुं सिय्यसेनुं । सत्तियं वैत्ता नामन् ट्रग्नै मुन्नाखै इट्टू ॥ भाद्दिर मित्रन् सेप्पुंडेनिर् कोडुक्क पार् मेल् । नित्तालु मिट्ट पूशल् नेडुं पळि विडक्कु मेन्न ॥२८६॥

श्रर्थ---वह दासी कहने लगी--देखो भंडारीजो यह एक मार्मिक बात है, किसी का प्रकट नहीं होना चाहिए। शिवभूति मंत्री इस समय बड़े कष्ट में हैं, जुग्रा में रामदत्ता महारानी के साथ हार कर उनने सब चीजों को खो दिया है ग्रौर वह रखे हुए रत्न दिए विना छुटकारा पा नहीं सकते। मंत्री ने यह मुद्रिका व यज्ञोपवीत जिस पर मंत्री का नाम है दी है। इनको तुम भंडार में रखलो ग्रौर इनके बदले भद्रमित्र के रत्न मुभे देदो, ताकि वह दुःख से निकले। यदि नहीं दोगे तो मंत्री की ग्रंपकीर्ति होगी ग्रौर रोजाना जो वृक्ष पर चंद्र कर वह चिल्लाता है ग्रापका यह कहना बंद कर देगा।।२८६।।

> मत्तग मोत्ततिडोन् मंदिरि सोन्न वार्ते । वित्तग रुत्त मकु<sup>\*</sup> वरुम् पळि विलक्क लगा ।। भद्दिर वागुवल्लि वरदक्कुं पळि योंड्राय । तित्तलत्तोंड्र्ूनिंड् दिंदि रो पेंदिरकु<sup>\*</sup> ।।२८७।।

ग्रथं — उस दासी ने भंडारी से यह भी कहा कि मंत्री ने इस संबंध में ग्रौर गौर बातें कही है कि सत्युरुषों पर ग्राए हुए ग्रपराधों को कोई रोक नहीं सकता। भरत ग्रौर बाहुबली के मध्य में होने बाले संघर्षण तथा इन्द्र ग्रौर उपेन्द्र इन दोनों राजकुमारों में होने वाले दोषों का कथन सब जगह प्रसिद्ध है। उन्हीं के समान मेरा दोष भी इस कलिकाल तक न रहे तथा मेरी ग्रपकीर्ति भी न हो। वास्तव में यह बात सत्य है कि उस भद्रमित्र वणिक ने मुफे रत्नों की पेटी दी, मुफे स्मरण नहीं रहा, मैं भूल गया था मौर मैंने उस वणिक से यह कह दिया था कि मैंने तुम्हारे रत्न नहीं लिये।।२५७।।

> ग्रादलालेन् कण्एिंड्रु मुळैत्त विष्पळियुं पोगि । ग्रोद नीर् वोट्ट मेल्लाम् तडईड्रिं पडर्व दोंड्राय् ।। तीदिला गुरात्त्र वेंदे शप्पवन् वैज्ञतु पोइर् । ट्रियादु नानिनैदि दाडे इल्लं सेप्पेंड्रु सोन्नेन् ।।२८८।।

ग्रर्थ --पुनः दासी ने कहा कि मंत्री ने यह बात राजा से कही है कि मेरे हायों से रत्नों का भद्रमित्र को वापिस दे दूंगा--यदि नहीं दूंगा तो मेरे सत्यघोष नाम पर कलंक लग जावेगा। सो ग्राज ही विचार करके निर्एाय करो। तब सिंहसेन महाराज ने मत्री की बात सुनकर कहा कि सभा के बीच ग्राने वाली ग्रपकीर्ति को रोकने को कोई समर्थ नहीं है तुम भद्रमित्र से यह प्रार्थना करो कि हे वर्णिक यह रत्नों की पेटी माप वापस लो मौर मब यह कहते रहो कि इस संबंध में मंत्री का कोई दोष नहीं है। मैं तो वैसे ही पागलपन में मंत्री का नाम ले ले कर वृक्ष पर बैठा बैठा पुकारता था कि मंत्री मुफे रत्नों की पेटी नहीं देता ग्रीर गली गली में चिल्लाता था सो वास्तव में मैं पागल था और यह भी कहना पड़ेगा कि एक दिगम्बर मुनि के संसर्ग से मेरा पागलपन दूर हो गया। ऐसा करने से कलंक भी नहीं लगेगा और राजा भी इस बात को स्वीकार कर लेगा। इस प्रकार निपुरामति दासी ने भंडारी को समफाया।।२८८।

> निनैस पिन् शसिय कोड नेंबुदु नींगु मेंड्रेन् । विनैपयन् पेरुमै याले कोडुसिलन् वेंड वंड्रि ॥ सिनंकळिट्र ुळव मट्रन् ट्रिरुवुळ्ळ मिरुक्क वेय्यत् । देनक्कोंड्र मरिय दिल्लै इनिसेव टुरैक्क वेंड्रिान् ।२८६। मन्नव नदनं केटु वरुंपळि विलक्कोनावे । येन्नुर्नाकगु वंद पळियोंड्र मिल्लै ईंडस् ॥ मिन्मणि सेम्पै ईंदौ वनिगने वेंडि कोळ्वेन् । मुन्नै यन् पित्ता, तीर्तान् मुन्वि नेंड्र रक्के वेंड्रे ।२६०।

ग्रथं — उस चतुर दासी ने मंत्री के गले में रहने वाली यज्ञोपवीत तथा मंत्री के नाम बाली 'मुद्रिका उस भंडारी को दिखाकर कहा कि रत्नों की पेटी मुभे शोझ देदो । इस कार्य में क्लिम्ब मत करो । साथ में यह भी कहा है कि यह भेद किसी को मालूम न हो । उस भंडारी को दासी की बातों पर पूरा पूरा तिश्वास हो गया कि मुद्रिका व यज्ञोपवीत मंत्री की ही है । तब वह भंडारी दोनों को ले लेता है ग्रौर तिजोरी में रखी हुई रत्नों की पेटी उस निपुरामति दासी को दे देता है ॥२द६-२६०॥

> मंदिरि नंड्रि देंड्रु वरै पुरै मावित्तलुं । तन् पल रंगिसिट्ट वाळियुं तंदु सेप्पुक् ।। कुरण् कर्णिन् ड्रॅन्ने विट्टानोक्षक मरियायन्न । मेन् कैयिर् सेत्पैत्ता वेंड्रोरैस्तु कोंडिनिदिन् मेंडाळ् ।२६१। मंदित्ता नोकत्ता लिम्मन्नेलाम् वरणक्क वल्लाळ् । संदिसोंड्रुरैस्तु सेयिर् ट्रेवर्घ पिळैक् माटार् ।। वंदिकारार्कु मूत्तान् वेस्त सेप्पदने वांगि । तविट्टाळ् मुगसौ नोका तामरै किर्ळत्ति यन्नाळ् ।२६२।

ग्रर्थ - इस जगत में सभी लोगों को अपने प्रधीन रखने की सामर्थ्य को रखनेवाली निषुरामति दासी इस सभा में रहने वाले कपटी मन्त्री द्वारा अपने कपट से भद्रमित्र वर्शिक के अपहरए। किए गए रत्नों को यह अपनी बुद्धिमता से भंडारी के पास से लेकर ब्राई और महारानी रामदत्ता देवी को सम्हलाये तब रामदत्ता ने उस निपुरामति की बुद्धि को प्रशंसा करते हुए उसका मुख देखने लगी और बाध्चर्य में पड़ गई कि मैंने इस दासी को थोड़ी सी बात कही थी, इसने अपनी चतुरता से इतना बड़ा काम करके दिखलाया है ।।२११।।२१२।।

### मुडिंददिक् करुम मेन्ना मुरुवलित्तवळोडुं पोइ । पडंकिडंदल्गुर् पावाई पट्टदु पदर्ग वेन्न ।। नुडंगु नुन्निडं ईनाय् नीनु वलिय निनित्तु पोगि । मडंगल् पोलिरुंद दिदं मंदिरिं माडं पुक्केन् ।।२९३।।

> पुक्क पिन बांडगारी कुलियोप्पान मेलियुं वण्ण । मोक्कनीयुरैत वेल्ला मुरैत्तडे याळं सोल्लि ।। मिक्कवन वेगुळि माविनूलु मोदिरमं काट्टि । तक्कवींडू रैत्तपिन्नै तंबशेष्पिवु वेंड्रिट्टाळ् ।।२९४॥

भर्य-तदनंतर वहां जाकर बड़े प्रेम से मंत्री के भंड़ारी को बुलाया ग्रौर ग्रापके कहे मनुसार उनसे वार्तालाप की । चतुराई के साथ बात करके उनको ग्रापके द्वारा दी गई यज्ञो-पबीत व मुद्रिका दे दी । तब उस भंडारी को इन यज्ञोपवीत व मुद्रिका को देखकर पूर्ए विश्वास हो गया ग्रोर उसने मुफसे यज्ञोपवीत व मुद्रिका ले ली भौर रत्नों की पिटारी मुफे दे दी । ऐसा निपुरएमति दासी ने रामदत्ता से कहा ।। २९४।।

### करंद पालु मुलै पुगुनी करुदि नेंड्रू पेरिय वर्ग । निरंद मदि पोन मुगत्तायै नीपुन पाति येंड्रूरेत्तार्ग । त्तरिदोर् सोद्वं पुय्यामो वरिप कालन पालुइर्यो । लिरंद पोरुळं कोडुवंदाय् केन्नान् संवदन उरत्ताळ् ।।२९४।।

भ्रवं—तदनंतर रामदत्ता महारानी दासी के प्रति कहने लगी कि हे निपुएामति ! तेरे भंदर सारे गुएा हैं, इसलिए तेरा नाम भी सभी कलाभों में निपुएा होने से निपुएामति रखा गया है, यह ठीक है । तुम्हारे समान सामर्थ्यवान चतुर स्त्रियों में शिरोमणि, सब कला-सम्पन्न संसार में महान दुलंभ है । तेरे पास जो यह कला है वह दूसरे के पास नहीं हो सकती । इसी कारण तेरा नाम निपुरणमति रखा गया है। यह नाम इसलिए स्रापका सार्थक नाम है। स्राज

के दिन जो तूने यह काम किया है यह साधारएा बात नहीं है। तूने यह महान कार्य किया है। जिस प्रकार किसी जीव को यमराज पकड़ कर ले जाता है और कठिनता से वापस देता है उसी प्रकार चतुराई से तूने यह काम किया है। तू बड़ी विलक्षएा बुद्धिवाली है जोशिवभूति मंत्री के भंडारी से बुद्धिपूर्वक चतुराई से रत्नों की पेटी लाई है, यह अतीव महत्व की बात है। इस कार्य के संबंध में मैं तुफ से अत्यन्त प्रसन्न हूं। प्रब यह पूछती हूं कि इस कार्य के बदले में तुमको क्या पारितोषिक दूं, यह बतलावो। ऐसा रामदत्ता ने उस दासी से कहा ॥२६५॥

> मंदारत्तै वंदनयुं वह्नि पोल मन्नवनै । शंदार् नुलयाळ् वंदनगि तन्कै होप्पु कादु दलुं ।। कंदार् कळिट्रू वेंदन्र् कन् कय्यै मरिया कारिगैयै । चिता मरिगयो नी येंड्रान् शिरै वंडेळूंद मुडियाने ॥२९६॥

अर्थ---इस प्रकार आश्चर्यकारक वार्तालाप होने के पश्चात् वह रामदत्ता रानी अपने पति सिहसेन राजा के पास गई और निवेदन किया कि मंत्री के घर पर निपुरामति दासी को भेजकर जो रत्न मंगवाये हैं वह मैं दिखाने लाई हूं। तब वह राजा उन रत्नों को देखकर महान आश्चर्य में पड़ गए और कहने लगे कि हे देवी ! तुम तो महान काम घेनु के समान हो। मैंने जैसा विचार कल्पना की वह सकुशल पूर्ण हो गई। वह राजा बड़ा संतुष्ट हुवा ॥२९६॥

> मन्नवन् शेप्पं काना मट्रिव नमैच्चनाग । मुन्नमेन्नरसु चेंड्र पडियिदु वेंड्रू नकान् ।। कन्नमेन्नडे इनाळे मंदि रित्ताग वेन्न । सोन्न वोव्यनिगन् ट्रन्ने सोदिसार कुळ्ळ वेत्तान् ।।२९७।।

अर्थ-वह सिंहसेन राजा इन रत्नों को देसकर विचार करता है कि इस जिवभूति मंत्री ने इसी प्रकार प्रबतक कई प्रजाजनों को फंसाया होगा, मेरे राज्य में प्रजा को कितनी ग्रा-पत्ति हुई होगी, कितनी संपत्ति का अपहरएा किया होगा! तदनंतर यह राजा एवं रानी दोनों ने मिलकर विचार किया कि उस भद्रमित्र वरिएक के रत्नों का अपहरएा मंत्री ने किया सो ठीक है, वह वरिएक इतने रोज तक वृक्ष पर बैठा बैठा तथा गलियों में पुकारता था। वह बिल्कुल सत्य था। हमने मंत्री के कथनानुसार उसको पागल समभा। उसको कितना दुख हुवा होगा? हमने उसके साथ महान अन्याय किया। और दोनों ने यह विचार किया कि यह रत्न भद्रभित्र को वापिस दे देना चाहिए; किन्तु रत्न वापस देने के पहले उस वरिएक की भी परीक्षा करनी चाहिए ॥२६७॥

मरिए चैप्पु नल्ल बच्चे तरुगरावंद वट्रिर् । कुरिए पट्र मरिएयं वांगिवरिएगरए ट्ररए मरिएइर् क्रुटि ।। परिएत्तनन् वरिएगन् ट्रन्नं येळैक्कन् परिएदु निड्रा । निनैत्त नावळैत्तु सीरुं पन्चगर किरैव वेंड्रान् ।।२६८।।

2X0 ]

मेर मंदर पुराख्या.श्री. किंतनसाग हिर्दे होत

अर्थ-इस प्रकार उस सिंहसेन राजा के अपने भंडारी को कुलाया और आजा की क राजकीय भंडार में जितने रत रखे हैं वे सब यहां लेकर झावो। आजा माते ही बह भंडारी खजाने में से अमूल्य अमूल्य रतन लेकर थाली में भरकर लाया और राजा के सामुख रख दिये। तदनतर उस राजा ने उसी समय निपुर्णमति दासी द्वारा लाए गए रत्नों को भी रत्नों में मिला दिए। राजा मिहसेन ने उस भद्रमित्र वर्णिक को अपने कर्मचारी को भेजकर बुलवाया। भद्रमित्र ने यात्रा विनय से राजा को नमस्कार किया और मंत्री के माथ ग्रब तक जो जो बातें गुजरी वह सब बतलाऊंगा, ऐसो वर्णिक ने प्रार्थना की बारे सारे हालात वर्णिक ने बतलाये ।। २६ मा।

> कच्चट्ट मुलइनाळुं वेंबनुं वसिंग कंड । विच्चेप्पि लुन् सेप्पुंडे लीयेंबुनी येन्नलोडु ।। में चेप्पु मुळिइ नानुं वेंदनै वसंगि पारा । विच्चप्पेन् मसित्वेप्पेंड्रा नेरिमसिंग कडग केयान् ।।२९९।।

प्रर्थ- लक्ष्मी के समान रूप को घारए। करने वाली रामदत्ता देवी तथा सिहसेन दोनों उस बरिएक से कहने लगे कि हैं भद्रमित्र श्रेष्ठी! हमारे यहां जो थाली में रखे हुए रत्नों का ढेर है इसमें जो तुम्हारा रत्न हो वो छांटकर बतलाबो भौर कहो कि ये मेरा रत्न है। तब उस चरिएक ने खड़े होकर राजा को नमस्कार किया और उस थाली में रखे हुए रत्नों के ढेर में से अपने रत्नों को पहचान कर निकाल लिया और राजा से कहा कि यह रत्न तो मेरे हैं और यह मेरे नहीं हैं ॥२६१॥

> उरैत्तयन् ट्रन्नै पारां मन्नन् मुन्नि वनै योरुं । पिरदाय सिद्धि किड्रार् पित्तनेन्ना ॥ उरेत्त बेन्नरसु सेंड्रु किसलावरोट् तुं वस् । मरकूलत्तवर्कुनाय् कन् वारिइन् मंडियं देंड्रान् ॥३००॥

प्रयं--- सब वह राजा मन में विचार करने लया कि यह रस्न मेरे हैं और प्रन्य रस्न मेरे नहीं हैं, इसकी पहचान करके इस वश्णिक ने अपने ही रत्न लिये। इस कारएा यह वशिक महा विद्वाम व सद्गुराी है व सच्चा है। मैंने इसके गुसों को न देख कर पागल कहकर इसका तिरस्कार किया, यह मेरी महान भूल है। आज तक मंत्री द्वारा कितवे सोग दुखी हुए होंगे कितनों को धोखा दिया गया होगा, कुछ नहीं कहा जा सकता। जैसे समुद्र के मध्य में जहाज के चलते समय भूचाल आ जावे तो बेठे हुए लोगों को कितना दु च होता है। उसी प्रकार इस भद्रमित्र को दु:ख हुआ होगा। प्रजा का रक्षक मंत्री होता है। यदि रक्षक ही भक्षक हो जावे तो इससे और बुरी बात क्या हो सकती है ? ऐसा मन में बिचार किया।

राजा राक्षसरूपेए, मंत्री व्याझरूपेएा, प्रजाश्वानरूपेएा-यथा राजा तथा प्रजा।

मर्थ-इस कहावत के मनुसार यदि राजा राक्षस रूप धारण करेगा, मंत्री व्याझ रूप भारम करेगा, तो प्रजा मवश्य श्यान रूप धारण करेगी मौर जैसा राजा होगा वैसी प्रजा ्होगी । राजा और मंत्री यदि वामिक रूप घारएा करेंगे तो प्रजा भी उनका वैसा ही मनुसरण करेगी ।'यथा राजा तथा प्रजा'। राजा या मंत्री यदि ग्रन्थायी या ग्रधर्मी होंगे तो प्रजाजनों को दुःखी करेंगे । कहा भी है कि:---

> प्रभुविवेकी प्रमदा सुशोला, तुरंगमाशस्त्रनिपात घीरा ॥ विद्वान् विरागी धनिकश्च दाता, भूमंडलस्याभरखानि पंच ॥

अर्थ-─राजा के पास पांच रत्न रहते हैं । राजा विवेकी, सुझील स्त्री. घोड़े, झस्व विद्या घीर, वैरागी विद्वान धनवान होने पर दातार । यह पांचों मनुष्य के लिए माभरएा है। राजा कैसा होना चाहिए—

> ग्रहमेवमतोमहिपति, इति सवंप्रकृतिसान्विता । उदघिरेवनीय सुन्दरी, यःस्वभावान् नस्य विमाणमक्षग्रत् ।।

अर्थ-राजा लोगों को संपूर्ण प्रारिणयों को रक्षा करने की सदैव चिंता होनी चाहिए। प्रजा के दुःख को दूर करने में दक्ष होना चाहिए। जैसे समुद्र संपूर्ण नदियों को अपने अंदर समावेश करके गंभीर रहता है और उपमा देने का कारण बन जाता है उसी प्रकार राजा को रहना चाहिए। आपसि आने पर भी प्रजा की हर प्रकार की रक्षा करना राजा का कर्तव्य हो जाता है।

यौवनं धनसम्पत्ति प्रभुत्वमविवेकता । एकैकमप्यनर्थाय, किमु यत्र चतुष्टयम् ।।

ग्रयं—यौवन का मद, सम्पत्ति का मद, राज मद, झविवेक मद यह एक से एक बढ़कर है। यदि इन चारों मदों से एक भी मद हो जावे सो कितना भनर्थ करता है भौर यदि चारों मद मिल जावे तो उनकी गति क्या होगी ?

मंत्री का गुरा-

मेवावो प्रतिभाषतो गुएापरो श्रीमान् शीलं पटः । भावज्ञो गुएादोषेनिपुएाता संगीत वाद्यादिषु ॥ मध्यस्यो मृदुवाक्यधीर-हृदयाः तत्पंडितो सात्विका। भाषा भेद सुलक्षरणाः सुकाविभिः प्रोक्ताश्र् ते मंत्रिएा।

प्रयं---जो मंत्री विद्वान होना चाहिए, कलावंत तथा समस्त भाषा का जानकार होना चाहिए। गुएावान 'ऐश्वयंवान व कीर्तिमान होना चाहिए। मृदुशाषी तथा प्रथा के भावों को समभने वाला होना चाहिए, कवि भी होना चाहिए। प्रजा के कष्ट को दूर करके हित चिंतवन वाला होना चाहिए। यदि इनसे विपरीत हो जावे तो मंत्री मनेक प्रकार के पाश्य मार्ग में रत होकर सन्मार्ग पर कुठाराधात करप्रे से धर्मार्थ से पुरुषार्थ जो मोक्ष मार्ग के साधक है वह नष्ट हो जायेंगे भौर धर्म को क्षति हो जाएगी। नीतिकारों ने सी कहा है कि:--- पत्नी प्रेमवती सुताः सविनयकां आता गुर्णालंकृत, स्नेही बंघुजनः सकांति चतुरा नित्य प्रसन्नंः प्रभुः । निर्रोगी चरपरार्थी सपना प्राप्तव्यं भोग घन, पूष्यारणां उदयेण संचित फलं कस्यामि संपद्मते ।

> शिथिल मूल दूढ करे फूल चूटें बल सीचे, उरघ डरि नवाय भूमिगत ऊरघ खींचे । जो मलिन मुरफाय देखकर तिनही सुधारे, कूडा कंटक गलित पत्र बाहर चुन डारे । लघु वृद्धि करे, भेदे जुगल, बाड सवारे फल भखे, माली समान जो नूप चतुर सो संपत्ति बिलसे ग्रखे । ॥३००॥ भद्दिर मिसिरावुन् चित्तिर मसि सेप्पिट्ट । मुत्तिरै युन्नदागिल् बैत्तिडल् कोंडु पोग ।। वत्तिर मूटि याने मत्ताग यखकू मन्ना ।

मत्तिरे येन्न देंडू वित्तग रिट्रदेंडान् ।।३०१।।

ग्रर्थ- राजा सिंहसेन ने उस भद्रमित्र से फिर कहा कि इन रत्नों में जिन २ रत्नों पर तुम्हारी म्होर (सील) लगी हुई है। उनको चुन लो। इस बात को सुनकर वह भद्रमित्र राजा को नमस्कार करके बोला कि इन रत्नों पर जो म्होरें (सील) लगी हुई है वह मेरी म्होर नहीं है, किसी ग्रम्थ की म्होर है।।३०१॥

> तिरवेन तिरंदु पार्तिट् । टिरैवमट्रेन्न बल्ला ॥

### वरिवरु विलैय कर् कन् । निरंयवुं किडंद वेंड्रान् ।।३०२।।

ग्रर्थ— इस वात को सुनकर राजा सिंहसेन ने रत्नों ने ढेर में मन्य रत्न व मुद्रिका ग्रादि मिलाकर पुन: भद्रमित्र से कहा कि तुम मुद्रिका ग्रादि इन में से चुन लो तब भद्रमित्र कहने लगा कि कि राजन् मेरे रत्न भी इन रत्नों में बहुत मिले हुए है ॥३०२॥

> मण्एिन् मिक्क विम्मस्पियं निन् मस्पि योडु कलक्कुं। मण्एै तानुळनो वरियाटु नीयुरैत्ताय्।। येन्निला विलै विम्मस्पि तन्मये पार्कुं। कण्ए मोडिन् कानेन कावल नुरैतान् ।।३०३।।

अर्थ---इस जगत में आपके अमूल्य रत्नों के साथ मेरे कम मूल्य के रत्नों को मिलाने वालों के समान और अज्ञानी कौन होगा ? कोई नहीं है, इसलिए उन अमूल्य रत्नों में मेरे ग्रल्पमूल्य रत्नों का रखना अज्ञानोपन है । राजा कहने लगा कि हे भद्रमित्र तुम्हारी आंखों में कुछ भ्रम है, यह रत्न तुम्हारे ही हैं गौर करके देखो, घबरावो मत, एक बार और देख लो ।।३०३।।

मत्तनल्लवन् करुमत्तिन् वरुं पयन् ट्रेरिंदु । सित्त वैत्तलार् सैवदोर् सोळिल् वैय्यत्तिद्वं ॥ बैत्त वेन्मस्गि मरंदु वैगलु मळैत्तेनेर् । पित्तनेंडूने येळैत्तवर पिळेत्तदेन् पेरियोय् ॥३०४॥

अर्थ--इस बात को सुनकर वह बगिक हाथ जोडकर कहने लगा कि हे राजन्! आप जानी हैं, भली प्रकार जाने बिना ग्राप कोई कार्य नहीं करते हैं। ज्ञानी प्रत्येक कार्य को सोच समफकर करता है। यदि मैं प्रपने रत्नों को भूल जाऊं तो लोगों द्वारा मुभे पामल कहना ठीक है। मैं ग्रपने रत्नों को पहचान भूल नहीं सकता ।।३०४॥

> इप्परि सुरैत्तु सेप्पिलिट्टमा मास्पिये एल्लाम् । सेप्परुं परिसु नीकि सेळुमरिए कैइर् कोंडान् ।। मै परी र्हारिदु तन्मै कैकोंडु पिरिदु विट्ट । ब्रोप्पिर मत्तनाय मुनियं पोन् वर्सिग निंड्रान् ।।३०५॥।

ग्रर्थ--इस प्रकार कहकर उस रत्नराशि में मिले हुए ग्रपने रत्नों को पहचान कर भद्रमित्र ने ले लिए ग्रौर ग्रन्य रत्नों को छोड दिये। जिस प्रकार एक प्रमत्तगुरास्थानवर्ती तपस्वी ग्रपने सत्यतत्त्व को समभने के बाद ग्रपने सत्स्वरूप मात्म-स्वरूप को ग्रर्थात् स्वपर के ज्ञान को समभकर जैसे जडतत्व को भिन्न जानता है, ग्रपने निज स्वरूप में लीन रहता है उसी प्रकार भद्रमित्र श्रेष्ठी ने ग्रन्य रत्नों को छोड दिया ग्रौर ग्रपने रत्न ले लिये ॥३०१॥। मणिइवै शिरिदु मूतिवैलन वागुमुन्ने । कुणिइलान शैव कुट्रम् तीर नी कोंधिडेन्न ॥ वणिइला मगळिर् पोल पिरन् पोरुळ् कोंडु वाळुं । पणिइले नरस लेंड्रान् परूमणि वेरतोळान् ॥३०६॥

मर्थ-तब वह सिंहसेन राखा बरिशक से कहने लगा कि, भाषके यह रस्न इन रत्नों के ढेर में शिवभूति मंत्री ने रखे होंगे। आपको दुख देकर वह मंत्री महान अपराधी बन गया है, इसलिये उसी अपराध के बदले तुम अन्य २ रत्नों को भी ले लो। तब राजा की बात सुन कर बरिशक कहने लगा कि अपने धर्म को छोडकर दूसरे की बस्तु को लेकर वस्तु का अपहरण करने वाला मैं नहीं हूं।।३०६।।

> मण्णिय सुरूमिस्लान पोरुळिने वलिविन वांगि । इज़िल वरप्पि निड्रुम निड्रिडुम् पळियु मैय्दि ।। मिन्निनु कडिदु वोयुं याकैयुं किळ्यु मोंबल् । मन्नव पेरिय बोंड्रु मक्कळि पिरवि केंड्रान् ।।३०७।।

ग्रथं — जिस मनुष्य का मन सदैष परिशुद्ध नहीं रहता है- उस मनुष्य की यस्तु को भपहरए। करने से इस जगत में उसके जोबन में अनेक प्रकार के संकट सहन करने पड़ते हैं। क्योंकि यह सपत्ति ग्राकणा में बिजली की चमक के समान क्षरिशक है। राजा भहाराजा के पास संपत्ति होते हुए भी वे क्षरिशक संपत्ति के मोह से ही चक्रवर्ती होते हुए भी नरक में गए हैं। यह सब मोह की लीला है। संपत्ति एक स्थान पर स्थिर नहीं रहती। यह संपत्ति वेश्या के समान है जो कभी इसकी बगल में कभी उसकी बगल में जाती है। यह सब पाप पुण्य का फल है। इस काररण किसी को सुख शांति नहीं मिलती एक दिन सब को छोडकर जाना पढेगा। सोहबध में अन्य की संपत्ति को स्वीकार करूं, यह मेरे योग्य नहीं है। ३०७॥

सानसिर् कुरुस्, मंड्रु तन् किळै कोइिर् शास । बीनस् ुळु युक्कु निकुं मेच्चरों इळक्क पण्गु ।। मानसै येळिक्कुं तुइक्किल् मट्रवर् कडिप्रँ धाकु । मूनस्, नरगस्, इक्कुं पिरन् थोरुळुवक्कित् चेवे ।।३०८।।

हे राजन् ! दूसरे की संपत्ति यदि मोहवश मैं लेकर जाऊ गा तो वह संपत्ति उत्पा-दन के लिए योग्य नहीं होती । वह संपत्ति अपने बंधु बांधव का स्वयं का नाश करती है । यहां तक कि अन्यायवश अन्य की संपत्ति लेने से स्वयं की पहले की संपत्ति भी नष्ट हो जाती है, और नरक में जाना पडता है ७३०६।।

# पेरिळ विव तुंबं पिनिपगं पिरप्पि वट्रिन् । ग्रारुदान मुंबु शैव विनय चळि वरुष दल्लाल् ।।

#### १४६ ]

#### वेरोंड्रा लाव दुंडो विनयेंबा निंड्र दोंड्राल् । मारिंड्राय् निंड् ब्ल्लान् मट्रिवन् शेव दुंडो ।।३०१।।

ग्रर्थ — इस जन्म में लाभ, अलाभ, सुख, दुःख, व्याधि, ग्राधि यह छहों अनादि काल से शत्रु के समान लगे हुए हैं। पूर्व कर्मानुसार ये साथ चले आ रहे हैं। मैंने पूर्व जन्म में उपा-र्जन किए हुए पाप के उदय से वे पाप जब उदय में आने पर मंत्री के साथ विरोध उत्पन्न किया। और पाप कर्म का उपशम होते ही पुनः मुफ्तको मेरी वस्तु मिल गई है। यह सब शुभाशुभ कर्मेन्द्रिय से सारी वस्तुए प्राणी को मिलती हैं ऐसा उस भद्रमित्र ने राजा से कहा। ।।३०६।।

नीदि नोदुवान् पोनिंड्रर नंड्रु सोन्न । तीदिला मोळि यै केळा दिंडिरर शीय सेनन् ।। वेद बारिएगरएे नीदि नूल् कंड वेदनोइक् । कोदिला गुरएत्ति नानॅंड्रू वंदन निरुंदु सोन्नान् ।।३१०।।

ग्रंथ—-राजा विचार करने लगा कि जिस प्रकार एक विद्वान पंडित बातें करता है उसी प्रकार यह भद्रमित्र निर्दोष वचन बोलता है। यह बणिक न पंडित है, न सिद्धांत शास्त्री है, फिर भी यह सभी शास्त्रों में पारंगत होने के समान वार्तालाप करता है। उच्चकुल में इसने जन्म लिया है। इस प्रकार उसके गुर्गों का वर्णन किया। तब भद्रमित्र कहने लगा कि मैं प्रशंसा योग्य नहीं हूं। ग्राप सभी शास्त्रों में पारंगत, निपुर्ण, प्रजापालक, धर्म के प्रति ग्र स्था रखने वाले, प्रजा को धर्म की ग्रोर उत्तोजित करने वाले, धर्म में कटिबद्ध हैं, ऐसा राजा पृथ्वी पर होना कठिन है। इस प्रकार राजा के गुर्णानुवाद गाये।।३१०।।

> वैयग पेरिनुं पोया वाकिनन् मरु वदा । लुय्यला मरुं देड्रालुं पिरन् पोरुळ् कुळ्ळं वैयान् ।। तय्यलाय् धरुम नीदि शमनिलै दया बोळुक्कं । वैयगाम् तन्निलिदं वरिएग नाय् वंद वेंड्रान् ।।३११।।

राजा मन में विचार करने लगा कि देखो मैंने कितनी वार उलट पलंट करके बणिक से पूछा फिर भी वह प्रपने धर्म पर ग्रडिंग रहा। यदि मैं राज्य भी दे दूं तो भी वह प्रलोभन में नहीं आयेगा। यदि और भी कुछ दूं तथा इतनी संपत्ति होने पर भी यह बणिक यह विचा-रता है कि यह मेरी नहीं है इनसे मोह करना व्यर्थ है। ऐसा विचार कर अपनी रानी से राजा कहने लगा कि हे देवी ! धर्म नीति, दयाभाव और सम्यक् चारित्र यह सारी बातें बणिक में कूट २ कर भरी हुई है। यह सज्जन व सत्पुरुष है। पागल व पापी नहीं है धर्मात्मा, श्रेष्ठिक बणिक् है। न्यायोपाजित धन पैदा करने वाला है। निर्दोष है।।३११।।

> एंड्रलु' देविवेंड्र वादितन् पक्कत्तार् पोल् । डि्न ळुवगै नेजि निगैदन ळागनोदि ।।

#### कोंडूव बूदितन् पाल्कोन् सेट्टि पट्टम् तन्मे । मंड्रूलम् तोंगल् वेंदन् वनिग नुर्कीदु सोन्नान् ।।३१२।।

ग्रर्थ - वह रामदत्ता पटरानी अपने पति राजा सिंहसेन की बातों को सुनकर जिस प्रकार वादी अपना मुकदमा स्वयं के अनुकूल फैसला होने से प्रसन्न होता है, उसी प्रकार मद्र-मित्र बणिक के रत्नों को मंत्री द्वारा चोरी किये हुए को निपुख्मति दासी के द्वारा प्राप्त हुए वे इस बात को सुनकर महारानी बडी प्रसन्न हुई और सिंहसेन राजा ने जिवभूति मंत्री द्वारा इस प्रपराध को करने पर मंत्री पद से च्युत कर दिया ग्रौर उस भद्रमित्र बण्जिक को मंत्री पद दे दिया । 1३१२।।

> मिएागळुं पोन्नुं मुत्तुं वैरं पिरक्कुं भूमि । मिएागळुं पोन्नुं मुमुत्तुं वैरमु मडक्कु माडस् ॥ मिएागळुं पोण्एांु मुत्तुं वैरयुम् वडित्तु सैद । बिएागळुं तुगिलुं सेंदु मज्लवम् कैकोळ्ळेंड्रान् ॥३१३॥

> इडं पेरिदुडय्यवर पळिइल् कार्यं । तोडंगिय मुडित्तिलाल विडार्गळें बदु ।। मडंगळ् पोर्निड्रिद वर्गिगन् मंबिरि । रडन् जलं कडंदिदु मुडिंद देंड्रनर् ।।३१४।।

अर्थ - मनः पूर्वक सत्पुरुष लोग किसी भी कायं को करने की प्रतिज्ञा करते हैं तो उस कायं को किसी भी प्रकार की आपत्ति आने पर भी पूर्ण करके ही छोडते हैं, अधूरा नहीं छोडते हैं। इसी प्रकार सिंह के समान शूरवीर उस भद्रमित्र ने शिवभूति द्वारा अनेक दुख देने पर भी अपनी सत्यता को नहीं छोडा। इसी कारण भद्रमित्र की गई हुई संपदा मिल गई मौर मंत्री पद मिल गया। यह सब पूर्वजन्म के पुण्य का तथा इनके सच्चरित्र का फल है। ऐसी चर्चा परस्पर में सभी लोग करते थे। ३१४।।

> मत्तमास् कळिष पोगुं वळिइनै कुळिस् मात् । पोइसरै झैदु वोळ्तु पिडित्तिडु पुलयन् पोल ।। सत्तिय कोडनेन्नु जडित्तिनार् ट्रन्नै तेट्रि । बैत्तिद वैयत्तोडुं वंजित्ता निन्नै येन्ना ।।३१४॥

मयं--वह सिंहसेन राजा का मंत्री जिस प्रकार एक मदमस्त हाथी रास्ते में जाता है, उसको पकडने के लिए सड्डा खोदकर घास बिछाकर उसमें बनावटी हथनी को खडा कर देते हैं मौर वह हाथी मस्त होकर उस हथनी के पास जाते ही खड्डे में गिर जाता है, उसी प्रकार बह शिवभूति मंत्री मपने महंकार द्वारा सत्यघोष पद को घोषित करते हुए मायाचार कपट के द्वारा स्वयं ही पापों के खड्डे में गिर जाता है। इसलिए मायाचार तथा कपटाचार अधिक समय तक टिक नहीं सकता । शीझ ही प्रकट हो जाता है। जैसे तूम्बी के कीचड का लेप कर उसको पानी में डुवो दिया जावे तो वह पानी में डूबी रहती है, कीचड के हटते ही वह तूम्बी ऊपर मा जाती है, उसी प्रकार सत्यघोष मंत्री की, सारी बातें पाप कर्म के उदय से जनता के सामने प्रकट हो गई। यह मायाचार प्राणी को भव २ में दुख देता है। मायाचारी व कपट बरना उचित नहीं है। तत्वार्य सूत्र में उमास्वास्वामी ने कहा है कि:---

"माया तैर्यंग्योनस्य" — मायाचार तियँच गति के लिए कारएा है, इसलिए मनुष्य गति से सुगति प्राप्त करना चाहते हो तो मिथ्या माया निदान इन तीनों शल्यों को त्याग करना चाहिये । वत भी मायाचारी को नहीं होता है । निःशल्योवती-शल्य रहित मनुष्य को बती कहते हैं । यदि शल्य सहित होगा तो उसका कभो संसार से उढार नहीं हो सकता । ।।३१४।।

> कोबिया वस्यु नीवि कुरै पडा वगैईनान्मा । पाविया मिवनै तूलिन् पडिनार् कडिगवेन्न ॥ नाभिकालत्ति निप्पा नडकिंड तूलिन् । ट्रोविगा मरात्ति नगिळ् शैवदु तेरिंदु सोन्नार् ॥३१६॥ मडित्तुवाय् कडित्तु मल्लर् मुप्पदु सबट्टै तिंडो । केडुत्तिरा वडित्तेरुत्तिन् शान मुत्तालं तीट्रि ॥ पर्डत्तमा डनैल्, कोंडिट डिप्पदि निंड्रुम् पोग । वडित्तलां बंदु मेंड्रा ररसनप्पडि शेर्गेड्रान् ॥३१७॥

धर्ष--- उस समय सिंहसेन राजा अत्यन्त कोधित होकर उस पापी सत्यघोष को उसके ढारा किये हुए अपराध का राजनीति विधान के अनुसार दण्ड देना चाहिये, ऐसा विचार करके राजनीति में भली प्रकार जानने वाले न्यायाधीश ग्रादि से पूछताछ की कि महाराजा नाभि के समय में जो दण्ड विधान था वह प्रलहदा था, अब इस समय हुंडाव-सपिएगी काल है, और कमंभूमि में परिवर्तन कर रहा है, अतः इनको कौनसे शासनानुसार दण्ड

चाहिये, ऐसा राजा ने भ्रामंत्रित न्यायाधीशों से पूछा । तब सभी ने मिलकर यह विधान बनाया कि बडे पहलवानों द्वारा गदा डंडों म्रादि से शिवभूति को बत्तीस बार घूंसा मार लगानी चाहिये या एक टोकरी भर बैल का गोबर खिलाना चाहिये मौर ग्राज तक जितनी संपत्ति भादि की कमाई की है वह सब छीन ली जाय ग्रौर इस नगर से उसको निकाल दिया जाय । ऐसा सभा में सभी नीतिकारों ने विधान बनाया । तब राजा सिंहसेन ने भ्रपने कर्म-चारियों को ब्लाकर माजा दी कि विधानानुसार शिवभूति को दंड दिया जावे । तब मन्मथ सिंह के समान बडे पराक्रमी पहलवान ग्रादि राजा के बचन सुनकर, गदा, ग्रायुध लेकर शिवभूति के घर पर गये ग्रीर उनका घरबार सब जाकर लूट लिया ।।३१६।।३१७।।

> कुएि। शिलै कडवुळ् पोलुं कोट्रवन् कुरिप्पै नोका । परगइन वेजिलै कळेंदि पाडिकापार्गळ् सूळं दार् ।) निनैषरुं पेरिय शेल्वं निनिप्पदन मुन्नं नीराय् । परिगयिन् मुन्मलरं द सेंदामरित्तडं पॉड्र दंड्रें ॥३१८॥ मलै मिशै शिंग वेट्रै वरुत्तु मान् कड्रु पोल । तलै मिशै शवट्टं इट्टु शानगं तीट्रि इट्टार् ।। पुलयर् शड्रवनै सूळ्दुं पोगेन उर्रैप्प सुट्र । मलै कडर् कलिळ नावा यवरुट्र दुट्र दंड्रें ।।३१६॥

म्नर्थ—लोभ के वशीभूत होकर जीव क्या २ काम नहीं करता ? वह कार्य स्रकार्य का कभी भी विचार नहीं करता है । गुएा भद्राचार्य ने स्रपने म्रात्मानुशासन में कहा है कि:—

विषधारी सर्प के तुल्य, अनेक भव पर्यंत दुःख देने वाले भोगों को सेवने की अत्यंत उत्मुकता धारए। करके मैंने आगे के लिए दुर्गति का बंध किया, अतएव अपने उत्तर भवों को नध्ट कर दिया। और अनादिकाल से लेकर अभी तक मरए। के दुख भोगे, तो भी तू उन दुःखों से डरता नहीं है। निर्भय हो रहा है। जिस २ कार्य को श्रेध्ठ जनों ने वुरा कहा उसी २ को तूने यधिकतर चाहा और किया। इससे जान पडता है कि तेरी बुद्धि नध्ट हो गई है और तुभे-आगामी सुखी होने की इच्छा नहीं है। इसीलिये तू निन्दित कार्य करके अपने सर्ह सुख वृथा नध्ट करना चाहता है। ठीक ही है – काम कोध रूप बडे भारी पिशाच का जिसके मन में प्रवेश हो जाता है वह क्या नहीं करता है? उसको हिताहित का विवेक कहां से रह सकता है?

तत्पश्चात् सभा में रहने वाले सभी लोगों ने मिलकर जैसे पर्वत की चोटी पर बलवान सिंह रहता है उसको क्षुद्र जंतु भी मारकर नोचकर खा जाते हैं, उसी प्रकार सभी लोगों ने उस शिवभूति को खूब मारा पीटा, गोबर खिलाया श्रौर पहलवानों के द्वारा गदाश्रों तथा मुक्ता श्रादि से उसको मरवाया। श्रौर मार पीटकर नगर के बाहर निकाल दिया। तब शिवभूति उस नगर को छोडकर श्रन्य स्थान पर चला गया। उस शिवभूति के सभी कुटुम्बी जिस प्रकार माल से भरा हुआ जहाज समुद्र में डूब जाता है श्रौर संबंधित व्यापारी दुखा होते हैं उसी प्रकार दुखी होकर शिवभूति पर श्रापत्ति झाने पर वे सब दुख समुद्र में डूब गये ग३१६।।३१६।।

मुन्पगर् देवनेंड्रु मोय् तुडन् पुगळ पट्टान् । पिर्यगल् पेयनेंड्रु पिन्सेला दिगळ पट्टान् ।। संबुरु मिळमे मूपिलरिवयर् कोरुव नुसान् । मुन्बुतान् शैदु वंद विधि मुरै उदयसाले ।।३२०।। मेरु मंदर प्रराख

श्रर्थ— उस मंत्री के पूर्व जन्म में किए गये पुण्य का जब तक बल था और जब वह राज्य सभा में जाता तब उस समय रास्ते में लोग उसको नमस्कार करते थे। उसकी स्तुति करते थे वही लोग स्राज उनके अपराध के प्रति इसको अपगब्द कहते हुए, इसके साथ मारपीट करते हैं, तथा घोर निंदा कर रहे हैं। जिस प्रकार मनुष्य यौवन अवस्था में तक्ष्ण स्त्रियों के साथ प्रेम करते हैं, वे ही मनुष्य वृद्धावस्था में उसका तिरस्कार करते हैं। वही दशा शिव-भूति की हुई। इसका सारांश यह है कि तीव्र पंचेन्द्रिय में लालसा रखने वाले की क्या दशा होती है। इसके संबंध में आचार्य कहते हैं:--

#### ग्राशागर्तः प्रतिप्राणि यस्मिन् विश्वमराूपम् । कस्यकि कियदायाति वृथा वो विषयेषिता ।।

ग्रर्थ---प्रत्येक जीव का आशा रूपी खड्डा इतना विस्तीर्गा है कि जिसमें संपूर्ण संसार यदि भरा जाय तो भी वह संसार उसमें श्ररणुमात्र के तुल्य दीखेगा । ग्रर्थात् सभी संसार उस खड़े में डाल देने पर भी वह खड़ा पूरा नहीं हो सकता किंतू वह पडा हुन्ना सारा संसार एक म्ररणु मात्र जगह में ही त्रा सकता है। परन्तु तो भी ऐसी विशाल स्राशा रखने मात्र में क्या किसी जीव को कुछ भी मिल जाता है ? इसलिये ऐसी ग्राशा रखना सर्वथा वृथा है। यदि ग्राशा रखने से कुछ मिले भी तो किसको? आशा तो सभी संसारी जीवों को एक सी लग रही है। ग्रौर प्रत्येक ग्राशावान यही चाहता है कि सर्व संसार की संपदा मूभे मिल जाय। ग्रब कहो, वह एक ही सम्पदा किस किस को मिले? इधर यदि प्रत्येक प्रांगी की आशा का प्रमास देखा जाय तो इतना बडा है कि एक जगत तो क्या ऐसे अनंत जगत की संपत्ति उस आशा गर्त में गर्क हो जाय, तो भी वह गर्त पूरा नहीं हो पावेगा। पर ग्राता जाता क्या है ? केवल मनोराज्य की सी दशा है। केवल बडी २ ग्राणा करके बैठना प्रथम श्रेगी के मूर्ख का लक्षरग है। आशा करने वाला केवल अपनो धून में ही सारा समय निकालता है। करता धरता कुछ नहीं। उसकी बुद्धि धर्म में भी नहीं लगती है और कर्म में भी नहीं लगती है। इसलियें धर्म कर्म बिना वह सुखी कहां से हो ? उसकी दशा एक शेखचिल्ली की सी हो जाती है कि जो सराय के द्वार पर बैठा हुया भीतर याये हुए घोडे, हाथी, घन, दौलत वगैरह को देखकर अपनाता हुन्ना खुशी होता था, और रात बसेरा कर, जाते हुए दिलगीर होता था। क्या उसको ऐसी केवल आशा घर के निष्क्रिय बैठने से कुछ मिल जाता या ? कुछ नहीं। यही दशा केवल आशोग्रस्त सभी संसारी जीवों की है। इसलिए आशा छोडकर निश्चय व्यवहार रूप धर्म में लगना सभी को उचित है ॥३२०॥

## मायत्ताल् सेप्पं वोध्वि मदिरि वनिगरण् ट्रन्नै । पेयोत् सुळप्पन्नि पेरुं तुयर् मुन्नं सैवान् ।। मायत्तार् सेप्पुतन् कै पांगवूम् पट्टु पिन्नै । पेयोत्त्, सुळंड्र्, सालप्पेरुं तुयर् तानु मुट्रान् ।।३२१।।

ग्रर्थ—उस मंत्री ने भद्रमित्र के रत्नों को मायाचारी से ठग कर लेकर के उस भद्र-मित्र को गली २ में ऋमगा कराया । तदनन्तर रामदत्ता महारानी ने युक्ति पूर्वक उनके साथ जुंग्रा सेलकर यज्ञोपवीत व मुद्रिका जीत लिया। ग्रौर निपुरामति दासी ने अपनी चतुराई व निपुराता से मंत्री के भंडारी से उस मुद्रिका ग्रादि को देकर उसके बदले में रत्नों की पेटी लाकर महारानी को दी ग्रौर इस कार्य से शिवभूति मंत्री की अपकीर्ति हुई ग्रौर राजा द्वारा वह दंड का पात्र हुग्रा। कारएा:--लोभ कथाय अत्यंत निंदनीय है। इस निमित्त से संसार में अपकीर्ति ग्रौर कलंक का कारएा होकर जगत में एक इतिहास भा बन कर रह गया। ॥३२१॥

## मसियिनाल् वसिगगनुक्कुं मंदिरि तनक्कुं वंद । तनिबिला तुयरं पट्रिन् ट्रन्मयैशाट्र कंडुम् ।। पनिबिला तुयर माकुं पट्रिनं परियुं नल्ल । तुनिबिलादगिळड्रे तुयरंगट् किरैव रावर् ।।३२२।।

ग्रर्थ - उन रत्नों से भद्रमित्र ग्रौर मंत्री दोनों को महान दुख उत्पन्न हुग्रा । इस राग से उत्पन्न होने वाले दुख का सम्यक् दृष्टि रहित ग्रज्ञानी जीवों को ग्रनुभव करना पडता है । जब तक सम्यक्त्व उत्पन्न नहीं होता तब तक बाह्य वस्तु को ग्रपना कर यह जीव मोह के द्वारा इस संसार में यत्र तत्र भ्रमएा कर दुख ही दुख भोगता है । उनको तिल मात्र भी सुख नहीं मिलता है । यह जीव मोह कषाय के निमित्त क्या ग्रनर्थ नहीं करता ग्रर्थात् सब ही करता है । कहा भी है:--

> वनचरभयाद्धावन् दैवाल्लताकुलवालधिः, किल जडतया लोलो वालवज्जे ऽविचलं स्थितः । वत सच्चमरस्तेन प्रागौरपि प्रवियोजितः, परिगातनूषां प्रायेगौव विधा हि विपत्तयः ।

चमरी नाम की गाय जंगली गाय होती है। उसकी पूछ के बाल बहुत ही सुन्दर ब कोमल होते हैं। उसे अपनी पूछ पर बडा ही प्यार होता है। यह एक प्रकार का लोभ है। इस प्रेम या लोभ के वश होकर वह मपने प्रारा गंवाती है। शिकारी या सिंहादिक हिंसक प्रारागी जब उसे पकडने के लिये पीछा करते हैं तब वह भागकर अपने प्रारा बचाना चाहती है। वह उन सभी से भागने में तेज होती है। इसलिए चाहे तो वह भागकर अपने को बचा सकती है। परन्तु भागते २ जहां कहीं उसकी पूछ के बाल किसी भाडी, आदि में उलभ गये कि वह मूर्ख वहीं खडी रह जाती है। एक पैर भी कहीं आगे नहीं घरती। कहीं पूछ के मेरे बाल टूट न जाय, इस विचार में प्रेमवश वह प्रपनी सुधबुध बिसर जाती है। बालों का प्रेम उसके पीछे आने वाले यम दंड को उससे बिसरा देता है। बस पीछे से वह आकर उसे धर लेता है और उसे मार डालता है। इसी प्रकार जिनकी किसी भी वस्तु में ग्रासक्ति बढ जाती है वह उसको परिपाक में प्रारात करने तह दुख देने वालो होतो है जतः किसी भो वस्तु की आसक्ति को भला मत समभो, सभी आसक्तियों के दुख इसी प्रकार के होते हैं। जिनकी विषय तृष्णा बुमी नहीं है उनको प्रायः ऐसे ही दुःख सहने पडते हैं।।३२२।।

## पट्रिनै पट्रिनाले पट्रएा पट्रिनारै । पट्रुता निडुंवै नीरुट् परिषट्ट तन्नै याकुं ।। पट्रिनै पट्रिलामै पट्रन पट्रि नारै । पट्रु विट्टिडुंबै नीरुट् परियट्ट मुळिक्कु कंडिर ।।३२३॥

> मोगमे पिरविक्कु नल्वित्तदु । मोगमे विनैतन्ने तन्नै मुडिप्पदु ।। मोगमे मुडिवै केडनि्र्यदु । मोगमे पगै मुर्ग्न उयिर् कलाम् ।।३२४।।

भ्रर्थ—जन्म मरुएा रूप संसार के लिये मुख्य मूल कारएा परिग्रह ही है। जिससे प्रज्ञानी जीव पाप कर्म उपार्जन करता है। ग्रज्ञानी जीवों के पाप रूपी बीजभूत को उत्पन्न करने के लिये तया मोक्ष ढार को रोकने के लिये परिग्रह ही मूल कारएा है। तथा तपश्चर्या के मूल कारएा को रोकने में ग्रनन्त सुख देने वाले मोक्ष सुख को रोकने में भी परिग्रह ही मूल कारएा है। यही ग्रनादि काल से शत्रु के समान ग्रात्मा के साथ रहकर बंधन का कारएा है। मायाचार की निंदा करते हुए ग्राचार्य कहते हैं किः —

> यशोमारीचीयं कनक मृगमाया मलिनिनं, हतोऽइवत्थामोक्त्या, प्ररायिलघुरासीद्यमसुतः । सकृष्णुः कृष्णोऽभूत् कपट बहु वेषेण नितरा, मपिच्छद्मालापं तद्विषमिव हि दुग्धस्य महतः ॥

मारीच ने स्वर्गो के मृग का रूप रामचन्द्र को छलने के लिए बनाया। इसलिए उसकी निंदा सारे जगत में फैल गई। संग्राम के समय धर्मराज ने एक बार यह घोषणा कर दी कि मश्वत्थामा मारा गया, बस इतने ही कपट के कारण धर्मसुत के प्रेमी जन उन्हें क्षुद्र दृष्टि से देखने लगे। कृष्ण ने बाल्यावस्था में बहुत से कपट वेश घरे थे, इतने ही पर से कृष्ण का पक्ष काला हो गया। थोडा सा भी विष बहुत से दूध में डाल देने से वह सारा दूध बिगड जाता है। इसी प्रकार थोडा सा भी कपट बढे वडों के यस को मलिन कर देता है मतएवः---

भेयं माया महागर्तान्मिथ्याघनतमोमयात् । यस्मिन् लीना न लक्ष्यंते क्रोधादिविषमाहयः ॥

माया मानो गहरा एक खड्डा है। इसके भीतर सघन मिथ्यादर्शनरूप बहुत ग्रंधकार भरा हुग्रा है। इसी सघन ग्रंधकार के कारए। इस खड्डे में निवास करने वाले कोधादिक सपं तथा ग्रजगर दीख नहीं पाते हैं। जो जोव इस मायागर्त के भीतर ग्राफसता है उसे ये कोधादि भुजंग ऐसा डसते हैं कि फिर वह जीव ग्रनन्तकाल पर्यंत भी सचेत नहीं होता। इसलिये भाई, इस माया से डरो; ग्रौर भी कहा है कि:---

> प्रछन्नकर्म मम कोपि न वेत्ति धीमान्, ध्वसं गुरास्य महतोपि हि मेति मंस्थाः । कामं गिलन् धवलदीधिति धौतदाहो, गुढोष्यबोघि न विधुः सविधुन्तुदः कैः ॥

प्रयं — मैं अमुक एक दुष्कर्म करता हूं, परन्तु छिपकर करता हूं इसलिए इसे कोई भी समफ नहीं सकेगा। इस दुष्कर्म के कारण यद्यपि मुफे बढा भारी पाप लगेगा और अमूल्य व पवित्र मेरे वढे भारी ग्रात्मा गुएा का विघात हो जायगा। परन्तु दूसरा कोई समफ नहीं सकता। ग्ररे भाई ! तू ऐसा कभी विचार मत कर। देख, चन्द्रमा में इतना बडा गुएा है कि अपनी शीतल किरएों से जगत का अन्धकार दूर करता है तथा सूर्य की किरएों से दिन में संतापित हुए जनों के संताप को दूर करता है। ऐसे चंद्र को राहु चाहे जितना छिपाता है परन्तु वह चन्द्र छिप नहीं पाता। छिपाने की हालत में वह यद्यपि दब जाता है परन्तु उस दवे हुए चन्द्र को तथा छिपाने वाले राहु को इन दोनों को ही लोग देखते हैं। ऐसा कौन मनुष्य होगा कि जो ग्रहण के समय उन दोनों के गुप्त कर्म को देख न लेता हो। वस इसी प्रकार चाहे जितना छिपाकर कोई पाप करे परन्तु जाहिर हुए बिना रहता नहीं है। फिसी दुष्कर्म को छिपाना इसी का नाम माया या कपट है। जब यह कपट जाहिर हो जाता है मायाचारी के बडे फजीते होते हैं। इसलिये माया रखना बुरा है।।३२४।।

> मोगमे तिरियक्कि डैयुयिप्पदु । मोगमे नरगत्तिल् विळुप्पदु ।। मोगमे मरमाउदु मुद्रमुं । मोगमे भरमासुर निर्पंदुम् ।।३२४।।

अर्थ-इस परिग्रह रूप पिशाच से गृहस्य जीव निंदनीय होकर तिर्यंच गति को प्राप्त होता है मौर वह नकं कुण्ड में जा पडता है। पाप बंध के लिए मूल कारएा परिग्रह है। इसको नाश करने के लिए भगवान वीतराग देव द्वारा कहा हुन्ना ब्रहिसामयी धर्म तथा मोक्ष मार्ग ही कारए। है। कौरव पांडवों पर कलंक के लगने में मूल कारए। परिग्रह ही है। भाई बंधु इष्टमित्र सादि से क्लेश रखाने वाला यही परिग्रह है। बाई भाई, मां-वाप विरोध तथा ग्रापस में शत्रुत। भी यह परिग्रह ही कराता है। इसके रहते हुए ग्राज तक किसी ने सुख नहीं पाया।।३२४।।

> मोगमे निरंथा निर यायदु । मोगमे मू वुलगिन् वलियदु ।। मोगमे मुनिमै किडं यूरदु । मोगमिल्लबर् नल्लमुनिबरे ।।३२६।।

ग्रथं -- यह परिग्रह महान पिशाच के समान है। इसको शांत करने के लिए कोई भौषधि नहीं है। तीन लोक की वस्तुएं भी एकत्रित कर ली जांय तो भी शांति नहीं होती। यह सब प्राणियों को दुख दायक है। यह परिग्रह महान तपश्चर्या का नाश करने वाला है। इस कारएा महान तपस्वी ही इसको नाश करने को समर्थ हैं। जिस प्रकार भगिन में लकडी डालने से भगिन प्रज्वलित होती है उसी प्रकार यह परिग्रह पिशाच के समान है। तपस्वी लोग ही इसका शमन कर सकते हैं, और कोई नहीं।।।३२६।।

> मेग विल्लोडु वींबदु पोलवे । भोकमुं किळयुं पोक्ळुं केड ।। सोगमुं तुयरुं तुनै यागवन् । नेरा निड्व रिश्न वियेंबि नार् ।।३२७।।

अर्थ---जिस प्रकार विद्युत आकाश में उत्पन्न होकर तत्काल उसी क्षण में नष्ट हो जाती है उसी प्रकार राजभोग संपत्ति, वैभव बंधु, बांधव, हितूमित्र, पिता माता, यह सभी बब ऐश्वर्य की एा हो जाते हैं फिर कोई भी साथ नहीं देता है। किंतु मोही जीव शरीर संबंधी सभी दाद्य प्राडंबर को छोडकर मोह ममता से युक्त होकर अन्तमें सभी परिग्रह को तथा मित्र, बंधु, बांधव को छोडकर जाते समय प्रातंध्यान रोद्र ध्यान से नीच गति को प्राप्त होता है और महान दुखी होता है। इस प्रकार की चर्चा सभा में बैठने वाले लोग करने लगे।

> श्रंगु निड्रव नेगलु मायिडै । संगै तन्मुरैयेंड्रु तळु बलु ।। मेंगुम् वंदिरुळाय तिडर् कड । नुगि नानोडियुं नेडिय बायदे ।।३२८।।

ग्नर्थ----तदर्वतर उस शिवभूति मंत्री ने अपने द्वारा किये हुए कपट तथा मायाचार सै मत्यम्त दुखी होकर तीव्र पाप को उपार्जन कर लिया, जिसके द्वारा मनेक प्रकार के महान दुख सागर में मग्न हो गया और उनको यह क्षणिक दुख एक वर्ष के दुख के समान प्रतीस होने लगा ।।३२८।। मदलै माडमुं मोन्निय शेल्वमुं। कुदलै मेन्मोळि यारयुं नीत्तवन् ।। विदलै कोंडु बिळुंद नन् वेंदन् मेल् । मुबलबागिय वेरं मुळैत्तदे ।।३२८।।

> येंड्रु तानिवै यैदुवदेंड्रळा । निड्र वर्तति नीडिय वांयुळुं ।। कुंड्र वंदु विलगिनु ळायुग । मंड्रू कट्टिय वायुयु मट्रदे ।।३३०।।

ग्नर्य-इस प्रकार निदान बन्ध करने के बाद वह मंत्री पुनः ग्रपने मन में विचार करता है कि यह पुत्र, सुन्दर स्त्रियां, संपत्ति ग्रादि २ से तथा ग्रनेक प्रकार के रत्नों से भरा हुमा, सुन्दर२ हाथी घोडे ग्रादि त्रब मुभे कहां से मिलेंगे? ग्रब सब को छोडकर कैसे जाऊ; इस प्रकार मन में ग्रत्यन्त दुखी होकर शोक करने लगा श्रीर इस प्रकार ग्रार्तध्यान से तिर्यंच गति का उसने बंघ कर लिया ग्रीर ग्रग्यु पूर्शक़र तिर्यंच हुवा ।।३३०।।

> मिक्कु लिंड्रेरि विळक्कु वींदुळि। प्रक्कनसिष लडयु मारु पोल् ।। मक्कळायुगं मायं व होळ्दिने । तिक्क वायुगं सेंड्रुवित्तवे ।।३३१।।

ग्रर्थ---जिस प्रकार प्रकाश देने वाला दीपक नध्ट होते ही ग्रंधकार फैल जाता है उसी प्रकार शिवभूति मंत्री ने मरकर ग्रंघकार मय तियँच गति में जाकर पर्याय धारए। की। भाव:ध-श्रेष्ठ ग्रार्थ भूमि, उत्तम कुल, उत्तम वंश, जैन धर्म यह मिलना ही इस जीव को ग्रत्यंत दुर्लभ होता है। ऐसी दुर्लभ मनुष्य पर्याय मिलने पर भी यह जीव पंचेन्द्रिय विषयों में जालायित होकर अनेक प्रकार के कपट मायाचार करके धन संग्रह करता है। इतना करने पर भी इस जीव की तृष्ति नहीं होती। जैसे पशु पर्याय है बैसे ही मनुष्य पर्याय में खा पीकर पशु पर्याय के समान महानिद्यगति में जाकर जन्म लेता है। कितने ग्राक्ष्य की बात है ? हिताहित का ज्ञान मनुष्य पर्याय में हो होता है। पशुओं में हेय उपादेय का बोध नहीं होता १६६ ]

है, किन्तु यह अज्ञानी मानव प्राणी जिस प्रकार किसी भील के हाथ में अमूल्य माएक या हीरा दे दें तो वह उसे काच समऊ कर कौब्वे उड़ाने के उपयोग में लेता है, उसी प्रकार मानव रत्न प्राप्त करके उसका उपयोग न करने के कारणा पंचेन्द्रिय चिडिया उडाने में वह मोती अगाध समुद्र में जाकर पड जाता है और फिर उस रत्न का मिलना अत्यत दुर्लभ होता है। इसी प्रकार वह मंत्री मनुष्य पर्याय की सारी सामग्री प्राप्त करने पर भी पंचेन्द्रिय विषय भोगों में मग्न होकर अपने पूर्वजन्म में पुण्य के द्वारा सञ्चय किए हुए मानव रत्न को लोभ कपाय की पूर्ति के लिये उसका उपयोग कर अन्त में महान निन्द्य गति को प्राप्त हुग्रा ।।३२१।।

> म्रायुम् गति येबोरि पुव्वि । नीच गोतिरमु निड्दितिड ।। पोयमन्नवन् पोन्नरैयर । बायिनन् पयरगंद नागुमें ।।३३२।।

अर्थ-तिर्थंच श्रायु, तिर्यंच गति, पंचेन्द्रिय-जाति, तिर्यंच गत्यानुनूपूर्वी नाम, नीच गौत्र श्रादि ये उस शिवभूति मंत्री के उदय में आने से उस शिवभूति के जीव ने सिंहसेन राजा के कोषागार में आगंध नाम की सर्प योनि में जन्म लिया ।।३३२।।

> अरसन्मेर् करुविर् पोरुळासे इन् । मरियिय मायसिन् मॉर्दरि मॉट्रेद ॥ तिर्यकायि नन् ट्रियविच्चैगैयै । मरुवु वारुळ रोमदि मांदरे ॥३३३॥

## ग्रळविला निधियं विट्टु पिरन् पोरुळदनं मेवल् । कळवुदा निरंडु कूरामियल्बु कारएां कडम्मा ।। लळविला पोरुळुंडा युम् पिरन् पोरुट् किवरळादि । कळवुदान् कडय दागं कैंपोरुळट्र वर्के ।।३३४।।

अर्थ---तीन लोक की संपत्ति अपने पास रहने पर भी मुर्ख अज्ञानी लोगों की तृष्णा की पूर्ति नहीं होती है। वे मूर्ख लोग इतना होने पर भी दूसरे की संपत्ति का अपहरण करने की भावना रखते हैं। सामान्य रीति से विचार किया जाय तो यह भी एक चोरी है। चोरी मेरु मंदर पुरास

ईयल्बि नाङ कळवि नार् कट् किनिय वान् शैगै योंड्रु । मुयलुरु मनत्तरागि वांगु व निरैय्य वांगि ।। कुयलराय् कोडुप्प वेल्लाम् कुरैयवे कोडुत्तलागु । मुयलुरा रिवै शैयादे योरु पगलोळिय मेलुं ।।३३४।।

ग्रर्थ---कार्य चोर:-इसका यह ग्रर्थ है कि कार्य चोरी करने वाले मायाचार से दूसरे के माल को लेते समय अधिक लेना, देते समय कम देना, हमेशा ग्रन्याय द्वारा घन सम्पन्न करना, ग्रन्य का माल चोर लेना ग्रादि यह कार्य चौरी कहलाती है ।।३३५।।

> मीन् शंड्र नेरियं पोलुमं विरुविनार् वेळ्कैयादि । तान् चंद्रमनत्तु मळ्ळर् ताम् पोरुळदनुक्काग ।। कान् चंट्रनेरि पिन् मंड्रिर् सुरुंगैइर् कळवु तूलिन् । कून् कोंडु कोळ्ळं कोळ्ळल् काररण कळवुदाने ।।३३६।।

ग्रर्थ—तीव्र परिग्रह की लालसा करने वाले मनुध्य तृष्णा के द्वारा संपत्ति का उपा-जैन करने के लिए जिस प्रकार मछली पानी में जाती है उसके जाने के रास्ते का पता नहीं चलता, उसी प्रकार चोर शास्त्र में चोर प्रथोग की विवेचना किए हुए के ग्रनुसार ग्रतिश्रमो-जनम् निद्रोत्पादनम्, तालोद्धाटनम् ऐसे चोर शास्त्र के विज्ञान के ग्रायुध के प्रयोग से दूसरे की संपत्ति को ग्रपहरण करना, ताला तोडना, उसको मूछित कर देना, ए डा लगाना मादि २ के प्रयोग द्वारा चोरी करना, यह सब कारण चोर प्रयोग कहलाते हैं ।।३३६।।

> कोरुळिनै पोलुं शोति तन्नोडुं पुगळे पोकुं । स्ररुळिनै पोकुं सुट्रम् तन्नोडु वायु पोकुं ।। पेरुमैयै पोकुं पेरुत्तन्नोडु पिरप्पै पोकुं । तिरुविनै पोकुं तेट्रन् तन्नोडु शिरप्पै पोकुं ।।३३७।।

प्रयं—''तीरोटु उडमइ उरुही पंडु पोगुम'' इस नीति के अनुसार चोरो के द्वारा आई हुई संपत्ति थोड़े समय में ही नष्ट हो जाती है, चोर प्रयोग करने से उसको यज कीर्ति का नाश होता है और भगवंत जिनेश का कहा हुया धर्म का भी इस कार्य करने से नाश होता है। आगे के लिए दुर्गति का बंध कर लेता है। घेर्य, ऐश्वर्भ आदि सभी कीर्ति चली आती है। इस चोरी के प्रभाव से सुमति का नाश हो जाता है।। ३३७।।

## भंगरी कळेंदु बीळ्कु मरङ् झिरै पिनियं याकुं । बेंकयर्ताडीय बीळ्कुं वेप्ए ने कळुविनेट्रि ।। तोंगुवुत्तोळियुं तूंडिर् ट्रोसिनं युरिक्क पन्नुं । कोंगये कुरैकु मंगे कन्निने कुडयप्पन्नुं ।।३३८।।

मर्थ — चोर प्रयोग से दूसरे की संपत्ति को हरए। करने वाले का शरीर मांगोपांग खेदा जाता है। उनको हाथी के पांवों द्वारा मरवा दिया जाता है। ग्रूली पर चढ़ाया जाता है, जिस प्रकार मछली मांस के टुकड़े के लालच से कांटे में मपना गला फंसाकर प्राए। खो देती है उसी प्रकार चोर प्रयोग से चोरी के व्यसनों से चोर प्रयोग करने वाले जीव के भांगोपांग भादि मवयवों को काट देते हैं। इस प्रकार तीव्र वेदना उत्पन्न करने वाले दु:स उत्पन्न करने के लिए चोर प्रयोग ही कारए। है।।३३४।।

## विळुंबेळु नरगत्तु इक्कुं वेच्घुरु विलक्ति साकु । मळिवली कुलत्ति सुइक्कु मट्रूना वगत्तूळाकु ।। मिळिवतं सुट्रतार्कु पिच्चयु मिडामर काकुम् । कळिव नोयुडंबै याकुं तायद कडिय पब्र्ण् ।।३३१।।

भय—चोरी करने वाले जीव चोरी करके अनेक प्रकार के नरक में जा पड़ते हैं। अथवा अत्यंत मयंकर दुःस उत्पन्न करने वाले नरक में जन्म सेते हैं तथा महापाप करने से नीच कुल में जन्म लेते हैं अथवा समय पर खाने को बी न मिले ऐसे निद्य पर्याय में जन्म लेते हैं या सभी प्रकार के रोग कुष्ट जलोदर आदि से पीडित होते हैं। चोरी करने से अगले भव में माता पिता से विरोध करने वाले होते हैं और माता पिता पुत्र के लिए विरोधी होते हैं। ॥३३६॥

#### भावलार् कळववागा विरुमैक्कु मोरुमैयोक्कः । तीवला माकु मेंड्रु तेरु नद्वररौ सेप्युं ॥ भूति तानागियाय कळविनै पोर्रीव पोद्वा । नीवियाल् भ्रमच्छु नींगा राल्यमुं किळयू नीसान् ॥३४०॥

गर्ब----इस कारए। चोरी करना, चोरी कराना भस्यंत निदनीय है। यह चोरी इस व परभव में दुखदाता है। ऐसे चोरी का निद्य काम करने से जिअभूति भपने मावाचार के कारए। मत्री पद से च्युत हो गया, बंधु बांधवों की टब्टि से गिर गया, उसकी वपकीर्ति हो गई। ग्रतः ज्ञानी सोग इस कार्य को निद्य समभक्तर त्याग देसे हैं।

## मंदिरि वडिवै येक्कां मधवन् मखसिवार । शिवियावियंदु नोषका तेस्व दरैवेन्न ॥

## ग्रंदनन् ट्रमिलन् ट्रन्नं यवन् पद वमैच्चनाकि । मंदिरं पोल निड्रू मण्गिने तांगु मन्नो ॥३४१॥

अर्थ-तदनंतर वह राजा शिवभूति मंत्री को कपटाचार मायाचार से चोरी करते हुए बुरे कार्य करने से मंत्री पद से हटा कर दूसरे को मंत्री पद दैने का विचार करके एक बरिएक पुत्र को मंत्री पद दे दिया श्रीर श्रपना राज्य शासन सुख से करने लगा ।।३४१॥

## तिरैशेरिंबिलंगु माळि पडिमन्नन् ट्रेवियोडु । मुरै शेरिंबिलंगुस् कीति युवगै नोड शंवन् ॥ वरै शेरिंबिलंगुस् तिडोळ् वनिगन् मट्रोरु नाळ् वाडा । बिरै शेरिंबिलंग वनं सेंड्रू विरगिर् पुक्कान् ॥३४२॥

अर्थ-तदनंतर वह सिंहपुर नगर के राजा सिंहसेन अपनी रामदत्ता देवी नाम की पटरानी सहित अत्यंत सुख से समय व्यतीत कर रहे थे। उस समय महा मेरु पर्वत के समान गंभीर धैर्यंशाली भद्रमित्र वर्णिक एक दिन सुख पूर्वक अमरण करने के लिए मत्यंत सुगंधित पुष्पों से युक्त प्रतिंग नाम के वन में पहुँचा।।३४२।।

#### विमाम गंदार मेन्नुं विलंगले इलंगवेरि । यमलमाइलंगुम् सिंदै येरुत्तवन् वरदन् माविन् ।। कमल माइलंगुं पांव कैसोळुदिरेंजि बाळ्ति । तिमिरमां विनैगडीर तिरुवर मरुळ्ग बेंद्रान् ।।३४३।।

मर्च- उस सघन वन में रहने वाले विमल गंधव नाम के पर्वत की चोटी पर चढकर इधर उधर देखते समय बहां वरधर्म नाम के एक महान तपस्वी मुनी को उस पर्वत पर तपस्या करते देखा। उनको देखकर उनके पास जाकर भद्रमित्र ने साख्टांग नमस्कार करके उनकी स्तुति की, स्रौर सामने बैठकर स्रज्ञान वश मेरे द्वारा किए गए कर्मों का नाश हो जाने हेतु कुछ गुरु मुख से उपदेश सुनने का विचार करके ऋत्यंत निर्मलतपस्वी वरधर्म नाम के मुनि महाराज से प्रार्थना की:--- भगवन् मैं स्रज्ञानी हूं-सच्चा धर्म के मर्म को मैं नहीं जानता। मुभे जैन धर्म का मर्म बतलाइये, ऐसे प्रार्थना की ।।३४३।।

## ग्नरिवु नर्काक्षि कांति शांति नल्लडक्क मैंदु । पोरिगळिर् शेरिवु गुत्ति समितियुं पोरुंवि यासै ।। बरुविय मनत्तु दंडम् कारवं शन्नै वींद । उरुतव मुरेक् लुट्रानुवंद वन् केळ्क लुट्रान् ।।३४४।।

ग्रर्थं ---इस प्रकार वह मुनिराज इस भद्रमित्र की प्रार्थना को सुनकर कहने लगे कि हे भव्य प्राग्गी <sup>1</sup> सुनो--सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान, सम्यक्चारित्र के प्रति समान परिणाम र**ख**ना चाहिए । इन्द्रिय सयम और प्राणि संयम यह दो प्रकार के संयम हैं । पंचेद्रिय विषय में राग-द्वे प्र प्रादि रहित होना इन्द्रिय संयम है । त्रिगुप्ति, पंच समिति, स्थावर और त्रस जोवों पर दया करने को प्राणि संयम कहते हैं । तोन गुण्त. पांच समिति श्रादि क्रिया को पालन करने नाले तपस्वी और मनदण्ड और काय दण्ड और वचन दण्ड से युक्त रहने वाले ऋद्धिगारव रसगारव तपगारव से रहित ऐसे वर धर्म मूनिराज ने भद्रमित्र को धर्म का उपदेश देना प्रारम्भ किया । और वह भद्रमित्र शांतचित्त होकर बैठकर उपदेश सूनने लगा ।।३४४।।

## करुएायु मरिव मुंडियुरैयुळु मीदल् काम । मरुळिला विरैवन् पादं शिरप्पोडु वनंगन् मैय ।। लिरुळरतेळिदल् वेंड्रो किरैव नगरत्तै शोल । मरुवि निड्रोळुगल् माट्रिसुळट्रि पीर् मरुंदि देंड्रान् ।।३४४।।

ग्रथं -- मुनि महाराज ने कहा है कि हे भव्य शिरोमरिए भद्रमित्र ! तुम ग्रागे की धर्म चर्चा को ध्यान पूर्वक सुनो । गृहस्थाश्रम में रहने वाले भव्य जीवों के लिए संसार रूपी सागर को शनै: शनै: पार करने के लिए प्रथम सम्यक्दर्शन उत्पन्न करने के लिए चार प्रकार का दान मुख्य है । सम्यक्ज्ञान की उत्पत्ति के लिए भव्य साधुजनों को शास्त्रदान सत्पात्रों को भोजनादि ग्राहार दान तथा भव्य जीवों के रहने के लिए स्थान तथा घवराये हुए को तसल्ली देना ग्रभयदान है ग्रीर रोग से ग्रसित दुखी प्राणी को ग्रौषध देना यह ग्रीषध दान कहलाता है । इस प्रकार सदैव चारों प्रकार के दान देना, भगवान की पूजा करना, जिनेन्द्र भगवान द्वारा कही हुई जिनवाणी का शास्त्र स्वाध्याय करना, पांच ग्रणुव्रत, तीन गुएाव्रत चार शिक्षा व्रत--ऐसे १२ व्रतों का पालन करना यह सब गृहस्थ के कर्तव्य हैं । इनका पालन करना संसार दुःख रूप व्याधि को नष्ट करने के लिए ग्रौषधि के समान है । 138%।।

#### वदंगळ् पन्निरंडु मेरिवय्यग दुइर्काट् केइल्ला । मिदं शैय्दु वरुंदिल् बेंतिइडु वेन्नै पोंड्रिराग ॥ सिदैत्तिन्ना दन शैदार्कु मिनियवे शैय्दु शिंदै । कंद कडिंदोळ्ग नल्लोर् करुराये कोडुत्तलामे ॥३४६॥

अर्थ-सम्यक्रूपी रत्न को प्राप्त किया हुम्रा जीव बारह प्रकार के व्रतों का निर्दोष रूप में सभी जीव को हित करने वाले दयामय धर्म का पालन करना अर्थात् जीव दया पालना, कोई जीव दुखी होने से उसके दुख को देख कर मन में करुएा। भाव उत्पन्न होना, किसी पर दुख म्राता देख कर उसकी दया करना, किसी के साथ बदला लेने की भावना न रखना, देव मूढता, जास्त्र मूढता, लोक मूढता तीनों मूढता से रहित होना, चौदह म्रांगों का पाठी भिन्न-भिन्न रूप से उपदेश देना, संयमी लोगों को शास्त्र देना, सभी शास्त्रदान हैं।।३४६।।

## इगियर् मूडमेन्नु मिरुळिनै तुरंदु कोंडु । बेंगदिर् पोल ताँड्रि मैमेये विळैक्कि निर्कु ।।

## मंगपूवादि तूलि नरिविनै सेरिय शैदन् । मंगल सोळिलि नार्कु मदियनै कोडुत्तलामे ।।३४७।।

अर्थ-इस क्लाक में ग्रंथकार ने चार प्रकार के दानों का वर्शन किया है-कास्त्र दान, ग्रीषध दान, ग्राहारदान श्रीर अभयदान ! स्व-पर कल्यासा तथा साधु के संयम की वृद्धि एवं शरीर की साधना के लिए सम्यक्टब्टि श्रावक जो दान देता है उसे श्राहारदान कहते हैं। यह आहार दान उत्तम मध्यम जघन्य इस तरह तीन प्रकार के पात्रों की दिया जाता है। पात्र का अर्थ ये है कि हिंसा फूंठ चोरी कुशील परिग्रह इन पापों से तथा सप्त व्यसनों से रहित, जिनेन्द्र भगवान के कहे हुए वचनों में तथा मार्ग में श्रद्धा रखने वाले गृहस्य ग्रर्थात् धर्म में ग्रास्था तथा श्रद्धान रखने वाले को दान देना यह जघन्य दान कहलाता है । पांच ग्रस्पुव्रत चार शिक्षाव्रत, ३ गुरू व्रत-इस प्रकार इन बारह प्रकार के व्रतों का पालन करने वाले पहली प्रतिमा से ग्यारंह प्रलिमाधारी जो उत्कृष्ट आवक हैं इनको दान देना-मध्यम पात्र दान कहलाता है। ग्रौर दिगम्बर मूनि को जो दान दिया जाता है वह उत्तम पात्र कहलाता है। लु ले, लंगड़े, दीन, दरिंद्री ग्रादि जो जीव हैं उनका दूःस देसकर करुएा भाव सहित दान देना यह करुएा दान है। इनमें कीर्तिदान, समदान आदि प्रांदि दान के कई भेद हैं। केवल प्रंशसा के लिए <mark>धर्मशाला,</mark> श्रौषधशाला, स्कूल, का<mark>लेज ग्रादि खुलाकर अप</mark>ने नाम के लिए यों कीति फैले यह दान ग्रभदान नहीं है बल्कि अपनी कीर्ति के लिए है। जो अपने बराबर कोई घर्मात्मा हो उनसे कन्या दान देना लेना धार्मिक भावना रखना-यह समदान है, इसमें भी यह जो दान कहे हैं यह दान जगत में अेष्ठ हैं। सत्पात्र दान की महिमा यह है कि सम्यक्ट्रष्टि ज्ञानी पूरुष घन संपत्ति वैभव को सत्पात्रों को दान देकर चक्रवर्ती इन्द्र, तीर्थकर, नागेश्वर के पद को प्राप्त कर मोक्ष को प्राप्त कर लेते हैं और इसी प्रकार ज्ञानी विषय कषायों से मुक्त होकर चारित्र पालन करता हुआ उसी भव से मोक्ष जाता है । सबसे पहले भूमि, महल, स्वर्ग, विभूति स्त्री आदि पदार्थों के लोभ रूपी सर्प विष के निवारए। के लिए सम्यक् दर्शन सहित तथा वैराग्य रूपी ग्रमोध मंत्र ही फल प्रद है, ऐसा जिनेन्द्र भगवान ने कहा है। इस प्रकार जो सम्यक्तव सहित चार प्रकार के दान देता है ऐसा सम्यकहृष्टि इस लोक व परलोक में अपनी कीर्ति से अज्ञानी जीवों का भी कल्याएा करता है और स्वयं का भी कल्याएा करता है ऐसा विचारना चाहिए ।।३४७।।

#### उडंयुनर् बोळुक्कं काक्षियुव्यमें नह्नि वंवानाळ् । विडंगोळि वीरं वीडु मैत्तवं दरयंशील ।। मडंगलु मीदानुंडि ईंदव नदनाल् वैयत्त् । तुंडंदु कोंडवर् गट् कुंडि पोल्यदो रुदबिइंद्रें ।।३४८।।

ग्रर्थ – निर्दोष ग्राहार उत्तम पात्र मुनि को देने वाले भव्य जीवों का शरीर ज्ञान चारित्र, सम्यक्दर्शन, संतोष सुख, नीरोग तथा तपस्वी शरीर दीर्घ ग्रायु पराकम मोक्ष प्राप्ति के लिए श्रेष्ठ तप शील सच्चारित्र वाला होता है। इस कारएा सत्पात्र दान ही समर्थ है। इन चारों दान से ग्राहार दान श्रेष्ठ है।।३४८।। उनोडु तेनं कळ्ळु मोडि नंडाय उंडि । तानु बंदेवकु यदिल दानमाम् तानमां तानुमूंडा ।। मनून्ं कोडूने याक् मुडन् पट्द मृन् नाक्री। मान मादबक्र मदिल बर्षयार् पोरुगु मुंड्रा १३४६॥

झर्च - मच, मांस, मझ इन तीनों मकारों को त्याग करके निर्दोध झाहार देने वाले बातार के डारा संतोध पूर्वक देने वासे दान को ही दान कहते हैं। उपर कहे अनुसार उत्तम बम्बन, अवन्य इस प्रकार तीन पात्र है। आवक को दान देना यह जघन्य दान हैं। पात्र को बार प्रकार बान देना कहा है। संत्यात्रों को दान देना उसम दान है।।३४६।

> पुसे सुंबालुंड उंडी बलियिना लुइरे पोट्नि । मलैइनुं पेरिध उडि बलिइनालुइरे शाल ।। नलियू मेल नरगसाळं दू नडलैगळ पडुमेंडालि । कूलें सुंबारा कुटि इव नंडू मामे ।।३४०।।

मर्च-मांड मझरा करने वाले जीवों को सथा चोरी करने वाले जीवों को प्राहार दान देने से कुफल मिसता है, वे भोग भूमि में जाकर जन्म लेते हैं नरक में पहते हैं इसलिए सप्त व्यसन वाले वीव तथा मांस भक्षरा करने वाले जीव को कभी भी प्राहार दान नहीं बेना बाहिए ॥३४०॥

जगनिग सरति निंहा रहं पिनियाळर् मूलारः । इग्रतगळ कुरुडर् मृगर् कोसैसोछित मनस् मिल्लार् ।) धगल कैनेंदि नोदन्करळिन् सींद वुर्डि । मगरिन मलिब पूर्णोय सहिम बानमामे ।।१४१।।

मर्थ---दरिद्री मनुष्य वतावरण करने वाले भव्य जीव को ग्रथवा व्याधि पीडित, रोब ब्रसित वृद्ध पुरुष, धंगहीन, धंधे, लूले, लंगड़े, व्रतों को पालन करने वालों को अर्थात् एक देखकती आवक मादि जवन्य पात्र को दान देना जवन्य दान कहनाता है ।।३११।।

> उरवियं पैरिदुमोंबि झोळुक्करौ निरुत्ति युळ्ळं। पेरि बळि पडाण्चि नीकि पिररकुं नंडाद्रि पौतीर् ।) नेरिचिने तांगि नींगा बोटिबं बिळेरस सेम्यू । मुब्सयर कींद एड्रा उत्तम दान मामे ।।३४२।।

मर्च--महिता महावत को घारए करके एकेंद्रिय मादि पंचेंद्रिय जीव पर्यंत अर्थात् संपूर्ख बीवों की रक्षा करने वाले, मात्म-साधन में लीन रहने वाले प्रथवा सामायिक मादि बट गाबवश्यक किया में सदैव तल्लीन रहने वाले, पंचेंद्रिय विषयों को रोककर हमेशा आरम-

[ १७३

ध्यान में रत रहने वाले, मपने पर कोई दुष्ट पुरुष द्वारा उपसर्ग करने पर भी दया भाव रखने वाले, सम्यक्दर्शन, ज्ञान, वारित्र ऐसे मनंत गुरुषों से युक्त, मोक्ष की इच्छा करने वाले मुनि को दान देना यही सत्यात्र दान है। यह दान इहलोक और परलोक को सुख देने वाला तथा मोक्ष का देने वाला है। ऐसा समफना वाहिए।।३४२।।

> अनुदु तेनुंकळळु मुवंदवैष्पिरव मीदर् । ट्रानमेन्द रैस, तम्मै कोन्दयि कूँ नै ईवार् ॥ दानमुं वयाबु मेल्लाम् तांकण्डवारु काणा । बीनमेन्रासुं केळारियल्लू-वेरुलगत्तारे ॥३४३॥

धर्ष — मधु, मांस, मद्य धादि धनेक जीव उत्पन्न होने वाले पदार्थ तथा ग्रनन्त काय उत्पन्न होने वाली बस्तु को देना यह दान नहीं है। ऐसा दान देना तथा ग्रपने शरीर का मांस काट कर या दूसरे का मांस काट कर देना यह दान नहीं है। मिथ्या शास्त्र को पढकर दान देने वाले, मिथ्यामतियों के कहे घनुसार चलना, उनको दान देना यह सज मिथ्यारव है। ग्रीर इस प्रकार के दान देने वाले मिथ्यादृष्टि हैं। इसलिए ज्ञानी स्वपर का कल्याए। करने वाले संसारी जीवों को सच्चा मार्ग का हित बत जाने वाले महान साधुग्रों को दान देना उत्तम दान है।। ३५३।।

> मनधमायनन्तमाय गुरुं पुरां दार्व मादि । तर्नेपिला दियल्वि निन्रान् ट्रम्मै तन्कन्वैत्तु ॥ निनेतेले केटु नस्तु सिरण्पटु विनये नीकुं । कनलिसेर कनगं तनगं तनकन् काळरो कळट्रुमारे ॥३४४॥

#### इरैबनु मुनियु नोलु मियादु मोर्कु ट्रमिल्ला। नेरियिनै लेळिबल् काक्षियामद निरुत्तुम बिट्टि।। निरुगु मेन्मययुं मूडमारु तीबिनय मिस्ट्रि। नेरिबिळ कुरुन्नलादि यट्टंम निरेंव देन्ड्रान् ।।३४४।।

ग्रर्थ-परमात्म स्वंरूप भगवंत को श्रंतरात्मा में रखकर उनका व्यान रखने वाले निग्रेंथ गुरुमों को तथा सभो बस्तुमों का परिज्ञान करा देने वाले परमागम को अर्थात् शास्त्र (जिनवाणी) को संशय रहित होकर उसका ज्ञान कर लेना, संशय रहित श्रदा करना यह सम्यक्दर्शन है। यह सम्यक्दर्शन ही मोक्ष को देने वाला है। सम्यक्दर्शन झाठ मद, तीन मूढता, छह अनायतन इनसे रहित तथा शंकादि आठ दोषों से रहित होकर झहँत मगवान द्वारा कहे हुए मार्ग पर श्रद्धान करना -- चलना आदि व्यवहार सम्यक्दर्शन है।।३११॥

> पेरिय कोलं पोयिकळवू विरमंनयि सोरुबल् । पोरुळ् वरैदल् मत्त मधु पुलैसुनळि नींङ्गल् ॥ पेरियदिसं दण्डमिरु भोग वरें दाडल् । मरीयिय सिक्कं नान्गुमिवं मनयत्तार् शीलं ॥३४६॥

प्रयं — त्रस जीवों की हिंसा; प्रसत्य बचन, चोरी, परस्त्री ग्रौर परिग्नह - कांक्षा इन पांचों पापों को एक देश त्याग करना इसका नाम पांच ग्रगुव्रत है। ग्रौर मद्य, मांस मधु को नहीं खाना, दिग्व्रत, देशव्रत, ग्रनर्थदंडव्रत, इन तीन गुगाव्रतों को ग्रौर सामायिक, प्रोषधी-पवास, भोगोपभोग परिमाण ग्रौर ग्रतिथिसंविभाग यह चारों शिक्षा व्रतों को मिलाकर श्रावक के १२ व्रत होते हैं। इस प्रकार गृहस्थ के द्वारा ग्राचरण करने को शीलाचार (श्रावकाचार) व्रत कहते हैं। ग्रौर पंच व्रतों को पूर्ण रूप से पालन करने को मुनिव्रत कहते हैं। इस प्रकार उन वरधर्म मुनिराज ने भद्रमित्र मंत्री को उपदेश दिया ।।३१६।।

इस प्रकार भद्रमित्र मूनिराज द्वारा उपदेश देने वाला तीसरा ग्रघ्याय समाप्त हुआ।



# ।। चतुर्थ अधिकार ।। पूर्णचंद्र का राज्य परिपालन \*

ग्रमिर्द करगोळिन् मुनियर उरै शॅंड्रोरिष्य । तिमिर मेन निड्रविने तीर्थळुंद मदिइर् ॥ कुमुदमेन मलंदुवद माट्र**ुवन कोंडे ।** यमलनडि मनक्कमला तरुक्नित्द् वैरोळुंदान्.।।३४७।।

ग्रर्थ-इस प्रकार वरधर्म मुनिराज का कहा हुया यह उपदेश जिस प्रकार कुमुदिनी विकसित होती है उसी तरह भद्रमित्र को ग्रात्मा में ग्रनादिकाल से चला श्राया सात प्रकार का उपशम होते ही ग्रात्मा में उपशम भाव उत्पन्न हुए श्रौर वह श्रपनी शक्ति के श्रनुसार व्रत को धारए। कर सर्वज्ञ अर्हत भगवान की स्तुति करके मुनिराज के सन्मुख खडा हो गया। ।।।३४७।।

येळुंदु मुनि इरुकमल पादं तोळुदोत्ति । शेळुंककग मार्डीमेशै शीय पुरं पोक्कु ।। मुळंगि येळु मुगिलिर् पोरुन् मुळुद्दुं वरियोर्कु । बळंग मनत्तळुगि युरैत्ताळवन् ट्रन्मादा ।।३४८।।

ग्रर्थ--तदनंतर वह भद्रमित्र वरधर्म मुनि को नमस्कार करके वहां से चलकर सिंहपुर में जाकर अत्यंत सुन्दर महल में प्रवेश किया। तत्पश्चात् जिस प्रकार ग्राकाश में बिजली चमकती है ग्रौर मूसलाधार वर्षा होती है उसी प्रकार भद्रमित्र ने ग्रपनी संपत्ति को दीन, ग्रनाथ, याचक जनों को बुला २ कर दान देना प्रारंभ कर दिया। उस भद्रमित्र की माता को इस प्रकार ग्रपने पुत्र का दान देना सहन नहीं हुग्रा ग्रौर माता कहने लगी।।३४८।।

> कुलं पेरिथ गुरामरिव वाडिव कुडि पिरप्पु । पोलंकै युडय वर् कलदु पुगळ्चि इनितडया ।। इलंगु मनै याळुं पोरुळिस्त्र विडत्ति गळु । मलंगल् बरै पुरुळागसिनि येळियेल् ।।३४्६।।

प्रर्थ-हे भद्रमित्र ! तुम अत्यंत प्रेमी व सद्गुएगी,श्रेष्ठी, ज्ञानवान, सुन्दर रूप धारएग करने वाले, कुलवान, जगत में कीर्ति के पात्र हो । यह सभी संपत्ति श्रौर अनुकूल सामग्री जो मिली हुई है इसका तुमको सदुपयोग करना चाहिये । इस प्रकार की सामग्री पुण्योदय से मिलती है । इसका नाश नहीं करना चाहिये । यदि कदांचित् आगे चलकर गरीबी आ जावे सो बडी कठिनाईयां भूगतनी पडेगी । सतः तुम दान मत देवो । घर में संपत्ति रहने से पुत्र, बंधु, वांधव, मित्र आदि सभी प्रेम सत्कार करते हैं। यदि संपति न हो तो कोई प्रेम नहीं करता, अतः संपत्ति का नाश नहीं करना चाहिये। ऐसा माता ने भद्रमित्र से कहा ।।३४६।।

> कादन् मिगुदाय् मोळिइिला तरमोर्ड्रिड्रि । पोदरवेनातु पोरुन् मुळुदु मवनीय ।। कोदमेरि पोंड्रवनै कोक्षंु पोंडि सूळंदु । तीदुतनक्काकि मनं शिव दोळुगुं वळिनाळ् । ३६०।।

मर्थ----उस भद्रमित्र ने माता के वचनों को सुना किन्तु माता के कहने को माना नहीं और दीन, दुँखी, याचक जनों को बराबर दान देता रहा। दान देते समय उसकी माता ने अग्नि के समान आंखें लाल करके उसको मारने की भावना करके प्रशुभ कर्म का बंध कर लिया। ग्रौर ग्रातंष्यान से प्रपना जोवन बिताने लगी।।३६०।।

#### ग्रांगवन् ट्रन् सोन्मरुत्त वळचिइनुं पोरुळ्ग । नींग वेळु मतित्तिनु मौबुडंबु नीत्तु ॥ पूंगोळलि योगिय वविंग वनं पुक्कु । बेन्गै मगवाय् मगन् कन् वेरत्तोडु पिरंबाळ् ॥३६१॥

ग्रर्थ---उस भद्रमित्र ने ग्रपनी माता के वचनों पर कोई ध्यान नहीं दिया और उसकी माता सुमित्रा सदैव ग्रार्तध्यान में लगी रही ग्रौर मरकर ग्रतींग नाम के वन में व्याघी उत्पन्न हुई ॥३६१॥

> ग्ररुळिनालुइर्कट् कींद ग्रोपोरु निमिस मागः वेरुळि नान् मयगि वाळुम् विवर्षि लिखेळं तोट्राः मिरुळिला वेवर् कोयल् किट्ट दोर् विळक्किन् मेले । मरुळिनाल् विट्टर् पायंदु मरिसादे पोल्व नोंद्रे ।।३६२॥

गर्थ-दूसरे को दान देने में धन का नाश होता है। ऐसा विचार व झार्तघ्यान करने से उस सुमित्रा ने निद्यगति में जन्म लिया। जिस प्रकार पतंग दीपक के प्रकाश को देखकर उसमें मोहित होकर झपने प्रारा गंवा देता है उसी प्रकार सुमित्रा ने झार्तध्यान से घन में मोहित होकर झपने प्रारा छोड दिये।।३६२०

## भ्रप्यच्चवकान माय कोपलोभसिमाले । राप्पट्ट पिरवि याळौ वनसिर्ड तिरियुनाळुळ् ।। कैपट्ट पोरुळै येछाम् करुरे यालियुमंव । मैपट्ट पुगळिनानौ वनसिर्ड विरगिर पुक्कान् ।।३६३।।

> कारएां तानोंड्रिंड्रि करुमसिन करुमयासे । वार्रिएवि लंगुम कोंगै मंगम रोडौ बळ्ळल् ।। ताररिए सोंसै कुंड्रम तन्नुळ्ळे किरियुं पोळ्दिन् । वेरनिंड्रिसंगुं सिर्व वेंगै निंड्रदनै कंडान् ।।३६४।।

अर्थ- उस सघन वन में घूमते २ ग्रनेक प्रकार के वृक्ष पर्वत मादि को देखा और आते समय उस व्याझी को भी वन में देखा। जब मनुष्य की आयु कर्म की समाप्ति का समय आ जाता है उस समय कोई निमित्त ग्रवश्य मिल जाता है। विधि का ऐसा ही लेख है। उस समय को कोई टाल नहीं सकता। उनकी ग्रायु की समाप्ति का समय मा ही गया ही ऐसा समफ कर उनको वह व्याझी दीख पडी।।३६४।।

### कंडवत् पेयरुमेल्लै कडियबोर् पसिनालुं । येंडिसै पवरु निर्पे वेळुंद वेरस**ुमोडि ।।** विंडरि विळक्कित्मेले सिट्टिल् पायं् बिट्टबे पोल् । तडिंबर् मोळिनान् मेर् ट्राय पुलि पायं्द बंद्रे ।।३६४।।

अर्थ- उस व्याघ्नी को देखकर बह भद्रमित्र ग्रत्यंत भयभीत हो गया भौर इधर उधर भागने लगा तो पूर्वभव का वैर उस व्याघ्नो को स्मरण हो माया। भौर वह व्याघ्नी जो कई दिनों से भूखी थी। भूख से व्याकुल होकर ग्रति शीघ्र ही जिस प्रकार दीपक पर पतंग उडकर पडता है, उसी प्रकार वह व्याघ्नी श्रपने पूर्व भव के पुत्र भद्रमित्र पर जा भपटी ग्रौर उसको मारकर खा डाला। ३६४।।

> वेबिया पसिइन् वाडि बिळु मुईर् किपकंडु । कोविया वंज नेजिर करुएाँ योंड्रिंड्रि सेस्, । तीबिया पिरंदु निंड्रु मगनयुं तिड्र बिद । पाविये पोल किल्लार् करुएोये पंइल्गी मंड्रे ।।३६६॥

अर्थ---भूख से व्याकुल हुई वह व्याघी जो पूर्वभव का झपने पेट का भद्रवित्र नाम का जो पुत्र था श्रौर उसने पूर्वजन्म के पुण्योदय से सभी कमाई की बी, उस कमाई में से वह दान माता को सहन न हो सका श्रौर वह माता सुंमित्रा श्रातव्यान द्वारा मरकर व्याध्रौ हुई ग्रौर ग्रपने पुत्र भद्रमित्र को ही भक्षए कर गई। इस कारएए भागे के लिये उसने निख्याति भारत की । इसलिये माचार्य कहते हैं कि सदैव करुए।।दान देना मनुष्य का परम कर्तव्य है। ।।३६६॥

पिरविगळनंतं तम्मिर् पेट्रताय् सुट्रमल्लाल् । उरविग चंड्रु मिन्नै यूनिनै युंडु वाळ्वार् ।। मर्मलि मलंतराइतम् मक्कळे तिगिल् रारेन् । रिरेवनै ईवळुरैत्ता ळिंड्रु तन्मगनै तिंड्राळ् ।।३६७।।

> करुदिनार् करुदिट्रिल्लाम् करुर्एयाळीयुं कर्पत् । तरुविन् मे जुरुमु वीळ सायं ददु पोलभायं टु ॥ परुमद पानै वेंदन् ट्रेविमेर् पट्र ळ्ळत्तार् । ट्रिरुमगळ नैय्य रामदत्तौ नन् शिरुव नानान् ॥३६८॥

ग्रयं --- वह भद्रमित्र उस व्याझ्रगी के उपसगं से मरकर पूर्वजन्म के किये हुए पुण्य के द्वारा दान के प्रभाव से तथा शुभ भावों से मरकर सिंहपुर के राजा सिंहसेन महाराज की पटरानी रामदत्ता देवी के गर्भ में ग्राया। वह रामदत्ता रानी कौन थी ? उस रामदत्ता ने उस भद्रमित्र पर कौनसा उपकार किया था ? इसका समाधान है कि उस भद्रमित्र वर्णिक् के रत्नों को युक्ति पूर्वक निपुणमति दासी द्वारा शिवभूंति मंत्री के भंडारी से चतुराई से मंगाकर रामदत्ता रानी को दिया था। इसी कारणा ग्रंत समय में उनके प्रेम से निदान बंध करके रामदत्ता रानी के गर्भ में वह भद्रमित्र का जीव ग्राया। इस संबंध में ग्राचार्य कहते हैं:---

> कोधात् व्याझो भवति मनुजो मानतो रासभो स्यात् । मायायाः स्त्रोधनसुखरहितो लोभतः सर्वयोनिः ॥ कामात् पारापतिरिति भवेदत्र संबंधभावात् । मोहांध मोही परिजन सुता स्त्री सुता बांधवेषु ॥

१७= ]

कोध से मरकर वह सुमित्रा व्याझरणी हुई। जयंत मुनि घोर तपक्ष्वरण कर के धररणेंद्र के वैभव को देखकर किदान बंध करके धरणोंद्र हुआ। मोह से भद्रमित्र का जीव रामदत्ता रानी के गर्भ में ग्राया। इस प्रकार संसार में ग्रति मोह करने वाला जीव अगले भव में बंधु भाई पति पुत्र ग्रादि होकर दीर्घ संसार में परिश्रमरण करता है।।३६६।।

> कन्निड वेळुत्तामाम् पोय् मुगत्तिड परकक्काना । नुन्निड तोंड्र विम्मा कन्नगिल् करत्तु नोकि ।। पन्निडे किडंद नीन्सोल् पवळ वाय् पांडु वाग । मन्निडे तोंड्र मैदर् मदिपेट्र दिशयै योत्तान् ।।३६१।।

ग्नर्थ- महारानी रामदत्ता देवी के गर्भ रहने के कारए। उसका मुख कृश हो गया। पेट मोटा हो गया। स्तन काले हो गये। ग्रत्यन्त मृदुभाषि एगे हो गई। उनकी दंत पंक्ति दाडिम के दानों के समान तथा होठ लाल माएक के समान प्रकाशमान प्रतीत होने लगे। कमशाः ग्रानंद पूर्वक नव मास पूर्एा हो गये। तत्पश्चात् नौ महिने बाद उसने पुत्र रत्न को जन्म दिया। राजा सिहसेन ग्रपने पुत्र का चंद्रमा के समान मुख देखकर ग्रत्यन्त संतुष्ट व प्रसन्न हुए। ग्रीर उनका मुख ग्रत्यंत प्रफुल्लित हो गया। ''पुत्र रत्न महारत्नं''। इस कहावत के श्रनुसार राजा को महान ग्रानंद हुग्रा।।३६६।।

## वेयन तिरंड मेंड्रोन मेहिय लोडुम वेंद । नाइरविकरनन शेंड्रदिशे योडु वाने योत्तु ॥ पाइरु परवे ज्ञाल पैबोना लाति नाय । शीय चंदिरनेन ट्रोरै दिसे दोरुं पं किनाने ॥३७०॥

भ्रर्थ—पुत्र के जन्म होते ही राजा तथा रामदत्तः देवी दोनों ही को अत्यन्त भ्रानन्द हुग्रा। श्रौर पुत्रं जन्म की खुश्री में दीन,गरीब, दुखी याचकों को ऐच्छिक दान दिया। श्रौर शुभ मुहुर्त में विधि पूर्वक नाम संस्कार करके उस बालक का नाम सिंहचन्द्र रखा। श्रपने नगर में उसके नाम की घोषएगा करा दी। ३७०।।

## मलविला तडरा निंड मळिनं पोल् वळरंदु नन्नार्। कुलमेला मेलिय वांगुं कोडुजिलै पयंड् कुंड्रा ।। कलयला कडंदु कामं कनिंदन कमल मोट्टिन् । मुलै नल्लार् सेतिनार्गळ् मुरुगुण्गां बंड वत्तान् ।।३७१।।

म्रर्थ-हमेशा जल से भरे तालाब में जिस प्रकार कमल खिले हुए हैं उसी प्रकार वह सिंहचन्द्र राजकुमार पूरििामा के चन्द्रमा के समान प्रफुल्लित हो रहा था। उस समय राजा ने विचार किया कि यह बालक वृद्धि को प्राप्त कर रहा है मत: इसके विद्याध्ययन का प्रबंध करना चाहिये। तत्पक्ष्चात् उस कुमार को एक प्रोहित पंडित के पास शुभ मुहूर्त में गुरुकुल में भरती कराया । तब वहां के अध्यापक ने अनेक प्रकार के शास्त्र, न्याय, तर्क,व्याक-रएग व शस्त्र कला आदि २ में उसको निपुएग कर दिया । संसार में सबसे श्रेष्ठ एक विद्या ही महान घन है और कोई नहीं है । इस कारएग विद्या वाले के पास सभी गुएग आ जाते हैं । कहा भी हैः—

> विद्या ददाति विनयं, विनयाद्याति पात्रता । पात्रत्वात् धनमाध्नोति धनाद्धमं ततः सुखं ॥

अर्थ-विद्या से विनय आता है, विनय से पात्रता आती है और पात्रता आने से धन संचय होता है। और घन से धर्म की प्राप्ति होती है और धर्म के द्वारा इस लोक और पर-लोक का साधन है।

> विद्याधोत्यापि भवंति मूर्खाः । यस्तु कियावान् पुरुषः स विद्वान् ॥

श्चर्य कदाचित् विद्या सीखने पर यदि उसको ग्रभिमान उत्पन्न हो जाय तो उसको मूर्ख के समान समफना चाहिये । विद्या पढने के बाद जिनमें समता नहीं है वह विद्या किस काम की ? विद्या पढने के पश्चात् जो सत्क्रियावान होता है तो वह विद्या उसको सदैव के लिये सूख देने वाली है।

सुखाथिनः कुतः विद्या, विद्यार्थिनः कुतः सुखम् ।

तथाच

मातेव रक्षति पितेव हिते नियुंक्ते । कांतेव चामिरमयत्यनीय खेदं । लक्ष्मीं तनोति वितनोति च दिक्षु कीर्ति । किम् किम् न साधयति कल्यलतेव विद्या ।

इस प्रकार राजा ने विचार करके भपने पुत्र को सम्पूर्ण विद्याओं में निपुण करा दिया। वह कुमार विद्याओं को प्राप्त करता २ यौवनावस्था को प्राप्त हुआ। राजा ने विचार किया कि कुमार यौवनावस्था को प्राप्त हो गया है इसका श्रव लग्न करना चाहिये। सत्पक्ष्चात् शुभ मुहूर्त में उसका लग्न कर दिया। वह सिंहचन्द्र अत्यन्त सुगंधित पुष्प में जैसे भौरा मग्न होकर उसका रस लेता है तथा जैसे नदी का मध्य भाग कुझ हो गया है, ऐसी नदी के किसी गहरे कुंड में लोग कीडा करते हैं, उसी प्रकार वह राजकुमार ग्रपनी स्त्री के साथ काम भोग में रत रहने लगा।।३७१॥

> शिलमरल् शूळ सिंघ पोदगत्ते पोल । कलं पड्डलल्गु लार्ड कूमरनुं कळमु नालुळ् ।। कोलं पडल् कळिनल् याने कोट्रवन् ट्रेवि नन्पान । मले मिशे मदियं पोल मेदन् मट्रोरुवन् वंदान् ।।३७२।।

अर्थ-वह राजा सिंहसेन व महारानी रामदत्ता दोनों सुख से समय व्यतीत करते थे। आनंद के साथ दोनों दम्पति का समय व्यतीत हो रहा था। इसी समय में रामदत्ता रानी ने पूर्णिमा के चंद्रमा के समान दूसरे पुत्र रत्न को जन्म दिया।।३७२।।

> इरवलरेंड्रु मुझि रिडर् केड वेळुंद बंद । पुरदल कुमार नामं पूर चंदिर नेंड्रागळ् ।। करयोर कडलंताने कादल कुमरर् दान । दिरवियु मंदियु पोल दिरुनिल दिचळु नाळाल् ।।३७३।।

म्रथं – दूसरे पुत्र रत्न का जन्म होने के बाद सिंहसेन राजा ने उसको देखा मौर पुत्र जन्मोत्सव की खुशी में प्रजाजन व यांचकों को ऐच्छिक दान दिया मौर विधिपूर्वक नामकरण संस्कार करके उसका नाम पूर्र्शचंद्र रखा। वह सिंहचन्द्र म्रौर पूर्याचंद्र दोनों राजकुमार जिस प्रकार ग्राकाश में सूर्य ग्रौर चंद्रमा हैं उसी प्रकार वह राजा दोनों कुमारों के साथ मानुंद पूर्वक समय ब्यतीत करता था।।३७३।।

> वारि सूळ् वलयन् तुयरैविडिर्ा। रारि यामदु तानुडनैविडुं ।। एरनिदुल गिन् पुरि निबुरुं । मारि पोर्कोड बंगै यम्मसने ।।३७४॥

ग्रर्थ-इस प्रकार राजा सिंहसेन भपना समय सुख पूर्वक व्यतीत कर रहा था। समुद्र से चारों ग्रार घिरे हुए उनके राज्य में प्रजा को यदि थोडा सा भी दुख हो जाता था तो राजा को वडा मारी दुख होता था। तथा जिस प्रकार मेघ वर्षा करके सारी दुनिया को प्रसन्न करता है उसी प्रकार वह सारी प्रजा को हर प्रकार से प्रसन्न ग्रीर तृष्त रखता था। प्रजा के दु:ख को दूर करने वाला तथा प्रजा के लिए वह हितकारक राजा था।।३७४।।

> पोन्नु नन्मरिायुं पुनै पून्गळुं । मण्णु पुण्रारे मट्रोरु नाळपुग ।। पन्नगं मुन्न मामवन् पातिडा । मिन्निन् वेरसिर् बीळं्देई रूंड्रिनान् ।।३७४।।

प्रथं---राजा सिंहसेन एक दिन अपने स्वर्एं, रत्न, मोती, माएक तथा अमूल्य आभू-धए, वस्त्र प्रादि से भरे हुए भंडार के तोषाखाने में सहज ही चला जाता है तो पूर्व जन्म में जिवभूति मंत्री का जीव जो मरकर झार्तघ्यान से सर्य हो गया था वह वहां बैठा हुझा था। उस सर्य ने राजा को देखा और देखते ही पूर्व भव का बैर का स्मरएा हो गया झौर तस्काल राजा को काट खाया। सर्प को काटते ही राजा को विष चढ गया।।३७४।। १८२ ]

## पैयर विन् विडलोडु पार् मिशे। मैयलुत्तु वेळुंदनन् मन्नवन् ॥ वेय्यवनर वत्तोडु मेदिनि । वैय्य नेय्य विळुंददु पोलवे ॥३७६॥

ग्रर्थ—वह राजा उस सर्प के विष से ग्रसित होकर जैसे ग्रंघकार फैल जाता है, उसी प्रकार राजा का शरीर विष से अंधकार के समान काला पडे गया। वह दिष इतना भयंकर था कि सारे तोषाखाने में ग्रंघकार सा छा गया। वह राजा विष से मूर्छित होकर गिर गया।।३७६।।

कल्लन् नोसं कडलुडंदिट्टन् । देल्लइडिंद्र येळुंद दिया वरुन् ।। सोल्लुमेय्यु मरंद नर् सोरं्द नर् । मल्लियेंल्गु पुयत्तिरन् मेदर्रः ।।३७७॥

प्रयं- उस सिंहसेन के मूच्छित होकर जमीन पर गिर जाने के बाद जिस प्रकार तालाब का बांघ टूट जाने पर पानी इधर उधर फैलकर बेकार हो जाता है उसी प्रकार राजा को सर्प के काटने के समाचार सब जगह फैल गये। ग्रीर कुटुम्बी जनों में हाहाकार मच गया। कर्म की गति बडी विचित्र होती है। मोहो जोव इस मोह के कारए। कौन से ग्रनर्थ कहीं करता है ? ग्रर्थात् सभी करता है। क्योंकि उस शिवभूति मंत्री ने माया, छल, कपट, लोभ के द्वारा भद्रमित्र वरिषक के रत्नों का ग्रयहरए। करके गुप्त रीति से ग्रपने खजाने में रखे थे। परन्तु यह मायाचार कितने दिन रह सकता था। उन रत्नों को ग्रपने निजी पुरुषार्थ से उसने नहीं कमाया था। दूसरे के रत्नों होने से उन रत्नों का न्यायपूर्वक राजा ने निर्णय करके भद्रमित्र बरिषक को दिलवा दिये थे। फिर भी उन रत्नों के मोह से वह मंत्री ग्रातंध्यान से मरकर सर्प होकर उस सिंहसेन राजा के खजाने में बैठा था। उसने यह निदान बंध कर लिया था कि किसी मव में मैं इससे बदला लूंगा। इस निदान बंध से खजाने में बैठ कर सर्प होकर उसको काट खाया। यह परिग्रह रूपी पिशाच बड़े २ चक्रवर्ती त्यागी गराों को भी नहीं छोडता है। ।३७७।।

> रामदत्तेयु मिम्नोइ रंडिनाल् । विराम मुट्रदोर् मेंगइत् वीळंद नल् ।। करामरी कडल् सूळ् पडि क्कावल । निरामे मार पगलुं मिरवायते ।।३७८।।

अर्थ-राजा सिंहसेन की यह दशा देखकर उस रामदत्ता देवी का राजा के प्रति प्रधिक प्रेम होने के कारण वह रानी मूछित हो गई और दुख से व्याकुल होकर गिर पड़ी। सिंहपुर नगर के श्रधिपति राजा सिंहसेन के मूछित होने के कारण राजमहल व सारे नगर में दिन भो रात्रि के समान प्रतीत होने खगा ।।३७६।। गरुड नायवन् कालिली कट्केलाम् । गरुड दंड नेंबान् नक्कनत्तिले ।। मरुवि मंदिर मोदवु मन्ननुक् । किरुळ् परंदुई रेगिय देगलुं ।।३७६।।

ग्रर्थ – पांव रहित सपों को गरुड के समान रखने वाला एक गारुडी (कालबेल्या) राजमहल में ग्रा गया और उसने गरुड मंत्र का जाप्य करना प्रारम्भ किया। तब जितने सर्प थे वे सब सामने ग्राकर इकट्ठे हो गये। परन्तु वह भयंकर काटने वाला सर्प वहां नहीं ग्राया। इनने में राजा सिंहसेन का मरुख हो गया।।३७६।।

> मैयलुट्रवन् मदिर मोंड्रिनाल् । नेय्योळिक्कि नेरुष्पं येरित्तिडा ॥ पैयन पननाग मेला मळेत् । तुय्यवु नुयक्कोंड्रुरे शेगिंड्रेन ॥३८०॥

ग्रथं — सिंहसेन राजा की मृत्यु होते ही उस गारुडी ने घृत की ग्राहूति से एक यज्ञ भारंभ किया। ग्रौर मंत्र के द्वारा ग्राहूति के प्रभाव से सारे सर्पों को बुलाया। तब सारे सर्प इक्ट्रे हो गये। उन सभी सर्पों को देखकर वह गारुडी कहने लगा कि हे सर्पों ! यदि तुम सुख से जीना चाहते हो तो जो बात मैं ग्रापको कहूं उसको स्वीकार करना पडेगा।।३८०।।

> कुट्र मिल्लवर् मट्रिन् निरुष्पिनं । युट्र पोळ्दिदुं नोरिनं योट्टिडं ।। कुट्र मिल्लवर् पोनडुवन् ड्रेनि । लिट्र तुम्नुईर् येन् कैयीलेंड्रनेन् ।।३८१।।

ग्रर्थ----उस गारुडी ने उन सपों से कहा कि यदि तुमने इस राजा को नहीं काटा है ग्रीर निर्दोष हो तो तुम इस हवन कुण्ड में कूद जाग्रो । यह सब पानी २ हो जायेगा । सपों ने गारुडी की बहु बात सुनी ग्रीर गारुडी ने यह बात ग्रीर कही कि यदि तुमने मेरी बात सुनकर उसे न मानी तो मेरे हाथ से तुम्हारा मरण होगा ।।३०१।।

> अंजि मटूब नानै इरैंदिडा । नंजु तारिग नन्निन तीयिनै ।। पुंजु पूम् पौगै पुक्कन पोलवे । मुंजु पोडन दंड्रोळियामये ।।३८२।।

मर्य--गारुडी की बात को सुनकर वे सभी सर्प अत्यन्त भयभीत होकर उसके कहने

#### १८४ ]

को मान लिया और जिस प्रकार पानी से भरे हुए तालाव में मझलो कूद पडती है, उसी प्रकार सारे सर्प उस हवन कुण्ड में कूद पडे और निर्दोष होने के कारए। उस हवन कुण्ड में पानी २ हो गया और सारे सर्प पानी से निकल कर बाहर आ गये। और तत्पश्चात आज्ञा लेकर प्रपने २ स्थान को चले गये।।३द२।।

> बंद कंदनन् मट्रन् नेरिप्पिनं । निंड्रु पुक्किड नीरदु वायदु ।। शॅड्रु काळ वलत्तिलती मय्या । लंड्रु लोब शमरम बाइनाय् ।।३८२।।

ग्नर्थ--- उस रात्रा सिंहसेन को काटने वाले ग्रंगद नाम के सर्प को भो गारुडी ने मंत्र विद्याद्वारा बुलवाया ग्रौर सर्पों के प्रनुसार उसने भी हवन कुण्ड में प्रवेश किया। कुण्ड में प्रवेश करते ही जिस प्रकार ग्रन्नि में समिध ग्रर्थात् लकडी डालते ही वह लकडी जल जाती है उसी प्रकार वह सर्प तत्काल ही जलकर भस्म हो गया। तदनन्तर ग्रंगद नाम का सर्प जो शिवभूति का जीव था वह ग्रार्तेध्यान से मरकर तीव्र पाप कर्म का बंध करके काल नाम के बन में ग्रतिलोभ से वह चमरी नाम का मृग हो गया। स्टेड के।

> भायु किळयुं मरसु मेल्लाम । माय मेंबवन् पोल मरित्तिडा ।। शीय सेननुं तीविनं वन्मया । लाईनन् सल्लको वनत्तानये ।।३८४।।

ग्नर्थ--- उस सुझील सिंहसेन राजा ने इस लोक में पूर्व जन्म में किये हुए पुण्य के उदय से प्राप्त स्त्री, मंडार, शयन, वाहन, रथ, पैदल ग्रादि र सर्व साम्राज्य को ग्रनित्य समभ कर तथा जगत को ग्रनित्य बताते हुए उसको ऐसे त्याग दिया जैसे कोई शरीर में से प्राण छोडना है। उसी प्रकार वह इस शरीर को छोड देता है। सर्प के काटते ही उसके तीव्र विष द्वारा मरकर उस राजा के जीव ने सल्लकी नाम के बन में आकर हाथी की पर्याय धारण की। । ३०४।

## श्रसनी कोड मेनुं पेय रायवन् । कसनि सेंदु कडातयल् यानयं ॥ विसनी यापिडी सूळविलंगन् मे । लसन मिंगुव दाग वमरं दनन् ॥३८४॥

ग्रर्थ-इस प्रकार हाथी की पर्याय धारण किया हुआ सिंहसेन राजा का जीव्यसनी स्रोड' नाम से प्रसिद्ध होकर वह हाथी उस सल्लकी नाम के जंगल में जितने हाधी थे उन सव हाथियों में प्रधान होकर सुख पूर्वक काल व्यतीत करता था । भावार्थ-आचार्य वृहद् सामयिक पाठ में श्लोक ११ में कहते हैं कि परिग्रह ही इस जीव के पतन का कारएा है। अनादि काल से इस ही के कारएा जीव संसार में परिभ्रमएा कर रहा है।

''लक्ष्मो कीर्ति कलाकलाप--ललना-सौभाग्य-भाग्योदया-स्त्यज्यंये स्फुट मारमनेह सकला एते सतामजितैः । जन्मांभोधिनिमज्जिकर्मजनकैः कि साध्यते कांक्षितं, यस्कृत्वा परिमुच्चते न सुधियस्तत्रादरं कुर्वते ॥

लक्ष्मी, धन, पुत्र राजपाट, सांसारिक यश, कला, चनुराई, स्त्री ग्रादि सर्व पदार्थ मात्र इस देह के साथ हैं। ग्रात्मा का और इनका साथ कभी नहीं हो सकता है। एक दिन ग्रात्मा को छोडना ही पडता है। फिर इनके पैदा करने में, इकट्ठा करने में, प्रबंध करने में बहुत रागढ़े थ, मोह व बहुत पाप का संचय करना पडता है। उस पाप से इस ग्रात्मा को संसार समुद्र में डूबना पडता है, दुर्गति के ग्रनेक कष्टों को सहना पडता है, तथा जो बुद्धि-मानों के लिये इष्ट है ग्रर्थात् मोक्ष व स्वाधोन ग्रात्मिक सुख है वह ग्रौर दूर होता चला जाता है। इन स्त्री पुत्र, धनादि के भीतर मोह करने से ग्रात्म-घ्यान व वराग्य नहीं प्राप्त होता जो मोक्ष का साधक है।

प्रयोजन यह है कि धनादि पदार्थों का मोह करना वृथा है। इनका संचय करना भी वृथा है, क्योंकि एक तो ये कभी ग्रात्मा के साथ जाते नहीं,स्वयं छूट जाते हैं। दूसरे इनके मोह में ग्रात्मा का उद्धार नहीं होता है। ग्रात्मा पवित्र नहीं हो सकतो है। इसलिये ज्ञानी को इनमें राग ही नहीं करना चाहिये। इनको उत्पन्न करने का भी मोह छोड देना चाहिये। ग्रौर ग्रात्म-कार्य में लग जाना चाहिये। जिस वस्तु को बडे परिश्रम से कथ्ट सह करके एकत्र किया जावे ग्रौर फिर उसे छोडना ही पडे उस वस्तु की प्राप्ति के लिये बुद्धिमान लोग कभी भी चाह नहीं करते हैं। ग्रतः धनादिकी चाह छोडकर स्वहित करना ही हमारा कर्तंब्य है। उत्पन्न भा

> नावि नारुं कुळल्गळ् विरिंदिडा । श्रवि पोन कलावि किडंदन ॥ देवियै तेरुंदा रेडुत्तुत्तुय । रोवुं वण्ण नुरंतुड नोविनार् ॥३८६॥

अर्थ--पिछले श्लोक में कहे अनुसार राजमहल में सिंहसेन महाराज के मरण हो जाने के बाद अत्यन्त सुन्दर काले बालों से युक्त राजा की रामदत्ता पटरानी जैसे मोर अपने पंखों को फैला कर नीचे गिरा देता है उसी प्रकार वह अपने पति (राजा सिंहसेन) के मोह से मूर्छित होकर नीचे गिर गई। रख महल की दासियों ने अनेक प्रकार से उपचार करके उसको सचेत किया और उठाकर बैठा किया। पति वियोग से शोकाकुल होकर वह रानी दुख से विलाप कर रही है। उस दुख को शांत करने के लिये अनेक स्त्रियां और दासियां कई प्रकार की धार्मिक बातें कह करके उनको समफाना प्रारंभ किया। 13 वर्षा तोंड्रि नन्निलं यादुडनेकेड । लींड्र तायरु मोटु वैत्तोगलु ॥ मांड्र वरळि वैदलुं वैयगम् । तोंड्रि नड्रु तोडंगिन बल्लवों ।।३८७॥।

अर्थ-वे इस प्रकार सममाने लगीं कि प्रजा को पुत्रवत् पालन करने वाली हे राजमाता ! इस संसार में जितनी वस्तुएं हैं वे सब की सब ग्रस्थिर हैं। उनमें एक भी स्थिर नहीं है। हमको जन्म देने वाले माता, पिता, भाई, बहन इत्यादि जितने भी प्रेमी संगी संगाती हैं वे सब एक दिन छोडकर चले जाने वाले हैं, ऐसा ग्रनादि काल से होता ग्राया है। यह कोई नवीन बात नहीं है। प्रत्येक द्रव्य उत्पाद, व्यय रूप से परिमएान करना है।

भावार्थ—यह संसार एक महान भयानक जंगल के समान है। आत्मा अपने स्वरूप को भूल कर पर स्वरूप में तन्मय होने तथा उसी मोह के कारएा 'परिवर्तनशील संसार में परि-भ्रमएा कर रहा है। परवस्तु के मोह के कारएा हिताहित का विचार इस जीव को कभो नहीं हुग्रा ? उसी को ग्रपना मानकर ग्रनादि काल से जन्म मरएा करता आया है। यह जीव ग्रनादिकाल से मोह के वशीभूत होकर चौरासीलाख योनियों में जन्म करते हुए छोडता आया है।

जिस पर्याय को धारए। किया, उस पर्याय को ग्रपना मानकर छोडते समय दुख करता है। इसलिये यह जीव पंच परावर्तन रूप संसार में ग्रनादि काल से चक्कर लगाता ग्रा रहा है। एक क्षरण के लिये भो विश्वांति नहीं लेता है। यह सब राग ग्रौर मोह की महिमा है।

इस संबंध में ग्रमितगति ग्राचार्य ने तत्व भावना में कहा है---

चित्रव्याघातवृक्षे विषय सुखनृरगास्वादनासक्त-चित्ताः । निस्त्रिशैरारमंतो जन हरिरागरााः सर्वतः संचरद्भिः ॥ खाद्यंते यत्र सद्यो भवमररगजराश्वापद्रैभीमरूपैः । तत्रावस्थां क्व कुर्मो भवगहनवने दुःखदावाग्नितप्ते ॥३२॥

प्रर्थ-जैसे कोई एक सघन जंगल हो जहां बडे २ टेढे २ वृक्षों का समूह हो, दावाग्नि लगी हुई हो। चारों तरफ से सिंह ग्रादि हिंसक प्राणी घूमते हो ग्रौर जहां तृएा को चरने वाले हरिएा निरन्तर हिंसक प्राणियों के द्वारा खाए जाते हों ऐसे वन में कोई रहना चाहें तो कैसे रह सकता है ? जो रहे वही श्रापत्ति में फंसे। इसी प्रकार यह संसार भयानक है। जहां करोडों ग्रापत्तियां भरी हुई हैं जहां निरन्तर दुःखों की ग्राग जला करती है जहाँ प्राणी नित्य जन्मते हैं, वृद्ध होते हैं, मरएा को प्राप्त होते हैं। यह प्राणी इन्द्रिय सुख में मग्न होकर बेखवर रहते हैं। ऐसे जीव शीघ्र ही काल के ग्रास होते हैं, इस प्रकार जगत में सुख शांति कैसे मिल सकती है ? बुद्धिमान प्राणी को तो इससे निकलना ही ठीक है। ग्राचार्य गुएाभद्व ने भी भारमानुज्ञान में कहा हैं:---

#### "प्रसामवायिकं मृत्योरे—कमालोक्य कञ्चन । देशं कालं विधि हेतुं निश्चिताः संतु जंतवः॥७६॥

मर्थ - इस संसार रूपी भयंकर राक्षस से बचने के लिये तुम कहीं भी जाग्नो, एक देश को झोडकर दूसरे देश में जाग्नो । एकान्त में भी ऐसे स्थान पर जाग्नो जहां मृत्यु से संबंध न हो । ऐसा कोई एक काल देखो जिसमें मृत्यु न ग्रा सकती हो । कोई ऐसा ढंग सोचो कि जिस प्रकार चलने फिरने से मृत्यु ग्रपना ग्राक्रमण न कर सके । कोई एक ऐसा कारण मिलाग्नो कि जिससे मृत्यु की दाढ न लग सकती हो । यह सब जब तुम करलो तब तो तुमको निष्चित होना चाहिये कि यहां तो काल नहीं भाएगा । परन्तु यह याद रखो जब तक तुमने इस गरीर से संबंध नहीं छोडा है तब तक ऐसा देश काल हेतु कभी नहीं मिलने वाला है । ऐसे देशादिक तो तभी मिलेंगे जब कि तुम शरीर से स्नेह हटाकर वीतरागता धारण कर ग्रध्यात्म चितवन करने लगोगे क्योंकि ऐसा संबंध तो संसार में कहीं भी नहीं है । एक मात्र संसार छूटकर होने वाली चिदानंद दशा को प्राप्त होने पर है । इसलिये शरीर रक्षा के प्रयत्न में लगे रहने से मृत्यु से छूटना ग्रसंभव है । इसलिए इस मोह को छोडना चाहिये । संसार में ग्राज तक कोई वस्तु स्थिर नहीं है । यह संसार ग्रसार है । इसलिये श्राप शांति धारण करें ऐसा धर्मोप-देश राजमाता को दिया । । ३६७।।

> शेल्बमं शिलनाळिडये केडु । मह्नळेंडू मुरादवरुम् मिलै ।। मह्नै वेंड्र पुयत्तेळिन् मन्नव । रेह्नै इह्नै इम्मणिए लिएंदवर् ।।३८८॥

ग्रर्थ-पुनः कहने लगी कि हे राजमाता ! संपत्ति, धन, दौलत ग्रादि की तथा सब को मर्यादा पूर्ण होते हो इनका नाश हो जाता है। इस जगत में दुःख को प्राप्त न हुमा हो ऐसा प्राणी माज तक देखने मैं नहीं ग्राया। संसार में शत्रुग्रों को जीत कर प्रपनी कीर्ति फैलाने वाले राजा महाराजाग्रों को भी इस पृथ्वी को छोडकर जाना पडा ग्रौर ग्रनादि काल से मब तक कितने चले गये हैं, इसकी कोई गिनती नही है। ३६८।।

> इरंदवर् किरगि नामु मुळुदुमे लिंड्ुकारुं । पिरंदनं पिरवि दोरुं पेट्र सुट्ररौ येक्ति ।। ळिरंदनाळलगै याट्रा देवरुक्केंड्रळ्डु दुमेक्त । तिरंतेरिंदु नरंदु देवि शिरिदु पोय् तेरिनाळे ।।३८६।।

धर्ष---हे माता ! हमारे राजा सिंहसेन मरण को प्राप्त हुए हैं इस बिरह के दुःख

करने से ग्रापको कोई लाभ नहीं होगा। मेरा पति मर गया। इसका त्रिचार करने से कोई फायदा नहीं है, क्योंकि इसी प्रकार भव भवांतरों में कई २ कई बार रात्रा हुए होंगे ग्रौर संयोग वियोग ग्रव तक होता चला ग्रा रहा है। यदि उन सब का दुख करोगे तो कितना महान ग्रसह्य दुख होगा, इसका विचार करो। परम्परा से सत्पुरुषों द्वारा कही हुई बातों की याद करो। ग्राप स्वयं ज्ञानी हो सब जानती हो। ग्रव व्यर्थ ही ग्रापको शोक करना उचित नहीं। ग्राप शोक करना छोड दो इस प्रकार उपचार की बातों को कहकर रामदत्ता रानी को शांत किया। 1३ दशा।

> तेरिनाळ् मयंदर तम्नै तक्ष्गेन चप्प नोंद । वेरु पोनडंदु वंदागिरौंज निड्रवरै नोकि ।। पेरिलेनुं मैचूटि यरसनै पिरिंदे नेम्न । वारिळि वरयै पोल वोळ्दुदडि तोळुदु वीळं्दार् ।।३६०।।

ग्नश्वं---तदनंतर उस रामदत्ता रानी ने अपने दोनों पुत्र सिंहचंद्र व पूर्ण वन्द्र को दामी द्वारा बुलवाया। उन दोनों ने आते ही माता के चरणों में नमस्कार किया। रामदना देवी अपने दोनों पुत्रों से कहने लगी कि पुत्रों ! हमने पूर्व भव में अच्छे पुण्यों का संपादन नहीं किया इसलिये आपके पिता के हाथ से तुम्हारा राज्याभिषेक न हो सका और वे राज्याभिषेक किये बिना ही संसार से बिदा हो गये। इस बात को सुनकर दोनों पुत्र शोकाकुल होकर चरणों में गिर पडे ॥३६०॥

> तिरुवनमाळवरै तेट्रि शोय चंदिरनै नोकि । मरुगुला मगडं सूटि मन्मुळुदाळ्ग बेंड्रु ।। पोरुविला ळदनिर् पिन्नै पूर चंदिर नैनोकि । यरशिळंङ कुमर नायनी यमरं दिनि रिक् बेंड्राइळ् ।।३६१।।

श्रयं—तत्पश्चात् रामदत्ता देवी अपने सिंहचन्द्र और पूर्णचन्द्र दोनों कुमारों को घैर्य देते हुए कहने लगी कि हे कुमारो! तुम दोनों को अपने राज्य की जिस प्रकार तुम्हारे गिता राज्य का शासन करते थे उसी प्रकार अब सम्हाल करना चाहिये। ऐसा झाशीवदि देती हुई ग्राज्ञा दो कि सिंहचन्द्र का राज्याभिषेक करो और पूर्णचन्द्र को युवराज पद देग्री।।३६१।।

> इदिर विभवं तन्नै इरु वगियिर् सैंदु मयिद । रंदरं पिरिदोंड्रेंड्रि इंबत्तु ळळुंदुं नाळुळ् ।। शिदुर कळित्तु शीय शेनन् ट्रन् वातें केटु । वंदनर् शांतिरन्य मदियेंबा तुरंद मादर् ।।३६२।।

अर्थ-राजमाता की आज्ञा के अनुसार सिहचन्द्र का राज्याभिषेक करके राज्यपद

दिया भौर पूर्णचन्द्र को युवराज पदवी दी। राजा सिंहचन्द्र सुखपूर्वक राजशासन करने लगा। राजा सिंहसेन के मरण का हाल सुनकर उस नगर में विराजमान शांतिमति व हिरण्यमति यह दोनों प्रायिकाएं माता रामदत्ता के पास भाई ।।३९२।।

> भंग तूल पर्यिङ्रु बल्ला ररवमिरं द लिक्कुं सोल्लार् । सिगं नरपाचलादि मोल् बोडु रारिंदु निङ्राल् ॥ संगिय करुर्ण नेजिर् ट्ररिमा रुमिर् गट् केल्लां । सिंगळ् वेन कुढेमांड्रन् ट्रेक्यि कंडु सोन्नार् ॥३९३॥

ग्रंथ-वे झायिकाएं कैसी थी ? सम्पूर्ए जीवों पर दया करने वाली, भव्य जीवों को अमृत रूपी धर्मोपदेश का पान कराने की शक्तिवाली, व्रत में अपने शरीर को शुष्क करने वाली, त्रसत्थावर आदि सभी जीवों पर दया भाव तथा हित करने में कटिवद्ध थीं। ऐसी वे दोनों श्रेष्ठ झायिकाएं चन्द्रमा के समान श्वेत वस्त्र घारएा किये रामदत्तामाता से कहने लंगी कि हे राजमाता ! ग३६३॥

## ग्रंगर वल्गु त्तारि लरुंददि येनेय नंगै। मगल मिळद तेमनोगंडं पावं वाडि।। शंगय वनय कंगळ् सिदरी नो झळुद पोळदुं। वेंकळि याने वेंदन् वेळिप्पडा नोळिग वेंड्रान् ।।३.९४॥।

ग्रयं - म्रापने मपने पति के मरण होने पर मपने गरीर में रहने वाले भ्रांगार मा एक मोती रत्न मादि माभरणों को उतार कर त्याग दिया। यह पूर्व में किये हुए पाप कर्म का उदय ही है। ऐसा समफो ! क्योंकि परम्परा से ऐसा ही चला म्रा रहा है कि जहां जहां जन्म है वहां मरण है। यदि तुम पति के वियोग से दुख करोगी तो वे कभी वापस लौटकर नहीं म्रा सकते। इस कारण शोक करना भूल जाम्रो। दुख करना संसार बंध का का रण है। क्योंकि माप ज्ञानवान हो। इस विषय को भली प्रकार समफती हो। फिर भी हम तो निमित्त कारण हैं। ग्रापको सांत्वना देना हमारा मुख्य कर्त्तम्य है। स्टि४/1

## भ्रार्वत्ति नरति सिंवै यार्तमा यवनिर् पिन्नै । वैबरौ उडिय वाय विलंगिडै पिरंदु तीमै ।। भाररौ यडंदु सेंड्रु नरगति पर्वेप्पर् कंडाय् । नेरोत्त मनरौयागि यनित्तमे निनैक्के बेंड्रार् ।।३९४।।

भ्रर्थ---वे साताएं पुनः कहने लगीं कि हे माता दुस करने से झातंघ्यान होता है भौर आर्तघ्यान से महान निद्यगति में जन्म लेना पडता है श्रौर वहां झनेक प्रकार के नरक के यातायात के दुस्तों को सहन करना पढता है। इस कारए। इस जगत में उस्पन्न होने वाले पंचे-न्द्रिय विषय सुख भ्रनित्य हैं, क्षणिक हैं, कभी भी शाश्वत किसी को रहते नहीं। सब पुण्य पाप का फल है। पुण्य की समाध्ति पर सुख क्षणा भर भी नहीं ठहरता। यह वेश्या के समान है जिस प्रकार वेश्या धनिक लोगों की बगल में कभी इसके पास कभी उसके पास रहती है, उसी प्रकार यह लक्ष्मी भी चंचल है। इसलिए पुनः समफो ग्रौर ग्रातंध्यान व शोक को शांत करो। ऐसा ग्रायिका माताजी ने कहा ।।३६४॥

#### ग्रळुंदि गोसोगन् तन्नि लरिय विप्परवि यालाम् । शेळुम् पयनिळत्तिडादे तिरुवंर शेरुंदु सिंदै ।। येळुदं नल्विशोदि तन्नालिडर् कडल् कडंदु पट्रि । लळुंदिय विनये विद्यु मरत्तुवि तमैक्क वेंड्रार् ।।३९६।।

ग्रथं--हे देवी ! शोकरूपी समुद्र में निमग्न न होकर इस मनुष्य जन्म में ग्रगले भव के लिए शांत ग्रौर मुख के मार्ग का साधन करना यही तुमको श्रेयस्कर है। क्योंकि मनुष्य गति महान कठिनता से प्राप्त होती है। इस पर्याय से जैन वर्म को भली भांति समभ लो। ग्रौर धर्म को समभ कर ग्राशा रूपी समुद्र में न डूबते हुए कमों के उपशम करने के लिये शक्ति के मनुसार व्रत नियम ग्रहरा करो। उत्तम स्त्री पर्याय को पाकर उससे धर्म का साधन कर लेना यही श्रेष्ठ है। क्योंकि यह स्त्री पर्याय, ग्रत्यन्त निद्य है। पूर्व भव में फिए हुए मायाचार के काररा, यह निद्य पर्याय प्राप्त हुई है। इसलिए हे देवी ! इस शरीर को ग्रंत ग्रीर तप व साधन में लगाकर इसका उपयोग करो। यह ग्रात्मा ग्रनादि काल से पंचेन्द्रिय विषयों में रत होकर संसार में परिश्रमरा करता ग्राया है। भोगों को ही सुख मानकर जैसे चक्षुरिद्रिय के ग्राधीन होकर पतंग ग्राग में गिर पडता है उसी प्रकार यह प्रारागे एक २ इग्द्रियों के वश में होकर संसार सागर में डूबकर महान दुख को भोग रहा है। ग्रतः हे देवी ! ग्राप इस शरीर से भविष्य के लिये व्रत वगैरह का पालन करते हुए नियम से साधन करो, इसी में भलाई है। एक कवि ने कहा है:--

> तनुवं संघद सेवेयोल् मनमनारम ध्यानदभ्यास दोल् । धनमं दानसु त्जेयोल् दिनमनर्हद्धर्म कार्य प्रवतंने । योल्पर्वनोल्दु नोंपि मलोलिदी युष्यमं मोर्क्षाच– तने योलतिच्च व सद्दगृहस्थननघं रत्नाकरा धीश्वरा ! ॥

#### तुवर् पशै नातृगिर् ट्रीय विलच्यं मूंड्रागि नाळे। यवत्तमे पोकिजादे येम्मै मुम्माट्रर् केट्र।। तवत्तोडु विरदं शीलं तक्क न तांगि सिदं। युवर्पोडु देरुष्पि नोंडि् युरुदिक्क नुळक्क वेंड्रार् ।।३६७।।

ग्रर्थ-हे देवो ! कोन्न, मान, माया और लोभ इन चार प्रकार के कथायों से उत्पन्न होने वाले ऋष्ण, नील और कार्पात इन तीन लेक्याग्रों के दुष्परिणामों को द्रत विधान के द्वारा क्षय करना, पांच अरणुवत तीन गुएव्रत, चार शिक्षा द्रत ऐसे बारह द्रतों को प्रहल कर शक्ति के अनुसार तपक्ष्वरण करना ही दुखों का नाश करने वाला मुक्ति का मार्ग है। अतः समस्त सांसारिक भोग सामग्री ग्रादि का त्याग करके संतोध पूर्वक धर्म घ्यान के मार्ग की स्वोकार करना चाहिये। ऐसा ग्रायिकाग्रों ने उपदेश दिया ।।३६७।।

> ग्रब्त्तवतागंळ् सोब्लि केटलु निरामइ सित्तं । निरुंलिय तवत्तदागि बेदन मगनैक्लवि ।। पोरुंदिय सेल्वं सुट्रं पोर्पुंदं पोल मायुं । पिरुंदिय गुरगत्तिनाय नो तिरुवरम् मरव वेंद्राळ् ।।३६८८।।

ग्रथं-इस प्रकार दोनों मायिकाम्रों ने रामदत्ता देवी को उपदेश देकर उनके दुस को शांत किया। धर्मोपदेश सुनने के पश्चात् उस रामदत्ता माता की इच्छा मायिका के बर्मो-पदेश के मनुसार व्रत पालन करने की हुई। तदनन्तर वह म्रपने ज्येष्ठ पुत्र सिंहचन्द्र को बुलाकर कहने लगी कि हे सद्गुएा शिरोमणि कुमार सिंहचन्द्र यह संपत्ति माल, खजाना, हायी, घोडे मेना मादि सब क्षसिक हैं। इसमें रत होकर जिनेंद्र भगवान द्वारा कहे हुए सद्धर्म मार्ग को कभी भूलना नहीं चाहिये। ग्रब मेरे मन में संयम धारस करने की मावना जागृत हुई है। ा। देश्या

एंड्रलु मजि नेज तिळन् शिगनडप्पदे पोर् । सेंड्र वन् पळिदेळुदुं सेप्पिय देन्कोलेन्न ॥ मिड्रिगळ् पूनि नाळ् मेल् विळुत्तवं तोडंगि नोट्रर् । कोंड्रिय दुळ्ळ मेन्न उसमुट्र नाग मोत्तान् ॥३९९॥

अर्थ-इस प्रकार माता के वचनों को सुनकर वह सिंहचन्द्र मन में मत्यन्त भय-भोत होकर माता के चरणों में नमस्कार करके खडा होकर पूछने लगा कि हे माता ! मापने जो बात कहो वह मेरे समफ में नहीं आई । आप क्या कह रही हैं ? इसलिए खाप मुफे मच्छी तरह से पुनः कहो । ऐसी प्रार्थना की तब वह रामदत्ता देवी सुनकर कहने लगी कि हे पुत्र ! संसार प्रसार है, सर्व वस्तु क्षण भंगुर हैं मेरे मन में संयम भाव प्रहण करने की इच्छा हुई है । माता के ऐसे वचन सुनकर सिहचन्द्र कुमार अत्यन्त शोकाकुल होकर मूच्छित होकर नीचे गिर गया ।। ३६६।।

### कडगमु मुडियुं सिंद कर्पगं पोन वेळ**्डु ।** पडिविशे किडंद वीरन् परिजन तेट्र तेरि ।। ग्रडियनेन् पिळैत्त देन्कोलडि कनिर् तुरत्तर् केन्न । नेडिटु नी रुरैय्य नींगळ् पिळत्तदोंडिन्नै एंड्राळ् ॥४००॥

अर्थ — कुमार सिंहचन्द्र के मूच्छित होने से झिर के आभरण मुकुट हार प्रादि इघर उघर बिखर गये भौर वह मूच्छित पडा रहा । उस समय वहां की दासियों प्रादि ने शीतोप-चार से कुमार को जायृत किया। तब वह सिंहचन्द्र माता से प्रार्थना करने लगा कि हे माता ! आप इस राजमहल को छोडकर जाने की इच्छा कर रही है, सो मेरे द्वारा ऐसा कौनसा अप-राध हो गया है ? तब माता कहने लगी कि हे पुत्र आपने कोई प्रपराध, भूल व गलती नहीं की है । किंतु मेरे मन में आत्म---कल्याण करने, की तथा इस पर्याय से मागे की पर्याय का तपण्चरण के ढारा मुधार करने की भावना उत्पन्न हुई है, और कोई दूसरी बात नहीं है ।४००।

> मरं पुरिदिलंगु वैवेल् मन्नवन् ट्रेवि युळ्ळं। तिरपुरिदेळुंद वण्ण मरिंद पिन् सीय चंदन् ॥ रुरंग पुरिददिगळेंड्रु सोळुदोडन् पडलु नील । निरंपुरिदेळुंद वेदा नेरि मेई नीकितारे ॥४०१॥

ग्रथं---- रामदत्ता नाम की पटरानी के इस प्रकार तपक्ष्चरए। करने के विचारों को सुनकर कुमार ने कहा कि आप घर में ही रह कर पडोस के मंदिर में बिराजकर घर्म साधन करो ताकि हमको मी ग्रापकी सेवा का गौर वर्मोपदेश सुनने का ग्रवसर मिले। हम ग्रजानी कुमारों को एकदम छोडकर आपका जाना ठीक नहीं। इस प्रार्थना को सुनकर माता कहने लगी कि बेटा तुम ज्ञान के प्रंडार हो। प्रजा वत्सल ज्ञानी, दान व घर्म में सीन हो राज्य कार्य में चतुर व निपुए। हो। मुझे शीघ्र स्वीकृति दो। इस प्रकार अपने पुत्र को कहकर संतोषित किया। सिंहचन्द्र ने भपने मन में विचार किया कि मेरी माता ने तप करने का हढ विचार कर सिया और यह रुकने वाली नहीं है। ऐसा समझकर माता को दीक्षा लेने की स्वीकृति दे दी। यह माता अपने छोटे पुत्र पूर्णचम्द्र से पूछकर दन की भोर चली गई भौर वहां विरा-जने वाली प्रार्थिका माता से दीक्षा लेने की प्रार्थना की। अपने १।

## ग्रनिचलं पोदु कोइवार् पोलनी मयिरै बांगि । परिगचप्प येनय कोंगे पारिग निर पडलिन् बीकि ।। तनि चिल बैल नंगै तामरै पूचि सन्ना । धनि सुलन् सुट्टबेळ् बिढंब बोर् पडि इडंबाळ् ।। ४०२॥

ग्नर्थ-सब ग्रायिका ने रामदत्ता देवी के मन में तीव बैराग्य की भावना को देसकर उसको तथाऽस्तु कहकर दीक्षा की अनुमति दी। उसी समय ग्रायिका माता की बनुमति बेकर रामदत्ता ने प्रपने सरीर के वस्त्र ग्राभरण ग्रादि को उतार दिया,ग्रौर उन्हें त्याग करके बारह भावना का चितवन करते हुए मन से एकाग्रचित्त होकर शुद्ध श्वेत वस्त्र धारए कर भायिका दीक्षा ग्रहएा की ॥४०२॥

> ग्ररसिर कुमरन् पै पोनळ विड्रि ईंदु पिन्नै । पिरस निंडु राद पिडि पिरान् ट्रिरु शिरण्पि यट्रि ।। मरै इरुंदवळ सीलु मिराम तन् नुरवे कंडु । विरै मलर् सोरिंदु बाळ्सि मींडु तन्नगरं पुक्कान् ।।४०३।।

अर्थ-उस समय पूर्शाचन्द्र अपनी रामदत्ता माता को दीक्षा दिलवाकर उनके चरणों में भक्ति पूर्वक माता के वियोग में अश्रु गिराते हुए उनको नमस्कार किया । दीक्षा उत्सव पर याचक व भिक्षुओं को इच्छित दान दिया और वीतराग भगवान का पंचामृतभिषेक किया तथा पूजा स्तुति करके विसर्जन किया और लौटकर वापस घर ग्राया ।।४०३॥

> मत्तामाल् कळिरु यान्कै इळंवदु पोंड्रि राम । तत्तार्यं पिरिंदु शोय चंदिरन् शालवाडि ॥ मुत्तानि मुलैनार्तं मुरुषलुं शिरिय नोक्कुम् । पिरान् वाब पट्ट नल्ल पिरसं पोट्रि रिंद वंड्रे ॥४०४॥

अर्थ—जिस प्रकार हाथी अपनी सूंड में जरा सा धाव हो जाने पर महान व्याकुल हो जाता है और सूंड को ऊंची ही रखता है उसी प्रकार सिंहचन्द्र राजा को माता के वियोग से महान दुख हुग्रा। उन्होंने ग्रपनी स्त्री के साथ मोह छोड दिया और जो हास्य विनोद ग्रादि करते थे—उनमें वैसे पहले के समान भाव नहीं रहे। जिस प्रकार पित्त का रोगी मीठी बस्तु को खाते ही थूंक देता है उसी प्रकार राजा को भी भोगोपभोग विषय भोग ग्रादि में मरुचि होने लगी और ग्रानैः २ संसार भोगों से उसको विरक्तता हो गई।।४०४॥

> इंड्रदा येवं दड्रि इरंदनाळ् शिरंद वन् बिर् । ट्रोंड्रिना नादलानुं पिरिविन् मातुमा मुट्रा ॥ नांड्र षर् काय नंड्रि यनुवु मामेरु वागि । तोंड्रु मेळ् पिरवि तोरुं तोडंदु वीडेंदु कारुं ।।४०४।।

ग्रर्थ—यह सिंहचन्द्र इसी जन्म की रामदत्ता देवी की कूंख से पैदा हुआ अर्थात् इसी रामदत्ता देवी ने भद्रमित्र वरिएक के रत्नों को दासी के द्वारा देने के कारण से उनपर स्नेह होने के कारण रामदत्ता देवी के गर्भ में आकर जन्म लिया था। सत्य है सत्पुरुष के द्वारा थोडा सा भी उपकार हो जावे तो उसका आगे बढकर बहुत उपकार हो जाता है। उस समय अल्प किया हुआ उपकार भी मेरु के समान सात भव तक उपकार के लिये निमित्त बन जाता है। सा भी उपकार भी मेरु के समान सात भव तक उपकार के लिये निमित्त बन जाता है।

## पगै वर्तं नन्दु पोल यैवोडि पवळ वायार् । मुगै मुलै कण्णां, तोळ, मुरु वलुं शेरिय वंद ।। उवगै नोडु नाळि लुरुतव नुरुवन् वंदान् । पुगरिला नेरिविळक्कुं पूर चंदिर नेंबाने ।।४०६ँ।।

प्रयं--- अनैः २ सिंहचन्द्र के भावों में तीव्र वैराग्य की भावना होने के कारए। अपनी स्त्रियों के साथ, हास्य विनोद व सांसारिक बातें न करना, विषय भोग आदि के वातावरएा में मौन रहना। विरोध की चर्चा तथा स्नेह पूर्वक बात न करना। किसी प्रकार का भी व्यव-साथ न करना माध्यस्य भाव से रहना। किसी पर भी स्नेह न करना इस प्रकार रहते हुए संसार भोग के कारए। हैं ऐसा विचार कर वह सब चीजों की ओर से उदासीन भाव होकर समय व्यतीत करता था। एक दिन महाव्रतधारी पूर्णचन्द्र नाम के महामुनि चर्या के लिये बिहार करते हुए राजमहल के बाहर से जा रहे थे 1180-511

## वंद.मादवन् ट्रन् सेंदा मरै यडि वनंगि पूतु । एदं मिलुवगै यैय्दि यें पोन् मंगलगं ळेंदि ।। इ.ंदु वानुदलि नारो डेदिर् कोंडु परिंगदु पुक्कु । सुंदर तलत्ति नेट्रि तुगळडि तुगिलि नीकि ।।४०७।।

अर्थ---उस समय सिंहचन्द्र ने अपयी स्त्री सहित मुनि महाराज को देखा आर दोनों दम्पतियों ने नवधा भक्ति सहित पडगाह कर अपने घर पर लाये और उच्चासन पर बिठा दिया। तदनंतर भक्ति सहित मुनिराज का पादप्रक्षाल किया और चरणों का गंदोदक मस्तक पर लगाकर अब्ध दब्य से उनकी पूजा की। अपने घर में स्वयं के लिये जो शुद्ध आहार बनाया था उसी में से थाल में परोसकर नवधा भक्ति तथा मन वचन, काय से शुद्धि पूर्वक उन पूर्णवन्द्र मुनिराज को आहार दिया। वे मुनिराज निरंतराय आहार लेकर बैठ गये। भौर अपनी निस्य किया आहार में लगे हुए दोधों के परिमार्जन हेतु मंत्र का जाप्य व सिद्ध भगवान का ध्यान किया। तदनंतर दोनों दम्पतियों ने मुनि महाराज को हाथ जोडकर नम-स्कार किया। अ०७।

#### मिएा मलर् कळस नीरान् मासर कळुवि वासम् । तनिविळा पालै शांदं सरुविनलरुच्चि ताट्रि ।। इने दिला मुनिषन् पांद पनिदु नालमिदं मींदान् । कनिइ नाळ् परिषयुं पोळ्दि लमररुं शिरप्पुच्चेदार् ।४०८।

ग्रर्थ - तदनंतर उन मुनि महाराज को बाहर लाकर उच्चासन पर बिठाया। ब्राहार दान के प्रभाव से देवों ने महाराज सिंहल्वन्द्र के घर पर पुष्प वृष्टि, स्वर्ण् वृष्टि, रत्न वृष्टि दासार की स्तुति, दिव्यनाद इस प्रकार पंचवृष्टि को । मुनि के ख्राहार तथा तप के प्रभाव को देखकर ग्रन्थ लोगों के मन में जैन धर्म व जैन मुनि के प्रति ऐसी मावना उत्पन्न हुई कि अहा! दिगम्बर मुनि को आहार देने के प्रभाव से इन लोगों के घर पर देवों ने रत्नादि की वृष्टि की 11 ४०० 11

> वदव नियम मुट्रि इरुं द मानंदवने वाळ्ति । मंदमुं पिरवि कोंडु विल्लयो वरुळु गेन्न ॥ ग्रंद मुंडागुं पान्गै यनिय वर्करुंद बत्तान् । मेद मट्रवे इलाकुं माट्रिडे सुळचिये याम् ॥४०९॥

1 82%

अर्थ--सिंहचन्द्र ने मुनि महाराज से हाथ ओडकर नतमस्तक होकर प्रार्थना की कि हे प्रभो ! सांसारिक जीवों के लिये संसार का ग्रंत है या नहीं ? इस विषय में मुझे धर्मोपदेश देकर मेरी शंका दूर कीजिये । तब मुनिराज ने सिंहचन्द्र को उपदेश दिया कि जीव दो प्रकार के हैं । एक भव्य दूसरा ग्रभव्य । भव्य जीव के संसार का ग्रंत होता है, ग्रभव्य का ग्रंत नहीं होता । उसको चारों गतियों में हमेशा फ्रेमस करना पडता है ।।४०६।।

> पान्मैइन् परिशेन् नेझिर् पळुत्तलु काट्रल् पिंदि । ईनमाय् पेरिगिवद तिलइडं कनियु मिग्वा ।। ट्रून मोंड्रि लाद पान्मै उई रिडं कनियुं दीटं । तानं पन्नि रंडिन् मेष् मै तवत्तिलं यदुत्तपोळ्दे ।।४१०।।

भ्रर्थ-संसारी भव्य जीव कर्मों की निर्जरा करके तपश्चर<mark>सा द्वारा मोक जा सकता</mark> है। जिस प्रकार एक ग्राम के कच्चे फल (कैरी) को तोडकर घास में पकाते हैं, उसी प्रकार वह भव्य संसारी जीव कर्मों को परिपक्व करके संसार से मुक्त हो जाता है।।४१०।।

> मेय्तवत्तन्मै तानुं वेंड्रवर् पडिमं तांगि । सिलरं मोळिकन् मोंड्रि लिळु तोडर् पाटि नौंगि ।। पत्तंर पन्नि रंडास् तवत्तोडु पद्दंड्रु तन् कन् । डत्तम काक्षि ज्ञान मोळूकरौ येळुत्तल् कंडाय् ॥४११॥

ग्रथं--सिंहचन्द्र ने पुनः पूछा कि हे महाराज वाग्तविक तपक्ष्वरण का क्या लक्षण है ? मुनि महाराज ने बतलाया कि भव्य जोव को ग्रहंत भगवान के रूप को घारण करने के लिए रुचि व श्रद्धान पूर्वक ग्रंतरंग परिग्रह का स्थाग करना परमावक्ष्यक है । भारमा से संब-घित सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान और सम्यक् चारित्र को ग्रंतरंग में पूर्ण्तया मनन करना चाहिये इससे मोक्ष की प्राप्ति होती है । रत्नत्रय के दो भेद हैं । एक व्यवहार, दूसरा निक्ष्य रत्नत्रय । भगवान जिनेन्द्र देव के कहे हुए वचनों पर श्रद्धान करना सम्यक्द झन है और उस पर पूर्ण ज्ञान द्वारा लक्ष्य देना-सम्यक्ज्ञान व उसके ग्रनुसार माचरण करना सम्यक्षारित्र है । यह तो व्यवहार धर्म है । ग्रीर ग्रंपने ग्रंदर भेद विज्ञान के द्वारा स्वपर को जानकर पर से भिन्न भगने भात्मा में लीन होना यह निश्चय चारित्र है । हे गुरुदेव ! सच्चे गुरु का सक्षण क्या है ? मूनि महाराज उपदेश करते हैं किः---

#### विषयाशावशातीतो निरारंभोऽपरिग्रहः । ज्ञान--ध्यान--तपोरक्तस्तपस्वी स प्रशस्यते ।।

ग्रबं---जो रसना इन्द्रिय के लंपट हो, अनेक प्रकार के रसों के स्वादी हो, आशा व कर्शोन्द्रिय के बसीभूत हो, अपने यश व प्रशंसा सुनने की ग्रभिलाया रखने वाले, ग्रभिमानी, चक्ष इन्द्रिय के वर्षाभूत, आभरए। वस्त्रादि देखने के इच्छूक, कोमल शय्या सुगन्ध वस्तु, विषयों में संगटता भादि वासनाएं जिनमें हैं ऐसे साधु बीतरांग मार्ग में नहीं हैं। ऐसा समझना चाहिये। ऐसे साधु सराग धर्म में लीन होकर संसार समुद्र में डूबने वाले हैं। जो विषय व माशा के बाधीन न हो वह साधु नमस्कार के योग्य है। जिनका विषय में मनूराग है वह मात्मा रहित बहिरात्मा है । फिर गुरु कैसा होना चाहिये --- जो त्रस, स्वावर जीव के घातक न हो, पाप न करते हों वे गुरु कहलाते हैं। इसके अतिरिक्त २४ प्रकार के अन्तरग व वहिरंग परिश्वहों से बिरक्त हो । स्वजन धन, धान्य, स्त्री, पुत्र, धर, दास, दासो. मारगक, रत्न, सोना, रुपया, शय्या, बस्त्र रूप जाति, कुल, अपयश, यश मान्यता, ग्रमान्यता, ऊंचपना, नीचपना, निर्धनपना बाह्यण, बत्रिय, वैश्य क्रुद्व मादि वर्ण इत्यादि प्रकार के सभी बाह्य परिग्रह हैं। मिथ्यात्व, पुरुषवेद, स्त्रीवेद, नपुंसक वेद. हास्य, रति, झरति शोक भय जुगुप्सा, कोध, मान, माया, लोस, यह १४ प्रकार के मन्तरंग परिग्रह हैं। मिथ्यात्व प्रकृति के उदय से जीवों के तत्वार्थ का श्रदान न होना । अतत्त्व को तत्त्व समझना, कुगुरु में गुरुबृद्धि करना, कुमायम को मागम मानना, कुधम को धम समझना, देह के रूप जाति कुल को ही मात्मा जानना मादि सब मिथ्यात्व है। जिस कर्म के उदय से निश्चलपना, उदारपना होकर स्त्रियों के साथ रमने की इच्छा रूप परिखाम करना पुरुषवेद है। मार्दव का म्रभाव, भाषाचारादिक की मधिकता, काम का प्रवेश, नेत्र विभ्रमादि करके सुख के लिए पुरुष से रमने की इच्छा करना स्त्रीवेद कहाता है। काम की मधिकता, मंडशी सता, स्त्रीपुरुष दोनों के साथ रमने की इच्छा, जिसकी काम। कि ईटों के मट्टे के समान प्रज्वलित रहती है वह नपूंसक वेद है। हंसी का परिएाम रखना हास्य परिग्रह है। देशादिकों में उत्सुकना तथा अपने अन्दर राग उत्पन्न करने वाले पदार्थों को जो मनिष्ट लगे उसमें मपने परिएगम करना मरति परिग्रह है। इष्ट का वियोग होते समय ब्लेस परिएाम होने का नाम शोक परिप्रह है। अपना मरएा होने से विरह का भय रखना भय परिग्रह है। घृश्गित वस्तुं को देखकर उसका स्पर्ध करना, देखना, ग्लानि करना, दूसरे के कुल शीलादिकों में दोष प्रकट करना, तिरस्कार करना मयवा पर के प्रसहाय रोगों को देसना, जुयुप्सा परिग्रह है। अपने व दूसरों के घात कर डालने के परिएाम तथा पर के उपकार करने का समाद परिएामों में कूरता रखना कोध है। रूप, लावण्य, उच्च जाति कुल ऐक्वर्य, विद्या, रूप आदि का मान करना, दूसरे पर कठोर दृष्टि रखना मान परिग्रह है। मन में कपट भाव होकर बक परिसाम होना, दूसरों को ठगने के परिसाम से परिसामों में कुटिलता होना माथा परिग्रह है। पर द्रव्य में चाह रूप होना, ग्रपने उपकार के लिये सांसा-रिक बस्तूए प्राप्त करने की ग्रमिलाया रखना लाम परिग्रह है। यह मूल भारमा का घात करने वाले १४ प्रकार के अन्तरंग परिग्रह हैं। इस प्रकार अन्तरंग व बहिरंग परिग्रहों का बिनके त्याम हो उन्ही को सच्चा गुरु सममना चाहिये ॥४११॥

### तानेन पडुव देट्टु विनैविट्ट तन्में तगा। न्ननमें लनंत नान् में इरुमयु मुरम याकी ।। यानेन देस नींगुं विनयेंड्रि याके सुट्रं । यानेन देस नींगा देसिने तोडर मेंड्रान् ।।४१२।।

ग्रर्थ—देह मै, मैं ही देह हूँ इस प्रकार कहने से मिथ्यात्व कर्म का बंध होता है। मैं ऐसे भाव को उत्पन्न करने वाले ग्रहकार भाव से संसार-बंधन नहीं छूटता है। इस कारएा सारी वस्तुग्रों को पर समफ कर मेरी ग्रात्मा एक ही है, ग्रनन्त चतुष्टय रूप है, ज्ञान दर्शन चारित्रमयी है, ऐसा निश्चय करके एकांत में ग्रपने भन्दर भावना करने से कर्मों की निर्जरा होकर वह ग्रात्मा परमात्मा हो जाती है। ऐसा उन पूर्एाचन्द्र मुनि ने राजा सिंहचन्द्र को धर्म का स्वरूप बतलाया।।४१२।।

> एं ड्रलु मेनंदु यानु मिवैय्यन मयंगि कोळ्ना । निड्रि यान् गविगनांगिर् सुळंड्रन नेरियरिंद ॥ विड्रु नानिवट्रि नींगा बोंळ् वने लेन्ग लींगा । तोंड्रि नालोंड्रु निद्वादोळि कवित्तोर्डीच येंड्रान् ॥४१३॥

ग्रर्थ—इस प्रकार मुनिराज का धर्मोपदेश सुनकर वह राजा प्रार्थना करता है कि हे प्रभु ! यह सब भित्र, इष्ट बन्धु, स्त्री, पुत्र, बांधव, कुटुम्ब, परिवार सर्व मेरा ही है—ऐसी चुंढि करके मैंने मेरे सच्चे ग्रात्म-स्वरूप की पहचान नहीं की । और उसको भूलकर पहचान न होने के कारए। संसार रूपी समुद्र में मग्न होकर ग्रनेक प्रकार के दुख भोगे। ग्रब आपके धर्मोपदेश के प्रभाव से संसार बंधन को नष्ट करने के लिए संयम भार को ग्रहरए करने की इच्छा हुई है।

भावार्थ—प्रंथकार ने इस श्लोक में छोटे राजकुमार पूर्एाचन्द्र की वैराग्य की भावना दर्शाई है । मुनिराज के आहार होने के पश्चात् राअकुमार पूर्एाचन्द्र ने भी प्रश्न किया कि संसार का ग्रन्त होता है या नहीं ? तो मुनिराज ने कहा हे भव्य प्राग्ती सुनो—

संसारी जोव दो प्रकार के हैं। एक भव्य दूसरा ग्रभव्य। भव्य जीव तपक्ष्वर क द्वारा कर्मों का नाक्ष कर मोक्ष प्राप्त कर सकता हैं ग्रौर अभव्य जीव तपस्या करने पर भी संसार से मोक्ष नहीं पा सकता है। जिस प्रकार ठोरडू मूंग को कितना ही सिफोया जावे तो भी वह कठोर ही रहता है, उसी प्रकार ग्रभव्य मोक्ष को प्राप्त नहीं हो सकता। ममकार होने से कर्म बंध होता है। संसार में सब पदार्थ नक्ष्वर हैं। ग्रात्मा से विनक्ष्वर पदार्थों का संबंध नहीं है। माल्मा में ग्रुद्ध भावना रखने तथा व्यान करने से क्षम से वह प्राणी कर्मों की निर्जरा करके मोक्ष प्राप्त कर सकता है।

तत्व भावना में अमितगति ग्राचार्य मे कहा है कि:---

' चित्रव्याघातवृक्षे विषयसुख-तृगास्वादनासक्तचित्ताः । निस्त्रिशैरारमन्तोजनहरिग्गगाः सर्वतः संचरद्भिः ।।

### खाद्यंते यत्र सद्यो भव मररण जराश्चापदैर्भीमरूपैः । तत्रावस्थां कुर्मो भवगहनवने दुःख-दावाग्नि-तप्ते ॥

ग्रथं - जैसे ऐसा कोई सघन जंगल हो जहां बडे टेढे २ वृक्षों के समूह हो व दावाग्नि लगी हुई हो ग्रौर चारों तरफ सिंह व्याघ्र ग्रादि हिंसक प्राणी घूमते हों ग्रौर जहां तिनके को चरने वाले हरिएा निरन्तर हिंसक प्राणियों के द्वारा खाये जाते हों ऐसे वन में कोई रहना चाहे तो कैसे रह सकता है ? जो रहे वही ग्रापत्ति में फंसे । इसी तरह यह संसार भयानक है । जहां करोडों ग्रापत्तियां भरी हुई हैं तथा जहां निरन्तर दुखों की ग्राग जला करती है । व जहां प्राणी नित्य जन्मते हैं बूढे होते हैं तथा मर जाते हैं, बेखबर रहते हैं, बस शीध ही काल के गाल में दबाए जाते हैं, ऐसे संसार बन में सुख शांति कैसे मिल सकती है ? बुद्धिमान प्राणी को तो इससे निकलना ही ठीक है । ४१३।।

> नेरुष्पिडै किडंद सेंबिर् पट्ट नोर तुळ्ळि पोलुं। विरुष्पिडै किडंद उळ्ळत्तेळुंद वे कत्ति निन्ब ।। तिरुत्तियै सेय्यु मेंड्रू पुलत्तिनै सेरिय निट्ल् । नेरुप्पै नै तेळित विप्पा नेळुंदव निनैप्प नोंड्रे ।।४१४।।

### मूमियेंदरत्तुं बंदु पोरुंदिय पुलत्ति नास्सेमै । यो विलंदुयित्तुं वेरारे सुवै इन्मै युनंर्दु मीट्टुम् ।। मेवुदर् केळुदल् मेंड्रु विट्टदै मेंड् लंड्रिल् । कूवल मंडुगं पोलुं गुरात्तमे निनैक्कि नेंड्रान् ।।४१४।।

ग्रर्थ-इस लोक ग्रौर परलोक में ग्रनेक बार जन्म लेकर ग्रनेक प्रकार के इन्द्रिय सुखों का ग्रनुभव करने पर भी नवीन सुख का ग्रनुभव नहीं हुग्रा ! दुख ही दुख का ग्रनुभव हुग्रा । इस कारएा मेरे सच्चे ग्रसली ग्रात्म-सुख को प्राप्त करने की इच्छा हुई है । इसका ग्रभिप्राय यह है कि जिस प्रकार एक व्यक्ति गन्ना खाकर उसके छिलके फैंकने के बाद दूसरा मनुष्य उसको खाकर स्वाद की इच्छा करता है, उसी प्रकार मैं भी ग्रनादि काल से जिस प्रकार ग्रनेक राजा महाराजा इस पृथ्वी के सार को लेकर ग्रन्त में निःसार समफकर फैंके हुए गन्ने के छिलके के समान सार रहित संपत्ति को सारभूत समभकर झात्म कुल्याए। नहीं कर पाते । उसी प्रकार मेरा झात्मा भी विगड गया है । इस कारएा मुझको तिलमात्र भी सुख का लेग नहीं झाया ।

दूसरी बात यह है कि एक छोटे कुए में रहने वाले मैंढक अर्थात् कूप मंडूक के समान प्रत्न विषय सुख का ग्रहंकार करके संसार में मैंने भ्रमण किया । और इस परवस्तु के मायाचार से नरक गति तियँच गति मनुष्य गति ग्रादि२ निद्य पर्यायों में भ्रमण किया।४१४।

### पेरर् करुं पिरवि काक्षि पेरुंतवन् तिरुंदु माट्रुम् । सिरप्पुडै कुल नस् याकै सेरिवित्त सेळुं तवरौ ।। मरप्प नेस् माट्रैयाकु मिवैयुं वंदनुगा वेंड्रु । तिरत्तृळि तेरिदु तिंग नामर्र्कु तेरिय चोन्नान् ।।४१६॥

अर्थ - सिहचन्द्र कहता है कि हे भगवन् ! सभी पर्यायों में श्रेष्ठ मनुष्य पर्याय प्राप्तकर संयमी होकर मन, बचन, काय के द्वारा रुचिपूर्श तप करने से सम्यक्दशंन, सम्यक्-ज्ञान और सम्यक्चारित्र की प्राप्ति होती है। तप से ही उच्च कुल, आर्थ भूमि, सर्व लक्षण से युक्त सुन्दर शरीर, संसार के सभी वभव प्राप्त होते हैं। परन्तु मैंने शरीर से पंचेन्द्रिय विषय रूप संसार का नाश करने के लिए तप नहीं किया, और तप न करने से पंचेन्द्रिय विषयों की लालसा करके संसार में अमण किया। इस प्रकार उस सिंहचन्द्र ने विचार करके प्रपंने लघु भाता पूर्णचन्द्र को बुलाया और उसे निश्चय तथा व्यवहार धर्म का सच्चा स्वरूप समभाया। ॥४१६॥

> मुन्नं सै तवत्तिन् वंदु मुर्डिद नर्वयत्ते कंडार् । पिन्नु मत्तवत्ते शैदु पेरुं पयनुगरं दि डादे ।। मिन्नंजु नुगं बिनार्दं वेट्कै इन् वेळं दु पोगुं । वन्नेजर किल्लै कंडाय् माट्ट्रिडै सुगमु मेडान् ।।४१७।।

ग्रर्थ - हे भाई पूर्णचन्द्र! पूर्व जन्म में उपार्जन किए हुए शुभ फल से मिली हुई संपत्ति पंचेन्द्रिय के विषय सुख के संबंध में विचार करके देखा जाय तो यह सब पूर्व जन्म में किये गये तपक्ष्वरण द्वारा ही हमको मिले हैं। हम मनुष्य पर्याय से संयम घारण करके तपश्वरण करें तो इसमें भी महान् मोक्ष फल की प्राप्ति हो संकती है। यदि मनुष्य पर्याय को प्राप्त करके भी तपस्या म्रादिन करें तो पंचेन्द्रिय विषय भोगों से म्रगले भव में मत्यन्त महान मोक्ष सुख को प्राप्ति कभी नहीं हो सकती । अधिशा

### ग्नरुं तब दानं शील मरिवनर् सिरप्पि वट्रार् । ट्रिरुं दिय मनसि नारै तिरुबेंड्रु पिरिबल् सेल्लाक् ।। पोरुं दिये निर्क् भूमि पुगलोंडु कीर्ति पोगि । परंदेंड्रु मबर्ग नींगा पर्ग वर्ष पनिवर् कंडाय् ।।४१८।।

प्रयं — इसलिए चार प्रकार के दान देना, बारह प्रकार के प्रन्तरंग बहिरंग तप करना, भगवान की पूजा अभिषेक करना यह ग्रुभ परिखाम को देने वाले हैं। और पुण्य से ही चक्रवर्तीपद प्राप्त होता है। यह पुण्य क्षणिक है और संसार के लिये कारखा है। जब तक यह पुण्य रूपी लक्ष्मी है, तब तक प्राखी आनन्द मनाता है। पुण्य की समाप्ति पर बितना बैभव सुख शांति मिली हुई है, उनका नाश हो जाता है। जब तक पुण्य है, तब तक मित्र बांधव सब भपने हैं। पुण्य के समाप्त होते ही मित्र भी शत्रु बन जाते हैं। यह सब पुण्य का प्रभाव है। अर्थ का

### वेळ्कैयुं वेगुळि तानुं वेंचलु मन् सोसार् मेर् । ट्राक्षियु मुबल मन्नत्तिरुविनै तवरुशैयुं ।। सूक्षियुं पेरुमै तानु मुय्खियु ममैच्चुमादि । माक्षियं सेदु मन्नर् सेल्वत्ती वळर्कु मेंड्रान् ।।४१६।।

अर्थ-अधिक माझा करना, अति लोभ करना, कठोर शब्द बोलना, मति कोध करना, अपनी स्त्री पर मधिक स्नेह करना आदि करने से राजा की संपत्ति नष्ट हो जाती है। जिस प्रकार सत्यंधर राजा ने अपनी स्त्री विजया रानी से मधिक मोह करने से मपने राज्य को नष्ट कर दिया। क्षत्र चूडामस्सि में लिखाहै :---

> पुनरेच्छदयं दातुं, काष्ठाङ्गाराय काझ्यपीम् । स्रविचारितरम्यं हि, रागांघानां विचेष्टितम् ॥१३॥

विषयों में मोहित बन कर्तव्याकर्तव्य का विचार किये बिना ही स्वकृत कार्य को ब्रच्छा मानते हैं। ग्रतएव सत्यंघर ने विषयासक्त हो पूर्वापर विश्वेष विचार किये बिना ही काष्टाङ्गार को राज्य देने का टढ निक्च्य किया। ग्रौर भी कहा है—

> परस्पराविरोघेन, त्रिवर्गो यदि सेव्यते । अनगंलमतः सौस्यमपवर्गोऽप्यनुकमात् ॥१६॥

जो मनुष्य घर्म, म्रर्थ, ग्रीर काम पुरुषार्थ को यथा समय एक दूसरे के विरोध रहित सेवन करता है, वह निर्बाघ सुख को पाता है ग्रीर परम्परा से मोक्ष भी पा लेता है ।।४१६७

### इनैयन् पलवुं सोध्नि येळिन् मुडि तंबिक्कींडु । कनै कळ लरुसर् सूड कावसन् पोगि येंद ।। मुनिवरन् शरएा मूळ्गि मुडि मुदत् ट्रूरंदु निड्रान् । शिनै मिसै येनियै नीत्त सेरिंद कर्प गरौ योत्तान् ।।४२०।।

अर्थ-इस प्रकार राजा सिंहसेन अपने आता पूर्णाचन्द्र को राजतंत्र के विषयों की जानकारी कराके राज्य सम्हला कर महामिषेक करवे राज्यपद दिया मौर वहां से निकलकर पूर्व में पूर्णाचन्द्र मूनिराज द्वारा दिये हुए उपदेश के भनुसार जिन दीक्षा ब्रह्ण की ॥४२०॥

Jain Education International

मेरु मंदर पुरास

ि २०१

पनयिसै मनित्तोल् नंजु परिव दोर् फरिएयैप्पोल । मरिएमुडि यार्डे कुंजि मनत्तिडं मासु नीकि ।। गुरा मरिए इलक्क मेन्बत्तीरि रंड सिदु कोमान् । पनिबि माल् शील मालै पदिनेंन्नारिर दरित्तान ।।४२१।।

المدالية والمستحد المستحد والمستحد والمستحد والمستحد والمستحد والمستحد والمستحد والمستح والمستح والمستح والمست

अर्थ — जिस प्रकार सर्प अपने मुख के रत्न को और अपने दांतों में रहने वाले विक को छोडता है, उसी प्रकार राजा सिंहचन्द्र ने अपने राज्य चिन्ह वस्त्राभूषएा आदि का मन पूर्वक त्याग करके पंचमुष्टि केशलोंच किया और प्रतरंग बहिरंग परिग्रहों का त्याग किया। अठारह हजार शीलदोषों मन वचन काय पूर्वक त्याग कर चौरासी हजार उत्तरगुर्सों की वृद्धि करते हुए वह सिंहचन्द्र मूनि तपश्चरसा करने लगे।।४२१।।

> दयावेनुं तय्यलाळं सालवुं सेरिंडु तन्क । नुशाविनु मुरुदि सोळ नुडन् पुरगरं दुरक्क मेन्नु ।। मयाल् सेय्यु मडंदै तन्नै मनत्तग दगट्रि मान्बि । नया उइर् तिरुक्कं वैत्त नरुंतव कोडिये यन्नल् ।।४२२।।

ग्रर्थ---जीव दया रूपी स्त्री के साथ मिलकर, मन शोधन रूपी स्नेह से युक्त निद्रा रूपी रस्सी को त्याग कर वह सिंहचन्द्र मुनि तपरूपी स्त्री के साथ मग्न होकर तपश्चरण करने लगे। क्योंकि संसार में सभी व्यर्थ हैं। कहा भी है:---

> "दारा पुत्रा नरागां परिजननिकरो बंधु वर्गप्रियादच । माता आता क्वसुर कुल बल भोग-भृत्यादिक्षस्त्रं ॥ विद्यारूपं विमल-वपुराधावन मान तेज्ञः । सर्वं व्यर्थं मरगासमये धर्मं एको सहायः ॥

स्त्री, पुत्र, पुरुष, परिजन, माता, भ्राता, श्वसुर, कुल, बल, भोग, भाई, बंधु, शस्त्र,विद्या, रूप,सुन्दर शरीर, कीति, मान, तेज यह सब मरण समय में व्यर्थ हैं। धर्म ही एक सहाई है। इस प्रकार विचार केरके इनको व्यर्थ समफ कर वह सिंहचन्द्र मुनिराज सच्चे गात्म सुख में मग्व हो जाते हैं। कहा है:---

> धैर्यं यस्य पिता क्षमा च जननी शांतिश्चिरं गेहिनी । सत्यं सूनुरयं दया च भगिनी भ्राता मनः-संयमः ॥ शय्या भूमितलं दिशोऽपि वसन ज्ञानामृतं भोजन-मेते यस्य कुटुम्बिनो वद संखे कस्माद्भयं योगिनः ॥

मर्थ-जिन्का धेर्य पिता है, क्षमा माता है, शांति रूपी चिर स्थायी स्त्री है, सत्य

रूपी पुत्र है, दया जिनकी भगिनी है, मन का संयम भाई है, भूमि तले जिनकी शय्या है, दिशा रूपी वस्त्र है, ज्ञान रूपी भोजन से सदैव तृप्त हैं, ऐसा जिनके पास शाक्ष्वत कुटुम्ब है; उस योगी के पास भय किस प्रकार रह सकता हैं। इस प्रकार वे सिंहचन्द्र मुनि ग्रपने ग्रात्मस्वरूप में मग्न थे।।४२२।।

> विनेगळु कुर्दिचि वेळ्कै मीकि मैं वसम् वरल् । पुर्एं वरुं पोरि शेरी पुयिर् कळिबु पोट्र दुल् ।। निनै वन् दोरुक्कमु नेरिविळक्कमु सेयु । मनसन तवत्तिनो दरुंदवन् पोरुं दिनान् ।।४२३।।

अर्थ-कर्म निर्जरा के कारए। होने के निमित्त से सम्पूर्ए परिग्रह का त्यांग करके, ग्रपने शरीर को ग्रात्मध्यान का साधन हो इस प्रकार शरीर को ग्रात्म साधन में तपाते हुए, प्राणि संयम और इन्द्रिय संयम को आधीन करने वाले मोक्ष मार्ग के लिये कारए। होने वाले बाह्य व ग्रम्यतंर और ग्रनशनादि तप को उत्तरोत्तर तपने लगे ।।४२३।।

### पुगा मिगिर् पोरि मुगु मनसनं पोरुंडिदिन् । नेगा उडंबुडाइन् पडादु नाळ्ग नीवि मादवन् ।। पुगाविनं सुरुक्क मैयुडंपंडु पोरिगळुं । मिगाविन विरुंवि याथ मोदुरिय मेविनान् ।।४२४।।

अर्थ -प्रतिदिन स्वादिष्ट आहार करने से इन्द्रिय भद की वृद्धि होती है, और विषय कवायों की वृद्धि होना कर्मास्रव का कारएा है। ऐसा समफकर उत्तरोत्तर उपवास करते हुए शरीर संयम व इन्द्रिय संयम की वृद्धि करने लगे। ऐसा करने से मन आत्मध्यान में स्थिर होता है। इस प्रकार सिंहचन्द्र मुनि आगम के अनुसार एक २ ग्रास आहार में कम करने लगे और ज्ञवमोदर्य तप करना प्रारंभ कर दिया ।।४२४॥

### इरुत्तल् पोदल् निट्रल् मन्निडे किडत्तलिझइर् । बरुत्त मेदिडा मै योंवुं कायगुत्ति मादवत् ।। तिरप्पिरं शेल् देशकाल भाव मेंल्लै सैदुनुं । दृत्ति संक्ष मम् मेनुं विळुत्तवं पोर्डीदनान् ॥४२४।।

ग्नर्थ---डठते, बैठते, खडे होते तथा सोते समय पृथ्वी पर चलने वाले सूक्ष्म जीव जंतुओं को बाधा न पहुँचे। इस प्रकार जीवों की रक्षा करने के लिये कायगुष्ति सहित वे मुनि प्रवृति करते थे। ग्राहार के समय वह सिंहचन्द्र मुनि व्रतपरिसंख्यान तथा ईर्यापथ शुद्धि पर्वक घोरे २ गमन करते थे। इस प्रकार वह मुनि बाह्य तप का पालन करते थे।

भावार्थ---मुनि सिंहचन्द्र ने इन्द्रिय संयम श्रीर प्रासि संयम दोनों को मनःधूर्वक ग्रयने ग्राधीन कर लिया था । जीवों की रक्षा के निमित्त काय गुष्ति द्वारा वे मुनि बाह्य श्रीर ध्रम्यं- तर दोनों प्रकार के तयों को पालते थे। मनभन मवमोदर्थ, व्रत परिसंख्यान, रस परित्याग, विविक्त अय्यासन भौर काय क्लेश इस प्रकार छह बाह्य तप भौर प्रायश्वित्त, विनय, वैयावृत्य स्वाध्याय, व्युत्सर्ग भौर ध्यान यह छह प्रभ्यंतर तप, इस प्रकार बारह तथों को परिपूर्श पालन करते हुए भारम-साधना में लीन रहते थे।

बाह्य भौर मध्यंतर ये तप दो प्रकार के हैं। दोनों ही तप चरित्र में अन्तर्भूत हो जाते हैं। अनजनादि बाह्य तप का संबंध भोजन प्रभृति बहिभू त पदार्थों के स्याग से है। इसी प्रकार मंतरंग तप भी चारित्र में भन्तर्भूत है। प्रायण्डित्सादिक ग्रंतरंग तप के द्वारा संवर भौर निर्जरा दोनों हो कार्य होते हैं।।४२४॥

> नवैक्केला मिडमिबेंड्रु नावदन् पुलत्तिनिर् । सुबै कन्मेवल बिट्टर तुरंदु निड्र बट्रिनुं ।। बुवत्तल् काय्द लिड्रि योत्तु निड्र सित्त मैत्तवन् । सुबै परित्याग मागु मादव तोर्डुडि नान् ।।४२६।।

अर्थ---सभी पंचेग्द्रिय विषयों में रागद्वेष रहित होकर समता भाव से युक्त वे सिंह-चन्द्र मुनि दुख को उत्पन्न करने वाले, रसनाइन्द्रिय को सुख पहुँचाने वाले रसों का त्याग करके रस परित्याग तप को तपत्ते थे।

भावार्थ---इस प्रकार वे मुनिराज इन्द्रियों के दमन दर्प की हानि, संयम के उपरोध निमित्त घृत तैलादि छह रस प्रथवा खारा, मीठा, कडुग्रा, तीखा, कषायला इन छहों रसों का कम से त्याग करते हुए रस परित्याग तप का पालन करने लगे ।।४२६।।

> कवंद मोरि क्रगै पेइ निवंद काडु पाळग । मुबदि यानै वाळरि युळुवै निड्रुळन् वनं ।। कुविंदरवु वेंबुलि कुमिरुमाल् वरैमुळै । युवंदि राज शीय मुंड्रु पोलवे रुरैदनन् ।।४२७।।

अर्थ--भूस प्रेतों के रहने के स्थान, प्रारिंगयों की पीडा रहित स्थान, ग्रून्यागार, गिरिगुफा आदि स्थानों में तथा सिंह, व्याघ्र ऐसे कूर हिंसक प्रार्गियों के रहने के स्थानों में, पर्वत की चोटी पर ऐसे स्थानों में रहकर वे मुनि तपस्या व घ्यान करते थे। इस तप को विक्तिज्ञस्य्यासन नाम का दुर्घर तप कहते हैं।।४२७।।

### वेनल् वेंबु कान् मले वेयिन् निलइन् मेबियुस् । वान मारि सोरु नान् मरं मुदमं मरुवियुं ।। ऊनरक्कुं वन् परिए कडर् पुरत्तु वेळ्ळिडै । काने याने वोल मूंड्रु काल योगु तागिनान् ॥४२८।।

#### म्ररियवा युलगलां विलैइला वरुंकलत् । तिरंय मेय्यनिदवर् शैगें सोन् मनंगळायिन् ॥ मरियमा शिनै केडुक्कु मद्दिवार मागिय । पेरिय यर् मंनकोळ पेरुतंवं पोरुदिनान् ॥४२६॥

ग्रर्थ-सिहचन्द्र मुनि गर्मी के दिनों में पर्वत की चोटी पर, वर्षा काल में वन में वृक्ष के नीचे, सर्दी में नदी के किनारे पर बैठकर तपस्या करते थे। इस प्रकार ग्रागम के श्रनु-सार वह तप करते थे। अलम्य तप, रत्नत्रय साधन करने वाले ऐसे वे सिंहचन्द्र मुनि मपने शरीर से सम्पूर्ण मोह त्याग कर ग्रनादि काल से कर्मरूपी शत्रु के दल का नाश करने के लिये मन, वचन, काय से वे कठिन तपश्चरण करते हुए बाह्य ग्रोर ग्रम्यंतर तपों में सदा सर्वथा लीन रहते थे। अरदा। ४२६।।

### पेरर् करिय काक्षि मँयुनचि नल्लोळुक्किन्में। लिरप्पैदाय मैमोळि मनत्तळं तिरंजुक्त् ।। शिरप्पुडे यरत्तवर् केदिरेळुच्चि यादित् । तिरत्त नाल् विनयंमु शिरंदु मादवम् शेदान् ॥४३०।।

ग्रर्थ--सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान और सम्यक्चारित्र सहित तपस्या करने वाले वे सिंहचन्द्र मुनि दर्शन विनय, ज्ञान विनय, चारित्र विनय, तप विनय और उपचार विनय इस प्रकार पांच प्रकार के विनय से युक्त तपस्या करते थे । सम्यक्दर्शन में शंकादि म्रतीचार रहित परिएाम करना दर्शन विनय है । ज्ञान में संशयादि रहित परिएाम करना तथा म्रष्टांगरूप मन्यास करना ज्ञान विनय है । हिंसादि परिएाम रहित निरतिचार चारित्र पालने रूप परि-एाम करना चारित्र विनय है । तिप के भेदों को निर्दोष पालन रूप परिएाम करना तप विनय है । रत्नत्रय के धारक मुनियों के म्रनुकूल तथा तीर्थादिक का वंदन रूप परिएाम करना उपचार विनय है । धरेने।।

### पेरुत नोंबु वन् पिनिएाळ् पीडै मूविभोग माम् । तिरुत्तयेवि नगिळ् ध्यान नखव तोंडुड्रिनार् ।। विरुत्तर् वालर् मेल्लिया ररत्ते मेविनिड्रवर् । वरुत्त नीकि योंबु वय्या वच्चमु मरुविनान् ।।४३१।।

अर्थ – सिहचन्द्र मुनि वाल, वृढ, तथा रोग से पीडित मुनियों की मनः पूर्वक वैधा-वृत्य करने में परिपक्व थे। इस प्रकार वैयावृत्य के साथ २ दुर्ड र कायोत्सगं तप भी करते थे। उस तपस्या के समय स्राने वाले बाईस प्रकार के परिषह सहन करते हुए कर्म रूपी शत्रु का सामना कर स्रात्मानुभव का स्वाद लेते थे। वे २२ परिषह इस प्रकार हैं:--क्षुघा, तृपा, उब्ह्या, दंशमश्वक, शीत,नग्नत्व,स्ररति, स्त्री परीषह-परिषह,चर्या निषद्या, झयन, झाकोश, बंध मेच मंदर पुरास

[ २०४

याचना, मलाम, रोग, तृर्णस्पर्श, मल, सरकार पुरस्कार, प्रज्ञा, स्रज्ञान तथा स्रदर्शन करिपह । ।।४३१॥

### याकै कनिच्चै निर्को मेळुत्तिन् मेर् पळ्त सोल्लै। बाकु निड्रु मिळु मच्चोल् वशत्तवां सेवियुमुळ्ळम् ।। नोकु मप्पोरळिन् में मैं नुगंदेळु देळिवि वट्रै। याकु नल्सोळुकिर् शाल वरुदं वन् विरुवि शेंड्रान् ।।४३२।।

प्रर्थ---वाचना, पृच्छना. धर्मोपदेश देना, अनुप्रेक्षा तथा आम्नाय इस प्रकार पांच प्रकार से स्वाध्याय करने में वे मुनि तत्पर थे। इन पांच प्रकार के स्वाध्याय करने से मन. बचन ग्रौर काय स्वाधीन होते हैं। इनमें स्वाधीन होने से पंचेन्द्रिय संबंधी विषय ग्राधीन होने से यह मन रामद्वेषादि की ग्रोर नहीं जाता। इसको स्वाध्याय तप कहा है। इस प्रकार वे मूनि पांच प्रकार के तप करने में मग्न थे ॥४३२॥

> ग्रतं रौतिरत्त गिर्दे यरवेरिंदु इरै मादिर् । पेर्त्तु मुत्ति कन् वैक्कुं धरम शुक्किल ध्यान ॥ मोत्तुडनुळ्ळ वैत्ता नुदिरंदन विनैगळ् पिन्ने । पार्तिव कुमरन् सिंदै परममा मुनिवनानान् ॥४३३॥

मर्थ-मार्तघ्यान व रौद्रघ्यान के नाज करने वाले धर्मध्यान को एकाग्रचिस से चितन करते समय उनके कर्मरूपी बंध जिथिल होने लगे। ऐसे वे मुनि कर्मों की जिथिलना हेतू धर्मध्यान में निभग्न हो गये। 18३३।।

> वैसित्त मगट्रि ज्ञान काक्षी नल्लोळुक्क पेनि । मिच्चत्तं वेदनादि यगत्तिन् मेल् विरुप्पै माट्रि ॥ वैयत्तु तन् काय देश मुदर् पुरतन् बु माट्रि । विच्चित्ति इड्रि सेंड्रान् वित्सर्ग तवत्ति नोड ॥४३४॥

ग्नर्थ-मिथ्यात्व को नाण कर सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान, सम्यक्चारित्र को घारए कर स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंमकवेद ऐसे नीन वेद तथा छह कषाय हास्य, रति, ग्ररति, जोक, भय, जुगुप्सा ग्रौर कोघ, मान, माया, लोभ ये चार कषाय ग्रादि को वैराग्य भावों से नाण कर ग्रात्मध्यान में मन को लोन करते हुए ग्रंतरंग, बहिरंग परिश्रह का नाण करके सर्वसंघ परित्याग के साथ जरीर के ममत्व का त्याग करके उपधम भावना में जोन हो गये ॥४३४।

> ग्रडक्कनीरारुं शिर्द यारिरंडोडु मुंड्रि । तुडिप्पर परिशे वेद्वुं तोंड्रिय वोळुक्कं तन्नाल् ।। तडुप्पिड्रि युलग मोंड्रिर् ट्रन्नेद्वै विरियुं पोळ्दुं । बडु पडा विपुल मेन्नुं मनपर्यरौ पेट्रान् ॥४३४॥

मर्थ-तत्पश्चात् पृथ्वोकाय, ग्रवकाय, तेजकाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय यह पांच स्थावर व एक त्रसकाय ग्रौर स्पर्शन, रसना, झाएा, चक्षु ग्रौर कर्ए ये पांच इन्द्रियाँ ग्रौर एक मन ये सब मिलकर बारह प्रकार के इन्द्रिय संयम ग्रौर प्राणि संयमों का पालन करते हुए तथा इनके साथ२ बाईस परीषहों को सहन करते हुए वियुजमति नाम के मनःपर्यय नामक ग्रेवधिज्ञान को प्राप्त हुए ।।४३४।।

### शीररिए यडक्कं शैबोर् पट्ट्रा काय शैद्ध । चाररा सम्य पेट्रु मादबन् शेरिकु नाळुट् ।। पोररिए यानै बेंदन् पूरचंदिरन् ट्रम् चिदै । बाररिए मुलैनादं वससेंड्रु मयंगु निड्रे ।।४३६।।

ग्रर्थ-तदनंतर वह सिंहचन्द्र मुनिराज बारह प्रकार के संयम से युक्त सम्पूर्ण परि-बह को त्यागकर ग्रात्मघ्यान में मग्न होकर असंख्यात कर्मों की निर्जरा करने वाले हो गर्य भौर श्राकाश मार्ग से जाते समय उस सिंहपुर नाम के नगर को देखा ग्रौर उस नगर के राज करने वाले पूर्णांचन्द्र राजा को ग्रपनी पटरानी के साथ विषयभोगादि में मग्न होने का सारा हाल जान लिया।।४३६।।

### इसइन् मेल् सूम माऊ मिळय वर् मुलई निब । पसैन्न् मासुनमे कन्निन् पुलंगळिर् परंदु वंदु ।। विसईनाल नाळे विळविकन् बोळुं विट्टिल्ं पोंड्रुवेंदन् । इसयुनाळि रायदसौ मुनियै वाबिरेंजि ।।४३७।।

अर्थ-जिस प्रकार अच्छे संगीत तथा वाद्यों में मृग आदि लवलीन होते हैं. उसी प्रकार राजा पूर्णचन्द्र संगीत वाद्यों में मदमस्त हो रहा था। जैसे पतंग मोह के कारण दीपक में पडकर अपने प्रारंग खो देता है, उसी प्रकार राजा पूर्णचन्द्र भोग विलास में मग्न होकर काल व्यतीत कर रहा था। समय पाकर वह रामदत्ता आर्यिका एक दिन उन चारण ऋढि-धारी मुनि सिंहचन्द्र के पास गई और भक्ति पूर्वक नमस्कार करके बैठ गई 1830।

### पुडैय वर मेलिय पोंगुं कडैयवर् सेल्वं पोल । इडैयदु मेलिय वींगि येळुंदेनै तिरुंद कोङ्गै ।। कडैयद रिड रुस्तां कीळडि यडे बदे पोल् । इडैयडि यडय कंडु तुरंद वेम्मिरैब पोट्रि ॥४३८।।

ग्रथं—तत्पश्चात् दोनों हाथ जोडकर, जिस प्रकार एक याचक तथा दरिद्रो विनय के साथ हाथ जोडकर एक धनी के पास चरएों में पडकर ग्रपनी इच्छा प्रकट करता है उसी प्रकार वह ग्रायिका सिंहचन्द्र मुनि के चरएों में नतमस्तक होकर प्रार्थना करने लगी कि है भगवन् ! राजसंपदा, लक्ष्मी, स्त्री, बाहन, सैन्य ग्रादि २ बाहरी विषय तथा पंचेंद्रिय विषय

Jain Education International

बाह्य परिग्रह म्रादि को मन, वचन, काय से त्याग कर ग्रत्यन्त घोर संयम भार को धारए कर दुर्द्ध र तपक्ष्चरएा में लीन रहने वाले ग्राप ही हैं। इस कारएा मैं ग्रापके चरएों में नम-स्कार करती हूँ ॥४३६॥

> कांबेन तिरंडु मेंद रुळ्ळर्रौ कनट्रु मेंट्रोळ् । पांबिन तुरिये पोल पसं यट्रु तिरं यक्कंडुं ।। तेंबलिल् मुळिइनादं तिरत्तुळि वेरुतु पोंदु । कांबुर्ड यडवि सेरं्द कावल पादस् पोट्रि ।।४३६।।

ग्रर्थ-हे मुनि ! आप तरुएा पुरुष को अथवा मन को चलायमान करने वाली स्त्री का रूप देखकर उनके गुएा व दोषों को भली भांति त्याग कर जंगल मैं संयम पूर्वक तप करने वाले हो । इसलिए आपको बारम्बार नमस्कार हो ।।४३६।।

### पेरिय वर् पावं सेरं द पेदैयर् शिवैपोल । करिय मेन कोंबल् कालत्तार् करुप्पोळिय कंडुय् ।। पुरवलर् सेल्वं पार्किर् पुर्पुं दं पोलु मेंड्रुं । मरुविय वरसु नीच मादव पादं पोट्रि ।।४४०।।

धर्य---पवित्र ज्ञान को पाकर श्रज्ञानी लोगों का पाप नाश होने के समान ग्रपने मस्तक के केश श्वेत होने के पूर्व ही जैसे वर्षा में प्रधिक पानी पडने पर पानी का बुलबुला शीघ्र ही नष्ट हो जाता है उसी प्रकार यह वाह्य राजसंपत्ति क्षरा में नष्ट होने वाली है, ऐसा जानकर, उसको त्याग कर संयम पूर्वक धर्मध्यान में लीन होने वाले स्वामी ग्रापको नमस्कार हो ॥४४०॥

> एतवं गुएगने इच्चारेतिय विराम बसै । पार्तरं पगर केटु परिंगदन निरुं दु पिग्नुं ॥ वातें युंडिरैव केळुन मादवत्तिडेंय् रेनुं । पार्थिव कुमरन पालदेन मुनि पगर्ग वॅड्रान् ॥४४१॥ मंगल तोळिल्गळ् मुट्रि मरिंग मुडि कवित्तु बंदु । तिंगळ् वेन् कुडे नीळर् शीय वासन त्तिरं दान् ॥ पोंगु सामरे गळ् वोस पोन्मले कुवडु तन्निर् । शिंग वेरिंद तोत्तान् शीय सा शेनन् मेंदन् ॥४४२॥

ग्रर्थ ---इस प्रकार रामदत्ता मायिका ने भावभक्ति से स्तुति करके नमस्कार करती हुई एक श्रोर बैठकर उन मुनिराज से प्रार्थना करने लगी कि हे भगवन् ! मापके मुखारविंद से धर्म के चार शब्द सुनाकर मुफे पवित्र कीजिये। इस प्रार्थना को सुनकर उन सिंहचन्द्र मुनिराज ने कुछ धर्मोपदेश दिया। भायिका माता एकाग्रचित्त से शांत होकर धर्मामृत का २०६ ]

पान करती हुई अत्यन्त तृप्त हुई । स्रौर पुनः नमस्कार करके कहने लगी कि हे प्रभो ! मैं कुमार पूर्णचन्द्र के विषय में कुछ पूछना चाहती हैं। आप दया करके इसका उत्तर सुभे दोजिये। मेरे इस प्रक्ष्न के पूछने में आपके धर्मध्यान में बाधा तथा अंतराय होने से जो कष्ट होगा उसकी मैं क्षमा चाहती हूं। ग्राप थोडा सा विषय का प्रतिपादन करें। इस पर मुनिराज ने कहा कि ग्राप किस संबंध में क्या पूछना चाहती हैं कहिये! ।।४४१।।४४२।।

### इळशिंग वेट्रै सूळंद इरुं पुलि पोदंग पोर् । कळं कडु मुळुंगुं याने कावल कुमरर् सूळ्ंदार ॥ उळंकोंड वर्म चरादि सूळ चंदूर् कोळ्वट्ट । तिळन् तिंग ळागि पूर चंदिर निरुंदिट्टाने ॥४४३॥

ग्रर्थ--पुनः वह रामदत्ता ग्रायिका कहने लगी कि हे गुरुवर ! पूर्र्राचन्द नाम का राजकुम।र ग्रपनी दैनिक धार्मिक कियाग्रों से निवृत्त होकर रत्न जडित मुकुट को मस्तक पर धाररा करके राज्यसभा में राज्यगद्दी पर बैठ जाता है। उन पर लगा हुग्रा रत्नजडित घवल छत्र ग्रत्यन्त शोभायमान होता है। वह पूर्राचन्द्र राजसिंहासन पर इस प्रकार बैठता है जैसे मेरु पर्वत की चोटी पर कोई पराक्षमी सिंह हो ग्राकर विराजमान हो गया हो । ४४३।।

### कामत्तिरुविन् मंजरियुं कमल तिरुवुं कडलमिर्दुं । पूमैतळुंद विळंकोडियुं पुनमेन्म यिलु मनै यार्गळ् ।। वाम कुरुव शिलै कोलि मलर् कन् नंबु तेरिंदुमनम् । काम कोमान् विऌिगळ् पोर् कडिदार मन्नन् पुडैसूळ्दार।४४४।

> पानिबर् तरु तिरै कोंडु पैंबोना । लात्तिपि मन्निनै येपिर्दं सेप्पेन ।। वार् कडं कामुलैयार् मगळ्चिर् । षोर् कडा यानै यात् पुरिंदु सेल्नाळ् ।।४४४।।

ग्रर्थ— राज्यसभा ऐसी शोभायमान दिख रही थी, मानो सौधर्म स्वर्ग के इन्द्र की सभा में इन्द्र, इन्द्रासियां; देव देवियां, ग्रप्सरा. ग्रादि २ ने सौधर्म कल्प के इन्द्र को चारों तरफ से घेर रखा हो । वह पूर्याचन्द्र रति, लक्ष्मी, धन, धान्य ग्रादि २ से झत्यन्त शोभायमान हो रहे थे ।४४४॥ ळेण्एाव दुस् सेयाळेंड्रि यविनेन् ।।४४६॥

ग्रर्थ—उस राज्यसभा में महाराजा पूर्एाचन्द्र को ग्रनेक देशों के आये हुए राजा लोग ग्राकर ग्रनेक प्रकार की मेंट ग्रर्पेस करते हैं और उस मेंट को वहां का मंडारी (खजाञ्ची) उठाकर ग्रपने खजाने में रखतान्हें।

राज्यसभा समाप्त होने के पश्चात् राजा पूर्र्शचन्द्र रनवास में पधार जाते हैं और सदैव ग्रपनी रानी के साथ हास्य विनोद ग्रादि विषय भोगों में लीन रहते हैं। वे एक समय भी रिक्त नहीं रहते। हमेशा काम भोग के विषय में मग्न रहते हैं। विषय भोग में मग्न रहने बाले प्रास्ती को कुछ नहीं सुहाता है न उसमें कोई विवेक ग्रौर गुरा ही रहता है।

> विषयासक्तचित्तानां गुरुाः को वा न नश्यति । न वैदुष्यं न मानुष्यं नाभिजात्यं न सत्यवाक् ॥

भावार्थ-जो मनुष्य विषय भोग में ग्रासक्त हो जाता है उसके प्रायः सभी गुणों की इतिश्री हो जाती है। ग्रर्थात् ऐसे मनुष्यों में विद्वत्ता, मनुष्यता, कुलीनता और सम्यता मादि एंक भी गुण नहीं रहता। इसी प्रकार पूर्णचन्द्र विषयभोगों में ग्रासक्त रहते थे।

> पराराधनजाद् दैन्यात् पैशुन्यात् परिवादतः । पराभवाक्तिमन्येभ्यो न बिभेति हि कामुकः ॥

भावार्थ — जो मनुष्य विषय भोगों में ग्रासक्त हो जाता है, वह उसके कारण होने वाली दरिद्रता, चुगली, बदनामो श्रौर अपमान ग्रादि वचन कहने वाले मनुष्यों की परवाह नहीं करता। इसी प्रकार पूर्णचन्द्र भी अपनी बुराइयों की परवाह नहीं करते थे श्रौर दिन-ब-दिन कामवासनाश्रों में विषयासक्त होते जा रहे थे। श्रौर भी कहा है: —

> पाकं त्यागं विवेकं च, वैभवं मानितामपि । कामार्ताः खलु मुञ्चंति, किमन्यै स्वञ्च जीवितं ॥

भावार्थ----कामासक्त प्राणी भोजन, दान, विवेक, धन, दौलत और बडप्पन ग्रादि का जरा भी विचार नहीं करते । श्रीर तो क्या ? भोग विलास के पीछे वे ग्रपनो जान पर भी पानी फैर देते हैं। इस प्रकार वे पूर्णाचम्द्र भी इन बातों पर कोई व्यान नहीं दे रहे थे। जनका सारा समय विषय भोगों में व्यतीत होता था।

वह रामदत्ता माता मार्यिका कहने लगी कि एक दिन मैने उस पूर्णचन्द्र के राज-महस में जाकर उनसे धर्म की बातें कहने की भावना करके कहा कि हे राजकुमार ! देवलोक २१० ]

के इन्द्रिय विषय सुख ग्रीर इस लोक में दिखने वाले राजसंपत्ति, यह वैभव सुख, स्त्रियां व भोग सामग्री यह सभी पूर्व जन्म के पुण्य संचय बिना इस लोक में प्राप्त नहीं होती है। जिन प्राणियों ने पुण्य संचय किया है उन्हीं को प्राप्त होती है। जिन्होंने पुण्य का संचय नहीं किया है उनको राज्य संभोग ग्रादि सुख नहीं मिलता है। जिस मनुष्य के ह्रूदय में विषय वासना बैठी हुई है, उनको मोक्ष लक्ष्मी स्पर्श नहीं करती। ४४६॥

> उरुवमु ळगु नहोळिंगिं कीर्तियुं । सेरु विडं वेल्वल तिरलुं सिंदं से ।। पोरुळवं वरुवलुं भोगमुम् नहा । तिरु बुडं येरसदु संगैयंड्रनन् ।।४४७॥

ग्नर्थ—हे मुनिराज ! दूसरी बात इस संबंध में मुफेे यह कहना है कि सुन्दर शरीर, रूप, लावण्य, राज्यसंपदा तथा युद्ध में शञ्जग्रों को जीतने की सामर्थ्य पराक्षम ग्रादि यह सभी प्राप्त करने के लिए एक जैनधर्म ही कारएा है।।४४७॥

> निलत्तिडं येंकुरं वित्ते नीट्टिलं । मले तले मळेइला तारु तान्वरा ॥ कुलत्तिडं इंबमु मिझै पुन्नियम् । तलत्तलैवर सेयाद वर्कट् केंड्नन् ॥४४८॥

ग्नर्थ---भूमि में बीज बोए बिना अंकुर की प्राप्ति नहीं होती है। पर्वत के ऊपर यदि पानी की वर्षा न हो तो ऊपर से फरता हुग्रा पानी तालाब व कुश्रों में नहीं आता है। उसी प्रकार पुण्य के कारण होने वाले व्रत, नियम. अनुष्ठान, पूजा ग्रादि किये बिना इस मानव को उस पंचेन्द्रिय सुख की प्राप्ति नहीं होती है। इस प्रकार मैने पूर्णाचन्द्र राजकुमार को उप-देश द्वारा समफाया था।।४४६।।

> काररा मिस्लये विद्वे कार्य । पोररिए वेलिनाय मुन्सं मुण्णियम् ॥ काररा माग नीरुडुस कन्नियुं । शीररिए सेल्ववुं शेरिव उन्नये ॥४४६॥

ग्रर्थ---हे पूर्गाचंद्र ! कारएा बिना कार्य की सिद्धि नहीं हो सकती। वैसे ही पूर्व पुण्य के बिना सद्गुएग, सद्बुद्धि भी नहीं मिलती है। यह सारा वैभव आपको पुण्य द्वारा प्राप्त हुग्रा है। ग्रंब मनुष्य जन्म का सार्थकपना यही है कि ग्राप भोग में रत न रहकर करीर से ग्राने के लिए धर्म साधन में उपयोग कर लो यही मनुष्य जन्म का सार है। इस प्रकार उस रामदत्ता भायिका ने राजकुमार को धर्म-मार्ग पर चलने का उपदेश दिया ॥४४९॥

### मण्णिन् मेल् मट्रिंद सेल्व मेल्वर । वेण्णि नी पुण्णिय मींड संगन ॥ पुक्तियन् मेल् पट्टवेल् पोल् वच्चोलै । येक्तिडा विगळंदव नेळुंदु पोइनान् ॥४४०॥

> पुलंगन् मेल् पुरिंबळु पोरगळोंबिये। विलंगु पेलि यवन् बींदु पोगुमो ॥ इलंगु रोंबोन् नेरलिरंव नछर्त् । तलंगल् वेळानव नडयु मोसोलाय् ॥४४१॥

मर्थ-वह पूर्णचन्द्र पंचेंद्रिय सुख में मग्न होकर तिर्धंच गति में पडकर नाश को प्राप्त होगा। इनका जीवन सुधरना ग्रत्यंत कठिन है। मैंने ऐसा ही समभा है। ग्रतः वीतराग मगवंत के द्वारा कहे हुए धर्म को वह स्वीकार करेगा या नहीं ग्रथवा पशु के समान ही खा पीकर व्यर्थ ही ग्रपने जीवन को बिताएगा ? इस संबंध में ग्राप कहें। रामदत्ता ग्रायिका के बचनों को सुनकर सिंहचन्द्र मुनि ग्रवधिज्ञान व मनःपर्यय ज्ञान द्वारा जानकर कहने लगे ॥ ४४१॥

> मादवि युरैस बेल्ला मादवन् मनसौ नोकुं । पोदि ळुनरं दसौ मुरवलन् पुरिंदु कोळ्ळुं ।। यादु नी कवल वेंडा मदनुक्के येतुवाग । ग्रोदु मिक्कदयै केंदु नी यवर् कुरैक्क वेंड्रान् ।।४४२।।

भर्य-है माता ! सुनो ! जैन धर्म को पूर्र्शाचंद्र ग्रवश्य ग्रहण करेगा । इसके वारे में कोई संदेह मत करो । उसको सम्यक्त्व की प्राप्ति होगी । किस कारण से उसको सम्यक्त्व की प्राप्ति होगी उसको ह्प्टांत द्वारा समभाता हूं ।।४४२॥

### मडकरौ पोदि दुइर्कनरुळि नैयूरियारि । तोडक्कयु मुडिव मोत्तु तोडुत्त दोर् मपर्म तन्ने ।।

#### येडुस ुड नाट्रि वार् पोन् ट्रिवसै यव्युयिर् कुं माकुं । बडुप्परि विरुंन माधव नुरैक्क कुट्रान् ।।४५३।।

अर्थ-वे मुनि सम्यक्त्व युक्त सब जीवों में दथा भाव रखने वाले पक्षपात रहित जीवों को कल्याएा का मार्ग बताने वाले अठारह दोष रहित अर्हत भगवान के वचनों को कहने की सामर्थ्य रखने वाले थे। उन मुनिराज ने तब पूर्एाचन्द्र के पूर्वभव का वृत्तांत कहना प्रारंभ किया ।।४४३।।

इस प्रकार पूर्णचन्द्र का राज्य परिपालन का विवेचन करने वाला चौथा ग्रथिकार समाप्त हुग्रा।



# ॥ पंत्रम अधिकार ॥

(विद्युद्द'ब्टा, रामदत्ता, पूर्र्याचन्द्र व सिंहसेन का स्वर्गवास जाना)

वासनिंड राद सोलै मळैयेन मदुकळ् पैदु । मूसुतेन मुळंग मंजै मुगिलन वगवि मुत्तिन ।। रूसला मलंगं लार् पोट्रोडंगीय नडंगळोवाक् । कोषल येंव तुंडी कुवलयं पुगछ् नाडे ।।४४४।।

> तिरुत्तगु नाडि वर्कु त् तिलद माय् तिगळं डुं सॅड्रार् । वरुत्तंतोर् माड मूदूर् मरैयव रुरैयुमांड ॥ विरुत्त नगिरामन् तन्नुळ् मिरुगायन नॅंड्रु मिक्का । नोरुत्तनं कुळनर्शांति युरुव् कोंड नय्य निरान् ॥४४४॥

> ग्रदिर् पड नडत्तलिल्ला ळवन मनैकिळैत्ति यन् सोल् । मदुरै येनं ड्रोरैक पट्टाळ् मगळुं वारुशिया मुत्तिन् ।। कदिर् नगै करुन कट्शौवाय् काल् परं वेळुंदु पोन्निन् । पिदिर् परंदिरुंद कौंगै पिनैयना लोरुत्ति यानाळ् ।।४४६।।

अर्थ - जिस प्रकार सूर्यास्त होते ही कमल निस्तेत्र हो जाते हैं, उसी प्रकार कारए पाकर

२१४ ]

बह मृगायन ब्राह्मए। दुख से पीडित होकर मरु को प्राप्त हुन्ना। वह मदुरा अपने पति के मर जाने से महान् दुखी हुई। उस मृगायन नामक ब्राह्मए। ने मरकर ग्रयोध्या में ग्रतिबल नामक राजा की पटरानी सुमति के गर्भ में जाकर पुत्री रूप में जन्म लिया।।४४६॥

> कदिर् मर्र पुळुदिर् कांड्र कमलमुं पोल् । मदुरैयुं मगळुं वाड मरैय्यवन् मरित्तु पोगि ।। यदिर् वरु पिरबि इल्लारिडेयरा वयोद्दि याळ । मति बसन् ट्रनक्कु देवि सुमातिक्कुमरिवे यानान् ।।४४७॥ इरनिय वदियेंबाळ् पेरिळमईलनैय सायल् । दरिशिले मुख्वच्यौवाय् वल्लिदान् वळर् द पिन्ने ।। तारणिमे लरस रिल्लाम् तंय्यलं तरुग वेन्न । सुरमे नाडुडेंय तोंड्र् रिन् पुयम् तुन्नु वित्तार ॥४४८॥

गर्थ- वह कन्या शनैः २ बडी होने लगी घोर बढते २ मोर के इधर उधर फुदकने के समान किशोर अवस्था में ग्राई । उसकी भृकुटी धनुष के समान, ग्रांखें कमल के पत्ते के समान दीखने लगी । उस कन्या का नाम हिरएावती रखा गया । उसकी तरुएावस्था होने पर उसके सौंदर्य व रूप को देखकर ग्रनेक राजकुमार उसके साथ लग्न करने को ग्राये । तदनंतर भवसर पाकर सुरम्य देश के ग्रधिपति पूर्णचग्द्र के साथ उसका विवाह संस्कार कर दिया गया ॥४१७॥४५४॥

> पोदन पुरस, बेंदन पूरचंदिरनुं तोगै । मादनं पुनरं दु वंद विवस, मयंगु नाळुट् ।। कादलान मघुरेयेंद कावलन् ट्रेवितन् बान् । मादराळुइत्ति यानान् मट्रवनी कंडाये ।।४४.१।।

अर्थ----उस सुरम्य देश को पोदनपुर भी कहते हैं। विवाह के पश्चात् वह पूर्एचंद्र अपनी रानी के साथ विषय भोगों में सदा लोन रहता था। कालवश उस ब्राह्मए मृगायन की स्त्री मदुरा मर कर पूर्एचन्द्र की स्त्री हिरएावती के गर्म में आकर कन्या उत्पन्न हुई। वह अधि कौनसा है। यदि तू प्रश्न करेगी तो वह जीव तू ही है। 1898 हा

> ग्ररुंतव नरुळि नालप्प भद्दिर भित्तिरंट्रान् । ट्रिरु दिय गुरुएत्तू निन् पाल् शीय चंदिर निड्रानेन् ।। वरुं दु नुन्निडै ईनाळौवारुएाि वंदुन् कादर् । षोरुदिय पुदल्व नाय पूरचंदिर नेंड्रानाळ् ।।४६०।।

मर्थ ---पूर्वभव में वरदत्त मुनिराज के उपदेश के प्रभाव से मैंने (सिंहचंद्र) सुगति प्राप्ति के मनन्तर ग्रापके (ग्रायिका रामदत्ता) गर्भ से जन्म लिया। मेरा पूर्वभव भद्रदत्त बरिएक नाम का जीव था। मेरे जन्म होने के बाद मापने संस्कार सहित मेरा नाम सिंहचन्द्र रक्षा। मौर पूर्वभव में वारुगी नाम की जो बाह्यगा पुत्री थी उसके जीव ने तुम्हारे गर्भ में माकर पूर्णचन्द्र नाम का पुत्र होकर जन्म लिया। 18६०।।

> म्रादलावन् कनिगां । कादलं यायिनाय्नी ॥ पोदुला मलग लानुं । कोदिला गुरुगत्त नाने ॥४६१॥

ग्रयं — इस कारएा पूर्वभव के संस्कार से तुम्हारे प्रति हमारा प्रेम ग्रधिक हो गया है। इस प्रकार इसी उपदेश से उनको सम्यक्त्व की प्राप्ति होगी। क्योंकि पूर्वजन्म के संस्कार से सारी बातें प्राप्त होती हैं। मोह कंदमूल के समान है। बार २ इसी प्रेम के कारण किसी भी पर्याय में पहुँचे, एक दूसरे का संबंध होकर प्रेम का कारएा यन ही जाता है। इस कारएा है ग्रायिका माता ! पूर्व जन्म के मोह का ही संस्कार है। इसलिये पूर्एाचन्द्र को ग्रवश्य सम्यक्त्व की प्राप्ति होगी ग्रहशा

> बिनंयेनु कुयव नम्मै बेंदुरु वियट्रल् कंडाय् । स्रनगना मुरुवस् तन्नै पेन्नुरु वाकियेंगे ।। मनवियै मगळु माकि मगळ्ये मैंद नाकि । निनैविनाल् मुडित्तु निड्रार् नीदियार् कडक्क वल्लार् ।४६२।

ग्रथं-इस नाम कर्म से जिस प्रकार कुंभकार मिट्टी के बरतन को अपनी भावनाओं के प्रनुसार छोटा बडा बनाता है; उसी प्रकार मनुध्य शुभाशुभ भावों के अनुसार अपनी पर्याय घारण कर लेता है। पूर्व जन्म के संस्कार से पुत्र, माता, भगिनी, भाई, बंधु, पिता, पिता से पुत्र, पुत्र से पिता, माता से पुत्री, पुत्री से माता इस प्रकार शुभाशुभ अर्थात् मोह कर्म के वश जीव अनेक विचित्र पर्यायों को धारण कर लेता है। इसी तरह संसार में जितने प्राणी हैं वे सब पूर्व जन्म के पाप पुण्य के अनुसार फल वाले होते हैं। 185 राग

> भदिर बाहु वेन्नुं परममा मुनिवन् पारि । सुत्तमन् पादं सेंदु इन् पिदा विड्रु मुनिवनागी ।। इत्तळ मेर्त्तामंडू निनक्कु दंदिवर्त्ती योदि । सित्त में मोळिकन् मूंड्रु सेरिवित्त कुरव नानान् ।४६३।

ग्नर्थ -- इस संसार में उत्तम गुएा को घारए। किये ऐसे भद्रबाहु मुनि के चरएा में शरए। गया है ऐसा तुम्हारा पिता है, वह मुनि दीक्षा लेकर निर्दोष चारित्र को प्राप्त कर यहां माकर मुफे धर्मोपदेश करके मेरी आत्मा को सुख श्रौर शांति करने वाला वही मेरा गुरु है । ।।४६३।।

### शांतमामविये शरंदु तैय्यलायुनै पयंदाळ् । कांदि तानाई नाळक् कावलन् शोय सेनन् ।। पांदळान् मरितुपोगि सल्लगी वनत्तु कैमा । बेंदनाय् मुनिय वेरिट्टि पेरसनि कोडम् ।।४६४।।

अर्थ हे भायिका माता ! तुफको जन्म देने वाली तुम्हारी माता ने गांतिमति नाम की श्रायिका के पास जाकर दीक्षा ग्रहण की थी। तुम्हारा पतिदेव राजा सिंहसेन था। वे सर्प के काटने से मरकर सल्लकी नाम के वन में बलवान हाथी हुए। वह हाथी सभी हाथियों में बलिष्ठ था। वह गजराज ग्रनेकों को कष्ट व उपसगं देता था। उस वन के नीलों ने उसका नाम श्रशनी कोड रखा था। वह हाथी मद से अधिक बलवान होने के कारण नि:संग होकर श्रकेला निरंकुश रूप से घूमा करता था।।४६४।।

> नागांद देन्ने काना मदत्तिनालंदनांगं । वेगांद तालिन् मेले वेगुळिया लोडि बंद ।। तागा सेत्ति यानेळुंदे नंगु वंदेन्नै काना । वेगांद नेरि पुक्किन् में कंडव नोरुव नोरो । ४६४।।

ग्नर्थ-पर्वत चोटो पर मैं (सिंहचन्द्र) जिस समय तपस्या कर रहा था, उस समय मुझे देखकर ग्रत्यंत कोधित होकर वह हाथी मुभे मारने को माया । मुझे चारएऋधि प्राप्त थी, इसलिये उसके प्रभाव से मैं श्राकाश में जाकर खडा रह गया । उस हाथी ने मुभे चारों झोर देखा झौर न दीखने के कारएा भयभीत होकर वहीं खडा रह गया ।।४६१।।

> वेंकंद कडवा कूट्रोरोन्म मेसोक्किल् पार्क । सिगं मा पुरस वेंदे शीय मा शेन ग्रोय्नि ॥ इंगु बंदि याने यानाय पावत्तासिदनै विट्टार । पोगि बीळ् नरगं तन्निर पोरुंद वो मुर्याच येंड्रेन् ॥४६६॥

> ग्ररसनाय् पेरियविव तळुंद कंदड कनाले । करिय राय् पेरिय तुंवत्तळुंद विक्कानिर कडेन् ।।

#### पेरियदोर् पावत्तलिष्पिरवियं पेरिदु मंबिर् । तिरुवर मरुवुयान शीय चंदिर नेंडिट्टेन् ।।४६७॥

भर्थ--पुन: सिंहचन्द्र मुनि कहते हैं कि हे गजराज ! श्तुम पूर्वभव में राजसभा में अत्यन्त गौरव पूर्वक राज्यगद्दी पर राज्य करते हुये सिंहसेन नाम के राजा थे। सूर्य का प्रकाश चारों दिशामों में चमक रहा हो ऐसा मैंने मेरी आंखों से देखा था। ग्रब इस समय मैं देख रहा हूं कि हाथी की पशु पर्याय में जन्म लिया है। आ र भीलों के द्वारा तुम कष्ट सहन कर रहे हो। इसलिये भविष्य में यदि ग्रच्छी गति प्राप्त करने की इच्छा रखते हो तो तुम जैन धर्म को स्वीकार करो। मुनिराज ने उस गजराज को कहा कि पूर्वजन्म में जो सिंहसेन तुम राजा थे उनका तुम्हारा पुत्र मैं सिंहचन्द्र हूँ। १४६७।

> येंडुलु मेळुंब पोव तिरंद वेष्पिरवि तन्नै । एंडुव नरिंदु मूच्चित्तरु वरे पोल वीळं बान् ।। निंडु दोर् पडिइर् ट्रेरि निरे तवन् पोल निड्रान् । सेंड्रूयां नरत्तै क्रूर सेविनै ताळ्तलोडुं ।।४६८।

इस प्रकार कहते ही उस हाथी को पूर्वभव का जाति स्मरएा उत्पन्न हो गया। भौर वह मूच्छित होकर जमीन पर गिर गया। तदनन्तर वह हाथी थोडी देर में सचेत होकर खडा हुग्रा। उस हाथी का यह हाल देखकर. पुनः धाकाश में से नीचे धाकर उन मुनिराज ने घमें का उपदेश देना प्रारंभ किया और हाथी भक्ति से घ्यान पूर्वक उपदेश सुनने लगा।

मुनि महाराज ने घर्म की महिमा का उपदेश उस हाथी को सुनाते हुए यह कहा कि यह भोग सुख सामग्री मनेक भवों से भोगने में आ रहे हैं। चक्रवर्ती पद, देवपद मादि कई प्रकार की संपत्ति वैभव का मानन्द लेते २ इसका खूब मनुभव हो गया है। परन्तु इसमें से श्राज तक क्षणा २ में नष्ट होता हुंग्रा कोई पदार्थ शाश्वत देखने में नहीं माया। यह मात्मा श्रनादि काल से शुभाशुभ कर्म के फल से इस जगत में तेली के बैल के समान जैसे बह पट्टो बांधे चारों और घूमता है उसी प्रकार चारों गतियों में घूमता फिरता है। हमने इस मोर माजतक लक्ष्य नहीं दिया। कहा भी है:---

> भोगानभुक्ता वयमेव भुक्तास्तपो न तप्तं वयमेव तप्ताः । कालो न यातो वयमेव यातास्तृष्णानजीर्शा वयमेव जीर्गाः ।

विषयों को हमने नहीं भोगा, किन्तु विषयों ने हमारा ही भुगतान कर दिया हमने तप को नहीं तपा,किन्तु तप ने हमें ही तपा डाला। काल का खातमा नहीं हुमा, किन्तु हमारा ही खातमा हो चला तृष्णा का बुढापा नहीं माया किन्तु हमारा ही बुढापा झा गया। क्यों कि जब तक तृष्णा नहीं मिटती तब तक मोक्ष नहीं होता। कहा भी है:---

> ग्रंगं गलितं पलितं मुर्डम् , दशनविहीनं जातं तुण्डम् । वृद्यो याति गृहोत्वा दण्डम् , तदपि न मुञ्चत्याधा-पिण्डम् ।

२१८ ]

ग्रंश शिविल हो गये हैं. बुढापे में सिर के बाल सफेद हो गये हैं मुँह में दांत नहीं रहे हैं, हाब में सी हुई लकडी के समान शरीर कांपता है, तो भी मनुध्य ग्राशा रूपी पात्र को नहीं त्यागता है। इस कारणा हे गजराज ! इससे भिन्न ग्रात्म सुख का प्रनुभव ग्राज तक इस जीव को नहीं गाया। ग्राचार्य कुन्दकुन्द भी कहते हैं:--

> सुदपरिचिदाणुभूया सब्बग्स विकामभोगबंध कहा । एवत्तस्सु बलंभो एा वरिएा सुलहो विहत्तरस ।।

यचपि इस समस्त जीव सोक को काम भोग विषय कथा एकत्व के विरुद्ध होने से प्रत्यन्त विसंवाद करने वाले हैं, प्रात्मा का भहान बुरा करने वाले हैं, कई बार सुनने में माया है, परिचय व कई बार अनुभव में आ चुका है। यह जीव, लोक-संसार रूपी चक्र के मध्य में स्थित है जो निरस्तर घनेक बार द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव ग्रौर भव का परावर्तन रूप करने से भ्रमण करता है। समस्त क्षेत्र को एकछत्र राज से वश करने वाले बलवान मोह के दारा राग रूपी सांकल से बैल की भांति जोता जाता है। वेग से बढ़े हुए तृष्णा रूपी रोग के संताप से जिसके मन्तरंग में झोक व पीडा हुई है। मुग की तृष्णा के सँमान श्रांत संतप्त होकर इन्द्रियों के विषयों की मोर दौडता है। इतना ही नहीं इस काम में आपस में माबार्यत्व को करता है तथा दूसरे को कहकर भी प्र गीकार कराता है। इसलिए काम भोग की कथा सब को सुख से प्राप्त होती है। भिन्न ग्रात्मा का जो एकत्व रूप है वह सदा ग्रंतरंग में प्रकाशमान है तो भी वह कर्षायों के साथ एक रूप सरीखा हो रहा है। इसलिए उसका सस्यन्त तिरोभाव ग्रयति वह माच्छादन हो रहा है। इसलिए ग्रपने में ग्रात्म ज्ञान न होने से ग्रंपने माप ने कभी भी स्वयं को नहीं जाना, तथा दूसरे ज्ञानी जनों की सेवा संगति भी नहीं की इसलिए वह एकत्व की भावना न सुनने में आई और न कभी अनुभव में ही आई । यहापि वह एकत्व निर्मल भेद ज्ञान होकर प्रकाश में प्रकट होता है परन्तु पूर्व में एकत्व भावना के परिचय न होने के कारएा महानदुर्लभ है ।।४६८।।

> याकयुं किळयु मादि यावयु निड्र विल्लै । बीकिय विनइन् ट्रुंबस विलक्कला मरनु मिल्लै ॥ तीकदि सारंदु सेल्बुळि तुनयु मिल्लै । नोकर्द गुर्एांगळल्ल निड्र तानिल्लै यड्रे ॥४६६॥

ग्नर्थ--ग्रतः हे गजराज ! तुम मिथ्यात्व ग्रौर परिग्रह रूपी पिशाच के निमित्त से चारों गतियों में अमरा करते हुए ग्राते समय तुम को उस दुख से रक्षा करने वाला कोई नहीं है। जितने भी माज तक इस शरीर संबंधी पुत्र, मित्र, बंधु, बांधव प्राप्त होते ग्राये हैं, वे सब पाप पुण्य के सगे हैं। परन्तु जब पुण्य संचय समाप्त हो जाता है तो सब ग्रपने २ ठिकाने चले जाते हैं। परन्तु ग्राज तक जितना २ तुमने उनके संरक्षण के लिए पाप किया उस पाप के मोगी तुम ही हुए। कोई भी दूसरा इसको बंटा नहीं सका, न संसार में तेरा दुख बंटाने वाला कोई साथी मिला। इसलिए तेरी रक्षा करने के लिए जैन घर्म ही है। सेरी मात्मा को सुख शांति पहुँचाने वाला तू स्वयं ही है ग्रौर कोई ग्रन्य नहीं है। कहा भी है:--- सातों शब्दजु बाजते, घर घर होते राग । ते मंदिर खालो परे, बैठन लागे काग ।। परदा रहती पदमिनो करती कुल की कान । घडो जू पहुँची काल की डेरा हुग्रा मसान ।।

जिस मकान में पूर्व में झनेक प्रकार के गाने गाये जाते थे माज वे खाली पड़े हैं, कोए बैठे हुए हैं। जो महारानी पद्मनी पहले परदे में रहती थी झौर कुल की झान के कारण बाहर नहीं म्राती थी, वही झाज काल के झा जाने के कारण सब के सामने मरघट में पडी है। कहा है:---

> सुबह जो तस्ते शाही पर बडा सजधज के बैठाया। दोपहर के बक्त में उनका हुमा है बास जंगल का ।।

वाताभ्रविभ्रममिद वसुषाधिपत्यम् । ग्रापातमात्रमधुरो विषयोपभोगः ।। प्रारणस्तृरणाग्रजलविंदुसमा नराणां । धर्मः सखा परमहो परलोकयाने ॥

इस समस्त पृथ्वी तल का ग्राधिपत्य तीव्र वायु के वेग से तितर बितर हुए मेच के समान ग्रस्थिर है। तथा मानव संबंधी सभी विषय भोग ग्रापात मधुर हैं ग्रर्थात् उपभोग काल में ही यह विषयोपभोग मधुर होते हैं, परिशाम में नहीं। तथा मनुष्यों के प्राशा तृंश के ग्रग्नभाग पर रहने वाले जलबिंदु के समान चंचल हैं ग्रर्थात् न जाने ये प्रारा पक्षेरू कब इस तन को छोडकर उड आयेंगे। ग्रहो! यह कितने ग्राश्चर्य की बात है कि इन नक्ष्वर सभी वस्तुमों के लिये मनुष्य सारे प्रयस्न करता रहता है। तो भी ये सभी वस्तुए मनुष्य के सदा सहचर नहीं होती। सर्वदा सहचर हो बहतो एक धर्म ही है,जो परलोक प्रयासकाल में भी साथ नहीं छोडता। ग्रर्थात् परसोक आने के समय मनुष्यों का एक मात्र सवा धर्म ही होता है। ग्रतः परलोक में सच्ची मित्रता निभाने बाला यह ग्राराधित एक मात्र धर्म ही है जिसे दिषया-गिलाषी जन भूले बैठे हैं। अदद्दा।

> उं डुनास् विट्ट वल्ला पुगंल मोंड्रु मिल्लै । पंडु नास् पिरंबिडाव पवेशमु मुलबि मिल्ले ।। कोंडु नायिड्र याकै गुएा मिला पूदिगंस्य । मंडिना पुलसिल् बीळ्वन् बिनै वरुं बाई लेंड्रेन् ।।४७०।।

ग्रथं-हेगअराज ! ग्रनादि काल से आज तक यह जीव समस्त पुद्गल पर्याय, संपूर्ण योनियों को घारण करता तथा छोडता ग्राया है, कोई मों पर्याय प्रेष नहीं रही है। संसार में जितने भी जीव हैं इन सबों ने जनादिकाल से समस्त पुद्गल पर्याय को भशुर परिएामों के द्वारा कर्म, नौकर्म को ग्रहरए कर अनुभव न किया हो ऐसी कोई वस्तु नहीं है। जितने संसार में प्रदेश हैं उनमें हम जन्म मरुए करते आए हैं। ऐसा कोई शरीर नहीं है जिस को हमने ग्रहरए नहीं किया हो। हमारा यह शरीर महान अशुचिमय है। इसके निमित्त हमारा आत्मा अनेक प्रकार के दुख उठा रहा है। पंचेंद्रिय विषयों में लवलीन होने के कारए कर्म परमारगु आकर आस्रव कर रहे हैं और इसी आस्रव के कारएा आत्मा इस संसार में परिश्रमए कर रही है। और इसी कारएा हम अनेक प्रकार से दुखी हो रहे हैं। अध्य ा।

### ग्ररियदिवुलगिन् वेंड्रोल् तिरुमोळि यदनै पेट्रार् । पेरिय नर व्काक्षि ज्ञान उळुक् मामवट्रि पिन्नै ॥ वरुविनै वाइलेल्ला मडैक्क मुन् मिडैंद पांव । निरु सेरे सेल्लुमिंद नेरियै नी निनैक्क वेंड्रेन् ॥४७१॥

ग्रर्थ—इस लोक में घाती कमं को नाश करके केवलज्ञान को प्राप्त हुए ग्रहुँत भग-वान तथा उनके मुख से निकले हुए परमागम ही अथवा जिनवाणी पर ही श्रद्धा रखना सम्यक्दर्शन है। उसको संशय रहित होकर जानना सम्यक्जान है। उसको जान कर उसके अनुसार चलना सम्यक्चारित्र है। इस प्रकार कहे हुए धर्म व्यवहार के अनुसार पालन करनेसे तथा ग्राने वाले प्रशुभ कर्मों को रोकने के लिए ग्रात्मभावना के द्वारा भक्तिपूर्वक ग्राचरण करने से ग्रनादि काल से ग्रात्मा के अन्दर लगे हुए कर्मों की निर्जरा होती है। यह निर्जरा मोक्षमार्ग के लिए कारण है ग्रीर यही ग्रागे चलकर मोक्ष का देने वाली है। इसी प्रकार ग्राचरण करना व्यवहार धर्म है।

भावार्थ - जीथादि तत्त्वों पर श्रद्धान रखना सम्यक्दर्शन है। इसी तत्त्व को तथा ग्रनेक प्रकार के स्वरूप को समफ लेने से सम्यक्ज्ञान की प्राप्ति होती है। यह सब समफ लेने के बाद तत्त्वों के ग्रनुसार चलना सम्यक्चारित्र है। इस प्रकार बार बार विचार करना तथा ग्राराधना करना यह निश्चय रत्नत्रय के लिये कारराभूत है। इसकी भावना भाने से स्वपर का ग्रात्मचात न हो अर्थात् परपीडा न हो ऐसे रत्नत्रय के प्रकाश में चलने से ज्ञात्मोढार श्रीर लोकोद्धार होता है। यह रत्नत्रय ग्रात्मा का भूषएग तथा प्रकाशक है इसी को मोझ मार्ग कहते हैं। इसी मोक्ष मार्ग में ग्रपने ग्रात्मा की स्थापना करो। तदनन्तर उसी का ब्यान व भावना करो। ग्रात्मा में हमेशा विचरण करो। ग्रन्य द्रव्यों में विचरण मत करो। इस प्रकार ग्रंथकार ने कहा है---

ग्राचार्यं ने जैन धर्म के सार को समऋते के पहले व्यवहार रत्नत्रय को समऋते का ग्रादेश दिया है । वह इस प्रकार हैः---

'द्रव्य छह हैं, जीव, अजीव, धर्म, अधर्म, झाकाश और काल । तत्त्व सात हैं जीव, म्रजीव, प्रास्नव, बंध, संवर, निर्जरा और मोक्ष । इनमें पाप और पुण्य मिलने से नौ पदार्थ होते हैं । म्रस्तिकाय पांच हैं-जीवास्तिकाय, मजीवास्तिकाय, धर्मास्तिकाय, मधर्मास्तिकाय स्रौर स्राकाश अस्तिकाय यह पांच पंचास्तिकाय हैं। छह द्रव्यों में से काल द्रव्य को छोडकर शेष पांच द्रव्य बहुप्रदेश। हैं। यह यब मिलाकर २७ तत्त्व होते हैं। इन पर श्रद्धा रखना व्यवहार सम्यक्दशन है। निश्चयसम्यकदर्शन के लिये भी ये ही साधन होते हैं। कुन्दकुन्दाचार्य ने प्रब्ट पाहुड में गाथा नं० ३० में कहा है:---

> "रयणतये अलद्ध एवं भमिश्रोसि दीहसंसारे । इय जिगावरेहि भगियं तं रयगातं समायरह ।।

सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान और सम्यक्चारित्र को रत्नत्रय कहते हैं। रत्नत्रय के व्यवहार मौर निश्चय की अपेक्षा दो भेद हैं। इनमें से व्यवहार रत्नत्रय तो इस जीव को कई बार प्राप्त हुग्रा है। परन्तु निश्चय रत्नत्रय की ओर संकेत करते हुए गाया में 'सुप्रलद्वो" लिखा गया है, जिसका अर्थ होता है रत्नत्रय के सम्यक् प्रकार से प्राप्त न होने से प्रर्थात् निश्चय रत्नत्रय की प्राप्ति न होने से यह जीव अताद संसार में भटकता रहा है। ऐसा तीर्थकर परमदेव ने कहा है। अत: हे भव्य प्राणी ! तू उस निश्चय रत्नत्रय का ग्रच्छी तरह आचरण कर प्रथवा उसका अच्छी तरह आदर कर। पुनः श्लोक ३१ में कहा है:---

> ग्रप्पा ग्रप्पमि रग्रो सम्माइट्ठी हवेई फुडु जीवो । जासइ तं मण्सासं वरदिह चारित्तमग्गृत्ति ॥

### वेरुवुरु तुंब माक्कुं विलंगिनु ळेळुंदु वोळ्दल् । नरगिडे मरुवुं तुंब नरर्केलाम् कुडुंब मोंबन् ।। मरुविय देव लोगिन् वळुत्तरल् वान वर्कान् । दुरुवमाय् निड तुंबम् सोन्न नगितिकु मेंड्रेन् ।।४७२॥

ग्रर्थ---हे गजराज ! अनादि काल से जीव ने पंचेंद्रिय के विषय के निमित्त छल कपट करके निंदनीय नीच गति में जन्म लेकर सदैव दुःख ही दुःख पाया और हमेशा भय ही खाया। इस पाप कर्म के उदय से नरक में रहने वाले जीव को दुःख ही दुःख सहन करना पडता है। मनुष्य गति में स्त्री, पुत्र, मित्र, बंधु आदि के संरक्षरा करने की चिंता तथा दुख हमेशा बना रहता है। देवलोक में जन्म लेने से जब देव गति से सुख को छोडकर जाना पडता है उस समय उसको अनेक प्रकार का दुख भोगना पडता है। इस प्रकार चारों गतियों में कष्ट ही कष्ट भोगना पडता है। ४७२॥

### मनसिर्ड पिरक्कुं तुंबस् वंदोरु मबट्रिन् ट्र्रुंबस् । तनुत्तनिर् पिरक्कुं तुंबस् तानियल तुंब ।। मेनच्चोल पट्ट नांगु मिया वर्कुं मागुमिन्न । निगत्तांर पुनरि निंडू तीगति नींगु मेंड्रेन् ।।४७३।।

### विनयत्तोडिरैंजि केळ्कु मुनिय पोंल विळंबि ट्रेझाम् । मनो वैत्त् वर्नांग केटु वदंगळ् पन्निरेंडु मेवि ।। पनैयोत्त तडक्कै मानझुयुर् गळै पाव काकुं । मुनियोत्त् करुर्ग्त वैत्तौ उईरै युमोंबिर् ट्रंड्रे ।।४७४।।

ग्नर्थ—इस प्रकार मुनिराज के उपदेश को सुनकर वह हाथी ग्रत्यन्त भक्ति पूर्वक जिस प्रकार ग्राचार्य द्वारा धर्म शास्त्र का किसी मुनिराज को उपदेश देने पर वे मनःपूर्वक ग्राचरएा करते है, उसी प्रकार धर्मोपदेश सुनकर जैसे निग्नेंथ मुनि सपूर्या जीवों पर दया करते हैं उसी प्रकार वह हाथी दयालु होकर संपूर्ण जीवों की रक्षा करने लगा ।।४७४।।

### पौ कोलै कळुबु काम पुलै सुरोन कळ्ळगट्रि। मैयुरै दिशयिनोडु पोरुळि नै वरु दुमेनि ।। नैईनु बदंग नैया वगैना नागराजन्। शे मा शैय मत्तिर्टूवै निड्राल् पोलचंद्रान् ।।४७४।।

अर्थ--हिंसा, फूंठ, चोरी, कुशील ग्रौर परिग्रह ऐसे पांच पापों का स्थूल त्याग व देशव्रत, दिग्व्रत ग्रौर ग्रनर्थदंडव्रत इन तीनों व्रतों को तथा भोगोपभोगपरिमारा शिक्षाव्रत ग्रादि का ग्रहरा कर ग्रपने शरीर को व्रत उपवास के द्वारा कृश होने पर भी जैसे दूसरी प्रतिमा वाला श्रावक व्रत को निरतिचार पालन करता है उसी प्रकार वह हाथी भी निरति-चार व्रतों का पालन करने लगा ॥४७४॥

## उवर्काडु वेरुप्पि नोंड्रि युडंवोडु पुलंगडम् मेर् । ट्रुवर पसं नांगु नीगि सोन्न पन्नि रंडु मुन्नि ।।

### रोवर् शं गं इंड्रि सेलं शांति ईनन्मे तीये । कुवलल् कायविड्रि पक्कं तिंग नोन् नेड्रि शंड्रान् ।।४७६॥

भ्रर्थ - इस प्रकार वह गजराज उस व्रत को निरतिचार म्राचरण करते हुए तथा कम से और २ बढाते हुए वैराग्य भावना में महान तत्पर हो गया ग्रौर कोघ, मान, माया ग्रौर लोभ इन चार कथायों को त्याग कर शास्त्र में कहे हुए बारह भावनाओं का चितवग करते हुए दुश्चारित्र को त्याग दिया। मन में होने वाले हर्ण व विधाद को भी त्याग कर ब्रत में ग्रत्यन्त उत्कर्ष परिणाम करने वाला हो गया ग्रर्थात् कभी २ एक २ मास तक मन्न जल को भी ग्रहण नहीं करता था गा४७६।।

> बारसां तिंड्रु बिट्र वट्रिय तुवलुं पुद्धं । पारसंयाग पातें करुन तबं पर्यिड्रु पान्में ।। कारसा मिदुमेंबान पोर् कालंगळ् पलवु नोट्रु । नीरनें पोडुं यूप केशरी नवियै पुक्कान ।।४७७।।

ग्रथं — इस प्रकार गजराज अपने व्रतों में तत्पर रहकर सदैव बारह भावनाओं के चिंतवन में लीन रहता था। उस वन में ग्रन्थ सभी हाथी जो चारा घास खाते थे उस खाए हुए सूखे घा व टुकडों को हो खा खाकर वह हाथी वन में गुजर करता था। इस प्रकार व्रत को निरतिचार रूप से पालन करने वाले भव्य जीव के समान उस व्रत को वह हाथी निर तिचार पालन करता था। व्रत का ग्राचरएा करते समय एक दिन वह गजराज चतुर्दशी का उपवास करके दूसरे दिन रूपकेशरो साम की नदी पर पानी पीने चला गया।।४७७।।

### उरैयिनु करिय वण्ण मुरुतिंग नोंबुमुट्रि । वरैयिने पिळिब दे पोल् बट्रीय कायताट्रायिम् ।। करैयिनै शांर्दु नोरुळ् कैयिनै नीट कैमा । निरैयिनु करसन् काल्गळ् निडत्तिई कुळिप्प निड्रान् ।४७६।

भ्रथं --- वह उपवास किया हुम्रा हाथी धीरे २ नदी के पानी में उतरता है। वहां गहरा कीचड था। भरीर की शिथिलता के कारएा उस हाथी के दोनों पांव कीचड में फंस गये ग्रीर वह हथी विह्वल हो गया। पानी पीकर जब वह हाथी कीचड में से पांव उठाकर ऊपर चलने लगा तो उसके पांव कीचड में फंस जाने के कारएा वह वहीं खडा रह गया। ॥४७६॥

ग्रक्कन समैच्च नाग चमर मायदनै विट्टु । कुक्कुड वडिविर् पोवाय् पिरंद वक्कु वदन् काना ।। मिक्केळुम दनलुं कोपिसोडि मेलेरि निट्रि । विक्केन कदुव धोरद् कायमुं त्यागं सैदान् ।।४७६३। २२४ ]

अर्थ--महान प्रयरन करने पर भी उस गजराज के पांच कीचड से बाहर न निकल सके। जब पानी से पांव न निकल सके तो वह वहां ही खडा रह गया। तब पूर्वभव का सिंह-सेन राजा का मंत्रो सत्यघोष का जीव निदान बंध करके अंगद नाम का सर्प हुआ था और वही सर्प मरकर चमरी मृग हुआ झौर वहां से चयकर कुक्कुड सर्प हुआ। उस समय उस कुक्कुड सर्प की कीचड में फसे हुए हाथी की ओर सहज ही हब्दि गई। देखते ही पूर्व जन्म का यह मेरा वरी है, ऐसा जाति स्मरण हो गया। जाति स्मरण होते ही उस सर्प ने हाथी को काट लिया। काटते ही हाथी को विष चढ़ गया। अध्य हा

> मलइनै सूळ्ंद मंजि नंजु वंदेंगुम् सूळ । निलइ निर्ट्रळर्दलिङ्रि निड्र् मादवन् ट्रन् पादम् ।। तलैमिशै कोंडु पजं मंदिरं शिंदै शैवु । निलै इला उडंबु नीगि नेरियिर् सासारं पुक्कान् ।।४८०।।

अर्थ — जिस प्रकार पर्वत मेघ के समूह के घिरने से काला दीखता है, उसी प्रकार उस कुक्कुड सर्प के विष से वह हाथी काला २ दीखने लगा। परन्तु जब प्रारा छोडने लगा तब ग्रार्तरोद्रघ्यान न करके गुभघ्यान से सिंहचन्द्र मुनि का घ्यान करते हुए बारहवें सहस्रार स्वर्ग में जाकर देव हुआ। ।४५०।।

> ग्रायुउं गतियु मागु पुव्वियु मक्क दिक्कं । येय नल्विनैग ळेल्ला युळुंब बट्रोड्रुम् शेंड्रा। पाय नल्ल मळि मेल्लोर् पातिव ननिंदु बंदु । मेयिनानेळुंद देपोल् विनैयीनान् मुडििरोळुंदान् ।।४६१।।

अर्थ-वह देव की आयु, गति, नाम कर्म, आनुपूर्वी नाम कर्म सभी उस देव गति योग्य पूर्वजन्म में किए हुए पुण्य कर्म के फल से सहस्रार कल्प में रहने वाले उत्पादणया नाम के सिहासन में सम्पूर्ण आभूषण से युक्त १६ वर्ष के तरुगा बालक के समान उत्पादजन्म को प्राप्त हुआ।।४८१।।

### म्रानै तन्नुरुवु नींगि इरवि मुर् पिरभै तोडि । वानस्तु विद्वे पोल वडिवेलां समेवु मूळ्तिर् ।। ट्रेनुत्त वलंग लान् पेर् सीवर नेववागु । मानुत्त नोकिनार् तम् वडिक्कनु किलक्क मानान् ।।४८२।।

अर्थ-अशनी कोड नाम का वह हाथी ग्रपनी पर्याय को छोडकर सहस्रार नाम के विमान में जिस प्रकार आकाश में इन्द्रधनुष ग्रत्यंत शुभ्र प्रकाशमान दीखता है, उसी प्रकार एक ग्रन्तर्मुहूर्त में सर्वांग ग्रंगोपांग को प्राप्त होकर ग्रत्यन्त शोभायमान प्रकाशित होने लगा ग्रौर महान सुन्दर रूप को घारएा कर सभी को मोहित करने वाला श्रीधर नाम का देव हो गया।।४६२।।

### मुडियुं कुंडलमुं तोडु मारमुं कुळयुं पूनु । कडमुं कळलुं पट्टु कलावमुं बीळु तूलु ।। मुडनियल् बागि तोंड्रि योळि युमिळं दिलंगु मोनि । पडरोळि परप्प मजिर परुदिई निरुंद पोळ्दिन् ।।४८३।।

ग्रर्थ- उस स्वर्ग में उत्पाद शय्या से जब जन्म लेते हैं तब वहां जन्म लेने वाले किरीट (मुकुट), मोती का हार, कुन्डल, फूलों का हार, हाथ का कुन्डल, पहवस्त्र, जरी मख-मल के वस्त्र ग्रादि २ सोलह ग्राभूषरगों सहित सूर्य के समान प्रकाशित होते हुए. उत्पाद शय्या से उठकर इस प्रकार बैठते हैं जिस प्रकार गहरी निद्रा में सोकर कोई जाग कर बैठा हुमा है। ।।४६३॥

कारण मलगंळ् यारि कर्पग मरंगळ् बीळं द । वारणि मुरस मेंगुम् मुळंग नंदन वनत्तिल् ।। वेरियुं दातु मेरि मंद मारुरंगळ् वीस् । शोरणि कोंगै यारै देवरुं सेंड्रु सेरं दार् ।।४८४।।

म्नर्थ—उस देवलोक में रहने वाले कल्पवृक्षों से जिस प्रकार मेघ को बून्द बरसती है, उसी प्रकार फूल बरसते थे। वहां ग्रनेक प्रकार के भेरी वाद्य ग्रादि बाजे बजते थे। अति सुगन्ध वायु चलती थी। वहां रहने वाले सामान्य देव तथा देवियां उस श्रीघर नाम देव की सेवा करने को तैयार हो गये।।४६४।।

### येतिक्कुं पार्ति देन्नो यावरो यान्विनारो । सित्ततु किनय देशं यारदो वेंड्रि रुंदु ।। तत्तुंर पोळ्दि लंद बवरो शारं्देळुंद झोदि । कैतल पडिगं पोल कंडदु करुबिर्ट्रेल्लाम् ।।४८५१।।

ग्रथं — वह श्रीघर देव शय्या से उठता है ग्रौर चारों दिशाओं में देखकर माश्चयं चकित होकर विचारता है कि यह कौनसा स्थान है। मैं कहां में स्राया हूं, ऐसा सुन्दर व रम-एगेय स्थान मैंने कभी नहीं देखा। ऐसी सुन्दर स्त्रियां कहां से स्राई। मंगल गीत गान हो रहे हैं। ऐसा विचार करते २ उसको भव प्रत्यय नाम का अवधि ज्ञान हो गया। ग्रवधिज्ञान होते ही जैसे हाथ में प्रत्यक्ष वस्तु स्पष्ट दीखती है उसी प्रकार उसने भव प्रत्यय ज्ञान से पिछले भव का सारा हाल जानकर समभ लिया।।४०४।।

> वंतियै तुडक्कमाय् वरिंदु यान् मुन्वु शैद । मंदमादवत्तिर् पेट्र तुरक्क मंदारं सूळ्द ।। विदिर विमान मेन्नै यद्दिक्कु सूळ ग्रोदि । बंदु निडि्रेजुगिडा बार् वानवर् तांगलेंड्रान् ॥४६६॥

२२६ ]

धर्ब----उस श्रीघर देव ने पूर्वभव में मैं अशनीकोड हाथी की पर्याय में था। उस वर्बाय को त्यामकर इस समय मैं देव पर्याय में हूँ। ऐसा प्रपने अवधिज्ञान से पूर्वभव को जान किया। अहो ! कितने ग्राहवर्य की बात है कि पूर्वजन्म में मैंने अल्पव्रत को धारण किया था और उसी बत के प्रभाव से ग्राज मैंने देव पर्याय घारण की है। क्या जैन धर्म सामान्य है ? केवल अल्पमात्र वत घारण करने से मुफे देव पर्याय मिली ! जब कोई प्राणी महावतों को पालन करता है तो क्यों न उसको मोक्ष की प्राप्ति होगी। इस प्रकार विचार करके धर्म के प्रभाव से वह गरयन्त मानन्दित हुआ। वहां की देवियां मंदार ग्रादि सुगंधित पुष्पों की वर्षा करती हई उनकी स्तृति कर रही थी। अन्द ।।

#### पाडुबार् मबुर गीतं देविमार् मिन्नुप्पोनिन् । राडुबाररंमं यार्गंळरिवं पोरिलय तोडु ॥ मूडुतानेळुंद बोसं दुंबुभि योसं पेंडूु । नोडिया सबसिया पातंरिवव निरुंव पोळ्विल्।।४८७।।

गर्ध- उन देवियों के सुन्दर वाद्य द गीत उस श्रीघर देव के कानों को बहुत सुन्दर लगे। इस प्रकार वे देवियां सुन्दर २ वाद्य ग्रीर गीतों के साथ नृत्य करती थीं। कई देवियां छनकी प्रशंसा करवी थी। कानों को मधुर सुनाई देने वाले बाजे ग्रादि बज रहे थे। तब उस समय वहां के देव धौर देवियां कहने लगी कि हे देव ! ग्राप उत्कृष्ट ग्रायु तथा रूप संपत्ति ग्रादि को प्राप्त कर इस देव लोक में रहने के समय तक इस संपत्ति ग्रीर इन स्त्रियों का उपश्रोग करके यहां के जानन्द का मनुभव करें। पुनः वहां के सामान्य देवों ने कहा कि ग्राप श्रिन्न २ स्वर्गों के जिन्न २ सुलों के ग्रानंद का मनुभव करें। ग्राप के द्वारा जो कार्य यहां होना है उस कार्य के लिये इम प्रार्थना करते हैं सो सुनो।।४दिश।

> बेंद्रि बयुंतिर ड'पर मायबु । मोंद्रि बय्यग मुळ्ळळवुं सेल्म ।। येंद्रु सोल्लि इरेंजिय बानबर् । निद्रु पिन् सेयु नीविगळोविनार् ।।४८८।।

ग्रर्थ---हे देव ! ग्राप प्रथम त्रिमंजी नाम की बावडी के जल में स्तान करें और ग्रहूंन भगवान के दर्शन करें । पूजा, ग्रर्चा, भक्ति, स्तुति ग्रादि करें ।।¥वदा।

> मंजनुं सयैसार् मविपोन् मुग । तम् स्रोलारदु मुझ पमरंदु नी ।। पंच कायं पनिस पिरानडि । कंत्रलि सैदमर्दं शिरप्पुझि ।।४८६।।

#### ताविला तवत्तिल पयनागिय । देवर् तन तोगै सैव दरिंदु पिन ॥ नावि नोसै नरंबि नेळगुरर् । ट्राविलावि लयं पईल् सालै कान् ॥४६०॥

मर्थ- ये सामान्य देव श्रीधर से पुनः कहने लगे कि पूर्व जन्म में स्रापने क्रतादि का पालन किया था। इसी कारएा स्राप देव गति को प्राप्त हुए हैं। यह सभी को प्राप्त नहीं हो सकती। भाग्यवान ही को मिल सकती है। स्राप भाग्यवान हैं। इसलिये देवगति मिली है। पूजा, स्तुति करने के बाद स्राप नृत्य मंडप में पधारें। वहां ग्रनेक स्त्रियां देवियां नृत्य गान करती हैं उनको देखिए ग्रौर सुनिए।। ४ ८ १। ४६ १।

> पडं कडंदनि ताकिय वल्गुलार् । नुडंगु नुन्निडै मोव नुवलरुं ॥ वडंजु मंद वनयुलैंइन् पयन् । ट्रुडंगु पिन्नेन यट्रवर् सोल्लिनार् ॥४९१॥

ग्रर्थ--हे श्रोधर देव ! जरेंगे के वस्त्र, रत्नों के आभूषएग, ग्रनेक प्रकार के रत्नों से जडे हुए ग्रत्यन्त सुन्दर पांवों में पैजनी बांध कर नृत्य करने वाली यहां देवियां हैं। यह ग्राप पर मुग्ध होकर ग्रापको प्रसन्न करने के लिये नृत्य गान कर रही हैं। ग्राप इनको स्वीकार करें। यह देवगति सम्यक्हाध्ट के लिए ग्रच्छी है। किन्तु जो सम्यक्त्व रहित तप व्रत है बह संसार के लिए काररग है। ऐसे व्यक्तियों के लिए कर्म निर्जरा का कारएा न होकर संसार का कारएा होता है। इसीलिए पूर्वजन्म में हाथी की पर्याय में ग्रागुव्रत धारएा कर सम्यक्त्व संहित ग्रापने देवगति प्राप्त की है। ग्राप धन्य हैं। अध्र १॥

> नीदि कडवार् पेरियो कडा । ग्रादलालमरन् नवै सैद पिन् ।। द्यातियै कडियुं तिरु मालडि । पोट्ठ कोंडु पुगळं दु पॉिंगदनन् ।।४६२।।

अर्थ-सद्गुएगों को प्राप्त हुए जीव नीति शास्त्रों में कहे हुए भगवान के वचनों के मनुसार चलकर इस लोक व परलोक के साधन करने के लिए प्रयत्न करते हैं। इसी प्रकार सद्गुएग शिरोमणि श्रीधर देव ने पहले कहे अनुसार पूजा, ग्रर्चा, ग्रादि नित्य किया करके ग्रहुँत देव की स्तुति की ।।४६२।।

### ग्रार नडेव विकानत्ताने पाय्निंद्रुन् । सरएा शररणडंदे निंद्रिवं शासार नानार् ।।

#### कर एमेला वेंड्रुने कंडवर्गळि काय । मर एमिला वीडेंदन् मट्रोर् पोरुळु ॥४९३॥

धर्य-स्तुति करते समय श्रीघर देव भगवान से प्रार्थना करता है कि हे प्रभु ! जिस वन में सिंह व्याघ्र ग्रादि रहते है, ऐसे सल्लकी नामक वन में मैंने हाथी की पर्याय को घारए किया था। परन्तु मेरे पूर्व जन्म के भाग्य के उदय में आने से सिंहचन्द्र मुनि मुझे मिल गये। वे मुनि ग्रपने वचनामृत के अनुसार मुझे भी वहीं धर्मामृत वचन सुनाकर मेरी ग्रात्मा को जागृत कराया। ग्रर्थात् पंच पापों का त्याग कराया। इसी कारएा पशु पर्याय को त्यागकर धर्म ध्यान से ग्रब उत्कृष्ट पर्याय को घारएग को है। यह आपके वचन की हो शक्ति है जो मैं निद्य पर्याय को छोडकर देवगति में ग्राया। ग्रब मन, वचन, काय त्रिगुप्ति से ग्रापको देखकर अति ग्रनुभव में लीन होकर स्वानुभूति को प्राप्त होकर जन्म मरगा को नष्ट करके मोक्ष प्राप्त करना दुर्लभ नहीं है, बडा सुलभ है। यह इस कारएा सुलभ है कि ग्रापके वचनों में महान शक्ति है।।४६३।।

निळपोंल निंड्रुन्ने वंदडैदा याट्रा । यळपोंकि येंद मिला विवत्तौ याकि ॥ बळुत्तरा मुत्तिइन् कन् वैक्कु निन् पोपीद । निळर्सेरा माट्रा नेडु वळिये सेल्वार् ॥४६४॥

ग्रर्थ--हे भगवन् ! ग्रापकी छाया के समान हमेशा हमेशा ग्रापके चरए कमल का जाप्य करने वाले जीव इस संसार रूपी समुद्र से तैरकर ग्रत्यन्त सुख को देने वाले मोक्षपद को प्राप्त कर लेता है । ग्रापकी पूजा, ग्रची, स्तुति, ध्यान करने वाला जीव ग्रधिक दिन संसार में परिभ्रमए नहीं करता है ।।४९४।।

> कामनं युं कालने युं वेंड्रुलग मूंड्रिनुक्कुं। सेम नेरि श्ररुळि सेंदामरे पुद्धि ।। पूमुदिरा पिडि कीळ् पोन्नेइल् लुन् मन्नियनिन् । नाम नवि दावार् वोदुलग नन्नारे ।।४९४।।

ग्रथं-हे भगवन् ! ग्राप कामदेव रूपी यमराज को जीतकर तीन लोक के प्राशियों को भनन्त सुख उत्पन्न करने वाले वचनामृत को पिलाकर देवेंद्र चक्रवर्ती पद को देने वाले हैं भौर देवों के द्वारा निर्माश किये हुए १००५ दल के कमलों में चार ग्रंगुल ग्रंधर विराजमान होने वाले हैं । ग्राप हमेशा कभी भी शोक को न उत्पन्न करने वाले ग्रंशोक वृक्ष के नीचे विराजने वाले हैं ग्रीर ग्राप पर पुष्पवृष्टि मेघों की बून्दों के समान होती रहती है । देव ग्रापकी स्तुति करते हैं, ग्रीर स्तुति करने से मोक्ष की प्राप्ति होती है । ऐसे श्रीघर देव ने भगवान की स्तुति करते हुए प्रार्थना की । अध्र था।

> इप्पडित्तुदित्तेगिय पिन्नरे । तृप्पडुं तोंडे वायवर् तुन्निना ।।

### रोप्पिलाद विंबत्तु कुळित्तन । नेप्पडि तुरक्तियल् पॅड्रि येल् ॥४६६॥

अर्थ — इस प्रकार श्रीवर देव अत्यन्त भक्ति पूर्वक पूजा घ्यान करने के पश्चात् वहां से रवाना होकर प्रपने निवास स्थान पर ग्राया। श्रीधर के ग्रपने स्थान पर ग्राते ही सुशोभित होकर जैसे सुन्दर २ स्त्रियां ग्राती हैं उसी प्रकार वहां देवांगना ग्राई। तब श्रीधर देव, देवांगना के साथ हास्य विनोद ग्रादि में महान मग्न हुग्रा। उस मग्न होने का विवरण करना ग्रशक्य है।।४६६॥

देवों के निवास स्थान के पटलों का वर्गन

वंड्रिन् मेल् वैयित्त मुप्पत्तेळ् नांगिरन् । दोंड्रिन् मेलोंड्र् मूंड्र्र् मूंड्रोंबुदु ।। वंड्र् मेलोंड्र् मान् तुर कप्पुरं । निड्र् मेलुर कीळ् निड्र् नीदियाल् ।।४६७।।

ग्रर्थ-स्वर्ग लोक के पटल-कम से सौधर्म, ईशान कल्प में ३२ पटल हैं। सनत-कुमार, माहेन्द्र देवों के स्थान में ७ पटल हैं। ब्रह्म ब्रह्मोत्तर देवों के स्थान में ४ पटल हैं। लातव, कापिष्ठ कल्प में दो पटल हैं। शुक्र महाशुक्र कल्प में एक पटल हैं। शतार सहस्रार में एक पटल है। ग्रानत, प्रारात कल्प में दो पटल हैं। ग्रारण, ग्रच्युत कल्प में ३ पटल हैं। नवग्रेवेयक स्वर्ग में ६ पटल हैं। नवानुदिश में एक पटल है। पंचानुत्तर में एक पटल है। इस प्रकार सौधर्म, ईशान कल्पों में पटलों की संख्या है।।४६७।।

म्रायुका प्रमाख

इरंदु मेळुनीरैंदु नीरेळुमा । ईरेंदु मेर्सेंड्रि रुपत्ति रंडैव ।। तिरंड वट्रिन् मेलोंड्रु सेंड्रायुग । मुरंडेळुं कडन् मुप्पत्तु मूंड्रुमे ।।४६८०।।

मर्थ-सौधर्म ईशान देव की आयु २ सागर । सनत्कुमार माहेन्द्र देव की ७ सागर । ब्रह्म, ब्रह्मोत्तर देवों की १० सागर । लांतव, का पिष्ठ देवों की आयु १६ सागर । शुक, महा-शुक पटल के देवों की आयु १६ सागर । शतार सहस्रार देवों की श्रायु १६ सागर । आरागत, प्रारात देवों की आयु २० सागर । आराग व अच्युत कल्प के देवों की आयु २२ सागर । नवग्रैवेयेक कल्प के देवों की २३ से ३१ सागर । नवानुदिश में रहने वाले की एक एक सागर कम से बढ़ती जाती है । ग्रधिक से अधिक ३३ सागर की आयु होती है । नवानुदिश में रहने वाले जीवों की आयु ३२ सागर होती है । पंचानुत्तरस्वर्ग के देवों की आयु ३३ सागर है । इस प्रकार उपरोक्त आयु उस्कुष्ट आयु है । अध्दना। 

### कडर् कोराइर तांडु कडंदमिर् । तुडंट्रुवेंपसि तीर मनत्तुना ॥ कडर्कुं नाळ् पदिनेंदु कळित्तुइर् । तडक्क मिल्लइन् पत्तर देवरे ॥४६६॥

अर्थ-एक सागर आयु वाले देवों को एक हजार वर्ष के बाद भूख लगती है। वह भूख मानसिक फ्राहार से तृप्त होती है। एक सागर आयु वाले देव १५ दिन में एक बार श्वासोच्छवास लेते हैं। और इन्द्रिय विषयभोग का भी अनुभव मनुष्य के समान करते हैं। ॥४६९॥

#### देवों के शरीर की ऊंचाई

येळु मुळं मुुदर् केळरें वीळंदिडे । योळि मुळङ् कर्पदुच्चिइन् म्रंड्ररे ।। विळु मुळं मरयेंदुडन् वीळं्टुमे । लुळि मुळं मोंड्रनुत्तर त्तोकमे ।।४००।।

ग्रयं---सौधर्म, ईमान स्वर्ग के देवों के शरीर की ऊंचाई ७ हाथ। सनत्कुमार माहेन्द्र पटल के देवों की ऊंचाई ६।। हाथ। ब्रह्म, ब्रह्मोत्तर देवों की ६ हाथ ऊंचाई। लांतव कापिष्ठ कल्प के देवों की ४।। हाथ। ग्रुक्र महाणुक्र देवों की ४ हाथ। मतार, सहसार स्वर्ग में रहने वाले देवों के शरीर की किंचाई ४।। हाथ। ग्राएत, प्राएत स्वर्ग के देवों की ४ हाथ। मारएा व मच्युत स्वर्ग के देवों की ऊंचाई ४।। हाथ श्राएत, प्राएत स्वर्ग के देवों की ४ हाथ। मारुएा व मच्युत स्वर्ग के देवों की ऊंचाई २।। हाथ होती है। हेट्ठिम ग्रैवेयक के हेट्ठिम मजिभम उवरिम ऐसे तोनों विमानों के देवों के शरीर की ऊंचाई २ई हाथ। नवानुदिश कल्प के देवों की ऊंचाई १ हाथ। मध्यम ग्रैवेयक के हेट्ठिम मजिभम उवरिम विमानों में २ हाथ है। उवरिम ग्रैवेयक के हेट्ठिम मज्भिम उवरिम विमानों में १।। हाथ है। उवरिम ग्रैवेयेक स्वर्ग के देवों की ऊंचाई २ हाथ। पंचारगुत्तर पटल स्वर्ग के देवों की ऊंचाई १ हाथ। इस प्रकार देवों के शरीर की ऊंचाई समभत्ता चाहिये।।४००।।

#### सोव मीशानर् तस् मेलिरुवर तस् । मोदि मन्नोंड्रि रंडस् मुरैयुरुं ।। नीदिया निलंकीळ् मूंड्रु नाळदा । लोदियाल् मेल मुझाल् वरुनर् वेर ॥४०१॥

अर्थ सौधर्म ईशान स्वर्ग के देव अपनी २ अवधि से तीसरे नरक तक का हाल जानते हैं। सनत्कुमार माहेन्द्र स्वर्ग के देव अपने अवधिज्ञान द्वारा दूसरे नरक के हाल जानते हैं। ब्रह्म ब्रह्मोत्तर स्वर्ग के देव तथा लांतव, कापिष्ठ पटल के देव अवधि से तीसरे सातवें नरक तक का हाल जानते हैं। शुक्र, महाशुक शतार व सहस्रार यह चार प्रकार के स्वर्ग के

1

देव चगर नरक तक का हाल आनते है । ग्रानत, प्रासत, ग्रच्युत स्वर्ग के देव पांचवें नरक का हाल जानते हैं ।। ४०१।।

> ग्रार दावदं केवच्च माय्दिडु । नोरिलव्विरुवर्कु मेळावदाम् ।। मारिला चव्व सिद्धिइल् वानव । रूरिला ग्रोदि नाळिगे युट् कोळुं ।।४०२।।

ग्रर्थ—नव ग्रैवेयक पटल के रहने वाले देव छठे नरक तक का हाल जानते हैं । नवा-नुदिश पंचारगुत्तर नामके स्वर्ग के देव सातवें नरक तक का हाल जानते हैं । सर्वार्थसिद्धि नाम के बिमान में रहने वाले देव त्रस नाडी में रहने वालों के हालात जानते हैं ॥५०२॥

> मिइंद्रन् मेनियै तींडरिल् कांडलि । नडंयु मिन् सोलिर सिंद इन् मेवलिन् ।। मडनल्लारिन् वरुं पय नैटुव । रडंवि लोदियिर् सोम्न मुन्ने वरुं ।।४०३॥

ग्रयं -- सौधर्म और ईशान स्वर्ग के देव कामभोग मनुष्य के समान करते हैं। सनत्कुमार, माहेन्द्र स्वर्ग के देवों के देवियों के स्पर्शन से ही काम वासना की तृष्ति हो जाती है।ब्रह्म, ब्रह्मोत्तर, लांतव और काषिष्ठ स्वर्ग के देवों की देवियों के देखने से ही काम-भोग का लालसा तृष्त होती है। गुक, महागुक, शतार सहस्रार नाम के देवों के देवियों के शब्द मुनते ही काम की तृष्ति हो जाती है। ग्राणत, प्राणत, ग्रारण, ग्रच्युत स्वर्ग के देवों को स्मरण, मात्र से ही तृष्ति हो जाती है। ग्र

> पल्ल मैविन् मेर् पन्निरडांबदै । येल्लै याग विरंडि रंडेरिडु ।। मल्लनाल्वरु केळु मिक्कैम्बरौपि । यल्ल मान् देवि येर् पर मायुवे ।।४०४॥

भयं--उन देवियों के साथ रहने वाली देवियों की भायु ७ पल्य की होती है। सौधर्म कल्प में रहने वाले देवों की म्रायु ४ पल्य की होती है। सौधमं स्वर्ग से ऊपर रहने वाली देवियों की म्रायु एक एक पल्य बढ़ती जाती है। म्राएात, प्रारात, म्रारण स्वर्ग में रहने वाले देवों के साथ की देवियों की प्रायु ७ पल्य होतो है। म्रान्त में रहने वाले म्रच्युत स्वय की देवियों की म्रायू ४ पल्य की होती है।।४०४।।

#### मोंगमिन् मुनिवन दिवम् पोलवे। तोगये यनैयवर् तोडचि इंड्रिये।।

२३२ ]

#### सोग मोडु रुतुय रिड्रि तानियल्। पागु नन्नग मिविरत्तवरिंबमे।।४०४॥

मर्थ-म्रहमिन्द्र स्वर्गं में रहने वाले देव मोह रहित रहते हैं, जैसे साधु का परिणाम शुद्ध रहता है, श्रौर काम सेवन से रहित होते हैं। विशुद्ध परिणाम के मनुभव से ही सुख ग्रौर शांति को पाते हैं।।४०४।।

> सोदमर शिरुमं जोदिड रुत्तम । मोदिय वरं कडलुत्त उत्तमस् ।। नीदिया निलंकीळ् मेल वर्कुं निड्रदा । मेद मि लिउँयन् पलवु मागुमे ।।४०६।।

भर्थ-सौघर्म, ईशान कल्प के देवों की उत्कृष्ट ग्रायु र पल्य के होती है। नीच जाति के देवों की ग्रायु जैसे सौघर्म, ईशान कल्प के देवों को उत्कृष्ट ग्रायु होती है उसी प्रकार इनकी जघन्य ग्रायुष्य होती है। मघ्यम ग्रायु ग्रनेक प्रकार की है ४०६।।

> इदुवयरुलगु मदनियल्वि नन् कनच् । शदिर मैचासार कर्पत्तिन् वळि ।। यदिर् पेर ववन रुमत्ति यायुग । मघुर नन्मोळि वरुमिंब मेविनान् ।। १०७।।

मर्थ — इस प्रकार देवलोक में रहने वासे देवों की ग्रायु, उनके काम व विषयभोग तथा मायु का कम इस प्रकार होता है। वह श्रीघर नाम का देव सहस्रार कल्प में सूर्यप्रभा नाम के विमान में मघ्यम श्रायुष्य को प्राप्त करने वाला बारहवें कल्प में उत्पन्न हुमा। वह देव वचन प्रवीचार नाम के शब्दों से विषय सुख से तृप्त होता था।।१०७।।

> पबिनरु कडन् मिशै पट्टवायुगं । पबिनरु वरुडमा इरंग् कडवुना ॥ पबिनरु पदनैनाळ् विट्टुयित्तिर । पबिनरु भावनै यारै पाडुमे ॥ ४०८।

ग्नर्थं---बारहवें स्वर्ग के सुख को अनुभव करने वाले श्रीधर देव की ग्रायु सोलह हजार वर्ष से कुछ प्रधिक थी। सोलह हजार वर्ष में वह देव एक बार मानसिक ग्राहार करता था। ग्रौर ग्राठ महिने में एक बार श्वास निश्वास लेता था। वह देव सदैव षोडश भावना का चितवन किया करता था।।४०००।। नालरि मुळ मियल्बा मोर् मातिरै। माल्वरै येनुवळ वाय् निनै पुळि ॥ शालवु नेनिय वर् पोल वैदलु। मालुव मुरुष्पल वागु मेनियान् ॥४०६॥

अर्थ--- उस श्रीधर देव की ऊंचाई साढे चार हाथ थी। वह देव विकिया ऋदि धारक या ग्रीर प्रति क्षरण में छोटा बडा शरोर तथा रूप को बना लेता था। ग्रौर उस रूप से सभी को मोहित करता था।। ४०६।।

> वास मोरोंजनै निड्रु नारिंडु । देसु मोरोजनै सेंद्रे रित्तुडुं ।। दूशांसि मासंद मेनिइन् गुराम् । पेसलां पडियदु वंड्रु पोडिनाल् ।।४१०॥

ग्रर्थ—उस श्रीधर देव के शरीर में अनेक प्रकार के आभूषए। कंठहार आदि थे। उनके गले में पुष्पहार कभी भी नहीं मुरफाता था। उनके शरीर में सुगंध सदैव आती है और वह सुगंध एक योजन तक फैल जाती है। तथा शरीर का प्रकाश भी एक योजन तक पडता है। उस देव का गुए। प्रकट करना अशक्य है।।५१०।।

> मुन् से नल्विनैनान् मुगिलिन् मिन्नना । रिन् से वायव रेंदु कोंगैयर् ।। बंदिडै सूळं्दिड वनंग वानव । रंदमीलिइन् बत्त् ळमरन् मेविनान् ।।४११॥

ग्रथं ---- पूर्व जन्म में किये हुए पुण्य कर्म के उदय से इस प्राणी को स्त्री, पुत्र, धन, संपत्ति ग्रादि वैभव मिलते हैं । वैसे ही सभी देवों द्वारा पूजनीय चारों ग्रोर से सब के द्वारा नमस्कार करने योग्य ग्रादि२ सारी वातें श्रीधर को पुण्योदय से ही प्राप्त हुई थी। वह श्रीधर देव भोगपभोग में सानन्दग्रपना जीवन व्यतीत करता था। नीच भीलों के द्वारा निऋष्ट जंगल में ताडे जाने वाले हाथी को एक दिगम्बर साधु के उपदेश का निमित्त मिलने से पूव जन्म का जाति स्मरण होते ही उसने ग्रणुव्रत धारण किया। ग्रौर उस व्रत को मन मचन से धारण करने से श्रीधर नाम का देव हो गया। ग्रल्प व्रत की शक्ति क्या सामान्य है ? ग्राज कल के नास्तिक लोग धर्म से च्युत होनेवाले कहते हैं कि व्रतों की ग्रावध्यकता नहीं है। यह व्रत तो संसार के कारण हैं। ऐसा कहने वाले इस ग्रल्पव्रत के उदाहरण को यदि भली भांति समफ लें तो विदित होगा कि व्रत का कितना महान महत्व है। व्रत का तिरस्कार करने वाले ग्राज कल के विद्वानों को इस ग्रोर हष्टिपात करना चाहिये। क्योंकि केवल व्रताचरण के भय से व्रत नियमादि का तिरस्कार करके केवल ग्रध्यात्मबाद का पुरुषार्थ करने वाले तथा २३४ ]

#### मेरु मंदर पुराए

भाषापार गाण्डिक स्वर्ग सुख का भोग भोगते हुए काल ज्यतीत करने लगा ॥१११॥

#### मंदिरि तमिलनुं मरित्तु माल्वन । तंदर मिड्रि वानरम दागि नान् ।। सिंदूर कळिट्रिन् मेल् सेरिंद वंदिनाल् । वेंतुयररा वरवरौ वोटिनान् ।।४१२।।

ग्रर्थ-इधर सत्यघोष नाम के मंत्री का मरएा होने के बाद सिंहसेन राजा ने घर्मिल नाम के ब्राह्मएा को मंत्री पद दिया। तदनन्तर वह ब्राह्मएा मंत्री मरकर सल्लकी नाम के वन में बंदर हो गया। पूर्व जन्म के प्रेम के कारएा उस बंदर ने उस हाथी को कुक्कुड सर्प द्वारा काटा द्वग्रा देखकर सर्प पर उपसर्ग किया ग्रौर मार डाला ।। ११२।।

> वुरगं वान रत्तिन लुई रिळंदु पोय् । नरग मूंड्रा वदै नन्नि येन्नरुं ॥ पेरिंय मादुयर मदुट्र दाट्रवय् । विरैगिनाल् विनै कनिन् रुदयन्सेय्यवे ॥ ४१३॥

ग्नर्थ---पूर्व जन्म में उपार्जन किया हुआ शिवभूति नाम के मंत्री का जीव वह कुक्कुड सर्प मरकर ग्रत्यन्त दूख देने वाले तीसरे नरक में जाकर उत्पन्न हुया ।।५१३।।

> वोट्टगं कळुदै नाय् पांबु वासियु । निट्टबोर् कुळिइन् मिक्केळुंदु नारिडुं ।। मट्टिडे वीळं ददि लमेंद याके यान् । सुट्टदो पैनैत्तु नि पोल तूंगिनान् ।।४१४।।

ग्रयं— वह कुक्कुड सर्प का जीव गधे, ऊंट, सर्प, कुत्ता, घोडा ग्रादि पशुओं के सडे हुए मांस की दुर्गंध के समान घोर नरक में ग्रत्यन्त दुख को भोगते हुए काला सिर घारण किया हुग्रा व नीचे मुंह ऊपर पांव हुए एक योजन ऊपर से नीचे गिर जाता है श्रीर उसका मुंह चूर २ हो जाता है।। ११४।।

#### मुबैयुडंबदु ग्रोरु मूळ्त मेगलुं । पडैंमिडै भूमिमेर् पदित्त पोळ्विने ॥

#### तडियोडु दंडु वाळेंदि सूळं दिडा । कडैयर वदुकिनार् काळमेनियार् ।। ११।।

ग्रर्थ----उस नरक में अत्यन्त दुर्गंध को प्राप्त हुए वह नारकी जीव प्रंतर्मुहर्त्त में भारीर को धारए। करने वाला होकर ऊपर से नीचे गिर जाता है, और गिरते ही उस नरक में रहने वाले प्रन्य २ नारकी तलवार मुद्गर, बरछी ग्रादि २ शस्त्रों से उसके टुकडे २ कर डालते हैं।। ४१४।।

> तिरितनर् सेक्कुर लुट् तेर्याचइ । लुरित्तनर् किळ्ळि पुयोप्प सुट्रिडा ।। वेरित्त नर् निरेत्त मुळ्ळि लव मेट्रि निन् । हरेत्तन रेबिरेबिर् बळंब मुळ्ळिन मेल् ।।४१६॥

ग्रर्थ--- उस नारकी जीव के शरीर को वहां के नरक में रहने वाले ग्रन्थ २ नारकी धासी में पेलने लगे। उसके शरीर के चमडे को खींच कर ग्रलग कर दिया। भौर उसके मांस के लोधडे को तीक्ष्स कांटों के फाड में फैंक दिया।। ११६।।

> शोकुळि पुट्पुग तूकि नार् शिलर् । वाकिनार् सेविनैर् युरुकि वायिडै ।। तूकि मुन्मधर्ग यार् पुडैत्तिरु । पाकवाय् पिळंविडु वारु माई नार् ।। ११७।।

ग्रर्थ—तत्पश्चात् पुराने नारकी जीवों ने इस नवीन नारकी जीव को नारकीय कुंड में डाल दिया। तथा ताम्बे व लोहे को तपाकर गलाकर गर्म २ इसके मुंह में डाल दिया। तीक्ष्ण कांटों को चुभा २ कर मारने लगे ॥४१७॥

> मलैयन पेरियदो रिरुम्बु वट्टिनं । युलै येळर् पोर् कनत्तुरग सुट्टिडु ।। निलै यळर् कुट्टत्तु वेंदु नीडिया । तुलइन् वेंबलि येन बेळंदु बीळमे ।। ११८।।

ग्रर्थ—पुन: उस नारको को श्रग्नि कुण्ड में डाल दिया। उसमें जिस तरह भात पकता है तथा ग्रन्न को चूल्हे पर चढाने पर जैसे वह प्रन्न खदबदाता है, सीभता है ; उसी प्रकार ग्रनेक प्रकार की तीन्न वेदना को वह नारकी भोगने लगा । ११६।।

## पंजळ उलरंदु नापरंद वेट् कैया । मजिने मडुत्तुड नडुंगि वीळ्ं दिडा ।।

२३६ ]

#### तुंजिनुं तुंजिडा तुयर माकड । लेंजलि लायुग मिरक्क मोडि् लान् ।।२१६।।

ग्रर्थ—इस प्रकार ग्रसहा दुख को सहन करते हुए जब प्यास से उस नारकी की जिह्वा सूख जाती है तब पुराने नारकी यह कहकर कि यह पानी है पीवो और विष को पिला देते हैं, जिसके पीते ही वह नारकी मूच्छी खाकर नीचे गिर पडता है। नरक में ग्रपमृत्यु न होने के कारएा वहां के रहने वाले नारकी जीवों द्वारा ग्रनेक प्रकार के दुख उसको भोगना पडता है। 1988 हो।

निड़ु निड़ुट्रुं **वें पशियं नोकुवा ।** नोंड्रि निड्वर् निनैविट्ट वक्कनम् ।। सेंड्ु नंजद्दिशै युं सेरिविडा । पोंड् निड्रुडट्रिडुं कनंदोरुं पुगाा ।।४२०।।

ग्रयं—-जब तीव्र क्षुधा उत्पन्न होती है तब विष मिश्रित ग्रन्न उसको देते हैं । उस ग्रन्न के खाते ही पेट में ग्रसहा पीडा व जलन श्रौर अनेक प्रकार की वेदना होती है । इसमे तह प्रधीर होकर गिर जाता है श्रौर तडफडाता है ।।४२०।।

> मुळ मिशै मुप्पत्तोर् विल्लुयरं्दव । नेळु मिशै पुगै मुप्पतोंड्रु कादमुम् ।। विळु मुडन् वेंकनल् वेग्नै पोंड्रुडै । तेळु कडट्रानु मीदवनि यर्कये ।। ५२१।।

अर्थ-तीसरे नरक में उत्पन्न हुन्ना कुक्कुड नामड का सर्प जो शिवभूति मंत्री का जीव था , वह ३१३ धनुष उच्छेद ऐसे शरीर को धारसा कर जमीन से उडकर वहां से सिर नीचा किये जमीन पर गिर जाता है । ऐसे नारकी की आयु नरक में सात सागर की होतो है और आयु समाप्त होने तक इसी प्रकार का घोर दुख भोगना पडता है ॥४२१॥

> नेरुष्पिनै युमिळं बिडं निळल् कळ् पुविकडिल् । विरुष्पुरु सबै विपरीत माय्वरुं ।। सेरुच्चया दारिलै तिरियुं तीवळी । यूरेष्य देन्न बनिनि नरगतुदृदे ।।४२२।।

ग्रथं—वह नारकी नरक के दुखों को मर्थात् गर्मी के ताप को दूर करने के लिए एक वृक्ष के नीचे जाकर बैठता है। ग्रौर बैठते ही हवा चलते ही उस पेड के पत्ते सीक्ष्ए शस्त्र के समान उसके शरीर पर गिर जाते हैं। ग्रौर शरीर चूर २ हो जाता है। ग्रर्थात् ऐसी ग्रत्यंत गर्म बायु चलती है मानों ग्रग्नि में डाल दिया गया हो। वहां से उठकर मन की शांति के लिये वह ग्रौर २ जगह जाता है तो कहीं भी कोई शांति का साधन नहीं मिलता है। उस नरक में उप नवीन नारकी जीव के साथ सभी नारकी प्रेम का व्यवहार न करके परस्पर में सभी मिलकर उसको मारते हैं, पीटते हैं। इस प्रकार नरक में रहकर उस मंत्री का जीव नाना प्रकार के दुस भोग रहा है।।४९२।

> नागत्तै पोलु नागं नागत्तास् नागमैव । नागत्तै नागं तुयुत्तु नागंवा नरग मेयिव ॥ मेगत्तिनोडुं तिगळ् बोळं दुडन् किडंव देन्न ॥ नागत्तिन् कोंडु मुत्तुम् नरियनुं कुरुवन् कोंडान् ॥४२३॥

ग्रथं---पर्वत के समान रहने वाले गंभीर ग्रश्वनी कोड नाम के हाथी के शरीर को कुक्कुड सर्प के द्वारा काटे जाने से वह प्रस्तिम समय शुभ घ्यान में लीन होकर मरकर देव-गति को प्राप्त हुग्रा। ग्रीर उस सर्प का जीव बंदर द्वारा मारे जाने के कारएा तीसरे नरक में गया। तदनन्तर नर नाम का भील जिस स्थान में वह हाथी मरुएा को प्राप्त हुग्रा था उस भूमि पर ग्राकर हाथी के शरीर के दांत व गजमोतियों को चुन २ कर ले गया।। ५२३।।

#### बंतमुं मुत्तुम् कोंडु धनमित्तन् ट्रम्ने कंडु । बेंतिरल् वेडनींडु बेंडुव कोंडु पोनान् ॥ सुंबर मुत्तुं कोंडुम् कोंडु पिन् वनिगन् पूर । खंबिरन् शरणं सारंडु शालवुं शिरप्पु पेट्रान् ॥ ५२४॥

ग्रयं —तत्पक्ष्चात् वह भील गजमोती व गजदन्तों को सिंहपुर नगर में ले गया और वहां घनमित्र नाम के व्यापारी को कुछ गजमोती व गजदन्त वेच दिये और वाकी बचे उसने अपने पास रख लिए । तदनन्तर बह व्यापारी उन गजमोती व गजदन्तों को उस नगर के प्रविपति राजा पूर्णाचन्द्र के चरण कमलों में जाकर भेंट किया और आशीर्वाद प्राप्त किया । १२४।।

पैबोनुम् मरिएयुं मुत्तुं पबळमुं पयिड्र मंजिर् । कोंबि रंडिनैयुं नासु कालगळाय कडेंदु कूटि ।। ब मरिए मुलै नार्गंळ् सूळयट्रदनै पेरि । कोंबिडे पिरंद मुस मालै कोंडनि दिरुंदान् ।।४२४।।

## इंमिन्वं माट्रिन ट्रन्मै केटपिन् यारु मिल्लै। पोंगिय पुलत्ति नींगि येरंदलै पडादु पोवार्॥ शिंगवेरनय काळै किदनै नी सेप्पुतीमै। पंगनल्ल रत्ति नागु मेनप्वनिंदु वंदु पोनान् ॥४२६॥

अर्थ-इस प्रकार हे रामदत्ता आधिका माता ! इस लोक में कर्म की विचित्रता महान बलवान है । जब यह कर्म की विचित्रता इस जीव को घेर लेती है तब हिताहित का ज्ञान उसको नहों रहता । इन्द्रिय लम्पटी जीव संसार में क्या नहीं कर सकता ? सब कुछ करता है । उसको हिताहित का विचार कहां से हो ? इस कारणा हे माता ! सिंह के समान पराक्रमी पूर्णचन्द्र राजा को सारा वृत्तांत कह दो । ऐसे सिंहचन्द्र मुनि ने रामदत्ता आधिका से कहा । तदनन्तर यह आधिका सिंहचन्द्र मुनि को भक्तिपूर्वक नमस्कार करके सिंहपुर नगर में आई ।।४२६।

> मादवन् पादमेट्रि मनोगर वनत्ति निद्र । मादरत्तोडुं पोगि यरसन मगनै कंडु ।। कादलुं कळिप्पु नींगुं कदेयि नै युरैप्प केळा । मेविनी किरे बन् शाल बेंतुइर् तवल मुट्रान् ॥४२७॥

ग्रर्थ ---श्रायिका माता ने राजमहल में रहने वाले पूर्णाचंद्र को देखा और बडी शांति से रागद्वेष को नष्ट करने वाले वैराग्य भावना का उपदेश व सारा वृत्तांत कहने लगी। राजा पूर्याचंद उपदेश सुनकर ग्रत्यन्त प्रसन्न हुग्रा ग्रौर धर्म के प्रति उसे पूर्या विश्वास ग्रौर अद्धान हो गया ।।१२९७।।

> मन्निनु किरैव नायु यरत्तिनै परंदु मुन्नै । पुण्लिय मुलर्द् योळ्दिन् विलंगिडै पुक्कु वीळ्दान् ।। विन्निनु किरैव नानान् विलंगि निन् ररत्तं मेवि । येन्नलुं ट्रार्द नीयु नल्ल तींगरिंदु कोळळे ।। ५२८।।

ग्रर्थ---तदनन्तर वह ग्रायिका पुनः ग्रपने छोटे पुत्र पूर्णंचंद को संबोधित कर कहने लगी कि ग्रापका पिता जो सिंहसेन राजा था उसने इस राज्य को करते हुए इस भव को छोड-कर दूसरे जन्म में पशु गति में हाथी की पर्याय पाई । ग्रौर जब वह वन में मदोन्मत्त होकर विवर रहा था उस समय मुनि सिंहचन्द्र ने उसको धर्मोपदेश दिया ग्रौर उस उपदेश से जैन धर्म को हृदय में धारएा कर आयु के प्रवसान में शरीर छोडकर देवगति को प्राप्त हुन्ना । इस लिये इस संबंध में ग्रच्छा कौनसा है ग्रौर बुरा कौनसा है---उस धर्म को सुनकर स्वीकार करो । १२२- ।

## इलंगोळि मगुडं सूडि इरुनिल किळव नायुम् । पुलंगन् मेर् पुरिंबेळुंदु विलंगिडै पुरिंदु वीळं्दान् ।।

and the second second second second

# विलंगिडैं पुलंगडम्मै वेरुत्तु बिन्तुलगिर् सेंड्रा । नलं कलदारी नाय नीयरिंदु कोनल्ल देड्राळ् ।।४२६।।

ग्रर्थ - नवरत्न द्वारा निर्माण किये हुए किरोट को धारण करने वाले हे बालक ! इस राज्य के सुख वैभव को धारण करने वाले, हे कुमार ! तुम्हारे पिता इस जन्म से दूसरे जन्म में हाथो को पर्याय में हुए । किन्तु कर्मवश मनुष्य पर्याय नहीं मिली । तिर्यंच पति में जाकर हाथो होकर मुनिराज से ग्रणुव्रत ले लिया ग्रौर उस व्रत का पालन करते हुए धर्मध्यान पूर्वक मरकर अच्छी गति को प्राप्त किया । रत्नमयी कंठों के धारणा करने वाले कुमार ! य द ग्रच्छी गति में तुमको जाना है तो कौनसे धर्म को स्वीकार करना चाहते हो वताग्रो । ॥ धररा

## पट्रिनार् भूति पांबाय् चमर माय् कोळि पांबाम् । शट्रसार् ट्रीइल् वेंबु नरगरौ सेरिंदु निड्रान् ।। कोट्रवेर् कुमर नीइप्पिर विये कुरग वंजिर् । शेट्रमुम् पट्रुनीगि तिरुवरम् पुनर्ग वेंड्राळ ।।४३०॥

ग्रंथ – इस प्रकार वह रामदत्ता ग्रायिका पुनः ग्रंपने पुत्र को कहने लगी कि हे पूर्णाचंद! वह शिवभूति नाम का मंत्री इस संपत्ति के मोह से मरकर सर्प की योनि में गया। पुनः वहां से मरकर चमरी मृग हुन्ना । चमरी मृग की पर्याय छोडकर कुक्कुड सर्प हुग्रा । सिंहसेन राजा कोघ, मग्न, माया ग्रादि से निदान बंघ करके मरकर हाथी हुग्ना ग्रौर शिवभूति के जीव सर्पे द्वारा वह हाथी काटा गया । ग्रौर वह सर्प ग्रार्त रोद्र ध्यान से मरकर तीसरे नरक में गया । इस कारण हे कुमार ! पंचेन्द्रिय विषयों में तुम लीन हो रहे हो । तुमको भी उनके समान ही गति न मिले, इस कारण तुम जैन धर्म धारण करो ।। प्र ३०।।

> म्ररस उन् ट्रादै युट्र तरुंद वन् शीय चंदन् । ट्रिरिविद उलग मेत्तुं तिरुवडि पनिंदु केटेन् ।। म्रोरुवि नी मरत्तं इंदप्पिरप्पु नीरुगुत्ति डादे । मरुवु नीयरत्तै इंदमाट्रदु वडविदेंड्राळ् ।।४३१।।

ग्रथं --वह माता पुनः कहने लगी कि है पूर्णचन्द्र ! यह मैं तुम को ग्रपनी बुद्धि से नहीं बता रही हूं । मुनिराज से जो वृत्तांत व उपदेश सुना है वैसा ही कह रही हूँ । तुम्हारा पिता सिंहसेन धर्म को छोडकर मरकर हाथी बना और हाथी ने मुनिराज का उपदेश सुनकर ग्रसुबत लेकर महान तप किया । और संकल्प विकल्प छोडकर उत्तम गति को प्राप्त हुग्रा । इस कारसा विषय वासनाओं को छोडकर तुम जैन धर्म को ग्रपनाग्रो । ५३१।।

## ग्रांग व रुरैत्त विन् सोलर विळक्के रिप्प उळ्ळ । नोंगियतिरुळु नींग नेरिइनै सिरिदु कंडान् ।।

#### तांगरुं सुंब मुट्रान् ट्रावे पार्कावलार् पिन् । ट्रींगला नींग मुल्ते कोंबोबु तीईक वैलान् ॥४३२॥

## पास्मयङ गुबिल तोळ्बिर् पैंबोडि पवळ वायार् । मीर्सैयंगुरिल यामे मनलग दगंड्रु निर्प ।) शीर्मयंगुबिष्प नन्त्री शेरिंदनन् सेरिबोरुम् । क्रूर्मयंगुबिक्कु वै वेर् कुमरनुक् कुरगर् कोवे ।।४३३।।

ग्नर्थ---हे घर गोंद्र ! सुनो, पूर्णाचन्द्र को उनकी माता का उपदेश सुनते ही उनके हृदय में पूर्व पुण्योदय से सम्यक्त्व की प्राप्ति हुई । तब प्रत्यन्त सुन्दर स्त्री से तथा सर्व कुटुम्ब परिवार से मोह को त्याग दिया । संसार की सभी वस्तुओं से अरुचि उत्पन्न हो गई, ग्रीर सम्यक्दर्शन की उत्पत्ति हो गई । सम्यक्ज्ञान सहित ग्रात्मा की ग्रोर रुचि उत्पन्न हुई । ।। श्र ३३।।

### कलयर बलगु लार्दं कादळिर कळुमल् कामन् । बलं मलैयनय सेल्व नरगत्तु बीळकु माय ।। मलयबिला नेरिये विट्टु मयगि नार् नेरिये पट्रिन् । निलैला माट्रि निंडु सुळरकु निमित्त मेंड्रान् ।।४३४।।

ग्रथं-इस प्रकार सम्यक्दशंग, सम्यक्झान, सम्यक्चारित्र के होने पर सम्यक्जान से पुरुष के ज्ञान ग्रौर विवेक गुर्गादिक को नाग करने वाले स्त्रियों के हाव भाव विलास तथा मोह को शीघ्र ही त्याग कर दिया। उसे संसार से ग्ररुचि पैदा हो गई हेय ग्रौर उपादेय को भली प्रकार जानकर वह पूर्णचन्द्र राजसंपत्ति विषयभोग ग्रादि क्षर्णिक सुखों को हेय समफ्रने लगे। ऐसी पूर्वधारगा जम गई। स्त्रियों के साथ रहने पर विषय कषाय का बध ग्रबंध रूप में हो गया। मन में विचार करता है कि हे ग्रात्मा ! क्षर्णिक मुख के लालच में मग्न होकर संसार रूपी समुद्र में पडकर महान दुख को सहन किया। यदि इस समय मेरी म'ता (रामदत्ता ग्रायिका) मुफ्रे उपदेश न देती तो न मालूम कितने समय तक इस घोर दुख में पडा रहना पडता। इस प्रकार भगवान की वार्गी में श्रद्धान करने वाला हो गया। यदि मेरी जिनेन्द्र वास्ती पर श्रद्धा न होती तो न मालूम कब तक संसार सागर में पंडा रहता। ऐसा विचार किया। ! ४३४।।

## श्रंजिनान् माट्रै चाल वडंगि नात् कुलंगडं में । नंजये पोलु मेंड्रु नडुंगि नान् ट्रोंडगंस् सैयान् ॥ वंजमुं पडिरुं पट्रमं सेट्रमुम् कळिप्पु माट्रि । पंचनु ववंगळोडु सीलंगळ् पइंड्रु सेंड्रान् ॥११३४॥

ग्रर्थ-- राजा पूर्णचन्द्र ने विचारा कि संसार महान दुख का कारण है। भतः इससे भयभोत होकर पंचेंन्द्रिय सुख को नाशवान समझकर इन्द्रिय संयम और प्राणि संयम को पालन करने वाला हो गया। और मिथ्यात्व, माया, भसत्य,निदान, कोध, मान, माया, लोभ ग्रादि को त्याग कर उन्होंने सप्तशील को धारण किया। मर्थात् श्रणुव्रत धारण किया। १३४॥

## शित्तमै मुळिकन् मूंड्रिए जिनवरन् सेळुं पुर्पावस् । मत्तगर्तानदु नांदु मंगलं पयिड्रू वैय्यत् ।। दुत्तमर् तम्मै येति शरएां पुकुइरै योंबि । तत्वं पद्दंड्रु दानं तवत्तोडु दयाविर् सेंड्रान् ।।४३६॥

ग्रथं---तदनन्तर मन, वचन काय के द्वारा ग्रहुँत भगवान का स्मरए करने लगा। पाप के नाश करने वाले चत्तारि दंडक को स्मरएा करेने योग्य ग्रहुँत, सिद्ध,आचार्य, उपाध्याय और सर्वसाधु ये पांच परमेष्ठी हैं। मेरी ग्रात्मा की रक्षा करने वाले हैं। ग्रौर कोई नहीं है। ऐसा विचार करके रक्षा मंत्र का जाप्य करने लगा। ग्रौर शक्ति के ग्रनुसार जीवों की रक्षा करते हुए संयम पालन करने वाला हो गया।। प्रदेश।

## इरै वन दररों येंडल् सेरं दपिनि राय दत्ते । करैकेळु वेलिनानं कंविडादिरुंदु नोट्रु ॥ निरैयळि कालाले निदानत्तु निड्रु सेड्राळ । करैइला वायु नींगि कर्षमा सुक्किलत्ते ॥४३७॥

ग्रथं---- सर्वज्ञ वीतराग देव का कहा हुग्रा जिनधर्म उस पूर्णचन्द्र को उनकी माता रामदत्ता ग्रायिका ने सुनाया भौर ग्रएने पुत्र को वहीं छोडकर उसी राजमहल में ही रह गई। ग्रौर राजमहल में रहकर सभी ग्ररणुवतों को उनका ग्राचरण कराने लगी। उनकी माता ने विचारा कि ग्रगले भव में यह पूर्णचंद्र मेरे गर्भ से जन्म ले ऐसा मोह के उदय से उसने निदान बंध कर लियां। तत्पण्चात् इस पंच ग्ररणुवत के ग्राचरण के फल से भायु के मन्त में उस माता ने समाधिमरण करके महाशुक कल्प नाम के दशवे स्वर्ग में जाकर जन्म लिया। मोह की महिमा ग्रत्यन्त विचित्र है। इस जीव के संसार में परिभ्रमण करने के लिये भारमा के साथ शत्र के समान यह मोह कर्म लगा हुग्रा है। इस कारण यह जीव संसार में मोह के कारण दुख को दुख नः समक कर सुख मानता है। फल स्वरूप ग्रनादि से माज तक मनेक प्रकार के दुख उठा रहा है। परन्तु मोह रूपी बंघन से दुख उठाकर भी मखंड मनिवाशी मात्म-सुख को प्राप्त करना नहीं चाहता है। १२७।

२४२

पागर प्रभैयेन्नुं विमानत्तु परुधि पोल् । पागर प्रभनेन्नुं देवनाय् पावै तोंड्रि ।। नागर् बंदिरैजं विद मूर्तिय नडुवि इरुंदाळ् । सागरं पत्तोडारु तनक्कु वाळ् नाळदामे ।।४३८।।

ग्रर्थ—उस महाशुक कल्प में भास्कर प्रभा नाम के विमान में सूर्य के प्रकाश के समान प्रकाश होने वाला रामदत्ता माता का जीव भास्कर नाम का देव हुग्रा। तब वहां श्राकर सामान्य देवों ने उस देव को नमस्कार किया। वह सोलह सागर ग्रायु को प्राप्त करने वाला हो गया। ग्राचार्य कहते हैं कि:—

> त्रगुमात्तं व्रतमल्पकालमिरे मुन्नं तच्छल प्राप्तियि । प्रगुतक्ष्मापतिपादेनिन्नधिकदि सम्यग्वताचार ल-क्षरामं शाश्वतवांतु देव पदमं कैवल्यमं को बेनें । देसिसुत्तुज्जुगिपातने सुखियला रत्नाकराधोश्वरा ॥

ग्ररणुमात्र वत ग्रल्प काल तक रहने से उसके फल से आगे चलकर पृथ्वी का श्रधि-पति हुन्ना अर्थात् चक्रवर्ती हुन्ना । सम्यक्दशंन त्ररणुव्रत तथा महाव्रत व तपश्चरण करने से शाश्वत मोक्ष पद करने की इच्छा करने वाले तथा महाव्रत की रक्षा करने वाले मोक्ष पद पाने के इच्छुक नहीं हैं क्या ? तथा सुखी नहीं है क्या ? अर्थात् वही जीव सुखी है ऐसा मन में विचार किया ॥ १३६॥।

> इरट्टा माइत्तांडिडै विट्टिन् नमुद मुन्ना । बोरेट्टां पक्कन् तन्नै इडै इडै विट्टुइर्न्तु ।। मोरिट्टिन् पादियाय् नरगत्ति लवदि योट्टा । स्रोरेट्दु गुर्ग्गळ् बल्लउडंबेटु मुळम् यरं दान् ।।५३६।

भर्थ-इस प्रकार भास्कर देव सोलह हजार वर्ष में एक बार ग्राहार करता था। ग्रीर ग्राठ महिने में एक बार श्वास निश्वास लेता था। ग्रपनी अवधि के द्वारा वह देव चौथे नरक तक का हाल जानता था। उसके साथ २ उसको व्रत के प्रताप से त्राणिमा, लद्यिमा, गरिमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशत्व ग्रादि ग्राठ प्रकार की ऋद्वियां प्राप्त हो गई। उसका शरीर पांच हाथ प्रमासा था। 1९३६।।

> मिन्नरि शिलंबि नोसै मिळिरुमे कलैइनोसै । इन्नरंबि सै ईनोसै येळुंद गीदत्ति नो सै ।। मिन्नुडं किडयि नादं विळैंदुला मुळिई नो सै । तन्नुळं कवर विन् सोल् वीच।रत्तोडु नाळाल् ।।१४०।।

ग्रर्थ—वह भास्कर देव उस देव लोक में ग्रत्यन्त सुन्दर देवांगना के पांध के नुपूर के शब्दों को तथा बीना, बांसुरी के झब्द व मधुर वचनों को सुनकर वचन प्रवीचार से भपने कामभोग की मानन्द सहित तृष्ति करते हुए स्वर्ग सुख का ग्रनुभव करने लगा ॥ १४०॥

> कोंट्र वन् पूर चंदन् गुएाक्कडं ट्रोंड्रि पोगि । मट्रंद विमानत्तिन् कन् वैडूर्य प्रभै तन्नुट् ।। पेट्रियार् ट्रोंडि तांनु वैडूर्य प्रभनानान् । मुट्रू मुन्नुरेत्त वायु मुदल विम्मुर्ति क्कामे ।।१४१।।

ग्रर्थ—इघर पूर्एंचन्द्र राजा सम्यक्दर्शन सहित निरतिचार वर्तो का पालन करते हुए समाधिमरए करके शुभ परिएामों से वैडूर्य प्रभा नाम के विमान में वैडूर्य प्रभा नाम का देव हुगा। पूर्व में कहे हुए भास्कर देव के समान ही उस वैडूर्य प्रभा की आयु वी उतनो ही थी। ग्रीर उसी के समान वह भी विषयभोग में तृप्त था।।१४१॥

> पाडलिन् मबांगयूं पवळ वाईना । राडलिन् मयांगियु मरंबइ यारोडु ॥ माडमुं सोलयु मलयुं वावियु । यूडु पोय नोडू वर बंदु वैगुनाळ ॥ ४४२॥

त्रर्थ----इस प्रकार भास्कर तथा वै डूर्थ प्रभा दोनों देव उस लोक में गीत, वाझ, नाट्य झादि कियाझों को देखकर संतोष व झानंद मानने लगे। झौर स्त्रियों के साथ भोग भोगते हए सूख से काल व्यतीत करने लगे।।१४४२॥

> तूयचंदिरन् कलं पेरुग नाडोरुं । तीयवन् काळगंतेयुं मारु पोइर् ।। चीय चंदिरन् ट्रवं पेरुग नाडोरुं । कायमं कषायमुं कश्चि मानवे ।। १४३।।

अर्थ-इघर सिंहचन्द्र मुनि महान उग्र तपश्चरए। करने लगे। जैसे चंद्रमा को राहु ग्रस्त करता है और राहु को छोडकर जाते ही चांदनी निर्मलता से फैल जाती है, उसी प्रकार सिंहचन्द्र मुनि के तपश्चर्या की प्रतिदिन वृद्धि होते हुए उनका बरोर कुझ होने लगा। बरीर के इन्न होने के साथ २ लोभ, मान, कोंध, घादि कषायें भी क्षीए हो गई गर४३।।

> ईट्रिळा रावनै विदिपि लेंदरा । नाट्रलु केट्र वारझ पानमुं ॥ साट्रिय वर्गनार सुरुक्ति रोम्यमे । लेट्रिनान् ट्रन्नै निड्रिलंगुं सिंदयान् ॥१४४४॥

भर्थ-इस प्रकार तपक्ष्वरएा के द्वारा मुनि सिंहचन्द्र ने शरीर के क्षीएा होने के साथ २ चारों ग्राराधनाओं से चारों कषायों को क्षीएा किया ग्रौर ग्रपनी शक्ति के प्रनुसार चारों प्रकार के ग्राहारों में कमी करते हुए ग्रात्म बल को बढाया। ग्रौर ग्रात्म ध्यान के बल से दर्शन, ज्ञान, चारित्र की ग्राराधना करते हुए तप ग्राराधना की वृद्धि करने लगे। इस प्रकार तप ग्राराधना के साथ २ शुद्ध ग्रात्मा के ध्यान में निमग्न होते हुए इन्द्रिय तथा प्राणि संयम को निरतिचार पालन करने वाले हो गये।।४४४।।

> शित्तमं मुळिगळिर् सेरिंदु यिर्केलां । मित्तिर नाय पिन् वेद नादि ।। लोत्तेळु मगत्तना युवगै युळ्ळुलाय् । तत्तुवत तवत्तिनार् ट्रनुवै वाटिनान् ॥४४४॥

ग्रर्थ-तदनन्तर वह मुनि सिंहचन्द्र मन, वचन, काय से त्रस स्थावर जीवों की रक्षा करते हुए शुभाशुभ कर्म को उत्पन्न करने वाले, साता और ग्रसाता वेदनीय कर्मों के द्वारा उत्पन्न होने वाला सुख, दुख, हर्ष, विषाद में समता भाव धारण करने वाले होकर तपश्चरण स्वरूप को भली भांति जानकर दुर्द्ध र तपस्या में लीन रहने लगे ॥४४४॥

> तिरुं दि नार् तेऊ कंडेळुम नोसर पो । नरंबेला मेळुंदन नल्ल मांदरी ॥ लरंगिन नयन मुळ्ळरुंद वक्कोडि । इरुंद में काटि निड्रिलगुं नीरवे ॥४४६॥

ग्रर्थ-इस प्रकार वे मुनि दुर्ढ र तप करने लगे। उनका शरीर अत्यन्त शुब्क होकर हडि़ुयों का पींजरा सा दीखने लगा। श्रीर उनकी श्रांखें तप के बल से ग्रंदर घुस गई। देखने वाले भव्य जन उनका तपण्डचरएा देखकर विचार करने लगे कि साक्षात् मोक्ष व मोक्ष का मार्ग यही है। ग्रीर हमको भी इनको देखकर, श्रीर इनके समान ग्राचरएा करने से मोक्ष की प्राप्ति हो सकती है-ऐसा भव्य जीव अनुभव करने लगे।। १४६।।

> तवसळ लेळुंदुइराम् पोट्रांदु वै । तुवक्कर चुडचुड तोंड्रुनो रोळि ।। निवत्तलां निट्रोळि तुळुंबु मूर्तिया । नूबत्तलूं काय्दलु मोरुबि नान् दरो ।।४४७॥

अर्थ-इस प्रकार उनके शरीर के क्वश हो जाने के बाद वह मुनि ग्रात्मध्यान रूपी ग्रग्नि से कर्म सहित ग्रात्मा को जैसे स्वर्ण को बार २ तपा कर शुद्ध करते हैं उसी प्रकार ग्रनादिकाल से ग्रात्मा में लगे हुए कर्म रूपी मल को मुस में डालकर ग्रात्मा की कीट कालिमा को कम से नाश करने लगे। तपश्चरण करते हुए उन मुनिराज ने केवलमात्र शरीर को रखते हुए कषाय उत्पन्न होने वाले परिग्रह का त्याग कर दिया।। १४७।।

#### तनुवदु तनुवदाय तनुवदायदु । मननिरै पोरै तवं मगिळ्चि येदुव ।। निनैवदु विनइ नैं निंड्रुदिर्तदु । मुनिवनुं तनदु मेर् कोळिन् मुट्रिनान् ।।४४६।।

ग्रयं---उनका हृदय क्षमाभाव से युक्त हो गया । वे क्षमाभाव ग्रभ्यन्तर तप की भावना से युक्त होकर ग्रत्यन्त संतोष पूवक तपश्चरएा करने में लीन हो गये ।।१४४-।।

> यरिई नुन् मोळ्गिय देन्न दन्न दाय्। परिषैयें वेंड्रव परम मा मुनि ।। येरुगनै हृदय कमल तुळ्ळिरि इत्त् । तेरिवरुं शिद्धरै सेळि सेति नान् ॥४४६।।

ग्रर्थ—इस प्रकार ग्रत्यन्त दुर्खंर तपश्चरण के साथ २ बाईस परोषह को सहन करते हुए तथा जीतते हुए ग्रात्म बल से बलिष्ठ हुए सिंहचंद्र मुनिराज वीतराग शुद्धोपयोग भावना से युक्त होकर ग्रहुँत परम देव को ग्रपने हृदय कमल में धारण करके श्री सिद्ध पर-मेष्ठी को ग्रपने मस्तक में स्थापित किया ।। १४४६।।

> सेन्नि ईलिडुं कवशत्तोडत्तिरम् । पन्नरुं पूबरुं पांगि नाय पिन् ।। तन्नुंडंबु ईरिनै तडरु बाळन । उळिनिंडुंबद मुन्नि योदिनान् ।। ११०।।

ग्रर्थ--ग्रपने हृदय में ग्रहैत, सिद्ध, ग्राचार्य की स्थापना करके कर्म निर्जरा के लिये उनको शस्त्र रूप बना लिया। तदनन्तर पंच नमस्कार मंत्र का एकाग्रचित्त से मनन करने लगे। तब जैसे २ ग्रहैत भगवान का ध्यान करने लगे वैसे २ ग्रंकुर चमकने लगे और वैसे ही कर्मों की निर्जरा होने लगी।।४५०।।

> कन्नि नार् कळंक मिन्नलये कंडिडा । पन्नुर प्पेरियवरं पांद सेरं दव ।। पुन्निय युरदिये सेविइर् पूरिया । विन्नुल मडेंदनन् वेंडि बीरने ।।१११।।

अर्थ—इस प्रकार उन सिंहचंद्र मुनि ने ध्यान करते हुए सम्यक्दर्शन और ज्ञान के अल से दोष रहित तत्वार्थ स्वरूप को भली भांति अपने अन्दर समभ लिया। और अर्हत भगवान के चरएा ही मुफ्ने शरण हैं श्रीर कोई शरण नहीं है—यह स्मरण करने लग गये। "ग्रन्यथा शरएां नास्ति, त्वमेव शरएां मम । तस्मात् कारुण्यभावने, रक्ष रक्ष जिनेश्वर ! ॥

अर्थात् इस पद के अनुसार भगवान के चरएा ही मुभे गरएा हैं, और कोई गरएा नहीं है। भगवान का कहा हुआ सप्त तत्व, नवपदार्थ, पंचास्तिकाय,षट्द्रव्य प्रवचन मात्र का द्वादशांग शास्त्र यही मेरा शरएा है, और कोई शरएा नहीं है। ऐसा अन्त समय में स्मरुएा करते हुए वह सिहचन्द्र मुनि समाधिपूर्वक मरुएा कर देवगति को प्राप्त हुआ।।४४१।।

> पोरुविल उलगेनुं पुरवलकुं नर् । किरिव माम् केवच्च वोंबदावदे ।। मरुविनान् मालोळि विमान मट्रदिर् । प्रितयंकरत्तिनै पेरिय वीरने ।।४४२।।

अर्थ----वह मुनि समाधि पूर्वक शरीर को छोडकर नवग्नै वैयक नामक ऊपरी मत्यत कोगायमान प्रीतंकर नाम के विमान में प्रीतंकर नाम का देव हो गया ॥४१२॥

> मुप्पत्तोराळियान् मुंडिंद वायुग । मुप्पत्तो राईर तांडु विट्टुना ॥ मुप्पत्तोर् पनकत्तं कंडदुविर्तिष्ठा । मुप्पत्तोर् नान् गदि शयरें वाळ्तुमे ॥ ११ ३॥

> सवधिया नरगमा राववांदिडा । युवदि याल् वरुं पय नोंड्रु मिड्रिये ॥ सिवगति पवर्कुं पोलिवर्कु नल्थिने । यवधिई नुवयत्ता लागु मिबमे ॥४४४॥

भ्रर्थ-वह प्रीतंकर भ्रपने अवधिज्ञान से छठै नरक तक के हाल को जानता था। उनको स्त्रियों की कामेच्छा नहीं रहती। मोक्ष में रहने वाले म्रहमिंद्र देव के समान म्रात्म सुद्ध का म्रनूभव करते हैं। भ्रौर हमेशा यही भावना भाते रहते हैं---

> सिद्धर सतत विशुद्धर बोधस । मृद्धर नेनेदु नानीग । सिद्धरसद्रोव्दु लोहवनंद्दिदंदात्म । सिद्धियपडेवे निन्नेनु ॥

सिद्ध भगवान का सतत ध्यान करते हुए मन में यह भावना भाते थे कि हमको मव किस बात की परवाह है ? जैसे सिद्ध भगवान का ध्यान करने वाले जीव ऐसी भावना भाते हैं कि सतत हमें सिद्ध भगवान के ध्यान में रहने से जैसा लोहा गलने से सिद्धरस हो जाता है उसी प्रकार हमारा मात्मा क्युद्ध है। ऐसा मानकर ग्रानम्द में रत रहते हैं।।११४।।

> मंजिर पयरुळि येरिवनानया । लंजिरंडडि नडंदिरेंज लह्नदु ।। ग्रंजि वंदोर वर तम्माने इस्सेला । रंजोला रिन्मया रगनह्निदिरर् ।।४५४॥।

ग्रर्थ-ग्रत्यंत सुन्दर स्त्रियों का संसर्ग ग्रथना काम सेवन की इच्छा न होने से वह ग्रहींमद्र देव हमेशा बालब्रह्मचारी रहते हैं। जहां भगवान के पंच कल्याएक महोस्सव पूजा उत्सव ग्रादि २ कल्पवासी देवों द्वारा करते समय वे देव ग्रपने ग्रवधिज्ञान द्वारा जानकर नीचे उतरकर सात पैंड जाकर परोक्ष में भगवान को नमस्कार करते हैं; किंतु वहां तक नहीं जाते हैं।।१४४४।

> इंवमे इडैयर देळूद सल्लुदु । सुंबमुं कवलयुं तोगे वेल्लवर् ॥ कन्तु नंबुस् मिला वर्गीमदित्तवन् । मुन्तु पिन् पळिदैवा मूर्ति यायिनान् ।।१११६॥

ग्रर्थ----ग्रहमिंद्र को भल्प सुख के भलावा भौर ग्रषिक कोई सुख नहीं है भौर स्त्रियों को देखने की इच्छा तथा उनका स्मरएा भी नहीं होता। इस प्रकार उस नवप्रैवेयक में जन्मे हुए ग्रहमिंद्र देव ग्रायु के ग्रवसान तक सरीर व मानसिक सुख का <mark>यनुभव करने वाले होते हैं।</mark> ।।४४६।।

> ग्ररु तवं पौरु दिय झीलमावियार् । ट्रिड विय नालवरु देव राईनार् ।। पेड तुयर् विलंगीट्रि विनेइल् बीळं्दु विन् । पोड दिना निरयेत्तु बूति पोनिये ।। ४४७।।

मर्थ-इस प्रकार श्रेष्ठ देवपद होने का कौनसा कारण है ? आचार्य बतलाते हैं कि श्रेष्ठ तप ग्रववा निरसिचार वर्तों के पालन करने से जैसे राजा सिंहसेन, सिंहचन्द्र मुनि, रामदत्ता ग्राधिका तथा पूर्णचन्द्र ये चारों श्रेष्ठ देवगति को प्राप्त हुए ; उसी प्रकार निरति-बार व्रतों के पालने व श्रेष्ठ तप करने से देवगति प्राप्त होती है। ग्रीर पाप कर्म के उदय से सिवभूति नामक मंत्री का जीव सपं, चमरी मूग, ग्रीर कुक्कुड सपं होकर मरकर तीसरे नरक में गया सारप्रश २४८ ]

#### पशैबनुम् तनकुत्ताने पावंगळ् पयिड्रु सोल्लि । नगैय्यमै नंबुताने नल्विनै केदु वाइर् ।। पगैयुर विरंडुम् पाव पुण्णिय वयंगळाव । लिगन् मदयाने पांदळिरंडिनुं तेळिद दंडो । ११४ ८।

ग्रर्थ-शत्रु परिसाम से युक्त जीव के ग्रपनी आत्मा के आसव करने वाले कार्य को करने से उस जीव को पाप का बंध होता है और शुभ भाव को प्राप्त होने वाले कार्य करने से पुण्य बंध का करने वाला शुभास्त्रव होता है। सम्पूर्सा जीवों पर दया करने से शुभ परिसाम होते हैं। ग्रन्य जीवों के प्रति द्वेषभाव होने से विरोध के कारसा पाप बंध होकर हमेशा पाप का कारसा होता है। महान बलिष्ठ अशनीकोड नाम का हाथी सर्प के द्वारा काटे जाने से शांत भाव को धारसा कर उत्तम देवगति को प्राप्त हुग्रा । और कुक्कुड नाम के सर्प को द्वेष भाव तथा दुष्परिसाम से तीसरे नरक में जाना पडा ।। ४ ५ जा

> वाळरि युळुवै कैमा वलैइडं पट्टु मुईव । नीळर नायनल्ल विनैयटु निड्र पोळ्दिर् ।। कोळरि येरु तन्नै कुरु नरि येनुं कोल्लं । नीळर नाय नल्ल विनैयदु नींगि नांगे ।।११६।।

ग्नर्थ-ग्रत्यन्त भयंकर सिंह, सियार, भालू, बलवान हाथी आदि यदि मनुष्य के सामने त्रा जांये तो पूर्वभव के पुण्योदय से बच जाते हैं। यदि पूर्वभव का पुण्य संचय न हो तो नहीं बच सकता । इसी तरह यदि पाप कर्म का उदय त्रा जावे तो मामूली गीदड भी उस को मार सकता है ॥४५६॥

## तीगति मेलवि नै नीकि सिंदै इन् । नोकिला पोरुळैयु नौकि इंबर्रौ ॥ बीकि यिम् माट्रिनै नीकि वीटिनै । याकुनऌरत्तिनै यमरं्दु शैमिने ॥५६०॥

प्रथ-मन, वचन, काय के शुभ परिएााम से तियँच गति, नरक गति में ले जाने वाले प्रशुभ परिएगामों को त्यागकर मतिज्ञान,श्रुतज्ञान को प्राप्तकर, स्वसंवेदन नाम के प्रत्यक्ष प्रनुभव के द्वारा स्रात्मस्वरूप को उत्पन्न करते हुए तथा इस संसार सुख को रोकते हुए तथा इस संसार सुख को उत्पन्न करने वाले रत्नत्रयरूपी स्रात्म धर्म की शांति व प्रेम से सभी जीव श्राराधना करने से संसार दुख से छूटकर अत्यन्त सुख की प्राप्ति करते हैं। स्रतः हे भव्य जीव! यदि तू संसार बंध से छूटना चाहता है तो सम्यक्ज्ञान पूर्वक सम्यक्दर्शन, ज्ञान, चारिव धर्म की ग्राराग्रना कर। ताकि सहज ही मोक्ष सुख की प्राप्ति हो जाय ॥ प्रदेश।

इति-सिंहसेन, रामदत्ता, सिंहचन्द्र, पूर्णाचन्द्र मुनि को देव गति को प्राप्त करने वाला पांचवाँ ग्रधिकार समाप्त हुग्रा ।

## ॥ षष्ठम अधिकार ॥

वेट्रियेल् वेंदनुं वेंदन् ट्रेवियुं । कोट्रय कुमररुं कोवे यैदिनार् ॥ मट्रिंद निसत्तिडै वंदु नाल्वरु । मुट्रन उरै पन् केळुरग राजने ॥४६१॥

ग्रथे—हे घर एंद्रे सुनो ! वैराग्य को प्राप्त हुए मिहसेन महाराज तथा उनकी पट-रानी रामदत्ता देवी तथा इनके दोनों राजकुमार सिंहचन्द्र पूर्श्यचन्द्र घपनी २ श्रायु के भवसान कर देवगति को प्राप्त हुए । तदनंतर ये चारों देवगति की ग्रायु पूर्श करके इस कर्मभूमि में भ्राकर भवतार लेने के पश्चात् उनके विषय का स्रव विवेचन करेंगे ॥ ४६१॥

> पागर पिरभ नाम पावै यायुगं । सागर सुळ्ळदु पदिनै नाळिन ।। नागरिर् पिरिवे ना नडुगिर् ट्राट्रंवुं । पागर प्रभैयुट् पारिजातमे ।।४६२।।

भ्रर्थ-हे घरएऐंद्र ! भास्कर प्रभा नाम के विमान में उस रामदत्ता भायिका का जीव भास्कर प्रभा नाम का महद्धिक देव हुआ ग्रौर ग्रपनी सोलह हजार वर्ष की भायु जब यूर्शा होने लगी तो १४ दिन पूर्व ही बहां के भास्कर प्रभा नाम के स्वर्ग में कल्प बृक्ष चलाय-माब होने लगे ॥४६२॥

> कर्पगं शालिप्पदु कंड देवरुं । मट्रवर् शिंदयुं मडुगि वाडिनार् ।। कर्पगतोडै यलुं कंठ मालै युं । दोपळिदनिगळुं मासु पोर्तवे ।।४६३।।

ग्रर्थ----कल्प वृक्षों के चलायमान होने से वहां के भास्कर नाम के परिवार देवताओं में भय उत्पन्न होने लगा झौर भास्कर देव के गले का कठाहार (माला) मुरभाने लगी । ।।४६३।।

> मदियोळि पदिनै नाडोरु मायं दिडा । विदियोळि मासुरि ई वीयु मारु पोन् ।। मुदिर् मदयनै योळि मूति मासुरिक् । कदिर् कळंड्रिडुवटु कंडु वाडि नान् ।।४६४।।

220

मेरु मंदर पुरारण

ग्रर्थ--षोडश कला से युक्त पूर्णचंद्र राजा का जीव जिस प्रकार चंद्रमा की कबा पूर्र्शमासी से ग्रमावस तक कम होती जाती है उसो प्रकार भारकर देव की सुन्दर शरीर की कला ओएा होती देखकर उस देव के मन में ग्रत्यन्त दूख उत्पन्न होने लगा ॥१६४॥

> देवनायमळिये शरीदं नान्मोद । लोविला वगै यवनुट्र विंबमोर् । तावमाय् तिरंडु वंदडुव दुःरवुमा । मूर्वनाळग वैइन् मुडिंद तुंबमे ॥५६५॥

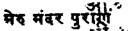
ग्रथ-पंद्रह दिन के अन्त में होनेवाले घोर मारएगंतिक हुख से वह दुखी हो गया. सोलह हजार वर्ष देवांगनाओं के साथ भोगे हुए संपूर्ण सुख जैसे जंगल में आग लगते ही नब नष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार इतने वर्षों का वह भानन्द उस भास्कर देव का तत्काल नव्ट हो गया। अर्थात् देवांगना का सुख एक क्ष**एा में नष्ट होता देखकर** प्रत्यन्त दुखी हुए। क्योंकि यह संसार चक्र की विचित्रना है। १९६४।।

> सूकरमागि तों**ड्रि तुयरुरु मुद्दर्**ग डुंब । तागरमागि **निड्रं वब्बुडं पिडि**द लाट्रा ॥ नागरुक्किरैव **रागि वि**न्निनै नन्नि वीळ्वार् । सोगयुं तुयरु नम्मारु सोल्ललाम् पडियदोंड्रो ॥४६६॥

अर्थ-जरीरधारी संसारी को कितना ही दुख होने पर भी गरीर छोड़ने की मावना नहीं रहती । गरीर को छोडते समय महान दुख होता है, जो ग्रवर्णनीय है । जिस प्रकार एक ज़ूकर निद्य पर्याय का जीव ग्रंपनी पर्याय को छोडता है उसको भी मरण समय में शरीर छोडने पर दुख होता है । उसी प्रकार देवगति का सुख भी ग्रायु की समाण्ति पर जीव को दूखी कर देता है । उस दुख का वर्णन किया जाना असंभव है ।।४६६।।

> कानेरि कवरप्पट्ट कर्पगं पोलवाडि । वानव निरुंद पोळ्दिन् वंदु सामान देवर् ।। तेनिव रलंग लाइत् देवर तं मुलगिर् खिन्हाळ् । वानवरिरुंदु पिन्ने वळ्तर् मरवि देंढुार् ॥४६७॥

अर्थ--जिस प्रकार आग लगने पर जलता हुआ करपवृक्ष कंपायमान होता है उसी प्रकार भास्कर देव को दुखी होते देख कर वहां के रहने वाले सामान्य देव उसके पास आकर सममाने लगे कि हे महद्धिक देव ! प्राप घपने पूर्व जन्म में पुण्योपार्जन करने से यहां देवपद को प्राप्त हुए । ग्रब आयु पूर्ण हो गई है । आप घवरामो मत । इस स्वर्ग में रहने वाले सभी देवों की आयु पूर्ण होने के बाद उनको कंठ की माला व आभरण मुरफा जाते हैं । ऐसा होना देव-



- HERRIC Still Hills Willie Standing .

गति का स्वाभाविक नियम है। झतः आप घबराम्रो मत। ग्रब मापकी मायु पूर्श हो गई है। ऐसा वे सामान्य देव समभाने लगे ॥४६७॥

## कर्एा करएंदोरुं वेरा मुडंबिनै कंडु पिन्नु । मरएंदुडन् पिरिदं वट्रू किरंगु वार् मदि लादार् ।। पुरुएरंदवै पिरियुं पोळ्दुं पुदिय वंदक्ष्युं पोळदु । मुनरंू दुरु कवलै कादळु लुळ् पुगारुळ्ळ भिक्कार् ।।१६८।।

ग्रर्थ-एक एक समय उत्पन्न होकर नष्ट होने वाला यह गरीर क्षणिक ग्रौर ग्रनित्य है। ऐसे गरीर रूपी नागवान पुद्गल पर्याय को छोडकर जाने में यह ग्रजानी जीव चबराता है। ग्रपने घारण किये हुए गरीर को छोडना, दूसरे गरीर को घारण करना यह पुद्गल पर्याय की परिपाटी है। यह किसी के साथ शाश्वत रूप में नहीं रहता है। इस प्रकार स्वरूप को जिसने भली प्रकार जान लिया है वह सम्यक्टब्टि हैं। एक गरीर छोडता है दूसरा प्राप्त करता है। इसी को समफ लेना सम्यक्ष्य है। गरीर को छोडते समय जो दुःख करता है वह मिथ्या टब्टि है। परन्तु संसार स्वरूप को ग्रच्छी तरह समफा हुआ जो सम्यक्टब्टि है वह प्ररीर छोडते समय दुखी नहीं होता। बह विचार करता है कि ग्रायु समाप्त होने पर गरीर को छोडना ही पड़ेगा। वे कभी भी ग्ररीर को छोडते समय डरते नहीं है। वे विचार करते हैं कि:—

"नब्टे वस्त्रे यथाऽऽत्मानं, न नब्टं मन्यते तथा । नब्टे स्वदेहेऽप्यात्मन, न नब्ट मन्यते बुधः ॥ यस्य सस्पंदमाभाति निस्पंदने समं जगत् । प्रप्रज्ञमक्रियाभोगं स शमं याति नेतरः ॥ शरीरकंचुकेनात्मा संवृतो ज्ञानविग्रहः । नाऽऽत्मानं बुध्यते तस्माद् भ्रमत्यति चिरं भवे ॥४६८॥

#### ग्ररं पोर्शळिब मूंड्रिलादिया लिरंडु मागुम् । इरंद वर् किरंगि नालुं यादोंड्रूम् पिन्नै यैदा ।। पिरंदुळि पेरियु तुंबम् पिनिक्कु नल्विनैयै याकु । मरं पूर्णरं दिरैवन् पांद शिरप्पि नोडडेग वेंड्राड् ।।४६६।।

ग्रथं----धर्म, ग्रथं, काम इन तीन पुरुषार्थों में सबसे पहला धर्म पुरुषार्थं है। उस धर्म पुरुषार्थं से सभी इन्द्रिय विषयभोग सुख सामग्री प्राप्त होती है। इमलिये हे भास्कर देव! ग्राप पूर्वभव के इन्द्रिय सुख को स्मरण करोगे तो ग्रातंध्यान से निद्यगति ग्रथवा तिर्यंच गति को प्राप्त करोगे। ऐसा सामान्य देवों ने उनको समभाया। ग्रतः ग्राप इस समय शुभ भावना को उत्पन्न करने वाले ग्रहंत भगवान के चरण कमलों का स्मरण करो। इससे माप को शुभ मति प्राप्ति होगी ग्रहरिशा

## येंड्रव घरेंस माट्रसेरियुच मेळुगु नोच्ट् । सॅड्रवु पोल तिन्नेंड्रिरैवनर् शिरप्पो डोंड्रि ।। निड्र नाळुलप्प मिन्नि नोगि नान् निलसै सेर्द्दा । नंड्रय निदानसाले यरिवेया युरगर् कोवे ।।४७०।।

अर्थ-इस प्रकार सामान्य देवों ढारा कहने के बाद शीघ ही जिस प्रकार लाख को झांग के सामने रखते ही पिघल जातो है और अगिन से अलग करने के बाद पुनः वह लाख जम जाती है, उसी प्रकार भास्कर देव का मन हढ हो गया और धर्म में रुचि हो गई। बह भगवान की पूजा, स्तुति, स्नोत, भक्ति पूर्वक करता रहा। तत्पश्चात् वह कम २ से आयु पूर्ए करके जिस प्रकार माकाश में बिजली चमकती २ बद हो जाती है उसी प्रकार क्षया भर में उसकी आयु समाप्त हो गई। और पूर्व जन्म में निदान बंघ करने के कारण इस कर्मभूमि में झाकर स्त्री पर्याय को धारण किया। 1400।

> कावलन् पोल दीप सागरं सूळ निडु । नाथलं तीवु तम्नुळ् भरतत्तु नडुव नोंगि ॥ सेवलं नत्तिर् सेडि शिरगिनं बिरित्तु तीवे । मेवलुद्रेळुव दुःखुं विलंगुम् वेदंड मुंडे ॥४७१॥

> आळियं शेरिंदु कंड मार्रंयु मडिपडुत्तु । बेळमा निरंगळ् विन्नोर् वेंदर् विजैयर्गळ् सूळ । बाळियंगंगे शिंदु बंदडि यडेंदु कुंड्रम् । पाळियन् तडक्के वेंदन् भरतन् पोंड्रिलंगु निड्रे ।।२७२।।

ग्रर्थ---महालवर्ग समुद्र पूर्वापर से भरतादि छह खंड घेरे हुए हैं। उस भरत खंड में गंगा सिंधु नदियों से घिरा हुया यह विजयाद्व पर्वत जैसे भरत चक्रवर्ती अपने हाथ को पसार कर याचक जनों को दान देता है, उसी प्रकार विजयाद्व पर्वत का माकार है।।१७२।।

> ग्रंबदु इरुसँदुम् पुगैय्य कंड्र्यरं्दु नीळ । मोन्ददु मोंड्र्माय वाइर्त्तविग मोडि ।। यंबदु परौ मेर् सेंड्रगिर मरुंगुम् पुक्कु । बिजय रसग मागि पप्त्तु वीळं्द वेपिन् ।।९७३।।

२४२ ]

ग्रर्थ-उस पर्वत की दक्षिएा पश्चिम की चौडाई १० योजन तथा लम्बाई २१ योजन है। पर्वत के दक्षिणी पार्श्व में नो हजार से कुछ प्रधिक ग्रौर उत्तर दिशा में दस हजार से कुछ ग्रंधिक चौडाई है। उस पर्वत के नीचे दस योजन, ऊपर पचास योजन चौडाई है। वहां विद्याधरों के निवास करने का स्थान है।।१७३।।

> निंडू मुप्पंदु परोरि नेरिइ नार् सेडियागि । सेंड्रन शक्क वालर वियोगर पुरंगळागु । मंड्रिय कुंड्रिर् पत्तु मेंदुयर् सूळियामे । लोंड्रि निंड्रोळिरुं कूडंमगुइं पोलोंबदामे ।।४७४।।

ग्रर्थ--- उस स्थान पर दस योजन ऊपर में समान रूप में है। उसके बाजु में दस-दस योजन उत्तर श्रेगी ग्रौर दक्षिगा श्रेगी है। वहां चक्रवाल नाम के प्रसिद्ध व्यंन्तर देव का निवास स्थान है। ग्रोर शेष दस योजन के उच्छेद में चूलिका है। वह चूलिका राजा के मुकुट के समान नो प्रकार की है।। १७४।।

#### इमयेति निरुमोरुंगुं निलंगळ् पोंड्रिलंगुम् बेळ्ळि । शिमं येति निरुमरुंगुम् सेंड्र विजयर्गळ् सेडि ।। समय्येत्, नांग दाव दुःखुमेर् ट्रिळिवु तन्निन् । नयैयोप्पर् विजया लिब्विंजयर् नागर् कोवे ।।४७४।।

ग्रर्थ - हे घरएोंद्र सुनो ! विजयार्ढ पर्वंत के उत्तर दक्षिए दोनों बाजू में ही दक्षिण श्रेगी उत्तर श्रेगी नाम के नगर हैं ! भौर वहां उर्सापरणी व अवर्सापरणी नाम के चतुर्थ काल में ऋदि को प्राप्त हुए मनुष्य जिस प्रकार रहते हैं उसी प्रकार मत्यन्त सीलवान, गुराबान, विद्याघर रहते हैं !!५०४॥

> येळुमुळं विष्ठैङ्नुट्रि ळिलिबदु मेट्रु मिद्रै । बळुविला वरड तूर पुग्व कोडिई निर कोळ्मेल् ।। येळुमुळ माइरत्तांडेंवत्तु नान्**गु निर्कु स् ।** मुळु विद्वेङयुरु कोडाकोडि मूथारु मुझिर् ।।४७६।।

ग्नर्थ-उन विद्याधरों के शरीर का उत्सेद पांच सौ धनुष से कम नहीं रहता है। और उनकी जवन्य आयु सौ वर्ष से कम नहीं होती है और पूर्व करोड से मधिक मायु उनकी नहीं होती है। दुखमा, दुखमा-दुखमा यह दोनों काल चौरासी लाख वर्ष प्रमाए हैं। पांच सौ धनुष ग्रठारह कोडा कोडी काल प्रमाण है। पहले कहे हुए उत्सर्पिणी, प्रवर्सापणी दोनों काल के प्रमारा है। उत्सर्पिणी काल में मायु व शरीर का उच्छेद होता है। मौर प्रवर्सापणी काल में ग्रायु व शरीर का उच्छेद कम होता है।।४७६।। नागरौ सूळ्टु नागरौष्पोल निकु । नागरौ विळंगि नागं नागरौ चूळं द वांगु ।। नागरौ यडँव नागर् नागरौ येंड्रू नझार् । नागर, किरेद वेंड्रा नागर, किरेबन् ट्राने ।।४७७।।

भर्थ-लांतव करंप के ग्रादित्य देव ने घरगोंद्र से पुनः कहा कि हे भवन के मधिपति! विजयाई पर्वत के चारों ग्रोर काले मेघ के समान बड़े २ हाथी रहते हैं। भौर जाही जूही के फूल के समान बेल चारों ग्रोर वहां फैली हुई है। उस पर्वत में जन्म लेने वाले देखों को उसकी छोडकर जाने की इच्छा नहीं होती है।।४७७॥

## मरुविला पॉळगिर् पाप्वं मरगत कडिरै मान्ग । लरुगरए करिल, कान नीरन सेस्व पोर्सु ॥ वेरिमलर् दुवैद नील मखिलल बगरो चंद्रु । कुरुगु वर् कुवळं बट्ट मेंद्रु कोल बळं नारे ॥४७८॥

अर्थ---- उस पर्वत की पृथ्वी स्फटिक मसिा में जैसे मरकत का पत्थर जोडा गया हो ग्रौर जोडने से उसके प्रकाश को देखकर वहां के रहने वाले हरिएा, इस को हरा भरा घास समफ कर खाने को दौडते हैं अथवा इसको पानी समफकर पीने को दौडते हैं। उसी प्रकार वहां को भूमि ग्रत्यन्त शोभायमान है। ग्रौर उस नीलमाएा रत्नों से युक्त भूमि को देखकर वहां रहने वाली स्त्रियां ग्रत्यन्त ग्रातुरता से मानो पानी का सरोवर है ऐसा समफकर वहां जाकर देखने लगसी हैं। १९७६।।

> वेळ मुम्मदवुं विळै तेरखुं । बाळैइन् कनियुं सुळयुं मळाय् ।। बीळुं वेळ्ळरु विसिरळ् बेर्पिदन् । सूळु माळि मुळंगुब दुःखुने ।।४७६।।

ग्रयं--- उस विजयार्ढ पर्वत से उत्पन्न होने वाला पानी कैसा है सो बताते हैं। जैसे हाथी के कर्एा मल, कपोत मल जैसा उत्पन्न होता है उसी प्रकार उस पर्वत में पानी के भरने निकलते हैं। मौर पर्वत की चोटी पर से पानी के गिरने की बडी कलकलाहट की आवाज होनी है।। १७६।

> बरुईपाय बेळुवं मसिल,गळ् । कविर गळा येळिल् बानै सेरिंबन ।। मरि यिय मानिदि यांसि मलै मिग्रे । इरुदु नीळ् विळु तींड्रदु पोंड्रवे ।।४००।।

ग्रर्थ - इस प्रकार संपत्ति से युक्त उस पर्वत पर प्रब्टापद जीवों के भागते समय वहां की पृथ्वी से धूल उडती है वह प्राकाझ में फैलकर सूर्य के प्रकाश को ढक देती है । जैसे बड के वृक्ष को जटाएँ नीचे तक चारों ग्रोर फैल जाती हैं उसी प्रकार विद्याधरों के विमान नीचे उतर कर ग्राते हैं ग्रीर उसी प्रकार वह धूल ऊपर से नीचे ग्राती है ।। १६०।।

> मलैकन् वंजियं कुंबन् विन् सोला । रलत्तकम् सेरिवजिलं पारडि । तलसोळुंव सेंवामरे पोदुपो । निलत्तगम् पोठंविक्किडंबवे ।।४८२१।।

अर्थ- उस विजयाई पर्वत पर रहने वाली स्त्रियां अत्यन्त मधुर वचन बोलने वाली लधा गांव में बचे हुए नूपुर के मधुर झब्द करने वाली. अनेक प्रलंकार से युक्त, अत्यन्त सुन्दर रूपवान हैं। भीर जब वे स्त्रियां चलती हैं तो उनके पांव के तलवे मानों लाल कमल ही उछन कर गिर रहे हों---इस भांति प्रतीत होते हैं।। ४ ५ १॥

> पैबोनन् पबळम् पडिगं मरिए । यॉबदि नोळि यड़ कळंवुळळु लाय् ।। बंबुकोंडु किडंदवे माल्वरे । युंबर कोन् विद्वरंगुव दुःखुमे ।। ४८२ २।।

भर्म-बह पर्वत स्वर्ण, स्फटिक, नीलमरिए आदि नवरत्नों से निर्मित अत्यन्त प्रकाश से युक्त है। उस पर्वत को देखने से ऐसा मालूम होता है कि जैसे कोई शहर ही सौमा हुमा हो। ऐसा वह पर्वत प्रतीत होता है।।धूदर्भ

> येरिसुरा उगरं वा निडं पोंड्रे ळिल्। वेरियुला मलर् पवरं मिछने ॥ सेरियुं विजयर् सेइळै यारोडुं। कुर्रविला कुश्वंबन रोप्परे ॥ ४८३॥

भवें सुगंधित लताओं से तथा मंडपों से युक्त तथा रत्नों को धारण किये हुए स्त्रियों के साथ वहां रहने वाले विद्याधर कुमार उत्तरकुरु नाम के उत्तर भोग भूमि में जैसे भनुष्य विषव भोगों को भोवते हैं उसी प्रकार विद्याधर इन्द्रिय भोगों का मनुभव करते हैं। संदूदरे।

> किझर मिदुनस् सेंद गीत माय्न्। तिझरंबि नेळुंद बेळाल् बळि॥

#### मिन्निनाडु मरबयर् मेवलार् । योग्नुलगदु पोलु मोर् पालेलाम् ।।४८४।।

अर्थ-उस विजयार्ढ पर्वत के एक ग्रोर वीगा, वाद्य, संगीत सहित वहां की रहने वाली शशिदेवी विद्याधरियां अत्यन्त शोभायमान नृत्य करती है। उस नृत्य कला को देखकर ऐसा मालूम होता था जैसे स्वर्ग की अप्सरायें ही नृत्य कर रही हों।।४६४।।

> कोंगु वागै कुडिसं कुरुंदुनल् । वेंगै सेन्वगं तन्वगं पाडलं ।। वांगु वाळयुं ताळैयुं पुण्एौयुं । पांगिनोगिन पार्मिशै इल्लये ।।४८४।।

अर्थ-उस पर्वत पर नारियल के वृक्ष जाहीजूही की लता, नीबू का फाड, ताड वृक्ष, केले के फाड तथा चम्बल यादि नाम के य़नेक जाति के वृक्ष थ्रनेक प्रकार के सुन्दर २ फूलों-दार सुगन्धित वृक्ष यादि उस पर्वत पर हरे भरे सुशोभित दिखाई देते थे। उस पर्वत की उपमा देने को संसार में ऐसी ग्रन्य श्रीर कोई वस्तु नहीं हैं।।४⊂४।।

> कळ्ळु मोळं दल रुंकळ् नीर् चुनै । पुळ्ळोलिप्प वंडार् तेळुं पूम् पोगै । वेळ्ळ मार्र् दुळ विंड्रि विळैवय । ळुझ वण्एा मुरैत्तर् करियवे ।।४८६।।

> मट्रिंद मलै मिसै वडत्तेन सेडियिर् । कोट्रव रुरै पदि कोडियूर् गळार् ।। सुट्र पट्टि रुंदवै नूट्रोरु बदिर् । ट्रेकोरु पुरिनल दरसाि तिलगमे ।।४८७।।

ग्नर्थ----इस विजयाद्ध पर्वत पर उत्तर दक्षिण श्रेणी में करोड से ग्रधिक संख्या के ग्रामों से चारों ग्रोर घेरे हुए विद्याधर राजाग्रों के नगर थे । वह नगर एक सौ दस थे । वहां की श्रेणी में धरणी तिलक नाम का एक नगर है । ४८७।।

कोडिमिड गोपुर वीदि वायलां। वडिवुडे मगळिरुं मैंदरुं मलिइन् ।।

#### तडियिडु मिडंबेरा दडयुं मानगर् । कडलिडे नदिपुगुं काक्षि दागुमे ॥४८८८॥

मर्थ-उस धरणी तिलक नगर में अधिक से अधिक ऊ चाई में तथा व्वजाओं से युक्त गोपुर थे। और गोपुर के मासपास बडी २ गलियां थीं। उस नगर में सुन्दर स्रियों क इतनी भीड रहती थी कि जिससे झाने जाने में बडी बाधा होती थी। इस प्रकार स्त्रियों व पुरुषों से भरा हुआ वह नगर था। उस गली में झाने जाने वाली स्त्रियां तथा पुरुषों के चलने फिरने में ऐसे शब्द होते थे जैसे पर्वत पर से नदी के पानी के गिरने की आवाज होती है। यदि खडा होकर वहां के लोगों के मावागमन को देखा जावे तो ऐसा मालूम होता था कि जैसे नदी के दोनों किनारे बह कर जा रहे हों। अद्य का

> सुर वुयर् कोडिग्रुडै तोंड्रल् काळैयर् । नरं विरि मरे मलर् नंगै मंगयर् ।। पोरि यिष्ठ पुलंगळं मेग भूमिय । बरिवन तळि नगर् पोलु मानगर् ।।ध्रद्रधाः

अर्थ-ऐसे उस महानगर में निवास करने करने वाली तरुए स्त्रियां सर्वगुरगु सम्पन्न व रूप में सुन्दर, मधुर शब्दों से युक्त एक क्षए में मन्मय को वश में करने वाली यी। वहां के रहने वाले मनुष्य इष्ट विषय व काम सेवन में यहां के मनुष्यों के समान ही भोग भोगते थे। जैसे झहंत भगवान का समवसरए। ही यहां उतरा हो ऐसा सदैव वह नगर प्रतीस होता था।।४ म हा।

> नरंवि निम्नोलि नाडग माडुनल् । लरंवै यरनै यारोलि याय् पिळि ॥ सुरुंबुनुं मौलि सूदेरि कोवयर् । करुंबि नन् मोळि युं कम्बै सेय्युमे ॥४१०॥

ग्रर्थ-उस नगर में वीगा के तथा नृत्य करने वाली स्त्रियों की पैजनी के मधुर झब्द कान में ब्रत्यन्त मधुर सुनाई दे रहे थे । झनेक प्रकार के विषय भोग संबंधी झनेक कलाओं से स्त्री ब्रौर पुरुष यूक्त थे । ऐसे स्त्री और पुरुष उस नगर में निवास करते थे ।।४६० ।

> मळे युद् मिन्नन माळिगैयू डुला । मुळैय नार् पुरुवसुरु वज्जिले ।। कुळैब वांगि विडुङ् कनम् पुळ्ळपुग । बळलुं कब्बै यमरं बतंरोर् पाल् ।।५६१।।

मर्थ- उस नगर में महलों पर इधर उघर घूमने वाली सुम्दर स्त्रियों की मांसें

२४५ ]

हरिएगी को ग्रांख के समान अत्यन्त सुन्दर दीख पडती थीं। वे तरुएग स्त्रियां कटाक्ष टेष्टि से जिस मनुष्य की ग्रोर देख लेती थी उसी मनुष्य को अपने नेत्रों के कटाक्ष से वश में कर लिया करती थी मध्दरमा

मदि यडँद नेडुड् कोडि माडवूर् । कदिबन् विजयर् कोनदि वेगनाम् ।। निदिइरंडन मीडिय तोळि नान् । विदिइन् विजै कडंद नेडंदर्ग ।।४९२॥

ग्नर्थ-उस नगर में आकाश में चंद्र मंडल को स्पर्श करने वाली ऐसी बडी २ ऊंची २ ध्वजाए थीं। ऐसी व्वजाग्नों से अलंकृत घरणी तिलक नाम का वह नगर था। उस नगर का भाषिपति पद्मनिधि के समान सम्पूर्ण पुरुषों की तथा नगर 'निवासियों तथा याचकों की इच्छा पूरी करने वाला सभी विद्याग्नों में निपुण प्रतिवेग नाम का राजा था। ११६२।।

> विलक्किला विळुनि दिर्वेड्रि यायुवा । मिलक्कन मिया वयु मिरुंद कोंव नाळ् ।। सुलक्कन यां पेयर् तुनार् गडोळ् वलि । बिलक्किय पूयत्तदि वेगन ट्रेविये ।।४६३॥

अर्थ-शद्र राजाओं के भुजबल को नाश करने की शक्ति रखने वाले उस राजा मतिवेग की सर्व प्रकार के गुएगों से सम्पन्न जैन धर्म में परायरा तथा धर्म में मासक्ति रखने वाली सर्व सुन्दर मुलक्षएग नाम की पटरानी थी। यह पटरानी पूर्वजन्म में रामदत्ता का जीव ही यहां माकर सूर्य के प्रकाश के समान चमकने वाली महारानी हुई। इस सुलक्षएग पटरानी के गर्भ में मास्कर नाम का देव का जीव माया और नव मास पूर्ए होने के बाद श्रोधरा नाम की कन्या उस पटरानी के उत्पन्न हुई। 188 देगा

> परुदिइन् नोळिपळां पार्वं तानवळ् । बरु शिलै तिरुनुबन् मामडंवे पार् ।। ट्रिरुवेन तोंड्रिनाळ् शीवरे यवाय । मरुविय पुरुळ् वळि बंद नाममें ।। १ १४॥ कोट्र व नाम् कुलमल इर्ट्रोड्रिय । कपुं ई सुलक्कने कनग पाति युळ् । कपंग कोडियदु वळरं दु कामरुं । पपुं ई मुलैयरुं पेळूंदु पूतवे ।। १ १४।।

वाली सुलक्षगा नाम की पटरानी के श्रीधर नाम की पुत्री जिस प्रकार शेष्ठ भूमि में कल्प लता उत्पन्न होकर फैल जाती है उसी प्रकार वह पुत्री ऋमशः बढ़ने लगी ।। १६४।। १६४।।

> मुत्तनि मुगिन् मुलै मुळरि वानमुग । तत्तैयङ् किळवियै तरुशगनेनुं ।। वित्तग नळगैयान् वेंदर् कीदं नर् । मुत्ति पेट्रारै मुत्तानं मूर्तिये ।। १९६१।।

ग्रर्थ—वह श्रीवरा ग्रनेक प्रकार के मोती, माएक श्रादि के कठों को गले में घारए। करके कमल के समान मुख वाली वह कन्या ग्रत्यन्त सोभाग्यशाली थी। उस श्रीधरा कन्या का ग्रत्यन्त पराक्रमी दर्शक नाम से प्रसिद्ध ग्रलकापुर के ग्रधिपति के साथ विधि पूर्वक विवाह संस्कार कर दिया गया। वह दर्शक सदैव ग्रपनी श्रीधरा रानी के साथ विषय भोग में तल्सीन रहता था।।१९६६।।

म्रळमुं कुळल्गळुं तिरुत्ति यम्मले । इळ मईलनय वळोडौ यंदरा ॥ नुळमलि युवगे नोडु नाळिनाल् । वळरोळि बेडुर्य प्रभे वानवन् ॥ १६७॥

ग्रर्थ--नवरत्न ग्रादि ग्राभरएगों से तथा ग्रनेक गुएगों से सुशोभित वह श्रीधरा ग्रीर उसके पति दोनों काम भोग में समय व्यतीत करते समय जैसे मोती से मोती ग्रीर मारगक से मारगक मिलने में चमक व प्रकाश ग्रधिक बढता है, उसी प्रकार वे विषय भोग में दोनों मग्न थे ।।५६७।।

इरै वळै इरामै तक्तिळय काळंमेर्। पिरविलेन् वयिर् पिरक्कु माय् विडि ॥ निरेतव पयनेना निनैत सिंदइन् । मरुविला तिरुविनाळ् बेट्रुट्टोडिना ॥४१८८॥

ग्रर्थ--पूर्व में रामदत्ता आधिका ने पूर्णाचन्द्र के राजमहल में यह निदान बंध कर लिया था कि यह मेरा छोटा लडका पूर्राचन्द्र ही मेरा पुत्र हो । ऐसा निदान बंध कर लेने से उसी पूत्र का जीव गर्भ में ग्राया । भौर वह श्रीधरा नाम की कन्या उत्पन्न हुई ।।१९८८।।

> मंग्रैयाय् मैंद नाय् वाणिर् ट्रेवनाय् । मंगयाय् वैडूर्यं प्रभन् ट्रोंड्रिनान् ।। इगिदु माट्रिन् दियल्वि सोदरं । सेंगय निडुंगन तिरुविनाममे ।।४६६।।

२६० ]

श्रैर्थं --- पूर्व जन्म में वारुगी का जीव स्त्री मरगा करके पूर्णचंद्र हुआ था और वह मरगा करके मुन: उस श्रीवरा रानी के गर्भ में ग्राकर लडकी उत्पन्न हुई। बढते र वह कन्या सर्वगुएा सम्पन्न हो गई। तब उसका नाम यशोधरा रख दिया। संसार को विचित्रता बलवान है। यह सब मोह की माया है।। १९६१।।

> ग्रंगयु मडिगळु मलरर्द तामरे । कोंगयुं कुळ्ल्गळुं कुरुंवे कोंड्रं याम् ।। वेंगयर् पोरुव कन्वेये वेंड्र तोळ् । पंकय मलर् मिसे पावे पावये ।।६००।।

ग्नर्थ —उस यशोधरा का मुख लाल कमल के समान ग्रत्यन्त सुन्दर था । उसके नेत्र हिरएगी के नेत्र के समान एवं भृकुटी इन्द्र घनुष के समान थी । इस प्रकार वह कन्या सुशो-भित होकर पृथ्वी को शोभित करने लगी ।।६००।।

> मेघरवत्तोडु मिडैदं पेरोलि । पागर पुरत्तव रिरैवन् पारोडु ।। नागर् तं मिडत्तं युंम नडुक्कुं विजैगट् । काकरन् सूर्या वरुत्तनागुमे ।।६०१।।

धर्ष-वहां मेघ की गर्जना के समान आवाज करने वाली तथा सूर्य के प्रकाश के समान प्रकाशबान, ऐसा भास्कर नामक नगर का श्रधिपति प्रतापी सूर्यावर्त नाम का राजा राज्य शासन करता था ॥६०१॥

> निरैमवि यनय मुक्कुई नीळलि । निरैवन तिरुंदडि निरुंद सिंदयान् । पोरिकडम् पुलंगन् मेन् मिक्क पोळ्दिनुं । नेरियला नेरिच्चेला नीदिया नवन् ।।६०२॥

अर्थ-वह सूर्यावर्त राजा सूर्य के समान प्रतापी, शश्व समूह को सदेव परास्त करने बाला, ग्रत्यंत धार्मिक था। देव, शास्त, गुरु में भक्ति रखने वाला, शीलगुरा सम्पन्न, चार प्रकार के दानों में हमेशा रत तथा सदैव जीवों पर दया करने वाला, तीन छत्रों के नीचे रहने वाला तथा सदैव भगवान के चररा कमलों की पूजा में रत रहता था। वह धर्मज्ञ तथा पापभीरु मी था।।६०२।।

#### ग्राट्रन् मूंड्रान् मलै यरसर् तस् वलि । माट्रिय पुयदली मट्रमंगै तन् ।।

#### नेट्रिय वडं सुमंदेळुंद कोंगये । याट्रुळि देळ्विया लन्न लेंदिनान् ॥६०३॥

ग्रथं -- उत्साह शक्ति, आलोचना शक्ति, प्रभुत्व शक्ति इन तीनों शक्तियों से युक्त, विजयाई पर्वत पर रहने वाला, सब राजाओं को ग्रपने आधीन करने वाला वह सूर्यविर्द राजा अलकापुरी का ग्रधिपति था। उसका श्रीघरा की कूख से जन्म लेने वाली यशोधरा नाम की कन्या के साथ जैन उपाध्यायों के द्वारा विधि पूर्वक यासिग्रहरा संस्कार किया गया झौर यशोधरा उसकी पटरानी बनी ॥६०३॥

> ग्रार्यावर्तत्तुळ् लारैप्पोलवच । सूयांवर्तनुं तोगै तन्नलं ।। वारिवर्तत्तुळ् ळमिळ्दिन् वांगिय । तारियान् परुगुनाळ् शासरत्तिनुळ् ।।६०४॥

ग्रर्थ---ग्रार्यावर्त नाम की उत्तम भोगभूमि में रहने वाले मनुष्य के समान यह सूर्या-वर्त नाम का राजा ग्रपनी पटरानी यशोधरा के साथ विषयभोग में मग्न हो गया भौर ग्रानंद पूर्वक समय व्यतीत करने लगा ।।६०४।।

> कामरुं देवियर् वदनत्तामरै । तेमरु वंडेन सेंगट् शोधर ।। नामद यानं शासरत्तिन् बळियिप् । पूमरु कुळलि तन् पुदल्व नाईनान् ।।६०४।।

अर्थ-सुलक्षरण से युक्त, देवांगना के तुल्य, कमलपुष्पवत् सुन्दर वदन वाली यक्नोधरा थी और कमल को जिस प्रकार भ्रमर सदैव उसकी सुगन्ध के लिये घेरे रहता है, उसी प्रकार पूर्व जन्म में हाथी की पर्याय में सभी हाथियों से घिरा हुन्ना अशनी कोड नाम के हाथी ने पंचारगुवत ग्रहण करने के फल से सहस्रार कल्प में जन्म लिया हुन्ना वह श्रीधर देव मपनी मायु को पूर्ण करके वहां से यशोधरा रानी के गर्भ में ग्रा गया मद्रिशा।

> श्रीधर निशोधरै शिरुवनाय् मझिर् । केदमाम् तिमिर् केड किरएा वेगनाय् ।। मादिरं तन्नयुं वनक्नु विजया । लोदनोर् बट्टत्ति नोरुव नाईनान् ।।६०६।।

ग्नर्थ—उस श्रीधर देव का जीव यशोधरा देवी के गर्भ से जन्म लेकर पुत्र उस्पन्न हुन्ना। उस पुत्र का नामकरए। संस्कार करके किरए।वेग ऐसा नाम रखा गया। झब वह झपनी विद्या के सामर्थ्य से समुद्र से घिरा हुग्रा उस पृथ्वी में जन्म लेकर उपमा रहित हो गया।।६०६।

#### कुंजिगळ् करुवळे सुरुळिन् कोत्तन । मंजिला मदियिन दियर्कं वान् मुगं ।। कुंजर तडक्कं तिन् पुयंगन् मार्वगं । पंजिन् मेल्लनैनल पद्मे केंन्बवे ।।६०७।।

ग्रर्थ — उस किरए। वेग के सर के बाल स्त्रियों के हाथों में रंग बिरंगी चूडियां जैसे चमकती हैं, वैसे चमकते थे। उसका मुख कलंकरहित चंद्रमा के समान सुशोभित था। उनके हाथ हाथी की सून्ड के समान थे। उनका वक्षस्थल लक्ष्मी निवास करने के स्थान के समान धत्यन्त विशाल था।।६०७।।

> इडै यरि येट्रिन तिडैयौ वेंदरन् । तुडै कडन् माळिगै तून्गळ् पोलुमे ।। नडै विडै योटुक्कुमा नळिनं कालडि । यडैयलर् करि योडु कूट्र मन्नने ।।६०८।।

अर्थ — उस किरएावेग का कटिभाग सिंह के कटिभाग के समान शोभायमान था। उनके पांव कदलीस्तम्भ के समान तथा वह तरुएा सांड के समान यौवनवान दीखता था। बलते समय उनके पांव के तलवे कमल पुष्प के समान दीखते थे। उनके ग्रास पास के देश के शत्रु राजा उनको देखकर कांपते थे। ऐसा वह पुत्र महान पराक्रमी था।।६०६।।

> कलै गुरए तूल्गळिर् कामनन्न वन् । मलै मिसै मन्नदं कण्णि वल्लि कन् ।। मुलै मलि भोगत्तिन् मोइस्वन् मोळ्गुना । निलै इन्मै सूर्यावरुत्त नेन्निनान् ।।६०६।।

भर्य--वह किरएविंग संगीतादि ६४ कलाओं में परिपूर्एा तथा मन्मथ के समान यौवनावस्था को प्राप्त हुआ था। ऐसा वह किरएावेग विजयाई पर्वत पर रहने वाली कुमारी के साथ विषय भोग स्नादि का स्रानन्द पूर्वक मुख भोगता था। वह स्रार्यावर्त राजा, यह संसार स्रनित्य है--ऐसा समफ कर स्रनित्य भावना का चितवन करने लगा ॥६०६॥

> कळिट्रि नुक्करस निड्रालुम् कालवै। येळट्रि सेरिंद पोदाव दिल्लैनम् ॥ वेळिट्रिनिर् कट्टिय विनैइन् खेंतुय । रळट्रिन् वीळ् पोदु मुंड्रावदिऌये ॥६१०॥

ग्नर्थ-जिस प्रकार एक बलवान हाथी पानी पीने को जाते समय ग्रपने दोनों पानीं को कीचड में फंसाकर शक्तिहीन हो जाता है और प्रयत्न करने पर भी उनके दोनों पांव उठकर ऊपर ग्राने को शक्ति न होने के कारए संसार रूपी कीचड में फंसकर महान दुस को भोगने वाला हो गया हूँ। परन्तु मैंने उस कीचड से उठकर मैंने ऊपर ग्राने का पुरुषार्थ नहीं किया। यह मेरी बडी भारी भूल है। पद्मनंदी ग्राचार्य ने भी तत्व भावना में श्लोक १ में लिखा है:--

''लब्ध्वा जन्म कुले शुचौ वरवपुर्बु ध्वाश्रुतं पुण्यतो । वैराग्यं च करोति यः शुचितया लोके स एकः कृती॥ तेनेवोज्भितगौरवेएा, यदि वा ध्यानामृतं पीयते । प्रासादे कलशस्तदा, मस्गिमयो हेमःसमारोपितः ॥

पुण्य के उदय से पवित्र कुल में जन्म पाकर व उत्तम शरीर का लाभ कर जो कोई शास्त्र को समफ कर व वैराग्य को पाकर पवित्र तप करता है वही इस लोक में एक कृताय पुरुष है। यदि वह तपस्वी होकर मद को छोडकर घ्यान रूपी म्रमृत का पान करता रहे तो मानो उसने स्वर्णमई महल के ऊपर मणिमयी कलझ ही चढा दिया है। म्रयति म्रात्मघ्यानी ही सच्चे तपस्वी हैं ग्रीर वे ही कर्मों को काटकर मोक्ष के ग्रधिकारी होते हैं। पुन: विचार करने लगा कि—

दिनकर-करजाले बैत्यमुष्णस्वमिदोः । सुर-शिखरिणि जातु प्राप्यते जंगमत्वम् ॥ न पुनरिह कदाचिद् घोर-संसार-चक्रे । स्फूटमसूखनिधाने, आम्यता शर्म पुंसा ॥६८॥ (तत्व भावना)

मिश्याहष्टि बहिरात्मा, आत्मज्ञान रहित ही जीव चारों गतिमई संसार के चक्कर में नित्य अमण करता है। अज्ञानी को, संसार ही प्यारा है। वह संसार के भोगों का ही लोलुपी होता है। इसलिए वह गाढे कर्मों को बांधकर कभी दुख, कभी कुछ सांसारिक सुख उठाया करता है। उसको स्वप्न में भी आत्मिक सच्चे सुख का लाभ नहीं होता है। आचार्य ने यहां तक कह दिया है कि ग्रसंभव बातें यदि हो जाय अर्थात् सूर्य की किरणों गरम होती हैं वे ठंडी हो जावे, व चंद्रमा में ठंडक होती है सो गर्मी मिलने लगे तथा सुमेरु पर्वत सदा स्थिर रहता है सो कदाचित् चलने लग जाय परन्तु मिथ्याहष्टि जीव को कभी भी आत्म-सुख नहीं मिल सकता है। इसलिये हमें उचित है कि मिथ्यात्व रूपी विष को उंगलने का उद्यम करें ग्रीर सम्यक्दर्शन को प्राप्त करें। भेद विज्ञान को हांसिल करें व मात्मा के विचार करने वाले हो जावें। इस ही उपाय से मुक्ति के मनन्त सुख का लाभ होता है। श्री पद्यनंदि मुनि परमार्थ विंशति में कहते हैं-

> दुःखव्यालसमाकुले भववने हिंसादिदोषद्रुमे । नित्यं दुर्गतिपल्लिपाति कुपये आम्प्यंति सर्वेगिनः ॥ तन्मघ्ये सुगुरु-प्रकाशित-पथे प्रारब्धमानो जनो । यात्यानंदकरं परं स्थिरतरं निर्वाणमेकं पुरं ॥१०॥

इन दुसरूपी हाथियों से भरे हुए व हिंसादि पापों के वृक्षों को खोटे मार्ग में निस्य पटकने वाले संसार वन में सबं ही प्राणी भटका करते हैं। इस वन के बीच में जो चतुर पुरुष सुगुरु के दिसाये हुए मार्ग में चलना शुरू कर देता है वह परमानम्दमई उत्कृष्ट व स्थिर एक निर्वाण रूपी नगर में पहुँच जाता है।।६१०।।

> मडंदयर् मनत्तिनुम् कडिदु मायं दिडुः । मुडंबोडु किळैयन् वुळ्ळं वैत्तवन् ।। ट्रडंगन् वेम्मुलयवर् सूळचांबिय । मडंगल् पोल् मलं निंड्रु निलैसिन् वंदनन् ।।६११।।

प्रयं---इस झरोर संबंधी पुत्र, मित्र. बंधु, बांधवादिक जितने भी दीखते हैं वे सब सद्भूत चारित्र हैं। ग्रौर वे मसद्भूत चारित्र होने से क्षणिक ग्रौर चंचल हैं, शीझ ही नष्ट होने वाचे हैं। इस प्रकार वह गार्यावर्त विचार करके कि यह सब अनित्य है, एकत्व भावना का चितवन करने लगा ग्रौर इस प्रकार भावना भाते समय उनकी महारानी म्रादि सब कुटुम्ब के लोग वहां उनके पास ग्राये तब उनको संबोधन करके ससार की असारता का उपदेश देकर बैराग्य युक्त होकर विजयाई पर्वत पर से नीचे ग्रा गये। ग्रौर नीचे आकर उस जंगल में घोर तपश्चरण करने वाले निग्नंथ मुनिराज को देखा ग्रौर देखते हो शीझता से उनके पास जाकर भक्ति पूर्वक स्तुति करके बारंबार नमस्कार किया। तत्पश्चात् बहुत विनय के साथ उनसे प्रायंना करने लगा कि हे प्रभु ! ग्रष्ट कर्मों के मर्मों को तथा स्वरूप को समभने की मेरी भावना है। कुपा करके उसको मुफ्ते समभाकर प्रतिपादन करें ॥६११।।

> मसैविन् मादवन् मामुनि चंदिरन् । ट्रलैव नग्नवन् ट्रन् चरएांबुयम् ॥ निलनु रप्पणिवैत्ति निङ्रेन्विनं । फलमेनो पनिक्केंड्रु पनिदनन् ॥६१२॥ ग्ररिग्रोडा लोगम् तग्नै यारिरुळ् पोल निड्रु । मरुदलै शेयुं ज्ञान काक्षिया वरनुं वाळि ॥ नेरियुं वाय्इरंडि नोड्रिनम् नमिर्दम् पूशि । सेरिय नावैत्त लुक्कुं तीय नल् वेदनोयम् ॥६१३॥

ग्रथ--तदनन्तर ग्रार्यावतं राजा की प्रार्थना को सुनकर वे मुनिराज कहने लगे-ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, ग्रंतराय ये चार घातिया कर्म हैं ग्रोर ग्रायु,नाम,गोत, बेदनीय ये ग्रघातियां कर्म हैं। ये घातिया कर्म ग्रात्म स्वभाव को हमेशा घात करते ग्राये हैं। इस कारण यह सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान ग्रोर सम्यक्चारित्र के निज स्वरूप को घातते हैं, ग्रीर संसार में परिभ्रमण कराने वाले हैं। ज्ञानावरणीय दर्शनावरणीय जिस प्रकार ग्रंघकार में रक्षी हुई वस्तु दिखाई नहीं देती उसी प्रकार दर्शन और ज्ञान का ग्रावरण करके ग्रपने ग्रात्म-स्वरूप का ग्रावरण कर देते हैं। ग्रीर उसमें उात तिया ग्रसाता वेदनीय दोनों कर्म विष

[ રદ્ય

और अमृत के समान हैं। जैसे मनुष्य खड्गधारा में लगे हुए मधुविंदु के लोभ से उसको जीभ से चाटता है और उसकी धार से जिह्ला कट कर खून निकलता है उसी प्रकार जिह्ला इन्द्रिय के लोभ के कारएा ऐसा करने से साता कर्म मधु की बून्द है और ग्रसाता कर्म खड्ग की धार के समान है। श्री उमास्वामी ने तत्वार्थ सूत्र में कहा है:--

''ग्राद्योज्ञान-दर्शनावर गा-वेदनीय-मोहनीयऽऽयुर्नाम-गोत्रांतरायाः ॥

ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, ग्रायु, नाम, गौत्र, अस्तराय ये श्राठ मूल प्रकृतियां हैं ।।

ज्ञानखरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय,अन्तराय ये चार घातिया कर्म हैं। क्योंकि जीव के अनुजीवी गुरगों को नष्ट करते हैं। आयु, नाम, गोत्र और वेदनीय ये चार अघातिया कर्म हैं। जलो हुई रस्सी की तरह इनके रहने से भी अनुजीवी गुरगों का नाझ नहीं होता। अब जीवों के उन गुरगों को कहते हैं जिनको कि कर्म घातते हैं।

केवलज्ञान, केवलदर्शन, अनंतवीर्य और क्षायिक सम्यक्त्व तथा क्षायिक चारित्र और क्षायिक दानादि इन क्षायिक भावों को तथा मतिज्ञान मादि (मति,श्रुत, अवधि और मनः पर्यय) क्षायोपशमिक भावों को भी ये ज्ञानावरएगादि चार घातिया कर्म घातते हैं। अर्थात् ये जीव के सम्पूर्एा गुएगों को प्रगट नहीं होने देते। इसी वास्ते ये घातिया कर्म कहलाते हैं।

ग्रब ग्रघातिया कर्मों का कार्य बताने के लिए पहले ग्रायु कर्म का कार्य बतलाते हैं।

कर्म के उदय से उत्पन्न हुआ और मोह श्रर्थात् ग्रज्ञान, ग्रसंयम तथा मिथ्यात्व से वृद्धि को प्राप्त हुन्ना संसार ग्रनादि है। उसमें जीव का ग्रवस्थान २खने वाला ग्रायु कर्म है। वह उदय रूप होकर मनुष्यादि चार गतियों में जीव की स्थिति करता है। जैसे कि काठ-(खोडा) जेलखानों में ग्रपराधियों के पांच को बांध रखने के लिये रहता है, ग्रपने छेद में जिसका पैर ग्रा जाय उसको वाहर नहीं निकलने देता। उसी प्रकार उदय को प्राप्त ग्रायु कर्म औवों को उन २ गतियों में रोक कर रखता है।

ग्रब नाम कर्म का कार्य कहते हैं:---

नामकमं, गति ग्रादि ग्रनेक तरह का है। वह नारकी बगैरह जीव की पर्यायों के भेदों को, तथा जीव के एक गति से दूसरी गति रूप परिगामन को कराता है। मर्थात् चित्र-कार की तरह वह ग्रनेक कार्यों को किया करता है। भावार्थ—जीव में जिनका फल हो सो जीव-विपाकी पुद्गल में जिनका फल हो सो पुद्गल-विपाकी, क्षेत्र-विग्रह गति में जिनका फल हो सो क्षेत्र-विपाकी तथा च शब्द से भथ-विपाकी । यद्यपि भव-विग्रह गति में जिनका की माना है; परन्तु उपचार से ग्रायु का ग्रविनाभावी गति कर्म भी भव-विपाकी कहा जा सकता है इस तरह नाम कर्म जीव-विपाकी ग्रादि चार तरह की प्रकृतियों के रूप परिमरान करता है।

> ग्रब गोत्र कर्म के कार्य को कहते हैं:---कुल की परिपाटी के कम से चला ग्राया जो जीव का ग्राचरण उसकी गोत्र संज्ञा

है। उसे गोत्र कहते हैं। उस कुल परम्परा में उत्तम आचरए होय तो उसे उच्च गोत्र कहते है। जो निद्य आचरए होय वह नीच गोत्र कहा जाता है। जैसे सियार का एक वच्चा बच-पन से सिंहनी ने पाला, वह सिंह के बच्चों के साथ ही खेला करता था। एक दिन खेलते हुए बे सब बच्चे किसी जंगल में गये। वहां उन्होंने हाथियों का समूह देखा। देखकर जो सिंहनी के बच्चे ये वे तो हाथी के सामने हुए, लेकिन वह सियार जिसमें कि अपने कुल का डरपोकपने का संस्कार था—हाथी को देखकर भागने लगा। तब वे सिंह के बच्चे भी अपना बडा भाई समफकर उसके साथ पीछे लौटकर माता के पास आये। और उस सियार की शिकायत की कि हमको शिकार से इसने रोका। सिंहनी ने उस सियार के बच्चे से एक श्लोक कहा जिस का मतलब यह है कि हे बेटा ! तू अब यहां से भाग जा, नहीं तो तेरी जान नहीं बचेगी।

> शूरोसि कृतविद्योऽसि, दर्शनीयोसिपुत्रक । यस्मिन् कुलेत्वमुत्पन्नो गजस्तत्र न हन्यते ।।

ग्नर्थ-हे पुत्र ! तू शूरवीर है, विद्यावान है, रूपवान है परन्तु जिस कुल में तू पैदा हुग्ना है, उस कुल में हाथी नहीं मारे जाते ।

भावार्थ-कुल का संस्कार प्रवश्य आ जाता है । चाहे वह कैसे भी विद्यादि गुर्गों कर सहित क्यों न हो । उस पर्याय में संस्कार नहीं मिटता ।

म्रब वेदनीय कर्म के कार्य को कहते हैं---

इन्द्रियों का ग्रपने २ रूपादि विषय का प्रनुभव करना वेदनीय है । उसमें दुख रूप ग्रनुभव करना ग्रसाता वेदनीय है और सुख रूप ग्रनुभव करना साता वेदनीय है । उस सुख दुख का जो ग्रनुभव कराये वह वेदनीय कर्म है ।।६१२।।६१३।।

> मत्तत्तिन् मयक्कु मोगं वान् रळै पोलुमाय् । चित्तिरक्तारि नाम शिरुमयुं पेरुमयुं शै ।। गोतिर कुलाल नोक्कुं पोरुनैळिनै कोळामर काक् । बेत्तवन् पोलुमंद रायंगन् मन्न बेंड्रान् ।।६१४।।

ग्रर्थ-हे राजन् ! यह कमें इस प्राणी को चारों गतियों में भ्रमण कराने का कारण है ग्रीर ग्रनेकों दुखों को उत्पन्न करने वाले हैं। ग्रायु कर्म जैसे ग्रपराधो के पांव में बेडी डाल देते हैं उसी प्रकार यह कर्म जकड़े रहता है। जिस प्रकार चित्रकार चित्र को छोटा-बडा करता है, इसी प्रकार नाम कर्म है। शुभाशुभ ऊंच नीच नाम यह कर्म ही करता है। गोत्र कर्म-कुम्हार जैसे बर्तन को छोटा बडा बनाता है, उसी प्रकार ऊँचा नीचा करता है। गोत्र कर्म का कार्य है। ग्रंतराय कर्म-जिस प्रकार राजा याचक लोगों को दान करता है गोत्र कर्म का कार्य है। ग्रंतराय कर्म-जिस प्रकार राजा याचक लोगों को दान करता है ग्रीर भंडारी उसको दान देता देख कर रोक देता है उसी प्रकार ग्रन्तराय कर्म ग्रात्मा की शक्ति को प्रकट नहीं होने देता है। दर्शनावरणीय कर्म-जैसे दर्शन करते समय भगवान के मन्दिर का दरवाजा बंद रहता है-दर्शन नहीं होता, उसी प्रकार दर्शनावरणीय कर्म ग्रात्मा पर भावरण करता है।। इर्था।

## मुडिविला कोडुमै ताय मोगंवान् मुन्ममिल्ला । कडिय तीविनैगळेल्ला कट्टवे तानु कंट्टु ।। केडुवळितान् केडामुन् केडेंद विनैक्कु मुट्टा । तडुसलु करिय मोग मरसन विनैगेट् केंड्रान् ।।६१४।।

अर्थ-हे राजन् ! अनेक प्रकार के दुख को देने वाला यह मोहनोय कर्म अनादि काल से आत्मा को दुख देता आ रहा है। जब तक मोहनीय कर्म का नाश नहीं होता तब तक आत्मा के साथ लगे हुए मोहनीय कर्म जनित दुःख भी नष्ट नहीं होते । यह कर्म महा बलवान है। जैसे सेना में सेनापति प्रधान होता है उसी तरह आठों कर्मों में मोहनीय कर्म प्रधान है। इस कर्म के नष्ट होने पर अन्य कर्म अपने आप खिर जाते हैं। इसको जीतना अत्यत कठिन है। ६१४।।

## मबियिना लार्वं सेट्र सयकत्तान् विनयवट्रान् । कदिगळुळ् कळुमक्काय मारिलोंड्रामक्कायं ॥ पोषिय वैंबोरियं याक्कुं पोरिगळार् पुळलैमेवि । विदियिनाम् वेळ्के शेट्र मीटुमच्चुळट्रि यामे ॥६१६॥

मर्थ-मज्ञान से रागद्वेष तथा मोह उत्पन्न होता है। मोह से ग्रात्मा में कर्म का बंघ होता है। उन कर्मों से छह काय के जीवों में जिस २ पर्याय में जीव जाकर प्रपनी भावना के मनुसार पर्याय घारएा करता है, वैसे ही पूर्व जन्म में किया हुग्रा शुभाशुभ परिएाम के मनुसार पर्याय प्राप्त करता है। यह ग्रात्मा ग्रनादि काल से मोह के कारएा मनेक पर्याय को घारएा करता हुमा संसार में परिभ्रमएा करता ग्रा रहा है।।६१६।।

### परियट्ट सिदनै वेस्वार् पान्मै यार् पान्मेइछार् । तिरिवट्टं पोल नानगु गविगळुट् तिरिवरेन्न ॥ किरियेट्ट विरैमै तम्नै किरएा वेगन् कन्वैसु । पोरियोक्क भोगं विट्टु पुरवलन् मुनिव नानान् ॥६१७॥

ग्रयं---जो ज्ञानी भव्य जीव हैं वे द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव और भव को जानकर मोक्ष पुरुषार्थ के द्वारा तपश्चरण करके मोक्ष भी प्राप्त कर लेते हैं। इस मार्ग को न जानने वाले संसारी जीव कुम्भकार के चक्र के समान है जैसे चक्र एक ही जगह चक्कर करता रहता है उसी प्रकार यह जीव एक ही जगह अमण करता रहता है। इस प्रकार मुनिराज ने ग्रार्थवर्त को उपदेश दिया। उस उपदेश को सुनकर वह ग्रानंदित हुग्रा ग्रीर पुनः मुनियों को भक्तिपूर्वक नमस्कार करके ग्रपने नगर में लौटकर ग्रा गया। ग्रपने पुत्र किरणवेग को बुलाकर उस नगर का ग्रधिपति बनाया ग्रर्थात् उसका राज्याभिषेक कर दिया। श्रीर मन, बचन, काय से सर्वसंघ, कुटुम्ब परिवार ग्रादि का त्याग करके जिनदीक्षा को घारण कर लिया ॥६१७॥

> येरिमुयंगिलंगु वेळान् ट्रुरंद पिनिसोदर यान् । करिकुळर् करुंगट् सेच्वाय सूर्यावरुत्तन् ट्रेवि ।।

### शिरिदरै योडुं सेंड्रु मुरा वदि पादं सेरंदु । वरिसैर् ट्रुरंदु मंजै मयिरु गुत्तिरुंद वत्तार् ॥६१८॥

अर्थ—उम म्रार्यावर्त राजा ने जिनदीक्षा लेने के पश्चात् रति तिलोत्तमा के समान रूप को घारएए करने वाली वह यशोधरा व उसकी माता श्रीधरा इन दोनोंने भी वैराग्य भावना को भाते हुए जिनमति नाम की म्रायिका के पास जाकर ग्रायिका दीक्षा घारए। कर ली १६१६।

> अंग पूर्वादि नूलु लच्चियर् कुरिय भ्रोदि । वेंगडु काननन् मेवल् वेरु पट्टुरेंदल् विट्टु ।। शिंगनर् पायचलादि नोन् वोडु सेरिट्ट सेंबोन् । बंगमे यनय तोळ्गळ् वट्रिमाशडेय नोट्रार् ।।६१६।। तवक्कोडि इरंडु पोल तांगरु कोळ्गै तांगि । युवत्तल् काय् विड्रि शित्तत्तोत्तु निड्रोळुगु नाळुळ् ।। नबैक्केला मिडमिब्पोग मेंड्रु नर्किरसा वेगन् । शिवत्तिरे युरइन् शित्तायदन नर्कू डन् सेरं ्दान् ।।६२०॥

भ्रयं---तदनन्तर इन दोनों आयिकाओं ने घोर तपश्चरण करते हुए अंगांग, पूर्वा ग म्रादि शास्त्रों का अध्ययन किया और त्रिकाय योग को घारण कर सिंह निष्कृत व्रत को घारण करके उपवास सहित घोर तपश्चरण करने लगी । तपश्चरण करके शरीर को कुंश किया । श्रीर दोनों आयिकाए निर्दोष चरित्र को परिपालन करने लगी । इधर इस संसार को, इन्द्रिय भोगों को दुख का कारण समफ कर उस किरणवेग ने भली प्रकार से संसार भोगों के विषय को अच्छी तरह से जान लिया और विजयाद पर्वत की दक्षिण दिशा में सिद्धायतन नाम के अकृत्रिम चैत्यालय में गया 11६१६ ६२०।।

> ऐयैदुं कादमोंगि यागंड़ू नींडडि ईनुच्चि । यै यैदिर पादि नीळ्मगलमाम् शिकरन् तन्नै ।। पैयोंड्रुम् परवैयल्गुर् पट्टिगै सूटु पोल । मैयोंड्रिमलरंद कन्नार् वनप्पिर् काविरंडु सूळं्द ।।६२१।।

ग्रर्थ--वह विजयार्ढ पर्वत पच्चीस कोस ऊंचा व पच्चीस कोस ही चौडा था। उस के ऊपर शिखर था, उस शिखर की ऊंचाई साढे बारह कोस थी। उस पर म्रकृत्रिम चैत्यालय था उस चैत्यालय के चारों ग्रोर दो उपदन थे ।।६२१।।

> वेदिगै तोरएांगळ् वैंदन कांतियारं ्द । सेदिय मरंगनान् नगु दिसै दोरुं सेरिदं कावु ।। ळादियोडंद मिल्लावरिन् कोईलैटुम् । बीदिग डोरुं नान्गु गोपुरं विळंगु निड्रे ।।६२२।।

ग्रयं--- उस चैश्यालय की वेदियां तोरएा से चिरी हुई थी। उस चैत्यालय के चारों ओर प्रत्यंत प्रकाशमान चैत्य वृक्ष हैं भौर जिनेन्द्र अनवान के दर्शन करने जाने को चार वीथी है। चारों वीथियों पर चार ही गोपुर हैं ७६२२।

> कलगनन्यरिएयं कंबम् कुमुबम् पालिकासु । मननिरं मूतमांडु पाबैगळ कूडगालं ॥ विमैबेझ् बेबम् ड्रुम् पुराराम् मेळुबि बैय्योन् । ट्रन विडं प्रोंड्र् वेंड्रोर् सर्लं वन् विरुक्कं यामे ॥६२३॥ ग्रायतं कादमागि यदनरे यगस मागि । यायदन् काल् कुरेव तुगरना यमलमागि ॥ नीदिया निंड्र गंद कुडिगळु नूट्टिहागि । वायद लोर् मूंड्र् मुन्दु मंडयम् पलवुमामे ॥६२४॥

ग्रर्थ-उस ग्रकुत्रिम चैत्यालय के स्तम्भ रस्नों से निर्मित हैं जो ग्रत्यन्त प्रकाणमान ग्रौर शोभायमान दिखते हैं। भौर उसके बाहर नतन मंडप में जिस प्रकार नतंकी मृत्य करती है उसी प्रकार के मनेक रंगों से चित्रित चित्राम हैं। भौर मागम के मनुसार द्वादशांग भवि को वहां ,चित्रित किया गया है मौर उसमें महंत भगवान के प्रतिमा कृत चित्र हैं। उस चैत्यालय के निचले भाग से ऊपर के भाग तक एक कोस चौडा, सवाकोस ऊंचा मौर सवा कोस लम्बा इस प्रकाद एक सौ भाठ संस्था वाले मंडप हैं।।६२३।।६२४।।

> स्तूपं चेदियमर वैजयंतयाम् । मा पेरुं कोडिमलिमानलंबनर् ।। गोपुरन् कोडिनिरं तोरल मिन्रे । बापिमानंबयं बंद बंदवे ।।६२४।।

ग्नर्थ---यह स्तूप चैस्यवृक्ष भौर वैडूर्य नाम के रत्नों की भ्यवा, महान सुझोभित मानस्तंभ, विशेष सुन्दर गोपुर भादि यह सभी पूर्वी दिझा में थे। जिनके भास पास कई तालाब ये नादरका

माडु मामिसे वंद किरएए बेननर् । कूडमासुरे विडंकुरुगु मेझैयु ॥ नीडि यादिळिंदु पिझिललिन् मेलवरा । कोडुनीळगोपुंरकडंदु कुंविडा ॥६२६॥

ग्रर्थ----बह किरएवेग मनेक प्रकार के विचित्र नृत्य करने वाली नर्तको के समान चंचल घोडे पर चढकर सिद्धायतन नाम के मंडप में चाने के लिये जीझता से चैत्यासय के वास नीचे भाकर घोडे से उतरा मौर वोडी दूर पैदक चब कर कोपुर के मामे झाकर जिनेन्द्र भगवान के मंडप में गया भौर जैसे सुन्दर कमल की कली ग्रापस में जुडी हो उसी प्रकार दोनों हाप जोडकर किरख़देग ने भक्ति पूर्वक नमस्कार किया ॥६२६॥

> मलर् कैई नेंदिमामेरु सूळ्वरु । मलर् कदि नरुक्क निर किरएा वेगन् ट्रान् ।। पलमुरै वलं वर परमन् कोइलु । निलैयुरु कदवंग नींगि निंड्रवे ।।६२७।

मर्थ--तत्पारवात् वह किरएावेग अपने हाथ में अत्यन्त सुगंधित पुष्प लेकर जिस प्रकार मेरु पर्वत को सूर्य प्रदक्षिए। देकर माता है उसी प्रकार वह जिनेन्द्र भगवान की स्तुति करता हुमा तीन प्रदक्षिए। देकर भगवान के मंदिर में जाता है और मंदिर में घुसते समय उस पैत्यालय के द्वार अपने माप खुल जाते हैं।।६२७।।

> केडुकल कंड बन्नाय् केन् केळिर् पोर् । कुडै मुम्मै नोळ्ळं कोनै कांडलु । बडि मिसै गलर् सोरिंबरट्रि येंबि नार् । पडि मिसै कळिरु पोर् पॉंसवेळुंबनन् ।।६२८।।

मर्थ-किवाडों के खुलते ही जिस प्रकार एक नाव नदी में जाते समय रास्ता भूल कर दूसरी जगह जाने तया पुन: प्रयत्न करने पर ग्रपने सही रास्ते पर ग्रा जाने से मल्लाह प्रसन्न होता है उसी प्रकार वह किरएावेग ग्रह्त भगवान के प्रसिक्वत को देखकर ग्रत्यन्त संतोष व मानन्द सहित भगवान के चरुएा कमलों में वह सुगन्धित पुष्प ग्रर्पएा कर साष्टांग नमस्कार करके खडा हो गया ॥६२८॥

> मणि नित्तं सेंदनम् कोंडु मट्टिया। बलिप्प्पेर वर्क्चनं विवियि नर्चिया।। बिनैला रिरैवनं परिएवेळुंद पिन्। द्रुरिए पहु विनय बन् ट्रुवि तोडंगि नान् ।६२६।

मर्च-तत्पच्चात् सुगण्धित चन्दन मिश्रित पानी से शुद्ध की गई भूमि पर बैठ कर मन्द इव्य से भगवान की पूजा की व कर्म निर्जरा का कारए। भूत ग्रत्यन्त भक्ति पूर्वक जिन स्तुन्ति की ।।६२३।।

> ग्नरिबिना सरियाव यरिवनी । पोरिइनाल् भोगिमल्लनि ।। गरुविसाव गुरातुने वाळ्तु मा । टूरिनिसेनडि येनर बेंदने ।।६३०।।

ग्रथं-भक्तिपूर्वक पूजा स्तुति करके वह किरए।वेग प्रार्थना करता है कि हे प्रभो ! ग्रापने मति, श्रुत, ग्रवधि ग्रौर मनःपर्यय ऐसे चार ज्ञानों को तथा पांचवें केवलज्ञान को प्राप्त करके चार घातिया कर्मों को नष्ट किया है ग्रौर उस केवलज्ञान के द्वारा तीन लोक में चराचर वस्तु को तथा उसकी द्रव्य पर्याय को जानने की शक्ति ग्रापने प्राप्त की है। ग्रौर पचेन्द्रिय क्षणिक सुख को विष के समान समऋकर उसको त्याग करके ग्रतीन्द्रिय शाख्वत सुझ को प्राप्त किया है। ग्राप में ग्रनन्त गुएा विद्यमान हैं। हम ग्रल्प ज्ञानियों में स्तुति करने की योग्यता नहीं है। इसलिये हम ग्रापके पुएगन्वाद तथा स्तुति करने में ग्रसमर्थ हैं।।६२०।।

> म्रोंड्रि यावयु मुन्में इनालेना । म्रोंड्रलामयु मुन्मयु मोदिना ॥ योंड्रिडादन पोलु निम्वाय् मोळि । योंड्रिडा विनै योड्लू वारुळम् ।।६३१॥

ग्रथं--जीवादि द्रव्य द्रव्याधिक नय की ग्रपेक्षा एक है ग्रौर पर्यायाधिक हष्टि से ग्रनेक हैं। ऐसा ग्रापने ग्रपने केवलज्ञानादि द्वारा बतलाया है। परन्तु ग्रापके बचन पर मिथ्याहष्टि लोग विश्वास नहीं करते हैं।।६३१।।

> नित्तमाम् पोख्ळ् निड्र गुरात्तेना । नित्तमु मलनिड्र गुरात्तेना ।। नित्त मुंड्रि निलाद निम्बाय् मुळि । नित्तमुं निनै बार् विनै नींगुमें ।।६३२॥।

त्रर्थ जीवादि द्रव्य निश्चय नय से एक होने पर भी वह द्रव्याधिक भ्रपेक्षा से नित्य है। पर्यायाधिक नय की अपेक्षा से भनित्य है। इसी प्रकार भाषका वचन भनेकातमय है भौर भ्रनेक प्रकार का है।

भावार्थ – ग्रंथकार का कहना है कि भगवान की वा<mark>एी भनेकांतमय है । क्योंकि</mark> प्रत्येक पदार्थ उत्पाद, व्यय, झौब्य रूप से युक्त है । द्रव्याधिक नय की भपेक्षा वस्तु नित्य है ग्रोर पर्यार्थाधिक नय की अपेक्षा अनित्य है । स्रालाप पद्धति में कहा है कि—

"नयभेदा उच्यन्ते-अर्थात् नय के भेदों को कहते हैं:---

रिएच्छय-ववहारएाया मूलमभेया रायाएा सव्वार्एा। रिएच्छयसाहराहेऊ दव्वयपज्जत्थिया मुराह ॥

सम्पूर्श नयों के निक्ष्चय नय और व्यवहार नय ये दो मूल भेद हैं। निक्ष्चय का हेतु द्रव्यार्थिक नय है झौर व्यवहार का हेतु पर्यायायिक नय है। निक्ष्चय नय द्रव्य में स्थित है झौर व्यवहारनय पर्याय में स्थित है। श्री अमृतचंद्राचार्य ने भी समयसार में गाथा ४६ की। टीका में "व्यवहारनय: किल पर्यायाश्रितत्वात्" निक्ष्चयस्तु द्रव्याश्रितत्वात्" इन कब्दों द्वारा बह बतलाया है कि व्यवहारनय पर्याय के झाखय है झौर निश्वयनय द्रव्य के आश्रय है। अवति निश्वयनय का विषय द्रव्य है झीर व्यवहारनय का विषय पर्याय है।

वबहारो य बियथ्पो मेदो तह पज्जभो लि एयट्ठो ॥४७२॥ (गो जी.) व्यवहारेस बिकल्पेन मेदेन पर्यायेसा । (समयसार गावा १२ टीका)

ं व्यवहार, विकस्प, भेद और पंगीय वह सब एकार्घवाची शब्द हैं। क्योंकि निश्चय नय का विषय द्रव्य है भौर व्यवहारमय का विषय पर्याय है। झत: निश्चय नय का हेतु द्रव्याधिकनय है भौर व्यवहार का हेतु पर्यासर्धिक नय है।।६३२।।

# मलगिला वरि विवृकत् गर्डगिवन् । बुलगेला मुळ्ळडंगिय उग्नै यन् ।। मवमिलाद मनसिड वैरापिन् । नलगि लामैय देन् कग्रादायदे ।।६३३।।

मर्थ-भाष भपने के दल झान रूपी प्रकाश के द्वारा सर्व द्रव्य पर्यायों को एक ही समय में जानने वाले हैं। हे भगवद् ! आपके समान मेरे कलंक रहित मन, वचन, काय से घ्यान करने से मेरे भन्दर नी भाषके समान युएा जा जाते हैं।।६३३।;

> बेरियार मलर् मोदु सेल् पोटु पू। मारियाय् मू बुलोग मेडुक्कु मा ॥ बीरिया थडियेच् बिनैसीर नल् । बारि याबद क्रायर वेंबने ॥६३४॥

प्रथं-हे वर्मचक के भविपति ! हे त्रिलोकोनाथ ! आप लाल कमल पर गमन करने वाले हैं। देवों के ढारा पुष्प वृष्टि करने योग्य हैं। मनन्त गुएा व मनन्त शक्ति से युक्त माप को स्तुति करने से कर्मों का नाश होता है। इस,कारएा भाप भक्ति,स्तुति के योग्य हैं। देवागम स्तोत्र में समंतभद्रावार्य ने भगवान की स्तुति करते समय भगवान के प्रति यह प्रश्न उठाया कि हे भगवन् !

"देवागम-नभौयान-चामरादि-विभूतयः । मायाविष्वपि दृश्यन्ते नातस्त्वमसि नो महान् ॥

हे भगवन् ! ग्रापके समदत्तरण में देवों का ग्रागमन, भाकाश गमन, छत्र-चंवर आदि की विभूति जो देखने में मा रही है इसलिये भ्राप यह कहते होंगे कि इन विभूतियों के कारण मुनि हमारे दर्शन करते हैं। परन्तु इन विभूतियों के कारण से तो भाप महामुनियों के द्वारा स्तुति करने मोग्य नहीं ही सर्कते; क्योंकि इस प्रकार विभूति तो मायामयी मस्करी ग्रादि इन्द्रजालियों में भी पाई जाती है। देव भाज्ञा-प्रधानी हैं, देवों का भावागमन व श्रन्य २ विभूति भापमें समक कर हमारे समान परीक्षा प्रधानी स्तुति करना नहीं भानते हैं। इसलिए स्तवन आगम के भाश्रय है। इस स्तवन का हेतु देवों का आगम विभूति सहित है तो यह हेतु भी आगम आभित है। यह विभूति ऐसी है कि प्रतिवादी को तो प्रमारण सिद्धि नहीं देती है। सबसे पहले देवागम आदि को देखे बिना कैसे माने ? और आगम प्रमाणवादी के यहां भी माया आदि ते प्रवर्तन करने वाला है सो इसको कैसे साधे ? पुनः प्रमाणवादी कड़ते हैं कि जो सच्चा देव प्रागम आदि विभूति सहितपना भगवान में है वह मायामयी में नहीं है इसलिये वही हेतु (कारण)हो, यह विचार ठीक नहीं। इस प्रकार तुम कहोगे तो भी सच्ची विभूति भगवान के प्रत्यक्ष प्रमाण से सिद्ध नहीं होती। आगम से यदि कहा जाय तो आगम प्रमाण है। इस-लिए इस हेतु से भगवान आप सिद्ध नहीं होते हैं। सिद्ध भगवान मुफे पूछते हैं कि जो अंतरंग व बहिरंग शरीरादि मोह जो हमारा है दूसरे का नहीं है इसलिये हम स्तुति करने योग्यहें। इसी प्रकार मेरी स्तुति करना चाहिये पुनः आचार्यकहते हैं:---

> "ग्रघ्यात्मं बहिरप्येष विग्रहादिमहोदयः । दिव्यः सत्यो दिवौकस्स्वप्यस्ति रागादिमत्सु सः ।२।(मा.मी.)

प्रध्यात्म अर्थात् आत्माश्रित, शरीराश्रित अंतरंग शरीर आदि का महान् उदय, पसीना आदि मलका न आना बाह्य देवों द्वारा किये हुए गंधोदक वृष्टि, दिध्यपना ये बातें सच्चे मायामयी में नहीं पाये जाते हैं। चक्रवर्ती आदि मनुष्यों में यह दिव्य शरीर नहीं रहता। फिर भी हमारे द्वारा स्तुति करने योग्य आप नहीं हो सकते हैं। इस हेनु से भगवान आप इमारे स्तुति करने योग्य नहीं है। अंतरंग और बहिरंगपन। सच्चे इन्द्रजाली में नही पाया जाता बल्कि कषाय रागादि सहित स्वर्ग के देवों में पाया जाता है। इस कारण माप स्तुति करने योग्य नहीं है।

जो भगवान के घातिया कर्मों के नाश से ऐश्वयंपना है, वैसा रागादि सहित देवों में नहों है । इसलिये हमारी स्तुति करना चाहिये । पर भगवान के घातिया कर्मों के नाझ से उस्पन्न हुया केवलज्ञान तो साक्षात् दीखता नहीं यह ग्रागम ग्राश्रित है ।

इसके घलावा ग्रन्थवादी जो प्रमाण सम्प्लव को मानने वाले भनेक प्रमाणों से सिद्ध मानते हैं । यह ग्रागम प्रमाण से सिद्ध हुग्रा । इसमें कौवसा दोध है ? ग्राचार्य इसका उत्तर देते हैं कि ऐसा प्रमाण सम्प्लव इष्ट नहीं है । प्रयोजन विशेष जहां होता है वहां प्रमाण सम्प्लव इष्ट है । पहले सिद्ध प्रामाण्य ग्रागम से सिद्ध हुग्रा तभी उसके हेतु को प्रस्थक्ष देखकर अनुमान से सिद्ध करें, पीछे उसको प्रस्थक्ष जाने ! वहां प्रयोजन विशेष होता है । ऐसे प्रमाण सम्प्लव होता है । केवल ग्रागम से ही ग्रथवा प्रागमा-श्रित हेतु जनित भनुमान से प्रमाण नहीं । फिर काहे को प्रमाण सम्प्लव कहना । ऐसे २ विश्वह ऐश्वर्यों से भी भगवान परमात्मा नहीं माने जाते हैं । फिर भगवान, संमत भद्राचार्य को कहते हैं कि हमारा तीर्थकर सम्प्रदाय है । मोक्ष मार्ग स्वयं धर्म तीर्थ को हम चलाते हैं । इस कारण हम स्तुति करने योग्य हैं । इसका ग्राचार्य उत्तर देते है:---

> ''तीर्थक्रत्समयानां च परस्परविरोधतः । सर्वेषामाप्तता नास्ति कश्चिदेव भवेद्गुरुः ।३। (ग्रा.मी.)

हे भगवन् ! यदि हम तीर्थकर कहेंगे तो उसके द्वारा भव्य तिर जाते हैं, ऐसे धर्म-तीर्थ को म्राप करते हो तो इस प्रकार करने से तीर्थंकर कहेंगे या तीर्थंकर म्रागमन कहेंगे तो इसमें भी परस्पर विरोध होता है। सभी में म्राप्तपना नहीं हैं। इसकिये कोई एक गुरु स्तुति करने यौग्य होता है. सभी देव नहीं होते।

हे भगवन् आप्त ! तुम्हारे तीर्थकरपने हेतु से महानपना साथे तो यह तीर्थकरपना अनुमान प्रमाएग से तो सिद्ध नहीं होता । प्रत्यक्ष आप दीखते नहीं, और उसका लिंग भी नहीं दिखता । और आगम से साथे तो पूर्ववत् आगम का साधन ठहरे पुनः यह विचार हो । इस कारएग इन्द्रादिक विषय में भी असभव ही है । तो भी बौद्ध धर्म आदि अन्यमती भी सब अपने २ को तीर्थंकर माने हैं । फिर तुम्हारे में और उनमें अन्तर ही क्या है । वे भी सर्वज्ञ नहीं । इस कारएग परस्पर झागम विरुद्ध कहता है । जो विरुद्ध न कहे तो मतभेद काहे का । इसलिए तीर्थकरपने का हेतु है तो कोई भी इस महानपने को नहीं साथे ।

यहां मीमांसक मत वाले यह कहते हैं कि इसी से पुरुष तो कोई भी सर्वज्ञ महान स्तुति करने योग्य नहीं है, कल्याएा के मर्थ तो वेद ही कल्याएा के उपदेश का साधन है ?

वेद ग्राप ही स्वयं अपने अर्थ को नहीं कहता। वेद का अर्थ पुरुष ही करते हैं उनमें परस्पर में विरोध देखा गया है। भट्ट के सम्प्रदायी तो वेद का वाक्यार्थ भावना को मानते है। प्रभाकर के सम्प्रदायी नियोग को वाक्यार्थ मानते हैं, वेदान्त वाले विधि को वाक्यार्थ मानते हैं। इनमें श्रापस में विरोध है।

नास्तिकवादी चार्वाक तथा शून्यवादी यह कहते हैं कि जब कोई वस्तु ही सत्यार्थ नहीं है तब किसका ग्राप्त ग्रौर काहे की परीक्षा विवाद का प्रयास करना ? कोई वस्तु है ही नहीं इसका निश्चय कैसे करें ? तुम नास्तिक हो ग्रौर यह कहते हो कि कोई वस्तु ही नहीं है तो तुम्हारी बात कौन मानेगा । क्योंकि सर्व वस्तु का जानने वाला सर्वक्र ग्राप्त है । वस्तु का स्वरूप कोई किस प्रकार मानता है कोई किस प्रकार मानता है इसकी परीक्षा भी करना चाहिये ग्रौर परीक्षा होय तो प्रमारण सहित ज्ञान से होय है । प्रमारारूप ज्ञान है ग्रौर सर्वथा सच्चा झान सर्वज्ञ देव का है, सो वह सर्वज्ञ ग्राहण्ट है उसका निश्चय करना चाहिये । ग्रौर जो थोडा ज्ञान वाला हो सो ग्रपने ज्ञान के ही ग्राश्नय होता है । सो साधक ग्रौर वाघक प्रमाण का कैसे निश्चय होय । वादी प्रतिवादी निष्पक्ष निश्चय करे तो कोई प्रकार की बाधा नहीं होवे ग्रौर इसी प्रकार निश्चय करना ही परीक्षा है ।

फिर मीमासक कहते हैं कि ग्रल्प ज्ञानी को तो सिद्ध होय और सर्वज्ञ की सिद्ध नहीं ऐसा कैसे ? जो ग्रल्पज्ञ ग्रात्मा की सिद्धि है उसके निषेध के लिये इस क्लोक में ''कक्विदेव भवेद्गुरुः ऐसा कहा है ग्रथति कहिये कौन गुरु है ? ज्ञानरूप ग्रात्मा है वही गुरु है वही महान है। जिससे इस ग्रात्मा और पुद्गल के संबंध से ज्ञानावरणादि कमों के ग्रावरण से ग्रल्प ज्ञपना दोषसहित पना है। जब ग्रावरण दूर हो गया तो ग्रात्मा सर्वज्ञ वोतराग हो गया। यह प्रमाण से सिद्ध है। ऐसा ग्राप्त सर्वज्ञ का निश्चय हो जाय और भगवान के वचनों का निश्चय हो जाय और ग्रागमानुसार सब निश्चय हो जाय। ऐसा निश्चय करके देवागमादि वभूति सहितपना से और विग्रहादि महोदयपना से तथा तोर्थकरपना से तो ग्राप्त सिद्ध न हुआ। अतः भली प्रकार निक्चय हुआ है असंभवता बाघक प्रमास जिसमें है ऐसे अर्हत भगवान आप ही संसारी जोवों के स्वामी हो, प्रभु हो इस कारस अत्यन्त दोषों का और कर्मों के भावरस की हानि का तथा समस्त तत्वों का ज्ञात।पना होने से समस्त मुनियों ने मापका स्तवन किया है।

इस प्रकार आचार्य समंतभद्र स्वामी ने निरूपए। किया । तब साक्षाल् भगवान ने पूछा जो झत्यन्त दोष झौर कर्मों के आवरए। हानि भेरे में निश्चय की सो कॅसे ? फिर आचार्य कहते हैं:---

"दोषावरणयोर्हानिनिःशेषास्त्यतिशायनात् । क्विद्यया स्वहेतुम्यो बहिरन्तर्मलक्षयः ॥४॥ (ग्रा.मी.)

दोष और ग्रावरए की हानि सामान्य तो प्रसिद्ध है। एक देश हानि से थोडे ज्ञान वाले के एक देश निर्दोषपना ग्रौर एक देश ज्ञानादिक उसकी हानि के कार्य देखिये हैं। इस कारए। निर्दोष मावरए। की हानि किस तरह देखिये है। यहां प्रति शायन मर्थात् हानि वृद्धि होती देखिये है जैसे कनक पाधारा में कीट कालिमा ग्रादि ग्रंदरूनी व बाहर का मैल ताव देने से मैल का अभाव हो जाता है वैसे ग्रहा ज्ञान के नाश के लिये बो सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान, सम्यक्चारित्र के पालने से सब प्रकार के दोषों को तथा कमों के आवरण का अभाव हो जाता है, ऐसा सिद्ध हुआ है। कमों के भावरए तो ज्ञानावरएगादिक कर्म पुद्गल के परि-रणाम है घौर दोष ग्रजान रागादिक जीव के परिखाम है। फिर यदि यहां कोई यह कहे जैसे मतिशायन हेतु दोषों के मावरएा की हानि संपूर्ण साधी तैसे कहुँ बुद्धि मादि गुरा भी हानि बधती २ देखिये हैं. सो यह भी कहीं पूर्ण सब हैं ? इसका यह उत्तर है कि बुद्धि मादि की सम्पूर्ण हानि मात्मा विषे साधते हैं तो मात्मा के जडपना मावे मौर जडपना माने से बडा भारी दोष लगे तो जीव ग्रौर पुद्गल का संबंध बंध पर्याय में क्षयोपशम रूपबुदि है। उसका ग्रभाव होता है सो मात्मा का स्वाभाविक ज्ञानादि गुएा तो सारा प्रकट हो जाता है ग्रौर बंध पर्याय का ग्रभाव हो जाता है । पुद्गल कर्म जड रूप भिन्न हो जाता है उसो प्रकार पुद्गल के बुद्धि आदि गुसा का सभाव का व्यवहार है। ऐसे तीतराग सबंझ पुरुष भनुभात से सिंद होता है। इसलिये ग्रहत भगवान को नमस्कार किया है।।६२४॥

> मारि मुक्कुळिन मायं दु पिरंदुमार् । ट्रार नसिलेन नाळ् तुयर् पोय बन् ॥ पार माय उन् पाद मडेव पिन् । बारि बोळंब बन् माल् करे सेंबरं वाम् ॥६३४॥

मर्थ-हे भगवन् ! सम्पूर्ण जीवों पर थया करने बाले ग्रापके चरणकमल में जरण भाये हुए जीव का सभी दुख नाश होता है। जिस प्रकार समुद्र में पडे हुए मनुध्य को यदि बीच में उसके हाथ में कहीं लकडी का दुकडा मिल जावे तो बह मनुष्य उसके सहारे से समुद्र के किनारे पहुँच सकता है। उसी प्रकार तुम्हारे चरणकमल में ग्रल्प स्तुति करने मात्र से इस क्षणिक संसार रूपी ग्रटवी में रहने वाला भव्य जीव संसार समुद्र से तिर कर, इष्ट स्वान पर पहेंच सकता है ।।६३४।।

# पोंगु शाय मरे पूमळे मंडिलम् । शिंग मेंदने पिंडि सेळुं कुडे ।। येंग यूवम दामोळि दुंदुभि । येंगडि विनै तीर वेळगुंमे ।।६३६।।

हे भगवन् ! ग्रापके ऊपर ढोरने वाले चवर, पुष्प--वृष्टि, प्रभा मंडल, सिंहासन, ग्रशोक, वृक्ष, मीन छत्र, दिव्यध्वनि स्रौर देववाद्य को देखते ही स्रापके दर्शन मात्र से सर्व पापों का नाश हो जाता है ॥६३६॥

> विलंकरसनैय वोक्काळे वीर नै । इलंगि निड्रडि पळिवत्ति इव्यर्गे ।। वलंकोंडु मुनियरि चंदिरन् नव । नलं कलं सेवडि मुडियिर् ट्रीटिनान् ।।६३७।।

इस प्रकार स्तुति करके राजा किरखवेग अनन्त वीर्थ से युक्त जिनेन्द्र भगवान की अनेक प्रकार से स्तुति करते हुए प्रदक्षिणा देकर उस चैत्यालय के प्राकार तथा मंडप में विराजमान मगवान के दर्शन कर समामंडप में प्राया थ्रौर वहां सिंहचन्द्र मुनि को देखा। मुनिराज को देखकर मन, वचन, काय से भक्तिपूर्वक कर-बढ होकर पंचाग नमस्कार करके सडा हो गया।।६३७।।

> ग्रहंतव नरसने कुशल मोविन । तिहंदिय गुरात्तिना निरैंदि शोय वेन् ॥ ट्रिहंदव मिळुंदु माट्रगत्तुं वीटिनुं । षोहंदु काररा महळ् पोट्रियेंद्र नन् ॥६३८॥

### इंदु विनेळि लोडुत्तिलंगु पारैमे । निद्र पिड्रि ईनिळलिघंद चारनन् ।।

### मंड्रत्लर् मुडुइनाय मांद्र्वोदुमास् । संड्रतत्वं तिळियामे तेरलाल् ॥६३९॥

ग्नर्थ-किरएावेग की प्रार्थना सुनकर उस चैत्यालय में स्थित अशोकबूक्ष के नीचे चंद्रशिला पर विराजमान चारएा ऋदिधारी हरीचंद्र मुनि कहने लगे। हे भव्य शिरोमएि राजा किरएावेग सुनो ! जीवादि तत्वों के न जानने वाले संसारी जीव इस संसार में हमेशा अमएा करते रहते हैं। जीवादि तत्व को समफे हुए सम्यक्दृष्टि जीव स्वर्गादि सुख की इच्छा करते हैं। इस क्षणिक राज लक्ष्मी को एक दिन छोडना ही पडेगा। इसलिए इसको राजी खुशी से छोडकर ग्रात्म-कल्याएा में लगना, यही जानी जीवों को उचित है।

तत्व भावना में कहा है---

''नानारंभपरायर्ग्तैनेरवरैरावर्ज्य यस्त्यज्यते । दुःप्राप्योऽपि परिग्रहस्तुगमिव प्राग्तप्रयागे पुनः ॥ ग्रादावेव विमुञ्च दुःखजनकं तत्वं त्रिधा दूरत– श्चेतो मस्करि मोदक व्यतिकरं हास्यास्पदं मा कृथाः ॥

यहां श्राचार्य कहते हैं कि राजलक्ष्मी श्रादि २ वडी २ सम्पत्ति बडी मेहनत से एक-त्रित की जाती है, जो प्रत्येक को मिलना असंभव है। परन्तु करोडों की सम्पत्ति कैसे भी वह कमाई गई हो शोघ्र छोडकर जाना पडता है । जब मरएा का समय श्रा जाता है उस समय हाथ से जैसे तिनका गिर जाता है उसी प्रकार सब छूट जाता है । ज्ञानवान प्राग्गी को उचित है कि पहले ही मन, वचन, काय से उसको छोड दे । इससे पहले सारे परिग्रह को त्याग करे । ज्ञानी को स्वयं मोह त्याग कर सब छोड देना चाहिये । यदि परिग्रह न हो तो नवीन परि-ग्रह को बढाना नहीं चाहिये । परिग्रह को ग्रहरा करके वास्तव में छोडना हंसी का स्थान है । किसी ने एक फकीर को बहुत से लड्डू दिये। उनमें से एक लड्डू विष्टा में गिर गया। तब उस लोभी फकीर ने उस लड्डू को उठा लिया। तब एक वृद्ध प्रादमी ने कहा कि तुमने इस लड्डू को क्यों उठाया तो जवाब मिला कि मैं घर जाकर इसको फैंक दूँगा। तब उस वृद्ध ने कहा कि जब इस लड्डू को फैकना ही था तो उठाने की क्या आवश्यकता थी। इस प्रकार श्राचार्यों ने कहा कि इसको ग्रहण करना बुद्धिमानी नहीं है । यह श्रात्मा के घात करने का कारए है। वास्तव में चेतन अचेतन का परिप्रह प्रात्मा को सैकडों दुखों में पटकने वाला है। इसलिए जो निर्विकल्प सुख को चाहते हैं, प्रात्मीय ग्रानन्द का अनुभव करते हैं उनको भगवान द्वारा कहे हुए तत्वों को मानने से ही प्रविनाशी निर्विकल्प सुर्ख की प्राप्ति हो सकेगी 1123811

> ग्रत्ति नित्त मनित्त मवाखिय । मोत्त वेट्रुमै योट्रु मै सूनियं ॥ तत्वं मिवै योंड्रिय तन्मैयाल् । मित्तमारुं वेरेयन वेंडिनाल् ॥६४०॥

अर्थ-श्री भगवान की वाणी अनेकांतमयी है। वह अनेकांत अस्तित्व, नास्तित्व अवाच्य, भिन्नत्व,अभिन्नत्व श्रीर शून्यत्व ऐसे छह नयों से युक्त होकर वस्तु स्वरूप को भिन्न२ रूप से मानते हैं। कोई नित्य तत्व को मानता है, कोई अनित्य तत्व को, कोई वाच्य तत्व को, कोई अवाच्य तत्व को मानता है। इस प्रकार मानना मिथ्यात्व है।।६४०।।

> नित्तमे तत्वमेंड्रू निंड्रवन् । शित्तं वैत्त पोरुडेरिंदु शेप्पुमें ॥ नित्तमे येंड्र कोळळियु मंड्रेनिल । तत्वंदान् पेरर् पाडु मिल्लये ।।६४१॥

अर्थ - वस्तु सर्वथा नित्य है ऐसा कहने से उस वस्तु के अनेक रूप उत्पाद व्यय, गादि स्वरूप को कैसे बताया है? यदि वह नित्य ही होता तो किसी भी वस्तु की उत्पत्ति नहीं हो सकती । वस्तु स्यात् अनित्य भी है और नित्य भी है ऐसा समभना चाहिये । यदि वस्तु को नित्य ही कहा जावे तो यह वस्तु उत्पाद, व्यय, घ्रुव रूप है ऐसा नहीं कह सकते । इस संबंध में आचार्य समंतभद्र ! आत्म-मीमांसा में श्लोक ३७ में कहते हैं:---

> "नित्यत्वैकांतपक्षेऽपि विक्रिया नोपपद्यते । प्रागेव कारकाभावः क्व प्रमारा क्वतत्फलम् ॥

नित्य एकांत वादी के कहने के मनुसार वस्तु कूटस्थ रहने से एक सी रहे। उसी पक्ष में कूटस्थ रहने में होने वाली किया या उसकी शक्ति म्रथवा परिस्पंद चलना या एक क्षेत्र से दूसरे क्षेत्र में जाना ऐसी अनेक प्रकार की किया नहीं बन सकती है। क्योंकि कारक, कर्त्ता कर्म भादि का कूटस्थ में पहले से म्रभाव है, प्रौर वह कभी पलटता नहीं। म्रौर यदि पलटे नहीं तो कारक को प्रवृत्ति कैसे बने? पुनः जब कारक का म्रभाव हो जायगा तो प्रमाण कहां मौर प्रमाण का फल प्रमिति कहां से ? इसलिये प्रमाण का कर्ता हो तब प्रमाण म्रौर प्रमिति संभव होती है। भकारक प्रमाता नहीं होता है। जो कोई भी किसी के प्रति साधत न हो तो मवस्तु ठहरे, सब म्रात्मा की मुद्धि भी नहीं होती। ऐसा कहने से नित्यात्मा में दूषणा म्राता है। फिर वह सांख्यमती कहते है कि हम म्रव्यक्त पदार्थ कारणा रूप है उसको सबंधा नित्य मानते हैं भीर कार्य रूप व्यक्त पदार्थ को म्रन्टिय मानते है। इसलिये उससे विकिया बनती है। वहां व्यक्त जो पदार्थ है वह किसके निमित्त से खिपा हो उसको प्रगट होना है ऐसे तो म्रभि भ्यक्ति भीर नवीन मवस्था का होना उत्पत्ति है ऐसा व्यक्त पदाथ को नवीन मानकर विकिया होती है - म्राचार्य फिर उसके लिये कहते हैं 115 थि।

> निलैइन तन्मये तोट्रङ् केडिवै । इलैयेनिलिरैवनु तूलु मिलैयाल् ॥ निलैद्दला माट्रदु नीक मिन्मइर् । ट्रोलैविला वीटदु तोट्र मिछये ॥६४२॥

श्रयं — वस्तु उत्पाद, व्यय, झौव्य रूप से युक्त होते हुए सत्य है। यदि वस्तु इस प्रकार न रह कर सदैव ही नित्य रहे तो संसार से कोई भी जीव मुक्त न होकर उसको संसार में ही रहना पडेगा। स्रौर भगवान के मुख से कहा हुन्ना जास्त्र भी स्रसत्य मानना पडेगा। सर्वदा नित्य ही है ऐस। कहा जाय तो स्नाप्तेष्टम्, संसार इष्टम, मोक्षेष्टम् इस प्रकार कहे हुए सभी वचन स्रसत्य हो जायेंगे ॥६४२॥

> विनै इनै शैदलुं तुयित्तलु मिलै । निनैवदु तोड़ि मीदुर्शवदुं निलै ॥ इनैय तान् वेडिय विट्ट मारोडु । मुनैदलुं शेयु नित्त मुट्र वेंडिनाल् ॥६४३॥

अर्थ ---तत्व सदैव नित्य ही है ऐसा कहने से शुभाशुभ कर्म, पाप-पुण्य यह सभी नहीं बन सकते हैं और जप, तप, ध्यान, व्रत, नियम तथा उसका फल स्वर्ग, नरक ग्रादि बन नहीं सकते । यदि यह नहीं बने तो जीव के द्वारा किए जाने वाले पाप कर्म नहीं संभवते । ऐसे दीखने वाले सभी कूटस्थ हो जायेंगे । ६४३।।

> कडन कोडुत्तान कोळान कोंडवन कोडान । मडंदै तन शिरुवनु वर्ळीच ये दिडान । ट्रोडगिये तून मुडित्तोदि नान सोलान् । ट्रिडं पोरु ळेसिट्टर् मून्ड्र्मारैदुं ।।६४४।।

अर्थ---बस्तु सर्वथा नित्य ही है ऐसा कहने से संसार की सभी वस्तु लेन देन तथा सारा ब्यवहार बन्द हो जावेगा। और सभी व्यावहारिक कियाग्रों का भी अभाव हो जायेगा। व्यावहारिक कियाग्रों का अभाव हो जाने से पूर्वापर विरोध आता है। इस कारण जिनेन्द्र भगवान के द्वारा कहा हुआ वचन कर्थचित् नित्य अनित्य है ऐसा मानने से सभी व्यवहार किया बन सकती है। स्वर्ग मोक्ष भी तभी बन सकता है।।६४४।।

> तन्सोल्ं मारागि मेर्कोळळिदं तन् । पिन् पिरन् कोळ् पिडि तिट्ट तिट्टमा ॥ मोन्बदि नोडु मारेद उम् पोरु । निड्रदे येव वर् निर्कं निकंवे ।।६४४।।

अर्थ-सर्वथा नित्य ही है ऐसा कहने वाले वातचीत कहना सुनना हष्टांत श्रादि जो व्यवहार की बातें है, यह संभावित नहीं होती है। इसी प्रकार पूर्वापर विरुद्ध कहने वाले क्षणिकवादियों का कहना भी घटित नहीं होता है ६४४॥।

> ग्रनित्तमे तत्वमेन्नु मातनुं । निर्नेप्पुं वाचगमुं पोरुंळु विना ॥

١

### वनंत्तु मक्कन त्तोट्टर् केट्ट पिन् । नेनैत्तु मिल्लेंब् देतै कोंडेत्तयो ।।६४६।।

> करण कर्णादोरुं तोट्रमुं केडुमाय् । तनंददे त्तत्वं निलै इल्ले निर् । कनंकनंदोरुं केट्टवन् केटि नै । युनरं्दु सोद्धमो विल्लैयो उंडनिल् ।।६४७।।

ग्रर्थ — प्रतिक्षण में प्रत्येक वस्तु का उत्पाद व्यय झौव्य कहा जाता है प्रत्येक वस्तु क्षण २ में परिणमन करने वाली है। इसलिए प्रत्येक वस्तु नित्यानित्य से युक्त है। ग्रोर परिणमनशील ही सारी वस्तुए है ऐसा भगवान के द्वारा कहे वचन हैं। यदि वस्तु का सबंदा नास्तिकपना कहोगे तो वस्तु में मेद करके कैसे कह सकते हो? इस प्रकार प्रत्येक वस्तु में सत्यासत्य, नित्यानिस्य आवद्वार चलता ही रहता है यदि इस प्रकार न चलेगा तो संसार का लोप हो जायेगा ॥६४७॥

> ग्नविदं वग्विळक्के इरुळै केड । शिवंदु निड्रै रियुं मेन शेष्पिना ॥ निवंदु निड्रीर वन् सोसु मोंड्रिडि । सुवंद नित्तमु नित्तमु मुट्टि नान् ॥६४८॥

अर्थ-जिस प्रकार दीपक कभी बडे प्रमारा में जलता है और अन्त में छोटे प्रमारा में होकर बुभ जाता है। इसी प्रकार प्रत्येक वस्तु बनती है और बिगडती है। ऐस कहना क्षसिक वौद्धमत वालों का वचन है। जैसे दीपक के बुफने से उसका नाश हो जाता है वैसे ग्रात्मा का नाश हो जाता है। ऐसा क्षसिक मत बौद्ध धर्म वाले कहते हैं। यह बात पूर्वापर विरोध है ॥६४६॥

> मायं द वन् कंड वप्पोरुळुं मनत् । तायं दु तोंड्रू मवन् सोलु मेड्रिडिन् ।। मायं द नंतर मनत्तेप्पोरळेयु । मायं दु सोझु व दावदु मागुमे ।।६४६।।

२८० ]

ग्रयं-प्रथम समय में अपनी पर्याय का नाम होना देखकर भविष्य में उत्पन्न होने वाली पर्याय को कहना ग्रौर अनादि काल से परंपरा से चली हुई वस्तु को नहीं कहना ग्रौर वर्तमान ग्रौर भविष्य की बात कहना ग्रागम के विरुद्ध है। यदि अखिक कहेंगे तो ग्रागे की बात कैसे कह सकता है। इस कारए प्रत्यक्ष विरोध है ॥६४६॥

> सित्तमुन्नंदु पिन्नंदु तत्तमि । लत्तियंतं वेरागु रिर् सोन्नवा ॥ मति यंतम् वेरल्लवे याय् विदि । नित्त मोटिना निंडू डोंड्रुन् मै याल् ॥६४०॥

ग्रर्थ—मन में भविष्य की वस्तु का बार बार स्मरण करना यह सब उस विषय के लिये परस्पर विरोध ग्राता है । ग्रोर यह वस्तु परस्पर ग्रापस में संबंधित है, ऐसा कहने से उस संबंध में विरोध नहीं ग्राता है । इसलिए वस्तु नित्य है ग्रोर ग्रनित्य है, प्रत्येक इव्य या वस्तु नित्यानित्य है ऐसा कहने में चिरोध नहीं ग्राता है । क्योंकि वस्तु व्यवहारनय से मनित्य है ग्रोर निश्चयनय से नित्य है । ऐसा कहने से वस्तु-प्रतिपादन में बाधा नहीं भाती है ॥६४०॥

> भरिव नाम किरंडुं मरियुं मेरिए । लरिव नामवन् यार्कोर्लारदिलोम् ।। नेरिइ नाट्रव शैयिदु निड्रोडिया । नरिव नेंडिडि सांगव निज्ञये ॥६४१॥

प्रयं- ज्ञानी ग्रागे पीछे दोनों समय को जानता है- प्रत्येक क्षण में ऐसा यदि कहते हो तो क्षण २ में जीव कैसे नष्ट हो जाता है, यह समफ में नहीं ग्राता मौर तपश्वरण करने वाला साधु प्रधिक दिन तक कैसे टिक सकता है ? नहीं टिक सकता है । इसलिए यह जानी साधु तुम्हारे मत के प्रनुसार प्रनित्य है ऐसा कहना ग्रापके मतानुसार गलत है। भौर तुम्हारे मत के लिए ही यह बाधा है। इसलिए प्रत्येक वस्तु का उत्पाद व्यय झौब्य मानना विरोध का परिहार है। क्षणिक बौद्धमत वाले जो कहते हैं कि वह सत्त्य है तो इससे नित्यत्व एकांत मत में दूषणा है। इसलिये जो वे क्षणिक एतांतवाधी कहते है वह सिद्ध मौर कल्याएा-कारी है। उनके मत के निराकरण के लिये तथा ऐसे मत वालों के लिये प्राचार्य समंतभन्न प्राप्तमीमांसा के श्लोक ध१ में कहते हैं:---

> ·'क्षणिकैकांतपक्षेऽपि प्रेत्यभावाद्यसंभवः । प्रत्यभिज्ञाद्यभावान्न कार्यारम्भः'कुतः फलम् ॥

क्षणिक एकांत का पक्ष में भी परलोक,बंघ मोक्ष मादि का मानना मसंगव होता है। क्योंकि पहले तथा पिछले समय में जो मवस्था होती है उसका जोडरूप ज्ञान तथा स्मरण ज्ञान मादि के ग्रमाव से कार्य का प्रारंभ संभव नहीं होता। कार्य के मारंभ बिना पुज्य पाप २=२ ]

सुस दुस मादि का फल फिर किस से होय ? मर्थात् नहीं होता है । यदि क्षणिक पक्ष में संतान को कार्य करने वाला कहा जाय तो संतान परमार्थभूत क्षणिक एकांत में संभव नहीं है । एक मन्ययी झाता द्रव्य भारम द्रव्य ठहरे । तब संतान सत्य ठहरे सो क्षणिक पक्ष में ऐसा होता नहीं । इसलिये क्षणिक एकांत मत हितकारी नहीं है । परलोक बंघ, मोक्ष यदि संभव न हो तो काहे का हितकारी है । जैसा नित्यत्व ग्रादि एकांत है वैसा ही यह है । इसलिए ऐसे मत का परीक्षावान भादर नहीं करता ।

भागे इस क्षणिक एकान्त पक्ष में सत् कार्य बनता नहीं है। जो कहे तो मत में विरोध मावे। ग्रब मसत् रूप ही कार्य कहे जिसमें क्या दोष है ? इसके लिये माचार्य माप्त मीमांसा में क्लोक ४२ में कहते हैं:---

> "यद्यसत् सर्वथा कार्यं तन्मा जनि खपुष्पवत् । मोपादाननियामोऽभून्मां श्वासः कार्यजन्मनि ॥

जो कायं है सो सर्वथा ग्रसत् उत्पन्न होता है। ऐसा भाना जाय तो वह कार्य ग्राकाश के फूल की तरह मत हो। पुनः उपादान आदि कार्य के उत्पन्न होने को कारण है। जिसका नियम ठहरता नहीं है। फिर यदि उपादान का नियम न ठहरे तब काम के उत्पन्न होने का विश्वास ठहरता नहीं। इस कारण यही कार्य नियम से उत्पन्न होगा। जैसे जौ के पैदा होने के लिए जो बीज ही है ऐसा उपादान कारण का नियम होय तिस कारण तै वही काम उत्पन्न होने का विश्वास ठहरे, सो क्षणिक एकांत पक्ष में ग्रसत्कार्य माने तब यह नियम ठहरता नहीं है। ६९१।

> बारि योटिल् वला करितिष्ट पोर्। पार मोदैगळ् पत्तुं पइंड्रव ॥ तावत्तोडु मरित्तरि वैदिडि । नेरि नित्तमो मोट्टिन नागुमे ॥६४२॥

धर्य-नदो का पानी वेग से बहते समय बगुला किनारे पर बैठ जाता है किंतु उसको हरिट पानी के बहाव को ग्रोर न रहकर नदी में रहने वाली मछली की तरफ रहती है, दूसरी तरफ वह दृष्टि नहीं रखता। बगुला की इष्ट वस्तु मछली है। उसको ग्रन्थ वस्तु से कोई मतलब नहीं रहता। उसी प्रकार संसार में रहने वाला भव्य जीव क्षमाशील वीर्य ध्यान प्रज्ञा, उपाय दया, बल, ज्ञान, व उपयोग यह दस प्रकार विषय को भली भांति ग्रम्यास कर मोक्ष की प्राप्ति करने की इच्छा से इन ऊपर कही हुई बातों की ग्रोर ध्यान देकर ग्रन्त में मोक्ष की प्राप्ति करने की इच्छा से इन ऊपर कही हुई बातों की ग्रोर ध्यान देकर ग्रन्त में मोक्ष की इच्छा की भावना सहित मरण करके बुद्ध होकर उसी भव में तप करके मोक्ष को जाता है। ऐसा यदि कहते हो तो जीव नित्य है ऐसा मत तुम्हारे से सिद्ध होता है। जीव ग्रन्ति नहीं है, नित्य है ऐसा सिद्ध होता है। ग्रगर ग्रन्तिय कहते हो तो तुम्हारे मत के प्रनुसार ही नित्य सिद्ध होता है। इस विषय को दीपकर बुद्ध नाम की जातक गाया में लिखा है। मैंने बुद्ध होकर यदि जन्म लिया है तो मुफ्ते क्या करना चाहिये ऐसा विचार कर उपरोक्त दसों बातों पर पारविद्या में परिपूर्ण होकर पुनः दूसरे जन्म में गौतम बुद्ध होकर जन्म लिया। इस प्रकार उपरोक्त विषय के मनुसार जीव ग्रनित्य है, तुम्हारे मत के मनुसार जीव झाण्वत नित्य है ऐसा सिद्ध होता है ।।६१२।।

> मेवं ग्रोटिल विळुंबवत् तुळ्ळि पोल् । वंव पावनै योडवन् मायु मेल ।। मैदु पोन वनलन् मट्रार् कोलो । बंव मोंड्रिला पाळ् मुस्तिनावने ।।६५३।।

ग्रर्थ---ग्रग्नि से सपे हुए गर्म तवे पर पानी डालने से जिस प्रकार वह पानी तुरन्त ही सूख आता है, उसी प्रकार जीव श्रपने परिसाम के चनुसार मर जाता है । यदि ऐसा तुम कहोगे तो कौनसा जीव मोक्ष की प्राप्ति कर लेता है ।।६४३॥

> भादलालनित्तं पिडितात् नाम् । पोदि यानैयुं भोग बेरिंदव ॥ रोदु तूल्गळु मोट्टर केट्ट पिन् । यादि नानिलं याये निरुत्तु बार् ॥६४४॥

अर्थ-इसलिये ग्राप लोगों के श्रपने मत के अनुसार कहे जाने वाले सभी विषय संभव नहीं है। इसलिये इन सभी बातों पर तुम्हारे मत के प्रनुसार विचार करके देखा जाय तो बौद्ध लोग कहने वाले का मत संभवता नहीं। यदि वस्तु क्षण २ में नष्ट होती है। ऐसा कहोगे तो पुनः वही वस्तु कहां से ग्रा जाती है। १६४४॥

> नौ वेन सोहि नान् सोन्न वन्नवु । मौववक्कनत्तिले येळिंदु पोदलाल् ॥ नब्वये नब्वये नविदि मह्नदु । मोन्विनं यनित्त मेंबागळ् मूटिडार् ॥६४४॥

> वासत्तं पोल्वरु मेछिन् मा मलर्। नासत्तं रोलाव मुझन्तु मुट्टिर्ड ॥

### वासत्तं वैतुष्पिन् मायु मारु पोल् । पेसिट्रुंडो पिरिदोडु निर्कवे ।।६४६।।

अर्थ-पुष्पों में रहने वाली सुगंध, पुष्प के सूख जाने पर वह दूसरे पुष्पों में चली जाती है। इसी प्रकार ''न'' अक्षर को कहने वाले मरने के बाद म अक्षर का उच्चारण होता है। यदि तुम ऐसा कहते हो तो एक मनुष्य मरने के बाद पुनः उस्पन्न होता है जैसे म अक्षर की बाद में उत्पत्ति होती है। ऐसा कहा जाय तो उस सुगन्ध पुष्प के मरने (सूखने) के पहले ही अपने समीप से रहने वाले पुष्प की सुगन्ध को देखकर मरण को प्राप्त होना तुम कहोगे तो ''म'' ऐसा अक्षर को कहने वाले मनुष्य मरने के पहले ही उनके पास रहने वाले मनुष्य को ''न'' ऐसा कहने वाले प्रक्षर को अपने पास खडा रहने वाले ''म'' नाम के अक्षर को देखकर मर जाता है, ऐसा अर्थ निकलता है। क्या वह पहले ऐसा देखकर मर गया यह अर्थ तूम्हारे मत के अनुसार निकलता है।।६४६।।

> मुर्कनत्तुरै त्तवन् मुडिंद पोळदि निर् । पिर्कन तुरै पवन् पिरक्कु मेंड्रलान् ।। मुर्कनत्तवनोडु पिर्कनत्तव । निर्कु मैंड्रुरं दिडि नित्तमागुमे ।।६४७।।

> नल्विनै शय निनित्तान् शयान् पिनै । योविनै शैदव नदन् पयंड्रु वा ।। निव्वगै यनित्तमे येंड्रुरै प्पवर् । शेव्यु नल् विनैगळुं पयनु मिल्लये ।।६४८।।

अर्थ-सर्वदा जीव अनित्य है, ऐसा कहा जावे तो पुण्य कार्य की इच्छा करने वाला जीव भविष्य में शुभ कार्य करने की इच्छा कैसे करेगा और उसके फल को कैसे भुगतेगा ? इसलिये वस्तु को यदि अनित्य ही कहा जावे तो शुभाशुभ आचरए करने वाले को शुभाशुभ कार्य का फल का अनुभव कैसे होगा ? अर्थात् नहीं होगा। ऐसा आपके मत के अनु-सार सिद्ध हुआ। पर कर्मों के अनुसार जीव शुभ अशुभ फल भोगता है। यह तुम्हारे मत के अनुसार केंसे सिद्ध हुआ। आप्राप्तमीमांसा में कहा है:--

> "सर्वथाऽनभिसंबंधः सामान्य-समवाययोः । ताभ्यामर्थो न संबंधस्तानि त्रोगि ख-पुष्पवत् ॥

सामान्य और समवाय का वैशेषिकों ने सर्वथा संबंध माना है। फिर इन दोनों से

भिन्न पदार्थ द्रव्य,गुरा, कर्म यह संबंध रूप नहीं होता है। जिससे परस्पर ग्रपेक्षा रहित सर्वथा भेद माना है। इससे यह सिद्ध हुया कि परस्पर अपेक्षा बिना सामान्य समवाय और अन्य पदार्थ यह तीनों ही आकाश के फूल के समान ग्रवस्तु हैं। वैशेषिक ने कल्पना मात्र वचन जाल किया है। ऐसे कार्य-काररा, गुरागुराी, सामान्य-विशेष इनके अन्यपने का एकांत मेद एकांत की तरह श्रेष्ठ नहीं।।६४४।।

> मरित्तदु विदुवेन उनरु मव्त्रुनर् । वरक्केडु मनित्तदुळिद्धं यामेनि ।। लरक्केड वेट्रिन विळैक्के यदेनु । मरित्तुनर् ग्रनर् वदुं मयक्क मागुमे ।।६५९।।

ग्नर्थं—एक दस्तु को देखकर पुन: कई दिनों बाद वह वस्तु देखने में ग्राती है वह प्रत्यभिज्ञान, है, जो सर्वथा ग्रनित्य है। ऐसा तत्वशास्त्रों में देखने में नहीं ग्राया श्रौर ग्रंघेरे में यदि दीपक को लाकर रखा जावे ग्रौर उजाले को कहे कि यह दोपक है तो भ्रम उत्पन्न होता है ॥६५६॥

तव्वियन् देशमे काल भावमेन् । रब्वियम् पिडिसंद विळक्कि र्देड्रेळु ।। मेव्वगैं युम् केडि निदुव देंड्रेळु । मब्बदु मिदुविन् पेररिवु मिल्लये ।।६६०।।

ग्रयं--इस संबंध में जैनाचार्य कहते हैं कि द्रव्यः क्षेत्र, काल, भाव के मनुसार वस्तु नित्यानित्य है, उसी प्रकार दीपक हमेशा रहता ही है--ऐसा कहने वाले प्रत्यभिज्ञान मनित्य है। पहले दीपक था ऐसा कहने वाले वह दीपक ग्रनित्य है। ऐसा तुम्हारे मत के प्रनुसार शास्त्र में नहीं है। इसलिए वस्तु हमेशा नित्यानित्य है।।६६०।।

> ग्नंड्रु नाम् पिरिंबन मडिकडा मिव । रिड्रु बंदारेन उरैत्ति यावरुं ॥ सेंड्ररि दिरंजुव देव्वरि विना । लोंड्रू निड्रिडा वर्ग युरैक्कु त्नलिनार् ॥६६१॥

प्रयं-सर्वथा ग्रानित्य ऐसा कहने वाले मत को ग्रपेक्षा में विचार करके देखा आये तो दस्तु ग्रनित्य ही मानने से कल मैंने ग्रमुक मनुष्य को देखा था यह कैसे संभव है ? क्योंकि सर्वथा ग्रनित्य ऐसा कहने वाला वह वस्तु ग्रनित्य होने के बाद यह मनुष्य कल देखा था यही कहना ग्रसाध्य नहीं है। इस कारणा स्वपर द्रव्य चतुष्टय की अपेक्षा से नित्यानित्य है ऐसा तुम्हारे मस से सिद्ध होता है गौर स्वद्रव्य की अपेक्षा से कल देखा हुगा मनुष्य यही है ऐसा कहना तुम्हारे मत के अनुसार सिद्ध नहीं होता है। यदि भाप ऐसा कहोगे कि वस्तु सर्वथा भ्रानित्य है, यह किस ज्ञान के द्वारा कहते हो ? ॥६६१॥

# मुग्नै कनसि निरदंबनुं मुडिदं कनसु निड्रवतु । पिन्नै कमसु पिरप्प दनुं पिरिदु पिरिदे युरविद्वी ।। येन्नि ट्रेडुमाट्र्दु विद्वै इवट्रै कोंडु विडु मोरु दन् । ट्रेन्नैक्कानो भादसिनुं सडुमाट्र बर्कु सडु माट्रे ।।६६२।।

मर्थ---भूतकाल में मरएा करके ब्संमान काल में रहने वाला मौर भविष्यत काल में उत्पन्न होने वाला यह समय मापस में सम्बद्ध नहीं होता. ऐसा यदि कहा जावे तो संसार का ही मभाव हो जाय तो जन्म मरएा का भी भभाव हो गया तो जीव का भी मभाव हो गया मौर जब जीव का मभाव हो गया तो मोझ मार्ग का भी मभाव हो जायगा संइद्दिया

# वानं शीलं तवं वरुवं दया कडंमा ट्रहुमाट्रिल् । बारिएन् मन्निर् पिरंबिरंदु वंदु बीदु पेरुमोरु वन् ॥ ट्रानं किलनेन् पराक्कुं तडु माट्रस्त बीटिनं पेर् । ट्रानेंद्रार् सोर् पोर्शळिद्रे लारो बीदु पेरुवारे ॥६६३॥

म्पर्य - दान करने से, शील, संयम, बत, तप मादि से, भीव दया पालन, जीवों की रक्षा करने से, व्रत उपवास धादि शुभाचरएा से भीव मरकर देवगति में जन्म लेकर वहां के सुख का प्रनुभव कर वहां की देव पर्याय व आयु को पूर्एा कर मध्य लोक में ग्रार्य क्षेत्र में प्रर्थात् भरत क्षेत्र में जन्म लेकर तपण्चर्या करके कर्म का क्षय करके वह जीव मोक्ष की प्राप्ति करता है। यह ग्रागम का कहा हुआ सर्वया ग्रनित्य है। ऐसा कहने वाला किसी मत का कोई शास्त्र नहीं है मर्थात् संसार नाम की कोई बस्तु ही नहीं बन सकती।। ६६३।।

# येद्ववगैयुं केट्टुळ्ळसिख्न वदं कमसुदुदिसु । बद्वे वरुमि सेन्दानम् मुडियुं कनत्तु वंददक्कों ।। वेद्वा वगैयु मिड्राय् बंदेदु मदकों बोडेंड्रा । निद्वा दंदसदु पोद मियस्वे निड्र वदकें निस् ।।६६४।।

मर्थ-समस्त मतों की दृष्टि से विचार करके देखा जावे तो यह मागम मार्थ पर-म्परा से विरुद्ध पडता है। एक समय में रहने वाले जीव का नाश दूसरे समय में झाने वाले बीव को मोक्ष होता है यदि ऐसा कह बिया जाय तो पहले समय में नाश हुमा जीवपना दूसरे समय में कहाँ से झा सकता है ?।।६६४।।

> ग्रदंत्तदन्नपिन् वरुन् गंद मदकुं वीडु तानागिल् । मुन्दै कनंकोडवन् शेदु मुंडिवारेन्न पयन् पेट्रार् ।। सिदिप्पिलान् ट्रवन् सन्नै यरिया मद्वोर् सेरिविद्वान् । बदु परिदुम् वीडंदुं पान्मै किंद पाळ्वीई ।।६६४॥।

अर्थ — सतान के अवसान में आने वाले स्कंध को मोक्ष होता है। ऐसा यदि कहते हो तो पहले समय में किये गये तप के प्रभाव से उस जीव को कौनसा फल मिलता है? और किस फल का अनुभव करता है? इस प्रकार कहने वाले एकांत अनित्य मत वालों को मोक्ष की प्राप्ति कहां से होती है ? अर्थात् कहीं से नहीं होती। ६६५।।

> इट्ट मारुं विट्टु मेर् कोळळिंदु तन सीन् मारागि । तिट्ट मूंड्रुं मरुतलिप्प तेरा तनित्त मेंवाड्रेन् ॥ सेट्टर् केट्टे पोइडुग तडुपाट्ररुत्तु वीडैदुं । शिट्टर् सोर् कदंबित्ते येनित्त मेंवार् तिरुवरमे ॥६६६॥

अर्थ — ग्रनिस्य ग्रात्मवाद से गुक्त बौद्ध दर्शन में ग्रात्मा सर्वथा नित्य होने से बुद्धि इच्छा ज्ञानादि का नाग्न होना यही निर्वाण है। ग्रथवा जैसे दोपक बुफ जाता है उसी प्रकार ग्रात्मा का नाग्न होता है, इसी को निर्वाण कहते हैं। ग्रर्थात् जिस प्रकार दीपक बुफ जाने के बाद उजाला नहीं है, उसी प्रकार ग्रात्मा ग्ररीर में से निकल जाने के बाद दीखता नहीं है, बस इसी को निर्वाण कहते हैं। इस प्रकार यह क्षणिक बौद्ध मत है।।६६६।।

> वैर मुंड्र ुडैयन् वैयत्नुइर् कण्मेन् मायै मेंदन् । शैइर् विडत्तया मुन्तूरा नरक्केड्रु मनित्तं सोन्ना ।। न्नईरिने इब्लं येंड्रा तूनिनं युंग वेंड्रान् । पईरिनार् कोल युम् सोन्नान् मुत्तियुम् पाळेंड्रिट्टान् ।،६६७॥

अर्थ--बौद्ध मत वाले,बौद्धमत कहलाने वालों में परस्पर में विरोध झाता है अर्थात् मसंगत है। उनका तस्व संसार का नास कर मोक्ष प्राप्त करने का विषय जैन सिद्धांत के विरोध का कारगा है।

भावार्थ-यह बौद्धमत मायादेवी के समान. है। इस लोक में रहने वाले जीव दया-भयी धर्म को न आनने वाले सर्ववा क्षणिक मध्यदा नाश होना ऐसे कहने वाले जीवों को मनात्मवाद से क्षणिक हैं, ऐसा प्रतिपादन करने वाले, मरे हुए जानवर का मांस खाने का समर्थन करने वाले, जंगल में कोई जीव हिंसा कर रहा हो उसका विरोध न करने बाले तथा कोई र्जीव का धात करके मांस लाकर देने मौर खिलाने में कोई दोध न होना ऐसा कहने वाले तथा मोक्ष में किसी वस्तु का या बीव का न होना ऐसा बौद्धमत वाले प्रतिपादन करते हैं। ।ाइ ६ जा

मावणिय यावर् सोझार् पोरुळिन् मेलरि वेळामे । मवाणिमेंड्रु सोझार् मोरुळिन् नेलरि वेळुंव ॥ स्वाणिमेंड्रु सोझार् सोलप्पडा पोरुळु मुंडो । बवाणिय परकन् ट्रन् सोन्मारु माय कर्ताचित् ताय्से ॥६६८॥ २५६ ]

प्रयं सर्वया वस्तु को भवाच्य कहने वाले कहते हैं कि एक वस्तु के जाने हुए ज्ञान से कहने वाले शब्द को भवाच्य कहते हैं। एक शब्द कहने के बाद पुन: दूसरा शब्द नहीं कहते हैं क्योंकि लोक में रहने वाली वस्तुभ्रों को शब्दों के द्वारा कहने में नहीं ग्राता, इस कारण वह शब्द भवाच्य है ऐसा कहने वाले सभी वचनीय भवाच्य होते हैं।।६६६।।

# मदुर मेंड्रोरुरेत्त सोद्वान् मदुरं तान् वशिक् पोट्टु । मदुरत्तिन् विकल्प यॆह्राम् वैत्तरी वरिदं वन्नाम् ।। यदुर सोद्वमाय बादला लवाचि पम्मां । मदुरे ताम् मधुरच्चोद्वार् सोह्रपडुं सोद्वपडादाम् ॥६६९॥

अर्थ---इस प्रकार जिह्वा पर रहने वाली मिश्री चादि मीठी वस्तु के स्वाद को इतना सा है ऐसा कहना साध्य नहीं है। उसी प्रकार सत्य ऐसे विषय को कहना साध्य न होने के कारए। वह शब्द ग्रवाच्य होता है।

भावार्थ-इस संबंध में ग्राचार्य समंतभद्र ने आप्तमीमांसा में श्लोक १४ में कहा है

"स्कंधाः संततयक्ष्वैव संवृतित्वादसंस्कृताः । स्थित्युत्पत्तिव्ययास्तेषां, न स्युः खरविषाग्गवत् ॥

स्कंधाः-रूप, वेदना, विज्ञान, संज्ञा ग्रीर संस्कार यह पांच स्कंध हैं। इनमें स्पर्श, रस, गंध, वर्ग के परमाणु तो रूप स्कंध हैं, उनका भोगना वेदना स्कंध है ग्रीर सविकल्प, निर्वि-कल्प ज्ञान विज्ञान स्कंध हैं। वस्तुग्रों के नाम को संज्ञा स्कंध कहते हैं। तथा ज्ञान, पुण्य, पाप की वासना को संस्कार स्कंध कहते हैं। उनकी संतान को संतति कहना स्कंध संतति है। ऐसे लोग ग्रसंस्कृत हैं ग्रकार्य रूप हैं उनकी बुद्धि उपचार करि कल्पित है। बौद्धमती सर्वथा परि-एगामों को भिन्न २ मानते हैं। वह संतान संप्रदाय ग्रादि कल्पना मात्र है। इस कारण उस स्कंध संतति की स्थिति, उत्पत्ति, विनाधा संभव नहीं है। इससे यह स्कंध संतति बिना किये हैं। कार्य कारण रूप नहीं है। जिसकी बुद्धि कल्पित है उसके काहे की स्थिति ग्रीर काहे की उत्पत्ति विनाधा ? यह तो गधे के सींग की तरह कल्पित है। इससे पहले जो यह कहा था कि बिरूप कार्य के लिए हेतु का व्यापार मानिये हैं। ऐसा कहना भी बिंगडे है। स्कंध संतान ही जब भूँठा है तब क्या बाकी रहा जिसके अर्थ हेतु का व्यापार मानिये। ऐसा क्षणिक एकांत पक्ष है वह श्रेष्ठ नहीं जैसे नित्य एकांत पक्ष श्रेष्ठ नहीं वैसे यह भी परीक्षा किये सबाय है। पुनः श्लोक ४४ में कहा है:—

पुनः नित्यत्व यह दोनों सर्वथा एकांत माने उसका दूष ए दिखाते हैं:---

विरोधान्नोभयैकात्म्यं स्याद्वाद-त्याय-विद्विषाम् । ग्रवाच्यतैकान्ते ऽप्युक्तिनविाच्यमितियुज्यते ॥४७॥

को लोग स्वाहाद न्याय के विद्वेषी है उनके नित्यत्व अनित्यत्व यह दोनों पक्ष एक

स्वरूप नहीं बने है जैसे जीना श्रीर मरना इन दोनों में विरोध है। यह एक स्वरूप नहीं होता है। विरोध दूषएा के भय से श्रवक्तव्यैकांत मानना यह भी ग्रयुक्त है। इसी कारएा "श्रवाच्य" है। ऐसी उक्ति कहना भी उचित नहीं। ऐसा कहने से ग्रवक्तव्यपने का एकांत तो रहा नहीं। भवक्तव्य शब्द से तो वक्तव्य हो गया।

इस प्रकार नित्य ग्रादि एकांत विरुद्ध ठहरा । ग्रनेकांत की सिद्धि हुई । क्रूम्यबादी के ग्राशय को नष्ट करने के लिये तथा अनेकांत के ज्ञान की दृढता के लिये स्याद्वाद न्याय के मनुसार नित्यानित्यवादी ग्राचार्य कहते हैं ।।६६१।।

> वैय्यत्तु वोर्ते केल्लाम् वाचिय पिल्लमागिल् । पोय्येंता मुरकि कंड्रार् गळा वरिप्पूतलत्तार् ।। मे यैत्ता तूलु सोल्ला दुनर्प्मुं वेरादल् वेंड्रुम् । वैयत्तु वळक्कु तूलोडि वनु माराई नाने ।।६७०।।

मर्थ-इस जगत् में कहने में भाने वाली ऐसी कोई वस्तु ही यदि न हो तो संसार में रहने वाले सभी प्राणियों के वचन ही असत्य हो जायेंगे। और शास्त्र में कहे जाने वाले सभी शब्द अवाच्य होंगे। इस प्रकार अवाच्य होने से अवाच्य मत के कहने के अनुसार तो आगम के सभी विषय विरुद्ध होते हैं।।६७०।।

> गुए गुएि वेरे येन्निर् क्लडिय मुडि विट्रागु । मुनर् वोड्ड काक्षियादि युयिरिन् वेरळवु मागुं ॥ गुरा गुएि तन्मै येंड्रि कुळु वलुं पिरिवु मागु । मुनरं विडा दुइरिकिक्रुं मोरो वळि कुरिएय मंड्राम् ॥६७१॥

प्रर्थ-तुम्हारे मत के भनुसार गुर्गों से युक्त वस्तु को यदि भिन्न कहा जाय तो बस्तु दूसरे स्थान से ग्राकर मिली है-ऐसा कहना पडेगा। यदि ऐसा कह दिया जाये तो मात्म-गुरगों से युक्त ग्रात्मा में रहने वाले दर्शन ग्रौर ज्ञान गुरा भिन्न हैं ऐसा मत तुम्हारे से भिन्न होगा। इस प्रकार गुरगी ग्रौर गुरा भिन्न है, ऐसा कहते हैं इस तरह कहने से संसार में जितनी वस्तु है, उनकी तुम्हारे मत के मनुसार कोई भी स्थिति नहीं होगी। भत: यह कहना पड़ेगा कि संसार में गुरा रहित कोई भी वस्तु नहीं है।।६७१॥

> मयक्कमे सेंद्र मार्वमां बंद कारनंग । ळुईर् परिएाम मिंद्रि योळिय मोद्द कट्टु बीडुं ।। कयक्क मिनिर्लं इट्रागि कयत्तिडं कल्लु पोलास् । वियप्पुरु तवसि नालेन् पेरुवदु वेरेन् बारेल् ।।६७२।।

मर्भ----गुरा मौर गुराी दोनों भिन्न २ हैं, यदि ऐसा कह दिया जाग तो राजह द

परिएगम से कर्म बंध का कारएग नहीं होगा। इस प्रकार होने से मोक्ष, बंध प्रादि का भी ममाब होगा। जैसे पानी से मरे हुए तालाब में एक पत्थर डाल दिया जाय ग्रौर वह डालते हो नीचे चला जाता है उसो प्रकार वह होगा। जैसे एक मनुष्य को तपश्चरएग के द्वारा ग्रात्मा के साथ बंधे हुए कर्मों के ग्रलग होने से तपश्चरएग करने पर भी सफलता नहीं होगी ग्रर्थात् सभी धर्म विफल होंगे उसी प्रकार मोक्ष का तुम्हारे मत के प्रनुसार ग्रभाव होगा। इनका मत बाधा सहित है, यह ग्राप्तमीमांसा में श्लोक रेन में दिखाते हैं:---

> "पृथक्त्वैकांतपक्षेऽपि पृथक्त्वादपृथक्तुतौ । पृथक्त्वे न पृथक्त्वं स्यादनेकस्थोह्यसौ गुरगः ॥

पृथक्तव कहिये पदार्थ सब भिन्न ही है ऐसा एकांत पक्ष होने से पृथक्तव नामा गुगों से गुरा मौर गुराी इन दोनों ,पदार्थों के भिन्न २ पना होने से दोनों ग्रभिन्न ही होते हैं। ऐसे **यह पृषक्त्व नामा गुएा ही नहीं ठहरता है। जिससे पृथक्त्व गुएा को एक को ग्रनेक पदार्थों** में होना मानते हैं तो पृथक्त्व गुरा कहना ही निष्फल ही गया । जो वैशेषिक द्रव्य, गुरा, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय ऐसे छह पदार्थ मानते हैं। उनके उत्तर भेद इस प्रकार हैं:-द्रव्य नो, गुरा चोवीस, कर्म पांच, सामान्य दोय प्रकार, विशेष एक तथा समवाय एक है। तिनमें गुरा के भौबीस भेदों में एक पृष्यक्त्व नामा भी गुरा है सो यह गुरा सर्व द्रव्य गुरा झादि २ पदार्थों को भिन्न २ करता है ऐसा माना है। फिर नैयायिक प्रमास, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, हण्टांत, सिद्धांत, ग्रवयव, नर्क, निर्णय, बाद, जल्प वितन्डा, हेत्वाभास, छल, जाति, निग्रह स्थान इस प्रकार सोलह पदार्थ माने हैं। इनको भी भिन्न २ हो मानते हैं। तिनका पदार्थों का सर्वया भिन्न पक्ष होने से प्रश्न करते हैं कि पृथवत्व गुरा से द्रव्य गुरा ये दोनों भिन्न हैं या ममिन्न । यदि स्रभिन्न कहा जाय तो सर्वथा भिन्न का एकान्त पक्ष कैसे ठहरे ? फिर कहे जो द्रव्य, गुरा, पृथक्त्व तै भिन्न है तो द्रव्य, गुरा, ममिन्न ठहरे । पृथक्त्व गुरा न्यारा है तिसने द्रव्य, गुर्ण को कहा किया कुछ भी नहीं किया जिससे पृथक्त्व गुरा एक है ग्रौर ग्रनेक में ठहरा मानते हैं। इस प्रकार ऐसा कहने से सर्वथा भेदवादी नैयायिक वैधेषिक मत के सर्वथा पृथ-क्तव एकांत पक्ष में दूषगा दिखाया । ६७२।

# उडंबि नुळुइरै पोल गुरू गुरूगी योंड्रो डोंड्रु। विहुं पडि कंड दुंडेल् वेरन बिळंब लागुम् ॥ रोडं पुरिंदुरै वेराग पोरुळं वेरामेन् बानेल् ॥ मडंबै पेन् मार्वेड्रालुं मगळला पुरुळु मुंडो ॥६७३॥

ग्रथं -- जिस प्रकार जीवात्मा एक शरीर को छोडकर दूसरा शरीर घारए। करता है और दूसरा शरीर छोडकर तीसरा शरीर घारए। करता है उसी प्रकार गुए। श्रीर गुए। का स्वरूष है, ऐसा कहते हैं। इस प्रकार कहने से जीव नाम के पदार्थ का भी श्रभाव होगा। इस प्रकार गुरा भीर गुरा का स्वरूप है। ऐसा कह दिया जाय तो जीव नाम के पदार्थ का प्रभाव हो जायगा। झात्मा नाम का कोई पदार्थ ही नहीं रहेगा। इस प्रकार गुए।, गुए। तादात्म्य संबंधी है। गुए।, गुए। कहना व्यवहार नय की इष्टि से है। ग्रगिन झौर उध्याता को जिस

280 ]

मैरु मंबर पुराश

प्रकार प्रलग नहीं किया जा सकता उसी प्रकार गुरामुसी का संबंध है। कुमारी व स्त्री कहने में व्यवहार है परन्तु निष्ट्य हष्टि से एक ही है।।६७३।।

> येत्ति रत्तालु मुंड्रे तत्व मेंड्रु वेंडुम् । वित्तग नावि नारिर् गुरा गुराि विकर्ष वेंडार् ।। पित्तच् ट्रच् नुनर्वुं शैगै सुख दुःखं पिरिवु मुंड्राय् । तत्व मोळियु मारुं वीडुंदाच् पाळ दामे ।।६७४।।

म्रथं-गुएागुएगी सर्व प्रकार से तत्व स्वरूप से एक ही हैं ऐसा कहने के मनुसार उसमें पीछे कहे मनुसार सर्वथा गुएगी भिन्न गुण भिन्न ऐसा कहना, जैसे एक मनुष्य मरकर सुख दुख यह दोनों एक ही रहता है उसी प्रकार सर्वथा गुएा गुएगी को भिन्न ऐसा कहने वाले मत की टब्टि को भी इसी प्रकार उनके मन से मोक्ष का ग्रभाव होता है। ग्रर्थात् मोक्ष की सिद्धि नही होती है।।६७४।।

> बंड्रन उरैप्पान् केट्पानुनर्बुं मोम्नान्गु वेडां। बंड्रेनि लोंड्रु मिड्रा मुळ वेनि लोंड्रु मंड्रा। मेंड्रिडा नान्गुं वेंडि प्रांतियेंड्रुरै क्कु पोळ्दु। निंड्रवै भ्रांति याग निलं पेट्र विकर्ष मेल्लं ।।६७४्।।

ग्रर्थ—संसार में समस्त जीव एक ही है। ऐसा कहने वाले और उसी प्रकार तत्व को अभिन्न कहने वाले और चारों यह एक हो हैं ऐसा कहने वालों के मत की दृष्टि से प्रत्यक्ष विरोध होता है। कहना सुनना यह सभी भिन्न २ कियाए हैं। ऐसा कहने से सर्वदा प्रभिन्न तस्व का संभव नहीं होता है। इस प्रकार कहने सुनने तथा जानने वाले तथा मत के शास्त्रों को जानने वाले ये चारों अभिन्न २ हैं। ऐसा कहने से यह चारों विषय भिन्न २ हैं ऐसा नहीं कह सकते ॥४७४॥

> वंड्रोन उरैत्त मेकोंळुडन सेल्लु मेदु ग्रोडु । निड्रदो रेडुत्तु कादु निड्र दन पोरुण् मुडिक्कि ।। लोंड्रोंड्र मेक्कोंळ् तन् सोल्लळिंदु मारैदि योडि । निड्रव पक्कं सेरं्दा नेरि पिरि तिन्मै याळे ।।६७६।।

त्रर्थ-सर्वथा भिन्न है ऐसा कहने वाले तत्व को ग्रच्छी तरह से विचार करके देखा जाय तो हेतु हब्टांत, उपनय म्रादि म्रात्मा से संबंधित नहीं होते । म्रौर उनसे संबंध न होने के कारएा उनके मत में बाधा झाती हैं। पहले प्रकरएा में सर्वथा भिन्न ऐसा कहने वाले मत के तत्व के प्रकार, यह भी प्रत्यक्ष में विरोध भ्राता है ७६।।

# वंड्रन उरैक्कु तूले पोढुवा नोंड्रन ड्रॅंडु । निड्र तूलोषु थानोडुत्तिड्भू वीड्मसे ।।

प्रयं---बहुत से फलों से भूरे हुए पात्र में ग्राकाझ में रहने वाले चंद का धिब प्रत्येक पात्र में प्रतिबिबित होता है, उसी प्रैकार एक ग्रात्मा सम्पूर्ण ग्रारीर में दिखता है। इस प्रकार तुम कहते हो तो---।।६७६।।

# छायैकु तन्मै तानेंगु मोत्तपो । सायु नद्वरि विव सुंब मादिगळ् ।।

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

येंड्रोनि लोंड्रन ड्रागुमामेनि लळियट्रान्टा । नोंडोन उरेत्त पेट्र कविययेन् कोलोवे ॥६७७॥

प्रधं---जीवादि सभी द्रव्य एक परमात्मा बहु श्राधेयवर्ती है।

यथा--मृतपिण्डमेकं, बहुभांडरूपं, सुवर्र्शमेकं बहु भूषगात्मकं । गोक्षीरमेकं बहुधेनुजातं, एकं परमात्म तत्त्वं बहुदेशवर्ति ॥

अर्थात् एक मृत्तिका पिड में बहुत से बर्तन तैयार होते हैं, एक स्वर्ण में कई आभू-षए तैयार होते हैं। दूध एक ही है किंतु गायों की संख्या अनेक है। उसी प्रकार एक पर-मात्मा अनेक रूप धारएा करता है ऐसा सर्वथा अभिन्न मत वालों का मत है इस प्रकार भभिन्न मतों द्वारा कहना सर्वथा भिन्न है ऐसा लोग कहते हैं सर्वथा भिन्न उर्वथा अभिन्न है ऐसा कहने वाले दोनों ही मत वालों से मोक्ष मार्ग में बाधा आती है, इनके मत पर श्रद्धान करना उचित नहीं। यह भिन्न है ऐसा कहने वाले अद्व तवादी का मत ठीक नहीं, ऐसा कहने से कोई लाभ नहीं है। ।६७७॥

> वंड्रन उरैक्कुं मारि तीवेयिर् कोदुंगुमोडि । तिन न्ड्रिडा रिडा मन्ने चोरु तेडिये पशितुरुंगु ।। मेंड्रिडा विरंडुरैकु मेन्ने पार्कि लेल्ला । मोंड्न उरेकु वाये युन्मत्त चरित माय्ते ।।६७६॥

ग्रर्थ –यदि ग्रभिन्न मत वाले ऐसा कहेंगे तो पानी के बरसने, धूप को देखने तथा ग्रग्नि के जलते समय, ग्रर्थात् घूप में चलते समय, वन में दृक्ष के नीचे बैठने ग्रादि सारी बातें सारे तत्त्व ग्रसिद्ध ठहरे। यह पांव के नीचे की मिट्टी को खाकर अपनी भूख क्यों नहीं मिटाता रोटी को क्यों ढूंढता है। ऐसा ग्रभिन्न मत वालों के कहने में प्रत्यक्ष रूप से विरोध ग्राता है। ।।६७०।

> विन्मवि येन्निला मन्न कर्कछि । मुझिला नीरगत्तुरवु पोलवु ।। कण्णुर कडंबोरा कायं पोलवु । मेन्निला कायोत्तु ळुइरु मोंड्रें निल ।।६७६॥।

# **२**ह२ ]

### कायत्तु लुइर्गळू कोगुं मुत्तिडि । लेयु मंड्रि योंड्रा दिव्वेडुत्तुरं ।।६८०।।

अर्थ-अनेक जल के पात्रों जैसे चंद्र का प्रतिबिंब दिखने के समान अनेक भरीर में रहने वाले ग्रात्मा को सुख दुख ग्रादि विशेष युक्त विषय की उपमा देने में नहीं ग्राती। इसलिये मापके मत प्रत्यक्ष ग्रीर प्रमाख से बाधित होते हैं।।६८०।।

> कार्तुं ळुंबु कडत्तुरंतिमया। लोर् तुळुंबु नर् वादिग लुत्तोवा ।। नीर्त्तुळुंबुनर् वादिग लुत्तोवा । नेर् तुळुंब देगंनमेंड्रिडिल् ।।६८१॥

ग्रर्थ — कहीं मिट्टी के पात्र में रहने वाला पानी हवा से हिलता है। उसी प्रकार कदाचित यह ज्ञान चलायमान होता है भथवा हिलता है यदि ऐसा कहो तो वह बात कई विषयों में संभव होती है, कई विषयों में संभव नहीं होती है। मिट्टी के बर्तन में रहने वाला पानी चंद्रमा के चलायमान होने के समान चंचल दीखता है तो धाकाश में चंद्रमा चलायममान नहीं दीखता है, यदि ग्राप ऐमा कहोगे तो।।६=१।।

> इंब तुंब मुमिए कल याकैय्य । वेबं दिडं वेडुत्तुरै याल् वर्ष ॥ मुन्सै पुण्णिय पाव मुडित्तदर् । पिन् पिरंद लिरत्तलु मिल्लये ॥६६२॥

अर्थ-सुल दुल आदि इस आत्मा के नहीं हैं, गरीर को सुल दुल उत्पन्न होता है। इस प्रकार इसके लिये उदाहरए। दिया जाम तो एक जीव पूर्व जम्म में उपार्जन किया हुआ पाप ग्रीर पुण्य का अनुभव करके पुनः जन्म ग्रीर मरुए। घारए। करता है। यह कमी जीव नाग्र होता है ऐसा सिद्ध हुआ इसलिये जीव भौर प्रात्मा भिन्न २ है ऐसा सिद्ध हुआ। ॥६०२॥

> वारियेन् मेन् मरि निर्पंव चायैतान् । नीरि नींगुदलिस्लये निन्तुरै ॥ योद मोरुइर् निर्पं उंडवुयिर् । वेर नीपिन मागि पिळैत्तदे ॥६८३॥

ग्रर्थ---घडे के पानी में प्रकाश में रहने वाला चंद्र का प्रतिबिंव पडता है। वह प्रति-विव पानी को छोडकर इधर उघर नहीं जाता है। इसलिये भिन्न २ मत वाले झाप लोगों के द्वारा कहे जाने वाला ग्रभिन्न तत्त्व जोव धडे में रहने वाले चंद्र के समान इस जरीर से प्रूयक नहीं होता प्रदि ऐसा कहा जावे तो संभवता नहीं।।६८३।।

### इंब्बुं चांग्रेंगुं पोलिरंडुपिर् । निड्रन कंडिलं निकुं काटिषु ॥ बंडियुं चायै पोला निरंडुइर् । निड्र बुंडागिलुं निड्र विल्लये ॥६८४॥

भर्य--चंद्रमा की छाया के समान रहने वाले जीव को हमने देखा नहीं भौर छाया के समान जीव और शरीर रहता है ऐसा यदि कहोगे तो तुम्हारे द्वारा कहे जाने वाले ट्रष्टांत से इस तरव का संबंध न होने से ग्रापका मत सिद्ध नहीं होता ।।६६४।।

> कडं कडं दोरा काय मदायव । रुडंबुंडंबु तोरा मुई रोंड्रे निल् ।। कडंद कंर्दु ळि काय निलैकुमा । रुंडंबुढं दुळियुं मुइर् निर्पदां ।।६८४॥

मर्थ--प्रत्येक पानी के पात्र में आकाश में रहने वाले चंद्रमा के दीखने के समान हर एक शरीर में उत्पन्न होने वाले सभी जीवों को एक ही है ऐसा कहेंगे तो उस घडे के फूट जाने के बाद केवल आकाश ही रहता है। उसी प्रकार शरीर को छोड जाने के बाद उस आत्मा को रहना चाहिये था। परन्तु आपके मस के अनुसार यह नहीं घटता है। इस कारए आपके दिये जाने वाले उदाहरए से यह मत सिद्ध नहीं होता है।।६६४।।

> कुडतुळुं कुडमिड्रि इरुंदमर् । ट्रिडसिनुं कविनुक्कियल् पोत्तपो ॥ लुडंबुळु मुडॉवड्रि इरुंद वेव् । विडत्तिनु मुंइगेत्तिडल् वेंडुमें ॥६८६॥

मर्च--घट में, घट से रहित पृथ्वी में यह झाकाश ग्रादि में समान रूप से रहता है। इस प्रकार भ्रापके ट्रष्टांत के ढारा सभी में रहता था, परन्तु रहता नहीं। इस कारण तुम्हारा मत संभवता नहीं।।६=६।।

> उडंबि मुइर तोळि लालुई । रुडंबि नुन्मे युनर् तिडुमत्तोळि ।। लडंगलुं मिल्लावळी या रुइर् । तोडरंदु निड् मे सोल्लुव देन् कोलो ।।६८७।।

ग्रर्थ- गरोर से युक्त इस आत्मा के मुख आत्मा को ही मालूम होते हैं। शरीर को कोई पता नहीं पडता। शरीर भिन्न है, आत्मा भिन्न है। तथा गरीर जड है।।६५७॥

### उडंबु तानुइर् कोयदु मुंडेनि । रडंष तन्तुरै ज्ञाल विरोधिया ।। मुडंबु तन्नळ वायुड निड्ु पिन् । विडुं पडित्तुइरेंबुदु वीळंददे ।।६८८।।

> तत्तु वंनिदु वैदुव दंड्रेनि । लुत्तौ वामैयै विट्दुइ रोंड्रु दान् । शित्तियै दुव दिन् मइर् सिद यान् । मुत्ति यैद मुु्यलुथ देन्कोलो ।।६८६।।

अर्थ-तत्त्वों का स्वरूप दो प्रकार का है। जीव तत्त्व का एक प्रकार से रहना, ऐसा कहना अम है। जीव अपने धारण किये हुए शरीर को छोडकर जाने के बाद दूसरा सरीर धारण नहीं करता-यदि आप ऐसा कहेंगे तो मोक्ष की प्राप्ति की इच्छा करने वाले ज्ञानी लोग तपस्या क्यों करते हैं? तपस्या करने से क्या लाभ है? आप के कहे गये मत के अनुसार ज्ञानी लोग तपश्चरण करते हैं। अतः ऐसा सिद्ध नहीं होता।।६८६।।

> काक्षिये नुडित्तिडा काटि युवट्रै विट । ताक्षिया लोंड्रेनि लंदग नुविकरुळ् ।। माक्षियां वैयगमट्रु नवकु योन् । ट्राक्षिया लोंड्रेवि लार विलक्कु बार ।।६६०।।

ग्रर्थ-इस लोक में दीखने वाले पुरुष प्रवृत्ति दुष्टम्, शास्त्र प्रवृत्ति दुष्टम्, लोक प्रवृत्ति दुष्टम्, ऐसा कहने के लिये शास्त्र प्रवृत्ति ऐसा कहने में विरोध रहित परस्पर में भिन्न २ स्थिति को बतलाया हुआ उसके स्वाभाविक गुर्गों से भली भांति न जानकर तथा न समभते हुए भपने द्वारा किया हुआ सर्वथा अभिन्न तत्त्व के बराबर है। ऐसा प्रहण करके कहने वालों का यह मत है। जिस प्रकार श्रंघे को रात दिन समान दीखता है उसी प्रकार एकांत मत वाले को कितना ही समभाया जावे वह प्रपने हठवाद को नहीं छोडता है।। १९०॥ सुत्त सूनियं तत्तुव मेंबवन् । सुत्त सूनिय मागिलु निकिलुं ॥ सुत्त सूनियं तत्तुव मल्लदाम् । सुत्त सूनियंतान् मुदलल्लवो ।।६९१॥

अर्थ-वस्तु सर्वथा शून्य है ऐसा कहने वाले मत भी ठीक नहीं हैं; क्योंकि जो वस्तु सामने प्रत्यक्ष में दिखाई दे रही है उसको यदि शून्य कहा जायेगा तो प्रत्यक्ष रूप कहने में बाघा ग्राती है। इस कारएा सर्वदा वस्तु को शून्य कहने वाले स्वतः शून्य ही होते हैं; क्योंकि शून्य ऐसा कहने वालों की बात प्रत्यक्ष में दिखाई दे रही है।।६९१।।

> सोन्न सूनिय दादियुं सूनिय । मुन्न मिल्लदो मुन्न मुंडायदो ।। मुन्न मिल्लदर् केन्भोकि तानिले । पिन्न इल्लदर केषिळे यायदे ।।६९२।।

धर्थ — इस कारए। प्रत्यक्ष वस्तु को शून्य कहने वाले स्वयं शून्य होते हैं। जानी हुई वस्तु को शून्य कहना सर्वथा ग्रसत्य है। भूतकाल में वस्तु थी या नहीं यदि ऐसा उनसे पूछा जाय तो यदि वे ऐसा कह दें कि वस्तु नहीं थी तो ग्रनादि काल से चली ग्रा रही वस्तु को सर्वथा शून्य कहना,ग्रथवा हमारे सामने प्रत्यक्ष में जो वस्तु दीख रहो है, उसको शून्य कहना तथा भविष्यत काल में उसी वस्तु का नाश न होना, इसका ग्रापके मत से प्रत्यक्ष में विरोध माता है।।६६२।।

> तोट्रं बीदल् तोडरंदु निलं पेर । लाट्रबुं पोरुळिन् निगळ् वादलार् ।। ट्रोट्र मायं दिडल् सूनिय मेंड्रिडि । नेट् बारुरेत्ता निलं मट्रदे ।।६६३।।

भर्थ--- उत्पाद, व्यय रूप होकर रहने वाले को यदि ऐसा कहाजावे कि यह गून्य है तो उस तत्त्व को किस प्रकार माना जायेगा। ऐसा कहने वाले तथा सुनने वालों के मत के मनुसार यह ठीक नहीं है। ऐसा कहने से उस वस्तु में विरोध स्राता है।। ६६३।।

> इट्ट दिट्ट मेरिंदु तत्त्कोळिनै । विट्दु मारैदि तन् सोल् विरोधिया ॥ केट्ट वारिवै तीनेरि केळिनी । मट्टुला मुडिगाय् नल्लवा नेरि ॥६९४॥

प्रयं---वे हरिषन्द्र मुनिराज किरखवेग को संबोधन करते हैं कि हे राजा किरखवेग!

आगमेष्टम्, प्रतिज्ञानेष्टम्, कर्म-फल-संबंधेष्टम्, संसारेष्टम्, मोक्षेष्टम् स्रादि इष्टों को स्रौर लोक प्रवृत्ति दुष्टम्, पुरुष प्रवृत्ति दुष्टम्, शास्त्र प्रवृत्ति दुप्टम्, इस प्रकार तीनों हष्टियों को नाश कर तथा स्रपने स्रभिन्नायों को त्यागकर विरोध होने वाले नित्यमेव स्रनित्यमेव. स्रवाच्य-मेव, भिन्नमेव, स्रभिन्नमेव, शून्यमेव ऐसे इन छह प्रकार के तत्त्वों का त्याग करके स्रागे, सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान स्रौर सम्यक्चारित्र ऐसे इन तत्त्वों का मैं प्रतिपानन करूंगा उसको घ्यान पूर्वक सुनो ! ऐसा हरिचन्द्र मूनिराज ने उस किरखावेग से कहा ।।६९४।।

# उन्मेइल्लद निर्कु रैयु मिलै। युन्मै इल्लद निर्कु नर्वु मिलै॥ युन्मै इल्लद निर् पयनु मिलै। युन्मै इल्लबर् कुन्मुयु मिल्लैये॥६६४॥

ग्नर्थ—पुनः वे हरिचन्द्र मुनिरांज कहने लगे कि सरस्वरूप में रहने वाली वस्तु वचनीय नहीं है। ग्रौर उस वचन में ज्ञान भी नहीं है। सत्य रहित वस्तु में फल ही नहीं है। ग्रसत्य वस्तु में सत्य ऐसे गुएा नहीं है। ऐसा सुख बोध नाम के ग्रंथ के पांचर्वे ग्रघ्याय में विशेष रूप से विवेचन किया है। इस संबंध में विशेष विवरएा को समभ लेना चाहिये। ॥६९४॥

ग्रत्तियन् वयत्तालेंड्रु नित्तमां । सित्तमुं मोळियुं तिरि विन्मया ॥ नित्तमे वेतिरेगत्त नित्तमास् । सित्तमुं मोळियुं सिदै वैदलाल् ॥६९६॥

> ग्रन्वयं व्यतिरेग मनंद मत्त् । तन्मैयार् पोरु डानिगळुं पडि ।' सोन्निगळं द तनिचोल्ल लिलैयत् । तन्मैयार् पोरुडान दबाचियम् ८६६७॥

भर्थ ---निश्चय गुरा पर्यायगुरा को प्राप्त होकर मनन्त गुरा से युक्त ऐसे जोबादि जीव के विषय को सामान्य रीति से सामान्य रूप में तुम्हारे विषय को उस द्रव्य के विशेष गुराों की शक्ति न कहने के काररा भवाच्य होता है। यह स्याद्वाद रूप नहीं है। इसलिये यह तत्त्व वाच्याऽवाच्य रूप कहलाता है:।६९७।।

#### २१६ ]

### ग्रन्वयं वेसिरेग मट्र पोख्ट् । सोन्न नल्लरि विर्षय नादिइर् ॥ भिन्न मादलिर् भिन्नमुमां पोढ् । नन्वयं वेंद्रुलाबिय वट्रै चोल् ॥६६८॥

भर्य-पीछे कहे हुए जोबादि द्रव्य के तादात्म्य मन्वय तथा व्यतिरेक ऐसे दो प्रकार के गुएा हैं। यह दोनों गुएा व्यवहार की मपेक्षा से भिन्न तथा निश्चय की अपेक्षा से अभिज हैं। इसी विभाव विषय को जोतने का विवेचन करू गा। इसे सुनो ॥६६८॥।

> माट्रि निड्रु पित बीटिनु निर्कु नल् । लाट्रल् पट्रि येळुं मुनर् वत् वयं ।। माट्रि निड्रदु बीटिलिल्लामे याल् । बेट्रूमे युन वीस् वेतिरेगमे ।।६६६।।

मर्च--माचार्य ग्रन्थय, व्यतिरेक गुर्गों के बारे में हल्टांत पूवक विवेचन करते हैं। हे किरणवेग राजा! सुनो । मन्दयगुए,व्यतिरेक गुर्गों को उत्पन्न करने के लिए निमित्त कारण होने से यह जीव नरकगति, देवगति, मनुष्यगति, तिर्यंचगति इन चार गतियों में अमण करता है । इसलिए यह जीव ग्रन्वय गुर्गों से युक्त होकर उपादान कारण से होने वाले विमाव गुरा को प्राप्त होकर इन चारों गतियों में अभण करता है । जिस प्रकार सोना अन्वयगुरा को प्राप्त होकर उपादान कारण होकर कुन्दल, कडा धादि पर्यायों में परिएमन होता है, उसी प्रकार यह जीव भी उपादान कारण को प्राप्त होकर संसार में ग्रनेक पर्यायों को धारण करके संसार में परिभ्रमए करता है ॥६९६॥

> ग्रन्वयं व्यतिरेग ग्रन्वयं चेतिरेगत्तैयाकला । लिन्नबं पिर पादि ये याकलाल् ॥ पोन्निनपोरु निट्र लवन् पय । निन्न बोंड्रें योंड्रें बलु मुक्कुमें ॥७००॥

ग्नर्य-पूर्व में कहे हुए गुएा ग्रीर गुएगी से युक्त वह द्रव्य सदैव केवस व्यवहार नय में भिन्न होने पर भी निक्ष्चय नय से आपस में एक रहते हैं। अपने स्वभाव को छोडकर दूसरे स्वभाव में परिएात नहीं होते। धतः यह जीवद्रव्य, ज्ञान, दर्शन, गुएा से युक्त है। गुएा और गुएगी में प्रदेश रूप से भेद नहीं होता है। वचनों के द्वारा गुएा श्रीर गुग्गी ऐसा कहा जाता है बरन्तु निक्ष्य से नहीं है। 1900 ।।

येंडू मिग्गु नयं पोच्छू तम्मु । सोंड, योंड, बिट्रो रिडसिन कनुं ।।

सेंड्रु निंड्रन कंडरियामे या। लोंड्रु मास पोरुळोडु गुरगंगळे ॥७०१॥ प्रचेतनसिड चेदन मिन्म युं। चेतनसिस चेतन मिन्मयु ॥ मोदु सूर्ति ये मूर्ति योन् ंड्रन्मयुं। तीदिलादव सुनियं सेष्पि नेन् ॥७०२॥

मर्थ---मचेतन द्रव्य में चेतन गुएा नहीं, चेतन द्रव्य में अचेतन गुएा नहीं । मूर्ति रूप द्रव्य में अरूपी गुएा नहीं है । इसलिये सर्वदा नाश नही है । कथंचित् भशून्य ऐसे परमागम में प्रहेंत जिनेन्द्र के द्वारा कहा हुआ अनेकांतवाद है । इस अनेकांतवाद में केवल एकांतवाद को ही मानकर यदि एकांत कोटि सिद्ध करेंगे तो सिद्ध नहीं होगा । प्रत्येक द्रव्य के साथ स्थात् शब्द का प्रयोग किया है । इसलिये व्यवहार की अपेक्षा से अहँत भगवान के वचन के मनुसार हमने प्रतिपादन किया है । यह मार्ग एकांत और अनेकांत रूप में कहे हुए पर किसी भी प्रकार की शंका नहीं करना चाहिये ॥७०१॥७०२॥

> सोन्न वारु विकर्प मोरु पोरुट् । तन्मै इट्रलै वन् मुबलारु मा ॥ ट्रिन्मै इल्लिटु मै मै इवट्टिन् मेर् । सोन्न भंगम् मेळ्ळ् सोल्लु बास् ॥७०३॥

मर्थ---पूर्व में कहे हुए नित्य, मनित्य, प्रवाच्य, भिन्न, मनिन्न मौर यूंन्य यह छह प्रकार के भेद एक ही वस्तु में होते हैं। म्राप्तेष्ट म्रादि छह द्रव्य पूर्वोक्त तीनों दृष्टांतों में परस्पर में एक होकर रहने के कारएा ये छहों स्वभाव से एक ही वस्तु में रहते हैं। इस प्रकार सर्वज्ञ द्वारा कहे हुए ग्रागम से इस भेद को भली प्रकार समभने के लिए सप्तभंगों का मैं विस्तार से विवेचन करूंगा, तूम सूनो । ७०३।।

> उन्मै नल्लिन् मै युन्मै इन्मयु मुरेक्कोनामै । युन्मै नल्लिन्मै युन्मै योडुरेक्कु नामै ॥ नन्निय मून्ड्रू माग नयभंग मेळु मोड्रिर । कन्नुरि मन्नमंगळ् कडा बीट्रि नयगळ्वेदे ॥७०४॥

मर्थ हे भव्य शिरोमणि राजा किरणवेग ! वस्तु के कथन करने के लिये सात भंग (तरह) होते हैं। स्यात् ग्रस्ति,स्यान्नास्ति,स्यादस्तिनास्ति,स्याद्ग्रवक्तव्य, स्यादस्तिभव-क्तव्य, स्यान्नास्ति ग्रवक्तव्य, और स्यादस्ति-नास्ति-ग्रवक्तव्य। एक पदार्थ में परस्पर विरोध न करके ग्रविरोध रूप से प्रमासा ग्रथवा क्य के वाक्य से यह स्त् है मादि की जो कल्पना की जाती है वह सम्त भंगी है। ग्रस्ति द्रव्य ग्रीर नास्ति द्रव्य इनको पृथक २ करके यदि एक को ही ग्रहण करोगे तो यह मिथ्य। है । इससे वस्तु की सिद्धि नहीं होती । प्रत्येक वस्तु कथंचित् सत् है ग्रौर कथंचित् ग्रसत् है ।।७०४।।

> उ ंडेन पट्ट देर्क इल्लया मुरुव मिड्रे। लुंडेन पट्टबंड्रे यामिदं उलग मेल्ला ॥ मुंडेन पट्ट देर्के इल्लया मारें नेन्निल् । बंडुनुं कौदं यावाळ् मगळिला उरुव मंड्रो ॥७०४॥

ग्रयं — ऐसा अस्ति कहने वाले द्रव्य को नास्ति न कहना इससे व्यवहार नहीं रहेगा ग्रौर तोन लोक में रहते वाले सभी द्रव्य एक ही होंगे, ऐसा होगा। ग्रस्ति रूप वस्तु को नास्ति रूप स्वभाव कैसे कहा जायेगा? इस प्रकार का यदि प्रघन होगा तो इस संबंध में प्राचार्य दृश्टांत देते हैं कि एक मनुष्य की बहिन दूसरे की ग्रपेक्षा पत्नी है। इसी प्रकारे दूसरे की ग्रमेक्षा लडकी होने के कारण ग्रस्ति हो गई ग्रौर दूसरे को ग्रपेक्षा नास्ति हो गई। एक की ग्रमेक्षा लडकी होने के कारण ग्रस्ति हो गई ग्रौर दूसरे को ग्रपेक्षा नास्ति हो गई। एक की ग्रमेक्षा से वह स्त्री माता है। इस कारण वह नास्ति हो गई। इस प्रकार एक ही द्रव्य में व्यवहार न होगा तो संसार में सभी वस्तु बिना व्यवहार के एक ही होगी। यदि वस्तु में व्यवहार नहीं होगा तो सारी वस्तु गडबड हो जायेगो। । ७०४।।

> म्रत्तियां कुंभ मेंड्रा लुलगला मडमवायो । वैत्ततन् निडत्त देनिम्न मट्रेंगु कुंभ मेड्राल् ।। वैत्तदन् निडत्त देम्निन् मट्रेंगु मिलामै याले । नत्तियुंडैत्तन् रागि लुलग नर् कुंभ मामे ।।७०६।।

ग्रर्थ-घट अस्ति रूप है क्योंकि घडा सभी जगह न रहने के कारएा उस समय वहां रहने के कारएा वह घट अस्ति रूप हो गया । और वही घट दूसरों की अपेक्षा से नास्ति रूप हो गया । क्योंकि घट स्वक्षेत्र की अपेक्षा से अस्ति हो गया । और परक्षेत्र की अपेक्षा से नास्ति हो गया । इस प्रकार अस्ति नास्ति नहीं होगा तो एक ही घट तीन लोक में है ऐसा होगा । इसलिए स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल, स्वभाव की अपेक्षा से द्रव्य, अस्ति रूप एवं परद्रव्य की अपेक्षा से नास्ति रूप होता है । १७०६॥

### इदुबदु बलामें युंडे लिदु बदु वेझलागु । मिदु बदु बलामें इन्ड्रे लिदु बदु विलामें याले ।। पोदु म्रोडु विशेडयिंड्रि पोम् पोष्ळ् पोन पिन्ने । बिदि बिलक्कि लामें याले शूनियमांगु वेंदे ।।७०७।।

अर्थ—हे राजा किरएावेग सुनो ! वस्तु ऐसे बतलाया हुम्रा जो द्रव्य है वह यदि मास्ति न होगा तो द्रब्य कूटस्थ होगा । एक २ वस्तु में रहने वाले विशेष गुएगों का फ्रोर उस द्रव्य का ग्रभाव हो जाता है । इस प्रकार भ्रभाव होने से ग्रस्तित्व व नास्तित्व यह साघ्य

मेर मंदर, पुर म



नहीं है। इसलिये वस्तु में रहने वाले प्रनेक भेदों को कह नहीं सकते ॥७०७॥

# म्रसियालति जोबनरिविना लरिव नेम्नि । लत्ति माराय वेल्ला गुरगत्तंयु मडय पट्रि ॥ नत्तियाम् भंगं तोंड्रि जोब नै नाति येन्नु । मितिर भंगमेळुं पोरु ळिउँ इरंद वारे ॥७०८॥

ग्रथे – यह ग्रारमा सत्स्वरूप ऐसे ग्रस्ति रूप से चेतन नाम के ज्ञानादि गुएा गुएगी से युक्त तत्स्वरूप या ग्रनादि काल से ग्रस्ति रूप है क्योंकि ग्रस्ति रूप को दूसरे ग्रचेतन ऐसे ग्रसत् स्वरूप है। यदि ऐसा मान लिया तो ग्रस्ति द्रव्य नास्ति रूप होता है। इसलिये जोव पदार्थ को स्याद ग्रस्ति, स्याद नास्ति इस प्रकार मानकर प्रत्येक द्रव्य में ७ भंग होते हैं। 19०८।।

> उन्मयु मिन्मै तानु मोरु पोरु ट्रन्म यागुं । बन्मै सोल्लु मूंड्राय् भंग मट्रौ विरंडिर् ॥ कन्नुरु पोरुळै योर् सोल् सोलाम यैतुरिय काटुं । तिन्नि यो डवाचि येतिन सेरिबिन् सेप्पु मुंड्रुम् ॥७०६॥

अर्थ --स्यात् अस्ति स्यात् नास्ति ये दोनों वस्तु एक ही स्वभाव के गुएा के भेद हैं। क्योंकि स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल. स्वभाव इनकी अपेक्षा से अस्ति हो गया। और पर द्रव्य परक्षेत्र. परकाल, परभाव की अपेक्षा नास्ति हो गया। यह दोनों भेद एक ही द्रव्य में उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार रहने वाले स्यात् अस्ति-नास्ति नाम का तीसरा भंग हो गया। इस प्रकार स्थात् प्रस्ति, स्वात् नास्ति यह दोनों ही एक समय में कहने में समर्थ न होने के कारएा स्याद अवक्तव्य यह चौथा भंग हो गया। स्याद् अस्ति स्याद् नास्ति स्याद प्रस्ति नास्ति नाम अवक्तव्य यह चौथा भंग हो गया। स्याद् अस्ति स्याद् नास्ति स्याद प्रस्ति नास्ति ऐसे तीन अवाव्य को एक ही समय में कहने को साध्य नहीं होता। इसी प्रकार अन्य २ भंगों के संबंध में जान लेना चाहिये।।७०१।।

> सेष्पिय भंग मेळुं वत्तुक्क डोरुं सेस्तु । मिष्पडि बुरैस बेल्ला मेव कारत्तो बोंड्रिर् ॥ रष्पिति नयंगळागि तडुमाट्रं तन्ने याकुं। मेपड बुनरं द पोळ्दिन् बोटि ने बिळेक्कुं बेंदे ॥७१०॥

अर्थ — हे राजा किरएवेग ! यह उपरोक्त सप्त प्रकार के भंग जीवादि सभी द्रव्यों में रहते हैं। इन सात भंगों को मस्ति नास्ति ऐसे भिन्न २ रूप से कल्पना ग्रहण करगे तो व्यवहार का लोप हो जायगा और सप्तभंग विखय को प्रन्य मिथ्यादृष्टि लोगों के एक २ नय को पकड कर ही मोक्ष मार्य को न समफने के कारएा संसार भ्रमए होता है। इस कारए द्रव्य सम्पूर्एा तौर पर एक ही है भिन्न २ नहीं है। ऐसा कहने वाले ग्रन्य प्राप्त मोक्ष को भाष्ति कैंसे कर सकते हैं?। ७१०॥

# मनादि मिच्चोद यत्तालरिवु मिच्चत्त मागि । कनादिनुं मै मै कानार् पान्मै यांग कालं वंदाल् ॥ बिनायि मै युनरं्द बट्रिनिळुंदाळ् विशोषि तन्ना । समादि मिच्चुव समत्ता लडयुं सम्मत्तं वेंडे ॥७११॥

मर्थ-हे राजन् ! मनादि काल से मिथ्यात्व के तीव उदय से हेय उपादेय का स्व-क्प न समफने के कारण मपने निज स्वरूप का मनादि काल से लेकर मब तक स्वरूप स्वप्न में भी मनुभव में नहीं माया है । उनके मनुभव में तो स्वपर के भेदज्ञान की भावना मभी तक उत्पन्न नहीं हुई, न मापापर के जानने का म्रभ्यास किया, इस कारण वह माज तक संसार में भ्रमण कर ही रहा है । सम्यक्त्व को धारण करने की लब्धि उत्पन्न हो जाय तो वह जीव सद्गुरु का उपदेश सुनकर उस उपदेश के निमित्त से कर्म क्षयोपशम लब्धि से मनादि काल से भात्मा के साथ संबंध करते माये मिध्यात्व कर्म प्रकृति के उपशम से सम्यक्त्व उत्पन्न कर लेता है ।।७११।।

### येळुवुदु कोडा कोडि सागर त्तिळिटु निर । पळुदेलां रोय्य बल्ल मिच्यत्त पगडि तन्ने ॥ येळियवे सारं्व कोडा कोडि मेलंद मूळ्त । मुळिय मेट्दिये सोदि शाम बण्एा मोरुंगू बीळकुं ।।७१२॥

मर्थ—मोह कर्म को सत्तर कोडाकोडी सागर में कुछ कम होकर ग्राटम-स्वभाव को बगट न होने देने वाले मिय्पात्व प्रवृत्ति को नाश करने वाले कोडाकोडी सागर में एक ग्रतर्मुहूर्त में उस स्विति को ग्रर्थात् मध्यम उत्कृष्ट स्थिति को विशुद्धि लब्धि द्वारा नाश कराता है। ।।७१२।।

# निड्र कोटिबिये कंडन करणंदोरु नेरिइर् सेय्या । वंदमु नापंत्तोरु पगडिकट् कोलित्त कोळ्दे ।। बंदुडन् कट्दुतीय नल्विनै तिदि सुरुक्का । बंद मूळ्तं सेड्रंद विशोदिष दगंड्र पिन्नै ।७१३॥

भर्य----इस प्रकार उस स्थिति को खंड २ करके प्रति समय में नाश कराते २ इक-तालीस प्रकृति मिथ्यात्व कर्म को बंध करने वाले परिएगमों का नाश करने से ग्रौर उनमें भाकर बंध होने वाले पाप भौर पुण्य स्थिति को कम करके एक मुहूर्त के बाद देशना-लब्घि परिएगम का ज्ञान होने के बाद ग्रागे कही जाने वाली ४१ प्रकृतियों का बंध नहीं होता है। ग्रर्थात् एक मिथ्यात्व दूसरा नपुंसक वेद, तीसरा नरक ग्रायु, चौया नरक गति, पंचवा नरक गत्यानुपूर्वी, छठा एकेंद्रिय जाति, सातवां दो इन्द्रिय जाति, ग्राठवां तीन इन्द्रिय जाति, नवां चतुरिंद्रिय जाति, दसवां हुँडक संस्थान, ग्यारहवां ग्रसंप्राप्तामृपाटिका संहनन, बारहवां मातप. तेरहवां स्वावर, चौदहवां सूहम, पंद्रहवां ग्रपर्यायात्मक, सोलहवां सार्घारए भरीर, सत्रहवां निद्रा २, ग्रठारहवां प्रचलाप्रचला, उन्नीसवां स्त्यानग्रुद्धि, वीसवां ग्रनंतानुवंची

३•२ ]

मेरु मंबर पुरास

फोध, इक्कोसवां मनंतानुबंधी मान, बाईसवां मनन्तानुबन्धी माया, तेईसवां मनन्तानुबंधी लोभ, चोबीसवां स्त्रोवेद, पच्चीसवां तियँच मायु, छब्बीसवां तिर्यंच गति, सत्ताइसवां तिर्यगरयानुपूर्वी. ग्रट्टाईसवां न्यप्रोध संहन न उन्तीसवां स्वाति संहनन, तीसवां वामन संहनन, इकतीसवां कुब्जक संहनन, बत्तीसवां कीलक संहनन, तेतीसवां नाराच संहनन, चौतीसवां म्रद्धं नाराच संहनन, पैतीसवां वज्ज वृषभनाराच संहनन, छत्तीसवां उद्योत, सेतीसवां मप्रशस्स विहायोगति, ग्रडनीसवां दुर्लभ, उन्तालीसवां दुःस्वर, चालीसवां ग्रनादेय, इकतालीसवां नीच गौत्र इस प्रकार यह इकतालीस प्रकृतियां हैं 110१ दे।।

> करणंदोरु मनंद मांगु गुएा मुडै विशोदि तोंड्रा । कनंदोरुं कट्टु गिड्र विनैत्तिदि सुरुंगि कट्टा ॥ कनंदोरु पडिय नंदोम् नल्विनै भाग मेट्रा । कनंदोरु मळविर् कट्टुं तींदिनै भागं दोळ्कुं ॥७१४॥

> इव्गे पयंद दाय विवन् विन् वंद दर्पमत्तः मौवगै पयत्तं शैया बंद मूळतत्ति नोगं ।। कौवै से विनक्कु कालन् पोलपु पुब्वासि तोंड्रि । शब्द इट्रिदि नोडु भागर्स सिद्दैक्कु निड्रे ।।७१४।।

ग्रयों — इस प्रकार के फल देने चाली प्रायोग्यलव्घि के प्राप्त हो जाने के बाद मागे उत्पन्न होने वाली करएा लब्धि में प्रायोग्य लब्धि के समान ही इस परिएाम के फल को देते हुए तथा सम्पूर्ण कर्मों के क्षय स्वरूप सोक्ष को ग्रनेक नय निक्षेप प्रमार्गों के द्वारा भली भांति जानकर दर्शन मोहनीय कर्मों के उपशम करने योग्य परिएाम का हो जाना काररालब्धि है ।।७१४॥

### विदिइनि केपत्तोडु गुरगंद शेंगमत्ते शम्या । पुदिय वास विदिइन् भाग तिबीय मुन्पोल कट्टा ।। पदररु पलगं ळारे पयंद पुवाशि नींय । बतिशयं पलवुं मैय्यु मसि येट्टि बिशोदि तोंडुा ।।७१६।।

श्रर्थ – इस क्रम से निक्षेप गुए। सहित संक्रमए। करके कभी भी न होने वाले नवीन पुण्य बंध का अनुभाग श्रौर स्थिति गति का श्रधिक बंध होकर छह प्रकार के फल को उत्पन्न करने वाले ऐसे प्रपूर्व करए। परिए।।म को छोडकर घात्मा में श्रतिशय गुए। उत्पन्न करने वासे घनिवृत्ति करए। नाम का परिए।।म उत्पन्न होता है ।।७१६।। 308 ]

पन्व सन्दत्तै चार्न्द नाल्वगै पयत्तै याका। वेंड्रला विनैक्ठ केट्टमो कट्ट मोरुंगु शय्या ॥ निड्रु गुरगत्तच्चेडि निक्केवन् तन्नै याका । कुंड्रिय विनगेट् केंड्र् गुरगंद सेंगमत्तै शया ॥७१७॥

मर्थ--इस प्रकार परिएाम उत्पन्न होने के पश्चात् पाप और पुण्य इन दोनों कर्मों में पाप कर्म को संत उदीरएा। और पुण्य कर्मों को बंध उदीरएा। कहते हैं। तदनन्तर उस स्थिति को कम करके गुएा श्रेएाी में आरोहएा करते२ गुएा निक्षेप कर उसके परिएाम से पुनः म्रापने स यक्त्व की वृत्ति करता है ।७१७।।

> मनियेट्टि कर एां पिन्नै येंवर कर एां शैया । विदियेंद कोडा कोडि मूळ्त मेल् कीळ् मुन्निंडू ।। तन्नै विट्टु नडु वनंद मूकत् माय् निडेदितन् कन् । विनै इनै कीळु मेलु मंदर वेळियै शैया ॥७१८।।

अर्थ-तदनन्तर म्ननिवृत्तिकरएा लब्घि के परिएााम एक अन्तर्मु हूर्त के बाद कम से वृद्धि करते हुए मिथ्यात्व कमें की अन्तः कोडाकोडी उत्क्वष्ट स्थिति को तथा म्रन्तर्मुहूर्त की मघ्यम तथा जघन्य स्थिति को अंतर्मुहूर्त में स्रात्मा में रहने वाले मिथ्यात्व कर्म के तीन भाग करके एक भाग ऊपर, और भाग नीचे करके म्रन्त में म्रात्म-ज्योति की वृद्धि करता है ।।७१८।।

> वेळिइन् मेल् मिच्चत्ततिन् वेम्मयं तन्मे शैया । वेळिइन् कीळ् मिच्च मेल्लां विरगुळि येळुंद पोळ्दि ।। लळविला ज्ञानं काक्षि येक्करणत्तेळुंद वट्ट्राल् । वेळिइन् मेनिड्र तुंडन् कंड मूंड्रागि नीळुं ।।७१९।। तिरियिर् पैवरत्त पोळ्दिर् ट्रिरिविद मागि वीळुं । वरगै पोल् मिच्चं चम्मा चम्मत्त मागि ।। विरगिनाल् वीळंद सूनं्ड्रो दनंतानु वेधि नान्गाम् । तिरै इने यवित्तान् माट्रान् तिन् कडर् करयं कान्ं ।।७२०।।

अर्थ-आरम-ज्योति प्रगट हो जाने के∕बाद आत्मा में लगे हुए बाह्य और अभ्यंतर कर्मों की निर्जरा होकर सत्ता में रहने वाले तथा उदय में आने वाले पाप कर्मों का नाश करते समय अनन्त गुरा से युक्त सम्यक्दर्शन का आत्मा में प्रादुर्भाव होने के पश्चात् आत्मा में सनादि काल से बंधे हुए कर्मों की निर्जरा होकर, खंड २ तीन टुकडे होकर, इस तरह नीचे गिर जाते हैं, जिस प्रकार कि चक्की में ग्रनाज को डालते ही सबसे पहले उसके तीन टुकडे हो जाते हैं। मिथ्यात्व के तीन भाग होते हैं। मिथ्यात्व, सम्यक मिथ्यात्व, सम्यक प्रकृति। अनन्तानुबन्धी कोष, भान, माया, लोभ इन चार कषायरूपी तरंगों का उपशम होकर सम्यक् विशुद्ध परिसाम को प्राप्त हुन्रा यह जीव संसार रूपी सागर का ग्रन्त करके मोक्ष की प्राप्ति कर लेता है ॥७१२॥७२०॥

> मिच्चत्त यगडि मेळुं विरगिनान् लुक्स मिष्प । उच्धत्ति निड्र वीर मुपशम सम्मत्तिदिट ।। मिच्चत्ता पगड़ि वंदमुदल् व्यापार नींगा । वच्चत्तै विनिकट् काकि येंद मूळतळब् निर्कु ।।७२१।।

ग्रर्थ--मिथ्यात्व, सम्यक्मिथ्यात्व, सम्यक् प्रकृति ग्रौर ग्रनन्तानुबंधी कोघ, मान, माया ग्रौर लोभ इन सात प्रकृतियों का क्रम से उपशर्म करके रत्न पर्वत पर से मनुष्य के नीचे गिरने में वह जो रहने का समय होता है वह जीव उपशम सम्यक्ट्रष्टि होता है। उपशम सम्यक्ट्रष्टि जीव एक मुहूर्त पर्यंत मिथ्यात्व प्रकृति का बंध करने वाली प्रकृति, कर्म प्रकृति को रोकता है। ७९१।।

> उपशम कालत्तुळ्ळो ग्रनंतानुवंधि तोंड्रिर् । कुबद शादं शम्याट्टि यांगुरण त्तै येदु ।। मुपशम कालत्तिन् पिन् मूंड्रत्तोंड्र्ुदय मादल् । सबदभा मिच्चं सम्मा मिच्चिल तन्मै तानां ।।७२२।।

भ्रर्थ-----उस उपशम काल के भन्तर्मुहूर्त तक ग्रनन्तानुबंघी कोघ, ग्रनन्तानुबंघी मान, मनन्तानुबंघी माया ग्रौर ग्रनंतानुबंघी लोभ इन चारों कषायों में से किसी भी एक कषाय का रत्न पर्वत पर से मनुष्य के नीचे गिरने के समय तक के बीच का समय के समान भाग वाले को सासादन गुएास्थान प्राप्त होता है। उस उपशम काल के ग्रनन्तर उक्त प्रकृतियों में मिश्र प्रकृति का उदय हो जावे तो वह मिश्र गुएास्थानी कहा जाता है। सम्यक्प्रकृति का यदि उदय हो जाय तो वह सम्यक्टुष्टि गुएास्थान कहलाता है। अर्रन्त

> वेदगं मुदिस पोळ्दिन मैयुनर ग्रोडु काकि । कोयादु मो कुट्र मैदा तेरिपुदि विनेगडंमै ।। बोदियुं काक्षि दानुं पूरसौ रोंड्रू निंड्र्ः घाद वेदक मुन्नेळै काक्षि काई कमदामें ।।७२३।।

भर्थ-सम्यक् प्रकृति का यदि उदय हो जावे तो वह प्रपने भारम-स्वरूप को जान लेता है। भौर सम्यक्त्व सहित ज्ञान वाला होकर, सम्पूर्ण दोषों से मुक्त होकर पाप कर्मों का नाश करता है। तब वह सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान पूर्ण हो जाने के बाद वह वेदक सम्यक्त्व पूर्व में कहे हुए सात प्रकृतियों का नाश करने वाला क्षायिक सम्यक्हष्टि कहलाता है। इस प्रकार क्षायिक गुरा को प्राप्त हुए भव्य जीव को क्षायिक सम्यक्ट्रष्टि कहते हैं। ७२४॥

## भडक मिलाने यादि नाल्बकुं मूंड्र मागु । मुडंतिडा तुवस मिप्पा नाल्बरु कुपस मित्तां ।। केड्रुत्तव ररुवर् कागिर् केटिन् कनाय दागुं । तडक्कं मा बेंदे सेंड्रान् ट्रस्व तवत्तु वेंदन् ।।७२४।।

मर्थ - जीव ग्रजीव तथा तत्वों के स्वरूप को जानने वाले निग्रंथ महा तपस्वी हरी-चंद नाम के मुनि उस किरएविंग राजा को इस प्रकार मात्मा के साथ लगे हुए सभी कर्मों के मेदों का तिवेचन करते हुए कहते हैं कि हे राजन् ! सुनो ।

असंगत, देशसगत, प्रमत्त अप्रमत्त, यह चार गुएास्थान पर्यंत उपशम सम्यवत्व, बैढंक सम्यवत्व, क्षायिक सम्यवत्व इन तीनों में से कोई एक सम्यवत्व उत्पन्न होता है। इन कर्मों के नाज करने ये उपशम श्रेणी चढने वाले अपूर्वकरएा, अतिवृत्तिकरएम, तथा सूक्ष्म सांपराय क्षोसांकपाय, सयोग केवली; अयोग केवली ऐसे छह गुसास्थानों में एक क्षायिक सम्यक्त्वी रहता है।।७२४।

### काक्षियु मरिबु मिन्न कदिपं बैबोरियुं वेंड्रु । पूक्षि सालोळुक्क तांगि पुरिदेळु घ्यान वाळाल् ।। वेट्कै वेरहत्तु घाति विनैगळे वेंड्र पोळदि । लाक्षि मुउजग मागु मरस मट्ररि मो वेंड्रान् ।।७२४।।

ग्रयं चह सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान पहले कहते ग्राये हुए के समान प्रकाशमान होकर वृदि होते हुए पंचेन्द्रिय विषयों को नाश कर सम्यक्चारित्र को प्राप्त होकर धर्मध्यान गौर गुदत घ्यान इन ग्रायुषों से राग, द्वेष मोह रूपी संसार बेल का उच्छेद कर घातियां कर्मों का नाश कर इस तीन लोक में भरे हुए चराचर वस्तुग्रों को एक हो समय में जानने की सामर्थ्य रखने वाले केवलज्ञान को प्राप्त,होता है। 10 रशा।

### मादयन् मलरं द वाय में मारिए विळ केरिप्प मैय । लादिय मंद कार् मगंड्र तमनरिवु काक्षि ।। योदिय वगइर् ट्रोंड्र उलप्पि ला पोघळे कंडा । नेद मडिसा में केद्रु विय ट्रूव नेंड्रु सोन्नान् ।।७२६।।

इस बकार हरिचंद्र मुनिराज सत्य प्रहिंसामयी घर्म का स्वरूप राजा किरएवेग के समफ में था जाये इस प्रकार राजा को समफा दिया। उस समय राजा किरएवेग ने थपने मन में उन मुनिराज के उपदेश से अन्दर में रहने वाले मिथ्यात्व रूपी अन्धकार को दूर किया धौर धर्म में रुचि रखने वाले उन हरिचंद्र मुनि के चरएों में नतमस्तक होकर विनय से प्रार्थना करने लगा कि हे प्रभु ! निर्दोष गुराों से भरे हुए मोक्ष पद प्राप्त कराने वाली मुझे दिगम्बरी बिन दीक्षा प्रदान करें। इसको प्राप्त करने की उरकंठा मेरे मन में हो गई है। ॥७२६॥

## बिरि तिरै बींदु तोंडूल् वेळ्ळं वेनसुपरम् वेलै । सिरि भुवनत्ति नेक्की तिमिर् गर्णार् गति गळासे ।। येरि पुरि वडवै इंबम् दोप माट्राळि निड्रिष् । बूरैयमुं दोनि सित्ति पत्तमं तुइक्कु मेंड्रान् ।।७२७।।

मर्थ - पुनः मुनिराज से प्रायंना करता है कि मेरी आत्मा अनादि काल से संसार रूपी तरंग में उथल पुथल हो रही है। आज तक इस संसार में चिरस्थान मुझे कहीं भी नहीं मिला। इस संसार रूपी समुद्र में दुख जल प्रवाह के समान है। तीन लोक में भरे हुए दुख तालाब के समान हैं। समुद्र के बीच में रहने वाले द्वीप के समान यह चारों गति हैं। यह दुख राग रूपी समुद्र में बडवानल के समान हैं। सुख रत्नद्वीप के समान रहता है। आब मैं भीघ ही हे प्रभु ! आपके नौका रूपी चरएा कमलों का सहारा लेना चाहता हूं। और सद्धर्म रूपी नाव में बैठकर इस संसार रूपी से पार होना चाहता हूँ। बस यही मेरी ग्रभिल। पा है। ऐसा बिचार कर राजा किरएयवंग्र ने जिनदीक्षा लेने का टढ विचार कर लिया ॥७२७॥

> भोगंमुं पैरुळु मेल्लां मेधमुम् तिरयुं पोलुं । सोगमुं तुयरुं याकुं तोडुकडर् सुद्र मागुं ॥ नागमुं तिलमुं पेट्राल् नालेंदु नाळिल् वेराम् ॥ योगि याथ विनये वेल्व निरीय वेंड्र्रे शैवाने ॥७२८॥

मर्थ-इस प्रकार विचार करके मूनि महाराज से वह प्रार्थना करता है कि हे प्रभु भोगोपभोग ऐक्वर्यादि जितने भी पंचेंद्रिय विषयों को उत्पन्न करने वाली भोग सामग्री है वह सब श्राकाश में बादलों के समूह के तथा समुद्र की तरंगों के समान क्षशिक है। मेरे शरीर संबंधी भाई, बंधु, मित्र, कुटुम्बी, पुत्र इन सब को श्रभी तक मैंने ग्रपना ही समभा है, यही कल्पना मात्र करता ग्राया है। इनको जितना २ ग्रपना समभा उतने २ दुख के कारण होते कल्पना मात्र करता ग्राया है। इनको जितना २ ग्रपना समभा उतने २ दुख के कारण होते सये। इनके द्वारा ग्राज तक मुभे कोई सुख प्रतीत नहीं हुग्रा। मैंने देवगति, साम्राज्य भी प्राप्त किया परन्तु वहां भी सुख नहीं मिला, उसको भी मुभे छोडना पडा, उनको भी ग्रात्मा से भिन्न समभा। इस कारण ग्रब संसार समुद्र से तारने के लिये मुभे दिगम्बरी जिन दीक्षा प्रदान करें। इसको ग्रहस कर कर्म रूपी शत्रुग्रों का नाश करके मोक्ष रूपी लक्ष्मी को प्राप्त करने की इच्छा मेरे मन में प्रकट हई । ७२८ना।

### ग्रदं तवं दानं शील मरिव नर् शिरप्पु नांगुं । तिरिंदिय गुरगत्ति नार्कु सेदिक्कु वीदि यागु ॥ मरुंतव मरिदु शील माद्रुव दांगि दानुं । पोरुंदि नर्शिरप्पोडोंड्रि पुरवल शेल्ग वेंड्रान् ॥७२६॥

ग्नर्थ-किररणदेग की प्रार्थना को सुनकर मुनिराज कहने लगे कि राजन् । तपश्चरण का मूल यह है कि, चार प्रकार दान देना, गीलाचार से रहना सईक अगवान की पूजा, चर्चा 305 ]

करना, धर्म पर रुचि पूर्वक हढ अद्धान रखना ग्रादि यह सब भव्य सम्यकृहष्टि के लिये प्रथम मोक्ष जाने का मार्ग है। इस प्रकार के तपक्ष्वरए के भाव को प्राप्त करके संसार में रहकर ही धर्म मार्ग पर चलना यही ग्रच्छा है। यही ग्रागे चलकर मीक्ष मार्ग का साधन होगा। एक दम से तप भार को सम्हालना बडा कठिन होगा। तप तीक्ष्ण तलवार को घार के समान है। प्रत्येक प्राणी को यह तपक्ष्वरएा भार मिलना महान दुर्लभ है। ग्राप संसार में रहकर ही, सत्पात्रों को दान देवें, पूजा, अर्चा, शास्त्र, स्वाध्याय करो। धर्म पर श्रद्धा रखी तो सहज ही मोक्ष प्राप्त करने की सामग्री प्राप्त होगी। इस प्रकारगृहस्थाश्रम में ही रहकर घट्किया पूर्वक धर्म ध्यान करके समय को विताना चाहिये । ७२६ ।

> ग्रहळिय मूंड्रुमैन कन विनै पर् वरिंदु वीटै । तरुयेनिलरिय वदत्तवत्ति नार् पयनु मिल्ले ।। ग्ररिय वत्तवति नड्रि पिरप्पिनै कडक्कोनादे । लरुविय देन् कोलेन् वरुंदव नमैग बेंड्रान् ।।७३०।।

ग्रथं-हरिचंद्र मुनि का उपदेश सुनकर पुनः किर सबेंग प्रार्थना करने लगा कि शील दान, पूजा धादि ही कमों के नाश करने के कार सा नहीं हैं। ये तो पुण्य बंध के कार स हैं। यदि पुण्य को मोक्ष का देने वाला समक्षा जावे तो तपश्चर सही क्यों किया जावे। इतने महान तीर्थकरों ने क्यों तपश्चर सा किया ? ग्राप ही तो यह कहते हैं कि बिना संसार छोडे कल्या स नहीं होता है। फिर मुक्ते ही ग्राप ऐसा उपदेश देते हो कि गृहस्थाश्रम में ही रहकर बट्किया, दान, पूजा ग्रादि करो, ऐसा ग्रापने क्यों कहा ? तब मुनिराज ने कहा कि यदि सुम्हारे मन में तपश्चर का करके कमों की निर्जरा करने की भावना उत्पन्न हुई हो ग्रोर जिन दीक्षा लेने की शक्ति हो तो दिगम्बरी दीक्षा लो बरना दीक्षा लेकर फिर उसमें बाधाएं पड जावे, यह ठीक नहीं। ग्रोर इसी कार स हमने घर पर ही रहकर धर्म ध्यान करने का उपदेश दिया था। ऐसा हरिचन्द्र मूनि ने किर साबेग को समकाया। 1930।

> सेंकयर करुंगेट् शौवाय् शीरडि परवै यल्गुर् । कोंगैगळ् वींगत्तेइ दु नुडंगिडै कोडिय नार्गळ् ॥ वेंगळियानै वेंदन् विददियान् सिरुवै मेव । बंग व नुमिळ पट्ट तंबलं पोल वानार् ॥७३१॥

अर्थ-हरिचन्द्र मुनि राज के कहने के बाद राजा किरएवेग वैराग्य से युक्त होकर संसार शरीर भोग से विरक्तता घारएा कर, जिस प्रकार एक मनुष्य पान साकर चवाकर तुरन्त ही थूंक देता हैं उसी प्रकार किरएावेग ने घपनी पटरानी,राज्य वैभव आदि सर्व सम्पत्ति भोग सामग्रो का एकदम त्यागकर कर दिया ।।७३१।।

#### पर माणि मुर्डिधि तोंई पट्टमुं कुर्ळीय पूर्नु । तरु मणि यारं ताम मंगदं शेन्न वीरम् ।।

### श्रदविलै पट्टं विट्ट वरस नाल् मुनिय पट्ट । परिसनं पोल चार्यं इळंदु पोय् बीळ्द वंड्रे ॥७३२॥

ग्रथं — तदनन्तर उन मुनिराज ने "तयास्तु" कहकर ज्ञास्त्रोक्त विधि के मनुसार किरएावेग को जिन दीक्षा की अनुमति दे दी। उसने अपने मस्तक पर रहने वाले मुकुट, छन, चाद तथा अन्य २ वस्त्राभूषएा आदि को जिस प्रकार एक राजा कोघित होकर मपने सन्न राजा को अपनी हद से बाहर निकाल देता है, उसी प्रकार सारे प्रलंकारों को उतार कर फैंक दिये ग्रीर कानों में कुण्डल रत्नों, के हार उतार कर ग्रबहदा रख दिये ।।७३२।।

> कुंदळमागि नोलं कुळंड्रेळुंद नैय कुंजि । मंदिर पदंगळ् सोल्लि बन् कॅयाल् यांगु मेल्लै ।। येंडर करणं शिदै कौवळि युळैय दाग । बिदिय सिरगु वीळ्वं परवै पोलेळुंद वेगं ।।७३३।।

अयं --- तत्पण्चात् हरिचन्द्र मुनिराज ने राजा किरणवेग को पूर्वमुखी बिठा कर आस्त्रानुसार विधि व मंत्र पूर्वक आचार्य भक्ति, सिद्ध भक्ति आदि को पढकर 'ॐ नमः सिद्धे म्यः'' ऐसा बोलकर सिद्ध भगवान को नमस्कार किया और अपने हाथों से पंचमुष्ठि केश-लुंचन किया। केश-लुंचन करते समय जिस प्रकार पक्षी के पंख उखाड कर फैंकते समय वह पक्षी भाग नहीं सकता उसी प्रकार पंचेन्द्रिय विषयों के सुख को त्याग कर दे केश-लुंचन करके मन में स्थिर हो गये ॥७३३।

> दंडिनै कोवित्ताद़ि दरुमात्तिन् वळिय नागि । विडं गारवंयळ् वेय्य परिशयै वेंड्रु वीरन् ।। मुंड मोरेदा दोंड्रि मुनिमै इर्ट्निय नागि । दंडुळि मुगिलिर सेल्लुं चारएगत्तन्मै पेट्रान् ।।७३४।।

ग्रयं--वे किरएावेग मुनि मन,वचन झौर काय ऐसे तोन दड को त्याग कर झात्म-भावना में लीन हो गये झौर पुनः उत्तम क्षमादि दस धर्मों का पालन करते हुए, रसगारव, ऋढिगारव, झौर सात गारव ऐसे तीनों गारवों को त्यागकर क्षुत्पिापासादि प्रीषह को जीतकर दस प्रकार के मुंडनों से युक्त होकर झाकाश में जैसे मेघ समूह जाते हैं, उसी प्रकार उन्होंने झाकाश में गमन करने वाली चारए। ऋदि प्राप्त कर ली ।।७३४।।

> तिरिविद योगु तांगि तिरिव दोर् शिगरि पोल । मरुविय कोळ्गै नींगा मादवर् मरुळ चल्वान् ॥ ऊरि यर शदनं पोल कांचन कुगयं सेंर्दाङ् । करिइळ वेरु पोल वरुंदव निरुंद नाळाल् ॥७३४॥

धर्ष- उन किरख्यैय मुनि ने यारएा ऋदि प्राप्त करके ऐसा त्रिकाल योग धारएा किया कि वहां भन्य सभी मुनियएा उनके तपक्षपरएा के महत्व को देखकर लज्जित हो गये। उन मुनिराय के बारएा ऋदि तया तपक्ष्वरएा के बल से उनको भाकाश मार्ग में जाते देखकर मुनियए विचार करते हैं कि हमको इतना समय मुनि दीक्षा लिये हुए हो गया भाज तक हमें ऐसी ऋदि प्राप्त नहीं हुई। इन नवीन दीक्षित मुनि को इतनी जल्दो ऐसी महान ऋदि कैसे प्राप्त हो गई। तदनन्तर वे किरएावेग मुनि इघर उधर विहार करते हुए कांतन नाम के पूर्वत पर सिंह के समान वृत्ति धारएा किये हुए वहां तप करने लगे। 1932 ।

> येरि मूळ्गि यनै कुळ्गै यशोधरै इलंगु वान्मेर् । ट्रिरिगिड्र वनैय कुळ्गै शिरिवरै योडुम् शंवोन् ।। विरिगिड्र कुगइन् पाडं मैत्तवन् ट्रम्ने वाळ्ति । इरिगिड्र विनय रागि इरैवन् पालिरुंद काले ।।७३६।।

मर्थ--वे मुनिराज निरतिचार पूर्वक द्वतों का पालन करते हुए उस पर्वत की गुका में उपवास किये हुए विराज रहे थे। एक दिन यशोधरा तथा श्रीधरा नाम की दोनों झायि-काएं मसिधारा के समान चारित्र को पालन करती हुई उस कांतनसिरि पर्वत पर झाई मौर उनने भक्तिपूर्वक मुनिराज को नमस्कार किया।।७३६।।

> विदिइनार् गतिग नान् मेविनिड्रार् कंड मुन्। मदियिनार् पेरिय नीरार् मक्कळाय् वंदु तोंड्रि ॥ विदियिनार् ट्रानं पूजे मैत्तवं शैयदु वीटे । गतिगळे कडंदु शेल्वार् कारिगै यार्गळ् शेल्लार् ॥७३७॥

प्रयं-तदनन्तर मुनिराज की मंक्ति स्तुति करके पुनः नमस्कार करके वे ग्रायिकाएं बैठ गईंं। मुनिराज ने उन दोनों को "सद्धमंवृद्धि" ऐसा शुभाशीर्वाद दिया। उन यशोधरा श्रीधरा ग्रायिकाश्रों ने विनयपूर्वक प्रार्थना की कि हे प्रभु! यह जीव ससार में प्रनादि काल से परिश्रमए करता ग्राया है, इसके उद्धार होने का कौनसा उपाय है? वह हमें क्रुपा करके बतलाइये। मुनिराज ने कहा कि जीव के उद्धार होने का एक जैन धर्म ही कारएा है। चारों गतियों में श्रमएा करते हुए इस जीव को श्रपने २ परिएाामों के ग्रनुसार उच्च नीच गतियों में बाना पडता है। जब तक यह जीव भगवान के द्वारा कहे हुए मोक्ष मार्ग को बतलाने वाले बचन व तत्वों को मली मांति से जानकर उस पर सम्यक्त्व सहित श्रद्धा नहीं करता है तब तक यह बीव संसार में परिश्रमएा करता ही रहेगा। जिस समय इस जीव को जिनेंद्र भग-वान की बाएाी में श्रदा हो जाती है, उस समय प्राएाी स्वपर मेद-विज्ञान को प्राप्त कर लेता है। तब यह बोडे समय में ही तपश्चरएा के द्वारा कर्मों का नाश करके संसार से मुक्त हो जाता है।

मानार्य-ग्रंयकार ने इस श्लोक में यह विवेचन किया है कि जीव का कल्याए जैन घर्म ही कर सकता है। जैन घर्म पालन करने वाले को भगवान के द्वारा कहे हुए तत्वों पर रुचि रखना चाहिये। वह प्राणी भव्य होना चाहिये। ग्रार्यं कुल में जन्म, भगवान जिनेन्द्र के प्रति निदानबंध रहित भक्ति, देव पूजा, गुरु उपासना, स्वाघ्याय ग्रादि किया के द्वारा जो पुण्य बंध होता है वह मागे चलकर कर्म निर्जरा तथा घरीर भोग म्रादि से विरक्तता उत्पन्न कराता है। इसीसे तपश्चरण के द्वारा कर्मों का नाध करके संसार से मुक्ति को पाता है।

प्रक्त-दीक्षा के योग्य कौन व्यक्ति होता है।

उत्तर— देश-जाति-कुलोत्पन्नः क्षमा-संतोष-शीलवान् । मोक्षाभिलाषिको धर्मे गुरु-भक्तो जितेन्द्रियः ॥ शांतो दांतो दयायुक्तो मदमाया-विर्वाजतः । शास्त्ररागी कषायघ्नो दोक्षायोग्यः भवेन्नरः ॥

उत्तम देश उत्तम जाति,उत्तम कुल में जन्म,क्षमा शील व संतोषी,शीलवान,मोक्ष की मभिलाषा रखने वाला, दयावान, गुरु भक्ति में परायरा, जितेन्द्रिय, श्वांत स्वभावी, दानी, संपूर्र्ण प्रारिएयों पर दया रखने वाला, आठ मद से रहित, शास्त्रज्ञ, कषाय रहित ऐसा जीव जिन दीक्षा के योग्य है।

इस संबंध में ग्राचार्य कुंदकुंद ने प्रवचनसार में तीसरे म्रघ्याय में क्षेपक श्लोक १५ में कहा है कि:---

> "वण्ऐसु तीसु एक्को कल्लासंगोतवासहो वयसा । समुहो कुंछारहिदो लिंगग्गहरो हवदि जोग्गो ॥

ब्राह्माएा, अत्रिय, वैश्य इन तीन वर्णों वाले व्यक्ति में कोई भी हो, म्रारोग्यवान, शीलवान, तपवान, उत्तम कुलवान, बालक व म्रतिवृद्ध भी न हो, निर्विकार, भ्रभ्यतर-बाह्म, परम चैतन्य परिएति से विशुद्ध, ज्ञानवान, व्यभिचार दुराचार से रहित, योग्य, जिन लिंग घारएा करने योग्य ऐसा जीव दीक्षा लेने योग्य होता है। स्त्रियों के लिये मोक्ष प्राप्ति नहीं होती है। इसका कारएा यह है कि उनमें परिपूर्एा बाह्य म्रंतरंग परिग्रह के त्याग करने की शक्ति नहीं होती। क्योंकि स्त्री पर्याय विकार सहित है। पूर्णतया महावत नहीं पाल सकती है। इस संबंध में श्रधिक विवेचन प्रवचनसार ग्रंथ से समऊ लेना चाहिये। ७३७।।

> इ दिरन् ट्रेविमार्कु मिरैमै शै मुरै मै इल्लै । पैदोडि मगळि रावार् पावत्ता पेरिय नौरार् ॥ मैंदेरै पेरामै पेट्रा लिळंदिडल् माट्रू पेन्नि । लंदरत्तनय तुंबत्तांगति नींगु वारगळ् ॥७३८॥

मर्थ-देव लोक में सौधर्म इन्द्रके समान इन्द्रानी शचीदेवी को दूसरे को आज्ञा देने की सामर्थ्य नहीं है । उसने पूर्वजन्म में पापोदय से स्त्री पर्याय को धारए। किया है। ग्रीर मायाचार के कारए। स्त्रीरूप में जन्म लिया है। श्रौर उनको यदि संतान न हो तो दुख होता है। श्रौर यदि सन्तान होकर पुत्र का मरु हो जाय तो महान दुख होता है। यदि भपना पति दूसरी स्त्री के साथ प्रेम करता है तो उस स्त्री को दुख होता है। स्त्री स्वतंत्र नहीं है; क्योंकि:---

> "पिता रक्षति कौमारे, भर्ता रक्षति यौवने । पुत्रो रक्षति वार्धक्ये, न स्त्री स्वातंत्र्यमहंति ॥

इस प्रकार इम ग्लोक के भनुसार स्त्री स्वतंत्र कभी नहीं रह सकती, वह प्रपने दुख से तथा चंचल बुद्धि होने के कारएा मोक्ष प्राप्त करने की मधिकारिएगी नहीं होती 11७३<।।

> विरद शोलस रागि दानमत्तवरक् गैदु । ग्रहगनै शरग मूळ्गि यांदवर् शिरप्पु शंदु ।। कहदि नर् कनवर पेनुं कर्पु डै मगळिरिंद । उह्वति नींगि कर्ष तुत्तम देवराबार् ॥७३६॥

ग्नथं-पुनः वह मनिराज ग्नायिकाग्नों से कहने लगे कि पंचारगुवत, शोलाचार निग्नंथ-व्रत को धारए। करके तपम्चरए। करने वाले निग्नंथ व सत्पात्रों को चार प्रकार के दान का देना ग्रौर ग्नहंत वीतराग जिनेन्द्र देव की भक्ति पूजा करना, ऐसे गुएों को प्राप्त हुए पति-व्रता स्त्रियों के द्वारा किये जाने वाले पुण्य के फल से ग्रगले जन्म में देवगति के सुख का ग्रनुभव करके वहां से चयकर उच्च कुल में जन्मी हुई स्त्रियों में यह सभी गुए। रहते हैं। ऐसी कुल--वान स्त्रियां इस जगत् में बहुत दुर्लभ हैं।

> "कार्येषु दासी कर्योषु मंत्री, रूपेसु लक्ष्मी क्षमया घरित्री । स्नेहे च माता, शयनेसु रंभा, षट्कर्मयुक्ता कुलधर्मपत्नी ॥

इस प्रकार जिन स्त्रियों में ये गुरा हों वे ही सच्ची स्त्रियां हैं। श्रौर ग्रपनी स्त्री पर्याय को धारएा करके पंचासुव्रत का पालन करके मनुष्य पर्याय में ग्राकर जिन दीक्षा लेकर मोक्ष प्राप्त करने की भागी होती हैं ।।७३१।।

> मादवं तांगि वैय्यसय्यराय् चंदु तोंड्रि । येव मुर्ड्रिंड्र वोडु मैयदु वर तैयलाग ।। नीगि नीदिया नोट्र्र्वदीर् नीविरि पिरवि नींमि । धाति कर्नारेद्रु वीड्रं कालत्ता लडैवि रेंड्रान् ।।७४०।।

मर्थ--ऐसी उत्तम स्त्रियां संयम घारएा करके देवगति का सुख प्राप्तकर चक्रवर्ती पद का मनुभव करके जिन दीक्षा घारएा कर मोक्ष सुख को प्राप्त करती हैं। इस कारएा तुम दोनों शीलव्रतानृष्ठान आदि किया को निरतिचार पालन करो । इससे ग्रगले जन्म में मनृष्य पर्याय को प्राप्त करलोगे मौर इस व्रत के पालन करने से मोक्ष पद की प्राप्ति होगी। ॥७४०॥

### तूंबन्न तडक्कै मावै तुयर् शेदु नरग पुक्कं । कांवल कडल्गळेल्ला मवल मुट्ररिदिल् पोंदु ।। मेंबडलिलाद वेल्ला विलगि नुं सुळंड्रु मींडुम् । पांबदाय् पदलं वगिर् पाविदान् परिएगमित्तान् ।।७४१।।

मर्थ--वह म्रादित्य देव म्रादित्य से कहने लगा कि मध्वनी कोड नाम के हायी को सर्प ने काटा ग्रौर वह सर्प मर कर तीसरे नरक में जाकर वहां सात हजार वर्ष तक मपने द्वारा पाप उपार्जन किया हुन्ना झसह्य दुख का मनुभव कर त्रसंस्थावर म्रादि म्रनेक पर्यायों को घारख कर वहां से चयकर उस सर्प के जीव ने उस स्थान पर जन्म लिया था जिस जगह वे किरखबेग मूनिराज घ्यान में मग्न थे ॥७४१॥

### इरुवरु मियेंब केट वरत्तिन रागि पोग। पेरियवन् कुगैयै सेर पिरैयेइ रिलगं वंगाम् ॥ तेरियळ् विळित्तु काना विरै वनै पिडित्त पोळ्वि । लरुग वेंड्रूरैप्प मीळा वच्चिय रदनै कंडार् ॥७४२॥

ग्रयं---- उस समय उन मुनिराज ने उन दोनों यशोवरा व श्रीधरा ग्रायिकामों को उपदेश दिया ग्रौर उपदेश सुनकर वहां से ग्रायिकाग्रों ने ग्रन्थत्र प्रयागा किया। उनके जाते ही उन मुनिराज ने ग्रपने स्थान को छोडकर पर्वत की गुफा में प्रवेश किया। गुफा में प्रवेश करते ही वह सर्प (ग्रजगर) जो ग्रन्दर बैठा था, उसने इन मुनिराज को देखते हो मुंह में लेकर निगलना ग्रुरू कर दिया। उस वक्त उन मुनिराज ने ''ग्रहंत' इस प्रकार जोर से उच्चा-रेश किया। यह ग्रहंत शब्द उन दोनों जाती हुई ग्रायिकामों के कान में पडे। वे तुरन्त ही वापस ग्राई ग्रीर उन्होंने उस गुफा में प्रदेश किया। उन मायिकामों ने देखा कि वह मजगर मुनिराज को निगल रहा है। अध्र २।।

> वेगुंडु वैतुइत्तुं शीरि विळित्तन् लुमिळं दु वेव । लगंड मुं शिलिर्प वंगां दरवुंक्कं सादु नादन् ॥ नुगन् तिरंड नैय तोळै पट्रि यांगुट्र पोळ्दिन् । मुगङ्कंडार् मुनिव नोडु मूवरुं विळुंग पट्टार् ॥७४३॥

मर्थ--उन ग्रायिकाओं ने ऐसा देखकर उन मुनिराज की दोनों भुजाओं को पकडकर वे उन्हें बाहर सैंचने लगी। उस समय वह बलवान मजगर उन दोनों मायिकाओं को भी पकडकर निगलने लगा। 1983।।

### ग्ररुक्कन शनि शौव्वायोडरव तान् विळुंगिट्रे पो । लरुक्क वेगन् ट्रक्रोडे यारि यांगनं कडंमे ।।

नेरिगिय वरवं कोळ्ळ निड्रम् में में तम्मे । लोक्षिकय मनत्तगागि युडंबु विट्टोक्गुं सेंड्रार् ।।७४४॥ पाबिट्टन् मेलोर् कोंब पनित्तिला मनत्ति नार् पोय् । काविट्ट कर्ण्यत्तिरेळ् कडल पेट्रन् कुरिशें कैमा ॥ पेर् पेट्र विमानत्तिन् कन् मुनि यर्ग प्रभनानान् । ट्री पत्ते पुरैयु मावर् देवक्कुँ तिलव मानार् ।।७४४॥

मर्थ-जिस प्रकार सर्प को अंगार, केतु और शनि को राहु ग्रसित करता है उसी प्रकार मुनि व दोनों आर्थिकाओं को वह अजगर निगल गया । उस समय वे तीनों समता धारए कर झांतिपूर्वक परीषह सहन करके देवगति को प्राप्त हुए । पापी ग्रजगर ने तीनों को निगलते हुए किसी प्रकार का हलन चलन नहीं किया । और कई दिन पश्चात् वह दुष्ट पापी अजगर मरकर चौथे नरक में गया । वे मुनि कापिष्ठ नाम के कल्प में शांति पूर्वक भरीर को छोडकर सोलह हजार वर्ष की भायु धारए। करने वाले रुचिकर नाम के विमान में रवि प्रमा नाम का महदिक देव हुआ और वे दोनों आर्थिकाएं अत्यन्त गुए। को प्राप्त करने वाले सामान्य देव हए । ७४४। ७४४।

> मरुविला गुरएत्तिनार् पोय् वानवराग मायाक् । करुविनार् पांवळ् पोगि नरग नांगाव वैवि ॥ यरुब वो विरडंरे यास् पुगै युयरं देळुंदु वीळु । मरुबवो डिरंड वैविल्लु यरं ्वो रुडंवू पेट्ट्रान् ॥७४६॥

गर्थ---इस प्रकार दोष रहित गुएा को प्राप्त कर वह तीनों जीव देवलोक में उत्पन्न हुए ग्रौर मतिद्वेषी वह पापी भजगर का जीव मरकर चौथे नरक में गया। वह पापी सर्प साढे वासठ घनुष शरीर की ऊंचाई को प्राप्त हुआ और पापोदय से साढे वारह हजार योजन ऊंचा उछल कर फिर नीचे गिर गया। इससे वह मत्यन्त दुखित हुआ उसका सारा शरीर छिन्न भिन्न हो गया। अर्दा।

> भरत्तिनुं काक मिल्लै येंन्वतु मिदने यायंतु । मरत्तिनुंगिल्लै केडु मेवतु मदित्तिवर् तम् ।। पिरत्तिने येरिंदु कोन्मिन् ट्री गति पिरवि येंजिल । मरत्ते नीतरत्तोडोंडि बाळु नीर बैय्यसिरे ॥७४७॥

ग्नर्थ-हे उत्तम कुल में उत्पन्न हुए मानव प्राशियों ! इस धात्मा को सुख शांति देने बासा ग्रहिसा धर्म के ग्रतिरिक्त ग्रीर कोई धर्म संसार में नहीं है। इस प्रकार भली भांति मनमें विचारते हुए उत्तम चारित्र धारण करके धर्मध्यान पूर्वक मरकर वह मुनि देवगति को प्राप्त हथा। ग्रीर वह सर्प पाप के कारण मरकर नरकों में गया। इसलिये हे भव्यजीव ! यदि मेरु मंदर पुराए

मच्छी गति पाना है तथा दुख से छुटकारां पाना है तो मच्छा कार्य करके सदैव वर्मध्यान में लीन रहो। ऐसा हरिचन्द्र मुनि ने कहा ॥७४७॥

> मन्नुं देवियु मिळं य्य मेंदनु । मिन्नय रायिना रिस्पिय केवच ।। रेन्निई लिरुंदव शीय चंदिरन् । ट्रन्वर उरैपन केळ् घरसा येंड्रनन् ।।७४८:।।

मर्थ-- राजा सिंहसेन और उनकी पटरानी रामदत्ता देवी तथा उनका छोटा राज-कुमार पूरएतचन्द्र इन तीनों जोवों ने कापिष्ठ नाम के कल्प में जन्म लिया। आगे ऊपर प्रैवेयक में महमिंद्र होकर जन्म लिया हुआ राजा सिंहसेन का ज्येष्ठ पुत्र सिंहचन्द्र उस महमिंद्र लोक में मायु को पूर्एाकर कर्म भूमि में आया। इस विषय का हम प्रतिपादन करेंगे। हे घरएोंद्र ! उसको लक्ष्य पूर्वक सुनो-ऐसा आदित्य देव ने घरएोंद्र से कहा ॥७४८॥।

> राजा सिंहसेन, रामदत्ता देवी व पूर्र्याचन्द्र इन तीनों जीवों का स्वर्ग प्राप्त कराने वाला छटा ग्रध्याय पूर्र्य हुम्पा।



# ॥ सप्तम अधिकार ॥

#### 🔹 चक्रायुघ को मोक्ष प्राप्ति 🏶

उलग मेनुं तिरुविनिडै युंबि यन जंबूइत् । तलनिलबु भरत मलि धर्म खंड मढनिर् ।। पुलबर् कुगळ् वरिय पुरि चक्कर पुरमेत् । रुलगुडैय विरैब नुरै नगर मेन उळवे ।।७४६।।

धर्ष-खिस प्रकार मनुष्य शरीर के मध्य में नाभि होती है उसी प्रकार अम्बू के मध्य में सुमेरु पर्वत है। उस पर्वत के दक्षिएा भाग में अम्बू द्वोप से संबंधित भरत क्षेत्र है। उस भरत क्षेत्र के झायें खंड में विद्वानों द्वारा वर्एन करने योग्य ऐसा भगवान के समवसरए। के समान मत्यंत सुज्ञोजि। चऋपुर नाम का सुन्दर नगर है। 1988।

### किडगु मवि डेरुबु किई माळिगे ईनोळुंगु। नहुवरसन् माळिगे ईनमरं विरुंद नगरम् ॥ नुडंगुविरं वेदिगे योडारु कुलमलेग। नहु बडेद मले युढेव दीपमतु दनेत्ते ॥७४०॥

प्रर्थ — उस पट्टन के चारों भोर घेरे हुए एक महान गहरी खाई है। चारों भोर सूंदर रास्ते हैं। उसके मंतर्गत छोटी २ गलियां हैं। बडे २ ऊंचे सतखरणे महल मकानात हैं। उन सबके बीच में राजा का राजमहल है। यदि सभी को विचार करके देखा जाय तो जिस प्रकार जम्बूद्वीप झोभायमान है उसी की उपमा के मनुसार यह पट्टन है। इस नगर के चारों मोर विस्तार पूर्वक गहरी खाई हैं तथा छोटी २ नदियोंके समान गलियां हैं। बड़े सामन्तों के मकानात बने हुए हैं। राजा के राज महल मानों मेरु पर्वत ही है ऐसे प्रतीत होते हैं। इससिये इस नगर को मंथकार ने जम्बूद्वीप की उपमा दी है। अर्था।

### तोगं यनयार् कनडमाडु मिड मोघ पाल् । पाग पदि नुदलि यर्गळ् पाडु मिड पोष पाल ।। मेंग मेम बेग मुडे नाग निर्लं योख्पाल । पूग मोदलाय मलि प्ररंबनेय बोख्पास् ।।७५१।।

मर्थ----उस नगर में किनारे पर नरमयूर के समान सुन्दर शरीर वाली स्त्रियों के भूस्य करने की नृत्यज्ञाला बनी हुई हैं। भौर मघ्टमी व पूर्णिमा के चन्द्रमा के समान प्रकाश-मान मुखवाली स्त्रियां वहां नृत्य करती हैं। श्राकाश में जैसे काले मेघों का समूह रहता है। मेरु मंबर पुरास

उसी प्रकार वहां मदनमस्त हाथियों के बांधने की गज शालाएँ थी। उस नगर के बाहर उद्यान में सुपारी, कदली, ग्राम, नारंगी ग्रादि २ के वृक्ष सुशोभित थे ।।७६१॥

> वासिनं येळुंदु वरुं वासिनिलं योख्पा । लूस्पुरंयुं वेर् पडं यडंक्कु मिड मोख्पार् ।। ट्रेनुलबु कूंदलवर् तिळंक्कुं तेरु वोख्पा । सानं निसं वरुंवसिग रवरिडंग लोख्पाल् ।।७४२।।

ग्रथं — ग्रत्यन्त जातिवन्त सुन्दर वेग से चलने वाले बोडे के ठान थे। शत्रुशाली वैरियों को नाश करने वाले शस्त्र शालाएं मानों बैरो को जिस प्रकार ग्रांख फाड २ कर देखा जाता है उसी प्रकार शस्त्र शालाएं बनी हुई थीं। स्त्रियां ग्रपने सिर में बालों को गूंथ कर जिस प्रकार मस्तक नीचा करके जाती हैं, उसी प्रकार सुन्दर २ गलियां थीं। वहां के ब्यापारी लोगों की प्रथक २ मंडियां थीं। ७४२॥

> कंदं मलर् कंदम् विळं कैलव रोरुपा । लंदनिला वरिव नुरै याले यंग ळोरुपाल् ।। बंदुलग मिरैजं मन्न निरुक्कु निडमोरुपा । लंदं मिला बिण्एाबिड मियार्क्ट मूरै परिदे ।।७४३।।

ग्रथं — ग्रत्यन्त सुगन्घित चूर्र्श मसाले आदि बनाने वाले लोगों की दुकानें मलग २ स्थानों पर थीं। भगवान ऋहँत देव के चैत्यालय वहां एक ग्रोर बने हुए थे। मानवों के द्वारा पूजनीय राजमार्ग, राजमहलात एक ग्रोर थे। इस प्रकार नगरी की शोभा का वर्र्शन करना मेरी ग्रल्प बुद्धि में ग्रशक्य है। इस प्रकार वह चकपुर नगर शोभनीय था।।७४३।।

> इन्नग रिवर् किरैव नेत्तरिय कोति । मण्एान रपराजितन वयप्पुलि योडप्पा ॥ नन्न मनैयार् मदन नांड केप्पुयत्ते । तुन्निय् वर्सुदरि तुळुंबियं नलत्ताळ् ॥७४४॥

> मळले किळि तेनमिर्दं वान् करंबु नस्ति याळ् । कुळलोत्तेळु मुळि मदनन् कोडि मैलं शाय ॥ सुळ र कोलि नोकत्तुरु वोक्कोडि ईनोडु । मळसुत्तिडं वेळ नंड्रा नमरं दुळुगुं वळिनाळ् ॥७४४॥

अर्थ-तोते के शब्द, वीर्णानाद के समान मधुर शब्द बोलने बाली हरिएा की झांख के समान नेत्र वाली, पुष्पलता के समान शरीर युक्त वह वसुन्धरा मन्मय को मर्दन करने वाली थी। ऐसी सुलक्षरणा पटरानी के साथ वह राजा विषय भोग तथा सुखोपभोग में झानंद के साथ समय व्यतीत करता था म७१४।।

> देशुडय शीय चंदन् केवच्चत्तिन् वळुवि । वास मुलवुं कुळलि मंगै तन् वंट्रुट् ।। तूसु पोदि पावैयन तोंड्रि यवन् मन्नोर्क् । कार्श्व केड वंदवोरु मामसिय दानान् ।।७४६।।

> शेक्कर मलिवासि निईतिगंळन वंदान् । कक्कुलं विळंग वण्स ट्रोंडिय कनसे ॥ विक्किरमशासि विनै येट्टुं वेरुमेंड्रे । तक्क पयर्ध चक्करायुघ नैन्निट्टार ॥७४७॥

भर्थ--- यह पुत्र ग्रुक्ल पक्ष की दितीया के चंद्रमा के समान वृद्धि करता हुआ पूर्णिमा चंद्रमा के समान ग्रपने कुल को प्रकाशित करने वाला हो गया। जन्म होते ही बालक के सम्पूर्ण शुभ लक्षरणों को देखकर राजाने मन में विचार किया कि इस पुत्र के शुभ लक्षरण ऐसे हैं जैसे शुभ कार्य करके यह मोक्ष में जावेगा। उसका नामकरण संस्कार करके ग्रुभ मुहूर्त में उसका नाम चक्रायुध रखा गया। 1996।

> मंगयर् तङ् कॉगैक्कु वट्टिलिंदु निरैमदिपोर् । पुंगुददि शिनिडै सिगं पोगगत्ति नडिनर् ।। शंकमल निल मढंदै शेक्षि मिशै यनिंदु । पोंगुमी मिलुडैय विडै पोल नडंदाने ।।७४८।।

भर्य---वह चकायुध बालक ग्रपनी माता के स्तनपान से वृद्धिगत होता हुग्रा कम से सैनः २ बढने लगा । वह बालक सिंह के बच्चे के समान घुटनों के बल चलने लगा ग्रौर भिरते पडते उठने लगा ग्रौर शनैः २ चलने लगा ।।७५५।।

> मंजु वरुडं कडंदु नामगळोळाडि । वेन्जिलं मुदर् पडं पईंड् पिनं वेंबूस् ।।

## शेंजरम् वरिंद शिलै येंडितिरन् मारन् । मेद नोडु पोर् तोडगि वाळि तोड लुट्रान् ।।७४६।।

श्रयं— जब वह बालक पांच वर्ष का हो गया तब राजा ने एक उपाघ्याय पंडित के पास कला शास्त्र झादि २ सीखने के लिये उनके आधीन कर दिया । बाद में वह राजकुमार थोडे दिनों में तर्क व्याकरएए, शस्त्र-शास्त्र झादि अनेक कक्षाओं में उत्तीर्ए होकर युवावस्था को प्राप्त हुग्रा 119481

ग्रंगदने मन्ननपराजित नरिंदु । कोंगरंवु पोलु मुले कुब्वेयन् सेय्वाय ॥ तेंगुळलि चित्तिर नन् माले येनुं शोंबोन् । वांगनय तोळि तुनै यागमलि विलान् ॥७६०॥

कापिष्ठ स्वर्ग से किरएावेग का भरत क्षेत्र में प्राकर जन्म लेता।

मिन्नि नोडु मेघं विळ याडुवदु पोल । बन्न नडे योडव नमरं दोळुगुं वळिनान् ।। मन्नरुक वेगन् मलि काबिट्टत्तिन् बळुवि । येन्नबर् कडंप्युवल्व नामिय वदरिसान् ।।७६१॥

अर्थ -चक्रायुध राजा अपनी पटरानी चित्रमाला के साथ विविध भांति के इग्रिय अनित सुखोपभोग करते हुए आनन्द से समय व्यतीत कर रहा था। दैवयोग से निमित्त पाकर पूर्वभव का राजा किरणवेग का जीव जो संसार से विरक्त होकर दुर्द्धर तपश्चर्या करके समाधिपूर्वक बरीर को स्थागकर उत्तम देवगति को प्राप्त हुया, वह वहां से उत्तम स्वर्गीय सुखों का दीर्घकाल तक अनुभव करके वहां से ज्यकर इस कर्म भूमि में चकायुघ रानी की पटरानी चित्रमाला के मर्भ में ग्राया और नवमास पूर्ण होने पर रानी ने पुत्ररस्न को जन्म दिया 116 इशा

वानत् मिन्तु मुन्नान् मविइने पयंददे पोर् । ट्रेनुत्त मुळि बिनाळ्ट्देवनं पेट्र पोळ्दि ।। जूनत्ते वैम्यत्तिन् कनगट्रि निड्र दबिमन्नन् । मामल युडेय नामं बज्जायुद नेन्निट्टार् ॥७६२।।

अर्थ-जिस प्रकार गुक्ल पक्ष की दितीया में झाकाश प्रत्यग्त निर्मल रहता है उसी प्रकार वश्यन्त सुन्दर मुख कमल से सुसोभित उस जित्रमाला की कुक्षि से परम तेजस्वी पुत्र- रत्न के जन्मोरसव के निमित्त राजा ने याचक जनों को विविध भांति दान देकर पुत्रोत्सव हर्षोल्लास पूर्वक मनाकर नाम संस्कार करके पुत्र का वज्जायुध नाम रखा ॥७६२॥

> मदि कलै वळरत्तानुं वर्ळवदे पोल मेंदन् । विदिइ नार् कलयुं वेंदर् विजयुं विळंग ग्रोंगि ॥ नुदि कोंड वेर्क नल्लार् नोक्किनु किलक्कमाना । नदि पति यदनै यारायं द रिवे यर् पुरार्क लुट्रान् ॥७६३॥

प्रथं--जिस प्रकार शुक्ल पक्ष की चंद्रकला दिनोंदिन बढती जाती है उसी प्रकार राजकुमार वज्रायुध शैन: २ वृद्धि को प्राप्त होता हुग्रा ग्रस्प काल में ही सकल विद्याग्रों तथा कलाग्रों में तथा मायुधादि में भी निपुरगता प्राप्त करके यौवनावस्था में प्रवेश किया । तत्प-श्चात् एक दिन राजा चकायुध ने अपने पुत्र को सर्व विद्याग्रों व सुलक्षरणों से सम्पन्न तथा तरुगा ग्रवस्था देखकर विवाह संस्कार करने का विचार किया । ७६३।।

#### # पृथ्वी तिलक नगर का वर्र्शन 🖈

मरुंद बान् कुरुंचि मुद्धै नैदलुं मैयंगि वानोत् । तिरुदु वित् विगर्प मिड्रि इलंगिय सोलेत्तागि ॥ परुदि इन् वेम्मै याट्रुं पदागै सूळ माड यूदूर् । पिरुदिवि तिलक मेन्नुं पेरुडे नगर मुंडे ।।७६४।।

अर्थ--जिस प्रकार देवगएा सर्वं सम्पत्ति व सुख सामग्रियों से सम्पन्न रहते हैं तथा इच्छानुसार पूर्ए रूपेएा इग्द्रिय सुखों का भोगोपभोग करते रहते हैं , उसी प्रकार इस पृथ्वी में छह प्रकार को ऋतुए प्रजाजनों के मनोनुकूल सुखदायिनी थी। पृथ्वी के चारों ग्रोर वनो-पवन होने के कारएा प्रजाजनों को शीत-उष्एादि की कोई बाधा नहीं होती थी। बसंत, ग्रीष्म, वर्षा, शरद, हेमंत, शिशिर ये छह ऋतुएं सदा पृथ्वी पर बनी रहती थीं; जिससे कि सभी प्रजाजन सदा सुखी रहते थे। उस नगर का नाम पृथ्वीतिलक नगर था। अद्रिया

### मट्रिंद नगर् कु नादन् मालविवेगन् मांड । पेट्रि यान् ट्रनक्कु देवि पिरिय कारिशि येंबाळा ॥ मट्रि वर तमक्कु मंगें इरतन माले यानाळ् । सेट्र निरवत्तु देवनायवच्चीदरे तान् ।।७६४।।

ग्रर्थ--पृथ्वीतिलक नगर का राजा क्रति तिलक था। उनकी पट्टरानी सर्व गुरा सम्पन्न, ग्रत्यंत सुन्दर, शोलवान थी। जिसका नाम प्रियकारिएाी था। जो पूर्व जन्म में श्रीधरा नाम की स्त्री थी, वह श्राधिका दीक्षा लेकर उत्तम चारित्र पालन करके दुढ़ र तप-श्चर्या करती हुई ग्रंत में समाधि पूर्वक गरीर को त्याग करके देवगति को प्राप्त हई। वहां के स्वर्गीय सुखों का दीर्घकाल तक उपभोग करके वहां की झायु पूर्ण करके इस नगर के राजा अतितिलक की पट्टरानी प्रियकारिएग्री के गर्भ में झाई झौर नवमास पूर्ण होने के बाद उत्पन्न हुई । उसका नाम रत्नमाला रखा गया गि७६४।।

#### \* रत्नमाला की शोभा का वर्एन \*

कयंग बल्लिई ड्रे कच्छि मंजरिये पोसुं । पोर् पुढै सिरुविन् पांव पूमग ळिरुकै कामन् ॥ नकैनैसूसि नंगै तन् कर्एं काळूरु । पोट्रिरट् कबळी नल्लार् पुगळेन परंदव स्गुल् ।।७६६।।

प्रयं--वह रत्नमाला द्विसीया के चन्द्रमा की कला के समान शनैः शनैः बढती गई और उसके शरीर की शोभा दीप्तिमान होती गई। उसका चरएातल रक्तकमल के समान सुन्दर, एडी तरकश की भांति, जंघा कदलो के समान सुशोभित थी। जिस प्रकार महापुरुषों की कीर्ति सर्वत्र फैल जाती है उसी प्रकार उस रत्नमाला कन्या के सोंदर्य की ज्ञोभा सर्वत्र फैल गई। उसका विशाल हृदय स्वर्ए कलश के समान प्रत्यंत सुन्दर था। 105६।

### मिन् सुळि नर कोंवु ळोर कैइर् ट्रामम् वेय् तोळ् पोन् पुने यमिवं सेप्पि निनं मुले बलंपुरिइन् ॥ ट्रन् सुरि पोलुं नंगै मगल विरुक्क कोग्वै । नन् कनियागुं सेब्बाय् मुरुव नर् झिरिय मुरुम् ॥७६७॥

भर्थ---रत्नमाला का कटिभाग केहरि के समान, नामि पानी में उठने वाले भवर के समान, कंठ शंख के समान, स्तन सुन्दर स्वर्ग्य कलश के समान, भ्रघर टेसु पुष्प के समान रक्त तथा दंत, पंक्तियां मुक्ताफल मोती के समान ग्रत्यंत मुशोभित लगती थीं ।।७६७।।

> मुगतिड यळपसाम् पोन्दोळुगुव दोक मूर्चु । बगुत्त तस्मुगत्तिर् केट्र बळ गैद कादुम् ।। नगत्तिनुं कम्मोष्पिल्लै नबिलै पुरवं मंगै । मुगत्तिनु कोष्पु तिगन् मुयलिड्रि इरुदं दामे ।।७६८।।

भर्य- उसके कान अत्यंत सुन्दर विकाल थे । नयन मृग के समान तजा जुकुटि मुके हुए घनुष के समान थी ।।७६=।।

> मेरिवुं नंतोळुगि भींडु निललिन् कविरे येहाय् । करंबोर कड़ी याकि वेलवान् कवरि वंवय् ।।

षोडुलाम कुळलें मैवन पुनरं दिडिर पुगळ्चि तामेन्न ॥

धर्ष-रावा चकायुघ के दूर्त पृथ्वीतिलक नगर में जाकर असिसिलक राजा के पास भाकर विवाह के संबंध में विचार-विमर्श किया। इसे सुनकर राजा असिसिलक अत्यंत हर्ष पूर्वक कहने लगा कि यह तो परम सौभाग्य है कि वच्चायुघ जैसे सुयोग्य राजकुमार के साथ यदि मेरी पुत्री का शुभ विवाह हो जाय तो जगत में विशेष रूप में कीर्ति व मान्यता फैल बायेगी। हे दूत ! जो तुम शुभ संदेश राजा की और से हमारे लिये लाये हो, वह हमें मान्य है। मेरी सम्मति अपने राजा से जाकर कहों। तत्पत्रवाद दूस वापस चकपुर नगर में आंकर रावा से सभी शुभ समावार कहे। यह मंगलमय समाचार सुनते ही राजा ने एक ज्योतियी

को बुलाकर क्षोझ हो विवाह का मुहूर्त निकलवाया श्रीर पं॰ जैनोपाध्य के द्वारा विवाह

मइलिय लन्न पोलु मेन्नडै मान्नै नोक्कुं। कुइल् कुळन् मळले नल्लि याळ् मोळिमलर् कोडिय नाडन् ॥ नियस वेलां सटरार चक्करायद नरिंड पिन्ने ।

## नियस् वेलां सूदरार् चक्करायुद नरिंदु पिन्ने । तैय्यसे वज्जिरायुदक् तब्गर्ण तुद् विद्वान् ।।७७०।।

भर्ष---इस प्रकार मनेक शुनलक्षणों से सम्पन्न राजकुमारी रत्नमाला के गुए तथा सुम्बरता को प्रशंसा मुप्तचर दूतों द्वारा सुनकर चकायुध राजा ने मपने सुयोग्य राजकुमार बच्चायुध के साथ शुभविकाह करने का विचार किया। समय पाकर प्रतितिलक राजा ने मपने दूतों को रत्नमाला के पिता के पास विवाह निश्चित करने के लिये भेज दिया।।७७०।।

तूबर् बंडुरेत्त माद्रं केटदिवेगन् सोसान् ।

ट्रियादुनी चरेंत्तदेल्ला मिसेंदन नेम्स प्पिन्न ।

मर्थ — उसके केश इस प्रकार चमकते थे जैसे कि भनेक नील रत्न एक साथ एकत्रित होकर प्रकाशमान होते हैं। उसकी शोभा जिसने एक बार देखली उसकी इच्छा किसी अन्य स्त्री को देखने की नहीं होती थी। उसमें इतने सुलक्षरा विद्यमान थे जिसकी उपमा संसार में किसी मन्य क्वी से नहीं की जा सकती थी।।७६१।।

पुरंबुळ वळगु सोल्लिर् पुरिंबुळी पार्थ कन्ते । तिरंबिडा वगैये सेय्युं शेष्पुव दिनि मट्रेन्गो ।।७६१।।

संस्कार सम्पन्न किया ।। ७७१।।

कडि मलर् कोडिय नाळे कावल कुमर नैवि । वडि उडै तडक वेळं पिडियोडु मगळ्ववं पोर् ।। कोडि मसर् पंषर् कुंड्रम् वावियुं काउमेय्दि । पडिमिसं पट विम्बस् परिविद्रि नुगव नाळिल् ।।७७२।।

For Private & Personal Use Only

भर्थ-सुगंधित सुन्दर सुमन की भांति मृदु शरीर वाली परम सुन्दरी राजकुमारी रत्नमाला के साथ विधिपूर्वक कुमार वज्ञायुध का शुभ विवाह सम्पन्न हो गया झौर बाद में दोनों दम्पति अत्यंत हर्षोल्लास पूर्वक परस्पर में रतिक्रीडा करते हुए स्वछंद रूप से वनोपवन में इस प्रकार रहने लगे जैसे कोई मदोन्मत्त गज हस्तिनी के साथ वन प्रदेश में स्वच्छंद हो कर भोगोपभोग करफे सूखी होता है ।।७७२॥

> इंब नीर् कडले येरि इशोवरें यान देव । नंबिनार् शिरुवनाना नर गरा माले कंड्रा। नंदिय मदिये कंड नळि कडल् पोंड्रां ज्ञाल । मंदमिलुवगे येद वरद नायुव नेंड्रारे ।।७७३।।

मर्थ----पूर्वजन्म में यशोवरा नाम की जो झायिका थी वह अपने उत्तम तप के प्रभाव से समाघि पूर्वक शरीर को त्यागकर कापिष्ठ कल्प में पर्याय प्राप्त की और स्वर्गीय सुखों को भोगने के बाद वहां की आयु पूर्ण हो जाने पर स्वर्थ से चलकर पृथ्वीतल में रत्नमाला के गर्भ से पुत्र रत्न रूप में जन्म लिया। उसका जन्म होते ही प्रजाजनों में इस प्रकार मपार हर्ष उत्पन्न हुआ जैसे पूर्ण चंद्रमा के समय सागर में ज्वार भाटा उठता है। उसका नाम रत्नायुष रखा गया। अरुदे।

> वारि सूळ् वैयत्तिन कन् वरुमये केडुक्क वंद । पारिजादत्तिन् कंड्रिर् परि विड्रि वळ्र्र् दु मैंदन् ।। वेरिसूळ् कूंद लारं वेळ्विया लंदि इंबम् । पूरिया मनत्त नागि भोगत्ति नाट्र बीळंदान् ।।७७४।।

अर्थै--कल्पवृक्ष प्राप्त हो जाने पर जिस प्रकार सांसारिक समस्त सुखों की उपलब्धि से प्राग्गी हर्षित होता है, उसी प्रकार रत्नायुध राजकुमार सर्व सुविधायों एवं सुखों से समन्वित प्राप्त हुन्रा । क्रीर वह राजकुमार भनेक राजकन्यायों के साथ विवाह करके सुखपूर्वक काल व्यतीत करने लगा ।।७७४।।

> तानुं तन्मगनुं पिन्नै **यवन् म**गन् मगनु माय्पे । राग्संदत्तळुंदु गिंडु नल्लपरादितन् पो ।। यूनन् तीर तवत्ति लोटू ु शेरित्त मादवनं येत्ति । ईनं तीविनं कट्रकाकु सुपाय मोन्निरंब मेंड्रान् ।।७७४।।

 हे स्वामिन् ! ग्रनादि काल से ग्रात्मा के साथ रहने वाले कर्म शत्रु को नाश करने के लिये कौनसा प्रयत्न है ? ॥७७४॥

### विनेयुइर् कट्टु वोटिन में में ये येरिंदु तेरि । सिनं यर्नसानुं पट्रिर् सेरिविला नेरिये मेविट् ।। तनं विने नोकि निड्र तन्मै यनाग नोक । विनयर्नसानुं नीगुं विकारंगे ळोडु मेंड्रान् ।।७७६॥

ग्रयं --- यह सुनकर पिहितासव मुनिराज कहने लगे कि हे राजन् ! कर्म स्वरूप, जीवस्वरूप, जीव के परिएाम ढारा ग्राने वाले ग्रासवों का स्वरूप तथा मोक्ष स्वरूप को सम्यक्जान से रुचिपूर्वक समफ्रकर दर्शनविशुद्धि को प्राप्त करने पर द्रव्य में रागढे प रहित होकर सम्यक्चारित्र को पाकर ग्रनादिकाल से ग्राप्ता के साथ लगे हुए कर्म शत्रु को नब्ट करके धात्मा के शुद्ध स्वरूप को वीतराग परिएाति ढारा दर्शन करने से सभी कर्मों का नाग होकर मोक्ष पद की प्राप्त होती है 1109511

> येड्र'लुं मुडिये मन्नर् चक्करायुवनुक्कोंदु । कुंड्रेनत्तिरंड तोळाय् कुवलयं कातु शिण्णाळ् ।। संड्रु मन् कावलुपार् शिरवनुक्कोंदु पोगि । निडिबा निळैमे नींगु नीयन तोळुदु नीत्तान् ।।७७७।।

ग्रथं - इस प्रकार पिहितासव मुनिराज के द्वारा धर्म के यथार्थ स्वरूप को सुनकर गपराजित राजा ने अपने राजपुत्र चकायुध के राजतिलक कर दिया । पुनः राजा अपने पुत्र को उपदेश देता है कि हे राजकुमार ! मेरे समान न्यायनीति के द्वारा तुम भी राज्य करना जैसा कि मैं भव तक करता ग्राया हूं । मौर राज्य करते २ जिस प्रकार इस राज्य संपत्ति को मैंने स्थाग करके तुम को राजतिलक देकर जिन दोक्षा धारएा कर रहा हूं , उसी प्रकार तुम भी राज्य ग्रासन न्यायनीति पूर्वक करते हुए राज्य संपदा त्याग करके, म्रपने पुत्र को राज्यभार संभलाकर मोक्ष सुख की प्राप्ति के लिये जिन दीक्षा ग्रहएा करना ॥७७७॥

> ग्रपराजितन् मादवनायिन पिन । नुवरोद मुद्रुस निसत्तं यलां ॥ चक्क रायुदनुं तळरामं निदत् । दपराजितनुं मवनाइनने ॥७७८॥ पोरिमीदु पुलत्तेळु भोग मेला । मिरवादिरवुं पगलुं नुगरा ॥ निरेया दोळिप पिनेद्यपिनिई । बिरगे इवे येंडू देवसनने ॥७७६॥

मर्थ - अपराजित राजा के दीक्षा लेने के बाद उनका पुत्र चकायुष न्यायपूर्वक राज्य करते समय अपने पराक्रम से जिस प्रकार वन में सिंह से सब मयभीत होकर यान जाते हैं उसी प्रकार सब शञ्च राजाओं को इसने परास्त कर लिया। राजा चकायुष राव करते हुए पंचेंद्रिय सुख को मर्यादा पूर्वक भोगता था। वह मन में विचार करने लेवा कि अत्तर हुए पंचेंद्रिय सुख को मर्यादा पूर्वक भोगता था। वह मन में विचार करने लेवा कि अताद काल से पंचेंद्रिय सुखों को भोगने पर भी झात्मा की तृष्ति इनसे नहीं हुई। जिस प्रकार अगिन में ई धन डालने से वृद्धि होती है उसी प्रकार पंचेंद्रिय सुख को जितना २ अधिक भोगा जावे उसकी तृष्ति नहीं होती है ; बल्कि वृद्धि ही होती है। विचार करने से वैराग्य भावना उसके मन में उत्पन्न हो गई। 16561

> ग्ररिवालरिया वरिया वदनार्। पिरिवास् विनैयै-पिनिया बदना ॥ निरैया दुनिला दुविरु पुरसािन् । रुरवे मुयल्वा रुसार् बंड्रिलरे ॥७८०॥

ग्रयं — इस प्रकार वैराग्य भावना से युक्त होकर चकायुघ राजा मन में विचार करने लगा कि पदार्थों के हैयोपादेय स्वरूप को भली भांति न जानकर वीतराग झुद्ध स्वरूप से युक्त ग्रात्मा के स्वरूप को न जानने वाले ग्रेज्ञानी जीव पंचेंद्रिय जस्य विषयों में मग्न होकर उस क्षणिक विषय सुख के लिये ग्रनेक प्रकार के पापों का संचय करके स्ससे तीव्र कर्मासव का बंध करके इस चतुर्गति में भ्रमण करते चले ग्रा रहे हैं ।।७६०।।

> विनेयान् वरुविवम् वेरुत्तिडवे । तने ये नुदलि तळरा बगेया ॥ निने वान् विने नीगि निरंदुडने । पुर्एया दुपोरुंदु मनंत सुगं ॥७६ १॥

ग्नर्थ--- ग्रुभाग्रुभ कर्मों के द्वारा ग्राने वाले संसार-सुस को त्याग कर धास्म-भावना में मग्न होकर उन कर्मों को चार प्रकार के धर्मध्यान (ग्राज्ञाविचय, भपायविचय, विपाक विचय भौर संस्थान विचय के द्वारा कर्मों का नाझ करने से धनंत भात्मसुस की प्राप्ति हौती है। ऐसा त्रिचार किया।

दसण्हं घम्मभागागां। दशानां धर्मध्यानानामपायविचयोपायविचय-विपाकविचय. विरागविचय- लोकविचय- भवविचय- जीवविचय- माज्ञाविचय- संस्थानविचय- संसारविचय लक्षणानाम्। तत्र विचय: परीक्षा । (१) सन्मार्गान्मिष्यादृष्टयो दूरमेवापेता इति जिन्तनमपाय-विचय: । मिथ्यादर्शन-ज्ञान-चारित्रेम्यो वा जीवस्य कथमपायः स्थादिति जितनमपायविचयः। (२) दर्शनमोहोदयादिकारणवशाज्जीवाः सम्यक्दर्शनादिम्बः पराष्ट् मुलाः इति जिन्तन-मुपायविचयः। ३)कर्मणांज्ञानावरणादीनाम् द्रव्य-क्षेत्र-भव-काल-भाव-प्रत्ययं फ्लानुभवनं प्रति

**₹**₹¥

प्रशिधानं विपाकविचय: । (४) संसारदेहविषयेषु दुः सहेतुत्वानि स्यत्वचितनं विरागविच्यः (१) ऊर्घ्वाधोमध्यलोकविभागे नानाद्यनिधनादिस्वरूपेश या लोकस्वरूपचितनं लोक विचय: । (६) नरकादिचतुर्गति-भव-चिंतनं भवविचयः (७) संति (विद्यमान) जीवा उपयोगस्वभावा ग्रनाद्यनिधना मुक्ते नररूपा इत्यादि जोव-स्वरूप-चिंतनम् जीवविचयः । (६) सर्वज्ञागमं प्रमाशीकृत्यात्यंतपरोक्षार्थावधारणमाज्ञाविचयः । सर्वत्र ज्ञातार्थसमर्थनंवा, हेनुसामर्थ्यात् । (१) अधोमध्योर्घ्वलोकस्य शराववज्वमृदंगाद्याकारचितनं संस्थान-विचयः (१०)स्वोपात्तकर्म-विपाक-वशादात्मनो भवांतरा वासिससारः । तत्र परिभ्रमण् जीवः पिता भूत्वा पुत्र पौत्रश्च भवति, माता भूत्वा दासो भवति, दासो भूत्वा स्वाम्यपि भवति-इति चितनं संसारविचयः । एतेषां द्वादशसंयमप्रभृतीनां दशधम्यंघ्यानपर्यतानामनुष्ठाने यः कश्चित् कोधादिवशाद्देवसिको दोषो आतस्तत्रालोचनां कर्त्तुमिच्छामि ।

धर्मघ्यान के चार भेद के साथ २ दशभेद भी हैं:---

१. भ्रपायविचय, उपायविचय, विपाकविचय, विरागविचय, लोकविचय, बहुविचय, जीवविचय, भ्राज्ञाविचय, संस्थानविचय तथा संसारविचय भेद से उक्ष प्रकार है।

१. सन्मार्गान्मिथ्याहब्टयो दूरमेवमूपेता इति चितनमयपायविचयः ।

मर्थ-मिष्याहब्दि जीव सन्मार्थ से दूर हैं, उन्हें वह पद किस प्रकार प्राप्त होगा, यह जितन करना अपापविचय है। मिथ्या दर्शन ज्ञान चारित्र से समन्वित जीव का कैसे सन्मार्थ में प्रवेज्ञ होगा, यह चितन अपापविचय है।

२. दर्शन मोह के उदय होने के कारण जीव सम्यक्दर्शनादि से पराड्.मुख हो रहे हैं । यह चिंतन करना उपायविचय है ।

३. ज्ञानावरणादिक कर्मों का द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भाव प्रत्यय फल के प्रमुभव प्रति प्रसिधान विपाकविचय है।

¥. संसार गरीर विषयों में दुख के कारएभूत प्रनित्यत्व का चिंतन करना विराग विचय है।

१. उप्वैलोक, मधोलोक, और मध्यलोक के स्वरूप का चितन करना लोकविचय है

६. नरक, निगोदादि चारों गतियों में होने वाले दारुए दु:खों का चितन करना भवविचय है।

७. उपयोग स्वभावी मनादि निधन मुक्ति श्री से इतर ग्रन्थ जीव स्वरूप का चिंतन करना बीवविचय है।

५. सर्व शास्त्रों को प्रमाखित करके अत्यन्त परोक्षार्थं अवघारए आज्ञाविचय है । अथवा हेतु सामर्थ्य से सर्वज्ञ ज्ञानार्थं का समर्थन करना ।

६. मघोलोक, मघ्यलोक, ऊर्घ्वलोक के मृदगांदि ग्राकार (स्वरूप) का चितन करना संस्थान विचय है ।

१०. पूर्वभव में अपने ढारा किये गये सद् ग्रसद् कमें विपाक के वश से श्रात्मा का भवान्तर में चन्म धारहा करना संसार है। उस अपार संसार सागर में परिभ्रमण करता हमा जीय पिता हो जाने के बाद पुत्र पौत्र होता है, माता होकर भगिनी भार्या और कन्या होता है, स्वामी होकर सेवक होता है, यह चिंतन करना संसार विचय है।

इन बारह प्रकार से संयम म्रादि तथा दश प्रकार के धर्मध्यान पर्यंत म्रनुष्ठान करने में जो कोई ऋोवादि वश से दैवसिक दोष उत्पन्न हो गया हो उसकी म्रालोचना करने की इच्छा करता हूँ ॥७८१॥

> मुडि विल्लु मुझमु मेन करणदर्। टूडंयाम विनैयं तबनोदि इनिर्।। टूडेवन् निनि यौवरसन् नोनया। बडिवेल बन् बज्जिर बायुदन् मेल् ।।७८२।।

ग्रथं–इसलिये मेरे अंदर प्रनादि निधन ऐसे आत्मस्वरूप को न समफ कर मैं अनेक पाप कर्मों का उदय करता हुआ संसार में भ्रमण करता आया हूँ। इस कारण मैं इन बंघे हुए कर्मों की निर्जरा करके जिनदीक्षा लेकर प्रपना कल्याण करने की मेरो भावना है। इस प्रकार वह चक्रायुध राजा वैराग्ययुक्त होकर अपने पुत्र वज्जायुध को बुलाकर कहने लगा ॥७⊏२॥

> मुडियुं पडियुं मुदला यिनचै । तडै वेलरसन् नपराजित नाम् ।। वडिविन् मुनि वन् नडिमामलरँ । मुडिइन् ननिया मुनियायिनने ।।७८३।।

प्रथं -- हे बज्जायुघ ! अनादि काल से मैंने स्वपर का ज्ञान न करके तथा अपने आत्म स्वरूप को न जानकर बाह्य पंचेन्द्रिय स्वरूप में मग्न होकर विषयांध होकर मैंने मेरा समय व्यर्थ ही बाह्य वस्तुओं में गंवा दिया । ग्रब मेरे ग्रात्मा में इन पंचेंद्रिय सुखों से विरक्त होकर आत्म-कल्याण हेतु जिन दीक्षा लेने की भावना है, ग्रव तुम इस राजभार को सम्हालो । तदनन्तर राजा ने पुत्र का राज्याभिषेक किया और कहने लगा कि जैसे मैंने ग्रब तक राज-भार सम्हाला है, उसी प्रकार तुम भी धर्मघ्यान पूर्वक ग्रात्म-कल्याण हेतु ग्रपने पुत्र को राज्यभार देकर जिन दीक्षा लेना । यही मनुष्य जन्म का सार है । ऐसा उपदेश देकर उसने चकायुध प्रपराजित नाम के मुनि के पास जाकर भक्ति पूर्वक नमस्कार किया ग्रीर गुरु से प्रार्थना की कि मेरी ग्रात्मा का इस संसार से उद्धार करो । मुनि महाराज ने तथा इस्तु कहा और विधि पूर्वक जिन दीक्षा दे दी । 100- है।।

> चकरायुधनु पोगि तादै तन्पादं सार्दु । मिक्कमा मुनिवनागि वेळ्ळिडे यादि योगि ॥ निक्कु वैग्विनैग नींग विरापगल् पडिम निड्रू । पक्कनोन् पिरदि योडु भावनै पद्दंड्रू गेंड्रान् ॥७४८॥

मेव मंबर पुराख

इस प्रकार उस चकायुध राजा ने अपराजित मुनि से जिन दीक्षा ग्रहण की श्रौर तीनों काल ग्रर्थात् प्रातः, मध्याह्न तथा सांयकाल में योग धारण करने वाले हो गये। वह पक्षोपवास, मासोपवास करते हुए धर्मध्यान से युक्त तपक्ष्त्ररण करने लगे।।७८४।।

> नेरिवळि येंगुम् सेल्लुमीळ्चि नर् पर्डाच निंड्र । शेरिवि निर् पुरिगळारुं सेरित्त शैयमत्तनागि ।। येरुवगै काय मोंवि येरुळ् पुरि येडक्तोडुं । मस्तर वेरियुं सिंदै वळुवर तळुबि निड्रान् ।।७५४।।

प्रयं-वे चकायुध मुनिराज अपने ग्रात्म-चिंतन में समय को व्यतीत करते हुए स्पर्ग. रस, गंध झादि विषयों को रोकते हुए, सम्यक्**चारित्र में रत होकर षट्काय जीवों के संयम** का पालन करते हुए झात्म गुएा की वृद्धि के लिये झाने वाले कर्मों का नाश करने के लिये धर्म-ध्यान में लीन हो गये ।।७६४।।

> वेळ्कैर पसियि नोइल् बेंडलिर पेरामै तन्निर् । काक्षि ई लिरुत्तल् पोदल् किडत्तलि लुडामै तन्निर् ।। काक्षिई लरिबिन् ज्ञान मिन्मैर् कलंगि चित्त । माक्षियै शलाद कत्तु परिषै पन्मूंड्रुं वेंड्रान् ।।७८६।। वेष्पमुं कुळिरुं मासुं शिर्पमुं तुरलुं वेंजोर् । वेष्पमुं कुळिरुं मासुं शिर्पमुं तुरलुं वेंजोर् । सेष्पलं कोलयुं तिंड्रल् कुत्तलुं तीय ऊरुं ॥। तुष्पुरळ् बाई नादं तोडचियां परिषै युळ्ळिट् । दोषिपला पूरत्त् निंड्र भ्रोंबद्र मोरुंगु बेंड्रान् ॥७८७॥

(१) क्षुधा (२) पिपासा (२) शीत (४) उष्ण (४) दंग मणक (६) नग्नता (७) ग्ररति (५) स्त्री (१) निषद्या (१०) चर्या (११) शय्या (१२) ग्राकोश (१३) वध (१४) याचना (१४) ग्रलाभ (१६) रोग (१७) तृएा स्पर्श (१८) मल (१९) सत्कार पुरस्कार (२०)प्रज्ञा (२१) ग्रज्ञान (२२) ग्रदर्शन । ये परीषह मोक्ष मार्ग के साधन में आने वाले कष्टों को देने वाली हैं। यह परीषह पूर्वोपाजित कमों के उदय से होती हैं ।।७८६।।७८७।।

> चेतन मिदरमायुं शेल्वन निर्पं वायु। मेदुवि नियल्बि नागुं विकारियाय् विकारि इंद्रि ।। योदिय उच्च मागि इतरमा युलग मागि । नीदि यार् पोरुळ्ग निंड्र निले में ये निनैत्तु निड्रान् ।।७८८॥

३२न ]

ग्रयं - जीव पुद्गल, घर्म, ग्रधर्म, ग्राकाश ग्रौर काल ऐसे इन छह द्रव्यों में से जीव तो जीव द्रव्य है ग्रौर बाकी पांचों ग्रजीव द्रव्य हैं। जीव द्रव्य ग्रौर पुद्गल द्रव्य इन दोनों के मिलने से गमनागमन की शक्ति उत्पन्न होती है ग्रौर धर्म, ग्रघर्म, ग्राकाश ग्रौर काल ये चार द्रव्य हैं सो स्थिर हैं। यह परस्पर सहकारी कारण होने से प्ररूपते हैं। व्यवहार नय से जीव ग्रौर पुद्गल द्रव्य विभाव पर्याय रूप हैं। ग्रौर घर्म, ग्रधर्म, ग्राकाश ग्रौर काल ये चार हैं। ग्रौर उसमें पुद्गल द्रव्य वर्ण, स्पर्श, रस ग्रौर गंघ से युक्त हैं। उसमें जोव, ग्रजोव, धर्म, प्रधर्म, ग्राकाश ग्रौर काल ये ग्रमूत्तिक हैं। यह प्रत्येक द्रव्य उत्पाद व्यय घ्रौव्य से युक्त है। इस प्रकार चकायुष्ठ मुनि मन में भेद ज्ञान से विचार कर कि इससे भिन्न यह ग्रात्मा है। ऐसा समक कर ग्रपने ग्रात्म-स्वरूप में मग्न हो गये।।७८८।।

### ग्रनुविना लळक्क मूंड्रु क्यंगिय पदेशमागु। मनुविनुक् केग मागु मनंद मा काय देश। मिनैला काल मूंड्रा मेट्रिळि वाय नंदस्। पणि विला भवंग रूपोपाद मूर्चन निनैतान् ॥७८६॥

### उदयकिक सुपशमसिर् केटिर् केटविषु तन् कट् । पदमोत्त परिगामत्ताम् पत्रं पावत्तं युन्नि ॥ इदमुत्ति इदर्कुं पाय मिरदन तिरयन् तीय । मद मदर् कुपायं तन्नै इद मिन्मै मनसुळ् वैत्तान् ॥७१०॥

प्रथ --ऐसे हैय उपादेध के बारे में जानकर उपादेय को प्रहरण कर वह मुनिराज ने २१ प्रकृतियों में से कर्म प्रकृति के उदय से सेनी पर्चेद्रिय जीवों को काललब्घि के निमित्त से ७ प्रकार के दर्शन मोहनीय भौर चारित्र मोहनीय को उपश्वम करके ज्ञानावरणीय, दर्शनावर-एगिय, मोहनीय कर्म के क्षय भौर क्षयोपशम परिशाम से उत्पन्न होने से पांच प्रकार के परि-रणामों को भपने मन में ध्यान करके मोक्ष सुख को प्राप्त करने में सामर्थ्य रखने वाले सम्यक् दर्शन, सम्यक्ज्ञान मौर सम्यक्चारित्र इन तीनों को व्यवहार मौर निष्चय नय के सम्यन्ध में भली भांति समफ्रकर मोक्ष हेतु धर्मध्यान को घारण किया १७९०।

### विनैयेट्टि नुक्यसागुं विकारंगळ् विपाक मेंड्रु । मनं वैत्तुमुनिवन् सोल्ल वज्जरायुधनं भोरं ।। तनै विट्ट मनत्तनागि सेदंगै चीरडिइर् सेल्लु । मन मुक्कु मिरव मासै यार वत्ति नरिविर् पोंडार् ।।७६१।।

मर्थ---माठों कमों के उदय से विकारी भाव यह सब कमं के विपाक हैं--ऐसा मन मैं विचार करके सपने पिता वकायुध मुनि जिस प्रकार वैराग्य से युक्त तपस्या करते थे उसी प्रकार वज्वायुष ने भी ग्रपने मन में वैराग्य लाकर स्त्री, पुत्र, वैभव ग्रादि को त्याग कर दिया ॥७६१॥

भोगित्त भोगन ताने पुबिय व यागि तोंड़ि । मोगत्तं पेरुक्क लल्लान् मुडिवैदा चेल्व मायुं ॥ मेगत्तिन् मिन्निन् मोयु मिवट्रे नामुन्नं नींगि । नागत्तं बोटं नल्गु नट्रबं पुरिदु मेंड्रान् ॥७९२॥

मर्थ - राजा बज्जायुध ने सोचा कि भोगोपभोगवस्तु ही मुके प्रिय दीखती है इनको धनादि काल से मैं देखता थ्रा रहा हूँ। भोगोपभोग वस्तु ही सारी देखता आया हूँ। वास्तव में भात्मा का स्वरूप ही एक सच्चा है। ग्राज तक भोगोपभोगवस्तु को ही भोगते हुए अनेक प्रकार का अनुभव किया और इस सम्पत्ति को मैंने मेरी समक्ष कर भोगा। वह आकाश की बिजली को चनक के समान क्षणिक है। इसलिये यह सारी पुद्गल वस्तुए झांगक हैं। सभी मर्यादा पूर्ण होने पर आत्मा से अलग होने वाली हैं। इसलिए यह सब वभव आदि मुक्को छोडे इससे पूर्व ही मैं इनको छोड दूँ तो ठोक है। अतः अखंड मोक्ष सुख को उत्पन्न करने वाले मोक्ष मार्ग को प्रहण करने की मन में भावना उनके उत्पन्न हुई अर्थात् दीक्षा लेने की भावना जागृत हुई। ॥७६ रा।

## इरद नायुदनै कूवि मुडिषिनै ईंदु वेक्न् । विरमना मनंत्त नागि वैळ्कइन् वीळ्ंदु पोगि ॥ नुरंयुना वगैर् पिन्ना लक्कर विडत्तिर् पाव । निरंना लुदयं शेय्य निड्रिड्रं तुंव मेंड्रान् ॥७६३॥

ग्रर्थ-इस प्रकार वज्वायुघ ने वैराग्य से युक्त होकर ग्रपने पुत्र रत्नायुघ को बुलाया और उसको राज्यभार सम्हला दिया ग्रौर कहा कि यदि तुम इस संसार में लीन होंगे तो पूर्व कर्म के उदय से इस सारी सम्पत्ति का नाझ होकर ग्रनेक प्रकार के सुख दुख भोगने पडेंगे। इसलिये इस संपत्ति में मोहित न होकर परम्परा मोक्ष प्राप्ति हेतु की भावना से पंचेन्द्रिय विषयों में मूच्छित न होकर भगवान जिनेन्द्र के कहे हुए मार्ग में रुचि रखकर यथाशक्ति ग्रपने जोवन को सुधारने की उत्कंठा रखो।।७१३।।

> तिरुमलि यार मालै तिळेक्कुं तिन् पुयत्तरागि । युरुमलि कळिट्रि नुच्चि योंगिय कुडई नोळल् ।।

### वरुमवर् मुन्बु ताम् सै नल्बिनै मायंद पोळ्दि । नेरि युरु तिरुवि नोन्नार् कुळै यरा ईयल् वर् कंडाय् ॥७९४॥

मर्थ - हे राजकुमार सुनो ! मोती का हार माला, भनेक प्रकार के रत्न भाभरए। मादि को घारए। कर हाथी पर बैठकर सफेद छत्र को धारए। कर नगर में घूमने वाले राजा लोगों के पूर्व जन्म में उपार्जन किये हुये पुण्य ही का यह सब फल है। यदि अशुभ कर्म का उदय मा जावे तो सभी संपदा का क्षराभर में नाश हो जाता है। ग्रौर राजा भी पराधीन हो जाते हैं। चक्रवर्ती के पास कितनी संपदा होती है। इस बारे में ग्राचार्यों ने जिलोकसार में गाथा ६८२ में कहा है:---

> "चुलसी दिलक्खभादिभग्हा हया विगुणणवयकोडीम्रो । सावसिहि चोदसरयसां चक्कित्थीम्रो सहस्सछण्एाउदी ॥

चौरासी कल्याएा रूपी हाथी हैं, चौरासी लाख रथ हैं, प्रठारह करोड घोडे हैं। छह चहतु योग्य वस्तु का देने वाला कालनिधि है। भाजन पात्र का दायक महाकालनिधि है। मन्न का दायक पांडुनिधि है। ग्रायुध का दायक माएावकनिधि है। बादित्र का दायक शांक निधि है। वस्त्र का दायक पद्यनिधि है। ग्राभुधएा का दायक पिगल निधि है। नाना प्रकार की रत्न निधियां हैं। ये नौनिधि हैं। चक्र मसि छत्र, दंड, मरिए, चमर, काकिएी, यह सात मचेतन ग्रौर युहपति, सेनापति, गज, घोडा, शिल्पी, स्त्री, पुरोहित ये सात सचेतन, ऐसे चौदह रत्न हैं। छियानवें हजार स्त्रियां हैं। ऐसी चक्रवर्ती की संपदा है। इतना होने पर भी चक्रवर्ती की तृष्ति नहीं हुई। यह सभी पूर्व जन्म के पुण्य का उदय है परन्सु इनको संसार का कारए। तथा क्षणिक समस्रकर चक्रवर्ती भी इसको त्याग कर जिन दीक्षा ले लेता है। इस प्रकार हे पुत्र ! तुम भी प्रजा का न्यायपूर्वक पालन करते हुए धर्मंघ्यान करना ग्रौर भविष्य में तुम भी ग्रपने पुत्र को सदुपदेश देकर राज्याभिषेक करके जिन दीक्षा धारए। करना ॥७६४।

### पचनल्ल मळि इन कट् परुमसि पवळत्तिन काळ् । मंजिन् मेंलन् सोलार्गळ वरुडमा पोट्रु इंड्रार् ॥ मुन्दुतास् शैद तीमै मुळैतुळि कनत्तिन् वेराय् । तुंजि नार् पोल मालै तुगनिल तुरैवर् कंडाय् ॥७९४॥

भर्थ — हे कुमार ! अत्यंत मृदु भय्या पर सोने वाले श्रीमंत भी पूर्व जन्म के पुण्य संचय के बाद जब पाप कर्म का उदय आ जाता है तो उनको भी कंटकीय भूमि पर सोना पडता है ग्रीर महान नीच से नोच कर्म करना पडता है। यह प्रत्यक्ष में देखने में ग्राता है। ा(७६४।।

कडल् विळैयमर्द मन्न कवळ तुर् कळत्तिर् कामत् । तुडि इडं मगळि रेंद तुयर मुट्र रिदि नुंडा ॥ रुडैय कल् कैयी नेंदि यूर् तोरुं पुक्कु पेट्र । वडगिनै यमरं दुवांगळ् नल्विनै येविद कालै ॥७९६ः

### नुरै इनुं नुय्य वाय कंडुगि लुडुप्पि नोंदु । करैब थोनरळु मल्गुर् कर्पग बल्लियेन्नार ।। तेरु इडि बीळवु तीडां शिलतुनि युडुप्पर् रोल्व । मोरुबर् कन् नेंड्र् निल्ला दुरुदि कोंडोळुगु गेंड्रान् ।।७९७।।

मर्थ---भरथम्त मधुर रेशम के वस्त्रों को पहनने वानी स्त्रियां कितना मोह करती है। यह सब पुण्य कमों के उदय का कारए है और तब तक ही भोगता है। पाप कमें के उदय भाने पर वे ही फटा हुआ मैला कपडा पहन कर गुजर करती हैं। ऐसी यह क्षणिक संपत्ति है, जो वेश्या के समान है। आज इसकी बंगल में कल उसकी बंगल में है। इस कारण धर्म घंयान करो। इसी में सूल शांति है। १७६७।।

> इनैयन् पलवुं शोल्लि वज्जरायु दनुं पिन्ने । तनै यनै बिहुत्तु पोगि चक्करायुवनै शारं हु ।। मुनिबनर् कमल मन्न बडिइ नै मुडिइर् ट्रोटि । विनइन् पयन् कडंमै वेरुविन नडिग केंड्रान् ।।७६८।।

गर्थ - इस प्रकार धर्मोपदेश भपने कुमार को राजा वज्यायुध ने दिया और उस पुत्र रत्नायुध को राज्यभार देकद उसका राज्याभिषेक किया भौर अपने पिता मुनि चकायुध के पास जाकर प्रार्थना की कि है भगवन्! प्रनादिकाल से संसार रूपी समुद्र में डूबता तैरता आया हूं। मेरा इस जगत से उद्धार करों। ऐसी प्रार्थना की 1108मा।

### पुलै मगरेशिनुं शाल पुयबलि युडैय रागिन् । निलै मगट् किरैब रागि निड्रिडुं तिष्ठवु मंगे ।। मलै इन कुलत्त रेनुं पुयबदिम मायं व पोळ् विर् । टूलै निल नुदत्ति योझार् ताळनें तुळैय रावार् ।।७६६।।

हें भगवन् ! नीच जाति में जन्म लिया हुमा जीव पूर्व जन्म के पुण्योदय से राजसुख के भोग भोगता है। भौर श्रेष्ठ कुल में जन्मा जीव यदि पूर्व कर्म का पापोदय श्रा जाय तो वह नीव सोग के समान भाषरएा करता है।।७६६।। विनै वसमा यविंद वोरिला बाट्कै तन्ते । निनैवोरु मुळि्ल निड्रू नडुगिड मडगि नोट्रू ।। विने गळै वेड्रिट्टेंड्रन् बिळुक् गुर्एा पोर्हवि मीळा । निनैवरु मुलर् मैद निनैदियान् वंद देंड्रान् ।। ६००।।

प्रयं---कर्म से उत्पन्न होने वाले इस भयानक ससार में यदि मन में भारम-कल्याए का विचार न किया जाय तो हमेशा संसार में वह रुलता ही रहता है। भौर उसको भनेक प्रकार के गोक दुख उत्पन्न होते हैं इसलिये संयम पूर्वक जिन दीक्षा लेकर पूर्व जन्म के किये हुए कर्म का तपण्चरगा द्वारा नाश कर मोक्ष सुख को प्राप्त करने की मेरी भावना हुई है। मैं आपके पवित्र चरए कमलों की शरए में आया हूँ। ऐसे प्रपने पिता चकायुध मुनि से वज्जायुध कुमार ने प्रार्थना की 115001

> समे तमस शांति कांति वम्या मालिबि याकं नोकि । यमे वरुं तोळिल रंड्रि येच्चंग लेळु मिंड्रि ।। नमर पिररेंब विड्रि योळिबल् मादव मिदामे । ग्रमेग बिड्रिरेवन् सोड्ल वरंतवन् तीडॉंग नाने ।। ६०१।।

मर्थ----इस प्रकार मुनि चकायुध ने वज्रायुध कुमार की प्रार्थना सुनकर पुनः धर्मो-पदेश दिया उस उपदेश को सुनकर वह प्रत्यन्त प्रभावित हुम्रा ग्रौर उत्तम क्षमा धर्म को भारण कर वह कुमार पंचेन्द्रिय विषयों को त्याग कर सम्यक्चारित्र को प्राप्त कर, मात्मा का स्वरूप समक्त कर पट् काय के जीवों की रक्षा करने वाले होकर सात प्रकार के भयों से रहित हो गया। ग्रौर ग्रपने मित्र, बंधु, बांधवादि स्त्री, पुत्रादि पर समता भात्र होकर सर्व कुट्टुम्ब का परित्याग करके उस कुमार वज्वायुध ने मुनि चकायुध से जिनदीक्षा ग्रहण की। । ६०१।।

ग्ररियन् गैय बद्वा रांद्रव रंड्रियारे । वरिग्नैइन् मञ्चन् मैंदनुं मैंदनुं वैय्य तन्ने ॥ योरुदुगळ् पोल विट्टा रलगेला मिरेंज निद्रा । रिरजिरे यंद्रि निद्र बिरुळ् कॉंडवे ळलु मुंडो । ॥=०२॥

भर्य-सज्जन लोगों के ग्राचरए में कितने भी कष्ट हों, उसको दे मघूरा नहीं खांडते, पूरा ही करते हैं। ग्रीर वे ही उसका फल भोगते हैं। यही सज्जनों का लक्षएा है। इन्हीं को सज्जन कहते हैं। इस प्रकार सद्गुर्सों को प्राप्त हुए राजा मपराजित (मुलि) उनका पुत्र चक्रायुघ मुनि मौर चकायुध का पुत्र (मुनि) वज्जायुघ ये तीनों ही तपश्चरएा भार को घारसा कर एकत्व भावना में स्थिर हो गये। जिस प्रकार सूर्य मन्धकार का नाज कर देता है। उसी प्रकार वे तीनों महामुनि सद्गुरा से युक्त भपने भज्ञानाघंकार को नाज करने वाले हो गये।।<<?।।

### तिक्कम मले पोल शिवने तिवति चिन्ना । लकन् वंदुरमलुच्चि यहं ववे पोल वंदु ।। चवक रायुदनुं पिल्ने तडवरे मुडिये शारंदु । शुक्किसच्यानं तन्नास् विनंयिक दूर्कलुट्रान् ।। ८०३।।

गर्ष - जिस प्रकार महामेक पर्वत के चारों ग्रोर दिग्गज पर्वत रहते हैं, उसी प्रकार कुछ समय तक संघ के साथ विहार करते हुए ध्यानाध्ययन में समय व्यतीत करते हुए वे बक्तयुघ मुनि जिस प्रकार सूर्य उदय होकर बारह बजे मध्य में ग्राता है ग्रौर तीव प्रकाशमान होता है उसी प्रकार वे संघों का परित्याग कर एक पर्वत को चोटी पर विराजमान होकर घुक्ल ध्यान के बल से कर्म शत्रु का नाश करने लगा ।। ६०३।।

> वरिशैर् सुरुक्कि वैय्य दुच्चियार् वडिवु तन्तै । पुरुवत्ति निडेन् मूकि नुनि इट्रान् पोखंब वैयतु ॥ तिरिविद योगि नोडुं सेंड्रू वंदाडुस् सिंदै । युरुव मट्रि दने युन्न विनेगळे ळुडेंद वंड्रे ॥८०४॥

मर्थ--वे मुनि शुक्लध्यान के बल से बंध का कारए। होने वाले परिग्रहादि को मन-पूर्वक त्यागकर त्रिगुप्ति घारक हो गये। मौर सच्चे सुख को प्राप्त किये हुए सिद्ध परमेध्ठी को नाशादृष्टि से भपने में स्थापना करके ध्यान करने लगे। इस प्रकार मिथ्यात्व, अविरत, प्रमादे मौर कथाय यह चारों जो बंध के कारए। हैं इनका नाश कर प्रात्म-भावना में लीन होकर स्व-संवेदन ज्ञान से अनुभव में आने वाले सिद्धों के समान निश्चय रत्नत्रय स्वरूप की भावना करते २ दर्शन मोहनीय की सात प्रकृतियां अर्थात् मिथ्यात्व, सम्यक् प्रकृति, मनन्तानुबधी कोध, मान, माया, लोभ इस प्रकार सातों प्रकृत्तियों का नाश कर दिया

> मोगरिए यत्ति नोडुं मुप्पत्तेळ् पगडि वींडा । वेग योगसो डोंड्रा वेळुंद शुक्किल व्यानं ।। वेग योगत्ति नीरेन् पगडि वीळ वळंद वेय्योन् । मेग योगत्तिन् वीटिन् विरिदन वनंद नानमं ।।८०४॥

धर्ष- उन मुनिराज ने पृथवत्ववितर्कवीचार वाले शुक्ल घ्यान से झानावरणी की पांच, दर्शनावरणीय की नौ, मोहनीय की मट्ठाईस, प्रंतराय की पांच. नरक गति, तियँच गति, एकेंद्रिय ग्रादि चार जाति, पांच संस्थान. पांच संहनन. ग्रप्रशस्त वर्ण, रस, गंध, स्पर्श, नरक-गत्यानुपूर्वी, तियँच-गत्यानुपूर्वी, उपघात, मप्रशस्त विहायोगति, सूक्ष्म, अपर्याप्त. साधारण, मस्थिर, ग्रशुभ दुर्भग, दुःस्वर. अनादेय अयशकीति, नरकायु, असाता वेदनीय नीच गोत्र, ऐसे चौरासी प्रकृतियों का नाश किया। जिस प्रकार सूर्योदय होते ही मेघपटल दूर हो जाते हैं, उसी प्रकार उसी क्षण में चकायुघ मुनि ने घातिया कर्मों का नाश होते ही भ्रानंत सूख सनंतवीयं मनतदर्भन और अनंतज्ञान ऐसे प्रनंत चतुष्टय को प्राप्त कर लिया ॥ = ० १॥

वेय्यव नेळलुं बैय्य व्यापारि पदनं पोल । वैय्य मिलनंद नान्मै येळुंदवक्कनलु वानोर् ।। मैयरु विशिंब येच्चा मरैत्तुडन् वंदु सूळंदु । पुय्यरु सर्वत्ति नानै पुगळंदडि परव लुट्रार् ।। ८०६।।

ग्रर्थ-जिस प्रकार सूर्य के उदय होते ही संसारी प्राणी अपने २ कार्य में लग जाते हैं, उसी प्रकार अनादि काल से लगे हुए घातिया कर्मों का नाश होते ही म्रात्मा में रहने वासे अनम्त चतुष्टय उसी क्षण में प्रकाशित हो गये। ग्रौर चतुर्णिकाय देवों ने ग्राकर चकायुध केवली भगवान की भक्ति पूर्वक पूजा, स्तुति करके नमस्कार किया ॥ ५०६॥

> गाति नान्म कडंदोय् नी कउँई नान्म यडंदोय नी । वेद नान्गुं विरिसोय्नी विकल नान्म विरित्तोय नी ।। केद नान्म केडुत्तोय् नो केडिलिंब कडलोय निन् । पाद कमबं परिश्वारे युलगं परिएय बरुवारे ।। ८०७।।

भर्थ-वे देव चकायुध केवली भगवान को विनय से भक्तिपूर्वक नमस्कार तथा उनकी स्तुति करके कहने लगे कि हे प्रभु ! ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और प्रन्तराय ये चारों कर्म रूपी शत्रु अनादिकाल से लगे हुए हैं। इन घातिया कर्मों को ग्राप ही नाश करने वाले हो। प्रथमानुयोग, करणानुयोग, चरणानुयोग और द्रव्यानुपयोग इन चारों योगों के प्रतिपादन करने वाले आप ही हो। मति, श्रुत, अवधि और मनः पर्यंय चारों जानों को प्राप्त करने वाले, अनम्त सुख, को प्राप्त करने वाले तथा शारीरिक, मानसिक, आगम्तुक और स्वामाबिक इन संसार के दुखों के कारण होने वाले पापों का नाश करने वाले बाप ही हो। जिसने प्राणी भापके धरण कमल की स्तुति करने वाले हैं, वे ही जीव आपके समान पद को प्राप्त कर लेते हैं। भाग्यवान के अलावा भापके चरण कमलों की पूजा स्तुति ग्रन्य को प्राप्त नहीं होती है।। द०७।।

> पदिनें कुट्र मरिंदोय नी परम नान्मै यहें दोय नो । इद मैय्यु इरुकु मळिपोय् नी इन्ना पिरवि योरिबोय् नो ।। कदमुं मदमुं कामनयुं कडंदु कालर् कडंदोय् निन् । पद पंगयङ् गळपनिवारे युलगं परिंगय वरुवारे ।। = ० = ।।

ग्नर्थ----क्षुत्पिपपासादि बाईस परीषह को जीतने वाले, एकोंद्रियादि षट्काय जीवों को ग्रमयदान देने वाले तथा संसार रूपी दावानल को नाग करने वाले माप ही हो। कोघ, मान, माया, सोम इन वारों कषायों को जीतकर कालरूपी यमराज को नाग करने वाले भापके चरए। कमलों की जो भव्य जीव भक्ति व स्तुति करते हैं वे मापके समान हो जाते हैं। स्वरुद्धा

> शिदिप्परिय गुरात्तोय् नी देवरेत्तुं तिरलोय् नी । पंदम् परियुं मेरियोय् निन्पाद् कमलं पनिवारुक् ।। कंद मिळा विवंत्तै येळित्तु मुत्ति येगत्तिरुत्तु । मेंदै पादं पनिवारिव्वु लग परािय वरुवारे ।। ८०१।।

भर्य---ग्रनन्त गुर्गों को प्राप्त करने वाले, चतुर्गिकायिक देवों द्वारा पूजनीय माप ही हो । कर्म बंध को नष्ट करने वाले रत्नत्रय धर्म रूपी मार्ग को प्राप्त करने वाले ग्राप ही हो । ग्रापके चरए। कमलों की पूजा भक्ति करने वाले भव्यजीव मोक्ष प्राप्ति करने वाले तथा प्रापके समान ग्रनन्त चतुष्टय को प्राप्त होते हैं।।६०६।।

> मलर् मळँ पोलिंदु मारि मुगिलेन वंदु वानो । रलं कडन् मुगिलोडोंड्रि मुळंगुव रमैय्य देन्न ।। उलगुडै इरैक्न् पाद मुळ्ळ मैमुळि यींडोंड्रि । निलं ला पिरवि नींगु नेरियिनार् ट्रुदिगळ् सोन्नार्।।=१०।।

अर्थ —इसी प्रकार चतुर्रिएकाय के देवों ने केवली भगवान के पास आकर जैसे मेघों की वर्षी होती है,उसी प्रकार उन्होंने पुष्प वृष्टि करते हुए भक्तिपूर्वक पूजा स्तुति की सदर्शन

> माइडै येवत्तंजु विने केट्ट वक्कनत्ते । पोयुलगुच्चि पुक्कान् पोरुदि यन् गुरांगळोढुम् ।। तूय यान् मलर् सोरिंदु तुदित्तिडन मनर् पोनार् । माय् मिरवत्ति नान् वज्जि रायुद नूवनगि पोनान् ।। ८११।।

भर्थ--चतुरिएकायिक देव उन चकायुध केवली भगवान की स्तुति करते हुए बातिया कर्मों का नाश किऐ हुए, ग्रनन्त ज्ञानादि गुएा तथा सिद्ध पद को प्राप्त हुए, उन भग-बान की वे देव परिनिर्वाएा पूजा करके पुन: भगवान को स्तुति स्तोत्र पाठ पढ करके वहां से तौट कर ग्रपने इष्ट स्थान को चले गए। माथा कथाय से रहित चकायुध केवली भगवान की निर्वाएा कस्याएा की पूजा समाप्त करके तपोवन की तरफ चले गये।।=११।।

> बनिगनाय घरुम मेवि मन्नाय् माधवत्ता । लिनैला केवच्चेत्तु नमर ना इंगु बंदु ।। तरिगविला सवत्तिन् माट्रै येरिंडु चक्ररायुबन् पो । इनैला उल पुकानिडु बरत्तियर् के यामें ॥८१२॥

ग्रयं-पूर्व जन्म का वरिएक भद्रमित्र श्रेष्ठी का जीव श्रावक द्रत को धारु कर भगवान द्वारा कहे हुए वचनों के अनुसार पूजादान आदि घट तिया में माचरए करने वासा होने के कारए। अपनी माता व्याहाएगी के द्वारा भक्षित किया हुआ जीव उन राजा सिंहरेन महाराज की पटरानी रामदत्ता देवी के गर्भ में आकर जन्म लिया। नामकरए। संस्कार करके सिंहचन्द्र ऐसा नाम रखा गया। ग्रागे चलकर घोर तपश्चरए। करके उसके फल से नवग्नेवेयिक नामक ग्रहमिंद्र कल्प में देव उत्पन्न हुग्रा। वहां देवगति के सभो सुझ भोगकर मायु के घवसान पर कर्म भूमि में आकर चक्रायुध होकर धर्मच्यान पूर्वक घातिया कर्मों का नाम करके मोक्स पद को प्राप्त कर लिया। जैन घर्म की यही महिमा है।।=१२।।

सालवां प्रधिकार समाप्त ।।



#### ॥ अष्ठम अधिकार ॥

🛊 बच्चायुध का ग्रनुसर विमान में जन्म लेना 🗰

ग्ररस नाय नल्लरद नायु दन्। पिरस मार् कुळर् पिनैय्य नारुंडु ॥ वरं शै तोळवन् मगिळ्वं वार्तेये । युरं शैवन् निनि युरगराजने ॥ ८१३॥

ग्नयं-हे घर सेंद्र सुनो ! राजा रत्नायुष अपनी पटरानी सहित विषय भोगों को विष के समान समफ कर उसको त्याग दिया। इस संबंध में मैं विवेचन करूंगा। लक्ष्य पूर्वक सुनो ।।< १३।।

वाम मेगले मैलं शायलार्। काम कोटियुट् कळुमुं कादलार् ॥ सेम नल्लरं सेष्पिट्रि इडै । यामै पोलव नवल मैदुमे ॥८१४॥

ग्रर्थ- कंठ में रत्नमयो स्वर्श, मोती युक्त ग्राभर शा धार हा करने वाली स्त्रियों में भनेक प्रकार के विषय भोग में लवलीन रहने वाले उस राजा से यदि कोई व्यक्ति जैन धर्म को बात कहे तो जैसे कछुग्रा किसी ग्रादमी को देखते ही घबरा कर पानी में घुस जाता है, उसी प्रकार वह राजा रत्नायुघ ग्रंत:पुर में जाकर बैठ जाता था। ग्रर्थात् उनको यदि जैन धर्म की महिमा कोई बताता तो ग्रांख लाल हो जातो थो। जब तक जीव को देशनालव्धि प्राप्त नहीं होती तब तक जैन धर्म को धार हा करने की रुचि उत्पन्न नहीं होती ।। प्रथा।

> श्ररसु मिबंमुं किळयु मायुर्यु । विरे से तारवन् वोयु मेंड्रे नान् ।। रिरे युद्रुत्त विष्पडि मिशेवन् । तरसु निर्प दे याम वेन्नु में ।। ६१४।।

ग्रथं---ग्रत्यन्त सुगंधित फूलों के हार को घारश किये हुए राजा रत्नायुध को राज सुख, बंधु, मित्र, स्त्री, पुत्र में मुफ्रे शांति है ग्रीर ये ही सदा शाश्वत रहेंगे-ऐसे यह विचार सदैव ही बने रहते थे । किन्तु यह राज संपदा, वैभव, मालखआना, बंधु-बांधव हमेशा स्थिर रहने थाले नहीं हैं। ऐसा विचार उनको कभो नहीं होता था।

भावार्थ--ग्रंथकार कहते हैं कि इन्द्रिय सुख में मग्न हुन्ना जीव सदैव इसीको सुख सममता है । दूसरी बात में कोई ध्यान जाता ही नहीं है । कहा है कि एक राजा रात्रि के समय पडे २ वह विचार करता है कि मेरे समान संसार में कोई सुली नहीं है ।

"चेतोहरायुवतयः सुहृदानुकूलाः । सद्-बांघवाः प्रणयगर्भगिरञ्च-शृत्याः ॥ गर्जन्ति दन्तिनिवहास्तरलास्तुरंगाः । सम्मोलने नयनयोनंहि किचिदस्ति ॥

मर्थ-सेरे पास मन को हरने वाली भनेक सुन्दर रानियां हैं, मित्र दर्ग समी मनु-कूस हैं, आतृ वर्ग सभी अच्छे हैं, सेवक हमारी बाज्ञा में सदा तैयार रहते हैं भौर द्वार पर हाथी, घोडे आदि वाहन गर्जना करते रहते हैं ।

इस प्रकार उपयुँक्त तीन चरणों की रचना शयन कक्ष में लगे हुए श्यामपट्ट पर करके राजा सो गया तत्पश्चात् कोई संस्कृत का विद्वान राजमहल में चोरी करने के लिये घुसा था उसने जब इस श्लोक को देखा तो चौथे चरण की रचना इस प्रकार की कि राजन! तुम्हारे नेत्रों के बन्द हो जाने पर तुम्हारा कुछ भी नहीं रह जाता । अर्थात् झौकों के मुंद जाने पर प्राण्धी का कुछ भी नहीं रहता । प्रातः काल राजा ने जब श्लोक के झन्तिम चरण को देखा तो उसकी प्रांखें खुल गई झौर उसने प्रपने धन वभव को क्षणिक मान लिया । इस प्रकार पंचेंद्रिय विषयांध जो मनुष्य हैं उनको धर्म कर्म का विवेक नहीं रहता है । मतः वह राजा विधयभोगों में मग्न होकर ग्रांचे के समान विचारता था ।।=१२।।

> पोरिइन् भोगमुं पुण्णि येसिन् वन् । दुरुव देंड्रेना नुंब रिवमुं ।। मरुविल् वोडु मट्रिष्ठै मायंद वर् । पिरवि युं मिले येंड्रू पेशुमे ।। द१६।।

प्रयं-संसार को उत्पन्न करने वाले इन्द्रिय विषय भोग पूर्व जन्म में उपाजित किए हुए पुण्य पाप के फल से इस भव में सुलभता से मिलते हैं। यह ज्ञान राखा रत्नायुष को विदित नहीं था। वह ग्रपने मन में विचार करता है कि नरक, स्वर्ग, मोक्ष मादि ये सब भूठे हैं। मरा हुमा मनुष्य लौटकर संसार में कभी नहीं चाता, इसलिए पाप पुष्य कोई वस्तु नहीं पुण्य संचय करके प्राणी देवगति को गया, स्वर्य में गया, यह कहना सभी मूर्खपना है क्योंकि ऐसा किसी ने देखा न सुना है। = १६॥

> कद्र मादं राय् काम शस्वसिर्। पेट्र बिवर्स मिळेक् बिट्टु वोय् ॥ मट्टु मित्रं मेल्वर वरुंदुद । सुट्र द्वनरी विद्वदोक्कुमे ॥॥=१७॥

प्रयं--पुनः रत्नायुध यह विचार करता है कि संसार में धर्म कोई वस्तु नहीं है। मपने द्वारा पंचेंद्रिय सुख को भोगना, खाना, पीना यह ठीक है। मरकर वापस दूसरी पर्याय धारण करना कायक्तेश तन करना धर्मध्यान करना यह सब पागलपन व मूख है। देवलोक में जाना घोर मरकर वापन ग्राना यह किसने देखा है ?यह सब मूर्खता है। ऐसा वह मानता था। ग्रीर कहता था कि जिस प्रकार एक कुत्ता रोटी का टुकडा लेकर नदी की ग्रोर जाता है मौर ग्रानो परछाई पानी में देखकर यह समझता है कि दूसरा कुत्ता पानी में ग्रीर है उसकी रोटो पकड़ने को प्रपना मुँह खोलता है तो वह प्रपने मुँह की रोटो भी पानी में गिरा देता है। इसी रकार वह विचार करता है। संसार में वर्तमान परिस्थिति को न सुधार कर ग्रागे का विचार करना मूर्खता है।। दश्रा।

> तोंवत्तार तुंवं तुइत्तलझढु । सुंवत्ता यिद्वं लुइक् वेण्णुव ।। लंविर् कांचिर माकि मांगरणी । तिन् कुट्र दवर सिर्व वण्णमे ।। द१ दा।

अर्थ-तपश्वरण से उत्पन्न होने वाले दुख को ही मनुभव करता है। सुखलेश माव भो नहीं है। देवगति मिलना, विषय सुख का त्याग करना ग्रथवा विष से ममृत मिलना ऐसी भावना वह रत्नायूघ करता है श्रोर मानता है।।५१८।।

> विनेगळ् वेरुपट्टुदयं शेदला । सिनैय्य सिंदय नागि शेझूनान् ।। मुनिवन् वज्ज दंतन् मुइ मलर् ।। बनमनो गरम् बंदू नान्निनाम् ॥८१६॥

ग्रयं --- इस प्रकार मिथ्यात्व कर्म के उदय से राजा नास्तिक मत के म्रनुसार विषय सेवन को प्रतिपादन करता था। उसी समय नगर में वज्जदन्त नाम के मुनिराज मनोवेग नाम के उद्यान में चतुर्विध संघ सहित आकर विराजमान हुए। वे अत्यन्त गंभीर निस्पृही थे। सिंह के समान धीरवीर तथा पराक्षमी थे। सम्यक्दर्शन, ज्ञान और चारित्र इन तीन ग्रारा धनाभों में रात दिन पुरुषार्थ करने वाले थे। ऐसे मुनिराज रत्नायुघ राजा के उद्यान में पधारे ।।=११।

मेरुमाल्बन पत्तिरालत्तुल् । वारएां मलं शूळ निंडू दुं ॥ बोर मादवर् शूळ मैत्त वन् । तारकं मदि तानु मोत्तनन् ।। = २०।।

भये—भरयन्त निर्दोष द्रत सहित तप करने वाले वे मुनि जिस प्रकार मेठ पर्वत के बारों म्रोर नंबनवन तथा दिग्गज पर्वतादि होते हैं, उसी प्रकार उन वज्जदन्त मुनि के चारौं ग्रोर निर्दोषद्रत तथा चारित्र को पालने वाले मुनि, ग्रायिका, श्रावक, श्राविका ग्रादि सब बैठते थे। देखनेवाले भव्य जीवों को ऐसा दीखता था जैसे चंद्रमा के चारों ग्रोर नक्षत्र प्रका-शित होते हैं। उसी प्रकार उन वज्जदन्त मुनिराज के चारों ग्रोर क्षुल्लक, क्षुल्लिका, श्रावक, श्राविका ग्रादि श्रोभायमान होते थे।। द२०।।

> पिरवि माकडल पेयकुं माट्रला । लिरंब नन्नव नेंदु कोळ्ग यान् ।। मरुविन् मादवन् वैय्य मूंड्रिनु । मुरवि निड्रवा रोद वंड्रि नान् ।। ८२१।।

अर्थ---संसार रूपी समुद्र को पार करने के लिये सम्यक्त्व के बल से भगवान के समान सम्यक्चारित्र को प्राप्त किये हुए मुनि वज्जदन्त इस लोक में जीव के जन्म और मरस के संबंध में प्रतिपादन करने वाले त्रैलोक्य प्रज्ञप्ति नाम के ग्रंथ का स्वाध्याय करते हुए ग्रपने संघ के त्यागियों को उपदेश देते थे।।=२१।।

> योंड्रि रंडोरु मूंड्रु नालें दाय । निड्र वैबोरिने रिइव् धाळुइ ॥ रोंड्रु नीर मर निल नेरुप्पु कार् । ट्रॅंड्रि काय मंदैदि वाळुमे ॥ ८२२॥ नंदु शिष्पि शकांदि नावन । कुंद रेंबु कोपादि मूंड्रन ॥ यंदु तुंबि वंडादि नालवंन् । तिर्दियं पशु नरर् नरगर् देवराम् ॥ ८२३॥

प्रयं--- उस संघ के त्यागियों ने प्रश्न किया कि शास्त्र में प्रतिपादन किया हुआ विषय कौनसा है तो आचार्य कहते हैं कि संसारी जीवों के मुख्य दो भेद हैं। एक स्थावर ग्रौर दूसरे त्रस । एकेंद्रिय, दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय छौर पंचेंद्रिय जीव इनकी मार्गरणा से प्रथति स्थावर पांच हैं, ग्रौर त्रस चार हैं। पृथ्वीकायिक, जलकायिक, ग्राम्निकायिक, वायु-कायिक ग्रौर वनस्पतिकायिक यह तो पांच स्थावर हैं ग्रौर दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय सौर पंचेंद्रिय ये चार त्रस हैं। लट, शंख, सोंप, कीटक ग्रादि दो इन्द्रिय जीव हैं। चिऊंटी सटमल, बिच्छु ग्रादि तेइन्द्रिय जोव हैं। ज्रमर, मक्खी, मच्छर, पतगा ग्राहि चौइन्द्रिय जीव हैं ग्रौर पद्या, पक्षी, मनुष्य, नारकी, देव ग्रादि पंचेंन्द्रिय जीव हैं। । दर्शन्द्रमा

## उळ्युवल कन्नुदलडंत्त लोडुकाय् । तळल्गळावि मण्गु इर्गळ् मायं विड्रु ।

#### मळले याट्रूद लवित्त लावि यायतः। तळलुडवन् तानु मायुमे ।। द२४।।

भर्ष-हलम चलन से, कूदने फांदने से, माग जलाने से पृथ्वीकाय जीव को बाधा होती है, मौर वे मर बाते हैं। पानी में उठने वाली तरंगों से तथा म्रनछना पानी को गर्म करने से म्रबवा पानी पृथ्वी पर डालने से जलकांयिक जीवों का झात होता है ।।=२४।।

> तिरे यलैप्प वुं तोइर् काचउं । तरे ननेप्पउं शांक नी रुइर् ॥ वरे योडिट्रवुं वट्ट मादिगळ् । पोरवुं वात कायंगळ् पोंड्रुमे ॥ ५२४॥

मर्थ-गर्म पानी में ठंडा पानी या ठंडे पानी में गर्म पानी मिला देने से, ग्राग्न के बुमाने भादि से भग्निकायिक जीवों को बाधा होती है। हवा चलने, पंखा हिलाने ग्रादि से बायुकायिक जीवों को हानि पहुँचती है।। मर्%।

> देयिलुं मारियुं मिक्क वातमु । मइल् र्शाव पडे तीयोडादियार् ।। षइर् मरं मुदल् पशिय कायमा । मुइर्ग नोंदु वेंतुयर ळुक्कु मे ।। ५२६।।

> माल्कडर् पिरंबालु मावदेन् । मेलै वेग्विनै निकुं माय् विडिम् ।। बाल् बळै मकरंगळ् शिष्पि मोन् । काल नन्नवर् केइन् मायुये ।।=२७।।

 मलयुं वावियुं कानुमेवियुं । बलयुं विल्लुं वान् पोरियु माबिया । यलं सेवारगळु कंजि नेकंळिन् । तुलं विलाय वेंतुयर् वेळक्कुमे ।। द्द२दा।

ग्नर्थ--- तिर्थंच गति में उत्पन्न हुए पशु पर्वतों में सरोवर के निकट वंगल में, पानी की नाली में रहने वाले जीव हिंसकों के द्वारा मारे जाते हैं। बलवान पशुझों के द्वारा उनका भक्षण होता है और महान दुख सहन करना पडता है।।=२=।।

> कन कारचं पोसें धीरघं । तीङ्र् बेळ्वियुं तीय दैवमु ।। मीन मानव रादि यैदुवर् । तानुडंविड्रं शारं व जातिये ।। = २६।।

ग्रयं ---मांसभक्षी मनुष्य योदा लोगों के द्वारा भजान से तथा मज्ञानी लोगों के द्वारा करने वाले यज्ञ, चांडाल झादि नीच जाति तथा भनेक पापी मनुष्यों के द्वारा. हरिएा, बैल,मैंसे भादि की बलि दी जाती है । इससे भी उन जीवों को महान कष्ट भोगने पढते हैं ॥=२१।

> कूरिहंबि नार् कुडुमि पोळवुं । भार मेट्रवुं पादं यापबुं ॥ बारएां तुयरैंदु मट्रय । बेद सूर्वियु मेरंदु नैय्युमे ॥¤३०॥

इप्पडि विसांगिर् पिरप्पार् कडा । मेप्पडि पट्ट वेरेंड्रि येंबिडिन् ॥ मै पडसुर बाहु विळुत्तव । सोप्पिन् सायसि नोडुळ् बार्गळुं ॥=३१॥

ग्रर्थ-पहले कहे मनुसार पशु पर्याय में कौनसे जीव उत्पन्न होते हैं ? बाह्य आदि अभ्यतर परिग्रहों को मनःपूर्वक जिन्होंने स्थाय नहीं किया सौर लिग्नेव येव को धारसा कर मामाधार करने वाले को पशु शरीर घारसा करना पढता है।स्प्रदेशन मोग मोडु मिच्चोदयत्तालु मर्। ट्रेग मागि नांगिल् विलंगा इडं।। काग मेयन कारेगे थार् मनत्। तागु मायं विलांगि नै याकुमे ॥८३२॥

मर्थ-मस्यन्त तीव चारित्र मोहनीय कर्म के उदय से दर्शन मोहनोय, मिथ्यात्व कर्म के उध्य से एकेंद्रिय पर्याय में झौर मिथ्यात्व से मंदतर झौदयिक परिसामों के उदय से दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय धौर पंचेंद्रिय इन चार जातियों में तथा परिसामों के अनुसार तियँचगति में जन्म लेता है । और स्त्रियों में अत्यन्त मोहित रहने के कारसा मायाचार सहित होने के कारसा तियँच गति में जन्म लेता है ।। ब २२।।

> उळ्ळं मैमुळि योंड्रू बलु तिला । बेळ्ळ मान्दरं बीळ्वर विलंगिड ।। तळ्ळ वारं शेयातनं तेडुमक् । कळ्ळ नेंजिनर् बीळ्गति युमिदे ।।८३३।। मंड्रि निड्रू पिरं पोरळ् वांगुवार् । तिड्रू तेनोडु कट् पुलसिर् शेल्वार् ।। निड्रू नोडि केडुत्तय लार् मने । योंड्रू वारुळ सुंगति युमिदे ।।८३४।।

मर्थ---मन, वचन. काय इन तीनों में से एक २ के आधीन होने वाले अज्ञानी जीव निद्यनीय पशु गति में जन्म लेते हैं। इस प्रकार मनुष्य गति को प्राप्त होकर अपने करने योग्य धर्म कार्य को न करके कपटाचार तथा. मायाचार करने से जोव तिर्यंच गति में जन्म लेता है। न्यायालय में जाकर भूठ वोलना, भूँठी गवाही देना, भूँठा काम करना, दूसरे के द्रव्य को भन्याय से शक्ति पूर्वक हरए। करना, अपने बल से दूसरे को आधीन कर लेना, पैसा लेकर मूँठी गवाह देना, दूसरे को ठगना यह सभी मायाचार कहलाता है। और मद्य, मांस, मधु को सेवन करने वाले, अहिंसा धर्म को नाश करने वाले, अपनी विवाहिता स्त्री को छोडकर पर-स्त्री सेवन करने वाले तिर्यंच गति में जन्म लेते हैं। बदेशाद्य का

> बंड्रला दुइरिक्कै येनच्चोला । निड्रती नेरि इर् शेरिवार्गळु ॥ मोंड्र् नल्वळक्कोर दुडे बानुळै । बेंड्रि याकु नर् वीळ्गतियुं विवे ॥५३४॥

मर्थ---इस जगत में परमात्मा एक ही है दूसरा कोई नहीं है, ऐसा कहने वाले तथा बास्त्रों की रचना करके प्रचार करने वाले, उसी के मनुसार चलने वाले, प्रतिवादी के प्रनुकूल मेव मंबर पुराख

होकर उनके माफिक फूँठो गवाह देना, उनके अनुकूल मुकदमा जीतना ऐसे जीव सियँच गति में जन्म लेते हैं ।।६६४।।

इत्नं नल्विनै तीविनै इन्नुइ । रिन्लये इरंदार्गळ् पिरत्तलु ।। मिन्लये तुरकत्तोडु वीडनुं । सोन्लिनार् सुळलुं गतियु मिवे ।। द३६।।

ग्रर्थ-पुण्य पाप को उत्पन्न करने वाला कोई द्रव्य नहीं है। जीव द्रव्य भी नहीं है। जो जीव है वह शून्य है। मरा हुग्रा मनुष्य पुनः नहीं जन्म लेता ग्रौर देवगति मनुष्य गति मोक्ष ग्रादि का प्रतिपादन करना मिथ्या है। इस प्रकार नास्तिक लोग भूंठा प्रचार करने वाले तिर्मंच गति में जाते हैं।।=३६।।

> म्ररस नीति येळित्तवं मन्ननु । मरस रीति यळित्त बमैचनु ।। पुरैनार् पिररै पुनर् तीप्पेनुं । निरैय नैय्दि बिलंगि निपंरे ।।=३७।।

> भ्ररद नायुक्न् ट्रन् मेग विजय म⊩म् याने येंदप् । पिरसमार्∙वनत्तिरुदं पेरुंदवन् विलंगिन् वाट्कै ।। युरै शैवा निवने केळा पिरप्पिनै युनरं्दिट्टर्ुनिन् । विरविय कवळं कोंडा बोंळिदुं वै तुइर्त्त दंड्रे ।।⊏३⊭।।

भर्य-इस प्रकार पहले कहे हुए मनोहर नाम के सुन्दर उद्यान में घोर तपश्चरए करने वाले वज्जदन्त मुनिराज अपने चतुर्विध संघ को तिर्यंच मति में अग्म लेने वाले विषय का प्रतिपादन करते थे। जहां मुनिराज उपदेश दे रहे थे उससे कुछ दूरी पर उस रत्नायुध नाम के राजा का मेघ विजय नाम का हाथी बंधा हुआ था। उस हाथी को मुनिराज के उपदेश से आति स्मरए होकर देशनालब्धि उत्पन्न हो गई। उस हाथी का महावत उस हाथी को मांस मिश्वित चारा सामने रखकर खिलाने लगा तो उस हाथी ने उसको छूआ भी नहो, वैसा का बेसा वह चारा पडा रहा ।। दश्रदा।

> षिरर् मनं पिळैत्त नेंजिर् पेरियव नोरुवन् पोल । निरै मबं पुलरंदु नेंदु नोचनेन् सैदे नेंड्र् ॥

## मर मुळिदुरुवि योंबि कवळगंळ वांगा नौंग। वर्र कळ लरसर् कोडि यरिंदव रुनति नारे ८३९।।

भर्ष -- इस प्रकार घती पुरुष नीति विरुद्ध ऐसी अन्य परस्त्री के साथ भोग करके, विषयभोग भोगने के बाद मन में पश्चाताप करके खडा होकर अपनी ग्रात्म-निन्दा करते हुए ऐसी प्रतिज्ञा करता हो कि मैं ग्रागामी ऐसा काथ नहीं करू गा। उसी प्रकार वह हाथी मनुष्य के समान ग्रपने निद्य ग्राचरण करने के संबंध में विचार करता है कि मैंने निद्य तिर्यंच गति में बन्म लिया है। वह ग्रात्म-निदा करते हुए तथा ग्रब ग्रागे मैं इस प्रकार का कोई पान कर्म नहीं करू गा ऐसा निश्चय करके वह हाथी खडा रह गया। उस समय वहां महावत ने मांस मिंग्रित रखे हुए गाहार को हाथी द्वारा न छूने पर यह सारी बालें उस महावत ने राजा रत्ना-कुंघ को जाकर कही कि वह हाथी चारा नहीं ले रहा है 11=३६।

## मन्नन् वंदमच्च रोडु मरुंबरि पुसबर् तम्मै । वेन्निदर् कुट्रदेन्न वियादि मट्रि याडु मिल्लै ॥ मिन्नुमिळुंदिलुंगुम् पूनोय् विलगस् पोनिड्रं वेळ । मुन्निनार् षिरप्पु नरं्द दुःखु मिव्युइट्पि नेंड्रार् ॥८४०॥

ग्रेये-यह समाचार सुनकर राजा रत्नायुध तथा मंत्री और वैद्य ग्रादि ह्वाथी के पास ग्राये भौर वैद्य से मंत्री ने कहा कि इस हाथी को कौनसा रोग हो गया ? तब वैद्य ने हाथी के रोग की चिकित्सा की ! चिकित्सा के बाद वैद्य कहता है कि इस हाथी को कोई रोग नहीं है ग्रीर यह दीर्घ श्वास लेता है । मेरे समफ में इस हाथी को पूर्व जन्म का जाति स्मरए हो गया है । ऐसा इसके देखने से प्रतीत होता है ।।=४०।।

## भैयोदु वादपित्तं विकारत्तं यडँदंदिल्लै । मैळलुं वैय्य दोंड्रूुमाट्रि दर् कुट्र विल्लै ।। कैमलै इदन् के यूनिर् कवळंगळ् वत्त पोळ्दि । नैय्य मोंड्रिड्रि बांगि नरिंददु पिरप्पै येंड्रार् ।।८४१।।

ग्रंचे-वह वैद्यराज उस राजा से कहते हैं कि इस हाथी को कोई रोग नहीं है। भौर कोई विषधारी जीव ने भी इस को नहीं काटा है। मेरे विचार से ऐसा प्रतीत होता है कि इसको पूर्व जन्म का जाति स्मरण हो गया है यदि इसकी परीक्षा करनी है तो मांस रहित मोजन देकर जरीक्षा करनी चाहिये मेह४१॥

> तेनुलां तारि नानु मप्पडि शैग वैग्ने । ऊनि लायत्तूय नल्ल कवळंग लुळयर् ॥ मानमा वांगक्कंडू मम्ननु वियदु पिम्मै । कारिएन् मायुनिवद्यं ट्रम्नै कंडडि पनिंडु सोम्नान् ॥८४२॥

प्रयं तब बैद्य के वचन सुनकर रत्नायुध ने हाथी के महावत को बुलाकर झाझा दी कि इस हाथी को मांस रहित ग्राहार देना । तत्पश्चात् महावत ने परिशुद्ध ग्राहार लाकर हाथी के सामने रखा । उस ग्राहार को देखते ही तुरन्त हाथी ने खा लिया । ऐसा देखकर राजा ने भाष्ट्यर्यचकित होते हुए ग्रापने मनोहर नाम के उद्यान में बच्चदन्त मुनिराज के पास जाकर नमस्कार करके हाथी के संबंध में प्रश्त किया । म्धरी।

> मकर याळ् वल्लमैद नोरुवनै कंड्रमट्र । पुगर् मुग कळिट्रिन् मन्नन् मुनिवनै वनंगि पिन्नै ।। शिगरमाल् यानै कुट्र दरुळुग वेंड्र्र् सेप्प । निगरिला पोदि यार् पार् तरस नी केनयु वेंड्रान् ।।=४३।।

प्रयं — जिस प्रकार वोगा के मधुर झब्द को सुनकर मुग प्रघीन होता है उसी प्रकार रत्नायुष का हाल हो गया। वह वज्जदन्त मुनिराज को अत्यन्त विनय के साथ नम-स्कार करके कहने लगा कि हे प्रभु ! मेरा यह हाथो प्रतिदिन देने वाले मांस मिश्रित झाहार को न खाकर के चुपचाप खडा रहता है और मांस रहित चारे को देने से वह खाने लग जाता है। इसका क्या कारगा है ? इस पर महातपस्वी बज्जदन्त मुनिराज प्रपने अवधिज्ञान के द्वारा कहने लगे कि राजनू ! उसका कारगा में विस्तार से कहता हूं सुनो ! ॥ 5831

> मट्रिंद भरदत्तिन् करात्तिन पुरत्तिन् मन्नर् । पेट्रि यार पेरिय मन्नन् पिरदि वद्दिर नेन्वा नाम् ॥ वेट्रि वेल् बेंदन् ट्रेवि वसुंदरी विलगेल् पोलुं । कपिनाळ् पुदल्वन् प्रीति करनें वानोरुव नानान् ॥द्व४४॥

अर्थ-हे राजन् ! इस भरत क्षेत्र में हस्तिनापुर नाम का नगर है । उस नगर मे प्रीतिचन्द्र नाम का राजा राज्य करता था । उनके शीलवान अति सुन्दरी नाम की पटरानी थी । इन दोनों के अति सुलक्षरा भ्रीर चतुर प्रोतिकर नाम का पुत्र था ।।=४४।।

> चित्तिर मवि येवानाम् मंदिरि तुनैवि तीन् सोल् । मुत्तनि मुरुवर् सैव्वाय् कमल याम् कमले योष्पाळ् ॥ वित्तग पुदल् वन् ट्रानुं विचित्र मति येवानां । मत्तमाल् कळिट्रु वेदन् मगनुक्कन्द्रोरुव नानान् ॥ ५४१॥

भर्थ-उस प्रीतिचंद्र राखा के लित्रमति नाम का मंत्री था। उस मंत्री के कोमल जरीर वाली सर्वगुरा सम्पन्न कमला नाम की स्त्री थी। इन दोनों के विचित्रमति नाम का पुत्र था। इस प्रीतिकर रासकुमार प्रौर विक्तित्रकर्ता दोक्रों के कलिष्ट मित्रता थी ग्रौर प्रानंद पूर्वक समय को इसक्रीत कड़ते थे मरू४४४।

## ग्रुरुमणि यार मार्वरिरुवरु मनंग नन्नार् । मरुविय पुलत्तु चिँदै माशुन मन्न नीरार् ।। बरुम नद्भुर्हाच येन्तुं साढुविन पादं सेरं्दु । तिरुवर मरुळ केटोर् पूलंगन् मेल् वेरुमु चेंड्रार् ।।=४६।।

मर्थ-इस प्रकार समय को व्यतीत करते हुए दे दोनों यौवनावस्था को प्राप्त हुए। कई दिनों के बाद उस हस्तिनापुर नगर के समीप के उद्यान में धर्मध्वि नाम के मुनिराज बिहार करते रे माए। मुनिराज के म्रागमन के समाचार सुनकर इन दोनों ने वहां जाकर भक्ति पूर्वक नमस्कार किया मौर मुनिराज ने इन दोनों को धर्मोपदेश दिया। उन दोनों ने भर्मोपदेश सुनकर संसार के सुख को क्षणिक सम्भा और भोगोपभोग से विरक्त हो गये।। ५४६।।

## माट्रिरें सुळंट्रू मट्टिर् पुलंगन् मेल् मट्रि वट्रे । याट्रवुं तुरक्क माट्रिन् सुळट्रिय तगलु मागिर् ॥ काट्रि यस् मनत्तु मट्टं कडला तेळिवे याकु । माट्रल साल् तुरवेंड्रोडु मठ मठंदळिक् वेंड्रार् ॥८४७॥

धर्थ--तदनन्तर वह प्रीतिंकर राजकुमार ग्रौर मंत्री का पुत्र विचित्रमति ने मुनि-राज को नमस्कार करके पूछा कि हे प्रभु ! मद्यपान किया हुमा मनुष्य जैसे उसके नशे में मन-माने भावरएा करता है, उसी प्रकार मिथ्यात्व कर्म के उदय से पंचेन्द्रिय सुख के लिये हेयो-पादेय बस्तु को न समफ्रकर इस संसार में यह जीव अपण करता है । उस मिथ्यात्व को स्याग करके सम्यक्त्व को धारएा कर जिन दीक्षा प्रहुएा करके तपश्चर्या सहित ध्यान ग्रन्नि से कर्म का क्षय करने से हेयोपादेय को जानने योग्य विशुद्ध परिएाम की प्राप्ति होकर मोक्ष की प्राप्ति होती है । इसलिये ग्राप जिन दीक्षा देकर हमारा उद्धार करो । ऐसी दोनों ने प्रार्थना की ा=४७॥

## मादव नदछि चित्ति वरुकमट्रि वर्गट्ट केन्ना । पोदनि कुजि वांग पुनरं्दु मादवत्तिर् सेंड्रा ।। रादरम् पन्नु नाम तरसिळं कुमरन् पालिन् । मादिरं पिल्गु नद्घ वार्ते मामुनिव नानान् ।।=४=।।

अर्थ -- उस समय धर्मरुचि महाराज ने दोनों को स्वात्मलब्धि धर्मवृद्धि ऐसा आशीर्वाद दिया। भौर राजा तथा मंत्री के पुत्रों को दोक्षा दे दी। दीक्षा ग्रहण करने के बाद यह प्रोतिं-कर मुनि ग्रह्यन्त निर्मल तपण्चरण के फल से लोगों के ग्रत्यंत प्रिय हो गये। ये प्रिय क्यों हो गये थे क्योंकि उनको ऋदि प्राप्त हो गई थी।।८४६।।

## मुनि इळ कळिरु पोल वार् मुगिळ् मुलै तडंगट् शैवाय्। बनिदेय रोडुं वानोर् मडंदैयर् मगिळु माडस् ।।

### विनिदइन् पुरत्तु विट्टार् वेंबिळं कुमर नाय । बनगः मामुनिवन् पुरकाः नन्तगर् सरिगें केंद्रे ॥इ४१॥

त्रर्थ-पंचेंद्रिय विषय सुख से कैराग्य प्राप्त करके ये दोनों मुनि जहां स्त्री, पुरुष, पशु ग्रादि न थे, वहां नगर के समीप एक उखान में जाकर किराजे। वहां ऋदि को प्राप्त हुए प्रोतिंकर मुनिराज ने चर्या के लिये अप्ते समय ऐसा नियम लिया था कि मैं प्राहार उनके हाथ से लूंगा, जो दती हो, कुल जाति से शुद्ध हो, सम्यक्ट्रॉब्ट भावक हो, मगवान जिनेंद्र के प्रति पुरा श्रदानी हो, नवधाप्रति सहित पुण्यपुरुष हो, ऐसे भावक के हाथ से प्राहार लूंगा। म्४ हा।

> काट्रेंबिसिंह्र मन्निर् कण्णुपत्तळवु नोकि । मादिनं येस्यिं तूळ् थाळ् वाय पिडि नडण्यदे पों ॥ बेट्र नान् मीनोडेगुं पिरे मन विद्वेदोरुं। माट्रिन् वेन् तुवरं सोर मर्ह्युंवान् पोल पुत्रकान् ॥ ५४ ०॥

> इ।इई कडिग वुध्दिशैने तन्त्रमले शारर् रा। भाग मिरवत्ति नाने बंदेदिर कोळ्ळ मट्रा। वेयन तिरंड तोळाळ् विळुमिय दानं शैम्पर्ा। केयु नस्कुलत्तु तोंडू केदु देन् निरंध बेंड्राळ् ॥ ५४१॥

मर्थ-इस प्रकार प्रीतिकर मुनिराच ने गली २ में चर्या के लिये जाते समय देखा कि वह एक कर बुद्धिसेना नामःकी वेध्या का था। उसके घर के सामनें से जाते समय उसने उस मुनि को देखकर उनके सामने हाय फैलाकर उनको रोक लिया मौर वह वेध्या प्रार्थना करने लगी कि हे प्रभुः!' मुनिःम्रादिः सत्पानों को दानदेने के लिये. हमको कौनसा आचरएा व्रत धारणाकरना नाहिये ॥ ५१९ ॥

> सःतैः मिर्दित्तस्ः तक्कोर् पळिण्युवस् वयाः बोडोर्ड्रिः ॥ इन्नुसिरः करूळे ईवस् पुसै सुतेन कळ्ळिन् मींडु; ।।

#### मन्निय सुराति तिद्रुल् माय निन् मनता रादल् । पन्नरं कुलत्ती पग्यां पान् मैक्कु निमित्त मेंड्रान् ।।८४२।।

मर्थ-तब मुनिराज मौन खोडकर बुढिसेना वेक्या को उपदेश देने लगे कि देवी ! सबसे पहले मुनिराज को बाहार देने के लिये उत्तम कुल में जन्म लेना पडता है । सत्य भौर मसस्य का निख्य करना पडता है । पाप के दारा उपाजन किया हुमा कर्म मौर पाप को मैंने बिना जाने मझान से किया है । इस कारए पाप कर्म के उदय से निद्य पर्याय धारए की है । यदि तुम्हारी वेक्या वृत्ति रूपी भाप छोड़ने का विचार हो जाय तो सच्चे गुरु के पास जाकर मात्म-शुद्धि का प्रायश्चित्त लेना चाहिये । पंच परमेष्ठी का स्तोत्र पाठ झादि भक्ति स/हत करना चाहिये । मद्य, मांस, मधु का त्यान कर देना चाहिये । सम्यक्दर्शन पूर्वक भगवान जिनेंद्र दारा कहे हुए मालम को पढना चाहिये भौर मायाचार से रहित होकर चारित्र का पालन करना चाहिये । इस प्रकार पालन करना यह उच्च कुल का कारए है । । ५२ ।।

## भ्रस्तंबनुरैत्त विन् सोलर वमिर् दार मांडि । सिरुंदिय नुरगत्ति नाळु पुलैसुत्तेन कळि्ळ नींमि ॥ पोरुंदुव शोल मट्र्माट्र्व पनिंदु कोंडाळ् । तिरिंदु पोइमुनिवन कानिन् विचित्र मदियं शेरंदान् ॥ ८४३॥

भर्थ—इस प्रकार प्रीतिंकर मुनिराज ने उस बुद्धिसेना वेश्या को उपदेश दिया। उस वेश्या ने यह उपदेश सुनकर प्रएा किया कि माज से मैं मधु, मांस, मद्य सेवन नहीं करूंगी, पापाचरएा नहीं करूंगी। शीलवत घारएा करूंगी। इस प्रकार उस प्रीतिंकर मुनि के पास उस वेश्या ने प्रतिज्ञाली। उस दिन मुनिराज मौन घारएा करने के बाद बन में जहां विचित्रमति मुनिराज थे वहां वापस लौटकर मा गये।। ५३३।

## बिचित्र मसिपूं बीर बिळित देन् कोलेन्न । प्रबित्तिर मुनिरं पहंबोर् कणो यार् पट्ट वेल्लाम् ॥ बिरित्तुड नुरैप्प केटु वियंदु वै तुइर्तु वेटकं । मुरुत्तेळ विश्वकं नाम मुरुव मुम् तेरिम केट्टान् ॥८४४॥

मर्थ ज़ुस उद्यान में विराजित विचित्रमति मुनिराज ने प्रीतिकर मुनिराज से पूछा कि है बीर्याचार को निरतिचार पालन करने वाले मुनिराज ग्राहार लेकर ग्राने में ग्रापको इतनी देर किस प्रकार हो गई। वे प्रीतिकर मुनि कहने लगे, हे विचित्रमति सुनो ! ग्राहार के बिये बाते समय गली में एक वेश्या बुढिसेना का घर था। उसके घर के सामने से जिस समय मैं निकला तो उस वेश्या ने मुझे रोक लिया। वह वेश्या ग्रनेक ग्राभूषरणों को पहने हुए तथा सब प्रकार के श्रृंगार से सजी हुई थी। उसने मुझसे कई प्रश्न पूछे ग्रीर मैंने उनका धर्मोपदेश के रूप में ग्रागमानुसार उत्तर दिया। उसने उपदेश सुनकर पांचों पापों का त्यागकर, पांच प्रसुद्धत प्रहण किये। इस प्रकार विचित्रमति मूनि को वह प्रीतिकर कह रहे थे। विचित्रमति के विचारों में विकार की उत्पत्ति हो गई । अतः विचित्रमति पूछते हैं कि उस वेश्या के हाव भाव श्रु'गार कैसा है? कैसो उसकी सुन्दरता है? ।।=xx।।

> विनैईन् देळुच्चि तझाल् बेदनै दसत्तनागि । मुनि यवन् ट्रनियनागि पारनैक्केंड्रु पोनान् ॥ ट्रन दिढं कुरुग कंड तैयला ळुवंदु साल । विनयत्ति केटाल् विरडत्तिन् फलनं यड्डे ॥=११॥

प्रयं - क्योंकि बाल अवस्था से जिनको संसार से विरक्तपना हो गया था और क्यें-दिय विषय भोगों से लालसा हट चुको थी। वचपन से ही जिन्होंने घोर तपस्या की थी। परन्तु कर्मगति बलवान है। संसार चक में कब कौन कैसे फस जावे, कहा नहीं जा सकता। उसी प्रकार विचित्रमति मुनिराज ने हाव भाव प्र्युंगार ग्रादि सारे वेश्या के जान लिये। और मायाचार से उस विचित्रमति ने प्रीतिकर मुनि से कहा कि मैं झाहार के लिये नगर में जा रहा हूँ। वह मुनि प्रयोध्या नगरी में झाकर जिस गली में वह बुद्धितेना वेश्या रहती थी उसो के घर के बाहर होकर चर्या के लिये जाने लगे। उन मुनिराज को देखकर उस वेश्या ने नम-स्कार किया और प्रार्थना की कि कल जो मुनिराज पधारे थे उनसे जो मैंने पंचायाव्रत ले लिये हैं। उन वतों से मुफे कौन से फल की प्राप्ति होगी। म्थ्रा।

> मोग रागत वाय कर्व गळ मुनिवन् सोझ । भोग रागत वार्ते पुदियनु मुनिव नेंड्रू ॥ नाग रागत्तिर् केट्टार् कवंगळे नविद्र पिन्नुं । वेग रागत्तनाग मेछि येल वेरुष्य सोझाळ् ॥ ८१६ ६॥ येलुंबु तीलिरळ् वेन्नं सून् कुडर् मलं कन् मूळ । कळव नेत्तोर नरंबु वळुष्पि वेरु कंडाल् ॥ विलगि संरॉलिड्रि वेरुत्तुमिळं दु वर्तु पोवार् । कलविवै किडंब कुष्पे कंडु कामुरब देन्नो ॥ ८१७॥

अर्थ-वह वेश्या कहने लगी कि है मुनिराज ! यह मरीर मांस रक्त से युक्त है। इस में तिल भर भीं सार नहीं है। इसलिए ऐसे निद्य घरीर पर माप मोह मत करो और ऐसे मोह का त्याग करो। तीन लोक में प्राप्त होने वाले मंनुष्य जन्म को पाकर उत्तम कुल में जन्म लेकर संयम धारण किया है। ऐसे संयम को त्यागकर मधोगति को लेजाने वाले गंदे विचार अथवा पाप विचार जो भापने किया है यह मापके लिये दुखबायक है। ऐसे विचारों का स्याग करो। क्योंकि किसी कवि ने कहा है:---

> नारी संग यौबन गया, द्रव्य गया मद पान । प्रारा गये कुसंग में, तीनों गये निदान ॥

भीश सफल सतन नमें, हाब सफल प्रभुसेव। पाद सफल सतसंगतें तब पावे कुछ भेव॥ सत संगति में मति बढे ज्यों बौफे में घास। रज्जब कुसंग न बैठिये, होब बुद्धि का नाक्ष स

नारी की संगति करने से यौबन का नाश होता है, मद्य पान करने से इब्य नष्ट होता है, कुसंगत से प्राणों का नाश होता है, इस प्रकार इन तीनों का नाश होता है। मस्तक की सफलताा साधुयों के नमस्कार करने में है। प्रभु की सेवा करने में हाथों की सफलता है। गुरुगिजनों की संगति से पैर सफल होते हैं और तभी कुछ भेद पा सकता है। मच्छे भादमियों की खंगति करने से बुद्धि इस प्रकार बढती है जैसे घास का बोफा होता है, और कुसंग में बैठने से बुद्धि का नाश होता है।

इसी प्रकार मनुष्य को सत्संगति न मिलकर कुसंगत मिलने से वुद्धि नष्ट हो आती है।।< ४६।।= ४७।।

> उनर् वोडु वार्ते पार्तलुवत्तलु मुनियुं कामत् । तुनै व तुडरं बु निड्रास तूयवे यागु मंड्रि ।। पिनमिदु पिनतै सेरं दाल् पिळंत्त देन् पेरिय विब । मनै युमे लेन्न शाल सुळित्तवळ् वेरुस् पोनाळ् ।। ८४०।।

भयं----इस काम विकार को उत्पन्न करने के लिये स्त्री पुरुष को विकार से देखना, विकार भाव की तथा खोटी भश्लील वातें करना ये सब काम भोग के कारण होते हैं। प्रेम की बातें परस्पर में काम भोग के लिये कारण होती है। स्त्रियों के काम वासना न होने पर भी बसात्कार करने पर वह प्रेम के साथ सेवन करने के समान उत्सुक होती हैं। इस प्रकार उन मुनिराब को उस वेश्या ने वैराग्य पूर्वक वातें कह कर विकार भाव दूर करने की कोशिश की ! तब वह मुनिराज कहने लगे कि यदि मुद्दें के साथ भी विषयभोग किया जावे तो प्रधिक भानन्द आता है । ऐसा सुनकर तुरन्त ही उस वेश्या ने भपना मुंह दूसरी तरफ मोड लिया । 1158 दिया

#### माले शांवेन्त्रे सुन्नं मंजन वान कलिंगम् वेरा । शाल नाळिदविक नुंबस् गुरगं सेव्वि पेळिविडावा ॥ मूनुला मुढंवै सेरं्वा लोर कनत्तळियुं वण्णुंम् । बानसाम् वनंगुम् सील मायुव लेन्नादु सोम्नान् ॥=५,६॥

मर्थ- पुष्पहार, चन्दन, अच्छे सुगंधित द्रव्य, मनेक प्रकार के मुगन्चित चूर्एं, रेशमी बहुमूल्य वस्त्र एक स्थान पर रहने से इसका नाभ नहीं होता है। मौर वही वस्तु शरीर का स्पर्श होते ही एक खँग में नाशमान हो जाती है। इन समी विषयों को वेश्या के समसाने पर थी उन मुनिराज ने भपने महावत घारए। किए मेथ को छोड दिया। तत्पम्चात् उस वेश्या को कहने लगे कि हम बोनों परस्पर स्पर्श करें। ऐसा कहकर वे प्रयोग्य वातें उस वेक्रम से कहने लगे। इस संबंध में एक कवि क्षत्र जूडावलि में कहता है:---

> विषयासका चित्ताना, गुएाः को वा न नश्यति । न बैद्रुष्यं न मानुष्यं, नाभिजात्यं न सत्यवाक् ॥

जो मनुष्य विषयभोग में मासक हो जाता है उसके सभी नुर्हों की इतिश्री हो जाती है मर्याच् ऐसे मनुष्यों में विद्वत्ता, मनुष्यता, कुलीमता और सत्यता भादि एक द्रुरा भी चहीं रहेता।

> "पराराधनजात् दैन्यात्, पैशून्यात् परिवादतः । पराभवात् किमन्येभ्यो, न विभेति हि काथुकः ॥

जो प्राणी विषयभोगों में श्रासक्त ही जाता है उसके कारण वह अपनी दीनता, चुनली, भदनाभी, अपमान आदि की पर्वाह नहीं केएंता ।

> पार्क त्याग विवेक च, वैभव मानितापि च । कामार्क्ता: खलु मुळचन्ति, किमन्यैः स्वञ्च जीवितम् ॥

कामासक्त प्रांगी भोजत, दान,विवैक, धन, दौलत भौर बडप्पन मादि का बरा भी विचार नहीं करते, मौर मौरों की बात क्या ? भोम विलास के पीछे वे मर्वनी जान पर भी पानी फेर देते हैं। = ४ १।

## मोगसाल् मुडे युडविन् नाट्रेसे मुनिदलिड्रि । भोगसाल् कळुमि निकुँ पुस्नरि बोळरागुं ।। बेगर् कामुडे युढवे शेर्दन मटोंड्रू मेंड्रिट् । सागसा निनेक्क माधा तरुदबल् सिळिंदु निड्रान् ।।=६०।।

मर्थे—मोहनीय कर्म के उदय से इस प्रशुचिमय शरीर की देखकर मासरद होना इस का निराकरएा न करते हुए इस घरीर की कीम वासना में लवलीम होना यह मजानी मूर्ख जीवों को ही प्रिय है। परन्तु ज्ञानी जीव इसके प्रति छुंगा करते हैं। बंडे २ चकवर्ती तीर्चकर मुझ मोडकर इस प्रशुचिमय गरीर के द्वारा मीह छोडकर मोक की प्राप्ति करते हैं। परन्तु प्रज्ञानी जीव मोहें की तीवर्ता, पंचेंद्रिय विषय वासना का गाढ प्रेम होने के कोरएा इसी में मुझ गीडकर इस प्रशुचिमय गरीर के द्वारा मीह छोडकर मोक की प्राप्ति करते हैं। परन्तु प्रज्ञानी जीव मोहें की तीवर्ता, पंचेंद्रिय विषय वासना का गाढ प्रेम होने के कोरएा इसी में मुझ गीति समर्भकर छोडना नहीं चाहता है। इसी प्रकार इस मुनि की देशा है। यह घोरित्र मोहनीय कर्म का उदय ही यह कार्य कर रहा है। मांस भक्षी जीव भक्षण करने योग्य इस निख गरीर (मांस) में सुख समर्भने वाले ऐसे पापी जीव मोहांच जीव बार २ निख ग त में से जाने की मावयां करते हैं। इस प्रकार वह विचित्रमति मुनि मपने महाबल से च्युंत ही गये। । यह का

## पुळु कुलं पोदिव याके पुग्गिद नेन पोरुंदिनेन मुन् । नळु कुडंबिदन कट्चंद्र धार् वत्ता लॅंड्रु तम्मै ।। इळित्तिडा दळुक्कु चोरु पुळुक्कुल दिच्चे तन्नाल् । बळूक्ति नान् माट्रै याट्र केडुक्कु मातवत्तिन् मादो ।। ६६१॥

त्रयं —कृमि, कीटों से भरे हुए इस दुर्गंधमय शरीर के सम्पर्क से अपवित्र हुआ यह झारमा अनाद काल से इस शरीर के मोह से ही आज तक संसार में दुख का अनुभव करता आ रहा है। ऐसी श्रपने मन में भावना न करके श्रनेक निद्य और दुर्गंध युक्त मलों से भरे हुए शरीर पर मोहित होकर तपश्चरण से वह मुनि पतिस हो गया ।।⊏६१।।

> पोरि पुळत्तेळुंद भोगदासयै पोगषिट्ट**ु**। वेरुत्तेळु मनत्तरागि वीटिवय् विळयु मंड्रि ।। मरुत्तेदि राग सेल्लिन् माट्रिडै सुळल्व रेन्नुं । तिरत्तिनै निनैत लिल्लान् शोलत्ति निळिदु सेड्रान् ।।¤६२।।

ग्रर्थ-यह मानव प्राणी पंचेन्द्रिय भोग सम्बन्धी रागढेष को त्यागकर शुद्धात्म स्वरूप में एकाग्रमन से शांति से मोक्ष की प्राप्तिकर लेता है। इस प्रकार न होने से इसके विरुद्ध विषयभोगों में राग करने वाला होता है। इस प्रकार भगवान के मुख से निकला हुग्रा श्रुतज्ञान व ग्रागम को वह मुनि ग्रनुभव न करके ग्रपने धारए। किये हुए शीलगुए। तथा तप-इचरए। से च्युत होकर विषयभोग में मोहित हो गया।।=६२।।

> उंडु नाम विट्ट बन्ना उरु विन्नै युलगत्तिन् कन् । बडुलाम् कूंबलागि मासेलां तिरडं दंड्रि ।। कंड दोंडिन्नै कामं कन्नि नै पुवैत्त काल । तुंडु नाम् विट्ट वासे युवट्ट्र मेंड्र् नवि ळादान् ।।ऽ६३।।

ग्रर्थ-ज्ञान,दर्शन,चेतना स्वरूप मेरा ग्रात्मा है। इसका ग्रनुभव न करते हुए ग्रास्मा से भिन्न पर्चेद्रिय विषय मेरा है, यह जड पुद्गल से पुक्त ग्ररीर ही मेरा है, ऐसी भावना करके इस संसार में ग्रनेक प्रकार के दुख का भोगने वाला कारएा हो गया। इस शरीर के संबंध में भली मांति विचार करके देखा जाय तो ग्रनेक प्रकार की कृभि कीटों का स्थान इन स्त्रियों का ग्ररीर ग्रत्थन्त निद्य है। ऐसा विचार करके यह मूढ जीव ग्रपने सच्चे स्वरूप की पहचान न होने के कारएा दुर्गंध से भरे हुए ग्ररीर के मोह से ग्रधोगति में पडकर ग्रनेक दुख से भरा हुगा संसार समुद्र में भ्रमएा करता है। यह चारित्र मोहनीय कर्म की विचित्रता है। चारित्र मोहनीय कर्म के तीव उदय से वह विचित्रमति मुनि कामांध होकर पशु के समान हिताहित का बिचार न करके ग्रपने पद से च्युत हो गया। 16 इने।

## विलेत्रिला बास माले डूमताल् वेयंव कूंवर् । टूले ईतिन् ट्रिळिंड काळे ताम् द्रुरंबिट्टवे पोल् ।। मजौ यन तवत्तु वेंड कंडुमुन् समंगि मांड । निसे सिन् ट्रिळिय पिन्ते नेरिक्ठे इगळं विट्टाळे ।। ५४।।

ग्रर्थ-सत्यन्त सुगंधित फूलों को स्त्रियों के माथे पर धारए। करने से वे पुष्प एकदम दुर्गंधित होकर मुरका आते हैं सौर मुरका जाने पर वे स्त्रियां उनको फ्रेंक हेती हैं। सौर एक बार फैंक देने पर कोई उसको ग्रहए। करने की इच्छा नहीं करता है। उसी प्रकार बुद्धिमा नाम की येक्या ने मुनि को घर के बाहर देखकर नमस्कार किया था। जब इनके मन में सम्यक्ज्ञान का प्रभाव देखा ग्रीर बह डेखा कि यह मुनि पद से ज्बुरा हो गये हैं तो मपने मन में उस वेक्या ने ऐसा विचार करके उन मुनिराज को धिक्कारा । यब ६ रोग मपने मन

> पुगळ् बरंबाये बुच्चि शेमै याम् तोगे तन्ते । इगळवन् केळुंद कोवत् त्रिसेंव सोगसरेडेमि ।। तगे नेंडुं कुळलि माळे सारला मपायं सेडि । यगनग रेंडुं पुक्का नाव दीड्रिलामें काना ।। दूध्।।

## कईयन पुरुत् वैंदन् नंधमितिर मैंवाना । मुडल् सुवै तुंडु रोल्वा नुवप्प दोर् पडियि तूनें ।। मडेवनाय् समैत्तु काटि मट्रंद मझनालत् । तुडि विडै डुघ्दि सेमै तझपं दुन्नि मामे ।। दृद्दा।

प्रयं----वह मांस भक्षण, लोलुपी एक गंधमित्र नाम का राजा था। हैय उपादेय के बिचार से शून्य हुन्रा वह बिचित्रमति मुनि मन में विचार करता है कि इसी राजा के द्वारा मेरी इच्छा पूरी हो सकती है। इस कारण इस राजा को प्रपनी ग्रोर प्राकपित कर लेना चाहिये। ऐसा विचार करके वह राजमहल में पहुँचा। ग्रौर उनके रसोइया के साथ मिलकर वह मुनि ग्रत्यन्त मधुर स्वादिष्ट मांस को लाकर उसको देने लगा। तब वह राजा रुचिकर मांस लाने वाले उस मुनि पर ग्रति प्रेम करने लगा। वह राजा उस पर प्रसन्न होकर कहने लगा कि तुम इस मांस लाने के बदले में कुछ इनाम मांगो,तुम्हारी इच्छा की मैं पूर्ति वरू गा। यह सुनकर वह मुनि कहने लगा कि तुम्हारे नगर में जो बुद्धिसेना नाम की वेश्या है, उससे मेरी विषयभोग करने की इच्छा है। ग्राप उसको पूरा कीजिये। ऐसा मुनते ही राजा ने तुरत उस बुद्धिसेना वेश्वा को बुलाकर ग्राज्ञा दी कि तुम इस विचित्रमति के साथ विषयभोग करो। तब राजा की ग्राज्ञा मानकर वह वेश्या उस मुनि को ग्रंपने घर ले गई।।=६६।।

## मौवलं कुळलोक्कागं मयंगि मादवत्तं विट्टुन् । सेग्वि ये काटि तरेट्र सेरिबिट्ट पांव तस्नाल् ।। स्नौ उडल् विट्टु वंदवो दळिय निष्वाएँ याना । निष्वनत्ति यांड्रि सोग पचत्ति इयंवल् केळा ।।=६७।।

झर्थ-सुन्दर रूप से युक्त उस वेश्या के साथ मुनि ने घ्रपने पद से ज्युत होकर विषय अोग करते हुए तथा मांस भक्षण करते हुए कुछ समय बाद ही ग्रातंध्यान से मरकर हाथी की पर्याय में जन्म लिया ॥=६७॥

## इप्पिर परिदु नोंबिट्टचल मुद्रळुंबि इंड्रा में पड उनघ तोंड्र विरद शोलल दाय.।। दिष्पबिलि बंड्रन चैंगे येंदिळ मुलै नावें । तुष्पुरळ् तोंडे सेव्वाय.पयनिबु सोछ्रि निड्रान् ।।८६८।।

अर्थ-इस प्रकार वह हाथी अपनी इस पर्याय में पूर्व जम्म में किये हुए पाप के उदय से स्मरए। कर आत्मा में ग्लानि कर रहा है। और ग्लानि होनेंग्को अपने निद्या मांस शिक्षित भोजन को न खाकर चुपचाप खडा हुआ है। यह पूर्वजन्म में वेंक्या के साथ मोहित होने के कारए। मद्य सेवन करके दुर्घ्यान से मरकर हाथी हुआ है। ऐसा मुनि वज्जायुध ने कहा। ।। ६६न।

विरितिरै वेलिझाल कावलर् विळुम वेको । येरि पुरै नरगसंदि बीळ् विडार् तुंब वेळ्ळ ।। तिरै पोरु कडले नींगि तुरंबुडन् सेरिवु नोर् पिन् । वजनेदिर् कोळ्ळ बीडुं वानड रलगु मन्न् ।।=६१।।

प्रश्नं --पुना वह मुनिराज कहते हैं कि हे राजा। रत्नायुष ! यह जीव प्रपने प्रात्म-स्वरूप को भली भांति न जानने के कारण पंजेन्द्रिय विषय में लीन होकर प्रस्त समय में विषय कषायों के तीव परिणामों से मरकर प्राग्न के समान रहने वाले घोर नरक कुन्ड में बाकर प्रतेक दुखों को भोगता है ! इससे देवगति व मनुष्य गति प्राप्त नहीं कर सकता है ! इसलिये हे राजन ! जन्म मरण रूप संसार को त्यागकर मनः पूर्वक प्राणिसंयन ग्रौर इन्द्रिय संयम धारण कर बारह प्रकार के तप्र ग्रादि करने से ही देव पद व मोक पद की प्राप्त इस प्राणी को हो सकती है गान है !!

## विलै ला मनिये विट्टु कासेले मेथ लंड्रि। तलैवःनाळ् ताये विट्टु तन्नडि याळे योंबल् ।। तिलैइला भोग मेवि निड्रु नल्लरत्ते नींग । निलै कुला मकर पैबुं नेंदु तोळ् बेंद बेंद्रान् ।।८७०।।

मर्थ---हे प्रत्यन्त सुन्दर नवरत्न ग्राभूषणों से सुशोभित राजा रत्नामुघ ! इस संसार में शायवत रहित पंचेन्द्रिय सुख को भोगते हुए प्रत्यन्त श्रेष्ठ ग्रात्म स्वरूप को भूल जाना ऐसा है जैसे एक मनुष्य अपने हाथ में रखे हुए रत्न का मूल्य न जानकर एक कौवे को

उडाने के लिये वृह रत्न फैंक देता है। उसी प्रकार मनुष्य जन्म को गंवा देता है। भावार्थ—इस संबंध में शुभ चंद्राचार्य ने ग्रपने ज्ञानार्गव ग्रंथ में श्लोक १२ में

> "ग्रत्यन्त दुर्लभेष्वेषु दैवाल्लब्धेष्वपि क्वचित् । प्रमादात्प्रच्यवंतेऽत्र केचित् कामार्थलालसाः ॥ सुप्राप्य न पुनः पु सां बोधिर्त्नं भवार्गावे । हस्ताद् भ्रष्टं यथा रत्नं महामूल्यं महार्गावे ॥

मानव जन्म, उत्तम कुल, दीर्घ ग्रायु, इन्द्रियों की पूर्णता, बुद्धि की प्रबलता, साता-कारी संबंध यह सब ग्रत्यन्त दुर्लभ है। पुण्ययोग से इनको पाकर भी जो कोई प्रमाद में फंस जाते हैं व द्रव्य के ग्रौर काम भोगों के लालसावान हो जाते हैं वे रत्नत्रय मार्ग से घ्रष्ट रहते हैं। इस संसार रूपी समुद्र में रत्नत्रय का मिलना मानवों को सुगमता से नहीं होता है। यदि कदाचित् ग्रवसर ग्रा जावे तो इत्नर्त्रय धर्म को प्राप्त करके रक्षित रखना चाहिये। यदि सम्हाल न को तो जैसे महा समूद्र में हाथ से गिरे हुए रत्न का मिलना फिर कठिन है उसी तरह फिर रत्नत्रय का मिलना दुर्लभ है। ाद७०।।

> कडलन् तोंड्रू नोलक्कानले नोरेंड्रोडि । युड लिळंदुळं पोल उरुदि योंड्रोंवं दिड़ि ॥ इडरिनैईनु मिन्ना पइल् पुलत्ति वोर चंड्रेन् । पडुतुयर् नरगं लन्निर् पर्दप्पनो वडिगळॅंड्रान् ॥८७१॥

प्रथं---राजा रत्नायुध इन सब बातों को मुनिराज से सुनकर जैसे हरिएा अपने से बलवान व्याघ्न को देखकर चौकता है, उसी प्रकार चौंक कर जैसे हरिएा गर्मी से तापकर इधर उधर भटकता है उसी प्रकार राजा रत्नायुध अपने मन में संसार संबंधी विषयों से प्रत्यत विरक्त होकर विचार करने लगा कि म्राज़ तक मैंने अपने पास रहने वासे आत्म-सुख को न समभन्ने हुए मिथ्या ताप ऐसे क्षाएक इन्द्रिय सुख में मोहित होकर संसार में अमएा किया। इस प्रकार मन में पश्चाताप करते हुए मुनिराज के चरागों में पडकर प्रार्थना करने लगा कि हे भगवन् ! मैंने पंचेद्रिय सुखों को ही शाव्वत सुख समभा इससे मेरी झात्मा मलिन ब दुखी हो गई है। सुख क्षणा मात्र भी नहीं मिला है। 140811

> येरि इडं पदंगस् पोंड्रू मिळ पिडि कळिरु मोंड्रू स् । करिमद दळिये पोंड्र् स् कानसि नसुनं पोंड्र् स् ।। विरगिनार् ट्रुंडिर् पोम्नै विळुंगि मीनै पोंड्र्स् । तेरिविड्रि नुगरंद वेछास् तीर यान् ट्र्रप्प नेंड्रान् । ८७२।।

कहा है ।

प्रयं-पुनः रत्नायुध राजा कहने लगा कि हे प्रभु ! जिस प्रकार पतंग दीपक में मग्न होकर प्रपना प्राण गंवा देता है, हाथी स्पर्शन इन्द्रिय के घ्रधीन होकर तथा मछली रसना इन्द्रिय के अधीन होकर मर जाती है, भौरा घ्राए इन्द्रिय के वश होकर प्राण खो देता है, हरिश कर्ऐदिय के विषय के अधीन होकर अपने प्राण खो देता है। इस प्रकार जब जोव एक २ इन्द्रिय भोगों के अधीन होकर अपने प्राण खो देते हैं, तब जो मनुष्य पंचेन्द्रिय विषयों को भोगता है, उसकी क्या हालत होगी। इसलिये हे प्रभु ! पंचेंद्रिय सुखों के लिये जो पाप कार्य नहीं करते थे वे मैंने किए। मैं अब महात दुखी हूं। मेरी ग्रात्मा महान कष्ट भोग रहो है। अब इस संसार में परिश्रमण न करूं, इस कारण जिन दीक्षा धारण करने की उत्कंठा मेरे मन में जायृत हो गई है। आप मेरे पर अनुयृहीत होकर मुफे दिगम्बरी जिन दीक्षा देवें। ऐसे मुनि के चरणों में पडकर प्रार्थना की ॥=७२॥

## विने पयन ट्रेन्ने वेंगे मुन विडेपोल वंजि। शिनवकळिर ट्रूळवन शेंवोन मुडियिनं मगनुविका दिट् ॥ तिनत्तिडे नींगि पोगु मारेन वेंदु कोंगं । मिनर् कोडि कुळात्तु नींगि मीळंदु पोय् वनं पुक्काने॥ ७३॥

मर्थ---मुनिराज ने जिनदीक्षा की सम्मति दे दी। तब वह रत्नायुध अपने नगर में ब्राता है और अपने पुत्र को बुलाकर उसका राज्याभिषेक कर देता है। और पींजरे में बन्द पक्षी जैसे पींजरा खुलते ही तुरन्त उड जाता है उसी प्रकार वह रत्नायुध मुनिराज के चरणों में ग्रा गया।।=अरे।।

> इडे परावेट्र कालसीयु मोर् मुगिलै पोलुं। बडिवुडे तडक्कं वेंदन वज्त्र दतन् पादम् ।। मुडियुर वनगि मुवार् तोळ् देळ् वडिवं कोंडा । निडि मुरसदिरं द येंगु मेसोलि परंद दंड्रे ।। ८७४।।

मर्थ- बह रत्नायुध वज्रदन्त मुनि के घरएगों में दोनों हाथ कमलों की कली के समान जोडकर बिनीत भाव से नमस्कार करके प्रार्थनों करता. है कि हे स्वामी ! तीन लोक में सम्पूर्एा जीवों के लिये पूज्य ऐसी योग्य जिन दीक्षा प्रहरण करने की मेरी इच्छा हो गई है। वह वीक्षा मुझे प्रदान करें। मूनिराज ने प्रार्थना सुनकर तथाऽस्तु कहा श्रौर जिन दीक्षा की स्वीक्रुति दे दी। दीक्षा लेने के समय श्रनेक प्रकार के मंगलाचरएा बाजे झादि बजने लगे। ।/८७४।

> वरैनै इरुंक्कु वष्ट्रारायुधं ट्रुरंद वन्ना । लरदम मालै मैंवन् कादला लगत्ति रुंदा ।। ळुरेद्द नुक्करिय वन्नुं भगनोडुं तुरंविट्टुळ्ळं । पुरैयला नींगि निड्रु पुर्गलं वरुंद नोट्राल् ।। = ७१।।

अर्थ-जिस समय रत्नायुध की दीक्षा हो रही थी उस समय उसकी माता रत्न-माला जो राजमहल में बैठी थी तुरन्त ही उसने भो मुनिराज से दीक्षा ग्रहण करली गौर उसने प्रनेक प्रकार के व्रत उपवास करके ग्रपने शरीर को कृश कर दिया ।>=७३।।

## कच्चनि मुलै नार् पार् कादल् पोट्रवस्तिन् कच्यां। मेच्चिय मनत्तनागि वेइलिनै यादि योगिन् ।। पच्चुदि इंड्रि निड्रु कालंगळ् पलवु नोट्रिर् । तच्चुद कर्ष पुषका नरदन मालै योडुं ॥=७६॥

अर्थ---तत्पश्चात् रत्नायुध जैसे राजमहल में रहते समय पंचेंद्रिय विषयों में ग्रानंद भोगता था उससे भी ग्रंथिक श्रानंद दीक्षा लेने पर तृपश्चर्या करते समय भोगता था। ग्रौर निरतिचार पूर्वक तपश्चरण करते हुए अन्त समय में सल्लेखना विधि से रत्नायुव मुनि भौर उनको माता रत्नमाला दोनों ने सन्यास विधि से शरीर छोड करके दोनों ग्रच्युत नामक कल्प में देवपद को प्राप्त किया ाद्य ६।।

## इरुवत्तीराळि कालत्तिरुवत्ति रायिरसान् । डोरुवित्तान् ममुद मुन्ना वुंवरिन् पत्तं युट्रार् ॥ मरुवित्तान् योगि निड्रान् वञ्जरायुधनु पिन्नं । नरगत्ताळ्डरविन् से गं नविट्र् वन् नरगर् कोवे ॥८७७॥

मर्थ - आदित्य देव कहने लगा कि हे धर एोंद्र सुनो ! इस प्रकार अच्युत कल्प को प्राप्त हुए वे दोनों जीव बाईम सागर प्रायु से युक्त और बाईस हजार वर्ष में एक बार मान-सिक आहार लेने वाले हो गये। इस प्रकार वे देवगति के सुझ को अच्छी तरह से मनुभव करने लगे। इधर वे वज्जायुव मुनि आत्म योग में लवलीन थे। प्रब पीछे कहे हुए नरक में रहने वाले सर्प के जीव के विषय में कहूंगा। उसको लक्ष्य पूर्वक सुनो।।८७७।।

## परुमित्त कडल्गळ् पंक प्रयेर पत्तुं पेट्रू । नरगत्ति नरिबिर पोंदु नाळ् वगै याळि कालं ।। तिरत्तावरतीर सेंड्रू तोयवान् तुयर मुट्रू । भरवत्तिर् कच्चै येन्नुं पुरत्तिन् वेड नानान् ॥६७६।।

ग्रयं--- उस सर्प का जीव पंकप्रभा नाम के चौथे नरक में उत्कृष्ट दस हजार वर्ष की ग्रायु का ग्रनुभव कर वहां से ग्रायु पूर्स कर त्रस स्थावर पर्याय में जन्म लिया। भीर वहां भनेक दुखों का मनुभव करने के बाद इस भरतक्षेत्र संबंधी एक देहात में मील होकर उत्पक्ष हग्रा ॥ ७७ ॥

#### तावरण किररण नेन्नुं वेडन् टून् मनैबितः छंद । वारिनै यनैयक कोगै मंगि तन् सिरवन् निषक ।।

३६० ]

#### मैरु मनर पुरास

becomentation and the second second and the second of the second second

#### तारुए नागि तोंड्रि तलेला ताळतुंडम् । कूरेरि कवरंद दुप्पान् कोड्रमयार् कनवि योप्पान् ॥८७६॥

मर्थ- उस भोल का नाम तारए। किरए। था। उसकी स्त्री का नाम मंगी या। उन दोनों के मतिसार नाम का पुत्र हुग्रा। उस पुत्र का शरीर ग्रत्यन्त काला था। वह सदैव दुष्ट कार्य किया करता था।।८७६।।

## पावंता नुरुवन् कोंडं वुइरेयुं पडुक् वेंडि । चापं सेंब चरंगळेंदि तिरिगिड्र तनैयान् वंदु ।। कोबंता नादि युळ्ळान् कोलै इला नंदत्तोडुं । वेपंता नुइर् गट् काकि विलंगन् मेलेरि नाने ।।८८०।।

भर्थ--वह अतिसार कम से बढतेर यौवन अवस्था को प्राप्त हुआ। वह अत्यन्त कूर व दुष्ट स्वभाव का हो गया था। वह निरपराधी प्राणियों की हिंसा किया करता था। अन-तानुबंघी कोध से युक्त था। ऐसा वह भील हिंसानन्द में आनन्द मानने वाला था। एक दिन हिंसा करते २ वह उसी पहाड पर चला गया।। द्या

### वरंनिश योगि निद्र वज्रायुद ने काना। वेरियन विळित्तु वेरत्तेळुंद दोर् कोवति याल् ।। वरे नै मुरुक्कु वान् पोर् कनत्तिड वंदु कूडि । तेरिविलान् संदि तीये शेष्पुदर् करिय दोंड्रे ।। यद्र १।।

ग्नर्श — उस पर्वत पर जाने के बाद पर्वत की खोटी पर प्रतिमायोग में स्थिर उन वज्वायुघ मुनि को देखते ही उस भील ने उनके पास जाकर प्रत्यंत कोध से उपसर्ग करना प्रारंभ कर दिया। उस समय वह भील किस प्रकार मुनिशाज पर उपसर्ग कर रहा था-वह कहने में नहीं ग्राता। 15 - 811

## कूर् नुनै पगळि कोंडु शेबिइडै कुडैयुं कुत्तुं । कार् मुगं कोंडु निंड्रू मत्तगत्तडिक्कु कैयिर् ॥ कूर् मुळिन् शलागै येंट्रू कुरंगिर्ड कोडियै सुट्रि । मीर् विळक् कडैयूं पादत्तडिक्कु नीइन् मुळै ये निंड्रे मदद्या।

अर्थ--- उस मील ने अति तीक्ष्ण बागा को अपने हाथ में लेकर उस वज्रायुध मृति के बुटने में मारना शुरू किया और अपने हाथ में बनुष लेकर उनके सिर पर मार दिया। तीक्ष्ण आयुध को शरीर में घुसाना, कांटेदार लकडी से मारना, शरीर को धसीटना आदि २ अनेक प्रकार के उपसर्ग किए। महान उपसर्ग करने से मुनि के शरीर से इस प्रकार रक्त बहने लगा कि जिस प्रकार पहाड से पानी की धारा बहकर नीचे गिरती है। 'पुनः उस कांटेदार लकडी को सेकर उन मुनिराज को मारना प्रारम्भ कर दिया।। दबरा।

## भच्चु मुळ्कोंड सुट्रु महित्तिडुं वैर वासि । युच्चि युट् कुडैत्तिळृत्ति तोडि पेंगेरियुं कल्लास् ॥ केचिले कनैये कोतु कावळ वैद वांगि । येच्चुर तोंडुू मिव्यारिडुंवे कळनेगं शैदाल् ॥ ८८३॥

ग्रथें---उस भील को इतने उपसर्ग से शांति नहीं हुई तब बढे २ कांटेदार डंडों से मुनिराज को मारने लगा ग्रौर कांटे मस्तक पर चुभाना,पत्यर बरसाना,कंकर फैंकना इत्यादि उपसर्ग करते हुए उन पर बारगों की वर्षा करने लगा। इस प्रकार झनेक प्रकार के घोर उप-सर्ग उन मूनिराज पर किये।।८८२३॥

## येरि सोरिंबट्ट बम्एा मिथन शैद विढुंवै यल्लान् । सैरिव बोंड्रिड्रि निड्रु मुनिवंनु पीरुत्तु शिर्दे ॥ दरुम नट्रि यानुं तोडुं सेंड्रु तन्नुडंबु नीगि । सिरुमलि युसगत्तुच्चि सेव्वट्ट सिघ्द पुरु्कान् ॥ ५५४॥

ग्रयं—उस भील के ढ़ारा किए गए उपसगों की भोर घ्यान न देते हुए वह वज्जा-युध मुनि ग्नपने मात्मध्यान में खीन होते हुए, माजा चिचय, भ्रपाय विचय विपाक दिचव, संस्थान विचय ऐसे चार प्रकार के भर्म्यघ्यान को मपने में भाते हुए मपने घरीर को त्यागकर के वह भहमिंद्र देव हो गये सदद्रा।

> मुप्पत्तु मूंड्रु तम्नाल् मुरण्गिय वाळि कालं । मुप्पत्तु मूंड्रि यांडा इर मिडे विट्टु मुन्ना ।। मुप्पत्तु मूंड्रु पक्क मुद्दर् पिडे मुडिवु पेट्रान् । मुप्पत्तु मूंड्र दिच्छारिनं ला मुनिवन् ट्राने ।। ८८४।।

ग्नर्थ--सर्वदोध प्रायध्वित्त विधि को निरतिचार रूप पालन करने से घह वज्जायुध मुनि सर्वार्थसिद्धि नाम के ग्रहमिंद्र स्वर्ग में देव हो गये। उनकी भाषु तीस सागर की भौर तेतीस पक्ष में एक बार श्वास निःश्वास लेते थे। तेतीस हजार वर्ष में एक बार मानसिक माहार करते थे।।दृद्धाः

## धवथि तन् विमानत्तिन् कोळ् नाळिगै येळवुं सेद्यु । भुवदि गळ् यादुभिड्रि योप्पिला उरु वसाळे ।। शिवमति यारेप्पोल विवत्तु शरींविरुंबान् । टूवनेरि निड्र बीरन् टून्में या ररिय बल्लार् ॥६६६।।

आर्थ--- उस सर्वार्थ सिद्धि कल्प में रहने वासे देवों को अपने विमान से नीचे रहने

बाले त्रस नाडी तक के जीवों को अपने भवधिज्ञान झारा जानने की शक्ति होती है। भौर वे सिद्ध परमेष्ठी के समान रागरहित होकर वीतराग भावना से युक्त होते है। भौर स्त्री रहित बाल ब्रह्मचारी रहते हैं। पूर्वजन्म में भच्छे दुई र तपक्ष्वरुख करते समय उस भील के द्वारा घोर उपसर्ग को सहने वाले वीर पुरुष वख्यायुष मुनि के समान कोई दूसरा नहीं है।।इद्धा

> कून शिले पगळि कोतु कोडिय बन् कुळम वांगि । मान्गळं मरैयुं बोळतु मुनिवने वरुसिप्पावि । तान् शिल नाळि लेळा नरगत्ते शैरिंदु काटिर् । ट्रेन् सुडुतीयिनी पोर् ट्रिगैत्तु पोय् नितत्तु वीळंवान् ।। ८८७।। वीळ्दंव कनत्तु वंडाल् विळ्पर वहुक्कि इट्ट्रा वीळ्दंव कनत्तु वंडाल् विळ्पर वहुक्कि इट्ट्रा सूळ्देव रुरक्तु शैविन् कुट्ट्रा तुंडंवु शोटिट् ।। टाळ्द बन् ट्रेन्न वांगि शॉक्क लिट्टरे सिट्टाट्र । सूळ्दं मुळ्ळिख मेट्रि तुयरंगळ् पॉलेब्र् शैवार् ।। ८८८।।

मर्थ - वह पापी भील जंगल के पशु पक्षियों को मारकर खाया करता था। इस तीव पाप के उदय के कारए। से भोडे दिनों में मरकर वह सातवें नरक में गया।

उस नरक की भूमि में उस भील का जीव जाकर पडते हो वहां के पुराने नारकी महान घोर दुख देने लगे। ताम्बे को गर्म करके गलाकर प्रमृत बताकर उसके मुंह में डालते। जिस प्रकार धाएगी में तिलों को डालकर तेल निकाला जाता है, उसी प्रकार उसको घाएगी में पेसने लगे। मत्यत तीक्ष्ण कांटेदार वृक्ष पर चढाकर उसको ऊपर से नीचे गिराते थे। नीचे गिरते ही जैसे बग्रेर पानी के मछली तडफडाती है, उसी प्रकार वह नारकी तडफडाता था। इस प्रकार घोर दुख सहता था। उस नारको की मायु तेनीस सागर को थी ग्रोर पांच सौ घनुष ऊंचा उसका शरीर था। 15 म्हान की की मायु तेनीस सागर को थी ग्रोर पांच सौ

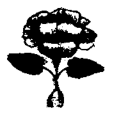
> पाब तान नडि पंदिर पाविदान् पुनैङै यूट्रै । योविसा देळूंदु बोळ्देङयूद विस् युवरं दु दंषार् ॥ ट्राविसा सुंव मुट्रान् तन्निलै तळकॉनाद । बायु वा लांगु पेट्र वाळि कालसै येंद्वास् ॥८८८॥ प्रारवत्ता लोदव नाने यायिना नोदव निड्र । वेरता नरगताळंद विळंबिय विसागे ळि व ॥ भारसै मुडिय सेंद्रार् पन्नगर् किरैव पारा । यार्व रोट्रगं ळिड्रि पगे नंयद्विद्वी कंडाव् ॥८६०॥

ग्रर्थ—वह मील का जीव नारकी पहले मव का सत्यघोष नाम के मंत्री का जीव था। इस प्रकार मप्रसरत राग परिएति से सिंहसेन राजा का जीव हायी की पर्याय में हमा मेव मंबर पुराए।

था। उस सिंहचन्द्र मुनि महाराज के साथ बैर भाव धारए। करने वाले सत्य कोष नाम के मंत्री ने कई बार नरक में आकर प्रत्यन्त दुस भोगकर जन्म मरए। किया।

उस समय में राग ढ़े प परिएाति से रहित वह जीव कर्म से मुक्त होकर संसा र बंधन को तोडकर अनन्त सुख को प्राप्त हो गया। इसलिये भवन लोक के अधिपति हे घरएोंद्र ! इस कर्म बंध का कारएा एक बैरत्व ही इस जीव का है। श्रीर कोई नहीं है। इसलिये ग्राप भली प्रकार से मनन करके विचार करो ऐसा श्रादित्य नाम के देव ने धरएोंद्र से कहा।। दिद्धाद 2011

> इति वज्रायुध मुनि सर्वार्थसिद्धि नाम के विमान में जाने वाला ग्राठवां अध्याय पूर्ण हुया ।।



# ॥ नवम अधिकार ॥

#### # बलदेव का स्वर्ग जाना #

मंबिरि मन्नन् ट्रम्मिन् मारुमारागि कोळ्मे । विविय येंदु शेह्य येल्लै ये मुडिय चंद्रार् ॥ वंदवर् तम्मिर् कूडु मळवि निन्न ट्रिळय नाय । मेंदनुं तागु मुट्र माट्रिनी युरैक्क लुट्रेन् ॥ ८ १॥

मर्थ-सत्यघोष मंत्री व राजा सिंहसेन इन दोनों में कैर होने के कारए। तथा मंत्री का दुर्गुएगी होने के कारए। मंत्री का जीव सातवें नरक में गया और सिंहसेन राजा सद्द्रुगुएगीहोने के कारए। सर्वार्थसिद्धि में गया। इस प्रकार उन शुभाशुभ गुएगें के प्रनुसार उनको गति का भी बंघ होता है। प्रत्येक जोव प्रपने परिएगामों के प्रनुसार शुम ग्रशुभ गति को प्राप्त होता है। पुनः मंत्री व राजा का जीव मध्य लोक में ग्राकर जन्म लेगा ग्रीर उनकी पटरानी रामदत्ता देवी तथा सिंहसेन राजा का छोटा राजकुमार ग्रीर वह रामदत्ता पटरानी इन दोनों की कथा झाफे कहूँगा। ऐसा ग्रादित्य देव ने घरखेंद्र से कहा।। इस श्रम

> भोबोडु तोळर्गळ, शैट्रि पोरिवंडुम् नैमिरुं पाड । तादोडु मद्रुकळ् वीयुं घातकी युडेंध बीप ।। मोर्विय पुगैग नातूहायिर मुळ्ळ गंड्रु । वेदिगै इरंडिर् चक्क वाळतिन् विळंगु निड्रे ।। ८ २।।

अर्थ--भरत क्षेत्र में घातकी खंड नाम का द्वीप है। उस द्वीप का चार लाख योजन विस्तार है। उसके चारों स्रोर वैरा हुस्रा लवर्ण समुद्र है। उसके बाद चारों तरफ कालोदकि समुद्र है। इन दोनों समुद्रों से घिरा हुन्ना वज्यवेदी के समान और चक्रवाल गिरि के समान बुलाकार रूप से वह द्वीप प्रकाशमान हैं।। इद्या

> मंबर मिरंडु यांड कुलमलै पक्षिरंडि । मंबर सारु नाले ळामव नगत्तु कोळ्वान् ।। मंबर मवकु मेल्वार् शोधुर्वं वडकरे कट् । कंदिलं यन्न नाडु कायरुं सगय दुंडे ।। ६६३।।

अर्थ-ग्रंथकार ने इस घातकी खंड द्वीप का वर्णन किया है। इस द्वीप में गंगा सिंधु सीता सीतोबा झादि झादि झठाईस नदियां हैं। वहां बहने वाली सीतोदा नाम की नदी के किनारे बर गंधिला नाम की एक नगरी है। 15 ६ ३।।

## विलंगल् बीळाद वि वेळ मुम्मंद तेरल् वेरि । कसंदुरन् शेह्यु माद कयंदले पट्ट काले ।। संजसं पिरिंद कादलार् तमैक्कंड पोळंदि । ललगंसं कुळलिनार् कोल मर्दि नो दोळगू नाद्रळ् ।।= ६४।।

अर्थ --- उस धातकी खंड द्वीष में रहने वाले ऊ ने २ पर्वतों पर से पानी के फरने नीचे यह २ कर छोटे २ तालाब ग्रादि के रूप में बहते हुए सरोबर में मिल जाते हैं। इस प्रकार सर्व प्रकार शोभने वाली गंधिला नाम की नगरी है। उस नगरो के बहकर जाने वाले पानी में जिस प्रकार छोटे २ शंख. मोती ग्रादि बहते जाते हैं ग्रीर उनकी ग्रावाज होती है उसी प्रकार उस नगर में रहने वाली स्त्रियों के जाते ग्राते समय उनके पांव की पेंजनियों के मधुर २ शब्द सुनाई देते थे। ध्रहरे।

## भवळि इन कुलै गळ् शेंगोर कुळुं कनि कांड्रु नांड्रु । मवले ये शेरिव वट्रे मईलक्त चाय लाते ।। कुवले यम् पुदल्वर्कुन्न कोडुलेडुलुबक्कुं शेंवन् । मबलेय माड मुदूरयोदि मानगर मामे ।। ८४४॥

ग्रर्थ-उस गंधिला देश के मुख्य २ नगर सुन्दर और सोने के वर्श के समझ्न शोभाय-मान हैं। उद देश में कदली कल, ताड वृक्ष के फल अनेक प्रकार के पेड चारों ग्रोर महान सुशोभित होते थे। वहां के लोग कदली के गुच्छे.सुपारी के गुच्छे, ताड के गुच्छे लाकर अपने२ घरों में हमेशा बांधे रखते थे। घर में रहने वाले छोटे बच्चे जब उन गुच्छों को देखते थे तो उनको लेने के लिये रोने लग जाते थे। तब उन बच्चों को उनके माता पिता उन गुच्छों के फल फूल दे देते थे। 1 ६ में।

> इरबि पोट्राब बीपत्तिळैवर् वदन मेन्नु । मर्राबद मलरत्तोंड्रु मरसत् ट्रानरुपदासन् ॥ वरं पुरं माड मूदूर् मट्रिदर् किरैवन् ट्रेबि । सुरि कुळर् चैब्याय तोगै सूवदे येंबाळास् ॥८९६॥

भर्थ – उस नगर में बढे २ महल कोभायमान होते थे। उस गंधिला देश से संबंधित भ्रयोध्या नाम की नगरी थी जिसका म्रहेंदास नाम का प्रधिपति था जो मत्यन्त प्रतापी था। जिस प्रकार सूर्य उदय होते समय भपने प्रकाश से कमलों को प्रफुल्लित कर देता है उसी प्रकार वहां का राजा भपनी प्रजा को तथा मपनी स्त्री को सुख देने वाला था। उसकी पटरानी का नाम सूरता था जो सर्व गुएए-सम्पन्न महान सुन्दर थो। ६६६।

## ध्राच्चुदं किरैव नाय वरदन माले येंद। कच्चरिए मुलै नाटकु पुदल्बनाम् पिरंद काले ।।

मेव मंबर पुरास

## नक्चु बेल् बेंबर् कंजियझवर नडुंव वैयत्। विच्चे ये निरंस् वीतभय निवनेंड्रु सोन्नार् ।। ८६७।।

मर्थ- उस अच्युत कल्प में देव हुआ रत्नमाला आर्थिका का जीव वहां के देवगति का सुस का मनुभव करके वहां से च्युत होकर अयोध्या का अधिपति राजा अईदास की पटरानी सुरता के गर्भ में साया और नवसास पूर्ण होने के बाद उसने पुत्र रत्न को जन्म दिया। पुत्रोत्पत्ति की सुशी में राजा अहंदास ने अत्यन्त आनन्दित होकर उस देश के यात्रकों की इच्छा के मनुसार भनेक प्रकार के दान दिये। और उस पुत्र का नाम संस्कार करके वीतभय नाम रसा। म्ह 601

मटूंब मझन् ट्रेबि बडिनुनै पगळि वाट् कट्। शिट्रिई परवै यल्गुर् शिनवसै शिरुव नागि ।। तुट्रिय कावलाल वंदि रतनायुंदनुत्तोंड्र । वेट्रि बेळ्वीरन् पेडं विबीड नेंड्रू सोन्नार् ।। ८६८।।

अये -- उस महंदास की दूसरी रानी और थी जो सर्वपुरा सम्पन्न थी और उसका नाम जिनदत्ता था। उस विनदत्ता के गर्भ में पूर्व जन्म के रत्नायुध राजा का जीव जो तय करके भच्युत स्वर्ग में देव हुमा था, वह बहां देवलोंक का सुख मोगकर आयु के अवसान पर इस जिनदत्ता रानी के गर्भ में माया और नवमास पूर्ण होने के बाद पुत्र रत को जन्म दिया। भौर नाम संस्कार करके उसका नाम विभीषएा रखा गया।।= ६ =।।

> राम केशवर् गळागि येळिन् यदि नीळ मेग । तरा तळ तिळिंद पोल्वार् दख्यम् पुगळुं पोंड्रुम् ॥ करामलि कडलिनोद मदि योड्रु पेख्गुं वण्णम् । परामबं पगैवर् काकुं पडियिनाल् बळलु सॅड्राल् ॥ ६ १ १।

> कुल मले इरंडु पोल कोट्रब कुमर रोंगि । निल मगट् निरंब राग निड्र तंपगैवन् वेंबि ।। मले मिसे परुदि योडु माल् कड लिरंडु वंतु । निलमिरो पोरुब पोंडू निड्रु पोर् तोडंगि नारे ।। १००।।

मर्च – ये दोनों पराक्रमी कुमार कुलगिरि पर्वत के समान उन्नत होकर भली भांति प्रथा के प्रति दात्सस्य भाव रखकर राज्य करते थे । इस प्रकार न्यायपूर्वक राज्य करते २ देखकर उनके विरोधी वासुदेव और प्रतिवासुदेव तथा वीतभय <mark>कौर विभीषण ये दोनों हाथी</mark> पर बैठकर सेना सहित युद्ध स्थल की भोर प्रस्थान करने लगे ⊪९≉०॥

> तुरगं कडिरैंगळान् ुरा वेरि वोर राखार्। करि मगरंगळान् का⊲र पडै कडल दाय ।' पोरु पडै वीरर् कैवाळ् पुरंडळु मीम्ग लाग। करै शेरि नावाय् तेराय् कावलर् कामराखार् ।।६०१।।

> विल्लोडु विल्थंदेट्र वेलोडु वेल्वंदेट् । मल्लोडु मल्ललेट् वाट् पडं बाळोडेट् ॥ पोल् कलि याने योडु तेर्गळुं तम्मिलेट् । बल्लळं पुरबि योडु पुरबी नाट् सैद पोरे ॥६०२॥

भ्रवे— ये दोनों राजा युद्ध करते समय में अपने-अपने हावों में शरत्र, बल्लन, वाले आदि लेकर परस्पर में घनघोर युद्ध करते थे। जैसा प्रसिपक्षी राजा अपने हाथ में अस्त्र नेता था उसी के समान दूसरी झोर के राजा भी वैसा ही शस्त्र नेकर लडते थे। झौर हाथी के ऊपर बढकर युद्ध करते समय जो श्रायुध थे रखते थे उसी के समान दूसरे पक्ष वाले भी धस्त्र एखते थे। इस तरह घमासान युद्ध करने लये। १६०२।।

> फाळ्पोर कवलि काल कलि बुढन मॉडवरे वोर्। कोल् पोर कोडिइ नीड कुडे योडु मढ़ू बीखंद ।। वेल् पोर कुरुवि कुंबि कुनिळि विट्रेसुंद नील । माल्वर सेंदर टाबिन कुमिळि बंदेळुंद बॉड्रे ।। १० ३॥

अर्थ-उस युद्ध में जिस प्रकार वडी भारी कांघी या सूफान उठने पर जनन के बढ़े २ वृक्ष उसंड कर गिर जाते हैं, उसी प्रकार युद्ध में संस्त्र के द्वारा परस्पर में संयुदन का जी अन्स होता था। उन झायुघों के प्रयोग से द्वाबियों के सरीर में वादा पुभाने थे। और उनके शरीर में से रक्त की धारा इस प्रकार निकलती थी मानों नीलमशि के पर्वत के अंदर से पानी की घारा निकलती हो ॥६०३॥

## विपंडे शरंगळ् वीळं ुदु मेगंगळ् पोल मायं द । मर्पडे युडन् ट्रेळुंदु मडंगल् पोर पोरुदु मायं द ॥ विपंगं पिळंद वैवा ळेळिलिइन् मिग्ने पोंडू । कोट्र वर् कुडेंग ळॅंड्रि नडंददुकुरुदि यारे ।। १०४॥

प्रयं -- वर्षा काल में जिस प्रकार जल वृष्टि होती है उसी प्रकार दोनों राजामों के दल में सिंह के समान बाएों की वर्षा होती थी। इस प्रकार परस्पर घमासान युद्ध हो रहा था। उस समय शस्त्रों के द्वारा हाथियों को छिन्न भिन्न कर दिया अर्थात् महान तीक्ष्एा शस्त्रों से हाथियों के टुकडे २ कर दिये। वे शस्त्र बिजली की चमक के समान चमकते थे। नदी क प्रवाह के समान उन हाथियों का रक्त निकलकर बहता था। उनके खून में मरे हुए योडा बह २ कर जाते थे। १ ६०४।।

> काल पोर पेन्नै नेट्रि कनिगळ् पोर्ट्रलै गळ्वोळं द । कोल पोर कुळित्त यानै करुवि शेर् कुंद्र मोत्त ।। वेल् पोरक्किडंद वीरर् वेर्गनार् विळुम नोइन् । माल् पोरक्किडंद नेंजिन् मैंदर् पोन् मयंगि नारे ॥ १०४॥

ग्रर्थ---युद्ध के समय ऐसा प्रतीत होता था मानों ताड़ वृक्ष के फल पककर जोर की हवा चलने से गिर जाते हैं। उसी प्रकार उस भीषरग युद्ध में से योद्धाओं के मस्तक कट २ कर गिर जाते थे। कई शस्त्रों के प्रहारों से मूच्छित होकर गिर जाते थे सं६०४॥

## उदमिडि पुंड नील मले यन उदंड बेलन् । बरैमिशै पद्दि पोल मन्नबर बंदु बीळं्बार् ॥ करै पोद कलंगळ् पोल तेर तोगे बिळुंदु पोन । पुरविगळ् करये शारंद तिरै यन पोद्दु मायंद ॥ ६०६॥

ग्रर्थ -- जिस प्रकार नीलमणि पर्वत पर गिरने पर पत्थर चूर २ हो आता है उसी प्रकार बाणों के लगकर गिरने से हाथियों के टुकडे २ हो जाते थे। पर्वत के ऊपर जैसे मनेक राजा लोग बैठे हों उसी प्रकार राजा लोग हाथी पर बैठकर युद्ध करते थे। युद्ध में हजारों शच्च की सेना मर जाती थी। जिस प्रकार समुद्र से जाने वाले जहाज कहीं टकरा कर समुद्र में दूब जाता है उसी प्रकार उस राजा के रथ मादि वाहन युद्ध की मार से टुकडे २ होकर नीचे मुझ जाते थे। ाइ०६।।

#### कोट बेन मझर वेळ कुंबल तलुबि बीळ ्वार्। बेटि पोर कोडिइन कोंगे मेबिनार तम्म योसार ॥

Jain Education International

#### ग्रट दोर केडकक्क कौविय नरिकझाडि । पट्यि कुरळि शेल्वाडन मुगं पार्त पोलुं ।। १०७।।

धर्य-हाथी के ऊपर रहने वाले राजा लोग तीक्ष्ण झस्त्रों से वायल होकर नीचे पडते समय हाथी के मस्तक को ऊपर से जिस प्रकार जयश्री के स्तन को पकड कर कामी लोग ग्रानन्द को प्राप्त होते हैं, उसी प्रकार राजा लोग घायल होते समय हाथी के वस स्थल को पकड कर नीचे गिर जाते थे। उन कटे हुए हाथों को उस समय गीदड अपने मुख में चम-कीले शस्त्र सहित जाते समय उसका मुख शस्त्र में ऐसा दीखता था जैसे कोई दूसरा गीदड ही जा रहा हो । १६०७।

> विळुंदुडन् किडंद वेळं बिट्ट मूर्चनं गळ् पांदळ् । सेळुं कुर्वे शिरिदु पोंचु शिरुंव दोक्कुं पोरि ।। मळिदुडन् किडंद वीर रुरुगु सेन्नरियं कंडु । मुळजिडं युरंगु शिगं मुनिबदे पोन् मुरंड्रार् ।। ६० ६।।

धर्थ---- उस गुढ़ में सैनिकों के ग्रवयव छिन्न भिन्न होकर पढे हुए थे। पडे हुए घायल हाथी आस इस प्रकार छोडते थे मानों कोई एक बढा अजगर सर्प मपने विस से बाहर गाकर फुकार कर रहा हो। उसी प्रकार हाथी आस निःश्वास लेते थे। उस समय घायल पडे हुए सैनिक लोग जब बैरी लोग उनके सामने से चले जाते थे तब मरते समय भी पडे २ गर्जना करते थे।।६०=।।

> वासिग ळुलक्क वाळि पाय दिड मनं कलंगि । बोसिन पादमेलाय विळुदंन वरुई पॉंड्रु ॥ पूरालिर पॉंड्रु स बोरर् तुरक् मा मेर्ज्यु पोय्तू । सासैयार् पोरुटु बीळंदा ररंवेय रार्वताले ॥६०६॥

मर्थ- उस युद्ध में भनेक घोडे मरए। को प्राप्त हुए। उस लढाई में प्राएा खोडते समय मोद्धा ऐसा मन में विचार करते थे कि यह मरए। हमारे लिए जुभ है क्योंकि युद्ध में चीर पुरुष मदि मरए। करता है तो वह देवलोक में जाकर बैदा होता है। ऐसा जास्त्रों में कहा है। हमको मरना ही है। परन्तु युद्धस्थल में भगवान का स्मरए। करते हुए प्राए। छोड़ने तो हम देवगति में जाकर जन्म लेंगे भीर वहां भनेक भप्सरामों के साथ सुल से जीवन विताबेंने ा। १०६॥

> कडल् कथर् देळुंबु पैयुं कारख सावं कांद्र । पडुकनै मारि कॉंच पसंकेट पसं वंदद्रू ।। कुटरटे कुटवि योचा घटलेनुं कोळुंबर साये । पर्ट महुसुळुदु वेंचोर् दुस वोद्रु सेद संवाद ।।६१०।।

मर्य- उस युद्ध में प्रतिवासुदेव द्वारा वाए को खोडे हुए देस वासुदेव की सेना वीचे

भाग आती थी। उन वाखों को देसकर बलदेव वीतभय ने अपने हलायुव को लेकर उस भूमि को मांसमयी रक्तभयी बना दिया।। ११४०।।

> काट्रेरि कडलिर् पोंगी कार पर्व युडयक्कामा । माट्रबन कुट्रस पोल वडि नुनै पगळि द्वरि ॥ तोट्र नान तोट्र, वोरर् तोडु पर्व बिट्ट, तत्तंस । कार्प यन् कॉडु पोनार कावल रवने काना ॥ ६११॥

पर्ध - वासुदेव का शत्रु प्रतिवासुदेव या। उनकी सेना धबडाकर ऐसे पीछे भाग गई बैसे सांघी चलती है ग्रीर मांघी के वेग से समुद्र की लहरें चलती हैं। उसी प्रकार गिरते पडते बैठते सारी सेना भाग जाती थी। इसको देखकर प्रतिवासुदेव वग्शों की वर्षा करने लगा। बासुदेव की सेना घवडा कर पीछे हट गई। इसको देखकर केक्षय थोडा घवराया ॥६११॥

> येरियुरु मेन्न झीरि इडंजिलै येंदु मेल्लं। सुरि युळ झेंगट् पेल्वाय् झीय तोंड्र बेरि ॥ बरि झिलै कुलिय बप्पु मारियप्पनं पडैसान् । बोर्टविन तुडेंव वोरर् देशि मेन्दु विनैगलोसार् ॥ ११२॥

धर्ष- उस समय बलवेव अपने हाव में धनुष को धारण करते समय वहां रहने बाला एक देवता उनके पुष्य के प्रभाव से वहां झाकर सडा हो गया भौर उसने सिंह रूप धारण कर लिया झौर कहने लगा कि मेरे ऊपर तुम वढकर युद्ध भूमि ने बाण वृष्टि करो । बह बलदेव उस देवता पर बैठकर चलने लगा। उसे देखकर प्रतिवासुदेव की सेना चैसे कोई बुनि कर्म निर्जरा करके क्षपक श्रेणों चढता हो उसी प्रकार प्रतिवासुदेव की सेना पीछे इटने सनी ।। ११२ ।

> पाचमेर् परंब देंगुम् परिति युं करंबतगे । सेर पहळर बागि सेरक्कल्म् रोह्रगींग ।। मारेविरं दयने काना मरिव तन्सेनैक्काना । कोरिनन् गरहनेरिसेंड्र केशक मेविरांतान् ।। ६ १३।।

मर्थ - युद्ध में मरे हुए लोगों के मांस को देखकर थिद्ध पक्षी झाकाश में झंडरा रहे थे। इस समय वासुदेव प्रति वामुदेव ने झपने मरुड पक्षी पर चढकर युद्ध में प्रवेश कर पुन: थुद्ध झारम्म कर दिवा।।१११३।)

> भ्रदकन् वंडुवय मेर् मदि यौळि यविव दे पोर् । द्रिदक्किळर् गव्डन मेल केशवन् ट्रॉड सिति ।।

वेरुक्कोंडु शेनै योड बीळंदोळि मदिई निंड्रा। नुरुत्तेळु कालन् पोल उडंड्र चक्करत्ते विट्टान् ।। १४।। पडेनडु कडलिर् शेल्लुं परुदि पोलाळि शेलु । मुडि मन्नर् नडुंगि इट्टार् मुदुगिट्ट दरशर् शेनं ।। पर्ड मन्न रार्तेळुंदार् माट्वन् पक्कत्तुळ्ळार् । मिडैगति राळि मेरु सूळ्वरुं परुदि पोल ।। १४।।

ग्रर्थ-इस प्रकार युद्ध प्रारम्भ होने के बाद जिस प्रकार सूर्य पूर्वाचल से उदय होकर पच्छिम को जाते समय चंद्रमा का प्रकाश क्षीएा दीखता है उसी प्रकार वासुदेव की सेना एक दम शिथिल होकर भाग गई। पुण्यहोन प्रतिवासुदेव अतिकोध से प्रपने हाथ में रहने वाले चक को वासुदेव पर चलाया। जिस प्रकार सूर्य समुद्र के बीच में होकर जाता है उसी प्रकार वह चक्र इस सेना के बीच में होकर प्राते देखकर वासुदेव घबडाया और उनकी सेना भी पीचे हट गई। उस समय में प्रतिवासुदेव के सैनिक लोगों ने जयघोष किया। उस प्रतिवासुदेव के द्वारा चलाया हुग्रा चक्र ग्रायुध वासुदेव के पास ग्राकर जैसे पहाड की परिक्रमा देते हैं उसी तरह वह चक्र उनकी तीन प्रदक्षिएा कर उनके चरएों में यिर गया महरियाह १४।। हर स

> केशवन् ट्रन्ने सूळंटु वल पक्कं केळुम कंडु । पेशोना वर्गनाळि पिडित्तवन् ट्रिरित्तु विट्टान् ।। सूसु तेम कवसन् कोंदु मुइवर मार्गु पुक्कुत्त् । देशर दृरुवि योडि दिशं विळक् कुरुत्त देंड्रे ।। ६१६।।

ग्रर्थं—चक्रायुध के परित्रमा देकर चरखों में गिरते ही बासुदेव ने यथायोग्य उसकी पूजा करके हाथ लगाकर दाहिनी तरफ ले लिया। ग्रपना विरोधी जो प्रतिवासुदेव था तुरन्त उसी पर वह चक छोड दिया। वह चक सीधा जाकर प्रतिवासुदेव के सोने में जाकर घुस गया भौर तस्काल वह मरएा को प्राप्त हो गया। वह चक प्रतिवासुदेव के लगा भौर उसे घुस गया भौर तस्काल वह मरएा को प्राप्त हो गया। वह चक प्रतिवासुदेव के लगा भौर उसे मारकर पुनः वासुदेव के पास लौटकर मा गया। भौर उसने दया करके वहां रख लिया। मार १६॥

> करु मुगिलुरुमि नोडि केशवन् के नाळि। युरु मिडि पुंड नील मलई लोन्नानै वीळ्प ।। विरुळ परंदिट्ट देंगुम् यावरुं नडुंगि बीळवा । रोरुवरर्ग निंड्र दुंडो तिरुवेन उर्र तिट्टारे ।। १९७॥

ग्रयं--विभीषएा के हाथ से वह चक जाकर प्रतिवासुदेव को लगा मौर वह मर गया। मरते ही उसकी सेना में हाहाकार मच गया, और सैनिक लोग मुच्छित हो गये। वहां पर साधारएा लोग मह चर्चा कर रहे थे कि यह लक्ष्मी एक स्थल में बास नहीं करती। जब तक तुष्य रहता है. लक्ष्मी रहतो है। जब पुष्य समाप्त हो जाता है तब एक क्षरण भी वहाँ लक्ष्मी नहीं ठहर सकती मध्ररभा

> मलमिशे मविय नोळर् पहवि पोन् मत्त याने । तले निशे कुडयी मोळल् तरणीये मुळुदु मांडार् ।। निलविशे इ'ड्रू कार्ड निड्रव रिल्ले येनुं । तले बने तानिव्वाळि तर्डिवदु कोडिवि बेंड्रार् ।। १९८।।

ग्नर्थ-प्रतिवासुदेव के मर जाने के बाद वासुदेव जिस प्रकार उदयाचल में सूर्य का प्रकाश दीसता है, उसी प्रकार वह वासुदेव महान बडे हाथी पर बैठकर प्रपने घर घवल छत्र को घारसकर जब वापस धाया तो उस राजघानी के लोग कहते थे कि यह लक्ष्मी वैभव पुष्य के ग्नाधीन है। एक जगह स्थिर नहीं रहती। यह शरीर भोगोपभोग प्रादि सब क्षसिक है। प्रतिवासुदेव का पुण्य समाप्त होते ही वह उसी का चलाया हुग्रा चक वापस जाकर उस ही को मार दिया। यह पुण्य पाप का फल है। ऐसी चर्चा नगर में हो रही थी मध्दिया।

> मघडनै इळिडु कैमायिक्षे वंदु पुरोवन् काट । कुरवर्मळूरयुं कोडि शिलं वलं वर्वेवी ॥ पैरियव निद्र पोळ्विन् वेंदर विजयर्गळ् विझोर । तरु तिरै योड्ं वंदु ताळ्वंडि परवि नानं नारे ।। ११६।।

भर्थ-तत्पश्चात् वह वासुदैव गरुड पर से उतर कर हाथी पर बैठ गया और वहां को राज पुरोहित ये उनके कहने के प्रनुसार महान तपस्वी तथा कोटणिला रूपी पर्वंत की प्रदक्षिगा की । तदनन्तर वहां रहने वाले विद्याघर राजा, भूमिगोचरी, व्यंतर देवों के प्रधि-पतियों ने मपनी २ फ्रक्ति के ग्रनुसार उनको भेंट दी और राजा की स्टुति की । ६१९।।

> मलरेन मलये येवि वैसवन् मन्नर् सूळ । वलर कदिराळि पिन् पोय् विशे यरिं पोडुसु मोळंदु ।। निल मगडिलगं पोलु मयोदिया पुरसु नी । मले योडु मदीयं पोल मन्नवर् तुन्नि नारे ।। १२०।।

मर्थ-तदनन्तर वह विभीषस अपने भुज-बलों के द्वारा जिस प्रकार एक फूल को हाथ में लिया जाता है उसी प्रकार उस कोटशिला पर्वत को भ्रपनी भ्रंगुली से उठा लिया। वह विभीषस भ्रपने बढे भाई बीतमय सहित प्रनेक राजा महाराजाओं को साथ लेकर दिग्विजय को गया। जाते समय वह चक्र उनके भागे २ चलता था। इस प्रकार वे सभी राज्यों पर विवय पाकर भयोध्या नगरी में भाये। १९२०।।

## मदि बौडु करीय येगं कंडमा कडले पोल । पुदियर, कादल् पुगं पातिवर पुनक पोळ्दिन् ॥

धर्थ-जिस प्रकार पूर्गमासी के चंद्रमा तथा मेघ मंडल को देखकर समुद्र युद्धि को प्राप्त होता है उसी प्रकार वीतभय ग्रौर विभीषएा को देखकर ग्रयोध्यानगरी की जनता प्रत्यन्त मानन्दित हुई। वहां के राजपुरोहित द्वारा वीतभय को राजसिंह्यसन पर विराजमान कराया। ।।९२१।।

> पार कडर् तेन्नोर् परुविधिन् वडिय कुंभ । माट्ट वाधिरसोरेटि्ट नमररा चेंद पट्ट ।। नूर कडल् केळ्वि यार् कनुनित्त मंदिरंगळ् सोछि । येट्रवा राटिनार् गळेटिनार् पार्ति वेंदर् ।। १२२।।

ग्नर्थ—बासुदेव को राज्यसिंहासन पर झारूढ करने के पश्चात् जिस प्रकार भगवान के प्रभिषेक के लिए १००८ गए। बुद्धों से तथा रत्न घटों से क्षीर सागर से पानी लाते हैं, उसी प्रकार ग्रनेक घटों से वासुदेव का राज्याभिषेक किया गया, और सभी भयोष्यावासियों ने तथा कई राजाओं ने स्तूति की ⊔९२२॥

> मुडिय दन् पिन्ननिंदार् मुरशेंकन् मुरशेंकन् मुळंदग मुम्मै । पडिमिसै येरस रीरेन्नायिरर् पनिय विज ॥ सडवर्र यरस रेवत्तजि नुविकरटि्ट ताळ । पडरोळि परप्प वेन्ना दरवर् विनोर् पनिदार् ॥९२३॥

अर्थ---राजा वासुदेव का राज्याभिषेक करते समय अठारह प्रकार के वाद्यों की गर्जना हुई ग्रौर जयघोष की ध्वति हुई। तीन खंड के सोलह हजार मुकुटबद राजा तथा विजयाई पर्वत पर रहने वाले विद्याघर सभी ने मिलकर तथा ग्राठ हजार गए। बढों ने उनको नमस्कार किया ॥६२३॥

> याने इन् ट्रोगुदि नार्पसिरंडु तूराइरंतेर् । यान मट्रदु वे वासि योंवविन् कोडि कालाट् ।। कानु कार्पसिरंडु क्रोडि सानवर् कडेवर् । सानमानंग लेखाइर् मरु पडंडदावे ।। १२४।।

प्रयं---उस समय रामकेशव के पास बियालीस लाख हाथी, बियालीस लाख रथ, नो करोड घोडे, बियालीस करोड योद्धा तथा ग्राठ हजार विद्याधर मादि सभी जिलाकर छह मकार की सेना उसके पास थी ।। ६२४।।

## म्राळि वेल् तंडु शंग मरु मरिग विल्लु वैवा । ळेळु मा लिरत नंग लेळायिर् ममरर् काप ।। माळे मेरवर्लन् मादे वियरेन्ना इरत्ति रेट्टि । बेळ् मेट्रिरै कोंडैदुं नाडु मेल्र्स्तत दामे (। ६२४।।

अर्थ--उन केशव और वासुदेव के पास चकायुध, बेलायुध, दंडायुध जयशस जयसंड मिएा आदि २ सात प्रकार के आयुध रत्न रहते थे। इनमें एक २ आयुधों की रक्षा के लिये सात हजार व्यंतर देव रहते थे। और स्वर्ग, मोतियों आदि से निमित किए हुए आभूषणों वाली सोलह हजार रानियां होती हैं। तथा राजा को भेंट देने वाली अनेक रानियां केशव के होती हैं। १९४।।

मालै दंड मोग वाळि कलप्पयि पलन वागुं । नालु नल्लि यक्कर नाला इरवर् कापि यट्रि शेल्व ।। रेल वार् कुळलिन मादे वियरु मेन्ना इरवर । मेलु लाम् मदिय पोलुं मेवि यान् विरुंव पट्टार् ।।९२६।।

भ्रर्थ-मिियों के दण्डायुध, ग्रतिशक्तिशाली बारा, हलायुध, रत्नों के स्रनेक प्रकार के मायुध यह सभी वीतभय के पास रहते हैं। इनकी चार हजार यक्ष यक्षिशियों द्वारा रक्षा की जाती है। स्रौर चंद्रमा के समान पटरानियां उस बलदेव' के थीं।।।६२६।।

> कंदिलै नाटु कंड मूंड्रि निर्कामर् शेल्व । लिटु वानुबलि नारो डिव नीर् कडलै याडि ।। येंद रत्तिरै वन् पोल वांडुगळ् पलवुं शेंड्रार् । वेंतिरर् कळिट्रु वेंदन् विवोडनन् वियोग मानान् ।।६२७।।

अर्थ--- उसं गंधिल देश में तीन खंड की संपत्ति को प्राप्त हुया वह विभोषए नाम का ग्रद्ध चक्रवर्ती उसका भोग भोगते हुए ग्रानंद रूपी समुद्र में लीन हो गया था । श्रौर दोनों भाई सुख पूर्वक भोगोपभोग के साथ ग्रानद सहित काल व्यतीत करते थे । समय पाकर वह तीन खंड का श्रधिपति विभीषएा मरुएा को प्राप्त हुथ्रा ।।६२७।।

> श्ररुमणि यिळंद नागम् पोर्पलनलं वंदाट्र । पेरुगिय पेरुगिय तुयर् मुद्रुं पिरवियं वेरुवि पिन्नान् । मरुविय पोरुळुं नाडु मैंदर गक् कींदु माट्रै । विरगिना लेरियुं वीतराग मा मुनिव नानान् ।। ६२८।।

मर्थ-विभीषएा के मरएा को देखकर, जिस प्रकार नागकाएा में से रतन चला जावे श्रीर उस रतन के चले जाने से नाग को महान दुख होता है, उसी प्रकार बलदेव को मेरु मंबर पुराए

महान दुख उत्पन्न हुमा । ग्रौर उसने पापमय संसार से डर कर अपने राजकुमार को राज्य-संपत्ति सम्हलाकर वैरागी होकर जिन दक्षा ग्रहण करली ।। ६२८।।

> वलं बुरि वण्ण नारादने इना लुडंबु विट्टिट् । तिलांतव कर्पं पुक्कान् यानव निड्रू वंदेन् ॥ पुलंगण् मेर् पुरिंदु नींद केशवन् पुक्क देश । मिलंगि पोय् ईर यानं नरगिर् कंडिडरं युट्रेन् ॥ ६२६॥

ग्रर्थ -- शंख वर्ग के समान वह रहने वाला नवीन दीक्षित बलदेव सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान, चारित्र और तप इन चार प्रकार की आराधनाओं की भावना से इस शरीर को छोडकर लांतव कल्प के विमान में जो देव हुआ था उस देव का जीव मैं ही हूँ। और संजयंत मुनिके केवलज्ञान अथवा मोक्षकल्याएा की पूजा करने के लिये मैं यहां ग्राया हूँ। घरएोंद्र सुनो! घरएोंद्र ने पूछा कि ग्रादित्यदेव क्या आप ही संजयंत मुगि के मोक्ष कल्याएा की पूजा के लिए आए हो ? यदि हां तो यह बताओ कि पंचेंद्रिय विषयों में लीन हुआ विभोषरए नाम का चामुदेव मरकर किस क्षेत्र में गया है। देव ने कहा कि मैंने अवधिज्ञान से जान लिया है बह दूसरे नरक में गया है। ग्रब उसके नरक में से निकजने का धर्मोपदेश करूं गा सो सुनो। ॥६२१॥

इति बलदेव स्वर्गे जाने वाला नर्वां ग्रध्याय समाप्त हन्ना ।



# ॥ दशम अधिकार ॥

#### # नरक में रहने वाले विभीषण को झादित्य देव द्वारा धर्मोपदेश #

चक्कर प्रभै तन्पालिर् पदर् कार्वं वैत्तु । चक्कर प्रभै तन्पा निद्र वन् ट्रन्नै काना ।। मिक्क वेन तुयर मुट्रे नवन् ट्रयर् नींग वेस्नि । येक्क मत्तवनै कूडि येरवि वेन्ने वेंद्रेंन ।। ६३०॥

भर्च - उस झर्करा नाम के दूसरे नरक में उत्पन्न हुए नारकी विभोधण को देखकर प्रन्य नारकी लोग उसको दुख देने लगे । तब उसके दुख को दूर करने के लिए वह लांतव देव वहां जाकर धर्मोपदेश करने लगा कि हे नारकी ! सुनो, धापको मालूम है वह नारकी जीव का पहले जन्म में कौन या ? सुनो ! ॥९३०॥

> मदुरै यानाग वेंवाइल् वाठरिंग मगळाय् नीपिन् । सदुर मै वत्ते यानेन पूरचंदिर नानाय् ।। विदियिना नोट्रेन्नोडु मासुक्कं पुक्कु विजं । यदियिर् शीवर याने नेन् मगळि सोवरे युमानाय ।। ६३१।।

भर्ष-हे नारकी! मैं कई भव पहले मदुरा नाम की ब्राह्मणी स्त्री पर्याय में थी और तुमने मेरी कुक्षी से वारुणी नाम की पुत्री होकर जन्म लिया था। वहां से आयु पूरी करके सिंहसेन राजा की पटरानी रामदत्ता हो गई। उस रामदत्ता देवी के गर्भ से तूने छोटा पुत्र पूर्णाचंद्र नाम होकर जन्म लिया। वहां पूर्णांतया मैरे साथ मच्छे व्रताचरण का पालन करके शुभ आचरणों के फल से महाशुक के कल्प में देव पर्याय भारण की। वहां देवगति के सुख भोगकर मायु के प्रवसान पर वहां से चयकर विद्याधरों के लोक में श्रीधरा नाम की राजशी होकर जन्म लिया। उस श्रीधरा के उदर से पूर्वजन्म के भव भवांतर के संबंध के कारण यशोधरा नाम की लडकी उत्पन्न दुई ॥ ६ ३ १॥

#### कंवियाय नोट्रेन्नोई काविट्ट कर्प पुक्कुं। वंदिया निरद माले मन्निन् मेललाग नीयु ।। मंदरत्तिळि देन् मैंद नरदना युवनु मागि । शिर्द मातवत्तीकोंड्रि येच्चुंद शेंड्रु मीळंडोम् ।। १३२।।

मर्थ- सतदन्तर सापने भेरे साथ सायिका दीक्षा लेकर उत्तम तपश्चरए। करके उस पुष्य के कल से कापिष्ठ नाम के कल्प में देव पर्याय धारए। की। वहां से आयु पूर्श करके मध्य सोक में कर्मभूमि में माकर रत्नमाला नाम की राजश्री होकर जन्म लिया। रत्नमाला की कुकी से रत्नायुध नाम का पुत्र हुमा। तदनन्तर रत्नायुध व रत्नमाला धर्मघ्यान सहित तपधंवरण करके उस पुष्य के प्रभाव से मच्युत स्वर्ग में देव हुए। वहां के देवसुख का मनुभव करके तुम इस मघ्य खोक में माये ॥ ६३२॥

> धातको सीविर् कीळं कंदिले ययोक्षिन्ग । नेदनि लिराम नानि केशवना इरंदिव ।। बेदनी नरमत्ताळं दाय् विळुंदव संबल्ति लांतस् पुक्के । नोदिया लुन्नै कडिङ् गुरुदिया नुरैक् वंदेन् ।। ६३३।।

भर्ब-द्यालकी खंड द्वीप में गांधिल नाम का देश है। उस देश में अयोध्या माम की नगरी है। उस नगरी में दोष रहित ऐसा मैं बलराम हुग्रा और तुम वासुदेव हुए। अब तुम मरएा करके दूसरे नरक में आये और मैं लपश्चरएा करके लांतव नाम के कल्प में देव हुआ हूँ। मैंने अवधिज्ञान द्वारा जाना कि तुम्हारा दूसरे नरक में जन्म हुआ है तो मैं झापके प्रेम के कारएा यहां माकर मापको शीझ इस नरक से मुक्त हो जाने का धर्मोपदेश देने झाया हूँ।

## येंड्रलु मिरंद मेले पिरविग लरिंबिट्टेन्ने । बंदुडन् बनगि बोळ् दु मयगिना नवने पेटि ।। इन्दिर विभव सेनु निंड्र दोंड्रि यार्कु मिद्ये । बेन् तुपर् नरगिन् बोळा वुधिर्मळु मिद्ये येंड्रेन् ।। १३४॥

ग्रर्थ-उस वासुंदेव को आदित्य देव द्वारा दिया हुआ उपदेश सुनकर भवस्मृति हो गई और देव के चरगों में गिर पडा। देव ने घैर्य बंधाया स्रोर कहा कि हे नारकी ! सभी जीवों को देवगति प्राप्त नहीं होती सौर नरक में जाकर किसी ने दुख नहीं भोगा हो, ऐसा कोई जीव नहीं है ॥१३४॥

### माट्रिड सुळंड्र वाळु मुईर् कट्कु चंदु शेत्वं । तोट्रिन तोडरन माय्व लियेल्गु नी कवल वेंडा ।। मट्र्वर् केरिय तुंवम् पेरि देंड्रु मयंग वेंडा । माट्दर् केळिवु कीळ् नरगत्तो वियल् वरिदाल् ।। ६३४।।

ग्नर्थ-गतियां चार होती हैं। देवगति, मनुष्यगति, तियँचगति ग्रौर नरकगति। भनुष्य को सुख संपत्ति ग्रादि का मिलना तथा नाश होना यह ग्रनादि काल से चला ग्राया सब पूर्व जन्म के पुण्य पाप का फल है। मैं पूर्व जन्म के पुण्य के फल से देवगति में जन्म लेकर वहाँ सुख भोग रहा हूँ। तू नरक गति में ग्राकर नरकों के दुख भोग रहा है। परन्तु इस प्रकार की चिंता बिल्कुल मत करो कि मेरा भाई तो स्वर्ग में गया है ग्रौर मैं नरक में ग्राकर जन्मा हूँ। इस दूसरे नरक में तुमको ग्रधिक दिन तक दुख का अनुभव करना पडेगा ऐसा मन में विचार मत करो। क्योंकि जिस नरक में तुम रहते हो उस नरक के नीचे नरक में रहने वाले नार-कियों को तुम से भी ग्रधिक दुख हैं। यदि ऐसा मन में विचार कर लेगा तो इससे तुम्हारा दुख कम हो जायेगा। ग्रब तुम से नीचे के नरकों में रहने वालों के संबंध में संक्षेप में वर्गन करता हूँ ॥६३४॥

थेळुळ नरग नाम मिरद नम् चक्क वालु । वाळिय पंकम् धूममं तमंतम तमत्त मांगु । पाळि इन्दगन्गळ शेरिग पगित कदोष्प बंद । वेळिनुं पुगवेन्वत्तु नांगु लक्कंगळामे ।। १३६।।

म्रथं---रत्वप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रभा स्रौर महा-तमःप्रभा, इस प्रकार सात नरक हैं। इन नरकों में श्रेगोबद्ध होकर रहने वाले पुष्प, प्रकीगक ग्रादि २ सभी मिलकर चौरासी लाख बिल रहते हैं।।१३६।।

> वंड्र ुमून्ड्र दु मैळू मोंवदुं पत्तोडोंद्रु । निड्र मूंड्रोडु पत्तु निरंयत्तु पुरंगळ् मेन्मे ।। सोंड्र ूमूंड्रेळु पत्तु मोरु पत्तेळिरु पत्तीरि । निंड्र मूंड्रोडु मुप्पानाळि कीळ् पुरं तोरायु ।।६३७।।

ग्रथं-सातवें नरक में पांच बिल हैं। छठे नरक में पांच लाख कम एक लाख बिल हैं, पांचवें नरक में तोन लाख व चौथे नरक में दस लाख बिल हैं। पन्द्रह लाख बिल तीसरे नरक में है। तथा दूसरे नरक में पच्चीस लाख व पहले नरक में तीस लाख बिल हैं। इस प्रकार एक के ऊपर एक बिल रहते है। पहले नरक में रहने वालों की ग्रायु उस्कृष्ट एक सागर को होती है। दूसरे नरक की उत्कृष्ट ग्रायु तीन सागर होती है। तीसरे नरक की उत्कृष्ट श्रायु सात सागर तथा चौथे नरक की दस सागर की उत्कृष्ट ग्रायु होती है। सत्रह सागर की ग्रायु पांचवें नरक की ग्रार वाईस सागर की उत्कृष्ट ग्रायु छठे नरक की तथा सातवें नरक की उत्कृष्ट श्रायु तेतीस सागर की होती है। इस प्रकार के कम से नारकी जीवों की श्रायु होती है। इस रेका हो सागर की होती है। इस प्रकार के कम से नारकी जीवों की श्रायु

> मुदला नरगत्तिन् मुदर् पुरैयिर्। पदि नाइर् मांडुगळां शिष्ठमे ।। विदि यात्र मिगैया युग मेळन कीळ्। पदियार् परमा युग मल्लन वास् ।।६३८।।

अर्थ-पहले पटल में रहने वाले नारकी जीवों की आयु नब्वे हजार वर्ष की होती है। दूसरे पटल के नारकियों की आयु ६० लाख वर्ष, तीसरे पटल में रहने वालों की झसंख्यात पूर्व कोटि वर्ष की होती है। चौथे पटल में एक सागर की आयु में से दसवें भाग में एक भाग रहती है। पांचवें पटल में दस भाग के दो भाग आयु रहती है। छठे पटल में एक सागर के तीन भाग आयु होती है। सातवें पटल में एक सागर में चार भाग आयु होती है। झठवें पटल

३७≍ ]

में एक सागर का पांचवा भाग, नवें पटल में एक सागर का छठा भाग, दसवें पटल में एक सागर का सातवां भाग, ग्यारहवें पटल में एक सागर का घाठवां भाग व बारहवें पटल में एक सागर का नवां भाग होता है। तेरहवें पटल में पूर्ण एक सागर प्रमाख तक उनकी घायु होती है।। ६३५॥

> मुळ मूंड्रुवर् वा मुबलाम पुरद्दन्। मुळ मूंड्रु विद्वेळ् विरला रळकी ।) लेळु बाइदॅंड्यूरु विद्वे दळवुं। बळुंबा दिरुदोरु मिरसि यदाम् ।। १३१।।

ग्रर्थ-पहले नरक के प्रथम पटल में रहने वाले जीव का उत्सेध तीन हाथ रहता है। उसके बाद प्रथम नरक के ग्रन्तिम पटल में उत्सेध सात घनुष, तीन हाथ, छह प्रंगुल होता है। दूसरे नरक में ग्रन्तिम पटल में कम से बढ़ते २ पंद्रह धनुष, दो हाथ, बारह ग्रंगुल उत्सेध है। तोसरे नरक में ग्रन्तिम पटल में कम से बढ़ते २ इकत्तीस धनुष, एक हाथ उत्सेध है। चोसरे नरक में श्रन्तिम पटल में कम से बढ़ते २ इकत्तीस धनुष, एक हाथ उत्सेध है। चोसरे नरक में श्रन्तिम पटल में कम से बढ़ते २ इकत्तीस धनुष, एक हाथ उत्सेध है। चरक में बासठ धनुष, दो हाथ है। पांचवें नरक में एक सो पच्चीस धनुष है। छठे नरक में दो सौ पच्चास धनुष है। सातवें नरक में नारकियों का उत्सेध पांच सौ धनुष रहता है। बीच में रहने वाले नारकी जीव तथा ऊपर रहने वाले नारकियों का उत्सेध इससे दुगुना रहता है। ।। १३१।।

> पुगै येंदु मुदर् पुरै पुक्क वर्दा । मुगै यार् विळुवा रुळवा युव्वेलां ।। पुगैये ळोडैन्यूरु विल् कावद मून् । ट्रुगै यार् विळुवार् मुद्दलिट्रि नूळार् ।। ६४०।।

भर्थ—प्रथम पटल में रहने वाले नारकी जीव पांच सौ योजन नीचे से ऊपर गेंद के समान उखलता उडता जाता है भौर वहां से उडकर पांच योजन से नीचे गिर जाता है। प्रथम पटल से तोसरे नरक तक रहने वाले नारकी जीव पांच सौ धनुष ऊपर उडकर फिर ऊपर से सर नीचे मौर ऊपर पांव करके नीचे गिर जाते हैं।। १४०।।

> येळुवा यदिरट्टि इरट्टिय दाय् । वळुवा दिरुवाय् पुरै दोरुं वरा ॥ वेळुदा नरग सियल् बा यवैङयू । ट्रोळिया दूविळुं तेळुमोजनये ॥६४१॥

ग्रर्थ -- इस प्रकार प्रथम नरक में जितने नारकी ऊपर उछलते हैं, उसके ११३ योजन तक ऊपर उछल कर नीचे मिर जाते हैं। इस प्रकार वृद्धि होकर सातवें नरक में रहने वाले जीव ४०० योजन उपर उछल कर नीचा सर करके गिर जाते हैं। इसी प्रकार उनकी आयु है। तब तक इस नरक में रहना पडता है। उस वक्त तक ऐसा ही दुख भोगना पडता है। वहां सुख सेश मन्त्र भी नहीं है। १६४१॥ ३८० ]

#### येरि वें पडेया लिवर् वीळं दे ळला। रुळु वेंतुयरझ दुडंबु विडार् ॥ करुवागि कडुं परिसाम मिडै । येरिया वगैया यूव याट् लिने ॥ १४२॥

त्रर्थ — उस नरक में रहने वाले सभी नारकी जीव तीक्ष्ण ग्रायुध को लेकर जिस समय नया नारकी नीचे गिरता है उस समय उस ग्रायुध से गिरने वाले नारकी जीव पर प्रहार करते हैं भौर उस नये नारकी का गरीर जूर २ हो जाता है। इस प्रकार नारकी जीवों का गरीर खंड २ होकर पुनः जिस प्रकार पारा खंड २ होकर जुड जाता है, उसी प्रकार उसका गरीर पुनः जूड जाता है और दुख भोगता है । इस्र२।।

> विनये तुयरत्ते विळंप्पव लाख् । निने वा शेयल् मट्रिले नीडुयिरं ॥ मुने मूटुवर् कीळ्ळ देवरिवन् । उने मुझिन शैदन नेंड्रुड या ॥९४३॥

ग्रर्थ—उस नरक में रहने वाले नारकी जोव पूर्व जन्म में किए हुए कमों के उदय से पुराने नारकी जोव नवीन नारकी को दुख देते हैं। कोई यह नहीं कहता कि तुमको दुख ग्रभी नहीं दिया जायेगा, इनको मारो मत, इनकी रक्षा करो, ऐसा कहने वाले कोई नहीं मिलेंगे। ग्रौर भवनवासी देव उस नरक में जाकर ग्रापस में कलह कराते हैं। वैर भाव की याद दिलाते हैं ग्रौर ग्रापस में लडाते भिडाते हैं। ६४३।।

> कनमुं मिडं इन्ड्रि येळुं पशिया । सुन केंड्रन बंदुलगसुळ नन् ।। सिनै इल्लेन कायं द बिरुं दि नै नी । रएायं बडिया लनया बहुमे ।। १४४।।

ग्रर्थ-उन नारकी जीवों को ग्रर्थन्त तीव्र भूख लगती है। उनकी खाने की तीव्र इच्छा होती है तब सभी नारकी जीवों को चारों झोर बिष घौर तपे हुए लोहे की कढाई में गर्म पानी डालकर उस पानी को स्पर्श कराते ही सारा घंग व हाथ पांव जस जाते हैं। वह आदित्य देव कहने लगा कि हे श्यामवर्श शरीर धारएा किये हुए नारकी सुनो ! ।।१४४।।

> मेरु नेरिरुप्पु वट्टै इट्टवक्कनति नुळ्ळें। मीरेन उरुक्कुं शीस बेप्पंग निड्र कीळ्मे।। सार्व मीसरिवन् ट्रर्थ नुस्तिने बाब तक्तिर्। कार्दु मुगिल् बण्एा झीत बेप्पंगळिंड्र कडाय् ॥६४४।।

ग्रर्थ – उस नरक भूमि में इतनी उप्एाता रहती है कि यदि एक लोहा का भारी गोला डाला जावे तो वह लोहे का गोला भी गल जाता है। इतनी वहां उष्एाता रहनी है। ग्रौर उसके नीचे की भूमि महान शीत भूमि है। चौथे नरक में उष्एाता रहती है। पांचवे नरक में शीत उष्एा दोनों रहती हैं। छठे ग्रौर सातवें नरक में केवल शीत ही रहता है। ाध्ध्या।

> वेंडिय वदक्कु मार विगुवने येट्टु मेय्यिन् । मान् विल बोंड्र, नम्मे मारु मुन् शेय्य वंदन् ।। कोंडिय पावत्तालेळ नरगत्तु मिरट्टि कोळ कोळ । मुंडत्ति मरुगित्ति में मरुगुं तीमि विनंगळाले ।। ६४६।।

ग्रर्थ—नरक में नारकी जीवों की इच्छा के ग्रनुकूल कोई वस्तु नहीं मिलती है। बल्कि उनकी इच्छा के विपरीत ही मिलती है। ग्राठ प्रकार के वैकियिक उन नारकियों को दुख देते हैं। वहां के नारकी जीव पाप कर्म के किये हुए कार्यों को याद दिला कर परस्पर कलह निर्माण कर पुराने नारकी उनका तमाशा देखने खड़े हो जाते हैं। उनके किये कर्म के ग्रनुसार इस प्रकार दुख का ग्रनुभव करते हैं।। १४६।।

> ईयस्वि नाम् तुंब मेंड्रु मेळ् नरगत्तु नींगा । मयरिगळ् झैव बेह्रां बंदु बंदुट्रु नींगुम् ।। पुय लुरु तडक्कै बेंदे पुलसु तेन् कळ्ळै युंडा । लुयरुला वगैर् शंवै युरुक्कि वाय् पैगिड्रारे ।। ६४७।।

भर्थ--हे नारक़ी ! पूर्वजन्म में तू विभीषरा नाम का राजा था। तूने रागई थ ढारा पाप संचय करके इस नरक में जन्म लिया है। इसलिये हे नारकी ! इन सात नरकों के दुखों से ये नारकी जीव मुक्त नहीं होते हैं। जितना २ उन्होंने बांधा है उतना २ भोगना पडेगा। पूर्वजन्म में मद्य, मांस, मधु के सेवन करने के फल से इस नरक में पैदा होने वाले जीवों को पूराने नारकी जीव ग्रस्थन्त घोर कष्ट न वेदनाएं देते हैं। १६४७।।

> ग्ररमरि वडक्क मान्मै कुडि पिरप्पडिय वंदिर् । पिरर् मनै नलत्तिर् झेरंदार् पेरळर् कुंट्ट तन्निन् ।। मुरग वेंदुरुगं सेप्पु पार्वं यै मुयंग मूचित् । धरिबळिंदलं वंदादा तरदू गिड्रार्ग ळेया ।। १४८।।

श्रयं—हे नारकी सुनो ! ज्ञान, संयम, उत्तम कुल, उत्तम जाति को नाश करके दूसरे की स्त्रियों के साथ भोग भोगने से उस पाप के फल से यह पाप के कारएा लोहे के स्तभ को गरमकर उससे भासियन कराते हैं। उसके दुख के कारएा बह महान शोक करता है। सध्यना

#### क्रून सुबै तुद्द ियोरा दळ्ळ् सिर्कोडिय रागि । कून क्रिसै कनैयोडेवि कोसै सोळिस् पुरिंदु बंदार् ।। सान क्रेसबिट्ट नाय् पोर् कडिय नाय् कवर वंजि । वान् क्रिसै इलव मेट्रि बंदु वीळं ्दरट्रु गिड्रार् ।। १४६।।

धर्ष-धहिंसा बत को नाश करके अपने हाथ में लिये शस्त्र बाएा, घनुष के ढ़ारा जीवों की हिंसा तथा भात करने से, उस हिंसा में संतोध मानने से और उन जीवों का मांस साने से, साने की धनुमति देने से,मांस भादि की बिकी करने इत्यादि पापों से यह जीव नरक में उत्पन्न होते हैं। और वह नारकी जीव कुत्ते का रूप धारए। कर नारकी जीवों को काटता है। कांटेदार वृक्ष पर चढ़ता है। और वहां कांटे जुभने पर वह नीचे झाकर गिर जाता है। ॥६४६।।

मने थरम मरंदु मंड्रि निड्रु बात कुडिकनैयत्। धनं बलि यदनिन् वांगि शालवं तळर्वु शैवार् ॥ नुनं मुडिविलाद मुळि्ळन् महिगं पुडयि नुंगि । निनं वरु तुयरं तुयित्तु नेडिदुयिर् पागं ळेया ॥ १४०॥

मर्थ — हे नारकी सुनो ! ग्रहँत भगवान के दारा कहे हुए धर्म को न ग्रहएा कर ग्रधर्म को स्वीकार कर दूसरे की संपत्ति को बल द्वारा छीन लेना वाला जीव इस पाप कार्य के कारएा नरक में जन्मता है। कांटे से युक्त डंडों से, लोहे के घन से उस नारकी जीव के सिर में मारते हैं। उससे नारको जीव का मस्तक चूर २ हो जाता है ग्रीर उसको महान दुख होता है। १९४०।।

बलइ लुइर् वार्यदन् मादविलं कोंडार् । निसैय गळ, वरिनीनं बंदोळग निड्रार् ॥ विलइन् मुढे कोंडुनलं येविनगंळ् कंडाय् । निसैइल् पेदं शोर्कुळिर निड्रू रुळल् गिड्रार् ॥९४१॥

मर्च----आस को नदी में विछा कर मछली को पकडकर मारकर उसको बेचकर जो प्राणी मनाव धान मादि सरीदता है उस जीव को वे नारकी जीव शूल स्तंभ का निर्माण कर उस पर बिठा देते हैं। ऐसे वह नारकी जीव मत्यन्त पूर्वजन्म के पाप के कारण दुख सहता है। पूर्वजन्म में मांस को प्रेम से जो खरीदता है, खाता है, बेचता है उन प्राणियों को वे नारकी नरक में महान दुर्गंधित सड्टो में डालकर दुख देते हैं। १९१।

> इच्चै युइर् वल्विनै इरंद वर् पिरप्पेन । सोछिनवर् सेंवुरुक्तिक वाइर् पैदुइर् वार् ।। कल्चि योदु पुनरंदु कडे नस्त्रोळुक् मेन्वां । रेच्चैइल वेंतुयर मैदि युळस् गिंड्रार् ।। ६४२।।

रूद ]

अर्थ-जीव नाम की कोई वस्तु नहीं है, पाप पुण्य नहीं है, स्वर्ग मोक्ष नहीं है, एक बार जीव मरने के बाद उसका पुनर्जन्म नहीं है-ऐसा कहने वाले नास्तिक जीवों को नरक में तांबे को गलाकर उनके मुख में डाल देते हैं। ग्रौर भगवान के द्वारा कहे हुए ग्रागम का तिरस्कार करके सम्यक्त्व हीन होकर ग्रधर्म का प्रचार करने वाले तथा सम्यक्षारित्र भादि कुछ नहीं है ऐसा कहने वाले को नारका जीव ग्रवर्शनीय दूख देते हैं। ६४२॥

> पौयुरै पुनैदु पोरुळ् वांगि नवर्गळ् कंडाय् । कैयुगिरि तूशीय वै कायंद शेरिप्पुंवार् ।। वैयं पुगळ् मादवरं वैदनर्गळ् कारी । नैयुरुक्कि वायिर पेय निंड्रु सुळल्गेंड्रार् ।।६४३।।

अर्थ-असत्य वचन को बोलकर दूसरे की संपत्ति को हरए। तथा उपार्जन करके आर्जीविका करने वाले लोगों को नरक में पुराने नारकी छोटी २ सुइयों को गर्म करके उनके नाक में चुभा देते हैं। महातपस्वी मुनियों की भक्ति स्तुसि करने वालों की निदा करने वालों को नरक में नारकी जीव उनका रक्त सौर विष को उनके मुख में डालकर उनको मार डालते हैं।। १ ४ ३।।

वोळुविकनं येळिलुड नळुक्कुररगर् वुरैसार् । तुळुक्कन लिय पुडै पुडैत्तु विळु गिंड्रार् ।। वळुक्किनदर् नन्नेरि यिन् महिगै येड्रुत्तु । विळुप्पर वदुक्क विनैये कोडिय देवार् ।। ६४४।।

अर्थ-सम्यक्चारित्र को नाग। र कुमति, कुश्रुति ऐसा धर्म का प्रधार करने वाले जीवों को नरक में नारकी जीव उनके गरीर में शस्त्रों से घाव करके स्रनेक प्रकार के छोटे २ कीडे उत्पन्न करके उनको स्रत्यन्त दुख देते हैं। सत् शास्त्र तर्क धादि प्रमार्ग द्वारा सिद्ध सागम की निंदा करने वाले उस दुराचारी के शरीर को खंड २ करके महान कष्ट देते हैं ॥३४४॥

> मिक्क येगुळि कनली इटटु नगर उट्टार्। सेक्कुर लिर्डपल तिलत्ति नेरि गेड्रांर् ॥ चक् कर सडेद पिन् नरत्तिनै मरंदा । रेक्कत्तुनै मिक्क तुयरत्तिडं युळंपार् ॥६४४॥

अर्थ-अत्यन्त कोध से दूसरे का घर जलाना, घास के ढेर को जलाना भादि पाप के कारए। जैसे घाएगी में तिल को पेल देते हैं उसी प्रकार नरक में घाएगी में डालकर पेसते हैं। राजा की माज्ञा भंग करके इतर सोगों की संपत्ति हरए। करने वालों को मसह्य वेदनाए देते हैं ग्रह्मप्रग

# कोले कळवु पौ पोषळि नाश इव मगिळं हा । मलइन मिशे बेट्टेन उरुट्ट बिळुगॅंड्रार् ।।

#### कुलनल कुडिप्पेरिय कपंळिय मेवुं ।

#### पुले मगळिर् कार कळिर् पुळुक्कळेन योरिवार् ।। ६५६॥

ग्रर्थ-जीव का बंध करना अथवा हिंसा करना, दूसरों की वस्तु चुराना, ग्रसत्य बोलना, ग्रति परिग्रह का संपादन करना, ग्रधिक की ग्राधा करना ऐसे जीवों को नरक में वृक्ष पर चढाकर उसे नीचे गिरा देते हैं। इससे उनको महान दुख या कष्ट होता है। ग्रपने पति को छोडकर ग्रन्थ पुरुषों के साथ विधयभोग करने वालों को वे नारकी जीव जैमे ग्रग्ति में पडा हुग्रा जीव तिलमिलाता हुग्रा दुखी होता है उसी प्रकार नरक में ग्रग्ति डालकर जन को जला देते हैं। १९४६।

> तोलिनै उरित्तिडु निनत्तडि सुवेत्तार । सोलि पुग नी निर्यु सोरिय उर्रिगिड्रार् ॥ मालै कुडै मन्नवरै वंजनै शैदमैच्चर् । शालक्कळु निरत्ति लुरत्तामं कनै तिरुप्पार् ॥९४७॥ इनैय तुयरेन्नरिंस जुरत्तामं कनै तिरुप्पार् ॥९४७॥ इनैय तुयरेन्नरिंस जुरत्तामं कनै तिरुप्पार् ॥ इनैय तुयरेन्नरिंस जुरत्तामं कनै तिरुप्पार् ॥ इनैय तुयरेन्नरिंस जुरत्तामं कनै तिरुप्पार् ॥ चिनई लिरंडा नरगिन वोळं ्व उनै मोटल् ॥ मुनिवरिरै तनक्कु मरिदाय उळवागुं । इनि येनुरै येन्निनु मिदं शिरि दुरैप्पेन् ॥९४६॥

अर्थ---जीवों के शरीर के चर्म को खींचकर खाने वाले मनुष्य को वे नारकी जीव जब बह चलता फिरता है तब उस पर ग्राग बरसाते हैं। उस ग्राग्न से उस नारकी जीव का चर्म जलाते हैं। इससे बह ग्रत्यन्त दुख पाता है। उस दुख का वर्णन करना यहां प्रशक्य है। मानव प्राण्गी को रक्षण करने वाले राजा के साथ द्रोह करना इत्यादि कपट बुद्धि से किये हुए ग्रत्याचारी को नरक में दुख देते समय वह नारकी जीव हाहाकार मचा देता है। उस समय वहां के नारकी कहते हैं कि इस पाप कर्म के फल से तूने नरक में जन्म लिया है। ग्रब तुमको इस नरक से छुटकारा कराने के लिये गणाधर ग्रहंत भी शक्य नहीं है। कोई से भी साध्य नहीं है ग्रीर इसके सिवाय कोई धर्मोपदेश करने वाला भी नहीं है। इसलिए हे वासुदेव! इस समय तेरी धर्म मार्ग को ग्रहणा करने की इच्छा है तो मैं दूसरा मार्ग बता देता हूं। तुम सुनो ! ।।६४७।।६४ मा

> पोरि पुलं वेरुत्तेळु तवत्तमर नागि । मरत्तोडु मलिबोळिरु माळि मझ नागि ।। पोरि पुर मिशै पोलि मनत्तोडु पुनरं्दाय । करुत्तु मुडै मेनि नरगत्तिङ गरा मानाय ।। ६४ ६।।

म्नर्थ हे सारकी ! पंचेन्द्रिय विषयों को त्यागकर वैराग्य को प्राप्त होकर तुने देवलोक में जन्म लिया । तत्पश्चात् वहां से चयकर मध्यसोक में कर्मभूमि में ग्राकर चकवर्ती पद को प्राप्त किसा । अभवान प्रहुँत देव के मधार्थ स्वरूप को न जानकर पंचेंद्रिय विषयों के कारएए तूने नरक में जम्म लिया है ।। १४.१।।

> ग्ररतोडु पुनरं बमर लोग मडें वायो । मरत्तोडु भलिदेळ गिलत्तु मुरै वायो ॥ तिरत्ति निम्मि रंडयु निनेत्तुरवि सेरि । नरप्योध योख्ळुरैप्प नुन बह्वस् केंडु वण्एां ॥ ६६०॥

#### मुनैसुन् मिसे बंधवर् कन् मेन् मुनिद लिद्रि । निनै तिडिदु मुन्नै यन्ति पयन देंड्रे ॥ मनसिन् मरमेविन् मिगु पावस् वरुम् बंदा । जुनै पिनै विलंगि निडै युयिसिडरै माकुं ॥ ६६१॥

ग्रयें हे नारकी ! इस नरक में तुझको दुख देने वाले नारकी जीव तुम्हारे ऊपर कोध न करें, तुमको कच्ट वेदनाएं न देवें-ऐसे मार्ग का तुम प्रागे के लिये ग्राचरण करो । इस समय तुमको मन में ऐसा विचार करना चाहिये कि मेरे पूर्वजन्म के किये हुए पापों का फल है । जो मुझे ही भोगना पडेगा । यह मेरे द्वारा किए हुए हैं । इसको सहन करने का साहस होना चाहिये । इसको भोगे बिना मेरा छुटकारा नहीं होगा । इसके प्रलावा ग्रीर कोई उपाय नहीं है । कर्म के नाज करने का धर्म के प्रतिरिक्त ग्रीर कोई प्रन्य उपाय नहीं है । ऐसा प्रादिश्यदेव ने विभीषएग को कहा । १६ देशा

> भरिवन् मोबलैवर् शरणं पोगवियायिर् । पिरवि मद सुळिइन् वळि येळुगुबल् पिळैति ॥ कथ्यु शेरि उथ्द लोडु वस्तु वै येळिसा । लिरवि इल् पल् तीविनं कळेवि येडु निंड्रे ।। १६२॥

मर्थ-पंचपरमेष्ठी की पूजा स्तोत्र प्रादि को सदैव अपने मनःपूर्वक करते रहने से तेरे वारों गति के अमएा के दुख का नाम होगा। तुम अपने कोभ के द्वारा भारमा के गुुएा का यदि नाम करोगे तो पुनः २ तुमको संसार में अमएा करना पडेगा।। १६६२।।

> बोटिने बिळेकु नल काक्षिने बिट्टि। मोदु नर कसुपर जुळंगळलिन बीळं बाय् ।।

#### मोटु नरगत्तिरे विळाद वगै वेळं डिर्। काक्षितले निड्रोळुगु कादन मुव नीते ।। १६३।।

अर्थ—मोक्ष को प्राप्त करने वाले सम्यक्तव को छोडकर हमेशा अग्नि के समान आत्मा को जलाने वाली यह संसार रूपी दावाग्नि है। उस दावाग्नि में जन्म लेकर अनादि काल से दुख भोगते आये हैं। इस कारएा पुन: नरक में अब मैं कभी न आऊ ऐसी यदि तुम इच्छा रखते हो तो अन्य द्रव्य की अपेक्षा से रहने वाले बाह्य और अभ्यन्तर परिग्रहों को त्याग करके भगवान जिनेन्द्र देव के कहे हुए वचनों पर श्रद्धान करो तत्पश्चात् हेय उपादेय को ठीक समफकर हेय पदार्थ को तजकर, उपादेय को ठीक ग्रहण करने वाले बनो 118 311

> वेगळ, मब माये मिगै पट्रलिवै विनैकुप्। षुगुर्दु वळि नल्ल वल पोरै वळैवु शम्मै ।। नगै योडु वंतिद लिवै नस्वि नैकु वाय्दल् । पगै युरवु परिगवु तेळि वित् वंगळे पयक्कुं ।। १६४।।

ग्रर्थ—क्रोध मान, माय। श्रौर लोभ ये चार प्रकार के कषाय पाप कर्म के श्रास्त्रव के उत्पन्न करने वाले हैं। उत्तम क्षमा,मादंव, ग्रार्जव, सरय, शौच, संयम, तप, त्याग,झाकिचन श्रौर उत्तम ब्रह्मचर्य इन दस धर्मों तथा श्रागम पर श्रद्धा भक्ति स्तुति ग्रादि करना। दातारों के सात गुएगों से तथा पुण्य के उदय से दिगम्बर मुनि ऐसे उत्तम सत्पात्र को दान देना, यह सभी पुण्य का कारए। है । इसको भली प्रकार जानकर इन्द्रिय संयम श्रौर प्राणि संयम इन दोनों संयम, ग्रम्यूदय नाम के निःश्रेयसपद श्रर्थात् मोक्ष पद को प्राप्त कराने वाले हैं। १ ४।

> येंड्रि गदि नींगु वदेनंड्रेद मुरवेडां । निड्र दिनै नींगिय कनत्तिदवु नींगु । मंड्रित्तुयर् नींगु वदर् कर्व मेळु मागि । लोंड्र्रु मुनै लिंड्र् दिनै योख्क्कु मिनि मिक्के ।। ६६४।।

ग्रर्थ-यह नरक के दुख मुभ को छोडकर कब जायेंगे-इसका दुख तथा चिंतवन मत करो तथा ग्रार्तध्यान मन में मत करो । इस प्रकार विचार करने से संसार के दुख उत्पन्न नहीं होंगे । इसलिए तुम नरक के दुखों को शांति से सहन करो । सारे दुख समाप्त हो जायेंगे ।) ६६४।।

सँड्र डुनदायुग मुस् सेरिदु पेरि दोळिय । निड्र पेरंतुय रिववु नींगु शिल नाळिल् ।। बेंड्र वर तमर नेरि इन् मै युनरु काक्षि । योंड्रि योळि गुण् कन् विन येट्टु मुडन् केडुक् ।। १६६६।।

अर्थ-तुम्हारी नरक की आयु बहुत बीत चुकी है अब थोडा समय और बाकी है यह भी पूरा जायेगा, चिंता मत करो। इसलिये तुम आगे सम्यक्दर्शन, सम्यक्जान और सम्यक्**चारित्र को प्राप्तकर ग्रह्तै भगवान द्वारा कहे हुए घर्म को मन में वार कर वर्मध्यान का** स्मर<mark>स करते रहो। इस प्रकार करते जाग्रोगे</mark> तो थोडे ही दिनों में ग्रात्मा में लगे हुए कर्मों का नास होकर इससे शोघ्र ही मूक्ति पा लोगे।।९६६॥

> अळरि युळुवै वाइन् मदकरि के यो नंजिर् । शूळेरि यगसिर् पोरिर् सुरा वेरि कडलिर् कानि ।। नीळर नागि निर्कुं निनरयत्तु विळामर काकुं । केळिनि येरत्ते पोल किडेप बोंड्रिब्नै कंडाय् ।।९६७।।

ग्रर्थ-दुष्ट मृग, सर्प, व्याझ, सिंह झादि और मदमस्त हाथी झादि को जंगल में चारों झोर यदि झाग लग जावे तो बीच में रहने वाले जीवों को, युद्ध भूमि में योदाओं को तथा समुद्र में रहने वाले जीवों को संकटकाल में घर्म ही शरए। है और कोई सरए। नहीं है। उसी प्रकार नरक में पडे हुए जीवों की रक्षा करने वाला भी घर्म ही है। ऐसा जानकर ग्रव तुम भी यही भावना करो कि घर्म ही सच्चा साथी है ग्रन्थ कोई नहीं है। ऐसी घटा रख-कर घर्माचरए। करो। ग्रव उस घर्म के स्वरूप को मैं कहुंगा। १६६७।।

> उंबर तं मुलगि तूयीकु मुलगिनु किरे मै याकुं । वेंविय पिरप्पिन् वांगि वोटिन् कन् वैक्कु मैये ।। नम्**थि न**ल्लरत्तै पोलुं तुनै इन्नै नमक्कु नाडिन् । कंबमि निलै में यगि त्तिरु बढं कैकोळ्ळेंड्रेन् ।।१६८-।।

ग्रर्थ-ग्रहत भगवान के ढ़ारा कहे हुए धर्म को घारएा किये हुए जीव को देवगति का सुख मिलता है ग्रौर ग्रन्त में मोक्ष सुख भी इस धर्म के प्रभाव से मिलता है। इसलिये हे मेरे भाई ! तुम्हें ग्रात्म-सुख को देने वाले इस धर्म के ग्रलावा भौर कोई नहीं है। ऐस लुम स्वीकार करो।।धर्दना।

> येंड्रलु मिरप्प वेन् कनलत्तु विग्निलत्तु वदिन् । ट्रोंड्रला उरुदि सुन्निरुं मोळि वळि निल्लेने ।। निंड्रन नेंड्रु मिंद निरयेत्तु नींग लिंड्रि । येंड्व निरेज नंड्रेंड्रि यानेन दुलगं पुक्केन् ।।६६६।।

अर्थ-इस प्रकार धर्मोपदेश उस नारकी जीव को कहते ही वह नारकी पुन: इन प्रकार हाथ जोडकर कहने लगा कि हे स्वामी! तुमने मेरे प्रेम से देवगति से आकर मुफ्ते नरक से उद्धार करने के लिये धर्म का उपदेश दिया है। यदि आपके द्वारा दिये उपदेश के वचनों का उल्लंघन करके चलूंगा तो पुन: मुफ्ते और कहां मुख मिल सकता है ? उस नारकी ने चरणों में पडकर नमस्कार किया। तत्पश्चाल मैं उसको धर्म का उपदेश व सद्धर्म वृद्धि हो ऐसा कह कर प्रवने स्वस्थान को ग्रा गया। १६ १ ६।।

इति मादित्यदेव द्वारा विभीषमा को नरक में उपदेश देने वाला दसवां मध्याम समाग्त हुआ

# ॥ ग्यारहवां अधिकार ॥

#### 🛊 बीतभय झौर विभीषरग का मौक्ष जाना #

#### निरं पोरं सांति योंवि निद्र बेंद्रिन् में सिवि । तरिबन् शरस मूळ्गि यारुइर् कडळि येवप् ॥ पिरवि नोड विच्चित्त विरंब पेथिरुंबिर् पेट्र । वर नेरि यवविन् बविंग कर सिळं कुंजर नानां ॥ १७०॥

भर्थ-इस प्रकार वह भादित्य देव विभीषण को उपदेश देकर पुनः देवगति में आ गया। वह नारकी जीव झना आदि परिखाभ को धारण करके प्राणि सयम और इन्द्रिय संयम को निरतिचार पासन करते हुए संसार का सुख शाश्वत नहीं है-ऐसी मन में भावना करते हुए ग्रहत मगवान का स्मरफ करते हुए जिस प्रकार सिद्ध रस में लोहा गलाने से स्वर्ण वन जाता है उसी प्रकार वह नारकी चीव ग्रभनी ग्रायु पूर्णकर वहां से चयकर उसने मध्य-सोक में एक राजा के घर राजपुत्र होकर जन्म सिया 119 छ०।।

#### मर्दिब बीपत्तिन् कमिरेवत्त बयोति याळुं। कोट्र वन् शिरिवन् माविन् कावली शुसी में कौंविन् । वेट्रि याळ् वइट्रु सीवामावेनुं शिख्य नानि । कोट्रवर् कुलंगळॅन्नुं कुस मसे विळंबके योतान् ।।६७१।।

भर्य-वह नारकी जीव इस मध्यलोक में जम्बूढीप से संबंधित अयोध्या नगरी के श्री वर्मा नाम का जो राजा राज्य करता था जिनकी पटरानी का नाम सुखमा देवी था, उसके गर्म में आकर पुत्र रूप में जन्म लिया, उसका नामकरहा संस्कार करके सुदामा ऐसा नाम रखा गया। वह सुदामा अपने वंशके लिये दीपक के प्रकाश के समान प्रकाशमान हो गया । १६७१।।

#### विनै येसिन् मुनिव नुसु विजइन् वळर्रद वीर । निने वस्तु तोव वेंबर् निलै केडुसरसु मेथि ॥ कनमोस्यो वुइरकु मींदु कमल पून तडस्तु वैय्योन् । टुनै योस् मरे मुगतार् तम्मुलं तोयि्यर् पट्टाण् ॥६७२॥

ग्रैयं---वह सुदामा राजकुमार धीरे २ वृद्धि को प्राप्त हुग्रा ग्रौर संपूर्ण शास्त्र व शस्त्र कला में ग्रारयन्त प्रवीण हो गया । ग्रौर सर्वगुएा सम्पन्न होकर ग्रपने विरोधी शत्रुदल को जीतने की शक्ति प्राप्त करने वाला हो गया । जिस प्रकार मेघ गर्जना करके जगत के जीवों को कोति करने के लिये पानी वुष्टि करता है, उसी प्रकार वह सुदामा भपने राज्य में करीब अनता को दान देने वाला हो गया भीर कमल पत्र के समान भत्यन्त सुन्दर कन्या के साच उसका लग्न हो गया ॥६७२॥

> म्रळसिडै वंदमैंद नौ बळ ररिएयु मेच्चै । निळसिडै इरुप्पदे पो निरयत्तु तुयरं तौर ।। कुळलन मोळिई नादैं कुवि मुलै तडत्तु वैगि । पळवि ने तुनिकू पान्मै वंदुदित्त नाळाल् ।।९७३।।

ग्रर्थ — जिस प्रकार एक मनुष्य गर्मी के दिनों में घूप में जाते समय उस घूप के ताप ते ग्रत्यन्त व्याकुल होकर वृक्ष की छाया के नीचे बैठकर विश्वाम करता है, उसी प्रकार वह सुदामा राजकुमार पूर्वजन्म में चनुभव कियें हुए दुखों को भूलकर पंचेंद्रिय सुख में मग्न होकर ग्रपनी पटरानी के साथ ग्रनेक प्रकार के विधयभोगों में रत हुझा, काल व्यतीत करने लगा। उस समय में इस प्रकार इन्द्रिय भोगों में लीन होने पर भी पूर्वजन्म के तीव पुण्मोदय के कारएा ग्रात्मा में जागुति थी। १९७३।।

#### भ्रंतमिल् मिल् विनैकु मारा मनंबमा मुनिवन् पांव । बंदयन् वनंगि माट्रित् वडिवेला मुडिय केटिट् ॥ डिंदिर विभवं तन्नं येरि युरु शरुगि नींगि । वेतिरल् वेंदर् बीरन् मेत्तव दरस नानान् ॥ १७४॥

अर्थ - कर्म नाश करने के लिये उद्यत सम्यक्त से युक्त महा तपस्वी द्वतवारी एक दिगम्बर मुनि बिहार करते २ आवे और अयोध्या नगरी के उद्यान में विराजे । मुनिराज के आगमन के समाचार सुनकर उस सुदामा राजा ने उन मुनिराज के पास जाकर नमस्कार किया और उनके द्वारा कहे हुए आत्मतत्त्व के उपदेक्त को सुनकर वैरागी होकर जिन दीक्षा से सी । १७४।।

> योंगं कन् मूंड्रूम शिर्द युडन् सेल वर्डगि युट्रू। मोगङ् कन् मुदुषिट्टोड मुनिमे ये मुगडु कोंडु ।। नागंग नडुंग नोट्र रादनै नान्गि मींगि । भोगगंळ् पुगळ लाट्रा पोम्मनर् कर्षे पुक्कान् ।। १७४॥

्य्रथं—-जिन दीक्षा के ग्रहण करने के बाद वह सुदामा मुनि मन, वचन, काय को ग्रपने वश में करके इन्द्रिय संयम ग्रीर प्राणि संयम का पालन करते हुए मोहनीय कर्म का संवर करने वाला हो गया। इस प्रकार सुदामा मुनिराज के तपत्रचरण के महत्व को समऋकर स्वर्ग से देव भी झाकर भक्ति पूजा करने लगे। इस प्रकार वे मुनि घोर तपत्रचरण करते हुए समाधि मरण करके ब्रह्मलोक में देव पर्याय धारला की सरूथप्रा।

## तन्नुळ्ळे निड्र् तम्नै तानरगस् ळुइक्कुं । तन्नुळ्ळे निड्र् तन्नै सान्करगस्तु वैक्कुं ॥ तन्नुळ्ळे निड्र् तन्नै तान् ट्रड्ड माट्र् सुइक्कुं । तन्नुळ्ळे निड्र् तन्नै तान् सिद्धि यगस्तु वैक्कुं ॥६७६॥

ग्रर्थ—ज्ञान दर्शन से युक्त ग्रात्म द्रव्य ग्रणुभ योग में ग्रणुभ परिएाम होकर अमए। करने से वह जीव नरक में जाता है। उससे रहित शुभोपयोग रूप ग्रपने स्वभाव में परएाति होने से देवगति को ध्राप्त कर लेता है। ग्रौर शुभ ग्रशुभ परिएाति से देव, मनुष्य नारको ग्रौर तिर्यंच गति को प्राप्त कर लेता है। वह जीव शुभाशुभ परएाति को त्यागकर के शुद्धोप-योग में परएाति होने से स्वगुरूोपलब्धि ग्रर्थात् मोक्ष सुख को प्राप्त कर लेता है। १९७६।।

> येन्नु मिम्मुळिविक लक्काय वंदन मिदन कंड । पिन्नु मल्लरत्ते तेरार् पेदै में यादि यार्गळ् ॥ पन्नगर् किरैव पंचानुत्तरं पुक्क पेदार् । मन्नन् वज्जरायुदन् कान् वंदु संज यन्तनानान् ॥९७७॥

ग्रयं — इस प्रकार ग्रह्त भगवान के द्वारा कहे हुए ग्रागम के ग्रनुसार मेरेन चलने से ग्रब तक इस संसार में परिभ्रमएा करता ग्राया हूं। इस जैन घम के महत्व को समभने के बाद भी इस मोहनीय कर्म के उदय से यह जीब ग्रज्ञान दशा को प्राप्त होता है। यह कर्म महा बलवान है। हे घरएगेंद्र सुनो ! ग्रहमिंद्र कल्प से उत्पन्न हुए सिंहसेन नाम का जीव विदेह क्षेत्र से संबंधित हुग्रा जीव गंध मालनी नाम के देश में वीतशोक नाम के नगर में संजयंत नाम का राबा होकर तपश्चरएा करके मोक्ष सुख को प्राप्त हुग्रा । १९७०।।

> पागत्त मुळिइ नारो डिवत्तु पडिंदु शोवा । मागर् पत्तिळिदु मैंदेन् शयंदनाय् वळरंदु माय ।। भोगत्तु किवरि सित्ति पुगुदु नरकाक्षि भोग । नागत्तु किरै मै पूंड नंवि निन् वरवि देंड्रान् ।।१७८।।

धर्य-सुदामा नाम का जीव ग्रच्छे तपश्चरए। के फल से ब्रह्मकल्प में जन्म लेकर वहां की ग्रायु को पूर्ए। करके जयंत नाम का राजपुत्र होकर कई दिन के पश्चात संसार से विरक्त होकर जिन दीक्षा ग्रहए। कर ली ग्रीर घोर तपश्चरए। करते हुए उस घरएोंद्र की संपत्ति के समान मुफ को भी संपत्ति मिलनी चाहिये ऐसा विचार करके निदान बंध कर लिया ग्रीर समाधिमंरए। करके भुवनत्रय कल्प में देव हुआ ग्रीर वह जीव तू ही है। इस प्रकार ग्रादित्यदेव ने घरऐोंद्र से कहा ॥ १७६।।

> सेगोत्त मनत्त वेडन् ट्रीविनै तुरप्प सेंड्र् । मागवि पेट्र वंद बायुवुं कळिंदु मन्मेल् ॥

### नागत्तिर् टोंड्रि मूंड्रा नरगत्तु पुक्कुत्ति में । वेगत्तिल् विलंगि लेंदु पोरि युळुम् सुळंड्रु सेल्वान् ।।९७९।।

ग्रथं — हे धरएगेंद्र सुनो ! यह ग्रत्यन्त निद्य पाप कर्म को किया हुन्ना वह भील मर-कर सातवें नरक में गया । श्रीर वहां से चयकर सर्प योनि में जन्म लिया श्रीर वहां से मरकर तीसरे नरक में गया । इस प्रकार पर्याय को धारए। करके एकेंद्रिय स्नादि अनेक पर्याय को घारएं करने वाला हुन्ना ॥६७६॥

> वंदिदं भरदत्तिम् कन् भूतर मन वनत्ति । नंदरत्तनिइर् सेल्लुं नदि ययि रावदिइन् ।। ट्रन् करं तापदर्कु तलै वन् कोश्ट्रांगन् पन्नि । मन्दनसेर् संगि मैंदन् शिरुगस् शेर् मिरुग नानाम् ।।६८०।।

म्रथं — इस प्रकार वह जोव मनेक पर्यायों को धारए करता हुम्रा जम्बू द्वीप संबंधी मध्यलोक में भूतारण्य नाम के जंगल में होकर जाते समय ऐरावत नाम की नदी के किनारे पर तपस्या करने वाले उन तेपस्वियों में एक कोसिंह नाम का अधिपति था, जिसके शंखिएती नाम की एक स्त्री थी, उसके गर्भ में आकर उसने जन्म लिया । इसका नाम मृगसिंह रखा गया।।६५०।।

> परल् मिशै किडंदु मुळ्ळिन् पलगैर् ट्रुयिड्रुम् पंज । वेरि नडु पगलि निड्रु मिरावडां वरुंड पुक्कुं ॥ करै युडै मडेर् सेरंदु कलैन् पिन्नोडि काम । तुरै युडै युवरिर् शीत कुडंगळै तळुवि तोळाल् ।।६६१।।

ग्रर्थ—वह मृगसिंह नाम का तापसी एक कठिन शिला पर बैठता ग्रौर लोहे के कांटों पर सोता, पंचाग्नि तप को तपता, वर्षाकाल में खडा रहता, शीतकाल में तालाब में बैठता, ऐसा बह तापसो तप करता था।।६६१।।

> तूंगुरि किडंदुस् नल्लार तोळिनै पुनंदुं तूय्मै। दांगि यतवत्तिर् सेल्वान् वानत्तोर् विजै वेंदन् ।। तींगिला विजु मालि तिवितिलगत्तु नादन् । म्रांगु वंदवनें कडांगन्नै तानिदानम् शैदान् ।।६८२२।।

ग्रंथ-- स्त्रियों के भुजों को ग्रालिंगन करता, हेय उपादेय तत्व से रहित, इस प्रकार मिथ्या तप को करते समय, एक दिन पृथ्वी तिलक नगर का ग्रधिपति विद्युन्माली ग्रपनी विद्या के बल से ग्राकाश में जा रहा था। उस समय उस मिथ्यात्वी तापसी ने यह निदान बंघ कर लिया कि ऐसी विद्या मुफको प्राप्त हो जाय तो ठीक है। १६ ६२।।

## मट्रियन् ट्रनक् पोन ट्रवसिन् मेलेनक्कु वंदि । चुट्रमुं शैलव् वेंदुम् तोक्कुड निर्क वेंड्रि ॥ पेट्रि ये निनैत्तु सेंड्र पिरैपिन् कर्नीगि वेळ्ळि । वेपिन् कन् वडाक्किर् सेडि कनग पल्लवत्तु वेंदन् ॥ ६८ ३॥

मर्थ- उस मृगसिंह नाम के तापसी ने कौन सा निदान बंध कर लिया? उसने यह निदान बंध कर लिया कि मुभे क्रच्छे २ बंधु मिले, क्राकोश मे गमन करने की विद्या प्राप्त हो बाय, चक्रवर्ती पद मिल जावे। मैं जो तपस्या करता हूँ इसके फल से मुभे उक्त सब मिल बावे। इस निदान बंध से वह तापसी मर गया विजयाई पर्वत की उत्तर श्रेसी से संम्बर्टम्धत कनक पल्लव नाम के नगर में वज्जदन्त नाम का राजा था।।६९३।।

> वज्जिर दसंनुक्कुं मादर् वित्तु प्रभैकु । मिच्चयार् टोंड्रि वित्तुवंत नेंड्रियेव पट्टाण् ।। बज्जिर पिळवु पोलुं वेरत्ताल् वंदपाव । तिच्चै गै मुनिक्कु निवनंद वमच्चन् कंडाय् ।।६८४।।

ग्रंथं --- उस राजा की पटरानो का नाम वित्दाुप्रभा था। उस रानी के गर्म में आकर वह तापसी पुत्र हुग्रा। उस पुत्र का नाम विद्युद्ं ब्ट्र रखा। वह ग्रनन्तानुबंधी क्रोध के उदय से संजयंत मुनि को देखते ही क्रोधित हुग्रा सिंहसेन राजा के समय शिवभूति नाम का मंत्री प्रथात् वह सत्यघोष नाम का मंत्री था। उस समय का किया हुग्रा बैर यहां तक नहीं छूटा, बल्कि प्रत्येक भव में उपसर्ग करता ग्राया है। ऐसा समफना चाहिये। इन प्रकार मैं कहने वाला तुम को मालूम हो गया क्या ? इस तरह उन्होंने पूछा।।६६४।।

> वेरत्ताल् वेंदर् केंड्रर्ं धर्मवनाय वेय्य तुंव । भारत्तै मुडिय चंड्रान् पगैक्ष नाय तनकृत्ताने ।। बेरत्तै वेरु मिड्रि वेदनुं कीटिळिब । भारत्तै मुडिय चंड्रान् पन्नगर् किरैव वेंड्रान् ।।६८४।।

ग्रर्थ-इस प्रकार ग्रादित्य देवने घरएोंद्र की तरफ देखकर कहा कि हे घरएोंद्र सुनो! एक भव में सिंहसेन राजा पर किया हुग्रा शिवभूति द्वारा बैर इस भव तक तीत्र कोध के रूप में शत्रु भाव से श्रव तक ग्रा रहा है। तीन्न बंध करके ग्रनेक नरक गति ग्रादि ग्रशुभ गतियों में दुख प्राप्त करने वाला तू हो गया। ज़ुभ परिएाम को धारएा किये हुए सिंहसेन राजा ने ग्रुभ गति को धारएा कर ग्रागे चलकर मोक्ष गति को प्राप्त कर ली ॥ ८४ ।

#### मांदिरि नांग मापिन् यानरसि नागं । बेंसेरि नरगन् मिक्क मासुन नरगन् वेडन् ।।

#### ग्नंबमा नरगन् नाग मारळ नरगण् मट्रुम् । मैंदन् संगिष्यु विसुदतंन् ट्रन् वरविवामे ।।६८६॥

श्रयं ---- उस शिवभूति मंत्री ने भपनी पर्याय को छोडकर झागंघ नाम की सर्प पर्याय को घारए। किया । पुनः वह शरीर को छोडकर चमरी मृग हो गया । उस चभरी मृग की पर्याय को छोडकर पुनः ग्रजगर सर्प हो गया । उस पर्याय की छोडकर जौथे नरक में गया । वहां से नरक की भायु पूरी कर इस मच्य सोक में भील हो गया । भील की पर्याय छोडकर तीसरे नरक में गया । उस नरक में से निकल कर मृगसिंह नाम का तापसी हुआ । वहां को मायु पूर्ए। करके मरकर निदान बंघ कर लिया कि मैं चक्रवर्ती बन जाऊ । ऐसा बंब करके वह विद्य दृष्ट्र नाम का विद्याघर हो गया । १९ म्हा

> मन्नबन् मत्तयामें शासारण् विजै वेंदन् । पिन्नै काविट्ट देवन् पैरिय वज्जरायुदन् पिन् ।। पन्नदं तवत्तिर् पंचानुत्तरत्तमंरन् पार् मेल् । मन्निय पूर्गळि नान् संजयदन् टून् वर्रावदामे ॥६८७॥

> बैरसं मोरुवर काकि युरुवर काकि युरुवर्कुं पिरवि दोरुं। तुयरसं किळैलल् सोग्ना लिवरगळे सोख्न वेंडाम् ।। मयरि कन् मरसि नींपि नाग पाससं वांगि । युद्दरोसिंगिवनो दोड्रि योळुगुनो युरगर् कोवे ।। १८८८।।

ग्रर्थ-हे घरखेंद्र सुनों ! परस्पर भापस में विरोध होने के कारण अमेक भव २ में दुस सहन करना पडता है। यह बात तुम्हारे अनुभव में प्रस्यक्ष में ग्राई होगी। इस समय सिंहसेन महाराज और जिबभूति मंत्री इन दोनों का चारित्र ही वर्णन किया है। ये दोनों हो कथा नायक हैं। इस कारण अब तू विखुह ंट्र पर कोध करना छोड दो भौर उनको बंधन से मुक्त करो और उन पर दयाभाष रखो।।१६६।।

## यॅड्रलु मिरैबन् ट्रेन्नरगत्तु ळिडुंवै तीर्ता । इन्ड्रु मिष्पिरवि येल्ला निड्वारेनक्कु सोल्लि ।।

#### वेंद्रवररत्तिर् काक्षि विमल मदाग सैवा। येंड्रन किरंव नोये इन्न मुंड्रुरुळि सैवन् ॥९८८।।

मर्थ — इस प्रकार मादित्यदेव ढारा कहा हुमा सुनकर घरगोंद्र मादित्यदेव से कहने लगे कि हे स्वामी ! मैं पूर्व जन्म में नरक में जब पडा था, तब तुमने वहां मुफ्ते धर्मापदेश दिया था। उसको सुनकर तुम्हारी कृपा से मैंने इस समय चक्रवर्ती होकर जन्म लिया है। भव तुम मेरे ऊपर प्रत्येक भब में उपकार करते हुए माथे हो, मौर मुफ्त में सम्यक्तव उत्पन्न किया है। इस-लिए माप मेरे हुरु हैं मौर म्रागे किए जाने वाले जो कार्य हैं उनको म्रब कहूंगा ॥ ६० ६॥

> विजैइन् वलिथिर् पोगि मेदक्कोर् तम्मै वश्वि । नंचिरै वैकुं वित्तु दंतन् ट्रन् कुलत्तु मिक्क ॥ विजये परित्तु वीळं्द शिर गुऊँ परवै पोल् । विजैमा नगरत्तुळ्ळे इरुत्तुव निवरै इंड्रे ॥११०॥

ग्रर्थ-विद्या बल से माकाश में गमन करने मादि को जो शक्ति विद्युद्ध्ट्र को प्राप्त है वह प्रागे के लिये विद्या रूप न रहे। जिस प्रकार पक्षी के पंख टूट जाने के बाद वह पक्षी उड नहीं सकता उसी प्रकार यह विद्याधर कहीं विद्या के बल से भाग न जाय, ऐसा करेंगे ।। १९०॥

> येंड्रिडा उरैप वादित्ताव निष्पर्ळ पोरेन्न । पोंड्रिडा रवेंद कुळादि वर्ग ळेन्वेगुळि नींगा ।। दोंड्रिडा उरैत्तु मेना निरैव निन्नरुळि नाले । मंड्रुलां कुळलि नार्के माविज पनिशैर्गेड्रान् ।। ३.११।।

ग्रर्थ — इस प्रकार धर एंद्र को बात सुनकर ग्रादित्य देव कहने लगा कि हे घर एंद्र ! इस विद्यायर द्वारा कहे हुए ग्रवराध को क्षमा करो । इस पर घर एंद्र कहता है कि हे स्वामी सुनो ! मैं इनके द्वारा किये हुये ग्रपराध के बारे में बिना प्रायश्चित्त दिये नहीं छोडूंगा ग्रौर विद्याघर की महाविद्या कभी भी इनको साध्य न हो, बल्कि ये विद्याएं स्त्रियों को साध्य हो इस विद्याधर को महाविद्या कभी भी इनको साध्य न हो, बल्कि ये विद्याएं स्त्रियों को साध्य हो इस विद्याधर को साध्य न हो । ग्रौर इसके ग्रतिरिक्त इस पंचम काल में ऐसी विद्या किसी को भी साध्य न हो ऐसी मेरी इच्छा है ।।१६१९।

> इव्यम्नं शैविट्टेने लिंबट् पिळं पिरंडु मिन्नु । कव्यिय तनैय मेनि कडेयर्तन् कळिप्प नाले ।। येव्वळियानु मोडि येळिय वर तम्मै येछाम् । कव्यं गळ् पलवूं शैवर् मेल्वरुं कालत्तेंड्रान् ।।६६२।।

ग्रर्थ-पुन: वह वरर्गोद बहता है कि यदि मैं इस प्रकार नहीं करू गा और विद्याधर

[ ¥36

को यदि संतोध से छोड दूंगा तो भगले काल में पुनः यह किसी दूसरे के साथ उपसर्ग करेगा ।। १९२१।

मोवलंकुळलि नारुंमा विजे यडिप्पडुप्पार । शैवियां सजि येंदन् ट्रिच्वडि कमलं सरं्दन् ।। कौविय मिडिनिड्रु शिरप्पयरं्दोदि नस्ता । लेव्वगै विजे येनु मेदिर् घर लोळिग बेंड्रान् ।।६९३।।

भ्रर्थ—विद्याधरों के लोक में सुन्दर २ केशों वाली स्त्रियां हैं । वे सभी संजयंत मुनि के चरएा कमलों को मन, वचन, काय से स्मरुएा करतो हैं । सभी ये विद्याएं स्त्रियों को प्राप्त होंगी । यदि उसी श्रद्धा से पुरुष इस विद्या को साधेंगे तो वे सफल नहीं होंगे ।।९९३ ।

> तरै मगडिलग मन्न तडवरै इदन कन मेनाट् । पिर मरि मुदल विजं येडि पड पिनय नारु ॥ किरि मंदानिक्कुलत्तु मैंदर कार्गेड्रि तन्वे । रिरिमदं मेंड्रोर् कुंड्रि निरैव नालयं समैसान् ॥९९४॥

ग्रर्थ-इस प्रकार धररगेंद्र के कहने के बाद जिन संजयंस मुनि ने जिस पर्वत पर मोक्ष प्राप्त किया था उस पर्वत पर जाकर उपवास करने वाली स्त्रियों को बाह्यी मादि महाविद्या सिद्ध होंगी। इस विद्युद्दे के वंश में उत्पन्न होने वाले को यह विद्या सिद्ध नहीं भतिरिक्त कुछ नहीं होगा। यह मुनि जिस पर्वत पर से मोक्ष प्राप्त किया हो उस पर्वत का होगी। इसके नाम ह्वीमंत रखकर उस पर्वत पर एक मंदिर का निर्माण करा दिया।। ६९४।।

> मंजुलामले मेंलमलि मानगर । पजंनन् मरिए योडु पशुं पन्नार् ।। सजयंद भट्टारक शेट्टगं । नजूगर् किरैबन् शेंदु नाटि नान् ।। ६६४॥।

ग्रर्थ-तत्पञ्चात् धरगोंद्र हीमंत पर्वत पर संजयंत नाम मुनि के तपश्चरण के स्थान पर मंदिर बनाकर उसमें संजयंत मुनि की प्रतिमा स्थापित कर दी ।। १९४।।

> मुळवु तन्नुमै मुंदै मुळंगिन । मुळै मळ इन मुरंड्र वलंबुरि ।। सुळल निड्रळै तिट्टन् कागळम् । कुळलोडेंगिन वीर्गं कुळांगळे ।। ६६६॥ निरंद किन्नरर् गीत निल मिसं । येरंवै येर्मिन्नि नेंगनो माडि नार् ।।

#### सुरंद कादलिर् सोट्रळ कागनर् । करं कुवित्तुरगर् किरं येतिनान् ।। ६६७।।

अर्थ - मंदिर का निर्माण कराके प्रांतष्ठा सहित मूर्ति विराजमान की ग्रौर भनेक प्रकार के बाद्य वीएग बांसुरी ग्रादि बाजों के शब्द जिस प्रकार समुद्र में घोष होता है, उसी प्रकार सदैव वोएग बांसुरी प्रादि वाद्य बजते रहे, ऐसा प्रबंध कर दिया। उस पर्वत पर भ्रनेक किन्नरियों तथा देतियों ने ग्राकर कई प्रकार बाजे बजायें तथा नृत्य किया। उस समय वह धरएगेंद्र संजयंत मुनि की ग्रनेक प्रकार से स्तुति स्तोत्र ग्रादि करने लगा। १९६६।। ६१७।

> कलै इला वरि वनी कलनिला वळुगु नी। मलै विला मदनु नी मरुविला मदनु नी।। युलगि नुळ्ळायु नी युलगि नुळ लायोर। निलैला निलैये नी यागिलु मिरैव नी।। १.१८६।।

म्रथं -मति, श्रुत, ग्रवधि, मनःपर्यंय इत चार ज्ञानों को छोडकर एक ही समय में चराचर वस्तु को जानने की सामर्थ्य रखने वाले श्राप ही हैं। वस्त्राभरएा आदि का त्याग करने पर भी शरीर से सुशोभित दिखने वाले ग्राप ही हैं। मोक्ष लक्ष्मी को प्राप्त करने वाले भाप ही हैं। प्रत्येक द्रव्य स्वभाव को जानकर प्रतिपादन करने वाले ग्राप ही हैं। यह तीन लोक ग्रापके ज्ञान में सदैव फलकने पर भी ग्राप उससे भिन्न है। १९४५॥

> ग्रमल नी यरिव यरुग नी यचल नी । विमल नी बोर ना बेर मिलोरुव नी ।। तुमिल नी तुरव नी सुगत नी शिरवनु नी । कमल नी करुएाँ नी केंवल चेल्व नी ।। ६६६॥

ग्रथं --- निर्मल ग्रथवा निर्विकार स्वरूप को गाप्त हुए भाप ही हैं। सम्पूर्ण वस्तुओं में ग्राप ही योग्य हैं। चलन रहित घाप ही हैं। निजारम रूप को आपने ही प्राप्त किया है। भनन्त वीर्यादि गुएग को प्राप्त हुए भी भाप ही हैं। वैरभाव न रखने बाले घाप ही हैं। ग्राप ही ग्रोंकार स्वरूप हैं। बाद्य अभ्यंतर परिग्रह से रहित ग्राप ही हैं। मनन्त सुख को भी ग्राप ही ने प्राप्त किया है। मोक्ष मंगल भी ग्राप ही हैं।पद्यासन रूप भी ग्राप ही हैं। रूपातीत भी ग्राप ही हैं। कैवल्यरूप भी ग्राप ही हैं। निश्चय ग्रात्म द्रव्य स्वरूप होने वाले ग्रीर कैवल्य लक्ष्मी को भी प्राप्त किये हुए ग्राप ही हैं। १९६१।

> इरेव बी ईश नी येंगुसासलैव नी । योरि इसा वरिव नी पूशनै किरेब नी ।। मरुबिला बरुब नी मादबसलैब नी । शिरिय यानिन गुरां सेप्पुबर् करिय नी ।।१०००।।

Jain Education International

प्रयं---नाथ भी ग्राप ही हैं। ग्रादि ग्रन्त भी ग्राप ही हैं। ग्रनन्त ज्ञानादि गाठ गुएों को प्राप्त किये हुए भी ग्राप हो हैं। ग्रतींद्रिय ज्ञान रूप भी ग्राप ही हैं। तीन लोक में रहने वाले जीवों के द्वारा पूजनीय भी ग्राप ही हैं। ग्राप हो स्वयंभू हैं। तपश्चरए। करने वाले गए-घरादिकों में भी श्रेष्ठ ग्राप ही हैं। इस प्रकार मेरे समान ग्रल्पमति द्वारा भाषके गुएों का वर्एान करना मेरे लिये ग्रग्नक्य है। ग्राप ऐसे गुएों को घारए। करने वाले हैं।। १०००।

#### इनैयन् तुदिगळ् सोन्नि इरुक्कयो इरंडु नान्गु । मरणमलि वनक्कंबोरु मूवगै सुळट्रि मान् विन् ॥ विनैयर वेरिंद कोनै विन्नव रोडु मिन्नुं । कनै कळ लुरगर् कोमान् कैतोळु दिरेंजि पोनान् ।।१००१॥

ग्रर्थ—धातिया अधातिया कर्मों का शुद्धोपयोग द्वारा नाश किये संजयंत सिद्ध भग-वान को च रुणिकाय के देवों ने स्तुति और पूजा करके उस भगवंत को मन, वचन, काय से भक्ति ग्रादि करके ग्रहँत, सिद्ध, साधु को गर्म, उपपाद गौर संयूर्छन ऐसे तीनों शरीर के नाश करने के लिये तीन प्रदक्षिएा देकर नमस्कार किया। इस प्रकार भक्ति सहित पूजा स्तुति करके वह देव ग्रपने भूवनत्रय कल्प में लौटकर गया ॥१००१॥

#### मादक्क पोददादि तावनुं विजै वेंदन् । मेदक्क तरुळ वेंरस् विडतक्क देंड्रु मिक्क ॥ कोपत्ते युपशमिष्पित्तरुळि नै कोंडु निक्रुँ । नोदक्क नोति युळ्ळानु बलुदर् कूळ्ळं वैत्तान् ।।१००२।।

ग्रर्थ—तत्पश्चात् सम्यक्दर्शन प्राप्त हुग्रा वह ग्रादिस्य देव, विद्याघरों के राजा विद्युद्दंष्ट्र के कोघ का नाश करना चाहिये इस बारे में पुनः कहने लगा कि मैं कुछ घर्म की बातें कहता हूं सुनो ! ऐसा सुनकर उस विद्युद्दंष्ट्र ने घरखोंद्र के चरखों में पडकर नमस्कार किया ।।१००२।।

मदकरि मसगं पोलवार् वसं वरल् वैय्य मूंड्रिर् । कदि बदि यागु मागा विधि वगं वरुद लोंड्र् ॥ मदि पेरि दुडंय नीरार् माट्रिडं इन्व मेवार् । विदियर् देरिय देम्नुं विजयाल् विज वेंदे ॥१००३॥

## कोपत्ति कुडैय वोडि नरगत्तं कुरुगि पल्काल । वेबत्तिन् वेदुंधि निड्रै विलंगिनु सुळंड्रु ववाय् ।। तापत्ते सनिक्कु नोळल् पोलु नल्लरत्तं मैवि । यापत्ते यगट्टि इन्ब मूर्ति नीयाग वेंड्रान् ॥१००४।।

मर्थ — इस कारण मापके इस विषय को न जानते हुए इस प्रकार कोध करके अनेक बार नरक में जाना पढां। इसके सिवाय कोघ पाप बैर के कारण अनेक तिर्यंच, पशु प्रादि पर्यायों में जाकर दुस भी भोगना पडा। अतः इस दुस का नाश करने के लिये कर्मों का नाश करके मनन्त सुख को धारण करने वाले हो जावो।।१००४।।

## ग्रळलिडै मलयै येंदि बंदव नम्मलक्कीळ् निळलिडै पेट्रविब नोर् पिडु पैक निवस् । सुळलवु मुळुवै निर्प तळिरि नै करित्तु मेझु । मुळे युरु मिबम् पोलुविलंगुरु मिन्न मेंड्रान् ।।१००४।।

अर्थ — हे विद्यु इंष्ट्र सुनो! इस संसार के सुख दुख कैसे हैं सो बतलाते हैं। एक मनुष्य भपने मस्तक पर भारी पर्वत को घारएा कर उसी को छाया में खडे होने के समान है। और एक हरिएा जंगल में चारों ग्रोर सिंह, व्याध्र ग्रादि करूर प्राणियों के भ्रमण करने के बीच में कोमल घास खाने के समान यह संसार सुख है।।१००४।।

> ग्ररुळिलार् किन्ने इन्ब मार्गलि युलत्तिन् कट्। पोरुळि लार् किंब मिल्ला वाध्रोर् पोन् कोळ् वारिर्।। ट्रेरिविलार् किन्नै येंड्रुं तीनेरि शेल्ल नींगन्। मरुळिला मनर्त्त याय् नी मनैयर मरुवुरोंड्रान् ।।१००६॥

म्रयं-एक कवि ने कहा है कि:---

ग्रसल् लिल्लारकू ग्रल्लुग मिल्लई रूल् इल्लारकू। इव्वुलगा विल्लई ॥

इस जगत के मानवों के पास यदि संपत्ति नहीं है तो उनको तिलमात्र भी सुख नहीं है । एक कति ने पुन: कहा है:—

> "माता निदति नाभिनंदति पिता भ्राता न संभाषते । भृत्याः कुप्यति नानुगच्छति सुता कांता च नालिंगते ॥ अर्थस्यार्थन शंकयात् कुरुते, स्वालापमात्र सुहृत् । तस्मादर्थमुपाश्रय श्रृरणु सखे ह्यर्थेन सर्वे वशाः ॥

इस प्रकार विचार करके देखा जावे तो इस जगत में मनुष्य को बाह्य सुखों से कोई सच्चा सुख नहीं मिल सकता; परन्तु यह मजानी प्राणी इस पंचेंन्द्रिय सुख को ही सब सुख मानकर संसार में दुख भोगता आ रहा है। इससे भिन्न ऐसे सद्धर्म के सार को जब तक न समफे तब तक इस जीव को सुख का मार्ग स्वप्न में भी उनके ज्ञान में नहीं ग्रायेगा। इसलिये हे विद्युद्द प्टू ! अहत भगवान द्वारा कहे हुए धर्म को समफकर उस पर विश्वास करो। इसके अतिरिक्त इस आत्मा को सच्चा सुख देने वाली और कोई वस्तु नहीं है इसका परिपूर्ण पालन करो। ऐसा आदित्य देव ने कहा।। १००६।।

> ग्ररसन् संजयंदनाग ववर्कुंनी यमच्चनाग । पेरिव मादेवियानेन् पिन्मय भवंगडोरुं ।। मरुविनाम् मगिळं ्दु शेंड्र पिरुप्पु मट्रदनु कप्पा । लोरु वरा लुरैक् लागा बुर्लदन पिरघि मेनान् ।।१००७।।

ग्रथं-हे विद्युद् ष्ट्र सुनो ! यह संजयंत भगवान पूर्वजन्म में सिंहसेन राजा की पर्याम में थे । तुम उनके शिवभूति ग्रपर नाम सत्यघोष नाम के मंत्री थे ग्रौर मैं उनकी रामदत्ता नाम की पटरानी थी । तत्पश्चात् हम कई २ जग्म लेकर ग्रनेक प्रकार के सुख दुख भोगते ग्राये हैं ग्रौर इसी प्रकार पीछे ग्रनादि काल से कई २ बार जन्म मरएा करते ग्राये हैं। उनका वर्एन शक्य या साध्य नहीं है ।।१००७।।

> इनैयन केटु तन्नै इळित्तंद विद्युदंतन् । मनमलि करुवु नींगि वानवन् ट्रन्नै वाळ्ति ।। कनैकळ लरसन् ट्रन्मेर करुविनार् पिरवि दोर्थ । निनैविलेन् शैदतीमै नींगु माररळ्गेंड्रान् ।।१००%।।

अर्थ-इस प्रकार ग्रादित्य देव ढारा कहा हुग्रा वह विद्युद्घेट्र विद्याघर पूर्वजन्म से ग्राज तक किये हुए कर्मों पर दुखित हुग्रा ग्रोर पश्चाताप किया, कोध को त्यागकर ग्रादित्य को नमस्कार करके कहने लगा कि सिंहसेन राजा के पहले भव से ग्राज तक किये हुए कर्मों का नाग्र करने के लिये उसका उपाय बतायें। ऐसी प्रार्थना की।।१००८।।

> इरै वन युलग मेत विरुंद संजयंदन् पादं । नरै युला मलर्ग डूवि वनैगन् नमो वेंड्रेति ॥ योरिवि लेन् शैद तीमै पोरुक्क वेंड्रवुनन् पोनान् । उरुदि निंड्रुरैत वानो नुवंदु तन्नुलगं पुक्कान् ॥१००६॥

ग्रर्थ-इस बात को सुनकर ग्रादित्यदेव उस विद्युंद्दंद्र से कहने लगा कि सुनो ! इस मोक्ष को प्राप्त हुए संजयंत मुनि की ग्रष्ट द्रव्य से पूजा करो व नमस्कार करो : यह सुनकर उस बिद्याधर चे तीन बार नमस्कार करके भगवान की ग्रष्ट द्रव्य से पूजा की ग्रौर उन भगवान की मूर्ति के सामने खडे होकर प्रार्थना करने लगा कि हे नाथ ! मैंने भव २ में ग्राप पर अनेक प्रकार के उपसर्ग किये हैं। स्राप उनको क्षसा करें। स्रौर लौटकर स्रपने नगर में गया स्रौर मादित्यदेव स्रपने पयन लोक में गया ।।१००६।।

> करुविना लोरुव नेंड्रुम् कडु नवै नरगि नाळं्वात्। पोरैना लुरुवत् पुत्ते लुलगै दि वीडु पुक्कात् ।। करुवोडु पोरइ नाय पयनिवै कंडु पिन्नुं। पोरै योडु सेरविलादार् पुछरि वाळ रंड्रे ।।१०१०।।

मर्थ-कोध परिएाम से शिवभूति मंत्री के जीव ने अनेक नरकादि दुखों को भोगे। क्षमा धारएा करनेवाले सिंहसेन राजा ने देव सुख को प्राप्त करके जिन दीक्षा लेकर दुई र तप करके मोक्ष प्राप्त किया। इसलिये क्षमा भाव से तथा शांत भावना से उत्तम होने वाले फल का ज्ञान होने के बाद भी यदि जीव के मन में क्षमा भाव नहीं उतरता है तो वह सँसार में ही दीर्घकाल तक परिश्रमएा करता है ॥१०१०॥

। ग्यारहवां अध्याय समाप्त हुआ ।



# ॥ बारहवां अधिकार ॥

\* भगवान का बिहार \*

घातियं कडिंदु वेंदन् कैवल शल्व नानान् । वेदिय नमच्चन् विजे वेंद नाय् वियंदु पोनान् ।। पोदनी कुळलि नाळुं पुदल् वनुं देव राग्गार् । यादिनी इवर्गळ् शैंगे यंड्रिडि लियंब लुट्रेन् ।।१०११।।

प्रयं-सिंहसेन राजा ने प्रस्तिम भव में संजयंत मुनि होकर घातिया कर्मों का नाश कर क्षेवलज्ञान को प्राप्त किया, ग्रौर ग्रघातिया कर्मों का नाश करके मोक्ष में चले गये। शिवभूति मंत्री दुष्ट विद्याधर केवलज्ञान को पूजा को देखकर ग्राझ्चर्य चकित होकर ग्रपने विद्याधरों में गया। रामदत्ता देवी अगले भव में भुवनेंद्र कल्प में ग्रादित्य देव हो गया। राजा सिंहसेन का छोटा पुत्र भवन .लोक में घरएोंद्र होकर जन्म लिया। मब ग्रागे चलकर इन दोनों का विवेचन करू गा, मूनो ! ॥१०११॥

> वेदिगै वेदंडत्तिन् विद्युनान् वोकिट्रे पो । स्रोव नीरुडुत्त मन्मेलुत्तर मदुरे येन्नुं ॥ पोदुडु तळिर् कन् मिडि पोरि बडुम् तेनुं पाड । तादोड् मदुकळ् दोयुं तन् पने सोलं दुंडे ॥ १०१२॥

अर्थ-महा लवसा समुद्र से घेरा हुवा इस भरत क्षेत्र में प्रस्यन्त सुन्दर नाना प्रकार के त्रन उपबनों से सुग्रोभित उत्तर मथुरा नाम का नगर है ।।१०१२।।

> पगर् किउँ कोडाव येंबोन् माळिगं पार्व नहा । रगिर् पुगे यगत्तु निड्रा रस्पिवरै मदनै चूळ्ं व ।। मुगिर् कोडि निम्नु पोंड्रू तोंड्र् वार कुळा मुळंग । तुगि कोंडि योड् मंज तोडंगिय नडंग ळोवा ।।१०१३।।

ग्रयं---- उस नगर में लगी हुई घ्वजा हवा से उड रही थी। उस घ्वजा से बंधे हुए घंटों (टोकरों) के शब्द मेघ की गर्जना के समान मालूम होते थे। उन शब्दों को सुनकर मयूर प्रस्यम्स भानन्द से घूमते थे। ग्रीर उस नगर के श्रस्यम्स उन्नतशोल गोपुर थे। उस गोपुर के ऊपर ग्राकाझ में उत्पन्न होने वाले बिजली के समान शाभरए। करने वाले वहां की रहने वाली स्त्रियों के रत्नों के झाभूषणा झादि चमवते थे।।१०१३।। कामने कौथ्वे सेवान् करिगळे निगळम् पैव । ताममे मेलियुं वग्नं शंकरं शिपि यर्के ।। शेममार् शिरे पुनर्के तीतोळिन् मरेय वर्के । वाममें कलैनारे वशीय मन्नगरत्त्ळ्ळे ।।१०१४।।

मर्थ — उस नगर में स्त्री पुरुष को कोई दुख नहीं देता था। केवल दुख देने वाला एक मन्मथ ही था, दूसरा कोई नहीं था। मौर लोहे की जंजीर ही उनके लिये बंधन का कारएा थी ग्रौर कोई नहीं था। घूप के ताप के ग्रतिरिक्त ग्रौर कोई शुष्क करने वाला उनको नहीं था। पानो को रोकने के लिये एक तालाब था। ग्रग्नि से ब्राह्मएा लोग होमादि के लिये उस ग्रग्नि का उपयोग करते थे ग्रौर कोई उपयोग में नहीं लाता था। पुरुष को वश में करने के लिये एक स्त्री ही थी ग्रन्य कोई नहीं था।। १९९४।।

> सिनंदलै निंड्र वेंदर् तिन पुयम् शिदैत वोरर् । तनंद वीरिय नेंबाना मन्नगर् किरेव नल्लार् ॥ मनंदोर मिरुंद कामन् वन्मैयानु मारि योप्पा । ननंदलै युलगि नुळ्ळ नवै यलाम् तीर निंड्रान् ॥१०१४॥

अर्थ इस प्रकार अस्यन्त सुन्दर उत्तर मथुरा नाम के नगर में शत्रुदल का नाश करने बाला पराक्रमो ग्रनंतवीर्य नाम का राजा था। वह राजा मन्मथ के समान महान सुन्दर था ग्रीर मेघ वृष्टि के समान सारी प्रजाजनों की इच्छा पूरी करता था और याचकों को इच्छित दान देता था। उनकी राजधानी तथा देशों में कोई दुखी नहीं था। १९९१।।

> पारि जादत्ते,शारं द पवळत्तिन कोळुंदै योपान् । मेरुमालिनो ग्रेबा ळौवेंदन् मादेविमिक्काळ् ।। वारिवा यमिर्द मन्ना ळमिर्द मामवि येंवाळाम् । कारोंड्रो डिरंडु मिन् पोर् काबलर् कळ्वि निड्रार् ॥१०१६॥

अर्थ---उस राजा को पारिजात वृक्ष में जैसे मणि को पिरोया जाता है, लता पर चढाया जाता है उसी प्रकार अत्यन्त सुन्दर उस राजा के मेरु मालिनी श्रौर अमृतमती नाम को दो पटरानियाँ थी, इन दोनों में मेरु मालिनी बढी पटरानी थी। अमृतमती छोटी पट-रानी थी ।१०१६।।

> मगरवे रिरंद्रु तोळाल् वारि युट्टिरिव दे पोमार् । शिगर माल् यानै यानहे विमार् पुयंग ळाग ।। निगरिला विव वैळ्ळ कडलिडे नींदु नाळ्ळ् । पुगरिलार् वासिन् वंदिब्दिब वर्कु पुबल्व रानार् ।।१०१७।।

> > www.jainelibrary.org

प्रयं जिस प्रकार समुद्र में नर मगर मस्स्य अपने दोनों पंखों से छोटे मच्छर को अपनी बगल में लेकर घूमता रहता है। उसी प्रकार वह राजा अपनी दोनों पटरानियों को अपनी बगल में लेकर काल व्यतीत करता था। वह ग्रादित्य देव और घरएाँद्र के बीव दोनों ने एक २ पटरानियों के गर्भ में जन्म लिया।।१०१७।।

> मालिनि तन् कनावि तापनन् मामेरु वानान् । पालन माळि मदिगट् भवनन् मंदरनु माग ।। वेल ये सेरिंद वाळि पोर्कळि शिरंदु वेंदान । ज्ञालत्तु किडरैत्तीर नडक्कुं कर्ष गत्ते योत्तान् ।।१०१८।।

अर्थ--मेरु मालिनी पटरानी की कुक्षि से आदित्य देव के जीव ने जन्म लिया। उसका नाम मेरु रखा गया और अमृतमति नाम की रानी की कुक्षि से घरऐांद्र के जीव ने जन्म लिया उसका नाम मंदर रखा गया। यह दोनों राजकुमार कल्प वृक्ष के समान याचकों की इच्छा पूर्ण करने वाले हो गये।।१०१८।।

> मंगयर् कोंगे यन्नुं कुवट्टि निन् ट्रिळिवु नल्ल । शिंग पोदंगळ् पोल तविशिडे तबळ ्वु शेंड्र्ा। पंगयत्तलंगळ् पोलुं पवळच्चोरडियं पारा । मंगे तन् सेन्नि सूटि नडंबिट्टार् मालं याग ॥१०१६॥

प्रयं—ये दोनों बालक अपनी माता के स्तनों का दूध पीकर वृद्धि को प्राप्त हुए । सिंहनी के बच्चों के समान घुटनों के बल चलते थे । शनैः२ वे खडे होने लगे ॥१०१६॥

> नाविळमं कोंवि नल्ल कलै यल्गु नलत्तै युंडु । माविळं कळिरु तेर्वाळ् विट्रोळिल् वल्लरागि ।। तेविळंकुमरर् पोल तेसोडु तिळैक्कु मेनि । कोविळंकुमरर् कामन् कुनिशिलं किलक्क मानार् ।।१०२०।।

ग्नर्थ—तदनन्तर ये दोनों राजकुमार चौसठ कलाग्रों में निपुएा होकर अर्थात् राज्य कला, सास्त्र कला,सस्त्र कला,अप्र्व कला, हस्ति कला, प्रारोहएा कला प्रादि २ अनेक कलाग्रों में प्रवीएा होकर मौवनावस्था को प्राप्त हुए ।।१०२०।।

> कडैदं नल्लगं वैन्न करुत्तिडं वेळुत्तु च्चळ । मडंगल् पोन मोइ विन् मनसिम्न कनसळिक्कुम् ।। तडंगराम् पाग नल्लार् तमुविल् नानेट्रि तानं । कडंगि निडूनंगन् मैंदरुळ्ळत्तं येळिक्क लुट्रान् ।।१०२१।।

1.

प्रर्थ-ये दोनों राजकुमार सिंह के समान तरुगावस्था को प्राप्त हुआ मन्मथ के समान तरुग स्त्रियों को ग्रंपने वग में करने के लिये कामदेव के समान सुझोमित होते थे। वे यौवनावस्था को प्राप्त होकर विवाह के योग्य हुए ।।१०२१।।

> कैचिल कुळय्य वांगि कन मळे पोळिंदु काम । विच्चेये मैंदरुळ्ळ तेळुत माटाद नंगन् ॥ यज्जिरं पंजिर ट्रुया वडु पडु मेनुं काम । विच्चेये मैंद रुळ्ळ तेळुत्तोना देंड्रु पोनान् ॥१०२२॥

म्रयं--इस प्रकार मन्मथ के तुल्य शोभने वाले मेरु और मन्दिर के ऊपर कामदेव ने प्रदेश किया फिर भी वे कामदेव के वश में नहीं हुए तब कामदेव निरुत्तर होकर चला गम्म ॥१०२२॥

कायत्ति नुवर्पुं न् काम ओगस्तिन् वेरुपुस् माट्राम् । मायत्तिन् वडिथु मेल्लान् नेनिष्पिला मनसि नार्गळ् ।। नोयुत्त नुगचि शेल्व नुरं योत्त विळमै वेसु । कायत्तु विल्लं योत्त कामनुकिडमंगुंडो ।।१०२३।।

ये दोनों मन में विचार करने लगे कि यह शरीर प्रशुचि है, पंचेंन्द्रिय सुख क्षणिक हैं। तथा इन्द्रिय सुख विध के समान है। इन पंचेंद्रिय सुखों से ग्राज तक तिल मात्र भी सुख की प्राप्ति नहीं हुई। यह सुख ग्रात्मा को व्याधि के समान हैं। यह राज्य संपदा, पंचेंद्रिय सुख पानी के फेन के समान क्षणिक हैं। यह यौवनावस्था ग्राकाश में इन्द्र घनुष के समान क्षणिक है। ऐसा मन में विचार कर मेरु ग्रीर मन्दिर दोनों कुमार संसार से विरक्त हो गये। इस कारण इन दोनों पर मन्मथ का कोई प्रभाव व ग्रसर नहीं पडा।। १०२३।

### मनिस मरशिन् मै युर बिन्मै पिरि बिन्मै । युनर् करिय माट्र लग मूट्र तरलुवर्षु ॥ तिनैष्पिल् वर्ष सेरिष्पुधिचि पोदि पेर रक्ष्यमै । मनसिन् वर निनैस् मनैयरसोळ्गुं वळिनाळ् ॥१०२४॥

मर्थ--वे मेरु और मंदर दोनों राजकुमार मपने मन में इस प्रकार भावना भाने लगे कि यह शरीर ग्रतित्य है। बधु. मित्र कलत्र भादि कोई भी रक्षण करने में समर्थ नहीं है। सारी बाह्य वस्तुएं शरीर व प्रात्मा दोनों भिन्न हैं। यह मेरी ग्रात्मा भनन्त गुणों से युक्त है। उसका लक्षण, ज्ञान, दर्शन तथा चेतना है। यह संसार भ्रात्मा से भिन्न है और सार रहित है। इस लोक में रहने वाले ग्रात्मा का ज्ञान. दर्शन, स्वभाव गुण है; फिर भी विभाव गुणों से उत्पन्न होने के कारण विभाव गुण को प्राप्त हुई आत्मा संसार में परिभ्रमण करती है। इस भात्मा के विभाव गुण से रागद्वेष उत्पन्न होकर यह विभाव परणति को प्राप्त हो जाता है। श्रारीर संबंधी प्रशुचि को ग्रान्न उत्पन्न होने वाले संसार भावना तथा कर्मों का नाश करने वाली निर्खरा भावना बोधि दुर्लेभ भावना को भाने लगे। इस प्रकार बारह मनुप्रेक्षामों को सतत मधने हृदय में भाते थे। १९०२४॥

## भ्रमल नल बाडियगत्तान निळर् पोल । नुमिल मिडे मूबुलगुं तोंड्रू मरि उडेय ।। विमलनेनु मरिवन् मलर् पोळिय बिन्नोर् । कमल मिसै पुलाबियोरु कावग मडेंबदन् ।।१०२४।।

अर्थ----इस प्रकार भावना भाते २ एक दिन तोन लोक की चराचर वस्तु को जानने वाले केवलज्ञान को प्राप्त हुए श्री विमलनाश तीर्थंकर प्रहँत केवली भगवान का समवसरए इघर उधर विहार करते हुए उत्तर मयुरा नगरी के उद्यान में धाकर विराजमान हो गया। ॥१०२५॥

> म्रनगन् विनेयगल वेळुंदरुळुमेनु मळविर् । कनग नवमरिए मय मोर कमल नरुमल रो ॥ शन यगल मुडंय वद निबळ्ग डोरु मडवार् । मन मगिळ नडन विल वानव रमैलार् ॥१०२६॥

अर्थ-कर्म मल से रहित उन विमलनाथ भगवान के भव्य जीवों के कर्मों का नाझ करने के लिये समवसरएा सहित विहार करते समय देवेंद्र ने मपने द्वारा भगवान के चरए-कमल के नीचे कमन निर्माएा करके कमल की कॉएएका के ऊपर जैसे देव स्त्री नृत्य करती हैं ऐसा निर्माएा किया।

> बास मलर् नांगि नवन् मेवि इरै बानो । रोजनै इरंडगंड्र मंडव मुंड्र मै ता ॥ रीशनेळुंबरुळु मेन वेळिन् मरिए पुन् मुत्ति । नोजनै कन् मुंड्रगंड्र वोदियुड नमैत्तार् ॥ १०२७॥

ग्रयं-तीन लोक के नाथ विमलनाथ तीर्थंकर उस कमस पर चार मंगुस मधर विहार करने वाले ऐसा समझकर उस मुख्य मंडप का निर्माख किया ग्रीर उसके लिये तीन योजन चौडी गली का निर्माण किया ।।१०२७।

> मारुवियुं वास मय मागि मंदम् बीसि । पारिन् मलि नुंडुगळ् परिंदिड मुयंड्राष् ।। कारिन् मिसै वंदु वरुएान् कमल मादि । बेरि मल र्कमळु नद नीतुं बलै बिट्टान् ।।१०२८।।

मर्थ--तदनन्तर वायुकुमार देवों ने वहां की धूलि को साफ किया । वरुएाकुमार देवों से सुगंघित पानी की वर्षा की ।।१०२८।।

> इ विरनु मेन्मै युल कांति यरु मिरैवन् । वंबेळुंद रुळुं पोळु देंड्रे विर्वनंग ।। इ विरर्तं कोएा मेळुंदा निरु निलत्तु । नंदरंग डीरं्द वरिवर् कियल् विदाने ।। १०२९।।

an Monuluidiliet alle

मर्थ-उस समय सौधर्म इन्द्र तथा ग्राठ प्रकार के लोकांतिक देवों ने भगवान के सन्मुल आकर नमस्कार किया। यह सभी ग्रहत भगवान का ग्रतिशय समझना चाहिये। ॥१०२९॥

इडि मुरसन् तिमिलै कंडै काळमेळिर् शकम् । तुडि मुळव मोंदै तुन वंदन्नु मै शेगंडै ।। कडन मुगिलि नोलि करंदु दिशिगळ् विम्म बोलित्त । तड मलरिन् विशे इरै वन् ट्रानोदुंगुम् पोळ्दे ।। १०३०।।

मर्थं वहां देवों द्वारा मेघ की गर्जना के समान अनेक प्रकार की जय, घंटा आधि दुदुभि होने लगी । अर्थात् भगवान झहँत देव के विहार करते समय समुद्र में तूफान के समान स्वनि होती है उसी प्रकार सभी तरह के बाद्य बजने लगे ॥१०३०॥

> इन्नरंबिन याळ् कुळल्गळ् वीरौ मुदलेंदि । किन्नरियर् किळै नरबि नोदि नर्गळ् गोतं ।। पोन्वैरु मरिग यमिदं मींड्रू मलरेंदि । पन्नरिय बगई मिल मुडंदै यदिर् पनिदाळ् ।।१०३१।।

भर्थ--किन्नर देव आदि बीरगाबाद, तंतुवाद, बांसुरी ग्रादि सहित संगीत के रूप में मगवान की स्तुति करके मक्ति पूर्वक उस भूमि को सुवर्गा ग्रौर रत्नों से सुग्रोभित करते थे। इस प्रकार स्तुति करके सम्पूर्ग प्रास्ती का हित करने योग्य जल ग्रादि तथा पुष्पों से वृष्टि करते थे . तथा भगवान के चरसों में नग्रोभूत होकर नमस्कार करते थे ॥१०३१॥

> सुंदरियर् बंदरियर् तुरकत्तिळं पिडिय । रंदरे इनंदरत्तिन् वासि नडं पयिड्रार् ।। मंदर नन्मलर् मळैगळ् वंडिनंगळ् शूळ । बिदिरर् कोनेळुंदरुळुं बीदि बेंगुम् पोळिदार् ।।१०३२।।

मर्थ---ज्योतिष तथा व्यंतर दैवों की स्त्रियां, कल्प लोक में तृत्य करने वाली स्त्रियां मगवान के सामने के मंडप में पृष्वी से घवर खडे होकर नृत्य करती थी । भगवान ब्रह्त देव जिन २ गलियों में होकर विहार करते थे वहां २ कल्पवासी देव कल्प वृक्षों को लाकर जैसे मेघ जल की वृष्टि करता है उसी प्रकार वे देव वृष्टि करते थे ॥१०३२॥

> वाम नर् कन् मन्निन् मरिदेळुंदु नडं पुरिदार् । कामं बिल वग वरसर् करणन् सुळन् ट्रळुंदार् ।। केमकर नामगळो रायिरत्तोरिट्टुं । तामंगलं पाड वर्गळा विदिरर् पडिदार् ।।१०३३।।

प्रयं ---सुन्दर रूप को घारए। किये हुए देवलोक ग्राकाश में उडकर ऊपर ग्रधर नृत्य किया करते थे। भवनवासी देव भी ग्रत्यन्त सुन्दर नृत्य करते थे। कल्पवासी देव सम्पूर्ए जगत में रहने वाले जीवों की शांति प्रदान करने वाल भगवान की एक हजार ग्राठ नामों से स्तुति करते थे।।१०३३॥

> शंकमल मुंड्रिरंड्र्र् पंकय मलरं्दन् । वंकमलत्तरियन् ट्रिस्वडियिनै वैत्तळ विर् ॥ ट्रिगंळन कुई मुम्मयुं मंडलमुं रोरिंद । पोंगिय वेन्शामरै गळ् पूमळे पूळिवार् ॥१०३४॥

मर्थ-एक लाल कमल के ऊपर मानों दो कमल उत्पन्न हुए हों। ऐसे प्रतीत होने के माफिक देवों के द्वारा निर्माण किया हुमा कमल, पुष्पों पर प्रतीद्रिय ज्ञान स्वरूप ऐसे विमल-नाथ तीर्थकर मपने घरण रखते ही चंद्रमा के समान घवल वर्ण को प्राप्त हुमा तीन छत्र व प्रभामंडल सहित इन्द्रों के द्वारा चंवर ढोरते हुए भगवान के ऊपर पुष्प वृष्टि करते थे। १०३४।

> मादवर् गन् मलरडि पनिदुं पिनेळुदार् । शोवमनो डेन्मै युलगांतर तोळुदेति ।। नाद नेदिर् वैत्य मुगरागि मुझडदार् । धाति केड वंदतिरु वोडु शाशि शेंड्रार् ।।१०३४।।

मर्थ- उस समवसरएा में तपण्चरए। करने वाले दिव्य मुनिगए। भगवान के चरएो में नमस्कार करके भगवान के पीछे २ गमन करने लगे। सौधर्म इन्द्र के साथ माठ प्रकार के लोकांतिक देव भगवान को नमस्कार करके उनका मुख भगवान की तरफ करके पीछे २ चलते थे। उनको पीठ नहीं दिखाते थे। घाती कर्मों का नाग किये केवली भगवान के पीछे साथ २ बाबी मादि देवियां विहार करती थी। ११०३४।।

#### पूर कलगां मुदलेन् मंगलेंगळों दि । वेरि मलर् मडंदै योडु मेविन रिळ्दार् ॥

## कारिन् मोसि कनगं पुळि या कमलं संगिन् । पेरुडय निधिक्करसर् पिन्ने मुन्नेळुंदार् ॥१०३६।

ग्रर्थ--कई देवांगनाएं कुंभ कलश, ग्रब्ट मंगल ग्रादि र लेकर भगवान के समव-सरएा में ग्राई । मेघ वर्षा के समान पद्मनिधि, शंखनिधि के ग्रधिपति देव पुष्प वृष्टि करते हुए भगवान के साथ २ चलने लगे । १०३६॥

> पन्नगर्गळ् पन्मरिणगडिविगंगळागः । मुन्न मिरै पाद परिएदेगिनर् कन् मुरैयाल् ।। वण्णि मुडि वानर्गळ् शेनि मिझै वेत्तः । पन्नरियः धूप कड पनिदेळुंबार् ।।१०३७।।

ग्रर्थ—भवनवासी देव अपने २ हाथों में रत्नों को दीप लेकर भगवान के पीछे २ चलने लगे । ग्रग्नि कुमार देव ग्रपने मस्तक पर ग्रति सुगन्ध धूपघट को घारए। करके भगवान के सम्मुख चलते थे । १०३७।।

> इरविशाशो येन्नरिय तोक्कनैय विरंवन् । ट्रिरु बुरुवि नोळि यळगु कंडु शिरंदेत्ति ।। परुवि मदि पान्मैयुडं मांदर् मुरव मेन्तु । मरविदमुंस् कुमुदंगळूं मरल बुड नेळुंदार् ।।१०३६।।

ग्रर्थ—एक करोड सूर्य एक करोड चंद्रमा का जितना प्रकाश होता है , उससे भी ग्नविक भगवान के परमौदारिक शरीर को देखकर भव्य जीव का मुख कमल प्रफुल्लित देख-कर भगवान को नमस्कार करते थे ॥१०३६॥

> कुडैईनोडु कोडि परुदि मिन्निन् मिशै कुलव । बडि उडय वैजयंत्ते वान् कोडि मुन्नेग ॥ वडियि नोलि यविय वेळि नांदि मुन्न येंव । पडरविने येरियु मरुळाळियु मुण्नेग ॥१०३६॥

अर्थ-छित्रत्रय तथा ध्वजा, सूर्य की किरएा के समान चमकने वाले ऐसे भगवान के आगे २ बढ़ते जा रहे थे। और मैघों की गर्जना को जीतने वाले महान गंभीर मंगल स्तोत्र को अपने मुख से गाते हुए देव लोग भगवान के ग्रागे २ चलते थे। ग्रात्मा में उत्पन्न हुए कर्म मल को नाश करने वाला घर्म-चक्र भगवान के ग्रागे २ चलता था।।१०३६।।

### वेसु दिशे शिरंद दिशे युडय मडवार्गळ् । बास मलर् मळै पोळिंडु मलरडि पनिदार् ।।

Yog |

# काशिनिई नीवि मुदलानवे करंद । वीस नेळिल् वास मल रेरिय कनत्ते ।।१०४०।।

CORALS STREET MARCH

ग्रर्थ-तीन लोक के ग्रम्पिति जिनेंद्र भगवान के देवों द्वारा निर्माण किये, कमल के ऊपर से जाते समय दिवकुमरिकाए भगवान पर वृष्टि होती देखकर ग्रत्यन्त ग्रानन्द मनाती थी। भगवान जहां २ विहार करते थे उन २ क्षेत्रों में ग्रतिवृष्टि ग्रनावृष्टि नहीं होती थी। ॥१८४०॥

> मूगर् मोळिंदार् विडइन् मुडवर्क नडंदार् । शोग मुळिंदा नेवरुं शेविडर् मोळि केटार् ।। कोव मुळिंदोर् कुबिदर् कुरुडर् विळिपेट्रार् । देग मुळिंदा रियन बोर नेळुं वोळुदे ।।१०४१॥

ग्रर्थ-विभाव पर्याय के उत्पन्न करने वाले मोहादि कर्म को जीतकर मनंतवीर्य भ्रादि से युक्त स्वस्थान को प्राप्त हुए ग्रर्हत भगवान द्वारा विहार करते समय गूंगे लोग बोलने लगे, बहरे सुनने लगे, लंगडे चलने लगे, दुखी जीव सुखी होते थे, कोधी लोग कषाय का त्याग करते थे। ग्रंधे लोग देखने लगते थे।।१०४१।।

> पिरवि युरु पर्यं युडैम पनिनकुल मोदला । बुरवि इर वाद उर वायव निललु ।। किरैब निर कादलोडु मंगगं दिर् कोंडार् । मरमलि विलाळि युडै मन्नवने बंदे ।।१०४२।।

ग्नर्थ-जन्म से ही परस्पर बैर रखने वाले नेवला, सर्प, चूहा, बिल्ली मादि २ जीव भगवान के बिहार करने के क्षेत्रों में मित्रता के साथ परस्पर खेलते थे ग्रौर सभी जीव धर्म-चक प्राप्त हुए भगवान को नमस्कार करते थे ॥१०४२॥

> वेव्विनैगडीर विमलन् कमल मेर् कोन् । डिव्वगै येळुंदरुळि वदविवै कंडान् ।। कब्विय मिन् मैद रै यनेदु सिलर् शोन्नार् । मौ वन् मलर् तूयवरुं मलरडि पशिदार् ।।१०४३।।

ग्रयं—पाप कर्म को नाश किये हुये विमलनाथ तीर्थकर को देवों द्वारा निर्मास किये हुये लाल कमल पर विराजमान हुए जाते देखकर कई राजकुमार महाराज लोग भगवान के समवसरएा के आने के समाचार सुनकर राजसिंहासन से उतरकर उनने भगवान को नमस्कार किया ।।१०४३॥ येळाडि येळुंदु वंदागि रै वनै द्वरींज येति । पाळि यात् बेंदर् पल कल मवकुं नल्गि ।। येळु यरुलगं तन्नु निरुळ् केड वेळुंद कोविन् । भूळोलि यनैय पादं तोळु दु नामेळुग बेंड्रार् ।।१०४४।। मुरंड्रन शंक मेंगुम् मुळंगिन मुरस निड्र्ा नुरंग ममेरियान मेन् मन्नर् तोडैयलेंदि ।। निरंदनर् नेळिद बंड्र् निलमगन् मुदुगु नोडु । करंदन कडिय वाय् कड्विने कुळांग ळगे ।।१०४४।।

मर्थ--तदनन्तर राजा ने समवसरएा आने का समाचार सुनकर उस समाचार देने बाले बनपाल को अनेक वस्त्र आभरएा दगैरह दे दिये। तदनन्तर भगवान के समवसरएा की पूजा के लिये दुंदुभि भेरी प्रादि बजवाई। इस भेरो को सुनकर प्रजाजन स्नान म्रादि से निवृत होकर श्टुंगार म्रादि करके प्रयने २ हाथों में ग्रध्ट प्रकार के द्रव्य ले राज दरबार में एकत्रित हो गये।।१०४४।।१०४४।।

## शंदन कोळवि नारंद चंदिर कालं रोप्पुं। कुकुम कुळंबु विम्मु मिरविइन् कुळवि चेप्पु ।। मिदिर नील चेप्पु मगिर् पुगै पुगैत्त वेंदि । मैंद रै शूळंदू निड्रार मयीर कुळाम् पोल बंदे ।। १०४६।।

मर्थ---उस समय सभी राजा, महाराजा, पुरुष स्त्रियां सारे प्रजाजन मनेक प्रकार बाजे बाद्य लेकर जिस प्रकार ग्राकाश में मेव गर्जना करता है, उसी प्रकार वाद्यों की मावाज बहित भगवान के समवसरएा की म्रोर धीरे २ गमन किया ॥१०४६॥

> विशुंबुर विरिंदु नारुम् विरैमलर् मालै पैदु । पशुं पोनुं मरिएयुं मिन्नुं पडलिगै पलव्रु मेंदि ॥ येशुंबरा कडात वेळ त्तरसिळं कुममर् वंदार् । विशुंबिन् मेल विनैयुर् पाद मदक्कर्ता मिरुबरोत्तार् । १०४७।

अर्थ-----उस समय सभी जनता एवं स्त्रियां आदि अपने २ सुगघ द्रव्य, पूजा पात्र से सेकर उन राजा महाराजाओं के साथ जा रही थी। जाते समय वह शोभा ऐसी प्रतीत इति थी मानों आकाज से इन्द्र ही उतर कर आया हो। ऐसे आते हुए वे दोनों मेरु झौर मंदर जोपते थे। १०४७॥

। बारहवां श्रध्याय समाप्त ।

- Handler

# ॥ तेरहवां अधिकार ॥

🔹 समबसरएग का वर्एन 🌣

योजनै पन्नि रंडि नुबंर कोन् ट्रंवर् काना । पेशोन् वगई निड्र पेरुमिद मळिंद दियाकुं ।। मीशनै इरेजि नागै ळैदिना रिरैवन् कोइल् । बीसू वेन् चामरादि परिचंद मुळुंदु विट्टार ।।१०४६।।

मर्थ-बारह योजन लम्बे समवसरएा भूमि में भगवान के पास जाने के लिये चार वीथियां (मार्ग) हैं। एक २ वीथो में एक २ मानस्तंभ है। इस प्रकार चार मान स्तम्भों को दूर से देखते ही मानियों के मान गल जाते हैं। इस प्रकार मानस्तंभ को देखते ही मेरु मौर मंदर दोनों राजकुमार मपने २ वाहनों से उतरकर समवसररए के समीप मा गये ।।१०४८।।

> यानई निळिंदु मानांगरात्तिरु काद वीदि । मान पीडत्तै मार्थि नळ बुळ मदिले येदि ॥ कानुरै कमल पोदिर् कैतोळु दिरेजि वाळ्ति । यूनंतिर् तूयत्तानाम् कनं पुक्कार् कोशं पोये ।।१०४६।।

> ग्रांगद नगत्तु वोदि नडुव नार्काद मोंगि । पांगिन मा दिश इर् पन्निरोचनै कारण निड़ ॥ बांगु कांतस् पोल मानं बांगु नन्मानत्तवम् । पांगिनार् टोरनं वेदि मंगलं पलषुं सूळंद ।।१०४०।।

भर्थ --- उस समवशरए। को चारों दिशास्रों की चार वीथियों में चार मानस्तम बारत योजन दूर से मनुष्य को दीखते हैं। स्रौर वह मानस्तंभ जैसे ओह चुम्बक दूर पडी हुई मई को सींच लेता है उसी प्रकार उसको देखते ही मनुष्य की भावना उसी सोर लग जाती है मौर भावना खिचते ही मन गलित हो जाता है। उ के चारों सोर वेदियां तथा नोरए। है। सौर बारों तरफ ब्रध्द मंगल द्रव्य हैं। १०१०।।

#### वईर नपडिगं वैडूयं मडि नडुव नुच्चि । युयरत्तिन् भाग मोक्कं पडिग मेर् कोळ वोकस् ।। वेइल् विडु तामरै कोळ् मेलाइरस् नडुवि रट्टि । तुयरिनं केडुक्कुं सित्त पडिमै नाट्रि शयु मामे ।।१०५१।।

ग्रर्थ-उस मानस्तंभ का उत्सेध चार कोस का है। वह वैंडूर्य मणियों से निर्मित है। उस मानस्तंभ को दो कोस तक के विस्तार में बीच में स्फटिक मणि तथा रत्नों से निर्मित किया है। उस मानस्तंभ के ऊपर मेघाडम्बर (गुमटो) नीचे से एक कोस चौडा, बीच में दो कोस ग्रौर ऊपर एक कोस निर्मित किया गया है। उन स्तंभों पर नीचे चारों ग्रोर सिद्ध परमेष्ठो के जिनबिब विराजमान हैं। बारह योजन दूर से उनके दर्शन होते हैं।।१०४१।।

> नानुग भूत दुच्चि पालिगै कमलप्पोविन् । मेल् वैत शंबोर् कुबत्तुच्चि मेर् पलगै तन्निर् ॥ पानिर पगडु पालं पदुमै मेर पुळिय होवि । मेन् मुडि पदुम राग मिरुबदोचने विळक्कुं ॥१०४२॥

अर्थ-उस मानस्तंभ के ऊपर चनुर्मुखी यक्ष यक्षिणी की मूर्ति का निर्माण कर कलश रखा गया है। कलग पर फलक रखा गया है। फलक पर लक्ष्मी देवी की मूर्ति विराजमान की गई है। उस लक्ष्मी देवो के सिर पर दोनों आजू बाजू खेत हाथियों द्वारा अभिषेक करने का दृश्य दिखलाया है। इस लक्ष्मो देवो के किरोट लगे हुए का प्रकाश बीस योजन दूरी तक फैना हम्रा है।।१०५२॥

> मिएामय माय शुक्कं नांड्रु मंगलगंळेदि । येनिपेर निड्र नान्गा मंद मानलंबत्तै ।। इनैला बलंकोंडेति इरेजि पोय् कोस नील । मसि निल तगळि मार्वि नळ बुळ मदिलै कंडार् ।।१०४३।।

ग्रथं— उस रत्नमयी लक्ष्मी देवी के नीचे जो फलक है उसके कौने में श्राठ मंगल द्रव्य हैं, जो उसके नीचे चारों श्रोर लटकते हुए हैं। इस प्रकार चारों श्रोर के मानस्तंभों की प्रदक्षिसा देक्कर दोनों राजकुमार ग्रागे बढे श्रौर रसके बाहर रहने वाली एक कोस चैत्य भूमि को तथा वहां को वेदियों को उलांघ कर दूसरी खातिका भूमि में प्रवेश किया ।।१०५३।।

> ग्राळमु निरैवु मुंडे यागिलु मलै येंबानि । लूळि पेरंदालुं पेरा विदनै नानोळिप्प र्नेड्रिन् ।। काळि बंदिरे वन् पाद मडेंदु पूम पट्टें पोर्त्तुं । गूळून् तान् किडंद दोत्तु तोंड्रु मिप्परिगै येंड्रान् ॥१०४४।।

प्रर्थ-वह खातिका (खाई) परिपूर्ए पानी से भरी हुई है। उसको देखते ही ऐसा विदित होता है जैसे कोई दूसरा समुद्र ही हो। संसार रूपी तरंगों ने हमको नहीं छोडा तो भगवान को देखते ही मेरे मन की तरंगे हमें क्या छोड देगी ? ऐसी भावना इन्होंने की। वह खातिका ऐसी दींखती थी कि उस पर फूलों से प्रावरण कर दिया हो। मानो यह भगवान मुफे छोड देंगे। ऐसी कल्पना उन दोनों राजकुमारों को उत्पन्न हुई ॥१०४४॥

# पशित्तेळित्तनय वारि वासवान् सुवय तारंबङ् । कनगु वा काळंवु तोंड्रि यडेववर् तान् मट्टागि ।। पनि उयर विलादु पोविर् पद्दंड्रू पैवोन् शैवीवि । मसियोळि परंदु वान विर्कळाय् मयंगु निड्रे ।।१०४४।।

अर्थ----उस खाई में जैसे नीलरत्न का चूर्एं करके किसी ने डाला हो ऐसी शोभाय-मान होती थी। उस खातिका के पानी में यदि उतरकर देखा जाय तो उसमें घुटने तक का हो पानी था और वह भूमि के समान दीखता था। इस रत्न के प्रकाश से वह स्वर्एा से निर्मित वीथी ऐसी दीखती थी जैसे आकाश में पांच वर्एं वाला इन्द्रधनुष ही हो। उसी प्रकार देखने से मनुष्य को भ्रांति उत्पन्न करती थी।। १०४४।।

# कादत्ति नरैय गंड्र रवातिगै कमलमादि । पोवै कोय् तंगै येंदि पोन् सैवों रणं कडंदु ।। मेदक्क मस्पिद्व नाय् पावत्त वीदिनिंड्र । बादि गोपु रत्ति नादि निलयळ वागि येंपोन् ।।१०४६।।

श्वर्थ—वे दोनों कुमार उस खातिका में से पुष्पों को लेकर उस दो कोस वाली खातिका को उलांघकर साढे तीन कोस विस्तार वाली वीथी में रहने वाले उदयतर नाम के गोपुर में जो नीचे के भाग में स्वर्गां ग्रौर रत्नों से निर्माण किया था-प्रवेश किया ।।१०५६।।

> पालिगै मुदल बाय् परिचंब मुडय बट्टै। मालयुं शांदु मोंदि वनंगिनरागि पोगि ॥ सीलं पोर् शंपो निजिशिलंगळीरोंब दोंगि। मालं पोर् शूळ कादमगल् बल्लिवनर्त्त सेरं्बार् ॥१०४७॥

ग्रर्थ—उस गोपुर में निर्मारण की हुई वेदियों का झठारह धनुष का उत्सेध था। उस को छोडकर प्रागे चलकर एक कोस से युक्त लता भूमि में प्रवेश किया।।१०४७।।

# वल्लि मंडपंगळ् पंदर् वैर वालुगत्तलंगळ् । विष्ठुमीळ् दिलंगुम् भूमि विळुंद पूवनइन् वीये ।।

### पुल्लुं वंडोशै भूमि देव नै पाडल् पोलु । मेल्लै ई लिडंग लिव्वा रियंबुदर करिय दोंड्रे ।।१०४८।।

ग्रर्थ- उस तीसरी लता भूमि में लता मंडप ग्रत्यन्त मुन्दर व शोभायमान दिखाई पडते थे। लता मंडप के नीचे वज्ज को चूर्शा करके जैसे एक ढेर लगा दिया हो ऐसा प्रतीत होता था। उस लता मंडप पर लगे हुए पुष्पों की सुगंघ का रस खींचने वाले अप्रमर भंकार शब्दों से इस प्रकार के ग्रत्यन्त मधुर शब्द करते थे मानो वे भगवान के गुएगगान ही कर रहे हों। ऐसे उन शब्दों की मधुर घ्वनि कानों में सुनाई पडती थी।।१०४८।।

> मल्लिगै मुल्लै मौवन् मालदि माद विनर् । पल्लिवळ पत्ति पित्ति शवग कुरिंचि वेच्चि ।। सोल्लिय पिरवुं शेल्वि शूटेन सेरिय पूत । बल्लि नन् मलकैं येंदि बंदु गोपुर मडेंदार् ।।१९४१।।

ग्रर्थ----उस लता भूमि में रहने वाले जाई जुही चंपा केवडा केतकी चमेली झादि के सुगन्धित पृष्पों को हाथ में लेकर वे दोनों कुमार उदयतर गोपुर में पहुँच गये ॥१०४६॥

> काद मूंड्रिरंडुयरंदु काद नीत्उगंड्रु वाय्दल् । कादमाय् शिरम्पु मुम्मे पडिमे मुग्निलय दागि ।। ज्योति युट कुळितु वाय्दल् जोदिड देवर् काप । पोदरुं पदागै शूळद दुदय गोपुर मदामे ॥१०६०॥

ग्नर्थ - वह उदयतर गोपुर तीन कोस उत्सेध वाला तथा चौडाई में दो कोस का था। उसके प्रन्दर जाने वाले द्वार की चौडाई एक कोस प्रमाएा थी। उस द्वार पर ग्रष्ट मंगल द्रव्य लटक रहे थे। उस द्वार के रक्षक ज्योतिष देव थे। ग्रौर चारों ग्रोर ग्रत्यन्त शोभायमान ध्वजाए फहरा रही थी।।१०६०।।

> विद्वैङ यूरगन् ड्रृयंदु वेळ्ळिया लियंड्र्र् शेसि । सोव्लिय वगै नाले सुरुंगि पोर् सूटवागि ।। बल्लि मुन्निलै येट्टालै कोडि इडै मदिलि निड्र । सोल्लिय गोपुरत्तै तोल्लद्र पूचिदरि पुक्कार् ।।१०६१॥

ग्रर्थ--- उस गोपुर का विस्तार पांच सौ धनुष का था। इसके संबंध में विस्तार से ग्रागे वर्खन किया जावेगा। इस गोपुर की ऊंचाई तीन ख़र्ण की है। जिस पर अनेक रंग की ध्वजाए हैं। उन दोनों राजकुमारों में उदयतर नाम के गोपुर में पहुँचकर फूल चढाये और पुष्पांजलि करके उस बन भूमि में प्रवेध किया।। १०६१।। पल निर पॉयड्र मूमि परमरा दरिवु पोल । उलगला मडंगु मेनु मुळ्ळिरु कादमागि ।। निलविय मदिलिन् भूलै निड्र कुट्टियेंग नांगिर् । पल वन मागि पैबोन् मदिलिनं शूळं द दुंडे ।।१०६२॥

ग्रथं --- उस सुन्दर बनभूमि का विस्तार जिस प्रकार अर्हत केवली भगवान का विस्तार है, उसी प्रकार का था। कितने ही लोग उसमें समा जाय किंतु पता नहीं पडता था। ऐसी वह वनभूमि सभी जीवों को ग्राकखित करने वाली थो। उस वन भूमि के चारों श्रोर उदयतर नाम की वेदिका है। उस वेदी के चारों तरफ प्रीतिधर नाम की दूसरी वेदिका है। श्रीर वनभूमि के बीच में ग्रीर कौनों में अर्थात् एक २ कौने में चार-चार स्तूप हैं। उस भूमि में श्रनेक प्रकार के वृक्ष हैं। १०६२॥

> कुट्टिय तिरुमरुंगुम् गोपुर तुयर मागि । येट्टुळ तूबै निड्र विजिक्कु ळेट्टे यागुं ।। बट्ट वेन्कुडय सेदि मरंग ळेट्टि बट्रै शारं द । वेट्टुळ वपनुक्कादि पादव मिबट्रि निप्पाल् ॥१०६३।।

> वीवियं सारंगु मुक्कोन वट्ट नार् शेदुर मागि । नीदिया निड्र वावि येट्टु मूंड्रि वट्टै यैय्दि ।। योदिय वगरं नोड्रि कुळिलु वाय् प्शि योंड्रिर् । पोद्र कोंडोंड्रि मन्नोर् पनिवर् पोय्तूब यैप्द ॥१०६४॥

अर्थ--- उस वन भूमि में महावीथी के कौने में जाते समय एक २ कौने में एक २ बावडी है। उसके आगे वृत्ताकार से युक्त एक और बावडी है। इस प्रकार एक २ कौने मे संबंधित तीन बावडी हैं। कुल मिलाकर चौबोस तडाग (बावडियां) हैं। इन दोनों मेरु और मंदर राजकुमारों ने पहले कौने के तीसरे नम्बर के तडाग में जाकर स्नान किया और स्नान करके आगे बूत्ताकार नाम के तडाग में दांतुन आदि कियाओं से निवृत्त होकर चतुष्कोएा में रहने बाली पुष्प बाटिका में आ गये। और वहां से पुष्प लेकर स्तूप के पास गये।।१०६४।।

> तिरकर कोसमोंगि शिनंग केंडिशैयु मोडि । यहदि योर् कोशमागि पद्दंद्र कर्य गल सोले ।।

## किरमडि युवरं व सोग मेकिळंबाळे शेंबगं । तिरुबळि मांबु कीळहिशे मामरंगळ् ॥१०६४॥

प्रयं- उस स्तूप का उत्सेंध ग्राथा कोस है। तथा उसका मध्य भाग उतना ही विस्तार वाला है। उसके पूर्व दिशा में ग्राप्तोक वृक्ष तथा दक्षिए। दिशा में चम्पक वृक्ष है। पच्छिम दिशा में नाग केसर का वृक्ष एवं उत्तर दिशा में ग्राप्त वृक्ष हैं। इस प्रकार महान ऊ चे २ कल्प बृक्ष वहां सुशोभित होते है। १०६४॥

> झाडगत्तियन् रिरंडु गोपुरत्तकवुं सेंद्र । नाडग शाळं मूंद्रू निळेना लेट्टू पांद्रि ।। यूडु रोद्रांडु नल्ला ज्वोतिडर् देविमार्गळ् । वीडिस पसवु निद्र वोदिई निदमहंगुम ।।१०६६।।

मर्थ स्वर्णंमयी उस वन भूमि की महावीथी के दोनों बगल के उदयतर नाम के गोपुर में प्रीतिकर नाम के गोपुर तक एक से एक बढकर तीन ख़रा तक हैं। एक २ मंजिल में जाने के लिये ग्राठ २ पंक्ति है। उन पंक्तियों में ज्योतिषवासी देवाङ्गनाओं द्वारा नृत्य करने की नाट्य ज्ञालाएं हैं।।१०६६।।

> पेंबोनुं मनिई नात्युं कुविड्रं वे पाव वादि । सेपोन् मंगलंगळ् वेदि तोरखं सेरिंदयाबु । मुंबर् तं मुलगुं भोग भूमियु मॉड्रिनार् पोळ् । बं पोनि मुळइ नारु मैदेरु मॉळिद वेंगुस् ॥१०६७॥

प्रयं-सोने मौर रत्नों मादि से निमिते चैत्यवृक्ष, स्तूप, म्रष्ट मंगल द्रव्य, वेदी के द्वार पर तोरं ग्रादि मत्यन्त सुन्दर हैं। उस वनभूमि में देवाज्जनाएं, देवपुरुष, देवकुम मनूष्य ये सभी वहां रहते हैं १०६७।।

> कुइळिस मुळर माग कोंबिन भेर् ट्रूविपाड । मइळ् नडं पइलु मेगुंस वानवर् मड दैनन्नार् ॥ पुयळियन् मिम्नुपोळ सोळै वाय् पोळिपु तोंड्रि । कयल बिळि पिरळ कामं कनिय निड़ांडि नारे ॥१०६८॥

ग्रर्थ—उस बनभूमि में रहने वाले पक्षियों के द्वारा होने वाले शब्द ग्रत्यन्त सुस्वर प्रतौत होते हैं । भ्रमरों के गुंजार शब्दों की ब्वनि और देवकुमार द्वारा होने वाले संगीत ग्रादि को सुनकर जिस प्रकार मयूर मत्यग्त ग्रानंदित होकर ग्रपने दोनों पंखों को फैलाता है , उसी प्रकाद देवाङ्गनाएं नृत्य करती थी ॥१०६८॥ कर्षगमड नहागंळ् कामने सेखिवे पोर्। कर्पग मरत्ते कामबद्धिगळ् सेरिंव कामर् ॥ विर्पई ळोबिये कंडु वेदिगे येंड्रु मीळ्वार् । तप्पुवट नडयिट्राळवे लोळयिना ळ्यर मेन्ना ॥१०६९॥

प्रयं--जिस प्रकार पतिव्रता स्त्रियां प्रपने पति से बार २ प्रालिंगन करती हैं, उसी प्रकार लताए व कल्पवृक्ष परस्पर में लिपटे हुए थे। उस वनभूमि में रहने वाले मणियों के सभूह के प्रकाश को देखकर वे मेरु ग्रौर मंदर इसी प्रकाश को भगवान का मंदिर समफ कर आते हैं; परन्तु अम समफकर वापस लौटकर प्राजाते हैं। ऐसी वह मणि जमकती थी। उस भूमि के प्रमाद से चलने में श्रम ग्रश्नम का कुछ भी पता नहीं चलता था। इसी से बह भूमि अमायमान प्रतीत होती थी।।१०६९।।

> मधुकरं तुंबि वंडु वन् शिरै परब मट्रुं । पोदिय दिळ् पोदिन् मोदू पोतंन पुगळ लार्टा ।। मदि योळि परंद सूमि विदि युळि किडंदवल्लि । पोदुलिय पोदिन् मैदु पोर्ल कन् वांग ळार्टा ।। १०७०।। वनमिदु विधिई नैय्दि वाविये शार्द् मैंद । रिण मळरेंदि सोझ वेट्टे दु मरत्ति नान्गु ।। शिनेबोरुं शेरिंद शीय बने मिशै देवर्कोमा । ननैय पुरपडिम तूब यठचित्तु पिरिदि सेरंदार् ।। १०७०।।

भर्ष---जिस प्रकार चंद्रमा की किरएों चारों मोर फैल जाती हैं, उसी प्रकार वहां की विशाल वनभूमि में रहने वाले पुष्पों में निवास करने वाले भ्रमर ग्रादि की ध्वति चारों म्रोर गूंजती है। उसका वर्एन करना मेरी भ्रल्प बुद्धि में ग्रशक्य है। उस भूमि को देखने के पश्चात् मौर कोई दूसरी वस्तू देखने की इच्छा ही नहीं होती।।१०७०॥

> इरुनिदि इरुंब सेन्नि इमें यम् बंबिर्रवन् पॉव । मरुविय देन्न सेंबोन् मयदाय वेळ्ळि शूडि ॥ युर मळि युदयसिर्कु मिरुमडि यागु पिरिवि । तरमेनु मिजि यदु निळय्य नट्टाळेसागुं ॥१०७१॥

भर्थ--ऐसी वनभूमि में वे दोनों राजकुमार पहुँचे और वहां ग्रत्यन्त सुगंधित पुष्पों को प्रपने हाय से तोडे। वहां आठ कल्प वृक्ष हैं। और आठ ही चैरय वृक्ष हैं। एक २ चैरय वृक्ष में चार २ शाखाएँ हैं। एक २ शाखा में एक २ जिन बिम्ब हैं। उस चैरय वृक्ष के पास पहुँचकर मेरु और मंदर दोनों राजकुमारों ने भगवान की पूजा की। वहां से झागे चलकर बनभूमि में रहने वाले प्रीतंकर नाम की वेदी पर पहुँच गये। वहां शखनिधि और पर्यानधि ऐसी २ निधियां हैं। इन दोनों निधियों के अधिपति वहां के देव हैं। वहां रहने वाली उदयतर वेदी इतनी ऊंची है कि मानो हिमवन पर्वत ही यहां आ गया है, ऐसा प्रतीत होता था। उससे दुगुनी ऊंची पांच सौ धनुष वाली प्रीतंकर नाम की पांच वेदियां है।।१०७१।

> कोडि मिडेगोपुरंग ळोंगिन नांगु गात । मिडि मुरसि द्येव वानो रियट्रु मंजिर प्यौ येयंद्रु ।। पडि मेगळिरुंद पच निकगंळै पुडंय पैबोर् । कुडमुगं पदुमस् तेमागोंत्तन कोनंदाने ।।१०७२।।

> गोपुर त्तिरु महंगुम् कुडवरै यनय तोळार् । पागर प्रमै पोळ पडरोळि भवनवेंदर् ॥ नागरु किरैवर् कोमानळं पुगक्'द ळगंळारं्द । वेदिरं पिडित्तु काकुं पुरत्तुळार कोडिइन् वोदि ॥१०७३॥

ग्रथं-उन गोपुर के ढारों पर अस्ताचल पर्वंत के समान मुजाझों वाले सूर्य के प्रकाश से युक्त भवनवासी देवों के ग्रधिपति चमर वैरचित नाम का भुवनेंद्र और देवेंद्र ग्रादि के ग्रधि-पति जो देव हैं वे भगवान की स्तुति व गुरगगान करते हुए ग्रपने हाथों में दण्ड तथा घोटों गादि को घारगा कर खडे रहते हैं। उन गोपुर के ग्रन्दर के भाग में जो घ्वजा भूमि है वह पांचवें प्रकार की महावीधी कहलाती है।।१०७३।।

> ऐदुंबीर चदुरमगि पायिर त्तेवदाय । पंदिइत् वरुक्क माय मंडलं पत्तिन् भाग ॥ मिंगिवै तिरट्टि येग दिक्किनु कामि वट्रै । मंगल तन्निन् मार बंदव पंदिन् मोद्र ॥१०७४॥

प्रर्थ--पांच प्रकार नाम की महावीथी के कौने में प्रथात् एक २ कोने में चतुष्कोए के रूप में ऋम रूप से एक हजार ग्रस्सी, एक हजार प्रस्सी इस प्रकार दो हजार श्रस्सी प्रौर ग्रस्सी पंक्तियां हैं। इन सब को मिलाकर गिनती करने से ग्यारह लाख, साठ हजार चार सौ हो जाती हैं। यह संख्या एक २ कौने की है। चारों कौनों में रहने वालों की संख्या छियालीस लाख, पेंसठ हजार छह सौ मेखला होती है।।१०७४।। मूंड्रू विट्ट शदुर मागि मुकुमरिंग पीडत्तुच्चि । यूड्रि विल्लेरंडु सुट्रा युरं दिरु कांव पयं यु ।। नींड्रवे पोड़ु कन्निनेळिन मरिंग इरुंद तंडि । नांड्र पल्लिगै इनुच्चि पळगै मेळ् पदागै यामे ।।१०७४॥

मर्थ—तीन धनुष प्रमास से युक्त रहने वाले चतुष्कोसा की पीठ के ऊपर दो धनुष चारों स्रोर दो कोस उस्सेध वाले हैं। इनसे वह पीठ देखने में म्रत्यन्त सुन्दर व शोभायमान मालूम होती है । स्रौर उस पीठ पर एक फलक है ।।१०७४।।

#### शिंग मालियाने माले शिरिवयन्नं गरुड नेरु । पंकय मगर माळि पविगळाम् पदार्गं पत्तुं ।। पौंगिया काय मेन्नुं पुनरि वेडिरे गळ् पोलुं । मंगलक्किळ वन् कोइल् मदिले सूळ्दाडु निड्रे ।।१०७६।।

अर्थ-सिंह, हाथी, फूलों का हार, मयूर, हंस पक्षी, गरुड, वृषभ, कमल पुष्प, मगर-मच्छ व समुद्र मादि इस प्रकार के लक्षशों से युक्त माठ प्रकार की ध्वजाएं समुद्र से उठने वाली जलतरग के समान जिनेंद्र भगवान के समवसरण के झागे वेदी के चारों मोर ध्वजाएं फहराती हैं।। १०७६।।

> मुडिमसि मुत्त मालै नानं ड्रु किंकिनि गळ् मोइत्त । कोजि निरै कोडि नांगो डरुपत्ता रिलक्कं कोमा ।। नुडै यन वैं वत्तारा इरमुंड्रि लुलावुगिंड्र । पडियिद् काद मूंड्राय् पयोदि पोर् सूळं ददामे ।।१०७७।।

प्रयं --- उस घ्वजास्तंभ के शिखरों में मोती के हार नृत्य करने वाली नर्तकियों के पावों में पैजनी के समान छोटी २ घंटियों सहित फहुराने वाली घ्वजायो की संख्या चार करोड छियासठ लाख पचपन हजार है। यह भूमि तीन कोस चौडी होकर समवसरण को घरे हुए है।।१०७७।।

# पलभरिए पईड्र पत्ति पित्ति नर् पडिगम पैवोन् । निलंगळे दागि निंड्र नाटक शाले बोरुं ।। मुसयुं मेगलेयुं मुत्तमालैयुं कुलाद मिन् पोर् । पल नडं पैसुं भावरं भवनर् तम् पवळ वायार ।।१०७=।।

भर्ष-- यहां अनेक प्रकार के रत्नों से निर्माण को हुई चार प्रकार की वेदियां हैं। उस दीयी में रहने वाली नृत्य जालाएं, मेखना भरण मौती पादि से मुक्त भवन तथा देवांग-नाएं नृत्य करती हैं।।१०७९

# पुळेक्कै माविट्ट मोळि याळानं पुनरं्व वट्रिन् । तळेच्चवि पोल वाडुं पदागै याम् तरणो तन्नै ।। मळं कैमा वेंदर् वंदु मंगल मरदि नैदि । कुळैत्तेळुं पोळिले मूळ् कल्पाण गोपुरत्तै सारं्वार् ।।१०७६।।

अर्थ-जिस प्रकार हाथी को ठान में कम से बांध दिया और तब उस हाथी के कान जैसे हिलते रहते हैं उसी प्रकार व्वजाएं वहां फहराती हैं। यह सम्पूर्एं व्वजाएं ऐसी मालूम होती हैं, मानों सम्पूर्ए जनता को दान देने के लिये अपने हाथ फैलाये हुए हैं। इस प्रकार की व्वजा भूमि को उलांघकर कल्याएएतर नाम की वेदी में वे दोनों मेरु व मंदर पहुँच गये।।१०७६।।

# मुदनदु विरुवि कोश मूंड्ररे यरेय कंड्रिट् । दुदयसिन् मुस्ति योंगि समस्ति येत्ति येंड्रु नाना ।। विदभस्ति येनिंदु सेन्नि विडेंद वेन् कोडिय दागि । मविलिन तगत्तट्टाळं मलिदं वेळ् निसत्तदामे ॥१०८०॥

श्रर्थ- उस कल्या एतर वेदी की चौडाई नीचे तीन कोस और बीच में डैढ कोस उसके ऊनरी भाग में तोसरा हिस्सा उत्सेध होकर उदयतर और कल्या एतर का पहला उत्सेध जितना प्रमाण है उतना ही परिमाण है। जिस प्रकार सिर में मुन्दर २ रत्न मोती तथा रत्न सोने से निमित पाउडर (स्त्रियों के सर पर माथे पर पीछे से ग्रगले ललाट तक) धारण करती हैं। उसी प्रकार उस कल्या एतर नाम की वेदियों की सात प्रकार के भिन्न २ रूपों से सजावट की गई थी।। १०६०।

> पसरै काद मोंगि पैंबोर् गोपुरंग नांगु। मुत्तमसुरक मैळं योत्त वेळ् निलसवागि ॥ पत्तु नामस वा मेळ् भवत्तोडर् पदनै काट । वैत कन्नाडि वाय्दल् मरुगिरंडुढै यदामे ॥१०६१॥

भ्रथ- बह स्वर्गमयी कल्यागतर गोपुर सात मंजिल की ऊंचाई में है, भौर पांच कोस चौडाई में है। उस गोपुर द्वार पर एक महान बडा काच लगा हुम्रा है, जिसमेंवहां जाने बाले को सात भव तक का ब्यौरा उस काच में दीसता है। भ्रर्थात् पूर्व भव व म्रागे के भवों का हाल प्रत्यक्ष मालूम होता है।।१०८१॥

> उरैत नामल बाब पुरत्तमलुबयं पोल । पेरुत गोपुरंग नागु पेरुबिलै मनिय मालै ॥ तरत्ति नार् परत् ताळं हु शन शन वेन्नूं कंडे । परित्तु नाट्रिशैबु बीबि परुबि पोलुळिरु निड्रे ॥१०८२॥

ग्रर्थ—इस प्रकार चारों दिशाग्रों में चार कल्यासातर गोपुर हैं। उन गोपुरों के अदर सूर्य के समान अत्यन्त प्रकाशमान जयघंटा है। जिसकी ध्वनि दूर र तक चारों दिशाश्रों में सुनाई देती है।।१०६२।।

> उरैत्त गौपुरत्तु वाय्दल् कापव रुलग पालर् । निरैत्त वळ् निलत्तदाय नाटक शालै इन्कट् ।। तरत्तिना निरैत्त मिझिट्रा नडं पुरियु मादर । विरित्तुना मुरैत्त देवर् मेवुमा देवि मारे ।।१०८३।।

अर्थ-उस कल्या एतर गोपुर के दोनों स्रोर अगल-बगल में लोकपाल नाम के देव रक्षएा करते हैं। उस गोपुर में रहने वाली वीथी की अगल-बगल में सात मंजिल से युक्त नाट्य शालाए बनी हुई हैं जिनमें लोकपाल देवों की स्त्रियां बिजली की चमक के समान प्रकाशमान होती हुई नृत्य करती हैं। १०८३॥

> वडि वुडं पोडत्तिप्पाल् मसिित्तिरळ् मलरं द नांगु । विडवं कन् मिका दिक्कं येळप्पन पोंड्र् शित्त ॥ पडिमैगळिरुद सिद्ध पादवं पयिड्र पोंदु । कुडेइन् मदि निंदु बोदि नांगिनुं कुलावु मिप्पाल् ।।१०८४।।

ग्रंथ — उस कल्या एतर गोपुर में रहने वाली वृक्ष भूमि में चार दिशाओं में एक २ बुलिपीठ है। उसके ग्रंदर सिद्धायतन नाम के वृक्ष हैं। उन वृक्षों में चार शाखाएं हैं। उन एक २ झाखा में एक २ सिद्धों की प्रतिमा है। उस वृक्ष के फूलों के भगवान के उपर तीन छत्र हैं। वे सुन्दर प्रतीत होते हैं। उन फूलों का सुगंध तथा प्रकाश चारों दिशाझों में फैल जाती है। १००४।।

ग्रन्जुडरु विळंतूबै पेरिवना लयत्तै सूळ**्र ।** मजुर निमिरं दु माळे तलंगळ् पन्निरडं वागि ।। येजन मले ये सूळ**्र ददिमुरव मनैय नांन्**गाम् । इंजि गोपुरगं नार् पालुडय वान् तडगं नान्गम् ।।१०८५।।

प्रयं— ग्रनम्तज्ञान को प्राप्त हुए केवली भगवान के विराजमान होने का मंदिर है। जिसको घेरे हुए कल्यासातर वेदी और गोपुर में रहने वाले कल्पवृक्षों की वीथी में भत्यन्त प्रकाशमान बारह मंजिल से युक्त स्तूप हैं। जो ग्राकाश को स्पर्श किये हुए हों ऐसे प्रतीत होते हैं। जिस प्रकार नंदीश्वर द्वीप में चारों दिशाग्रों में ग्रनंतगिरि दयिमुख ग्रादि जार पर्वत हैं, उसी प्रकार वहां भी चार स्तूप हैं ग्रौर चारों दिशाग्रों में चार बावडियां हैं।। १००४।

#### नदै भन्नै शयंदै पूरनामत्त वावि । बंद मादिक्कि नान्गिल् वारियै तेळित्त पोळ् दिल् ॥

#### ¥२२ ]

#### मुंदय परप्पै योर्वा मुन् पिन्नेळ् भवत्तं कान्वार् । सिंदै सैद बट्रै पार्क तेळिक्क नोयायुं तोरुं ।। १०६६।।

अर्थ----उस नंदीश्वर द्वीप की भूमि में रहने वाली बावडियों के नाम ग्रर्थात् पूर्व दिशा में रहने वाली बावडी का नाम नंदा, दक्षिएा दिशा की बावडो का नाम भद्रा, पच्छिम दिशा की बावडी का नाम जयंता और उत्तर दिशा में रहने वाली बावडी का नाम पूर्एा है। ॥१०⊂६॥

# वास निड्र राव शोल भदिळिन वगत्तु मांड । ब्रोचन यगंड्र देनु मुळगेळा मडगिनाळु ॥ मासै पोग ळगंड्रु तोड्रुं मरुमरिंग निळत्त दागि । मासिला मणिड्र नायमरंगळा शेरिंददेंगुम् ॥१०८७॥

अर्थ----पूर्व दिशा की बावडी के जल को मनुष्य गंधोदक के रूप में प्रपने मस्तक पर डालते हैं, जिससे उसके आगे के और पीछे के दो भवों का ज्ञान हो जाता है। दक्षिए। दिशा की बावडी के जल को देखने से आगे और पीछे के भवों को जान लेते हैं। पश्चिम दिशा की बावडी के जल को देखने से आपने मन में जो इच्छा होती है वह पूर्श हो जाती है। तथा उत्तर दिशा की पूर्णा नाम की बावडी के जल को देखकर मस्तक पर डाल लेने से सम्पूर्श व्याधियों का नाश हो जाता है।। १० ५७।।

> पळ निरं पइंड्र फळंगकुं शेरिदं शागे । निळैतळंबोशिय काना निरैय वन् शिरेंग कींडि ॥ मळ्र निरेंदिरुदं मट्टी वांगिनार् 'ट्रांगपारा । मिळैयना मिळाद वर्कु विरुंदेळुदुडं तेने ॥१०६६॥

प्रयं--- उस कल्या एतर गोपुर में रहने वाले कल्पवृक्ष नाम की भूमि का चार कोस का विस्तार है। वह भूमि इतनी चिशाल है कि तोग लोक के जीव ग्राकर बैठ जाँय तो सब का समावेश हो जाता है। वह भूमि बैठने में कम नहीं पडती है। वहां रहने वाले कल्पवृक्षों की रत्नों से संजावट की गई है। वह वृक्ष प्रनेक प्रकार के पल पुष्प आदि से भरे हुए हैं। फल व पुष्पों से उन वृक्षों की शाखाएं भुकी हुई हैं। उन फलों की सुगंध के मधीन होकर भ्रमर तथा ग्रन्य पक्षी मधुर रस का ग्रास्वादन लेते हुए उन्हों में रहते हैं। वे पक्षी उन फूलों के रसों को खींच रहे हैं इसलिये कि उस वृक्ष का बोक कम हो जावे। जैसे २ उन शाखाग्रों में से वे पक्षी मधुर रस को सीचते हैं वैसे २ फूल व शाखाएं मुरभा सी जाती हैं। वे शाखाएं मुकी हुई हवा से इस प्रकार हिलतो हैं। मानों लोगों को बुलार कर दान दे रही हों। रेक्षा-

# शिरप्पोडिंगडेंब देवर् होरि पोकि ळवनैचेर्दंगर् । इर कर्स भरप्परेड्रां सोछुव दिनि येन्नंड्रिप् ।।

### पिरप्पेरिट्टदिरंद वीरम् पेरुमैगं झिरिदु काट । विरप्पवु मुपरं्व देव राजना ळिपंडू देंड्रो ॥१०८१॥

ग्रर्थ — तदनन्तर वे भेरु व मंदर दोनों राजकुमार उस समवसरए। में रहने वाले कल्पवृक्ष की भूमि से ग्रब्ट द्रव्य सहित आंगए। वाली उस भूमि में प्रवेश करते ही ऐसा मालूम होता था जैसे कि देवलोक में प्रवेश कर रहे हैं। ऐसा आनन्द प्रदीत होता था कि उसके समान अन्य कोई स्थान ही नहीं है। उस भूमि वर्णन करना अवर्णनीय है। इस प्रकार भगवान के प्रतिशय को दिखाने वाले देवों ने समयसरए। की रचना की ।। १०८१।।

> पळिक्कु नट्रळमि देड्रूं वावियुट् वैत्तु । कुळिक्क वोऊ्ंद्वरे काना कैकोट्टि शिरिप्पर् नोका ।। पळिक्करे तळत्तं वेळ्कप्परप्पेंड्रू पार्त्तुं मोक्वा । रुकिप्पिकं वीवट्रें पित्ति वेंड्रुपो कट्रू निर्पार् ।।१०६०।।

ग्रर्थ - वे दोनों कुमार उस रत्नअडित भूमि में रहने वाली बावडियों में मपने २ हाथ पांव धोने तथा स्नान करने उत्तरे इनको ऐसा कग्ते देखकर वहां के रहने वाले लोग हंसने लगे। क्यों हंसने लगे ? वास्तव में बावडियों में पानी नहीं था बल्कि स्फटिक मशि के समान वे जल पूर्ण बावडियां प्रकाशमान हो रही थीं। उसी को पानी समफ्रकर थे नीचे उतरे थे। किंतु केवल प्रकाश देखकर ही तथा पानी न होने के कारणा थे मेरु मौर भंदर वहां ते बापस लौटकर और कहने लगे कि काच सा है पानी नहीं है। १ ६०।।

#### कविर मरिए माडन सम्मै कन्नुच्यार तथ सामै । यदिर वरु वारै योष्प विडंदिडेवेगुं निर्वर् ।। महुरमाय तन सोट्रामे तथकवेदिर माट्रमाग । वेदिरेदिर मोळिगिन गिङ्रारोत्तियं द्वयरेंगु मेंग्रुस् ।।१०६१।।

प्रयं—स्फटिक मणि से निर्माण किए उन मंदिरों की चमक से प्रपने ही प्रतिबिम्ब को उसमें देखकर ऐसा प्रतीत होता था कि जैसे उसी के समान दूसरे पादमी का प्रतिबिम्ब हो ऐसा समफकर वे वहां से हट जाते थे। जब वे बोसले वे तो उनकी भावाज ऐसे गूँचती वी मानों भादमी बोल रहा हो ।।१०६१॥

> वरै पुरयु माळिगैइनिरेगळवै योरु पाळ् । परुवियोळि तेरुव पळ मंडपग ळोरुपाझ ।। मरुविनरु मरि बरिय साढ निरं यरु पाल ।। परुमणिय तूनिरेय पाडळिडमुरुपाळ् ।।१०९२॥

मर्ब--- उस कल्पवृक्ष की भूमि में बडे २ पर्वतों के समाव विद्यास भवन वे। दूसरी

भोर सूर्य की किररणों को जीतने वाले झनेक मंडप थे। एक झोर बडे २ स्तंभों से निर्माण की हुई संगीत शालाए यां ।। १०६२।।

# नाटक मडंबयरंगळाडुमिड मुडु पाल् । काडवर्गळ व्हडि विळेयाडुमिड मोरुपाळ ॥ कोडुयर्सै कुंड्रमवे निड्र विड मोरुपा । लाडग नल्वदिग य कूड मिड पोरु पाळ् ॥१०६३॥

धर्ष-वहां नृत्य करने थालों की नृत्यशालाएं एक मोर हैं। पुरुषों के खेलने का स्थान कीडाशाला के रूप में एक तरफ है। निर्माएा किये हुए क्रत्रिम पर्वत एक स्रोर हैं। स्वर्एा से निर्माएा किये हुए महल तथा दोवारें एक स्रोर थीं।।१०६३।।

> वान् करुविन ट्रीन्सुवैय वारिनंदि योरुपाळ् । तेन् सेरिंद पून् तडंगळ् शिरै पईंड्र दोरुपाळ् ।। वायं ्द मरिएतळंगळ् वल्लिमंडपगं ळोरुपाळ् । सूकंद सेंवोन् वेदिगय वागुम् शिळ वोरुपाळ् ।।१०९४।।

ग्रर्थ-उस कल्पवृक्ष की भूमि में इक्षुरस के समान माठे पानी की नदी है। दूसरी भोर फूलों ग्रौर कमलों की लता से युक्त बावडी है। लता मंडप एक तरफ है तथा स्वर्ए निर्मित कई स्थानों पर कोट बने हुए हैं।।१०६४।।

> मंजमळि पंजमळि युडेंवविड मोरुपा । सुंजन मिशे येन् सोळव राडुमिड मोरुपाळ् ॥ पंजियनै यार्ग्ळोडु मैंदरिड मुख्पा । ळिजियद नगसिनै ईयंविड वोनादे ॥१०९४॥

भर्थ-सोने के लिये मखमल के गहे, पलंग ग्रादि एक ग्रोर हैं। स्त्रियों के बैठने की जगह एक ग्रोर है। स्त्रियों का फूला तथा पुरुष-स्त्रियों-दम्पतियों के बैठने का स्थान एक तरफ है। इस कल्पवृक्ष भूमि का वर्गन करना मेरे लिए ग्रज्ञक्य है।।१०१४।।

> मळं यनैय निळे युडेय मादवर्ग कोरुपाळ् । विळेयमर वेरिदरुम विरोचनर्ग ळोरु पान् । मळं विन् मोळि निळं युनळ मौनघर रोरुपाळ् । निलं पनिइन वेयिन मकई नींगळिळ रोरपाळ् ।।१०९६।।

मर्थ---पर्वत के समान तपस्वियों की तपस्या करने के स्थान एक तरफ हैं । संसार में होने वाले दुःस का नाश करने, सद्गुएी उपाध्यायों के स्थान वहाँ एक झोर हैं । झौर द्रत के भारए। किए मुनि लोग एक तरफ बैठते है और सर्दी, गर्मी, बरसात में हमेशा समान रूप में रहने वाले मुनियों के स्थान एक स्रोर ही हैं ।।१०१६।।

> उक्कतवर् तत्ततवर् रोरुपाळ् । मिक्कतवर् धोरतवर् मेरुमिड मोरुपाच् ।। तोक्कनळ काय मन वशिवळिगमेरुपाल् । पक्कमुब नोन् बुडैय परम तव रोरुपाल् ।। १०२७।।

> मासुमळं बाय् तिवळै मूकुडय भंरुदान् । पसरिय पेरुंतवर्ग ळिरुंद विडमोरुपाळ् ।। बासनरु नैयमदु पाळमुदु विन्मे । ळासै यर् उर्र सैमुळि येहंतबर्ग ळोरुपाळ् ।।१०६८।।

अर्थ-अपने शरीर में होने वाले मलयुक्त मल्लौबघि ऋढिघारी, भामषौँ बधि,खेलौ-बधि, विडौषघि सबौँ बधि ग्रादि २ ऋढिघारी मुनियों के स्थान एक तरफ हैं। क्षीर रस ऋढि, सर्पिः रसऋढि, यानी घृतऋढिघारी मुनियों का स्थान एक मोर हैं।।१०६६।।

> मुदळिरुदि नडुव नोरु पदमदु कोंडन् नूळ् । विदि मुकुदु मरिङर् शिळर् मूळ पद मेवि ॥ मुदनडुवु मुडिय उनर् वार् संविन्न मदिकन् । मदिइन पुगै पन्नि रंडिन् वरु मुळिग करिवार् ॥१०९९॥

श्रर्थ--जिनागम के प्रथम एक पढ, ग्रंत का एक पढ, मघ्य का एक पद को लेकर संपूर्श ग्रागम के जानने वाले कोष बुद्धि मुनियों के स्थान एक तरफ ये। प्रथम में एक पद को जानने वाले बीज बुद्धि मुनि तथा प्रपने स्थान से बारह योजन दूर रहने वाले सब्दों को भली प्रकार सुनने वाले तथा समफने वाले दूर श्रवएा ऋदिधारी मुनि का स्थान एक तरफ है। ।।१०६६।।

मंदिय वदि सुद मिरुदु दिपुलमतिज्ञान । मदि शयर्ग लनगार केवली ळीरुपाल् ।। विदिरलनु मादि विगुवनै वलव लोरुपान् । मदियिन् वरु चारएा नन्मा मुनिव रोरुपाल् ।।११००।। े ४२६ 🗍

अर्थ--मतिजानी, श्रुतजानी, अवधिज्ञानी, ऋजुमति, विपुलमति मुनि तथा इतर केवलियों के स्थान एक ओर थे। आकाश में सूर्य के समान गमन करने वाले, चलने वाले चारएा ऋद्धिधारी मुनियों के ग्धान पृथक् थे तथा अणिमा, महिमा ऋदिधारियों के स्थान एक तरफ थे।।११००।।

> वेदमद नांगैनयत्ते विनयत्ते मिगमेवि । योदुवद् केर्पव दरैप्पवर्निदक्तर् ।। वदियर्गळ् कट्रमर वादमयि योर कव् । मेदगैय शिदने कन् मेवुनर्ग ळोरु पाळ् ।।११०१।।

ग्रर्थं---प्रथमानुयोग. चरणानुयोग, करणानुयोग ग्रौर द्वव्यानुयोग को मली भांति पढने वाले, सनन करने वाले सुनने वाले तथा मानव के प्रति उपदेश देने वाले, सुनकर उसको ग्रहण करने वाले ग्रौर धर्मध्यान व शुक्ल ध्यान वाले महामुनियों का स्थान एक ग्रीर था। ॥११०१॥

# पुरक विंड सक्करन् ट्रन् पडें योदुंग पोदु । मिक्कतवर पानिमिशें मेयमिगे यडिसिळ् ।। पुक्कुळग मुंडिडिनुं पोदु पगलेच्चै । तक्कतवर् मुदद् मुनिवर् शाट्र मुडियारे ।।११०२।।

अर्थ- उस कल्पवृक्ष की भूमि को बाह्य से यदि देखा जावे तो ऐसा स्थान बहुत ही कम देखने में झाता है। उस स्थान पर यदि चक्रवर्ती भी अपने दल सहित आ जावे तो वह भूमि कम पडती। उस भूमि में अक्षीण महानस ऋदिघारी महामुनि रहते हैं। जिसके धर में ऐसे मुनि आहार लेते हैं उसके घर में झक्षीण महानस ऋदि हो जाती है। और यदि चक्रवर्ती का दल भी वहां भोजन करने के लिये झा जावे तो कमती नहीं होता है। ११९०२।।

## इनेयमुनि वन मिवनिन् वीदि इरुमर्रगिर् । कनगमणि वेदिगै विल्लुडय कोडिवदनिन् ।। निनैवं मळि निळगळै यव्वैदर् पॉलदेसि । येनगमन राइरेजि याशिर मॉडदॉर् गि११०३।।

मर्थ-इस प्रकार उस कल्पवृक्ष की भूमि में ऋदि सम्पन्न मुनिराज रहते हैं। यह छठे कल्पवृक्ष की भूमि है। वहां स्वर्ण तथा रश्नों से निमित एक धनुष ऊंची वैदी है। ऐसी उस भूमि में रहने वाले मूनियों को नमस्कार करके वहां से झागे सातवें प्राकार नाम के युहांगरा भूमि की महावीथी में प्रथम श्रेसी में रहने वाले जयाश्वद मंडप में वे दोनों मेरु मौर मंदर राजकूमार गये।।११०३।।

## कडित्तळ वुळ्ळ नरंडगे । कोडि निरैत्त सयाशिरं कोशत्ति ।।

#### नुडन कंड्र दोरोचने योकमुम् । कडन दायदु कावद मागुमे ।।११०४।।

ग्रर्थ-वह जयाश्रय मंडप बडी २ घ्वजाग्रों से तथा उसका ग्रर्ड भाग छोटो २ घ्वजाग्रों से परिपूर्ण था। उस जयाश्रव मंडप की एक कोस की चौढाई है ग्रौर एक कोस की ही ऊंचाई है।।११०४॥

> मादिरत्तेळु मामदि वान् कड । लोद मेर वुड़न् पुगुमारु पो ।। नादन् मानगर् मुंड्रिळिन् वाय्दळ् वाय् । पोटुवार् पुगुवार् कन्मिडेवरार् ११०४।।

ग्रर्थ-जिस प्रकार पूर्णिमा के चंद्रमा को देखकर समुद्र उमड पडता है, श्रौर छोटी र नदियां उसमें प्रवेश करती हैं, उसी प्रकार उस जयाश्वव मंडप संबंधी मंदर में रहने वाले भव्य जीव सदैव ही वहां निवास करते हैं। श्रौर उनको देखकर महान झानन्द होता है। ॥११०४॥

> सुंदरत्तरकं पवळत्तिरळ्। पदि पदि परंदन पार् मिशे ।। इंदुधिन कवि रोडिर विवक दिर् । वद् वाल गमायिन पोलुमे ।।११०६।।

ग्रर्थ- उस जयाश्रव मंडप की जो भूमि है वह मोतियों और पन्नों में निमित है। उसको देखने से ऐसा प्रतीत होता है जैसे चंद्रमा व सूर्य की किरएों तथा बालू मिट्टी की करेगी हो।।११०६॥

मरै तलत्तरै जोतिरमंडिलं । वरैत्त कुंकुंम शंदन मंडिळम् ॥ निरैत्त शकंमळंग निमकिशं । नरैत्तल तेळतामरै पोलुमे ॥११०७॥

ग्रर्थ- उस जयाश्वव संडप को चंदन कपूर ग्रादि का मिथरण करके जमीन पर साथिया ग्रादि से पूरा गया था। तथा सूर्य ग्रीर चंद्रमा मांडे गये थे। उनको देखने से ऐसा प्रतीत होता था, जैसे पुष्कर द्वीप के बाहर रहने वाले ज्योतिषी देवों के रहने वाले सूर्य भौर चंद्रमा जिस प्रकार गमन रहित स्थिर रहते हैं वैसा ही प्रतीत होता था। वह मंडप कमल के फूलों से पूरा गया था। वह देखने में पुष्कर द्वीप के समान प्रतीत होता था। श्रू०अ।

> माळिगे निरं संडप मल्लवु । माळि मानवर् देवरढेंदुळि ॥

#### नाळु नाळु नंझिवस् ययप्पन । शुळि याने ये शुळ् पिडि पोळ् बन् ११११०८।।

भर्थ — उस जयाश्रय नाम के मंडप में ग्रनेक प्रकार के महल कई मंजिल वाले हैं। उसको देखने से ऐसा मालूम होता था जैसे एक हाथी के चारों ग्रोर कई २ छोटे २ हाथी हों। इस प्रकार कई मंजिल का वह मंडप था। उस ऊंची मंजिल में रहने वाले जीवों को ग्रत्यन्त मानन्द उत्पन्न होता था।।११०००।।

> शिष्पि शैगै मुडियन् शैबिनै । तुष्पुरुवै युरैष्पन नन्नेरि ।। तष्पिनार् तडुमाट्रं विरिप्पन् ।। विष्पडिय विवटि मेनिष्पळ ॥११०६॥

ग्रयं-उस मंडप में रहने वाले महल की मंजिल पर पूर्वजन्म में उपार्जन किया हुआ तथा संचय किया हुया पाप ग्रौर पुण्य का लेखा जोखा उसमें लिखा हुया था ग्रौर महाव्रत को घारएा करके अब्द होना तथा मरुएा को प्राप्त हुए दुख को भोगना ग्रादि अनेक विषय वहां लिखे हुए थे।।११०६।।

> मंदिरत्तं येनिवुं पुर् शिडिगं । इन्दिरत्तु वस मिडं निड्रंन ।। शंदिरत्तिरळिन पुळगत्तिडं । बंदू नित्तिळ माळंग नाडू वे ।।१११०।।

ग्रर्थ—उस जयाभव मंडप के ग्रंदर स्वर्णमयी एक पीठ है। उस पीठ के मध्य भाग में इन्द्र घ्वज नाम की एक पताका है। वह घ्वजस्तंभ चंद्रमा की किरए। के समान प्रकाश-मान हो रहा था। उस स्तंभ के शिखरों को मोती ग्रादि अनेक प्रकार के हारों से सुक्षोभित किया गया था।।१११०।।

> सुंदिरसिरन् मामसाि सुडिनः। मित्र मिन् परप्पिन् मिळिरदु बिळ्वीसुव ।। पेन् लुगिर् कोडि काळ्पोर पापिनः। मंदरसिर्ड याडुव पोळ्मे ।।११११।।

भ्रर्थ--- उस ब्वजा स्तंभ को अत्यंत सुन्दर दर्पएा से निर्माएा किया हुआ शीशा के समान श्रेध्ठ रत्नों से जड दिया गया था। वे रत्न बिजली के समान चमकते थे। उस स्तंभ पर लगी हुई ध्वजाए जब हवा चलने पर लहराती हैं, उस समय ऐसा मालूम होता है कि जैसे हंस पक्षी अपने परों को फडफडाता है। ।११११।।

४२६ ]

कारिन् मेदुळवुं कदलि कोडि । तार मरिएगळ् शेलिप्प वोलिप्पन् ।। बारि मोदु वरु प्ररित्तेरिडं । तार् मरिएयल् शेलित्तोलि पोलुमे ।।१११२॥

म्रर्थ—मेघ मंडल पर लहराने वाली पताकाश्चों के हलन चलन होने से ध्वजाश्चों पर रहने वाली फूल के समान उन घंटियों (टोकरें) के शब्द ग्रत्यन्त मधुर होते थे। वे शब्द कैसे थे जैसे सूर्योदय होते समय सूर्य ऊपर ग्राता है ग्रौर छोटे २ घंटे आदि बजते हैं, उसी प्रकार शब्द होते थे ।।१११२।।

> इंद वान् वान् कोडि यें कडंदेगलुं। वंदु तोंड्रु मगोदय मंडपं ।। सुंदरं मार्र्शत्तू निर्रं यायिर । लेंदै कोइन् मुगत्ति निरुंददे ।।१११३।।

ग्रयं—इस जयाश्रव मंडप को उलांघ कर जाते ही उसके सामने महोदय नाम का मंडप है। वह मंडप एक हजार स्तंभों से निर्भाग किया हुन्ना है ग्रौर भगवान के मंदिर के सन्मुख है।।१११३।।

> मट्रि मंडप तुन्मसि पोडिगै । सोर किलत्ति इरुक्कै सुदक्कडन् ॥ मुट्र**ुम् वंदोरु मूर्ति कोंडालन्न ।** पेट्रिया लिरुंदालं वलत्तिरिई ॥१११४॥

म्रर्थ—उस मंडप के अंदर रत्नों से निर्मित की हुई पोठ है । उस पीठ पर सरस्वती देवी की मूर्ति विराजमान है । श्रुतज्ञान नाम का समुद्र जिस प्रकार इकट्ठा होकर ग्राया हो उसी के समान दिखाने वाली वह देवी थी । श्रौर उसके बाई बाजू श्रुत है ।।१११४।।

> सोर्विन् मादवर् सूल् सुदकेवलि । तारगै नडुचंदिरन् पोलववन् ।। कार् पैविर् कुदवुं बडि यालुइर् । कवि मिडि यरसै यलिक्कुमे ।।१११४।।

अर्थ ──उस सरस्वती देवी के दाहिने भाग में अनेक मुनि बैठे हुए हैं और उनके बीच मैं एक श्रुतकेवली । जैसे मेघ बादलों से वर्षा करता है उसी प्रकार वे मुख् कमल से भव्य जीवों को उपदेश करते हैं ⊞१११४॥ मेरुविन् येट्टयु मेक्यि । वारणं मलै पोलवन मंडप ॥ मेर निपुल वेंडिसैयु मिदन् । नेर् मुसिंड् दोर् पोडिंगै नंड्ररी १११६॥

प्रर्थ—उस महोदय मंडप के चारों दिशा में जिस प्रकार महामेरु पर्वत रहता है। उसी प्रकार बडे २ संडप हैं। उन मंडपों के सामने बलिपीठ है ।।१११६।।

> वल्लिनन् मरिए पोन्मय मागिय । वेल्लि पगलुं वलि येंदुमी ।। देल्लि शैपिरै वन्नगर् वायीलुट् । शेल्लवद्भि कन् मंडप मेडुंम ।।१११७।।

मर्थ-वह बलिपीठ योग्य प्रमाण से उत्सेघ तथा चौडाई ग्रादि योग्य प्रमाण से युक्त है । वह पीठ सोना ग्रौर रत्नों से निर्मित की हुई है । उसकी बलिपीठ की मब्य जीव पूजा करने के लिये ग्रंदर जाते समय सुगंधित एक लता मंडप है ।।१११७।।

> पोदरा मसि पीडत्ति नप्पुरं । वायदल् वीदियै नोकिय मंडप ।। नीदिया निधि कोक निरंदर । मीदल् मेविद्दरुप्प विरळ ।।१११८।।

अर्थ---- उस रत्नों से निर्माण किये हुए बलिपीठ को छोडकर आगे जाने पर एक महावीथी आती है। उसके दोनों ओर दो मंडप हैं। वे मंडप नवनिधि के अधिपति कुबेर के समान दान करने वाले ऐसे प्रतीत होते हैं।।१११६।।

> पाडळोडु पद्द ड्रिले येंपळ । कूडि नीडु नीला वल्ले मिन्नेन् ।। तोडु माडुव वच्चुर देखिय । राडु माडग शास्रयप्पालवे ॥१११९९॥

> वेट्रि मुट्र विदिक्कनतूवैग । कुट्रू निङ्रेन वोंगि योरोचनै ।।

### सुट्रुवेरुळ बेदिगै तोरणं । बेट्रि वेन् कोडि माळय मेळेलां ।।११२०।।

मर्थ --- यहां तक सात प्रकार के गृहांगए। भूमि में रहने वाली वस्तुओं का म्राधिक्य विशेषकर वर्एन किया गया है। उस गृहांगए। भूमि के कौने में रहने वाले स्तूप हैं। एक योजन उत्सेध से युक्त एक स्तूप है। वह स्तूप सभी भव्य जीवों को म्रत्यन्त सुन्दर व मनोहर दीखता है। उसके चारों म्रोर वेदी है ग्रीर स्तूपों पर चारों म्रोर सफेद ध्वजाएं हैं। ग्रीर वे पुष्पों के हार मोती के हारों से युक्त है। । ११२०।।

> ग्रडिपि निर् पिरप्पिन् मनैयुसिडै । तुडियै बेंड्र किरिमुळ विन्नळ ।। बडिवै योप्पन वैय्यग तूब इप् । पडिपिनागुमट्र ुळ्ळदुं सोझुवास् ।।११२१।।

मर्य-पहले कहे हुए स्तूप के विस्तार से होकर बीच में कमती विस्तार होकर बीच में मृदंग के रूप में रह गया है। उस गृहांगरा भूमि के कोने में लोक स्तूप नाम का भ्रादि स्तूप है। उसका स्वरूप ग्रागे कहेंगे ।।११२१।।

> महिम ळोगमुं मंदरत्तयुं । मोत्तवुं तुरक्क नकेंवैं योप्पवुं ।। सिद्दि शेव्वट्टवुं सिद्धरुपियुं । पट्रियल् कर्लत्तेरुं भव्य कूडमुं ।।११२२।।

भ्रर्थ—मध्य लोक में एक स्तूप भेरु पर्वत के समान है , और स्वर्ग का स्तूप नवग्रह के समान है । तथा एक सर्वार्थ सिद्धि के समान स्तूप है । भ्रौर एक राग को नाश करने वाला भध्य स्तूप है ।।११२२।।

> वीत शोगमु मै मै विळक्कुमेन् । ट्रोदु नामत्त वंड्रि नोंडुळ्ळवास् ॥ काद पाद मगंड्रु विद्वोंगिमे । ळेदमिळ् वळकांळ् वट्ट मिगिदे ।।११२३।।

मर्थ-स्वभाव से ही प्रकाशमान शोक रहित एक बोधिनाम का स्तूप है। इस प्रकार स्तूप कौने २ में रहने वाले सभी वीथियों में क्रम से है। वहां प्रदक्षिणा में झाने वाले जीवों को चार मागों मैं से एक भाग झाने जाने के रास्ते के लिए है। बाहर की भूमि से वह स्तूप एक धनुष ऊँचा है।।११२३।।

> वानवर् कोन् मनत्तेनि चैदवन् । ट्रान्मिग विय पुरुं तरस्री तन्मै ये ।।

#### यानिव बुरे पदर केळुंद मट्रिदु । बूनमे यागिळु मुळिय बल्लनो ॥११२४॥

श्रर्थ—देवेंद्र प्रपने मन में यह विचारता है कि इसी प्रकार के समवसरएा की रचना करना चाहिये। कुबेर द्वारा तैयार किए हुए समवसरएा को देखकर सभी लोग आश्चर्य करें ऐसा वर्णन करने में मेरी शक्ति नहों है फिर भी मेरी झल्प बुद्धि के अनुसार समवसरएा का वर्णन करूंगा। सुनो ! ।।११२४।।

> कोसमुं कोसमुं मिरंडु कोसमुं। कोस नान्गेट्ट, मुन्नागि रेट्ट,माय् ॥ कोसमोर् पत्तोडे ळोंड्र, मुम्मदिर् । कोसमो राष्योय् कोई ळैदिनार् ।।११२४।।

ग्रर्थ — उस समवसरण की दो कोस प्रमाण प्रासाद भूमि है। दो कोस विस्तार से युक्त खातिका भूमि है। चार कोस विस्तार वाली बलिभूमि है। ग्राठ कोस विस्तार वाली उद्यान भूमि है। बारह कोस विस्तार वाली घ्वजा भूमि है। सौलह कोस वाली गृहांगएा भूमि है। ग्रीर महान विशाल वीधियां हैं। इस प्रकार समवसरएा भूमि का उल्लंघन कर वे दोनों मेरु भौर मदर कुमार भीतर रहने वाले नील नाम के मंदिर में पहुँच गये।।११२४।।

> कार्मुंग मुंड्रुमे ळुंड्रु पत्तोडेळ् । कार्मुंग कुरेंद मुन्मदिलि नोकमुं ॥ कार्मुंग मीरायिर मुंड्रु माय पिन् । मरि्यमा लुयर्द न निळंकळंववे ॥११२६॥

अर्थ-उस समवसरएा में रहने वाली सात भूमि एक से एक बढकर ऊंची है। बाहर से ग्रंदर आते समय उदयतर वेदी दो हजार दस घनुष ऊंची है। प्रीतंकर वेदी चार हजार धनुष ऊंची है। ग्रौर तोसरी कल्याएा कारक नाम की वेदी छह हजार घनुष ऊंची है। ॥१९९२६॥

वार मळि मुळै मादर् नडंगकुं । कमिळि कवळिक्कोडि ईटमुस् ।। सेर्विन् मट्र् मुरैत्तनन् सुंदर । मौरिनन् मदि यसिनै योदुमे ।।११२७॥

ग्रर्थ--- उनमें नर्तन करने वाली देवाङ्गनामों की नाट्धशासाएं बनी हुई हैं। वहां पर रहने वाली ध्वजा पताकामों के स्थानों के संबंध में विवेचन किया जा चुका है। मब ग्रहत केवली भगवान के समवसरएा में विराजमान सक्ष्मी मंडप का वर्एन करूंगा ।।११२७।। मकर बन् कोडियबन् ट्रन्ने बेड्रं बन् । नगरमुं तनदिड मागनाटि योन् ।। पुगररु पोन्नेयिळास् पुट्रामरं । शिगरमास् तिरु निळे यमैदि शेष्पुवास् ॥११२८॥

> देवर् कोन ट्रिसै दिशै कंड्रु सोष्पिय । मूबुलग ग्ररसर् गळादि मूदुरै ।। मेविय विदनै यान विळंब लुट्रदु । नावलर् नगुवदोर् वाइ लागुमे ।।११२२६।।

म्रर्थ-देवेंद्र के द्वारा एक २ दिशा में जो इस प्रकार की रचना की गई है, इसके बारे में सीन लोक के नाथ जिनेंद्र भगवान के रहने बाले श्री निलय का वर्णन किया है। वे इसका वर्णन करने में ग्रशक्य है। फिर भी झल्प बुद्धि के प्रनुसार वर्णन किया है। ज्ञानी लोग देखकर इसकी हास्य न करके इसमें जो रहने वाले विषय हैं उनको ग्रहण करें ॥११२६॥

> इव्विड मिव्वन्न मापि नंड्रोनि । लब्विड मव्बन्नवापि तोंड्रिड्रा। मिव्वड दिव्विड मळगि सेंड्रिडि । नव्विड तोंच्चिड मळगि हामे ।।११३०।।

ग्रर्थ-उस समवसरणा में जाकर उस मकरघ्वज नाम के कामदेव को जीतने वाले स्थान को देखकर प्रशंसा करते हुए ग्रामे एक दूसरी भूमि में पहुँच गये, जो कि इससे भी भाषिक सुन्दर थी।।११३०॥

> उच्चमे नीच माय् नीच मुच्च माय् । इच्चेया सोख्य नुक् कियलु मारु पो ॥ लुच्चने नीचमाय् नीच मुच्चमा । इच्चे इन् पडियिना लेंगुम् तोंड्रुमे ॥११३१॥

मर्थ----उस मणिमय भूमि की चमक से उस भूमि का ऊंचा नीचा सम विषमपन मालूम नहीं पडता था। एक मनुष्य के भ्रंदर जिस प्रकार उसकी इच्छा कमती बढती हो जासी है, उसी प्रकार उस भूमि की ऊंचाई नीचाई मालूम नहीं होती की ॥११३३१॥ ¥3¥ ]

#### म्रोचन मूंड्र नरे यगंड्र दोंगिय । दोचन नांगुमेर् कोश मैंदु कोळ् ।। माशिला पोन्मरिंग पत्ति रेट्टिना । लाश पोर् परंव बिछ बयवत्तवां ॥११३२॥

मर्थ--- उसके मध्य में रहने वाला श्री निलय चौदह कोस विस्तार वाला है। उसका जत्सेघ चार योजन पांच कोस है मौर वह ग्रत्थन्त मुन्दर रत्नों से निर्मित किया गया है। ॥११३२॥

तलंदन मेर् शगवि कन् मूंड्रु तम्मिसं । इलंगु पट्टिगैयु मं तूरु विर्कंळे ।। विलगं कंड्रुयरं दन वेरु वेरुळि । मलर्दु बिर् पयिंड्रु दल्जिर मयंगळं ।।११३३।।

पर्थ-चौदह कोस चौड़ाई ऐसी 'मूमि के ऊपर तीन जगती है। वह एक के ऊपर एक है ऐसे कम से है। वे जगती एक से एक बढकर पांच धनुष विशाल है। ग्रौर यथा योग्य उत्सेघ वाली होकर वज्ज ग्रौर रत्नों की किरगों से प्रकाशमान होती है ।।११३३॥

> मार् बळ वुयरं द पोन् वरंडगत्तिन् मेर् । कानुगं शेगदि इन् कवलि कट् किडे ॥ पार विर् पत्तिडे कूडम् कोटग । नोर्म यार् ट्रनुमुप्पत्ति रट्टि नींडवे ॥११३४॥

अर्थ----उस जगती का स्थल मनुष्य के हृदय के प्रमाण है । श्रौर वहां एक धनुष का बीच में ग्रंतर छोडकर मंडप है । दस धनुष को छोडकर राजमहल के भवन एक-एक धनुष के ग्रन्तर से छोटे २ घर लोगों के बैठने के लिये बनाये हैं । वे साठ धनुष के ग्रन्तर से हैं ।।११२४।।

> तलमिरंडि वद्रिन् वाय्दल् कावला । निलय मंतराळत्तु निड्र वेंगपाु ।। तलैयोळु तूरु मुर्शायदिन् मुर्शायिन् मुरै । निरै इरंडेळुबुदु नार्पत्तेट्टुमां ।।११३४॥

ग्रयं--- उस जगती स्थल के मंडप के ऊपर थे। कुंभ हैं। पहली जगती के मंडप पर रहने वाले सात सौ बहत्तर घर हैं। दूसरी जगती के मंडप पर सात सौ चालीस घर हैं ग्रोर नीसरी जगती के मंडप पर सात सौ ग्राठ घर हैं।। ११३४।।

> कूडत्ति नेन्नवे कोटगं कोडि । पोडत्ति निलुवत्तेळाइरंकळि ।।

- manageneration in the state of the state o

### तूडुट्र मूंड्रु तूट्रेंवलोंड्रु माय् । नीडुट्र मुबलवाम् शगदि निड्वे ।।११३६।।

अर्थ---इस प्रकार पहली जगरी के मंडप के चारों ग्रोर वरण्डक ध्वजाएँ हैं। ये ध्वजाएं संख्या में सत्तर हजार तीन सौ इक्यासी हैं। ११३६ः।

> येळवत्तु नान्गे यायिरत्तु मारिय । वुळुकुट्र विरंडु तूट्रु येलुवत्तेंबुवु ।। मिलुत्तोरायिर तेवत्तारु माम् । पलुदट्र शगदिमेल् मेर्पदागं यामे ।।११३७।।

श्रर्य-दूसरी जगती के मंडप के ऊपर चौहत्तर हजार दो सौ उन्नासी वरण्डक ष्वजाएं हैं। तीसरी जगती के मंडप पर सतत्तर हजार छप्पन ष्वजग्एं हैं।।११३७।।

> इरंडु तूट्रेलुव तेला इरत्तोडु । किरंड तोळ्ळाइर तिरुववा मुवर्ा। किरंब तूट्रवत्ताइर तोडु। निरंब नातूरु कन्नडु नडवु निड्रवे ।।११३६।।

ग्नर्थ—वहां रहने वाले घरों के ऊपर दो लाख सतत्तर हजार अस्सी ध्वजाएँ हैं। ृ कुछ दूसरे मकानों पर दो लाख छियासठ हजार चार सौ ध्वजाएं हैं।।११३६।।

> सुम्नै एट्टेट्टु नांगेंदिरंडिई । सोन्ने तानस्तिन् मूंडावदिन् ट्रोगै ।। इन्न कूडस कोटगं तनमिशै । सोन्न सोन्न वै येंगम् किरद्वि ये ।।११३६।।

अर्थ-तीसरी जगती मंडप पर दो लाख चौपन हजार माठ सौ झस्सी ध्वआएँ हैं। इस प्रकार वहां की ध्वजाम्रों का वर्णन किया गया है।।११३६।।

> पट्टि कैतलत्तिन् मेर् पेंबोर् कोइलि । नेट्ट लातिश मुगत्तिहंद मंडव ।। तुट्टोलि तिरंडु कावद मोंड्रो कमुं । विट्टोलि तुळुव वेन् शुडरि निड्वे ।।११४०।। मकर बाय् मेडपत्तरेय वायनार् । शिगर बाय् जिनकरं शिवन् से मूर्तिगळ् ।।

### पगरोना तन परिवारमं तन्नोडु । पुगरिळा वानंदम् पोड्रूं तोड्रुंमे ।।११४१।।

श्रर्थ-ऊपर कही हुई घ्वजाए बीच में रहने वाले ग्रहंत भगवान के चारों ग्रोर हैं। त्रिमेखला जगती के ऊपर रहने वाले मकान तथा घ्वजाएं सूर्य के प्रकाश के समान प्रतिभा-सित होती हैं। वह मण्डप एक कोस ऊंचा है। उस मंडप में रहने वाले स्थान २ के चारों दिशाग्नों को छोडकर उसमें रहने वाले चारों द्वारों से युक्त जो जिन चैत्यालय हैं उनके कौनों में छह चैत्यालय हैं। एक २ चैत्यालय के मध्य भाग में रहने वाले श्रनेक चैत्यालय श्रौर हैं। उनका वर्एन करना साध्य नहीं, ऐसे भगवान के प्रतिबिम्ब प्रातिहायों सहित हैं। वे काच के समान चमकदार देखने में प्रतीत होते हैं। १९४०।।१९४ ॥

> विल्लुमेळं दिडु मरिए मिडेंद मेनिय । नल्ल नामंगना ळारु मेविन् ।। शेल्व मुंतिन्मयु मरिवुं देंड्रियु । नळ्गुव नाट्रिकु मुगमु नान्गवे ।।११४२।।

ग्रर्थ—वह जिन प्रतिमा ग्रत्यन्त प्रकाशमान चौबीस तीर्थकरों के नामों से प्रसिद्ध है । उन प्रतिमाग्रों के दर्शन करने वाले भव्य जीवों को संपत्ति,पराक्रम तथा ज्ञान श्रादि की प्राप्ति होती है । वहां के प्रत्येक प्रतिबिम्ब चतुर्मुखी हैं ।।११४२।।

> नाव नुळ्ळुरु नान् मुगं पोळु नळ्। वाय्द नान् कुइंमंडप नांगिनुट्।। भांत कुंभ मंजंगन् मैंदुविल्। ळोदु मैंबदु मोंगि यगंड्रवे ।।११४३।।

ग्रथं—उन चतुर्मुंसी जिन बिम्ब चतुराननत्व के सामने वहां चार वीथी हैं। जगती तल मंडपों के चार ढार हैं। प्रत्येक ढार के बाहर चबूतरा है जिस पर स्वर्ग्ध के कुम्भ लगे हुए हैं। इस चबूतरे का उत्सेघ पांच सौ घनुष है। इसी प्रकार प्रत्येक वीथी में प्रत्येक ढार पर चबूतरे हैं।।११४३।।

मारि पोळ मुळेंगुव मजित मेळ्। मेरि नान्मुग शंख मिरंडुळ ॥ कारि नुन्मळि सूर्य नेर् पोनिद् । बारिन बंदिळि कंडयु मागुमे ॥११४४॥

धर्य---मेध की गर्जना के समान मनेक प्रकार की भेरी शंख झादि वाद्य बजते रहते हैं । चबूतरे से नीचे उतरते समय बीच में एक ज़यघंटा है ।।११४४।।

Jain Education International

#### कडिगैयुं जाममुं कलंद संदियु । मुडिविनिर् कंड शंगगंल् भेरिगै ।। इडियन तम्मिले मुळगि इन्नोलि । पडुवदा मुप्प दोजने परक्कुमे ।।११४४॥

श्रर्थ—वौबीस मिनट के बाद जयघंटा बजता है। तीसरी घडी में झंख बजता है। मध्याह्न में बारह बजे जयघंटा बजता है। इस प्रकार तीन प्रकार से वाद्य ध्वनि होती रहती है। इन वाद्यों के शब्दों की ध्वनि तीन योजन तक सुनाई पडती है।।११४४॥

> पेरुमलर मारिय मेरि याविइन् । ट्रिरु निलै वाय्दल्ग लिरु मरुंगिसै ॥ मरुविय करुवि गर्लेदि कंदण्प । बश्सर्ग डेविमार् पाडलागुमे ॥११४६॥

ग्रर्थ—यह बजने वाले वाद्य श्रीर देवों के द्वारा पुष्पों को वृष्टि से युक्त चैत्यालयों क दोनों ग्रोर गंधर्घ स्त्रियां वीएा झादि ग्रनेक वाद्यों के संगीत करने के मंडप हैं ॥११४६॥

> मंगल निरैयवे वाय्वल् तोरएा । पंदिई निरैयवै पडिमुडि वेला ॥ मिंगला बाय्दलु काव लोंबलिर् । टूगि नार् सोद मीशान् लादरे ।।११४७।।

भ्रर्थ-जगतीतल नाम की भूमि के चारों ग्रोर ग्रब्ट मंगल द्रव्य कम रूप से पंक्ति-वार स्थित है। द्वार में मकंर तोरएा से युक्त पंक्ति है। इस द्वार पर सौधर्म ईशान स्वर्ग के देव रहते हैं।।११४७।।

इरवि येन्नरिय वाम् परिधि इन्निडे । मरुविय देनमरिए योलिशे मंडल ॥ तुरुवरु पिबळवा योलियिर् ट्रॉड्रिडुं । तिरु निलै येम्मेलां तिरु निलयमे ॥११४८॥

ग्रर्थ-ग्रसंख्यात सूर्य इकट्ठे होकर उनका प्रकाश होने के समान उन श्री निसयों में रहने वाले रत्नों का प्रकाश ऐसा होता है कि उनकी उपमा देने को मन्य कोई वस्तु नहीं है ॥११४८॥

# पलनेरि योलिमनि पईंड्र पंडियु । मिलदैयुं बल्लियु मिर्चद कुडमूं ।।

#### बिल यल्गुन् मडनल्लार् मेगलं गलु । मुल गलुं पुम्मय कुरुक्कु मुट्रूमे ॥११४६॥

भर्य-इस जगतीतल के चारों मोर मनेक प्रकार के रत्नों से युक्त तथा नाना प्रकार के चित्रों से निर्माण किये हुए उन लता ग्रादि चित्रकला को देखते ही ऐसा प्रतीत होता है मानों गणिका स्त्री मेखला माभूषएग धारएग किये हुए हो ॥११४६॥

> तुबर पशं नान्गिलार् किरे वन् ट्रोनगर् । सुवतले नांगिरु काद मॉंगिमा ॥ तवर् किरे नगर् सुवरलगलं पादमे । लुवप्प मूंड्रो जर्न विरिंदगड्र दे ॥११४०॥

भर्ष-चार प्रकार की कषायों से रहित भव्य जीवों के नाथ कहलाने वाले जिनेश्वर के समवसरएा में लक्ष्मीवर मंडप की जो वेदी है उसका उत्सेष चार कोस का है। स्रौर उन चार भागों में एक भाग चौडा है। वह तीन योजन विस्तार वाला है।।११४०।।

> तलंगलि नुयर मामरुवत्तु नांगुविर् । विलक्कुड नरुपत्तु नांगु वील्दंव ।। निलंगन् मुन्नोट्रेलुव तोरंंदु कील् । तलंदन् मंडलगन् मूघाइ रंगळाम् ।।११५१॥

मर्य-पिछली कही हुई वेदी पर उस गोपुर का उत्सेध चौसठ धनुष के मागे वह मेखला ऊ चाई तथा चौढाई में रहती है। उस मेखला के ऊपर एक के ऊपर एक तीन २ ऐसे पच्चीस मंदिर हैं। नीचे छोटी मेखलामों पर छोटे २ चबूतरे हैं।।११४१।।

> भायवित्तलं बोरुं मंडल मेट्टिनं । माय् चंद्रोळि बिरुंब बेट्टिन मेर् ।। ट्रूय मंडलत्तोर्ग इलक्क मैंदिनों । डाइर् मरुवत्तु नांगु मामे ।।११४२२।।

मर्थ-इस प्रकार प्रथम स्थल में उससे ऊपर कम होते २ आगे जाकर तीन सौ पिचहत्तर इन मंजिलों में आठ ही चबूतरें रह जाते हैं। ये सभी मिलकर दो लाख चौसठ होते हैं।। ११४२।।

> कडित्तडत्तळ बुळ्ळ बरंडगम् । पहिथि नाटूळि नान्गिर् परंदन ॥

ppppperson and a set a

कोडि निरेंदन कोइ निलंगळै। मडनह्यार कलै पोल वळेदवे ॥११४३॥

ग्नर्थ---यहां तक कहे हुए निलयों में वरण्डक व्वजाएं चार धनुष छोडकर चारों ग्रोर होती हैं। उनको यदि लक्ष्य पूर्वक देखा जाय तो स्त्रियों को पूर्शतया धाभरएा पहने हुए के समान प्रतीत होती हैं।। ११४३।।

> देसुलां तिरुनिलं येत्तिन् मेनिलं । कोस नींडगंड्र वज्जिर तडक्क माय ।। मासिला मरिएगळान् मलिद तन् मिशै । कोश नान् गुयरं दु पुर् कोंबु मागुमे ।।११५४।।

ग्रथं----उस प्रकाशमान श्री निलय गोपुर के तीन सौ पिचहत्तर मंदिरों में एक कोस लबा उस पर रत्नों से निर्मित चार कोस का पूर्ण कलश है ।।११५४।।

> इरवि वंदुदय मेरि इरुंददु पोलु मिद । तिरु निलै येत्तिनुच्चि सेंबोर् झेंवर् कुंबत्तम शेन्नि ।। मरुविय कमलसुट् शम्मामरिए पाद मोंगि । विरगिनार् कोशं पादं विरिद्व कीळ् सुरंगिट्राम् मेल।११४४।

ग्रर्थ-- उदयाचल पर्वत पर सूर्य के उदय होने के ससान स्वर्ग्ध से निर्मित शिखरों के कमलों में पद्म रागमस्सि रत्न एक कोस उत्सेध होकर एक कोस का चौथा हिस्सा प्रथति् एक पाव कोस हिस्से के समान विशाल है । ११४४९॥

> इत्तलतगत्ति नुळ्ळा लिन मसि कुमुद वोट्रिन् । वैत्त पोर् कमलं सूळंदु कावद माय तन् पान् ॥ मुत्त मालेगळ् पोय् गंध कुडियिनं मुळुदु सूळं्द । तत्तु नीर गंगै कूडं तन्मिशै शंड्रदंड्रे ॥११४६॥

ग्नर्थ – इस प्रकार तीन सौ पिचहत्तर मंदिरों से युक्त ऐसे गोपुर में नीचे रहनेवाले मंडप में बारह कोस का महान विशाल तथा नीचे रहने वाले मंडप के मध्य भाग में कुमुद पुष्पों के समान स्वर्णमयी कमल एक कोस चोडाई से युक्त वृत्ताकार है। उस कमस पुष्प पर मोतियों के हार लटके हुए हैं। यदि लक्ष्यपूर्वक उसको देखा जाय तो जैसे गंगा नदी का पानी ऊपर से नीचे गिर रहा हो उसी प्रकार प्रतीत होता है।।११५६।।

# परुमणि कूड मोंड्रिन् पक्कत्ति निरर्ड वट्रै । मरुविय विरडुं लूबै मंडलय मट्रिदन् कट् ।।

880 ]

#### पेरिय देन्नान्गु मेट्टुं विल्लुयरं दगड़ तन् ट्रन् । नरं य तन् नरं य निड्र् वंदर नुगम दामे ।।११४७।।

ग्रर्थ---पीछे कहे हुए श्री निलय नाम के गोपुर के दो चबूतरे हैं। एक-एक चबूतरे पर रत्नों से निमित एक महल है। उस महल की बगल में गोल स्तूप है। उस स्तूप की बगल में छोटे बड़े दो स्तूप ग्रीर हैं। उस महल के मध्य भाग का उत्सेघ बत्तीस धनुष का है। ग्रीर बड़ा स्तूप सोलह धनुष का है। उसकी चौडाई चार धनुष है। छोटा स्तूप ग्राठ धनुष उत्सेध वाला ग्रीर चौडाई में दो धनूष प्रमारा है, ग्रीर मध्यभाग का स्थान खाली है।।११५७।।

> निलगंनान् किर ड्रो ड्रागि निड्र माक्रुडमागि । इलंगु मंडलं कडंद मिर्ड नुग मिरडं वागुं ॥ मलिदु वेन् कोडिंग निड्रं मंडल मुंड्रि तूरुं । विलंगम् मेलेल् दवन्न क्कुलात्तिनार् पत्तु नान्गां ॥११४८६॥

अर्थ--- उस चबूतरे के मध्यभाग के महल चार मंजिल के हैं। उस महल की अगल बगल में स्तूपों से ऊपर तक दो चबूतरों के समान उसका उस्सेध है। उस चबूतरे के बीच में खाली भूमि है जिसका उत्सेध दो धनुष है। उस चबूतरे की बगल में पर्वंत पर उडने वाले हंस पक्षी के समान एक सौ चार श्वेत ब्वजाएं हैं।।११४८।।

> ईरिट्टाइरमु मीरारिलक्कमुं कोडियेट्टुं । वारत्तं येट्टार् कोइन् मंडल कोडिरनीटम् ॥ तेरट्टार् कोइर् कीळैत्तळत्तिन् मेल् वरंडगत्त । वोरिट्टिन पादि योन्बा नेट्टम् सेळ् दानत्ताळे ॥११४६॥

ग्नर्थ---मोहनीय कर्म को सम्पूर्श नाझ किये हुए श्री जिनेंद्र भगवान के गौपुर में रहने वाले चबूतरे घ्वजाश्रों से युक्त है। वे घ्वजाएं ग्राठ करोड बारह लाख तेरह हजार हैं। यह गोपुर कैसा है? मानों बड़े-बड़े रथों का निर्माश करके खडा किया गया है। नीचे के भाग में पिचहत्तर हजार ग्राठ सौ चौरासी वरण्डक घ्वजाएं हैं।।११४ ६।।

> इरंडिनो डिरंडु तूक तलंबोरुं कुरेंदु सेकि । इरंडिनो दिरंडु तूरां तोगै योरु कोडि नार्पत् ॥ तिरंडिलक्ष्कं कनार् पत्त् तोराईर् मिवट्रि नोडु । वरंडग पदागै तूट्रु नार्पत्तु नांगुमामे ॥११६०॥

म्रर्थ---ग्रभी तक कहे हुए वरण्डक घ्वजा से ऊपर २ एक २ मंजिल में दो सौ दो कम होते २ ऊपर की मंजिल में तीन सौ पिचहत्तर ध्वजाएं हैं । इस तरह सभी घ्वजाएं मिलकर एक करोड बियालीस लाख इकतालीस हजार एक सौ चालीस हैं ॥११६०॥

## नरंडगं मंडलत्तिन् वंदवक्कोडिइन् कुष्पं । इरंडयुं तोगुष्प कोइर् कोडिपिन दीटमांगु ॥ तिरंडु वंदिळियुं देवर् सित्तिर कोडन् काना । मरुंडु निन् ड्रुरैपर् वैयत्तिलदो वडवि देंड्रे ॥११६१॥

भ्रयं—इस भीनिलय में रहने वाली तथा चबूतरे पर लगो हुई वरण्डक घ्वजाग्रों को वहां के देव देखकर प्रत्यग्त ग्रानस्दित होते हैं । ग्रौर यह कहते हैं कि ऐसी घ्वजाएं जगत में ग्रौर कहीं नहीं हैं ।।११६१।।

> देवरै वियप्पुरुक्कुं शिस्तिर कूंड शंक्षार् । कावद मिरंडु येव वाय्दल् गळगड़ काव । मूबुलगस्ति नल्ल मसिा मुस्तिन् वरत्ताय् । कावलर् मुडिगळ् पोलुं कुडुमिय कदव मेल्लां ।।११६२॥

अर्थ---उस विचित्र कूट नाम से प्रसिद्ध मंडप के ग्रंदर बारह कोस का विस्तीर्ए तथा तीन सौ पिचहत्तर मंजिल से युक्त वह गोपुर है। उस गोपुर के द्वार का चौत्रट स्वर्ग्तमयो है जो रत्नों से मोतियों से निर्मित है। बहु एक कोस का विज्ञाल होकर चक्रवर्ती के मुकुट के समान दिखता है।।११६२।।

> कदवु काल् कंदण्पट्टि कंदुगळ् वेरं नाना । विदमसि पइंद्र पत्ति यायिर तगत्तु पेंबो ।। निलत्तं बल्लिगळिनुळ्ळा लिरुंद पत्तिरि कन् मुत्तिन् । कदलि के कंबिनं पुर् कमलंगळ् सेरिंद बट्रुळ् ।।११६३।।

मर्थ--उस गोपुर के दरवाजे के किवाडों के बीच के ग्रडवे (चौखटे) (दो ग्रागलों के बीच का फ्रोम) रत्नों से पंक्ति युक्त खिले हुए निर्माएा किये हुए थे। इस प्रकार यह एक-एक हजार है। उनके बीच में सोने को लताएं तथा भिन्न २ छडें पट्टी से जकडे हुए हैं। पुन्: सोने के कमलों के पुष्पों से भ्रत्यन्त सुझोशित किया है।।११६३।

## मरुविय मरगदत्तिन् कोट्टं गळ् वंडुमट्टं । परुगुव पोलुं पैंबोर् कि पोरि इरुंद पांगिर् ।। ट्रिरु मुबन मंगलंगट् सेरिंदन सेबंगे मालं । यरमु मनंगन् विल्लुमाइडं परंद मादो ।।११६४।।

ग्नर्थ----उस कमल में हरे २ रत्न हैं। वे रत्न दिखने में ऐसे प्रतीत होते हैं, जैसे कमल के बीच में रहने वाले भ्रमर उसका रसास्वादन ले रहे हैं। उस द्वार में मंगलमई तथा

#### मेब सबर पुराश

मुद्दीभित अनेक प्रकार के सोने से निर्माण किये हुए चित्र हैं ।।११६४।।

पुळगमुं पिरयुं कवि नीलत्तिन् शवियु थोट्रा । रळगमु नुदलु नद्वार् वदनमु मनय मोट्टिन् ।। ट्रळंथ विळ्ताम मुत्तिन् ट्रासंगळ् वैरत्ताम् । मिळवेइन् विरि पोट्राम मिन्मिनित्ताम् ।।११६४॥ बंबु कोंडेळुदुं कुळुंद मरिा योळि परंद वाथद । रंबोडे इरुंदु यरंद मरिाय पीडत्तुच्चि ।। कुंबंगळिहंद वट्रिर् ट्रूवंगळ् कोटपडादे । येवं रत्तेळुंदु दिक्कं परिम माकु निड्रें ।।११६६॥

पर्थ- उस द्वार के बिलों के नीचे व ऊपर चंद्रमा के समान हरे रत्नों से अडाई की गई है। वह दोखने में ऐसा सुशोभित होता है जैसे स्त्री के नीले रंग के केश ही हों। वहां मोती तथा वज्ज के हार टंगे हुए प्रातःकाल के सूर्योदय के समय पीले रंग के समान प्रतीत होते हैं। उन द्वारों पर लगे हुए रत्न ग्रादि का प्रकाश उस समत्रसरए के बीच में बडा सुंदर चमकदार प्रतीत होता है। उसमें रहने वाले स्वर्श की पीठ पर धूपघट हैं। उनमें सदैव धूप जलती है उसकी सुगन्ध चारों ग्रोर फैली रहती है। 1885 ६ 11

> बोदिगळगंड़ु कादं वेदिगे इरंड वागु । मोदिय कुंभतिष्पा लोंबदु तूबै निकुँ ॥ नोदिया ट्रोरएां तवट्रि रै पत्तवत्त् ट्रिडें निड्र वोष्पार् । पोदोड़् बलिगळेंदुम् पोन् से पीडंगळामे ॥११६७॥

> कोशमु वैदिर् गंद कुडिने शूळ वंदु । मासिसा पडिंग पित्ति मार्बळ उयरं दि रिट्टा ॥ सासै पोनिरं विलाद निलंगळ् पन्नि रंड वागि । ईशन मागरगंग ळीरारिष्क्कै तानिक्क्रमारे ॥११६८॥

ग्नर्थ-पंद्रह कोस से प्रदक्षिएा। देकर घूम करके त्राने पर कलक रहित उस भूमि में एक कोट है। उस कोट में बारह सभाएं हैं जिनमें इतनी जगह है कि कितने ही भव्य प्राणी वहां ब्राकर बैठें वह स्थान कम नहीं पडता ।।११६८।।

¥¥२ ]

विकितर मंकन् मूंड्राय् विरिधि वीरि यन् ट्रन् कोइर् । चक्कर पीडं काद मिरंडगंड्र्यर्वु कोमान् ॥ ट्रक्कदन् नळवदाइ पोन्मसि। मय मागि नाना । पक्कम मेर लागुं पडि पदि नारदामें ॥११६६॥

ग्रर्थ--ग्रनन्त सुखोत्सव, ग्रनंत लघुत्व व ग्रनन्त विचित्र ऐसे गुरगों को प्राप्त हुए प्रतन्त वीर्य के घारक ग्रहंत भगवान के रहने के स्थान में घर्म चक्र पीठिका है। उस पीठिका का विस्तार दो कोस का है। ग्रौर जितना भगवान का भाकार है उतना ही इस पीठिका का ग्राकार है।।११६६।।

> उरै गैब पीड तुंबर्वलं कोन् मंडल मोर्कोस । तरै नद्व वरंड कत्त तगत्तळव देयाय् ।। विरै मलर्मारि मेला मुगत्तवाय् विळुंद पोदिन् । ट्ररयिन दगत्तु नान्गु चदुमुग सूत मामे ।।११७०।।

ग्रयं—ग्रहंत भगवान के विराजने के स्थान पर जहां बलिपीठ है वह एक कोम का है। वहां वरण्डक नाम की घ्वजाएँ महान सुन्दर हैं। वहां देवों द्वारा पुष्प वृष्टि के स्थान में चारों दिशाग्रों में चार बक्ष खडे किये हैं।।११७०।।

> चक्करं चावपोल तनुविद्वं युमिळ चेन्नि । मिक्कमा मनिसे यारं विळंगु माइरत्तदागि ।। दिक्कुलासू कोळुदु काद नान्गदाय शेरिदिरुदांल् । विर्कन् मूंड्राय रप्पेराळि तान् विळंगु निड्रे ।।११७१।।

मर्थ--देवेंद्र के धनुष के समान चतुर्मुख ऐसे भूतों के शरोर अत्यन्त चमकदार हैं। उनके मस्तक को रत्नों से सजाया गया है। वह सजा हुया मस्तक तथा किरीट चमकता रहता है। उसका प्रकाश चार कोस तक पडता है। समवसरएए का जब चलना बन्द हो जाता है तब तीन कोस तक प्रकाश पडता है।। ११७१।।

# मुन्नै वीडत्तिर् पादं कुरैंद कंड्रुयंदं वारे । येन्नमु मइलु मिल्ला वोक्कोडि पीडं तन्मेर् ।। सोन्नवा रुयरंदिट् तैंदु कौशमाम् तलत्तिन् मीदु। मन्निय गदं कुडियिन् मंडपमं कादमामे ।।११७२।।

ग्नर्थं---पहले कहे हुए प्रथम बलिपीठ की एक कोस की चौडाई है । उतना ही उत्सेष है । वहां की लगी हुई व्वजाश्रों में हंस, मयूर ग्नादि पक्षियों के चिन्ह झंकित हैं । यह व्वजःए बलिपीठ पर हैं। उस घ्वजा पीठ पर एक कोस चौडा गंध कुटी मंडप है। यह सभी मिलकर समबसरएा में गंध कुटी का स्थान एक कोस विस्तार वाला है।।११७२।।

# वान् पळिगालि यंड्रु नालेंदु विद्यूयरं्द । नान्गु तंबंगळेंद नवमसाि माले वाईर् ।। शूळदं तनडुवेन् मुत्तमाले गळ् पत्तु विद्यू । ताळं्दु शम्मुगिलि निड्रुस् तारं बंदिळिव पोंड्र ।।११७३।।

मर्थ — उस गंधकुटी का मंडप स्फटिक मणि से युक्त है और भगवान की ऊंचाई से बीस धनुष ऊंचा हैं। उस समवसरएग के चारों कोनों में चार स्तंभ है। मंडप में ऊपर से नीचे तक रत्नों के हार सटके हुए हैं। बीच में एक मोसियों का हार ऊपर से नीचे दो घनुष प्रमाण सटका हुमा है। यदि दृष्टि डालकर देखा जाय तो वह ऐसा प्रतीत होता है कि मानो माकाम से पानी बरस रहा हो।।।११७३।।

# मूंड्रू विद्यु परंव गंड्र मुळुमासि पीटं शीय । मेंड्रूमे लेळ्व पोंड्र विदंदन वेंद पट्ट ।। तांड्र पोन्ननयु मम् पोन् वीसियु नुन् दुगिलु मेवि । तोंड्रू मंडपत्ति नुळ्ळार् सुडरु मिळदिरवि पोंड्र ।।११७४।।

मर्थ-इस मंडप का मध्य भाग तीन भाग उत्सेघ तथा यथा योग्य इसका विस्तार है। रत्नों बारा निर्मित पीठ है। वह पीठ ऐसी लगती है भानों सिंह को उठाकर ले जा रहा हो। उन सिंह के समान पीठ पर स्वर्णमयी बिछोना,रेशमी पट वस्त्र बिछा हुमा है। उस पर चार अंगुन अधर जिनेंद्र भगवान विराजमान हैं। वे सूर्य के समान प्रकाशमान होते हैं। ा११७४॥

## विद्वरै यगंडू, यरं द दिळ, मरिए पोड मेथ । वेद्वै निन् ट्रिरु मरंगु मियकर् चामरै ईयक्क ।। नद्वेळिर् पोट मेवि नाग विदिरु नाना । विल्लुमिळं दिलंगु तोन् मेल् विळगुं चामरयराखार् ।११७४।

मर्थ-उन प्रहत भगवान के दिराजमान रहने को पीठ प्रावा धनुष चौडी है। उस के चारों ग्रोर तथा भगवान के प्राजू बाजू यक्ष देव व भवनवासी देव चंवर ढोरते हैं ॥११७४।।

> तामरे तडत्तेळुं हु पोन्मले तन्नै च्चळं द । कामरु कन्नि येन्न कुळात्ति निन् नांगि लाद ।। चामरे तोगुदि नान्गु पत्तु तूराइर तान् । शोमरे बेंड्र मूंड्रु कुढं इनान् बुढेय वामे ।।११७६॥

ग्रर्थ-पानी से भरे हुए कमल के तालाब को मानो पक्षी मेरु पर्वत को प्राप्त हुए हैं। इस प्रकार जिनेन्द्र भगवान पर ढोरे जाने वाले धवल चंवर चालीस लाख थे जो चंद्रमा क्रो किरए। के समान दोखते थे। मानों चंद्रमा को किरए।ों को जीत रहे हो, ऐसे वे श्वेत चंवर दीख रहे थे।।११७६।।

> करुत्ति नालड्रि वानोर् करत्ति नार् कडेवंड्रि । युरेत्त मंडवत्ति नुंब लुरगोरु मूंड्र**ु पोल ।।** निरेत्त मुन्निलत्तदा येन्नैंदु विल्लोंगि योक्क । तरे त्तलं कीळदगि यरेयरे मेल वागि ।।११७७।।

ग्रथं -- इस समवसरएग की रचना देवों के ग्रतिरिक्त किसी मनुष्य के ढ़ारा नहीं हो सकती है। जिनेंद्र भगवान की गंध कुटी के मंडप के ऊपर जिस प्रकार उर्द्ध व लोक, मध्यलोक और प्रधोलोक की रचना होती है, उसी प्रकार गंध कुटी की रचना होती है। यह गंध कुटी तीन मंजिल की है। नीचे की मेखला की पीठ का उत्सेध बीस धनुष है। दूसरे नंबर की मेखला को पीठ का उत्सेध दस धनुष ऊंचा तथा ऊपर का उत्सेध भी दस धनुष ही ऊंचा है । ११७७।।

## पडिंगळिन् पंदि वाय्दल् पर मन दुरुवमंगम् । कुडैय मुझिलंग न मुम्मै युलगिनु किरै मै योदि ।। इडै इरुंदिरै वन् कोइर् किरै मै कोंडिरुंद दुळ्ळार् । कडैला वरिवन् गंद कुडिय माळिगै इदामे ।।११७६।।

ग्रर्थ---भगवान के गुएगों को दूसरा भव्य जन जैसे समफा रहा हो इस भांति उस मंडप का निर्माए किया गया था। उस केवली भगवान की गंध कुटी इस प्रकार की है। ॥११७५॥

कुडत्तिशै कोडिनिरै पीडत्तिन् मिशै । योडिनिलाय् पिडि विल्लरुव दोंगि मेर् ॥ कडियुला मलर् मिर्ड कवडु केदमा । कुडियिनै सोळं दु कुलावि निड्रवे ।।११७६।।

ग्नर्थ —ध्वजान्नों से परिपूर्श ध्वजापीठ के पच्छिम भाग में झशोक नाम का वृक्ष है । बह वृक्ष साठ धनुष ऊंचा है । उसकी शाखाएं पुष्प तथा फलों से भरी हुई हैं । वह झशोक वृक्ष भगवान के चारों म्रोर से घिरा हुया है ।।११७६।।

> मुत्तमा माणि मुदन् मालै ताळं्दु पून् । दोत्तु मेर् ट्रदेवन् सुरुंबु वंडु तेन् ॥ ट्रत्तिइन् पिरस मुंडेळुव तम्मोलि । मौदद्तलार् कडन् मुगिन् मुळक्क मुगिन् मुक्कुमे ॥११८०॥

अर्थ-उस अशोक वृक्ष की शाखाओं में मोती, रत्न तथा पुष्पों के हार लटक रहे हैं और उस वृक्ष के फूल खिले हुए हैं। वे पुष्प ग्रत्यन्त सुगन्धित है। उस सुगन्ध के मधुर रस का रसास्वादन करने के लिए भ्रमर ग्रपनी इच्छानुसार रसास्वादन करके उड जाते थे, और उडते समय उनके फींकार शब्द कानों में ऐसे मनोहर लगते थे जैसे कि मेध गरज रहा हो ॥११८०॥

> तरुवलि तलनल तडत्तिन् मीदला । विरुदुवु मलर् मलरुड मल्र्र् दिडे ।। मरगत मस्गिगळाय् मुरिगळ् वांड्रळि । ररुमस्गि यालि यंड्र रसोग निंड्रदे ।।११८१।।

मर्थ-उस वृक्ष की शाखाएं ग्रत्यन्त बलिष्ठ हैं। उस वृक्ष से षट् ऋतुग्रों के फल फूल भगवान के ग्रतिशय के प्रभाव से सदैव उत्पन्न होते हैं। उस वृक्ष के पत्ते ऐसे सुशोभित होते थे मानों हरे रत्नों की मणियां चमक रही हों ॥११८१॥

> मुत्तम वाय् शेरिंदन् निरैद मुम्मदि । यौत्तु मू बुलगिनु किरै मै योदुव ॥ पत्तिइर् कुइंड्रदु निलाइरिंदु मेर् । शित्तिमा वेदं मुक्कवि सेरं्दवे ॥११८२२॥

> पुंडरीगत्तोडु पुनरंद चायै पोर्। पिडियिन कोळ, निळर् ब्रम्ह मूर्तिइन् ।। मंडलम् मलरडि वर्नगि पिन्ट्रने । कंडवर् पिरवि येळ् कान् निड्रदे ।।११८३।।

ग्रर्थ— उस वृक्ष के नीचे जहां जिनेन्द्र भगवान विराजमान है, पीछे की मोर प्रभा-मंडल है जैसे लाल कमल सहित कांति को प्रकाश करता हो। इस प्रकार जिनेन्द्र भगवान के चरए। कमलों में नमस्कार करके जो भव्य जीव प्रभामंडल को देखते हैं वे ग्रपने पहले के सात भवों को जान लेते है ॥११८३॥

> ग्नंदमिलु वर्गयरान वानवर् । दुंदुभि मुलक्कोलि तोडरं्द रादळ ।। वंदुडन् वीळं्द वानवर् पै पूमळै । पदियुं परवयुं पिरवु मागवे ।।११८४।।

मेर मंबर पुराए

ग्रथ — अर्हत भगवान के चरए कमलों को भक्ति पूर्वक नमस्कार करके प्रानन्दित व संतोषित हुए वे देव अपने अनेक प्रकार के वाद्यों को बजाते रहते हैं। तथा बाद्य गर्जना व पुष्प वृष्टि करते रहते हैं।।११८४।।

> माववर् तुरक्क मादवर् पुरियु मादर् । जोतिडर् वान वंदरर् भवनर् तच् तोगै येन्नार् ॥ मेदगु भवनर् वान वंदरर् विळंगुर् देवर् । सोदमनादि वानोर् मन्नर् सोन्नरि विळंगां ॥११८४५।।

अर्थ-१ गएाधर देव अनेक प्रकार के ऋदिवारी ग्रादि महामुनि, २ कल्प वासिनी देवियां,३ ज्योतिषी देवियां,४ भवन वासिनी देवियां,४ व्यंतर देवों की देवांङ्गनाएं, ६ सौधर्म ग्रादि कल्पवामी देव, ७भवनवासी देव, ६ व्यंतर देव, ६ ज्योतिषी देव, १० ग्रायिकाएं, ११ चक्रवर्ती राजा महाराजा तथा मनुष्य ग्रादि, १२ सिंह, व्याघ्र, सर्प ग्रादि अनेक प्रकार के तिर्थंच जीव भगवान के उपदेश सुनने वालों की इस प्रकार बारह सभाएं हैं ॥११६४॥

> पन्निरुगएामुं शूळ परुदिई नडुव नुच्चि । मन्नियवरुक्क नुत्तुं मंदर मुलग मूंड्रिन् ।। तन्नडु विरुंद दोत्तुं तारगै नडुवट् सोम । नेन्नवु मिरुंद कोमान् ट्रन्निडं कुरुगि नारे ।।११८६।।

> मेरुवै झूळ बोडुं विरिगति रिरंडु पोल । वूर्कोन् मंडलत्तं यूकुं वलं कोन् मंडलत्ति नुळ्ळान् ।। म।रि पोन् मलर् सोंरिदुं वलं वोडुं पॉंगटु पुक्कार् । तोरगं कडंद पोळ् दिर्ट्रुरविनु किरै वन् टोंड् ।।११६७।।

भ्रर्थ∽महामेरु पर्वत को दोनों मेरु और मंदर सूर्य और चंद्रमा जैसे मेरु की प्रदक्षिणा देते हैं, उसी प्रकार दोनों पुष्प वृष्टि करते हुए प्रदक्षिएा दे रहे हैं। इस प्रकार प्रदक्षिएा देते हुए भीतर रहने वाली गंधकुटी के पास धाकर स्तूपों को दस प्रकार के तोर**एों को खोडकर** भीतर जाकर ग्रहैंत भगवान के मुख का दर्शन किया ध१रह%।

# करंगळ् मुन् कुविवं वुळ्ळ कमलंगळ् विरिदु कन्निर् । सोरिंवन् परंव रोमं पुळगंग डुडित्त बाय सोल् ।।

## सरिंदन सुरंद कादलडि मुरै युडुद लोयं द । विरिंदन विनंगळेळा मिरवि मुन् निरुळै योले ।।११८८।।

भर्य--- उस भगवान के मुखकमल को देखते ही दोनों हाथों को कमलों की कली के समान बोडते ही उनके अन में मत्यन्त मानन्द उत्पन्न होता है। मानन्द होते हुए इस प्रकार उनके हूंदय कमल दिकसित होकर दोनों नेत्रों में मानन्दाश्च निकल पडते हैं। तब उसी समय उनके शरीर में रोमांच खडे हो गये। उनके हूदय में जो भानन्द हुमा था उस मानंद को हम वर्णन करने में म्रशक्य हैं. वे दोनों कुमार मागे न बढकर भगवान के सामने खडे हो गये। खडे होते ही ऐसा प्रतीत होता था मानों दोनों सूर्य चंद्र ही माकर उपस्थित हुए हों। इस प्रकार वहां पर प्रकाश होने से जैसे म्रन्धकार नष्ट होता है, वैसे इन दोनों कुमारों के हृदय में छिपा कर्म रूपी मन्धकार नष्ट होने लगा।।११९८८॥

> तुंव मार् नेमियान काक्षि नल्लोळुक्क भाय । शवंधन् मुन्बु निड्र धरुम चक्करत्ति नुंवर् ।। मैदेरा नवर्गळोरि धलं कोडार् चनइन् मुट्रि । तुंबि पोर् पर्गिदेळ्ंु बांळ्तु बु तोडंगि नारे ।।११८६।।

गर्थ---प्रकाश से परिपूर्एा ऐसे मंडप में क्षायिकज्ञान, दर्शन, चारित्र ऐसे ग्रात्म स्व-भाव गुएा को प्राप्त गौर उनके सामने धर्म चक्र से युक्त रहने वाले केवनी भगवान के पीठ के ऊपर चढकर ये दोनों राजकुमार ग्राठ प्रकार की पूजा सामग्री से भगवान की पूजा की ग्रीर साष्टांग नमस्कार कर खडे हो गये, ग्रीर खडे होकर भगवान की स्तुति करना प्रारम्भ कर दिया।।११८६।।

> कामादि कडंददुवुं कैवलप्पेन् नडेददुवुं कमल पोदिर्। पूमारि पीळिय वेळुं बरुळि यवुं पोन्नेइन् मंडलत्त सोग ॥ तेमारि मलर् पोळिय शोय वनयमरंददुवुं दवर् कोमान् । ट्रामादि येनिदु पनिदेळुंददुवुं तत्व मेंड्गवु वेन्न ॥११६०॥

मर्थ — वे दोनों राजकुमार इस प्रकार स्तुति करने लगे कि हे भगवन् ! हे रागद्व थ परिषहों को जीतने वाले भगवन् ! आपको मोक्ष लक्ष्मी ने वर लिया है चतुर्शिकाय देवों ने ग्राकर पुष्पवृष्टि की । देवेंद्र ने आपके चररा कमलों के नीचे दो सौ पच्चीस स्वर्ण कमलों की रचना की है । आप उनको स्पर्श न करके चार अंगुल अंतरिक्ष ऊंचे गमन करते हैं । जैसे पक्षी दोनों पांव समेट कर चलते हैं उसी प्रकार ग्राप भी चलते हैं । ग्रौर देवन्द्र तीन प्रकार को वेदी ग्राहोक वृक्ष, मुरपुष्प वृष्टि, दिव्यघ्वति, सिहासन, भामंडल, चामर आदि तुम्हारे अतिमय सदैव रहते हैं । जब वे रहते हैं तब देवेंद्र आकर घोडश ग्राभरणों से सुशोभित होकर नमस्कार करने योग्य आपको नमस्कार करता है ॥११६०॥

88**4** ]

बोरु मोळिय पदिनेट्टा युलगरीय वियंवियदु मोळि कोन् मूंड्रिए । ट्रिरु मरुवाय् तिगळ्गिंड् तिरुमूर्ती यदनळगुं देव निन्वान् ।। मरुवि नर्कुं मल्ल वर्कुं मोत्तिरुदुम् ग्रडेवु वर्कुं वार्तेननगुं । पेरुमयमु वतिशयमु पिरासाि ये मूवुलगोर् पिरा नागिड्राय् ।।११९११।।

ग्रर्थ-हे भगवन् ! ग्रापकी दिव्यध्वनि एक प्रकार होने पर भी सात सौ महाभाषा भौर ग्रठारह सौ क्षुल्लक लघुभाषा में परिएात होकर इस लोक में रहने वाले जीवों को ग्राप ग्रापकी भाषा में समफ लेते हैं ।- मन ज्योति, काय ज्योति, वाग्ज्योति से युक्त एक हजार ग्राठ लक्षएा को प्राप्त. परमौदारिक दिव्य शरीर को प्राप्त हुये हे भगवन् ! ग्रापके पास भाये हुए भव्य जीवों पर ग्रौर तुम्हारे पास न ग्राने वाले मिष्याहष्टि जीवों पर दोनों पर समान भाव रखते हैं । अपने पास ग्राये हुए भव्य जीवों को उपदेश देने की शक्ति स्वभाव से रखते हैं । इसलिये ग्राप साक्षात् हितोपदेशी हैं । सम्पूर्ण राग नष्ट होने के कारएा ग्राप पूर्ण वीतरागी हैं । सम्पूर्ण चरावर बस्तु एक साथ जानने के कारएा हो ग्राप सर्वज्ञ हैं । यह सभी ग्रतिशय कर्मक्षय होते ही स्वभाव से प्राप्त होते हैं । इसलिये ग्राप इस लोक में रहने वाले समस्त जीवों के स्वामी कहलाते हैं । ११९६१॥

> विलंगरसन् वलिविलाकिक वेर् पोळिंदु विमल माय् वेळिवा युन्मे । विलंगु पौरि यायिरत्तोट्टिरुंद ळगारं नदिळनाट्र मियल्याइन् सोर् ।। पुलं तनकिक्न्नमुदागि वज्जिर पूण् शरिंदानि येरैव यापा । इलंगु वडि बुडय् तिरु मूर्तीयल् पतिशय नेम्मिरैव नीये ।।११६२।।

ग्रर्थ- सिंह इतना पराक्रमी व कूर होने पर भी अपना बैरभाव छोडकर ग्राप की शरएा लेकर हाजिर रहता है। ग्रापके शरीर में रजोमल के ग्रभाव से आपके शरीर में दूध के समान रक्त रहता है। ग्रीर ग्रापके शरीर में एक हजार आठ लक्षएा होकर उपमातीत ऐसे ग्रतिशय स्वभाव से होते हैं। इसकी भक्ति से श्रीदेवी ग्रादि सदैव सेवा करने में तत्पर रहती है। ग्राप सभी समवतुरस संस्थान को प्राप्त होकर ग्रापका शरीर वज्जवृषभ नाराच संहनन वाला है। इस प्रकार मनूपम गुएगों को प्राप्त हुए, हे हमारे स्वामी !। ११६२।।

> शामे पार्शयिमं पोळिदुं चदुमुगमाथ् मेंधिरुगिरुदम् मळविर्केट्रु। काय मिशं युलवि नल कलं केल्ला मिरैवनु माय करुम केटि।। नोचनै नानूरगत्ति नुइर् कळिवु पार्शकळुब सरुक् नींग । तेशि नोडु तिळत्तिरुंद तिरुमूर्ति यतिराय नेम् रोल्व नीये।।११९३।।

ध्रर्थ—छाया रहितत्व, निर्मुवितत्व, निर्निमेषत्व चतुराननत्व को प्राप्त होकर समान नख केशत्व प्राप्त होकर इस घरती के ऊपर गमन न करते हुए साकाश में चलने वाले आप सर्व विद्येश्वरत्व को प्राप्त करने वाले हैं। साप जहां विराजसे हैं वहां चारों तरफ चार योजन मेब मंबर पुराए

तक अशांति नहीं होती है, अकाल और दुभिक्ष नहीं होते हैं, अकाल बुड़िट नहीं होती है। आपके चार घातिया कर्मों का नाश होता है। आपके परमौदारि शरीर देलकर आपकी स्तुति करने की भावना होती है।।११६३।।

> तिरुमोळिइन् वियत्तगवु मनत्तुइ रिन् मैत्तिरि युन् तिक्का काय । निरुमलमाय् विळंगुद लेव्विरुदुवुं बंदुड निगळ्द निलत्तु पेंगुळ्ा। पेरुमे योजुमंगलंगं लर वालि पूमारि नदं काट्रम् पोन । मरं मलरि निरं मोदल् वानवरिन् वरुमतिशय नम्मक्रवीय ।।११९४।।

अर्थ—ग्राप की सभी को ग्राश्चर्य करने योग्य वाक्प्रवृत्ति, सर्वजीवों में मैत्रीभाव, षट्ऋतु के फलफूल, घान्यादि उत्पन्न होकर धान्य समृद्धि होना। ग्रध्ट मंगल द्रव्य, पुष्पवृष्टि मंद २ वायु का बहना,सोने से निमित श्रेणी के कमलों का देवों ढारा निर्माण होना। में सभी देवकृत मतिशय हैं। ऐसे अतिशय को प्राप्त हे भगवन् ! आप हमारे लिये स्वासी हैं। ॥११६४॥

> प्रळुंदु विने पर्ग पुरं केडने तुलगु मलोग मुबेन मगत्ति नोंगें। बळुंदरि विन् मुगत्ता लेप्पुरुळु मुन दगत्तडकिक इरुंदोय वंदु ॥ ग्रेळुकूंबडु शेरिदिवंदु मुळंगु मेळिन मुगिल् पोल विराग मिड्रि । येळंदर्राळ बदिरुंदे प्पोरुळ् मरुळिय वेगळिरेव नीये ॥११९४॥

अर्थ-आत्मा के अंदर अनादिकाल से बंधे हुए चार भातिया कर्मों का नाम कर लोक मौर अलोक में रहने वाले सभी द्रव्य पर्यायों को अपने केवलज्ञान के बल से जानने की शक्ति को प्राप्त किये हे भगवन् ! आप झाकाम से मेघ समूह पर्वत पर उतरकर गर्जना करने के समान है। और आपको किसी प्रकार का दुख नहीं है। इस प्रकार आप किसी प्रकार कथ्ट को न प्राप्त हो कर 'त्रमेखला पीठ में विराजमान होकर समस्त चराचर पदार्थों को मापकी पवित्र दिव्यघ्वनि से कहने वाले हे भगवन् ! !! ११ १ १ ४।।

> शकंमल तुलवु मुंड्रन् ट्रिरुंवडि यै निनसिडवे सित्ति यन्तु । मंगनं वंदवरं यडंविडे वदन् मेर् कोडेरंड्रा यरुळु नॉगि ।। वेगंदगं कोडुं ने यडैया दोळिंद वर् गरोडुंतु यरिन् वीळक्काना । बंग वर सेलरुळ् पुरिबु सुनिबु भगन् ट्रिरंदने येम्मिरंव मीय ।।११९९६।।

ग्नर्थ—लाल कमल के ऊपर विहार करने वाले मापके चरए कमलों को भपने मन में भावना कर आपके स्वरूप को जानकर भापकी भक्ति करने वाले जीवों को मोक्ष लक्ष्मी बरती है। परन्तु भाप दुसी जीवों को देखकर दुखों को नाश करने की भावना नहीं करते हैं। भौर सुखी जीवों को मधिक भक्ति करने वाले समऋकर माप उनसे प्रेम नहीं करते हैं। ऐसे समभावों के घारक है भगवन् ! ॥११९६॥ पोटु वगैयार् पोख्ळेल्ला मोंड्रे येढ्रछ् सैद पोटुब लाद । विदि वगयार् पोख्ळेल्लावेरे येंड्रेन्विरंडु मोंड्रे येंड्रुम् ॥ पोटुविरिवु पोरुनिगळ् वाल् विव्वेरा योंड्रुमा मेंड्रा लुन् सोन् । मेदि पेरिदु मिलादार्कु मारागित्तोंड्रादो वानोर कोवे ।११९७॥

ग्रर्थं हे देवधिदेव भगवन् ! तुमने उपदेश दिया है कि सब हो जीवादि द्रव्य सामान्यरूप से एक हैं और विशेष गुरगों से भिन्न र हैं । ऐसा भव्य जीवों को समआया है । अस्तित्व, नास्तित्व, स्वभाव पर्याय, विभाव पर्यायों से परिएामन करते हैं । इसी तरह अल्प ज्ञानी लोग ग्रापके उपदेश को नहीं समभते है । अतः उन्हें प्रापके अनेकांत मन में विरोध मान्ता है । जैसे कि समंतभद्राचार्य ने कहा हैं:---

> श्रनेकांतोऽप्यनेकांतः प्रमाखनयसाधनः । अनेकांतः प्रमारास्ते स्यादेकांतोऽपितान्नयात् ॥

ग्रर्थ----अनेकांत भी कथंचित् प्रमाखनयों के निमित्त से अनेकांत है। अनेकांत रमाण हष्टि से कथंचित् अनेकांत रूप है। और विवक्षित नय हष्टि से कथंचित् एकांत रूप है। ।।११६७७

> मादिया यादिला येंदमा येंदमिला यहैया देंदु । पोदि याय् पोदिलाय् पुरत्तायप्पुरिळी निक्कुंमगत्ताय मूंड्रा ॥ ज्योतियाय् ज्योतिलाय् सुरुंगदाय् पेरुगादाय् तोंड्रामाया । नीदि याय् नीदिलाय् निनैपरियाय् दिर्मप्पगै येम्मिरंदं नीय ॥२१९८८॥

प्रयं-ज्ञानदर्णन से युक्त स्वभावरूप ग्रारमस्वरूप को प्राप्त हुए हे भगवन! द्रव्याधिक नय के तन्मय से मनादि कहलाने वाले संसार का स्यागकर मन्तरहित तत्व को प्राप्त होकर शाश्वत रहने वाले ग्राप ही हैं। इन्द्रिय सुख को त्यागकर प्रतीद्रिय सुख को प्राप्त होने वाले प्राप्त हो हैं। मवधिज्ञान, मनःपर्यंय ज्ञान को प्राप्त हुए ग्राप ही हैं। परपदार्थ मापके मन्दर न चुसने के कारणा स्वपदार्थ को जानने वाले स्वयंभू भाप ही हैं। परपदार्थ मापके मन्दर न चुसने के कारणा स्वपदार्थ को जानने वाले स्वयंभू भाप ही हैं। सकलगुणों को ज्ञानानंद स्थिति को प्राप्त हुए माप ही हैं। चुद्ध दर्शन, ज्ञान, चारित्र को प्राप्त हुए माप ही हैं। चात्म ज्योति को प्राप्त हुए ग्राप ही हैं। मापके मन्दर मात्म-ज्योति के मलावा बाहर का मन्य कोई प्रकाश नहीं है। मापमें सभी गुएा कभी कम ज्यादा नहीं होते हैं। दब्धाधिकनय से जन्म-मरणा रहित होकर नीतियुक्त मात्म स्वभाद से युक्त ग्राप ही हैं। पर्यायाधिक नय से नीति स्वरूप से रहित होने वाले प्राप ही हैं। प्राचन्त्य स्वरूप ग्राप ही हैं। कर्म झत्रु के नाज्ञ करने वाले झाप ही हैं। इसलिये भ्राप ही हमारे स्वामी है।।११९६८।।

> कामर दुंदुभि करगं कडिमलर् मामळे पुळिग कवीर पोगं। तेमरु पूस् पिंडि इन् कोळ् मंडलस् पोस् दिशे कुलव तिंगळ् बट्टं ॥

#### तामर मूड्रेनेय मरिए मुक्कुडे कोळ् सिक्क बिनै युडेय सेल्लुं । शेम मुई नेरियरुळि सोय बनै यमर् बनै यम् सेल्बनीय ।।११९८१।

इने बन् तुबिई नो डिरेंचु मेल्लै इन् । विनैगळिन् वेयस्गळ् वेंव मेंबर कन् ।। मुनिम बढिविनै मुडिव निंडू तम् । विनैगळे मुबलरल वेरिय वेज्रिनार् ।।१२००।।

ग्रंच-इस प्रकार उन दोनों कुमारों के भगवान को स्तुति करके मक्ति से नमस्कार करते समय कर्मपिंड का भार हल्का हो गया। इस प्रकार हल्का होने से उन दोनों कुमारों ने सर्वोत्क्रब्ट वैराग्ययुक्त संसार शरीर भोग से विरक्त परिणाम होने से उन मगवान के पास निग्रंच दीक्षा धारु कर कर्मनाज्ञ करने का विचार किया।।१२००।।

> येसरुं गुरासव तिरैव यामुई । गोसिरं कुलमिवै येरुळ, वाळिनि ।। नोटरुं पिरबि नीर, कडलै नींदु नर, । टूंपै याम् तिरुवुरु वेड्रिरिरें जिडा ।।१२०१॥

अर्थ-इस प्रकार मन में विचार कर कहने लगे कि गएाघरादि मुनियों के मधिपति! हे स्वामी सुनो ! हमारा कुल उच्च है, इसलिये अत्यग्त दुस्तर संसार रूपी समुद्र से पार करने के लिये सेतुरूप मुनि दीक्षा का अनुप्रह करो । इस प्रकार भगवान से प्रार्थना की ॥१२०१॥

> मुडिगळ, कडगमु मुत्तिन् पून्गळुम् । कडि मिशे कांचियु नानु माडयुं ।। वडिवुडे तडकैयाल् वांगि विट्टवें । विडु सुडर, विळक्किन् मुन् निमेतु वीळं ्ववे ।।१२०२।।

ग्रर्थ --- इस प्रकार भगवान ने इनकी प्रार्थना सुनकर तथाऽस्तु कहा । तदनस्तर वे दोनों कुमार जैसे ग्रपराधी टुष्ट ग्रादमी को हद्द पारकर देते हैं, उसी प्रकार अपने शिर के मुकुट, हस्तककरण, मेखला (करधनी) अनेक प्रकार के राज्य चिन्ह रत्नों के आभरण, वस्त्र, भस्त्र स्रादि निकाल कर स्रपने हाथों से दूर फैंकने लगे ।।१२०२॥

> कुरु नेरि पइंड्रेंळ्डु कुंजि यॅजोलार् । नेरिभयें परनेरि निनैप्प नीकुमेन् ॥ ररिवन तडि मुदलेंबदं सोला । नेरिमै यो नीकिनार् नींडि तोळिनार् ॥१२०३॥

ग्नर्थ—तदनन्तर उन दोनों राजकुमारों ने पूर्वाभिमुख पर्यङ्क प्रासन से बैठ कर ॐ नमः सिद्धेभ्यः इस प्रकार तीन बार बोलकर पंचपरमेष्ठी का स्मरण करते हुए विधि-पूर्वक पंचमुष्ठि केश लुंचन किया ।।१२०३।।

> मर्पुं यत्तार् मयिर् वांगि निड्रवर् । कर्पग भिलं मलर् कळंड् दुत्तनर् ।। मट्रुवानवरंन मथिरं मालयार् । सुट्रिवान् कडलिडं तोळ् बिट्टार्गळे ।।१२०४।।

ग्रर्थ----तस्पश्चात् दोनों कुमारों ने भगवान की साक्षी पूर्वक दीक्षा विधिपूर्वक ग्रहण की। दीक्षा लेने के बाद उन कुमारों के लुँचन किये हुए सिर ऐसे दिखने लगे जैसे कल्प वृक्ष की लता पतफड होने से स्पष्ट दिखाई देती है। इसी प्रकार सिरमुंडन के साथ दस प्रकार का मुंडन भी कर लिया। दंस प्रकार के मुंडन निम्न प्रकार हैं।

मन मुंडन, इन्द्रिय मुंडन, चार कषाय मुँडन, वचन मुंडन, तन मुंडन, हस्त मुंडन, पाद मुँडन ।

तदनन्तर केश लुंचन किए हुए बालों को देवों ने भक्ति से उठाकर समुद्र में क्षेपए। कर दिए ।।१२०४।।

> शीलमुं वदंगळुं शेरिंद वेल्लैइन् । मालैयुं शांदमु मेंदि वानवर ॥ कोलमा दवर् गुर्ख पुगळं दिरेंजिना । रेलवन पिर्हेदिये ळडेंद वेंबवे ॥१२०४॥

अर्थ-उन दोनों मुनिराज की शीलाचार सहित महाव्रत को धारए। करते समय देवों ने पुष्पवृष्टि करते हुए **म**ब्ट द्रव्य से पूजा की । दीक्षा लेने के कुछ समय पश्चात् उन दोनों मूनिराजों को सप्तऋद्वियां प्राप्त हो गईं ।।१२०४।।

# पोदि या रेंदुमा महंदुभादव । नीदि नार्सुवै बलिकन् मूंड्रिरन् ।।

888 ]

#### डोर्बि नार् कुरै पडा बुरैवु ळू सिवै । यादियां मादव रिद्धि वण्सवे ।।१२०६॥

मर्च--वह सप्तऋदियां निम्न प्रकार से हैं:---

बुद्धिऋदि छह प्रकार की, औषधऋदि पांच प्रकार की, तपऋदि चार प्रकार की रसऋदि चार प्रकार की, बलऋदि तीन प्रकार की, प्रक्षीए, ऋदि दो प्रकार की, विकिया ऋदि ग्राठ प्रकार की ।।१२०६।।

> तुवर् पसै नान्गोडु तोडरं व पत्तुमा । सुवर्पुं नीरार् कळिई युळ्ळस् तूयमा ॥ तनत्तवर् पुरपत्तु मासु तन्नयु । मुवत्तल काय् विलामया लोरुवि नार्गळे ।।१२०७॥

भर्य---कोध, मान, माया, लोभ इन चार कथायों से युक्त, मिथ्यात्व, नपुंसक बेद, स्त्रीवेद, पुरुषवेद, हास्य, रति, ग्ररति, शोक, भय, जुगुप्सा इन चौदह प्रकार के परिप्रहों को ग्रम्यंतर (वैराग्य रूपी पानी से मनःपूर्वक शुद्ध तप का ग्राचरए। करते हुए तथा बाह्य परिग्रह जो क्षेत्र, वास्तु, हिरण्य सुवर्ए धन, घान्य, दास, दासी, कुप्य, भांड इन बाह्य १० परि-ग्रहों को त्यागकर निष्परिग्रही बन गये ।।१२०७।।

> वोळुक्क नोर कुळित्तुडु तंबरति नै । वळुकिला मादवच्चांदु मट्टिया ।। विळुग्गुरए मरिए मैनि सेति नार् । तोळिर् ट्रोडे शील मा माले शूडिनार् ।।१२०८।।

मर्य-सम्यक्चारित्र रूपी जल से स्नानकर ग्राकाश रूपी भम्बर धारण करके महातप रूपी सुगंघ चंदन, सम्यक्ज्ञान रूपी गुएाभरएा को घारण किया । तत्पश्चात् शोला-बार को धारण किया ॥१२०८॥

> विदि मनर् तमे बेल वंद केवलत् । तदि पदि तनक्किळ बरस राग नर् ।। सुदमलि केवल पट्टं सूडिनार् । विदियिना लिरं वने वंदिरंजिनार् ।।१२०६।।

## इरैव निन्नडि यर्ड युलगियर्कैयुं । पेरु परु लळवे युं पिळैत्त नीवियुं ।। मरविने मनमिग बरुवर् केदनुं । पिरविइन् विकर्पमुं वीटिन् पेट्रिबुं ॥१२१०।।

अर्थ---तदनन्तर वे दोनों श्रुतकेवली भगवान से करबद्ध प्रार्थना करने लगे कि है अभु ! तीन लोक का स्वरूप, जीवादि तत्वों का प्रमाण, उन तत्वों को मिथ्यास्व के कारण बाधा भ्राने वाले पाप कर्म, ग्रात्मा के ग्रन्दर ग्राकर बंध के होने वाले कारण, तथा संसार तथा मोक्ष के स्वरूप का ग्राप विवेचन कीजिये ।।१२१०।।

> ग्रच्ळेन विरेंजलु मरिए कट्टिरापुर । मुरसु निड्रविर् वदि नेळुंदु केवल ॥ तिरुविडु तूदि पोल सेंज्वल् वल्लिदान् । मरुविनान् मुनिवर् तम् मरएतगत्तये ॥१२११॥

ग्रर्थ—इस प्रकार बियालीस प्रकार के प्रश्न करने के बाद भगवान की दिव्यघ्वनि ऐसी प्रगट हुई, जिस प्रकार मेधों की गर्जना होती है। उसी प्रकार गर्जना के समान भगवान के सर्वाङ्ग से दिव्यध्वनि के खिरने के बाद सम्पूर्या भव्य जीव जो बारह सभाग्रों में बैठे थे, उन सब के ऊपर जलवृष्टि के समान दिव्यध्वनि खिरने लगी।।।१२११।।

> ग्रोरु तिरुमोळियुमे पदिनेन् पाडैयाय् । मरुविय दोजनै मिगुदि मंडल ।। तरुगिडै मुडि वदनगत्त वर्केला । मरुवगै यालिनि तायोलित्तदे ॥१२१२।।

ग्रर्थं—उपमा रहित दिव्यध्वनि एक होने पर भी वह सात सौ धठारह भाषाम्रों में परिसत होकर भगवान विमलनाथ स्वामी के ६-६ई योजन विस्तार वाले समवसरसा की बारह सभाम्रों में बैठे हुए भव्य जीव प्रपनी २ भाषा में एक साथ समक गये ऐसी वह भगवान की बासी प्रगट हुई ।।१२१२।।

> विनविय पोरुळेलां विळुंगि मैत्तवर् । मनं वलि मोळिवाळि वांगि येप्पोरु ॥ दनित्तनियागं नार्पत्तिरंडदाय । मुनिवरचैदु मामुस्ति वर् कोदिनार् ।।१२१३।।

धर्य-जिस समय भगवान की दिव्य ध्वनि खिरने लगी उस समय ये दोनों मेव

व मंदर श्रुतकेवली, भगवान के द्वारा वाणी खिरी हुई को श्रुतज्ञान के बल से ग्रंशरूप में जानकर उसको सूत्ररूप में गूंथ लिया ।।१२१३।।

> मुडिविडै यगलमायद मोंड्रेळ्मुळ । विडेइनै कइरगंड्रेळु नीळमा ।। यडिई नेळगंड्रु नींडुयर मीरेळु माय् । वडि बुडं युलग मूबांत शूळं्ददे ।।१२१४॥

 अर्थ-हे भव्य मेरुव मंदर सुनो ! इस लोक के झिखर में मध्य लोक में पूर्वापर विस्तार एक राजू है। तथा ब्रह्मालोक में पांच राजू चौडा व सात राजू ब्रद्मोलोक में चौडाई में है। दक्षिएा उत्तर सब जगह सात राजू है। ऊंचाई चौदह राजू है। यह लोक चारों ग्रोर धनोदधिवात, घनवात, तनुवात इन तीन वातवलयों से वेष्टित है।।१२१४।।

> मुळंदै कावय मेळ् मुडिंटुळि । मुळंजिलै गावद मूंड्रु वीळं्दोर्प ॥ लेळुंदिया रेळु कैरेद चन्ड्रिडै । बिळुंदया रोळिंद वोंड्रागु मैन् मुगं ॥१२१४॥।

ग्रर्थ—इस प्रकार नीचे सत राजू<mark>, मध्य में</mark> एक राजू, लोक शिखर में एक राजू ब्रह्मलोक में पांच राजू इस प्रकार लोक का स्वरूप है ।।१२१४।।

> भरै मूळ मेळु शॅंड्र गुनान् मुळं। पेरुग विव्वाट्रिनार् पेरुगि शॅंड्रुमे ।। ळरे येळु कयिट्रि नेगइर् कंड्रुमेर् । पेरुगिय पडियिनार् पिन् मुरुंगुमे ।।१२१६।।

अर्थ-मध्य लोक से ऊपर साड़े तीन राजू जाकर वहां पर पांच राजू चौडा होकर फिर कम से घटता हुआ सिद्ध शिला के पास लोक शिखर पर एक राजू चौडा रह गया। ॥१२१६॥

पोकुवि नालोंड्रुमाम् नाळिपाइरं । विदिइना सुलगिरंडाग वेंडिनार् ॥ मुद नद्ु विददि यान् मूंड्रुमागिनार् । गति रना निलसि नांगानु मेंबवे ॥१२१७॥

अर्थ-सामान्य से लोक का स्वरूप इस प्रकार है। स्रोक का स्वरूप एक प्रकार है श्रौर दूसरा लोक त्रसनाडी श्रौर बाह्य के भेद से दो प्रकार है। श्रौर ग्रथो, मध्य, ऊर्घ्व के भेद से तीन प्रकार है। मौर नरक, तिर्वंच, मनुष्य झौर देवगति के भेद से चार प्रकार है। (1१२१७।)

> मंजुमाम् पंजसि कायत्तारुमा । मेंजिय कासत्तोडेळुनारगर् ॥ नंजुदारि कनर रुळियर् मेलय । रंजोला रिलादव रगदियार् किडम् ॥१२१८॥

मर्थ -- पंचास्तिकाय की मपेक्षा से लोक पांच प्रकार का है। जीव, पुद्ग, धर्म, अधर्म माकाश ग्रोर काल ये छह प्रकार का है। ग्रौर नरक लोक, भवनवासी लोक, मनुष्य लोक, ज्योतिष लोक, कल्पवासी लोक, ग्रहमिंद्र लोक भौर सिद्ध लोक यह साल प्रकार के लोक हैं। ॥१२४६॥

नि गोदमे निर्रं यंग ळंजु तन्निहै। पगावळ वगलमोर् केइट्र वागुमे ॥ मिंगादोरु कैरुदान् मेरु बैदिडा। पगानर किरंडु मेर् भवनं पत्तुमाम् ॥१२१६॥

ग्रयं—निगोद में पूर्वापर की ग्रपेक्षा से चोडाई सात राजू है। उत्तर-दक्षिए। सर्वत्र सात राजू है। इस प्रकार कम से घटता २ ग्रधोलोक में पूर्वापर एक राजू, ऊपर जाकर कम से घटता हुग्रा एक राजू की ऊ चाई पर ६ डे राजू है ग्रधति <sup>कु</sup> राजू है। इससे ग्रागे कम से कम होता हुग्रा मध्यलोक में एक राजू ई रह गया।।१२१६।।

> वंड्ररै योंड्ररै परै योडारु माय् । निंड्रवोंड्रुरक्क मोर् कैरु निंड्रवा ।। मंड्रि येळ् निलप्पुरै नपित्तोंव दिर् । सेंड्रू विदिरगत्त् तेंडिशैयुं शेखिये ।।१२२०।।

मर्थ-चित्राभूमि के ऊपर •ई राजू उत्सेघ में सौधर्म ईशान कल्प है। उस पर ढेढ राजू पर सनस्कुमार कल्प है। उसके ऊपर छह युगल कल्प तक श्राचा २ राजू उत्सेघ है। भन्त में एक राजू उत्सेघ महमिंद्र लोक है। इसके ग्रतिरिक्त सात नरक पटल मधोलोक में छह राजू ऊंचाई में है। सातों नरकों में उनचास पटल हैं। ब्राठ दिशाओं में श्रेगीबद्ध बिल हैं। ग्रौर बीच में एक २ इन्द्रक बिल हैं।।१२२०।।

> धारेट्टां विविकि लोंड्रोंड्रां गर्वं दिकिस्लामे । लूरिट्ट सेणिबंदम् पुरैवोंड्रोळि दोंड्राङ् कोळ् ॥ तूरिट्टाइरंगळे शर्मगरें येंदु मूर्वे । तेरिट्टी रेंदु मूंड्रोंडैदिसा येंदु कीळाम् ॥१२२१॥

अर्थ--- पहले नरक के प्रथम पटल में दिशा में श्रेणीबद्ध उनचास बिल हैं और विदिशा में ग्राडतालीस बिल हैं। यह प्रथम पटल में है। शीछे एक २ पटल में एक २ बिल कम होता गया है। अन्त के उनचासवें पटल में एक २ बिल है। विदिशा में नहीं है। प्रथम नरक में तेरह पटलों में सब तीस लाख बिल हैं। द्वितीय नरक में ग्यारह पटलों में पच्चीस लाख बिल हैं। तीसरे नरक में नो पटलों में पंद्रह लाख बिल हैं। चौथे नरक में सात पटलों में दस लाख बिल हैं। पांचवें नरक में पाँच पटलों में तीन लाख बिल हैं। छठे नरक में तीन पटलों में पांच कम एक लाख हैं। सातवें नरक में एक पटल में पांच ही बिल हैं। कुल मिलाकर चौरासी लाख बिल हैं। 18 र र र र

> ब्रसुरर् नागर पोन्नर तीवरेत् । डिसपर् तीयवरुदगर् वायुवर ।। विशै इन् मिन्नवर् मेग रागुमत् । दशनिकायमां भवनर् तांगळे ।।१२२२।।

प्रर्थ—भवनवासी देवों में ग्रसुकुमार, नागकुमार, सुपर्गकुमार, द्वीपकुमार, दिक्-कुमार, ग्रग्निकुमार, उदधिकुमार, वायुकुमार, विद्युत्कुमार, मेघकुमार ये दस प्रकार के देवों के मेद हैं ॥१२२२।।

> श्ररुवत्तु नांगु नांगोर्डेवत्तेळ् पत्ति रंडुन । शेरिबुट्र तोन्नुट्रारुं शेष्पिय वेळुपत्तारुं ।। मरुवट्र वसुरर् नागर् पोन्नर् वायुकळ् मट्रै । यरु वर्कुं वेरु तूगईरं भवनंगळामे ।।१२२३।।

धर्थ-दोष रहित ग्रसुरकुमार के चौसठ लाख भवन हैं। नागकुमार के चौरासी लाख भवन हैं। सुपर्एाकुमार के बहत्तर लाख भवन हैं, वातकुमार के छिनवे लाख भवन हैं ग्रीर छह प्रकार के देवों के एक २ के छिहत्तर २ लाख हैं।।१२२३।।

> भवनर्तं भवनंगळ्कोडि येळोडु । शिवनिय वेळुवत्तोडिरंडु त्लक माम् ।। झवनुरै यशुरर् कायु वान् कड । स्वमई रह्या तनु वैयदोंगि नार् ।।१२२४।।

मर्थ--भवनवासी देवों के सब मिलाकर सात करोड बहत्तर लाख भवन हैं। असुर कुमार देव की उत्कृष्ट प्रायु एक सागर है, और एक मरीर की ऊंचाई पच्चीस धनुष है। ।।१२२४।।

## पह्न मूंड्रिरंडरे इरंडु मूवरे । शोछिय नागर नर, सुवरगर तीवरो ।।

## डल्लव ररुवर्कु मायु नागर्कु । विस्नूमूवैदु मेलवर् कोरेदु माम् ।।१२२४।।

ग्नर्थ — नागकुमार देव की ग्रायु उत्कृष्ट तीन पत्य, सुपर्र्श कुमार देव की उत्कृष्ट ग्नायु ग्रढाई पत्य, ग्रग्नि कुमार की उत्कृष्ट ग्रायु दो पत्य है ग्रौर शेष सब देवों की ग्रायु डेढ २ पत्य है। नागकुमार देव की शरीर की ऊंचाई पंद्रह घनुष है। शेष सब देवों ऊंचाई दस २ घनूष की है।।१२२४।।

> मानव रुरै विडं मंदरत्तिने । तानडु बुडैयदु दीप सागर ।। मूनमि लिरंडरै इरंडु माय् पुगै । तान बट्रिडे योंवत्तंदु लक्क माम् ।।१२२६।।

भर्थ----मनुष्यों के रहने के स्थान जम्बूढीप, घातकी खंड, पृष्कराई ऐसे ये झढाई द्वीप हैं। इनको दो समुद्र घेरे हुए हैं। उनके नाम लवसा तथा कालोदधि है। इन झढाई द्वीप ग्रीर दोनों समूदों का विस्तार पैंतालीस लाख योजन है ।।१२२६।।

> भारियर् म्लेंचरावार् मानव ररैत्तं योर्वा । ररियर् दरुम कंडम् तूट्रेळुवत्ति नावार् ॥ वारियुट्टिवु तोन्नुट्रारु मट्रै कंडत्तुम् । शेरुन ररैत्तै शेरार् म्लेचराय् सेप्पपट्टार् ॥१२२७॥ बंड्रदाम् कालर् दालर् कोंदर सेवियर् शीयम् । पंड्रिमान् कुरंगु कीरि योट्टगं करडि यादि ॥ वंड्रला मुगत्तर् पल्ल मायुगं कादमोक्कं । तिंदिडा पळत्ते मन्ने मुळंजि मरत्तुन् सेर्वार् ॥१२२८॥

अर्थ-मनुष्य में आर्य और म्लेच्छ ऐसे दो भेद हैं। धर्म मार्ग के अनुसार चलने वाले को आर्य कहते हैं, और वे एक सो सत्तर धर्म क्षेत्र कर्म भूमि के आर्य खंडों में उत्पन्न होते हैं। महालवरा समुद्र तथा कालोदधि समुद्र के दोनों तटों पर चौवीस अतर्द्वीप म्लेच्छक्षेत्र हैं। सब छियानवें क्षेत्र हैं। उनमें एक टांग थाले हरिएा, घोडे, तथा सूअर, ऊंट, सिंह, वानर, रोछ आदि के समान मुख वाले, लंबे कान बाले आदि नाना प्रकार के म्लेच्छ मनुष्य एक पल्य की आयु वाले रहते हैं, तथा कर्मभूमि के एक सौ सत्तर क्षेत्रों में पांच २ म्लेच्छ खंड हैं। कुल मिलाकर आठ सौ पचास खंड हैं। उन म्लेच्छों का शरीर दो हजार धनुष उत्सेध रहता है, और वे फल फूल और मीठी मिट्टी खाकर जीवन व्यतीत करते हैं। वे म्लेच्छ वृक्ष के कोटरों तथा ग्रुहा आदि में रहते हैं ॥१२२७॥१२२६॥

## इमैयमा लिमैयमुं निडव नोलियुं। शिमय नद्वरिकियुम् शिकरि यामले ॥ तमैनडु वुडय वेळ् नाडि वट्रिनुट्। समय मा रुडैय वाम् भरत रेवतं ॥१२२६॥

अर्थ-हिमवन पर्वत,महाहिमवन पर्वत,निषघ पर्वत,नील पर्वत,रुक्मि पर्वत झिखरी पर्वत ऐसे छह कुलाचलों के बोच में भरतादि सात क्षेत्र हैं। भरत, हैमवत, हरि, विदेह, रम्यक, हैरण्यवत और ऐरावत ऐसे सात क्षेत्र हैं। मेरु की दक्षिण दिशा में भरत क्षेत्र है और उत्तर दिशा में ऐरावत क्षेत्र है। ये दोनों क्षेत्र प्रदर्सपिणी, उत्सर्पिणी काल का परिवर्तन वाले हैं।।१२२१।।

नन्मयुं नन्मयुं नन्मयायटुं । नन्मइर् ट्रीमयुं तीमै नन्मयुं ॥ तिन्निय तीमयुं तीमै तीमयन् । टेन्निय कालमेट्रिळिवै याकुमे ॥१२३०॥

अर्थ-ये छह प्रकार के काल निम्न प्रकार से हैं:---

सुषमा सुषमा, सुषमा, सुषमादुषमा, दुवमा सुषमा, दुषमा, दुषमा दुषमा (इसी को भति दुषमा भी कहते हैं ) इस प्रकार ग्रयसपिंगी के छह मेद हैं । इसी को उलटा पढने से उर्सापगी के छह भेद हो जाते हैं । ये दोनों सपिगी के समान घटते बढते रहते हैं ।।१२३०।।

> स्रोरु मुळं पदिनै यांडुंदि युंदिमेख् । वरुक्षिलं यारईरं पह्लमूंड्रें दि ।। पेरुगिय परिशिनार् पिन् सुरुंगी वन् । तोरु मुळं पदिनै यांडामुर् कर्षमाम् ।।१२३१।।

अर्थ----उरसपिएणी काल के मनुष्यों की ऊंचाई प्रथम काल में एक हाथ उत्सेघ तथा पन्द्रह वर्ष की मायु होती है। पुन: बढते २ छठे काल में छह हजार घनुष की ऊंचाई वाले तथा तीन परुष की आयु वाले उत्तम भोगभूमि में मनुष्य होते हैं। तदनंतर उत्सपिएणी काल में जैसे बृदि होती जाता है उसी प्रकार अवसपिएणी काल में कम होते २ अंत में एक हाथ उत्सेघ व पंद्रह वर्ष की आयु वाले हो जाते हैं। दोनों कालों को मिलाकर एक कल्प काल होता है। 1923 हा।

माळिगळ् कोडा कोडिये इरंडिनिस् । नालु मूंद्रि रंडोड्रां नालु कालंगळिर् ।। ट्राळिई लांडुनार्पालिरायिरं । मेलब इरंडिकु विविकप्पट्टवे ।।१२३२।।

Jain Education International

> करुममुं भोगमुमिरुमै यु मुडन् । मरिय मुझिगंळुळ् भरत रेवत ।। मिरुमैय मुदल् मुक्कालम् भोगत्तिन् । मरुविय करुमत्ते मट्रै मूंड्रुमे ।।१२३३।।

ग्रयं—पहले कहे हुए सात भूमि में भरत व ऐरावत क्षेत्रों में कई दिनों तक भोग-भूमि रहती है मर्थात् सुषमा सुषमा, सुषमा, सुषमा दुःषमा इन तीनों कालों में भोगभूमि की रचना रहती है भौर शेष तीनों कालों में कर्मसूमि की रचना होतो है ॥१२३३॥

> नम्न युट् टीम युट् टीमें नन्मयुट् । पन्नरुं पिरमरुं परम तीर्थरुं ॥ मन्नरुं पलवरुं वासु देवरुं । तन्नुरु पगै वरु शमरर् तामुमा ॥१२३४॥

अर्थ —ग्रवसर्पिणी के तीसरे काल के ग्रंत में तथा चौथे काल के प्रारंभ में ब्रह्मार्थी (ग्रात्मार्थी) ऐसे तीर्थंकर, चक्रवर्ती, बलदेब, वासुदेव, प्रति वासुदेव, चमराधीश झादि सामान्य राजा उत्पन्न होते हैं।।१२३४॥

> उत्तर दिक्करण कुरवमुत्तमं । महम मरिवरुडमि रम्मय ॥ मत्तग मैवप मैरण्णि य मिवै । नित्तमाय् भोगंग निड्रु प्रुमिये ॥१२३४॥

ग्रर्थ--उत्तर कुरुक्षेत्र व दक्षिण कुरुक्षेत्र ऐसे ये दो क्षेत्र हैं। ये दोतों उत्तम भोग भूमि है। हरिक्षेत्र, रम्यकक्षेत्र, ये दोनों मध्यम भोगसूमि है। तथा हेमवत क्षेत्र, हैरण्यवत क्षेत्र ये दोनों जघन्य भोगभूमि है। यह सदैव भोगभूमि में ग्रवस्थित ही रहते हैं।।१२३४॥

# मूंडि रंडोच पल्ल मुरैयु ळायुग । मांड्र बिह्नाइर्माच नाळिरन् ।।

## डूंड्रिय क्रीक मूंड्रिरंडोर् नाळ् विडा । दोंड्रिय पशिकेड वमुद मुन्बरे ॥१२३६॥

अर्थ- उत्तम भोगभूमि में रहने वाले मनुष्यों की ग्रायु तीन पत्य की होती है। मध्यम भोगभूमि में रहने वालों की ग्रायु दो पत्य तथा जघन्य भोगभूमि के रहने वालों की ग्रायु एक पत्य होती है। उत्तम भोगभूमि के मनुष्यों के शरीर की ऊ चाई छह हजार घनुष की होती है। मध्यम भोगभूमि के मनुष्यों की ऊ चाई चार हजार धनुष तथा जघन्य भोग-भूमि में रहने वाले मनुष्यों की ऊ चाई दो हजार धनुष होती है। उत्तम भोगभूमि में रहने वाले मनुष्य तीन दिन के बाद एक बार ग्राहार लेते हैं। मध्यम भोगभूमि के दो दिन के बाद एक बार तथा जघन्य भोगभूमि के मनुष्य एक दिन छोड कर ग्राहार लेते हैं।। १२३६॥

> उरैत्त मुक्काल मूंडादि युळ्ळू माम् । निरैत्त वैन्तूरुविर् पुव्व कोडियु ।। मरत्तियेळिरंडु नोट्रिरुपत्तैवदु । मुरैत्तिला मूंडिला दिक्कु मोक्कनाळ् ।।१२३७।।

म्रपं--- सुषमा सुषमा काल, सुषमा काल, सुषमा दुषमा काल ये तीनों उत्तम, मध्यम, जवन्य भोगभूमि में जिस प्रकार मनुष्य रहते हैं उसी प्रकार यहां भी भरत, ऐरावत क्षेत्रों में रहते हैं मौर चौथे काल में उनका शरीर पांच सौ घनुष ऊंचा और एक कोटि पूर्व की मायु होती है। कर्मभूमि की रचना होती है व मोक्षमार्ग की प्रवृत्ति हो जाती है और पांचवे काल में घटते-घटते आगे चलकर सात हाथ की ऊंचाई और एक सौ बीस वर्ष की प्रायु वाले इस काल के मन्त में होते हैं, फिर कम होते २ छठे काल के प्रारंभ में उनकी आयु वीस वर्ष व ऊंचाई दो हाथ की तथा अन्त में पंद्रह वर्ष आयु व एक हाथ की ऊंचाई रह जाती है।। १२३७॥

नोट-चौरासी लाख वर्ष को चौरासी लाख वर्ष से गुएा। करने से एक पूर्व वर्ष की संख्या निकलती है, उसको एक कोटि से गुएा। करने से एक कोटि पूर्व वर्ष हो जाते हैं।

करुमल कच्चै नर्सु कच्चै कामिग । मरुविय मा कच्चै कच्चगावदि ।। इरुमै इला वदै इलगंलावदै । पोरुविला पोक्कलै पोक्कला वदि ।।१२३८।।

#### मन्नु तेन् करं वर्ज्य नर् सुवर्ज्य मा । तुन्नुमा वज्ज्ये वज्ज्जगा ववि ।।

### सोम्न नल्लिरमये सुरमं तोमिला । मन्नर् मन् रमसीय मंगलावती ॥१२३६॥

अर्थ-सीता नदी के दक्षिए तट पर रहने वाले वत्सा, सुवत्सा, महावत्सा, वत्स-कावती, रम्य, सुरम्य, रमग्गीय, मंगलावती ब्रादि देश रहते हैं।।१२३६।।

> परवरुं पहुमै नर्पदुमै मापदं । मरुषु मप्पदुंमये पदुमकावती ।। तिरि विनर् शंकये नळिनै शादुदं । करैय तेन्कुमुदये चरितौ कान्दरिल् ॥१२४०॥

ग्रर्थ—सोतोदा नदी के दक्षिए किनारे पर, पद्म, सुपद्म, महापद्म, पद्मावती, पद्म-कावती, शंख, नलिना, कुमुद, सरिता इत्यादि देश हैं ।।१२४०।।

> बडत्तडत्तिन् वर्ण्यं नद्व वप्पयु । मिडरिला मा वर्ण्यं वप्पगावती ।। सुडरुडं कंदये सुगंदै तोमिला । कडलुडं कंदिलं गदमालिनी ।।१२४१।।

. मर्थ-सीतोदा नदी के उत्तरी किनारे पर वप्रा, सुवप्रा, महावप्रा, विप्रावती, गंधा, सूगंधा, गंधिला, गंधमालिनी क्रादि देश हैं ।।१२४१॥

नालु मुन् नवियिनुम् । नालु नाल्वरैनुम् ॥ नालु नालिरट्टियाय् । विदेग ताद्रु निङ्वे ॥१२४२॥

झर्थ--वहां बारह विमंगा नदी, सोलह प्रकार के पर्वत मौर दत्तीस विदेह के देख हैं। ।।१२४२।।

> शीव इत् वडक्क रै। यावि याग् वलं मुरे।। योविय बन्नाडु गळ्। मीवि योडु निड्रवे ।।१२४३।।

मर्थ---पहले कहे हुए कच्छ आदि वसीस देश सीसोबा नदी के उत्तरी किनारे से प्रारंभ होकर क्रम से प्रदक्षिएा रूप में रहते हैं ।।१२४३।। सोख़िये वन्नाडुगळ् । बेळ्ळिय मसंयुनुस् ॥ सुळे्ळेया रिरंडि नुं । नल्लकडं मारु मास् ॥१२४४॥

मर्थ--पीछे कहे हुए कच्छ धादि बत्तीस देश हैं वे एक २ दिजयार्ढ पर्वतों से उत्पन्न होने वाले दो क्षुहरू नदियों से छह खगा वाले हो गये हैं ॥१२४४॥

> शेम्यिलेंदु नूरुयर दु । पूथ्य कोडियायुग ।। मिथ्यगय नाटु ळेंड्रुम् । वेष्यिनंग डीर्परे ।।१२४४।।

मर्थ-इस प्रकार जो बत्तीस देश हैं उनमें रहने वाले मनुष्यों की ऊंचाई पांच सौ धनुष है मौर पूर्व कोटि आयु वाले होते हैं। यह काल भेद से रहित होकर तपस्चरण करके मोक्ष प्राप्त कर लेते हैं।।१२४४॥

> सुद्र नेरु नाव गुढेय । नद्र नाहु नांगिनु ।। मिन्नै वेरु पाडि वट् । सोझ सोझ याबै यूं ।।१२४६।।

ग्रयं—चार प्रकार के मेरू ,घार देश में अर्थात् घातकी खंड व पुष्कराई में दो २ अर्थात् चार होती हैं । जम्बूद्वीप में कहे हुए के समान ही चारों होते हैं ।।१२४६।।

> धोंड्रि नोंड्रि रट्टियाय् । सेंद्र बीपं सागंर । मेड्रन मले पुरेत्तु । निद्रवा रीयंबु वास् ॥१२४७॥

भर्ष-दौनों मापस में विस्तीर्ए से युक्त एक को एक घेरे हुए, श्रसंख्यात द्वीप सर्वस्यात समुद्र मानुषोत्तर पर्वत के बाह्य प्रदेश में रहने वाले तिर्यंचों का तथा द्वीप समुद्रों का विवेचन करते हैं सो सुनो।।१२४७॥

> इरुसंदु कोडकोडि । मा मुत्तार पर्द्वगट् ।।

### कुरिय रोम मेन्न वास् । तेरियं वीपं सागरं ॥१२४८॥

अर्थ- मानुषोत्तर पर्वत के बाह्य प्रदेश में असंस्थात हीप तथा प्रसंस्थात समुद्र हैं। यह वर्णनातीत हैं। उनकी संस्था कितनी है यदि ऐसा पूछा जाय तो उसकी संस्था पच्चीस कोडाकोडी उद्वार पत्य के रोमों की संस्था प्रमाग्ग है।।१२४८।।

> उबरि तन्नीर् तेन् सुरं । तिवरु परने मिक्कु विन् ।। सुवैय्य नीरिन् वारिग । ळवैयुमेळ वागुमे ।। १२४६।।

ग्रर्थ-लवगा समुद्र खारे पानी से युक्त है तथा इक्षुवर, घृतवर, क्षीरवर, वारुगोवर 'के समुद्र हैं,तथा भ्रपने २ नाम के से स्वाद वाले हैं , तथा शेष सर्व समुद्र इक्षुरस समान म्छुर स्वाद बाले हैं ।।१२४६।।

> सागरं जलचरंगट्। काक रगं लळ्ळं वास् ॥ माग मादि पादनाल् । भोगभूमि सीचे लास् ॥१२४०॥

अर्थ-असंख्यात द्वीप समुद्रों में जलचर प्राशी वही हैं। असंख्यात द्वीप समुद्र सभी स्थानों में हैं। चनुष्वाद वाले हाथी, सिंह, मृग ग्रादि जो जीव जिस भूमि में रहते हैं उसे तिर्थग् भूमि या तिर्यग् लोक कहते हैं।।१२४०।।

> मुर्डिव दीपं सागर । सबैद वे विलगुं मीब् ।। विडगं ळेनिरंदन् । मुर्ढिदिडा उरैक्कवे ।।१२४१।।

ग्रर्थ ---भन्त में रहने वाले झाधे स्वयंभू रमखद्वीप झौर पूरे स्वयंभू रमएा समुद्र इन दोनों में मढाई द्वीप झौर कालोदघि सथा लवएगोदघि समुद्र हैं। इनमें जितने जीव रहते हैं. अनसे कहीं झघिक स्वयंभू रमएा समुद्र में रहते हैं। उनकी संख्या का कहना ससंभव है। ।।१२५१॥

## थेळु सागर तीबत्ति नट्ट दाय्। सूळ् किडंब नंबीस्वर वीबाति ।।

#### लूळि यूळिवानोर वंदिरे वने । ताळ मट्दन् पेट्रिये साट्र्वाम्।१२४२।

मर्थ-जम्बूढीप आदि सात ढीपों को सातों समुद्र घेरे हुए हैं। आठवां नंदीश्वर द्वीप है। यह नंदीश्वर द्वीप मनादि निधन है, और वहां के रहने वाले बावन अरुत्रिम चैत्यासयों को पूजा चतुर्णिकाय देव आकर करते हैं। अब आगे चलकर मैं अरुत्रिम चैत्या-लयों का विवेचन करू गा।।१२४२।।

> ग्ररवत्तु मूंड्रि नोडाय तूट्रिना । लेरिप पट्टिरुंदन कोडियोचने ।। शेरि बुट्र विलक्क मेंबत्तु नान्गोडु । मरुबट् तीवत्तु ळगल मागुमे ं।।१२४३।।

ग्रर्थ-नंदीश्वर द्वीप का एक सौ तिरेसठ करोड, चौरासी लाख योजन का व्यास है ।।१२४३।।

निलंगळ् पोन् मरिएगळा निरेंट्टुविरुंदन । बिलंगलुं कयंगळुं बीतरागरे ।। पुलंगळाळ् वेल्वन भोगमूमि यो । डिलंगु बानवरिंड तन्नै येरुमे ।।१२४४।।

अर्थ—उस नंदीक्ष्वर द्वीप की भूमि स्वर्ण और रत्नों से परिपूर्ण है । वहां के पर्वत और सरोवर जिस प्रकार वीतराग भगवान निर्दोष हैं उसी प्रकार वे मी निर्दोष दीखते हैं । नंदीक्ष्वर द्वीप का सभा मंडप देवों को हास्य के समान दीखता है ।।१२४४।।

> कन्नैयुं मनत्तैयुं कवरं दु कोळ्वन् । यन्न मेगले ईनार् वडिवु पोलयं ।। विन्नवर् किरै वरुं विडाद वेट् कैय । बेन्निला विडंगळा लियांड्रिरुंददे ।।१२५५॥

ग्रर्थ---इस जम्बूद्वीप को देखने वाले मनुष्यों का हृदय तथा नेत्र ग्राकर्षित होते हैं । जिस प्रकार एक सुन्दर स्त्री जो ग्रनेक प्रकार के श्रृंगारों से युक्त हो, उसके देखने से चित्त ग्राकर्षित हो जाता है, उसी प्रकार यह द्वीप देवों के ह्रुदयों को ग्राकर्षण करता है ॥१२४९॥

> इलवे वल्लि कन्मणि पालियंड्रु तन् । शलवि शूळ् पोयदु तरणी मूंड्रुडे ।।

उलगिनु किरै व ना लयंगळा लिम्मु। उलगिनु किरै मै कोंडोंगु गिड़दे।।१२४६।।

ग्रर्थ---यह नंदश्वर द्वीप अनेक प्रकार की सुन्दर लताओं से ग्रलकृत है। ग्रौर तीन लोक के नाथ कहलाने वाले ग्रह्त भगवान के चैत्यालय वहां झत्यत अष्ठ प्रकाशमान है। ॥१२४६॥

> पन् चिरै किडंद सोपवि मारुडन् । बिन् शिरै कळमेन विट्टु वीरनै ।। वन् शिरप्पोडु वंदडेद वानवर् । कन् शिरै पडुवदु कामर् भूमि माल् ।।११४४७।।

ग्रर्थ-संगीत तथा नृत्य करने वाली देवाङ्गनाम्रों के साथ वहां के देव म्रपना देव-लोक छोडकर म्रति सुन्दर म्रब्ट द्रव्य पूजा सामग्री के थाल को हाथ में लेकर नंदीश्वर द्वीप में भक्ति के साथ पूजा करते हैं, म्रौर वहीं निवास करते हैं ॥१२४७॥

> त्रंजन मलेंग नान्गागु मांगवन् । मंजिल मादिशे नडुव निड्रन ।। वंजन मूलमा यगंड्रु यरं्दन । वेंजिलापिरं पुगै नांगो डंबवे ।।११४८।।

ग्रंथं----उस दोषरहित नंदीश्वर द्वीप की भूमि के मध्य में चारों दिशाग्रों में मर्थात् पूर्व, पच्छिम, उत्तर व दक्षिएा इनमें एक-एक ग्रन्जनसिरि पर्वत है । कुल मिलाकर चार हैं । वे ग्रन्जनगिरि पर्वत चौरासी योजन उत्सेध वाले हैं । एक हजार योजन का मवगाह है मौर चौरासी हजार योजन का विस्तार समवृत्त है ।।११४≍।।

> मट्रिंद मलं इन् मादिक्किन् वाविगळ् । पेट्रियार् किडंदन पेरिय शालयु ।। मुट्रुनीर् शूळ्द लार् ट्रदिमुगंगळेन् । ट्रुट्र पेर् मलं कळतडत्ति लुळ्ळवे ।।१२४१।।

ग्राईरं पुगे पत्ते यगड्रुं यरं दन् । बाय् मैया नीरिन् वरैगळ् वाविइन् ।। शूळुन् तान् किडंद नाल् वनंगडं पेय । रेळिलं शंबगं तेमाब सोममे ॥१२६०।। ४६६ ]

अर्थ — उस बावडी के मध्य में रहने वाले दखिनुख पर्वंत की ऊंचाई व चौडाई दस हजार योजन है। उन बावडियों के चारों दिशाओं में चार वन हैं। जिनके प्रशोक वन, सप्तच्छदवन, चंपकवन ग्रीर आग्रवन ये नाम हैं।।१२६०।।

> वनसिडं पुरंबडि वावि कोनसित् । मनसिनुक्तिरदि शैमलैंग निंड्रत ।। तनक्कुयर् वगल माइरंग योजनै । यनैप्पल विडंगळालिरदि शेय्युमे ॥१२६१।।

अर्थ -- उन चारों बनों के बाहरी दोनों कोनों में रतिकर नामक दो पर्वत हैं। उन रतिकर पर्वतों का उत्सेघ तथा चौडाई एक हजार योजन है। ये देखने में ग्रत्यंत सुंदर दिखाई देते हैं।।१२६१।।

> मलै नल मनि पोनिन मयम दागिय । पलवडि बुडयन परमन कोइल्ग ॥ निलविय मगुडमा इलंगुम् पारिलुम् । मलैबुं माइरं पुगैग लाळंबबे ॥१२६२॥

भर्ष- उस नंदीश्वर द्वीप में रहने वाले, अम्प्रनगिरि, दक्षिमुख और रतिकर नाम के पर्वतों के ऊरर सोने तथा रश्नों के प्रहैंत भगवान के चैत्पालय हैं। वे प्रत्यंत प्रकाशमान मुकुट के समान प्रकाशित हैं। वे नोचे से ऊरर तक एक हजार विस्तार वाले हैं।।१२६२॥

> वनंगळुं तडंगळुं मलइन् मामणि । तलंगन् मे निड्रन तमनि येसि यन् ।। ट्रिलंगु तोरएा मुडे वेदि शूळं दु नल् । ललगंलां दर मणि यालियंड्रवे ॥१२६३॥

ग्रयं—नंदीक्वर द्वीप में रहने वाले वन, तडाग, बावडी, पर्वत रत्नों से परिपूर्ए हैं । वहाँ के मालय (भवन) स्वर्ए से युक्त हैं । उनके चारों ग्रोर वेदियां हैं । उन वेदियों में पुष्प हार लटके हुए हैं ।।१२६३।।

> मंजन वंजन मालयु नान्गुळ । वेंजिडा ददिमुगसी रट्टागुमे ।। बंजि पोलिरदि करसेझानगुळ । मंजिला तन नल वामनु कोयिले ।।१२६४॥

अर्थ-काल बादलों के समान अञ्जनगिरि पर्वस चार हैं। दघिमुख नाम के सोलह

पर्वत हैं। चारों ग्रोर रहने वाले रतिकर पर्वत बत्तीस हैं। उन सभी बावन पर्वतों पर बावन चैत्यालय, अकृत्रिम एक सौ ग्राठ, एक सौ ग्राठ जिन बिम्बों से विभूषित है।।१२६४।।

> स्रायत मैंबविर् ट्रिरट्टि योजने । यायदंकाल् कुरेंदल दोकमा ॥ माय तम् तन्नरे यगल माइलन । वाइन् मूंड्रुडैय मुन् मंडवंगळाम् ।।१२६४।।

अर्थ---उन चैरयालयों की लंबाई सौ योजन है। उनकी ऊंचाई पिचहत्तर योजन है तथा चौडाई भी पचास योजन है। इस प्रकार विस्तार वाले चैत्यालयों में वेदियां हैं। वे तीन द्वारों से युक्त हैं। उसके ग्रागे मंडप है। संघकुटी का प्रथम मंडप पूर्व दिशा में है। उस मंडप को पीठिका मंडप कहते हैं।। १२६४।।

> मालयुं शालंगळ् वास मार्दवुं। शालवुं ताळं दुळ वासलिबुई ।। पालिगै मुक्ल् परिचर्बेग तूट्रेंट्टु । मालै वेयं वन मलिकिहंदवे ।।१२६६॥

ग्रर्थ—उस गंधकुटी मंडप के तीनों ढ़ारों पर फूलों के हार लटके हुए हैं। उनमें खिडकियां हैं। उस मंडप के चारों श्रोर एक सौ ग्राठ मंगल ढ़व्य हैं, ग्रौर भिन्न-भिन्न उप-करण हैं।।१२६६।।

ग्रालयत्तळवदा यमेंदु कोयिन् मुन् । पालिरुंदन प्रह्लवादिया ॥ माडलुं पाडलु ममरंदु कान्वव । रूडु रोंड्रन् वल वुळैक्कलत्तवे ॥१२६७॥

अर्थ-इन प्रकृत्रिम चैत्यालय के पूर्व भाग में प्रनेक प्रकार की नाटच-झालाएं तथा वाद्यमंडप हैं , जिनमें नृत्य संगीत होते हैं ।।१२६७।।

> इजिगळं पोना लियड्रं गोपुर । मुन्सोन वळविनान् मुडिंव माडिशे ।। येजोलार् मुगमेन विरंबवत्तोडु । वंजिमेगलं यन वंदु शूळ्ववे ॥१२६८॥

ग्रयँ----उस मंदिर के चारों मोर पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण कोट हैं जिनके बीच में गोपुर हैं। वे देखने में प्रत्यंत सुंदर प्रतीत होते हैं ॥१२६६॥

## उगप्पुडै पेयचि ईट्रिनुंमुबल् मरिएद रोकम् । युगत्तिनु किरैवर् तोट्र मुळ्ळिड मलाद वेशं ॥ शगत्तदु वडिवृ दीप सागरं तनदिडक्कै । नगत्तवर् नागर मक्कळ् विलंगुरै ज्ञालं काटुं ॥१२६६॥

ग्रर्थ—उस मंडप में उत्सपिगी, ग्रवसपिगी इन दोनों कालों के स्वरूप हैं। उस काल में मनुष्यों की ग्रायु ग्रादि का उत्सेष तथा तीर्थकरों का स्वरूप एवं ग्रसंख्यात द्वीपों का स्वरूप, विजयार्द्ध पर्वत के ऊपर रहने वाले विद्याधरों के स्वरूप व देव-मनुष्य-तिर्यंच के रहने वालों के स्वरूप उस दीवार में चित्रित किये हैं।।१२६८।।

> तुरक्कत्तुं वीटिनुं तोंडि नारैदुं । शिरप्पदु विगर्पंमुं तीय नल्वि नंगळिर् ॥ पिरप्पदुं गतिगळिर् पेयरुं पेट्रियुं । कुरित्तन पुरागत्तार् कूरु गिड्रंवे ॥१२७०॥

अर्थ--देवलोक में उत्पन्न होने वाले सुख तथा पुण्य पाप को, चतुर्गति में रहने वाले सुखदुख को एवं भव्य जीवों के संसार को नाश करने वाले सुखदुख के भावों को चित्रित किया है । जन चित्रों को देखते ही चारों गतियों के सुख दुख की शीघ्र ही कल्पना हो जाती है। ॥१२७०॥

कंडवर् काक्षि पे तूपन् शेंदुडन् । पंडुशै तीविनै परप्पं तीर्पन ॥ वंडुरै पिंडिनल् वामन् सेवडि । कंडवर् शेयुं शिरप्पेंदुम् काटुमे ॥१२७१॥

ग्रर्थ-भीतर के मंडप में लिखे चित्रों को देखकर मनुष्य का हृदय अत्यंत स्रानंदित होकर उस मन्नोक वृक्ष के नीचे रहने वाले ग्रहैंत भगवान के चरएा कमलों में नमस्कार कर के म्रागे बढते ही वहां भगवान के पंच कल्याएाकों के भाव चित्रित किये हुए हैं ।।१२७१।।

> उळेक्कल मंडप मुंबु तूब याम् । तळैत्तेळु सेदित्तरु मुन्निड्रिष्टु ॥ ब्रळे पदि लाडुम् वैजयंतै यांकोडि । वळक्किन् मानत्तंव मेद वंददे ॥१२७२॥

भ्रर्थ---उस गंधकुटी के पूर्व दिशा में रहने वाले भीतर के उस्कीर्ए मंडपों का बिवेचन यहां तक किया गया है। उस उस्कीर्ए मंडप की पूर्वदिशा में एक स्तूप है। उसके भागे एक चैत्य वृक्ष है। उसके म्रागे वैजयंत नाम की घ्वजा है। उसके बाद मानस्तंभ है। ॥१२७२॥

Jain Education International

गोपुरत्तिन् पुरंगुराक्क दान् दिशं । वापि मानंद या माशिलाद नीर् ।। पूर्विना निरंदु पोन् मसिए इनाय दोर् । सोपनं शूळं ्दवे तिगैत्तु मागुवे ।।१२७३।।

ग्नर्थ—पूर्व दिशा में रहने वाली वेदी के बाहर पूर्व दिशा में नंदा नाम की बावडी है। वह बावडी ग्रत्यत निर्मल जल तथा कमलों से भरी हुई स्वर्एमयी सोपान वाली है। उस बावडी के चारों स्रोर वेदी सहित मंडप है।।१२७३॥

> गंदकुडि मंडवगं तूट्रेट्ट वै कानिर् । पंदि योरु मूंड्र**ु निरै यागि वैडूर्य यत् ।।** तंब मिशै इरुंद तलमूंड्रुडैय तामु । मंदरंग दम्मिडै यनेगं शिलै यामे ।।१२७४।।

ग्रर्थ—उस पंथकुटी के एक सौ ग्राठ मंडप हैं। उनको देखने से तीन पंक्ति से युक्त उत्तर दक्षिस तथा पश्चिम में छत्तीस-छत्तीस वेदियां हैं। कुल मिलाकर एक सौ ग्राठ वेदियां हैं, ग्रौर वैंडूर्य रत्नों से निर्मित वहां चार स्तंभ है। उनपर तीन २ प्रकार से युक्त स्तूप हैं। यह सब परस्पर स्पर्श न करते हुए भिन्न २ हैं।।१२७४।।

> शम्मनि मंडपत्ति निडै शोय वनै मीदु। वम्मलइन् मिशै इरुंद वरुक्क नवन् पोल ।। वेम्मै विनयुं केड मिरुंद तिरु वुरुवं । तन्मळ वैङ्तूरु धनवागि युयरंदंनवे ।।१२७४॥

अर्थ---रत्नों से निर्मित उस गंधकुटी के मध्यभाग में स्वर्णमयी सिंहासन है। वह सिंहासन ऐसा प्रतीत होता है कि जैसे उदयाचल से उगता हुग्रा सूर्य यहां झाकर विराजमान हो गया हो। उसी प्रकार पाप कर्म को नाश करने वाले जिनेंद्र भगवान की पांच सौ घनुष उत्सेध वाली पद्मासन प्रतिमाए वहां पर विराजमान हैं। ।१२७४।।

> इरु मरुंगुम् चामरैग ळियक्क मियक्क । मरुविय मंडलमुं मलर् पिडियु मुक्कुडयुं ॥ विले मलर्गळ् सोरिंदमर रेत विनेनींग । परवु पन्निरंडुं सूळं दिरुंद वांगे ॥१२७६॥

ग्नर्थ-जिनेन्द्र प्रतिमात्रों के दोनों पार्श्वों में धवल चवर को ढोल रहे हों-इस

प्रकार प्रभामंडल से युक्त अशोक वृक्ष, छत्रत्रय ग्रादि हैं ग्रीर वहां ग्रत्यंत सुगंधित पुष्पवृष्टि करते हुए देव स्तुति भक्ति ग्रादि करते हैं ।।१२७६।।

> ज्ञाल मोर् मूंड्रुँडं यानदु में में इन् । मेलेळु कादल देवर विरुंबि युं ॥ काल मनावि परंपरैइन् कट् । टालय मक्कनमेवु दलालु ॥१२७७॥

ग्रर्थं---ग्रनादिकाल से परंपरा से चले ग्राये देवों के कमानुसार तीन लोक के नाथ भी जिनेंद्र भगवान की प्रतिमा की पूजा के लिये भक्ति के साथ ग्राकर पूजा करके उस नंदीक्ष्वर द्वीप में रहने वाले श्रकृत्रिम चैत्यात्रय में प्रवेश किया ॥१२७७॥

> सोब मनादि सुरेंदिरर्मे में कट्। कोदिय पेट्रिइन् मुट्र् मुळै कलं ॥ मादर्गळेंदिय वाचिय कोडनै । योड वेळुंदुडन् यावरु वंदार् ॥१२७८॥

मर्थ---वहां से निकलकर जिनेंद्र भगवान की पूजा के लिये अपने हाथ में ग्रब्ट द्रव्य की सीमग्री लेकर देव नंदीक्ष्वर द्वीप में ग्रा गये ।।१२७५।।

> संगु मुरंड्रन तारे गळ् पेरसोल । वेगुं मुळंगिन पेरिय मौर्योलि ।। पुंगिय थाव मडित्तुळि माल्कड । लंगेळु वोसयै वॅंड्रन बंड्रे ।।११७६।।

भर्य- गंसवादा, भेरीवाद्य ग्रादि ग्रनेक वाद्यों के शब्द वहां सुनाई देते थे। वे शब्द वायु के द्वारा जैसे समुद्र में रहने वाली सरंगों के शब्द होते हैं उसी प्रकार उन वाद्यों के शब्द सुनाई देते थे ॥१२७६॥

> तुगिकोंडि वेन कुडै तोक्कु निरेंदन । मगत्तवर् मंगलं पाडवरोशै ।। पुगत्ति शै विम्म वोलित्त मनत्तिन् । मिगैत्तेळु मानंदरागि इठंदार् ।।१२८०॥

मर्थ--- ध्वजाए', धवल छत्र ग्रादि वहां दीखने में ग्राते थे। जिनेंद्र भगवान के मंगल-मयी होने वाले गीतगान चारों ग्रोर फैले हुए थे। उस समवसरएए को देख कर देव उछल रहे थे।।१२८०।। परंद वरंबयर् पाडलोडाड । निरंद वीयाळ् कुळल् किन्नर गीतं ।। तुरंगमु मावोडु मानमु मेरि । विरुंविय वन्न मस्गिदु वियंदार् ।।१२८२।।

ग्रयं-देवियों के संगीत और नृत्यादि सदैव होते रहते हैं। इसके अतिरिक्त किन्नर, किंपुरुष देव वाद्य करते हुए प्रपने २ वाहनों पर चढकर प्रलंकारों से सजधज कर समवसरण में प्राते हैं।।१२८१।।

विक्किरिये पल वेट्टु मडुत्तव । रक्किरिये कन्-नळित्तवरु तम्मोडु ।। पोक्क मुरैत्तु नडित्तुडने शिलर् । नक्कनर तक्कवर सासा मुळिवे ।। १२८२।।

ग्रर्थ-देवलोग वहां ग्राठ प्रकार की ऋद्वियों के बल से परस्पर में हास्य विनोद नृत्य ग्रादि करते थे ॥१२८२॥

> वंदिगळ् वंदनै शैदिरै वन् पुग । ळंद मिलावन कॉंडडि ताळ्व नर् ॥ कंदिर मोदिय काळ पदागै इन् । वंदनर् ताम पल रागिय वानोर् ॥१२८३॥

ग्रर्थ---मंगलगीत, स्तुतिंपाठ ग्रादि ग्रनेक प्रकार के स्तोत्र ग्रादि मंगलमयी गीत ग्रादि करके भक्ति के साथ भगवान की स्तुति करके चरएाकमलों में नमस्कार किया । ग्रनेक देव ब्वजाग्रों को पकडकर वाद्यों सहित वहां ग्रा गये ।।१२९३।।

> येळुच्चि मुळाबोलि येंगु मियेंब । पळिच्चि वेळुंद नर् पन्नवर् कौनै ।। वळविकनिल् वंदुलग नडुमै में इत् । तोळिर् किरै शोदमनेवलि नाले ।।१२८४।।

ग्रर्थ-देवों के झागमन के समय उनके द्वारा बजाए जाने वाले वाद्यों के शब्द भारों ग्रोर फैले हुए थे। देवों ने वाद्यों के साथ परंपरा के झनुसार वहां म्राकर नंदीक्ष्वर द्वीप की पूत्रा की ॥१२६४॥

#### कत्तिगै पंगुनि याडिय कासरु । सुविकल पक्क नल्लट्टमि तन्निल् ।।

## वत्तवोर् पाबिइल् वंदु नंदिसर् । पुषकवर में में तोडंगिन रंड्रे ।।१२८४।।

अर्थ----कार्तिक, फाल्गुएा व आषाढ मास के अंतिम मास में अब्टमी से पूर्एामासी तक नंदोश्वर द्वीप के बावन चैत्यालयों में सब देव मिलकर पूजा प्रारंभ करते हैं ॥१२८४।।

> ग्रक्कन मिक्क वरंवय राडु नर्। पक्क मेळुंद वियाल कुळल् पन्नोलि ।) तोक्कु मुरंड्र वलं बुरि दुंदुभि । नक्कन वान मुळक्किनै मादो ।।१२८६।।

भ्रथं—उस नंदीश्वर द्वीप के मंदिरों में जिन बिम्बों की पूजा करते समय देवाङ्गनाए नृत्य करती हैं , ग्रौर वीसा वाद्य तथा शंख ग्रादि के शब्दों की घ्वनि चारों ग्रोर दूर तक गूंजने लगती है ॥१२८६॥

> सङ्घरि तन्नुमै भेरि मुळावलि । येल्लै तमक्कि येन्न वेळुंदन ।। सेल्लिनर तम्मेदिर् सोल्लिनर् तम्मोलि । योल्लेनु माकडलो शेई नोंड्रे ।।१२८७।।

ग्रर्थ----फलमरी वाद्य, भेरीवाद्य तथा ग्रनेक प्रकार के वाद्यों की ध्वनि चारों त्रोर फैल जाती है । परस्पर देवांगना वहां इस प्रकार वर्तालाप करती हैं, उसकी प्रति ध्वनि ऐसी मालुम होती है, मानों समुद्र की तरंग ही उठकर गूँज रही हो ।।१२८७।

> तुंबुरु नारदर् तोक्कुडने मिक्कव । रेगुं मियाळि सै वोडोलि तोट्ट नर् ॥ संगिय किन्नरर् तम्मि दुनंगळे । लंगिय गीत मोडाई नर् तामे ॥१२८८।।

ग्रयं---तुम्बरुनाद करने वाले देवऋषि वीर्णा नाद करते हुए ग्राते हैं, और किन्नर देवियां ग्राकर ग्रपनी सामर्थ्य से वहां संगीत नृत्य गान ग्रादि करती हैं।।१२५५।।

> शक्करन् मुदट्रेवर् कडाम् शैद । मिक्कशिल्वत्तै यावर विळंबुवा ।। रक्कन मुच्चगत्तुळ्ळव रालयं । तोक्क वेदोडंगि शिरप्पोड्ने ।।१२८६।।

ग्नर्थ--सौधर्म इन्द्र ग्रादि देवों के द्वारा किए हुए उनके ऐश्वर्य का वर्शन करने वाले देव तथा तीन लोक में रहने वाले ग्रकृत्रिम चैत्यालयों के जो देव हैं वे ही भगवान की पूजा करते हैं। दूसरे ग्रन्य कोई नहीं कर सकते । १९८८१।

> शक्करन शमर नोशन वैर नान देव राजर्। तोक्क वानवरै नांदु भागमाय् तोगुत्तु कोंडु ।। मिक्क बत्तिक्कै मेबि विरगुळि शिरप्पयरंद । पक्कत्तेन्नाळुं सेवर पदिनै नाळिगं योपलि ।।१२६०।।

ग्नर्थ-सौधर्म इन्द्र, चमरेंद्र, ग्रसुरेंद्र, ईशान कल्प के देव, वैरोचन नामके झसुर कुमार देव तथा देवों के राजा सभी मिलकर भगवान की पूजा करते हैं। उस नंदीक्ष्वर द्वीप के चारों दिशाझों के जिनालयों में शुक्लपक्ष की अब्टमी से लेकर पूर्र्णमासी तक एक दिन में एक-एक पहर तक प्रदक्षिशारूप से करते रहते हैं। ग्रर्थात् रात ब दिन बराबर पूजा करते रहते हैं। कोई भेद भाव नहीं है॥१२६०॥

> ग्रक्कनतगत्तु पजं मंदर तालयत्तुट् । पुक्कु खाररगरिन् मिक्का रिरैपोट्रि शैपर् ॥ तिक्कट्टि लिरै वन् पादं शेरिंदुलगांति देवर् । तक्क वच्चिर पै येछाम् तान् शिदित्ति रूप्प रंड्रे ॥१२६१॥

म्नर्थ—कार्तिक, फाल्गुएा व म्राषाढ इन तीन माह के शुक्लपक्ष में पूजन करके जम्बू-द्वीप का एक मेरू, धातकी खंड के दो मेरू तथा पुष्कराई द्वीप के दो मेरू इस प्रकार पांच मेरू के ग्रकृत्रिम चैत्यालयों में रहने वाली प्रतिमाम्रों के सम्यक्त्व तथा चारएा ऋदि को प्राप्त हुए मुनिगएा दर्शन करते हैं। ब्रह्मलोक के प्रत में रहने वाले ब्रह्मऋषि सौकांतिक देव भगवान के चरएा कमलों का ध्यान वहीं से करते हैं।।१२२६१।।

> नान विदिमुदल विदिगळरिंदु मंजनांगत् । तानमवै वैदि मंजनागं मवै वांगि ।। बानवर् कन् मस्मिक्कुडत्तु नंदैयनुं वावि । पानदनै मूगंदु मुगं पदुम मलर् सूटि ।।१२६२।।

ग्रर्थं--जिनेंद्र भगवान का ग्रभिषेक तथा पूजा करने की विधि को भली भांति जान कर ग्रभिषेक का गंधोदक लेकर नंदा गाम की बावडी के पानी को विधि पूर्वक लेकर छान कर कलश भर कर उस पर लाल कमल रख देते हैं ॥१२६२॥

## श्रंजलिनो डिरैव नाल यत्तै वलमाय् । बंदवर् कनिड्रिडत्तिन् मसिक्तिदबं तिरप्य ।।

# वंदमी तद्वरी विरेवन् ट्रिस्वुरुवम् कानार् । वंदेळुंद वानंदत्तिन् मयांगि मिगत्तुवित्तार् ॥१२९३॥

ग्रर्थ---श्रढापूर्वक उस मंदिर के दर्शन करने जाते समय प्रदक्षिसा देते हुए मंदिर के किवाड ग्रपने ग्राप खुल जाते हैं। उस समय वे भगवान के गर्भगृह में जाकर उनका रूप देख कर भक्ति से स्तुति करते हैं।।१२९३।।

> ग्रनंतवरि वालनंत वीर्यनु मानाय् । ग्रनंद देरिशि ग्रनंद विव मुडे योर्य ।। मनं शेयलिन् वनंगिनवर् पनिंदुलग मेत्त । निनंद पडि यैदि विनं नीतुयर्व नंड्रे ।। १२९४।।

ग्रयं — वे देव इस प्रकार स्तुति करते हैं कि हे भगवन् ! ग्राप अनंत ज्ञानों से युक्त हैं। अनंत दर्शन, अनंत सुख को प्राप्त हुए ग्राप को मन, वचन काय से नमस्कार करने वाले को उसकी मन की जो भी इच्छा होती है उसे पूर्ख करते हैं, ग्रौर ग्राप की भक्ति करने वाले को कम से तपश्चरएा करके ग्रागे जाकर मोक्ष की प्राप्ति करा देते हैं।।१२६४।।

> येंड्रु निड्रु तुदित्तिरैव नाल येत्तिनुळ्ळा। लड्रुं झेंड्रु पुक्कमर् रासरवर् तांगळ् ।। वैड्रवर् तमिरै वन् ट्रिस्वृ्स्ववनुक्केर्प । निड्रवर्गळ् पैव शिरप्पेवर्कु निनै परिदे ।।१२६४।।

प्रर्थ-इस प्रकार स्तुति करते हुए देवेंद्रों ने भगवान के मंदिर में प्रवेश कर जिनेंद्र भगवान का पंचामृत प्रभिषेक प्रारंभ किया ॥१२६४॥

> तोळ्ग रायिर् तळुत्तिनर् मरिएक्कुडं सोवमन् मुवलानोर् । बोळुं मेरुविन् नरुविन् बीळ्व नर् वेंड्र वरतम्मेनि ।। यून्नि यूळि दोरायत्ति विने यवैतोथं मूबुलत्तोर् । ताळु मप्पयर् तांडग मायिर् मुगत्तुडन् पडित्तारे ।।१२९६।।

अर्थ-सौधर्म इन्द्र आदि देव अपने शरीर में विकिया के बल से एक हजार आठ भुजाए निर्माएा कर उनमें रत्न कलशों को लेकर जिनेंद्र भगवान का शभिषेक करने लगे। उस ग्रभिषेक को देखने वाले मव्य पुरुषों को ऐसा प्रतीत होता था, मानो मेरू पर्वत से कई नदियों का प्रवाह नीचे गिर रहा हो। वहां के देवों ने एक हजार मुख बना कर सहस्त्र जिह्वाओं से भगवान की स्तुति की। स्तुति करने से उनके पापरूपी रज धुल गई।।१२६६।। कनग ळायिर् मुडैयव चक्करन घातिये कडिदोर् तम् । पनबला मुडनिरुंद वप्पडिमत्तै पलमुरै पारतारा ॥ वनगै या ट्रेळु दिरैवन् ट्रन् चरएात्तै बाळ् तोड्ठ मरु चित्तान् । पेंगळिर् पिरप्पिल् लॉबदिराएि यिप्येरुन् शिरप्पुडन् शैदाळ् ॥१२६७॥

ग्नर्थ--देवेंद्र अपने एक हजार नेत्रों को बनाकर भगवान को देखता हुआ भी तृप्त नहीं हुआ, और बार २ साष्टांग नमस्कार किया । तत्पश्चात् अष्ट द्रव्य से भगवान की पूजा धर्चा की । उनकी शची इन्द्राणी पुन: गर्भ में न झाने के लिये स्त्री लिङ्ग छेदकर मोक्ष जाने को अभि राषा वाली ने प्रपने इन्द्र सहित भक्तिभाव से पूजा करी।।। १२६७।।

> गंदमं कडि मालयुं शुन्नमुं कोरगिलिडुं दूप । नंदइन् दलवारिम् दीपमु नल पल सरुवालु ।। मंद मिल्ल नल्लु वगैइन् नंडपल तोडंगि निंद्रुरुचित्तार् । चंदिरादि कोळ् मुद्देवरु मिंदिरर् सोदमन् मोदलानोर् ।।१२६६।।

ग्रर्थ—तत्पक्ष्वात् भवनवासी, ब्यंतरदेव तथा ज्योतिषी देव, सौवर्म इन्द्र ग्रादि कल्पवासी देव सभी ने मिलकर भक्ति पूर्वक ग्रद्भुत नृत्य किया । तदनंतर सुगंव, चंदन, धूप तथा पुष्पों से नंदा नामकी बावडी के जल से, नैवेद्य से, दीप से भगवान की पूजा की ।।१२६६।।

> मट्र विदिरर् तम्मोडुं पॉडदिरर् मै मै कन् मुम्मै कन् । नुट्रु नर् झिरप्पुळै कलं तांगिनर् देवियर् तम्मोंडु ।। पेट्रियार् पिरप्परुक्कु नचिरप्पिनै शैदु चक्कंर पिन्नै । कुट् मिल्ल नल्लरि बुडै इरैवन् ट्रन् गुरात्तुदि सोल लुट्रान् ।।१२६६।।

ग्नर्थ—इन्द्र ग्रौर प्रतिइन्द्रों ने इन कार्यों में भाग लेने के लिये मन, वचन, काय से ग्रपनी २ पूजा योग्य वस्तुग्रों को थाली में सजाकर ग्रपनी २ देवाङ्गनाग्रों के साथ वहां वाये ग्रौर सौधर्म इन्द्र ने संसार का नाश करने वाली नंदीश्वर की पूजा करने के पश्चात् स्तुति प्रारंभ की ॥१२६६॥

> ग्रहग नी पूसक्कहग नाय् । पेरियें यायि नै पेन्नसै इन्मया ॥ लोहब नायिनै योप्प व रिन्मै यार् । हहब मायिनै तोट्र मदिन् मयार् ॥१३००॥

ग्रर्थ--भव्यजीवों के द्वारा पूजा करने योग्य देव झाप ही हैं। इसलिए भाप महतत पद को प्राप्त हुए हैं। स्रापके स्त्रियों की इच्छा न होने के कारएा भापने महान पद को प्राप्त किया है। भाषके समान अन्य और कोई देव न होने के कारए। स्राप ही वीतरागी हैं। जन्म मरएा रहित होने से आप का नाम अभव है ॥१३००॥

> येरियुं पोल्वे नि येग्विने काळिद । मुख्य सुट्टुइर् तूपत्तं शैवलाल् ।। तख्वु नीळलुं पोल्वे नी सारं्द वर् । पेरिय तुंब पिरप्पिने नीतलाल् ।।१३०१।।

मर्थ-मण्ट कर्मों को ज्यानाग्नि से नष्ट कर ग्रात्मा को परिशुद्ध कर लेने कारएा माप शुद्ध सोने के समान हैं। ग्रापके चरएोां में जो भव्य जीव ग्राते हैं उनको, जैसे पथिकजनों को छाया सुख पहुँचाती है उसी प्रकार संसार के दुःखों से शांति मिलती है ॥१३०१॥

> म्ररिवनी यरिया पोरुळिन्मै यार् । मुरै यु नोइलै मुट्र वुर्एाचि यार् ।। करुवु नी इलै काय्य दोंड्रिन् मै यार् । इरैव नी युलगि यावु मिरेंज लाल् ।।१३०२॥

प्रयं केवलज्ञानी होने के कारए। ऐसी कोई वस्तु शेष नहीं है जिसको ग्राप न जानते हों। इसलिये ग्राप ही सर्वज्ञ हो। जगत में रहने वाली चराचर वस्तुओं के जानने में ग्राप को तनिक भी व्यववान नहीं है, तथा कोध न होने के कारए। ग्राप में राग द्वेष नहीं है। इसलिये तीन लोक के नमस्कार करने योग्य ग्राप ही स्वामी हो। इस संबंध में एक प्राचीन ताड पत्र पुस्तक में इस प्रकार स्तुति का उल्लेख है:---

> यः पुष्यः पुरुषोत्तमो हरिहरः शंभुः स्वयंभूविभु— विष्पुर्जिष्गुमहेश्वरांतकमहितः स्थागुः पुरागोऽच्युतः । सर्वज्ञः सुगतोऽजितः पशुपतिस्तीर्थंकरः शकरः; सिद्धो बृद्ध उमापतिज्जिनपतिः पापादपायात्स वः ॥१॥

ग्रर्थ-यो भगवान् पुण्यः शुभस्वभावो वा धर्मस्वरूपो वा । भवतीति सर्वत्र किया-ध्याहारा । पुरुषोत्तमः त्रिलोकोदरवतिनां सर्वेषाम् पुरुषारणाम् मध्ये ग्रस्यैव श्रेण्ठत्वात्पुरुषो-त्तमः । हरिहरः हरिश्चासौ हरश्चेति हरिहरः । हरति स्वीकरोति क्षायिकसम्यक्वादि-गुरणा-निति हरिः । हरत्यपाकरोति स्वस्य परेषामप्यधमिति हरः । प्रत्ययभेदादर्थभेद इति वचनात् । प्रहारप्रहरादिवत् । एकघातुसमुत्पन्नयोरपि हरिहरशब्दयोर्थभेद इति प्रतीयत एव । शंभुः, श्रमम्युदयनिःश्रेयसलक्षणं यस्मात् भवतीति श्रम्भुः । स्वयंभूः स्वयमेव परोपदशेमन्तरेण मोक्ष-मार्गमनुतिष्ठन्तनंतचतुष्ट्याढचोभवतीति स्वयम्भूः । विभुः विश्वव्यापी इत्यर्थः । विष्णुः केवल-जानेन विश्वं वेष्टिमाप्नोति इति विष्णुः । जिष्णुमहेश्वरात्तकमहितः । जिष्णुश्च महेश्वर-श्व जिष्णुमहेश्वरौ, तयोरन्तकाम्यां महितः, जिष्णुमहेश्वरान्तकमहितः । प्रकटीकृतो

विद्वद्भिरिति जिष्गुमहेश्वरांतकमहितः । स्थागूः परमपदे तिष्ठतीति स्थाग्ः । आण्त-संतानापि ग्रक्षपानोदिकाले प्रवृत्तत्वात् पुराशाः । सर्वेषामपि पुरुषाशां पूर्वः इत्यर्थे । अच्युतः ज्ञानादिस्वरूपात् कदापि न च्युतः इत्यच्युतः। सर्वज्ञः गुरापर्यायात्मकान् जीवपुद्गलधर्माधर्मकाश कालाख्यान् सर्वानपि पदार्थान् युगपत् जानातीति सर्वज्ञः । तदुक्तः- "यः सर्वाणि चराचराणि विविध-द्रव्यासि तेषां गुसान् , पर्यायानपि भूतभाविभवतः सर्वान् सदा सर्वथा । जानीते युग-पत्प्रतिक्षरामत: सर्वंज्ञ इत्यूच्यते । सर्वज्ञाय जिनेक्वराय महते वीराय तस्मै नम:'' । इति । सुगतः सुष्ठुगतः । सुशब्दस्य शोभन-वाचित्वात् सुगतः । त्रजितः सांख्य-सौगत-चार्वाक-योग-मीमांस-कादि-प्रवादि-परिकल्पित-युक्तिभिः जेतुमशक्यत्वादजितः । पशपतिः पशुं मंदबुद्धीनपि धर्मी-पदेशेन पातिति पशुपतिः । तीर्थंकर-तीर्थ-प्रवचन-भव्यजन-पुण्य-प्रेरगा-समूत्पन्न-कण्ठताल्वौष्ठ धट-व्यागार-रहितत्वात् तदभीष्ट-वस्तुकथननि शेष-भाषात्मक-मधुरगंभीर-दिव्यभाषां करोति समृत्पादयति इति तीर्थंकरः । शंकरः शमभ्युदयनिःश्रेयसरूपं सुखं भव्यजनानां हितोपदेशेन करोती त शंकरः । सिद्धः सकल-कर्म-मलरहितत्वान्निष्पन्नः सिद्धः । बुद्धः बुध्यते येन स्वस्मिन् स्वरूपं जानातीति बुद्धः । उमापतिः कीतिवल्लभो लक्ष्मीपतिश्चेति उमापतिः । जिनपतिः, ग्रनेक-भवगहन-विधम-व्यसन्नापन्नहेतून् कर्मठकर्मारातीन् जयतीति जिनः । अप्रमत्तादिगुर्णा-स्थानवर्तिनः एकदेश-जिनास्तेषां पति: स एवंविधः जिनपति: । समवसरएएपरिवेष्टितं त्रैलोके-श्वर-निरतिश्चयं विभुत्यष्ट-महा-प्रातिहार्य-चतुस्त्रिंशदतिशयसमन्वितो द्वादशगरापरिवेष्टितं त्रैलोक्येश्वर-मूकुट-तटघटित-मसि-मरीचिपुञ्जरांजितारुराचरणारविदो मगवदर्हत्परमेश्वरो वः युष्मान् अपायात् भवजापापं परिहृत्य पापात् रक्षत् इत्यर्थः ।

सदर्मरक्षितो राजा राजा सदर्मरक्षितः । परस्पर-निमित्तत्वं वनपालोवनं यथा ।

अर्थ-हे भगवन् ! ग्राप पुण्य ग्रर्थात् शुभस्वरूप वा धर्म स्वरूप हो । तीन लोक के मध्यवर्ती समस्त पुरुषों में तुम्हारे ही श्रेष्ठ होने से तुम पुरुषोत्तम हो । हे भगवन् ! तुम ही हरि हो और हर हो । आपने क्षायिक सम्यक्त्वादि गुरा स्वीकार किये हैं इसलिये आपका नाम हरि सार्थंक है। ग्रापने सब प्राणियों के पापों को दूर किया है इसलिये आप हर हो। थहां हुङा हरगे घातु एक ही है परन्तु घङा और घ प्रत्यय के भेद से अर्थ भेद है । जैसे प्रहार और प्रहर शब्दों में प्रयंभेद है। प्रहार का ध्रर्थ है चोट। प्रहर का ध्रर्थ पहर या तीन घंटा समय । इसी तरह एक घातु होने पर भी हरि और हर दोनों शब्दों में अर्थभेद प्रतीत होता ही है । ग्राप ही गंभू हो । ग्राप से सुख प्राप्त होता है । ग्रभ्युदय निःश्रेयस दोनों से सुख मिलते हैं । हे भगदन् ! ग्राप ही स्वयंभू हो । स्वयं ही परोपदेश के बिना मोक्ष मार्ग का ग्रनुष्ठान करते हुए ग्रनंत चतुष्टय से परिपूर्ण होते हैं, इसलिये माप स्वयंभू हैं। विभु ग्रथति विश्वव्यापी भी ग्राप हैं। ग्रापने केवलज्ञान से सब विश्व को वेष्टन कर लिया है, इसलिये ग्राप ही सच्चे विष्णु हो । जो वेष्टन करे वह विष्णु है । जिष्णुमहेश्वरांतकमहितः । जिष्णु अर्थात् जपनशील देव ग्रौर महेश्वर प्रर्थात् महादेव, इन दोनों के अन्तकों से महित पूजित आप ही हो-ऐसा विद्वानों ने प्रकट किया है। हे भगवन् ! श्राप ही स्थारणु हो, क्योंकि ग्राप परमपद में स्थित हो, इसलिये ग्रापको स्थारणु शब्द से कहा है। परंपरा को प्राप्त श्रनादि काल से अविनाशी होने से माप ही पुराए हो, अनादि हो, सर्व पुरुषों में प्रथम हो यह अर्थ हुआ । ग्राप ही ग्रच्युत हो, ग्रपने ज्ञानादि स्वरूप से कभी च्युत नहीं हुए ग्रौर न होवेगो, इसलिये ही आप सच्चे प्रच्युत हो । गुएा पर्याय स्वरूप जीव, पुद्गल, घम, अधर्म, आकाश काल, नाम के सभी पदार्थों को एक साथ जानते हो, इसलिये आप सर्वज्ञ हो। सो ही कहते हैं। जो सभी चर अचर नाना प्रकार सब द्रव्यों को झौर उनके सब गुरगों को झौर भूतकाल, भावीकाल, वर्तमान काल की सब प्रकार सब पर्यायों को सदा एक साथ प्रतिक्षण जानते हैं , इसलिये उन्हें सर्व झ कहते हैं। ऐसे सर्वज्ञ जिनेश्वर महावीर को नमस्कार हो। इति। ग्राप सूगत हो। क्योंकि शोभन रूप से ग्राप सब के सब प्रकार गत ज्ञाता हो। ग्राप ही ग्रजित हो। सांख्य, सौगत, चार्वाक्, योग, मीमांसक ग्रादि परवादीगणों से परिकल्पित युक्तियों द्वारा ग्रजेय हो । भाष ही पशुपति हो । पशु ग्रथति मंद बुद्धि जनों को भी धर्मोपदेश से रक्षा करते हो , ग्रतः पशुपति हो । आप ही तीर्थंकर हो । तीर्थं अर्थात प्रवचन को भव्यजनों की प्रण्य प्रेरएग से समृत्यन्न कण्ठ तालु ग्रोष्ठ जिह्वा घट श्रादि के ब्यापार से रहित होने से भव्य जनों को ग्रभीष्ट वस्तु का कथन करने से संपूर्ण भाषात्मक मधूर गंभीर दिव्य भाषा रूप से उत्पन्न करते हैं। त्रतः आप तीर्थंकर को नमस्कार हो । स्राप शंकर हो । शं अर्थात् स्रम्यूदय निः श्रेयस को करने वाले हो। सुख को भव्यजनों को हितोपदेश से करते हो। इसलिये शंकर हो। सकल कर्म मलसे रहित होने से आप बने हो। शुद्ध हुए हो, ग्रत: सिद्ध हो। ग्राप ही बुद्ध हो; अपने में अपने स्वरूप को जिन्होंने जिससे जान लिया है ऐसे ज्ञान वाले आप ही बुद्ध हो । उमापति भी माप ही हो । उमा मर्थात् कीर्ति के वल्लभ पति तथा उमा मर्थात् लक्ष्मी के पति हो । ग्रतः उमापति प्राप ही हो । जिनपति भी ग्राप ही हो । ग्रनेक भव वन में विषम दुखों में पटकने वाले कार एों को मिथ्यात्वादि को कर्मठ हढ कर्म वैरियों को जीतते हैं सौ जिन हैं। अप्रमत्तादि या असंयत आदि गुएास्थानवर्ती आवक साधु एक देश जिन हैं। उनके पति आप ही हो । इसलिये जिनपति हो । ऐसे समवसरएा से परिवेष्टित, त्रैलोक्य के ईश्वर, जिससे बढकर अन्य नहीं , ऐसा निरतिशयविभूतिरूप अष्ट महाप्रातिहायों से तथा चौतीस अतिशयों से सहित, अनंत चतुष्टय मंडित, द्वादशगरापरिवोष्टित, त्रैलोवयनाथ, देवेंद्रा-दिक के मुकटतट में लगी मिएायों के किरएासमूह से रंगे गये हैं लाल चरएा कमल जिनके ऐसे भगवान् ब्रह्त परमेक्वर तुम सब को भव में होनेवाले दुःखों से हटाकर रक्षा करें।

नीति का श्लोक है कि जो ग्रच्छे राजा होते हैं वे सद्धर्म की रक्षा करते हैं। तथा सद्धर्म भी उस राजा की रक्षा करता है। ऐसा परस्पर में निमित्त है। जैसे माली बगीचे की रक्षा करता है तो बगीचा भी माली की रक्षा करता है, इसी प्रकार सर्वत्र परस्पर निमित्त नैमित्तिक संबंध है।।१३०२।।

> मुळुदु नी मुळुदुक्कु मिरैव नी । मुळुदु तन्वडिविन् मुळुदागि नी ।। मुळुदुं कडुनरं्दा इंब मुट्रुनी । मुळुदुं विरित्तु नान्मुग नागिनी ।।१३०३।।

म्नर्थ---इस लोक में चराचर बस्तु को देखने की शक्ति आप में ही है। आपका स्वरूप सर्वव्यापी होकर मनंत ज्ञान से सर्व पदार्थ को देखने वाले तथा जानने वाले हैं। सम्पूर्ण सुखको प्राप्त हुए आप ही हो। जीवादि सकल पदार्थों को दिव्यव्वनि के द्वारा चारों अनुयोग रूप में कहकर चतुर्मुख को प्राप्त हुए आप ही हैं॥ १३०३।।

Jain Education International

वुन्मै तानिन्मं युन्मै इन्मयान् । तिन्निय तन्नोडवाचियं सेष्पिडिर् ॥ पण्णु भंगंगळेळ् पुरुट्क्किल्लये । लुन्मैवान् पोरुट किन्नै येंड्रोदि नाय् ॥१३०४॥

ग्रर्थ—स्याद् ग्रस्ति, स्याद्नास्ति, स्याद् ग्रस्ति नास्ति, स्याद् ग्रवक्तव्य, स्याद् ग्रस्ति ग्रवक्तव्य, स्याद् नास्ति ग्रवक्तव्य, स्याद् ग्रस्ति नास्ति ग्रवक्तव्य इस प्रकार सप्तभग हैं । इन सातों के बिना द्रव्यादि वस्तु की सिद्धि नहीं हो सकती । ऐसे सप्तभंगी नय के व्यास्यान करने वाले भाप ही हैं।।१३०४।।

> सुट्र नी यवर्कुं तुंब नीकलार् । पट्रु नीइलै पट्रवै तीर्थलान् ।। मुट्रु नीयुनरं्दाय् सूद्रुलगत्तिन् । पेट्रि तन्नं नी यावर्कुय् पेसलाल् ।।१३०४।।

> उत्तव नीयग दिक्क लिरुत्त लाल् । डरुव नी युडंबोडु सेम्नाळेलाम् ।। मरुवि दान वर दाळ्ति पिव्वाट्रि नार् । पोदविला पुण्गियत्तोडुं पोइ नार् ।।१३०६।।

अर्थ-सदैव के लिए जन्म मरुएा से रहित पुनर्जन्म न होने के कारएा माप अजन्मा हैं। ब्ररूपी हैं। मोक्ष प्राप्त करने वाले हैं। ब्राप द्वारा सम्पूर्एा कर्मों का नाझ करने के कारएा लौकांतिक तथा चतुर्रिएकायदेव श्राकर अकृत्रिम चैत्यालयों में ब्राकर ब्रापकी स्तुति करके पुण्य-बंघ कर लेते हैं।।१३०६।।

इमैय वर पोल बिच्चिरप्प शैवव । रिमै यवरुलगत्ते यैवि इंगुवन् ।। दिमै यवर् रोयुं शिरप्पेंदु मैवि पो । इमै यवर् दोळच्चित्ति पगलिरुपरे ।।१३०७।।

म्रर्थ—जैसे नंदीक्ष्वर द्वीप की देवलोग पूजा करते हैं, उसो पूजा को मनुष्य लोग यहां पूजा करने से देवलोक को प्राप्त होते हैं । वहां से चयकर कर्मभूमि में ग्राकर मज्झे कुल

#### मेरु मंबर पुराए

में जन्म लेकर राजा महाराजा तथा तीर्थंकर तक होते हैं, ग्रौर कम से मोक्ष को जाते हैं। ॥१३०७॥

येन्वगै वियंदरर् किड मिदागवुं । पन्नवर् पनित्तनर् पत्न मायुग ।। मुन्निलर्तेगनु मुरैव रोकमुं । पण्णुरु शिलैगळ् पत्तागु मेवंवे ।।१३०८।।

भर्य-भाठ प्रकार के देव इसी मध्य लोक में रहने वाले देव हैं, ऐसा भगवान ने कहा, भीर व्यंतर देव का शरीर ग्राठ धनुष प्रमाए। होता है ।।१३०८।।

> ग्राईरं योजन याळ्द दोंगिय । ताईर मिलाद तूराइरं पुगै ।। यायिरं पत्तडि यगल मायदु । मेय नाल् वनत्तदु मेरु वेंबवे ।।१३०६।।

ग्रयं—पृथ्वी के नीचे महामेरु पर्वत की एक हजार यौजन पीठ है—नींव है। इस मेरू पर्वत की जड की चौडाई दस हजार नव्वे योजन है ग्रोर कम से घटते घटते भूमि के ऊपर दस हजार योजन विस्तार है ग्रौर भूमि पर भद्रशाल वन है। इससे ऊपर दस हजार योजन की चौडाई पर नंदन वन है। जिनके ऊपर सौमनस श्रौर पांडुक वन है। ऐसे चार वन हैं। ॥१३०६॥

तुगनिल मोदु पत्तिलाद वेण्णू रु नर्। पुगै मिशै नूट्रोरु पत्तु वान पुगै ।। इगळ्विला जोतिड रोलकै यिट्रल्लै । यगनिलत्ति यंगु वर्षुरत्तु निर्परे ॥१३१०।।

ग्नर्थ--चित्राभूमि के ऊपर सात सौ नब्वे योजन के ऊपर एक सौ दस योजन तक ज्योतिषी देव रहते हैं । मध्यलोक के प्रढाई द्वीप में ज्योतिषी देव गमन करते हैं । मानुषोत्तर पर्वत के बाह्य प्रदेश में ज्योतिषी देव स्थिर हैं ।।१३१०।।

## इरवि पत्तिन् मिसै येन्वदिन् मिशै । येरविदं पगैवना मीन्ग नान् मिशै ॥ युरै शैद पुदर् कुयर् नानगु मूंड्रिन् मेल । विरगि नाल् वेळि्ळ याळं शोब्वाय शनि ॥१३११॥

ग्नर्थ---पहले कहा हुन्ना सात सौ नब्वे योजन पर तारागणा हैं। एससे ऊपर दस योजन जाकर सूर्य का विमान है। उससे प्रस्सी योजन जाकर चंद्रमा का विमान है। चंद्रमा से अर्थात् भाठ सौ धस्सी योजन से चार योजन ऊपर जाकर सत्ताईस नक्षत्र हैं। उससे चार योजन ऊपर जाकर बुध का विमान है। उससे तीन योजन ऊपर जाकर शुक्र का विमान है। उससे तोन योजन ऊपर जाकर बृहस्पति का विमान है। उससे तीन योजन ऊपर मङ्गल (श्रंगार) का विमान है। उससे तीन योजन ऊपर जाकर शनि का विमान है। इस प्रकार एक सौ दस योजन में अर्थात् इस भूमि से गौ सौ योजन तक ज्योतिषी देवों का निवास है। इसी को ज्योतिर्लोक कहते हैं। यह सब एक राजू में फैले हुए हैं। १२११।

> कीळवान् तारगं केट्किन् मेलुमा । मेळुवान् शिलं युयरं देग पत्नमास् ।। बाळु नाळ् जोतिडर् कंड्रि मूवरुं । कीळ वायुग मीरारंग ळंजरे ।।१३१२।। इरंडु नान्गु मुन्नान्गुमे ळारु मर् । ट्रिरंडिनो देळुवदामिंदु वरुक्कंनु ।। तिरंड तूट्रु मुप्पत्तिरंडुमुं शेलु । मिरंडि रंडरं सागरत्तीविने ।।१३१३।।

प्रर्थ — तारागण, सूर्य झौर बंद्रमा के नीचे झोर ऊपर रहते हैं। ज्योतिष देवों की सायु एक पत्य होती है। भवनवासी झौर व्यंतर देवों की जवन्य आयु दस हजार वर्ष की होती है। मघ्यम भूमि के ढाई द्वीप के जम्बूद्वीप में चंद्र और सूर्य दो-दो होते हैं। महालवण समुद्र में चार चंद्रमा और चार सूर्य होते हैं। धातकी खंड में बारह चंद्रमा और बारह सूर्य रहते हैं। कलोदषि समुद्र में बयालीस चंद्रमा और बयालीस सूर्य रहते हैं। पुष्करार्द दीप में बहत्तर चंद्रमा और एक सौ बत्तीस सूर्य अढाई द्वीप में गमन करते हैं।।१३१२।।१३१३।।

\* देवलोक का वर्एन \*

तुरक्कत्ति नियर के सोल्लिर् शोल्लय पडलंदोरु । मिरप्प विदिरगं शेनि बंदस् किन्नगमुं मागुं ।। तिरत्तुळि शेरिए वंद मिरुदु नाट्रिशयुं शॅंड्र । वरक्कदिराळि वेंद नरुवदो डिरडेन\_ ड्राने ।।१३१४।।

अर्थ-स्वर्ग लोक के एक एक पटल एक एक इन्द्रक श्रेणी बद्ध विमान गादि के तिरेसठ पटल होते हैं। सौधर्म कल्प में प्रथम पटल के तिरेसठ तिरेसठ श्रेणीबढ विमान हैं। ॥१३१४॥

## सोल्लिय पडलंबोरु मरो बंड्रु सुरुंगि चड्रु । नल्लिशै येनुदिशै कट्टिशैदोरु मरो बंड्रागुं ।।

४८४ ]

## विद्वुमिळ्दिलंगुम् शंबोन् विमारएत्तिन् कनने वेंडिर् । सोच्चदुं केट्क सोदमोशान तोडक्क भाग ।।१३१४।।

अर्थ---सौधर्म कल्प की 'दशाओं में श्रेणीबद्ध तिरेसठ विमान हैं और ऊपर जाकर एक एक कम होकर ग्रंत के अनुत्तर पटल में एक एक श्रेणीबद्ध विमान है। अति किरणों से युक्त श्रेणीबद्ध रहने वाले विमान सौधर्म कल्प में रहने वाले श्रेणीबद्ध विमानों की संख्या के विषय में आगे वर्णन करेंगे ॥१३१४॥

> इलक्क मिन्नान्गु मेळु नान्गु मुन्नानगु मेट्टु । मिलक्क नान्गिरंडिर् कागु मेलिरंडि रंडिर् किच्वा ॥ रिरक्कत्तिल् पादि येन्नंजाइर मारु मागि । विलक्किला विमान नान्गु तूरु मुन्तूरु मामे ॥१३१६॥ तूट्रि नोडुरु पत्तोंड्र मेटिम तिरयत्तिन्क । तूट्रि तोडुरु पत्तोंड्र मेटिम तिरयत्तिन्क । तूट्रि तूडेळु मागु मध्यम मुम्मई ट्रोन् ॥ तूट्रि नोडोंड्रु मागमुपरिम मुम्मईन् कन् । नाट्रवू मोंबत्तेदा मनुदिशानुत्तरत्ते ॥१३१७॥

ग्रथं-सौधर्म कल्प में बत्तीस लाख विमान हैं। ईशान कल्प में ग्रठाईस लक्ष विमान हैं। सनत्कुमार कल्प में बारह लाख विमान हैं। महेंद्र कल्प में ग्राठ लाख विमान हैं। ब्रह्म ब्रह्मोत्तर दोनों कल्पों में दो दो लाख ग्रर्थात् चार लाख विमान हैं। स्रांतव कापिष्ठ कल्प में पचास हजार विमान हैं। शुक्र महा शुक्र में चालीस हजार विमान हैं। शतार सह-स्नार कल्प में छह हजार विमान हैं। श्राक्त प्राणत करूप में चारसो विमान हैं। शतार सह-स्नार कल्प में छह हजार विमान हैं। श्रान्त प्राणत करूप में चारसो विमान हैं। ग्रारण ग्रच्युत कल्य में तीन सौ विमान हैं। नीचे के तीन ग्रैवेयिक में एक सौ ग्यारह विमान हैं। मध्यम के तीन ग्रैवेयिक में एक सौ नौ विमान हैं। उपर के तीन ग्रैवेयिक में इक्यासी विमान हैं। नवानूदिश कल्प में नौ विमान हैं। पंचारणुत्तर कल्प में पांच विमान हैं।।१३१६।१३१७।।

> इंदिरर् सामानिकर तायत्तिंगर पारिडदर् । कंद पालर कापरानी कर कीनर् किल् विळियर् ।। विदिरादि गळिर् पत्तु मरसर् गळ् कुरद रंड्रि । मंदिरर् शूळ्दि शूळं दिरुपर कांजुगि यादि पोल्ंवार्।।१३१६।।

ग्रथं—इन्द्रसामानिक देव, त्रायस्त्रिंश देव, पारिषद, म्रात्मरक्ष, लोकपाल, दण्डनायक, म्रनीक, प्रकीर्एाक, किल्विषिक देव, म्राभियोग्य इस प्रकार दस जातियां प्रत्येक स्वर्ग में होती हैं, ग्रौर जिस प्रकार कर्मभूमि में राजा मंत्री म्रादि होते हैं उसी प्रकार वहां देवों में भी राजा मंत्री ग्रादि होते हैं ।।१३१९।।

## नडुव नेन् पुगै कोळुपाय नंदिईचिरगोट् तीट्रिर् । कुडे मलरं विरुंददे पोल् डिरंडरै तीवोडोत्तु ।। कडैला वरिवु काक्षि युडैय वर् कळुवि निंड्र । विडमदु वुलगत्तुच्चि येतरुं तिरस दामे ।।१३१६।।

अर्थ-अनंतज्ञान, अनंतदर्शन आदि को प्राप्त हुए सिद्धपरमेष्ठी के सिद्धक्षेत्र तीन लोक के शिखर के ऊपर जो सिद्धशिला है, वह आठ योजन प्रमारा मोटाई में छत्राकार सिद्ध-शिला है। उसके उपर सिद्धक्षेत्र में सिद्ध भगवान विराजमान हैं। वह सिद्धशिला गोल पैंतालीस लाख योजन चौडी है। ऐसे सिद्ध भगवान भव्य जीवों के द्वारा स्तुति करने योग्य हैं।।ग३१६॥

## मतिश्रुतमवदि मांड मनपच्चं केवलमाम् । विदियमां पमारणं वॅडिन् विकर्पंग ळियावु मांगुस् ।। मदिसुदं परोक मागुं मट्र पच्चक्क मागुं । विदिइवै विगुलन् तूलं सकल निच्चयमु मामे ।।१३२०।।

म्रथं — सम्यक्ज्ञान में मतिज्ञान, अतज्ञान, अवधिज्ञान, मनः पर्ययज्ञान, केवलज्ञान इस प्रकार ज्ञान पांच प्रकार के हैं। इन एक एक का विस्तार से विवेचन करना मेरे द्वारा ग्रधक्य है। ग्रथ विस्तार के भय से मैंने यहां विवेचन नहीं किया है, ग्रन्य ग्रंथ से जान लेवें। क्योंकि ये पांचों ज्ञान अनंत विकल्पों से युक्त हैं। मतिज्ञान, श्रुतज्ञान परोक्ष हैं। ग्रवधिज्ञान एक देश प्रत्यक्ष है तथा मनःपर्ययज्ञान स्थूल व सूक्ष्म है। केवलज्ञान सकल प्रत्यक्ष है। १३२०।।

### मदिइनुं करुत्तु कन् कूडिरंडु माम् विशेडं पत्ताम् । विदियदु कन् कूडांगु विखारनै नीकं तेट्रं ।। मति सुरति शेन्ना सिदं मट्रिदं परोक्क मांगु । सुदमदन् मुन्यु सेझु मदियुनर् परोक्क मामे ।।१३२१।।

ग्रर्थ -- मतिज्ञान के ग्रर्थावग्रह व ब्यंजनावग्रह दो भेद हैं। यह विशेष रूप से दस प्रकार का होता है। स्पर्शन, रसना, झाएा, चक्षु, श्रोत्र और मन ये छह भेद हैं। इन से एक एक उत्पन्न होने वाले छह ग्रर्थावग्रह हैं। चक्षु ग्रौर मन के व्यञ्जनावग्रह नहीं हैं। ग्रर्थात् चार भेद हैं। ये दोनों ग्रर्थावग्रह के छह ग्रौर व्यंजनावग्रह के चार इस प्रकार दोनों मिलाकर दस भेद हैं। ये दोनों ग्रर्थावग्रह के छह ग्रौर व्यंजनावग्रह के चार इस प्रकार दोनों मिलाकर दस भेद हैं। ग्रर्थावग्रह के ऊपर ईहा, ग्रावाय, धारएाा ये तीन हैं। स्पर्शनादि इन्द्रियों के भेद भिन्न भिन्न प्रकार से होते हैं। ये सभी मिलकर ग्रठाईस होते हैं। यह बहु, बहुविध, एक एकविध, क्षिप्र, ग्रक्षिप्र, निःसृत, ग्रनिःसृत, उक्त, श्रनुक्त, झुव, ग्रध्रुव ये बारह पदार्थ हैं। इनको गुएा करने से तीन सो छत्तीस भेद होते हैं। यह मति, स्मृति, संज्ञा. चिता, ग्रभिनिबोध इन पर्यायों को धारएा करते हुए परोक्ष है, मतिज्ञान पूर्वक श्रुतज्ञान परोक्ष है।।१३२२१।।

۰.

वैपु नय नळव वाईल् मार्कनै गुराजीवन् गळ् । सेष्पिय सुदत्तिय शेंड्रू विकर्षमाम् सदादि योडु ।। मैष्पड उनर्वं तोट्रिन् विनं गळं केडुक्कु मेंड्रू । पैपोरु पमारामाग पुणिएाय किळवन् सोन्नान् ।।१३२२।।

म्रथं-नाम, स्थापना, द्रव्य, भाव ऐसे चार प्रकार होकर उत्पन्न होने वाले निक्षेप, द्रव्याधिक, पर्यायाधिक नयों से उत्पन्न होने वाले, नेगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, जब्द, समभिरूढ, एवंभूत ऐसे सात नयों के द्वारा उत्पन्न होने वाले, अध्यात्मभाषी, उपचरित, अनु-पचरित, ग्रसद्भूत, सद्भूत, व्यवहार, शुद्धनय, प्रशुद्धनय, इन भेदों से छह प्रकार है। द्रव्य-प्रमास, भावप्रमास, प्रत्यक्ष प्रमास, परोक्ष प्रमास, लौकिक प्रमास, परमार्थ प्रमास होकर यह निक्षेप नय प्रमारग से गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कषाय, ज्ञान, संयम, दर्शन, लेश्या, भव्यत्व सम्यवत्व, संज्ञित्व, ब्राहार ये चौदहमार्गणा के स्थान हैं । ंब्रोर मिथ्यात्व, सासादन, मिश्र, असंयत, देशसंयत, प्रमत्त, अप्रमत्त, अपूर्वकर**एा, अनिवृतिकरएा, सूक्ष्मसांपराय** उपशांत कषाय, क्षीएमोह, सयोगकेवली, अयोगकेवली ऐसे ये चौंदह गुरास्थान हैं। सूक्ष्मपर्याष्त, सूक्ष्म अपर्याप्ति, बादर अपर्याप्ति, बादर एकद्रियपर्याप्ति, द्वींद्रिय अपर्याप्ति पर्याप्ति, तींद्रिय पर्याप्ति अपर्याप्ति, चौइन्द्रिपर्याप्ति अपर्याप्ति, असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्ति अपर्याप्ति, सज्ञी-पर्याप्ति, इस प्रकार चौदह जीव समास हैं। यह सभी प्रहंत भगवान की दिव्यध्वनि द्वारा निकले हुए शब्दों को भाव शुद्धि से परिपूर्ए। गएाधर देवों के द्वारा द्रव्यागम नाम के शास्त्र के बारह त्रंग ग्रीर चौदह पूर्व में द्रव्यागम की रचना को गई थी। सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अंतर, भाव, अल्प, वहुत्व ऐसे ये भाव अत कर्मोपशम काललब्धि के अनुसार उत्पन्न हो जाय तो कमों का नाश होकर परमात्म पद को प्राप्त हो जाय-ऐसा गराधर देवों ने कहा है।१३२२।

> श्रंग पूब्बादि तूल्गळागमं पमारा मार्गु । शिगिय मदि सुदंगळ् विभंगमुं तीय ज्ञान । मंगवै सूडन् संदेयं विपरीत मार्गु । तंगिय सन्निषिकप्पार् ट्रानेला मूढ मामें ।।१३२३।।

अयं—अंग्यूर्वादि द्वादशांग चतुर्दश पूर्व को गएाघर ग्रंथरूप में रचना किया हुआ श्रुतज्ञान ग्रंथरूप प्रमारारूप है। कर्म के उदय से इसके विरुद्ध कुमति, कुश्रुत विभंग ये तीनों मिथ्यात्व को उत्पन्न करते हैं। यह मिथ्यात्व मूढत्व, विपरीत और संशय को उत्पन्न करने वाले हैं। संज्ञी पंचेंद्रिय जीव के शरीर को छोड कर शेष तेरह प्रकार के जीव-सुमति ज्ञान से युक्त हैं।। १३२३।।

म्ररु तत्तिर् कामत्तिन् कनौ विरंडगत्तुं सेंड्र**ु।** विरुत्तत्तं तेळिविलामै विशदमामूडमागु ।। मोरुत्तुळि शेरिद लिड्रि युलावल् संदेग मागुं । विरुद्धमा युनर् दल् सोल्लल् विपरीत नयमदामे ।।१३२४।।

४व६ ]

अर्थ-पंचेंद्रिय जीव द्वारा अर्थ और काम भोग में परिएाति करते हुए वर्म मार्ग को न जानते हुए पंचेंद्रिय विषय में मग्न रहना यही मिथ्यात्व का कारएा है। सच्चे देव, गुरु. जास्त्र में संशय करना संशय मिथ्यात्व है। भगवान के कहे हुए वचनों में विपरीतना समझना विपरीत मिथ्यात्व है।।१३२४॥

> भ्रराघाति मान्ग ळात रल्लर् नल्लरेंड्रुं । विरागादि येल्ल मार्गं विकर् पत्तं विडुदर्लेड्रु ।। मुरोगादि योंब लिड्रि दुईर् कोलं दरुम मेंड्रुम् । वरागादि पिरवि याने वैयत्तु किरैव नेंड्रुम् ।।१३२४।।

मर्थ—राग ढ़ेष परिएाम से युक्त मनुष्य को देव कहना, पाप कार्य करने वाले मनुष्य को गुुुुएगी कहना और वैराग्य भावना से रहित धर्म—मार्ग मानना, सांसारिक विकल्पों को नाश करने एवं रोग आदि दुःखों के परिहार करने में जोवहिसा झादि को धर्म मानना, जन्म मरएा करने वाले जीवों को देव मानना, यह सभी विपरीत मिथ्यात्व है ग्रा१३२४।।

## विकार मिल्लोरुवन् शैगै युलगत्तिल् विकारमेंड्रु । मवावोडु मनवि नोगांद वरै मादवगळेंड्रुम् ।। तगादन यावुं शैय्यवल्लर् तलैव रेंड्रुम् । तोगा विरि पोरुळ्ग ळिल्लं सूनिय मल्ल देंड्रुम् ॥१३२६॥

भ्रर्थ—विकार गुएा रहित कार्य को विकार ऐसे कहना, रागादि विकार रहित गृह-स्थ को महातपस्वी कहना, अति कूर हिसा करने वाले प्राणी को वीर पुरुष कहना. जोव को सदा शून्य मानना और जीव कोई द्रव्य हो नहीं है ऐसा कहना-यह विपरीत मार्ग है। इसको शून्य मत कहते हैं।।१३२६।।

> तन्ने कोंड्र बिरं योंवल् तक्क नर् करुएौ येंड्र म् । पिन्नैता तूने युन्गै पेरुंदव मावरेंड्र ु । मुन्निट्राम् कनत्ति यावु मुट्टर केडुमेंड्रोदि । पिन्नैत्ता नित्तमुत्ति कुळक्कन पेद्यलामे ।।१३२७।।

## ग्ररिविने वीडा मंड्रि याचारत्तागु मंड्रि । इरैवनर् कादलाला मिव्विरंडालु मागु ।।

मेव मंबर पुराख

## नेरि मुत्ति किल्लं नित्तं मुत्तने जीवनेंड्रुम् । ग्ररिविन् नंड्रे येंड्रु मळैत्तलाम् पिळैत्तलीदि ।।१३२८।।

मर्थ-केवख दर्शन से ही मोक्ष होना कहना, केवल ज्ञान ही तथा चारित्र से ही मोक्ष होना-ऐसा कहना, भक्ति से मोक्ष होना कहना, इसके अतिरिक्त मोक्ष मार्ग के लिये मौर कोई मार्ग ही नहीं है ऐसा कहना तथा जीव हमेशा नित्य ही है-ऐसा कहना, इस प्रकार विवेचन करना मिथ्यामार्ग का पोषक है ॥१३२८॥

## इरैव मट्रेन् कोलेबु विनै मण्नर् मिगुवर् केंड्रम् । करै कळलरसर् केटा रहंतव रुरैक लुट्रु ॥ नेरियिना लेट्टुंतत्त निमित्तत्तै निरैय पेट्रु । सेरिय मिक्कल्ल बीन मामदु शप्पक्केळ् मिन् ॥१३२६॥

धर्य-मेरू मंदर ने प्रश्न किया कि कर्मरूपी शत्रु के द्वारा आत्म-बंधन के लिए कारए कौनसा है ? तो भगवान ने बतलाया कि ज्ञानावरएगादि ग्राठ कर्म कम से ग्राने वाले मशुद्ध चेतना परिएगमों से कर्म ग्राकर ग्रात्मा में ग्रास्नव करते हैं। ग्रास्नव कौन २ से हैं, यह बतलाते हैं।।११२६।।

परमनोल् पळित्तल् माय्त ळिडेयुरल् पिळैक वोदल् । कुरवर् मारादल् सुरेदगं कोंडुळि करत्तत्त्ट्रित्नन् ।। मरुवु तुवर्ग नान्गिन् ज्ञान माचर्यमुट्रुं । पेरुगिला वर्णा ज्ञान काक्षि ये पिनिक्कू मिक्के ।)१३३०॥

## तन्मुद लुयिरै कोरल् वरत्तुदल् पढंगळेंदि । इन्नुयिर् नडुंग चेर लेरि इड लुरुपरुत्तर् ।। विम्मुद ळीद लुळं ्ळ वरुंद वेन् तुयरै शैदल् । इन्नवै इडरै ईनु मसाद वेदत्तै वीटुम् ।।१३३१॥

अर्थ-स्वपर जीवों की हिंसा तथा दूसरे जीवों पर उपसर्ग करना, जीवों की शिकार करना, दूसरे के घर को झाग लगाना, गंज जलाना, ग्रायुध दूसरों को देना, कूर कृत्य

Jain Education International

¥cc ]

करना, दुख देने वाले निद्य कार्यं करना ये सब ग्रसातावेदनीय कर्म के बंघ के कारए हैं। भ१३३१॥

## उरै शैद गुरांगळिडि करुराये युळि ळट्टेळु । मरुविय मनत्तिनगि ळुयिर्गळिन् वरुत्तमोंबि ॥ तुरु नयत्ताल् वंदैदुं तुंबत्तै तुनिय नोरि । पेरिय विंबत्तं याकुं सादंदान् पिनिक्कु मिक्के ॥१३३२॥

ग्रथं - इस कूर परिएाम को त्यागकर समताभाव को धारए। कर कारुण्य, प्रशम, म्रनुकंपादि घर्मानुराग से युक्त परिएाभ को धारए। करना, दुखी जीवों पर म्रपनी चक्ति म्रनु-सार कृपा कर दुख दूर करना, सिध्यामार्ग से ग्राने वाले दुखों को तथा उपसगों को रोकना। इससे अनंत सुख को देने वाले सातावदेनीय कर्म का बंध होता है। घातिया कर्मों को नाम किये हुये ग्रह्त भगवान तथा उनके ग्रालय को जिन धर्म का मार्ग का यथाथ स्वरूप समऊ कर धर्म का ऐसा उपदेश देना जो सभी भव्य जीव समऊ सकें, यह सभी सातावेदनीय कर्म के बंध के कारए। हैं। इसी प्रकार इसके विपरीत कुदेव, कुगुरु, कुशास्त्र मिध्वात्वी साधु को नमस्कार करना, षट् ग्रनायतनों को मानना से सभी दर्शन मोहनीय के बंध के कारए। हैं। सार देन्।

#### ग्ररुग नालयंग तूल्ग ळर नेरि तमक्कु माराय् । योश्टळ् कडेरादु माराम् पोरु छुरै तरुगनादि ।। पेरुमयं पोरादु कुट्रम् पिरंगि नार् तमै इरें जल । मरु मिड्चत्त मट्टि नेरिमय कुरुक्कु मिक्के ।।१३३३।।

भर्थ--सम्यक् चरित्र को नाश करना, त्रस ग्रौर स्थावर जीवों की हिंसा करना, दुष्ट परिएामों से राग ढ़ेंथादि परिएामों को उत्पन्न करना, इनसे चारित्र को नाश करने चाले चारित्र मोहनीय कर्म का बंध होता है ॥१३३३॥

# ग्रोळुकत्ते येळित्तल् कायत्तूर्वन् निर्पंतम्मै । येळित्तिडल् किळइर् सेर्दनीकुद लादि यालुं ।। बळुक्किला चेट्र मार्वं मयक्कमा मै येदालु । मोळुक्कत्ते यळिक्कुं मोग मुडन् बंदु पिगिक्कु मिक्के।१३३४।

अर्थ--इस प्रकार मनादि काल से मोह को उत्पन्न करने वाले भाठ प्रकार के कर्मों से तथा परिग्रह वाँछा से जीव का वध करना, चोरी करना, ग्रसंयम में मानंद मानना मादि से ग्रशुभ लेक्ष्या परिएाम होता है। इन परिएामों से बहु मारम्भ परिग्रह को उत्पन्न करने से तीव्र नरकायू का कर्म बंघ होता है।। १३३४॥

# मरुळ् शैयुं बिनै मुन्नेट्टिन् माट्रोएा उबयत्तालुं । पोरुळ् कोलै कळवु पोय्पिर् पुरिंबेळु मुवगै पालुं ।।

## तिरिविद तीर लैचे मुरुक्कि पेरारंवत्तु । मरु मानिरे वायु माट्रोना उदयत्ताले ।।१३३४॥

ग्रथं स्वरूप को जानने वाले सम्यकदशन की गुद्धि से उत्पन्न होने वाले घाती. प्रघाती कर्मों को जोते हुए ग्रहंत परमेष्ठी में, तथा निश्चय व्यवहार रत्नत्रय मार्ग में भक्ति रखना, हेयोपादेय से समताभाव रखना, धर्मघ्यान व शुकल घ्यान से इस लोक ग्रौर परलोक में ग्रपने को उत्पन्न होने वाले सुख की इच्छा न करते हुए ग्रौर पाप पुण्य के नाश करने के लिये प्रयत्न करना, मोक्ष पुरुधार्थ में ही निमग्न होना, सत्पात्रों को ग्रौषवि, शास्त्र, ग्रभय ग्रौर ग्राहार चार प्रकार के दान देना, देव पूजा, गुरु उपास्ति, शास्त्र स्वाध्याय ग्रादि षट् कियाग्रों का पालन करना, शील पालना यह सब उत्तम भोग भूमि का कारएा है।। १३३४ ।

## वंचनं मनत्तु वैत्तु वाकोडु कायं वेराय । नजन वोळुक्कं पट्रि नल्लोळु कळित लालु ।। मेंजिडामूडमादि मूंड्रु मिच्चुदयत्तालुं । सेम् सैवेव् विलक्तिक लुयिक्कु मायुगं सेरिक्कु मिक्के।१३३६।

अर्थ—मायाचार करना, कपट को मन में घारएा करना, मन, वचन काय से विष के समान हिंसादि दुष्ट कियाम्रों का पालन करना, अहिंसादि मार्ग को नग्श करने वाली लोक मूद्रता, पाखंड म्रादि मिथ्यात्व के उदय से संज्ञी असंज्ञी ऐसे तिर्यंच गति में उत्पन्न होता है। ग१३३६।।

मैमै यां तेळिवि लागुं वेंद्र वर् गुरातुळार्वम् । सेम्मै वातू करुरां सिंद युट् कलक्क मिन्मै ।। इम्संयाम् भोग वेडां मुनिवर् कट कीद लादि । तम्मिनादि भोगभूमि मक्कळा युगं कडामे ।।१३३७।।

ग्रर्थ-दर्शनविशुद्धि रहित मायाचारौ करने से भोगभूमि में रहने वाले तिर्यचगति का कारएा होता है । इपलिये मायाचार रहित सम्यक्त्व पूर्वक श्राचरएा करने से कर्मभूमि के मनुष्य की ग्रायु का बंघ होता है ।।१३३७।।

## उरैत्त विक्गुरगंगळ्माय मोंड्रिडि ळंदमूमि । तिरिक्कय वायु वांगु सेप्पिय गुरगंगळ्मायं ॥ पोरुत्त मिल्लाद पोटु मंद महिमंगळागिल् । वरुत्त मिल् करुम मूमि मक्कळा युगंगळामे ॥१३३६॥

¥80 ]

भगवान होने वाले चरम शरीर को धारगा कर मोक्ष जाने वाले तीर्थंकर पद को प्राप्त कर लेते हैं ॥१३३६॥

> ग्रारत्तेळु विरुप्पि नालु मांड्र नरकाक्षि यालुं । वेरुत्तेळु मनत्तिनालु मिक्क नर् पोरइ नालुं ।। शिरप्पुडे शमत्तिनालुं देवर शाकु भूमि । पिरप्पिनै भ्रमैकु मक्कळा युगं पिनिक्क मिक्के ।।१३३६।। नेरिइ व पेरदारंद निलत्तुळ विलगुंमावार् । ग्ररिबंड्रु मुदल् विलंगुम् तेळि विला मस्पिद रागु ।। मरुविलां तेळिविनाळे वायु तेयुक्कळ् शेंड्रु । सेरियु मैंबोरि विलंगिल् शिरिय दोर् करुरो यालुं ।१३४०।

ग्नर्थ—इस मार्ग को पालन न करते हुए जीवों पर ग्रल्पदया भाव रखने वाले इस कर्मभूमि में तिर्यंच झायु का झासव कर लेते हैं। एकोंद्रिय ग्रादि चतुरिंद्रिय पर्यंत पशु पर्याय तक तीव्र मोह से नीच मनुष्य गति का बंध होता है। कदाचित् सैनी, ग्रसैनी पंचेंद्रिय पशु-गति का बंध होता है ।।१३३६।१३४०।।

> विरद मिल् काक्षि तीमै विरविय वोळुक् मार्व । मरुदिय सरितकुत्ति समितै पन्निरंडु सिर्दै ।। दरुममुं तवमुं देवारायुगं तन्नै याकुं । विरत शीलंगळ् मिच्चं विरविन दालु मामे ।।१३४१।।

ग्रर्थ—ग्रसंयत सम्यक्हब्टि जीव हेयोपादेय रहित ग्रज्ञान रूप ग्राचरएग को पालन करे ग्रौर इन्द्रिय भोगों संबंधी विषयों की इच्चा करे तो कुगति को प्राप्त होता है। तीन गुप्ति, पांच समिति, द्वादश भावना, दश प्रकार के धर्मों को पालन करने से उत्तम, मध्यम, जघन्य देवायु का कर्मबंध होता है। सम्यक्त्व को त्याग कर मिथ्या चारित्र को पालन करने से उस परिएगम के प्रनुसार कर्म का बंध होता है। १२४१॥

> नगु रगं पोरामै तीय कदैगळै नविट्रनन्न । सोर्कंळे युरळ् दल् तूय वोळुत्रिकन् मै तुयर मैदल् ।। कुट्रतल् मनो वाकायं कोटं पोल्लाच्चिरिपुं । मट्रिवे पळित्तल् नामं पिनित्तलु केदु वामे ।।१३४२।।

ग्नर्थ-सम्यव्तव ग्रादि गुरगों को छोडकर काम भाग ग्रादि शास्त्रों को पढना, दूसरे को दुश्चारित्र कथा कहना, धर्म की निदा करना, अपने सत्तारूपी चारित्र का स्यागना, दुष्टा- YER ]

चार धारण करना, रागढ़ेष ग्रादि से युक्त मन, वचन काथ का होना, दूसरे को हास्य ढांग कटुवचन बोलना ये सब बंध का कारण है ।।१३४२।।

> तूय काक्षियूं सुरुक्क मिल् विनयमु मिरप्पि वंदशील । माय नल्लुपयोगंर्मूं वेग माट्रिय तवन् त्यागं ।। चाय रिंदु शै समादि वै यावच्च मावच्चं ताळ्विन्नै । माय मिम्नरि विलक्षकलुं तुळक्किंद्रि यरत्तु वच्चळत्ताळुं।१३४३।

मर्थ-दर्शन विशुद्धि, चार प्रकार का विनय, निरतिचार शीलव्रत, ग्रभीक्षण ज्ञानो-ययोग, संवेग, शक्तितस्त्याग, शक्तितस्तप, साधु समाधि, वैयावृत्यकरण, आवश्यकापरिहाणि बुद्धि, मायाचार रहित नार्ग प्रभावना, चलन रहित प्रवचन, वात्सल्य ॥१३४३॥

> ग्ररिव नागम माचरियन् पलसुरुदि वलारं बुमुं । शेरिय निड्रिङुं तोर्थगरत्तुंव शैयु नद्रिरु नामं ।। मरुबिलिगुरा नल्ल नगुं रात्ति निल् वेय्यग तुइर् तम्मे । कुरुगु नामंग नल्लवै सालवुं गुरा वैगळाले ।।१३४४।।

मर्थ-अहँत भक्ति, प्रवचन भक्ति, झाचार्यं व बहुश्रुतमक्ति इस प्रकार सोलह प्रकार की भावना है। वह तीर्थंकर प्रकृति के बंध का कारएा है। इसके अलावा शुभनामकर्म प्रकृति का शुभ गुगों से इस लोक में जीव सद्गुएा भावना से शुभ परिमाएा से शुभ नाम प्रकृति आस्था के ग्रंदर उत्पन्न होतो है।।१३४४।।

> पिरर्गळं पळिसु तन्नै पुगळ्दुडन् पिरर्गं निड्रा मरुविला गुरगत्तं मायुत् तीगुरां परप्पि माराय् ।। निरैविला माय् बोळुकत्तै पुगळं ्वु नल्लोर् । निरै युला बोळुक्कं कायंदार् नीचगोतिरम दांगु ।।१३४४।।

प्रथं—घामिक ग्रादि जन के गुर्गों की, उल्क्रुष्ट तपस्वियों की निदा करना, दूसरे को देसकर उसकी निदा करना, स्रोटे शास्त्रों की स्वाष्याय करना, कुचारित्र याले की प्रशंसा करना, यह सब नीच गोत्र के काररण हैं।।१३४४।।

> ग्ररेद विगुरासिन मारा यरविने युळि्ळट्टारे । इरेजि निड्रोळुगल् तन्मै इळित्तल् पार्तुंड नल्ल ।। बरंपुगळं विडुंद रन्नै पोक्कं रोय्यामै तम्मार् । भेरंदुलगिरेज निकुं गोतिरं सेय्यु मेंड्रान् ।।१३४६।।

मर्थ--पीछे कहे हुए दुर्गु गों को त्यागना, ग्रहंत भगवान के स्वरूर माचार्य, उपाध्याय को नमस्कार करना, मुनि की चर्या के प्रनुसार मार्ग पर द्वारापेक्षण करना, तत्प-श्चात् भोजन करना, ग्रहिंसामयी भोजन करना, शरीर में निर्ममत्व माव होना यह सब उच्च गोत्र के कारण हैं।।१३४६।।

> कोलयै कोबित्तु शैया कोर्डइनै इडै विलक्का । विलै येनिनु वंदु नंड्रड्रिटुळि कायं ु नेंजर् ।। पुलैसुत्तेन कळ्ळु मेविपिरन् शेल्बम् पोरादु वोव्व । वलै शैय वंदराय मैंदुस् वंदडयु मेंड्रान् ।।१३४७।।

अर्थ-आत्मा रौद्रघ्यान में तत्पर होकर अनेक प्रकार के जीव हिंसा को करना, दूसरे को दान देने वाले के अंतराय कर्म डालना, दान न देने वाले को देखकर तिरस्कार करना तथा कथाय करना, मद्य, मांस, मधु का सेवन करना, दूसरे की वस्तु को जवरदस्ती से छोनना, इनसे तीव्र अंतराय कर्म का बध होता है ॥१३४७॥

#### सोन्न कारएंगळ्भाव योगत्तिल् पडिडर् सोल्लि । नुन्नलां पडियवल्ल वुरैक्किनुं सोगिळाट्रा ॥ वेन्नमुम् नार्कनत्तुळ् यावरु मिरैजि येत्ति । तुन्निय विनैयै वेल्लत्तोडंगिनार् मलरु मंड्रे ॥१३४८॥

ग्रर्थ-पिछले कहे हुए दुर्गु सा, मन, वचन, काय से ग्रात्म-प्रदेग परिस्पंद में प्रवेश होकर ग्रात्मा को ग्रनैक कुगतियों में भ्रमएा के कारएा होते हैं। उस पाप कर्म के होने वाले दुख को इस जिह्वा द्वारा कहना ग्रसाध्य है। ऐसे समफ कर केवली भगवान ने उन मंदिर ग्रौर मेरू दोनों गएाधरों को समफाया। इसको सुनकर समवसरएा की वारह सभाग्रों के सभी भव्य जीवों ने उठकर भगवान को नमस्कार किया ग्रौर वहां स्थित ग्रन्य केवलियों को नमस्कार किया, तत्पच्चात् सभी गएाधरों को नमस्कार किया। तदनंतर ये लोग सम्यक् इण्टि होकर कर्म निर्जरा के लिये प्रयत्नशील बन गये।।१३४६।।

> ग्रायुंबुं करएामुं पोरियु मग्गति । वायुवुं केडुद लाल् मरएा मट्रवे ।। पोयळि पेरुद लाम् पिरवि पोमिड । तेयु मोंड्रि रंडु मूंड्रांगरांगळे ।।१३४९।।

ग्रर्थ----उस गति में स्थित होने वाले त्रायुष, मन, वचन, काय, इन्द्रिय, श्वास, उच्छवास आदि दस प्रार्गों के नाश होने को मरएा कहते हैं। पुनः कार्माएाकाय सहित दस प्रार्गों के धारएा करने को जन्म कहते हैं। एक शरीर को छोडकर दूसरे शरीर को धारएा करने को समय ग्रथवा विग्रहगति कहते हैं।।१३४६।।

## वुरैत्त विष्पिरण्पुपपादमूर्चनै । करुप्प मुमा मुम्मह् वर् नारगर् ॥ कुरैत्त वट्र्रुपपादं जरायुजं । करुप्पु मानवगळ् काव दागुमे ॥१३४०॥

ग्नर्थ—पीछे कहा हुग्रा जन्म-उपपाद, गर्भ, सम्मूर्छन ऐसे तीन प्रकार का होता है । इन तीनों में से उपपाद जन्म देव नारकी को होता है । भौर मनुष्यों को जरायुगर्भ तथा सम्मूर्च्छन भी होता है । शेष सब तिर्यंचों के गर्भ सम्मूर्छन होता है ।।१३४०॥

> नम्मि नुष्नियवर् नाल्रिषु कारुराळ् । सम्मुच्च पिरवियर् विलंगि लेंबोरि ॥ विम्मिनार् सम्मुच्चम् करुपत्ताववां । तम्मिलु शेरा युगं मंडम् पोदमाम् ॥१३४१॥

ग्नर्थ--पंचेंद्रिय लब्घि पर्याप्त मनुष्य एकेंद्रिय, द्वींद्रिय, ते इन्द्रिय, चौइन्द्रिय सम्पूर्छन होकर जन्म लेते हैं। तियँच गति में कहीं पंचेंद्रिय जीव होकर जन्मते हैं, कहीं सम्पूर्छन हुग्रा जन्म लेता है और कहीं गर्भ जन्म में भी जन्म लेते हैं ग्रर्थात् तिर्यंच जीव जरायु, ग्रंडज ग्रौर पोतज में भी जन्म लेते हैं।।१३४१।।

> यावयुं तोर्शवि युडय शन्नियां । तावरुं तुळैशवि शन्निय शन्नियां ।। मेवुरुं तिरुवरं मेवुगं सन्निग । ळोबिला पिरप्पि वट्रि योनि योंबदास् ।।१३४२।।

अर्थ सभी जीवों की उत्पत्ति का स्थान (योनि) नौ प्रकार की है। कर्एोंद्रिय मन को प्राप्त हुए संज्ञी जीव को सैनी जीव कहते हैं। इसमें कहीं मन रहित असैनी सर्प ग्रादि होते हैं।।?३४२।।

> विनै युधिर् तत्तमिल् विदुवल् वीडदु । तनगुरा नीगंलु दवियं शूनियं ॥ मुनै यवरुड नुरल् मुवल्व नंड्रुवा । ननग नाय गुरांगळ्, मनंद मागुमे ॥१३४३॥

ग्रर्थ-जीव स्रौर कर्म ग्रनादि काल से परस्पर में रागपरिएाति मिलकर यह ग्रात्म। पुद्गल के निमित्त से संसार में परिभ्रमएा करते झा रही हैं। इस ग्रात्म। का ग्रपने शुद्ध स्वरूप, स्वपर ज्ञान से भिन्न २ करके ग्रुद्ध चैतन्य बल से पर को त्याग करके ग्रपने स्वरूप में स्थित होना ही मोक्ष है। ग्रात्मा के कमें बंघ का कारएा श्रशुद्ध चेतन परिएाम जो रागांद भावरूप हैं, वे ही बंघ के कारएा हैं। यदि उसको शुद्ध चैतन्य ग्रात्मा स्वरूप के बल के द्वारा त्याग करेगा वही ग्रात्मा लोकाग्र विराजमान होने के योग्य सिद्ध परमेष्ठी बन जाता है। ऐसा भगवान ने कहा है ॥१३४३॥

> एँबत्तेगराधरर् घाति यांगरा । तेवत्तेदि रट्टि पत्ताम् पूथद ॥ रेबदि निरट्टि नार्पत्तेट्टोरिय । रेबदि निरट्टि योंवान् विगुवनर् ॥२३५४॥

अर्थ---उन विमलनाथ तीर्थंकर की सभा में पचपन गराघर थे। एक हजार एक पूर्व ग्रङ्गधारी थे। अवधिज्ञानी मुनि चार हजार आठ सौ थे। विक्रिया ऋद्धिघारी गराधर नौ सौ थे।।१३४४।।

विलिक्कल शैयत रघवत्तेन्नाइरम् । इलक्क मून् ड्रेटेट्टा इरंगळ् सादव ।। रिलक्क मोंड्राइर् मूंड्रु कांतिय । रिलक्क नान्गिरंडु सावगियर् ।।१३४४।।

ग्रथं — सम्पूर्ए संयमी लोग भडसठ हजार थे। नवीन संयमो तीन लाख चौसठ हजार थे। ग्रायिका तीन लाख तीन हजार थी। श्राविकाएं चार लाख, श्रावक दो लाख थे। ॥१३४४॥

इनैय वाम् विमल नार् गरात्तु नावराय । विनवला मरवेरि वेद नान्गि ने ।। मनैत्तुर वानरुक्कोदि मट्रवर । विनै कन् मेनिनै वुरिह विविक्त मेविनार ।।१३४६।।

अर्थ-मेरू ग्रौर मंदर ये दोनों श्री विमलनाथ भगवान के मुस्थ गराधर थे। उनने कर्मा को नष्ट करने के लिये चारों भनुयोगों को भावक ग्रौर यतियों के लिये उपदेश करने हेतु ग्रपनी ग्रात्मा में बंघे हुए कर्मों को क्षय करने के िये एकांत स्थान को प्राप्त किया। जिस प्रकार गाय भेंस ग्रपने २ फुन्ड के साथ आतो हैं, ग्रलग २ नहीं जाती हैं, उसी प्रकार दोनों मेरू ग्रौर मंदर एक साथ निर्जन पहाड को चोटी पर पहुँच गये।।१३४६।।

> इनसिर्ड पिरिंदु पोमेरिरंडु पोर्ा कनसिर्ड पिरिंदु पोय कान मेक्यि ।। बनसिर्ड पेरुवरै युच्चि मण्एिनार् । निनै पिनै तन् कने निरुत्ति निड्रां ।।१३४७।।

म्रयं—जिस प्रकार एक चंदन वृक्ष को काटने वाले को वह चंदन वृक्ष सुगंध ही देता है या छाया देता है उसही प्रकार ग्रपने को दुख देने वाले को भी सुख देने वाले धर्मोपदेश देकर उनकी तृष्ति कर देते हैं ग्रौर समता भाव सदैव भारएा करते हैं।।१३४७।

> वरैत्तुनुं कुळिपें शैमरत्ति नीळलु । मरैपिनुं शीतमां संदम् पोलबुं ।। निरैत्तु निड्रिनाद शैद वर्कुं मिवमा । मुरै कनित् रुत्तम पोरै योडोंबिनार् ।।१३४८६।।

अर्थ--गर्व रहित उत्तम मार्दव से युक्त सम्पूर्एा जीवों को समताभाव से देखकर उन भव्य जीवों को धर्मोपदेश देकर आर्जव गुएा से युक्त थे। जिस प्रकार स्फटिक मरिए भीतर बाहर एक सा रहती है उसी प्रकार बाह्य-अभ्यंतर से ये दोनों सम्यक् चारित्र से युक्त थे। ॥१३५८॥

मार्तवत्ताल् वळें दारुयिर्कलां। पार्तरं पगंदुळं पंजिन् मेल्लिय ॥ रचिवत्तगं पुंर मारिग विळकि तोत्। तूर्तम योरुवगै योळुगु नीररे ॥१३४१॥

अर्थ-इष्ट अनिष्ट वस्तु में रागद्वेष रहित रहने वाले मदर फ्रौर मेरू उत्तम सत्य घर्म को पालन करने वाले होकर पंचेंद्रिय विषयों से अत्यंत ग्रलिप्त थे ॥१३४६॥

> ग्रविमुं सेट्रमु मयक मिन्मया। लारुयिर् कुरुवि पेल्लाद सोल्लिला।। रोर् विडत्तरु तोरुविय पोलत्तिन् मीटुळं। सोविड तुन्शेला तूयर्राइनार् ।।१३६०।।

अयं—स्पर्शन, रसना, झाएा, चक्षु, श्रोत्र पंचेंद्रिय तथा मन अर्थात् पृथ्ती, अप्, तेज, वायु, वनस्पति भौर त्रस जीव की रक्षा करना ये छह प्रकार के प्रास्मि संयम हैं। द्वादश तप को निरतिचार पूर्वक पालन करते हुए निरतिचारी तथा भ्रकिंचन्य घर्म को पालन करने वाले थे। इसके प्रतिरिक्त भव्य जीवों को तत्वों का ज्यदेश करने वाले उत्तम त्याग धर्म वाले थे।।१३६०।।

> ग्ररुवगै पोरिवळी पर्डचि नींगियुं। मरुवगै कायत्तै येरुळि नोंबियुं॥ शेरित वं पन्निरंडिर् शेलापिनै। तुरुवु मैत्वागमुं तुन्नि नागंळे ॥१३६१॥

मेर मंहर पुराख

अर्थ---स्त्रियों की स्तुति करना, प्रेम से देखना, उनको प्रजंसा करना, रुचिकर ब्रहार लेते समय प्रेम रखना, स्त्रीसहवास करना, उनसे हास्यादि करना भादि से रहित उत्तम ब्रह्मचर्य को पालन करने वाले थे ।।१३६१।।

> माबरै पुगळवल् पातल् मट्रव रहू बेंड्रा । लावरी तुंडल् पुषक बच्चगत्तुरैद लजंस् ।। मेवन केटल् मेचि सिरितिडल्विळैवु नोकल् । येद मिड्रि बट्रि नॉमि इलंगु मूळ्ळत्त राखार् ।।१३६२।।

अर्थ---चर्या को जाते समय चार हाथ जूमि को देखकर जीवों को बाधा न हो, वे ईर्यापथ शुद्धि से मंद २ गति द्वारा गमन करने वाले थे। संपूर्ए जीवों से दमा के भाव के साथ बात करते थे। एवसा समिति पूर्वक एक बार धती आवक के घर जाकर शुद्ध माहार सेने वाले थे। मलमूत्र को निजँतु स्थान में स्थाग कर ब्युत्सर्ग समिति के पालन करने बाले थे, और वस्तु को रखते तथा उठाते समय यत्नाचार पूर्वक रखना आदि भादान निक्षेप सिमति ा पालन करने वाले थे। इस प्रकार पांचों समिति के पालन करने वाले थे। । १३६२।

## मुन्नगत्तळवु नोकि मुंबु पिन् पिरियच्चेद्रा । रिन् सोलुं पिरर् तमक्कु मिवत्तन वंद्रिचोद्रा ।। रंबु नीतुइर्र योंबि यळव मैंदुब राकुँ । तुंबुर कोडल् वैत्तल मलगेळं तुरत्तल् ज्ञैयार ।।१३६३॥

ग्रथं -- पर्यंकासन, पद्मासन, खङ्गासन, बीरासन, गोदूहन मादि से मामायिक तथा ध्यान करना। चर्या मागं से आहारं के लिये जाना। सोते समय हलन चलन नहीं करना, जीव को बाधा न हो इसलिये हाथ पैर नहीं पसारना। संकोच करके रखना. इस तरह काय-गुष्ति का पालन करते थे। भन्य जीवों को भर्मोंपदेश के सिवाय मौन धारए करने वाले थे। इस प्रकार वचन गुष्ति पालन करते थे। रत्नत्रय वृद्धि करने याग्य श्रावक श्राविका के हाथ से शुद्ध आहार लेते थे। मन का सदेव एकाग्र चित्त रख कर मौनवृत्ति के पालन करने वाले थे। शहर इन्

#### इरुत्तले किडत्तल् निट्र नियंगुवल् मुडक्कल् मीटल् । तिरुत्ति यथ्वुइकुँ तीम शिरदिडा वोळुक् मोंबि ॥ युरेलुइर् कुरुधि मगिमोंवुव कोडुप्पिर् कोंडुम् । परिक्कद पावे मारं पट्र तुरदिट्टारे ॥१३६४॥

ग्नर्थं—सुद्ध दुख ग्रादि में समान भाव रखने वाले, तीन लोक के नाय प्रहंत भगवान का स्मरएा करने वाले, प्रहंत, सिद्ध, ग्राचार्य, उपाध्याय ग्रीर सर्वसाधु पंचपरमेष्ठियों को नमस्कार करने वाले, कर्मेंद्रिय से ग्राने वाले दोषों का प्रायधिवत्त लेने वाले थे । ग्रंपने क्ररोर से मोह का त्यांग, ग्रात्मा और झरीर भिन्न है, ऐसा समफने वाले, ग्रात्मा-स्वरूप में लीन रहने वाले , षट्कर्म को सदैव निरतिचार पूर्वक पालन करने वाले तथा चलन रहित ध्यान में मग्न रहने वाले थे । {३६४।।

> नन्मै तोमै कन्नोत्तु नावन् ट्रन् पावमोदि । तन्मै कन्निड्रार् तम्मै पनिदु तम् पिळैप्पिन् मींडु ।। पिन्नै तंपाल् ववेदुं पिळैपें मुन् मरुत्तु कायं । तन्नैत्तान् विट्टु निड्रार् तडवरे शूळि योत्तार् ॥१३६४॥

ग्रयं--सघन जंगल में जहां श्मसान भूमि हो, भूत प्रेत हो ऐसे श्मसान में, जहां सिंह, सर्प, व्याझ ग्रादि कूर प्राखियों का स्थान हो --ऐसे भयानक जंगल में बैठ कर एकाप्र चिंता निरोध किया हुग्रा ध्यान से युक्त ग्रार्तरौद्र ध्यान से रहित समय को ग्रात्म-ध्यान में संतोषपूर्वक बिताने वाले ये ॥१३६४॥

> स्रातपयोगं तांगि यहंदवर् निड्र पोळ्दिर् । पादवं पोटु कोंडु पनिदन पनियच्चेर् ।। शीत पंकयंगळ कूंव विरिदं शंकमलंशिदै । मादवर् मरत्ते शेर मगिळंडु वान् वोळिंद वंड्रे ।।१३६६॥

म्रर्थ-ऋतु, अयन, वर्ष इस प्रकार मर्यादा सहित व्यान करने वाले, स्रात्मघ्यान करने वाले होकर स्रपने शरीर को कृश किया था। इस शरीर के साथ साथ कषायों तथा इन्द्रियों को भी कृश करके स्राने त्राले आश्वत मार्ग को रोकने वाले होकर झात्म गुर्गों का विकास करके सम्यक् दर्शन को वृद्धि करने वाले थे ॥१३६६॥

> कूगै पेय् कवंद मोरि टाकिनी कुलवुं काडु । नागमा नागं शीय मुळुबै शेर् मलै मुलंजु ॥ येगमाय् वेगमेवि इराजमा शीयं पोल । योगमे भोगमाग वुबंदव रुरेंदु शेंड्रार् ॥१३६७॥ इरुदु नल्लयन मांड येद्वै शैविरुंदु निडु । मरिय मुक्काल योगं वळगुं मगित्तै विट्टु ॥ तिरिविद करएां तन्नै शेरिय वैत्तरिवै युंड्रि । योरुविलार् शिंदै योगं तन्मये पोरुंदि नारे ॥१३६५॥

अर्घ---वे मेरू और मंदर दोनों मुनिराज, जैसे म्यान में रखी हुई खङ्ग और म्यान पृषक २ रहती है, उसी प्रकार ग्रात्मा और शरोर को भिन्न समफने वाले, स्वपर भेद भावना से युक्त, आत्मा को डुख देने वाले कमों की पर्याय को शुक्ल घ्यानरूपी अग्नि के द्वारा दहन करते हुए , स्वर्ग्स में मिश्रित कालिमा कीट को तपाकर दूर करके सोने को शुद्ध करते है, उसी अकार आत्मा को शुक्लघ्यान रूपी धन्नि के द्वारा मुख में आत्मरूपी स्वर्ग्स को रख कर कर्म रूपी कीट को भस्म कर आत्म-शुद्धि करने वाले थे।।१३६७।१३६८।।

## उडंबुंई रुरैवा नेरेंड्र ुडंबे विट्टुडे पार्ती ग् । कडुंतुयर् विनेगळच्या ळुरुक्कोडु नेरुप्पुइर् कट् ।। केडुस परियाय सब्वाकिट्ट मामेंड्र वट्रवे । कडंतस् वडिवैकळाकळंड्र पोच् पोलक्कं डाल् ।।१३६६।।

अर्थ---मतिज्ञान, श्रुतज्ञान और ग्रवधिज्ञान के आवरणों को मनःपर्यय ज्ञानावरणी, केवल ज्ञानावरणी कमों के आवरण को नाश करते हुए, अनंत गुणों से युक्त आत्म-स्वरूप की वृद्धि करते हुए अनादि काल से आत्मा के साथ चिपक कर आए हुए चक्षु, अचक्षु, आदि कमों को दर्शनावरणीय आदि आठ कमों को नाश करके अनंत दर्शन से युक्त आत्मगुण को प्राप्त कर सम्यक्दर्शन और सम्यक्ज्ञान के बल से सदेव ज्ञान के बल से आत्मस्वरूप की सतना आवना भाने वाले थे ॥१३६४॥

#### मतिश्रुतग्रवधि यामा वररगत्ति लरिवु मट्र । विदियर केडवंड्रागि येनंद माय विरियं काक्षि ।। पोटुचिना लरिचिन मुंबु पुलत्तं कोन्ंडनेक माय्तन् । विदियर केडवंड्रागि विरियुमा नुझिनारे ।।१३७०।।

> सुगदुख मोग मागि सुळखुं चेतवे सुगत्ते । तगे वे शे येंतरामं तम्मोडु मोगनींग ।। मुगे विट्ट नाट्रं पोल मुळुंदु बंदेळुंद नंद । सुगमट्र डागु मेंड्रु तुळक्कर निनेदु निंड्रार् ।।१३७१॥

भ्रर्थ—वीर्यान्तराय कर्म ग्रात्मा से ग्रलग होते ही उसी समय तीन लोक को एक ही समय में जानने बाले, ग्रनन्तवीर्य नाम का गुएा प्राप्त होगा । इस प्रकार भावना भाते थे । ॥१३७१॥

## वोर्यंतराय नोगं विकलत्ति नोंगि बोरम् । कार्यं कडेलादु कनत्तिले मुडित्तळंदु ।।

#### मूरि मूबुलगं तर्न येंदलु मागु माट्रल । बोर्यमागु मेंड्रिव् विदि युळि निनैबिट्टारे ॥१३७२॥

अर्थ-तदनंतर आत्मा के साथ लगे हुए आठ प्रकार के द्रव्य कर्म का नाश होते ही रूप, शब्द, स्पर्श रस, गंघ इत्यादि का नाश होकर ज्ञान से जानने योग्य अगुरुलघुत्व गुरा को प्राप्त कर तीन लोक के अग्रभाग में रहने वाले तनुवात में अपना आत्मा चलायमान न होते हुए कब जाकर विराजमान होगा-ऐसी आवना निरंतर भाते थे । ११३७२।।

> उरुवमो मेलियु मूरु नाट्रमुं सुवयु मिड्राय् । तेरिवरु नुन्मैत्तागि नोर्पमुं शिरम्पु मिड्राय ॥ मरुविय विनैगळट्टं मायं दवक्कनत्तु सेंड्रु । तिरिदर उलगत्तुच्चि निट्टलु सिदित्तारे ॥१३७३॥

ग्रथं-- गुरा गुरा से युक्त जीवादि अनंत द्रव्यगुरा कहलाने वाले द्रव्य सामान्य और विशेष से तथा द्रव्याधिक और पर्यायाधिक इस तरह दो प्रकार से है, और विशेष से द्रव्याधिक पदार्थ के तन्मय से ग्रस्तित्व है। पर्याय कहने से ग्रनित्य है। स्याद्वाद के सप्तभंगीनय से नाम स्थापना द्रव्य भावों से उत्पाद व्यय सहित है। द्रव्य आत्मा गुरा है इस प्रकार दोनों गुराो ग्रात्म-भावना के बल से प्रपनी २ आत्मा हमेशा शाश्वत है। ज्ञानदर्शन से युक्त है। श्रेष जो द्रव्य हैं, वे आत्मा से भिन्न तथा अन्यत्व है। इससे आत्मा-पर वस्तु से इस प्रकार भिन्न है। उनकी आत्मा अप्रमत्तगुरास्थान नाम के क्षपक श्रेणी को प्राप्त हुई ।।१३७३॥

> गुरागुसि निलैमै युं गुराग निट्रलु । मन मुढे मट्र वर् तत्तं सिंदिया ।। वनवरुं पमादं विट्ट पमत्तरा । इनैला सेशिमेलेरि नार्गळे ।।१३७४।। विनैगळेळ् विरगिनाल् बीळं द वक्करण् । मुनिवर् पुव्वासि नन् मुनिवराइनार् ।। विनैयला निलै तळरं विट् डुर्दिचिग् । तने यडेविट्ट वास्वगै इनार् पिन्नं ।।१३७४॥

धर्थ--ग्रंप्रमत्त गुरास्थान को प्राप्त होने के बाद मिथ्यात्व, सम्यक् मिथ्यात्व, सम्यक्ष्रकृति, अनंतानुबंधी कोष, मान, माया, लोभ ये चार दर्शन मोहनीय इस प्रकार सात प्रकृतियों का नाश किया। तदनंतर ये दोनों मुनिराज अपूर्वकरर्णा नामके आठवें गुरास्थान को प्राप्त हुए। बंध, सत्व, उदय, उदीररणा, इन चार प्रकार के उत्पन्न होने वाले कर्मों की निर्जरा करने लगे। भिन्न २ होते हुए भी अपने अन्दर ही वृद्धि होने वाले पृथक्त्व, वितर्कत्व मेर मंबर पुर्शांग्रमहालार लेगे कोला ि प्रवरण

वीचार ऐसे प्रथम शुक्ल ध्यान को प्राप्त होकर अनिवृत्तिकरएा नाम के नवें गुएास्थान को प्राप्त होकर, उस गुएास्थान में अन्तर्मु हूर्त में समय को व्यतीत करते हुए वे दोनों मेरू और मंदर मुनियों के नो समय शेष रहने के बाद प्रथम समय में सोलह प्रकृतियों को नष्ट कर दिया ।।१३७४।।१३७४।।

#### \* सोलह प्रकृतियों के नाम निम्न प्रकार के हैं 🖨

निड्रुळि निलाद सुक्किलत् घ्वानत्तो । दंड्र वररिए येट्टि मुनिवराई नार् ।। शेंड्र शिलपल कनंगळ् शेंड्रपिन् । वेंड्रनर् विनेगळीरट्टे वीररे ।।१३७६।।

धर्थ-१ नरकगति २ तिर्यंचगति ३ नरकगत्त्यानुपूर्वी ४ तियंक् गत्यानुपूर्वी ५ एकेंद्रिय ६ दोहिन्द्रय ७. ते इन्द्रिय ८. चौइन्द्रिय ९ स्थावर १०. सूक्ष्म ११. साधारण १२. आतप १३. उद्योत दर्शनावरणी की तीन १४ स्त्यानगृद्धि १६. निद्रानिद्रा १६ प्रचला प्रचला यह सोलह प्रकृतियां हैं ॥१७६॥

> तीगति इरंड बट्रप् पूविगरगांगु जाति । यार्कं निट्र नुप्पं पोटुवेइल् विळक्कि बट्रं ।। याकु नामं काक्षि यावररणघ्यान तीटि । नीकरुं पसले निद्दं यागु मीरट्टै नित्तार् ।।१३७७।।

अर्थ-तीसरे समय में नपुंसक वेद कर्म का नाण किया। चौथे समय में स्त्री वेद कर्म को नाण करने के पण्चात् पांचवें समय में रति, अरति, हास्य, भय, जुगुप्सा भौर णोक ऐसे छह प्रकृतियों का नाण किया। तदनंतर छठे समय में पुरुष वेद को जीत कर वे दोनों मुनिराज अनिवृत्ति नाम के गुएास्थान को आरूढ हुए थे ॥१३७७॥

> वेगुळिये मानमाय मुलोब मा मिक्क नांगु । पगडिय पच्च पच्चक्कनत्तदा मेट्टै नीत्तु ॥ मुगडुर वेळुंदसिंदै मुरुक्कि पिन्नुरुक्कळर् पोल् । तोग युडप्पेडि बेंद तन्नयु मुडैत्तिट्टि पाल् ॥१३७८॥

ग्नर्थ---दूसरे समय में अप्रत्याख्यान कोध, मान, माया और लोभ ये कषाय तथा प्रत्याख्यान कोध, मान, माया, लोभ इन ब्राठों को नाश किया ।।१३९६॥

## मट्टेत्ती पोल वेंबुस मोय् कुळलातं वेदं । केट्टपि निरदि याचं पयमुबर् परदि शोकं ।।

बिहूब पोळवु बैति पोलेळुं पुंगवेद । महुवर् वेदनीत वरिए येट्टि मुनिवरास्पार् ॥१३७६॥ नल्ल वांचलन कोद मान माय लोभ तन्ने । सोल्लिय मोर्रइन् मूंड्रू तानत्तिर् ट्रुवकरुत् ॥ पुल्लिदा मुलोगं तन्ने वीळ् तंद मूळ्तत्तिपि । नेक्कं दर् शुद्धि पेट्रा रिरुवत्तेन् तेन्मोग नोते ॥१३८०॥

भर्ष---तदनंतर संज्वलन कोघ, मान, माया और लोभ इन चार प्रकृतियों में से सातवें समय में संज्वलन कोघ को भौर माठवें समय में मान को, नवें समय में माया को नाख कर मनिवृत्तिकरएा ग्रुएास्थान को उलांघ करके सूक्ष्ल सोपरायिक गुरास्थान का प्रंतर्मु हूत में संज्वलन लोभ कषाय का नाश करके संपूर्ण प्रठाईस मोहनीय कर्म की प्रकृतियों का नाश किया । मोहनीय कर्म की मठाईस प्रकृतियां निम्न प्रकार हैं--क्षपक श्रेणी के प्रारोह में दर्शन मोहनीय की सात प्रकृति । प्रनिवृत्तिकरएा गुरास्थान में तेरह नाम कर्म की । दर्शनावरणीय कर्य में ३ प्रकृति । प्रनिवृत्तिकरएा गुरास्थान में तेरह नाम कर्म की । दर्शनावरणीय कर्य में ३ प्रकृति । चारित्र मोहनीय कर्म की २० प्रकृति । तदनंतर सूक्ष्म सांपरायिक पुरास्थान में संज्वलन लोभ मिलकर २० प्रकृति होती हैं । इन कर्मों को नाश करके शुद्धात्म परएति को प्राप्त हुए ।।१३७६।।१३००।।

> बैंबिय बिनैक्कु मूल मागु मोगत्तै बोळ्ता । रंबर पांडगं शेंबन् चडत्तु विट्टवनं योत्ता ।। रुंबरोंड्रागुं सिर्दयुड निष्ट्रोर् मूळ्त तीट्रिन् । मुन् बिनांगरगत्तु निदै पसले कन् मुरिय चंड्रार् ।।१३८१।।

भर्थ-तत्पक्ष्वात् मेरू झौर मंदर दोनों मुनिराज २५ कर्म प्रकृतियों को जीत कर सत्परिएाम को प्राप्त कर एकत्व वितर्क, प्रवीचार नाम के द्वितीय शुक्ल व्यान को प्राप्त किया। क्षीए। कषाय नाम के गुएएस्थान में ग्रन्तर्मु हूर्त में दो समय में निद्रा प्रचला ऐसे दो प्रकृतियों को नाश किया।।१३८१।।

> उठ कर्एा कडंद पोटु बोरुनाल्वर् कण्मर् कूडि । प्रोइगिर बेळै तन्निर् पोदिया वरएा मैंदुस् ।। मरुवि निड्रेदिर्त कालत्तंवरा येंदानेंदुस् । तरगि ईरेळुव रंवक्कत्तिळे सीरं्दा रंड्रे ।।१३८२॥

अयं-कीएकचाय नाम के गुएास्थान में ग्रंत में एक समय शेष रहने पर चक्षुदर्श-नावरएगिय, ग्रचझुदर्शनावर एगिय, ग्रवधिदर्शनावरएगीय, केवलदर्शनावर एगिय ऐसे चार, मंति-ज्ञानवर एगिय, श्रुतज्ञानावर एगिय, ग्रवधिज्ञानावरएगीय, मनःपर्यंय ज्ञानावर एगिय, केवलज्ञाना- मेरु मंदर पुरास

वरसोय ऐसे पांच प्रकृति व दानांतराय, लाभांतराय, भोगान्तराय, उपभोगांतराय, वीर्यान्त-राय यह पांचों मिलकर इस प्रकार १४ प्रकृतियों को नाज्ञ किया ।।१३८२।।

> मालेवा इरुळं नीकि वैयत्तै तुई लेळुप्पुं । काले वायरुक्कं पोल घातिगनासंगु नींग ।। मेलिला मुरंगु नान्मे विळित्तुल गरएत्तुंस् कान । मासिला मनत्तु चिवै यरुक्कन तुदित्त देंड्रे ।।१३८३।।

म्रर्थ—जिस प्रकार रात्रि का अधकार प्रातःकाल सूर्य का प्रकाश होने पर दूर हो जाता है, उसी प्रकार ज्ञानावरसीय, दर्शनावरसीय, मोहनीय, स्रौर म्रंतराय इन चारों का नाश होते ही अनंपत चतुष्टय प्रकट होते ही केवलज्ञान रूपी सूर्य का उदय हुम्रा 17३६२।।

> बुळ्ळेळुं तीई नाल् वेंदोळि पेट्र विरगं पोल । वेळ्ळयध्यानं तन्नाल् वेदेरि युवळमेनि ।। पळ्ळि कोंडोडुदं मूत्तल् पशित्त नोय् वेळ्कै इंड्रि । पिळ्ळे यादित्तन् पोल पिरप्पिरु डूतिरुंदार् ।।१३८४॥

ग्रर्थ ---तदनंतर ये दोनों केवली ज़ुक्लघ्यान के बल से आत्म प्रकाश को प्राप्त कर संसार का कारण जन्म, मरण, जरा और व्याधि, शोक, भय, वृद्धावस्था. भूख, प्यास, पसीना, निद्रा आदि १८ दोषों को नाश कर वगेतराग ज़ुद्धोययोगी हो गये ॥१३८४॥

> भयं पगै पनित्त लार्वं सेट्रमे कर्वांच शोकं । वियंदिडल् वेगुळि शोगं वेर्रांतडल् विरुंबल्रेवदं ॥ मयगुदल् तेळिदल् सिंदै वरुंदुदल् कळित्तल् मायस् । ईयं बरुं तिरत्त विन्न यावयु मेरिंदुरुंदार् ॥१३८४॥

अर्थ---आत्मा के विरोध करने वाले राग, ढेंथ, शोक, झाक्चर्य, सुख, दुःख, संतोध झादि ग्रठारह दोशों को नाश किया । श्री भगवान समंतभद्राचार्य ने भी इसी प्रकार कहा है:--

> स त्वमेवासि निर्दोषो युक्तिशास्त्रविरोधिवाक् । अविरोधो यदिष्टं ते प्रसिद्धेन न बाध्यते ॥ (देवागम)

हे भगवन! ग्राप ही पूज्य हो, युक्ति शास्त्र से अविरोधी वचन होने से ग्रापके वचन ही ग्रविरुद्ध हैं। क्योंकि प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम आदि प्रमाखों से बाघा नहीं प्राती है। ॥१३८४॥

श्राइडे यमरर्तङ वन् मुडियोडा सनंतुळंग । पाय नल्लवदि येन्नुं परुदि यार् कंडदेल्लां ।।

#### भाइर् कण्णि नाने यदि बदि याग चूळं दु । माइरुं विशुंबुस् मण्णुं मरैय् वानवर्गळ् वंदार् ॥१३८६॥

अर्थ---- उस समय केवलज्ञान के अतिशय से देवों के श्रासन कंपायमान हुए । देवों ने अवधिज्ञान से जान लिया कि मेरू ग्रौर मंदर दोनों को केवलज्ञान हो गया है । तभी सभी देव पुष्प वृष्टि, जय २ कार ग्रादि करते हुए सपरिवार ग्रागए ।।१३५६।।

> मुळंगिन मुरसमेंगुम् मुरंड्रन शंग मुन्ने । येळुंबन रेरु शीयं याने मावेरि विन्नोर् ॥ निळुंब पूमारि विन्नै विळुंगिन पदागै वेळ्ळ । मेळुंब वेत्तारवं कीर्ति ईयंबिन काळ मेंगुम् ॥३१८७॥

मर्थ-----उस समय भगवान के केवलज्ञान का अतिशय चारों ओर फैल गया था। और देव दुंदुभि, शंख, पटहा ग्रादि बजने लगे। तब देव अपने २ वाहनों पर बैठ कर भगवान के केवलज्ञान कल्यासाक की पूजा मनाने के लिए धवल छत्र, ध्वजाओं को वारस कर आगए। ।११३८७।

## ग्ररवं यर् नडंपुरिंदा रंबर मरगंमाग । नरं पोलि पोलिव वेंगु नक्षिनार् मन्नै विस्नोर् ।। करंगळुं कुविदं कन्निर् पुळिदन् घातिनान्मै । युरं कडिंदिहंद वोरहरु तुनै येडि पनिदार् ।।१३८८॥

अर्थ--उन्न समय में देवाङ्गनाए आकाश में नृत्य करती थीं। उनके द्वारा बजाए गए वाद्यों की ध्वनि तथा संगीत के मधुर शब्द सुनाई देते थे। मध्यलोक में रहने वाले सभी जीव अपने दोनों हाथों को कमल के समान जोड कर आनंदाश्रु सहित भगवान के दर्शन कर रहे थे ।। १३५६।।

> पिडि कुडैयुं शोय वनयुं शामरयु मट्रु । मंडवर किरैय मैत्तानसवर् कुरिय वाट्रा ।। लुंडर वमिर्दम् वंदिङ्गुण् मिनेन् नोलित्त वूळि । कंडवर कळले वाळति काम कोडनैग निंड ।।१३८६।।

इस प्रकार ग्रनंत चतुष्टय (ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य) से मंडित मानों भगवान स्वय ही संबोधन कर रहे हों ऐसा मालूम पडता थों। इस प्रकार उनके मुखारविंद से निकली हुई दिव्यघ्वनि चारों दिशाम्रों में फैल रही थी। इस प्रकार सभी उपस्थित भव्म जीवों को मोझ मार्ग का उपदेश मिला। उसे सुनकर सभी म्रानंदित हुए ।1 ३०६॥

> मंदर मिरंडै चूळ्द धातकी मलैमळ् पोल् । विदिरर् विजे वेंदर् मन्नव रेखे योर्गळ् ।। सुंदर मलरुं सांदुं दूपमुं मेंदिमेरु । मंदर नामर् पादं पनिदु बाळ्तोडेळुंदार् ।।१३६०॥

ग्रर्थ--तत्पश्चात् जम्बूद्वीप, धातकीखंड, पुष्करःई ऐसे अढाई द्वीप में रहने वाले सुमेरु के चारों ग्रोर कुलगिरि पर्वंत के समान, भतेंद्र, विद्याधर राजा, भूमिपति इन सभी भध्यजीव ग्रादि ने भक्ति पूर्वक भगवान की पूजा ग्रैची आदि करके संत में नमस्कार करके करबढ होकर स्तूति के लिये खडे हो गये ॥१३६८॥

> वेरु वुरु तुयरोडु बिळवेळ ुतुयरु । करुबुरु तुयरोडु कडैवरु तुयरुं ।। मरुबिय बुइर् विनं मरुबर् वरुळुं । पोरु वरु सिरुवडी पुगळ्तर वर्डदुं ।।१३९१।।

ग्रर्थ-सभी देव मिलकर इस प्रकार भगवान को स्तुति करने लगे-हे भगवन् ! आप सदैव ग्रात्मा में स्वाभाविक दुख को उत्पन्न करने वाले नरक, तियँच, मनुष्य ग्रौर देव इन चार गतियों के दुखों को नाश करने वाले धर्मोपदेश को देने वाले हैं। ग्रापके चरस-कमलों को हम नमस्कार करते हैं। ग्रापके चरस कमल हमारी रक्षा करें ॥१३६१॥

> परुदिइ नोळि वेल पगै पशि पिनि केड । वरुवन मलर् मिशे मदननै नलिबन ॥ उईरुरु तोडर् वर वेरिवन उलगिनी । लरियन् पेरिय नुमडिइनै यर्डदुं ॥१३९२॥

ग्रर्थ-सूर्य ग्रौर चंद्रमा के प्रकाश को जीतने वाले, झात्मज्योति को ग्राप प्राप्त हुए, ग्रौर ग्रनादि निधन द्रव्य कर्म श्रौर भाव कर्म को नाश किये हुए ऐसे मापके पवित्र घरण कंमल को नमस्कार करते हैं।।१३९२।।

> मुरे पोरि मरै कड मुळुदु मोर् कनमदि । लरियु नल्लरि उडै ररैब इरैब नुम्मडिइन ।। युरुतवर् मनमिशै युरै वन उईरुरु । पिरवियै वर वेरि पेरुमब्य झरएां ।।१३६३।।

अर्थ-कमवर्ती जानने वाले इन्द्रिय ज्ञान के नाज होते ही सम्पूर्ण पदार्थों को एक साथ जाननेवाले केवसज्ञान रूपी सूर्य के प्रकाल से युक्त, जन्म-मेरण रूपी संसार को नाज करने वाले आपके पवित्र चरस कमलों की जरए हम ब्रहण करते हैं। अर्थात् भव २ में हमें आपके चरण कमलों को शरणा मिले ग१३६३।।

> कुलिगमो डिमलुब कुविबुलै बुराघ नर्। तलै में वे नयुवन तेवनेरि वच्चन ॥ उलगिनै योरु नोडि यगवे नळगुब । मलेविल निलेय तुम्मल मलरडि यडेंदुं ॥१३६४॥

मर्च -- स्त्री के रूप को देखते हो कामीपुरुष कोम विकार को प्राप्त होते हैं, ऐसे सोग भी भापके निग्नैंच वीतराग स्वरूप को देखंकर प्रपने हुदय में मौक्ष जाने की इच्छा करके तदनुकूस चारित्र प्राप्त करने की भावना उत्पन्न करते हैं। ऐसे मापके पवित्र चरएा कमल हमारी रक्षा करें।।१३६४।।

> उयर् बर उयरिय दुलगिनी नुईर् गळिन् । इयर् बर् बरमुं दरुळुव वमरर् गळ् ।। मयर् बर मसि मुडि यनिवन पनिवार् । तुयर् बर वेरियु नुन् तुनै यडि तुळुंदु ।।१३९४।।

भर्ष-इस संसार में रहने वाले भव्य जीवों के दुखों को नाश करने वाले, धर्मोपदेश को देने वाले, ऐसे पवित्र चरएा कमलों की शरुएा में रहने वाले. पूजा स्तोत्र पढने वालों को आपके चरुएा कमल हमेज्ञा रक्षा करें।।१३६४।।

> इनंबन् तुदियों नो डिमेयव रिरे वरे । मनमलि युवगैइन् बळिपडु मुरेनाळ् ॥ विनेबळि मामुम्म योगु वियोगु से । कनमलि यूनिल योगिगळानार् ॥१३८६॥

अर्थ---इस प्रकार चतुर्णिकाय देवों ने स्तोत्र आदि पढकर दोनों मेरू और मंदर कवली भगवान को नमस्कार किया भौर जाते समय तुरंत ही उनने प्रयोगकेवली गुएा-स्वान को प्राप्त कर लिया । भ्रर्थातु शेष घातिया कर्मों को नाग कर मुक्त हो गये ॥१३१६॥

> ग्राइई येंदिनो डेंबरु वेव्यिने । माय देळ्'डु कनसुस गुण्चिये ॥ मेईनर् विज्ञवर् मन्नवर् मेनिकट् । काय सिरप्पोडु वंदन रंगे ॥१३६७॥

पर्य-सयोग केवली युएास्थान के अनंतर वे दोनों मंदर और मेरू प्रस्तर्मुहूर्त में पिच्चासी (=) कर्म प्रकृतियों का नाश करके उर्द्ध गमन करके सिद्धशिला पर विराजमान हो गये। उस समय ग्रग्नि कुमार देव तथा मनुष्य सभी मिलकर जिस स्थान पर निर्वास हुग्रा था, ग्रागबे ॥ १३६७॥

> योन्नरि शांदस सून्नं पूमाले धूमे । मिन्नन पलबु मेदि इमयव रिरेंचु मिद्ये ॥ मिन्न न मुनिवर् मेनि मरंदन् दियंदु नोंकि । पन्नरुं तुदिय रागि बानधर् पनिंदु पोनार् ॥१३९६॥

प्रर्थं स्वर्ग्गहार, चंदन के सुगंधित द्रव्य, पुष्पहार, कपूर प्रादि द्रव्यों से भगवान के नख ग्रौर केसों को लेकर भगवान का कुत्रिम पुतला बनाया ग्रौर ग्रग्निकुमार देवों ने उस को जला दिया। तत्पञ्चात् सम्यक्दर्यन, ज्ञान ग्रौर चारित्र को उन्होंने प्राप्त कर लिया था, इस कारणा उन देवों ने उस भस्मि को ग्रपने ललाष्ट पर लगाया. ग्रौर विधि पूर्यक निर्वाण कल्याण पूजा करके ये देव ग्रपने-ग्रपने स्थान को चले गये ॥१३६०॥

## मुडिविला तडु माट्र मुद्रल् किळिय मूबमिर्ध मुरईट्रोंड्रि । इडैलाम विन मोदला मोग मेरिदार् बमिला बिवल्बिर ट्रोडि।। कडैला घाति केड काश्चिवलि येरिविवय कम्नेतोंड्रि । तोडर् बेला मरबेरिदुं तोंड्रि नार्गुगतिलु नर् स्वयंवु वानर्।। १३९९।।

अर्थ-इस प्रकार दोनों मेरू व मंदर मुनिराज ने मिथ्यास्व नामक दर्शन मोहनीय कर्म के नाम होते ही सम्यक्दर्शन, सम्यक्ज्ञान, सम्यक्चारित्र इन तीनों के बल से मोहनीय कर्म का नाम किया । तदनंतर ज्ञानावरसीय, दर्शनावरसीय, प्रंतराय, मोहनीय, आयु और गोत्र इत्यादि आठों कर्मों का नाम करके अनंतज्ञान, क्रनंत दर्शन, भनंत सुख और अनंतवीम ऐसे चार चतुष्टय को प्राप्त हुए ।।१३६९।।

> मन मलिद बोळियनवूं मलर् मिरेंव विरै यनवुं मल्गुसंदिन् । तुनि युमिळंद तन्मै इनुं तोडियद पेरिंबलुळ्ळे तोंड्रि ।। इनै पिरिटु मिलरागि इमयवरुं मादबरु भिरैजियेत्त । पनिवरिय शिवगति इनमरं दिरुदा ररवमिर्द मुंडारंड्रे ।।१४००।।

प्रयं -- विमलनाथ तीर्थंकर के उपदेश को सुनकर मेरू व मंदर रस्न प्रकाश के समान, पुष्पों की सुगंध के समान झुद्धात्म स्वभाव से युक्त उपमातीत आत्मानद अनंत सुख को प्राप्त कर वे दोनों गशाधर बिमलनाथ भगवान के उपदेश के निमित्त से मोक्षपद को प्राप्त हुए। संसंगति से मत्यंत नीच जीव भी यदि साधू या भगवान का निमित्त मिल जाता है तो वह शोध ही संसार सागर से तिर जाता है। इस प्रकार मेरू व मंदर भगवान विमलनाथ के उपदेश से तथा उनके पतित्र चरएा कमलों के गभाव से झीझ ही तिर गये ॥१४००॥

> मदुरै नल्लि रामे देवन् मलैइर् शोदरै काविट्ट । तदिर् कळ लमरन् पिन्नु भरतन मालै वानोन् ॥ विदियिना लच्चुदैकन् वीत पीतन् निलांदै । कदि पदि यादित्तावन् मेरु नन्नगति वेंदन् ।।१४०१।।

ग्रथं — ये मेरू मंदर कौन थे? इस संबंध में झाचार्य संक्षेप में बतलाते हैं: — मेरू नाम का जीव पूर्वभव में मदुरा नाम के ब्राह्मएग की स्त्री थी। तदनंतर वह स्त्री मरकर रामदत्ता देवी हो गई ग्रर्थात् सिंहसेन महाराज की पटरानी हो गई। तदनंतर वह ग्रायिकां दीक्षा लेकर स्वर्ग में जाकर भास्कर नाम का देव हो गया। वहां से चयकर विजयाई पर श्रीधरा हो गई। वहां से तपकर के काफिष्ठ स्वर्ग में देव हो गई। तत्पश्चात् वहां से रत्नमाला नाम की स्त्री पर्याय धारएग की। तदनंतर तप करके ग्रच्युत नाम के कल्प में देव हुग्रा। इसके पश्चात् वहां से चयकर वीतभय नाम का बलदेव हुग्रा। तत्पश्चात् लांतव कल्प में ग्रादित्य देव हुग्रा। इसके बाद कर्मभूमि में ग्राकर मनुष्य पर्याय धारएग कर मेरू नाम होकर तपश्चरएग करके मोक्ष प्राप्त कर लिया ।११४०१॥

> वारुगो पूर चंदन् वानवन् मंगै वानोन् । येरगि इरद नायुदन् नच्चुदन् विवीडन ।। नारळल् नरगन् वेंद नमरण् पिन् सयंदनं पुर् । टारगि तरगन् पेंदार् मंदरन् शिवगति कोन् ॥१४०२॥

> इनैयदु वेगुळिई नियलबु माट्रियल् । पिनैयदु विनैगळि नियल्बु पट्रियल् ।। पिनैयदु पोरुळिन दियलदु वोटियल् । पिनैयदु तिरुवर डियल्बु तानुमे ।।१४०३।।

ग्रर्थ---क्रोघ या मायाचार से दुखी हुए सत्यघोष की कथा इस पुराए में वर्एन की गई है। यह पुराए केवल सत्यघोष को लेकर ही है। क्योंकि यह पर द्रव्य में मासक लोभ तथा मायावार के द्वारा मनेक बार नरकों में जाकर कष्ट व दुख भोगता रहा। इसका विवेचन यहां तक किया गया। इस पुराएा में पापी पुरुष तथा पुण्यात्मा पुरुषों का विवेचन किया गया है। सत्यघोष को पाप कर्म के उदय से दुख हो दुख भोगना पडा, ग्रोर इन दोनों पुण्यवान पुरुषों को पुण्यानुबन्नी कर्म के जारएा मुक्ति मिली। इस जीव को सुख ग्रौर झांति, का देने वाला जैनधर्म के मतिरिक्त कोई सहायक नहीं है। ऐसा समझकर भव्य जीवों को इस लक्ष्मो संयत्ति को क्षणि क समफ्र इसका सदुायोग सत्कार्यों में क्रके जैन घर्म को सथा मज्जीकार करना चाहिये, ग्रौर ग्रपनी ग्रात्मा को निर्मल बनाना चाहिये।।१४०३।।

> अरमल दुरुदि शैवार् कडा मिलै। मरमला दिडर्शय वरुवदु मिलै ।। नेरि ईवै इरंडयुं निर्ऐंदु नित्तमुं । कुरुगु मी नरनेरि कुट्र नींगवे ।।१४०४।।

मर्थ---ग्रात्मा को सुख देने वाला जैन धर्म ही है। दूसरा कोई नहीं। मात्मा को दुख देने वाला मिथ्यात्व के समान और कोई पाप नहीं है। इसलिए भक्य जीव जैनधर्म का मलो भांति मनन करके सदेव पाप को उत्पन्न करने वाले रागढ़े घादि को त्याग करके सच्ची मात्मा को सुख देने वाला सम्यक् दर्शन, ज्ञान, चारित्र सहित निश्चम व व्यवहार धर्म की माराधना करके स्वानुभूति के रसिक बनें। 18 40801

> द्याकुव देदेनि सरत्तं याकुग । पोकुव देदे निल् वेगुळि पोकुग ॥ मोकुवदेदेनिल् ज्ञान नोकुग । काक्**वदे देनिल् विरदम् काकवे ।।१४०**४॥।

मयं-प्रत्येक जीव को ग्रहण करने योग्य क्या है ग्रौर छोडने योग्य क्या है-इसका विचार करके यदि देखा जाय तो सर्व प्रथम मिथ्यात्व कोघादि ही संसार के मूल कारण हैं। ऐसा समफ कर उनको त्याग कर सम्यक् दर्शन, सम्यक्ज्ञान ग्रौर सम्यक् चारित्र यह रत्नत्रय ही ग्रहण करने योग्य हैं, ग्रौर यही मोक्ष के मार्ग होने से ग्रात्म स्वरूप में घारण करने योग्य ही ग्रहण करने योग्य हैं, ग्रौर यही मोक्ष के मार्ग होने से ग्रात्म स्वरूप में घारण करने योग्य ही ग्रहण करने योग्य हैं, ग्रौर यही मोक्ष के मार्ग होने से ग्रात्म स्वरूप में घारण करने योग्य ही जो भव्य प्राणी इस पवित्र चरित्र-पुराण को मन, वचन, काय से भक्ति पूर्वक पढता है, मनन करता है उस भव्य जोव को इस ज्ञान को ग्राराधना से शीझ ही स्वर्ग मोक्ष फल की प्राप्ति होती है ।।१४ -०४।।

इति जी वामनमुनि रचित मेरू मंदर पुराए में मेरू मंदर का मोक्षगमन तथा उनके पूर्वभव का वर्एन करने वाला तेरहवां ग्रधिकार समाप्त ठुग्रा ग्रौर ग्रंथ पूर्ए हुग्रा ।

#### ।। इति जैनं जयतु शासनस्

पौष शुक्ला २ रविवार सं० २०२८ वोर निर्वाण सं० २४६८ तदनुसार ता० ११ दिसम्बर सन् १६७१ मध्याह्न काल में पार्श्वनाव चूलगिरि पर **प्रनुवाद रूप में लिखकर** समाप्त किया।

> भाइरसु मानूट्रिन् मेलु निष्यूंड्रान् । याप पुगळ् येख्कळ् मंबरर् "पार" ट्रूप ॥ तवराज राज कुरु मुनिषन् ट्रंब । भवरोग मंदिरमाम् पाटु ॥

१४०६ श्लोक रूप में ग्रत्यंत पवित्र तपस्या करने वाले मेरू ग्रीर मंदर इन दोनों का चरित्र लिखवाया है ।। इति भद्रं ॥





IBSM 81-85836-01-9