

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

नगवान आ कुन्द् कुन्द्—कहान जैन शास्त्रमाला पुष्प नं० ६४



श्रीमद्भगवत्कुन्दकुन्दाचार्यदेवाय नमः भगवान् श्री उमास्वामी आचार्य विरचित

# मोक्षशास्त्र अर्थात तत्वार्थ सूत्र (सटीक)

टीका संप्राहकः— रामजी मागेकचंद दोशी ( एडवोकेट )

हिन्दी अनुवादकः— श्री पं० परमेष्टीदासजी न्यायतीर्थ ललितपुर ( कांसी )

श्री दि० जैन स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट स्रोनगढ़ (सौराष्ट्र) तीसरी आवृत्ति ११०० वीर नि० सं० २४८६



### मृल्य ५) रुपये



मुद्रकः— नेमी वन्द चाकलीवाल कमल प्रिन्टर्स मद्नगंत (किशनगद् )

# समपंग

अध्यात्ममूर्ति पूज्य श्री कानजी स्वामी की

जिन्होंने इस पासर पर प्यपार अपनार किया है, जो स्वयं सोजनार्गमें विचर रहे है श्रीर अपनी दिन्य पुनवारा हारा भरतभूमि के जीवों को सतत र्पर मोजमार्गे दशी रहे हैं जिनकी पवित्र दाणी में मोजनार्ग के मृलस्य कल्याण-मृति नम्यग्दरीन का माहात्म्य निरतर वश्म रहा है, और जिनकी परम कृषा हारा यह प्रन्य तैयार हुआ है ऐसे कल्याणमूर्ति सम्या-दर्शनका स्वरूप सममाने परमोपकारी वाल गुरदेवश्री को यह प्रन्य प्रस्यन्त भक्ति पूर्वक भाव समर्पण करना 헌1

—दासानुदास 'रामजी'

### त्रमुवादक की श्रोर से

#### #**\$**

इस युग के परम आध्यारिमक सत पुरुष श्री कानजी स्वामी से जैन समाज का बहुभाग परिचित हो चुका है। फ़ल्प काल में ही उनके द्वारा जो सत् साहित्य सेवा, आध्यारिमेंकता का प्रचार और सद्भावोंका प्रसार हुआ है, वह गत् सी वर्षों में भी शायद किसी श्रन्य जैन सन्त पुरुष में हुआ हो।

मुक्ते भी कानजी स्वामी के निकट बैठकर कई बार उनके प्रवचन सुनने का सीभाग्य प्राप्त हुआ है। वे 'आध्यात्मिक' और 'निश्चय व्यवहार' जैसे शुष्क विषयों में भी ऐसी सरसता उत्पन्न कर देने हैं कि भोतागण घंटों क्या, महीनों तक निरन्तर उनके त्रिकाल प्रवचन सुनते रहते हैं। साथ ही भोताओं की जिज्ञासात्मक रुचि बराबर बनी रहती है।

उनके निकट बैठकर अनेक महातुभावों ने ज्ञान-लाभ लिया है, और समयसार, प्रवचनसार आदि कई प्रन्थों का गुजराती श्रतुवाद किया है, जिनका राष्ट्र भाषातुवाद करने का सौभाग्य मुक्ते मिलता रहा है।

गुजराती पाठकों में वह टीकाशास्त्र अत्यधिक लोकित्रिय सिद्ध हुआ है। मैंने स्वयं भी पर्यूषण पर्व में 'ललितपुर' की जैन समाजके समज्ञ उसी गुजराती भाष्यको २-३ बार हिन्दीमें पढकर विवेचन किया है, जो समाज को बहुत ही रुचिकर प्रतीत हुआ है।

उसी भाष्य प्रन्थका राष्ट्रभाषा हिन्दीमें अनुवाद करनेका सीभाग्य भी मुक्ते ही प्राप्त हुआ है, जो आपके करकमलों में प्रस्तुत है। मेरा विश्वास है कि सामान्य हिन्दी पाठक भी इस 'तत्त्वार्थ-विवेचन' का पठन-मनन करके तत्त्वार्थका रहस्यज्ञ बन सकता है। हिन्दी जगत्में इस प्रन्थका श्रधिकाधिक प्रचार होना चाहिये।

र्जेनेन्द्र प्रेस, ललितपुर २४-७-४४

—परमेष्ठीदास जैन

दौ्शब्द

आज इस चिर-प्रतीचित प्रन्थराज भी "मोच्चशास्त्र" पर श्राध्यात्मिव दृष्टिसे की गई विस्तृत भाष्य समान टीकाको प्रकाशित होते देखकर हृदय बहुत आनिन्द्त हो रहा है। हमारे यहाँ दिगम्बर समाजमें इस प्रन्थराजकी बहुत ही उत्कृष्ट महिमा है, सर्वदा पर्यूषण पर्वमें सर्व स्थानोंमें दस दिवसमें इसी प्रन्थराजके दस अध्यायका अर्थ सहित वॉचन करनेकी पद्धति निरन्तर प्रचलित है तथा बहुत से स्त्री पुरुषोंको ऐसा नियम होता है कि नित्य प्रति इसका पूरा स्वाध्याय जरूर करना, इस प्रकार की पद्धति जो कि अभी रूढ़ि-मात्र ही रह गई है, अर्थ एवं भाव पर लक्ष्य किये बिना मात्र स्वाध्याय कल्याणकारी कदापि नहीं बन सकती, कदाचित् कषाय मंद करे तो किंचित् पुर्य हो सकता है लेकिन मोचमार्गमें सम्यक्रहित पुर्य का क्या मूल्य है, लेकिन यहाँ पर तो इतना ही समफना है कि समाजमें अभी भी इस प्रन्थ-राजका कितना आदर है, इसकी और अनेक महान् २ दिगाज आचार्य श्रीमद् उमास्वामी आचार्यके बाद हुये जिन्होंने इस प्रन्थराज मोच्रशास्त्र पर अनेक विस्तृत टीकार्ये श्री सर्वार्थसिद्धि, श्रीराजवार्तिक, श्री श्लोकवार्तिक श्राहि और हिन्दी भाषामें भी अर्थ प्रकाशिका आदि अनेक विस्तृत टीकार्ये रचीं जितनी बड़ी २ टीकाएं इस प्रन्थराज पर मिलती हैं उतनी अन्य किसी प्रन्थ पर नहीं मिलतीं, ऐसे प्रन्थराज पर ष्रध्यात्मरसरोचक हमारे श्री माननीय भाई श्री रामजीभाई माणेकचन्दजी दोशी एडवोकेट संपादक श्रात्म धर्म एवं प्रमुख श्री जैन स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट सोनगढ़ ने आध्यात्मिक दृष्टिकोण सहित से एक विस्तृत भाष्यरूप टीका गुजरातीमें तैयार की जिसमें अनेक अनेक प्रन्थोंमें इस विषय पर क्या कहा गया है उन सबके अन्तरशः उद्धरण साथमें देने से यह टीका बहुत ही सुन्दर एवं उपयोगी बनगई, यह दीका गुजरातीमें वीर संवत् २४७३ के फागुन सुदी १ को १००० प्रति प्रकाशित हुई लेकिन सर्व समाजको यह टीका इतनी अधिक पसंद आई कि

सिर्फ ६ मासमें सर्व १००० प्रति पूर्ण होगई श्रीर मांग बराबर श्राती रहनेके कारण बीर सं० २४७४ मिती आषाढ़ सुदी २ को दूसरी आवृत्ति प्रति १००० की प्रकाशित करनी पड़ी ऐसे सुन्दर प्रकाशनको देखकर मेरी यह तीव्र भावना हुई कि अगर यह विस्तृत संकलन हिन्दी भाषामें अनुवाद होकर प्रकाशित हो तो हिन्दी भाषी एवं भारत भर के मुमुत्तु भाइयोंको इसका महान् लाभ मिले श्रतः भैंने श्रपनी भावना श्री माननीय रामजी भाई को व्यक्त की लेकिन कुछ समय तक इस पर विचार होता रहा कि हिन्दी भापी समान बड़े बड़े उपयोगी प्रन्थों को भी खरीदने में संकोच करती है श्रतः बड़े प्रन्थों के प्रकाशन में बड़ी रकम श्रटक जाने से दूसरे प्रकाशन रुक जाते हैं श्रादि आदि, यह बात सत्य भी है कारण हमारे यहाँ शास्त्रोंको सिर्फ मन्दिर में ही रखने की पद्धति है जो कि ठीक नहीं है, जिस प्रकार हरएक व्यक्ति व्यक्तिगतरूप से अलग अलग अपने अपने आभूपण रखना चाहता है चाहे वह उनको कभी कभी ही पहनता हो उसीप्रकार हरएक व्यक्ति को जिसके मोन्नमार्ग प्राप्त करने की श्रिभलाषा है उसको तो मोन्नमार्ग प्राप्त कराने के साधनभूत सत्शास्त्र छा।भूषणसे भी वयादा ज्यक्तिगतह्रपसे श्रलग २ रखनेकी आवश्यकता अनुभव होनी चाहिये, यही कार्या है कि जिससे वड़े २ उपयोगी प्रन्थोंका प्रकाशन कार्य समाजमें कम होता जारहा है, लेकिन जब श्रनेक स्थानोंसे इस मोचमार्गको हिन्दी भाषामें प्रकाशन कराने की मांग आने लगी तो अंतमें इसको हिन्दी भाषामें अनुवाद कराकर प्रकाशन करानेका निर्ण्य हुवा। फलतः यह प्रन्थराज सभाष्य आपको आज मिल रहा है, आशा है सर्व मुमुद्धगण इससे पूरा पूरा लाभ उठावेंगे।

इस टीकाके लिखने वाले व संप्राहक श्री माननीय रामजीभाई ने इसको तैयार करने में श्रत्यन्त श्रसाधारण परिश्रम किया है, तथा श्रपने गम्भीर शास्त्राभ्यासका इसमें दोहन किया है, जब इस टीकाके तैयार करने का कार्य चलता था तब तो हमेशा प्रात:काल ४ बजे से भी पहले उठकर लिखने को चैठ जाते थे। उनकी उम्र ७२ वर्ष के आसपास होने पर भी उनकी कार्य शक्ति चहुत ही श्राश्चर्यजनक है। उन्होंने सं० २००२ के मंगसर सुदी १० से वकालत बद करके निवृत्ति ले ली है, और तभी से वे करीब २ अपने सम्पूर्ण समय सोनगढ़ में ही रहते हैं, उनमें सूक्ष्म न्यायों को भी प्रहण करने की शक्ति, विशालबुद्धि, उदारता और इस संख्या (श्री दि० जैन स्वाध्याय मंदिर सोनगढ़) के प्रति अत्यन्त प्रेम आदिकी प्रशंसा पूज्य महाराज श्री के मुखसे भी अनेक बार मुमुजुओंने सुनी है।

जो भी मुमुछ इस प्रत्थका स्वाध्याय करेंगे उत्तपर इस प्रकार श्रीयुत् रामजीभाई के प्रखर पांहित्य एवं कठित श्रमकी छाप पड़े बिना नहीं रह सकती श्रातः श्री रामजी भाई का समाज पर बहुत उपकार है कि जिन्होंने इस प्रन्थराजका विषय श्रनेक प्रन्थोंमें कहा किस प्रकार श्राया है श्रीर उसका श्रभिप्राय क्या है यह सब संकलन करके एक ही जगह इकट्टा करके हमको दे दिया है।

सबसे महान् उपकार तो हम सबके ऊपर परम पूज्य अध्यातमपूर्ति श्री कानजी स्वामी का है कि जिनकी श्रमृतवाणीको रुचिपूर्वक श्रवण करने मात्रसे अपने आपको पहिचानने का मार्ग मुमुच्छको प्राप्त होता है, श्रौर जिनकी श्रम्यात्मसरिताका अमृतमय जलपान करके श्री रामजी माई एवं श्री पहित हिम्मतलाल जेठालाल शाह जिन्होंने समयसार प्रवचनसार नियमसारकी सुन्दर टीका बनाई ऐसे २ नर रत्न प्रगट हुये हैं। मेरे ऊपर तो परम पूज्य परम उपकारी श्री गुरुदेव कानजी स्वामीका महान् २ उपकार है कि जिनके द्वारा श्रमेक भवोंमें नहीं प्राप्त किया ऐसा मोन्तमागेका उपाय सान्चात् प्राप्त हुवा है और भविष्यके लिये यही आन्तरिक भावना है कि पूर्ण पदकी प्राप्त होने तक आपका उपदेश मेरे हृदय में निरन्तर जयवन्त रहो।

श्रावण शुक्ला २ } वीर नि॰ सं॰ २४८० }

--नेमीचन्द पाटनी

आज हमें इस प्रन्थराजकी हिंदीमें द्वितीयाद्यत्ति प्रस्तुत करते हुवे बहुत ही आनन्द हो रहा है। तत्वरसिक समाजने इस प्रन्थराजको इतना ज्यादा अपनाया कि प्रथम आदित की १००० प्रति ६ महिने में ही सम्पूर्ण हो गई, उस पर भी समाजकी बहुत ज्यादा मांग बनी रही लेकिन कई कारणों से तथा पूज्य कानजी स्वामीजीके संघसहित तीर्थराज श्री सम्मेद शिखर की यात्रा जाने के कारण यह दूसरी आदित इतनी देरी से प्रकाशित हो सकी है, इस आदित्तों कुछ आवश्यक संशोधन भी किये गये हैं तथा नवीन उद्धरण आदि भी और बढाये गये हैं तथा अधुद्धियाँ भी बहुत ही कम रह गई हैं। इस प्रकार दूसरी आदित पहली आदित से भी विशेषता रखती है अतः तत्त्व रुचिक समाजसे निवेदन है कि इस प्रन्थको भले प्रकार अध्ययन करके तत्त्वज्ञान की प्राप्ति पूर्वक आत्मलाभ करके जीवन सफल करें।

अपाढ बदी १ वीर नि० सं० २४८४

—नेमीचन्द पाटनी



### जैन शास्त्रोंकी कथन पद्धति समभकर तत्त्वार्थों की सची श्रद्धा-करने की सित

( मोक्षमार्गं प्रकाशक पृष्ठ ३६६ से ३७३ )

"व्यवहारनयका श्रद्धान छोड़ि निश्चयनयका श्रद्धान करना योग्य है।" "व्यवहारनय—स्व-द्रव्य परद्रव्यको वा तिनके भावनिको वा कारण कार्यादिकको काहूको काहूविषे मिलाय निरूपण करे है। सो ऐसे ही श्रद्धानते मिथ्यात्व है। ताते याका त्याग करना। बहुरि निश्चयनय तिनही की यथावत् निरूपे है, काहूको काहूविषे न मिलावे है। ऐसे ही श्रद्धानते सम्यक्त हो है। ताते याका श्रद्धान करना। यहाँ प्रश्न—जो ऐसे है, तो जिनमार्ग विषे—दोऊ नयनिका ग्रहण करना कह्या है, सो कैसे !

ताका समाधान—जिनमार्ग विषे कही तो निश्चयनयकी मुख्यता लिए व्याख्यान है ताको तो 'सत्यार्थ ऐसे ही है' ऐसा जानना । बहुरि कही व्यवहारनयकी मुख्यता लिए व्याख्यान है, ताको 'ऐसे है नाही निमित्तादि प्रपेक्षा उपचार किया है' ऐसा जानना । इसप्रकार जाननेका नाम ही दोऊ नयनिका ग्रहण है । बहुरि दोऊ नयनिके व्याख्यानकों समान सत्यार्थ जानि ऐसें भी है ऐसें भी है, ऐसा अमरूप प्रवर्तनेकरि तो दोऊ नयनिका ग्रहण करना कहा है नाहीं।

बहुरि प्रश्न—जो व्यवहारनय असत्यार्थ है, तौ ताका उपदेश जिनमार्ग विषे काहे को दिया—एक निश्चयनय ही का निरूपण करना था? ताका समाधान—ऐसा ही तर्क समयसार गा० द विषे किया है। तहाँ यह उत्तर दिया है—याका ग्रर्थ-जैसे ग्रनार्य जो म्लेच्छ सो ताहि म्लेच्छमाषा बिना अर्थ ग्रहण करावनेकी समर्थ न हुजे। तैसे व्यवहार विना परमार्थका उपदेश अशक्य है। ताते व्यवहारका उपदेश है। बहुरि इसहो सूत्रकी व्याख्याविषे ऐसा कह्या है—'व्यवहारनयो नानुसर्तव्यः'। याका मर्थ—यहु निश्चयके ग्रंगीकार करावने को व्यवहारकरि उपदेश दीजिए

#### है। बहुरि व्यवहारनय है, सो अंगीकार करने योग्य नाहीं।

यहाँ प्रश्न-व्यवहार विना निश्चयका कैसे न होय। वहुरि व्यव-हारनय कैसें भ्रंगीकार करना, सो कहो ?

ताका समाधान-निश्चयनयकरि तौ आत्मा परद्रव्यनिते भिन्न और स्वभावनिते अभिन्न स्वयंसिद्ध वस्तु है ताको जे न पहिचाने, तिनकौ ऐसे ही कह्या करिए तो वह समभै नाहीं। तब उनको व्यवहार नयकरि शरीरादिक परद्रव्यनिकी सापेक्षकरि नर, नारक, पृथ्वीकायादिरूप जीवके विशेष किए। तब मनुष्य जीव है, नारकी जीव है, इत्यादि प्रकार लिएं वाक जीवकी पहिचानि भई। अथवा अभेद वस्तु विषे भेद उपजाय ज्ञानदर्शनादि ग्रगपर्यायरूप जीवके विशेष किए. तब जाननेवाला जीव है. देखनेवाला जीव है, इत्यादि प्रकार लिएं वाके जीवकी पहिचान भई। बहुरि निश्चयनयकरि वीतरागभाव मोक्षमार्ग है ताकी जे न पहिचाने, तिनिकी ऐसे ही कह्या करिए, ती वै समभी नाही। तब उनकी व्यवहार-नय करि तत्त्वश्रद्धानज्ञानपूर्वक परद्रव्यका निमित्त मेटनेंकी सापेक्ष करि वत. शील, संयमादिरूप वीतरागभावके विशेष दिखाए, तब वाके वीतराग भावकी पहिचान भई। याही प्रकार अन्यत्र भी व्यवहार विना निश्चयका उपदेश न होना जानना । बहुरि यहाँ व्यवहार करि नर, नारकादि पर्याय ही को जीव कह्या, सो पर्याय ही को जीव न मानि लैना। पर्याय तो जीव पुद्गलका संयोगरूप है। तहाँ निश्चयकरि जीव जुदा है, ताही की जीव मानना। जीवका संयोग ते शरीरादिककी भी उपचारकरि जीव कह्या, सो कहनेमात्र ही है। परमार्थते शरीरादिक जीव होते नाही। ऐसा ही श्रद्धान करना। बहुरि अभेद आस्मा विषे ज्ञानदर्शनादि भेद किए, सो तिनकों मेदरूप ही न मानि लैने। मेद ती समकावनेके श्रथं हैं। निश्चय करि आत्मा ग्रमेद ही है। तिसही की जीव वस्तु मानना। सज्ञा सख्यादि करि भेद कहे, सो कहनें मात्र ही है। परमार्थ ते जुदे जुदे है नाही। ऐसा ही श्रद्धान करना। वहुरि परद्रव्यका निमित्त मेटनेकी अपेक्षा व्रत शील संयमादिककी मोक्षमार्गं कह्या । सो इन ही कों मोक्षमार्ग न मानि लोना ।

जाते परद्रव्यका ग्रहण त्याग आत्माक होय, तो आत्मा परद्रव्यका कत्ति हत्ती होय सो कोई द्रव्य कोई द्रव्य के आधीन है नाहीं। ताते आत्मा अपने भाव रागादिक हैं, तिनको छोडि वीतरागी हो है। सो निश्चयकरि वीतराग भाव ही मोक्षमार्ग है। वीतराग भावनिक ग्रर व्रतादिकनिक कदाचित् कार्य कारणपनो है। परमार्थ तें बाह्य क्रिया मोक्षमार्ग नाहीं, ऐसा ही श्रद्धान करना। ऐसे ही ग्रन्यत्र भी व्यवहारनयका ग्रंगीकार करना जान लेना।

यहाँ प्रश्न—जो व्यवहारनय परकों उपदेशविषे ही कार्यकारी है कि ग्रपना भी प्रयोजन साधे हैं ?

ताका समाधान—ग्राप भी यावत् निश्चयनयकरि प्ररूपित वस्तुकां न पहिचानं, तावत् व्यवहार मार्गकरि वस्तुका निश्चय करे। तातं निचली दशाविषे आपको भी व्यवहारनय कार्यकारी है। परन्तु व्यवहारको उपचारमात्र मानि वाके द्वारं वस्तुका श्रद्धान ठीक करे, तो कार्यकारी होय। वहुरि जो निश्चयवत् व्यवहार भी सत्यभूत मानि 'वस्तु ऐसें ही हैं,' ऐसा श्रद्धान करें, तो उलटा अकार्यकारी होय जाय सो ही पुरुषार्थ सिद्धि उपाय शास्त्रमे कह्या है—

अबुघस्य बोधनार्थं मुनीश्वरा देशयन्त्यभूतार्थम् । व्यवहारमेव केवलमवैति यस्तस्य देशना नास्ति ॥६॥ मागावक एव सिहो यथा भवत्यनवगीतसिहस्य । व्यवहार एव हि तथा निश्चयतां यात्यनिश्चयज्ञस्य ॥७॥

इनका अर्थ—मुनिराज अज्ञानीके समफावनेकी असत्यार्थ जो व्यवहारनय ताकी उपदेशें है। जो केवल व्यवहारही की जाने हैं, ताकी उपदेश ही देना योग्य नाही है। बहुरि जैसे जो सांचा सिंह को न जाने, ताकें बिलाव ही सिंह है, तैसे जो निश्चय को न जाने, ताकें व्यवहार ही निश्चयपगाको प्राप्त हो है। (मो० मा० प्र० पृ० ३६९ से ३७३)

#### निश्चय व्यवहाराभास-अवलंबीओंका निरूपण

अब निष्ठ्यय व्यवहार दोऊ नयनिके ग्राभासकी ग्रवलम्बे हैं, ऐसे मिथ्यादृष्टि तिनिका निरूपण कीजिए है—

जे जीव ऐसा मानें हैं—जिनमतिवर्षे निश्चय व्यवहार दोय नय कहे है; ताते हमको तिनि दोऊनिका श्रंगीकार करना । ऐसें विचारि जैसें केवल निश्चयाभासके श्रवलम्बीनिका कथन किया था, तैसे तौ निश्चयका श्रंगीकार करें हैं अर जैसें केवल व्यवहाराभासके श्रवलम्बीनिका कथन किया था, तैसे तौ व्यवहारका श्रंगीकार करें हैं। यद्यपि ऐसें श्रंगीकार करने विषे दोऊ नयनिविषे परस्पर विरोध है, तथापि करें कहा, सांचा तो दोऊ नयनिका स्वरूप भास्या नाहीं, श्रर जिनमतिवषे दोय नय कहे तिनिविषे काहूको छोड़ी भी जाती नाही। तातें श्रमिलिएं दोऊनिका साधन साथे हैं, ते भी जीव मिध्यादृष्टि जाननें।

अब इनिकी प्रश्निका विशेष दिखाइए हैं—अंतरंगविषे श्राप तो निर्धारकरि यथावत् निरुचय व्यवहार मोक्षमार्गको पहिचान्या नाही। जिन बाज्ञा मानि निश्चय व्यवहाररूप मोक्षमार्ग दोय प्रकार मानें है। सो मोक्षमार्ग दोय नाहीं। मोक्षमार्गका निरूपण दोय प्रकार है। जहाँ सांचा मोक्षमार्ग कों मोक्षमार्ग निरूपण सो निश्चय मोक्षमार्ग है। अर जहाँ जो मोक्षमार्ग तो है नाहीं, परन्तु मोक्षमार्गका निमित्त है, वा सहचारी है, ताकों उपचारकरि मोक्षमार्ग कहीए, सो व्यवहार मोक्षमार्ग है जातें निश्चय व्यवहारका सर्वत्र ऐसा ही लक्षण हैं। सांचा निरूपण सो निश्चय, उपचार निरूपण सो व्यवहार, तातें निरूपण अपेक्षा दोय प्रकार मोक्षमार्ग जानना। एक निश्चय मोक्षमार्ग है। ऐमें दोय मोक्षमार्ग मानना मिध्या है। बहुरि निश्चय व्यवहार दोऊनिक् उपादेय मानें है सो भी अम है। जातें निश्चय व्यवहारका स्वरूप ती परस्पर विरोध लिए है।

( देहलीसे प्रकाशित मोक्षमार्ग प्रकाशक पृ० ३३५-६६ )

# मोचशास्त्र हिन्दी टीका प्रस्तावना

#### (१) शास्त्रके कर्ता और उसकी टीकाएँ--

- १. इस मोक्षशास्त्रके कर्ता भगवान श्री उमास्वामी श्राचार्य है। भगवान श्री कुन्दकुन्दाचायंदेवके वे मुख्य शिष्य थे। 'श्री उमास्वाति' के नामसे भी वे पहिचाने जाते हैं। भगवान श्री कुन्दकुन्दाचायंके पश्चात् वे आचार्य पद पर विराजमान हुए थे। वे विक्रम सम्वत्की दूसरी शताब्दीमें होगये हैं।
  - २. जैन समाजमें यह शास्त्र अत्यन्त प्रसिद्ध है। इसकी एक विशेषता यह है कि जैन ग्रागमोंमें संस्कृत भाषामें सर्वप्रथम इसी शास्त्रकी रचना हुई है; इस शास्त्र पर श्री पूज्यपाद स्वामी, ग्रकलंक स्वामी और श्री विद्यानित्द स्वामी जैसे समर्थ आचार्यदेवोंने विस्तृत टीकाकी रचना की है। श्री सर्वार्थसिद्धि, राजवार्तिक, इलोकवार्तिक, ग्राथंप्रकाशिका आदि ग्रन्थ इसी शास्त्रकी टीकाएँ हैं। बालकसे लेकर महापण्डितों तकके लिये यह शास्त्र उपयोगी है। इस शास्त्रकी रचना ग्रत्यन्त आकर्षक है; ग्रत्यल्प शब्दोमें प्रत्येक सूत्रकी रचना है ग्रीर वे सूत्र सरलतासे याद रखे जा सकते हैं। अनेक जैन उन सूत्रोंको ग्रुखाग्र करते है। जैन पाठशालाओंकी पाठ्य-पुस्तकोंमें यह एक ग्रुख्य है। हिन्दीमें इस शास्त्रकी कई ग्रावृत्तियाँ छप गई हैं।

#### (२) शास्त्रके नामकी सार्थकता---

३. इस शास्त्रमें श्राचार्य भगवानने प्रयोजनभूत तत्त्वोंका वर्णन बड़ी खूबीसे भर दिया है। पथभ्रांत संसारी जीवोंको आचार्यदेवने मोक्षका मार्ग दर्शाया है; प्रारम्भमें ही 'सम्यग्दर्शन—ज्ञान—चारित्रकी एकता मोक्षमार्ग है'—ऐसा बतलाकर निक्षय सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान श्रीर

सम्यग्चारित्रका वर्णन किया है। इसप्रकार मोक्षमार्गका प्ररूपण होनेसे यह शास्त्र 'मोक्षशास्त्र' नामसे पहिचाना जाता है। और जीव-श्रजीवादि सात तत्त्वोंका वर्णन होनेसे 'तत्त्वार्थ सूत्र' नामसे भी प्रसिद्ध है।

#### (३) शास्त्रके विषय

४. यह शास्त्र कुल १० ग्रध्यायोमे विभक्त है ग्रीर उनमे कुल ३५७ सूत्र है प्रथम अध्यायमे ३३ सूत्र हैं; उनमें पहले ही सूत्रमें निक्षय सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र तीनोकी एकताको मोक्षमागंरूपसे बतलाकर फिर निश्चय सम्यग्दर्शन धीर निश्चय सम्यग्ज्ञानका विवेचन किया है। दूसरे अध्यायमे ५३ सूत्र हैं; उसमे जीवतत्त्वका वर्णन है। जीवके पाँच ग्रसाधा-रएा भाव, जीवका लक्षण तथा इन्द्रिय, योनि, जन्म, शरीरादिके साथके सम्बन्धका विवेचन किया है। तीसरे भ्रष्यायमें ३९ तथा चौथे अध्यायमें ४२ सूत्र हैं। इन दोनों भ्रध्यायोमे संसारी जीवको रहनेके स्थानरूप अधो, मध्य और ऊर्घ्व इन तीन लोकोंका वर्णन है और नरक, तियँच, मनुष्य तथा देव-इन चार गतियोंका विवेचन है। पाँचवें अध्यायमे ४२ सूत्र हैं और उसमे अजीव तत्त्वका वर्णन है; इसलिये पुदूलादि भ्रजीव द्रव्योंका वर्णन किया है; तदुपरान्त द्रव्य, गुरा, पर्यायके लक्षराका वर्णन बहुत सक्षेपमे विशिष्ट रीतिसे किया है-यह इस श्रध्यायकी मुख्य विशेषता है। छटवें अध्यायमे २७ तथा सातवें अध्यायमे ३९ सूत्र है, इन दोनों भ्रध्यायोमे आस्रवतत्त्वका वर्णन है। छठवें अध्यायमे प्रथम आस्रवके स्वरूपका वर्णन करके फिर श्राठों कर्मोंके आस्रवके कारए। बतलाये हैं। सातवें अध्यायमे शुभास्रवका वर्णन है, उसमें बारह व्रतोंका वर्णन करके उसका ग्रास्रवके कारणमे समावेश किया है। इस अध्यायमे श्रावकाचारके वर्णनका समावेश हो जाता है। आठवें अध्यायमे २६ सूत्र है भ्रीर उनमे बन्धतत्त्वका वर्णन है। वन्धके कारणोका तथा उसके भेदोंका और स्थितिका वर्णन किया है। नवमे अध्यायमे ४७ सूत्र है भ्रीर उनमे संवर तथा निर्जरा इन दो तत्त्वोका वहुत सुन्दर विवेचन है, तथा निर्ग्रथ मुनियोका स्वरूप भी वतलाया है। इसलिये इस ग्रध्यायमे निश्चयसम्यक्चारित्रके वर्णानका समावेश हो जाता है। पहले अध्यायमें निश्चय सम्यग्दर्शन तथा निश्चय

सम्यक्तानका वर्णंन किया था श्रीर इस नवमें ग्रध्यायमें निश्चय सम्यक्-चारित्रका (-संवर, निर्जराका ) वर्णंन किया। इसप्रकार सम्यग्दर्शन— ज्ञान—चारित्रक्षप मोक्षमार्गका वर्णंन पूर्ण होने पर ग्रन्तमे दसवे ग्रध्यायमे नव सूत्रो द्वारा मोक्षतत्त्वका वर्णंन करके श्री आचार्यदेवने यह शास्त्र पूर्णं किया है।

थ. संक्षेपमे देखनेसे इस शास्त्रमे निक्षयसम्यग्दर्शन-सम्यग्ज्ञान सम्यग्चारित्ररूप मोक्षमार्ग, प्रमाग्ग-नय-निक्षेप, जीव-अजीवादि सात तत्त्व, अर्ध्व-मध्य-अधी-यह तीन लोक, चार गतियाँ, छह द्रव्य और द्रव्य-गुण-पर्याय इन सबका स्वरूप आ जाता है। इसप्रकार आचार्य भगवानने इस शास्त्रमे तत्त्वज्ञानका भण्डार बड़ी खूबीसे भर दिया है। तत्त्वार्थींकी यथार्थ अद्धा करनेके लिये कितेक विषयों पर प्रकाश

६—अ० १. सूत्र १ "सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः" इस सूत्रके सम्बन्धमे श्री नियमसार शास्त्र गाथा २ की टीकामे श्री पद्मप्रभ-मलधारि देवने कहा है कि "सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रः" ऐसा वचन होनेसे मार्ग तो शुद्धरत्नत्रय हैं। इससे यह सूत्र शुद्धरत्नत्रय श्रर्थात् निश्चय मोक्षमार्गकी व्याख्या करता है। ऐसी वस्तु स्थिति होनेसे, इस सूत्रका कोई विरुद्ध अर्थ करे तो वह श्रर्थ मान्य करने योग्य नही है।

इस शास्त्रमे पृष्ठ ६ पैरा नं० ४ मे उस अनुसार अर्थ करनेमे आया है उस ओर जिज्ञासुओका ध्यान खिचनेमे आता है।

७—सूत्र, २ 'तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्' यहाँ "सम्यग्दर्शन"
शब्द दिया है वह निक्षयसम्यग्दर्शन है और वही प्रथम सूत्रके साथ सुसंगत
अर्थ है। कही शास्त्रमें सात तत्त्वोंको भेदरूप दिखाना हो वहाँ भी
'तत्त्वार्थश्रद्धा' ऐसे शब्द आते है वहाँ 'व्यवहार सम्यग्दर्शन' ऐसा उसका
श्रथं करना चाहिये।

इस सूत्रमे तो तत्त्वार्थश्रद्धान शब्द सात तत्त्वोको श्रमेदरूप दिखानेके लिये है इसलिये सूत्र २ "निश्चयसम्यग्दर्शन" की व्याख्या करता है। इस सूत्रमें 'निश्चयसम्यग्दर्शन' की व्याख्या की है ऐसा अर्थ करनेके कारण इस शास्त्रमें पृष्ठ १६ से २० में स्पष्टतया दिखाया है वह जिज्ञासुग्रों को सावधानता पूर्वक पढ़नेकी विनती करनेमें आती है।

द—प्रश्न-वस्तुस्वरूप अनेकान्त है और जैन शास्त्र ध्रनेकान्त विद्या प्रतिपादन करते हैं, तो सूत्र १ मे कथित निक्षय मोक्षमार्ग अर्थात् शुद्धरत्नत्रय और सूत्र २ में कथित निक्षय सम्यग्दर्शनको अनेकान्त किस भाँति घटते है ?

- उत्तर—(१) निश्चय मोक्षमार्ग वही खरा (-सच्चा) मोक्षमार्ग है और व्यवहार मोक्षमार्ग सच्चा मोक्षमार्ग नही है; तथा निश्चय सम्यग्दर्शन वही सच्चा सम्यग्दर्शन है, व्यवहार सम्यग्दर्शन सच्चा सम्यग्दर्शन नही है। श्रीर
  - (२) वह स्वाश्रयसे ही प्रगट हो सकता है—श्रीर पराश्रयसे कभी भी प्रगट हो सकता नही ऐसा अनेकान्त है।
  - (३) मोक्षमार्ग परमिनरपेक्ष है अर्थात् उसे परकी अपेक्षा नहीं है किन्तु तीनों काल स्वकी अपेक्षासे ही वह प्रगट हो सकता है, वह अनेकान्त है।
  - (४) इसीलिये वह प्रगट होनेमें ग्रांशिक स्वाश्रय और आंशिक पराश्रयपना है—(-अर्थात् वह निमित्त, व्यवहार, भेद आदिका ग्राश्रयसे है ) ऐसा मानना वह सच्चा अनेकान्त नही है परन्तु वह मिथ्या-एकान्त है, इसप्रकार नि:सदेह नक्की करना वही अनेकान्त विद्या है।
  - (५) सच्चा मोक्षमार्गं स्वाश्रयसे भी हो और पराश्रयसे भी हो, ऐसा माना जाये तो उसमे निश्चय श्रीर व्यवहारका स्वरूप (जो परस्पर विरुद्धता लक्षण सहित है वह न रहकर) एकमेक हो जाय-निश्चय श्रीर व्यवहार दोनोंका लोप हो जाय; अतः ऐसा कभी होता नही।

६—अ० १, सूत्र ७-द में निश्चय सम्यग्दर्शनादि प्रगट करनेके ग्रमुख्य उपाय दिखाये है, वे उपाय अमुख्य अर्थात् भेदों ग्रीर निमित्तमात्र हैं। यदि उनके आश्रयसे ग्रंशमात्र भी निश्चय धर्म प्रगट हो सके ऐसा माना जाये तो वे उपाय ग्रमुख्य न रहकर, मुख्य (-निश्चय ) हो जाय ऐसा समभना, ग्रमुख्य ग्रर्थात् गौएा, और गौएा ( उपाय ) को हेय-छोड़ने योग्य कहा है ( देखो प्रवचनसार गाथा ५३ की टीका )

निश्चय सम्यग्दर्शन जिस जीवने स्वसन्मुख होकर प्रगट किया हो वहाँ निमित्त—जो अमुख्य उपाय है वह कैसे कैसे होते है वह इस सूत्रमें दिखाते हैं। निमित्त पर पदार्थ है उसे जीव जुटा सकते नहीं; ला सके, ग्रहरण कर सके ऐसा भी नही है। "उपादान निश्चय जहाँ तहाँ निमित्त पर होय" (बनारसीदासजी) इस बारेमें मोक्षमार्ग प्रकाशक (देहली) पृष्ठ ४५६ में कहा है कि "तातें जो पुरुषार्थ करि मोक्षका उपाय करें है, ताके सर्व कारण मिले हैं, अर वाके अवश्य मोक्ष की प्राप्ति हो है ऐसा निश्चय करना।"

श्री प्रवचनसार गाथा १६ की टीकामे श्री अमृतचन्द्राच।र्य भी कहते है कि—

"निश्चयसे परके साथ ग्रात्माका कारकताका सम्बन्ध नही है, कि जिससे शुद्धात्म स्वभावकी प्राप्तिके लिये सामग्री (बाह्य साधन) दूं ढनेकी व्यग्रतासे जीव (व्यर्थ) परतंत्र होते हैं।"

१० इस शास्त्रके पृष्ठ ६ में नियमसारका आधार देकर 'निश्चय सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्र' परम निरपेक्ष है ऐसा दिखाया है, इससे उसका एक भ्रंग जो 'निश्चयसम्यग्दर्शन' है वह भी परम निरपेक्ष है श्रयित् स्वात्माके श्राश्रयसे ही श्रीर परसे निरपेक्ष ही होता है ऐसा समभना। ('ही" शब्द वस्तुस्थितिकी मर्यादारूप सच्चा नियम बतानेके लिये है)

निश्रय-व्यवहार मोक्षमार्गके स्वरूपमें कैसा निर्णय करना चाहिये

११—"निश्चयसे वीतरागभाव ही मोक्षमार्ग है, वीतरागभावनिके

श्रीर व्रतादिकके कदाचित् कार्यं कारए। नो है अति व्रतादिकको मोक्षमार्गं कहे, सो कहने मात्र ही हैं "—( मोक्षमार्गं प्रकाशक देहली पृष्ठ ३७२)

धर्म परिएात जीवको वीतराग भावके साथ जो शुभभावरूप रत्नत्रय (-दर्शनज्ञानचारित्र ) होते है उसे व्यवहारनय द्वारा उपचारसे व्यवहार मोक्षमार्ग कहा है जो कि वह रागभाव होनेसे बन्धमार्ग ही है। ऐसा निएांय करना चाहिये।

१२—व्यवहार मोक्षमार्ग वास्तवमें वाधक होने पर भी उसका निमित्तपना बतानेके लिये उसे व्यवहार नयसे साधक कहा है, उस कथन ऊपरसे कितनेक ऐसा मानते हैं कि निश्चय मोक्षमार्गसे व्यवहार मोक्षमार्ग विपरीत (-विरुद्ध ) नही है किन्तु दोनो हितकारी हैं, तो उनकी यह समक (-मान्यता ) भूंठ है। इस सम्बन्धमे मो० मा० प्रकाशक देहली पत्र ३६५-६६ में कहा है कि—

मोक्षमार्ग दोय नाही। मोक्षमार्गका निरूपण दोय प्रकार है। जहाँ सांचा मोक्षमार्गको मोक्षमार्ग निरूपण सो निश्चय मोक्षमार्ग है। क्षोर जहाँ जो मोक्षमार्ग तौ है नाही, परन्तु मोक्षमार्गका निमित्त है, वा सहचारी है, ताको उपचार करि मोक्षमार्ग कहिए, सो व्यवहार मोक्षमार्ग है जाते निश्चय व्यवहारका सवंत्र ऐसा ही लक्षण है। सांचा निरूपण सो निश्चय. उपचार निरूपण सो व्यवहार, ताते निरूपण अपेक्षा दो प्रकार मोक्षमार्ग जानना। एक निश्चय मोक्षमार्ग है, एक व्यवहार मोक्षमार्ग है। ऐसे दोय मोक्षमार्ग मानना मिथ्या है। बहुरि निश्चय व्यवहार दोऊनिक् उपादेय माने है, सो भी श्रम है। जातें निश्चय व्यवहारका स्वरूप तौ परस्पर विरोध लिये है। जातें समयसार विषे ऐसा कह्या है—

'व्यवहारोऽभूयत्थो, भूयत्थो देसिदोसुद्धराग्रो' याका अर्थ—व्यवहार ग्रभूतार्थ है। सत्यस्वरूपको न निरूपे है, किसी अपेक्षा उपचार करि

<sup>\*</sup> नैमित्तिक निमित्तपना ।

अन्यथा निरूपे है बहुरि शुद्धनय जो निश्चय है, सो भूतार्थ है। जैसा वस्तुका स्वरूप है तैसा निरूपे है, ऐसे इन दोऊनिका (दोनों नयका) स्वरूप तो विश्वता लिए है।

( मो० मा० प्रकाशक पृष्ठ ३६६ )

प्रवचनसार गाथा २७३-७४ में तथा टीकामें भी कहा है कि भोक्ष तत्त्वका साधनतत्त्व 'शुद्ध ही हैं' और वही चारों अनुयोगोंका सार है।

१३—िनश्चय सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रसे मिण्यादर्शन ज्ञान-चारित्र तो विरुद्ध है ही, परन्तु निश्चय सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रसे व्यवहार सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रका स्वरूप तथा फल परस्पर विरुद्ध है इसलिये ऐसा निर्णय करनेके लिये कुछ आधार निम्नोक्त दिये जाते हैं—

१-श्री नियमसारजी (गुजराती श्रनुवादित ) पत्र नं० १४६ निश्चय प्रतिक्रमण अधिकारकी गाथा, ७७ से ८१ की सूमिका,

२-नियमसार गाथा ६१ पत्र १७३ कलश नं० १२२,

३- " " ६२ ", १७५ टीका

४- " १०६ " २१५ कलश-१५५ नीचेकी टीका,

५- " , १२१ ", २४४ टीका,

६- " , १२३ " २४६ टीका,

७- " १२५ ,, १४६-६० टीका तथा फूटनोट,

" १४१ " २८२ गाथा, १४१ की भूमिका,

प्रवचनसारजी (पाटनी ग्रन्थमाला ) में देखोः—

६- गाया ११ टोका पत्र नं० १२-१३

80- " 8-7 " " " " "

११- " १३ की सूमिका तथा टीका पत्र, १४-१४,

१२- " ७= टोका, पत्र, ====६,

12- " 53 " 201

१४-गाथा १५६ तथा टीका पत्र, २०३ (तथा इस गाथाके नीचे पं० श्री हेमराजजोकी टीका पत्र नं ० २२० ) ( यह पुस्तक हिन्दीमें श्री रायचन्द्र ग्रन्थमालाकी देखना )

१५-गाथा, २४८ तथा टीका पत्र ३०४, तथा उस गाथा नीचे पं० हेमराजजीकी टीका हिन्दी पुस्तक-रायचन्द्र ग्रंथमालाका ]

१६-गाथा २४५ तथा टीका प० ३०१, १७-गाथा १५६ तथा टीका प० २०१,

> श्री अमृतचन्द्राचार्यकृत समयसारजी कलशोंके ऊपर श्री राजमहाजी टीका (सूरतसे प्रकाशित) पुण्य पापाधिकार कलश, ४ पत्र १०३-४,

कलश, ५ पत्र, १०४-५

६ ,, १०६ ( इसमें घर्मीके ग्रुभभावोंको बन्ध मार्ग कहा है )

,, 5,, 805

,, 8,, 808

११,, ११२-१३ यह सभी कलश श्री समयसार पुण्य पापाधि-कारमे है वहाँसे भी पढ़ लेना,

योगेन्द्रदेवकृत योगसार गाथा दोहा नं० ७१ में (-पुण्यको भी निऋयसे पाप कहा है )

योगेन्द्रदेवकृत योगसार गाथा दोहा नं० ३२, ३३, ३४, ३७, श्री गुन्दकुन्दाचार्य कृत मोक्षपाहुड़ गाया ३१,

समाधि शतक गाथा १६

पुरपार्च मि० उपाय गाथा २२०

पचान्तिकाय गाया १६५, १६६-६७-६८-६६,

थां म० गारजी कलशके कपर

प॰ यनारमी नाटकमे पुण्य पाप अ० कलका, १२ पृष्ठ १३१-३२

७ " १२६-२७

**५ % १५०**−५ द

समयसारजी शास्त्र मूल गाथा टीका गाथा ६६, ७०, ७१, ७२, ७४, ६२, गाथा ३८ तथा टीका, गाथा २१०, २१४, २७६-२७७-२६७ गाथा टीका सहित पढ़ना।

१४५ से १५१, १८१ से १८३ पृष्ठ २६५ (-परस्पर अत्यन्त स्वरूप विपरीतता होनेसे )

३०६-७, ( ग्रुभभाव व्यवहार चारित्र निश्चयसे विषकुम्भ ) २६७ गाथामें श्री जयसेनाचार्यकी टीकामें भी स्पष्ट खुलासा है।

श्री मोक्षमार्ग प्रकाशक (देहली सस्ती ग्रंथमाला ) पृष्ठ, नं० ४, ३२७-२८-३२-३२-३४-३७-४०-४१-४२-४३-४४, ३६०-६१, ३६४ से ३७१ (३७१ ३७४-७६-७७ पत्रमे खास बात है) ३७२, ३७३-७४-७६-७७-६७, ४०७-८, ४४७, ४७१-७२।

#### व्यवहारनयके स्वरूपकी मर्यादा

१४—समयसार गाथा म की टीकामे कहा है कि "व्यवहारनय म्लेच्छ भाषाके स्थान पर होनेसे परमार्थका कहनेवाला है इसलिये, व्यवहारनय स्थापित करने योग्य है परन्तु ×× वह व्यवहारनय अनुसरण करने योग्य नहीं हैं। " फिर गाथा. ११ की टोकामे कहा कि व्यवहारनय सब ही अभूतार्थ है इसलिये वह अविद्यमान, असत्य अर्थको, अभूत प्रथंको प्रगट करता है; शुद्धनय एक ही भूतार्थ होनेसे सत्य, भूत प्रथंको प्रगट करता है. ×× बादमें कहा है कि ×× इसलिये जो शुद्धनयका ग्राश्रय लेते हैं वे ही सम्यक् अवलोकन करनेसे सम्यक् हिष्ट हैं, दूसरे सम्यग्हिष्ट नही हैं। इसलिये कमोंसे भिन्न ग्रात्माके देखनेवालोको व्यवहारनय अनुसरण करने योग्य नही है।"

गाथा ११ के भावार्थमे पं० जी श्री जयचन्दजीने कहा है कि-

प्राणियोंको भेदरूप व्यवहारका पक्ष तो अनादिकालसे ही है, और इसका उपदेश भी बहुधा सर्व प्राणी परस्पर करते हैं। और जिनवागीमें व्यवहारनयका उपदेश घुद्धनयका हस्तावलम्बन ( सह।यक ) जानकर बहुत किया है; किन्तु उसका फल संसार ही है। शुद्धनयका पक्ष तो कभी आया नहीं और उसका उपदेश भी विरल है,—वह कहीं कहीं पाया जाता है। इसलिये उपकारी श्री गुरुने शुद्धनयके ग्रहणका फल मोक्ष जानकर उसका उपदेश प्रधानतासे दिया है, कि—'शुद्धनय भूतार्थ है, सत्यार्थ है; इसका आश्रय लेनेसे सम्यक्ष हो सकता है; इसे जाने बिना जब तक जीव व्यवहारमें मग्न है तब तक आत्माका ज्ञान-श्रद्धानरूप निश्चय सम्यक्त्व नहीं हो सकता"। ऐसा आश्रय समझना चाहिये।।११।।

१५—कोई ऐसा मानते हैं कि प्रथम व्यवहारनय प्रगट हो और बादमे व्यवहारनयके ग्राश्रयसे निश्चयनय प्रगट होता है अथवा प्रथम व्यव-हार धर्म करते करते निश्चय धर्म प्रगट होता है तो वह मान्यता योग्य नही है, कारण कि निश्चय-व्यवहारका स्वरूप तो परस्पर विरुद्ध हैं (देखो मो० मा० प्रकाशक-देहली-पृष्ठ ३६६)

(१) निश्चय सम्यग्ज्ञानके बिना जीवने अनन्तबार मुनिव्रत पालन किये परन्तु उस मुनिव्रतके पालनको निमित्त कारण नहीं कहा गया, कारण कि सत्यार्थ कार्य प्रगट हुए बिना साधक (-निमित्त) किसको कहना ?

प्रश्न—"जो द्रव्यालिंगी मुनि मोक्षके अधि गृहस्थपनों छोड़ि तप-खरणादि करें हैं, तहाँ पुरुषार्थ तो किया, कार्य सिद्ध न भया, तातें पुरु-पार्थ किये तो कछू सिद्धि नाहीं। ताका समाधान—अन्यथा पुरुषार्थ करि फल चाहे, तो कैसे सिद्धि होय? तपश्चरणादिक व्यवहार साधन विपं अनुरागी होय प्रवर्तें, ताका फल शास्त्र विपें तो शुभवन्ध कह्या है, अर यह तिसतें मोक्ष चाहे है, तो कैसें सिद्धि होय! अतः यह ती अम है।"

मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ४५६ देखो।

(२) मिथ्यादृष्टिकी दणामें कोई भी जीवको कभी भी 'सम्यग्

श्रुतज्ञान' हो सकता नहीं, जिसको 'सम्यक् श्रुतज्ञान' प्रगट हुग्रा है उसे ही 'नय' होते हैं, कारण कि 'नय' ज्ञान वह सम्यक् श्रुतज्ञानका ग्रंश है अंशी विना अंश कैसा ? "सम्यक् श्रुतज्ञान" (भावश्रुतज्ञान) होते ही दोनूं नय एकी साथ होय हैं, प्रथम और पीछे ऐसा नही है इसप्रकार सच्चे जैनधर्मी मानते हैं।

(३) वस्तुस्वरूप तो ऐसा है कि चतुर्थ गुग्रस्थानसे ही निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट होता है और उसी समय सम्यक्श्रुतज्ञान प्रगट होता है, सम्यक्श्रुतज्ञानमे दोनूं नय श्रंशोंका सद्भाव एकी साथ है श्रागे पीछे नय होते नही। निजात्माके आश्रयसे जब भावश्रुतज्ञान प्रगट हुग्रा तब अपना ज्ञायकस्वभाव तथा उत्पन्न हुई जो शुद्धदशा उसे आत्माके साथ ग्रमेद गिनना वह निश्चयनयका विषय, और जो श्रपनी पर्यायमे श्रशुद्धता तथा श्रम्पता शेष है वह व्यवहारनयका विषय है। इसप्रकार दोनो नय एक ही साथ जीवको होते हैं। इसलिये प्रथम व्यवहारनय श्रथवा व्यवहार धर्म श्रीर बादमे निश्चयनय अथवा निश्चय धर्म ऐसा वस्तुस्वरूप नही है।

१६--- प्रश्न-निश्चयनय और व्यवहारनय समकक्ष है ऐसा मानना ठीक है ?

उत्तर—नही, दोनों नयको समकक्षी माननेवाले एक संप्रदायक्ष है, वे दोनोको समकक्षी और दोनोंके आश्रयसे धर्म होता है ऐसा निरूपण

<sup>#</sup> उस सप्रदायकी व्यवहारनयके सम्बन्धमें क्या श्रद्धा है ? देखो—(१)
श्री मेधविजयजी गणी कृत युक्तिप्रबोध नाटक (वह गणीजी कविवर श्री बनारसी
दासके समकालीन थे ) उनने व्यवहारनयके ग्रालम्बन द्वारा भ्रात्महित होना बताकर
श्री समयसार नाटक तथा दिगम्बर जैनमतके सिद्धान्तोका खण्डन किया है तथा
(२) जो प्रायः १६ वी शितमें हुये—प्रब भी उनके सम्प्रदायमें बहुत मान्य है वह श्री
यशीविजयजी उपाध्याय कृत ग्रुजंर साहित्य समहमें पृष्ठ नं० २०७, २१६, २२२,
५८४, ८५ में दि० जैनधमंके खास सिद्धान्तोका उम्म, (-सख्त) भाषा द्वारा खण्डन
किया है, वे बड़े मन्थकार थे—विद्वान थे उनने दिगम्बर श्राचार्योका यह मत वतलाया
है कि:—

करते हैं परन्तु श्री कुन्दकुन्दाचार्यदेव तो स्पष्टरूपसे फरमाते हैं कि सूतार्थके ( तिश्चयके ) आश्रयसे ही हमेशा घर्म होता है, पराश्रयसे (-व्यवहारसे ) कभी भी ग्रंशमात्र भी सच्चा घर्म (-हित ) नही होता । हाँ दोनों नयोंका तथा उसके विषयोंका ज्ञान श्रवश्य करना चाहिये । गुएा स्थान अनुसार जैसे २ भेद ग्राते हैं वह जानना प्रयोजनवान है परन्तु दोनों समान है—समकक्ष हैं ऐसा कभी नही है, कारएा कि दोनों नयोंके विषयमे और फलमें परस्पर विरोध है इसलिये व्यवहारनयके श्राश्रयसे कभी भी धर्मकी उत्पत्ति, वृद्धि और टिकना होता ही नही ऐसा हढ़ श्रद्धान करना चाहिये, समयसारजीमें भगवान कुन्दकुन्दाचार्यदेव कृत ११ वी गाथाको सच्चा जंनधर्मका प्राह्म कहा है इसलिये उस गाथा ग्रीर टीकाका मनन करना चाहिये, गाथा निम्नोक्त है ।

व्यवहारनय श्रभूतार्थं दिशत, शुद्धनय भूतार्थं है; भूतार्थंके आश्रित जीव सुदृष्टि निश्चय होत है, (काव्यमें)

१७—प्रश्न—व्यवहार मोक्षमार्गको मोक्षका परम्परा कारण कहा है वहाँ क्या प्रयोजन है ?

समाधान—(१) सम्यग्दृष्टि जीव अपने शुद्धात्म द्रव्यके आलम्बन द्वारा ग्रपनी शुद्धता बढ़ाकर जैसे जैसे शुद्धता द्वारा गुग्गस्थानमें आगे

<sup>(</sup>१) निश्चयनय होने पर ही व्यवहारनय हो सकता है—व्यवहारनय प्रथम नहीं हो सकता।

<sup>(</sup>२) प्रथम व्यवहारनय तथा व्यवहार धर्म ग्रीर पीछे निश्चयनय ग्रीर निश्चय धर्म ऐसा नही है।

<sup>(</sup>३) निश्चयनय ग्रीर व्यवहारनय दोनो समकक्ष नही हैं-परस्पर विरुद्ध हैं उनके विषय ग्रीर फलमें विपरीतता है।

<sup>(</sup>४) निमित्तका प्रभाव नही पडता, ऐसा दिगम्बर श्राचार्योका मत है इन मून बातोका उस सम्प्रदायने उग्र जोरोसे खण्डन किया है—इसलिये जिज्ञासुश्रोसे प्रार्थना है कि उसमें कीन मत सचा है, उसका निर्णय सची श्रद्धांके लिये करें—जो बहुन प्रयोजन भूत है—जरूरी बात है।

बड़ेगा तैसे २ अगुद्धता (-गुभागुभका) ग्रभाव होता जायगा और क्रमशः गुभभावका अभाव करके शुक्लव्यान द्वारा केवलज्ञान प्रगट करेगा ऐसा दिखानेके लिये व्यवहार मोक्षमार्गको परम्परा (निमित्त) कारण कहा गया है। यह निमित्त दिखानेके प्रयोजनसे व्यवहारनयका कथन है।

- (२) शुभभाव ज्ञानीको भी आसव (-वन्धके कारण) होनेसे वे निश्चयनयसे परम्परा भी मोक्षका कारण हो सकते नहीं श्री कुन्दकुन्दा-चार्य कृत द्वादशानुप्रेक्षा गाथा ५६ मे कहा है कि कर्मीका आसव करनेवाली कियासे परम्परा भी निर्वाण प्राप्त हो सकते नहीं; इसलिये संसार अमणके कारणरूप आसवको निद्य जानो ॥५६॥
- (३) पंचास्तिकाय गाथा १६७ मे श्री जयसेनाचार्यने कहा है कि— "श्री अहँतादिमें भी राग छोड़ने योग्य है" पीछे गाथा १६८ मे कहा है कि, धर्मीजीवका राग भी (निश्चयनयसे) सर्व अनर्थका परम्परा कारण है।
- (४) इस विषयमे स्पष्टीकरण श्री नियमसारजी गाथा ६० ( गुजराती अनुवाद ) पृष्ठ ११७ फुटनोट न० ३ मे कहा है कि "शुमोप्योगरूप व्यवहार व्रत शुद्धोपयोगका हेतु है श्रीर शुद्धोपयोग मोक्षका हेतु है ऐसी गिन करके यहाँ उपचारसे व्यवहारव्रतको मोक्षके परम्परा हेतु कहा है, वास्तवमे तो शुभोपयोगी मुनिके योग शुद्ध परिणति ही ( शुद्धात्म द्रव्यको श्रालम्बन करती होनेसे ) विशेष शुद्धि रूप शुद्धोपयोग हेतु होती है, इसप्रकार इस शुद्धपरिणतिमे स्थित जो मोक्षके परम्परा हेतुपनाका श्रारोप उसकी साथ रहा हुआ शुभोपयोगमें करके व्यवहारव्रतको मोक्षका परम्परा हेतु कहनेमे श्राता है। परन्तु जहाँ शुद्धपरिणति ही न हो वहाँ रहा हुशा शुभोपयोगमें मोक्षके परम्परा हेतुपनेका आरोप भी कर सकते नही, कारण कि जहाँ मोक्षका यथार्थ हेतु प्रगट हुआ ही नही—विद्यमान ही नही वहाँ शुभोपयोगमे श्रारोप किसका करना ?"
  - (५) और पंचास्तिकाय गाथा १५६ ( गुज० अनु० ) पृष्ठ २३३-

३४ में फुटनोट नं० ४ में कहा है कि—"जिनभगवानके उपदेशमें दो नयों द्वारा निरूपण होता है। वहाँ, निश्चयनय द्वारा तो सत्यार्थ निरूपण किया जाता है और व्यवहारनय द्वारा स्रभूतार्थ उपचरित निरूपण किया जाता है।

प्रश्न—सत्यार्थं निरूपण् ही करना चाहिये; प्रभूतार्थं उपचरित निरूपण् किसलिये किया जाता है ?

उत्तर—जिसे सिहका यथार्थ स्वरूप सीधा समभमें नहीं आता हो, उसे सिहके स्वरूपके उपचरित निरूपण द्वारा अर्थात् बिह्नीके स्वरूपके निरूपण द्वारा सिंह के यथार्थ स्वरूप की समभकी ग्रोर ले जाता है; उसी प्रकार जिसे वस्तुका यथार्थ स्वरूप सीधा समभमें न ग्राता हो उसे वस्तु-स्वरूपके उपचरित निरूपण द्वारा वस्तु स्वरूपकी यथार्थ समभ की बोर ले जाते हैं। और लम्बे कथनके बदलेमें संक्षिप्त कथन करनेके लिये भी व्यवहारनय द्वारा उपचरित निरूपण किया जाता है। यहां इतना लक्ष्यमे रखने योग्य है कि—जो पुरुष बिह्नीके निरूपणको ही सिहका निरूपण मानकर बिह्नीको ही सिह समभ ले वह तो उपदेशके ही योग्य नहीं है, उसी प्रकार जो पुरुष उपचरित निरूपणको ही सत्यार्थ निरूपण मानकर वस्तुस्वरूपको मिथ्यारीतिसे समभ बैठे वह तो उपदेशके ही योग्य नहीं है।

#### [ यहाँ एक उदाहरण लिया जाता है:-

साध्य—साधन सम्बन्धी सत्यार्थ निरूपण इसप्रकार है कि 'छठवें गुणस्थानमे वर्तती हुई आंशिक गुद्धि सातवें गुणस्थान योग्य निविकल्प शुद्ध परिणितका साधन है।' अब, छठवे गुणस्थानमे कैसी अथवा कितनी गुद्धि होती है,—इस बातको भी साथकी साथ समफाना हो तो, विस्तारसे ऐसा निरूपण किया जाता है कि 'जिस शुद्धिके सद्भावमे, उसके साथ-साथ महावतादिके गुभ विकल्प हठ रहित, सहजरूपसे प्रवर्तमान हों वह छठवे गुणस्थान योग्य शुद्धि सातवें गुणस्थान योग्य निविकल्प शुद्ध परिणितका साधन है।' ऐसे लम्बे कथनके वदलेमे, ऐसा कहा जाये कि 'छठवें

गुरास्थानमें प्रवर्तमान महाव्रतादिक ग्रुभ विकल्प सातवें गुरास्थान योग्य निविकल्प शुद्ध परिरातिका साधन है,' तो यह उपचरित निरूपण है। ऐसे उपचरित निरूपणमेसे ऐसा ध्रर्थ निकालना चाहिये कि 'महाव्रतादिके ग्रुभ विकल्प (साधन) नहीं किन्तु उनके द्वारा जिस छठवें गुरास्थान योग्य शुद्धिको वताना था वह शुद्धि वास्तवमें सातवें गुरास्थान योग्य निविकल्प शुद्ध परिणतिका साधन है।']

(६) परम्परा कारएाका अर्थ निमित्त कारएा है, व्यवहार मोक्ष-मागंको निश्चय मोक्षमार्गके लिये भिन्न साधन—साध्यरूपसे कहा है, उनका श्चर्य भी निमित्त मात्र है। जो निमित्तका ज्ञान न किया जाय तो प्रमाएा ज्ञान होता नही, इसलिये जहाँ जहाँ उसे साधक, साधन, कारएा, उपाय, मार्ग, सहकारी कारएा, बहिरंग हेतु कहा है वे सभी उस उस सुमिकाके सम्बन्धमें जानने योग्य निमित्त कारएा कैसा होता है, उसका यथार्थ ज्ञान करानेके लिये है।

जो गुगास्थान अनुसार यथायोग्य साधक भाव, बाधक भाव और निमित्तोंको यथार्थतया न जाने तो वह ज्ञान मिथ्या है। कारण कि उस सम्बन्धमे सच्चे ज्ञानके श्रभावमे अज्ञानी ऐसा कहता है कि भाविंगों मुनि-द्या नग्नदिगम्बर ही हो ऐसी कोई आवश्यकता नहीं है तो उनकी यह वात मिथ्या ही है, कारण कि भाविंगों मुनिकों उस भूमिकामें तीन जातिके कथाय चतुष्टयका अभाव और सर्व सावद्य योगका त्याग सहित २८, मूलगुणोका पालन होते हैं इसिलये उसे वस्त्रका सम्बन्धवाला राग अथवा उस प्रकारका शरीरका राग कभी भी होता ही नहीं ऐसा निरपवाद नियम है, वस्त्र रखकर अपनेकों जैनमुनि माननेवालेको शास्त्रमें निगोदगामी कहा है। इसप्रकार गुणस्थानानुसार उपादान निमित्त दोनोंका यथार्थ ज्ञान होना चाहिये साधक जीवका ज्ञान ऐसा ही होता है जो उस उस भेदको जानता संता प्रगट होता है। समयसार शास्त्रमें गाथा १२ मे मात्र, इस हेतुसे व्यवहार नयको जाननेके लिये प्रयोजनवानपना बताया है।

स्व. श्री दीपचन्दजी कृत ज्ञानदर्पे ए पृष्ठ २६-३० में कहा है कि, याही जगमाही ज्ञेय भावकी लखैया ज्ञान, ताकी घरि ध्यान श्रान काहे पर हेरें है। परके संयोग ते अनादि दुःख पाए अब, देखि तू सँभारि जो श्रखंड निधि तेरे है। वाणी भगवानकी की सकल निचौर यहै, समैसार आप पुण्यपाप नाहिं नेरे है। याते यह ग्रन्थ शिव पंथको सधैया महा, ग्ररथ विचारि गुरुदेव यौ परेरै है ॥ ५ ॥ व्रत तप शील सजमादि उपवास किया, द्रव्य भावरूप दोउ बन्धको करतु है। करम जनित तातै करमको हेतु महा, बन्ध ही की करे मोक्ष पंथ की हरतु है। श्राप जैसी होइ ताकी आपके समान करे, बन्ध ही की मूल याते बन्धकी भरतु हैं। याकों परंपरा अति मानि करत्ति करें, केई महा मृद भवसिधुमैं परत हैं।।८६।। कारण समान काज सब ही बखानतु है, याते परिक्रयामाहि परकी घरिण है। याहि तै अनादि द्रव्य किया तौ अनेक करी, कछु नाहि सिद्धि भई ज्ञानकी परणि है। करमको वस जामै ज्ञानको न ग्रश कोउ, बढे भववास मोक्षपंथकी हरिए। है। याते परिक्रिया उपादेय ती न कही जाय, तात सदाकाल एक बन्धकी ठरिए है।।८७॥ पराधीन बाधायुत बन्धकी करैया महा, सदा विनासीक जाकी ऐसो ही सुभाव है। बन्ध, उदै, रस, फल जीमैं चार्यो एक रूप, शुभ वा अशुभ किया एक ही लखाव है। करमकी चेतनामे कैसे मोक्षपथ सधै, माने तेई सूढ हीए जिनके विभाव है। जैसो बोज होय ताको तैसो फल लागै जहाँ, यह जग माहि जिन भागम कहाव है ॥५८॥

### श्रभोपयोगके सम्बन्धमें सम्यग्दृष्टिकी कैसी श्रद्धा है

१८—श्री प्रवचनसार गाया ११ में तथा टीकामे धर्म परिग्रात जीवके शुमोपयोगको शुद्धोपयोगसे विरोधी शक्ति सहित होनेसे स्व कार्य (-चारित्रका कार्य) करनेके लिये असमयं कहा है, हेय कहा है। इससे ऐसा सिद्ध होता है कि—ज्ञानी (धर्मी) के शुम मावमें भी किंचित भी शुद्धि का अंश नहीं है, कारण कि वह वीतरागमावरूप मोक्षमार्ग नहीं है—वन्धमार्ग हो है, ऐसी बात होने पर भी जहाँ ज्ञानीके (धर्मीके) शुमभाव वो व्यवहार मोक्षमार्ग कहा है वह उपचारसे कहा है।

प्रश्त-किस अपेक्षासे वह उपचार किया है।

उत्तर—व्यवहार चारित्रकी साथ निष्ठय चारित्र हो तो वे ( शुभभाव ) निमित्तमात्र है उतना ज्ञान करानेकी श्रपेक्षा वह उपचार किया है ऐसा समभना।

प्रश्न---उपचार भी कुछ हेतुसे किया जाता है, तो यहाँ वह हेतु क्या है ?

उत्तर—निक्षय चारित्रके धारक जीवको छठवाँ गुण्स्थानकमें वैसा ही शुभराग होता है परन्तु ऐसा व्यवहारसे विरुद्ध प्रकारका राग कभी भी होता ही नहीं, कारण कि उस भूमिकामें तीन प्रकारकी कथाय शक्तिका अभाव सहित महामंद प्रशस्तराग होता है, उसे महा मुनि नहीं छूठते जानकर उनका त्याग करते नहीं, भाविंकगी मुनिओंको कदाचित् मंदरागके उदयसे व्यवहार चारित्रका भाव होता है, परन्तु उस शुभ भावको भी हेय जानकर दूर करना चाहते हैं भीर उस उस कालमे ऐसा ही राग होना सम्भव है—ऐसा राग बलजोरीसे—(-भ्रपनी स्वसन्मुखताकी कमजोरीसे) भ्राये विना रहता नहीं किन्तु मुनि उसे दूरसे अतिक्रान्त कर जाते हैं। इस हेतुसे यह उपचार किया है ऐसा समभना। इसप्रकार सम्यग्हिके हढ़श्रद्धा होती है।

इस सम्बन्धमें मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ३७६-७७ में कहा है कि-

"बहुरि नीचली द्शाविषें केई जीवनिके शुभोपयोग अर शुद्धोपयोगका युक्तपना पाइए हैं। तातें उपचार किर व्रतादिक शुभोपयोग कों मोक्षमार्ग कहा है। वस्तु विचार तें शुभोपयोग मोक्षका घातक ही है। जातें वन्धकी कारण सोई मोक्षका घातक है ऐसा श्रद्धान करना। बहुरि शुद्धोपयोग ही की उपादेय मानि ताका उपाय करना। शुभोपयोग— श्रशुभोपयोगकी हेय जानि तिनके त्यागका उपाय करना। जहाँ शुद्धोपयोग न होय सकें, तहाँ श्रशुभोपयोगकी छोड़ि शुभ ही विषे प्रवर्तना। जातें शुभोपयोगते श्रशुभोपयोगमें अशुद्धताकी श्रिष्ठकता है। बहुरि शुद्धोपयोग होय, तब तो परद्रव्यक्ता साक्षीभूत ही रहे है। तहाँ तो किछू परद्रव्यका प्रयोजन ही नाहीं। बहुरि शुभोपयोग होय, तहाँ बाह्य प्रवता-विककी प्रवृत्ति होय। जाते अशुद्धोपयोग होय, तहाँ बाह्य प्रवता-विककी प्रवृत्ति होय। जाते अशुद्धोपयोग के प्रर परद्रव्यकी प्रवृत्तिके निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध पाइए है। बहुरि पहले प्रशुभोपयोग छूटि शुभोपयोग होइ, पीछे शुभोपयोग छूटि शुद्धोपयोग होइ ऐसी कम परिपाटी है। परन्तु कोई ऐसे माने कि शुभोपयोग है, सो शुद्धोपयोग को कारण है जैसे प्रशुभ छूटकर शुभोपयोग हो है, तैसे शुभोपयोग छूटि शुद्धोपयोग हो है। जो ऐसे ही कार्य कारणपना हो तो शुभोपयोगका कारण अशुभोपयोग ठहरे। (तो ऐसा नही है) इन्य लिगी के शुभोपयोग तो उत्कृष्ट हो है, शुद्धोपयोग होता ही नाही ताते परमार्थ ते इनके कारणकार्यपना है नाहीं। जैसे अलपरोग निरोग होनेका कारण नहीं, और भला नहीं तेसे शुभोप-योग भी रोग समान है भला नहीं है।

( मो० प्र० देहली पृष्ठ ३७५ से ७७ )

सभी सम्यग्दृष्टिओं को ऐसा श्रद्धान होता है, परन्तु उसका अर्थ ऐसा नहीं है कि वे व्यवहार धर्मको मिथ्यात्व सममते हों; और ऐसा भी नहीं है कि उसे सच्चा मोक्षमार्ग समभते हों।

१६—प्रश्न—शास्त्रमें प्रथम तीन गुणस्थानोंमें श्रशुभोपयोग और ४-५ ६, गुणस्थानमे श्रकेला गुभोपयोग कहा है वह तारतम्यताकी श्रपेक्षा से है या—मुख्यताकी अपेक्षासे है ?

उत्तर—वह कथन तारतम्यता अपेक्षा नही है परन्तु मुख्यताकी अपेक्षासे कहा है (मो० मा० प्रकाशक, पृष्ठ ४०१, दे०) इस सम्बन्धमे विस्तारसे देखना हो तो प्रवचनसार (रायचन्द्र ग्रन्थमाला) ग्र० ३ गाथा ४८ श्री जयसेनाचार्यकी टीका पृष्ठ ३४२ मे देखो।

२०—प्रश्न—शास्त्रमे कई जगह-गुभ और गुद्ध परिगामसे कर्मीका क्षय होता है ऐसा कथन है, अब शुभ तो भ्रोदियक भाव है-बन्धका कारगा

है ऐसा होने पर भी शुभभावसे कर्मोका क्षय बतानेका क्या प्रयोजन है ?

उत्तर—(१)-शुभ परिणाम-रागभाव—( मिलनभाव ) होनेसे वे किसी भी जीवके हो-सम्यक्दृष्टिके हो या मिथ्यादृष्टिके हो किन्तु वे मोहयुक्त उदयभाव होनेसे सम्यग्दृष्टिका शुभभाव भी बन्धका ही कारण है, सवर निर्जराका कारण नहीं है श्रीर यह बात सत्य ही है, जिसे इस शास्त्रमें पृष्ठ ४४७ से ५५६ में अनेक शास्त्रके प्रमाण द्वारा दिखाया है।

- (२)—शास्त्रके कोई भी कथनका ग्रथं करना हो तो प्रथम यह निर्णाय करना चाहिये कि वह किस नयका कथन है ? ऐसा विचार करने पर—सम्यग्दृष्टिके शुभ भावोसे कर्मोका क्षय होता है—वह कथन व्यवहार नयका है, इसिलये उसका ऐसा ग्रथं होता है कि—वह ऐसा नहीं है परन्तु निमित्त वतानेकी अपेक्षासे यह उपचार किया है। ग्रथीत् वास्तवमे वह शुभ तो कर्म बन्धका ही कारण है परन्तु सम्यग्दृष्टिके नीचेकी भूमिकामें—४ से १० गुणस्थान तक—शुद्ध परिणामके साथ वह वह भूमिकाके योग्य—शुभभाव निमित्तहप होते है, उसका ज्ञान कराना इस उपचारका प्रयोजन है ऐसा समभना।
- (३) एक ही साथ शुभ और शुद्ध परिणामसे कर्मोका क्षय जहाँ पर कहा हो वहाँ उपादान और निमित्त दोनों उस उस गुणस्थानके समय होता है और इसप्रकारके ही होते हैं—विरुद्ध नहीं ऐसा बताकर उसमें जीवके शुद्ध भाव तो उपादान कारण है और शुभ भाव निमित्त कारण है ऐसे इन दो कारणों का ज्ञान कराया है, उसमें निमित्त कारण अभृतार्थ कारण है—वास्तवमें कारण नहीं है इसलिये शुभ परि-णामसे कर्मोंका क्षय कहना उपचार कथन है ऐसा समक्षना।
- (४) प्रवचनसार (पाटनी ग्रन्थमाला) गाथा २४५ की टीका पृष्ठ ३०१ मे ज्ञानीके शुभोपयोगरूप व्यवहारको "श्रास्त्रव ही" कहा है, अतः उनसे संवर लेशमात्र भी नहीं है।

श्री पचास्तिकाय गाथा १६८ में भी कहा है कि "उससे आस्रवका

निरोध नहीं हो सकता," तथा गाथा १६६ में भी कहा है कि "व्यवहार मोक्षमार्ग वह सूक्ष्म परसमय है और वह बन्धका हेतु होनेसे उसका मोक्षमार्गपना निरस्त किया गया है। गाथा १५७ तथा उसकी टीकामें "शुभाशुभ परचारित्र है, बन्धमार्ग है मोक्षमार्ग नहीं है।"

(५) इस सम्बन्धमें खास लक्ष्यमें (-खयालमें ) रखने योग्य बात यह है कि पुरुषार्थ सिद्धि उपाय शास्त्रकी गाथा १११ का अर्थ बहुत समयसे कितेक द्वारा असंगत करनेमें भ्रा रहा है, उसकी स्पष्टताके लिये देखों इस शास्त्रके पत्र नं० ५५५-५६।

उपरोक्त सब कथनका श्रिभिप्राय समभकर ऐसी श्रद्धा करना चाहिये कि—धर्मी जीव प्रथमसे ही श्रुभरागका भी निषेध करते है। श्रदः धर्म परिएत जीवका शुभोपयोग भी हेय है, त्याज्य है, निषेध्य है, कारए कि वह बन्धका ही कारए। है। जो प्रथमसे ही ऐसी श्रद्धा नही करता उसे आस्रव और बन्ध तत्त्वकी सत्यश्रद्धा नही हो सकती, श्रीर ऐसे जीव श्रास्रव को संवरूप मानते हैं, शुभभावको हितकर मानते हैं इसलिये वे सभी भूठी श्रद्धावाले हैं। इस विषयमें विशेष समभनेके लिये देखो इस शास्रके पृष्ठ १४७ से ११६।

#### व्यवहार मोक्षमार्गसे लाभ नहीं है ऐसी श्रद्धा करने योग्य है

२१—िकतेक लोग ऐसा मान रहे हैं कि शुभोपयोगसे अर्थात् व्यवहार मोक्षमागंसे आत्माको वास्तवमे लाभ होता है तो वह बात मिथ्या है कारण कि वे सब व्यवहार मोक्षमागंको वास्तवमे बहिरंग निमित्त कारण नहीं मानते परन्तु उपादान कारण मानते हैं। देखो श्री रायचन्द ग्रन्थमालाके पचास्तिकाय गाथा ८६, मे जयसेनाचार्यकी टीका—

वहाँ श्रधमां स्तिकायका निमित्त कारणपना कैसे है यह बात सिद्ध करनेमे कहा है कि ''शुद्धात्म स्वरूपे या स्थितिस्तस्य निश्चयेन बीतराग-निर्विकल्प स्वसंवेदन कारणं, व्यवहारेण पुनरहंत्सिद्धादि परमेष्ठि गुण-स्मरणं च यथा, तथा जीव पुद्गलानां निश्चयेन स्वकीय स्वरूपमेव स्थितेरूपादान कारणं, व्यवहारेण पुनरधमंद्रव्यं चेति सूत्रार्थः। श्रर्थं—

अथवा जैसे शुद्धातम स्वरूपमें ठहरनेका कारण निश्चयनयसे वीतराग निर्विकन्प स्वसंवेदन ज्ञान है तथा व्यवहार नयसे ग्रह्त, सिद्धादि पंच परमेष्ठियोंका गुणोंका स्मरण है तैसे जीव पुद्गलोंके ठहरनेमें निश्चयनयसे जनका ही स्वभाव ही जपादान कारण है, व्यवहारनयसे अधर्म द्रव्य यह सूत्रका अर्थ है।"

इस कथनसे सिद्ध होता है कि धर्म परिग्रत जीवको शुभोपयोगका निमित्तपना श्रीर गितपूर्वक स्थिर होनेवालेको अधर्मास्तिका निमित्तपना समान है और इस कथनसे यह वात जानी जाती है कि निमित्तसे वास्तवमे लाभ (हित) माननेवाले—निमित्तको उपादान हो मानते हैं, व्यवहारको निश्चय ही मानते हैं श्रर्थात् व्यवहार मोक्षमार्गसे वास्तवमे लाभ मानते हैं इसिलये वे सब मिथ्यादृष्टि है, श्री मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ३७८ में भी ऐसा कहा है कि—"यहु जीव निश्चयाभासको माने जाने हैं। परन्तु व्यवहार साधन कों भला जाने हैं,...व्रतादिरूप शुभोपयोगरूप प्रवतें है ताते श्रन्तिम ग्रैवेयक पर्यंत पद की पार्व है। परन्तु ससारका हो भोक्ता रहे है।"

केवलज्ञान, क्रमबद्ध-क्रमवर्ती

२२—केवलज्ञान सबधी भ्रनेक प्रकारकी विपरीत मान्यता चल रही है, अत. उनका सच्चा स्वरूप क्या है वह इस शास्त्रमे पत्र २०० से २१४ तक दिया गया है उस मूल बातकी ओर आपका ध्यान खीचनेमे भ्राता है।

(१) केवली भगवान् आत्मज्ञ है, परज्ञ नही है ऐसी भी एक भूठी मान्यता चल रही है परन्तु श्री प्रवचनसार गाथा १३ से ५४ तक टीका सहित जनका स्पष्ट समाधान किया है, उनमे गाथा, ४६ मे कहा है कि "जो एक ही साथ त्रैकालिक त्रिभुवनस्थ पदार्थोंको नही जानता, उसे पर्याय सहित एक द्रव्य भी जानना शक्य नही है," बादमें विस्तारसे टीका करके अन्तमे कहा है कि "इसप्रकार फलित होता है कि जो सबको नही जानता वह ग्रपनेको (आत्माको) नही जानता।" प्र० सार गाथा ४६ (पाटनो ग्रन्थमाला) मे भी बहुत स्पष्ट कहा है, गाथा पर टीकाके साथ जो कलश दिया है वह खास सूक्ष्मतासे पढने योग्य है।

शुद्धोपयोग का फल केवलज्ञान है इसलिय केवलज्ञान प्रगट करनेके लिये शुद्धोपयोग ग्रधिकार शुरू करते ग्राचायंदेवने प्रवचनसार गाथा १३ की भूमिकामें कहा है कि "इसप्रकार यह (भगवान कुन्दकुन्दाचायंदेव) समस्त शुभाशुभोपयोगवृत्तिको अपास्तकर, (हेय मानकर, तिरस्कार करके, दूर करके) शुद्धोपयोगवृत्तिको आत्मसात् (अपनेरूप) करते हुए शुद्धोपयोग ग्रधिकार प्रारम्भ करते है। उसमे (पहले) शुद्धोपयोगके फलकी ग्रात्माके प्रोत्साहनके लिये प्रशंसा करते हैं" कारण कि शुद्धोपयोग का ही फल केवलज्ञान है।

उस केवलज्ञानके संबंधमे विस्तारसे स्पष्ट ग्राधार द्वारा समभनेकें लिये देखो इस शास्त्रके पत्र नं० २०० से २१४ तक ।

- (२) प्रवचनसार गा. ४७ की टीकामें सर्वज्ञका ज्ञानके स्वभावका वर्णन करते २ कहा है कि "अतिविस्तारसे बस हो, जिसका अनिवारित फैलाव है, ऐसा प्रकाशमान होनेसे क्षायिक ज्ञान प्रवश्यमेव सर्वदा, सर्वेत्र, सर्वेथा, सर्वको जानता है" इससे ही सिद्ध होते हैं कि सर्वज्ञेयोका सम्पूर्ण स्वरूप-प्रयेक समयमें केवलज्ञानके प्रति सुनिश्चित होनेसे अनादि अनन्त कमबद्ध-कमवित पर्याये केवलज्ञानीके ज्ञानमे स्पष्ट प्रतिभासित हैं ग्रीर वे सुनिश्चित होनेसे सब द्रव्योंकी सब पर्यायें कमबद्ध ही होती हैं, उल्टी-सीधी, ग्रगम्य वा श्रनिश्चित होती ही नहीं।
  - (३) पर्यायको कमवर्ती भी कहनेमें द्याता है उसका अर्थ श्री पंचास्तिकायकी गाथा १८ की टीकामे ऐसा किया है कि—"क्यों कि वे (पर्यायें) क्रमवर्ती होनेसे उनका स्वसमय उपस्थित होता है और बीत जाता है।" बादमे गाथा २१ की टीकामे कहा है कि "जब जीव, द्रव्यकी गौरातासे तथा पर्यायकी मुख्यतासे विवक्षित होता है तब वह (१) उपजता है, (२) विनष्ट होता है, (३) जिसका स्वकाल बीत गया है ऐसे सत् (-विद्यमान) पर्याय समृहको विनष्ट करता है और (४) जिसका स्वकाल उपस्थित हुआ है (-आ पहुँचा है) ऐसे असत् को (अविद्यमान पर्याय समृहको) उत्पन्न करता है।

- (४) पंचाव्यायी भाग १ गाथा १६७-६८ में कहा है कि "कम' घातु है जो पाद विक्षेप अर्थमें प्रसिद्ध है" गमनमें पैर दायाँ बायाँ कमसर ही चलते हैं उलटे कमसे नहीं चलता इसप्रकार द्रव्योंकी पर्याय भी कमबद्ध होती है, जो अपने अपने अवसरमें प्रगट होती है, उसमें कोई समय पहिले की पीछे और पीछेवाली पहिले ऐसे उलटी सीघी नहीं होती अतः प्रत्येक पर्याय अपने स्व समयमे ही कमानुसार प्रगट होती रहती है।
- (५) पर्यायको क्रमभावी भी कहनेमें आता है, श्री प्रमेयकमल-मार्तण्ड न्यायशास्त्रमे [ ३, परोक्ष परि० स्० ३ गाथा १७-१८ की टीका में ] कहा है कि 'पूर्वोत्तर चारिगोः कृतिकाशकटोदयादिस्वरूपयोः कार्यकारणयोः श्चाग्नि घुमादिस्वरूपयोः इति । वे नक्षत्रोंका दृष्टान्तसे भी सिद्ध होता है कि जैसे नक्षत्रोंके गमनका क्रमभावीपना कभी भी निश्चित क्रमको छोड़कर उलटा नहीं होता वैसे ही, द्रव्योंकी प्रत्येक पर्यायोंका उत्पाद व्ययरूप प्रवाहका क्रम ग्रपने निश्चित क्रमको छोड़कर कभी भी उलटा सीघा नहीं होता परन्तु उसका निश्चित स्व समयमे उत्पाद होता रहता है।

(६) केवली-सर्वज्ञका ज्ञानके प्रति-सर्वज्ञेयों सर्वद्रव्योंकी त्रिकालवित सर्व पर्यायें ज्ञेयपनासे निश्चित ही है और क्रमबद्ध है उसकी सिद्धि करनेके लिये प्रवचनसार गाथा ६६ की टीकामे बहुत स्पष्ट कथन है विशेष देखो, पाटनी ग्रन्थमाला द्वारा प्रकाशित प्र० सार गाथा—

| -1 (4 ) (4 ) (4 ) | _              |                 |                  | _           | 2             |
|-------------------|----------------|-----------------|------------------|-------------|---------------|
| गाथा              | १०             | वृष्ठ           | १२               | टोका छ      | ौर भावार्थ    |
| <b>33</b>         | २३             | <b>77</b>       | २७–२६            | <b>5</b> 7  | <b>57</b>     |
| **                | રૂહ            | 77              | ጸጸ               | 99          | 77            |
| 55                | ३८             | <b>"</b>        | <b>გ</b> ጀ       | <b>57</b>   | <b>&gt;</b> 7 |
| , <b>3</b> 7      | <b>3</b> &     | 57              | ઝુફ              | <b>97</b>   | <b>57</b>     |
| , <i>''</i>       | ४१             | 77              | 상드               | 97          | <b>77</b>     |
| 57<br>57          | 8=-8 <i>E</i>  | 99              | ४५ से ४८         | : >>        | 17            |
|                   | <del>४</del> १ | <b>&gt;&gt;</b> | <i><b>સદ</b></i> | <b>37</b> 1 | <b>5</b> 7    |
| 77)<br>5)         | 33             | 77              | १२४–२६           | <b>57</b>   | <b>"</b>      |

| गाथा | ११३ | पृष्ठ | १४७–४८ | टीका | और भावार्ष |
|------|-----|-------|--------|------|------------|
| 57   | २०० | 77    | २४३    | 57   | 39         |

- (७) श्री समयसारजी शास्त्रकी टीकामें कलशोंकी श्री राजमलजी कृत टीका (सूरतसे प्रकाशित) में पृष्ठ १० मे कहा है कि ताकी व्योरो— ''यह जीव इतना काल वीत्या मोक्ष जासे इसी न्योधु (नोंध) केवल- ज्ञान माहे छै।"
- (म) भ्रविध्वतानी, मनःपर्ययज्ञानी भी भविष्यकी पर्यायोंको निश्चितरूपसे स्पष्ट जानते ही हैं, भ्रीर नक्षत्रों, सूर्य, चन्द्र तथा ताराग्रोकी गित उदय अस्त ग्रहण्काल आदिको निश्चितरूपसे अल्पज्ञ जीव भी जान सकते हैं तो सर्वज्ञ वीतराग पूर्णज्ञानी होनेसे सर्व द्रव्योंकी सर्व पर्यायोंको निश्चितरूपसे ( उसके क्रममे नियत ) कैसे नही जान सकता ?—प्रवश्य जानता ही है।
- (६) इस कथनका प्रयोजन-स्वतंत्र वस्तु स्वरूपका ज्ञान द्वारा केवलज्ञान स्वभावी अपनी आत्माका जो पूर्णस्वरूप है उसका निश्चय करके, सर्वज्ञ वीतराग कथित तत्त्वार्थोंका वास्तविक श्रद्धान कराना श्रीर मिथ्या श्रद्धा छुड़ाना चाहिये। क्रमबद्धके सच्चे श्रद्धानमे कर्तापनेका श्रीर पर्यायका आश्रयसे छूटकर अपना त्रेकालिक ज्ञाता स्वभावकी दृष्टि श्रीर आश्रय होता है, उसमे स्वसन्मुख ज्ञातापनेका सच्चा पुरुषार्थं, स्वभाव, काल नियति और कर्म उन पाँचोंका समूह एक ही साथ होता है, यह नियम है। ऐसा श्रनेकान्त वस्तुका स्वभाव है ऐसा श्रद्धान करना, कारण कि उसकी श्रद्धा विना किये सच्ची मध्यस्थता आ सकतो नही।
  - २३—तत्त्वज्ञानी स्व० श्री पं० बनारसीदासजीने 'परमार्थ वच-निकामे' ज्ञानी अज्ञानीका मेद समभनेके लिये कहा है कि:—
  - (१) अय मूढ़ तथा ज्ञानी जीवको विशेषपणौ और भी सुनो,— ज्ञाता तो मोक्षमार्ग साधि जाने, सूढ़ मोक्षमार्ग न साधि जाने, काहे—याते

सुनो—मूढ जीव आगमपद्भितिको % व्यवहार कहै, अध्यात्म पद्धितको निश्चय कहै तातें आगम श्रङ्ग एकान्तपनी साधिक मोक्षमार्ग दिखावे, अध्यात्मश्रङ्गको ंच्यवहारसे (भो) न जाने, यह सूढ़हिष्टको स्वभाव, वाही याही भाँति सूर्फ काहेते ?—याते जू-ग्रागमग्रंग बाह्य क्रियारूप प्रत्यक्ष प्रमागा है, ताको स्वरूप साधिवो सुगम। ता (वे) बाह्यक्रिया करतो संतो श्रापक्षं सूढ़ जीव मोक्षको श्रधिकारी माने, (परन्तु) अन्तरगित श्रध्यात्मरूप किया सो अन्तरहिष्ट ग्राह्य है सो क्रिया सूढ जीव न जाने। श्रन्तरहिष्टके अभावसी अन्तरिक्रिया दृष्टिगोचर आवे नाही, तातें मिथ्यादृष्टि जीव मोक्षमार्ग साधिवेको असमर्थ है।

# (२) अथ सम्यक् दृष्टिको विचार सुनौ---

सम्यग्दृष्टि कहा (कीन) सो सुनो—संशय, विमोह, विश्रम ए तीन भाव जामें नाही सो सम्यग्दृष्टि। संशय, विमोह, विश्रम कहा—ताको स्वरूप दृष्टान्त करि दिखायतु है सो सुनो—जैसे च्यार पुरुष काहु एकस्थान विषे ठाढे। तिन्ह चारि हूँ के श्रागे एक सीपको खण्ड किन्हो और पुरुषने श्रानि दिखायो। प्रत्येक ते प्रश्न कीनो कि यह कहा है ? सीप है के रूपो है, प्रथम ही एक पुरुष संशैवालो बोल्यो—कछु सुघ नाही परत, किघी सीप है किघी रूपो है मोरी दिष्टिविष याको निरघार होत नाहि ने। भी दूजो पुरुष विमोहवालो बोल्यो कि कछु मोहि यह सुघ नाही कि तुम सीप कोनसो कहतु है रूपो कोनसो कहतु है मेरी दृष्टिविष कछु श्रावतु नाही ताते हम नांहिने जानत कि तू कहा कहतु है अथवा चुप ह्वं रहे बोले नाही गहलरूप सौ। भी तीसरो पुरुष विश्रमवालो बोल्यो कि—यह

<sup>\*—</sup>आगम पद्धति—दो प्रकार से है—(१) भावरूप पुद्गलाकार आत्माकी अशुद्ध परिएातिरूप-अर्थात् दया, दान, पूजा, अनुकम्पा, भन्नत तथा अरुपुन्नत—महान्नत, भुनिके २८ मूलगुरुपोका पालनादि शुभभावोरूप जीवके मलिन परिएाम। (२) द्रव्यरूप पुद्गल परिएाम।

<sup>÷-</sup>श्रन्तर्हे ष्टि द्वारा मोक्षपद्धतिको साधना सो श्रम्यात्म श्रंगका व्यवहार है।

तौ प्रत्यक्ष प्रमान रूपो है याको सीप कौन कहै मेरी दृष्टिविप तो रूपो सुमतु है ताते सर्वथा प्रकार यह रूपो है सो तीनो पुरुष तो वा सीप को स्वरूप जान्यो नाही। ताते तीनों मिथ्यावादी। अब चोथो पुरुप वोल्यो कि यह तौ प्रत्यक्ष प्रमान सीप को खण्ड है यामे कहाँ घोखो, सीप सीप सीप, निरघार सीप, याको जु कोई और वस्तु कहै सौ प्रत्यक्ष प्रमाण भ्रामक अथवा ग्रंघ, तैसें सम्यग्दृष्टिकी स्वपरस्वरूपविप न संसे है, न विमोह, न विभ्रम, यथार्थदृष्टि है ताते सम्यग्दृष्टि जीव अन्तरदृष्टि करि मोक्षपद्धित साधि जाने। बाह्यभाव बाह्यनिमित्तरूप भ माने; सो निमित्त नानारूप है, एकरूप नाहीं, अन्तरदृष्टिके प्रमान मोक्षमार्ग साथे सम्यग्ज्ञान स्वरूपाचरन की किनका जागे मोक्षमार्ग सांची। मोक्षमार्ग की साधिको न्यहें व्यवहार, शुद्धद्रव्य निक्रियारूप सो निश्चे। ऐसें

<sup>#</sup> व्यवहारनय अशुद्ध द्रव्यको कहनेवाला होनेसे जितने अलग २, एक २ मावस्वरूप अनेक भाव दिखाये हैं ऐसा वह विचित्र अनेक वर्णमालाके समान होनेसे, जाननेमें आता हुआ उसकाल प्रयोजनवान है, परन्तु उपादेयरूपसे प्रयोजनवान नहीं है ऐसी समभ पूर्वक सम्यग्दृष्टि जीव अपने चारित्रगुणकी पर्यायमें आशिक शुद्धताके साथ जो शुभअश है उसे बाह्यभाव भीर वाह्य निमित्तरूपसे जानते हैं। शास्त्रमें कही पर उस शुभको शुद्ध पर्यायका व्यवहारनयसे साधक कहा हो तो उसका अर्थ वे वाह्य निमित्तमात्र है—हेय है ऐसा मानता है, अतः वे आश्रय करने योग्य या हितकर न मानकर वाधक ही है ऐसा मानता है।

<sup>÷—</sup>पाटनी ग्रन्थमाला श्री प्रवचनसार गा. ६४ में "ग्रविचलित चेतनामाश्र ग्रात्मव्यवहार है" ऐसा टीकामें पृष्ठ १११-१२ में कहा है, उसे यहाँ 'मोक्षमागं साधिवो उसे व्यवहार' ऐसा निरूपण किया।

<sup>+ —</sup> त्रैकालिक एकरूप रहनेवाला जो ग्रात्माका घृव ज्ञायकभाव है वह भूतार्थ-निश्चयनयका विषय होनेसे उसे 'शुद्धद्रव्य अक्रियारूप' कहा गया है; उसे परमपारिस्मामिक भाव भी कहनेमें ग्राता है भीर वह नित्य सामान्य द्रव्यरूप होनेसे निष्क्रिय है तथा क्रिया पर्याय है इससे व्यवहारनयका विषय है।

व्यवहार को स्वरूप सम्यग्दृष्टि जाने, सूढजीव न जाने न माने। सूढ जीव वन्ध पद्धितिको साधिकरि मोक्ष कहै, सो बात ज्ञाता माने नाहीं। काहेतें, यातें जु बंधके साधते बंध सधे, मोक्ष सधे नाहीं। ज्ञाता कदा-चित् बंध पद्धित विचारे तब जाने कि या पद्धितसो ॐ मेरो द्रव्य ग्रनादि को बंधरूप चल्यो ग्रायो है—ग्रब या पद्धितसो ÷मोह तोरिवो है या पद्धितको राग पूर्वकी ज्यो हे नर काहे करों?।

छिनमात्र भी बन्ध पद्धतिविषै मगन होय नाही सो ज्ञाता अपनो स्वरूप विचारे, ग्रनुभवे, ध्यावे, गावे, श्रवन करे, नवधा भक्ति, तप क्रिया ग्रपने शुद्धस्वरूपके सन्मुख होइकरि करें। यह ज्ञाताको आचार, याहीको नाम मिश्रवयवहार।

## (४) अव हेय ज्ञेय उपादेयरूप ज्ञाताकी चाल ताको विचार लिख्यते

हेय-त्यागरूप तौ अपने द्रव्यकी अगुद्धता, ज्ञेय-विचाररूप श्रन्य षट्द्रव्यको स्वरूप-उपादेय आचरनरूप श्रपने द्रव्यकी गुद्धता, ताको व्योरी-गुएएस्थानक प्रमान हेय ज्ञेय उपादेयरूप शक्ति ज्ञाताकी होय। ज्यों ज्यों ज्ञाताकी हेय ज्ञेय उपादेयरूप वर्धमान होय त्यो त्यो गुएएस्थानककी वढ़वारी कही है, गुएएस्थानक प्रवान ज्ञान, गुएएस्थानक प्रमान क्रिया। तामें विशेष इतनी जु एक गुएएस्थानकवर्ती श्रनेक जीव होहि तौ अनेक रूपको ज्ञान कहिए, श्रनेकरूपकी क्रिया कहिए। भिन्न भिन्न सत्ताके प्रवान करि

<sup>•-</sup>यहाँ सम्यग्दृष्टि जीवको उसकी भूमिकाके अनुसार होनेवाले शुभभावको भो बन्ध पद्धति-कही है। बन्धमार्ग,-बन्धका कारण,-बन्धका उपाय और वधपद्धति एकार्थ है।

<sup>∴</sup>सम्यग्दृष्टि शुभभावको वन्धपद्धितमें गिनते हैं इससे इनसे लाभ या किंचित् हित मानते नहीं, श्रीर उनका ग्रभाव करनेका पुरपार्थ करता है इमिलये 'यह बन्वपद्धितका मोह तोड़कर स्वसन्मुख प्रवर्तनका उद्यम करते हुए शुद्धतामें वृद्धि करने की सीख श्रपनेको दे रहे हैं।

एकता मिलै नाही। एक एक जीव द्रव्य विषे भ्रन्य अन्यरूप औदियक भाव होंहि तिन ग्रीदियकभाव अनुसारी ज्ञानकी ग्रन्य ग्रन्यता जाननी। परन्तु विशेष इतनो जु कोऊ जातिको ज्ञान ऐसो न होइ जु परसत्तावलम्बकशीली होइ करि मोक्षमार्ग साक्षात् कहे काहे तें ग्रवस्था प्रवान ( कारएा कि अवस्थाके प्रमानमें ) परसत्तावलम्बक है। ने ज्ञानको परसत्तावलम्बी पर-मार्थता न कहे, जो ज्ञान हो सो स्वसत्तावलम्बनशीली होय ताके नाऊ ज्ञान । ता ज्ञान ( उसज्ञान ) को सहकारभूत, निमित्तरूप नाना प्रकारके श्रीदियकभाव होंहि तीन्ह श्रीदियकभावोको ज्ञाता तमासगीर, न कत्ता न भोक्ता, न अवलम्बी ताते कोऊ यों कहै कि या भाँतिके औदयिकभाव होहि सर्वथा, तौ फलानों गुरास्थानक कहिए सो भूठो। तिनि द्रव्य कौ स्वरूप सर्वथा प्रकार जान्यी नाही । काहेते-याते जु ग्रीर गुणस्थानकनकी कौन वात चलावै, केवलिके भी औदयिक भावनिको नानात्वता ( अनेक प्रकारता ) जाननी । केवलीके भी औदयिकभाव एकसे होय नाही । काहू केवलि को दण्ड कपाटरूप क्रिया उदय होय, काहू केवलिकौ नाही। तौ केवलिविषे भी उदयकी नानात्वता है तो और गुरास्थानककी कीन बात चलावै। ताते औदियक अ भावके भरोसे ज्ञान नाही ज्ञान स्वशक्ति प्रवान है। स्व-परप्रकाशक ज्ञानकी शक्ति, ज्ञायक प्रमान ज्ञान स्वरूपाचरनरूप चारित्र, यथानुभव प्रमान यह ज्ञाताको सामर्थ्य पनी।

इन वातनको न्यौरो कहांतांई लिखिये कहांताई कहिए। वचना-तीत इन्द्रियातीत ज्ञानातीत, ताते यह विचार बहुत कहा लिखिह। जो ज्ञाता होइगो सो थोरी ही लिख्यो बहुत किर समुभैगो जो अज्ञानी होयगो सो यह चिट्ठी सुनैगो सही परन्तु समुभैगा नहीं यह—वचिनका यथाका यथा सुमित प्रवान केविलवचनानुसारी है। जो याहि सुगौगो समुभैगो सरदहंगो ताहि कल्यागकारी है भाग्यप्रमागा। इति परमार्थ वचिनका

<sup>#</sup> यहां सम्यग्दृष्टिके शुभीपयोगको श्रीदियकभाव कहा है श्रीर वह श्रीदियक भावने मंबर निजंरा नही परन्तु बन्व होता है।

# २४-समाज में आत्मज्ञानके विषयमें अपूर्व जिज्ञासा और जागृति

- (१) जिसे सत्यकी ओर रुचि होने लगी है, जो सत्यतत्त्वको समभने और निर्णय करनेके इच्छुक हैं वह समाज, मध्यस्थतासे शास्त्रोकी स्याध्याय और चर्चा करके नयार्थ, अनेकान्त, उपादान निमित्त, निक्षय, ध्यवहार दो नयोंकी सञ्ची व्याख्या और प्रयोजन तथा मोक्षमार्गका दो प्रकारसे निरूप्ण, हेय उपादेय और प्रत्येक द्रव्यकी पर्यायोकी भी स्वतंत्रता फेबलजान और कमबद्ध पर्याय आदि प्रयोजनभूत विषयोमे उत्साहसे भभ्यान कर रहे हैं श्रीर तत्त्वनिर्णयके विषयमे समाजमें खास विचारोका प्रवाह चल रहा है ऐसा नीचेके आधारसे भी सिद्ध होता है—
- (२) श्री भारत० दि० जैन सघ (मथुरा) द्वारा ई० सन् १९४४ में प्रकाशित मोक्षमागं प्रकाशक ( पं० टोडरमलजी कृत ) की प्रस्तावना प्रष्ठ ह में गास्त्रीजीने कहा है कि "ग्रव तक शास्त्रस्वाध्याय और पारस्परिक चर्चाओमें एकान्त निश्चयी और एकान्तव्यवहारीको ही मिण्यादृष्टि कहते सूनते आए हैं। परन्तु दोनो नयोका अवलम्बन करनेवाले भी मिण्यादृष्टि हो सकते है यह आपकी (स्व० श्री टोडरमलजीकी) नई ग्रीर विशेष चर्चा है। ऐसे मिथ्यादृष्टियोके सुक्ष्मभावोका विश्लेषण करते हुए म्रापने नई प्रपूर्व वातें लिखो हैं। उदाहरणके लिए आपने इस वातका खण्डन किया है कि मोक्षमार्ग निख्यय व्यवहार रूप दो प्रकारका है। वे लिखते है कि यह मान्यता निश्चय व्यवहारावलम्बी मिथ्यादृष्टियो की है, वास्तवमे पाठक देखेंगे कि जो लोग निक्षय सम्यग्दर्शन, व्यवहार सम्यग्दर्शन, निक्षय रत्नत्रय, व्यवहार रत्नत्रय, निश्चयमोक्षमार्ग, व्यवहार मोक्षमार्ग इत्यादि भेदोकी रातदिन चर्चा करते रहते है उनके मंतव्य से पण्डितजीका मंतव्य कितना भिन्न है ?। इसीप्रकार आगे चलकर उन्होने लिखा है कि निश्चय व्यवहार दोनोंको उपादेय मानना भी भ्रन है, क्योंकि दोनों नयोंका स्वरूप परस्पर विरुद्ध है, इसलिये दोनों नयोंका उपादेयपना नहीं वन सकता। अभी तक तो यही धारणा थी कि न केवल निश्चय

उपादेय है और न केवल व्यवहार किन्तु दोनों ही उपादेय हैं किन्तु पंहितजीने इसे मिथ्यादृष्टियोंकी प्रवृत्ति बतलाई है।"

श्रागे पृष्ठ ३० मे उद्धरण दिया है कि 'जो ऐसा मानता है कि निश्चयका श्रद्धान करना चाहिये श्रीर प्रवृत्ति व्यवहारकी रखना चाहिये' उन्हें भी मिथ्यादृष्टि ही बतलाते हैं।

# २५-इस शास्त्रकी इस टीकाके आधारभूतशास्त्र

इस टीकाका संग्रह-मुख्यतया श्री सर्वार्थसिद्धि, श्री तत्त्वार्थ राज-वार्तिक, श्री क्लोकवार्तिक, श्री अर्थ प्रकाशिका, श्री समयसार, श्री प्रवचन-सार, श्री पचास्तिकाय, श्री नियमसार, श्री घवला—जयघवला—महाबन्ध तथा श्री मोक्षमागं प्रकाशक इत्यादि धनेक सत् शास्त्रोके आधार पर किया गया है, जिसकी सूची भी इस ग्रन्थमे शुरूमे दी गई है।

## २६-अध्यातम योगी सत्पुरुष श्री कानजी स्वामीकी कृपाका फल

मोक्षमागंका सत्य पुरुषार्थं दर्शानेवाले, परम सत्य जैनघर्मके मर्मके पारगामी ग्रीर अद्वितीय उपदेशक, आत्मज्ञ, सत्पुरुष श्री कानजी स्वामीसे मैंने इस ग्रन्थकी पाण्डुलिपि पढ़ लेनेकी प्रार्थना की श्रीर उन्होंने उसे स्वीकारनेकी कृपा की। फलस्वरूप उनकी सूचनानुसार सुघार करके मुद्रग् लिये भेजा गया। इसप्रकार यह ग्रंथ उनकी कृपाका फल है— ऐसा कहनेकी आजा लेता हूँ। इस कृपाके लिये उनका जितना उपकार व्यक्त करें उतना कम ही है।

### २७— ग्रुगुज्जु पाठकों से.....

मुमुक्षुग्रोको इस ग्रथका सूक्ष्म दृष्टिसे ग्रीर मध्यस्थरूपसे अध्ययन करना चाहिए। सत् शास्त्रका धर्म बुद्धि द्वारा ग्रभ्यास करना सम्यग्दर्शनका मारण है। तदुपरान्त, शास्त्राभ्यासमे निम्न वाते मुख्यतया ध्यानमे रखना चाहिए—

- (१) निश्चयनय सम्यग्दर्शनसे ही धर्मका प्रारम्भ होता है।
- (२) निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट किये विना किसी भी जीवको सच्चे

व्रंत, सामायिक प्रतिक्रमण, तप, प्रत्याख्यानादि कियाएँ नही होती क्योंकि वे कियाएँ पांचवे गुरास्थानमें शुभभावरूपसे होती है।

- (३) शुभभाव ज्ञानी और अज्ञानी दोनोंको होता है, किन्तु अज्ञानी जीव ऐसा मानता है कि उससे धर्म होगा, अथवा वह शुभभावरूप व्यवहार करते—करते भविष्यमे धर्म होगा; किन्तु ज्ञानियोको वो हेय बुद्धिसे होनेसे, उससे (-शुभभावसे धर्म होगा) ऐसा वे कभी नही मानते।
- (४) पूर्ण वीतरागदशा प्रगट न हो वहाँ तक पद अनुसार शुभभाव आये विना नही रहते किन्तु उस भावको धर्म नही मानना चाहिए और न ऐसा मानना चाहिये कि उससे क्रमशः धर्म होगा; क्योकि वह विकार होनेसे अनन्त वीतराग देवोने उसे बन्धनका ही कारण कहा है।
- (४) प्रत्येक वस्तु द्रव्य-गुग्ग-पर्यायसे स्वतन्त्र है; एक वस्तु दूसरी वस्तुका कुछ कर नहीं सकती; परिग्मित नहीं कर सकती, प्रेरणा नहीं दे सकती, प्रभाव—ग्रसर—मदद या उपकार नहीं कर सकती; लाभ—हानि नहीं कर सकती, मार—जिला नहीं सकती, सुख-दुंख नहीं दे सकती—ऐसी प्रत्येक द्रव्य-गुग्ग-पर्यायकी स्वतंत्रता अनन्त ज्ञानियोने पुकार पुकार कर कहीं है।
- (६) जिनमतमें तो ऐसी परिपाटी है कि पहले निश्चय सम्यक्त होता है और फिर वृत; ग्रीर निश्चय सम्यक्त तो विपरीत ग्रभिप्राय रहित जीवादि तत्त्वार्थ श्रद्धान है, इसलिये ऐसा यथार्थ श्रद्धान करके सम्यग्दृष्टि होना चाहिये।
- (७) प्रथम गुणस्थानमे जिज्ञासु जीवोंको ज्ञानी पुरुषोके धर्मोप-देशका श्रवण, उनका निरन्तर समागम, सत्शास्त्रका अभ्यास, पठन-मनन, देवदर्शन, पूजा, भक्ति, दानादि शुभभाव होते हैं, किन्तु पहले गुण-स्थानमे सच्चे व्रत-तपादि नहीं होते।

### (२८) अन्तमें

मोक्षशास्त्रके गुजराती टीका परसे हिन्दी अनुवाद करनेका कार्य

कठिन परिश्रम साध्य; उसको पूरा करनेवाले श्री पं पर्मेष्ठीदासजी न्यायतीर्थं घन्यवादके पात्र है।

इस शास्त्रकी प्रथमावृत्ति तथा दूसरी इस ग्रावृत्ति तैयार करनेमें अक्षरशः मिलान करके जाँचनेके कार्यमें तथा शास्त्रानुसार स्पष्टता करनेके कार्यमें प्रेम पूर्वक अपना समय देकर बहुत श्रम दिया है उस सहायके लिये श्री वर्व गुलाबचन्दभाईको ग्राभार सह घन्यवाद है।

हिन्दी समाजको इस गुजराती-मोक्षशास्त्र टीकाका लाभ प्राप्त हो इसलिये उसका हिन्दी अनुवादन करानेके लिये तथा दूसरी आवृत्तिके लिये श्री नेमिचन्दजी पाटनीने पुनः पुनः प्रेरणा की थी, और कमल प्रि० प्रेसमें यह शास्त्र सुन्दर रीतिसे छपानेकी व्यवस्था करनेके लिये श्री नेमिचन्दजी पाटनी (प्रधान—मन्त्री श्री पाटनी दि० जैन ग्रंथमाला, मारोठ—राजस्थान) को घन्यवाद है।

इस ग्रथका पूफ रीडिंग, शुद्धिपत्र, विस्तृत विषय सूची, शब्दसूचि आदि तैयार करनेका कार्य सावधानीसे श्री नेमीचन्दजी बाकलीवाल (-मदनगंज) ने तथा ब्र० गुलाबचन्दजीने किया है, श्रतः उन्हे भी धन्यवाद है।

श्रक्षय तृतीया वीर नि० सम्वत् २४८६ रामजी माणेकचन्द दोशी, —प्रमुख— श्री जैन स्वाध्याय मंदिर ट्रस्ट सोनगढ़



# श्री मोचराास्र टीका की विषय सूची

## 类

| तुत्र ः | तम्बर विषय                                              | पत्र संख्या |
|---------|---------------------------------------------------------|-------------|
|         | <b>मंगलाचर</b> ण                                        | 8           |
|         | शास्त्रके विषयोंका संचेपमें कथन                         | १ से ४      |
|         | प्रथम अध्याय प्रष्ठ ५ से ११८ तक                         |             |
| १       | मोत्तर्का प्राप्तिका उपाय-निश्चय मोत्तमार्गः            | ×           |
|         | पहले सूत्रका सिद्धान्त                                  | R           |
| ą       | निश्चय सम्यग्दशनका लत्त्रण                              |             |
|         | 'तत्त्व' शब्दका मर्मे                                   | ક           |
|         | सम्यग्दर्शनकी महिमा                                     | १०          |
|         | सम्यग्द्शेनका बल                                        | કક          |
|         | सम्यग्दर्शनके भेद तथा अन्य प्रकार                       | १४          |
|         | सराग सम्यग्दृष्टिके प्रशमादि भाव                        | १४          |
|         | सम्यग्दर्शनका विषय-लच्य-स्वरूप                          | १६          |
|         | यह सूत्र निश्चय सम्यग्दर्शनके लिये हैं उसके शास्त्राघार |             |
| ą       | निश्चय सम्यग्दरीनके उत्पत्तिकी श्रपेत्तासे भेद          | २०          |
|         | तीसरे सूत्रका सिद्धान्त                                 | १७          |
| ૪       | तत्त्रोंके नाम तथा स्वरूप                               | १८          |
|         | चौथे सूत्रका सिद्धान्त                                  | <b>२</b> १  |
| ×       | निख्रय सम्यग्दर्शनादि शब्दोंके श्रर्थ सममनेकी रीति      | २४          |
|         | निच्चेपके भेदोंकी व्याख्या                              | २६          |
|         | पॉचवें सूत्रका सिद्धान्त                                | २८          |
| Ę       | निश्चय सम्यग्दर्शनादि जाननेका उपाय                      | २म          |
|         | प्रमाण, नय, युक्ति                                      | २८–२६       |
|         | श्रनेकान्त एकान्त, सम्यक् और मिध्या अनेकान्तका स्वरूप   | _           |
|         | तथा दृष्टान्त                                           | ₹•          |

| सूत्र   | नम्बर विषय                                                 | पत्र संख्या     |
|---------|------------------------------------------------------------|-----------------|
|         | 'सत्' शब्दके प्रयोगका कारण                                 | ४८              |
|         | संख्या श्रौर विधानमें अन्तर                                | "               |
|         | चेत्र और श्रधिकरणमें श्रन्तर वगैरह                         | 8૬              |
|         | 'भाव' शब्दका निच्चेपके सूत्रमें कथन होने पर भी यहाँ वि     | केस <b>लिये</b> |
|         | कहा ? विस्तृत वर्णनका प्रयोजन,                             | ૪૦              |
|         | ज्ञान सम्बन्धी विशेष स्पष्टीकरण                            | 55              |
|         | सूत्र ४ से  तकका तात्पर्यरूप सिद्धान्त                     | ४१              |
| 3       | सम्यग्ज्ञानके भेद-मतिज्ञानादि पॉचों प्रकारका स्वरूप        | ধ্র             |
|         | नवमें सूत्रका सिद्धान्त                                    | ४३              |
| १०      | कौनसे ज्ञान प्रमाण हैं ?                                   | ¥٤              |
|         | सूत्र ६–१० का सिद्धान्त                                    | ሂሂ              |
| ११      | परोच्च प्रमाणके भेद                                        | ሂሂ              |
|         | क्या सम्यक् मतिज्ञान यह जान सकता है कि अमुक जीवः           | भव्य            |
|         | है यो अभव्य ?                                              | ४६              |
|         | मति-श्रुतिज्ञानको परोच्न कहा उसका विशेष समाधान             | ሂ७              |
| १२      | प्रत्यत्त प्रमाणके भेद                                     | <b>ፈ</b> ട      |
| १३      | मतिज्ञानके नाम                                             | <b>ፈ</b> ፍ      |
| १४      | मतिज्ञानकी उत्पत्तिके समय निमित्त                          | ६०              |
|         | मितज्ञानमें ज्ञेय पदार्थ और प्रकाशको भी निमित्त क्यों नहीं | कहा ? ६२        |
|         | निमित्त श्रौर उपादान                                       | ६४–६४           |
| १४      | मतिज्ञानके क्रमके भेद—श्रवप्रह, ईहादिका स्वरूप             | ξŁ              |
| १६      | श्रवप्रहादिके विषयभूत पदार्थ                               | ६७              |
|         | बहु, बहुविधादि बारह भेदकी व्याख्या                         | ६७–६⊏           |
| प्रस्ये | क इन्द्रिय द्वारा होनेवाले इन बारह प्रकारके मतिज्ञानका     |                 |
|         | <del>र</del> पष्टीकरण्,                                    | 33              |
|         | शका-समाधान                                                 | ७२–७४           |
| १७      | <b>श्रवप्रहादिके विषयभूत पदार्थ भेद किसके</b> हैं ?        | હ્              |

| सूत्र व | रुम्बर विषय                                                 | पत्र संख्या     |
|---------|-------------------------------------------------------------|-----------------|
| १८      | अवप्रह ज्ञानमें विशेषता                                     | <b>૭૭</b>       |
|         | श्रयीवप्रह्—व्यंजनावप्रह्के दृष्टान्त                       | <b>97</b>       |
|         | श्रव्यक्त-व्यक्तका श्रर्थ                                   | ৩⊏              |
|         | श्रन्यक्त और न्यक्तज्ञान श्रर्थात् न्यंजनावमह-श्रर्थावमह    | <b>))</b>       |
|         | ईहा, <b>अवाय, धारणाका विशेष स्वरू</b> प                     | <i>ક</i> ્ય     |
|         | एकके बाद दूसरा ज्ञान होना ही है या नहीं ?                   | <b>77</b>       |
|         | ईहा ज्ञान सत्य है ?                                         | **              |
|         | 'धारणा' और 'संस्कार' के बारेमें स्पष्टीकरण                  | 20              |
|         | चार भेदोंकी विशेषता                                         | ८१              |
| १६      | व्यंजनावप्रहज्ञान नेत्र श्रीर मनसे नहीं होता                | <b>=</b> {      |
| २०      | श्रुतज्ञानका वर्णन, उत्पत्तिका क्रम तथा उसके भेद            | 53              |
|         | श्रुतज्ञानकी उत्पत्तिके दृष्टान्त                           | <b>3</b> >      |
|         | अत्तरात्मक, श्रनत्तरात्मक श्रुतज्ञान                        | ፍሄ              |
|         | श्रुतज्ञानी उत्पत्तिमें मतिज्ञान निमित्तमात्र है            | ८३              |
|         | मतिज्ञानके समान ही श्रुतज्ञान क्यों नहीं ?                  | <b>))</b>       |
|         | श्रुतज्ञान साचात् मतिज्ञानपूर्वक श्रौर परम्परा मतिपूर्वक    | <b>54-58</b>    |
|         | भावश्रुत और द्रव्यश्रुत                                     | ८४              |
|         | प्रमाणके दो प्रकार, 'श्रुत' के अर्थ<br>वारह अंग, चौदह पूर्व | 云义              |
|         |                                                             | <b>&gt;&gt;</b> |
|         | मित और श्रुतज्ञानके बीचका भेद                               | <b>¤</b> €      |
|         | विशेष स्पष्टीकर्गा                                          |                 |
|         | सूत्र ११ से २० तकका सिद्धान्त                               | 57              |
| Ą       | विकास विकास अपनि । स्व                                      | 55              |
| ર્      | २ चयोपशम निमित्तक अवधिज्ञानके मेद तथा उनके स्वार्म          | કે દ            |
|         | श्रनुगामी श्रादि छह भेदका वर्णन                             | <b>&gt;</b> >   |
|         | द्रव्य, होत्र, काल, भाव श्रपेद्यासे श्रवधिज्ञानका विपय      | £0-£?           |
|         | त्तयोपशमका श्रर्थ                                           | 83              |

| मूत्र | नम्बर विषय                                           | पत्र संख्या           |
|-------|------------------------------------------------------|-----------------------|
|       | सूत्र २१ — २२ का सिद्धान्त                           | ٤٦                    |
| २३    | मनःपर्येय ज्ञानके भेद                                | ٤٦                    |
| २४    | ऋजुमति और विपुलमितमें श्रन्तर                        | ٤٤                    |
| २४    |                                                      | 'ता "                 |
| २६    | _ '                                                  | <b>६</b> ६            |
| २७    |                                                      | ७३                    |
| २८    |                                                      | "                     |
|       | सूत्र २७-२८ का सिद्धान्त                             | ٤٦                    |
| 3,5   | केवलज्ञानका विषय                                     | 23                    |
|       | केवली भगवानके एक ही ज्ञान होता है                    | या पॉचों ६६           |
|       | सूत्र २६ का सिद्धान्त                                | १००                   |
| ३०    | एक जीवके एक साथ कितने ज्ञान हो स                     | किते हैं ? १८०        |
| •     | सूत्र ६ से ३० तकका सिद्धान्त                         | १०१                   |
| ३१    | मति, श्रुत और अवधिज्ञानमें मिण्यात्व                 | भी होता है १०२        |
| ३२    | ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~              | कहा ? १०३             |
|       | कारणविपरीतता, स्वरूपविपरीतता, भेद                    |                       |
|       | इन तीनोंको दूर करनेका उपाय                           | १०४                   |
|       | सत् असत् , ज्ञानका कार्य, विपरीत ज्ञान               | के दृष्टान्त १०६-१०८  |
| ३३    |                                                      | <b>बप नयका स्वरूप</b> |
| ``    | कहते हैं                                             | <b>ξο</b> Ε           |
|       | ऋनेकान्त, स्याद्वाद श्रौर नयकी व्याख्या              | 308                   |
|       | नैगमादि सात नयोंका स्वरूप                            | 309                   |
|       | नयके तीन प्रकार ( शब्द-अर्थ और ज्ञान                 | नय) १११-११२           |
|       | शीमह राजचन्द्रजीने श्रात्माके सम्बन्धमें             | इन सात नयोंको         |
|       | चौदह प्रकारसे कैसे उत्तम ढगसे अव                     | तिरित किये हैं रिरर   |
|       | वास्तविकमाव लौकिकमावोंसे विरुद्ध                     | ११३                   |
|       | <sub>पाँच</sub> प्रकारसे जैन शास्त्रोंके अर्थ सममाने | की रीति ११३           |

| TTET  | चम्बर विषय                                            | पत्र संख्या     |
|-------|-------------------------------------------------------|-----------------|
| સૂત્ર | नम्बर<br>नयोंके सद्तेप स्वरूप, जैन नीति तथा नयोंकी स् | बुलमन ११४-११८   |
|       |                                                       | ११६             |
|       | प्रथम श्रध्यायका परिशिष्ट—१                           | 388             |
|       | सम्याद्शीनके सम्बन्धमें कुछ ज्ञातव्य                  | 298             |
|       | सम्यादशैनकी आवश्यकता, स० द० क्या है                   | १२०             |
|       | श्रद्धा गुणकी मुख्यतास निश्चय सम्यग्दर्शन             | •               |
|       | ज्ञान गुणकी मुख्यतासे निश्चय सम्यग्दर्शन              | १२१             |
|       | चारित्र गुणकी मुख्यतासे निश्चय सम्यग्दर्शन            | १२३             |
|       | श्रनेकान्त स्वरूप                                     | १५४             |
|       | सम्यग्दर्शन सभी सम्यग्दृष्टियोंके एक समान             | १२४             |
|       | सम्यक्ति ॥ सम्यक्तिकी                                 | अपेचासे समान है |
|       | अवस्थामें विकासका कम, बढ़ होना वगैर                   | ह अपेचासे समान  |
|       | नहीं है                                               | १५४             |
|       | सम्यक् चारित्रमें भी अनेकान्त                         | १२४             |
|       | दर्शन (श्रद्धा) ज्ञान, चारित्र इन तीनों गुणोंन        | ी अभेद दृष्टिसे |
|       | निश्चय सम्यग्दर्शनकी व्याख्या—                        | १२४             |
|       | निश्चय सम्यग्दर्शनका चारित्रके भेदोकी श्रपे           | चासे कथन १२४    |
|       | निश्चय सम्यग्दर्शनके बारेमें प्रश्नोत्तर              | १२४             |
|       | व्यवहार सम्यग्दरीनकी व्याख्या                         | १२६             |
|       | व्यवहाराभास सम्यग्दर्शनको कभी व्यवहार                 | सम्यग्दशन भी    |
|       | कहते हैं।                                             | १२७             |
|       | सम्यग्दर्शनके प्रगट करनेका उपाय                       | १२८             |
|       | निविंकल्प श्रतुभवका प्रारम्भ                          | १३०             |
|       | सम्यग्दर्शन पर्याय है तो भी उसे गुण कैसे              | कहते हैं १३०    |
|       | सभी सम्यग्द्रष्टियोंका स० द० समान है                  | १३१             |
|       | सम्यग्दर्शनके भेद क्यों कहे गये हैं १                 | १३१             |
|       | सम्यग्दर्शनकी निर्मलता                                | १३३             |
|       | सम्यक्त्वफी निर्मलतामें पॉच भेद किस इ                 | ।पेचासे १३ः     |

| मृत्र न | म्यर विषय                                                                  | पत्र संख्या |
|---------|----------------------------------------------------------------------------|-------------|
|         | सम्यग्दृष्टि जीव अपनेको सम्यक्त्व प्रगट होनेकी बात श्रु                    | तज्ञान      |
|         | द्वारा वरायर जानते हैं।                                                    | १३४–४०      |
|         | स० द० सम्बन्धी कुञ्च प्रश्नोत्तर                                           | १४०–४२      |
|         | नान चेतनाके विधानमें श्रन्तर क्यों है ?                                    | १४३–१४०     |
|         | नान चेतनाके सम्बन्धमे विचारणीय नव विषय                                     | १४३         |
|         | अक्रमिकविकास श्रोर क्रमिकविकासका दृष्टान्त                                 | १४४         |
|         | इस विपयके प्रश्नोत्तर और विस्तार                                           | १४७         |
|         | सम्यग्दर्शन श्रोर ज्ञान चेतनामें श्रन्तर                                   | १४४         |
|         | चारित्र न पले फिर भी इसकी श्रद्धा करनी चाहिये                              | १४४         |
|         | निश्चय सम्यग्दर्शनका दृसरा श्रर्थ                                          | १४४         |
|         | प्रवम अध्यायका परिशिष्ट—२                                                  | १४७         |
|         | नश्चय सम्यग्दर्शन—                                                         | १५७–१६३     |
|         | निश्चय सम्यग्दर्शन क्या है श्रीर उसे किसका अवलम्बन                         | १४७         |
| •       | <b>भेद-विकल्पसे स० द० नहीं होता</b>                                        | १४८         |
| f       | वेकल्पसे स्वरूपानुभव नहीं हो सकता                                          | १४६         |
| 4       | तम्यग्दर्शन श्रौर सम्यग्ज्ञानका सम्बन्ध किसके साथ                          | १६०         |
| ş       | प्रद्धा–ज्ञान सम्यक् कव हुए                                                | १६१         |
| ₹       | तम्यग्दर्शनका विषय, मोत्तका परमार्थ कारण                                   | १६२         |
| ₹       | तम्यग्दर्शन ही शान्तिका उपाय है सम्यग्दर्शन ही संसारका                     |             |
|         | नाशक है                                                                    | १६२–१६३     |
| \$      | थिम अध्यायका परिशिष्ट—३                                                    | १६४         |
|         | जज्ञासुको धर्म किस प्रकार करना                                             | १६४         |
|         | na जीवका लच्चण                                                             | १६४         |
|         | तम्यग्दर्शनके उपायके लिये ज्ञानियोंके द्वारा बताई गई किय                   |             |
| •       | पुतज्ञान किसे कहना<br>————————————————————————————————————                 | १६४         |
|         | पुतज्ञानका वास्तविक लत्त्रण-श्रनेकान्त<br>गगवान भी दूसरेका कुछ नहीं कर सके | १६६<br>१६६  |
| •       | וייזוי יוו אַמיאו פיט יוען איז איזי                                        | • • •       |

| सूत्र | तम्बर      | विषय                                          | पत्र संख्या |
|-------|------------|-----------------------------------------------|-------------|
| -     | प्रभावना   | का सचा स्वरूप                                 | १६६         |
|       | सची द्र    | ा ( अहिंसा )                                  | १६७         |
|       | श्चानन्द्व | <b>हारी भावनावाला क्या करे</b>                | १६७         |
|       | श्रुतज्ञान | का अवलम्बन ही प्रथम क्रिया है                 | १६८         |
|       | धर्म कह    | ॉ और कैसे <b>?</b>                            | १६६         |
|       | सुखका      | उपाय ज्ञान श्रौर सत् समागम                    | १७०         |
|       | जिस अ      | गेर की रुचि उसीका रटन                         | १७२         |
|       | श्रुतज्ञान | के अवलम्बनका फल—आत्मानुभव                     | १७४         |
|       | सम्यग्द    | र्शन होनेसे पूर्व                             | १७४         |
|       | धर्मके वि  | लेये प्रथम क्या करें                          | १७६         |
|       | सुखका      | मार्ग, विकारका फल, असाध्य, शुद्धात्मा         | १७७         |
|       | धर्मकी     | रुचिवाले जीव कैसे होते हैं ?                  | १७८         |
|       | उपादान     | न निमित्त और कारण-कार्य                       | १७६         |
|       | श्चन्तरं   | । श्रनुभवका उपाय-ज्ञानकी क्रिया               | ३७१         |
|       | ज्ञानमें   | भव नहीं है                                    | १८०         |
|       | इसप्रव     | ार श्रनुभवमें श्रानेवाला शुद्धारमा कैसा है ?  | १८१         |
|       |            | प-व्यवहार                                     | १८१         |
|       |            | दर्शन होने पर क्या होता है                    | १८२         |
|       |            | वार ज्ञानमें एकाप्रताका श्रभ्यास              | १८२         |
|       |            | म अभिप्राय                                    | १८३-5४      |
|       |            | श्र० का परिशिष्ट—४                            | १८४         |
|       |            | र्थ श्रद्धानको स० द० का लच्चण कहा है उस लच्चण |             |
|       |            | व्याप्ति आदि दोषका परिहार<br>                 | 8年と         |
|       |            | अध्यायका परिशिष्ट नं० ४—                      | २००–२१४     |
|       |            | ाज्ञान [केवलीका ज्ञान ] का स्पष्टरूप और अनेक  | 0           |
|       | रा         | ास्रोंका आधार—                                | २००–२१४     |

| सूत्र न | नम्बर विपय                               | पत्र संख्या     |
|---------|------------------------------------------|-----------------|
|         | अध्याय दूसरा                             |                 |
| \$      | जीवके असाधारण भाव                        | <b>२१</b> ४     |
|         | औपरामिकादि पाँच भावोंकी न्याख्या         | ₹83             |
|         | यह पाँच भाव क्या यतलाते हैं ?            | २१७             |
|         | चनके कुछ प्रश्तोत्तर                     | २१८             |
|         | श्रीपशमिक भाव कव होता है                 | २१६             |
|         | चनकी महिमा                               | २२०             |
|         | पॉच भावोंके सम्बन्धमें कुछ स्पष्टीकरण    | <del>२</del> २१ |
|         | पॉच भात्रोंके सम्वन्धमें विशेष "         | <b>સર્</b> પ્ર  |
|         | जीवका कर्त्तव्य                          | <b>२</b> २४     |
|         | इस सृत्रमें नय-प्रमाणकी विवत्ता          | <b>२</b> २६     |
| ą       | भावोंके भेद                              | २२६             |
|         | श्रीपशमिक भावके दो भेद                   | <del>२</del> २६ |
| •       | चायिकभावके नव भेद                        | <b>२२७</b>      |
|         | ्<br>चायोपशमिक भावके १⊏ भेद              | <b>२</b> २६     |
|         | औदयिक भावके २१ भेद                       | २३०             |
| بٍ ب    | पारिणामिकभावके तीन भेद                   | <b>२३</b> २     |
| •       | चनके विशेष स्पष्टीकरण                    | २३३             |
|         | अनादि अज्ञानीके कौनसे भाव कभी नहीं हुए ? | २३४             |
|         | औपशमिकादि तीन भाव कैसे प्रगट होते हैं ?  | <b>૨</b> ३૪     |
|         | कौनसे भाव बन्धरूप हैं                    | २३४             |
|         | जीवका लच्चण                              | 23%             |
| =       | ब्राठवें सूत्रका सिद्धान्त               | २३६             |
|         | <b>उपयोग</b> के मेद्र                    | २३७             |
| ;       | साकार-निराकार                            | २३६-४०-         |
| !       | दर्शन और ज्ञानके बीचका भेद               | <b>२४</b> ०     |
| ٤       | उस भेदकी अपेचा और अभेदकी अपेचासे द्रश्न- | हानका अर्थ २४१  |

| सृत्र र | ाम्बर विषय                                           | पत्र संख्या |
|---------|------------------------------------------------------|-------------|
| १०      | जीवके भेद                                            | २४२         |
| -       | संसारका श्रर्थ                                       | २४३         |
|         | द्रव्य परिवर्तन, स्रेत्र परि० काल परि०-भव श्रीर भाव  |             |
|         | परिवर्तनका स्वरूप                                    | २४४ से ४८   |
|         | भाव परिवर्तनका कारण                                  | २४⊏         |
|         | मानव भवकी सार्थकताके लिये विशेष                      | २५०         |
| 88      | संसारी जीवोंके भेद                                   | २४१         |
| १२      | संसारी जीवोंके अन्य प्रकारसे भेद ( त्रस-स्थावर )     | २४३         |
| १३      | स्थावर जीवोंके भेद                                   | રપ્રર       |
|         | इन पृथिवी आदिकोंके चार चार भेद                       | રપ્રષ્ઠ     |
| १४      | त्रस जीवोंके भेद                                     | २४४         |
| १४      | इन्द्रियोंकी संख्या                                  | <b>२</b> ४६ |
| १६      | इन्द्रियोंके मूल भेद                                 | २४७         |
| १७      | द्रव्येन्द्रियका स्वरूप                              | २४७         |
| १८      | भावेन्द्रियका स्वरूप ( लब्धि-उपयोग )                 | २४८         |
|         | इस सूत्रका सिद्धान्त                                 | २४६         |
| १६      |                                                      | २६०         |
| २०      | • •                                                  | रे६०        |
| २१      |                                                      | <b>२६</b> २ |
|         | र इन्द्रियोंके स्वामी                                | २६३         |
| ર્:     |                                                      | <b>२६३</b>  |
| ₹       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                | २६४         |
|         | ४ विषद्गतिवान जीवको कौनसा योग है                     | २६४         |
|         | ६ विष्रहगतिमें जीव श्रीर पुरलोंका गमन कैसे होता है   |             |
|         | <ul> <li>मुक्त जीवोंकी गति कैसी होती है ?</li> </ul> | <b>२</b> ६४ |
|         | प्रसारी जीवोंकी गति और उनका समय                      | <b>२</b> ६६ |
| Ę       | ६ अविष्रह्गतिका समय                                  | ·     - ২६७ |

| सूत्र      | नम्बर विषय                                                           | पत्र संख्य   |
|------------|----------------------------------------------------------------------|--------------|
| ३०         | अविग्रहगतिमें आहारक अनाहारककी व्यवस्था                               | २६७          |
| 38         | जनमके भेद                                                            | २६०          |
| ३२         | योनियोंके भेद                                                        | २६६          |
| ३३         | गर्भ जन्म किसे कहते हैं ?                                            | २७१          |
| 38         | खपपादजन्म किसे कहते हैं ?                                            | २७१          |
| 34         | सम्मूर्च्छन जन्म किसके होता है ?                                     | ` ২৬ৰ        |
| ३६         | शरीरके नाम तथा भेद                                                   | २७३          |
| ঽ৽         | र रीरोकी सूक्ष्मताका वर्णन                                           | २७३          |
| 35         | पहिले पहिले शरीरकी अपेचा आगे आगेके शरीरोंके                          | प्रदेश-      |
| ₹ŧ         | थोड़े होंगे या श्रधिक ?                                              | २७३–२७४      |
| So         | तैजस–कार्माण शरीरकी विशेषता                                          | २५४          |
| ४१         | तैजस-कामीण शरीरकी अन्य विशेषता                                       | २७४          |
| ४२         |                                                                      | २७६          |
| ४३         | एक जीवके एक साथ कितने शरीरोंका सम्बन्ध ?                             | े २७६        |
| 88         | ं कार्मण शरीरकी विशेषता                                              | २७७          |
| 87         |                                                                      | २७%          |
| 8ંફ        | वैक्रियिक शरीरका लच्चण                                               | २७६          |
| ٧œ         | देव और नारिकयोंके श्रातिरिक्त दूसरोंके वैकियिक शर                    | रीर होता है  |
| :          | या नहीं ?                                                            | 405          |
| ४८         | वैक्रियिकके श्रातिरिक्त किसी श्रान्य शरीरको भी लिब्ध<br>निमित्त है ? | का<br>२७६    |
| 85         | ० नाम व्यास स्वा                                                     | रह           |
| 0.         | आहारक शरीरका विस्तारसे वर्णन                                         | २८०          |
| Va         | लिग-वेदके स्वामी                                                     | रमर          |
|            |                                                                      | <b>२</b> न्२ |
| <b>~</b>   | देवोंके लिग<br>श्रम्य कितने लिग वाले हैं ?                           | २८३          |
| <b>4</b> 4 | किनकी आयु अपवर्तन (-अकाल मृत्यु ) रहित है ?                          | २८३          |

| सूत्र | नम्बर विषय प                                                 | त्रि संख्वे।   |
|-------|--------------------------------------------------------------|----------------|
|       | श्रध्याय २ का उपेसंहोर                                       | રહ્ય           |
|       | पारिणामिक भावके सम्बन्धमें                                   | रहर्द          |
|       | धर्म करनेके लिये पॉच भावोंका ज्ञान उपयोगी है 🎖               | रदं७           |
|       | उपादान और निमित्त कारणके सम्बन्धमें—                         | २८७            |
|       | पाँच भावोंके साथ इस अध्यायके सूत्रोंके संम्बन्धका स्पष्टीकंर | र्ण २६७        |
|       | निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध                                    | રદં∜           |
|       | तात्पर्ये                                                    | 788            |
|       | अध्याय तीसरा                                                 |                |
|       | भूमिका                                                       | 786            |
|       | श्रधोलोकका वर्णन                                             | ₹•6            |
| 8     | सात नरक-पृथिवियाँ                                            | રૂ કે ક        |
| ą     | सात पृथिवियोंके बिलोंकी संख्या                               | 364            |
|       | नरक गति होनेका प्रमाण                                        | ३०५            |
| ३     | नारिकयोंके दुःखोंका वर्णन                                    | ३७२            |
| 8     | नारकी जीव एक दूसरेको दु:ख देते हैं                           | ३०३            |
| K     | विशेष दु:ख                                                   | <b>े ३०</b> ५  |
| Ę     | માં                      | Зоў            |
|       | सम्यग्दृष्टियोंको नरकमें कैसा दुःख होता है ?                 | 306            |
| v     | ं भाग न ने ने ने अब कार्य समुद्राक नीम                       | ₹હૃં૮          |
| 7     | ूर्य कार अध्याप्त । परवार आहे आकार ।                         | 308            |
| £     | नम्बूद्धीपका विस्तार और आकार                                 | <b>ર્</b> ઇંદ  |
| g S   | उसमें सात हेत्रोंके नाम                                      | ३१०            |
| 8,8   | ं राजायायायायायायायायायायायायायायायायायाया                   | 316            |
| 77    | कुलचिल पर्वतींका रंग                                         | ३१५            |
| 13    | . O                                                          | ₹ <b>१</b> .९' |
| १४    | कुलाचलोंके ऊपर स्थित सरीवरोंके नाम                           | ₹ <b>'</b> ?'  |

| सूर्त्र है  | र्मित्रेर विषये                                      | पत्र संख्या  |
|-------------|------------------------------------------------------|--------------|
| <b>१</b> ५' | प्रथम सरोवरकी लम्बाई-चौड़ाई                          | 388          |
| ४६          | प्रयम सरोवरकी गहराई                                  | <b>ક</b> ફ ફ |
| 80          | उसके मध्यमें क्या है ?                               | 368          |
| रेंद        | महापद्मादिः सरोवरों तथा उनमें कमलों का प्रमाण है दोव | र्भ          |
| t           | विस्तार आदि                                          | ३१२          |
| 38          | छह कमलोंमें रहनेवाली छह देवियाँ                      | ३१२          |
| २०          | चौदहं महा निदयों के नाम                              | <b>३</b> १३  |
| ₹१-२        | र निद्योंके बहनेका क्रम                              | <b>३</b> १३  |
| २३          | इन चौदह महा निदयोंकी सहायक निदयाँ                    | <b>३</b> १४  |
| ₹૪ુ         | भरत चेत्रका विस्तार                                  | લ ૧૪         |
| ર્ષ્ટ       | श्रागेके चेत्र और पर्वतोंका विस्तार                  | <b>34</b> k  |
| २६          | विदेह चेत्रके आगेके पर्वत-चेत्रोंका विस्तार          | <b>3</b> ?X  |
| २७          | भरत और ऐरावत द्वेत्रमें कालचक्रका परिवर्तन           | ३१६          |
|             | भरत-ऐरावतके मनुष्योंकी श्रायु तथा ऊँचाई              | <b>ষ্</b>    |
|             | तथा मनुष्योंका आहार                                  | ₹१=          |
| २८          | श्रन्य भूमियोंकी काल व्यवस्था                        | <b>३</b> १८  |
| २६          | हैमवतक इत्यादि चेत्रोंमें श्रायु                     | ३१=          |
| ३०          | हैरएयवतकादि चेत्रोमें आयु                            | 3₹£          |
| ३१          | विदेह चेत्रमें आयुकी व्यवस्था                        | ३१६          |
| ३२          | भरतत्तेत्रका विस्तार दूसरी तरहसे                     | <b>३</b> २७  |
| ३३          | धातकी खरहका वर्णन                                    | ३२०          |
| 38          | पुष्करार्ध द्वीपका वर्णन                             | ३२●          |
| ३४          | मनुष्य चेत्र, ३६-मनुष्योंके भेद                      | ३२१          |
| _           | ( आर्य–म्लेच्छ )                                     | ३२१          |
|             | ऋद्धिपाप्त आर्यकी खाठू प्रकारकी तथा अनेक प्रकारकी    | •            |
| <u></u>     | _                                                    | ३२२ से ३३०   |
| ζ.          | 'श्वनऋद्धि प्राप्त आर्थ                              | ३३∙          |

| ग्रम नम्बर विषय                                          | पत्र संख्या     |
|----------------------------------------------------------|-----------------|
| An. wat                                                  | ३३२             |
| ् म्लेच्छ्                                               | ३३२             |
| ३७ कमें भूमिका वर्णन                                     | ३३३             |
| ३८ मनुष्योंकी उत्कृष्ट तथा जघन्य आयु                     | <b>ર્</b> વે જે |
| ३६ तिर्येचोंकी श्रायु स्थिति                             |                 |
| च्लेत्रके नापका कोष्टक                                   | ३३४             |
| ्र उत्तरकुरु, देवकुरु, लवणसमुद्र, धातकी द्वीप, कालोद्    | धसमुद्र,        |
| पुडकरद्वीप, नरलोक, दूसरे द्वीप, समुद्र, कर्मभूमि-भे      | <b>ाग्भाम</b>   |
| और कर्मभूमि जैसा चेत्र                                   | ३३७             |
| चतुर्थ अध्याय                                            |                 |
| े भूमिका                                                 | ३३७             |
| १ं देवोंके भेद                                           | ३४०             |
| २ भवनित्रक देवोंमें लेश्याका विभाग                       | ३४१             |
| - ३ चार निकायके देवोंके प्रभेद                           | ३४१             |
| ४ चार प्रकारके देवोंके सामान्य भेद                       | ३४२             |
| - ४ व्यन्तर, ज्योतिषी देवोंमें इन्द्र आदि भेदोंकी विशेषत | ा ३४३           |
| ६ देवोंमें इन्द्रोंकी व्यवस्था                           | ३४३             |
| ७,८,६,देवोंका काम सेवन सम्बन्धी वर्णन                    | ર્88−ર8¥        |
| १० भवनवासी देवोंके भेद                                   | <b>३</b> ४७     |
| ११ व्यन्तर देवोंके खाठ भेद                               | રૂપ્ટ           |
| १२ ज्योतिषी देवोंके पॉच मेद                              | ३४०             |
| १३ ज्योतिषी देत्रोंके विशेष वर्णन                        | ३४१             |
| १४ उससे होनेवाला काल विभाग                               | ३४१             |
| १४ अढ़ाई द्वीपके बाहर क्योतिषी देव                       | ३४१             |
| १६ वैमानिक देवोंका वर्णन                                 | <b>३</b> ४२     |
| १७ वैमानिक देवोंके भेद                                   | 3×9             |
| १८ कल्पोंकी स्थितिका कम                                  | ३४३             |

| सूत्र व         | तम्बर विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ् षत्र संख्या   |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 38              | वैमानिक देवोंके रहनेका स्थान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ं ३ँ४३          |
| ঽঽ              | वैमानिक देवोंमें उत्तरोत्तर अधिकता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३४४             |
| २१              | वैमानिक देवोंमें उत्तरोत्तर हीनता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | \$XX            |
|                 | ञ्जभ भावके कारण कौन जीव किस स्वर्गमें उत्पन्न होत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ता है 📑         |
|                 | उसका स्पष्टीकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३४६             |
|                 | देवशरीरसे छूटकर कौनसी पर्याय घारण करता है उस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ।का वर्णन ३४८   |
|                 | इस सूत्रका सिद्धान्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3XE             |
| ગ્ર             | वैमानिक देवोंमें लेश्याका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३६१             |
| <b>२३-२</b>     | ४ कल्पसंज्ञा कहाँ तकः, लोकान्तिकदेव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>३</b> ६२     |
| २४              | लौकान्तिक देवोंके नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३६२             |
| २६              | अनुदिश और श्रनुत्तरवासी देवोंके श्रवतारका नियम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>३</b> ६३     |
| २७              | तिर्यंच कौन है ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>३</b> ६४     |
| २८              | भवनवासी देवोंकी उत्क्रप्ट आयु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ३६४             |
| રક              | वैमानिक देवोंकी उत्क्रष्ट आयु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३६४             |
| ३०-३            | २१ सानकुमारादिकी आयु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३६४             |
| ३२              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>3</b> 66     |
|                 | ३४ स्वर्गीकी जघन्य आयु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३६७             |
|                 | ३६ नारिकयोंकी जघन्य आयु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3 <b>६७</b> -६८ |
| ३७              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३६८             |
| <b>₹</b> ⊏      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३६⊏             |
| वृह             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३६⊏             |
| 1 8.            | वाता व रचनमा अञ्चल आधु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३६⊏             |
| 1) R\$          | the state of the section will be set to the section of the section | <b>३६</b> =     |
| ji<br>Ji        | १ माना आदि। ७३स्ट्री <i>र</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>३</b> ६६     |
| įįį             | सारभंगो [स्यान् अस्ति-मास्ति ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १७५             |
| il <sub>f</sub> | माधक जीवींको उसके ज्ञानसे लाभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३७१             |

| सूत्र नम्बर                                      | विषय                                         | पत्र संख्या              |  |  |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------|--|--|
| अ॰ २ से ४ तक यह श्रास्ति नास्ति स्वरूप कहाँ कहाँ |                                              |                          |  |  |
|                                                  | या है उसका वर्णन                             | ३७२ से ३५४               |  |  |
| सप्तभंगीके शेष                                   | व पाँच भंगका वर्णनः                          | <b>રહ</b> ષ્ઠ            |  |  |
| जीवमें श्रवति                                    | रेत सप्तभंगी                                 | રેજ્ઝ                    |  |  |
| उसमें लागू हो                                    | नि वाले नय                                   | રૂહ્ય                    |  |  |
|                                                  | प, स्वज्ञेय, श्रानेकान्त                     | <i>⋛⋫</i> Ў− <i>⋛</i> ⋖⋛ |  |  |
| सप्तमंगी और                                      | : श्रनेकान्त                                 | ३७६                      |  |  |
| - नय, अध्यारम                                    | के नया उपचार नय—                             | કુંજે≥≐કુંત્રદ           |  |  |
| सम्यम्द्रष्टिका                                  | और मिथ्यादृष्टिका झान्स                      | इंस्०                    |  |  |
| , <b>श्र</b> नेकान्त कर                          | या व्यतलाता है ?                             | ३५१                      |  |  |
| ् ृशास्त्रींके ऋर्थ                              | कर्नेकी पद्धति                               | ३⊏२                      |  |  |
| ् मुमुज्जुकोंका व                                | कर्त्तव्य                                    | ₹5                       |  |  |
|                                                  | यवस्था [ भवनत्रिक ]                          | ३८४                      |  |  |
| देवगतिकी व                                       | यवस्था ( वैमानिक ) `                         | ३८६                      |  |  |
| <u>-</u>                                         | पंचम अध्याय                                  |                          |  |  |
| - इभूमिका                                        |                                              | ३८८                      |  |  |
| <b>१</b> श्रजीव त <b>र</b> व                     | का वर्णन                                     | . देस्                   |  |  |
| <b>१ ये छ</b> जीवका                              | य क्या है                                    | ३६१                      |  |  |
| ३ ्द्रव्यमें जीव                                 | की गिनती                                     | <b>RER</b>               |  |  |
| ४ -पुद् <b>गले द्र</b> व्य                       | यसे अतिरिक्त द्रव्योंकी विशेषता              | ३६ <u>३</u>              |  |  |
| ्र <sup>५</sup> नित्य <sup>१</sup> श्रीर         | र 'श्रवस्थित' का विशेष स्पष्टीक्र <i>र्ण</i> | <b>,</b> ,               |  |  |
| ধ एक पुद्गल                                      | द्रव्यका ही रूपिरव बतलाते हैं-               | ્વદપ્ર                   |  |  |
| ६ धर्मादि द्रव्य                                 | र्थोकी संख्या                                | -રેદફ                    |  |  |
| ७ इनका गमन                                       |                                              | 77                       |  |  |
| ८ धर्मद्रव्य, छ                                  | धर्मद्रव्य और एक जीवद्रव्यके प्रदेशोंकी      | संख्या ३६७-६८            |  |  |
| ६ स्त्राकाशके !                                  | <b>प्रदेश</b>                                | - ગુરદ                   |  |  |

| सूत्र | नम्बर               | विषय                                      | उन्न सम्बद्ध |
|-------|---------------------|-------------------------------------------|--------------|
| १०    | पुद्रलके प्रदेशी    | की मंख्या                                 | <b>533</b>   |
| ११    | अगु एक प्रदेश       | ती <b>है</b>                              | <b>%</b> 55  |
|       | द्रव्योंके अनेक     | ानत स्वरूपका वर्णन                        | 755          |
| १२    | समस्त द्रव्योव      | हे रहनेका स्थान                           | y:3          |
| १३    | धर्म-अधर्म द्रव     | यमा अवगाहन                                | Yey          |
| १४    | पुद्रलका श्रवग      | <b>ाह</b> न                               | 205          |
| १४    | जीवींका श्रवर       | ाह्न                                      | >=:          |
| १६    | जीवोंका श्रव        | गाहन लोकके असंस्थात भागमें कैने           | V1.1         |
| १७    | धर्म श्रीर अध       | में द्रव्यका जीव और पुद्रतके स्थयका थिकेप |              |
|       | स्रम्ब              | ान्ध                                      | * =          |
| १८    | श्रामाश भीर         | दूसरे द्रव्येकि सायपा निभाग नीमिश्वर सम्ब | ny Vic       |
| 39    | पुद्रल द्रव्यक्ते व | तीयके माथ नि॰ नीमिनि ह सम्पन्ध            | V11          |
| २०    | पुद्रनका जीव है     | न्ययमा नि॰ नि॰ र्स०                       | ي 1ي         |
| २१    | जीवयत उपका          | г                                         | V12          |
|       |                     |                                           |              |

| सूत्र न   | चर विषय                                                                         | पत्र संख्या                  |  |  |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|--|--|
| <b>\$</b> | ब्रहों द्रव्य अपने २ स्वरूपमें सदा परिणमते है, कोई द्रव्य                       |                              |  |  |
| -         | किसीका कभी भी प्रेरक नहीं है वस्तुकी प्रत्येक अवस्था भी<br>'स्वतः सिद्ध'' असहाय | ४३२                          |  |  |
|           | ्रवतः ।सञ्च जसहाय<br>रागद्वेष परिणामका मूल प्रेरक कीन                           | ४३२                          |  |  |
|           | नित्यका लच्चा<br>जित्यका लच्चा                                                  | ४३३                          |  |  |
| ३२        | एक वस्तुमें दो त्रिरुद्ध धर्म सिद्ध करनेकी रीति                                 | ४३३                          |  |  |
| 45        | _                                                                               | 044                          |  |  |
|           | अर्पित श्रनिपंतके द्वारा ( मुख्य-गीणके द्वारा ) अनेकान्त स्वरूपका कथन.          | ४३४                          |  |  |
|           | •                                                                               | ४३८                          |  |  |
|           | विकार सापेच है कि निरपेच ?<br>अनेकान्तका प्रयोजन                                | ०५८<br>४३८                   |  |  |
|           | _                                                                               | **                           |  |  |
|           | एक द्रवय दूसरे द्रवयका कुछ भी कर सकता है इस मान्यत                              | ((का                         |  |  |
|           | श्राने वाले दोपोंका वर्णन, संकर, व्यतिकर, अधिकरण,                               |                              |  |  |
|           | परस्पराश्रय, संशय, श्रमवश्या, श्रप्रतिपत्ति, विरोध, श्रभाव                      |                              |  |  |
|           | मुख्य और गौणका विशेष                                                            | <b>૪</b> ૪૨ <sub>,</sub>     |  |  |
| ३३        | परमाग्रुश्रोमें बन्ध होनेका कारण                                                | <b>પ્ર</b> પ્ટર <sub>્</sub> |  |  |
| રૂજે      | परमाग्रुऋोंमें वन्ध कब नहीं होता                                                | ४४३                          |  |  |
|           | इस सूत्रका सिद्धान्त                                                            | 888                          |  |  |
| ХĘ        | परमागुर्श्वोर्मे बन्ध कब नहीं होना                                              | 88*~                         |  |  |
| ३६        | परमासुद्रोंमें बन्ध कब होता है ?                                                | ' ४४६                        |  |  |
| ३७        | दो गुण अधिकके साथ मिलने पर नई व्यवस्था कैसी हो                                  | १ ४४६                        |  |  |
| ३⊏        |                                                                                 | 88@                          |  |  |
| ₹٤-       | ४० काल भी द्रव्य है-व्यवहार कालका भी वर्णन                                      | 885-88                       |  |  |
| ४४        | •                                                                               | ४४०                          |  |  |
|           | इस् सूत्रका सिद्धान्त—                                                          | 8%०                          |  |  |
| 83        | १ पर्यायका लच्चण-इस सूत्रका सिद्धान्त                                           | 820-886                      |  |  |
|           | उपसंहार                                                                         |                              |  |  |
|           | छहीं द्रव्योंकी लागू होनेवाला स्वरूप, द्रव्योंकी संख्या-ना                      | H. 375                       |  |  |

श्रजीवका स्वरूप, धर्न द्रवय, अध्मं द्रवय, आगागः णाः पुद्रल स्याद्वाद मिद्धान्त—श्रस्तिकाय जीव और पुद्रलद्रवयकी मिद्धि १-२ चपादान-निमित्त सम्बन्धी मिद्धान्त चपरोक्त मिद्धान्तके आधारमे जीव, पुद्रलके श्रतिनिक चार द्रवयोंकी मिद्धि

भागश द्रव्यकी सिद्धि फाल द्रव्यकी सिद्धि अधर्मास्त्रिकाय-धर्म स्तिकायकी सिद्धि ४-६ इन छह द्रव्योंके एक ही जगह होनेकी सिद्धि श्रान्य प्रकारके उहा द्रव्योंके अस्तित्वकी सिद्धि विस्तारमे १

| सूत्र न                                               | म्बर विषय                                            | पत्र संख्या   |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------|
| -                                                     | निमित्तनैमित्तिकके दृष्टान्त                         | ४८३           |
|                                                       | प्रयोजनभूत                                           | ४८४           |
|                                                       | अध्याय छडा                                           |               |
|                                                       | भूमिका                                               | ४८६           |
|                                                       | सोत तत्त्वोंकी सिद्धि                                | ४८६           |
|                                                       | सात तस्वोंका प्रयोजन                                 | ४८७           |
|                                                       | तस्त्रोंकी श्रद्धा कब हुई कही जाय ?                  | ४८६           |
| 8                                                     | ष्ट्रास्त्रवमें योगके मेद और उसका स्वरूप             | 850           |
| ર્                                                    | भास्त्रका स्वरूप                                     | ४६१           |
| ३                                                     | योगके निमित्तसे श्रास्नवके भेद                       | ४६३           |
|                                                       | पुरयाश्रव श्रीर पापाश्रवके सम्बन्धमें भूल            | <i>૪૬</i> ૪   |
|                                                       | ग्रुभयोग और अग्रुभयोगके अर्थ                         | ጸ፪ሂ           |
|                                                       | आस्रवर्मे ग्रुभ श्रौर श्रग्रुभ भेद क्यों ?           | ጻ፪ጀ           |
| शुभ भावोंसे भी ७ या ८ कर्म बन्धते हैं तो शुभ परिणामको |                                                      |               |
| पुरायास्रवका कारण क्यों कहा ? ४६४-४                   |                                                      |               |
|                                                       | कर्मीके बन्धनेकी अपेचासे शुभ-श्रशुभ योग ऐसे भेद नहीं | हैं ४६६       |
|                                                       | शुभ भावसे पापकी निर्जरा नहीं होती                    | ४६६           |
|                                                       | इस सूत्रका सिद्धान्त                                 | ४६७           |
| 8                                                     | आस्त्रवके दो भेद                                     | <i>પ્રદ</i> હ |
|                                                       | कर्म बन्धके चार भेद                                  | ४६८           |
| ¥                                                     | साम्परायिक आसवके ३६ भेद                              | 338           |
| _                                                     | २४ प्रकारकी कियात्रोंके नाम और अर्थ                  | 338           |
| Ę                                                     | आसवमें हीनाधिकता का कारण                             | ४०३           |
| <b>9</b>                                              | अधिकरण ( निमित्त कारण-) के भेद                       | ४०३           |
| <b>5</b>                                              | जीव श्रधिकरणके भेद ( १०८ भेदका श्रर्थ )              | ४०४           |
| ٤                                                     | अजीवाधिकरण श्रास्त्रवके भेद                          | ¥0£           |
| १०                                                    | ज्ञान-दर्शनावरण कर्मके आस्रवका कारण                  | ४०७           |

| सूत्र | नम्बर          |                        | विषय .                          | षत्र संगता    |
|-------|----------------|------------------------|---------------------------------|---------------|
| 99    | श्रसाता        | वेदनीय के              | श्रास्त्रवके कारम               | ४१८           |
|       | इम सृत्र       | का सिद्धाः             | 1                               | 277           |
| १२    | साता वे        | दनीयके आ               | स्रव के कारण                    | 295           |
| १३    | असन्तः         | संसारके का             | रग्रह्य दर्शनमोहके भाग्यके फारग | ¥17.          |
|       |                | भगवान्के व             | _                               | <b>ን</b> የን   |
|       | श्रुतके ३      | <b>स्वर्णवादका</b>     | स्वरूप                          | 756           |
|       | संघरे<br>संघरे | "                      | n                               | ***           |
|       | धर्मके         | <b>37</b>              | n                               | 7:4           |
|       | देवक           | 77                     | n                               | ¥::           |
|       | इस सूत्र       | का सिद्धान             | <b>T</b>                        | <b>3/2</b> 5  |
| १४    |                |                        | ब्रास्त्रपके कारण               | 723           |
| १४    |                | के आस्त्र रके          |                                 | 7:1           |
|       |                | <b>अা</b> युके স্থান্স |                                 | »÷€           |
|       |                | पुके आम्बर             |                                 | yes yet       |
| १६    | सर्व आ         | युर्वेकि 'प्रास्त्र    | वके कारण                        | y=1           |
|       |                | श्रायवके य             |                                 | * \$ 5 - \$ 7 |
| ঽঽ    |                |                        | प्रान्यके कारण                  | 272-272       |
| २३    | शुभनार         | र कर्मके प्या          | स्वके पारण                      | * 3 3         |
| २४    | तीर्धकर        | ्नाम कर्नके            | धास्त्रयके पारण                 | 2.2.4         |
|       | दर्शन वि       | वंदादि आदि             | मोलाः भाषनाष्टीता स्पर्यः       | ¥23-¥22       |
|       | สโซ็ซส์        | कि तीन मे              | •                               |               |

| सूत्र | तम्बर विशय                                                   | पत्र संख्या                |
|-------|--------------------------------------------------------------|----------------------------|
|       | अध्याय सातवाँ                                                |                            |
|       | भूमिका                                                       | ሂሂሂ                        |
| 8     | त्रतका लच्या                                                 | ২৪৬                        |
|       | इस सूत्र कथित व्रन, सम्यः दृष्टिके भी शुभास्रव है            |                            |
|       | बन्धका कारण है उनमें श्रनेक शास्त्राधार                      | ५४७ से ५५६                 |
|       | इम सूत्रका सिद्धान्त                                         | ४४६                        |
| Đ,    | व्रतके भेद                                                   | ሂሂ६                        |
|       | इस सूत्र कथित त्यागका स्वरूप                                 | <b>ሂ</b> ሂ⊏                |
|       | श्रहिसा, सत्यादि चार व्रत सम्बन्धी                           | <u> ሂሂረ–ሂይ</u>             |
|       | त्रस हिसाके त्याग सम्बन्धी                                   | <b>አ</b> አዩ                |
| 3     | व्रतोंमें स्थिरताके कारण                                     | ሂሂ٤                        |
| 8     |                                                              | ४६०                        |
| ×     | स्यव्रतकी पाँच भावनायें                                      | ४६१`                       |
| ६     | श्रचौर्यव्रतकी पाँच भावनायें                                 | ४६३                        |
| હ     | ब्रह्मचर्ये व्रतकी पॉच »                                     | ४६३                        |
| 5     |                                                              | ሂξ8`                       |
|       | १० हिंसा श्रादिसे विरक्त होनेकी भावना                        | ४६४–४६६ <sup>.</sup>       |
| ११    |                                                              | ४६७.                       |
| 8=    |                                                              | ४६६                        |
| •     | जगतका स्वभाव                                                 | ४६६                        |
|       | शरीरका स्वभाव                                                | ४७१                        |
| o.'   | संवेग, वैराग्य, विशेष स्पष्टीकरण                             | <b>४७</b> ₹–४७३            |
| 8.    |                                                              | <b>১</b> ১৬৪               |
|       | े आत्माके शुद्धोपयोगरूप परिणामको घातनेवाला भाव ।<br>हिंसा है |                            |
|       | - १३ वें सृत्रका सिद्धान्त                                   | ४७४                        |
| १     | ४ असत्यका स्वरूप                                             | <b>አ</b> ውው -<br>አ         |
|       | सत्यका परमार्थं स्वरूप                                       | ૨ <b>૭૭</b><br>૨ <b>૭૭</b> |
|       |                                                              |                            |

| सूत्र       | नम्बर्                        | विषय                          | षत्र संग्या |
|-------------|-------------------------------|-------------------------------|-------------|
| १४          | चोरीका स्वरूप                 |                               | *<>         |
| १६          | श्रवद्य-( कुशील ) का स्वरू    | प                             | 468         |
| १७          | परिमहका स्वरूप                |                               | \$60        |
| १5          | त्रनीकी विशेषता               |                               | 363         |
|             | द्रव्यलिगीका अन्यथापन         |                               | ያ⊏3         |
|             | १८ वें स्त्रका मिद्धान्त      |                               | ンこと         |
| 39          | व्रतीके भेद                   |                               | ソにも         |
| २०          | सागारकं भेद                   |                               | ಶಿಜ್        |
| ५१          | अगुत्रनके महायक मात शं        | ो <b>ल</b> ञ्जन               | シニミ         |
|             | तीन गुणव्रत और वार शि         | नात्रतोका स्वरूप              | 424         |
|             | ध्यानमें रखने योग्य मिद्धान   | त                             | 456         |
| २२          | व्रतीको सल्लेयना धारण प       | रनेका उपदेश                   | 744         |
| र् ३        | सम्यरदर्शनके पाच अतिचार       | -                             | \$2£        |
|             | पांच अतिचारके स्वह्प          |                               | ¥1 ¥        |
| 28          | पोच प्रत श्रीर मात शालीं      | हं श्रानिपार                  | 712         |
| ٩y          | अहिमागुद्यको पोच ऋतिच         | ार                            | 74.5        |
| 5,5         | मस्यागुव्रतके खतिचार          |                               | 313         |
| Ęs          | अवीर्यागुव्रतके पांच अतिव     | ।।र                           | 7 8 4       |
| २्य         | प्रवाचर्यागुद्यनके पाँच प्रनि | चार                           | 212         |
| Ęş          | _                             |                               | 21>         |
|             | दिग्म कि पोच अनिचार           |                               | >57         |
| 48          | देशवाके पीच भौजार             |                               | <b>*1</b> * |
| 22          | अनर्धद्रस्टातनके पाच व्याज    | गर                            | 211         |
| <b>સ્</b> ર | सामानिक मिलायनके पाँच         | चितियाः                       | 214         |
| #Y          | दोषधीयवास शिलाप्र के य        | द भरिदार                      | 212         |
| 17          | उपभोग परिभोग परिमाल           | विस्तान के बाद प्रतिकृत       | ≥1.4        |
| 3 6         | श्रतिधि सनिधाम अर्थे प        | च्यू अस्य के म् । मन <b>इ</b> | 21.4        |

| सूत्र        | नम्बर वि                        | विद                       | पत्र संख्या |  |  |  |  |
|--------------|---------------------------------|---------------------------|-------------|--|--|--|--|
| ३७           | सल्लेखनाके पॉच अतिचार           |                           | ሂይፍ         |  |  |  |  |
| ३८           | दानका स्वरूप                    |                           | 486         |  |  |  |  |
|              | करुणादान                        |                           | ६०१         |  |  |  |  |
| ३६           | दानमें विशेषता                  |                           | ६०१         |  |  |  |  |
|              | नवधा भक्तिका स्वरूप-विधि        |                           | ६०१         |  |  |  |  |
|              | द्रव्य, दाता श्रौर पात्रको विशे | वता                       | ६०२–६०३     |  |  |  |  |
|              | दान सम्बन्धी जानने योग्य वि     | शेष बार्तें               | ६०३         |  |  |  |  |
| -            | <b>उपसंहार</b>                  | _                         | ६०४         |  |  |  |  |
| अध्याय आठवाँ |                                 |                           |             |  |  |  |  |
|              | भूमिका                          |                           | ६०६         |  |  |  |  |
| 8            | वन्धके कारण                     |                           | ફિ૦ફ        |  |  |  |  |
|              | वन्धके पाँच कारणों में अन्तरंग  | ा भावोंको पहिचान करना     | चाहिये ६१०  |  |  |  |  |
|              | मिथ्यादर्शनका स्वरूप            |                           | ६११         |  |  |  |  |
|              | मिथ्या अभिप्रायकी कुछ मान्य     | ातार्थे                   | ६१४         |  |  |  |  |
|              | मिण्यादर्शनके दो भेद            |                           | ६१४         |  |  |  |  |
|              | गृहीत मिण्यास्त्रके भेदः—एक     | न्त, संश्य, विपरीत, अज्ञा | न           |  |  |  |  |
|              | _                               | तथा विशेष स्पष्टीकरण      | ६१६–६२०     |  |  |  |  |
|              | स्रविरति, प्रमाद, कपाय और       | • •                       | ६२०-६२१     |  |  |  |  |
|              | किस गुण्रयानमें क्या चन्ध ह     | <del>-</del>              | ६२२         |  |  |  |  |
|              | महापाप कौन है १ इस सूत्रव       | ग सिद्धान्त               | ६२२         |  |  |  |  |
| ٦            |                                 |                           | ६२२         |  |  |  |  |
| 2            |                                 | **                        | ६२६         |  |  |  |  |
| 5            | 2                               | ठ कमके नाम )              | ६२६         |  |  |  |  |
| 1            | . C                             |                           | ६२७         |  |  |  |  |
|              | •                               |                           | ६२८         |  |  |  |  |
|              | विदनीयकर्मके दो भेद             |                           | ६२६         |  |  |  |  |
|              | - ०५-सन्तरमञ्जू                 |                           | ६३०         |  |  |  |  |

| सूत्र नम्ब                | ार विषय                                      | पत्र संख्या |
|---------------------------|----------------------------------------------|-------------|
|                           | अध्याय नवमाँ                                 |             |
| भूमिका, संवरका स्वरूप     |                                              | ६४४         |
| संवरकी विस्तारसे व्याख्या |                                              | ६४६–४८      |
| घ्यानमें रखने योग्य वातें |                                              | ६४६         |
| ि                         | ६४१                                          |             |
| १ स                       | विरका लच्चण                                  | ६४४         |
| २ स                       | वंदके कारण                                   | ६४६         |
| દ્                        | पुप्तिका स्वरूप                              | 55          |
|                           | नेर्जरा श्रौर संवरका कार <b>ण</b>            | ξ×=         |
|                           | तपका अर्थ-स्वरूप और उस सम्बन्धी होनेवाली भूल | ६४६         |
| •                         | तपके फलके वारेमें स्पष्टीकरण                 | ६६१         |
| 8                         | पुष्तिका लज्ञण और भेद                        | <b>६६</b> १ |
|                           | पुष्तिकी व्याख्या                            | ६६२         |
| ¥ :                       | समितिके पॉच भेद                              | ६६३         |
|                           | उस सम्बन्धमें होनेवाली भूल                   | ६६३         |
| ६                         | उत्तम च्रम।दि दश धर्म                        | ६६६         |
|                           | उस सम्बन्धमें होनेवाली भूल                   | ६६७         |
| ঙ                         | वारह ऋनुप्रेचा                               | ६७१         |
| =                         | परीपह सहन करनेका उपदेश                       | ६७६         |
| ક                         | परीपहके २२ भेद                               | ६८०         |
|                           | परीपह जयका स्वरूप                            | ६८१ से ६८४  |
|                           | इस स्त्रका सिद्धान्त                         | <b>ξ</b> ቫሂ |
| १०                        | दशमें से वारहवें गुग्रस्थान तककी परीपहें     | ६८८         |
| ११                        | तेरहवें गुणस्थानमें परीषह                    | ६८६         |
|                           | फेवली भगवान्को आहार नहीं होता, इस सम्बन्धमें | ·           |
|                           | <b>स्</b> नष्टीकरण                           | ६६१ से ६६४  |

| सूत्र | नम्बर विषय                                              | पत्र संख्य    |
|-------|---------------------------------------------------------|---------------|
|       | कर्म सिद्धान्तके श्रनुसार केवलीके अन्नाहार होता ही नहीं | ६६३           |
|       | सूत्र १०-११ का सिद्धान्त और 🗕 आठवें सूत्रके साथ उसक     | គ្រ           |
|       | संस्वन्ध                                                | ६८६           |
| १२    | ६ से ६ में गुणस्थान तककी परीषद्द                        | ६६६           |
| १३    | ज्ञानावरण कर्मके उदयसे होनेवाली परीषह                   | ६६७           |
| 88    | दर्शन मोहनीय तथा अन्तरायसे होनेवाली परीषह               | ६६७           |
| १४    | चारित्र मोहनीयसे होनेवाली परीषद्द                       | ६६ =          |
| १६    | वेदनीय कर्मके उदयसे होनेवाली परीषहें                    | ६६८           |
| १७    | एक जीवके एक साथ होनेवाली परीषहोंकी संख्या               | ६६८           |
| १=    | चारित्रके पॉच भेद और व्याख्या                           | ७०१           |
| •     | छट्टे गुगस्थानकी दशा; चारित्रका स्वरूप                  | ७०२–३         |
|       | चारित्रके भेद किसलिये बताये ?                           | ६०७           |
|       | सामायिकका स्वरूप, व्रत और चारित्रमें श्रन्तर            | <b>७०४</b> –६ |
|       | निर्जरा तत्त्वका वर्णन                                  | <b>७०</b> ६   |
| 38    | बाह्यव्रतके ६ भेद-व्याख्या—                             | ७०७           |
|       | सम्यक् तपकी व्याख्या                                    | ७१०           |
|       | तपके सेद किसलिये हैं ?                                  | ७१०           |
| २०    | अभ्यन्तर तपके ६ भेद                                     | ७११           |
| २१    | श्रभ्यन्तर तपके उपभेद                                   | ७१२           |
| २२    | सम्यक् प्रायश्चितके नवभेद                               | ७१३           |
|       | निश्चय प्रायश्चितका स्वरूप                              | હિશ           |
|       | निश्चय प्रतिक्रमग्र-थालोचनाका स्वरूप                    | હશ્ય          |
| २३    | सम्यक् विनय तपके चार भेद                                | ७१४           |
|       | निश्चय विनयका स्वरूप                                    | 77            |
| २४    | सम्यक् वैयावृत्य तपके १० भेद                            | 77            |
| २४    | _ <u>~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~</u>          | <b>७</b> १७   |
| २६    |                                                         | ७१⊏           |

| सूत्र न                            | म्बर विषय                                                            | पत्र संख्या       |
|------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-------------------|
| হ্ ড                               | सम्यक् ध्यान तपका लच्चा                                              | ७१६               |
|                                    | ध्यानके भेद                                                          | ७२१               |
| રફદ                                | मोक्तके कारणहरप ध्यान                                                | ७२१               |
| ३०-३१-३२-३३-स्त्रार्त्तध्यानके भेद |                                                                      | ७२२–२३            |
| કુષ્ટ                              | गुणस्यान श्रपेचा आर्त्तध्यानके स्वामी                                | ७२३               |
| ર્ષ્ટ                              | रोद्रध्यानके भेद श्रौर स्वामी                                        | ७२४               |
| ३६                                 | धर्मध्यानके भेद                                                      | <b>७२</b> ४       |
| ইড                                 | शुक्लभ्यानके स्वामी                                                  | <b>७२</b> ६       |
| ঽদ                                 | शुक्तध्यानके चार भेदों मेसे बाकी के दो भेद किसके हैं ?               | હર <sup>ં</sup> હ |
| ३६                                 | ग्रुक्लध्यानके चार भेद                                               | <b>७</b> २८       |
| ४०                                 | योग अपेत्ता शुक्लध्यानके स्वामी                                      | ७२८               |
|                                    | केत्रलीके मनोयोग सम्बन्धी स्पष्टीकरण                                 | ७२९               |
|                                    | केवलीके दो प्रकारका वचनयोग                                           | ७२६               |
|                                    | च्पक तया उपशमकके चार मनोयोग तथा वचनयोगका                             | ,                 |
|                                    | स्पष्टीकरण                                                           | ७३०-७३१           |
|                                    | १२ गुक्लध्यानके प्रथम दो मेदोंकी विशेषता                             | ७३१               |
| ષ્ટર                               |                                                                      | ७३२               |
| 88                                 |                                                                      | ७३२               |
|                                    | व्रत, गुप्ति, समिति, धर्म, अनुवेचा, परीपहजय, बारह                    |                   |
|                                    | प्रसारके तप स्नादि सम्बन्धी खास ध्यानमें रखने योग्य<br>राष्ट्रीकरण   |                   |
| Y                                  |                                                                      | ७३४ से ७३६        |
| ٠<br>٧                             | मं मंगा मानापा दावनाचा रसूनाविकता                                    | <b>७</b> ३७       |
| ·                                  | र राज्यस्य साञ्चक्र सद=व्याख्या<br>परमार्थ निर्मन्य=व्यवहार निर्मन्य | هې                |
| y                                  | <ul> <li>पुराशिद गुनियोंमें विशेषना</li> </ul>                       | હ્યુર             |
|                                    | ्रवस्थाः<br>                                                         | <b>७४२ से ४</b> ४ |
|                                    | ••                                                                   | <b>७४५ से ७४०</b> |

| सूत्र        | तम्बर विषय                                      | पत्र संख्या          |  |  |  |  |
|--------------|-------------------------------------------------|----------------------|--|--|--|--|
| दशवाँ अध्याय |                                                 |                      |  |  |  |  |
|              | <b>भू</b> मिका                                  | ወሂየ                  |  |  |  |  |
| १            | केवलज्ञानकी उत्पत्तिका कारण                     | 77                   |  |  |  |  |
|              | केवलज्ञान होते ही मोच्च क्यों नहीं होता         | 9X9-XE               |  |  |  |  |
| ঽ            | मोत्तके कारण और उसका लच्चण                      | હર્યક્               |  |  |  |  |
|              | मोत्त यत्नसे साध्य है                           | <b>৩</b> ধূ <i>৩</i> |  |  |  |  |
| ર-૪          | मोत्त्रदशामें कर्मीके श्रलावा किसके अभाव हो     | ता है ७४६-७६०        |  |  |  |  |
| ¥            | मुक्त जीवोंका स्थान                             | ७६०                  |  |  |  |  |
| ६            | मुक्त जीवके ऊर्ध्वगमनका कारण                    | ७६१                  |  |  |  |  |
| y            | सूत्र कथित ऊर्ध्वगमनके चारों कारलोंके दृष्टान्त | **                   |  |  |  |  |
| =            | लोकाप्रसे आगे नहीं जानेका कारण                  | ७६२                  |  |  |  |  |
| 3            | मुक्त जीवोंमें व्यवहारनयकी अपेचासे भेद          | ७६३–६७               |  |  |  |  |
|              | उपसंहार-मोच्तत्त्वकी मान्यता सम्बन्धी होनेव     | गली भूल              |  |  |  |  |
|              | और उसका निराकरण                                 | <b>७</b> ६७<br>=     |  |  |  |  |
|              | श्रनादि कर्म बन्धन नष्ट होनेकी सिद्धि           | ७६८                  |  |  |  |  |
|              | आत्माके बन्धनकी सिद्धि                          | ७५२                  |  |  |  |  |
|              | मुक्त होनेके बाद फिर बन्ध या जनम नहीं होता      |                      |  |  |  |  |
| ~            | बन्ध जीवका स्वाभाविक धर्म नहीं                  | ው <b>ራ</b> ያ         |  |  |  |  |
|              | सिद्धोंका लोकामसे स्थानांतर नहीं होता           | "                    |  |  |  |  |
|              | अधिक जीव थोड़े चेत्रमें रहते हैं ?              | <b>৩</b> ৩২<br>-     |  |  |  |  |
| 2            | सिद्ध जीवोंके आहार                              | ७७६                  |  |  |  |  |
| -            | परिशिष्ट —१—प्रन्थका सारांश                     | ७५८                  |  |  |  |  |
|              | मोच्चमार्गका दो प्रकारसे कथन                    | <b>૩</b> ૫૭          |  |  |  |  |
| _            | व्यवहार मोत्तमार्ग साधन है इसका क्या श्रर्थ     | 37                   |  |  |  |  |
|              | मोचमार्भ दो नहीं                                | <b>4</b> 20          |  |  |  |  |
|              | निश्चय मोत्तमार्गका स्वरूप-व्यवहार मोत्तमार्गः  | का स्वरूप            |  |  |  |  |

| सूत्र नम्बर     | विषय                                                             | पत्र संख्या      |
|-----------------|------------------------------------------------------------------|------------------|
| <b>ठयवहा</b>    | र मुनिका स्वरूप निश्चयी मुनिका स्वरूप निश्चयीके<br>अभेदका समर्थन | <b>७</b> ⊏●-८१   |
| निश्चय          | रत्नत्रयकी कत्तीके साथ अमेदता-कर्मरूपके                          |                  |
|                 | साय तथा करण्रूपके साथ अभेदता                                     | ७८३              |
| सम्प्रदा        | न-भ्रपादान-और सम्बन्ध स्वरूपके साथ श्रमेदता                      | ७८३-८४           |
| निश्चय          | रत्नत्रयीकी स्त्राधार स्वरूपके साथ अभेदता                        | ওল               |
| निश्चय          | रत्तत्रय ही किया स्वरूप के साथ श्रमेदता                          | 79               |
| ञारमा           | की गुण्स्वरूपके साथ अभेदता                                       | ムニメ              |
| पर्यायो         | के स्वरूपका अभेद्त्व                                             | <b>&gt;</b> 7    |
| प्रदेश र        | बरूपका श्रभेदपन                                                  | 57               |
| श्रगुरुत        | नघुस्वरूपका श्रभेद्पन                                            | <b>उ</b> द्गह    |
| उत्पाद <u>ः</u> | - <b>च्यय-ध्रीव्यस्वरूपकी अभेद</b> ता                            | >9               |
| निश्चय          | ग-व्यवहार माननेका प्रयोजन                                        | ৩=৩              |
| तस्त्रार        | र्मार प्रन्यका प्रयोजन                                           | 57               |
| इस म            | न्यके कर्ता पुद्रल हैं आचार्य नहीं                               | ゆこく              |
| परिशि           | 12— <b>2</b>                                                     | <b>હ</b> દુ ૭    |
| प्रत्येक        | द्रव्य और उसके प्रत्येक समयकी पर्यायकी स्वतंत्रह                 | <del>।।क</del> ी |
| •               | घोपणा                                                            | \$\$             |
|                 | तष्ट—३                                                           |                  |
|                 | क जीवकी दृष्टिकी सतत कत्ता (-स्तर )                              | ७६२              |
|                 | रिनका रहस्य                                                      | <i>હદ</i> ૪      |
| यस्तु।<br>६६    | वभाव और उसमें फिस ओर मुके !                                      | હદદ્ય            |
|                 | राष्ट्र—४                                                        |                  |
| सारा            | गा मिलन मार                                                      | ળદ્રફ            |



# इस शास्त्रकी टीकामें लिये गये आधारभूत शास्त्र

#### -#\$**\$**-

१ सर्वार्थसिद्धि टीका २ राजवार्तिक ३ श्होकवार्तिक ४ अर्थ प्रकाशिका सर्वार्थिसिद्धि प्रश्नोत्तर ६ मोच्राख (पत्रालालजी साहित्याचार्य टीका ) ७ तस्त्रार्थे सूत्र ( इङ्गलिश ) ८ तस्वार्थसार ६ समयसार १ भवचनसार ११ पंचास्तिकाय १२ नियमसार १३ परमातम प्रकाश १४ श्रष्टपाहुंह १४ बारस अग्रुवेक्खा १६ स० सार प्रवचन भा० १-२-३ १७ नियमसार प्रवचन भा० १ १८ समयसार नाटक राजमलजीकृत 38 (कलश टीका) २० पचाध्यायी २१ घवला टीका २२ जयधवला टीका २३ तिलोय-पणित २४ गोमहसार २४ श्रीमद् राजचन्द्र

२६ महाबन्ध

२७ श्राहमसिद्धि शास्त्र

२८ बृहदु द्रव्य संप्रह २६ द्रव्य संप्रह ३० पुरुपार्थ सिद्धि उपाय ३१ कार्तिकेयानुप्रेचा ३२ मोत्तमार्ग प्रकाशक ३३ समयसार जयसेनाचार्य टीका ३४ पद्मनन्दी पचविशतिका ३४ रहनकरएड श्रावकाचार ३६ भगवती श्राराधना ३७ योगसार (योगीन्द्रदेव ) ३८ चर्ची समाधान ( भूधरदासजी ) ३६ प्रमेयरत्नमाला ४० न्याय दीपिका ४१ प्रमेयकमलमार्तएड ४२ अध्यातम कमलमार्तरह प्र३ आलाप पद्धति ४४ भाव संप्रह ४४ जैनसिद्धान्त प्रवेशिका ( बरैयाजी) ४६ आप्रमीमांसा ४७ चारित्रसार ४८ श्रनुभव प्रकाश ४६ वनारसी विलास-परमार्थ बचिमका

४० सत्ताखरूप
४१ रहस्यपूर्ण चिट्ठी (मिल्लजी)
४२ ल्लहढाला
४३ जैनसिद्धान्त द्पेण वगैरह
४४ श्रीमद् राजचन्द्र



मंगलं भगवान वीरो मंगलं गौतमो गणी।
मंगलं कुन्दकुन्दार्थो जैनधर्मोस्तु मंगलं।।
अज्ञानितिमिरान्धानां ज्ञानाञ्जनशलाकया।
चज्जुरुन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरुवे नमः।।
श्रीमत्परमगंभीरस्याद्वादामोघलाञ्जनम् ।
जीयात् त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम्।।

्र दंसणमुलो धम्मो श्रुः धर्मका मुल सम्यग्दर्शन है क्ष

— भगवान श्री कुन्दकुन्दाचार्य देव

मम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोच्नमार्गः

—भगवान श्री उमास्वामी आचार्य देव

मेदिविज्ञानतः सिद्धाः सिद्धा ये किल केचन । अस्पैवामावतो बद्धा बद्धा ये किल केचन ॥

—श्रीमद् असृतचन्द्राचार्य देव

# अश सर्वज्ञ वीतरागाय नमः स्



श्रीमदाचार्य उमास्वामि विरचित

# मोक्षशास्त्र

# गुजराती टीका का हिन्दी अनुवाद

# मंगलाचरण #

मोक्षमार्गस्य नेतारं भेचारं कर्मभुभृताम् । ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वन्दे तद् गुणलब्धये ।।

अर्थ-मोक्षमार्ग के प्रवर्तक, कर्मरूपी पर्वतों के भेदक ग्रथीत नष्ट करनेवाले, तथा विश्व के (समस्त) तत्त्वों के जाननेवाले (आप्त) को उनके गुर्गों की प्राप्ति के हेतु मैं प्रगाम करता हूँ-वन्दना करता हूँ।

# संचित्र अवलोकन

- (१) इस शास्त्र को प्रारम्भ करने से पूर्व सक्षेप में यह बताना आवश्यक है कि इस शास्त्र का विषय क्या है ?
- (२) श्राचार्यंदेवने इस शास्त्रका नाम 'मोक्षशास्त्र' अथवा 'तत्त्वार्थ-सूत्र' रखा है। जगतके जीव श्रनन्त प्रकारके दुःख भोग रहे हैं, श्रीर उन दुःखों से सदाके लिए मुक्त होने अर्थात् श्रविनाशी सुख प्राप्त करने के लिये रात दिन उपाय कर रहे हैं, किन्तु उनके वे उपाय मिथ्या होने से, जीवो का दुःख दूर नहीं होता, एक या दूसरे रूप में दु.ख बना ही रहता है।

जीव दु:खों की परम्परा से क्योंकर मुक्त हों इसका उपाय और उसका वीतरागी विज्ञान इस शास्त्र में बताया गया है, इसीलिये इसका नाम 'मोक्षशास्त्र' रखा गया है।

मूलभूत भूल के बिना दुःख नही होता, श्रीर उस भूलके दूर होने पर सुख हुये विना नही रह सकता,—यह अबाधित सिद्धान्त है। वस्तुका यथार्थ स्वरूप समभे बिना वह भूल दूर नही होती; इसलिये इस शास्त्र में वस्तु का यथार्थ स्वरूप समभाया गया है, इसीलिये इसका नाम 'तत्वार्थ- सूत्र' भी रखा गया है।

- (३) यदि जीवको वस्तुके यथार्थ स्वरूप सम्बन्धी मिथ्या मान्यता [Wrong Belief] न हो तो ज्ञान मे भूल न हो। जहाँ मान्यता सच्ची होती है वहाँ ज्ञान सच्चा ही होता है। सच्ची मान्यता और सच्चे ज्ञान पूर्वक ही यथार्थ प्रवृत्ति होती है। इसलिए आचार्य देवने इस शास्त्र का प्रारम्भ करते हुए प्रथम अध्याय के पहले ही सूत्र मे यह सिद्धान्त बताया है कि सच्ची मान्यता और सच्चे ज्ञान पूर्वक होने वाली सच्ची प्रवृत्ति द्वारा ही जीव दु ख से मुक्त हो सकते है।
  - (४) 'स्वयं कीन है' इस सम्बन्ध मे जगत के जीवों की भारी भूल चली थ्रा रही है। बहुत से जीव शरीर को अपना स्वरूप मानते है, इसलिए वे शरीर की रक्षा करने के लिए निरन्तर अनेक प्रकार के प्रयत्न करते रहते हैं। जब कि जीव शरीर को ग्रपना मानता है तब जिसे वह नमभता है कि यह शारीरिक मुविधा चेतन या जड़ पदार्थों की ओर से मिलती है उनकी ओर उसे राग होता ही है, ग्रीर जिसे वह समभता है कि अमुविधा चेतन या जड पदार्थों की ओर से मिलती है उनकी ओर उसे दिग भी होता ही है। ग्रीर इस प्रकार की धारणा से जीव को ग्राकुलता यनों ही रहनी है।
    - (५) जीव की उस महान् भूलको शास्त्र मे 'मिथ्या दर्शन' कहा गया है। यहाँ भिन्या मान्यता होती है वहाँ ज्ञान श्रीर चारित्र भी मिथ्या ही होना है, इसिन्य मिन्यादर्शनस्पी भूलको महापाप भी कहा जाता है।

मिध्यादर्शन भारी भूल है और वह सर्व दु:खों की महान् बलवती जड़ है,—जीवोंको ऐसा लक्ष न होनेसे वह लक्ष करानेके लिए और वह भूल दूर करके जीव अविनाशी सुखकी ओर पैर रखे इस हेतु से आचार्य देवने इस शास्त्र में सबसे पहला शब्द 'सम्यग्दर्शन' प्रयुक्त किया है। सम्यग्दर्शन के प्रगट होते ही उसी समय ज्ञान सचा हो जाता है, इसलिये दूसरा शब्द 'सम्यग्ज्ञान' प्रयुक्त किया गया है; और सम्यग्दर्शन—ज्ञान पूर्वक ही सम्यक्चारित्र होता है इसलिये 'सम्यक्चारित्र' शब्द को तीसरे रखा है। इस प्रकार तीन शब्दों का प्रयोग करने से कहीं लोग यह न मान बैठे कि—'सचा सुख प्राप्त करने के तीन मार्ग हैं' इसलिये प्रथम सूत्र मे ही यह बता दिया है कि 'तीनों की एकता ही मोक्षमार्ग है'।

- (६) यदि जीव को सच्चा सुख चाहिये तो पहले सम्यग्दर्शन प्रगट करना ही चाहिए। जगतमे कौन कौन से पदार्थ है, उनका क्या स्वरूप है, उनका कार्यक्षेत्र क्या है, जीव क्या है, वह क्यों दुःखी होता है,— इसकी यथार्थ समभ हो तव ही सम्यग्दर्जन प्रगट होता है, इसलिये आचार्यदेवने दश अध्यायोमे सात तत्त्वों के द्वारा वस्तु स्वरूप बतलाया है।
- (७) इस-मोक्षशास्त्र के दश ग्रध्यायों मे निम्नलिखित विषय लिये गये हैं;—
  - १ अध्याय मे-मोक्ष का उपाय श्रीर जीव के ज्ञान की अवस्थाओं का वर्णन है।
  - २ अध्याय मे-जीव के भाव, लक्षण भ्रीर शरीर के साथ जीवका सम्बन्ध वर्णन किया गया है।
  - ३-४ ग्रध्याय में-विकारी जीवो के रहने के क्षेत्रों का वर्णन है। इस प्रकार प्रथम चार अध्यायों मे पहले जीव तत्त्व का वर्णन किया गया है।
  - ५ अघ्याय में-दूसरे अजीव तत्त्वका वर्णन है। ६-७ ग्रध्याय में-जीवके नवीन विकारभाव (आस्रव) तथा उनका निमित्त पाकर जीवका सूक्ष्म जड़कर्मके साथ होने-

वाला सम्बन्ध बताया है। इसप्रकार तीसरे आस्वव तत्त्व का वर्णन किया है।

- द ग्रध्याय में यह बताया गया है कि जीव का जड़ कर्मी के साथ किस प्रकार बन्ध होता है और वह जड़कर्म कितने समय तक जीव के साथ रहते है। इस प्रकार इस अध्यायमें चीथे बन्ध तत्त्वका वर्णन किया गया है।
- ध अध्याय मे-यह बताया गया है कि जीव के अनादिकाल से न होने वाले धर्म का प्रारम्भ सवर से होता है, जीव की यह अवस्था होने पर उसे सच्चे सुख का प्रारम्भ होता है, और कमशः धुद्धिके बढ़ने पर विकार दूर होता है, उससे निर्जरा अर्थात् जड़कर्मके साथके बन्ध का ग्रंशतः ग्रभाव होता है। इस प्रकार नववे प्रध्याय मे पाँचवाँ और छट्ठा अर्थात् संवर और निर्जरा तत्त्व बताया गया है।
  - १० अध्याय में-जीवकी शुद्धि की पूर्णता, सर्वं दुःखों से ग्रविनाशी
    मुक्ति और सम्पूर्णं पवित्रता-मोक्ष तत्त्व है, इसलिये
    आचार्यं देवने सातवाँ मोक्ष तत्त्व दशवे श्रभ्याय में
    बतलाया है।
- (६) मंगलाचरणमे भगवानको 'कर्मरूपी पर्वतो को भेदनेवाला' कहा है। कर्म दो प्रकार के हैं:—१-भावकर्म, २-द्रव्यकर्म। जब जीव सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र से भावकर्मरूपी पर्वतोंको दूर करता है तब द्रव्य-कर्म स्वयं ही श्रपने से हट जाते हैं-नष्ट हो जाते हैं; ऐसा जीवकी शुद्धता और कर्मक्षय का निमित्त-नैमित्तिकसम्बन्ध है; यहाँ यही बताया गया है। जीव जड़कर्म को परमार्थतः नष्ट कर सकता है, यह कहने का आश्य नहीं है।
- (१) मंगलाचरणमे नमस्कार करते हुये देवागमन, समोशरण, चामर और दिव्यगरीरादि पुण्य-विभूतियों का उल्लेख नहीं किया गया है

जो तीर्यंकर भगवान के पास होती हैं; क्यों कि पुण्य श्रात्मा की शुद्धता नहीं है।

(१०) मंगलाचरएामें गुएगों से पहचान करके भगवानको नमस्कार किया है। ग्रर्थात् भगवान विश्व के (समस्त तत्त्वोके) ज्ञाता है, मोक्षमार्गके नेता हैं, ग्रीर जनने सर्व विकारों (दोषो ) का नाज्ञ किया है, इस प्रकार भगवान के गुएगोका स्वरूप वतलाकर गुएगोकी पहचान करके उनको स्तुति की है। निश्चय से ग्रपनी आत्मा की स्तुति की है।



### प्रथम ऋध्याय

निश्रय मोक्षमार्गकी व्याख्या

# सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणिमोच्नमार्गः ॥१॥

ध्यं—[ सम्यादर्शनज्ञानचारित्राणि ] सम्यादर्शन, सम्याज्ञान श्रीर सम्यक् चारित्र, तीनों मिलकर [ मोक्षमार्गः ] मोक्षका मार्ग है, श्रथित् मोक्षको प्राप्तिका उपाय है।

#### टीका

(१) सम्यक्—यह शब्द प्रशंसावाचक है, जो कि यथार्थता को सूचित करता है। विपरीत आदि दोषोका ग्रभाव 'सम्यक्' है।

द्र्भन-का अर्थ है श्रद्धा; 'ऐसा ही है-अन्यथा नहीं' ऐसा प्रतीतिभाव।

सम्यग्ज्ञान—संशय, विपर्यय श्रीर श्रनध्यवसायरहित ग्रपने आत्माका तथा परका यथार्थज्ञान सम्यग्ज्ञान है।

संशय—"विरुद्धानेककोटिस्पशिज्ञान संशयः", श्रर्थात् 'ऐसा है कि ऐसा है' इस प्रकार परस्पर विरुद्धतापूर्वक दो प्रकाररूप ज्ञानको संशय कहते है; जैसे श्रात्मा श्रपने कार्यको कर सकता होगा या जड़के कार्यको ? शुभ रागरूप व्यवहार से धर्म होगा या वीतरागतारूप निश्चयसे ? विपर्यय—"विपरीतैककोटिनिऋयो विपर्ययः"; ग्रर्थात् वस्तुस्वरूप से विरुद्धतापूर्वक 'ऐसा ही है' इसप्रकारका एकरूपज्ञान विपर्यय है; जैसे शरीरको श्रात्मा जानना ।

अतध्यवसाय—"किमित्यालोचनमात्रमनध्यवसायः"; अर्थात् 'कुछ है' ऐसा निर्घाररहित विचार अनध्यवसाय है, जैसे मै कोई कुछ हूँ,—ऐसा जानना।

[ विशेष:--जीव भीर भ्रात्मा दोनो शब्द एक ही भ्रथं में प्रयुक्त होते हैं। ]

सम्यक्चारित्र—(यहाँ 'सम्यक्' पद अज्ञानपूर्वक याचरणकी निवृत्ति के लिये प्रयुक्त किया है।) सम्यग्दर्शन—ज्ञानपूर्वक आत्मामें स्थिरता का होना सम्यक् चारित्र है।

यह तीनों क्रमशः श्रात्मा के श्रद्धा, ज्ञान श्रौर चारित्र गुर्गोकी शुद्ध पर्याये हैं।

मोक्षमार्ग—यह शब्द एकवचन है, जो यह सूचित करता है कि मोक्षके तीन मार्ग नहीं, किन्तु इन तीनों का एकत्व मोक्षमार्ग है। मोक्षमार्ग का अर्थ है अपने आत्माकी शुद्धिका मार्ग, पंथ, उपाय। उसे अमृतमार्ग, स्वरूपमार्ग अथवा कल्याएामार्ग भी कहते है।

- (२) इस सूत्रमें ग्रस्तिसे कथन है, जो यह सूचित करता है कि इससे विरुद्ध भाव, जैसे कि राग, पुण्य इत्यादिसे घर्म होता है या वे घर्ममें सहायक होते है, इसप्रकारकी मान्यता, ज्ञान और श्राचरण मोक्षमार्ग नही है।
  - (३) इस सूत्रमे "सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि" कहा है वह निश्चय रत्नत्रय है व्यवहार रत्नत्रय नही है, उसका कारण यह है कि व्यवहार रत्नत्रय राग होनेसे बंधरूप है।
  - (४) इस सूत्र में 'मोक्षमार्गं' शब्द निश्चय मोक्षमार्गं बताने के लिये कहा है। ऐसा समभना।
    - (५) मोक्षमार्ग परम निरपेक्ष है-

"निजपरमात्म तत्त्वके सम्यक् श्रद्धा-ज्ञान अनुष्ठानरूप शुद्ध रत्नत्र-

यात्मक मार्ग परम निरपेक्ष होने से मोक्षमार्ग है और वह गुद्ध रत्नत्रयका फल निज गुद्धात्माकी प्राप्ति है।"

(श्री कुन्दकुन्दाचार्य कृत नियमसार गा० २ की टीका )

इस सूत्र मे 'सम्यग्दर्शन' कहा है वह निश्चयसम्यग्दर्शन है ऐसी वात तीसरेसूत्र से सिद्ध होती है, उसीमे निसर्गज ग्रौर अधिगमज ऐसा भेद कहा है वह निश्चय सम्यग्दर्शनका ही मेद है। और इस सूत्र की संस्कृत टीका श्री तत्त्वार्थराजवार्तिकमें जिस कारिका तथा व्याख्या द्वारा वर्णन किया है उस ग्राधार से इस सूत्र तथा दूसरा सूत्र कथित सम्यग्दर्शन है वह निश्चय सम्य-ग्दर्शन है, ऐसा सिद्ध होता है।

तथा इस सूत्र में "ज्ञान" कहा है वह निश्चय सम्यग्ज्ञान है। अ० १-सूत्र ६ में उसी के पाँच भेद कहे है उसी मे मनः पर्यय ग्रौर केवल-ज्ञान भी आ जाते है। इससे सिद्ध होता है कि यहाँ निश्चय सम्यग्ज्ञान कहा है।

वाद में इस सूत्र में 'चारित्राणि' शब्द निश्चयसम्यक्चारित्र दिखाने के लिये कहा है। श्री तत्त्वार्थ रा० वा० में इस सूत्र कथित सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र को निश्चय सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र माना है। क्योंकि व्यव-हार सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र (-व्यवहार रत्नत्रय ) आस्रव और वघरूप है, इससे यह सूत्र का अर्थ करने में यह तीनो ग्रात्माकी शुद्ध पर्याय एक-त्वरूप परिण्मित हुई है। इस प्रकार शास्त्रकार दिखाते हैं ऐसा स्पष्ट होता है।

### पहले सूत्रका सिद्धान्त

(५) ग्रज्ञानदशामें जीव दुःख भोग रहे है, इसका कारण यह है कि उन्हें ग्रपने स्वरूपके संबंधमें भ्रम है; जिसे (जिस भ्रम को) 'मिथ्या-दर्शन' कहा जाता है। 'दर्शन' का एक अर्थ मान्यता भी है, इसलिये मिथ्या-दर्शनका अर्थ मिथ्या मान्यता है। जहाँ ग्रपने स्वरूपकी मिथ्या मान्यता होती है वहाँ जीवको ग्रपने स्वरूपका ज्ञान मिथ्या ही होता है, उस मिथ्या या खोटे ज्ञान को 'मिथ्याज्ञान' कहा जाता है। जहाँ स्वरूपकी मिथ्या

मान्यता श्रीर मिथ्याज्ञान होता है वहाँ चारित्र भी मिथ्या ही होता है। उस मिथ्या या खोटे चारित्र को "मिथ्याचारित्र" कहा जाता है। अनादि-कालसे जीवों के 'मिथ्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र' अपने श्रपराध से चले श्रारहे है, इसलिये जीव श्रनादिकाल से दुःख भोग रहे हैं।

क्योंकि श्रपनी यह दशा जीव स्वयं करता है इसलिये वह स्वयं उसे दूर कर सकता है; और उसे दूर करने का उपाय 'सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र' ही है, दूसरा नही;—यही यहाँ कहा है। इससे सिद्ध होता है कि जीव सतत जो अन्य उपाय किया करता है वह सब मिथ्या है। जीव धर्म करना चाहता है, किन्तु उसे सच्चे उपाय का पता न होने से वह खोटे उपाय किये बिना नहीं रहता; श्रतः जीवों को यह महान् भूल दूर करने के लिये पहले सम्य-ग्दर्शन प्रगट करना चाहिये। उसके बिना कभी किसीके धर्मका प्रारंभ हो ही नहीं सकता।

# निश्चय सम्यग्दर्शनका लक्षण तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥ २ ॥

ग्रयं—[तत्त्वार्थश्रद्धानं] तत्त्व (वस्तु) के स्वरूपसहित ग्रर्थं— जीवादि पदार्थों की श्रद्धा करना सो [सम्यग्दर्शनम्] सम्यग्दर्शन है।

#### टीका

- (१) तत्त्वो की सञ्ची (-निश्चय) श्रद्धा का नाम सम्यग्दर्शन है। 'ग्रर्थं' का प्रर्थ है द्रव्य-गुएा-पर्याय; और 'तत्त्व' का अर्थ है उसका भायस्वरूप। स्वरूप (भाव) सहित प्रयोजनभूत पदार्थों का श्रद्धान सम्यग्दर्शन है।
- (२) इस सूत्र में सम्यग्दर्शन को पहचाननेका लक्षण दिया है। गम्यग्दर्शन लक्ष्य श्रीर तत्त्वार्थश्रद्धा उसका लक्षण है।
- (३) किसी जीव को यह प्रतीति तो हो कि-'यह ज्ञान्तव है यह देवेत वर्ण है' उत्यादि, किन्तु ऐसा श्रद्धान न हो कि-दर्शन-ज्ञान आत्माका

स्वभाव हैं और मैं आत्मा हूँ तथा वर्णादिक पुद्गल के स्वभाव हैं और पुद्गल मुक्त भिन्न (पृथक् ) पदार्थ है, तो उपरोक्त मान्न 'भाव' का श्रद्धान किंचित्मान कार्यकारी नहीं है-। यह श्रद्धान तो किया कि 'मैं श्रातमा हूँ' किन्तु आत्माका जैसा स्वरूप है वैसा श्रद्धान नहीं किया, तो 'भाव' के श्रद्धान के बिना आत्माका श्रद्धान यथार्थ नहीं होता; इसलिये 'तत्त्व' और उसके 'शर्थ' का श्रद्धान होना ही कार्यकारी है।

- (४) दूसरा अर्थ जीवादिको जैसे 'तत्त्व' कहा जाता है वैसे ही 'अर्थ' भी कहा जाता है। जो तत्त्व है वही अर्थ है, और उसका श्रद्धान सम्यग्दर्शन है। जो पदार्थ जैसा अवस्थित है उसका उसी प्रकार होना सो तत्त्व है, और 'अर्थते' कहने पर निश्चय किया जाय सो अर्थ है। इसलिये तत्त्वस्वरूपका निश्चय तत्त्वार्थ है, और तत्त्वार्थका श्रद्धान सम्यग्दर्शन है।
- (५) विपरीत ग्रिभिनिवेश ( उल्टे अभिप्राय ) से रहित जीवादिका तत्त्वार्थंश्रद्धान सम्यग्दर्शनका लक्षण है। सम्यग्दर्शनमें विपरीत मान्यता नही होती, यह बतलानेके लिये 'दर्शन' से पूर्व 'सम्यक्' पद दिया गया है। जीव, अजीव, आखव, बंघ, संवर, निर्जरा श्रीर मोक्ष, यह सात तत्त्व हैं,— ऐसा चौथे सूत्र में कहेंगे।
- (६) "तत्त्वार्थं श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्" यह लक्षण निश्चय सम्य-ग्दर्शनका है, और वह तियँच श्रादि से नेकर केवली तथा सिद्ध भगवानके समानरूपमें व्याप्त है। श्रीर वह लक्षण अव्याप्ति—श्रतिव्याप्ति—और श्रसंभव दोष रहित है। (देखो मोक्षमार्गप्रकाशक श्र० ६ तथा इस शास्त्रका श्र० १ परिशिष्ट ४)

### (७) 'तत्त्व' शब्द का मर्म---

'तस्व' शब्दका ग्रर्थं तत्-पन या उसरूपता है। प्रत्येक वस्तुके—तत्त्व-के स्वरूपसे तत्पन है और पर रूपसे अतत्पन है। जीव वस्तु है, इसलिये उसके ग्रपने स्वरूपसे तत्पन है और परके स्वरूपसे अतत्पन है। जीव चैतन्यस्वरूप होनेसे ज्ञाता है श्रीर अन्य सब वस्तुयें ज्ञेय हैं, इसलिए जीव दूसरे सभी पदार्थोंसे सर्वथा भिन्न है। जीव ग्रपनेसे तत् है, इसलिये उसे ग्रस ग्रपना ज्ञान स्वतः होता है; और जीव परसे अतत् है, इसलिये उसे परसे ज्ञान नहीं हो सकता। 'घड़ेका ज्ञान घड़ेके आधारसे होता है' ऐसा कई लोग मानते हैं, किन्तु यह उनकी भूल है। ज्ञान जीवका स्वरूप है इसलिये वह ज्ञान अपनेसे तत् है और परसे ग्रतत् है। जीवके प्रतिसमय अपनी योग्यताके अनुसार ज्ञानकी अवस्था होती है; परज्ञेयसंबंधी अपना ज्ञान होते समय परज्ञेय उपस्थित होता है, किंतु जो यह मानता है कि उस पर-वस्तुसे जीवको ज्ञान होता है तो मानो कि वह जीवको 'तत्त्व' नही मानता। यदि घड़े से घड़ा सबंधी ज्ञान होता हो तो नासमक्ष (ग्रवोध) जीवको भी घड़ेकी उपस्थित होने पर घड़ेका ज्ञान होजाना चाहिये, किंनु ऐसा नहीं होता। इसलिये यह सुनिश्चित है कि ज्ञान स्वतः होता है। यदि जीवको परसे ज्ञान होने लगे तो जीव और पर एकतत्त्व हो जायें, किन्तु ऐसा नहीं होता।

### (८) सम्यग्दर्शनकी महिमा---

यदि बहिंसा, सत्य, श्रचौर्य, ब्रह्मचर्य श्रीर परिग्रहत्याग मिथ्यादर्शनयुक्त हैं, तो गुण होने के स्थान पर संसारमे दीर्घकाल तक परिश्रमणकारी
दोषोंको उत्पन्न करते हैं। जैसे विषयुक्त औषिंसे लाभ नहीं होता उसीप्रकार
मिथ्यात्त्वसहित श्राहंसादिसे जीवका संसार-रोग नहीं मिटता। जहाँ मिथ्यात्व होता है वहाँ निश्चयतः श्राहंसादि कदापि नहीं होते। "श्रात्मश्रांति
सम रोग नहिं"—इस पदको विशेष ध्यानमे रखना चाहिये। जीवके साथ
अनादिकालसे मिथ्यात्व—दशा चली आरही है इसलिये उसके सम्यग्दर्शन
नहीं है, इसलिये आचार्यदेव पहले सम्यग्दर्शन प्राप्त करनेका प्रयत्न
करनेके लिये वारम्बार उपदेश करते हैं।

सम्यग्दर्शनके बिना ज्ञान, चारित्र और तपमें सम्यक्ता नही आती; सम्यग्दर्शन ही ज्ञान, चारित्र, वीर्य और तपका आधार है। जैसे आँखोंसे मुखकी सुन्दरता—शोभा होती है, वैसे ही सम्यग्दर्शनसे ज्ञानादिकमें सम्य-क्तव सुन्दरता—शोभा आती है। इसी संबंधमें रत्नकरण्ड श्रावकाचारमें कहा है कि-

न सम्यक्त्वसमं किंचित्त्रैकाल्ये त्रिजगत्यपि । श्रेयोऽश्रेयश्र मिथ्यात्व समं नान्यत्तन्मृताम् ॥ ३४॥

अर्थ — तीनों काल ग्रीर तीनों लोकमें जीवोंका सम्यग्दर्शनके समान दूसरा कोई कल्याएा ग्रीर मिथ्यात्त्वके समान अकल्याएा नहीं है।

भावार्थ — अनंतकाल व्यतीत हो चुका, एक समय-वर्तमान चल रहा है और भविष्यमें अनंतकाल आयगा; — इन तीनों कालमें और अघोलोक, मध्यलोक तथा ऊर्ध्वलोक; — इन तीनों लोकोमें जीवका सर्वोत्कृष्ट उपकारी सम्यक्त्वके समान दूसरा कोई न तो है, न हुआ है, और न होगा। त्रिलोक-स्थित इन्द्र, अहमिन्द्र, भुवनेन्द्र, चक्रवर्ती, नारायण, बलमद्र या तीर्थं द्ध्रिय इत्यादि चेतन और मिण, मंत्र, श्रीषधि—इत्यादि जड़ द्रव्य; —ये कोई भी सम्यक्त्वके समान उपकारी नहीं है। और इस जीवका सबसे अधिक बुरा—अहित करनेवाला मिथ्यात्वके समान दूसरा कोई जड़ या चेतन द्रव्य तीन-काल और तीनलोकमें न तो है, न हुआ है और न होगा। इसलिये मिथ्या-त्वको छोड़नेके लिये परमपुरुषार्थं करो। समस्त संसारके दु:खोका नाश करनेवाला और आत्मकल्याणको प्रगट करनेवाला एकमात्र सम्यक्त्व ही है; इसलिये उसके प्रगट करनेका ही पुरुषार्थं करो।

श्रौर फिर, सम्यक्तव ही प्रथम कर्तव्य है, — इस संबंधमे अष्ट पाहुड़ में इस प्रकार कहा है,—

श्रावकको पहले क्या करना चाहिये, सो कहते हैं—
गहिऊण य सम्मत्तं सुणिम्मलं सुरगिरीव णिक्कंप ।
तं जागे झाइज्जइ सावय ! दुक्खक्खयद्वाए ।।
( मोक्षपाहुड़ गाथा ८६ )

अर्थ — पहले श्रावकको सुनिर्मल, मेरके समान निष्कंप — अचल (चल, मल और श्रगाढ़ दूषगासे रहित ग्रत्यंत निश्चल) सम्यक्त को ग्रहण

करके दुःखोंके क्षयके लिये उसे ( सम्यक्त्वके विषयभूत एकरूप श्रात्माको ) ध्यानमें ध्याना चाहिये।

भावार — पहले तो श्रावकको निरितचार निश्चल सम्यक्तको ग्रहण करके उसका ध्यान करना चाहिये कि जिस सम्यक्तवकी भावनासे गृहस्थको गृहकार्य संबधी ग्राकुलता, क्षोभ, दु ख मिट जाय; कार्यके विगड़ने-सुबरनेमें वस्तुस्वरूपका विचार ग्राये तब दु:ख मिट जाय। सम्यग्दृष्टिके ऐसा विचार होता है कि—सर्वज्ञने जैसा वस्तुस्वरूप जाना है वैसा निरतर परिणामित होता है, ग्रीर वैसा ही होता है; उसमें इष्ट—ग्रानष्ट मानकर सुखी—दु:खी होना व्यर्थ है। ऐसे विचार से दु:ख मिटता है, यह प्रत्यक्ष ग्रनुभवगोचर है। इसलिए सम्यक्तवका ध्यान करनेको कहा है।

वन, सम्यक्तवके ध्यानकी महिमा कहते हैं,— सम्मर्च जो झायइ सम्माइडी हवेइ सो जीवो । सम्मत्तपरिणदो उण खवेइ दुइडकम्माणि ॥

(-मोक्षपाहुड़ गाथा ८७)

अर्थ--जो सम्यक्तवको ध्याता है वह जीव सम्यग्दृष्टि है, भ्रीर सम्यक्तवरूप परिगात जीव आठों दुष्ट कर्मोका क्षय करता है।

भावार्थ — सम्यक्तवका ध्यान ऐसा है कि, यदि पहले सम्यक्तव न हुआ हो तो भी, उसके स्वरूपको जानकर उसका ध्यान करे तो वह जीव सम्यग्दृष्टि हो जाता है और सम्यक्तवकी प्राप्ति होने पर जीवके परिणाम ऐसे होजाते हैं कि संसारके कारणभूत आठों दुष्टकर्मोका क्षय हो जाता है। सम्यक्तवके होते ही कर्मोकी गुण श्रेणी निर्जरा होती जाती है। ग्रीर ग्रनु-कमसे मुनि होने पर; चारित्र ग्रीर शुक्लध्यानके सहकारी होने पर सर्व कर्मोका नाश होता है।

श्रव, इस वातको संक्षेपमे कहते है,— किं वहुणा भणिएणं जे सिद्धा णरवरा गए काले। सिज्झिहहि जे वि भविया तं जाणइ सम्ममाहप्पं।। (-मोक्षपाहुड़, गाथा ८५) अर्थ —श्री कुन्दकुन्दाचार्यदेव कहते हैं कि बहुत कहनेसे क्या साध्य है ? जो नरप्रधान भूतकालमें सिद्ध हुये और भविष्यमें सिद्ध होंगे वह सब सम्यक्तका ही माहात्म्य जानो ।

भावार्थ — सम्यन्त्वकी ऐसी महिमा है कि भूतकालमें जो श्रेष्ठ पुरुष ग्राठ कर्मोंका नाश करके मुक्तिको प्राप्त हुये हैं तथा भविष्यमें होंगे, वे इसी सम्यन्त्वसे हुये हैं ग्रीर होगे। इसलिए ग्राचार्यदेव कहते .है कि विशेष क्या कहा जाय ? संक्षेपमे समभना चाहिये कि मुक्तिका प्रधान कारए। यह सम्यन्त्व ही है। ऐसा नही सोचना चाहिये कि गृहस्थों के क्या धर्म होता है ? यह सम्यन्त्व धर्म ऐसा है कि जो सर्व धर्मके ग्रंगको सफल करता है।

ग्रब यह कहते है कि जो निरंतर सम्यक्त्व का पालन करते है वे घन्य है—

> ते घण्णा सुकयत्था ते सूरा ते वि पंडिया मणुया । सम्मत्तं सिद्धियरं सिविशे वि ण मइलियं जेहिं॥ (-मोक्षपाहुड़, गाथा ८६)

अर्थ — जिस पुरुष के मुक्ति को प्राप्त करनेवाला सम्यक्तव है, भ्रौर उस सम्यक्तवको स्वप्नमे भी मिलन नहीं किया— अतिचार नहीं लगाया वह पुरुष धन्य है, वहीं कृतार्थ है, वहीं शूरवीर है, वहीं पंडित है, वहीं मनुष्य है।

भावार्थ — लोक में जो कुछ दानादि करता है उसे घन्य कहा जाता है, तथा जो विवाह, यज्ञादि करता है उसे कृतार्थं कहा जाता है, जो युद्ध से पीछे नही हटता उसे शूरवीर कहते है, श्रीर जो बहुतसे शास्त्र पढ़ लेता है उसे पंडित कहते है; कितु यह सब कथन मात्र है। वास्तवमे तो—जो मोक्षके कारणभूत सम्यक्त को मिलन नहीं करता,—उसे निरितचार पालता है वही घन्य है, वहीं कृतार्थ है, वहीं शूरवीर है, वहीं पंडित है, वहीं मनुष्य है; उसके विना ( सम्यक्तक विना ) मनुष्य पशु समान है। सम्यक्तको ऐसी महिमा कहीं गई है।

### (९) सम्यग्दर्शन का बल-

केवली और सिद्ध भगवान रागादिरूप परिण्मित नहीं होते; और संसारावस्थाको नही चाहते; यह सम्यग्दर्शनका ही बल समक्षना चाहिये।

### (१०) सम्यग्दर्शन के भेद-

ज्ञानादिकी हीनाधिकता होने पर भी तियँचादि (पशु म्रादि ) के और केवली तथा सिद्ध भगवानके सम्यग्दर्शनको समान कहा है; उनके म्रात्म-प्रतीति एक ही प्रकारकी होती है। किन्तु स्वपर्यायकी योग्यताकी म्रापेक्षासे सम्यग्दर्शनके तीन भेद हो जाते है (१)—औपशमिक सम्यग्दर्शन, (२) क्षायोपशमिक सम्यग्दर्शन, (३) क्षायिक सम्यग्दर्शन।

औपशमिक सम्यग्दर्शन—उस दशामें मिथ्यात्वकर्मके तथा अनंतानुबंधी कषायके जड़ रजकरा स्वयं उपशमक्प होते हैं; जैसे मैले पानीमेंसे
मैल नीचे बैठ जाता है; भ्रथवा जैसे अग्नि राखसे ढक जाती है। आत्माके
पुरुषार्थसे जीव प्रथम सम्यग्दर्शन प्रगट करता है तब श्रीपशमिक सम्यग्दर्शन ही होता है। %

क्षायोपशमिक सम्यग्द्रीन—इस दशामें मिथ्यात्व और मिश्रमिथ्या-त्व कमें के रजकण आत्मप्रदेशों से पृथक् होने पर उसका फल नही होता, श्रीर सम्यक्मोहनीयकमें के रजकण उदयरूप होते है, तथा अनन्तानुबन्धी क्षायकमें के रजकण विसंयोजनरूप होते हैं।

शायिक सम्यग्द्रीन—इस दशामे मिथ्यात्वप्रकृतिके (तीनों उपवि-भागके ) रजकरा आत्मप्रदेशसे सर्वथा हट जाते है, इसलिये मिथ्यात्व और अनन्तानुबन्धीकी सातों प्रकृतियोंका क्षय हुआ कहलाता है।

<sup>\*</sup> भ्रनादि मिथ्य। दृष्टिके भ्रोपशमिक सम्यग्दर्शन होने पर मिथ्यास्व भ्रौर भन-नतानुवंधी की चार, —ऐसी पाँच प्रकृतियाँ उपशमरूप होती हैं। भ्रौर सादि मिथ्या-दृष्टिके ध्रोपशमिक सम्यग्दर्शन होने पर जिसके मिथ्यात्वकी तीन प्रकृतियाँ सत्तारूप होती हैं उसके मिथ्यात्वकी तीन श्रौर भ्रनन्तानुवंधीकी चार, ऐसे सात प्रकृतियाँ उपशमरूप होती हैं, श्रोर जिस सादि मिथ्यादृष्टिके एक मिथ्यात्व प्रकृति ही सत्तामें होती है उसके मिथ्यात्व की एक प्रौर भ्रनन्तानुवन्धी की चार, —ऐसी पाँच प्रकृतियाँ उपशमरूप होती हैं।

### (११) सम्यग्दर्शनके अन्यप्रकारसे मेद-

सभी सम्यग्दृष्टि जीवोंके ग्रात्माकी—तत्त्वकी प्रतीति एकसी होती है, तथापि चारित्रदशाकी ग्रपेक्षासे उनके दो भेद हो जाते हैं—(१) वीतराग सम्यग्दर्शन, (२) सराग सम्यग्दर्शन।

जब सम्यग्दृष्टि जीव अपने भ्रात्मामें स्थिर होता है तब उसके निर्वि-कल्प दशा होती है; तब रागके साथ बुद्धिपूर्वक सम्बन्ध नही होता। जीव की इस दशाको 'वीतराग सम्यग्दर्शन' कहा जाता है। और जब सम्यग्दृष्टि जीव अपनेमें स्थिर नही रह सकता तब रागमे उसका अनित्य—सम्बन्ध होता है, इसलिये उस दशा को 'सराग सम्यग्दर्शन' कहा जाता है। ध्यान रहे कि सम्यग्दृष्टि जीव ऐसा कभी नहीं मानता कि शुभ रागसे धर्म होता है या धर्ममे सहायता होती है।

### (१२) सराग सम्यग्दृष्टिके प्रश्नमादि भाव-

सम्यग्दृष्टिके राग के साथ संबंध होता है तब चार प्रकारके शुभ भाव होते हैं (१) प्रशम, (२) संवेग, (३) अनुकंपा, (४) श्रास्तिक्य ।

प्रश्म-कोध,-मान,-माया,-लोभ संबंधी रागद्वेषादि की मंदता।

संवेग-संसार अर्थात् विकारी भाव का भय।

अनुकम्पा—स्वयं और पर—सर्वं प्राणियों पर दया का प्रादुर्भाव।
आस्तिक्य—जीवादि तत्त्वों का जैसा अस्तित्व है वैसा ही ग्रागम
श्रीर युक्तिसे मानना।

सराग सम्यग्दृष्टिको इन चार प्रकारका राग होता है, इसलिये इन चार भावोंको उपचारसे सम्यग्दर्शनका लक्षण कहा जाता है। जीवके सम्यग्दर्शन न हो तो वे ग्रुभ भाव प्रश्नमाभास, सवेगाभास, अनुकम्पाभास, और आस्तिक्याभास है,—ऐसा समभना चाहिये। प्रश्नमादिक सम्यग्दर्शनके यथार्थ (निश्चय) लक्षण नहीं हैं, उसका यथार्थ लक्षण अपने शुद्धात्माकी प्रतीति है।

### (१३) सम्यग्दर्शनका विषय ('लक्ष्यः) तथाः स्वरूप---

प्रश्त-सम्यग्दष्टि अपने आत्माको कैसा मानता है ?

उत्तर—सम्यग्दष्टि ग्रपने आत्माको परमार्थतः त्रिकाल शुद्ध, घ्रुवः, अखण्ड चैतन्यस्वरूप मानता है ।

प्रथम उस समयः जीवकी विकारी अवस्था तो होती है, सो उसकी क्या ?

उत्तर्-विकारी अविस्थि सम्याज्ञानका विषय है इसलिये उसे सम्याहिष्ट जानता तो है, किन्तु सम्याहिष्ट का ग्राश्रय ग्रवस्था (पर्याय-भेद) पर नही होता; क्योंकि अवस्थाके ग्राश्रयसे जीवके राग होता है और ध्रुव-स्वरूपके ग्राश्रयसे जुंद्ध पर्याय प्रगट होती है।

प्रश्न-सम्यक्त्व (-श्रद्धा ) गुए। किसे कहते हैं।

उत्तर—जिस गुणकी निर्मलदशा प्रगट होनेसे अपने शुद्धारमाका प्रतिभास (-यथार्थ प्रतीति ) हो; श्रखण्ड शायक स्वभावकी प्रतीति हो।

- (१) सच्चे देव-गुरु-धर्ममे दृढ प्रतीति, (२) जीवादि सात तत्त्वों-की—सच्ची प्रतीति, (३) स्व-परका श्रद्धान, (४) आत्म श्रद्धान इन लक्षणोके श्रविनाभाव सहिते जो श्रद्धान होता है वह निश्चय सम्यग्दर्शन है। उस पर्यायका धारक सम्यक्त्व (-श्रद्धा) गुण है, तथा सम्यग्दर्शन और मिथ्यादर्शन उसकी पर्यायें है)
- (१४) 'तत्त्वार्थे श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्' यह सूत्र निरुचय सम्यग्दर्शन-के लिये है, ऐसा पं० टोडरमल्लजी मोक्षमार्गं प्र० ग्र० १ मे कहते हैं;—
- (१) जो तत्त्वार्थ श्रद्धान विपरीताभिनिवेश रहित जीवादि तत्त्वार्थोका श्रद्धानपना सो सम्यग्दर्शनका लक्ष्मा है, सम्यग्दर्शन लक्ष्य है, सोई तत्त्वार्थ सूत्र विषे कह्या है—

तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥ १-२॥ वहुरि पुरुपार्थ सिद्घ्युपायके विषे भी ऐसे ही कह्या है।

### जीवाजीवादिनां तत्त्वार्थानां सदैव कर्तव्यम् । श्रद्धानं विपरीताभिनिवेशविविक्तमात्मरूपंतत् ॥२२॥

"याका अर्थ—विपरीताभिनिवेशकरि रहित जीव अजीव ग्रादि तत्वार्थनिका श्रद्धान सदाकाल करना योग्य है। सो यहु श्रद्धान आत्मा का स्वरूप है चतुर्थादि गुणस्थान विषे प्रगट हो है। पीछें सिद्ध अवस्था विषे भी सदाकाल याका सद्भाव रहै है, ऐसा जानना"।

(देहली से प्र० सस्ती ग्रंथमालाका, मोक्षमार्ग प्रकाशक पृ० ४७०-७१)

ं इस संबंध मे पृ० ४७५ से ४७७ में पं० टोडरमल्लजी विशेष कहते है कि---

बहुरि प्रश्नु—वो छद्मस्थ के तो प्रतीति श्रप्रतीति कहना संभवे है, ताते तहाँ सम तत्त्वनिकी प्रतीति सम्यक्त्वका लक्षण कहचा सो हम मान्याँ; परन्तु केवली सिद्ध भगवान के तो सर्वका जानपना समानरूप है। तहाँ सम तत्त्वनिकी प्रतीति कहना संभवे नाहीं। अर तिनके सम्यक्त्व गुण पाइए ही है। तातें तहाँ तिस लक्षण का अव्याप्तिपना आया।

ताका समाधान—जैसे छद्मस्य के श्रुतज्ञान श्रनुसार प्रतीति पाइए हैं तैसे, केवली सिद्ध भगवानके केवलज्ञानके अनुसार प्रतीति पाइए है। जो सप्त तत्त्विनका स्वरूप पहले ठींक किया था, सो ही केवलज्ञान करि जान्या। तहाँ प्रतीति कौ परम श्रवगाढपनो भयो। याहीते परमावगाढ सम्यक्त्व कह्या। जो पूर्वे श्रद्धान किया था, ताको जूठा जान्या होता, तौ तहाँ अप्रतीति होती। सो तौ जैसा सप्त तत्त्विनका श्रद्धान छग्नस्थके भया था, तैसा ही केवली सिद्ध भगवान के पाइए हैं। ताते ज्ञानादिक की हीनता अधिकता होते भी तियँचादिक वा केवली सिद्ध भगवानके सम्यक्त्व गुएा समान कह्या। बहुरि पूर्व श्रवस्था विषे यह माने था—सवर निर्जराकरि मोक्षका उपाय करना। पीछे मुक्ति श्रवस्था भए ऐसे मानने लगे, जो संवर निर्जरा करि हमारे मोक्ष भई। बहुरि पूर्व ज्ञानकी हीनता—करि

जीवादिकके थोड़े विशेष जाने था पीछें केवलज्ञान भए तिनके सर्व विशेष जानें परन्तु मूलभूत जीवादिकके स्वरूपका श्रद्धान जैसा छज्ञस्थके पाइए हैं, तैसा ही केवलीके पाइए हैं। बहुरि यद्यपि केवली, सिद्ध भगवान् ग्रन्य पदार्थनिको भी प्रतीति लिये जाने है तथापि ते पदार्थ प्रयोजनभूत नाही। तार्ते सम्यक्त्व गुण विषे सप्त तत्त्विन ही का श्रद्धान ग्रहण किया है। केवली सिद्ध भगवान् रागादिरूप न परिणमें हैं। संसार अवस्थाकों न चाहैं हैं। सो इस श्रद्धानका चल जानना।

बहुरि प्रश्न-जो सम्यग्दर्शनको तौ मोक्षमार्गं कहचा था, मोक्ष विषे याका सद्भाव कैसे कहिए है ?

ताका उत्तर—कोई कारण ऐसा भी हो है, जो कार्य सिद्ध भए भी नष्ट न होय। जैसे काहू वृक्षके कोई एक शाखाकरि भ्रनेक शाखायुक्त भ्रवस्था भई, तिसको होते वह एक शाखा नष्ट न हो है। तैसे काहू आत्माके सम्यक्त्व गुराकरि भ्रनेक गुरा युक्त मुक्ति भ्रवस्था भई, ताको होते सम्यक्त्व गुरा नष्ट न हो हैं ऐसे केवली सिद्ध भगवानके भी तत्त्वार्थ श्रद्धान लक्षण ही सम्यक्त्व पाइए है। तार्ते तहाँ अव्यासिपनों नाहीं है।"

( मोक्षमार्ग प्र० पृ० ४७७ )

वहुरि प्रश्न—मिथ्यादृष्टिकै भी तत्त्व श्रद्धान हो है, ऐसा शास्त्रविषे निरूपण है। प्रवचनसारविषे आत्मज्ञानशून्य तत्त्वार्थं श्रद्धान अकार्यकारी कह्या है। ताते सम्यक्तवका लक्षण तत्त्वार्थं श्रद्धान कह्या है, तिस विषे ग्रितिव्याप्ति दूपण लागे है।

ताका समाधान—मिथ्यादृष्टिकं जो तत्त्व श्रद्धान कह्यां है, सो नामनिक्षेपकरि कह्या है। जामें तत्त्व श्रद्धानका गुण नाही अर व्यवहारिवर्षे जाका नाम तत्त्व श्रद्धान—कहिए, सो मिथ्यादृष्टिकं हो है। अथवा आगम-द्रव्यनिक्षेपकरि हो है। तत्त्वार्थं श्रद्धानके प्रतिपादक शास्त्रनिकी श्रभ्यास है, तिनका स्वरूप निरुचय करनें विषे उपयोग नाही लगावे है, ऐसा जानना।

बहुरि यहाँ सम्यक्त्वका लक्षण तत्त्वार्थ श्रद्धान कहा है सो भावनित्तेष-किर कहा है। सो गुण सहित सांचा तत्त्वार्थ श्रद्धान मिध्यादृष्टिके कदाचित् न होय। बहुरि आत्मज्ञान शून्य तत्त्वार्थं श्रद्धान कहा है तहाँ सोई श्रर्थं जानना। सांचा जीव अजीवादिकका जाके श्रद्धान होय, ताक आत्मज्ञान कैसें न होय १ होय ही होय। ऐसे कोई मिथ्यादृष्टिके सांचा तत्त्वार्थं श्रद्धान सर्वथा न पाइए है, ताते तिस लक्षण विषे ग्रतिव्याप्ति दूषण न लागे है।

बहुरि जो यहु तत्त्वार्थं श्रद्धान लक्षण कह्या, सो ग्रसंभवी भी नाही है। जाते सम्यक्त्वका प्रतिपक्षी मिथ्यात्व ही है यहु नाही। वाका लक्षण इसते विपरीतता लिए है ऐसे भ्रव्याप्ति अतिन्याप्ति, असंभविपनाकरि रहित सर्व सम्यन्दृष्टिनि विषें तो पाइये भ्रर कोई मिथ्यादृष्टि विषे न पाइए— ऐसा सम्यन्दृर्शनका सांचा लक्षण तत्त्वार्थ श्रद्धान है।"

( मो० मा० प्र० अ० ६ पृ० ४७५ से ४७७ )

पंचाध्यायी भाग २ मे कहा है कि-

ततोऽनर्थान्तरं तेम्यः किंचिच्छुद्धमनीदृशम् । शुद्धं नवपदान्येव तद्विकारादृते परम् ॥ १८६ ॥

अर्थ—इसलिये गुद्धतत्त्व कुछ उन नव तत्त्वोंसे विलक्षण अर्थान्तर नहीं है किन्तु केवल नवतत्त्व सम्बन्धी विकारोंको छोड़कर नवतत्त्व ही गुद्ध है।

भावार्थ— इसलिये सिद्ध होता है कि केवल विकारकी उपेक्षा करने से नवतत्त्व ही गुद्ध जीव है। नवतत्त्वों से कुछ सर्गथा भिन्न गुद्धत्व नहीं है।

> अतस्तत्त्वार्थ श्रद्धानं सूत्रे सद्दर्शनं मतम् । तत्तत्त्वं नव जीवाद्या यथोद्देश्याः क्रमाद्पि ॥१८७॥

अर्थ इसिलिये सूत्रमें तत्त्वार्थका श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन माना गया है और वे तत्त्व भी जीवाजीवादिरूपसे नव हैं, श्रतः क्रमानुसार उन नव पदार्थोंका कथन करना चाहिये।

इसलिये इस शास्त्रका 'सूत्रमें' निश्चय सम्यग्दर्शनका ही लक्षरण है, व्यवहार सम्यग्दर्शनका नही ऐसा निश्चय करना।

### दूसरे सत्रका सिद्धान्त---

संसार-समुद्रसे रत्नत्रयरूपी (सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूपी) जहाज को पार करनेके लिये सम्यग्दर्शन चतुर नाविक है। जो जीव सम्यग्दर्शन को प्रगट करता है वह अनंत सुखको पाता है। जिस जीवके सम्यग्दर्शन नहीं है वह यदि पुण्य करे तो भी अनंत दुःख भोगता है; इसलिये जीवोंकों वास्तविक सुख प्राप्त करनेके लिये तत्त्वका स्वरूप यथार्थ समभक्तर सम्य-ग्दर्शन प्रगट करना चाहिये। तत्त्वका स्वरूप समभे बिना किसी जीवकों सम्यग्दर्शन नहीं होता। जो जीव तत्त्वके स्वरूपको यथार्थतया समभता है उसे सम्यग्दर्शन होता ही है—इसे यह सूत्र प्रतिपादित करता है।। २।।

# निश्चय सम्यग्दर्शनके (उत्पत्तिकी अपेक्षासे ) मेद---तिन्नसर्गोदिधिगमाद्वा ॥ ३ ॥

ग्रर्थ—[तत् ] वह सम्यग्दर्शन [ निसर्गात् ] स्वभावसे [ वा ] ग्रथवा [ग्रधिगमात्] दूसरेके उपदेशादिसे उत्पन्न होता है।

#### टीका

(१) उत्पत्तिकी अपेक्षासे सम्यग्दर्शनके दो मेद हैं---(१) निसर्गज, (२) ग्रधिगमज।

निसर्गज — जो दूसरेके उपदेशादिके विना स्वयमेव (पूर्व संस्कारसे) उत्पन्न होता है उसे निसर्गेज सम्यग्दर्शन कहते है।

अधिगमज—जो सम्यग्दर्शन परके उपदेशादिसे उत्पन्न होता है उसे अधिगमज सम्यग्दर्शन कहते हैं।

- (२) जिस जीवके सम्यग्दर्शन प्रगट होता है उस जीवने उस समय प्रयवा पूर्व भवमें सम्यग्ज्ञानी आत्मासे उपदेश सुना होता है। [उपदिष्ट तत्त्वका श्रवण, ग्रहण-घारण होना; विचार होना उसे देशनालिंध कहते हैं] उसके विना किसीको सम्यग्दर्शन नहीं होता। इसका यह अर्थ नहीं समभना चाहिये कि वह उपदेश सम्यग्दर्शनको उत्पन्न करता है। जीव सम्यग्दर्शनको स्वतः अपनेमे प्रगट करता है, ज्ञानीका उपदेश तो निमित्त मात्र है। अज्ञानीका उपदेश सुनकर कोई सम्यग्दर्शन प्रगट नहीं कर सकता यह नियम है। और, यदि सद्गुरु का उपदेश सम्यग्दर्शन उत्पन्न करता हो तो, जो जी जीव उस उपदेशको सुनें उन सबको सम्यग्दर्शन हो जाना चाहिये, किनु ऐसा नहीं होता। सद्गुरुके उपदेशसे सम्यग्दर्शन हुग्ना है, -यह कथन व्यवहारमात्र है, -निमित्तका ज्ञान करानेके लिए कथन है।
- (३) श्रिधिगमका स्वरूप इस श्रध्यायके छट्टे सूत्रमे दिया गया है। वहाँ बताया है कि-'प्रमाण और नयके द्वारा श्रिधिगम होता है'। प्रमाण श्रीर नयका स्वरूप उस सूत्रकी टीकामें दिया है, वहाँसे ज्ञात करना चाहिये।

#### (४) तीसरे सत्रका सिद्धान्त---

जीवको प्रपनी भूलके कारण प्रनादिकालसे प्रपने स्वरूपके सबंधमें भ्रम बना हुआ है; इसलिये उस भ्रमको स्वयं दूर करने पर सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है। जीव जब प्रपने सच्चे स्वरूपको समभनेकी जिज्ञासा करता है तब उसे आत्मज्ञानीपुरुषके उपदेशका योग मिलता है। उस उपदेशको सुनकर जीव प्रपने स्वरूपका यथार्थ निर्णय करे तो उसे सम्यग्दर्शन होता है। किसी जीवको श्रात्मज्ञानी पुरुषका उपदेश सुननेपर तत्काल सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है, और किसीको उसी भवमे दीर्घकालमे प्रथवा दूसरे भवमे उत्पन्न होता है। जिसे तत्काल सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है उसे 'अधि-गमज सम्यग्दर्शन' हुग्रा कहलाता है, और जिसे पूर्वके संस्कारसे उत्पन्न होता है उसे 'निसर्गज' सम्यग्दर्शन हुग्रा कहलाता है।

[कोई जीव अपने आप शास्त्र पढ़कर या अज्ञानीका उपदेश सुनकर सम्यग्दर्शन को प्राप्त करलें ऐसा कभी नहीं हो सकता है-देशना लब्बिके विषयमें सब प्रदनोका संपूर्ण समाधानवाला लेख देखो-आत्मधर्म वर्ष छठवाँ अक नं. ११-१२] जैसे वैद्यकीय ज्ञान प्राप्त करना हो तो वैद्यकके ज्ञानी गुरुकी शिक्षासे वह प्राप्त किया जा सकता है, वैद्यकके प्रज्ञानी पुरुषसे नहीं, उसीप्रकार प्रात्मज्ञानी गुरुके उपदेश द्वारा सम्यग्दर्शन प्राप्त किया जा सकता है; ग्रात्मज्ञानहीन (अज्ञानी) गुरुके उपदेशसे वह प्राप्त नहीं किया जा सकता। इसलिये सच्चे सुखके इच्छुक जीवोंको उपदेशकका चुनाव करनेमें सावधानी रखना ग्रावश्यक है। जो उपदेशकका चुनाव करनेमें भूल करते हैं वे सम्यग्दर्शनको प्राप्त नहीं कर सकते,—यह निश्चित समक्तना चाहिये।।३।।

#### तत्त्वोंके नाम

### जीवाजीवास्रवबंधसंवरनिर्जरामोत्तास्तत्त्वम् ॥ ४ ॥

प्रयं—[जीवाजीवास्रवबंघसंवरनिर्जरामोक्षाः] १ जीव, २ अजीव, ३ ग्रासव, ४ वंघ, ५ संवर, ६ निर्जरा और ७ मोक्ष,—यह सात [तस्वम्] तत्त्व है।

#### टीका

- १-जीव--जीव अर्थात् आतमा । वहसदा ज्ञाता स्वरूप, परसे भिन्न श्रीर त्रिकालस्थायी है जब वह पर-निमित्तके ग्रुभ अवलंबनमे युक्त होता है तब उसके शुभभाव (पुण्य) होता है, श्रीर जब अशुभावलंबनमें युक्त होता है तब श्रशुभभाव (पाप) होता है, और जब स्वावलंबी होता है तब ग्रुढ़-भाव (धर्म) होता है।
  - २-अजीव—जिसमें चेतना-ज्ञातृत्व नहीं है; ऐसे द्रव्य पाँच हैं। उनमें रं गमें, श्रधमें, श्राकाश और काल यह चार अरुपी हैं तथा पुदूल रूपी (मर्स, रम, गंध, यमें सहित) है अजीव वस्तुएँ आत्मासे भिन्न हैं, तथा धन्म आत्मा भी एक दूसरेने पृथक्-स्वतंत्र है। पराश्रयके विना जीवमें विकास नहीं होगा; परोन्युग होनेसे जीवके पुण्य-पापके शुभागुम विकासी
    - ३-शाम्य-विरागं गुभागुभभावत् जो अत्पी अवस्वा जीवमें

होती है वह भावालव और नवीन कर्म-रजकर्गोंका भ्राना (म्रात्माके साथ एक क्षेत्र मे रहना) सो द्रव्यालव है।

पुण्य-पाप दोनों म्रास्रव स्रीर वंघ के उपभेद है।

पुण्य-द्या, दान, भक्ति, पूजा, व्रत इत्यादि जो शुभ भाव जीवके होते हैं वह अरूपी विकारी भाव है, वह भाव पुण्य है, और उसके निमित्तसे जड़ परमाणुओंका समूह स्वयं (अपने ही कारणसे स्वतः) एक क्षेत्रावगाह सम्बन्धसे जीव के साथ बँधता है, वह द्रव्य-पुण्य है।

पाप—िहिंसा, असत्य, चोरी, अन्नत इत्यादि जो अशुभभाव है सो भाव-पाप है, और उसके निमित्तसे जड़की शक्तिसे जो परमाग्रुओंका समूह स्वयं वैंघता है वह द्रव्य-पाप है।

परमार्थतः-वास्तवमे यह पुण्य-पाप श्रात्माका स्वरूप नही है; वह आत्माकी क्षरिएक अवस्थामे परके सम्बन्धसे होनेवाला विकार है।

४-वंध--आत्माका अज्ञान, राग-द्वेष, पुण्य-पापके भावमे रुक जाना सो भाव-वंघ है। श्रीर उसके निमित्तसे पुद्गलका स्वयं कर्मरूप बँघना सो द्रव्य-बंघ है।

५-संवर--पुण्य-पापके विकारीभावको (ग्रास्रवको) ग्रात्माके शुद्ध भाव द्वारा रोकना सो भाव-सवर है, और तदनुसार नये कर्मोका ग्रागमन रुक जाय सो द्रव्य-संवर है।

६-निर्जरा--- श्रखंडानन्द शुद्ध बात्मस्वभावके लक्षके बलसे स्वरूप स्थिरताकी वृद्धि द्वारा श्राशिकरूपमे शुद्धिकी वृद्धि श्रीर अशुद्ध (शुभाशुभ) श्रवस्थाका आंशिक नाश करना सो भाव-निर्जरा है, और उसका निमित्त पाकर जड़कर्मका श्रशतः खिर जाना सो द्रव्य-निर्जरा है।

७-मोक्स-अगुद्ध ग्रवस्थाका सर्वथा-सम्पूर्ण नाश होकर ग्रात्माकी पूर्ण निर्मल-पवित्र दशाका प्रगट होना सो भाव-मोक्ष है, ग्रीर निमित्त-कारण द्रव्यकर्मका सर्वथा नाश ( ग्रभाव ) होना सो द्रव्य-मोक्ष है।

- (२) सात तत्त्वोंमेंसे प्रथम दो तत्त्व-'जीव' ग्रौर 'अजीव' द्रव्य हैं; तथा शेष पाँच तत्त्व उनकी (जीव ग्रौर अजीवकी) सयोगी तथा वियोगी पर्यायें (विशेष ग्रवस्थाये) हैं। ग्रास्रव और बन्ध संयोगी हैं तथा संवर, निर्जरा ग्रौर मोक्ष जीव-ग्रजीवकी वियोगी पर्याय हैं। जीव और अजीव तत्त्व सामान्य है तथा शेष पाँच तत्त्व पर्याय होनेसे विशेष कहलाते है।
- (३) जिसकी दशाको अशुद्धमेसे शुद्ध करना है उसका नाम तो प्रथम अवश्य दिखाना ही चाहिये, इसिलये 'जीव' तत्त्व प्रथम कहा गया है; पश्चात् जिस ओरके लक्षसे अशुद्धता अर्थात् विकार होता है उसका नाम देना आवश्यक है, इसिलये 'अजीव' तत्त्व कहा गया है। अशुद्ध दशाके कारण-कार्यका ज्ञान करानेके लिये 'आस्त्रव' और 'वंध' तत्त्व कहे गये हैं। तत्पश्चात् मुक्तिका कारण कहना चाहिये; और मुक्तिका कारण वहीं हो सकता है जो वध और वंधके कारणसे उल्टे रूपमें हो; इसिलये आस्रवके निरोध होने को 'संवर' तत्त्व कहा है। अशुद्धता विकारके एक देश दूर हो जानेके कार्यको 'निर्जरा' तत्त्व कहा है। जीवके अत्यन्त शुद्ध हो जाने की दशाको 'मोक्ष' तत्त्व कहा है। इन तत्त्वोंको समभनेकी अत्यन्त आवश्यकता है, इसीलिये वे कहे गये हैं। उन्हे समभनेसे जीव मोक्षोपायमें मुक्त हो सकता है। मात्र जीव अजीवको जाननेवाला ज्ञान मोक्षमार्गके लिये कार्यकारी नहीं होता। इसिलये जो सच्चे सुखके मार्गमें प्रवेश करना चाहते है उन्हे इन तत्त्वोंको ययार्थतया जानना चाहिये।
  - (४) सात तत्त्वोंके होने पर भी इस सूत्रके अन्तमे 'तत्त्वम्' ऐसा ग्लयनन मूचक शब्द प्रयोग किया गया है, जो यह सूचित करता है कि एन मात नत्त्वोका ज्ञान करके, भेद परसे लक्ष हटाकर, जीवके त्रिकालज्ञायक भावणा आवय करनेमें जीव शुद्धता प्रगट कर सकता है।

### (<sup>y</sup>) चौंधे मृत्रका सिद्धान्त—

ूम म्वर्म मान तत्त्व कहे गये हैं; उनमेसे पुण्य श्रीर पापका समावेश प्राप्ता ोर यम तत्वोमें हो जाता है। जिसके द्वारा सुख उत्पन्न हो श्रीर दुःलका नाश हो उस कार्यका नाम प्रयोजन है। जीव और श्रजीवके विशेष (भेद) वहुतसे है। उनमेसे जो विशेषोके साथ जीव-ग्रजीवका यथार्थ श्रद्धान करनेपर स्व-परका श्रद्धान हो ग्रीर उससे सुख उत्पन्न हो; और जिसका अयथार्थ श्रद्धान करनेपर स्व-परका श्रद्धान न हो, रागादिकको दूर करनेका श्रद्धान न हो और उससे दुःख उत्पन्न हो; इन विशेषोंसे युक्त जीव-ग्रजीव पदार्थ प्रयोजनभूत समभने चाहिये। ग्रास्त्रव और बध दुःखके कारण हैं, तथा संवर, निर्जरा ग्रीर मोक्ष सुखके कारण है; इसलिये जीवादि सात तत्त्वोंका श्रद्धान करना आवश्यक है। इन सात तत्त्वोंकी श्रद्धाके बिना शुद्ध-भाव प्रगट नहीं हो सकता। 'सम्यग्दर्शन' जीवके श्रद्धागुणकी शुद्ध श्रवस्था है, इसलिये उस शुद्ध भावको प्रगट करनेके लिये सात तत्त्वोंका श्रद्धान-ज्ञान अनिवार्य है। जो जीव इन सात तत्त्वोंकी श्रद्धा करता है वही अपने जीव श्रयांत् शुद्धात्माको जानकर उस ओर श्रपना पुरुषार्थ लगाकर सम्यग्दर्शन प्रगट कर सकता है। इन सात (पुण्य-पाप सहित नौ) तत्त्वोंके श्रतिरिक्त अन्य कोई 'तत्त्व' नहीं है,—ऐसा समभना चाहिये॥ ४॥

निरचय सम्यग्दर्शनादि शब्दोंके अर्थ समझनेकी रीति-

# नामस्थापनांद्रव्यभावतस्तन्न्यासः ॥ ५ ॥

ग्रथं—[नामस्थापनाद्रव्यभावतः—] नाम, स्थापना, द्रव्य, और भावसे [तत्न्यासः] उन सात तत्त्वो तथा सम्यग्दर्शनादिका लोकव्यवहार होता है।

#### टींका

- (१) वक्ताके मुखसे निकले हुये शब्दके, अपेक्षाको लेकर भिन्न २ अर्थ होते है; उन अर्थोमे व्यभिचार (दोष) न आये और सच्चा अर्थ कैसे हो यह बतानेके लिए यह सूत्र कहा है।
- (२) इन ग्रर्थोंके सामान्य प्रकार चार किये गये है। पदार्थोंके मेद को न्यास अथवा निक्षेप कहा जाता है। [प्रमाण ग्रौर नयके धनुसार प्रच-

लित हुए लोकव्यवहारको निक्षेप कहते है। ] ज्ञेय पदार्थ अखण्ड है; तथापि उसे जानने पर ज्ञेय-पदार्थके जो भेद ( ग्रंश, पहलू ) किये जाते हैं । उसे निह्मेप कहते हैं। और उस ग्रंशको जाननेवाले ज्ञानको नय कहते हैं। निक्षेप नयका विषय है, ग्रीर नय निक्षेपका विषयी (विषय करनेवाला) है।

### (३) निचेपके भेदोंकी व्याख्या--

नाम निद्येप-गुरा, जाति या क्रियाकी, श्रपेक्षा किये बिना किसीका यथेच्छ नाम रख लेना सो नाम निक्षेप है। जैसे किसीका नाम 'जिनदत्त' रखा; किंतु वह जिनदेवके द्वारा दिया हुआ नहीं है, तथापि लोकव्यवहार (पहचानने) के लिये उसका 'जिनदत्त' नाम रखा गया है। एकमात्र वस्तु की पहिचानके लिये उसकी जो संज्ञा रख ली जाती है उसे नाम निक्षेप कहते है।

स्थापना निन्नेप-किसी अनुपस्थित ( अविद्यमान ) वस्तुका किसी दूसरी उपस्थित वस्तुमे संबंध या मनोभावनाको जोड़कर आरोप कर देना कि 'यह वही है' सो ऐसी भावनाको स्थापना कहा जाता है। जहाँ ऐसा आरोप होता है वहाँ जीवोक ऐसी मनोभावना होने लगती है कि 'यह वही है'।

स्थापना दो प्रकारकी होती है—तदाकार श्रीर श्रतदाकार। जिस पदार्थका जैसा श्राकार हो वैसा श्राकार उसकी स्थापनामें करना सो 'तदा-कार स्थापना' है। और चाहे जैसा श्राकार कर लेना सो 'श्रतदाकार स्थापना' है। सहशताको स्थापना निक्षेपका कारण नही मान लेना चाहिये, उसका कारण तो केवल मनोभावना ही है। जनसमुदायकी यह मानसिक भावना जहाँ होती है वहाँ स्थापना निक्षेप समभना चाहिये। वीतराग— प्रतिमाको देखकर वहुतसे जीनोंके भगवान और उनकी वीतरागताकी मनोभावना होती है, इसलिये वह स्थापना निक्षेप है। %

क नाम निक्षेप श्रीर स्थापना निक्षेपमें यह श्रन्तर है कि—नाम निक्षेपमें पूज्य-भ्रपूज्यका व्यवहार नही होता, श्रीर स्थापना निक्षेपमें यह व्यवहार होता है।

द्रव्य निर्देष—भूत और भविष्यत् पर्यायकी मुख्यताको लेकर उसे वर्तमानमें कहना-जानना सो द्रव्य निक्षेप है। जैसे श्रेणिक राजा भविष्यमें तीर्थंकर होंगे, उन्हे वर्तमानमे तीर्थंकर कहना-जानना, ग्रौर भूतकालमे हो गये भगवान महावीरादि तीर्थंकरोंको वर्तमान तीर्थंकर मानकर स्तुति करना, सो द्रव्य निक्षेप है।

L

भाव नित्तेप—केवल वर्तमान पर्यायकी मुख्यतासे जो पदार्थं वर्तमान जिस दशामे है उसे उसक्प कहना-जानना सो भाव निक्षेप है। जैसे सीमं-घर भगवान वर्तमान तीर्थकरके रूपमें महाविदेहमे विराजमान हैं उन्हें तीर्थंकर कहना-जानना, और भगवान महावीर वर्तमानमे सिद्ध है। उन्हें सिद्ध कहना-जानना सो भाव निक्षेप है।

(४) जहाँ 'सम्यग्दर्शनादि' या 'जीवाजीवादि' शब्दोका प्रयोग किया गया हो वहां कौनसा निक्षेप लागू होता है, सो निश्चय करके जीवको सच्चा श्चर्य समभ लेना चाहिये। सूत्र १ मे 'सम्यग्दर्शन—ज्ञान चारित्राणि' तथा मोक्षमार्ग वह शब्द तथा सूत्र २, मे सम्यग्दर्शन वह शब्द भावनिक्षेपसे कहा है ऐसा समभना चाहिये।

### (५) स्थापनानित्तेष और द्रव्यनित्तेषमें भेद-

"In Sthapana the connotation is merely attributed. It is never there. It cannot be there. In dravya it will be there or has been there. The common factor between the two is that it is not there now, and to that extent connotation is fictitious in both." (English Tatvarth Sutram, page-11)

अर्थ—स्थापनानिक्षेपमें—बताना मात्र आरोपित है, उसमे वह (मूल वस्तु) कदापि नहीं है, वह वहाँ कदापि नहीं हो सकती । और द्रव्यनिक्षेपमें वह (मूल वस्तु) भविष्यमे प्रगट होगी अथवा भूतकालमें थी। दोनोके बीच सामान्यता इतनी है कि—वर्तमानकालमें वह दोनोमें विद्यमान नहीं है, और उतने श्रंशमें दोनोमें आरोप है। [—तत्त्वार्थसूत्र श्रंग्रेजी टीका, पृष्ठ ११]

### (६) पांचवें सूत्रका सिद्धान्त-

भगवानके नामनिक्षेप ग्रीर स्थापनानिक्षेप शुभभावके निमित्त हैं, इसलिये व्यवहार है। द्रव्यनिक्षेप निष्ठ्यपूर्वक व्यवहार होनेसे श्रपनी शुद्ध पर्याय थोड़े समयके पद्मात् प्रगट होगी यह सूचित करता है। भावनिक्षेप निष्ठ्य पूर्वक अपनी शुद्ध पर्याय होनेसे घर्म है, ऐसा समभना चाहिये। निष्ठ्य और व्यवहारनयका स्पष्टीकरण, इसके बादके सूत्रकी टीकामें किया गया है।। १।।

# निश्चय सम्यग्दर्शनादि जाननेका उपाय-प्रमाणनयैर्धिगमः ॥ ६ ॥

थ्यर्थ-सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रय और जीवादि तत्त्वोंका [श्रिधगमः] ज्ञान [प्रमाणनयैः] प्रमाण और नयोंसे होता है।

#### टीका

(१) प्रमाण—सच्चे ज्ञानको—निर्दोषज्ञानको अर्थात् सम्यग्ज्ञानको प्रमाण कहते हैं। अनन्तगुणों या घर्मका समुदायरूप अपना तथा परवस्तुका स्वरूप प्रमाण द्वारा जाना जाता है। प्रमाण वस्तुके सर्वदेशको (सर्व पहलुग्रोंको) ग्रहण करता है,—जानता है।

नय—प्रमाण द्वारा निश्चित् हुई वस्तुके एकदेशको जो ज्ञान ग्रहण करता है उसे नय कहते हैं। जो प्रमाण द्वारा निश्चित हुये अनन्तधर्मात्मक वस्तुके एक एक अगका ज्ञान मुख्यतासे कराता है सो नय है। वस्तुओं अनंत धर्म है, इसलिये उनके अवयव अनन्त तक हो सकते हैं, और इसलिये अवयवके ज्ञानरूप नय भी अनन्त तक हो सकते हैं। श्रुतप्रमाणके विकल्प, भेद या ग्रंशको नय कहते हैं। श्रुतज्ञानमें ही नयरूप ग्रश होता है। जो नय है वह प्रमाणसापेसरूप होता है। (मित्त, अवधि, मनःपर्यय और केवल-ज्ञानमें नयके भेद नहीं होते।)

(2) "Right belife is not identical with blind faith, It's authority is neither external nor autocratic. It is reasoned knowledge It is a sort of a sight of a thing. You cannot doubt it's testimony. So long as there is doubt, there is no right belief. But doubt must not be suppressed, it must be destroyed. Things have not to be taken on trust. They must be tested and tried by every one him-self. This sutra lays down the mode in which it can be done. It refers the inquirer to the first laws of thought and to the universal principles of all reasoning, that is to logic under the names of Praman and Naya (English Tatvarth Sutram, Page 15)

अर्थ-सम्यद्दांन ग्रंधश्रद्धाके साथ एकरूप नही है उसका अधिकार आत्माके बाहर या स्वच्छंदी नही है; वह युक्तिपुरस्सर ज्ञानसहित होता है, उसका प्रकार वस्तुके दर्शन (देखने) समान है ग्राप उसके साक्षीपनाकी शंका नही कर सकते जहाँ तक (स्वस्वरूपकी) शंका है वहाँ तक सच्ची मान्यता नही है। उस शंकाको दबाना नही चाहिये, किन्तु उसका नाश करना चाहिये। [किसीके] भरोसेपर वस्तुका ग्रहण नही किया जाता। प्रत्येकको स्वयं स्वतः उसकी परीक्षा करके उसके लिये यत्न करना चाहिये। वह कैसे हो सकता है, सो यह सूत्र बतलाता है। विचारकताके प्राथमिक नियम तथा समस्त युक्तिमान् विश्वके सिद्धान्तोको प्रमाण ग्रीर नयका नाम देकर उसका आश्रय लेनेके लिये सत्यशोधकको यह सूत्र सूचित करता है। [ ग्रंग्रेजी तत्त्वार्थं सूत्र पृष्ठ १५ ]

#### (३) युक्ति--

प्रमाण भ्रौर नयकी युक्ति कहते है। सत्शास्त्रका ज्ञान आगमज्ञान है। आगममे विश्वित तत्त्वोंकी यथार्थता युक्ति द्वारा निश्चित किये विना तत्त्वोंके भावोंका यथार्थ भास नहीं होता। इसलिये यहाँ युक्ति द्वारा निर्णय करनेका कहा है।

#### (४) अनेकान्त एकान्त-

जैन शास्त्रोंमे अनेकान्त ग्रीर एकान्त शब्दोंका खूब प्रयोग किया गया है, इसलिये उनका संक्षिप्त स्वरूप यहाँ दिया जा रहा है।

अनेकान्त=[अनेक + ग्रांत] ग्रनेक धर्म।

एकान्त=[एक+अंत] एक धर्म ।

श्रनेकान्त और एकान्त दोनोंके दो-दो भेद हैं। अनेकान्तके दो भेद सम्यक्-अनेकान्त और मिथ्या-अनेकान्त तथा एकान्तके दो भेद—सम्यक्-एकान्त श्रीर मिथ्या-एकान्त हैं। इनमेंसे सम्यक्-श्रनेकान्त प्रमागा है और मिथ्या-अनेकान्त प्रमागाभास; तथा सम्यक्-एकान्त नय है और मिथ्या-एकान्त नयाभास है।

### (५) सम्यक् और मिथ्या अनेकान्तका स्वरूप---

प्रत्यक्ष, श्रनुमान तथा ग्रागमप्रमाएासे अविरुद्ध एक वस्तुमें जो अनेक धर्म है उन्हे निरूपए करनेमें जो तत्पर है सो सम्यक् अनेकान्त है। प्रत्येक वस्तु निजरूपसे है श्रीर पररूपसे नही। श्रात्मा स्व-स्वरूपसे है, पर स्वरूपसे नही, पर उसके स्वरूपसे है और आत्माके स्वरूपसे नही, पइ सप्रकार जानना सो सम्यक् श्रनेकान्त है। और जो तत् अतत् स्वभावकी मिथ्या कल्पना की जाती है सो मिथ्या श्रनेकान्त है। जीव अपना कुछ कर सकता है श्रीर दूसरे जीवोंका भी कर सकता है, इसमे जीवका निजसे श्रीर परसे—दोनोसे तत्पन हुग्रा, इसलिये वह मिथ्या-अनेकान्त है।

### (६) सम्यक् और मिथ्या अनेकान्तके दृष्टान्त---

- १-ग्रात्मा निजरूपसे है भीर पररूपसे नही, ऐसा जानना सो सम्यक् अनेकान्त है। ग्रात्मा निजरूपसे है और पररूपसे भी है, ऐसा जानना सो मिथ्या ग्रनेकान्त है।
- २-म्रात्मा भ्रपना कुछ कर सकता है शरीरादि पर वस्तुग्रोंका कुछ नहीं कर सकता,-ऐसा जानना सो सम्यक् अनेकान्त है। म्रात्मा भ्रपना कर सकता है ग्रोर शरीरादि परका भी कर सकता है, ऐसा जानना नो मिथ्या अनेकान्त है।

- ३-म्रात्माके शुद्धभावसे घर्म होता है और शुभ भावसे नहीं होता, ऐसा जानना सो सम्यक् म्रनेकान्त है। म्रात्माके शुद्ध भावसे घर्म होता है और शुभ भावसे भी होता है, ऐसा जानना सो मिण्या म्रनेकान्त है।
- ४-निश्चय स्वरूपके श्राश्रयसे धर्म होता है और व्यवहारके श्राश्रय से नहीं होता, ऐसा जानना सो सम्यक् अनेकान्त है। निश्चय स्वरूपके आश्रयसे धर्म होता है श्रीर व्यवहारके आश्रयसे भी होता है, ऐसा समक्तना सो मिथ्या अनेकान्त है।
- प्रे-निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट करनेके बाद स्वावलम्बनके बलसे जितना ग्रंश व्यवहारका (-पराश्रयका) ग्रभाव होता है जतना ग्रंश निश्चय (-शुद्ध पर्याय ) प्रगट होता है, ऐसा समभना सो सम्यक् ग्रनेकान्त है। व्यवहारके करते २ निश्चय प्रगट हो जाता है, ऐसा समभना सो मिथ्या ग्रनेकान्त है।
- ६—ग्रात्माको ग्रपनी घुद्ध कियासे लाभ होता है, और शारीरिक कियासे हानि-लांभी नहीं होता, ऐसा जानना सो सम्यक् अने-कान्ते हैं। आर्त्माकी अपनी शुद्ध कियासे लाभ होता है और शारीरिक कियासे भी लांभ होता है, ऐसा मानना सो मिथ्या श्रनेकान्त है। भे
- ७-एक (प्रत्येक) वस्तुमें सदा स्वतंत्र वस्तुत्त्वको सिद्ध करनेवाली परस्पर दो विरोधी शक्तियों [ सत्-भ्रसत्, तत्-भ्रतत्, नित्य-अनित्य, एक-अनेक इत्यादि ]-को प्रकाशित करे सो सम्यक् भ्रनेकान्त है।

एक वस्तुमे दूसरी वस्तुकी शक्तिको प्रकाशित करके, एक वस्तु, दो वस्तुग्रोंका कार्य करती है, —ऐसा मानना सो मिथ्या अनेकांत है; ग्रथवा सम्यक् ग्रनेकान्तसे वस्तुका जो स्वरूप निश्चित है उससे विपरीत वस्तु स्वरूपकी केवल कल्पना करके, जो उसमे न हो वैसे स्वभावोंकी कल्पना करना सो मिथ्या अनेकान्त है। द-जीव अपने भाव कर सकता है और पर वस्तुका कुछ नहीं कर सकता-ऐसा जानना सो सम्यक् श्रनेकान्त है।

जीव सूक्ष्म पुद्गलोंका कुछ नहीं कर सकता, किंतु स्थूल पुद्गलों का कर सकता है,—ऐसा जानना—सो मिथ्या श्रनेकान्त है।

## (७) सम्यक् श्रीर मिथ्या एकान्तका स्वरूप---

निजस्वरूपसे अस्तिरूपता ग्रौर पर-रूपसे नास्तिरूपता—ग्रादि वस्तुका जो स्वरूप है उसकी ग्रपेक्षा रखकर प्रमाणके द्वारा ज्ञात पदार्थके एक देशको (एक पहलूको) विषय करनेवाला नय सम्यक् एकान्त है; ग्रौर किसी वस्तुके एक धर्मका निश्चय करके उस वस्तुमें रहनेवाले भ्रन्य धर्मोका निषेच करना सो मिथ्या एकान्त है।

#### (८) सम्यक् और मिथ्या एकान्तके दृष्टान्त---

१—'सिद्ध भगवन्त एकान्त सुखी हैं' ऐसा जानना सो सम्यक् एकांत है, क्योंकि 'सिद्धजीवोको बिलकुल दुःख नही हैं' यह बात गिंभतरूपसे उसमे आजाती है। और सर्व जीव एकान्त सुखी हैं—ऐसा जानना सो मिथ्या एकान्त है, क्योंकि उसमे, अज्ञानी जीव वर्तमानमें दुखी है, उसका निषेघ होता है।

२-'एकान्त वोघवीजरूप जीवका स्वभाव है' ऐसा जानना सो सम्यक् एकान्त है, क्योंकि छद्मस्य जीवकी वर्तमान ज्ञानावस्था पूर्ण विकासरूप नहीं है यह उसमें गिभतरूपसे आजाता है।

४-'सम्यग्ज्ञान घमं है' ऐसा जानना सो सम्यक् एकान्त है, क्योंकि 'सम्यग्ज्ञान पूर्वक वैराग्य होता है'—यह गिंभत रूपसे उसमें भ्राजाता है। सम्यग्ज्ञान रहित 'त्याग मात्र घमं है'—ऐसा जानना सो मिथ्या एकान्त है, क्योंकि वह सम्यग्ज्ञान रहित होनेसे मिथ्या त्याग है!

#### (९) प्रमाणके प्रकार---

परोक्ष—उपात्तक ग्रीर श्रनुपात्त÷ पर (पदार्थों ) द्वारा प्रवर्ते वह परोक्ष (प्रमाणज्ञान ) है।

प्रत्यक्ष—जो केवल ग्रात्मासे ही प्रतिनिश्चिततया प्रवृत्ति करे सो प्रत्यक्ष है।

प्रमाण सच्चा ज्ञान है। उसके पाँच भेद हैं—मित, श्रुत, अविध, मनःपर्यय श्रीर केवल। इनमेसे मित और श्रुत मुख्यतया परोक्ष हैं, श्रविध श्रीर मनःपर्यय विकल (—आंशिक—एकदेश) प्रत्यक्ष है तथा केवलज्ञान सकलप्रत्यक्ष है।

#### (१०) नयके प्रकार---

नय दो प्रकारके है-द्रव्याधिक ग्रीर पर्यायाधिक। इनमेसे जो द्रव्य-पर्यायस्वरूप वस्तुमे द्रव्यका मुख्यतया अनुभव करावे सो द्रव्याधिकनय है, ग्रीर जो पर्यायका मुख्यतया ग्रनुभव कराये सो पर्यायाधिक नय है।

## द्रव्यार्थिक नय और पर्यायार्थिक नय क्या है ? गुणार्थिक नय क्यों नहीं ?

शास्त्रोमें अनेक स्थलों पर द्रव्यार्थिक नय श्रौर पर्यायार्थिक नय का उल्लेख मिलता है, किन्तु कही भी 'गुणार्थिक नय' का प्रयोग नहीं किया गया है; इसका क्या कारण है ? सो कहते हैं:—

तर्क-१ — द्रव्याधिक नयके कहनेसे उसका विषय गुएा, ग्रौर पर्याया-धिक नयके कहनेसे उसका विषय-पर्याय, तथा दोनों एकत्रित होकर जो प्रमाएका विषय-द्रव्य है सो सामान्य विशेषात्मक द्रव्य है; इसप्रकार मान-कर गुएाधिक नयका प्रयोग नहीं किया है;—यदि कोई ऐसा कहें तो यह ठीक नहीं है क्योंकि अकेले गुएा द्रव्याधिक नयका विषय नहीं है।

नोट:— #उपात्त = प्राप्तः ( इन्द्रिय, मन इत्यादि उपात्त पर पदार्थ हैं । 
 ग्रमुगत्त = ग्रप्राप्त, ( प्रकाश, उपदेश इत्यादि ग्रमुपात्त पर पदार्थ हैं )

तर्क-२—द्रव्याथिक नयका विषय द्रव्य श्रीर पर्यायाथिक नयका विषय पर्याय है; तथा पर्याय गुगाका श्रंश होनेसे पर्यायमें गुगा आगये, यह मानकर गुगाथिक नयका प्रयोग नहीं किया है; यदि इसप्रकार कोई कहें तो ऐसा भी नहीं है; क्योंकि पर्यायमें सम्पूर्ण गुगाका समावेश नहीं हो जाता।

#### गुणार्थिक नयका प्रयोग न करनेका वास्तविक कारण-

शास्त्रोंमें द्रव्यार्थिक श्रीर पर्यायार्थिक-दो नयोंका ही प्रयोग किया गया है। उन दोनों नयोंका वास्तविक स्वरूप यह है---

पर्यायाधिक नयका विषय जीवकी अपेक्षित—बंध—मोक्षकी पर्याय है, और उस ( बंध—मोक्षकी भ्रपेक्षा ) से रहित त्रैकालिक शक्तिरूप गुरा तथा त्रैकालिक शक्तिरूप निरपेक्ष पर्याय सहित त्रैकालिक जीवद्रव्य सामान्य वहीं द्रव्याधिक नयका विषय है,—इस अर्थमे शास्त्रोंमें द्रव्याधिक और पर्यायाधिक नयका प्रयोग किया गया है, इसलिये गुरााधिक नयकी आवश्यकता नहीं रहती। जीवके अतिरिक्त पाँच द्रव्योंके त्रैकालिक ध्रुव स्वरूपमें भी उसके गुराोंका समावेश हो जाता है, इसलिये पृथक् गुरााधिक नयकी भ्रावश्यकता नहीं है।

शास्त्रोंमें द्रव्यायिक नयका प्रयोग होता है, इसमें गंभीर रहस्य है। द्रव्यायिक नयका विषय त्रैकालिक द्रव्य है, और पर्यायाधिक नयके विषय क्षिण्य पर्याय है। द्रव्याधिक नयके विषयमे पृथक् गुगा नही है क्योंकि गुगाको पृथक् करके लक्षमें लेने पर विकल्प उठता है, और गुगा मेद तथा विकल्प पर्यायाधिक नयका विषय है। क्ष

(११) द्रव्यार्थिक नय और पर्यायार्थिक नयके दूसरे नाम-

द्रव्यार्थिक नयको—िनश्चय, शुद्ध, सत्यार्थ, परमार्थ, भूतार्थ, स्वावलम्बी, स्वाश्चित, स्वतंत्र, स्वाभाविक, त्रैकालिक, श्रुव, अभेद और स्वलक्षी नय कहा जाता है।

रू नयका विशेष स्वरूप जानना हो तो प्रवचनसारके ग्रन्तमें दिये गये ४७ मयोका भम्यास करना चाहिये।

पर्यायार्थिक नयको — न्यवहार, श्रशुद्ध, श्रसत्यार्थं, अपरमार्थं, श्रभू- तार्थं, परावलम्बी, पराश्रित, परतंत्र, निमित्ताधीन, क्षिणिक, उत्पन्नध्वंसी, मेद श्रीर परलक्षी नय कहा जाता है।

## (१२) सम्यग्दृष्टिके दूसरे नाम-

सम्यग्दष्टिको द्रव्यदृष्टि, शुद्धदृष्टि, धर्मदृष्टि, निश्चयदृष्टि, परमार्थदृष्टि और अन्तरात्मा आदि नाम दिये गये हैं।

## (१३) मिथ्यादृष्टिके दूसरे नाम---

मिथ्यादृष्टिको पर्यायबुद्धि, संयोगीबुद्धि, पर्यायसूढ, व्यवहारदृष्टि, व्यव-हारसूढ, संसारदृष्टि, परावलंबी बुद्धि, पराश्रितदृष्टि श्रौर बहिरात्मा आदि नाम दिये गये हैं।

> (१४) ज्ञान दोनों नयोंका करना चाहिये, किन्तु उसमें परमा-र्थतः आदरणीय निश्चय नय है,-ऐसी श्रद्धा करना चाहिये।

व्यवहारनय स्वद्रव्य, परद्रव्य ग्रथवा उसके भावोको या कारए-कार्यादिको किसीका किसीमें मिलाकर निरूपए। करता है, इसलिये ऐसे ही श्रद्धानसे मिथ्यात्व होता है, ग्रतः उसका त्याग करना चाहिये।

निश्चयनय स्वद्रव्य-परद्रव्यको श्रथवा उसके भावोंको या कारण-कार्यादिको यथावत् निरूपण करता है, तथा किसीको किसीमे नही मिलाता इसलिये ऐसे ही श्रद्धानसे सम्यक्तव होता है, श्रतः उसका श्रद्धान कर ना चाहिये। इन दोनों नयोंको समकक्षी (-समान कोटिका) मानना सो मिथ्यात्व है।

#### (१५) व्यवहार और निश्चयका फल--

वीतराग कथित व्यवहार, अशुभसे बचाकर जीवको शुभभावमे ले जाता है; उसका हृष्टान्त द्रव्यिलगी मुनि है। वे भगवानके द्वारा कथित व्रतादिका निरितचार पालन करते है, इसलिये शुभभावके कारण नववे ग्रैवेयक जाते हैं, किन्तु उनका संसार बना रहता है। और भगवानके द्वारा

कथित निश्चय, गुभ और ग्रगुभ दोनोंसे बचाकर जीवको गुद्धभावमें—मोक्ष में ले जाता है, उसका दृष्टान्त सम्यग्दृष्टि है, जो कि नियमतः मोक्ष प्राप्त करता है।

- (१६) शास्त्रोंमें दोनों नयोंको ग्रहण करना कहा है, सो कैसे १ जैन शास्त्रोंका अर्थ करनेकी पद्धति—जैन शास्त्रोंमें वस्तुका स्व- रूप समभानेके दो प्रकार है;—निश्चयनय और व्यवहारनय।
- (१) निश्चयनय श्रर्थात् वस्तु सत्यार्थक्ष्पमें जैसी हो उसीप्रकार कहना; इसलिये निश्चयनयकी मुख्यतासे जहाँ कथन हो वहाँ उसे तो 'सत्यार्थ ऐसा ही हैं' यों जानना चाहिये; और—
- (२) व्यवहारनय अर्थात् वस्तु सत्यार्थक्ष्पसे वैसी न हो किन्तु पर-वस्तुके साथका सम्बन्ध बतलानेके लिये कथन हो; जैसे—'घी का घड़ा!' यद्यपि घड़ा घीका नहीं किन्तु मिट्टीका है, तथापि घी और घड़ा दोनों एक साथ हैं, यह बतानेके लिये उसे 'घीका घड़ा' कहा जाता है। इसप्रकार जहाँ व्यवहारसे कथन हो वहाँ यह समक्षना चाहिये कि 'वास्तवमें तो ऐसा नहीं है, किन्तु निमित्तादि बतलानेके लिये उपचारसे वैसा कथन है।'

दोनों नयोंके कथनको सत्यार्थ जानना अर्थात् 'इसप्रकार भी है और इसप्रकार भी है' ऐसा मानना सो भ्रम है। इसलिये निश्चय कथनको सत्यार्थ जानना चाहिये, व्यवहार कथनको नही; प्रत्युत यह समभना चाहिये कि वह निमित्तादिको वतानेवाला कथन है, ऐसा समभना चाहिये।

इसप्रकार दोनों नयोके कथनका अर्थ करना सो दोनों नयोका ग्रह्ण है। दोनोंको समकक्ष ग्रथवा आदरणीय मानना सो भ्रम है। सत्यार्थको ही श्रादरणीय मानना चाहिये।

[ नय=श्रुतज्ञानका एक पहलू; निमित्त=विद्यमान ग्रनुकूल परवस्तु ] ( मोक्षमार्ग प्रकाशक, पृष्ठ ३७२-३७३ के ग्राधार से )

(१७) निश्रयाभासीका स्वरूप---

जो जीव आत्माके त्रैकालिक स्वरूपको स्वीकार करे, किन्तु यह

स्वीकार न करे कि अपनी भूलके कारण वर्तमान पर्यायमें निजके विकार है वह निश्चयाभासी है उसे शुष्कज्ञानी भी कहते हैं।

#### (१८) व्यवहाराभासीका स्वरूप-

प्रथम व्यवहार चाहिये, व्यवहार करते २ निश्चय (धर्म) होता है ऐसा मानकर शुभराग करता है परन्तु ग्रपना त्रैकालिक ध्रुव (ज्ञायकमात्र) स्वभावको नही मानता ग्रोर न अन्तर्मुख होता है ऐसे जीवको सच्चे देव शास्त्र-गुरु तथा सप्त तत्त्वोंकी व्यवहार-श्रद्धा है तो भी ग्रनादिकी निमित्त तथा व्यवहार (भेद-पराश्रय) की रुचि नहीं छोड़ता ग्रौर सप्त तत्त्वकी निश्चय श्रद्धा नहीं करता इसलिये वह व्यवहाराभासी है, उसे क्रिया-जड़ भी कहते है और जो यह मानता है कि शारीरिक क्रियासे धर्म होता है वह व्यवहाराभाससे भी अति दूर है।

#### (१९) नयके दो प्रकार--

नय दो प्रकारके हैं—'रागसहित' और 'रागरहित'। आगमका प्रथम अभ्यास करने पर नयोका जो ज्ञान होता है वह 'रागसहित' नय है। वहाँ यदि जीव यह माने कि जस रागके होनेपर भी रागसे धर्म नहीं होता तो वह नयका ज्ञान सच्चा है। किन्तु यदि यह माने कि रागसे घर्म होता है, तो वह ज्ञान नयाभास है। दोनों नयोका यथार्थं ज्ञान करनेके बाद जीव प्रपने पर्याय परका लक्ष छोडकर अपने त्रैकालिक शुद्ध चैतन्यस्वभाव की ओर लक्ष करे, स्वसन्मुख हो, तब सम्यग्दर्शनादि शुभभाव प्रगट होते है इसलिये वह नय रागरहित नय है, जसे 'शुद्ध नयका ग्राश्रय ग्रथवा शुद्धनय का अवलंबन' भी कहा जाता है; जस दशाको 'नयातिक्रांत' भी कहते है। जसीको सम्यग्दर्शन ग्रीर सम्यग्ज्ञान कहा जाता है, ग्रीर जसीको 'ग्रात्मानु-भव' भी कहते है।

#### (२०) प्रमाणसप्तमंगी-नयसप्तमंगी---

सप्तभंगीके दो प्रकार हैं। सप्तभंगका स्वरूप चौथे श्रध्यायके उपसंहार में दिया गया है, वहाँसे समभ लेना चाहिये। दो प्रकारकी सप्तभगीमेसे जिस सप्तभंगीसे एक गुरा या पर्यायके द्वारा सम्पूर्ण द्रव्य जाना जाय वह 'प्रमाण-सप्तमंगी' है, श्रीर जिस सप्तमंगीसे कथित गुए। अथवा पर्यायके द्वारा उस गुए। अथवा पर्यायका ज्ञान हो वह 'नय-सप्तमंगी' है। इस सप्तमंगीका ज्ञान होने पर प्रत्येक द्रव्य स्वतंत्र है, और एक द्रव्य दूसरे द्रव्य का कुछ नहीं कर सकता-ऐसा निक्षय होने से, श्रनादिकालीन विपरीत मान्यता टल जाती है।

#### (२१) वीतरागी-विज्ञानका निरूपण---

जैन शास्त्रोंमें भ्रनेकान्तरूप यथार्थं जीवादि तत्त्वोंका निरूपरा है तथा सच्चा (-निश्चय ) रत्नत्रयरूप मोक्षमार्गं बताया है, इसलिये यदि जीव उसकी पहिचान कर ले तो वह मिथ्यादृष्टि न रहे । इसमें वीतरागभावकी पृष्टिका ही प्रयोजन है, रागभाव (पुण्य-पापभाव ) की पृष्टिका प्रयोजन नहीं है, इसलिये जो ऐसा मानते हैं कि रागसे-पुण्यसे धर्म होता है वे जैन शास्त्रोंके मर्मको नहीं जानते ।

#### (२२) मिध्यादृष्टिके नय-

जो मनुष्य शरीरको ग्रपना मानता है श्रीर ऐसा मानता है कि मैं
भनुष्य हूँ, जो शरीर है वह मैं हूँ अथवा शरीर मेरा है अर्थात् जीव शरीर
का कोई कार्य कर सकता है ऐसा माननेवाला जीव, आत्मा और अनन्त
रजकरणोंको एकरूप माननेके कारण (अर्थात् अनंतके मिलापको एक
माननेके कारण) मिथ्यादृष्टि है और उसका ज्ञान भी यथार्थमे कुनय है।
ऐसी मान्यता पूर्वक प्रवर्तना कि मैं मनुष्य हूँ यह उसका (मिथ्यादृष्टिका)
व्यवहार है इसलिये यह व्यवहार-कुनय है, वास्तवमे तो उस व्यवहारको
निक्षय मानता है। जैसे 'जो शरीर है सो मैं हूँ' इस दृष्टान्तमें शरीर पर है,
वह जीवके साथ मात्र एक क्षेत्रावगाही है तथापि उसको अपना रूप माना
इसलिये उसने व्यवहारको निक्षय समभा। वह ऐसा भी मानता है कि
"जो में हूँ सो शरीर है" इसलिए उसने निक्षयको व्यवहार माना है। जो
ऐसा मानता है कि पर द्रव्योका में कर सकता हूँ और पर अपनेको लाभ
नुक्तान कर सकता है वह मिथ्यादृष्टि है—एकांती है।

#### (२३) सम्यग्दृष्टिके नय-

समस्त सम्यक् विद्याके मूलरूप अपने भगवान ग्रात्माके स्वभावको प्राप्त होना, आत्मस्वभावकी भावनामें जुटना श्रीर स्व द्रव्यमें एकताके बलसे आत्म स्वभावमें स्थिरता बढाना सो सम्यक् अनेकांतदृष्टि है। सम्यक्-दृष्टि जीव अपने एकरूप—ध्रुव स्वभावरूप श्रात्माका ग्राश्रय करता है यह उसका निश्चय—सुनय है श्रीर अचलित चैतन्य विलासरूप जो श्रात्म व्यव-हार (शुद्धपर्याय) प्रगट होता है सो उसका व्यवहार सुनय है।

#### (२४) नीतिका स्वरूप-

प्रत्येक वस्तु स्वद्रव्य, स्व क्षेत्र, स्वकाल और स्व-भावकी भ्रपेक्षासे हैं और परवस्तुके द्रव्य क्षेत्र काल भावकी भ्रपेक्षासे वह वस्तु नहीं है, इसलिये प्रत्येक वस्तु अपना ही कार्य कर सकती है ऐसा जानना सो यथार्थ नीति है। जिनेन्द्र भगवान द्वारा कहा गया अनेकान्त स्वरूप तथा प्रमाण और निश्चय व्यवहाररूप नय ही यथार्थ नीति है। जो सत्पुरुष अनेकान्तके साथ सुसंगत ( समीचीन ) दृष्टिके द्वारा भ्रनेकांतमय वस्तुस्थितिको देखते हैं वे स्याद्वादकी शुद्धिको प्राप्त कर—जानकर जिननीतिको भ्रयात् जिनेश्वरदेव के मार्गको—न्यायको उल्लंघन न करते हुये ज्ञानस्वरूप होते हैं।

नोट—(१) ध्रनेकांतको समकानेकी रीतिको स्याद्वाद कहा है। (२) सम्यक् ध्रनेकान्तको प्रमाण कहा जाता है, यह संक्षिप्त कथन है। वास्तवमें जो सम्यक् ध्रनेकांत का ज्ञान है सो प्रमाण है, उसीप्रकार सम्यक् एकान्तको नय कहते हैं वास्तवमे जो सम्यक् एकान्तका ज्ञान है सो नय है।

## (२५) निश्चय और व्यवहारका दूसरा अर्थ---

श्रपना द्रव्य और श्रपनी शुद्ध या श्रशुद्ध पर्याय बतानेके लिये भी निश्चय प्रयुक्त होता है; जैसे सर्व जीव द्रव्य अपेक्षासे सिद्ध परमात्मा समान है आत्माकी सिद्ध पर्यायको निश्चय पर्याय कहते हैं और श्रात्मामें होनेवाले विकारीभावको निश्चय बंध कहा जाता है। स्व-द्रव्य या पर्यायको जब निक्षय कहा जाता है तब आत्माके साथ पर द्रव्यका जो संबंध होता है उसे ग्रात्माका कहते है, यही व्यवहार है— उपचार कथन है। जैसे जड़कर्मको ग्रात्माका कहना व्यवहार है; जड़ कर्म परद्रव्यकी भ्रवस्था है, आत्माकी ग्रवस्था नहीं है। तथापि उन जड़कर्मको भ्रात्माका कहते है, यह कथन निमित्त नैमित्तिक संबंध बतानेके लिये है भ्रतः व्यवहार नय है—उपचार कथन है।

इस अध्यायके ३३ वे सूत्रमें दिये गये सात नय, आत्मा तथा प्रत्येक द्रव्यमें लागू होते हैं इसलिये उन्हें आगम शास्त्रमें निक्षय नयके विभागके रूपमे माना जाता है। इन सात नयोमेंसे पहले तीन द्रव्यार्थिक नयके विभाग हैं और बादके चार पर्यायार्थिक नयके विभाग हैं, किंतु वे सात नय मेद है इसलिये, श्रीर उनके आश्रयसे राग होता है और वे राग दूर करने योग्य है इसलिये अध्यात्म शास्त्रोंमें उन सबको व्यवहार नयके उप विभागके रूपमें माना जाता है।

#### यात्माका स्वरूप समझनेके लिये नय विभाग—

शुद्ध द्रव्याधिक नयकी दृष्टिसे आत्मा त्रिकाल शुद्ध चैतन्य स्वरूप है— यहाँ (त्रिकाल शुद्ध कहनेमे) वर्तमान विकारी पर्याय गौगा की गई है। यह विकारी पर्याय क्षिणिक अवस्था होनेसे पर्यायाधिक नयका विषय है और जब वह विकारी दशा आत्मामें होती है ऐसा बतलाना हो तो तब वह विकारी पर्याय अशुद्ध द्रव्याधिक नयका विषय होता है और जब ऐसा बत-लाना हो कि यह पर्याय पर द्रव्यके सयोग से होती है तब वह विकारी पर्याय व्यवहार नयका विषय होती है।

यहाँ यह समभना चाहिये कि जहाँ आत्माकी अपूर्ण पर्याय भी व्यवहारका विषय है वहाँ व्यवहारका अर्थ भेद होता है।

निश्चयनय और द्रव्यार्थिकनय तथा व्यवहारनय और पर्यायार्थिक नय भिन्न भिन्न अर्थमें भी प्रयुक्त होते हैं—

ऐसा ज्ञान करना कि रत्नत्रय जीवसे अभिन्न है सो द्रव्यार्थिकनयका

स्वरूप है इसीप्रकार रत्नत्रय जीवसे भिन्न है ऐसा ज्ञान करना सो पर्याया-थिक नयका स्वरूप है। रत्नत्रयमें ग्रभेद पूर्वक प्रवृत्ति होना सो निश्चय नयसे मोक्षमार्ग है तथा भेद पूर्वक प्रवृत्ति होना सो व्यवहार नयसे मोक्ष-मार्ग है।

निश्चय रत्नत्रयके समर्थन करनेका यह मतलब है कि जो भेद प्रवृत्ति है सो व्यवहार रत्नत्रय है और जो ग्रमेद प्रवृत्ति है सो निश्चय रत्नत्रय है।

#### (२६) इड्डे सूत्रका सिद्धान्त---

हे जीव ! पहले यह निश्चय कर कि तुभे घर्म करना है या नहीं। यदि घर्म करना हो तो 'परके आश्रयसे मेरा घर्म नहीं है। ऐसी श्रद्धांकें द्वारा पराश्रित अभिप्रायको दूर कर। परसे जो जो अपनेमें होना माना है उस मान्यताको यथार्थ प्रतीतिके द्वारा जला दे।

यहाँ ऐसा समभना चाहिए कि जिसप्रकार सात (पुण्य पाप सहित नव ) तत्त्वोंको जानकर उनमेसे जीवका ही आश्रय करना भूतार्थं है उसी प्रकार ग्रधिगमके उपाय जो प्रमाएा, नय, निक्षेपोंको जानकर उनमेसे शुद्ध-नयके विषयरूप जीवका ही ग्राश्रय करना भूतार्थं है और यही सम्यग्दर्शन है।। ६।।

निश्चय सम्यग्दर्शनादि जाननेके अग्रुख्य (अप्रधान) उपाय— निर्देशस्वामित्वसाधनाधिकरण्स्थितिविधानतः ॥७॥

भ्रथं—[ निर्देश स्वामित्व साधन ग्रधिकरण स्थिति विधानतः ] निर्देश, स्वामित्व, साधन, अधिकरण, स्थिति और विधानसे भी सम्यग्दर्श-नादि तथा जीवादिक तत्त्वोंका अधिगम होता है।

#### टीका

- १-निर्देश-वस्तु स्वरूपके कथनको निर्देश कहते हैं।
- २-स्वामित्व-वस्तुके श्रिधकारीपनको स्वामित्व कहते है।
- ३-साधन-वस्तु की उत्पत्तिके कारराको साधन कहते है।

४-अधिकरण-वस्तुके भ्राधारको अधिकरण कहते हैं।

५-स्थिति-वस्तुके कालकी मर्यादाको स्थिति कहते हैं।

६-विधान-वस्तुके भेदोंको विधान कहते हैं।

उपरोक्त ६ प्रकारसे सम्यग्दर्शनका वर्णन निम्नप्रकार किया जाता है-

१-निर्देश-जीवादि सात तत्त्वों की यथार्थ श्रद्धापूर्वक निज शुद्धात्माका प्रतिभास-विश्वास-प्रतीतिको निर्देश कहते हैं।

२-स्वामित्व-चारो गतिके संज्ञी पंचेन्द्रिय भव्य जीव स्वामी होते हैं।

३—साथन—साधनके दो भेद है श्रंतरंग और बाह्य। अन्तरंग साधन (श्रन्तरङ्ग कारण) तो स्व शुद्धात्माके त्रिकाली ज्ञायकभाव (पारिणामिक भाव) का आश्रय है श्रीर बाह्य कारण भिन्न २ प्रकारके होते है। तिर्यंच श्रीर मनुष्य गतिमें (१) जातिस्मरण (२) धर्म श्रवण (३) जिनबिस्ब दर्शन ये निमित्त होते है; देवगतिमें बारहवे स्वगंसे पहले (१) जातिस्मरण (२) धर्म श्रवण (३) जिन कल्याणकदर्शन और (४) देवऋद्धिदर्शन कारण होता है। और बारहवें स्वगंसे १६ वे स्वगं पर्यंत (१) जातिस्मरण (२) धर्म श्रवण और (३) जिन कल्याणक दर्शन कारण है। नवग्रैवेयकमें (१) जातिस्मरण और (३) जिन कल्याणक दर्शन कारण है। नवग्रैवेयकमें (१) जातिस्मरण और (२) धर्म श्रवण होता है। नरकगतिमें तीसरे नरक तक जाति स्मरण, धर्म श्रवण और दुःखानुभव निमित्त होता है एवं चौथे से सातवे नरक तक जातिस्मरण और दुःखानुभव निमित्त होता है।

नोट:--उपरोक्त धर्म श्रवण सम्यग्ज्ञानियोसे प्राप्त होना चाहिये।

शंका—सभी नारकी जीव विभंगज्ञानके द्वारा एक, दो या तीन आदि भव जानते हैं, उससे सभी को जातिस्मरए होता है इसलिए क्या सभी नारकी जीव सम्यग्दृष्टि हो जायेंगे ?

समाधान—सामान्यतया भवस्मरण द्वारा सम्यक्त्वकी प्राप्ति नहीं होती किन्तु पूर्वभवमें धर्म बुद्धिसे किये हुए श्रनुष्ठान विपरीत (विफल) थे ऐसी प्रतीति प्रथम सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका कारण होती है इसी बातको ध्यानमें रखकर भवस्मरणको सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका कारणकहा है। नारकी जीवों के पूर्व भवका स्मरएा होने पर भी बहुतोके उपरोक्त उपयोगका श्रभाव होता है। ऊपर कहे गये प्रकारका जातिस्मरएा प्रथम सम्यक्तवकी उत्पत्ति का कारएा होता है।

शंका—नरकमे ऋषियों (साधुस्रों) का गमन नही होता फिर वहाँ नारकी जीवोंके घर्म श्रवए किस तरह संभव हो सकता है ?

समाधान — अपने पूर्व भवके सम्बन्धियोंके धर्म उत्पन्न करानेमें प्रवृत्त और सभी बाधाओंसे रहित सम्यग्दृष्टि देवोंका वहाँ (तीसरे नरक पर्यन्त) गमन होता है।

शंका—यदि वेदनाका अनुभव सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका कारण है तो सभी नारिकयोंको सम्यक्तव हो जाना चाहिये क्योंकि सभी नारिकयोंके वेदना का अनुभव है।

समाधान—वेदना सामान्य सम्यक्तवकी उत्पत्तिका कारण नही है किन्तु जिन जीवोके ऐसा उपयोग होता है कि मिथ्यात्वके कारण इस वेदना की उत्पत्ति हुई है, उन जीवोके वेदना—सम्यक्तवकी उत्पत्तिका कारण होता है, दूसरे जीवोके वेदना-सम्यक्तवकी उत्पत्तिका कारण नही होता।

[ श्री घवला पुस्तक ६, पृष्ठ ४२२-४२३ ]

शंका-जिन विंब दर्शन प्रथम सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका कारण कैसे होता है ?

समाधान—जिनविम्व दर्शनसे ( जो जीव अपने सस्कारको शुद्ध श्रात्मोन्मुख करे उनके ) निघत्त और निकाचितरूप मिथ्यात्त्वादि कर्म समूहका भी क्षय देखा जाता है और इसी कारण जिन विम्वदर्शन प्रथम सम्यक्तवकी उत्पत्तिका कारण होता है।

(श्री धवला, पुस्तक ६ पृष्ठ ४२७-४२८)

प्रश्न—शास्त्रमे जिनविम्ब दर्शनसे (जिन प्रतिमाके दर्शनसे) सम्यग्दर्शन होना वताया है। अतः दर्शन करने वाले सभीको यह फल होना चाहिये किन्तु सभीको वह फल क्यो नहीं होता?

उत्तर—जिसने सर्वज्ञकी सत्ताका निर्णय किया है उसके जिन प्रतिमाके विश्वनिस्त सम्यग्दर्शन रूप फल होता है दूसरेको नही। उन सभीको नियमसे अपने आत्मकल्याग्रारूप कार्यकी सिद्धि नहीं होती, जो जीव अपने सत्य पुरुपार्थसे निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट करता है उसीको जिनविम्बदर्शन निमित्त कहा जाता है। जिन्होंने सर्वज्ञका तो निश्चय किया नहीं किन्तु मात्र कुल पद्धतिसे, संप्रदायके आश्चयसे या मिथ्या घर्म—बुद्धिसे दर्शन पूजनादि रूप प्रवृत्ति करते हैं। और कितनेक जो मतपक्षके हठग्राहीपनेसे अन्यदेवको नहीं मानते, मात्र जिनदेवादिके सेवक वने हुये हैं उनके भी नियमसे अपने आत्म-कल्याग्रारूप कार्यकी सिद्धि नहीं होती।

प्रश्त—यि सर्वज्ञकी सत्ताका निश्चय हमसे नही हुवा तो क्या हुग्रा? ये देव तो सच्चे देव हैं, उनकी पूजनादि करना व्यर्थ थोड़े ही होती है?

उत्तर—यदि किंचित् मंद कषाय रूप परिएाति होगी तो पुण्य बंघ होगा परन्तु जिनमतमे तो देव दर्शनसे सम्यग्दर्शनरूप फल होना बतलाया है सो तो नियमसे सर्वज्ञकी सत्ताके जाननेसे ही होगा दूसरी तरहसे नहीं। इसलिए जिन्हें सच्चा जैनी होना है उन्हें तो सत्देव, सद्गुरु और सत्शास्त्रके ग्राश्रय से सर्वज्ञको सत्ताका तत्त्व निर्णय करना योग्य है; किन्तु जो तत्त्व निर्णय तो नहीं करते ग्रीर पूजा, स्तोत्र, दर्जन, त्याग, तप, वैराग्य, संयम संतोष वादि सभी कार्य करते हैं उनके ये सभी कार्य भूठि हैं। इसलिये सत् ग्राग-मका सेवन, युक्तिका अवलंबन, परम्परा सद्गुरुओका उपदेश ग्रीर स्वानुभवके द्वारा तत्त्व निर्णय करना योग्य है।

प्रश्न-यह कहा है कि मिथ्यादृष्टि देव चार कारगोसे प्रथम प्रोपग्रमिक सम्यक्तवको प्राप्त होते हैं उनमें एक 'जिनमहिमा' कारगा वत-लाया है किन्तु जिनविम्बदर्गन नहीं वतलाया, इसका क्या कारगा है ?

उत्तर—जिनविम्य दर्गनका जिनमहिमा दर्गनमे समावेश होजाता दै पर्योपि जिनविम्यके विना जिनमहिमाकी सिद्धि नही होती। प्रश्न-स्वर्गावतरण, जन्माभिषेक और दीक्षा कल्याणकरूप जिन-मिंहमा जिनविवके विना की जाती है इसलिये क्या जिन मिंहमादर्शनमें जिनविव दर्शनका अविनाभावित्व नही आया ?

उत्तर—स्वर्गावतरण, जन्माभिषेक श्रीर दीक्षाकल्याणरूप जिन महिमामें भी भावी जिनविंग्वका दर्शन होता है। दूसरी बात यह है कि इस महिमामे उत्पन्न होने वाले प्रथम सम्यक्त्व जिनविंब दर्शन नैमित्तिक नहीं है, किन्तु जिनगुण श्रवण नैमित्तिक है। श्रर्थात् प्रथम सम्यक्त्व उत्पन्न होने में जिनगुण श्रवण निमित्त है।

प्रश्न-जातिस्मरएाका देवऋद्धि दर्शनमे समावेश क्यों नही होता ?

उत्तर—अपनी अणिमादिक ऋद्धियोंको देखकर जव यह विचार उत्पन्न होता है कि जिन भगवानके द्वारा प्ररूपित घर्मानुष्ठानसे ये ऋद्धियाँ उत्पन्न हुई हैं तब प्रथम सम्यक्त्वकी प्राप्तिके लिये जातिस्मरण निमित्त होता है; किंतु जिस समय सौघर्मादिक देवोंकी महा ऋद्धियोंको देखकर यह ज्ञान उत्पन्न होता है कि सम्यग्दर्शन सिहत संयमके फलसे—शुभभावसे वह उत्पन्न हुई है और मैं सम्यक्त्व रहित द्रव्य संयमके फलसे वाहनादिक नीच देवों मे उत्पन्न हुआ हूँ, उस समय प्रथम सम्यक्त्वका ग्रहण देवद्धिदर्शन-निमित्तक होता है। इसतरह जातिस्मरण श्रीर देवद्धिदर्शन इन दोनों कारणों में श्रंतर है।

नोट:—नारिकयोमें जातिस्मरण श्रीर वेदनारूप कारणोमे भी यही नियम लगा लेना चाहिये।

प्रश्न-म्रानत, प्राणत, आरण ग्रोर भ्रच्युत इन चार स्वर्गोके मिथ्या-दृष्टिदेवोके प्रथमोपशम सम्यक्तवमें देविद्धदर्शन कारण क्यों नही बतलाया ?

उत्तर:—इन चार स्वर्गोमें महा ऋद्धिवाले ऊपरके देवोका आगमन नहीं होता इसीलिये वहाँ प्रथम सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका कारण महाऋद्धिदर्शन कारण नहीं बतलाया, इन्हीं स्वर्गोमें स्थित देवोकी महाऋद्धिका दर्शन प्रथम सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका कारण नहीं होता, क्योंकि बारबार इन ऋद्धियोंके देखनेसे विस्मय नहीं होता । पुनश्च इन स्वर्गोमे शुक्ललेक्याके सद्भावके कारण महाऋद्धिके दर्शनसे कोई सक्लेशभाव उत्पन्न नहीं होता। नवग्रैवेयकों में ऊपरके देवों का आगमन नहीं होता इसीलिये वहाँ महाऋद्धिदर्शन कारण नही है। तथा ये विमानवासी देव अष्टाह्निक पर्व महोत्सव देखने कि नंदी विद्यादि द्वीपों में नहीं जाते इसलिये वहाँ जिन-महिमा दर्शन भी कारण नहीं है। वे अविधिज्ञानके बलसे जिनमहिमाकों देखते हैं तो भी इन देवों के रागकी न्यूनता अर्थात् मंद राग होनेसे जिनमहिमा दर्शनसे उनको विस्मय उत्पन्न नहीं होता।

( श्री घवला पुस्तक ६ पृष्ठ ४३२ से ४३६ )

- (४) अधिकरण-सम्यग्दर्शनका द्यंतरंग आधार ग्रात्मा है और बाह्य ग्राघार त्रसनाली है ( लोकाकाशके मध्यमें चौदह राजू लम्बे और एक राजू चौड़े स्थानको त्रसनाली कहते हैं।)
- (५) स्थिति—तीनों प्रकारके सम्यग्दर्शनकी जघन्य से जघन्य स्थिति श्रंतर्मुहूर्त की है, भौपशमिक सम्यग्दर्शनकी उत्कृष्ट स्थिति भी श्रंतर्मुहूर्त की है क्षायोपशमिक सम्यग्दर्शनकी उत्कृष्ट स्थिति ६६ सागरकी श्रौर क्षायिक सम्यग्दर्शनकी सादि श्रनन्त है, तथा संसारमें रहनेकी श्रपेक्षासे उसकी उत्कृष्ट स्थिति तेतीस सागर तथा श्रंतर्मुहूर्त सहित श्राठ वर्ष कम दो कोडी पूर्व है।
  - (६) विधान-सम्यग्दर्शन एक तरह श्रथना स्वपर्यायकी योग्यतानुसार तीन प्रकार है-औपशमिक, क्षायोपशमिक और क्षायिक। तथा श्राज्ञा, मार्ग, बीज, उपदेश, सूत्र, संक्षेप, विस्तार, अर्थ अनगाढ़ और परमानगाढ़ इस तरह १० भेदरूप है।। ७।।

## और भी अन्य अमुख्य उपाय

# सत्संख्याचेत्रस्पर्शनकालान्तरभावाल्पबहुत्वैश्च ॥ = ॥

श्चर्य—[च] श्रीर [ सत् संख्या क्षेत्र स्पर्शन काल ग्रन्तर भावाल्प बहुत्वैः ] सत्, सख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पबहुत्व इन श्राठ श्रनुयोगोके द्वारा भी पदार्थका ज्ञान होता है।

#### टीका

सत् और संख्या—यह द्रव्य गुरा पर्यायके सत्त्वकी अपेक्षासे उपमेद है सत् सामान्य और संख्या विशेष है।

चेत्र और स्पर्शन-यह क्षेत्रका उपभेद है। क्षेत्र सामान्य ग्रीर स्पर्शन विशेष है।

काल और अन्तर-यह कालका उपभेद है, काल सामान्य धौर अंतर विशेष है।

भाव और अल्पवहुत्व-यह भावका उपभेद है, भाव सामान्य है और अल्पबहुत्व विशेष है।

सत्—वस्तुके ग्रस्तित्वको सत् कहते हैं।
संख्या— तुके परिमाणोंकी गणानाको संख्या कहते हैं।
क्षेत्र—वस्तुके वर्तमानकालीन निवासको क्षेत्र कहते हैं।
स्पर्शन—वस्तुके त्रिकालवर्ती निवासको स्पर्शन कहते हैं।
काल—वस्तुके स्थिर रहनेकी मर्यादाको काल कहते है।
अंतर—वस्तुके विरहकालको ग्रतर कहते है।

भाव-- गुग् की ग्रथवा औपशमिक, क्षायिक ग्रादि पाँच भावोंको भाव कहते है।

अल्पवहुत्व-अन्य पदार्थकी श्रपेक्षासे वस्तुकी हीनता-अधिकताके वर्णनको श्रल्पबहुत्व कहते हैं।

अनुयोग — भगवान प्रणीत उपदेश विषयके श्रनुसार भिन्न २ श्रिषि-कारमे कहा गया है, उस प्रत्येक श्रिषकारका नाम श्रनुयोग है। सम्यक्ज्ञान का उपदेश देनेके लिये प्रवृत्त हुए अधिकारको अनुयोग कहते है।

# सत् और निर्देशमें अन्तर

यदि 'सत्' शब्द सामान्यतः सम्यग्दर्शनादिके ग्रस्तित्वको वतलानेवाला हो तो निर्देशमे उसका समावेश हो जायगा, किन्तु गति, इन्द्रिय, काय, योग आदि चौदह मार्गणाओं में किसजगह किस तरहका सम्यग्दर्शन होता है और किस तरहका नही ऐसा विशेष ज्ञान सत्से होता है, निर्देशसे ऐसा ज्ञान नहीं होता, यही सत् और निर्देशमें अन्तर है।

## इस सत्रमें सत् शब्दका प्रयोग किसलिये किया है ?

ग्रनिष्कृत पदार्थों का भी ज्ञान करा सकने की सत् शब्द की सामर्थ्य है। यदि इस सूत्रमें सत् शब्द का प्रयोग न किया होता तो आगामी सूत्रमें सम्यग्दर्शन आदि तथा जीवादि सात तत्त्वों के ही ग्रस्तित्वका ज्ञान निर्देश शब्द हारा होता ग्रीर जीवके कोघ मान ग्रादि पर्याय तथा पुद्गलके वर्ण गंघ ग्रादि तथा घट पट आदि पर्याय (जिनका यह अधिकार नहीं हैं) के अस्तित्वके अभावका ज्ञान होता इसलिये इस समय अनिधकृत पदार्थ जीव में कोघादि तथा पुद्गलमें वर्णादिका ज्ञान कराने के लिये इस सूत्रमें सत् शब्दका प्रयोग किया है।

#### संख्या और विधानमें अंतर

प्रकारकी गणनाको विद्यान कहते हैं ग्रीर उस भेदकी गणनाको संख्या कहते हैं। जैसे सम्यग्दृष्टि तीन तरहके हैं (१) औपश्चिमक सम्यग्दृष्टि (२) क्षायोपश्चिमक सम्यग्दृष्टि और क्षायिक सम्यग्दृष्टि। 'संख्या' शब्दसे भेद गणनाका ज्ञान होता है कि उक्त तीन प्रकारके सम्यग्दृष्टियोमें श्रीपश्चिमक सम्यग्दृष्टि कितने हैं क्षायोपश्चिक सम्यग्दृष्टि कितने हैं क्षायोपश्चिक सम्यग्दृष्टि कितने हैं क्षायोपश्चिक सम्यग्दृष्टि कितने हैं; भेदोंके गणनाकी विशेषताको बतलानेका जो कारण है उसे सख्या कहते हैं।

'विघान' शब्दमे मूलपदार्थके ही भेद ग्रह्गा किये हैं, इसीलिये भेदोंके अनेक तरहके भेदोको ग्रह्गा करनेके लिये संख्या शब्द का प्रयोग किया है।

'विधान' शब्दके कहनेसे भेद प्रभेद आजाते हैं ऐसा माना जाय तो विशेष स्पष्टताके लिये संख्या शब्दका प्रयोग किया गया है ऐसा समभना चाहिये।

#### त्तेत्र और श्रधिकरणमें अंतर

अधिकरण शब्द थोड़े स्थानको बतलाता है इसीसे वह व्याप्य है और क्षेत्र शब्द व्यापक है, वह श्रिषक स्थानको बतलाता है। 'ग्रिषकरण' शब्दके कहनेसे सम्पूर्ण पदार्थोका ज्ञान नहीं होता, क्षेत्रके कहनेसे सम्पूर्ण पदार्थोका ज्ञान नहीं होता, क्षेत्रके कहनेसे सम्पूर्ण पदार्थोका ज्ञान होता है, इसलिये समस्त पदार्थोके ज्ञान करानेके लिये इस सूत्रमे क्षेत्र शब्दका प्रयोग किया है।

#### चेत्र और स्पर्शनमें अंतर

'क्षेत्र' शब्द अधिकरएसे विशेषता बतलाता है तो भी उसका विषय एक देशका है और 'स्पर्शन' शब्द सर्वदेशका विषय करता है। जैसे किसीने पूछा कि 'राजा कहाँ रहता है' उत्तर दिया कि 'फलाने नगरमे रहता है' यहाँ यद्यपि राजा संपूर्ण नगरमे नही रहता किन्तु नगरके एकदेशमे रहता है इसलिये नगरके एक देशमे राजाका निवास होनेसे 'नगर' क्षेत्र है। किसीने' पूछा कि 'तेल कहाँ है ?' उत्तर दिया कि 'तिलमे तेल रहता है' यहाँ संपूर्ण स्थानमें तेल रहनेके कारण तिल तैलका स्पर्शन है। इसत्रह क्षेत्र और स्पर्शनमे अंतर है।

क्षेत्र वर्तमान कालका विषय है ग्रीर स्पर्शन त्रिकालगोवर विषय है। वर्तमानकी दृष्टिसे घड़ेमें जल है किन्तु वह त्रिकाल नहीं है। तीनों कालमें जिस जगह पदार्थकी सत्ता रहती है उसे स्पर्शन कहते है। यह दूसरी तरह से क्षेत्र और स्पर्शनके बीच अन्तर है।

#### काल और स्थितिमें अंतर

'स्थिति' शब्द कुछ पदार्थों के कालकी मर्यादा बतलाता है, यह शब्द व्याप्य है। 'काल' शब्द व्यापक है और यह समस्त पदार्थों की मर्यादाकों बतलाता है। 'स्थिति' शब्द कुछ ही पदार्थों का ज्ञान कराता है और 'काल' शब्द समस्त पदार्थों का ज्ञान कराता है। कालके दो मेद है (१) निश्चय-काल (२) व्यवहारकाल। मुख्य कालको निश्चयकाल कहते हैं और पर्याय विशिष्ट पदार्थों की मर्यादा बतलानेवाला अर्थाद घण्टा घड़ी पल आदि व्यव-

हारकाल है। कालकी मर्यादाको स्थिति कहते हैं अर्थात् 'स्थिति' शब्द इस बातको बतलाता है कि अमुक पदार्थ, श्रमुक स्थानपर इतने समय रहता है, इतना काल श्रीर स्थितिमें अंतर है।

## 'भाव' शब्दका निच्चेपके स्त्रमें उल्लेख होने पर भी यहाँ किसलिये कहा है ?

निक्षेपके सूत्र ५ वे मे भावका ग्रर्थ यह है कि वर्तमानमें जो अवस्था मौजूद हो जसे भाव निपेक्ष समफना ग्रीर भविष्यमें होनेवाली अवस्थाको वर्तमानमें कहना सो द्रव्य निक्षेप है। यहाँ ५ वें सूत्रमें 'भाव' शब्दसे ग्रीपश-मिक क्षायिक आदि भावोंका ग्रहण किया है जैसे ग्रीपशमिक भी सम्यग्दर्शन है और क्षायिक आदि भी सम्यग्दर्शन कहे जाते हैं। इसप्रकार दोनों जगह ( ५ वें ग्रीर ५ वे सूत्रमें ) भाव शब्दका पृथक् प्रयोजन है।

## विस्तृत वर्णनका प्रयोजन

कितने ही शिष्य अल्प कथनसे विशेष तात्पर्यंको समक लेते हैं श्रौर कितने ही शिष्य ऐसे होते हैं कि विस्तारपूर्वक कथन करने पर समक सकते है। परम कल्याग्रामय आचार्यका सभीको तत्त्वोंका स्वरूप समकानेका उद्देश्य है। प्रमाण नयसे ही समस्त पदार्थोंका ज्ञान हो सकता है तथापि विस्तृत् कथनसे समक सकने वाले जीवोंको निर्देश श्रादि तथा सत् संख्या-दिकका ज्ञान करानेके लिये पृथक् २ सूत्र कहे हैं। ऐसी शंका ठीक नहीं है कि एक सूत्रमें दूसरेका समावेश हो जाता है इसलिये विस्तारपूर्वक कथन व्यर्थ है।

#### ज्ञान संबंधी विशेष स्पष्टीकरण

प्रश्न:—इस सूत्रमें ज्ञानके सत्-संख्यादि आठ मेद ही क्यों कहे गये हैं, कम या श्रिधक क्यों नहीं कहे गये ?

१-नास्तिक कहता है कि 'कोई वस्तु है हो नहीं'। इसलिये 'सत्' को सिद्ध करनेसे उस नास्तिककी तर्क खंडित करदी गई है।

- २-कोई कहता है कि 'वस्तु' एक ही है, उसमें किसी प्रकारके भेद नहीं हैं। 'संख्या' को सिद्ध करनेसे यह तर्क खंडित करदी गई है।
- ३-कोई कहता है कि-'वस्तुके प्रदेश ( श्राकार ) नही है'। 'क्षेत्र' के सिद्ध करनेसे यह तर्क खंडित करदी गई है।
- ४-कोई कहता है कि 'वस्तु किया रहित है'। स्पर्शन, के सिद्ध करनेसे यह तर्क खंडित करदी गई है। [ नोट:-एक स्थानसे दूसरे स्थानपर जाना सो क्रिया है]
- ४-'वस्तुका प्रलय (सर्वथा नाश) होता है' ऐसा कोई मानता है। 'काल' के सिद्ध करनेसे यह तर्क खंडित करदी गई है।
- ६-कोई यह मानता है कि 'वस्तु क्षिएक है'। 'ग्रंतर' के सिद्ध करने से यह तर्क खंडित करदी गई है।
- ७-कोई यह मानता है कि 'वस्तु क्लटस्थ है'। 'भाव' के सिद्ध करने से यह तर्क खंडित करदी गई है। [जिसकी स्थिति न बदले उसे क्लटस्थ कहते है।]
- प्या अनेक ही है'। 'अल्पबहुत्व'-के सिद्ध करनेसे यह तर्क खंडित करदी गई है। [देखो प्रश्नोत्तर सर्वार्थसिद्धि पृ० २७७-२७८]

#### स्त्र ४ से ८ तकका तात्पर्यरूप सिद्धान्त

जिज्ञासु जीवोंको जीवादि द्रव्य तथा तत्त्वोंका जानना, छोड़ने योग्य मिथ्यात्व-रागादि तथा ग्रह्ण करने योग्य सम्यग्दर्शनादिकके स्वरूपकी पहिचान करना, प्रमाण भीर नयोंके द्वारा तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति करना तथा निर्देश स्वामित्वादि भ्रीर सत् संख्यादिके द्वारा उनका विशेष जानना चाहिये।

#### अव सम्यग्ज्ञानके भेद कहते हैं:---

# मतिश्रुतावधिमनःपर्ययकेवलानि ज्ञानम् ॥ ६ ॥

प्रर्थ-मितज्ञान श्रुतज्ञान अवधिज्ञान मनःपर्ययज्ञान श्रीर केवलज्ञान ये पाँच [ज्ञानम्] ज्ञान है।

#### टीका

(१) मितज्ञान-पाँच इन्द्रियों श्रीर मनके द्वारा (श्रपनी शक्तिके अनुसार ) जो ज्ञान होता है उसे मितज्ञान कहते है।

श्रुतज्ञान-मतिज्ञानके द्वारा जाने हुये पदार्थको विशेषरूपसे जानना सो श्रुतज्ञान है।

अत्रधिज्ञान—जो द्रव्य क्षेत्र काल श्रीर भावकी मर्यादा सहित इंद्रिय या मनके निमित्तके विना रूपी पदार्थीको प्रत्यक्ष जानता है उसे अविधज्ञान कहते है।

म्नः।पर्ययज्ञान—जो द्रव्य क्षेत्र काल भीर भावकी मर्यादा सिहत इन्द्रिय अथवा मनकी सहायताके विना ही दूसरे पुरुषके मनमें स्थित रूपी पदार्थोंको प्रत्यक्ष जानता है उसे मनः।पर्ययज्ञान कहते हैं।

क्रेन्नलज्ञान-समस्त द्रव्य और उनकी सर्व पर्यायोंको एक साथ प्रत्यक्ष जाननेवाले ज्ञानको केवलज्ञान कहते हैं।

(२) इस सूत्रमें 'ज्ञानम्' शब्द एक वचनका है वह यह बतलाता है कि ज्ञानगुए एक है और उसकी पर्यायके ये ५ मेद है। इनमें जब एक प्रकार उपयोगरूप होता है तब दूसरा प्रकार उपयोगरूप नहीं होता, इसी- निये इन पाँचमेसे एक समयमे एक ही ज्ञानका प्रकार उपयोगरूप होता है।

मम्यन्त्रान सम्यन्दर्शनपूर्वक होता है; सम्यन्दर्शन कार्ण और सम्य-न्त्रान गार्य है। सम्यन्त्रान आत्माके ज्ञानगुणकी शुद्ध पर्याय है, यह आत्मा मे कोई भिन्न यस्तु नहीं है। सम्यन्त्रानका स्वरूप निम्न प्रकार है:—

## - ''सम्यग्ज्ञानं पुनः स्वार्थ व्यवसायात्मकं विदुः"

( तत्वार्थसार पूर्वार्घ गाया १८ पृष्ठ १४ )

अर्थ — जिस ज्ञानमे स्व = अपना स्वरूप, ग्रर्थ = विषय, व्यवसाय = यथार्थ निश्चय, ये तीन बाते पूरी हों उसे सम्यग्ज्ञान कहते हैं श्रर्थात् जिस ज्ञानमें विषय प्रतिबोधके साथ साथ स्वस्वरूप प्रतिभासित हो और वह भी यथार्थ हो तो उस ज्ञानको सम्यग्ज्ञान कहते हैं।

#### नवमें सूत्रका सिद्धान्त

श्री जिनेन्द्र भगवान द्वारा प्ररूपित ज्ञानके समस्त मेदोंको जानकर परभावोंको छोड़कर श्रीर निजस्वरूपमें स्थिर होकर जीव जो चैतन्य चमत्कार मात्र है उसमे प्रवेश करता है वह तत्क्षण ही मोक्षको प्राप्त करता है।

(श्री नियमसार गाथा १० की टीकाका क्लोक )।। ६।।

# कौनसे ज्ञान प्रमाण हैं ? तत्प्रमाणे ॥ १०॥

प्रयं—[तत्] उपरोक्त पाँचों प्रकारके ज्ञान ही [प्रमाणे] प्रमाण (सच्चे ज्ञान) है।

#### टीका

नवमे सूत्रमें कहे हुये पाँचों ज्ञान ही प्रमाण है, अन्य कोई ज्ञान प्रमाण नहीं है। प्रमाणके दो मेद हैं प्रत्यक्ष और परोक्ष। यह ध्यान रहे कि इन्द्रियाँ अथवा इन्द्रियों और पदार्थों के सम्बन्ध (सिन्नकर्ष) ये कोई प्रमाण नहीं है अर्थात् न तो इन्द्रियोंसे ज्ञान होता है और न इन्द्रियों और पदार्थोंके सम्बन्धसे ज्ञान होता है किन्तु उपरोक्त मित आदि ज्ञान स्वसे होते हैं इसलिये ज्ञान प्रमाण हैं।

प्रश्न—इन्द्रियाँ प्रमाण है क्योंकि उनके द्वारा ज्ञान होता है ?
उत्तर—इन्द्रियाँ प्रमाण नहीं हैं क्योंकि इन्द्रियाँ जड़ हैं और ज्ञान तो
चेतनका पर्याय है, वह जड़ नहीं है इसलिये ग्रात्माके द्वारा ही ज्ञान होता
है।
—श्री जयधवला पुस्तक भाग १ पृष्ठ ५४-५५

प्रश्न-- क्या यह ठीक है न कि प्रस्तुत ज्ञेय पदार्थ हो तो उससे ज्ञान होता है ?

उत्तर—यह ठीक नहीं है, यदि प्रस्तुत पदार्थ (ज्ञेय) श्रीर आत्मा इन दोनोंके मिलनेसे ज्ञान होता तो ज्ञाता श्रीर ज्ञेय इन दोनोंको ज्ञान होना चाहिये किन्तु ऐसा नही होता।

( सर्वार्थसिद्धि पृष्ठ ३३२ )

यदि उपादान और निमित्त ये दो होकर एक कार्य करें तो उपादान श्रीर निमित्तकी स्वतंत्र सत्ता न रहे; उपादान निमित्तका कुछ नहीं करते और न निमित्त उपादानका कुछ करता है। प्रत्येक पदार्थ स्वतंत्र रूपसे श्रपने श्रपने कारणसे अपने लिए उपस्थित होते है, ऐसा नियम होनेसे अपनी योग्यतानुसार निमित्त-उपादान दोनोंके कार्य स्वतन्त्र, पृथक् पृथक् होते हैं। यदि उपादान श्रीर निमित्त ये दोनों मिलकर काम करें तो दोनों उपादान हो जांय अर्थात् दोनोंकी एक सत्ता हो जाय किन्तु ऐसा नही होता।

इस सम्बन्धमें ऐसा नियम है कि अपूर्ण ज्ञानका विकास जिस समय भ्रपना व्यापार करता है उस समय उसके योग्य बाह्य पदार्थ भ्रथीत् इंद्रियाँ प्रकाश, ज्ञेय पदार्थ, गुरु, शास्त्र इत्यादि (पर द्रव्य) स्व स्व कारणसे ही उपस्थित होते हैं, ज्ञानको उनकी प्रतीक्षा नहीं करनी पड़ती। निमित्त नैमित्तिकका तथा उपादान निमित्तका ऐसा मेल होता है।

प्रश्न—आप सम्यग्ज्ञानका फल अधिगम कहते हो किन्तु वह (अधिगम) तो ज्ञान ही है इसलिये ऐसा मालुम होता है कि सम्यग्ज्ञानका कुछ फल नहीं होता।

उत्तर—सम्यग्ज्ञानका फल श्रानन्द (संतोष ) उपेक्षा (राग हेब रहितता ) श्रीर श्रज्ञानका नाश है। (सर्वार्थ सिद्धि पृष्ठ ३३४)

इससे यह सिद्ध होता है कि ज्ञान स्वसे ही होता है पर पदार्थसे नहीं होता।

#### स्त्र ९-१० का सिद्धांत

नौवें सूत्रमें कथित पाँच सम्यग्ज्ञान ही प्रमाण हैं, उनके भ्रतिरिक्त दूसरे लोग भिन्न भिन्न प्रमाण कहते है, किन्तु वह ठीक नहीं है। जिस जीव को सम्यग्ज्ञान हो जाता है वह अपने सम्यक् मित और सम्यक् श्रुतज्ञानके द्वारा अपनेको सम्यक्त्व होनेका निर्णय कर सकता है, ग्रीर वह ज्ञान प्रमाण अर्थात् सच्चा ज्ञान है।। १०।।

# परोक्ष प्रमाणके मेद आद्ये परोत्तम् ॥ ११॥

धर्य—[ धाद्ये ] प्रारंभके दो अर्थात् मतिज्ञान भौर श्रुतज्ञान [ परोक्षम् ] परोक्ष प्रमारण हैं।

#### टीका

यहाँ प्रमाण अर्थात् सम्यग्ज्ञानके मेदोमेसे प्रारंभके दो अर्थात् मित-ज्ञान और श्रुतज्ञान परोक्ष प्रमाण हैं। यह ज्ञान परोक्ष प्रमाण है इसिलये उन्हें संज्ञयवान या भूलयुक्त नहीं मान लेना चाहिये; क्यों कि वे सर्वथा सच्चे ही है। उनके उपयोगके समय इंद्रिय या मन निमित्त होते हैं, इसिलये परापेक्षाके कारण उन्हें परोक्ष कहा है; स्व-अपेक्षासे पाँचो प्रकारके ज्ञान प्रत्यक्ष है।

प्रश्त-तब क्या सम्यक्मतिज्ञानवाला जीव यह जान सकता है कि मुक्ते सम्यक्तान और सम्यक्कांन हैं ?

उत्तर—ज्ञान सम्यक् है इसलिए ग्रपनेको सम्यग्ज्ञान होनेका निर्णय भली भाँति कर सकता है; और जहाँ सम्यग्ज्ञान होता है वहाँ सम्यग्दर्शन ग्रविनाभावी होता है, इसलिये उसका भी निर्णय कर ही लेता है। यदि निर्णय नही कर पाये तो वह ग्रपना अनिर्णय ग्रर्थात् ग्रनघ्यवसाय कहलायगा, श्रौर ऐसा होने पर उसका वह ज्ञान मिथ्याज्ञान कहलायगा। प्रश्न-सम्यक्मितज्ञानी दर्शनमोहंनीय प्रकृतिके पुद्गलोंको प्रत्यक्ष नही देख सकता, और उसके पुद्गल उदयरूप हों तथा जीव उसमें युक्त होता हो तो क्या उसकी भूल नहीं होगी ?

उत्तर—यदि भूल होती है तो 'वह ज्ञान विपरीत होगा, और इसलिए वह ज्ञान 'सम्यक्' नहीं कहला सकता। जैसे शरीरंकें बिगड़नेंपर यह असातावेदनीयका उदय नहीं हैं—ऐसा कर्मकें रजकरणोंको प्रत्यक्ष देखे विना श्रुतज्ञानके बलसे यथार्थ जान लिया जाता है, उसी प्रकार अपने ज्ञान-श्रनुभवसे श्रुतज्ञानके बलसे यह सम्यक् (यथार्थ) जाना जा सकता है कि दर्शनमोहनीय कर्म उदयरूप नहीं है।

प्रश्न-क्या सम्यक्मतिज्ञान यह जान सकता है कि अमुक जीव भव्य है या श्रभव्य ?

उत्तर—इस संबंधमे श्री धवला शास्त्रमे (पुस्तक ६ पृष्ठ १७ में) लिखा है कि-अवग्रहसे ग्रहण किये गये अर्थको विशेष जाननेकी आकांक्षा 'ईहा' है। जैसे—किसी पुरुषको देखकर 'यह भव्य है या अभव्य ?' इस प्रकारकी विशेष परीक्षा करना सो 'ईहाज्ञान' है। ईहाज्ञान सदेहरूप नहीं होता, क्योंकि ईहात्मक विचार बुद्धिसे संदेहका विनाश हो जाता है। संदेह से ऊपर और अवायसे नीचे तथा मध्यमें प्रवृत्त होनेवाली विचारबुद्धिका नाम ईहा है।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

र्धंतानसे जाने गये पदार्थं विषयक संदेहका दूर हो जाना सो 'प्रवाय' (निर्ण्य) है। पहले ईहा ज्ञानसे 'यह भव्य है या ग्रभव्य ?' इस-प्रकार नदेह एप बुद्धिके द्वारा विषय किया गया जीव 'अभव्य नहीं भव्य हां है' क्षोि उगमें भव्यत्वके अविनाभावी सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र गुण् प्रगट हुये हैं, एग्रकार उत्पन्न हुये 'चयें' (निक्षय) ज्ञानका नाम 'अवाय' है।

इगमें मिद्ध होना है नि सम्यक्मतिज्ञान यह यथार्थतया निश्चय इन स्राह्म कि अपनेको नया परको सम्यक्ष्मंन है। जब सम्यग्दृष्टि जीव अपने उपयोगमें युक्त होता है तब वे मितज्ञान और श्रुतज्ञान प्रत्यक्ष होते हैं। यह दशा चौथे गुएएस्थानसे होती है। मितश्रुतात्मक मावमन स्वानुभूतिके समय विशेष दशावाला होता है, फिर भी श्रेणिसमान तो नहीं किन्तु ग्रुपनी भूमिकाके योग्य निविकल्प होता है, इसिलए मित-श्रुतात्मक भावमन स्वानुभूति के समय प्रत्यक्ष माना गया है। मित-श्रुत ज्ञानके बिना केवलज्ञानकी उत्पत्ति नहीं होती उसका यहीं कारए। है। (अवधिमन:पर्ययज्ञानके बिना केवलज्ञानकी उत्पत्ति हो सकती है)

[ पंचाध्यायी भाग १ इलोक ७०६ से ७१९ तक इस सूत्रकी चर्चा की गई है। देखो पं वेदकीनंदनजीकृत टीका पृष्ठ ३६३ से ३६८]

# यहाँ मति-श्रुतज्ञानको परोक्ष कहा है तत्सम्बन्धी विशेष स्पष्टीकरण

े ग्रवग्रह, ईहां, भ्रवायं श्रीर धारणारूप मितज्ञानको 'सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष' भी कहा गया है। लोग कहते है कि 'मैंने घडेके रूपको प्रत्यक्ष देखा है' इसंलिये वह ज्ञान सॉर्व्यवहारिक प्रत्यक्ष है।

श्रुतंज्ञानेके तीन प्रकार हो जाते है—(१) सपूर्ण परोक्ष, (२) श्राशिक परोक्ष, (३) परोक्ष बिलकुल नहीं किंतु प्रत्यक्ष ।

- (१) शब्दरूप जो श्रुतज्ञान है सो परोक्ष ही है। तथा दूरभूत स्वर्ग-नरकादि बाह्य विषयोंका ज्ञान करानेवाला विकल्परूप ज्ञान भी परोक्ष ही है।
- (२) आभ्यंतरमें सुख-दुःखेंके विकल्परूप जो ज्ञान होता है वह, अथवा 'मै अनन्त ज्ञानादिरूप हूँ' ऐसा ज्ञान ईषत् (किंचित्) परोक्ष है।
- (३) निश्चयभाव श्रुतज्ञान शुद्धात्माके सम्मुख होनेसे सुख सिवित्ति (ज्ञान) स्वरूप है। यद्धिप वह ज्ञान निजको जानता है तथापि इन्द्रियो तथा मनसे उत्पन्न होनेवाले विकल्पोके समूहसे रहित होनेसे निर्विकल्प है। (ग्रमेदनयसे) उसे 'आत्मज्ञान' शब्दसे पहचाना जाता है। यद्धिप वह केवलज्ञानकी अपेक्षासे परोक्ष है तथापि छद्धस्थोके क्षायिक ज्ञानकी प्राप्ति न होनेसे, क्षायोपश्चिक होनेपर भी उसे 'प्रत्यक्ष' कहा जाता है।

प्रश्न—इस सूत्रमे मित ग्रीर श्रुतज्ञानको परोक्ष कहा है तथापि ग्रापने उसे ऊपर 'प्रत्यक्ष' कैसे कहा है।

उत्तर—इस सूत्रमे जो श्रुतको परोक्ष कहा है सो वह सामान्य कथन है, और ऊपर जो भावश्रुतज्ञानको प्रत्यक्ष कहा है सो विशेष कथन है। प्रत्यक्षका कथन विशेष की अपेक्षासे है, ऐसा समभना चाहिये।

यिद इस सूत्रमें उत्सर्ग कथन न होता तो मितज्ञानको परोक्ष नहीं कहा जाता। यदि मितज्ञान परोक्ष ही होता तो तर्क शास्त्रमे उसे साव्यवहारिक-प्रत्यक्ष क्यों कहते ? इसिलये जैसे विशेष कथनमे उस मितज्ञानको प्रत्यक्ष ज्ञान कहा जाता है उसीप्रकार निजात्मसन्मुख भावश्रुतज्ञानको (यद्यपि वह केवलज्ञानकी अपेक्षासे परोक्ष है तथापि ) विशेष कथनमे प्रत्यक्ष कहा है।

यदि मित श्रीर श्रुत दोनों मात्र परोक्ष ही होते तो सुख-दुःखादिका जो संवेदन (ज्ञान) होता है वह भी परोक्ष ही होता, कितु वह संवेदन प्रत्यक्ष है यह सभी जानते हैं। [देखो बृहत् द्रव्यसंग्रह गाथा ५ की नीचे हिन्दी टीका पृष्ठ १३ से १५, इंगलिश पृष्ठ १७–१८] उत्सर्ग=सामान्य,—General Ordinance—सामान्य नियम; ग्रपवाद=विशेष Exception—विशेष नियम।

नोट:--ऐसा उत्सर्ग कथन ध्याताके सम्बन्धमें प्रध्याय ६ सूत्र २७-४७ में कहा है, वहाँ अपवादका कथन नहीं किया है। दिखी-बृहत् द्रव्य सग्रह गाथा ५७, नीचे हिन्दी टीका, पृष्ठ-२११] इस प्रकार जहाँ उत्सर्ग कथन हो वहाँ अपवाद कथन गिंतत है,-ऐसा समकता चाहिये।

# प्रत्यक्षप्रमाणके भेद प्रत्यच्नमन्यत् ॥ १२॥

श्रयं:-[श्रन्यत्] शेष तीन अर्थात् अविष, मनःपर्यय और केवल-ज्ञान [ प्रत्यक्षम् ] प्रत्यक्ष प्रमाण हैं।

#### टीका

अविधिज्ञान और मनःपर्ययज्ञान विकल-प्रत्यक्ष है तथा केवलज्ञान सकल प्रत्यक्ष है। [प्रत्यक्ष=प्रति | ग्रक्ष वा अर्थ आत्मा है। आत्माके प्रति जिसका नियम हो अर्थात् जो परनिमित्त—इन्द्रिय, मन, आलोक (प्रकाश), उपदेश ग्रादि से रहित ग्रात्माके आश्रयसे उत्पन्न हो, जिसमे दूसरा कोई निमित्त न हो, ऐसा ज्ञान प्रत्यक्षज्ञान कहलाता है।। १२।।

#### मतिज्ञान के दूसरे नाम

## मतिःस्मृतिःसंज्ञाचिताभिनिबोधइत्यनर्थातरम् ॥१३॥

म्रायं—[मितः] मित, [स्मृतिः] स्मृति, [संज्ञा] संज्ञा, [चिता] चिता, [म्रिभिनिबोध] अभिनिबोध, [इति] इत्यादि, [म्रिनर्थातरम्] मृत्य पदार्थं नही हैं, अर्थात् वे मितज्ञान के नामांतर हैं।

#### टीका

मति—मन ग्रथवा इन्द्रियोसे, वर्तमानकालवर्ती पदार्थको श्रवग्रहादि रूप साक्षात् जानना सो मति है।

स्मृति—पहले जाने हुये, सुने हुये या भ्रनुभव किये हुये पदार्थ का वर्तमानमें स्मरण आना सो स्मृति है।

संज्ञा—का दूसरा नाम प्रत्यभिज्ञान है। वर्तमानमें किसी पदार्थको देखने पर 'यह वही पदार्थ है जो पहले देखा था' इसप्रकार स्मरण और प्रत्यक्ष के जोड़रूप ज्ञानको संज्ञा कहते है।

चिंता—चिंतवनज्ञान अर्थात् किसी चिह्नको देखकर 'यहाँ उस चिह्न वाला अवश्य होना चाहिए' इसप्रकारका विचार चिंता है। इस ज्ञानको ऊह, ऊहा, तर्क भ्रथवा व्याप्तिज्ञान भी कहते है।

अभिनियोध—स्वार्थानुमान, श्रनुमान, उसके दूसरे नाम है। सन्मुख चिह्नादि देखकर उस चिह्नवाले पदार्थका निर्णय करना सो 'अभि-निवोध' है। यद्यपि इन सबमें अर्थभेद है तथापि प्रसिद्ध रूढिके बलसे वे मितके नामांतर कहलाते है। उन सबके प्रगट होनेमे मितज्ञानावरण कर्मका क्षयोपशम निमित्त मात्र है, यह लक्षमें रखकर उसे मितज्ञानके नामान्तर कहते हैं।

यह सूत्र सिद्ध करता है कि—जिसने आत्मस्वरूपका यथार्थ ज्ञान नहीं किया हो वह आत्माका स्मरण नहीं कर सकता; क्योंकि स्मृति तो पूर्वानुभूत पदार्थ की ही होती है, इसीलिये अज्ञानीको प्रभुस्मरण (आत्म-स्मरण) नहीं होता; किन्तु 'राग मेरा है' ऐसी पकड़का स्मरण होता है, क्योंकि उसे उसका अनुभव है। इसप्रकार अज्ञानी जीव घर्मके नाम पर चाहे जो कार्य करे तथापि उसका ज्ञान मिथ्या होनेसे उसे घर्मका स्मरण नहीं होता, किन्तु राग की पकड़का स्मरण होता है।

स्वसवेदन, बुद्धि, मेघा, प्रतिभा, प्रज्ञा इत्यादि भी मतिज्ञानके भेद है। स्वसंवेदन सुखादि भ्रंतरंग विषयोका ज्ञान स्वसंवेदन है।

बुद्धि—बोधनमात्रता बुद्धि है। बुद्धि, प्रतिभा, प्रज्ञा आदि मित्ज्ञानकी तारतम्यता (हीनाधिकता) सूचक ज्ञानके भेद हैं।

श्रनुमान दो प्रकारके हैं—एक मितज्ञानका मेद है और दूसरा श्रुत-ज्ञानका। साधनके देखने पर स्वयं साध्यका ज्ञान होना सो मितज्ञान है। दूसरेके हेतु और तर्कके वाक्य सुनकर जो श्रनुमान ज्ञान हो सो श्रुतानुमान है। चिह्नादिसे उसी पदार्थका श्रनुमान होना सो मितज्ञान है ग्रीर उसी (चिह्नादि) से दूसरे पदार्थका अनुमान होना सो श्रुतज्ञान है।। १३।।

# मतिज्ञानकी उत्पत्तिके समय निमित्त— तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम्।।१४॥

भर्य—[इन्द्रियानिन्द्रिय] इन्द्रियाँ और मन [तत्] उस मतिज्ञानके [निमित्तम्] निमित्त हैं।

#### टीका

इिन्द्रय-अात्मा, (इन्द्र=ग्रात्मा) परम ऐश्वर्यरूप प्रवर्तमान है, इसप्रकार अनुमान करानेवाला शरीरका चिह्न ।

नो इन्द्रिय—मन; जो सूक्ष्म पुद्गलस्कन्ध मनोवर्गणाके नामसे पहिचाने जाते हैं जनसे बने हुये शरीरका आंतरिक श्रङ्ग, जो कि श्रष्टदल कमलके आकार हृदयस्थानमे है।

मितज्ञानके होनेमे इन्द्रिय-मन निमित्त होता है, ऐसा जो इस सूत्रमें कहा है, सो वह परद्रव्योके होनेवाले ज्ञानकी अपेक्षासे कहा है, -ऐसा सम-भना चाहिये। भीतर स्वलक्षमे मन-इन्द्रिय निमित्त नही है। जब जीव उस (मन और इन्द्रियके अवलम्बन) से भ्रंशतः पृथक् होता है तब स्वतंत्र तत्त्वका ज्ञान करके उसमें स्थिर हो सकता है।

इन्द्रियोंका घर्म तो यह है कि वे स्पर्श, रस, गंघ, वर्णको जाननेमें निमित्त हो, श्रात्मामें वह नहीं है, इसिलये स्वलक्षमें इन्द्रियाँ निमित्त नहीं हैं। मनका घर्म यह है कि वह भ्रनेक विकल्पोमें निमित्त हो। वह विकल्प भी यहाँ (स्वलक्षमें) नहीं है। जो ज्ञान इन्द्रियों तथा मनके द्वारा प्रवृत्त होता था वही ज्ञान निजानुभवमें वर्त रहा है; इसप्रकार इस मितज्ञानमें मन-इन्द्रिय निमित्त नहीं हैं। यह ज्ञान भ्रतीन्द्रिय है। मनका विषय मूर्तिक-भ्रमूर्तिक पदार्थ हैं, इसिलये मन सम्बन्धी परिणाम स्वरूपके विषयमें एका भ्र होकर अन्य चितवनका निरोध करता है, इसिलये उसे (उपचारसे) मनके द्वारा हुआ कहा जाता है। ऐसा श्रनुभव चतुर्थगुणस्थानसे ही होता है।

इस सूत्रमे बतलाया गया है कि मितज्ञानमें इन्द्रिय—मन निमित्त हैं; यह नही-कहा है कि—मितज्ञानमें ज्ञेय ग्रर्थ (वस्तु) ग्रीर ग्रालोक (प्रकाश) निमित्त हैं, क्यों कि ग्रर्थ ग्रीर ग्रालोक मितज्ञानमें निमित्त नहीं है। उन्हें निमित्त मानना भूल है। यह विषय विशेष समभने योग्य है, इसलिये इसे प्रमेयरत्नमाला हिन्दी ( पृष्ठ ५० से ५५ ) यहाँ संक्षेपमे दे रहे हैं— प्रश्न—सांव्यवहारिक मितज्ञानका निमित्त कारण इन्द्रियादिको कहा है, उसीप्रकार (ज्ञेय) पदार्थ और प्रकाशको भी निमित्त कारण क्यों नहीं कहा ?

प्रवनकारका तर्क यह है कि अर्थ (वस्तु) से भी ज्ञान उत्पन्न होता है-और प्रकाशसे भी ज्ञान उत्पन्न होता है यदि उसे निमित्त न माना जाय तो सभी निमित्त कारण नहीं आ सकते इसलिये सूत्र अपूर्ण रह जाता है।

समाधान—आचार्यदेव कहते है कि—
''नार्थालोकोकारणं परिच्छेद्यत्वाचमोवत्''

( द्वितीय समुद्देश )

अर्थ — अर्थ (वस्तु) और भ्रालोक दोनों सांव्यवहारिक प्रत्यक्षके कारण नहीं है, किन्तु वे केवल परिच्छेद्य ( श्रेय ) है। जैसे भ्रंघकार श्रेय है वैसे ही वे भी श्रेय है।

इसी न्यायको बतलानेके लिये तत्पश्चात् सातवाँ सूत्र दिया है जिसमें कहा गया है कि-ऐसा कोई नियम नहीं है कि जब अर्थ भ्रीर भ्रालोक हो तब ज्ञान उत्पन्न होता ही है और जब वे न हों तब ज्ञान उत्पन्न नहीं होता। इनके लिये निम्नलिखित दृष्टान्त दिये गये है—

- (१) एक मनुष्यके सिर पर मच्छरोंका समूह उड़ रहा था किन्तु दूसरेने उसे बालोंका गुच्छा समभा; इसप्रकार यहाँ अर्थ (वस्तु) ज्ञानका कारण नही हुआ।
- (२) श्रंधकारमें बिल्ली इत्यादि रात्रिचर प्राणी वस्तुश्रोंको देख सकते है, इसलिये ज्ञानके होनेमे प्रकाश कारण नहीं हुआ।

उपरोक्त दृष्टान्त (१) में मच्छरोका समूह था फिर भी ज्ञान तो वालोंके गुच्छेका हुआ, यदि अर्थ ज्ञानका कारण होता तो बालोके गुच्छेका ज्ञान क्यों हुआ; और मच्छरोके समूहका ज्ञान क्यो नही हुआ ? श्रीर दृष्टान्त (२) में बिल्ली श्रादिको श्रावकारमें ज्ञान हो गया; यदि प्रकाश ज्ञानका कारण होता तो बिल्लीको श्रांधकारमें ज्ञान कैसे हुआ ? प्रश्न-नव यह मितनान किस कारएसे होता है ?

उत्तर—सायोपगिमक ज्ञानकी योग्यताके अनुसार ज्ञान होता है, ज्ञान होनेका यह कारण है। ज्ञानके उस क्षयोपशमके अनुसार यह ज्ञान होता है; वस्नुके अनुसार नहीं; इसलिये यह निश्चित समभना चाहिये कि बाह्य वस्तु ज्ञानके होनेमे निमित्त कारण नहीं है। आगे नवमे सूत्रमें इस न्याय-को सिद्ध किया है।

जैसे दीपक घट इत्यादि पदार्थोंसे उत्पन्न नहीं होता तथापि वह अर्थाका प्रकाशक है। [सूत्र ८]

जिस ज्ञानकी क्षयोपशम लक्षण योग्यता है वही विषयके प्रति नियम रूप ज्ञान होनेका कारण है, ऐसा समक्षना चाहिये [ सूत्र ६ ]

जय आत्माके मितज्ञान होता है तब इदियाँ और मन दोनो निमित्त मात्र होते है, वह मात्र इतना वतलाता है कि 'ग्रात्मा', जपादान है। निमित्त अपनेमें (निमित्त में) शत प्रतिशत कार्य करता है किन्तु वह जपादानमें ग्रंगमात्र कार्य नहीं करता। निमित्त परद्रव्य है, ग्रात्मा जससे भिन्न द्रव्य है; इसलिये ग्रात्मामें (जपादानमें) जसका (निमित्तका) ग्रत्यन्त अभाव है। एक द्रव्य दूसरे द्रव्यके क्षेत्रमें घुस नहीं सकता; इसलिए निमित्त जपादानका कुछ नहीं कर सकता। जपादान अपनेमें अपना कार्य स्वतः शत प्रतिशत करता है। मितज्ञान परोक्षज्ञान है यह ग्यारहवे सूत्रमें कहा है। वह परोक्षज्ञान है इसलिये जस ज्ञानके समय निमित्तकी स्वत अपने कारणसे जपस्थित होती है। वह जपस्थिति निमित्त कैसा होता है जसका ज्ञान करानेके लिए यह सूत्र कहा है; किन्तु—'निमित्त ग्रात्मामें कुछ भी कर सकता है' यह बतानेके लिये यह सूत्र नहीं कहा है। यदि निमित्त आत्मामें कुछ करता होता तो वह (निमित्त ) स्वय ही जपादान हो जाता।

श्रीर 'निमित्त भी उपादानके कार्य समय मात्र आरोपकारण है, यदि जीव चक्षुके द्वारा ज्ञान करे तो चक्षु पर निमित्तका श्रारोप होता है, श्रीर यदि जीव अन्य इन्द्रिय या मनके द्वारा ज्ञान करें तो उस पर निमित्तका आरोप होता है। एक द्रव्य दूसरे द्रव्यमें (पर द्रव्यमें) अकि चित्कर है, अर्थात् कुछ भी नहीं कर सकता। अन्य द्रव्यका अन्य द्रव्यमे कदापि प्रवेश नहीं है और न अन्य द्रव्यकी पर्यायका उत्पादक ही है; क्यों कि प्रत्येक वस्तु अपने अंतरंगमें अत्यन्त (संपूर्णतया) प्रकाशित है, परमे लेश मात्र भी नहीं है। इसलिए निमित्तभूत, वस्तु उपादानभूतवस्तुका कुछ भी नहीं कर सकती। उपादानमे निमित्तकी द्रव्यसे, क्षेत्रसे, कालसे और भावसे नास्ति है, और निमित्तमें उपादानकी द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावसे नास्ति है; इसलिए एक दूसरे का क्या कर सकते हैं? यदि एक वस्तु दूसरी वस्तुका कुछ करने लगे तो वस्तु अपने वस्तुत्वकों ही खों बैठे; किन्तु ऐसा हो ही नहीं सकता।

[ निमित्तं संयोगरूपकारण; उपादान = वस्तुकी सहज शक्ति ] दशवे सूत्रकी टीकामें निमित्त – उपादान सम्बन्धी स्पष्टीकरण किया है वहाँ से विशेष समभ नेना चाहिये।

#### उपादान-निमित्तं कारण

प्रत्येक कार्यमे दो कारण होते हैं (१) उपादान, (२) निमित्त । इनमेसे उपादान तो निश्चयं (वास्तिविक) कारण है और निमित्त व्यवहारप्रारोप-कारण है, अर्थात् वह (जब उपादान कार्य कर रहा हो तब वह उसके)
प्रमुक्तल उपस्थितरूप (विद्यमान) होता है । कार्यके समय निमित्त होता है
किन्तु उपादानमें वह कोई कार्य नहीं कर सकता, इसलिये उसे व्यवहार
कारण कहा जाता है । जब कार्य होता है तब निमित्तको उपस्थितिक दो
प्रकार होते हैं (१) वास्तिविक उपस्थिति (२) काल्पिनक उपस्थिति ।
जब छद्यस्थ जीव विकार करता है तब द्रव्यकर्मका उदय उपस्थितरूप
होता ही है, वहाँ द्रव्यकर्मका उदय उस विकार का वास्तिविक उपस्थितरूप
निमित्त कारण है । [यदि जीव विकार न करे तो वही द्रव्यकर्मकी निर्जरा
हुई कहलाती है । ] तथा जीव जब विकार करता है तब नो कर्मकी
उपस्थिति वास्तवमें होती है ग्रथवा कल्पनारूप होती है ।

निमत्त होता ही नहीं, यह कहकर यदि कोई निमित्तके श्रस्तित्वका इन्कार करे तब, या जपादान कार्य कर रहा हो तब निमित्त उपस्थित होता है, यह बतलाया जाता है, किन्तु यह तो निमित्तका ज्ञान करानेके लिये है। इसलिये जो निमित्तके अस्तित्वको ही स्वीकार न करें उसका ज्ञान सम्यक्तान नहीं है। यहाँ सम्यक्तानका विषय होनेसे आचार्यदेवने निमित्त कैसा होता है इसका ज्ञान कराया है। जो यह मानता है कि निमित्त जपादानका कुछ करता है उसकी यह मान्यता मिथ्या है, और इसलिये यह समक्तना चाहिये कि उसे सम्यक्त्वेन नहीं है।। १४।।

#### मतिज्ञानके क्रमके भेद-

## अवग्रहेहावायधारणाः ॥ १५ ॥

ग्रयं—[ग्रवप्रह ईहा ग्रवाय घारणाः] अवग्रह, ईहा, अवाय, श्रीर घारणा यह चार भेद हैं।

#### टीका

अवग्रह—नेतनामें जो थोड़ा निशेषाकार भासित होने लगता है उस ज्ञानको 'श्रवग्रह' कहते हैं। विषय और विषयी (विषय करनेवाले) के योग्य स्थानमें श्रा जानेके वाद होनेवाला श्राद्यग्रहण श्रवग्रह है। स्व और पर दोनोंका (जिस समय जो विषय हो उसका) पहिले अवग्रह होता है। (Perception)

ईहा— प्वग्रहके द्वारा जाने गये पदार्थको विशेषरूपसे जाननेकी चेष्टा (-ग्राकांक्षा ) को ईहा कहते हैं। ईहाका विशेष वर्णन ग्यारहवें सूत्रके नीचे दिया गया है। (Conception)

अवाय—विशेष चिह्न देखनेसे उसका निश्चय हो जाय सो अवाय है। (Judgment) धारणा—अवायसे निर्णीत पदार्थको कालान्तरमें न भूलना सो धारणा है। ( Rettienon )

#### आत्माके अवग्रह ईहा अवाय श्रीर धारणा

जीवको अनादिकालसे अपने स्वरूपका भ्रम है, इसलिये पहिले आत्मज्ञानी पुरुषसे भ्रात्मस्वरूपको सुनकर युक्तिके द्वारा यह निर्णय करना चाहिए कि ग्रात्मा ज्ञानस्वभाव है, तत्प्रधात्—

परपदार्थंकी प्रसिद्धिके कारण्—इन्द्रिय द्वारा तथा मन द्वारा प्रवर्त-मान बुद्धिको मर्यादामे लाकर श्रर्थात् पर पदार्थोकी ओरसे श्रपना लक्ष्य खीचकर जब आत्मा स्वयं स्वसन्मुख लक्ष करता है तव, प्रथम सामान्य स्थूलतया आत्मासम्बन्धी ज्ञान हुआ, वह श्रात्माका श्रर्थावग्रह हुग्रा। तत्पश्चात् स्व-विचारके निर्णयकी श्रोर उन्मुख हुआ सो ईहा, और निर्णय हुआ सो अवाय, श्रर्थात् ईहासे ज्ञात श्रात्मामे यह वही है श्रन्य नही ऐसा हढ़ ज्ञान श्रवाय है। आत्मासम्बन्धी कालान्तरमे सज्ञय तथा विस्मरण न हो सो घारणा है। यहाँ तक तो परोक्षभूत मितज्ञानमे घारणा तकका अन्तिममेद हुआ। इसके बाद यह श्रात्मा अनन्त ज्ञानानन्द शांति स्वरूप है इसप्रकार मितमेसे प्रलम्बित तार्किक ज्ञान श्रुतज्ञान है। भीतर स्वलक्ष्यमें मन-इन्द्रिय निमित्त नही है। जब जीव उससे श्रंजतः पृथक् होता है तब स्वतंत्र तत्त्वका ज्ञान करके उसमे स्थिर हो सकता है।

श्रवग्रह या ईहा हो किन्तु यदि वह लक्ष चालू न रहे तो आत्माका निर्णय नही होता श्रर्थात् अवाय ज्ञान नही होता, इसलिये श्रवायकी श्रत्यंत श्रावश्यकता है। यह ज्ञान होते समय विकल्प, राग, मन, या प्र वस्तुकी ओर लक्ष नही होता, किन्तु स्वसन्मुख लक्ष होता है।

सम्यग्दृष्टिको अपना ( आत्माका ) ज्ञान होते समय इन चारों प्रकारका ज्ञान होता है । घारणा तो स्मृति है, जिस ग्रात्माको सम्यग्ज्ञानं अप्रतिहत (-निर्वाध ) भावसे हुआ हो उसे ग्रात्माका ज्ञान धारणारूप वना ही रहता है ॥ १५ ॥

زر

## अवग्रहादिके विषयभूत पदार्थ-

# बहुबहुविधिचानिः स्तानुक्तभ्रवाणां सेतराणां ॥१६॥

धर्थ—[बहु] बहु [बहुविध] बहुप्रकार [क्षिप्र] जल्दी [ध्रितः-सृत] अनिःस्त [ध्रनुक्त] अनुक्त [ध्रुवाणां] ध्रुव [सेतराणाम्] उनसे उन्टे भेदोसे युक्त अर्थात् एक, एकविध, अक्षिप्र, निःस्त, उक्त, और अध्रुव, इसप्रकार बारह प्रकारके पदार्थोका अवग्रह ईहादिरूप ज्ञान होता है।

#### टीका

- (१) वहु—एकही साथ बहुतसे पदार्थीका अथवा बहुतसे समूहोंका अवग्रहादि होना [ जैसे लोगोके भुन्डका अथवा गेहूँके ढेरका ] बहुतसे पदार्थोका ज्ञानगोचर होना।
- (२) एक-अल्प अथवा एक पदार्थका ज्ञान होना [ जैसे एक मनुष्यका अथवा पानीके प्यालेका ] थोड़े पदार्थीका ज्ञानगोचर होना।
- (३) बहुविध-कई प्रकारके पदार्थोका अवग्रहादि ज्ञान होना ( जैसे कुत्तेके साथका मनुष्य ग्रथवा गेहूँ चना चांवल इत्यादि ग्रनेक प्रकारके पदार्थ ) युगपत् बहुत प्रकारके पदार्थोका ज्ञानगोचर होना ।
- (४) एकविध-एक प्रकारके पदार्थोका ज्ञान होना ( जैसे एक प्रकारके गेहूँका ज्ञान ) एक प्रकारके पदार्थ ज्ञानगोचर होना ।
  - (५) क्षिप्र--शीघ्रतासे पदार्थका ज्ञान होना ।
- (६) अक्षिप्र—किसी पदार्थको घीरे घीरे बहुत समयमें जानना अर्थात् चिरग्रहगा।
- (७) अनि:सृत—एक भागके ज्ञानसे सर्वभागका ज्ञान होना ( जैसे पानीके वाहर निकली हुई सून्डको देखकर पानीमें डूवे हुए पूरे हाथीका ज्ञान होना ) एक भागके अव्यक्त रहने पर भी ज्ञानगोचर होना ।
- (८) निःसृत—बाहर निकले हुए प्रगट पदार्थका ज्ञान होना, पूर्णव्यक्त पदार्थका ज्ञानगोचर होना।

- (९) अनुक्त—( अकथित ) जिस वस्तुका वर्णन नहीं किया उसे जानना। जिसका वर्णन नही सुना है फिर भी उस पदार्थका ज्ञानगोचर होना।
- (१०) उक्त-कथित पदार्थका ज्ञान होना, वर्णन सुननेके वाद पदार्थका ज्ञानगोचर होना।
- (११) ध्रुव-बहुत समय तक ज्ञान जैसाका तैसा वना रहना, अर्थात् हढ़तावाला ज्ञान ।
- (१२) अध्रुव--प्रतिक्षण हीनाधिक होनेवाला ज्ञान अर्थात् अस्थिरज्ञान ।

यह सब भेद सम्यक् मितज्ञानके है। जिसे सम्यक्ज्ञान हो जाता है वह जानता है कि—ग्रात्मा वास्तवमें अपने ज्ञानकी पर्यायोंको जानता है, श्रीर पर तो उस ज्ञानका निमित्त मात्र है। 'परको जाना ऐसा कहना सो व्यवहार है, यदि परमार्थ दृष्टिसे कहा जाय कि श्रात्मा परको जानता है' सो मिथ्या है, क्योंकि ऐसा होनेपर श्रात्मा श्रीर पर (ज्ञान श्रीर ज्ञेय) दोनों एक हो जायेगे, क्योंकि 'जिसका जो होता है वह वही होता है' इसलिये वास्तवमे यदि यह कहा जाय कि 'पुद्रलका ज्ञान' है, तो ज्ञान पुद्गलरूप—ज्ञेयरूप हो जायगा, इसलिये यह समक्षना चाहिये कि निमित्त सम्बन्धी श्रपने ज्ञानकी पर्यायको आत्मा जानता है। (देखो श्री समयसार गाथा ३५६ से ३६५ की टीका)

प्रश्न-अनुक्त विषय श्रोत्रज्ञानका विषय कैसे सभव है ?

उत्तर-श्रोत्रज्ञानमे 'अनुक्त' का अर्थ 'ईषत् (थोड़ा) ग्रनुक्त' करना चाहिये; श्रोर 'उक्त' का अर्थ 'विस्तारसे लक्षगादिके द्वारा वर्गनं किया है' ऐसा करना चाहिये, जिससे नाममात्रके सुनते ही जीवको विशद (विस्तार रूप) ज्ञान हो जाय तो उस जीवको श्रनुक्त ज्ञान ही हुआ है ऐसा कहना चाहिये। इसीप्रकार श्रन्य इन्द्रियोके द्वारा अनुक्तका ज्ञान होता है ऐसा समभना चाहिये। प्रश्त-नेत्रज्ञानमें 'उक्त' विषय कैसे संभव है ?

उत्तर—किसी वस्तुको विस्तारपूर्वक सुन लिया हो और फिर वह देखनेमें श्राये तो उस समयका नेन ज्ञान 'उक्त ज्ञान' कहलाता है। इसीप्रकार श्रीत्र इन्द्रियके ग्रतिरिक्त दूसरी इन्द्रियोंके द्वारा भी 'उक्त' का ज्ञान होता है।

प्रश्न-'अनुक्त' का ज्ञान पांच इन्द्रियोके द्वारा कैसे होता है ?

उत्तर-श्रोत्र इन्द्रियके अतिरिक्त चार इन्द्रियोंके द्वारा होनेवाला ज्ञान सदा श्रनुक्त होता है। श्रीर श्रोत्र इन्द्रियके द्वारा श्रनुक्तका ज्ञान कैसे होता है सो इसका स्पष्टीकरण पहिले उत्तरमे किया गया है।

प्रश्न-अनि: स्त और अनुक्त पदार्थों साथ श्रोत्र इत्यादि इंद्रियों-का संयोग होता हो यह हमे दिखाई नहीं देता, इसलिये हम उस संयोगको स्वीकार नहीं कर सकते।

उत्तर—यह भी ठीक नहीं है; जैसे यदि कोई जन्मसे ही जमीनके भीतर रक्ला गया पुरुष किसी प्रकार वाहर निकले तो उसे घट पटादि समस्त पदार्थों का आभास होता है; किन्तु उसे जो 'यह घट है, यह पट है' इत्यादि विशेषज्ञान होता है वह उसे परके उपदेशसे ही होता है; वह स्वयं वैसा ज्ञान नहीं कर सकता; इसीप्रकार सूक्ष्म अवयवों साथ जो इंद्रियों का भिड़ना होता है और उससे अवग्रहादि ज्ञान होता है वह विशेष ज्ञान भी वीतरागके उपदेशसे ही जाना जाता है; ग्रपने भीतर ऐसी शक्ति नहीं है कि उसे स्वयं जान सकें; इसलिये केवलज्ञानीके उपदेशसे जब अनिःसृत और अनुक्त पदार्थों ग्रवग्रह इत्यादि सिद्ध हैं तब उनका अभाव कभी नहीं कहा जा सकता।

प्रत्येक इन्द्रियके द्वारा होनेवाले इन बारह प्रकारके मतिज्ञानका स्पष्टीकरण। १—अोत्र इन्द्रियके द्वारा

बहु-एक-तत ( ताँतका शब्द ) वितत (तालका शब्द) धन

(काँसेके वाद्यका शब्द) भीर सुषिर (बाँसुरी म्रादिका शब्द) इत्यादि शब्दों का एक साथ भ्रवग्रह ज्ञान होता है। उसमें तत इत्यादि भिन्न भिन्न शब्दों का ग्रहण अवग्रहसे नहीं होता किन्तु उसके समुदायरूप सामान्यको वह ग्रहण करता है; ऐसा अर्थ यहाँ समभना चाहिये; यहाँ वहु पदार्थका अवग्रह हुआ।

प्रश्न-संभिन्नसंश्रोतृऋद्धिके घारी जीवको तत इत्यादि प्रत्येक शब्दका स्पष्टतया भिन्न २ रूपसे ज्ञान होता है तो उसे यह ग्रवग्रहज्ञान होना बाधित है?

उत्तर-यह ठीक नहीं है, सामान्य मनुष्यकी भाँति उसे भी क्रमशः ही ज्ञान होता है; इसलिये उसे भी अवग्रह ज्ञान होता है।

जिस जीवके विशुद्धज्ञान मंद होता है उसे तत आदि शब्दोंमेंसे किसी एक शब्दका श्रवग्रह होता है। यह एक पदार्थका अवग्रह हुआ।

बहुविध-एकविध-उपरोक्त दृष्टांतमे 'तत' ग्रादि शब्दोमें प्रत्येक शब्दके दो, तीन, चार, संख्यात, ग्रसंख्यात या अनन्त भेदोंको जीव ग्रहण करता है तब उसे 'बहुविध' पदार्थका ग्रवग्रह होता है।

विशुद्धताके मंद रहने पर जीव तत ग्रादि शब्दोंमेसे किसी एक प्रकारके शब्दोंको ग्रहरा करता है उसे 'एकविध' पदार्थका अवग्रह होता है।

क्षिप्र-अक्षिप्र---विशुद्धिके बलसे कोई जीव बहुत जल्दी शब्दको ग्रहण करता है उसे 'क्षिप्र' अवग्रह कहा जाता है।

विशुद्धिकी मंदता होनेसे जीवको शब्दके ग्रहएा करनेमें ढील होती है उसे 'अक्षिप्र' श्रवग्रह कहा जाता है।

अति:सृत-निःसृत—विशुद्धिके बलसे जीव जब बिना कहे अथवा बिना बताये ही शब्दको ग्रहण करता है तब उसे 'ग्रनिःसृत' पदार्थका अवग्रह कहा जाता है।

विशुद्धिकी मदताके कारण जीव मुखमेसे निकले हुए शब्दको ग्रहण करता है तब 'निःसृत' पदार्थका अवग्रह हुन्ना कहलाता है।

शंका—मुखसे पूरे शब्दके निकलनेको 'निःसृत', कहा है, और 'उक्त' का ग्रर्थ भी वही होता है तब फिर दो में से एक भेद कहना चाहिये, दोनों क्यों कहते हो ?

समाधान—जहाँ किसी अन्यके कहनेसे शब्दका ग्रहण होता है, जैसे किसीने 'गी' शब्दका ऐसा उच्चारण किया कि 'यहाँ यह गी शब्द है' उस परसे जो ज्ञान होता है वह 'उक्त' ज्ञान है; ग्रीर इसप्रकार अन्यके बताये बिना शब्द संमुख हो उसका यह 'ग्रमुक शब्द है' ऐसा ज्ञान होना सो नि:स्त ज्ञान है।

अनुक्त-उक्त-जिस समय समस्त शब्दका उच्चारण न किया गया हो, किंतु मुखमेसे एक वर्णके निकलते ही विशुद्धताके बलसे अभिप्रायमात्रसे समस्त शब्दको कोई अन्यके कहे बिना ग्रहण कर ले कि 'वह यह कहना चाहता है'-जस समय उसके 'श्रनुक्त' पदार्थका श्रवग्रह हुआ कहलाता है।

जिस समय विशुद्धिकी मंदतासे समस्त शब्द कहा जाता है तब किसी दूसरेके कहनेसे जीव ग्रहण करता है उस समय 'उक्त' पदार्थका भ्रवग्रह हुआ कहलाता है। अथवा—

तंत्री ग्रथवा मृदंग ग्रादिमें कौनसा स्वर गाया जायगा उसका स्वर संचार न किया हो उससे पूर्व ही केवल उस बाजेमें गाये जाने वाले स्वरका मिलाप हो उसी समय जीवको विशुद्धिके बलसे ऐसा ज्ञान हो जाय कि 'वह यह स्वर बाजेमें बजायगा,' उसी समय 'ग्रनुक्त' पदार्थका ग्रवग्रह होता है।

विशुद्धिकी मंदताके कारण बाजेके द्वारा वह स्वर गाया जाय उस समय जानना सो 'उक्त' पदार्थका अवग्रह है।

भ्रव-अभ्रव-विशुद्धिके वलसे जीवने जिसप्रकार प्रथम समयमें शब्दको ग्रहण किया उसीप्रकार निश्चयरूपसे कुछ समय ग्रहण करना चालू रहे-उसमे किचित्मात्र भी न्यूनाधिक न हो सो 'ध्रुव' पदार्थका अवग्रह है।

वारवार होनेवाले संक्लेश तथा विशुद्ध परिगाम स्वरूप कारगोसे जीवके श्रोत्र इन्द्रिय।दिका कुछ श्रावरगा और कुछ अनावरगा (क्षयोपशम) भी रहता है, इसप्रकार श्रोत्र इंद्रियादिके आवरणकी क्षयोपशमरूप विशुद्धि की कुछ प्रकर्ष और कुछ अप्रकर्ष दशा रहती है; उस समय न्यूनाधिकता जाननेके कारण कुछ चल-विचलता, रहती है इससे उस 'अध्रुव' पदार्थका श्रवग्रह कहलाता है तथा कभी तत इत्यादि बहुतसे शब्दोंका ग्रहण करना; कभी थोड़ेका कभी बहुतका, कभी बहुत प्रकारके शब्दोंका ग्रहण करना; कभी एक प्रकारका, कभी जल्दी, कभी देरसे, कभी अनिःसृत शब्दका ग्रहण करना, कभी निःसृतका, कभी श्रनुक्त शब्दका और कभी उक्तका ग्रहण करना—इसप्रकार जो चल-विचलतासे शब्दका ग्रहण करना सो सब 'अध्रुवावग्रह', का विषय है।

#### शंका-समाधान

शंका—'बहु' शब्दोंके श्रवग्रहमें तत आदि शब्दोंका ग्रहण माना है और 'बहुविघ' शब्दोंके श्रवग्रहमे भी तत आदि शब्दोंका ग्रहण माना है; तो उनमे क्या ग्रन्तर है ?

समाधानः — जैसे वाचालता रहित कोई विद्वान बहुतसे शास्त्रोके विशेष २ अर्थ नहीं करता और एक सामान्य (संक्षेप) अर्थका ही प्रतिपादन करता है; अन्य विद्वान बहुतसे शास्त्रोंमें पाये जाने वाले एक दूसरेमें अंतर बताने वाले कई प्रकारके अर्थोंका प्रतिपादन करते है; उसीप्रकार बहु और बहुविध दोनों प्रकारके अवग्रहमें सामान्यरूपसे तत आदि शब्दोंका ग्रहण है; तथापि जिस अवग्रहमें तत आदि शब्दोंके एक, दो, चार, संख्यात, असंख्यात और अनंत प्रकारके भेदोका ग्रहण है अर्थात् अनेक प्रकारके भेद-प्रभेद युक्त तत आदि शब्दोंका ग्रहण है वह बहुविध बहु प्रकारके शब्दोंको ग्रहण करने वाला अवग्रह कहलाता है; और जिस अवग्रहमें भेद प्रभेद रहित सामान्यरूपसे तत आदि शब्दोंका ग्रहण है वह बहु शब्दोंका श्रवग्रह कहलाता है।

### २-चन्नु इन्द्रिय द्वारा

वहु-एक-जिस समय जीव विशुद्धिके बलसे सफेद काले हरे श्रादि रंगोंको ग्रहण करता है उस समय उसे 'बहु' पदार्थका अवग्रह होता है, और जव मंदताके कारण जीव एक वर्णको ग्रहण करता है तब उसे 'एक' पदार्थका भवत्रह होता है।

चहुनिध-एकविध-जिस समय जीव विशुद्धिके वलसे शुक्ल कृष्णादि प्रत्येक वर्णके दो, तीन, चार, संख्यात, असंख्यात, और श्रनन्त भेद प्रभेदोंको ग्रहण करता है उससमय उसे 'बहुविध' पदार्थका अवग्रह होता है।

जिस समय मदताके कारण जीव शुक्ल कृष्णादि वर्णोमेसे एक प्रकारके वर्णको ग्रहण करता है उससमय उसे 'एकविघ' पदार्थका अवग्रह होता है।

क्षिप्र—अक्षिप्र—जिस समय जीव तीव क्षयोपशम (विशुद्धि) के वलसे शुक्लादि वर्णको जल्दी ग्रहण करता है उस समय उसे क्षिप्र पदार्थका अवग्रह होता है।

विशुद्धिकी मदताके कारण जिस समय जीव देरसे पदार्थको ग्रहण करता है उस समय उसके 'श्रक्षित्र' पदार्थका श्रवग्रह होता है।

अनिःसृत-निःसृत-जिस समय जीव विशुद्धिके बलसे किसी पचरंगी वस्त्र या चित्रादिके एक बार किसी भागमेसे पाँच रगोंको देखता है उस समय यद्यपि शेष भागकी पंचरंगीनता उसे-दिखाई नही दी है तथा उस समय उसके समक्ष पूरा वस्त्र बिना खुला हुग्रा (घडी किया हुग्रा ही) रखा है तथापि वह उस वस्त्रके सभी भागोंकी पंचरंगीनताको ग्रहण करता है, यह 'ग्रनिःसृत' पदार्थका ग्रवग्रह है।

जिस समय विशुद्धिकी मदताके कारण जीवके संमुख बाहर निकाल कर रखे गये पचरंगी वस्त्रके पाँचों रंगोंको जीव ग्रहण करता है उससमय उसे 'नि:सृत' पदार्थका अवग्रह होता है।

अनुक्त-उक्त-सफेद-काले भ्रथवा सफेद-पीले आदि रंगोंकी मिलावट करते हुए किसी पुरुषको देखकर (वह इसप्रकारके रंगोंको मिलाकर भ्रमुक प्रकारका रंग तैयार करेगा ) इसप्रकार विशुद्धिके बलसे विना कहे ही जान लेता है, उस समय उसे 'श्रनुक्त' पदार्थका भ्रवग्रह होता है। अथवा-

दूसरे देशमें बने हुए किसी पचरंगी पदार्थको कहते समय, कहने-वाला पुरुष कहनेका प्रयत्न ही कर रहा है कि उसके कहनेसे पूर्व ही विद्युद्धिके बलसे जीव जिस समय उस वस्तुके पाँच रंगोंको जान लेता है उस समय उसके भी 'अनुक्त' पदार्थका अवग्रह होता है।

विशुद्धिकी मंदताके कारण पचरंगी पदार्थको कहनेपर जिससमय जीव पाँच रंगोको जान लेता है उससमय उसके 'उक्त' पदार्थका अवग्रह होता है।

भ्रुव-अभ्रुव—संक्लेश परिगाम रहित श्रीर यथायोग्य विशुद्धता सहित जीव जैसे सबसे पहिले रंगको जिस जिस प्रकारसे ग्रहण करता है उसीप्रकार निश्चलरूपसे कुछ समय वैसे ही उसके रंगको ग्रहण करना बना रहता है; कुछ भी न्यूनाधिक नहीं होता; उससमय उसके 'ध्रुव' पदार्थका अवग्रह होता है।

बारम्बार होनेवाले संक्लेश परिगाम ग्रीर विशुद्ध परिगामोंके कारण जीवके जिस समय कुछ ग्रावरण रहता है ग्रीर कुछ विकास भी रहता है तथा वह विकास कुछ उत्कृष्ट ग्रीर अनुत्कृष्ट ऐसी दो दशाओं रहता है तब, जिस समय कुछ हीनता और कुछ ग्रधिकताके कारण चल-विचलता रहती है उस समय उसके अध्यव ग्रवग्रह होता है। अथवा—

कृष्णादि बहुतसे रगोंका जानना अथवा एक रंगको जानना, वहुविध रंगोंको जानना, या एकविध रंगको जानना, जल्दी रंगोंको जानना, या ढीलसे जानना, अनि:स्त रंगको जानना या निःस्त रंगको जानना, अनुक्तरूपको जानना या उक्तरूपको जानना; इसप्रकार जो चल-विचलरूप जीव जानता है सो श्रध्रुव श्रवग्रहका विषय है।

विशेष-समाधान—आगममें कहा है कि स्पर्शन, रसना, घ्राग्, चसु, श्रोत्र ग्रीर मन यह छह प्रकारका लब्ध्यक्षर श्रुतज्ञान है। लब्धिका ग्रर्थ है क्षायोपशमिकरूप (विकासरूप) शक्ति और 'अक्षर' का अर्थ है अविनाशी। जिस क्षायोपशमिक शक्तिका कभी नाश न हो, उसे लब्ध्यक्षर कहते हैं। इससे सिद्ध होता है कि अनिःस्त ग्रीर अनुक्त पदार्थोंका भी

अवग्रहादि ज्ञान होता है। लब्ध्यक्षर ज्ञान श्रुतज्ञानका अत्यन्त सूक्ष्म भेद है। जब इस ज्ञानको माना जाता है तब श्रनि:सृत और अनुक्त पदार्थोंके अवग्रहादि माननेमें कोई दोष नही है।

## ३-४-५ घाणेन्द्रिय-रसनेन्द्रिय,-और स्पर्शनेन्द्रिय

घ्राण-रसना और स्पर्शन इन तीन इन्द्रियोंके द्वारा उपर्युक्त बारह प्रकारके भ्रवग्रहके मेद श्रोत्र भ्रोर चक्षु इन्द्रियकी भाँति समभ लेना चाहिये।

### ईहा-अवाय-और धारणा

चालू सूत्रका शीर्षक 'अवग्रहादिके विषयभूत पदार्थ' है; उसमे अवग्रहादिके कहने पर, जैसे बारह भेद भ्रवग्रहके कहे है उसीप्रकार ईहा-अवाय और घारणा ज्ञानोंका भी विषय मानना चाहिये।

#### शंका-समाधान

शंका—जो इन्द्रियाँ पदार्थको स्पर्शं करके ज्ञान कराती है वे पदार्थों के जितने भागों ( भ्रवयवों ) के साथ सम्बन्ध होता है उतने ही भागोंका ज्ञान करा सकती हैं; अधिक अवयवोंका नही। श्रोत्र, श्राण, स्पर्शन और रसना,—यह चार इन्द्रियाँ प्राप्यकारी हैं, इसलिये वे जितने अवयवोंके साथ संबद्ध होती हैं उतने ही अवयवोंका ज्ञान करा सकती हैं, श्रिष्ठकका नहीं; तथापि श्रानि:स्रत श्रीर श्रनुक्तमे ऐसा नहीं होता, क्योंकि वहाँ पदार्थोंका एक भाग देख लेने या सुन लेनेसे समस्त पदार्थका ज्ञान माना जाता है इसलिये श्रोत्रादि चार इन्द्रियोंसे जो श्रानि.स्रत और अनुक्त पदार्थोंका श्रवग्रह ईहादि माना गया है वह व्यथं है।

समाधान—यह शंका ठीक नहीं है। जैसे चीटी ग्रादि जीवोंकी नाक तथा जिल्लाके साथ गुड़ आदि द्रव्योका सम्बन्ध नहीं होता फिर भी उसकी गंध ग्रीर रसका ज्ञान उन्हें हो जाता है, क्योंकि वहाँ ग्रत्यन्त सूक्ष्म (जिसे हम नहीं देख सकते) गुड आदिके ग्रवयवोंके साथ चीटी ग्रादि जीवोंकी नाक तथा जिल्ला आदि इन्द्रियोका एक दूसरेके साथ स्वाभाविक संयोग संबन्ध रहता है; उस सम्बन्धमें दूसरे पदार्थकी ग्रंपेक्षा नहीं रहती, इसलिये सूक्ष्म अवयवोंके साथ सम्बन्ध रहनेसे वह प्राप्त होकर ही पदार्थको ग्रहिए। करते है। इसीप्रकार अनि:सृत और अनुक्त पदार्थोंके अवग्रह इत्यादि में भी अनि:सृत और अनुक्त पदार्थोंके सूक्ष्म अवयवोंके साथ श्रोत्र आदि इन्द्रियोंका अपनी उत्पत्तिमें परपदार्थोंकी अपेक्षा न रखनेवाला स्वाभाविक संयोग सम्बन्ध है, इसलिये अनि:सृत और अनुक्त स्थलोंपर भी प्राप्त होकर इन्द्रियाँ पदार्थोंका ज्ञान कराती हैं; अप्राप्त होकर नहीं।

इस सूत्रके भ्रनुसार मितज्ञानके भेदोंकी संख्या निम्न प्रकार है— अवग्रह, ईहा, अवाय और घारणा, = ४ पाँच इन्द्रिय और मन = ६

उपरोक्त छह प्रकारके द्वारा चार प्रकारसे ज्ञान ( ४×६ )=२४ तथा विषयोंकी अपेक्षासे बहु बहुविध आदि बारह=( २४ × १२ )=२८८ भेद हैं।। १६।।

### उपरोक्त अत्रग्रहादिके विषयभूत पदार्थ मेद किसके हैं ?

### अर्थस्य ॥१७॥

अर्थ---उपरोक्त वारह श्रथवा २८८ मेद [ अर्थस्य ] पदार्थके ( द्रव्यके-वस्तुके ) हैं।

#### टीका

यह भेद व्यक्त पदार्थके कहे हैं; श्रव्यक्त पदार्थके लिये अठारहवाँ मूत्र कहा है।

यदि कोई कहे कि-'हपादि गुए। ही इन्द्रियोंके द्वारा ग्रहए। किये जा सकते हैं; इसलिये रूपादि गुए। को अवग्रह होता है, न कि द्रव्योंका'। तो यह कहना ठीक नही है;—यह यहाँ वताया गया है। 'इन्द्रियोके द्वारा रूपादि जाने जाते हैं' यह कहने मात्रका व्यवहार है; रूपादि गुए। द्रव्यसे श्रीमन्न हैं इसलिये ऐसा व्यवहार होता है कि 'मेंने रूपको देखा या मैंने गंध

को 'सूंघा'; किन्तु गुरा-पर्याय द्रव्यसे भिन्न नहीं है इसलिये पदार्थका ज्ञान होता है। इन्द्रियोंका सम्बन्ध पदार्थके साथ होता है। मात्र गुरा-पर्यायोंके साथ नहीं होता ।। १७ ।।

### अवग्रह ज्ञानमें विशेषता

### व्यंजनस्यावग्रहः ॥ १८ ॥

भ्रयं—[व्यंजनस्य] अप्रगटरूप शब्दादि पदार्थोका [भ्रवग्रहः] मात्र भ्रवग्रह ज्ञान होता है—ईहादि तीन ज्ञान नहीं होते ।

#### टीका

अवग्रहके दो मेद हैं—(१) व्यंजनावग्रह (२) अर्थावग्रह । व्यंजनावग्रह—श्रव्यक्त—अप्रगट पदार्थके अवग्रहको व्यंजनावग्रह कहते हैं ।

अथीवग्रह--व्यक्त-प्रगट पदार्थंके भ्रवग्रहको अर्थावग्रह कहते हैं।

### अर्थावग्रह और व्यंजनावग्रहके दृष्टांत

- (१) पुस्तकका शरीरकी चमड़ीसे स्पर्श हुआ तब ( उस वस्तुका ज्ञान प्रारंभ होने पर भी ) कुछ समय तक वह ज्ञान ग्रपनेको प्रगट रूप नही होता, इसलिये जीवको उस पुस्तकका ज्ञान ग्रव्यक्त-अप्रगट होनेसे उस ज्ञानको व्यंजनावग्रह कहा जाता है।
- (२) पुस्तक पर दृष्टि पड़ने पर पहिले जो ज्ञान प्रगटरूप होता है, वह न्यक्त अथवा प्रगट पदार्थका अवग्रह ( अर्थावग्रह ) कहलाता है।

व्यंजनावग्रह चक्षु ग्रौर मनके ग्रतिरिक्त चार इन्द्रियोंके द्वारा होता है, व्यंजनावग्रहके बाद ज्ञान प्रगटरूप होता है उसे ग्रर्थावग्रह कहते हैं। चक्षु और मनके द्वारा अर्थावग्रह होता है।

### 'अव्यक्त' का अर्थ

जैसे मिट्टीके कोरे घड़ेको पानीके छींटे डालकर भिगोना प्रारंभ किया जाय तो थोड़े छीटे पड़ने पर भी वे ऐसे सूख जाते हैं कि देखनेवाला उस स्थानको भीगा हुआ नहीं कह सकता, तथापि युक्तिसे तो वह 'भीगा हुआ ही है,' यह बात मानना ही होगी, इसीप्रकार कान, नाक, जीभ और त्वचा यह चार इन्द्रियाँ अपने विषयोके साथ भिड़ती हैं तभी ज्ञान उत्पन्न होता है, इसलिये पहिले ही, कुछ समय तक विषयका मंद संबंध रहनेसे ज्ञान (होनेका प्रारंभ हो जाने पर भी) प्रगट मालूम नहीं होता, तथापि विषय का संबंध प्रारंभ हो गया है इसलिये ज्ञानको मी प्रारंभ हो गया है पह बात युक्तिसे अवश्य मानना पड़ती है। उसे (उस प्रारंभ हुए ज्ञानको) अञ्यक्तज्ञान अथवा व्यंजनावग्रह कहते हैं।

जब व्यंजनावग्रहमें विषयका स्वरूप ही स्पष्ट नही जाना जाता तब फिर विशेषताकी शंका तथा समाधानरूप ईहादि ज्ञान तो कहाँसे हो सकता है ? इसलिये अव्यक्तका अवग्रहमात्र ही होता है । ईहादि नही होते ।

### 'व्यक्त' का अर्थ

मन तथा चक्षुके द्वारा होनेवाला ज्ञान विषयके साथ संबद्ध (स्पिश्त) होकर नहीं हो सकता किन्तु दूर रहनेसे ही होता है, इसलिये मन श्रीर चक्षुके द्वारा जो ज्ञान होता है वह 'व्यक्त' कहलाता है। चक्षु तथा मनके द्वारा होनेवाला ज्ञान श्रव्यक्त कदापि नहीं होता, इसलिये उसके द्वारा श्रयावग्रह हो होता है।

#### अव्यक्त और व्यक्त ज्ञान

उपरोक्त ग्रन्यक्त ज्ञानका नाम न्यजनावग्रह है। जबसे विषयकी न्यक्तता भासित होने लगती है तभीसे उस ज्ञानको न्यक्तज्ञान कहते हैं, उसका नाम अर्थावग्रह है। यह अर्थावग्रह ( ग्रर्थ सहित ग्रवग्रह ) सभी उन्द्रियो तथा मनके द्वारा होता है।

### ईहा

श्रयांवग्रहके वाद ईहा होता है अर्थावग्रह ज्ञानमें किसी पदार्थकी जितनी विशेषता भासित हो चुकी है उससे श्रधिक जाननेकी इच्छा हो तो वह ज्ञान सत्यकी श्रोर श्रधिक भुकता है, उसे ईहाज्ञान कहा जाता है; वह (ईहा) सुदृढ़ नही होता। ईहामे प्राप्त हुए सत्य विषयका यद्यपि पूर्ण निश्चय नही होता तथापि ज्ञानका श्रधिकांश वहाँ होता है। वह (ज्ञानके अधिकांश) विषयके सत्यार्थग्राही होते हैं, इसलिये ईहाको सत्य ज्ञानोंमें गिना गया है।

#### अवाय

श्रवायका अर्थ निश्चय अथवा निर्णय होता है ईहाके बादके काल तक ईहाके विषय पर लक्ष रहे तो ज्ञान सुदृढ़ हो जाता है; और उसे अवाय कहते हैं। ज्ञानके अवग्रह, ईहा, श्रीर अवाय इन तीनों भेदोमे से अवाय उत्कृष्ट अथवा सर्वाधिक विशेषज्ञान है।

#### **धारणा**

धारणा अवायके बाद होती है। किन्तु उसमें कुछ ग्रधिक हटता उत्पन्न होनेके अतिरिक्त अन्य विशेषता नही है, घारणाकी सुहढ़ताके कारण एक ऐसा संस्कार उत्पन्न होता है कि जिसके हो जानेसे पूर्वके अनुभवका स्मरण हो सकता है।

# एकके बाद दूसरा ज्ञान होता ही है या नहीं ?

श्रवग्रह होनेके बाद ईहा हो या न हो, श्रीर यदि अवग्रहके वाद ईहा हो तो एक ईहा ही होकर छूट जाता है और कभी कभी अवाय भी होती है। अवाय होनेके बाद धारणा होती है और नहीं भी होती।

### ईहाज्ञान सत्य है या मिध्या ?

जिस ज्ञानमे दो विषय ऐसे थ्रा जाँय जिनमे एक सत्य हो और दूसरा मिथ्या, तो (ऐसे समय) जिस ग्रज्ञ पर ज्ञान करनेका श्रधिक ध्यान

हो तदनुसार उस ज्ञानको सत्य या मिथ्या मान लेना चाहिये। जैसे—एक चन्द्रमाके देखने पर यदि दो चन्द्रमाका ज्ञान हो और वहाँ यदि देखनेवाले का लक्ष केवल चन्द्रमाको समभ लेनेकी थ्रोर हो तो उस ज्ञानको सत्य मानना चाहिये, थ्रीर यदि देखनेवालेका लक्ष एक या दो ऐसी संख्या निश्चित् करने की ओर हो तो उस ज्ञानको असत्य (मिथ्या) मानना चाहिये।

इस नियमके अनुसार ईहामें ज्ञानका अधिकांश विषयका सत्यांश-ग्राही ही होता है इसलिये ईहाको सत्यज्ञान में माना गया है।

### 'धारणा' और 'संस्कार' संबंधी स्पष्टीकरण

शंका—घारणा किसी उपयोग ज्ञानका नाम है या संस्कारका ? शंकाकारका तर्क—यदि उपयोगरूप ज्ञानका नाम घारणा हो तो वह घारणा स्मरणको उत्पन्न करनेके लिये समर्थं नहीं हो सकती, क्योंकि कार्य कारणरूप पदार्थोंमें परस्पर कालका ग्रंतर नहीं रह सकता। घारणा कब होती है श्रीर स्मरण कब, इसमें कालका बहुत बड़ा ग्रतर पड़ता है। यदि उसे (घारणाको) संस्काररूप मानकर स्मरणके समय तक विद्यमान मानने की कल्पना करें तो वह प्रत्यक्षका मेद नहीं होता; क्योंकि संस्काररूप ज्ञान भी स्मरणकी अपेक्षासे मिलन है; स्मरण उपयोगरूप होनेसे अपने समयमें दूसरा उपयोग नहीं होने देता ग्रीर स्वयं कोई विशेषज्ञान उत्पन्न करता है, किन्तु घारणाके संस्काररूप होनेसे उसके रहने पर भी अन्यान्य ग्रनेक ज्ञान उत्पन्न होते रहते है, और स्वयं वह घारणा तो ग्रर्थं का ज्ञान ही नहीं करा सकती।

### [ यह शंकाकारका तर्क है उसका समाधान करते हैं ]

समाधान-'धारणा' उपयोगरूप ज्ञानका भी नाम है और संस्कार का भी नाम है। घारणाको प्रत्यक्ष ज्ञानमें माना है और उसकी उत्पत्ति भी ग्रवायके वाद हो होती है; उसका स्वरूप भी अवायकी अपेक्षा अधिक दृढरूप है; इसलिये उसे उपयोगरूप ज्ञानमे गिमत करना चाहिए। वह धारणा स्मरणको जित्त ज्ञान ही द्रि प्रीस्कार्य पूर्व सणमें कारण रहना ही चाहिये इसलिये उसे संस्कार ए भी कह सकते हैं। तात्पर्य यह है कि जो स्मरणके समयतक रहता है उसे किसी किसी जगह घारणासे पृथक् गिनाया है और किसी २ जगह घारणाके नामसे कहा है। घारणा तथा उस संस्कारमें कारण-कार्य सम्बन्ध है । इसलिये जहाँ मेद विवक्षा मुख्य होती है वहाँ भिन्न गिने जाते है श्रीर जहाँ अमेद विवक्षा मुख्य होती है वहाँ भिन्न गिनकर केवल घारणाको ही स्मरणका कारण कहा है।

### चारः भेदोंकी विशेषताः

इसप्रकार अवग्रह, ईहा, ग्रवाय और घारणा यह चार मितज्ञानके भेद हैं; उसका स्वरूप उत्तरोत्तर तरतम—प्रधिक ग्रधिक ग्रुद्ध होता है और उसे पूर्व १ ज्ञानका कार्य समभना चाहिये। एक विषयकी उत्तरोत्तर विशेषता उसके द्वारा जानी जाती है, इसिलये उन चारों ज्ञानोंको एक ही ज्ञानके विशेष प्रकार भी कह सकते है। मित स्मृति-आदिकी भाँति उसमें कालका ग्रसम्बन्ध नहीं है तथा बुद्धि मेधादिकी भाँति विषयका ग्रसम्बन्ध भी नहीं हैं।। १ कालका ग्रसम्बन्ध भी नहीं हैं।। १ कालका ग्रसम्बन्ध

## नः चत्तुरनिन्द्रियाभ्याम् ॥१६॥ः

मर्थ—व्यंजनावग्रह [ चक्षुः म्रानिन्द्रियाम्याम् ] नेत्र और मनसे [ न ] नही होता ।

#### टीका-

मितज्ञानके २८८ भेद सोलहर्ने सूत्रमें कहे गये हैं, श्रीर व्यंजनावग्रह चार इन्द्रियोंके द्वारा होता है, इसलिये उसके बहु बहुविध- आदि वारह मेद होने पर अड़तालीस भेद हो जाते हैं इसप्रकार मितज्ञानके ३३६ प्रभेद होते हैं ॥ १६ ॥

# श्रुतज्ञानका वर्णन, उत्पत्तिका क्रम तथा उसके भेद श्रुतं मतिपूर्वं द्वचनेकद्वादशभेदम् ॥२०॥

श्चर्य—[ श्रुतम् ] श्रुतज्ञान [ मितपूर्वं ] मितज्ञान पूर्वक होता है श्चर्यात् मितज्ञानके बाद होता है, वह श्रुतज्ञान [ द्वचनेकद्वादशभेदम् ] दो, अनेक श्रीर बारह भेदवाला है।

#### टीका

- (१) सम्यग्ज्ञानका विषय चल रहा है, [ देखो सूत्र ६ ] इसलिये यह सम्यक् श्रुतज्ञानसे सम्बन्ध रखनेवाला सूत्र है,—ऐसा समकता चाहिये। मिथ्या श्रुतज्ञानके सम्बन्धमें ३१ वाँ सूत्र कहा है।
- (२) श्रुतज्ञान—मितज्ञानसे ग्रहण किये गये पदार्थसे, उससे भिन्न पदार्थ ग्रहण करनेवाला ज्ञान श्रुतज्ञान है। जैसे—
  - १—सद्गुरुका उपदेश सुनकर आत्माका यथार्थ ज्ञान होना । इसमें उपदेश सुनना मतिज्ञान है; और फिर विचार करके झात्माका भान प्रगट करना श्रुतज्ञान है ।
  - २—शब्दसे घटादि पदार्थीको जानना । इसमें घट शब्दका सुनना मतिज्ञान है, और उससे घट पदार्थका ज्ञान होना श्रुतज्ञान है।
  - ३— धुवेंसे अग्निका ग्रहण करना । इसमें धुवेको आँखसे देखकर जो ज्ञान हुआ सो मितज्ञान है; श्रीर धुवेंसे अग्निका ग्रनुमान करना सो श्रुतज्ञान है।
  - ४—एक मनुष्यने 'जहाज' शब्द सुना सो यह मतिज्ञान है। पहिले जहाजके गुरा सुने अथवा पढ़े थे; तत्सम्बन्धी ( 'जहाज' शब्द सुनकर ) जो विचार करता है सो श्रुतज्ञान है।
  - (३) मितज्ञानके द्वारा जाने हुए विषयका अवलम्बन लेकर जो उत्तर तर्कणा (दूसरे विषयके सम्बन्धमे विचार) जीव करता है सो श्रुतज्ञानके दो मेद हैं—(१) अक्षरात्मक, (२) अनक्षरात्मक।

"आतमा" शब्दको सुनकर भ्रात्माके गुर्णोंको हृदयमें प्रगट करना सो भ्रक्षरात्मक श्रुतज्ञान है। अक्षर श्रीर पदार्थमें वाचक-वाच्य सम्बन्ध है। 'वाचक' शब्द है उसका ज्ञान मितज्ञान है; श्रीर उसके निमित्तसे 'वाच्य' का ज्ञान होना सो श्रुतज्ञान है। परमार्थसे ज्ञान कोई अक्षर नहीं है; अक्षर तो जड़ हैं; वह पुद्रलस्कन्धकी पर्याय है; वह निमित्त मात्र है। 'श्रक्षरात्मक श्रुतज्ञान' कहने पर कार्यमें कारणका (निमित्तका) मात्र उपचार किया गया समभना चाहिए।

(४) श्रुतज्ञान ज्ञानगुगाकी पर्याय है; उसके होनेमें मितज्ञान निमित्त-मात्र है। श्रुतज्ञानसे पूर्व ज्ञानगुगाकी मितज्ञानरूप पर्याय होती है, श्रीर उस उपयोगरूप पर्यायका व्यय होने पर श्रुतज्ञान प्रगट होता है, इसलिये मितज्ञानका व्यय श्रुतज्ञानका निमित्त है; वह 'अभावरूप निमित्त' है, श्रंथीत् मितज्ञान का जो व्यय होता है वह श्रुतज्ञानको उत्पन्न नही करता; किन्तु श्रुतज्ञान तो श्रपने उपादान कारगासे उत्पन्न होता है। (मितज्ञानसे श्रुत-ज्ञान अधिक विशुद्ध होता है।)

(५) प्रश्न-जगतमे कारगके समान ही कार्य होता है; इसलिये मतिज्ञानके समान ही श्रुतज्ञान होना चाहिये ?

उत्तर—उपादान कारणके समान कार्य होता है; निमित्त कारणके समान नही। जैसे घटकी उत्पत्तिमें दण्ड, चक्र, कुम्हार, आकाश, इत्यादि निमित्त कारण होते हैं; किन्तु उत्पन्न हुआ घट उन दण्ड चक्र कुम्हार आकाश आदिके समान नहीं होता, किन्तु वह भिन्न स्वरूप ही (मिट्टीके स्वरूप ही) होता है। इसीप्रकार श्रुतज्ञानके उत्पन्न होनेमे मित नाम (केवल नाम) मात्र बाह्य कारण है; और उसका स्वरूप श्रुतज्ञानसे भिन्न है।

(६) एकबार श्रुतज्ञानके होने पर फिर जब विचार प्रलम्बत होता है। तब दूसरा श्रुतज्ञान मितज्ञानके वीचमे आये विना भी उत्पन्न हो जाता है।

प्रश्न-ऐसे श्रुतज्ञानमें 'मितपूर्वं' इस सूत्रमे दी गई व्याख्या कैसे लागू होती है ?

उत्तर — उसमें पहिला श्रुतज्ञान मितपूर्वक हुआ था इसलिये दूसरा श्रुतज्ञान भी मितपूर्वक है ऐसा उपचार किया जा सकता है। सूत्रमें 'पूर्व' पहिले 'साक्षात्' शब्दका प्रयोग नहीं किया है, इसलिये यह समभता चोहिये कि श्रुतज्ञान साक्षात् मितपूर्वक और परम्परामितपूर्वक—ऐसे दो प्रकारसे होता है।

### (७) भावश्रुत और द्रव्यश्रुत-

श्रुतज्ञानमे तारतम्यकी श्रपेक्षासे भेद होता है; श्रीर उसके निमित्त में भी भेद होता है। भावश्रुत और द्रव्यश्रुत इन दोनोंमे दो अनेक और बारह भेद होते हैं। भावश्रुतको भावागम भी कह सकते हैं; श्रीर उसमें द्रव्यागम निमित्त होता है। द्रव्यागम (श्रिंत ) के दो भेद है; (१) श्रङ्ग प्रविष्ट श्रीर (२) श्रङ्गबाह्य। श्रङ्ग प्रविष्टके बारह भेद है।

## (८) अनक्षरात्मक और अक्षरात्मक श्रुतज्ञान—

श्रनक्षरात्मक श्रुतंज्ञानके दो मेद है—पर्यायज्ञान और पर्यायसमास।
सूक्ष्मिनगोदिया जीवके उत्पन्न होते समय जो पहिले समयमे सर्व जघन्य
श्रुतज्ञान होता है सो पर्याय ज्ञान है। दूसरा मेद पर्यायसमास है। सर्वजघन्यज्ञानसे श्रिधक ज्ञानको पर्यायसमास कहते हैं। [ उसके श्रसंख्यात
लोक प्रमारा मेद है ] निगोदिया जीवके सम्यक् श्रुतज्ञान नही होता;
किन्तु मिथ्याश्रुत होता है; इसलिये यह दो मेद सामान्य श्रुतज्ञानकी श्रपेक्षा
से कहे है ऐसा सममना चाहिये।

(६) यदि सम्यक् और मिथ्या ऐसे दों भेंद न करके;—सामान्य मितश्रुतज्ञानका विचार करे तो प्रत्येक छद्मस्थ जीवके मित ग्रीर श्रुतज्ञान होता है। स्पर्शके द्वारा किसी वस्तुका ज्ञान होना सो मितज्ञान है; ग्रीर उसके सम्बन्धसे ऐसा ज्ञान होना कि 'यह हितकारी नही है या है' सो श्रुतज्ञान है, वह अनक्षरात्मक श्रुतज्ञान है। एकेन्द्रियादि असैनी जीवोंके श्रनक्षरात्मक श्रुतज्ञान ही होता है। सैनीपंचेन्द्रिय जीवोंके दोनों प्रकारका श्रुतज्ञान होता है।

### (१०) प्रमाणके दो प्रकार---

प्रमाण दो प्रकारका है—(१) स्वार्थप्रमाण, (२) परार्थप्रमाण। स्वार्थप्रमाण ज्ञानस्वरूप हैं और परार्थप्रमाण वचनरूप है। श्रुतके अतिरिक्त चार ज्ञान स्वार्थप्रमाण हैं। श्रुतप्रमाण स्वार्थ-परार्थ-दोनों रूप है; इसलिये वह ज्ञानरूप श्रीर वचनरूप है। श्रुत उपादान है और वचन उसका निमित्त है। [विकल्पका समावेश वचनमें हो जाता है।] श्रुत-प्रमाणका ग्रंश 'नय' है।

[ देखो पंचाध्यायी भाग १ पृष्ठ ३४४ पं० देवकीनन्दनजी कृत और जैन सिद्धान्त दर्परा पृष्ठ-२२, राजवातिक पृष्ठ १५३, सर्वार्थसिद्धि अध्याय एक सूत्र ६ पृष्ठ ५६ ]

### (११) 'श्रुत' का अर्थ---

श्रुतका ग्रर्थं होता है 'सुना हुआ विषय' ग्रथवा 'शब्द'। यद्यपि श्रुतज्ञान मितज्ञानके बाद होता है तथापि उसमें वर्णनीय तथा शिक्षा योग्य सभी विषय आते हैं; और वह सुनकर जाना जा सकता है; इसप्रकार श्रुतज्ञानमे श्रुतका (शब्दका) सम्बन्ध मुख्यतासे है, इसलिये श्रुतज्ञानको शास्त्रज्ञान (भावशास्त्रज्ञान) भी कहा जाता है। (शब्दोंको सुनकर जो श्रुतज्ञान होता है उसके श्रतिरिक्त अन्य प्रकारका भी श्रुतज्ञान होता है।) सम्यग्ज्ञानी पुरुषका उपदेश सुननेसे पात्र जीवोको श्रात्माका यथार्थ ज्ञान हो सकता है, इस अपेक्षास उसे श्रुतज्ञान कहा जाता है।

- (१२) रूढ़िके बलसे भी मितपूर्वक होनेवाले इस विशेष ज्ञानको 'श्रुतज्ञान' कहा जाता है।
  - (१३) श्रुतज्ञानको वितर्क-भी कहते हैं। [अध्याय ६ सूत्र ३६]
  - (१४) अंगप्रविष्ट और अंगबाह्य

अंगप्रविष्टके बारह मेद हैं—(१) आचारांग (२) सूत्रकृतांग (३) स्थानांग (४) समवायांग (५) व्याख्याप्रज्ञप्ति अग (६) ज्ञातृष्ठमं कथाग (७) उपासकाष्ययनाग (६) अंतःकृतदशांग (६) अनुत्तरीपपादिकाग (१०) प्रश्नव्याकरणांग (११) विपाकसूत्रांग और (१२) दृष्टिप्रवादाग—

अंगवाह्य श्रुतमें — चौदह प्रकीर्णक होते हैं। इन बारह श्रंग और चौदह पूर्वकी रचना, जिस दिन तीर्थकर भगवानकी दिव्यध्वनि खिरती है तब भावश्रुतरूप पर्यायसे परिगात गगाधर भगवान एक ही मुहूर्तमें क्रमसे करते हैं।

(१४) यह सब शास्त्र निमित्तमात्र है, भावश्रुतज्ञानमें उसका अनु-सरण करके तारतम्य होता है,—ऐसा समभना चाहिये।

### (१६) मति और श्रुतज्ञानके बीचका मेद-

प्रश्न — जैसे मितज्ञान इन्द्रिय ग्रीर मनसे उत्पन्न होता है उसीप्रकार श्रुतज्ञान भी इन्द्रिय ग्रीर मनसे उत्पन्न होता है, तब फिर दोनोंमें ग्रन्तर क्या है ?

शंकाकारके कारण—इन्द्रिय श्रीर मनसे मितज्ञानकी उत्पत्ति होती यह प्रसिद्ध है, श्रीर श्रुतज्ञान वक्ताके कथन श्रीर श्रोताके श्रवणसे उत्पन्न होता है, इसिलये वक्ताकी जीभ श्रीर श्रोताके कान तथा मन श्रुतज्ञानकी उत्पत्तिमें कारण हैं; इसप्रकार मित-श्रुत दोनोंके उत्पादक कारण इन्द्रिय और मन हुए, इसिलये उन दोनोको एक मानना चाहिए।

उत्तर—मितज्ञान श्रीर श्रुतज्ञानको एक मानना ठीक नही है।
मितज्ञान श्रीर श्रुतज्ञान दोनों इन्द्रियों श्रीर मनसे उत्पन्न होते है यह हेतु
श्रिसद्ध है, क्यों कि जोभ श्रीर कानको श्रुतज्ञानकी उत्पत्तिमें कारण मानना
भूल है। जीभ तो शब्दका उच्चारण करनेमें कारण है, श्रुतज्ञानकी उत्पत्ति
में नहीं। कान भी जीवके होनेवाले मितज्ञानकी उत्पत्तिमें कारण हैं, श्रुतज्ञानकी उत्पत्तिमें नही, इसलिये श्रुतज्ञानकी उत्पत्तिमें दो इन्द्रियों को कारण
बताना, और मित तथा श्रुतज्ञान दोनोंको इन्द्रियों और मनसे उत्पन्न
कहकर दोनोकी एकता मानना मिथ्या है। वे दो इन्द्रियां श्रुतज्ञानमें
निमित्त नहीं हैं, इसप्रकार मित और श्रुतज्ञानकी उत्पत्तिके कारणमें भेद
है। मितज्ञान इन्द्रियों श्रीर मनके कारण उत्पन्न होता है, और जिस
पदार्थका इन्द्रियों तथा मनके द्वारा मितज्ञानसे निर्णय हो जाता है उस

पदार्थका मनके द्वारा जिस विशेषतासे ज्ञान होता है वह श्रुतज्ञान है, इस- लिये दोनों ज्ञान एक नहीं किन्तु भिन्न २ है।

### विशेष स्पष्टीकरण---

१—इंद्रिय और मनके द्वारा यह निश्चय किया कि यह 'घट' है सो यह मित्रज्ञान है, तत्पश्चात्—उस घड़ेसे भिन्न, श्रनेक स्थलों और श्रनेक कालमे रहनेवाले श्रथवा विभिन्न रंगोंके समान जातीय दूसरे घड़ोंका ज्ञान करना श्रुतज्ञान है। एक पदार्थको जाननेके बाद समान जातीय दूसरे प्रकारको जानना सो श्रुतज्ञानका विषय है। अथवा—

२—इन्द्रिय ग्रीर मनके द्वारा जो घटका निश्चय किया, तत्पश्चात् उसके मेदोका ज्ञान करना सो श्रुतज्ञान है, जैसे—अमुक घड़ा, अमुक रंगका है, अथवा घड़ा मिट्टीका है, ताबेका है, पीतलका है; इसप्रकार इन्द्रिय ग्रीर मनके द्वारा निश्चय करके उसके भेद प्रमेदको जाननेवाला ज्ञान श्रुत-ज्ञान है। उसी (मित्ज्ञानके द्वारा जाने गये) पदार्थके मेद प्रमेद का ज्ञान भी श्रुतज्ञान है। ग्रथवा—

३—'यह जीव है' या 'यह ग्रजीव है' ऐसा निऋय करनेके बाद जिस ज्ञानसे सत्—संख्यादि द्वारा उसका स्वरूप जाना जाता है वह श्रुतज्ञान है; क्यों कि उस विशेष स्वरूपका ज्ञान इन्द्रिय द्वारा नहीं हो सकता, इसलिये वह मितज्ञानका विषय नहीं किन्तु श्रुतज्ञानका विषय है। जीव—अजीवको जाननेके बाद उसके सत्संख्यादि विशेषोका ज्ञानमात्र मनके निमित्तसे होता है। मितज्ञानमें एक पदार्थके अतिरिक्त दूसरे पदार्थका या उसी पदार्थके विशेषोंका ज्ञान नहीं होता; इसलिये मितज्ञान श्रीर श्रुतज्ञान भिन्न भिन्न हैं। ग्रवग्रहके बाद ईहाज्ञानमें उसी पदार्थका विशेष ज्ञान है और ईहाके बाद ग्रवायमें उसी पदार्थका विशेष ज्ञान है; किन्तु उसमे (ईहा या अवाय, में) उसी पदार्थके भेद प्रमेदका ज्ञान नहीं है, इसलिये वह मितज्ञान है—श्रुतज्ञान नहीं। (अवग्रह, ईहा, अवाय और घारणा मितज्ञानके भेद हैं।)

### सूत्र ११ से २० तकका सिद्धांत

जीवको सम्यादर्शन होते ही सम्यक्मति और सम्यक्श्रुतज्ञान होता

हैं। सम्यादर्शन कारण है और सम्याज्ञान कार्य, ऐसा समक्तना चाहिये।
यह जो सम्यक्मित और श्रुतज्ञानके भेद दिये गये हैं वे ज्ञान विशेष निर्मान लता होनेके लिये दिये गये हैं; उन भेदों में अटककर रागमें लगे रहनेके लिये नहीं दिये गये हैं; इसलिये उन भेदोंका स्वरूप जानकर जीवको अपने त्रैका- लिक अखंड अभेद चैतन्य स्वभावकी श्रोर उन्मुख होकर निर्विकल्प होनेकी आवश्यकता है।। २०।।

## अवधिज्ञानका वर्णन भवप्रत्ययोऽवधिर्देवनारकाणाम् ॥ २१ ॥

भ्रथं—[ भवंप्रस्ययः ] भवप्रत्यय नामक [ भवधः ]-अवधिज्ञान [ देवनारकाणाम् ] देव भ्रीर नारकियोके होता है ।

#### टींका-

- (१) अविधिज्ञानके दो मेद हैं (१) भवप्रत्यय, (२) गुए। प्रत्यय। प्रत्यय, कार्रए। और निमित्त तीनों एकार्थ वाचक जब्द हैं। यहाँ 'भवन प्रत्यय' शब्द बाह्य निमित्तकी अपेक्षासे कहा है, श्रंतरंग निमित्त तो प्रत्येक प्रकारके अविधिज्ञानमें श्रविधिज्ञानावरणीय कर्मका क्षयोपशम होता है।
- (२) देव और नारक पर्यायके बारण करनेपर जीव को जो अवधि क्षान उत्पन्न होता है वह मवप्रत्यय कहलाता है। जैसे पिक्षयोमें जन्मका होना ही आकाशमे गर्मनका निमित्त होता है, न कि शिक्षा, उपदेश, जप-तप इत्यादि; इसीप्रकार नारकी और देवकी पर्यायमें उत्पत्ति मात्रसे अव धिज्ञान प्राप्त होता है। यहाँ सम्यक्षानका विषय है फिर भी सम्यक् यां मिथ्यांका मेद किये बिना सामान्य अवधिज्ञानके लिये। भवप्रत्यय शब्द दिया गया है।
- (२) भवप्रत्यय अवधिज्ञान देव नारकी तथा तीर्थंकरोके (गृहस्थ-दशामे) होता है, वह नियमसे देशावधि होता है; वह समस्तप्रदेशसे उत्पन्न होता है।
- (४) 'गुराप्रत्यय'-किसी विशेष पर्याय (भव) की अपेक्षा न करके जीवके पुरुषार्थ द्वारा जो अविधिज्ञान उत्पन्न होता है वह गुराप्रत्यय अथवा क्षयोपशमनिमित्तक कहलाता है।। २१।।

# भयोपशमनिमित्तक अवधिज्ञानके भेद तथा उनके स्वामी— त्तयोपशमनिमित्तः षड्विकल्पः शेषाणाम् ॥ २२ ॥

ग्रर्थ—[क्षयोपशमनिमित्तः] क्षयोपशमनिमित्तक ग्रविधश्चान [षड्विकल्पः] अनुगामी, अननुगामी, वर्षमान, हीयमान, अवस्थित और अनवस्थित—ऐसे छह भेदवाला है, श्रीर वह [शेषाणाम्] मनुष्य तथा तियँचोंके होता है।

#### टीका

(१) अनुगामी—जो अवधिज्ञान सूर्यके प्रकाशकी भाँति जीवके साथ ही साथ जाता है उसे अनुगामी कहते हैं।

अननुगामी- जो ग्रवधिज्ञान जीवके साथ ही साथ नही जाता उसे अननुगामी कहते है।

वर्धमान—जो भ्रवधिज्ञान शुक्ल पक्षके चन्द्रमाकी कलाकी भांति बढ़ता रहे उसे वर्धमान कहते है।

हीयमान—जो श्रवधिज्ञान कृष्ण पक्षके चन्द्रमाकी कलाके माफिक घटता रहे उसे हीयमान कहते हैं।

अवस्थित—जो श्रवधिज्ञान एकसा रहे, न घटे न वढे उसे श्रवस्थित कहते है।

अन्विस्थित--जो पानीकी तरंगोकी भाँति घटता बढता रहे, एक्सा न रहे उसे अनवस्थित कहते हैं।

(२) यह अवधिज्ञान मनुष्योंको होता है ऐसा कहा गया है, इनमें तीर्थंकरोंको नहीं लेना चाहिए, उनके ग्रतिरिक्त बन्य मनुष्योको मगमना चाहिए, वह भी वहुत थोड़ेसे मनुष्योको होता है। इस ग्रवधिज्ञानमें 'गुराप्रत्यय' भी कहा जाता है। वह नाभिके ऊपर दांख, पद्म, यद्म, स्विम्त्रिक, कलश, मछली आदि शुभ चिह्नोंके द्वारा होता है।

- (३) भ्रविधिज्ञानके क्षप्रितिपाति, ×श्रप्रितिपाति, देशाविध, परमा-विध श्रीर सर्वविधि भेद भी है।
- (४) जघन्य देशाविध संयत तथा ग्रसंयत मनुष्यों ग्रीर तिर्यंचोंके होता है। (देव-नारकीको नही होता) जत्कृष्ट देशाविध सयत भावमुनिके ही होता है-अन्य तीर्थंकरादि गृहस्थ-मनुष्य, देव, नारकीके नही होता; जनके देशाविध होता है।
- (४) देशावधि उपरोक्त (पैरा १ में कहे गये ) छह प्रकार तथा प्रतिपाति और अप्रतिपाति ऐसे आठ प्रकार का होता है।

परमाविष-ग्रनुगामी, ग्रननुगामी, वर्षमान, अवस्थित, अनवस्थित और श्रप्रतिपाति होता है।

- (६) अविधिज्ञान रूपी-पुदूल तथा उस पुदूलके सम्बन्धवाले संसारी जीव (के विकारी भाव ) को प्रत्यक्ष जानता है।
- (७) द्रव्य अपेक्षासे जघन्य अवधिज्ञानका विषय—एक जीवके श्रीदारिक शरीर संचयके लोकाकाश—प्रदेश प्रमारा—खंड करने पर उसके एक खंड तकका ज्ञान होता है।

द्रव्यापेक्षासे सर्वावधिज्ञानका विषय—एक परमाणु तक जानता है [देखो सूत्र २८ की टीका ]

द्रव्यापेक्षासे मध्यम अवधिज्ञानका विषय—जघन्य और उत्कृष्टके बीचके द्रव्योंके भेदोको जानता है।

चेत्रापेक्षासे जघन्य अवधिज्ञानका विषय—उत्सेषांगुलके [ ग्राठ थव मध्यके ] ग्रसख्यातवें भाग तकके क्षेत्रको जानता है।

चेत्र अपेक्षासे उत्कृष्ट अविद्यानका विषय—असंख्यात लोकप्रमाण तक क्षेत्रको जानता है।

स्तेत्र अपेक्षासे मध्यम अवधिज्ञानका विषय—जघन्य और उत्कृष्टके बीचके क्षेत्र भेदोंको जानता है।

कालापेक्षासे ज्ञान्य अविध्वानका विषय—आवलीके असंख्यात भाग प्रमाण भूत और भविष्यको जानता है।

कालापेक्षासे उत्कृष्ट अवधिज्ञानका विषय — असंख्यात लोक प्रमाण श्रतीत श्रीर श्रनागतकालको जानता है।

कालापेक्षासे मध्यम अवधिज्ञानका विषय—जघन्य श्रोर उत्कृष्टके बीचके काल भेदोंको जानता है।

भाव अपेक्षासे अवधिज्ञानका विषय-पहिले द्रव्य प्रमासः निरूपस किये गये द्रव्योकी शक्तिको जानता है।

[ श्री घवला पुस्तक १ पृष्ठ ६३-६४ ]

(द) कर्मका क्षयोपशम निमित्त मात्र है, अर्थात् जीव ग्रपने पुरुपा-थंसे ग्रपने ज्ञानकी विशुद्ध श्रवधिज्ञान पर्यायको प्रगट करता है उसमे 'स्वयं' ही कारण है'। श्रवधिज्ञानके समय श्रवधिज्ञानावरणका क्षयोपशम स्वय होता है इतना संबंध बतानेको निमित्त बताया है। कर्मकी उस समय की स्थिति कर्मके अपने कारणसे क्षयोपशमरूप होती है, इतना निमित्त-नैमि-त्तिक संबंध है। वह यहाँ बताया है।

क्षयोपशमका अर्थ-(१) सर्वघातिस्पर्द्धकोका उदयाभाविक्षय, (२) देशघातिस्पर्द्धकोंमे गुराका सर्वेथा घात करनेकी शक्तिका उपशम क्षयोपशम कहलाता है। तथा-

क्षायोपशमिक सम्यग्दर्शनमें वेदक सम्यक्त्वप्रकृतिके 'स्पर्द्धकोंको क्षय' ध्रीर मिथ्यात्व, तथा सम्यक् मिथ्यात्व प्रकृतियोंके उदयाभावको उपशम कहते हैं। प्रकृतियोंके क्षय तथा उपशमको क्षयोपशम कहते हैं [ श्री भ्रवला पुस्तक ४, पृष्ठ २००-२११-२२१ ]

(१०) गुगाप्रत्यय भ्रविधान सम्यग्दर्शन, देशवृत अथवा महाव्रतके निमित्तसे होता है तथापि वह सभी सम्यग्दृष्टि, देशवृती या महाव्रती, जीवोके नही होता, क्योंकि श्रसंख्यात लोकप्रमाण सम्यक्तव, संयमासयम भीर संयमक्ष्प परिगामोंमें भ्रविधिज्ञानावर एके क्षयोपशमके कारणभूत परिगाम बहुत थोडे होते है [ श्री जयधवला पृष्ठ १७ ] गुग्प प्रत्यय सुअविधिज्ञान सम्यग्हिष्ट जीवोंके ही हो सकता है, किन्तु वह सभी सम्यग्हिष्ट जीवोंके नहीं होता।

### सूत्र २१-२२ का सिद्धान्त

यह मानना ठीक नहीं है कि "जिन जीवोंको अविध्ञान हुआ हो वे ही जीव अविध्ञानका उपयोग लगाकर दर्शन मोहकर्मके रजकरणोंकी अवस्थाको देखकर उस परसे यह यथार्थतया जान सकते हैं कि—हमें सम्य-ख्वांन हुआ है" क्योंकि सभी सम्यग्दृष्टि जीवोंको अविध्ञान नहीं होता, किन्तु सम्यग्दृष्टि जीवोंमेसे बहुत थोडेसे जीवोंको अविध्ञान होता है। अपनेको 'सम्यग्द्यांन हुआ है' यदि यह अविध्ञानके विना निश्चय न हो सकता होता तो जिन जीवोंके अविध्ञान नहीं होता उन्हें सदा तत्सम्बन्धी शंका—संशय बना ही रहेगा, किन्तु निःशंकित्व सम्यग्द्यांनका पहिला ही आचार है; इसलिये जिन जीवोंको सम्यग्द्यांन सम्बन्धी शंका वनी रहती है वे जीव वास्तवमे सम्यग्दृष्टि नहीं हो सकते किन्तु मिथ्यादृष्टि होते हैं। इसलिये अविध्ञानका, मनःपर्ययज्ञानका तथा उनके भेदोंका स्वरूप जानकर, भेदोकी ओरके रागको दूर करके अभेद ज्ञानस्वरूप अपने स्वभाव की ओर उन्मुख होना चाहिये।। २२।।

## मनःपर्ययज्ञानके मेद ऋजुविपुलमती मनःपर्ययः ॥ २३ ॥

प्रथं—[ मनःपर्ययः ] मनःपर्ययज्ञान [ ऋजुमितिविपुलमितः ] ऋजुमित और विपुलमित दो प्रकारका है।

#### टीका

(१) मनःपर्ययज्ञानकी व्याख्या नवमें सूत्रकी टीकामें की गई है। दूसरेके मनोगत मूर्तिक द्रव्योंको मनके साथ जो प्रत्यक्ष जानता है सो मनःपर्ययज्ञान है।

(२) द्रव्यापेक्षासे मनःपर्ययज्ञानका विषय—जघन्य रूपसे एक समयमें होनेवाले औदारिक शरीरके निर्जरारूप द्रव्यतक जान सकता है, उत्कृष्टरूपसे आठ कर्मोके एक समयमें बँघे हुए समयप्रवद्धरूपक्ष द्रव्यके धनन्त भागोंमेंसे एक भाग तक जान सकता है।

चेत्रापेक्षासे इस ज्ञानका विषय — जघन्यरूपसे दो, तीन कोसतकके क्षेत्रको जानता है; श्रीर उत्कृष्टरूपसे मनुष्यक्षेत्रके भीतर जान सकता है। [ यहाँ विष्कंभरूप मनुष्यक्षेत्र समभना चाहिए ]

कालापेक्षासे इस ज्ञानका विषय—जघन्यरूपसे दो तीन भवोंका ग्रह्मण करता है, उत्कृष्टरूपसे असख्यात भवोका ग्रह्मण करता है।

भावापेक्षासे इस ज्ञानका विषय—द्रव्यप्रमाणमे कहे गये द्रव्योंकी शक्तिको (भावको ) जानता है। [श्री घवला पुस्तक १ पृष्ठ ६४ ]

इस ज्ञानके होनेमें मन अपेक्षामात्र (निमित्तमात्र ) कारण है, वह उत्पत्तिका कारण नहीं है। इस ज्ञानकी उत्पत्ति आत्माकी शुद्धिसे होती है। इस ज्ञानके द्वारा स्व तथा पर दोनोके मनमे स्थित रूपी पदार्थ जाने जा सकते है। [श्री सर्वार्थसिद्धि पृष्ठ ४४५–४५१–४५२]

दूसरेके मनमें स्थित पदार्थको भी मन कहते हैं, उनकी पर्यायो (विशेषो ) को मनःपर्यय कहते हैं, उसे जो ज्ञान जानता है सो मनःपर्यय- ज्ञान है। मनःपर्ययज्ञानके ऋजुमित और विपुलमित—ऐसे दो मेद हैं।

ऋजुमित — मनमे चितित पदार्थको जानता है, अचितित पदार्थको नहीं; ग्रीर वह भी सरलरूपसे चितित पदार्थको जानता है। दिखो सूत्र २८ की टीका

विपुलमिति—चितित और श्रिचितित पदार्थको तथा वक्रिचितित और श्रवक्रिचितित पदार्थको भी जानता है। [देखो सूत्र २८ की टोका ]

<sup>#</sup> समयप्रवद्ध-एक समयमे जितने कर्म परमाणु और नो कर्म परमाणु बँघते हैं उन सबको समयप्रवद्ध कहते हैं।

मनःपर्ययज्ञान विशिष्ट संयमघारीके होता है [ श्री. घवला पुस्तक ६, पृष्ठ २८-२६ ] 'विपुल' का अर्थ विस्तीर्ग्-विशाल-गंभीर होता. है। ि उसमें कुटिल, ग्रसरल, विषम, सरल इत्यादि गींभत हैं ] विपुलमितज्ञान में ऋजु और वक ( सरल और पेचीदा ) सर्वप्रकारके रूपी पदार्थोंका ज्ञान होता है। ग्रपने तथा दूसरोंके जीवन-मरग्, सुख-दु:ख, लाभ-ग्रलाभ, इत्यादिका भी ज्ञान होता है।

विपुलमित मनःपर्ययज्ञानी न्यक्त अथवा भ्रव्यक्त मनसे. चितित या अचितित भ्रथवा आगे जाकर चिन्तवन किये जानेवाले सर्वप्रकारके पदार्थीको जानता है। [सर्वार्थसिद्धि पृष्ठ ४४ ८ – ४५१ – ४५२]

कालापेक्षासे ऋजुमितका विषय—जघन्यरूपसे भूत-भविष्यतके श्रपने श्रीर दूसरेके दो तीन भव जानता है, और उत्कृष्टरूपसे उसीप्रकार सात आठ भव जानता है।

त्तेत्रापेक्षासे—यह ज्ञान जघन्यरूपसे तीनसे ऊपर ग्रीर नो से नीचे कोस, तथा उत्कृष्टरूपसे तीनसे ऊपर ग्रीर नो से नीचे योजनके भीतर जानता है। उससे बाहर नहीं जानता।

कालापेक्षासे विपुलमितका विषय — जघन्यरूपसे अगले पिछले सात आठ भव जानता है और उत्कृष्टरूपसे अगले पिछले ग्रसख्यात भव जानता है।

च्चेत्रापेक्षासे—यह ज्ञान जघन्यरूपसे तीनसे ऊपर और नो से नींचे योजन प्रमाण जानता है; और उत्कृष्टरूपसे मानुषोत्तरपर्वतके भीतर तक जानता है; उससे बाहर नहीं। [सर्वार्थसिद्धि पृष्ठ ४५४ ]

विपुलमतिका अर्थ-इंग्लिश तत्त्वार्थ सूत्रमें निम्न प्रकार दिया है।

Complex direct knowledge of complex mental things. e. g. of what a man is thinking of now along with what he has thought of it in the past and will think of it in the future.

अर्थ—मनमे स्थित पेचीदा वस्तुओंका पेचीदगी सहित प्रत्यक्षज्ञान, जैसे एक मनुष्य वर्तमानमे क्या विचार कर रहा है, उसके साथ भूतकालमे उसने क्या विचार किया है और भविष्यमें क्या विचार करेगा, इस ज्ञानका मनोगत विकल्प मनःपर्ययज्ञानका विपय है। (बाह्य वस्तुकी अपेक्षा मनोगतभाव एक अति सूक्ष्म और विजातीय वस्तु है)।। २३।।

## ऋजमित और विपुलमित अन्तर विशुद्धचप्रतिपाताभ्यां तिद्वशेषः ॥२४॥

प्रयं:—[ विशुद्धचप्रतिपाताभ्यां ] परिगामोंकी विशुद्धि और प्रप्रतिपात प्रयात् केवलज्ञान होनेसे पूर्व न छूटना [ तिद्विशेषः ] इन दो वातोंसे ऋजुमित ग्रीर विपुलमित ज्ञानमे विशेषता ( अन्तर ) है।

#### टीका

ऋजुमित श्रीर विपुलमित यह दो मनःपर्ययज्ञानके भेद सूत्र २३ की टीकामें दिये गये हैं। इस सूत्रमे स्पष्ट वताया गया है कि विपुलमित विशुद्ध शुद्ध है श्रीर वह कभी नही छूट सकता, किन्तु वह केवलज्ञान होने तक बना रहता है। ऋजुमित ज्ञान होकर छूट भी जाता है यह भेद चारित्रकी तीव्रताके भेदके कारण होते हैं। सयम परिणामका घटना—उसकी हानि होना प्रतिपात है, जो कि किसी ऋजुमित वालेके होता है।। २४।।

## अवधिज्ञान और मनःपर्ययज्ञानमें विशेषता विशुद्धिच्लेत्रस्वामिविषयेभ्योऽविधमनःपर्यययोः ॥२५॥

ध्रयः—[ ध्रवधिमनःपर्यययोः ] श्रविष ग्रौर मनःपर्ययज्ञानमें [ विशुद्धिक्षेत्रस्वामिविषयेभ्यः ] विशुद्धता, क्षेत्र, स्वामी और विषयकी भ्रपेक्षासे विशेषता होती है।

#### टीका

मनःपर्ययज्ञान उत्तम ऋद्धिघारी भाव-मुनियोके ही होता है; भौर अवधिज्ञान चारों गतियोके सैनी जीवोके होता है, यह स्वामीकी अपेक्षासे भेद है। ज्लुष्ट ग्रविद्यानका क्षेत्र असंख्यात लोक प्रमाण तक है; और मनःपर्ययज्ञानका ढाई द्वीप मनुष्य क्षेत्र है। यह क्षेत्रापेक्षासे भेद है।

स्वामी तथा विषयके भेदसे विशुद्धिमें अन्तर जाना जा सकता है, श्रविद्यानका विषय परमागु पर्यन्त रूपी पदार्थ है, और मनःपर्ययका विषय मनोगत विकल्प है।

विषयका भेद सूत्र २७-२८ की टीकामें दिया गया है; तथा सूत्र २२ की टीकामे श्रविश्वज्ञानका और २३ की टीकामें मन:पर्ययज्ञानका विषय दिया गया है, उस परसे यह भेद समभ लेना चाहिए ।। २५ ।।

### मति-श्रुतज्ञानका विषय----

# मतिश्रुतयोर्निबन्धो द्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु ॥२६॥

श्रयः—[ मतिश्रुतयोः ] मतिज्ञान श्रीर श्रुतज्ञानका [ निबंधः ] विषय सम्बन्ध [ श्रसवंपयिषु ] कुछ ( न कि सर्व ) पर्यायोसे युक्त [ द्रव्येषु ] जीव,—पुदूलादि सर्व द्रव्योमें हैं।

#### टीका

मितज्ञान और श्रुतज्ञान सभी रूपी—श्ररूपी द्रव्योंको जानते हैं, किन्तु उनकी सभी पर्यायोंको नही जानते, उनका विषय—सम्बन्ध सभी द्रव्य श्रीर उनकी कुछ पर्यायोके साथ होता है।

इस सूत्रमें 'द्रव्येषु' शब्द दिया है जिससे जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म आकाश श्रीर काल सभी द्रव्य समऋना चाहिए। उनकी कुछ पर्यायोंको यह ज्ञान जानते हैं, सभी पर्यायोंको नही।

प्रश्न—जीव, धर्मास्तिकाय, इत्यादि अमूर्तद्रव्य है, उन्हें मतिज्ञान कैसे जानता है, जिससे यह कहा जा सके कि मतिज्ञान सब द्रव्योंको जानता है ?

उत्तर—ग्रनिन्द्रिय ( मन ) के निमित्तसे अरूपी द्रव्योंका भ्रवग्रह ईहा अवाय और घारणारूप मतिज्ञान पहिले उत्पन्न होता है भ्रीर फिर उस मतिज्ञान पूर्वेक श्रुतज्ञान सर्व द्रव्योंको जानता है; और ग्रपती अपनी योग्य पर्यायोंको जानता है।

इन दोनों ज्ञानोंके द्वारा जीवको भी यथार्थतया जाना जा सकता है।।२६॥

## अवधिज्ञानका विषय— रूपिष्ववधेः ॥ २७ ॥

ग्रयः—[ग्रवधः] श्रवधिज्ञानका विषय—सम्बन्ध '[रूपिषु'] रूपी द्रव्योंमें है श्रर्थात् अवधिज्ञान रूपी पदार्थोको जानता है।

#### टीका

जिसके रूप, रस, गंध, स्पर्श होता है बह पुद्रल द्रव्य है; पुद्रल द्रव्य है; पुद्रल द्रव्य है; पुद्रल द्रव्य है सम्बन्ध रखनेवाले संसारी जीवको भी इस ्ज्ञानके हेतुके लिये रूपी कहा जाता है, [देखो सूत्र २८ की टीका ]

जीवके पाँच भावोंमेसे औवयिक, श्रीपशमिक और क्षायोपशमिक, प्रमुख्य तीन भाव (परिगाम) ही अविधिष्ठानके विषय हैं, और जीवके शेष सायिक तथा परिगामिकभाव श्रीर धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, आकाशद्रव्य, तथा कालद्रव्य, श्ररूपी पदार्थ हैं, वे अविधिज्ञानके विषयभूत नहीं होते।

यह ज्ञान सर्व रूपी पदार्थो और उसकी कुछ पर्यायोंको जानता

## -मनःपर्ययज्ञानका विषय— तदनन्तभागे मनःपर्ययस्य ॥२८॥

भर्थः—[-तत् भ्रनंतभागे ] सर्वाविधिज्ञानके विषयभूत रूपी द्रव्यके भ्रनंतवें भागमे [मनःपर्ययस्य] मनःपर्ययज्ञानका विषय सम्बन्ध है।

#### ≖टीका

परमावधिज्ञानके विषयसूत जो पुद्गलस्कं घ है जनका अनंतर्वा भाग १३ करने पर जो एक परमागुमात्र होता है सो सर्वाविधका विषय है, उसका अनन्तवाँ भाग ऋजुमितमनःपर्ययज्ञानका विषय है श्रीर उसका अनन्तवाँ भाग विपुलमितमनःपर्ययज्ञानका विषय है। (सर्वार्थ सिद्धि पृष्ठ ४७३)

### सूत्र २७-२८ का सिद्धान्त

श्रविद्यान श्रीर मनः पर्ययज्ञानका विषय रूपी है, ऐसा यहाँ कहा गया है। श्रघ्याय दो सूत्र एकमें आत्माके पांच भाव कहे हैं, उनमें से औदियक, औपश्चमिक तथा क्षायोपश्चमिक ये तीन भाव इस ज्ञानके विषय हैं, ऐसा २७ वें सूत्रमे कहा है, इससे निश्चय होता है कि परमार्थतः यह तीन भाव रूपी हैं,—अर्थात् वे ग्ररूपी आत्माका स्वरूप नही हैं। क्योंकि आत्मामेसे वे भाव दूर हो सकते हैं, और जो दूर हो सकते है वे परमार्थतः श्रात्माके नही हो सकते। 'हपी' की व्याख्या अध्याय पाँचके सूत्र पाँचवेंमे दी है। वहाँ पुद्गल 'रूपी' है—ऐसा कहा है; श्रीर पुद्गल स्पर्श, रस, गन्ध, वर्गाचले हैं, यह ग्रध्याय पाँचके २३ सूत्रमे कहा है। श्रीसमयसारकी गाथा ५० से ६० तथा २०३ में यह कहा है कि वर्गादिसे ग्रुगस्थानतकके भाव पुद्गल द्वयके परिगाम होनेसे जीवकी अनुभूतिसे भिन्न हैं, इसलिये वे जीव नही है। वही सिद्धान्त इस शास्त्रमें उपरोक्त संक्षिप्त सूत्रोके द्वारा प्रतिपादन किया गया है।

अध्याय २ सूत्र १ में उन भावोको व्यवहारसे जीवका कहा है, यदि वे वास्तवमे जीवके होते तो कभी जीवसे भ्रलग न होते किंतु वे अलग किये जा सकते हैं इसलिये वे जीवस्वरूप या जीवके निजभाव नहीं हैं ॥२८॥

## केवलज्ञानका विषय सर्वेद्रव्यपर्यायेषु केवलाय ॥२६॥

अर्थः—[केवलस्य] केवलज्ञानका विषय संबंध [सर्वद्रव्य-पर्यायेषु] सर्वे द्रव्य और उनकी सर्वे पर्यायें है, अर्थात् केवलज्ञान एक ही साथ सभी पदार्थोंको और उनकी सभी पर्यायोंको जानता है।

#### टीका

केवलज्ञान = असहाय ज्ञान, अर्थात् यह ज्ञान इन्द्रिय, मन या आलोक की अपेक्षासे रहित है। वह त्रिकालगोचर अनन्त पर्यायोंको प्राप्त अनन्त वस्तुओंको जानता है। वह असंकुचित, प्रतिपक्षी रहित और अमर्यादित है।

शंका-जिस पदार्थका नाश हो चुका है श्रीर जो पदार्थ श्रभी उत्पन्न नहीं हुश्रा उसे केवलज्ञान कैसे जान सकता है ?

समाधान—केवलज्ञान निरपेक्ष होनेसे बाह्य पदार्थोंकी अपेक्षाके बिना ही नष्ट श्रीर अनुत्पन्न पदार्थोंको जाने तो इसमे कोई विरोध नहीं आता। केवलज्ञानको विपर्ययज्ञानत्वका भी प्रसग नहीं आता, क्योंकि वह यथार्थं स्वरूपसे पदार्थोंको जानता है। यद्यपि नष्ट और अनुत्पन्न वस्तुओका वर्त-मानमे सद्भाव नहीं है तथापि उनका अत्यन्ताभाव भी नहीं है।

केवलज्ञान सर्व द्रव्य और उनकी त्रिकालवर्ती अनंतानत पर्यायोंको अक्रमसे एक ही कालमे जानता है; वह ज्ञान सहज (बिनाइच्छाके) जानता है। केवलज्ञानमे ऐसी शक्ति है कि ग्रनन्तानन्त लोक-ग्रलोक हो तो भी उन्हे जाननेमे केवलज्ञान समर्थ है।

विशेष स्पष्टताके लिये देखो ग्रध्याय १ परिशिष्ट ५ जो बड़े महत्वपूर्ण हैं। शंका—केवली भगवानके एक ही ज्ञान होता है या पाँचों ?

समाधान—पाँचो ज्ञानोका एक ही साथ रहना नहीं माना जा सकता, क्योंकि मित्ज्ञानादि आवरणीयज्ञान हैं, केवलज्ञानी भगवान क्षीण आव-रणीय है इसलिये भगवानके आवरणीय ज्ञानका होना सभव नहीं है; क्योंकि आवरणेके निमित्तसे होनेवाले ज्ञानोका (आवरणोका अभाव होनेके बाद) रहना हो सकता, ऐसा मानना न्याय विरुद्ध है, [ श्री घवला पु० ६ पृष्ठ २६-३० ]

मित भ्रादि ज्ञानोंका आवरण केवलज्ञानावरणके नाश होनेके साथ ही सम्पूर्ण नष्ट हो जाता है। [देखो सूत्र ३० की टीका ]

एक ही साथ सर्वथा जाननेकी एक एक जीवमे सामर्थ्य है।

### २९ वें सूत्रका सिद्धान्त--

'मैं परको जानूं तो बड़ा कहलाऊ' ऐसा नहीं किन्तु मेरी अपार सामर्थ्यं भ्रनन्त ज्ञान-ऐश्वयं रूप है इसलिये मैं पूर्णं ज्ञानघन स्वाधीन आत्मा हूँ,—इसप्रकार पूर्ण साध्यको प्रत्येक जीवको निश्चित् करना चाहिये; इसप्रकार निश्चित् करके स्वसे एकत्व भ्रौर परसे विभक्त (भिन्न) अपने एकाकार स्वरूपकी भ्रोर उन्मुख होना चाहिये। भ्रपने एकाकार स्वरूपकी श्रोर उन्मुख होने पर सम्यग्दर्शन प्रगट होता है श्रीर जीव क्रमशः भ्रागे वढ़ता है और थोडे समयमे उसकी पूर्ण ज्ञान द्शा प्रगट हो जाती है।। २६।।

# एक जीवके एक साथ कितने ज्ञान हो सकते हैं ? एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्भ्यः ॥३०॥

प्रर्थः—[ एक स्मिन् ] एक जीवमें [ युगपत् ] एक साथ [ एका-दीनि ] एकसे लेकर [ थ्राचतुर्भ्यः ] चार ज्ञान तक [ भाज्यानि ] विभक्त करने योग्य हैं अर्थात् हो सकते हैं।

#### टीका

- (१) एक जीवके एक साथ एकसे लेकर चार ज्ञान तक हो सकते हैं? यदि एक ज्ञान हो तो केवलज्ञान होता है, दो हो तो मित श्रीर श्रुत होते हैं, तीन हो तो मित श्रुत श्रीर श्रवधि श्रथवा मित श्रुत और मनःपर्ययज्ञान होते हैं, चार हो तो मित, श्रुत, श्रवधि और मनःपर्ययज्ञान होते हैं। एक ही साथ पाँच ज्ञान किसीके नहीं होते। श्रीर एक ही ज्ञान एक समयमें उपयोगस्प होता है, केवलज्ञानके प्रगट होने पर वह सदाके नियं बना रहता है; दूसरे ज्ञानोंका उपयोग श्रधिकसे अधिक श्रंतर्मु हूर्त होता है, उससे अधिक नहीं होता, उसके बाद ज्ञानके उपयोगका विषय बदन ही जाना है। केवलीके श्रितरिक्त सभी संसारी जीवोंके कमसे कम हो अर्थान मित श्रीर श्रुतज्ञान श्रवस्य होते हैं।
  - (२) क्षायोपशिमक ज्ञान क्रमवर्ती है एक कालमें एक ही प्रवर्तित

होता है; किन्तु यहाँ जो चार ज्ञान एक ही साथ कहे हैं सो चारका विकास एक ही समय होनेसे चार ज्ञानोकी जाननेरूप लब्धि एक कालमे होती है,—यही कहनेका तात्पर्य है। उपयोग तो एक कालमें एक ही स्वरूप होता है।। ३०॥

सूत्र ९ से ३० तक का सिद्धान्त

वात्मा वास्तवमें परमार्थ है श्रीर वह ज्ञान है; आत्मा स्वयं एक ही पदार्थ है इसलिये ज्ञान भी एक ही पद है। जो यह ज्ञान नामक एक पद है सो यह परमार्थस्वरूप साक्षात् मोक्ष उपाय है। इन सूत्रोंमे ज्ञानके जो भेद कहे हैं वे इस एक पदको अभिनन्दन करते है।

ज्ञानके हीनाधिकरूप भेद उसके सामान्य ज्ञान स्वभावको नहीं भेदते, किन्तु अभिनन्दन करते हैं, इसलिये जिसमे समस्त भेदोका अभाव है ऐसे ग्रात्मस्वभावभूत ज्ञानका ही एकका ग्रालम्बन करना चाहिए, अर्थात् ज्ञानस्वरूप ग्रात्माका ही अवलम्बन करना चाहिये, ज्ञानस्वरूप आत्माके ग्रवलम्बनसे ही निम्न प्रकार प्राप्ति होती है:—

१—निजपदकी प्राप्ति होती है। २—भ्रान्तिका नाश होता है। ३—आत्माका लाभ होता है। ४—अनात्माका परिहार सिद्ध होता है। ४—भावकर्म बलवान नहीं हो सकता। ६—राग-द्वेष मोह उत्पन्न नहीं होते। ७—पुनः कर्मका ग्राश्रव नहीं होता। द्र—पुनः कर्म नहीं बँघता। ६—पूर्वबद्ध कर्म भोगा जानेपर निर्जरित हो जाता है। १०—समस्त कर्मोका ग्रभाव होनेसे साक्षात् मोक्ष होता है। ज्ञान स्वरूप भ्रात्माके भ्रालम्बनकी ऐसी महिमा है।

क्षयोपशमके अनुसार ज्ञानमें जो भेद होते हैं वे कही ज्ञान सामान्य को अज्ञानरूप नहीं करते, प्रत्युत ज्ञानको प्रगट करते हैं इसलिये इन सब भेदों परका लक्ष्य गौरा करके ज्ञान सामान्यका अवलम्बन करना चाहिये। नवमे सूत्रके अन्तमे एक वचन सूचक 'ज्ञानम्' शब्द कहा है, वह भेदोंका स्वरूप जानकर, भेदो परका लक्ष्य छोड़कर, शुद्धनयके विषयभूत अभेद, अखण्ड ज्ञानस्वरूप आत्माकी ओर ग्रपना लक्ष्य करनेके लिये कहा है, ऐसा समभना चाहिए [ देखो पाटनी ग्रथमालाका श्री समयसार—गाथा २०४, पृष्ठ ३१० ]

## मति श्रुत और अवधिज्ञानमें मिथ्यात्व मतिश्रुतावधयो विपर्ययाश्र ॥३१॥

धर्थः—[ मितिश्रुतावघयः ] मिति, श्रुत और अविध यह तीन ज्ञान [ विपर्ययाख ] विपर्यय भी होते हैं।

#### टीका

- (१) उपरोक्त पाँचों ज्ञान सम्यग्ज्ञान हैं, किन्तु मित श्रुत श्रीर श्रविष यह तीनों ज्ञान मिथ्याज्ञान भी होते हैं। उस मिथ्याज्ञानको कुमितज्ञान कुश्रुतज्ञान तथा कुश्रविष (विभंगाविष ) ज्ञान कहते हैं। अभीतक सम्यग्ज्ञानका अधिकार चला श्रा रहा है, अब इस सूत्रमे 'च' शब्दसे यह सूचित किया है कि यह तीन ज्ञान सम्यक् भी होते हैं श्रीर मिथ्या भी होते हैं। सूत्रमे विपयंथः शब्द प्रयुक्त हुग्रा है, उसमे संशय श्रीर और अनध्यवसाय गिंभतरूपसे आ जाते है। मित श्रीर श्रुतज्ञानमे संशय, विपयंथ श्रीर श्रनध्यवसाय यह तीन दोष है, ग्रविष्णानमें संशय नहीं होता, किन्तु श्रनध्यवसाय श्रथवा विपयंथ यह दो दोष होते हैं, इसिलये उसे कुग्रविष अथवा विभंग कहते है। विपर्यय सम्बन्धी विशेष वर्णन ३२ वें सूत्रकी टीकामें दिया गया है।
  - (२) अनादि मिथ्यादृष्टिके कुमित और कुश्रुत होते है। तथा उसके देव और नारकीके भवमें कुग्रविध भी होता है। जहाँ जहाँ मिथ्यादर्शन होता है वहाँ वहाँ मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्र अविनाभावी रूपसे होता है।। ३१।।

प्रश्न—जैसे सम्यग्दृष्टि जीव नेत्रादि इन्द्रियोंसे रूपादिको सुमितसे जानता है उसीप्रकार मिथ्यादृष्टि भी कुमितज्ञानसे उन्हे जानता है, तथा जैसे सम्यग्दृष्टि जीव श्रुतज्ञानसे उन्हे जानता है तथा कथन करता है, उसी प्रकार मिथ्यादृष्टि भी कुश्रुतज्ञानसे जानता है और कथन करता है, तथा जैसे सम्यग्दृष्टि ग्रविद्यानसे रूपी वस्तुग्रोंको जानता है उसीप्रकार मिथ्यादृष्टि ग्रविद्यानसे जानता है,—तब फिर मिथ्यादृष्टिके ज्ञानको मिथ्याज्ञान क्यों कहते हो ?

#### उत्तर---

# सदसतोरविशेषाद्यहच्छोपलब्धेरुन्मत्तवत् ॥३२॥

अर्थः—[यहच्छोपलब्धेः] अपनी इच्छासे चाहे जैसा (Whims) ग्रहण करनेके कारण [सत् श्रसतोः] विद्यमान और अविद्यमान पदार्थों का [श्रविशेषात्] भेदरूप ज्ञान (यथार्थं विवेक) न होनेसे [उन्मत्तवत्] पागलके ज्ञानकी भाँति मिथ्यादृष्टिका ज्ञान विपरीत ग्रर्थात् मिथ्याज्ञान ही होता है।

#### टीका

- (१) यह सूत्र बहुत उपयोगी है। यह 'मोक्षशास्त्र हैं' इसलिये अविनाशी सुखके लिये सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप एक ही मार्ग है यह पहिले सूत्रमे बताकर, दूसरे सूत्रमे सम्यग्दर्शनका लक्षण बताया है; जिसकी श्रद्धासे सम्यग्दर्शन होता है वे सात तत्त्व चौथे सूत्रमे बताये हैं, तत्त्वोको जाननेके लिये प्रमाण और नयके ज्ञानोंकी आवश्यकता है ऐसा ६ वे सूत्रमे कहा है, पाँच ज्ञान सम्यक् है इसलिये वे प्रमाण है, यह ६-१० वे सूत्र मे वताया है और उन पाँच सम्यग्ज्ञानोका स्वरूप ११ से ३० वे सूत्र तक वताया है।
- (२) इतनी भूमिका बाँघनेके बाद मित श्रुत और श्रविध यह तीन मिथ्याज्ञान भी होते है; श्रीर जीव अनादिकालसे मिथ्यादृष्टि है इसिलये वह जवतक सम्यक्त्वको नहीं पाता तबतक उसका ज्ञान विपर्यय है, यह ३१ वे सूत्रमें वताया है। सुखके सच्चे अभिलापीको सर्व प्रथम मिथ्यादर्शनका त्याग करना चाहिये—यह बतानेके लिये इस सूत्रमें मिथ्याज्ञान—जो कि सदा मिथ्यादर्शन पूर्वक ही होता है—उसका स्वरूप बताया है।
- (३) सुखके सच्चे ग्रिमलाषीको मिथ्याज्ञानका स्वरूप समभानेके लिये कहा है कि—
- १—मिथ्यादृष्टि जीव सत् श्रीर असत्के बीचका मेद (विवेक) नहीं जानता, इससे सिद्ध हुआ कि प्रत्येक भव्य जीवको पहिले सत् क्या है और श्रसत् क्या है इसका यथार्थ ज्ञान प्राप्त करके मिथ्याज्ञानको दूर करना चाहिये।

२—जहाँ सत् श्रीर ग्रसत्के भेदका ग्रज्ञान होता है वहाँ नासमभ पूर्वक जीव जैसा श्रपनेको ठीक लगता है वैसा पागल पुरुषकी भाँति अथवा शराब पीये हुए मनुष्यकी भाँति मिथ्या कल्पनाएँ किया ही करता है। इस लिये यह समभाया है कि सुखके सच्चे अभिलाषी जीवको सच्ची समझ पूर्वक मिथ्या कल्पनाओंका नाश करना चाहिए।

(४) पहिले से तीस तकके सूत्रोमे मोक्षमागं ग्रीर सम्यग्दर्शन तथा सम्यग्ज्ञानका स्वरूप समभाकर उसे ग्रहण करनेको कहा है, वह उपदेश 'श्रस्त' से दिया है, और ३१ वें सूत्रमे मिथ्याज्ञानका स्वरूप बताकर उसका कारण ३२वे सूत्रमें देकर मिथ्याज्ञानका नाश करनेका उपदेश दिया है, अर्थीत् इस सूत्रमें 'नास्ति' से समभाया है। इसप्रकार 'अस्ति-नास्ति' के द्वारा अर्थीत् श्रनेकांत के द्वारा सम्यक् जानको प्रगट करके मिथ्याज्ञानकी नास्ति करनेके लिये उपदेश दिया है।

( ध ) सत् = विद्यमान ( वस्तुं )

असत्=भविद्यमान ( वस्तु )

अविशेषात्=इन दोनोंका यथार्थ विवेक न होनेसे ।

यहच्छ (विपर्यय) उपलब्धेः = [विपर्यय शब्दकी ३१ वें सूत्रसे अनुवृत्ति चली आई-है ] विपरीत-अपनी मनमानी इच्छानुसार कल्पनाएँ-होनेसे वह मिथ्याज्ञान है।

उन्मत्तवत्—मदिरा पीये हुए मनुष्यकी भाति।

विपर्यय—विपरीतता; वह तीन प्रकारकी है-१-कार्रणविपरीतता, २-स्वरूपविपरीतता, ३-भेदाभेदविपरीतता।

कारणविपरीतता—मूलकारणको न पहिचाने और अन्यया कारण

स्त्रर्शिवपरीतता—जिसे जानता है उसके मूल वस्तुभूत - स्वरूपको न पहिचाने श्रोर श्रन्थथा स्वरूपको माने । मेदाभेदविपरीतता — जिसे वह जानता है उसे 'यह इससे भिन्न है' और 'यह इससे अभिन्न है' — इसप्रकार यथार्थ न पहिचान कर ग्रन्यथा भिन्नत्व-अभिन्नत्वको माने सो भेदाभेदविपरीतता है।

## (१) इन तीन विपरीतताओं को दूर करनेका उपाय-

सच्चे धर्मकी यह परिपाटी है कि पहिले जीव सम्यक्त्व प्रगट करता है, पश्चात् व्रतरूप शुभभाव होते है। श्रीर सम्यक्त्व स्व और परका श्रद्धान होनेपर होता है, तथा वह श्रद्धान द्रव्यानुयोग (अध्यात्म शास्त्रो ) का श्रभ्यास करनेसे होता है, इसलिये पहिले जीवको द्रव्यानुयोगके श्रनुसार श्रद्धा करके सम्यम्धि होना चाहिये, श्रीर फिर स्वयं चरणानुयोगके श्रनु-सार सच्चे व्रतादि घारण करके व्रती होना चाहिए।

इसप्रकार मुख्यतासे तो नीचली दशामे ही द्रव्यानुयोग कार्यकारी है। यथार्थ श्रभ्यासके परिगामस्वरूपमे विपरीतताके दूर होने पर निम्नप्रकार यथार्थतया मानता है—

१—एक द्रव्य, उसके गुण या पर्याय दूसरे द्रव्य, उसके गुण या पर्याय में कुछ भी नहीं कर सकते। प्रत्येक द्रव्य अपने अपने कारणसे अपनी पर्याय घारण करता है। विकारी अवस्थाके समय परद्रव्य निमित्तरूप श्रर्थात् उपस्थित तो होता है किन्तु वह किसी अन्यद्रव्यमे विक्रिया (कुछ भी) नहीं कर सकता। प्रत्येक द्रव्यमे अगुरुलघुत्व नामक गुण है इसलिये यह द्रव्य अन्यरूप नहीं होता, एक गुण दूसरेरूप नहीं होता और एक पर्याय दूसरेरूप नहीं होती। एक द्रव्यके गुण या पर्याय उस द्रव्यसे पृथक् नहीं हो सकते। इसप्रकार जो अपने क्षेत्रसे अलग नहीं हो सकते और पर द्रव्यमें नहीं जा सकते तब फिर वे उसका क्या कर सकते हैं ? कुछ भी नहीं। एक द्रव्य, गुण या पर्याय दूसरे द्रव्यकी पर्यायमें कारण नहीं होते, इसीप्रकार वे दूसरे का कार्य भी नहीं होते, ऐसी अकारणकार्यत्वशक्ति प्रत्येक द्रव्य में विद्यमान है। इसप्रकार समभ लेने पर कारणविपरीतता दूर हो जाती है।

२-प्रत्येक द्रव्य स्वतत्र है। जीव द्रव्य चेतनागुरा स्वरूप है, पुद्गल-द्रव्य स्पर्श, रस, गंघ, और वर्रा स्वरूप है, जबतक जीव ऐसी विपरीत पकड़ पकड़े रहता है कि 'मैं परका कुछ कर सकता हूँ और पर मेरा कुछ कर सकता है तथा ग्रुभ विकल्पसे लाभ होता है' तबतक उसकी अज्ञानं रूप पर्याय बनी रहती है। जब जीव यथार्थको समभता है अर्थात् सत्को समभता है तब यथार्थ मान्यता पूर्वक उसे सचा ज्ञान होता है। उसके परिणाम स्वरूप क्षमशः गुद्धता बढकर सम्पूर्ण वीतरागता प्रगट होती है। ग्रन्य चार द्रव्य (व्रमास्तिकाय, अव्यमास्तिकाय, ग्राकाश, ग्रीर काल) ग्ररूपी हैं, उनकी कभी ग्रगुद्ध ग्रवस्था नहीं होती, इसप्रकार समभ लेने पर स्वरूप विपरीतता दूर हो जाती है।

३—परद्रव्य, जडकर्म और शरीरसे जीव त्रिकाल भिन्न है, जब वे एक क्षेत्रावगाह सम्बन्धसे रहते है तब भी जीवके साथ एक नहीं हो सकते, एक द्रव्यके द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव दूसरे द्रव्यमे नास्तिरूप हैं; क्योंकि दूसरे द्रव्यसे वह द्रव्य चारो प्रकारसे भिन्न है। प्रत्येक द्रव्य स्वयं श्रपने गुग्से श्रभिन्न है। क्योंकि उससे वह द्रव्य कभी पृथक् नहीं हो सकता। इसप्रकार समभ लेने पर भेदाभेदिवपरीतता दूर हो जाती है।

सत्—ित्रकाल टिकनेवाला, सत्यार्थ, परमार्थ, भूतार्थ, निश्चय, शुद्ध, यह सब एकार्थवाचक शब्द हैं। जीवका ज्ञायकभाव त्रैकालिक अखण्ड है; इसिलये वह सत्, सत्यार्थ, परमार्थ, भूतार्थ, निश्चय और शुद्ध है। इस दृष्टिको द्रव्यदृष्टि, वस्तुदृष्टि, शिवदृष्टि, तत्त्वदृष्टि और कल्याएकारी दृष्टि भी कहते है।

असत्—क्षिक, अभूतार्थं, अपरमार्थं, व्यवहार, भेद, पर्याय, भंग, अविद्यमान; जीवमे होनेवाला विकारभाव असत् है क्योंकि वह क्षिण्क है भीर टालने पर टाला जा सकता है।

जीव अनादिकालसे इस असत् विकारी माव पर दृष्टि रख रहा है इसलिये उसे पर्यायबुद्धि, व्यवहारिवमूढ़, श्रज्ञानी, मिथ्यादृष्टि मोही और मूढ़ भी कहा जाता है, श्रज्ञानी जीव इस असत् क्षिण्क मावको अपना मान रहा है, श्रर्थात् वह असत्को सत् मान रहा है; इसलिये इस भेदको जान-कर जो श्रसत्को गीए करके सत् स्वरूपपर भार देकर अपने ज्ञायक स्व- भावकी श्रोर उन्मुख होता है वह मिथ्याज्ञानको दूर करके सम्यग्ज्ञान प्रगट करता है; उसकी उन्मत्तता दूर हो जाती है।

विपर्यय-भी दो प्रकारका है, सहज और आहार्य।

- (१) सहज—जो स्वतः अपनी भूलसे अर्थात् परोपदेशके बिना विपरीतता उत्पन्न होती है।
- (२) आहार्य—दूसरेके उपदेशसे ग्रहण की गई विपरीतता यह श्रोत्रेन्द्रियके द्वारा होनेवाले कुमितज्ञान पूर्वक ग्रहण किया गया कुश्रुत-ज्ञान है।

शंका—दया धर्मके जाननेत्राले जीवोंके भले ही आत्माकी पहिचान न हो तथापि उन्हें दया धर्मकी श्रद्धा तो होती ही है, तब फिर उनके ज्ञान को अज्ञान (मिथ्याज्ञान) कैसे माना जा सकता है ?

समाधान—दया घर्मके ज्ञाताग्रोमे भी ग्राप्त, श्रागम, और पदार्थ (नव तत्त्वों) की यथार्थ श्रद्धासे रहित जो जीव हैं उनके दयाधर्म आदिमे यथार्थ श्रद्धा होनेका विरोध है, इसलिये उनका ज्ञान अज्ञान ही है। ज्ञानका जो कार्य होना चाहिए वह न हो तो वहाँ ज्ञानको ग्रज्ञान माननेका व्यव-हार लोकमे भी प्रसिद्ध है, क्योकि पुत्रका कार्य न करनेवाले पुत्रको भी लोकमे कुपुत्र कहनेका व्यवहार देखा जाता है।

शंका-- ज्ञानका कोर्य क्या है ?

समाधान—जाने हुए पदार्थकी श्रद्धा करना ज्ञानका कार्य है। ऐसे ज्ञानका कार्य मिथ्यादृष्टि जीवमे नही होता इसलिये उसके ज्ञानको श्रज्ञान कहा है। [ श्री घवला पुस्तक ४, पृष्ठ २२४ ]

विपर्ययमे सशय ग्रीर अनध्यवसायका समावेश हो जाता है, —यह ३१ वे सूत्रकी टीकामे कहा है, इसी सम्बन्धमे यहाँ कुछ बताया जाता है —

१—कुछ लोगोंको यह सशय होता है कि घर्म या ग्रघर्म कुछ होगा या नहीं ? २—कुछ लोगोंको सर्वज्ञके अस्तित्व-नास्तित्वका-संशय-होता-है।
३—कुछ लोगोंको परलोकके श्रस्तित्व नास्तित्वका संशय होता है।

४—कुछ लोगोंको अनध्यवसाय (ग्रनिर्ण्य) होता है। वे कहते हैं कि-हेतुवादरूप तर्कशास्त्र है इसलिये उससे कुछ निर्ण्य नहीं हो सकता? और जो आगम है सो वे भिन्न २ प्रकारसे वस्तुका स्वरूप बतलाते हैं, कोई कुछ कहता है ग्रीर कोई कुछ, इसलिये उनकी परस्पर बात नहीं मिलती।

प्र— कुछ लोगोंको ऐसा श्रनध्यवसाय होता है कि कोई ज्ञाता सर्वज्ञ अथवा कोई मुनि या ज्ञानी प्रत्यक्ष दिखाई नही देता कि जिसके वचनोंको हम प्रमाण मान सकें, श्रीर धर्मका स्वरूप अति सूक्ष्म है इसलिये केंसे निर्णय हो सकता है ? इसलिये "महाजनो येन गताः स पन्थाः" श्रयात् बडे श्रादमी जिस मार्गसे जाते हैं उसी मार्ग पर हमे चलना चाहिए।

६—कुछ लोग वीतराग घर्मका लीकिक वादोंके साथ समन्वय करते हैं। वे शुभभावोंके वर्णनमें कुछ समानता देखकर जगतमें चलनेवाली सभी घार्मिक मान्यताओंको एक मान बैठते है। (यह विपर्यंय है)।

७—कुछ लोग यह मानते हैं कि म्दक्षायसे धर्म (शुद्धता) होती है, (यह भी विपर्यय है)।

द—कुछ लोग ईश्वरके स्वरूपको इसप्रकार विप्रमें मानते हैं कि-इस जगतको किसी ईश्वरने उत्पन्न किया है और वह उसका तियामक है।

इसप्रकार सशय विपर्यय और अनध्यवसाय भ्रनेक प्रकारसे मिथ्या-भ्रानमें होते हैं, इसलिये सत् और असत्का यथार्थ भेद यथार्थ समम्मकर, स्वच्छंदतापूर्वक की जानेवाली कल्पनाखो और उन्मत्तताको दूर करनेके लिए यह सूत्र कहते है। [ मिथ्यात्वको उन्मत्तता कहा है क्योंकि सिथ्यात्व से भ्रनन्त पापोंका वंघ होता है जिसका ध्यान जगतको नही है ] ॥३२॥

# प्रमाणका स्वरूप कहा गया, अव श्रुतज्ञानके अंशरूप नयका स्वरूप कहते हैं।

# नैगमसंग्रहव्यवहारजु सूत्रशब्दसमभिरूढेवं भूतानयाः॥ ३३॥

ध्यं—[ नैगम ] नैगम [ संग्रह ] संग्रह [ व्यवहार ] व्यवहार [ऋजुसूत्र] ऋजुसूत्र [शब्द] शब्द [समभिरूढ़] समभिरूढ़ [एवंभूता] एवंभूत—यह सात [ नया: ] नय'[ Viewpoints ] हैं।

### टीका

वस्तुके अनेक धर्मोंमे से किसी एककी मुख्यता करके भ्रन्य धर्मोका विरोध किये विना उन्हें गौएा करके साध्यको जानना सो नय है।

प्रत्येक वस्तुमे भ्रानेक धर्म रहे हुए हैं इसलिये वह अनेकान्तस्वरूप है। ['ग्रन्त' का अर्थ 'धर्म' होता है] अनेकान्तस्वरूप समकानेकी पद्धितको 'स्याद्वाद' कहते हैं। स्याद्वाद द्योतक है, अनेकान्त द्योत्य है। 'स्यात्' का अर्थ 'कथंचित्' होता है, अर्थात् किसी यथार्थ प्रकारको विवक्षा का कथन स्याद्वाद है। भ्रानेकान्तका प्रकाश करनेके लिये 'स्यात्' शब्दका प्रयोग किया जाता है।

हेतु और विपयकी सामर्थ्यंकी अपेक्षासे प्रमाणसे निरूपण किये गये अर्थंके एक देशको कहना सो नय है। उसे 'सम्यक् एकॉन्त' भी कहते हैं। श्रुतप्रमाण दो प्रकारका है स्वार्थं और परार्थ। उस श्रुतप्रमाणका ग्रंश नय है। शास्त्रका भाव समभनेके लिये नयोका स्वरूप समभना आवश्यक है, सात नयोका स्वरूप निम्नप्रकार है।

> १-नैगमनय—जो भूतकालकी पर्यायमे वर्तमानवत् सकल्प करे अथवा भविष्यकी पर्यायमें वर्तमानवत् संकल्प करे तथा वर्तमान पर्यायमे कुछ निष्पन्न (प्रगटेख्प) है और कुछ निष्पन्न नहीं है उसका निष्पन्नख्प संकल्प करे उस ज्ञानको तथा वचनको नैगमनय कहते हैं। [Figurative]

- २-संग्रहनय—जो समस्त वस्तुग्रोंको तथा समस्त पर्यायोंको संग्रह रूप करके जानता है तथा कहता है सो संग्रहनय है। जैसे सत् द्रव्य, इत्यादि [General, Common]
- ३-व्यवहारनय—अनेक प्रकारके भेद करके व्यवहार करे या भेदे सो व्यवहारनय है। जो संग्रहनयके द्वारा ग्रहण किये हुए पदार्थको विधिपूर्वक भेद करे सो व्यवहार है जैसे सत्के दो प्रकार हैं—द्रव्य और गुण । द्रव्यके छह भेद हैं—जीव, पुदूल, धर्म, श्रधम, आकाश और काल । गुणके दो भेद हैं सामान्य और विशेष । इसप्रकार जहाँतक भेद हो सकते है वहाँतक यह नय प्रवृत्त होता है। [ Distributive ]
- ४-ऋजुसूत्रतय—[ऋजु अर्थात् वर्तमान, उपस्थित, सरल ]

  , जो ज्ञानका भ्रंश वर्तमान पर्यायमात्रको ग्रह्ण करे सो
  ऋजुसूत्रनय है। (Present condition)
- ५-श्रब्द्नय—जो नय लिंग, संख्या, कारक आदिके व्यभिचारको दूर करता है सो शब्द नय है। यह नय लिंगादिके भेदसे पदार्थको भेदरूप ग्रहण करता है; जैसे दार, (पु०) भार्या (की०) कलत्र (न०), यह दार भार्या ग्रीर कलत्र तीनों शब्द भिन्न लिंगवाले होनेसे यद्यपि एक ही पदार्थके वाचक हैं तथापि यह नय स्त्री पदार्थको लिंगके भेदसे तीन भेदरूप जानता है। [ Descriptive ]
  - ६-समिमिह्रदेनय-(१) जो भिन्न २ श्रयों का उल्लंघन करके एक अर्थको रूढ़िसे ग्रह्ण करे। जैसे गाय [Usage] (२) जो पर्यायके भेदसे अर्थको भेदरूप ग्रह्ण करे। जैसे इन्द्र, शक, पुरंदर; यह तीनो शब्द इन्द्रके नाम हैं किन्तु यह नय तीनोंका भिन्न २ अर्थ करता है। [Specific]
    - ७-एवंभूतनय-जिस शब्दका जिस क्रियारूप अर्थ है उस क्रियारूप परिरामित होनेवाले पदार्थंको जो नय ग्रहगा करता

है उसे एवं भूतनय कहते है जैसे पुजारीको पूजा करते समय ही पुजारी कहना। [ Active ]

पहिले तीन भेद द्रव्यार्थिकनयके है, उसे सामान्य उत्सर्ग अथवा श्रनुवृत्ति नामसे भी कहा जाता है।

वादके चार भेद पर्यायाथिकनयके है, उसे विशेष, ग्रपवाद अथवा व्यावृत्ति नामसे कहते हैं।

पहिले चार नय अर्थन्य है, और बादके तीन शब्दन्य है। पर्याय के दो भेद है—(१) सहभावी-जिसे गुए कहते हैं, (२) क्रमभावी-जिसे पर्याय कहते हैं।

द्रव्य नाम वस्तुग्रोका भी है और वस्तुक्षोके सामान्य स्वभावमय एक स्वभावका भी है। जब द्रव्य प्रमाणका विषय होता है तब उसका अर्थ वस्तु (द्रव्य-गुरा ग्रोर तीनो कालकी पर्याय सहित) करना चाहिए। जब नयोके प्रकररामे द्रव्याधिकका प्रयोग होता है तब 'सामान्य स्वभावमय एक स्वभाव' (सामान्यात्मक धर्म) ग्रार्थं करना चाहिए। द्रव्याधिकमे निम्नप्रकार तीन भेद होते है।

> १-सत् श्रीर श्रसत् पर्यायके स्वरूपमें प्रयोजनवश परस्पर मेद न मानकर दोनोको वस्तुका स्वरूप मानना सो नैगमनय है।

२-सत्के ग्रन्तर्भेदोमे मेद न मानना सो सग्रहनय है।

३-सन्मे अन्तर्भेदोको मानना सो व्यवहारनय है।

नयके ज्ञाननय, शब्दनय और ग्रर्थ नय,—ऐसे भी तीन प्रकार होते है।

१-वास्तिविक प्रमाण्जान है; और जब वह एकदेशग्राही होता है तब उसे नय कहते है, इसलिये ज्ञानका नाम नय है और उसे ज्ञान नय कहा जाता है।

२-ज्ञानके द्वारा जाने गये पदार्थका प्रतिपादन शब्दके द्वारा होता है इसलिये उस शब्दको शब्दनय कहते है। ३-ज्ञानका विषय पदार्थ है इसलिये नयसे प्रतिपादित किये जाने-वाले पदार्थको भी नय कहते है। यह अर्थन्य है।

श्रात्माके संबंधमें इन सात नयोको श्रीमद्राजचन्द्रजीने निम्नलिखित चौदह प्रकारसे श्रवतरित किए हैं। वे साधकको उपयोगी होनेसे यहाँ श्रर्थ सहित दिये जाते है।

- १-एवं भूत दृष्टिसे ऋजुसूत्र स्थिति कर=पूर्णताके लक्ष्यसे प्रारम्भ कर।
- २-ऋजुसूत्रहष्टिसे एवंभूत स्थिति कर=साधकहिष्टिके द्वारा साध्यमें स्थिति कर।
- ३-नैगमदृष्टिसे एवंभूत प्राप्ति कर=तू पूर्णं है ऐसी संकल्पदृष्टिसे पूर्णताको प्राप्त कर।
- ४-एवं भूत दृष्टिसे नैगम विशुद्ध कर=पूर्ण दृष्टिसे भ्रव्यक्त भ्रंश विशुद्ध कर।
- ५-संग्रहदृष्टिसे एवंभूत हो=त्रैकालिक सत्दृष्टिसे पूर्ण शुद्ध पर्याय प्रगट कर।
- ६-एवं भूतदृष्टिसे संग्रह विगुद्ध कर=निश्चयदृष्टिसे सत्ताको विगुद्ध कर।
- ७-व्यवहारदृष्टिसे एवं सूतके प्रति जा=भेददृष्टि छोड़कर अभेदके प्रति जा।
- प्रमातहिष्टिसे व्यवहार निवृत्ति कर=अभेदहिष्टिसे भेदको निवृत्त कर।
- ६-शब्ददृष्टिसे एवंसूतके प्रति जा=शब्दके रहस्यभूत पदार्थकी दृष्टिसे पूर्णताके प्रति जा।
- १०-एवंभूतदृष्टिसे शब्द निर्विकल्प कर=निश्चयदृष्टिसे शब्दके रहस्य-भूत पदार्थमें निर्विकल्प हो ।

- ११-समभिरूढ़ दृष्टिसे एवं भूतको देख=साधक अवस्थाके श्रारूढ़ भावसे निश्चयको देख ।
- १२-एवं भूत दृष्टिसे समिभक्ढ़ स्थिति कर=निश्चय दृष्टिसे समस्वभावके प्रति श्रारूढ स्थिति कर।
- १३-एवं भूतदृष्टिसे एवं भूत हो=निश्चयदृष्टिसे निश्चयरूप हो।
- १४-एवंभूत स्थितिसे एवभूतदृष्टिको शिमत कर=निश्चय स्थितिसे निश्चयदृष्टिके विकल्पको शिमत करदे।

### वास्तविकभाव लौकिक भावोंसे विरुद्ध होते हैं।

प्रश्न-यदि व्यवहारनयसे प्रर्थात् व्याकरणके अनुसार जो प्रयोग ( अर्थ ) होता है उसे आप शब्दनयसे दूषित कहेगे तो लोक और शास्त्रमें विरोध ग्रायगा।

उत्तर—लोक न समभे इसलिये विरोध भने करें, यहाँ यथार्थ स्वरूप (तत्त्व) का विचार किया जा रहा है—परीक्षा की जा रही है। अविधि रोगीकी इच्छानुसार नहीं होती। [सर्वार्थसिद्धि पृष्ठ ५३४] जगत रोगी है ज्ञानीजन उसीके अनुकूल (रुचिकर) तत्त्वका स्वरूप (ग्रीषिध) नहीं कहते, किन्तु वे वहीं कहते हैं जो यथार्थ स्वरूप होता है।। ३३।।

# पाँच प्रकारसे जैन शास्त्रोंके अर्थ समभने की रीति

प्रत्येक वाक्यका पाँच प्रकारसे अर्थ करना चाहिये:— शब्दार्थ, नयार्थ, मतार्थ, आगमार्थ और भावार्थ।

"परमार्थको नमस्कार" इस वाक्यका यहाँ पाँच प्रकारसे अर्थ किया जाता है:—

(१) शब्दार्थ—'जो ध्यानरूपी ग्रग्निके द्वारा कर्मकलंकको भस्म करके ग्रुद्ध नित्य निरंजन ज्ञानमय हुए हैं उन परमात्माको में नम-स्कार करता हूँ।' यह परमात्माको नमस्कारका शब्दार्थ हुग्रा।

(२) नयार्थ—गुद्ध निश्चयनयसे श्रात्मा परमानंदस्वरूप है;
पूर्णगुद्धता प्रगट हुई वह सद्भूत व्यवहारनयका विषय है। कर्म दूर हुए
वह ग्रसद्भूत अनुपचरित व्यवहारनयका विषय है। इसप्रकार प्रत्येक स्थान
पर नयसे समभना चाहिये। यदि नयोंके श्रीभप्रायको न समभे तो वास्तविक अर्थ समभमे नही श्राता। यथार्थ ज्ञानमें साधकके सुनय होते ही हैं।

'ज्ञानावरणीय कर्मने ज्ञानको रोका'—ऐसा वाक्य हो वहाँ 'ज्ञाना-वरणीय नामका जड कर्म रोकता है, ऐसा कहना दो द्रव्योंका संबंध बत-लानेवाला व्यवहारनयका कथन है, सत्यार्थ नही है।

शास्त्रोंके सच्चे रहस्यको खोलनेके लिये नयार्थ होना चाहिये, नयार्थ को समभे बिना चरणानुयोगका कथन भी समभमें नही द्याता। गुरुका उपकार माननेका कथन ध्राये वहाँ समभाना चाहिये कि गुरु परद्रव्य है, इस-लिये वह व्यवहारका कथन है और वह असद्भूतउपचरित व्यवहारनय है। परमात्म प्रकाश गाथा ७ तथा १४ के अर्थमे बताया गया है कि—असद्भूत का अर्थ 'मिथ्या' होता है।

चरणानुयोगमे परद्रव्य छोड़नेकी बात आये वहाँ समफता चाहिये कि वहाँ रागको छुड़ानेके लिये व्यवहारनयका कथन है। प्रवचनसारमें शुद्धता और शुभरागकी मित्रता कही है, किन्तु वास्तवमे वहाँ उनके 'मित्रता' नहीं है, राग तो शुद्धताका शत्रु ही है, किन्तु चरणानुयोगके शास्त्रमें वैसा कहने की पद्धति है और वह व्यवहारनयका कथन है। अशुभसे बचनेके लिये शुभ राग निमित्तमात्र मित्र कहा है; उसका भावार्थ तो यह है कि—वह वास्तवमे वीतरागताका शत्रु है किन्तु निमित्त बतानेके लिये व्यवहार नय द्वारा ऐसा ही कथन होता है।

(३) मतार्थ—दूसरे विरुद्ध मत किसप्रकारसे मिथ्या हैं, उसका वर्णन करना सो मतार्थ है। चरणानुयोगमे कहे हुए व्यवहारव्रतादि करने से धर्म हो, ऐसी मान्यतावाले ग्रन्यमत हैं जैनमत नहीं है, श्री कुन्दकुन्दाचार्यने भावपाहुड गाथा ६३ में कहा है कि—"पूजादिकमें और व्रतादि सहित होय सो तो पुण्य है ग्रीर मोह क्षोभ रहित ग्रात्माका परिणाम सो धर्म है।

लौकिक जन-अन्यमित कई कहै हैं जो पूजा आदिक ग्रुभ कियामें श्रीर व्रत-किया सहित है सो जिनवर्म है सो ऐसे नहीं है।"

यहाँ वौद्ध, वेदान्त, नैयायिक इत्यादिमें जो एकान्त मान्यता है और जिनमतमे रहनेवाले जीवमें भी जिसप्रकारकी विपरीत-एकांत-मान्यता चल रही हो वह भूल बतलाकर उस भूल-रहित सच्चा अभिप्राय बतलाना सो मतार्थं है।

- (४) आगमार्थ—जो सत् शास्त्रमें (सिद्धांतमें) कहा हो उसके साथ अर्थको मिलाना सो आगमार्थ है। सिद्धांतमें जो अर्थ प्रसिद्ध हो वह आगमार्थ है।
- (५) भावार्थ—तात्पर्यं अर्थात् इस कथनका भ्रन्तिम अभिप्राय— सार क्या है ? कि—परमात्मरूप वीतरागी आत्मद्रव्य ही उपादेय है, इसके श्रतिरिक्त कोई निमित्त या किसी प्रकारका राग-विकल्प उपादेय नहीं है। यह सब तो मात्र जाननेयोग्य है; एक परमशुद्ध स्वभाव ही आदरणीय है। भावनमस्काररूप पर्याय भी निक्षयसे श्रादरणीय नहीं है, इसप्रकार परम शुद्धात्म स्वभावको ही उपादेयरूपसे भ्रंगीकार करना सो भावार्थ है।

यह पाँच प्रकारसे शास्त्रोंका ग्रर्थ करनेकी वात समयसार, पंचा-स्तिकाय, वृ॰ द्रव्यसंग्रह, परमात्मप्रकाशकी टीकामें है।

यदि किसी शास्त्रमें वह न कही हो तो भी प्रत्येक शास्त्रके प्रत्येक कथनमें इन पाँच प्रकारसे अर्थ करके उसका भाव सममना चाहिये।

### नयका स्त्रह्म संत्तेपमें निम्न प्रकार है:--

सम्यग्नय सम्यग् श्रुतज्ञानका अवयव है और इससे वह परमार्थसे ज्ञानका ( उपयोगात्मक ) श्रंश है, श्रीर उसका शब्दरूप कथनको मात्र उपचारसे नय कहा है।

> इस विषयमें श्री घवला टीकामे कहा है कि:— शंका—नय किसे कहते हैं ? समाधान—जाताके श्रीभन्नायको नय कहते हैं।

शंका-- 'अभिप्राय' इसका क्या अर्थ है ?

समाधान-प्रमाणसे गृहोत वस्तुके एक देशमे वस्तुका निश्चय ही अभिप्राय है।

युक्ति भ्रर्थात् प्रमाणसे अर्थके ग्रहण करने अथवा द्रव्य और पर्याय में से किसी एक को अर्थरूपसे ग्रहण करनेका नाम नय है। प्रमाणसे जानी हुई वस्तुके द्रव्य भ्रथवा पर्यायमें वस्तुके निश्चय करनेको नय कहते है, यह इसका भ्रभिप्राय है।

( घवला टीका पुस्तक ६ पृष्ठ १६२-१६३ )

"प्रमाण और नयसे वस्तुका ज्ञान होता है. इस सूत्र द्वारा भी यह व्याख्यान विरुद्ध नही पड़ता। इसका कारण यह है कि प्रमाण और नयसे उत्पन्न वाक्य भी उपचारसे प्रमाण और नय है।"

( घ० टी० पु० ६ पृष्ठ १६४ )

[ यहाँ श्री वीरसेनाचार्यने वाक्यको उपचारसे नय कहकर ज्ञानात्मक नयको परमार्थसे नय कहा है ]

पंचाध्यायीमें भी नयके दो प्रकार माने है-

द्रव्यनयो भावनयः स्यादिति भेदाद्द्विधा च सोऽिपयथा । पौद्रलिकः किल शब्दो द्रव्यं भावश्र चिदिति जीवगुण ॥५०५॥

''अर्थ—वह नय भी द्रव्यनय और भावनय इसप्रकारके भेदसे दो प्रकारका है, जैसे कि वास्तवमें पौद्गिलिक शब्द द्रव्यनय कहलाता है तथा जीवका गुगा जो चैतन्य यह है वह भावनय कहलाता है। ग्रर्थात् नय ज्ञानात्मक ग्रीर वचनात्मकके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेसे वचनात्मक नय द्रव्यनय तथा ज्ञानात्मक नय भावनय कहलाता है।''

स्वामी कार्तिकेय विरचित द्वादशानुप्रेक्षामें नयके तीन प्रकार कहें हैं। अव वस्तुके धर्मको, उसके वाचक शब्दको और उसके ज्ञानको नय कहते हैं:— ''सो चिय इको धम्मो, वाचय सहो वि तस्स धम्मस्स । तं जाणदि तं णाणं, ते तिण्णि वि णय विसेसा य ॥२६५॥

अर्थ — जो वस्तुका एक धर्म, उस धर्मका वाचक शब्द श्रीर उस धर्मको जाननेवाला ज्ञान ये तीनों ही नयके विशेष है।

भावार्थ — वस्तुका ग्राहक ज्ञान, उसका वाचक शब्द भ्रौर वस्तु इनको जैसे प्रमारास्वरूप कहते हैं वैसे ही नय भी कहते हैं।"

( पाटनी ग्रन्थमालासे प्र० कार्तिकेयानुप्रेक्षा पृष्ठ १७० )

"सुयगाग्रस्स वियप्पो, सो वि गाओ" श्रुतज्ञानके विकल्प (-भेद) को नय कहा है। (का० अनुप्रेक्षा गा० २६३)

जैन नीति अथवा नय विवक्षाः---

एकेनाकर्षन्ती श्रूथयन्ती वस्तु तत्त्वमितरेण । अन्तेन जयित जैनी नीतिर्मन्थाननेत्रमिव गोपी ॥२२५॥ ( पू० सि० उपाय )

अर्थ — मथानीको खीचनेवाली ग्वालिनीकी तरह जिनेन्द्र भगवान् की जो नीति अर्थात् नय विवक्षा है वह वस्तु स्वरूपको एक नय विवक्षासे खीचती हुई तथा दूसरी नय विवक्षासे ढीली करती हुई म्रंत अर्थात् दोनों विवक्षाम्रोंसे जयवन्त रहे।

भावार्थ — भगवान्की वाणी स्याद्वादरूप अनेकान्तात्मक है, वस्तु का स्वरूप मुख्य तथा गौगा नयकी विवक्षासे ग्रह्णा किया जाता है। जैसे जीव द्रव्य नित्य भी है और अनित्य भी है, द्रव्याधिकनयकी विवक्षासे नित्य है तथा पर्यायाधिक नयकी विवक्षासे ग्रनित्य है यही नय विवक्षा है।

(जिनवार्गी प्रचारक कार्यालय कलकत्तासे प्र० श्री भ्रमृतचंद्राचार्य कृत पुरुषार्थ सि० उ० पृष्ठ १२३)

यह क्लोक सूचित करता है कि-शास्त्रमे कई स्थान पर निश्चयनय की मुख्यतासे कथन है श्रीर कहीपर व्यवहारनयकी मुख्यतासे कथन है, परन्तु उसका अर्थ ऐसा नहीं है कि—धमं किसी समय तो व्यवहारनय (—श्रभूतार्थनय) के आश्रयसे होता है और किसी समय निश्चयनय (—भूतार्थनय) के आश्रयसे होता है, परन्तु धमं तो हमेशा निश्चयनय अर्थात् भूतार्थनयके ही आश्रयसे होता है (—ग्नर्थात् भूतार्थनयके अखण्ड विषयरूप निजशुद्धात्माके आश्रयसे ही धमं होता है।) ऐसा न्याय—पु० सि० उपायके ५ वें श्लोकमें तथा श्री कार्तिकेयानुप्रेक्षा ग्रन्थ गा० ३११— १२ के भावार्थमें दिया गया है। इसलिये इस श्लोक नं० २२५ का अन्य प्रकार ग्रर्थ करना ठीक नहीं है।

इसप्रकार श्री उमास्वामि विरचित मोक्षशास्त्रके प्रथम अध्यायकी गुजराती टीकाका हिन्दी अनुवाद समाप्त हुआ।



# प्रथम अध्याय का परिशिष्ट

### [ 8 ]

# सम्यग्दर्शनके सम्बन्धमें कुछ ज्ञातव्य

(१)

# सम्यग्दर्शनकी आवश्यकता

प्रश्न-जानी जब कहते है कि सम्यग्दर्शनसे धर्मका प्रारम्भ होता है, तब फिर सम्यग्दर्शन रहित ज्ञान श्रीर चारित्र कैसे होते हैं ?

उत्तर—यदि सम्यग्दर्शन न हो तो ग्यारह भ्रंगका ज्ञाता भी मिथ्याज्ञानी है; और उसका चारित्र भी मिथ्याचारित्र है। तात्पर्य यह है कि सम्यग्दर्शनके बिना व्रत, जप, तप, भक्ति, प्रत्याख्यान भ्रादि जितने भी आचरण हैं वे सब मिथ्याचारित्र है, इसलिये यह जानना भ्रावश्यक है कि सम्यग्दर्शन क्या है श्रीर वह कैसे प्राप्त हो सकता है।

( ? )

# सम्यग्दर्शन क्या है ?

प्रश्न-सम्यग्दर्शन क्या है ? वह द्रव्य है, गुरा है या पर्याय ?

उत्तर—सम्यग्दर्शन जीव द्रव्यके श्रद्धागुणकी एक निर्मल पर्याय है। इस जगतमे छह द्रव्य हैं उनमेंसे एक चैतन्यद्रव्य (जीव) है, और पाँच श्रचेतन—जड़ द्रव्य—पुद्रल, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, श्राकाश श्रीर काल हैं। जीव द्रव्य श्रर्थात् आत्मवस्तुमे अनन्त गुण हैं, उनमेसे एक गुण श्रद्धा (मान्यता विश्वास-प्रतीति) है, उस गुणकी श्रवस्था अनादि-कालसे उल्टी है इसलिये जीवको अपने स्वरूपका श्रम बना हुआ है, उस श्रवस्थाको मिध्यादर्शन कहते है। उस श्रद्धागुणकी सुलटी [—शुद्ध] श्रवस्था सम्यग्दर्शन है। इसप्रकार श्रात्माके श्रद्धागुणकी शुद्ध पर्याय सम्यग्दर्शन है।

#### (३)

# श्रद्धागुणकी मुख्यतासे निश्चय सम्यग्दर्शनकी व्याख्या

- (१) श्रद्धागुराकी जिस ग्रवस्थाके प्रगट होनेसे अपने शुद्ध आत्माका प्रतिभास हो सो सम्यग्दर्शन है।
- (२) सर्वेज्ञ भगवानकी वाणीमें जैसा पूर्ण श्रात्माका स्वरूप कहा गया है वैसा श्रद्धान करना सो निष्ठ्यय सम्यग्दर्शन है।

[ निक्षय सम्यग्दर्शन-निमित्तको, अपूर्ण या विकारी पर्यायको, भंगभेदको या गुएभेदको स्वीकार नही करता-(भेदरूप) लक्षमे नही लेता।]

नोट:—बहुतसे लोग यह मानते हैं कि मात्र एक सर्वव्यापक ग्रात्मा है ग्रीर वह ग्रात्मा कूटस्थमात्र है, किन्तु उनके कथनानुसार चैतन्यमात्र ग्रात्माको मानना सम्यग्दर्शन नहीं है।

- (३) स्वरूपका श्रद्धान ।
- (४) स्नात्म श्रद्धान [ पुरुषार्थसिद्धि उपाय क्लोक २१६ ]
- (४) स्वरूपकी यथार्थ प्रतीति-श्रद्धान [ मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ४७१-सस्ती ग्रन्थमाला देहलीसे प्रकाशित ]
- (६) परसे भिन्न अपने आत्माकी श्रद्धा रुचि [ समयसार कलश ६, छहढाला तीसरी ढाल, छन्द २। ]

नोट: —यहाँ परसे 'भिन्न' शब्द सूचित करता है कि सम्यग्दर्शनको परवस्तु, निमित्त, श्रशुद्धपर्याय, श्रपूर्ण शुद्धपर्याय या भगभेद श्रादि कुछ भी स्वीकार्य नहीं हैं। सम्यग्दर्शनका विषय [लक्ष्य] पूर्ण ज्ञानघन श्रैकालिक श्रात्मा है। [पर्यायकी श्रपूर्णता इत्यादि सम्यग्ज्ञानका विषय है।]

(७) विशुद्धज्ञान-दर्शनस्वभावरूप निज परमात्माकी रुचि सम्य-ग्दर्शन है [ जयसेनाचार्यकृत टीका-हिन्दी समयसार पृष्ठ ८]

नोट:--यहाँ 'निज' शब्द है, वह भ्रनेक प्रात्मा है उनसे भ्रपनी भिन्नता बतलाता है।

(८) शुद्ध जीवास्तिकायकी रुचिरूप निष्ठ्ययसम्यक्त्व । [जयसेना-चार्यकृत टीका--पंचास्तिकाय गाथा १०७ पृष्ठ १७०]

#### (8)

# ज्ञान गुणकी मुख्यतासे निश्चय सम्यग्दर्शनकी व्याख्या

(१) विपरीत अभिनिवेशरिहत जीवादि तत्त्वार्थश्रद्धान सम्यग्दर्शन का लक्षण है, [ मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ४७० तथा पुरुषार्थ सिद्धचुपाय क्लोक २२ ]

नोट:--यह व्याख्या प्रमाण दृष्टिसे है उसमें श्रस्ति-नास्ति दोनों पहलू वताये हैं।

- (२) 'जीवादिका श्रद्धान सम्यक्त्व है' अर्थात् जीवादि पदार्थोके यथार्थं श्रद्धान स्वरूपमें ग्रात्माका परिग्णमन सम्यक्त्व है [समयसार गाथा १४४, हिन्दी टीका पृष्ठ २२४, गुजराती पृष्ठ २०१]
- (३) भूतार्थसे जाने हुए पदार्थोसे शुद्धात्माके पृथक्तवका सम्यक् भवलोकन । [ जयसेनाचार्यकृत टोका-हिन्दी समयसार पृष्ठ २२६ ]

नोट:—कालम नं ० २ श्रीर ३ यह सूचित करते हैं कि जिसे नव पदार्थींका सम्यग्ज्ञान होता है उसे ही सम्यग्दर्शन होता है। इसप्रकार सम्यग्ज्ञान श्रीर सम्यग्दर्शनका ष्रविनाभावी भाव बतलाता है। यह कथन द्रव्यार्थिक नयसे है।

(३) पंचाध्यायी भाग दूसरेमे ज्ञानकी अपेक्षासे निश्चयसम्यग्दर्शन की व्याख्या रलोक १८६ से १८९ में दी गई है, यह कथन पर्यायाधिकनयसे है। वह निम्नप्रकार कहा गया है:—

[गाथा १८६]—'इसलिये गुद्धतत्त्व कही उन नव तत्त्वोंसे विल-क्षरा अर्थान्तर नहीं है, किन्तु केवल नवतत्त्व सम्बन्धी विकारोको छोड़कर नवतत्त्व ही गुद्ध हैं।

भावार्थ — इससे सिद्ध होना है कि केवल विकार की उपेक्षा करने से नवतत्त्व ही शुद्ध है, नवतत्त्वोसे कही सर्वथा भिन्न शुद्धत्व नहीं है।'

[ गाथा १८७ ]—'इसलिये सूत्रमे तत्त्वार्थकी श्रद्धा करनेको सम्यग्दर्शन माना गया है, श्रोर वह भी जीव-ग्रजीवादिरूप नव हैं, x x

भावार्थः — विकारकी उपेक्षा करने पर शुद्धत्व नवर्तत्त्वोंसे अभिन्न है, इसलिये सूत्रकारने [तत्त्वार्थसूत्रमें ] नवतत्त्वोंके यथार्थं श्रद्धानको सम्यग्दर्शन कहा है। ×××"

[ गाथा १८८ ] इस गाथामें 'जीव अजीव आश्रव बन्ध संवर निर्जरा और मोक्ष' इन सात तत्त्वोंके नाम दिये है।

गाथा १८६ ] "पुण्य श्रीर पोपके साथ इत सात तत्वोंको नवीं पदार्थ कहा जाता है, श्रीर वे नव पदार्थ भूतार्थके श्राश्रयसे सम्यग्दर्शनका वास्तविक विषय हैं।"

भावार्थ:— "पुण्य और पापकें साथ यह सात तत्त्व ही नव पदार्थ कहलाते हैं, और वे नव पदार्थ यथार्थताके आश्रयसे सम्यग्दर्शेनिक यथार्थ विषय है।"

-नोट:—यह च्यान रहे कि यह कथन ज्ञानकी अपेक्षासे हैं। देर्शनापेक्षासे सम्यग्दर्शनका विषय अपना अखंड शुद्ध चैतन्यस्वरूप परिपूर्ण आत्मा है,—यह बात ऊपर बताई गई है।

(५) "शुद्ध चेत्ना एक प्रकारकी है क्योंकि शुद्धका एक प्रकार है। शुद्ध चेतनामें शुद्धताकी उपलब्धि होती है इसलिये वह शुद्धरूप है और वह ज्ञानरूप है इसलिये वह ज्ञान चेतना है" [ पंचाध्यायी श्रध्याय २ गाथा १६४ ]

"सभी सम्यग्दष्टियोंके यह ज्ञानचेतना प्रवाहरूपसे अर्थवा अर्थेवा अर्थेवा अर्थेवा अर्थेवा एकघारारूपसे रहती है। [पंचाध्यायी अध्याय २ गाथा ५५१]

- (६) ज्ञेय-ज्ञात्त्वकी यथावत् प्रतीति जिसका लक्षरा है वह संम्य-ग्दर्शन पर्याय है। [ प्रवचनसार श्रध्याय ३ गाथा ४२, श्री अमृतंचन्द्रांचार्य कृत टीका पृष्ठ ३३४ ]
- (७) आत्मासे ग्रात्माको जाननेवाला जीव निश्चयसम्यग्दृष्टि है। [परमात्मप्रकाश गाथा ५२]
  - (=) 'तत्त्वार्थंश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्' [तत्त्वार्थंसूत्र अध्याय १ सूत्र २]

### ( 4)

# चारित्रगुणकी मुख्यतासे निश्चयसम्यग्दर्शनकी व्याख्या

- (१) "ज्ञानचेतनामें 'ज्ञान' शब्दसे ज्ञानमय होनेके कारएा शुद्धा-त्माका ग्रहएा है, और वह शुद्धात्मा जिसके द्वारा श्रनुभूत होता है उसे ज्ञानचेतना कहते हैं" [पंचाध्यायी अध्याय २ गाथा १९६—भावार्थं ०]
- (२) उसका स्पष्टीकरण यह है कि-म्रात्माका ज्ञानगुण सम्यक्तव-युक्त होनेपर आत्मस्वरूपकी जो उपलब्धि होती है, उसे ज्ञानचेतना कहते हैं'। [पंचाध्यायी गाथा १६७]
- (३) 'निश्चयसे यह ज्ञानचेतना सम्यग्दृष्टिके ही होती है। [पंचा-ध्यायी गाथा १८८ ]

नोट:--यहाँ झात्माक्ता जो शुद्धोपयोग है---अनुभव है वह चारित्रग्रुग्यकी पर्याय है।

(४) आत्माकी शुद्ध उपलब्धि सम्यग्दर्शनका लक्षरा है [पंचाध्यायी गाथा २१६]

नोट: —यहाँ इतना ध्यान रखना चाहिये कि ज्ञानकी मुख्यता या चारिश्रकी मुख्यतासे जो कथन है उसे सम्यग्दर्शनका बाह्य लक्षरा जानना चाहिये, क्योंकि सम्यग्दर्शनका श्रीर श्रनुभवके साथ सम्यग्दर्शन श्रीवनाभावी है इसल्यि वे सम्यग्दर्शनको श्रनुभानसे सिद्ध करते हैं। इस अपेक्षासे इसे व्यवहार कथन कहते हैं श्रीर दर्शन [श्रद्धा] ग्रुगुकी अपेक्षासे जो कथन है उसे निश्चय कथन कहते हैं।

(५) दर्शनका निश्चय स्वरूप ऐसा है कि-भगवान् परमातम स्व-भावके अतीन्द्रिय सुखकी रुचि करनेवाले जीवमे शुद्ध अन्तरंग आत्मिक तत्त्वके आनन्दको उत्पन्न होनेका धाम ऐसे शुद्ध जीवास्तिकायका ( अपने जीवस्वरूपका ) परमश्रद्धान, हढ़ प्रतीति और सच्चा निश्चय ही दर्शन है (यह व्याख्या सुख गुराकी मुख्यतासे है।)

### ( 4 )

#### अनेकान्त स्वरूप

दर्शन-ज्ञान-चारित्र सम्बन्धी श्रनेकान्त स्वरूप समभने योग्य है इसलिये वह यहाँ कहा जाता है।

- (१) सम्याद्श्न-सभी सम्यादृष्टियोंके ग्रयत् चीथे गुणस्थानसे सिद्धोंतक सभीके एक समान है, अर्थात् शुद्धात्माकी मान्यता उन सबके एकसी है-मान्यतामे कोई श्रन्तर नहीं है।
- (२) सम्यग्ज्ञान—सभी सम्यग्दृष्टियों के सम्यन्तवकी अपेक्षासे ज्ञान एक ही प्रकारका है किन्तु ज्ञान किसीके हीन या किसीके अधिक होता है। तेरहवें गुएएस्थानसे सिद्धोतकका ज्ञान सम्पूर्ण होनेसे सर्व वस्तुओको युगपत जानता है। नीचेके गुएएस्थानोमें [चौथेसे बारहवें तक ] ज्ञान क्रमशः होता है, और वहाँ यद्यपि ज्ञान सम्यक् है तथापि कम-बढ़ होता है, उस अवस्थामें जो ज्ञान विकासक्ष्प नहीं है वह अभावक्ष्प है, इसप्रकार सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानमे ग्रन्तर है।
- (३) सम्यक् चारित्र—सभी सम्यग्दृष्टियोके जो कुछ भी चारित्र प्रगट हुम्रा हो सो सम्यक् है। भ्रौर जो दसवें गुएएस्थान तक प्रगट नहीं हुम्रा सो विभावरूप है। तेरहवें गुएएस्थानमें भ्रनुजीवी योग गुएए कंपनरूप होनेसे विभावरूप है, और वहाँ प्रतिजीवीगुएए बिलकुल प्रगट नहीं है। चौदहवें गुएएस्थानमें भी उपादानकी कच्चाई है इसलिये वहाँ औदियकभाव है।
- (४) जहाँ सम्यग्दर्शन है वहाँ सम्यग्ज्ञान और स्वरूपाचरण जारित्रका ग्रंश अभेदरूप होता है; ऊपर कहे अनुसार दर्शनगुरासे ज्ञानगुरा का पृथक्तव श्रीर उन दोनों गुरासे चारित्रगुराका पृथक्तव सिद्ध हुग्रा, इसप्रकार ग्रनेकान्त स्वरूप हुग्रा।
- (५) यह मेद पर्यायाधिकनयसे है। द्रव्य श्रखण्ड है इसलिये द्रव्याधिकनयसे सभी गुण अमेद-श्रखण्ड है, ऐसा समभुना चाहिये।

(७)

# दर्शन [ श्रद्धा ], ज्ञान, चारित्र इन तीनों गुणोंकी अमेद दृष्टिसे निश्चय सम्यग्दर्शनकी न्याख्या

(१) श्रलण्ड प्रतिभासमय, श्रनन्त, विज्ञानघन, परमात्मस्वरूप समयसारका जब श्रात्मा श्रनुभव करता है उसी समय आत्मा सम्यक्रूपसे दिलाई देता है—[ अर्थात् श्रद्धा की जाती है ] और ज्ञात होता है इसिलये समयसार ही सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान है। नयोंके पक्षपातको छोडकर एक अल्ज्ड प्रतिभासको अनुभव करना ही 'सम्यग्दर्शन' और 'सम्यग्ज्ञान' ऐसे नाम पाता है। सम्यग्दर्शन-सम्यग्ज्ञान कही अनुभवसे भिन्न नहीं है। [ समयसार गाथा १४४ टीका भावार्थ, ]

## (२) वर्ते निज स्वभावका अनुभव लक्ष प्रतीत, वृत्ति वहे जिनभावमें परमार्थे समकित ।

[ आत्मसिद्धि गाथा ११९ ]

अर्थ — अपने स्वभावकी प्रतीति, ज्ञान श्रीर अनुभव वर्ते और अपने भावमे अपनी वृत्ति वहे सो परमार्थ सम्यक्तव है।

(6)

### निश्रय सम्यग्दर्शनका चारित्रके भेदोंकी अपेक्षासे कथन

निश्चय सम्यग्दर्शन चौथे गुर्णस्थानसे प्रारम्भ होता है, चौथे ग्रीर पाँचवें गुर्णस्थानमे चारित्रमें मुख्यतया राग होता है इसलिये उसे 'सराग सम्यक्त्व' कहते है। छुठे गुर्णस्थानमे चारित्रमे राग गौरण है, ग्रीर ऊपरके गुर्णस्थानोंमे उसके दूर होते होते ग्रन्तमे सम्पूर्ण वीतराग चारित्र हो जाता है, इसलिये छुठे गुर्णस्थानसे 'वीतराग सम्यक्त्व,' कहलाता है।

(९)

### निश्रय सम्यग्दर्शनके सम्बन्धमें प्रश्लोत्तर

प्रशः—मिण्यात्व और श्रनन्तानुबन्धीके निमित्तसे होनेवाले विपरीत श्रभिनिवेशसे रहित जो श्रद्धा है सो निश्चय सम्यक्तव है या व्यवहार सम्यक्तव ?

उत्तर:--वह निश्चय सम्यक्तव है, व्यवहार सम्यक्तव नहीं।

प्रशः-पंचास्तिकायकी १०७ वी गाथाकी संस्कृत टीकासे उसे ज्यवहार सम्यक्त कहा है।

उत्तर:—नहीं, उसमें इसप्रकार शब्द हैं—"मिध्यात्वोदयजितत विपरीताभिनिवेश रहितं श्रद्धानम्", यहाँ 'श्रद्धान' कहकर श्रद्धानकी पहिचान कराई है, किन्तु उसे व्यवहार सम्यक्तव नहीं कहा है व्यवहार श्रीर निश्चय सम्यक्तवकी व्याख्या गाथा १०७ में कथित 'भावाएाम्' शब्दके अर्थ में कही है।

प्रशः—'अध्यात्मकमलमार्तंड' की सातवीं गाथामें उसे व्यवहार सम्यक्तव कहा है, क्या यह ठीक है ?

उत्तर:—नहीं, वहाँ निक्षय सम्यक्ति व्याख्या है, द्रव्यकर्मके उपशम, क्षय इत्यादिके निमित्तसे सम्यक्ति उत्पन्न होता है—इसप्रकार निक्ष्य सम्यक्ति व्याख्या करना सो व्यवहारनयसे हैं क्योंकि वह व्याख्या परद्रव्यकी श्रपेक्षासे की है। ग्रपने पुरुषार्थसे निक्षय सम्यक्त्व प्रगट होता है यह निक्षयनयका कथन है। हिन्दीमें जो 'व्यवहार सम्यक्त्व' ऐसा अर्थ किया है सो यह मूल गाथाके साथ मेल नहीं खाता।

(१०)

### व्यवहार सम्यग्दर्शनकी व्याख्या

(१) पंचास्तिकाय, छहद्रव्य तथा जीव-पुदूलके संयोगी परिगामोंसे उत्पन्न भ्राश्रव, बन्ध, पुण्य, पाप, संवर, निर्जरा भ्रीर मोक्ष इसप्रकार नव पदार्थोंके विकल्परूप व्यवहार सम्यक्तव है।

[ पंचास्तिकाय गाथा १०७ जयसेनाचार्यकृत टीका पृष्ठ १७० ]

(२) जीव, श्रजीव, श्राश्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोक्ष इन सात तत्त्वोकी ज्योकी त्यों यथार्थ अटल श्रद्धा करना सो व्यवहार सम्यग्दर्शन है। [ छहढाला, ढाल ३ छन्द ३ ] (३) प्रशः—क्या व्यवहार सम्यग्दर्शन निम्चय सम्यग्दर्शनका साधक है ?

उत्तर:—प्रथम जब निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट होता है तब विकल्प रूप व्यवहार सम्यग्दर्शनका श्रभाव होता है। इसलिये वह (व्यवहार सम्यग्दर्शन ) वास्तवमें निश्चय सम्यग्दर्शनका साधक नहीं है, तथापि उसे भूतनेगमनयसे साधक कहा जाता है, श्रयांत् पहिले जो व्यवहार सम्यग्दर्शन था वह निश्चय सम्यग्दर्शनके प्रगट होते समय श्रभावरूप होता है, इसलिये जब उसका श्रभाव होता है तब पूर्वकी सविकल्प श्रद्धाको व्यवहार सम्यग्दर्शन कहा जाता है। (परमात्म प्रकाश गाथा १४० पृष्ठ १४३, प्रथमा-वृत्ति संस्कृत टीका) इसप्रकार व्यवहार सम्यग्दर्शन निश्चय सम्यग्दर्शनका कारण नही, किन्तु उसका अभाव कारण है।

### (११)

### ज्यवहाराभास सम्यग्दर्शनको कभी ज्यवहार सम्यग्द्रिन् भी कहते हैं।

प्रव्यिति मुनिको ग्रात्मज्ञानशून्य श्रागमज्ञान, तत्त्वार्थश्रद्धान और संयमभावकी एकता भी कार्यकारी नहीं हैं [देखो मोक्षमार्ग प्रकाशक देहलीवाला पृष्ठ ३४६ ]

यहाँ जो 'तत्त्वार्थ श्रद्धान' शब्दका प्रयोग हुआ है सो वह भाव निक्षेपसे नहीं किन्तु नाम निक्षेपसे हैं।

'जिसे स्व-परका यथार्थ श्रद्धान नहीं है किन्तु जो वीतराग कथित देव, गुरु श्रीर धर्म—इन तीनोंको मानता है तथा अन्यमतमें कथित देवादि को तथा तत्त्वादिको नही मानता, ऐसे केवल व्यवहार सम्यक्त्वसे वह निश्चय सम्यक्त्वी नाम नही पा सकता'। (पं० टोडरमलजी कृत रहस्य-पूर्ण चिट्ठी) उसका गृहीत मिथ्यात्व दूर होगया है इस अपेक्षासे व्यवहार सम्यक्त्व हुआ है ऐसा कहा जाता है किन्तु उसके अगृहीत मिथ्यादर्शन है इसलिये वास्तवमें उसे व्यवहाराभास सम्यग्दर्शन है।

मिथ्यादृष्टि जीवको देव गुरु धर्मादिका श्रद्धान श्राभासमात्र होता है, उसके श्रद्धानमेंसे विपरीताभिनिवेशका श्रभाव नहीं हुग्रा है, श्रीर उसे व्यवहार सम्यक्त्व श्राभासमात्र है, इसिलये उसे जो देव गुरु धर्म; नव तत्त्वादिका श्रद्धान है सो विपरीताभिनिवेशके श्रभावके लिये कारण नहीं हुग्रा, श्रीर कारण हुए बिना उसमें [ सम्यग्दर्शनका ] उपचार संभवित नहीं होता, इसिलये उसके व्यवहार सम्यग्दर्शन भी संभव नहीं है, उसे व्यवहार सम्यक्त्व, मात्र नामिनक्षेपसे कहा जाता है [ मोक्षमार्ग प्रकाशक अ० ६ पृष्ठ ४७६-४७७ देहलीका ]

(१२)

### सम्यग्दर्शनके प्रगट करनेका उपाय

प्रश्न-सम्यग्दर्शनके प्रगट करनेका क्या उपाय है ?

(१)

उत्तर—ग्रात्मा और परद्रव्य सर्वथा भिन्न हैं, एकका दूसरेमें ग्रत्यत ग्रमाव है। एक द्रव्य, उसका कोई गुएा या पर्याय दूसरे द्रव्यमें, उसके गुएामें या उसकी पर्यायमे प्रवेश नहीं कर सकते, इसलिये एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ भी नहीं कर सकता, ऐसी वस्तुस्थितिकी मर्यादा है। और फिर प्रत्येक द्रव्यमें अगुरुल ग्रुत्त गुएा है क्योंकि वह सामान्यगुएा है। उस गुएाके कारएा कोई किसीका कुछ नहीं कर सकता। इसलिये आत्मा परद्रव्यका कुछ नहीं कर सकता, शरीरको हिला हुला नहीं सकता, द्रव्यकमें या कोई भी परद्रव्य जीवको कभी हानि नहीं पहुँचा सकता,—यह पहिले निश्चय करना चाहिये।

इसप्रकार निक्षय करनेसे जगतके परपदार्थोंके कर्तृं त्वका जो ग्रिभि-मान श्रात्माके अनादिकालसे चला ग्रारहा है वह दोष मान्यतामेंसे और ज्ञानमेंसे दूर हो जाता है।

शास्त्रोमें कहा गया है कि द्रव्यकमें जीवके गुर्गोंका घात करते हैं, इसलिये कई लोग मानते हैं कि उन कर्मोंका उदय जीवके गुर्गोंका वास्तव

मे घात करता है, और वे लोग ऐसा ही अर्थ करते है; किन्त उनका यह अर्घ ठीक नहीं है। क्योंकि वह कथन व्यवहारनयका है जो कि केवल निमित्तका ज्ञान करानेवाला है। उसका वास्तविक भ्रथं यह है कि-जब जीव भ्रपने पुरुपार्थंके दोषसे अपनी पर्यायमे विकार करता है अर्थात् अपनी पर्यायका घात करता है तब उस घातमे श्रनुकूल निमित्तरूप जो द्रव्यकर्म प्रात्मप्रदेशोसे खिरनेके लिये तैयार हुआ है उसे 'उदय' कहनेका उपचार है श्रर्थात् उस कर्मपर विपाक उदयरूप निमित्तका श्रारोप होता है। और यदि जीव स्वयं ग्रपने सत्यपुरुपार्थसे विकार नही करता—अपनी पर्यायका घात नहीं करता तो द्रव्यक्रमोंके उसी समूहको 'निर्जरा' नाम दिया जाता है। इसप्रकार निमित्त-नैमित्तिक संबंधका ज्ञान करने मात्रके लिये उस व्यवहार कयनका श्रर्थ होता है। यदि श्रन्यप्रकारसे ( शब्दानुसार ही ) श्रर्थ किया जाय तो इस सम्बन्धके वदले कत्ती, कर्मका संबंध माननेके बराबर होता है, अर्थात् उपादान-निमित्त, निश्चयव्यवहार एकरूप हो जाता है, अथवा एक म्रोर जीवद्रव्य भ्रौर दूसरी ओर अनन्त पुद्गल द्रव्य है, तो अनन्त द्रव्योने मिलकर जीवमे विकार किया है ऐसा उसका श्रर्थ हो जाता है, जो कि ऐसा नहीं हो सकता। यह निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध बतानेके लिये कर्मके उदयने जीवपर असर करके हानि पहुँचाई, - उसे परिग्णिमत किया इत्यादि प्रकारसे उपचारसे कहा जाता है, किन्तु उसका यदि उस शब्दके अनुसार ही अर्थ किया जाय तो वह मिथ्या है। दिखो समयसार गाथा १२२ से १२५, १६०, तथा ३३७ से ३४४, ४१२ श्रमृतचन्द्राचार्य की टीका तथा समय सार कलश नं० २११-१२-१३-२१६ ]

इसप्रकार सम्यग्दर्शन प्रगट करनेके लिये पहिले स्वद्रव्य-परद्रव्य की भिन्नता निश्चित करनी चाहिए, और फिर क्या करना चाहिए सो कहते हैं।

(२)

स्वद्रव्य और परद्रव्यकी भिन्नता निश्चित् करके, परद्रव्यो परसे लक्ष छोडकर स्वद्रव्यके विचारमे ग्राना चाहिए वहाँ आत्मामे दो पहलू हैं उन्हे जानना चाहिए। एक पहलू-आत्माका प्रतिसमय त्रिकाल ग्रखंड परि-

पूर्ण चैतन्य स्वभावरूपता द्रव्य-गुरा पर्यायमें (वर्तमान पर्यायको गौरा करने पर) है, आत्माका यह पहलू निश्चयनयका विषय है। इस पहलूको निश्चय करनेवाले ज्ञानका पहलू 'निश्चयनय' है।

दूसरा पहलू-वर्तमान पर्यायमें दोष है-विकार है, अल्पज्ञता है यह निश्चय करना चाहिए। यह पहलू व्यवहारनयका विषय है। इसप्रकार दो नयोंके द्वारा श्रात्माके दोनों पहलुश्रोका निश्चय करनेके बाद पर्यायका श्राश्रय छोड़ कर अपने त्रिकाल चैतन्य स्वरूपकी श्रोर उन्मुख होना चाहिए।

इसप्रकार त्रैकालिक द्रव्यकी ओर उन्मुख होनेपर-वह त्रैकालिक नित्य पहलू होनेसे उसके भ्राश्रयसे सम्यग्दर्शन प्रगट होता है।

यद्यपि निश्चयनय और सम्यग्दर्शन दोनो भिन्न २ गुणोंकी पर्याय हैं तथापि उन दोनोंका विषय एक है भ्रशीत् उन दोनोंका विषय एक, भ्रखण्ड, धुद्ध, बुद्ध, चैतन्यस्वरूप भ्रात्मा है, उसे दूसरे शब्दोमें 'नैकालिक ज्ञायक स्व-रूप' कहा जाता है। सम्यग्दर्शन किसी परद्रव्य, देव, गुरु, शास्त्र भ्रथवा निमित्त, पर्याय, गुणभेद, या भग इत्यादिको स्त्रीकार नही करता, क्योंकि उसका विषय उपरोक्त कथनानुसार त्रिकाल ज्ञायकस्वरूप भ्रात्मा है।

(१३)

### निर्विकल्प अनुभवका प्रारम्भ

निर्विकल्प अनुभवका प्रारम्भ चौथे गुर्णस्थानसे ही होता है, किन्तु इस गुर्णस्थानमे वह बहुतकालके अन्तरसे होता है, और ऊपरके गुर्णस्थानों मे जल्दी २ होता है। नीचेके और ऊपरके गुर्णस्थानोंकी निर्विकल्पतामें भेद यह है कि परिस्मामोकी मग्नता ऊपरके गुर्मस्थानोंमें विशेष है। [गुजराती मोक्षमार्ग प्रकाशकके साथकी श्री टोडरमलजी कृत रहस्य पूर्ण चिट्ठी पृष्ठ ३४६]

(88)

## जय कि सम्यक्तव पर्याय है तब उसे गुण कैसे कहते हैं ?

प्रश्न:—सम्यग्दर्शन पर्याय है फिर भी कहीं २ उसे सम्यक्त गुरा क्यों कहते हैं ? उत्तर:—वास्तवमे तो सम्यग्दर्शन पर्याय है, किन्तु जैसा गुरा है वैसी ही उसकी पर्याय प्रगट हुई है—इसप्रकार गुरा पर्यायकी श्रिभन्नता वतानेके लिये कही कही उसे सम्यक्त्व गुरा भी कहा जाता है; किन्तु वास्तवमे सम्यक्त्व पर्याय है, गुरा नही। जो गुरा होता है वह त्रिकाल रहता है। सम्यक्त्व त्रिकाल नहीं होता किन्तु उसे जीव जब श्रपने सत् पुरुषार्थसे प्रगट करता है तब होता है। इसलिये वह पर्याय है।

#### (87)

### सभी सम्यग्दृष्टियोंका सम्यग्दर्शन समान है

प्रश्न:—छद्मस्य जीवोको सम्यग्दर्शन होता है और केवली तथा सिद्धभगवानके भी सम्यग्दर्शन होता है, वह उन सबके समान होता है या ग्रसमान ?

उत्तर:—जैसे छद्मस्य (-अपूर्णज्ञानी) जीवके श्रुतज्ञानके अनुसार प्रतीति होती है उसीप्रकार केवलीभगवान और सिद्धभगवानके केवलज्ञानके श्रनुसार प्रतीति होतो है। जैसे तत्त्वश्रद्धान छद्मस्थको होता है वैसा ही केवली-सिद्धभगवानके भी होता है। इसलिये ज्ञानादिकी हीनाधिकता होने पर भी तियंच ग्रादिके तथा केवली ग्रीर सिद्धभगवानके सम्यग्दर्शन तो समान ही होता है; क्योंकि जैसी ग्रात्म स्वरूपकी श्रद्धा छद्मस्थ सम्यग्दृष्टि को है वैसी ही केवली भगवानको है। ऐसा नही होता कि चौथे गुएस्थान में शुद्धात्माकी श्रद्धा एक प्रकारकी हो और केवली होने पर ग्रन्य प्रकारकी हो, यदि ऐसा होने लगे तो चौथे गुएस्थानमें जो श्रद्धा होती है वह यथार्थ नहीं कहलायगी किन्तु मिध्या सिद्ध होगी। [ देहलीका मोक्षमार्ग प्रकारक पृष्ठ ४७५ ]

#### (१६)

# सम्यग्दर्शनके मेद क्यों कहे गये हैं ?

प्रशः—यदि सभी सम्यग्दष्टियोका सम्यग्दर्शन समान है तो फिर आत्मानुशासनकी ग्यारहवी गाथामे सम्यग्दर्शनके दश प्रकारके भेद क्यो कहे गये हैं ? उत्तर:—सम्यदर्शनके यह भेद निमित्तादिकी अपेक्षासे कहें गए हैं श्रात्मानुशासनमें दश प्रकारसे सम्यक्त्वके जो भेद कहे गये हैं उनमें से श्राठ भेद सम्यग्दर्शन प्रगट होनेसे पूर्व जो निमित्त होते हैं उनका ज्ञान करानेके लिए कहे है, और दो भेद ज्ञानके सहकारीपनकी अपेक्षासे कहे हैं। श्रुत केवलीको जो तत्त्वश्रद्धान है उसे अवगाढ़ सम्यग्दर्शन कहते हैं, और केवली भगवानको जो तत्त्वश्रद्धान है उसे परमावगाढ सम्यग्दर्शन कहा जाता है, इसप्रकार आठ भेद निमित्तोकी अपेक्षासे और दो भेद ज्ञानकी अपेक्षासे है। 'दर्शनकी' अपनी अपेक्षासे वे भेद नही है। उन दशों प्रकारमें सम्यग्दर्शनका स्वरूप एक ही प्रकारका होता है,—ऐसा समक्षना चाहिए, [ दे० का मोक्षमाग प्रकाशक ग्र० ६ ए० ४६३ ]

प्रश्न-यदि चौथे गुएस्थानसे सिद्धभगवान तक सभी सम्यग्दिष्टयों के सम्यग्दर्शन एकसा है तो फिर केवलीभगवानके परमावगाढ सम्यग्दर्शन क्यो कहा है ?

उत्तर:—जैसे छद्मस्थको श्रुतज्ञानके अनुसार प्रतीति होती है उसीप्रकार केवली और सिद्धभगवानको केवलज्ञानके अनुसार ही प्रतीति होती है। चौथे गुग्रस्थानमे सम्यग्दर्शनके प्रगट होने पर जो आत्मस्वरूप निर्णीत किया था वही केवलज्ञानके द्वारा जाना गया, इसलिए वहाँ प्रतीतिमें परमावगाढ़ता कहलाई, इसीलिए वहाँ परमावगाढ सम्यक्त्व कहा है। किन्तु पिले जो श्रद्धान किया था उसे यदि केवलज्ञानमें मिथ्या जाना होता तव तो छ्दास्थको श्रद्धा ग्रप्रतीतिरूप कहलातो, किन्तु ग्रात्मस्वरूपका जैसा श्रद्धान छ्दास्थको होता है वैसा ही केवली और सिद्धभगवानको भी होता है;—तात्पर्य यह है कि मूलभूत जीवादिके स्वरूपका श्रद्धान जैसा छदास्थ को होता है वैसा ही केवलीको भी होता है।

(१७)

# सम्यक्त्वकी निर्मलवाका स्वरूप

श्रीपरामिक सम्यवत्व वर्तमानमे क्षायिकवत् निर्मेल है। क्षायोप-दामिय सम्यवत्वमें समल तत्त्वार्थं श्रद्धान होता है। यहाँ जो मलस्व है उसका तारतम्य-स्वरूप केवलज्ञानगम्य है। इस अपेक्षासे वह सम्यक्त्व निर्मल नहीं है। ग्रत्यन्त निर्मल तत्त्वार्थं श्रद्धान-क्षायिक सम्यग्दर्शन है। [ मोक्षमार्गप्रकाशक अ० ६ ] इन सभी सम्यक्त्वमें ज्ञानादिकी हीनाधिकता होने पर भी तुच्छ ज्ञानी तिर्यचादिके तथा केवलीभगवान ग्रौर सिद्धभग-वानके सम्यक्त्व गुरा तो समान ही कहा है, क्योंकि सबके अपने श्रात्माकी अथवा सात तत्त्वोंकी एकसी मान्यता है [ मोक्षमार्गप्रकाशक पृष्ठ ४७५ देहली ]

सम्यग्दृष्टिके व्यवहार सम्यक्त्वमें निश्चयसम्यक्त्व गिंभत है,—निरं-तर गमन (परिएामन ) रूप है, [श्री टोडरमलजीकी चिट्ठी ]

(25)

# सम्यवत्वकी निर्मलता में निम्नप्रकार पाँच मेद भी किये जाते हैं

१-समल भ्रगाढ, २-निर्मल, ३-गाढ, ४-अवगाढ और ५-पर-मावगाढ़।

वेदक सम्यक्त्व समल अगाढ़ है, श्रोपशमिक और क्षायिक सम्यक्त्व निर्मल है, क्षायिक सम्यक्त्व गाढ़ है। श्रग श्रोर श्रग बाह्य सहित जैनशाक्षों के श्रवगाहनसे उत्पन्न दृष्टि श्रवगाढ़ सम्यक्त्व है, श्रुतकेवलीको जो तत्त्व-श्रद्धान है उसे अवगाढ़ सम्यक्त्व कहते हैं परमाविधज्ञानीके और केवलज्ञानी के जो तत्त्वश्रद्धान है उसे परमावगाढ़ सम्यक्त्व कहते हैं। यह दो भेद ज्ञानके सहकारीभावकी श्रपेक्षासे है [ मोक्षमार्गप्रकाशक अ० ६ ]

"ग्रीपशमिक सम्यक्तवकी ग्रपेक्षा क्षायिक सम्यक्तव ग्रिष्ठिक विशुद्ध है", [ देखो तत्त्वार्थं राजवार्तिक ग्रध्याय २ सूत्र १ नीचेकी कारिका १०-११, तथा उसके नीचे संस्कृत टीका ]

"क्षायोपशमिक सम्यक्त्वसे क्षायिक सम्यक्त्वकी विशुद्धि स्रनंत गुणी स्रिधिक है", [ देखो तत्त्वार्थराजवातिक अध्याय २ सूत्र १ कारिका १२ भीचेकी संस्कृत टीका ]

### (१९)

सम्यग्दृष्टि जीव अपनेको सम्यक्त्व प्रगट होनेकी वात श्रुतज्ञानके द्वारा वरावर जानता है।

प्रश्न:-अपनेको सम्यग्दर्शन प्रगट हुआ है यह किस ज्ञानके द्वारा मालूम होता है ?

उत्तर:—चौथे गुएस्थानमे भावश्रुतज्ञान होता है उससे सम्यग्दृष्टि को सम्यग्दर्शनके प्रगट होनेकी बात मालूम हो जाती है। यदि उस ज्ञानके द्वारा खबर नहीं होती ऐसा माना जाय तो उस श्रुतज्ञानको सम्यक् [ यथार्थ ] कैसे कहा जा सकेगा। यदि अपनेको श्रपने सम्यग्दर्शनकी खबर न होती हो तो उसमें और मिथ्यादृष्टि श्रज्ञानीमें क्या अन्तर रहा?

प्रश्न-यहाँ आपने कहा है कि सम्यग्दर्शन श्रुतज्ञानके द्वारा जाना जाता है, किन्तु पंचाध्यायी अध्याय २ में उसे अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान और केवलज्ञान गोचर कहा है। वे क्लोक निम्नप्रकार है। ?—

### सम्यक्त्वं वस्तुतः स्र्स्मं केवलज्ञानगोचरम्। गोचरं स्वावधिस्वांतःपर्ययज्ञानयोर्द्वयो ॥ ३७५ ॥

[ अर्थ — सम्यक्त वास्तवमें सूक्ष्म है और केवलज्ञान गोचर है तथा अविध और मनःपर्यय इन दोनोंके गोचर है। ] और श्रध्याय २ गाथा ३७६ में यह कहा है कि वे मित और श्रुतज्ञान गोचर नही हैं; श्रौर यहाँ आप कहते हैं कि सम्यक्दर्शन श्रुतज्ञानगोचर है, इसका क्या उत्तर है ?

उत्तर:—सम्यग्दर्शन मितज्ञान और श्रुतज्ञानगोचर नही है इस-प्रकार जो ३७६ वीं गाथामें कहा है उसका श्रर्थ इतना ही है कि-सम्यग्दर्शन उस-उस ज्ञानका प्रत्यक्ष विषय नही है ऐसा सममना चाहिए। किन्तु इसका अर्थ यह नही है कि इस ज्ञानसे सम्यक्दर्शन किसी भी प्रकारसे नही जाना जा सकता। इस सम्बन्ध में पंचाध्यायी अध्याय २ की ३७१ और ३७३ वी गाथा निम्नप्रकार है— इत्येवं ज्ञानतत्त्वोसौ सम्यग्दृष्टिर्निजात्मदृक् । वैषयिके सुखे ज्ञाने राग-द्वेषौ परित्यजेत् ॥३७१॥

प्रर्थ—इसप्रकार तत्त्वोंको जाननेवाले स्वात्मदर्शी सम्यग्दृष्टि जीव इन्द्रियजन्य सुख श्रीर ज्ञानमें राग द्वेषको छोड़ते हैं।

> अपराण्यपि लक्ष्माणि सन्ति सम्यग्हगात्मनः । सम्यक्त्वेनाविनाभृतैर्थे (श्र) संलक्षते सुदक् ॥३७३॥

प्रयं—सम्यग्दृष्टि जीवके दूसरे लक्षरा भी हैं। जिन सम्यक्तवके प्रविनाभावी लक्षराोंके द्वारा सम्यग्दृष्टि जीव लक्षित होता है।

वे लक्षण गाया ३७४ में कहते है— उक्तमाक्ष्यं सुखं ज्ञानमनादेयं हगात्मनः। नादेयं कर्म सर्वेच (स्वं) तद्वद् दृष्टीपलब्धितः ॥३७४॥

ग्नर्थ-जैसे ऊपर कहा है उसी प्रकार सम्यग्दृष्टिको इन्द्रियजन्य सुख और ज्ञानका आदर नही है तथा ग्रात्म प्रत्यक्ष होनेसे सभी कर्मीका भी ग्रादर नहीं है।

गाया ३७५-३७६ का इतना ही ग्रर्थ है कि—सम्यग्दर्शन केवल-ज्ञानादिका प्रत्यक्ष विषय है ग्रीर मित श्रुतज्ञानका प्रत्यक्ष विषय नही है, किन्तु मित श्रुतज्ञानमे वह उसके लक्षणोके द्वारा जाना जा सकता है, और केवलज्ञानादि ज्ञानमे लक्षण लक्ष्यका मेद किये बिना प्रत्यक्ष जाना जा सकता है।

प्रशः-इस विषयको दृष्टांत पूर्वेक समभाइए ?

उत्तर:—स्वानुभवदशामे जो आत्माको जाना जाता है सो श्रुत-जानके द्वारा जाना जाता है। श्रुतज्ञान मितज्ञान पूर्वक ही होता है, वह मितज्ञान-श्रुतज्ञान परोक्ष है इसिलये वहाँ आत्माका जानना प्रत्यक्ष नहीं होता। यहाँ जो ग्रात्माको भलीभाँति स्पष्ट जानता है उसमें पारमाधिक प्रत्यक्षत्व नहीं है तथा जैसे पुद्गल पदार्थ नेत्रादिके द्वारा जाना जाता है उसीप्रकार एकदेश (ग्रंशतः) निर्मलता पूर्वक भी ग्रात्माके श्रसंख्याति प्रदेशादि नहीं जाने जाते, इसिलए सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष भी नहीं है। श्रनुभवमें आत्मा तो परोक्ष ही है, कहीं आत्माक प्रदेशोंका आकार भासित नही होता, परन्तु स्वरूपमें परिणाम मग्न होने पर जो स्वानुभव हुआ वह (स्वानुभव) प्रत्यक्ष है। इस स्वानुभवका स्वाद कही श्रागम—अनुमानादि परोक्षप्रमाणके द्वारा ज्ञात नही होता, किन्तु स्वयं ही इस श्रनुभवके रसास्वादको प्रत्यक्ष वेदन करता है जानता है। जैसे कोई अन्य पुरुष मिश्रीका स्वाद लेता है, वहाँ मिश्रीका श्राकारादि परोक्ष है, किन्तु जिल्लाके द्वारा स्वाद लिया है इसलिए वह स्वाद प्रत्यक्ष है, —ऐसा श्रनुभव के सम्बन्धमे जानना चाहिए। [टोडरमलजी की रहस्य पूर्ण चिट्ठी।] यह दशा चौथे गुणस्थानमें होती है।

इस प्रकार आत्माका अनुभव जाना जा सकता है, और जिस जीव को उसका अनुभव होता है उसे सम्यग्दर्शन अविनाभावी होता है, इसलिए मतिश्रुतज्ञानसे सम्यग्दर्शन भलीभाँति जाना जा सकता है।

प्रशः-इस सम्बन्धमे पंचाध्यायीकारने क्या कहा है ?

उत्तर—पंचाध्यायीके पहले श्रध्यायमे मति-श्रुतज्ञानका स्वरूप बतलाते हुए कहा है कि—

अपि किचाभिनिबोधिकबोधद्वैतं तदादिमं यावत् । स्वात्मानुभूतिसमये प्रत्यक्षं तत्समक्षमिव नान्यत् ॥७०६॥

अर्थ:---- श्रीर विशेष यह है कि-स्वानुभूतिके समय जितना भी पहिले उस मितज्ञान और श्रुतज्ञानका द्वेत रहता है उतना वह सब साक्षात् प्रत्यक्ष की भाँति प्रत्यक्ष है, दूसरा नहीं-परोक्ष नहीं।

भावार्थ:—तथा उस मित और श्रुतज्ञानमें भी इतनी विशेषता है कि-जिस समय उन दो ज्ञानोंमेसे किसी एक ज्ञानके द्वारा स्वानुभूति होती है उस समय यह दोनों ज्ञान भी अतीन्द्रिय स्वात्माको प्रत्यक्ष करते हैं, इस-लिए यह दोनों ज्ञान भी स्वानुभूतिके समय प्रत्यक्ष है-परोक्ष नही।

प्रश्न:--क्या इस सम्बन्धमे कोई और शास्त्राधार है ?

उत्तर:—हाँ, पं० टोडरमलजीकृत रहस्यपूर्ण चिट्ठीमें निम्नप्रकार कहा है:— "जो प्रत्यक्षके समान होता है उसे भी प्रत्यक्ष कहते हैं। जैसे लोक में भी कहते हैं कि—'हमने स्वप्नमें या ध्यानमें अमुक मनुष्यको प्रत्यक्ष देखा,' यद्यपि उसने प्रत्यक्ष नहीं देखा है तथापि प्रत्यक्षकी भाँति यथार्थ देखा है इसलिये उसे प्रत्यक्ष कह देते हैं, इसीप्रकार अनुभवमे आत्मा प्रत्यक्षकी भाँति यथार्थ प्रतिभासित होता है"।

प्रश्नः—श्री कुन्दकुन्दाचार्यकृत समयसार परमागममे इस संबंधमे क्या कहा है ?

उत्तर:—(१) श्रीसमयसारकी ४६ वी गाथाकी टीकामें इसप्रकार कहा है;—इसप्रकार रूप, रस, गंघ, स्पर्श, शब्द, संस्थान श्रीर व्यक्तता का श्रभाव होने पर भी स्वसंवेदनके बलसे सदा प्रत्यक्ष होनेसे श्रनुमानगोचर मात्रताके श्रभावके कारएा (जीवको) श्रालगग्रहण कहा जाता है।

"अपने अनुभवमे आनेवाले चेतना गुराके द्वारा सदा श्रंतरंगमे प्रकाशमान है इसलिये (जीव) चेतना गुरावाला है।"

(२) श्री समयसारकी १४३ वी गाथाकी टीकामें इसप्रकार कहा है;—

टीकाः—जैसे केवली भगवान, विश्वके साक्षीपनके कारण, श्रुतज्ञान के ग्रवयवभूत-व्यवहार निश्चयनयपक्षों स्वरूपको ही केवल जानते हैं किंतु, निरंतर प्रकाशमान, सहज, विमल, सकल केवलज्ञानके द्वारा सदा स्वय ही विज्ञानघन होनेसे श्रुतज्ञानकी भूमिकाके श्रितकान्तत्वके द्वारा (श्रुतज्ञानकी भूमिकाको उल्लंघन कर जुकनेसे) समस्त नयपक्षके ग्रहेंग्रासे दूर होनेसे, किसी भी नयपक्षको ग्रह्ण नही करते, उसीप्रकार जो (श्रुतज्ञानी ग्रात्मा), जिसकी उत्पत्ति क्षयोपशम से होती है ऐसे श्रुतज्ञानात्मक विकल्पोके उत्पत्न होते हुए भी परका ग्रह्ण करनेके प्रति उत्साह निवृत्त होनेसे, श्रुतज्ञानके ग्रवयवभूत व्यवहार निश्चयनय पक्षोंके स्वरूपको ही केवल जानते हैं, किंतु तीक्ष्ण ज्ञान दृष्टिसे ग्रह्ण किये गये निर्मल, नित्य उदित, चिन्मय समयसे प्रतिबद्धताके कारण (चैतन्यमय ग्रात्माके ग्रनुभवसे) उस समय (अनुभवके समय) स्वयं ही विज्ञानघन होनेसे, श्रुतज्ञानात्मक समस्त ग्रंतर्जल्पन्मके समय) स्वयं ही विज्ञानघन होनेसे, श्रुतज्ञानात्मक समस्त ग्रंतर्जल्पन्मके समय) स्वयं ही विज्ञानघन होनेसे, श्रुतज्ञानात्मक समस्त ग्रंतर्जल्पन

रूप तथा बहिर्जल्परूप विकल्पोंकी भूमिकाकी अतिकातताके द्वारा समस्त नयपक्षके ग्रहणसे दूर होनेसे, किसी भी नयपक्षको ग्रहण नहीं करता, वह ( ग्रात्मा ) वास्तवमें समस्त विकल्पोंसे परे, परमात्मा, ज्ञानात्मा, प्रत्यग्-ज्योति ग्रात्मख्यातिरूप, अनुभूतिमात्र समयसार है।

भावार्थ— जैसे केवली भगवान सदा नयपक्षके स्वरूपके साक्षी (ज्ञाता-दृष्टा) हैं उसी प्रकार श्रुत्तज्ञानी भी जब समस्त नयपक्षोंसे रहित होकर शुद्ध चैतन्यमात्र भावका अनुभव करते है तब वे नयपक्षके स्वरूपके ज्ञाता ही होते हैं। एक नयका सर्वथा पक्ष ग्रह्ण किया जाय तो मिथ्यात्व के साथ मिश्रित राग होता है; प्रयोजनके वश एक नयको प्रधान करके उसे ग्रह्ण करे तो मिथ्यात्वके ग्रतिरिक्त चारित्रमोहका राग रहता है; श्रीर जब नयपक्षको छोड़कर केवल वस्तुस्वरूपको जानता है तब श्रुतज्ञानी भी केवलीकी भाँति वीतरागके समान ही होता है, ऐसा समभना चाहिए।

- (३) श्री समयसारकी ५ वी गाथामें आचार्यदेव कहते हैं कि—
  "उस एकत्विभक्त आत्माको मैं आत्माके निज वैभवके द्वारा दिखाता है,
  यदि मैं उसे दिखाऊँ तो प्रमाण करना। उसकी टीक्ना करते हुए श्री अमृतचन्द्रसूरि कहते हैं कि—"यों जिसप्रकारसे मेरा ज्ञानका वैभव है उस
  समस्त वैभवसे दिखलाता हैं। यदि दिखाऊँ तो स्वयमेव अपने अनुभव—
  प्रत्यक्षसे परीक्षा करके प्रमाण कर लेना"। आगे जाकर भावार्थमें बताया
  है कि—'श्राचार्य श्रागमका सेवन, युक्तिका श्रवलम्बन, परापर गुरुका उपदेश,
  और स्वसंवेदन—इन चार प्रकारसे उत्पन्न हुए अपने ज्ञानके वैभवसे एकत्वविभक्त शुद्ध आत्माका स्वरूप, दिखाते हैं। उसे सुननेवाले हे श्रोताओं!
  श्रपने स्वसंवेदन—प्रत्यक्षसे प्रमाण करो"। इससे सिद्ध होता है कि—
  श्रपनेकों जो सम्यंक्तव होता है उसकी स्वसंवेदन प्रत्यक्षसे श्रुतप्रमाण
  (सच्चेज्ञान) के द्वारा अपनेको खबर हो जाती है।
  - (४) कलश ६ मे श्री ग्रमृतचन्द्राचार्य कहते हैं कि— मालिनी

उदयति न नयश्रीरस्तमेति प्रमाणम् क्विचदपि च न विद्यो याति निचेपचक्रम्।

# किमपरमिद्धमो धाम्नि सर्वेकऽषेस्मिन्नमनुभवग्रुपयाते भाति न द्वेतमेव ॥९॥

अर्थ—आचार्य गुद्धनयका अनुभव करके कहते है कि इन सर्व भेदोंको गौरा करनेवाला जो गुद्धनयका विषयभूत चैतन्य चमत्कार मात्र तेज पुंज ग्रात्मा है, उसका अनुभव होनेपर नयोकी लक्ष्मी उदयको प्राप्त नही होती। प्रमाण श्रस्तको प्राप्त होता है श्रीर निक्षेपोंका समूह कहाँ चला जाता है सो हम नही जानते। इससे अधिक क्या कहें ? द्वेत ही प्रतिमासित नहीं होता।

भावार्थ:— × × × × × शुद्ध अनुभव होनेपर द्वैत ही भासित नहीं होता, केवल एकाकार चिन्मात्र ही दिखाई देता है।

इससे भी सिद्ध होता है कि चौथे गुग्गस्थानमे भी आत्माको स्वयं श्रपने भावश्रुतके द्वारा शुद्ध अनुभव होता है। समयसारमे लगभग प्रत्येक गाथामे यह अनुभव होता है, यह बतलाकर श्रनुभव करनेका उपदेश दिया है।

सम्यक्तव सूक्ष्म पर्याय है यह ठीक है, किन्तु सम्यक्तानी यह निश्चय कर सकता है कि मुक्ते सुमित और सुश्रुतज्ञान हुग्रा है, और इससे श्रुतज्ञान में यह निश्चय करता है कि—उसका (सम्यक्तानका) श्रविनाभावी सम्यव्यक्तिन मुक्ते हुआ है। केवलज्ञान, मनःपर्ययज्ञान श्रीर परमाविष्ठज्ञान सम्यव्यक्तिनको प्रत्यक्ष जान सकता है,—इतना ही मात्र श्रन्तर है।

पंचाध्यायीकी गाथा १६६-१६७-१६८ की हिन्दी टीका (पं० मक्खनलालजी कृत ) में कहा है कि "ज्ञान शब्दसे म्रात्मा समभना चाहिए, क्योंकि म्रात्मा स्वयं ज्ञानरूप है; वह म्रात्मा जिसके द्वारा घुद्ध जाना जाता है उसका नाम ज्ञान चेतना है म्रर्थात् जिस समय ज्ञानगुरा सम्यक् म्रवस्थाको प्राप्त होता है-केवल गुद्धात्माका अनुभव करता है उससमय उसे ज्ञानचेतना कहा जाता है। ज्ञानचेतना निम्नयसे सम्यग्दृष्टिको हो होती है, मिथ्यादृष्टिको कभी नही हो सकती।

सम्यक्मित और सम्यक् श्रुतज्ञान कथित अनुभव गोचर होनेसे प्रत्यक्षरूप भी कहलाता है; और संपूर्णज्ञान जो केवलज्ञान है वह यद्यपि छद्मस्थको प्रत्यक्ष नही है तथापि गुद्धनय आत्माके केवलज्ञानरूपको परोक्ष वतलाता है।

[ श्री समयसार गाथा १४ के नीचेका भावार्थ ] इसप्रकार सम्य-ग्दर्शनका यथार्थज्ञान सम्यक्मति ग्रीर श्रुतज्ञानके श्रनुसार हो सकता है।

#### (२०)

### कुछ प्रश्लोत्तर

- (१) प्रश्न जब ज्ञानगुरा आत्माभिमुख होकर आत्मलीन हो जाता है तब उस ज्ञानकी विशेष अवस्थाको सम्यग्दर्शन कहते है, क्या यह ठीक है ?
- उत्तर—नहीं यह ठीक नहीं; सम्यग्दर्शन दर्शन (श्रद्धा) गुराकी पर्याय है, वह ज्ञानकी विशेष पर्याय नहीं है। ज्ञानकी ग्रात्माभिमुख ग्रव-स्थाके समय सम्यग्दर्शन होता है; यह सही है किन्तु सम्यग्दर्शन ज्ञानकी पर्याय नहीं है।
- (२) प्रश्न---क्या सुदेव, सुगुरु श्रीर सुशास्त्रकी श्रद्धा सम्यग्दर्शन है ?
- उत्तर—वह निश्चय सम्यग्दर्शन नहीं है किन्तु जिसे निश्चय सम्य-ग्दर्शन होता है उसे वह व्यवहारसम्यग्दर्शन कहा जाता है, क्यों कि वहाँ राग मिश्रित विचार है।
- (३) प्रश्न-नया न्यवहारसम्यग्दर्शन निश्चयसम्यग्दर्शनका सञ्चा कारण है ?
- उत्तर—नहीं, क्योंकि निश्चय भावश्रुतज्ञान परिएमित हुए बिना, निश्चय और व्यवहार होता नहीं किन्तु व्यवहाराभास होता है, इसलिये वह निश्चयसम्यग्दर्शनका कारए नहीं है। व्यवहारसम्यग्दर्शन (ग्राभास-रूप हो या सच्चा हो) विकार (—अगुद्ध पर्याय) है और निश्चय सम्यग्दर्शन अविकार—शुद्ध पर्याय है, विकार ग्रविकारका कारए। कैसे हो सकता है ? ग्रथात् वे, निश्चयसम्यग्दर्शनका कारए। नहीं हो सकता, किन्तु

व्यवहाराभासका व्यय (-ग्रभाव ) होकर निश्चयसम्यग्दर्शनका उत्पाद-सुपात्र जीवको अपने पुरुषार्थसे ही होता है [ व्यवहाराभासको संक्षेपमे व्यवहार कहा जाता है। ]

जहाँ शास्त्रमे व्यवहारसम्यग्दर्शनको निश्चयसम्यग्दर्शनका कारण कहा है वहाँ यह समभना चाहिए कि व्यवहारसम्यग्दर्शनको अभावरूप कारण कहा है। कारणके दो प्रकार है-(१) निश्चय (२) ग्रीर व्यवहार। निश्चय कारण तो अवस्थारूपसे होनेवाला द्रव्य स्वय है और व्यवहार कारण पूर्वकी पर्यायका व्यय होना है।

(४) प्रश्न-श्रद्धा, रुचि और प्रतीति भ्रादि जितने गुण है वे सब सम्यक्त्व नहीं किन्तु ज्ञानकी पर्याय है ऐसा पंचाध्यायी अध्याय २ गाथा ३८६-३८७ में कहा है, इसका क्या कारण है ?

उत्तर—जब आत्मा जीवादि सात तत्वोंका विचार करता है तब उसके ज्ञानमे रागसे भेद होता है इसलिए वे ज्ञानको पर्याय हैं और वे सम्यक् नहीं हैं ऐसा कहा है।

सात तत्त्व और नव पदार्थोका निर्विकलपज्ञान निश्चय सम्यग्दर्शन सिहतका ज्ञान है। [देखो पचाध्यायी अध्याय २ श्लोक १८६-१८६]

श्लोक ३८६ के भावार्थमे कहा है कि—"परन्तु वास्तवमे ज्ञान भी यही है कि जैसेको तैसा जानना और सम्यक्त्व भी यही है कि जैसाका तैसा श्रद्धान करना"।

इससे समक्तना चाहिये कि रागिमिश्रित श्रद्धा ज्ञानकी पर्याय है। राग रहित तत्त्वार्थ श्रद्धान सम्यग्दर्शन है, उसे सम्यक् मान्यता अथवा सम्यक् प्रतीति भी कहते है। गाथा ३८७ में कहा है कि—ज्ञानचेतना सम्य-ग्दर्शनका लक्षण है,—इसका यह अर्थ है कि ग्रनुभूति स्वयं सम्यग्दर्शन नहीं है किन्तु जब वह होती है तब सम्यग्दर्शन ग्रविनाभावीरूप होता है इसलिये उसे बाह्य लक्षण कहा है। [ देखो, पचाध्यायी अध्याय २ गाथा ४०१ —४०२—४०३] सम्यग्दर्शनके प्रगट होते ही ज्ञान सम्यक् हो जाता है, और आत्मानुभूति होती है, अर्थात् ज्ञान स्वज्ञेयमें स्थिर होता है। किन्तु वह स्थिरता कुछ समय ही रहती है। श्रीर राग होनेसे ज्ञान स्वमेंसे छूटकर परकी श्रीर जाता है तब भी सम्यग्दर्शन होता है। और यद्यपि ज्ञानका छपयोग दूसरेके जाननेमें लगा हुआ है तथापि वह ज्ञान सम्यग्ज्ञान है, उस समय श्रनुभूति उपयोगरूप नहीं है फिर भी सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान है ऐसा समभना चाहिए, क्योंकि लब्धिरूप अनुभूति है।

(५) प्रश्त---'सम्यग्दर्शनका एक लक्षण ज्ञानचेतना है' क्या यह ठीक है ?

उत्तर—ज्ञानचेतनाके साथ सम्यग्दर्शन श्रविनाभावी होता ही है इसलिए वह व्यवहार अथवा बाह्य लक्षरा है।

(६) प्रश्त--- 'श्रनुभूतिका नाम चेतना है' क्या यह ठीक है ?

उत्तर—शानकी स्थिरता श्रर्थात् शुद्धोपयोग ( अनुभूति ) को उप-योगरूप शानचेतना कहा जाता है।

(७) प्रश्न—यदि सम्यवत्वका विषय सभीके एकसा है तो फिर सम्यग्दर्शनके श्रीपशमिक, क्षायोपशमिक श्रीर क्षायिक—ऐसे भेद क्यों किये हैं ?

उत्तर—दशंन मोहनीय कर्मके अनुभागबन्धकी अपेक्षासे वे भेद नहीं हैं किंतु स्थितवन्धकी अपेक्षासे हैं। उनके कारणसे उनमे आत्माकी मान्यता में कोई अंतर नहीं पड़ता। प्रत्येक प्रकारके सम्यग्दर्शनमें आत्माकी मान्यता एक ही प्रकारकी है। आत्माके स्वरूपकी जो मान्यता औपशमिक सम्यक् दर्शनमें होती है वही क्षायोपशमिक और क्षायिक सम्यग्दर्शनमें होती है। केवली भगवानको परमावगाढ़ सम्यग्दर्शन होता है, उनके भी आत्मस्वरूप की उसी प्रकारकी मान्यता होती है। इस प्रकार सभी सम्यग्दष्टि जीवोंके ग्रात्मस्वरूपकी मान्यता एक ही प्रकारकी होती है। [ देखो, पंचाध्यायी ग्रध्याय २ गाथा ६३४–६३५]

### (२१)

### ज्ञानचेतनाके विधानमें अन्तर क्यों है ?

प्रश्न-पंचाध्यायी और पंचास्तिकायमें ज्ञानचेतनाके विधानमें ग्रंतर क्यों है ?

उत्तर—पंचाध्यायीमे चतुर्थं गुएास्थानसे ज्ञानचेतनाका विधान किया है [अध्याय २ गाथा ६५४], और पंचास्तिकायमे तेरवें गुएास्थानसे ज्ञानचेतनाको स्वीकार किया है, किन्तु इससे उसमे विरोध नहीं आता । सम्यग्दर्शन जीवके शुभाशुभभावका स्वामित्व नहीं है इस अपेक्षासे पंचाध्या-यीमे चतुर्थं गुएास्थानसे ज्ञानचेतना कही है । भगवान श्री कुन्दकुन्दाचार्य देवने क्षायोपशमिक भावमें कर्म निमित्त होता है इस अपेक्षासे नीचेके गुएएस्थानोमें उसे स्वीकार नहीं किया है । दोनों कथन विवक्षाधीन होनेसे सत्य हैं।

### (२२)

### इस सम्बन्धमें विचारणीय नव विषय---

(१) प्रश्न—गुराके समुदायको द्रव्य कहा है और संपूर्ण गुरा द्रव्य के प्रत्येक प्रदेशमें रहते है इसलिये यदि भ्रात्माका एक गुरा (-सम्यग्दर्शन) क्षायिक हो जाय तो संपूर्ण भ्रात्मा ही क्षायिक हो जाना चाहिये और उसी क्षरा उसकी मुक्ति हो जानी चाहिये, ऐसा क्यों नहीं होता ?

उत्तर—जीव द्रव्यमें अनंत गुण हैं, वे प्रत्येक गुण असहाय और स्वाधीन है, इसलिये एक गुणकी पूर्ण शुद्धि होनेपर दूसरे गुणकी पूर्ण शुद्धि होनी ही चाहिये ऐसा नियम नहीं है। आत्मा श्रखंड है इसलिये एक गुण दूसरे गुणके साथ अभेद है—प्रदेश मेद नहीं है, किन्तु पर्यायापेक्षासे प्रत्येक गुणकी पर्यायके भिन्न २ समयमें पूर्ण शुद्ध होनेमे कोई दोष नहीं है; जब द्रव्यापेक्षासे संपूर्ण शुद्ध प्रगट हो तब द्रव्य की संपूर्ण शुद्धि प्रगट हुई मानी जाय, किन्तु क्षायिक सम्यग्दर्शनके होनेपर संपूर्ण श्रात्मा क्षायिक होना चाहिये श्रीर तत्काल मुक्ति होनी चाहिये ऐसा मानना ठीक नहीं है। (२) प्रश्न—एक गुण ंसर्व गुणात्मक है और सर्व गुण एक गुणा-त्मक है; इसलिये एक गुराके सपूर्ण प्रगट होनेसे अन्य संपूर्ण गुरा भी पूर्ण रीतिसे उसीसमय प्रगट होना चाहिये,—क्या यह ठीक है ?

उत्तर—यह मान्यता ठीक नहीं है। गुएा श्रीर गुएा अखंड हैं इस अभेदापेक्षासे गुएा श्रभेद है—िकन्तु इसीलिये एक गुएा दूसरे सभी गुएारूप हैं ऐसा नहीं कहा जा सकता; ऐसा कहने पर प्रत्येक द्रव्य एक ही गुएात्मक हो जायगा, किन्तु ऐसा नहीं होता। भेदकी अपेक्षासे प्रत्येक गुएा भिन्न, स्वतंत्र, श्रसहाय है, एक गुएामे दूसरे गुएाकी नास्ति है, वस्तुका स्वरूप भेदा-भेद है—ऐसा न माना जाय तो द्रव्य श्रीर गुएा सर्वथा श्रभिन्न हो जायँगे। एक गुएाका दूसरे गुएाके साथ निमित्त नैमित्तिक सबध है,—इस श्रपेक्षासे एक गुएाको दूसरे गुएाका सहायक कहा जाता है। [ जैसे सम्यग्दर्शन कारएा श्रीर सम्यग्ज्ञान कार्य है। ]

(३) प्रश्न--- श्रात्माके एक गुराका घात होनेमें उस गुराके घातमे निमित्तरूप जो कर्म है उसके अतिरिक्त दूसरे कर्म निमित्तरूप घातक है या नहीं?

#### उत्तर्---नही।

उत्तर—श्रनतानुबन्धीके उदयमे युक्त होनेपर क्रोधादिरूप परिणाम होते है किन्तु कही श्रतत्व श्रद्धान नही होता, इसलिये वह चारित्रके घात का ही निमित्त होता है, किन्तु सम्यक्त्वके घातमे वह निमित्त नही है, पर-मार्थने तो ऐसा ही है, किन्तु अनंतानुबंधीके उदयसे जैसे क्रोधादिक होते हैं वैने क्रोधादिक सम्यक्त्वके सद्भावमें नही होते,—ऐसा निमित्त—नैमित्तिक सर्वध रे उन्नियं उपचारसे अनंतानुबंधीमें सम्यक्त्वकी घातकता कही जाती है। (४) प्रश्नः—संसारमें ऐसा नियम है कि प्रत्येक गुएका क्रमिक विकास होता है, इसलिये सम्यग्दर्शनका भी क्रमिक विकास होना चाहिए। क्या यह ठीक है ?

उत्तर:—ऐसा एकान्त सिद्धान्त नही है। विकासमें भी अनेकान्त स्वरूप लागू होता है,—प्रथात् आत्माका श्रद्धागुण उसके विषयकी अपेक्षासे एकसाथ प्रगट होता है ग्रीर आत्माके ज्ञानादि कुछ गुणोमे क्रमिक विकास होता है।

### अक्रमिक विकासका दृष्टान्त

मिण्यादर्शनके दूर होने पर एक समयमे सम्यग्दर्शन प्रगट होता है, उसमें क्रम नहीं पड़ता। जब सम्यग्दर्शन प्रगट होता है तभीसे वह अपने विषयके प्रति पूर्ण ग्रीर क्रम रहित होता है।

#### क्रमिक विकासका दृष्टान्त

सम्यग्ज्ञान-सम्यग्चारिश्रमे क्रमशः विकास होता है। इसप्रकार विकासमे क्रमिकता और अक्रमिकता श्राती है। इसलिये विकासका स्वरूप अनेकान्त है ऐसा समभना चाहिए।

(५) प्रश्न—सम्यक्त्वके ग्राठ ग्रङ्ग कहे हैं, उनमे एक ग्रङ्ग 'निःशकित' है जिसका ग्रर्थ निर्भयता है। निर्भयता आठवें गुएस्थानमें होती है इसलिये क्या यह समभना ठीक है कि जबतक भय है तवतक पूर्ण सम्यग्दर्शन नहीं होता ? यदि सम्यग्दर्शन पूर्ण होता तो श्रेरिएक राजा जो कि क्षायिक सम्यग्दष्टि थे वे ग्रापघात नहीं करते,—यह ठीक है या नहीं ?

उत्तर—यह ठीक नही है; सम्यग्दृष्टिको सम्यग्दर्शनके विपयकी मान्यता पूर्ण हो होती है, क्योंकि उसका विषय अलण्ड शुद्धात्मा है। सम्यग्दृष्टिके शंका—कांक्षा—विचिकित्साका अभाव द्रव्यानुयोगमे कहा है, और करणानुयोगमे भयका आठवें गुणस्थान तक, लोभका दशवे गुणस्थान तक और जुगुप्साका आठवे गुणस्थान तक सद्भाव कहा है, इसमे विरोध नहीं है क्योंकि—श्रद्धानपूर्वकके तीव्र शंकादिका सम्यग्दृष्टिके अभाव हुआ है अथवा मुख्यतया सम्यग्दृष्टि शंकादि नही करता,—इस श्रपेक्षासे सम्यग्दृष्टिके शंकादिका श्रभाव कहा है, किन्तु सूक्ष्म शक्तिकी अपेक्षासे भयादिका उदय आठवें आदि गुण्स्थान तक होता है इसलिये करणानुयोगमें वहाँ तक सद्भाव कहा है। [ देहलीवाला मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ४३३ ]

सम्यर्दृष्टिके 'निर्भयता' कही है इसका ग्रर्थ यह है कि ग्रनन्तानुबन्धों का कषायके साथ जिसप्रकारका भय होता है उसप्रकारका भय सम्यर्दृष्टि को नहीं होता, अर्थात् अज्ञानदशामें जीव जो यह मान रहा था कि "परवस्तुसे मुसे भय होता है' यह मान्यता सम्यर्दृष्टि हो जाने पर दूर हो जाती है, उसके बाद भी जो भय होता है वह अपने पुरुषार्थकी कमज़ोरीके कारण होता है अर्थात् भयमें ग्रपनी वर्तमान पर्यायका दोष है—परवस्तुका नहीं, ऐसा वह मानता है।

श्रेगिक राजाको जो भय उत्पन्न हुम्रा था सो वह अपने चारित्रकी कमजोरीके कारण हुम्रा था, ऐसी उसकी मान्यता होनेसे सम्यग्दर्शनकी अपेक्षासे वह निर्भय था। चारित्रकी म्रेपेक्षासे अल्प भय होनेपर उसे म्रात्मघातका विकल्प हुम्रा था।

(६) प्रश्न:—क्षायिक लिब्धिकी स्थिति रखनेके लिये वीर्यान्तराय कर्मेके क्षयकी आवश्यकता होगी, क्योंकि क्षायिक शक्तिके विना कोई भी क्षायिक लिब्ध नहीं रह सकती। क्या यह मान्यता ठीक हैं ?

उत्तर—यह मान्यता ठीक नही है; वीर्यान्तरायके क्षयोपशमके निमित्तसे अनेक प्रकारकी क्षायिक पर्यायें प्रगट होती हैं। १-क्षायिक सम्यग्दर्शन (चीथेसे सातवे गुग्रस्थानमे ), २-क्षायिक यथाख्यात चारित्र (वारहवे गुग्रस्थानमे ), ३-क्ष्रश्नायिक क्षमा (दशवे गुग्रस्थानमें ),

<sup>#</sup> द्रव्य फोधकी नवमें गुएस्थानके सातवें भागमें ब्युच्छित्ति होती है। द्रव्यमानकी नवमें गुएस्थानके भाठवें भागमें ब्युच्छित्ति होती है। द्रव्यमाया की नवमें गुएस्थानके नवमें भागमें ब्युच्छित्ति होती है।

४-क्षायिक निर्मातता (दशवे गुग्स्थानमें), ५-क्षायिक निष्कपटता (दशवें गुग्स्थानमें) और क्षायिक निर्लोभता (बारहवें गुग्स्थानमें) होती है। बारहवें गुग्स्थानमें वीर्यं क्षयोपशमरूप होता है, फिर भी कषायका क्षय है।

अन्य प्रकारसे देखा जाय तो तेरहवें गुगास्थानमें क्षायिक अनन्तवीर्य श्रीर संपूर्ण ज्ञान प्रगट होता है, तथापि योगोंका कंपन श्रीर चार प्रतिजीवी गुगोंकी शुद्ध पर्यायकी अप्रगटता (—विभाव पर्याय) होती है। चौदहवें गुगास्थानमें कषाय और योग दोनों क्षयरूप है, फिर भी असिद्धत्व है, उस समय भी जीवकी अपने पूर्ण शुद्धतारूप उपादानकी कचाईके कारण कमोंके साथका सम्बन्ध श्रीर संसारीपन है।

उपरोक्त कथनसे यह सिद्ध होता है कि—मेदकी अपेक्षासे प्रत्येक गुण स्वतंत्र है, यदि ऐसा न हो तो एक गुण दूसरे गुणरूप हो जाय श्रीर उस गुणका श्रपना स्वतंत्र कार्यं न रहे। द्रव्यकी श्रपेक्षासे सभी गुण श्रभिन्न हैं यह ऊपर कहा गया है।

(७) प्रश्न—ज्ञान श्रीर दर्शन चेतना गुएक विभाग हैं, उन दोनोंके घातमे निमित्तरूपसे भिन्न २ कर्म माने गये है, किन्तु सम्यक्तव श्रीर चारित्र दोनों भिन्न २ गुए हैं तथापि उन दोनोंके घातमे निमित्तकर्म एक मोह ही माना गया है, इसका क्या कारए हैं ?

#### प्रश्न का विस्तार

इस प्रश्न परसे निम्नलिखित प्रश्न उत्पन्न होते हैं---

- १—जब कि मोहनीय कर्म सम्यक्तव भ्रौर चारित्र दोनो गुर्णोके घातमें निमित्त है तब मूल प्रकृतियोमे उसके दो मेद मानकर नौ कर्म कहना चाहिए, किन्तु आठ ही क्यो कहे गये हैं ?
- २-जब कि मोहनीयकर्मं दो गुणोके घातनेमे निमित्त है तव चार घातिया कर्म चार ही गुणोके घातनेमे निमित्त क्यों वताये गये हैं ? पाँच गुणोंका घात क्यो नही माना गया ?

३-शुद्ध जीवोंके कर्म नष्ट होनेपर प्रगट होनेवाले जो श्राठ गुण कहे है, उनमें चारित्रको न कहकर सम्यक्तवको ही कहा है इसका क्या कारण है ? वहाँ चारित्रको क्यों छोड़ दिया है ?

४-कही कहीं चारित्र अथवा सम्यक्त्वमेंसे एकको भी न कहकर सुख गुए। का ही उल्लेख किया गया है सो ऐसा क्यों ?

#### उत्तर

जब जीव अपना निजस्वरूप प्रगट न करे ग्रौर संसारिक दशाकी बढ़ाये तब मोहनीय कर्म निमित्त है किन्तु यह मानना सर्वथा मिथ्या है कि कर्म जीवका कुछ कर सकते हैं। संसारिक दशाका भ्रयं यह है कि जीवमें आकुलता हो, ग्रशांति हो, क्षोभ हो। इस अशांतिके तीन भाग किये जा सकते हैं;—१-ग्रशांतिरूप वेदनका ज्ञान, २-उस वेदनकी ओर जीव भुकें तब निमित्त कारएा, भ्रौर ३-ग्रशांतिरूप वेदन। उस वेदनकी ओर जीव भुकें गर्भित हो जाता है। उस ज्ञानके कारएामें ज्ञानावरएाका क्षयोपशम निमित्त है। जब जीव उस वेदनकी ग्रोर लगता है तब वेदनीय कर्म उस कार्यमें निमित्त होता है; भ्रौर वेदनमें मोहनीय निमित्त है। ग्रशांति, मोह, ग्रात्म-ज्ञानपराङ्मुखता, तथा विषयासक्ति,—यह सब मोहके हो कार्य है। कारणके नाशसे कार्य भी नष्ट हो जाता है इसिलये विषयासक्तिको घटाने से पूर्व ही आत्मज्ञान उत्पन्न करनेका उपदेश भगवानने दिया है।

मोहके कार्यको दो प्रकारसे विभक्त कर सकते हैं:—१ दृष्टिकी विमुखता और २—चारित्रकी विमुखता। दोनोंमें विमुखता सामान्य है। वे दोनो सामान्यतया 'मोह' के नामसे पहिचानी जाती है, इसलिये उन दोनों को अभेदरूपसे एक कर्म बतलाकर उसके दो उपविभाग 'दर्शन मोह' और 'चारित्र मोह' कहे हैं। दर्शनमोह अपरिमितमोह है और चारित्रमोह परि-मित। मिथ्यादर्शन संसारकी जड़ है, सम्यग्दर्शनके प्रगट होते ही मिथ्यादर्शनका अभाव हो जाता है। मिथ्यादर्शनमे दर्शनमोह निमित्त है, दर्शन मोहका अभाव होनेपर उसी समय चारित्र मोहका एक उपविभाग जो कि

सनंतानुरंबी कीय मान माया लोभ है उसका एक ही साथ अभाव हो जाता है, और तत्परवात कमनाः वीतरागताके वढ़नेपर चारित्रमोहका कमशः सभाव होता जाता है, इसलिये दर्शनको कारण और चारित्रको कार्य भी पहा जाता है, इनप्रकार भेदकी अपेक्षासे वे पृयक् हैं। इसलिये प्रथम अभेदकी अपेक्षासे 'मोहं एक होनेसे उसे एक कर्म मानकर फिर उसके दो उपविभाग — दर्शनगोह ग्रीर वारित्रमोह माने गये है।

चार घातिया कर्मों हो चार गुर्णोंके घातमे निमित्त कहा है इसका नारण यह है कि—मोह कर्मको अभेदकी अपेक्षासे जब एक माना है तब श्रद्धा और चारित गुर्णको श्रभेदकी श्रपेक्षासे शांति (सुख) मान कर चार गुर्गोंके घातनं चार घातिया कर्मोंको निमित्तरूप कहा है।

शंका—यदि मिथ्यात्व और कपाय एक ही हो तो मिथ्यात्वका नाश होने पर कपायका भी अभाव होना चाहिए, जिस कपायके ग्रभावको चारित्र की प्राप्ति कहते हैं,—िकन्तु ऐसा नही होता ग्रीर सम्यक्त्वके प्राप्त होने पर भी चीये गुणस्थानमे चारित्र प्राप्त नही होता, इसिलये चौथे गुणस्थानको ग्रयत्वक्ष कहा जाता है। श्रयुत्रतके होनेपर पाँचवाँ गुणस्थान होता है श्रीर पूर्ण व्रतके होने पर 'व्रती' संज्ञा होने पर भी यथाख्यात चारित्र प्राप्त नहीं होता। इसप्रकार विचार करनेसे मालूम होगा कि सम्यक्त्वके क्षायिक रूप पूर्ण होने पर भी चारित्रकी प्राप्तिमे अथवा पूर्णतामे विलंब होता है इसि सम्यक्त्व ग्रीर चारित्र ग्रथवा मिथ्यात्व ग्रीर कषायोंमें एकता तथा कार्य—कारणता कैसे ठीक हो सकती है ?

समाधान—मिथ्यात्वके न रहनेसे जो कषाय रहती है वह मिथ्या-त्वके साथ रहनेवाली अति तीव्र अनंतानुवधी कषायोके समान नही होती, किन्तु ग्रति मंद हो जाती है, इसलिये वह कषाय चाहे जैसा बंध करे तथापि वह वध दीर्घसंसारका कारणभूत नही होता, ग्रीर इससे ज्ञानचेतना भी सम्यग्दर्शनके होते ही प्रारंभ हो जाती है,—जोकि बधके नाशका कारण है, इसलिये जब प्रथम मिथ्यात्व होता है तब जो चेतना होती है वह कर्म-चेतना ग्रीर कर्मफलचेतना होती है—जो कि पूर्ण बंधका कारण है। इसका सारांश यह है कि-कषाय तो सम्यग्दृष्टिके भी शेष रहती है किंतु मिथ्यात्व-का नाश होनेसे श्रित मंद हो जाती है; श्रीर उससे सम्यग्दृष्टि जीव कुछ श्रंशोंमें श्रवंघ रहता है और निर्जरा करता है; इससे मिथ्यात्व और कषाय का कुछ श्रविनाभाव श्रवस्य है।

श्रव शंकाकी बात यह रह जाती है कि—मिथ्यात्वके नाशके साथ ही कपायका पूर्ण नाश क्यों नहीं होता ? इसका समाधान यह है कि—मिथ्यात्व श्रीर कपाय सर्वथा एक वस्तु तो नहीं है। सामान्य स्वभाव दोनों का एक है किंतु विशेषकी अपेक्षासे कुछ भेद भी है। विशेष—सामान्यकी अपेक्षासे भेद-अभेद दोनोंको यहाँ मानना चाहिए। यह भाव दिखानेके लिए ही शास्त्रकारने सम्यक्त श्रीर श्रात्मशांतिके घातका निमित्त मूल प्रकृति एक 'मोह' रखी है और उत्तर प्रकृतिमें दर्शनमोहनीय तथा चारित्रमोहनीय—दो भेद किये हैं। [इस स्पष्टीकरणमें पहिली और दूसरी शंकाका समाधान हो जाता है] जब कि उत्तर प्रकृतिमें भेद है तब उसके नाशका पूर्ण अविनाभाव कैसे हो सकता है ? [-नहीं हो सकता] हाँ, मूल कारणके न रहनेपर चारित्र-मोहनीय की स्थिरता भी श्रधिक नहीं रहती। दर्शनमोहनीयके साथ न सही, तो भी थोड़े ही समयमे चारित्रमोहनीय भी नष्ट हो जाता है।

व्यवा सम्यक्त्वके हो जाने पर भी ज्ञान सदा स्वानुभूतिमें हो तो नहीं रहता, जब ज्ञानका बाह्य लक्ष हो जाता है तब स्वानुभूतिसे हट जानेके कारण सम्यग्दृष्टि भी विपयोमे श्रन्पतन्मय हो जाता है; किंतु यह छद्मस्थ- ज्ञानकी चंचलताका दोप है और उसका कारण भी कपाय ही है। उस ज्ञानकी केवल कपाय-नैमित्तिक चंचलता कुछ समय तक ही रह सकती है, और वह भी तीव्र वधका कारण नहीं होती।

भावार्य:—यद्यपि सम्यक्त्वकी उत्पत्तिसे संसारकी जड़ कट जाती है किन्तु दूसरे कर्मीका उसी क्षण सर्वे नाश नही हो जाता । कर्म अपनी अपनी योग्यतानुसार वैंघते है और उदयमे आते हैं। जैसे-मिथ्यात्वके साथी चारित्रमोहनीयकी उत्कृष्ट स्थिति चालीस कोड़ाकोड़ी सागरकी होती है। इससे यह निज्वय दुआ कि मिथ्यात्व ही समस्त दोषोंमें अधिक वलवान दोष है, और वही दीर्घसंसारकी स्थापना करता है, इसलिये यह समभना चाहिए कि उसका नाश किया और संसारका किनारा आगया। कितु साथ ही यह भी नही भूलना चाहिए कि मोह तो दोनों हैं। उनमें से एक (दर्शनमोह) अमर्यादित है और दूसरा (चारित्रमोह) मर्यादित है। किन्तु दोनो ससारके ही कारए। हैं।

यदि संसारका संक्षेपमें स्वरूप कहा जाय तो वह दु:खमय है, इसलिये आनुंषंगिक रूपसे दूसरे कर्म भी भले ही दुखके निमित्त कारण हों किंतु
मुख्य निमित्तकारण तो मोहनीयकर्म ही है। जब कि सर्वदु:खका कारण
(निमित्तरूपसे) मोहनीय कर्ममात्र है तो मोहके नाशको सुख कहना
चाहिए। जो ग्रंथकार मोहके नाशको सुख गुणकी प्राप्ति मानते है उनका
मानना मोहके संयुक्त कार्यकी अपेक्षासे ठोक है। वैसा मानना अभेद-व्यापकहिस्से है इसलिये जो सुखको अनन्त चतुष्ट्यमें गिमत करते हैं वे चारित्र
तथा सम्यक्तको भिन्न नही गिनते, क्योंकि सम्यक्त्व तथा चारित्रके सामुदायिक स्वरूपको सुख कहा जा सकता है।

चारित्र ग्रौर सम्यक्त्व दोनोंका समावेश सुखगुणमें अथवा स्वरूप-लाभमें ही होता है, इसलिये चारित्र ग्रौर सम्यक्त्वका अर्थ सुख भी हो सकता है। जहाँ सुख ग्रौर वीयंगुणका उल्लेख ग्रनन्त चतुष्ट्यमे किया गया है वहाँ उन गुणोकी मुख्यता मानकर कहा है, और दूसरोंको गौण मानकर नहीं कहा है, तथापि उन्हें उनमें संगृहीत हुआ समक्त लेना चाहिये, क्योंकि वे दोनों सुखगुणके विशेषाकार है। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि मोहनीय कर्म किस गुणके घातमे निमित्त है। और इससे वेदनीयकी अघातकता भी सिद्ध हो जाती है, क्योंकि वेदनीय किसीके घातनेमे निमित्त नहीं है; मात्र घात हुए स्वरूपका जीव जब ग्रनुभव करता है तब निमित्तरूप होता है। [इस स्पष्टीकरणमें तीसरी और चौथी शंकाका समाधान हो जाता है।]

[ यह बात विशेष ध्यानमे रखनी चाहिए कि जीवमें होनेवाले विकारभावोंको जीव जब स्वयं करता है तब कर्मका उदय उपस्थितरूपमें निमित्त होता है, किंतु उस कर्मके रजकरणोंने जीवका कुछ भी किया है या कोई असर पहुँचाया है, यह मानना सर्वथा मिथ्या है। इसीप्रकार जीव जब विकार करता है तब पुद्गल कार्माणवर्गणा स्वयं कर्मे रूप परिण्मित होती है,—ऐसा निमित्तनैमित्तिक सम्बन्ध है। जीवको विकारी रूपमें कर्म परिण्मित करता है और कर्मको जीव परिण्मित करता है,—इस प्रकार सम्बन्ध वताने वाला व्यवहार कथन है। वास्तवमें जड़को कर्म रूपमें जीव परिण्मित नहीं कर सकता श्रीर कर्म जीवको विकारी नहीं कर सकता, गोमट्ट-सार आदि कर्म शास्त्रोंका इसप्रकार अर्थ करना ही न्यायपूर्ण है।

प्रशः—बंबने कारणोंमें मिथ्यात्व, अविरित, प्रमाद, कषाय और योग—ये पाँचों मोक्षशास्त्रमें कहे हैं, और दूसरे आचार्य कषाय तथा योग दो ही बतलाते हैं, इस प्रकार वे मिथ्यात्व प्रविरित और प्रमादको कषाय का भेद मानते हैं। कषाय चारित्रमोहनीयका भेद हैं, इससे यह प्रतीत होता है कि चारित्रमोहनीय ही सभी कर्मोका कारण है। क्या यह कथन ठीक है ?

उत्तर:— मिथ्यात्व, श्रविरित श्रीर प्रमाद कषायके उपमेद हैं किंतु इससे यह मानना ठीक नहीं है कि कषाय चारित्रमोहनीयका मेद है। मिथ्या-त्व महा कषाय है। जब 'कषाय' को सामान्य श्रथमें लेते हैं तब दर्शनमोह श्रीर चारित्रमोह दोनोरूप माने जाते है, क्योंकि कषायमे मिथ्यादर्शनका समावेश हो जाता है जब कषायको विशेष श्रथमें प्रयुक्त करते हैं तब वह चारित्र मोहनीयका भेद कहलाता है। चारित्र मोहनीय कर्म उन सब कर्मोंका कारण नही है, किन्तु जीवका मोहमाव उन सात अथवा श्राठ कर्मोंके वंध का निमित्त है।

(९) प्रश्न:—सात प्रकृतियोंका क्षय ग्रथवा उपशमादि होता है सो वह व्यवहारसम्यग्दर्शन है या निश्चयसम्यग्दर्शन ?

उत्तर:-वह निञ्चयसम्यग्दर्शन है।

प्रश्न:—सिद्ध भगवानके व्यवहारसम्यग्दर्शन होता है या निश्चय-सम्यग्दर्शन ? उत्तर--सिद्धोंके निश्चयसम्यग्दर्शन होता है।

प्रश्न-व्यवहारसम्यन्दर्शन श्रीर निश्चयसम्यन्दर्शनमें क्या ग्रन्तर है ?

उत्तर—जीवादि नव तत्त्व ग्रीर सच्चे देव गुरु शास्त्रकी सविकल्प श्रद्धाको व्यवहारसम्यक्त्व कहते हैं। जो जीव उस विकल्पका अभाव करके अपने गुद्धात्माकी ग्रीर उन्मुख होकर निश्चयसम्यग्दर्शन प्रगट करता है उसे पहिले व्यवहारसम्यक्त्व था ऐसा कहा जाता है। जो जीव निश्चय-सम्यग्दर्शनको प्रगट नहीं करता उसका वह व्यवहाराभाससम्यक्त्व है। जो इसीका अभाव करके निश्चयसम्यग्दर्शन प्रगट करता है उसके व्यवहार-सम्यग्दर्शन उपचारसे (ग्रथीत् व्ययक्ष्पमें-ग्रभावक्ष्पमें) निश्चयसम्यग्दर्शन का कारण कहा जाता है।

सम्यग्हिष्ठ जीवको विपरीताभिनिवेश रहित जो आत्माका श्रद्धान है सो निख्यसम्यग्दर्शन है, ग्रीर देव, गुरु धर्मादिका श्रद्धान व्यवहारसम्यग्दर्शन है इसप्रकार एक कालमे सम्यग्हिष्टिके दोनो सम्यग्दर्शन होते हैं। कुछ मिध्दादृष्टियोको द्रव्यलिगी मुनियोंको ग्रीर कुछ अभव्य जीवोको देव गुरु धर्मादिका श्रद्धान होता है, किन्तु वह ग्राभासमात्र होता है, क्योकि उनके निश्चय सम्यक्तव नहीं है इसलिये उनका व्यवहार सम्यक्तव भी ग्राभासरूप है [देखो देहलीसे प्रकाशित—मोक्षमार्गप्रकाशक पृष्ठ ४८६—४६०]

देव गुरु घर्मके श्रद्धानमे प्रवृत्तिकी मुख्यता है। जो प्रवृत्तिमें ग्ररहं-तादिको देवादि मानता है और अन्यको नहीं मानता उसे देवादिका श्रद्धानी कहा जाता है। तत्त्व श्रद्धानमे विचारकी मुख्यता है। जो ज्ञानमे जीवादि तत्त्वोंका विचार करता है उसे तत्त्वश्रद्धानी कहा जाता है। इन दोनोको समभनेके बाद कोई जीव स्वोन्मुख होकर रागका आशिक श्रभाव करके सम्यक्त्वको प्रगट करता है, इसलिये यह दोनों (-व्यवहार श्रद्धान) इसी जीवके सम्यक्त्वके (उपचारसे) कारण कहे जाते है, किंतु उसका सद्भाव मिथ्यादृष्टिके भी संभव है इसलिये वह श्रद्धान व्यवहाराभास है।

#### --२३--

# सम्यग्दर्शन और ज्ञानचेतनामें अन्तर

प्रश्न- जवतक ग्रात्माकी शुद्धोपलब्धि है तबतक ज्ञान ज्ञानचेतना है श्रीर उतना ही सम्यग्दर्शन है, यह ठीक है ?

उत्तर—आत्माके अनुभवको शुद्धोपलिब्ध कहते हैं, वह चारित्रगुरा की पर्याय है। जब सम्यग्दृष्टि जीव अपने शुद्धोपयोगमें युक्त होता है अर्थात् स्वानुभवरूप प्रवृत्ति करता है तब उसे सम्यक्त होता है, ग्रीर जब शुद्धोप-योगमे युक्त नहीं होता तब भा उसे ज्ञानचेतना लब्धरूप होती है। जब ज्ञानचेतना ग्रनुभवरूप होती है तभी सम्यग्दर्शन होता है और जब ग्रनुभव-रूप नहीं होती तब नहीं होता—इसप्रकार मानना बहुत बड़ी भूल है।

क्षायिक सम्यक्त्वमे भी जीव शुभाशुभरूप प्रवृत्ति करे या स्वानुभव-रूप प्रवृत्ति करे, किन्तु सम्यक्त्वगुरण तो सामान्य प्रवर्त्तानरूप ही है। [देखो, पं० टोडरमलजीकी रहस्यपूर्ण चिट्ठी]

सम्यग्दर्शन श्रद्धागुणकी शुद्ध पर्याय है। वह क्रमशः विकसित नहीं होता किन्तु श्रक्रमसे एकसमयने प्रगट हो जाता है। श्रीर सम्यग्ज्ञानमें तो होनाधिकता होती है किन्तु विभावभाव नही होता। चारित्रगुण भी क्रमशः विकसित होता है। वह श्रंशतः शुद्ध और अंशतः अशुद्ध (रागद्वेषत्राला) निम्नद्यामें होता है, अर्थात् इसप्रकारसे तीनों गुणोंकी शुद्ध पर्यायके विकास में श्रंतर है।

#### -58-

# सम्पक्श्रद्धा करनी ही चाहिये

चारित्र न पले फिर भी उसकी श्रद्धा करनी चाहिए

दर्शन पाटुट की २२ वी गाथामें भगवान श्री कुन्दकुन्दाचार्यदेवने गटा है कि-"यदि (ट्रम कट्ते हैं वह) करने की समयं हो तो करना, और यदि करने में समर्थ न ट्रो तो सच्ची श्रद्धा अवस्य करना, वयोकि केवली भगरानने श्रद्धा करने रानेको सम्यक्त्य कहा है।" गर गापा वतलाती है कि-जिसने निजस्वरूपको उपादेय जानकर भरा की उसका मिच्यात्व मिट गया किन्तु पुरुषार्थकी हीनतासे चारित्र धर्मीकार करनेकी पक्ति न हो तो जितनी शक्ति हो उतना ही करे और शेष के प्रति श्रद्धा करे। ऐसो श्रद्धा करनेवालेके भगवानने सम्यक्त्व कहा है।

[अष्टराहुड़ हिन्दीमे पृष्ठ ३३, दर्शन पाहुड़ गाथा २२]

र्नो म्राग्यकी बात नियमसारकी गाथा १५४ में भी कही गई है पर्वाकि सम्परदर्शन धर्मका मूल है।

#### **--**२५-

# निरचय सम्यग्दर्शनका दूसरा अर्थ

मिय्यात्वभावनं दूर होनेपर सम्यग्दर्शन चीथे गुण्स्थानमें प्रगट होता है। यह श्रद्धागुणकी घुद्ध पर्याय होनेसे निष्ट्ययसम्यक्त है। किन्तु यदि उस नम्यग्दर्शन साद के चारित्र गुण्की पर्यायका विचार किया जाय तो चारित्र गुणकी रागवाली पर्याय हो या स्वानुभवरूप निर्विकल्प पर्याय हो वहां चारित्र गुणकी निर्विकल्प पर्यायके साथके निष्ट्यय सम्यग्दर्शनको वीत-राग सम्यग्दर्शन कहा जाता है, श्रीर सिवकल्प (रागसहित) पर्यायके साथके निय्चय सम्यग्दर्शनको सराग सम्यग्दर्शन कहा जाता है। इस संबंधमे आगे ( = वें विभागमे ) कहा जा चुका है।

जय सातवें गुएस्थानमे और उससे श्रागे वढनेवाली दशामें निश्चय सम्यादशंन श्रीर वीतराग चारित्रका अविनाभावीभाव होता है तब उस अविनाभावीभावको वतानेके लिए दोनों गुएएका एकत्त्व लेकर उस समयके सम्यादशंनको उस एकत्त्वकी अपेक्षासे 'निश्चय सम्यक्त्व' कहा जाता है। और निश्चय सम्यादशंनके साथ की विकल्प दशा बतानेके लिये, उस समय यद्यपि निश्चय सम्यादशंन है फिर भी उस निश्चय सम्यादशंनको 'व्यवहार सम्यक्त्व' कहा जाता है। इसलिये जहाँ 'निश्चय सम्यादशंन, शब्द आया हो वहाँ वह श्रद्धा और चारित्रकी एकत्वापेक्षासे है या मात्र श्रद्धागुएकी अपेक्षासे है, यह निश्चय करके उसका अर्थ समक्ता चाहिए। प्रश्त—कुछ जीवोंको गृहस्य दशामें मिथ्यात्व दूर होकर सम्य-ग्दर्शन हो जाता है, उसे कैसा सम्यग्दर्शन समक्षना चाहिए ?

उत्तर—केवल श्रद्धागुगाकी अपेक्षासे निश्चयसम्यग्दर्शन ग्रीर श्रद्धा तथा चारित्र गुगाकी एकत्वकी ग्रपेक्षासे व्यवहारसम्यग्दर्शन समकता चाहिये। इसप्रकार गृहस्थ दशामें जो निश्चयसम्यग्दर्शन है वह कथंचित् निश्चय और कथंचित् व्यवहार सम्यग्दर्शन है—ऐसा जानना चाहिए।

प्रश्न—उस निश्चय सम्यग्दर्शनको श्रद्धा श्रीर चारित्रकी एकत्वा-पेक्षासे व्यवहारसम्यग्दर्शन क्यों कहा है ?

उत्तर — सम्यग्दृष्टि जीव शुभरागको तोड़कर वीतराग चारित्रके साथ अल्प कालमें तन्मय हो जायगा, इतना सम्बन्ध बतानेके लिये उस निक्षय सम्यग्दर्शनको श्रद्धा श्रीर चारित्रकी एकत्व अपेक्षासे व्यवहार सम्यग्दर्शन कहा जाता है।

सातवे और आगेके गुएस्थानमें सम्यग्दर्शन और सम्यक्चारित्रकी एकता होती है इसलिये उस समयके सम्यक्त्वमें निक्षय श्रीर व्यवहार ऐसे दो भेद नहीं होते, इसलिये वहाँ जो सम्यक्त्व होता है उसे 'निक्षयसम्य-ग्दर्शन' ही कहा जाता है।

( देखो परमात्मप्रकाश अध्याय १ गाथा ५५ नीचेकी संस्कृत तथा हिन्दी टीका, दूसरी आवृत्ति पृष्ठ ६० तथा परमात्मप्रकाश अध्याय २ गाथा १७-१८ के नीचेकी संस्कृत तथा हिन्दी टीका, दूसरी आवृत्ति पृष्ठ १४६-१४७ भीर हिन्दी समयसारमे श्रीजयसेनाचार्यकी संस्कृत टीका गाथा १२१-१२५ के नीचे पृष्ठ १८६ तथा हिन्दी समयसारको टीकामें श्री जयसेनाचार्यकी टीकाका श्रनुवाद पृष्ठ ११६)

### – अन्तमें –

पुण्यसे धर्म होता है और आत्मा पर द्रव्यका कुछ भी कर सकता है—यह बात श्री बीतरागदेवके द्वारा प्ररूपित धर्मकी मर्यादाके बाहर है।

# प्रथम अध्याय का परिशिष्ट

# [ ? ]

# **अ** निश्चय सम्यग्दर्शन अ

निश्चय सम्यग्दर्शन क्या है और उसे किसका अवलम्बन है।

वह सम्यग्दर्शन स्वयं आत्माके श्रद्धागुण्की निर्विकारी पर्याय है। श्रखण्ड आत्माके लक्षसे सम्यग्दर्शन प्रगट होता है। सम्यग्दर्शनको किसी विकल्पका श्रवलम्बन नही है, किन्तु निर्विकल्प स्वभावके श्रवलम्बनसे सम्यग्दर्शन प्रगट होता है। यह सम्यग्दर्शन ही आत्माके सर्व सुखका मूल है। 'मैं ज्ञानस्वरूप आत्मा हूँ वन्ध रहित हूँ' ऐसा विकल्प करना भी शुभ राग है, उस शुभ राग का श्रवलम्बन भी सम्यग्दर्शनको नही है; उस शुभ विकल्पका श्रविक्रम करने पर सम्यग्दर्शन होता है। सम्यग्दर्शन स्वयं रागादि विकल्प रहित निर्मल पर्याय है। उसे किसी निमित्त या विकारका श्रवलम्बन नहीं है;—किन्तु पूर्ण रूप श्रात्माका श्रवलम्बन है—यह सम्पूर्ण आत्माको स्वीकार करता है।

एक वार निर्विकल्प होकर अखण्ड ज्ञायक स्वभावको लक्षमें लिया कि वहाँ सम्यक्प्रतीति हो जाती है। श्रखण्ड स्वभावका लक्ष ही स्वरूपकी शुद्धिके लिये कार्यकारी है। श्रखण्ड सत्य स्वरूपको जाने बिना—श्रद्धा किये विना, 'मैं ज्ञानस्वरूप आत्मा हूँ अबद्धस्पृष्ट हूँ' इत्यादि विकल्प भी स्वरूप की शुद्धिके लिए कार्यकारी नहीं हैं। एक बार अखण्ड ज्ञायक स्वभावका संवेदन—लक्ष किया कि फिर जो वृत्ति उठती है वे शुभाशुभ वृत्तियाँ अस्थिर-ताका कार्य करती है, किन्तु वे स्वरूपके रोकनेमे समर्थ नहीं हैं, क्योंकि श्रद्धा तो नित्य विकल्प रहित होनेसे जो वृत्ति उद्भूत होती है वह श्रद्धाको नहीं बदल सकती … यदि विकल्पमें ही रुक गया तो वह मिध्यादृष्टि है।

विकृत्प रहित होकर अभेदका अनुभव करना ही सम्यग्दर्शन है। इस संबंधमे समयसारमे कहा है किः—

# कम्मं वद्धमवद्धं जीवे एवं तु जाण णयपक्खं । पक्खा तिक्कंतो पुण भण्णदि जो सो समयसारो ॥१४२॥

'ग्रात्मा कर्मसे बद्ध है या ग्रबद्ध' ऐसे दो प्रकारके भेदोंके विचारमें रुकना सो नयका पक्ष है। 'मैं ग्रात्मा हूँ परसे भिन्न हूँ' ऐसा विकल्प भी राग है इस रागकी वृत्तिको,—नयके पक्षको,—उल्लंघन करे तो सम्यग्दर्शन प्रगट हो। 'मैं बद्ध हूँ ग्रथवा बन्घ रहित मुक्त हूँ' ऐसी विचार श्रेणीको लांघकर जो ग्रात्मानुभव करता है वही सम्यग्दष्टि है ग्रीर वही शुद्धात्मा है।

'मैं अवन्व हूँ, बन्च मेरा स्वरूप नहीं है' ऐसे भंगकी विचार श्रेणी के कार्यमें रुकना सो अज्ञान है। और उस भंगके विचारको लांचकर अभंगस्वरूपको स्पर्श कर लेना ( श्रनुभव कर लेना ) ही पहला आत्म-धर्म श्रयात् सम्यग्दर्शन है। 'मैं पराश्रय रहित, अबन्ध, शुद्ध हूँ' निश्चयनयके पक्षका विकल्प राग है, श्रीर जो उस रागमें अटक जाता है (—रागको ही सम्यग्दर्शन मानले श्रीर राग रहित स्वरूपका अनुभव न करे ) सो वह मिथ्यादृष्टि है।

# भेदके विकल्प उठते तो हैं किन्तु उनसे सम्यग्दर्शन नहीं होता

श्रनादिकालसे आत्मस्वरूपका अनुभव नहीं है परिचय नहीं है, इसलिये श्रात्मानुभव करते समय तत्सम्बन्धी विकल्प आये विना नहीं रहते। अनादिकालसे आत्मस्वरूपका श्रनुभव नहीं है इसलिये वृत्तियोंका उन्त्रच होता है कि—'में श्रात्मा कर्मोंके साथ संबंधवाला हूँ या कर्मोंके संबधसे रहित हूँ इसप्रकार नयोंके दो विकल्प उठते हैं; परन्तु—'कर्मोंके साथ संबंधवाला या कर्मोंके संबंधसे रहित अर्थात् वढ हूँ या अबढ हूँ ऐसे दो प्रकारके भेदोंका भी एक स्वरूपमें कहाँ श्रवकाश है ? स्वरूप तो नयपक्षको श्रपेक्षाग्रो से परे है। एक प्रकारके स्वरूपमें दो प्रकारकी श्रपेक्षाग्रो से परे है। एक प्रकारके स्वरूपमें दो प्रकारकी श्रपेक्षाग्रो से परे है। एक प्रकारके स्वरूपमें दो प्रकारकी श्रपेक्षाग्रे होतीं। में शुभाग्रुभभावसे रहित हूँ ऐसे विचारमें उलभना भी पक्ष है। उनसे भी परे स्वरूप है, और स्वरूप तो पक्षातिकांत है यही नम्यर्थानया विषय है, अर्थात् उसीके लक्षसे सम्यग्दर्शन प्रयट होता है, दगों श्रतिरिक्त दूगरा योई सम्यग्दर्शनका उपाय नहीं है।

सम्यग्दर्शनका स्वरूप क्या है ? किसी शारीरिक क्रियासे सम्य-ग्दर्शन नहीं होता जड़ कर्मोसे भी नहीं होता, श्रीर अशुभ राग या शुभ रागके लक्षसे भी सम्यग्दर्शन नहीं होता । तथा भी पुण्य-पापके परिणामोसे रहित शायक स्वरूप हूँ ऐसा विचार भी स्वरूपका श्रनुभव करानेमें समर्थ नहीं है । में शायक हूँ ऐसे विचारमें उलभा कि भेदके विचारमें उलभ गया किन्तु स्वरूप तो शातादृष्टा है उसका अनुभव ही सम्यग्दर्शन है । भेदके विचारमें उलभना सम्यग्दर्शनका स्वरूप नहीं है ।

जो वस्तु है सो स्वतः परिपूर्णं स्वभावसे भरी हुई है। श्रात्माका स्वभाव परापेक्षासे रहित एकरूप है। मै कर्म-संबंधवाला हूँ या कर्मों के सम्बन्ध से रहित हूँ, ऐसी श्रपेक्षाश्रोंसे उस स्वभावका श्राश्रय नही होता। यद्यपि श्रात्मस्वभाव तो श्रवन्ध ही है किन्तु 'मैं श्रवन्ध हूँ' ऐसे विकल्पकों भी छोड़कर निविकल्प ज्ञातादृष्टा निरपेक्ष स्वभावका श्राश्रय करते ही सम्यग्दर्शन प्रगट होता है।

आत्माकी प्रभुताकी महिमा भीतर परिपूर्ण है, ग्रनादिकालसे उस की सम्यक् प्रतीतिके बिना उसका अनुभव नही हुग्रा, अनादिकालसे पर लक्ष किया है किन्तु स्वभावका लक्ष नही किया। शरीरादिमे आत्माका सुख नही है, शुभरागमें भी सुख नही है, और 'मेरा स्वरूप शुभरागसे रहित है' ऐसे भेदके विचारमे भी आत्माका सुख नही है। इसलिये उस भेदके विचारमे उलभना भी ग्रज्ञानीका कार्य है। इसलिये उस नयपक्षके भेदका ग्राश्रय छोड़कर श्रभेद ज्ञाता स्वभावका ग्राश्रय करना ही सम्यग्दर्शन है और उसीमे सुख है। श्रभेद स्वभावका आश्रय कहो या ज्ञाता स्वरूपका अनुभव कहो अथवा सुख कहो, धर्म कहो या सम्यग्दर्शन कहो—सब यही है।

# विकल्पको रखकर स्वरूपानुभव नहीं हो सकता

अखंडानंद ग्रमेद आत्माका लक्ष नयपक्षके द्वारा नही होता। नय-पक्षकी विकल्परूपी मोटर चाहे जितनी दौड़ाई जाय,—'मैं ज्ञायक हूँ, अभेद हूँ, शुद्ध हूँ,' ऐसे विकल्प करे फिर भी वे विकल्पस्वरूप तकके ध्रागन तक ही ले जायेगे, किन्तु स्वरूपानुभवके समय तो वे सब विकल्प छोड़ ही देने पड़ेंगे। विकल्पको साथ लेकर स्वरूपानुभव नही हो सकता। नयपक्षोंका ज्ञान स्वरूपके ग्रांगन तक पहुँचनेमे बीचमें आते है। 'मै स्वाधीन ज्ञानस्व-रूपी आत्मा हूँ, कर्म जड़ है, जड कर्म मेरे स्वरूपको नहीं रोक सकते, यदि मैं विकार करूँ तो कर्म निमित्त कहलाते है किन्तु कर्म मुभे विकार नहीं कराते क्योंकि कर्म और आत्मामें परस्पर अत्यंत अभाव होनेसे दोनों द्रव्य भिन्न हैं, वे कोई एक दूसरेका कुछ नहीं कर सकते। किसी अपेक्षा मैं जड़ का कुछ नही करता, और जड़ मेरा कुछ नहीं करते, जो राग-द्रेष होते हैं उन्हें भी कर्म नहीं कराता, तथा वे परवस्तुमें नहीं होते किन्तु मेरी श्रवस्था में होते है वे राग द्वेष मेरा स्वभाव नहीं है, निश्चयसे मेरा स्वभाव राग रहित ज्ञानस्वरूप है" इसप्रकार सभी पहलुओं (नयोंका) ज्ञान पहले करना चाहिये किन्तु इतना करने तक भी भेदका आश्रय है, भेदके ग्राश्रयसे अभेद श्रात्मस्वरूपका श्रनुभव नहीं होता फिर भी पहिले उन भेदोको जानना चाहिये। जब इतना जान लेता है तब वह स्वरूपके आँगनतक पहुँचा हुआ कहलाता है। उसके बाद जब स्वसन्मुख अनुभव द्वारा अभेदका आश्रय करता है तब भेदका आश्रय छूट जाता है, प्रत्यक्ष स्वरूपानुभव होनेसे अपूर्व सम्यग्दर्शन प्रगट होता है। इसप्रकार यद्यपि स्वरूपोन्मुख होनेसे पूर्व नय-पक्षके विचार होते हैं किन्तु उस नयपक्षके कोई भी विचार स्वरूपानुभवमे सहायक नही है।

### सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान का संबंध किसके साथ है ?

सम्यग्दर्शन निर्विकलप सामान्य श्रद्धागुराकी शुद्ध पर्याय है, उसका मात्र निश्चय-श्रखंड स्वभावके साथ ही संबंध है। अखंड द्रव्य जो कि भंगमेद रहित है वही सम्यग्दर्शनको मान्य है; सम्यग्दर्शन पर्यायको स्वीकार नही करता, किन्तु सम्यग्दर्शनके साथ रहनेवाले सम्यग्ज्ञानका सम्बन्ध निश्चयव्यवहार दोनोके साथ है श्रर्थात् निश्चय-श्रखण्ड स्वभावको तथा व्यवहारमे पर्यायके भग-भेद होते हैं उन सबको सम्यग्ज्ञान जान लेता है।

सम्यादर्शन एक निर्मल पर्याय है, किन्तु 'मैं एक निर्मल पर्याय हूँ' इस प्रकार सम्यादर्शन स्वयं ग्रपनेको नही जानता । सम्यादर्शनका श्रखण्ड विषय एक द्रव्य ही है, पर्याय नही । प्रश्नं—जब कि सम्यग्दर्शनका विषय अखण्ड है और वह पर्यायको र्स्वीकार नहीं करती तब फिर सम्यग्दर्शनके समय पर्याय कहाँ चली जाती है ? सम्यग्दर्शन स्वयं ही पर्याय है, क्या पर्याय द्रव्यसे पृथक होगई ?

उत्तर—सम्यग्दर्शनंका विषय अखण्ड द्रव्य ही है। सम्यग्दर्शनंके विषय द्रव्य-गुरा-पर्यायके भेद नहीं है, द्रव्य-गुरा-पर्यायके ग्रीक्ष वस्तु ही सम्यग्दर्शनको मान्य है। ( ग्रिभिन्न वस्तुका लक्ष करने पर जो निर्मल पर्याय प्रगट होती है वहं सामान्य वस्तुके सार्थ ग्रिभिन्न हो जाती है)। सम्यग्दर्शन- क्ष्म पर्यायको भी संम्यग्दर्शन स्वीकार नहीं करता, एक समयमे ग्रिभिन्न परिपूर्ण द्रव्य हो सम्यग्दर्शनको मान्य है, एक मात्र पूर्णं क्ष्म आत्मा परिपूर्ण द्रव्य हो सम्यग्दर्शनको मान्य है, एक मात्र पूर्णं क्ष्म आत्मा सम्यग्दर्शन प्रतीतिमें लेता है, ......परन्तु सम्यग्दर्शनके साथ प्रगट होनेवाला सम्यग्द्रानं सीमान्य विशेष सबको जानता है, सम्यक्जान पर्यायको ग्रीर निमिन्नको भी जानता है। सम्यग्दर्शनको भी जाननेवाला सम्यक्जान ही है।

## अद्धा और ज्ञान कवं सम्यक हुए ?

औदियक, श्रीपशिमक, क्षायीपशिमक या क्षायिकभाव-कोई भी सम्यग्दर्शनका विषय नही है क्योंकि वें सब पर्याय है। सम्यग्दर्शनका विषय पिरिपूर्ण द्रव्य है, पर्यायकी सम्यग्दर्शन स्वीकार नही करता, जब अकेली विस्तुका लक्ष किया जाता है तब श्रद्धा सम्यक् होती है।

्रप्रश्न- उस समय होनेवाला सम्यक् ज्ञान कैसा होता है ?

उत्तर—कोंनका स्वभाव सामान्य—विशेष सबको जानना है। जब -कानने संपूर्ण द्रव्यको, विकसित पर्यायको और विकारको ज्यो का त्यो जानकर, यह विवेक किया कि—'जो पर्पूर्ण स्वभाव है सो मैं हूँ और जो विकार रह गया है सो मैं नहीं हूँ' तब वह सम्यक् कहलाया। सम्यग्दर्शनरूप विकसित पर्यायको, सम्यग्दर्शनकी विषयभूत परिपूर्ण वस्तुको और अवस्था की कमीको इन तीनींको सम्यग्ज्ञान यथावत् जानता है, अवस्थाकी स्वीकृति 'ज्ञानमें है। इसंप्रंकार सम्यग्दर्शन एक निश्चयको ही ( अमेदस्व-'रूपको ही;) स्वीकार करंता है, और सम्यग्दर्शनका अविनामावी सम्यग्ज्ञान निश्चय तथा व्यवहार दोनोंको यथावत् जानकर विवेक करता है। यदि निश्चय-व्यवहार दोनोंको न जाने तो ज्ञान प्रमाण (सम्यक्) नहीं होता। यदि व्यवहारका ग्राश्रय करे तो दृष्टि मिध्या सिद्ध होती है ग्रीर यदि व्यवहारको जाने ही नहीं तो ज्ञान मिध्या सिद्ध होता है। ज्ञान निश्चय-व्यवहारका विवेक करता है तब वह सम्यक् कहलाता है। और दृष्टि व्यवहारका ग्राश्रय छोड़कर निश्चयको ग्रंगीकार करे तो वह सम्यक् कहलाती है।

# सम्यग्दर्शनका विषय क्या है ? मोअका परमार्थ कारण क्या है ?

सम्यग्दर्शनके विषयमे मोक्ष पर्याय ग्रीर द्रव्य ऐसे भेद ही नही है। द्रव्य ही परिपूर्ण है जो कि सम्यग्दर्शनको मान्य है। वन्ध—मोक्ष भी सम्य-ग्दर्शनको मान्य नही है। बन्ध—मोक्षको पर्याय, साधक दशाके भंग—भेद इत्यादि सबको सम्यक् ज्ञान जानता है।

सम्यग्दर्शनका विषय परिपूर्ण द्रव्य है, वही मोक्षका परमार्थ कारण है। पंच महाव्रतादि या विकल्पको मोक्षका कारण कहना स्थूल व्यवहार है, और सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप साधक अवस्थाको मोक्षका कारण कहना भी व्यवहार है, क्योंकि उस साधक अवस्थाका भी जव अभाव होता है तब मोक्ष दशा प्रगट होती है, अर्थात् वह भी अभावरूप कारण है, इसलिये व्यवहार है। तैकालिक अखण्ड वस्तु ही मोक्षका निश्चय कारण है। परमार्थसे वस्तुमे कारण-कार्यके भेद भी नही है, कार्यकारणका भेद भी व्यवहार है। एक अखण्ड वस्तुमे कार्यकारणके भेदके विचारसे विकल्प होता है इसलिये वह भी व्यवहार है, फिर भी व्यवहाररूपसे भी कार्य-कारणके भेद सर्वथा नही ही हो तो मोक्षदशाको प्रगट करनेकी बात भी नही कही जा सकती। अर्थात् अवस्थामें साधक-साध्यके भेद है किन्तु अभेदके आश्रयके समय व्यवहारका आश्रय नही होता, क्योंकि व्यवहारके आश्रयमें भेद होता है और भेदके आश्रयमें परमार्थ-अभेदस्वरूप लक्षमे नही आता, इसलिये सम्यग्दर्शनके विपयमे भेद नही होते, एकरूप अभेद वस्तु ही सम्यग्दर्शनका विषय है।

# सम्यग्दर्शन ही शान्तिका उपाय है

अनादिकालसे भ्रात्माके अखण्ड रसको सम्यक्दर्शनके द्वारा नहीं जाना है इसलिये जीव परमें भ्रीर विकल्पमें रस मान रहा है। किन्तु मैं अखण्ड एकरूप स्वभाव हूँ उसीमे मेरा रस है, परमें कही मेरा रस नही है,—इसप्रकार स्वभाव दृष्टिके बलसे एकबार सबको नीरस बनादे! तुमें सहजानन्दस्वरूपके अमृत रसकी अपूर्व शान्तिका अनुभव प्रगट होगा। उसका उपाय सम्यग्दर्शन ही है।

# संसारका अभाव सम्यग्दर्शनसे ही होता है

अनन्तकालसे भ्रनन्तजीव संसारमे परिश्रमण कर रहे हैं और अनंत कालमें अनन्तजीव सम्यग्दर्शनके द्वारा पूर्ण स्वरूपकी प्रतीति करके मोक्षको प्राप्त हुए है, जीवोंने संसार पक्ष तो अनादिकालसे ग्रहण किया है किन्तु सिद्धोंका पक्ष कभी ग्रहण नहीं किया। श्रव सिद्धोंका पक्ष ग्रहण करके अपने सिद्ध स्वरूपको जानकर संसारका अभाव करनेका भ्रवसर भ्राया है,...... और उसका उपाय एकमात्र सम्यग्दर्शन ही है—



# प्रथम अध्याय का परिशिष्ट [३]

# जिज्ञासुको धर्म किसप्रकार करना चाहिए ?

जो जीव जिज्ञासु होकर स्वभावको समभना चाहता है वह अपने सुख को प्राप्त (— प्रगट अनुभवरूप) करना चाहता है और दुःखको दूर करना चाहना है तो सुख अपना नित्य स्वभाव है और वर्तमानमें जो दुःख है सो क्षिणिक है इसिलये वह दूर हो सकता है। वर्तमान दुःख अवस्थाको दूर करके स्वयं सुखरूप अवस्थाको प्रगट कर सकता है, — इतना तो सत्को समभना चाहता है उसने स्वीकार ही कर लिया है। आत्माको अपने भावमें अपूर्व तत्त्व विचाररूप पुरुषार्थ करके विकार रहित स्वरूपका निर्णय करना चाहिए। वर्तमान विकारके होने पर भी विकार रहित स्वभावकी श्रद्धा की जा सकती है अर्थात् यह विकार और दुःख मेरा स्वरूप नही है ऐसा निश्चय हो सकता है।

#### पात्र जीवका लक्षण

जिज्ञासु जीवोको स्वरूपका निर्णय करनेके लिये शास्त्रोने पहिले ही ज्ञान क्रिया बतलाई है। स्वरूपका निर्णय करनेके लिये दूपरा कोई दान—पूजा—मक्ति—व्रत, तपादि करनेको नही कहा है, किन्तु श्रुतज्ञानसे ज्ञानस्वरूप आत्माका निर्णय करनेका ही कहा है। कुगुरु, कुदेव और कुशास्त्रको ओर का बादर और उस ओरका भुकाव तो हट ही जाना चाहिए तथा विषयादि परवस्तुमेसे सुख बुद्धि दूर हो जानी चाहिए। सब ओरसे रुचि हटकर अपनी ओर रुचि ढलनी चाहिए। और देव-शास्त्र-गुरुको यथार्थतया पहिचानकर उस और आदर करे, और यह सब यदि स्वभावके लक्षसे हुआ हो तो उस जीवकी पात्रता हुई कहलाती है। इतनी पात्रता तो अभी सम्यग्दर्शनका मूल कारण नही है। सम्यग्दर्शनका मूल कारण चैतन्य स्वभावका आश्रय करना है, किन्तु पहिले कुदेवादिका सर्वथा त्याग तथा सच्चे देव गुरु शास्त्र और सत्समागमका प्रेम, पात्र जीवोंके होता ही है ऐसे

पात्र हुए जीवोंको आत्माका स्वरूप समभनेके लिए क्या करना चाहिए सो यहाँ स्पष्ट बताया है।

# सम्यग्दर्शनके उपायके लिये ज्ञानियोंके द्वारा बताई गई क्रिया

"पहिले श्रुतज्ञानके ग्रवलम्बनसे ज्ञानस्वभाव आत्माका निश्चय करके, फिर आत्माकी प्रगट प्रसिद्धिके लिए, पर पदार्थकी प्रसिद्धिकी कारण जो इन्द्रियोके द्वारा और मनके द्वारा प्रवर्तमान बुद्धियाँ है उन्हें मर्यादामें लाकर जिसने मितज्ञान-तत्त्वको श्रात्मसंमुख किया है ऐसा, तथा नानाप्रकार के पक्षोंके आलम्बनसे होनेवाले ग्रनेक विकल्पोके द्वारा आकुलताको उत्पन्न करनेवाली श्रुतज्ञानकी बुद्धियोंको भी मान मर्यादामें लाकर श्रुतज्ञान-तत्त्व को भी आत्मसन्मुख करता हुआ, श्रत्यन्त विकल्प रहित होकर, तत्काल परमात्मस्वरूप ग्रात्माको जब आत्मा ग्रनुभव करता है उसी समय आत्मा सम्यक्तया दिखाई देता है [ अर्थात् श्रद्धा की जाती है ] ग्रीर ज्ञात होता है वही समयखर्ग ग्रीर समयग्ज्ञान है।" [ देखो समयसार गाथा १४४ की टीका ]

उपरोक्त कथनका स्पष्टीकरण निम्न प्रकार है:---

# श्रुतज्ञान किसे कहना चाहिए ?

"प्रथम श्रुतज्ञानके श्रवलंबनसे ज्ञानस्वभाव श्रात्माका निर्ण्य करना चाहिए।" ऐसा कहा है। श्रुतज्ञान किसे कहना चाहिए? सर्वज्ञदेवके द्वारा कहा गया श्रुतज्ञान श्रस्ति-नास्ति द्वारा वस्तु स्वरूपको सिद्ध करता है। जो श्रनेकांतस्वरूप वस्तुको 'स्वरूपसे है श्रीर पर्रूपसे नही है' इसप्रकार वस्तुको स्वतन्त्र सिद्ध करता है वह श्रुतज्ञान है।

एक वस्तु निजरूपसे है और वह वस्तु अनन्त पर द्रव्योंसे पृथक् है इसप्रकार अस्ति-नास्तिरूप परस्पर विरुद्ध दो शक्तियोको प्रकाशित करके जो वस्तु स्वरूपको वतावे—सिद्ध करे सो अनेकान्त है और वही श्रुतज्ञानका लक्ष्मण है। वस्तु स्वापेक्षासे है और परापेक्षासे नहीं इसमें वस्तुकी नित्यता और स्वतन्त्रता सिद्ध की है।

# श्रुतज्ञानका वास्तविक लक्षण-अनेकांत

एक वस्तुमें 'है' ग्रौर 'नही' ऐसी परस्पर विरुद्ध दो शक्तियोंको भिन्न २ ग्रपेक्षासे प्रकाशित करके जो वस्तुस्वरूपको परसे भिन्न बताये सो श्रुतज्ञान है; आत्मा सर्व परद्रव्योसे भिन्न वस्तु है ऐसा पहिले श्रुतज्ञानसे निश्चित करना चाहिये।

अनंत परवस्तुसे यह श्रात्मा भिन्न है, -यह सिद्ध होने पर अब अपने द्रव्य-पर्यायमे देखना है। मेरा त्रैकालिक द्रव्य एक समयमात्रकी अवस्थारूप नहीं है; ग्रर्थान् विकार क्षिएक पर्यायरूपसे है ग्रीर त्रैकालिक स्वरूपसे विकार नही है—इसप्रकार विकार रिहत स्वभावकी सिद्धि भो ग्रनेकांतके द्वारा ही होती है। भगवान्के द्वारा कहे गये शास्त्रोंकी महत्ता अनेकांतसे हो है। भगवानने पर जीवोंकी दया पालनेको कहा है या ग्रहिंसा बतलाई है ग्रथवा कर्मोंका वर्णन किया है, -इसप्रकार मानना न तो भगवानको पिह-चाननेका वास्तविक लक्षण है और न भगवानके द्वारा कहे गये शास्त्रोंको ही पहिचाननेका।

### भगवान भी दूसरेका कुछ नहीं कर सके

भगवानने अपना कार्य भनी भाँति किया किन्तु वे दूसरोंका कुछ नहीं कर सके; क्योंकि एक तत्त्व स्वापेक्षासे हैं और परापेक्षासे नहीं हैं, इसलिये कोई किसीका कुछ नहीं कर सकता। प्रत्येक द्रव्य पृथक् पृथक् स्व-तन्त्र है, कोई किसीका कुछ नहीं कर सकता। इसप्रकार समक्ष लेना हो भगवानके द्वारा कहे गये शास्त्रोंकी पहिचान है, और वहीं श्रुतज्ञान है।

#### प्रभावनाका सच्चा स्वरूप

कोई जीव पर द्रव्यकी प्रभावना नहीं कर सकता, किंतु जैनवर्म जो कि श्रात्माका वीतराग स्वभाव है उसकी प्रभावना वर्मी जीव करते हैं। आत्माको जाने विना श्रात्म स्वभावकी वृद्धिक्प प्रभावना केंसे की जा सकती है ? प्रभावना करनेका जो विकल्प उठता है सो भी परके कारणसे नहीं। दूसरेके लिये युद्ध भी अपनेमे होता है यह कहना जैन शासनकी मर्यादामें नहीं है। जैन शासन तो वस्तुको स्वतन्त्र, स्वाधीन और परिपूर्ण स्थापित करता है।

# भगवानके द्वारा कथित सच्ची दया (अहिंसा) का स्वरूप

यह बात मिथ्या है कि भगवानने दूसरे जीवोकी दया स्थापित की है। जब कि यह जीव पर जीवोंकी क्रिया कर ही नहीं सकता तब फिर उसे वचा सकने की बात भगवान कैसे कहे ? भगवानने तो ग्रात्माके स्वभावको पहिचान कर ज्ञातामात्र भावकी श्रद्धा और एकाग्रता द्वारा कथायभावसे श्रपने आत्माको बचानेकी बात कही है; और यही सच्ची दया है। श्रपने श्रात्माका निर्ण्य किए बिना जीव क्या कर सकता है ? भगवानके श्रुतज्ञानमे तो यह कहा है कि—तूं स्वतः परिपूर्ण वस्तु है, प्रत्येक तत्त्व, स्वतः स्वतंत्र है किसी तत्त्वको दूसरे तत्त्वका आश्रय नहीं है,—इसप्रकार वस्तु स्वरूपको पृथक् स्वतंत्र जानना सो ग्रहिंसा है और वस्तुको पराधीन मानना कि एक दूसरेका कुछ कर सकता है तथा रागसे धर्म मानना सो हिंसा है। सरागीको दूसरे जीवको बचानेका राग तो होता है किन्तु उस ग्रुभ रागसे पुण्य बंघन होता है—धर्म नहीं होता है ऐसा समभना चाहिये।

### आनन्दको प्रगट करनेवाली भावनावाला क्या करे ?

जगतके जीवोंको सुख चाहिये हैं और सुखका दूसरा नाम धर्म है। धर्म करना है अर्थात् ग्रात्म शांति चाहिए हैं अथवा अच्छा करना है। ग्रीर वह ग्रच्छा कहाँ करना है ? आत्माकी अवस्थामें दु:खका नाश करके वीत-रागी आनन्द प्रगट करना है। वह ग्रानन्द ऐसा चाहिए कि जो स्वाधीन हो—जिसके लिये परका अवलम्बन न हो। ऐसा आनन्द प्रगट करनेकी जिस की यथार्थ भावना हो सो वह जिज्ञासु कहलाता है। ग्रपना पूर्णानन्द प्रगट करने की भावना वाला जिज्ञासु पहिले यह देखता है कि ऐसा पूर्णानद किसे प्रगट हुग्रा है ? अपनेको अभी ऐसा ग्रानन्द प्रगट नही हुग्रा है किंतु अपनेको जिसकी चाह है ऐसा आनन्द अन्य किसीको प्रगट हुग्रा है कीर जिन्हे वह आनन्द प्रगट हुग्रा है उनके निमित्तसे स्वयं उस ग्रानन्दको प्रगट करनेका सच्चा मार्ग जानले। ग्रीर ऐसा जान ले सो उसमे सच्चे निमित्तोंकी पहिन्चान भी ग्रा गई। जब तक इतना करता है तब तक वह जिज्ञासु है।

अपनी अवस्थामें अधर्म-अ्रशांति है उसे दूर करके धर्म-शांति प्रगर्ट करना है। वह शांति अपने आधारसे और परिपूर्ण होनी चीहिये। जिसें ऐसी जिज्ञासा होती है वह पहिले यह निश्चंय करता है कि-मैं एक आत्मा अपना परिपूर्ण सुख प्रगट करना चीहता हूँ। तो वैसा परिपूर्ण सुख किसी श्रीरके प्रगट हुआ होना चाहिए, यदि परिपूर्ण सुख-आनंद प्रगट न हो तो दुखी कहलाये। जिसे परिपूर्ण श्रीर स्वाधीन आनंद अंगट होता है वह संपूर्ण सुखी है; श्रीर ऐसे सर्वज्ञ वीतराग हैं। इसंप्रकार जिज्ञासुं अपने ज्ञानमें सर्वज्ञं का निर्णय करता है। दूसरेका कुछं करने घरनेकी खीत तो है हो नहीं। जब परसे कुछ पृथक् हुआ है तभी तो आत्मांकी जिज्ञासा हुई है। जिसे परसे हटकर आत्महित करनेकी तीन्नं खीकांक्षी जीग्रत हुई है। जिसे जीवकी यह बात है। परद्रव्यके प्रति सुंखबुद्धि और रुचिको दूर की; वह पात्रता है। श्रीर स्वभावकी रुचिं तथीं। पहिचीन होना सौ पात्रताका फल हैं।

दुखका मूल भूल है जिसेने अपनी भूलसे दुःख उत्पन्न किया है वह अपनी भूलको दूर करे तो उसकी दुःखि दूर हो। ग्रन्य किसीने भूल नहीं कराई इसलिये दूसरा कोई भ्रोपैना दुंख दूर करनेमें समर्थ नहीं है।

# श्रुतज्ञानकी अंवलम्बन ही पहिली क्रिंयां है

जो आत्म कल्यांग करमें की तैयार हुं थ्रा है ऐसे जिज्ञासुको पहिलें क्या करना चाहिए, यह बंतर्लीयां जाता है। आत्मकल्याग कही अपने आप नहीं हो जाता किंतु वह अपने जानमें किच और पुरुषार्थसे होता है। अपना कल्याग करने के लिये पहिलें अपने जानमें यहें निर्ण्य करना होगा कि—जिन्हें पूर्ण कल्याग प्रगट हुआं है वे कीन हैं और वे चंया कहते हैं। तथा उन्होंने पहिले क्या किया था। अर्थात् सर्वं जंका स्वरूप जाने कर उनके द्वारा कहे गये श्रुतज्ञानक अवलम्बनसे अपने आत्माका निर्ण्य करना चाहिये, यही प्रथम कर्तव्य है। किसी परके अवलम्बनसे धर्म प्रगट नही होता, फिर भी जब स्वयं अपने पुरुषार्थसे समभता है तब सन्मुख निमित्तरूपसे सच्चे देव—गुरु ही होते हैं।

इसप्रकार प्रथम ही निर्णंय यह हुम्रा कि कोई पूर्ण पुरुष सम्पूर्ण सुखी है और सम्पूर्ण ज्ञाता है, वही पुरुष पूर्ण सुखका पूर्ण सत्यमार्ग कह सकता है, स्वयं उसे सममकर अपना पूर्ण सुख प्रगट कर सकता है भीर स्वयं जब समभता है तब सच्चे देव गुरु शास्त्र ही निमित्तरूप होते हैं। जिसे स्त्री पुत्र पैसा इत्यादिकी ग्रर्थात् संसारके निमित्तोंके ग्रोरकी तीन्न रुचि होगी उसे धर्मके निमित्तभूत देव शास्त्र गुरुके प्रति रुचि नहीं होगी ग्रर्थात् उसे श्रुतज्ञानका अवलम्बन नहीं रहेगा ग्रीर श्रुतज्ञानके ग्रवलम्बनके बिना आत्माका निर्णंय नहीं होगा। क्योंकि ग्रात्माके निर्णंयमें सत् निमित्त ही होते हैं, कुगुरु-कुदेव-कुशास्त्र इत्यादि कोई भी आत्माके निर्णंयमे निमित्तरूप नहीं हो सकते। जो कुदेवादिको मानता है उसे ग्रात्म निर्णंय हो ही नहीं सकतः।

जिज्ञासुकी यह मान्यता तो हो ही नही सकती कि दूसरेकी सेवा करेंगे तो धर्म होगा। किन्तु वह यथार्थ धर्म कैसे होता है इसके लिये पहिले पूर्णज्ञानी भगवान और उनके कथित शास्त्रोके श्रवलम्बनसे ज्ञानस्वभाव आत्माका निर्णिय करनेके लिये उद्यमी होगा। श्रवन्तभवमें जीवने घर्मके नामपर मोह किया किन्तु धर्मकी कलाको समभा हो नहीं है। यदि घर्मकी एक कला ही सीख ले तो उसका मोक्ष हुए बिना न रहेगा।

जिज्ञासु जीव पहिले कुदेवादिका और सुदेवादिका निर्णय करके कुदेवादिको छोड़ता है भ्रौर फिर उसे सच्चे देव गुरुकी ऐसी लगन लग जाती है कि उसका एक मात्र यही लक्ष हो जाता है कि सत्पुरुष क्या कहते हैं उसे समभा जाय, अर्थात् वह भ्रशुभसे तो अलग हो ही जाता है। यदि कोई सीसारिक रुचिसे पीछे न हटे तो वह श्रुतावलम्बनमे टिक नहीं सकेगा।

# धर्म कहाँ है और वह कैसे होता है ?

बहुतसे जिज्ञासुओं को यही प्रश्न होता है कि घर्मके लिये पहिले क्या करना चाहिए ? क्या पर्वत पर चढ़ना चाहिए, या सेवा-पूजा-ध्यान करते रहना चाहिए, या गुरुकी भक्ति करके उनकी कृपा प्राप्त करनी चाहिए अथवा दान देना चाहिए ? इन सबका उत्तर यह है कि इसमे कही भी आत्माका धर्म नहीं है। धर्म तो श्रपना स्वभाव है, धर्म पराधीन नहीं है। किसीके श्रवलम्बनसे धर्म नही होता । धर्म किसीके द्वारा दिया नहीं जाता किन्तु अपनी पहिचानसे ही धर्म होता है। जिसे श्रपना पूर्णानन्द चाहिये है उसे यह निश्चित करना चाहिए कि पूर्णानन्दका स्वरूप क्या है श्रीर वह किसे प्रगट हुन्ना है ? जो भ्रानन्द मैं चाहता हूँ वह पूर्ण भ्रबाधित आनन्द चाहता हैं। अर्थात् कोई आत्मा वैसे पूर्णानन्द दशाको प्राप्त हुए हैं और उन्हें पूर्णानन्द दशामें ज्ञान भी पूर्ण ही है, क्योंकि यदि ज्ञान पूर्ण न हो तो राग-द्वेष रहेगा, उसके रहनेसे दुःख रहेगा और जहाँ दुःख होता है वहाँ पूर्णानन्द नहीं हो सकता इसलिए जिन्हे पूर्णानन्द प्रगट हुग्रा है ऐसे सर्वज्ञ भगवान हैं। उनका और वे क्या कहते हैं इसका जिज्ञासुको निर्णय करना चाहिए। इसीलिए कहा है कि 'पहिले श्रुतज्ञानके ग्रवलम्बनसे श्रात्माका-पूर्णरूपका निर्णय करना चाहिए' .....इसमें उपादान-निमित्तकी संधि विद्यमान है। ज्ञानी कौन है, सत् बात कौन कहता है,— यह सब निष्यय करनेके लिए निवृत्ति लेनी चाहिए। यदि स्त्री-कुटुम्ब, लक्ष्मीका प्रेम और संसारकी रुचिमे कमी न आये तो वह सत् समागमके लिए निवृत्ति नहीं ले सकेगा। जहाँ श्रुतका अवलम्बन लेनेको कहा है वहीं तीव्र प्रशुभ भावका त्याग ग्रा गया और सच्चे निमित्तोंकी पहिचान करना भी श्रागया।

# सुखका उपाय ज्ञान और सत् समागम

तुभे तो सुख चाहिए है ? यदि तुभे सुख चाहिए है तो पहिले यह निर्ण्य कर कि सुख कहाँ है और वह कैसे प्रगट होता है। सुख कहाँ है और वह कैसे प्रगट होता है, इसका ज्ञान किये बिना (बाह्याचार करके यदि) सुख जाय तब भी सुख नहीं मिलता—धर्म नहीं होता। सर्वं अभगवानके द्वारा कथित श्रुतज्ञानके अवलम्बनसे यह निर्ण्य होता है श्रीर इस निर्ण्यका करना ही प्रथम धर्म है। जिसे धर्म करना हो वह धर्मीको पहिचान कर वे क्या कहते है इसका निर्ण्य करनेके लिये सत् समागम करे। सत् समागमसे जिसे श्रुतज्ञानका श्रवलम्बन प्राप्त हुआ है कि श्रहो!

परिपूर्ण भारमदस्तु ही उत्कृष्ट महिमावान है, भैंने ऐसा परमस्वरूप अनन्त-कानमें पहिले कभी नहीं गुना था—ऐसा होनेपर उसे स्वरूपकी रुचि जाग्रत होती है भीर सत्तमागमका रङ्ग लग जाता है अर्थात् उसे कुदेवादि या संतारके प्रति रुचि हो ही नहीं सकती।

यदि प्रपनी यस्तुको पहिचाने तो प्रेम जाग्रत हो और उस तरफका पुरुपायं हने। ग्रात्मा अनादिकालसे स्वभावको भूलकर पुण्य-पापमय परभाव रपी परदेशमे परिश्रमण करता है, स्वरूपसे वाहर संसारमें परिश्रमण करते करते परमिता सर्व जदेव और परम हितकारी श्री परमण्यसे भेंट हुई श्रीर वे पूर्ण हित कैसे होता है यह सुनाते हैं तथा आत्मस्वरपकी पहिचान कराते हैं। श्रपने स्वरूपको सुनते हुए किस धर्मीको उस्लास नही होता? आत्मस्वभावकी वात सुनते ही जिज्ञासु जीवोको मिह्मा द्याती ही है कि—श्रहो! अनन्तकालसे यह अपूर्व ज्ञान नही हुआ; स्वरूपके वाहर परभावमें श्रमित होकर अनन्तकाल तक दुःखी हुआ, यदि यह अपूर्वज्ञान पहिले किया होता तो यह दुःख नही होता। इसप्रकार स्वरूपकी चाह जागत हो, रस श्रात्र, मिहमा जागे श्रीर इस मिहमाको ययार्थतया रटते हुए स्वरूपका निर्णय करे। इसप्रकार जिसे धर्म करके सुन्ती होना हो उसे पहिले श्रुतज्ञानका श्रवलम्बन लेकर आत्माका निर्णय करना चाहिये।

भगवानको श्रुतज्ञानरूपो डोरीको दृढतापूर्वक पकड़ कर उसके प्रवलम्बनसे-स्वरूपमें पहुँचा जाता है। श्रुतज्ञानके प्रवलम्बनका अर्थ क्या है? सच्चे श्रुतज्ञानका हो रस है, ग्रन्य कुश्रुतज्ञानका रस नही है, संसारकी वातोंका तीव रस टल गया है ग्रीर श्रुतज्ञानका तीव रस आने लगा है। इसप्रकार श्रुतज्ञानके अवलम्बनसे ज्ञान स्वभाव आत्माका निर्णय करनेके लिये जो तैयार हुग्रा है उसे अल्पकालमें ग्रात्म प्रतीति होगी '' संसारका तीव लोहरस जिसके हृदयमे घुल रहा हो उसे परमज्ञान्त स्वभावकी बात समभनेकी पात्रता ही जाग्रत नही होती '' यहाँ जो 'श्रुतका प्रवलम्बन' शब्द दिया है सो वह अवलम्बन स्वभावके लक्षसे है, पीछे न हटनेके लक्षसे है, जिसने ज्ञानस्वभाव श्रात्माका निर्णय करनेके लिए श्रुतका श्रवलम्बन लिया है वह ग्रात्मस्वभावका निर्णय करता ही है। उसके पीछे हट्नेकी बात शास्त्रमें नहीं लीं गई है।

संसारकी रुचिको घटाकर आत्म निर्णय करनेके लक्षसे जो यहाँतक भ्राया है उसे श्रुतज्ञानके अवलम्बनसे निर्णय अवश्य होगा, यह हो ही नहीं सकता कि निर्णय न हो। सच्चे साहूकारके बहीखातेमें दिवालेकी वात ही नहीं हो सकती, उसीप्रकार यहाँ दीर्घ संसारीकी बात ही नहीं है यहाँ तो सच्चे जिज्ञासु जीवो ही की बात है। सभी बातोंकी हाँ में हाँ भरे और एक भी बातका अपने ज्ञानमें निर्णय न करे ऐसे 'ध्वजपुच्छ' जैसे जीवोंकी बात यहाँ नहीं है। यहाँ तो निक्षल और स्पष्ट बात है। जो अनन्तकालीन संसारका अन्त करनेके लिये पूर्ण स्वभावके लक्षसे प्रारम्भ करनेको निकले हैं ऐसे जीवों का प्रारम्भ किया हुआ कार्य फिर पीछे नहीं हटता,—ऐसे जीवों की ही यहाँ बात है, यह तो अप्रतिहत मार्ग है। 'पूर्णताके लक्षसे किया गया प्रारम्भ ही वास्तविक प्रारम्भ है'। पूर्णताके लक्षसे किया गया प्रारम्भ ही वास्तविक प्रारम्भ है'। पूर्णताके लक्षसे किया गया प्रारम्भ ही हटता, पूर्णता के लक्षसे पूर्णता अवश्य होती है।

# निस औरकी रुचि उसी ओरकी रटन

एककी एक बात ही पुनः पुनः ( अदल बदलकर ) कही जा रही है, किन्तु छिचवान जीवको उकताहट नही होती। नाटकका छिचवान मनुष्य नाटकमें 'वन्स मोर' कहकर अपनी छिचवाली वस्तुको बारंबार देखता है। इसीप्रकार जिन भव्य जीवोंको आत्मरुचि हुई है और जो आत्मकल्याण करने को निकले है वे बारम्बार छिचपूर्वक प्रतिसमय—खाते, पीते, चलते फिरते सोते जागते उठते बैठते बोलते चालते विचार करते हुए निरंतर श्रुत का ही अवलंबन स्वभावके लक्षसे करते हैं, उसमें किसी काल या क्षेत्रकी मर्यादा नही करते। उन्हें श्रुतज्ञानकी छिच और जिज्ञासा ऐसी जम गई है कि वह कभी भी नही हटती। ऐसा नही कहा है कि अमुक समय तक अवलंबन करना चाहिए और फिर छोड़ देना चाहिए, किन्तु श्रुतज्ञानके अवलंबनसे आत्माका निर्णय करनेको कहा है। जिसे सच्ची तत्त्वकी छिच हुई है वह दूसरे सब कार्योको प्रीति को गीए। ही कर देता है।

प्रश्न-तब नया सत्की प्रीति होती है इसलिये खाना-पीना और व्यापार घन्धा सब छोड़ देना चाहिए ? और श्रुतज्ञानको सुनते ही रहना चाहिए ? किन्तु उसे सुनकर भी क्या करना है ?

उत्तर—सत्की प्रीति होती है इसलिये तत्काल खाना पीना सब झूट ही जाय ऐसा नियम नही है, किन्तु उस ग्रोरकी रुचि तो अवश्य कम हो ही जाती है। परमेसे सुख बुद्धि उड़ जाय और सबमें एक आत्मा ही आगे रहे इसका अर्थ यह है कि निरन्तर ग्रात्मा ही की तीवाकांक्षा और चाह होती है। ऐसा नहीं कहा है कि मात्र श्रुतज्ञानको सुना ही करे किन्तु श्रुतज्ञानके द्वारा ग्रात्माका निर्णय करना चाहिए।

श्रुतावलम्बनकी घुन लगनेपर वहाँ, देव-गुरु-शास्त्र, घमं, तिश्चय, व्यवहार, इत्यादि अनेक प्रकारसे बातें ग्राती हैं उन सब प्रकारोंको जानकर एक ज्ञान स्वभाव आत्माका निश्चय करना चाहिए। उसमे भगवान कैसे हैं उनके शास्त्र कैसे हैं ग्रीर वे क्या कहते हैं; इन सबका अवलम्बन यह निर्ण्य कराता है कि तू ज्ञान है, आत्मा ज्ञान स्वरूपी ही है, ज्ञानके ग्रतिरिक्त वह दूसरा कुछ नहीं कर सकता।

देव-गुरु-शास्त्र कैसे होते हैं और उन्हे पहिचानकर उनका ग्रव-लम्बन करनेवाला स्वयं क्या समभा है,—यह इसमे बताया है। 'तू ज्ञान स्वभावी ग्रात्मा है, तेरा स्वभाव जानना ही है, कुछ परका करना या पुण्य पापके भाव करना तेरा स्वभाव नहीं है' इसप्रकार जो बताते हों वे सच्चे देव-गुरु-शास्त्र हैं, और इसप्रकार जो समभता है वही देव-गुरु-शास्त्र के ग्रवलम्बनसे श्रुतज्ञानको समभा है। किन्तु जो रागसे निमित्तसे धर्म-मनवाते हो और जो यह मनवाते हों कि आत्मा शरीराश्रित किया करता है जड़कमें आत्माको हैरान करते है वे देव-गुरु-शास्त्र सच्चे नहीं हैं।

जो शरीरादि सर्व परसे भिन्न ज्ञान स्वभाव ग्रात्माका स्वरूप बत-लाता हो श्रीर यह बतलाता हो कि—पुण्य—पापका कर्तव्य आत्माका नही है वही सत् श्रुत है, वही सच्चा देव है और वही सच्चा गुरु है। श्रीर जो पुण्यसे धर्म बताये, शरीरकी क्रियाका कर्ता आत्माको बतावे श्रीर रागसे धर्म बतावे वह कुगुरु-कुदेव-कुशास्त्र है; क्योंकि वे यथावत् वस्तु स्वरूपके ज्ञाता नहीं है प्रत्युत उल्टा स्वरूप बतलाते हैं। जो वस्तु स्वरूपको यथावत् नहीं बतलाते और किंचित्मात्र भी विरुद्ध बतलाते है वे कोई देव, गुरु, या शास्त्र सच्चे नहीं है।

# श्रुतज्ञानके अवलम्बनका फल-आत्मानुभव

'मैं आत्मा ज्ञायक हूँ' पुण्य पापकी प्रवृत्तियाँ मेरी ज्ञेय है, वे मेरे ज्ञानसे पृथक् है, इसप्रकार पहिले विकल्पके द्वारा देव-गुरु-शास्त्रके अवलम्बन से यथार्थ निर्णय करना चाहिए। यह तो अभी ज्ञान स्वभावका अनुभव नहीं हुआ उससे पहिलेकी बात है। जिसने स्वभावके लक्षसे श्रुतका अवलम्बन लिया है वह अल्पकालमें आत्मानुभव अवश्य करेगा। प्रथम विकल्प में जिसने यह निश्चय किया कि मैं परसे भिन्न हूँ, पुण्य पाप भी मेरा स्वरूप नहीं है, मेरे शुद्धस्वभावके आश्रयसे ही लाभ है, देव, गुरु शास्त्रका भी अवलम्बन परमाथंसे नहीं है, मैं तो स्वाधीन ज्ञान स्वभाव हूँ; इसप्रकार निर्णय करनेवालेको अनुभव हुए बिना नहीं रहेगा।

पुण्य-पाप मेरा स्वरूप नही है, मैं ज्ञायक हूँ-इसप्रकार जिसने निर्णयके द्वारा स्वीकार किया है, उसका परिग्णमन पुण्य-पापकी ओरसे पीछे हटकर ज्ञायक स्वभावकी ग्रोर ढल गया है ग्रर्थात् उसे पुण्य-पापका आदर नही रहा, इसलिये वह अल्पकालमें ही पुण्य-पाप रहित स्वभावका निर्णय करके ग्रीर उसकी स्थिरता करके वीतराग होकर पूर्ण हो जायगा। यहाँ पूर्णकी ही बात है-प्रारम्भ ग्रीर पूर्णताके बीच कोई भेद ही नहीं किया, क्योंकि जो प्रारम्भ हुआ है वह पूर्णताको लक्षमें लेकर ही हुम्रा है। सत्यको सुनानेवाले ग्रीर सुननेवाले दोनोंकी पूर्णता ही है। जो पूर्ण स्वभावकी बात करते हैं वे देव-गुरु ग्रीर शाख-तीनों पवित्र ही हैं। उनके अवलम्बनसे जिसने हाँ कही है वह भी पूर्ण पवित्र हुए बिना नहीं रह सकता……जो पूर्णकी हाँ कहकर आया है वह पूर्ण होगा ही : ... इसप्रकार उपादान निमित्तकी संघि साथ ही है।

# सम्यग्दर्शन होनेसे पूर्व......

श्रात्मानंद प्रगट करनेके लिये पात्रताका स्वरूप क्या है ? तुमें तो घमं करना है न ! तो तू अपनेको पहिचान । सर्व प्रथम सच्चा निर्णय करने की बात है । अरे तू है कौन ? क्या क्षिणिक पुण्य पापका करनेवाला तू ही है ? नहीं, नहीं । तू तो ज्ञानका करनेवाला ज्ञानस्वभाव है तूं परको ग्रहण करने वाला या छोडनेवाला नहीं है, तूं तो केवलज्ञान जाननेवाला ही है । ऐसा निर्णय ही घमंके प्रारंभका (सम्यग्दर्शनका) उपाय है । प्रारंभमें ग्रथीं त् सम्यग्दर्शनसे पूर्व यदि ऐसा निर्णय न करे तो वह पात्रतामें भी नहीं है । मेरा सहज स्वभाव जाननेका है,—ऐसा श्रुतके अवलंबनसे जो निर्णय करता है वह पात्र जीव है । जिसे पात्रता प्रगट हुई है उसे ग्रांतरिक अनुभव अवश्य होगा । सम्यग्दर्शन होनेसे पूर्व जिज्ञासु जीव—धर्म संमुख हुआ जीव सत्समागममे आया हुग्रा जीव—श्रुतज्ञानके ग्रवलंबनसे ज्ञानस्वभाव आत्मा का निर्णय करता है ।

मैं ज्ञानस्वभाव जाननेवाला हूँ, मेरा ज्ञानस्वभाव ऐसा नहीं है कि ज्ञेयमें कही राग—द्वेष करके अटक जाय; पर पदार्थ चाहे जैसा हो, मैं तो उसका मात्र ज्ञाता हूँ, मेरा ज्ञाता स्वभाव परका कुछ करनेवाला नही है, मैं जैसा ज्ञान स्वभाव हूँ उसी प्रकार जगतके सभी आत्मा ज्ञानस्वभाव हैं, वे स्वयं अपने ज्ञानस्वभावका निर्ण्य (करना) चूक गये है इसलिये दुःखी है। यदि वे स्वयं निर्ण्य करें तो उनका दुःख दूर हो, मैं किसीको बदलनेमें समर्थ नही हूँ। मैं पर जीवोंका दुःख दूर नही कर सकता, क्योंकि उन्होंने दुःख अपनी भूलसे किया है यदि वे अपनी भूलको दूर करें तो उनका दुःख दूर हो।

पहिले श्रुतका भ्रवलंबन बताया है, उसमें पात्रता हुई है, अर्थात् श्रुतावलंबनसे आत्माका भ्रव्यक्त निर्णय हुआ है, तत्पश्चात् प्रगट अनुभव कैसे होता है यह नीचे कहा जा रहा है—

सम्यग्दर्शनके पूर्व श्रुतज्ञानका श्रवलंबनके बलसे श्रात्माके ज्ञान स्वभावको-अव्यक्तरूपसे लक्षमे लिया है। श्रब प्रगटरूप लक्षमे लेता है-

श्रनुभव करता है-आत्म साक्षात्कार अर्थात् सम्यग्दर्शन करता है। वह किस प्रकार ? उनकी रीति यह है कि—"......वादमें श्रात्माकी प्रगट प्रसिद्धिके लिये पर पदार्थ की प्रसिद्धिके कारए।भूत जो इन्द्रिय श्रीर मनके द्वारा प्रवर्तमान बुद्धियोंको मर्यादामें लाकर जिसे मितज्ञान—तत्त्वको (मितज्ञानके-स्वरूपको) आत्मसन्मुख किया है। ऐसा......"श्रप्रगटरूप निर्णय हुए थे वह अब प्रगटरूप कार्य में लाता है जो निर्णय किया था उनका फल प्रगट होता है।

इस निर्णयको जगतके सब संज्ञी आत्मा कर सकते हैं, सभी आत्मा पिरपूर्ण भगवान ही हैं इसलिये सब अपने ज्ञान स्वभावका निर्णय कर सकनेमें समर्थ हैं। जो ब्रात्महित करना चाहता है उसे वह हो सकता है, किंतु ब्रनादिकालसे ब्रपनी चिता नहीं की है। अरे भाई ! तू कौन वस्तु है, यह जाने बिना तूं क्या करेगा ? पहिले इस ज्ञानस्वभाव आत्माका निर्णय करना चाहिये। इसके निर्णय होने पर श्रव्यक्तरूपसे ब्रात्माका लक्ष हो जाता है; और फिर परके लक्षसे तथा विकल्पसे हटकर स्वका लक्ष-पूर्ण स्वरूपकी प्रतीति ब्रनुभवरूपसे प्रगट करना चाहिये।

आत्माकी प्रगट प्रसिद्धिके लिये इद्रिय श्रीर मनसे जो पर-लक्ष जाता है उसे बदलकर उस मितज्ञानको निजमें एकाग्र करने पर श्रात्माका लक्ष होता है अर्थात् श्रात्माकी प्रगटरूपसे प्रसिद्धि होती है शुद्ध आत्माका प्रगटरूप श्रनुभव होना ही सम्यग्दर्शन है और सम्यक्दर्शन ही धर्म है।

# धर्मके लिये पहिले क्या करना चाहिये ?

कोई लोग कहा करते हैं कि-यदि श्रात्माके संबंघमें कुछ समभमें न श्राये तो पुण्यके शुभ भाव करना चाहिये या नहीं ? इसका उत्तर यह है कि-पहिले श्रात्मस्वभावको समभना ही घम है। घम से ही संसारका श्रन्त श्राता है। शुभभावसे घम नहीं होता और घमके बिना ससारका श्रंत नहीं होता, घम तो श्रपना स्वभाव है इसलिये पहिले स्वभाव ही समभना चाहिये।

प्रश्न--यदि स्वभाव समभमें न आये तो क्या करना चाहिए?

और यदि उसके समभनेमे देर लगे तो क्या अशुभ भाव करके दुर्गतिका बन्ध करना चाहिए ? क्योंकि भ्राप शुभ भावोंसे धर्म होना तो मानते नही,—उसका निषेध करते है।

उत्तर—पहिले तो, यह हो ही नहीं सकता कि यह बात समभमें न आये। हाँ यदि समभनेमें देर लगे तो वहाँ निरन्तर समभनेका लक्ष मुख्य रखकर अशुभ भावोंको दूर करके शुभभाव करनेका निषेध नहीं है, किन्तु मिथ्या श्रद्धाका निषेध है; यह समभना चाहिए कि शुभभावसे कभी धर्म नहीं होता। जबतक जीव किसी भी जड़ वस्तुकी क्रियाको और रागकी क्रियाको अपनी मानता है तथा प्रथम व्यवहार करते करते बादमें निश्चय धर्म होगा ऐसा मानता है तबतक वह यथार्थ समभके मार्ग पर नहीं है, किन्तु विरुद्धमें है।

# सुखका मार्ग सच्ची समझ, विकारका फल जड़

यदि आत्माकी सच्ची रुचि हो तो सममका मार्ग लिये बिना न रहे। यदि सत्य चाहिए हो, मुख चाहिए हो तो यही मार्ग है। समभतेमें भले देर लगे किन्तु सच्ची समभका मार्ग तो ग्रहण करना ही चाहिए। यदि सच्ची समभका मार्ग ग्रहण करे तो सत्य समभमे भ्राये बिना रह ही नही सकता। यदि इस मनुष्य देहमें और सत्समागमके इस सुयोगमें भी सत्य न समभे तो फिर ऐसे सत्यका सुभ्रवसर नही मिलता। जिसे यह खबर नही है कि मैं कीन हूँ भ्रीर जो यहाँ पर भी स्वरूपको चूक कर जाता है वह भ्रन्यत्र जहाँ जायगा वहाँ क्या करेगा? शान्ति कहाँसे लायगा,? कदाचित् शुभभाव किए हो तो उस शुभका फल जडमें जाता है, आत्मामें पुण्यका फल नही पहुँचता जिसने आत्माकी चिन्ता नहीं की भीर जो यहीसे मूढ़ हो गया है इसलिए उन रजकगोंके फलमे भी रजकगोंका संयोग ही मिलेगा। उन रजकगोंके संयोगमें आत्माका क्या लाभ है? आत्माकी शान्ति तो आत्मामे ही है किन्तु उसकी चिन्ता की नहीं है।

असाध्य कीन है ? और ग्रुद्धात्मा कीन है ? अज्ञानी जीव जड़का लक्ष करके जड़वत् हो गया है इसलिए मरते २३ समय ग्रपनेको भूलकर संयोग दृष्टिको लेकर मरता है; असाध्यतया प्रवृत्ति करता है ग्रथीत् चैतन्य स्वरूपका भान नहीं है। वह जीते जी ही असाध्य ही है। भले शरीर हिले डुले, बोले चाले; किन्तु यह तो जड़की क्रिया है। उसका स्वामी होगया किन्तु ग्रंतरंगमें साध्यभूत ज्ञानस्वरूपकी जिसे खबर नहीं है वह ग्रसाध्य (जीवित मुर्दा) है, यदि सम्यग्दर्शनपूर्वक ज्ञानसे वस्तु स्वभावको यथार्थत्या न समभे तो जीवको स्वरूपका किचित् लाभ नहीं है। सम्यग्दर्शन-ज्ञानके द्वारा स्वरूपकी पहिचान ग्रौर निर्णय करके जो स्थिर हुआ उसीको 'शुद्धात्मा' नाम मिलता है, ग्रौर शुद्धात्मा ही सम्यग्दर्शन तथा सम्यग्ज्ञान है। 'मैं शुद्ध हूँ' ऐसा विकल्प ख्रूटकर मात्र ग्रात्मानुभव रह जाय सो यही सम्यग्दर्शन ग्रौर सम्यग्ज्ञान है, वे कही आत्मासे भिन्न नहीं हैं।

जिसे सत्य चाहिए हो ऐसे जिज्ञासु—समभदार जीवको यदि कोई असत्य बतलाए तो वह असत्यको स्वीकार नहीं कर लेता, जिसे सत्स्वभा-वकी चाह है वह स्वभावसे विरुद्धभावको स्वीकार नहीं करता, वस्तुका स्वरूप शुद्ध है इसका ठीक निर्णय किया श्रीर वृत्ति छूट गई, इसके बाद जो अभेद शुद्ध श्रनुभव हुश्रा वहीं घमं है। ऐसा घमं किसप्रकार होता है और घमं करनेके लिए पहिले क्या करना चाहिए? तत्संबंधी यह कथन चल रहा है।

### धर्मकी रुचिवाले जीव कैसे होते हैं ?

घर्मके लिये सर्वप्रथम श्रुतज्ञानका अवलम्बन लेकर श्रवण्—मननसे ज्ञान स्वभाव आत्माका निश्चय करना चाहिए कि मैं एक ज्ञान स्वभाव हूँ। ज्ञान स्वभावमें ज्ञानके अतिरिक्त अन्य कोई करने घरनेका स्वभाव नहीं है इसप्रकार सत्के समभनेमें जो काल व्यतीत होता है वह भी अनन्तकालमें पहिले कभी नहीं किया गया अपूर्व अभ्यास है। जीवको सत्की ओरकी रुचि होती है इसलिये वैराग्य जाग्रत होता है और समस्त संसारके ओरकी रुचि उड़ जाती है, चौरासीके अवतारके प्रति त्रास जाग्रत हो जाता है कि यह कैसी विडंवना है? एक तो स्वरूपकी प्रतीति नहीं है और उघर प्रतिक्षण पराश्ययभावमें रचे-पचे रहते हैं,—भला यह भी कोई मनुष्यका जीवन है? तियंच इत्यादिके दु:खोंकी तो वात ही क्या, किंतु इस नर देहमें भी ऐसा जीवन ? श्रीर मरण समय स्वरूपका भान रहित असाध्य होकर ऐसा दयनीय मरण ? इसप्रकार संसार संबंधी त्रास उत्पन्न होने पर स्वरूपको समभनेकी रुचि उत्पन्न होती है। वस्तुको समभनेके लिये जो काल व्यतीत होता है वह भी ज्ञानको क्रिया है, सत् का मार्ग है।

जिज्ञासुओं को पहिले ज्ञान स्वभाव ग्रात्माका निर्णय करना चाहिए कि "मैं सदा एक ज्ञाता हूँ, मेरा स्वरूप ज्ञान है, वह जाननेवाला है, पुण्य-पापके भाव, या स्वर्ग-नरक आदि कोई मेरा स्वभाव नहीं है,"—इसप्रकार श्रुतज्ञानके द्वारा आत्माका प्रथम निर्णय करना ही प्रथम उपाय है।

### उपादान-निमित्त और कारण-कार्य

१—सच्चे श्रुतज्ञानके अवलंबनके बिना और २-श्रुतज्ञानसे ज्ञान-स्वभाव आत्माका निर्णय किये बिना ग्रात्मा ग्रनुभवमें नही आता। इसमें ग्रात्माका अनुभव करना कार्य है, आत्माका निर्णय करना उपादान कारण है ग्रीर श्रुतका ग्रवलंबन निमित्त कारण है। श्रुतके ग्रवलंबनसे ज्ञान स्व-भावका जो निर्णय किया उसका फल उस निर्णयके ग्रनुसार आचरण अर्थात् अनुभव करना है। आत्माका निर्णय कारण और आत्माका अनुभव कार्य है,—इसप्रकार यहाँ लिया गया है अर्थात् जो निर्णय करता है उसे अनुभव होता ही है,—ऐसी बात कही है।

# अंतरंग अनुभवका उपाय अर्थात् ज्ञानकी क्रिया

श्रव यह बतलाते हैं कि आत्माका निर्णय करनेके बाद उसका प्रगट श्रनुभव कैसे करना चाहिये। निर्णयानुसार श्रद्धाका आचरण अनुभव है। प्रगट अनुभवमें शांतिका वेदन लानेके लिए श्रर्थात् आत्माकी प्रगट प्रसिद्धिके लिए परपदार्थकी प्रसिद्धिके कारणोंको छोड़ देना चाहिये। पहिले 'मै ज्ञानानंद स्वरूप श्रात्मा हूँ' ऐसा निश्चय करनेके बाद आत्माके श्रावन्दका प्रगट भोग करनेके लिये [वेदन या अनुभव करनेके लिये], परपदार्थकी प्रसिद्धि के कारण,—जो इद्रिय और मनके द्वारा पराश्रय में प्रवर्तमान ज्ञान है उसे स्व की ओर लाना, देव-गुरु-शास्त्र इत्यादि परपदार्थोंकी श्रोरका लक्ष तथा मनके श्रवलंबनसे प्रवर्तमान बुद्धि अर्थात् मित्ज्ञानको संकुचित करके-मर्यादा में लाकर स्वात्माभिमुख करना सो आंतरिक अनुभवका पंथ है, सहज शीतल स्वरूप ग्रनाकुल स्वभावकी छायामें प्रवेश करनेकी पहिली सीढ़ी है।

प्रथम, आत्मा ज्ञान स्वभाव है ऐसा भलीभांति निश्चय करके फिर प्रगट अनुभव करनेके लिये परकी और जानेवाले भाव जो मित और श्रुत-ज्ञान हैं उन्हें अपनी ओर एकाग्र करना चाहिए। जो ज्ञान पर में विकल्प करके रक जाता है अथवा में ज्ञान हूं व मेरे ज्ञानादि हैं ऐसे विकल्पमें रुक जाता है उसी ज्ञानको वहाँसे हटाकर स्वभावकी ओर लाना चाहिए। मित और श्रुतज्ञानके जो भाव हैं वे तो ज्ञानमें ही रहते हैं, किंतु पहिले वे भाव परकी ओर जाते थे, अब उन्हें आत्मोन्मुख करने पर स्वभावका लक्ष होता है। आत्माके स्वभावमें एकाग्र होनेकी यह क्रमिक सीढ़ी है।

### ज्ञानमें भव नहीं है

जिसने मनके अवलंबनसे प्रवर्तमान ज्ञानको मनसे छुड़ाकर अपनी अरेर किया है अर्थात् पर पदार्थं की ओर जाते हुए मितज्ञानको मर्यादा में लाकर आत्म संमुख किया है उसके ज्ञानमें अनंत संसारका नास्तिभाव और पूर्ण ज्ञानस्वभावका अस्ति भाव है। ऐसी समक्ष और ऐसा ज्ञान करने में अनंत पुरुषार्थं है। स्वभावमें भव नहीं है इसलिये जिसका स्वभावकी और का पुरुषार्थं उदित हुआ है, उसे भवकी शंका नहीं रहती। जहाँ भवकी शंका है वहाँ सचा ज्ञान नहीं है, और जहाँ सचा ज्ञान है वहाँ भवकी शंका नहीं है। इस प्रकार ज्ञान और भवकी एक दूसरेमें नास्ति है।

पुरुषार्थंके द्वारा सत्समागमसे अकेले ज्ञान स्वभाव ग्रात्माका निर्णय करनेके वाद 'में श्रवंघ हूँ या बंधवान; शुद्ध हूँ या अशुद्ध हूँ, त्रिकाल हूँ या क्षिएक हूँ,' ऐसे जो वृत्तियाँ उठती हैं उनमें भी श्रात्म—शांति नही हैं, वे वृत्तियाँ लाकुलतामय—श्रात्म शांतिको विरोधिनी हैं। नयपक्षोंके श्रवलंबनसे होनेवाले मन संबंधी श्रनेक प्रकारके विकल्पोंको भी मयादिमें लाकर अर्थात् उन विकल्पोंको रोकनेके पुरुषार्थसे श्रुतज्ञानको भी श्रात्म सन्भुख करने पर शुद्धात्माका अनुभव होता है। इसप्रकार मित श्रीर श्रुतज्ञानको श्रात्मसन्मुख करना ही सम्यग्दर्शन है। इन्द्रिय श्रीर मनके श्रवलम्बनसे जो

मितज्ञान शब्दादि विषयों में प्रवृत्ति कर रहा था उसे, और मनके अवलंबन से जो श्रुतज्ञान अनेक प्रकारके नयपक्षोंके विकल्पों में उलक्क रहा था उसे— अर्थात् परावलंबनसे प्रवर्तमान मितज्ञान श्रीर श्रुतज्ञानको मर्यादामें लाकर — अंतरस्वभाव संमुख करके, उन ज्ञानोंके द्वारा एक ज्ञानस्वभावको पकड़कर (लक्षमें लेकर) निर्विकल्प होकर, तत्काल निज रससे ही प्रगट होनेवाले श्रुद्धात्माका अनुभव करना चाहिए; वह श्रनुभव ही सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान है।

### इसप्रकार अनुभवमें आनेवाला शुद्धातमा कैसा है ?

शुद्धात्मा आदि मध्य और अन्त रहित त्रिकाल एकरूप पूर्ण ज्ञानघन है; उसमे बंघ-मोक्ष नहीं है, वह अनाकुलता स्वरूप है, 'में शुद्ध हूँ या ग्रशुद्ध हूँ' ऐसे विकल्पोंसे होनेवाली श्राकुलतासे रहित है। लक्षमेंसे पुण्य-पापका श्राश्रय ख़ुटकर मात्र श्रात्मा ही अनुभवरूप है। केवल एक ज्ञानमात्र श्रात्मा में पुण्य-पापके कोई भाव नहीं हैं। मानो सम्पूर्ण विश्वके ऊपर तैर रहा हो अर्थात् समस्त विभावोंसे पृथक् हो गया हो ऐसा चैतन्य स्वभाव पृथक् श्रखंड प्रतिभासमय अनुभवमे श्राता है । आत्माका स्वभाव पुण्य-पापके कपर तैरता है, वर्थात् उनमे मिल नही जाता, एकमेक नहीं हो जाता या तद्रूप नही हो जाता, किन्तु उनसे अलगका भ्रलग रहता है। वह भ्रनन्त है, अर्थात् उसके स्वभावका कभी अन्त नहीं हैं पुण्य-पाप अन्तवाले हैं, और ज्ञानस्वरूप अनंत है तथा विज्ञानघन है। मात्र ज्ञानका ही पिण्ड है मात्र ज्ञान पिण्डमें राग-द्वेष किंचित् मात्र भी नही है। श्रज्ञानभावसे रागादिका कर्ता था किन्तु स्वभावभावसे रागका कर्ता नही है। प्रखंड आत्मस्वभावका भ्रनुभव होने पर जो जो अस्थिरताके विभाव थे उन सबसे पृथक् होकर जब यह आत्मा, विज्ञानघन अर्थात् जिसमे कोई विकल्प प्रवेश नहीं कर सकते ऐसे ज्ञानके निविड़ पिण्डरूप परमात्म स्वरूप आत्माका अनुभव करता है तब वह स्वय ही सम्यग्दर्शन स्वरूप है।

### निश्चय और व्यवहार

इसमे निश्चय और व्यवहार दोनो आ जाते हैं। ग्रखंड विज्ञानघन-स्वरूप ज्ञानस्वभाव श्रात्मा निश्चय है श्रीर परिरातिको स्वभाव समुख करना व्यवहार है। मति-श्रुतज्ञानको अपनी ओर लगा लेनेकी पुरुषार्थंरूप जो पर्याय है सो व्यवहार है, श्रीर अखंड आत्मस्वभाव निश्चय है। जब मति-श्रुतज्ञानको स्वसन्मुख किया श्रीर श्रात्मानुभव किया कि उसी समय आत्मा सम्यक्तया दिखाई देता है—उसकी श्रद्धा की जाती है। यह सम्यग्दर्शन प्रगट होनेके समयकी बात की है।

# सम्यग्दर्शन होने पर क्या होता है ?

सम्यग्दर्शनके होने पर स्वरसका अपूर्व आनन्द अनुभवमें आता है। आत्माका सहज आनंद प्रगट होता है। आत्मिक आनन्द उछलने लगता है। अंतरंगमें अपूर्व आत्मशांतिका वेदन होता है। आत्माका जो सुख अंतरंगमें है वह अनुभवमें आता है। इस अपूर्व सुखका मार्ग सम्यग्दर्शन ही है। भी भगवान आत्मा चैतन्य स्वरूप हूँ' इसप्रकार जो निर्विकल्प शांतरस अनुभवमें आता है वही शुद्धात्मा अर्थात् सम्यग्दर्शन तथा सम्यग्ज्ञान है यहाँ सम्यग्दर्शन और आत्मा दोनों अभेदरूप लिये गये है आत्मा स्वयं सम्यग्दर्शन स्वरूप है।

#### बारम्बार ज्ञानमें एकाग्रताका अस्यास करना चाहिए

सर्व प्रथम भ्रात्माका निर्ण्य करके फिर अनुभव करनेको कहा है। सबसे पहिले जबतक यह निर्ण्य नहीं होता कि—'मैं निश्चय ज्ञान स्वरूप हूँ, दूसरा कोई रागादि मेरा स्वरूप नहीं है,' तबतक सच्चे श्रुतज्ञानको पहि-चान कर उसका परिचय करना चाहिए।

सत् श्रुतके परिचयसे ज्ञानस्वभाव ग्रात्माका निर्णय करनेके बाद मित श्रुतज्ञानको उस ज्ञानस्वभावकी ग्रोर ले जानेका प्रयत्न करना, निर्विक् कल्प होनेका प्रयत्न करना ही प्रथम ग्रर्थात् सम्यग्दर्शनका मार्ग है। इसमें तो बारंबार ज्ञानमें एकाग्रताका अभ्यास ही करना है, बाह्यमें कुछ करनेकी बात नहीं है; किन्तु ज्ञानमें ही समभ ग्रीर एकाग्रताका प्रयास करने की बात है। ज्ञानमें ग्रभ्यास करते करते जहाँ एकाग्र हुग्रा वहाँ उसी समय सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानरूपमे यह ग्रात्मा प्रगट होता है। यही जन्म-मरणको दूर करने वा उपाय है। एकमात्र ज्ञाता स्वभाव है उसमें, दूसरा कुछ करनेका स्व-भाव नहीं है। निर्विकल्प श्रनुभव होनेसे पूर्व ऐसा निश्चय करना चाहिए। इसके अतिरिक्त दूसरा कुछ माने तो समभना चाहिए कि उसे ध्यवहारसे भी आत्माका निद्धय नहीं है। अनंत उपवास करने पर भी आत्मज्ञान नहीं होता, बाहर की दौड़ घूपसे भी ज्ञान नहीं होता किंतु ज्ञानस्वभावकी पकड़ से ही ज्ञान होता है। आत्माकी और लक्ष और श्रद्धा किये बिना सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान कहाँसे हो सकता है? पहिले देव गुरु शास्त्रके निमित्तोंसे अनेकप्रकारसे श्रुतज्ञान जानता है और उन सबमेसे एक आत्माको निकाल लेता है, और फिर उसका लक्ष करके प्रगट अनुभव करनेके लिये, मित— श्रुतज्ञानके बाहिर भुकने वाली पर्यायोंको स्वसन्मुख करता हुआ तत्काल निविकल्प निजस्वभाव-रस-श्रानंदका अनुभव होता है। जब आत्मा परमा-त्मस्वरूपका अनुभव करता है उसी समय श्रात्मा स्वयं सम्यग्दर्शनरूप प्रगट होता है, उसे बादमें विकल्प उठने पर भी उसकी प्रतीति बनी रहती है, श्रर्थात् आत्मानुभवके बाद विकल्प उठे तो उससे सम्यग्दर्शन चला नहीं जाता। निज स्वरूप ही सम्यग्दर्शन श्रीर सम्यग्ज्ञान है।

सम्यग्दर्शनसे ज्ञानस्वभाव ग्रात्माका निश्चय करनेके बाद भी गुभ भाव आते तो हैं किन्तु ग्रात्महित तो ज्ञानस्वभावका निश्चय ग्रीर ग्राश्रय करनेसे ही होता है। जैसे जैसे ज्ञानस्वभावकी हढता बढ़ती जाती है वैसे ही वैसे गुभभाव भी हटते जाते हैं। परोन्मुखतासे जो वेदन होता है वह सब दु:खरूप है, ग्रंतरंगमें शांतरसकी ही मूर्ति आत्मा है, उसके अमेद लक्ष से जो वेदन होता है वही सुख है। सम्यग्दर्शन आत्माका गुगा है, गुगा गुगी से अलग नही होता। ज्ञानादि अनंत गुगोंका पिंड एक ग्रखंड प्रतिभासमय आत्माका निःशंक अनुभव ही सम्यग्दर्शन है।

#### अंतिम अभिप्राय

यह आत्म कल्याएका छोटेसे छोटा (जिसे सब कर सके ऐसा) उपाय है। दूसरे सब उपाय छोड़कर यही एक करना है। हितका साधन बाह्ममें किचित् मात्र नहीं है सत्समागमसे एक आत्माका ही निश्चय करना चाहिए। वास्तिवक तत्त्वकी श्रद्धाके बिना ग्रांतिरक वेदनका आनन्द नहीं आ सकता। पहिले भीतरसे सत्की स्वीकृति आये बिना सत् स्वरूपका ज्ञान

नहीं होता और सत् स्वरूपके ज्ञानके बिना भव बन्धनकी वेड़ी नहीं दूटती। भव बंधनका थ्रंत आये बिना यह जीवन किस कामका? भवके अन्तकी श्रद्धाके बिना कदाचित् पुण्य करे तो उसका फल राजपद या इन्द्रपद मिलता है कितु उसमे आत्माको क्या है? ग्रात्म प्रतीतिके बिना व्रत-तपकी प्रवृत्ति सब पुण्य और इन्द्रपद ग्रादि व्यर्थ हैं, उसमें आत्मशान्तिका अन्त्रा तक नहीं होता; इसलिये पहिले श्रुतज्ञानके द्वारा ज्ञानस्वभावका दृढ निश्चय करना चाहिये फिर प्रतीतिमें भवकी शंका ही नहीं रहती, और जितनी ज्ञानकी दृढता होती है उतनी शान्ति बढ़ती जाती है।

प्रभो ! तू कैसा है, तेरी प्रभुताकी महिमा कैसी है, यह तूने नहीं जान पाया । अपनी प्रभुता की प्रतीति किये बिना तू बाह्यमें चाहे जिसके गीत गाता फिरे तो इससे कही तुभे अपनी प्रभुताका लाभ नही हो सकता । अभी तक दूसरेके गीत गाये हैं किंतु अपने गीत नही गाये । तू भगवानकी प्रतिमाके सन्मुख खड़ा होकर कहता है कि—हे भगवान् ! हे नाथ ! आप अनंत ज्ञानके घनी हो, वहाँ सामनेसे भी ऐसी हो आवाज आती है—ऐसी हो प्रतिध्वित होती है कि—'हे भगवान् ! हे नाथ ! आप अनन्त ज्ञानके घनी हैं'....यदि अन्तरंगमें पहिचान हो तभी तो उसे समसेगा ? बिना पहिचानके भीतरमें सच्ची प्रतिध्वित (निःशंकतारूप) नहीं पड़ती।

शुद्धात्मस्वरूपका वेदन कहो, ज्ञान कहो, श्रद्धा कहो, चारित्र कहो, अनुभव कहो, या साक्षात्कार कहो,—जो कहो सो यह एक आत्मा ही है। अधिक क्या कहें ? जो कुछ है सो यह एक आत्मा ही है, उसोको भिन्न २ नामोंसे कहा जाता है। केवलीपद, सिद्धपद या साधुपद यह सब एक ग्रात्मा में ही समाविष्ट होते हैं। समाधिमरण, ग्राराधना इत्यादि नाम भी स्व-रूपकी स्थिरता ही है। इसप्रकार ग्रात्मस्वरूपको समभ ही सम्यग्दर्शन है, ग्रीर यह सम्यग्दर्शन ही सर्व धर्मोंका मूल है, सम्यग्दर्शन ही आत्माका धर्म है।

# प्रथम ऋध्याय का परिशिष्ट

### [8]

मोक्षशास्त्र अध्याय एक (१), स्रत्र २ में 'तत्त्वार्थ श्रद्धान' को सम्यग्दर्शन का लक्षण कहा है; उस लक्षणमें अव्याप्ति, अतिव्याप्ति और असम्भव दोषका परिहार। अव्याप्ति दोषका परिहार

(१) प्रश्न—ितयँचादि कितने ही तुच्छज्ञानी जीव सात तत्त्वोंके नाम तक नहीं जान सकते तथापि उनके भी सम्यग्दर्शनकी प्राप्ति शास्त्रोंमें कही गई है, इसलिये ग्रापने जो सम्यग्दर्शनका लक्षण तत्त्वार्थ श्रद्धान (तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्) कहा है उसमें श्रव्याप्ति दोष ग्राता है।

उत्तर—जीव-म्रजीवादिके नामादिको जाने या न जाने म्रथवा अन्यथा जाने, किन्तु उसके स्वरूपको यथार्थ जानकर श्रद्धान करने पर सम्यक्त्व होता है। उसमें कोई तो सामान्यतया स्वरूपको पहिचानकर श्रद्धान करता है भौर कोई विशेषतया स्वरूपको पहिचानकर श्रद्धान करता है। तियँचादि तुच्छज्ञानी सम्यग्दृष्टि जीवादिके नाम भी नही जानते तथापि वे सामान्यरूपसे उसका स्वरूप पहिचानकर श्रद्धान करते है इसलिये उन्हें सम्यक्त्वको प्राप्ति होती है। जैसे कोई तियँच प्रपना या दूसरोंका नामादि तो नही जानता किन्तु भ्रपनेमें ही अपनापन तथापि अन्यको पर मानता है, इसीप्रकार तुच्छज्ञानी जीव—अजीवके नाम न जाने फिर भी वह ज्ञानादिस्वरूप आत्मामे स्वत्व मानता है तथापि शरीरादिको पर मानता है, ऐसा श्रद्धान उसे होता है और यही जीव—श्रजीवका श्रद्धान है। और फिर जैसे वही तियँच मुखादिके नामादि तो नही जानता तथापि सुखावस्थाको पहिचानकर तदर्थ भावी दु:खोके कारणोको पहिचानकर उनका त्याग करना चाहता है तथा वर्तमानमे जो दु:खके कारणा वने हुए हैं उनके

ग्रभावका उपाय करता है; इसीप्रकार तुच्छज्ञानी मोक्षादिके नाम नहीं जानता फिर भी सर्वथा सुखरूप मोक्षग्रवस्थाका श्रद्धान करके उसके लिए भाविबन्धनके कारणरूप रागादि ग्राश्रवभावके त्यागरूप संवरको करना चाहता है, तथा जो संसार-दुःखके कारण हैं उनकी ग्रुद्ध भावसे निर्जरा करना चाहता है। इसप्रकार उसे ग्राश्रवादिका श्रद्धान है। इसीप्रकार उसे भी सात तत्त्वोंका श्रद्धान होता है यदि उसे ऐसा श्रद्धान न हो तो रागादिको छोड़कर ग्रुद्धभाव करनेकी इच्छा नहीं हो सकती। सो ही यहाँ कहनेमें आता है।

यदि जीवकी जातिका न जाने--स्वपरको न पहिचाने तो वह परमें रागादि क्यों न करे ? यदि रागादिको न पहिचाने तो वह उनका त्याग क्यों करना चाहेगा ? ग्रीर रागादि ही ग्राश्रव है। तथा रागादिका फल बुरा है, यह न जाने तो वह रागादिको क्यों छोड़ना चाहेगा? रागादिका फल ही बन्घ है। यदि रागादि रहित परिग्णामोको पहिचानेगा तो तद्रूप होना चाहेगा। रागादि रहित परिग्णामका नाम ही संवर है। और पूर्व संसारावस्थाका जो कारएा विभावभाव है उसकी हानिको वह पहिचानता है और तदर्थ वह शुद्धभाव करना चाहता है। पूर्व संसारा-वस्थाका कारए। विभावभाव है, श्रीर उसकी हानि होना ही निर्जरा है। थदि संसारावस्थाके ग्रभावको न पहिचाने तो वह संवर निर्जरारूप प्रवृत्ति क्यों करे ? श्रीर संसारावस्थाका श्रभाव ही मोक्ष है इसप्रकार सातों तत्त्वोंका श्रद्धान होते ही रागादिको छोड़कर गुद्धभावरूप होनेकी इच्छा उत्पन्न होती है; यदि इनमेसे एक भी तत्त्वकाश्रद्धान न हो तो ऐसी इच्छा न हो। ऐसी इच्छा उन तुच्छज्ञानी तियंचादिक सम्यक् हिष्योंके अवश्य होती है, इसलियेयह निश्चय समभना चाहिए कि उनके सात तत्त्वोंका श्रद्धान होता है। यद्यपि ज्ञानावरणका क्षयोपशम अल्प होनेसे उन्हें विशेषरूपसे तत्त्वोंका ज्ञान नहीं होता, फिर भी मिण्यादर्शनके उपशमादिसे सामान्यतया तत्त्वश्रद्धानकी शक्ति प्रगट होती है। इसप्रकार इस लक्षणमें अव्याप्ति दोष नही श्राता ।

(२) प्रश्न-जिस समय सम्यग्दृष्टि जीव विषय कार्योंमें प्रवृत्ति

करता है उस समय उसे सात तत्त्वोंका विचार ही नहीं होता तब फिर वहाँ श्रद्धान कैसे सम्भव है ? श्रीर सम्यक्त्व तो उसे रहता ही है; इसलिए इस लक्षरामे अन्याप्ति दोष आता है।

उत्तर—विचार तो उपयोगाधीन होता है, जहाँ उपयोग जुड़ता है उसीका विचार होता है, किन्तु श्रद्धान तो निरन्तर शुद्ध प्रतीतिरूप है। इसलिए अन्य श्रेयका विचार होने पर; शयनादि क्रिया होने पर यद्यपि तत्त्वोका विचार नही होता तथापि उसकी प्रतीति तो सदा स्थिर बनी ही रहती है, नष्ट नही होती; इसलिये उसके सम्यक्तका सद्भाव है। जैसे किसी रोगी पुरुषको यह प्रतीति है कि—'मैं मनुष्य हूँ तियंच नही, मुभे अमुक कारणसे रोग हुआ है, श्रीर अब मुभे यह कारण मिटाकर रोगको कम करके निरोग होना चाहिए'। वही मनुष्य जब श्रन्य विचारादिरूप प्रवृत्ति करता है तब उसे ऐसा विचार नहीं होता, किंतु श्रद्धान तो ऐसा ही बना रहता है, इसीप्रकार इस श्रात्माको ऐसी प्रतीति तो है कि—'मैं आत्मा हूँ—पुदूलादि नहीं। मुभे आश्रवसे बंध हुआ है किंतु श्रव मुभे संवरके द्धारा निर्जरा करके मोक्षरूप होना है,' अब वही आत्मा जब अन्य विचारादिरूप प्रवृत्ति करता है तब उसे वैसा विचार नहीं होता किन्तु श्रद्धान तो ऐसा ही रहा करता है तब उसे वैसा विचार नहीं होता किन्तु श्रद्धान तो ऐसा ही रहा करता है तब उसे वैसा विचार नहीं होता किन्तु श्रद्धान तो ऐसा ही रहा करता है तब उसे वैसा विचार नहीं होता किन्तु श्रद्धान तो ऐसा ही रहा करता है।

प्रश्न-यदि उसे ऐसा श्रद्धान रहता है तो फिर वह बध होनेके कारणोमे क्यों प्रवृत्त होता है ?

उत्तर— जैसे कोई मनुष्य किसी कारणसे रोग बढनेके कारणों में भी प्रवृत्त होता है; व्यापारादि कार्य या क्रोघादि कार्य करता है फिर भी उसके उस श्रद्धानका नाश नहीं होता, इसीप्रकार यह आत्मा पुरुषार्थकी श्रशक्तिके वशीभूत होनेसे बंघ होनेके कारणों में भी प्रवृत्त होता है, विषय सेवनादि तथा क्रोबादि कार्य करता है तथापि उसके उस श्रद्धानका नाश नहीं होता। इसप्रकार सात तत्त्वोंका विचार न होने पर भी उनमें श्रद्धान का सद्भाव है, इसलिये वहाँ अव्याप्ति दोष नहीं आता।

(३) प्रश्न-जहाँ उच्च दशामे निविकलप ग्रात्मानुमव होता है वहाँ सात तत्त्वादिके विकलपका भी निषेध किया है। तव सम्यक्तवके लक्षण

का निषेध करना कैसे संभव है और यदि वहाँ निषेध संभव है तो ग्रव्याप्ति दोष आ जायगा।

उत्तर—निम्नदशामें सात तत्वोंके विकल्पमें उपयोग लगाकर प्रतीतिको हढ़ किया तथा उपयोगको विषयादिसे छुड़ाकर रागादिक कम किये, अब उस कार्यके सिद्ध होने पर उन्हीं कारणोंका निषेध करते हैं। क्योंकि जहाँ प्रतीति भी हढ होगई तथा रागादि भी दूर होगये वहाँ ग्रब उपयोगको घुमानेका खेद क्यों किया जाय ? इसलिये वहाँ इन विकल्पोंका निषेध किया है। और फिर सम्यक्तका लक्षण तो प्रतीति हो है, उसका (उस प्रतीतिका) वहाँ निषेध तो किया नहीं है। यदि प्रतीति छुड़ाई होती तो उस लक्षणका निषेध किया कहलाता, किंतु ऐसा तो है नहीं। तत्त्वोंकी प्रतीति वहाँ भी स्थिर बनी रहती है इसलिये यहाँ अव्याप्ति दोष नहीं ग्राता।

(४) प्रश्न—छद्मस्थके प्रतीति-अप्रतीति कहना संभवित है, इस-लिये वहाँ सात तत्त्वोंकी प्रतीतिको सम्यक्त्वका लक्षण कहा है, —िजसे हम मानते हैं किंतु केवली और सिद्ध भगवानको तो सबका ज्ञातृत्व समानरूपसे है इसलिये वहाँ सात तत्त्वोंकी प्रतीति कहना संभवित नही होती, और उनके सम्यक्त्वगुण तो होता ही है, इसलिये वहाँ इस लक्षण में अव्याप्ति दोष आता।

उत्तर—जैसे छद्मस्थको श्रुतज्ञानके अनुसार प्रतीति होती है उसीप्रकार केवली और सिद्धभगवान्को केवलज्ञानके अनुसार ही प्रतीति होती है। जिन सात तत्त्वोंका स्वरूप पहिले निर्णीत किया था वही अब केवलज्ञानके द्वारा जाना है इसलिये वहाँ प्रतीतिमें परम अवगाढ़त्व हुआ इसीलिये वहाँ परमावगाढ़ सम्यक्त्व कहा है। किन्तु पहिले जो श्रद्धान किया था उसे यदि भूँठ जाना हो तो वहां अप्रतीति होती, किंतु जैसे सात तत्त्वों का श्रद्धान छ्वस्थको हुम्रा था वैसा ही केवली, सिद्ध भगवानको भी होता है, इसलिये ज्ञानादिकी हीनाधिकता होने पर भी तियँचादिक और केवली सिद्ध भगवानके सम्यक्त्वगुण तो समान ही कहा है। और पूर्वावस्थामें वह यह मानता था कि—'संवर-निर्जराके द्वारा मोक्षका उपाय करना चाहिए' श्रीर अव मुक्तावस्था होने पर यह मानने लगा कि—'संवर-निर्जराके द्वारा

मुभे मुक्तावस्था प्राप्त हुई है। पहिले ज्ञानकी हीनतासे जीवादिक थोड़े भेदोंको जानता था और ग्रव केवलज्ञान होने पर उसके सर्व भेदोंको जानता है, किन्तु मूलभूत जीवादिके स्वरूपका श्रद्धान जैसा छ्यस्थको होता है वैसा ही केवलीको भी होता है। यद्यपि केवली-सिद्ध भगवान अन्य पदार्थोंको भी प्रतीति सिहत जानते है तथापि वे पदार्थ प्रयोजनभूत नहीं है इसलिये सम्य-क्त्वगुग्गमें सात तत्त्वोंका श्रद्धान ही ग्रहण किया है। केवली-सिद्ध भगवान रागादिरूप परिग्रमित नहीं होते और ससारावस्थाको नहीं चाहते सो यह श्रद्धानका ही वल समभना चाहिए।

प्रश्न-जव कि सम्यग्दर्शनको मोक्षमार्ग कहा है तब फिर उसका सद्भाव मोक्षमे कैसे हो सकता है ?

उत्तर—कोई कारण ऐसे भी होते हैं जो कार्यंके सिद्ध होने पर भी नष्ट नहीं होते । जैसे किसी वृक्षकी एक शाखासे अनेक शाखायुक्त अवस्था हुई हो, तो उसके होने पर भी वह एक शाखा नष्ट नहीं होती; इसीप्रकार किसी आत्माको सम्यक्तवगुणके द्वारा अनेक गुणयुक्त मोक्ष अवस्था प्रगट हुई किंतु उसके होने पर भी सम्यक्तवगुण नष्ट नहीं होता । इसप्रकार केवली सिद्धभगवान्के भी तत्त्वार्थं श्रद्धान लक्षण होता ही है । इसलिये वहाँ अन्याप्ति दोष नहीं आता ।

### अतिच्याप्ति दोष का परिहार

प्रश्न-शास्त्रोमे यह निरूपण किया गया है कि मिथ्यादृष्टिके भी तत्त्वार्थश्रद्धानलक्षण होता है, भीर श्रीप्रवचनसारमें भ्रात्मज्ञानशून्य तत्त्वार्थ-श्रद्धान अकार्यकारी कहा है। इसलिए सम्यक्त्वका जो लक्षण 'तत्त्वार्थ-श्रद्धान' कहा है उसमे अतिव्याप्ति दोष आता है।

उत्तर—मिथ्यादृष्टिको जो तत्त्वार्थश्रद्धान बताया है वह मात्र नाम-निक्षेपसे है। जिसमें तत्त्वश्रद्धानका गुरा तो नही है किंतु व्यवहारमे जिसका नाम तत्त्वश्रद्धान कहते हैं वह मिथ्यादृष्टिके होता है, अथवा आगमद्रव्य-निक्षेपसे होता है,—अर्थात् तत्त्वार्थश्रद्धानके प्रतिपादक शास्त्रोंका अभ्यास है किन्तु उसके स्वरूपका निक्षय करनेमे उपयोग नही लगाता ऐसा जानना चाहिये। और यहाँ जो सम्यक्त्वका लक्षण तत्त्वार्धश्रद्धान कहा है सो वह तो भाविनक्षेपसे कहा है, अर्थात् गुएासहित सच्चा तत्त्वार्थश्रद्धान मिथ्यादृष्टिके कभी भी नहीं होता। श्रीर जो आत्मज्ञानशून्य तत्त्वार्थश्रद्धान कहा है वहाँ भी यही अर्थ समक्तना चाहिये, क्योंकि जिसे जीव श्रजीवादि का सच्चा श्रद्धान होता है उसे श्रात्मज्ञान क्यों न होगा? श्रवश्य होगा। इसप्रकार किसी भी मिथ्यादृष्टिको सच्चा तत्त्वार्थश्रद्धान सर्वथा नहीं होता, इसलिये इस लक्ष्मएमें श्रतिन्याप्ति दोष नहीं आता।

### असंभव दोषका परिहार

श्रीर जो यह 'तत्त्वार्थश्रद्धान' लक्षण कहा है सो ग्रसंभवदूपणयुक्त भी नही है। क्योंकि सम्यक्त्वका प्रतिपक्षी मिण्यात्व ही है और उसका लक्षण इससे विपरीततायुक्त है।

इसप्रकार अव्याप्ति, अतिव्याप्ति और ग्रसंभव दोषोसे रहित तत्त्वार्थश्रद्धान सभी सम्यग्दृष्टियोके होता है और किसी भी मिध्यादृष्टिके नही होता, इसलिये सम्यग्दर्शनका यथार्थ लक्षण तत्त्वार्थश्रद्धान ही है।

### विशेष स्पष्टीकरण

(१) प्रश्न—यहाँ सात तत्त्वोके श्रद्धानका नियम कहा है किन्तु वह ठीक नहीं वैठता, क्योंकि कही कही परसे भिन्न अपने श्रद्धानको भी (आत्मश्रद्धानको भी) सम्यक्त्व कहा है। श्री समयसारमें 'एकत्वे नियतस्य' इत्यादि कलशमें यह कहा है कि—'आत्माका परद्रव्यसे भिन्न अवलोकन ही नियमतः सम्यन्दर्शन है, इसलिये नवतत्त्वकी संतितको छोड़कर हमे तो यह एक आत्मा ही प्राप्त हो।' ग्रीर कही कही एक आत्माके निश्चयको हो सम्यक्त्व कहा है। श्री पुरुषार्थिसद्य्युपायमें 'दर्शनमात्मविनिश्चितिः' ऐसा पद है, उसका भी यही ग्रर्थ है, इसलिये जीव-अजीवका हो या केवल जीव का ही श्रद्धान होनेपर भी सम्यक्त्व होता है। यदि सात तत्त्वोके श्रद्धानका ही नियम होता तो ऐसा क्यों लिखते ?

उत्तर—परसे भिन्न जो अपना श्रद्धान होता है वह श्राश्रवादिके श्रद्धानसे रिहत होता है या सिहत होता है ? यदि रिहत होता है तो मोक्ष के श्रद्धानके बिना वह किस प्रयोजनके लिये ऐसा उपाय करता है ? संवर-निर्जराके श्रद्धानके बिना रागादि रिहत होकर श्रपने स्वरूपमें उपयोग लगानेका उद्यम क्यों करता है ? श्राश्रव-बंघके श्रद्धानके बिना वह पूर्वावस्था को क्यों छोडता है ? क्योंकि आश्रवादिके श्रद्धानसे रिहत स्व-परका श्रद्धान करना सम्भवित नहीं है; श्रीर यदि आस्रवादिके श्रद्धानसे युक्त है तो वहाँ स्वयं सातों तत्त्वोंके श्रद्धानका नियम हुआ। और जहाँ केवल श्रात्माका निश्रय है वहाँ भी परका पररूपश्रद्धान हुए बिना आत्माका श्रद्धान नहीं होता। इसलिये श्रजीवका श्रद्धान होते ही जीवका श्रद्धान होता है, और पिहले कहे श्रनुसार आश्रवादिका श्रद्धान भी वहाँ अवस्य होता है; इसलिये यहां भी सातों तत्त्वोंके ही श्रद्धानका नियम समफना चाहिये।

दूसरे, आश्रवादिक श्रद्धान बिना स्व-परका श्रद्धान अथवा केवल आत्माका श्रद्धान सच्चा नहीं होता क्योंकि ग्रात्मद्रव्य शुद्ध-अशुद्ध पर्याय सिहत है इसलिये जैसे तंतुके ग्रवलोकनके बिना पटका अवलोकन नहीं होता उसी प्रकार शुद्ध-प्रशुद्ध पर्यायको पिहले पिहचाने बिना ग्रात्मद्रव्यका श्रद्धान भी नहीं हो सकता, ग्रौर शुद्ध-ग्रशुद्ध अवस्थाकी पिहचान आस्रवादिकी पिहचानसे होती है। आस्रवादिके श्रद्धानके बिना स्व-परका श्रद्धान या केवल आत्माका श्रद्धान कार्यकारों नहीं है क्योंकि ऐसा श्रद्धान करों या न करो, जो स्वयं है सो स्वयं ही है और जो पर है सो पर ही है। और ग्रास्नवादिका श्रद्धान हो तो आस्रव-बंघका ग्रभाव करके संवर-निर्जराह्म उपाय से वह मोक्षपदको प्राप्त हो, जो स्व-परका श्रद्धान कराया जाता है वह भी इसी प्रयोजनके लिये कराया जाता है; इसलिये ग्रास्नवादिके श्रद्धानसे ग्रक्त स्व-परका जानना या स्व का जानना कार्यकारी है।

(२) प्रश्न-यदि ऐसा है तो शास्त्रोंमें जो स्व-परके श्रद्धानको या केवल आत्माके श्रद्धानको ही सम्यक्तव कहा है और कार्यकारी कहा है ग्रीय कहा है कि नवतत्त्वोंकी संतितको छोड़कर हमें तो एक ग्रात्मा ही प्राप्त हो, सो ऐसा क्यों कहा है ?

तत्तर-जिसे स्व-परका या आत्माका सत्य श्रद्धान होता है उसे सातों तत्त्वोंका श्रद्धान अवश्य होता है और जिसे सातों तत्त्वोंका सत्य श्रद्धान होता है उसे स्व-परका तथा आत्माका श्रद्धान अवश्य होता है, ऐसा परस्पर अविनाभावी सम्बन्ध जानकर स्व-परके श्रद्धानको तथा आत्मश्रद्धान होनेको सम्यक्तव कहा है। किन्तु यदि कोई सामान्यतया स्व-परको जानकर या आत्माको जानकर कृत-कृत्यता समभ ले तो यह उसका कोरा भ्रम है, नयों कि ऐसा कहा है कि "निर्विशेषो हि सामान्ये भवेत्खरविषाण्वत्" अयित् विशेष रहित सामान्य गधेके सीगके समान है। इसलिये प्रयोजनभूत आश्र-वादि विशेषोंसे युक्त स्व-परका या आत्माका श्रद्धान करना योग्य है, अथवा सातो तत्त्वार्थोंके श्रद्धानसे जो रागादिको मिटानेके लिये पर द्रव्यों को भिन्न चितवन करता है या ग्रपने ग्रात्माका चितवन करता है उसे प्रयोजनकी सिद्धि होती है, इसलिये मुख्यतया मेद विज्ञानको या आत्मज्ञानको कार्यकारी कहा है। तत्त्वार्थश्रद्धान किये बिना सब कुछ जानना कार्यकारी नहीं है, क्योंकि प्रयोजन तो रागादिको मिटाना है, इसलिये श्रास्रवादिके श्रद्धानके बिना जब यह प्रयोजन भासित नहीं होता तब केवल जाननेसे मान को बढ़ाये और रागादिको न छोड़े तो उसका कार्य कैसे सिद्ध होगा? दूसरे, जहाँ नवतत्त्वकी संतति छोड़नेको कहा है वहाँ पहिले नवतत्त्वके विचारसे सम्यग्दर्शन हुआ और फिर निविकल्प दशा होनेके लिए नवतत्त्वों का विकल्प भी छोड़नेकी इच्छा की, किंतु जिसे पहिलेसे ही नवतत्त्वोंका विचार नहीं है उसे उन विकल्पोंको छोड़नेका क्या प्रयोजन है ? इससे तो अपनेको जो अनेक विकल्प होते है उन्हीका त्याग करो । इसप्रकार स्व-परके श्रद्धानमें या आत्म श्रद्धानमे ग्रथवा नवतत्त्वोंके श्रद्धानमें सात तत्त्वोंके श्रद्धानकी सापेक्षता होती है, इसलिये तत्त्वार्थ श्रद्धान सम्यक्त्वका लक्षण है।

(३) प्रश्न—तब फिर जो कही कहीं शास्त्रोंमें प्ररहंतदेव निग्रंथ गुरु और हिंसादि रहित घर्मके श्रद्धानको सम्यक्तव कहा है सो कैसे ?

उत्तर-भरहन्त देवादिका श्रद्धान होनेसे श्रीर कृदेवादिका श्रद्धान दूर होनेसे गृहीत मिथ्यात्वका अभाव होता है, इस अपेक्षासे जसे सम्यग्दृष्टि कहा है, किन्तू सम्यक्तवका सर्वथा लक्ष्मण यह नही है, क्योंकि-द्रव्यलिगी मुनि आदि न्यवहार धर्मके धारक मिथ्यादृष्टियोंको भी ऐसा श्रद्धान होता है। श्ररहन्त देवादिका श्रद्धान होनेपर सम्यक्त्व हो या न हो किन्तु अरहन्तादिका श्रद्धान हुए बिना तत्त्वार्थश्रद्धानरूप सम्यक्त्व कभी भी नहीं होता । इसलिए अरहन्तादिके श्रद्धानको अन्वयरूप कारण जानकर कारणमे कार्यका उपचार करके इस श्रद्धानको सम्यक्त कहा है। श्रीर इसीलिए उसका नाम व्यवहारसम्यक्तव है। श्रथवा जिसे तत्त्वार्थश्रद्धान होता है उसे सच्चे ग्ररहन्तादिके स्वरूपका श्रद्धान श्रवश्य होता है। तत्त्वार्थश्रद्धानके बिना ग्ररहन्तादिका श्रद्धान पक्षसे करे तथापि यथावत् स्वरूपकी पहिचान सहित श्रद्धान नहीं होता, तथा जिसे सच्चे श्ररहन्तादिके स्वरूपका श्रद्धान हो उसे तत्त्वार्थश्रद्धान श्रवश्य ही होता है, क्योंकि अरहन्तादिके स्वरूपको पहिचानने पर जीव-अजीव-आस्रवादिकी पहिचान होती है। इसप्रकार उसे परस्पर अविनाभावी जानकर कही कही अरहन्तादिके श्रद्धानको सम्यक्तव कहा है।

(४) प्रश्न-नरकादिके जीवोंको देव-कुदेवादिका व्यवहार नही है फिर भी उनको सम्यक्तव होता है, इसलिए सम्यक्तवके होनेपर अरहंतादि का श्रद्धान होता ही है, ऐसा नियम सभवित नही है।

उत्तर—सात तत्त्वोके श्रद्धानमें अरहन्तादिका श्रद्धान गिभत है, क्योंकि वह तत्त्वश्रद्धानमें मोक्ष तत्त्वको सर्वोत्कृष्ट मानता है। ग्रौर मोक्ष-तत्त्व ग्ररहन्त सिद्धका ही लक्षरा है, तथा जो लक्षराको उत्कृष्ट मानता है वह उसके लक्ष्यको भी उत्कृष्ट अवश्य मानेगा। इसलिये उन्हीको सर्वोत्कृष्ट माना श्रौर श्रन्यको नहीं माना यही उसे देवका श्रद्धान हुग्रा कहलाया। श्रौर मोक्षका कारण सवर-निर्जरा है इसलिये उसे भी वह उत्कृष्ट मानता है; तथा संवर-निर्जराके घारक मुख्यतया मुनिराज है इसलिये वह मुनिराजको उत्तम मानता है श्रौर अन्यको उत्तम नहीं मानता यही उसका गुरुका श्रद्धान है। और रागादि रहित भावका नाम ग्रहिंसा है, उसे वह उपादेय मानता है तथा अन्यको नहीं मानता यहीं उसका धर्मका श्रद्धान है। इसप्रकार तत्त्वार्थ-श्रद्धानमें अरहन्त देवादिका श्रद्धान भी गिमत है। अथवा जिस निमित्तसे उसे तत्त्वार्थ श्रद्धान होता है उसी निमित्तसे श्ररहन्तदेवादिका भी श्रद्धान होता है, इसलिये सम्यग्दर्शनमें देवादिके श्रद्धानका नियम है।

(५) प्रश्न—कोई जीव अरहन्तादिका श्रद्धान करता है, उनके गुणोंको पहिचानता है फिर भी उसे तत्त्व श्रद्धानरूप सम्यक्त्व नहीं होता, इसलिये जिसे सच्चे ग्ररहन्तादिका श्रद्धान होता है उसे तत्त्व श्रद्धान ग्रवश्य होता ही है, ऐसा नियम संभवित नहीं होता।

उत्तर—तत्त्व श्रद्धानके बिना वह श्रिरहत्तादिके ४६ आदि गुणोंको जानता है, वहाँ पर्यायाश्रित गुणोंको भी नही जानता; क्योकि जीव— अजीवकी जातिको पहिचाने बिना श्ररहन्तादिके श्रात्माश्रित श्रीर शरीरा-श्रित गुणोंको वह भिन्न नही जानता, यदि जाने तो वह श्रपने आत्माको परद्रव्यसे भिन्न क्यों न माने ? इसलिये श्री प्रवचनसारमें कहा है कि:—

जो जाणदि अरहंतं दव्वचगुणचपज्ञयचेहिं। सो जाणदि अप्पाणं मोहो खलु जादि तस्सलयं ॥८०॥

अर्थ—जो अरहन्तको द्रव्यत्व, गुएात्व, और पर्यायत्वसे जानता है वह आत्माको जानता है और उसका मोह नाशको प्राप्त होता है इसलिये जिसे जीवादि तत्त्वोंका श्रद्धान नही है उसे अरहन्तादिका भी सच्चा श्रद्धान नही है। श्रीर वह मोक्षादि तत्त्वोंके श्रद्धानके विना अरहन्तादिका माहात्म्य भी यथार्थ नहीं जानता। मात्र लोकिक अतिशयादिसे अरहन्तका, तपश्च-रएगदिसे गुरुका श्रीर परजीवोंकी अहिंसादिसे धर्मका माहात्म्य जानता है किन्तु यह तो पराश्रितभाव है श्रीर श्ररहन्तादिका स्वरूप तो आत्माश्रित भावों द्वारा तत्त्वश्रद्धान होते ही ज्ञात होता है, इसलिये जिसे अरहन्तादि का सच्चा श्रद्धान होता है उसे तत्त्व श्रद्धान अवश्य होता है, ऐसा नियम समग्रना चाहिए। इसप्रकार सम्यक्तका लक्षण निर्देश किया है।

प्रश्न ६ — यथार्थं तत्त्वार्थं श्रद्धान, स्व-परका श्रद्धान, आत्मश्रद्धान, तथा देव गुरु घर्मका श्रद्धान सम्यक्त्वका लक्षण कहा है श्रीर इन सब लक्षणोंकी परस्पर एकता भी बताई है सो वह तो जान लिया, किन्तु इसप्रकार अन्य अन्य प्रकारसे लक्षण करनेका क्या प्रयोजन है ?

उत्तर—जो दार लक्षण कहे हैं उनमें सची दृष्टि पूर्वक कोई एक लक्षण ग्रहण करने पर चारों लक्षणोंका ग्रहण होता है तथापि मुख्य प्रयोजन भिन्न २ समक्ष कर ग्रन्य अन्य प्रकारसे यह लक्षण कहे हैं।

- १—जहाँ तत्त्वार्थश्रद्धान लक्षण कहा है वहाँ यह प्रयोजन है कि—यदि इन तत्त्वोंको पहिचाने तो वस्तुके यथार्थ स्वरूपका व हिताहित का श्रद्धान करके मोक्षमार्गमे प्रवृत्ति करे।
- २—जहाँ स्व-पर भिन्नताका श्रद्धानरूप लक्षण कहा है वहाँ जिससे तत्त्वार्थश्रद्धानका प्रयोजन सिद्ध हो उस श्रद्धानको मुख्य लक्षण कहा है, क्योंकि जीव भ्रजीवके श्रद्धानका प्रयोजन स्व-परका भिन्न श्रद्धान करना है, और आश्रवादिके श्रद्धानका प्रयोजन रागादि छोड़ना है, अर्थात् स्व-परकी भिन्नताका श्रद्धान होनेपर परद्रव्योंमें रागादि न करनेका श्रद्धान होता है। इसप्रकार तत्त्वार्थश्रद्धानका प्रयोजन स्व-परके भिन्न श्रद्धानसे सिद्ध हुग्रा जानकर यह लक्षण कहा है।
- ३ जहाँ आत्मश्रद्धान लक्षण कहा है वहाँ स्व-परके भिन्न-श्रद्धानका प्रयोजन इतना ही है कि — अपनेको अपनेरूप जानना। अपनेको अपनेरूप जाननेपर परका भी विकल्प कार्यकारी नहीं है ऐसे मूलभून प्रयोजनको प्रधानता जानकर आत्मश्रद्धानको मुख्य लक्ष्मण कहा है। तथा —
- 8—जहाँ देव गुरु धर्मकी श्रद्धारूप लक्षण कहा है वहाँ बाह्य साधनकी प्रधानता की है, क्योकि—ग्ररहन्त देवादिका श्रद्धान सच्चे तत्त्वार्थंश्रद्धानका कारण है तथा कुदेवादिका श्रद्धान कित्पत अतत्त्वार्थंश्रद्धानका कारण है। इस बाह्य कारणकी प्रधानतासे कुदेवादिका श्रद्धान छुड़ाकर सुदेवादिका श्रद्धान करानेके लिए देव ग्रुरु धर्मके श्रद्धानको मुख्य

जक्षण कहा है। इसप्रकार भिन्न भिन्न प्रयोजनोंकी मुख्यतासे भिन्न भिन्न जक्षण कहे हैं।

(७) प्रश्न—यह जो भिन्न २ चार लक्षण कहे हैं उनमेंसे इस जीवको कौनसे लक्षणको भ्रंगीकार करना चाहिये ?

उत्तर-जहाँ पुरुषार्थके द्वारा सम्यग्दर्शनके प्रगट होने पर विप-रीताभिनिवेशका अभाव होता है वहाँ यह चारों लक्षण एक साथ होते हैं तथा विचार भ्रपेक्षासे मुख्यतया तत्त्वार्थीका विचार करता है या स्व-परका भेद विज्ञान करता है, या श्रात्मस्वरूपको ही सँभालता है अथवा देवादिके स्वरूपका विचार करता है। इसप्रकार ज्ञानमें नाना प्रकारके विचार होते है किन्तु श्रद्धानमें सर्वत्र परस्पर सापेक्षता होती है। जैसे तत्त्वविचार करता है तो भेद विज्ञानादिके अभिप्राय सहित करता है, इसीप्रकार अन्यत्र भी परस्पर सापेक्षता है। इसलिये सम्यक् दृष्टिके श्रद्धानमें तो चारों लक्षराोका श्रंगीकार है, किन्तु जिसे विपरीताभिनिवेश होता है उसे यह लक्षरा आभासमात्र होते है, यथार्थ नहीं होते। वह जिनमतके जीवादि 'तत्त्वोंको मानता है, भ्रन्यके नहीं, तथा उनके नाम, भेदादिको सीखता है। इसप्रकार उसे तत्त्वार्थं श्रद्धान होता है किन्तु उसके यथार्थभावका श्रद्धान नहीं होता। और वह स्व-परके भिन्नत्वकी बातें करता है तथा वस्त्रादिमें परबुद्धिका चितवन करता है, परन्तु उसे जैसी पर्यायमें ग्रहंबुद्धि है तथा चस्रादिमें परबुद्धि है वैसी आत्मामें अहंबुद्धि और शरीरमें परबुद्धि नहीं होती । वह आत्माका जिनवचनानुसार चितवन करता है किन्तु प्रतीतरूपसे 'निजको निजरूप श्रद्धान नहीं करता तथा वह अरहन्तादिके श्रतिरिक्त भ्रन्य कुदेवादिको नही मानता; किन्तु उनके स्वरूपको यथार्थ पहिचान कर श्रद्धान नहीं करता। इसप्रकार यह लक्षगाभास मिथ्यादृष्टिके होते है। उसमें कोई हो या न हो किन्तु उसे यहाँ भिन्नत्व भी संभवित नहीं है।

दूसरे, इन लक्षगाभासोंमे इतनी विशेषता है कि,-पहिले तो देवा-दिका श्रद्धान होता है, फिर तत्त्वोंका विचार होता है, पश्चात् स्व-परका चितवन करता है और फिर केवल श्रात्माका चितवन करता है। यदि इस ऋमसे जीवं साधन करे तो परम्परासे सच्चे मोक्षमागंको पाकर सिद्ध पदको भी प्राप्त कर ले; श्रीर जो इस क्रमका उलंघन करता है उसे देवादिकी मान्यताका भी कोई ठिकाना नहीं रहता । इसलिये जो जीव श्रपना भला करना चाहता है उसे जहाँ तक सच्चे सम्यग्दर्शनकी प्राप्ति न हो वहाँ तक इसे भी क्रमशः श्रंगीकार करना चाहिये।

[सम्यग्दर्शनके लिये अभ्यासका क्रम ] पहिले आज्ञादिक द्वारा मा किसी परीक्षाके द्वारा कुदेवादिकी मान्यताको छोड़कर अरहन्त देवादिका श्रद्धान करना चाहिये, क्योंकि इनका श्रद्धान होने पर ग्रहीतिमिध्यात्वका अभाव होता है, कुदेवादिका निमित्त दूर होता है और अरहन्त देवादिका अभाव होता है, इसलिये पहिले देवादिका श्रद्धान करना चाहिये और फिर जिनमतमे कहे गये जीवादितत्त्वोंका विचार करना चाहिये, उनके नाम—लक्षणादि सीखना चाहिये, क्योंकि इसके ग्रम्याससे तत्त्वश्रद्धानकी प्राप्ति होती है। इसके बाद जिससे स्व—परका भिन्नत्व भासित हो ऐसे विचार करते रहना चाहिये, क्योंकि इस ग्रम्याससे भेद विज्ञान होता है। इसके बाद एक निजमें निजत्व माननेके लिये स्वरूपका विचार करते रहना चाहिए। क्योंकि—इस ग्रम्याससे ग्रात्मानुभवकी प्राप्ति होती है। इसप्रकार क्रमशः उन्हे भंगीकार करके, फिर उसमेंसे ही कभी देवादिके विचारमें, कभी तत्त्व विचारमें, कभी स्व—परके विचारमे तथा कभी ग्रात्मविचारमें उपयोगको लगाना चाहिए। इसप्रकार अभ्याससे सत्य सम्यग्दर्शनकी शाप्ति होती है।

(८) प्रश्न-सम्यक्त्वके लक्षण अनेक प्रकारके कहे गये हैं, उनमेंसे यहाँ तत्त्वार्थश्रद्धान लक्षणको ही मुख्य कहा है, सो इसका क्या कारण है ?

उत्तर—तुच्छ बुद्धिवालको अन्य लक्षणोंमें उसका प्रयोजन प्रगट भासित नही होता या अम उत्पन्न होता है तथा इस तत्त्वार्थश्रद्धान लक्षण में प्रयोजन प्रगटरूपसे मासित होता है भीर कोई भी अम उत्पन्न नही होता, इसलिये इस लक्षणको मुख्य किया है। यही यहाँ दिलाया जा रहा है:— देवगुरुधर्मके श्रद्धानमें तुच्छ बुद्धिको ऐसा भासित होता है कि अरहंतदेवादिको ही मानना चाहिए श्रीर अन्यको नहीं मानना चाहिये, इतना ही सम्यक्त्व है, किन्तु वहाँ उसे जीव-अजीवके बंध-मोक्षके कारण— कार्यका स्वरूप भासित नही होता श्रीर उससे मोक्षमार्गरूप प्रयोजनकी सिद्धि नहीं होती है, और जीवादिका श्रद्धान हुए विना मात्र इसी श्रद्धानमें संतुष्ट होकर अपनेको सम्यक्हिष्ट माने वा एक कुदेवादिके प्रति द्वेष तो रक्खे किंतु श्रन्य रागादि छोड़नेका उद्यम न करे, ऐसा स्रम उत्पन्न होता है।

और स्व-परके श्रद्धानमें तुच्छ बुद्धिवालेको ऐसा भासित होता है कि-एक स्व-परको जानना ही कार्यकारी है और उसीसे सम्यक्तव होता है। किन्तु उसमें आश्रवादिका स्वरूप भासित नही होता श्रीर उससे मोक्षमागंरूप प्रयोजनकी सिद्धि भी नही होती। श्रीर श्राश्रवादिका श्रद्धान हुए बिना मात्र इतना ही जाननेमें संतुष्ट होकर श्रपनेको सम्यक्दृष्टि मान-कर स्वच्छन्दी हो जाता है किन्तु रागादिके छोड़नेका उद्यम नही करता; ऐसा श्रम उत्पन्न होता है।

तथा आत्मश्रद्धान लक्षणमें तुच्छचुद्धि वालेको ऐसा भासित होता है कि-एक आत्माका ही विचार कार्यकारी है थ्रौर उसीसे सम्यक्त्व होता है, किन्तु वहाँ जीव-अजीवादिके विशेष तथा आश्रवादिका स्वरूप भासित नहीं होता श्रौर इसलिये मोक्षमार्गरूप प्रयोजनकी सिद्धि भी नहीं होती, और जीवादिके विशेषोंका तथा आश्रवादिके स्वरूपका श्रद्धान हुए बिना मात्र इतने ही विचारसे श्रपनेको सम्यग्दृष्टि मानकर स्वच्छन्दी होकर रागादिको छोड़नेका उद्यम नहीं करता; ऐसा ग्रम उत्पन्न होता है। ऐसा जानकर इन लक्षगोंको मुख्य नहीं किया।

और तत्त्वार्थश्रद्धानलक्षणमें — जीव-अजीवादि व ग्राश्रवादिका श्रद्धान हुआ वहाँ यदि उन सबका स्वरूप ठीक ठीक भासित हो तो मोक्ष-मागं रूप प्रयोजनकी सिद्धि हो। और इस श्रद्धानरूप सम्यग्दर्शनके होनेपर भी स्वयं संतुष्ट नहीं होता परन्तु आश्रवादिका श्रद्धान होनेसे रागादिको छोड़कर मोक्षका उद्यम करता है। इसप्रकार उसे भ्रम उत्पन्न नहीं होता। इसीलिये तत्त्वार्थश्रद्धान लक्षणको मुख्य किया है।

अथवा तत्वार्थश्रद्धान लक्षणमें देवादिका श्रद्धान, स्व-परका श्रद्धान, तथा आत्मश्रद्धान गर्भित होता है, और वह तुच्छचुद्धिवाले को भी भासित होता है किन्तु अन्य लक्षणोंमें तत्त्वार्थश्रद्धान गर्भित है यह विशेष द्युद्धिवान्को ही भासित होता है, तुच्छचुद्धिवालेको नहीं। इसलिये तत्त्वार्थश्रद्धान लक्षणको ग्रुच्य किया है। तथा मिध्यादृष्टि को यह आभासमात्र होता है; वहाँ तत्त्वार्थोंका विचार विपरीता-भिनिवेशको दूर करनेमें शीघ्र कारणरूप होता है किन्तु अन्य लक्षण शीघ्र कारणरूप नहीं होते या विपरीताभिनिवेशके भी कारण हो जाते हैं, इसलिये वहाँ सर्व प्रकारसे प्रसिद्ध जानकर विपरीताभिनिवेशरित जीवादितत्त्वार्थोंका श्रद्धान ही सम्यक्त्वका लक्षण है ऐसा निर्देश किया है। ऐसा लक्षण जिस आत्माके स्वभावमें हो उसीको सम्यक्टिए समझना चाहिए।



# मोत्तरास्त्र प्रथम ऋध्यायका परिशिष्ट

### [4]

# केवलज्ञानका खरूप

(१) षट्खंडागम-घवलाटीका पुस्तक १३ सूत्र ८१-८२ द्वारा आचार्यदेवने कहा है कि:—

> "वह केवलज्ञान सकल है, संपूर्ण है, और असपत्न है।। ८१।। अखंड होनेसे वह सकल है। शंका-यह अखंड कैसे है?

समाधान—समस्त बाह्य ग्रर्थमें प्रवृत्ति नही होने पर ज्ञानमें खण्डपना ग्राता है, सो वह इस ज्ञानमें सम्भव नहीं है; क्योकि, इस ज्ञानके विषय त्रिकालगोचर ग्रशेष बाह्य पदार्थ हैं।

श्रथवा द्रव्य, गुए। और पर्यायों के भेदका ज्ञान श्रन्यथा नही वन सकने के कारए। जिनका श्रस्तित्व निश्चित है ऐसे ज्ञानके श्रवयवीका नाम कला है; इन कलाओं के साथ वह श्रवस्थित रहता है इसलिये सकल है। 'सम' का श्रथं सम्यक् है, सम्यक् अर्थात् परस्पर परिहार लक्षणा विरोधके होने पर भी सहानअवस्थान लक्षण विरोधक न होनेसे चूं कि वह श्रनंतदर्जन, अनंनवीयं विरति एवं क्षायिकसम्यक्तव श्रादि श्रनंत गुणोसे पूर्ण है; इसोलिये इसे सम्पूर्ण कहा जाता है। वह सकल गुणोंका निघान है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है। सपत्नका श्रयं शत्रु है, केवलज्ञानके शत्रु कर्म है। वे इसके नहीं रहे हैं, इसलिये केवलज्ञान असपत्न है। उसने अपने प्रतिपक्षि घातिचतुष्क का समूल नाज्ञ कर दिया है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है। यह केवलज्ञान स्वयं ही उत्पन्न होता है, इस बातका ज्ञान करानेके लिये और उसके विषयका कथन करनेके लिए आगेका सूत्र कहते है—

स्वयं उत्पन्न हुए ज्ञान और दर्शनसे युक्त भगवान् देवलोक श्रीर असुर-लोकके साथ मनुष्यलोककी आगति, गति, चयन, उपपाद, बंध, मोक्ष, ऋद्धि, स्थिति, युति, अनुभाग, तकं, कल, मन, मानसिक, भुक्त, कृत, प्रतिसेवित, ध्रादिकमं, अरहःकमं, सबलोकों, सब जीवों और सब भावोंको सम्यक् प्रकारसे युगपत् जानते है, देखते है और विहार करते है।। ५२।।

ज्ञान-धर्मके माहातम्योंका नाम भग है, वह जिनके है वे भगवान् कहलाते है। उत्पन्न हुए ज्ञानके द्वारा देखना जिसका स्वभाव है उसे उत्पन्न ज्ञानदर्शी कहते है। स्वयं उत्पन्न हुए ज्ञान-दर्शन स्वभाववाले भगवान् सब लोकको जानते है।

शंका--- ज्ञानकी उत्पति स्वयं कैसे हो सकती है ?

समाधान—नहीं, क्योंकि कार्य और कारणका एकाधिकरण होनेसे इनमे कोई भेद नही है।

# [ देवादि लोकमें जीवकी गति, भागति तथा चयन और उपपादको भी सर्वज्ञ भगवान जानते हैं;—]

सौधर्मादिक देव, और मवनवासी असुर कहलाते है। यहाँ देवासुर वचन देशामर्शक है इसलिये इससे ज्योतिषी, व्यन्तर और तियँचोका भी प्रहरा करना चाहिये। देवलोक और असुरलोकके साथ मनुष्यलोककी आगतिको जानते हैं। अन्य गतिसे इच्छित गतिसे आन्य गतिमे जाना गति है। सौधर्मादिक देवोका अपनी सम्पदासे विरह होना चयन है। विवक्षित गतिसे अन्य गतिमें उत्पन्न होना उपपाद है। जीवोंके विग्रहके साथ तथा विना विग्रहके आगमन, गमन चयन और उपपादको जानते हैं:

### [ पुद्रलोंके आगमन, गमन, चयन और उपपाद संबंधी ]

तथा पुद्गलोंके भ्रागमन, गमन, चयन और उपपादको जानते हैं; पुद्गलोंमे विवक्षित पर्यायका नाश होना चयन है। अन्य पर्यायरूपसे परि-ग्रामना उपपाद है।

# [ धर्म, अधर्म, काल और आकाशके चयन और उपपाद, ]

घर्म, अघर्म, काल और भ्राकाशके चयन ग्रीर उपपादको जानते हैं, क्योंकि, इनका गमन और ग्रागमन नहीं होता। जिसमें जीवादि पदार्थ लोके जाते हैं अर्थात् उपलब्ध होते हैं उसकी लोक संज्ञा है। यहाँ 'लोक' शब्दसे आकाश लिया गया है। इसलिये ग्राधेयमें आधारका उपचार करने से धर्मादिक भी लोक सिद्ध होते है।

### [ बन्धको भी भगवान् जानते हैं; ]

बन्धनेका नाम बन्ध है। अथवा जिसके द्वारा या जिसमे बंधते हैं उसका नाम बन्ध है। वह बन्ध तीन प्रकारका है—जीवबन्ध, पुद्गलबन्ध श्रीर जीव—पुद्गल बंध। एक शरीरमे रहनेवाले अनन्तानंत निगोद जीवोका जो परस्पर बन्ध है वह जीवबन्ध कहलाता है। दो तीन श्रादि पुद्गलोंका जो समवाय सम्बन्ध होता है वह पुद्गलबन्ध कहलाता है। तथा औदारिक वर्गणाएं, वैक्रियिक वर्गणाएं, आहारक वर्गणाएं, तेजस वर्गणाएं और कार्मण वर्गणाएं इनका और जीवोंका जो बंध होता है वह जीव—पुद्गल-बन्ध कहलाता है। जिस कर्मके कारण अनन्तानंत जीव एक शरीरमें रहते है उस कर्मकी जीवबन्ध सज्ञा है। जिस स्निग्ध और रूक्ष ग्रादि गुणोंके कारण पुद्गलोंका बन्ध होता है उसको पुद्गलबन्ध संज्ञा है। जिन मिथ्यात्व, असयम, कषाय और योग आदिके निमित्तसे जीव और पुद्गलों का बन्ध होता है वह जीव—पुद्गलबन्ध कहलाता है। इस बन्धको भी वे भगवान् जानते हैं।

# [ मोक्ष ऋद्धि, स्थिति तथा युति और उनके कारणोंको भी जानते हैं, ]

छूटनेका नाम मोक्ष है, अथवा जिसके द्वारा या जिसमें मुक्त होते हैं वह मोक्ष कहलाता है। वह मोक्ष तीन प्रकारका है—जीवमोक्ष, पुद्गल-मोक्ष और जीव-पुद्गलमोक्ष।

इसी प्रकार मोक्षका कारण भी तीन प्रकार कहना चाहिए। बंध, बंधका कारण, बन्धप्रदेश, बद्ध एवं बध्यमान जीव श्रीर पुद्गल; तथा मोक्ष,

मोक्षका कारण, मोक्षप्रदेश, मुक्त एवं मुन्यमान जीव और पुद्गल, इन सब त्रिकाल विषयक प्रथींको जानता है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है।

भोग और उपभोगरूप घोडा, हाथी, मिंग व रतन, रूप, सम्पदा तथा उस सम्पदा की प्राप्तिके कारणका नाम ऋद्धि है। तीन लोकमें रहने वाली सब सम्पदाग्रोको तथा देव, अमुर और मनुष्य भवकी सम्प्राप्तिके कारणोंको भी जानता है; यह उक्त कथनका तात्पर्य है। छह द्रव्योंका विविधत भावसे ग्रवस्थान और अवस्थानके कारणका नाम स्थिति है। द्रव्य-स्थिति, कर्मस्थिति, कायस्थिति, भवस्थिति ग्रीर भावस्थिति ग्रादि स्थिति को सकारण जानता है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है।

# [ त्रिकाल विषयक सब प्रकारके संयोग या समीपताके सब भेदको जानते हैं:- ]

द्रव्य, क्षेत्र, काल और मावके साथ जीवादि द्रव्योंके सम्मेलनका नाम युति है।

शंका--युति और बन्धमें क्या भेद है ?

समाधान-एकोभावका नाम बन्ध है और समीपता या संयोगका नाम युति है।

यहाँ द्रव्ययुति तीन प्रकारकी है—जीवयुति, पुद्गलयुति और जीव-पुद्गलयुति । इनमेसे एक कुल, ग्राम, नगर, बिल, गुफा या ग्रटवीमे जीवों का मिलना जीवयुति है। वायुके कारण हिलनेवाले पत्तोंके समान एक स्थानपर पुद्गलोका मिलना पुद्गलयुति है। जीव और पुद्गलोका मिलना जीव—पुद्गलयुति है। अथवा जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, काल ग्रीर ग्राकाश इनके एक ग्रादि संयोगके द्वारा द्रव्ययुति उत्पन्न करानी चाहिए। जीवादि द्रव्योंका नारकादि क्षेत्रोंके साथ मिलना क्षेत्रयुति है। उन्हीं द्रव्योंका दिन, महिना और वर्ष आदि कालोके साथ मिलाप होना कालयुति है। कोध, मान, माया और लोभादिकके साथ उनका मिलाप होना भावयुति है। त्रिकालविषयक इन सब युतियोके भेदको वे भगवान जानते हैं।

### [ छह द्रव्योंके अनुभाग तथा....घटो त्यादनरूप अनुभागको भी जानते हैं। ]

छह द्रव्योंकी शक्तिका नाम अनुभाग है वह अनुभाग छह प्रकारका है—जीवानुभाग, पुद्गलानुभाग, धर्मास्तिकायानुभाग, श्रध्मास्तिकायानुभाग, श्रोर कालद्रव्यानुभाग । इनमेंसे समस्त द्रव्यों का जानना जीवानुभाग है । ज्वर, कुष्ठ और क्षयादिका विनाश करना और उनका उत्पन्न कराना इसका नाम पुद्गलानुभाग है । योनि प्राभृ गमे कहे गए मंत्र-तंत्रक्षप शक्तियोंका नाम पुद्गलानुभाग है, ऐसा यहाँ ग्रहण करना चाहिए । जीव और पुद्गलोंके गमन और आगमनमें हेतु होना धर्मास्ति-कायानुभाग है । उन्हींक अवस्थानमे हेतु होना श्रध्मास्तिकायानुभाग है । जीवादि द्रव्योंका आधार होना आकाशास्तिकायानुभाग है । इसी प्रकार द्विसंयोगादि कपसे अनुभागका कथन करना चाहिए । जैसे—मृत्तिकापिण्ड, दण्ड, चक्र, चीवर, जल और कुम्हार आदिका घटोत्पादनक्षप अनुभाग । इस अनुभागको भी जानते हैं ।

### [ तर्क, कला, मन, मानसिक ज्ञान और मनसे चिन्तित पदार्थीको भी जानते हैं । ]

तर्क, हेतु और आपक, ये एकार्थवाची शब्द हैं। इसे भी जानते हैं। चीत्रकर्म और पत्र छेदन आदिका नाम कला है। कलाको भी वे जानते हैं। मनोवर्गणासे बने हुये हृदय-कमलका नाम मन है, अथवा मनसे उत्पन्न हुए ज्ञानको मन कहते हैं। मनसे चिन्तित पदार्थोका नाम मानसिक है। उन्हें भी जानते हैं।

[ शुक्त, कृत, प्रतिसेवित, आदिकर्म, अरहःकर्म, सब छोकों, सब जीवों और सब भावोंको सम्यक् प्रकारसे युगपत् जानते हैं।]

राज्य और महावतादिका परिपालत करनेका नाम अक्ति है। उस 'मुक्तको जानते हैं। जो कुछ तीनों ही कालोमें अन्यके द्वारा निष्पन्न होता

<sup>×</sup> एक साथ अनन्त प्रव्यके अनन्त गुणोंके परिग्णमनकी यहाँ अक्रम (युगपत्) कहा है।

है उसका नाम कृत है। पींचों इन्द्रियोंके द्वारा तीनों ही कालोंमें जी सेवित होता है उसका नाम प्रतिसेवित है। ग्राधकर्मका नाम आदिकमें है। अर्थ- पर्याय भीर व्यंजन पर्यायरूपसे सब द्रव्योंकी आदिको जानता है, यह उक्त क्यनका तात्पर्य है। रहस् शब्दका अर्थ ग्रंतर श्रीर अरहस् शब्दका अर्थ अनन्तर है। श्ररहस् ऐसा जो कर्म वह अरह कर्म कहलाता है। उनको जानते हैं। शुद्ध द्रव्यार्थिक नयके विषयरूपसे सब द्रव्योकी अनादिताको जानते हैं। शुद्ध द्रक्त कथनका तात्पर्य है। सम्पूर्ण लोकमें सब जीवों ओर सब भावों को जानते हैं।

शंका—यहाँ 'सर्वजीव' पदको ग्रहण् नहीं करना चाहिए, क्योंकि, बद्ध और मुक्त पदके द्वारा उसके अर्थका ज्ञान हो जाता है।

समाधान—नहीं, क्योंकि एक सख्या विशिष्ट बद्ध श्रीर मुक्तका ग्रहण वहाँ पर न होवे, इसलिए इसका प्रतिषेध करनेके लिए 'सर्वेजीव' पदका निर्देश किया है।

जीव दो प्रकारके हैं—संसारी और मुक्त । इनमें मुक्त जीव श्रतंत प्रकारके है, क्योकि, सिद्धलोकका श्रांदि श्रीर अन्त नहीं पाया जाता।

शंका—सिद्ध लोकके ग्रादि भौर अन्तका अभाव कैसे हैं ?

समाधान—क्योकि, उसकी प्रताह स्वरूपसे अनुवृत्ति है, तथा 'सब 'सिद्ध जीव सिद्धिकी अपेक्षा सादि है और संतानकी अपेक्षा अनादि है,' ऐसा सूत्र वचन भी है।

### [ सब जीवोंको जानते हैं ]

संसारी जीव दो प्रकारके हैं—त्रस ग्रीर स्थावर। त्रस जीव चारप्रकार के हैं—दीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय ग्रीर पंचेन्द्रिय। पंचेन्द्रियजीव दो प्रकारके हैं—संज्ञी ग्रीर असंज्ञी। ये सब जीव त्रस पर्याप्त और ग्रपर्याप्तके मेद से दो प्रकारके हैं। अपर्याप्त जीव लब्ध्यपर्योप्त और निवृ त्यपर्याप्तके मेदसे दो प्रकारके हैं। स्थावर जीव पांच प्रकारके हैं—पृथ्वीकायिक, जलकायिक, अगिनकायिक, चायुकायिक ग्रीर वनस्पतिकायिक। इन पांचों ही स्थावर कायिक जीवोमें प्रत्येक दो प्रकारके हैं—आदर ग्रीर सुक्ष्म । इनमे बादर खनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके हैं—ग्रत्येक श्रीर साधारण ग्रारीर ।

यहाँ प्रत्येक शरीर जीव दो प्रकारके हैं—बादर निगोद प्रतिष्ठित और बादर निगोद प्रप्रतिष्ठित । ये सब स्थावरकायिक जीव भी प्रत्येक दो प्रकारके हैं—पर्याप्त ग्रीर श्रपर्याप्त । श्रपर्याप्त दो प्रकारके हैं—लब्ध्यपर्याप्त श्रीर निर्वृ त्यपर्याप्त । इनमेंसे वनस्पतिकायिक अनन्त प्रकारके ग्रीर शेष ग्रसंख्यात प्रकारके है । केवली भगवान् समस्त लोकमें स्थित इन सब जीवोंको जानते हैं, यह उक्त कथनका तात्पर्य है ।

# [ सर्व भावोंको जानते हैं:-]

जीव, श्रजीव, पुण्य, पाप, श्रास्रव, संवर, बन्य, श्रीर मोक्षके भेदसे पदार्थ नी प्रकारके हैं। उनमेसे जीवोंका कथन कर श्राये हैं। अजीव दोप्रकार के है—सूर्त और श्रमूर्त। इनमें से मूर्त पुद्गल उन्नोस प्रकारके हैं। यथा—एक प्रदेशीवर्गणा, संख्यातप्रदेशीवर्गणा, श्रसंख्यातप्रदेशीवर्गणा, संख्यातप्रदेशीवर्गणा, श्रमहणावर्गणा, तंजसशरीरवर्गणा, श्रमहणावर्गणा, भाषावर्गणा, श्रमहणावर्गणा, मनोवर्गणा, श्रमहणावर्गणा, कर्मणाशरीरवर्गणा, श्रमहणवर्गणा, सान्तर निरन्तरवर्गणा, श्रुवशून्यवर्गणा, प्रत्येकशरीरवर्गणा, ध्रुवशून्यवर्गणा, बादरिनगोदवर्गणा, ध्रुवशून्यवर्गणा, स्क्षमिनगोदवर्गणा, ध्रुवशून्यवर्गणा श्रीर महास्कन्धवर्गणा। इन तेईस वर्गणाओंमेंसे चार ध्रुवशून्यवर्गणा श्रीर महास्कन्धवर्गणा। इन तेईस वर्गणाओंमेंसे चार ध्रुवशून्यवर्गणाओं निकाल देनेपर उन्नीस प्रकारके पुद्गल होते है श्रीर वे प्रत्येक श्रनन्त भेदोको लिये हुए है। अमूर्त चार प्रकारके हैं—धर्मास्तकाय, अधर्मास्तकाय, श्राकाशास्तिकाय और काल। काल घनलोक प्रमाण है शेष एक एक हैं। श्राकाश श्रनन्तप्रदेशो है, काल अप्रदेशो है और श्रेप श्रसंख्यात प्रदेशी हैं।

[ सर्व भावों के अन्तर्गत—शुभाशुभ कर्प प्रकृतियों, पुण्य-पाप, आसव, संवर, निर्जरा, वंध और मोक्ष इन सवको केवली जानते हैं।]

शुभ प्रकृतियोंका नाम पुण्य है और ग्रग्नुम प्रकृतियोका नाम पाप है। यहाँ घातिचतुष्क पापरूप हैं। ग्रघातिचतुष्क मिश्ररूप हैं, नयोकि, इन मे शुभ श्रीर श्रग्नुभ दोनो प्रकृतियां सम्भव हैं। मिथ्यात्व, असंयम, कवाय श्रीर योग ये आन्त्रव है। इनमेसे मिथ्यात्व पाँच प्रकारका है। असंयम व्यालीस प्रकारका है। कहा भी है-

पांचरस, पांच वर्ण, दो गंध ग्राठ स्पर्श, सात स्वर, मन और चौदह प्रकारके जीव; इनकी भ्रपेक्षा अविरमण अर्थात् इन्द्रिय व प्राणीरूप भ्रसं-यम ब्यालीस प्रकारका है ॥ ३३ ॥

अनंतानुबन्धी क्रोध, मान, माया, और लोभ; प्रत्याख्यानावरण् क्रोध, मान, माया, और लोभ, अप्रत्याख्यानावरण्, क्रोध, मान, माया और लोभ, संज्वलन क्रोध, मान, माया और लोभ; हास्य, रित, ग्ररित, शोक, भय, जुगुप्सा, तथा स्त्रीवेद, पुरुषवेद ग्रीर नपुंसकवेदके भेदसे कवाय पच्चीस प्रकारकी है। योग पन्द्रह प्रकारका है। ग्रास्त्रवके प्रतिपक्षका नाम संवय है। ग्यारह भेदरूप गुण् श्रेणिके द्वारा कर्मोका गलना निर्जरा है। जीवों श्रीर कर्म-पुद्गलोके समवायका नाम वंध है। जीव श्रीर कर्मका निःशेष विश्लेष होना मोक्ष है। इन स्वभावोंको केवली जानते हैं।

समं अर्थात् अक्रमसे (-युगपत् )। यहाँ जो 'समं' पदका ग्रहण किया है वह केवलज्ञान भ्रतीन्द्रिय है और व्यवधान ग्रादिसे रहित है इस बातको सूचित करता है; क्योकि, भ्रन्यथा सब पदार्थोंका युगपत् ग्रहण करना नहीं बन सकता; संशय, विपर्यय भ्रीर अनध्यवसायका अभाव होनेसे श्रथवा त्रिकाल गोचर समस्त द्रव्यों श्रीर उनकी पर्यायोका ग्रहण होनेसे केवली भगवान् सम्यक् प्रकारसे जानते है।

केवली द्वारा अशेष बाह्य पदार्थोका ग्रहण होनेपर भी उनका सर्वज्ञ होना सम्भव नहीं है, क्योंकि उनके स्वरूप परिच्छित्ति भ्रर्थात् स्वसंवेदनका अभाव है; ऐसी आशंका होने पर सूत्रमे 'पश्यित' कहा है। अर्थात् वे त्रिकालगोचर ग्रनन्त पर्यायोंसे उपचित आत्माको भी देखते है।

केवलज्ञान की उत्पत्ति होनेके बाद सब कर्मोंका क्षय हो जाने पर शरीर रहित हुए केवलो उपदेश नहीं दे सकते, इसलिये तीर्थंका श्रभाव प्राप्त होता है, ऐसा कहने पर सूत्रमें 'विहरिद' कहा है। अर्थात् चार अधाति कर्मोका सत्त्व होनेसे वे कुछ कम एक पूर्व कोटिकाल तक विहार करते है।

### ऐसा केवलज्ञान होता है ॥८३॥ इस प्रकारके गुणोंवाला केवलज्ञान होता है ।

शंका-गुए।में गुए। कैसे हो सकता है ?

समाधान—यहाँ केवलज्ञानके द्वारा केवलज्ञानीका निर्देश किया गया है। इस प्रकारके केवली होते है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है।

> (२) श्री कुन्दकुन्दाचार्यं कृत प्रवचनसार गाथा ३७ में कहा है— तक्कालिगेव सक्वे सदसब्सूदा हि पज्जया तासि । वट्टन्ते ते गागो विसेसदो दन्वजादीगां ॥ ३७ ॥

अर्थ—''उन (जीवादी) द्रव्य जातियोंकी समस्त विद्यमान और अविद्यमान पर्यायें तात्कालिक (वर्तमान) पर्यायोंकी भाँति विशिष्टतापूर्वक (अपने-अपने भिन्न-भिन्न स्वरूपसे) ज्ञानमें वर्तती हैं।"

इस श्लोक की श्री श्रमृतचन्द्राचार्य कृत टीकामें कहा है कि-

"टीका—( जीवादी ) समस्तद्रव्य जातियों की पर्यायों की उत्पत्ति की मर्यादा तीनों कालकी मर्यादा जितनी होनेसे (वे तीनों कालमें उत्पन्न हुआ करती है इसलिये, ) उनकी (-उन समस्त द्रव्य जातियोंकी,) क्रम पूर्वक तपती हुई स्वरूप सम्पदावाली, (एकके बाद दूसरी प्रगट होनेवाली), विद्यमानता कीर अविद्यमानताको प्राप्त जो जितनी पर्यायें हैं, वे सब तात्कालिक ( वर्तमान कालीन ) पर्यायों की भाँति, अत्यन्त मिश्रित होने पर भी, सर्व पर्यायोंके विशिष्ट लक्षण स्पष्ट ज्ञात हो इसप्रकार, एक क्षणमें ही ज्ञान मंदिरमें स्थितिको प्राप्त होती हैं।

इस गाथा की सं. टीकामें श्री जयसेनाचार्यने कहा है कि—".... ज्ञानमे समस्त द्रव्यों की तीनों कालकी पर्यायें एक साथ ज्ञात होने पर भी प्रत्येक पर्यायका विशिष्ट स्वरूप, प्रदेश, काल, आकारादि विशेषताएँ स्पष्ट ज्ञात होती हैं; संकर-व्यतिकर नहीं होते...."

''जनको ( केवली भगवान्को ) समस्त द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावका अक्रमिक ग्रहरण होनेसे समक्ष संवेदनकी ( प्रत्यक्ष ज्ञानकी ) आलम्बन भूत समस्त द्रव्य-पर्यार्थे प्रत्यक्ष ही हैं।"

( प्रवचनसार गाथा २१ की टीका )

"जो ( पर्यायें ) श्रभी तक भी उत्पन्न नहीं हुई है, तथा जो उत्पन्न होकर नष्ट हो गई है, वे (पर्यायें) वास्तवमें भ्रविद्यमान होने पर भी ज्ञानके प्रति नियत होनेसे ( ज्ञानमें निश्चित्-स्थिर-लगी हुई होनेसे, ज्ञानमे सीधे ज्ञात होनेसे ) ज्ञान प्रत्यक्ष वर्तती हुई, पत्थरके स्तम्भमे भ्रंकित भूत भीर भावी देवोंकी (तीर्थंकर देवोंकी ) मांति अपने स्वरूपको अकंप-तया ( ज्ञानको ) भ्रपित करती हुई ( वे पर्यायें ) विद्यमान ही है।"

( प्र० सा० गाथा-३८ की टीका )

(५) "टीका--क्षायिक ज्ञान वास्तवमें एक समयमे ही सर्वतः ( सर्वे ग्रात्म प्रदेशोंसे ), वर्तमानमें वर्तते तथा भूत-भविष्य कालमें वर्तते उन समस्त पदार्थोंको जानता है जिनमें पृथक्रूपसे अवतेते स्वलक्षरारूप लक्ष्मीसे ग्रालोकित अनेक प्रकारोंके कारण वैचित्र्य प्रगट हुआ है और जिनमे परस्पर विरोधसे उत्पन्न होनेवाली असमान जातीयताके कारएा वैषम्य प्रगट हुआ है.....उन्हें जानता है।.....जिनका भ्रतिवार फैलाव है, ्ऐसा प्रकाशमान होनेसे क्षायिकज्ञान अवश्यमेव, सर्वदा, सर्वत्र, सर्वथा, सर्वको ( द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावरूपसे ) जानता है।"

( प्र० सार गाथा ४७ की टीका )

(६) "जो एक ही साथ (-युगपत्) त्रैकालिक त्रिभुवनस्य (तीनों ्काल श्रीर तीनों लोकके ) पदार्थोंको नही जानता उसे पर्याय सहित एक (प्र. सार गाथा ४८) द्रव्य भी जानना शक्य नहीं है।"

(७) "... एक ज्ञायक भावका समस्त ज्ञेयको जाननेका स्वभाव होनेसे क्रमशः प्रवर्तमान, अनन्त, भूत-वर्तमान-भावी विचित्र पर्याय समूह-

<sup>[ #</sup> द्रव्योके भिन्न-भिन्न वर्तनेवाले निज निज लक्षण-उन द्रव्योकी लक्ष्मी-संपत्ति-शोभा है ]

वाले अगाध स्वभाव और गंभीर अक्ष समस्त द्रव्यमात्रको—मानों वे द्रव्य ज्ञायकमें उत्कीर्ए हो गये हों, चित्रित हो गये हों, भीतर घुस गये हों, कीलित हो गये हों, डूब गये हो, समा गये हों, प्रतिविम्बित हुये हों, इस प्रकार—एक क्षरामें ही जो गुद्धात्मा प्रत्यक्ष करता है,..." (प्र. सार गाथा २०० की टीका)

(म) "घातिकर्मका नाश होने पर अनन्तदर्शन, ध्रनन्तशान, अनन्तसुख और अनन्तवीर्य—यह ध्रनन्त चतुष्ट्रय प्रगट होते हैं। वहाँ ध्रनन्तदर्शनज्ञानसे तो, छह द्रव्योंसे भरपूर जो यह लोक है उसमें जीव अनन्तानन्त और पुद्गल उनसे भी अनन्तगुने हैं; और घर्म, अघर्म तथा ध्राकाश यह तीन द्रव्य एवं असंख्य कालद्रव्य हैं—उन सर्वं द्रव्योंकी भूत—भविष्य—वर्तमान काल सम्बन्धी ध्रनन्त पर्यायोंको भिन्न—भिन्न एक समयमें देखते श्रीर जानते हैं।"

[ अष्टपाहुड-भावपाहुड गा. १५० की पं. जयचन्द्रजी कृत टीका ]

(१) श्री पंचास्तिकायकी श्री जयसेनाचार्य कृत सं. टीका पृष्ठ ५७ गाथा ५ मे कहा है कि---

..... गागागागां च गतिथ केवलिगो-गाथा ५।

"केवली भगवान्को ज्ञानाज्ञान नहीं होता, अर्थात् उन्हें किसी विषयमें ज्ञान श्रीर किसी विषयमें अज्ञान वर्तता है-ऐसा नहीं होता, किन्तु सर्वत्र ज्ञान ही वर्तता है।"

(१०) भगवन्त भूतबलि भ्राचार्य प्राणीत महाबन्ध प्रथम भाग... प्रकृति बन्धाधिकार पृष्ठ २७-२८ मे केवलज्ञानका स्वरूप निस्नोक्त कहा है:—

"केवली भगवान् त्रिकालाविच्छन्न लोक अलोक सम्बन्धी सम्पूर्णं गुरा पर्यायोसे समन्वित भ्रनन्त द्रव्योंको जानते हैं।" ऐसा कोई ज्ञेय नहीं हो सकता है, जो केवली भगवान् के ज्ञानका विषय नहीं।

<sup>[ \*</sup> किसका स्वभाव श्रगाघ है श्रीर गम्भीर है, ऐसे समस्त द्रव्योको-भूत, वर्तमान तथा भावी कालका क्रमसे होनेवाली श्रनेक प्रकारकी ग्रनन्त पर्यायोसे युक्त एक समयमें ही प्रत्यक्ष जानना श्रात्माका स्वभाव है।

शानका धर्म ज्ञेयको जानना है श्रीर ज्ञेयका धर्म है ज्ञानका विषय होना। इनमे विषयविषयिभाव सम्बन्ध है। जब मित श्रीर श्रुतज्ञानके द्वारा भी यह जीव वर्तमानके सिवाय भूत तथा भविष्यत कालको बातोका परिज्ञान करता है, तब केवली भगवान्के द्वारा अतीत, श्रनागत, वर्तमान सभी पदार्थोंका ग्रहण (-ज्ञान) करना युक्तियुक्त ही है।.... यदि क्रम पूर्वक केवली भगवान् अनन्तानन्त पदार्थोंको ज्ञानते तो सम्पूर्ण पदार्थोंका साक्षात्कार न हो पाता। अनन्त काल व्यतीत होने पर भी पदार्थोंको श्रान्त गणना श्रनन्त ही रहती। आत्माकी असाधारण निर्मलता होनेके कारण एक समयमें ही सकल पदार्थोंका ग्रहण (-ज्ञान) होता है।

जब ज्ञान एक समयमें सम्पूर्ण जगत्का या विश्वके तत्त्वोंका बोध कर चुकता है, तब बागे वह कार्यहीन हो जायगा' यह बाशङ्का भी युक्त नहीं है; कारण कालद्रव्यके निमित्तसे तथा अगुरुल गुरुणके कारण समस्त वस्तुओं भें भए भएमें परिग्रमन—परिवर्तन होता है। जो कल भविष्यत् या वह आज वर्तमान बनकर ग्रागे भ्रतीतका रूप घारण करता है। इसप्रकार परिवर्तनका चक्र सदा चलनेके कारण ज्ञेयके परिग्रमनके भ्रनुसार ज्ञानमें भी परिग्रमन होता है। जगतके जितने पदार्थ हैं, उतनी ही केवलङ्गानकी शक्ति या मर्यादा नहीं हैं। केवलज्ञान अनन्त है। यदि लोक अनन्त गुणित भी होता, तो केवलज्ञान सिंधुमें वह विन्दु तुल्य समा जाता।.....भ्रनन्त केवलज्ञानके द्वारा अनन्त जीव तथा भ्रनन्त आकाशादिका ग्रहण होने पर भी वे पदार्थ सान्त नहीं होते हैं। भ्रनन्तज्ञान अनन्त पदार्थ या पदार्थोंको अनन्तरूपसे बताता है, इस कारण ज्ञेय भीर ज्ञानकी अनन्तता अवावित रहती है।

[ महाबन्ध प्रथम भाग पृष्ठ २७ तथा घवला पुस्तक १३ पृष्ठ ३४६ से ३५३ ]

उपरोक्त आधारोंसे निम्नोक्त मंतन्य मिथ्या सिद्ध होते हैं—

(१) केवली भगवान् भूत और वर्तमान कालवर्ती पर्यायोंको ही जानते हैं और भविष्यत् पर्यायोंको वे हों तब जानते हैं।

- (२) सर्वज्ञ भगवान् अपेक्षित धर्मोको नहीं जानते ।
- (३) केवली भगवान् भूत-भविष्यत् पर्यायोंको सामान्यरूपसे जानते हैं किन्तु विशेषरूपसे नहीं जानते ।
- (४) केवली भगवान् भविष्यत् पर्यायोंको समग्ररूपसे (समूहरूपसे) जानते हैं, भिन्न भिन्नरूपसे नही जानते ।
  - (५) ज्ञान सिर्फ ज्ञानको ही जानता है।
- (६) सर्वज्ञके ज्ञानमें पदार्थं भलकते हैं, किन्तु भूतकाल तथां भिविष्यकालकी पर्यायें स्पष्टरूपसे नहीं भलकती।—इत्यादिक मन्तर्व्य सर्वज्ञको अल्पज्ञ मानने समान है।

# [ केवलज्ञान (-सर्वज्ञका ज्ञान ) द्रव्य-पर्यायोंका शुद्धत्व अशुद्धत्व आदि अपेक्षित धर्मोंको भी ज्ञानता है । ]

(११) श्री समयसारजीमें ग्रमृतचंद्राचार्य कृत कलश नं० २ में केवलज्ञानमय सरस्वतीका स्वरूप इसप्रकार कहा है, '...वह मूर्ति ऐसी है कि जिसमे अनन्त धर्म है ऐसा, और प्रत्यक्—परद्रव्योंसे, परद्रव्योंके गुरण पर्यायोंसे भिन्न तथा परद्रव्यके निमित्तसे हुए श्रपने विकारोंसे कथंचित् भिन्न एकाकार ऐसा जो आत्मा उसके तत्त्वको अर्थात् असाधारण सजातीय विजातीय द्रव्योंसे विलक्षरण निजस्वरूपको पश्यंती—देखती है।'

भावार्थ—×××....उनमें अनन्त धर्म कीन कीन हैं ? उसका उत्तर कहते हैं—जो वस्तुमे सत्पना, वस्तुपना, प्रमेयपना, प्रदेशपना, वेतनपना, अचेतनपना, सूर्तिकपना, अपूर्तिकपना इत्यादि धर्म तो गुरा हैं और उन गुर्गोका तीनों कालोंमें समय समयवर्ती परिग्रामन होना पर्याय है, वे अनन्त है। तथा एकपना, अनेकपना, नित्यपना, अनित्यपना, भेदपना, अभेदपना, शुद्धपना, अगुद्धपना आदि अनेक धर्म हैं वे सामान्यरूप तो वचन गोचर हैं और विशेषरूप वचनके अविषय हैं, ऐसे वे अनन्त है सो ज्ञानगम्य है (—अर्थात् केवलज्ञानके विषय हैं।)

[ श्री रायचन्द जैन शास्त्रमाला मुंबईसे प्रकाशित स. सार पत्र ४ ] ;

# सर्वज्ञ व्यवहारसे परको जानता है उसका अर्थ

(१२) परमात्मप्रकाश शास्त्र गा. ५२ की सं. टीकामें ( पत्र नं. ५५) कहा है कि "यह प्रात्मा व्यवहार नयसे केवलज्ञान द्वारा लोकालोकको जानता है और शरीरमें रहने पर भी निश्चयनयसे अपने प्रात्मस्वरूपको जानता है, इसकारण ज्ञानकी प्रपेक्षा तो व्यवहारनयसे सर्वगत है, प्रदेशोंकी अपेक्षा नहीं है। जैसे रूपवाले पदार्थोंको नेत्र देखते हैं, परन्तु उनसे तन्मय नहीं होता। यहाँ कोई प्रश्न करता है कि—जो व्यवहारनयसे लोकालोकको जानता है, और निश्चयनयसे नहीं, तो सर्वज्ञपना व्यवहारनयसे हुआ निश्चयनकर न हुआ ? उसका समाधान करते है—जैसे अपनी आत्माको तन्मयी होकर जानता है, उसी तरह परद्रव्यको तन्मयीपनेसे नहीं जानता, भिन्नस्वरूप जानता है, इस कारण व्यवहारनयसे कहा, [ न च परिज्ञाना भावात्। ] कुळ परिज्ञानके अभावसे नहीं कहा। ( ज्ञानकर जानपना तो निज और परका समान है ) यदि जिस तरह निजको तन्मयी होकर निश्चयसे जानता है, उसी तरह यदि परको भी तन्मयी होकर जाने, तो परके सुख दु:ख, राग, द्वेषके ज्ञान होने पर सुखी दु:खी, रागी, द्वेषी होवे, यह वड़ा दूषरा प्राप्त हो।"

(१३) इस प्रकार समयसारजी पत्र, ४६६-६७, गाथा ३५६ से ३६५ की सं. टीकामें श्री जयसेनाचार्यने भी कहा है "....यदि व्यवहारेण परद्रव्यं जानाति तिहं निश्चयेन सर्वज्ञो न भवतीति पूर्वपक्षे परिहारमाह यथा स्वकीय सुखादिकं तन्मयो भूत्वा जानाति तथा बहिद्रंव्यं न जानाति तेन कारणेन व्यवहारः । यदि पुनः परकीय सुखादिकमात्मसुखादिवत्तन्मयो भूत्वा जानाति तिहं यथा स्वकीय सवेदने सुखी भवति तथा परकीय सुख दुःख संवेदनकाले सुखी दुःखी च प्राप्नोति न च तथा । व्यवहारस्तथापि— छद्मस्य जनापेक्षया सोऽपि निश्चय एवेति ।"

#### केनलज्ञान नामक पर्यायका निश्रय स्वभाव

(१४) पचास्तिकाय शास्त्रकी गाथा ४९ की टीकामे श्री जय-सेनाचार्य ने कहा है कि-.... "तथा जीवे निक्षयनयेन क्रम करण व्यव- धान रहितं त्रैलोक्योदर विवरण वर्ति समस्त वस्तुगतानंत धर्म प्रकाशक-मखंड प्रतिभासमयं केवलज्ञानं पूर्वमेव तिष्ठति"। तथा गा. २६ की टीका में भी कहा है कि " अत्र स्वयं जातिमिति वचनेन पूर्वोक्तमेव निरुपाधित्वं समिथतं। तथा च स्वयमेव सर्वज्ञो जातः सर्वदर्शी च जातो निश्चयनयेनेति पूर्वोक्तमेव सर्वज्ञत्वं सर्वदर्शीत्वं च समिथतिमिति।" तथा गाथा १५४ की टीकामें कहा है कि ..... 'समस्त वस्तुगतानंत धर्माणां युगपिहशेष परि-च्छित्त समर्थं केवलज्ञानं"

- (५) परमात्मप्रकाश ग्र० २ गा. १०१ की सं. टीकामें कहा है कि—''जगत्त्रय कालत्रयवर्ति समस्त द्रव्यगुरा पर्यायाणां क्रमकररा व्यवधान रहित्वेन परिच्छित्ति समर्थ विशुद्ध दर्शन ज्ञानं च।''
- (६) समयसारजी शास्त्रमें ग्रात्म द्रव्यकी ४७ शक्ति कही है उनमें सर्वज्ञत्वशक्ति का स्वरूप ऐसा कहा है कि "विश्वविश्व विशेष भाव परिएा तात्मज्ञानमयी सर्वज्ञशक्तिः। ग्रर्थः—समस्त विश्वके (छहों द्रव्यके) विशेष भावोंको जानने रूपसे परिणमित आत्मज्ञानमयी सर्वज्ञत्वशक्ति।।१०॥"

नोंध—सर्वज्ञ मात्र श्रात्मज्ञ ही है ऐसा कहना ठीक नहीं है कारण कि—संपूर्ण श्रात्मज्ञ होनेवाला, परद्रव्योंको भी सर्वथा, सर्व विशेष भावों सिहत जानता है। विशेषके लिये देखो—आत्मधर्म मासिक वर्ष ६ धंक नं. द सर्वज्ञत्व शक्तिका वर्णन; कोई ग्रसत् कल्पना द्वारा सर्वज्ञका स्वरूप श्रन्यथा मानते हैं उसका तथा सर्वज्ञ वस्तुश्रोंके श्रनंतधर्म को नही जानते ऐसा मानते हैं उनका उपरोक्त कथनके श्राधारसे निराकरण हो जाता है।



# मोत्तरास्त्र-अध्याय दूसरा

पहिले अध्यायमें सम्यग्दर्शनके विषयका उपदेश देते हुए प्रारम्भमें [अ०१ स०४ में] जीवादिक तत्त्व कहे थे। उनमेंसे जीव तत्त्वके भाव, उनका लक्षण और शरीरके साथके सम्वन्धका वर्णन इस दूसरे अध्यायमें है। पहिले जीवके स्वतत्त्व (निजमाव) बतानेके लिए स्त्र कहते हैं:—

#### जीवके असाधारण भाव

# श्रीपशमिकचायिको भावो मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्वमोदयिकपारिणामिको च ॥ १॥

श्रथं—[ जीवस्य ] जीवके [ श्रोपश्चमिकक्षायिको ] औपशमिक और क्षायिक [ भावो ] भाव [ च मिश्रः ] और मिश्र तथा [श्रोदियक-पारिगामिको च ] औदियक और पारिगामिक यह पाँच भाव [स्वतत्वम्] निजभाव है श्रथांत् यह जीवके श्रतिरिक्त दूसरेमें नही होते।

#### टीका

#### पाँच भावोंकी व्याख्या

- (१) औपशमिकभाव— आत्माके पुरुषार्थं द्वारा श्रगुद्धताका प्रगट न होना श्रयात् दब जाना। आत्माके इस भावको श्रोपशमिकभाव कहते हैं, यह जीवकी एक समयमात्रकी पर्याय है, वह एक एक समय करके श्रंत-मूंहूर्त तक रहती है, किन्तु एक समयमें एक ही अवस्था होती है। और उसी समय श्रात्माके पुरुषार्थका निमित्त पाकर जड़ कर्मका प्रगटरूप फल जड़ कर्ममें न श्राना सो कर्मका उपशम है।
- (२) **क्षायिकभाव**—आत्माके पुरुषार्थंसे किसी गुराकी खुद्ध अवस्थाका प्रगट होना सो क्षायिकभाव है। यह भी जीवकी एक समयमात्रकी

अवस्था है। एक एक समय करके वह सादि-अनंत रहती है तथापि एक समयमें एक ही अवस्था होती है, सादि अनंत-अमूर्त अतीन्द्रिय स्वभाववाले केवलज्ञान-केवलदर्शन-केवलसुख-केवलवीर्य-युक्त-फलरूप अनंत चतुष्टयके साथ रहनेवाली परम उत्कृष्ट क्षायिकभावकी शुद्ध परिएाति जो कार्यशुद्धपर्याय है, उसे क्षायिकभाव भी कहते है। और उसी समय आत्माका पुरुषार्थका निमित्त पाकर कर्मावरएका नाश होना सो कर्मका क्षय है।

- (३) क्षायोपशमिकभाव—आत्माके पुरुषार्थका निमित्त पाकर जो कर्मका स्वयं ग्रांशिक क्षय ग्रोर ग्रांशिक उपशम वह कर्मका क्षयोपशम है, श्रीर क्षायोपशमिकभाव ग्रात्माकी पर्याय है। यह भी आत्माकी एक समय की अवस्था है, वह उसकी योग्यताके अनुसार उत्कृष्ट कालतक भी रहती है, किन्तु प्रति समय बदलकर रहती है।
- (४) औद्यिकभाव—कर्मोके निमित्तसे आत्मा अपनेमें जो विकारभाव करता है सो औदयिकभाव है। यह भी ग्रात्माकी एक समय की अवस्था है।
- (५) पारिणामिकभाव—'पारिणामिक' का अर्थ है सहजस्वभाव, उत्पाद-व्यय-रहित ध्रुव-एकरूप स्थिर रहनेवाला भाव पारिणामिकभाव है। पारिणामिकभाव सभी जीवोंके सामान्य होता है। औदियक, श्रीपशमिक क्षायोपशमिक और क्षायिक-इन चार भावोसे रहित जो भाव है सो पारिणा- मिक भाव है। 'पारिणामिक' कहते ही ऐसा ध्वनित होता है कि द्रव्य-गुण का नित्य वर्तमानरूप निर्पेक्षता है, ऐसी द्रव्यकी पूर्णता है। द्रव्य-गुण और निर्पेक्ष पर्यायरूप वस्तुकी जो पूर्णता है उसे पारिणामिकभाव कहते है।

जिसका निरंतर सद्भाव रहता है उसे पारिगामिकभाव कहते है। जिसमे सर्वभेद गिंभत है ऐसा चैतन्यभाव ही जीवका पारिगामिकभाव है। मितज्ञानादि तथा केवलज्ञानादि जो ग्रवस्थाएँ है वेपारिणामिकभाव नहीं है।

मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, श्रवधिज्ञान और मनःपर्ययज्ञान (यह स्रवस्थाएँ) क्षायोपरामिकभाव हैं, केवलज्ञान (अवस्था ) क्षायिकभाव है। केवलज्ञान प्रगट होनेसे पूर्व ज्ञानका विकासका जितना स्रभाव है वह स्रौदियकभाव है। ज्ञान-दर्शन और वीर्यगुएकी अवस्थामे औपशमिकभाव होता ही नही। मोहका हो उपशम होता है, उसमें प्रथम मिथ्यात्वका (दर्शनमोहका) उपशम होने पर जो निश्चय सम्यक्तव प्रगट होता है वह श्रद्धागुएका ओपशमिक भाव है।

( ज्ञान, दर्शन ग्रीर वीर्य गुएग पर्यायमें पूर्ण विकासका जितना अभाव है वह भी ग्रीदियकभाव है, वह १२ वें गुएएस्थान तक है )

#### २. यह पाँच भाव क्या वतलाते हैं ?

- (१) जीवमे एक अनादि अनंत शुद्ध चैतन्य स्वभाव है, यह पारिगामिकभाव सिद्ध करता है।
- (२) जीवमे अनादि ग्रनंत शुद्ध चैतन्यस्वभाव होनेपर भी उसकी ग्रवस्थामे विकार है, ऐसा औदियकभाव सिद्ध करता है।
- (३) जड़कर्मके साथ जीवका अनादिकालीन संबंध है श्रीर जीव श्रपने ज्ञाता स्वभावसे च्युत होकर जडकर्मकी श्रीर भुकाव करता है जिससे विकार होता है किन्तु कर्मके कारण विकार-भाव नहीं होता, यह भी श्रोदियकभाव सिद्ध करता है।
- (४) जीव श्रनादिकालसे विकार करता हुग्रा भी जड नहीं हो जाता और उसके ज्ञान, दर्शन तथा वीर्यका श्राशिक विकास सदा बना रहता है, यह क्षायोपश्रमिकभाव सिद्ध करता है।
- (५) म्रात्माका स्वरूप यथार्थतया समसकर जब जीव भ्रपने पारिगामिकभावका आश्रय लेता है तब भ्रौदियकभावका दूर होना प्रारंभ होता है, और पहिले श्रद्धागुग्यका भ्रौदियक-भाव दूर होता है, यह औपशिमकभाव सिद्ध करता है।
- (६) सची समभके वाद जीव जैसे २ सत्यपुरुवार्थको बढ़ाता है वैसे २ मोह भ्रंशतः दूर होता जाता है यह क्षायोपशमिक भाव सिद्ध करता है।
- (७) यदि जीव प्रतिहतभावसे पुरुषार्थमे आगे बढ़ता है तो चारित्रमोह स्वय दब जाता है [-जमशमको प्राप्त होता है]

यह औपशमिकभाव सिद्ध करता है।

- (८) अप्रतिहत पुरुषार्थसे पारिणामिकभावका अच्छी तरह ग्राश्रय बढाने पर विकारका नाश हो सकता है ऐसा क्षायिकभाव सिद्ध करता है।
- (६) यद्यपि कर्मोके साथका संवंध प्रवाहसे श्रनादिकालीन है तथापि प्रतिसमय पुराने कर्म जाते है ग्रीर नये कर्मोका संबंध होता रहता है, इस अपेक्षासे कर्मोके साथका वह सम्बन्ध सर्वथा दूर हो जाता है, यह क्षायिकभाव सिद्ध करता है।
- (१०) कोई निमित्त विकार नहीं करता किन्तु जीव स्वयं निमिन्ताघीन होकर विकार करता है। जब जीव पारिग्गामिक भावरूप ग्रपने द्रव्य स्वभाव सन्मुख हो करके स्वाधीनताको प्रगट करता है तब ग्रशुद्धता दूर होकर शुद्धता प्रगट होती है, ऐसा औपशमिकभाव, साधकदशाका क्षायोपशमिकभाव और क्षायिकभाव तीनों सिद्ध करते हैं।

# २. पाँच भावोंके सम्बन्धमें कुछ प्रश्नोत्तर

(१) प्रश्न-भावनाके समय इन पाँचमेंसे कौनसा भाव ध्यान करने योग्य है अर्थात् ध्येय है ?

उत्तर—भावनाके समय पारिएगामिकभाव घ्यान करने योग्य है श्रर्थात् ध्येय है। ध्येयभूत द्रव्यरूप शुद्ध पारिएगामिकभाव त्रिकाल रहते हैं इसलिये वे घ्यान करने योग्य है।

(२) प्रश्न-पारिगामिकभावके भ्राश्रयसे होनेवाला ध्यान भावनाके समय ध्येय क्यों नहीं है ?

उत्तर—यह ध्यान स्वयं पर्याय है इसलिये विनश्वर है, पर्यायके आश्रयसे शुद्ध अवस्था प्रगट नहीं होती, इसलिये वह ध्येय नहीं है।

[समयसारमें, जयसेनाचार्यं कृत टीकाका अनुवाद पृ० ३३०-३३१]

(३) प्रश्न—णुद्ध श्रोर श्रगुद्धभेदसे पारिएगामिकभावके दो प्रकार नहीं हैं किन्तु पारिएगामिकभाव गुद्ध ही है, क्या यह कहना ठीक है ? उत्तर—नहीं, यह ठीक नहीं है। यद्यपि सामान्यरूपसे (द्रव्याधिक नयसे प्रथवा उत्सर्ग कथनसे) पारिणामिकभाव शुद्ध है तथापि विशेषरूपसे (पर्यायाधिकनयसे अथवा अपवाद कथनसे) प्रशुद्ध पारिणामिकभाव भी है। इसलिये 'जीवभव्याभव्यत्वानि च' इस (सातवें सूत्र) से पारिणामिकभाव भी नावको जीवत्व, भव्यत्व और ग्रभव्यत्व—तीन प्रकारका कहा है, उनमेसे जो शुद्ध चैतन्यरूप जीवत्व है वह ग्रविनाशी शुद्ध द्रव्याश्रित है, इसलिये उसे शुद्ध द्रव्याश्रित नामका शुद्ध पारिणामिकभाव समक्षना चाहिए। और जो दश प्रकारके द्रव्य—प्राणोसे पहिचाना जाता है ऐसा जीवत्व और मोक्ष-मार्गकी योग्यता—अयोग्यतासे भव्यत्व, ग्रभव्यत्व यह तीन प्रकार पर्याया-श्रित है इसलिये उन्हें पर्यायाधिक नामके अशुद्ध पारिणामिकभाव समक्षना चाहिये।

(४) प्रश्न—इन तीन भावोंकी अशुद्धता किस श्रपेक्षासे है ?

उत्तर—यह अशुद्ध पारिगामिकभाव व्यवहारनयसे सांसारिक जीवोंमें है फिर भी "सव्वे सुद्धा हु सुद्धण्या" अर्थात् सब जीव शुद्धनयसे शुद्ध है, इसलिये यह तीनो भाव शुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षासे किसी जीवको नहीं हैं, संसारी जीवोमें पर्यायकी अपेक्षा अशुद्धत्व है। [ भव्य जीवमे अभव्यत्व गुगा नहीं है और अभव्य जीवमे भव्यत्व गुगा नहीं है तथा वे दोनों गुगा जीवके अनुजीवी गुगा है, तथा वे श्रद्धा गुगाकी पर्याय नहीं, देखों "अनुजीवीगुगा" जैन सि॰ प्रवेशिका। ]

प्रश्न—इन शुद्ध और ग्रशुद्ध पारिगामिकभावोंमेंसे कौनसा भाव ध्यानके समय ध्येयरूप है ?

उत्तर—द्रव्यरूप शुद्ध पारिएगामिकभाव अविनाशी है इसलिये वह ध्येयरूप है, अर्थात् वह त्रैकालिक शुद्ध पारिएगामिकभावके लक्षसे शुद्ध ध्रवस्थाको प्रगट करता है। [बृहत् द्रव्यसंग्रह पृष्ठ ३४-३५]

# ४. औपशमिकमान कब होता है ?

अध्याय १ सूत्र ३२ मे कहा गया है कि जीवके सत् और श्रसत्के विवेकसे रहित जो दशा है सो उन्मत्त जैसी है। मिथ्या अभिप्रायसे श्रपनी

ऐसी दशा अनादिकालसे है यह अ० १ सूत्र ४ में कथित तत्त्वोंका विचार करनेपर जीवको ज्ञानमें आता है। और उसे यह भी ज्ञानमें आता है कि जीवका पुरं लकमें तथा शरीरके साथ प्रवाहरूपसे अनादिकालीन सम्बन्ध है, अर्थात् जीव स्वयं वह का वही है किन्तु कमें और शरीर पुराने जाते हैं तथा नये थ्राते है। श्रीर यह संयोग सम्बन्ध अनादिकालसे चला आ रहा है। जीव इस संयोग सम्बन्धको एकरूप (तादात्म्यसम्बन्धरूपसे) मानता है और इसप्रकार जीव ग्रज्ञानतासे शरीरको अपना मानता है इसलिये शरीरके साथ मात्र निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध होने पर भी उसके साथ कर्ता-कमें सम्बन्ध मानता है; इसलिये वह यह मानता ग्रा रहा है कि 'में शरीरके कार्य कर सकता हूँ श्रीर जड़ कमें, शरीरादि मुक्को कुछ करता है।' तत्त्व विचार करते २ जीवको ऐसा लगता है कि यह मेरी भूल है में जीवतत्त्व हूँ, श्रीर शरीर तथा जड़ कमें, मुक्से सर्वथा भिन्न अजीवतत्त्व है में अजीवमे श्रीर श्रजीव मुक्सें नहीं है, इसलिये में श्रजीवका कुछ नहीं कर सकता, मैं ग्रपने ही भाव कर सकता हूँ, तथा अजीव श्रपने भाव (टसीके भाव) कर सकता है, मेरे नहीं।

इसप्रकार जिज्ञासु आत्मा प्रथम रागमिश्रित विचारके द्वारा जीवप्रजीव तत्त्वोका स्वरूप जानकर, यह निश्चय करते है कि अपनेमें जो कुछ
विकार होते है वे अपने ही दोषके कारण होते है। इतना जाननेपर उसे
यह भी ज्ञात हो जाता है कि अविकारी भाव क्या है। इसप्रकार विकारभाव ( पुण्य पाप आश्रव वन्ध ) का तथा अविकारभाव ( संवर निर्जरा
मोक्ष ) का स्वरूप वे जिज्ञासु आत्मा निश्चित करते है। पहिले रागमिश्रित
विचारोंके द्वारा इन तत्त्वोंका ज्ञान करके फिर जब जीव उन मेदोक्ती क्षोरका
लक्ष दूर करके अपने त्रैकालिक पारिणामिकभावका-ज्ञायकभावका यथार्थ
आश्रय लेते है तब उन्हें श्रद्धागुणका श्रीपशमिकभाव प्रगट होता है।
श्रद्धागुणके श्रीपशमिकभावको उपशम सम्यग्दर्शन कहा जाता है। इस
निश्चय सम्यग्दर्शनके प्रगट होने पर जीवके धर्मका श्रारम्भ होता है; तब
जीवकी श्रनादिकालसे चली ग्रानेवाली श्रद्धागुणकी मिथ्या दशा दूर होकर

सम्यक् दशा प्रगट होती है। यह अपशमिकभावसे मिध्यात्वादिके संवर होते है।

# ५. औपशमिकभावकी महिमा

इस ग्रीपशमिकभाव अर्थात् सम्यग्दर्शनकी ऐसी महिमा है कि जो जीव पुरुषार्थके द्वारा उसे एक बार प्रगट कर लेता है उसे अपनी पूर्ण पिदत्र दशा प्रगट हुए विना नहीं रह सकती। प्रथम—ग्रीपशमिकभावके प्रगट होने पर अ०१ सूत्र ३२ में कथित 'उन्मत्तदशा' दूर हो जाती है अर्थात् जीवकी मिथ्याज्ञानदशा दूर होकर वह सम्यक्मित—श्रुतज्ञानरूप हो जाती है, और यदि उस जीवको पहिले मिथ्या श्रविध्ञान हो तो वह भी दूर होकर सम्यक् अविध्ञानरूप हो जाता है।

सम्यग्दर्शनकी महिमा बतानेके लिये आचार्यदेवने अ० १ के पहिले सूत्रमें पहिला ही शब्द सम्यग्दर्शन कहा है, श्रीर प्रथम सम्यग्दर्शन औप-शमिकभावसे ही होता है इसलिये औपशमिकभावकी महिमा बतानेके लिये यहाँ भी यह दूसरा श्रध्याय प्रारम्भ करते हुए वह भाव पहिले सूत्रके पहिले ही शब्दमे बताया है।

# ्६. पाँच भावोंके सम्बन्धमें कुछ स्पष्टीकरण

(१) प्रश्न—प्रत्येक जीवमें अनादिकालसे पारिएगामिकभाव है फिर भी उसे श्रीपशमिकभाव श्रर्थात् सम्यग्दर्शन क्यों प्रगट नहीं हुआ ?

उत्तर—जीवको अनादिकालसे अपने स्वरूपकी प्रतीति नहीं हैं और इसलिये वह यह नहीं जानता कि मैं स्वयं पारिणामिकभाव स्वरूप हूँ, और वह अज्ञान दशामें यह मानता रहता है कि 'शरीर मेरा है और शरीरके अनुकूल, ज्ञात होनेवाली पर वस्तुएँ मुक्ते लाभकारी है तथा शरीरके प्रतिकूल, ज्ञात होनेवाली वस्तुएँ हानिकारी है' इसलिये उसका भुकाव पर वस्तुओ, शरीर, भ्रीर विकारी भावोकी ओर बना ही रहता है। यहाँ जो किसीसे उत्पन्न नहीं किया गया है श्रीर कभी किसीसे जिसका विनाग नहीं होता ऐसे पारिणामिकभावका ज्ञान कराकर, अपने गुण-पर्यायरूप भेदोकों श्रीर परवस्तुओंको गौण करके श्राचार्यदेव उन परसे लक्ष छुड़वाते हैं। भेददृष्टिमं निर्विकलपदशा नहीं होती इसलिये ग्रमेददृष्टि कराई है कि जिससे निर्विकलपदशा प्रगट हो। औपशमिकभाव भी एक प्रकारकी निर्विकलपदशा है।

(२) प्रश्न—इस सूत्रमें कथित पाँच भावोंमेंसे किस भावकी ओर के लक्षसे धर्मका प्रारम्भ और पूर्णता होती है ?

उत्तर—पारिणामिकभावों के अतिरिक्त चारों भाव क्षणिक हैं,— एक समय मात्रके है, श्रीर उनमें भी क्षायिकभाव तो वर्तमान नहीं है, श्रीपश्चिमकभाव भी होता है तो श्रल्प समय ही टिकता है, श्रीर औदियक-क्षायोपश्चिमकभाव भी समय २ पर बदलते रहते है, इसलिये उन भावों पर लक्ष किया जाय तो वहाँ एकाग्रता नहीं हो सकती श्रीर धर्म प्रगट नहीं हो सकता। त्रैकालिक पूर्ण स्वभावरूप पारिणामिकभावकी महिमाकों जानकर उस श्रोर जीव श्रपना लक्ष करे तो धर्मका प्रारम्भ होता है श्रीर उस भावकी एकाग्रताके बलसे ही धर्मकी पूर्णता होती है।

> (३) प्रश्न—पंचास्तिकायमें कहा है कि— मोशं कुर्वन्ति मिश्रोपशमिकश्वायिकाभिधाः । वंधमौदयिका भावा निःक्रियाः पारिणामिकाः ॥

> > [ गाथा ५६ जयसेनाचार्य कृत टीका ]

अर्थ — मिश्र, औपशमिक और क्षायिक ये तीन भाव मोक्षकर्ता हैं; श्रीदियकभाव वन्च करते है श्रीर पारिएगामिकभाव वन्च मोक्षकी क्रियासे रहित हैं।

प्रश्न--उपरोक्त कथनका क्या ग्राशय है ?

उत्तर—इस स्लोकमे यह नहीं कहा है कि कौनसा भाव उपादेय भर्यात् वाश्रय करने योग्य है किन्तु इसमें मोक्ष जो कि कमंके ग्रभावरूप निमित्तकी अपेक्षा रखता है वह भाव जब प्रगट होता है तब जीवका कौनसा भाव होता है यह बताया है अर्थात् मोक्ष जो कि, सापेक्ष पर्याय है उसका प्रगट होते समय तथा पूर्व सापेक्ष पर्याय कीनसी थी इसका स्वरूप बताया है। यह स्रोज बतलाता है किक्षायिकभाव मोक्षको करता है अर्थात् उस भावका निमित्त पाकर आतम प्रदेशसे द्रव्यकर्मका स्वयं अभाव होता है।
मोक्ष इस अपेक्षासे क्षायिक पर्याय है और क्षायिकभाव जड़कर्मका अभाव
सूचित करता है। क्षायिकभाव होनेसे पूर्व मोहके औपश्चिमक तथा क्षायोपश्मिकभाव होना ही चाहिये और तत्पश्चात् क्षायिकभाव प्रगट होते हैं और
क्षायिकभावके प्रगट होने पर ही कर्मोका स्वयं अभाव होता है—तथा ऐसा
निमित्त—नैमित्तिक संबंध बतानेके लिये यह कहा है कि 'यह तीनों भाव
मोक्ष करते हैं'। इस श्लोकमें यह प्रतिपादन नही किया गया है कि—किस
भावके आश्रयसे धर्म प्रगट होता है। ध्यान रहे कि पहिले चारों भाव स्व
अपेक्षासे पारिगामिकभाव है। (देखो जयधवल ग्रंथ पृष्ठ ३१६, धवला
भाग ५ पृष्ठ १६७)

४. प्रश्न-अपरके श्लोकमें कहा गया है कि-श्रीदियकभाव वंधका कारण है। यदि यह स्वीकार किया जाय तो गति, जाति, आदि नामकर्म संवंधी-औदियक भाव भी बंधके कारण क्यों नही होगे?

उत्तर—श्लोकमे कहे गये औदियकभावमें सर्व श्रौदियकभाव बंघके कारण हैं ऐसा नहीं समफना चाहिये, किन्तु यह समफना चाहिये कि मात्र मिथ्यात्व, श्रसंयम, कषाय श्रौर योग यह चार भाव बंधके कारण है। (श्री घवला पुस्तक ७ पृष्ठ ६-१०)

## भ. प्रश्न-- 'औद्यिका भावाःवंधकारणम्' इसका क्या अर्थ है ?

उत्तर—इसका यही अर्थ है कि यदि जीव मोहके उदयमें युक्त होता है तो बंघ होता है। द्रव्य मोहका उदय होनेपर भी यदि जीव शुद्धात्म-भावनाके बलसे भाव मोहरूप परिएमित न हो तो बंघ नहीं होता। यदि जीवको कर्मोदयके कारए। बंघ होता हो तो संसारीके सर्वदा कर्मोदय विद्य-मान हैं इसलिये उसे सर्वदा बंघ होगा, कभी मोक्ष होगा ही नही। इसलिये यह समभना चाहिये कि कर्मका उदय बघका कारए। नहीं है, किंतु जीवका भावमोहरूपसे परिणमन होना बंघका कारए। है।

दी प्रवचनसार पृष्ठ ५८-५६ जयसेनाचार्य कृत टीका )

६. प्रश्न-पारिणामिकभावको कहीं किसी गुणस्थानमें पर्यायरूपसे वर्णन किया है ?

उत्तर—हाँ, दूसरा गुग्स्थान दर्शन मोहनीयकर्मकी उदय, उपशम, क्षयोपशम, या क्षय इन चार अवस्थाओं मेसे किसी भी अवस्थाकी अपेक्षा नही रखता, इतना बतानेके लिये वहाँ श्रद्धाकी पर्याय अपेक्षासे पारिगा-मिकभाव कहा गया है। यह जीव जो चारित्रमोहके साथ युक्त होता है सो वह तो औदियकभाव है, उस जीवके ज्ञानदर्शन और वीर्यका क्षायोपशमिक-भाव है और सर्व जीवोंके (द्रव्याधिकनय से) अनादि अनंत पारिग्णामिक भाव होता है, वह इस गुगस्थानमें रहनेवाले जीवके भी होता है।

७. प्रश्न-सम्यग्दृष्टि जीव विकारीभावोंको-श्रपूर्णंदशाको ग्रात्मा का स्वरूप नहीं मानते और इस सूत्रमे ऐसे भावोंको ग्रात्माका स्वतत्त्व कहा है इसका क्या कारण है ?

उत्तर—विकारीभाव और अपूर्ण अवस्था भ्रात्माकी वर्तमान भूमिका में आत्माके अपने दोषके कारण होती है, किसी जड़कर्म अथवा परद्रव्यके कारण नहीं, यह बतानेके लिये इस सूत्रमें उस भावको 'स्वतत्त्व' कहा है।

# ७. जीवका कर्तव्य

जीवको तत्त्वादिका निष्ट्यय करनेका उद्यम करना चाहिये उससे औपशमिकादि सम्यक्त्व स्वयं होता है। द्रव्यकर्मके उपशमादि पुद्गलको शक्ति (पर्याय) है, जीव उसका कर्ता हर्ता नही है। पुरुषार्थं पूर्वक उद्यम करना जीवका काम है। जीवको स्वयं तत्त्व निर्णय करनेमें उपयोग लगाना चाहिये। इस पुरुषार्थंसे मोक्षके उपायकी सिद्धि अपने आप होती है। जब जीव पुरुषार्थंके द्वारा तत्त्व निर्णय करनेमें उपयोग लगानेका अभ्यास करता है तब उसकी विशुद्धता वढ़ती है, कर्मोका रस स्वय हीन होता है और कुछ समयमें जब अपने पुरुषार्थं द्वारा प्रथम औपशमिकभावसे प्रतीति प्रगट करता है तब दर्शनमोहका स्वयं उपशम हो जाता है। जीवका कर्तव्य तो तत्त्व निर्णयका ग्रभ्यास है। जब जीव तत्त्वनिर्णयमें उपयोग लगाता है तव दर्शनमोहका उपशम स्वयमेव हो जाता है; कर्मके उपशममें जीवका कोई भी कर्तव्य नही है।

#### ८. पाँच भावोंके संबंधमें विशेष स्पष्टीकरण

कुछ लोग आत्माको सर्वथा (एकान्त) चैतन्यमात्र मानते हैं अर्थात् सर्वथा शुद्ध मानते हैं, वर्तमान अवस्थामें अशुद्धताके होनेपर भी उसे स्वीकार नहीं करते। श्रीर कोई आत्माका स्वरूप सर्वथा आनंदमात्र मानते हैं, वर्तमान अवस्थामें दुःख होने पर भी उसे स्वीकार नहीं करते। यह सूत्र सिद्ध करता है कि उनकी वे मान्यताएँ श्रीर उन जैसी दूसरी मान्यताएँ ठीक नहीं हैं। यदि आत्मा सर्वथा शुद्ध ही हो तो संसार, बध, मोक्ष श्रीर मोक्षका उपाय इत्यादि सब मिध्या हो जायेगे। श्रात्माका त्रैकालिक स्वरूप और वर्तमान अवस्थाका स्वरूप ( प्रयीत् इन्य श्रीर पर्यायसे आत्माका स्वरूप ) कैसा होता है सो यथार्थत्या यह पाँच भाव बतलाते है। यदि इन पाँच भावोमेसे एक भी भावका अस्तित्त्व स्वीकार न किया जाय तो आत्मा के शुद्ध—श्रशुद्ध स्वरूपका सत्य कथन नहीं होता, और उससे ज्ञानमें दोष श्राता है। यह सूत्र ज्ञानका दोष दूर करके, आत्माके त्रैकालिक स्वरूप और निगोदसे सिद्धतककी उसकी समस्त अवस्थाओंको अत्यल्प शब्दोंमें चम-त्कारिक रीतिसे बतलाता है। उन पाँच भावोमे चौदह ग्रुणस्थान तथा सिद्ध दक्षा भी आ जाती है।

इस शास्त्रमें अनादिकालसे चला श्रानेवाला—ग्रौदियकभाव प्रथम नहीं लिया है किन्तु ग्रौपशिमकभाव पहिले लिया गया है; यह ऐसा सूचित करता है कि इस शास्त्रमें स्वरूपको समभानेके लिये भेद बतलाये गये हैं तथापि भेदके ग्राष्ट्रयसे ग्रर्थात् ग्रौदियक, ग्रौपशिमक, क्षायोपशिमक या सायिकभावोंके ग्राष्ट्रयसे विकल्प चालू रहता है अर्थात् अनादिकालसे चला ग्रानेवाला ग्रौदियकभाव ही चालू रहता है, इसलिये उन भावोंकी ओरका आश्रय छोड़कर झुवरूप पारिगामिकभावकी ओर लक्ष करके एकाग्र होना चाहिए। ऐसा करने पर पहिले ग्रौपशिमकभाव प्रगट होता है, और क्रमशः शुद्धताके बढ़नेपर क्षायिकभाव प्रगट होता है।

## ९. इस सूत्रमें नय-प्रमाणकी विवक्षा

वर्तमान पर्याय शोर उसके श्रतिरिक्त जो द्रव्य सामान्य तथा उस के गुणोंका साहश्यतया त्रिकाल ध्रुवरूपसे बने रहना ,—ऐसे २ पहलू प्रत्येक द्रव्यमे हैं, आत्मा भी एक द्रव्य है, इसलिए उसमें भी ऐसे दो पहलू है, उनमें से वर्तमान पर्यायका विषय करनेवाला पर्यायाधिकनय है। इस सूत्रमें कथित पाँच भावोंमेसे औपश्चिमक, क्षायिक, क्षायोपिमक और औदियक यह चार भाव पर्यायरूप—वर्तमान श्रवस्थामात्रके लिये हैं इसलिये वे पर्या-याधिकनयका विषय हैं; उस वर्तमान पर्यायको छोड़कर द्रव्य-सामान्य तथा उसके अनंतगुणोंका जो साहश्यता त्रिकाल ध्रुवरूप स्थिर रहना है उसे पारिणामिकभाव कहते हैं; उस भावको कारणपरमात्मा, कारणसमयसार धा ज्ञायकभाव भी कहा जाता है; वह त्रिकाल साहश्यरूप होनेसे द्रव्याधि-कनयका विषय है यह दोनों पहलू (पर्यायाधिकनयका विषय श्रीर द्रव्याधि-कनयका विषय दोनों ) एक होकर संपूर्ण जीव द्रव्य है, इसलिये वे दोनों पहलू प्रमाणके विषय हैं।

इन दोनों पहलुओंका नय और प्रमाणके द्वारा यथार्थं ज्ञान करके जो जीव श्रपनी वर्तमान पर्यायको अपने श्रमेद त्रैकालिक पारिणामिकभावकी ओर ले जाता है उसे सम्यग्दर्शन होता है; श्रीर वह क्रमशः स्वभावके अवलं-वनसे आगे बढ़कर मोक्षदशारूप क्षायिकभावको प्रगट करता है ॥ १ ॥

### भावोंके भेद

# द्विनवाष्टादशैकविंशतित्रिभेदाः यथाक्रमम् ॥ २ ॥

ध्रयं—उपरोक्त पाँच भाव [ यथाक्रमम् ] क्रमशः [ द्वि नव ध्रष्टा-दश एकविशति त्रिभेदाः ] दो, नव, अट्ठारह, इक्कीस और ठीन मेदवाले हैं। इन भेदोंका वर्णन ध्रागेके सूत्रोंके द्वारा करते हैं।। २।।

> भौपशमिकभावके दो मेद सम्यक्तवचारित्रे ॥ ३ ॥

अर्थ-[ सम्यक्तव ] औपशमिक सम्यक्तव और [ चारित्रे ] श्रीपशमिक चारित्र-इसप्रकार श्रीपशमिकभावके दो भेद है।

#### टीका

- (१) औपशिमकसम्यक्त्व—जब जीवके अपने सत्यपुक्षार्थसे भौपशिमक सम्यक्त्व प्रगट होता है तब जडकर्मीके साथ निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध ऐसा है कि वे मिथ्यात्वकर्मका और ग्रनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया श्रोर लोभका स्वयं उपशम हो जाता है। अनादि मिथ्यादृष्टि जीवोके तथा किसी सादिमिथ्यादृष्टिके मिथ्यात्वकी एक और श्रनन्तानुबन्धीकी चार इसप्रकार कुल पाँच प्रकृतियाँ उपशमक्ष्प होती है, श्रीर शेष सादि मिथ्यादृष्टिके मिथ्यात्व सम्यक्मिथ्यात्व और सम्यक्त्वप्रकृति—यह तीन तथा श्रनन्तानुबन्धीकी चार, यों कुल सात प्रकृतियोका उपशम होता है। जीवके इस भावको औपशमिक सम्यक्त्व कहा जाता है।
- (२) औपशमिक चारित्र—जब जिस चारित्रभावसे उपशम श्रेणीके योग्य भाव प्रगट करता है उसे औपशमिक चारित्र कहते हैं। उस समय मोहनीय कर्मकी अप्रत्याख्यानावरणादि २१ प्रकृतियोका स्वयं उप- शम हो जाता है।

प्रश्न-जड़कर्मे प्रकृतिका नाम 'सम्यक्तव' नयों है ?

उत्तर-सम्यग्दर्शनके साथ-सहचरित उदय होनेसे उपचारसे कर्म-प्रकृतिको 'सम्यक्त्व' नाम दिया गया है ॥३॥

[ श्री घवला पुस्तक ६ पृष्ठ ३६]

# क्षायिकमावके नव भेद

# ज्ञानदर्शनदानलाभभोगोपभोगवीर्याणि च ॥४॥

धर्य—[ ज्ञान दर्शन दान लाभ भोग उपभोग वीर्याण ] केवल-ज्ञान, केवलदर्शन, क्षायिकदान, क्षायिकलाभ, क्षायिकभोग, क्षायिकउपभोग, क्षायिकवीर्य, तथा [ च ] च कहने पर, क्षायिकसम्यक्तव ध्रौर क्षायिक-चारित्र—इसप्रकार क्षायिकभावके नव भेद है।

#### टीका

जीव जब ये केवलज्ञानादिभाव प्रगट करता है तब द्रव्यकर्मे स्वयं आत्मप्रदेशोंसे ग्रत्यन्त वियोगरूप हो जाते हैं ग्रर्थात् कर्म क्षयको प्राप्त होते है इसलिये इन भावोंको 'क्षायिकभाव' कहा जाता है।

- (१) केवलज्ञान—सम्पूर्ण ज्ञानका प्रगट होना केवलज्ञान है, तब ज्ञानावरणीय कर्मकी अवस्था क्षयरूप स्वयं होती है।
- ('२) केवलदर्शन-सम्पूर्ण दर्शनका प्रगटःहोना केवलदर्शन है, इस समय दर्शनावरणीय कर्मका स्वयं क्षय होता है।

शायिक दानादि पाँच भाव—इसप्रकार श्रपने गुणकी निर्मेल पर्याय श्रपने लिये दानादि पाँच भावरूपसे—सपूर्णतया प्रगटता होती है, उस समय दानांतराय इत्यादि पाँच प्रकारके श्रन्तरायकर्मका स्वयं क्षय होता है।

- (३) क्षायिकदान—अपने शुद्ध स्वरूपका अपनेको दान देना सो उपादानरूप निश्चय क्षायिकदान है और अनंत जीवोंको शुद्ध स्वरूपकी प्राप्तिमें जो निमित्तपनाकी योग्यता सो व्यवहार क्षायिक अभयदान है।
- (४) शायिकलाम—अपने गुद्धस्वरूपका अपनेको लाम-होना सो-निक्षय क्षायिक लाभ है उपादान है और निमित्तरूपसे शरीरके बलको स्थिर रखनेमे कारएारूप अन्य मनुष्यको न हों ऐसे अत्यन्त ग्रुभ सूक्ष्म नोकर्मेरूप परिएामित होनेवाले अनन्त पुद्गल परमासुओंका प्रतिसमय सम्बन्ध होना क्षायिकलाभ है।
  - (५) **क्षायिक भोग**—अपने शुद्धस्वरूपका भोग क्षायिक भोग है । श्रीर निमित्तरूपसे पुष्पवृष्टि आदिक विशेषोंका प्रगट होना क्षायिक भोग है ।
  - (६) **क्षायिक उपभोग**—अपने शुद्धस्वरूपका प्रतिसमय उपभोग होना सो क्षायिक उपभोग है, ग्रौर निमित्तरूपसे छत्र, चमर, सिंहासनादि विभूतियोंका होना क्षायिक उपभोग है।
  - (७) क्षायिक वीर्य—अपने शुद्धात्म स्वरूपमें उत्कृष्ट सामर्थ्यरूपसे. प्रवृत्तिका होना सो क्षायिक वीर्य है।

- (८) सायिकसम्यक्त्व—अपने सूलस्वरूपकी हढतम प्रतीतिरूप पर्याय सायिक सम्यक्त्व है; जब वह प्रगट होती है तब मिथ्यात्वकी ट्रितीन श्रीर श्रनंतानुबंधीकी चार, इसप्रकार कुल सात कर्म प्रकृतियोंका स्वयं क्षय होता है।
- (९) शायिकचारित्र—अपने स्वरूपका पूर्ण चारित्र प्रगट होना सो क्षायिकचारित्र है। उस समय मोहनीय कर्मकी शेष २१ प्रकृतियोंका क्षय होता है। इस प्रकार जब कर्मका स्वयं क्षय होता है तब मात्र उपचारसे यह कहा जाता है कि 'जीवने कर्मका क्षय किया है' परमार्थसे तो जीवने अपनी अवस्थामें पुरुषार्थ किया है, जड़ प्रकृतिमें नही।

इन नव क्षायिकभावोको नव लब्घि भी कहते हैं ॥४॥

# क्षायोपश्चिमकभावके १८ मेद ज्ञानाज्ञानदर्शनलब्धयश्चतुस्त्रित्रिणंचभेदाः सम्यक्तवचारित्रसंयमासंयमाश्च राष्ट्री।५॥

श्रयं—[ज्ञान श्रज्ञान] मिति, श्रुत, अविधि और मनः पर्यय यह चार ज्ञान तथा कुमिति, कुश्रुत श्रीर कुश्रविध ये तीन श्रज्ञान [दर्शन] चक्षु, श्रचक्षु श्रीर श्रविध ये तीन दर्शन [लब्ध्यः] क्षायोपशिमकदान, लाभ, भोग, उपभोग, वीयं ये पाँच लब्ध्याँ [चतुः त्रि त्रि भेदाः] इस प्रकार ४ + ३ + ३ + ५ = (१५) मेद तथा [सम्यक्त्व] क्षायोपशिमक सम्यक्त्व [चारित्र] क्षायोपशिमक चारित्र [च] श्रीर [संयमासंयमाः] संयमासंयम इसप्रकार क्षायोपशिमकभावके १० मेद है।

#### टीका

श्रीयोपश्रमिक सम्यक्त्व—मिथ्यात्वकी तथा अनंतानुवंधीकी कर्म प्रकृतियोंके उदयाभावी क्षय तथा उपशमकी अपेक्षासे क्षायोपशमिक सम्य-क्त्व कहलाता है और सम्यक्त्व प्रकृतिके उदयकी अपेक्षासे उसीको वेदक सम्यक्त्व कहा जाता है। क्षायोपशमिक चारित्र—सम्यग्दर्शन पूर्वक-चारित्रके समय जो राग है उसकी अपेक्षासे वह सराग चारित्र कहलाता है किंतु उसमें जो राग है वह चारित्र नहीं है, जितना वीतरागभाव है उतना ही चारित्र है। इस चारित्रको क्षायोपशमिक चारित्र कहते है।

संयमासंयम-इस भावको देशव्रत, ग्रथवा विरताविरत चारित्र भी कहते हैं।

मतिज्ञान इत्यादिका स्वरूप पहिले अध्यायमें कहा जा चुका है।

दान, लाभ इत्यादि लिब्बका स्वरूप ऊपरके सूत्रमें कहा गया है। वहाँ क्षायिकभावसे वह लिब्ब थी श्रीर यहाँ वह लिब्ब क्षायोपशमिकभावसे है ऐसा समभना चाहिए॥ १॥

# औद्यिकभावके २१ मेद

# गतिकषायिलंगिमध्यादर्शनाज्ञानासंयतासिद्धलेश्या-श्चतुश्चतुस्त्रयेकैकैकेकषड्भेदाः ॥६॥

अर्थ—[गित ] तियँच, नरक, मनुष्य भीर देन यह चार गितयाँ [कषाय ] क्रोघ, मान, माया, लोभ यह चार कषायेँ [लिंग ] स्त्रीवेद, पुरुषवेद भीर नपुंसकवेद, यह तीन लिंग [मिश्यादर्शन ] मिश्यादर्शन [भ्रज्ञान ] अज्ञान [भ्रसंपत ] असंयम [भ्रसिद्ध ] असिद्धत्व तथा [लेश्याः ]कृष्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म भीर शुक्ल यह छह लेश्याएँ इसप्रकार [चतुः चतुः त्रि एक एक एक एक षड्भेदाः] ४+ ४ + ३ + १ + १ + १ + १ + ६ (२१) इसप्रकार सब मिलाकर भीदियक्-भावके २१ भेद है।

#### टीका

प्रश्न—गित ग्रघातिकर्मके उदयसे होती है, जीवके ग्रनुजीवीगुराके घातका वह निमित्त नहीं है तथापि उसे ग्रीदियकभावमें क्यों गिना है ? उत्तर—जीवके जिस प्रकारकी गितका संयोग होता है उसीमें वह

ममत्व करने लगता है, जैसे वह यह मानता है कि 'मैं मनुष्य हूँ, मैं पशु हूँ, मैं देव हूँ, मैं नारकी हूँ'। इसप्रकार जहाँ मोहभाव होता है वहाँ वर्तमान गतिमें जीव अपनेपनकी कल्पना करता है, इसलिये तथा चारित्र मोहकी अपेक्षासे गतिको औदियक भावमें गिन लिया गया है। [ सिर्फ गित को छदय भाव में लिया जाय तो १४ गुग्रस्थान तक है ]

लेश्या—कषायसे अनुरंजित योग को लेश्या कहते हैं। लेश्याके दो प्रकार हैं-द्रव्यलेश्या तथा भावलेश्या। यहाँ भावलेश्याका विषय है। भावलेश्या छह प्रकारकी है। ऐसा नहीं समक्षना चाहिए कि लेश्याके समय आत्मामें उस उस प्रकारका रंग होता है किंतु जीवके विकारी कार्य भावाप्रकासे ६ प्रकारके होते हैं, उस भावमें विकारका तारतम्य बतानेके लिये ६ प्रकार कहे हैं। लोकमें यदि कोई व्यक्ति खराब काम करता है तो कहा जाता है कि इसने काला काम किया है, वहाँ उसके कामका रंग काला नहीं होता किंतु उस काममें उसका तीन्न बुरा भाव होनेसे उसे काला कहा जाता है, और इस भावापेक्षासे उसे कृष्णलेश्या कहते हैं। जैसे जैसे विकार की तीन्नतामें हलकापन होता है उसीप्रकार भावको 'नील लेश्या' इत्यादि नाम दिये जाते हैं। घुक्ललेश्या भी ग्रुभ औदयिकभावमें होती है। घुक्ललेश्या कहीं धर्म नहीं है क्योंकि वह मिध्यादृष्टियोंके भी होती है। युण्यके तारतम्य में जब उच्च पुण्यभाव होता है तब शुक्ललेश्या होती है। वह भौदियकभाव है और इसलिये वह संसारका कारण है, धर्मका नहीं।

प्रश्न-भगवानको तेरहवें गुग्रस्थानमें कषाय नही होती फिर भी उनके शुक्ललेश्या क्यों कही है ?

उत्तर—मगवानके शुक्ललेश्या उपचारसे कही है। पहिले योगके साथ लेश्याका सहकारित्व था, वह योग तेरहवें गुर्णस्थानमें विद्यमान होनेसे वहाँ उपचारसे लेश्या भी कह दी गई है। लेश्याका कार्य कर्मवंघ है। भगवान के कषाय नहीं है फिर भी योगके होनेसे एक समयका बंघ है यह अपेक्षा लक्षमें रखकर उपचारसे शुक्ललेश्या कहीं गई है।

् अज्ञान-जानका स्रभाव अज्ञान है, इस अर्थमे यहाँ भ्रज्ञान लिया

गया है, कुज्ञानको यहाँ नहीं लिया है, कुज्ञानको क्षायोपर्शमिकभावमें लिया है।। ६।।

[ औदियकभाव की विशेष चर्चा देखो—पंचाध्यायी भा० २ गा० १७७ से १०५२—सि० शास्त्री पं० फूलचंद्रजी कृत टीका पृ० ३२०—२१, ३०७ से ३२१; तथा पं० देवकीनन्दनजी टीका गा० ६८० से १०५५, पत्र ४१५—४४४।]

# पारिणामिकभावके तीन भेद

# जीवभव्याभव्यत्वानि च ॥ ७ ॥

थ्रर्थ—[जीवभन्याभन्यत्वानि च] जीवत्व, भन्यत्व और ग्रभ-व्यत्व—इसप्रकार पारिगामिकभाव के तीन भेद है।

#### टीका

१ सूत्रके ग्रांतमें 'च' शब्दसे अस्तित्व, वस्तुत्व, प्रमेयत्व आदि सामान्य गुर्गोका भी ग्रह्ण होता है।

भव्यत्व--मोक्ष प्राप्त करने योग्य जीवके 'भव्यत्व' होता है।

अभव्यत्व — जो जीव कभी भी मोक्ष प्राप्त करनेके योग्य नहीं होते उनके 'स्रभव्यत्व' होता है ।

भन्यत्व ग्रीर अभन्यत्व गुएा है, वे दोनों ग्रनुजीवी गुएा हैं, कर्मके सद्भाव या ग्रभाव की अपेक्षासे वे नाम नहीं दिये गये है।

जीवत्व--चैतन्यत्व, जोवनत्व, ज्ञानादि गुरायुक्त रहना सो जीवन है।

पारिणामिक भावका अर्थ-कर्मोदयकी अपेक्षाके विना श्रात्मामें जो गुरा मूलतः स्वभावमात्र ही हों उन्हें 'पारिस्मिक' कहते हैं। श्रथवा- "द्रव्यात्म लाभमात्र हेतुकः परिणामः"

अर्थ — जो वस्तुके निजस्वरूपकी प्राप्ति मात्रमें ही हेतु हो सो पारिएगिक है । (सर्वार्थसिद्धि टीका)

#### २. विशेष स्पष्टीकरण

- (१) पाँच भावों भें औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक ग्रौर ग्रौद-यिक यह चार भाव पर्यायरूप (वर्तमानमें विद्यमान दशारूप) हैं ग्रौर पाँचवाँ शुद्ध पारिगामिकभाव है वह त्रिकाल एकरूप ध्रुव है इसलिये वह द्रव्यरूप है। इसप्रकार आत्मपदार्थ द्रव्य और पर्याय सहित (जिस समय जो पर्याय हो उस सहित) है।
- (२) जीवत्व, भव्यत्व ग्रौर ग्रभव्यत्व-इन तीन पारिगामिक भावों में जो शुद्ध जीवत्वभाव है वह शुद्ध प्रव्यार्थिक नयके आश्रित होनेसे नित्य निरावरण शुद्ध पारिण।मिकभाव है ग्रौर वह बन्ध-मोक्ष पर्याय (-परिगति) से रहित है।
- (३) जो दश प्राग्रह्म जीवत्व तथा भव्यत्व, अभव्यत्व है उसे वर्तमानमे होनेवाले अवस्थाके आश्रित होनेसे (पर्यायाधिक नयाश्रित होनेसे) अशुद्ध पारिग्णामिकभाव समभना चाहिए। जैसे सर्व संसारी जीव शुद्धनयसे शुद्ध हैं उसीप्रकार यदि अवस्था दृष्टिसे भी शुद्ध है ऐसा माना जाय तो दश प्राग्रह्म जीवत्व, भव्यत्व और अभव्यत्वका अभाव ही हो जाय।
- (४) भव्यत्व ग्रीर अभव्यत्वमेंसे भव्यत्वनामक श्रगुद्ध पारिणामिक भाव भव्यजीवोंके होता है। यद्यपि वह भाव द्रव्यकर्मकी अपेक्षा नही रखता तथापि जीवके सम्यक्त्वादि गुण जब मिलनतामें कि होते हैं तब उसमे जड़ कर्म जो निमित्त है उसे भव्यत्वकी अगुद्धतामे उपचारसे निमित्त कहा जाता है। वह जीव जब श्रपनी पात्रताके द्वारा ज्ञानीकी देशनाको सुनकर सम्यक्-दर्शन प्रगट करता है और अपने चारित्रमें स्थिय होता है तब उसे भव्यत्व शक्ति प्रगट (व्यक्त) होती है। वह जीव सहज गुद्ध पारिणामिकभाव जिसका लक्षण है ऐसे श्रपने परमात्म द्रव्यमय सम्यक् श्रद्धा, ज्ञान और अनुचरण्हण अवस्था (पर्याय) को प्रगट करता है।

(देखो समयसार हिन्दी जयसेनाचार्यकृत संस्कृत टीका पृष्ठ ४२३)

(५) पर्यायाथिक नयसे कहा जानेवाला लाभ-भन्यत्वभावका अभाव मोक्षदशामें होता है अर्थात् जीवमे जब सम्यग्दर्शनादि गुगाकी पूर्णता

# हो जाती है तब भन्यत्वका न्यवहार मिट जाता है। (देखो अध्याय १० सूत्र ३)

# ३. अनादि अज्ञानी जीवके कौनसे भाव कभी नहीं हुए ?

- (१) यह बात लक्षमें रखना चाहिए कि जीवके अनादिकालसे ज्ञान, दर्शन श्रीर वीर्य क्षायोपशमिकभावरूपसे हैं किन्तु वे कहीं धर्मके कारण नहीं हैं।
- (२) अपने स्वरूपकी असावधानी—जो मिथ्यादर्शनरूप मोह उसका अभावरूप भ्रोपशमिकभाव भ्रनादि अज्ञानी जीवके कभी प्रगट नही हुआ। जब जीव सम्यग्दर्शन प्रगट करता है तब दर्शनमोहका (मिथ्यात्वका) उपशम होता है। सम्यग्दर्शन अपूर्व है, क्योंकि जीवके कभी भी पहले वह भाव नही हुआ था। इस औपशमिकभावके होनेके बाद मोहसे सम्बन्ध रखनेवाले क्षायोपशमिक भ्रोर क्षायिकभाव उस जीवके प्रगट हुये बिना नहीं रहते, वह जीव भ्रवश्य ही मोक्षावस्थाको प्रगट करता है।
- ४. उपरोक्त औपश्चमिकादि तीन भाव किस विधिसे प्रगट होते हैं ?
- (१) जब जीव भ्रपने इन भावोंका स्वरूप समभकर त्रिकाल ध्रुव-रूप (सकलिनरावण) श्रखंड एक श्रविनश्वर शुद्ध पारिणामिकभावकी श्रोर अपना लक्ष स्थिर करता है तब उपरोक्त तीन भाव प्रगट होते है।
- 'मैं खण्ड-ज्ञानरूप हूँ' ऐसी भावनासे औपशमिकादिभाव प्रगट नहीं होते ।
  - [ श्री समयसार हिन्दी जयसेनाचार्यंकृत टीका पृष्ठ ४८३ ]
- (२) भ्रपने अविनश्वर शुद्ध पारिएगामिकभावकी ग्रोरके भुकावको भ्रध्यात्म भाषामे 'निम्धयनयका आश्रय' कहा जाता है। निम्धयनयके ग्राश्रयसे शुद्ध पर्याय प्रगट होती है। निम्धयका विषय अखण्ड अविनश्वर शुद्ध पारिएगामिकभाव अर्थात् ज्ञायकभाव है। व्यवहारनयके ग्राश्रयसे शुद्धता प्रगट नहीं होती किन्तु अशुद्धता प्रगट होती है (श्री समयसार गाथा ११)

# ५. पाँच भावों में से कौनसे भाव बन्धरूप हैं और कौनसे नहीं ?

- (१) इन पाँच भावोमेंसे एक औदियकभाव (मोहके साथका संयुक्तभाव) बन्धरूप है। जब जीव मोहभाव करता है तब कर्मका उदय उपचारसे बन्धका कारएा कहलाता है। द्रव्य मोहका उदय होने पर भी यदि जीव मोहभावरूपसे परिएामित न हो तो बन्ध न हो और तब वही जड़कर्मकी निर्जरा कहलाये।
- (२) जिसमें पुण्य-पाप, दान, पूजा, व्रतादि भावोंका समावेश होता है ऐसे आश्रव और बन्ध दो ग्रौदियकभाव हैं; संवर ग्रौर निर्जरा मोहके औपश्चिमक, क्षायोपश्चिक और क्षायिकभाव हैं; वे शुद्धताके ग्रंश होनेसे वन्धरूप नही है; ग्रौर मोक्ष क्षायिकभाव है, वह सर्वथा पूर्ण पवित्र पर्याय है इसलिये वह भी बन्धरूप नहीं है।
- (३) शुद्ध त्रैकालिक पारिगामिकभाव बन्ध ग्रीर मोक्षसे निर्पेक्ष

#### जीवका लक्षण

# ु उपयोगो लच्चणम् ॥ = ॥

## मर्थ-[ लक्षराम् ] जीवका लक्षरा [ उपयोगः ] उपयोग है। टीका

लक्षण—बहुतसे मिले हुए पदार्थोंमेंसे किसी एक पदार्थको अलग करनेवाले हेतु (साधन) को लक्षण कहते हैं।

उपयोग—चैतन्यगुग् के साथ सम्बन्ध रखनेवाले जीवके परिग्णाम को उपयोग कहते हैं।

उपयोगको 'ज्ञान-दर्शन' भी कहते हैं वह सभी जीवोमे होता है श्रोर जीवके अतिरिक्त अन्य किसी द्रव्यमे नही होता, इसलिये उसे जीवका असाधारण गुण श्रथवा लक्षण कहते हैं। श्रोर वह सद्भूत (श्रात्मभूत) लक्षण है इसलिये सब जीवोमे सदा होता है। इस सूत्रमें ऐसा सामान्य लक्षगा दिया है जो सब जीवों पर लागू होता है। (तत्त्वार्थंसार पृष्ठ ५४)

जैसे सोने चाँदीका एक पिंड होने पर भी उसमें सोना ग्रपने पीले पन आदि लक्षणसे और चाँदी अपने शुक्लादि लक्षणसे दोनों अलग २ है, ऐसा उनका भेद जाना जा सकता है, इसीप्रकार जीव श्रीर कर्म—नोकर्म (शरीर) एक क्षेत्रमें होने पर भी जीव ग्रपने उपयोग लक्षणके द्वारा कर्म—नोकर्मसे अलग है श्रीर द्रव्यकर्म—नोकर्म अपने स्पर्शादि लक्षणके द्वारा जीवसे अलग है, इसप्रकार उनका भेद प्रत्यक्ष जाना जा सकता है।

जीव और पुद्गलका अनादिकालसे एक क्षेत्रावगाहरूप सम्बन्ध है, इसिलये अज्ञानदशामे वे दोनों एकरूप भासित होते हैं। जीव ग्रौर पुद्गल एक ग्राकाश क्षेत्रमे होने पर भी यदि उनके यथार्थ लक्षणोंसे निर्णय किये जाँय तो वे दोनों भिन्न हैं ऐसा ज्ञान होता है। बहुतसे मिले हुए पद्धोंमें से किसी एक पद्धिको अलग करनेवाले हेतुको लक्षण कहते हैं। अनन्त परमाणुओंसे बना हुआ शरीर ग्रौर जीव इसप्रकार बहुतसे मिले हुए पद्धों हैं उनमें अनन्त पुद्गल हैं ग्रौर एक जीव है। उसे ज्ञानमें ग्रलग करनेके लिये यहाँ जीवका लक्षण बताया गया है। 'जीवका लक्षण उपयोग है' इसप्रकार यहाँ कहा है।

प्रश्न-- उपयोगका अर्थ क्या है ?

उत्तर—चैतन्य श्रात्माका स्वभाव है, उस चैतन्य स्वभावको श्रनुं-सरण करनेवाले आत्माके परिणामको उपयोग कहते हैं। उपयोग जीवका अबाधित लक्षण है।

#### वाठवें सूत्रका सिद्धान्त

मैं शरीरादिके कार्य कर सकता हूँ, ग्रीर मैं उन्हें हिला-बुला सकता हूँ, ऐसा जो जीव मानते है वे चेतन ग्रीर जड़ द्रव्यको एकरूप मानते है। उनकी इस मिथ्या मान्यताको छुड़ानेके लिये और जीवद्रव्य जड़से सर्वथा भिन्न है यह बतानेके लिये इस सूत्रमें जीवका ग्रसाधारण लक्षण उपयोग है-ऐसा बताया गया है।

नित्य उपयोग लक्षणवाला जीवद्रव्य कभी पुदूल द्रव्यरूप ( शरीरा-

दिरूप ) होता हुआ देखनेमें नहीं श्राता और नित्य जड़ लक्षण्वाला शरी-रादि पुद्गलद्रव्य कभी जीवद्रव्यरूप होता हुश्रा देखनेमें नहीं श्राता, क्योंकि उपयोग और जड़त्वके एकरूप होनेमें प्रकाश श्रीर श्रंवकारकी भाँति विरोध है। जड़ और चैतन्य कभी भी एक नहीं हो सकते। वे दोनों सर्वथा भिन्न २ हैं, कभी भी, किसी भी प्रकारसे एकरूप नही होते, इसलिये हे जीव तू सब प्रकारसे प्रसन्न हो! अपना चित्त उज्ज्वल करके सावधान हो और स्वद्रव्य को ही 'यह मेरा है' ऐसा श्रनुभव कर। ऐसा श्री गुरु का उपदेश है। ( समयसार )

जीव शरीर श्रीर द्रव्यकर्म एक आकाश प्रदेशमें बंधरूप रहते हैं इसलिये वे बहुतसे मिले हुये पदार्थोंमेंसे एक जीव पदार्थको श्रलग जान-नेके लिये इस सूत्रमें जीवका लक्षण कहा गया है।। द।।

( सर्वार्थसिद्धि भाग २ पृष्ठ २७-२८ )

#### उपयोगके मेद

# स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः ॥ ६ ॥

प्रयं—[सः] वह उपयोग [ द्विविधः ] ज्ञानोपयोग और दर्शनो-पयोगके भेदसे दो प्रकारका है; और वे क्रमशः [ प्रष्टु चतुः भेदः ] ग्राठ और चार भेद सहित है अर्थात् ज्ञानोपयोगके मित, श्रुत, अविध, मनः-पर्यय, केवल ( यह पाँच सम्यग्ज्ञान ) और कुमित, कुश्रुत तथा कुअविध (यह तीन मिथ्याज्ञान) इसप्रकार आठ भेद है। तथा दर्शनोपयोगके चक्षु, प्रविध्, श्रविध तथा केवल इसप्रकार चार भेद हैं। इसप्रकार ज्ञानके आठ और दर्शनके चार भेद मिलकर उपयोगके कुल बारह भेद हैं।

#### टीका

१. इस सूत्रमें उपयोगके मेद बताये हैं, क्योंकि यदि मेद बताये हों तो जिज्ञासु जल्दी सम क लेता है, इसलिये कहा है कि—"सामान्य शाखतो-नूनं, विशेषो बलवान् भवेत्" अर्थात् सामान्यशाखसे विशेष बलवान् है। यहाँ सामान्यका श्रर्थं है संक्षेपमें कहनेवाला और विशेषका श्रर्थं है मेद- विस्तार करके बतानेवाला । साधारण मनुष्य विशेषसे भलीभाँति निर्णय कर सकते है ।

(२) दर्शन शब्दके यहाँ लागू होनेवाला अर्थ--

शास्त्रोंमें एक ही शब्दका कहीं कोई अर्थ होता है और कहीं कोई। 'दर्शन' शब्दके भी अनेक अर्थ हैं।

(१) अध्याय १ सूत्र १-२ में मोक्षमार्ग सम्बन्धी कथन करते हुये 'सम्यग्दर्शन' शब्द कहा है; वहाँ दर्शन शब्दका अर्थ श्रद्धा है। (२) उप-योग के वर्णनमें 'दर्शन' शब्दका अर्थ वस्तुका सामान्य ग्रहणमात्र है। ग्रीर (३) इन्द्रियके वर्णनमे 'दर्शन' शब्दका ग्रर्थ नेत्रोंके द्वारा देखना मात्र है। इन तीन अर्थों से यहाँ प्रस्तुत सूत्रमे दूसरा अर्थ लागू होता है।

( मोक्षमार्ग प्रकाशक )

द्र्रीनोपयोग—किसी भी पदार्थको जाननेकी योग्यता ( लब्ध ) होने पर उस पदार्थकी ओर सन्मुखता, प्रवृत्ति अथवा दूसरे पदार्थोंकी ग्रोर से हटकर विवक्षित पदार्थकी ओर उत्सुकता प्रगट होती है सो दर्शन है। वह उत्सुकता चेतना में ही होती है। जबतक विवक्षित पदार्थको थोड़ा भी नहीं जाना जाता तबतकके चेतनाके व्यापारको 'दर्शनोपयोग' कहा जाता है। जैसे एक मनुष्य का उपयोग भोजन करनेमें लगा हुआ है और उसे एकदम इच्छा हुई कि बाहर मुभे कोई बुलाता तो नहीं है? मैं यह जान लूँ। ग्रथवा किसीकी आवाज कानमे ग्राने पर उसका उपयोग भोजनसे हट कर शब्दकी ग्रोर लग जाता है इसमें चेतनाके उपयोगका भोजनसे हटना और शब्दकी ग्रोर लगना किन्तु जबतक शब्दकी ओरका कोई भी ज्ञान नहीं होता तबतकका व्यापार 'दर्शनोपयोग' है।

पूर्व विषय से हटना श्रीर बाद के विषय की ओर उत्सुक होना ज्ञान की पर्याय नहीं है इसलिये उस चेतना पर्याय को 'दर्शनोपयोग' कहा जाता है।

श्रात्माके उपयोग का पदार्थोन्मुख होना दर्शन है।

द्रव्यसंग्रहकी ४३ वीं गाथाकी टीकामे 'सामान्य' शब्द प्रयुक्त हुग्रा है, उसका अर्थ 'आत्मा' है सामान्य ग्रहणका मतलब है आत्मग्रहण; श्रीर धात्मग्रहण दर्शन है।

#### ३. साकार और निराकार

शानको साकार और दर्शनको निराकार कहा जाता है। उसमेंसे 'श्राकार' का श्रयं लम्बाई चौड़ाई और 'मोटाई' नही है, किन्तु जिसप्रकार का पदाधं होता है उसीप्रकार ज्ञानमें ज्ञात हो उसे श्राकार कहते हैं। घर्मूर्तित्व श्रात्माका गुएग होनेसे ज्ञान स्वयं वास्तवमें अमूर्त है। जो स्वयं घर्मूर्त हो और फिर द्रव्य न हो, मात्र गुएग हो उसका श्रपना पृथक् आकार नही हो सकता। श्रपने अपने आश्रयभूत द्रव्यका जो आकार होता है वही आकार गुएगोंका होता है। ज्ञान गुएगका आधार श्रात्मद्रव्य है इसलिये आत्माका आकार ही ज्ञानका आकार है। आत्मा चाहे जिस श्राकारके पदार्थको जाने तथापि श्रात्माका आकार तो (समुद्धातको छोड़कर) शरीराकार रहता है, इसलिये वास्तविकतया ज्ञान श्रेपपदार्थके श्राकाररूप नही होता किन्तु आत्माके आकाररूप होता है; जैसा ज्ञेय पदार्थ होता है वैसा ही ज्ञान जान लेता है इसलिये ज्ञानका श्राकार कहा जाता है (तत्त्वार्थ-सार पृष्ठ ३०५—३०६) दर्शन एक पदार्थसे दूसरे पदार्थको पृथक् नही करता, इसलिये उसे तिराकार कहा जाता है।

पंचाध्यायी भाग २ के क्लोक ३६१ में आकारका अर्थ निम्नप्रकार कहा गया है:—

### आकारोर्थविकल्पः स्यादर्थः स्वपरगोचरः। सोपयोगो विकल्पो वा ज्ञानस्यैतद्धिः लक्षणम्।

अर्थ — अर्थ, विकल्पको आकार कहते है, स्व-पर पदार्थको अर्थ कहा जाता है, उपयोगावस्थाको विकल्प कहते हैं; और यही ज्ञानका लक्षरा है।

भावार्थ--ग्रात्मा प्रथवा अन्य पदार्थंका उपयोगात्मक भेदविज्ञान

होना ही आकार है, पदार्थोंके भेदाभेदके लिये होनेवाले निक्षयात्मक बोध को ही भ्राकार कहते हैं अर्थात् पदार्थींका जानना ही आकार है, भ्रीर वह ज्ञानका स्वरूप है।

अर्थ=स्व और पर विषय; विकल्प=व्यवसाय; अर्थविकल्प=स्व-पर व्यवसायात्मकज्ञान । इस ज्ञानको प्रमाण कहते है । ( पं. देवकीनन्दन कृत पंचाध्यायी टीका भाग १ श्लोक ६६६ का फुटनोट )

#### आकार सम्बन्धी विशेष स्पष्टीकरण

ज्ञान श्रमूर्तिक आत्माका गुए है, उसमें ज्ञेय पदार्थका आकार नहीं उतरता। मात्र विशेष पदार्थ उसमें भासने लगते है—यही उसकी आकृति माननेका मतलब है। सारांश—ज्ञानमे पर पदार्थकी श्राकृति वास्तवमें नहीं मानी जा सकती, किन्तु ज्ञान—ज्ञेय सम्बन्धके कारण ज्ञेयका आकृति धर्म उपचार नयसे ज्ञानमें किल्पत किया जाता है; इस उपचारका फिलतार्थ इतना ही समभना चाहिए कि पदार्थोका विशेष श्राकार (—स्वरूप) निश्चय करानेवाले जो चैतन्य परिएगाम है वे ज्ञान कहलाते हैं, किन्तु साकारका यह अर्थ नहीं है कि उस पदार्थके विशेष आकार तुल्य ज्ञान स्वयं हो जाता है।

(तत्त्वार्थसार पृष्ठ ५४)

# ४. दर्शन और ज्ञानके बीचका मेद

श्रंतर्मुं ख चित्प्रकाशको दर्शन और बहिर्मु ख चित्प्रकाशको ज्ञान कहा जाता है। सामान्य-विशेषात्मक बाह्य पदार्थको ग्रह्ण करनेवाला ज्ञान है और सामान्य विशेषात्मक श्रात्मस्वरूपको ग्रह्ण करनेवाला दर्शन है।

शंका—इसप्रकार दर्शन श्रीर ज्ञानका स्वरूप माननेसे शास्त्रके इस वचनके साथ विरोध आता है कि—'वस्तुके सामान्य ग्रहगाको दर्शन कहते हैं'।

समाधान—समस्त बाह्य पदार्थीके साथ साधारराता होनेसे उस

वचनमें जहाँ 'सामान्य' सजा दी गई है वहाँ सामान्यपद से आत्मा को ही ग्रहरा करना चाहिए।

शंका — यह किस पर से जाना जाय कि सामान्य पदसे आत्मा ही समक्तना चाहिए ?

समाधान—यह शंका ठीक नहीं है; क्योंकि "पदार्थ के आकार अर्थात् भेद किये बिना" इस शास्त्र वचनसे उसकी पृष्टि हो जाती है। इसी को स्पष्ट कहते है—बाह्य पदार्थोंका आकाररूप प्रतिकर्म व्यवस्थाको न करने पर ( अर्थात् भेदरूप से प्रत्येक पदार्थको ग्रहण किये बिना ) जो सामान्य ग्रहण होता है उसे 'दर्शन' कहते है। श्रीर इस अर्थको हढ करने के लिये कहते हैं कि "यह अमुक पदार्थ है" यह कुछ है इत्यादिरूपसे पदार्थों को विशेषता किये बिना जो ग्रहण होता है उसे दर्शन कहते हैं।

शंका— यदि दर्शन का लक्षण ऊपर कहे अनुसार मानोगे तो 'अनध्यवसाय' को दर्शन मानना पड़ेगा।

समाघान—नही, ऐसा नहीं हो सकता, क्यों कि दर्शन बाह्य पदार्थों का निश्चय न करके भी स्वरूपका निश्चय करनेवाला है, इसलिये श्रनध्यवसायरूप नहीं है। विषय और विषयिके योग्यदेशमे होनेसे पूर्वकी श्रवस्थाको दर्शन कहते हैं।

[श्री घवला भाग १ पृष्ठ १४५ से १४८, ३८० से ३८३ तथा वृहत्द्रव्यसंग्रह हिन्दी टीका पृष्ठ १७० से १७५ गाथा ४४ की टीका ]

उत्पर जो दर्शन और ज्ञानके बीच मेद बताया गया है

श्रात्माके ज्ञान श्रीर दर्शन दो भिन्न गुए। बताकर उस ज्ञान श्रीर दर्शन का भिन्न भिन्न कार्य क्या है यह ऊपर बताया है, इसलिये एक गुए। से दूसरे गुए। के लक्षए। भेदकी श्रपेक्षासे (भेद नयसे) वह कथन है ऐसा समक्षना चाहिए।

५. अभेदापेक्षासे दर्शन और ज्ञानका अर्थ दर्शन और ज्ञान दोनों आत्माके गुरा हैं और वे म्रात्मासे मंभिन्न ३१ हैं इसिलिये अमेदापेक्षासे आत्मा दर्शनज्ञानस्वरूप है अर्थात् दर्शन-श्रात्मा है और ज्ञान आत्मा है ऐसा समक्षना चाहिए। द्रव्य ग्रीर गुण एक दूसरे से श्रलग नहीं हो सकते और द्रव्य का एक गुण उसके दूसरे गुणसे अलग नहीं हो सकता। यह अपेक्षा लक्षमें रखकर दर्शन स्व—पर दर्शक है श्रीर ज्ञान स्व—पर ज्ञायक है। श्रमेददृष्टिकी अपेक्षासे इसप्रकार अर्थ होता है।

[ देखो श्री नियमसार गाथा १७१ तथा श्री समयसारमें दर्शन तथा ज्ञान का निश्चयनयसे अर्थ पृष्ठ ४२० से ४२७ ]

# दर्शनोपयोग और ज्ञानोपयोग केवली भगवान् को युगपत् होता है

केवली भगवान् को दर्शनोपयोग और ज्ञानोपयोग एक ही साथ होता है और छद्मस्थको क्रमशः होता है। केवली भगवान्को उपचारसे उपयोग कहा जाता है।। १।।

#### जीवके भेद

# संसारिणो मुक्ताश्च ॥ १० ॥

श्चर्य—जीव [ संसारिणः ] संसारी [ च ] श्रीर [मुक्ताः] मुक्त ऐसे दो प्रकारके है। कर्म सहित जीवोंको संसारी ग्रीर कर्म रहित जीवोको मुक्त कहते है।

#### टीका

- १. जीवोंकी वर्तमान दशाके ये भेद हैं, वे भेद पर्यायदृष्टिसे हैं। द्रव्यदृष्टि से सब जीव एक समान हैं। पर्यायोंके भेद दिखानेवाला व्यवहार, परमार्थको समफानेके लिये कहा जाता है उसे पकड़ रखनेके लिये नही। इससे यह समफना चाहिए कि पर्यायमें चाहे जैसे भेद हो तथापि त्रैकालिक घ्रुवस्वरूपमे कभी भेद नही होता। "सब जीव हैं सिद्ध सम, जो समभे सो होय।"
- २. संसारी जीव अनंतानंत है। 'मुक्ताः' शब्द बहुवचनसूचक है इससे यह समभना चाहिये कि मुक्त जीव अनन्त है। 'मुक्ताः' शब्द यह भी

सूचित करता है कि पहिले उन जीवोंको संसारी अवस्था थी और फिर उन्होने यथार्थ समभ करके उस अगुद्ध अवस्थाका व्यय करके मुक्तावस्था प्रगट की है।

- ३. संसारका श्रर्थ—'स'= भलीभाति, 'स्+घञ् = खिसक जाना। अपने शुद्ध स्वरूपसे भलीभाँति खिसक जाना (हट जाना) सो संसार है। जीवका संसार स्त्री, पुत्र, लक्ष्मी, मकान इत्यादि नहीं है वे तो जगत् के स्वतन्त्र पदार्थ है। जीव उन पदार्थीमें श्रपनेपनकी कल्पना करके उन्हे इष्ट अनिष्ट मानता है इत्यादि अशुद्धभावको संसार कहते हैं।
- ४. सूत्रमें 'च' शब्द है, च शब्दके समुच्चय श्रीर अन्वाचय ऐसे दो अर्थ है, उनमेसे यहाँ अन्वाचयका श्रर्थ बतानेके लिये च शब्द का प्रयोग किया है। (एक को प्रधानरूपसे और दूसरेको गौणरूपसे बताना 'अन्वाचय' शब्दका श्रर्थ है) ससारी श्रीर मुक्त जीवोंमेसे संसारी जीव प्रधानता से उपयोगवान है श्रीर मुक्त जीव गौणरूपसे उपयोगवान है,—यह बतानेके लिये इस सूत्रमे 'च' शब्दका प्रयोग किया है।

( उपयोग का अनुसंधान सू० ८-६ से चला म्राता है।)

- ४. जीवकी संसारी दशा होनेका कारण आत्मस्वरूप संबंधी भ्रम है; उस भ्रमको मिथ्यादर्शन कहते है। उस भूलरूप मिथ्यादर्शनके कारण-से जीव पाँच प्रकारके परिवर्तन किया करते है—ससार चक्र चलता रहता है।
- ६. जीव ग्रपनी भूलसे अनादिकालसे मिथ्यादृष्टि है; वह स्वतः अपनी पात्रताका विकास करके सत्समागमसे सम्यग्दृष्टि होता है। मिथ्या-दृष्टिक्ष्प अवस्थाके कारण परिश्रमण अर्थात् परिवर्तन होता है, उस परिश्रमणको संसार कहते हैं, जीवको परके प्रति एकत्वबुद्धि होनेसे मिथ्या-दृष्टित्व है। जब तक जीवका लक्ष पर पदार्थ पर है ग्रर्थात् वह यह मानता है कि परसे मुभे हानि—लाभ होता है, राग करने लायक है तबतक उसे परवस्तुक्ष्प द्रव्यकर्म और नोकर्मके साथ निमित्त नैमित्तिक सबंध होता है। उस परिवर्तनके पाँच भेद होते है—(१) द्रव्यपरिवर्तन, (२) क्षेत्रपरिवर्तन, (३) कालपरिवर्तन, (४) भावपरिवर्तन, और (५) भावपरिवर्तन । परिवर्तनको संसरण ग्रथवा परिवर्तन भी कहते है।

# ७. द्रव्यपरिवर्तनका स्वरूप

यहाँ द्रव्यका अर्थ पुद्गलद्रव्य है। जीवका विकारी ग्रवस्थामें पुद्गलोंके साथ जो संबंध होता है उसे द्रव्यपरिवर्तन कहते हैं। उसके दो भेद हैं—(१) नोकर्मद्रव्यपरिवर्तन और (२) कर्मद्रव्यपरिवर्तन।

(१) नोकर्मद्रच्यपरिवर्तनका स्वरूप—श्रीदारिक तेजस श्रीर कार्मण श्रथवा वैकियक, तेजस और कार्मण इन तीन शरीर और छह पर्याप्तिके योग्य जो पुद्गलस्कंघ एक समय में एक जीवने ग्रहण किये वह जीव पुनः उसीप्रकारके स्निग्ध—रूक्ष स्पर्श, वर्ण रस, गंध ग्रादिसे तथा तीन्न, मंद या मध्यमभाववाले स्कंधोंको ग्रहण करता है तब एक नोकर्म-द्रव्यपरिवर्तन होता है। (बीचमें जो श्रन्य नोकर्मका ग्रहण किया जाता है उन्हें गणनामे नही लिया जाता।) उसमें पुद्गलोंकी संख्या और जाति (Quality) बराबर उसीप्रकारके नोकर्मोकी होनी चाहिये।

# २. कर्मद्रव्यपरिवर्तनका स्वरूप

एक जीवने एक समयमें भ्राठ प्रकारके कर्मस्वभाववाले जो पुद्गल भ्रह्मा किये थे वैसे ही कर्मस्वभाववाले पुद्गलोको पुनः ग्रह्मा करे तब एक कर्म द्रव्यपरिवर्तन होता है। (बीचमें उन भावोमें किचित् मात्र अन्य प्रकारके दूसरे जो जो रजकमा ग्रह्मा किये जाते हैं उन्हे गएानामें नहीं लिया जाता) उन भ्राठ प्रकारके कर्म पुद्गलोंकी सख्या और जाति बराबर उसीप्रकारके कर्मपुद्गलोंकी होनी चाहिए।

स्पष्टीकरण—ग्राज एक समयमें शरीर घारण करते हुए नोकर्म भ्रीर द्रव्यकर्मके पुद्गलोंका संबंध एक ग्रज्ञानी जीवको हुआ, तत्परचात् नोकर्म और द्रव्यकर्मोंका संबंध उस जीवके बदलता रहता है। इसप्रकार परिवर्तन होनेपर वह जीव जब पुनः वैसे ही शरीर घारण करके वैसे ही नोकर्म और द्रव्यकर्मोंको प्राप्त करता है तब एक द्रव्यपरिवर्तन पूरा किया कहलाता है। (नोकर्मद्रव्यपरिवर्तन और कर्मद्रव्यपरिवर्तनका काल एकसा ही होता है)।

#### ८. चेत्रपरिवर्तनका स्वरूप

जीवकी विकारी अवस्थामे आकाशके क्षेत्रके साथ होनेवाले संबंध को क्षेत्रपरिवर्तन कहते हैं। लोकके आठ मध्य प्रदेशोंको अपने शरीरके आठ मध्यप्रदेश बनाकर कोई जीव सूक्ष्मिनगोदमे अपर्याप्त सर्व जघन्य शरीर बाला हुआ और खुद्रभव (श्वासके अठारहवें भागकी स्थिति) को प्राप्त हुआ, तत्पश्चात् उपरोक्त आठ प्रदेशोंसे लगे हुए एक एक श्रधिक प्रदेशको स्पर्श करके समस्त लोकको जब अपने जन्मक्षेत्रके रूपमें प्राप्त करता है तब एक क्षेत्र परिवर्तन पूर्ण हुआ कहलाता है। (बीचमें क्षेत्रका क्रम छोड़कर अन्यत्र जहाँ २ जन्म लिया उन क्षेत्रोंको गएनामें नहीं लिया जाता।)

स्पष्टीकरण—मेरपर्वतके नीचेसे प्रारंभ करके क्रमशः एक २ प्रदेश आगे वढते हुये संपूर्ण लोकमे जन्म धारण करनेमे एक जीवको जितना समय लगे उतने समयमें एक क्षेत्रपरिवर्तन पूर्ण हुआ कहलाता है।

#### ९. कालपरिवर्तनका स्वरूप

एक जीवने एक श्रवस्पिगीके पहिले समयमे जन्म लिया, तत्प-श्वात् अन्य अवस्पिगीके दूसरे समयमें जन्म लिया, पश्चात् श्रन्य अवस-पिगीके तीसरे समयमे जन्म लिया; इसप्रकार एक २ समय श्रागे बढते हुए नई अवस्पिगीके श्रंतिम समयमे जन्म लिया, तथा उसीप्रकार उत्स-पिगी कालमें उसी भाँति जन्म लिया; और तत्पश्चात् ऊपरकी भाँति ही श्रवस्पिगी श्रीर उत्सिप्गीके प्रत्येक समयमें क्रमशः मरग् किया। इस-प्रकार भ्रमण करते हुए जो काल लगता है उसे कालपरिवर्तन कहते हैं। (इस कालक्रमसे रहित बीचमे जिन २ समयोंमे जन्म-मरग् किया जाता है वे समय गग्नामें नही आते।) श्रवस्पिगी और उत्सिप्गी कालका स्वरूप अध्याय ३ सूत्र २७ में कहा है।

## १०. भवपरिवर्तनका स्वरूप

नरकमे सर्वजघन्य भ्रायु दश हजार वर्षकी है। उतनी आयुवाला एक जीव पहिले नरकके पहिले पटलमे जन्मा, पश्चात् किसी भ्रन्य समय में उतनी ही आयु प्राप्त करके उसी पटलमें जन्मा; (बीचमे अन्य गतियोमे भ्रमण किया सो वे भव गणनामें नही लिये जाते ) इसप्रकार दश हजार वर्षके जितने समय होते हैं उतनी ही बार वह जीव उतनी ( दश हजार वर्षकी ) ही आयु सहित वही जन्मा ( बीचमे अन्य स्थानोंमें जो जन्म लिया सो गणनामे नही म्राता, ) तत्परचात् दश हजार वर्ष और एक समयकी म्रायुसहित जन्मा, उसके बाद दश हजार वर्ष और दो समय,—यों क्रमशः एक एक समयकी ग्रायु बढते २ भ्रन्तमें तेतीस सागरकी भ्रायु सहित नरकमें जन्मा ( और मरा ), ( इस क्रमसे रहित जो जन्म होते हैं वे गणनामें नही आते, ) नरककी उत्कृष्ट ग्रायु ३३ सागरकी है उतनी आयु सहित जन्म ग्रहण करे—इसप्रकार गिनने पर जो काल होता है उतने काल में एक नारकभवपरिवर्तन पूर्ण होता है।

श्रीर फिर वहाँसे निकलकर तिर्यचगितमे श्रंतमुँ हूर्तकी ग्रायुसहित उत्पन्न होता है अर्थात् जघन्य श्रंतमुँ हूर्तकी आयु प्राप्त करके उसे पूर्ण करके उस श्रंतमुँ हूर्तके जितने समय है उतनी बार जघन्य ग्रायु धारण करे, फिर क्रमशः एक एक समय ग्रधिक ग्रायु प्राप्त करके तीन पल्यतक सभी स्थितियों (ग्रायु) में जन्म धारण करके उसे पूर्ण करे तब एक तिर्यंचगितभवपरिवर्तन पूर्ण होता है। (इस क्रमसे रहित जो जन्म होता है वह गणनामे नहीं लिया जाता) तिर्यंचगितमे जघन्य आयु अन्तर्मु हूर्त श्रीर उत्कृष्ट श्रायु तीन पल्यकी होती है।

मनुष्यगति भव परिवर्तनके सम्बन्धमें भी तिर्यचगतिकी भाँति ही समकता चाहिये।

देवगतिमें नरकगतिकी भाँति है किन्तु उसमें इतना ग्रन्तर है कि-देवगतिमें उपरोक्त कमानुसार ३१ सागर तक आयु घारण करके उसे पूर्णं करता है। इस प्रकार जब चारों गतियोंमें परिवर्तन पूर्णं करता है तब एक भवपरिवर्तन पूर्ण होता है।

नोट—३१ सागरसे अविक आयुके घारक नव अनुदिश और पाँच अनुत्तर ऐसे १४ विमानोमें उत्पन्न होनेवाले देवोके परिवर्तन नहीं होता, क्योंकि वे सब सम्य-ग्रहि हैं। भवश्रमणका कारण मिध्यादृष्टित्व है

इस सम्बन्धमें कहा है कि-

णिरयादि जहण्णादिसु जावदु उवरिन्छिया दु गेवेजा। मिच्छत्त संसिदेण हु बहुसो वि भवड्डिदी भमिदो।।१।।

अर्थ — मिध्यात्वके संसर्ग सहित नरकादि की जवन्य भ्रायुसे लेकर उत्कृष्ट ग्रैवेयक (नवमे ग्रैवेयक) तकके भवोंकी स्थिति (आयु) को यह जीव भ्रनेक बार प्राप्त कर चुका है।

#### ११. भावपरिवर्तनका स्वरूप

- (१) असंख्यात योगस्थान एक अनुभागबन्ध (अध्यवसाय) स्थान को करता है। [कषायके जिसप्रकार( Degree) से कर्मोंके बन्धमे फल-दानशक्तिकी तीव्रता आती है उसे अनुभागबन्धस्थान कहा जाता है। ]
- (२) असंख्यात × असंख्यात ग्रनुभागबन्ध अध्यवसायस्थान एक कषायभाव (ग्रध्यवसाय) स्थानको करते हैं। [ कषायका एक प्रकार (Degree) जो कर्मोंकी स्थितिको निश्चित करता है उसे कषायअध्यवसाय स्थान कहते हैं। ]
- (३) असंख्यात × असंख्यात कषायग्रध्यवसायस्थान क्ष पंचेन्द्रिय संज्ञी पर्याप्तक मिथ्यादृष्टि जीवके कर्मोकी जघन्यस्थितिबन्ध करते हैं, यह स्थिति—श्रंतःकोडाकोड़ीसागरकी होती है, अर्थात् कोड़ाकोड़ीसागरसे नोचे श्रीर कोड़ीसे ऊपर उसकी स्थिति होती है।
- (४) एक जघन्यस्थितिबन्घ होनेके लिये यह ग्रावश्यक है कि-जीव ग्रसख्यात योगस्थानोमेसे (एक २ योगस्थानमेसे ) एक अनुभागबन्धस्थान

<sup>#</sup> जघन्यस्थितिबन्धके कारण जो कषायभावस्थान है उनकी सख्या श्रसंख्यात लोकके प्रदेशोके बराबर है; एक २ स्थानमें अनतानत अविभाग प्रतिच्छेद हैं, जो अनतभाग हानि, श्रसंख्यातभाग हानि, सख्यातभाग हानि, संख्यातग्रण हानि, श्रसंख्यातग्रण हानि तथा अनन्तभाग वृद्धि, श्रसंख्यातग्रण वृद्धि, संख्यातग्रण वृद्धि, संख्यातग्रण वृद्धि, श्रसंख्यातग्रण वृद्धि, श्रसंख्यातग्रण वृद्धि श्रोर श्रनतग्रण वृद्धि इसप्रकार छह स्थान वाली हानि वृद्धि सहित होता है।

होनेके लिये पार हो; श्रीर तत्पन्नात् एक २ अनुभागत्रन्यस्थानमेसे एक कपायस्थान होनेके लिये पार होना चाहिये, श्रीर एक जनम्यस्थितवन्य होनेके लिये एक २ कपायस्थानमेसे पार होना चाहिये।

- (५) तत्परचात् उस जघन्यरिथितियन्यमं एक एक समय अधिक करके (छोटेसे छोटे जघन्यवन्धसे आगे प्रत्मेक ग्रंथमे ) बढ्ते जाना चाहिये। इसप्रकार आठों कर्म ग्रीर (मिथ्यादृष्टिके योग्य) सभी उत्तर कर्मप्रकृतियों की उत्कृष्ट स्थिति पूरी हो तब एक मावपरिवर्तन पूर्ण होता है।
- (६) उपरोक्त पैरा ३ में कथित जघन्यस्थितित्रंघ को तथा पैरा २ में कथित सर्वजघन्य कपायभावस्थानको और पैरा १ में कथित अनुभागवन्यस्थानको प्राप्त होनेवाला उसके योग्य सर्वजघन्य योगस्थान होता है। अनुभाग A, कषाय B, और स्थित C, इन तीनोंका तो जघन्य हो बंच होता है किन्तु योगस्थान वदलकर जघन्य योगस्थानके बाद तीसरा योगस्थान होता है और अनुभागस्थान कपायस्थान B, तथा स्थितस्थान C, जघन्य ही वंघते हैं; पदचात् चोथा, पांचवां, छट्ठा, सातवां, बाठवां, इत्यादि योगस्थान होते २ क्रमशः असंख्यात प्रमाणतक वदले फिर भी उन्हें इसी गणना में नहीं लेना चाहिये, अथवा किसी दो जघन्ययोग स्थानके वीचमे अन्य कषायस्थान A- अन्य अनुभागस्थान B- या अन्य योगस्थान C आ जाय तो उसे भी गणनामे नहीं लेना चाहिये। अ

भाव परिवर्तनका कारण मिथ्यात्व है

इस सम्बन्धमे कहा है कि-

सन्वा पयि हिदिओं अणुभाग पदेस बंघठाणादि। मिन्छत्त संसिदेण य भमिदा पुण भाव संसारे॥१॥

अर्थ-समस्त प्रकृतिवंघ, स्थितिवंघ, श्रनुभागवंघ, और प्रदेशवंधके स्थानरूप मिथ्यात्वके संसर्गसे जीव निश्चयसे ( वास्तवमे ) भावसंसारमें भ्रमण करता है।

१२—संसारके भेद करने पर भावपरिश्रमण उपादान श्रथीत् निश्चय संसार है और द्रव्य, क्षेत्र, काल तथा भव परिश्रमण निमित्तमात्र है अर्थात् व्यवहार संसार है क्योंकि वह परवस्तु है; निश्चयका श्रथं है वास्तविक श्रीर व्यवहारका श्रथं है कथनरूप निमित्तमात्र । सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रके प्रगट होने पर भाव संसार दूर हो जाता है और तत्पश्चात् अन्य चार श्रघाति कर्मरूप निमित्तोंका स्वयं अभाव हो जाता है।

१३—मोक्षका उपदेश संसारीके लिये होता है। यदि संसार न हो तो मोक्ष, मोक्षमार्ग, या उसका उपदेश ही नहीं होता, इसलिये इस सूत्रमें पहिले संसारी जीव श्रीर फिर मुक्त जीवका क्रम लिया गया है।

१४—असंख्यात और अनंतसंख्याको समक्ष्रनेके लिये गिएत शास्त्र उपयोगी है। उसमे १०/३ श्रर्थात् दशमें तीनका भाग देने पर=३.३ ३ ३... इसप्रकार तीनके श्रंक चलते ही है किन्तु उसका श्रंत नही आता। यह 'अनंत' का दृष्टांत है। और असंख्यातकी संख्या समक्ष्रनेके लिये एक गोला-कारकी परिधि और व्यासका प्रमाण २२/७ होता है [व्यास करनेपर परिधि २२/७ गुणी होती है] उसका हिसाब शतांश (Decimal) में करने पर जो संख्या श्राती है वह असंख्यात है। गिणत शास्त्रमें इस संख्याको 'Irrational' कहते हैं।

१५. व्यवहारराशिके जीवोंको यह पाँच परिवर्तन लागू होते हैं। प्रत्येक जीवने ऐसे अनंत परिवर्तन किये हैं। और जो जीव मिथ्यादृष्टित्व बनाये रखेंगे उनके अभी भी वे परिवर्तन चलते रहेगे। नित्य-निगोदके जीव अनादि निगोदमेंसे निकले ही नही है, उनमें इन पाँच परिवर्तनोकी शक्ति विद्यमान है इसलिये उनके भी उपचारसे यह पाँच परिवर्तन लागू होते है। व्यवहार राशिके जो जीव अभीतक सभी गतियोंमें नहीं गये, उन्हें भी उप-

<sup>(</sup> २४८ वे पेज की टिप्पग्गी )

<sup>#</sup> योगस्थानोमें भी अविभागप्रतिच्छेद होते हैं, उनमें असंख्यातभाग वृद्धि, सख्यातभाग वृद्धि, सख्यातग्रण वृद्धि भीर असंख्यातग्रण वृद्धि इसप्रकार चार स्थान-इप ही होते हैं।

रोक्त प्रकारसे उपचारसे यह परिवर्तन लागू होते हैं। नित्यनिगोदको अन्यवहार राशिके (निऋय राशिके ) जीव भी कहते हैं।

# १६. मनुष्यभव सफल करनेके लिये विशेष लक्षमें

#### लेने योग्य विषयः---

- १. अनादिकालसे लेकर पहिले तो इस जीवको नित्य-निगोदरूप शरीरका संबंध होता था, उस शरीरकी श्रायु पूर्ण होने पर जीव भरकर पुन; पुन: नित्यनिगोद शरीरको ही धारण करता है। इसप्रकार श्रनंतानंत जीवराशि श्रनादिकालसे निगोदमें ही जन्म भरण करती है।
- २. निगोदमेंसे ६ महिना और आठ समयमें ६०८ जीव निकलते हैं। वे पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और प्रत्येक वनस्पतिरूप एकेन्द्रिय पर्यायोंमें अथवा दो से चार इंद्रियरूप शरीरोंमें या चार गतिरूप पंचेन्द्रिय शरीरोंमें भ्रमण करते है और फिर पुनः निगोद शरीरको प्राप्त करते हैं, (यह इतर निगोद है)
- ३. जीवको त्रसमें एक ही साथ रहनेका उत्कृष्ट काल मात्र दो हजार सागर है। जीवको अधिकांश एकेन्द्रिय पर्याय और उसमें भी अधिक समय निगोदमें ही रहना होता है वहाँसे निकलकर त्रसशरीरको प्राप्त करना 'काकतालीयन्यायवत्' होता है। त्रसमें भी मनुष्यभव पाना तो इ.चित् ही होता है।
- ४. इसप्रकार जीवकी मुख्य दो स्थितियाँ हैं—निगोद ग्रीर सिद्ध। बीचका त्रस पर्यायका काल तो बहुत ही थोड़ा और उसमें भी मनुष्यत्वका काल तो श्रत्यन्त स्वल्पातिस्वल्प है।
- प्र. (ग्र) संसारमे जीवको मनुष्यभवमें रहनेका काल सबसे थोडा है। (व) नारकीके भवोमें रहनेका काल उससे असंख्यातगुरा है (क) देवके भवोंमें रहनेका काल उससे (नारकीसे) असंख्यातगुरा है। भीर (ड)-तिर्यंचभवोमे (मुख्यतया निगोदमे) रहनेका काल उससे (देवसे) अनंतगुरा है।

इससे सिद्ध होता है कि जीव अन। दिकालसे मिथ्यात्वदशामे शुभ

तथा श्रगुभभाव करता रहता है, उसमें भी जीवने नरकके योग्य तीव्र अशुभभावकी अपेक्षा देवके योग्य शुभभाव असंख्यात गुरो किये हैं। शुभ-भाव कर के यह जीव अनंत बार स्वर्गमें देव होकर नवमें ग्रैवेयक तक जा चुका है,—यह सब पहिले पैरा १० में कहा जा चुका है।

- ६. नवमे ग्रैवेयकके योग्य ग्रुभभाव करनेवाला जीव गृहीतिमध्या-त्व छोड़ देता है, सच्चे देव, गुरु, शास्त्रको निमित्तरूपसे स्वीकार करता है, पाँच महाव्रत, तीन ग्रुप्ति और पाँच समिति आदिके उत्कृष्ट ग्रुभभाव ग्रितचार रहित पालन करता है। इतना करनेपर ही जीवको नवमें ग्रैवेयकमें जानेके योग्य ग्रुभभाव होते हैं। ग्रात्मप्रतीतिके बिना मिध्यादिष्टिके योग्य उत्कृष्ट ग्रुभभाव जीवने ग्रनन्त बार किये हैं फिर भी मिध्यात्व नहीं गया। इसलिये ग्रुभभाव-पुण्य करते करते धर्म-सम्यग्दर्शन हो या मिध्यात्व दूर हो जाय, यह अशक्य है। इसिलिये—
- 9. इस मनुष्य भवमें ही जीवोंको आत्माका सचा स्वरूप समझ कर सम्यक्त्व प्राप्त करना चाहिए। 'Strike the iron while it is hot' जबतक लोहा गर्म है तबतक उसे पीट लो—गढ़ लो, इस कहावतके श्रनुसार इसी मनुष्यभवमें जल्दी श्रात्मस्वरूपको समभ लो, अन्यथा थोड़े ही समयमे त्रस काल पूरा हो जायगा और एकेन्द्रिय-निगोदपर्याय प्राप्त होगी श्रीर उसमें श्रनंतकाल तक रहना होगा।। १०।।

#### संसारी जीवोंके मेद-

#### समनस्काऽमनस्काः ॥ ११ ॥

ग्नर्थ--संसारी जीव [समनस्काः] मनसहित-सैनी [ ग्रमनस्काः ] मनरहित ग्रसैनी, यों दो प्रकारके हैं।

#### टीका

१. एकेन्द्रियसे चतुरिन्द्रिय तकके जीव नियमसे श्रसैनी ही होते हैं। पंचेन्द्रियोंमे तियँच सैनी श्रीर श्रसैनी दो प्रकारके होते है; शेप मनुष्य देव और नारकी जीव नियमसे सैनी ही होते हैं।

- २. मनवाले सैनीजीव सत्य-असत्यका विवेक कर सकते हैं।
- ३. मन दो प्रकार के होते हैं— द्रव्यमन श्रीर भावमन । पुद्गल द्रव्यके मनोवर्गणा नामक स्कन्धोंसे बना हुग्रा श्राठ पाँखुड़ीवाले फुल्या कमलके आकाररूप मन हृदयस्थानमें है, वह द्रव्यमन है। वह सूक्ष्मपुद्गल स्कन्ध होने से इन्द्रियग्राही नही है। श्रात्माकी विशेष प्रकारकी विशुद्धि भावमन है; उससे जीव शिक्षा ग्रहण करने, क्रिया (कृत्य) को समभने, उपदेश तथा आलाप (Recitation) के योग्य होता है; उसके नामसे बुलाने पर वह निकट आता है।
- ४. जो हितमें प्रवृत्त होने की भ्रथवा अहितसे दूर रहने की शिक्षा ग्रहण करता है वह सैनी है, और जो हित—अहितकी शिक्षा, क्रिया, उपदेश इत्यादि को ग्रहण नहीं करता वह असैनी है।
- ५. सैनी जीवोके भावमनके योग्य निमित्तरूप वीर्यान्तराय तथा मन-नो इन्द्रियावरण नामक ज्ञानावरण कर्मका क्षयोपशम स्वयं होता है।
- ६. द्रव्यमन-जड़ पुदूल है, वह पुदूल विपाकीकर्म-उदयके फल-रूप है। जीवकी विचारादि क्रियामें भावमन उपादान है और द्रव्यमन निमित्तमात्र है। भावमनवाले प्राणी मोक्षके उपदेशके लिये योग्य हैं। तीर्थ-कर भगवान या सम्यग्ज्ञानियोंसे उपदेश सुनकर सैनी मनुष्य सम्यग्दर्शन प्रगट करते हैं, सैनी तियंच भी तीर्थंकर भगवानका उपदेश सुनकर सम्य-ग्दर्शन प्रगट करते हैं, देव भी तीर्थंकर भगवानका तथा सम्यग्ज्ञानियोंका उपदेश सुनकर सम्यग्दर्शन प्रगट करते हैं नरकके किसी जीवके पूर्वभवके मित्रादि सम्यग्ज्ञानी देव होते हैं वे तीसरे नरक तक जाते है और उनके उपदेशसे तीसरे नरक तकके जीव सम्यग्दर्शन प्रगट करते है।

चौथेसे सातवें नरकतकके जीव पहिलेके सत्समागमके सस्कारोंको याद करके सम्यग्दर्शन प्रगट करते है, वह निसर्गज सम्यग्दर्शन है। पहिले सत्समागमके संस्कार प्राप्त मनुष्य सैनीतियँच ग्रीर देव भी निसर्गज सम्य-ग्दर्शन प्रगट कर सकते हैं।। ११।।

# ध्रष्टयाय २ सूत्र**े**१२-१३

### संसारी जीवोंके अन्य प्रकारसे मेद संसारिणस्त्रसस्थावराः ॥ १२ ॥

ग्नर्थ-[ संसारिणः ] संसारीजीव [त्रस] त्रस ग्रीर [स्थावराः] स्थावरके भेदसे दो प्रकारके हैं।

#### टीका

१--जीवोंके यह भेद भी अवस्थादृष्टिसे किये गये हैं।

२—जीवविपाकी त्रस नामकर्मके उदयसे जीव त्रस कहलाता है । और जीवविपाकी स्थावर नामकर्मके उदयसे जीव स्थावर कहलाता है । त्रसजीवोंके दो से लेकर पाँच इन्द्रियाँ तक होती है श्रीर स्थावर जीवोंके मात्र एक स्पर्शन इन्द्रिय ही होती है। (यह परिभाषा ठीक नहीं है कि— जो स्थिर रहता है सो स्थावर है श्रीर जो चलता फिरता है सो त्रस है)

३—दो इन्द्रियसे अयोग केवली गुग्सियान तकके जीव त्रस हैं,
मुक्तजीव त्रस या स्थावर नहीं हैं क्योंकि यह भेद ससारी जीवोंके है।

उत्तर—यदि हलन चलनकी अपेक्षासे त्रसत्व और स्थिरताकी अपेक्षासे स्थावरत्व हो तो (१) गर्भमें रहनेवाले, आंडेमें रहनेवाले, मूछित और सोये हुए जीव हलन चलन रहित होनेसे त्रस नहीं कहलाँयगे, और (२) वायु, अग्नि तथा जल एक स्थानसे दूसरे स्थान पर जाते हुए दिखाई देते हैं तथा भूकंप इत्यादिके समय पृथ्वी काँपती है और वृक्ष भी हिलते है, वृक्षके पत्ते हिलते है इसलिये उनके स्थावरत्व नहीं रहेगा, और ऐसा होनेसे कोई भी जीव स्थावर नहीं माना जायगा, और कोई भी जीव स्थावर नहीं माना जायगा, और कोई भी जीव स्थावर नहीं माना जायगा,

#### स्थावर जीवोंके मेद

पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतयः स्थावराः ॥ १३ ॥

अर्थ-[ पृथिवी अप् तेजः वायुः वतस्पतयः ] पृथ्वीकायिक, जल-

कायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक और वनस्पतिकायिक यह पाँच प्रकारके [स्थावरा: ] स्थावर जीव हैं [इन जीवोंके मात्र एक स्पर्शन इन्द्रिय होती है ]

#### टीका

१—ग्रात्मा ज्ञानस्वभाव है किंतु जब उसे ग्रपनी वर्तमान योग्यता के कारण एक स्पर्शनेन्द्रियके द्वारा ज्ञान कर सकने योग्य विकास होता है तब पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु ग्रीर वनस्पतिरूपमें परिण्णित रजकणों (पुदूलस्कंघों) के द्वारा बने हुये जड़ शरीरका संयोग होता है।

२—पृथिवी, जल, अग्नि और वायुकायिक जीवोंके शरीरका नाप ( अवगाहना ) भ्रंगुलके भ्रसंख्यातवें भाग प्रमाण है इसलिये वह दिखाई नहीं देता, हम उसके समूह ( Mass ) को देख सकते हैं। पानीको प्रत्येक बून्दमें बहुतसे जलकायिक जीवोका समूह है। सूक्ष्मदर्शक यंत्रके द्वारा पानी में जो सूक्ष्म जीव देखे जाते हैं वे जलकायिक नहीं किन्तु त्रसजीव हैं।

३---इन पृथिवी ग्रादिकोके चार चार मेद कहे गये है--

- (१) तहाँ अचेतन स्वभाव सिद्ध परिगाम से रचित अपने कठिनता गुग्सिहित, जड़पनासे पृथिवीकायनामा नामकर्म के उदय न होने पर भी प्रथन-(फैलाव) आदिसे युक्त है वह पृथिवी है या पृथिवी सामान्य है।
- (२) जिस कायमें से पृथिवीकायिक जीव मरकर निकल गया है सो पृथिवीकाय है।
- (३) जिनने पृथिवी का शरीर घारण किया है वे पृथिवी-कायिक जीव हैं।
- (४) पृथिवीके शरीरको घारण करनेसे पूर्व विग्रहगितमें जो जीव है उसे पृथिवीजीव कहते हैं। इसप्रकार जलकायिक इत्यादि ग्रन्य चार स्थावर जीवोके सम्बन्धमें भी समभ लेना चाहिए।

४—स्थावरजीव उसी भवमें सम्यग्दर्शन प्राप्त करने योग्य नहीं होते क्योंकि संज्ञी पर्याप्तक जीव सम्यग्दर्शन प्राप्त करने योग्य होते हैं।

५—पृथिवीकायिकका शरीर मसूरके दानेके आकारका लंब गोल, जलकायिकका शरीर पानीकी बून्दके ग्राकारका गोल, अग्निकायिकका शरीर सुइयोंके समूहके आकारका ग्रीर वायुकायिकका शरीर ध्वजाके आकार का लंबा—तिरछा होता है। वनस्पतिकायिक ग्रीर त्रसजीवोंके शरीर अनेक भिन्न भिन्न आकारके होते हैं।

(गोमट्टसार जीवकांड गाथा २०१)।। १३।।

### त्रस जीवोंके मेद

## द्वीन्द्रियादयस्त्रसाः ॥ १४ ॥

श्रर्थ—[ द्वि इन्द्रिय आदयः ] दो इन्द्रिय से लेकर श्रर्थात् दो इन्द्रिय तीन इन्द्रिय चार इन्द्रिय श्रीर पाँच इन्द्रिय जीव [ त्रसाः ] त्रस कहलाते है।

#### टीका

१—एकेन्द्रिय जीव स्थावर है श्रीर उनके एक स्पर्शन इन्द्रिय ही होती है। उनके स्पर्शन इन्द्रिय, कायबल, आयु श्रीर श्वासोच्छ्वास यह चार प्राण होते हैं।

२—दो इन्द्रिय जीवके स्पर्शन और रसना यह दो इन्द्रियाँ ही होती है। जनके रसना और वचनबल बढ़नेसे कुल छह प्राग्त होते है।

३—तीन इन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन, रसना श्रीर झागा यह तीन इन्द्रियाँ ही होती हैं। उनके झागा इन्द्रिय श्रधिक होनेसे कुल सात प्रागा होते हैं।

४—चार इन्द्रिय जीवोंके स्पर्शन, रसना, झागा श्रीर चक्षु ये चार इन्द्रियों होती हैं। उनके चक्षु इन्द्रिय श्रधिक होनेसे कुल आठ प्राग्ण होते हैं।

५—पचेन्द्रिय जीवोके स्पर्शेन, रसना, झागा, चसु और श्रोत्र यह पाँच इन्द्रिया होती हैं। उनके कर्ण इन्द्रिय श्रधिक होनेसे कुल ६ प्राग् असैनियों के होते हैं। इन पाँच इन्द्रियोंका ऊपर जो क्रम बताया है उससे उल्टी सुल्टी इन्द्रियाँ किसी जीवके नहीं होती हैं। जैसे केवल स्पर्शन ग्रीर चक्षु, यह दो इन्द्रियां किसी जीवके नहीं हो सकती किन्तु यदि दो होगी तो वे स्पर्शन और रसना ही होगी। सैनी जीवोंके मनवल होता है इसलिये उनके दश प्राण होते हैं।। १४।।

### इन्द्रियोंकी संख्या पंचेन्द्रियाणि ॥ १५॥

खर्य=[ इन्द्रियाणि ] इन्द्रियां [ पंच ] पाँच हैं।

#### टीका

१—इन्द्रियाँ पाँच हैं। ग्रधिक नही। 'इन्द्र' अर्थात् ग्रात्माकी ग्रयात् संसारी जीवकी पहिचान करानेवाला जो चिह्न है उसे इन्द्रिय कहते हैं। प्रत्येक द्रव्येन्द्रिय ग्रपने अपने विषयका ज्ञान उत्पन्न होनेमे निमित्त कारण है। कोई एक इन्द्रिय किसी दूसरी इन्द्रियके आधीन नहीं है। भिन्न भिन्न एक एक इन्द्रिय परकी ग्रपेक्षासे रहित है अर्थात् अहमिन्द्रकी भाँति प्रत्येक ग्रपने अपने ग्राधीन है ऐसा ऐश्वर्य धारण करती हैं।

प्रश्न-वचन, हाथ, पैर, गुदा, ग्रीर लिंगको भी इन्द्रिय क्यों नहीं कहा ?

उत्तर — यहाँ उपयोगका प्रकरण है। उपयोगमें स्पर्शादि इंद्रियाँ निमित्त है इसलिये उन्हें इन्द्रिय मानना ठीक है। वचन इत्यादि उपयोगमें निमित्त नहीं हैं वे मात्र 'जड़' क्रियाके साधन हैं, और यदि क्रियाके कारण होनेसे उन्हें इन्द्रिय कहा जाय तो मस्तक इत्यादि सभी श्रांगोपांग (क्रियाके साधन) हैं, उन्हें भी इंद्रिय कहना चाहिये। इसलिये यह मानना ठीक है कि जो उपयोगमें निमित्त कारण है वह इंद्रियका लक्षण है।

२-जड़ इंद्रियाँ इद्रियज्ञानमें निमित्त मात्र है किन्तु ज्ञान उन इंद्रियोंसे नही होता, ज्ञान तो ग्रात्मा स्वयं स्वतः करता है। क्षायोपशमिक-ज्ञानका स्वरूप ऐसा है कि वह ज्ञान जिस समय जिसप्रकारका उपयोग करनेके योग्य होता है तब उसके योग्य इंद्रियादि बाह्य निमित्त स्वयं स्वतः जपस्थित होते हैं, निमित्तकी राह नहीं देखनी पडती। ऐसा निमित्त नैमि-त्तिक संबंध है। 'इंद्रियाँ है इसलिये ज्ञान हुआ है' ऐसा अज्ञानी मानता है, किन्तु ज्ञानी यह मानता है कि ज्ञान स्वतः हुग्रा है और जड़ इन्द्रियाँ उस समय संयोगरूप ( उपस्थित ) स्वयं होती ही है।

[देखो अध्याय १ सूत्र १४ की टीका ] ॥ १५॥

### इन्द्रियोंके मूल भेद द्विविधानि ॥ १६ ॥

श्चर्य—सब इन्द्रियाँ [ द्विविधानि ] द्रव्येन्द्रिय और भाव इद्रियके भेदसे दो दो प्रकारकी है।

नोट:--द्रव्येन्द्रिय सम्बन्धी सूत्र १७ वाँ श्रीर भावेन्द्रिय सम्बन्धी १८ वाँ है।। १६ ॥

#### द्रव्येन्द्रियका स्वरूप

### निवृ त्युपरकणे द्रव्येन्द्रियम् ॥ १७ ॥

भ्रर्थ—[ निर्वृति उपकरणे ] निर्वृति और उपकरणको [द्रव्ये-न्द्रियम् ] द्रव्येन्द्रिय कहते है ।

#### टीका

निर्दृति—पुद्गलिवपाकी नामकर्मके उदयसे प्रतिनियत स्थानमें होनेवाली इन्द्रियरूप पुद्गलकी रचना विशेषको बाह्य निर्दृ ति कहते हैं, श्रीर उत्सेधांगुलके असंख्यातवें भागप्रमारा श्रात्माके विशुद्ध प्रदेशोंका चक्षु श्रादि इन्द्रियोके श्राकार जो परिरामन होता है उसे आभ्यन्तर निर्दृ ति कहते हैं। इसप्रकार निर्दृ तिके दो भेद हैं। [देखो श्रध्याय २ सूत्र ४४ की टीका ]

जो म्रात्मप्रदेश नेत्रादि इन्द्रियाकार होते हैं वह—अभ्यन्तर निर्वृति हैं और उसी भ्रात्मप्रदेशके साथ नेत्रादि आकाररूप जो पुद्रल समूह रहते हैं वह बाह्य निर्वृति हैं, कर्गोन्द्रियके आत्मप्रदेश जवकी नलीके समान भ्रीर नेत्रेन्द्रियके भ्रात्मप्रदेश मसूरके भ्राकारके होते है और पुद्रल इन्द्रियाँ भी उसी भ्राकारकी होती है।

२. उपकरण—निर्वृतिका उपकार करनेवाला पुद्रल समूह उप-करण है। उसके वाह्य ग्रीर अभ्यंतर दो भेद हैं। जैसे नेत्रमें सफेद और काला मंडल ग्राभ्यन्तर उपकरण है और पलक तथा गट्टा इत्यादि वाह्य उपकरण है। उपकरणका अर्थ निमित्तमात्र समक्षना चाहिये किन्तु यह नहीं समक्षना चाहिये कि वह लाभ करता है।

[देखो अर्थप्रकाशिका पृष्ठ २०२-२०३] यह दोनो उपकररा जड़ है।।१७॥

#### भावेन्द्रियका स्वरूप

### लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियस् ॥ १८ ॥

भ्रर्थ—[ लब्धि उपयोगी ] लब्धि और उपयोगको [भावेन्द्रियम्] भावेन्द्रिय कहते है।

#### टीका

१. लिडिय — लिडिय प्राप्ति प्रथवा लाभ होता है। आत्माके चैतन्यगुराका क्षयोपशम हेतुक विकास लिडिय है। (देखो सूत्र ४५ की टीका)

उपयोग—चैतन्यके व्यापारको उपयोग कहते है। स्रात्माके चैतन्य गुराका जो क्षयोपशम हेतुक विकास है उसके व्यापारको उपयोग कहते है।

२—आत्मा ज्ञेय पदार्थ के संमुख होकर अपने चैतन्य व्यापारको उस ओर जोड़े सो उपयोग है। उपयोग चैतन्यका परिग्मन है। वह किसी अन्य ज्ञेय पदार्थकी ओर लग रहा हो तो, आत्माकी सुनने की शक्ति होने पर भी सुनता नहीं है। लब्बि और उपयोग दोनोके मिलनेसे ज्ञानको सिद्धि होती है।

३ प्रश्न---उपयोग तो लिब्बरूप भावेन्द्रियका फल (कार्य) है, तब फिर उसे भावेन्द्रिय क्यो कहा है ?

उत्तर—कार्यमें कारणका उपचार करके उपयोगको (उपचारसे) भावेन्द्रिय कहा जाता है। घटाकार परिणामित ज्ञानको घट कहा जाता है, इस न्यायसे लोकमें कार्यको भी कारण माना जाता है। घ्रात्माका लिंग इन्द्रिय (भावेन्द्रिय) है, घ्रात्मा वह स्व अर्थ है उसमें उपयोग मुख्य है और वह जीवका लक्षण है, इसलिये उपयोगको भावेन्द्रियत्व कहा जाः. सकता है।

- ४. उपयोग और लिब्ब दोनोंको भावेन्द्रिय इसलिये कहते हैं कि वे द्रव्यपर्याय नहीं किन्तु गुरापर्याय हैं, क्षयोपशमहेतुक लिब्ब भी एक पर्याय या घम है और उपयोग भी एक घम है, क्योंकि वह आत्माका परिसाम है। वह उपयोग दर्शन श्रीर ज्ञानके भेदसे दो प्रकारका है।
- ४. घर्म, स्वभाव, भाव, गुरापर्याय श्रीर गुरा शब्द एकार्थ वाचक
- ६. प्रयोजनसूत जीवादि तत्त्वोंका श्रद्धान करने योग्य ज्ञानकी क्षयोपशमलिव तो सभी सैनी पंचेन्द्रिय जीवोंके होती है, किन्तु जो जीव पराश्रयकी रुचि छोड़कर परकी थ्रोरसे भुकाव हटाकर, निज (आत्मा) की ओर उपयोगको लगाते हैं उन्हे श्रात्मज्ञान (सम्यग्ज्ञान) होता है। श्रीर जो जीव पर की ओर ही उपयोग लगाये रहते हैं उन्हे मिथ्याज्ञान होता है, और इससे दु:ख ही होता है कल्याण नहीं होता।

#### इस सूत्रका सिद्धांत

जीवको छदास्थदशामे ज्ञानका विकास अर्थात् क्षयोपशमहेतुक लिब्ध वहुत कुछ हो तथापि वह सब विकासका उपयोग एक साथ नहीं कर सकता, क्योंकि उसका उपयोग रागिमश्रित है इसिलये रागमें अटक जाता है, इसिलये ज्ञानका लिब्बरूप विकास बहुत कुछ हो फिर भो व्यापार ( उपयोग ) अल्प ही होता है। ज्ञानगुग तो प्रत्येक जीवके परिपूर्ण है, विकारीदशामे उसकी ( ज्ञानगुग्गकी ) पूर्ण पर्याय प्रगट नहीं होती, इतना हो नहीं किन्तु पर्यायमें जितना विकास होता है उतना भी व्यापार एक साथ नहीं कर सकता। जबतक श्रात्माका आश्रय परकी ओर होता है तवतक उसकी ऐसी दशा होती है। इसिलये जीवको स्व श्रीर परका यथार्थ भेदनिज्ञान करना चाहिये। भेदविज्ञान होनेपर वह अपने पुरुषार्थको श्रपनी ओर लगाया ही करता है, श्रीर उससे कमशः रागको दूर करके बारहवे गुंग-स्थानमें सर्वथा राग दूर हो जानेपर वीतरागता प्रगट हो जाती है। तत्य-श्रात् थोड़े ही समयमे पुरुषार्थ बढ़ने पर ज्ञान ग्रुग जितना परिपूर्ण है उतनी

परिपूर्ण उसकी पर्याय प्रगट होती है। ज्ञानपर्याय पूर्ण प्रगट (त्रिकसित) हो जाने पर ज्ञानके व्यापारको एक ओरसे दूमरी ओर ले जाने की आव-श्यकता नहीं रहती। इसलिये प्रत्येक मुमुक्षको यथार्थ भेदविज्ञान प्राप्त करना चाहिये; जिसका फल केवलज्ञान है।। १८।।

### पाँच इन्द्रियोंके नाम और उनका क्रम स्परानरसनाघाणचच्चुःश्रोत्राणि ॥१६॥

प्रथं — [स्पर्शन ] स्पर्शन [रसना ] रसना [प्राण ] नाक [चक्षुः ] चक्षु भीर [श्रोत्र ] कान-यह पाँच इन्द्रियाँ है।

#### टीका

- (१) यह इन्द्रियां भावेन्द्रिय भ्रीर द्रव्येन्द्रिय यों दोनों प्रकारकी सम-भना चाहिये। एकेन्द्रिय जीवके पहिली (स्पर्शन) इन्द्रिय, दो इन्द्रिय जीवके पहिली दो क्रमशः होती हैं। इस ग्रध्यायके चौदहवें सूत्र की टीकामे इस सम्बन्धसे सविवरण कहा गया है।
- (२) इन पाँच भावेन्द्रियोंमें भावश्रोत्रेन्द्रियको अति लाभदायक माना गया है, क्योंकि उस भावेन्द्रियके बलसे जीव सम्यग्ज्ञानी पुरुषका उप-देश सुनकर श्रीर तत्पश्चात् विचार करके—यथार्थं निर्णय करके हितकी श्राप्ति श्रीर श्रहितका त्याग कर सकता है। जड़ इन्द्रिय तो सुननेमें निमित्त मात्र है।
- ३. (अ)-श्रोत्रेन्द्रिय (कान) का भ्राकार जवकी बीचकी नालीके समान, (ब)—नेत्रका ग्राकार मसूर जैसा, (क)—नाकका आकार तिलके फूल जैसा, (ड)—रसनाका आकार अर्धचन्द्रमा जैसा भ्रीर (इ)—स्पर्श-नेन्द्रियका ग्राकार शरीराकार होता है,—स्पर्शनेन्द्रिय सारे शरीरमें होती है।। १६।।

### इन्द्रियोंके विषय

# स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तदर्थाः ॥२०॥

**भर्ण-[ स्पर्शरसगंधवर्णशब्दाः** ] स्पर्श, रस, गंघ, वर्ण, (रंग)

भीर शब्द यह पाँच कमशः [तत् भ्रयाः] उपरोक्त पाँच इन्द्रियोंके विषय हैं अर्थात् उपरोक्त पाँच इन्द्रियाँ उन उन विषयोंको जानती हैं।

#### रीका

- १. जाननेका काम भावेन्द्रियका है, पुद्गल इन्द्रिय निमित्त है। प्रत्येक इन्द्रियका विषय क्या है सो यहाँ कहा गया है। यह विषय जड़-पुद्गल हैं।
- २. प्रश्न--- यह जीवाधिकार है फिर भी पुद्गलद्रव्यकी बात क्यों ली गई है ?
- उत्तर—जीवको भावेन्द्रियसे होनेवाले उपयोगरूपज्ञानमें ज्ञेय क्या है यह जाननेके लिये कहा है। ज्ञेय निमित्त मात्र है, ज्ञेयसे ज्ञान नही होता किंतु उपयोगरूप भावेन्द्रियसे ज्ञान होता है अर्थात् ज्ञान विषयी है और ज्ञेय विषय, यह बतानेके लिये यह सूत्र कहा है।
- ३. स्पर्श—आठ प्रकारका है शीत, उष्ण, रूखा, चिकना, कोमल, कठोर, हलका और भारी।

रस-गाँच प्रकारका है खट्टा, मीठा, कडुवा, कषायला, चिरपरा।
गांध-दो प्रकारकी हैं सुगन्ध और दुर्गेन्ध।

वर्ण-पाँच प्रकारका है काला, पीला, नीला, लाल और सफेद। शब्द-सात प्रकारका है षडज, रिषभ, गंघार, मध्यम, पंचम, घैवत, निवाघ।

इसप्रकार कुल २७ भेद हैं उनके संयोगसे असंख्यात भेद हो जाते हैं। ४—सैनो जीवोके इन्द्रिय द्वारा होनेवाले चैतन्य व्यापारमें मन निमित्त रूप होता है।

५—स्पर्श, रस, गंघ और शब्द विषयक ज्ञान उस २ विषयोंको जाननेवाली इन्द्रियके साथ उस विषयका संयोग होनेसे ही होता है। म्रात्मा चक्षके द्वारा जिस रूपको देखता है उसके योग्य क्षेत्रमे दूर रहकर उसे देख सकता है।। २०॥

#### मनका विषय

# श्रुतमनिन्द्रियस्य ॥ २१ ॥

श्चर्ण—[ श्चनिन्द्रियस्य ] मनका विषय [ श्रुतम् ] श्रुतज्ञानगोचर पदार्थं है अथवा, मनका प्रयोजन श्रुतज्ञान है।

#### टीका

१—द्रव्यमन श्राठ पाँखुड़ीवाले खिले हुए कमलके श्राकार है। [देखो अध्याय २ सूत्र ११ की टोका ]

श्रवण किये गये पदार्थका विचार करनेमें मन द्वारा जीवकी प्रवृत्ति होती है। कर्णोन्द्रयसे श्रवण किये गये शब्दका ज्ञान मितज्ञान है; उस मिति- ज्ञानपूर्वक किये गये विचारको श्रुतज्ञान कहते हैं। सम्यग्ज्ञानी पुरुषका उप-देश श्रवण करनेमें कर्णोन्द्रय निमित्त है और उसका विचार करके यथार्थ निर्णय करनेमें मन निमित्त है। हितकी प्राप्ति श्रीर अहितका त्याग मनके द्वारा होता है। (देखो अध्याय २ सूत्र ११ तथा १६ की टीका) पहिले राग सहित मनके द्वारा आत्माका व्यवहार सच्चा ज्ञान किया जा सकता है श्रीर फिर (रागको श्रंशतः श्रभाव करने पर) मनके श्रवलम्बनके बिना सम्यग्ज्ञान प्रगट होता है, इसिलये सैनी जीव ही धर्म प्राप्त करनेके योग्य है। (देखो अध्याय २ सूत्र २४ की टीका)

ैं २—मनरहित (असैनी) जीवोंके भी एक प्रकारका श्रुतज्ञान होता है। (देखो श्रध्याय १ सूत्र ११ तथा ३० की टीका)

जन्हें आत्मज्ञान नही होता इसलिये उनके ज्ञानको 'कुश्रुत' कहा जाता है।

३—श्रुतज्ञान जिस विपयको जानता है उसमें मन निमित है, किसी इन्द्रियके आधीन मन नहीं है। अर्थात् श्रुतज्ञानमें किसी भी इन्द्रियका निमित्त नहीं है।।२१॥

### इन्द्रियोंके स्वामी

### वनस्पत्यन्तानामेकम् ॥ २२ ॥

श्रयं—[ वनस्पति श्रंतानां ] वनस्पतिकाय जिसके श्रंतमें है ऐसे जीवोंके अर्थात् पृथ्वीकायिक जलकायिक श्रग्निकायिक, वायुकायिक और वनस्पतिकायिक जीवोके [एकम्] एक स्पर्शन इन्द्रिय ही होती है।

#### टीका

इस सूत्रमें कथित जीव एक स्पर्शन इन्द्रियके द्वारा ही ज्ञान करते है। इस सूत्रमें इन्द्रियोके 'स्वामी' ऐसा शीर्षक दिया है, उसमें इन्द्रियके दो प्रकार है—जड़ इन्द्रिय और भावेन्द्रिय। जड़ इन्द्रियके साथ जीवका निमित्त-नैमित्तिक संबंध बतानेके लिए व्यवहारसे जीवको स्वामी कहा है, वास्तवमे तो कोई द्रव्य किसी द्रव्यका स्वामी है हो नही। और भावेन्द्रिय उस ग्रात्माकी उस समयकी पर्याय है ग्रर्थात् अशुद्धनयसे उसका स्वामी श्रात्मा है।। २२।।

### कृमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादिनामेकैक वृद्धानि ॥ २३ ॥

प्रथं—[ कृमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादिनाम् ] कृमि इत्यादि, चीटी इत्यादि, भ्रमर इत्यादि तथा मनुष्य इत्यादिके [एकेक वृद्धानि] क्रमसे एक एक इन्द्रिय, बढ़ती अधिक अधिक है ग्रर्थात् कृमि इत्यादिके दो, चीटी इत्यादिके तीन, भोरा इत्यादिके चार श्रीर मनुष्य इत्यादिके पाँच इन्द्रियाँ होती हैं।

#### टीका

प्रश्न-यदि कोई मनुष्य जन्मसे ही भ्रंघा और वहरा हो तो उसे तीन इन्द्रिय जीव कहना चाहिये या पचेन्द्रिय ?

उत्तर—वह पंचेन्द्रिय जीव ही है, क्योंकि उसके पाँचों इन्द्रियाँ है किन्तु उपयोगरूप शक्ति न होनेसे वह देख और सुन नहीं सकता।

नोट:—इसप्रकार ससारी जीवींके इन्द्रियद्वारका वर्णन हुमा, भव उनके मनद्वारका वर्णन २४ वे सूत्रमें किया जाता है।। २३।।

### सैनी किसे कहते हैं ?

### संज्ञिनः समनस्काः ॥ २४ ॥

ग्रर्थं—[समनस्काः] मनसहित जीवोंको [संज्ञिनः] सैनी कहते हैं।

#### टीका

सैनी जीव पंचेन्द्रिय ही होते हैं (देखो भ्रध्याय २ सूत्र ११ तथा २१ की टीका) जीवके हिताहितकी प्रवृत्ति मनके द्वारा होती है। पंचेन्द्रिय जीवोंमें सैनी और असैनी ऐसे दो भेद होते है, सैनी भ्रर्थात् संज्ञी=संज्ञावाला प्राणी समभना चाहिये। 'संज्ञा' के अनेक ग्रर्थ हैं उनमें से यहाँ 'मन' ग्रर्थ लेना चाहिए।। २४।।

मनके द्वारा दिताहितकी प्रवृत्ति होती है किन्तु शरीर के छूट जाने पर विग्रहगतिमें [ नये शरीरकी प्राप्ति के लिये गमन करते हुए जीवको ] मन नहीं है फिर भी उसे कर्मका आश्रय होता है, इसका क्या कारण है ?

### विग्रहगतौ कर्मयोगः ॥ २५ ॥

प्रथं—[ विग्रहगती ] विग्रहगितमें अर्थात् नये शरीरके लियें गमनमें [ कर्मयोगः ] कार्मणकाययोग होता है।

#### टीका

(१) विग्रहगति—एक शरीरको छोड़कर दूसरे शरीरकी प्राप्ति के लिये गमन करना विग्रहगति है। यहाँ विग्रहका अर्थ शरीर है।

कर्मयोग—कर्मों समूहको कार्मण शरीर कहते हैं। आत्म-प्रदेशों परिस्पन्दनको योग कहते हैं इस परिस्पन्दनके समय कार्मण शरीर निमित्तरूप है इसलिये उसे कर्मयोग अथवा कार्मणकाययोग कहते हैं, और इसलिये विग्रहगतिमें भी नये कर्मोका आश्रव होता है। [देखों सूत्र ४४ की टीका ]

२---मरण होने पर नवीन शरीरको ग्रहण करनेके लिये जीव जब

गमन करता है तब मार्गमें एक दो या तीन समय तक धनाहारक रहता है। उस समयमे कार्मणयोगके कारण पुद्गलकर्मका तथा तैजसवर्गणाका ग्रहण होता है, किन्तु नोकर्म-पुद्गलोंका ग्रहण नही होता॥ २५॥

विप्रहगतिमें जीव और पुद्गलोंका गमन कैसे होता है ?

### अनुश्रेणि गतिः ॥ २६॥

सर्थ—[गति]जीव पुद्गलोका गमन [ स्रनुश्रेणि] श्रेग्रीके श्रनुसार ही होता है।

#### टीका

१. श्रेणि—लोकके मध्यभागसे ऊपर, नीचे तथा तिर्यंक् दिशामें क्रमशः हारबद्ध रचनावाले प्रदेशोंकी पंक्ति ( Line ) को श्रेणि कहते हैं।

२-विग्रहगितमें आकाश प्रदेशोकी सीधी पंक्ति पर ही गमन होता है। विदिशामें गमन नहीं होता। जब पुद्गलका शुद्ध परमाग्रु प्रति शीघ्र गमन करके एक समयमे १४ राजु गमन करता है तब वह श्रेणिबद्ध सीधा ही गमन करता है।

३. उपरोक्त श्रे िएकी छह दिशाएँ होती हैं (१)-पूर्वसे पश्चिम, (२)-उत्तरसे दक्षिण, (३)-ऊपरसे नीचे, तथा अन्य तीन उससे उल्टेरूप में अर्थात् (४)-पश्चिमसे पूर्व, (५)-दक्षिणसे उत्तर और (६)-नीचेसे ऊपर।

४. प्रश्न--यह जीवाधिकार है, तब फिर इसमें पुद्गलका विषय क्यों लिया गया है ?

उत्तर—जीव और पुद्गलका निमित्त नैमित्तिक सम्बन्घ बतानेके लिये तथा यह बतानेके लिये कि जीव और पुद्गल दोनों अपनी स्वतंत्र धोग्यतासे गमन करते है,-पुद्गलका भी विषय लिया गया है ॥ २६ ॥

> मुक्त जीवोंकी गति कैसी होती है १ अविग्रहा जीवस्य ॥ २७॥

ग्नर्थ—[ जीवस्य ] मुक्त जीवकी गति [ श्रविग्नहा ] वकता रहित सीधी होती है।

#### टीका

सूत्रमे 'जीवस्य' शब्द कहा गया है किंतु पिछले सूत्रमें संसारी जीव का विषय था इसलिये यहाँ 'जीवस्य' का अर्थ 'मुक्त जीव' होता है।

इस अध्यायके पच्चीसवें सूत्रमें विग्रहका अर्थ 'शरीर' किया था भ्रीर यहाँ उसका भ्रथं 'वकता' किया गया है; विग्रह शब्दके यह दोनों ग्रथं होते हैं। पच्चीसवें सूत्रमें श्रेणिका विषय नहीं था इसलिये वहाँ 'वकता' भ्रथं लागू नहीं होता, किंतु इस सूत्रमें श्रेणिका विषय होनेसे 'अविग्रहा' का भ्रथं वक्रता रहित (मोड़ रहित) होता है ऐसा सम भना चाहिये। मुक्त जीव श्रेणिबद्धगतिसे एक समयमें सोधे सात राजू ऊरर गमन करके सिद्ध क्षेत्रमें जाकर स्थिर होते हैं।। २७।।

### संसारी जीवोंकी गति और उसका समय

## विश्रहवती च संसारिणः प्राक्चतुर्भ्यः ॥ २८ ॥

श्रथं—[ संसारिणः ] संसारी जीवकी गति [ चतुम्यंः प्राक् ] चार समयसे पहिले [ विग्रहवती च ] वकता—मोड़ सहित तथा रहित होती है।

#### टीका

१—संसारी जीवकी गित मोड़ासिहत श्रीर मोड़ारिहत होती है। यदि मोड़ारिहत होती है तो उसे एक समय लगता है, एक मोड़ा लेना पड़े तो दो समय, दो मोड़ा लेना पड़े तो तीन समय श्रीर तीन मोड़ा लेना पड़े तो चार समय लगते है। जोव चौथे समयमे तो कहीं न कही नया शरीर नियमसे घारण कर लेता है, इसिलये विग्रहगितका समय श्रिकसे अधिक चार समय तक होता है। उन गितयोके नाम यह हैं:—१-ऋजुगित (ईपु-गित) २-पाणिमुक्तागित, ३-लांगिलकागित श्रीर ४-गौमूत्रिकागित।

२-एक परमाणुको मंदगतिसे एक आकाशप्रदेशसे उसीके निकट

के दूसरे श्राकाश प्रदेश तक जानेमें जो समय लगता है वह एक समय है। यह छोटेसे छोटा काल है।

३—लोकमें ऐसा कोई स्थान नहीं है जहाँ जानेमें जीवको तीन से अधिक मोड़ा लेना पड़ते हों।

४—विग्रहगितमें जीवको चैतन्यका उपयोग नहीं होता। जब जीव की उसप्रकारकी योग्यता नहीं होती तब द्रव्येन्द्रियाँ भी नहीं होती। ऐसा निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध है। जब जीवको भावइन्द्रियके उपयोगरूप परिग्रामित होनेकी योग्यता होती है तब द्रव्येन्द्रियाँ अपने कारणसे स्वयं उपस्थित होती हैं। वह यह सिद्ध करता है कि जब जीवकी पात्रता होती है तब उसके अनुसार निमित्त स्वयं उपस्थित होता है, निमित्तके लिये राह नहीं देखनी पड़ती।। २८।।

### अविग्रहगतिका समय एकसमयाऽविग्रहा ॥ २६ ॥

भ्रयं—[ अविग्रहा ] मोड़रहित गति [ एकसमया ] एक समय मात्र हो होती है, अर्थात् उसमे एक समय ही लगता है।

#### टीका

१—जिस समय जीवका एक शरीरके साथ का संयोग छूटना है उसी समय, यदि जीव अविग्रह गतिके योग्य हो तो दूसरे क्षेत्रमे रहनेवाले अन्य शरीरके योग्य पुद्रलोके साथ (शरीरके साथ) सम्बन्ध प्रारम्भ होता है। मुक्त जीवोको भी सिद्धगितमे जानेमे एक ही समय लगता है यह गित सीधी पंक्ति में ही होती है।

२-एक पुदूलको उत्कृष्ट नेगपूर्वक गित करनेमे चौदह राजू लोक अर्थात् लोकके एक छोरसे दूसरे छोर तक (सीधी पंक्तिमें ऊपर या नीचे) जाने मे एक समय ही लगता है।। २६।।

विग्रहगतिमें आहारक-अनाहारककी व्यवस्था एकं द्वी त्रीन्वानाहारकः ॥ ३०॥ अर्थ-विग्रहगितमें [ एकं हो वा तीन ] एक दो अथवा तीन समय तक [ श्रनाहारक: ] जीव श्रनाहारक रहता है।

#### टीका

१. आहार—भीदारिक, वैक्रियिक, ग्रीर आहारकशरीर तथा छह-पर्याप्तिके योग्य पुद्गल परमागुग्रोंके ग्रहणको आहार कहा जाता है।

२—उपरोक्त आहारको जीव जब तक ग्रहण नही करता तब तक वह ग्रनाहारक कहलाता है। संसारी जीव ग्रविग्रहगितमें ग्राहारक होता है, परन्तु एक दो या तीन मोड़ावाली गितमें एक दो या तीन समयतक अनाहारक रहता है, चौथे समयमें नियमसे ग्राहारक हो जाता है।

३—यह ध्यानमें रखना चाहिये कि इस सूत्रमें नोकर्मकी भ्रिपेक्षासे अनाहारकत्व कहा है। कर्मेग्रहण तथा तैजस परमाणुओं का ग्रहण तेरहवे गुणस्थानतक होता है। यदि इस कर्म भ्रीर तैजस परमाणुके ग्रहणको आहारकत्व माना जाय तो वह अयोगी गुणस्थानमें नही होता।

४—विग्रहगति से ग्रतिरिक्त समयमें जीव प्रतिसमय नोकर्मेरूप आहार ग्रहण करता है।

५—यहाँ म्राहार-अनाहार और ग्रहण शब्दोंका प्रयोग हुआ है, वह मात्र निमित्त नैमित्तिक संबंध बतानेके लिये है। वास्तवमें ( निश्चय दृष्टिसे ) आत्माके किसी भी समय किसी भी परद्रव्यका ग्रहण या त्याग नही होता, भले ही वह निगोदमे हो या सिद्धमे ।। ३० ।।

#### जनमके भेद

# सम्मूच्छनगर्भोपपादा जन्म ॥ ३१ ॥

भ्रर्थ-[ सम्मूच्छ्नंगर्भडपपादाः ] सम्मूच्छ्नं, गर्भ श्रौर उपपाद तीन प्रकारका [ जन्म ] जन्म होता है।

#### टीका

१. जन्म-नवीन शरीरको घारण करना जन्म है। सम्मूच्छ्रेनजन्म-अपने शरीरके योग्य पुदूल परमाणुओंके द्वारा,

माता-पिताके रज श्रीर वीर्यके बिना ही शरीरकी रचना होना सो सम्मूर्च्छन जन्म है।

गर्भजनम—स्त्रीके उदरमें रज श्रौर वीर्यके मेलसे जो जन्म [Conception] होता है उसे गर्भजन्म कहते हैं।

उपपादजनम—माता पिताके रज और वीर्यके बिना देव और नारिकयोके निश्चित स्थान—विशेषमें उत्पन्न होनेको उपपादजन्म कहते हैं। यह उपपादजन्मवाला शरीर वैकियिक रजकराोंका बनता है।

२—समन्ततः + सूर्च्छनं – से संसूर्च्छन शब्द बनता है। यहाँ सम-न्ततःका अर्थ चारों ओर ग्रथवा जहाँ – तहाँसे होता है और सूर्च्छनका अर्थ शरीरका वन जाना है।

३. जीव अनादि अनंत है, इसलिये उसका जन्म—मरण नहीं होता किन्तु जीवको अनादिकालसे अपने स्वरूपका अप (मिथ्यादर्शन) बना हुआ है इसलिये उसका शरीरके साथ एक क्षेत्रावगाह संबंध होता है, और वह अज्ञानसे शरीरको अपना मानता है। और अनादिकालसे जीवको यह विपर्रीत मान्यता चली आ रही है कि मैं शरीरकी हलन—चलन आदि क्रिया कर सकता हूँ, शरीरकी क्रियासे धर्म हो सकता है, शरीरसे मुभे सुख दु:ख होते है इत्यादि जबतक यह मिथ्यात्वरूप विकारभाव जीव करता रहता है तब तक जीवका नये नये शरीरोंके साथ सम्बन्ध होता रहता है। उस नये शरीर के संबंध [संयोग] को जन्म कहते हैं और पुराने शरीरके वियोगको मरण कहते हैं। सम्यग्हिष्ठ होनेके बाद जब तक चारित्र की पूर्णता नही होती तब तक जीवको नया शरीर प्राप्त होता है। उसमे जीवका क्षायभाव निमित्त है।। ३१।।

#### योनियोंके मेद

# सचित्तशीतसंचताः सेतरा मिश्राश्चैकशस्तद्योनयः॥३२॥

भर्य-[ सचित्त शीत संवृताः ] सचित्त, शीत, संवृत [सेतरा] उससे उल्टी तीन-अचित्त, उष्ण, विवृत्त [च एकशः मिश्राः] भीर क्रमसे

एक एकको मिली हुई तीन श्रर्थात् सचित्ताचित्त, शीतोष्ण, ग्रीर संवृत विवृत [ तत् योनयः ] ये नव जन्मयोनियाँ हैं।

#### टीका

जीवोके उत्पत्तिस्थानको योनि कहते हैं; योनि आधार है और जन्म आधेय है।

२. स्वित्तयोनि—जीव सहित योनिको सिचत्त योनि कहते हैं। संवृत्तयोनि—जो किसीके देखनेमें न श्रावे ऐसे उत्पत्तिस्थान को संवृत (ढकी हुई) योनि कहते हैं।

विवृतयोनि—जो सबके देवनेमें भ्राये ऐसे उत्पत्ति स्थानको विवृत (खुली) योनि कहते हैं।

- १. मनुष्य या भ्रन्य प्राशीके पेटमें जीव (कृमि इत्यादि ) उत्पन्न होते हैं उनकी सचित्तयोनि है।
- २. दीवालमें, मेज, कुर्सी इत्यादिमें जीव उत्पन्न हो जाते हैं, उनकी अचित्तयोनि है।
- ३. मनुष्यकी पहिनी हुई टोपी इत्यादिमें जीव उत्पन्न हो जाते है उनकी सिचताचित्तयोनि है।
- ४. सर्वीमें जीव उत्पन्न होते हैं उनकी शीतयोनि है। ५—गर्मीमें जीव उत्पन्न होते हैं उनकी उष्ण योनि है। ६—पानीके खड़े में सूर्यकी गर्मी से पानीके गर्म हो जाने पर जो जीव उत्पन्न हो जाते हैं उनकी शीतोष्ण- योनि है। ७—बंद पेटीमें रखे हुए फलोंमें जो जीव उत्पन्न हो जाते है उनकी संवृतयोनि है। ५—पानीमें जो काई इत्यादि जीव उत्पन्न होते हैं उनकी विवृतयोनि है श्रीर ६—थोड़ा भाग खुला हुग्रा और थोड़ा ढका हुआ हो ऐसे स्थानमें उत्पन्न होनेवाले जीवोंकी संवृतविवृतयोनि होती है।
- प्र. गर्भयोनिके श्राकारके तीन भेद हैं—१-शंखावर्त २-क्रमॉन्नत और ३-वंशपत्र । शंखावर्तयोनिमे गर्भ नही रहता, क्रमॉन्नतयोनिमें तीर्थंकर चक्रवर्ती, वासुदेव प्रतिवासुदेव श्रोर बलभद्र उत्पन्न होते हैं, उनके श्रतिरिक्त

कोई उत्पन्न नहीं होता । वंशपत्रयोनिमें शेष गर्भजन्मवाले सब जीव उत्पन्न होते है ॥३२॥

### गर्भजन्म किसे कहते हैं ? जरायुजाण्डजपोतानां गर्भः ॥ ३३॥

ग्रर्थ—[जरायुज ग्रंडज पोतानां] जरायुज, ग्रंडज ग्रीर पोतज इन तीन प्रकारके जीवोंके [गर्भः] गर्भजन्म ही होता है ग्रर्थात् उन जीवोंके ही गर्भजन्म होता है।

#### टीका

१. जरायुज — जालीके समान मांस और खूनसे व्याप्त एक प्रकारकी येलीसे लिपटा हुआ जो जीव जन्म लेता है उसे जरायुज कहते हैं। जैसे—गाय, भैस, मनुष्य इत्यादि।

अंडज — जो जीव भंडोमे जन्म लेते है उनको भंडज कहते है, जैसे — चिड़िया, कबूतर, मोर वगैरह पक्षी।

पोतज्ञ--- उत्पन्न होते समय जिन जीवोके शरीरके ऊपर किसी प्रकारका श्रावरण नहीं होता उन्हें पोतज कहते हैं जैसे-सिंह, बाघ, हाथी, हिरण, बन्दर इत्यादि।

२-असाधारण भाषा और अध्ययनादि जरायुज जोवोंमें ही होता है, चक्रघर, वासुदेवादि, महाप्रमावशाली जीव जरायुज होते हैं, मोक्ष भी जरायुजको प्राप्त होता है।। ३३।।

### उपपादजन्म किसे कहते हैं ?

### देवनारकाणामुपपादः ॥ ३४ ॥

भ्रर्थ-[ देवनारकाणां ] देव भौर नारकी जीवोके [ उपपादः ] उपपाद जन्म ही होता है अर्थात् उपपाद जन्म उन जीवोके ही होता है।

#### टीका

१—देवोके प्रस्तिस्थानमे शुद्ध सुगंधित कोमल सपुटके श्राकार शय्या होतो है उसमे उत्पन्न होकर श्रंतर्मु हुर्तमे परिपूर्ण जवान हो जाता है, जैसे कोई जीव शय्यासे सोकर जागता है उसीप्रकार आनन्द सहित वह जीव बैठा होता है। यह देवोंका उपपाद जन्म है।

२—नारकी जीव बिलोंमें उत्पन्न होते हैं मधुमक्खीके छत्नेकी भाँति ओंघा मुख किये हुये इत्यादि आकारके विविध मुखवाले उत्पत्तिस्यान हैं उनमें नारकी जीव उत्पन्न होते है श्रीर वे उल्टा सिर ऊपर पैर किये हुए अनेक कष्ट कर वेदनाश्रोंसे निकलकर विलाप करते हुए धरती पर गिरते हैं यह नारकीका उपपादजन्म है।। ३४॥

### सम्मूर्च्छन जन्म किसके होता है ? शेषाणां सम्मूर्च्छनम् ॥ ३५॥

श्चर्य—[ शेषाणां ] गर्भ और उपपाद जन्मवाले जीवोंके अतिरिक्त शेष जीवोंके [सम्मूच्छंनम्] सम्मूच्छंन जन्म ही होता है ग्रथित् सम्मूच्छंन जन्म शेष जीवोंके ही होता है।

#### टीका

एकेन्द्रियसे असैनी चतुरिन्द्रिय जीवोंके नियमसे समूर्च्छन जन्म होता है और असैनी तथा सैनी पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके गर्भ श्रीर सम्मूर्च्छन दोनों प्रकारके जन्म होते हैं अर्थात् कुछ गर्भज होते हैं और कुछ सम्मूर्च्छन होते हैं। लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्योके भी सम्मूर्च्छनजन्म होता है।। ३५।।

### श्वरीरके नाम तथा मेद औदारिकवैकियिकाहारकतैजसकार्मणानि शरीराणि ॥ ३६॥

श्रयं—[श्रीदारिक-वैक्रियिक श्राहारक तैजस कार्मणाणि] श्रीदा-रिक वैक्रियिक, श्राहारक, तेजस, और कार्मण [ शरीराणि ] यह पाँच शरीर हैं।

औदारिक शरीर—मनुष्य और तियँचोंका शरीर जो कि सड़ता है गलता है तथा भरता है वह-ग्रीदारिक शरीर है। यह शरीर स्थूल होता है इसिलये उदार कहलाता है, सूक्ष्म निगोदियोका शरीर इन्द्रियोंके द्वारा न तो दिखाई देता है न मुड़ता है और न काटनेसे कटता है, फिर भी वह स्थूल है, क्योंकि दूसरे शरीर उससे कमशः सूक्ष्म है [देखो इसके बादका सूत्र]

वैक्रियिक शरीर—जिसमें हलके भारी तथा अनेक प्रकारके रूप वनानेकी शक्ति हो उसे वैक्रियिक शरीर कहते है वह देव और नारिकयोंके ही होता है।

नोट-यह वात घ्यानमे रखना चाहिये कि मौदारिक शरीरवाले जीव के ऋदिके कारण जो विकिया होती है वह भौदारिक शरीरका ही प्रकार है।

आहारकशरीर—सूक्ष्म पदार्थों के निर्णयके लिये अथवा सयमकी रक्षा इत्यादिके लिये छठवें गुरणस्थानवर्ती मुनिके मस्तकसे जो एक हाथका पुतला निकलता है, उसे भ्राहारक शरीर कहते हैं। (तत्त्वोमे कोई शका होने पर केवली अथवा श्रुतकेवलीके पास जानेके लिए ऐसे मुनिके मस्तकसे एक हाथका पुतला निकलता है उसे भ्राहारक शरीर कहते हैं।)

तेजस शरीर—औदारिक, वैक्रियिक श्रीर श्राहारक इन तीन शरीरोको कान्ति देनेवाले तेजस वर्गगासे बने हुए शरीरको तेजस शरीर कहते हैं।

कार्मण शरीर--शानावरणादि वाठ कर्मोके समूहको कार्मण शरीर कहते है।

नोट-पहिले लीन कारार छाहार वर्गणार्भे से बनते हैं।

### शरीरोंकी सक्ष्मताका वर्णन परं परं सूद्धमस् ॥ ३७॥

म्रर्थ-पहिले कहे हुए शरीरोकी अपेक्षा [ परं परं ] आगे आगेके शरीर [ सूक्ष्मम् ] सूक्ष्म सूक्ष्म होते हैं अर्थात् औदारिककी अपेक्षा वैकि-यिक सूक्ष्म, वैकियिककी अपेक्षा आहारक सूक्ष्म, आहारककी अपेक्षा तेजस सूक्ष्म और तैजसकी अपेक्षासे कार्मण शरीर सूक्ष्म होता है ॥ ३७॥

पहिले पहिले शरीरकी अपेक्षा आगेके शरीरोंके प्रदेश थोड़े होंगे ऐसी विरुद्ध मान्यता दूर करनेके लिये खत्र कहते हैं।

# प्रदेशतो ऽसंख्येयगुणं प्राक्तै जसात् ॥ ३८ ॥

श्रर्थ—[ प्रदेशतः ] प्रदेशोंकी अपेक्षासे [ तंजसात् प्राक् ] तंजस शरीरसे पहिलेके शरीर [ श्रसंख्येषगुरां ] श्रसंख्यात्गुरो हैं।

#### टीका

श्रीदारिक शरीरके प्रदेशोंकी अपेक्षा असंख्यातगुरो प्रदेश, वैक्रियिक शरीरके है, श्रीर वैक्रियिक शरीरकी अपेक्षा, असंख्यातगुरो प्रदेश श्राहारक शरीरके हैं ॥ ३८ ॥

### अनन्तगुणे परे ॥ ३६ ॥

श्रथं—[ परे ] शेष दो शरीर [ श्रनन्तगुणे ] श्रनन्तगुणे परमाणु ( प्रदेश ) वाले हैं अर्थात् श्राहारक शरीरकी अपेक्षा श्रनन्तगुणे प्रदेश तैजस शरीरमें होते है और तैजस शरीरकी अपेक्षा अनन्तगुणे प्रदेश कार्मण शरीर में होते हैं।

#### टीका

आगे श्रागेके शरीरोंमें प्रदेशोंकी संख्या श्रधिक होने पर भी उनका मिलाप लोहेके पिडके समान सघन होता है इसलिये वे श्रल्परूप होते हैं। यहाँ प्रदेश कहनेका अर्थ परमागु समभना चाहिये॥ ३६॥

### तैजस और कार्मणशरीरकी विशेषता अप्रतिघाते ॥ ४० ॥

धर्थ--तैजस और कार्मण ये दोनों शरीर [ म्रप्रतिघाते ] अप्रति-घात अर्थात् वाधा रहित हैं।

#### टीका

ये दोनों भरीर लोकके अन्त तक हर जगह जा सकते हैं और चाहे जहिंसे निकल सकते हैं। वैक्रियक और श्राहारक शरीर हर कियों में प्रवेश कर नकता है, परन्तु वैक्रियक दारीर त्रसनाली तक ही गमन कर सकता है। आहारक धरीरका गमन अधिकसे श्रीधक अट्राई हीप पर्यंत जहीं केवली और श्रुतकेवली होने हैं वहां तक होता है। मनुष्यका वैक्रियक शरीर मनुष्यलोक ( अढ़ाई द्वीप ) तक जाता है उससे अधिक नहीं जा सकता ॥ ४० ॥

### तैजस और कार्मण शरीरकी अन्य विशेषता अनादिसम्बन्धे च ॥ ४१॥

प्रर्थ—[च] ग्रीर यह दोनों शरीर [ ग्रनादिसम्बन्धे ] ग्रात्माके साथ अनादिकालसे सम्बन्धवाले हैं।

#### टीका

- १. यह कथन सामान्य तैजस और कार्मणशरीरकी अपेक्षासे है। विशेष अपेक्षासे इसप्रकारके पहिले पहिले शरीरोंका सम्बन्ध छूटकर नये नये शरीरोंके सम्बन्ध होता रहता है, अर्थात् अयोगी गुणस्थानसे पहिले— प्रति समय जीव इस तैजस और कार्मण शरीरके नये नये रजकणोंको प्रहण करता है और पुरानेको छोड़ता है। (१४ वाँ गुणस्थानके अन्तिम समय इन दोनों का अभाव हो जाता है उसी समय जीव सीधी श्रेणीसे सिद्धस्थानमें पहुँच जाता है) सूत्रमे 'च' शब्द दिया है उससे यह अर्थ निकलता है।
- र. जीवके इन शरीरोंका संबंध प्रवाहरूपसे अनादि नहीं है परन्तु नया (सादि) है ऐसा मानना गलत है, क्योंकि जो ऐसा होता तो पहिले जीव अशरीरी या अर्थात् शुद्ध था और पीछे वह अशुद्ध हुआ ऐसा सिद्ध होगा; परन्तु शुद्ध जीवके अनन्त पुरुषार्थं होनेसे उसके अशुद्धता आ नहीं सकती और जहाँ अशुद्धता नहीं होती है वहाँ ये शरीर हो ही नहीं सकते। इसप्रकार जीवके इन शरीरोका सम्बन्ध सामान्य अपेक्षासे (—प्रवाहरूपसे) अनादिसे है। और यदि इन तैजस और कार्मण शरीरोंका सम्बन्ध अनादिसे प्रवाहरूप नहीं मानकर वहीका वहीं अनादिसे जीवसे सम्बन्ध अनादिसे प्रवाहरूप नहीं मानकर वहीका वहीं अनादिसे जीवसे सम्बन्धित है ऐसा माना जाय तो उनका सम्बन्ध अनन्तकाल तक रहेगा और तब जीवके विकार न करने पर भी उसे मोक्ष कभी भी नहीं होगा। अवस्थादृष्टिसे जीव अनादिकालसे अशुद्ध है ऐसा इस सूत्रसे सिद्ध होता है। (देखों इसके बादके सूत्रकी टीका)

# ये शरीर अनादिकालसे सब जीवोंके होते हैं सर्वस्य ॥ ४२॥

म्रर्थ—ये तैजस और कार्मग् शरीर [ सर्वस्य ] सब संसारी जीवोंके होते हैं।

### टीका

जिन जीवोंके इन शरीरोंका सम्बन्ध नहीं होता है उनके संसारी श्रवस्था नहीं होती है सिद्ध अवस्था होती है। यह बात ध्यानमें रखना चाहिए कि—िकसी भी जीवके वास्तवमें (परमार्थंसे) शरीर होता नहीं है। यदि जीवके वास्तव शरीर माना जाय तो जीव जड़ शरीररूप हो जायगा; परन्तु ऐसा होता नहीं है। जीव और शरीर दोनों एक श्राकाश-क्षेत्रमें (एक क्षेत्रावगाह सम्बन्धरूप) रहते हैं इसिलये श्रज्ञानी जीव शरीरको श्रपना मानते हैं; श्रवस्था दृष्टिसे जीव श्रनादिकालसे श्रज्ञानी है इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी है इसिलये अज्ञानी है इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी है इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी है इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञानी इसिलये अज्ञ

इसप्रकार जीवके विकारीभावका श्रीर इस शरीरका निमित्त-नेमित्तिक सम्बन्ध बताया है, किन्तु जीव और शरीर एक द्रव्यरूप, एक क्षेत्ररूप, एक पर्यायरूप या एक भावरूप हो जाते हैं—यह बतानेका शास्त्रोंका हेतु नहीं है; इसलिये आगेके सूत्रमे 'सम्बन्ध' शब्दका प्रयोग किया है, यदि इसप्रकार (-व्यवहार कथनानुसार) जीव और शरीर एकरूप हो जाँय तो दोनों द्रव्योंका सर्वथा नाश हो जायगा ॥ ४२ ॥

एक जीवके एक साथ कितने शरीरोंका सम्बन्ध होता है ? तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्भ्यः ॥४३॥

श्रर्थ—[तदादोनि] उन तैजस श्रीर कार्मण शरीरोंसे प्रारम्भ करके [युगपत्] एक साथ [एकस्मिन्] एक जीवके [श्राचतुर्भ्यः] चार शरीर तक [भाज्यानि] विभक्त करना चाहिये अर्थात् जानना चाहिये। टीका

जीवके यदि दो शरीर हो तो तैजस श्रीर कार्मण, तीन हो तो

तैजस, कार्मण और बौदारिक अथवा तैजस कार्मण और वैक्रियिक, चार हो तो तैजस, कार्मण श्रौदारिक और आहारक, श्रथवा तैजस कार्मण श्रौदा-रिक और (लिंबवाले जीवके) वैक्रियिक शरीर होते हैं। इसमे (लिंबवाले जीवके) बौदारिकके साथ जो वैक्रियिक शरीर होना बतलाया है वह शरीर औदारिक की जातिका है, देवके वैक्रियिक शरीरके रजकणो की जातिका नहीं।। ४३।। (देखो सूत्र ३६ तथा ४७ की टीका)

### कार्मण शरीर की विशेषता निरुपभोगमन्त्यम् ॥ ४४ ॥

म्रर्थ—[ म्रन्त्यम् ] भ्रंतका कार्मेण शरीर [ निरुपभोगम् ] जप-भोग रहित होता है।

#### टीका

- १. उपभोग—इन्द्रियोंके द्वारा शब्दादिकके ग्रह्ण करना (-जानना ) सो उपभोग है।
- २. विग्रहगितमे जीवके भावेन्द्रियाँ होती हैं (देखो सूत्र १८) वहाँ जड़ इन्द्रियोंको रचनाका अभाव है [देखो सूत्र १७] उस स्थितिमे शब्द, रूप, रस, गंघ या स्पर्शका अनुभव (-ज्ञान) नही होता, इसलिये कार्मण शरीरको निरुपभोग ही कहा है।

प्रश्न-तैजस शरीर भी निरुपभोग ही है तथापि उसे यहाँ नयो नही गिना है ?

उत्तर—तैजसशरीर तो किसी योगका भी कारण नही है इस-लिये निरुपभोगके प्रकरणमें उसे स्थान नहीं है। विग्रहगितमें कार्मण शरीर कार्मण योगका कारण है (देखों सूत्र २५) इसलिये वह उपभोगके योग्य है या नही—यह प्रवन उठ सकता है। उसका निराकरण करनेके लिये यह सूत्र कहा है। तैजसशरीर उपभोगके योग्य है या नहीं यह प्रश्न ही नहीं उठ सकता, क्योंकि वह तो निरुपभोग ही है, इसलिये यहाँ उसे नहीं लिया गया है।

- ४. जीवकी ग्रपनी पात्रता—योग्यता (-उपादान) के अनुसार वाह्य निमित्त संयोगरूप ( उपस्थितरूप ) होते हैं, और जब ग्रपनी पात्रता नहीं होती तब वे उपस्थित नहीं होते, यह वात इस सूत्रमें वतलाई गई है। जब जीव शब्दादिकका ज्ञान करने योग्य नहीं होता तब जड़ शरीररूप इन्द्रियाँ उपस्थित नहीं होती, श्रीर जब जीव वह ज्ञान करने योग्य होता है तब जड़ शरीररूप इन्द्रियाँ स्वयं उपस्थित होती है ऐसा समक्षना चाहिये।
- ४. पच्चीसवाँ सूत्र और यह सूत्र बतलाता है कि—परवस्तु जीवको विकारभाव नहीं कराती, वयोंकि विग्रहगितमें स्थूल शरीर, स्त्री, पुत्र इत्यादि कोई नहीं होते, द्रव्यकर्म जड़ हैं उनके ज्ञान नहीं होता, और वे अपना—स्वक्षेत्र छोड़कर जीवके क्षेत्रमें नहीं जा सकते इसलिये वे कर्म जीव में विकारभाव नहीं करा सकते। जब जीव अपने दोषसे अज्ञानदशामें प्रतिक्षण नया विकारभाव किया करता है तब जो कर्म अलग होते हैं उनपर उदयका श्रारोप होता है, और जीव जब विकारभाव नहीं करता तब पृथक् होनेवाले कर्मोपर निर्जरा का ग्रारोप होता है श्रंथीं उसे 'निर्जरा' नाम दिया जाता है।। ४४।।

### औदारिक शरीर का लक्षण गर्भसम्मूच्छनजमाद्यम् ॥ ४५ ॥

श्चर्य—[ गर्भ ] गर्भ [ सम्मूच्छंनजम् ] और सम्मूच्छंन जन्मसे उत्पन्न होनेवाला शरीर [ श्चाद्यं ] पहिला—ग्रौदारिक शरीर कहलाता है।

#### टीका

प्रश्न—शरीर तो जड़ पुदूल द्रव्य है और यह जीवका ग्रधिकार है फिर भी उसमें यह विषय क्यों लिया गया है ?

उत्तर— जीवके भिन्न भिन्न प्रकारके विकारीभाव होते हैं तब उसका किस किस प्रकारके शरीरोंके साथ एक क्षेत्रावगाह सम्बन्ध होता है, यह वतानेके लिये शरीरोका विषय यहाँ (इस सूत्रमें तथा इस अध्याय के श्रन्य कई सूत्रोमें ) लिया गया है ॥ ४५ ॥

### वैकियिक शरीरका लक्षण श्रीपपादिकं वैकियिकम् ॥ ४६॥

भ्रथं—[भ्रोपपादिकम्] उपपाद जन्मवाले भ्रथीत् देव भ्रीर नार-कियोंके शरीर [वंकियिकं] वंकियिक होते हैं।

नोट--उपपाद जन्मका विषय ३४ वें सूत्रमें भीर वैक्रियिक शरीरका विषय ३६ वें सूत्रमें भ्रा चुका है, उन सूत्रोको भीर उनकी टीकाको यहाँ भी पढ लेना चाहिए।

देव और नारिकयोंके अतिरिक्त दूसरोंके वैक्रियिक शरीर होता है या नहीं ?

### सब्धिप्रत्ययं च ॥ ४७ ॥

ध्रयं—वैक्रियिकशरीर [लिब्बप्रत्ययं च] लिब्बनैमित्तिक भी होता है। टीका

वैक्रियिक शरीरके उत्पन्न होनेमें ऋदिका निमित्त है, सांबुको तपकी विशेषतासे प्राप्त होनेवाली ऋदिको 'लिंचि' कहा जाता है। प्रत्ययका अर्थ निमित्त है। किसी तियँचको भी विक्रिया होती है। विक्रिया शुभभावका फल है, धर्मका नही। धर्मका फल तो शुद्ध प्रसगभाव है और शुभभावका फल बाह्य संयोग है। मनुष्य तथा तियँचोका वैक्रियिक शरीर देव तथा नारिकयोंके शरीरसे भिन्न जातिका होता है, वह औदारिक शरीरका ही एक प्रकार है।। ४७।। [देखो सूत्र ३६ तथा ४३ की टीका] वैक्रियिकके अतिरिक्त किसी अन्य शरीरको भी लिंधका निमित्त हैं ?

### तैजसमपि ॥ ४= ॥

ध्यथं — [तंजसम् ] तंजसशरीर [ध्रिप ] भी लव्धिनिमित्तक है। टीका

े १ — तैजसशरीरके दो मेद हैं — ग्रनिः सरण श्रीर निः सरण । ग्रनिः -सरण सर्व संसारी जीवोके शरीरकी दीप्तिका कारण है, वह लब्बिप्रत्यय - । नहीं है। उसका स्वरूप सूत्र ३६ की टीकामे ग्रा चुका है। २—िन:सरण्—तैजस शुभ और अशुभके भेदसे दो प्रकारका है। यदि किसी क्षेत्रमें रोग, अकाल आदि पड़े तो उससे लोगोंको दुःखी देखकर तपस्याके घारी मुनिके अत्यन्त करुणा उत्पन्न हो जाय तो उनके दाहिने कधेमें से एक तैजसींपड निकलकर १२ योजन तक जीवोंका दुःख मिटाकर मूलशरीरमें प्रवेश करता है उसे निःसरणशुभतेजसशरीर कहते हैं। और किसी क्षेत्रमे मुनि अत्यन्त कोधित हो जाय तो ऋद्धिके प्रभावसे उनके बार्ये कंधेसे सिंदूरके समान लाल अग्निरूप कान्तिवाला बिलावके आकार एक शरीर निकलकर (वह शरीर बढ़कर १२ योजन लंबा और ६ योजन विस्तारवाला होकर ) १२ योजन तकके सब जीवोंके शरीरको तथा अन्य पुदूलो को जलाकर मस्म करके मूलशरीरमें प्रवेश करके उस मुनिको भी भस्म कर देता है, (वह मुनि नरक को प्राप्त होता है।) उसे निःसरणअशुभतैजसशरीर कहते है।। ४८।।

### आहारक शरीरका स्वामी तथा उसका लक्षण

### शुभं विशुद्धमन्याघाति चाहारकं प्रमत्तसंयतस्यैव ॥४६॥

श्रथं—[ श्राहारकं ] आहारक शरीर [ शुभम् ] शुभ है अर्थात् यह शुभ कार्यं करता है [ विशुद्धम् ] विशुद्ध है श्रथीत् वह विशुद्धकर्मं ( मंद कषाय से बंघनेवाले कर्म ) का कार्य है। [ च श्रव्याघाति ] और व्याघात—बाघारहित है तथा [ प्रमत्तसंयतस्येव ] प्रमत्तसयत ( छठवे गुरास्थानवर्ती ) मुनिके ही वह शरीर होता है।

#### टीका

- १—यह शरीर चन्द्रकान्तमिणिके समान सफेद रंगका एक हाथ प्रमाणका पुरुषाकार होता है, वह पर्वत वज्य इत्यादिसे नही रुकता इस-लिये अव्याघाति है। यह शरीर प्रमत्तसयमी मुनिके मस्तकमे से निकलता है, प्रमत्तसंयत गुणस्थानमे हो यह शरीर होता है अन्यत्र नही होता; और यह शरीर सभी प्रमत्तसंयत मुनियोके भी नही होता।
- २—यह आहारकशरीर (१) कदाचित् लिब्ध विशेषके सद्भाव जाननेके लिये, (२) कदाचित् सूक्ष्मपदार्थके निर्णयके लिये तथा (३) कदाचित् तीर्थगमनके या संयमकी रक्षाके निमित्त उसका प्रयोजन है, केवली-

भगवान् अथवा श्रुतकेवली भगवान्के पास जाते ही स्वयं निर्ण्य करके श्रंतर्मुहूर्तमें वापिस स्नाक्र सयमी मुनिके शरीरमें प्रवेश करता है।

- ३—जिससमय अरत-ऐरावत क्षेत्रोमें तीथ्रँकर मगवान्की, केवली की, या श्रुतकेव्लोकी उपस्थिति नहीं होती और उनके बिना मुनिका समा-घान नहीं हो पाता तब महाविदेह क्षेत्रमें जहाँ तीथँकर भगवान इत्यादि विराजमान होते हैं वहाँ उन (भरत या ऐरावत क्षेत्रके) मुनिका आहारक घरीर जाता है और भरत-ऐरावत क्षेत्रमें तीथँकरादि होते हैं तब वह निकट के क्षेत्रमें जाता है। महा विदेहमें तीथँकर त्रिकाल होते हैं इसलिये वहाँके मुनिके ऐसा प्रसंग आये तो उनका म्राहारक शरीर उस क्षेत्रके तीथँकरादिके पास जाता है।
- ४-(१) देव अनेक वैक्रियिक शरीर कर सकते हैं, मूलशरीर सिहत देव स्वर्गलोकमें विद्यमान रहते हैं और विक्रियाके द्वारा अनेक शरीर करके दूसरे क्षेत्रमें जाते हैं जैसे कोई सामध्यंका धारक देव अपना एक हजार रूप किये परन्तु उन हजारों शरीरोंमे उस देवकी आत्माके प्रदेश होते है। मूल वैक्रियिक शरीर जघन्य दश हजार वर्ष तक रहता है अर्थात् अधिक ज़ितनी आयु होती है उतने समय तक रहता है। उत्तर वैक्रियिक शरीरका काल जघन्य तथा उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त ही है। तीर्थंकर भगवानके जन्मके समय और नंदीश्वरादिके जिनमदिरोंकी पूजाके लिये देव जाते हैं तब बारंबार विक्रिया करते हैं।
  - (२) प्रमत्तसंयत मुनिका आहारक शरीर दूर्क्षेत्र-विदेहादिमेजाता है।
  - (३) तैजस्वारीर १२ योजन (४८ कोस) तक जाता है।
- (४) आत्मा अखंड है उसके खण्ड नहीं होते। आत्माके असंख्यात प्रदेश हैं वे कार्मण शरीरके साथ निकलते हैं मूलशरीर ज्योका त्यो वना रहता है, भीर उसमें भी प्रत्येक स्थलमें आत्माके प्रदेश अखण्ड रहते हैं।
- (५)-जैसे अन्नको प्राण कहना उपचार है उसीप्रकार इस सूत्रमे . आहारक शरीरको उपचारसे ही 'शुभ' कहा है। दोनों स्यानोमे कारणमें

कार्यं का उपचार (व्यवहार) किया गया है। जैसे अन्नका फल प्राग् है उसी-प्रकार शुभका फल आहारक शरीर है, इसलिये यह उपचार है।।४६।।

### लिंग अर्थात् वेदके स्वामी नारकसम्मूर्जिञ्जनो नपुंसकानि ॥ ५० ॥

ग्रर्थ—[ नारकसम्मूच्छिनो ] नारकी और सम्मूच्छेन जन्मवाले [ नपुंसकानि ] नपुंसक होते है।

#### टीका

१-लिंग भ्रथित् वेद दो प्रकारके हैं—(१) द्रव्यिलंग्=पुरुष स्त्री या नपुंसकत्व बतानेवाला शरीरका चिह्न भ्रौर (२) भावलिङ्ग=स्त्री, पुरुष अथवा स्त्री पुरुष दोनोंके भोगनेकी भ्रभिलाषारूप भ्रात्माके विकारी परि-गाम। नारकी और सम्भूच्छेंन जीवोंके द्रव्यिलंग भ्रौर भाविलंग दोनों नपुंसक होते हैं।

२—नारकी और सम्मूर्च्छन जीव नपुंसक ही होते हैं, क्योंकि उन जीवोंके छी-पुरुष संबंधी मनोग्य शब्दका सुनना, मनोग्यगंधका सूंधना, मनोग्यरूपका देखना, मनोग्यरसका चखना, या मनोग्यस्पर्शका स्पर्शन करना इत्यादि कुछ नहीं होता इसलिये थोड़ासा कित्पत सुख भी उन जीवोंके नहीं होता, अतः निश्चय किया जाता है कि वे जीव नपुंसक ही हैं।। ५०।।

#### देवोंके लिंग

### न देवाः ॥ ५१ ॥

प्रयं—[ देवा: ] देव [ न ] नपुंसक नही होते अर्थात् देवोंके पुरुपालग श्रीर देवियोंके स्नीलिंग होता है।

#### टीका

१—देवगतिमे द्रव्यालिंग तथा भावालिंग एकसे होते हैं। २—भोग-भूमि म्लेच्छलण्डके मनुष्य स्त्रीवेद और पुरुपवेद दोनोंको घारण करते हैं, वहाँ नपुंसक उत्पन्न नहीं होते ॥ ५१॥

## अन्य कितने लिंगवाले हैं ? शेषास्त्रिवेदाः ॥ ५२ ॥

ध्यथं—[ शेषाः ] शेषके गर्भज मनुष्य और तिर्यंच [ त्रिवेदाः ] तीनों वेदवाले होते है।

#### टीका

भाववेदके भी तीन प्रकार है—(१) पुरुषवेदकी कामाग्नि तृ एकी ग्रिग्निके समान जल्दी शांत हो जाती है, (२) स्त्रीवेदकी कामाग्नि ग्रंगारके समान गुप्त और कुछ समयके बाद शांत होती है, और (३) नपुंसकवेदकी कामाग्नि ईंटकी श्रागके समान बहुत समयतक बनी रहती है।।५२।।

किनकी आयु अपवर्तन (-अकालमृत्यु ) रहित है ? औपपादिकचरमोत्तमदेहा ऽसंख्येयवर्षायुषो ऽनपव-

## त्यांयुषः ॥५३॥

प्रयं—[ प्रोपपादिक ] उपपाद जन्मवाले देव और नारकी, [चरम उत्तम देहाः ] चरम उत्तम देहवाले अर्थात् उसी भवमे मोक्ष जाने वाले तथा [ ग्रसंख्येयवर्ष ग्रायुषः ] ग्रसख्यात वर्ष आयुवाले भोगभूमिके जीवोंकी [ प्रायुषः ग्रनपर्वात ] आयु अपवर्तन रहित होती है।

#### टीका

१-आठ कर्मों आयुनामका एक कर्म है। भोग्यमान (भोगी जाने-वाली) भ्रायु कर्मके रजकरण दो प्रकारके होते हैं—सोपक्रम और निरुपक्रम। उनमेसे भ्रायुके प्रमारणमे प्रतिसमय समान निषेक निर्जरित होते हैं, उस प्रकारका आयु निरुपक्रम अर्थात् अपवर्तन रहित है; और जिस आयुक्मंके भोगनेमे पहिले तो समय समयमें समान निषेक निर्जरित होते हैं परन्तु उसके भ्रतिमभागमें बहुतसे निषेक एकसाथ निर्जरित हो जाये उसीप्रकारकी आयु सोपक्रम कहलाती है। आयुक्मंके बधमें ऐसी विचित्रता है कि जिसके निरुपक्रम आयुका उदय हो उसके समय समय समान निर्जरा होती है इस- लिये वह उदय कहलाता है; और सोपक्रम आयुवालेके पहिले अ्रमुक समय तो उपरोक्त प्रकारसे ही निर्जरा होती है तब उसे उदय कहते हैं, परन्तु श्रन्तिम श्रंतर्मु हूर्तमें सभी निषेक एक साथ निर्जरित हो जाते हैं इसलिये उसे उदीरणा कहते हैं वास्तवमें किसी की श्रायु बढ़ती या घटती नही है परन्तु निरुपक्रम श्रायुका सोपक्रम आयुसे भेद वतानेके लिये सोपक्रम आयु-वाले जीवकी 'श्रकाल मृत्यु हुई' ऐसा व्यवहारसे कहा जाता है।

२—उत्तम ग्रर्थात् उत्कृष्ट; चरमदेह उत्कृष्ट होती है, क्योंकि जो जीव केवलज्ञान पाते हैं उनका शरीर केवलज्ञान प्रगट होने पर परमौदारिक हो जाता है। जिस शरीरसे जीवको केवलज्ञान प्राप्त नहीं होता वह शरीर चरम नहीं होता, ग्रीर परमौदारिक भी नहीं होता। मोक्ष प्राप्त करनेवाले जीवका शरीरके साथ निमित्त-नैमित्तिक संबंध केवलज्ञान प्राप्त होने पर कैसा होता है यह बतानेके लिये इस सूत्रमें चरम ग्रीर उत्तम, ऐसे दो विशेषण दिये गये हैं, जब केवलज्ञान प्रगट होता है तब उस शरीर को 'चरम' संज्ञा प्राप्त होती है; ग्रीर वह परमौदारिकरूप हो जाता है इसलिये उसे 'उत्तम' संज्ञा प्राप्त होती है; परन्तु वज्जवृषभनाराचसंहनन तथा समचतुरस्रसंस्थानके कारण शरीरको 'उत्तम' संज्ञा नहीं दी जाती।

३—सोपक्रम-कदलीघात अर्थात् वर्तमानके लिये अपवर्तन होने-वाली आयुवालेके बाह्यमें विष, वेदना, रक्तक्षय, भय, शस्त्राघात, श्वासा-वरोध, अग्नि, जल, सर्प, अजीर्णभोजन, वजूपात, शूली, हिंसकजीव, तीव्र-भूख या प्यास आदि कोई निमित्त होते हैं। (कदलीघातके अर्थके लिये देखो अ०४ सूत्र २६ की टीका)

४—कुछ झंतःकृत केवली ऐसे होते हैं कि जिनका शरीर उपसर्गसे विदीर्ए हो जाता है परन्तु उनकी भ्रायु अपवर्तनरहित है। चरमदेहधारी, गुरुदत्त, पांडव इत्यादिको उपसर्ग हुआ था परन्तु उनकी आयु अपवर्तन—रहित थी।

५—'उत्तम' शब्दका अर्थ त्रेसठ शलाका पुरुष, त्रथवा कामदेवादि त्रिष्ट्रयुक्त पुरुष ऐसा करना ठीक नहीं है। क्योंकि सुभौमचक्रवर्ती अंतिम

ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती तथा श्रन्तिम अर्घेचक्रवर्ती वासुदेव आयुके श्रपवर्तन होने पर मरणको प्राप्त हुये थे।

६—भरत श्रीर बाहुबलि तद्भवमोक्षगामी जीव हुये हैं, इसलिये परस्परमें लड़ने पर भी उनकी आयु बिगड़ सकती नहीं-ऐसा कहा है वह बताता है कि 'उत्तम' शब्दका तद्भवमोक्षगामो जीवोंके लिये ही प्रयोग किया गया है।

. ७—सभी सकलचक्रवर्ती और अर्धचक्रवर्ती, अनपवर्तन ग्रायुवाले होते हैं ऐसा नियम नही है।

द—सर्वार्थंसिद्धि टीकामें श्री पूज्यपाद आचार्य देवने 'उत्तम' शब्दका अर्थं किया है; इसलिये मूल सूत्रमें वह शब्द है यह सिद्ध होता है। श्री ग्रमृतचन्द्राचार्य देवने तत्त्वार्थंसारके दूसरे श्रध्यायकी १३५ वीं गाथामें उत्तम शब्दका प्रयोग किया है, वह गाथा निम्नप्रकार है—

असंख्येय समायुक्ताश्वरमोत्तममूर्तयः देवाश्व नारकाश्चैषाम् अपमृत्युर्नविद्यते ॥१३५॥

#### उपसंहार

(१) इस अध्यायमें जीवतत्त्वका निरूपण है, उसमें प्रथम ही जीव के श्रीपश्चमिकादि पाँच भावोंका वर्णन किया है [ सूत्र १ ] पाँच भावोंके ५३ भेद सात सूत्रोंमें कहे हैं [ सूत्र ७ तक ] तत्प्रखात जीवका प्रसिद्ध लक्षण उपयोग बतलाकर उसके भेद कहे हैं [ सूत्र १ ] जीवके संसारी और मुक्त दो भेद कहे हैं [ सूत्र १० ] उनमेसे संसारी जीवोके भेद सेनी ध्रसेनी तथा त्रस स्थावर कहे हैं, श्रीर त्रसके भेद दो इन्द्रियसे पंचेन्द्रिय तक बतलाये हैं, पाँच इन्द्रियोंके द्रव्येन्द्रिय, श्रीर भावेन्द्रिय ऐसे दो भेद कहे हैं, और उसके विषय बतलाये हैं [ सूत्र २१ तक ] एकेन्द्रियादि जीवोंके कितनी इन्द्रियां होती हैं इसका निरूपण किया है [ सूत्र २३ तक ] श्रीर फिर सेनी जीवोंका तथा जीव परभवगमन करता है। उसका ( गमनका ) स्वरूप कहा है [ सूत्र २० तक ] तत्प्रखात् जन्मके भेद, योनिके भेद, तथा गर्भज, देव, नारकी, श्रीर सम्सूच्छेन जीव कैसे उत्पन्न होते हैं इसका

निर्णय किया है। [सूत्र ३५ तक ] पाँच शरीरोंके नाम बतलाकर उनकी सूक्ष्मता और स्थूलताका स्वरूप कहा है, ग्रीर वे कैसे उत्पन्न होते हैं इसका निरूपण किया है [सूत्र ४६ तक ] फिर किस जीवके कौनसा वेद होता है यह कहा है [सूत्र ५२ तक ] फिर उदयमरण ग्रीर उदीरणामरणका नियम बताया है [सूत्र ५३]

जबतक जीवकी भ्रवस्था विकारी होती है तबतक ऐसे परवस्तुके संयोग होते है; यहाँ उनका ज्ञान कराया है; और सम्यग्दर्शन प्राप्त करके, वीतरागता प्राप्त करके संसारी मिटकर मुक्त होनेके लिये बतलाया है।

#### २ पारिणामिकभावके सम्बन्धमें

जीव श्रौर उसके श्रनन्तगुरा त्रिकाल श्रखण्ड अमेद हैं इसलिये वे पारिसामिकभावसे है। प्रत्येक द्रव्यके प्रत्येकगुराका प्रतिक्षरा परिसामन होता है; और जीव भी द्रव्य है इसलिए तथा उसमे द्रव्यत्व नामका गुरा है इसलिए प्रतिसमय उसके श्रनन्तगुराोंका परिसामन होता रहता है, उस परिसामनको पर्याय कहते हैं। उसमें जो पर्यायें अनादिकालसे शुद्ध हैं वे भी पारिसामिक भावसे हैं।

जीवकी अनादिकालसे संसारी अवस्था है यह बात इस अध्यायके १० वें सूत्रमे कही है; क्योंकि जीव अपनी भ्रवस्थामे अनादिकालसे प्रतिक्षण नया विकार करता आ रहा है, किन्तु यह ध्यान रहे कि उसके सभी गुणोंकी पर्यायोंमे विकार नहीं होता किन्तु अनन्त गुणोंमेसे बहुतसे कम गुणोंकी अवस्थामें विकार होता है। जितने गुणोंकी भ्रवस्थामें विकार नहीं होता उतनी पर्याये गुद्ध हैं।

प्रत्येक द्रव्य सत् है इसलिए उसकी पर्यायमें प्रतिसमय उत्पाद व्यय और ध्रीव्यत्वको पर्याय अवलम्बन करती हैं। उन तीन भ्रंशोंमेसे जो सहशतारूप ध्रीव्य भ्रंश है वह भ्रंश अनादि अनन्त एक प्रवाहरूप है, ध्रीव्य पर्याय भी पारिग्णामिकभावसे है।

इससे निम्नप्रकार पारिणामिकभाव सिद्ध हुआ—
द्रव्यका त्रिकालत्व तथा अनन्तगुरा श्रीर उनकी पर्यायोंका एक

प्रवाहरूपसे रहनेवाला भ्रनादि भ्रनन्त भ्रीव्यांश यह तीनों अभेदरूपसे पारि-णामिकभाव है, और उसे द्रव्यदृष्टिसे परमपारिणामिकभाव कहा जाता है।

#### ३. उत्पाद और न्यय-पर्याय---

ग्रब उत्पाद और व्ययपर्यायके सम्बन्धमें कहते हैं:—व्ययपर्याय अभावरूप है ग्रीर वह पारिएामिक भावसे है।

द्रव्यके अनन्त गुर्गोंकी प्रतिसमय उत्पादपर्याय होती रहती है, उसमें जिन गुर्गोंकी पर्याय अनादिकालसे श्रविकारी है वह पारिग्रामिकभावसे है श्रीर वह पर्याय है इसलिए पर्यायाधिकनयसे पारिग्रामिकभाव है।

परकी अपेक्षा रखनेवाले जीवके भावोके चार विभाग होते है— १—ग्रीपशमिकभाव, २—क्षायोपशमिकभाव, ३—क्षायिकभाव और ४— श्रीदियकभाव। इन चार भावोंका स्वरूप पहिले इस अध्यायके सूत्र १ की टीकामें कहा है।

#### ४. धर्म करनेके लिये पाँच भावोंका ज्ञान कैसे उपयोगी है ?

यदि जीव इन पाँच भावोंके स्वरूपको जान ले तो वह स्वयं यह समभ सकता है कि—किस भावके श्राधारसे धर्म होता है। पाँच भावोंमेंसे पारिग्गामिकभावके अतिरिक्त शेष चार भावोंमेंसे किसीके लक्ष्यसे धर्म नहीं होता, और जो पर्यायाधिकनयसे पारिग्गामिकभाव है उसके श्राश्रयसे भी धर्म नहीं होता—यह वह समभ सकता है।

जब कि अपने पर्यायाधिकनयसे वर्तनेवाले पारिएगामिकभावके आश्रयसे भी धर्म नहीं होता तब फिर निमित्त जो कि परद्रव्य है—उसके आश्रयसे या लक्ष्यसे तो धर्म हो ही नही सकता; यह भी वह समभता है। श्रीर परमपारिएगामिकभावके आश्रयसे ही धर्म होता है ऐसा वह समभता है।

#### ५. उपादानकारण और निमित्तकारणके सम्बन्धमें-

प्रश्न-जैनधर्मने वस्तुका स्वरूप अनेकान्त कहा है, इसलिए किसी समय उपादान (परमपारिखामिकभाव) की मुख्यतासे धर्म हो और किसी समय निमित्त (परद्रव्य) की मुख्यतासे धर्म हो, ऐसा होना चाहिए। डपरोक्त प्रकृरिसे मात्र इपादान (परमपारिस्माभिकभाव) से धर्म होता है ऐसा कहनेसे एकान्त हो जायगा।

उत्तर—यह प्रश्न सम्यक्अनेकान्त, मिथ्याअनेकान्त, ग्रीर सम्यक् और मिथ्या एकान्तके स्वरूपकी अज्ञानता बतलाता है। परमपारिणामिक भावके ग्राश्रयसे घर्म हो ग्रीर दूसरे किसी भावके ग्राश्रयसे घर्म न हो इस प्रकार अस्तिनास्ति स्वरूप सम्यक् ग्रनेकान्त है। प्रश्नमें बतलाया गया अनेकान्त मिथ्याग्रनेकान्त है। और यदि इस प्रश्नमें बतलाया गया सिद्धान्त स्वीकार किया जाय तो वह मिथ्याएकान्त होता है, क्योंकि यदि किसी समय निमित्तकी मुख्यतासे (ग्रथांत परद्रव्यकी मुख्यतासे) घर्म हो तो परद्रव्य और स्वद्रव्य दोनों एक हो जाँय, जिससे मिथ्याएकान्त होता है?

ज़िस्समय ज़पादान कार्य परिएात होता है ज़सी कार्यके समय निमित्त कारण भी स्वयं जपस्थित होता है, लेकिन निमित्तकी मुख्यतासे किसी भी कार्य किसी भी समय नहीं होता, ऐसा नियम दिखानेके लिए श्री बनारसीदास्जीने कहा है कि:—

> "उपादान निज गुरा जहाँ, तहाँ निमित्त पूर होय, भेद्रज्ञान प्रवात विधि, विरला इसे कोय, उपादान बल जहाँ तहाँ, नहीं निमित्तको दाव, एक चक्रसों रथ चलें, रविको यहै स्वभाव, सधै वस्तु असहाय जहाँ, तहाँ निमित्त है कौन, ज्यों जहांज प्रवाहमें, तिरे सहज बिन पौन,"

प्रश्न-तब फिर शास्त्रमें यह तो कहा है कि सच्चे देव, शास्त्र, गुरु और भगवानकी दिव्यव्विति आश्रयसे धर्म होता है, इसलिए, कभी उन निमित्तोंकी मुख्यतासे धर्म होता है ऐसा माननेमें क्या दोष है ?

उत्तर—सुन्ने देव, शाख, गुरु श्रादिसे धर्म होता है ऐसा क्यून व्यवहारनयका है, उसका परमार्थ तो ऐसा है कि परमशुद्धनिक्यय-नयग्राहक परमपारिगामिकभावके ग्राश्रयसे (अर्थात निज त्रिकाल शुद्ध चैतन्य परमात्मभाव-ज्ञायकभावसे ) धर्म होता है; जीव श्रुभभावरूप राग का अवलम्बन लेता है उसमे सत्देव, सत्गुर, सत्शास्त्र तथा भगवान की दिन्यध्विन निमित्तमात्र है; तथा उस ग्रोरका राग विकल्पको टाल करके जीव जब परमपारिगामिकभावका (ज्ञायकभावका ) ग्राश्रय लेता है तब उसके धर्म प्रगट होता है और उस समय रागका अवलम्बन छूट जाता है। धर्म प्रगट होते पूर्व राग किस दिशामें ढला था यह बताने लेए देवगुरु-शास्त्र या दिन्यध्विन इत्यादिक निमित्त कहने में ग्राते है, परन्तु निमित्त की मुख्यतासे किसी भी समय धर्म होता है यह बताने के लिये निमित्त का ज्ञान नहीं कराया जाता।

- (२) किसी समय उपादान कारणकी मुख्यतासे धर्म होता है और किसी समय निमित्तकारणकी मुख्यतासे धर्म होता है—अगर ऐसा मान लिया जाय तो धर्म करनेके लिये कोई त्रिकालवर्ती श्रवाधित नियम नही रहेगा; और यदि कोई नियमरूप सिद्धान्त न हो तो धर्म किस समय उपादान कारणकी मुख्यतासे होगा और किस समय निमित्तकारणकी मुख्यतासे होगा यह निश्चित् न होनेसे जीव कभी धर्म नहीं कर सकेगा।
- (३) धर्म करनेके लिये त्रैकालिक एकरूप नियम न हो ऐसा नहीं हो सकता, इसलिये यह समकता चाहिये कि जो जीव पहिले धर्मको प्राप्त हुए हैं, वर्तमान में धर्मको प्राप्त हो रहे है ग्रीर भविष्यमे धर्मको प्राप्त करेगे उन सबके पारिगामिकभावका ही ग्राश्रय है, किसी अन्यका नहीं।

प्रश्न—सम्यग्दष्टि जीव ही सम्यग्दर्शन होनेके बाद सच्चे देव गुरु शास्त्रका अवलंबन लेते हैं और उसके आश्रयसे उन्हें धर्म प्राप्त होता है तो वहाँ निमित्तकी मुख्यतासे धर्मका कार्य हुआ या नहीं ?

उत्तर—नहीं, निमित्तकी मुख्यता से कही भी कोई कार्य होता ही नहीं है। सम्यग्दृष्टिके जो राग श्रीर रागका अवलंवन है उसका भी खेद रहता है, सच्चे देव गुरु या शास्त्रका भी कोई जीव अवलंवन ले ही नहीं सकता, क्योंकि वह भी परद्रव्य हैं; फिर भी जो यह कहा जाता है कि—ज्ञानीजन सच्चे देवगुरु शास्त्रका अवलंबन लेते हैं वह उपचार है, कथनमात्र है; वास्तव में परद्रव्यका श्रवलंबन नहीं, किन्तु वहाँ अपनी श्रशुद्ध श्रवस्थारूप रागका ही अवलंबन है। श्रव जो उस शुभभावके समय सम्यग्दृष्टिके शुद्ध भाव बढ़ता है वह श्रिभप्रायमें परमपारिएगामिकभावका आश्रय है उसीके बलसे बढ़ता है। श्रन्य प्रकारसे कहा जाय तो सम्यग्दर्शनके बलसे वह शुद्धभाव बढ़ते हैं किन्तु शुभराग या परद्रव्यके अबलंबनसे शुद्धता नहीं बढ़ती।

प्रश्न—देव गुरु शास्त्रको निमित्तमात्र कहा है और उनके अवलंबन को उपचारमात्र कहा है, इसका क्या कारए। है ?

उत्तर—इस विश्वमें श्रनन्त द्रव्य हैं, उनमेसे रागके समय छद्मस्थ जीवका भुकाव किस द्रव्यकी ओर हुआ यह बतानेके लिये उस द्रव्यको 'निमित्त' कहा जाता है। जीव अपनी योग्यतानुसार जैसा परिगाम (-कार्य) करता है वैसा ध्रनुकूल निमित्तपनेका परद्रव्यमें उपचार किया जाता है इसप्रकार जीव धुभरागका आलंबन करे तो देव-गुरु-शास्त्र निमित्तमात्र है श्रीर उसका आलम्बन उपचारमात्र है।

निमत्त-नैमित्तिक संबंध जीवको सच्चा ज्ञान करनेके लिये है, ऐसी मिथ्या मान्यता करनेके लिये नहीं कि—'धर्म करनेमें किसीसमय निमित्त की मुख्यता होती है। जो जीव सम्यग्दर्शन प्रगट करना चाहते हैं उन्हें स्वतंत्रतारूप निमित्त नैमित्तिक संबंधके स्वरूपका यथार्थज्ञान कर लेना चाहिये। उस ज्ञानको आवश्यकता इसलिये है कि—यदि वह ज्ञान न हो तो जीवका ऐसा अन्यथा भुकाव बना रह सकता है कि—किसीसमय निमित्तकी मुख्यतासे भी कार्य होता है, और इससे उसका अज्ञानपना दूर नही होगा। और इस निमित्ताधीनहृष्ट; पराधीनता स्वीकार करनेवाली संयोगदृष्ट है जो संसारका मूल है इससे उसके अपार संसार भ्रमण चलता रहेगा।

### इन पाँच भावोंके साथ इस अध्यायके सत्र कैसे संबंध रखते हैं, इसका स्पष्टीकरण

सूत्र-१. यह सूत्र पाँचों भाव बतलाता है, उसमें शुद्ध द्रव्याधिक-नयके विषयरूप ग्रपने पारिशामिक भावके ग्राश्रयसे ही घर्म होता है।

सूत्र २-६. यह सूत्र पहिले चार भावोंके भेद बतलाते है। उनमें से तीसरे सूत्रमें श्रीपशमिकभावके भेदोंका वर्णन करते हुए पहिले सम्यक्तव लिया है, क्योंकि धर्मका प्रारंभ औपशमिक सम्यक्त्वसे होता है; सम्यक्त्व प्राप्त होनेके वाद आगे वढने पर कुछ जीवोंके भ्रीपशमिक चारित्र होता है इसलिए दूसरा औपशमिक चारित्र कहा है। इन दो के भ्रतिरिक्त अन्य कोई भ्रीपशमिक भाव नहीं है। [सूत्र ३]

जो जो जीव धर्मके प्रारम्भमें प्रगट होनेवाले श्रीपशिमक सम्यक्त्व को पारिएगिमिकभावके आश्रयसे प्राप्त करते हैं वे अपनेमें शुद्धिको बढाते वढाते श्रन्तमें संपूर्ण शुद्धता प्राप्त कर लेते हैं, इसलिये उन्हें सम्यक्त्व और चारित्र की पूर्णता होनेके श्रतिरिक्त ज्ञान, दर्शन, दान, लाभ, भोग, उप-भोग और वीयं—गुर्णोंकी पूर्णता प्रगट होती है। इन नौ भावोंकी प्राप्ति क्षायिकभाव से पर्याप में होती है, इसलिये फिर कभी विकार नहीं होता और वे जीव अनन्त काल तक प्रतिसमय सम्पूर्ण श्रानन्द भोगते हैं; इसलिये चौथे सूत्रमें यह नौ भाव बतलाये हैं। उन्हें नव लिंब भी कहते हैं।

सम्यक्ज्ञानका विकास कम होनेपर भी सम्यग्दर्शन-सम्यग्चारित्र के वलसे वीतरागता प्रगट होती है, इसलिये उन दो शुद्ध पर्यायोके प्रगट होनेके बाद शेष सात क्षायिक पर्यायें एक साथ प्रगट होती है; तब सम्य-ग्ज्ञानके पूर्ण होनेपर केवलज्ञान भी प्रगट होता है। [सूत्र ४]

जीवमें ग्रनादिकालसे विकार बना हुग्रा है फिर भी उसके ज्ञान, दर्शन और वीर्य गुए। सर्वथा नष्ट नहीं होते, उनका विकास कम बढ ग्रशतः रहता है। उपशम सम्यक्त्व द्वारा अनादिकालीन ग्रज्ञान को दूर करने के वाद साधक जीवको क्षायोपशमिक सम्यक्त्व होता है, भौर उन्हें क्रमशः चारित्र प्रगट होता है, वे सब क्षायोपशमिकभाव है। [ सूत्र ४ ]

जीव ग्रनेक प्रकारका विकार करता है ग्रीर उसके फलस्वरूप चतु-गंतिमें भ्रमण करता है; उसमे उसे स्वस्वरूपकी विपरीत श्रद्धा, विपरीत-ज्ञान ग्रीर विपरीत प्रवृत्ति होती है, और इससे उसे कषाय भी होती है। ग्रीर फिर सम्यग्ज्ञान होनेके बाद पूर्णता प्राप्त करनेसे पूर्व ग्रांशिक कषाय होती है जिससे उसकी मिन्न २ लेश्याएँ होती हैं। जीव स्वरूपका ग्राश्रय छोड कर पराश्रय करता है इसलिये रागादि विकार होते हैं, उसे औद-यिकमाव कहते है। मोह सम्बन्धी यह भाव ही ससार है। [ सूत्र ६ ] सूत्र ७—जीवमें शुद्ध ग्रीर अशुद्ध ऐसे दो प्रकारके पारिगामिक-भाव है। [सूत्र ७ तथा उसके नीचेकी टोका ]

सूत्र ८-९ — जीवका लक्षरा उपयोग है छद्मस्य जीवका ज्ञान-दर्शन का उपयोग क्षायोपशमिक होनेसे भ्रनेकरूप भीर कम बढ़ होता है, श्रीर केवलज्ञान क्षायिकभावसे प्रगट होनेसे एकरूप और पूर्ण होता है। [सूत्र द-६]

सूत्र १०—जीवके दो भेद है संसारी ग्रीर मुक्त । उनमेंसे अनादि अज्ञानी ससारी जीवके तीन भाव (औदयिक, क्षायोपशमिक ग्रीर पारि-णामिक) होते हैं। प्रथम धर्म प्राप्त करने पर चार ( ग्रीदियक, क्षायोप-शमिक, ग्रीपशमिक और पारिगामिक) भाव होते हैं। क्षायिक सम्यक्तव प्राप्त करनेके बाद उपशमश्रेगी मांडनेवाले जीवके पाँचों भाव होते हैं और मुक्त जीवों के क्षायिक तथा पारिगामिक दो ही भाव होते हैं। [ सूत्र १० ]

सूत्र ११ — जीवने स्वयं जिसप्रकारके ज्ञान, वीर्यादिके विकासकी योग्यता प्राप्त की होती है उस क्षायोपशमिकभावके अनुकूल जड़ मनका सद्भाव या अभाव होता है। जब जीव मनकी ओर अपना उपयोग लगाते हैं तब उन्हें विकार होता है, क्योंकि मन पर वस्तु है। और जब जीव अपना पुरुषार्थं मनकी ओर लगाकर ज्ञान या दर्शन का व्यापार करते हैं तब द्रव्यमनपर निमित्तपनेका आरोप आता है। वैसे द्रव्यमन कोई हानि या लाभ नही करता क्योंकि वह परद्रव्य है। [सूत्र ११]

सूत्र १२-२०-अपने क्षायोपशमिक ज्ञानादिके अनुसार और नामकर्मके उदयानुसार ही जीव संसारमें त्रस या स्थावर दशाको प्राप्त होता है। इसप्रकार क्षायोपशमिकभावके अनुसार जीवकी दशा होती है। पहिले जो नामकर्म बँघा था उसका उदय होनेपर त्रस स्थावरत्वका तथा जड़ इन्द्रियों और मनका संयोग होता है। [सूत्र १२ से १७ तथा १६ से २०]

ज्ञानके क्षायोपशमिकभावके लब्बि और उपयोग दो प्रकार हैं।

सारि से ५३—ससारी जीवोंके श्रीदियकभाव होने पर जो कमं एक क्षेत्रावगाहरूपसे वँघते हैं उनके उदयका निमित्त—नैमित्तिक संबंध— जीवके क्षायोपशमिक तथा श्रीदियकभावके साथ तथा मन, इन्द्रिय, शरीर, कमं, नये भवके लिये क्षेत्रान्तर, आकाशकी श्रेगी, गति, नौ कमंका समय समय ग्रहण, तथा उनका श्रभाव, जन्म, योनि, तथा श्रायुके साथ—कैसा होता है यह बताया है। [ सूत्र २१ से २६ तथा २८ से ५३ ]

सिद्धदशाके होनेपर जीवका आकाशकी किसी श्रेणीके साथ निमित्त-नैमित्तिक संबंध है यह २७ वें सूत्रमें बताया है [सूत्र २७]

इससे यह समभना चाहिये कि जीवको विकारी या प्रविकारी अवस्थामे जिन परवस्तुओं साथ सबंघ होता है उन्हें जगतकी अन्य पर-वस्तुओं पृथक् समभने के लिये उतने ही समयके लिये उन्हें 'निमित्त' नाम देकर संवोधित किया जाता है; किन्तु इससे यह नहीं समझना चाहिये कि निमित्त की मुख्यतासे किसी भी समय कार्य होता है। इस अध्यायका २७ वाँ सूत्र इस सिद्धातको स्पष्टतया सिद्ध करता है। मुक्त जीव स्वयं लोकाकाशके अग्रभागमे जाने की योग्यता रखते हैं और तब आकाशकी जिस श्रेणीमेसे वे जीव पार होते हैं उस श्रेणीको—आकाशके अन्य भागों से तथा जगतके दूसरे समस्त पदार्थींसे पृथक् करके पहिचानने के लिये 'निमित्त' नाम ( श्रारोपित करके ) दिया जाता है।

#### ७. निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध

यह सम्बन्ध २६-२७ वें सूत्रमे चमत्कारिक ढंगसे अत्यल्प शब्दोंमे कहा गया है। वह यहाँ बतलाया जाता है—

१ — जीवकी सिद्धावस्थाके प्रथम समयमें वह लोकके अग्रभागमें सीघी आकाश श्रेणीसे मोड़ा लिये बिना ही जाता है यह सूत्र २६-२७ में प्रतिपादन किया गया है। जिस समय जीव लोकाग्रमें जाता है जस समय वह जिस आकाश श्रेणीमेंसे जाता है जसी क्षेत्रमें घर्मीस्तिकायके श्रीर अध्मास्तिकायके प्रदेश हैं, श्रमेक प्रकारकी पुद्गल वर्गणाए है, पृथक् परमाणु हैं, सूक्ष्म स्कंध है, कालागुद्रव्य है, महास्कन्धके प्रदेश हैं, निगोदके जीवोंके तथा जनके शरीरके प्रदेश हैं तथा लोकान्तमें (सिद्धिशासे ऊपर)

पहिले मुक्त हुए जीवोंके कितने ही प्रदेश हैं, उन सवमेंसे पार होकर जीव लोकके अग्रभागमें जाता है। इसलिये ग्रब उसमें उस आकाश श्रेणीमें निमित्तत्वका ग्रारोप आया और दूसरोंमें नहीं आया, इसके कारणकी जांच करने पर मालूम होता है कि वह मुक्त होनेवाला जीव किस ग्राकाशश्रेणीमें से होकर जाता है इसका ज्ञान करानेके लिए उस 'ग्राकाशश्रेणी' को निमित्त संज्ञा दी गई है; क्योंकि पहिले समयकी सिद्धदशाको आकाशके साथका संबंध बतानेके लिये उस श्रेणीका भाग ही ग्रनुकूल है, अन्य द्रव्य, गुण या पर्याय उसके लिये अनुकूल नही है।

- २—सिद्धभगवानके उस समयके ज्ञानके व्यापारमें संपूर्ण-आकाश तथा दूसरे सब द्रव्य, उसके गुण तथा उसकी त्रिकालवर्ती पर्यायें ज्ञेय होती हैं इसलिये उसी समय ज्ञानमात्रके लिये वे सब ज्ञेय 'निमित्त' संज्ञाको प्राप्त होते है।
- ३—सिद्धभगवानके उस समयके परिएामनको काल द्रव्यकी वही समयकी पर्याय 'निमित्त' संज्ञाको प्राप्त होती है, क्योंकि परिएामनमें वह अनुकूल है, दूसरे श्रनुकूल नहीं हैं।
- ४—सिद्धभगवानकी उस समयकी क्रियावतीशक्तिके गति परिगाम को तथा ऊर्ध्वगमन स्वभावको धर्मास्तिकायके किसी आकाश क्षेत्रमें रहने वाले प्रदेश उसी समय 'निमित्त' संज्ञाको प्राप्त होते हैं, क्योंकि गतिमे वही धनुकूल हैं, दूसरे नहीं।
- ५—सिद्धभगवानके ऊर्घ्वगमनके समय दूसरे द्रव्य (जो कि आकाश क्षेत्रमें हैं वे तथा शेष द्रव्य ) भी 'निमित्त' संज्ञाको प्राप्त होते हैं, क्योंकि उन सब द्रव्योंका यद्यपि सिद्धावस्थाके साथ कोई संबंध नही है तथापि विश्व को सदा शाश्वत रखता है इतना बतानेके लिये वह अनुकूल निमित्त है।
- ६—सिद्धभगवानकी संपूर्ण शुद्धताके साथ कर्मोका अभावसंबंध है, इतनी श्रनुकूलता बतानेके लिये कर्मोका अभाव भी 'निमित्त' संज्ञाको प्राप्त होता है, इसप्रकार अस्ति और नास्ति दोनों प्रकारसे निमित्तपनेका आरोप

किया जाता है। किन्तु निमित्तको किसी भी प्रकारसे मुख्यरूपसे या गौगा-रूपसे कार्यसाधक मानना गंभीर भूल है। शास्त्रीय परिभाषामें उसे मिथ्या-त्व और ग्रज्ञान कहा जाता है।

७—निमित्त जनक और नैमित्तिक—जन्य है, इसप्रकार जीव अज्ञान दशामें मानता है, इसलिये भ्रज्ञानियोंकी कैसी मान्यता होती है यह बताने के लिये व्यवहारसे निमित्तको जनक और नैमित्तिकको जन्य कहा जाता है किन्तु सम्यग्ज्ञानी जीव ऐसा नही मानते। उनका वह ज्ञान सच्चा है यह उपरोक्त पाँचवाँ पैरा बतलाते हैं, क्योंकि उसमे बताये गये भ्रनंत निमित्त या उनमेका कोई अंश भी सिद्ध दशाका जनक नही हुआ। श्रीर वे निमित्त या उनमेंसे किसीके अनंतवे भ्रंशसे भी नैमित्तिक सिद्ध दशा जन्य नही हुई।

द—संसारी जीव भिन्न २ गतिके क्षेत्रोमें जाते हैं वे भी अपनी क्रियावतीशक्तिके उस उस समयके परिएामनके कारएसे जाते है; उसमें भी उपरोक्त परा १ से ५ मे बताये गये अनुसार निमित्त होते है। किन्तु क्षेत्रान्तरमें धर्मास्तिकायके प्रदेशोकी उस समयकी पर्यायके प्रतिरिक्त दूसरा कोई द्रव्य, गुएा या पर्याय निमित्त संज्ञाको प्राप्त नही होता। उस समय प्रनेक कर्मोका उदय होने पर भी एक विहायोगित नामकर्मका उदय ही 'निमित्त' संज्ञा पाता है। गत्यानुपूर्वी कर्मके उदयको जीवके प्रदेशोके उस समयके प्राक्तारके साथ क्षेत्रान्तरके समय निमित्तपना है ग्रीए जब जीव जिस क्षेत्रमे स्थिर हो जाता है उस समय अधर्मास्तिकायके उस क्षेत्रके प्रदेशोंकी उस समयकी पर्याय 'निमित्त' संज्ञाको प्राप्त होती है।

सूत्र २५ बतलाता है कि क्रियावती शक्तिके उस समयके परिगा-मनके समय योग गुणकी जो पर्याय पाई जाती है उसमे कामंग् शरीर निमित्त है, क्योंकि कामंग् शरीरका उदय उसके अनुकूल है। कामंग शरीर श्रीर तैजस शरीर अपनी क्रियावतीशक्तिके उस समयके परिणमनके कारगा जाता है, उसमे धर्मास्तिकाय निमित्त है। ध्—इस शास्त्रमें निम्तित्तको किसी स्थान पर 'निमित्त' नामसे ही कहा गया है। [ देखो य० १ सू० १४ ] श्रीर किसी स्थान पर उपकार, उपग्रह, इत्यादि नामसे कहा गया है, [ देखो य० १ सू० १७ से २० ], भावअपेक्षामें उसका एक ही अर्थ होता है, किन्तु अज्ञानी जीव यह मानते हैं कि एक वस्तुसे दूसरी वस्तुका भूला—बुरा होता है; यह बतानेके लिये उसे 'उपकार' सहायक, बलाधान, बहिरंगसाधन; बहिरंगकारएा, निमित्त और निमित्तकारएा इत्यादि नामसे सम्बोधित करते हैं; किन्तु इससे यह नहीं मान लेना चाहिये कि वे वास्तविक कारएा या साधन हैं। एक द्रव्य को, उसके गुर्गोको या उसकी पर्यायोको दूसरेसे पृथक् करके दूसरेके साथ का उसका संयोगमात्र सम्बन्ध बतानेके लिये उपरोक्त नामोंसे सम्बोधित किया जाता है। इन्द्रियोंको धर्मास्तिकायको, अधर्मास्तिकाय इत्यादिको, बलाधानकारएाके नामसे भी पहिचाना जाता है; किन्तु वह कोई भी सच्चा कारएा नही है; फिर भी 'किसी भी समय उनकी मुख्यतासे कोई कार्य होता है' ऐसा मानना निमित्तको ही उपादान माननेके बराबर श्रथवा व्यवहार को ही निक्षय मानुनेके बराबर है।

१०—उपादानकारएके योग्य निमित्त संयोगरूपसे उस उस समय अवश्य होते हैं। ऐसा सम्बन्ध उपादान कारणकी उस समयकी परिएामन शक्तिको, जिस पर निमित्तत्वका आरोप आता है उसके साथ है। उपादान को अपने परिएामनके समय उन उन निमित्तोंके झानेके लिये राह देखनी पड़े और वे न आर्ये तब तक उपादान नहीं परिएामता, ऐसी मान्यता उपा-दान और निमित्त इन दो द्रव्योंको एकरूप माननेके बराबर है।

११—इसीप्रकार घड़ेका कुम्भकारके साथ और रोटीका अग्नि, रसोइया इत्यादिके साथका निमित्त नैमित्तिक संबंध सम्भ लेना चाहिये। सम्यग्ज्ञान प्रगट करनेके लिये जीवने स्वयं अपने पुरुषार्थसे पात्रता प्राप्त की हो फिर भी उसे सम्यग्ज्ञान प्रगट करनेके लिये सद्गुरुकी राह देखनी पड़े ऐसा नही होता, किन्तु वह सयोगरूपसे उपस्थित होता ही है; इसलिये जब बहुतसे जीव धर्म प्राप्त करनेके लिये तैयार होते हैं तब तीर्थंकर भगवान

का जन्म होता है और वे योग्य समयमें केवलज्ञानको प्राप्त करते हैं तथा उनकी दिव्यध्वनि स्वयं प्रगट होती है, ऐसा सम कना चाहिये।

#### ८. तात्पर्य

तात्पर्यं यह है कि—इस ग्रध्यायमें कहे गये पाँच भाव तथा उनके दूसरे द्रव्योंके साथके निमित्त नैमित्तिक सम्बन्धका ज्ञान करके अन्य सब परसे लक्ष हटाकर परमपारिगामिकभावकी ओर प्रपनी पर्यायको उन्मुख करने पर सम्यग्दर्शन होता है और फिर उस ग्रोर बल बढ़ाने पर सम्यग्चारित्र होता है; यही धर्ममार्ग ( मोक्षमार्ग ) है।

इसप्रकार श्री उमास्वामी विरचित मोक्षशास्त्रके दूसरे अञ्यायकी टीका समाप्त हुई।



## मोत्तरास्त्र अध्याय तीसरा भूमिका

इस शास्त्रके पहिले भ्रध्यायके पहिले सूत्रमें निश्चय 'सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रकी एकता मोक्षमार्ग है' यह बतलाया है,-दूसरा कोई मोक्ष-मार्ग नही है। इससे यहाँ यह भी बतलाया है कि पुण्यसे,-शुभभावसे ग्रथवा परवस्तु श्रनुकूल हो तो धर्म हो सकता है ऐसा मानना भूल है। सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र आत्माकी घुद्ध पर्याय है। यदि उसे एक शब्दमें कहा जाय तो 'सत्य पुरुषार्थं' मोक्षमार्गं है। इससे सिद्ध हुआ कि आत्माकी अपनी अपनी शुद्ध परिएाति ही धर्म है; यह बतलाकर अनेकान्त स्वरूप बतलाया है। प्रथम सूत्रमे जो पहिला शब्द 'सम्यग्दर्शन' कहा है वह सूचित करता है कि घर्मका प्रारम्भ निश्चय सम्यग्दर्शनसे ही होता है। उस अध्यायमें निख्यय सम्यग्दर्शनका लक्षगा तत्त्वार्थं श्रद्धान कहा है। तत्पश्चात् तत्त्वार्थका स्वरूप समभाया है और सम्यग्ज्ञानके अनेक प्रकार बतलाकर मिथ्याज्ञानका स्वरूप भी समभाया है। सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रकी एकता (-एक ही) मोक्षमार्ग है;-इसप्रकार पहिले सूत्रमें स्पष्टतया बतलाकर घोषित किया है कि-किसी समय उपादानकी परिणतिकी मुख्यतासे कार्य होता है श्रीर किसी समय संयोगरूप बाह्य अनुकूल निमित्तकी (जिसे उपचार कारण कहा जाता है उसकी ) मुख्यतासे कार्य होता है-ऐसा अनेकांतका स्वरूप नहीं है।

दूसरे अध्यायसे जीव तत्त्वका ग्रधिकार प्रारम्भ किया है; उसमें जीवके स्वतत्त्वरूप-निजस्वरूप पाँच भाव बतलाये हैं। उन पाँच भावोंमेसे सकलिरावरण, ग्रखंड, एक, प्रत्यक्षप्रतिभासमय, ग्रविनश्वर, शुद्धपारिणा-मिक परमभाव, ( ज्ञायकभाव ) के आश्रयसे धर्म होता है यह बतलानेके लिये, ग्रीपशमिकभाव जो कि धर्मका प्रारम्भ है उसे पहिले भावके रूपमें वर्णन किया है। तत्पश्चात् जीवका लक्षण उपयोग है यह बतलाकर उसके भेद वतलाये हैं; और यह वतलाया है कि पाँच भावोंके साथ परद्रव्योंका- इन्द्रिय इत्यादिका कैसा सम्बन्ध होता है।

जीवको औदियकभाव हो संसार है। शुभभावका फल देवत्व है, श्रशुभभावकी तीव्रताका फल नारकीपन है, शुभाशुभभावोकी मिश्रताका फल मनुष्पत्व है, और मायाका फल तियंचपना है, जीव अनादिकालसे अज्ञानी है इसलिये अशुद्धभावोके कारण उसका अमण हुआ करता है वह अमण कैसा होता है यह तीसरे और चौथे अध्यायमे बतलाया है। उस अमणमें (भवोंमे) शरीरके साथ तथा क्षेत्रके साथ जीवका किस प्रकारका संयोग होता है वह यहाँ बताया जा रहा है। मांस, शराब, इत्यादिके खान-पानके भाव, कठोर भूंठ, चोरी, कुशील, तथा लोभ इत्यादिके तीव्र अशुभभावके कारण जीव नरकगितको प्राप्त करता है उसका इस अध्यायमें पहिले वर्णन किया है और तत्पश्चात् मनुष्य तथा तियंचोके क्षेत्रका वर्णन किया है।

वीथे अध्यायमे देवगतिसे सम्बन्ध रखनेवाले विवरण बताये गये हैं। इन दो अध्यायोंका सार यह है कि—जीवके शुभाशुभ विकारीभावों के कारण जीवका अनादिकालसे परिश्रमण हो रहा है उसका, मूलकारण मिध्यादर्शन है, इसलिये भव्यजीवोंको मिध्यादर्शन दूर करके सम्यव्दर्शन प्रगट करना चाहिये। सम्यव्दर्शनका बल ऐसा है कि उससे क्रमशः सम्यव्यारित्र बढ़ता जाता है और चारित्रकी पूर्णता करके परम यथाख्यातचारित्रकी पूर्णता करके, जीव सिद्ध गतिको प्राप्त करता है। अपनी भूलके कारण जीवकी कैसी कैसी गति हुई तथा उसने कैसे कैसे दुःख पाये और बाह्य संयोग कैसे तथा कितने समय तक रहे यह बतानेके लिये अध्याय रूप्ति सूत्रमे बतलाया गया है।

## अधोलोकका वर्णन

#### सात नरक-पृथिवियाँ

## रत्नशर्कराबालुकापङ्कधूमतमोमहातमःप्रभा भूमयो घनाम्बुवाताकाशप्रतिष्ठाः सप्ताऽघोऽधः ॥ १ ॥

# अर्थ:—ग्रघोलोकमें रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमप्रभा, ग्रीर महातमप्रभा ये सात भूमियाँ हैं और कमसे नीचे २ घनोदिघवातवलय, घनवातवलय, तनुवातवलय तथा ग्राकाशका आघार है।

#### टीका

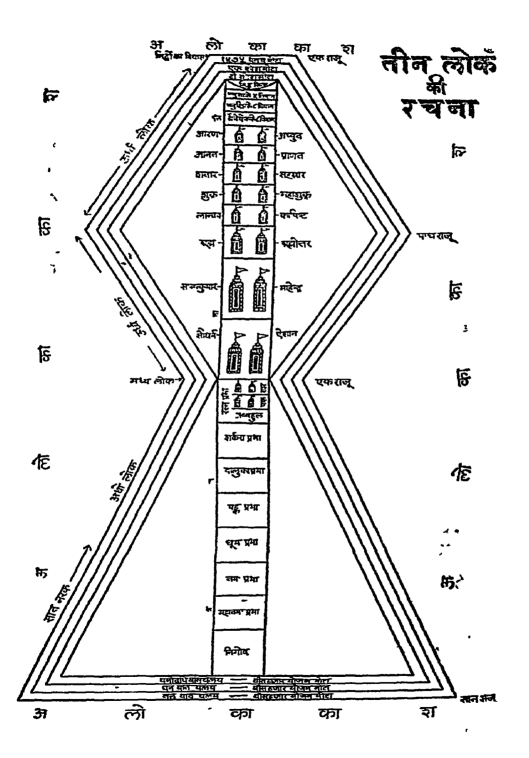
१. रत्नप्रभा पृथ्वीके तीन भाग हैं—खरभाग, पंकभाग और श्रव्बहुलभाग। उनमेंसे ऊपरके पहिले दो भागोंमें व्यन्तर तथा भवनवासी देव रहते हैं, और नीचेके श्रव्बहुलभागमें नारकी रहते हैं। इस पृथ्वीका कुल विस्तार एक लाख अस्सी हजार योजन है। [२००० कोसका एक योजन होता है।]

२. इन पृथ्वियोंके रूढ़िगत नाम ये हैं-१-घम्मा, २-वंशा, ३-मेघा, ४-श्रंजना, ५-अरिष्टा, ६-मघनी और ७-माघनी है।

> ३-अम्बु ( घनोदघि ) वातवलय्=वाष्पका घुना वातावरण्, घनवातवलय=घनी ह्वाका बातावरण् । तनुवातवलय=पतली हवाका वातावरण् । वातवलय=वातावर्ण् ।

'श्राकाश' कहनेसे यहाँ श्रलोकाकाश समभना चाहिए ॥१॥

क इस अध्यायमें भूगोल सर्वधी वर्णन होनेसे, पहिले दो अध्यायोकी भौति सुत्रके शब्द पुथक् करके अथं नहीं दिया गया है किन्तु पूरे सूत्रका सीधा अथं दिया गया है।



## सात पृथ्वियोंके विलोंकी संख्या तासु त्रिंशत्पंचविंशतिपंचदशदशित्रपंचोनैकनरक-रातसहस्राणि पंच चैव यथाक्रमम् ॥ २ ॥

अर्थ:— उन पृथ्वियोमे क्रमसे पहिली पृथ्वीमे तीस लाख, दूसरीमें २५ लाख, तीसरीमे १५ लाख, चौथीमें १० लाख, पाँचवीमे ३ लाख, छठवीमें पाँच कम एक लाख (६६६६५) और सातवीमें ५ ही नरक बिले हैं। कुल ८४ लाख नरकवास बिल है।

#### टीका

कुछ लोग मनुष्यगित श्रीर तियँचगित यह दो ही गितयाँ मानते हैं स्योंकि वे दो प्रकारके जीवोको ही देखते हैं। उनका ज्ञान सकुचित होनेसे वे ऐसा मानते हैं कि मनुष्य श्रीर तियँचगितमें जो तीव दुःख है वही नरक गित है दूसरी कोई नरकगित वे लोग नहीं मानते। परन्तु उनकी यह मान्यता मिथ्या है, क्योंकि मनुष्य श्रीर तियँचगितसे जुदी ऐसी नरकगित उन जीवोंके अशुभभावका फल है। उसके श्रस्तित्वका प्रमाण निम्नप्रकार है:—

#### नरकगतिका प्रमाण

जो जीव अति कठोर भयंकर दुष्कृत्य करते हैं श्रौर यह देखने की आवश्यकता नही समभते कि स्वयं पाप कार्य करते समय दूसरे जीवोंको स्या दुःख होता है तथा जो श्रपनी अनुकूलतावाली एक पक्षकी दुष्ट बुद्धिमें एकाग्र रहते हैं उन जीवोंको उन कूर परिणामोंके फलरूप निरंतर श्रनंत प्रतिकूलताएँ भोगनेके स्थान अघोलोकमें है, उसे नरकगति कहते हैं।

देव, मनुष्य, तियँच श्रीर नरक, यह चार गितयाँ सदा विद्यमान है, वे केल्पित नहीं किंतु जीवोंके परिगामका फल हैं। जिसने दूसरेको मार-डालनेके क्रूरभाव किये उसके भावमे, अपनी श्रनुक्रलताके सिद्ध करनेमें वाघा डालनेवाले कितने जीव मार डाले जाये जिनकी संख्याकी कोई मर्यादा नहीं है, तथा कितने काल तक मारे जायें उसकी भी मर्यादा नहीं है इसलिये उसका फल भी श्रपार अनंत दुःख भोगनेका ही है, ऐसा स्थान नरक है, मनुष्यलोकमें ऐसा कोई स्थान नही है।

जो दूसरोंको मारकर प्रतिक्सलताको दूर करना चाहते हैं वे जितने विरोधी मालूम होते हैं उन सबको मारना चाहते हैं, फिर चाहे प्रतिक्सलता करनेवाले दो चार हों या बहुत हों उन सबका नाश करनेकी भावनाका सेवन निरंतर करता है। उसके अभिप्रायमें ग्रनंतकाल तक अनंतभव धारण करने के भाव भरे पड़े है। उस भवकी अनंतसंख्याके कारणमें अनत जीवोंको मारनेका संहार करनेका ग्रमर्यादित पाप भाव है। जिस जीवने कारणमें ग्रनन्तकाल तक ग्रनन्त जीवोंको मारनेके, बाधा डालनेके भाव सेये हैं उसके फलमें उस जीवको तीव्र दुःखोंके संयोगमें जाना पड़ता है, ग्रीर वह नरकगित है। लाखों खून (—हत्या) करनेवालेको लाखों बार फाँसी मिलती हो ऐसा इस लोकमें नहीं होता, इसलिये उसे ग्रपने कूरभावोंके ग्रनुसार पूरा फल नहीं मिलता; उसे ग्रपने भावोंका पूरा फल मिलनेका स्थान—बहुतकाल तक अनन्त दुःख भोगनेका क्षेत्र नरक है, वह नीचे शाक्वत है।। २।।

## नारिकयोंके दुःखोंका वर्णन नारका नित्याश्चभतरलेश्यापरिणाम-देहवेदनाविक्रियाः ॥ ३ ॥

अर्थ--नारकी जीव सदैव ही श्रत्यन्त अगुम लेश्या, परिसाम, शरीर, वेदना, और विक्रियाको घारस करते हैं।

#### टीका

१. लेश्या—यह द्रव्यलेश्याका स्वरूप है जो कि आयु पर्यंत रहती है। यहाँ शरीरके रंगको द्रव्यलेश्या कहा है। भावलेश्या श्रंतर्मुहूर्तमें वदल जाती है उसका वर्णन यहाँ नहीं है। अशुभलेश्याके भी तीन प्रकार हैं कापोत, नील श्रीर कृष्ण। पहिली श्रीर दूसरी पृथ्वीमें, कापोतलेश्या, तीसरी पृथ्वीमें ऊपरके भागमें कापोत और नीचेके भागमें नील, चौथीमें

नील, पाँचवीमें ऊपरके भागमें नील और नीचेके भागमे कृष्ण और छठवीं तथा सातत्री पृथ्वीमें कृष्णलेश्या होती है।

- २. परिणाम--यहाँ स्पर्श, रस, गंघ, वर्ण ग्रीर शब्दको परिगाम कहा है।
- रे. शरीर—पहिली पृथ्वीमें शरीरकी ऊँचाई ७ धनुष्य ३ हाथ श्रीर ६ श्रंगुल है, वह हुंडक श्राकारमे होता है। तत्पश्चात् नीचे २ की पृथ्वीके नारिकयोके शरीर की ऊँचाई क्रमशः दूनी दूनी है।
- 8. वेद्ना—पहिलेसे चौथे नरक तक उष्ण वेदना है, पाँचवेंके छपरी भागमें उष्ण और नीचले भागमें शीत है, तथा छहु श्रीर सातवेंमें महाशीत वेदना है। नारिकयो का शरीर वैक्रियिक होनेपर भी उसके शरीरके वैक्रियिक पुद्रल मल, सूत्र, कफ, वमन, सड़ा हुआ मास, हाड़ और चमड़ी वाले श्रीदारिक शरीरसे भी श्रत्यन्त अशुभ होता है।
- ४. विक्रिया—उन नारिकयोंके क्रूर सिंह न्याझादिरूप अनेक प्रकारके रूप धारण करनेकी विक्रिया होती है।। ३।।

## नारकी जीव एक द्सरेको दुःख देते हैं परस्परोदीरितदुःखाः ॥ ४॥

अर्थ--नारकी जीव परस्पर एक दूसरेको दुःख उत्पन्न करते हैं (-वे कुत्तेकी मांति परस्पर लड़ते हैं )।। ४।।

#### विशेष दुःख

## संक्लिष्टाऽसुरोदीरितदुःखाश्च प्राक् चतुर्थ्याः ॥५॥

अर्थ — और उन नारिकयोंके चौथी पृथ्वीसे पहिले पहिले (प्रयीत् तीसरी पृथ्वी पर्यंत) अत्यन्त संनिलष्ट परिगामके घारक ग्रंब ग्रंबरिष आदि जातिके असुरकुमार देवोंके द्वारा दु'ख पाते हैं ग्रथित् ग्रंब-ग्रंबरिष असुर- ' कुमारदेव तीसरे नरक तक जाकर नारकी जीवोंको दुःख देते हैं तथा उनके पूर्वके वैरका स्मर्ण करा कराके परस्परमें लड़ाते हैं। श्रीर दुःखी देख राजी होते हैं।

सूत्र ३-४-५ में नारिकयों के दु:खोंका वर्णन करते हुए उनके शरीर, उनका रंग, स्पर्श इत्यादि तथा दूसरे नारिकयों और देवोंके दु:खका कारण कहा है वह उपचार कथन है; वास्तवमें वे कोई परपदार्थ दु:खोंके कारण नहीं हैं तथा उनका संयोगसे दु:ख नहीं होता । परपदार्थोंके प्रति जीवकी एकत्वबुद्धि ही वास्तवमें दु:ख है उस दु:खके समय, नरकगितमें निमित्तरूप बाह्यसंयोग कैसा होता है उसका ज्ञान करानेके लिए यहां तीन सूत्र कहे हैं, परंतु यह नहीं समभना चाहिये कि-वे शरीरादि वास्तवमें दु:खके कारण हैं।

## नारकोंकी उत्क्रष्ट आयु का श्रमाण तैष्वेकत्रिससदशससदशद्धाविंशतित्रय-स्त्रिंशत्सागरोपमा सत्त्वानां परा स्थितिः ॥ ६ ॥

अर्थ—उन नरकोंके नारकी जीवोंकी जरकृष्ट आयुस्थिति क्रमसे पहिलेमें एक सागर, दूसरेमें तीन सागर, तीसरेमें सात सागर, चौथेमें दश सागर, पाँचवेंमें सत्रह सागर, छट्टे में बावीस सागर और सातवेमें तेतीस सागर है।

#### टीका

- १. नारक गतिमें भयानक दुःख होनेपर भी नारिकयों की आयु निरुपकम है-उनकी अकालमृत्यु नहीं होती ।
- २. श्रायु का यह काल वर्तमान मनुष्योंकी श्रायुकी अपेक्षा लम्बा लगता है परन्तु जीव अनादिकालसे हैं श्रीय मिथ्यादृष्टिपनके कारण यह नारकीपणा जीवने श्रनन्तवार भोगा है। अध्याय २ सूत्र १० की टीकामें द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव श्रीर भावपरिश्रमण (परावर्तन) का जो स्वरूप दिया गया है उसके देखनेसे मालूम होगा कि यह काल तो महासागर की एक बूंदसे भी बहुत कम है।

- ३. नारकी जीवोंको जो भयानक दु ख होते हैं उसके वास्तविक कारण, भयानक शरीर, वेदना, मारपीट, तीव्र उष्णता तीव्र शीतलता इत्यादि नही है, परन्तु मिण्यात्वके कारण उन सयोगोंके प्रति अनिष्टपनेकी खोटो कल्पना करके जीव तीव्र आकुलता करता है उसका दु:ख है। परसंयोग अनुहल-प्रतिक्तल होता ही नहीं, परन्तु वास्तवमे जीवके शानके क्षयोपशम उपयोगके अनुसार श्रेय (-शानमे शात होने योग्य) पदार्थ हैं, उन पदार्थोंको देखकर जब अज्ञानी जीव दु:खकी कल्पना करता है तब परद्रव्योपर यह आरोप होता है कि—वे दु:खमे निमित्त हैं।
- ४. शरीर चाहे जितना खराब हो, खानेको भी न मिलता हो, पीनेको पानी भी न मिलता हो, तीन्न गर्मी या ठण्ड हो, और बाह्य सयोग (अज्ञानदृष्टिसे) चाहे जितने प्रतिक्रल हों परन्तु वे सयोग जीवको सम्य-ग्दर्शन (धर्म) करनेमें वाधक नही होते, क्योंकि एक द्रव्य दूसरे द्रव्यमें कभी वाधा नहीं डाल सकता, नरकगतिमें भी पहिलेसे सातवे नरक तक ज्ञानी पुरुपके सत्समागमसे पूर्वभवमें सुने गये श्रात्मस्वरूपके संस्कार ताजे करके नारकी जीव सम्यग्दर्शन प्रगट करते हैं। तीसरे नरकतकके नारकी जीवोको पूर्वभवका कोई सम्यग्ज्ञानी मित्र देव श्रात्मस्वरूप समक्षाता है तो उसके उपदेशको सुनकर यथार्थ निर्णय करके वे जीव सम्यग्दर्शन प्रगट करते हैं।
- थ्. इससे सिद्ध होता है कि—"जीवोंका शरीर अच्छा हो, खाना पीना ठीक मिलता हो ग्रीर बाह्य संयोग अनुकूल हो, तो घमं हो सकता है और उनकी, प्रतिकूलता होने पर जीव घमं नही कर सकता"—यह मान्यता ठीक नही है। परको अनुकूल करनेमें प्रथम लक्ष रोकना और उसके अनुकूल होनेपर घमंको समक्ता चाहिये,—इस मान्यतामे भूल है, क्योंकि घमं पराधीन नहीं किन्तु स्वाधीन है और वह स्वाधीनतापूर्वेक प्रगट किया जा सकता है।
- ६. प्रश्न—यदि बाह्य संयोग और कर्मोंका उदय धर्ममे बाधक नही है तो नारकी जीव चौथे गुएएस्थानसे ऊपर क्यों नही जाते ?

उत्तर—पहिले उन जीवोंने अपने पुरुपार्थकी वहुत विपरीतता की है और वे वर्तमानमें अपनी भूमिकाके अनुसार मंद पुरुपार्थ करते हैं इस-लिये उन्हें ऊपर चढ़नेमे विलम्ब होता है।

#### ७. प्रश्न- सम्यग्दृष्टिको नरकमें कैसा दुःख होता है ?

उत्तर—नरक या किसी क्षेत्रके कारण किसी भी जीवको सुख दु:ख नही होता किंतु अपनी नासमभीके कारण दु:ख और ग्रपनी सची समभके कारण सुख होता है किसी को पर वस्तुके कारण सुख दु:ख या हानि लाभ हो ही नहीं सकता। ग्रज्ञानी नारकी जीवको जो दु:ख होता है वह अपनी विपरीत मान्यतारूप दोषके कारण होता है, बाह्य—संयोगके श्रनुसार या संयोगके कारण दु:ख नही होता। श्रज्ञानी जीव परवस्तुको कभी प्रतिक्रल मानते हैं और इसलिये वे श्रपनी अज्ञानताके कारण दु:खी होते हैं; श्रोर कभी पर वस्तुएँ अनुक्रल हैं ऐसा मानकर सुखकी कल्पना करते हैं; इसलिये अज्ञानी जीव परद्रव्योंके प्रति इष्टत्व-अनिष्टत्वकी कल्पना करते हैं।

सम्यग्दृष्टि नारकी जीवोंके अनंत संसारका बंधन करनेवाली कषाय दूर होगई है स्वरूपाचरणकी आंशिक शांति निरंतर है इसलिये उतना सच्चा सुख उन्हें नरकमें भी निरन्तर मिलता है। जितनी कषाय है उतना म्रत्प दुःख होता है किंतु वह कुछ भवोंके बाद ही उस अल्प दुःखका भी नाश कर देगे। वे परको दुःखदायक नहीं मानते, किंतु अपनी असावधानी को दुःखका कारण मानते हैं इसलिये वे अपनी असावधानीको दूर करते जाते हैं। असावधानी दो प्रकार की है—स्वरूपकी मान्यताकी और स्वरूप के आचरणकी। उसमेंसे पहिले प्रकारकी असावधानी सम्यग्दर्शनके प्रगट होने पर दूर हो जाती है और दूसरे प्रकारकी असावधानीको वे टालते जाते हैं।

द. सम्यादर्शन प्रगट करके—सम्यादृष्टि होनेके बाद जीव नरक आयुका बंघ नहीं कर ता, किंतु सम्यादर्शनके प्रगट करनेसे पूर्व उस जीवने नरकायुका वंघ किया हो तो वह पहिले नरकमें जाता है, किंतु वहाँ उसकी अवस्था पैरा ७ में बताये गये अनुसार होती है।

- ६. पहिले से चौथे नरक तक से निकलकर मनुष्य हुए जीवोमेसे योग्य जीव उसी भवमें मोक्ष प्राप्त कर लेते हैं। पाचवें नरकसे निकलकर मनुष्य हुए पात्रजीव सच्चा मुनित्व घारण कर सकते हैं, छट्ठे नरकसे निकलकर मनुष्य हुए पात्रजीव पांचवें गुण्स्थान तक जा सकते हैं और सातवें नरकसे निकले हुए जीव क्रूर तियँचगितमे ही जाते हैं। यह भेद जीवोके पुरुषार्थकी तारतम्यताके कारण होते हैं।
- १०. प्रश्न—सम्यग्दृष्टि जीवोका अभिप्राय नरकमे जानेका नहीं होता फिर भी यदि कोई सम्यग्दृष्टि नरकमे पहुँच जाय तो वहाँ तो जड़ कर्म का जोर है और जड़कर्म जीवको नरकमे ले जाता है इसलिये जाना पड़ता है,—यह बात ठीक है या नहीं ?

उत्तर—यह वात ठीक नहीं है; एक प्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ नहीं कर सकता, इसलिये जड़कर्म जीवको नरकमें ले जाता हो ऐसा नहीं होता। सम्यग्दृष्टि श्रथवा मिथ्यादृष्टि कोई जीव नरकमे जाना नहीं चाहता तो भी जो जो जीव नरकमे जाने लायक होते हैं वे वे जीव अपनी क्रियावती चिक्तके परिएामनके कारए। वहाँ जाते हैं, उस समय कार्मए। और तैजस-चरीर भी उनकी श्रपनी (पुद्रल परमागुओंकी) क्रियावती चिक्तके परि-ग्रामनके कारए। उस क्षेत्रमें जीवके साथ जाते हैं।

श्रीर श्रिभिप्राय तो श्रद्धागुणकी पर्याय है और इच्छा चारित्रगुणकी विकारी पर्याय है। द्रव्यका हरएक गुण स्वतंत्र श्रीर असहाय है। इमलिये जीव की इच्छा श्रथवा श्रिभिप्राय चाहे जैसा हो फिर भी जीवकी कियावती शिक्तका परिणमन उससे (अभिप्राय और इच्छासे) स्वतंत्ररूपसे श्रीर उस समयकी उस पर्यायके धर्मानुसार होता है। वह कियावती शक्ति ऐसी है कि—जीवको किस क्षेत्रमे ले जाना चाहिये इसका ज्ञान होने की उसे श्रावश्य-कता नह है। नरकमें जानेवाले वे जीव उनकी आयुपर्यंत उस क्षेत्रके संयोग

के योग्य होते हैं, और तब उन जीवोंके ज्ञानका विकास भी उस उस क्षेत्रमें रहनेवाले जीवों तथा पदार्थोंके जाननेके योग्य होता है। नरकगतिका भव ग्रपने पुरुषार्थंके दोष से बँघा या इसलिये योग्य समयमें उसके फलरूपसे जीवकी अपनी योग्यताके कारण नारकीका क्षेत्र संयोगरूपसे होता है; कर्म उसे नरकमें नहीं ले जाता। कर्मके कारण जीव नरकमें जाता है यह कहना मात्र उपचार कथन है, जीवका कर्मके साथका निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध बताने के लिये शास्त्रोंमें वह कथन किया गया है, नहीं कि वास्तवमें जड़-कर्म जीवको नरकमें ले जाते हैं। वास्तवमें कर्म जीवको नरकमें ले जाते हैं यह मानना मिथ्या है।

#### ११. सागर-काल का परिमाण

१---सागर=दश×करोड्×करोड्=अद्धापल्य।

१. श्रद्धापल्य=एक गोल खड्डा जिसका व्यास (Diametre) एक योजन (=२००० कोस) श्रीर गहराई भी उतनी ही हो उसमें उत्तम भोगभूमिक सात दिन के भेडे के बच्चे के बालोंसे ठसाठस भरकर के उसमे से प्रति सौ वर्षमें एक बाल निकालने पर जितने समयमें गड्डा खाली हो जाय, उतने समयका एक व्यवहारकल्प है, ऐसे असंख्यात व्यवहारकल्प= एक उद्धारपल्य। श्रसंख्यात उद्धार पल्य=एक अद्धापल्य।

इसप्रकार अधोलोकका वर्णन पूरा हुग्रा ॥ ६ ॥

## मध्यलोकका वर्णन कुछ द्वीप सम्रद्रों के नाम

## जम्बूद्वीपलवणोदादयः शुभनामानो द्वीपसमुद्राः ॥७॥

अर्थ — इस मध्यलोकमें ग्रच्छे अच्छे नाम वाले जम्बूद्वीप इत्यादि द्वीप, ग्रीर लवरणसमुद्र इत्यादि समुद्र है।

३—इस द्वीपके विदेह क्षेत्रमें विद्यमान उत्तरकुरु भोगभूमिमें श्रनादिनिधन पृथ्वीकायरूप अक्वित्रम परिवार सिहत जम्बू वृक्ष है इसिलये इस द्वीप का नाम जम्बूद्वीप हैं।

## सात चैत्रोंके नाम भरत हैमवतहरिविदेहरम्यक हैरण्यवतौरावतवर्षाः चेत्राणि ॥ १०॥

अर्थ-इस जम्बूद्वीपमें भरत, हैमवत, हरि, विदेह, रम्यक, हैरण्य-वत और ऐरावत ये सात क्षेत्र हैं।

#### टीका

जम्बूद्वीपके भरत क्षेत्रमें हम लोग रहते है, विदेहक्षेत्रमें बीस विहर-मान तीर्थंकरमें से श्री सीमंघरादि चार तीर्थंकर जम्बूद्वीपके विदेहमे विच-रते है।। १०॥

## चेत्रोंके सात विभाग करनेवाले छह पर्वतोंके नाम तद्धिभाजिनः पूर्वापरायता हिमवन्महाहिमव-न्निषधनीलरुक्मिशिखरिणो वर्षधरपर्वताः ॥ ११॥

## कुलाचलों का रंग

## हेमाजु नतपनीयवैद्धर्यरजतहेममयाः ॥ १२ ॥

अर्थ — उपर कहे गये पर्वत क्रमसे १-स्वर्ण, २-चांदी, ३-तपाया सीना, ४-वैंडूर्य (नील) मिए, ५-चांदी और ६ स्वर्ण जैसे रंगके है ॥१२॥

#### कुलाचलों का विशेष स्वरूप

## मणिविचित्रपार्श्वा उपरि मूले च तुल्यविस्ताराः ॥१३॥

अर्थ-इन पर्वतोका तट चित्र-विचित्र मिएयोंका है और अपर नीचे तथा मध्यमें एक समान विस्तारवाला है ॥ १३॥

> कुलाचलोंके उत्पर स्थित सरोवरोंके नाम पद्ममहापद्मतिगिञ्छकेशरिमहापुण्डरीक-

पुगडरीका हदास्तेषामुपरि ॥ १४ ॥

अर्थ-इन पर्वतोके ऊपर क्रमसे १-पद्म, २-पहापद्म, ३-तिगिञ्छ, ४-केशरि, ४-महापुण्डरीक और ६-पुण्डरीक नामके ह्रद सरोवर हैं ॥१४॥

प्रथम सरोवर की लम्बाई-चौड़ाई

## प्रथमो योजनसहस्रायामस्तदर्छविष्कम्भो हदः ॥ १५॥

अर्थ-पहिला पद्म सरोवर एक हजार योजन लम्बा और लंबाई से आधा अर्थात् पांचसो योजन चौड़ा है।। १५॥

> प्रथम सरोवर की गहराई ( ऊँढाई ) दशयोजनावगाहः ॥ १६॥

संर्थ-पहिला सरोवर दश योजन अवगाह (गहराई-ऊँडाई) वाला है।। १६॥

उसके मध्यमें क्या है ?

तन्मध्ये योजनं पुष्करम् ॥ १७॥

अर्थ-उसके बीचमें एक योजन विस्तारवाला कमल है।। १७॥

## महापद्मादि सरोवरों तथा उनमें रहनेवाले कमलोंका प्रमाण तदुद्धिगुणद्विगुणा हदा पुष्कराणि च ॥ १ = ॥

अर्थ — ग्रागेके सरोवर तथा कमल पहिलेके सरोवर तथा कमलों से क्रमसे दूने २ विस्तारवाले है।

#### टीका

यह दूना २ क्रम तिगिछनामके तीसरे सरोवर तक है, बादमें उसके आगेके तीन सरोवर तथा उनके तीन कमल दक्षिणके सरोवर और कमलोके समान विस्तारवाले हैं।। १८।।

## हदोंका विस्तार आदि

| नं. | ह्रद् नाम      | स्थान     | लम्बाई<br>योजन | चौड़ाई<br>योजन | गहराई<br>योजन | <sup>-</sup> कमल<br>योजन | देवी    |
|-----|----------------|-----------|----------------|----------------|---------------|--------------------------|---------|
| 8   | पद्म           | हिमवन्    | १०००           | ४००            | १०            | 8                        | श्री    |
| २   | महापद्म        | महाहिमवन् | २०००           | १०००           | २०            | २                        | ह्री    |
| ञ   | तिगिञ्छ        | निषध      | కుంం           | २०००           | ४०            | ૪                        | धृति    |
| ૪   | केशरी (केशरिन) | नील       | ४०००           | २०००           | ४०            | 8                        | कीर्ति  |
| ×   | महापुएडरीक     | रुक्मिन्  | २०००           | १०००           | २०            | २                        | बुद्धि  |
| Ę   | पुरहरीक        | शिखरिन्   | १०००           | ४००            | १०            | 8                        | लक्ष्मी |

#### छह कमलोंमें रहनेवाली छह देवियाँ

तिनवासिन्यो देव्यः श्रीहीधृतिकीर्तिबुद्धिलद्म्यः

पल्योपमस्थितयः ससामानिकपरिषत्काः ॥ १६ ॥

अर्थ—एक 'पल्योपम आयुवाली और सामानिक तथा पारिपद् जातिके देवों सहित श्री, ही, धृति, कीर्ति, बुद्धि ग्रीर लक्ष्मी नामकी देवियाँ क्रमसे उन सरोवरोके कमलो पर निवास करती हैं।

#### टीका

ऊपर कहे हुए कमलोंकी किएकाके मध्यभागमे एक कोस लम्बे, आघा कोस चौड़े श्रीर एक कोससे कुछ कम ऊंचे सफेद रंगके भवन हैं उसमें वे देवियाँ रहती है श्रीर उन तालावोंमे जो अन्य परिवार कमल हैं उनके ऊपर सामानिक तथा पारिषद देव रहते हैं।। १६।।

## चौदह महा निदयोंके नाम गंगासिंधुरोहिद्रोहितास्याहरिद्धरिकान्तासीतासीतोदा नारीनरकांतासुवर्णरूपकूलारक्तारक्तोदाः सरितस्तन्मध्यगाः ॥ २० ॥

अर्थ—( भरतमे ) गगा, सिन्यु, ( हैमवतमे ) रोहित, रोहिता-स्या, ( हरिक्षेत्रमे ) हरित्, हरिकान्ता, ( विदेहमे ) सीता, नोनोरा, ( रम्यक्मे ) नारी, नरकान्ता, ( हैरण्यवत्मे ) स्वर्णकूला, रूप्यकूला और ( ऐरावतमे ) रक्ता-रक्तोदा इस प्रकार ऊपर कहे हुए सात क्षेत्रोमे नोरह नदियाँ बीचमें वहती हैं।

#### टीका

पहिले पद्म सरोवरमेसे पहिली तीन, छट्टे पुंडरीक नामक नरो-वरसे श्रतिम तीन तथा बाकीके सरोवरोमेसे दो दो नदियां निकनती है।। २०॥

### निदयों के वहनेका क्रम-द्वयोद्ध योः पूर्वाः पूर्वगाः ॥ २१ ॥

अर्थ—(ये चौदह निदया दोके समूहमे लेना नाहिये) हराहर दोके समूहमेसे पहिलो नदी पूर्वकी घोर बहनी है ( और उन दिश्त समुद्रमे मिलती है।)॥ २१॥

## शेषास्त्वपरगाः ॥ २२ ॥

अर्थ — बाकी रही सात निदयाँ पिष्टिमकी श्रोर जाती हैं ( और उस तरफके समुद्रमें मिलती हैं। )।। २२।।

## इन चौदह महा निदयों की सहायक निदयाँ चतुर्दशनदीसहस्रपरिवृता गंगासिन्ध्वादयो नद्यः॥२३॥

अर्थ — गंगा-सिन्य आदि नदियोंके युगल चौदह हजार सहायक नदियोंसे घिरे हुए हैं।

#### टीका

सहायक निदयों की संख्याका क्रम भी विदेह क्षेत्रतक आगेके युग-लों में पहिले पहिले युगलोंसे दूना २ है, और उत्तरके तीन क्षेत्रों में दक्षिण के तीन क्षेत्रोंके समान है।

| नदी युगल           | सहायक निदयोंकी संख्या |
|--------------------|-----------------------|
| गंगा–सिंघु         | १४ हजार               |
| रोहित रोहितास्या   | २८ हजार               |
| हरित–हरिकान्ता     | ५६ हजार               |
| सीता–सोतोदा        | १ लाख १२ हजार         |
| नारी–नरकान्ता      | ५६ हजार               |
| स्वर्णकुला-रूपकुला | २८ हजार               |
| रक्ता-रक्तोदा      | १४ हजार               |

#### भरतक्षेत्रका विस्तार

भरतः षड्विंशतिपंचयोजनशतविस्तारः षट् चैकोनविंशतिभागा योजनस्य ॥ २४॥

अर्थ- भरतक्षेत्रका विस्तार, पाँचसी छब्बीस योजन और एक योजनके उन्नोस भागोंमेंसे ६ भाग अधिक है।

#### टीका

१. भरत क्षेत्रका विस्तार ५२६ ईं योजन है। (देखो सूत्र ३२)

२. भरत और ऐरावत क्षेत्रके बीचमे पूर्व पिद्यम तक लंबा विज-यार्घ पर्वत है जिनसे गंगा-सिन्धु और रक्ता-रक्तोदा निदयोके कारण दोनों क्षेत्रोंके छह छह खंड हो जाते है उनमें बीचका भ्रायेखंड और वाकीके पाँच म्लेच्छ खंड है। तीर्थंकरादि पदवीघारी पुरुष भरत-ऐरावतके आर्य-खंडमे, तथा विदेह क्षेत्रोमे ही जन्म लेते है।। २४।।

#### आगेके क्षेत्र और पर्वतोंका विस्तार

## तदुद्धिगुण्द्विगुण्विस्तारा वर्षधरवर्षा विदेहान्ताः॥२५॥

अर्थ — विदेहक्षेत्र तकके पर्वत और क्षेत्र भरतक्षेत्रसे दूने २ विस्तारवाले हैं ॥ २४ ॥

## विदेह क्षेत्रके आगेके पर्वत और नेत्रोंका विस्तार उत्तरा दिच्छिलुल्याः ॥ २६॥

अर्थ — विदेह क्षेत्रसे उत्तरके तीन पर्वत और तीन क्षेत्र दक्षिएके पर्वत और क्षेत्रोंके समान विस्तारवाले हैं।

#### टीका

#### क्षेत्रो और पर्वेतोंका प्रकार नीचे प्रमाण है-

| चेत्र और पर्वत   | विस्तार-योजन       |                 | ऊंचाई   | <b>ऊं</b> डाई |  |
|------------------|--------------------|-----------------|---------|---------------|--|
| १. भरतत्तेत्र    | ४६६ <del>९</del>   | <b>&gt;&gt;</b> | ×       | ×             |  |
| २. हिमवत् कुलाचल | १०४२ <del>१३</del> | <b>97</b>       | १०० यो० | २४ यो०        |  |

| ३. हैमवत्त्तेत्र    | २१०४ <u>५</u>       | <b>57</b>       | ×       | ×       |
|---------------------|---------------------|-----------------|---------|---------|
| ४. महा हिमवत् कुलाच | त ४२१०५२            | <b>77</b>       | २०० यो० | ४० यो०  |
| ४. हरिचेत्र         | ८४२१ व              | <b>57</b>       | ×       | ×       |
| ६. निषध कुलाचल      | १६८४२ <del>३</del>  | <b>&gt;&gt;</b> | ४०० यो० | १०० यो० |
| ७. विदेहचेत्र       | ३३६८४ <sub>४६</sub> | 77              | ×       | ×       |
| ८. नील कुलाचल       | १६⊏४२ <sub>वद</sub> | 97              | ४०० यो० | १०० यो० |
| ६. रम्यक् चेत्र     | ⊏४२१ <del>व</del>   | 59              | ×       | ×       |
| १०. रुक्मिकुलाचल    | ४२१० <del>१६</del>  | 77              | २०० यो० | ४० यो०  |
| ११. हैरएयचेत्र      | २१०५ <del>५</del>   | 55              | ×       | ×       |
| १२. शिखरीकुलाचल     | १०४२ <del>१</del> ३ | <b>57</b>       | १०० यो० | २४ यो०  |
| १३. ऐरावतत्त्रेत्र  | ४२६ <sub>५६</sub>   | <b>77</b>       | ×       | ×       |

#### [ कुलाचलका अर्थ पर्वत समभना चाहिये ]

# भरत और ऐरावतक्षेत्र में कालचक्रका परिवर्तन भरतेरावतयोच्च द्धिहासी षट्समयाभ्यामुत्सिपिण्यवस— पिंणीभ्याम् ॥ २७॥

अर्थ — छह कालोंसे युक्त उत्सिपिएी श्रीर श्रवसिपएी के द्वारा भरत और ऐरावत क्षेत्रमें जीवोंके श्रनुभवादि की वृद्धि-हानि होती रहती है।

#### टीका

१. बीस कोड़ा कोड़ी सागरका एक कल्पकाल होता है उसके दो भेद हैं; (१)-उत्सिप्गी-जिसमें जीवोंके ज्ञानादि की वृद्धि होती है, और (२)-अवसिप्गी-जिसमें जीवोंके ज्ञानादिका हास होता है।

| ३१५             |                             | मोक्षशास्त्र       |                | ·              |
|-----------------|-----------------------------|--------------------|----------------|----------------|
| <u>प्र</u><br>६ | <b>१</b> २० वर्ष<br>२० वर्ष | २० वर्ष<br>१५ वर्ष | ७ हाथ<br>२ हाथ | २ हाथ<br>१ हाथ |
|                 |                             | •                  |                |                |

#### मनुष्यों का आहार

| काल | आहार                                                     |          |
|-----|----------------------------------------------------------|----------|
| 8   | चौथे दिन बेर के बराबर                                    |          |
| २   | एक दिनके श्रंतरसे बहेड़ा । तीसरे काल तक भरत              |          |
|     | (फल) के बराबर 🕽 ऐरावत क्षेत्रमे भोगभूमि रहती             | Ì        |
| ३   | एक दिनके श्रंतरसे श्रांवला ) है।                         |          |
|     | बराबर                                                    |          |
| ४   | रोज एक बार                                               |          |
| ሂ   | कई बार                                                   |          |
| Ę   | अति प्रचुरवृत्ति, मनुष्य नग्न, मछली इत्यादिके आहार, मुनि | <b>`</b> |
|     | श्रावकोंका अभाव. धर्मका नाश ॥ २७ ॥                       |          |

### अन्य भूमियोंकी न्यवस्था

### ताभ्यामपरा भूमयोऽवस्थिताः ॥ २= ॥

अर्थ-भरत और ऐरावत क्षेत्रको छोड़कर दूसरे क्षेत्रोंमें एक ही श्रवस्था रहती है-उनमें कालका परिवर्तन नही होता ॥ २८ ॥

### हैमवतक इत्यादि क्षेत्रोंमें आयु

# एकद्वित्रिपल्योपमस्थितयो हैमवतकहारिवर्षकदेव-

### कुरवकाः॥ २६॥

अर्थ — हैमवतक, हारिवर्षक ग्रीर देवकुर (विदेहक्षेत्रके ग्रन्तगंत एक विशेष स्थान ) के मनुष्य, तिर्थंच क्रमसे एक पत्य, दो पत्य और तीन पत्यकी आयुवाले होते हैं।

#### टीका

इन तीन क्षेत्रोंके मनुष्योंकी ऊँचाई क्रमसे एक, दो और तीन कोस की होती है। शरीरका रंग नील, शुक्ल ग्रीर पीत होता है।। २९॥

### हैरण्यवतकादि क्षेत्रोंमें आयु

### तथोत्तराः ॥ ३०॥

अर्थ- उत्तरके क्षेत्रोंमें रहनेवाले मनुष्य भी हैमवतकादिकके मनुष्ये.के समान आयुवाले होते हैं।

#### टीका

- १. हैरण्यवतक क्षेत्रकी रचना हैमवतकके समान, रम्यक्क्षेत्रकी रचना हरिक्षेत्रके समान भ्रीर उत्तरकुरु (विदेहक्षेत्रके अंतगंत स्थान विशेष ) की रचना देवकुरुके समान है।
- २. भोगभूमि-इस तरह उत्तम, मध्यम, और जघन्यरूप तीन भोगभूमिक दो दो क्षेत्र है। जम्बूद्वीपमें छह भोगभूमियाँ और अढ़ाई द्वीपमें कुल ३० भोगभूमियाँ हैं जहाँ सर्वप्रकारकी सामग्री कल्पवृक्षोसे प्राप्त होती है उन्हें भोगभूमि कहते हैं।। ३०।।

#### विदेहसेत्रमें आयु की व्यवस्था

### विदेहेषु संख्येयकालाः ॥ ३१ ॥

अर्थ — विदेहक्षेत्रोंमें मनुष्य और तियँचोंकी आयु संख्यात वर्षकी होती है।

#### टीका

विदेहक्षेत्रमें ऊँचाई पाँचसी घनुष भीर आयु एक करोड़ वर्ष पूर्वको होती है।। ३१॥

### भरतक्षेत्रका दूसरी तरहसे विस्तार

# भरतस्य विष्कंभो जम्बूद्धीपस्य नवतिशतभागः ॥३२॥

अर्थ--भरतक्षेत्रका विस्तार जम्बूद्वीपके एक सी नब्बेवाँ (१६०) भागके बराबर है।

#### टीका

२४ वें सूत्रमें भरतक्षेत्रका विस्तार बताया है उसमें और इसमें कोई श्रंतर नहीं है मात्र कहनेका प्रकार भिन्न है जो एक लाखके १६० हिस्से किये जाँय तो हरएक हिस्सेका प्रमाण ५२६ क्वें योजन होता है।।३२॥

### धातकी खंडका वर्णन

# द्वधीतकीखण्डे ॥ ३३ ॥

अर्थ — धातकीखंड नामके दूसरे द्वीपमे क्षेत्र, कुलाचल, मेरु, नदी इत्यादि सब पदार्थोकी रचना जम्बूद्वीपसे दूनी दूनी है।

#### टीका

धातकीखण्ड लवणसमुद्रको घेरे हुए है। उसका विस्तार चार लाख योजन है। उसके उत्तरकुरु प्रान्तमें घातकी (ग्रांवले) के वृक्ष हैं इसलिये उसे घातकीखण्ड कहते है।। ३३।।

## पुष्करार्घ द्वीप का वर्णन

### पुष्कराद्धें च ॥ ३४॥

अर्थ-- पुंष्करार्द्ध द्वीपमें भी सब रचना जम्बूद्वीपकी रचनासे दूनी दूनी है।

#### टीका

पुष्करवरद्वीपका विस्तार १६ लाख योजन है, उसके बीचमें चूड़ीके आकार मानुषोत्तर पर्वत पड़ा हुग्रा है। जिससे उस द्वीपके दो हिस्से होगये है। पूर्वाधंमें सारो रचना घातको खडके समान है ग्रीर जम्बूद्वीपसे दूनी है। इस द्वीपके उत्तरकुरुप्रान्तमे एक पुष्कर (-कमल) है। इसलिये उसे पुष्करवरद्वीप कहते है।। ३४॥

#### मनुष्य क्षेत्र--

# प्राङ्मानुषोत्तरान्मनुष्याः ॥ ३५॥

सर्थ--मानुषोत्तर पर्वत तक अर्थात् अढ़ाई द्वीपमे ही मनुष्य होते है,-मानुषोत्तर पर्वतसे परे ऋद्धिधारी मुनि या विद्याधर भी नहीं जा सकते।

#### टीका

- १. जम्बूद्वीप, लवग्रसमुद्र, घातकीखण्ड, कालोदिंघ और पुष्करार्घ इतना क्षेत्र अढाई द्वीप है, इसका विस्तार ४५ लाख योजन है।
- २. केवल समुद्घात भ्रौर मारगांतिक समुद्घातके प्रसंगके अति-रिक्त मनुष्यके भ्रात्मप्रदेश ढाई द्वीपके बाहर नहीं जा सकते।
- ३ ग्रागे चलकर आठवाँ नन्दीश्वर द्वीप है उसकी चारों दिशामें चार श्रंजनगिरि पर्वत, सोलह दिघमुखपर्वत और बत्तीस रितकर पर्वत है। उनके ऊपर मध्यभागमें जिन मिंदर हैं। नन्दीश्वर द्वीपमें इसप्रकार वावन जिन मिंदर हैं। बारहवाँ कुण्डलवर द्वीप है उसमें चार दिशाके मिलाकर चार जिनमंदिर हैं। तेरहवाँ रुचकवर नामका द्वीप है उसके वीचमें रुचकन नामका पर्वत है, उस पर्वतके ऊपर चारो दिशामें चार जिन मिन्दर है वहाँ पर देव जिन पूजनके लिये जाते हैं इस पर्वतके ऊपर अनेक क्रूट हैं उनमें अनेक देवियोंके निवास है। वे देवियाँ तीथँकरप्रभुके गर्म और जन्म-कल्याएंकि प्रभुकी माताकी अनेक प्रकारसे सेवा करती हैं।। ३४।।

### मनुष्योंके मेद आर्या म्लेच्छाश्च ॥ ३६॥

अर्थ — आर्य और म्लेच्छके भेदसे मनुष्य दो प्रकार के हैं। ४१

#### टीका

१. आर्यों के दो भेद हैं—ऋदिप्राप्त ग्रार्य ग्रीर ग्रनऋदिप्राप्त आर्य।

> ऋदिप्राप्तआर्य=जिन आर्यं जीवोंको विशेष शक्ति प्राप्त हो । अनऋदिप्राप्तआर्य=जिन आर्यं जीवोंको विशेप शक्ति प्राप्त नहीं हो ।

### ऋद्धिप्राप्त आर्य

- २. ऋदिप्राप्तआर्य के आठ मेद हैं—(१) बुद्धि, (२) किया, (३) विकिया, (४) तप, (५) बल, (६) ग्रीषघ, (७) रस, और (६) क्षेत्र इन आठ ऋदियोंका स्वरूप कहते है।
- ३. बुद्धित्रहिद्धिल् बुद्धित्रहिक अठारह भेद हैं—(१) केवलज्ञान, (२) अविध्वान, (३) मनःपर्ययज्ञान, (४) बीजबुद्धि, (५) कोष्टबुद्धि, (६) पदानुसारिग्गी, (७) सभिन्न श्रोतृत्व, (६) दूरास्वा-दनसमर्थता, (६) दूरदर्शनसमर्थता, (१०) दूरस्पर्शनसमर्थता, (११) दूरझाग्यसमर्थता, (१२) दूरश्रोतृसमर्थता, (१३) दशपूर्वित्व, (१४) चतुर्देशपूर्वित्व, (१५) अष्टांगिनिमत्तता, (१६) प्रज्ञाश्रमग्यत्व, (१७) प्रत्येकबुद्धता, श्रोर (१८) वादीत्व इनका स्वरूप निम्नप्रकार है—
- (१-३) केवलज्ञान,-अवधिज्ञान,-मनःपर्ययज्ञान इन तीनोंका स्वरूप अध्याय १, सूत्र २१ से २५ तथा २७ से ३० तक में आ गया है।
- (४) बीजबुद्धि—एक वीजपदके ( सूलपदके ) ग्रहण करनेसे श्रनेकपद, ग्रीर अनेक अर्थोका जानना सो वीजबुद्धि है।
- (५) कोएबुद्धि जैसे कोठारमें रखे हुए घान्य, वीज इत्यादि बहुत समय तक जैसेके तैसे वने रहते हैं घटते बढ़ते नहीं है परस्परमें

मिलते नहीं हैं, उसीप्रकार दूसरेके उपदेशसे ग्रहण किये हुये बहुतसे शब्द, श्रर्थ, बीज जिस बुद्धिमें जैसेके तैसे रहते है एक अक्षर घट बढ़ नहीं होते आगे पीछे अक्षर नहीं होते वह कोष्टबुद्धि है।

- (६) पदानुसारिणीबुद्धि ग्रन्थके प्रारम्भ मध्य और अन्तका एक पद श्रवण करके समस्त ग्रन्थ तथा उसके श्रर्थका निश्चय करना सो पदानुसारिणीबुद्धि है।
- (७) संभिन्नश्रोतृत्वबुद्धि—चक्रवर्ती की छावनी चार योजन लम्बी और नवयोजन चौड़ी पड़ी होती है उसमे हाथी, घोड़ा, ऊँट, मनुष्या-दिके जुदे २ प्रकारके प्रक्षर—अनक्षरात्मक शब्द एक समय एक साथ उत्पन्न होते हैं उसे तपविशेषके कारण (वीर्यान्तराय श्रुतज्ञानांतराय तथा श्रोत्रे-निद्रयावरण कर्मका उत्कृष्ट क्षयोपशम होनेपर) एक कालमे जुदे जुदे श्रवण करना सो सभिन्नश्रोतृत्वबुद्धि है।
- (८) दूरास्वादनसमर्थताबुद्धि—तपिवशेषके कारण (प्रगट होनेवाले असाधारण रसनेन्द्रिय श्रुतज्ञानावरण, वीर्यान्तरायके क्षयोपशम श्रीर ग्रागोपाग नामकर्मके उदयसे ) मुनिको रसका जो विषय नवयोजन प्रमाण होता है उसके रसास्वादनकी (रस जाननेकी) सामर्थ्य होना सो दूरास्वादनसमर्थताबुद्धि है।
- (९-१२) दूरदर्शन-स्पर्शन-घाण-श्रोत्समर्थताबुद्धि--अपर लिखे अनुसार चक्षुरिन्द्रिय, स्पर्शनेन्द्रिय, घ्राएोन्द्रिय, और श्रोत्रेन्द्रियके विषयके क्षेत्रसे बाहर बहुतसे क्षेत्रोके रूप, स्पर्श, गंघ ग्रौर शब्द को जानने की सामर्थ्यका होना सो उस उस नामकी चार प्रकारकी बुद्धि है।
- (१३) द्शपूर्वित्वबुद्धि—महारोहिग्गी इत्यादि विद्या-देवता तीन बार आवे श्रीर हर एक अपना २ स्वरूप सामर्थ्य प्रगट करें ऐसे वेगवान विद्या-देवताश्रोके लोभादिसे जिनका चारित्र चलायमान नहीं होता उसे दशपूर्वित्वबुद्धि कहते हैं।

- (१४) चतुर्दशपूर्वित्वषुद्धि—संपूर्ण श्रुतकेवलित्वका होना चतुर्दशपूर्वित्वबुद्धि है।
- (१५) अष्टांगनिमित्तताबुद्धि—ग्रन्तिरक्ष, भोम, ग्रंग, स्वर, व्यंजन, लक्षरा, छिन्न और स्वप्न ्यह ग्राठ प्रकारका निमित्तज्ञान है, उसका स्वरूप निम्नप्रकार है:—

सूर्यं, चन्द्र, नक्षत्रके उदय,-अस्तादिको देखकर अतीत-अनागतफल को जानना सो अन्तरिक्षनिमित्तज्ञान है।। १।।

पृथ्वीकी कठोरता, कोमलता, चिकनाहट या रूखापन देखकर विचार करके अथवा पूर्वादि दिशामें सूत्र पड़ते हुए देखकर हानि-वृद्धि; जय-पराजय इत्यादि को जानना तथा भूमिगत स्वर्ण चांदी इत्यादिको प्रगट जानना सो भोमनिमित्तज्ञान है।। २।।

श्रंगोपांगादिके दर्शन-स्पर्शनादिसे त्रिकालभावी सुख दुःखादि को जानना सो श्रंगनिमित्तज्ञान है ।। ३ ।।

श्रक्षर-अनक्षररूप तथा शुभाशुभको सुनकर इष्टानिष्टफलको जानना सो स्वरनिमित्तज्ञान है।। ४।।

मस्तक, मुख, गर्दन इत्यादिमें तल, मूरल, लाख इत्यादि लक्षण देखकर त्रिकाल सम्बन्धी-हित-अहित को जान लेना सो व्यंजनिमित्त-ज्ञान है ॥ ४ ॥

शरीरके ऊपर श्रीवृक्ष, स्वस्तिक, कलश इत्यादि चिह्न देखकर त्रिकाल सम्बन्धी पुरुषोंके स्थान, मान, ऐश्वर्यादि विशेषका जानना सो लक्षरानिमित्तज्ञान है।। ६।।

वस्त्र-श्रासन-शयनादिसे, देव-मनुष्य-राक्षसादिसे तथा शस्त्र-कंटकादिसे छिदे हुएको देखकर त्रिकाल सम्बन्धी लाभ-ग्रलाभ, सुख दुःखका जानना सो छिन्ननिमत्तज्ञान है।। ७।।

वात, पित्त, कफ रहित पुरुपके मुखमें पिछली रात्रिमें चन्द्रमा, सूर्य, पृथ्वी, पर्वत या समुद्रका प्रवेशादिका स्वप्न होना सो शुभस्वप्न है, घी तेलसे अपनी देह लिप्त और गंघा ऊँट पर चढ़कर दक्षिए। दिशामें गमन इत्यादि स्वप्न अगुभ स्वप्न है; उसके दर्शनसे ग्रागामी कालमें जीवन-मरण, सुख-दु:खादिका ज्ञान होना सो स्वप्ननिमित्तज्ञान है। इन ग्राठ प्रकारके निमित्तज्ञानका जो ज्ञाता हो उसके ग्रष्टागनिमित्तबुद्धिऋद्धि है।

- (१६) प्रज्ञाक्षमणत्ववुद्धि—किसी अत्यन्त सूक्ष्म अर्थके स्वरूप का विचार जैसाका तैसा, चौदहपूर्वधारी ही निरूपण कर सकते हैं दूसरे नहीं कर सकते, ऐसे सूक्ष्म अर्थका जो संदेहरिहत निरूपण करे ऐसी प्रकृष्ट श्रुतज्ञानावरण और वीर्यान्तरायके क्षयोपशमसे प्रगट होनेवाली प्रज्ञाशिक्त प्रज्ञाश्रवणत्वबृद्धि है।
- (१७) प्रत्येकचुद्धिताचुद्धि—परके उपदेशके विना भ्रपनी शक्ति-विशेषसे ज्ञान-संयमके विधानमे निपुरा होना प्रत्येकबुद्धताबुद्धि है।
- (१८) वादित्वबुद्धि—इन्द्र इत्यादि श्रांकर वाद-विवाद करे उसे निरुत्तर करदे, स्वयं रुके नहीं श्रीर सामनेवाले वादीके छिद्रको जान लेना ऐसी शक्ति वादित्वबुद्धि है।

इसप्रकार म ऋदियोमेसे पहिली बुद्धिरिद्धिके ग्रठारह प्रकार हैं। यह बुद्धिरिद्धि सम्यग्ज्ञानको महान् महिमाको बताती है।

### ४. दूसरी क्रियाऋद्भिका स्वरूप

- १. कियाऋिं दो प्रकारकी है भ्राकाशगामित्व भीर चारगा।
- (१) चारण ऋदि अनेक प्रकार की है—जलके ऊपर पैर रखने या उठाने पर जलकायिक जीवोंको बाधा न उत्पन्न हो सो जलचारणिरिद्धि है। भूमिसे चार श्रंगुल ऊपर श्राकाशमें शीध्रतासे सैकड़ों योजन गमन करनेमे समर्थ होना सो जंघाचारणिरिद्धि है। उसीप्रकार तंतुचारण, पुष्प-चारण, पत्रचारण, श्रेणिचारण, अग्निशिखाचारण इत्यादि चारण रिद्धियाँ है। पुष्प, फल इत्यादिके ऊपर गमन, करनेसे उन पुष्प फल इत्यादि के जीवोको बाधा नहीं होना सो समस्तचारणिरिद्धि है।
- (२) आकाशगामित्व विक्रियाऋद्धि—पर्यंकासन अथवा कायो-त्सर्गासन करके पगके उठाये घरे बिना ही आकाशमे गमन करनेमे निपुरा होना सो आकाशगामित्विक्रयाऋदि है।

#### ५. तीसरी विक्रियाऋद्विका स्वरूप

विकिया ऋद्धि अनेक प्रकारकी है—(१) अिएामा, (२) महिमा, (३) लिघमा, (४) गरिमा, (५) प्राप्ति, (६) प्राकाम्य, (७) ईशित्व, (८) विशत्व, (६) अप्रतिघात, (१०) अंतर्धान, (११) कामरूपित्व इत्यादि अनेक भेद हैं उनका स्वरूप निम्न प्रकार है।

श्रगुमात्र शरीर करनेकी सामर्थ्यं को अश्रिमाऋढि कहते हैं, वह कमलके छिद्रमें प्रवेश करके वहाँ बैठकर चक्रवर्तीकी विसृति रचता है। १। मेरुसे भी महान शरीर करनेकी सामर्थ्यंको महिमाऋढि कहते हैं। १। पवनसे भी हलका शरीर बनानेकी सामर्थ्यंको लिघमाऋढि कहते हैं। ३। वजूसे भी अतिभारी शरीर करने की सामर्थ्यंको गरिमाऋढि कहते हैं। ४। भूमिमें बैठकर उँगलीको आगे करके मेरुपवंतके शिखर तथा सूर्यविमानादिको स्पर्श करनेकी शक्तिको प्राप्तिऋढि कहते हैं। १। जलमे जमीनको उन्मज्जन (उपर लाना) तथा निमज्जन (डुबा देना) करनेकी शक्तिको प्राक्ताम्यऋढि कहते हैं। ६। त्रिलोकका प्रभुत्व रचनेकी सामर्थ्यंको ईशित्व ऋढि कहते हैं। ७। देव, दानव, मनुष्य इत्यादिको वशीकरण करनेकी सामर्थ्यंको वशित्वऋढि कहते हैं। ६। पर्वतादिकके श्रन्दर आकाशकी भांति गमन-आगमन करनेकी सामर्थ्यंको अप्रतिघातऋढि कहते हैं। ६। अहस्य होनेकी सामर्थ्यंको अन्तर्धानऋढि कहते हैं। १०। एक साथ अनेक आकाररूप शरीर करने की सामर्थ्यंको कामरूपित्वऋढि कहते हैं। १०। एक साथ अनेक आकाररूप शरीर करने की सामर्थ्यंको कामरूपित्वऋढि कहते हैं। १०। इत्यादि अनेक प्रकार की विक्रिया ऋढि हैं।

नोटः—यहाँ निमित्तनैमित्तिकसंबंध समभाया है किन्तु इससे यह नहीं समभना चाहिये कि जीव शरीरका या अन्य किसी द्रव्यका कुछ करता है। एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ नहीं कर सकता। शरीरादि परद्रव्यकी जब उस प्रकारकी होने योग्य अवस्था होती है तब जीवके भाव तदनुक्कल भ्रपने कारण होते हैं। इतना निमित्त-नैमित्तिकसंबंध यहाँ बतलाया गया है।

#### ६. चौथी तप ऋद्धि

तपऋदि सात प्रकारकी है—(१) उग्रतप, (२) दीप्तितप, (३) निहारतप, (४) महानतप, (४) घोरतप, (६) घोरपराक्रमतप श्रीर (७) घोर ब्रह्मचर्यतप । उसका स्वरूप निम्नप्रकार है।

एक उपवास या दो-तीन-चार-पाँच इत्यादि उपवास के निमित्तसे किसी योगका भ्रारंभ हुआ तो मररापर्यंत उपवासके उन दिनोंसे कम दिनों मे पारणा नही करता, किसी कारणसे श्रधिक उपवास हो जाय तो मरण-पर्यंत उससे कम उपवास करके पारिएा नहीं करता, ऐसी सामर्थ्य प्रगट होना सो उग्रतप ऋद्धि है।। १।। महान उपवासादिक करते हुए मन-वचन-कायका वल वढता ही रहे, मुख दुगंध रहित रहे, कमलादिककी सुगंध जैसी सुगंधित क्वास निकले और शरीर को महान् दीप्ति प्रगट हो जाय सो दीप्तिऋदि है।। २।। तपे हुए लोहेकी कढ़ाईमें पानी की बून्दें पड़ते ही जैसे सूख जाय, तैसे आहार पच जाय, सूख जाय और मल रुघिरादिरूप न परिएामे तथा निहार भी न हो सो निहारतपऋद्धि है ॥३॥ सिंहकोिड्तादि महान तप करनेमें तत्पर होना सो महानतपऋदि है।। ४।। वात, पित्त, श्लेष्म इत्यादिसे उत्पन्न हुए ज्वर, खांसी, श्वास, शूल, कोढ़, प्रमेहादिक श्रनेक प्रकारके रोगवाला शरीर होने पर भी अनशन, कायक्लेशादि न छूटें और भयानक स्मशान, पर्वतका शिखर, गुफा, खण्डहर, ऊजड़ ग्राम इत्यादि में दुष्ट राक्षस, पिशाचादि प्रवर्तित हों और बुरे विकार घारए। करें तथा गीदड़ोंका कठोर रुदन, सिंह-व्याघ्र इत्यादि दुष्ट जीवोंका भयानक शब्द जहाँ निरंतर होता हो ऐसे भयंकर स्थानमें भी निर्भय होकर रहे सो घोरतपऋदि है।। ५।। पूर्वोक्त रोगसहित शरीर होने पर भी अति भयं-कर स्थानमे रहकर योग (स्वरूपकी एकाग्रता) बढ़ानेकी तत्परताका होना सो घोरपराक्रमतपऋढि है।। ६।। बहुत समयसे ब्रह्मचर्यके घारक मुनिके अतिशय चारित्रके बलसे ( मोहनीयकर्मके क्षयोपशम होने पर ) खोटे स्व-प्नोंका नाश होना सो घोर ब्रह्मचर्यतपऋद्धि है।। ७।। इसप्रकार सात प्रकारकी तप ऋदि है।

नोट:—सम्यग्दर्शन-ज्ञानपूर्वक चारित्रवारी जीवोंक कैसा उग्र पुरु-पार्थ होता है सो यहाँ बताया है। तपऋद्धिक पाँचवें और छट्ठे भेदोंमें ग्रनेक प्रकारके रोगोंवाला शरीर कहा है उससे यह सिद्ध होता है कि-शरीर परवस्तु है, चाहे जैसा खराब हो फिर भी वह आत्माको पुरुषार्थ करनेमें बाधक नहीं होता। 'शरीर निरोग हो श्रीर बाह्य अनुकूलता हो तो धर्म हो सकता है' ऐसी मान्यता मिथ्या है ऐसा सिद्ध होता है।

#### ७. पाँचवीं वलऋद्विका स्वरूप

वल ऋद्धि तीन प्रकार की है—(१) मनोवलऋद्धि (२) वचनवलऋद्धि ग्रीर (३) कायवलऋद्धि, उनका स्वरूप निम्नप्रकार है। प्रकर्ष पुरुषार्थसे मन.श्रुतज्ञानावरण ग्रीर वीर्यान्तरायके क्षयोपशम होने पर श्रंतर्मु हूर्तमें संपूर्ण श्रुत अर्थके चितवन करनेकी सामर्थ्य सो मनोवलऋद्धि है।। १।। अतिशय पुरुषार्थसे मन-इन्द्रिय श्रुतावरण तथा जिह्ना श्रुत- ज्ञानावरण और वीर्यान्तरायके क्षयोपशम होने पर ग्रंतर्मुहूर्तमें सकल श्रुत को उच्चारण करने की सामर्थ्य होना तथा निरंतर उच्च स्वरसे बोलने पर खेद नहीं उत्पन्न हो, कंठ या स्वरभंग नही हो सो वचनवलऋद्धि है।।२।। वीर्यान्तरायके क्षयोपशमसे असाधारण कायवल प्रगट हो और एक मास, चार मास या बारहमास प्रतिमायोग घारण करने पर भी खेदरूप नहीं होना सो कायबलऋद्धि है।।३।।

#### ८. छट्टी औषधिऋद्धिका स्वरूप

भौषिऋद्धि म्राठ प्रकार की है—(१) आमर्ष (२) क्षेल (३) जल (४) मल (५) विट (६) सर्व (७) आस्याविष (८) दृष्टिविष उनका स्वरूप निम्नप्रकार है।

असाध्य रोग हो तो भी जिनके हाथ-चरणादिके स्पर्श होने से ही सब रोग नष्ट हो जाँय सो ग्रामर्षऔषधऋद्धि है।। १।। जिनके थूक लार कफादिकके स्पर्श होने से ही रोग नष्ट हो जाय सो क्षेलग्रीषधऋदि है।। २।। जिनके देहके पसीनेका स्पर्श होनेसे रोग मिट जाय सो जल- भौषिषऋढि है।। ३।। जिनके कान दाँत, नाक और नेत्रका मल ही सव रोगोंके निराकरण करनेमे समर्थ हो सो मलग्रौषिषऋढि है।। ४।। जिनकी बीट-टट्टी तथा मूत्र ही ग्रौषिष्ठप हो सो बीटग्रौषिषऋढि है ॥ ४।। जिनका ग्रंग उपांग नख, दाँत, केशादिकके स्पर्श होनेसे ही सव रोगोंको दूर कर देता है सो सर्वोषिषऋढि है।। ६।। तीत्र जहरसे मिला हुआ बाहार भी जिनके मुखमें जाते ही विष रहित हो जाय तथा विषसे व्याप्त जीवका जहर जिनके बचनसे ही उत्तर जाय वो आस्याविषग्रौषिष्ठ-ऋढि है।। ७।। जिनके देखनेसे महान विषधारी जीवका विष जाता रहे तथा किसी के विष चढा हो तो उत्तर जाय ऐसी ऋढि सो दृष्टिविप-ऋढि है।। ८।।

#### ९. सातवीं रसऋद्विका स्वरूप

रसऋद्धि ६ प्रकार की है। (१) आस्यविष (२) दृष्टिविष (३) क्षीर (४) मधुस्नावी (५) घृतस्नावी और (६) ग्रमृतस्नावी उनका स्वरूप निम्नप्रकार है—

प्रकृष्ट तपवाले योगी कदाचित् कोघी होकर कहे कि 'तू मर जा' तो उसी समय विष चढने से मर जाय सो आस्यविषरसऋढि है।। १।। कदाचित् कोघरूपी दृष्टिके देखने से मर जावे सो दृष्टिविषऋढि है।। २।। वीतरागी मुनिके ऐसी सामर्थ्य होय कि उनके कोघादिक उत्पन्न न हो श्रीर उनके हाथमें प्राप्त हुश्रा नीरस भोजन क्षीररसरूप हो जाय तथा जिनके वचन दुर्बलको क्षीरके समान पृष्ट करे सो क्षीररसऋढि है।। ३।। उपय कहा हुश्रा भोजन, मिष्ट रसरूप परिण्मित हो जाय सो मधुसावीरसऋढि है।। ४।। तथा वह भोजन, घृतरसरूप परिण्मित हो जाय सो घृतसावीरसऋढि है।। ४।। तथा वह भोजन अमृत रसरूप परिण्मित हो जाय सो घृतसावीरसऋढि है।। १।। इसप्रकार ६ प्रकार की रसऋढि है।। ६।। इसप्रकार ६ प्रकार की रसऋढि है।

#### १०. आठवीं चेत्रऋदिका स्वरूप

क्षेत्रऋद्धि दो प्रकार की है। (१) स्रक्षी एमहान और (२)

अक्षीरामहालय। उनका स्वरूप निम्नप्रकार है।

लाभांतरायके उत्कृष्ट क्षयोपशमसे अति संयमवान मुनिको जिस भाजनमेंसे जो भोजन दे उस भाजनमेंसे चक्रवर्ती की समस्त सैन्य भोजन करले तो भी उस दिन भोजन सामग्री न घटे सो ग्रक्षीग्रमहानक्षेत्रऋद्धि है।। १।। ऋद्धिसहितमुनि जिस स्थानमें बैठे वहाँ देव, राजा, मनुष्यादिक बहुतसे आकर बैठें तो भी क्षेत्रमें कमी न पड़े, ग्रापसमें बाधा न होय सो अक्षीग्रमहालयक्षेत्रऋद्धि है।।२।। इसप्रकार दो प्रकारकी क्षेत्रऋद्धि है।

इसप्रकार, पहिले आर्य श्रीर म्लेच्छ ऐसे मनुष्योके दो भेद किये थे उनमेंसे आर्यके ऋद्धिप्राप्त श्रीर श्रनऋद्धिप्राप्त ऐसे दो भेद किये। उनमेंसे ऋद्धिप्राप्त आर्योके ऋद्धिके भेदोंका स्वरूप वर्णन किया; अब अन-ऋद्धिप्राप्त आर्योका भेद वर्णन करते हैं।

#### ११. अनऋद्विप्राप्त आर्य

भ्रनऋदिप्राप्त भ्रायोंके पाँच भेद हैं—(१) क्षेत्रसार्य, (२) जातिभ्राय, (३) कर्मभ्राय, (४) चारित्रसार्य भ्रीर (५) दर्शनसार्य, उनका स्वरूप निम्नप्रकार है।

- (१) त्रेत्रआर्य--जो मनुष्य ग्रार्य देशमें उत्पन्न हों उन्हें क्षेत्र-श्रार्य कहते हैं।
- (२) जातिआर्य—जो मनुष्य ईक्ष्वाकुवंश, भोजवंशादिकमें उत्पन्न हों उन्हें जातिआर्य कहते है।
- (३) कर्मआर्य—उनके तीन मेद होते हैं-सावद्यकर्मआर्य, अल्पसावद्यकर्मआर्य ग्रीर असावद्यकर्मआर्थ। उनमेंसे सावद्यकर्मआर्थिक ६ मेद हैं-असि, मसि, कृषि, विद्या, शिल्प और वाशिज्य।

जो तलवार इत्यादि आयुघ घारण करके ग्राजीविका करते हैं उन्हें असिकर्मग्रायं कहते हैं। जो द्रव्य की आय तथा खर्च लिखनेमें निपुण हों उन्हें मिसकर्मग्रायं कहते है। जो हल वखर इत्यादि खेतीके साधनोसे खूब खेती करके आजीविकामे प्रवीण हों उन्हें कृषिकर्मग्रायं कहते हैं। ग्रालेख्य, गणितादि बहत्तर कलामें प्रवीण हों उन्हें विद्याकर्मग्रायं कहते हैं। घोबी, हजाम, कुम्हार, लुहार, सुनार इत्यादिके कार्यमें प्रवीगा हों उन्हें शिल्पकर्मभायं कहते हैं। जो चन्दनादि गंध, घी इत्यादि रस, घान्य, कपास, वस्तु, मोती-माणिक इत्यादि अनेक प्रकारकी वस्तुभ्रोंका संग्रह करके व्यापार करते हैं उन्हे वाणिज्यकर्मभार्य कहते है।

ये ६ प्रकारके कर्म जीवकी अविरतदशामे (पिहलेसे चौथे गुरा-स्थान तक ) होते है इसलिये उन्हे सावद्यकर्मआर्य कहते हैं।

विरताविरतरूप परिएात जो श्रावक (पाँचवें गुएएस्थानवर्ती) हैं उन्हे अल्पसावद्यकर्मग्रार्य कहते हैं।

जो सकलसंयमी साधु हैं उन्हें श्रसावद्यकर्मश्रार्य कहते है। (श्रसावद्यकर्मशार्य श्रीर चारित्रशार्यके बीच क्या भेद है सो बताया जायगा)

(४) चारित्रथार्थ—के दो मेद है-ग्रिभगतचारित्रवार्यं ग्रीर अनिभगतचारित्रग्रार्यं।

जो उपदेशके विना ही चारित्रमोहके उपशम तथा क्षयसे म्रात्माकी उज्जवलतारूप चारित्रपरिग्णामको घारण करें, ऐसे उपशांतकषाय और क्षीग्यकषायगुग्स्थानधारकमुनि अभिगतचारित्रआयं हैं। और जो म्रंतरगमें चारित्रमोहके क्षयोपशमसे तथा बाह्यमे उपदेशके निमित्तसे संयमरूप परि-ग्णाम घारण करें वे अनभिगतचारित्रआयं हैं।

असावद्यग्रायं और चारित्रग्रायं ये दोनों साघु ही होते हैं, परन्तु वे साघु जब पुण्यकर्मका बंध करते हैं तब ( छट्टे गुएएस्थानमे ) उन्हे असाव-द्यकर्मग्रायं कहते हैं, ग्रीर जब कर्मकी निर्जरा करते हैं तब (छट्टे गुएएस्थान से ऊपर ) उन्हे चारित्रग्रायं कहते हैं।

( ५ दर्शनआर्थ — के देश भेद हैं — आज्ञा, मार्ग, उपदेश, सूत्र, बीज, संक्षेप, विस्तार, अर्थ, अवगाढ़ और परमावगाढ़ [ इन दश भेद संबंधी विशेष खुलासा मोक्षमार्ग प्रकाशक अ० ६ में से जानना चाहिये ]

इसप्रकार अनऋदिप्राप्तआर्यंके भेदोका स्वरूप कहा । इसप्रकार आर्यं मनुष्योंका वर्णन पूरा हुम्रा ।

### अब म्लेच्छ मनुष्योंका वर्णन करते हैं।

### १२. म्लेच्छ

म्लेच्छ मनुष्य दो प्रकारके हैं—कर्मभूमिज श्रौर श्रन्तर्द्वीपज, (१) पाँच भरतके पाँच खंड, पाँच ऐरावतके पाँच खंड श्रौर विदेहके आठसो खंड, इसप्रकार (२५+२५+५००) आठसी पचास म्लेच्छ क्षेत्र हैं, उनमें उत्पन्न हुए मनुष्य कर्मभूमिज हैं; (२) लवगासमुद्रमें अड़तालीस द्वीप तथा कालोदिध समुद्रमें अड़तालीस द्वीप, दोनों मिलकर छियानवे द्वीपोंमें कुभो-गभूमियाँ मनुष्य हैं उन्हें धतर्द्वीपज म्लेच्छ कहते हैं। उन धंतर्द्वीपज म्लेच्छ मनुष्योंके चेहरे विचित्र प्रकारके होते हैं; उनके मनुष्योंके शरीर (घड़) और उनके ऊपर हाथी, रीछ, मछली इत्यादिकोंका सिर, बहुत लम्बे कान, एक पग, पूँछ इत्यादि होती है। उनकी श्रायु एक पत्यकी होती है श्रौर वृक्षोंके फल मिट्टी इत्यादि उनका भोजन है।। ३६।।

# कर्मभूमिका वर्णन भरतेरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः ॥ ३७॥

अर्थ — पाँच मेरु संबंधी पाँच भरत, पाँच ऐरावत, देवकुरु तथा उत्तरकुरु ये दोनों छोड़कर पाँच विदेह, इसप्रकार अढ़ाईद्वीपमें कुल पन्द्रह कर्मभूमियाँ हैं।

#### टीका

१. जहाँ असि, मसि, कृषि, वाि् विदा और शिल्प इन छह कर्मकी प्रवृत्ति हो उसे कर्मभूमि कहते हैं। विदेहके एक मेरु संबंधी बत्तीस भेद हैं; और पाँच विदेह हैं उनके ३२×५=१६० क्षेत्र पाँच विदेहके हुए, और पाँच भरत तथा पाँच ऐरावत ये दश मिलकर कुल पन्द्रह कर्मभूमि-योंके १७० क्षेत्र हैं। ये पवित्रताके धर्मके क्षेत्र हैं और मुक्ति प्राप्त करनेवाले मनुष्य वहाँ ही जन्म लेते हैं। एक मेरसम्बन्धी हिमवत्, हरिक्षेत्रं, रम्यक्, हिरण्यवत्, देवकुरु श्रीर उत्तरकुरु ऐसी छह भोगभूमियाँ हैं। इसप्रकार पाँच मेरु सम्बन्धी तीस भोगभूमियाँ हैं। उनमेसे दश जघन्य, दश मध्यम, श्रीर दश उत्कृष्ट हैं। उनमें दश प्रकारके कल्पवृक्ष है। उनके भोग भोगकर जीव संक्लेश रहित—सातारूप रहते हैं।

२. प्रश्न- कर्मके आश्रय तो तीनलोकका क्षेत्र है तो कर्मभू-मिके एकसी सत्तर क्षेत्र ही क्यों कहते हो, तीनलोकको कर्मभूमि क्यों नहीं कहते ?

उत्तर—सर्वार्थसिद्धि पहुँचनेका शुभकमें भ्रीर सातवे नरक पहुँचने का पापकर्म इन क्षेत्रोंमें उत्पन्न हुए मनुष्य उपार्जन करते हैं। असि, मसि, कृषि भ्रादि छहकर्म भी इन क्षेत्रोंमें ही होते हैं, तथा देवपूजा, गुरु उपासना, स्वाध्याय, संयम, तप और दान ये छह प्रकार के शुभ ( प्रशस्त ) कर्म भी इन क्षेत्रोंमें ही उत्पन्न हुए मनुष्य करते हैं; इसीलिये इन क्षेत्रोंको ही कर्मभूमि कहते हैं।। ३७॥

# मनुष्यों की उत्क्रष्ट तथा जघन्य आयु नृस्थिती पराऽवरे त्रिपल्योपमान्तमु हूर्तो ॥ ३८॥

अर्थ मनुष्योंकी उत्कृष्ट स्थित तीन पत्य श्रीर जघन्य स्थिति श्रंतर्मुहूर्त की है।

#### टीका

यह ध्यान रखना चाहिये कि—मनुष्यभव एक प्रकारकी त्रसगित है, दो इंद्रियसे लेकर पंचेन्द्रिय तक त्रसगित है। उसका एक साथ उत्कृष्ट-काल दो हजार सागरोपमसे कुछ अधिक है। उसमें संज्ञी पर्याप्तक मनुष्यत्वका काल तो बहुत ही थोड़ा है। मनुष्यभवमे जो जीव सम्यग्दर्शन प्रगट करके धर्मका प्रारंभ न करे तो मनुष्यत्व मिटने के बाद कदाचित् त्रसमें ही रहे तो भी नारकी—देव—तियँच और बहुत थोड़े मनुष्यभव करके

द्यंतमें त्रस पर्यायका काल (-दो हजार सागरोपम ) पूरा करके एकेंद्रि-यत्व पावेगा। वहां अधिकसे ग्रधिक काल ( उत्कृष्ट रूपसे असंख्यात पुद्रलपरावर्तंन काल ) तक रहकर एकेन्द्रियपर्याय ( शरीर ) घारण करेगा ।। ३८ ।।

# तिर्यं चों की आयुस्थिति तिर्युग्योनिजानां च ॥ ३६ ॥

अर्थ-तियँचोंकी श्रायु की उत्कृष्ट तथा जघन्य स्थित उतनी ही (मनुष्यों जितनी ) है।

#### टीका

तियंचोंकी आयुके उपविभाग निम्नप्रकार हैं:---

| जीवकी जाति                                 | sasen ann         |
|--------------------------------------------|-------------------|
| जावका जात                                  | उत्कृष्ट आयु      |
| (१) पृथ्वीकाय                              | २२००० वर्षे       |
| (२) वनस्पतिकाय                             | १००० वर्ष         |
| (३) श्रपकाय                                | ७००० वर्ष         |
| (४) वायुकाय                                | ३००० वर्ष         |
| ( ५) ग्रन्निकाय                            | ३ दिवस            |
| (६) दो इन्द्रिय                            | १२ वर्ष           |
| ( ७ ) तीन इन्द्रिय                         | ४६ दिवस           |
| ( = ) चनुरिन्द्रिय                         | ६ मास             |
| ( c ) पंत्रेन्द्रिय                        |                   |
| र. कर्मस्मिके पशु असंशी                    |                   |
| पंचित्रिय मदस्ती दत्यादि                   | १ करोट पूर्व वर्ष |
| २. परिमर्पे जानिके नर्पे                   | ६ पूर्वांग यर्ष   |
| I. mig                                     | ४२००० यर्प        |
| ४. पःश                                     | ও২০০০ কাই         |
| <ol> <li>भोगमनिके भौतावे प्राणी</li> </ol> | 7 42              |

भोगभूमियोंको छोड़कर इन सब की जवन्य आयु एक ग्रंतर्मृहूर्तकी है।। ३६॥

### क्षेत्रके नापका कोष्टक

#### <del>----</del>-----

| (१) भ्रनंत पुद्गल×अनन्त पुद् | गल=१ उत्संज्ञासंज्ञा,                     |
|------------------------------|-------------------------------------------|
| (२) ८ उत्संज्ञासंज्ञा≔       | १ संज्ञासंज्ञा,                           |
| (३) ८ संज्ञासंज्ञा=          | १ त्रटरेखु,                               |
| (४) ⊏ त्रटरेखु≔              | १ त्रसरेग्रु,                             |
| ( ५ ) = त्रसरेगु=            | १ रथरेगु,                                 |
| (६) ८ रथरेखु=                | १ उत्तम भोगभूमियांके बालका अग्रभाग,       |
| (७) ८ वैसे (बालके) अग्रभा    | ग= १ मध्यम भोगभूमियाँके बालका             |
|                              | श्रग्रभाग,                                |
| (८) ८ वैसे (बालके) अग्रभ     | ाग= १ जघन्य भोगसूमियांके बालका            |
|                              | श्रग्रभाग,                                |
| (६) ८ वैसे (बालके) अग्रभ     | ाग= १ कर्मभूमियाके वालका श्रग्रभाग,       |
| (१०) ८ वैसे (बालके) अग्र     | भाग= १ लीख,                               |
| (११) ८ लींख≔                 | १ जूं ( यूक ) सरसों,                      |
| ( १२ ) ८ यूक≕                | १ यव ( जनके बीजका व्यास )                 |
| ( १३ ) = यव=                 | उत्सेघ श्रंगुल ( छोटी श्रंगुलीकी चौड़ाई ) |
| ( १४ ) ५०० उल्सेघ अंग्रुल= १ | प्रमाण्यग्रंगुल अर्थात् मवसिंपणीके प्रथम  |
|                              | चक्रवर्तीकी श्रॅंगुलीकी चौड़ाई,           |
|                              |                                           |
| (१)६ अंग्रुल                 | = १ पाद                                   |
| (२) २ पाद (१२ ध्रंगुल)       | = १ विलस्त                                |
| (३) २ बिलस्त                 | = १ हाथ                                   |
| (४) २ हाय                    | = १ गज (ईपु)                              |

(५) २ गज = १ धनुष (Bow) (६) २००० धनुष = १ कोष

(७) ४ कोस = १ योजन

जहाँ जो भ्रंगुल लागू पड़ता हो वहाँ उस प्रमागा (-नाप) समभना चाहिये।

नोट--१ प्रमाण्यंगुल उत्सेघांगुलसे ५०० गुणा है, उससे द्वीप, समुद्र, पर्वत, द्वीप समुद्रकी वेदी विमान नरकोंका प्रस्तार इत्यादि अकृत्रिम वस्तुओं की लम्बाई चौड़ाई नापी जाती है।

२. उत्सेघ ग्रंगुलसे देव-मनुष्य-तियँच और नारिकयोंका शरीर तथा अकृत्रिम जिन प्रतिमाश्रोंके देहका नाप किया जाता है। देवोंके नगर तथा मंदिर भी इस ही नापसे नापे जाते हैं।

३. जिस कालमें जैसा मनुष्य हो उस कालमें उसका श्रंगुल आत्मां-गुल कहलाता है। पल्यके श्रधंच्छेदका श्रसंख्यातमें भागप्रमाण घनांगुल मांडकर गुणा करनेसे एक जगतश्रेणी होती है।

जगतश्रेगा= ७ राजू लोककी लम्बाई जो उसके श्रंतमें नीचे है

जगतप्रतर=७ राजु×७ राजु-४९ राजुक्षेत्र उस लोकके नीचे भागका क्षेत्रफल (लम्बाई×चौड़ाई) है।

जगतघन ( लोक )=७³ राजु अर्थात् ७ राजु×७ राजु×७ राजु =३४३ राजु यह सम्पूर्णलोकका नाप ( लम्बाई चौड़ाई मोटाई ) है ॥ ३९ ॥

### मध्यलोकके वर्णनका संक्षिप्त अवलोकन जम्बुद्वीप

<sup>(</sup>१) मध्यलोकके ग्रत्यन्त वीचमें एक लाख ॐ योजन चौड़ा, गोल # एक योजन=दो हजार कोस

('थांली जैसा ) जम्बूद्वीप है। जम्बूद्वीपके बीचमें एक लाख योजन सुमेर-पर्वत है, जिसकी एक हजार योजन जमीनके अन्दर जड़ है नव्वे हजार योजन जमीनके ऊपर है, और उसकी चालीस योजन की चूलिका (चोटी) है।

जम्बूद्वीपके बीचमे पिरचम पूर्व लम्बे छह कुलाचल (पर्वत) है उनसे जम्बूद्वीपके सात खण्ड होगये हैं, उन सात खण्डोंके नाम भरत, हैमवत्, हरि, विदेह, रम्यक्, हैरण्यवत् और ऐरावत हैं।

#### (२) उत्तरकुरु-देवकुरु

विदेहक्षेत्रमें मेरुके उत्तरदिशामें उत्तरकुरु तथा दक्षिग्विशामें देव-कुरुक्षेत्र है।

#### (३) लवणसमुद्र

जम्बूद्वीपके चारों तरफ खाईके माफक घेरे हुए दो लाख योजन चौड़ा लवगासमुद्र है।

#### (४) धातकीखंडद्वीप

लवरासमुद्रके चारों ओर घेरे हुए चार लाख योजन चौड़ा घातकी-खण्डद्वीप है। इस द्वीपमे दो मेरु पर्वत हैं, इसलिये क्षेत्र तथा कुलाचल (पर्वत) इत्यादि की सभी रचना जम्बूद्वीपसे दूनी है।

#### (४) कालोदधिसमुद्र

घातकीखण्डके चारों ओर घेरे हुए ग्राठ लाख योजन चौड़ा कालो-दिघसमुद्र है ।

#### (६) पुष्करद्वीप

कालोदिवसमुद्रके चारो ओर घेरे हुए सोलह लाख योजन चौड़ा पुष्करद्वीप है। इस द्वीपके बीचोबीच वलय (चूड़ीके) के आकार, पृथ्वी पर एक हजार बाबीस (१०२२) योजन चौडा, सत्रहसी इक्कीस योजन (१७२१) ऊँचा और चारसी सत्तावीस (४२७) योजन जमीनके अन्दर जड़वाला, मानुषोत्तर पर्वंत है और उससे पुष्करद्वीपके दो खण्ड होगये हैं। पुष्करद्वीपके पहिले अर्धभागमें जम्बूद्वीपसे दूनी अर्थात् घातकी-खण्ड बराबर सब रचना है।

### (७) नरलोक ( मनुष्यक्षेत्र )

जम्बूद्वीप, घातकीखण्ड, पुष्करार्ध (पुष्करद्वीपका श्राघाभाग) लव-णसमुद्र श्रीर कालोदिघसमुद्र इतना क्षेत्र नरलोक कहलाता है।

### (८) दूसरे द्वीप तथा समुद्र

पुष्करद्वीपसे भ्रागे परस्पर एक दूसरेसे घिरे हुए दूने दूने विस्तार वाले मध्यलोकके अन्ततक द्वीप भ्रीर समुद्र हैं।

### (९) कर्मभूमि और भोगभूमिकी व्याख्या

यहाँ असि, मसि, कृषि, सेवा, शिल्प, श्रीर वािराज्य, इन छह कर्मों को प्रवृत्ति हो वे कर्मभूमियाँ हैं। जहाँपर उनकी प्रवृत्ति न हो वे भोग-भूमियाँ कहलाती हैं।

### (१०) पन्द्रह कर्मभूमियाँ

पाँच मेरुसम्बन्धी पाँच भारत, पाँच ऐरावत और ( देवकुरु उत्तर-कुरुको छोड़कर ) पाँच विदेह इसप्रकार कुल पन्द्रह कर्मभूमियाँ है।

#### (११) भोगभूमियाँ

पाँच हैमवत ग्रीर पाँच हैरण्यवत् ये दश क्षेत्र जघन्य भोगभूमियाँ हैं। पाँच हरि ग्रीर पाँच रम्यक् ये दश क्षेत्र मध्यमभोगभूमियाँ है, और पाँच देवकुरु और पाँच उत्तरकुरु ये दश क्षेत्र उत्कृष्ट भोगभूमियाँ हैं।

### (१२) भोगभूमि और कर्मभूमि जैसी रचना

मनुष्यक्षेत्रसे बाहरके सभी द्वीपोमें जघन्य भोगभूमि जैसी रचना है, परन्तु स्वयंभूरमण्द्वीपके उत्तरार्धमे तथा समस्त स्वयंभूरमण् समुद्रमें और चारों कोनेकी पृथ्वियोमें कर्मभूमि जैसी रचना है। लवण्समुद्र और कालो-दिवसमुद्रमें ६६ अन्तर्द्वीप हैं। वहां कुभोगभूमिकी रचना है, और वहां पर मनुष्य ही रहते हैं। उन मनुष्योंकी भ्राकृतियां ग्रनेक प्रकारकी कुत्सित हैं।

स्वयं भूरमण द्वीपके उत्तरार्धकी, स्वयं भूरमण समुद्रकी और चारों को नों की रचना कर्मभूमि जैसी कही जाती है; क्यों कि कर्मभूमि भी भी चहां विकलत्रय (दो इन्द्रियसे चार इन्द्रिय) जीव है, और भोगभूमिमें विकलत्रय जीव नहीं है। तिर्यक्लोक में पंचेन्द्रिय तिर्यंच रहते हैं, किंतु जल-चर तिर्यंच लवण समुद्र, कालोद धिसमुद्र, भीर स्वयं भूरमण समुद्रको छोड़-फर श्रन्य समुद्रों में नहीं है।

स्वयं भूरमण्समुद्रके चारों ओर के कीनेके ग्रतिरिक्त भागको तिर्यक्लोक कहा जाता है।

#### उपसंहार

लोकके इन क्षेत्रोंको किसीने बनाये नही है, किन्तु अनादि अनंत है। स्वगं-नरक और द्वीपसमुद्र आदि जो है वे अनादिसे इसीप्रकार हैं, भीर सदा ऐसे ही रहेगे। जैसे जीवादिक पदार्थं इस लोकमें अनादिनिधन हैं उसी प्रकार यह भी अनादिनिधन समभना चाहिये।

इसप्रकार यथार्थ श्रद्धानके द्वारा लोकमे सभी पदार्थ अकृत्रिम भिन्न-भिन्न अनादिनिधन समभना चाहिये। जो कुछ कृत्रिम घरबार श्रादि इद्रियगम्य वस्तुएँ नवीन दिखाई देती हैं वे सब श्रनादि निधन पुदूलद्रव्यकी संयोगी पर्यायें हैं। वे पुदूल कुछ नये नहीं बने है। इसलिये यदि जीव निर्थंक श्रमसे सच्चे-भूठेका ही निश्चय न करे तो वह सच्चा स्वरूप नहीं जान सकता। प्रत्येक जीव श्रपने श्रद्धानका फल प्राप्त करता है इसलिये थोग्य जीवोंको सम्यक् श्रद्धा करनी चाहिये।

सात नरकसूमियों, बिल, लेश्या, आयु, द्वीप, समुद्र, पर्वत, सरोवर, नदी, मनुष्य-तियेंचकी भ्रायु इत्यादिका वर्णन करके श्री भ्राचार्यदेवने तीसरा भ्रष्याय पूर्ण किया।

इसप्रकार तीसरे श्रध्यायमे श्रघोलोक और मध्यलोकका वर्णन किया है, अब ऊर्ध्वलोकका वर्णन चौथे अध्यायमें किया जायगा, इसप्रकार श्री उमास्वामी विरचित मोक्षशास्त्रके तीसरे अध्यायकी टीका समाप्त हुई।

# मोत्तशास्त्र अध्याय चौथा भूमिका

इस शास्त्रके पहिले अध्यायके पहिले सूत्रमें यह बतलाया गया है कि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रकी एकता ही मोक्षमार्ग है। तत्पश्चात् दूसरे सूत्रमें सम्यग्दर्शनका लक्षण 'तत्वार्थ श्रद्धान' कहा गया है। पश्चात् जिन तत्वोंके यथार्थ श्रद्धानसे सम्यग्दर्शन होता है उनके नाम देकर चौथे सूत्रमें सात तत्त्व बताये गये हैं। उन सात तत्त्वोंमें पहिला जीवतत्त्व है। उस जीवका स्वरूप समभनेके लिए दूसरे श्रध्यायमें यह बताया गया है कि जीवके भाव, जीवका लक्षण, इन्द्रियाँ—जन्म-शरीर इत्यादिके साथ संसारी जीवोंका निमित्तनेमित्तिक संबंध कैसा होता है। तीसरे श्रध्यायमें चार प्रकारके संसारी जीवोंमेसे नारकी जीवोंका वर्णन किया है तथा जीवोंके निवास-स्थान बतलाये हैं, श्रीर बतलाया है कि मनुष्य तथा अन्य जीवोंके रहनेके क्षेत्र कौनसे हैं तथा मनुष्य और तिर्यंचोंकी श्रायु इत्यादिके संबंधमें कुछ बातें बताई गई हैं।

इसप्रकार संसारकी चार गितयों के जीवों में से मनुष्य, तियं च, ग्रीर नरक इन तीनका वर्णन तीसरे अध्यायमें हो चुका है, अब देवाधिकार शेष रहता है, जो कि इस चौथे अध्यायमें मुख्यतासे निरूपित किया गया है। इसप्रकार अध्याय २ सूत्र १० में जीवके दो मेद (संसारी और मुक्त) बतलाये थे उनमें संसारी जीवोसे संबंध रखनेवाला अधिकार विगत हो जाने पर मुक्त जोवों का अधिकार शेष रह जाता है जो कि दशवें अध्यायमें विगत किया जायगा।



### अध्वंलोक वर्णन

### देवोंके मेद

# देवाश्चतुर्णिकायाः ॥ १ ॥

अर्थ-देव चार समूहवाले हैं श्रर्थात् देवोके चार भेद हैं-१. भवनवासी, २. व्यंतर, ३. ज्योतिषी श्रीर ४. वैमानिक।

#### रीका

देव--जो जीव देवगतिनामकर्मके उदयसे अनेक द्वीप, समुद्र तथा पर्वतादि रमग्रीक स्थानोमे क्रीड़ा करें उन्हें देव कहते है ॥ १ ॥

### भवनत्रिक देवोंमें लेश्याका विभाग आदितस्त्रिषु पीतांतलेश्याः ॥ २ ॥

अर्थ-पहिलेके तीन निकायोंमे पीत तक अर्थात् कृष्ण, नील, कापोत और पीत ये चार लेक्याएँ होती है।

#### टीका

- (१) कृष्ण=काली, नील=नीले रंगकी, कापोत=चितकबरी-कबूतरके रंग जैसी, पीत=पीली।
- (२) यह वर्णन भावलेश्याका है। वैमानिक देवोंकी भावलेश्याका वर्णन इस अध्यायके २२ वें सूत्रमें दिया है।। २।।

### चार निकायके देवोंके प्रमेद दशाष्ट्रपंचद्वादशविकल्पाः कल्पोपपन्नपर्यताः ॥ ३ ॥

अर्थ -- कल्पोपपन्न (सोलहर्वें स्वर्गतकके देव) पर्यन्त इन चारप्रकार के देवोके क्रमसे दश, आठ, पांच, और बारह मेद हैं।

#### टीका

भवनवासियोके दश, व्यन्तरोके श्राठ, ज्योतिषियोके पाँच, श्रीर

कल्पोपपन्नोंके बारह भेद हैं [कल्पोपपन्न देव वैमानिक जातिके ही हैं] ॥३॥ चार प्रकारके देवोंके सामान्य भेद

# इन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिशपारिषदात्मरचलोकपालानीक-प्रकीर्णकाभियोग्यकिल्विषकाश्चेकशः ॥ ४ ॥

अर्थ — ऊपर कहे हुए चार प्रकारके देवोंमें हरएकके दश भेद हैं— १-इन्द्र, २-सामानिक, ३-त्रायिंक्श, ४-पारिषद, ५-म्रात्मरक्ष, ६-लोक-पाल, ७-म्रनीक, द-प्रकीर्णंक, ६-म्राभियोग्य, और १०-किल्विषक।

#### टीका

- रै. इन्द्र—जो देव दूसरे देवोंमें नहीं रहनेवाली अणिमादिक ऋद्धियोंसे सहित हों उन्हें इन्द्र कहते हैं वे देव राजाके समान होते हैं। [Like a King]
- र सामानिक—जिन देवोंके आयु, वीर्य, भोग उपभोग इत्यादि इन्द्रसमान होते हैं, तो भी आज्ञारूपी ऐश्वर्यसे रहित होते हैं, वे सामानिक देव कहलाते हैं। वे देव पिता या गुरुके समान होते हैं [ Like father, teacher ]
- ३. त्रायस्त्रिश—जो देव मन्त्री—पुरोहितके स्थान योग्य होते हैं जन्हें त्रायिक्श कहते हैं। एक इन्द्रकी सभामें ऐसे-देव तेतीस ही होते हैं [Ministers]
- ४. पारिषद्—जो देव इन्द्रकी सभामें बैठनेवाले होते हैं उन्हे पारिषद कहते हैं। [Courtiers]
- भ आत्मरक्ष—जो देव ग्रंगरक्षक समान होते हैं उन्हें ग्रात्मरक्ष कहते हैं। [Bodyguards]
- नोट:—देवोमें घात इत्यादि नहीं होता तो भी ऋदिमहिमाके प्रदर्शन ग्रात्मरक्ष देव होते हैं।
- ६. लोकपाल-जो देव कोतवाल (फीजदार) की समान लोगों का पालन करें उन्हें लोकपाल कहते हैं। [Police]

- ७. अनीक- जो देव पैदल इत्यादि सात प्रकारकी सैनामे विभक्त रहते हैं उन्हे अनीक कहते है। [Army]
- ८. प्रकीर्णक जो देव नगरवासियोके समान होते हैं उन्हें प्रकीर्णक कहते हैं। [:People ]
- ९. आभियोग्य—जो देव दासोंकी तरह सवारी आदिके काम आते है उन्हे आभियोग्य कहते हैं। इसप्रकारके देव घोड़ा, सिंह, हंस इत्यादि प्रकारके बाहनरूप ( दूसरे देवाके उपयोग लिये ) अपना रूप बनाते हैं। [ Conveyances ]
- १०. किल्विषिक—जो देव चांडालादिकी भाँति हलके दरजेके काम करते है उन्हे किल्विषिक कहा जाता है [Servile grade]।।४।।

### व्यन्तर और ज्योतिषी देवोंमें इन्द्र आदि भेदों की विशेषता त्रायस्त्रिशालोकपालवर्ज्या व्यन्तरज्योतिष्काः ॥५॥

अर्थ—ऊपर जो दश भेद कहे हैं उनमेसे त्रायिक्श और लोकपाल ये भेद व्यन्तर और ज्योतिषी देवोमे नहीं होते ग्रर्थात् उनमें दो भेदोकों छोडकर बाकोंके आठ भेद होते हैं ॥४॥

### देवोंमें इन्ह्रोंकी व्यवस्था पूर्वयोद्घींद्राः ॥ ६ ॥

अर्थ --- भवनवासी श्रीर व्यन्तरोमे प्रत्येक भेदमे दो दो इन्द्र होते है। टीका

भवनवासियोंके दश भेद हैं इसलिये उनमे बीस इन्द्र होते हैं। व्यन्तरोके आठ भेद हैं इसलिये उनमे सोलह इन्द्र होते हैं, और दोनोमे इतने ही (इन्द्र जितने ही) प्रतीन्द्र होते है। न २. जो देव युवराजसमान अथवा इन्द्र समान होते हैं श्रर्थात् जो देव इन्द्र जैसा कार्य करते हैं उन्हें प्रतीन्द्र कहते हैं।

[ त्रिलोकप्रज्ञप्ति, पृष्ठ ११८-११६ ]

- ३. श्री तीर्थंकरभगवान सौ इन्द्रोंसे पूज्य होते हैं वे सौ इन्द्र निम्नलिखित है।
  - ४० भवनवासियोंके-बीस इन्द्र श्रीर बीस प्रतीन्द्र।
  - ३२ व्यन्तरोंके-सोलह इन्द्र भीर सोलह प्रतीन्द्र।
  - २४ सोलह स्वर्गोमेंसे-प्रथमके चार देवलोकोंके चार, मध्यमके आठ देवलोकोंके चार ध्रोर अन्तके चार देवलोकोंके चार इसप्रकार बारह इन्द्र और बारह प्रतीन्द्र।
    - २ ज्योतिषी देवोंके-चन्द्रमा इन्द्र श्रीर सूर्य प्रतीन्द्र।
    - १ मनुष्योंके-चक्रवर्ती इन्द्र।
  - १ तियँचोंके-अष्टापद-सिंह इन्द्र । २००

# देवोंका काम सेवन संबंधी वर्णन कायप्रवीचारा आ ऐशानात् ॥ ७ ॥

अर्थ — ऐशानस्वर्गतकके देव ( श्रर्थात् भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिषी, श्रीर पहिले तथा दूसरे स्वर्गके देव ) मनुष्योंकी भाँति शरीरसे काम सेवन करते है।

#### टीका

देवोंमें संतितकी उत्पत्ति गर्भद्वारा नहीं होती, तथा वीर्य श्रीर दूसरी घातुओंसे बना हुआ शरीर उनके नहीं होता, उनका शरीर वैक्रियिक होता है। केवल मनकी कामभोगरूप वासना नुप्त करनेके लिये वे यह उपाय करते है। उसका वेग उत्तरोत्तर मंद होता है इसलिये थोड़े हो साधनोंसे यह वेग मिट जाता है। नीचेके देवोंकी वासना तीव्र होती है इसलिये वीर्य- स्खलनका संबंध नहीं होने पर भी शरीर संबंध हुए बिना उनकी वासना दूर नहीं होती। उनसे भी आगे के देवोंकी वासना कुछ मंद होती है इसिलये वे आलिंगनमात्रसे ही संतोष मानते हैं। आगे आगेके देवोंकी वासना उनसे भी मंद होती है इसिलये वे रूप देखनेसे तथा शब्द सुननेसे ही उनके मनकी वासना शांत हो जाती है। उनसे भी आगेके देवोंके चितवनमात्रसे कामशांति हो जाती है। कामेच्छा सोलहवें स्वर्गतक है उसके आगेके देवोंके कामेच्छा उत्पन्न ही नहीं होती।। ७।।

# शेषाः स्पर्शरूपशब्दमनः प्रवीचाराः॥ =॥

अर्थ - शेष स्वर्गके देव, देवियोंके स्पर्शसे, रूप देखने से, शब्द सुनने से और मनके विचारोंसे काम सेवन करते है।

#### टीका

तीसरे और चौथे स्वर्गके देव, देवियोके स्पर्शसे, पाँचवेंसे आठवे स्वर्ग तकके देव, देवियोंके रूप देखनेसे, नवमेसे बारहवें स्वर्ग तकके देव, देवियोंके राब्द सुननेसे, ध्रौर तेरहवेंसे सोलहवें स्वर्ग तकके देव, देवियों संबंधी मनके विचारमात्रसे तृप्त हो जाते है—उनकी कामेच्छा शात हो जाती है।। द।।

### परेऽप्रवीचाराः ॥ ६ ॥

अर्थ—सोलहवे स्वर्गसे श्रागेके देव कामसेवन रहित हैं (उनके कामेच्छा उत्पन्न ही नही होती तो फिर उसके प्रतिकारसे क्या प्रयोजन ?)
टीका

१. इस सूत्रमे 'परे' शब्दसे कल्पातीत ( सोलहवें स्वगंसे ऊपरके ) सब देवोंका संग्रह किया गया है; इसलिये यह समक्तना चाहिये कि अच्युत (सोलहवें) स्वगंके ऊपर नवग्रेवेयिकके २०६ विमान, नव अनुदिश विमान और पाँच अनुत्तर विमानोंमें बसनेवाले अहमिन्द्र हैं, उनके कामसेवनके भाव नहीं हैं वहाँ देवांगनाएँ नहीं है। (सोलहवे स्वगंसे ऊपरके देवोमे भेद नहीं है, सभी समान होते हैं इसलिये उन्हे ग्रहमिन्द्र कहते हैं)

- २. नवग्रैवेयिकके देवोंमेंसे कुछ सम्यग्दृष्टि होते हैं ग्रीर कुछ मिण्या दृष्टि होते हैं। यथाजात द्रव्यलिंगी जैन मुनिके रूपमें ग्रतिचार रहित पाँच महाव्रत इत्यादि पालन किये हों ऐसे मिथ्यादृष्टि भी नवमें ग्रैवेयिक तक उत्पन्न होते है; मिण्यादृष्टियोंके ऐसा उत्कृष्ट शुमभाव है। ऐसा शुभभाव मिथ्यादृष्टि जीवने अनंतवार किया [ देखो अध्याय २ सूत्र १० की टीका पैरा १० | फिर भी वह जीव धर्मके श्रंशको या प्रारंभको प्राप्त नहीं कर सका । आत्मप्रतीति हुए विना समस्त वत ग्रीर तप वालवत ग्रीर वाल-तप कहलाते हैं। जीव ऐसे वालव्रत भीर वालतप चाहे जितने वार (भ्रनंता-नंत वार ) करे तो भी उससे सम्यग्दर्शन ग्रथवा धर्मका प्रारंभ नहीं हो सकता इसलिये जीवको पहिले ग्रात्मभानके द्वारा सम्यग्दर्शन प्राप्त करने की विशेष आवश्यकता है। मिण्यादृष्टिके उत्कृष्ट शुभभावके द्वारा ग्रंशमात्र धर्म नहीं हो सकता। शुभभाव विकार है श्रीर सम्यग्दर्शन श्रात्माकी अविकारी अवस्था है। विकारसे या विकारभावके बढ़नेसे अविकारी अवस्था नही प्रगट होती परन्तु विकार के दूर होनेसे ही प्रगट होती है। शुभभावसे घर्म कभी नही होता ऐसी मान्यता पहिले करना चाहिये; इसप्रकार जीव पहिले मान्यताकी भूलको दूर करता है और पीछे क्रमक्रमसे चारित्रके दोष दूर करके संपूर्ण शुद्धताको प्राप्त करता है।
  - ३. नवग्रैवेयिकके सम्यग्दृष्टि देव श्रीर उससे ऊपरके देव ( सबके सब सम्यग्दृष्टि ही हैं ) उनके चौथा गुएास्थान ही होता है। उनके देवांग-नाओंका संयोग नही होता फिर भी पांचवें गुएास्थानवर्ती स्त्रीवाले मनुष्य और तियंचोंकी श्रपेक्षा उनके श्रिवक कषाय होती है ऐसा समक्षना चाहिये।
  - ४. किसी जीवके कषायकी बाह्य प्रवृत्ति तो बहुत होती है भीर भ्रंतरंग कषायशक्ति कम होती है-(१) तथा किसीके भ्रंतरंग कषायशक्ति तो बहुत हो और बाह्य प्रवृत्ति थोड़ी हो उसे तीव्र कषायवान् कहा जाता है। (२) दृष्टांत—
  - (१) पहिले भागका दृष्टांत इसप्रकार है व्यन्तरादि देव कषायसे नगर नाशादि कार्यं करते हैं तो भी उनके कषाय शक्ति थोड़ी होनेसे पीत-लेश्या कही गई है। एकेन्द्रियादि जीव (बाह्यमें) कषाय-कार्यं करते हुए

मालुम नहीं होते फिर भी उनके तीव्रकषायशक्ति होनेसे कृष्णादि लेश्याएँ कही गई हैं।

(२) दूसरे भागका दृष्टांत यह सूत्र ही है, जो यह बतलाता है कि सर्वार्थे सिद्धिके देव कषायरूप प्रत्प प्रवृत्त होते है। वे अब्रह्मचर्यका सेवन नहीं करते, उनके देवांगनाएँ नहीं होती, फिर भी पंचमगुणस्थानवर्ती (देशसंयमी) की अपेक्षा उनके कषायशक्ति अधिक होनेसे वे चतुर्थंगुण-स्थानवर्ती असंयमी है। पचमगुणस्थानवर्ती जीव व्यापार और प्रब्रह्मचर्यादि कपायकार्यरूप बहुत प्रवृत्ति करते हैं फिर भी उनको मदकषायशक्ति होनेसे देशसंयमी कहा है, श्रीर यह सूत्र यह भी बतलाता है कि नवग्रेवेयकके मिथ्यादृष्टि जीवोके बाह्मब्रह्मचर्य है फिर भी वे पहिले गुणस्थानमे है, श्रीर पचमगुणस्थानवर्ती जीव विवाहादि करते हैं तथा अब्रह्मचर्यादिकार्यरूप प्रवृत्ति करते हैं तथा अब्रह्मचर्यादिकार्यरूप प्रवृत्ति करते हैं फिर भी वे देशसंयमी सम्यग्दृष्टि है।

#### ५. इस स्त्रका सिद्धांत

वाह्य संयोगोंके सद्भाव या असद्भावका ग्रौर बाह्य प्रवृत्ति या निवृत्ति को देख करके वाह्य स्वांगके अनुसार जीवकी ग्रपवित्रता या पविन्त्रता का निर्ण्य करना न्यायविरुद्ध है; ग्रौर ग्रंतरग मान्यता तथा कषायश्वाक्ति परसे ही जीव की पवित्रता या अपवित्रता का निर्ण्य करना न्यायपूर्ण है। मिथ्यादृष्टि जीव बहिरात्मा (बाहरसे ग्रात्माका नाप करनेवाला) होता है इसलिये वह यथार्थ निर्ण्य नहीं कर सकता, क्योंकि उसका लक्ष वाह्य संयोगोंके सद्भाव या असद्भाव पर तथा बाह्य-प्रवृत्ति या निवृत्ति पर होता है इसलिये उसका निर्ण्य बाह्य स्थितिके आधारसे होता है। सम्यग्दृष्टि जीव ग्रन्तरात्मा ( ग्रन्तदृष्टिसे ग्रात्माका नाप करनेवाला) होता है इसलिये उसका निर्ण्य ग्रंतरंग स्थिति पर अवलंबित होता है; इसलिये वह अन्तरंगमान्यता ग्रौर कषायशक्ति कैसी है इसपरसे निर्ण्य करता है, इसलिये उसका निर्ण्य यथार्थ होता है।। ६।।

भवनवासी देवोंके दश मेद भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुपणीग्नवातस्तनितो-

# दिधद्वीपदिक्कुमाराः ॥ १० ॥

अर्थ—भवनवासी देवोंके दश भेद हैं—१—असुरकुमार, २—
नागकुमार, ३—विद्युत्कुमार, ४—सुपर्णकुमार, ५—ग्राग्नकुमार, ६—
वातकुमार, ७—स्तिनतकुमार, द—उदिधकुमार, ६—द्वीपकुमार श्रीर
१० दिक्कुमार।

#### टीका

- १. २० वर्षके नीचेके युवकके जैसा जीवन और आदत होती है वैसा ही जीवन और भ्रादत इन देवोंके भी होती है इसलिये उन्हें कुमार कहते हैं।
  - २. उनके रहनेका स्थान निम्नप्रकार है-

प्रथम पृथ्वी—रत्नप्रभामें तीन भूमियाँ (Stages) हैं उसमें पहिली भूमिको 'खरभाग' कहते हैं उसमें असुरकुमारको छोड़कर नवप्रकारके भवन-वासी देव रहते हैं।

जिस भूमिमें असुरकुमार रहते हैं उस भागको 'पंकभाग' कहते हैं, उसमें राक्षस भी रहते हैं। 'पंकभाग' रत्नप्रभा पृथ्वीका दूसरा भाग है।

रत्नप्रभाका तीसरा ( सबसे नीचा ) भाग 'अब्बहुल' कहलाता है वह पहिला नरक है।

- ३. भवनवासी देवोंकी यह श्रमुरकुमारादि दश प्रकारकी संज्ञा उन उन प्रकारके नामकर्मके उदयसे होती है ऐसा जानना चाहिये। 'जो देव युद्ध करें, प्रहार करें वे असुर हैं, ऐसा कहना ठीक नहीं है श्रर्थात् वह देवोंका श्रवर्णवाद है श्रीर उससे मिथ्यात्वका वन्च होता है।
- ४. दश जातिके भवनवासी देवोंके सात करोड़ बहत्तर लाख भवन हैं; ये भवन महासुगन्धित, ग्रत्यंत रमग्गीक, श्रीर अत्यंत उद्योतक्ष्प हैं; श्रीर उतनी ही संख्या (७,७२,००,०००) जिन चैत्या-लयोंकी है। दशप्रकारके चैत्यवृक्ष जिनप्रतिमासे विराजित होते हैं।

### ५. भवनवासी देवोंका आहार और श्वासका काल

१—ग्रसुरकुमार देवोंके एक हजार वर्ष बाद श्राहारकी इच्छा उत्पन्न होती है और मनमें उसका विचार श्राते ही कंठसे अमृत करता है, वेदना न्याप्त नही होती, पन्द्रह दिन बीत जाने पर श्वास लेते है।

२-४ नागकुमार, सुपर्णकुमार और द्वीपकुमार ये तीनप्रकारके देवों के साडे बारह दिन बाद आहारकी इच्छा होती है और साढ़े बारह सुहूर्त बीत जाने पर श्वास लेते हैं।

५-७ उदिघकुमार, विद्युतकुमार श्रीर स्तनितकुमार इन तीन प्रकारके देवोंके बारह दिन बाद आहारकी इच्छा होती है और बारह मुहूर्त बाद श्वास लेते है।

८-१० दिक्कुमार, अग्निकुमार और वातकुमार इन तीनप्रकारके देवोंके साढे सात दिन बाद आहारकी इच्छा होती है ग्रौर साढ़े सात मुहूर्त बाद श्वास लेते हैं।

देवोंके कवलाहार नहीं होता उनके कंठमेसे अमृत भरता है,

इस अध्यायके अंतमें देवोंकी व्यवस्था बतानेवाला कोष्टक है उससे दूसरी बातें जान लेना चाहिये।। १०॥

### व्यन्तर देवींके आठ मेद व्यन्तराः किन्नरिकंपुरुषमहोरगगन्धर्वयचराचस-भूतिपशाचाः ॥ ११ ॥

अर्थ-व्यन्तर देवोके भ्राठ भेद हैं--१-किन्नर, २-किपुरुष, ३-महोरग, ४-गन्धर्व, ५-यक्ष, ६-राक्षस, ७-भूत और द-पिशाच।

#### टीका

कुछ न्यन्तरदेव जम्बूद्वीप तथा दूसरे असंख्यात द्वीप समुद्रोंमे
 रहते हैं। राक्षस रत्नप्रभा पृथ्वीके 'पंकभागमे' रहते हैं और राक्षसोंको

छोड़कर दूसरे सात प्रकारके व्यन्तरदेव 'खरभागमें' रहते हैं।

- २. जुदी जुदी दिशाओं में इन देवोंका निवास है इसलिये उन्हें व्यन्तर कहते हैं, उपरोक्त भ्राठ संज्ञाएँ जुदे २ नामकर्मके उदयसे होती हैं। उन संज्ञाओंका कुछ लोग व्युत्पत्तिके अनुसार अर्थ करते हैं किन्तु ऐसा भ्रयं गलत है अर्थात् ऐसा कहनेसे देवोंका अवर्णवाद होता है भ्रीर मिथ्या-त्वके बंघका कारण है।
- ३. पिवत्र वैक्रियिक शरीरके घारी देव कभी भी मनुष्योंके अपिवत्र ग्रीदारिक शरीरके साथ कामसेवन करते ही नही; देवोंके मांस भक्षण कभी होता ही नही, देवोंको कंठसे भरनेवाला ग्रमृतका ग्राहार होता है, किन्तु कवलाहार नही होता।
- ४. व्यन्तर देवोंके स्थानमें जिनप्रतिमासहित आठ प्रकारके चैत्य-वृक्ष होते हैं और वे मानस्थंभादिक सहित होते हैं।
- प्र. व्यन्तर देवोंका आवास—द्वीप, पर्वत, समुद्र, देश, ग्राम, नगर, त्रिराहा, चौराहा, घर, आँगन, रास्ता, गली, पानीका घाट, बाग, वन, देवकुल इत्यादि श्रसंख्यात स्थान हैं।। ११।।

# ज्योतिषी देवोंके पाँच मेद ज्योतिष्काः सूर्याचन्द्रमसौ अहनच्चत्र— प्रकीर्णकतारकाश्च ॥ १२॥

अर्थ — ज्योतिषी देवोंके पाँच भेद है — १ - सूर्य, २ - चन्द्रमा, ३ - ग्रह, ४ - नक्षत्र, ग्रीर १ - प्रकीर्एक तारे।

#### टीका

ज्योतियी देवोंका निवास मध्यलोकमें सम घरातलसे ७६० योजनकी ऊंचाईसे लेकर ६०० योजनकी ऊंचाई तक आकाशमें है सबसे नीचे तारे है, उनसे १० योजन ऊपर सूर्य हैं; सूर्यसे ८० योजन ऊपर चन्द्रमा हैं; चन्द्रमासे चार योजन ऊपर २७ नक्षत्र हैं; नक्षत्रोंसे ४ योजन ऊपर बुधका ग्रह, उससे ३ योजन ऊपर बुहस्पति, उससे ३ योजन ऊपर बृहस्पति, उससे ३ योजन ऊपर शिन है; इस- प्रकार पृथ्वीसे ऊपर ६०० योजन तक ज्योतिषी मंडल हैं। उनका ग्रावास मध्यलोकमें है। [ यहाँ २००० कोसका योजन जानना चाहिये ] ।।१२।।

### ज्योतिषी देवोंका विशेष वर्णन

# मेरुपदिचाणा नित्यगतयो नृलोके ॥ १३ ॥

अर्थ:— ऊपर कहे हुए ज्योतिपी देव मेरपर्वतकी प्रदक्षिणा देते हुए मनुष्यलोकमे हमेशा गमन करते है।

( अढ़ाई द्वीप और दो समुद्रोंको मनुष्यलोक कहते है ) ॥ १३ ॥

### उनसे होनेवाला कालविभाग तत्कृत: कालविभाग: ॥ १४ ॥

अर्थ:-- घड़ी, घंटा, दिवस, रात, इत्यादि व्यवहारकालका विभाग है वह गतिशील ज्योतिषीदेवोंके द्वारा किया जाता है।

#### टीका

काल दो प्रकारका है-निश्चयकाल और व्यवहारकाल। निश्चय कालका स्वरूप पांचवें अध्यायके २२ वे सूत्रमें किया जायगा। यह व्यव-हार काल निश्चयकालका बतानेवाला है।। १४॥

### बहिरवस्थिताः ॥ १५ ॥

#### टीका

अढ़ाईद्वीपके बाहर असंख्यात द्वीप समुद्र है उनके ऊपर ( सबसे झंतिम स्वयंसूरमण समुद्रतक ) ज्योतिषीदेव स्थिर हैं ॥ १५॥

इसप्रकार भवनवासी, व्यन्तर और ज्योतिषी इन तीन प्रकारके देवों का वर्णन पूरा हुआ, अब चीथे प्रकारके-वैमानिक देवोंका स्वरूप कहते हैं।

# वैमानिक देवोंका वर्णन वैमानिकाः ॥ १६ ॥

अर्थ - अब वैमानिक देवोंका वर्णन गुरू करते हैं।

#### टीका

त्रिमान-जिन स्थानोंमें रहनेवाले देव श्रपनेको विशेष पुण्यात्मा समभें उन स्थानोंको विमान कहते है।

वैमानिक—उन विमानोंमें पैदा होनेवाले देव वैमानिक कहे जाते हैं।

वहाँ सब चौरासी लाख सतानवे हजार तेवीस विमान हैं। उनमें उत्तम मंदिर, कल्पवृक्ष, वन-बाग बावड़ी, नगर इत्यादि अनेक प्रकारकी रचना होती है। उनके मध्यमें जो विमान है वे इंद्रक विमान कहे जाते हैं उन की पूर्वादि चारों दिशाओं में पंक्तिरूप (सीघी लाइनमें) जो विमान हैं उन्हें श्रेिएबद्ध विमान कहते हैं। चारों दिशाओं के बीच अंतरालमे—विदिशाओं में जहाँ तहाँ बिखरे हुए फूलों की तरह जो विमान हैं उन्हें प्रकीर्णक विमान कहते हैं। इसप्रकार इन्द्रक, श्रेिएबद्ध और प्रकीर्णक ये तीनप्रकारके विमान हैं। १६।।

# वैमानिक देवोंके मेद-कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्च ॥ १७॥

अर्थ-वैमानिक देवोके दो भेद हैं-१. कल्पोपपन्न और २. कल्पातीत।

#### टीका

जिनमे इंद्रादि दशप्रकारके भेदोंकी कल्पना होती है ऐसे सोलह स्वर्गीको कल्प कहते हैं, और उन कल्पोंमें जो देव पैदा होते हैं उन्हें कल्गो- पपन्न कहते है; तथा सोलहवें स्वगंसे ऊपर जो देव उत्पन्न होते हैं उन्हें कल्पातीत कहते है।। १७॥

## कल्पोंकी स्थितिका क्रम उपयु<sup>९</sup>परि ॥ १८॥

अर्थ-सोलह स्वर्गके ग्राठ युगल, नव ग्रैवेयक, नव अनुदिश ग्रीर पांच ग्रनुत्तर ये सब विमान कमसे ऊपर ऊपर है।। १८॥

## वैमानिक देवोंके रहनेका स्थान

सौधर्मेशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मब्रह्मोत्तरलान्तवकापिष्ठ-शुक्रमहाशुक्रसतारसहस्रारेष्वानतप्राणतयोरारणाच्युत-योर्नवसुग्रैवेयकेषु विजयवैजयन्तजयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धौ च ॥ १६ ॥

अर्थ—सीधर्म-ऐशान, सनत्कुमार-माहेन्द्र, ब्रह्म-ब्रह्मोत्तर, लातव-कापिष्ट, शुक्र-महाधुक्र, सतार-सहस्रार इन छह युगलोके बारह स्वर्गोमें, आनत-प्राग्तत ये दो स्वर्गोमे, श्रारग्य-अच्युत ये दो स्वर्गोमें, नव ग्रैवेयक विमानोमें, नव श्रनुदिश विमानोंमे श्रोर विजय, वैजयन्त, जयन्त, अपराजित तथा सर्वार्थसिद्धि इन पांच अनुत्तर विमानोंमे वैमानिक देव रहते हैं।

#### टीका

१. नव ग्रैवेयको के नाम—(१) सुदर्शन, (२) अमोघ, (३) सुप्रबुद्ध, (४) यशोधर, (५) सुमद्र, (६) विशाल, (७) सुमन, (८) सीमन और (१) प्रीतिकर।

२. नव अनुदिशोंके नाम—(१) म्रादित्य, (२) अचि, (३) अचिमाली, (४) वैरोचन, (५) प्रभास, (६) अचिप्रभ, (७) अचि-र्मध्य (८) म्रचिरावर्त म्रौर (१) म्राचिविशिष्ठ । सूत्रमें श्रनुदिश नाम नहीं है परन्तु 'नवसु' पदसे उसका ग्रहण हो जाता है। नव श्रीर ग्रैवेयक इन दोनोंमें सातवीं विभक्ति लगाई गई है वह बताती है कि ग्रैवेयकसे नव ये जुदे स्वर्ग हैं।

- ३. सौधर्मादिक एक एक विमानमें एक एक जिनमंदिर अनेक विभूति सहित होते है। श्रीर इद्रके नगरके बाहर अशोकवन, ग्राम्नवन इत्यादि होते है। उन बनमें एक हजार योजन ऊँचा श्रीर पाँचसी योजन चौड़ा एक चैत्यवृक्ष है उसकी चारों दिशामें पल्यंकासन जिनेन्द्रदेव की प्रतिमा है।
- ४. इन्द्रके इस स्थानमण्डपके अग्रभागमें मानस्थंभ होता है उस मानस्थंभमें तीर्थंकर देव जब गृहस्थदशामे होते हैं, उनके पहिनने योग्य ग्राभरणोंका रत्नमई पिटारा होता है। उसमेंसे इन्द्र ग्राभरण निकालकर तीर्थंकर देवको पहुँचाता है। सौधर्मके मानस्थंभके रत्नमई पिटारेमें भरत-क्षेत्रके तीर्थंकरोंके ग्राभरण होते हैं। ऐशान स्वर्गके मानस्थंभके पिटारेमें ऐरावतक्षेत्रके तीर्थंकरोंके आभरण होते हैं। सानत्कुमारके मानस्थम्भके पिटारेमें पूर्व विदेहके तीर्थंकरोंके आभरण होते हैं। महेन्द्रके मानस्थम्भके पिटारेमें पिद्यम विदेहके तीर्थंकरोंके आभरण होते हैं। इसलिये वे मानस्थम्भके पिटारेमें पिद्यम विदेहके तीर्थंकरोंके आभरण होते हैं। इसलिये वे मानस्थम्भ देवोंसे पुज्यनीय हैं। इन मानस्थम्भोंके पास ही आठ योजन चौड़ा, आठ योजन लम्बा, तथा ऊंचा उपपाद गृह है। उन उपपादगृहोंमें एक रत्न मई शय्या होती है, वह इन्द्रका जन्म स्थान है। उस उपपादगृहों पासे ही अनेक शिखरवाले जिनमंदिर हैं। उनका विशेष वर्णंन त्रिलोकसारादि ग्रंथों मेंसे जानना चाहिये।। १६॥

## वैमानिक देवोंमें उत्तरोत्तर अधिकता स्थितिप्रभावसुखद्युतिलेश्याविशुद्धीन्द्रियावधि-विषयतोऽधिकाः ॥ २०॥

अर्थ— आयु, प्रभाव, सुख, द्युति, लेश्याकी विशुद्धि, इन्द्रियोंका विषय भीर भ्रविध्ञानका विषय ये सब ऊपर ऊपरके विमानोंमे (वैमानिक देवोंके ) अधिक हैं।

#### टीका

स्थिति—- प्रायुकर्मके उदयसे जो भवमें रहना होता है उसे स्थिति कहते हैं।

प्रभाव-परका उपकार तथा निग्रह करनेवाली शक्ति प्रभाव है।

सुख—सातावेदनीयके उदयसे इन्द्रियोंके इष्ट विषयोंकी अनुकूलता सो सुख है। यहाँ पर 'सुख' का श्रर्थं बाहरके संयोगकी अनुकूलता किया है, निश्रयसुख (आत्मोक सुख) यहाँ नहीं समक्तना चाहिये। निश्रयसुख का प्रारम्भ सम्यग्दर्शनसे होता है; यहाँ सम्यग्दष्टि या मिथ्यादृष्टिके भेदकी अपेक्षासे कथन नहीं है किन्तु सामान्य कथन है ऐसा समकना चाहिये।

द्युति—शरीरकी तथा वस्त्र आभूषण आदिकी दीप्ति सो द्युति है। स्तेश्याविशुद्धि—लेश्या की उज्ज्वलता सो विशुद्धि है; यहाँ भाव-लेश्या समभना चाहिये।

इन्द्रियविषय—इन्द्रियद्वारा (मतिज्ञानसे) जानने योग्य पदार्थोको इन्द्रियविषय कहते है।

अविधिविषय — अविधित्तानसे जानने योग्य पदार्थ सो श्रविधिविषय है ॥ २० ॥

## वैमानिक देवोंमें उत्तरोत्तर हीनता गतिशरीरपरिग्रहाभिमानतो हीनाः ॥२१॥

अर्थ-गति, शरीर, परिग्रह, श्रीर श्रिममान की श्रपेक्षासे ऊपर उ.परके वैमानिक देव हीन हीन हैं।

#### टीका

१. गति—यहाँ 'गति' का अर्थ गमन है; एक क्षेत्रको छोड़कर अन्य क्षेत्रमे जाना सो गमन (गति) है। सोलहवें स्वर्गसे आगेके देव अपने विमानोंको छोड़ दूसरी जगह नही जाते। श्रीर-श्रीरका विस्तार सो शरीर है।
परिग्रह-लोभ कषायके कारण ममतापरिणाम सो परिग्रह है।
अभिमान-मानकषायके कारण अहंकार सो श्रभिमान है।

२. प्रश्न—अपर अपरके देवोंके विकिया आदि की अधिकताके कारण गमन इत्यादि विशेष रूपसे होना चाहिये फिर भी उसकी हीनता कैसे कही ?

उत्तर—गमनकी शक्ति तो ऊपर ऊपरके देवोंमें श्रिष्ठक है किन्तु श्रन्य क्षेत्रमें गमन करनेके परिगाम श्रिष्ठक नहीं हैं इसलिये गमनहीन हैं ऐसा कहा है। सौधर्म-ऐशानके देव क्रीड़ादिकके निमित्तसे महान् विषयानु-रागसे बारम्बार अनेक क्षेत्रोंमें गमन करते है। ऊपरके देवोंके विषयकी उत्कट (तीव्र) वांच्छाका श्रभाव है इसलिये उनकी गति हीन है।

- ३. शरीरका प्रमारा चालू श्रध्यायके श्रन्तिम कोष्टकमें बताया है वहाँ से जानना चाहिये।
- ४. विमान-परिवारादिकरूप परिग्रह ऊपर ऊपरके देवोंमें थोड़ा २ होता है। कषायकी मंदतासे अविध्ञानादिमें विशुद्धता बढ़ती है और अभि-मान कमती होता है। जिनके मंद कषाय होती है वे ऊपर ऊपर उत्पन्न होते है।
  - भ्र. धुम परिणामके कारण कौन जीव किस स्वर्गमें उत्पन्न होता है उसका स्पष्टीकरण

बौन उपजे ?

कहाँ उपजे १

(१) असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्त तियंच— भवनवासी तथा

(२) कर्मभूमिके संज्ञी पर्याप्त तिर्यचिमध्यादृष्टि या सासादन ग्रुगस्थानवाले. वारहवें स्वर्ग पर्यंत

| (३) ऊपरके तियँच-सम्यग्दृष्टि<br>(स्वयंप्रभाचलसे बाहरके<br>भागमे रहनेवाले)                                | सौधर्मादिसे भ्रच्युत<br>स्वर्गे पर्यंत           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| (४) भोगभूमिके मनुष्य,<br>तिर्यंच-मिथ्यादृष्टि या<br>सासादन गुरास्थानवाले                                 | ज्योतिषियोंमें                                   |
| (५) तापसी                                                                                                | ज्योतिषियोंमें                                   |
| (६) भोगभूमिके सम्यग्दृष्टि.<br>मनुष्य या तियँच                                                           | सौधर्म श्रोर ऐशानमें                             |
| (७) कर्मभूमिके मनुष्य—<br>मिथ्यादृष्टि भ्रथना<br>सासादन                                                  | भवनवासीसे उपरिम<br>ग्रैवेयक तक                   |
| ( ८ ) कर्मभूमिके मनुष्य—<br>जिनके द्रव्य ( बाह्य ) जिनलिंग<br>और भाव मिथ्यात्व या सासादन<br>होते है ऐसे— | ग्रैवेयक पर्येन्त                                |
| ( ६ ) जो ध्रभव्यमिथ्यादृष्टि<br>निर्प्रथलिंग घारण करके<br>महान् शुभभाव और तप<br>सहित हों वे—             | डपरिम (नवमे)<br>ग्रैवेयकमे ।                     |
| (१०) परिव्राजक तापसियोंका<br>उत्कृष्ट उपपाद                                                              | ब्रह्म (पंचम) स्वर्गपर्यंत                       |
| (११) श्राजीवक (कांजीके श्रहारी)<br>का उपपाद                                                              | बारहवें स्वर्ग पर्यन्त                           |
| ( १२ ) सम्यग्दर्शन–ज्ञान–<br>चारित्रकी प्रकर्षतावाले श्रावक                                              | सौघर्मादिसे अच्युत तक<br>(उससे नीचे या ऊपर नहीं) |

(१३) भावलिंगी निर्श्रेन्थ साघ्र सर्वार्थ सिद्धि पर्यन्त (१४) अदाईदीपके अगावनघारी निर्यन्त सीधर्ममें लेकर नारहतें

(१४) अढ़ाईद्वीपके अगुज़तघारी तिर्यन्च सौधर्ममें लेकर बारहवें स्वर्ग पर्यन्त ।

(१४) पॉच मेरु संबंघी तीस

· भोगभूमिके मनुष्य-तिर्यन्च मिथ्यादृष्टि

( १६ ) ,, ,, सम्यग्दष्टि

सौधर्म ऐशानमें भवनत्रिकमें

भवनित्रकमें

(१७) छचानवें श्रंतर्द्वीप कुभोगभूमिके
म्लेच्छ मनुष्य; मानुषोत्तर और
स्वयंप्रभाचल पर्वतके बीचके
श्रसंख्यात द्वीपोंमे उत्पन्न हुए
तिर्यन्च

नोट— एकेन्द्रिय, विकलत्रय, देव तथा नारकी ये देवोंमें उत्पन्न नहीं होते क्योंकि उनके देवोंमें उत्पन्न होनेके योग्य शुभभाव होते ही नहीं। ६. देव पर्यायसे च्युत होकर कौनसी पर्याय धारण करता है

#### उसकी विगत

#### कहाँसे आता है ?

(१) भवनत्रिक देव भ्रीर सौधर्म-ऐशानसे कौनसी पर्याय धारण करे ?

एकेन्द्रिय बादर पर्याप्त पृथ्वीकाय, अपकाय, प्रत्येकवनस्पति, मनुष्य तथा पंचेन्द्रिय तिर्यन्चमें उपजे

( विकलत्रयमे नही जाता )

(२) सनत्कुमारादिकसे

(३) बारहवें स्वर्ग पर्यन्तसे

स्थावर नही होता।

पंचेन्द्रिय तिर्यन्च तथा मनुष्य

होता है।

(४) आनत-प्राग्गतादिकसे (वारहर्वे स्वर्गके ऊपरसे) नियमसे मनुष्यमें ही उत्पन्न होता है तिर्यन्चोमे नही होता।

- ( प्र ) सीधर्मसे प्रारम्भ करके नवग्र वेयक पर्यन्तके देवों मेसे कोई
- (६) श्रनुदिश और श्रनुत्तरसे श्राये हये।
- (७) भवनित्रकसे
- ( ८ ) देव पर्यायसे ( समुच्चयसे )

त्रेसठ शलाका पुरुष भी हो सकते हैं।

तोर्थंकर, चक्रवर्ती, बलभद्र इत्यादिमें उत्पन्न हो सकते है किंतु श्रधंचकी नहीं हो सकते। त्रेसठ शलाका पुरुषोंमें नही उत्पन्न होते।

समस्त सूक्ष्मोंमं, तैजसकायोंमे, वातकायोमं उत्पन्न नही होते। तथा विकलत्रयोंमं, श्रसंज्ञियों या लिब्धग्रपर्याप्तकोमं नही उत्पन्न होते श्रीर भोगभूमियोंमं, देवोमं तथा नारिकयोंमं भी उत्पन्न नही होते।

#### ७. इस सूत्रका सिद्धांत

- (१) जब जीव मिथ्यादृष्टिके रूपमे उत्कृष्ट शुभभाव करता है तब नवमें ग्रैवेयक तक जाता है, परन्तु वे शुभभाव सम्यग्दर्शनके या धर्मके कारण नहीं है; मिथ्यात्वके कारण श्रनन्त संसारमे परिश्रमण करता है इसिलये शुभ भावको धर्म था धर्मका कारण नहीं मानना चाहिये।
- (२) मिथ्यादृष्टिको उत्कृष्ट शुभभाव होते हैं तब उसके गृहीत— मिथ्यात्व सूट जाता है अर्थात् देव-गुरु-शास्त्रको रागमिश्रित व्यवहार श्रद्धा तो ठीक होती है, उसके बिना उत्कृष्ट शुभभाव हो ही नही सकते। नवमें ग्रैवेयक जानेवाला मिथ्यादृष्टि जीव देव—गुरु शास्त्रके व्यवहारसे (राग-मिश्रित विचारसे) सच्चा निर्ण्य करता है किन्तु निश्चयसे श्रर्थात् रागसे पर हो सच्चा निर्ण्य नही करता है तथा उसके 'शुभ भावसे धर्म होता है'

ऐसी सूक्ष्म मिथ्यामान्यता रह जाती है इसलिये यह मिथ्यादृष्टि बना रहता है।

- (३) सच्चे देव-गुरु शास्त्रकी व्यवहार श्रद्धाके विना उच्च गुभ-भाव भी नहीं हो सकते, इसलिये जिन जीवोको सच्चे देव-गुरु शास्त्रका सयोग प्राप्त हो जाता है। फिर भी यदि वे उसका रागमिश्रित व्यवहारिक यथार्थ निर्ण्य नहीं करते तो गृहीतिमिथ्यात्व बना रहता है; श्रीर जिसे कुगुरु-कुदेव-कुशास्त्रकी मान्यता होती है उसके भी गृहीतिमिथ्यात्व होता ही है; श्रीर जहाँ गृहीतिमिथ्यात्व होता है वहाँ अगृहीतिमिथ्यात्व भी श्रवश्य होता है; इसलिए ऐसे जीवको सम्यग्दर्शनादि धर्म तो होता नहीं, प्रत्युत मिथ्यादृष्टिके होने वाला उत्कृष्ट ग्रुभभाव भी उसके नहीं होता, ऐसे जीवों के जैन धर्मकी श्रद्धा व्यवहारसे भी नहीं मानी जा सकती।
- (४) इसी कारएसे अन्यधर्मको मान्यतावालोंके सच्चे धर्मका प्रारम्भ अर्थात् सम्यग्दर्शन तो होता ही नहीं है श्रीर मिथ्यादृष्टिके योग्य उत्कृष्ट शुभभाव भी वे नहीं कर सकते, वे श्रिधकसे अधिक बारहवे देवलोक की प्राप्तिके योग्य शुभभाव कर सकते है।
- (५) बहुतसे श्रज्ञानी लोगों ने यह मान्यता है कि 'देवगितमें सुख है' किन्तु यह उनकी भूल है। बहुतसे देव तो मिथ्यात्वके कारण ग्रतत्व—श्रद्धानयुक्त ही है। भवनवासी, व्यन्तर और ज्योतिषी देवोके अति मंद कषाय नहीं होती, उपयोग भी बहुत चंचल होता है तथा कुछ शक्ति है इसिलये कौतुहल तथा विषयादि कार्योमें ही लगे रहते है और इसिलये वे ग्रपनी उस व्याकुलतासे दुःखी ही है। वहाँ माया—लोभ कषायके कारण होनेसे वैसे कार्योकी मुख्यता है। वहाँ विषयसामग्रीकी इच्छा करना, छल करना इत्यादि कार्ये विशेष होते है किंतु वैमानिक देवोंमें ऊपर ऊपरके देवोके वे कार्यं ग्रल्प होते हैं। वहाँ हास्य श्रोर रित कषायके कारण होनेसे वैसे कार्योकी मुख्यता होती है। इसप्रकार देवोको कषायभाव होता है और कषायभाव दुःख ही है। ऊपरके देवोके उत्कृष्ट पुण्यका उदय है श्रोर कषाय श्रित मंद है, तथापि उनके भी इच्छाका अभाव नहीं है इसलिये वास्तवमें वे दुःखी ही हैं।

जो देव सम्यग्दर्शनको प्राप्त हुए हैं वे ही जितने दरजेमें वीतरागभावरूप रहते हैं जतने दरजेमें सच्चे सुखी हैं। सम्यग्दर्शनके बिना कही भी सुखका श्रृंश प्रारंभ नहीं होता, और इसीलिये ही इसी शास्त्रके पहिले ही सूत्रमे मोक्ष का जपाय बतलाते हुए जसमे सम्यग्दर्शन पहिला बताया है। इसलिये जीवोंको प्रथम ही सम्यग्दर्शनकी प्राप्तिका जपाय करना आवश्यक है।

(६)—उत्कृष्ट देवत्वके योग्य सर्वोत्कृष्ट शुभभाव सम्यग्दृष्टिके ही होते हैं। श्रशृति शुभभावके स्वामित्वके निषेषकी भूमिकामें ही वैसे उत्कृष्ट शुभभाव होते है, मिथ्यादृष्टिके वैसे उच्च शुभभाव नहीं होते ॥ २१॥

## वैमानिक देवोंमें खेरया का वर्णन पीतपद्मशुक्ललेश्या द्वित्रिशेषेषु ॥ २२ ॥

अर्थ — दो युगलोंमे पीत; तीन युगलोमे पद्म और बाकीके सब विमानोमे शुक्ललेश्या होती है।

#### टीका

१३ पहिले ग्रीर दूसरे स्वर्गमे पीतलेश्या, तीसरे और चौथेमे पीत तथा पद्मलेश्या, पांचवेंसे आठवें तक पद्मलेश्या, नववेसे बारहवें तक पद्म और शुक्ललेश्या और बाकीके सब वैमानिक देवोके शुक्ललेश्या होती है, नव अनुदिश और पांच ग्रमुत्तर इन चौदह विमानोके देवोके परमशुक्ल-लेश्या होती है। भवनित्रक देवोकी लेश्याका वर्णन इस श्रध्यायके दूसरे सूत्रमें श्रागया है। यहाँ भावलेश्या समक्षना चाहिये।

## २. प्रश्न-सूत्रमे मिश्रलेश्याओका वर्णन क्यो नही किया ?

उत्तर—जो मुख्य लेश्याएँ है उन्हे सूत्रमें वतलाया है जो गीएा लेश्याएँ है उन्हे नहीं कहा है, गौएा नेश्याओका वर्णन उसीमे गिभत है। इसलिये वे उसमे अविविक्षतरूपसे है। इस शास्त्रमे सिक्षप्त सूत्ररूपसे मुख्य वर्णन किया है, दूसरा उसमे गिभत है। इसलिये यह गिभत कथन परम्परा के अनुसार समक लेना चाहिये।। २२।।

## कल्पसंज्ञा कहाँ तक है ? प्राग्णैवेयकेभ्यः कल्पाः ॥ २३॥

अर्थ — ग्रैवेयकोंसे पहिलेके सोलह स्वर्गीको कल्प कहते है। उनसे आगेके विमान कल्पातीत है।

#### टीका

सोलह स्वर्गोंके बाद नवग्रैवेयक इत्यादिके देव एक समान वैभवके घारी होते है इसलिये उन्हें श्रहमिन्द्र कहते है, वहाँ इन्द्र इत्यादि भेद नहीं है, सभी समान हैं ॥ २३ ॥

## लौकान्तिक देव

## ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः ॥ २४ ॥

अर्थ — जिनका निवास स्थान पाँचवे स्वर्ग ( ब्रह्मलोक ) है उन्हें लौकान्तिक देव कहते है।

#### टीका

ये देव ब्रह्मलोकके भ्रंतमें रहते है तथा एक भवावतारी ( एकाव-तारी ) है तथा लोकका भ्रंत ( संसारका नाका ) करनेवाले हैं इसलियें उन्हें लोकान्तिक कहते हैं। वे द्वादशांगके पाठी होते हैं, चौदह पूर्वके घारक होते है, ब्रह्मचारी रहते हैं और तीर्थंकर प्रभुके मात्र तप कल्याएक में आते है। वे देविष भी कहें जाते हैं।। २४।।

## े लौकान्तिक देवोंके नाम सारस्वतादित्यवह्वयरुणगर्दतोयतुषिताव्याबाधा-

## रिष्टाश्च ॥ २५ ॥

अर्थ-लौकान्तिक देवोंके आठ भेद है:--१-सारस्वत, २-म्रादि-त्य, ३-विह्न, ४-अरुग्, ५-गर्दतोय, ६-तुषित, ७-म्रव्याबाघ, और ५-अरिष्ट ये देव ब्रह्मलोककी ईशान इत्यादि आठ दिशाओं में रहते हैं।

#### टीका

इन देवोंके ये आठ मूल मेद है और उन ग्राठोंके रहनेके स्थानके बीच के भागमे रहनेवाले देवोंके दूसरे सोलह मेद है; इसप्रकार कुल २४ भेद है इन देवोके स्वगंके नाम उनके नामके अनुसार ही है। उनमे सभी समान है, उनमे कोई छोटा बडा नहीं है सभी स्वतन्त्र है उनकी कुल संख्या ४०७६२० है। सूत्रमे श्राठ नाम बतलाकर ग्रंतमें 'च' शब्द दिया है उससे यह मालूम होता है कि इन ग्राठ के अतिरिक्त दूसरे भेद भी हैं।। २५।।

## अनुदिश और अनुत्तरवासी देवोंके अवतारका नियम विजयादिषु द्विचरमाः ॥ २६ ॥

अर्थ — विजय, वैजयन्त, जयन्त, श्रयराजित और अनुदिश विमानो के श्रहमिन्द्र द्विचरमा होते हैं अर्थात् मनुष्यके दो जन्म (भव) घारण करके श्रवश्य ही मोक्ष जाते है ( ये सभी जीव सम्यग्दृष्टि ही होते हैं।)

#### टीका

- १. सर्वार्थंसिद्धिके देव उनके नामके अनुसार एकावतारी ही होते हैं। विजयादिकमें रहनेवाले जीव एक मनुष्यभव अथवा दो भव भी धारण करते है।
- २. सर्वार्थंसिद्धिके देव, दक्षिण् के छह इन्द्र (-सौधर्म, सानत्कुमार, ब्रह्म, शुक्र, आनत, ग्रारण्) सौधर्मके चारों लोकपाल, सौधर्म इन्द्रकी 'शचि' नामकी दुः इन्द्राणी ग्रौर लौकान्तिक देव—ये सभी एक मनुष्य जन्म धारण् करके मोक्ष जाते हैं [सर्वा० एटा, पृ० ६७—६६ की फूटनोट ]।। २६।।

[ तीसरे भ्रध्यायमें नारकी भ्रौर मनुष्य संबंधी वर्णन किया था श्रौर इस चौथे श्रध्यायमे यहाँ तक देवोंका वर्णन किया। श्रव एक सूत्र द्वारा तिर्यंचोंकी व्याख्या वतानेके वाद देवोकी उत्कृष्ट तथा जघन्य आयु कितनी है यह बतावेंगे तथा नारिकयोंकी जघन्य आयु कितनी है यह बतावेगे। मनुष्य तथा तियंचोंकी आयुकी स्थितिका वर्णन तीसरे अध्यायके सूत्र ३८-३६ में कहा गया है।

इसप्रकार, दूसरे ग्रध्यायके दशवें सूत्रमें जीवोंके संसारी ग्रीर मुक्त ऐसे जो दो मेद कहे थे उनमेंसे संसारी जीवोंका वर्णन चौथे अध्याय तक पूरा हुआ। तत्पश्चात् पाँचवें ग्रध्यायमें अजीव तत्त्वका वर्णन करेगे। छुठवें तथा सातवें ग्रध्यायमें ग्राश्रव तथा ग्राठवें ग्रध्यायमें बन्ध तत्त्वका, वर्णन करेगे तथा नवमें अध्यायमें संवर ग्रीर निर्जरा तत्त्वका वर्णन करेगे और मुक्त जीवों का ( मोक्ष तत्त्वका ) वर्णन दशवें अध्यायमें करके ग्रंथ पूर्ण करेगे।

## तियँच कौन हैं ?

## औपपादिकमनुष्येभ्यः शेषास्तिर्यग्योनयः ॥ २७॥

अर्थ — उपपाद जन्मवाले (देव तथा नारकी) और मनुष्योंके श्रतिरिक्त बाकी बचे हुए तियँच योनिवाले ही हैं।

#### टीका

देव नारकी श्रीर मनुष्योंके अतिरिक्त सभी जीव तियँच हैं उनमेसे सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीव तो समस्त लोकमे व्याप्त है। लोकका एक भी प्रदेश सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीवोसे रहित नहीं है। बादर एकेन्द्रिय जीवोंको पृथ्वी इत्यादिका श्राधार होता है।

विकलत्रय (दो तीन ग्रौर चार इन्द्रिय) और संज्ञी—ग्रसंज्ञी पंचेन्द्रिय जीव त्रसनालीमें कही कही होते हैं त्रसनालीके बाहर त्रसजीव नही होते। तियँच जीव समस्त लोकमें होनेसे उनका क्षेत्र विभाग नही है।। २७।।

भवनवासी देवोंकी उत्कृष्ट आयुका वर्णन

स्थितिरसुरनागसुपर्णद्वीपशेषाणां सागरोपमत्रिपल्यो-पमार्द्धहोनमिताः ॥ २= ॥ अर्थ-भवनवासी देवोंमे असुरकुमार, नागकुमार, सुपर्णंकुमार, द्वीपकुमार और वाकीके छह कुमारोंकी आयु क्रमसे एक सागर, तीन पल्य, श्रवाई पल्य, दो पल्य, श्रीर डेढ पल्य है।। २८।।

## वैमानिक देवोंकी उष्क्रप्ट वायु सीधर्मेशानयोः सागरोपमे अधिके ॥२६॥

अर्थ---सीवर्म और ईशान स्वर्गंके देवोकी श्रायु दो सागरसे कुछ अधिक है।

#### टीका

१, भवनवासी देवोके वाद व्यंतर और ज्योतिषी देवोंकी श्रायु वतानेका क्रम है तथापि वैमानिक देवोंकी आयु वतानेका कारण यह है कि ऐसा करनेसे वादके सूत्रोंमे लघुता (संक्षेपता) श्रा सकती है।

२. 'सागरोपमे' यह शब्द द्विवचनरूप है उसका अर्थ 'दो सागर'

होता है।

- ३. 'श्रिविक' यह शब्द घातायुष्क जीवोकी अपेक्षासे है; उसका खुलासा यह है कि कोई सम्यग्दृष्टि मनुष्यने शुभ परिशामोसे दश सागर प्रमाश ब्रह्म-ब्रह्मोत्तर स्वगंकी आयु बांधली तत्पन्धात् उसने ही मनुष्य भव मे संक्लेश परिशामसे उस आयुकी स्थितिका घात किया और सौधमं-ईशान मे उत्पन्न हुआ तो वह जीव घातायुष्क कहलाता है; सौधमं ईशानके दूसरे देवोंकी श्रपेक्षा उसकी आधा सागरमे एक श्रंतमुं हूतंं कम श्रायु अधिक होती है। ऐसा घातायुष्कपना पूर्वमें मनुष्य तथा तियँच भवमे होता है।
- ४. श्रायुका घात दो प्रकारका है—एक अपवर्तनघात और दूसरा कदलीघात । वध्यमान आयुका घटना सो अपवर्तनघात है । श्रीर भूज्यमान (भोगनेमें श्रानेवाली) आयुका घटना सो कदलीघात है । देवोमे कदलीघात आयु नही होती ।

प्र. घातायुष्क जीवका उत्पाद बारहवे देवलोक पर्यन्त ही होता है ॥ २६ ॥

सानत्कुमारमाहेंद्रयोः सप्त ॥ ३०॥

अर्थ-सानत्कुमार और माहेन्द्र स्वर्गके देवोंकी श्रायु सात सागरसे कुछ अधिक है।

नोटः—इस सूत्रमें 'अधिक' शब्द की श्रनुवृत्ति पूर्व सूत्रसे श्रायी है।। ३०।।

## त्रिसप्तनवैकादशत्रयोदशपंचदशभिरधिकानितु ॥ ३१ ॥

श्चर्थ:—पूर्व सूत्रमें कहे हुए युगलोंकी आयु (सात सागर) से क्रमपूर्वक, तीन, सात, नव, ग्यारह, तेरह और पन्द्रह सागर ग्रधिक आयु (उसके बादके स्वर्गोमें ) है।

- १. ब्रह्म और ब्रह्मोत्तर स्वर्गमें दश सागरसे कुछ अधिक, लांतव श्रीर कापिष्ट स्वर्गमें चौदह सागरसे कुछ अधिक, शुक्र ग्रीर महाशुक्र स्वर्गमें सोलह सागरसे कुछ अधिक, सतार ग्रीर सहस्रार स्वर्गमें अठारह सागरसे कुछ अधिक, आनत और प्राणत स्वर्गमें बीस सागर तथा आरण और श्रच्युत स्वर्गमें बावीस सागर उत्कृष्ट आयु है।
- २. 'तु' शब्द होनेके कारएा 'श्रिधक' शब्दका सम्बन्ध बारहवें स्वर्ग तक ही होता है क्योंकि घातायुष्क जीवोंकी उत्पत्ति वहाँ तक ही होती है ॥ ३१॥

कल्पोपपन्न देवोंकी आयु कह करके भ्रब कल्पातीत देवोंकी भ्रायु कहते है।

#### कल्पातीत देवोंकी आयु

## आरणाच्युतादूर्धमेकैकेन नवसु ग्रेवेयकेषु विजया-दिषु सर्वार्थसिद्धौ च ॥ ३२॥

श्रर्थं—आरएा ग्रीर ग्रन्युत स्वर्गसे ऊपरके नव ग्रेवियकोंमें, नव श्रनुदिशोमें, विजय इत्यादि विमानोमें और सर्वार्थसिद्धि विमानमे देवोंकी आयु-एक एक सागर अधिक है।

#### टीका

१. पहिले ग्रैवेयकमें २३, दूसरेमें २४, तीसरेमें २५, चौथेमें २६, पाँचवेंमें २७, छठवेमें २८, सातवेमें २६, आठवेमें ३०, नववेमें ३१, नव अनुदिशोंमें ३२, विजय आदिमे ३३ सागर की उत्कृष्ट आयु है। सर्वार्थ-सिद्धिके सभी देवोंकी ३३ सागर की ही स्थित होती है इससे कम किसी की नहीं होती।

२. मूल सूत्रमें 'अनुदिश' शब्द नहीं है किन्तु 'ग्रादि' शब्दसे ग्रनु-दिशोका भी ग्रहण हो जाता है।। ३२।।

## स्वर्गीकी जघन्य आयु

## अपरा पल्योपमधिकम् ॥ ३३॥

ग्रर्थ—सीधर्म और ईशान स्वर्गमें जघन्य ग्रायु एक पत्यसे कुछ ग्रधिक है।

#### टीका

सागर और पल्यका नाप तोसरे भ्रघ्यायके छठवे सूत्रकी टीकामें दिया है। वहाँ अद्धापल्य लिखा है उसे ही पल्य समफना चाहिये ॥३३॥

## परतः परतः पूर्वा पूर्वा इनंतरा ॥ ३४ ॥

प्रयं—जो पहिले पहिलेके युगलोकी उत्कृष्ट आयु है वह पीछे पीछेके युगलोकी जघन्य आयु होती है।

#### टीका

सीघमं और ईशानस्वगंकी उत्कृष्टश्रायु दो सागरसे कुछ श्रधिक है; उतनी ही सानत्कुमार और माहेन्द्रकी जघन्य श्रायु है। इसी कमके अनुसार आगेके देवोंकी जघन्य आयु समक्षना चाहिये। सर्वार्थसिद्धिमे जघन्य श्रायु नहीं होती। ३४॥

नारिकयों की जघन्य आयु नारकाणां च द्वितीयादिषु ॥ ३५॥ है।

अर्थ:—दूसरे इत्यादि नरकके नारिकयों की जघन्य आयु भी देवों की जघन्य आयु के समान है—अर्थात्ं जो पहिले नरककी उत्कृष्ट ग्रायु है वही दूसरे नरककी जघन्य आयु है। इसप्रकार आगे के नरकों में भी जघन्य ग्रायु जानना चाहिये।। ३५।।

## पहिले नरककी जवन्य आयु दशवर्षसहस्राणि प्रथमायाम् ॥ ३६॥

अर्थ:--पिहले नरकके नारिकयोंकी जघन्य ग्रायु दश हजार वर्षकी

( नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयुका वर्णन तीसरे ग्रध्यायके छठवें सूत्रमें किया है।)।। ३६।।

भवनवासी देवोंकी जघन्य आयु
भवनेषु च ॥ ३७॥

अर्थ:--भवनवासी देवोंकी भी जघन्य आयु दशहजार वर्षकी है।। व्यन्तर देवोंकी जघन्य आयु

## व्यन्तराणां च ॥ ३८ ॥

अर्थ:—व्यन्तर देवोंको भी जघन्य आयु दश हजार वर्षको है।।३८।। व्यन्तर देवोंकी उत्कृष्ट आयु

## परा पल्योपममधिकम् ।।३६॥

अर्थ:—व्यन्तर देवोंकी उत्कृष्ट आयु एक पल्योपमसे कुछ अधिक है।। ज्योतिषी देवोंकी उत्कृष्ट आयु

## ज्योतिष्काणां च ॥ ४०॥

क्षर्थ:--ज्योतिषी देवोंकी भी उत्कृष्ट आयु एक पल्योपमसे कुछ प्रधिक है।। ४०॥

> ज्योतिषी देवोंको जघन्य आयु तदष्टभागोऽपरा ॥ ४१ ॥

अर्थ:--ज्योतिषी देवोंकी जघन्य श्राय एक पत्योपमके श्राठवें भाग है ॥ ४१ ॥

## लौकान्तिक देवोंकी आयु लौकान्तिकानामष्टौ सागरोपमाणि सर्वेषाय ॥ ४२ ॥

अर्थ-समस्त लौकान्तिक देवोकी उत्कृष्ट तथा जघन्य आयु आठ सागरकी है।। ४२॥

ं उपसंहार इस चौथे अध्याय तक सात तत्त्वोंमेसे जीव तत्त्वका अधिकार पूर्ण हुआ।

पहिले अध्यायके पहिले सूत्रमे मोक्षमार्गकी व्याख्या करते हुए सम्यादर्शनसे ही घर्मका प्रारंभ, होता है, ऐसा, बतलाया है। दूसरे ही सूत्रमें सम्यग्दर्शनकी व्याख्या करते हुए बताया है कि-तत्त्वार्थश्रद्धा सो सम्य-ग्दर्शन है। तत्प्रधात् चौथे सूत्रमे तत्त्वोंक्रे नाम वतलाये और तत्त्व सात हैं यह वताया। सात नाम होने पर भी, वहुक्चनका प्रयोग नही करते हुए 'तत्त्वं' इसप्रकार एक वचनका, प्रयोग किया है-उससे यह मालूम होता है कि इन सातों तत्त्वोंके राग मिश्रित विचारसे ज्ञान करने के वाद भेदका आश्रय दूर करके जीवके त्रिकालिक ग्रमेद ज्ञायक भावका भ्राश्रय करने से सम्यग्दर्शन प्रगट होता है।

सूत्र ५ तथा ६ मे बताया है कि इन तत्त्वोंको निक्षेप, प्रमाण तथा नयोके द्वारा जानना चाहिये; इसमे सप्तभंगीका समावेश हो जाता है। इन सबको संक्षेपमे सामान्यरूपसे कहना हो तो तत्त्वोंका स्वरूप जो अनेकान्तरूप है, और जिसका द्योलक स्यादाद है उनका स्वरूप भलीभांति समभ लेना चाहिये।

जीवका यथार्थज्ञान करने के लिये स्याद्वाद पद्धतिसे अर्थात् निक्षेप, प्रमाण, नय ग्रौर सप्तभंगीसे जीवका स्वरूप संक्षेपमें कहा जाता है; उसमे पहिले 'सप्तमंगीके द्वारा जीवका स्वरूप कहा जाता है—सप्तमंगीका स्वरूप जीवमे निम्नप्रकारसे लगाया जाता है।

## सप्तभंगी

## [स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति ]

'जीव है' यह कहते ही जीव जीवस्वरूपसे है और जीव जड़स्वरूप से ( अजीवस्वरूपसे ) नहीं है-यदि यह समभा जा सके तो ही जीवको जाना कहलाता है; श्रर्थात् 'जीव है,' यह कहते ही यह निध्चित् हुआ कि 'जीव जीवस्वरूपसे हैं' श्रोर उसमें यह गिंभत होगया कि 'जीव परस्वरूप से नहीं है'। वस्तु के इस घर्मको 'स्यात् श्रस्ति' कहा जाता है' उसमें 'स्यात्' का श्रर्थ किसी 'एक अपेक्षासे' है; और अस्तिका श्रर्थ 'है' होता है। इसप्रकार 'स्यात् ग्रस्ति' का अर्थ 'ग्रपनी ग्रपेक्षासे है' यह होता है, उसमें 'स्यात् नास्ति' अर्थात् 'परकी श्रपेक्षासे नही है' ऐसा गर्भितरूपसे आ जाता है; जो इसप्रकार जानता है वही जीवका 'स्यात् अस्ति' भंग अर्थात् 'जीव है' इसप्रकार यथार्थं जानता है, किन्तु यदि 'परकी अपेक्षासे नहीं है' ऐसा उसके लक्षमें गिभतरूपसे न आये तो जीवका 'स्यात् अस्ति' स्वरूपको भी वह जीव भलीभाँति नहीं समभा है और इसलिये वह अन्य छह भगोंको भी नही समभा है; इसलिये उसने जीवका यथार्थ स्वरूप नहीं समभा है। यह घ्यान रखना चाहिये कि-'हर समय बोलनेमें 'स्यात्' शब्द बोलना ही चाहिये' ऐसी आवश्यकता नही है; किन्तु 'जीव है' ऐसा कहनेवालेके 'स्यात्' पदके भावका यथार्थ ख्याल होना चाहिये, यदि ऐसा न हो तो 'जीव है' इस पदका यथार्थ ज्ञान उस जीवके है ही नहीं।

'जीवका ग्रस्तित्व पर स्वरूपसे नहीं है' यह पहले 'स्यात् श्रस्ति' भंगमें गिंभत था; वह दूसरे 'स्यात् नास्ति' भगमें प्रगटरूपसे बतलाया जाता है। स्यात् नास्तिका अर्थ ऐसा है कि पर अपेक्षासे जीव नहीं है। 'स्यात्' अर्थात् किसी अपेक्षासे और 'नास्ति' अर्थात् न होना। जीवका पर अपेक्षासे नास्तित्व है अर्थात् जीव परके स्वरूपसे नहीं है इसलिये पर-भ्रपेक्षासे जीवका नास्तित्व है अर्थात् जीव और पर एक दूसरेके प्रति अवस्तु है—ऐसा 'स्यात् नास्नि' भंगका अर्थ समक्षना चाहिये।

इससे यह समभना चाहिये कि-जैसे 'जीव' शब्द कहनेसे जीवका अस्तित्व (जीवकी सत्ता ) भासित होता है वह जीवका स्वरूप

है उसी प्रकार उसीसमय उस जीवको छोडकर दूसरेका निषेघ मासित होता है वह भी जीवका स्वरूप है।

इससे सिद्ध हुग्रा कि स्वरूपसे जीवका स्वरूप है भीर पररूपसे न होना भी जीवका स्वरूप है। यह जीवमे स्यात् ग्रस्ति तथा स्यात् नास्ति का स्वरूप वतलाया है।

इसोप्रकार परवस्तुग्रोंका स्वरूप उन वस्तुरूपसे है ग्रीर परवस्तुओं का स्वरूप जोवरूपसे नही है;—इसप्रकार सभी वस्तुओमे ग्रस्ति-नास्ति स्वरूप समभना चाहिये। शेष पाँच मंग इन दो मंगोके ही विस्तार है।

"आप्तमीमांसाकी १११ वी कारिकाकी व्याख्यामे श्रकलकदेव कहते हैं कि-वचनका ऐसा स्वभाव है कि स्वविषयका अस्तित्व दिखानेसे वह उससे इतरका (परवस्तुका) निराकरण करता है, इसलिये अस्तित्व श्रोर नास्तित्व—इन दो मूल धर्मों अश्रयसे सप्तमंगीरूप स्याद्वाद की सिद्धि होती है।" [तत्वार्थसार पृष्ठ १२५ का फुट नोट ]

#### साधक जीवको अस्ति-नास्तिके ज्ञानसे होनेवाला फल

जीव श्रनादि अविद्यां कारण शरीरको अपना मानता है और इसिलये वह शरीरके उत्पन्न होने पर श्रपनी उत्पत्ति तथा शरीर का नाश होने पर अपना नाश होना मानता है पहिली भूल 'जीवतत्त्वकी विपरीत श्रद्धा है श्रीर दूसरी भूल 'ग्रजीवतत्त्व' को विपरीत श्रद्धा है। [ जहाँ एक तत्त्वकी विपरीत श्रद्धा होती है वहाँ दूसरे तत्त्वोकी भी विपरीत श्रद्धा होती ही है। ]

इस विपरीत श्रद्धांके कारण जीव यह मानता रहता है कि वह शारीरिक किया कर सकता है; उसे हिला डुला सकता है, उठा बैठा सकता है; सुला सकता है श्रीर शरीरकी सँभाल कर सकता है इत्यादि। जीव-तत्त्व संबंधी यह विपरीत श्रद्धा श्रस्ति-नास्ति भंगके यथार्थ ज्ञानसे दूर होती है।

यदि शरीर श्रच्छा हो तो जीवको लाभ होता है, श्रीर खराब हो तो हानि होती है, शरीर अच्छा हो तो जीव धर्म कर सकता है और खराब हो तो घर्म नहीं कर सकता, इत्यादि प्रकारसे अजीवतत्त्व सम्बन्धी विपरीत श्रद्धा किया करता है। वह भूल भी ग्रस्ति-नास्ति भंगके यथार्थ-ज्ञानसे दूर होती है।

जीव जीवसे श्रस्तिरूपसे है और परसे अस्तिरूपसे नहीं है—िकन्तु नास्तिरूपसे है, इसप्रकार जब यथार्थतया ज्ञानमें निश्चय करता है तब प्रत्येक तत्त्व यथार्थतया भासित होता है; इसीप्रकार जीव परद्रव्योंके प्रति संपूर्णतया श्रक्तिचित्कर है तथा परद्रव्य जीवके प्रति संपूर्णतया अकिचित्कर है, क्योंकि एक द्रव्य दूसरे द्रव्यरूपसे नास्ति है, ऐसा विश्वास होता है श्रीर इससे जीव पराश्रयी—परावलंबित्वको मिटा कर स्वाश्रयो—स्वावलम्बी हो जाता है, यही धर्मका प्रारम्भ है।

जीवका परके साथ निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध कैसा है इसका ज्ञान इन दो भंगोसे किया जा सकता है। निमित्त परद्रव्य है इसलिये वह नैमित्तिक जीवका कुछ नहीं कर सकता, वह मात्र श्राकाश प्रदेशमें एक क्षेत्रावगाहरूपसे या संयोग-श्रवस्थारूपसे उपस्थित होता है; किन्तु नैमि-त्तिक-निमित्तसे पर है श्रीर निमित्त-नैमित्तिकसे पर है इसलिये एक दूसरेका कुछ नहीं कर सकता। निमित्त तो परज्ञेयरूपसे ज्ञान में ज्ञात होता है, इतना मात्र व्यवहार सम्बन्ध है।

# दूसरेसे चौथे अध्याय तक यह अस्ति-नास्ति स्वरूप कहाँ कहाँ वताया है उसका वर्णन

श्रध्याय २ सूत्र १ से ७-जीवके पांचभाव श्रपने अस्तिरूपसे हैं और परसे नास्तिरूप हैं ऐसा वताया है।

श्र० २ सूत्र ८-६ जीवका लक्षण ग्रस्तिरूपसे क्या है यह वताया है; उपयोग जीवका लक्षण है ऐसा कहनेसे दूसरा कोई लक्षण जीवका नही है ऐसा प्रतिपादित हुग्रा। जीव ग्रपने लक्षणसे ग्रस्तिरूप है ग्रीर इसीलिये उसमे परकी नास्ति ग्रागई—ऐसा वताया है।

भ्र० २ सू० १०-जीवकी विकारी तथा गुद्ध पर्याय जीवसे अस्ति रूपसे है और परसे नास्तिरूग्से अर्थात् परसे नहीं है ऐसा वताया है। अ० २ सूत्र ११ से १७-जीवके विकारीभावोंका पर वस्तुक्षोसे -कर्म, मन, वचन, शरीर, इन्द्रिय, परक्षेत्र इत्यादिके साथ-कैसा निमित्त -नैमित्तिकभाव है यह वतलाकर यह बताया है कि-जीव पराश्रयसे जीवके विकारीभाव करता है कितु परनिमित्तसे विकारीभाव नहीं होते ग्रयीत् पर निमित्त विकारीभाव नहीं कराता यह ग्रस्ति-नास्तिपन बतलाता है।

भ्र० २ सूत्र १८-जीवकी क्षयोपशमरूप पर्याय भ्रपने अस्तिरूपसे है, परसे नहीं है ( नास्तिरूपसे है ) अर्थात् परसे-कर्मसे जीवकी पर्याय नहीं होती यह वताया है।

अ० २ सूत्र २७ जीवका सिद्धक्षेत्रके साथ कैसा निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध है जसे वताते हैं।

प्रा० २ सू० ५० से ५२-जीवकी वेदरूप ( भाववेदरूप ) विकारी पर्याय श्रपनी योग्यतासे अस्तिरूपसे है परसे नहीं है यह बताया है।

अ० २ सू० ५३—जीवका ग्रायुकर्मके साथ निमित्त-नैमित्तिकभाव वताया है; उसमें जीवका नैमित्तिकभाव जीव की ग्रपनो योग्यतासे है और आयुकर्मसे अथवा परसे नही है ऐसा बताया है तथा निमित्त आयुकर्मका निश्चय सम्बन्घ जीव या किसी दूसरे परके साथ नहीं है ऐसा ग्रस्ति-नास्ति भंगसे सिद्ध होता है।

अ० ३ सू० १ से ६ नारकीभावके भोगनेके योग्य होनेवाले जीवके किस प्रकारके क्षेत्रोका संबंध निमित्तरूपसे होता है तथा उत्कृष्ट आयुका निमित्तपना किसप्रकारसे होता है यह बताकर, निमित्तरूप, क्षेत्र या आयु वह जीव नहीं है किन्तु जीवसे भिन्न है ऐसा सिद्ध होता है।

भ्र० ३ सू० ७ से ३६ मनुष्यभाव या तिर्यंचभावको भोगनेके योग्य जीव के किसप्रकार के क्षेत्रोका तथा आयु का संबंध निमित्तरूपसे होता है यह बताकर जीव स्व है भ्रौर निमित्त पर है ऐसा अस्ति-नास्ति स्वरूप बतलाया है।

भ्र० ४ सू० १ से ४२ देवभाव भीर तिर्यंचभाव होनेपर तथा सम्यग्दृष्टि भ्रीर मिथ्यादृष्टिरूप भ्रवस्थामे जीवके कैसे परक्षेत्रोंका तथा आयुका निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध होता है यह बताकर श्रस्ति-नास्ति स्वरूप बताया है।

## सप्तभंगी के शेष पाँच भंगोंका विवेचन

१-२-अस्ति ग्रीर नास्ति यह दो जीवके स्वभाव सिद्ध कर दिया।
३---जीवके अस्ति ग्रीर नास्ति इन दोनों-स्वभावोंको क्रमसे कहना हो तो 'जीव ग्रस्ति नास्ति-दोनों घममय है' ऐसा कहा जाता है इसलिये जीव 'स्यात् अस्ति-नास्ति' है; यह तीसरा भंग हुआ।

४—अस्ति और नास्ति ये दोनों जीवके स्वभाव है तो भी वे दोनों एक साथ नहीं कहे जा सकते है, इस अपेक्षासे जीव 'स्यात अवक्तव्य' है यह चौथा भंग हुआ।

५—जीवका स्वरूप जिस समय ग्रस्तिरूपसे कहा जाता है उसी समय नास्ति तथा दूसरे गुगा इत्यादि नहीं कहे जा सकते-ग्रवक्तव्य है; इस-लिग्रे जीव 'स्यात् अस्ति-ग्रवक्तव्य' है; यह पाँचवां भंग हुग्रा।

६—जीवका स्वरूप जिस समय नास्तिसे कहा जाता है उस समय ग्रस्ति तथा ग्रन्यगुरा इत्यादि नहीं कहे जा सकते—श्रवक्तव्य है; इसलिये जीव 'स्यात् नास्ति-श्रवक्तव्य' है यह छट्टा भंग हुआ।

७—स्यात् अस्ति और स्यात् नास्ति यह दोनों भंग क्रमशः वक्तव्य हैं किन्तु युगपत् वक्तव्य नही है; इसलिये जीव 'स्यात् अस्ति नास्ति अवक्तव्य' है; यह सातवां भंग हुम्रा ।

#### जीवमें अवतरित सप्तभंगी

१-जीव स्यात् अस्ति ही है। २-जीव स्यात् नास्ति ही है। ३-जीव स्यात् ग्रस्ति-नास्ति ही है। ४-जीव स्यात् ग्रवक्तव्य ही है। ४-जीव स्यात् अस्ति ग्रवक्तव्य ही है। ६-जीव स्यात् नास्ति-अवक्तव्य ही है। ७-जीव स्यात् ग्रस्ति-नास्ति ग्रवक्तव्य ही है।

स्यात्का अर्थ कुछ लोग 'संशय' करते हैं किन्तु यह उनकी भूल है; 'कथंचित् किसी अपेक्षासे' ऐसा उसका अर्थ होता है । स्यात् कथनसे (स्याद्वादसे) वस्तु स्वरूपके ज्ञानकी विशेष दृढ़ता होती है।

## सप्तमंगीमें लागू होनेवाले नय

'अस्ति' स्वरूपसे हैं इसलिये निश्चयनयका विषय है, ग्रौर नास्ति पर रूपसे हैं इसलिये व्यवहारनयका विषय है। शेष पाँच भंग व्यवहार-नयसे हैं क्योंकि वे कुछ या अधिक ग्रंशमे परकी अपेक्षा रखते हैं।

## यस्तिमें लागू पड़नेवाले नय

अस्तिके निश्चय अस्ति और व्यवहार अस्ति ये दो भेद हो सकते हैं। जीवकी शुद्ध पर्याय निश्चयनयसे अस्ति है क्योंकि वह जीवका स्वरूप है। श्रीर विकारी पर्याय व्यवहारनयसे श्रस्तिरूप है क्योंकि वह जीवका स्वरूप नहीं है। विकारी पर्याय श्रस्तिरूप है अवश्य किन्तु वह टालने योग्य है; व्यवहारनयसे वह जीवका है और निश्चयनयसे जीवका नहीं है।

## अस्तिमें दूसरे प्रकारसे लागू पड़नेवाले नय

अस्तिका अर्थ 'सत्' होता है, सत् उत्पाद व्यय झौव्ययुक्त होता है उसमे झौव्य निश्चयनयसे अस्ति है और उत्पाद-व्यय व्यवहारनयसे हैं। जीवका झौव्य स्वरूप त्रिकाल अखण्ड शुद्ध चैतन्य चमत्कार मात्र है, वह कभी विकारको प्राप्त नही हो सकता; मात्र उत्पादरूप पर्यायमें पराश्रयसे क्षिणिक विकार होता है। जीव जब अपना स्वरूप समफनेके लिये अपने अखण्ड झौव्य स्वरूपकी झोर उन्मुख होता है तब शुद्ध पर्याय प्रगट होती है।

#### प्रमाण

श्रुतप्रमाणका एक अंश नय है। जहाँ श्रुतप्रमाण नहीं होता वहाँ नय नहीं होता, जहाँ नय होता है वहाँ श्रुतप्रमाण होता ही है। प्रमाण उन दोनों नयोके विषयका यथार्थ ज्ञान करता है इसलिये अस्तिनास्तिका एक साथ ज्ञान प्रमाण ज्ञान है।

#### निचेप

यहाँ जीव ज्ञेय है ज्ञेयका ग्रंश निक्षेप है। अस्ति, नास्ति इत्यादि धर्म जीवके ग्रंश है। जीव स्वज्ञेय है और अस्तिनास्ति इत्यादि स्वज्ञेयके ग्रंशरूप निक्षेप हैं; यह माव निक्षेप है। उसका यथार्थ ज्ञान नय है। निक्षेप विषय है ग्रोर नय उसका विषय करनेवाला (विषयी) है।

#### स्वज्ञेय

जीव स्वज्ञेय है तथा स्वयं ज्ञान स्वरूप है। द्रव्य-गुरा-पर्याय ज्ञेय

हैं और उनका त्रिकाल जाननेका स्वभाव गुएए है; तथा ज्ञानकी वर्तमान पर्याय स्वज्ञेयको जानती है। स्वज्ञेयके जाननेमें यदि स्व-परका भेद विज्ञान हो तब ही ज्ञानकी सच्ची पर्याय है।

#### अनेकांत

[स्वामी कार्तिकेयानुप्रेक्षा गाथा ३११-३१२ पृष्ठ ११८ से १२० के आघारसे ]

१—वस्तुका स्वरूप अनेकान्त है। जिसमें अनेक श्रत श्रर्थात् धर्म हो उसे अनेकान्त कहते हैं। उन धर्मोंमें अस्तित्व नास्तित्व, एकत्व, श्रनेक-त्व, तित्यत्व, अनित्यत्व, मेदत्व, अमेदत्व, अपेक्षात्व, अनपेक्षात्व, देवसाध्यत्व, पौरुषसाध्यत्व, हेतुसाध्यत्व, आगमसाध्यत्व, श्रंतरंगत्व, बहिरंगत्व, द्रव्यत्व, पर्यायत्व, इत्यादि सामान्य धर्म हैं। और जीवत्व, श्रजीवत्व, स्पर्शत्व, रसत्व, गंधत्व, वर्णात्व, शब्दत्व, शुद्धत्व, श्रशुद्धत्व मूर्तत्व अमूर्तत्व, संसारीत्व, सिद्धत्व, श्रवगाहहेतुत्व, गतिहेतुत्व, स्थितिहेतुत्व, वर्तनाहेतुत्व इत्यादि विशेष धर्म हैं। वस्तुको समभनेके लिये प्रश्न उठने पर प्रश्नके वशसे उन धर्मोंके सम्बन्धमें विधिनिषेधरूप वचनोंके सात भंग होते हैं। उन सात भंगोंमें 'स्यात्' यह पद लगाया है। 'कथंचित्' किसीप्रकार इस श्रथंमें 'स्यात्' शब्द है उसके द्वारा वस्तुका श्रनेकान्त स्वरूप सिद्ध करना चाहिये।

#### सप्तभंगी और ॲनेंकांत

(१) १. वस्तु स्यात् अस्तिरूप है भ्रथीत् किसीप्रकार अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल भावरूपसे अस्तिरूप कही जाती है। २. वस्तु स्यात् नास्तिरूप है अर्थात् परवस्तुके द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावरूपसे नास्तित्वरूप कही जाती है। ३. वस्तु स्यात् भ्रस्तित्व-नास्तित्वरूप है—यह वस्तुमें अस्ति-नास्ति-दोनों धर्म रहते है, उसे वचनके द्वारा क्रमसे कह सकते हैं। ४. और वस्तु स्यात् श्रवक्तव्य है; क्योंकि वस्तुमें अस्ति-नास्ति दोनों धर्म एक ही समय रहते हैं किन्तु वचनके द्वारा एक साथ दोनों धर्म कहे नही जा सकते; इसलिये किसी प्रकारसे वस्तु श्रवक्तव्य है। ५. अस्तित्वरूपसे वस्तु स्वरूप कहा जा सकता है, किन्तु श्रवक्तव्य है। ५. अस्तित्वरूपसे वस्तु स्वरूप कहा जा सकता है, किन्तु श्रक्त-नास्ति दोनों धर्म वस्तुमें एक साथ

रहते हैं, इसलिये वस्तु एक साथ कही नही जा सकती इसप्रकार वस्तु वक्तव्य भी है और अवक्तव्य भी है; इसलिये स्यात् ग्रस्ति-अवक्तव्य है। ६. इस ही प्रकार (अस्तित्वकी भांति) वस्तुके स्यात् नास्ति ग्रवक्तव्य कहना चाहिये। ७. और दोनो धर्मोको क्रमसे कह सकते हैं किन्तु एक साय नहीं कह सकते इसलिये वस्तु स्यात् अस्ति-नास्ति अवक्तव्य कहना चाहिये। उपर कहे अनुसार सात भंग वस्तुमे संभव हैं।

- (२) इसप्रकार एकत्व, अनेकत्व इत्यादि सामान्य घर्म पर सात भग विधि-निपेषसे लगाना चाहिये। जहाँ जो अपेक्षा संभव हो उसे लगाना चाहिये शीर उसीप्रकारसे जीवत्व, अजीवत्व आदि विशेष धर्मोमें वे भंग लगाना चाहिये। जैसे कि—जीव नाम की वस्तु है वह स्यात् जीवत्व है स्यात् अजीवत्व है इत्यादि प्रकारसे लगाना चाहिये। वहाँ पर इसप्रकार अपेक्षा पूर्वक समअना कि जीवका अपना जीवत्वधर्म जीवमे है इसलिये जीवत्व है, पर-अजीवका अजीवत्वधर्म जीवमे नही है तो भी जीवके दूसरे (जानको छोड कर) धर्मोकी मुख्यता करके कहा जावे तो उन धर्मोकी अपेक्षासे अजीवत्व है; इत्यादि सात भंग लगाना चाहिये। तथा जीव अनंत हैं उसकी अपेक्षासे अर्थात् अपना जीवत्व अपनेमे है परका जीवत्व अपनेमे नही है इसलिये पर जीवोकी अपेक्षासे अजीवत्व है, इस प्रकार से भी अजीवत्व धर्म प्रत्येक जीव मे सिद्ध हो सकता है—कह सकते हैं। इसप्रकार अनादिनिधन अनंत जीव अजीव वस्तुएं है। उनमें प्रत्येक अपना अपना द्रव्यत्व, पर्यायत्व इत्यादि अनंत धर्म हैं। उन धर्मो सहित सात भंगोसे वस्तु की सिद्धि करना चाहिये।
- (३) वस्तुकी स्थूल पर्याय है वह भी चिरकाल स्थाई अनेक धर्म-रूप होती है। जैसे कि जीवमें संसारीपर्याय और सिद्धपर्याय। और संसारी में त्रस, स्थावर; उसमे मनुष्य, तिर्यंच इत्यादि। पुदूलमें अगु, स्कन्ध तथा घट, पट इत्यादि। वे पर्यायें भी कथिचत् वस्तुपना सिद्ध करती हैं। उन्हें भी उपरोक्त प्रकारसे ही सात भंगसे सिद्ध करना चाहिये; तथा जीव और पुदूल के संयोगसे होनेवाले ब्राश्रव, बंध, सबर, निर्जरा, पुण्य, पाप, मोक्ष इत्यादि भावोमे भी, बहुतसे धर्मपनाकी श्रपेक्षासे तथा परस्पर विधि=निषेध

से, अनेक धर्मरूप कथंचित् वस्तुपना संभवित है; उसे सप्त भंगसे सिद्ध करना चाहिये।

(४) यह नियमपूर्वक जानना चाहिये कि प्रत्येक वस्तु अनेक धर्म स्वरूप है उन सवको अनेकान्त स्वरूप जानकर जो श्रद्धा करता है और उसी प्रमाणसे ही संसारमें व्यवहारकी प्रवृत्ति करता है सो सम्यग्दृष्टि है। जीव, अजीव, ग्राश्रव, बंध, पुण्य, पाप, संवर, निर्जरा ग्रीर मोक्ष ये नव पदार्थ हैं उनकी भी उसीप्रकारसे सप्त भंगसे सिद्धि करना चाहिये। उसका साधन श्रुतज्ञान प्रमाण है।

#### नय

- (१) श्रुतज्ञान प्रमाण है। ग्रीर श्रुतज्ञान प्रमाणके ग्रंशको नय कहते है। नय के दो भेद है—द्रव्याधिक ग्रीर पर्यायाधिक। ग्रीर उनके (द्रव्याधिक ग्रीर पर्यायाधिकके) नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समिभिक्द, और एवंभूतनय, ये सात भेद हैं, उनमेंसे पहिलेके तीन भेद द्रव्याधिकके हैं ग्रीर बाकोंके चार भेद पर्यायाधिकके हैं। और उनके भी उत्तरोत्तर भेद, जितने वचनके भेद हैं उतने हैं। उन्हे प्रमाण सप्तभंगी ग्रीर नय सप्तभंगीके विधानसे सिद्ध किया जाता है। इसप्रकार प्रमाण ग्रीर नय के द्वारा जीवादि पदार्थोंको जानकर श्रद्धान करे तो शुद्ध सम्यग्रिष्ट होता है।
- (२) और यहाँ इतना विशेष जानना चाहिये कि नय वस्तुके एक एक धर्मका ग्राहक है। वह प्रत्येक नय अपने अपने विषयरूप धर्मके ग्रहरा करने में समान है। तथापि वक्ता अपने प्रयोजनवश उन्हें—मुख्य—गौरा करके कहता है।

जैसे जीव नामक वस्तु है, उसमें भ्रनेक धर्म हैं तथापि चेतनत्व, प्राग्णधारणत्व इत्यादि धर्मोको भ्रजीवसे असाधारण देखकर जीवको अजीव से भिन्न दर्शानेके लिये उन धर्मोको मुख्य करके वस्तुका नाम जीव रखा है; इसी प्रकार वस्तुके सर्व धर्मोमें प्रयोजनवश मुख्य-गौण समक्तना चाहिये।

#### अध्यात्मके नय

(१) इसी भ्राशयसे भ्रध्यात्मकथनीमें मुख्यको निश्चय श्रीर गौए

को व्यवहार कहा है, उसमे अभेद धर्मको मुख्य करके उसे निश्चयका विषय कहा है। द्रव्य कहा है और भेदको गोगा करके उसे व्यवहार नयका विषय कहा है। द्रव्य तो अभेद है इसलिये निश्चयका ग्राश्रय द्रव्य है; ग्रीर पर्याय भेदरूप है, इस लिये व्यवहार का ग्राश्रय पर्याय है उसमें प्रयोजन इसप्रकार है कि भेदरूप वस्तुको सर्वलोक जानता है उसके भेदरूप वस्तु ही प्रसिद्ध है इसलिये लोक पर्यायद्ध है। जीवकी नर-नारकादि पर्याय है तथा राग हेष, क्रोध, मान, माया, लोभ आदि पर्याय हैं तथा ज्ञानके भेदरूप मितज्ञानादि पर्याय हैं। लोग उन पर्यायोको हो जीव समभते है इसलिये (अर्थात् उस पर्यायद्ध हो। लोग उन पर्यायोको हो जीव समभते है इसलिये (अर्थात् उस पर्यायद्ध हो नहा कर प्रयोजनसे) उस पर्यायमें ग्रभेदरूप ग्रनादि ग्रनत एक भाव जो चेतना धर्म है उसे ग्रहण करके निश्चयनयका विषय कहकर जीवद्रव्यका ज्ञान कराया है, ग्रीर पर्यायाश्रित मेदनयको गौण किया है; तथा अभेद दिष्टमें वे भेद दिखाई नही देते इसलिये ग्रभेदनयकी हढ़ श्रद्धा करानेके लिये कहा है कि जो पर्यायनय है सो व्यवहार है, अभूतार्थ है, ग्रसत्यार्थ है। यह कथन भेदयुद्धिके एकांतका निराकरण करनेके लिये समभना चाहिये।

(२) यहाँ यह नही समक्षना चाहिये कि जो भेद है उसे असत्यार्थ कहा है। इसलिये भेद वस्तुका स्वरूप ही नही है। यदि कोई सर्वथा यह माने कि 'भेद नही है' तो वह अनेकांतको समक्षा हो नही है और वह सर्वथा एकांत श्रद्धांके कारण मिध्यादृष्टि है। अध्यात्मशास्त्रोमें जहाँ निरुचय—व्यवहार नय कहे हैं वहाँ भी उन दोनोंके परस्पर विधि—निषेधके द्वारा सप्तभंगीसे वस्तुको साधना चाहिये, यदि एक नयको सर्वथा सत्यार्थ माने और एकको सर्वथा असत्यार्थ माने तो मिथ्या—श्रद्धा होती है, इसिलिये वहाँ भी 'कथंचित्' जानना चाहिये।

#### उपचार नय

(१) एक वस्तुका दूसरी वस्तुमे श्रारोप करके प्रयोजन सिद्ध किया जाता है उसे उपचारनय कहते हैं। वह भी व्यवहारमें ही गिंभत है ऐसा कहा है। जहाँ प्रयोजन या निमित्त होता है वहाँ उपचारकी प्रवृत्ति होती है। घीका घड़ा ऐसा कहनेपर मिट्टीके घडेके ग्राश्रयसे घी मरा है उसमें व्यवहारी मनुष्योंको ग्राधार-आधेयभाव भासित होता है उसे प्रधान करके

(घीका घड़ा) कहनेमें भ्राता है। जो 'घीका घड़ा है' ऐसा ही कहा जाय तो लोग समक जाते हैं भ्रीर 'घीका घड़ा' मंगावे तब उसे ले आते हैं इसलिये उपचारमें भी प्रयोजन संभव है। तथा जहाँ अभेदनयकी मुख्यता की जाती है वहाँ अभेद दृष्टिमें भेद दिखता नहीं है फिर भी उस समय उसमें (भ्रभेदनयकी मुख्यता में) ही भेद कहा है वह श्रसत्यार्थ है। वहाँ भी उपचार की सिद्धि गौगुरूपसे होती है।

#### सम्यग्दृष्टिका और मिथ्यादृष्टिका ज्ञान

- (१)—इस मुख्य-गीणके भेदको सम्यग्दृष्टि जानता है; मिथ्यादृष्टि अनेकांत वस्तुको नही जानता और जब सर्वथा एक धर्म पर दृष्टि पड़ती है तब उस एक धर्मको ही सर्वथा वस्तु मानकर वस्तुके अन्य धर्मोंको सर्वथा गीए। करके असत्यार्थ मानता है अथवा अन्य धर्मोंका सर्वथा अभाव ही मानता है। ऐसा माननेसे मिथ्यात्व दृढ़ होता है जहाँ तक जीव यथार्थ घस्तुस्वरूप को जाननेका पुरुषार्थ नही करता तब तक यथार्थअद्धा नही होती। इस अनेकांत वस्तुको प्रमाएए-नय द्वारा सात भंगोंसे सिद्ध करना सम्यक्त्वका कार्य है, इसलिये उसे भी सम्यक्त्व ही कहते हैं ऐसा जानना चाहिये। जिनमत की कथनी अनेक प्रकारसे है, उसे अनेकांतरूपसे सम-भना चाहिये।
- (२) इस सप्तभंगीके अस्ति और नास्ति ऐसे दो प्रथमभेद विशेष लक्षमें लेने योग्य है, वे दो भेद यह सूचित करते हैं कि जीव अपनेमें उल्टेया सीघे भाव कर सकता है किंतु परका कुछ नहीं कर सकता, तथा पर-द्रव्यरूप अन्य जीव या जड़ कमें इत्यादि सब अपने अपनेमें कार्य कर सकते हैं; किन्तु वे कोई इस जीवका भला छुरा कुछ नहीं कर सकते, इसलिये परवस्तुओं की ओरसे लक्ष हटाकर और अपनेमें होनेवाले भेदों को गौरा करनेके लिये उन भेदों परसे भी लक्ष हटाकर अपने त्रिकाल अभेद शुद्ध चैतन्यस्वरूपपर दृष्टि डालनेसे—उसके आश्रयसे निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट होता है। उसका फल अज्ञानका नाश होकर उपादेय की बुद्ध और वीतरागता की प्राप्ति है।

#### अनेकांत क्या बतलाता है ?

- (१) अनेकांत वस्तुको परसे असंग (भिन्न) बतलाता है। असंग-त्वकी (स्वतंत्र की) श्रद्धा असंगत्वके विकासका उपाय है; तीनोकाल परसे भिन्नत्व वस्तुका स्वभाव है।
- (२) भ्रनेकांत वस्तुको 'स्वरूपसे है और पररूपसे नही है' इस-प्रकार बतलाता है। पररूप आत्मा नहीं है इसलिये वह परवस्तुका कुछ भी करनेके लिये समर्थ नहीं है। भ्रौर किसीका संयोग-वियोगसे मेरा कुछ भी इष्ट-अनिष्ट नहीं हो सकता ऐसे सच्चे ज्ञानसे भ्रात्मा सुखी होता है।

'तू निजरूपसे हैं' अतः पररूपसे नहीं है और परवस्तु अनुकूल हो या प्रतिकूल उसे बदलनेमें तू समर्थं नहीं है। बस, इतना निश्चय कर तो श्रद्धा, ज्ञान और शांति तेरे पास ही है।

- (३) श्रनेकान्त वस्तुको निजरूपसे सत् बतलाता है। सत्को पर सामग्री की श्रावश्यकता नही है; संयोग की आवश्यकता नही है; किन्तु सत्को सत्के निर्णय की आवश्यकता है कि 'मैं स्वरूपसे हूँ ग्रौर पररूपसे नही।'
- (४) अनेकान्त वस्तुको एक-अनेक स्वरूप बतलाता है। 'एक' कहने पर ही 'अनेक' की अपेक्षा आती है। तूं अपनेमे एक है और अपनेमे ही अनेक है। तूं अपने गुरा-पर्यायसे अनेक है श्रीर वस्तुसे एक है।
- (५) भ्रनेकांत वस्तुको नित्य-भ्रनित्यस्वरूप बतलाता है। स्वयं नित्य है भ्रीर स्वयं ही पर्यायसे अनित्य है। उसमें जिस भ्रोरकी रुचि होती है उसी भ्रीर परिएामन होता है। नित्यवस्तुकी रुचि करनेपर नित्य रहने-वाली वोतरागता होती है और भ्रनित्य पर्यायकी रुचि हो तो क्षाणिक रागद्वेष होते है।
- (६) अनेकांत प्रत्येक वस्तुकी स्वतन्त्रताको घोषित करता है। वस्तु परसे नही है और स्वसे है ऐसा जो कहा है उसमे 'स्व अपेक्षासे प्रत्येक वस्तु परिपूर्ण ही है' यह आ जाता है। वस्तुको परकी आवश्यकता नहीं है वह स्वतः स्वयं स्वाधीन-परिपूर्ण है।

(७) अनेकान्त प्रत्येक वस्तुमें ग्रस्ति-नास्ति आदि दो विरुद्ध शक्तियोंको बतलाता है। एक वस्तुमें वस्तुत्वकी उत्पादक दो विरुद्ध शक्तियोंका एक साथ रहना ही तत्त्वकी पूर्णता है; ऐसी दो विरुद्ध शक्तियोंका होना वस्तुका स्वभाव है।

## शास्त्रोंके अर्थ करने की पद्धति

व्यवहारनय स्वद्रव्य-परद्रव्यको या उसके भावोंको अथवा कारण-कार्यादिको किसीको किसीमें मिलाकर निरूपण करता है इसलिए ऐसे ही श्रद्धानसे मिथ्यात्व है अतः उसका त्याग करना चाहिए। और निश्चयनय उसीको यथावत् निरूपण करता है तथा किसीको किसीमें नही मिलाता, श्रतः ऐसे ही श्रद्धानसे सम्यक्त्व होता है इसलिए उसका श्रद्धान करना चाहिए।

प्रश्न-यदि ऐसा है तो जिनमार्गमें जो दोनों नयोंका ग्रहण करने को कहा है उसका क्या कारण है ?

उत्तर—जिनमार्गमें कहीं कहीं निश्चयनयकी मुख्यतासे जो कथन है उसे यह समभना चाहिए कि—'सत्यार्थ ऐसा ही है', तथा कहीं कहीं व्यवहारनयकी मुख्यतासे जो कथन है उसे यह समभना चाहिए कि 'ऐसा नहीं है किन्तु निमित्तादिकी श्रपेक्षासे यह उपचार किया है'। और इस प्रकार जाननेका नाम ही दोनों नयोंका ग्रहण है। किन्तु दोनों नयोंके कथनको समान सत्यार्थ जानकर 'इसप्रकार भी है और इसप्रकार भी है' ऐसे भ्रमरूप प्रवर्तनसे दोनों नयोंका ग्रहण करनेको नहीं कहा है।

प्रश्न-यदि व्यवहारनय ग्रसत्यार्थं है तो फिर जिनमार्गमें उसका उपदेश क्यों दिया गया है ? एक निश्चयनयका ही निरूपण करना चाहिए था।

उत्तर—यही तर्क श्री समयसारमें भी किया गया है, वहाँ यह उत्तर दिया गया है कि—जैसे कोई अनार्य-म्लेच्छको म्लेच्छ भापाके विना श्रयं ग्रहण करानेमें कोई समयं नहीं है उसीप्रकार व्यवहारके विना परमार्थका उपदेश अशक्य है इसलिये व्यवहारका उपदेश है। और इसी सूत्रकी व्याख्यामे यह कहा है कि—इसप्रकार निश्चयको ग्रंगीकार कराने के लिए व्यवहारसे उपदेश देते है किन्तु व्यवहारनय ग्रंगीकार करने योग्य नहीं है।

—मोक्षमार्ग प्रकाशक।

## म्रमुश्रोंका कर्चव्य

आजकल इस पंचमकालमे इस कथनको समभनेवाले सम्यक्तानी
गुरुका निमित्त सुलभ नही है, किन्तु जहाँ वे मिल सके वहाँ उनके निकट
से मुमुक्षुओको यह स्वरूप समभना चाहिए और जहाँ वे न मिल सकें वहाँ
शास्त्रोंके समभनेका निरंतर उद्यम करके इसे समभना चाहिए। सत् शास्त्रों
का श्रवण, पठन, चितवन करना, भावना करना, घारण करना, हेतु युक्ति
के द्वारा नय विवक्षाको समभना, उपादान निमित्तका स्वरूप समभना
श्रीर वस्तुके श्रनेकान्त स्वरूपका निश्चय करना चाहिए। वह सम्यग्दर्शन
की प्राप्तिका मुख्य कारण है, इसलिये मुमुक्षु जीवोको उसका निरंतर
उपाय करना चाहिये।

इसप्रकार श्री उमास्वामी विरचित मोक्षशास्त्र के चौथे अध्यायकी टीका समाप्त हुई।



देवगति की व्यवस्थां [ भवनत्रिक ]

| ľ     |                  |          |            |                    |                  |              |                                       |              |
|-------|------------------|----------|------------|--------------------|------------------|--------------|---------------------------------------|--------------|
| متنوا | निवास            | 說        | her<br>her | लेखा               | शरीर को<br>ऊंचाई | उत्कृष्ट आयु | जघन्य आयु ,                           | प्रवीचार     |
|       |                  |          |            | क्रच्य, नील        |                  |              |                                       | काय प्रवीचार |
|       |                  |          |            | कापोत              |                  |              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |              |
|       |                  | <b>%</b> | <b>%</b>   | तथा जघ-<br>न्य पीत |                  |              | جد حصور ال                            |              |
| 15    | रत्तप्रभा के पंक |          |            | R                  | २४ घनुष          | १ सागर       | १० हजार वर्ष                          | 2            |
|       | E                |          |            | 8                  | 80%              | ३ पल्य       |                                       | R            |
|       | कृष्ठ त<br>सिंग  |          |            | 2                  | «<br>%           | है॥ वल्य     | *                                     | 8            |
|       | it ti            |          |            | 8                  | R 00             | न्।। पत्य    | 8                                     | 2            |
|       |                  |          |            | *                  | 80 %             | १॥ पल्य      | ĸ                                     | 8            |
|       |                  |          |            | 2                  | * 0%             |              | 8                                     | 8            |
|       |                  |          |            | *                  | %<br>%           | १॥ पह्य      | ۶                                     | 2            |
|       |                  |          |            | *                  | * 02             | १॥ पल्य      | 2                                     | 2            |
|       |                  |          |            | 2                  | £ 02             | २ पत्य       | *                                     | 2            |
|       |                  |          |            | *                  | « °              | १॥ पत्य      | *                                     | *            |

| बाय प्रनीचार           | · R R R R R R R R                                             | काय प्रवीचार<br>""""""""""""""""""""""""""""""""""""                                                                                           |
|------------------------|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                        |                                                               | riu                                                                                                                                            |
| एक पल्य से कुछ<br>अधिक |                                                               | एक पत्य से कुड़े<br>अविक '                                                                                                                     |
|                        | ० म्<br>इ. इ. इ              | 9                                                                                                                                              |
|                        |                                                               |                                                                                                                                                |
| 8                      |                                                               | <b>₽</b>                                                                                                                                       |
| រេ                     |                                                               | ×                                                                                                                                              |
|                        | कपरके खरभागमें<br>"<br>"<br>पंक्रभागमें<br>उत्परके खरभागमें   | ं अरु से लिता है जिस्से अरु जिस्से क्ष्य के स्टें<br>भार स्टेंडी के किस्से किस्से किस्से किस्से किस्से में स्टेंडी<br>चित्र किस्से में स्टेंडी |
| 12.°<br>10.<br>10      | २ किस्र<br>२ किप्रुक्ष<br>२ महोरम<br>४ यन<br>१ यन<br>मत<br>मत | क्योतिपी<br>१ सूर्य<br>२ चन्द्रमा<br>३ मह<br>(४ नह्य<br>४ प्रक्षिक                                                                             |

# देवगति की व्यवस्था [ वैमानिक देव ]

| देव                | निवास    | भ | tex<br>tur   | लेश्या    | शरीर की<br>ऊँचाई  | বক্তছ প্ৰাম্ব               | जघन्य आयु        | प्रवीचार                                |
|--------------------|----------|---|--------------|-----------|-------------------|-----------------------------|------------------|-----------------------------------------|
| कल्प               |          |   |              |           |                   |                             |                  |                                         |
| मीयमं-ईशान         | ऊर्धिलोफ | 8 | 0.<br>30     | पीत       | ह्य<br>श्री<br>१  | २ सागर से आधिक शिष्यमे अधिक | १पल्यमे अधिक     | काय                                     |
| सानत्कृमारमाहँद्र  |          |   |              | पीत-पद्म  | হ জার             | £ 14 9                      | २ सागर "         | स्पश्री                                 |
| ब्रह्म-ब्रह्मोत्तर | R        |   |              | पदा       |                   | 80 % as                     | ७ सागर् »        | क्र                                     |
| लान्तव-कापिष्ट     | 8        |   |              | पदा       | ধ<br>ভাষ          | १४ सागर से कुछ              | १० सागर से       | अव                                      |
|                    |          |   |              |           |                   | अधिक                        | कुछ अधिक         |                                         |
| शुक-महाशुक         | R        |   |              | पदा-शुक्त |                   | १६ सागर "                   | 20               | 4100                                    |
| सतार-सहस्रार       | R        |   |              | · R       | े<br>चारा<br>कारा | १८ सागर ॥                   | 2<br>2<br>2<br>2 | * h:016                                 |
| आनत-प्रायात        | 2        |   |              | शुक्त     |                   | २० सागर                     | * 28             | ֡֞֞֞֜֞֓֓֞֞֜֞֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓ |
| आरण-अच्युत         | R        |   |              | ) R       | <b>भ</b>          | २२ सागर                     | % ×              | 11 :<br>H                               |
| मेंवेयक            |          |   | <b>3</b> 15- |           |                   |                             |                  | •                                       |
| ( सुद्रांन         | R        |   | मित्र        | शुक्ल     |                   | २३ सागर                     | मायार            | 10 FE 36                                |
| र अमोघ             | 2        |   |              |           |                   | र8 सागर                     | HINE             | स्काल मधी                               |
| (सुप्रबुध          | <b>R</b> |   |              | *         | श। हाथ            | १४ सागर                     | २४ सागर          | देव अप्रवी-                             |
| यशाधर              | R        |   |              | *         |                   | र्ह सागर                    | सागर             | がおいい                                    |
| र्म मेर            | R        |   |              | *         |                   | २७ सागर                     | २६ सागर          | कि यहांसे काम                           |
| न विश्वास          | R        |   | _            | 2         |                   | रिट सागर                    | सागर             | वासता ही                                |

| ज्यन नहीं | होती     | 8          |        | *         | 2     | *        | R           | 8        | *       | *       | *       | <b>.</b>   | <b>:</b> | *             | *            | 7     | <b>:</b> 1 |                            | होता ॥                 |
|-----------|----------|------------|--------|-----------|-------|----------|-------------|----------|---------|---------|---------|------------|----------|---------------|--------------|-------|------------|----------------------------|------------------------|
| रंत सागर  | न्ध सागर | ३० सागर    |        | ३१ सागर   | 8     | 2        | 2           | R        | *       | *       | 2       | : \$       | :        | ३३ सागर       | *            | *     | 8          | न विधाय आस्य मन्द्री मुन्त | 9 101. 61.             |
| २६ सागर   | ३० सागर  | ३१ सागर    |        | ३२ सागर   | 2     | 2        | 8           | 8        | *       | 8       | *       | R          |          | ३३ सागर       | *            | *     | R          | 15<br>20                   | 14                     |
| १॥ हाय    | 2        |            |        | 5         | 2     | 2        | *           | 2        | *       |         | 2       | *          |          | % हाथ         | 2            | R     | *          | *                          | 25 85                  |
| *         | 22       | *          |        | परमञुक्ल  | \$    | *        | ر<br>د<br>د | *        | *       | *       | *       | 2          |          | 22            | *            | *     | *          | *                          | हैं. परस्त खनके        |
|           |          |            | अह     | मित्र     |       |          |             |          |         |         |         |            |          | <del></del> , | <del>,</del> |       |            |                            |                        |
|           |          |            |        | R         | *     | 2        |             | <b>R</b> |         | *       | \$      | 2          |          | s.            | *            | *     | *          | *                          | १ वेमानिक हेर्गेन्धे इ |
| ( HHH     | र मीमन   | ( ग्रीतिकर | अनुदिश | म्रादित्य | स्राव | ऑर्चमाली | वैरोचन      | प्रभास   | आचित्रम | आविमध्य | अचिरावत | अचिविशिष्ठ | अनुत्तर  | विजय          | वैजयन्त      | जयन्त | अपराजित    | सर्वायसिद्ध                | 121-                   |

-१ वमानिक दवाक स्वरा १६ है, परन्तु उनक इन्द्र १२ है। यहाँ इन्द्रोंकी अपेचा से १२ भेद कहे हैं। पहिले के चार तथा अन्तके चार स्वर्गोंमें प्रत्येकके एक इन्द्र है और बीचके आठ स्वर्गोंमें दो दो स्वर्गोंके एक इन्द्र हैं। २. पॉचवें स्वर्गमें बो लीकान्तिक देव रहते हैं उनके आयु द्य सागर की होती है।

# मोचशास्त्र अध्याय पाँचवाँ

# मामका

इस शास्त्रके प्रारंभ करते ही आचार्य भगवानने प्रथम अध्यायके पहले ही सूत्रमें बताया है कि सच्चे सुखका एक ही मार्ग है ग्रीर वह मार्ग सम्य-ग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रकी एकता है। इसके बाद यह बताया है कि जो तत्त्वार्थका श्रद्धान है सो सम्यग्दर्शन है। फिर सात तत्त्व बताये हैं। उन तत्त्वोंमें पहला जीव तत्त्व है; उसका निरूपण पहले, दूसरे, तीसरे और चौथे श्रध्यायमें किया है।

दूसरा अजीव तत्त्व है— उसका ज्ञान इस पाँचवें भ्रध्यायमें कराया गया है। पुद्गल, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, भ्राकाश भ्रौर कालमे पाँच अजीव द्रव्य है, ऐसा निरूपण करनेके बाद उनकी पहचान करनेके लिये उनके खास लक्षण तथा उनका क्षेत्र बताया है। जीव सहित छह द्रव्य है यह कहकर द्रव्य, गुण, पर्याय, नित्य, अवस्थित तथा अनेकांत आदिका स्वरूप बतलाया है।

यह मान्यता भ्रमपूर्ण है कि ईरवर इस जगत्का कर्ता है। जगत्के सभी द्रव्य स्व की अपेक्षा सत् हैं, उन्हें किसीने नहीं बनाया, ऐसा बतानेके लिए 'सत् द्रव्य लक्षरा,' द्रव्यका लक्षरा सत् हैं इसप्रकार २६ वें सूत्रमें कहा है। जगत्के सभी पदार्थ की क्षरा-क्षरामें स्वमें ही स्व की अवस्था स्वसे बदलती रहती है, इसी प्रकार सत्का स्वरूप निरूपए करनेके लिये ३० वाँ सूत्र कहा है। प्रत्येक वस्तु द्रव्यकी अपेक्षासे नित्य और पर्याय की अपेक्षा से अनित्य है, ऐसा निरूपए करनेके लिए गुएा—पर्यायवाला द्रव्य है ऐसा द्रव्यका दूसरा लक्षरा ३८ वें सूत्रमें कहा है। प्रत्येक द्रव्य स्वयं स्वसे परि-रामन करता है, अन्य तो निमित्तमात्र व्यवहार कारएा है, इसलिये एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ नहीं कर सकता, ऐसा प्रतिपादन करनेके लिये ४२ वां सूत्र कहा है। वस्तुका स्वरूप अनेकांतात्मक है, किन्तु वह एक साथ नहीं

कहा जा सकता, इसलिए कथनमें मुख्य श्रीर गौएपनेकी श्रपेक्षा होती है, इसप्रकार ३२ वें सूत्रमें बताया है। इसतरह बहुतसे उपयोगी सिद्धांत इस अध्यायमें लिए गए हैं।

इस श्रध्यायमें 'सद्द्रव्यलक्षरा', 'उत्पादव्यय ध्रीव्ययुक्तं सत्,' 'गुरा पर्ययवद्द्रव्यं,' 'श्रिपतानिपत सिद्धेः' और 'तद्भाव. परिस्तामः' ये पाँच ( २६, ३०, ३८, ३२ और ४२) सूत्र वस्तु स्वरूपके नीवरूप हैं—विश्वधर्म के नीवरूप हैं। यह अध्याय सिद्ध करता है कि सर्वज्ञके बिना दूसरा कोई, जीव और श्रजीवका सत्य स्वरूप नहीं कह सकता। जीव श्रीर दूसरे पाँच अजीव (पुद्गल, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाश श्रीर काल) द्रव्यों का स्वरूप जैसा इस शास्त्रमें निरूपित है वैसा ही दि० जैन शास्त्रोमें बताया है। और वह अद्वितीय है। इससे विश्व मान्यता यदि जगतके किसी भी जीव की हो तो वह श्रसत्य है-मिथ्या है। इसलिए जिज्ञासुओको यथार्थ समभक्तर सत्यस्वरूपको ग्रहरा करना और भूठी मान्यता तथा अज्ञान छोड़ना चाहिए।

घमंके नाम पर संसारमे जैनके अतिरिक्त दूसरी भी अनेक मान्य-तायें प्रचलित हैं, किन्तु उनमे वस्तुका यथार्थ कथन नही मिलता, वे जीव अजीव आदि तत्त्वोंका स्वरूप अन्य प्रकारसे कहते हैं; आकाश और काल का जैसा स्वरूप वे कहते हैं वह स्थूल और अन्यथा है और धर्मास्तिकाय तथा अधर्मास्तिकायके स्वरूप से तो वे बिल्कुल अज्ञात हैं। इस उपरोक्त कथनसे सिद्ध होता है कि वस्तुके सत्य स्वरूपसे विरुद्ध चलती हुई वे सभी मान्यताएँ मिथ्या हैं, तत्त्वसे विरुद्ध हैं।

### अजीव तत्त्वका वर्णन

# अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः ॥१॥

अर्थः — [ धर्माधर्माकाश पुद्गलाः ] धर्मद्रव्य, अधर्मद्रव्य, आकाश और पुद्गल में चार [ प्रजीवकायाः ] अजीव तथा बहु प्रदेशी है।

- (१) सम्यग्दर्शन की व्याख्या करते हुए तत्त्वार्थका श्रद्धान सम्य-ग्दर्शन है ऐसा प्रथम अध्यायके दूसरे सूत्रमें कहा है, फिर तीसरे सूत्रमें तत्त्वोंके नाम बताये हैं, उनमेंसे जीवका ग्रधिकार पूर्ण होने पर श्रजीव तत्त्वका कथन करना चाहिये, इसलिये इस अध्यायमें मुख्य रूपसे अजीव का स्वरूप कहा है।
- (२) जीव ग्रनादिसे स्व स्वरूप नही जानता ग्रीर इसीलिये उसे सात तत्त्व सम्बन्धी ग्रज्ञान रहता है। शरीर जो पुद्गल पिंड है उसे वह अपना मानता है; इसलिए यहाँ यह बताया है कि यह पुद्गल तत्त्व जीवसे बिल्कुल भिन्न है ग्रीर जीव रहित है ग्रर्थात् अजीव है।
- (३) जीव अनादिसे यह मान रहा है कि शरीरके जन्म होने पर मैं उत्पन्न हुआ और शरीरके वियोग होने पर मेरा नाश हुआ, यह उसकी मुख्य रूपसे अजीव तत्त्व सम्बन्धी विपरीत श्रद्धा है। आकाशके स्वरूपका भी उसे अम है और स्वयं उसका स्वामी है ऐसा भी यह जीव मानता है। यह विपरीत श्रद्धा दूर करनेके लिए इस सूत्रमे यह कहा गया है कि वे द्रव्य अजीव हैं। धमं और ध्रधमं द्रव्यको भी वह नहीं जानता, इसीलिए वस्तुके होते हुए भी उसे उसका निषेध है; यह दोष भी इस सूत्रसे दूर होता है। आकाशका स्वरूप ४, ६, ७, ६, १८ वें सूत्रोंमें बताया है, धमंद्रव्य और अधमंद्रव्यका स्वरूप ४-६-७-८-१२ और १७ वें सूत्रोंमें बताया गया है। दिशा ध्राकाशका भाग है।
- (४) प्रश्न—'काय' का अर्थ तो शरीर है तथापि यहाँ धर्मादि द्रव्यको काय क्यों कहा है?
- उत्तर—यहाँ उपचारसे उन्हें (धर्मादि द्रव्यको ) काय कहा है। जैसे शरीर पुद्गल द्रव्यका समूहरूप है उसी प्रकार धर्मादि द्रव्योंको भी प्रदेशोंके समूहरूप कायके समान व्यवहार है। यहाँ कायका ग्रथं बहुप्रदेशी समभना चाहिये।

(भ) प्रश्न—पुद्गल द्रव्य तो एक प्रदेशी हैं, उसे काय शब्द कैसे लागू होगा ?

उत्तर- उसमें दूसरे पुद्गलोंके साथ मिलने की थ्रीर इसलिए वहु- प्रदेशी होने की शक्ति है, इसी अपेक्षासे उसे काय कहा जाता है।

(६) घर्म और श्रधर्म ये दो द्रव्य सर्वज्ञ प्रणीत शास्त्रोमें हैं। ये नाम शास्त्र रूढ़िसे दिए गए हैं।। १।।

### ये अजीवकाय क्या हैं ? द्रव्याणि ॥ २॥

श्चर्य—ये चार पदार्थ [ द्रव्याणि ] द्रव्य हैं, (द्रव्यका लक्षरा २६, ३०, ३८, वे सूत्रोंमें श्रायगा )।

#### टीका

- (१) जो त्रिकाल अपने गुरा पर्यायको प्राप्त होता है उसे द्रव्य कहते हैं।
- (२) द्रव्य भ्रपने गुरा पर्यायको प्राप्त होता है, अर्थात् परके गुरा पर्यायको कोई प्राप्त नहीं होता, ऐसा ( ग्रस्ति-नास्तिरूप ) भ्रनेकात दृष्टिसे भ्रश्च होता है। पुद्गल भ्रपने पर्यायरूप शरीरको प्राप्त होता है, किन्तु जीव या दूसरा कोई द्रव्य शरीरको प्राप्त नहीं होता। यदि जीव शरीरको प्राप्त हो तो शरीर जीव की पर्याय हो जाय; इससे यह सिद्ध हुआ कि जीव भीर शरीर शत्यन्त भिन्न पदार्थ हैं भीर इसीलिए जीव शरीरको प्राप्त न होनेसे त्रिकालमें भी शरीरका कुछ कर नहीं सकता।। २।।

### द्रव्यमें जीव की गिनती जीवाश्च ॥ ३॥

भ्रयं-[ जीवाः ] जीव [ च ] भी द्रव्य है।

- (१) यहाँ 'जीवाः' शब्द बहुवचन है; यह यह बतलाता है कि जीव अनेक हैं। जीवका व्याख्यान पहले (पहले चार अध्यायोंमें) हो चुका है; इसके अतिरिक्त ३६ वें सूत्रमें 'काल' द्रव्य बतलाया है, अतः सब सिल-कर छह द्रव्य हुए।
- (२) जीव बहुतसे हैं और प्रत्येक जीव 'द्रव्य' है ऐसा इस सूत्र में प्रतिपादन किया है इसका क्या अर्थ है; यह विचार करते हैं। जीव अपने ही गुणा पर्यायको प्राप्त होता है इसिलये उसे भी द्रव्य कहा जाता है। शरीर तो जीव द्रव्यकी पर्याय नहीं; किन्तु पुद्गल द्रव्यकी पर्याय है, क्योंकि उसमें स्पर्श, रस, गन्ध और वर्णा पाया जाता है और चेतन नहीं। कोई द्रव्य दूसरे द्रव्यके गुणा पर्यायको प्राप्त ही नहीं होता, इसिलये पुद्गल द्रव्य या उसकी शरीरादि पर्याय चेतन रूपको (जीवत्त्वको या जीवके किसी गुणा पर्यायको) कभी भी प्राप्त नहीं होता। इस नियमके अनुसार जीव वास्तवमें शरीरको प्राप्त होता है यह बनता ही नहीं। जीव प्रत्येक समय अपनी पर्यायको प्राप्त होता है यह बनता ही नहीं। जीव प्रत्येक समय अपनी पर्यायको प्राप्त होता है और शरीरको प्राप्त नहीं होता। इसिलयें जीव शरीरका कुछ कर नहीं सकता, यह त्रिकाल अवाधित सिद्धान्त है। इसि सिद्धान्तको समभे बिना जीव-अजीव तत्त्वकी अनादिसे चली आई सूल कभी दूर नहीं हो सकती।
- (३) जीवका शरीरके साथ जो सम्बन्ध दूसरे, तीसरे और चौथे प्रध्यायों में बताया है वह एक क्षेत्रावगाहरूप सम्बन्ध मात्र बताया है, तादात्म्य सम्बन्ध नही बताया, अतः यह व्यवहार कथन है। जो व्यवहार के वचनों नो वास्तव में निश्चयके वचन मानते हैं वे 'घी का घड़ा' ऐसा कहनेसे घड़ेको वास्तवमें घी का बना हुआ मानते हैं, मिट्टी या घातुका बना हुआ नही मानते, इसलिये वे लौकिक मिथ्यादृष्टि हैं। शास्त्रोंमें ऐसे जीवोंको 'व्यवहार विमूह' कहा है। जिज्ञासुओंके प्रतिरिक्त जीव इस व्यवहार मुखताको नहीं छोड़ेंगे और व्यवहार विमूह जीवोंकी संख्या त्रिकाल वहुत ज्यादा रहेगी। इसलिए धमंप्रेमी जीव (दु:खको दूर करनेवाले

सच्चे उम्मेदवार ) इस अध्यायके १-२-३ सूत्रोंकी टीकामें जो स्वरूप वताया है उसे लक्ष्यमें लेकर इस स्वरूपको यथार्थ समफ्रकर जीव और भ्रजीव तत्त्वके स्वरूपकी अनादिसे चली श्राई भ्रांति दूर करें।

# पुर्गल द्रव्यसे अतिरिक्त द्रव्योंकी विशेषता नित्यावस्थितान्य रूपाणि ॥ ४ ॥

ग्नर्थः---ऊपर कहे गये द्रव्योंमेसे चार द्रव्य [ ग्ररूपाणि ] रूप रहित [ नित्यावस्थितानि ] नित्य और अवस्थित हैं।

#### टीका

(१) नित्यः—जो कभी नष्ट न हो उसे नित्य कहते हैं। (देखो सूत्र ३१ और उसकी टीका)

अवस्थित:--- जो अपनी संख्याको उल्लंघन न करे उसे अवस्थित कहते हैं।

अरूपी:--जिसमें स्पर्श, रस, गध और वर्ण न पाया जाय उसे अरूपी कहते है।

(२) पहले दो स्वभाव समस्त द्रव्योंमें होते हैं। ऊपर जो श्रास-मानी रंग दिखाई देता है उसे लोग श्राकाश कहते हैं किन्तु यह तो पुद्गल का रंग है आकाश तो सर्व व्यापक, अरूपी, अजीव एक द्रव्य है।

### 'नित्य' और 'अवस्थित' का विशेष स्पष्टीकरण

(३) 'अवस्थित' शब्द यह बतलाता है कि प्रत्येक द्रव्य स्वयं परि-ग्गमन करता है। परिग्णाम और परिग्णामित्त्व ग्रन्य किसी तरह नहीं बन सकता। यदि एक द्रव्य, उसका ग्रुण या पर्याय दूसरे द्रव्यका कुछ भी करे या करावे तो वह तन्मय (परद्रव्यमय) हो जाय। किन्तु कोई द्रव्य पर-द्रव्यमय तो नही होता। यदि कोई द्रव्य ग्रन्य द्रव्यरूप हो जाये तो उस द्रव्यका नाश हो जाय श्रीर द्रव्योंका 'अवस्थितपन' न रहेगा। श्रीर फिर द्रव्योंका नाश होने पर उनका 'नित्यत्त्व' भी न रहेगा।

- (४) प्रत्येक द्रव्य अनंत गुगोंका पिण्ड है। द्रव्यकी नित्यतासे उसका प्रत्येक गुगा नित्य रहता है पुनरिप एक गुगा उसी गुगारूप रहता है, दूसरे गुणारूप नही होता। इस तरह प्रत्येक गुगाका अवस्थितत्त्व है; यदि ऐसा न हो तो गुगाका नाश हो जायगा, और गुगाके नाश होनेसे सम्पूर्ण द्रव्यका नाश हो जायगा ग्रीर ऐसा होने पर द्रव्यका 'नित्यत्व' नही रहेगा।
- (१) जो द्रव्य अनेक प्रदेशी हैं उसका भी प्रत्येक प्रदेश नित्य और अवस्थित रहता है। उनमेसे एक भी प्रदेश अन्य प्रदेशरूप नहीं होता। यदि एक प्रदेशका स्थान अन्य प्रदेशरूप हो तो प्रदेशोंका अवस्थित-पन न रहे। यदि एक प्रदेशका नाश हो तो सम्पूर्ण द्रव्यका नाश हो श्रीर ऐसा हो तो उसका नित्यत्त्व न रहे।
- (६) प्रत्येक द्रव्यकी पर्याय अपने-ग्रपने समय पर प्रगट होती हैं, श्रीर फिर तत्पश्चात् अपने श्रपने समय पर बादकी पर्यायें प्रगट होती हैं, श्रीर पहले पहलेकी पर्याय प्रगट नहीं होती, इस तरह पर्यायका अवस्थित-पन सिद्ध होता है। यदि पर्याय अपने-अपने समय पर प्रगट न हो और दूसरी पर्यायके समय प्रगट हो तो पर्यायका प्रवाह अवस्थित न रहे श्रीर ऐसा होनेसे द्रव्यका अवस्थितपन भी न रहे।

# एक पुद्गल द्रव्यका ही रूपित्त्व बतलाते हैं रूपिए: पुद्गला: ॥ ५ ॥

श्रयं:-[पुद्गलाः] पुद्गल द्रव्य [रूपिगाः] रूपी श्रर्थात् सूर्तिक हैं।

#### टीका

(१) 'रूपी' का अर्थ स्पर्श, रस, गंध और वर्ण सहित है। (देखों सूत्र २३) पुद्×गल ये दो पद मिलकर पुद्गल शब्द बना है। पुद् अर्थात् इकट्ठे होना—मिल जाना और गल अर्थात् बिछुड़ जाना। स्पर्श गुएाकी पर्याय की विचित्रताके कारण मिलना और बिछुड़ना पुद्गलमें ही होता है इसी-लिए जब उसमें स्थूलता आती है तब पुद्गल द्रव्य इन्द्रियोंका विषय बनता

है। रूप, रस, गंघ, स्पर्शका गोल, त्रिकोएा, चौकोर, लम्बे इत्यादि रूपसे जो परिएामन है सो मूर्ति है।

- (२) पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और द्रव्यमन ये वर्ण, गंघ, रस और स्पर्शवाले हैं, इसीसे ये पांची पुद्गल द्रव्य है। द्रव्यमन सूक्ष्म पुद्गल के प्रचयरूप आठ पांखुडीके खिले हुए कमलके आकारमें हृदय स्थानमें रहता है, वह रूपी अर्थात् स्पर्श, रस, गंघ ग्रीर वर्णवाला होनेसे पुद्गल द्रव्य है। (देखो इस ग्रध्यायके १६ वें सूत्रकी टीका)
- (३) नेत्रादि इंद्रिय सहश मन स्पर्श, रस, गंध ग्रीर वर्णवाला होनेसे रूपी है, मूर्तिक है, ज्ञानोपयोगमे वह निमित्त कारण है।

शंका:—शब्द अमूर्तिक है तथापि ज्ञानोपयोगमे निमित्त है इसलिए जो ज्ञानोपयोगका निमित्त हो सो पुद्गल है ऐसा कहनेमे हेतु व्यभिचारित होता है (अर्थात् शब्द अमूर्तिक है तथापि ज्ञानोपयोगका निमित्त देखा जाता है इसलिये यह हेतु पक्ष, सपक्ष और विपक्षमे रहनेसे व्यभिचारी हुआ ) सो मन मूर्तिक है ऐसा किस कारणसे मानना ?

समाधान — शब्द अमूर्तिक नही है। शब्द पुद्गलजन्य है श्रतः उसमें मूर्तिकपन है, इसलिए ऊपर दिया हुआ हेतु व्यभिचारी नही है किंतु सपक्षमे ही रहनेवाला है, इससे यह सिद्ध हुमा कि द्रव्यमन पुद्गल है।

(४) उपरोक्त कथनसे यह नहीं सममना कि इन्द्रियोसे ज्ञान होता है। इन्द्रियों तो पुद्गल हैं, इसलिये ज्ञान रहित हैं; यदि इन्द्रियोसे ज्ञान हो तो जीव चेतन न रहकर जड़-पुद्गल हो जाय, किन्तु ऐसा नहीं है। जीवके ज्ञानोपयोगकी जिसप्रकार की योग्यता होती है उसीप्रकार पुद्गणल इन्द्रियोका संयोग होता है, ऐसा उनका निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध है, किन्तु निमित्त परद्रव्य होनेसे उनका म्रात्मामे अत्यन्त ग्रभाव है और उससे वह—आत्मामे कुछ कर सकता है या सहायता कर सकता है ऐसा मानना सो विपरीतता है।

- (५) सूत्र में पृद्गलाः बहुवचन है वह यह बतलाता है कि पृद्गलों को संख्या बर्त है तथा पृद्गलके श्रग्तु, स्कंघादि भेदके कारगा कई भेद हैं।
- (६) मन तथा सूक्ष्म पुद्गल इन्द्रियों द्वारा नहीं जाने जा सकते किन्तु जब वह सूक्ष्मता छोड़कर स्थूलता धारएा करते हैं तब इन्द्रियों द्वारा जाने जा सकते हैं और तभी उनमें स्पर्श, रस, गंध, और वर्णकी ग्रवस्था प्रत्यक्ष दिखाई देती है इसलिए यह निश्चित होता है कि सूक्ष्म अवस्थामें भी वह स्पर्श, रस, गंध श्रीर वर्णवाले है।
- (७) पुद्गल परमागुओं का एक अवस्थासे दूसरी अवस्थामें परिवर्तन हुआ करता है। जैसे मिट्टीके परमागुओं में से जल होता है, पानीसे बिजली—श्राग्त होती है, वायुके मिश्रग्रासे जल होता है। इस लिये यह मान्यता ठीक नहीं कि पृथ्वी, जल, श्राग्त, वायु, मन इत्यादिके परमागु भिन्न भिन्न प्रकारके होते है, क्यों कि पृथ्वी श्रादि समस्त पुद्गलके हो विकार है।

# अव धर्मादि द्रव्योंकी संख्या बतलाते हैं आ आकाशादेकद्रव्याणि ॥ ६ ॥

भयं:— [ आ आकाशात् ] आकाश पर्यन्त [एक द्रव्याणि ] एक एक द्रव्य हैं अर्थात् घर्म द्रव्य, अधर्म द्रव्य और श्राकाश द्रव्य एक एक हैं।
टीका

जीव द्रव्य ग्रनन्त है, पुद्गल द्रव्य अनंतानन्त है; और काल द्रव्य श्रसंस्यात अगुरूप हैं। पुद्गल द्रव्य एक नहीं है यह वताने के लिए, इस सूत्रमें पहले सूत्रकी सिंघ करनेके लिये 'आ' शब्दका प्रयोग किया है।

### अव इनका गमन रहितत्त्व सिद्ध करते हैं निष्क्रियाणि च ॥ ७ ॥

भयं:-[च] ग्रीर फिर यह धर्म द्रव्य, अधर्म द्रव्य और आकाश

द्रश्य [ निष्कियाणि ] किया रहित है अर्थात् ये एक स्थानसे दूसरे स्थानको प्राप्त नही होते।

#### टीका

- (१) किया शब्दके कई अर्थ है—जैसे—गुणकी परिण्ति, पर्याय, एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमे गमन। इन अर्थोंमेंसे श्रितम अर्थ यहाँ लागू होता है। काल द्रव्य भो क्षेत्रके गमनागमनसे रहित है, किन्तु यहाँ उसके बतलाने का प्रकरण नही है, क्योंकि पहिले सूत्रमे कहे गए चाए द्रव्योंका प्रकरण चल रहा है, जीव और कालका विषय नहीं चल रहा है। पुदूल द्रव्य अणु श्रीर स्कंघ दोनों दशाओंमें गमन करता है अर्थात् एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमे गमन करता है इसलिये उसे यहाँ छोड दिया है। इस सूत्रमें तीन द्रव्योंमे कियाका अभाव वताया श्रीर बाकी रहे पुदूल द्रव्यमे किया—हलन चलनका अस्तित्व वतानेको अनेकान्त सिद्धांतके श्रनुसार कियाका स्वरूप सिद्ध किया है।
- (२) उत्पाद व्ययरूप क्रिया प्रत्येक द्रव्यमे समय समय पर होती है, वह इन द्रव्योमे भी है ऐसा समभना चाहिये।
- (३) द्रग्योंमें दो तरह की शक्ति होती है एक भाववती श्रीर दूसरी कियावती; उनमेसे भाववती शक्ति समस्त द्रग्योमे है और उससे उस शक्ति का परिण्मन—उत्पाद ग्यय प्रत्येक द्रग्यमे द्रग्यत्वको कायम रख कर होता है। कियावती शक्ति जीव और पुद्गल इन दो ही द्रग्योंमें होती है। यह दोनों द्रग्य एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमे जाते हैं, किन्तु इतनी विशेषता है कि जीव जब विकारी हो तब श्रीर सिद्धगति मे जाते समय कियावान होता है श्रीर सिद्धगतिमे वह स्थिररूपसे रहता है। (सिद्धगतिमें जाते समय जीव एक समयमे सात राजू जाता है) सूक्ष्म पुद्गल भी शीव्रगतिसे एक समयमे १४ राजू जाता है श्रर्थात् पुद्गलमे मुख्य रूपसे हलन चलनरूप किया है, जब कि जीव द्रग्यमे ससारो अवस्थामे किसी किसी समय-गमनरूप किया होती है।

अब धर्म द्रव्य, अधर्म द्रव्य और एक जीव द्रव्य के प्रदेशोंकी संख्या बताते हैं

١

# असंख्येयाः प्रदेशाः धर्माधर्मेकजीवानाम् ॥ = ॥

प्रयं—[ धर्माधर्मेकजीवानाम् ] धर्म द्रव्य, ग्रधर्म द्रव्य और एक जीव द्रव्यके [ ग्रसंख्येयाः ] ग्रसंख्यात [ प्रदेशाः ] प्रदेश हैं।

- (१) प्रदेश—ग्राकाशके जितने क्षेत्रको एक पुद्गल परमाणु रोके उतने क्षेत्रको एक प्रदेश कहते हैं।
- (२) ये प्रत्येक द्रव्य द्रव्याधिक नयकी अपेक्षासे अखण्ड, एक, निरंश है। पर्यायाधिक नयकी अपेक्षासे असंख्यात प्रदेशी है। उसके असंख्यात प्रदेशी है। उसके असंख्यात प्रदेशी है। उसके असंख्यात प्रदेशी है। उसके असंख्यात प्रदेशी हैं। उसके असंख्यात प्रदेशी हैं। उसके असंख्यात प्रदेशी हैं। उसके असंख्यात प्रदेशी हैं। जाते। अपेर पृथक् २ एक २ प्रदेश जितने दुकड़ोंके मिलनेसे बना हुआ। भी वह द्रव्य नहीं है।
- (३) आकाश भी द्रव्याधिक नयकी भ्रपेक्षासे श्रखण्ड, निरंश, सर्वगत, एक और भिन्नता रहित है। पर्यायाधिक नयकी भ्रपेक्षासे जितने भ्रंश को परमाणु रोके उतने भ्रंशको प्रदेश कहते हैं। आकाशमें कोई दुकड़े नहीं हैं या उसके दुकड़े नहीं हो जाते। दुकड़ा तो संयोगी पदार्थका होता है; पुद्गलका स्कंघ संयोगी है इसलिये जब वह खण्ड होने योग्य हो तब वह खण्ड दुकड़े रूपमें परिण्मन करता है।
- (४) भ्राकाशको इस सूत्रमें नही लिया, क्योंकि उसके अनन्त प्रदेश हैं, इसलिये वह नवमें सूत्रमें कहा जायगा।
- (५) धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और जीवके प्रदेश असंख्यात हैं और वे संख्याकी ग्रपेक्षासे लोक प्रमाण असंख्यात हैं तथापि उनके प्रदेशों की व्यापक अवस्थामें अन्तर है। धर्म और अधर्म द्रव्य सम्पूर्ण लोकमें व्याप्त हैं। यह वारहवें और तेरहवें सूत्रोंमें कहा है और जीवके प्रदेश उस उस समय के जीवके शरीरके प्रमाणसे चीड़े या छोटे होते हैं (यह सोलहवें मूत्रमे कहा है) जीव जब केविल-समुद्धात अवस्था धारण करता है तब उसके प्रदेश सम्पूर्ण लोकाकाशमें व्याप्त होते हैं तथा समुद्धातके समय उस

उंस शरीरमे प्रदेश रहकर कितने ही प्रदेश बाहर निकलते है, बीचमें खण्ड नहीं पड़ते।

(६) दूसरे समुद्घातका स्वरूप ग्रध्याय २ सूत्र ४८-४६ की टीकामें कहा जा चुका है और विशेष-बृहद् द्रव्यसंग्रह गा० १० की टीका में देखो।

### अब आकाशके प्रदेश बतलाते हैं आक्राशस्यानन्ताः ॥ ६ ॥

श्चर्य—[ श्चाकाशस्य ] श्चाकाशके [ श्चनंताः ] श्चनन्त प्रदेश हैं। टीका

- (१) आकाशके दो विभाग है—अलोकाकाश श्रीर लोकाकाश। उसमेसे लोकाकाशके असल्यात प्रदेश है। जितने प्रदेश धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकायके हैं उतने ही प्रदेश लोकाकाशके हैं फिर भी उनका विस्तार एक सरीखा है। लोकाकाश छहो द्रव्योंका स्थान है। इस बारेमे बारहवें सूत्रमें कहा है। आकाशके जितने हिस्सेको एक पुद्गल परमागु रोके, उसे प्रदेश कहते हैं।
  - (२) दिशा, कीना, ऊपर, नीचे ये सब आकाशके विभाग हैं।

### अव पुद्गलके प्रदेशोंकी संख्या बताते हैं संख्येयाऽसंख्येयाश्च पुद्गलानाम् ॥ १०॥

भ्रथं — [ पुद्गलानाम् ] पुद्गलोंके [ संख्येयाऽसंख्येयाः च ] संख्यात, श्रसख्यात और अनन्त प्रदेश हैं।

#### टीका

(१) इसमें पुद्गलोकी संयोगी पर्याय (स्कंध) के प्रदेश बताये हैं। प्रत्येक अग्रु स्वतंत्र पुद्गल है। उसके एक ही प्रदेश होता है ऐसा ११ वें सूत्रमे कहा है।

- (२) स्कंघ दो परमाणुओंसे लेकर अनन्त परमाणुओंका होता है, इसका कारण ३३ वें सूत्रमें दिया गया है (बताया गया है)
- (३) शंका-जित्र कि लोकाकाशके असंख्यात ही प्रदेश हैं तो उसमें अनंत प्रदेशवाला पुद्गल द्रव्य तथा दूसरे द्रव्य कैसे रह सकते है ?

समाधान—पुद्गल द्रव्यमें दो तरहका परिगामन होता है, एक सूक्ष्म श्रीर दूसरा स्थूल। जब उसका सूक्ष्म परिगामन होता है तब लोकाकाशके एक प्रदेशमें भी अनन्त प्रदेशवाला पुद्गल स्कंघ रह सकता है। और फिर सब द्रव्योंमें एक दूसरेको अवगाहन देनेकी शक्ति है, इस-लिये श्रल्पक्षेत्रमें ही समस्त द्रव्योंके रहनेमें कोई बाघा उपस्थित नही होती। श्राकाशमें सब द्रव्योंको एक साथ स्थान देनेकी सामर्थ्य है, इस-लिये एक प्रदेशमें श्रनंतानन्त परमागु रह सकते हैं, जैसे एक कमरेमें एक दीपकका प्रकाश रह सकता है और उसी कमरेमें उतने ही विस्तारमें पचास दीपकोंका प्रकाश रह सकता है।

### अब अणुको एक प्रदेशी बतलाते हैं। नाणोः ॥ ११॥

प्रयं—[ प्रणोः ] पुद्गल परमागुके [ न ] दो इत्यादि प्रदेश नहीं हैं अर्थात् एक प्रदेशी है।

#### टीका

१. अगु एक द्रव्य है, उसके एक ही प्रदेश है, क्योंकि परमागुओं का खंड नहीं होता।

### २. द्रव्योंके अनेकांत स्वरूपका वर्णन

- (१) द्रव्य सूर्तिक श्रीर श्रमूर्तिक दो प्रकारके हैं।
- (२) अमूर्तिक द्रव्य चेतन श्रीर जड़के भेदसे दो प्रकारके हैं।
- (३) सूर्तिक द्रव्य दो तरहके हैं, एक अगु और दूसरा स्कंघ।

- (४) सूर्तिक द्रव्यके सूक्ष्म भीर बादर इसतरह दो भेद हैं।
- (४) सूक्ष्म सूर्तिक द्रव्य दो तरहका है एक सूक्ष्मसूक्ष्म भीर दूसरा सूक्ष्म ।
  - (६) स्कंघ, सूक्ष्म और बादरके भेदसे दो प्रकारका है।
  - (७) सूक्ष्म अगु दो तरहके हैं-१-पुद्गल अगु और २-कालागु
- (८) श्रक्रिय (गमनागमनसे रहित चार द्रव्य) और सिक्रय (गमना-गमन सिहत जीव और पुद्गल) के मेदसे द्रव्य दो तरहके है।
  - (६) द्रव्य दो तरहके है--१-एक प्रदेशी और २-बहुप्रदेशी।
- (१०) बहुप्रदेशी द्रव्य दो भेदरूप हैं संख्यात प्रदेशवाला श्रीर संख्यासे पर प्रदेशवाला।
- (११) सल्यातीत बहुप्रदेशी द्रव्य दो भेदरूप है, श्रसंख्यात प्रदेशी और धनन्त प्रदेशी।
- (१२) अनन्त प्रदेशी द्रव्य दो तरहका है ?—अखंड आकाश और २—अनन्त प्रदेशी पुद्गल स्कंघ।
- (१३) लोकके ग्रसख्यात प्रदेशोंको रोकनेवाले द्रव्य दो तरह के है अखण्ड द्रव्य (धर्म, ग्रधमें तथा केवल समुद्धात करनेवाला जीव) श्रीर पुद्गल महा स्कन्ध यह संयोगी द्रव्य है।
- (१४) अखण्ड लोक प्रमाण ग्रसख्यात प्रदेशी द्रव्य दो प्रकारका है, १-धर्म तथा ग्रधमं (लोक व्यापक) और २-जोव (लोक-प्रमाण) सख्यासे असख्यात प्रदेशी और विस्तारमे शरीरके प्रमाणसे व्यापक है।
- (१४) अमूर्त बहुप्रदेशी द्रव्य दो भेदरूप है—संकोच—विस्तार रहित (आकाश, धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य तथा सिद्ध जीव) और संकोच विस्तार सहित (संसारी जीवके प्रदेश सकोच—विस्तार सहित हैं)

[ सिद्ध जीव चरमशरीरसे किंचित न्यून होते हैं ]

(१६) द्रव्य दो तरहके हैं—सर्वगत ( आकाश ) और देशगत ( अविशष्ट पाँच द्रव्य )

- (१७) सर्वगत दी प्रकारसे हैं--क्षेत्र सर्वगत (आकारों) श्रीर भावस सर्वगत (ज्ञानशक्ति)
- (१८) देशगत दो भेद रूप है-एक प्रदेशगत (परमाशु, कॉलींगु) तथा एक प्रदेश स्थित सूक्ष्म स्कंध) श्रीर श्रनेंक देशगत (धर्म, श्रंधमें, जीव और पुद्गल स्कंध)
- (१६) द्रव्योंमें भ्रस्ति दो प्रकारसे हैं-अस्तिकाय ( ग्राकाश, धर्म, अधर्म, जीव तथा पुद्गर्ल ) और काय रहित अस्ति (कालाग्रु )
- (२०) अस्तिकाय दो तरहसे हैं—अखण्ड अस्तिकाय (आकाश, धर्म, ग्रधमें तथा जीव) ग्रीर उपचरित अस्तिकाय (संयोगी पुद्गल स्कंध, पुद्गलमें ही समूहरूप—स्कन्धरूप होने की शक्ति है)
- (२१) प्रत्येक द्रव्यके गुरा तथा पर्यायमें ग्रस्तित्व दी तरहसे है— स्वसे अस्तित्व ग्रीर परकी भ्रपेक्षासे नास्तिरूपका अस्तित्व ।
- (२२) प्रत्येकं द्रव्यमें अस्तित्व दो तरिहसे है---ध्रुव और उत्पाद-
  - (२३) द्रव्योंमें दो तरहकी शंक्ति है एकं भाववती दूसरी कियावती।
- (२४) द्रव्योंमें सर्म्बन्ध दी तरहकीं है—विभाव सहित (जीव और पुद्गलके अगुद्ध दशामें विभाव होती है ) और विभाव रहित (दूसरे द्रव्य त्रिकाल विभाव रहित हैं )
- (२५) द्रव्योंमें विभाव दो तरहिसे है—१—जीविके विजितिय पुद-गलके साथ, २-पुद्गलके सर्जातीय एक दूसरेके साथ तथा सजातीय पुद्गल श्रीर विजातीय जीव इन दोनोंके साथ ।
- नोट—स्याद्वाद समस्त वस्तुओं के स्वरूपका साधनेवाला, ग्रहित सर्वेश का एक अस्खलित शासन है। वह यह बर्तलाना है कि सभी 'अनेकान्ता-त्मक है'। स्याद्वाद वस्तुके यथार्थ स्वरूपका निर्णय कराता है। यह संशय-वाद नहीं है। कितने ही लोग कहते है कि स्याद्वाद प्रत्येक वंस्तुको नित्य श्रीर अनित्य आदि दो तरहसे वतलाता है, इसलिए संशयका कारण है,

किन्तु उनका यह कथन मिथ्या है। अनेकांतमें दोनों पक्ष निश्चित हैं, इस-लिए वह संशयका कारण नहीं है।

३. द्रव्य परमागु तथा भाव परमागुका दूसरा भ्रर्थ, जो यहाँ उप-युक्त नहीं है।

प्रश्न—'चारित्रसार' इत्यादि शास्त्रोंमे कहा है कि यदि द्रव्य परमाग्तु और भाव परमाग्तुका ध्यान करे तो केवलज्ञान हो, इसका क्या ग्रर्थ है।

उत्तर—वहाँ द्रव्य परमागुसे म्रात्म द्रव्यकी सूक्ष्मता और भाव परमागुसे भावकी सूक्ष्मता बतलाई है। वहाँ पुद्गल परमागुका कथन नही है। रागादि विकल्पकी उपाधिसे रिहत आत्मद्रव्यको सूक्ष्म कहा जाता है। क्योंकि निर्विकल्प समाधिका विषय आत्मद्रव्य मन और इन्द्रियोंके द्वारा नही जाना जाता। भाव शब्दका अर्थ स्वसवेदन परिणाम है। पर-मागु शब्दसे भावकी सूक्ष्म अवस्था समभना चाहिए क्योंकि वीतराग, निर्विकल्प, समरसीभाव पाँचों इन्द्रियों और मनके विषयसे परे है। (देखो परमात्मप्रकाश अध्याय २ गाथा ३३ की टोका, पृष्ठ १६५-१६६) यह भ्रर्थ यहाँ लागू नहीं होता है?

प्रश्न-द्रव्य परमाग्रुका यह श्रर्थ यहाँ क्यों लागू (उपयुक्त) नहीं है।

उत्तर — इस सूत्रमें जिस परमाणुका वर्णन है वह पुद्गल परमाणु है, इसलिये द्रव्य परमाणुका उपरोक्त वर्ष यहाँ लागू नही होता।

# अब समस्त द्रव्योंके रहनेका स्थान बतलाते हैं लोकाकाशेऽवगाहः ॥१२॥

धर्य—[ धवगाहः ] उपरोक्त समस्त द्रव्योंका ध्रवगाह (स्थान)
[ लोकाकाशे ] लोकाकाशमे है।

#### टीका

- (१) आकाशके जितने हिस्सेमें जीव ग्रादि छहों द्रव्य है उतने हिस्सेको लोकाकाश कहते हैं और अवशिष्ट आकाशको ग्रलोकाकाश कहते है।
- (२) आकाश एक अखण्ड द्रव्य है। उसमें कोई भाग नहीं होते, किन्तु परद्रव्यके अवगाह की अपेक्षासे यह भेद होता है;—अर्थात् निक्षय से श्राकाश एक अखण्ड द्रव्य है, व्यवहारसे परद्रव्यके निमित्त की अपेक्षासे ज्ञानमें उसके दो भाग होते है—लोकाकाश श्रीर श्रलोकाकाश।
- (३) प्रत्येक द्रव्य वास्तवमें भ्रपने भ्रपने क्षेत्रमें रहता है; लोका- काशमें रहता है, यह परद्रव्यकी भ्रपेक्षासे निमित्तका कथन है; उसमें पर क्षेत्रकी अपेक्षा आती है, इसलिये वह व्यवहार है। ऐसा नहीं है कि आकाश पहले हुआ हो तथा दूसरे द्रव्य उसमें बादमे उत्पन्न हुए हों क्योंकि सभी द्रव्य अनादि अनन्त हैं।
- (४) भ्राकाश स्वयं अपनेको ग्रवगाह देता है, वह अपनेको नि-रचय भ्रवगाहरूप है। दूसरे द्रव्य आकाशसे बड़े नहीं हैं और न हो ही सकते है, इसलिये उसमें व्यवहार ग्रवगाह की कल्पना नहीं हो सकती।
- (५) सभी द्रव्योंमें अनादि पारिगामिक, युगपदत्व हैं, स्रागे पीछे का मेद नहीं है। जैसे युतसिद्धके व्यवहारसे आधार—आधेयत्व होता हैं उसीप्रकार अयुतसिद्धके भी व्यवहारसे आधार—स्राधेयत्व होता है।

युत्सिद्ध=बादमें मिले हुए, अयुत्सिद्ध=मूलसे एकमेक । दृष्टान्त-'टोकरीमे बेर' बादमें मिले हुए का दृष्टान्त है; ग्रीर 'खम्भेमे सार' मूलतः एकत्वका दृष्टान्त है।

(६) एवंभूत नयकी अपेक्षासे ग्रर्थात् जिस स्वरूपसे पदार्थ है उस स्वरूपके द्वारा निख्यय करनेवाले नयकी ग्रपेक्षासे सभी द्रव्योके निज निज का आघार है। जैसे—िकसीसे प्रश्न किया कि तुम कहाँ हो ? तो वह कहता है कि मैं निजमे हूँ। इसी तरह निख्यय नयसे प्रत्येक द्रव्यको स्व स्व का आधार है। आकाशसे दूसरे कोई द्रव्य बड़े नही है। श्राकाश सभी ओरसे अनंत है इसलिये व्यवहार नयसे यह कहा जा सकता है कि वह धर्मादिका श्राधार है। धर्मादिक द्रव्य लोकाकाशके बाहर नहीं है यही सिद्ध करनेके लिये यह आधार—श्राधेय सम्बन्ध माना जाता है।

(७) जहाँ घर्मादिक द्रव्य देखे जाते हैं उस आकाशका भाग लोक कहलाता है और जहाँ घर्मादिक द्रव्य नहीं देखे जाते उस भागको अलोक कहते हैं। यह भेद—धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, जीव, पुद्गल और कालके कारण होता है, क्योंकि घर्म द्रव्य और अधर्म द्रव्य सम्पूर्ण लोका-काशमे व्याप्त है। समस्त लोकाकाशमे ऐसा कोई भी प्रदेश नहीं है (एक भी प्रदेश नहीं है) जहाँ जीव न हो। तथापि जीव जब केवल समुद्धात करता है तब समस्त लोकाकाशमे व्याप्त हो जाता है। पुद्गलका अनादि अनन्त एक महा स्कन्ध है, जो लोकाकाशव्यापी है और सारा ही लोक भिन्न २ पुद्गलीसे भी भरा हुआ है। कालाणु एक एक अलग अलग रत्नोकी राशि की तरह समस्त लोकाकाशमें भरे हुए है।

# अव धर्म अधर्म द्रव्यका अवगाहन बतलाते हैं धर्माधर्मयोः कृत्स्ने ॥ १३ ॥

ग्रर्थं — [धर्माधर्मयोः] धर्मं और अधर्मं द्रव्यका प्रवगाह [फ़रस्ने] तिलमे तेलकी तरह समस्त लोकाकाशमे है।

#### टीका

(१) लोकाकाशमें द्रव्यके अवगाहके प्रकार पृथक् पृथक् है, ऐसा यह सूत्र बतलाता है। इस सूत्रमें धर्म द्रव्य और अधर्म द्रव्यके अवगाहका प्रकार वतलाया है। पुद्गलके अवगाहका प्रकार १४ वे सूत्रमे और जीवके अवगाहका प्रकार १५ वें तथा १६ वे सूत्रमे दिया गया है। कालद्रव्य असं- ख्याते अलग अलग है, इसलिए उसका प्रकार स्पष्ट है अथात् कहनेमे नहीं भ्राया, किन्तु इसी सूत्र परसे उसका गिंभत कथन समक्ष लेना चाहिए।

- (२) यह सूत्र यह भी बतलाता है कि धमें द्रव्यके प्रत्येक प्रदेशका अधमें द्रव्यके प्रत्येक प्रदेशमें व्याघात रहित (वे रोक टोक) प्रवेश है ग्रीर अधमें द्रव्यके प्रत्येक प्रदेशका धमें द्रव्यके प्रत्येक प्रदेशका धमें द्रव्यके प्रत्येक प्रदेशमें व्याघात रहित प्रवेश है। यह परस्परमें प्रवेशपना धमें अधमें ग्रवगाहन शक्तिके निमित्त से है।
- (३) मेद-संघातपूर्वक वादि सहित जिसका सम्बन्ध है, ऐसे ग्रित स्थूल स्कंधमें वैसे किसीके स्थूल प्रदेश रहनेमें विरोध है और धर्मादिक द्रव्योंके आदि मान सम्बन्ध नहीं है किंतु पारिगामिक ग्रनादि सम्बन्ध है इसलिए परस्परमें विरोध नहीं हो सकता। जल, भस्म, शकर ग्रादि सूर्तिक संयोगी द्रव्य भी एक क्षेत्रमें विरोध रहित रहते हैं तो फिर ग्रमूर्तिक-धर्म, ग्रधमें और ग्राकाशके साथ रहनेमें विरोध कैसे हो सकता है ? ग्रथित नहीं हो सकता।

# अब पुद्गलका अवगाहन बन्हाते हैं एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्गलानाम् ॥१४॥

प्रथं—[पुद्गलानाम्] पुद्गल द्रव्यका अवगाह [एक प्रदेशादिषु] लोकाकाशके एक प्रदेशसे लेकर संख्यात श्रीर असंख्यात प्रदेश पर्यंत [भाज्य:] विभाग करने योग्य है—जानने योग्य है।

#### टीका

समस्त लोक सर्व श्रोर सूक्ष्म श्रीर बादर अनेक प्रकारके अनन्ता-नन्त पुद्गलोसे प्रगाढ़ रूपसे भरा हुआ है। इसप्रकार सम्पूर्ण पुद्गलोंका अवगाहन सम्पूर्ण लोकमें है। श्रनन्तानन्त पुद्गल लोकाकाशमें कैसे रह सकते हैं, इसका स्पष्टीकरण इस श्रध्यायके १० वें सूत्रकी टीकामें किया गया है, उसे समक्ष लेना चाहिए।

## अब जीवोंका अवगाहन बतलाते हैं असंख्येयभागादिषु जीवानाम् ॥१५॥

श्रयं—[ जीवानाम् ] जीवोंका अवगाह [ श्रसंख्येय भागादिषु ]ः लोकाकाशके श्रसंख्यात भागसे लेकर संपूर्ण लोक क्षेत्रमें है।

#### टीका

जीव अपनी छोटीसे छोटी अवगाहनरूप अवस्थामें भी असंख्यात प्रदेश रोकता है। जीवोंके सूक्ष्म अथवा बादर शरीर होते हैं। सूक्ष्म शरीर वाले एक निगोद जीवके अवगाहन योग्य क्षेत्रमें साधारण शरीरवाला (-निगोद) जीव अनंतानत रहते हैं तो भी परस्पर बाधा नही पाते। (-सर्वार्थसिद्धि टीका) जीवोका जधन्य अवगाहन घनांगुलके असंख्यातवां भाग कहा है। (धवला पृ. ४ पृ. २२; सर्वा. भ्र. ६ सूत्र २४ की टीका-) सूक्ष्म जीव तो समस्त लोकमें हैं। लोकाकाशका कोई प्रदेश ऐसा नहीं हैं जिसमें जीव नहों।

# जीवका अवगाहन लोकके असंख्यात भागमें कैसे हैं ? प्रदेशसंहारविसर्पाभ्यां प्रदीपवत् ॥१६॥

ध्यरं:—[ प्रदीपवत् ] दीपकके प्रकाशकी माँति [प्रदेशसंहार-विसर्पाभ्यां ] प्रदेशोके संकोच धौर विस्तारके द्वारा जीव लोकाकाशके ध्रसंख्यातादिक भागोमे रहता है।

#### टीका

जैसे एक बड़े मकानमें दीपक रखनेसे उसका प्रकाश समस्त मकान में फैल जाता है और उसी दीपकको एक छोटे घडेंमे रखनेसे उसका प्रकाश उसीमें मर्यादित हो जाता है; उसीप्रकार जीव भी छोटे या बड़े जैसे शरीरको प्राप्त होता है उसमे उतना ही विस्तृत या संकुचित होकर रह जाता है, परन्तु केवलीके प्रदेश समुद्धात—अवस्थामें सम्पूर्ण लोकाकाश में व्याप्त हो जाते है और सिद्ध अवस्थामें श्रतिम शरीरसे कुछ न्यून रहता है।

(२) बड़ेसे बडा शरीर स्वयंभूरमण स्मुद्रके महामत्स्यका है जो १००० योजन लम्बा है। छोटेसे छोटा शरीर (ग्रंगुलके असंख्यातवें भाग

- प्रमारा ) लब्ध्यपर्याप्तक सूक्ष्म निगोदिया जीवका है, जो एक दवासमें १८ बार जन्म लेता है तथा मररा करता है।
- (३) स्वभावसे जीव श्रमूर्तिक है किन्तु अनादिसे कर्मके साथ एक क्षेत्रावगाह सम्बन्ध है ग्रीर इसप्रकार छोटे बड़े शरीर्के साथ जीवका संबंध रहता है। शरीरके अनुसार जीवके प्रदेशोंका संकोच विस्तार होता है, ऐसा निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध है।
- (४) प्रश्न—धर्मादिक छहों द्रव्योंके परस्परमें प्रदेशोंके श्रमु-प्रवेशन होनेसे क्या एकता प्राप्त होती है ?

उत्तर—उनके एकता प्राप्त नहीं होती । आपसमें अत्यन्त मिलाप होनेपर भी द्रव्य ग्रपने ग्रपने स्वभावको नहीं छोड़ते । कहा है कि—'छहों द्रव्य परस्पर प्रवेश करते है, एक दूसरेको ग्रवकाश देते हैं ग्रीर नित्य मिलाप होनेपर भी ग्रपने स्वभावको नहीं छोडते ।" [पंचास्तिकाय गाथा ७] द्रव्य बदलकर परस्परमें एक नहीं होते, क्योंकि उनमे प्रदेशसे मेद है, स्व-भावसे भेद है ग्रीर लक्षग्रसे भेद है ।

(५) १२ से १६ तकके सूत्र द्रव्योंके अवगाह (स्थान देने) के संबंघमें सामान्य-विशेषात्मक अर्थात् अनेकांत स्वरूपको कहते है।

अब धर्म और अधर्म द्रव्यका जीत और पुद्गलके साथका विशेष सम्बन्ध बतलाते हैं

# गतिस्थित्युपग्रहो धर्माधर्मयारुपकारः ॥१७॥

श्चरं:—[ गांतस्थित्युपग्रही ] स्वयमेव गमन तथा स्थितिको प्राप्त हुए जीव कौर पुद्गलोके गमन तथा ठहरनेमे जो सहायक है सो [धर्माधर्मयोः उपकारः] क्रमसे धर्म श्रीर श्रधर्म द्रव्यका उपकार है।

#### टीका

१. उपकार, सहायकता, उपग्रहका विषय १७ से २२ तकके सूत्रों में दिया गया है। वे भिन्न भिन्न द्रव्योंका भिन्न भिन्न प्रकारका निमित्तत्व वतलाते हैं। उपकार, सहायकता या उपग्रहका भ्रथं ऐसा नहीं होता कि एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका भला करता है, क्यों कि २० वें सूत्रमें यह बताया है कि जीवको दुःख श्रीर मरण होनेमें पुद्गल द्रव्यका उपकार है, यहाँ ऐसा सममना चाहिये कि लोक व्यवहारमें जब किसीके द्वारा किसीको कोई सुविधा दो जाती है तब व्यवहार भाषामे यह कहा जाता है कि एक जीवने दूसरेका उपकार किया—भला किया : किंतु यह मात्र निमित्त सूचक भाषा है। एक द्रव्य न तो श्रपने गुण पर्यायको छोड़ सकता है और न दूसरे द्रव्यको दे सकता है। प्रत्येकके प्रदेश दूसरे द्रव्योके प्रदेशोसे अत्यन्त मिल्ल है, परमार्थसे—निश्चयसे एक दूसरेके क्षेत्रमे प्रवेश नहीं कर सकते, एक द्रव्यका दूसरे द्रव्यमे तिकाल श्रभाव है, इसलिये कोई द्रव्य दूसरे द्रव्यका वास्तवमे लाभ या हानि नहीं कर सकता। एक द्रव्यको श्रपने कारणसे लाभ या हानि हुई तब उस समय दूसरे कीन द्रव्य निमित्तरूपमे मौजूद हुए, यह वतलानेके लिए १७ से २२ वे तकके सूत्रोंमें 'उपकार' शब्दका प्रयोग किया है (इस सम्बन्धमे प्रथम श्रध्यायके १४ वें सूत्रकी जो टीका दी गई है वह तथा इस अध्यायके २२ वें सूत्रकी टीका यहाँ देखना चाहिए।

- (२) यह सूत्र धर्म और ग्रधमं द्रव्यका लक्षरण बतलाता है।
- (३) उपग्रह, निमित्त, अपेक्षा, कारए हेतु ये सभी निमित्त बताने के लिये प्रयोग किये जाते हैं। "उपकार शब्दका अर्थ भला करना नहीं लेना कल्लु कार्य को निमित्त होय तिसको उपकारो कहिये हैं" अर्थात् किसी कार्यमें जो निमित्त हो उसे उपकार कहते है।
- ( देखो पं॰ जयचन्दजीकृत सर्वार्थसिद्धि वचनिका पृष्ठ ४३४ अर्थ-प्रकाशिका सूत्र १६ की टीका प्रथमावृत्ति पृष्ठ ३०६ और सूरतसे प्रकाशित दितीयावृत्ति पृष्ठ २०२ )
- (४) प्रश्न—धर्में और श्रधर्म द्रव्य किसीके देखनेमें नहीं आते, इसलिये वे है ही नहीं ?

उत्तर—सर्वज्ञ वीतरागने प्रत्यक्ष देखकर कहा है इसलिये यह कहना ठीक नहीं है कि घर्म श्रीर श्रघमें द्रव्य किसीको दिखाई नहीं देते। जो नेत्रसे न देखा जाय उसका श्रभाव बतलाना ठीक नहीं है। जो इन्द्रि- योंके द्वारा ग्रहण न किया जाय यदि उसका ग्रभाव मानेंगे तो वहुत सी वस्तुश्रोंका ग्रभाव मानना पड़ेगा। जैसे ग्रमुक पेढ़ीके बुजुर्ग, दूरवर्ती देश, भूतकालमें हुए पुरुष, भविष्यमें होनेवाले पुरुष ये कोई आंखसे नहीं देखे जाते, इसलिये उनका भी ग्रभाव मानना पड़ेगा; ग्रतः यह तर्क यथार्थ नहीं है। अमूर्तिक पदार्थोंका सम्यग्ज्ञानी छद्मस्थ अनुमान प्रमाणसे निश्चय कर सकता है ग्रीर इसीलिए उसका यहाँ लक्षण कहा है।

अब आकाश और दूसरे द्रव्योंके साथका निमित्त नैमित्तिक

### सम्बन्ध बताते हैं

#### आकाशस्यावगाहः ॥ १८

श्चर्य—[ श्रवगाहः ] समस्त द्रव्योंको अवकाश-स्थान देना यह [ श्राकाशस्य ] श्राकाशका उपकार है।

- (१) जो समस्त द्रव्योंको रहनेको स्थान देता है उसे ग्राकाश कहते हैं। 'उपकार' शब्दका ग्रध्याहार पहले सूत्रसे होता है।
- (२) यद्यपि अवगाह गुए। समस्त द्रव्यों में है तथापि श्राकाशमें यह गुए। सबसे बड़ा है, क्यों कि यह समस्त पदार्थों को साधारए। एक साथ अवकाश देता है। अलोकाकाशमें अवगाह हेतु है किन्तु वहाँ श्रवगाह लेने-वाले कोई द्रव्य नहीं हैं इसमें श्राकाश का क्या दोष है ? श्राकाशका अवगाह देनेका गुए। इससे बिगड़ या नष्ट नहीं हो जाता, क्यों कि द्रव्य ध्रपने स्वभाव को नहीं छोड़ता।
- (३) प्रश्न—जीव और पुद्गल कियावाले है श्रीर कियापूर्वंक श्रवगाह करनेवालों को अवकाश देना ठीक है, किन्तु यह कैसे कहते हो कि धर्मास्तिकाय अधर्मास्तिकाय श्रीर कालागु तो क्षेत्रांतर की किया रहित है श्रीर आकाशके साथ नित्य संबंधरूप है फिर भी उन्हें अवकाश दान देता है ?
- उत्तर—उपचारसे अवकाश दान देता है ऐसा कहा जाता है। जैसे-आकाश गति रहित है तो भी उसे सर्वगत कहा जाता है। उसीप्रकार

ऊपर कहे गये द्रव्य गति रहित है तो भी लोकाकाशमें उनकी व्याप्ति है इसलिये यह उपचार किया जाता है कि आकाश उन्हें अवकाश देता है।

(४) प्रश्न—मानाशमे भ्रवगाहन हेतुत्व है तथापि वज्र इत्यादिसे गोले आदिका भीर भीत (दीवाल) म्रादिसे गाय आदिका ककना क्यों होता है।

उत्तर—स्थूल पदार्थोका ही पारस्परिक व्याघात हो ऐसा निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध है, इसीलिये श्राकाशके गुएमे कोई दूषएा नही श्राता।

### अव पुद्गल द्रव्यका जीवके साथ निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध बताते हैं

# शरीरवाङ्मनः प्राणापानाः पुद्गलानाम् ॥ १६ ॥

ध्यं—[ शरीरवाङ्मनः प्राणापानाः ] शरीर, वचन, मन तथा श्वासोच्छ्वास ये [ पुद्गलानाम् ] पुद्गल द्रव्यके उपकार है अर्थात् शरीरादिकी रचना पुद्गलसे ही होती है।

- (१) यहाँ 'उपकार' शब्दका अर्थ भला करना नही, किन्तु किसी कार्यमे निमित्त होय तिसको उपकारी कहिये हैं। (देखो १७ वें सूत्रकी टीका)
- (२) शरीरमें कार्माण शरीरका समास होता है। वचन तथा मन पुद्गल हैं, यह पाँचवें सूत्रकी टीकामें बताया गया है। प्राणापान (श्वासोच्छ्वास) पुद्गल है।
- (३) भावमन लब्ध तथा उपयोगरूप है। यह अशुद्ध द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षासे जीव की अवस्था है। यह भावमन जब पौद्गलिक मनकी स्रोर भुकाव करता है तब कार्य करता है इसलिये निश्चय (परमार्थ, शुद्ध) नयसे यह जीवका स्वरूप नहीं है; निश्चय नयसे वह पौद्गलिक है।
- (४) भाववचन भी जीव की अवस्था है। वह अगुद्ध द्रव्याधिक न्यकी अपेक्षासे जीवकी अवस्था है। उसके कार्यमे पुदूलका निमित्त होता

है इसिलये निश्चय नयसे वह जीव की अवस्था नहीं है। यह निश्चय नयसे जीवका स्वरूप नहीं है इसिलये पौद्गिलक है। यदि वह जीवका त्रिकाली स्वभाव हो तो वह दूर न हो, किन्तु वह भाववचनरूप अवस्था जीवमेंसे दूर हो सकती है—प्रलग हो सकती है—इसी अपेक्षाको लक्ष्यमें रखकर उसे पौद्गिलक कहा जाता है।

(५) भावमन सम्बन्धी अध्याय २ सूत्र ११ की टीका पढे। वहाँ जीवकी विशुद्धिको भावमन कहा है सो वह अशुद्ध द्रव्याधिक नयकी दृष्टि से कहा है ऐसा समऋना।

अव पुद्गलका जीवकी साथका निमित्त नैमित्तिक संबन्ध बताते हैं
सुखदुःखजीवितमरणोपग्रहाश्च ॥ २०॥

श्रर्थ-[ सुखदु:खजीवितमरणोपग्रहाश्च ] इद्रियजन्य सुख दु:ख, जीवन, मरण ये भी पुद्गलके उपकार हैं।

- (१) उपकार (-उपग्रह) शब्दका ग्रर्थं किसी का भला करना नहीं किन्तु निमित्त मात्र ही समभना चाहिये; नहीं तो यह नही कहा जा सकता कि "जीवोंको दुःख मरगादिके उपकार" पुद्गल द्रव्यके हैं।
- (२) सूत्रमें 'च' शब्दका प्रयोग यह बतलाता है कि जैसे शरीरा-दिक निमित्त हैं वैसे ही पुद्गल कृत इंद्रियाँ भी जीवको अन्य उपकाररूप से हैं।
- (३) सुख दु:खका संवेदन जीवको है, पुद्गल अचेतन-जड़ है, उसे सुख दु.खका संवेदन नहीं हो सकता।
- (४) निमित्त उपादानका कुछ कर नही सकता। निमित्त अपने में पूरा पूरा कार्य करता है और उपादान अपने में पूरा पूरा कार्य करता है। यह मानना कि निमित्त पर द्रव्यका वास्तवमें कुछ असर-प्रभाव करता है सो दो द्रव्योंको एक माननेरूप असत् निर्णय है।
  - (५) प्रश्न-निमत्त उपादानका कुछ भी कर नहीं सकता तो सूई

शरीरमें घुस जानेसे जीवको दुःख क्यों होता है ?

समाधान—१. श्रज्ञानी जीवको शरीरमें एकत्व बुद्धि होनेसे शरीर की अवस्थाको श्रपनी मानता है और श्रपनेको प्रतिक्रलता हुई ऐसा मानता है, श्रीर ऐसी ममत्व बुद्धिके कारण दु.ख होता है, परन्तु सूईके प्रवेशके कारण दु:ख नहीं हुग्रा है।

- २. मुनिश्रोंको उपसर्ग श्राने पर भी निर्मोही पुरुषार्थकी वृद्धि करता है; दु खी नही होता है श्रीर ।
- ३. केवली-तीर्थंकरोंको कभी और किसी प्रकार उपसर्ग नही होता [ त्रिलोक प्रकृति भाग---१-पृ० ५ रुलो० ४६-६४ ]
- ४. ज्ञानीको निम्न भूमिकामें अल्प राग है वह शरीरके साथ एकत्व बुद्धिका राग नही है, परंतु अपनी सहन शक्तिकी कमजोरीसे जितना राग हो जतना ही दु:ख होता है;-सूईसे किंचित भी दु:ख होना मानता नही है।
- थ्र. विशेष ऐसा समकता चाहिये कि सूई और शरीर भिन्न भिन्न द्रव्य है, सूईका शरीरके परमाणुओं में प्रवेश नहीं हो सकता 'एक परमाणु दूसरेको परस्पर चुंबन भी नहीं करते' तो सूईका प्रवेश शरीरमें कैसे हों सकता है ? सचमुच तो सूईका शरीरके परमाणुओं में प्रवेश नहीं हुम्रा है, दोनों की सत्ता और क्षेत्र भिन्न २ होने से, आकाश क्षेत्रमें दोनोंका संयोग हुम्रा कहना वह व्यवहारमात्र है।

### जीवका उपकार परस्परोपग्रहो जीवानाम् ॥ २१ ॥

पर्य-[ जीवानाम् ] जीवोके [ परस्परोपग्रहः ] परस्परमे उप-

- (१) एक जीव दूसरे को सुखका निमित्त, दुःखका निमित्त, जीवन का निमित्त, मरणका निमित्त, सेवा सुश्रुषा ग्रादिका निमित्त होता है।
  - (२) यहाँ 'उपग्रह' शब्द है। दुःख ग्रीर मरणके साथ भी उसका

सम्बन्ध है, किन्तु उसका अर्थ 'भला करना' नहीं होता किन्तु निमित्तमात्र है ऐसा समभना चाहिये।

- (३) बीसवें सूत्रमें कहे गये सुख, दुःख, जीवन, मरएाके साथ इसका संबंध बतानेके लिये 'उपग्रह' शब्दका प्रयोग इस सूत्रमें किया है।
- (४) जहाँ 'सहायक' शब्दका प्रयोग हुआ है वहाँ भी निमित्त मात्र अर्थ है। प्रेरक या अप्रेरक चाहे जैसा निमित्त हो किन्तु वह परमें कुछ करता नही है ऐसा समभना चाहिये और वह भेद-निमित्तकी ओर से निमित्त के हैं, किन्तु उपादानकी अपेक्षा दोनों प्रकारके निमित्त उदासीन (अप्रेरक) माना है, श्री पूज्यपादाचायंने इष्टोपदेशकी गाथा. ३४ में भी कहा है कि 'जो सत् कल्याएाका वांछक है, वह आप ही मोक्ष सुखका बतलानेवाला तथा मोक्ष सुखके उपायोंमें अपने आपको प्रवर्तन करानेवाला है इसलिये अपना (आत्माका) गुरु आप ही (आत्मा ही) है' इसपर शिष्यने आक्षेप सहित प्रश्न किया कि "अगर आत्मा ही आत्माका गुरु हैं तो गुरु शिष्यके उपकार, सेवा आदि व्यर्थ ठहरेगे" उसको आचार्य्य गाथा ३५ से जबाब देते हैं कि—

### "नाज्ञो निज्ञत्वमायाति निज्ञोनाज्ञत्व मृच्छति । निमित्तमात्रमन्यस्तु गतेर्घमीस्तिकायवत् ॥ ३५ ॥

श्चर्य— अज्ञानी किसी द्वारा ज्ञानी नहीं हो सकता, तथा ज्ञानी किसीके द्वारा अज्ञानी नहीं किया जा सकता, अन्य सब कोई तो गति ( गमन ) में घर्मास्तिकायके समान निमित्तमात्र हैं अर्थात् जब जीव और पुद्गल स्वयं गति करे उस समय घर्मास्तिकायको निमित्तमात्र कारण कहा जाता है उसी प्रकार जिस समय शिष्य स्वयं अपनी योग्यतासे ज्ञानी होता है तो उस समय गुरुको निमित्तमात्र कहा जाता है उसीप्रकार जीव जिस समय मिथ्यात्व रागादिख्य परिण्याता है उस समय द्रव्यकमं और नोकमं (-कुदेवादिको ) आदिको निमित्तमात्र कहा जाता है जो कि उपचार कारण है, (—अभूतार्थ कारण है ) उपादान स्वयं अपनी योग्यतासे जिस समय कार्यख्य परिण्यता है तो ही उपस्थित क्षेत्र-काल-संयोग आदिमें निमित्तकारण्यनेका उपचार किया जाता है अन्यथा निमित्त किसका ?

ऐसा किसी को कभी नहीं हो सकता कि द्रव्यकी जिस समय जैसा परिएम् मन करने की योग्यता हो उस समय उसके अनुकूल निमित्त न हो श्रीर उसका उसक्ष्प परिएामन होना रुक जावे, अथवा किसी क्षेत्र, काल, संयोगकी बाट (-राह) देखनी पड़े श्रथवा निमित्त को जुटाना पड़े ऐसा निमित्त नैमित्तिक संबंधका स्वरूप नहीं है।

उपादानके परिणामनमें सर्व प्रकारका निमित्त श्रप्रेरक है ऐसा समयसार नाटक सर्व विशुद्ध द्वार कान्य ६१ में कहा है देखो इस श्रध्याय के सू० ३० की टीका।

### अब काल द्रव्यका उपकार बनलाते हैं वर्तनापरिणामिकयाःपरत्वापरत्वे च कालस्य ॥२२॥

- ग्रर्थ—[ वर्तनापरिणामित्रयाः परत्वापरत्वे च ] वर्तना, परि-गाम, किया, परत्व ग्रीर ग्रपरत्व [ कालस्य ] काल द्रव्यके उपकार हैं।
- (१) सत् अवश्य उपकार सिह्त होने योग्य है श्रीर काल सत्ता स्वरूप है इसिलये उसका क्या उपकार (निमित्तत्त्व ) है सो इस सूत्रमें बताते है। (यहाँ भी उपकारका अर्थ निमित्तमात्र होता है।)
- (२) वर्तनाः—सर्वं द्रव्य भ्रपने भ्रपने जपादान कारणसे अपनी पर्यायके उत्पादरूप वर्तता है, उसमे बाह्य निमित्तकारण कालद्रव्य है इस- लिये वर्तना कालका लक्षण या उपकार कहा जाता है।

परिणाम—जो द्रव्य ग्रपने स्वभावको छोडे बिना पर्यायरूपसे पल्टे (बदले) सो परिणाम है। धर्माद सर्व द्रव्योंके ग्रगुरुलघुत्त्व गुणके अविभाग प्रतिच्छेदरूप ग्रनन्त परिणाम (षद्गुण हानि वृद्धि सहित) है, वह अति सूक्ष्म स्वरूप है। जीवके उपशमादि पांच भावरूप परिणाम है और पुद्गलके वर्णादिक परिणाम हैं तथा घटादिक अनेकरूप परिणाम हैं। द्रव्य की पर्याय—परिणातिको परिणाम कहते हैं।

क्रिया-एक क्षेत्र अन्य क्षेत्रको गमन करना किया है। वह क्रिया जीव और पुद्गल दोनोके होती है; दूसरे चार द्रव्योके क्रिया नही होती। परत्व—जिसे बहुत समय लगे उसे परत्व कहते हैं। अपरत्व—जिसे थोड़ा समय लगे उसे अपरत्व कहते है।

इन सभी कार्योका निमित्त कारएा काल द्रव्य है। वे कार्य काल को बताते हैं।

(३) प्रश्न-परिणाम आदि चार भेद वर्तनाके ही हैं इसलिये एक वर्तना कहना चाहिये ?

उत्तर—काल दो तरहका है, निश्चयकाल श्रीर व्यवहारकाल। उनमें जो वर्तना है सो तो निश्चयकालका लक्षण है और जो परिणाम श्रादि चार भेद हैं सो व्यवहारकालके लक्षण हैं। यह दोनों प्रकारके काल इस सूत्रमें बताये है।

- (४) व्यवहारकाल—जीव पुद्गलके परिणामसे प्रगट होता है। व्यवहारकालके तीन मेद हैं भूत, भविष्यत्, और वर्तमान। लोकाकाशके एक एक प्रदेशमें एक २ भिन्न भिन्न असंख्यात कालागु द्रव्य हैं, वह परमार्थ काल—निश्चयकाल है। वह कालागु परिणाति सहित रहता है।
  - (५) उपकारके सूत्र १७ से २२ तकका सिद्धांत

कोई द्रव्य परद्रव्यकी परिणितिरूप नहीं वर्तता, स्वयं अपनी परि-गितिरूप ही प्रत्येक द्रव्य वर्तता है। परद्रव्य तो बाह्य निमित्तमात्र है, कोई द्रव्य दूसरे द्रव्यके क्षेत्रमें प्रवेश नहीं करता ( ग्रर्थात् निमित्त परका कुछ कर नहीं सकता ) ये सूत्र निमित्त—नैमित्तिक सम्बन्ध बतंलाता है। धर्म, अधर्म, आकाश, पुद्गल, जीव ग्रीर कालके परके साथके निमित्त सम्बन्ध बतानेवाले लक्षगा वहाँ पर कहे है।

(६) प्रश्न-- "काल वर्तानेवाला है" ऐसा कहनेसे उसमें क्रिया-वानपना प्राप्त होता है ? ( अर्थात् काल पर द्रव्यको परिग्रामाता है, क्या ऐसा उसका अर्थ हो जाता है ? )

उत्तर—वह दूषण नहीं आता। निमित्तमात्रमें सहकारी हेतुका कथन (व्यपदेश), किया जाता है, जैसे यह कथन किया जाता है कि जाड़ोंमें कंडोंकी अग्नि शिष्यको पढाती है; वहाँ शिष्य स्वयं पढता है किन्तु ग्रानि (ताप) उपस्थित रहती है इसलिये उपचारसे यह कथन किया जाता है कि 'श्राग्नि पढाती है।' इसी तरह पदार्थोंके वर्तानेमें कालका प्रेरक हेतुत्व कहा है वह उपचारसे हेतु कहा जाता है। और अन्य पाँचों द्रव्य भी वहाँ उपस्थित है किन्तु उनको वर्तनामें निमित्त नहीं कहा जा सकता, क्योंकि उनमें उस तरहका हेतुत्व नहीं है।

# अव पुद्गल द्रव्यका लक्षण कहते हैं स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः ॥२३॥

श्रर्थः—[स्पर्भ रस गंध वर्णवतः] स्पर्भ, रस, गंघ श्रीर वर्णवाले [ पुद्गलाः ] पुद्गल द्रव्य है।

#### टीका

- (१) सूत्रमें 'पुद्गलाः' यह सब्द बहुवचनमें है, इससे यह कहा है कि बहुतसे पुद्गल है श्रीर प्रत्येक पुद्गलमे चार लक्षण हैं, किसीमें भी चारसे कम नहीं हैं, ऐसा समकाया गया है।
- (२) सूत्र १६ वें, २० वें मे पुद्गलोंका जीवके साथका निमित्तत्व वताया था और यहाँ पुद्गलका तद्भूत (उपादान) लक्षण बताते हैं। जीवका तद्भूत लक्षण उपयोग, भ्रध्याय २ सूत्र भ्राठमें बताया गया था और यहाँ पुद्गलके तद्भूत लक्षण कहे है।
- (३) इन चार गुणोकी पर्यायोके मेद निम्नप्रकार हैं;—स्पर्श गुण की आठ पर्यायें है १—स्निग्ध, २—स्क्ष, ३—शीत, ४—उष्ण, ५— हल्का, ६—भारी, ७—मृदु और द—कर्कश।

रस गुराकी दो पर्यायें है १—खट्टा, २—मीठा, ३— कडूवा, ४— कबायला और ५—चर्परा। इन पाँचोमेसे परमासुमे एक कालमे एक रस पर्याय प्रगट होती है।

गंघ गुराकी दो पर्यायें है:—१—सुगंघ श्रीर २—दुगंघ। इन दोनों मेसे एक कालमें एक गंघ पर्याय प्रगट होती है। वर्ण गुणकी पाँच पर्यायें है—१-काला, २-नीला, ३-पीला, ४-लाल ग्रीर ५-सफेद। इन पाँचोंमेंसे परमागुके एक कालमें एक वर्ण पर्याय प्रगट होती है।

इस तरह चार गुराके कुल २० भेद-पर्याय हैं। प्रत्येक पर्यायके दो, तीन, चारसे लेकर संख्यात, श्रसंख्यात और श्रनन्त भेद होते है।

- (४) कोई कहता है कि 'पृथ्वी, जल, वायु तथा अग्निक परमागुओं में जाति भेद है' किंतु यह कथन यथार्थ नहीं है। पुदूल सब एक जातिका है। चारों गुए प्रत्येकमें होते हैं और पृथ्वी ग्रादि ग्रनेकरूपसे उसका परि-ए। पाम है। पाषाए। ग्रीर लकड़ीरूपसे जो पृथ्वी है वह ग्रग्निरूपसे परिए। मन करती है। ग्राग्न, काजल, राखादि पृथ्वीरूपमें परिए। मते हैं। चन्द्रकांत मिए। पृथ्वी है उसे चन्द्रमाके सामने रखने पर वह जलरूपमें परिए। मन करती है। जल, मोती, नमक ग्रादि पृथ्वीरूपसे उत्पन्न होते हैं। जी नामका अनाज (जो पृथ्वीकी जातिका है) खानेसे वायु उत्पन्न होती है, क्योंकि पृथ्वी, जल, ग्राग्न ग्रीर वायु पुद्गल द्रव्यके ही विकार है (पर्याय है)।
- (५) प्रश्न—इस अध्यायके ५ वें सूत्रमें पुद्गलका लक्ष्मण रूपित्व कहा है तथापि इस सूत्रमे पुद्गलका लक्ष्मण क्यो कहा ?

उत्तर—इस अध्यायके चीथे सूत्रमे द्रव्योंकी विशेषता वतानेके लिये नित्य, अवस्थित ग्रीर ग्ररूपी कहा था और उसमें पुद्गलोंको ग्रमूर्तिकत्व प्राप्त होता था, उसके निराकरणके लिए पाँचवाँ सूत्र कहा था ग्रीर यह सूत्र तो पुद्गलोका स्वरूप वतानेके लिए कहा है।

- (६) इस ग्रध्यायके पाँचवें सूत्रकी टीका यहाँ पढ़नी चाहिए।
- (७) विदारणादि कारणसे जो दूट फूट होती है तथा संयोगके कारणसे मिलना होता है— उसे पुद्गलके स्वरूपको जाननेवाले सर्वज्ञदेव पुद्गल कहते हैं। (देखो तत्त्वार्यसार ग्रध्याय ३ गाथा ५५)
- (८) प्रश्न—हरा रंग कुछ रंगोंके मेलसे बनता है, इसलिए रंग के जो पांच मेद बताये हैं वे मूल भेद कैसे रह सकते हैं ?

उत्तर—मूल सत्ताकी अपेक्षासे ये भेद नहीं कहे गये किन्तु परस्पर के स्थूल अन्तरकी अपेक्षासे कहे हैं। रसादिके सम्बन्धमे यही बात सम-भनी चाहिए। रंगादिको नियत संख्या नही है। (तत्त्वार्थं सार पृष्ठ १४८)

### अव पुर्गलकी पर्याय बतलाते हैं शब्दबन्धसीदम्यस्थील्यसंस्थानभेदतमश्ङायातपोद्योत-वन्तश्च ॥ २४ ॥

स्र्यं - उक्त लक्षण्वाले पुद्गल [शब्द बंघ सौक्ष्म्य स्थोल्य संस्थान भेद तमश्छायातपोद्योतवंतः च ] शब्द, बंघ, सूक्ष्मता, स्थूलता, संस्थान (ग्राकार), भेद, ग्रंघकार, छाया, श्रातप श्रीर उद्योतादिवाले होते हैं, ग्रर्थात् ये भी पुद्गलकी पर्यायें हैं।

#### टीका

- (१) इन अवस्थाओं में से कितनी तो परमाणु और स्कंघ दोनोमें होती है श्रीर कई स्कंघमें ही होती हैं।
- (२) शब्द दो तरहका है—१-भाषात्मक श्रीर २-श्रभाषात्मक। इनमें से भाषात्मक दो तरहका है—१-श्रक्षरात्मक श्रीर २-अनक्षरात्मक। उनमें अक्षरात्मक भाषा संस्कृत और देशभाषारूप है। यह दोनों शास्त्रोंको प्रगट करनेवाली और मनुष्यके व्यवहारका कारण है। श्रनक्षरात्मक भाषा दो इन्द्रियसे लेकर चार इन्द्रियवालो तथा कितनेक पंचेन्द्रिय जीवोके होती है और अतिशय रूप ज्ञानको प्रकाशित करनेकी कारण केवली भगवानकी दिव्य व्यत्नि—ये सभी श्रनक्षरात्मक भाषा है। यह पुरुष निमित्तक है, इस-लिए प्रायोगिक है।

श्रमाषात्मक शब्द भी दो मेद रूप हैं। एक प्रायोगिक दूसरा वैस्नसिक। जिस शब्दके उत्पन्न होनेमे पुरुष निमित्त हो वह प्रायोगिक है श्रीर जो पुरुष को बिना अपेक्षाके स्वभावरूप उत्पन्न हो वह वैस्नसिक है, जैसे मेघ गर्जनादि। प्रायोगिक माषा चार तरहकी है—१—तत २—वितत ३—घन और ४—सुषिर। जो चमड़ेके ढोल, नगाड़े श्रादिसे उत्पन्न हो वह तत

है। तारवाली वीगा, सितार तम्बूरादिसे उत्पन्न होनेवाली भाषाको वितत कहते हैं। घंटा ग्रादिके बजानेसे उत्पन्न होनेवाली भाषा घन कहलाती है ग्रीर जो बाँसुरी शंखादिकसे उत्पन्न हो उसे सुषिर कहते है।

जो कानसे सुना जाय उसे शब्द कहते है। जो मुखसे उत्पन्न हो सो भाषात्मक शब्द है। जो दो वस्तुके आघातसे उत्पन्न हो उसे श्रभाषा-त्मक शब्द कहते है। अभाषात्मक शब्द उत्पन्न होनेमें प्राणी तथा जड़ पदार्थ दोनों निमित्त है। जो केवल जड़ पदार्थाके श्रावातसे उत्पन्न हो उसे वैस्नसिक कहते है, जिसके प्राणियोंका निमित्त होता है उसे प्रायोगिक कहते हैं।

मुखसे निकलनेवाला जो शब्द अक्षर, पद, वाक्यरूप है उसे साक्षर भाषात्मक कहते हैं, उसे वर्णात्मक भी कहते है।

तीर्थंकर भगवानके सर्वं प्रदेशोंसे जो निरक्षर ध्वनि निकलती है उसे श्रनक्षर भाषात्मक कहा जाता है,—ध्वन्यात्मक भी कहा जाता है।

बंध दो तरहका है—१-वैस्नसिक और दूसरा प्रायोगिक। पुरुष की अपेक्षासे रहित जो बंध होता है उसे वैस्नसिक कहते हैं। यह वैस्नसिक दो तरहका है १-आदिमान २-अनादिमान। उसमें स्निग्ध रूक्षादि के कारण से जो बिजली, उल्कापात, बादल, आग, इन्द्रधनुष आदि होते हैं उसे आदिमान वैस्नसिक-बंध कहते हैं। पुद्गलका अनादिमान बंध महास्कंध ग्रादि हैं। (ग्रमूर्तिक पदार्थोमें भी वैस्नसिक अनादिमान बंध उपचारसे कहा जाता है। यह धर्म, अधर्म तथा ग्राकाशका है एवं अमूर्तिक और मूर्तिक पदार्थेका ग्रनादिमान बंध-धर्म, ग्रधम, आकाश और जगद्व्यापी महास्कंधका है)

जो पुरुपकी अपेक्षा सिहत हो वह प्रायोगिक बंघ है। उसके दो भेद हैं—१-अजीव विषय २-जीवाजीव विषय। लाखका लकड़ीका जो वध है सो अजीव विषयक प्रायोगिक बंघ है। जीवके जो कर्म श्रीर नौकर्म वंघ हैं सो जीवाजीव विषयक प्रायोगिक बंघ हैं।

सूक्ष्म—दो तरह का है--१-ग्रंत्य २-ग्रापेक्षिक । परमाणु ग्रंत्य सूक्ष्म है । ग्रांवलेसे वेर सूक्ष्म है, वह ग्रापेक्षिक सूक्ष्म है । स्थूल—दो तरहका है (१) अन्त्य, (२) आपेक्षिक । जो जगद-व्यापी महास्कंघ है सो अन्त्य स्थूल है, उससे बड़ा दूसरा कोई स्कंघ नहीं है । 'बेर' ग्रांवला आदि आपेक्षिक स्थूल हैं।

संस्थान—प्राकृतिको संस्थान कहते हैं उसके दो भेद हैं (१) इत्थं लक्षरा संस्थान ग्रोर (२) अनित्थंलक्षरा संस्थान । उसमे गोल, त्रिकोरा, चौरस, लम्बा, चौड़ा, परिमंडल ये इत्थलक्षरा संस्थान है। बादल आदि जिसकी कोई आकृति नहीं वह अनित्थंलक्षरा संस्थान है।

मेद्-छह तरहका है। (१) उत्कर, (२) चूर्ण, (३) खंड, (४) चूर्णिका, (५) प्रतर और (६) अनुचटन। ग्रारे आदिसे लकड़ी ग्रादिका विदारण करना सो उत्कर है। जौ, गेहूँ, बाजरा आदिका भाटा चूर्ण है। घडे आदिके दुकडे खण्ड हैं। उड़द, मूग, चना, चोला ग्रादि दालको चूर्णिका कहते है। तप्त्यमान लोहेको घन इत्यादिसे पीटने पर जो स्पु-र्लिग (चिन्गारियाँ) निकलते हैं उसे ग्रनुचटन कहते हैं।

अन्धकार-जो प्रकाशका विरोधी है सो अन्धकार है।

छाया—प्रकाश (उजेले) को ढकनेवाली छाया है। वह दो प्रकारकी है (१) तद्वर्णापरिणति (२) प्रतिबिम्बस्वरूप। रंगोन काँचमेसे देखनेपर जैसा काँचका रंग हो वैसा ही दिखाई देता है यह तद्वर्णपरिणति कह-लाती है। और दर्पण, फोटो आदिमे जो प्रतिविब देखा जाता उसे प्रति-बिम्ब स्वरूप कहते हैं।

आतप-सूर्य विमानके द्वारा जो उत्तम प्रकाश होता है उसे भ्रातप कहते हैं।

उद्योत-चन्द्रमा, चन्द्रकान्त मिएा, दीपक भ्रादिके प्रकाशको उद्योत कहते है ।

सूत्रमें जो 'च' शब्द कहा है उसके द्वारा प्रेरणा, ग्रिमघात (मारना) आदि जो पुद्रलके विकार है उनका समावेश किया गया है।

उपरोक्त मेदोंमें 'सूक्ष्म' तथा 'संस्थान' (ये दो भेद) परमाणु श्रीर स्कंघ दोनोंमें होते है और अन्य सब स्कंघके प्रकार हैं।

- (३) दूसरी तरहसे पुदूलके छह भेद हैं १-सूक्ष्म-सूक्ष्म, २-सूक्ष्म, ३-सूक्ष्मस्थूल, ४-स्थूलसूक्ष्म, ५-स्थूल श्रीर ६-स्थूलस्थूल।
  - १-स्हम-स्हम-परमागु सूक्ष्म-सूक्ष्म है।
  - २-स्रम--कामी एवर्गणा सूक्ष्म है।
- 3—सूक्ष्म-स्थूल स्पर्श, रस, गंध श्रीर शब्द ये सूक्ष्मस्थूल हैं। क्योंकि ये आँखसे दिखाई नही देते इसिलये सूक्ष्म है और चार इन्द्रियोंसे जाने जाते हैं इसिलये स्थूल हैं।
- ४-स्थूल-सूक्ष्म-छाया, परछाँई, प्रकाश म्रादि स्थूलसूक्ष्म हैं क्योंकि वह भ्रांखसे दिखाई देती हैं इसलिये स्थूल हैं और उसे हाथसे पकड़ नहीं सकते इसलिये सूक्ष्म है।
- ५— स्थूल-जल, तेल आदि सब स्थूल है नयोंकि छेदन, भेदनसे ये श्रलग हो जाते हैं और इकट्टे करनेसे मिल जाते हैं।
- ६ स्थूल स्थूल पृथ्वी, पर्वत, काष्ठ आदि स्थूल-स्थूल हैं वे पृथक् - करनेसे पृथक् तो हो जाते हैं किन्तु फिर मिल नहीं सकते।
  - परमार्गु इन्द्रिय ग्राह्य नहीं है तो इन्द्रिय ग्राह्य होनेकी उसमें योग्यता है। इसीतरह सूक्ष्म स्कंघकों भी समऋना चाहिये।
- (४) शब्दकी साकाशका गुण मानना भूल है, क्योंकि आकाश अमूर्तिक है और शब्द मूर्तिक है, इसलिये शब्द म्राकाशका गुण नहीं हो सकता। शब्दका मूर्तिकत्व साक्षात् है क्योंकि शब्द कर्ण इन्द्रियसे ग्रहण होता है, हस्तादिसे तथा दीवाल आदिसे रोका जाता है और हवा आदि मूर्तिक वस्तुसे उसका तिरस्कार होता है, दूर जाता है। शब्द पुद्रल द्रव्यकी पर्याय है इसलिये मूर्तिक है। यह प्रमाणसिद्ध है। पुद्रलस्कंघके परस्पर भिड़नेसे—टकरानेसे शब्द प्रगट होता है। २४।।

## अब पुद्गलके मेद बतलाते हैं अण्व: स्कन्धारच ॥ २५ ॥

अर्थ-पुद्रल द्रव्य [ अराव: स्कन्धाः च ] अरागु भ्रोर स्कंघ के भेदसे दो प्रकारके है।

#### टीका

(१) अणु—जिसका विभाग न हो सके ऐसे पुद्गलको अणु कहते है। पुद्गल सूल (Simple) द्रव्य है।

स्कंध-दो तीन से लेकर संख्यात, ग्रसंख्यात श्रीर ग्रनन्त पर-मागुओं के पिण्डको स्कंघ कहते है।

- (२) स्कंघ पुद्गल द्रव्यकी विशेषता है। स्पर्श गुराके काररासे वे स्कंघरूपसे परिरामते हैं। स्कंघरूप कब होता है यह इस अध्यायके २६, ३३, ३६ और ३७ वें सूत्रमे कहा है और वह कब स्कंघरूपमे नहीं होता यह सूत्र ३४ व ३५ में बताया है।
- (३) ऐसी विशेषता श्रन्य किसी द्रव्यमें नहीं है, क्योकि दूसरे द्रव्य अमूर्तिक हैं। यह सूत्र मिलापके संबंधमे द्रव्योंका श्रनेकान्तत्व बतलाता है।
- (४) परमाशु स्वय ही मध्य श्रीर स्वंयं ही श्रंत है, क्यों कि वह एक प्रदेशी श्रीर अविभागी है।। २५।।

## वन स्कंधोंकी उत्पत्तिका कारण वतलाते हैं भेदसंघातेभ्यः उत्पद्यन्ते ॥ २६ ॥

ग्नर्थं—परमागुओके [ भेदसंघातेम्यः ] मेद ( ग्रलग हीनेसे ) संघात ( मिलने से ) ग्रथवा मेद संघात दोनो से [ उत्पद्यन्ते ] पुद्गल स्कंघोंकी उत्पत्ति होती है।

#### टीका

(१) पिछले सूत्रोंमे (पूर्वोक्त सूत्रोमें ) पुदूलद्रव्यकी विशिष्टता वत-

लाते हुए अगु और स्कंघ ये दो भेद बताए; तब प्रश्न यह उठता है कि स्कंधोंकी उत्पत्ति किस तरह होती है? उसके स्पष्टरूपसे तीन कारण बत-लाए है। सूत्रमें द्विवचनका प्रयोग न करते हुए बहुवचन (संघातेभ्यः) प्रयोग किया है, इससे भेद—संघातका तीसरा प्रकार व्यक्त होता है।

(२) दृष्टान्त—१०० परमाणुओंका स्कंघ है, उसमेंसे दस पर-माणु अलग हो जानेसे ६० परमाणुओंका स्कंघ बना; यह भेदका दृष्टान्त है। उसमें (सौ परमाणुके स्कंघमें) दस परमाणुप्रोंके मिलनेसे एक सौ दस परमाणुग्रोंका स्कंघ हुग्रा; यह सघातका दृष्टान्त है। उसीमें ही एक साथ दस परमाणुओंके अलग होने श्रोर पन्द्रह परमाणुओंके मिल जानेसे एक सौ पाँच परमाणुओंका स्कंघ हुआ, यह भेद संघातका उदाहरण है।।२६।।

### अब अणुकी उत्पत्तिका कारण वतलाते हैं भेदादणुः ॥ २७॥

ग्रयं—[ग्रणुः] अगुकी उत्पत्ति [भेदात्] भेदसे होती है ॥२७॥ दिखाई देने योग्य स्थूल स्कन्धकी उत्पत्तिका कारण बतलाते हैं भेदसंघाताभ्यां चाद्धषः ॥ २०॥

श्चर्य—[चाक्षुषः]चक्षुइन्द्रियसे देखनेयोग्य स्कंघ[भेदसंघाताम्याम्] भेद श्रीर संघात दोनोंके एकत्र रूप होनेसे उत्पन्न होता है, श्रकेले भेद से नहीं।

#### टीका

(१) प्रश्न-जो चक्षुइन्द्रियके गोचर न हो ऐसा स्कंघ चक्षुगोचर कैसे होता है ?

उत्तर—जिस समय सूक्ष्म स्कंघका भेद हो उसी समय चक्षुइंद्रिय-गोचर स्कंघमें वह संघातरूप हो तो वह चक्षुगोचर हो जाता है। सूत्रमें 'चाक्षुषः' शब्दका प्रयोग किया है, उसका ग्रर्थं चक्षु इंद्रियगोचर होता है। चक्षुइंद्रियगोचर स्कंब ग्रकेले भेदसे या अकेले सघातसे नही होता।

- ( देखो राजवातिक सूत्र २८ की टीका, पृष्ठ ३६१, ग्रर्थ प्रकाशि-
- (2) Marsh-gas treated with chlorine gives Methyl Chloride and Hydrochloric acid the formula is:—CH 4 + cl2 = CH 3 cl + H + cl.
- अथ—सड़े पानीमें उत्पन्न गैसको 'मार्श गैस' कहते हैं। उसकी गंघ नही आती, रंग भी मालूम नही होता, किन्तु वह जल सकता है। उसे एक क्लोरीन नामक गैस जो हरिताभ पीले रंगका है उसके साथ मिलाने पर वह नेत्र इन्द्रियसे दिखाई देनेवाला एक तीसरा एसिड पदार्थ होता है, उसे मैथील क्लोराइड हाइड्रोक्लोरिक एसिड कहते हैं। (इंग्लिश तत्त्वार्थसूत्रके इस सूत्रके नीचेकी टीका)
- (३) ओक्सीजन और हाइड्रोजन दो वायु है, दोनों नेश्र इन्द्रियसे अगोचर स्कंघ हैं। दोनोंके मिलाप होनेपर नेत्र इन्द्रिय गोचर जल हो जाता है। इसलिये नेत्रइन्द्रियगोचर स्कंघ होनेके लिए जिसमे मिलाप हो वह नेत्रइन्द्रियगोचर होना ही चाहिये ऐसा नियम नही है और सूत्रमें भी नेत्रइन्द्रियगोचर स्कंघ चाहिए ही ऐसा कथन नहीं है। सूत्रमें सामान्य कथन है।। २८।।

इसतरह छहों द्रव्योंके विशेष लक्षणोंका कथन किया जा चुका। अब द्रव्योंका सामान्य लक्षण कहते हैं सदुद्रव्य लच्चणम् ॥ २६॥

मर्थः—[ द्रव्यलक्षणम् ] द्रव्यका लक्षरण [ सत् ] सत् ( अस्ति-त्व ) है ।

#### रीका

(१) वस्तु स्वरूपके बतलानेवाले ५ महासूत्र इस ग्रध्यायमें दिए गए हैं। वे २६-३०-३२-३८ ग्रीर ४२ वें सूत्र हैं। उनमें भी यह सूत्र सूल-नीवरूप है, क्योंकि किसी भी वस्तुके विचार करनेके लिए सबसे पहले यह निक्षय होना चाहिये कि वह वस्तु है या नहीं। इसलिये जगत्में जो जो वस्तु हो वह सत्रूपसे होनी हो चाहिये। जो वस्तु है उसीका विशेष विचार किया जाता है।

- (२) इस सूत्रमें 'द्रव्य' शब्दका प्रयोग किया है, वह ऐसा भी बत-लाता है कि उसमें द्रव्यत्व गुरा है, 'कि जिस शक्तिके कारएा द्रव्य सदा एक रूपसे न रहने पर उसकी अवस्था (-पर्याय ) हमेशा बदलती रहती है।'
- (३) अब प्रश्न यह उठता है कि जब कि द्रव्य हमेशा श्रपनी पर्याय वदलता है तब क्या वह द्रव्य बदलकर दूसरे द्रव्यरूप हो जाता है? इस प्रश्नका उत्तर इस सूत्रमें प्रयोग किया गया 'सत्' शब्द देता है 'सत्' शब्द बतलाता है कि द्रव्यमें अस्तित्व गुएा है और इस शक्तिके कारण द्रव्यका कभी नाश नहीं होता।
- (४) इससे यह सिद्ध हुआ कि द्रव्यकी पर्याय समय समय पर वदलती है तो भी द्रव्य त्रिकाल कायम ( मौजूद ) रहता है। यह सिद्धान्त सूत्र ३० श्रीर ३८ में दिया गया है।
- (५) जिसके 'है' पन ( अस्तित्व ) हो वह द्रव्य है। इसतरह 'अस्तित्व' गुराके द्वारा द्रव्यकी रचना की जा सकती है। इसलिए इस सूत्रमें द्रव्यका लक्षरा 'सत्' कहा है। यह सूत्र बतलाता है कि जिसका अस्तित्व हो वह द्रव्य है।
- (६) श्रतः यह सिद्ध हुम्रा कि 'सत्' लक्ष्मण द्वारा द्रव्य पहचाना जा सकता है। उपरोक्त कथनसे दो सिद्धांत निकले कि द्रव्यमें 'प्रमेयत्व' (ज्ञानमे ज्ञात होने योग्य—Knowable) गुण है श्रीर यह द्रव्य स्वयं स्व को जाननेवाला हो अथवा दूसरे द्रव्य उसे जाननेवाला हो। यदि ऐसा न हो तो निश्चित ही नही होता कि 'द्रव्य' है। इसलिये यह भी सिद्ध होता है कि द्रव्यमें 'प्रमेयत्व' गुण है श्रीर द्रव्य या तो जाननेवाला (चेतन) अथवा नही जाननेवाला (अचेतन) है। जाननेवाला द्रव्य 'जीव' है श्रीर नहीं जाननेवाला 'अजीव' है।
- (७) प्रत्येक द्रव्य ग्रपनी प्रयोजनभूत ग्रयंकिया (Functionality) करता ही है। यदि द्रव्य अर्थं किया न करे तो वह कार्य रहित ही

जाय श्रर्थात् व्यर्थे हो जाय किन्तु व्यर्थेका ( अपने कार्यं रहित )कोई द्रव्य होता ही नही । इससे यह सिद्ध हुग्रा कि प्रत्येक द्रव्यमें 'वस्तुत्व' नामका गुए। है ।

- (८) ग्रीर वस्तुत्व गुराके काररा जो स्वयं अपनी क्रिया करे वही वस्तु कही जाती है। इससे यह सिद्ध हुग्रा कि एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ कर नहीं सकता।
- (१) पुनरिप जो द्रव्य है उसका 'द्रव्यत्त्व'—'गुग्रत्व' जिस रूपमें हो नैसा कायम रहकर परिग्रमन करता है किन्तु दूसरेमे प्रवेश नहीं कर सकता, इस गुग्रको 'अगुरुलघुत्व' गुग्र कहते है। इसी शक्तिके कारग्र द्रव्य का द्रव्यत्व रहता है और एक द्रव्य दूसरे द्रव्यद्भ परिग्रमित नहीं होता, अगैर एक गुग्र दूसरे गुग्राह्म परिग्रमित नहीं होता, तथा एक द्रव्यके अनेक (अनन्त) गुग्र विखर कर अलग अलग नहीं हो जाते।
- (१०) इस तरह प्रत्येक द्रव्यमे सामान्य गुए। वहुत से होते हैं किंतु मुख्य रूपसे छह सामान्य गुए। हैं १-अस्तित्व (जो इस सूत्रमे 'सत्' शब्द के द्वारा स्पष्ट रूपसे बतलाया है), २-वस्तुत्व ३-द्रव्यत्व ४-प्रमेयत्व ५-अगुरुलघुत्व और ६-प्रदेशत्व।
- (११) प्रदेशत्व गुग्नि ऐसी व्याख्या है कि जिस शक्ति के कारण द्रव्यका कोई न कोई भ्राकार अवस्य हो।
- (१२) इन प्रत्येक सामान्य गुगोमे 'सत्' (अस्तित्व) मुख्य है क्योंकि उसके द्वारा द्रव्यका ग्रस्तित्व (होने रूप-सत्ता) निश्चित होता है। यदि द्रव्य हो तो ही दूसरे गुगा हो सकते हैं, इसलिये यहाँ 'सत्' को द्रव्यका लक्षगा कहा है।
- (१३) प्रत्येक द्रव्यके विशेष लक्षरा पहले कहे जा चुके हैं वे निम्न प्रकार हैं—(१) जीव—अध्याय २, सूत्र १ तथा ५ (२) अजीवके पाँच भेदोंमेसे पुद्गल अध्याय ४ सूत्र २३। धर्म और अधर्म-अध्याय ४ सूत्र १७ आकाश-अध्याय ४, सूत्र १८ और काल-अध्याय ४ सूत्र २२।

जीव तथा पुद्गलकी विकारी अवस्थाका निमित्त नैमित्तिक संवंव इस अध्यायके सूत्र १६, २०, २१, २४, २४, २६, २७, २८, ३२, ३४, -३६, ३८ में दिया है; उनमें जीवका एक दूसरेका सम्बन्ध सूत्र २० में बताया। जीवका पुद्गलके साथका सम्बन्ध सूत्र १९, २० में बताया श्रीर पुद्गलका परस्परका सम्बन्ध बाकीके सूत्रोंमें बताया गया है।

(१४) 'सत्' लक्ष्मग् कहनेसे यह सिद्ध हुआ कि स्व की अपेक्षासे 'द्रव्य सत्' है। इसका यह अर्थ हुआ कि वह स्वरूपसे हैं पर रूपसे नही। 'अस्तित्व' प्रगट रूपसे और 'नास्तित्व' गिमत रूपसे (इस सूत्रमें) कहकर यह बतलाया है कि प्रत्येक द्रव्य स्वयं स्वसे हैं और पर रूपसे न होनेसे एक द्रव्य अपना सब कुछ कर सकता है, किंतु दूसरे द्रव्यका कभी कुछ नहीं कर सकता। इस सिद्धान्तका नाम 'अनेकांत' है और वह इस अध्यायके ३२ वें सूत्रमें बतलाया गया है।। २६।।

# अब सत्का लक्षण बताते हैं उत्पादव्ययघ्रीव्ययुक्तं सत् ॥३०॥

ष्रथं:—[ उत्पादव्ययध्रीव्ययुक्तं ] जो उत्पाद व्यय ध्रीव्य सहित हो [ सत् ] सो सत् है ।

### टीका

- (१) जगत्में सत्के संबंधमें कई असत् मान्यतायें चल रही हैं। कोई 'सत्' को सर्वथा क्रटस्थ—जो कभी न बदले ऐसा मानते है; कोई ऐसा कहते हैं कि सत् ज्ञान गोचर नही है, इसलिए 'सत्' का यथार्थ त्रिकाली भ्रवाधित स्वरूप इस सूत्रमे कहा है।
- (२) प्रत्येक वस्तुका स्वरूप 'स्थायी रहते हुये बदलता है' उसे इंग्लिशमें Permanancy with a change (बदलनेके साथ स्थायित्व); कहा है। उसे दूसरी तरह यों भी कहते हैं कि—No substance is destroyed, every substance changes its form. (कोई वस्तु नाश नहीं होती, प्रत्येक वस्तु अपनी अवस्था बदलती है)।
- (३) उत्पाद चेतन अथवा ग्रचेतन द्रव्यमें नवीन अवस्थाका प्रगट होना सो उत्पाद है। प्रत्येक उत्पाद होने पर पूर्वकालसे चला ग्राया जो स्वभाव या स्वजाति है वह कभी छूट नहीं सकती।

व्यय—स्वजाति यानी मूल स्वभावके नष्ट हुए बिना जो चेतन तथा अचेतन द्रव्यमें पूर्व अवस्थाका विनाश (उत्पादके समय ही) होना सो व्यय है।

भ्रीव्य-अनादि भ्रनन्तकाल तक सदा बना रहनेवाला मूल स्वभाव जिसका व्यय या उत्पाद नहीं होता उसे भ्रीव्य कहते हैं (देखों तत्त्वार्थसार भ्रध्याय ३ गाथा ६ से ५)

(४) सर्वार्थसिद्धिमे घ्रीन्यकी न्याख्या इस सूत्र की टीकामे पृष्ठ १०५ में संस्कृतमे निम्नप्रकार दी है:—

# ''अतादिपारिणामिकस्वभावेन व्ययोदयाभावात्श्रुवति स्थिरी-भवतीति श्रुवः ।"

भ्रयं:-जो ग्रनादि पारिगामिक स्वभावके द्वारा व्यय तथा उत्पाद के ग्रभावसे भ्रुव रहता है-स्थिर रहता है वह ध्रुव है।

- (५) इस सूत्रमे 'सत्' का श्रनेकांत रूप बतलाया है । यद्यपि त्रिकालापेक्षासे सत् 'छुव' है तो भी समय समय पर नवीन पर्याय उत्पन्न होती है और पुरानी पर्याय नष्ट होती है अर्थात् द्रव्यमे समा जाती है, वर्त-मान काल की अपेक्षासे ग्रभावरूप होता है—इस तरह कथंचित् नित्यत्व श्रीर कथंचित् अनित्यत्व द्रव्यका श्रनेकांतपन है।
- (६) इस सूत्रमे पर्यायका भी अनेकातपन बतलाया है। जो उत्पाद है सो अस्तिरूप पर्याय है धौर जो व्यय है सो नास्तिरूप पर्याय है। स्वकी पर्याय स्वसे होती है परसे नहीं होती ऐसा 'उत्पाद' से बताया। स्व पर्यायकी नास्ति—अभाव भी स्वसे ही होता है, परसे नहीं होता। 'प्रत्येक द्रव्यका उत्पाद व्यय स्वतंत्र उस द्रव्यसे हैं' ऐसा बताकर द्रव्य, गुए। तथा पर्यायकी स्वतंत्रता बतलाई—परका असहायकपन बतलाया।
- (७) घर्म ( शुद्धता ) आत्मामें द्रव्यरूपसे त्रिकाल भरपूर है, अनादिसे जीवके पर्याय रूपमे घर्म प्रगट नहीं हुम्रा, किंतु जीव जब पर्याय में धर्म व्यक्त करे तब व्यक्त होता है, ऐसा उत्पाद शब्दका प्रयोग बताया और उसी समय विकारका व्यय होता है ऐसा व्यय शब्दको कहकर बताया।

उस अविकारी भावके प्रगट होने और विकारीभावके व्ययका लाभ त्रिकाल भीजूद रहनेवाले ऐसे ध्रुव द्रव्यके प्राप्त होता है ऐसा ध्रीव्य शब्द अन्तमें देकर बतलाया है।

(८) प्रश्न—"युक्तं" शब्द एक पदार्थसे दूसरे पदार्थका पृथकत्व बतलाता है-जैसे—दण्ड युक्त दंडी। ऐसा होनेसे उत्पाद व्यय और घ्रोव्य का द्रव्यसे भिन्न होना समभा जाता है अर्थात् द्रव्यके उत्पाद व्यय और घ्रोव्यका द्रव्यमें अभावका प्रसंग आता है उसका क्या स्पष्टीकरण है ?

उत्तर—'युक्तं' शब्द जहाँ अभेदकी अपेक्षा हो वहाँ भी प्रयोग किया जाता है जैसे—सार युक्त स्तंभ । यहाँ युक्तं शब्द अभेदनयसे कहा है। यहाँ युक्तं शब्द एकमेकतारूप अर्थमें समभना।

(६) सत् स्वतंत्र ग्रीर स्व सहायक है अतः उत्पाद और व्यय भी प्रत्येक द्रव्यमें स्वतंत्ररूपसे होते है। श्री कुन्दकुन्दाचार्यने प्र० सार गा० १०७ में पर्यायको भी सत्पना कहा है—"सद्द्रव्यं सच्च गुगाः सच्चेव च पर्याय इति विस्तारः।"

प्रश्न-जीवमें होनेवाली विकारी पर्याय पराधीन कही जाती है इसका क्या कारण है ?

उत्तर—पर्याय भी एक समय स्थायो श्रनित्य सत् होनेसे विकारी पर्याय भी जीव जब स्वतंत्ररूपसे अपने पुरुषाथंके द्वारा करे तब होती है। यदि वैसा न माना जाय तो द्रव्यका लक्षण 'सत्' सिद्ध न हो श्रीर इसिलए द्रव्यका नाश हो जाय। जीव स्वयं स्वतंत्ररूपसे अपने भावमें परके आधीन होता है इसिलए विकारी पर्यायको पराधीन कहा जाता है। किंतु ऐसा मानना न्याय संगत नही है कि 'परद्रव्य जीवको श्राधीन करता है इसिलये विकारी पर्याय होती है।'

प्रश्न-क्या यह मान्यता ठीक है कि "जब द्रव्य कर्में का वल होता है तब कर्म जीवकों आधीन कर लेते हैं क्यों कि कर्म में महान शक्ति है ?"

उत्तर—नहीं ऐसा नही है। प्रत्येक द्रव्यका प्रभाव ग्रीर शक्ति

उसके क्षेत्रमें रहती है। जीवमें कर्मकी शक्ति नहीं जा सकती इसलिए कर्म जीवको कभी भी भ्राषीन नहीं कर सकता। यह नियम श्रीसमयसार नाटकमें दिया गया है वह उपयोगी होनेसे यहाँ दिया जाता है:—

१--- ग्रज्ञानियोंके विचारमें रागद्वेषका कारणः---

## -दोहा-

कोई मूरख यों कहै, राग द्वेष परिखाम।
पुद्गलकी जोरावरी, वरतै आतमराम ॥६२॥
ज्यों ज्यों पुद्गल बल करे घरि घरि कर्मज भेष।
रागदोषको परिखमन, त्यौ त्यौं होइविशेष ॥६३॥

प्रयं:—कोई कोई मूर्ख ऐसा कहते हैं कि आत्मामें राग-द्वेष भाव पुद्गलकी जबरद्वस्तीमे होता है ॥६२॥ पुद्गल कर्मरूप परिग्णमनके जदय मे जितना जितना बल करता है जतनी जतनी बाहुल्यतासे राग-द्वेष परि-ग्णाम होते हैं ॥६३॥

---अज्ञानीको सत्य मार्गका उपदेश---

## --दोहा--

इहि विध जो विपरीत पख, गहै सद्है कोइ।
सो नर राग विरोध सों, कबहूँ भिन्न न होइ॥६४॥
सुगुरु कहैं जगमे रहै, पुद्गल संग सदीव।
सहज शुद्ध परिग्मिनिकों, श्रीसर लहै न जीव॥६४॥
ताते चिद्भाविन विषै, समरथ चेतन राउ।
राग विरोध मिध्यातमे, समिकतमें सिव भाउ॥६६॥
( देखो समयसार नाटक पृष्ठ ३४३ )

अर्थ:—अपर जो रीति कही है वह तो विपरीत पक्ष है। जो कोई उसे ग्रहण करता है या श्रद्धान करता है उस जीवके राग द्वेष श्रीर मोह कभी पृथक होते ही नही। श्री गुरु कहते हैं कि जीवके पुद्गलका साथ सदा ( अनादिका ) रहता है तो फिर सहज छुद्ध परिणमनका श्रवसर जीवको कभी मिले ही नही। इसलिये चैतन्यका भाव करनेमे चेतन राजा ही समर्थ हैं; वह मिथ्यात्वदशामें स्व से राग द्वेषरूप होता है और सम्यक्तवदशामें— शिव भाउ अर्थात् सम्यग्दर्शन—ज्ञान—चारित्ररूप होता है।

२—जीवको कर्मका उदय कुछ असर नहीं कर सकता श्रर्थात् निमित्त उपादानको कुछ कर नहीं सकता। इन्द्रियोंके भोग, लक्ष्मी, सगे सम्बन्धी या मकान श्रादिके सम्बन्धमें भी यही नियम है। यह नियम श्री समयसार नाटकके सर्वविशुद्धि द्वारमें निम्नरूपसे दिया है:—

--सवैया--

कों के शिष्य कहैं स्वामी राग रोष परिनाम, ताकी मूल प्रेरक कहहु तुम कीन है ? पुद्गल करम जोगे किघों इन्द्रिनिकी भोग, किघी धन किघी परिजन किघी भीन है।। गुँठ कहैं छहों दर्व अपने श्रपने रूप, सबनिकी सदा असहाई परिनोन है।

कोउ दरब काहुकों न प्रेरक कदाचि ताते,

राग दोष मोह मृषा मदिरा अचौन है।।६१॥

अर्थ — शिष्य कहता है — हे स्वामी ! राग द्वेष परिगामका मूल प्रेरक कीन है सो श्राप कही, पुद्गल कमें या इन्द्रियों भोग या घन या घरके मनुष्यं या मकान ? श्री गुरु समाधान करते हैं कि छहों द्रव्य श्रपने श्रपने स्वरूपमें सदा असहाय परिगामते हैं। कोई द्रव्य किसी द्रव्यका कभी भी प्रेरक नहीं है। राग द्वेषका कारण मिथ्यात्वरूपी मदिराका पान है।

(१०) पंचाध्यायी अ० १ गा० ८६ में भी वस्तुकी हरएक अवस्था-(-पर्याय भी ) "स्वतः सिद्ध" एवं 'स्वसहाय' है ऐसा कहा है---

वस्त्वंस्ति स्वतः सिद्धं यथा तथा तत्स्वतश्च परिणामि । तस्मादुत्पादस्थिति भंगमयं तत् सदेतदिह नियमात्।। ८९॥ -

अर्थ — जैसे वस्तु स्वतः सिद्ध है वैसे ही यह "स्वतः परिग्रामन-शील" भी है, इसलिये यहाँ पर यह सत् नियमसे उत्पाद व्यय श्रीर ध्रीव्य स्वरूप है। इसप्रकार किसी भी वस्तुकी कोई भी अवस्था, किसी भी समय, परके द्वारा नहीं की जा सकती, वस्तु सदा स्वतः परिग्णमनशील होनेसे अपनी पर्याय यानी अपने हरएक गुग्णके वर्तमान (अवस्था विशेष) का वह स्वयं ही सृष्टा—रचियता है।। ३०।।

# अव नित्यका लक्षण कहते हैं तद्भावाञ्ययं नित्यम् ॥ ३१ ॥

भ्रथं—[तद्भावाव्ययं] तद्भावसे जो ग्रव्यय है-नाश नहीं होना सो [नित्यम्] नित्य है।

### टीका

- (१) जो पहले समयमें हो वही दूसरे समयमें हो उसे तद्भाव कहते हैं; वह नित्य होता है—अन्यय=अविनाशी होता है।
- (२) इस अध्यायके चौथे सूत्रमें कहा है कि द्रव्यका स्वरूप नित्य है। उसकी व्याख्या इस सूत्रमें दो गई है।
- (३) प्रत्यभिज्ञानके हेतु को तद्भाव कहते हैं। जैसे कि द्रव्यको पहले समयमें देखनेके बाद दूसरे आदि समयोमें देखनेके "यह वही है जिसे मैंने पहले देखा था" ऐसा जो जोड़रूपज्ञान है वह द्रव्यका द्रव्यत्व बतलाता है, परन्तु यह नित्यता कथंचित् है क्योकि यह सामान्य स्वरूप की अपेक्षासे होती है। पर्यायकी अपेक्षासे द्रव्य अनित्य है। इसतरह जगत मे समस्त द्रव्य नित्यानित्यरूप हैं। यह प्रमाण दृष्ट है।
- (४) आत्मामें सर्वथा नित्यता मानने से मनुष्य, नरकादिकरूप संसार तथा संसारसे अत्यन्त छूटनेरूप मोक्ष नही बन सकता। सर्वथा नित्यती माननेंसे संसार स्वरूपका वर्णन श्रीर मोक्ष—उपायका कथन करने में विरोधता श्राती है, इसलिये सर्वथा नित्य मानना न्याय संगत नही है।। ३१।।

एक वस्तुमें दो विरुद्ध धर्म सिद्ध करने की रीति वतलाते हैं अपितानिर्पितसिद्धेः ॥ ३२ ॥

ध्यं—[ ध्रिपतानिपतिसद्धेः ] प्रधानता भ्रीर गौगतासे पदार्थों की सिद्धि होती है।

### टीका

- (१) प्रत्येक वस्तु अनेकान्त स्वरूप है यह सिद्धान्त इस सूत्रमें स्याद्वाद द्वारा कहा है। नित्यता और अनित्यता परस्पर विरोधी धर्म हैं, तथापि वे वस्तुको वस्तुपनमें निष्पन्न (सिद्ध) करनेवाले हैं, इसीलिये वे प्रत्येक द्रव्यमें होते ही है। उनका कथन मुख्य गौराक्ष्पसे होता है, वयों कि सभी धर्म एक साथ नहीं कहे जा सकते। जिस समय जिस धर्मको सिद्ध करना हो उस समय उसकी मुख्यता ली जाती है। उस मुख्यता—प्रधानता को 'अपित' कहा जाता है, और उस समय जिस धर्मको गौरा रखा हो उसे अनित कहा जाता है। ज्ञानी पुरुष जानता है कि अनित किया हुआ धर्म यद्यपि उस समय कहनेमें नहीं आया तो भी वह धर्म रहते ही है।
- (२) जिस समय द्रव्यको द्रव्यकी ग्रपेक्षासे नित्य कहा है उसी समय वह पर्यायकी ग्रपेक्षासे अनित्य है। सिफं उस समय 'ग्रनित्यता' कही नहीं गई किन्तु गिंभत रखी है। इसी प्रकार जब पर्यायकी अपेक्षासे द्रव्यको अनित्य कहा है उसी समय वह द्रव्यकी ग्रपेक्षासे नित्य है सिफं उस समय नित्यता कही नहीं है; क्योंकि दोनों घर्म एक साथ कहे नहीं जा सकते।
- (३) अर्पित और अनर्पित के द्वारा अनेकान्त स्वरूप का कथन—

अनेकान्त की व्याख्या निम्न प्रमाण है-

"एक वस्तुमें वस्तुत्वकी निष्पादक परस्पर विरुद्ध दो शक्तियोंका एक ही साथ प्रकाशित होना सो अनेकान्त है।" जैसे कि जो वस्तु सत् है वही श्रसत् है श्रर्थात् जो अस्ति है वही नास्ति है, जो एक है वही अनेक है, जो नित्य है वही अनित्य है इत्यादि। (स० सार सर्व विशुद्धिज्ञाना- धिकार पृ० ५६५)

श्रिपित श्रीर अनिपतका स्वरूप समभनेके लिये यहाँ कितने ही

दृष्टान्तोंकी जरूरत है, वे नीचे दिये जाते हैं-

- (१) 'जीव चेतन है' ऐसा कहने से 'जीव भ्रचेतन नहीं है' ऐसा उसमें स्वयं गिंभतरूपसे आगया। इसमे 'जीव चेतन है' यह कथन भ्रपित हुआ भ्रीर 'जीव अचेतन नहीं है' यह कथन अनिपत हुग्रा।
- (२) 'श्रजीव जड़ है' ऐसा कहने से 'श्रजीव चेतन नहीं है' ऐसा उसमें स्वयं गिंभत रूपसे आगया। इसमें पहला कथन अपित है और उसमें 'अजीव चेतन नहीं है' यह भाव अनिपत—गौग्रारूपसे आगया, अर्थात् बिना कहे भी उसमे गिंभत है ऐसा समक्ष लेना चाहिये।
- (३) 'जीव अपने द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव से सत् है' ऐसा कहने पर 'जीव पर द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावसे ग्रसत् है' ऐसा बिना कहे भी भ्रागया। पहला कथन 'अपित' है और दूसरा 'श्रनिपत' है।
- (४) 'जीव द्रव्य एक है' ऐसा कहने पर उसमें यह आगया कि 'जीव गुरा और पर्यायसे अनेक है।' पहला कथन 'अपित' है और दूसरा 'अनित' है।
- (५) 'जीव द्रव्य-गुणसे नित्य है' ऐसा कहनेसे उसमें यह कथन आगया कि 'जीव पर्यायसे ग्रनित्य है।' पहला कथन अपित और दूसरा श्रनिपत है।
- (६) 'जीव स्व से तत् ( Identical ) है' ऐसा कहनेसे उसमें यह कथन आगया कि 'जीव परसे ग्रतत् है।' इसमें पहला कथन अपित श्रीर दूसरा अनिपत है।
- (७) 'जीव अपने द्रव्य-गुरा-पर्यायसे अभिन्न है' ऐसा कहनेसे उसमें यह कथन आगया कि 'जीव परद्रव्य-उसके गुरा और पर्यायसे भिन्न है। पहला कथन अपित और दूसरा कथन अनिपत है।
- (८) 'जीव अपनी पर्यायका कर्ता हो सकता है' ऐसा कहने पर 'जीव परद्रव्यका कुछ कर नही सकता' यह भ्रागया। इसमे पहला कथन अपित और दूसरा अनिपत है।
  - (१) 'प्रत्येक द्रव्य अपनी पर्यायका भोक्ता हो सकता है' ऐसा

कहनेसे यह भी आगया कि 'कोई पर द्रव्यका भोक्ता नहीं हो सकता।' इसमें पहला कथन अपित और दूसरा अनिपत है।

- (१०) 'कर्मका विपाक कर्ममें आ सकता है' ऐसा कहनेसे यह कथन भी श्रागया कि 'कर्मका विपाक जीवमें नही श्रा सकता, इसमें पहला कथन अपित और दूसरा श्रनपित है।
- (११) 'सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्रकी एकता मोक्षमार्ग है' ऐसा कहनेपर यह कथन भी श्रागया कि 'पुण्य पाप, श्रास्रव वंघ ये मोक्षमार्ग नहीं है' इसमें पहला कथन श्रिपत और दूसरा अनिपत है।
- (१२) 'शरीर परद्रव्य है' ऐसा कहने पर यह कथन भी आ गया कि 'जीव शरीरकी कोई क्रिया नहीं कर सकता, उसे हला-चला नहीं सकता, उसकी संभाल नहीं रख सकता, उसका कुछ कर नहीं सकता वैसे ही शरीरकी क्रियासे जीवको राग, द्वेष, मोह, सुख, दु:ख वगैरह नहीं हो सकता।' इसमें पहला कथन अपित और दूसरा अनिपत है।
  - (१३) 'निमित्त पर द्रव्य है' ऐसा कहने पर उसमें यह कथन भी आगया, कि 'निमित्त पर द्रव्यका कुछ कर नही सकता, उसे सुघार या बिगाड़ नहीं सकता, सिर्फ वह अनुकूल संयोगरूपसे होता है' इसमें पहला कथन अपित श्रीर दूसरा अनिपत है।
  - (१४) 'घीका घड़ा' कहनेसे उसमें यह कथन भी आगया कि 'घड़ा घीमय नही किन्तु मिट्टीमय है, घीका घड़ा है यह तो मात्र व्यवहार कथन है' इसमे पहला कथन ग्रिप्त ग्रीर दूसरा अनिपत है।
  - (१५) 'मिथ्यात्व कर्मके उदयसे जीव मिथ्यादृष्टि होता है। इस कथनसे यह भी आगया कि 'जीव उस समयकी अपनी विपरीत श्रद्धा को लेकर मिथ्यादृष्टि होता है, वास्तवमें मिथ्यात्व कर्मके उदयके कारण जीव, मिथ्यादृष्टि नही होता, मिथ्यात्वकर्मके उदयसे जीव मिथ्यादृष्टि होता है—यह तो उपचारमात्र व्यवहार कथन है, वास्तवमे तो जीव जब स्वयं मिथ्या-श्रद्धारूप परिणामा तब मिथ्यात्व मोहनीय कर्मके जो रजकण उस समय उदयह्म हुये, उन पर निर्जराका आरोप न आकर विपाक उदयका आरोप

आया' इसमें पहला कथन अपित दूसरा अनिपत है।

- (१६) 'जीव जड़कर्मके उदयसे ग्यारहवें गुग्एस्थानसे गिरा' ऐसा कहनेसे यह कथन भी आगया कि 'जीव अपने पुरुषार्थकी कमजोरी से गिरा, जड़ कर्म परद्रव्य है और ११ वें गुग्एस्थानमें तो मोह कर्मका उदय ही नही है। वास्तवमें (-सचमुच) तो कर्मोदयसे जीव गिरता नही है, किन्तु जिस समय अपने पुरुषार्थं की कमजोरी से गिरा—तब मोहकर्म के उदयसे गिरा ऐसा आरोप (-उपचार-व्यवहार) आया' इसमें पहला कथन अपित और दूसरा अन्पित है।
- (१७) 'जीव पंचेन्द्रिय है' ऐसा कहने से यह कथन भी आगया कि 'जीव चेतनात्मक है जड़ इन्द्रियात्मक नहीं है, पाँचों इन्द्रियाँ जड़ हैं मात्र उसे उनका संयोग है।' इसमें पहला कथन अपित दूसरा अनिपत है।
- (१८) 'निगोदका जीव कर्मका उदय मंद होनेपर ऊँचा चढ़ता है' यह कहनेसे उसमें यह कथन आगया कि 'निगोदिया जीव स्वयं अपने पुरु- षार्थके द्वारा मंद कषाय करनेपर चढ़ता है, कर्म परद्रव्य है इसलिये कर्मके कारणसे जीव ऊँचा नही चढ़ा, (-अपनी योग्यतासे चढ़ा है) पहला कथन अपित और दूसरा अन्पित है।
- (१६) 'कर्मके उदयसे जीव असंयमी होता है क्योंकि चारित्रमोह के उदयके विना उसकी अनुपपत्ति है' ऐसा कहनेसे यह कथन आगया कि 'जीव अपने पुरुषार्थके दोषके कारण अपने चारित्र गुणके विकारको नहीं टालता और असंयमरूप परिणमता है इसलिये वह असंयमी होता है, यद्यपि उस समय चारित्र मोहके कर्म भी ऋड़ जाते हैं तो भी जीवके विकारका निमित्त पाकर नवीन कर्म स्वयं बांधता है, इसलिये पुराने चारित्र मोहकर्मपर उदयका आरोप आता है' इसमे पहला कथन अपित और दूसरा अनिपत है।
- (२०) 'कर्मके उदयसे जीव ऊर्घ्वलोक मध्यलोक श्रीर श्रघोलोक में जाता है क्योंकि श्रानुपूर्वी कर्मके उदयके विना उसकी अनुपपत्ति है' ऐसा कहनेसे उसमे यह कथन भी श्रागया कि 'जीवकी क्रियावती शक्तिकी उस समयकी वैसी योग्यता है इसलिये जीव ऊर्ध्वलोकमें अधोलोकमें श्रीर तियं-

ग्लोकमें जाता है, उस समय उसे अनुकूल आनुपूर्वी नाम कमैंका उदय संयोगरूपसे होता है। कमंपरद्रव्य है इसलिये वह जीवको किसी जगह नहीं ले जा सकता' इसमें पहला कथन अपित और दूसरा अनिपत है।

जपरोक्त दृष्टांत ध्यानमें रखकर शास्त्रमें कैसा भी कथन किया हो उसका निम्नलिखित श्रनुसार अर्थ करना चाहिये—

पहले यह निश्चय करना चाहिये कि शब्दार्थंके द्वारा यह कथन किस नयसे किया है। उसमें जो कथन जिस नयसे किया हो वह कथन अपित है ऐसा समभना। और सिद्धान्तके अनुसार उसमें गीएरूपसे जो दूसरे भाव गिंभत हैं, यद्यपि वे भाव जो कि वहाँ शब्दोमें नहीं कहें तो भी ऐसा समभ लेना चाहिये कि वे गिंभतरूपसे कहें है, यह अनिंपत कथन है। इसप्रकार अपित और अनिंपत दोनों पहलुओंको समभक्तर यदि जीव अर्थं करें तो हो जीवको प्रमाए और नयका सत्य ज्ञान हो। यदि दोनों पहलुओं को यथार्थं न समभें तो उसका ज्ञान अज्ञानरूपमें परिएमा है इसलिये उसका ज्ञान अप्रमाए और कुनयरूप है। प्रमाएको सम्यक् अनेकांत भी कहा जाता है।

जहाँ जहाँ निमित्त ग्रीर ग्रीदियक भाव की सापेक्षताका कथन हो, वहाँ औदियकभाव जीवका स्वतत्त्व होनेसे—निक्षयसे निरपेक्ष ही है सापेक्ष नहीं है इस मुख्य बातका स्वीकार होना चाहिये। एकान्त सापेक्ष माननेसे शास्त्रका सच्चा अर्थ नहीं होगा।

### (४) अनेकान्तका प्रयोजन

श्रनेकान्त भी सम्यक् एकान्त ऐसा निजपदकी प्राप्ति कराने के श्रतिरिक्त अन्य दूसरे हेतुसे उपकारी नहीं है।

## (५) एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ भी कर सकता है इस मान्यता में आनेवाले दोषोंका वर्णन

जगतमे छहों द्रव्य अत्यंत निकट एक क्षेत्रावगाह रूपसे रहे हुये हैं, वे स्वयं निजमें ग्रंतमंग्न रहते हुये अपने अनन्त घर्मोंके चक्रको चूमते हैं,— स्पर्श करते है तो भी वे परस्परमें एक दूसरे को स्पर्श नहीं करते। यदि एक द्रव्य दूसरे द्रव्यको स्पर्श करे तो वह परद्रव्यरूप हो जाय ग्रौर यदि परमा हो नाव तो निम्नलिधित दोप श्रावें:—

## १--संकर दोप

दो इस एकरप हो जायें तो संकर दोन आता है।

"गर्येगाम् गुगपत्प्राप्तिः संकरः"—जो प्रनेक द्रव्योके एक रूपताकी प्राप्ति है नो संकर दोप है। जीव धनादि से प्रज्ञान दशामे शरीरको, शरीरकी विद्यादो, प्रया एटियोको, भाव इन्द्रियोको तथा उनके विषयोंको स्व से एएएप नानता है यह श्रेय-शायक संकर दोप है। इस सूत्रमें कहे हुये एनेदांत स्दरपतो गमभने पर—धर्यात् जीव जीवरूपसे है कर्मरूपसे नही इम्प्ति हो पर्मे, इन्द्रियां, दारीर, जीवको विकारी और अपूर्ण दशा है मो सेच है नितु ये जीवका स्वरूप (-शान) नहीं है ऐसा समभकर भेद जिलान प्रयट परे सब शेप शायक संकर दोप दूर होता है प्रथात् सम्य-पर्मेन प्रयट परे सब शेप शायक संकर दोप दूर होता है।

जीय जितने धनोमें मोहनमंने साथ युक्त होकर दुःख भोगता है वह भारत मायक संकर दोग है। उस दोपको दूर करनेका प्रारंभ सम्यग्दर्शन प्रमट होने पर होता है ध्रोर श्रारपायज्ञानस्वभावका श्रच्छी तरह श्रालंबन फरनेने नर्यंगा क्यायभाव दूर होनेपर वह संकर दोप सर्वथा दूर होता है।

### २--व्यतिकर दोप

यदि जीव जडका कुछ कार्य करे श्रीर जड़ कर्म या शरीर जीवका
गुद्ध भना—गुरा करे तो जीव जड़रूप हो जाय श्रीर जड चेतनरूप हो जाय
तथा एक जीवके दूसरे जीव कुछ भला बुरा करें तो एक जीव दूसरे जीवरूप हो जाय। इस तरह एकका विषय दूसरेमें चला जायगा इसके व्यतिकर दीए श्रावेगा—"परस्परविषयगमनं व्यतिकरः।"

ज़र्कमं हलका हो और मार्ग दे तो जीवके घर्म हो श्रौर जडकमं वलवान हो तो जीव घर्म नहीं कर सकता—ऐसा माननेमें संकर श्रीर व्यतिकर दोनों दोव श्राते हैं।

जीव मोक्षका—धर्मका पुरुषार्थं न करे और अशुमभावमे रहे तब उसे बहुकर्गी जीव कहा जाता है, अथवा यों कहा जाता है कि-'उसके कर्म का तीव्र उदय है इसलिये वह धर्म नहीं करता । उस जीवकी लहें ये हैंव-सन्मुख नहीं है किंतु परवस्तु पर है, इतना बताने के लिये वह व्यवहार कथन है। परन्तु ऐसे उपचार कथनको सत्यार्थ माननेसे दोनों दोष आते हैं कि जड़ कर्म जीवको नुकसान करता है या जीव जड़कर्मका क्षय करता है। और ऐसा माननेमें दो द्रव्यके एकत्वकी मिथ्या श्रद्धा होती है।

## ३--अधिकरण दोष

यदि जीव शरीरका कुछ कर सकता, उसे हला-चला सकता या दूसरे जीवका कुछ कर सकता तो वह दोनों द्रव्योंका ग्रधिकरण (स्वक्षेत्र-रूप श्राघार) एक होजाय श्रीर इससे 'अधिकरण' दोष श्रावेगा।

## ४--परस्पराश्रय दोष

जीव स्व की अपेक्षासे सत् है और कर्म परवस्तु है उस अपेक्षासे जीव असत् है, तथा कर्म उसकी अपनी अपेक्षासे सत् है और जीवकी अपेक्षासे कर्म असत् है। ऐसा होनेपर भी जीव कर्मको बाँधे-छोड़े-उसका क्षिय करे वैसे ही कर्म कमेजोर हों तो जीव धर्म कर सकता है—ऐसा मान-नेमें 'परस्पराश्रय' दोष है। जीव कर्म इत्यादि समस्त द्रव्य सदा स्वतंत्र हैं और स्वयं स्व से स्वतंत्र रूपसे कार्य करते है ऐसा माननेसे 'परस्पराश्रय' दोष नहीं आता।

## ५ — संशय दोष

जीव अपने रागादि विकार भावको जान सकता है, स्वद्रव्यके आलंबनसे रागादि दोषका अभाव हो सकता है परन्तु उसे टालनेका प्रयत्न नहीं करता श्रोर जो जड़कमं और उसके उदय हैं उसको नही देख सकता तथापि ऐसा माने कि 'कर्मका उदय पतला पड़े, कर्मजोर हो, कर्मके आव-रण हटे तो धर्म या सुख हो सकता है; जड़कमं बलवान हो तो जीव गिर जाय, श्रवमीं या दु.खी होजाय, (जो ऐसा माने) उसके सशय—(-भय) दूर नहीं होता अथवा निज आत्माश्रित निश्चय रत्नत्रयसे धर्म होगा या पुण्य-से—व्यवहार करते २ धर्म होगा ? ऐसा संशय दूर किये विना जीव स्वतंत्रताकी श्रद्धा श्रीर सच्चा पुरुषार्थ नहीं कर सकता श्रीर विपरीत श्रिमप्राय रहितपनेका सच्चा पुरुषार्थ विना, किसी जीवको कभी धर्म या सम्यग्दर्शन

नहीं हो सकता। कोई भी द्रव्य दूसरोंका कुछ कर सकता है या नहीं ऐसी मान्यतामें संशय दोष आता है वह सच्ची समकसे दूर करना चाहिये।

## ६--अनवस्था दोष

जीव अपने परिशामका ही कर्ता है और अपना परिशाम उसका कर्म है। सवं द्रव्योंके अन्य द्रव्योंके साथ उत्पाद्य-उत्पादक भावका श्रमाव है, इसीलिये श्रजीवके साथ जीवके कार्य—कारणत्व सिद्ध नहीं होता। यदि एक द्रव्य दूसरेका कार्य करे, दूसरा तीसरेका कार्य करे—ऐसी परंपरा मानने पर अनन्त द्रव्य है उसमें कौन द्रव्य किस द्रव्यका कार्य करे इसका कोई नियम न रहेगा और इसीलिये अनवस्था दोष श्रावेगा। परन्तु यदि ऐसा नियम स्वीकार करें कि प्रत्येक द्रव्य अपना ही कार्य करता है परका कार्य नहीं कर सकता तो वस्तुकी यथार्थ व्यवस्था ज्यों की त्यों बनी रहती है श्रीर उसमें कोई श्रनवस्था दोष नहीं श्राता।

## ७--अप्रतिपचि दोष

प्रत्येक द्रव्यका द्रव्यत्व—क्षेत्रत्व—कालत्व (-पर्यायत्व) श्रीर भावत्व (-ग्रुग्) जिस प्रकारसे है जसीप्रकारसे जसका यथार्थ ज्ञान करना चाहिये। जीव क्या कर सकता और क्या नहीं कर सकता वैसे ही जड़ द्रव्य क्या कर सकते और क्या नहीं कर सकते—इसका ज्ञान न करना श्रीर तत्वज्ञान करनेका प्रयत्न नहीं करना सो श्रप्रतिपत्ति दोष है।

### ८-विरोध दोष

यदि ऐसा मानें कि एक द्रव्य स्वयं स्व से सत् है और वही द्रव्य परसे भी सत् है तो 'विरोध' दोष आता है। क्योंकि जीव जैसे अपना कार्य करे वैसे पर द्रव्यका—कर्म अर्थात् पर जीव आदिका—भी कार्य करे तो विरोध दोष लागू होता है।

## ९--अभाव दोष

यदि एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कार्य करे तो उस द्रव्यका नाश हो भीर एक द्रव्यका नाश हो तो क्रम क्रमसे सर्वे द्रव्योका नाश होगा, इस तरह उसमें 'भ्रभाव' दोष श्राता है। इन समस्त दोषोंको दूरकर वस्तुका ग्रनेकांत स्वरूप समभनेके लिये श्राचार्य भगवानने यह सूत्र कहा है।

## अर्वित ( मुख्य ) और अनर्वित ( गौण ) का विशेष

समभमें तथा कथन करनेके लिये किसी समय जपादानको मुख्य किया जाता है श्रीर किसी समय निमित्तको, (कभी निमित्तको मुख्यतासे कार्य नहीं होता मात्र कथनमें मुख्यता होती है) किसी समय द्रव्यको मुख्य किया जाता है तो किसी समय पर्यायको, किसी समय निश्चयको मुख्य कहा जाता है और किसी समय व्यवहारको । इस तरह जब एक पहलूको मुख्य करके कहा जावे तब दूसरे गौए रहनेवाले पहलुश्रोंका यथायोग्य ज्ञान कर लेना चाहिये। यह मुख्य श्रीर गौएता ज्ञानकी अपेक्षासे समभनी।

—परन्तु सम्यग्दर्शनकी अपेक्षासे हमेशा द्रव्यदृष्टिको प्रधान करके उपदेश दिया जाता है द्रव्यदृष्टिको प्रधानतामें कभी भी व्यवहारकी मुख्यता नहीं होती; वहाँ पर्यायदृष्टिके भेदको गौगा करके उसे व्यवहार कहा है। भेद दृष्टिमें एकने पर निर्विकल्प दशा नहीं होती और सरागीके विकल्प रहा करता है; इसलिये जबतक रागादिक दूर न हों तबतक भेदको गौगा कर अभेदरूप निर्विकल्प अनुभव कराया जाता है। द्रव्यदृष्टिकी भ्रपेक्षासे व्यवहार, पर्याय या भेद हमेशा गौगा रखा जाता है, उसे कभी मुख्य नहीं किया जाता ॥ ३२ ॥

# अब परमाणुओंमें बंघ होनेका कारण बतलाते हैं स्निग्धरूच्चत्वादुबन्धः ॥३३॥

श्रर्थः—[ स्निग्धरूक्षत्वात् ] चिकने श्रौर रूखेके कारण [संधः] दो, तीन इत्यादि परमाणुग्रोंका बंध होता है।

### - . टीका

(१) पुद्गलमें अनेक गुए हैं किंतु उनमेंसे स्पर्श गुएके -अतिरिक्त दूसरे गुणोंका पर्यायोंसे वन्य नहीं होता, वैसे ही स्पर्शकी ब्राठ पर्यायोंमेंसे भी स्निग्व श्रीर रूक्ष नामके पर्यायोंके कारएसे ही बंध होता है और दूसरे छह प्रकारके पर्यायोंसे बन्ध नहीं होता, ऐसा यहाँ बताया है। किस तरह की स्निग्ध और रूक्ष अवस्था हो तब बंध हो यह ३६ वें सूत्रमें कहेगे और किस तरहके हों तब बन्ध नहीं होता यह ३४-३५ वें सूत्रमें कहेंगे। वंध होने पर किस जातिका परिशामन होता है यह ३७ वें सूत्रमें कहा जायगा।

- (२) वंध- भ्रानेक पदार्थों मे एकत्वका ज्ञान करानेवाले संबंध विशेष को बन्ध कहते हैं।
- (३) बंघ तीन तरहका होता है—१-स्पर्शोके साथ पुद्गलोंका वन्घ, २-रागादिके साथ जीवका बन्ध, श्रीर ३-श्रन्योन्य अवगाह पुद्गल जीवात्मक बन्ध। (प्रवचनसार गाथा १७७) उनमेसे पुद्गलोंका बन्ध इस सूत्रमे बताया है।
- (४) स्निग्ध ग्रीर रूक्षत्वके जो अविभाग प्रतिच्छेद हैं उसे गुएा कि कहते हैं। एक, दो, तीन, चार, पाँच, छह इत्यादि तथा संख्यात, श्रसंख्यात या अनंत स्निग्ध गुएा रूपसे तथा रूक्ष गुएा रूपसे एक परमाग्रु और प्रत्येक परमाग्रु स्वतः स्वयं परिएामता है।
- (५) स्निग्घ स्निग्धके साथ, रूक्ष रूक्षके साथ तथा एक दूसरेके साथ बन्व होता है।

# वंघ कव नहीं होता ? न जघन्यगुणानाम् ॥३४॥

भ्रर्थः—[ जघन्यगुणानाम् ] जघन्य गुर्ण सहित परमागुओंका
[ न ] बन्घ नहीं होता ।

### टीका

(१) गुएाकी व्याख्या सूत्र ३३ की टीका दी गई है। 'जघन्य गुएा परमाणु' ग्रयात् जिस परमाणुमे स्निग्धता या रूक्षताका एक ग्रविभागी भ्रंश हो उसे जघन्य गुएा सहित परमाणु कहते हैं। जघन्यगुएा अर्थात् एक गुएा समक्षता।

<sup>\*</sup> यहाँ द्रव्य ग्रुण पर्यायमें आनेवाला ग्रुण नही समक्तना परन्तु ग्रुणका अर्थ 'स्निग्ध-रूक्षत्वकी शक्तिका नाप करनेका साधन' समक्तना चाहिये।

(२) परम चैतन्य स्वभावमें परिणित रखनेवालेके परमात्मस्वरूप के भावनारूप धर्मध्यान और शुक्लध्यानके बलसे जब जधन्य चिकनेके स्थानमें राग क्षीण हो जाता है तब जैसे जल ग्रीर रेतीका बन्ध नहीं होता वैसे ही जधन्य स्निग्ध या रूक्ष शक्तिधारी परमाणुका भी किसीके साथ वंध नहीं होता। (प्रवचनसार अध्याय २, गाथा ७२, श्री जयसेन श्राचार्यकी संस्कृत टीका, हिन्दी पुस्तक पृष्ठ २२७) जल ग्रीर रेतीके दृष्टांतमें जैसे जीवोंके परमानन्दमय स्व संवेदन गुणके बलसे रागद्वेष हीन हो जाता है और कर्मके साथ बन्ध नहीं होता उसीप्रकार जिस परमाणुमें जधन्य स्निग्ध या रूक्षता होती है उसके किसीसे बंध नहीं होता।

(हिन्दी प्रवचनसार गाथा ७३ पृ० २२८)

(३) श्री प्रवचनसार अध्याय २, गाथा ७१ से ७६ तक तथा गोम्मटसार जीवकांड गाथा ६१४ तथा उसके नीचेकी टीकामें यह बतलाया है कि पुद्गलोंमें बंध कब नही होता और कब होता है, श्रतः वह बाँचना।

## (४) चौतीसर्वे सत्रका सिद्धांत

- (१) द्रव्यमें भ्रपने साथ जो एकत्व है वह बंधका कारण नहीं होता किंतु अपनेमें—निजमें च्युतिरूपढेंत—दित्व हो तब बन्ध होता है। आत्मा एकभावस्वरूप है, परन्तु मोह राग-ढेंथरूप परिण्णमनसे ढेंतभावरूप होता है शौर उससे बन्ध होता है। (देखो प्रवचनसार गाथा १७५ की टीका) भ्रात्मा अपने त्रिकाली स्वरूपसे शुद्ध चैतन्य मात्र है। यदि पर्यायमें वह त्रिकाली शुद्ध चैतन्यके प्रति लक्ष्य करके भ्रंतमुँ ख हो तो ढेंतपन नहीं होता, बन्ध नहीं होता भ्रथात् मोह-राग-ढेंथमें नहीं रुकता। आत्मा मोहरागद्धेष में अटकता है वही बन्ध है। अज्ञानतापूर्वकका रागढेंष ही वास्तवमें स्निग्ध भ्रौर रूक्षत्वके स्थानमें होनेसे बन्ध है (देखो प्रवचनसार गाथा १७६ की टीका) इसप्रकार जब ग्रात्मामें द्वित्व हो तब बन्ध होता है और उसका निमित्त पाकर द्रव्यवन्ध होता है।
- (२) यह सिद्धांत पुद्गलमें लागू होता है। यदि पुद्गल अपने स्पर्शमें एक गुरारूप परिरामे तो उसके अपनेमे ही बन्धकी शक्ति (भावबंध) प्रगट न

होनेसे दूसरे पुद्गलके साथ बन्घ नहीं होता। किन्तु यदि उस पुद्गलके स्पर्शमें दो गुएरूप ग्रधिकपन आवे तो बन्घ की शक्ति (भावबन्धकी शक्ति) होनेसे दूसरे चार गुएवाले स्पर्शके साथ बन्घ हो जाता है, यह द्रव्यबंघ है। बन्घ होनेमे द्वित्व-द्वेत श्रर्थात् भेद होना ही चाहिए।

(३) दृष्टान्त—दशामें गुर्गस्थानमे सूक्ष्मसांपराय—जघन्य लोभ कषाय है तो भी मोहकर्मका बन्ध नही होता। संज्वलन क्रोध, मान, माया श्रीर लोभ तथा पुरुषवेद जो नवमें बन्धको प्राप्त थे उनकी वहाँ व्युच्छित्ति हुई उनका बन्ध वहाँ रुक गया। (देखो अध्याय ६ सूत्र १४ की टीका)

दृष्टान्तपरसे सिद्धांत—जीवका जघन्य लोभकषाय विकार है किंतु वह जघन्य होनेसे कार्माण-वर्गणाको लोभरूपसे बन्धने में निमित्त नही हुआ। (२) उस समय संज्वलन लोभकर्मकी प्रकृति उदयरूप है तथापि उसकी जघन्यता नवीन मोह कर्मके बन्धका निमित्त कारण नही होती (३) यदि जघन्य विकार कर्म बन्धका कारण हो तो कोई जीव बन्ध रहित नहीं हो सकता।।३४।।

# वंध कव नहीं होता इसका वर्णन करते हैं गुणसाम्ये सहशानाम् ॥३५॥

स्रयः—[ गुणसाम्ये ] गुणोंकी समानता हो तब [ सहशानाम् ] समान जातिवाले परमागुके साथ बन्ध नही होता । जैसे कि—दो गुणवाले स्निग्ध परमागुका दूसरे दो गुणवाले स्निग्ध परमागुके साथ बन्ध नही होता प्रथवा वैसे स्निग्ध परमागुका उतने ही गुणवाले रूक्ष परमागुके साथ बन्ध नहीं होता । 'न—( बन्ध नहीं होता )' यह शब्द इस सूत्रमे नहीं कहा परन्तु ऊपरके सूत्रमें कहा गया 'न' शब्द इस सूत्रमें भी लागू होता है ।

टीका

(१) सूत्रमें 'सहशानाम् पदसे यह प्रगट होता है कि गुणों की विषमतामे समान जातिवाले तथा भिन्न जातिवाले पुद्गलोंका वन्य होता है।

(२) दो गुरा या अधिक गुरा स्निग्वता श्रीर वैसे हो दो या अधिक गुरा रूक्षता समानरूपसे हो तब वन्घ नहीं होता, ऐसा वतानेके लिये 'गुरासाम्ये' पद इस सूत्रमें लिया है।। ३४।।

( देखो सर्वार्थसिद्धि, संस्कृत हिन्दी टीका, अध्याय ५ पृष्ठ १२३)

# वन्ध कब होता है ?

# द्वयधिकादिगुणानां तु ॥ ३६ ॥

भ्रथं:—[द्वचिकादिगुणानां तु ] दो ग्रधिक गुरा हों इस नरहके गुरा वालेके साथ ही बन्ध होता है।

### टीका

जब एक परमागुसे दूसरे परमागुमें दो अधिक गुगा हों तब ही बंध होता है। जैसे कि दो गुगावाले परमागुका बंध चार गुगावाले परमागुके साथ हो; तीन गुगावाले परमागुका पांच गुगावाले परमागुके साथ बंध हो परन्तु उससे अधिक या कम गुगावाले परमागुके साथ बंध नहीं होता । यह बन्ध स्निग्धका स्निग्धके साथ, रूक्षका रूक्षके साथ, स्निग्धका रूक्षके साथ तथा रूक्षका स्निग्धके भी बंध होता है। ।३६।।

# दो गुण अधिकके साथ मिलने पर नई न्यवस्था कैसी होती है ? बन्धेऽधिको पारिणामिको च ॥ ३७॥

श्रयं:—[च] श्रौर [बन्धे] बन्धरूप श्रवस्थामें [श्रधिकी] श्रिषिक गुरावाले परमाराष्ट्रग्रों अपने रूपमें [पारिणामिकी] (कम गुरावाले परमाराष्ट्रग्रोंका) परिरामानेवाले होता है। (यह कथन निमित्तका है)

### टीका

जो अल्पगुणघारक परमाणु हो वह जब अधिक गुणघारक पर-माणुके साथ बंध भ्रवस्थाको प्राप्त होता है तब वह अल्पगुण घारक पर-माणु अपनी पूर्व अवस्थाको छोड़कर दूसरी अवस्था प्रगट करता है और

<sup>•</sup> श्वेताम्बर मतमे इस व्यवस्था को नहीं माना है।

एक स्कंध हो जाता है अर्थात् अधिक गुएाधारक परमासुकी जातिका और उतने गुरावाला स्कंध होता है।। ३७।।

# द्रच्य का दूसरा लक्षण गुणपर्ययवत् द्रव्यम् ॥ ३८ ॥

## मर्थ—[ गुणपर्ययवत् ] गुणा पर्यायवाला [ द्रव्यम् ] द्रव्य है। टीका

- (१) गुरा-द्रव्यकी भ्रनेक पर्याय बदलने पर भी जो द्रव्यसे कभी पृथक् नही हो, निरन्तर द्रव्यके साथ सहभावी रहे वह गुरा कहलाता है।
- (२) जो द्रव्यके पूरे हिस्से में तथा उसकी सभी हालतमें रहे उसे गुए कहते हैं। (जैन सिद्धान्त प्रवेशिका प्रश्न ११३) (३) जो द्रव्यमें शक्तिकी अपेक्षासे मेद किया जावे वह गुए शब्दका अर्थ है (तत्त्वार्थसार—अध्याय ३, गाथा ६ पृष्ठ १३१) सूत्रकार गुएाकी व्याख्या ४१ वें सूत्रमें देंगे।
- (२) पर्याय—१-क्रमसे होनेवाली वस्तुकी—गुएाकी अवस्थाको पर्याय कहते हैं; २-गुएाके विकारको (विशेष कार्यको ) पर्याय कहते हैं; (जैन सिद्धान्त प्रवेशिका प्रश्न १४८) ३-द्रव्यमें जो विक्रिया हो ग्रथवा जो अवस्था बदले वह पर्याय कहलाती है।

(देखो तत्त्वार्थसार अध्याय ३ गाथा ६ पृष्ठ १३१)

सूत्रकार पर्यायकी व्याख्या ४२ वें सूत्रमें देंगे।

- (३) पहले सूत्र २६-३० में कहे हुए लक्षणसे यह लक्षण पृथक् नहीं है, शब्द भेद है, किन्तु भावभेद नहीं । पर्यायसे उत्पाद-व्यय की श्रीर गुरासे श्रीव्यकी प्रतीति हो जाती है ।
- (४) गुण्को भ्रन्वय, सहवर्ती पर्याय या भ्रक्रमवर्ती पर्याय भी कहा जाता है तथा पर्यायको व्यतिरेकी अथवा क्रमवर्ती कहा जाता है। द्रव्यका स्वभाव गुण्-पर्यायरूप है, ऐसा सूत्रमें कहकर द्रव्यका अनेकांतत्व सिद्ध किया।
  - ( प् ) द्रव्य, गुरा और पर्याय वस्तुरूपसे अभेद-अभिन्न है। नाम,

संख्या, लक्षरा श्रीर प्रयोजन की श्रपेक्षासे द्रव्य, गुण श्रीर पर्यायमें भेद हैं परन्तु प्रदेशसे श्रभेद हैं; ऐसा वस्तुका भेदाभेद स्वरूप समक्षना।

- (६) सूत्रमें 'वत्' शब्दका प्रयोग किया है वह कथंचित् भेदाभेद-रूप सूचित करता है।
- (७) जो गुराके द्वारा यह बतलावे कि 'एक द्रव्य दूसरे द्रव्यसे द्रव्यान्तर है' उसे विशेष गुरा कहते हैं। उसके द्वारा उस द्रव्यका विधान किया जाता है। यदि ऐसा न हो तो द्रव्योंकी संकरता-एकताका प्रसंग हो भीर एक द्रव्य बदलकर दूसरा हो जाय तो व्यतिकर दोषका प्रसंग होगा। इसलिये इन दोषोंसे रहित वस्तुका स्वरूप जैसाका तैसा समभना।।३८॥

# काल भी द्रव्य है

## कालश्च ॥ ३६ ॥

## प्रार्थ:--[काल:] काल [च] भी द्रव्य है। टीका

- (१) 'च' का अन्वय इस अध्यायके दूसरे सूत्र 'द्रव्याणि' के साथ है।
- (२) काल उत्पाद-व्यय-घ्रुव तथा गुग्ग-पर्याय सहित है, इसलिये वह द्रव्य है।
- (३) काल द्रव्योंकी संख्या श्रसंख्यात है। वे रत्नों की राशि की तरह एक दूसरेसे पृथक् लोकालोकके समस्त प्रदेशों पर स्थित हैं । वह प्रत्येक कालागु जड़, एक प्रदेशी और श्रमूर्तिक है। उनमें स्पर्शें गुगा नहीं है इसलिये एक दूसरेके साथ मिलकर स्कंघ रूप नहीं होता। कालमें मुख्य रूपसे या गौगारूपसे प्रदेश-समूहकी कल्पना नहीं हो सकती, इसलिये उसे श्रकाय भी कहते है। वह निष्क्रिय है श्रर्थात् एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेशमें नहीं जाता।
- (४) सूत्र २२ में वर्तना मुख्य कालका लक्षण कहा है और उसी सूत्रमें व्यवहार कालका लक्षण परिणाम, क्रिया, परत्व ग्रीर ग्रपरत्व कहा

है। इस व्यवहार कालके अनंत समय हैं ऐसा अब इसके बादके सूत्रमें कहते हैं।। ३६॥

# व्यवहार काल प्रमाण बताते हैं सो ऽनन्तसमयः ॥ ४०॥

अर्थ—[ सः ] वह काल द्रव्य [ अनन्त समयः ] अनन्त समय वाला है। कालका पर्याय यह समय है। यद्यपि वर्तमानकाल एक समयमात्र ही है तथापि भूत-भविष्यकी अपेक्षासे उसके अनन्त समय है।

### टीका

(१) समय—मंदगितसे गमन करनेवाले एक पुद्गल परमासुको स्नाकाको एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेशपर जानेमे जितना समय लगता है वह एक समय है। यह कालकी पर्याय होनेसे व्यवहार है। आविल, (-समयों के समूहसे ही जो हो) घडी, घंटा आदि व्यवहारकाल है। व्यवहारकाल निक्चयकालकी पर्याय है।

निश्चयकालद्रव्य— लोकाकाशके प्रत्येक प्रदेशपर रत्नोंकी राशि की तरह कालागुके स्थित होनेका ३६ वें सूत्रकी टीकामे कहा है; वह प्रत्येक निश्चयकालद्रव्य है। उसका लक्षण वर्तना है; यह सूत्र २२ मे कहा जा चुका है।

- (२) एक समयमें ध्रनन्त पदार्थोकी परिएाति—पर्याय—जो ध्रनन्त संख्यामे है; उसके एक कालागुकी पर्याय निमित्त होती है, इस अपेक्षासे एक कालागुको उपचारसे 'भ्रनन्त' कहा जाता है। मुख्य अर्थात् निश्चय-कालागु द्रव्यको संख्या असंख्यात है।
- (३) समय यह सबसे छोटेसे छोटा काल है उसका विभाग नहीं हो सकता ॥ ४०॥

इस तरह छह द्रव्योंका वर्णन पूर्ण हुआ। अब दो सूत्रो द्वारा गुण का श्रीर पर्यायका लक्षण बताकर यह श्रधिकार पूर्ण हो जायगा।

# गुण का लक्षण द्रव्याश्रया निगु एषाः गुणाः ॥ ४१ ॥

भ्रथं—[ द्रव्याश्रयाः ] जो द्रव्यके श्राश्रयसे हों और [ निर्गुणाः ] स्वयं दूसरे गुर्गोसे रहित हों [ गुणाः ] वे गुर्ग हैं।

### टीका

- (१) ज्ञानगुण जीवद्रव्यके भ्राश्रित रहता है तथा ज्ञानमें भ्रीर कोई दूसरा गुण नही रहता। यदि उसमें गुण रहे तो वह गुण न रहकर गुणी (द्रव्य) हो जाय किन्तु ऐसा नही होता। 'म्राश्रयाः' शब्द भेद भ्रीद दोनों बतलाता है।
- (२) प्रश्न-पर्याय भी द्रव्यके आश्रित रहती है और गुण रहित है इसलिये पर्यायमें भी गुण्त्व आजायगा और इसीसे इस सूत्रमें अति-व्याप्ति दोष लगेगा।

उत्तर—'द्रव्याश्रयाः' पद होनेसे जो नित्य द्रव्यके म्राश्रित रहता है, उसकी बात है, वह गुरा है, पर्याय नही है। इसीलिये 'द्रव्याश्रयाः' पदसे पर्याय उसमें नही आती। पर्याय एक समयवर्ती ही है।

कोई गुए दूसरे गुएके भ्राश्रित नहीं है और एक गुए दूसरे गुए की पर्यायका कर्ता नहीं हो सकता है।

## (३) इस स्त्रका सिद्धांत

प्रत्येक गुण अपने अपने द्रव्यके आश्रित रहता है इसलिये एक द्रव्यका गुण दूसरे द्रव्यका कुछ नहीं कर सकता, तथा दूसरे द्रव्यको प्रेरणा, असर या मदद नही कर सकता, पर द्रव्य निमित्तरूपसे होता है परन्तु एक द्रव्य पर द्रव्यमें अकिंचित्कर है (समयसार गाथा २६७ की टीका) प्रेरणा, सहाय, मदद, उपकार आदि का कथन उपचारमात्र है अर्थात् निमित्तका मात्र ज्ञान कराने के लिये है। ४१।।

पर्याय का लक्षण तद्भावः परिणामः ॥ ४२ ॥ प्रयं—[तद्भावः] जो द्रव्यका स्वभाव (निजभाव, निजतत्त्व) है [परिखामः] सी परिखाम है।

### टीका

- (१) द्रव्य जिस स्वरूपसे होता है तथा जिस स्वरूपसे परिरामता है वह तद्भाव परिराम है।
- (२) प्रश्न—कोई ऐसा कहते है कि द्रव्य श्रीर गुण सर्वथा भिन्न है, क्या यह ठीक है ?
- उत्तर—नही, गुण श्रीर द्रव्य कथंचित् भिन्न है कथंचित् अभिन्न है श्रर्थात् भिन्नाभिन्न है। संज्ञा-सख्या-लक्षण-विषयादि भेदसे भिन्न है वस्तुरूपसे प्रदेशरूपसे अभिन्न है, क्योंकि गुण द्रव्यका ही परिणाम है।
- (३) समस्त द्रव्योके अनादि श्रीद आदिमान परिणाम होता है। प्रवाहरूपसे अनादि परिणाम है, पर्याय उत्पन्न होती है—नष्ट होती है इसलिये वह सादि है। धर्म, अधर्म, श्राकाश, श्रीर काल इन चार द्रव्योके अनादि तथा श्रादिमान परिणाम श्रागम गम्य हैं तथा जीव और पुद्गलके अनादि परिणाम आगम गम्य है किन्तु उसके आदिमान परिणाम कथिनत् प्रत्यक्ष भी हैं।
- (४) गुराको सहवर्ती अथवा अक्रमवर्ती पर्याय कहा जाता है श्रीर पर्यायको क्रमवर्ती पर्याय कहा जाता है।
- (५) क्रमवर्ती पर्यायके स्वरूप नियमसार गाथा १४ की टीकामें कहा है "जो सर्वं तरफसे मेदको प्राप्त हो-परिएामन करे-सो पर्याय है।"

द्रवय—गुगा और पर्याय—ये वस्तुके तीन मेद कहे है, परन्तु नय तो द्रव्याधिक भीर पर्यायाधिक दो ही कहे हैं, तीसरा 'गुगाधिक' नय नहीं कहा, इसका क्या कारण है ? तथा गुगा क्या नयका विषय है ? इसका खुलासा पहले प्रथम अध्यायके सूत्र ६ की टीका पृष्ठ ३१-३२ मे दिया है।

( ५ ) इस सूत्रका सिद्धान्त

सूत्र ४१ में जो सिद्धांत कहा है उसी प्रमाणसे वह यहाँ भी लागू

होता है अर्थात् प्रत्येक द्रव्य अपने भावसे परिग्णमता है, परंके भावसे नहीं परिग्णमता; अतः यह सिद्ध हुग्रा कि प्रत्येक द्रव्य अपना काम कर सकता है किन्तु दूसरेका नहीं कर सकता ॥ ४२ ॥

# उपसंहार

इस पाँचवें अध्यायमें मुख्यरूपसे श्रजीवतत्त्वका कथन है। अजीव तत्त्वका कथन करते हुए, उसका जीवतत्त्वके साथ संबंध वतानेकी आव-श्यकता होने पर जीवका स्वरूप भी यहाँ वताया गया है। पुनरिप छहों द्रव्योंका सामान्य स्वरूप भी जीव और अजीवके साथ लागू होनेके कारण कहा है इस तरह इस श्रध्यायमें निम्न विषय श्राये हैं—

(१) छहों द्रव्योंके एक समान रीतिसे लागू होनेवाले नियमका स्वरूप, (२) द्रव्योंकी संख्या भ्रौर उनके नाम, (३) जीवका स्वरूप, (४) अजीवका स्वरूप, (४) स्याद्वाद सिद्धांत और (६) अस्तिकाय।

## (१) छहों द्रच्योंको लागू होनेवाला स्वरूप

(१) द्रव्यका लक्षण अस्तित्व (होनेरूप-विद्यमान) सत् है (सूत्र-२६) (२) विद्यमान-(सत्का) का लक्षण यह है कि त्रिकाल कायम रह-कर प्रत्येक समयमें जूनी अवस्थाको दूर (व्यय) कर नई अवस्था उत्पन्न करना। (सूत्र ३०) (३) द्रव्य अपने गुण और अवस्था वाला होता है, गुण द्रव्यके आश्रित रहता है और गुणमें गुण नही होता। वह निजका जो भाव है, उस भावसे परिणमता है (सूत्र ३८, ४२) (४) द्रव्यके निजभावका नाश नही होता इसलिये नित्य है और परिणमन करता है इस-१ लिये अनित्य है। (सूत्र ३१, ४२)

## (२) द्रव्यों की संख्या और उनके नाम

१-जीव अनेक है ( सूत्र ३ ), प्रत्येक जीवके असंख्यात प्रदेश हैं (सूत्र ८) वह लोकाकाशमें ही रहता है (सूत्र १२), जीवके प्रदेश संकोच और विस्तारको प्राप्त होते है इसीलिये लोकके असंख्यातवें भागसे लेकर समस्त लोकके अवगाह रूपसे है (सूत्र ४, १४), लोकाकाशके जितने प्रदेश

हैं उतने ही जीवके प्रदेश हैं। एक जीवके, धर्मद्रव्यके श्रीर अधर्मद्रव्यके प्रदेशोंकी संख्या समान है (सूत्र ८); परन्तु जीवके अवगाह और धर्म द्रव्य तथा श्रध्म द्रव्यके अवगाहमें श्रंतर है। धर्म-श्रध्म द्रव्य समस्त लोकाकाश में व्याप्त हैं जब कि जीवके प्रदेश संकोच और विस्तारको प्राप्त होते हैं। (सूत्र १३, १६)

- (२) जीवको विकारी श्रवस्थामें, सुख-दुख तथा जीवन-मरणमें पुद्गल द्रव्य निमित्त है; जीव द्रव्य भी परस्पर उन कार्योमें निमित्त होता है। संसारी जीवके संयोग रूपसे कार्मणादि शरीर, वचन मन और स्वासोच्छ्वास होता है (सूत्र १६, २०, २१)।
- (३) जीव क्रियावान है, उसकी क्रियावती शक्तिकी पर्याय कभी गतिरूप ग्रीर कभी स्थितिरूप होती है; जब गतिरूप होती है तब धर्मद्रव्य और जब स्थितिरूप होती है; तब अधर्मद्रव्य निमित्त है। (सूत्र १७)
- (४) जीव द्रव्यसे नित्य है, उसकी संख्या एक सहश रहनेवाली है श्रीर वह श्ररूपी है (सूत्र ४)

नोट:—छहों द्रव्योंका जो स्वरूप ऊपर नं० (१) में चार पहलु-भ्रोंसे बतलाया है वही स्वरूप प्रत्येक जीवद्रव्यके लागू होता है। भ्र० २ सूत्र ८ में जीवका लक्षरण उपयोग कहा जा चुका है।

## (४) अजीवका स्वरूप

जिनमे ज्ञान नहीं है ऐसे अजीव द्रव्य पाँच हैं—१-एक धर्म, २-एक अधर्म, ३-एक ग्राकाश, ४-अनेक पुद्गल तथा ४-ग्रसंख्यात कालाग्यु (सूत्र १, ३९)। ग्रब पाँच उपविभागों द्वारा उन पाँचों द्रव्योका स्वरूप कहा जाता है।

## (अ) धर्मद्रव्य

धर्मद्रव्य एक, अजीव, बहुप्रदेशी है। (सूत्र १, २, ६) वह नित्य, भ्रवस्थित, भ्ररूपी भ्रीर हलन चलन रहित है (सूत्र ४, ७)। इसके लोका-काश जितने असल्य प्रदेश हैं भ्रीर वह समस्त लोकाकाशमें व्याप्त है (सूत्र ८, १३) वह स्वयं हलन चलन करनेवाले जीव तथा पुद्गलोंको गति में निमित्त है (सूत्र १७)। उसे अवकाश देनेमें ग्राकाश निमित्त है और परिग्णमनमें काल निमित्त है (सूत्र १८, २२) ग्ररूपी (सूक्ष्म) होनेसे घमं ग्रीर अधमं द्रव्य लोकाकाशमें एक समान (एक दूसरेको व्याघात पहुँचाये बिना) व्याप्त हो रहे हैं (सूत्र १३)

# (ब) अधर्म द्रव्य

उपरोक्त समस्त बातें अधर्मद्रव्यके भी लागू होती है इतनी विशे-षता है कि धर्मद्रव्य जीव-पुद्गलोंको गतिमें निमित्त है तब अधर्मद्रव्य ठहरे हुये जीव-पुद्गलोंको स्थितिमें निमित्त है।

### (क) आकाशद्रव्य

श्राकाशद्रव्य एक, श्रजीव, अनन्त प्रदेशी है। (सूत्र १, २, ६, ६) नित्य अवस्थित, अरूपी और हलन चलन रहित है। (सूत्र ४, ७) श्रन्य पाँचों द्रव्योंको श्रवकाश देनेमें निमित्त है। (सूत्र १८) उसके परिग्रमनमें कालद्रव्य निमित्त है (सूत्र २२)। श्राकाशका सबसे छोटा भाग प्रदेश है।

### ( ह ) कालद्र च्य

कालद्रव्य प्रत्येक ग्रगुरूप, अरूपी, ग्रस्तिरूपसे किन्तु कायरिहत, नित्य श्रीर अवस्थित श्रजीव पदार्थ है (सूत्र २, ३६, ४) वह समस्त द्रव्योक परिग्मनमे निमित्त है (सूत्र २२) कालद्रव्यको स्थान देनेमें श्राकाश द्रव्य निमित्त है (सूत्र १८) एक आकाशके प्रदेशमें रहे हुये श्रनन्त द्रव्योंके परिग्मनमें एक कालागु निमित्त होता है, इस कारग्रसे उसे उपचारसे श्रनन्त समय कहा जाता है तथा भूत भविष्यकी अपेक्षासे श्रनन्त है। कालकी एक पर्यायको समय कहते है। (सूत्र ४०)

### ( इ ) पुद्गलद्रव्य

(१) यह पुद्गल द्रव्य भ्रनन्तानन्त हैं, वह प्रत्येक एक प्रदेशी हैं (सूत्र १, २, १०, ११)। उसमें स्पर्श, रस, गंघ, वर्ण आदि विशेप गुण हैं भ्रतः वह रूपी है (सूत्र २३, ५) उन विशेष गुणोमें से स्पर्ण गुणकी स्निग्घ या रूक्षकी जब अमुक प्रकारकी भ्रवस्था होती है तब बन्घ होता है ( सूत्र ३३ ) बन्ध प्राप्त पुद्गलोंको स्कंघ कहा जाता है। उनमेसे जीवके संयोगरूप होनेवाले स्कंघ शरीर, वचन, मन और श्वासोच्छ्वासरूपसे परिएामते हैं (सूत्र २५, १६)। कितनेक स्कंघ जीवके सुख, दु:ख, जीवन और मरएामे निमित्त होते हैं (सूत्र २०)।

- (२) स्कन्घरूपसे परिएामे हुये परमाणु संख्यात श्रसंख्यात श्रीर श्रनंत होते हैं। तथा बन्धकी ऐसी विशेषता है कि एक प्रदेशमें अनेक रहते हैं, अनेक स्कन्ध संख्यात प्रदेशोंको और श्रसंख्यात प्रदेशोंको रोकते हैं तथा एक महास्कंध लोक प्रमाण असंख्यात आकाशके प्रदेशोंको रोकता है (सूत्र १०, १४, १२)
- (३) जिस पुद्गलको स्निग्घता या रूक्षता जघन्यरूपसे हो वह बन्धके पात्र नहीं तथा एक समान गुणवाले पुद्गलोंका बन्ध नहीं होता (सूत्र ३४, ३५)। जघन्य गुणको छोड़कर दो म्रंश ही ग्रधिक हों वहाँ स्निग्धको स्निग्धके साथ, रूक्षका रूक्षके साथ, तथा स्निग्ध रूक्षका पर-स्परमें बन्ध होता है श्रीए जिसके श्रधिक गुण हों उसरूपसे समस्त स्कंध हो जाता है (सूत्र ३६, ३७) स्कंधकी उत्पत्ति परमाणुओके मेद (छूट पडनेसे—श्रलग होनेसे) संघात (मिलनेसे) श्रथवा एक ही समय दोनो प्रकारसे (मेद-संघातसे) होती है (सूत्र २६) और अणुकी उत्पत्ति मेदसे होती है (सूत्र २७) मेद संघात दोनोंसे मिलकर उत्पन्न हुआ स्कंध चक्षुइन्द्रियगोचर होता है (सूत्र २८)।
- (४) शब्द, बन्ध, सूक्ष्म, स्थूल, सस्थान, मेद, तम, छाया, आतप श्रीर उद्योत ये सब पुद्गलकी पर्यायें है।
- (५) पुद्गल द्रव्यके हलन चलनमें घर्मद्रव्य और स्थितिमें ग्रधर्म-द्रव्य निमित्त है (सूत्र १७); ग्रवगाहनमे आकाशद्रव्य निमित्त है श्रीर परिणमनमें कालद्रव्य निमित्त है (सूत्र १८, २२)।
- (६) पुद्गल स्कंघोको शरीर, वचन, मन और श्वासोच्छ्वास रूपसे परिग्णमानेमे जीव निमित्त है (सूत्र १६); वन्धरूप होनेमें पर-स्पर निमित्त है (सूत्र ३३)।

नोट—स्निग्धता श्रीर रूक्षताके श्रनन्त अविभाग प्रतिच्छेद होते हैं। एक अविभागी श्रंशको गुरा कहते है ऐसा यहाँ गुरा शब्दका श्रर्थ है।

## ( ५ ) स्याद्वाद सिद्धांत

प्रत्येक द्रव्य गुरा-पर्यायात्मक है, उत्पाद व्यय ध्रीव्य युक्त सत् है, सप्त भंगस्वरूप है। इस तरह द्रव्यमें त्रिकाली अखंड स्वरूप श्रीर प्रत्येक समयमें प्रवर्तमान अवस्था-ऐसे दो पहलू होते हैं। पुनरिप स्वयं स्व से अस्तिरूप है और परसे नास्तिरूप है। इसीलिये द्रव्य, गुरा और पर्याय सब ग्रनेकांतात्मक ( अनेक धर्मरूप ) हैं। अल्पज्ञ जीव किसी भी पदा-र्थंका विचार क्रमपूर्वंक करता है, परन्तु समस्त पदार्थंको एक साथ विचार में नहीं ले सकता; विचारमें भ्रानेवाले पदार्थंके भी एक पहलुका विचार कर सकता है और फिर दूसरे पहलूका विचार कर सकता है। इसप्रकार उसके विचार और कथनमें क्रम पड़े बिना नहीं रहता। इसीलिये जिस समय त्रिकाली ध्रुव पहलूका विचार करे तब दूसरे पहलू विचारके लिये मुल्तवी रहें। अतः जिसका विचार किया जावे उसे मुख्य और जो विचार मे बाकी रहे उन्हें गौएा किया जावे । इसप्रकार वस्तुके श्रनेकांतस्वरूपका निर्एाय करनेमें क्रम पड़ता है। इन ग्रनेकांतस्वरूपका कथन करनेके लिये तथा उसे समभनेके लिये उपरोक्त पद्धति ग्रहण करना, इसीका नाम 'स्याद्वाद' है। और वह इस अध्यायके ३२ वे सूत्रमें बताया है। जिस-समय जिस पहलू (अर्थात् धर्म ) को ज्ञानमे लिया जाने उसे 'अपित' कहा जाता है और उसी समय जो पहलू अर्थात् धर्म ज्ञानमें गौएा रहे हों वह 'अनर्पित' कहलाता है। इस तरह समस्त स्वरूपकी सिद्धि-प्राप्ति-निश्चित-ज्ञान हो सकता है। उस निखिल पदार्थके ज्ञानको प्रमाएा श्रीर एक धर्मके ज्ञानको नय कहते है, श्रीर 'स्यात् अस्ति-नास्ति' के भेदों द्वारा उसी पदार्थके ज्ञानको 'सप्तभगी' स्वरूप कहा जाता है।

## (६) अस्तिकाय

छह द्रव्योमें से जीव, धर्म, ग्रधमें, आकाश और पुद्गल ये पांच

इ- भनेरात = भने ह + भनत ( धमं ) = भने ह धमं।

श्रस्तिकाय हैं ( सूत्र १,२,३); श्रीर काल श्रस्ति है (सूत्र २,३६) किंतु काय-बहुप्रदेशी नहीं है ( सूत्र १)

## (७) जीव और पुद्गल द्रव्यकी सिद्धि १-२

- (१) 'जोव' एक पद है श्रीर इसीलिये वह जगत् की किसी वस्तु को-पदार्थको बतलाता है, इसलिये श्रपने को यह विचार करना है कि वह क्या है। इसके विचारनेमें अपने को एक मनुष्यका उदाहरण लेना चाहिये जिससे विचार करने मे सुगमता हो।
- (२) हमने एक मनुष्यको देखा, वहाँ सर्व प्रथम हमारी दृष्टि उसके दारीर पर पड़ेगी तथा यह भी ज्ञात होगा कि वह मनुष्य ज्ञान सहित पदार्थ भी है। ऐसा जो निश्चित् किया कि शरीर है वह इन्द्रियोसे निश्चित किया किंतु उस मनुष्यके ज्ञान है ऐसा जो निश्चय किया वह इन्द्रियोसे निश्चित् नही किया, क्योंकि अरूपी ज्ञान इंद्रियगम्य नहीं है, किन्तु उस मनुष्य के वचन, या शरीरकी चेष्टा परसे निश्चय किया गया है। उनमें से इन्द्रियों द्वारा शरीरका निश्चय किया, इस ज्ञानको ग्रपन इन्द्रियजन्य कहते है और उस मनुष्यमें ज्ञान होने का जो निश्चय किया सो श्रनुमानजन्य ज्ञान है।
- (३) इसप्रकार मनुष्यमें हमें दो मेद मालूम हुए—१-इन्द्रियजन्य ज्ञानसे शरीर, २-ग्रनुमान जन्य ज्ञानसे ज्ञान । फिर चाहे किसी मनुष्य के ज्ञान अल्पमात्रमे प्रगट हो या किसी के ज्यादा—विशेष ज्ञान प्रगट हो । हमें यह निश्चय करना चाहिये कि उन दोनों बातों के जानने पर वे दोनों एक ही पदार्थ के गुगा हैं या भिन्न २ पदार्थों के वे गुगा हैं ?
- (४) जिस मनुष्यको हमने देखा उसके सम्बन्धमे निम्न प्रकार से हष्टांत दिया जाता है।
- (१) उस मनुष्यके हाथमे कुछ लगा और शरीरमें से खून निक-लने लगा।
- (२) उस मनुष्य ने रक्त निकलता हुआ जाना और वह रक्त तुरंत ही बन्द हो जाय तो ठीक, ऐसी तीव्र भावना माई।

- (३) किन्तु उसी समय रक्त ज्यादा(निकखने लगा, और कई-उपाय किये, किन्तु उसके बन्द होने में बहुत समय लगा ।
- (४) रक्त बन्द होने के बाद हमें जल्दी श्रायम हो जाय ऐसी उस मनुष्य ने निरन्तर भावना करना जारी रखी।
- (४) किन्तु भावनाके अनुसार पृरिगाम निकलनेके बदलेमें वह भाग सड़ता गया।
- (६) उस मनुष्यको शरीरमें ममृत्वके कारण बहुत् दु:ख हुआ श्रीर उसे उस दु.खका श्रनुभव भी हुग्रा।
- (७) दूसरे संगे सम्बन्धियोंने यह ज्ञाना कि उस मनुष्यको दुःख होता है, किन्तु वे उस मनुष्यके दुःख के अनुभवका कुछ भी भ्रंश न ले सके।
  - (८) अंतमें उसने हाथके सड़े हुए भागको कटवाया ।
- (१) वह हाथ कटा तथापि उस मनुष्यका ज्ञान उतना ही रहा और विशेष अभ्याससे ज्यादा बढ़ गया भ्रीर बाकी रहा हुआ शरीर बहुत कमजीर होता गया तथा वजनमे भी घटता गया।
- (१०) शरीर कमजोर हुम्रा तथापि उसके ज्ञानाभ्यासके बलसे घेर्य रहा भीर शांति बढ़ी।
- ५—हमे यह जानना चाहिये कि ये दश बातें क्या सिद्धं करती है। मनुष्यमें विचार शक्ति (Reasoning Faculty) है और वह तो प्रत्येक मनुष्यके भ्रनुभवगम्य है। भ्रब विचार करने पूर निम्न सिद्धांत्रं प्रगट होते हैं:—
- (१) शरीर और ज्ञान घारण करनेवाली वस्तु ये दोनों पृथक् २ पदार्थं है, क्योंकि उस ज्ञान घारण करनेवाली वस्तुने 'खून तत्क्षण हो बंद हो जाय तो ठीक हो' ऐसी इच्छा की तथापि खून बंद नही हुम्रा; इतना ही नही किन्तु इच्छासे विरुद्ध शरीरकी भ्रीर खूनकी अवस्था हुई । यदि शरीर श्रीर ज्ञान घारण करनेवाली वस्तु ये दोनों एक ही हों तो ऐसा न हो।
  - (२) यदि वह दोनों वस्तुयें एक ही होती तो जब ज्ञान करने;

वाले ने इच्छा की उसी समय खून बन्द हो जाता ।

- (३) यदि वह दोनों एक ही वस्तु होती तो रक्त तुरंत हो बंद हो जाता, इतना हो नही किन्तु ऊपर नं० (४-५) में बताये गये माफिक भावना करनेके कारण शरीरका वह भाग भी नही सडता, इसके विपरीत जिस समय इच्छा की उस समय तुरन्त ही ग्राराम हो जाता। किंतु दोनों पृथक होनेसे वैसा नही होता।
- (४) ऊपर नं० (६-७) में जो हकीकत बतलाई है वह सिद्ध करती है कि जिसका हाथ सड़ा है वह धीर उसके सगे सम्बन्धी सब स्वतंत्र पदार्थ है। यदि वे एक ही होते तो वे उस मनुष्यका दुःख एक होकर भोगते और वह मनुष्य अपने दुःखका भाग उनको देता अथवा घनिष्ट सम्बन्धीजन उसका दुःख लेकर वे स्वयं भोगते, किन्तु ऐसा नही बन सकता, अतः यह सिद्ध हुआ कि वे भी इस मनुष्यसे भिन्न स्वतंत्र ज्ञानरूप और शरीर सहित व्यक्ति है।
- (५) ऊपर नं० ( ८-६ ) में जो वृत्त बतलाया है यह सिद्ध करता है कि शरीर संयोगी पदार्थ है; इसीलिये हाथ जितना भाग उसमें से ग्रलग हो सका। यदि वह एक अखंड पदार्थ होता तो हाथ जितना दुकड़ा काटकर ग्रलग न किया जा सकता। पुनश्च वह यह सिद्ध करता है कि शरीरसे ज्ञान स्वतंत्र है क्योंकि शरीरका अमुक भाग कटाया तथापि उतने प्रमाणमे ज्ञान कम नही होता किन्तु उतना हो रहता है, श्रीर यद्यपि शरीर कमजोर होता जाय तथापि ज्ञान बढता जाता है श्रथीत् यह सिद्ध हुग्रा कि शरीर ग्रीर ज्ञान दोनों स्वतत्र वस्तुऐ है।
- (६) उपरोक्त न० (१०) से यह सिद्ध हुआ कि यद्यपि ज्ञान बढा तो भी वजन नहीं वढ़ा परन्तु ज्ञानके साथ सम्बन्ध रखनेवाले धैर्य, शांति आदिमें वृद्धि हुई, यद्यपि शरीर वजनमें घटा तथापि ज्ञानमे घटती नहीं हुई, इसिलये ज्ञान और शरीर ये दोनो भिन्न, स्वतत्र, विरोधी गुण्याले पदार्थ हैं। जैसे कि—( भ्र ) शरीर वजन सिहत और ज्ञान वजन रिहत हैं (ब) शरीर घटा, ज्ञान बढ़ा, (क) शरीरका भाग कम हुआ, ज्ञान उतना ही रहा और फिर बढ़ा; ( ड ) शरीर इन्द्रिय गम्य है, संयोगी है भ्रीर अलग हो

सकता है, किसी दूसरी जगह उसका भाग अलग होकर रह सकता है, ज्ञान-वस्तु इन्द्रियगम्य नहीं किन्तु ज्ञानगम्य है उसके दुकड़े या हिस्से नहीं हो सकते क्योंकि वह असंयोगी है, श्रीर सदा ग्रपने द्रव्य-क्षेत्र (ग्राकार) काल और भावोंसे ग्रपनेमें ग्रखंडित रहता है। और इसलिये उसका कोई भाग अलग होकर ग्रन्यत्र नहीं रह सकता तथा किसीको दे नहीं सकता; (इ) यह संयोगी पदार्थसे शरीर बना है, उसके दुकड़े हिस्से हो सकते है, परंतु ज्ञान नहीं मिलता; किसी संयोगसे कोई ग्रपना ज्ञान दूसरेको दे नहीं सकता किन्तु अपने अभ्याससे ही ज्ञान बढ़ा सकनेवाला, ग्रसंयोगो और निजमें से आनेवाला होनेसे ज्ञान स्व के ही-आत्माके ही ग्राश्रित रहने वाला है।

- (७) 'ज्ञान' गुएा वाचक नाम है,' वह गुएा। बिना नही होता इस-लिये ज्ञान गुएाकी धारएा करनेवाली ऐसी एक वस्तु है। उसे जीव, आत्मा, सचेतन पदार्थ, चैतन्य इत्यादि नामोंसे पहिचाना जा सकता है। इस तरह जीव पदार्थ ज्ञान सहित, असंयोगी, श्रक्ष्पी और अपने ही भावोंका अपनेमें कर्ता—भोक्ता सिद्ध हुआ और उससे विरुद्ध शरीर ज्ञान रहित, अजीव, संयोगी रूपी पदार्थ सिद्ध हुआ; वह पुद्रल नामसे पहचाना जाता है। शरीर के अतिरिक्त जो जो पदार्थ दृश्यमान होते हैं वे सभी शरीरकी तरह पुद्रल ही है। और वे सब पुद्गल सदा अपने ही भावोका श्रपनेमें कर्ता— भोक्ता हैं जीवसे सदा भिन्न होने पर भी श्रपना कार्य करनेमें सामर्थ्यवान है।
- (८) पुनश्च ज्ञानका ज्ञानत्व कायम रहकर उसमे हानि वृद्धि होती है। उस कमावेशीको ज्ञानकी तारतम्यतारूप ग्रवस्था कहा जाता है। शास्त्रकी परिभाषामे उसे 'पर्याय' कहते हैं। जो नित्य ज्ञानत्व स्थिर रहता है सो 'ज्ञानगुएा' है।
- (६) शरीर संयोगी सिद्ध हुआ इसलिये वह वियोग सिहत ही होता है। पुनश्च शरीरके छोटे २ हिस्से करें तो कई हों और जलाने पर राख हो। इसीलिये यह सिद्ध हुम्रा कि शरीर अनेक रजकगोंका पिंड है। जैसे जीव भ्रीर ज्ञान इंद्रियगम्य नहीं किंतु विचार (Reasoning) गम्य है उसी तरह पुद्गलरूप अविभागी रजकण भी इंद्रियगम्य नहीं किंतु ज्ञानगम्य है। (१०) शरीर यह मूल वस्तु नहीं किन्तु अनेक रजकगोंका पिंड है

श्रीर रजकरण स्वतंत्र वस्तु है श्रर्थात् श्रसंयोगी पदार्थं है। श्रीर स्वयं परिरामनशील है।

- (११) जीव और रजकरण असंयोगी हैं अतः यह सिद्ध हुआ कि वे अनादि अनन्त है; क्योंकि जो पदार्थ किसी संयोगसे उत्पन्न न हुआ हो उसका कदापि नाश भी नहीं होता।
- (१२) शरीर एक स्वतत्र पदार्थ नहीं है किन्तु ग्रनेक पदार्थों की संयोगी अवस्था है। अवस्था हमेशा प्रारम्भ सहित ही होती है इसलिये शरीर शुरुआत—प्रारम्भ सहित है। वह संयोगी होनेसे वियोगी भी है।
- ६—जीव अनेक और अनादि अनन्त है तथा रजकरा अनेक और अनादि अनन्त है। एक जीव किसी दूसरे जीवके साथ पिंडरूप नहीं हो सकता; परन्तु स्पर्शके काररा रजकरा पिंडरूप होता है। अतः यह सिद्ध हुआ कि द्रव्यका लक्षरा सत्, अनेक द्रव्य, रजकरा, उसके स्कंघ, उत्पाद—व्यय—धीव्य इत्यादि विषय इस अध्यायमें कहे गये है।
- ७-इस तरह जीव और पुद्गलका पृथक्त तथा अनादि अनन्तत्व सिद्ध होने पर निम्न लौकिक मान्यतायें असत्य ठहरती है:—
- (१) अनेक रजकरणोके एकमेक रूप होनेपर उनमेसे नया जीव उत्पन्न होता है यह मान्यता असत्य है क्योंकि रजकरण सदा ज्ञान रहित जड़ है इसीलिये ज्ञान रहित कितने भी पदार्थोका संयोग हो तो भी जीव उत्पन्न नही होता। जैसे अनेक अधकारोंके एकत्रित करने पर उनमेंसे प्रकाश नहीं होता उसी तरह अजीवमेसे जीवकी उत्पत्ति नहीं होती।
- (२) ऐसी मान्यता असत्य है कि जीवका स्वरूप क्या है वह अपने को मालुम नहीं होता; क्योंकि ज्ञान क्या नहीं जानता ? ज्ञानकी रुचि बढ़ानेपर आत्माका स्वरूप बराबर जाना जा सकता है। इसलिये यह विचारसे गम्य है (Reasoning—दलीलगम्य) है ऐसा ऊपर सिद्ध किया है।
  - (३) कोई ऐसा मानते हैं कि जीव और शरीर ईश्वरने बनाये, किन्तु यह मान्यता असत्य है, क्योंकि दोनों पदार्थ अनादि अनंत है, अनादि अनन्त पदार्थींका कोई कर्ता हो ही नहीं सकता।

५—उपरोक्त पैरा ४ के पैरेमें जो १० उप पैरा दिया है उस परसे यह सिद्ध होता है कि यदि जीव शरीरका कुछ कर सकता है अथवा शरीर जीवका कुछ कर सकता है ऐसी मान्यता मिथ्या है। इस विषयका सिद्धांत इस अध्यायके सूत्र ४१ की टीकामें भी दिया है।

# (८) उपादान-निमित्त संबंधी सिद्धांत

जीव, पुद्गलके म्रतिरिक्त दूसरे चार द्रव्योंकी सिद्धि करनेसे पहले हमें उपादान निमित्तके सिद्धांतको और उसकी सिद्धिको ससफ लेना आवश्यक है। उपादान अर्थात् वस्तुको सहज शक्ति—निजशक्ति भ्रौर निमित्तका भ्रथं है संयोगरूप परवस्तु।

इसका दृष्टांत—एक मनुष्यका नाम देवदत्त है; इसका यह श्रर्थ है
कि देवदत्त स्वयं स्व से स्व-रूप है किंतु वह यज्ञदत्त इत्यादि किसी दूसरे
पदार्थ रूप नही है, ऐसा समभनेसे दो पदार्थ भिन्नरूपसे सिद्ध होते हैं,
र — देवदत्त स्वयं २—यज्ञदत्त इत्यादि दूसरे पदार्थ। देवदत्तका ग्रस्तित्व
सिद्ध करने में दो कारण हुये:—(१) देवदत्त स्वयं (२) यज्ञदत्त इत्यादि
दूसरे पदार्थ जो जगत्में सद्भावरूप हैं किन्तु उनका देवदत्तमें ग्रमाव। इन
दो कारणोंमें देवदत्तका स्वयंका अस्तित्व निजशक्ति होनेसे मूलकारण
प्रर्थात् उपादानकारण है ग्रीर जगत्के यज्ञदत्त इत्यादि दूसरे पदार्थोंका
अपने—अपनेमें सद्भाव और देवदत्तमें ग्रमाव वह देवदत्तका अस्तित्व सिद्ध
करनेमें निमित्त कारण है। यदि इस तरह न माना जाये श्रीर यज्ञदत्त
आदि अन्य किसी भी पदार्थका देवदत्तमे सद्भाव माना जावे तो वह भी
देवदत्त होजायगा। ऐसाहोनेसे देवदत्तकी स्वतंत्रसत्ताही सिद्धनही होसकेगी।

पुनश्च यदि यज्ञदत्त इत्यादि दूसरे पदार्थोंकी सत्ता ही—सद्भाव ही न मानें तो देवदत्तका अस्तित्व भी सिद्ध नहीं हो सकता, क्योंकि एक मनुष्य को दूसरेसे भिन्न वतानेके लिये उसे देवदत्त कहा, इसलिये देवदत्तके सत्ता-रूपमे देवदत्त मूल उपादानकारण और जिससे उसे पृथक् वतलाया वैसे अन्य पदार्थ सो निमित्त कारण है—इससे ऐसा नियम भी सिद्ध हुआ कि निमित्त-फारण उपादानके लिये अनुक्ल होता है किंतु प्रतिज्ञल नहीं होता। देवदत्त के देवदत्तपनेमें परद्रव्य उसके अनुकूल है, क्योंकि वे देवदत्तरूप नहीं

होते । यदि वे देवदत्तरूप से हो जार्ये तो प्रतिक्षल हो जार्ये और ऐसा होने पर दोनोंका (देवदत्त और परका ) नाश हो जाए।

इसतरह दो सिद्धात निश्चित हुए—(१) प्रत्येक द्रव्य-गुग्ग-पर्याय की जो स्वसे अस्ति है सो जपादानकारण है और परद्रव्य-गुग्ग-पर्यायकी जो उसमें नास्ति है सो निमत्तकारण है, निमित्तकारण तो मात्र श्रारो-पित कारण है, यथार्थ कारण नहीं है; तथा वह उपादानकारणको कुछ भी नहीं करता। जीवके उपादानमें जिस जातिका भाव हो उस भावको अनुक्लरूप होनेका निमित्तमे आरोप किया जाता है। सामने सत् निमित्त हो लथापि कोई जीव यदि विपरीत भाव करे तो उस जीवके विरुद्धभावमे भी उपस्थित वस्तुको अनुकूल निमित्त बनाया—ऐसा कहा जाता है। जैसे कोई जीव तीर्थं द्वार भगवानके सम्वश्वरणमें गया और दिव्यध्वनिमे वस्तुका जो यथार्थं स्वरूप कहा गया वह सुद्धा, परन्तु उस जीवके गलेमे बात नहीं उत्तरी अर्थात् स्वयं समभा नहीं इस्लिये वृह विमुख हो गया तो कहा जाता है कि उस जीवने अपने विपरीत भावके लिये भगवानकी दिव्य-ध्वनिको अनुकूल निमित्त बनाया।

#### (९) उपरोक्त सिद्धांतके साधारसे जीव, पुद्गलके स्रतिरिक्त चार द्वयोंकी सिद्धि

दृष्टिगोचर होनेवाले पदार्थोमें चार बातें देखनेमें आती है, (१) ऐसा देखा जाता है कि वह पदार्थ ऊपर, नीचे, यहाँ, वहाँ है। (२) वही पदार्थ ग्रभी, फिर, जब, तब, तभीसे ग्रभीतक—इसतरह देखा जाता है । (३) वही पदार्थ स्थिर, स्तब्ध, निश्चल इस तरहसे देखा जाता है और (४) वही पदार्थ हिलता—इलता, चंचल, ग्रस्थिर देखा जाता है। यह चार बातें पदार्थोंको देखनेपर स्पष्ट समक्षमे ग्राती है, तो भी इन विषयों द्वारा पदार्थोंकी किंचित् ग्राकृति नही बदलती। उन उन कार्योंका उपादान कारण तो वह प्रत्येक द्रव्य है, किंतु उन चारों प्रकारकी किया भिन्न भिन्न प्रकार की होनेसे उस कियाके सूचक निमित्त कारण प्रथक् ही होते हैं।

, इस सम्बन्धमे यह ध्यान रखना कि किसी पदार्थमे पहली, दूसरी

और तींसरी अथवा पहली, दूसरी श्रीर चौथी बातें एक सांथ देखी जाती हैं। किन्तु तीसरी, चौथी और पहली श्रथवा तीसरी चौथी और दूसरी यह बातें कभी एक साथ नहीं होती।

ग्रब हमें एक एक बारेमें क्रमशः देखना चाहिये।

अ. आकाश की सिद्धि—-३

जगंतकी प्रत्येक वस्तुको अपना क्षेत्र होता है ग्रर्थात् उसे लम्बाई-चौड़ाई होती है यानी उसे ग्रपना अवगाहन होता है। वह अवगाहन ग्रपना उपादान कारण हुआ और उसमें निमित्तकारणरूप दूसरी वस्तु होती है।

निमित्तकारएं रूप दूसरी वस्तु ऐसी होनी चाहिये कि उसके साथ उपादान वस्तु अवगाहनमें एकरूप न हो जाय। उपादान स्वय अवगाहनरूप है तथापि अवगाहनमें जो परद्रव्य निमित्त है, उससे वह विभिन्तरूपमें कायम रहे, अर्थात् परमार्थसे प्रत्येक द्रव्य स्व-स्वके भ्रवगाहनमें ही है।

पुनश्च, वह वस्तु जगतके समस्त पदार्थोको एक साथ निमित्तं कारण चाहिये, क्योंकि जगत्के समस्त पदार्थं अनादि हैं और सभीके श्रपना-अपना क्षेत्र है, वह उसका श्रवगाहन है। अवगाहनमें निमित्त होने वाली वस्तु समस्त श्रवगाहन लेनेवाले द्रव्योंसे बड़ी चाहिये। जगतमें ऐसी एक वस्तु श्रवगाहनमें निमित्तकारणरूप है, उसे 'आकाशद्रव्य' कहा जाता है।

और फिर जगतमें सूक्ष्म, स्थूल ऐसे दो प्रकारके तथा रूपी और अरूपी ऐसे दो प्रकारके पदार्थ हैं। उन उपादानरूप पदार्थों के निमित्तरूप से अनुकूल कोई परद्रव्य होना चाहिये और उसका उपादानसे ग्रभाव चाहिये; और फिर अबाधित अवगाहन देनेवाला पदार्थ अरूपी ही हो देसकता है। इस तरह आकाश एक, सर्व व्यापक, सबसे बड़ा, अरूपी ग्रीर अनादि द्रव्यरूप सिद्ध होता है।

यदि आकाश द्रव्यको न माना जावे तो द्रव्यमें स्व क्षेत्रत्व नही रहेगा श्रोर ऊपर नीचे-यहाँ-वहाँ ऐसा निमित्तका ज्ञान करानेवाला स्थान नहीं रहेगा। श्रल्पज्ञानवाले मनुष्यको निमित्तद्वारा ज्ञान कराये विना वह उपादान श्रीर निमित्त दोनोंका यथार्थ ज्ञान नहीं कर सकता इतना ही नहीं किन्तु यदि उपादानको न माने तो निमित्तको भी नहीं मान सकेंगे और निमित्त को न मानें तो वह उपादनको नहीं मान सकेगा। दोनोंके यथार्थ रूपसे माने बिना यथार्थ ज्ञान नहीं हो सकेगा; इस तरह उपादान और निमित्त दोनोंको शून्यरूपसे श्रर्थात् नहीं होने रूपसे मानना पड़ेगा श्रीर इस तरह समस्त पदार्थोंको शून्यत्व प्राप्त होगा, किन्तु ऐसा बन ही नहीं सकता।

#### व. कालकी सिद्धि--- ४

द्रव्य कायम रहकर एक अवस्था छोड़कर दूसरी अवस्था रूपसे होता है, उसे वर्तना कहते है। इस वर्तनामें उस वस्तुकी निज शक्ति उपादान कारण है, क्योंकि यदि निजमें वह शक्ति न हो तो स्वयं न परिणमे। पहिले यह सिद्ध किया है कि किसी भी कार्यके लिये दो कारण स्वतंत्र रूपसे होते हैं; इसीलिये निमित्त कारण संयोगरूपसे होना चाहिये। अतः उस वर्तनामे निमित्त कारण एक वस्तु है उस वस्तुको 'काल द्रव्य' कहा जाता है और फिर निमित्त अनुकूल होता है। सबसे छोटा द्रव्य एक रजकण है, इसलिये उसे निमित्त कारण भी एक रजकण वरावर चाहिये। अतः यह सिद्ध हुआ कि कालाणु एक प्रदेशी है।

प्रश्न-यदि काल द्रव्यको अगुप्रमागा न माने श्रीर बड़ा मानें तो क्या दोष लगेगा ?

उत्तर—उस अगुके परिगामन होनेमें छोटेसे छोटा समय न लग-कर अधिक समय लगेगा और परिगामन शक्तिके अधिक समय लगेगा तो निज शक्ति न कहलायेगी। पुनस्न अल्पसे अल्प काल एक समय जितना न होनेसे काल द्रव्य बड़ा हो तो उसकी पर्याय बड़ी होगी। इस तरह दो समय, दो घटे, क्रमशः न होकर एक साथ होगे जो बन नहीं सकते। एक एक समय करके कालको बड़ा माने तो ठीक है किन्तु एक साथ लम्बा काल (अधिक समय) नहीं हो सकता। यदि ऐसा हो तो किसी भी समय की गिनतों न हो सके।

प्रश्न-पह सिद्ध हुआ कि कालद्रव्य एक प्रदेशी है उससे वड़ा

नहीं, परन्तु ऐसा किसलिये मानना कि कालाग्य समस्त लोकमें हैं ?

उत्तर—जगतमें आकाशके एक २ प्रदेश पर भ्रनेक पुद्रल परमागु भीर उतने ही क्षेत्रको रोकनेवाले सूक्ष्म भ्रनेक पुद्रल स्कंघ हैं भ्रीर उनके परिग्मनमें निमित्त कारण प्रत्येक आकाशके प्रदेशमें एक एक कालागु होना सिद्ध होता है।

प्रश्न-एक श्राकाशके प्रदेशमें श्रधिक कालागु स्कंघरूप माननेमें क्या विरोध श्राता है ?

उत्तर—जिसमें स्पर्श गुरा हो उसीमें स्कंघरूप बन्ध होता है श्रीर वह तो पुद्गल द्रव्य है। कालागु पुद्गल द्रव्य नहीं, श्ररूपी है; इसलिये उसका स्कन्घ ही नही होता।

# क. अधर्मास्तिकाय और धर्मास्तिकायकी सिद्धि ५-६

जीव श्रौर पुद्गल इन दो द्रव्योंमें क्रियावती शक्ति होनेसे उनके हलन चलन होता है, किन्तु वह हलन चलन रूप क्रिया निरन्तर नहीं होती। वे किसी समय स्थिर होते श्रौर किसी समय गतिरूप होते हैं; क्योंकि स्थिरता या हलन चलनरूप क्रिया गुरा नहीं है किन्तु क्रियावती शक्तिकी पर्याय है। उस क्रियावती शक्तिकी स्थिरतारूप परिरामनका मूलकारण द्रव्य स्वयं है, उसका निमित्तकारण उससे श्रन्य चाहिये। यह पहले बताया गया है कि जगतमें निमित्तकारण होता ही है। इसीलिये जो स्थिरतारूप परिरामनका निमित्त कारण है उस द्रव्यको अधर्मद्रव्य कहते है। क्रियावती शक्तिके हलन—चलनरूप परिरामनका मूलकारण द्रव्य स्वयं है और हलन चलनमें जो निमित्त है उसे धर्मद्रव्य कहते हैं। हलन चलनका निमित्त कारण श्रधर्मद्रव्यसे विपरीत चाहिये और वह धर्मद्रव्य है।

#### (१०) इन छह द्रव्योंके एक ही जगह होनेकी सिद्धि

हमने पहले जीव-पुदूलकी सिद्धि करनेमे मनुष्यका दृष्टान्त लिया था उस परसे यह सिद्धि सरल होगी।

(१) जीव ज्ञानगुरा घारक पदार्थ है।

- (२) यह शरीर यह सिद्ध करता है कि शरीर संयोगी, जड़, रूपी पदार्थ है; यह भी उसी जगह है; इसका मूल अनादि-अनंत पुदूल द्रव्य है।
- (३) वह मनुष्य आकाशके किसी भागमे हमेशा होता है, इसीलिये उसी स्थान पर आकाश भी है।
- (४) उस मनुष्यकी एक अवस्था दूर होकर दूसरी ग्रवस्था होती है। इस ग्रपेक्षासे उसी स्थानपर काल द्रव्यके ग्रस्तित्वकी सिद्धि होती है।
- (४) उस मनुष्यके जीवके असंख्यात प्रदेशमें समय समय पर एक क्षेत्रावगाह रूपसे नोकर्म वर्गगाएँ श्रीर नवीन-नवीन कर्म बँघकर वहाँ स्थिर होते हैं, इस दृष्टिसे उसी स्थान पर अघर्मद्रव्यकी सिद्धि होती है।
- (६) उस मनुष्यके जीवके असख्यात प्रदेशके साथ प्रतिसमय भ्रनेक परमागु आते जाते हैं, इस दृष्टिसे उसी स्थान पर धर्मद्रव्यकी सिद्धि होती है।

इस तरह छहों द्रव्योंका एक क्षेत्रमे ग्रस्तित्व सिद्ध हुग्रा।

(११) अन्य प्रकारसे छह द्रव्योंके अस्तित्वकी सिद्धि

#### १-२ जीवद्रव्य और पुद्गलद्रव्य

जो स्थूल पदार्थ दृष्टिगोचर होते हैं ऐसे शरीर, पुस्तक, पत्थर, लकड़ी इत्यादिमें ज्ञान नहीं है अर्थात् वे अर्जाव है; इन पदार्थोंको तो अज्ञानी भी देखता है। उन पदार्थोंमे वृद्धि-ह्यास होता रहता है अर्थात् वे मिल जाते हैं श्रीर बिळुड़ जाते हैं। ऐसे दृष्टिगोचर होनेवाले पदार्थोंको पुद्गल कहा जाता है। वर्ग्य, गंघ, रस श्रीर स्पर्श ये पुद्गल द्रव्यके गुग्य हैं; इसीलिये पुद्गल द्रव्य काला-सफेद, सुगन्ध-दुर्गन्ध, खट्टा-मीठा, हल्का-भारी, इत्यादि रूपसे जाना जाता है; यह सब पुद्गलकी ही अवस्थायें हैं। जीव तो काला-सफेद, सुगंधित-दुर्गन्धित, इत्यादि रूपसे नहीं है, जीव तो ज्ञानवाला है। शब्द सुनाई देता है या बोला जाता है वह भी पुद्गलकी ही हालत है। उन पुद्गलोसे जीव श्रलग है। जगतमे किसी अचेत मनुष्यको देखकर कहा जाता है कि इसका चेतन कहाँ चला गया? अर्थात् यह शरीर तो अजीव है, वह तो जानता नहीं, किन्तु जाननेवाला ज्ञान कहाँ चला गया? अर्थात् जीव कहाँ गया? इसमें जीव और पुद्गल इन दो द्रव्योकी सिद्ध हुई।

#### ३--आकाशद्रव्य

लोग श्रव्यक्तरूपसे यह तो स्वीकार करते हैं कि 'श्राकाश' नामका द्रव्य है। दस्तावेजोंमें ऐसा लिखते है कि "श्रमुक मकान इत्यादि स्थानका आकाश्से पाताल पर्यन्त हमारा हक है" श्रर्थात् यह निश्चय हुआ कि श्राकाशसे पाताल रूप कोई एक वस्तु है। यदि आकाशसे पाताल पर्यन्त कोई वस्तु ही न हो तो ऐसा क्यों लिखा जाता है कि 'आकाशसे पाताल तकका हक (—दावा) है ? वस्तु है इसलिये उसका हक माना जाता है। आकाशसे पाताल तक श्रर्थात् सर्वव्यापी रही हुई वस्तुको 'आकाश द्रव्य' कहा जाता है। यह द्रव्य ज्ञान रहित और अरूपी है, उसमे रङ्ग, रस वगैरह नहीं हैं।

#### ४---कालद्रच्य

जीव, पुद्गल ग्रीर आकाश द्रव्यको सिद्ध किया; ग्रब यह सिद्ध किया जाता है कि 'काल' नामकी एक वस्तु है। लोग दस्तावेज कराते ग्रीर उसमें लिखाते है कि "यावत् चन्द्रदिवाकरो जब तक सूर्य और चन्द्र रहेगे तब तक हमारा हक है।" इसमें काल द्रव्यको स्वीकार किया। इसी समय ही हक है ऐसा नही किन्तु काल जैसा बढ़ता जाता है उस समस्त कालमें हमारा हक है; इसप्रकार कालको स्वीकार करता है। "हमारा वैभव भविष्यमे ऐसा ही बना रहो"—इस भावनामें भी भविष्यत कालको भी स्वीकार किया, ग्रीर फिर ऐसा कहते हैं कि 'हम तो सात पेढ़ीसे सुखी हैं, वहाँ भी भूतकाल स्वीकार करता है। भूतकाल, वर्तमान-काल और भविष्यतकाल ये समस्त भेद निश्चय कालद्रव्यकी व्यवहार पर्याय के हैं। यह काल द्रव्य भी ग्रह्मी है और उसमे ज्ञान नहीं है।

इस तरह जीव, पुद्गल, श्राकाश श्रीर काल द्रव्यकी सिद्धि हुई। श्रव घर्म और अधर्म ये दो द्रव्य शेष रहे।

#### ५---धर्मद्रच्य

जीव इस घर्म द्रव्यको भी भ्रव्यक्तरूपसे स्वीकार करता है। छहों द्रव्योंके श्रस्तित्वको स्वीकार किये विना कोई भी व्यवहार नही चल सकता। श्राना, जाना, रहना इत्यादि सभीमे छहों द्रव्योंकी ग्रस्ति सिद्ध हो जाती है। चार द्रव्य तो सिद्ध हो चुके हैं अब बाकीके दो द्रव्य सिद्ध करना है। यह कहनेमें धर्म द्रव्य सिद्ध हो जाता है कि 'एक ग्रामसे दूसरे ग्राम आया।' एक ग्रामसे दूसरे ग्राम ग्राया इसका क्या ग्रर्थ है ? यानि जीव और शरीरके परमागुओंकी गति हुई, एक क्षेत्रसे दूसरा क्षेत्र बदला। अब इस क्षेत्र बदलनेके कार्यमें किस द्रव्यको निमित्त कहेगे ? क्योंकि ऐसा नियम है कि प्रत्येक कार्यमें उपादान श्रीर निमित्त कारण होता ही है। यह विचार करते है कि जीव और पुद्रलोंको एक ग्रामसे दूसरे ग्राम आनेमें निमित्त कौनसा द्रव्य है। प्रथम तो 'जीव श्रीर पुरूल ये उपादान हैं' उपादान स्वयं निमित्त नही कहलाता । निमित्त तो उपादानसे भिन्न ही होता है, इसलिये जीव या पुद्रल ये क्षेत्रांतरके निमित्त नही। काल द्रव्य तो परिशामनमे निमित्त है अर्थात् पर्याय बदलनेमें निमित्त है किंतु काल द्रव्य क्षेत्रांतरका निमित्त नही है; श्राकाश द्रव्य समस्त द्रव्योंको रहनेके लिये स्थान देता है जब ये पहले क्षेत्रमें थे तब भी जीव और पुदूलोंकी भ्राकाश निमित्त था ग्रीर दूसरे क्षेत्रमे भी वही निमित्त है, इसलिये आकाशको भी क्षेत्रांतरका निमित्त नहीं कह सकते। तो फिर यह निश्चित होता है कि क्षेत्रांतररूप जो कार्यं हुआ उसका निमित्त इन चार द्रव्योंके अतिरिक्त कोई ग्रन्य द्रव्य है। गति करनेमें कोई एक द्रव्य निमित्तरूपसे है किन्तु वह कौनसा द्रव्य है इसका जीवने कभी विचार नहीं किया, इसीलिये उसकी खबर नही है। क्षेत्रांतर होनेमें निमित्तरूप जो द्रव्य है उस द्रव्यको 'धर्म-द्रव्य' कहा जाता है। यह द्रव्य भी श्ररूपी और ज्ञान रहित है।

#### ६--अधर्मद्रव्य

जिस तरह गित करनेमें घमं द्रव्य निमित्त है उसीतरह स्थितिमें उससे विरुद्ध श्रधमंद्रव्य निमित्तरूप है। "एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमे श्राकर स्थिर रहा" यहाँ स्थिर रहनेमें निमित्त कौन है ? आकाश स्थिर रहनेमें निमित्त नही है; क्यों आकाशका निमित्त तो रहनेके लिये है, गित के समय भी रहनेमें आकाश निमित्त था, इसीलिये स्थितिका निमित्त कोई श्रन्य द्रव्य चाह्ये वह द्रव्य 'अधमें द्रव्य' है। यह भी श्ररूपी और ज्ञान रहित है।

इसप्रकार जीव, पुदूल, धर्म, अधमं, आकाश और काल इन छह द्रव्यों की सिद्धि की। इन छहके अतिरिक्त सातवां कोई द्रव्य है ही नहीं, और इन छहमेंसे एक भी न्यून नहीं है, बरावर छह ही द्रव्य हैं और ऐसा माननेसे ही यथार्थ वस्तुकी सिद्धि होती है। यदि इन छहके ग्रतिरिक्त सातवां कोई द्रव्य हो तो यह बताग्रो कि उसका क्या कार्य है ? ऐसा कोई कार्य नहीं है जो इन छह से बाहर हो, इसलिये सातवां द्रव्य नहीं है। हीं धिद इन छह द्रव्योंमेसे एक भी कम हो तो यह वताग्रो कि उसका कार्य कौन करेगा ? छह द्रव्योंमेसे एक भी द्रव्य ऐसा नहीं कि जिसके बिना विश्व नियम चल सके

# छह द्रन्य संबंधी कुछ जानकारी

- १—जीव—इस जगतमें अनन्त जीव हैं। ज्ञानृत्व चिह्नकें (विशेष गुराके) द्वारा जीव पहचाना जाता है। क्योंकि जीवके ग्रतिरिक्त भ्रन्य किसी पदार्थमें ज्ञानृत्व नहीं है। जीव अनन्त हैं, वे सभी एक दूसरेसे बिल्कुल भिन्न है। सदैव जाननेवाले है।
- २—पुद्गल-इस जगतमे भ्रनन्तानन्त पुद्गल हैं। वह अचेतन हैं; स्पर्शे, रस, गंघ और वर्शके द्वारा पुद्गल पहचाना जाता है, क्योंकि पुद्गल के सिवाय भ्रन्य किसी पदार्थमे स्पर्शे, रस, गन्घ या वर्शे नही है। जो इन्द्रियोके द्वारा जाने जाते है वे सब पुद्गलके बने हुए स्कंघ है।
- ३—धर्म-यहाँ घर्म कहनेसे आत्माका घर्म नहीं किन्तु 'घर्म' नामका द्रव्य समक्तना चाहिये। यह द्रव्य एक अखण्ड और समस्त लोकमें व्याप्त है। जीव और पुद्गलोंके गमन करते समय यह द्रव्य निमित्तरूपसे पहचाना जाता है।
- ४—अधर्म-यहाँ ग्रधमं कहनेसे आत्माका दोष नही किंतु अधर्म नामका द्रव्य समऋना चाहिये। यह एक ग्रखण्ड द्रव्य है जो समस्त लोकमें व्याप्त है। जीव और पुद्गल गकमन रके जब स्थिर होते हैं तब यह द्रव्य निमित्तरूपसे जाना जाता है।
- भ आकाश यह एक अखंड सर्वन्यापक द्रव्य है। समस्त पदा-र्थोको स्थान देनेमे यह द्रव्य निमित्तरूपसे पहचाना जाता है। इस द्रव्यके

जितने भागमें अन्य पाँचों द्रव्य रहते है उतने भागको 'लोकाकाश' कहा जाता है और जितना भाग अन्य पाँचों द्रव्योंसे रिक्त है उसे 'अलोकाकाश' कहा जाता है। खाली स्थानका अर्थ होता है 'अकेला आकाश।'

६—काल—ग्रसंख्य काल द्रव्य हैं। इस लोकके ग्रसंख्य प्रदेश हैं; उस प्रत्येक प्रदेशपर एक एक काल द्रव्य रहा हुम्रा है। असंख्य कालाग्यु हैं वे सब एक दूसरेसे अलग हैं। वस्तुके रूपान्तर (परिवर्तन) होनेमें यह द्रव्य निमित्तरूपसे जाना जाता है। जीवद्रव्यके अतिरिक्त यह पाँचों द्रव्य सदा अचेतन है, उनमें ज्ञान, सुख-या दु:ख कभी नहीं हैं।]

इन छह द्रव्योंको सर्वज्ञके ग्रितिरक्त अन्य कोई भी प्रत्यक्ष नहीं जान सकता। सर्वज्ञदेवने ही इन छह द्रव्योंको जाना है भीर उन्हीने उनका यथार्थ स्वरूप कहा है; इसीलिये सर्वज्ञके सत्यमार्गके ग्रितिरक्त ग्रन्य कोई मतमें छह द्रव्योंका स्वरूप हो ही नहीं सकता; क्योंकि दूसरे अपूर्ण (अल्पज्ञ) जीव उन द्रव्योंको नहीं जान सकते; इसलिये छह द्रव्योंके स्वरूपकी यथार्थ प्रतीति करना चाहिये।

#### टोपीके दर्शातसे बह द्रव्योंकी सिद्धि

- (१) देखो यह कपड़ेकी टोपी है, यह ग्रनन्त परमागुओंसे मिल-कर बनी है और इसके फट जाने पर परमागु अलग हो जाते हैं। इसतरह मिलना भीर बिछुड़ना पुद्गलका स्वभाव है। पुनश्च यह टोपी सफेद है, दूसरी कोई काली, लाल भ्रादि रंगकी भी टोपी होती है; रंग पुद्गल द्रव्य का चिह्न है, इसलिये जो दृष्टिगोचर होता है वह पुद्गल द्रव्य है।
- (२) 'यह टोपी है पुस्तक नहीं' ऐसा जाननेवाला ज्ञान है और ज्ञान जीवका चिह्न है, ध्रतः जीव भी सिद्ध हुआ।
- (३) अब यह विचारना चाहिये कि टोपी कहाँ रही हुई है? यद्यपि निश्चयसे तो टोपी टोपीमे ही है, किन्तु टोपी टोपीमें ही है यह कहनेसे टोपीका बराबर ख्याल नहीं आ सकता, इसलिये निमित्तरूपसे यह पहचान कराई जाती है कि "अमुक स्थानमें टोपी रही हुई है।" जो स्थान कहा जाता है वह आकाश द्रव्यका अमुक भाग है, अतः आकाश-द्रव्य सिद्ध हुआ।

- (४) श्रव यह टोपी दुहरी मुड़ जाती है जब टोपी सीघी थी तब श्राकाशमें थी श्रीर जब मुड़ गई तब भी आकाशमें ही है, अतः श्राकाशके निमित्त द्वारा टोपीका दुहरापन नहीं जाना जा सकता। तो फिर टोपीकी दुहरे होनेकी किया हुई श्रर्थात् पहले उसका क्षेत्र लम्बा था, अब वह थोड़े क्षेत्रमें रही हुई है—इस तरह टोपी क्षेत्रांतर हुई है और क्षेत्रांनर होनेमें जो वस्तु निमित्त है वह धर्मद्रव्य है।
- (५) ग्रब टोपी टेढ़ी मेढी स्थिर पड़ी है। तो यहाँ स्थिर होनेमें उसे निमित्त कीन है ? आकाशद्रव्य तो मात्र स्थान देनेमें निमित्त हैं। टोपी चले या स्थिर रहे इसमें आकाशका निमित्त नहीं है। जब टोपीने सीधी दशामेसे टेढ़ी ग्रवस्थारूप होनेके लिये गमन किया तब धर्मद्रव्यका निमित्त था; तो अब स्थिर रहनेकी क्रियामें उसके विरुद्ध निमित्त चाहिए। गतिमें धर्मद्रव्य निमित्त था तो ग्रब स्थिर रहनेमे अधर्मद्रव्य निमित्तरूप है।
- (६) टोपी पहले सीघी थी इस समय टेढ़ी है और वह अमुक समय तक रहेगी-ऐसा जाना, वहाँ 'काल' सिद्ध हो गया। भूत, वर्तमान, भविष्य अथवा पुराना-नया, दिवस घंटा इत्यादि जो भेद होते है वे भेद किसी एक मूल वस्तुके बिना नहीं हो सकते, अतः भेद-पर्यायरूप व्यवहार-कालका आघार-कारण-निक्षय कालद्रव्य सिद्ध हुआ। इसतरह टोपी परसे छह द्रव्य सिद्ध हुये।

इन छह द्रव्योंमेंसे एक भी द्रव्य न हो तो जगत्का व्यवहार नहीं चल सकता। यदि पुद्गल न हो तो टोपी ही न हो। यदि जीव न हो तो टोपीके अस्तित्वका निश्चय कौन करे? यदि आकाश न हो तो यह पहचान नहीं हो सकती कि टोपी कहाँ है? यदि धर्म और अधर्म द्रव्य न हों तो टोपीमें हुआ फेरफार (क्षेत्रांतर और स्थिरता) मालूम नहीं हो सकता और यदि काल द्रव्य न हो तो पहने जो टोपी सीधी थी वहीं इस समय टेढी है, ऐसा पहले और पीछे टोपीका अस्तित्व निश्चित नहीं हो सकता, ग्रतः टोपीको सिद्ध करनेके लिये छहों द्रव्योको स्वीकार करना पड़ता है। जगतकी किसी भी एक वस्तुको स्वीकार करनेसे व्यक्तरूपसे या अव्यक्तरूपसे छहो द्रव्योंका स्वीकार हो जाता है।

# मनुष्य शरीरके दृष्टांतसे छह द्रव्योंकी सिद्धि

(१-२) यह शरीर जो दृष्टिगोचर होता है; यह पुद्गलका बना हुआ है और शरीरमें जीव रहा हुआ है। यद्यपि जीव और पुद्गल एक आकाशकी जगहमें रहते है तथापि दोनों पृथक् हैं। जीवका स्वभाव जानने का है और पुद्गलका यह शरीर कुछ जानता नहीं। शरीरका कोई भाग कट जाने पर भी जीवका ज्ञान नहीं कट जाता, जीव पूर्ण ही रहता है, वयोकि शरीर और जीव सदा पृथक् ही हैं। दोनों का स्वरूप पृथक् हैं और दोनोंका काम पृथक् ही है यह जीव और पुद्गल तो स्पष्ट हैं। (३) जीव और शरीर कहाँ रह रहे हैं? अमुक ठिकाने, पांच फुट जगहमे, दो फुट जगहमें रह रहे हैं, अतः 'जगह' कहनेसे आकाश द्रव्य सिद्ध हुआ।

यह ध्यान रहे कि यह जो कहा जाता है कि जीव श्रीर शरीर आकाशमें रहे हुये है वहाँ यथार्थमें जीव, शरीर और श्राकाश तीनों स्वतंत्र पृथक्-पृथक् ही हैं, कोई एक दूसरेके स्वरूपमें नहीं घुस गया। जीव तो ज्ञानत्व स्वरूपसे ही रहा है, रंग, गंध इत्यादि शरीरमें ही है, वे जीव या श्राकाश श्रादि किसीमें नहीं हैं, श्राकाशमें वर्ण, गंध इत्यादि नहीं हैं तथा ज्ञान भी नहीं, वह अरूपी-अचेतन हैं; जीवमें ज्ञान है किन्तु वर्ण गंध इत्यादि नहीं अर्थात् वह अरूपी-अचेतन हैं; पुद्गलमें वर्ण-गंध इत्यादि हैं किन्तु ज्ञान नहीं श्रर्थात् वह रूपी-अचेतन हैं, इसतरह तीनों द्रव्य एक दूसरेसे मिन्न—स्वतन्त्र हैं। प्रत्येक वस्तु स्वतन्त्र होनेसे कोई दूसरी वस्तु किसी का कुछ कर नहीं सकती, यदि एक पदार्थमें दूसरा पदार्थ कुछ करता हो तो वस्तुको स्वतन्त्र कैसे कहा जायगा ?

(४) जीव, पुद्गल और श्राकाश निश्चित किये श्रव कालका निश्चय करते हैं। ऐसा पूछा जाता है कि "तुम्हारी श्रायु कितनी है?" (यहाँ 'तुम्हारी' अर्थात् शरीरके संयोगरूप आयुकी वात समभना) शरीर की उम्र ४०-५० वर्ष श्रादि की कही जाती है और जीव अनादि श्रनन्त शस्तरूप से है। यह कहा जाता है कि यह मेरी अपेक्षा पांच वर्ष छोटा है, यह पांच वर्ष वड़ा है, यहाँ शरीरके कदसे छोटे वड़ेपनकी वात

नहीं है किन्तु कालकी अपेक्षासे छोटे बड़ेपनकी बात है, यदि काल द्रव्यकी अपेक्षा न लें तो यह नहीं कह सकते कि यह छोटा, यह बड़ा, यह बालक, यह युवा या वह बृद्ध है। पुरानी नई अवस्था बदलती रहती है इसी परसे कालद्रव्यका अस्तित्व निश्चित होता है।। ४।।

कहीं जीव और शरीर स्थिर होता है थ्रौर कहीं गित करता है। स्थिर होते समय तथा गमन करते समय दोनों समय वह आकाशमें ही हैं, अर्थात् श्राकाश परसे उसका गमन या स्थिर रहने रूप निश्चित नहीं हो सकता। गमन रूप दशा थ्रौर स्थिर रहने रूप दशा इन दोनों की पृथक् पृथक् पहचान करने के लिये उन दोनों दशामें भिन्न २ निमित्त रूप ऐसे दो द्रव्यों को पहचानना होगा। धर्म द्रव्यके निमित्त हारा जीव-पुद्रलका गमन पहचाना जा सकता है और श्रध्य द्रव्यके निमित्त हारा स्थिरता पहचानी जा सकती है। यदि ये धर्म और अध्य द्रव्य न हों तो गमन श्रीय स्थिरता के भेदको नहीं जाना जा सकता।

यद्यपि घर्में—अघर्मद्रव्य जीव पुद्गलको कही गित या स्थित करनेमें मदद करते नहीं हैं, परन्तु एक द्रव्यके भावको अन्य द्रव्यकी अपेक्षाके विना पहचाना नहीं जा सकता। जीवके मावको पहचाननेके लिये अजीवकी अपेक्षा की जाती है, जो जाने सो जीव-ऐसा कहनेसे ही "ज्ञानत्वसे रहित जो अन्य द्रव्य है वे जीव नहीं हैं" इसप्रकार अजीव की अपेक्षा आ जाती है व ऐसा बताने पर आकाशकी अपेक्षा हो जाती है कि 'जीव अमुक जगह है'। इसप्रकार छहों द्रव्योमें समभ लेना। एक आत्मद्रव्यका निर्णय करनेपर छहों द्रव्य मालूम होते हैं; यह ज्ञानको विशालता है और इससे यह सिद्ध होता है कि सर्वद्रव्योंको जान लेना ज्ञानका स्वभाव है। एक द्रव्यको सिद्ध करनेसे छहों द्रव्य सिद्ध हो जाते है; इसमें द्रव्यकी पराधीनता नहीं है; परन्तु ज्ञानकी महिमा है। जो पदार्थ होता है वह ज्ञानमें अवश्य जाना जाता है। पूर्ण ज्ञानमें जितना जाना जाता है इस जगतमें उसके अतिरिक्त अन्य कुछ नहीं है। पूर्ण ज्ञानमें छह द्रव्य बतलाये हैं, छह द्रव्यसे अधिक अन्य कुछ नहीं है।

## कर्मों के कथनसे छहीं द्रच्योंकी सिद्धि

कमें यह पुद्गलकी अवस्था है, जीवके विकारी भावके निमित्तसे वह जीवके साथ रहे हुये हैं; कितनेक कमें बंधरूपसे स्थिए हुए है उनको अधर्मास्तिकायका निमित्त है; प्रतिक्षण कमें उदयमें आकर मड़ जाते हैं; भड़ जानेमें क्षेत्रातर भी होता है उसमें, उसे धर्मास्त्रकायका निमित्त है। यह कहा जाता है कि कमेंकी स्थिति ७० कोड़ा कोड़ि सागर और कमसे कम अन्तर्महूर्त की है, इसमें काल द्रव्यकी अपेक्षा हो जाती है; बहुतसे कम परमाणु एक क्षेत्रमें रहते हैं, इसमें आकाशद्रव्यकी अपेक्षा है। इस तरह छह द्रव्य सिद्ध हुए।

# द्रव्योंकी स्वतंत्रता

इससे यह भी सिद्ध होता है कि जीवद्रव्य ग्रीर पुद्गलद्रव्य (-कर्म)

कोनों एकदम पृथक् २ पदार्थ हैं मौर दोनों अपने अपनेमें स्वतंत्र हैं, कोई एक दूसरेका कुछ ही नहीं करते। मिद जीव ग्रीर कर्म एक हो जांय तो इस जगत्मे छहद्रव्य ही नहीं रह सकते; जीव ग्रीर कर्म सदा पृथक् हो है। द्रव्योंका स्वभाव अपने अमर्यादित अनन्त गुर्मोमें अनादि अनन्त रहकर प्रतिसमय बदलनेका है। सभी द्रव्य अपनी शक्तिसे स्वतंत्ररूपसे अनादि अनन्त रहकर स्वयं अपनी अवस्था बदलते हैं। जीवकी अवस्था जीव बदलाता है, पुद्गलकी हालत पुद्गल बदलाता है। पुद्गलका जीव कुछ नहीं करता और न पुद्गल जीवका कुछ करता है। व्यवहारसे भी किसीका परद्रव्यमें कर्तापना नही है घीका घड़ाके समान व्यवहारसे कर्तापनेका कथन होता है जो सस्यार्थ नहीं है।

#### उत्पाद--व्यय-ध्रुव

द्रव्यका और द्रव्यकी अवस्थाग्रोंका कोई कर्ता नही है। यदि कोई कर्ता हो तो उसने द्रव्योंको किस तरह बनाया ? किसमेसे बनाया ? वह कर्ता स्वयं किसका बना ? जगत्में छहो द्रव्य स्व स्वभावसे ही हैं, उनका कोई कर्ता नहीं है। किसी भी नवीन पदार्थकी उत्पत्ति ही नहीं होती। किसी भी प्रयोगसे नये जीवकी या नये परमाखुकी उत्पत्ति नही हो सकती; किन्तु जैसा पदार्थ हो वैसा ही रहकर उनमें अपनी अवस्थाओंका रूपांतर होता है। यदि द्रव्य हो तो उसका नाश नहीं होता, जो द्रव्य नहीं वह उत्पन्न नहीं होता और जो द्रव्य होता है वह स्वशक्तिसे प्रतिक्षण श्रपनी अवस्था बदलता ही रहता है, ऐसा नियम है। इस सिद्धांतको उत्पाद-व्यय-ध्रुव सर्थात् नित्य रहकर बदलना कहा जाता है।

द्रव्य कोई बनानेवाला नहीं है इसलिये सातवां कोई नया द्रव्य नहीं हो सकता, और किसी द्रव्यका कोई नाश करनेवाला नहीं हैं इसलिये छह द्रव्योंसे कभी कमी नहीं होती । शांववतरूपसे छह ही द्रव्य हैं। सर्वज्ञ भगवानने, संपूर्ण ज्ञानके द्वारा छह द्रव्य जाने धौर वही उपदेशमें दिव्य-ध्वनि द्वारा निरूपित किये। सर्वज्ञ वीतराग देव प्रशीत परम सत्यमागंके ध्रतिरिक्त इन छह द्रव्योंका यथार्थ स्वरूप अन्येत्र कहीं है ही नहीं।

# द्रव्यकी शक्ति (गुण )

द्रव्यकी विशिष्ट शक्ति (चिह्न, विशेष गुग्ग ) पहले सक्षिप्ररूपमें कही जा चुकी है, एक, द्रव्यकी जो विशिष्ट शक्ति है वह अन्य द्रव्यमें नहीं होती। इसीलिये विशिष्ट शक्तिके द्वारा द्रव्यको पह्रचाना जा सकताः है। जैसे कि ज्ञान जीव द्रव्यकी विशिष्ट शक्ति है। जीवके प्रतिरिक्त प्रन्य किसी द्रव्यमें ज्ञान नहीं है, इसीलिए ज्ञान शक्तिके द्वारा जीव पहचाना जा सकता है।

यहाँ, श्रबः, द्रव्योंकी सामान्य शक्ति संबंधी कुछ कथन किया जाता है.। जो. शक्ति, सभी द्रव्योंमें हो उसे सामान्य शक्ति कहते हैं । अस्तित्व, वस्तुत्व, द्रव्यत्व, प्रमेयत्व, अगुरुलघुत्व, भीत - प्रदेशत्वः ये मुस्य सामान्य ६ गुरा हैं, ये सभी द्रव्योंमें हैं,।

२-वस्तुत्व गुणके-कारण द्रव्यः अपना प्रयोजनमूत कार्यः करता है। जैसे चड़ा- पानीको चारण-करता है उसी तरह द्रव्य स्वयं ही अपने गुरा पर्यायोका प्रयोजनभूत कीर्य केरता है। एक द्रव्य किसी प्रकार किसी दूसरे का कार्य नहीं करता ग्रीर न कर सकता।

्यान्यत्वगुणके कारण द्रव्य निरन्तर एक अवस्थामें से दूसंरी अवस्थामें द्रवा करता है -- परिणमन किया करता है। द्रव्य त्रिकाल अस्ति इप है तथापि वह सदा एक सहक (क्रंटस्थ ) नही है; पर्नन्तु निरन्तर नित्य बदलनेवाला-परिणामी है। यदि द्रव्यमे परिणमन न हो तो जीवके संसार दशाका नाश होकर मोक्षदशाकी उत्पत्ति कैसे हो ? शरीरकी बाल्यदशामें से युवकदशा कैसे हो ? छहीं द्रव्योमें द्रव्यत्व शक्ति होनेसे सभी स्वतत्रक्ष्यसे ग्रपनी अपनी पर्यायमें परिणम रहे हैं; कोई द्रव्य अपनी पर्याय परिणमानेक लिये दूसरे द्रव्यकी सहायता या अपेक्षा नहीं रखता ।

४— प्रमेयत्वगुराके काररा द्रव्य ज्ञानमें ज्ञात होते हैं। छहों द्रव्यों में इस प्रमेयशक्तिके होनेसे ज्ञान छहों द्रव्यके स्वरूपका निर्णय कर सकता है। यदि वस्तुमें प्रमेयत्व गुरा न हो तो वह स्वयको किस तर्रह बतला सकता है कि 'यह वस्तु है'। जगतका कोई पदार्थ ज्ञान भ्रगोचर नहीं है, भारमामें प्रमेयत्व गुरा होनेसे भारमा स्वय निजको जान सकता है।

४—अगुरुलं पुत्रके कारण प्रत्येक वस्तु निर्ज २ स्वरूपसे ही कायम रहती है। जीव बदलंकर कभी परमागुरूप नहीं हो जाता, परमागु बदलंकर कभी जीवरूप नहीं हो जाता, जड़ सदा जड़रूपसे और चेतन सदा चेतंनरूपसे ही रहताहै जानका विकास विकार दशों में चाहे जितना स्वरूप हो तथाप जीवद्रव्य बिलंकुल ज्ञान भून्य हो जाय ऐसा कभी नहीं होता। इस शक्तिके कारणे द्रव्यके एक गुरुण दूसरे गुर्णेस्प न परिर्णमें तथा एक द्रव्यके अनेक मा—अनन्त गुरुण प्रलग अलग नहीं हो जाते, तथी कोई दो पदार्थ एक इस्पेक स्वरूप होकर तीसरी नई तरहेका पदार्थ उत्यक्त नहीं होता, क्योंक वस्तुका स्वरूप अन्यया कर्ताप नहीं होता।

६—प्रदेशत्व गुर्गुके कार्र्गी प्रत्येक द्रव्यके अपनी अपनी प्राकीर अवश्ये होती हैं। प्रत्येक प्रपंते प्रपंते प्रपंते स्वाकारमें ही रहति है। सिद्धें दर्शी होने पर एक जीव दूसरे जीवमे नहीं मिल जाती किन्तु पर्यक्त जीव अपने प्रदेशकारमें स्वतंत्र रूपसे कायम रहति है।

ये छह सामान्यगुरा मुख्य हैं इनके अतिरिक्त भी दूसरे सामान्य गुरा हैं। इस तरह गुराों द्वारा द्रव्यका स्वरूप विशेष स्पष्टतासे जाना जा सकता है।

छह कारक (-कारएा) [लघु जैन सि० प्रवेशिकासे ]

- (१) कर्ची:—जो स्वतंत्रतासे (-स्वाधीनतासे ) अपने परिणामको करे सो कर्ता है। प्रत्येक द्रव्य अपनेमें स्वतंत्र व्यापक होनेसे अपने ही परिणामोंका कर्ता है।
- (२) कर्म (-कार्य); -कर्ता जिस परिगामको प्राप्त करता है वह परिगाम उसका कर्म है। प्राप्य, विकार्य और निर्वेत्य ऐसा, व्याप्य लक्षण-वाला प्रत्येक द्रव्यका परिगामरूप कर्म होता है। [ उस कर्म (-कार्य) में प्रत्येक द्रव्य स्वयं श्रन्तव्यीपक होकर, आदि, मध्य और श्रन्तमें व्याप्त होकर उसे ग्रहण करता हुआ, उस-रूप परिगामन करता हुआ, श्रीर उस-रूप उत्पन्न होता हुआ, उस परिगामके कर्ता हैं। ]
- (३) करणः उस परिगामका साधकतम अर्थात् उत्कृष्ट साधनको करण कहते हैं।
- (४) संप्रदान—कर्म (-परिग्णाम-कार्य) जिसे दिया जाय या जिसके लिये किया जाता है उसे संप्रदान कहते हैं।
- (५) अपादान—जिसमें से कर्म किया जाता है वह ध्रुव वस्तुको अपादान कहते हैं।
- (६) अधिकरण—जिसमे या जिसके भ्राधारसे कर्म किया जाता है उसे भ्रधिकरण कहते हैं।

सर्वं द्रव्योंकी प्रत्येक पर्यायमें यह छहीं कारक एक साथ वर्तते हैं, इसलिये आत्मा श्रीर पुद्गल गुद्धदशामें या अशुद्धदशामें स्वयं ही छहीं कारकरूप परिएामन करते हैं श्रीर अन्य किसी कारकों (-कारएगें) की अपेक्षा नहीं रखते हैं। (पंचास्तिकाय गाथा ६२ सं० टीका)

प्रश्न-कार्य कैसे होता है ? उत्तर-'कारणानुविधायित्वादेव कार्याणां' कारणानुविधायीनि कार्याणी'—कारण जैसे ही कार्य होनेसे कारण जैसा ही कार्य होता है। कार्यको—क्रिया, कर्म, प्रवस्था, पर्याय, हालत, दशा, परिणाम, परिणमन और परिणति भी कहते हैं [ यहाँ कारणको जपादान कारण समकना क्योंकि जपादान कारण वही सञ्चा कारण है ]

प्रश्न-कारण किसे कहते हैं ?

उत्तर-कार्यकी उत्पादक सामग्रीको कारएा कहते हैं ?

प्रश्न--- उत्पादक सामग्रीके कितने मेद हैं ?

उत्तर—दो हैं:—उपादान और निमित्त । उपादानको निजशक्ति अथवा निश्चय भ्रौर निमित्तको परयोग भ्रथवा व्यवहार कहते हैं।

**प्रश्न—उपादान कारण किसे कहते हैं ?** 

उत्तर—(१) जो द्रव्य स्वयं कार्यं एपिएमित हो, उसे उपादान कारण कहते हैं। जैसे—घटकी उत्पत्तिमें मिट्टी। (२) भ्रनादिकालसे द्रव्यमें जो पर्यायोंका प्रवाह चला भ्रा रहा है, उसमें अनन्तर पूर्वेक्षणवित पर्याय उपादान कारण है भ्रीर भ्रनन्तर उत्तर क्षणवित्त पर्याय कार्य है। (३) उस समयकी पर्यायकी योग्यता वह उपादान कारण है भ्रीर वह पर्याय कार्य है। उपादान वही सच्चा (-वास्तविक) कारण है।

[ नं० १ घ्रुव उपादान द्रव्याधिकनयसे है, नं० २-३ क्षिणिक-उपादान पर्यायाधिकनयसे है। ]

प्रश्न-योग्यता किसे कहते हैं ?

उत्तर—(१) "योग्यतैव विषयप्रतिनियमकारणमिति" (न्याय दि. पृ० २७) योग्यता ही विषयका प्रतिनियामक कारण है [ यह कथन ज्ञान की योग्यता (—सामर्थ्य) के लिये है परन्तु योग्यताका कारणपना सर्वमें सर्वत्र समान है ]

(२) सामर्थ्य, शक्ति, पात्रता, लियाकत, ताकत वे 'योग्यता' शब्द के अर्थ है।

प्रश्त-निमित्त कारण किसे कहते हैं ?

उत्तर—जो पदार्थं स्वयं कार्यक्ष न परिएामे, परन्तु कार्यकी उत्पत्तिमें अनुकूल होनेका जिसमें आरोप श्रा सके उस पदार्थको निमित्त कारए। कहते हैं। जैसे—घटकी उत्पत्तिमें कुम्भकार, दंड; चक श्रादि। (निमित्त वह सच्चा कारए। नहीं है—अकारए।वत् है क्योंकि वह उपचारमात्र अथवा व्यवहारमात्र कारए। है)

उपादान कारण और निमित्तकी उपस्थितिका क्या नियम है ?

( बनारसी विलासमें कथित दोहा--)

प्रश्न—(१) गुरु उपदेश निमित्त बिन, उपादान बलहीन; ज्यों नर दूजे पांव बिन, चलवेको आधीन ॥१॥

प्रश्न—(२) हौ जाने था एक ही, उपादान सों काज; थर्क सहाई पौन बिन, पानीमांहि जहाज ॥२॥

प्रथम प्रश्नका उत्तर---

ज्ञान नैन किरिया चरन, दोऊ शिवमग धार; उपादान निरुचय जहाँ, तहें निमित्त व्योहार ॥३॥

अर्थ सम्यग्दर्शन-ज्ञानरूप नेत्र श्रीर ज्ञानमें चर्गा श्रर्थात् लीनतारूप किया दोनों मिलकर मोक्षमार्ग जानो। उपादानरूप निश्चय कारण जहाँ हो वहाँ निमित्तरूप व्यवहार कारण होता ही है।।३।।

भावार्थ—(१) उपादान वह निश्चय अर्थात् सच्चा कारण है, निमित्त तो मात्र व्यवहार अर्थात् उपचार कारण है, सच्चा कारण नही है, इसलिए तो उसे अकारणवत् कहा है। और उसे उपचार (-श्रारोप) कारण क्यों कहा कि वह उपादानका कुछ कार्य करते कराते नही, तो भी कार्यके समय उनकी उपस्थितिके कारण उसे उपचारमात्र कारण कहा है।

(२) सम्यक्तान ग्रीर ज्ञानमें लीनताको मोक्षमार्ग जानो ऐसा कहा उसीमे ज्ञरीराश्रित उपदेश उपवासादिक क्रिया और शुभरागरूप व्यवहारको मोक्षमार्ग न जानो वह बात आ जाती है।

प्रथम प्रश्नका समाधान--

उपादान निज गुरा जहाँ, तहँ निमित्त पर होय; भेदज्ञान प्रमारा विधि, विरला बूके कोय ॥४॥ अर्थ — जहाँ निजशक्तिरूप उपादान तैयार हो वहाँ पर निमित्त होते ही हैं, ऐसी भेदज्ञान प्रमाणकी विधि (-व्यवस्था ) है, यह सिद्धांत कोई विरला ही समभता है ॥ ४॥

भाश्रथ—जहाँ उपादानकी योग्यता हो वहाँ नियमसे निमित्त होता है, निमित्तकी राह देखना पड़े ऐसा नही है; और निमित्तको हम जुटा सकते ऐसा भी नही है। निमित्तकी राह देखनी पड़ती है या उसे मैं ला सकता हूँ ऐसी मान्यता-परपदार्थमें ग्रभेद बुद्धि ग्रथित अज्ञान सूचक है। निमित्त और उपादान दोनों असहायरूप है यह तो मर्यादा है।।।।

उपादान बल जहें तहीं, नहीं निमित्तको दाव;

एक चक्रसों रथ चलै, रविको यहै स्वभाव।। ५।।

अर्थ — जहाँ देखो वहाँ सदा उपादानका ही बल है निमित्त होते हैं परन्तु निमित्तका कुछ भी दाव (-बल) नहीं है जैसे एक चक्रसे सूर्यका रथ चलता है इस प्रकार प्रत्येक कार्य उपादानकी योग्यता (सामर्थ्य) से ही होता है ॥ ५॥

भावार्थ—कोई ऐसा सममता है कि—निमित्त उपादानके ऊपर सचमुच ग्रसर करते हैं, प्रभाव पड़ते हैं, सहाय-मदद करते हैं, आधार देते हैं तो वे अभिप्राय गलत हैं ऐसा यहाँ दोहा ४-५-६-७ में स्पष्टतया कहा है। अपने हितका उपाय समभनेके लिये यह बात बड़ी प्रयोजनसूत है।

शास्त्रमें जहाँ परद्रव्यको (निमित्तको ) सहायक, साघन, कारण, कारक आदि कहे हो तो वह "व्यवहार नयकी मुख्यता लिये व्याख्यान है, ताकों ऐसें है नाहीं निमिचादि अपेक्षा उपचार किया है ऐसा जानना।" (देहली से प्र० मोक्षमार्ग प्र० पृ० ३६६)

दूसरे प्रश्नका समाधान---

बिना ही तैरता है।

भावार्थ — जीव और पुद्गल द्रव्य शुद्ध या अशुद्ध अवस्थामें स्वतंत्र-पनेसे ही अपने परिगामको करते हैं; श्रज्ञानी जीव भी स्वतंत्रपनेसे निमि-त्ताघीन परिगामन करता है, कोई निमित्त उसे श्राघीन नहीं बना सकता ॥ ६ ॥

> उपादान विधि निर्वचन, है निमित्त उपदेश; बसे जु जैसे देशमें, करे सु तैसे भेद ॥ ७॥

अर्थ — उपादानका कथन एक "योग्यता" शब्द द्वारा ही होता है; उपादान भ्रपनी योग्यतासे भ्रनेक प्रकार परिग्रामन करता है तब उपस्थित निमित्त पर भिन्न २ कारगपनेका आरोप (-भेष) आता है उपादानकी विधि निर्वचन होनेसे निमित्त द्वारा यह कार्य हुआ ऐसा व्यवहारसे कहा जाता है।

भावार्थ — उपादान जब जैसे कार्यको करता है तब वैसे कारणपने का आरोप (-मेष) निमित्तपर आता है जैसे — कोई वज्रकायवान मनुष्य नकेंगित योग्य मिलन भाव करता है तो वज्रकाय पर नकेंका कारणपनेका आरोप ग्राता है, और यदि जीव मोक्षयोग्य निर्मलभाव करता है तो उसी निमित्तपर मोक्षकारणपनेका ग्रारोप ग्राता है। इस प्रकार उपादान के कार्यानुसार निमित्तमे कारणपनेका भिन्न भिन्न आरोप दिया जाता है। इससे ऐसा सिद्ध होता है कि निमित्तसे कार्य नहीं होता परंतु कथन होता है। अतः उपादान सच्चा कारण है, और निमित्त आरोपित कारण है।

प्रश्न-पुद्गलकर्म, योग, इन्द्रियोंके भीग, धन, घरके लोग, मकान इत्यादि इस जीवको राग-द्वेष परिग्णामके प्रेरक हैं ?

उत्तर—नही, छहों द्रव्य, सर्व अपने २ स्वरूपसे सदा असहाय (-स्वतंत्र) परिगामन करते है, कोई द्रव्य किसीका प्रेरक कभी नहीं है, इसलिये किसी भी परद्रव्य राग-द्रेषके प्रेरक नहीं हैं परन्तु मिण्यात्वमोहरूप मदिरापान है वही (अनन्तानुबन्धी) राग-द्रेषका कारग है।

प्रश्न-पुद्गलकर्मकी जोरावरीसे जीवको राग-द्वेष करना पड़ता है; पुद्गलद्रव्य कर्मोका भेप घर घर कर ज्यों २ वल करते हैं त्यों त्यों जीव को राग-द्वेप अधिक होते है यह बात सत्य है ? उत्तर—नहीं, क्योंकि जगतमें पुद्गलका संग तो हमेशा रहता है, पिंद उनकी जोरावरीसे जीवको रागादि विकार हो तो शुद्धभावरूप होनेका कभी श्रवसर नहीं आसकता, इसलिये ऐसा समक्तना चाहिये कि शुद्ध या श्रशुद्ध परिएामन करनेमें चेतन स्वयं समर्थ है।

(स॰ सार नाटक सर्वविशुद्धद्वार काव्य ६१ से ६६)

[ निमित्तके कही प्रेरक और उदासीन ऐसे दो मेद कहे हों तो वहाँ वे गमनिकयावान् या इच्छाआदिवान् है या नही ऐसा समभानेके लिये है, परन्तु उपादानके लिये तो सर्व प्रकारके निमित्त घर्मास्तिकायवत् उदा-सीन ही कहे है। [ देखो श्री पूज्यपादाचार्यकृत इष्टोपदेश गा० ३४. ]

प्रश्न-निमत्तनैमित्तिक संबंध किसे कहते है ?

उत्तर—उपादान स्वतः कार्यरूप परिएामता है उस समय, भावरूप या भ्रभावरूप कीन उचित (-योग्य) श्लिनिमत्त कारएाका उसके साथ सम्बन्ध्य है, वह बतानेके लिये उस कार्यको नैमित्तिक कहते हैं। इस तरहसे भिन्न भिन्न पदार्थों के स्वतंत्र संबधको निमित्तनैमित्तिक संबंध कहते हैं। (श्लिदेखो प्रश्न 'निमित्त')

[ निमित्तनैमित्तिक सम्बन्ध परतन्त्रताका सूचक नही है, किन्तु नैमित्तिकके साथमे कीन निमित्तरूप पदार्थ है उसका ज्ञान कराता है। जिस कार्यको नैमित्तिक कहा है उसीको उपादानकी अपेक्षा उपादेय भी कहते हैं। ]

#### निमित्तनैमित्तिक सम्बन्धके दृष्टांतः—

- (१) केवलज्ञान नैमित्तिक है और लोकालोकरूप सब ज्ञेय निमित्त है, (प्रवचनसार गा० २६ की टीका )
- (२) सम्यग्दर्शन नैमित्तिक है और सम्यग्ज्ञानीका उपदेशादि निमित्त है, ( आत्मानुशासन गा० १० की टीका )
- (३) सिद्धदशा नैमित्तिक है श्रीर पुद्गलकर्मका सभाव निमित्त है, (समयसार गा० ८३ की टोका)

(४) 'जैसे अधःकर्मसे उत्पन्न और उद्देशसे उत्पन्न हुए निमित्तभूत

( श्राहारादि ) पुदूलद्रव्यका प्रत्याख्यान न करता हुग्रा आत्मा (-मुनि ) नैमित्तिकभूत बंधसाधक भावका प्रत्याख्यान (-त्याग ) नहीं करता, इसी प्रकार समस्त परद्रव्यका प्रत्याख्यान न करता हुआ आत्मा उसके निमित्तसे होनेवाले भावको नहीं त्यागता'' इसमें जीर्वका-बंधसाधक भाव नैमित्तिक है ग्रीर उस परद्रव्य निमित्त हैं। ( स० सार गाथा २८६–८७ की टीका )

पंचाध्यायी शास्त्रमें नयाभासोंके वर्णनमें 'जीव शरीरका कुछ कर सकता नहीं है-परस्पर बंध्य-बंधकभाव नहीं है' ऐसा कहकर शरीर श्रीर ध्रात्माको निमित्तनैमित्तिक भावका प्रयोजन क्या है उसके उत्तरमें 'प्रत्येक द्रव्य स्वयं श्रीर स्वतः परिणमन करता है वहाँ निमित्तपनेका कुछ प्रयोजन ही नहीं है ऐसा समाधान स्रोक ५७१ में कहा है।

स्रोक—ग्रथनेदवश्यमेति जिमित्त नैमित्तिकत्वमास्ति मिथः।

न यतः स्वयं स्वतो वा परिग्ममानस्य कि निमित्ततया।।५७१
अन्वयार्थः [ प्रविज्ञिमित्तनैमित्तिकत्वं ] इन दोनोंमें निमित्त श्रौर नैमित्तिकपना [ अवश्यंग्रस्ति ] अवश्य है तो इसप्रकार कहना भी [ न ] ठीक नहीं है, [ यतः ] क्योंकि [ स्वयं ] स्वयं [ वा ] ग्रथवा [ स्वतः ], स्वतः [ परिग्ममानस्य ] परिग्मन करनेवाली वस्तुको [ निमित्ततया ] निमित्तपनेसे [ कि ] क्या फायदा है ग्रथित् स्वतः परिग्मनशील वस्तुको निमित्त कारगसे कुछ भी प्रयोजन नहीं है। इस विषयमें स्पष्टताके लिये पंचाध्यायी भाग १ स्रो० ५६५ से ५८५ तक देखना चाहिये।

#### प्रयोजनभूत

इसतरह छह द्रव्यका स्वरूप भ्रनेक प्रकारसे वर्णन किया। इन छह द्रव्योंमें प्रतिसमय परिण्मन होता है उसे, 'पर्याय' (हालत, भ्रवस्था Condition) कहते हैं। धर्म-श्रधमं-श्राकाश श्रीर काल इन चार द्रव्यों की पर्याय तो सदा शुद्ध ही है, अविशिष्ट जीव श्रीर पुद्गल इन दो द्रव्योमें शुद्ध पर्याय होती है अथवा श्रशुद्ध पर्याय भी हो सकती है।

जीव और पुद्गल इन दो द्रव्योंमेंसे भी पुद्गल द्रव्यमें ज्ञान नही है, उसमें जानपना (ज्ञानत्व) नही इसीसे उसमें ज्ञानकी विपरीतरूप भूल

नहीं; श्रतएव पुद्गलको सुख या दुःख नहीं होता। यथार्थ ज्ञानके द्वारा सुख और विपरीतज्ञानके द्वारा दुःख होता है, परन्तु पुद्गल द्रव्यमें ज्ञान गुण ही नहीं, इसीलिये उसके सुख दुःख नही; उसमें सुख गुण ही नही। ऐसा होनेसे तो पुद्गल द्रव्यके शुद्ध दशा हो या श्रशुद्धदशा, दोनों समान हैं। शरीय पुद्गल द्रव्यकी श्रवस्था है इसलिये शरीरमें सुख दुःख नहीं होते शरीर चाहे निरोग हो या रोगी, उसके साथ सुख दुःखका सम्बन्ध नहीं है।

#### अव शेष रहा जाननेवाला जीवद्रव्य

छहों द्रव्योमें यह एक ही द्रव्य ज्ञानशक्तिवाला है। जीवमें ज्ञानगुरा है और ज्ञानका फल सुख है, इसलिये जीवमें सुखगुरा है। यदि यथार्थ ज्ञान करे तो सुख हो, परन्तु जीव अपने ज्ञानस्वभावको नही पहचानता और ज्ञानसे भिन्न अन्य वस्तुओंमें सुखकी कल्पना करता है। यह उसके ज्ञानकी सूल है और उस भूलको लेकर ही जीवके दुःख है। जो अज्ञान है सो जीव की अशुद्ध पर्याय है, जीवकी अशुद्ध पर्याय दुःखरूप है अतः उस दशाको दूर कर यथार्थ ज्ञानके द्वारा शुद्ध दशा करनेका उपाय समभाया जाता है; क्योंकि सभी जीव सुख चाहते है और सुख तो जीवकी शुद्धदशामे ही है, इसलिये जो छह द्रव्य जाने उनमेसे जीवके अतिरिक्त पाँच द्रव्योके गुरा पर्यायके साथ तो जीवको प्रयोजन नही है किंतु जीवके अपने गुरा पर्यायके साथ ही प्रयोजन है।

इसप्रकार श्री उमास्वामी विरचित मोक्षशास्त्रके पाँचर्वे अध्यायकी गुजराती टीकाका हिन्दी अनुवाद पूर्ण हुआ।



# मोत्तराम्न अध्याय बहा भूमिका

१—पहले अध्यायके चौथे सूत्रमें सात तत्त्व कहे हैं श्रौर यह भो पहले अध्यायके दूसरे सूत्रमें कहा है कि उन तत्त्वोंकी जो यथार्थ श्रद्धा है सो सम्यग्दर्शन है। दूसरेसे पाँचवें अध्याय पर्यंत जीव और श्रजीव तत्त्वका वर्णन किया है। इस छट्ठे श्रध्याय और सातवें अध्यायमें श्रास्त्रव तत्त्वका स्वरूप समभाया गया है। आस्रवकी व्याख्या पहले की जा चुकी है, जो यहाँ लागू होती है।

#### २ — सात तत्त्वोंकी सिद्धि

( बृहद्द्रव्यसंग्रहके ७१-७२ वें पृष्ठके ग्राघारसे )

इस जगतमें जीव और अजीव द्रव्य हैं श्रीर उनके परिएामनसे आस्रव, बध, संवर, निर्जरा श्रीर मोक्ष तत्त्व होते हैं। इस प्रकार जीव, श्रजीव, श्रास्रव, बंध, संवर, निर्जरा और मोक्ष ये सात तत्त्व हैं।

श्रव यहाँ शिष्य प्रश्न करता है कि हे गुरुदेव ! (१) यदि जीव तथा श्रजीव ये दोनों द्रव्य एकांतसे (—सर्वथा) परिगामी ही हों तो उनके संयोग पर्यायरूप एक ही पदार्थ सिद्ध होता है, और (२) यदि वे सर्वथा अपरिगामी हों तो जीव और श्रजीव द्रव्य ऐसे दो ही पदार्थ सिद्ध होते है। यदि ऐसा है तो आस्रवादि तत्त्व किस तरह सिद्ध होते है ?

श्री गुरु इसका उत्तर देते है--जीव और श्रजीव द्रव्य 'कथंचित् परिगामी' होनेसे श्रवशिष्ट पाँच तत्त्वोंका कथन न्याययुक्त सिद्ध होता है।

(१) अब यह कहा जाता है कि 'कथंचित् परिगामित्व' का क्या अर्थ है ? जैसे स्फटिक यद्यपि स्वभावसे निर्मल है तथापि जपा-पुष्प आदि कि सामीप्यसे अपनी योग्यताके कारणसे पर्यायान्तर परिगति ग्रहण करती है। यद्यपि स्फटिकमणि पर्यायमे उपाधिका ग्रहण करती है तो भी निश्चयसे

अपना जो निर्मल स्वभाव है उसे वह नहीं छोड़ती। इसी प्रकार जीवका स्वभाव भी गुद्ध द्रव्याधिक नयसे तो सहज शुद्ध जिदानन्द एकरूप है, परंतु स्वयं अनादि कर्मवन्धरूप पर्यायके वशिभूत होनेसे वह रागादि परद्रव्य उपाधि पर्यायको ग्रहण करता है। यद्यपि जीव पर्यायमें परपर्यायरूपसे (पर द्रव्यके ग्रालंबनसे हुई अगुद्ध पर्यायरूपसे) परिणमता है तथापि निश्चय नयसे गुद्ध स्वरूपको नही छोड़ता। ऐसा ही पुद्गल द्रव्यका भी होता है। इस कारणसे जीव-अजीवका परस्पर सापेक्ष परिणमन होना वही 'कथंचित् परिणामित्व' शब्दका अर्थ है।

(२) इसप्रकार 'कथंचित् परिग्णामित्व' सिद्ध होने पर जीव और पुद्गलके संयोगकी परिग्णित (-परिग्णाम) से बने हुये बाकीके श्रास्रवादि पांच तत्त्व सिद्ध होते है। जीवमे श्रास्रवादि पांच तत्त्वोंके परिग्णमनके समय पुद्गलकर्म रूप निमित्तका सद्भाव या अभाव होता है और पुद्गलमें श्रास्रवादि पांच तत्त्वोंके परिग्णमनमें जीवके भावरूप निमित्तका सद्भाव या अभाव होता है। इसीसे ही सात तत्त्वोंको 'जीव और पुद्गलके संयोगकी परिग्णितसे रचित' कहा जाता है। परन्तु ऐसा नही समभना चाहिये कि जीव और पुद्गलकी एकत्रित परिग्णित होकर बाकीके पांच तत्त्व होते है।

पूर्वोक्त जीव और ग्रजीव द्रव्योंको इन पाँच तत्त्वोमें मिलाने पर कुल सात तत्त्व होते हैं, और उसमें पुण्य-पापको यदि अलग गिना जावे तो नव पदार्थ होते हैं। पुण्य और पाप नामके दो पदार्थोका भ्रंतर्भाव (समा-वेश) अमेद नयसे यदि जीव आस्रव-बंध पदार्थमें किया जावे तो सात तत्त्व कहे जाते हैं।

#### ३---सात तत्त्वोंका प्रयोजन

( वृहत् द्रव्यसग्रह पृष्ठ ७२–७३ के आधार से )

शिष्य फिर प्रश्न करता है कि हे भगवन् ! यद्यपि जीव-अजीवके कथंचित् परिगामित्व मानने पर भेद प्रधान पर्यायाधिक नंयकी अपेक्षासे सात तत्त्व सिद्ध होगये, तथापि उनसे जीवका क्या प्रयोजन सिद्ध हुआ ? क्योंकि जैसे अभेद नयसे पुण्य-पाप इन दो पदार्थीका पहले सात तत्त्वोंमें

श्रंतर्भाव किया है उसी तरहसे विशेप श्रभेदनयकी विवक्षासे श्रास्रवादि पदार्थोका भी जीव और अजीव इन दो ही पदार्थों में श्रंतर्भाव कर लेनेसे ये दो ही पदार्थ सिद्ध हो जाँयगे।

श्री गुरु इस प्रश्नका समाधान करते है—कौन तत्त्व हेय है श्रीर कौन तत्त्व उपादेय हैं इसका परिज्ञान हो, इस प्रयोजनसे आस्रवादि तत्त्वों का निरूपरा किया जाता है।

अब यह कहते हैं कि हेय और उपादेय तत्त्व कौन हैं ? जो ग्रक्षय ग्रनंत सुख है वह उपादेय है; उसका कारण मोक्ष है; मोक्षका कारण संवर और निर्जरा है; उसका कारण विश्वद्ध ज्ञानदर्शन स्वभावसे निजजात्मतत्त्व स्वरूपके सम्यक् श्रद्धान-ज्ञान तथा आचरण लक्षण स्वरूप निश्चयरत्त्त्रय है। उस निश्चय रत्तत्रयकी साधना चाहनेवाले जीवको व्यवहाररत्त्त्रय क्या है यह समभकर, विपरीत श्रिभप्राय छोड़कर पर द्रव्य तथा राग परसे ग्रपना लक्ष्य हटाकर निज ग्रात्माके त्रैकालिक स्वरूपकी ओर ग्रपना लक्ष्य ले जाना चाहिये अर्थात् स्वसंवेदन-स्वसन्मुख होकर स्वानुभूति प्रगट करना चाहिये। ऐसा करनेसे निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट होता है और उसके बलसे संवर, निर्जरा तथा मोक्ष प्रगट होता है; इसलिये ये तीन तत्त्व उपादेय हैं।

अब यह बतलाते हैं कि हेय तत्त्व कौन है ? श्राकुलताको उत्पन्न करनेवाले ऐसे निगोद-नरकादि गतिके दु.ख तथा इंद्रियों द्वारा उत्पन्न हुये जो कल्पित सुख हैं सो हेय (-छोड़ने योग्य ) हैं; उसका कारण स्वभावसे च्युतिरूप संसार है, संसारके कारण ध्रास्नव तथा बंध ये दो तत्त्व हैं; पुण्य पाप दोनों बंध तत्त्व है; उस आस्नव तथा बंधके कारण, पहले कहे हुए निश्चय तथा व्यवहार रत्नत्रयसे विपरीत लक्षणके धारक ऐसे मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्र ये तीन हैं। इसीलिये आस्नव श्रीर वंध तत्त्व हेय हैं।

इस प्रकार हेय श्रीर उपादेय तत्त्वोंका ज्ञान होनेके लिये ज्ञानीजन सात तत्त्वोंका निरूपण करते हैं।

# ४. तत्त्वकी श्रद्धा कव हुई कही जाय ?

- (१) जैन शास्त्रोंमें कहे हुए जीवके त्रस-स्थावर ग्रादि भेदोंको,
  गुरास्थान मार्गरा। इत्यादि भेदोको तथा जीव पुद्गल आदि भेदोंको तथा
  वर्राादि भेदोको तो जीव जानता है, किन्तु ग्रध्यात्मशास्त्रोंमें भेदिवज्ञान
  के कारराभूत और वीतरागदशा होनेके कारराभूत वस्तुका जैसा निरूपरा
  किया है वैसा जो नही जानता, उसके जीव और अजीव तत्त्वकी यथार्थ
  श्रद्धा नहीं है।
- (२) पुनस्र, किसी प्रसंगसे भेद विज्ञानके कारणभूत ग्रीर वीतराग-दशाके कारणभूत वस्तुके निरूपणका जाननामात्र शास्त्रानुसार हो, परन्तु निजको निजरूप जानकर उसमे परका ग्रंश भी (मान्यतामे) न मिलाना तथा निजका ग्रंश भी (मान्यतामे) परमें न मिलाना; जहाँतक जीव ऐसा श्रद्धान न करे वहाँतक उसके जीव और अजीव तत्त्वकी यथार्थ श्रद्धा नही।
- (३) जिस प्रकार अन्य मिण्यादृष्टि बिना निश्चयके (निर्ण्य रहित) पर्याय बुद्धिसे (-देहृदृष्टिसे) ज्ञानत्त्वमे तथा वर्णादिमे अहंबुद्धि घारण करता है, उसी प्रकार जो जीव आत्माश्रित ज्ञानादिमें तथा शरीराश्रित उपदेश, उपवासादि क्रियामे निजत्व मानता है तो उसके जीव-श्रजीव तत्त्वकी यथार्थ श्रद्धा नही है। ऐसा जीव किसी समय शास्त्रानुसार यथार्थ बात भी कहें परन्तु वहाँ उसके अतरंग निश्चयरूप श्रद्धा नही है, इसीलिये जिस तरह नशा युक्त मनुष्य माताको माता कहे तो भी वह समऋदार नही है, उसी तरह यह जीव भी सम्यग्दृष्ट नही।
- (४) पुन्ख्र, यह जीव जैसे किसी दूसरेकी ही बात करता हो वैसे ही आत्माका कथन करता है, परन्तु 'यह आत्मा मैं ही हूँ' ऐसा भाव उसके प्रतिभासित नही होता। श्रीर फिर जैसे किसी दूसरेको दूसरेसे भिन्न बतलाता हो वैसे ही वह इस श्रात्मा श्रीर शरीरकी भिन्नता प्ररूपित करता है, परन्तु 'मैं इन शरीरादिकसे भिन्न हूँ' ऐसा भाव उसके नहीं भासता; इसीलिये उसके जीव-अजीवकी यथार्थ श्रद्धा नहीं।
  - (प्र) पर्यायमे (-वर्तमान दशामे,) जीव-पुदूलके परस्परके निमित्त

से अनेक कियायें होती हैं, उन सवको दो द्रव्योंके मिलापसे वनी हुई मानता है, किन्तु उसके ऐसा भिन्न भिन्न भाव नहीं भासता कि 'यह जीवकी किया है श्रीर यह पुद्रलकी किया है।' ऐसा भिन्न भाव भासे विना उसको जीव-अजीवका यथार्थ श्रद्धानी नहीं कहा जा सकता; क्योंकि जीव-श्रजीवके जाननेका प्रयोजन तो यही था; जो कि इसे हुआ नहीं।

( देखो देहली सस्ती ग्रन्थमालाका मोक्षमार्ग प्रकाशक अ० ७ पृ० ३३१ )

(६) पहले अध्यायके ३२ वें सूत्रमें सदसतोरिवशेषाद्यहच्छोपलब्धेरुनमत्तवत् कहा है वह समभक्तर विपरीत श्रभिप्राय रहित होकर सत्
असत्का भेदज्ञान करना चाहिये जहाँ तक ऐसी यथार्थ श्रद्धा न हो वहाँ
तक जीव सम्यग्दृष्टि नहीं हो सकता। उसमें 'सत्' शब्दसे यह समभनेके
लिये कहा है कि जीव स्वयं त्रिकाली शुद्ध चैतन्य स्वरूप क्यों है श्रौर
'असत्' शब्दसे यह बताया है कि जीवमे होनेवाला विकार जीवमें से दूर
किया जा सकता है, इसलिये वह पर है। पर पदार्थ और श्रात्मा भिन्न
होनेसे कोई परका कुछ कर नहीं सकता; श्रात्माकी श्रपेक्षासे पर पदार्थ
असत् हैं—नास्तिरूप हैं। जब ऐसा यथार्थ समभे तभी जीवके सत्-ग्रसत्
के विशेषका यथार्थ ज्ञान होता है। जीवके जहाँ तक ऐसा ज्ञान न हो वहाँ
तक आस्रव दूर नहीं होता; जहाँतक जीव श्रपना श्रौर आस्रवका भेद नहीं
जानता वहाँ तक उसके विकार दूर नहीं होता। इसीलिये यह भेद सममानेके लिये छट्टो और सातवे अध्यायमें श्रास्त्रवका स्वरूप कहा है।

यह आस्रव अधिकार है; इसमें प्रथम योगके मेद और उसका स्वरूप कहते हैं

# कायवाङ्मनः कर्मयोगः ॥१॥

श्रर्थः—[ कायवाङ्मनः कर्म ] शरीर, वचन और मनके श्रवलम्बनसे आत्माके प्रदेशोंका सकंप होना सो [ योगः ] योग है।

#### टीका

१—आत्माके प्रदेशोंका सकंप होना सो योग है; सूत्रमें जो योगके तीन भेद कहे हैं वे निमित्तकी अपेक्षासे है। उपादान रूप योगमें तीन भेद नहीं हैं, किन्तु एक ही प्रकार है। दूसरी तरहसे—योगके दो भेद किये जा सकते हैं—१—भाव योग और—२—द्रव्य योग। कर्म, नोकर्मके प्रहण करनेमें निमित्तरूप श्रात्माकी शक्ति विशेषको भावयोग कहते हैं और उस शक्तिके कारणसे जो आत्माके प्रदेशोंका सकंप होना सो द्रव्य योग है ( यहाँ 'द्रव्य' का श्रर्थ 'आत्म द्रव्यके प्रदेश' होता है )

२—यह आस्रव ग्रधिकार है। जो योग है सो ग्रास्रव है,—ऐसा दूसरे सूत्रमे कहेगे। इस योगके दो प्रकार हैं-१-सक्षाययोग ग्रीर २ भक्षाययोग। (देखो सूत्र ४ था)

३—यद्यपि भावयोग एक ही प्रकारका है तो भी निमित्तकी अपेक्षा से उसके १४ भेद होते है; जब यह योग मनकी और भुकता है तब उसमें मन निमित्त होनेसे, योग और मनका निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध दर्शानेके लिये, उस योगको मनोयोग कहा जाता है। इसी प्रकारसे जब वचनकी श्रोर भुकाव होता है तब वचनयोग कहा जाता है और जब कायकी श्रोर भुकाव होता है तब काययोग कहा जाता है। इसमे मनोयोगके ४, वचन-योगके ४ श्रीर काययोगके ७ मेद हैं; इस तरह निमित्तकी श्रपेक्षासे भावयोगके कुल १५ मेद होते हैं।

( जैन सिद्धान्त प्रवेशिका प्रश्न २२०, ४३२, ४३३ )

४—आत्माके भ्रनन्तगुर्गोमें एक योग गुरा है; यह भ्रनुजीवी गुरा है। इस गुराकी पर्यायमें दो मेद होते हैं १-परिस्पंदरूप भ्रर्थात् भ्रात्म प्रदेशोका कंपनरूप और २-भ्रात्म प्रदेशोकी निम्चलतारूप-निष्कंपरूप। प्रथम प्रकार योगगुराकी भ्रशुद्ध पर्याय है और दूसरा मेद योगगुराकी शुद्ध पर्याय है।

इस सूत्रमें योगगुणकी कंपनरूप ध्रशुद्ध पर्यायको 'योग' कहा है।

अब आस्रवका स्वरूप कहते हैं

स आसवः ॥२॥

भर्य-[ सः ] वह योग [ ग्रास्नवः ] श्रास्नव है।

#### टीका

१—आगे चौथे सूत्रमें यह कहेंगे कि सक्षाययोग और श्रक्षाययोग आसव श्रयीत् श्रात्माका विकारभाव है।

२—िकतने ही जीव कषायका अर्थ क्रोंघ-मान-माया-लोभ करते हैं किन्तु यह अर्थ पर्याप्त नही है। मोहके उदयमें युक्त होने पर जीवके मिध्यात्व क्रोघादि भाव होता है सामान्यरूपसे उस सबका नाम 'कषाय' है। (देखो मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ४०) सम्यग्दृष्टिके मिध्यात्वभाव नहीं अर्थात् उसके जो क्रोधादि भाव हो सो कषाय है।

३—योगकी किया नवीन कर्मके आस्रवका निमित्त कारण है। इस सूत्रमें कहे हुये 'श्रास्तव' शब्दमें द्रव्यास्त्रवका समावेश होता है। योगकी किया तो निमित्त कारण है; इसमें पर द्रव्यके द्रव्यास्त्रव रूप कार्यका उपचार करके इस सूत्रमें योगकी क्रियाको ही श्रास्त्रव कहा है।

एक द्रव्यके कारएको दूसरे द्रव्यके कार्यमें मिलाकर व्यवहारनयसे कथन किया जाता है। यह पद्धति यहाँ ग्रह्एा करके जीवके भावयोगकी क्रियारूप कारएको द्रव्यकर्मके कार्यमें मिलाकर इस सूत्रमें कथन किया है; ऐसे व्यवहार नयको इस शास्त्रमें नैगमनयसे कथन किया कहा जाता है; क्योंकि योगकी क्रियामें द्रव्यकर्मरूप कार्यका संकल्प किया गया है।

४--- प्रश्न---- प्राप्तवको जाननेकी स्रावश्यकता क्या है ?

उत्तर—दुःखका कारण क्या है यह जाने बिना दुःख दूर नहीं किया जा सकता; मिण्यात्वादिक भाव स्वयं ही दुःखमय है, उसे जैसा है यदि वैसा न जाने तो जीव उसका ग्रभाव भी न करेगा श्रीर इसीलिये जीवके दुःख ही रहेगा; इसलिये आस्त्रको जानना ग्रावश्यक है।

( मो० प्र० पृ० ११२ )

५—प्रश्त—जीवकी आस्रव तत्त्वकी विपरीत श्रद्धा अनादिसे वयों है ?

उत्तर—मिथ्यात्व और शुभाशुभ रागादिक प्रगटरूपसे दुःखके देने

न्वाले हैं तथापि उनके सेवन करने से सुख होगा ऐसा मानना सो आस्त्रव , तत्त्व की विपरीत श्रद्धा है।

६—प्रश्न—सूत्र १-२ में योग को आस्रव कहा है और भ्रत्यत्र तो मिण्यात्वादिको आस्रव कहा है,—इसका क्या कारण है ?

उत्तर—चौथे सूत्रमे यह स्पष्ट कहा है कि योग दो प्रकारका है— सकषाययोग श्रीर श्रकषाययोग, इसलिये ऐसा समक्तना चाहिये कि सकषाय योगमे मिध्यात्वादिका समावेश हो जाता है।

७—इन दोनों प्रकारके योगोंमेंसे जिस पदमें जो योग हो वह जीव की विकारी पर्याय है, उसके भ्रनुसार भ्रात्म प्रदेशमें नवीन द्रव्यकर्म आते हैं, इसीलिये यह योग द्रव्यास्रवका निमित्त कारण कहा जाता है।

प्रश्न-पहले योग दूर होता है या मिथ्यात्वादि दूर होते है ?

उत्तर—सबसे पहले मिथ्यात्वभाव दूर होता है। योग तो चौदहवें अयोग-केवली गुग्एस्थानमें दूर होता है। यद्यपि तेरहवें गुग्एस्थानमें ज्ञान वीर्याद संपूर्ण प्रगट होते हैं तथापि योग होता है; इसलिये पहले मिथ्यात्व दूर करना चाहिये और मिथ्यात्व दूर होनेपर उसके सम्बन्धित योग सहज ही दूर होता है।

६—सम्यरहिक मिध्यात्व और अनंतानुबंधी कषाय नहीं होतेसे उसके उस प्रकार का भाव-आसव होता ही नही। सम्यरहिक मिध्यात्व दूर हो जानेसे अनंतानुबंधी कषायका तथा अनंतानुबंधी कषायके साथ संबंध रखनेवाले अविरित और योगभावका अभाव हो जाता है (देखो समयसार गा० १७६ का भावार्थ)। और फिर मिध्यात्व दूर हो जानेसे उसके साथ रहनेवाली प्रकृतियोंका बंध नहीं होता और अन्य प्रकृतियाँ सामान्य संसारका कारण नहीं है। जड़से काटे गये वृक्षके हरे पत्तोंकी तरह वे प्रकृतियाँ घीछ ही सूखने योग्य है। संसारका मूल अर्थात् ससारका कारण मिध्यात्व ही है। (पाटनी ग्रथमाला समयसार गा० १६८ पृ० २५८)

अब योगके निमित्तसे आस्त्रवके भेद बतलाते हैं शुभ: पुण्यस्याशुभ: पापस्य ॥ ३ ॥

अर्थ-[ शुभः ] शुभयोग [ पुण्यस्य ] पुण्यकर्मके आसवमें कारण है और [अशुभः] अशुभ योग [पापस्य] पापकर्मके स्रास्तवमें कारण है।

#### टीका

१—योगमें घुभ या श्रजुभ ऐसा भेद नहीं; किन्तु श्राचरण्रूप उपयोगमें (-चारित्र गुणकी पर्यायमें ) जुभोपयोग और श्रजुभोपयोग ऐसा भेद होता है; इसीलिये घुभोपयोगके साथके योगको उपचारसे गुभ-धोग कहते हैं और अग्रुभोपयोगके साथके योगको उपचारसे श्रजुभयोग कहा जाता है।

२—पुण्यास्रव और पापास्रवके संबंधमें होनेवाली विपरीतता प्रश्न—मिध्यादृष्टि जीवकी आस्रव संबंधी क्या विपरीतता है ?

उत्तर--आक्रव तत्त्वमें जो हिंसादिक पापास्रव है उसे तो हेय जानता है किंतु जो श्रहिंसादिकरूप पुण्यास्रव है उसे उपादेय मानता है; भला मानता है, श्रब ये दोनों आस्रव होने से कर्म बन्धके कारण हैं, उनमें उपादेयत्व मानना ही मिध्यादर्शन है। सो ही बात समयसार गा० २५४ से ५६ में कही है सर्व जीवों के जीवन-मरएा, सुख-दु:ख, अपने अपने कर्मी-दयके निमित्तसे होता है तथापि जहाँ ऐसा मानना कि अन्य जीव अन्य जीवके कार्यीका कर्ता होता है, यही मिथ्याध्यवसाय बंध का कारए। है। भ्रन्य जीवके जिलाने या सुखी करने का जो श्रघ्यवसाय हो सो तो पुण्य बंधके कारण हैं और जो मारने या दुःखी करने का श्रध्यवसाय होता है वह पाप बन्धके कारए। हैं। यह सब मिध्या-अध्यवसाय है वह त्याज्य है; इसलिये हिसादिक की तरह ग्रहिसादिकको भी बन्धके कारणरूप जानकर हेय समभना । हिंसामे जीवके मारने की बुद्धि हो किंतु उसकी आयु पूर्ण हुये विना वह नहीं मरता श्रीर श्रपनी द्वेप परिएातिसे स्वयं ही पाप वन्ध करता है, तथा ग्रहिसामे परकी रक्षा करने की बुद्धि हो किन्तु उसकी आयुके श्रवशेष न होने से वह नही जीता, मात्र श्रपनी शुभराग परिएाति से स्वयं ही पुण्य बाँघता है। इस तरह ये दोनों हेप हैं। किन्तु जहाँ जीव

वीतराग होकर दृष्टा ज्ञाता रूप होवे वहाँ ही निबंधता है इसलिये वह

जहाँ तक ऐसी दशा न हो वहाँतक ग्रुभरागरूप प्रवर्ते परन्तु श्रद्धान तो ऐसा रखना चाहिये कि यह भी बंघका कारण है-हेय है। यदि श्रद्धानमें उसे मोक्षका मार्ग जाने तो वह मिथ्यादृष्टि ही है।

( मोक्षमार्गे प्रकाशक पृष्ठ ३३१-३३२ )

#### ३--- शुभयोग तथा अशुभयोगके अर्थ

शुभ्योग—पंच परमेष्ठीकी भक्ति, प्राणियोंके प्रति उपकारभाव, रक्षाभाव, सत्य बोलनेका भाव, परघन हरण न करनेका भाव,—इत्यादि शुभ परिणामसे निर्मित योगको शुभयोग कहते हैं।

अशुभयोग—जीवोकी ृहिंसा करना, श्रसत्य बोलना, परवन हरण करना, ईर्ष्या करना,—इत्यादि भावोंक्ष्प अशुभ परिगामसे बने हुये योगको श्रशुभयोग कहते है।

## ४--आसवमें शुभ और अशुभ भेद क्यों ?

प्रश्न:—ग्रात्माके पराधीन करने मे पुण्य और पाप दोनों समान कारण हैं— सोनेकी साँकल और लोहेकी साँकलकी तरह पुण्य और पाप दोनों ग्रात्माकी स्वतंत्रताका अभाव करनेमें समान हैं, तो फिर उसमें घुभ ग्रीर श्रधुभ ऐसे दो भेद क्यों कहे हैं ?

उत्तर:— उनके कारणसे मिलनेवाली इष्ट-श्रनिष्ट गति, जाति इत्यादि की रचना के भेदका ज्ञान कराने के लिये उसमें भेद कहे हैं—अर्थात् संसार की अपेक्षा से भेद है, धर्म की अपेक्षा से भेद नही, अर्थात् दोनों प्रकारके भाव 'ग्रधमं' हैं। प्रवचनसार गाथा ७७ मे कहा है कि—इसप्रकार पुण्य श्रीर पापमें भेद (—श्रतर) नहीं है, ऐसा जो जीव नहीं मानता है वह मोहाच्छादित होता हुआ घोर धपार संसार मे परिश्रभण करता है।

५--- शुभ तथा अगुभ दोनों भानोंसे सात या आठ कर्म वँधते हैं तथापि यहाँ ऐसा क्यों नहीं कहा ? प्रश्न—रागी जीवके आयुके अतिरिक्त सातों कर्मका निरंतर ग्रांसर्व होता है तथापि इस सूत्रमें ग्रुभपरिग्णामको पुण्यास्रवका ही कारण और अशुभ परिग्णामको पापास्रवका ही कारण क्यों कहा ?

उत्तर—यद्यपि संसारी रागी जीवके सातों कर्मका निरंतर आस्रव होता है, तथापि संक्लेश (-अशुभ ) परिगामसे देव, मनुष्य श्रीर तिर्यंच आयुके अतिरिक्त १४५ प्रकृतियोंकी स्थिति बढ़ जाती है श्रीर मंद (शुभ) परिगामसे उन समस्त कार्योकी स्थिति घट जाती है और उपरोक्त तीन श्रायुकी स्थिति बढ़ जाती है।

और फिर तीव्र कषायसे घुम प्रकृतिका रस तो घट जाता है और ग्रसातावेदनीयादिक अग्रुम प्रकृतिका रस अधिक हो जाता है। मंद कषाय से पुण्य प्रकृतिमें रस बढ़ता है और पाप प्रकृतिमें रस घटता है; इसलियें स्थिति तथा रस (-अनुभाग) की अपेक्षासे ग्रुम परिग्णामको पुण्यासूव ग्री ए अग्रुभ परिग्णामको पापासूव कहा है।

## 

प्रश्त— गुभ परिगामके कारगिसे शुभयोग श्रीर श्रशुभ परिगामकें कारगिसे श्रशुभयोग है ऐसा माननेके स्थानपर यह माननेमें क्या बाधा है कि गुभ अशुभ कर्मीके वन्धके निमित्तसे शुभ—ग्रशुभ भेद होता है ?

उत्तर—यदि कर्मके बन्बके अनुसार योग माना जायगा तो घुम-योग ही न रहेगा, क्योंकि घुमयोगके निमित्तसे ज्ञानावरणादि अग्रुम कर्म भी वँघते हैं; इसीलिये शुभ—ग्रशुभ कर्म बन्धनेके कारणसे घुभ—ग्रशुभयोग ऐसे भेद नहीं हैं। परन्तु ऐसा मानना न्याय संगत है कि मंद कपायके कारणसे शुभयोग और तीव कपायके कारणसे ग्रशुभयोग है।

# ७--- गुभभावसे पापकी निर्जरा नहीं होती

प्रश्न— यह तो ठीक है कि शुभभावसे पुण्यका बन्घ होता है, कितु ऐसा माननेमें क्या दोप है कि उससे पापकी निर्जरा होती है ? उत्तर—इस सूत्रमें कही हुई तत्त्वदृष्टिसे देखने पर यह मान्यता भूल भरी है। शुभभावसे पुण्यका बन्ध होता है, बन्ध संसारका कारण है, और जो संवर पूर्वक निर्जरा है सो धर्म है। यदि शुभभावसे पापकी निर्जरा मानें तो वह (शुभभाव) धर्म हुआ और धर्मसे बन्ध कैसे होगा? इसलिये यह मान्यता ठीक नहीं कि शुभभावसे पुराने पाप कर्मकी निर्जरा होती है (-ग्रात्म प्रदेशसे पापकर्म खिर जाता है); निर्जरा शुद्धभावसे ही होती है अर्थात् तत्त्वदृष्टिके बिना संवर पूर्वक निर्जरा नही होती। विशेष समाधान के लिये देखो अ० ७ सू० १ की टीकामे शास्त्राधार।

#### ८-तीसरे स्त्रका सिद्धान्त

शुभभाव धौर अशुभभाव दोना कषाय है, इसीलिये वे संसारके ही कारण हैं। शुभभाव बढते २ उससे शुद्धभाव नहीं हो सकता। जब शुद्धके अभेद आलम्बनसे शुभकों दूर करे तब शुद्धता हो। जितने अंशमें शुद्धता प्रगट होती है उतने अशमें धर्म है। ऐसा मानना ठीक है कि शुभ या अशुभ में धर्मका ध्रंश भी नहीं है। ऐसी मान्यता किये बिना सम्यग्दर्शन कभी नहीं होता। कितनेक ऐसा मानते हैं कि—जो शुभयोग है सो सवर है; यह यथार्थ नहीं है,—ऐसा बतानेके लिये इस सूत्रमें स्पष्टकपसे दोनों धोगोको आस्रव कहा है।।३।।

अब इसका खुलासा करते हैं कि आस्रव सर्व संसारियों के समान फलका कारण होता है या इसमें विशेषता है

# सकषायाकषाययोः साम्परायिकेर्यापथयोः ॥ ४ ॥

श्चर्यः — [ सकवायस्य साम्परायिकस्य ] कषाय सहित जीवके संसारके कारण रूप कर्मका ग्रास्रव होता है और [ध्रकवायस्य ईर्यापथस्य] कषायरहित जीवके स्थितिरहित कर्मका आस्रव होता है।

#### टीका

१—कषायका ग्रर्थ मिथ्यादर्शन—क्रोधादि होता है। सम्यग्दृष्टि जीवोके मिथ्यादर्शनरूप वषाय नहीं होती अर्थात् सम्यग्दृष्टि जीवोके लागू होनेवाला कषायका अर्थ 'चारित्रमें अपनी कमजोरीसे होनेवाले क्रोध-मान 

#### मोक्षशास्त्र

माया-लोभ इत्यादि' ऐसा समभाता। मिथ्यादर्शनका अर्थ है आत्माके स्वरूपकी मिथ्या मान्यता-विपरीत मान्यता।

- २—साम्परायिक आस्त्रव—यह श्रास्त्रव संसारका ही कारण है। मिथ्यात्व—भावरूप आस्त्रव अनन्त ससारका कारण है; मिथ्यात्व का अभाव होनेके बाद होनेवाला श्रास्त्रव अल्प संसारका कारण है।
- ३—ईयोपथ आस्रव—यह श्रास्रव स्थित और अनुभागरिहत हैं और यह अकषायी जीवोके ११-१२ और १३ वें गुणस्थानमें होता हैं। चौदहवें गुणस्थानमें रहनेवाले जीव श्रकषायी श्रोर अयोगी दोनों हैं, इसलिये वहाँ आस्रव है ही नहीं।

#### ४---कर्मबन्धके चार मेद

कर्मबंधके चार मेद हैं; प्रकृति, प्रदेश, स्थिति ग्रीर श्रनुभाग। इनमें पहले दो प्रकारके मेदोंका कारण योग है ग्रीर श्रंतिम दो मेदोंका कारण वषाय है। कषाय, संसारका कारण है और इसीलिये जहाँतक कषाय ही वहाँतकके श्रास्रवको साम्परायिक आस्रव कहते हैं; और कषाय दूर होनेके बाद अकेला योग रहता है। कषाय रहित योगसे होनेवाले श्रास्रवको ईर्यापथ श्रास्रव कहते हैं। आत्माके उस समयका प्रगट होनेवाला जो भाव है सो भाव-ईर्यापथ है ग्रीर द्रव्यकर्मका जो आस्रव है सो द्रव्य-ईर्यापथ है। इसी तरह भाव और द्रव्य ऐसे दो मेद साम्परायिक आस्रवमें भी समभ लेना। ११ से १३ वें गुणस्थान पर्यन्त ईर्यापथ श्रास्रव होता है, उससे पहलेके गुणस्थानोमे साम्परायिक आस्रव होता है।

जिसप्रकार वड़का फल ग्रादि वस्त्रके कषायले रङ्गमे निमित्त होता है उसीतरह मिथ्यात्व, क्रोधादिक ग्रात्माके कर्म—रङ्ग लगनेका निमित्त है, इसीलिये उन भावोको कपाय कहा जाता है। जैसे कोरे घड़ेको रज लगकर चली जाती है उसी तरह कराय—रहित ग्रात्माके कर्म-रज उड़कर उसी समय चलो जाती है,—इसीको ईर्यापय ग्रास्त्रय कहा जाता है।

# साम्परायिक आस्नवके ३९ मेद् इन्द्रियकषायात्रतिकयाः पंचचनुःपंचपंचिवंशति-संख्याः पूर्वस्य भेदाः ॥ ५ ॥

श्रयं:—[इन्द्रियाणि पच] स्पर्शन आदि पाँच इन्द्रियाँ, [क्रषाया:-चतुः] क्रोघादि चार कषाय, [श्रव्रतानि पंच ] हिंसा इत्यादि पाँच श्रव्रत श्रीर [ क्रियाः पंचिंवशितः ] सम्यक्त श्रादि पच्चीस प्रकारकी क्रियायें [ संख्याभेदाः ] इस तरह बुल ३६ भेद [ पूवंस्य ] पहले (साम्परायिक) आस्त्रवके हैं, श्रथित् इन सर्व भेदोंके द्वारा साम्परायिक श्रास्त्रव होता है।

#### टीका

१—इिन्द्रिय—दूसरे अध्यायके १५ से १६ वें सूत्रमे इिन्द्रियका विषय ग्रा चुका है। पुद्रल—इिन्द्रियां परद्रव्य है, उससे आत्माको लाभ या हानि नही होती, मात्र भावेन्द्रियके उपयोगमे वह निमित्त होता है। इिन्द्रिय का अर्थ होता है भावेन्द्रिय, द्रव्येन्द्रिय ग्रीर इद्रियका विषय; ये तीनो ज्ञेय है; ज्ञायक ग्रात्माके साथ उनके जो एकत्वकी मान्यता है सो (मिध्यात्व-भाव) ज्ञेय—ज्ञायक संकरदोष है। (देखो श्री समयसार गाथा ३१ टीका)

क्षाय—रागद्धेषरूप जो आत्माकी प्रवृत्ति है सो कषाय है। यह प्रवृत्ति तीव ग्रीर मदके भेदसे दो प्रकारकी होती है।

अवत-हिंसा, भूठ, चोरी, मैथुन श्रौर परिग्रह ये पाँच प्रकारके अवत है।

२—क्रिया—आत्माके प्रदेशोका परिस्पन्दरूप जो योग है सो क्रिया है; इसमे मन, वचन और काय निमित्त होता है। यह क्रिया सक्षाय योगमे दशवे गुएएश्थान तक होती है। पौद्गलिक मन, वचन या कायकी कोई भी क्रिया ग्रात्माकी नहीं हैं, और न आत्माको लाभकारक या हानिकारक है। जब ग्रात्मा सक्षाय योगरूपसे परिएमे ग्रीर नवीन कर्मोका ग्रास्त्र हो तब ग्रात्माका सक्षाययोग उस पुद्गल-ग्रास्त्रमे निमित्त है ग्रीर पुद्दल स्वयं उस आस्त्रका उपादान कारण है; भावास्त्रका उपादान कारण

आत्माकी उस २ अवस्थाकी योग्यता है और निमित्त पुराने कर्मीका उदय है।

३-पचीस प्रकारकी क्रियाओं हे नाम और उनके अर्थ

- (१) सम्यक्त्व क्रिया—चैत्य; गुरु और प्रवचन (-शास्त्र ) की पूजा इत्यादि कार्योसे सम्यक्त्वकी वृद्धि होती है, इसीलिये यह सम्यक्त्व क्रिया है। यहाँ मन, वचन, कायकी जो क्रिया होती है वह सम्यक्त्वी जीवके शुभभावमें निमित्त है; वे शुभभावको धर्म नही मानते, इसीलिये इस मान्यताकी हढ़ताके द्वारा उसके सम्यक्त्वकी वृद्धि होती है; इसलिये यह मान्यता आसूव नहीं, किन्तु जो सक्षाय (शुभभाव सहित) योग है सो भाव-आसूव है; वह सक्षाय योग द्रव्यकर्मके आसूवमे मात्र निमित्त कारण है।
- (२) मिथ्यात्विक्तया—कुदेव, कुगुरु श्रीर कुशास्त्रके पूजा स्तवनादिरूप मिथ्यात्वकी कारणवाली कियायें है सो मिथ्यात्विक्तया है।
- (३) प्रयोगिक्रिया—हाथ, पैर इत्यादि चलानेके भावरूप इच्छा-रूप जो क्रिया है सो प्रयोगिकया है।
  - (४) समादान क्रिया-संयमीका ग्रसंयमके सन्मुख होना ।
  - (५) ईयोपथ क्रिया—समादान क्रियासे विपरीत क्रिया अर्थात् संयम बढानेके लिये साधु जो क्रिया करता है वह ईयोपथ क्रिया है। ईयोपथ पाँच समितिरूप है, उसमें जो शुभ भाव है सो ईयोपथ क्रिया है [ समितिका स्वरूप ६ वें भ्रध्यायके ५ वे सूत्रमें कहा जायगा।]

अव पाँच कियायें कही जाती हैं, इसमें पर हिंसाके भावकी मुख्यता है

- (६) प्रादोषिक क्रिया—क्रोधके ग्रावेशसे द्वेषादिकरूप बुद्धि करना सो प्रादोषिक किया है।
- (७) कायिकी क्रिया—उपर्युक्त दोष उत्पन्न होने पर हाथसे मारना, मुखसे गाली देना, इत्यादि प्रवृत्तिका जो भाव है सो कायिकी क्रिया है।

- (८) अधिकरणिकीकिया—हिंसाके साधनभूत बन्दूक, छुरी इत्यादि लेना, देना, रखना सो सब ग्रिंघकरिंगकी क्रिया है।
  - (९) परिताप क्रिया-दूसरेको दुःख देनेमें लगना ।
- (१०) प्राणातिपात क्रिया—दूसरेके शरीर, इन्द्रिय या श्वासी-च्छ्वासको नष्ट करना सो प्राणातिपात क्रिया है।

नोट:—यह व्यवहार-कथन है, इसका भ्रथे ऐसा समक्तना कि जीव जब निजमें इसप्रकारके अग्रुभ भाव करता है, तब इस क्रियामें बताई गई पर वस्तुयें स्वय बाह्य निमित्तरूपसे होती हैं। ऐसा नही मानना कि जीव परपदार्थों का कुछ कर सकता है या परपदार्थ जीवका कुछ कर सकते हैं। अब ११ से १५ तककी ५ क्रियायें कहते हैं। इनका सम्बन्ध इन्द्रियोंके भोगोंके साथ है

- (११) दर्शन क्रिया—सौदर्य देखनेकी इच्छा है सो दर्शनिकया है।
- (१२) स्पर्शन क्रिया—किसी चीजके स्पर्श करनेकी जो इच्छा है सो स्पर्शन क्रिया है (इसमे अन्य इन्द्रियो सम्बन्धी वांछाका समावेश समभना चाहिये)।
- (१३) प्रात्यिकी क्रिया—इन्द्रियके भोगोंकी वृद्धिके लिये नवीन नवीन सामग्री एकत्रित करना या उत्पन्न करना सो प्रात्यिकी किया है।
- (१४) समंतानुपात क्रिया—स्त्री, पुरुष तथा पशुओके उठने वैठनेके स्थानको मलसूत्रसे खराब करना सो समंतानुपात क्रिया है।
- (१५) अनाभोग किया—विना देखी या विना शोधी जमीन पर बैठना, उठना, सोना या कुछ घरना उठाना सो घ्रनाभोग किया है। अब १६ से २० तककी पाँच क्रियार्ये कहते हैं, ये उच धर्माचरणमें धका पहुँचानेवाली हैं
- (१६) स्वहस्त क्रिया—जो काम दूसरेके योग्य हो उसे स्वयं करना सो स्वहस्त क्रिया है।

- (१७) निसर्ग क्रिया-पापके साधनोंके लेने देनेमें सम्मति देना ।
- (१८) विदारण क्रियां—मालस्यके वश हो अच्छे काम न करना और दूसरेके दोष प्रगट करना सो विदारण किया है।
- (१९) आज्ञाव्यापादिनी क्रिया— रास्त्रकी प्राज्ञाका स्वयं पालन न करना और उसके विपरीत प्रर्थ करना तथा विपरीत उपदेश देना सो ' प्राज्ञाव्यापादिनी क्रिया है।
  - (२०) अनाकांक्षा क्रिया— उन्मत्तपना या ग्रालस्यके वश हो प्रवचन (शास्त्रों) में कही गई ग्राज्ञाओं के प्रति श्रादर या प्रेम न रखना सो अनाकांक्षा क्रिया है।

अब अंतिम पाँच क्रियार्थे कहते हैं, इनके होनेसे धर्म धारण करनेमें विम्रुखता रहती है

- (२१) आरम्भ क्रिया—हानिकारक कार्योमें रुकना, छेदना, तोड़ना, भेदना या श्रन्य कोई वैसा करे तो हर्षित होना सो आरंभ क्रिया है।
- (२२) परिग्रह क्रिया—परिग्रहका कुछ भी नाश न हो ऐसें उपायोंमे लगे रहना सो परिग्रह क्रिया है।
  - (२३) माया क्रिया--मायाचारसे ज्ञानादि गुणोंको छिपाना ।
- (२४) मिथ्याद्श्रीन क्रिया—मिथ्यादृष्टियोंकी तथा मिथ्यात्वसे परिपूर्ण कार्योकी प्रशंसा करना सो मिथ्यादर्शन क्रिया है।
- (२५) अप्रत्याख्यान क्रिया—जो त्याग करने योग्य हो उसका त्याग न करना सो अप्रत्याख्यान क्रिया है। (प्रत्याख्यानका अर्थ त्याग है, विषयोके प्रति आसक्तिका त्याग करनेके बदले उसमें आसक्ति करना सो अप्रत्याख्यान है)

नोट:—नं १० की क्रियांके नीचे जो नोट है वह नं ११ से २५ तककी क्रियांमें भी लागू होता है।

नं० ६ से २५ तककी क्रियाओं में श्रात्माका श्रगुभभाव है। श्रगुभभावरूप जो सकषाय योग है सो पाप आसूवका कारण है, परन्तु जड़ मन, वचन या शरीरकी क्रिया है सो किसी आस्रवका कारण नहीं। भावा-सूवका निमित्त पाकर जड़ रजकणारूप कर्म जीवके साथ एक क्षेत्रावगाह-रूपसे बंधते हैं। इन्द्रिय, कषाय तथा अन्नत कारण है और क्रिया उसका कार्य है।। ५।।

# आस्त्रवर्में विशेषता—( हीनाधिकता ) का कारण तीद्रमन्दज्ञाताज्ञातभावाधिकरणवीर्यविशेषे— भ्यस्तद्विशेषः ॥ ६ ॥

भ्रयः—[ तीव्रमंदज्ञाताज्ञातभावाधिकरण वीर्य विशेषेम्यः ] तीव्र-भाव, मंदभाव, ज्ञातभाव, अज्ञातभाव, अधिकरण्विशेष और वीर्येविशेषसे [ तिद्विशेषः ] आसूवमे विशेषता—हीनाधिकता होती है।

#### टीका

तीत्रभाव-प्रत्यत् बढे हुये क्रोघादिके द्वारा जो तीत्ररूप भाव होता है वह तीत्रभाव है।

मंद्भाव—कषायोकी मंदतासे जो भाव होता है उसे मंदभाव कहते है।

ज्ञातभाव—जानकर इरादापूर्वक करनेमें आनेवाली प्रवृत्ति ज्ञात-भाव है।

अज्ञातभाव—विनाजानेअसावधानीसे प्रवर्तना सो अज्ञातभाव है। अधिकरण—जिस द्रव्यका आश्रय लिया जावे वह अधिकरण है। वीर्य—द्रव्यकी स्वशक्ति विशेषको वीर्य (-वल ) कहते हैं।।६॥

अव अधिकरणके मेद बतलाते हैं अधिकरणं जीवा ऽजीवाः ॥७॥ ध्रथं—[प्रधिकरगां] श्रधिकरगां [जीवाऽजीवाः] जीवद्रव्य और श्रजीवद्रव्य ऐसे दो भेद रूप है; इसका स्पष्ट अर्थ यह है कि आत्मामें जो कर्मास्रव होता है उसमें दो प्रकारका निमित्त होता है; एक जीव निमित्त और दूसरा अजीव निमित्त।

#### टीका

१—यहाँ अधिकरणका अर्थ निमित्त होता है। छट्टे सूत्रमें आस्रव की तारतम्यताके कारणमें 'श्रिधिकरण' एक कारण कहा है। उस श्रिध-करणके प्रकार बतानेके लिये इस सूत्रमें यह बताया है कि जीव अजीव वर्मास्रवमें निमित्त हैं।

२—जीव और अजीवके पर्याय अधिकरण है ऐसा बतानेके लिये सूत्रमें द्विवचनका प्रयोग न कर बहुवचनका प्रयोग किया है। जीव अजीव सामान्य अधिकरण नहीं किन्तु जीव-अजीवके विशेष (-पर्याय) अधिकरण होते है। यदि जीव भ्रजीवके सामान्यको अधिकरण कहा जाय तो सर्व जीव भ्रीर सर्व भ्रजीव अधिकरण हों। किंतु ऐसा नहीं होता, क्योंकि जीव- अजीवकी विशेष—पर्याय विशेष ही अधिकरण स्वरूप होती है।। ७।।

#### जीव-अधिकरणके भेद

# आद्यं संरंभसमारंभारंभयोगकृतकारितानुमत— कषायविशेषेस्त्रिस्त्रिश्चतुश्चैकशः ॥ = ॥

श्रर्थः—[ श्राद्यं ] पहला ग्रर्थात् जीव अधिकरगा-आसूव [ संरम्भ समारंभारंभ योग, कृतकारितानुमतकषाय विशेषैः च ] संरंभ-समारंभ-आरंभ, मन-वचन-कायरूप तीन योग, कृत-कारित-अनुमोदना तथा क्रोधादि चार कषायोंकी विशेषता से [ त्रिः त्रिः चतुः ] ३×३×३×४ [ एकशः ] १०८ भेदरूप है।

#### टीका

सरंभादि तीन भेद हैं, उन प्रत्येकमें मन-वचन-काय ये तीन भेद लगानेसे नव भेद हुये; इन प्रत्येक भेदमे कृत-कारित-अनुमोदना ये तीन भेद लगानेसे २७ मेद हुये और इन प्रत्येकमें क्रोध-मान-माया-लोभ ये चार मेद लगानेसे १०८ भेद होते है। ये सब मेद जीवाधिकरण ग्रास्रवके हैं।

सूत्रमे च शब्द अनन्तानुबन्धी, अप्रत्याख्यान, प्रत्याख्यान और संज्वलन कषायके चार भेद बतलाता है।

अतन्तातुबन्धी कषाय—जिस कषायसे जीव अपने स्वरूपाचरण चारित्र प्रगट न कर सके उसे अनन्तानुबन्धो कषाय कहते हैं अर्थात् जो आत्माके स्वरूपाचरण चारित्रको घाते उसे अनन्तानुबन्धी कषाय कहते हैं।

अनन्त संसारका कारगा होनेसे मिथ्यात्वको ग्रनन्त कहा जाता है; उसके साथ जिस कषायका बध होता है उसे अनन्तानुबन्धी कषाय कहते हैं।

अप्रत्याख्यान कषाय—जिस कषायसे जीव एकदेशरूप संयम (-सम्यग्दृष्टि श्रावकके व्रत ) किचित् मात्र भी प्राप्त न कर सके उसे अप्रत्याख्यान कषाय कहते हैं।

प्रत्याख्यान कषाय—जीव जिस कषायसे सम्यग्दर्शन पूर्वक सकल संयमको ग्रहरण न कर सके उसे प्रत्याख्यान कषाय कहते है।

संज्वलन कषाय — जिस कषायसे जीवका संयम तो बना रहे परन्तु शुद्ध स्वभावमे –शुद्धोपयोगमे पूर्णां रूपसे लीन न हो सके उसे सज्वलन कषाय कहते हैं।

संरंभ—वि सी भी विकारी कार्यके करनेके संकल्प करनेको संरंभ कहा जाता है । (संकल्प दो तरहका है १-मिध्यात्वरूप संकल्प, २-ग्रस्थिरतारूप संकल्प)

समारम्भ कहा जाता है।

आरम्भ—उस कार्यके प्रारम्भ करनेको भ्रारम्भ कहा जाता है।
कृत—स्वय करनेके भावको कृत कहते हैं।
कारित—दूसरेसे करानेके भावको कारित कहते हैं।
अनुमत—जो दूसरे करें उसे भला समक्ता सो अनुमत है।।।।।
६४

# अजीवाधिकरण आस्रवके भेद वतलाते हैं निर्वर्तनानिचोपसंयोगनिसर्गाः द्विचतुर्द्धित्रिभेदाः परम् ॥६॥

श्रथं:—[परम् ] दूसरा श्रजीवाधिकरण श्रास्व [निर्वर्तना हि] दो प्रकारकी निर्वर्तना, [निक्षेप चतुः] चार प्रकारके निक्षेप [संयोग हि] दो प्रकारके संयोग श्रौर [निसर्गाः त्रिभेदाः ] तीन प्रकारके निसर्ग ऐसे कुल ११ भेदरूप है।

#### टीका

निर्वर्तना—रचना करना—निपजाना सो निर्वर्तना है, उसके दो भेद हैं:—१-शरीरसे कुचेष्टा उत्पन्न करना सो देहदु:प्रयुक्त निर्वर्तना है भ्रीर २-शस्त्र इत्यादि हिंसाके उपकरणकी रचना करना सो उपकरण निर्वर्तना है। अथवा दूसरी तरहसे दो भेद इस तरह होते हैं:—१-पाँच प्रकारके शरीर, मन, वचन, श्वासोछ्वासका उत्पन्न करना सो मूलगुण निर्वर्तना है भ्रीर २-काष्ट्र, मिट्टी, इत्यादिसे चित्र ग्रादिकी रचना करना सो उत्तरगुण निर्वर्तना है।

नित्तेष—वस्तुको रखनेको (-घरनेको ) निक्षेप कहते हैं, उसके चार भेद हैं:—१-बिना देखे वस्तुका रखना सो अप्रत्यवेक्षित निक्षेपाधि-करण है; २-यत्नाचार रहित होकर वस्तुको रखना सो दुःप्रमृष्टिनिक्षेपा-धिकरण है, ३-भयादिकसे या अन्य कार्य करनेकी जल्दीमे पुस्तक, कमडलु, शरीर या शरीर।दिकके मैलको रखना सो सहसानिक्षेपाधिकरण है और ४-जीव है या नही ऐसा बिना देखे और बिना विचार किए शीझतासे पुस्तक, कमडलु, शरीर या शरीरके मैलको रखना और जहाँ वस्तु रखनी चाहिये वहाँ न रखना सो अनाभोगनिक्षेपाधिकरण है।

संयोग—मिलाप होना सो सयोग है; उसके दो भेद है, १-भक्त-पान संयोग ग्रोर २-उपकरण संयोग। एक आहार पानीको दूसरे ग्राहार पानीके साथ मिला देना सो भक्तपान संयोग है, और ठंडी पुस्तक, कमंडलु, शरीरादिकको धूपसे गरम हुई पीछी आदिसे पोछना तथा शोधना सो उपकरण संयोग है।

निसर्ग — प्रवर्तनको निसर्ग कहते हैं, उसके तीन मेद हैं १-मनको प्रवर्ताना सो मन निसर्ग है, २-वचनोको प्रवर्ताना सो वचन निसर्ग है और ३-शरीरको प्रवर्ताना सो काय निसर्ग है।

नोट:—जहाँ जहाँ परके करने करानेकी बात कही है वहाँ वहाँ व्यवहार कथन समभना। जीव परका कुछ कर नही सकता तथा पर पदार्थ जीवका कुछ कर नही सकते, किन्तु मात्र निमित्त—नैमित्तिक सम्बन्ध दिखानेके लिये इस सूत्रका कथन है।।१।।

यहाँ तक सामान्य आस्नवके कारण कहे; अब विशेष आस्नवके कारण वर्णित करते हैं, उसमें प्रत्येक कर्मके आस्नवके कारण बतलाते हैं—

ज्ञानावरण और दर्शनावरणके आस्रवका कारण

# तत्प्रदोषनिह्नवमात्सर्यान्तरायासादनोपघाता ज्ञानदर्शनावरणयोः ॥१०॥

ग्रयं:—[ तत्प्रदोष निह्नव मात्सर्यांतराया सादनोपघाताः ] ज्ञान और दर्शनके सम्बन्धमे करनेमे ग्राये हुये प्रदोष, निह्नव, मात्सर्य, ग्रतराय, आसादन और उपघात ये [ ज्ञानदर्शनावरणयोः ] ज्ञानावरण तथा दर्शनावरण कर्मासुवके कारण हैं।

#### टीका

१. प्रदोष — मोक्षका कारण अर्थात् मोक्षका उपाय तत्त्वज्ञान है, उसका कथन करनेवाले पुरुषकी प्रशंसा न करते हुये अन्तरङ्गमे जो दुष्ट परिगाम होना सो प्रदोष है।

निह्नव—वस्तुस्वरूपके ज्ञानादिका छुपाना—जानते हुये भी ऐसा कहना कि मैं नही जानता सो निह्नव है।

मात्सर्थ-वस्तुस्वरूपके जानते हुये भी यह विचारकर किसीको न

पढ़ाना कि 'यदि मैं इसे कहूँगा तो यह पंडित हो जायगा' सो मात्सर्य है। अंतराय—यथार्थ ज्ञानकी प्राप्तिमें विघ्न करना सो ग्रंतराय है। आसादन—परके द्वारा प्रकाश होने योग्य ज्ञानको रोकना सो ग्रासादन है।

उपघात--यथार्थं प्रशस्त ज्ञानमे दोष लगाना अथवा प्रशसा योग्य ज्ञानको दूषएा लगाना सो उपघात है।

इस सूत्रमें 'तत्' का अर्थ ज्ञान-दर्शन होता है।

उपरोक्त छह दोष यदि ज्ञानावरण सम्बन्धी हों तो ज्ञानावरणके निमित्त हैं और दर्शनावरण सम्बन्धी हों तो दर्शनावरणके निमित्त हैं।

२—इस सूत्रमें जो ज्ञानावरण-दर्शनावरण कर्मके ग्रास्त्रके छह कारण कहे हैं उनके बाद ज्ञानावरणके लिये विशेष कारण श्री तत्त्वार्थ-सारके चौथे ग्रध्यायकी १३ से १६ वी गाथामे निम्नप्रकार दिया है:—

७—तत्त्वोका उत्सूत्र ६ थन करना।

प्रतत्त्वका उपदेश सुननेमे अनादर करना ।

६--तत्त्वोपदेश सुननेमे ग्रालस्य रखना।

१०--लोभ बुद्धिसे शास्त्र बेचना।

११-अपनेको-निजको बहुश्रुतज्ञ (-उपाध्याय) मानकर ग्रिभमानसे मिण्या उपदेश देना ।

१२-अध्ययनके लिये जिस समयका निषेध है उस समयमें (अकालमे) शास्त्र पढना।

१३-सच्चे श्राचार्य तया उपाध्यायसे विरुद्ध रहना।

१४-तत्त्वोमें श्रद्धा न रखना।

१५-तत्त्वोका भ्रनुचितन न करना।

१६-सर्वं भगवानके शासनके प्रचारमे वाधा डालना।

१७-वहुश्रुत ज्ञानियोंका अपमान करना।

१८-तत्त्वज्ञानका अभ्यास करनेमे शठता करना।

३-यहाँ यह तात्पर्ये है कि जो काम करनेसे अपने तथा दूसरे के तत्त्वज्ञानमें बाधा आवे या मिलनता हो वे सब ज्ञानावरण कर्मके आसूचके कारण हैं। जैसे कि एक ग्रंथके असावधानीसे लिखने पर किसी पाठकी छोड देना अथवा कुछ का कुछ लिख देना सो ज्ञानावरण कर्मके आसूवका कारण होता है। (देखो तत्त्वार्थसार पृष्ठ २००-२०१)

४-ग्रीर फिर दर्शनावरणके लिये इस सूत्रमे कहे गये छह कारणों के परचात् अन्य विशेष कारणा श्री तत्त्वार्थसारके चौथे ग्रध्यायकी १७-१८ १६ वी गाथामे निम्नप्रकार दिये है:—

७-किसी की श्रांख निकाल लेना ( = ) बहुत सोना ( ६ ) दिनमें सोना ( १० ) नास्तिकपनकी भावना रखना ( ११ ) सम्यग्दर्शनमें दोष लगाना ( १२ ) कुतीर्थवालोको प्रशंसा करना ( १३ ) तपस्वियो (दिग-म्बर मुनियों ) को देखकर ग्लानि करना-ये सब दर्शनावरण कर्मके श्रास्त्रके कारण हैं।

भ शंका—नास्तिकपनेकी वासना आदिसे दर्शनावरणका आसूव कैसे होगा, उनसे तो दर्शन मोहका आसूव होना सभव है क्योंकि सम्यख् दर्शनसे विपरीन कार्योके द्वारा सम्यख्कांन मलिन होता है न कि दर्शन-उपयोग।

समाधान—जैसे वाह्य इन्द्रियोसे मूर्तिक पदार्थोका दर्शन होना है वैसे ही विशेषज्ञानियोके अमूर्तिक आत्माका भी दर्शन होता है, जैसे सर्व ज्ञानोमे आत्मज्ञान अधिक पूज्य है वैसे ही वाह्य पदार्थोंके दर्शन करने से अतर्दर्शन अर्थात् आत्मदर्शन अधिक पूज्य है। इसीलिये आत्मदर्शनमे वाघक कारणो को दर्शनावरण कर्मके आसूवका कारण मानना अनुचित नही है। इसप्रकार नास्तिकपनेकी मान्यता आदि जो कारण लिखे हैं वे दोप दर्शना-वरण कर्मके आसूवके हेतु हो सकते हैं? (देखो तत्वार्थसार पृष्ठ२०१-२०२)

यद्यपि आयुक्संके श्रतिरिक्त अन्य सात कर्मोका आस्व प्रति समय हुवा करता है तथापि प्रदोषादिभावोके द्वारा जो ज्ञानावरणादि खाम-विशेष कर्मका बघ होना वताया है वह स्थितिवध और अनुभागवधकी अपेक्षासे समभना प्रयात् प्रकृतिवंघ और प्रदेशवंघ तो सव कर्मीका हुआ करता है किंतु उस समय ज्ञानावरणादि खास कर्मका स्थिति ग्रीर अनुभागवंघ विशेष ग्रिधिक होता है।। १०॥

# असाता वेदनीयके आस्त्रवके कारण दुःखशोकतापाक्रन्दनवधपरिदेवनान्यात्म-परोभयस्थानान्यसद्घे द्यस्य ॥ ११॥

प्रयं—[ ग्रात्मपरोभयस्थानानि ] ग्रपनेमें, परमे ग्रीर दोनोंके विषयमें स्थित [ दुःखशोकतापाकंदनवधपरिदेवनानि ] दु.ख, शोक, ताप, श्राकंदन, वध ग्रीर परिदेव ये [ ग्रसद्वेद्यस्य ] असातावेदनीय कर्मके आस्वके कारण हैं।

#### टीका

१. दुःख—पीड़ारूप परिगाम विशेषको दुःख कहते है। शोक—अपनेको लाभदायक मालूम होनेवाले पदार्थका वियोग होने पर विकलता होना सो शोक है।

> ताप—ससारमें श्रपनी निंदा ग्रादि होने पर पश्चाताप होना । आक्रंदन—पश्चात्तापसे अश्रुपात करके रोना सो आक्रंदन है। वध—प्राणोंके वियोग करने को वध कहते हैं।

परिदेव—संक्लेश परिगामोके कारगासे ऐसा रुदन करना कि जिससे सुननेवालेके हृदयमें दया उत्पन्न हो जाय सो परिदेवन है।

यद्यपि शोक ताप म्रादि दु.खके ही भेद हैं तथापि दु:खकी जातियाँ वतानेके लिये ये दो भेद बताये हैं।

२—स्वयंको, परको या दोनोंको एक साथ दुःख शोकादि उत्पन्न करना सो श्रसातावेदनीय कर्मके श्रास्त्रका कारण होता है।

प्रश्न-यि दुःखादिक निजमें, परमें, या दोनोंमें स्थित होने से असातावेदनीय कर्मके आसूवका कारण होता है तो अर्हन्त मतके मानने-

वाले जीव केश-लोंच, भ्रनशन तप, आतपस्थान इत्यादि दुःखके निमित्त स्वयं करते हैं और दूसरों को भी वैसा उपदेश देते है तो इसीलिये उनके भी असातावेदनीय कर्मका आसूव होगा।

उत्तर—नही, यह दूषणा नहीं है। यह विशेष कथन घ्यानमें रखना कि यदि भ्रंतरंगकोघादिक परिणामोंके भ्रावेशपूर्वक खुदको, दूसरे को या दोनोंको दु:खादि देनेका भाव हो तो ही वह भ्रसातावेदनीय कर्मके आसूवका कारण होता है। भावार्थ यह है कि भ्रंतरंग क्रोघादिके वश होने से आत्माके जो दु:ख होता है वह दु:ख केशलोंच, अनशनतप या भ्रातापयोग इत्यादि घारण करनेमे सम्यग्दृष्टि मुनिके नही होता, इसलिये एनके इससे असातावेदनीयका म्रासूव नही होता, वह तो उनका शरीरके प्रति वैराग्यभाव है।

यह बात हष्टांत द्वारा समभाई जाती है:-

दृष्टांत—जैसे कोई दयाके श्रिभित्रायवाला—दयालु और शल्यरिहत वैद्य संयमी पुरुषके फोड़ेको काटने या चीरनेका काम करता है और उस पुरुषको दुःख होता है तथापि उस बाह्य निमित्तमात्रके कारण पापवध नहीं होता, क्योंकि वैद्यके भाव उसे दुःख देने के नहीं है।

सिद्धांत—वैसे ही संसार सबन्धी महा दुःखसे उद्विग्न हुये मुनि संसार सम्बन्धी महादुःखका अभाव करनेके उपायके प्रति लग रहे है, उनके संक्लेश परिणामका अभाव होनेसे, शास्त्रविधान करनेमे आये हुये कार्योमे स्वयं प्रवतंनेसे या दूसरोंको प्रवर्तानेसे पापबन्ध नहीं होता, क्योंकि उनका अभिप्राय दुःख देने का नहीं; इसलिये वह असातावेदनीयके आस्वके कारण नहीं हैं।

#### ३--इस स्त्रका सिद्धांत

बाह्य निमित्तोंके अनुसार आसूव या वंघ नही होना, किन्तु जीव स्वयं जैसा भाव करे उस भावके अनुसार श्रासूव और वंघ होता है। यदि जीव स्वय विकारभाव करे तो वंघ हो श्रीर विकारभाव न करे तो वन्घ नहीं होता ।। ११ ।।

# सातावेदनीयके आसवके कारण भूतव्रत्यनुकम्पादानसरागसंयमादियोगः चान्तिः शौचमिति सद्घे द्यस्य ॥ १२ ॥

श्रथं—[ भूतव्रत्यनुकंपा ] प्राणियोंके प्रति श्रीर व्रतघारियोंके प्रति श्रनुकंपा—दया [ दान सराग संयमादियोगः ] दान, सराग संयमादिके थोग, [ क्षांतिः शौचिमिति ] क्षमा श्रीर शौच, अहँतभक्ति इत्यादि [ सद्देद्यस्य ] सातावेदनीय कर्मके श्रास्वके कारण हैं।

#### टीका

१. भूत=चारों गितयोंके प्राणी।

व्रती = जिन्होंने सम्यग्दर्शन पूर्वक अगुप्रत या महाव्रत घारण किये हों ऐसा जीव;

इन दोनों पर श्रनुकम्पा-द्या करना सो भूतव्रत्यनुकम्पा है।

प्रश्न—जब कि 'भूत' कहने पर उसमें समस्त जीव आगये तो फिर 'व्रती' बतलाने की क्या आवश्यक्ता है ?

उत्तर—सामान्य प्राणियोसे व्रती जीवोंके प्रति श्रनुकंपा की विशे-षता बतलानेके लिये वह कहा गया है; व्रती जीवोंके प्रति भक्ति पूर्वक भाव होना चाहिये।

दान = दु खित, भूखे म्रादि जीवोके उपकारके लिये घन, भ्रौषघि, म्राहारादिक देना तथा व्रती सम्यग्दृष्टि सुपात्र जीवोको भक्ति पूर्वक दान देना सो दान है।

सरागसंयम = सम्यग्दर्शन पूर्वक चारित्रके घारक मुनिके जो महा-व्रतरूप शुभभाव है संयमके साथ वह राग होनेसे सराग संयम कहा जाता है। राग कुछ संयम नही; जितना वीतरागभाव है वह संयम है।

२. प्रश्न—चारित्र दो तरहके बताये गए हैं (१) वीतराग

पारित्र और दूसरा सराग चारित्र; ग्रीर चारित्र बन्धका कारण नहीं है तो फिर यहाँ सराग संयमको श्रास्रव और बन्धका कारण क्यों कहा है ?

उत्तर—जहाँ सराग संयमको बन्धका कारए। कहा वहाँ ऐसा समक्ता कि वास्तवमें चारित्र (संयम) बन्धका कारए। नहीं, किन्तु जो राग है वह बन्धका कारए। है। जैसे—चावल दो तरहके है—एक तो भूसे सहित और दूसरा भूसे रहित; वहाँ भूसा चावलका स्वरूप नहीं है किन्तु चावलमें वह दोष है। अब यदि कोई सयाना पुरुष भूसे सहित चावलका सग्रह करता हो उसे देखकर कोई भोला मनुष्य भूसेको ही चावल मानकर उसका संग्रह करें तो वह निर्थंक खेदिखन्न ही होगा। वैसे ही चारित्र (सयम) दो मेदरूप है—एक सराग तथा दूसरा वीतराग। यहाँ ऐसा समक्ता कि जो राग है वह चारित्रका स्वरूप नहीं किन्तु चारित्रमें वह दोष है। अब यदि कोई सम्यग्जानी पुरुष प्रशस्त राग सहित चारित्रको घारण करें तो उसे देखकर कोई प्रज्ञानी प्रशस्त रागको ही चारित्र मानकर उसे घारण करें तो वह निर्थंक, खेदिखन्न ही होगा।

ं (देखो सस्ती ग्रंथमालाका मोक्षमार्ग प्रकाशक अ०७ पृष्ठ ३६० स्या पाटनी ग्रन्थमाला श्री समयसार पृष्ठ ४४८)

मुनिको चारित्रभाव मिश्ररूप है; कुछ तो वीतराग हुआ है और कुछ सराग है; वहाँ जिस अंशसे वीतराग हुआ है उसके द्वारा तो सवर है और जिस अंशसे सराग रहा है उसके द्वारा बन्ध है। सो एक भावसे तो दो कार्य वने किन्तु एक प्रशस्त राग ही से पुण्यास्रव भी मानना और संवर-निर्जरा भी मानना वह अम है। अपने मिश्र भावमें ऐसी पहिचान सम्यग्दृष्टिके ही होती है कि 'यह सरागता है और यह वीतरागता है।' इसीलिये वे अविश्वष्ट सराग भावको हेयरूप श्रद्धान करते हैं। मिथ्यादृष्टिके ऐसी परीक्षा न होनेसे सराग भावमें संवरका अम द्वारा प्रशस्त-रागरूप कार्यको उपादेय मानता है। (देखो मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ३३४-३३४)

े इसतरह सरागर्सयममें जो महाव्रतादि पालन करनेका शुभभाव है वह आस्त्रव होनेसे बन्धका कारण है किन्तु जितना निर्मेल चारित्र प्रगट हुआ है वह बन्धका कारण नहीं है। ३-इस सूत्रमें 'आदि' शब्द है उसमें संयमासंयम, श्रकामनिजेरा, श्रीर बालतपका समावेश होता है।

संयमासंयम -- सम्यग्हष्टि श्रावकके वृत ।

अकामनिर्जरा—पराघीनतासे—(अपनी बिना इच्छाके) भोग उपभोगका निरोध होने पर संक्लेशता रहित होना अर्थात् कपायकी मंदता करना सो अकामनिर्जरा है।

बालतप--मिथ्यादृष्टिके मंद कषायसे होनेवाला तप।

४—इस सूत्रमें 'इति' शब्द है उसमें भ्ररहन्तका पूजन, बाल, वृद्ध या तपस्वी मुनियोंकी वैयावृत्य करनेमें उद्यमी रहना, योगकी सरलता और विनयका समावेश हो जाता है।

योग- शुभ परिगाम सहित निर्दोष कियाविशेषको योग कहते हैं।

शांति—शुभ परिगामकी भावनासे क्रोधादि कषायमें होनेवाली तीव्रताके अभावको क्षांति (क्षमा ) कहते हैं।

शौच-शुभ परिएगम पूर्वक जो लोभका त्याग है सो शौच है। वीतरागी निर्विकल्प क्षमा और शौचको 'उत्तम क्षमा' श्रौर 'उत्तम शौच' कहते है, वह आस्रवका कारए नहीं है।

अब अनंत संसारके कारणीभूत दर्शनमोहके आश्रवके कारण कहते हैं केवलिश्रुतसंघधमदेवावणवादो दर्शनमोहस्य ॥१३॥

भ्रयं—[ केवलिश्रुतसंघधमंदेवावर्णवादः ] केवली, श्रुत, संघ, धर्म और देवका अवर्णवाद करना सो [ दर्शनमोहस्य ] दर्शन मोहनीय कर्मके आश्रवके कारण हैं।

#### टीका

१. अवर्णवाद्—जिसमें जो दोष न हो उसमें उस दोषका आरोपग्र करना सो अवर्णवाद है।

केवलित्व, मुनित्व श्रीर देवत्व ये आत्माकी ही भिन्न भिन्न अवस्था-

अंके स्वरूप हैं। श्रिरहंत, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय और मुनि ये पाँचों पद निश्चयसे आत्मा ही हैं (देखो योगीन्द्रदेवकृत योगसार गाथा १०४, परमात्मप्रकाश पृष्ठ ३६३, ३६४) इसीलिये उनका स्वरूप समभनेमें यदि भूल हो श्रीर वह उनमें न हो ऐसा दोष किएत किया जाय तो श्रात्माका स्वरूप न समभे और मिथ्यात्वभावका पोषण हो। घमं श्रात्माका स्वभाव है इसिल्ये घमं सम्बन्धी भूठी दोष कल्पना करना सो भी महान दोष है। - - २ श्रुतका श्रथं है शास्त्र, वह जिज्ञासु जीवोंके आत्माका स्वरूप समभनेमें निमित्त है, इसीलिये मुमुक्षुओंको सच्चे शास्त्रोंके स्वरूपका भी निर्णय करना चाहिये।

३-केवली भगवानके अवर्णवादका स्वरूप

- (१) भूख और प्यास यह पीड़ा है, उस पीड़ासे दुःखी हुए जीव ही आहार लेनेकी इच्छा करते हैं। भूख और प्यासके कारण दुःखका अनुभव होना सो आर्तध्यान है। केवली भगवानके सम्पूर्ण ज्ञान और अनन्त सुख होता है तथा उनके परम शुक्लध्यान रहता है। इच्छा तो वर्तमानमे रहनेवाली दशाके प्रति होष और परवस्तुके प्रति रागका अस्तित्व सूचित करती है, केवली भगवानके इच्छा ही नही होती, तथापि ऐसा मानना कि केवली भगवान अन्नका आहार (कवलाहार) करते हैं यह न्याय विरुद्ध है। केवली भगवानके सम्पूर्ण वीर्य प्रगट हुआ होनेसे उनके भूख और प्यास की पीड़ा ही नही होती, और अनन्त सुख प्रगट होनेसे इच्छा ही नही होती। और बिना इच्छा कवल आहार कैसा? जो इच्छा है सो दुःख है—लोभ है इसलिये केवली भगवानमे आहार लेनेका दोष कल्पित करना सो केवलीका और अपने शुद्ध स्वरूपका अवर्णवाद है। यह दर्शनमोहनीय-कमंके आस्रवका कारण है अर्थात् यह अनन्त संसारका कारण है।
- (२) आत्माको वीतरागता श्रीर केवलज्ञान प्रगट होनेके बाद शरीरमे शौच या दूसरा कोई दर्द (रोग) हो और उसकी दवा लेने या दवा लानेके लिये किसीको कहना यह अशक्य है इस दवा लेनेकी इच्छा होना और

<sup>#</sup> तीर्थंद्धर भगवानके जन्मसे ही मलमूत्र नही होता और समस्त केवली भगवानोके केवलज्ञान होनेके बाद रोग, श्राहार-निहार भ्रादि नही होता।

दवा लानेके लिये किसी शिष्यको कहना ये सब दुःखका अस्तित्व सूचित करता है, अनन्तसुंखके स्वामी केवली भगवानके आकुलता, विकल्प, लोभ, इच्छा या दुःख होनेकी कल्पना करना अर्थात् केवली भगवानको सामान्य छ्वस्थकी तरह मानना न्याय विरुद्ध है। यदि आत्मा अपने यथार्थ स्वरूप को समभे तो आत्माकी समस्त दशाओंका स्वरूप ध्यानमें आ जाय। भगवान छुवस्थ मुनिदशामें करपात्र (हाथमें भोजन करनेवाले होते हैं और आहारके लिये स्वयं जाते हैं किन्तु यह अशक्य है कि केवलज्ञान होनेके बाद रोग हो, दवाकी इच्छा उत्पन्न हो भीर वह लानेके लिये शिष्यको आदेश दें। केवलज्ञान होने पर शरीरकी दशा उत्तम होती है और श्रादेश दें। केवलज्ञान होने पर शरीरकी दशा उत्तम होती है और श्रादेश दें। यह अबाधित सिद्धान्त है कि जहाँ तक राग हो वहाँ तक रोग होता ही नहीं। यह अबाधित सिद्धान्त है कि जहाँ तक राग हो वहाँ तक रोग हो, परन्तु भगवानको राग नहीं है इसी कारण उनके शरीरके रोग भी कभी होता ही नहीं। इसलिय इससे विरुद्ध मानना सो अपने आत्मस्वरूपका और उपचारसे अनन्त केवलीभगवन्तोंका अवर्णवाद है।

- (३) किसी भी जीवके गृहस्थ दशामें केवलज्ञान प्रगट होता है ऐसा मानना सो बड़ी भूल है। गृहस्थ दशा छोड़े बिना भावसाधुत्व ग्रा ही नहीं सकता, भावसाधुत्व हुए बिना भी केवलज्ञान कैसे प्रगट हो सकता है? भावसाधुत्व छट्टे सातवें गुरणस्थानमें होता है ग्रीर केवलज्ञान तेरहवें गुरणस्थानमें होता है इसलिये गृहस्थदशामें कभी भी किसी जीवके केवल-ज्ञान नहीं होता। इससे विरुद्ध जो मान्यता हैं सो ग्रापने ग्रात्माके शुद्ध स्वरूपका और उपचारसे श्रनन्त केवली भगवानोंका श्रवर्णवाद है।
- (४) छद्मस्य जीवोंके जो ज्ञान-दर्शन उपयोग होता है वह जैय सन्मुख होनेसे होता है, इस दशामें एक ज्ञेयसे हटकर दूसरे ज्ञेयकी तरफ प्रवृत्ति करता है, ऐसी प्रवृत्ति बिना छद्मस्य जीवका ज्ञान प्रवृत्त नहीं होता; इसीसे पहले चार ज्ञान पर्यंतके कथनमें उपयोग शब्दका प्रयोग उसके अर्थं के अनुसार (-'उपयोग' के अन्वयार्थंके अनुसार) कहा जा सकता है; परंतु केवलज्ञान और केवलदर्शन तो अखण्ड अविच्छित्र है; उसको ज्ञेय सन्मुख नहीं होना पड़ता अर्थात् केवलज्ञान और केवलदर्शनको एक ज्ञेयसे हटकर

दूसरे शेयकी तरफ नहीं लगाना पड़ता, केवली भगवानके केवलदर्शन और केवलज्ञान एक साथ ही होते हैं। फिर भी ऐसा मानना सो मिध्या मान्यता है कि "केवली भगवानके तथा सिद्ध भगवानके जिस समय ज्ञानो-पयोग होता तब दर्शनोपयोग नहीं होता और जब दर्शनोपयोग होता है तब ज्ञानोपयोग नहीं होता।" ऐसा मानना कि "केवली भगवानको तथा सिद्ध भगवानको केवलज्ञान प्रगट होनेके बाद जो अनन्तकाल है उसके अर्घकालमें ज्ञानके कार्य बिना और प्रद्वंकाल दर्शनके कार्य, बिना व्यतीत करना पड़ता है" ठीक है, क्या ? नहीं, यह मान्यता भी न्याय विरुद्ध हो है, इसलिय ऐसी खोटी (-सिथ्या) मान्यता रखना सो अपने आत्माके शुद्ध स्वरूप का और उपचार से अनन्त केवली भगवानोंका अवर्णवाद है।

- (प्) चतुर्थं गुग्रस्थान—( सम्यग्दर्शन ) साथ ले जाने वाला आत्मा पुरुषपर्यायमें ही जन्मता है स्त्री रूपमें कभी भी पैदा नहीं होता; इसीलिय स्त्री रूपसे कोई तीर्थंकर नहीं हो सकता, वयों कि तीर्थंकर होने वाला आत्मा सम्यग्दर्शन सिहत ही जन्मता है और इसीलिय वह पुरुष ही होता है। यदि ऐसा मानें कि किसी कालमें एक स्त्री तीर्थंकर हो तो भूत और भविष्यकी अपेक्षासे (—चाहे जितने लम्बे समयमें हो तथापि ) अनंत स्त्रियों तीर्थंकर हों और इसी कारण यह सिद्धांत भी दूट जायगा कि सम्यग्दर्शन सिहत ग्रात्मा स्त्री रूपमें पैदा नहीं होता; इसिलये स्त्री को तीर्थंकर मानना सो मिथ्या मान्यता है श्रीर ऐसा मानने वाले ने आत्मा की शुद्ध दशाका स्वरूप नहीं जाना। वह यथार्थमें ग्रपने शुद्ध स्वरूप का श्रीर उपचारसे अनन्त केवली भगवानोंका अवर्णवाद है।
  - (६) किसी भी कमंसूमिकी स्त्रीके प्रथमके तीन उत्तम संहननका उदय ही नही होता, अजब जीवके केवलज्ञान हो तब पहला ही संहन्न होता है ऐसा केवलज्ञान ग्रीर पहले संहन्नके निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध है। स्त्री के पाँचवें गुएस्थानसे ऊपरको श्रवस्था प्रगट नहीं होती, तथापि ऐसा मानना कि स्रीके शरीरवान जोवको उसी भवमे केवलज्ञान होता है सो अपने शुद्ध

<sup>\*</sup> देखो गोमट्टसार कर्मकाड गाथा ३२।

स्वरूपका अवर्णवाद है श्रीर उपचारसे अनंत केवली भगवानोंका तथा साधु संघका अवर्णवाद है।

(७) भगवानकी दिव्यध्विन को देव, मनुष्य, तियंच-सबं जीव अपनी अपनी भाषामें अपने ज्ञानकी योग्यतानुसार सममते हैं; उस निरदार ध्विनको ॐकार ध्विन भी कहा है। श्रीनाओं के कर्ण प्रदेशतक वह ध्विन न पहुँचे वहाँ तक वह अनक्षर ही है, और जब वह श्रीताग्रों कर्णों भें प्राप्त हो तब अक्षररूप होती है।

(गो० जी० गा० २२७ टीका)

तालु, श्रोष्ठ आदिके द्वारा केवली भगवानको वाणी नहीं खिरती किन्तु सर्वाग निरक्षरी वाणी खिरती है; इससे विरुद्ध मानना सो आत्माके शुद्धस्वरूपका और उपचारसे केवली भगवानका श्रवर्णवाद है।

- (६) सातवें गुणस्थानसे वंद्य वन्दकभाव नहीं होता, इसलिये वहीं व्यवहार विनय-वैयावृत्य आदि नहीं होते। ऐसा मानना कि केवली किसी का विनय करे या कोई जीव केवलज्ञान होनेके वाद गृहस्य-कुटुम्बियों के साथ रहे या गृह कार्यमें भाग लेता है—सो तो वीतंरांगको सरागी माना, और ऐसा मानना न्याय विरुद्ध है कि किसी भी द्रव्यस्त्रीके केवलज्ञान उत्पन्न होता है। 'कर्मभूमिकी महिला के प्रथम तीन संहनन होते ही नहीं और चौथा संहनन हो तब वह जीव ज्यादासे ज्यादा सोलहवें स्वगं तक जा सकता है' (देखो गोमटुसार कर्मकाड गाथा २६-३२) इससे विरुद्ध मानना सो आत्माके गुद्ध स्वरूपका और उपचारसे ग्रनन्तकेवली भगवान का अवर्णवाद है।
  - (६) कुछ लोगोंका ऐसा मानना है कि आत्मा सर्वं नहीं हो सकता सो यह मान्यता भूलसे भरी हुई है। आत्माका स्वरूप ही ज्ञान है, ज्ञान क्या नहीं जानता? ज्ञान सबको जानता है ऐसी उसमें शक्ति है। और वीतराग विज्ञानके द्वारा वह शक्ति प्रगट कर सकता है। पुनश्च कोई ऐसा मानते है कि केवलज्ञानी आत्मा सर्वंद्रव्य, उसके अनन्तगुए। और उसकी अनंत-पर्यायों को एक साथ जानता है तथापि उसमेंसे कुछ जाननेमें नहीं आता—जैसे कि एक बच्चा दसरेसे कितना बड़ा, कितने हाथ लम्बा, एक घर दूसरे

घरसे कितने हाथ दूर है इत्यादि बातें केवलज्ञानमें मालूम नहीं होती।' सो यह मान्यता सदोव है। इसमें आत्माके गुद्ध स्वरूपका और उपचारसे अनन्त केवली भगवानोंका अवर्णवाद है। भाविकालमें होनहार, सर्व द्रव्यकी सर्व पर्याय भी केवलज्ञानीके वर्तमान ज्ञानमें निश्चितरूप प्रतिभासित है ऐसा न मानना वह भी केवलीको न मानना है।

- (१०) ऐसा मानना कि केवली तीर्थंकर भगवान ने ऐसा उपदेश किया है कि 'शुभ रागसे घम होता है, शुभ व्यवहार करते २ निश्चय घम होता है' सो यह उनका प्रवर्णवाद है। "शुभभावके द्वारा घम होता है इसीलिये भगवानने शुभभाव किये थे। भगवान ने तो दूसरों का भला करने में प्रपना जीवन अपंशा कर दिया था" इत्यादि रूपसे भगवान की जीवन कथा कहना या लिखना सो अपने शुद्ध स्वरूपका और उपचारसे अनंत केवली भगवानोंका अवर्णवाद है।
  - (११) प्रश्न—यदि भगवान ने परका कुछ नहीं किया तो फिरे जगदुद्धारक, तरण तारण, जीवनदाता, वीघिदाता इत्यादि उपनामोसे क्यों पहचाने जाते हैं ?

उत्तर—ये सव नाम उपचारसे हैं; जब भगवानको दर्शन विशुद्धिकीं भूमिकामें अनिच्छक भावसे धर्मराग हुआ, तब तीर्थं कर नामक में बँघ गया। तत्त्वस्वरूप यों है कि भगवानको तीर्थं कर प्रकृति वँघते समय जो शुभभाव हुआ था वह उनने उपादेय नहीं माना था, किंतु उस शुभभाव भीर उस तीर्थं कर नामक मं—दोनों का भिप्तायमे निषेध्र ही था। इसीलिये वे रागको नष्ट करने का प्रयत्न करते थे। भ्रंतमें राग दूर कर वीतराग हुये फिर केवल ज्ञान प्रयत्न करते थे। भ्रंतमें राग दूर कर वीतराग हुये फिर केवल ज्ञान प्रयत्न करते थे। भ्रंतमें राग दूर कर वीतराग हुये कि से सुनकर मिय्यात्वको छोड़ कर स्वरूप समभा और ऐसे जीवोंने उपचार विनयसे जगत्उद्धारक, तरणतारण, इत्यादि नाम भगवानके दिये। यदि वास्तवमें भगवान ने दूसरे जीवों का कुछ किया हो या कर सकते हों तो जगत्के सब जीवोको मोल में साथ क्यो नही लेगये? इसलिये शासका कथन किंत नयका है यह लक्ष्यमें रखकर उसका यथार्थ अर्थं समभना चाहिये। मगवानको परका कर्ता ठहराना भी भगवानका अवर्णवाद है।

इत्यादि प्रकारसे आत्माके शुद्ध स्वरूपमें दोषोंकी कल्पना श्रात्माके-श्रनंत संसारका कारण है। इसप्रकार केवली भगवानके- श्रवर्णवादका स्वरूप कहा।

४. श्रुतके अवर्णवादका स्वरूप

- १—जो शास्त्र न्याय की कसीटी चढ़ाने पर अर्थात् सम्यग्ज्ञानके द्वारा परीक्षा करने पर प्रयोजनभूत बातोंमें सच्चे—यथार्थ मालूम पड़े उसे ही यथार्थ-ठीक मानना चाहिये। जब लोगोंको स्मरण शक्ति कमजोर हो तब ही शास्त्र लिखनेकी पद्धित होती है; इसीलिये लिखे हुए शास्त्र गण्याच्या भर श्रुत केवली के गूंथे हुये शब्दोंमें ही न हो, किन्तु सम्यग्ज्ञानी आचार्यों ने उनके यथार्थ भाव जानकर श्रपनी भाषामें शास्त्ररूपमें गूंथे हैं वह भी सत् श्रुत हैं।
- (२) सम्यग्ज्ञानी श्राचार्य श्रादिके बनाये हुये शास्त्रोंकी निंदा करना सो अपने सम्यग्ज्ञानकी ही निंदा करनेके सदृश् है; क्र्योंकि जिसने सच्चे शास्त्रकी निंदा की उसका ऐसा भाव हुवा कि मुक्ते ऐसे सच्चे निमित्तका संयोग न हो किन्तु खोटे निमित्तका संयोग हो। अर्थात् मेरा उपादान सम्यग्ज्ञानके योग्य न हो किन्तु मिथ्याज्ञानके योग्य हो।
- (३) किसी ग्रंथके कर्ताके रूपमें तीर्थंकर भगुवात्का, केवलीका, गणघरका या आचार्यका नाम दिया हो इसीलिये उसे सद्धा हो शास्त्र मान लेना सो न्याय संगत नहीं। मुमुक्षु जोवोंको तत्त्व दृष्टिसे परीक्षा करके सत्य-असत्यका निर्णय करना चाहिये। भगवानके नामसे किसीने कित्पत शास्त्र बनाया हो उसे सत्श्रुत मान लेना सो सत्श्रुतका अवर्णवाद है; जिन शास्त्रोंमें मांसभक्षण, मिदरापान, वेदनासे पीड़ित् मेंथुन सेवन, रात्रिभोजन इत्यादिको निर्दोष कहा हो, भगवती सती को पाँच पित कहे हो, तीर्थंकर भगवानके दो माता, दो पिता कहे हों, वे शास्त्र यथार्थं नही, इसलिये सत्यासत्य की परीक्षा कर ग्रसत्य की मान्यता होड़ना।

ध. संघके अवर्णवादका स्वरूप प्रथम निक्षय सम्यग्दर्शनरूप धर्म प्रगट करना चाहिये ऐसा नियम है, सम्यग्दर्शन प्रगट होनेके बाद जिसे सातवां—छट्टा गुरा-स्थान प्रगट हो उसके सच्चा साधुत्व होता है, उनके शरीर परकी स्पर्शेन्द्रियका राग, लज्जा तथा रक्षादिकका राग भी दूर हो जाता है; इसीलिये उनके सदीं, गर्मी, बरसात आदिसे रक्षा करनेका भाव नही होता; मात्र संयमके हेतु इस पदके योग्य निर्दोष शुद्ध आहारकी इच्छा होती है, इसीसे उस गुरास्थान-वाले जीवोंके अर्थात् साधुके शरीर या संयमकी रक्षाके लिये भी वस्त्र नही होते। तथापि ऐसा मानना कि जब तीर्थं द्धर भगवान दीक्षा लेते हैं तब घमं बुद्धिसे देव उन्हे वस्त्र देते हैं और भगवान उसे अपने साथ रखते हैं सो न्याय विरुद्ध है। इसमे संघ और देव दोनोंका अवर्णवाद है। स्त्रीलिंगके साधुत्व मानना, अतिशूद्र जीवोंको साधुत्व होना मानना सो संघका अवर्णनवाद है। देहके ममत्वसे रहित, निर्गन्थ, वीतराग मुनियोके देहको अपवित्र कहना, निर्लं क कहना, बेशरम कहना, तथा ऐसा कहना कि 'जब यहाँ भी दु:ख भोगते हैं तो परलोकमे कैसे सुखी होगे' सो संघका अवर्णंवाद है।

साधु-संघ चार प्रकारका है। वह इसप्रकार है:—जिनके ऋदि प्रगट हुई हो सो ऋषि; जिनके श्रवधि-मनःपर्यय ज्ञान हो सो मुनि, जो इंद्रियोंको जीते सो यति और अनगार यानि सामान्य साधु।

### ६. धर्मके अवर्णवादका स्वरूप

जो आत्मस्वभावके स्वाश्रयसे शुद्ध परिएामन है सो धर्म है; सम्य-ग्दर्शन प्रगट होने पर यह धर्म प्रारम्भ होता है। शरीरकी क्रियासे धर्म नही होता, पुण्य विकार है श्रतः उससे घर्म नही होता तथा वह धर्ममें सहायक नही होता। ऐसा घर्मका स्वरूप है। इससे विपरीत मानना सो घर्मका अवर्णवाद है। "जिनेन्द्र भगवानके कहे हुए धर्ममें कुछ भी गुण नही है, उसके सेवन करनेवाले श्रसुर होगे, तीर्थे द्धर भगवानने जो घर्म कहा है उसी रूपमें जगत्के श्रन्यमतोंके प्रवर्तक भी कहते हैं, सवका ध्येय समान है।" ऐसा मानना सो धर्मका श्रवर्णवाद है।

आत्माके यथार्थं स्वरूपको समक्तना, श्रीर सच्ची मान्यता करना तथा खोटी मान्यता छोड़ना सो सम्यग्दर्शनकी श्रपेक्षासे श्रात्माकी श्रहिसा है और क्रम क्रमसे सम्यक् चारित्र बढ़ने पर जितना राग-द्वेषकां अभाव होता है उतनी चारित्र अपेक्षा ग्रात्माकी अहिंसा है। राग द्वेष सर्वथा दूर हो जाता है यह ग्रात्माकी सम्पूर्ण ग्रहिंसा है। ऐसी ग्रहिंसा जीवका घर्म है इसप्रकार अनन्त ज्ञानियोंने कहा है; इससे विरुद्ध जो मान्यता है सो घर्मका श्रवर्णवाद है।

#### ७. देवके अवर्णवादका स्वरूप

स्वर्गके देवके एक प्रकारका अवर्णवाद ५ वें पैराग्राफमें वतलाया है। उसके बाद ये देव मांसभक्षरा करते हैं, मद्यपान करते हैं, भोजनादिक करते हैं, मनुष्यिनी—स्त्रियोंके साथ कामसेवन करते हैं या मनुष्यों, देवीसे इत्यादि मान्यता देवका श्रवर्णवाद है।

द—ये पाँच प्रकारके अवर्णवाद दर्शनमोहनीयके ग्रास्रवके कारण हैं और जो दर्शन मोह है सो ग्रनन्त संसारका कारण है।

## ९. इस स्त्रका सिद्धान्त

शुभ विकल्पसे धमं होता है ऐसी मान्यतारूप अगृहीत मिध्यात्व तो जीवके अनादिसे चला आया है। मनुष्य गितमें जीव जिस कुलमें जन्म पाता है उस कुलसे अधिकतर किसी न किसी प्रकारसे धमंकी मान्यता होती है। पुनश्च उस कुलधमंमें किसीको देवरूपसे, किसीको गुरुरूपसे, किसी पुस्तकको शास्त्ररूपसे और किसी क्रियाको धमं रूपसे माना जाता है। जीवको बचपनमें इस मान्यताका पोषण मिलता है और बड़ी उम्रमें अपने कुलके धमंस्थानमें जानेपर वहाँ भी मुख्यरूपसे उसी मान्यताका पोषण मिलता है। इस अवस्थामें जीव विवेक पूर्वक सत्य असत्यका निर्णय अधिकतर नही करता और सत्य-असत्यके विवेकसे रहित दशा होनेसे सच्चे देव, गुरु, शास्त्र और धमं पर अनेक प्रकार भूठे आरोप करता है। यह मान्यता इस भवमें नई प्रहण की हुई होनेसे और मिथ्या होनेसे उसे गृहीत मिथ्यात्व कहते हैं। ये अगृहीत श्रीर गृहीत मिथ्यात्व अनन्त संसारके कारण हैं। इसलिए सच्चे-देव-गुरु-शास्त्र-धमंका और अपने आत्माका यथार्थ स्वरूप सममक्रर अगृहीत तथा गृहीत दोनो मिथ्यात्वका नाश करनेके लिए

ज्ञानियोंका उपदेश है। ( अगृहीत मिथ्यात्वका विषय ग्राठवें बन्ध ग्रिविकारमें आवेगा )। आत्माको न मानना, सत्य मोक्षमार्गको दूषित—किएत करना, श्रसत् मार्गको सत्य मोक्षमार्ग मानना, परम सत्य वीतरागी विज्ञानमय उपदेशकी निद्म कर्ना—इत्यादि जो जो कार्य सम्यग्दर्शनको मिलन करते हैं वे सब दर्शन मोहनीयके श्रास्त्रवके कारगा हैं।।१३।।

अब चारित्र मीईनीयके आसवके कारण बतलाते हैं कषायोदयाचीत्रपरिणामुश्रारित्रमोहस्य ॥१४॥

प्रथं—[ कषायोदयातः] कषायके उदयसे [ तीव्र परिणामः ] तीव्र परिणाम होना सो [ चारित्रमोहस्य ] चारित्र मोहनीयके ग्रास्नवका कारण है।

# टीका ं

१,—कषायकी व्याख्या इस अध्यायके पाँचवें सूत्रमें कही जा चुकी है। उदयका अर्थ विपाक—अनुभव है। ऐसा समभ्ना चाहिये कि जीव कषाय कर्मके उदयमे युक्त होकर जितना राग-द्वेष करता है उतना उस जीवके कषायका उदय—विपाक (—अनुभव) हुआ। कषायकर्मके उदयमें युक्त होनेसे जीवको जो तीत्रभाव होता है वह चारित्रमोहनीयकर्मके आस्रवका कारएा (—निमित्त) है ऐसा समभना।

- (१) म्रपने तथा परको कषाय उत्पन्न करना।
- (२) तपस्वीजनोको चारित्र दोष लगाना।
- (३) संक्लेश परिगामको उत्पन्न करानेवाला भेष, व्रत इत्यादि घारगा करना इत्यादि लक्षगावाला परिगाम कषायकर्मके श्रास्रवका कारगा है।
  - (१) गरीबोंका अतिहास्य करना।
  - (२) बहुत ज्यादा व्यर्थं प्रलाप करना। (३) हैंसीका स्वभाव रखना।

इत्यादि लक्षणवाला परिगाम हास्यकर्मके आस्रवका कारण है।

- (१) विचित्र क्रीड़ा करनेमें तत्परता होना।
- (२) व्रत-शीलमें अरुचि परिगाम करना । इत्यादि लक्षग्रवाले परिगाम रितकर्मके श्रास्रवके कारण हैं।
- (१) परको भ्ररति उत्पन्न कराना। (२) परकी रतिका विनाश करना।
- (३) पाप करनेका स्वभाव होना । (४) पापका संसर्ग करना । इत्यादि लक्षणवाले परिणाम अरितकर्मके ग्रास्रवके कारण हैं।
- (१) दूसरेको शोक पैंदा कराना (२) दूसरेके शोकमें हर्ष मानना । इत्यादि लक्षणवाले परिणाम शोककमंके भ्रास्रवके कारण हैं।
- (१) स्वयंके भयरूप भाव रखना। (२) दूसरेको भय उत्पन्न कराना। इत्यादि लक्षणवाले परिणाम भयकर्मके श्रास्रवके कारण हैं। भली किया—श्राचारके प्रति ग्लानि आदिके परिणाम होना सो जुगु-प्साकर्मके आस्रवका कारण है।
  - (१) भूठ बोलनेका स्वभाव होना। (२) मा्याचारमें तत्पर रहना।
- (३) परके छिद्रकी श्राकांक्षा अथवा बहुत ज्यादा राग होना इत्यादि परिगाम स्त्रीवेदकर्मके श्रास्त्रवके कारण हैं।
  - (१) थोड़ा क्रोघ होना । (२) इष्ट पदार्थोमें आसक्तिका कम होना ।
- (३) अपनी स्त्रीमें संतोष होना । इत्यादि परिगाम पुरुषवेदकर्मके आस्रवके कारगा हैं।
  - (१) कषायकी प्रबलता होना ।
- (२), गुह्य इन्द्रियोंका छेदन करना। (३), परस्त्रीगमन करना। इत्यादि परिगाम होना सो नपुंसकवेदके आस्त्रवका कारगा है।
- ३—'तीव्रता बन्धका कारण है और सर्वजघन्यता बन्धका कारण' नहीं है' यह सिद्धान्त आत्माके समस्त गुणोमें लागू होता है। आत्मामें होने वाला मिथ्यादर्शनका जो जघन्यसे भी जघन्य भाव होता है वह दर्शन-

मोहनीय कर्मके आस्रवका कारण नहीं है। यदि श्रंतिम श्रंश भी बन्ध का कारण हो तो कोई भी जीव व्यवहारमें कर्म रहित नहीं हो सकता (देखों अध्याय ५ सूत्र ३४ की टीका )।। १४॥

श्रव श्रायु कर्मके आस्रवके कारए। कहते हैं-

# नरकायुके आस्रवके कारण बह्वारंभपरिग्रहत्वं नारकस्यायुषः ॥ १५॥

भ्रयं—[ बह्वारंभपरिग्रहत्वं ] बहुत आरम्भ और बहुत परिग्रह होना ये [ नारकस्यायुषः ] नरकायुके भ्रास्नवके कारण हैं।

- १. वहुत आरम्भ और बहुत परिग्रह रखनेका जो भाव है सो नर-कागुके आसवका कारण है। 'बहु' शब्दसंख्यावाचक तथा परिणामवाचक है; ये दोनों अर्थ यहाँ लागू होते हैं। अधिक संख्यामे आरंम,—परिग्रह रखनेसे नरकायुका आसव होता है। आरभ परिग्रह रखनेके बहु 'परिणा-मसे नरकायुका आसव होता है; बहु आरंभ-परिग्रहका जो भाव है सो उपादान कारण है और जो बाह्य बहुत आरंभ-परिग्रह, है सो निमित्त-कारण है।
- २. आरम्भ—हिंसादि प्रवृत्तिका नाम आरम्भ है। जितना भी आरम्भ किया जाता है उसमें स्थावरादि जीवोका नियमसे वघ होता है। ग्रारम्भके साथ 'वहु' शब्दका समास करके ज्यादा आरम्भ श्रथ्वा बहुत तीव्र परिगामसे जो आरम्भ किया जाता है वह बहु आरम्भ है, ऐसा ग्रथं समभना।
- ३. परिग्रह—'यह वस्तु मेरी है, मैं इसका स्वामी हूँ' ऐसा परमे ग्रपनेपनका अभिमान अथवा पर वस्तुमें 'यह मेरी हैं' ऐसा जो संकल्प हैं सो परिग्रह है। केवल बाह्य घन-घान्यादि पदार्थों के ही 'परिग्रह' नाम लागू होता है, यह बात नहीं है। बाह्यमें किसी भी पदार्थ के न होने पर भी यदि भावमें ममत्व हो तो वहाँ भी परिग्रह कहा जा सकता है।
- ४. सूत्रमें जो नरकायुके भ्रास्त्रवके कारण बताये हैं वे सक्षेपसे हैं, जन भावोंका विस्तृत वर्णन निम्नप्रकार है:—

(१) मिथ्यादशैन सहित हीनाचारमें तत्पर रहना । (२) अत्यन्त मान करेना । (३) शिलाभेदकी तरह अत्यन्त तीव्र क्रोध करनां। (४) भ्रत्यन्त तीन्न लोभका अनुराग रहना । (५) दया रहित परिगामोंका होना । ... (६) दूसरोंको दुःख देनेका विचार रखना । (७) जीवोंको मारने तथा बांघनेका भाव करना। ( ८ ) जीवोंके निरन्तर् घात करनेका परिग्णाम रखना । ( ६ ) जिसमें दूसरे प्राणीका वध हो ऐसे भूठे वचन बोलनेका स्वभाव रखना। (१०) दूसरोंके घन हरए। करनेका स्वभाव रखना। (११) दूसरोंकी खियोंके आलिंगन करनेका स्वभाव रखना। (१२) मैथुन सेवनसे विरक्ति न होना । (१३) श्रत्यन्त श्रारम्भमें इन्द्रियोंकी लगाये रखना । (१४) काम भोगोंकी स्त्रभिलाषाकी सदैव बढ़ाते रहना । (१५) शील सदाचार रहित स्वभाव रखना। (१६) अभक्ष्य भक्ष एके ग्रहर्ए करने ग्रंघेंवा करानेका भाव रखना। (१७) ग्रधिक काल तक वैरं बाँधे रखना । (१८) महा कूर स्वभाव रखना। (१६) विना विचारे रोने-क्रुटनेका स्वभाव रखना । (२०) देव-गुरु-शास्त्रोंमें मिथ्या दोष लगाना । (२१) कृष्ण लेश्याके परिणाम रखना। (२२) रोद्रध्यानमें मरएा करना । इत्यादि लक्षरावाले परिसाम नरकायुके कारस्प होते हैं।। १४॥

> अब तिर्यंचायुके आस्रवके कारण वतलाते हैं । माया तिर्यग्योनस्य ॥ १६॥

पर्य-[ माया ] माया — छलकपट [ तैर्यग्योनस्य ] तिर्यंचायुके आस्रवका कारण है।

#### टीका

जो श्रात्माका कुटिल स्वभाव है सो माया है, इससे तियँच योनि का श्रास्त्रव होता है। तियँचायुके श्रास्त्रवके कारणका इस सूत्रमें जो वर्णन किया है वह संक्षेपमें है। उन भावोंका विस्तृत वर्णन निम्नप्रकार है:—

- (१) मायासे मिथ्या धर्मंका उपदेश देना।
- (२) बहुत भ्रारम्भ-परिग्रहमे कपटयुक्त परिगाम करना।
- (३) कपट--कुटिल कर्ममे तत्पर होना।
- (४) पृथ्वी भेद सहश क्रोघीपना होना।
- ( ५ ) शीलरहितपना होना।
- (६) शब्दसे—चेष्टासे तीव्र मायाचार करना।
- (७) परके परिगाममे मेद उत्पन्न कराना (८) श्रति अनर्थं प्रगट करना।
- (६) गंघ-रस-स्पर्शका विपरीतपना होना।
- (१०) जाति-कुल शीलमें दूषएा लगाना।
- (११) विसवादमे प्रीति रखना । (१२) दूसरेके उत्तम गुराको छिपाना ।
- (१३) भ्रपने मे जो गुए नही हैं उन्हे भी बतलाना ।
- (१४) नील-कपोत लेक्यारूप परिगाम करना।
- (१५) आर्तध्यानमें मरण करना।

इत्यादि लक्षगावाले परिगाम तियँचायुके आस्रवके कारण हैं।।१६॥

# अब मनुष्यायुके आसवके कारण बतलाते हैं अल्पारम्भपरिग्रहत्वं मानुषस्य ॥ १७॥

प्रयं—[ प्रत्पारम्भपरिग्रहत्वं ] थोड़ा आरम्भ और थोड़ा परि-ग्रहपन [ मानुषस्य ] मनुष्य भ्रायुक्ते भ्रास्नवका कारण है।

#### टीका

नरकायुके ग्रासवका कथन १५ वें सूत्रमें किया जा चुका है, उस

नरकायुके आस्नवसे जो विपरीत है सो मनुष्यायुके श्रास्नवका कारण है। इस सूत्रमें मनुष्यायुके कारणका संक्षेपमें कथन है, उसका विस्तृत वर्णन निम्नप्रकार है—

- (१) मिध्यात्वसिहत बुद्धिका होना । (२) स्वभावमें विनय होना ।
- (३) प्रकृतिमें भद्रता होना ।
- (४) परिणामोंमें कोमलता होनी और मायाचारका भाव न होना।
- (५) श्रेष्ठ श्राचरगोंमें सुख मानना।
- (६) वेशा की रेखाके समान कोधका होना ।
- (७) विशेष गुर्गी पुरुषोंके साथ प्रिय व्यवहार होना ।
- (८) थोड़ा ग्रारम्भ ग्रीर थोड़ा परिग्रह रखना ।
- (१) संतोष रखनेमें रुचि करना। (१०) प्राणियोंके घातसे विरक्त होना।
- (११) बुरे कार्योसे निवृत्त होना।
- (१२) मनमें जो बात है उसी के अनुसार सरलतासे बोलना।
- (१३) व्यर्थ बकवाद न करना। (१४) परिग्णामोंमें मधुरताका होना।
- (१५) सभी लोकोंके प्रति उपकार बुद्धि रखना।
- (१६) परिणामोंमें वैराग्यवृत्ति रखना।
- (१७) किसीके प्रति ईर्ष्याभाव न रखना ।
- (१८) दान देनेका स्वभाव रखना।
- (१६) कपोत तथा पीत लेक्या सहित होना ।
- (२०) धर्मध्यानमें मरएा होना ।

इत्यादि लक्षण्वाले परिगाम मनुष्यायुके आस्रवके कारग् हैं।

प्रश्न-जिसकी बुद्धि मिथ्यादर्शनसहित हो उसके मनुष्यायुका आस्रव क्यों कहा ?

उत्तर—मनुष्य, तियँचके सम्यक्त्व परिगाम होने पर वे कल्पवासी देवकी आयुका बंध करते हैं, वे मनुष्यायुका बंध नहीं करते, इतना बता-नेके लिये उपरोक्त कथन किया है ॥ १७॥

# मनुष्यायुके आस्नवका कारण (चालू है) स्वभावमार्द्वं च ॥१८॥

प्रयः—[स्वभावमार्दवं] स्वभावसे ही सरल परिगाम होना [ च ] भी मनुष्यायुके आस्रवका कारग है।

#### टीका

१—इस सूत्रको सत्रहवें सूत्रसे पृथक् लिखनेका कारण यह है कि इस सूत्रमें बताई हुई बात देवायुके आस्रवका भी कारण होती है।

२—यहाँ 'स्वभाव' का अर्थ 'म्रात्माका शुद्ध स्वभाव' न सममता क्यों कि निज स्वभाव बन्धका कारण नहीं होता। यहाँ 'स्वभाव' का म्रथं है 'किसीके बिना सिखाये।' मार्दव भी आत्माका एक शुद्ध स्वभाव है, परन्तु यहाँ मार्दवका अर्थ 'शुभभावरूप (मंदकषायरूप) सरल परिणाम' करना; क्यों कि जो शुद्धभावरूप मार्दव है वह बन्धका कारण नहीं है किन्तु शुभभावरूप जो मार्दव है वहीं बन्धका कारण है ।।१८।।

# अब सभी आयुयोंके आस्नवके कारण बतलाते हैं नि:शीलव्रतत्वं च सर्वेषाम् ॥१६॥

भ्रयः—[ निःशीलव्रतत्वं च ] शील और व्रतका जो अभाव है वह भी [ सर्वेषाम् ] सभी प्रकारकी भ्रायुके भ्रास्रवका कारण है।

#### टीका

प्रश्न-जो शील और वतरिहत होता है उसके देवायुका आसव कैसे होता है ?

उत्तर-भोगभूमिके जीवोके शील व्रतादिक नहीं हैं तो भी देवायुका

२—यह बात विशेष घ्यानमे रहे कि मिथ्यादृष्टिके सच्चे शील या वृत नहीं होते। मिथ्यादृष्टि जीव चाहे जितने शुभरागरूप शीलवृत पालता हो तो भी वह सच्चे शीलवृतसे रहित ही है। सम्यग्दृष्टि होनेके वाद यदि जीव अस्पुवृत या महावृत घारस्य करे तो उतने मात्रसे वह जीव आयुके बन्धसे रहित नहीं हो जाता; सम्यग्दृष्टिके ग्रगुव्रत ग्रीर महाव्रत भी देवा-युके आस्रवके कारण हैं, क्योंकि वह भी राग है। मात्र वीतरागभाव ही बन्धका कारण नहीं होता, किसी भी प्रकारका राग हो वह ग्रास्त्रव होनेसे बन्धका ही कारण है।।१६।।

# अब देवायुके आसवके कारण वतलाते हैं सरागसंयमसंयमासंयमाकामनिर्जराबालतपांसिदेवस्य ।। २० ॥

श्रर्थः—[सरागसंयमसंयमासंयमाकामनिर्जरावालतपांसि ] सराग-संयम, संयमासंयम, श्रकामनिर्जरा श्रीर वालतप [देवस्य ] ये देवायुके श्रास्त्रवके कारण हैं।

-, ं,टीकृा , ...

१—इस सूत्रमें बताये गये भावोंका अर्थ पहले १२ वें सूत्रकी टीकामें ग्रा चुका है। परिणाम बिगड़े बिन्धः मंदकषाय रख़क्र दुःख सहन करना सो अकाम निर्णं रा है।

२—मिण्यादृष्टिके सरागसंयम और संयमासंयम नहीं होते किन्तु 'बालतप' होता है। इसलिये बाह्यवत घारण किये होने भात्रसे ऐसा नहीं भान लेना कि उस जीवके सरागसंयम या संयमासंयम हैं। 'सम्यग्दर्शन होने के बाद पांचवें गुणस्थानमें अगुव्रत अर्थात् संयमासंयम और छट्ठे गुण-स्थानमें महावत अर्थात् सरागसंयम होता है। ऐसा-भी होता है कि सम्यग्दर्शन होने पर भी अगुव्रत या महावत नहीं होते। ऐसे जीवोंके वीतराग-देवके दर्शन-पूजा, स्वाध्याय, अनुकम्पा इत्यादि धुमभाव होते हैं, पहलेसे चीथे गुणस्थान पर्यन्त उस तरहका धुमभाव होता है; किन्तु वहां वत नहीं होते। अज्ञानीके माने हुये वत और तपको बालवत और बालतप कहा है। 'बालतप' शब्द तो इस सूत्रमे बतलाया है और बालवतका समावेश उत्परके (१६ वें) सूत्रमें होता है।

३--यहाँ भी यह जानना कि सरागसंयम और संयमासंयममें

जितना वीतरागी भावरूप संयम प्रगट हुआ है वह आस्रवका कारण नहीं है किन्तु उसके साथ जो राग रहता है वह आस्रवका कारण है ॥२०॥

# देवायुके आस्रवके कारण सम्यक्तवं च ॥ २१ ॥

धर्थः—[ सम्यक्तवं च ] सम्यग्दर्शन भी देवायुके आस्रवका कारण है अर्थात् सम्यग्दर्शनके साथ रहा हुआ जो राग है वह भी देवायुके आस्वका कारण है।

#### टीका

१—यद्यपि सम्यग्दर्शन शुद्धभाव होनेसे किसी भी कमैं के आसूवका कारण नहीं है तथापि उस भूमिकामें जो रागांश मनुष्य और तियँचके होता है वह देवायुके आसूवका कारण होता है। सराग सयम और संयमासयम के सम्बन्धमें भी यही बात है यह ऊपर कहा गया है।

२—देवायुके भ्रास्नके कारण सम्बन्धी २० वाँ सूत्र कहनेके बाद यह सूत्र पृथक् लिखनेका यह प्रयोजन है कि सम्यग्दृष्टि मनुष्य तथा तियँच को जो राग होता है वह वैमानिक देवायुके ही आस्नवका कारण होता है, वह राग हलके देवोंकी (भवनवासी व्यंतर और ज्योतिषी देवोकी) भ्रायुका कारण नहीं होता।

३—सम्यरदृष्टिके जितने श्रंशमें राग नही है जतने श्रंशमें आसूव बन्ध नही है श्रीर जितने श्रशमे राग है जतने अंशमे श्रासूव बन्ध है। (देखो श्री श्रमृतचन्द्राचार्यं कृत पुरुषार्थं सिद्ध्युपाय—गाथा २१२ से २१४) सम्यरदर्शन स्वयं श्रबन्ध है श्रर्थात् वह स्वयं किसी तरहके वन्धका कारण नही है। श्रीर ऐसा होता ही नहीं कि मिथ्यादृष्टिको किसी भी श्रंशमे राग का अभाव हो इसीलिये वह सम्पूर्णं रूपसे हमेशा बन्धभावमे ही होता है।

> यहाँ श्रायुकर्मका आसूव सम्बन्धी वर्णन पूर्ण हुआ ॥२१॥ श्रव नामकर्मके आसूवके कारण बताते हैं .— अशुभ नामकर्मके आस्रवके कारण

# योगवकता विसंवादनं चाशुभाय नामनः ॥ २२ ॥

द्धर्थः—[ योगवन्नता ] योगमें कुटिलता [ विसंवादनं च ] श्रीर विसंवादन अर्थात् श्रन्यथा प्रवर्तेन [ श्रद्युभस्यनाम्नः ] अशुभ नामकर्मके आसुवका कारण है।

#### रीका

१—ग्रात्माके परिस्पंदनका नाम योग है (देखो इस अध्यायके पहले सूत्रकी टीका ) मात्र अकेला योग सातावेदनीयके ग्रास्त्रका कारण है। योगमें वक्रता नहीं होती किन्तु उपयोगमें वक्रता (—कुटिलता ) होती है। जिस योगके साथ उपयोगकी वक्रता रहीं हो वह ग्रशुभ नामकर्मके ग्रास्त्रका कारण है। आसूत्रके प्रकरणमें योगकी मुख्यता है ग्रीर वन्धके प्रकरणमें बन्ध परिणामको मुख्यता है, इसीलिये इस अध्यायमें ग्रीर इस सूत्रमें योग शब्दका प्रयोग किया है। परिणामोंकी वक्रता जड़—मन, वचन या कायमें नहीं होती तथा योगमें भी नहीं होती किन्तु उपयोगमें होती है। यहाँ आसूत्रका प्रकरण होने और ग्रास्त्रका कारण योग होनेसे, उपयोगकी वक्रताको उपचारसे योग कहा है। योगके विसंवादनके सम्बन्धमें भी इसी तरह सममना।

२ प्रश्न—विसंवादनका अर्थ अन्यथा प्रवर्तन होता है और उसका समावेश वक्रतामे हो जाता है तथापि 'विसंवादन' शब्द अलग किसलिये कहा ?

उत्तर—जीवकी स्वकी अपेक्षासे योग वक्रता कही जाती है और परकी अपेक्षासे विसंवादन कहा जाता है। मोक्षमार्गमें प्रतिकूल ऐसी मन बचन काय द्वारा जो खोटी प्रयोजना करना सो योग वक्रता है और दूसरेको वैसा करनेके लिये कहना सो विसंवादन है। कोई जीव शुभ करता हो उसे अशुभ करनेकी कहना सो भी विसंवादन है, कोई जीव शुभराग करता हो और उसमें घम मानता हो उसे ऐसा कहना कि, शुभरागसे धम नहीं होता किन्तु वन्ध होता है और यथार्थ समक्ष तथा वीतराग भावसे धम होता है ऐसा उपदेश देना सो विसंवादन नहीं है क्योंकि उसमे तो सम्यक् न्यायका प्रतिपादन है, इसीलिये उस्कारएसे बन्ध नहीं होता। ३—इस सूत्रके 'च' शब्दमें मिथ्यादर्शनका सेवन किसीको बुरा वचन बोलना, चित्त की अस्थिरता, कपटरूप माप—तील, परकी निन्दा, अपनी प्रशंसा इत्यादिका समावेश हो जाता है।। २२।।

## श्रम नाम कर्मके आस्रवका कारण तद्धिपरीतं श्रमस्य ॥ २३॥

प्रयं:—[तिद्विपरीतं] उससे अर्थात् अशुभ नाम कर्मके श्रास्त्रवके जो कारण कहे उनसे विपरीतभाव [शुभस्य] शुभ नाम कर्मके श्रास्नवके कारण है।

#### टीका

र्—बाईसर्वे सूत्रमे योगकी वकता और विसंवादको अशुभ कर्मके आस्रवके कारण कहे उससे विपरीत प्रर्थात् सरलता होना और अन्यथा प्रवृत्तिका अभाव होना सो शुभ नाम कर्मके आस्रवके कारण हैं।

२—यहाँ 'सरलता' शब्दका धर्थ 'अपनी शुद्धस्वभावरूप सरलता' न समभना किन्तु 'शुभभावरूप सरलता' समभना। श्रौर जो श्रन्यथा प्रवृत्तिकाः श्रभाव है सोः भी शुभभावरूप समभना। शुद्ध भाव तो श्रास्रव— बधका कारण नही होता।। २३।।

अब तीर्थंकर नाम कर्मके आस्त्रके कारण बतलाते हैं
दर्शनिवशुद्धिर्विनयसम्पन्नताशीलव्रतेष्वनतीचारोऽ—
भीव्रणज्ञानोपयोगसंवेगौशक्तितस्त्यागतपसीसाधु—
समाधिर्वैयावृत्यकरणमहदाचार्यबहुश्रुतप्रवचनभक्तिरोवश्यक्षप्रिहाणिर्मार्गप्रभोवनाप्रवचनवत्सलत्वमिति तीर्थंकर-

#### त्वस्य ॥ २४ ॥

ध्रयं—[ दर्शनविशुद्धिः ] श्र—दर्शनविशुद्धि, [ विनयसंपन्नता ] श्र—विनयसंपन्नता, [शीलव्रतेष्वनितचारः] ३—शील और व्रतोमे अनितचार अर्थात् प्रतिचारका न होना, [भ्रभीक्ष्णज्ञानोपयोगः] ४—निरतर ज्ञानोपयोग [संवेगः] ५-संवेग ग्रर्थात् संसारसे भयभीत होना [ शक्तितस्त्यागतपसी ] ६-७-शक्तिके ग्रनुसार त्याग तथा तप करना, [साधु समाधिः ] ६-साधु-समाधि [वैयावृत्यकरणम्] ६-वैयावृत्य करना, [ग्रहंदाचार्य बहुश्रुतप्रवचन भिक्तः] १०-१३-अहंत्-आचार्य-बहुश्रुत (उपाध्याय) ग्रीर प्रवचन (शास्त्र) के प्रति भक्ति करना, [ ग्रावश्यकापरिहाणिः ] १४-आवश्यकमें हानि न करना, [ मार्गप्रभावना ] १५-मार्गप्रभावना ग्रीर [ प्रवचनवत्सलत्वम् ] १६-प्रवचन-वात्सल्य [ इति तीर्थकरत्वस्य ] ये सोलह भावना तीर्थं-कर-नामकर्मके आस्रवके कारण हैं।

#### टीका

इन सभी भावनाओं में दर्शनिवशुद्धि मुख्य है, इसीलिये वह प्रथम ही बतलाई गई है, इसके अभावमें ग्रन्य सभी भावनाये हों तो भी तीर्थंकर नाम कर्मका ग्राश्रव नहीं होता।

# सोलह भावनाओं के सम्बन्धमें विशेष वर्णनः— (१) दर्शन विशुद्धि

दर्शनिवशुद्धि अर्थात् सम्यग्दर्शन की विशुद्धि । सम्यग्दर्शन स्वयं आत्माकी शुद्ध पर्याय होने से बंधका कारण नही है, किन्तु सम्यग्दर्शनकी भूमिकामें एक खास प्रकारकी कषायकी विशुद्धि होती है, वह तीर्थंकर नाम-कर्मके बंधका कारण होती है । हष्टांत—वचन कर्मको ( अर्थात् वचनरूपी कोर्यको ) योग कहा जाता है । परंतु 'वचनयोग' का अर्थ ऐसा होता है कि 'वचन द्वारा होनेवाला जो आत्मकर्म सो योग है' वयोंकि जड़ वचन किसी वंधके कारण नहीं हैं । आत्मामें जो ग्रास्त्र होता है वह आत्माकी चंचलतासे होता है, पुदूलसे नहीं होता पुदूल तो निमित्तमात्र है ।

सिद्धांत:—दर्शनिवधुद्धिको तीर्थंकर नामकर्मके आसूवका कारण कहा है, वहाँ वास्तवमें दर्शनकी शुद्धि स्वयं आसूवबंधका कारण नहीं है, किंतु राग ही वंधका कारण है। इसीलिये दर्शनिवशुद्धिका अर्थ ऐसा सम-कता योग्य है कि 'दर्शनके साथ रहा हुआ राग।' किसी भी प्रकारके वंध का कारण कपाय ही है। सम्यग्दर्शनादि वन्धके कारण नहीं हैं। सम्य- ग्दर्शन जो कि आत्माको, बंघुसे छुड़ानेवाला है वह स्वयं बन्धका कार्या कैसे हो सकता है ? तीर्थंकर नामकर्म भी आस्त्रव-बन्ध ही है, इसीलिये सम्यग्दर्शनादि भी वास्तन्नमें प्रजसका कारए नही है.। सम्यग्दृष्टि जीवके जिनोपिदष्ट निग्रंथ मार्गमें जो दर्शन संब्र्न्धी धर्मानुराग होता है वह दर्शन-विशुद्धि है। सम्यग्दर्शनके शंकृ।दि दोूष दूर हो जानेसे वह विशुद्धि होती है। (देखो तत्त्वार्थसार अध्याय ४ गाँथा ४६ से परकी टीका पृष्ठ २२१) (२) विनयसंपन्नता

१-विनयसे परिपूर्ण रहना सो विनयसंपन्नता है। सम्यक्तानादि गुर्णोंका तथा ज्ञानादि गुर्ण संयुक्त ज्ञानीका आदर उत्पन्न होना सो विनय है, इस विनयमें जो राग है वह श्रास्नव बन्धका कारण है।

२--विनय दो तरहकी हैं-एक गुद्धभावरूप विनय है, उसे निश्चय विनय भी कहा जाता है; भ्रपने शुद्धस्वरूपमे स्थिर रहना सो निश्चयविनय है यह विनय बन्धका कारए नहीं है। दूसरी शुभभाव्ररूप विनय है, उसे व्यवहार विनय भी कहते हैं। अज्ञानीके यथार्थ विनय होता ही नही। सम्यग्दृष्टिके ग्रुभभावरूप विनय होता है और वह तीर्थंकर नामकर्मके आस्रवका कारण है। छट्टे गुएस्थानके बाद व्यवहार विनय नही होती किन्य निश्चय विनय होती है।

### (३) शील और व्रतोंमें अनातिचार

'शील' शब्दके तीन अर्थं होते हैं (१) सत् स्वभाव (२) स्वदार संतोष मौर (३) दिग्वत म्रादि सात वत, जो अहिसादि वतकी रक्षाके लिये होते हैं। सत् स्वभावका अर्थ कोघादि कषायके वश न होना है। यह शुम्भाव है, जब श्रतिमंद कषाय होती है तब यह होता है। यहाँ 'शील' का प्रथम श्रीर तृतीय अर्थ लेना, दूसरा अर्थ व्रत शब्दमे श्राजाता है। श्रिहिंसा आदि वर्त हैं। धनितचारका अर्थ है दोषोसे रहितपन।

### (४) अभीक्ष्णज्ञानोपयोग

अभीक्ष्ण ज्ञानोपयोगका अर्थ है सदा ज्ञानोपयोगमें रहना । सम्य-ग्ज्ञानके द्वारा प्रत्येक कार्यमे विचार कर जो उसमे प्रवृत्ति करना सो ज्ञानोपयोगका अर्थं है। ज्ञानका साक्षात् तथा परंपरा फल विचारना। यथार्थं ज्ञानसे ही ग्रज्ञानकी निवृत्ति और हिताहितकी समक्त होती है, इसी-लिये यह भी ज्ञानोपयोगका अर्थं है। अतः यथार्थं ज्ञानको ग्रपना हितकारी मानना चाहिये। ज्ञानोपयोगमें जो वीतरागता है वह बन्धका कारण नहीं है किन्तु जो शुभभावरूप राग है वह बन्धका कारण है।

### (५) संवेग

सदा संसारके दुःखोंसे भीक्ताका जो भाव है सो संवेग है; उसमें जो वीतरागभाव है वह बंधका कारण नहीं है किन्तु जो शुभराग है वह बंधका कारण है। सम्यग्दृष्टियोंके जो व्यवहार संवेग होता है वह रागभाव है; जब निविकल्प दशामें नहीं रह सकता तब ऐसा संवेगभाव निरन्तर होता है।

#### ( ६-७ ) शक्त्यनुसार त्याग तथा तप

१—त्याग दो तरह का है—गुद्धभावरूप और गुभभावरूप; उसमें जितनी शुद्धता होती है उतने श्रंशमें वीतरागता है और वह बंधका कारण नहीं है। सम्यग्दृष्टिके शक्त्यनुसार शुभभावरूप त्याग होता है, शक्तिसे कम या ज्यादा नहीं होता, शुभरागरूप त्यागभाव बंधका कारण है। 'त्याग' का श्रथं दान देना भी होता है।

२-निज श्रात्माका गुद्ध स्वरूपमें संयमन करनेसे,-और स्वरूप विश्रान्त निस्तरंग चैतन्यप्रतपन सो तप है, इच्छाके निरोधको तप कहते हैं अर्थात् ऐसा होने पर शुभागुभ भावका जो निरोध सो तप है। यह तप सम्यग्दृष्टिके हो होता है, उसके निश्चयतप कहा जाता है। सम्यग्दृष्टिके जितने श्रंशमें वीतराग भाव है उतने श्रंशमें निश्चयतप है श्रीर वह बंधका कारण नहीं है किन्तु जितने श्रंशमे शुभरागरूप व्यवहार तप है वह बंधका कारण है। मिथ्यादृष्टिके यथार्थ तप नहीं होता; उसके शुभरागरूप तपको 'बाल-तप' कहा जाता है। 'बाल' का अर्थ है श्रज्ञान, सूढ़। अज्ञानीका तप आदिका शुभभाव तीर्थंकर प्रकृतिके आसूवका कारण हो ही नहीं सकता।

### (८) साधु समाधि

सम्यग्दृष्टिके साधुके तपमें तथा आत्मसिद्धिमें विष्न ग्राता देखकर उसे दूर करनेका भाव ग्रीर उनके समाधि बनी रहे ऐसा जो भाव है सो साधु समाधि है; यह शुभराग है। यथार्थतया ऐसा राग सम्यग्दृष्टिके ही होता है, किन्तु उनके वह रागकी भावना नहीं होती।

### (९) वैयावृत्त्यकरण

वैयावृत्यका अर्थ है सेवा। रोगी, छोटी उमरके या वृद्ध मुनियोंकी सेवा करना सो वैयावृत्त्यकरण है। 'साघु समाधि' का अर्थ है कि उसमें साघुका चित्त सतुष्ट रखना श्रौर 'वैयावृत्त्यकरण' में तपस्वियोंके योग्य साधन एकत्रित करना जो सदा उपयोगी हों—इस हेतुसे जो दान दिया जावे सो वैयावृत्य है, किन्तु साधुसमाधि नही। साधुओंके स्थानको साफ रखना, दु:खके कारण उत्पन्न हुए देखकर उनके पैर दाबना इत्यादि प्रकार से जो सेवा करना सो भी वैयावृत्य है; यह गुभराग है।

## (१०-१३) अर्हत्-आचार्य-बहुश्रुत और प्रवचन भक्ति

भक्ति दो तरह की है—एक शुद्धमावरूप और दूसरी शुभभावरूप । सम्यग्दर्शन यह परमार्थ भक्ति धर्यात् शुद्धभावरूप भक्ति है। सम्यग्दृष्टिकी निष्यय भक्ति शुद्धात्म तत्त्वकी भावनारूप है; वह शुद्धभावरूप होनेसे बन्ध का कारण नही है। सम्यग्दृष्टिके जो शुभभावरूप जो सराग भक्ति होती है वह पंचपरमेष्ठीकी आराधनारूप है (देखो श्री हिन्दी समयसार, आस्रव ध्रिष्ठकार गाथा १७३ से १७६ जयसेनाचार्य कृत संस्कृत टीका, पृष्ठ २५०)

१—अहँत और भ्राचार्यका पंच परमेष्ठीमें समावेश हो जाता है। सर्वेज केवली जिन भगवान भ्रहँत हैं, वे सम्पूर्ण धर्मोपदेशके विधाता हैं; वे साक्षात् ज्ञानी पूर्ण वीतराग हैं। २—साधु संघमे जो मुख्य साधु हो उनको भ्राचार्य कहते हैं; वे सम्यग्दर्शन ज्ञानपूर्वक चारित्रके पालक हैं भ्रीर दूसरोको उसमे निमित्त होते हैं, श्रीर वे विशेष गुणाढ्य होते हैं। ३—वहुश्रुतका अर्थ 'बहुज्ञानी' 'उपाध्याय' या 'सर्व शास्त्र सम्पन्न' होता है। ४—सम्यग्दष्टिकी जो शास्त्रकी भक्ति है सो प्रवचन भक्ति है। इस भक्तिमें

# जितना रागभाव है वह श्रास्वका कारण है ऐसा समभना।

### (१४) आवश्यक अपरिहाणि

ग्रावश्यक अपरिहािग्याका ग्रर्थ है 'श्रावश्यक कियाग्रोंमें हानि न होने देना। जब सम्यग्हिष्ट जीव शुद्धभावमें नहीं रह सकता तब ग्रशुभभाव दूर करनेसे शुभभाव रह जाता है; इससमय शुभरागरूप आवश्यक क्रियायें उसके होती हैं। उस ग्रावश्यक क्रियाके भावमें हानि न होने देना उसे आवश्यक ग्रपरिहािग्य कहा जाता है। वह क्रिया आत्माके शुभभावरूप हैं किन्तु जड़ शरीरकी ग्रवस्थामें आवश्यक क्रिया नहीं होती और न ग्रात्मासे शरीरकी क्रिया हो सकती है।

### (१५) मार्गप्रभावना

सम्यक्तानके माहात्म्यके द्वारा, इच्छा निरोधरूप सम्यक्तपके द्वारा तथा जिनपूजा इत्यादिके द्वारा धर्मको प्रकाशित करना सो मार्गप्रभावना है। प्रभावनामें सबसे श्रेष्ठ आत्मप्रभावना है, जो कि रत्नत्रयके तेजसे देदीप्यमान होनेसे सर्वोत्कृष्ट फल देती है। सम्यग्दृष्टिके जो शुभरागरूप प्रभावना है वह श्रासूव बन्धका कारण है परन्तु सम्यग्दर्शनादिरूप जो प्रभावना है वह आस्रव—बन्धका कारण नही है।

#### (१६) प्रवचन वात्सल्य

साधिमयोंके प्रति प्रीति रखना सो वात्सल्य है। वात्सल्य और भक्तिमें यह ग्रन्तर है कि वात्सल्य तो छोटे बड़े सभी साधिमयोंके प्रति होता है ग्रीर भक्ति अपनेसे जो बड़ा हो उसके प्रति होती है। श्रुत ग्रीर श्रुतके वारण करनेवाले दोनोंके प्रति वात्सल्य रखना सो प्रवचन वात्सल्य है। यह श्रुभरागरूप भाव है, सो आस्रव-वन्धका कारण है।

### तीर्थंकरोंके तीन मेद

तीर्षं कर देव तीन तरहके हैं—(१) पंच कल्याएक (२) तीन नन्याग्क और (३) दो कल्याएक। जिनके पूर्वभवमे तीर्थंकर प्रकृति यें पर्दे हो उनके तो नियमसे गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान और निर्वाण ये पाँच कल्याग्यक होते हैं। जिनके वर्तमान मनुष्य पर्यायके भवमें ही गृहस्य प्रवस्थामें तीर्थंकर प्रकृति वँघ जाती है उनके तप, ज्ञान और निर्वाण ये तीन कल्याग्यक होते हैं श्रीर जिनके वर्तमान मनुष्य पर्यायके भवमें मुनि दीक्षा लेकर फिर तीर्थंकर प्रकृति बँघती है उनके ज्ञान और निर्वाण ये दो ही कल्याग्यक होते हैं। दूसरे श्रीर तीसरे प्रकारके तीर्थंकर महा विदेह क्षेत्रमें ही होते हैं। महा विदेहमें जो पंच कल्याग्यक तीर्थंकर हैं, उनके अतिरक्ति दो श्रीर तीन कल्याणकवाले भी तीर्थंकर होते हैं; तथा वे महाविदेहके जिस क्षेत्रमें दूसरे तीर्थंकर न हों वहाँ ही होते है। महाविदेह क्षेत्रके अलावा भरत-ऐरावत क्षेत्रोंमें जो तीर्थंकर होते हैं उन सभीको नियमसे पंच कल्याग्यक ही होते हैं।

#### अरिहन्तोंके सात भेद

ऊपर जो तीर्थंकरोके तीन मेद कहे वे तीनों मेद अरिहन्तोंके समभना श्रीर उनके श्रनन्तर दूसरे मेद निम्नप्रकार हैं:—

- (४) सातिशय केनली—जिन अरिहन्तोंके तीर्थंकर प्रकृतिका उदय नहीं होता परन्तु गंधकुटी इत्यादि विशेषता होती है उन्हें सातिशय केवली कहते हैं।
- (५) सामान्य केत्रली—जिन अरिहन्तोंके गंधकुटी इत्यादि विशे-षता न हो उन्हें सामान्य केवली कहते हैं।
- (६) अंतकृत केवली जो अरिहन्त केवलज्ञान प्रगट होनेपर लघु श्रंतमु हूर्तकालमें ही निर्वाणको प्राप्त होते हैं उन्हें श्रंतकृत केवली कहा जाता है।
- (७) उपसर्ग केवली— जिनके उपसर्ग अवस्थामें ही केवलज्ञान हुमा हो उन अरिहन्तोको उपसर्ग केवली कहा जाता है (देखो सत्तास्वरूप गुजराती पृष्ठ ३८-३६) केवलज्ञान होनेके बाद उपसर्ग हो ही नहीं सकता।

श्ररिहन्तोंके ये मेद पुण्य श्रीरसंयोगकी अपेक्षा से समक्ता; केवल-ज्ञानादि गुणोंमें तो सभी अरिहन्त समान ही हैं।

### इस सूत्रका सिद्धान्त

- (१) जिस भावसे तीर्थंकर नामकर्म बँघता है उस भावको अथवा उस प्रकृतिको जो जीव घर्म माने या उपादेय माने तो वह मिथ्यादृष्टि है, क्योंकि वह रागको-विकारको घर्म मानता है। जिस शुभभावसे तीर्थंकर नामकर्मका आस्रव-बन्घ हो उस भाव या उस प्रकृतिको सम्यग्दृष्टि उपादेय नही मानते। सम्यग्दृष्टिके जिस भावसे तीर्थंकर प्रकृति बँघती है वह पुण्यभाव है, उसे व आदर्गीय नही मानते। (देखो परमात्म प्रकाश अध्याय २, गाथा ५४ की टीका, पृष्ठ १६५)
  - (२) जिसे आत्माके स्वरूपकी प्रतीति नहीं उसके शुद्धभावरूप भिक्त अर्थात् भावभक्ति तो होती ही नहीं किन्तु इस सूत्रमें कही हुई सत्के प्रति शुभरागवाली व्यवहार भिक्त ग्रंथीत् द्रव्यभक्ति भी वास्तवमें नहीं होती, लौकिक भिक्त भले हो (देखो परमात्म प्रकाश अध्याय २, गाथा १४३ की टीका, पृष्ठ २०३, २८८)
  - (३) सम्यग्दृष्टिके सिवाय अन्य जीवोंके तीर्थंकर प्रकृति होती ही नहीं। इससे सम्यग्दर्शनका परम माहात्म्य जानकर जीवोंको उसे प्राप्त करनेके लिये मंथन करना चाहिये। सम्यग्दर्शनके अतिरिक्त धर्मका आरम्भ अन्य किसीसे नही अर्थात् सम्यग्दर्शन ही धर्मकी शुरूआत—इकाई है और सिद्धदशा उस धर्मकी पूर्णता है।।।२४।।

अव गोत्रकर्मके आस्वके कारण कहते हैं:— नीच गोत्रंके आह्नवके कारण परात्मनिंदाप्रशंसे सदसद्गुणोच्छादनोद्भावने च नीचैगोत्त्रस्य ॥२५॥

श्रयं—[ परात्मिनिदाप्रशंसे ] दूसरेकी निंदा और श्रपनी प्रशंसा करना [ सदसद्गुणोच्छादनोद्भावने च ] तथा प्रगट गुणोंको छिपाना श्रोर अप्रगट गुणोको प्रसिद्ध करना सो [ नीचैगींत्रस्य ] नीचगोत्र—कर्मके आसवके कारण हैं।

#### टीका

एकेन्द्रियसे संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्यंत तक सभी तियँच, नारकी तथा लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्य इन सबके नीच गोत्र है। देवोंके उच्च-गोत्र है गर्भज मनुष्योंके दोनों प्रकारके गीत्रकर्म होते है।। २५।।

# उच्च गोत्रकर्मके आस्रवके कारण तिद्विपर्ययो नीचैवृ त्यनुत्सेको चोत्तरस्य ॥ २६ ॥

धर्थ—[ तद्विपर्ययः ] उस नीच गोत्रकर्मके आस्वके कारणोंसे विपरीत अर्थात् परप्रशंसा, ग्राह्मनिंदा इत्यादि [ च ] तथा नीचेंवृ त्य-नुहसेकी ] नम्न वृत्ति होना तथा मदका भ्रभाव—सो [ उत्तरस्य ] दूसरे गोत्रकर्मके अर्थात् उच्च गोत्रकर्मके आस्वके कारण हैं।

#### टीका

यहाँ नम्रवृत्ति होना और मदका भ्रमाव होना सो अग्रुभभावका अभाव समभना; उसमें जो शुभभाव है सो उच्च गोत्रकर्मके आसूवका कारण है। 'अनुत्सेक' का अर्थ है अभिमानका न होना ॥ २६॥

यहाँ तक सात कर्मी के आसूनके कारणोंका व्र्णान किया। अब अंतिम अंतरायकर्मके आसूनके कारण बताकर यह अध्याय पूर्ण करते हैं।

# अंतराय कर्मके आस्रवके कारण

# विद्नकरणमन्तरायस्य ॥ २७॥

भयं—[ विध्नकरणम् ] दान, लाभ, भोग, छपभोग तथा वीर्यमें विध्न करना सो [ भ्रंतरायस्य ] श्रंतराय कर्मके श्रास्त्रके कारण है। टीका

इस अध्यायके १० से २७ तकके सूत्रोंमें कमें के ग्रास्वका जो कथन किया है वह श्रनुभाग सबंधो नियम बतलाता है। जैसे किसी पुरुषके दान देनेके भावमें किसी ने श्रंतराय किया तो उस समय उसके जिन कमों का श्रास्व हुआ, यद्यपि वह सातों कमों में पहुँच गया तथापि उस समय दानां- तराय कर्ममें श्रधिक अनुभाग पड़ा और अन्य प्रकृतियोंमें मंदअनुभाग पड़ा। प्रकृति और प्रदेश वन्धमें योग निमित्त है तथा स्थिति श्रीर श्रनुभागवंधमें क्षायभाव निमित्त है।। २७।।

### उपसंहार

- (१) यह आसूव श्रिष्ठकार है जो कपाय सिंहत योग होता है वह श्रास्त्रका कारण है, उसे सांपरायिक आसूव कहते हैं। कपाय शब्दमें मिथ्यात्व, अविरित श्रीर कषाय इन तीनोंका समावेश हो जाता है; इसी- लिये श्रव्यात्म शास्त्रोमें मिथ्यात्व श्रविरित, कपाय तथा योगको आसूवका मेद गिना जाता है। यदि उन मेदोंको बाह्यरूपसे स्वीकार करे श्रीर श्रंतरंगमे उन भावोंकी जातिकी यथार्थ पहचान न करे तो वह मिथ्यादृष्टि है और उसके श्रास्त्र होता है।
  - (२) योगको आसूवका कारण कहकर योगके उपविभाग करके सवषाय योग और अकषाय योगको आसूवका कारण कहा है। और २५ प्रकार की विकारो क्रिया और उसका परके साथ निमित्त नैमित्तिक संबंध कैसा है यह भी बताया गया है।
  - (३) श्रज्ञानी जीवोके जो रागद्वेष, मोहरूप श्रास्त्रमाव है उसके नाश करनेकी तो उसे चिंता नहीं और वाह्य किया तथा बाह्य निमित्तोंको दूर करनेका यह जीव उपाय करता है; परन्तु इसके मिटने से कही आस्त्र नहीं मिटते। हष्टांत:—द्रव्यांलगी मुनि अन्य कुदेवादिकी सेवा नहीं करता, हिंसा तथा विषयमें प्रवृत्ति नहीं करता, क्रोधादि नहीं करता तथा मन बचन कायको रोकनेका भाव करता है तो भी उसके मिथ्यात्वादि चार श्रास्त्र होते हैं, पुनश्च ये कार्य वे कपटसे भी नहीं करते, क्योंकि यदि कपट से करे तो वह ग्रंवेयक तक कैसे पहुँचे ? सिद्धांत—इससे यह सिद्ध होता है कि जो बाह्य शरीरादिक की किया है वह आस्त्रव नहीं है किन्तु अन्तरंग श्रमिप्रायमें जो मिथ्यात्वादि रागादिकभाव है वही आस्त्रव है, जो जीव उसे नहीं पहचानता उस जीवके आस्त्रव तत्त्वका यथार्थ श्रद्धान नहीं।
    - (४) सम्यग्दर्शन हुये बिना श्रासूव तत्त्व किचित् मात्र भी दूर नहीं

होता, इसलिये जीवोंको सम्यग्दर्शन प्राप्त करनेका यथार्थ उपाय प्रथम करना चाहिये। सम्यग्दर्शन-सम्यग्ज्ञानके विना किसो भो जीवके श्रास्त्रव दूर नहीं होता और न धर्म होता है।

- (५) मिथ्यादर्शन संसारका सूल कारण है श्रीर आत्माके यथार्थ स्वरूपका जो श्रवर्णवाद है सो मिथ्यात्वके आस्रवका कारण है इसलिये अपने स्वरूपका तथा श्रात्माकी शुद्ध पर्यायोंका श्रवर्णवाद न करना अर्थात् जैसा स्वरूप है वैसा यथार्थ समस्कर प्रतीति करना (देखो सूत्र १३ तथा उसकी टीका)
- (६) इस ग्रध्यायमें बताया है कि सम्यग्दृष्टि जीवोंके सिमिति, अनु-कंपा, त्रत, सरागसंयम, भक्ति, तप, त्याग, वैयावृत्त्य, प्रभावना, ग्रावश्यक किया इत्यादि जो शुभभाव हैं वे सब आस्रव है बंघके ही कारण हैं; मिथ्या-दृष्टिके तो वास्तवमें ऐसे शुभभाव होते नहीं, उसके त्रत—तपके शुभभावको 'बालत्रत' ग्रीर 'बालतप' कहा जाता है।
  - (७) मृदुता, परकी प्रशंसा, श्रात्मिनन्दा, नम्रता, अनुत्सेकता ये शुभराग होनेसे बन्धके कारण हैं; तथा राग कषायका श्रंश है अतः इससे घाति तथा श्रघाति दोनों प्रकारके कर्म बँधते हैं तथा यह शुभभाव है अतः अघाति कर्मोमें शुभग्रायु शुभगोत्र, सातावेदनीय तथा शुभनामकर्म बँधते हैं; और इससे विपरीत प्रशुभभावोंके द्वारा अशुभ श्रघातिकर्म भी बँधते हैं। इस तरह शुभ और अशुभ दोनों भाव बन्धके ही कारण हैं अर्थात् यह सिद्धान्त निश्चित है कि शुभ या प्रशुभ भाव करते करते उससे कभी शुद्धता प्रगट ही नही होती। व्यवहार करते करते सच्चा धर्म हो जायेंगे ऐसी धारणा गलत ही है।
    - (=) सम्यग्दर्शन आत्माका पवित्र भाव है, यह स्वयं बंधका कारण नहीं; किंतु यहाँ यह बताया है कि जब सम्यग्दर्शनकी सुमिकामे शुभराग हो तब उस रागके निमित्तसे किस तरहके कर्मका आस्रव होता है। वीतरागता प्रगट होने पर मात्र ईर्यापथ आस्रव होता है। यह आस्रव एक ही समयका होता है (अर्थात् इसमे लम्बी स्थित नहीं होती तथा अनुभाग भी नहीं

होता )। इस पर से यह सिद्ध हुम्रा कि सम्यग्दर्शन प्रगट होनेके बाद जितने जितने मंभमें बीतरागता होती है उतने २ मंभमें आस्रव और बन्ध नहीं होते तथा जितने भंभमें राग-द्वेष होता है उतने मंभमें श्रास्तव श्रीर बन्ध होता है। अतः ज्ञानोके तो श्रमुक श्रंशमें आस्रव—वन्धका निरन्तर भ्रमाव रहता है। मिध्यादृष्टिके उस भ्रुभाशुभ रागका स्वामित्व है मतः उसके किसी भी श्रंश में राग-द्वेषका अभाव नही होता श्रीर इसीलिये उसके भ्रास्तव-बन्ध दूर नही होते। सम्यग्दर्शनकी भूमिकामें आगे बढ़ने पर जीवके किस तरहके शुभभाव श्राते हैं इसका वर्णन श्रव सातवें श्रध्यायमें करके आस्रवका वर्णन पूर्ण करेंगे उसके बाद श्राठवें श्रध्यायमे बन्ध तत्व-का श्रीर नवमे श्रध्यायमें संवर तथा निर्जरा तत्त्वका स्वरूप कहा जायगा। धर्मका प्रारम्भ निश्चय सम्यग्दर्शन से ही होता है। सम्यग्दर्शन होने पर संवर होता है, संवरपूर्वक निर्जरा होती है और निर्जरा होने पर मोक्ष होता है, इसीलिये मोक्ष तत्त्वका स्वरूप श्रंतिम अध्यायमें वतलाया गया है।

श्रीर इस श्रध्यायमे यह भी बताया है कि जीवके विकारी भावों का पर द्रव्यके साथ कैसा निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध है।

> इस तरह श्री उमास्वामी विरचित मोक्षशास्त्र की गुजराती टीका के हिन्दी अनुवाद में छट्टा अध्याय समाप्त हुआ



# मोचशास्त्र ऋध्याय सातवाँ भूमिका

श्राचार्य भगवानने इस शास्त्रका प्रारम्भ करते हुये पहले ही सूत्रमें यह कहा है कि 'सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र ही मोक्षमागं है।' उसमें गिंभत- रूपसे यह भी आगया कि इससे विरुद्ध भाव अर्थात् शुभाशुभ भाव मोक्षमागं नही है, किन्तु संसारमागं है। इसप्रकार इस सूत्रमें जो विषय गिंभत रखा था वह विषय आचार्यदेवने इन छट्टे-सातवें अध्यायों स्पष्ट किया है। छट्टे अध्यायमें कहा है कि शुभाशुभ दोनों भाव आसूव है और इस विषयको श्रिषक स्पष्ट करनेके लिये इस सातवे अध्यायमे मुख्यरूपसे शुभास्त्रका अलग वर्णन किया है।

पहले अध्यायके चौथे सूत्रमें जो सात तत्त्व कहे हैं उनमें से जगतके जीव आसूव तत्त्वकी अजानकारीके कारण ऐसा मानते हैं कि 'पुण्यसे धर्म होता है।' कितने ही लोग शुभयोगको संवर मानते हैं तथा कितने ही ऐसा मानते हैं कि अणुव्रत महाव्रत—में त्रो इत्यादि भावना, तथा करुणाबुद्धि इत्यादिसे धर्म होता है अथवा वह धर्मका (संवरका) कारण होता है किन्तु यह मान्यता भ्रज्ञानसे भरी हुई है। ये अज्ञान दूर करनेके लिये खास रूपसे यह एक भ्रध्याय अलग बनाया है भ्रोर उसमे इस विषयको स्पष्ट किया है।

घमंकी अपेक्षासे पुण्य ग्रीर पापका एकत्व गिना जाता है। श्री समयसारमे यह सिद्धान्त १४५ से लेकर १६३ वी गाथा तकमें समकाया है। उसमे पहले ही १४५ वी गाथामें कहा है कि लोग ऐसा मानते हैं कि ग्रशुभकर्म कुशोल है और शुभकर्म सुशील है, परन्तु जो संसारमें प्रवेश कराये वह सुशील कैसे होगा? नहीं हो सकता। इसके बाद १५४ वीं गाथामे कहा है कि जो जीव परमार्थसे बाह्य हैं वे मोक्षके कारणको नहीं जानते हुये (-यद्यपि पुण्य ससारका कारण है तथापि) ग्रज्ञानसे पुण्यको चाहते हैं। इस तरह धर्मकी अपेक्षासे पुण्य-पापका एकत्व वतलाया है। पुनक्ष-श्री प्रवचनसार गाथा ७७ में भी कहा है कि-पुण्य पापमे विशेष नहीं (अर्थात् समानता है) जो ऐसा नहीं मानता वह मोहसे आच्छन्न हैं और घोर अपार संसारमें अमरा करता है।

उपरोक्त कारणोंसे आचार्यदेवने इस शास्त्रमें पुण्य ग्रीर पापका एकत्व स्थापन करनेके लिये उन दोनोंको ही ग्रास्त्रवमे समावेश करके उसे लगातार छट्टे और सातवें इन दो अध्यायोंमें कहा है; उसमे छट्टा अध्याय पूर्ण होनेके बाद इस सातवें अध्यायमें आस्त्रव अधिकार चालू रखा है और उसमें शुभास्त्रवका वर्णन किया है।

इस अध्यायमें बतलाया है कि सम्यग्दृष्टि जीवके होनेवाले वृत, दया, दान, करुगा, मैत्री इत्यादि भाव भी शुभ आस्रव हैं ग्रीर इसीलिये वे बन्धके कारगा है; तो फिर मिण्यादृष्टि जीवके (-जिसके यथार्थ वृत हो ही नही सकते ) उसके शुभभाव धर्म, संवर, निर्जरा या उसका कारगा किस तरह हो सकता है ? कभी हो ही नहीं सकता।

प्रश्न-शास्त्रमें कई जगह कहा जाता है कि शुभभाव परम्परासे धर्में का कारण है, इसका क्या श्रर्थ है ?

उत्तर—सम्यग्दृष्टि जीव जब अपने चारित्र स्वभावमें स्थिर नहीं रह सकते तब भी रागद्वेष तोड़नेका पुरुषार्थ करते हैं, किन्तु पुरुषार्थ कम-जोर होनेसे अशुभभाव दूर होता है और शुभभाव रह जाता है। वे उस शुभभावको धर्म या धर्मका कारण नही मानते, किन्तु उसे आस्रव जानकर दूर करना चाहते हैं। इसीलिये जब वह शुभभाव दूर हो जाय तब जो शुभभाव दूर हुआ उसे शुद्धभाव (-धर्म) का परम्परासे कारण कहा जाता है। साक्षात् रूपसे वह भाव शुभास्रव होनेसे बन्धका कारण है और जो बन्धका कारण होता है वह संवरका कारण कभी नही हो सकता।

श्रज्ञानीके शुभभावको परम्परा अनर्थका कारण कहा है अज्ञानी तो शुभभावको धर्म या धर्मका कारण मानता है और उसे वह भला जानता है; उसे थोड़े समयमे दूर करके स्वयं अशुभ रूपसे परिण्मेगा। इस तरह अज्ञानीका शुभभाव तो अशुभभावका (-पापका) परम्परा कारण कहा जाता है अर्थात् वह शुभको दूर कर जब श्रशुभरूपसे परिणमता है तब पूर्वका जो शुभभाव दूर हुआ उसे अशुभभावका परम्परासे कारण हुआ कहा जाता है।

इतनी भूमिका लक्षमें रखकर इस श्रव्यायके सूत्रोंनें रहे हुये भाव बराबर समभतेसे वस्तु स्वरूपकी भूल दूर हो जातो है।

#### व्रतका लक्षण

# हिंसा ऽ चतस्तेया ब्रह्मपरि १ हे भ्यो विरति व तम् ॥१॥

मर्थ—[ हिंसाऽनृतस्तेया ब्रह्मपरिग्रहेम्यो विरितः ] हिंसा, भूंठ, चोरी, मैंथुन ग्रीर परिग्रह अर्थात् पदार्थोके प्रति ममत्वरूप परिग्णाम—इन पाँच पापोसे (बुद्धिपूर्वक ) निवृत्त होना सो [ ब्रतम् ] ग्रत है।

#### टीका

१. इस ग्रव्यायमें ग्रास्रव तत्त्वका निरूपण किया है; छट्ठे अध्याय के १२ वें सूत्रमें कहा था कि त्रतीके प्रति जो ग्रनुकम्पा है सो सातावेदनीयके ग्रास्रवका कारण है, किन्तु वहां मूल सूत्रमें त्रतीकी व्याख्या नहीं की गई थी, इसीलिये यहां इस सूत्रमे त्रतका लक्षण दिया गया है। इस अध्यायके १८ वें सूत्रमें कहा है कि "नि शल्यों त्रती"—मिध्यादर्शन आदि शल्यरिहत ही जीव त्रती होता है, ग्रर्थात् मिध्यादृष्टिके कभी त्रत होते ही नहीं, सम्य-ग्दृष्टि जीवके ही त्रत हो सकते हैं। भगवानने मिध्यादृष्टिके शुभरागरूप त्रतको वालत्रत कहा है। (देखों श्री समयसार गाथा १५२ तथा उसकी टोका 'वाल' का अर्थ अज्ञान है।

इस ग्रध्यायमे महात्रत ग्रीर ग्रागुन्नत भी आस्रवरूप कहे हैं, इसलिये वे उपादेय कैसे हो सकते हैं ? ग्रास्नव तो वन्धका ही साधक है ग्रतः महा-व्रत ग्रीर अगुव्रत भी बन्धके साधक हैं ग्रीर वीतराग भावरूप जो चारित्र है सो मोक्षका साधक है; इससे महाव्रतादिरूप ग्रास्नव भावोको चारित्रपना संभव नहीं। "सर्वं कषाय रहित जो उदासीन भाव है उसीका नाम चारित्र है। जो चारित्र मोहके उदयमें युक्त होनेसे महामंद प्रशस्त राग होता हैं वह चारित्रका मल है उसे छुटता न जानकर उनका त्याग नहीं करता, सावद्य योगका ही त्याग करता है। जैसे कोई पुरुप कंदमूलादि अधिक दोषवाली हरित्कायका त्याग करता है तथा दूसरे हरित्कायका लगार करता है, किन्तु उसे धर्म नहीं मानता, उसीप्रकार सम्यग्दृष्टि मुनि श्रावक हिंसादि तीत्र कषायरूप भावोंका त्याग करता है तथा कोई मदकषायरूप महात्रत—श्रणुत्रतादि पालता है, परन्तु उसे मोक्षमार्ग नहीं मानता।"

( मो॰ मा॰ प्र॰ पृ॰ ३३७ )

३. प्रश्त—यदि यह बात है तो महावत और देशवतको चारित्रके भेदोंमें किसलिये कहा है ?

उत्तर—वहाँ उस महाव्रतादिकको व्यवहार चारित्र कहा गया है श्रीर व्यवहार नाम उपचारका है। निश्चयसे तो जो निष्कषाय भाव है वहीं पथार्थ चारित्र है। सम्यग्दृष्टिका भाव मिश्रक्ष्प है श्रर्थात् कुछ वीतरागरूप हुआ है श्रीर कुछ सराग है, अतः जहाँ श्रशमें वीतराग चारित्र प्रगट हुआ है वहाँ जिस श्रंशमें सरागता है वह महाव्रतादिक्ष्प होता है, ऐसा सम्बन्ध जानकर उस महाव्रतादिकमें चारित्रका उपचार किया है; किन्तु वह स्वयं पथार्थ चारित्र नहीं, परन्तु शुभभाव है—आस्रवभाव है श्रतः बन्धका कारण है इसीलिये शुभभावमें धर्म माननेका श्रिभप्राय आस्रवतत्त्वको सवरतत्त्व माननेक्ष्प है इसीलिये यह मान्यता मिथ्या है।

( मो० मा० प्र० पृ० ३३४-३३७ )

चारित्रका विषय इस शास्त्रके ६ वें अध्यायके १ ८ वें सूत्रमें लिया है, वहाँ इस सम्बन्धो टीका लिखी है, वह यहाँ भी लागू होती है।

४—वृत दो प्रकारके हैं—निश्चय श्रीर व्यवहार। राग-द्वेषादि विकल्पसे रहित होना सो निश्चयव्रत है (देखो द्रव्यसंग्रह गाथा ३५ टीका) सम्यग्दृष्टि जीवके स्थिरताकी वृद्धिरूप जो निर्विकल्पदशा है सो निश्चयव्रत है, उसमें जितने श्रंशमे वीतरागता है उतने श्रंशमे यथार्थ चारित्र है; और सम्यग्दर्शन—ज्ञान होनेके बाद परद्रव्यके श्रालम्बन छोड़नेरूप जो शुभभाव है सो अगुज़त-महोज़त है, उसे व्यवहारज़त कहते हैं। इस सूत्रमें व्यवहार-ज़तका लक्षण दिया है; इसमें प्रशुभभाव दूर होता है। किंतु शुभभाव रहता है, वह पुण्यास्रवका कारण है।

५—श्री परमात्मप्रकाश श्रध्याय २, गाथा ५२ की टीकामें वर पुण्यबन्धका कारण है श्रीर श्रवत पापबन्धका कारण है यह बताकर इस सूत्र का अर्थ निम्नप्रकार किया है—

"इसका अर्थ है कि—प्राणियोंको पीड़ा देना, भूठा वचन बोलना, परघन हरण करना, कुशीलका सेवन भ्रौर परिग्रह इनसे विरक्त होना सो वत है; ये अहिंसादि वत प्रसिद्ध हैं, यह व्यवहारनयसे एकदेशवृत हैं ऐसा कहा है।

जीवघातमें निवृत्ति—जीवदयामें प्रवृत्ति, असत्य वचनमें निवृत्ति और सत्य वचनमें प्रवृत्ति, श्रदत्तादान (चोरी) से निवृत्ति—अचौर्यमें प्रवृत्ति इत्यादि रूपसे वह एकदेशव्रत है।" (परमात्मप्रकाश पृष्ठ १९१-१९२) पहाँ अगुव्रत और महावृत दोनोंको एकदेशव्रत कहा है।

उसके बाद वही निश्चयव्रतका स्वरूप निम्नप्रकार कहा है (निक्षयव्रत अर्थात् स्वरूपिस्थरता अथवा सम्यक्चारित्र )—

"और रागद्वेषरूप सकल्प विकल्पोंकी तरंगोंसे रहित तीन गुप्तियों से गुप्त समाधिमें शुभाशुभके त्यागसे परिपूर्ण व्रत होता है।"

( परमात्मप्रकाश पृष्ठ १६२ )

सम्यग्दृष्टिके जो शुभाशुभका त्याग और शुद्धका ग्रह्ण है सो निश्चया न्नत है और उनके अशुभका त्याग और शुभका जो ग्रह्ण है सो व्यवहारत्रत है—ऐसा समभना। मिथ्यादृष्टिके निश्चय या व्यवहार दोनोंमें से किसी भी तरहके त्रत नहीं होते। तत्त्वज्ञानके बिना महाव्रतादिकका आचरण मिथ्याचारित्र ही है। सम्यग्दर्शनरूपी भूमिके बिना व्रतरूपी वृक्ष ही नहीं होता।

१—वतादि शुभोपयोग वास्तवमे बंधका कारएा है पंचाध्यायी भा० २ गा० ७५६ से ६२ में कहा है कि—'यद्यपि रुढिसे शुभोपयोग भी 'चारित्र' इस नामसे प्रसिद्ध है परन्तु अपनी अर्थ कियाको करने में असमर्थ है, इसलिये वह निश्चयसे सार्थंक नामवाला नहीं है।। ७५६।। किंतु वह प्रशुभोपयोगके समान बंधका कारण है इसलिये यह श्रेष्ठ नहीं है। श्रेष्ठ तो वह है जो न तो उपकार ही करता है ग्रीर न ग्रपकार ही करता है।।७६०।। शुभोपयोग विरुद्ध कार्यंकारी है यह बात विचार करनेपर ग्रसिद्ध भी नहीं प्रतीत होती, क्योंकि शुभोपयोग एकान्तसे वन्धका कारण होनेसे वह शुद्धोपयोगके अभावमें ही पाया जाता है।।७६१।। बुद्धिके दोषसे ऐसी तर्कणा भी नहीं करनी चाहिये कि शुभोपयोग एकदेश निर्जराका कारण है, क्योंकि न तो शुभोपयोग ही बन्धके ग्रभावका कारण है।। ७६२।।

( श्री वर्गी ग्रंथमालासे प्र० पंचाच्यायी पृष्ठ २७२-७३ )

२—सम्यग्दृष्टि को ग्रुभोपयोग से भी वन्धकी प्राप्ति होती है ऐसा श्री कुन्दकुन्दाचार्यकृत प्रवचनसार गा० ११ में कहा है उसमे श्री श्रमृत-चन्द्राचार्य उस गाथाकी सूचिनकामें कहते हैं कि 'अब जिनका चारित्र परिगामके साथ संपर्क है ऐसे जो गुद्ध और ग्रुभ (दो प्रकार) परिगाम है, उनके ग्रहण तथा त्यागके लिये (-गुद्ध परिगामके ग्रहण श्रीर शुभ परिगाम के त्यागके लिये ) उनका फल विचारते है:—

घर्मेण परिरणतात्मा यदि शुद्ध संप्रयोग युतः । प्राप्नोति निर्वाण सुखं शुभोपयुक्तो वा स्वर्ग सुखम् ॥११॥ श्रन्वयार्थे—घर्मे से परिरणमित स्वरूपवाला श्रात्मा यदि शुद्धोप-योगमें युक्त हो तो मोक्षसुखको प्राप्त करता है श्रीर यदि शुभउपयोगवाला हो तो स्वर्गके सुखको (-बन्धको ) प्राप्त करता है ।

टोका—जब यह म्रात्मा धर्म परिएात स्वभाववाला वर्तता हुआ गुद्धोपयोग परिएातिको धारए करता है—बनाये रखता है तब विरोधी शक्ति रहित होनेके कारए अपना कार्य करनेके लिये समर्थ है ऐसा चारित्रवान होनेसे साक्षात् मोक्षको प्राप्त करता है भीर जब वह धर्म परि-एात स्वभाववाला होनेपर भी गुभोपयोग परिएातिके साथ युक्त होता है तब जो विरोधी शक्ति सहित होनेसे स्वकार्य करनेमें असमर्थ और कथं-

चित विरुद्ध कार्य करनेवाला है ऐसे चारित्रसे युंक्त होनेसे, जैसे अग्निसे गर्म किया गया घी किसी मनुष्यपर डाल दिया जाये तो वह उसकी जल-नसे दुखी होता है, उसीप्रकार वह स्वर्गके सुखके बन्धको प्राप्त होता है, इसलिये गुद्धोपयोग उपादेय है और गुभोपयोग हेय है।

( प्र० सार गाथा ११ की टीका )

मिध्यादृष्टि को या सम्यग्दृष्टि को भी, राग तो बन्धका ही कारण है; शुद्धस्वरूप परिणमन मात्र से ही मोक्ष है।

२—समयसारके पुण्य-पाप अधिकारके ११० वे कलश में श्री ध्राचार्य देव कहते हैं कि:—

षावत्पाकमुपैति कर्मविरितर्ज्ञानस्य सम्यङ् न सा कर्मज्ञानसमुच्चयोऽपि विहितस्तावन्न काचित्क्षतिः । कित्वत्रापि समुल्लसत्यवज्ञतो यत्कर्मवंद्याय तन् मोक्षायस्थितमेकमेव परमं ज्ञानं विमुक्त स्वतः ॥११०॥

अर्थ — जब तक ज्ञानकी कमं विरित्त बराबर परिपूर्णताको प्राप्त नहीं होती तब तक कमं और ज्ञानका एकत्वपना ज्ञास्त्र में कहा है; उनके एक साथ रहनेमें कोई भी क्षति भ्रयांत् विरोध नहीं है। परन्तु यहाँ इतना विशेष जानना कि आत्मा में अवश्रूपसे जो कमं प्रगट होते हैं अर्थात् उदय होता है वह तो बंधका कारण होता है, और मोक्षका कारण तो, जो एक परम ज्ञान ही है वह एक ही होता है कि जो ज्ञान स्वतः विमुक्त है (अर्थात् त्रिकाल परद्रव्यभावों से भिन्न है।)

भावार्थः—जब तक यथाल्यात चारित्र नही होता, तब तक सम्यग्दृष्टि को दो घाराएँ रहती हैं—शुभाशुभ कर्मघारा ग्रीर ज्ञानघारा। वे दोनो साथ रहनेमें कुछ भी विरोध नही है। (जिस प्रकार मिथ्याज्ञान को ग्रीर सम्यग्ज्ञानको परस्पर विरोध है, उसी प्रकार कर्म सामान्य को और ज्ञानको विरोध नहीं है।) उस स्थितिमें कर्म अपना कार्य करता है और ज्ञान अपना कार्य करता है। जितने अंग्र में शुभागुभ कर्म-

धारा है उतने अंशमें कर्म बन्ध होता है; और जितने अंश में ज्ञान-धारा है उतने अंश में कर्म का नाश होता जाता है। विषय—कषाय के विकल्प अथवा व्रत—नियम के विकल्प—शुद्ध स्वरूप का विकल्प तक कर्म बन्धका कारण है। शुद्ध परिणतिरूप ज्ञानधारा ही मोक्ष का कारण है।

(---समयसार नई गुजराती ग्रावृत्ति; पृष्ठ २६३-६४ )

पुनश्च, इस कलशके श्रर्थमें श्री राजमल्लजी भी साफ स्पष्टीकरण करते हैं कि:—

''यहाँ कोई आन्ति करेगा—'मिश्यादृष्टिको यतिपना क्रियारूप है वह तो बंघका कारण है; किन्तु सम्यग्दृष्टिको जो यतिपना शुभ क्रिया-रूप है वह मोक्षका कारण है; क्योंकि अनुभव ज्ञान तथा दया, व्रत, तप संयमरूपी क्रिया—यह दोनों मिलकर ज्ञानावरणादि कर्मीका क्षय करते हैं।' —ऐसी प्रतीति कोई अज्ञानी जीव करता है, उसका समाधान इस प्रकार है—

जो कोई भी शुम-अशुम किया—बहिर्जल्परूप विकल्प अथवा अंतर्जल्परूप अथवा द्रव्यके विचार हत्यादि —है वह सब कमं बन्धका कारण है; ऐसी कियाका ऐसा ही स्वभाव है । सम्यग्दृष्टि, मिथ्यादृष्टि का ऐसा तो कोई मेद नहीं है ( अर्थात् ध्रज्ञानीके उपरोक्त कथनानुसार शुभिक्रया मिथ्यादृष्टिको तो बन्धका कारण हो और वही किया सम्यग्दृष्टिको मोक्षका कारण हो—ऐसा तो उनका मेद नहीं है ) ऐसी किया से तो उसे ( सम्यक्त्वी को भी ) बन्ध है और शुद्धस्वरूप परिणमन मात्रसे मोक्ष है । यद्यपि एक ही काल में सम्यग्दृष्टि जीवको शुद्धज्ञान भी है और कियाक्ष्प परिणाम भी है; किन्तु उसमे जो विक्रियारूप परिणाम है उससे तो मात्र बन्ध होता है; उससे कमका क्षय एक अंश भी नहीं होता—ऐसा वस्तुका स्वरूप है,—तो फिर इलाज वया ?—उस काल ज्ञानी को शुद्ध स्वरूपका अनुभवज्ञान भी

है, उस ज्ञान द्वारा उस समय कर्मका क्षय होता है, उससे एक अंश मात्र भी बन्धन नहीं होता;—ऐसा ही बस्तुका स्वरूप है; वह जैसा है वैसा कहते हैं।"

( देखो, समयसार कलश टीका हिन्दी पुस्तक पृष्ठ ११२ सूरतसे प्रकाशित )

जपरोक्तानुसार स्पष्टीकरण करके फिर उस कलशका अर्थ विस्तार पूर्वक लिखा है; उसमें तत्संबंधी भी स्पष्टता है उसमें अन्तमें लिखते हैं कि—'शुभिक्रिया कदापि मोक्षका साधन नहीं हो सकती, वह मात्र बन्धन ही करनेवाली है—ऐसी श्रद्धा करनेसे ही मिध्या चुद्धिका नाश होकर सम्यग्ज्ञानका लाभ होगा। मोक्षका उपाय तो एकमात्र निश्चय रत्नत्रय-मय आत्माकी शुद्ध वीतराग परिणति है।"

४—श्री राजमल्ला कृत स० सार कलश टीका (सूरतसे प्रका-श्रित) पृ० ११४ ला० १७ से ऐसा लिखा है कि—"यहाँ पर इस बातको हढ़ किया है कि कर्म निर्जराका साधन मात्र गुद्ध ज्ञानभाव है जितने अंश कालिमा है उतने श्रंश तो बन्ध ही है, शुभ किया कभी भी मोक्षका साधन नहीं हो सकती। वह केवल बन्धकों ही करनेवाली है, ऐसा श्रद्धान करनेसे ही मिथ्याबुद्धिका नाश होकर सम्यग्ज्ञानका लाभ होता है।

मोक्षका उपाय तो एकमात्र निश्चय रत्नत्रयमयी आत्माकी शुद्ध
—वीतराग परिणित है। जैसे पु० सिद्धि उपायमें कहा है "असमग्रंमावयतो
.. गा० २११।। ये नांशेन सुदृष्टि।। २१२।। बाद भावार्थमे लिखा है
कि—जहाँ शुद्ध भावकी पूर्णता नही हुई वहाँ भी रत्नत्रय है परन्तु जो
जहाँ कर्मोंका बन्ध है सो रत्नत्रयसे नही है, किन्तु अशुद्धतासे—रागभावसे
है। क्योंकि जितनी वहाँ अपूर्णता है या शुद्धतामें कमी है वह मोक्षका
उपाय नही है वह तो कर्म बन्ध ही करनेवाली है। जितने अशमे शुद्धदृष्टि है
या सम्यग्दर्शन सिहत शुद्ध भावकी परिणित है उतने अंश नवीन कर्म बन्ध
नही करती किन्तु संवर निजंरा करती है और उसी समय जितने अश
रागभाव है उतने अंससे कर्म बन्ध भी होता है।

प्रशी राजमल्लजीने 'वृत्तं कर्म स्वभावेन ज्ञानस्य भवनं निह' पुण्य पाप भ्र० की इस कलशकी टीकामें लिखा है कि 'जितनी शुभ या अशुभ कियारूप आचरण है—चारित्र है उससे स्वभावरूप चारित्र—ज्ञानका ( शुद्ध चैतन्य वस्तुका। ) शुद्ध परिण्मन न होइ इसी निहचो छै (-ऐसा निश्चय है। ) भावार्थं—जितनी शुभाशुभ किया—आचरण है अथवा बाह्य वक्तव्य या सूक्ष्म अन्तरंगरूप चितवन अभिलाप, स्मरण इत्यादि समस्त भ्रशुद्ध परिण्मन है वह शुद्ध परिण्मन नहीं है इससे वह बन्धका कारण है—मोक्षका कारण नहीं है। जैसे—कम्बलका नाहर—( कपडे पर चित्रित शिकारी पशु ) कहनेका नाहर है वैसे—शुभक्रिया आचरणरूप चारित्र कथनमात्र चारित्र है परन्तु चारित्र नहीं है निःसंदेहपने ऐसा जानो। ( देखो रा० कलश टीका हिन्दी पृ० १०८ )

६—राजमल्लजीकृत स० सार कलश टीका पृ० ११३ में सम्यग्दृष्टिके भी शुभभावकी क्रियाको—बन्धक कहा है—'बन्धायसमुल्लसित' कहते
जितनी क्रिया है उतनी ज्ञानावरणादि कमं बन्ध करती है, संवर—निर्जरा
ग्रंशमात्र भी नहीं करती; 'तत् एकं ज्ञानं मोक्षाय स्थितं' परन्तु वह एक
गुद्ध चैतन्य प्रकाशज्ञानावरणादि कर्मक्षयका निमित्त है। भावार्थ ऐसा है
जो एक जीवमे शुद्धत्व, अशुद्धत्व एक ही समय ( एक ही साथमें ) होते हैं
परन्तु जितना भंश शुद्धत्व है, उतना भंश कर्म क्षपन है और जितने भंश
अशुद्धत्व है, उतने ग्रंश कर्मबन्ध होते हैं, एक ही समय दोनों कार्य होते हैं,
ऐसे ही है उनमें संदेह करना नही। ( कलश टीका पृष्ठ ११३ )

कविवर बनारसीदासजीने कहा है कि  $\times\times\times$ पुण्यपाँपकी दोंउ किया मोक्षपंथकी कतरणी; बन्धकी करैया दोउ, दुहूमे न भली कोउ, बाधक विचारमें निषिद्ध कीनी क्रुरनी ॥१२॥

जोलों अष्टकर्मको विनाश नांहि सरवथा, तोलों अन्तरातमामें घारा दोई वरनी ॥ एक ज्ञानघारा एक ग्रुमागुभ कर्म घारा, बुहूकी प्रकृति न्यारी न्यारी न्यारी घरनी ॥ इतनो विशेष ज्यूं करमघारा बन्धरूप, पराधीन शकित विविध बन्ध करनी।। ज्ञानधारा मोक्षरूप मोक्षकी करनहार, दोषकी हरनहार भी समुद्र तरनी।।१४॥

७—श्री अमृतचन्द्राचार्यकृत पु० सि० उपाय गाथा २१२ से १४ में सम्यग्दृष्टिके संबंधमे कहा है कि जिन अशोंसे यह आत्मा अपने स्वभावरूप परिण्मता है वे अंश सर्वथा बन्धके हेतु नही हैं; किन्तु जिन अंशोंसे यह रागादिक विभावरूप परिण्मन करता है वे ही अंश बन्धके हेतु है। श्री रायचन्द्र जैन शास्त्रमालासे प्रकाशित पु० सि० मे गा० १११ का अर्थ भाषा टीकाकारने असंगत कर दिया है जो ध्रब निम्न लेखानुसार दिखाते है। [-अनगार धर्मामृतमें भी फुटनोटमें गलत अर्थ है]

> श्रसमग्रं भावयतो रत्नत्रयमस्ति कर्मं बन्धोयः । स विपक्ष कृतोऽवस्यं मोक्षोपायो न बन्धनोपायः ॥२११॥

श्रन्वयार्थ—असम्पूर्णं रत्नत्रयको भावन करनेवाले पुरुषके जो शुभ कर्मका बन्ध है स्रो बन्ध विपक्षकृत या बन्ध रागकृत होनेसे अवश्य ही मोक्षका उपाय है, बन्धका उपाय नहीं । अब सुसंगत—सञ्चा अर्थके लिये देखो श्री टोडरमलजीकृत टीकावाला पु० सि० ग्रन्थ, प्रकाशक जिनवाणी प्रचारक कार्यालय कलकत्ता पृ० ११५ गा० १११।

श्रन्वयार्थं —असमग्रं रत्नत्रय भावयतः यः कर्मंबन्धः अस्ति सः विपक्षकृत रत्नत्रय तु मोक्षोपाय श्रस्ति, न बन्धनोपायः ।

अर्थ—एकदेशरूप रत्नत्रयको पानेवाले पुरुषके जो कर्मबन्घ होता है वह रत्नत्रयसे नहीं होता। किन्तु रत्नत्रयके विपक्षी जो रागद्वेष है उनसे होता है, वह रत्नत्रय तो वास्तवमे मोक्षका उपाय है बन्धका उपाय नहीं होता।

भावार्थ—सम्यग्दृष्टि जीव जो एकदेश रत्नत्रयको घारए करता है, उनमे जो कर्म बन्घ होता है वह रत्नत्रयसे नही होता किन्तु उसकी जो शुभ कषाये है उन्ही से होता है। इससे सिद्ध हुआ कि कर्मवन्घ करनेवाली शुभ कषाये हैं किन्तु रत्नत्रय नहीं है। श्रव रत्तत्रय श्रीय रागका फल दिखाते हैं वहाँ पर गा० २१२ से २१४ में गुग्स्थानानुसार सम्यग्दृष्टिके रागको वन्धका ही कारण कहा है श्रीर वीतराग भावरूप सम्यक् रत्नत्रयको मोक्षका ही कारण कहा है फिर गा० २२० में कहा कि—'रत्नत्रयरूप धर्म मोक्षका ही कारण है और दूसरी गतिका कारण नहीं है और फिर जो रत्नत्रयके सद्भावमें जो शुभप्रकृतियोंका आस्रव होता है वह सब शुभ कषाय—शुभोपयोगसे ही होता है अर्थात् वह शुभोपयोगका ही अपराध है किन्तु रत्नत्रयका नहीं है कोई ऐसा मानता है कि सम्यग्दृष्टिके शुभोपयोगमें (-शुभभावमें) श्रांशिक शुद्धता है किन्तु ऐसा मानना विपरीत है, कारण कि निश्चय सम्यक्त्व होनेके बाद चारित्रकी श्रांशिक शुद्धता सम्यग्दृष्टिके होती है वह तो चारित्रगुण्की शुद्ध परिण्ति है और जो शुभोपयोग है वह तो अगुद्धता है।

कोई ऐसा मानता है कि, सम्यग्दृष्टिका शुभोपयोग मोक्षका सच्चा कारण है अर्थात् उनसे संवर-निर्जरा है ग्रतः वे बन्धका कारण नहीं हैं तो यह दोनों मान्यता अयथार्थ ही है ऐसा उपरोक्त शास्त्राधारोंसे सिद्ध होता है ।

#### ६. इस सूत्रका सिद्धान्त

जीवोंको सबसे पहले तत्त्वज्ञानका उपाय करके सम्यग्दर्शन—ज्ञान
प्रगट करना चाहिये, उसे प्रगट करनेके बाद निजस्वरूपमें स्थिर रहनेका
प्रयत्न करना और जब स्थिर न रह सके तब अशुभभावको दूर कर देशव्रतमहाव्रतादि शुभभावमे लगे किन्तु उस शुभको धर्म न माने तथा उसे धर्मका
ग्रंश या धर्मका सच्चा साधन न माने । पश्चात् उस शुभभावको भी दूर कर
निश्चय चारित्र प्रगट करना श्चर्थात् निविकल्प दशा प्रगट करना चाहिये ।

### वर्वके मेद देशसर्वतोऽणुमहती ॥ २ ॥

श्चर्य- व्रतके दो भेद है-[देशतः श्चणु] उपरोक्त हिंसादि पापोंका एकदेश त्याग करना सो श्चरापुत्रत श्चीर [सर्वतः महती] सर्वदेश त्याग करना सो महाव्रत है।

#### टीका

१—शुभभावरूप व्यवहारव्रतके ये दो मेद है। पांचवें गुणस्थान्में

देशवत होता है और छट्टे गुएस्थानमें महावत होती है। छट्टे अध्यायके २० वें सूत्रमें कहा गया है कि यह व्यवहारवत बास्रव है। निश्चयवतकी अपेक्षा से ये दोनों प्रकारके वत एकदेश वत हैं (देखो सूत्र १ की टीका, परा ५) सातवें गुएस्थानमें निविकल्प इशा होने पर यह व्यवहार महावत भी खूट जाता है और आगे की अवस्थामें निविकल्प दशा विशेष २ हढ़ होती है इसीलिये वहाँ भी ये महावत नहीं होते।

२—सम्यादृष्टि देशवृती श्रावक होता है वह संकल्प पूर्वक त्रस जीव की हिंसा न करे, न करावे तथा यदि दूसरा कोई करे तो उसे अला नहीं समभता। उसके स्थावर जीवोंकी हिंसाका त्याग नहीं तथापि बिना प्रयोजन स्थावर जीवोंकी विराधना नहीं करता और प्रयोजनवश पृथ्वी, जल इत्यादि जीवोंकी विराधना होती है उसे भली-मच्छी नहीं जानता।

३. प्रश्न—इस शासके ग्रध्याय ६ के सूत्र १८ में व्रतको संवर कहा है और अध्याय ६ के सूत्र २ में उसे संवरके कारणमें गिमत किया है वहां दश प्रकारके धमें में प्रथवा संयममें उसका समावेश है अर्थात् उत्तम समामें श्राहंसा, उत्तम सत्यमें सत्य वचन, उत्तम शोचमें श्रचौर्य, उत्तम ब्रह्मचर्यमें ब्रह्मचर्य और उत्तम श्राकिचन्यमे परिग्रह त्याग—इस तरह व्रतोंका समावेश उसमें हो जाता है, तथापि यहां व्रतको आस्रवका कारण क्यों कहा है ?

उत्तर—इसमें दोष नहीं; नवमां संवर ग्रधिकार है वहाँ निवृत्ति स्वरूप वीतराग भावरूप ज़तको संवर कहा है और यहाँ आसव ग्रधिकार है इसमें प्रवृत्ति दिखाई जाती है; क्योंकि हिसा, ग्रसत्य, चोरी इत्यादि छोड़ देने पर अहिंसा, सत्य, अचौर्य वस्तुका ग्रहण वगैरह किया होती है इसी-लिये ये ज़त शुभ कमोंके ग्रास्रवके कारण हैं। इन ज़तोंमे भी अवतों की तरह कमोंका प्रवाह होता है, इससे कमोंकी निवृत्ति नहीं होती इसीलिये ग्रास्रव अधिकारमे ज़तोका समावेश किया है (देखो सर्वार्थसिद्धि अध्याय ७ सूत्र १ की टीका, पृष्ठ ५-६)

४-मिय्यात्व सहरा महापापको मुख्यरूपसे छुड़ाने की प्रवृत्ति न

करना श्रीर कुछ बातोंमें हिंसा बताकर उसे छुड़ानेकी मुख्यता करना सो क्रम भंग उपदेश है (देहलीसे प्र० मो० प्रकाशक अ० ५ पृष्ठ २३६ )

५—एकदेश वीतराग और श्रावककी व्रतह्म दशाके निमित्त— नैमित्तिक सम्बन्ध है, अर्थात् एकदेश वीतरागता होने पर श्रावकके व्रत होते ही हैं, इस तरह वीतरागताके और महाव्रतके भी निमित्तनैमित्तिक सम्बन्ध है, धर्मकी परीक्षा अन्तरंग वीतरागभावसे होती है, शुभभाव और बाह्य संयोगसे नहीं होती। (मो० प्रकाशक)

# ६. इस सत्रमें कहे हुये त्यागका स्वरूप

यहाँ छद्मस्थके बुद्धिगोचर स्थूलत्वकी अपेक्षासे लोक प्रवृत्तिकी मुख्यता सहित कथन किया है किन्तु केवल ज्ञानगोचर सूक्ष्मत्वकी दृष्टिसे नहीं कहा, क्योंकि इसका आचरण हो नहीं सकता। इसका उदाहरणः—

#### (१) अहिंसा व्रत सम्बन्धी

श्रगुत्रतीके त्रसिंहसाका त्याग कहा है; उसके स्त्रीसेवनादि कार्योंमें तो त्रसिंहसा होती है, पुनश्च यह भी जानता है कि जिनवागीमें यहाँ त्रस-जीव कहे हैं परन्तु उसके त्रसजीव मारनेका श्रभिप्राय नहीं तथा लोकमें जिसका नाम त्रसघात है उसे वह नहीं करता, इस अपेक्षासे उसके त्रस-हिंसा का त्याग है।

महाव्रतघारी मुनिके स्थावर हिंसाका भी त्याग कहा। अब मुनि
पृथ्वी, जलादिकमें गमन करता है; वहाँ त्रसका भी सर्वथा अभाव नहीं है
ह्योकि त्रस जीवोंकी भी ऐसी सूक्ष्म अवगाहना है कि जो दृष्टिगोचर भी
नहीं होती, तथा उसकी स्थिति भी पृथ्वी जलादिकमे हैं। पुनश्च मुनि जिनवाणीसे यह जानते हैं और किसी समय अविधिश्वानादिके द्वारा भी जानते हैं;
परन्तु मुनिके प्रमादसे स्थावर त्रसिंहसाका अभिप्राय नहीं होता, लोकमें
पृथ्वी खोदना, अप्रासुक जलसे क्रिया करना इत्यादि प्रवृत्तिका नाम स्थावर
हिंसा है और स्थूल त्रस जीवोंको पीड़ा पहुँचानेका नाम त्रसिंहसा है। उसे
मुनि नहीं करते इसीलिये उनके हिसाका सर्वथा त्याग कहा जाता है।

(मो०प्र०)

### (२) सत्यादि चार व्रत सम्बन्धी

मुनिके असत्यं, चोरी, श्रब्रह्मचर्यं श्रीर परिग्रहका त्याग है, परन्तु केवलज्ञानमें जाननेकी अपेक्षासे असत्यवचनयोग बारहवें गुणस्थान पर्यंत कहां है, अदत्त कर्म परमाणु आदि परद्रव्योंका ग्रहण तेरहवें गुणस्थान तक है, वेदका उदय नवमें गुणस्थान तक है, श्रंतरंग परिग्रह दसवें गुणस्थान तक है, तथा समवज्ञरणादि बाह्य परिग्रह केवली भगवानके भी होता है, परन्तु वहां प्रमादपूर्वंक पापरूप श्रभिप्राय नही है। लोकप्रवृत्तिमें जिन कियाओंसे ऐसा नाम प्राप्त करता है कि 'यह भूठ बोलता है, चोरी करता है, कुशील सेवन करता है तथा परिग्रह रखता है' वे कियाये उनके नहीं हैं इसीलिये उनके असत्यादिकका त्याग कहा गया है।

(३) मुनिके मूलगुर्गोंमे पाँच इंद्रियोंके विषयोंका त्याग कहा है किन्तु इंद्रियोंका जानना तो नहीं मिटता; तथा यदि विषयोंमें राग-द्वेष सवंथा दूर हुमा हो तो वहाँ यथाख्यातचारित्र हो जाय वह तो यहाँ हुमा नही; परन्तु स्थूलरूपसे विषय इच्छाका अभाव हुआ है तथा बाह्य विषय सामग्री मिलाने की प्रवृत्ति दूर हुई है इसीलिये उनके इन्द्रियके विषयोंका त्याग कहा है। (मो० प्र०)

#### ( ४ ) त्रसहिंसाके त्याग सम्बन्धी

यदि किसीने त्रसिंहसाका त्याग किया तो वहाँ उसे चरणानुयोग में अथवा लोकमे जिसे त्रसिंहसा कहते हैं उसका त्याग किया है। किन्तु केवलज्ञानके द्वारा जो त्रसजीव देखे जाते हैं उसकी हिंसाका त्याग नही बनता। यहाँ जिस त्रसिंहसाका त्याग किया उसमे तो उस हिंसारूप मनका विकल्प न करना सो मनसे त्याग है, वचन न बोलना सो वचनसे त्याग है श्रीर शरीरसे न प्रवर्तना सो कायसे त्याग है।।२।। (मोक्षमार्ग प्रकाशकसे)

# अब व्रतोंमें स्थिरताके कारण बतलाते हैं तत्स्थेयीर्थ भावनाः पंच पंच ॥ ३॥

भ्रथं—[ तत्स्थैर्यायं ] उन व्रतोकी स्थिरताके लिये [भावनाः पंच पंच ] प्रत्येक व्रतकी पाँच पाँच भावनाएँ हैं।

# किसी वस्तुका बारबार विचार करना सो भावना है ॥ ३ ॥ अहिंसा व्रतकी पाँच भावनायें वाङ्मनोगुप्तीयोदाननिच्तेपणसमित्यालोकितपान-भोजनानि पंच ॥ ४ ॥

श्रयं—[वाङ्मनोगुप्तीर्यादानिक्षेपणसिन्द्यालोकितपानभोजनानि]
वचनगुप्ति—वचनको रोकना, मनगुप्ति—मनकी प्रवृत्तिको रोकना, ईर्यासमिति चार हाथ जमीन देखकर चलना, श्रादानिक्षेपणसिमिति जीवरहित
भूमि देखकर सावधानीसे किसी वस्तुको उठाना घरना श्रीर श्रालोकितपानभोजन—देखकर—शोधकर भोजन पानी ग्रहण करना [पंच] ये पांच
श्रीहंसा व्रतकी भावनायें हैं।

#### टीका

१—जीव परद्रव्यका कुछ कर नहीं सकता, इसीलिये वचन, मन इत्यादिकी प्रवृत्तिको जीव रोक नहीं सकता किन्तु बोलनेके भावको तथा मनकी तरफ लक्ष करनेके भावको रोक सकता है, उसे वचनगुप्ति तथा मनगुप्ति कहते हैं। ईर्यासमिति ग्रादिमें भी इसी प्रमाणसे ग्रथें होता है। जीव शरीरको चला नहीं सकता किन्तु स्वयं एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमें जाने का भाव करता है और शरीर ग्रपनी उस समयकी क्रियावती शक्तिको योग्यताके कारण चलने लायक हो तो स्वयं चलता है। जब जीव चलने का भाव करता है तब प्रायः शरीर उसकी अपनी योग्यतासे स्वयं चलता है—ऐसा निमित्तनमित्तिकसम्बन्ध होता है इसीलिये व्यवहारनयकी ग्रपेक्षासे 'वचनको रोकना, मनको रोकना, देखकर चलना, विचारकर बोलना' ऐसा कहा जाता है। इस कथनका यथार्थ अर्थ शब्दानुसार नहीं किन्तु भाव अनुसार होता है।

२. प्रश्न — यहाँ गुप्ति श्रीर समितिको पुण्यास्तवमें बताया और श्रष्ट्याय ६ के सूत्र २ में उसे संवरके कारणमें बताया है-इसतरहसे तो कथनमे परस्पर विरोध होगा ?

उत्तर—यह विरोध नहीं, क्योंकि यहाँ गुप्ति तथा समितिका अर्थं अधुभवचनका निरोध तथा अशुभ विचारका निरोध होता है, तथा नवमें अध्यायके दूसरे सूत्रमे शुभाशुभ दोनों भावोंका निरोध अर्थं होता है।

(देखो तत्त्वार्थसार अध्याय ४ गाथा ६३ हिन्दी टीका (पृष्ठ २१६)

३. प्रश्न-यहाँ कायगुप्तिको क्यों नही लिया ?

उत्तर—ईयांसमिति और आदाननिक्षेपण्समिति इन दोनोमें कायगुतिका अन्तर्भाव हो जाता है।

४. आलोकितपान भोजनमें रात्रिभोजन त्यागका समावेश हो जाता है।

#### सत्यव्रतकी पाँच भावनायें

# कोधलोभभीरुत्वहास्यप्रत्याख्यानान्यनु रीचिभाषणं च पंच ॥ ५ ॥

द्यर्थ—[ क्रोधलोभभीरत्वहास्यप्रत्याख्यानानि ] क्रोधप्रत्याख्यान, लोभप्रत्याख्यान, भीरत्वप्रत्याख्यान, हास्यप्रत्याख्यान द्यर्थात् क्रोधका त्याग करना, लोभका त्याग करना, भयका त्याग करना, हास्यका त्याग करना, [ द्यनुवीचिभाष्यां च ] और शास्त्रकी द्याज्ञानुसार निर्दोष वचन बोलना [ पंच ] ये पांच सत्यव्रतकी भावनायें हैं।

#### टीका

१. प्रश्न—सम्यग्दष्टि निर्भय है इसीलिये निःशंक है श्रीर ऐसी श्रवस्था चौथे गुण्स्थानमे होती है तो फिर यहाँ सम्यग्दष्टि श्रावकको श्रीर मुनिको भयका त्याग करनेको क्यो कहा ?

उत्तर—चतुर्थं गुएास्थानमे सम्यग्दृष्टि अभिप्रायकी अपेक्षासे निर्भय है अनंतानुवंधी कषाय होती है तब जिसप्रकारका भय होता है उसप्रकारका भय उनके नही होता इसलिये उनको निर्भय कहा है किन्तु वहाँ ऐसा कहनेका आश्चय नहीं है कि वे चारित्रकी अपेक्षासे सर्वथा निर्भय हुये हैं। चारित्र भ्रपेक्षा आठवें गुरास्थान पर्यंत भय होता है इसीलिये यहाँ श्रावकको तथा मुनिको भय छोड़नेकी भावना करनेको कहाँ है।

- २. प्रत्याख्यान दो प्रकारका होता है—(१) निश्चयप्रत्याख्यान ग्रोर (२) व्यवहार प्रत्याख्यान । निश्चयप्रत्याख्यान निर्विकलपदशाख्य है, इसमें बुद्धिपूर्वक होनेवाले शुभाशुभ भाव छूटते हैं, व्यवहारप्रत्याख्यान शुभभाव-ख्य है; इसमें सम्यग्हष्टिके अशुभ भाव छूटकर—दूर होकर शुभभाव रह जाते हैं। आत्मस्वरूपके ग्रज्ञानीको—(वर्तमानमें ग्रात्मस्वरूपका निश्चय ज्ञान करनेकी मना करनेवालेको)—ग्रर्थात् ग्रात्मस्वरूपके ज्ञानका उपदेश वर्तमानमें मिलानेके प्रति जिसे अरुचि हो उसे शुभभावख्य व्यवहारप्रत्याख्यान भी नही होता; मिथ्याहष्टि द्रव्यालगी मुनि पाँच महाव्रत निरितचार पालते हैं उनके भी इस भावनामें बताये हुये प्रत्याख्यान नही होते। क्योंकि ये भावनायें पाँचवें और छंट्ठे गुग्गस्थानमें सम्यग्दृष्टिके ही होती हैं, मिथ्या-हिष्ठे नही होती।
  - रे. अनुवीचिभाषण यह भावना भी सम्यग्हिष्ट हो कर सकता है, क्यों कि उसे ही शास्त्रके मर्में की खबर है इसी लिये वह सत् शास्त्रके अनुसार निर्दोष वचन बोलनेका भाव करता है। इस भावनाका रहस्य यह है कि सच्चे सुखकी खोज करनेवालेको जो सत् शास्त्रों रहस्यका ज्ञाता हो और अध्यात्म रस द्वारा अपने स्वरूपका अनुभव जिसे भया हो ऐसे आत्म- ज्ञानीकी संगतिपूर्वक शास्त्रका अभ्यास करके उसका मर्म समक्तना चाहिये। शास्त्रोंके भिन्न भिन्न स्थानों पर प्रयोजन साधनेके लिये अनेक प्रकारका उपदेश दिया है, उसे यदि सम्यग्ज्ञानके द्वारा यथार्थ प्रयोजन पूर्वक पहिचाने तो जीवके हित-अहितका निष्यय हो। इसलिये 'स्यात्' पदकी सापेक्षता सहित जो जीव सम्यग्ज्ञान द्वारा ही प्रीति सहित जिन वचनमें रमता है वह जीव थोड़े ही समयमें स्वानुभूतिसे शुद्धआत्मस्वरूपको प्राप्त करता है। मोक्षमार्गका प्रथम उपाय आगम ज्ञान कहा है, इसलिये सच्चा आगम क्या है इसकी परीक्षा करके आगमज्ञान प्राप्त करना चाहिये। आगमज्ञानके विना धर्मका यथार्थ साधन नहीं हो सकता। इसलिये प्रत्येक मुमुद्ध जीव

को यथार्थं बुद्धिके द्वारा सत्य भागमका अभ्यास करना ग्रीर सम्यग्दर्शन प्रगट करना चाहिये। इसीसे ही जीवका कल्याएग होता है।।।।।

### अचौर्यव्रतकी पाँच भावनायें

# शून्यागारविमोचितावासपरोपरोधाकरणभेच्य-शुद्धिसधर्माऽविसंवादाः पंच ॥ ६ ॥

धर्य—[ शून्यागारविमोचितावासपरोपरोधाकरणभंक्ष्यशुद्धिस-धर्माऽविसंवादाः ] शून्यागारवास—पर्वतोंकी गुफा, वृक्षकी पोल इत्यादि निर्जन स्थानोंमें रहना, विमोचितावास—दूसरोंके द्वारा छोडे गये स्थानमें निवास करना, किसी स्थान पर रहते हुये दूसरोको न हटाना तथा यदि कोई ग्रपने स्थानमे ग्रावे तो उसे न रोकना, शास्त्रानुसार भिक्षाकी शुद्धि रखना और साधमियोंके साथ यह मेरा है—यह तेरा है ऐसा क्लेश न करना [ पंच ] ये पाँच अचौर्यन्नतकी भावनाये है ।

#### टीका

समान धर्मके धारक जैन साधु-श्रावकोंको परस्परमे विसंवाद नहीं करना चाहिये, क्योकि विसंवादसे यह मेरा-यह तेरा ऐसा पक्ष ग्रहण होता है और इसीसे भ्रग्राह्यके ग्रहण करनेकी संभावना हो जाती है ॥६॥

### ब्रह्मचर्यव्रतकी पाँच भावनायें

# स्त्रीरागकथाश्रवणतन्मनोहराङ्गनिरीच्चणपूर्वरतानुस्मरण-वृट्येष्टरसस्वशरीरसंस्कारत्यागाः पंच ॥ ७ ॥

ग्नर्थः—[क्वीरागकथाश्रवणत्यागः ] स्त्रियोमे राग बढ़ानेवाली कथा सुननेका त्याग, [तन्मनोहरांगिनरीक्षणत्यागः] उनके मनोहर श्रंगोंको निरख कर देखनेका त्याग [पूर्वरतानुस्मरणत्यागः] श्रव्रत श्रवस्थामे भोगे हुए विषयोके स्मरणका त्याग, [वृष्येष्टरसत्यागः] कामवर्षक गरिष्ठ रसों का त्याग और [स्वशरीरसंस्कारत्यागः] अपने शरीरके सस्कारोका त्याग [पंच] ये पाँच ब्रह्मचर्यव्रतकी भावनायें हैं।

#### टीका

प्रश्न-परवरतु आत्माको कुछ लाभ-नुकसान नही करा सकती तथा आत्मासे परवस्तुका त्याग हो नही सकता तो फिर यहाँ स्त्रीरागकी कथा सुनने आदिका त्याग क्यों कहा है ?

उत्तर—आत्माने परवस्तुश्रोंको कभी ग्रहण नहीं किया और ग्रहण कर भी नहीं सकता इसीलिये इसका त्याग ही किस तरह वन सकता है ? इसलिये वास्तवमे परका त्याग ज्ञानियोंने कहा है ऐसा मान लेना योग्य नहीं है। ब्रह्मचर्य पालन करनेवालोंको स्त्रियों और शरीरके प्रति राग दूर करना चाहिये ग्रतः इस सूत्रमे उनके प्रति रागका त्याग करनेका कहा है। - व्यवहारके कथनोंको ही निक्षयके कथनकी तरह नहीं मानना, परन्तु इस कथनका जो परमार्थरूप अर्थ हो वहीं समफ्तना चाहिये।

यदि जीवके स्त्री श्रादिके प्रति राग दूर होगया हो तो उस संबंधी रागवाली बात सुननेकी तरफ इसकी रुचिका भुकाव क्यों हो ? इस तरहकी रुचिका विकल्प इस ओरका राग बतलाता है इसलिये इस रागके त्याग करनेकी भावना इस सूत्रमे बतलाई है।। इ।।

# परिग्रहत्यागत्रतकी पाँच भावनायें मनोज्ञामनोज्ञेन्द्रियविषयरागद्धेष वर्जनानि पंच ॥ = ॥

श्रर्थ—[ मनोज्ञामनोज्ञेन्द्रियविषयरागद्वेषवर्जनानि ] स्पर्शेन ग्रादि पाँचों इन्द्रियोके इष्टे अनिष्ट विषयोके प्रति रागद्वेषका त्याग करना [पंच] सो पाँच परिग्रहत्यागत्रतकी भावनाये है।

#### टीका

इन्द्रियाँ दो प्रकारकी हैं-द्रव्येन्द्रिय और भावेन्द्रिय; इसकी व्याख्या दूसरे अध्यायके १७-१८ सूत्रकी टीकामें दी है। भावेन्द्रिय यह ज्ञानका विकास है वह जिन पदार्थोंको जानती है वे पदार्थ ज्ञानके विषय होनेसे ज्ञेय हैं, किन्तु यदि उनके प्रति राग द्वेष किया जावे तो उसे उपचारसे इंद्रि- थोंका विषय कहा जाता है। वास्तवमें वह विषय ( श्रेय पदार्थ ) स्वयं इष्ट या ग्रनिष्ट नहीं किन्तु जिस समय जीव राग-द्वेष करता है तब उप-चारसे उन पदार्थोंको इष्टानिष्ट कहा जाता है। इस सूत्रमें उन पदार्थोंको खोर राग-द्वेष छोड़नेकी भावना करना बताया है।

रागका अर्थ प्रीति, लोलुपता ग्रीर द्वेषका अर्थ नाराजी, तिरस्कार है ॥ = ॥

# हिंसा बादिसे विरक्त होने की भावना हिंसादिष्विहासुत्रापायावद्यदर्शनम् ॥ ६॥

• अर्थं—[ हिंसादिषु ] हिंसा आदि पांच पापोंसे [इह अमुत्र] इस लोकमें तथा परलोकमे [ अपायावद्यदर्शनम् ] नाशकी (दुःख, आपत्ति, भय तथा निद्यगतिकी) प्राप्ति होती है—ऐसा बारम्बार चिन्तवन करना चाहिये।

#### ः टीका

अपाय—अभ्युदय और मोक्षमार्गकी जीवकी क्रियाको नाश करने वाला जो उपाय है सो श्रपाय है। श्रवद्य-निद्य, निदाके योग्य। हिसा आदि पापों की व्याख्या सूत्र १३ से १७ तक में की जायगी। । ।

## दुःखमेव वा ॥ १०॥

ध्रयं—[वा] भ्रथवा ये हिंसादिक पांच पाप [ दुःखमेव ] ृ∉दुःखरूप ही हैं—ऐसा विचारना ।

#### टीका

- १. यहाँ कारणमे कार्यंका उपचार समभाना, क्योकि हिंसादि तो दुःखके कारण हैं किन्तु उसे ही कार्य अर्थात् दुःखरूप बतलाया है।
- २. प्रश्न—हम ऐसा देखते हैं कि विषय रमणतासे तथा भोग-े विलाससे रित सुख उत्पन्न होता है तथापि उसे दुःखरूप क्यों कहा ? उत्तर—इन विषयादिमे सुख नही, अज्ञानी लोग भ्रांतिसे उसे

सुखरूप मानते हैं, ऐसा मानना कि परसे सुख होता है सो वड़ी भूल हैं भ्रांति है। जैसे, चर्म-मांस-रुधिरमें जब विकार होता है तब नख ( नाखून ) पत्थर भ्रादिसे शरीरको खुजाता है; वहाँ यद्यपि खुजलानेसे भ्राधिक दु:ख होता है तथापि भ्रांतिसे सुख मानता है, उसीप्रकार अज्ञानी जीव परसे सुख दु:ख मानता है यह बड़ी भ्रांति-भूल है।

जीव स्वयं इंद्रियोंके वश हो यही स्वाभाविक दुःख है; यदि उन्हें दुःख न हो तो जीव इंद्रियविषयोंमें प्रवृत्ति क्यों करता है ? निराकुलता ही सच्चा सुख है; विना सम्यग्दर्शन—शानके वह सुख नही हो सकता अपने स्वरूपकी आंतिरूप मिथ्यात्व श्रीर उसपूर्वक होनेवाला मिथ्याचारित्र ही सर्व दुःखोंका कारण है। दुःख कम हो ग्रज्ञानी उसे सुख मानता है, किन्तु वह सुख नही है। सुख दुःखका वेदनका पैदा न होना ही सुख है अथवा जो अनाकुलता है सो सुख है—अन्य नहीं; और यह सुख सम्यग्ज्ञान का अविनाभावी है।

३. प्रश्न—धन संचयसे तो सुख दिखाई देता है तथापि वहाँ भी दु:ख क्यो कहते हो ?

उत्तर—घनसंचय म्रादिसे सुख नहीं। एक पक्षीके पास मांसका दुकड़ा पड़ा हो तब दूसरे पक्षी उसे चूंटते हैं और उस पक्षीको भी चोंचें मारते हैं, उस समय उस पक्षीको जैसी हालत होती है वैसी हालत धन-घान्य म्रादि परिम्रह्धारी मनुष्योंकी होती है। लोग संपत्तिशाली पुरुषको उसी तरह चूटते हैं। घनकी संभाल करनेमे म्राकुलतासे दु:खी होना पड़ता है, अर्थात् यह मान्यता भ्रमरूप है कि घनसंचयसे सुख होता है। ऐसा मानना कि 'पर वस्तुसे सुख दु:ख या लाभ-हानि होती है' यही बड़ी मूल है। परवस्तुमे इस जीवके सुख दु:खका संग्रह किया हुआ नही है कि जिससे वह परवस्तु जीवको सुख दु:ख दे।

४. प्रश्न—हिंसादि पाँच पापोंसे विरक्त होनेकी भावना करनेको कहा परंतु मिण्यात्व तो महापाप है तथापि छोड़नेके लिये क्यों नही कहा ? उत्तर—यह ग्रध्याय इसका प्ररूपण करता है कि सम्यग्हिष्ट जीव

के कैसा शुभास्त्रव होता है। सम्यग्दृष्टिके मिथ्यात्वरूप महापाप तो होता ही नहीं इसीलिये इस संबंधी वर्णन इस अध्यायमें नहीं, इस अध्यायमें सम्यग्दर्शनके बाद होनेवाले वृत संबंधी वर्णन हैं। जिसने मिथ्यात्व छोडा हो वही असंयत सम्यग्दृष्टि देशिवरित और सर्वविरित हो सकता है—यह सिद्धांत इस अध्यायके १८ वें सूत्रमें कहा है।

मिथ्यादर्शन महापाप है उसे छोड़नेको पहले छट्टे अध्यायके १३ वें सूत्रमें कहा है तथा अब फिर आठवें अध्यायके पहले सूत्रमें कहेगे ॥१०॥

#### व्रतधारी सम्यग्दष्टिकी भावना

# मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यांनि च सत्वग्रणाधिक-क्लिश्यमाना विनयेषु ॥ ११॥

भ्रयं—[सत्त्वेषु मैत्री] प्राणीमात्रके प्रति निर्वेर बुद्धि [ गुणाधि-केषु प्रमोदं ] अधिक गुणवालोके प्रति प्रमोद ( हर्षं ) [ विलश्यमानेषु— कारूण्यं ] दुःखी रोगी जीवोंके प्रति करुणा भ्रीर [ भ्रविनयेषु माध्यस्थं ] हठाग्रही मिथ्यादृष्टि जीवोंके प्रति माध्यस्थ भावना—ये चार भावना अहि-सादि पाच त्रतोंकी स्थिरतांके लिये बारबार चितवन करना योग्य है।

#### टीका

सम्यग्दृष्टि जीवींके यह चार भावनायें शुभभावरूपसे होती हैं। ये भावना मिण्यादृष्टिके नहीं होती क्योंकि उसे वस्तुस्वरूपका विवेक नहीं।

मैत्री--जो दूसरेको दुःख न देनेकी भावना है सो मैत्री है।

प्रमोद—श्रिषक गुगोके घारक जीवोके प्रति प्रसन्नता आदिसे भ्रतरंग भक्ति प्रगट होना सो प्रमोद है।

कारुण्य—दु खी जीवोंको देखकर उनके प्रति करुणाभाव होना सो कारुण्य है।

माध्यस्थ — जो जीव तत्त्वार्थं श्रद्धासे रहित श्रीर तत्त्वका उपदेश देनेसे उलटा चिढ़ता है, उसके प्रति उपेक्षा रखना सो माध्यस्थपन है।

~

- २. इस सूत्रके अर्थंकी पूर्णता करनेके लिये निम्न तीन वाक्योंमेंसे कोई एक वाक्य लगाना—
- (१) 'तत्स्थैयथि भावयितव्यामि' इन अहिंसादिक पांच व्रतों की स्थिरताके लिये भावना करनी योग्य है।
- (२) 'भावयतः पूर्णान्यहिंसादीनि व्रतानि भवन्ति' इस भावनाके भानेसे अहिंसादिक पाँच व्रतोंकी पूर्णता होती है।
- (३) 'तत्स्थैर्यार्थंम् भावयेत्' इन पाँच व्रतोंकी हढ़ता के लिये भावना करे।

### [देखो सर्वार्थसिद्धि श्रध्याय ७ पृष्ठ २६ ]

३. ज्ञानी पुरुषोंको अज्ञानी जीवोंके प्रति द्वेष नहीं होता, किन्तु करुणा होती है इस बारेमें श्री श्रात्मसिद्धि शास्त्रकी तीसरी गाथा में कहा है कि—

कोई क्रिया जड़ हो रहा शुष्क ज्ञानमें कोई। माने मारग मोक्षका करुणा उपजे जोई॥ ३॥

अर्थ — कोई क्रियामें हो जड़ हो रहा है, कोई ज्ञानमें शुष्क होरहा है और वे इनमें मोक्षमार्ग मान रहे है उन्हें देखकर करुणा पैदा होती है। गुणाधिक — जो सम्यग्ज्ञानादि गुणोमें प्रधान — मान्य — बड़ा हो

वह गुणाविक है।

क्लिश्यमान—जो महामोहरूप मिथ्यात्वसे ग्रस्त है, कुमित कुश्रुतादिसे परिपूर्ण है जो विषय सेवन करनेकी तीव्र तृष्णारूप श्रिग्तिसे अत्यन्त दग्घ हो रहे हैं श्रीर वास्तविक हितकी प्राप्ति श्रीर अहित का परिहार करनेमे जो विपरीत हैं—इस कारणसे वे दुःखसे पीड़ित हैं, वे जीव क्लिश्यमान हैं।

अविनयी—जो जीव मिट्टीके पिंड लकड़ी या दीवालकी तरह जड़-अज्ञानी हैं वे वस्तुस्वरूपको ग्रहण करना (समभना और धारण करना) नहीं चाहते, तर्क शक्तिसे ज्ञान नहीं करना चाहते तथा दृढ़रूपसे विपरीत श्रद्धावाले हैं श्रीर जिनने द्वेषादिकके वश हो वस्तु स्वरूपको ग्रन्यथा ग्रहण कर रखा है, ऐसे जीव श्रविनयी है, ऐसे जीवोको श्रपहिष्ट-मूढहिष्ट भी कहते हैं 11 ११ 11

# वर्तोंकी रक्षाके लिये सम्यग्दृष्टिकी विशेष भावना जगत्कायस्वभावी वा संवेगवैराग्यार्थम् ॥ १२॥

श्चर्य—[ संवेगवैराग्यार्थम् ] सवेग अर्थात् संसारका भय श्रीर वैराग्य अर्थात् रागद्वेषका अभाव करनेके लिये क्रमसे संसार श्रीर शरीरके स्वभावका चितवन करना चाहिये।

#### टीका

### १. जगत्का स्वभाव

छह द्रव्योक समूहका नाम जगत् है। प्रत्येक द्रव्य अनादि अनन्त हैं। इनमे जीवके ग्रतिरिक्त पाँच द्रव्य जड़ है श्रीर जीवद्रव्य चेतन है। जीवोंकी सख्या अनन्त है, पाँच अचेतन द्रव्योके सुख दु.ख नहीं, जीव द्रव्यके सुख दु:ख है। अनन्त जीवोमें कुछ सुखी हैं और बहुभागके जीव दु:खी हैं। जो जीव सुखी हैं वे सम्यग्ज्ञानी ही हैं, बिना सम्यग्ज्ञानके कोई जीव सुखी नहीं हो सकता; सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञानका कारण है; इस तरह सुखका प्रारम्भ सम्यग्दर्शनसे ही होता है श्रीर सुखकी पूर्णता सिद्धदशामें होती है। स्वस्वरूपको नहीं समक्षनेवाले मिथ्याहष्टि जीव दु:खी हैं। इन जीवोके अनादिसे दो बड़ी भूले लगी हुई है, वे भूलें निम्नप्रकार हैं—

(१) ऐसी मान्यता मिथ्यादृष्टिकी है कि शरीरादि परद्रव्यका मैं कर सकता हूँ भ्रौर परद्रव्य मेरा कर सकते हैं, इसप्रकार परवस्तुसे मुक्ते लाभ—हानि होती है श्रौर जीवको पुण्यसे लाभ होता है। यह मिथ्या मान्यता है। शरीरादिकके प्रत्येक परमाणु स्वतत्र द्रव्य है, जगत्का प्रत्येक द्रव्य स्वतंत्र है। परमाणु द्रव्य स्वतंत्र है तथापि जीव उसे हला चला सकता है, इसकी व्यवस्था सँभाल सकता है, ऐसी मान्यता द्रव्योंकी स्वतंत्रता छीन क्रोनेक बराबर है और इसमे प्रत्येक रजकण पर जीवके स्वामित्व होनेकी

मान्यता आती है; यह अज्ञानरूप मान्यता अनन्त संसारका कारण है। प्रत्येक जीव भी स्वतंत्र है, यदि यह जीव पर जीवोंका कुछ कर सकता और यदि पर जीव इसका कुछ कर सकते तो एक जीव पर दूसरे जीवका स्वामित्व हो जायगा और स्वतंत्र वस्तुका नाज्ञ हो जायगा। पुण्य भाव विकार है, स्वद्रव्यका आश्रय भूलकर अनन्त परद्रव्योंके आश्रयसे यह भाव होता है इससे जीवको लाभ होता है यदि ऐसा मानें तो यह सिद्धान्त निश्चित होता है कि पर द्रव्यका श्रालम्बनसे (-पराश्रय-पराघीनतासे) लाभ है—सुख है, किन्तु यह मान्यता अपसिद्धान्त है—मिथ्या है।

(२) मिथ्यादृष्टि जीवकी श्रनादिकालसे दूसरी भूल यह है कि जीव विकासी श्रवस्था जितना ही है अथवा जन्मसे मरण पर्यन्त ही है ऐसा मानकर कोई समयमें भी ध्रुवरूप त्रिकाल शुद्ध चैतन्य चमत्कार स्वरूपको नही पहचानता श्रीर न उसका ग्राश्रय करता है।

इन दो भूलों रूप ही संसार है, यही दुःख है, इसे दूर किये बिना कोई जीव सम्यग्ज्ञानी-धर्मी-सुखी नही हो सकता। जहाँ तक यह मान्यता हो वहाँ तक जीव दुःखी ही है।

श्री समयसार शास्त्र गाथा ३०८ से ३११ मेसे इस सम्बन्धी कुछ प्रमाग् दिये जाते हैं.—

"समस्त द्रव्योंके परिशाम जुदे जुदे हैं, सभी द्रव्य अपने श्रपने परि-शामोंके कर्ता हैं; वे इन परिशामोंके कर्ता हैं, वे परिशाम उनके कर्म हैं। निश्चयसे वास्तवमें किसीका किसीके साथ कर्ताकर्म सम्बन्ध नहीं है, इसलिए जीव श्रपने परिशामोंका कर्ता है, श्रपने परिशाम कर्म हैं। इसीतरह श्रजीव श्रपने परिशामका ही कर्ता है, श्रपना परिशाम कर्म है। इसप्रकार जीव दूसरेके परिशामोंका अकर्ता है।"

(स० सार कलश १६६) "जो ग्रज्ञान—अन्धकारसे आच्छादित होकर श्रात्माको (परका) कर्ता मानते हैं वे चाहे मोक्षके इच्छुक हों तो भी सामान्य (जौकिक) जनोंकी तरह उनको भी मोक्ष नही होता।"

'जो जीव व्यवहारसे मोहित होकर परद्रव्यका कर्तापन मानता है

वह लौकिकजन हो या मुनिजन हो-मिथ्यादृष्टि ही है।' (कलश, २०१)

"नयोकि इस लोकमे एक वस्तुका अन्य वस्तुके साथ सारा सम्बन्ध ही निषेध किया गया है, इसीलिये जहाँ वस्तुभेद है अर्थात् भिन्न वस्तुयें हैं वहाँ कर्ताकर्मकी घटना नहीं होती—इसप्रकार मुनिजन और लौकिकजनों तत्त्वको (वस्तुके यथार्थ स्वरूपको ) अकर्ता देखो (-ऐसा श्रद्धान करना कि कोई किसीका कर्ता नहीं, परद्रव्य परका श्रकर्ता हो है )"

ऐसी सत्य-यथार्थ बुद्धिको शिववृद्धि अथवा कल्याग्यकारी बुद्धि कहते हैं।

—शरीर, स्त्री, पुत्र, घन इत्यादि पर वस्तुग्रीमें जीवका ससार नहीं है, किन्तु मैं उन परद्रव्योंका कुछ कर सकता हूँ अथवा मुक्ते उनसे सुख दुःख होता है ऐसी विपरीत मान्यता (मिध्यात्व) ही संसार है। संसार यानी (सं—म् ) अच्छी तरह खिसक जाना। जीव अपने स्वरूपकी यथार्थ मान्यतामें भ्रनादिसे अच्छी तरह खिसक जानेका कार्य (विपरीत मान्यतारूपी कार्य) करता है इसीलिए यह संसार अवस्थाको प्राप्त हुआ है। ग्रतः जीवकी विकारी अवस्था ही संसार है, किन्तु जीवका संसार जीवसे बाहर नहीं है। प्रत्येक जीव स्वय अपने गुरा पर्यायों है, जो अपने गुरा पर्याय हैं सो जीवका जगत् है। न तो जीवमे जगत्के अन्य द्रव्य हैं और न यह जीव जगत्के अन्य द्रव्यों है।

सम्यग्दृष्टि जीव जगत्के स्वरूपका इसप्रकार चितवन करता है।
२. शरीरका स्वभाव

शरीर अनन्त रजकणोका पिण्ड है। जीवका कार्माण शरीर और तैजस शरीरके साथ अनादिसे सयोग सम्बन्ध है, सूक्ष्म होनेसे यह शरीर इंद्रियगम्य नही। इसके भ्रलावा जीवके एक स्थूल शरीर होता है; परन्तु जब जीव एक शरीर छोड़कर दूसरा शरीर घारण करता है तब बीचमें जितना समय लगता है जतने समय तक (भ्रथित विग्रहगितमे) जीवके यह स्थूल शरीर नही होता। मनुष्य तथा एकेन्द्रियसे पचेन्द्रिय तकके तिर्यंचोंके जो स्थूल शरीर होता है वह औदारिक शरीर है और देव तथा नारिकयोंके वैक्रियिक शरीर होता है। इसके सिवाय एक आहारक शरीर होता है, श्रीर वह विशुद्ध संयमके धारक मुनिराजके ही होता है। वास्तवमें ये पाँचों प्रकारके शरीर जड़ हैं—अचेतन हैं श्रथात् यथार्थमें ये शरीर जीवके नहीं। कामीए शरीर तो इंद्रियसे दिखाई नहीं देता तथापि ऐसा व्यवहार कथन सुनकर कि 'संसारी जीवोके कार्माए शरीर होता है' इसका यथार्थं आशय समभनेके बदले उसे निश्चय कथन मानकर श्रज्ञानी ऐसा मान लेते हैं कि वास्तवमें जीवका ही शरीर होता है।

शरीर अनन्त रजकर्णोंका पिण्ड है और प्रत्येक रजकरण स्वतंत्र द्रव्य है; यह हलन चलनादिरूप अपनी अवस्था अपने काररणसे स्वतंत्ररूपसे घारण करता है। प्रत्येक परमाणुद्रव्य अपनी नवीन पर्याय प्रतिसमय उत्पन्न करता है। प्रत्येक परमाणुद्रव्य अपनी नवीन पर्याय प्रतिसमय उत्पन्न करता है और पुरानी पर्यायका अभाव करता है। इसतरह पर्यायके उत्पाद व्ययरूप कार्य करते हुए ये प्रत्येक परमाणु घ्रुवरूपसे हमेशा बने रहते हैं। ग्रतएव जगत्के समस्त द्रव्य स्थिर रहकर बदलनेवाले हैं। ऐसा होने पर भी ग्रज्ञानी जीव ऐसा भ्रम सेवन करता है कि जीव शरीरके ग्रनन्त परमाणुद्रव्योंकी पर्याय कर सकता है और जगत्के ग्रज्ञानियोंकी श्रोरसे जीवको ग्रपनी इस विपरीत मान्यताकी बलवानपनेसे—विशेषरूपसे पृष्टि मिला करती है। शरीरके साथ जो एकत्वबुद्धि है सो इस ग्रज्ञानका कारण है अतः इसके फलरूपसे जीवके अपने विकारमावके ग्रनुसार नये २ शरीरका संयोग हुआ करता है। इस भूलको दूर करनेके लिये चेतन ग्रीर जड़ वस्तुके स्वभावकी स्वतंत्रता समभनेकी आवश्यकता है।

सम्यग्दृष्टि जीव इस वस्तुस्वभावको सम्यग्ज्ञानसे जानता है। यहाँ इस सम्यग्ज्ञान और यथार्थं मान्यताको विशेष स्थिर-निश्चल करनेके लिये इसका बारम्बार विचार-चितवन करना कहा है।

### ३. संवेग

सम्यग्दर्शनादि धर्ममें तथा उसके फलमें उत्साह होना श्रीर संसार का भय होना सो संवेग है। परवस्तु संसार नहीं किन्तु अपना विकारीभाव संसार है, इस विकारीभावका भय रखना अर्थात् इस विकारीभावके न होनेकी भावना रखना श्रीर वीतराग दशाकी भावना बढ़ानी चाहिये। सम्यग्दृष्टि जीवोंके जहाँतक पूर्ण वीतरागता प्रगट न हो वहाँ तक अनित्य राग-द्वेष रहता है, इसीलिये उससे भय रखनेको कहा है। जिस किसी भी तरह विकारभाव नहीं होने देना और अशुभराग दूर होने पर जो शुभ राग रह जाय उससे भी धर्म न मानना, किन्तु उसके दूर करनेकी भावना करना।

### ४. वैराग्य

रागद्वेषके श्रभावको वैराग्य कहते है। यह शब्द 'नास्ति' वाचक है, किन्तु कही भी श्रस्तिके बिना नास्ति नही होती। जब जीवमे रागद्वेषका अभाव होता है तब किसका सद्भाव होता है? जीवमे जितने श्रंशमे रागद्वेषका श्रभाव होता है उतने श्रंशमे वीतरागता—ज्ञान—श्रानन्द—सुखका सद्भाव होता है। यहाँ सम्यग्दृष्टि जीवोको संवेग श्रीर वैराग्यके लिये जगत् और शरीरके स्वभावका बारम्बार चितवन करनेको कहा है।

#### ५. विशेष स्पष्टीकरण

प्रश्न-यद जीव शरीरका कुछ नहीं करता और शरीरकी किया उससे स्वयं ही होती है तो शरीरमेसे जीव निकल जानेके बाद शरीर क्यों नहीं चलता ?

उत्तर—परिणाम (पर्यायका परिवर्तन ) अपने अपने द्रव्यके आश्रयसे होता है, एक द्रव्यके परिणामको अन्य द्रव्यका आश्रय नहीं होता। पुनस्य कोई भी कार्य बिना कर्ताके नहीं होता; तथा वस्तुकी एक रूपसे स्थित नहीं होतो। इस सिद्धान्तके अनुसार जब मृतक शरीरके पुद्गलोंकी योग्यता लम्बाई रूपमें स्थिर पड़े रहनेकी होती है तब वे वैसी दशामे पड़े रहते हैं और जब उस मृतक शरीरके पुद्गलोंके पिंडकी योग्यता घरके वाहर भ्रन्य क्षेत्रांतरकी होती है तब वे अपनी क्रियावती शक्तिके कारणसे क्षेत्रांतर होते हैं और उस समय रागी जीव वगैरह निमित्तरूप उपस्थित होते हैं, परन्तु वे रागी जीव आदि पदार्थ मुरदेकी कोई अवस्था नहीं करते। मुरदेके पुद्गल स्वतंत्र वस्तु हैं, उस प्रत्येक रजकणका परिणमन उसके अपने कारणसे होता है; उन रजकणोंकी जिस समय जैसी हालत होने योग्य हो

वैसी ही हालत उसके स्वाधीनरूपसे होती है। परद्रव्योंकी श्रवस्थामें जीवका कुछ भी कर्तृत्व नहीं है। इतनी वात जरूर है कि उस समय रागी जीवके श्रपनेमें जो कषायवाला उपयोग और योग होता है उसका कर्ता स्वयं वह जीव है।

सम्यग्दृष्टि जीव ही जगत् ( ग्रथांत् संसार ) श्रीर शरीरके स्वभाव का यथार्थं विचार कर सकता है। जिनके जगत् और शरीरके स्वभावकी यथार्थं प्रतीति नही ऐसे जीव ( मिथ्यादृष्टि जीव ) 'यह शरीर ग्रिनत्य है, संयोगी है, जिसका सयोग होता है उसका वियोग होता है' इसप्रकार शरीराश्रित मान्यतासे ऊपरी वैराग्य ( ग्रर्थात् मोहगिमत या द्वेषगिमत वैराग्य ) प्रगट करते है, किन्तु यह सच्चा वैराग्य नही है। सच्चा ज्ञानपूर्वक वैराग्य ही सच्चा वैराग्य है। ग्रात्माके स्वभावको जाने विना यथार्थ वैराग्य नही होता। आत्मज्ञानके बिना मात्र जगत और शरीरकी क्षिणिकताके श्राश्र्यसे हुम्रा वैराग्य स्रनित्य जाग्निका है, इस भावमें धर्म नही है। सम्यग्दृष्टिके अपने असंयोगी नित्य शायक स्वभावके श्रालम्बन पूर्वक अनित्य भावना होती है, यही सच्चा वैराग्य है।।१२।।

#### हिसा-पापका लक्षण

### प्रमत्तयोगात्प्राण्व्यपरोपण हिंसा ॥१३॥

श्रर्थ—[ प्रमत्तयोगात् ] कषाय—राग—द्वेष श्रर्थात् अयत्नाचार ( असावधानीप्रमाद ) के सम्बन्धसे श्रथवा प्रमादी जीवके मन—वचन—काय योगसे [ प्राग्णव्यपरोपग्रां ] जीवके भावप्राग्णका, द्रव्यप्राग्णका श्रथवा इन दोनोंका वियोग करना सो [ हिंसा ] हिंसा है।

#### टीका

१. जैनशासनका यह एक महासूत्र है इसे ठीक ठीक—समभनेकी जरूरत है।

इस सूत्रमें 'प्रमत्तयोगात्' शब्द भाव वाचक है वह यह बतलाता है कि प्रागोंके वियोग होने मात्रसे हिंसाका पाप नहीं किन्तु प्रमादभाव हिंसा है और उससे पाप है। शाकोंमें कहा है कि—प्राणियोंका प्राणोंके ग्रलग होने मात्रसे हिंसाका बंघ नहीं होता; जैसे कि ईयिसमितिवाले मुनिके उनके निकलनेके स्थानमे यदि कोई जीव आजाय ग्रीर पैरके संयोगसे वह जीव मर जाय तो वहाँ उस मुनिके उस जीवकी मृत्युके निमित्तसे जरा भी वन्ध नहीं होता, क्योंकि उनके भावमे प्रमाद योग नहीं है।

- २. ग्रात्माके शुद्धोपयोगरूप परिगामको घातनेवाला भाव ही संपूर्ग हिसा है; असत्य वचनादि भेद मात्र शिष्योको समभानेके लिये उदाहरण रूप कहे हैं। वास्तवमे जैन शास्त्रका यह थोड़ेमे रहस्य है कि 'रागादिभावों की उत्पत्ति न होना सो श्रहिसा है और रागादि भावोकी उत्पत्ति होना सो हिंसा है'। ( पुरुषार्थे सिद्धचुपाय गाथा ४२-४४ )
- ३. प्रश्न—चाहे जीव मरे या न मरे तो भी प्रमादके योगसे ( प्रयत्नाचारसे ) निश्चय हिसा होती है तो फिर यहाँ सूत्रमे 'प्राणव्यपरो-पणं' इस शब्दका किसलिये प्रयोग किया है ?

उत्तर—प्रमाद योगसे जीवके अपने भाव प्राणोका घात (मरण)
अवश्य होता है। प्रमादमें प्रवर्तनेसे प्रथम तो जीव अपने ही शुद्ध भावप्राणोका वियोग करता है, फिर वहाँ अन्य जीवके प्राणोंका वियोग
( व्यपरोपण ) हो या न हो, तथापि अपने भावप्राणोका वियोग तो
अवश्य होता है—यह बतानेके लिये 'प्राणव्यपरोपणं' शब्दका प्रयोग किया है।

- ४. जिस पुरुषके कोघादि कषाय प्रगट होती है उसके अपने शुद्धोप-योगरूप भावप्राग्गोंका घात होता है। कषायके प्रगट होनेसे जीवके भाव-प्राणोंका जो व्यपरोपग्ग होता है सो भाव हिंसा है और इस हिसाके समय यदि प्रस्तुत जीवके प्राग्णका वियोग हो तो वह द्रव्य हिंसा है।
- प्र. यह जैन सिद्धान्तका रहस्य है कि आत्मामे रागादि भावोकी उत्पत्ति होनेका नाम ही भावहिंसा है। जहाँ घर्मका लक्षण अहिंसा कहा है वहाँ ऐसा समभाना कि 'रागादि भावोका जो अभाव है सो अहिंसा है'। इसलिये विभाव रहित अपना स्वभाव है ऐसे भावपूर्वक जिसतरह जितना बने जतना भ्रपने रागादि भावोंका नाश करना सो धर्म है। मिथ्यादृष्टि

जीवके रागादि भावोंका नाश नहीं होता; उसके प्रत्येक समयमें भाव मरण हुआ ही करता है; जो भावमरण है वही हिंसा है इसीलिये उसके घर्मका श्रंश भी नहीं है।

- ६. इन्द्रियोंकी प्रवृत्ति पापमें हो या पुण्यमें हो किन्तु उस प्रवृत्तिके दूर करनेका विचार न करना सो प्रमाद है। (तत्त्वार्थसार पृष्ठ २२३)
- ७. इस हिंसा पापमें ग्रसत्य ग्रादि दूसरे चार पाप गर्भित हो जाते है। ग्रसत्य इत्यादि मेद तो शिष्यको समभानेके लिये मात्र दृष्टान्तं रूपसे पृथक् बतलाये हैं।
- द्र. यदि कोई जीव दूसरेको मारना चाहता हो किन्तु ऐसा प्रसंग न मिलनेसे नहीं मार सका, तो भी उस जीवके हिंसाका पाप लगा, क्योंकि वह जीव प्रमादभावसहित है श्रीर प्रमादभाव ही भावप्राणोंकी हिसा है।
- ह. जो ऐसा मानता है कि 'मैं पर जीवोंको मारता हूँ और पर जीव मुक्ते मारते हैं' वह मूढ़ है-अज्ञानी है और इससे विपरीत अर्थात् जो ऐसा नहीं मानता वह ज्ञानी है (देखों समयसार गाथा २४७)

जीवोंको मारो या न मारो-श्रध्यवसानसे ही कर्मबन्ध होता है। प्रस्तुत जीव मरे या न मरे, इस कारणसे बन्ध नही है।

(देखो समयसार गाथा २६२)

- १. यहाँ योगका अर्थ सम्बन्ध होता है। 'प्रमत्त योगात्' का भ्रथं है प्रमादके सम्बन्धसे। यहाँ ऐसा भ्रथं भी हो सकता है कि मन-वचन-कायके आलम्बनसे आत्माके प्रदेशोंका हलन चलन होना सो योग है। प्रमादरूप परिशामके सम्बन्धसे होनेवाला योग 'प्रमत्त योग' है।
- ११. प्रमादके १५ मेद है-४ विकथा (स्त्रीकथा, भोजनकथा राजकथा, चोरकथा), ५ इद्रियों विषय, ४ कषाय (क्रोध, मान, माया, लोभ), १ निद्रा और १ प्रएाय। इद्रिया वगैरह तो निमित्त हैं और जीवका जो असावधान भाव है सो उपादान कारए है। प्रमादका अर्थ अपने स्वरूपकी असावधानी भी होता है।

### १२. तेरहर्वे संत्रका सिद्धान्त-

जीवका प्रमत्तभाव शुद्धोपयोगका घात करता है इसलिये वही हिंसा है, और स्वरूपके उत्साहसे जितने श्रंशमें शुद्धोपयोगका घात न हो-जागृति हो उतने श्रंशमें अहिंसा है मिण्यादृष्टिके सची श्रहिंसा कभी नहीं है ॥१३॥

### असत्यका स्वरूप असुद्भिधानमन्तम् ॥१४॥

श्रर्थं—प्रमादके योगसे [श्रसदिभधानं ] जीवोंको दुःखदायक् इथवा मिथ्यारूप वचन बोलना सो [श्रनृतम् ] असत्य है।

#### टीका

१. प्रमादके संबंधसे भूंठ बोलना सो असत्य है। जो शब्द निकलता है वह तो पुद्गल, द्रव्यकी अवस्था है उसे जीव नहीं परिण्माता, इसीसे मात्र शब्दोका उच्चारणका पाप नहीं किन्तु जीवका असत्य बोलनेका जो प्रमादभाव है वहीं पाप है।

### २. सत्यका परमार्थ स्वरूप

(१) आत्माके श्रितिरिक्त श्रन्य कोई पदार्थ श्रात्माका नहीं हो सकता श्रीर दूसरे किसीका कार्य आत्मा कर सकता नहीं ऐसा वस्तुस्व- रूपका निश्चय करना चाहिये; श्रीर देह, श्री, पुत्र, मित्र, घन, घान्य, गृह इत्यादि पर वस्तुओं संवधमें भाषा बोलने विकल्पके समय यह उपयोग (-अभिप्राय) रखना चाहिये कि 'मैं ग्रात्मा हूँ; एक आत्माके श्रलावा श्रन्य कोई मेरा नहीं, मेरे श्राधीन नहीं श्रीर मैं किसीका कुछ भी कर नहीं सकता' श्रन्य श्रात्माके सम्बन्धमें बोलने पर भी यह अभिप्राय, यह उपयोग (-विवेक) जाग्रत रखना चाहिये कि वास्तवमें 'जाति, लिंग, इन्द्रियादिक उपचिति मेदवाला यह आत्मा कभी नहीं हैं, परन्तु स्थूल व्यवहारसे ऐसा कहा जाता है।' यदि इस तरहकी पहचानके उपयोग पूर्वक सत्य वोलनेका भाव हो तो वह पारमार्थिक सत्य है। वस्तु स्वरूपकी प्रतीति विना परमार्थं सत्य नहीं होता। इस सम्बन्धमें और स्पष्ट समभाते हैं:—

- (ग्र) यदि कोई जीव श्रारोपित वातं करें कि 'मेरा देह, मेरा घर, मेरी खी, मेरा पुत्र' इत्यादि प्रकारसे भाषा वोलता है, (-वोलनेका भाव करता है) उस समय मैं इन अन्य द्रव्योंसे भिन्न हूँ, वास्तवमें वे कोई मेरे नही, मैं उनका कुछ कर नहीं सकता' मैं भाषा वोल सकता नहीं, ऐसी स्पष्टक्षि यदि उस जीवके प्रतीति हो तो वह परमार्थं सत्य कहा जाता है।
- (ब) कोई ग्रन्थकार राजा श्रेशिक श्रीर चेलना रानीका वर्णंन करता हो उस समय 'वे दोनों ज्ञानस्वरूप आत्मा थे और मात्र श्रेशिक श्रीर चेलनाके मनुष्य भवमें उनका संबंध था' यदि यह बात उनके लक्षमें हो और ग्रंथ रचनेकी प्रवृत्ति हो तो वह परमार्थ सत्य है।

( देखो श्रमद् राजचद्र ग्रावृत्ति २ पृष्ठ ६१३ )

- (२) जीवने लौकिक सत्य बोलनेका अनेकबार भाव किया है, किन्तु परमार्थ सत्यका स्वरूप नहीं समभा, इसीलिये जीवका भवभ्रमण नहीं मिटता। सम्यग्दर्शनपूर्वक प्रभ्याससे परमार्थ सत्यकथनकी पहचान हो सकती है श्रीर उसके विशेष श्रभ्याससे सहज उपयोग रहा करता है। मिथ्यादृष्टिके कथन्मे कारण विपरीतता, स्वरूप विपरीतता श्रीर भेदामेद विपरीतता होती है इसीलिये लौकिक अपेक्षासे यदि वह कथन सत्य हो, तो भी परमार्थसे उसका सर्व कथन श्रसत्य है।
  - (३) जो वचन प्रािएयोंको पीड़ा देनेके भाव सिहत हो वह भी अप्रशस्त है और बादमें चाहे वचनोके स्रनुसार वस्तुस्थिति विद्यमान हो तो भी दह असत्य है।
  - (४) स्वद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावसे ग्रस्तित्वरूप वस्तुको अन्यथा कहना सो ग्रसत्य है। वस्तुके द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावका स्वरूप निम्नप्रकार है-

द्रव्य — गुणोके समूह अथवा अपनी अपनी श्रेकालिक सर्व पर्यायोंका समूह सो द्रव्य है। द्रव्यका लक्षण सत् है, वह उत्पाद-व्यय-ध्रीव्य सहित है। गुणपर्यायकेसमुदायका नाम द्रव्य है।

चेत्र—स्वके जिस प्रदेशमें द्रव्य स्थित हो वह उसका क्षेत्र है। काल—जिस पर्यायरूपसे द्रव्य परिएमे वह उसका काल है। भाव—द्रव्यकी जो निजशक्ति—गुएा है सो उसका भाव है।

इन चार प्रकारसे द्रव्य जिस तरह है उस तरह न मानकर ग्रन्यथा मानना अर्थात् जीव स्वयं शरीर इत्यादि परद्रव्यरूप हो जाता है, अपनी अवस्था कर्म या शरीर इत्यादि परद्रव्य कराता है कर सकता है श्रीर श्रपने गुरा दूसरेसे हो सकते हैं, श्रथवा वे देव—गुरु—शास्त्रके श्रवलम्बनसे प्रगट हो सकते हैं; इत्यादि प्रकारसे मानना तथा उस मान्यताके अनुसार बोलना सो श्रसत्य वचन है। स्वके द्रव्य—क्षेत्र—काल—भावमे परवस्तुयें नास्तिरूप हैं; यह भूलकर उनका स्वयं कुछ कर सकता है ऐसी मान्यता पूर्वक बोलना सो भी श्रसत्य है।

- (५) ऐसा कहना कि भ्रात्मा कोई स्वतंत्र पदार्थं नही है भ्रथवा परलोक नही है सो असत्य है; ये दोनों पदार्थं आगमसे, युक्तिसे तथा अनु-भवसे सिद्ध हो सकते हैं तथापि उनका भ्रस्तित्व न मानना सो असत्य है; और श्रात्माका स्वरूप जैसा न हो उसे वैसा कहना सो भी असत्य वचन है।
- ३. प्रश्न—वचन तो पुद्गल द्रव्यकी पर्याय है, उसे जीव नहीं कर सकता तथापि असत्य वचनसे जीवको पाप क्यों लगता है ?

उत्तर—वास्तवमें पाप या बन्धन असत्य वचनसे नही होता किन्तु 'प्रमत्त योगात्' अर्थात् प्रमादभावसे ही पाप लगता है और बन्धन होता है। ग्रसत्यवचन जड़ है वह तो मात्र निमित्त है। जब जीव असत्य बोलनेका भाव करता है तब यदि पुद्गल परमाग्रु वचनरूपसे परिग्मनेके योग्य हों तो ही असत्य वचनरूपसे परिग्मित हैं। जीव तो मात्र ग्रसत्य बोलनेका भाव करता है तथापि वहाँ भाषा वर्गणा वचनरूप नहीं भी परिग्मिती; ऐसा होनेपर भी जीवका विकारीभाव ही पाप है और वह बंधका कारगा है।

बाठवें भ्रध्यायके पहले सूत्रमें यह कहेगे कि प्रमाद वन्धका फारण है। र्थ- अंकषाय स्वरूपमें जाग्रंत-सावधान रहनेसे ही प्रमाद दूर होता है। सम्धर्म्ह जीवोंक चौथे गुएस्थानमें ग्रनन्तानुबन्धी कपाय पूर्वक होने- वाला प्रमाद दूर हो जाता है, पाँचवें गुएस्थानमें अनन्तानुबन्धी तथा अप्रत्याख्यान कषायपूर्वक होनेवाला प्रमाद दूर हो जाता है, छट्ठे गुएस्थानमें अनन्तानुबन्धी ग्रप्रत्याख्यान ग्रीर प्रत्याख्यान कषाय पूर्वक होनेवाला प्रमाद दूर हो जाता है किन्तु तीव संज्वलन कषाय पूर्वक होनेवाला प्रमाद होता है। इसप्रकार उत्तरोत्तर प्रमाद दूर होता जाता है और वारहवें गुएस्थानमें सर्व कषायका नाश हो जाता है।

५—उज्ज्वल वचन, विनय वचन और प्रियवचनरूप भाषा वर्गणा समस्त लोकमें भरी हुई है, उसकी कुछ न्यूनता नही कुछ कीमत देनी नहीं पड़ती, पुनश्च मीठे कोमलरूप वचन बोलनेसे जीभ नही दुखती, शरीरमें कष्ट नही होता, ऐसा समक्तकर असत्यवचनको दु.खका मूल जानकर शीझ उस प्रमादका भी त्याग करना चाहिये श्रीर सत्य तथा प्रियवचनकी ही प्रवृत्ति करनी चाहिये ऐसा व्यवहारका उपदेश है।।१४॥

## स्तेय (-चोरी ) का स्वरूपः श्रदत्तादानं स्तेयम् ॥१५॥

श्रर्थं—प्रमादके योगसे [ श्रदत्तादानं ] बिना दी हुई किसी भी वस्तुको ग्रहण करना सो [ स्तेयम् ] चोरी है।

### टीका-

प्रश्न—कर्मवर्गणा श्रीर नोकर्मवर्गणाश्रोंका ग्रहण चोरी कहला- धगा या नही ?

उत्तर—वह चौरी नही कहा जायगा; जहाँ लेना—देना सम्भव हो। वहाँ चौरीका व्यवहार होता हैं—इस कारणसें 'अदत्त' शब्द दिया है।

प्रश्न---मुनिराजके ग्राम-नगरं इत्यादिमें भ्रमण करने पर शेरी दरवाजा ग्रादिमें प्रवेश करनेसें क्या अवतादान होता है ?

उत्तर—यह अदत्तादान नहीं कहलाता क्योंकि यह स्थान सभीके

आने जानेके लिए खुला है। पुनर्च ्शेसे आदिमें प्रवेश करनेसे मुनिके प्रमत्तयोग नही होता।

चाहे बाह्य वस्तुका ग्रहण हो या न भी हो तथापि चोरी करनेका जो भाव होता है वही चोरी है ग्रीर वही बंबका कारण है। वास्तवमें परवस्तुको कोई ग्रहण कर ही नही सकता, किन्तु परवस्तुके ग्रहण करनेका जो प्रमादयुक्त भाव है वही दोष है।। १५।।

# क्रुशील (-अब्रह्मचर्य ) का स्वरूप---मेथुनमब्रह्म ॥ १६॥

ष्यं—[ मैथुनमब्रह्म ]जो मैथुन है सो अब्रह्म अर्थात् कुशील है। टीका

१. मैथुन—चारित्र मोहनीयके उदयमे युक्त होनेसे राग-परिगाम सिहत स्त्री-पुरुषोंकी जो परस्परमे स्पर्श करनेकी इच्छा है सो मैथुन है। (यह व्याख्या व्यवहार मैथुनकी है)

मैथुन दो प्रकारका है-निश्चय ग्रीर व्यवहार। आत्मा स्वयं ब्रह्मस्वरूप है; आत्माकी ग्रपने ब्रह्मस्वरूपमें जो लीनता है सो वास्तवमे ब्रह्मचर्य है ग्रीर पर निमित्तसे-रागसे लाभ माननेरूप सयोगबुद्धि या कषायके
साथ एकत्वकी बुद्धि होना सो अब्रह्मचर्य है यही निश्चय मैथुन है। व्यवहार मैथुन की व्याख्या ऊपर दी गई है।

२—तेरहवे सूत्रमे, कहे हुए 'प्रमत्त योगात्' शब्दकी श्रनुवृत्ति इस सूत्रमे भी श्राती है, इसीलिये ऐसा समक्तना कि स्त्री पुरुषके युगल संबंधसे रतिसुखके लिये जो चेष्टा (-प्रमाद परिएाति) की जाती है वह मैथुन है।

है और जो ब्रह्मसे विरुद्ध है सो अब्रह्म है। अब्रह्म (-मैथुन) में हिंसादिक दोष पृष्ट होते हैं, पुनश्च उसमें त्रस-स्थावर जोव भी नष्ट होते हैं, पुनश्च उसमें त्रस-स्थावर जोव भी नष्ट होते हैं, मिथ्यावचन बोले जाते हैं, विना दी हुई वस्तुका ग्रहण किया जाता है और चेतन तथा भ्रचेतन परिग्रहका भी ग्रहण होता है—इसलिये यह अब्रह्म छोड़ने लायक है।। १६॥

## परिग्रहका स्वरूप मूच्छी परिग्रहः ॥ १७ ॥

थ्रथं—[ मूर्च्छा परिग्रहः ] जो मूर्च्छा है सो परिग्रह है। टीका

१—-भ्रंतरंगपरिग्रह चौदह प्रकारके हैं-एक मिथ्यात्व, चार कषाय भीर नी नोकषाय।

बाह्यपरिग्रह दस प्रकारके हैं—क्षेत्र; मकान, चांदी, सोना, घन, घान्य, दासी, दास, कपड़े और बर्तन।

२—परद्रव्यमें ममत्वबुद्धिका नाम मूर्च्छा है। जो जीव बाह्य संयोग विद्यमान न होने पर भी ऐसा संकल्प करता है कि 'यह मेरा है' वह परि-ग्रह सहित है, बाह्य द्रव्य तो निमित्तमात्र है।

३. प्रश्न — यदि तुम 'यह मेरा है' ऐसी बुद्धिको परिग्रह कहोगे तो सम्यग्ज्ञान म्रादि भी परिग्रह ठहरेंगे, क्योंकि ये मेरे हैं ऐसी बुद्धि ज्ञानी के भी होती है ?

उत्तर-परद्रव्यमें ममत्वबुद्धि परिग्रह है। स्व द्रव्यको भ्रपना मानना सो परिग्रह नही है। सम्यग्ज्ञानादि तो भ्रात्माका स्वभाव है भ्रतः इसका त्याग नही हो सकता इसलिये उसे अपना मानना सो अपरिग्रहत्व है।

रागादिमे ऐसा संकल्प करना कि 'यह मेरा है' सो परिग्रह है, क्योंकि रागादिसे ही सर्व दोष उत्पन्न होते हैं।

४—तेरहवे सूत्रके 'प्रमत्त योगात्' शब्दकी अनुवृत्ति इस सूत्रमें भी है, सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रवान जीवके जितने श्रंशमे प्रमादभाव न हो उतने श्रंशमे अपरिग्रहीपन है।। १७॥

### वती की विशेषता निःशल्यो व्रती ॥ १८ ॥

पर्य-[त्रती] त्रती जीव [तिःशल्यः] शल्य रहित ही होता है।

#### टीका

रै. ज्ञल्य—शरीरमें भोंका गया बाएा, कांटा इत्यादि शस्त्रकी तरह जो मनमें बाधा करे सो शल्य है अथवा जो आत्माको कांटे की तरह दु:ख दे सो शल्य है।

श्वत्यके तीन भेद हैं-मिण्यात्वश्चर्य, मायाश्वत्य और निदानश्चय ।
मिण्याद्शेनश्च्य-प्रात्माके स्वरूपकी श्रद्धाका जो श्रभाव है
सो मिण्यादर्शनश्च्य है।

मायाश्चलय—छल, कपट, ठगाईका नाम मायाशत्य है। निदानशत्य—शागामी विषय भोगोंकी वांछाका नाम निदान-शत्य है।

२-मिण्यादृष्टि जीव शल्य सिंहत ही है इसीलिये उसके सच्चे वृत नहीं होते, बाह्य वृत होते हैं। द्रव्यालगो मिण्यादृष्टि है इसीलिये वह भी यथार्थ वृती नही। मायावी कपटीके सभी वृत भूठे हैं। इन्द्रियजनित विषयभोगोंकी जो वांछा है सो तो ग्रात्मज्ञानरहित राग है, उस राग सिंहत जो वृत हैं वे भी अज्ञानीके वृत हैं, वह धर्मके लिए निष्फल है, संसार के लिए सफल है, इसलिए परमार्थसे शल्य रहित हो वृती हो सकता है।

#### ३--- द्रव्यलिंगी का अन्यथापन

प्रश्न--द्रव्यालगी मुनि जिनप्रणीत तत्त्वोंको मानता है तथापि उसे मिथ्यादृष्टि क्यों कहते हो ?

उत्तर—उसके विपरीत ग्रिभिनिवेश है बतः शरीराश्रित कियाकांड को वह श्रपना मानता है (यह ग्रजीवतत्त्वमे जीवतत्त्वकी श्रद्धा हुई) आस्रव बन्धरूप शील-संयमादि परिगामोंको वह संवर निर्जरारूप मानता है। यद्यपि वह पापसे विरक्त होता है परन्तु पुण्यमे उपादेय बुद्धि रखता है, इसीलिये उसे तत्त्वार्थंकी यथार्थ श्रद्धा नही; अतः वह मिथ्यादृष्टि है।

प्रश्त--द्रव्यलिंगी धर्मसाधनमें अन्यथापन क्यों है ?

- उत्तर—(१) संसारमें नरकादिकके दुःख जानकर तथा स्वर्गा-दिकमें भी जन्म मरणादिके दुःख जानकर संसारसे उदास हो वह मोक्ष को चाहता है; अब इन दुःखोंको तो सभी दुःख जानते हैं। किन्तु इन्द्र ग्रह-मिन्द्रादिक विषयानुरागसे इन्द्रियजनित सुख भोगता है उसे भी दुःखा जानकर निराकुल श्रवस्था की पहचान कर जो उसे मोक्ष जानता है वह सम्यरहिष्ट है।
  - (२) विषय सुखादिकका फल नरकादिक है। शरीर अशुचिमय-और विनाशीक है, वह पोषए। करने योग्य नहीं, तथा कुदुम्बादिक स्वार्थ के सगे है-इत्यादि परद्रव्योंका दोष विचार कर उसका त्याग करता है। पर द्रव्योंमें इष्ट अनिष्टं रूप श्रद्धा करना—वह मिथ्यात्व है।
  - (३) व्रतादिक का फल स्वर्ग मोक्ष है। तपश्चरणादिक पवित्रं फल देने वाले हैं, इनके द्वारा शरीर शोषण करने योग्य है तथा देव गुरु शास्त्रादि हितकारी हैं—इत्यादि पर द्रव्योंके गुण विचार कर उसे ग्रंगी-कार करता है। परद्रव्यको हितकारी या श्रहितकारी मानना सो मिथ्या-स्वसंहित राग है।
  - (४) इत्यादि प्रकारसे कोई पर द्रव्योंको बुरा जानकर अनिष्ठहत्। श्रद्धान करता है तथा कोई परद्रव्योंको भले जानकर इष्टहर श्रद्धान करता है; पर द्रव्यमें इष्ट अनिष्टहर श्रद्धान करना सो मिश्यात्व है। पुनश्च इसीः श्रद्धान्से उसकी उदासीनता भी द्रेषहर होती है क्योंकि किन्ही परद्रव्योंको बुरा जानना सो द्रेष है।

    (मो० प्र०)
  - (५) पुनश्च जैसे वह पहले शरीराश्रित पापकार्योमें कर्ट त्व मानता था उसी तरह अब शरीराश्रित पुण्य कार्योमें अपना कर्ट त्व मानता है। इसप्रकार पर्यायाश्रित (शरीराश्रित) कार्योमें अहंबुद्धि माननेकी समानता हुई। जैसे पहले—मैं जीवको मारता हूँ, परिग्रह्मारी हूँ इत्यांदि मान्यता थी, उसी तरह अब मैं जीवोकी रक्षा करता हूँ मैं परिग्रह रहित नग्न हूँ ऐसी मान्यता हुई सो शरीर आश्रित कार्यमें अहंबुद्धि है सो ही मिथ्यादृष्टि है।

### (४) अठारहवें सत्रका सिद्धान्त

- (१) अज्ञान भ्रंघकारसे भ्राच्छादित हुये जो जीव ग्रात्माको (परका) कर्ता मानते हैं वे यद्यपि मोक्षके इच्छुक हो तो भी लौकिक जनोंकी तरह उनको भी मोक्ष नही होता; ऐसे जीव चाहे मुनि हुये हों तथापि वे लौकिक जनकी तरह ही हैं। लोक (संसार) ईश्वरको कर्ता मानता है श्रीर उन मुनियोने ग्रात्माको परद्रव्यका कर्ता (पर्यायाश्रित क्रियाका—शरीरका और उसकी क्रियाका कर्ता) माना, इसप्रकार दोनोंकी मान्यता समान हुई। तत्त्वको जाननेवाला पुरुष ऐसा जानता है कि 'सर्वलोकके कोई भी परद्रव्य मेरे नही है' और यह भी सुनिष्टितरूपसे जानते हैं कि लोक श्रीर श्रमण (द्रव्यिलगी मुनि) इन दोनोंके जो इस परद्रव्यमे कर्तृ त्वका व्यवसाय है वह उनके सम्यग्दर्शनज्ञान रहितपनेके कारण ही है। जो परद्रव्यका कर्तृ त्व मानता है वह चाहे लौकिकजन हो या मुनिजन—मिथ्यादृष्टि ही है। (देखो श्री समयसार गा० ३२१ से ३२७ मे टीका)
- (२) प्रश्न-न्या सम्यग्दृष्टि भी परद्रव्योंको बुरा जानकर त्याग करता है ?

उत्तर—सम्यग्दृष्टि परद्रव्योको बुरा नहीं जानता; वे ऐसा जानते हैं कि परद्रव्यका ग्रहण्—त्याग हो ही नहीं सकता। वह श्रपने रागभावको बुरा जानता है इसीलिये सरागभावको छोड़ता है ग्रीर उसके निमित्तरूप परद्रव्योंका भी सहजमें त्याग होता है। पदार्थका विचार करने पर जो कोई परद्रव्यका भला या बुरा है ही नहीं। मिथ्यात्वभाव ही सबसे बुरा है, सम्यग्दृष्टिने वह मिथ्याभाव तो पहले ही छोड़ा हुआ है।

(३) प्रश्न-जिसके वृत हो उसे ही वृती कहना चाहिये, उसके बदले ऐसा क्यों कहते हो कि 'जो नि:शल्य हो वह वृती होता है।'

उत्तर—शल्यका भ्रभाव हुये बिना कोई जीव हिसादिक पापभावोंके दूर होने मात्रसे बती नही हो सकता। शल्यका सभाव होनेपर बतके संबंधसे ब्रतीत्व होता है इसीलिये सूत्रमें निःशल्य शब्दका प्रयोग किया है ॥१८॥

### वतीके मेद अगार्यनगारश्च ॥१६॥

ध्रर्थ—[ध्रगारी] भ्रगारी अर्थात् सागार (गृहस्थ) [ध्रनगारः च] ध्रीर भ्रनगार (गृहत्यागी भावमुनि) इसप्रकार व्रतीके दो भेद हैं।

नोट—निस्चय सम्यग्दर्शन-ज्ञानपूर्वक महाव्रतोंको पालनेवाले मुनि अनगारी कहलाते हैं श्रीर देशव्रतको पालनेवाले श्रावक सागारी कहलाते हैं ॥१६॥

### सागारका लक्षण अणुत्रतोऽगारी ॥२०॥

धर्य—[ ध्रणुव्रतः ] ध्रगुव्रत अर्थात् एकदेशव्रत पालनेवाले सम्य-ग्दष्टि जीव [ ध्रगारी ] सागार कहे जाते हैं।

### टीका

यहाँसे अगुव्रतघारियोंका विशेष वर्णन प्रारम्भ होता है और इस अध्यायके समाप्त होने तक यही वर्णन है। अगुव्रतके पाँच भेद हैं—(१) अहिंसागुव्रत (२) सत्यागुव्रत (३) अचीर्यागुव्रत (४) ब्रह्मचर्यागुव्रत और (५) परिग्रहपरिमाग्रग्रागुव्रत ॥२०॥

# वव अणुत्रतके सहायक सात शीलवत कहते हैं दिग्देशानर्थदंडविरतिसामायिकप्रोषधोपवासोपभोग— परिभोगपरिमाणातिथिसंविभागव्रतसंपन्नश्च ॥२१॥

अर्थ—[च] और फिर वे वृत [ दिग्देशानशंदंडविरति सामायिक प्रोवधोपवासोपभोगपिरभोगपिरमाणातिथिसंविभागवतसम्पन्नः ] दिग्वत, देशवत तथा प्रनथंदंडवत ये तीन गुरावत और सामायिक, प्रोषघोपवास, उपभोगपिरभोग परिमारा ( मर्यादा ) तथा अतिथिसंविभागवत ये चार शिक्षावत सहित होते हैं अर्थात् वृतघारी श्रावक पांच प्रशावत, तीन गुरावत और चार शिक्षावृत इन वारह वृतों सहित होता है।

#### टीका

१—पहले १३ से १७ तकके सूत्रोमें हिंसादि पाँच पापोंका जो वर्णन किया है उनका एकदेश त्याग करना सो पांच अगुव्रत हैं। जो अगुव्रतोंको पुष्ट करे सो गुणव्रत है और जिससे मुनिव्रत पालन करनेका श्रम्यास हो वह शिक्षाव्रत है।

२—तीन गुरावृत और चार शिक्षावृतोंका स्वरूप निम्नप्रकार है— दिग्वत—मरा पर्यंत सूक्ष्म पापोंकी भी निवृत्तिके लिए दशो दिशाशोंमें आने जानेकी मर्यादा करना सो दिग्वत है।

देशवत—जीवन पर्यन्तको ली गई दिग्वतकी मर्यादामेंसे भी घडी घण्टा, मास, वर्ष आदि समय तक अमुक गली आदि जाने आनेकी मर्यादा करना सो देशवत है।

अनुर्धदं हत्रत — प्रयोजन रहित पापकी बढानेवाली कियाग्रोका परित्याग करना सो भ्रनर्थं दंडिनरितृत है। अनुर्थं दंडिक पाँच भेद हैं — (१) पापोपदेश (हिंसादि पापारम्भका उपदेश करना), (२) हिंसादान (तलवार भ्रादि हिंसाके उपकरण देना); (३) अपष्यान (दूसरेका बुरा विचारना), (४) दुःश्रुति (राग-द्वेषके बढानेवाले खोटे शास्त्रोका सुनना) और (५) प्रमादचर्या (विना प्रयोजन जहाँ तहाँ जाना, वृक्षादिकका छेदना, पृथ्वी खोदना, जल बखेरना, भ्रगिन जलाना वगैरह पाप कार्य)

शिकार, जय, पराजय, युद्ध, परस्त्रीगमन, चोरी इत्यादिका किसी भी समय चितवन नही करना, क्योंकि इन बुरे घ्यानोंका फल पाप ही है।

—ये तीन गुरावत हैं।

सामायिक—मन, वचन, कायके द्वारा कृत, कारित, श्रनुमोदनासे हिसादि पाँच पापोका त्याग करना सो सामायिक है; यह सामायिक शुभ-भावरूप है। (सामायिक चारित्रका स्वरूप नवमें अध्यायमे दिया जायगा)

प्रोपधोपवास—अष्टमी ग्रीर चतुर्दशीके पहले और पीछेके दिनोंमें एकाशनपूर्वक अष्टमी ग्रीर चतुर्दशीको उपवास आदि करके, एकान्तवासमें रहकर, सम्पूर्ण सावद्ययोगको छोड़, सर्व इन्द्रियोके विपयोंसे विरक्त होकर घर्म घ्यानमें रहना सो प्रोपघोपवास है।

उपभोगपरिभोगपरिमाणव्रत—श्रावकोंको भोगके निमित्तसे हिंसा होती है। भोग श्रीर उपभोगकी वस्तुओंका परिमाण करके (मर्यादा वांघ कर श्रपनी शक्तिके अनुसार भोग उपभोगको छोड़ना सो उपभोगपरिभोग-परिमाणवृत है।

अतिथिसंविभागवत—अतिथि अर्थात् मुनि आदिके लिये ग्राहार, कमंडलु, पीछी, वसतिका ग्रादिका दान देना सो अतिथिसंविभागवत है।

-- ये चार शिक्षावृत हैं।

### ३. ध्यानमें रखने योग्य सिद्धान्त

अनर्थदण्डनामक आठवें प्रतमें दुःश्रुतिका त्याग कहा है वह यह वतलाता है कि—जीवोंको दुःश्रुतिरूप शास्त्र कौन है और सुश्रुतिरूप शास्त्र कौन है इस बातका विवेक करना चाहिये। जिस जीवके धमंके निमित्तरूपसे दुःश्रुति हो उसके सम्यग्दर्शन प्रगट ही नही होता और जिसके धमंके निमित्त सुश्रुति (सत् शास्त्र) हो उसको भी इसका ममं जानना चाहिये। यदि उसका ममं समभे तो ही सम्यग्दर्शन प्रगट कर सकता है और यदि सम्यग्दर्शन प्रगट करले तो ही ग्रंगुव्रतद्यारी श्रावक या महाव्रतद्यारी मुनि हो सकता है। जो जीव सुशास्त्रका ममं जानता है वही जीव इस ग्रध्यायके पाँचवें सूत्रमें कही गई सत्यव्रत संबंधी ग्रंगुवीचिभाषणा अर्थात् शास्त्रकी आज्ञानुसार निर्दोष वचन बोलनेकी भावना कर सकता है। प्रत्येक मनुष्य सुशास्त्र और कुशास्त्रका विवेक करनेके लिये योग्य है इसलिये मुमुक्ष जीवों को तत्त्व विचारकी योग्यता प्रगट करके वह विवेक अवश्य करना चाहिये। यदि जीव सत् असत्का विवेक न समभे—न करे तो वह सच्चा व्रतधारी नहीं हो सकेगा।।२१।।

वर्तीको सल्लेखना घारण करनेका उपदेश मारणांतिकीं सल्लेखनां जोषिता ॥२२॥

प्रयं-नतभारी श्रावक [ मारणांतिकीं ] मरणके समय होने-वाली [ सल्लेखनां ] सल्लेखनाको [ जोषिता ] प्रीतिपूर्वक सेवन करे। टीका

१-इस लोक या परलोक सम्बन्धी किसी भी प्रयोजनकी ग्रपेक्षा किये बिना शरीर श्रीर कषायको सम्यक् प्रकार कृश करना सो सल्लेखना है।

२. प्रश्त-शरीर तो परवस्तु है, जीव उसे कुश नही कर सकता, तथापि यहाँ शरीरको कृश करनेके लिये क्यों कहा ?

उत्तर-कषायको कुश करने पर शरीर उसके अपने कारणसे कुश होने योग्य हो तो कृश होता है ऐसा निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध वताने के लिये उपचारसे ऐसा कहा है। वात, पित्त, कफ इत्यादिके प्रकोपसे मरणके समय परिगाममें आकुलता न करना और स्वसन्मुख आराधनासे चलाय-मान न होना ही यथार्थ काय सल्लेखना है; मोहरागढेषादिसे मरएाके समय अपने सम्यग्दर्शन-ज्ञान परिएगम मलिन न होने देना सी कषाय सल्लेखना है। ३. प्रन-स्माधिपूर्वक देहका त्याग होनेमे धात्मधात है या

नहीं ?

उत्तर--राग-द्वेष-मोहसे लिप्त हुये जीव यदि जहर, शस्त्र भ्रादिसे घात करे सो आत्मघात है किंतु यदि समाधिपूर्वक सल्लेखना मरण करे तो उसमें रागादिक नहीं भीर आराधना है इसीलिये उसके आत्मघात नहीं है। प्रमत्तयोग रहित भ्रौर आत्मज्ञान सहित जो जीव-यह जानकर कि 'शरीर अवस्य विनाशीक हैं उसके प्रति राग कम करता है उसे हिंसा नही ॥२२॥

### सम्यग्दर्शनके पांच अतिचार

# शंकाकांचाविचिकित्सान्यदृष्टिप्रशंसासंस्तवाः सम्यग्हब्टेरतीचाराः ॥ २३ ॥

ध्रयं-[ शंकाकांक्षाविचिकित्सान्यदृष्टिप्रशंसासंस्तवाः ] शंका, कांक्षा, विचिकित्सा, अन्यदृष्टिकी प्रशंसा और अन्यदृष्टिका संस्तव ये पांच

### [ सम्यग्ह्रब्टे: ग्रतिचाराः ] सम्यग्दर्शनके अतिचार हैं।

#### टीका

१—जिस जीवका सम्यग्दर्शन निर्दोष हो वह बराबर व्रत पाल सकता है इसीलिये यहाँ पहले सम्यग्दर्शनके श्रितचार बतलाये गये है, जिससे वह अतिचार दूर किया जा सकता है। श्रीपशमिक सम्यक्तव और सायिक सम्यक्तव तो निर्मल होते हैं, इनमें अतिचार नहीं होते। क्षायोप-शमिक सम्यक्तव चल, मल और श्रगाढ़ दोष सहिन होता है श्रथांत् इसमें श्रितचार लगता है।

२—सम्यग्दृष्टिके आठ गुण ( श्रंग, लक्षण अर्थात् श्राचारः ) होते हैं उनके नाम इसप्रकार हैं—निःशंका, निकाक्षा, निविचिकित्सा, अमूढ़दृष्टि, उपगूहन, स्थितिकरण वात्सल्य और प्रभावना ।

३—सम्यग्दर्शनके जो पांच ग्रतिचार कहे हैं उनमें से पहले तीन तो निःशंकितादि पहले तीन गुणोमें आनेवाले दोष हैं और बाकीके दो श्रतिचारों का समावेश ग्रतिम पांच गुणोंके दोष में होता है। चौथे से सातवें गुणस्थान वाले क्षायोपशिमक सम्यग्दिक ये ग्रतिचार होते हैं अर्थात् क्षायोपशिमक सम्यग्दर्शनवाले मुनि, श्रावक या सम्यग्दिष्ट—इन तीनोंके ये अतिचार हो सकते हैं। जो ग्रशरूपसे मंग हो (अर्थात् दोष लगे) उसे ग्रतीचार कहते हैं, और उससे सम्यग्दर्शन निम्नल नही होता, मात्र मलिन होता है।

४—शुद्धात्म स्वभावकी प्रतीतिरूप निश्चय सम्यग्दर्शनके सद्भाव में सम्यग्दर्शन सम्बन्धी व्यवहार दोष होते हैं तथापि वहाँ मिध्यात्व—प्रकृतियों का वंघ नहीं होता। पुनश्च दूसरे गुएए स्थानमें भी सम्यग्दर्शनसंबन्धी व्यवहार दोष होते हैं तथापि वहाँ भी मिध्यात्वप्रकृतिका बन्धन नहीं है।

५— सम्यग्दर्शन घर्मरूपी वृक्षकी जड़ है, मोक्षमहलकी पहली सीढ़ी है; इसके विना ज्ञान श्रीर चारित्र सम्यक्पनेको प्राप्त नही होते। अतः योग्य जीवोको यह उचित है कि जैसे भी बने वैसे श्रात्माके वास्तविक स्वरूपको समभकर सम्यग्दर्शनरूपो रत्नसे अपनी बात्माको भूषित करे और सम्यग्दर्शनको निरित्तचार बनावे। धर्मरूपी कमलके मध्यमें सम्यग्दर्शन-रूपी नाल शोभायमान है, निश्चयवृत, शोल इत्यादि उसकी पंखुड़िया हैं। इसलिये गृहस्थों श्रीर मुनियोंको इस सम्यग्दर्शनरूपी नालमें श्रतीचार न आने देना चाहिये।

### ६. पंच अतीचारके स्वरूप

शंका—िनज आत्माको ज्ञाता-हष्टा, श्रखंड, श्रविनाशी और पुद्गलसे भिन्न जानकर भी इस लोक, परलोक, मरएा, वेदना, अरक्षा, श्रगुप्ति श्रीर अकस्मात् इन सात भयको प्राप्त होना श्रथवा श्रहँत सर्वज्ञ वीतरागदेवके कहे हुये तत्त्वके स्वरूपमें सन्देह होना सो शंका नामक अतिचार है।

कांक्षा—इस लोक या परलोक सम्बन्धी भोगोंमे तथा मिथ्या-दृष्टियों के ज्ञान या ग्राचरणादिमे वांछा हो आना सो वाछा अतिचार है। यह राग है।

विचिकित्सा—रत्नत्रयके द्वारा पिनत्र किंतु बाह्यमे मिलन शरीर वाले मुनियोको देखकर उनके प्रति अथवा घर्मात्माके गुणोके प्रति या दुःखी दिरद्री जीवोंको देखकर उनके प्रति ग्लानि हो जाना सो विचिकि-त्सा अतिचार है। यह द्वेष है।

अन्यदृष्टिप्रशंसा—आत्मस्वरूपके अजानकार जीवोके ज्ञान, तप, शील, चारित्र, दान आदिको निजमें प्रगट करनेका मनमे विचार होना भ्रथवा उसे भला जानना सो भ्रन्यदृष्टिप्रशंसा अतिचार है। (अन्यदृष्टि-का श्रथं मिथ्यादृष्टि है)

अन्यदृष्टि संस्तव—भारम स्वरूपके ग्रनजान जीवोंके ज्ञान, तप, शील, चारित्र, दानादिकके फलको भला जानकर वचनद्वारा उसकी स्तुति करना सो ग्रन्यदृष्टि संस्तव ग्रतिचार है।

७-ये समस्त दोष होने पर सम्यग्दृष्टि जीव उन्हे दोषरूपसे जानता है और इन दोषोंका उसे खेद है, इसलिये ये म्रतिचार हैं। किन्तु जो जीव इन दोषोंको दोषरूप न माने और उपादेय माने उसके तो ये अनाचार हैं प्रयात् वह तो मिथ्यादृष्टि ही है।

द-श्रात्माका स्वरूप समभने के लिये शंका करके जो प्रश्न किया जावे वह शंका नहीं किन्तु आशंका है; ग्रितचारोंमें जो शंका दोष कहा है उसमें इसका समावेश नहीं होता।

प्रशंसा और संस्तवमें इतना भेद है कि प्रशंसा मनके द्वारा होती है और संस्तव वचन द्वारा होता है।। २३।।

अब पांच वर्त और सात शीलों के अतिचार कहते हैं व्रतशीलेषु पंच पंच यथाक्रमम् ॥ २४॥

प्रथं — [ व्रतशीलेषु ] व्रत और शीलोंमें भी [ यथाकमं ] अनु-क्रमसे प्रत्येकमें [ पंच पंच ] पाँच पाँच अतिचार हैं।

नोट—व्रत कहनेसे श्राहिसादि पाँच अगुव्रत समक्तना और शील कहनेसे तीन गुग्वित और चार शिक्षाव्रत ये सात शील समकता। इन प्रत्येकके पांच ग्रतिचारोंका वर्णन अब आगेके सूत्रोंमें कहते हैं।। २४!

### यहिंसाणुव्रतके पाँच यतिचार

# बंधवधच्छेदातिभारारोपणान्नपाननिरोधाः ॥२५॥

ग्नर्थ-[ बंधवधच्छेरातिभारारोपणान्नपानितरोधाः ] बन्ध, वध, छेद, श्रिधक भार लादना श्रीर अञ्चपानका निरोध करना-ये पाँच अहिंसा- गुव्रतके अतिचार हैं।

#### टीका

वंध---प्राणियोंको इच्छित स्थानमें जाने से रोकने के लिये रस्सी इत्यादिसे बाँघना।

 अत्रपानिरोध—प्राणियोंको ठीक समयपर खाना पीना न देना। यहाँ अहिंसागुप्रत्के खतिचार 'प्राण व्यपरोपण' को नही गिनना, क्योंकि प्राणव्यपरोपण हिंसाका लक्षण है प्रथात यह ग्रतिचार नही किन्तु अनाचार है। इसके सम्बन्धिमें पहले १३ वें सूत्रमे कहा जा चुका है।।२४॥

### सत्याणुव्रतके पांच अतिचार

# मिथ्योपदेशरहोभ्याख्यानक्टलेखिकयान्यासापहार-साकारमन्त्रभेदाः ॥ २६॥

श्रर्थे—[ मिथ्योपदेशरहोम्याख्यानक्टलेखिकयान्यासापहारसाकार-सन्त्रभेदाः ] मिथ्या उपदेश, रहोभ्याख्यान, क्षटलेखिकया, न्यासापहार, श्रीरासाकारमन्त्रभेद—ये पांच सत्यागुव्रतके श्रतिचार है।

#### टीका

मिध्याउपदेंश—किसी जीवके अभ्युदय या मोक्षके साथ सम्बन्ध रखनेवाली कियामें सन्देह उत्पन्न हुमा भ्रौर उसने आकर पूछा कि इस विषयमे मुक्ते क्या करना ? इसका उत्तर देते हुये सम्यग्दृष्टि जतघारीने अपनी भूलसे विपरीत मार्गका उपदेश दिया तो वह मिध्या उपदेश कहा जाता है; भ्रौर यह सत्यार्गुव्रतका अतिचार है भ्रौर यदि जानते हुये भी मिथ्या उपदेश करे तो वह अनाचार है। विवाद उपस्थित होनेपर संवंधको छोड़कर असंबंधक्प उपदेश देना सो भी भ्रतिचारक्प मिथ्या उपदेश है।

रहोभ्याख्यान-किसीकी गुप्त बात प्रगट करना।

कूटलेखिकया-परके प्रयोगके वशसे (अनजानपनेसे) कोई खोटा लेख लिखना।

न्यासापहार—कोई मनुष्य कुछ वस्तु देगया और फिर वापस मांगते समय उसने कम मांगी तब ऐसा कहकर कि 'तुम्हारा जितना हो उतना ले जाओ' तथा बादमे कम देना सो न्यासापहार है। साकार मन्त्रभेद—हाथ आदिकी चेष्टा परसे दूसरेके अभिप्रायको जानकर उसे प्रगट कर देना सो साकार मन्त्रभेद है।

व्रतधारीके इन दोषोंके प्रति खेद होता है इसीलिये ये अतिचार हैं, किन्तु यदि जीवको उनके प्रति खेद न हो तो वह ग्रनाचार है अर्थात् वहाँ व्रतका श्रभाव ही है ऐसा समभना ॥२६॥

### अचौर्याख्रव्रतके पाँच अतीचार

# स्तेनप्रयोगतदाहृतादानविरुद्धराज्यातिकमहीनाधिक-मानोन्मानप्रतिरूपकव्यवहाराः ॥ २७॥

श्रर्थ—चोरीके लिये चोरको प्रेरणा करना या उसका उपाय बताना, चोरसे चुराई हुई वस्तुको खरीदना, राज्यकी आज्ञाके विरुद्ध चलना, देने, लेनेके बाट तराजू आदि कम ज्यादा रखना, और कीमती वस्तुमें कम कीमतकी वस्तु मिलाकर असली भावसे बेचना ये पाँच अची-र्थाणुव्रतके श्रतिचार हैं।

#### टीका

इन प्रतिचारों रूप विकल्प पुरुषार्थं की कमजोरी (-निबंलता) से कभी आयें तो भी घर्मीजीव उनका स्वामी नहीं होता, दोषको जानता है प्रन्तु उसे भला नहीं मानता इसलिये वह दोष प्रतिचार् रूप है प्रनाचार नहीं है।

### ब्रह्मचर्याणुव्रतके पाँच अतिचार

# परविवाहकरणेत्वरिकापरिगृहीतापरिगृहीतागमना— नंगक्रीडाकामतीव्राभिनिवेशाः ॥ २८ ॥

श्रयं—दूसरेके पुत्र पुत्रियोंका विवाह करना-कराना, पितसहित व्यभिचारिग्गी स्त्रियोके पास श्राना जाना, लेन देन रखना, रागभाव पूर्वक वात चीत करना, पितरहित व्यभिचारिग्गी स्त्री (वेश्यादि) के यहाँ जाना आना, लेन देन आदिका व्यवहार रखना, भ्रनंगक्रीड़ा भ्रर्थात् कामसेवनके लिये निश्चित भ्रंगोंको छोडकर अन्य अगोंसे कामसेवन करना भ्रीर काम-सेवनकी तीव्र अभिलाषा—ये पाँच ब्रह्मचर्यागुव्रतके अतिचार है ॥२८॥

परिग्रह परिमाण अगुत्रतके पाँच अतिचार

# चेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुप्यप्रमाणातिकमाः ॥ २६ ॥

श्वर्थ—[क्षेत्रवास्तुप्रमाणातिक्रमाः] क्षेत्र श्रीर रहनेके स्थानके परिमाणका उल्लंघन करना, [हिरण्यसुवर्णप्रमाणातिक्रमाः] चाँदी श्रीर सोनेके परिमाणका उल्लंघन करना [धनधान्यप्रमाणातिक्रमाः] घन (पशु आदि) तथा धान्यके परिमाणका उल्लंघन करना [दासीदासप्रमाणातिक्रमाः] दासी और दासके परिमाणका उल्लंघन करना तथा [कुप्यप्रमाणातिक्रमाः] वस्त्र वर्तन आदिके परिमाणका उल्लंघन करना—ये पाँच श्रपरिग्रह श्रगुव्रनके अतिचार है।।२६।।

इस तरह पांच अणुत्रतोंके श्रतिचारोका वर्णन किया, अब तीन गुरावृतोके अतिचारोंका वर्णन करते है।

### दिग्वतके पांच अतिचार

# ऊर्ध्वाधिस्तर्यग्व्यतिक्रमचेत्रवृद्धिस्मृत्यन्तराधानानि ॥३०॥

श्रयं—[ अध्वं व्यतिक्रमः ] मापसे अधिक ऊँचाईवाले स्थलोमे जाना, [ ग्रधः व्यतिक्रमः ] मापसे नीचे (कुग्रा खान आदि ) स्थानोमे उतरना [ तिर्यक् व्यतिक्रमः ] समान स्थानके मापसे बहुत दूर जाना [ क्षेत्रवृद्धिः ] की हुई मर्यादामे क्षेत्रको बढ़ा लेना और [स्मृत्यंतराधानं ] क्षेत्रकी की हुई मर्यादाको भूल जाना ये पाच दिग्वृतके अतिचार हैं ॥३०॥

### देशव्रतके पांच अतिचार

# आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्दरूपानुपातपुद्गलचेपाः ॥३१॥

प्रयं—[ ग्रानयनं ] मर्यादासे बाहरकी चीजको मंगाना, [ प्रेष्य-प्रयोगः ] मर्यादासे बाहर नौकर आदिको भेजना [ शब्दानुपातः ] खांसी शब्द भ्रादिसे मर्यादाके बाहर जीवोंको अपना ग्रिभप्राय समभा देना, [ रूपानुपात: ] अपना रूप भ्रादि दिखाकर मर्यादाके बाहरके जीवोंको इशारा करना श्रीर [ पुद्गलक्षेपा: ] मर्यादाके बाहर कंकर, पत्थर भ्रादि फेंककर अपने कार्यका निर्वाह कर लेना ये पाँच देशव्रतके अतिचार हैं ॥३१॥

# अनर्थदंडव्रतके पांच व्यतिचार कन्दर्पकौत्कुच्यमौखर्याऽसमीच्याधिकरणोपभोग— परिमोगानर्थक्यानि ॥३२॥

धर्य—[ कंदर्प ] रागसे हास्य सहित अशिष्ठ वचन बोलना, [ कौत्कुच्यं ] शरीरकी कुचेष्ठा करके अशिष्ठवचन बोलना, [ मौखर्यं ] घृष्ठतापूर्वक जरूरतसे ज्यादा बोलना, [ ध्रसमीक्ष्याधिकरणं ] बिना प्रयोजन मन, वचन, कायकी प्रवृत्ति करना श्रीर [उपभोगपरिभोगानर्यक्यं] भोग उपभोगके पदार्थोंका जरूरतसे ज्यादा संग्रह करना—ये पाँच अनर्थ- दंडन्नतके श्रतिचार हैं ॥३२॥

इस तरह तीन गुगावतके अतिचारोंका वर्णन किया, अब चार शिक्षावृतके भ्रतिचारोंका वर्णन करते हैं।

# सामायिक शिक्षावतके पांच अतिचार योगदुष्प्रणिधानानादरस्मृत्यनुपस्थानानि ॥३३॥

ग्रथं—[ योगदुष्प्रणिधानं ] मन सम्बन्धी परिएामोंकी श्रन्यथा प्रवृत्ति करना, वचन संबंधी परिएामोंकी अन्यथा प्रवृत्ति करना, काम संबंधी परिएामोंकी अन्यथा प्रवृत्ति करना [ ग्रनादरं ] सामायिकके प्रति उत्साह रहित होना और [स्मृत्यनुपस्थानं] एकाग्रताके अभावको लेकर सामायिक के पाठ आदि भूल जाना—ये पाँच सामायिक शिक्षावृतके श्रतिचार हैं ॥३३॥

नोट-सूत्रमें 'योग दुष्प्रियानं शब्द है उसे मन वचन ग्रीय काय इन तीनोंमे लागू करके ये तीन प्रकारके तीन ग्रतिचार गिने गये हैं।

# श्रीषधोपवास शिक्षात्रतके पांच अतिचार अप्रत्यवेचिताप्रमाजितोत्सर्गादानसंस्तरोपक्रमणाना-दरस्मृत्यनुपस्थानानि ॥ ३४ ॥

मर्थ—[ म्रप्रत्यवेक्षिताप्रमाजितोत्सर्गादानसंस्तरोपक्रमगानादर-स्मृत्यनुपस्थानानि ] बिना देखी बिना शोधी जमीनमें मलमूत्रादिका क्षेपगा करना, बिना देखे बिना शोधे पूजनके उपकरण ग्रह्ण करना, विना देखे विना शोधे, जमीनपर चटाई, वस्त्र आदि बिछाना, भूख आदि से व्याकुल हो आवश्यक धर्म कार्य उत्साहरहित होकर करना और आवश्यक धर्मकार्योंको भूल जाना—ये पाँच प्रोषधोपवास शिक्षाव्रतके अतिचार हैं 11 ३४ 11

उपभोग परिभोग परिमाण शिक्षात्रतके पाँच अतिचार

# सचित्तसंबंध 'मिश्राभिषवदु:पक्वाहारा: ॥ ३५ ॥

धर्थं—१-सिनत्त-जीववाले (कच्चे फल आदि) पदार्थं, २-सिनत्त पदार्थंके साथ सम्बन्धवाले पदार्थं, ३—सिनत्त पदार्थंसे मिले हुए पदार्थं, ४-अभिषव—गरिष्ठ पदार्थं, और ५—दुःपक्व अर्थात् आधे पके या अधिक पके हुये या बुरी तरहसे पके पदार्थं—इनका आहार करना ये पाँच उपभोग परिभोग शिक्षात्रतके अतिचार हैं।

#### टीका

भोग-जो वस्तु एक ही बार उपभोगमें लाई जाय सो भोग है, जैसे अल, इसे परिमोग भी कहा जाता है।

उपभोग--जो वस्तु बारबार भोगी जाय उसे उपभोग कहते हैं जैसे वस्त्र श्रादि ।

अतिथिसंविभाग त्रतके पाँच अतिचार सचित्तनिचेपापिधानपरव्यपदेशमात्सर्यकालाति-क्रमाः ॥ ३६॥ भ्रथं—[सचित्त निक्षेपः] सचित्त पत्र व्यादिमें रखकर भोजन देना, [सचित्तापिधानं ] सचित्त पत्र आदि से ढके हुये भोजन ग्रादिको देना [परव्यपदेशः ] दूसरे दातारको वस्तुको देना [मात्सर्यं ] अनादरपूर्वक देना ग्रथवा दूसरे दातारको ईर्पापूर्वक देना ग्रीर [फालातिक्रमः ] योग्य कालका उल्लंघन करके देना—ये पांच ग्रतिथिसविभाग शिक्षान्नतके अति-चार है। इस तरह चार शिक्षान्नतके ग्रतिचार कहे।। ३६।।

अब सल्लेखनाके पांच अतिचार कहते हैं

# जीवितमरणाशंसामित्रानुरागसुखानुवन्धनिदा-नानि ॥ ३७॥

श्रथं—[ जीविताशंसा ] सल्लेखना घारण करनेके वाद जीनेकी इच्छा करना, [ मरणाशंसा ] वेदनासे व्याकुल होकर शीघ्र मरनेकी इच्छा करना, [ मित्रानुरागः ] अनुरागके द्वारा मित्रोंका स्मरण करना [ सुखानुबंधं ] पहले भोगे हुये सुखोंका स्मरण करना ग्रीर [ निदानं ] निदान करना अर्थात् आगामी विषयभोगोंकी वांछा करना—ये पाँच सल्लेखना त्रतके श्रतिचार हैं।

इस तरह श्रावकके अतिचारोंका वर्णन पूर्ण हुग्रा। ऊपर कहे श्रनु-सार सम्यग्दर्शनके ४, बारह व्रतके ६०, और सल्लेखनाके ४ इस तरह कुल ७० श्रतीचारोंका त्याग करता है वही निर्दोष व्रती है ॥३७॥

#### दानका स्वरूप

# अनुत्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम् ॥ ३८॥

अर्थ-[ अनुग्रहार्थं ] श्रनुग्रह-उपकारके हेतुसे [ स्वस्यातिसर्गः ] घन आदि अपनी वस्तुका त्याग करना सो [ दानं ] दान है।

#### टीका

१—अनुग्रहका अर्थ है अपनी आत्माके अनुसार होनेवाला उपकार का लाभ है। अपनी श्रात्माको लाभ हो इस भावसे किया गया कोई कार्य यदि दूसरेके लाभमें निमित्त हो तब यों कहा जाता है कि परका उपकार हुग्रा, वास्तवमें श्रनुग्रह स्व का है, पर तो निमित्तमात्र है।

घन इत्यादिके त्यागसे यथार्थरीत्या स्व के शुभभावका अनुग्रह है, क्योंकि इससे अशुभभाव एकता है भीर स्व के लोभ कषायका भ्राशिक त्याग होता है। यदि वह वस्तु (घन आदि) दूसरेके लाभका निमित्त हो तो उपचारसे ऐसा कहा जाता है कि दूसरे का उपकार हुग्रा, किंतु वास्तव में दूसरे का जो उपकार हुग्रा है वह उसके भावका है। उसने अपनी आकुलता मंद की इसीलिये उसके उपकार हुग्रा, किंतु यदि आकुलता मंद न करे नाराजी कोघ करे भ्रथवा लोलुपता करके आकुलता बढावे तो उस के उपकार नही होता। प्रत्येक जीवके अपनेमे ही स्वकीय भावका उपकार होता है। परद्रव्यसे या पर मनुष्यसे किसी जीवके सचमुच तो उपकार नही होता।

२—श्रीमुनिराजको दान देने के प्रकरणमें यह सूत्र कहा गया है। मुनिको आहारका श्रीर धर्मके उपकरणोंका दान भक्तिभावपूर्वक दिया जाता है। दान देनेमें स्व का अनुग्रह तो यह है कि निजके अग्रुभ राग दूर होकर ग्रुभ होता है ग्रीर धर्मानुराग बढ़ता है; ग्रीर परका अनुग्रह यह है कि दान लेनेवाले मुनिके सम्यग्ज्ञान श्रादि गुणोंकी वृद्धिका निमित्त होता है। ऐसा कहना कि किसी जीवके द्वारा परका उपकार हुआ सो कथनमात्र है। व्यवहारसे भी मैं परको कुछ दे सकता है ऐसा मानना मिण्या अभि-प्राय है।

३—यह बात ध्यानमें रहे कि यह दान गुभरागरूप है, इससे पुण्य का बंघन होता है इसीलिये वह सच्चा घर्म नहीं है; ग्रपनेसे ग्रपनेमें ग्रपने लिये गुद्ध स्वभावका दान ही सच्चा घर्म है। जैसा गुद्ध स्वभाव है वैसी गुद्धता पर्यायमें प्रगट करना इसीका नाम गुद्धस्वभावका निश्चय दान है।

दूसरोके द्वारा ग्रपनी ख्याति, लाभ या पूजा हो इस हेतुसे जो कुछ दिया जावे सो दान नहीं कितु अपने आत्मकल्याग्यके लिये तथा पात्र जीवों को रत्नत्रयकी प्राप्तिके लिये, रक्षाके लिये या पृष्टिके लिये शुभभावपूर्वक जो कुछ दिया जावे सो दान है, इसमें जो शुभभाव है सो व्यवहार दान है, वस्तु लेने देने की जो किया है वह तो परसे स्वतः होने योग्य परद्रव्यकी किया है, श्रोर परद्रव्यकी किया (-पर्याय ) में जीवका व्यवहार नही है।

४—जिससे स्व के तथा परके ग्रात्मधर्मको बृद्धि हो ऐसा दान गृहस्थोंका एक मुख्य व्रत है; इस व्रतको अतिथिसंविभाग व्रत कहते है। श्रावकोंके प्रतिदिन करने योग्य छह कर्तव्योमें भी दानका समावेश होता है।

प्—इस ग्रधिकारमें शुभास्रवका वर्णन है। सम्यग्दृष्टि—जीवोकी
शुद्धताके लक्षसे शुभभावरूप दान कैसे हो यह इस सूत्रमें बताया है। सम्यग्दृष्टि ऐसा कभी नहीं मानते कि शुभभावसे धर्म होता है, किन्तु निज
स्वरूपमें स्थिर नहीं रह सकते तब शुद्धताके लक्ष्यसे अशुभभाव दूर होकर्य
शुभभाव रह जाता है श्रर्थात् स्वरूप सन्मुख जागृतिका मंद प्रयत्न करने
से—श्रशुभराग न होकर शुभराग होता है। वहाँ ऐसा समभता है कि
जितना श्रशुभराग दूर हुआ जतना लाभ है श्रीर जो शुभराग रहा वह
आसव है, बन्ध मार्ग है ऐसा समभक्तर जसे भी दूर करने की भावना रहती
है, इसीलिये जनके आंधिक शुद्धताका लाभ होता है। मिध्यादृष्टि जोव
इस प्रकारका दान नहीं कर सकते। यद्यपि वे सम्यग्दृष्टिकी तरह दानकी
बाह्य किया करते है किन्तु इस सूत्रमें कहा हुशा दानका लक्ष्या जनके लागू
नहीं होता क्योंकि जसे शुद्धताकी प्रतीति नही है और वह शुभको धर्म
और अपना स्वरूप मानता है। इस सूत्रमें कहा हुआ दान सम्यग्दृष्टिके
ही लागू होता है।

यदि इस सूत्रका सामान्य भ्रथं किया जावे तो वह सब जीवोंके लागू हो; श्राहार आदि तथा धर्म—उपकरण या घन आदि देनेकी जो बाह्य किया है सो दान नहीं परन्तु उस समय जीवका जो शुभभाव है सो दान है। श्रीपूज्यपाद स्वामी सर्वार्थसिद्धिमें इस सूत्रकी सूचिनकामें दानकी व्याख्या निम्नप्रकार करते है।

'शीलविधानमें अर्थात् शिक्षावृतोंके वर्णंनमें स्रतिथिसंविभागवृत कहा गया किन्तु उसमें दानका लक्षरण नहीं बताया इसलिये वह कहना चाहिये अतएव आचार्यं दानके लक्षरणका सूत्र कहते हैं।

उपरोक्त कथनसे मालूम होता है कि इस सूत्रमें कहा हुँग्रा दान सम्यग्दष्टि जीवके शुभभावरूप है। ७—इस सूत्रमें प्रयोग किया गया स्व शब्दका अर्थ धन होता है और घनका अर्थ होता है 'अपने स्वामित्व-ग्रिधकारको वस्तु ।'

#### ८. करुणादान

करुणादानका भाव सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि दोनोंको होते हैं किन्तु उनके भावमें महान् अन्तर है। यह दानके चार भेद हैं—१. ग्राहारदान २. श्रीषघिदान ३. श्रभयदान श्रीर ४. ज्ञानदान। आवश्यकतावाले जैन, श्रजैन, मनुष्य या तियँच श्रादि किसी भी प्राणीके प्रति अनुकम्पा बुद्धिसे यह दान हो सकता है। ग्रुनिको जो श्राहारदान दिया जाता है वह करुणा-दान नही किन्तु भक्तिदान है। जो अपनेसे महान गुण घारण करनेवाले हो उनके प्रति भक्तिदान होता है। इस सम्बन्धी विशेष वर्णन इसके वादके सूत्रकी टीकामें किया है।।३८॥

### दानमें विशेषता

# विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तद्विशेषः ॥३६॥

प्रयं—[ विधिद्रव्यवातृपात्रविशेषात् ] विधि, द्रव्य, दात् और पात्रकी विशेषतासे [ तिद्विशेषः ] दानमें विशेषता होती है।

#### टीका

१. विधिविशेष—नवधाभक्तिके क्रमको विधिविशेष कहते हैं। द्रव्य विशेष—तप, स्वाध्याय आदिकी वृद्धिमे कारए ऐसे श्राहारादिकको द्रव्यविशेष कहते है।

'दातृ विशेष—जो दातार श्रद्धा आदि सात गुणों सहित हो उसे दात्र विशेष कहते हैं।

पात्रविशेष—जो सम्यक् चारित्र आदि गुणोंसहित हो ऐसे मुनि आदिको पात्रविशेष कहते हैं।

#### २. नवधाभक्तिका स्वरूप

(१) संग्रह—( प्रतिग्रहण ) 'पघारो, पघारो, यहाँ पुद्ध नाहार जल है' इत्यादि शब्दोंने द्वारा भक्ति सत्कार पूर्वक विनयसे मुनिका प्राह्मान करना।

- (२) उचस्थान--- उनको ऊँचे आसन पर विठाना ।
- (३) पादोदक-गरम किए हुए गुद्ध जलसे उनके चरण घोना।
- (४) अर्चन-उनकी भक्ति पूजा करना।
- (५) प्रणाम--- उन्हें नमस्कार करना।
- (६-७-८) मनशुद्धि, वचनशुद्धि, और कायशुद्धि ।
- (९) ऐषणाशुद्धि---आहारको शुद्धि ।

ये नव कियाएं क्रमसे होनी चाहिए, यदि ऐसा क्रम न हो तो मुनि श्राहार नहीं ले सकते।

प्रश्न-इसप्रकार नवधाभक्ति पूर्वक स्त्री मुनिको श्राहार दे या नही ?

उत्तर—हाँ, स्त्रीका किया हुग्रा और स्त्रीके हाथसे भी साघु आहार लेते है। यह बात प्रसिद्ध है कि जब भगवान महावीर छद्मस्थ मुनि थे तब चंदनबालाने नवधाभक्तिपूर्वक उनको आहार दिया था।

मुनिको 'तिष्ठ ! तिष्ठ ! 'तिष्ठ !' ( यहाँ विराजो ) इसप्रकार अति पूज्यभावसे कहना तथा अन्य श्रावकादिक योग्य पात्र जीवोंको उनके पदके अनुसार श्रादरके वचन कहना सो संग्रह है। जिसके हृदयमें नवधाभिक नहीं उसके यहाँ मुनि आहार करते ही नहीं, और श्रन्य धर्मात्मा पात्र जीव भी बिना ग्रादरके, लोभी होकर धर्मका निरादर कराकर कभी भोजना-दिक ग्रहण नहीं करते। वीतरागधर्मकी दृढ़तासहित, दीनतारहित परम सन्तोष धारण करना सो जैनत्व है।

### ३. द्रव्यविशेष

पात्रदानकी अपेक्षासे देने योग्य पदार्थं चार तरहके हैं-(१) म्राहार (२) भ्रीषघ (३) उपकरण (पीछी, कमण्डल, शास्त्र ग्रादि) और (४) आवास। ये पदार्थं ऐसे होने चाहिये कि तप, स्वाध्यायादि धर्मकार्यमे वृद्धि के कारण हों।

### ४. दातृविशेष

दातारमें निम्नलिखित सात गुरा होने चाहिये-

- (१) ऐहिक फल अन्पेक्षा—सासारिक लाभकी इच्छा न होना।
- (२) शांति—दान देते समय कोघरहित शान्त परिएगम होना ।
- (३) मुद्ति--दान देते समय प्रसन्नता होनी ।
- (४) निष्कपटता--मायाचार छल कपटसे रहित होना।
- (५) अनुसूयत्व—ईर्ष्यारहित होना ।
- (६) अविषादित्व विषाद ( खेद ) रहित होना।
- (७) निरहंकारित्व-अभिमान रहित होना।

दातारमें रहे हुये इन गुगोंकी हीनाधिकताके श्रनुसार उसके दान का फल होता है।

#### ५. पात्रविशेष

सत्पात्र तीन तरहके हैं---

- (१) उत्तमपात्र—सम्यक्चारित्रवान् मुनि ।
- (२) मध्यम पात्र--त्रतघारी सम्यक्हि ।
- (३) जघन्य पात्र—अविरति सम्यग्दृष्टि ।

ये तीनों सम्यग्दृष्टि होनेसे सुपात्र हैं। जो जीव विना सम्यग्दर्शनके बाह्य वृत सिहत हो वह कुपात्र है और जो सम्यग्दर्शनसे रहित तथा वाह्य-वृत चारित्रसे भी रहित हों वे जीव ग्रपात्र हैं।

### ६. दान सम्बन्धी जानने योग्य विशेष वातें

(१) अपात्र जीवोंको दु.खसे पीड़ित देखकर उनपर दयाभावके द्वारा उनके दु.ख दूर करनेकी मावना गृहस्य ग्रवश्य करे, किन्तु उनके प्रति भक्तिमाव न करे; क्योंकि ऐसोके प्रति भक्तिमाव करना सो उनके पापकी अनुमोदना है। कुपात्रको योग्य रीतिसे ग्राहारादिकका दान देना चाहिये।

२. प्रश्न-अज्ञानीके भ्रपात्रको दान देते समय यदि शुभभाव हो तो उसका क्या फल है ? जो कोई यों कहते हैं कि स्रपात्रको दान देनेका फल नरक निगोद है सो क्या यह ठीक है ?

उत्तर—श्रपात्रको दान देते समय जो श्रुभभाव है उसका फल नरक निगोद नहीं हो सकता। जो श्रात्माके ज्ञान और श्राचरणसे रहित परमार्थ शून्य हैं ऐसे श्रज्ञानी छदास्थ विपरीत गुरुके प्रति सेवा भक्तिसे, वैयावृत्य, तथा आहारादिक दान देनेकी कियासे जो पुण्य होता है उसका फल नीच देव श्रीर नीच मनुष्यत्व है।

[ प्रवचनसार गा० २५७; चर्चा-समाधान पृष्ठ ४८ ]

(३) आहार, श्रीषघ, अभय श्रीर ज्ञानदान ऐसे भी दानके चार भेद है। केवलीभगवानके दानांतरायका सर्वथा नाश होनेसे क्षायिक दान शक्ति प्रगट हुई है। इसका मुख्य कार्य संसारके शरणागत जीवोंको श्रभय प्रदान करना है। इस अभयदानकी पूर्णता केवलज्ञानियोंके होती है। तथा दिव्यध्वनिके द्वारा तत्त्वोपदेश देनेसे भव्य जीवोंके ज्ञानदानकी प्राप्ति भी होती है। बाकीके दो दान रहे (आहार और श्रीषघ) सो गृहस्थके कार्य हैं। इन दो के अलावा पहलेके दो दान भी गृहस्थोके यथाशक्ति होते हैं। केवली भगवान वीतरागी है उनके दानकी इच्छा नही होती ॥३६॥

[ तत्त्वार्थसार पृ० २५७ ]

### उपसंहार

१—इस अधिकारमें पुण्यास्रवका वर्णन है, त्रत पुण्यास्रवका कारण है। अठारहवे सूत्रमें त्रतीकी व्याख्या दी है। उसमे बतलाया है कि जो जीव मिध्यात्व, माया और निदान इन तीन शल्योंसे रहित हो वही त्रती हो सकता है। ऐसी व्याख्या नहीं की कि 'जिसके वृत हो सो वृती है' इसलिये यह खास ध्यानमें रहे कि वृती होनेके लिये निश्चय सम्यग्दर्शन और वृत दोनों होने चाहिये।

२—सम्यग्दृष्टि जीवके आंशिक वीतराग चारित्रपूर्वक महाव्रता-दिरूप शुभोपयोग हो उसे सराग चारित्र कहते हैं यह सराग चारित्र श्रनिष्ट फलवाला होनेसे छोडने योग्य है। जिसमें कषायकरण विद्यमान है ग्रत: जो जीवको पुण्यबन्घकी प्राप्तिका काररण है ऐसा सराग चारित्र बोचमे ग्रागया हो तथापि सम्यग्दृष्टिके उसके दूर हो जानेका प्रयत्न चालू होता है।

( देखो प्रवचनसार गाथा १-५-६ टीका )

३—महाव्रतादि शुभोपयोगके उपादेयरूप ग्रहरण्रूप मानना सो मिथ्यादृष्टित्व है। इस अध्यायमे उन व्रतोको आस्रवरूपसे विश्वित किया है तो वे उपादेय कैसे हो सकते हैं? श्रास्रव तो बन्धका ही साधक है और चारित्र मोक्षका साधक है, इसीलिये इन महाव्रतादिरूप आस्रवमावोमें चारित्रका सभव नही होता। चारित्र मोहके देशघाती स्पद्धंकोके उदयमें युक्त होनेसे जो महामंद प्रशस्त राग होता है वह तो चारित्रका दोष है। उसे अमुक दशातक न खूटनेवाला जानकर ज्ञानी उसका त्याग नही करते और सावद्य योगका ही त्याग करते हैं। किन्तु जैसे कोई पुरुष कंदमुलादि ग्राधक दोषवाली हरितकायका त्याग करता है ग्रीर कोई हरितकायका आहार करता है किन्तु उसे घम नही मानता उसीप्रकार मुनि हिंसादि तीव्र क्षायरूप भावोका त्याग करते हैं तथा कोई मद कषायरूप महाव्रतादिको पालते हैं परन्तु उसे मोक्षमार्ग नही मानते। (मो० प्र० प्र० ३३७)

४—इस ग्रास्रव अधिकारमें अहिसादि वर्तोंका वर्णन किया है इससे ऐसा समभना कि किसी जीवको न मारना ऐसा गुभभावरूप ग्रहिसा, सत्य, प्रचौर्य, ब्रह्मचर्य ग्रीर अपरिग्रहभाव ये सब पुण्यास्रव हैं। इस ग्रधि-कारमें सवर निर्जराका वर्णन नहीं है। यदि ये अहिसादि सवर निर्जराका कारण होते तो इस ग्रास्रव ग्रधिकारमे ग्राचार्यदेव उनका वर्णन न करते।

५—व्रतादिके समय भी चार घातिया कर्म बँघते है और घाति-कर्म तो पाप है। सम्यग्दृष्टि जीवके सच्ची—यथार्थं श्रद्धा होनेसे दर्शनमोह-अनन्तानुबंधी क्रोध-मान-माया-लोभ तथा नरकगित इत्यादि४१कर्मप्रकृतियों का बंध नहीं होता; यह तो चौथे गुएास्थानमें सम्यग्दर्शनका फल है श्रीर ऊपरकी अवस्थामें जितने श्रंशमें चारित्रकी शुद्धता प्रगट होती है वह वीत-राग चारित्रका फल है, परन्तु महाव्रत या देशव्रतका फल शुद्धता नहीं। महाव्रत या देशव्रतका फल बन्धन है।

६—साधारण जीव लौकिकरूढ़ दृष्टिसे यह तो मानते हैं कि अगुभ-मावमें घम नही है अर्थात् इस सम्बन्धी विशेष कहने की जरूरत नहीं। परंतु निजको घमीं और समभदार मानने वाला जीव भी बड़े भागमें ग्रुभभावको घम या घम का सहायक मानता है—यह मान्यता यथार्थं नहीं है। यह बात छट्टे श्रीर सातवें अध्यायमें की गई है कि ग्रुभभाव धम का कारण नहीं किन्तु कर्मबन्धका कारण है। उसके कुछ नोट निम्नप्रकार हैं—

| 0 *************************************                  |          |               |              |            |
|----------------------------------------------------------|----------|---------------|--------------|------------|
| १–शुभभाव पुण्यका आस्रव है                                | अध्याय   | ६३            | भूत्र        | ₹          |
| २-सम्यक्तव किया, ईयापथ समिति                             | श्रध्याय | ६३            | धूत्र        | ሂ          |
| ३-जो मन्दकषाय है सो श्रास्रव है                          | श्रघ्याय |               |              |            |
| ४-सर्वेष्राणी और वृतघारीके प्रति अनुकम्पा                | अध्याय   |               |              |            |
| ५—मार्देव                                                | अध्याय   |               |              |            |
| ६–सरागसंयम, संयमासंयम                                    | अध्याय   |               |              |            |
| ७-योगोकी सरलता                                           | अध्याय   | 5 3           | सत्र         | 73         |
| ५-तीर्थंकरनामकर्मंबन्घके कारग्ररूप सोलह भावना            | अध्याय   | ६३            | सत्र         | २४         |
| ६-परप्रशसा, भ्रात्मनिदा, नम्रवृत्ति, मदका भ्रभाव,        | श्रध्याय | ६३            | <br>सुत्र    | २६         |
| १०-महात्रत, श्रसुत्रत श्रध्याय ७ स                       | त्रशसे   | <b>५</b> त    | था           | ٠.<br>२१   |
| ११-मत्रा श्राद चार भावनायं                               | भ्रध्याय |               |              |            |
| १२-जगत् और कायके स्वभावका विचार                          | अध्याय   |               |              |            |
| १३-सल्लेखना                                              | अध्याय   |               |              |            |
| १४-दान श्रह                                              | याय ७ स  | ्र<br>श्राह्य | 3 ~~<br>4 ~1 | 7 7<br>2 E |
| इंग्लिस सभी भावोंकी अस्तर के कि का कि वास के सूत्र ३८-३६ |          |               |              |            |

उपरोक्त सभी भावोंको आस्रवकी रीतिसे वर्णन किया है। इस-तरह छट्टे और सातवें अध्यायमें आस्रवका वर्णन पूर्ण करके भ्रब भ्राठवें भ्रष्यायमे बन्ध तत्त्वका वर्णन किया जायगा।

७—हिंसा, भूठ, चोरी, कुशील और परिग्रहका त्याग करना सो ]

नत है—ऐसा श्री अमृतचन्द्राचार्यने तत्त्वार्थसारके चौथे ग्रध्यायकी १०१ वीं गाथामें कहा है ग्रर्थात् यों बतलाया है कि यह नत पुण्यास्रव ही है। गाथा १०३ में कहा है कि संसारमार्गमे पुण्य और पापके बीच मेद है किन्तु उस के वाद पृ० २५६ गाथा १०४ में स्पष्टरूपसे कहा है कि—मोक्षमार्गमें पुण्य और पापके बीच मेद (विशेष, पृथक्तव) नहीं है। क्योंकि ये दोनों संसारके कारण हैं—इस तरह बतलाकर श्रास्रव श्रिष्टकार पूर्ण किया है।

८. प्रश्न—अत तो त्याग है, यदि त्यागको पुण्यास्रव कहोगे किंतु धर्म न कहोगे तो फिर त्यागका त्याग धर्म कैसे हो सकता है ?

उत्तर—(१) तत यह शुभभाव है; शुभभावका त्याग दो प्रकारसे होता है—एक प्रकारका त्याग तो यह कि 'शुभको छोड़कर प्रशुभमे जाना' सो यह तो जीव अनादिसे करता आया है, लेकिन यह त्याग घर्म नहीं किंतु पाप है। दूसरा प्रकार यह है कि—सम्यग्ज्ञान पूर्वक शुद्धता प्रगट करने पर शुभका त्याग होता है, यह त्याग घर्म है। इसीलिये सम्यग्दृष्टि जीव स्वद्रव्य के ग्रालंबन द्वारा व्रतरूप शुभभावका भी त्याग करके ज्ञानमे स्थिरता करते हैं, यह स्थिरता ही चारित्र घर्म है। इसप्रकार जितने ग्रशमे वीतराग चारित्र बढ़ता है उतने श्रंशमें व्रत और श्रव्रतरूप शुभाशुभभावका त्याग होता है।

- (२) यह ध्यान रहे कि व्रतमें शुभ ग्रशुभ दोनोका स्याग नहीं है, परन्तु व्रतमे अशुभभावका त्याग और शुभभावका ग्रह्ण है अर्थात् व्रत राग है, श्रीर अव्रत तथा व्रत (अशुभ तथा शुभ) दोनोका जो त्याग है सो वीतरागता है। शुभ-ग्रशुभ दोनोंका त्याग तो सम्यग्दर्शन ज्ञान-चारित्र पूर्वक ही हो सकता है।
- (३) 'त्याग' तो नास्ति वाचक है; यदि वह ग्रस्ति सहित हो तव यथार्थ नास्ति कही जाती है। अब यदि व्रतको त्याग कहे तो वह त्यागरूप नास्ति होने पर आत्मामे अस्तिरूपसे क्या हुआ ? इस ग्रधिकारमे यह वत-लाया है कि वीतरागता तो सम्यक् चारित्रके द्वारा प्रगट होती है और व्रत

तो श्रास्रव है, इसीलियें वर्त सच्चा त्याग नहीं, किन्तु जितने श्रंशमें वीत-रागता प्रगट हुई उतना सच्चा त्याग है। क्योंकि जहाँ जितने श्रंशमें वीत-रागता हो वहाँ उतने श्रंशमें सम्यक् चारित्र प्रगट हो जाता है श्रीर उसमें शुभ-श्रशुभ दोनोंका ( अर्थात् वृत-अवृत दोनों ) त्याग होता है।

> इसम्रकार श्री उमास्त्रामी विरचित मोक्षशास्त्रकी गुजराती टीका के हिन्दी अनुवादमें यह सातवाँ अध्याय पूर्ण हुआ।



# मोत्तराम्न अध्याय आठवाँ भूमिका

पहले अध्यायके प्रथम सूत्रमें कहा है कि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र की एकता मोक्षका मार्ग है। दूसरे सूत्रमें कहा है कि तत्त्वार्थका श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन है, उसके बाद चौथे सूत्रमे सात तत्त्वोके नाम बतलाये; इनमेसे जीव, अजीव और श्रास्रव इन तीन तत्त्वोंका वर्णन सातवें अध्याय तक किया। आस्रवके बाद बन्ध तत्त्वका नंबर है; इसीलिये श्राचार्य देव इस श्रध्यायमे बन्ध तत्त्वका वर्णन करते है।

वन्धके दो भेद हैं—भावबंध धीर द्रव्यबंध। इस अध्यायके पहले दो सूत्रोंमे जीवके भावबंधका और उस भावबंधका निमित्त पाकर होनेवाले द्रव्यकर्मके बंधका वर्णन किया है। इसके बाद के सूत्रोमे द्रव्यबधके भेद, उनकी स्थिति भ्रीर कब छूटते हैं इत्यादि का वर्णन किया है।

## बन्धके कारण बतलाते हैं

# मिथ्यादर्शनाऽविरतिप्रमादकषाययोगा बंधहेतवः ॥ १॥

म्रथं—[ मिण्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगाः ] मिण्यादर्शन, म्रविरति, प्रमाद, कषाय म्रोर योग ये पाच [बंबहेतवः] बंघके कारण हैं। टीका

१—यह सूत्र बहुत जपयोगी है, यह सूत्र बतलाता है कि संसार किस कारणसे है। घमंमे प्रवेश करनेकी इच्छा करनेवाले जीव तथा जप-देशक जबतक इस सूत्रका ममं नहीं समभते तबतक एक बड़ी भूल करते हैं। वह इसप्रकार है—बघके ४ कारणोमेसे सबसे पहले मिध्यादर्शन दूर होता है और फिर अविरति ग्रादि दूर होते हैं, तथापि वे पहले मिध्यादर्शन को दूर किये बिना श्रविरतिको दूर करना चाहते हैं श्रौर इस हेतुसे जनके माने हुये बालवृत श्रादि ग्रहण करते हैं तथा दूसरोंको भी वैसा उपदेश देते हैं। पुनश्च ऐसा मानते हैं कि ये बालवृत श्रादि ग्रहण करनेसे और उनका पालन करनेसे मिष्यादर्शन दूर होगा। उन जीवोंकी यह मान्यता पूर्णारूपेण मिष्या है इसलिये इस सूत्रमें 'मिष्यादर्शन' पहले वताकर सूचित किया है।

२—इस सूत्रमें बंघके कारण जिस कमसे दिये हैं उसी कमसे वे नष्ट दूर होते हैं, परन्तु यह कम भंग नही होता कि पहला कारण विद्यमान हो और उसके वादके कारण दूर हो जांय। उनके दूर करनेका कम इसप्रकार है—(१) मिथ्यादर्शन चौथे गुणस्थानमें दूर होता, है (२) प्रविरति पाँचवें-छट्टे गुणस्थानमें दूर होती है (३) प्रमाद सातवें गुणस्थानमें दूर होता है (४) कपाय वारहवें गुणस्थानमें नष्ट होती है, श्रीर (५) योग चौदहवें गुणस्थानमें नष्ट होता है। वरतुस्थितिके इस नियमकों न समभतेसे श्रज्ञानी पहले वालवृत श्रंगीकार करते हैं और उसे धर्म मानते है; इसप्रकार अधर्मकों धर्म मानतेके कारण उनके मिथ्यादर्शन और श्रनतानुबंधी कषायका पोषण होता है। इसलिये जिज्ञासुश्रोकों वस्तुस्थिति के इस नियमको समभना खास—विशेष श्रावद्यक है। इस नियमको समभक्ष श्रसत् उपाय छोड़कर पहले मिथ्यादर्शन दूर करने के लिये सम्य-र्ग्वर्शन प्रगट करनेका पुरुषार्थ करना योग्य है।

३—मिश्यात्वादि या जो वंघके कारण हैं वे जीव और अजीवके भेद से दो प्रकारके हैं। जो मिश्यात्वादि परिणाम जीवमें होते हैं वे जीव हैं, उसे भावबंघ कहते हैं और जो मिश्यात्वादि परिणाम पुदूलमे होते हैं वे अजीव है, उसे द्रव्यबंघ कहते हैं। (देखो समयसार गाथा ८७-८८)

## ४. बन्धके पांच कारण कहे उनमें अंतरंग भावोंकी पहचान करना चाहिये

यदि जीव मिथ्यात्व, श्रविरति, प्रमाद, क्षाय और योगके भेदोंको , बाह्यरूपसे जाने किन्तु श्रंतरंगमें इन भावोंकी किस्म (जाति) की पहचान न करे तो मिथ्यात्व दूर नहीं होता। श्रन्य कुदेवादिकके सेवनरूप गृहीत मिथ्यात्वको तो मिथ्यात्वरूपसे जाने किन्तु जो अनादि अगृहीत मिथ्यात्व है उसे न पहिचाने, तथा बाह्य त्रस स्थावरकी हिंसाके तथा इन्द्रियमनके विषयों में प्रवृत्ति हो उसे अविरित समभे किंतु हिंसामें मूल जो प्रमाद परि-एति है तथा विषय सेवनमें अभिलाषा मूल है उसे न देखे तो खोटो मिथ्या मान्यता दूर नहीं होती । यदि बाह्य कोष करने को कषाय समभे किन्तु अभिप्रायमें जो राग द्वेष रहता है वही मूल कोघ है उसे न पहिचाने तो मिथ्या मान्यता दूर नहीं होती । जो बाह्य चेष्टा हो उसे योग समभे किंतु शक्तिभूत (आत्मप्रदेशों के परिस्पंदनरूप) योगको न जाने तो मिथ्या मान्यता दूर नहीं होती । इसलिये उनके भ्रन्तरग भावको पहिचानकर उस संबंधी भ्रन्यथा मान्यता दूर करनी चाहिये। (मोक्षमार्ग प्रकाशक)

## ५. मिथ्यादर्शनका स्वरूप

(१) अनादिसे जीवके मिथ्यादर्शनरूप भ्रवस्था है। समस्त दुःखोंका मूल मिथ्यादर्शन है। जीवके जैसा श्रद्धान है वैसा पदार्थ स्वरूप न हो और जैसा पदार्थस्वरूप न हो वैसा ये माने, उसे मिथ्यादर्शन कहते हैं। जीव स्व को श्रीर शरीरको एक मानता है; किसी समय शरीर दुवला हो, किसी समय मोटा हो, किसी समय नष्ट हो जाय श्रीर किसी समय नवीन पैदा हो तव ये सब कियायें शरीराधीन होती हैं तथापि जीव उसे अपने आधीन मानकर खेदिखन्न होता है।

हष्टांत—जैसे किसी जगह एक पागल बैठा था। वहाँ अन्य स्थान से श्राकर मनुष्य, घोड़ा श्रीर घनादिक उतरे, उन सबको वह पागल अपना मानने लगा, किंतु, वे सभी अपने २ आधीन हैं, श्रतः इसमें कोई श्रावे, कोई जाय और कोई श्रनेक श्रवस्थारूपसे परिएामन करता है, इसप्रकार सबकी किया श्रपने श्रपने आधीन है तथापि यह पागल उसे श्रपने श्राघीन मानकर खेदिखन्न होता है।

सिद्धान्त—उसीप्रकार यह जीव जहां शरीर घारण करता है वहां किसी अन्य स्थानसे आकर पुत्र, घोड़ा, घनादिक स्वयं प्राप्त होता है यह जीव उन सबको अपना जानता है; परन्तु ये सभी अपने २ आधीन होने से कोई आते कोई जाते और कोई अनेक अवस्थारूपसे परिणमते हैं, क्या यह उनके आधीन है ? ये जीवके धाधीन नहीं हैं, तो भी यह जीव उसे अपने आधीन मानकर खेदखिन्न होता है।

- (२) यह जीव स्वयं जिसप्रकार है उसीप्रकार अपने को नहीं मानता किन्तु जैसा नही है वैसा मानता है सो मिथ्यादर्शन है। जीव स्वयं श्रमूर्तिक प्रदेशोंका पुंज, प्रसिद्ध ज्ञानादि गुर्गोंका घारक, अनादिनिधन वस्तुरूप है, तथा शरीर मूर्तिक पुदूल द्रव्योंका पिंड प्रसिद्ध ज्ञानादि गुणोंसे रहित, नवीन ही जिसका संयोग हुमा है ऐसा यह शरीरादि पुदूल जो कि स्व से पर है-इन दोनोंके संयोगरूप मनुष्य तियँचादि अनेक प्रकार की अवस्थायें होती हैं, इसमे यह मूढ़ जीव निजत्व घारण कर रहा है, स्व-पर का भेद नहीं कर सकता; जिस पर्यायको प्राप्त हमा है उसे ही निजरूपसे मानता है। इस पर्यायमें (१) जो ज्ञानादि गुए। हैं वे तो निजके गुए। हैं (२) जो रागादिकभाव होते है वे विकारीभाव हैं, तथा (३) जो वर्णादिक है वे निजके गुरा नहीं किंतु शरीरादि पुदूलके गुरा हैं और (४) शरीरादिमें भी वर्णादिका तथा परमासुग्रोका परिवर्तन प्रथक् २ रूपसे होता है, ये सब पुद्गलकी श्रवस्थायें है; यह जीव इन सभी को निजरूप-श्रीर निजाधीन मानता है; स्वभाव श्रीर परभावका विवेक नहीं करता; पुनम्ब स्व से प्रत्यक्ष भिन्न घन कुटुम्बादिकका संयोग होता है वे ग्रपने श्रपने श्राघीन परिगामते हैं इस जीवके श्राघीन होकर नही परिगामते तथापि यह जीव उसमें ममत्व करता है कि ये सब मेरे हैं' परन्तु ये किसी भी प्रकारसे इसके नहीं होते, यह जीव मात्र ग्रपनी सूलसे (मिण्या मान्यतासे ) उसे अपना मानते हैं।
  - (३) मनुष्यादि अवस्थामें किसी समय देव-गुरु-शास्त्र श्रथवा घर्म का जो अन्यथा कल्पित स्वरूप है उसकी तो प्रतीति करता है किन्तु उनका जो यथार्थ स्वरूप है उसका ज्ञान नहीं करता।
  - (४) जगत्की प्रत्येक वस्तु ग्रर्थात् प्रत्येक द्रव्य अपने अपने आधीन परिण्मते हैं, किन्तु यह जीव ऐसा नही मानता श्रीर यों मानता है कि स्वयं उसे परिण्मा सकता है अथवा किसी समय श्रांशिक परिण्मन करा सकता है।

ऊपर कही गई सब मान्यता मिथ्यादृष्टिकी है। स्वका और पर-द्रव्योंका जैसा स्वरूप नहीं है वैसा मानना तथा जैसा है वैसा न मानना सो विपरीत अभिप्राय होनेके कारण मिथ्यादर्शन है।

- (५) जीव अनादिकालसे अनेक शरीर घारण करता है, पूर्वका छोड़कर नवीन घारण करता है; वहाँ एक तो स्वय आत्मा (जीव) तथा अनंत पुदूल परमाणुमय शरीर—इन दोनोके एक पिडबवनरूप यह अवस्या होती है, जन सबमे यह ऐसी अहंबुद्धि करता है कि 'यह मैं हूँ।' जीव तो ज्ञानस्वरूप है और पुदूल परमाणुग्रोका स्वभाव वर्ण-गघ-रस-स्पर्शादि है—इन सबको अपना स्वरूप मानकर ऐसी बुद्धि करता है कि 'ये मेरे हैं।' हलन चलन आदि किया शरीर करता है उसे जीव ऐसा मानता है कि 'मैं करता हूँ।' अनादिसे इद्वियज्ञान है—बाह्यकी ओर दृष्टि है इसीलिये स्वयं अमूर्तिक तो अपने को नहीं मालूम होता और मूर्तिक शरीर ही मालूम होता है, इसी कारण जीव अन्यको अपना स्वरूप जानकर जसमें अहंबुद्धि घारण करता है। निजका स्वरूप निजको परसे मिन्न नहीं मालूम हुआ अर्थात् शरीर, ज्ञानादिगुण, कोघादिविकार तथा संगे संबंधियोंका समुदाय इन सबमें स्वय अहंबुद्धि घारण करता है, इससे और स्व के और शरीरके स्वतंत्र निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध क्या है वह नहीं जाननेसे यथार्थ-रूपसे शरीरसे स्व की भिन्नता नहीं मालूम होती।
- (६) स्व का स्वभाव तो ज्ञाता हष्टा है तथापि स्वयं केवल देखने-वाला तो नहीं रहता किंतु जिन २ पदार्थोंको देखता जानता है, उसमें इष्ट ग्रनिष्टक्प मानता है, यह इष्टानिष्टक्प मानना सो मिथ्या है क्योंकि कोईभो पदार्थ इष्टानिष्टक्प नहीं है। यदि पदार्थोंमे इष्टअनिष्टपन हो तो जो पदार्थ इष्टक्प हो वह सभोको इष्टक्प हो हो तथा जो पदार्थ ग्रनिष्टक्प हो वह सवको ग्रनिष्टक्प ही हो, किंतु ऐसा तो नहीं होता। जोवमात्र स्वयं कल्पना करके उसे इष्ट-अनिष्टक्प मानता है। यह मान्यता मिथ्या है-कल्पित है।
- (७) जीव किसी पदार्थका सद्भाव तथा किसीके अभावको चाहता है किंतु उसका सद्भाव या अभाव जीवका किया हुआ नही होता क्योंकि कोई द्रव्य किसी अन्य द्रव्यका या उसकी पर्यायका कर्ची है ही नहीं, किन्तु समस्त द्रव्य स्व से ही अपने अपने स्वरूपमें निरंतर परिणमते हैं।

( द ) मिथ्यादृष्टि जीव तो रागादि भावोंके द्वारा सर्वे द्रव्योंको अन्य प्रकारसे परिण्माने की इच्छा करता है किन्तु ये सर्वे द्रव्य जीवकी इच्छाके ग्राघीन नहीं परिण्मते । इसीलिये उसे आकुलता होती है । यदि जीवकी इच्छानुसार ही सब कार्य हों, अन्यथा न हो तो ही निराकुलता रहे, किंतु ऐसा तो हो ही नहीं सकता । क्योंकि किसी द्रव्यका परिणमन किसी द्रव्यके आधीन नहीं है । इसलिये सम्यक् अभिप्राय द्वारा स्व-सन्मुख होनेसे ही जीवके रागादिभाव दूर होकर निराकुलता होती है—ऐसा न मानकर मिथ्या ग्राभिप्रायवश यों मानता है कि मैं स्वयं परद्रव्यका कर्ता, भोक्ता, दाता, हर्ता, ग्रादि हूँ ग्रीर परद्रव्यसे श्रपने को लाभ-हानि होती है।

(९) मिथ्याद्रश्नेनकी कुछ मान्यतायें

१-स्वपर एकत्वदर्शन, २-परकी कर्नृत्वबुद्धि, ३-पर्यायबुद्धि, ४-व्यवहार-विमूढ़, ५-म्रतत्त्व श्रद्धान, ६-स्व स्वरूपकी श्राति, ७-रागसे शुभभावसे आत्मलाभ हो ऐसी बुद्धि, ८-बिहरहष्टि, ६-विपरीत रुचि, १०-जैसा वस्तु स्वरूप हो वैसा न मानना और जैसा न हो वैसा मानना, ११-अविद्या, १२-परसे लाभ-हानि होती है ऐसी मान्यता, १३-अनादि अनंत चैतन्यमात्र त्रिकालो भ्रात्माको न मानना किंतु विकार जितनो ही आ़त्मा मानना, १४-विपरीत अभिप्राय, १५-परसमय, १६-पर्यायमूढ, १७-ऐसी मान्यता कि जीव शरीरकी क्रिया कर सकता है, १८-जीवकी परद्रव्योकी व्यवस्था करनेवाला तथा उसका कर्ता, भोक्ता, दाता, हर्ता मानना, १६-जीवको ही न मानना, २०-निमित्ताधीन दृष्टि, २१-ऐसी मान्यता कि पराश्रयसे लाभ होता है, २२-शरीराश्रित कियासे लाभ होता है ऐसी मान्यता, २३-सर्वज्ञकी वाणीमें जैसा म्रात्माका पूर्ण स्वरूप कहा हैं वैसे स्वरूपकी श्रश्रद्धा, २४-व्यवहारनय सचमुच ग्रादरस्रीय होनेकी मान्यता, २५-गुभागुभभावका स्वामित्व, २६-गुभ विकल्पसे भ्रात्माको नाभ होता है ऐसी मान्यता, २७-ऐसी मान्यता कि व्यवहार रत्नत्रय करते करते निश्चयरत्नत्रय प्रगट होता है, २८-शुभ श्रशुभमें सहशता न मानना अर्थात् ऐसा मानना कि शुभ अच्छा है और अशुभ खराब है, २६-ममत्वबुद्धिसे मनुष्य और तियँचके प्रति करुए। होना ।

## ६. मिथ्यादर्शनके दो मेद

(१) मिध्यात्वके दो भेद है—अगुहीत मिध्यात्व और गृहीत मिध्यात्व। अगृहीत मिध्यात्व। अगृहीत मिध्यात्व अनादिकालीन है। जो ऐसी मान्यता है कि जीव परद्रव्यका कुछ कर सकता है या शुभ विकल्पसे आत्माको लाभ होता है सो यह अनादिका अगृहीत मिध्यात्व है। संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्यायमे जन्म होनेके बाद परोपदेशके निमित्तसे जो अतत्त्व श्रद्धान करता है सो गृहीत मिध्यात्व है अगृहीत मिध्यात्वको निसर्गंज मिध्यात्व और गृहीत मिध्यात्व को बाह्य प्राप्त मिध्यात्व भी कहते है। जिसके गृहीत मिध्यात्व हो उसके अगृहीत, मिथ्यात्व तो होता ही है।

अगृहीत मिथ्यात्व— ग्रुभ विकल्पसे ग्रात्माको लाभ होता है ऐसी श्रनादिसे चली आई जो जीवकी मान्यता है सो मिथ्यात्व है; यह किसीके सिखानेसे नहीं हुग्रा इसलिये श्रगृहीत है।

गृहीत मिध्यात्व—सोटे देव-शास्त्र-गुरुकी जो श्रद्धा है सो गृहीत मिथ्यात्व है।

(२) प्रश्न-जिस कुलमें जीव जन्मा हो उस कुलमें माने हुए देव, गुरु, शास्त्र सच्चे हों ग्रीर यदि जीव लौकिकरूढ़ दृष्टिसे सच्चा मानता हो तो उसके गृहीत मिथ्यात्व दूर हुआ या नहीं ?

उत्तर—नहीं, उसके भी गृहीतिमध्यात्व है नयों कि सच्चे देव, सच्चे गुरु भीर सच्चे शास्त्रका स्वरूप नया है तथा कुदेव, कुगुरु और कुशास्त्रमें नया दोष हैं इसका सूक्ष्म दृष्टिसे विचार करके सभी पहलुओं से उसके गुगा (Merits) भीर दोष (demerits) यथार्थ निर्णय न किया हो वहाँ तक जीवके गृहीत मिध्यात्व है भीर यह सर्वज्ञ वीतरागदेवका सच्चा भनुयायी नहीं हैं।

(३) प्रश्न—इस जीवने पहले कई बार गृहीत मिथ्यात्व छोड़ा होगा या नही ?

उत्तर—हाँ, जीवने पहले अनन्तवार गृहीत मिध्यात्व छोड़ा और

द्रव्यालिंगी मुनि हो निरितचार महाव्रत पाले परन्तु अगृहीत मिथ्यात्व नहीं छोड़ा इसीलिये संसार बना रहा; ग्रीर फिर गृहीत मिथ्यात्व स्वीकार किया। निग्नंथदशापूर्वक पंच महाव्रत तथा अट्ठाईस मूल गुणादिकका जो शुभिवकल्प है सो द्रव्यालिंग है; गृहीत मिथ्यात्व छोड़े बिना जीव द्रव्यालिंगी नहीं हो सकता और द्रव्यालिंगके बिना निरितचार महाव्रत नहीं हो सकते। वीतराग भगवानने द्रव्यालिंगीके निरितचार महाव्रतको भी बालव्रत और असंयम कहा है क्योंकि उसने ग्रगृहीत मिथ्यात्व नहीं छोड़ा।

## ७-गृहीतिमध्यात्वके भेद

गृहीतिमध्यात्वके पांच मेद है—(१) एकान्तिमध्यात्व, (२) संशयिमध्यात्व, (३) विनयिमध्यात्व, (४) अज्ञानिमध्यात्व, श्रीर (५) विपरीत मिथ्यात्व। इन प्रत्येककी व्याख्या निम्न प्रकार है:—

- (१) एकान्त मिथ्यात्व—आत्मा परमाणु आदि सर्व पदार्थका स्वरूप अपने अपने अनेकान्तमय (अनेक धर्मवाला) होने पर भी उसे सर्वथा एक ही धर्मवाला मानना सो एकान्त मिथ्यात्व है। जैसे—जीवको सर्वथा क्षिण्क अथवा नित्य ही मानना, गुण्-गुण्निको सर्वथा भेद या अभेद ही मानना सो एकान्त मिथ्यात्व है।
- (२) संशय मिथ्यात्व—'घमंका स्वरूप यों है या यों है' ऐसे परस्पर विरुद्ध दो रूपका श्रद्धान—जैसे—ग्रात्मा अपने कार्यका कर्त्ता होता होगा या परवस्तुके कार्यका कर्त्ता होता होगा ? निमित्त ग्रीर व्यव- हारके ग्रालम्बनसे घमं होगा या अपना शुद्धात्माके ग्रालम्बनसे घमं होगा ? इत्यादिरूपसे संशय रहना सो संशय मिथ्यात्व है।
- (३) विपरीत मिथ्यात्व—आत्माके स्वरूपको ग्रन्यथा माननेकी रुचिको विपरीत मिथ्यात्व कहते हैं; जैसे-सग्रन्थको निग्रंथ मानना, मिथ्यादष्टि साधुको सच्चे गुरु मानना, केवलीके स्वरूपको विपरीत्र रूपसे मानना इत्यादि रूपसे जो विपरीत रुचि है सो विपरीत मिथ्यात्व है।
  - (४) अज्ञान मिध्यात्व--जहाँ हित-म्रहितका कुछ भी विवेक

न हो या कुछ भी परीक्षा किये विना-धर्म की श्रद्धा करना सो श्रज्ञान मिथ्यात्व है। जैसे-पशुवधमें श्रथवा पाप में धर्म मानना सो अज्ञान मिथ्यात्व है।

(५) विनय मिथ्यात्व—समस्त देवको तथा समस्त धर्ममतोंको समान मानना सो विनय मिथ्यात्व है।

## ८--गृहीतमिध्यात्वके ५ मेदोंका विशेष स्पष्टीकरण

(१) एकांत मिध्यात्व—भात्मा, परमाणु म्रादि सर्व पदार्थका स्वरूप भ्रपने-भ्रपने भ्रनेक धर्मोसे परिपूर्ण है ऐसा नही मानकर वस्तुको सर्वथा अस्तिरूप, सर्वथा नास्तिरूप, सर्वथा एकरूप, सर्वथा अनेकरूप, सर्वथा वित्य, सर्वथा भ्रनित्य, गुण पर्यायोसे सर्वथा अभिन्न, गुण पर्यायोसे सर्वथा भिन्न इत्यादि रूपसे मानना सो एकांत मिध्यात्व है; पुनश्च काल ही सब करता है, काल ही सबका नाश करता है, काल ही फल फूल आदि उत्पन्न करता है, काल ही संयोग वियोग करता है, काल ही धर्मको प्राप्त कराता है, इत्यादि मान्यता मिध्या है, यह एकात मिथ्या है।

निरन्तर प्रत्येक वस्तु स्वयं अपने कारणसे ध्रपनी पर्यायको घारण करती है, यही उस वस्तुका स्वकाल है भीर उस समय वर्तनेवाली जो कालद्रव्यकी पर्याय (समय) है सो निमित्त है, ऐसा समकता सो यथार्थ समक्ष है और इसके द्वारा एकांत मिथ्यात्वका नाश होता है।

कोई कहता है कि-म्रात्मा तो अज्ञानी है, म्रात्मा म्रनाथ है, म्रात्मा के सुख-दुःख, जीवन-मरण, लाभ-म्रलाभ, ज्ञानित्व, पापीपन, धर्मित्व, स्वर्गगमन, नरकगमन इत्यादि सब ईश्वर करता है, ईश्वर संसार का कर्ता है, हर्ता भी ईश्वर है, ईश्वरसे ही संसारकी उत्पत्ति स्थित और प्रलय होती है, इत्यादि प्रकारसे ईश्वर कर्नु त्वकी कल्पना करता है सो मिथ्या है। ईश्वरत्व तो आत्मा की सम्पूर्ण गुद्ध (सिद्ध) दशा है। आत्मा निज स्व-भावसे ज्ञानी है किन्तु भ्रनादिसे भ्रपने स्वरूपकी विपरीत मान्यताके कारण स्वयं अपनी पर्यायमे भ्रज्ञानीपन, दुःख, जीवन, मरण, लाभ, ग्रलाभ, पापी-पन भ्रादि प्राप्त करता है, भ्रीर जब स्वयं भ्रपने स्वरूपकी विपरीत मान्यता

दूर करे तब स्वयं ही ज्ञानी, घर्मी होता है, ईश्वर (सिद्ध) तो उसका ज्ञाता दृष्टा है।

- (२) विपरीत मिथ्यात्व--१. आत्माका स्वरूपको तथा देव-गुरु घर्मके स्वरूपको अन्यया माननेकी रुचिको विपरीत मिथ्यात्व कहते हैं। जैसे-१. शरीरको आत्मा मानना; सर्वज्ञ वोतराग भगवानको ग्राप्ताहार, रोग, उपसर्ग, वस्त्र, पात्र, पाटादि सहित ग्रीर क्रमिक उपयोग सहित मानना, भ्रथीत् रोटी भ्रादि खानेवाला, पानी भ्रादि पीनेवाला, बीमार होना, दवाई लेना, निहारका होना इत्यादि दोप सहित जीवको परमात्मा, अर्हत-देव, केवलज्ञानी मानना । २. वस्त्र पात्रादि सिहतको निर्ग्रन्य गुरु मानना, की का शरीर होनेपर भी उसे मुनिदशा ग्रीर उसी भवसे मोक्ष मानना, सती स्त्री को पांच पतिवाली मानना । ३-गृहस्यदशामें केवलज्ञानकी उत-पत्ति मानना । ४-सर्वज्ञ-वीतराग दशा प्रगट होनेपर भी वह छद्मस्यगुरुकी वैयावृत्य करे ऐसा मानना, ५. छट्टे गुणस्थानके ऊपर भी वंद्यवंदक भाव होता है और केवली भगवान को छदास्य गुरुके प्रति, चतुर्विव संघ अर्थात् तीर्थंके प्रति या अन्य केवलीके प्रति वंद्यवंदकभाव मानना, ६. मुनिदशामें वस्नोंको परिग्रहके रूपमें न मानना अर्थात् वस्न सहित होनेपर भी मुनिपद और अपरिग्रहित्व मानना, ७. वस्त्रके द्वारा संयम और चारित्रका ग्रच्छा साधन हो सकता है ऐसी जो मान्यताएँ हैं सो विपरीत मिथ्यातव है।
  - द. सम्यग्दर्शन प्राप्त होनेसे पहले और बादमें छट्टे गुणस्यान तक जो शुभभाव होता है, उस शुभभावमे भिन्न-भिन्न समयमें भिन्न-भिन्न व्य-क्तियों भिन्न २ पदार्थ निमित्त होते हैं, क्यों कि जो शुभभाव है सो विकार है और वह परालंबनसे होता है। कितने ही जोवों के शुभरागके समय वीतरागदेवकी तदाकार प्रतिमाक दर्शन पूजनादि निमित्तरूपसे होते हैं। वीतरागी प्रतिमाका जो दर्शन पूजन है सो भी राग है, परन्तु किसी भी जीवके शुभरागके समय वीतरागी प्रतिमाक दर्शन पूजनादिका निमित्त ही न हो ऐसा मानना सो शुभभावके स्वरूपकी विपरीत मान्यता होनेसे विपरीत मिध्यात्व है।

६—वीतरागदेवकी प्रतिमाके दर्शन-पूजनादिके शुभरागको धर्मा-नुराग कहते है, परन्तु वह धर्म नही है, धर्म तो निरावलम्बी है, जब देव-शास्त्र-गुरुके अवलम्बनसे सूटकर शुद्ध श्रद्धा द्वारा स्वभावका आश्रय करता है तब धर्म प्रगट होता है। यदि उस शुभरागको धर्म माने तो उस शुभ भावके स्वरूपकी विपरीत मान्यता होनेसे विपरीत मिथ्यात्व है।

छट्ठे श्रध्यायके १३ वें सूत्रकी टीकामें श्रवर्णवादके स्वरूपका वर्णन किया है उसका समावेश विपरीत मिथ्यात्वमे होता है।

- (३) संशय मिध्यात्व—सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रको मोक्षमागं कहा है, यही सच्चा मोक्षमागं होगा या अन्य समस्त मतोंमें भिन्न २ मागं बतलाया है, वह सच्चा मागं होगा? उनके वचनमे परस्पर विरुद्धता है और कोई प्रत्यक्ष जाननेवाला सर्वज्ञ नही है; परस्पर एक दूसरेके शास्त्र नही मिलते, इसीलिये कोई निरुचय (-निर्ण्य) नही हो सकता,—इत्यादि प्रकारका जो अभिप्राय है सो सशय मिध्यात्व है।
- (४) विनय मिथ्यात्व—१—सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र-तप-संयम ध्यानादिके विना मात्र गुरु पूजनादिक विनयसे ही मुक्ति होगी ऐसा मानना सो विनयमिथ्यात्व है, २—सर्व देव, सर्व शास्त्र, समस्त मत तथा समस्त भेष धारण करनेवालोंको समान मानकर उन समोका विनय करना सो विनय मिथ्यात्व है ग्रीर ३—ऐसा मानना कि विनय मात्रसे ही अपना कल्याण हो जायगा सो विनय मिथ्यात्व है। ४—संसारमे जितने देव पूजे जाते हैं ग्रीर जितने शास्त्र या दर्शन प्रचलित हैं वे सब सुखदाई हैं, उनमे भेद नही है, उन सबसे मुक्ति ( ग्रथात् आतमकल्याणकी प्राप्ति ) हो सकती है ऐसी जो मान्यता है सो विनय मिथ्यात्व है और इस मान्यतावाला जीव वैनयिक मिथ्यादृष्टि है।

गुगा ग्रहग्की अपेक्षासे अनेक घमंमे प्रवृत्ति करना अर्थात् सत्— असत्का विवेक किये बिना सच्चे तथा खोटे सभी घर्मोको समान रूपसे जानकर उनके सेवन करनेमे अज्ञानकी मुख्यता नही है किन्तु विनयके अतिरेककी मुख्यता है इसीलिये उसे विनय मिथ्यात्व कहते है। (५) अज्ञान मिध्यात्व—१—स्वर्ग, नरक और मुक्ति किसने देखी ? २-स्वर्गंक समाचार किसके ग्राये ? सभी घर्म शास्त्र भूठे हैं, कोई यथार्थं ज्ञान बतला ही नहीं सकता, ३-पुण्य-पाप कहाँ लगते हैं ग्रयवा पुण्य-पाप कुछ हैं ही नहीं, ४-परलोकको किसने जाना ? क्या किसीके परलोकके समाचार-पत्र या तार ग्राये ?, ५-स्वर्गं नरक ग्रादि सव कथन-मात्र है, स्वर्गं-नरक तो यहीं है, यहाँ सुख भोगना तो स्वर्गं है ग्रीर दुःख भोगना है सो नरक है, ६-हिंसा को पाप कहा है और दयाको पुण्य कहा है सो यह कथनमात्र है, कोई स्थान हिंसा रहित नहीं है, सबमें हिंसा है, कहीं पैर रखनेको स्थान नहीं, जमीन पिवत्र है यह पैर रखने देती है, ७-ऐसा विचार भी निरर्थक है कि यह भक्ष्य ग्रीर यह ग्रमक्ष्य है, एकेन्द्रिय वृक्ष तथा ग्रज्ञ इत्यादि खानेमे और मांस भक्षाग करनेमें अन्तर नही है, इन दोनोंमें जीवहिसा समान है, द-भगवानने जीवको जीवका ही ग्राहार बताया है ग्रयवा जगत की सभी वस्तुएं खाने भोगने के लिये ही हैं, सांप-बिच्छ, धेर-बन्दर, तिड़ी मच्छर-खटमल आदिक मार डालना चाहिये। इत्यादि यह सभी अभिग्रय ग्रज्ञान मिथ्यात्व है।

६. ऊपर कहे गये अनुसार मिथ्यात्वका स्वरूप जानकर सब जीवीं को गृहीत तथा अगृहीत मिथ्यात्व छोड़ना चाहिये। सब प्रकारके बंधका मूल कारण मिथ्यात्व है। मिथ्यात्वको नष्ट किये बिना—दूर किये बिना अन्य बंधके कारण (अविरित प्रादि) कभी दूर नहीं होते, इसलिये सबसे पहले मिथ्यात्व दूर करना चाहिये।

## १० अविरति का स्वरूप

पांच इन्द्रिय श्रीर मनके विषय एवं पांच स्थावर और एक त्रसकी हिंसा इन वारह प्रकारके स्थागरूप भाव न होना सो बारह प्रकारकी श्रविरति है।

जिसके मिथ्यात्व होता है उसके अविरति तो होती ही है, परन्तु मिथ्यात्व छूट जानेपरभी वह कितनेक समय तक रहती है। अविरतिको असंयम भी कहते है। सम्यग्दर्शनप्रगट होनेके बाद देशचारित्रके बलकेद्वारा एकदेशविरति होती है उसे अगुन्नत कहते हैं। मिथ्यात्व छूटनेके बाद तुरंत ही अविरितका पूर्ण अभाव हो जाय और यथार्थ महाव्रत तथा मुनिदशा प्रगट करे ऐसे जीव तो अल्प और विरले ही होते हैं।

#### ११. प्रमादका स्वरूप

जत्तम क्षमादि दश धर्मीमे उत्साह न रखना, इसे सर्वज्ञ देवने प्रमाद कहा है। जिसके मिध्यात्व और श्रविरित हो उसके प्रमाद तो होता ही है। परन्तु मिध्यात्व और अविरित दूर होनेके बाद प्रमाद तत्क्षरण ही दूर होजाय ऐसा नियम नही है, इसीलिये सूत्रमें श्रविरितके वाद प्रमाद कहा है, यह श्रविरितसे भिन्न है। सम्यग्दर्शन प्रगट होते ही प्रमाद दूर करके अप्रमत्तदशा प्रगट करनेवाला जीव कोई विरला ही होता है।

#### १२. कषायका स्वरूप

कषायके २५ भेद हैं। क्रोघ, मान, माया, लोभ, इन प्रत्येकके अनंतानुबंधी आदि चार भेद, इस तरह १६ तथा हास्यादिक ६ नोकषाय, ये सब कषाय है और इन सबमे आत्मिहिंसा करनेकी सामर्थ्य है। मिष्यात्व, अविरित और प्रमाद ये तीन अथवा अविरित और प्रमाद ये दो अथवा जहां प्रमाद हो वहां कषाय तो अवश्य ही होती है, किन्तु ये तीनों दूर हो जाने पर भी कषाय हो सकती है।

#### १३. योग का स्वरूप

योगका स्वरूप छट्टे अध्यायके पहले सूत्रकी टीकामें आगया है। (देखो पृष्ठ ५०२) मिथ्यादृष्टिसे लेकर तेरहवे गुएस्थान पर्यंत योग रहता है। ११-१२ और १३ वें गुएस्थानमे मिथ्यात्वादि चारका अभाव हो जाता है तथापि योगका सद्भाव रहता है।

केवलज्ञानी गमनादि क्रिया रहित हुए हो तो भी उनके श्रिषक योग है और दो इन्द्रियादि जीव गमनादि क्रिया करते हैं तो भी उनके अल्प योग होता है, इससे सिद्ध होता है कि योग यह वन्धका गौण कारण है, यह तो प्रकृति और प्रदेशवन्धका कारण है। वन्धका मुख्य कारण तो मिथ्यात्व, श्रविरति, प्रमाद और कषाय है और इन चारमे भी सर्वोत्कृष्ट कारण तो मिथ्यात्व ही है मिथ्यात्वको दूर किये विना अविरति आदि बन्धके कारण दूर ही नहीं होते—यह अबाधित सिद्धान्त है। १४. किस गुणस्थानमें क्या बन्ध होता है ?

मिथ्यादृष्टि ( गुरास्थान १ ) के पाँचों बंघ होते हैं, सासादन सम्यग्रहृष्टि सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयत सम्यग्रहृष्टि ( गुरास्थान २-३-४ ) के
मिथ्यात्वके सिवाय अविरति आदि चार बन्ध होते हैं, देश संयमी
(गुरास्थान ५) के आंशिक अविरति तथा प्रमादादि तीनों वंघ होते है,
प्रमत्त संयमी ( गुरास्थान ६ ) के मिथ्यात्व और अविरतिके अलावा
प्रमादादि तीन बन्ध होते हैं। अप्रमत्तसंयमीके ( ७ से १० वें गुरास्थान
तकके ) कषाय और योग ये दो ही बन्ध होते हैं। ११-१२ और १३ वें
गुरास्थानमें सिर्फ एक योगका ही सद्भाव है और चौदहवें गुरास्थानमें
किसी प्रकारका बन्ध नहीं है यह अबन्ध है और वहां सम्पूर्ण संवर है।

#### १५. महापाप

प्रश्त-जीवके सबसे बड़ा पाप कीन है ?

उत्तर—एक मिथ्यात्व ही है। जहाँ मिथ्यात्व है वहाँ अन्य सब पापोंका सद्भाव है। मिथ्यात्वके समान दूसरा कोई पाप नहीं।

#### १६. इस सूत्रका सिद्धान्त

आत्मस्वरूपकी पहिचानके द्वारा मिथ्यात्वके दूर होनेसे उसके साथ अनंतानुबंधी कषायका तथा ४१ प्रकृतियोंके बंधका अभाव होता है, तथा वाकीके कर्मोकी स्थिति श्रंतः कोड़ाकोड़ी सागरकी रह जाती है, और जीव थोड़े ही कालमें मोक्षपदको प्राप्त कर लेता है। संसारका भूल मिथ्यात्व है और मिथ्यात्वका अभाव किये बिना अन्य अनेक उपाय करनेपर भी मोक्ष या मोक्षमार्ग नही होता। इसलिये सबसे पहले यथार्थ उपायोंके द्वारा सर्व प्रकारसे उद्यम करके इस मिथ्यात्वका सर्वाथा नाश करना योग्य है।।१।।

#### बन्धका स्वरूप

सकषायत्वाज्जीवः कर्मणो योग्यान्पुद्गलानादत्ते स बंधः ॥ २ ॥ श्रर्थं—[ जीवः सक्तायत्वात् ] जीव कषाय सिहत होनेसे [ कर्मणः योग्यपुद्गलान् ] कर्मके योग्य पुद्गल परमासुओंको [ श्रादत्ते ] ग्रहरा करता है [ स बन्धः ] वह बन्ध है।

#### टीका

१—समस्त लोकमें कार्माण वर्गणारूप पुद्गल भरे हैं। जब जीव कषाय करता है तब उस कषायका निमित्त पाकर कार्माणवर्गणा स्वयं कर्मरूपसे परिणमती है और जीवके साथ संबंध प्राप्त करती है, इसे बन्ध कहा जाता है। यहाँ जीव और पुद्गलके एक क्षेत्रावगाहरूप सम्बन्धको बन्ध कहा है। बन्ध होनेसे जीव और कर्म एक पदार्थ नहीं हो जाते, तथा वे दोनो एकत्रित होकर कोई कार्य नहीं करते भ्रर्थात् जीव भीर कर्म ये दोनों मिलकर पुद्गल कर्ममें विकार नहीं करते। कर्मोंका उदय जीवमें विकार नहीं करता, जीव कर्मोंमें विकार नहीं करता, किन्तु दोनों स्वतंत्ररूपसे अपनी अपनी पर्यायके कर्ता हैं। जब जीव भ्रपनी विकारी भ्रवस्था करता है तब पुराने कर्मोंके विपाकको 'उदय' कहा जाता है और यदि जीव विकारी अवस्था न करे तो उसके मोहकर्मकी निर्जरा हुई—ऐसा कहा जाता है। परके आश्रय किये बिना जीवमे विकार नहीं होता, जीव जब पराश्रय द्वारा भ्रपनी अवस्थामें विकार भाव करता है तब उस भावके भ्रनुसार नवीन कर्म बँधते हैं—ऐसा जीव और पुद्गलका निमित्त नैमि-त्तिक सम्बन्ध है, ऐसा यह सूत्र बतलाता है।

२—जीव और पुद्गलका जो निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध है वह त्रिकाली द्रव्यमे नहीं है किन्तु सिर्फ एक समयकी उत्पादरूप पर्यायमें हैं अर्थात् एक समयकी अवस्था जितना है। जीवमे कभी दो समयका विकार एकत्रित नहीं होता इसीलिये कर्मके साथ इसका सम्बन्ध भी दो समयका नहीं।

प्रश्न—यदि यह सम्बन्ध एक ही समय मात्रका है तो जीवके साथ लम्बी स्थितिवाले कर्मका सम्बन्ध क्यो बताया है ?

उत्तर—वहाँ भी यह बतलाया है कि सम्बन्ध तो वर्तमान एक समयमात्र ही है; परन्तु जीव यदि विभावके प्रति ही पुरुषार्थ चालू रखेगा भ्रीर यदि सम्यग्दर्शनादिरूप सत्य पुरुवार्थ न करे तो उसका कर्मके साथ कहाँ तक सम्बन्ध रहेगा।

- ३—इस सूत्रमें सकषायत्वात् शब्द है वह जीव और कर्म दोनोंको ( अर्थात् कषायरूपभाव ग्रीर कषायरूपकर्म इन दोनोंको ) लागू हो सकता है, और ऐसा होनेपर उनमेंसे निम्न मुद्दे निकलते हैं।
- (१) जीव अनादिसे अपनी प्रगट अवस्थामें कभी शुद्ध नहीं हुग्रा किंतु कषायसहित ही है और इसीलिये जीवकर्मका सम्बन्ध अनादिकालीन है।
  - (२) कषायभाववाला जीव कर्मके निमित्तसे नवीन बंघ करता है।
- (३) कषाय कर्मको मोहकर्म कहते हैं, ग्राठ कर्मोमेसे वह एक ही कर्मबन्धका निमित्त होता है।
- (४) पहले सूत्रमे जो बंधके पाँच कारए। बताये हैं उनमेंसे पहले चारका यहाँ कहे हुये कषाय शब्दमे समावेश हो जाता है।
- (५) यहाँ जीवके साथ कर्मका बन्ध होना कहा है; यह कर्म पुद्गल है ऐसा वतानेके लिये सूत्रमें पुद्गल शब्द कहा है। इसीसे कितनेक जीवोंकी जो ऐसी मान्यता है कि 'कर्म आत्माका अदृष्ट गुगा है' वह दूर हो जाती है।
- ४—'सकषायत्वात्'-यहाँ पाँचवी विभक्ति लगानेका ऐसा हेतु है कि जीव जैसी तीव, मध्यम या मन्द कषाय करे उसके अनुसार कर्मोमें स्वयं स्थिति श्रीर अनुभागबन्ध होता है ऐसा निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध है।
- ५—जीवकी सकषाय अवस्थामें द्रव्य कर्म निमित्त है। यह घ्यान रहे कि प्रस्तुत कर्मका उदय हो इसलिये जीवको कषाय करना ही पड़े, ऐसा नही है। यदि कर्म उपस्थित है तथापि स्वयं यदि जीव स्वाश्रयमें स्थिर रह कर कषायरूपसे न परिस्तामें तो उन कर्मोंको बन्धका निमित्त नहीं कहलाता, परन्तु उन कर्मोंकी निर्जरा हुई ऐसा कहा जाता है।
- ६—जीवके कर्मके साथ जो संयोग सम्बन्ध है वह प्रवाह अनादिसे चला आता है किन्तु वह एक ही समय मात्रका है। प्रत्येक समय अपनी योग्यतासे जीव नये नये विकार करता है इसीलिये यह सम्बन्ध चालू रहता है। किन्तु जड़कर्म जीवको विकार नहीं कराते। यदि जीव अपनी योग्यता

से विकार करे तो होता है श्रीर न करे तो नहीं होता। जैसे अधिक समयसे गरम किया हुश्रा पानी क्षएामें ठण्डा हो जाता है उसीप्रकार श्रनादिसे विकार (-श्रशुद्धता) करता श्राया तो भी वह योग्यता एक ही समय मात्रकी होनेसे शुद्ध स्वभावके श्रालम्बनके बल द्वारा वह दूर हो सकता है। रागादि विकार दूर होनेसे कमेंके साथका सम्बन्ध भी दूर हो जाता है।

७-प्रश्न-अत्मा तो श्रमूर्तिक है, हाथ, पैरसे रहित है और कर्म तो मूर्तिक है तो वह कर्मोंको किस तरह ग्रहण करता है ?

उत्तर— वास्तवमें एक द्रव्य दूसरे द्रव्यको ग्रहण नही कर सकता; इसीलिये यहाँ ऐसा सममना कि जो 'ग्रहण' करना बतलाया है वह मात्र उपचारसे कहा है। जीवके ग्रनादिसे कमें पुद्गलके साथ सम्बन्ध है और जीवके विकारका निमित्त पाकर प्रति समय पुराने कमोंके साथ नवीन कमें स्कन्धरूप होता है—इतना सम्बन्ध बतानेके लिये यह उपचार किया है; वास्तवमे जीवके साथ कमंपुद्रल नही बँधते किन्तु पुराने कमें पुद्रलोके साथ नवीन कमें पुद्रलोंका वन्च होता है; परन्तु जीवमे विकारकी योग्यता है और उस विकारका निमित्त पाकर नवीन कमंपुद्गल स्वयं स्वतः बँधते है इसलिए उपचारसे जीवके कमें पुद्गलोंका ग्रहण कहा है।

द्र--जगतमे अनेक प्रकारके बन्घ होते हैं, जैसे गुणगुणोका बन्घ इत्यादि । इन सव प्रकारके बघसे यह बंघ भिन्न है, ऐसा बतानेके लिये इस सूत्रमे बंघसे पहले 'सः' शब्दका प्रयोग किया है ।

'सः' शब्दसे यह बतलाया है कि जीव श्रीर पुदूलके गुणगुणी संबंध या कत्तिकर्म सम्बन्ध नही है, इसीलिये यहाँ उनका एक क्षेत्रावगाहरूप सम्बन्ध अथवा निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध समभना । कर्मका बन्ध जीवके समस्त प्रदेशोंसे होता है श्रीर बन्धमें अनन्तानन्त परमागु होते हैं।

( अ० ६-सू० २४ )

६—यहाँ बन्ध शब्दका अर्थ व्याकरणकी दृष्टिसे नीचे बतलाये हुये चार प्रकारसे समभनाः—

(१) श्रात्मा बँघा सो बंघ; यह कर्मसाधन है।

- (२) आत्मा स्वयं ही बंधरूप परिणमती है, इसीलिये बंधको कत्ती कहा जाता है, यह कर्त साधन है।
- (३) पहले बंधकी अपेक्षासे आत्मा बन्धके द्वारा नवीन बंध करता है इसीलिये बन्ध करणसाधन है।
- (४) बंधनरूप जो किया है सो ही माव है, ऐसी क्रियारूप भी बंध है यह भावसाधन है ॥२॥

## बन्धके मेद

# प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशास्तद्विधयः ॥३॥

श्चर्य—[तत्] उस बन्धके [प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशाः] प्रकृतिबंध, स्थितिवंध, श्रनुभागवध श्रीर प्रदेशवंध [विधयः] ये चार भेद हैं। टीका

१. प्रकृतिवंध--कर्मोंके स्वभावको प्रकृतिबध कहते हैं।

स्थितिवंध — ज्ञानावरणादि कर्म श्रपने स्वभावरूपसे जितने समय रहे सो स्थितिवंध है।

अनुभागवंध—ज्ञानावरणादि कर्मोके रसविशेषको अनुभागबन्ध कहते हैं।

प्रदेश वंध—शानावरणादि कर्मेरूपसे होनेवाले पुदूलस्कन्धोंके परमागुग्रोंकी जो संख्या है सो प्रदेशवंघ है। बंधके उपरोक्त चार प्रकारमेंसे प्रकृतिवंघ श्रीर प्रदेशवंघमे योग निमित्त है और स्थितिबंध तथा अनुभाग-वंधमें कपाय निमित्त है।

२—यहाँ जो वन्घके भेद वर्णन किये है वे पुद्गल कर्मबन्घके हैं; अव उन प्रत्येक प्रकारके भेद-उपभेद अनुक्रमसे कहते हैं ॥३॥

प्रकृतिबन्धके मूल मेद स्थाद्यो ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुर्नाम-गोत्रान्तरायाः ॥४॥ सर्थ-[धाद्यो] पहला अर्थात् प्रकृतिबन्व [ ज्ञानदर्शनावरणवेद-नीयमोहनीयायुर्नामगोत्रान्तरायाः ] ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र, श्रीर अन्तराय इन श्राठ प्रकारका है।

#### टीका

१-ज्ञानावरण—जब सात्मा स्वयं अपने ज्ञानभावका घात करता है अर्थात् ज्ञान शक्तिको व्यक्त नहीं करता तब श्रात्माके ज्ञान गुएके घातमें जिस कर्मका उदय निमित्त हो उसे ज्ञानावरए। कहते हैं।

द्रीनावरण—जब म्रात्मा स्वयं अपने दर्शनभावका घात करता है तव आत्माके दर्शनगुराके घातमे जिस कर्मके उदयका निमित्त हो उसे दर्शनावररा कहते हैं।

वेदनीय—जब ग्रात्मा स्वयं मोहभावके द्वारा आकुलता करता है तब अनुकूलता-प्रतिकूलतारूप संयोग प्राप्त होनेमे जिस कर्मका उदय निमित्त हो उसे वेदनीय कहते हैं।

मोहनीय—जीव भ्रपने स्वरूपको भूलकर अन्यको भ्रपना समभे भ्रथवा स्वरूपाचरणमे भ्रसावघानी करता है तब जिस कर्मका उदय निमित्त हो उसे मोहनीय कहते हैं।

आयु—जीव श्रपनी योग्यतासे जब नारकी, तियँच, मनुष्य या देवके कारीरमे रुका रहे तब जिस कर्मका उदय निमित्त हो उसे आयुकर्म कहते हैं।

नाम-जिस शरीरमे जीव हो उस शरीरादिककी रचनामे जिस कर्मका उदय निमित्त हो उसे गोत्रकर्म कहते हैं।

गोत्र—जीवको उच्च या नीच भ्राचरएावाले कुलमे पैदा होनेमे जिस कर्मका उदय निमित्त हो उसे नामकर्म कहते हैं।

अंतराय—जीवके दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्यके विघ्नमें जिस कर्मका उदय निमित्त हो उसे भंतरायकर्म कहते है। २—प्रकृतिबन्धके इन आठ मेदोंमेसे ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय श्रीर श्रंतराय ये चार घातिया कर्म कहलाते हैं, क्योंकि वे जीवकें अनुजीवी गुणोंकी पर्यायके घातमें निमित्त हैं; श्रीर वाकीके वेदनीय, आयु, नाम और गोत्र इन चारको अघातिया कर्म कहते हैं क्योंकि ये जीवकें अनुजीवी गुणोंकी पर्यायके घातमें निमित्त नहीं किन्तु प्रतिजीवी गुणोंकी पर्यायके घातमें निमित्त हैं।

वस्तुमें भावस्वरूप गुण अनुजीवी गुण और अभावस्वरूप गुण प्रतिजीवी गुण कहे जाते हैं।

३—जैसे एक ही समयमें खाया हुग्रा आहार उदराग्निक संयोगसे रस लोहू ग्रादि भिन्न २ प्रकारसे हो जाता है, उसीप्रकार एक ही समयमें ग्रहण किये हुए कर्म जीवके परिणामानुसार ज्ञानावरण इत्यादि ग्रानेक भेदरूप हो जाता है। यहाँ उदाहरणसे इतना ग्रन्तर है कि आहार तो रस रुधिर ग्रादि रूपसे क्रम—क्रमसे होता है परन्तु कर्म तो ज्ञानावरणादिरूपसे एक साथ हो जाते हैं।।४।।

# शक्वितंघके उत्तर मेद पंचनवद्वचष्टाविंशतिचतुर्द्धिचत्वारिंशत्द्विपंचमेदा यथाक्रमम् ॥५॥

भ्रयं—[यथान्नमम्] उपरोक्त ज्ञानावरगादि आठ कर्मोके अनुक्रमसे [ पंचनवद्वचष्टाविज्ञतिचनुद्विचत्वारिज्ञत् द्वि पंचभेदाः ] पाँच, नव, दो, श्रद्वाईस, चार, व्यालीस, दो श्रीर पाँच भेद हैं।

नोट--उन भेदोंके नाम अब भ्रागेके सूत्रोंमें अनुक्रमसे बतलाते हैं।।५॥

# ज्ञानावरणकर्मके ५ मेद

# मतिश्रुतावधिमनःपर्ययकेवलानाम् ॥६॥

श्चर्य—[ मितिश्रुताविष्मनःपर्ययकेवलानाम् ] मितिज्ञानावरणा, श्रुतज्ञानावरणा, श्रविद्यज्ञानावरणा, मनःपर्ययज्ञानावरण और केवलज्ञाना-वरणा ये ज्ञानावरणकर्मके पाँच भेद हैं।

#### टीका

प्रश्न—प्रभव्यजीवके मनःपर्ययज्ञान तथा केवलज्ञानकी प्राप्ति करनेकी सामर्थ्य नही है, यदि यह सामर्थ्य हो तो ग्रभव्यत्व नही कहा जा सकता; इसलिये इन दो ज्ञानकी सामर्थ्यसे रहित उसके इन दो ज्ञानका आवरण कहना सो क्या निरर्थक नही है ?

उत्तर—द्रव्याधिकनयसे अभव्यजीवके भी इन दोनों ज्ञानकी शक्ति विद्यमान है और पर्यायाधिकनयसे अभव्यजीव ये दोनों ज्ञानरूप अपने अपराघसे परिएामता नहीं है, इससे उसके किसी समय भी उसकी व्यक्ति नहीं होती; शक्तिमात्र है किंतु प्रगटरूपसे सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र अभ-व्यके नहीं होते। इसलिये शक्तिमेसे व्यक्ति न होनेके निमित्तरूप आवर्ण कर्म होना ही चाहिये, इसीलिये अभव्य जीवके भी मनःपर्ययज्ञानावरण तथा केवलज्ञानावरण विद्यमान है।

# दर्शनावरण कर्म के ९ मेद चच्चरचच्चरविधकेवलानां निद्रानिद्रानिद्राप्रचला-प्रचलाप्रचलास्त्यानगृद्धयश्च ॥ ७ ॥

प्रथं—[चक्षुरचक्षुरविषकेवलानां] चक्षुदर्शनावरण, अचक्षुदर्शना-वरण, अविषदर्शनावरण, केवलदर्शनावरण [निद्रानिद्रानिद्राप्रचलाप्रचला-प्रचलास्त्यानगृद्धयक्ष ] निद्रा, निद्रानिद्रा, प्रचला, प्रचलाप्रचला और स्त्यानगृद्धि ये नव भेद दर्शनावरण कर्मके हैं।

#### टीका

१—छद्मस्य जीवोंके दर्शन श्रीर ज्ञान क्रमसे होते हैं श्रयात् पहले दर्शन श्रीर पीछे ज्ञान होता है; परन्तु केवली भगवानके दर्शन श्रीर ज्ञान दोनों एक साथ होते हैं क्योंकि दर्शन और ज्ञान दोनोंके वाधक कर्मोका क्षय एक साथ होता है।

२—मनःपर्ययदर्शन नहीं होता, क्योंकि मनःपर्ययज्ञान मतिज्ञानपूर्वक ही होता है; इसीलिये मनःपर्ययदर्शनावरण कर्म नही है।

३—इस सूत्रमें आये हुए शब्दोंका श्रर्थं श्री जैन सिद्धान्त प्रवेशिका मेंसे देख लेना ॥ ७ ॥

## वेदनीय कर्मके दो मेद सदसद्घे हो ॥ = ॥

ग्रर्थ—[ सदसद्वे ] सातावेदनीय और असातावेदनीय ये दो वेदनीयकर्म के भेद हैं।

#### टीका

वेदनीयकर्मकी दो ही प्रकृतियाँ हैं सातावेदनीय और ग्रसातावेद-

साता नाम सुलका है। इस सुलका जो वेदन अर्थात् श्रनुभव करावे सो साता वेदनीय है। असाता नाम दुःलका है, इसका जो वेदन श्रयात् अनुभव करावे सो असाता वेदनीयकमें है।

शंका—यदि मुख श्रीर दुःख कर्मोसे होता है तो कर्मोके नष्ट हो जानेके बाद जीव सुख और दुःखसे रहित हो जाना चाहिये ? क्योंकि उसके सुख और दुःखके कारणीभूत कर्मोका अभाव होगया है। यदि यों कहा जावे कि कर्म नष्ट हो जानेसे जीव सुख और दुःख रहित ही हो जाता है तो ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि जीव द्रव्यके निःस्वभाव हो जानेसे श्रमावका प्रसंग प्राप्त होता है; अथवा यदि दुःखको हो कर्मजनित् माना जावे तो सातावेदनीय कर्मका श्रभाव हो जायगा, क्योंकि फिर इसका कोई फल नहीं रहता।

समाधान—दुःख नाम की कोई भी वस्तु है वह मोह और असातावेदनीय कर्मके उदयमें युक्त होनेसे होती है, श्रीर वह सुख गुणकी विपरीत दशा है किन्तु वह जीवका श्रसली स्वरूप नहीं है। यदि जीवका स्वरूप माना जावे तो क्षीरणकर्मा श्रथात् कर्म रहित जीवोंके भी दुःख होना चाहिये, क्योंकि श्रान और दर्शनकी तरह कर्मका विनाश होनेपर दुःखका विनाश नहीं होता। किंतु सुख कर्मसे उत्पन्न नहीं होता, क्योंकि यह जीवका स्वभाव है और इसीलिये यह कर्मका फल नहीं है। सुखको जीवका स्व-

भाव माननेसे साता वेदनीय कर्मका अभाव भी नहीं होता, क्योंकि दुःखके उपशमनके कारणीभूत क्ष सुद्रव्योंके सम्पादनमें सातावेदनीय कर्मका व्याभ्यार होता है।

क्ष घन, स्त्री, पुत्र इत्यादि बाह्य पदार्थों के संयोग वियोगमें पूर्वकर्मका उदय (निमित्त ) कारए। है। इसका आघार:—

समयसार—गाथा द४ की टीका, प्रवचनसार—गाथा १४ की टीका, पंचास्तिकाय—गाथा २७,६७ की टीका, परमात्मप्रकाश—ग्न. २ गाथा ५७,६० तथा पृष्ठ २०१६८, नियमसार—गाथा १५७ की टीका, पचाध्यायी ग्रध्याय १ गाथा १८१,
पंचाध्यायी ग्न. १ गाथा ५८१, ग्रध्याय २ गाथा ४०, ४४०, ४४१, रयगासार गा०
२६, स्वामीकार्तिकेयानुप्रेक्षा गाथा १०, १६, ५६, ५७, ३१६, ३२०, ४२७, ४३२
पद्मनंदि पंचिंविशित पृष्ठ १०१, १०३, १०४, १०६, १०६, ११०, ११६, १२८,
१३१, १३८, १४०, १५४, मोसमागं प्रकाशक ग्रु० श्रनुवाद पृष्ठ ८, २८,
१६१, ६२, ६४, ६८, ७०, ७१, ७२, ७३, ३०८ इत्यादि श्रनेक स्थल में,
गोमहसार—कर्मकाढ पृष्ठ ६०३, क्लोकवार्तिक श्रध्याय ८ सूत्र ११ की टीका,
ग्रध्याय ६ सूत्र १६, राजवार्तिक श्रध्याय ८ सूत्र ११ की टीका श्रध्याय ६ सूत्र १६।
राजवार्तिक श्रध्याय ८ सूत्र ११ की टीका श्रध्याय ६ सूत्र १६।

श्रीमद्राजचन्द्र ( ग्रुनराती द्वितीयावृत्ति ) पृष्ठ २३४, ४४३ तथा मोक्षमाला पाठ ३, सत्तास्वरूप पृष्ठ २६, श्रनगार धर्मामृत—पृष्ठ ६०, ७६।

श्रीषट्खडागम पुस्तक १ पृ० १०४, गोमट्टसार जी • पीठिका पृ० १४, १४, ३७४, गो० क० गा० २ पृ० ३ पृ० ६०२-६०३; गा० ३ द०, समयसार गा. १३२ से १३६ की तथा २२४, २२७, २७४, ३२४ से ३२७, जयसेनाचार्यकृत टीका; स० सार गा० २२४ सूल । पं० राजमल्लजी स० सार कलश टीका पृ० १६३ से १६६, १७१, १७२, १७४, १७८, १६४ । प्रवचनसार गा० ७२ की जयसेनाचार्य कृत टीका । नियमसार धास्त्रमें कलश २६ । रयसार गा० २६ । भगवती श्राराधना पृ० ५४७-६, तथा गाथा १७३१, १७३३, १७३४-४, १७४२, १७४३, १७४६, १७४२, १७४२, १७४२, १७४२, १७४२, १७४२, १७४२ । पदानदि पर्वावशित प्रथम श्र० गा० १६१ १६४ से १६१, १६४-६६, पदानदी दान श्र० क्लोक २०, ३८, ४४, श्रित्य श्र० क्लो० ६, ६, १०, ४२ । श्रात्मानुशासन गा० २१, ३१, ३७, १४६ । सुभाषित रत्नसंदोह गा० ३५६-५७-५६-६०-६६-३७०, ३७२ । महापुरास सर्ग० ५ क्लोक १४ से १६; । सर्ग ६ में इलोक १६४, २०२-३; सर्ग २६ में इलोक २१३ से २२०; पर्व ३७ क्लोक १६० से २००; । सत्तास्वरूप पृ० १७ जैन सि० प्रवेशिका पृ० ३३६-३७ प्रयक्षम, पापकमं।

ऐसी व्यवस्था माननेसे सातावेदनीय प्रकृतिको पुद्गलिदािकत्व प्राप्त हो जायगा। ऐसी आशंका नहीं करना; क्योंकि दु.खके उपशमसे उत्पन्न हुये दु:खके अविनाभावी, उपचारसे ही सुख संज्ञाको प्राप्त और जीवसे अभिन्न ऐसे स्वास्थ्यके करणका हेतु होनेसे सूत्रमें सातावेदनीय कर्मको जीविवपाकित्व धौर सुख हेतुत्वका उपदेश दिया गया है। यदि ऐसा कहा जावे कि उपरोक्त व्यवस्थानुसार तो सातावेदनीय कर्मको जीविवपाकित्व और पुद्गलिवपाकित्व प्राप्त होता है; तो यह भी कोई दोष नहीं है, क्योंकि जीवका श्रस्तित्व अन्यथा नहीं बन सकता, इसीसे इसप्रकारके उपदेशके श्रस्तित्वकी सिद्धि हो जाती है। सुख और दु.खके कारणभूत द्रव्योंका संपादन करनेवाला दूसरा कोई कर्म नहीं है, क्योंकि ऐसा कोई कर्म मिलता नहीं। ( घवला-टीका पुस्तक ६ पृष्ठ ३५-३६ )

मोहनीय कर्मके अड्डाईस भेद बतलाते हैं
दर्शनचारित्रमोहनीयाकषायकषायवेदनीयाख्यास्त्रिद्धिनवषोडशभेदाः सम्यक्त्विमध्यात्वतदुभयान्यकषायकषायौ हास्यरत्यरितशोकभयजुगुप्सास्त्रीपुंनपुंसकवेदा अनंतानुबंध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यान
संज्वलनविकल्पारचैकशः कोधमानमायालोभाः ॥६॥

श्रयं—[वर्शन चारित्रमोहनीयाकषायकषायवेदनीयाख्याः] दर्शनमोहनीय, चारित्रमोहनीय, श्रकपायवेदनीय श्रीर कषायवेदनीय इन चार मेदरूप मोहनीयकर्म है श्रीर इसके भी अनुक्रमसे [त्रिहिनवषोडशभेदाः] तीन, दो, नव और सोलह भेद है। वे इसप्रकार से हैं—[सम्पन्तव मिध्यात्व-तदुभयानि] सम्पन्तव मोहनीय, मिध्यात्व मोहनीय, श्रीर सम्पिगध्या-त्वमोहनीय ये दर्शन मोहनीयके तीन भेद हैं; [श्रकषाय कषायौ] अकषा-यवेदनीय और कपायवेदनीय ये दो भेद चारित्र मोहनीयके है; [हास्य-रत्यरितशोक भय जुगुप्सा खी पुंनपुंसकवेदाः] हास्य, रित, अरित, क्षोक, भय, जुगुप्सा, स्रोवेद, पुरुपवेद और नपुंसकवेद ये अकषायवेदनीयके नव

भेद हैं, श्रीर [ ध्रनन्तानुवंध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यान संज्वलनविकल्पाः च ] प्रनन्तानुवन्धी, श्रप्रत्याख्यान, प्रत्याख्यान तथा संज्वलनके भेदसे तथा [ एफशः कोध मान माया लोभाः ] इन प्रत्येकके कोध, मान, माया, और लोभ ये चार प्रकार—ये सोलह भेद कषायवेदनीयके हैं। इस तरह मोहनीयके कुल अट्टाईस भेद हैं।

नोट-अकपायवेदनीय और कवायवेदनीयका चारित्रमोहनीयमे समावेग हो जाता है इसीलिये इनको अलग नही गिना गया है।

#### टीका

१—मोहनीयकमंक मुख्य दो भेद हैं—दर्शनमोहनीय और चारित्र-मोहनीय। जीवका मिथ्यात्वभाव ही ससारका सूल है इसमे मिथ्यात्व मोहनीयकमं निमित्त है; यह दर्शन मोहनीयका एक भेद है। दर्शनमोहनी-यक्ते तीन भेद हैं—मिथ्यात्वप्रकृति, सम्यक्त्वप्रकृति ग्रौर सम्यक्मिथ्यात्व-प्रकृति। इन तीनमेसे एक मिथ्यात्व प्रकृतिका ही बन्ध होता है। जीवका ऐसा कोई भाव नहीं है कि जिसका निमित्त पाकर सम्यक्त्वमोहनीयप्रकृति या सम्यग्मिथ्यात्वमोहनीय प्रकृति वँधे; जीवके प्रथम सम्यग्दर्शन प्रगट होनेके कालमे (उपशम कालमे) मिथ्यात्वप्रकृतिके तीन दुकडे हो जाते हैं, इनमेसे एक मिथ्यात्वरूक्तिक्पसे होता है, एक सम्यक्त्वप्रकृतिक्पसे होता है और एक सम्यग्मिथ्यात्वप्रकृतिक्पसे होता है। चारित्र मोहनीयके पद्मीस भेद हैं उनके नाम सूत्रमे ही वतलाये है। इसप्रकार सब मिलकर मोहनीय-क्मंके अट्टाईस भेद हैं।

२—इस सूत्रमें श्राये हुये शब्दोका अर्थ जैनसिद्धान्त प्रवेशिकामेसे देख लेना ।

३---यहाँ हास्यादिक नवको स्रक्षायवेदनीय कहा है, इसे नोकषाय-वेदनीय भी कहते हैं।

8-अनन्तानुवंधीका अर्थ-अनन्त=मिथ्यात्व, संसार; अनुबंधी-जो इनको श्रनुसरण कर वन्धको प्राप्त हो। मिथ्यात्वको अनुसरण कर जो कपाय वँधती है उसे अनन्तानुबन्धी कषाय कहते हैं। अनन्तानुबन्धी क्रोध-मान-माया-लोभकी व्याख्या निम्नप्रकार है—

- (१) जो श्रात्माके शुद्धस्वरूपकी अरुचि है सो अनन्तानुवन्धी क्रोघ है।
- (२) 'मैं परका कर सकता हैं' ऐसी मान्यता पूर्वक जो अहङ्कारः है सो अनन्तानुबन्धी मान—अभिमान है।
- (३) श्रपना स्वाघीन सत्य स्वरूप समभमें नहीं श्राता ऐसी वकतामें समभ शक्तिको खुपाकर आत्माको ठगना सो अनन्तानुवन्धी माया है।
- (४) पुण्यादि विकारसे ग्रीर परसे लाभ मानकर अपनी विकारी दशाकी वृद्धि करना सो ग्रनन्तानुबन्धी लोभ है।

अनंतानुबंधी कषाय आत्माके स्वरूपाचरएा चारित्रको रोकती है। शुद्धात्माके अनुभवको स्वरूपाचरएा चारित्र कहते हैं। इसका प्रारम्भ चीथे गुर्एस्थानसे होता है और चौदहवें गुर्एस्थानमें इसकी पूर्णता होकर सिद्ध-दशा प्रगट होती है।।१।।

# व्यव आयुकर्मके चार मेद वतलाते हैं नारकतैर्घग्योनमानुषदेवानि ॥१०॥

श्चर्य—[ नारक तैर्यग्योनमानुषदैवानि ] नरकायु, तिर्यंचायु, मनु-ष्यायु श्रीर देवायु ये चार भेद श्रायुकर्मके है ॥१०॥

नामकर्मके ४२ मेद बतलाते हैं
४ ४ ४ १ १
गितजातिशरीरांगोपांगिनिमिणिबंधनसंघातसंस्थान—
६ ४ ४ ४ १
संहननस्पर्शरसगंधवणिनुपूर्व्यागुरुलघूपघातपरघाता—
तपोद्योतोच्छ्वासिवहायोगतयः प्रत्येक शरीरत्रससु—
भगसुस्वरशुभसूद्रमपर्यासिस्थिरादेययशःकीर्तिसेतराणि
तीर्थकरत्वं च ॥११॥

श्चर्य—[ गतिजातिशरीरांगोपांगितमांणबंधनसंघातसंस्थानसंहननस्पर्शरसगंधवणितुप्र्यागुरुलघूपघातपरघातातपोद्योतोच्छ्वासिवहायोगतयः]
गति, जाति, शरीर, श्रगोपाग, निर्माग, बन्धन, सघात, संस्थान, संहनन,
स्पर्श, रस, गंध, वर्गा, आनुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, परघात, आतप, उद्योत,
उच्छ्वास और विहायोगित ये इक्कीस तथा [ प्रत्येकशरीरत्रसमुभगसुस्वरशुभसूक्ष्मपर्याप्तिस्थिरादेययशःकीर्तिसेतरागि ] प्रत्येक शरीर, त्रस, शुभग,
सुस्वर, शुभ, सूक्ष्म, पर्याप्ति, स्थिर, आदेय और यशःकीर्ति, ये दश तथा इनसे
उलटे दस अर्थात् साधारण शरीर, स्थावर, दुर्भग, दुस्वर, अशुभ, बादर्थ
(-स्थूल) अपर्याप्ति, अस्थिर, अनादेय, श्रौर अयशःकीर्ति ये दस [तीर्थकरत्व च] और तीर्थकरत्व, इस तरह नाम कर्मके कुल ब्यालीस भेद हैं।

#### टीका

सूत्रके जिस शब्द पर जितने श्रद्ध लिखे हैं वे यह बतलाते है कि उस शब्दके उतने उपभेद हैं, उदाहरणार्थ:—गित शब्द पर चारका श्रद्ध लिखा है वह यह बतलाता है कि गितके चार उपभेद हैं। गित श्रादि उपभेद सहित गिना जाय तो नाम कमंके कुल ६३ मेद होते है।

इस सूत्रमें भ्राये हुए शब्दोंका अर्थं श्री जैनसिद्धान्त प्रवेशिकामेसे देख लेना ॥११॥

# गोत्रकर्मके दो मेद उच्चेर्नीचैश्च ॥१२॥

ध्रथं—[ उच्चैर्नीचैश्च ] उच्चगोत्र श्रीर नीचगोत्र ये दो भेद गोत्र कर्मके हैं ॥१२॥

# अंतरायकर्मके ५ मेद बतलाते हैं दानलाभभोगोपभोगवीर्याणाम् ॥१३॥

प्रथं—[ दानलाभभोगोपभोग वीर्याणाम् ] दानांतराय, लाभात-राय, भोगांतराय, उपभोगांतराय ग्रीर वीर्यान्तराय ये पाँच भेद अन्तराय कर्मके हैं। प्रकृतिबन्धके उपमेदोंका वर्णंन यहाँ पूर्ण हुआ।।१३॥ अव स्थितिवंधके मेदोंमें ज्ञानावरण दर्शनावरण, वेदनीय और अन्तराय कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति वतलाते हैं—

# आदितस्तिमृणामन्तरायस्य च त्रिंशत्सागरोपमकोटीकोटचः परा स्थितिः ॥१४॥

श्रर्थं—[ ग्रादितस्तिमुणाम् ] श्रादिसे तीन ग्रर्थात् ज्ञानावरण, दर्शनावरण, तथा वेदनीय [ ग्रन्तरायस्य च ] चीर श्रन्तराय इन चार कर्मोकी [परा स्थिति:] उत्कृष्ट स्थिति [ त्रिशत्सागरोपमकोटी कोटचः ] तीस कोड़ाकोड़ी सागरकी है।

नोट.—(१) इस उत्कृष्ट स्थितिका बंघ मिथ्यादृष्टि संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तक जीवके ही होता है। (२) एक करोड़को करोड़से गुरानेसे जो गुरानफल हो वह कोड़ाकोड़ी कहलाता है।।१४॥

# मोहनीय कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति वतलाते हैं सप्ततिमोहनीयस्य ॥१५॥

ध्रथं—[ मोहनीयस्य ] मोहनीय कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति [सप्तिः] सत्तर कोड़ाकोड़ी सागरकी है।

नोट-यह स्थिति भी मिथ्यादृष्टि संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तक जीवके ही बँघती है ॥१५॥

# नाम और गोत्रकर्मकी उत्कृष्ट स्थिति बतलाते हैं विंशतिनीमगोत्रयो: ॥१६॥

श्चर्थ—[नामगोत्रयोः] नाम श्रीर गोत्र कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति [विश्वति:] बीस कोड़ाकोड़ी सागरकी है।।१६॥

आयु कर्मकी उत्कृष्ट स्थितिका वर्णन त्रयस्त्रिशत्सागरोपमाण्यायुषः ॥१७॥ ध्रयं—[ध्रायुषः] आयु कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति [त्रयिवशत्सागरो-पमाणि] तेतीस सागरकी है।।१७॥

> वेदनीय कर्मकी जघन्य स्थिति बवलाते हैं अपरा द्वादशमुहूर्ता वेदनीयस्य ॥१८॥

श्रर्थ—[ वेदनीयस्य श्रपरा ] वेदनीय कर्मकी जघन्य स्थिति [ द्वादशमुहर्त्ताः ] वारह मुहूर्त्तकी है ।।१८।।

नाम और गोत्र कर्मकी जवन्य स्थिति
नामगोत्रयोरष्टी ॥१६॥

ध्ययं—[ नामगोत्रयोः ] नाम और गोत्र कर्मकी जघन्य स्थिति
[ प्रष्टो ] म्राठ मुहूर्त्तकी है ॥१६॥

अव शेप ज्ञानावरणादि पाँच कर्मोंकी जघन्य स्थिति बतलाते हैं शेषाणामंत्रम् हुर्ता ॥२०॥

ध्यं—[ त्रेषासां ] बाकीके प्रर्थात् ज्ञानावरसा, दर्शनावरसा, मोहनीय, ग्रंतराय ग्रीर ग्रायु इन पाँच कर्मोकी जघन्य स्थिति [श्रन्तमुं हुर्ता] ग्रंतर्मु हुर्तकी है।

यहाँ स्थितिबन्धके उपभेदोंका वर्णन पूर्ण हुआ ॥२०॥ अब अनुभागबन्धका वर्णन करते हैं, ( अनुभागबन्धको अनुभवबन्ध भी कहते हैं )

#### अनुभवबन्धका लक्षण

# विपाको ऽनुभवः ॥२१॥

स्रयं—[ विपाकः ] विविध प्रकारका जो पाक है [ अनुभवः ] सो भ्रनुभव है।

टीका

(१) मोहकर्मका विपाक होने पर जीव जिसप्रकारका विकार करे इसीरूपसे जीवने फल भोगा कहा जाता है; इसका इतना ही अर्थ है कि जीवको विकार करनेमें मोहकर्मका विपाक निमित्त है। कर्मका विपाक कर्ममें होता, जीवमे नहीं होता। जीवको श्रपने विभावभावका जो अनु-भव होता है सो जीवका विपाक—अनुभव है।

(२) यह सूत्र पुद्गल कर्मके विपाक-अनुभवको वतलानेवाला है। बंध होते समय जीवका जैसा विकारीभाव हो उसके अनुसार पुर्गलकर्ममें अनुभाग बन्ध होता है और जब यह उदयमे श्रावे तब यह कहा जाता है कि कर्मका विपाक, श्रनुभाग या अनुभव हुग्रा ॥२१॥

## अनुभागवन्ध कर्मके नामानुसार होता है स यथानाम ॥२२॥

श्चर्य—[सः] यह अनुभाग बन्व [ ययानाम ] कर्मोके नामके श्रनुसार ही होता है।

### टीका

जिस कर्मका जो नाम है उस कर्ममें वैसा ही ग्रनुभागवन्य पड़ता है। जैसे कि ज्ञानावरण कर्ममें ऐसा अनुभाग होता है कि 'जव ज्ञान रुके तब निमित्त हो' दर्शनावरण कर्ममे 'जव दर्शन रुके तव निमित्त हो' ऐसा श्रनुभाग होता है।।२२॥

अब यह बतलाते हैं कि फल देनेके बाद कर्मोंका क्या होता है ततश्च निर्जरा ॥२३॥

अर्थ—[ततः च] तीव्र, मध्यम या मंद फल देनेके बाद [निर्जरा] उन कर्मोकी निर्जरा हो जाती है अर्थात् उदयमें आनेके बाद कर्म आत्मासे जुदे हो जाते हैं।

१—आठों कमें जदय होनेके बाद फड़ जाते हैं इनमें कमंकी निर्जराके दो भेद हैं—सविपाक निर्जरा श्रीर अविपाक निर्जरा।

- (१) सविपाक निर्जरा—आत्माके साथ एक क्षेत्रमें रहे हुए कर्म श्रपनी स्थिति पूरी होनेपर श्रलग होगये यह सविपाक निर्जरा है।
- (२) अविपाक निर्जरा—उदयकाल प्राप्त होनेसे पहले जो कर्म आत्माके पुरुषार्थके कारण भ्रात्मासे पृथक् होगये यह अविपाक निर्जरा है। इसे सकामनिर्जरा भी कहते हैं।

२—निर्जराके दूसरी तरहसे भी दो भेदे होते हैं उनका वर्णन—

(१) अकाम निर्जरा—इसमें बाह्यनिमित्ते तो यह है कि इच्छार्र रहित सूख-प्यास सहन करना और वहां यदि मंदकवायरूप भाव हो तो व्यवहारसे पाप की निर्जरा और देवादि पुण्यका बंघ हो—इसे प्रकाम निर्जरा कहते है।

जिस अकाम निर्जरासे जीवकी गति कुछ ऊँची होती है यह प्रतिक्तल संयोगके समय जीव मंद कषाय करता है उससे होती है किन्तु कर्म जीवको ऊंची गतिमें नहीं ले जाते।

(२) सकाम निर्जरा—इसकी व्याख्या ऊपर अविपाक निर्जरा श्रनुसार समभना, तथा यहाँ विशेष बात यह है कि जीवके उपादानकी श्रस्ति प्रथम दिखाकर यह निर्जरामें भी पुरुषार्थका कारगपना दिखाना है।

३—इस सूत्रमें जो 'च' शब्द है वह नवमे श्रध्यायके तीसरे सूत्र (तपसा निर्जरा च ) के साथ सम्बन्घ कराता है।

यहाँ अनुभागवंधका वर्णन पूर्ण हुआ।। २३।।

## अब प्रदेशबंधका वर्णन करते हैं प्रदेशबंधका स्वरूप

# नामप्रत्ययाः सर्वतो योगविशेषात्सू हमैक होत्रावगाह-स्थिताः सर्वात्मप्रदेशेष्वनं तानं तप्रदेशाः ॥ २४॥

ग्नर्यं—[ नाम प्रत्ययाः ] ज्ञानावरणादि कर्म प्रकृतियोका कारण, [ सर्वतः ] सर्व तरफसे अर्थात् समस्त भावोमें [ योग विशेषात् ] योग विशेषसे [ सूक्ष्में कक्षेत्रावगाहस्थिताः ] सूक्ष्म, एक क्षेत्रावगाह रूप स्थित [ सर्वात्मप्रदेशेषु ] और सर्व ग्रात्मप्रदेशोमे [ ग्रनंतानंतप्रदेशाः ] जो कर्मपुद्गलके ग्रनन्तानन्त प्रदेश है सो प्रदेशवध है।

निम्न छह बाते इस सूत्रमे बतलाई हैं:---

(१) सर्वे कमंके ज्ञानावरणादि मूलप्रकृतिरूप, उत्तर प्रकृतिरूप भ्रोर उत्तरोत्तरप्रकृतिरूप होनेका कारण कार्माणवर्गणा है।

- (२) त्रिकालवर्ती समस्त भवोंमें (जन्मोमें ) मन-वचन-कायके योगके निमित्तसे यह कर्म ग्राते है। (३) ये कर्म सूक्ष्म है—इन्द्रियगोचर नहीं हैं।
- (४) म्रात्माके सर्व प्रदेशोंके साथ दूव पानीकी तरह एक क्षेत्रमें ये कर्म व्याप्त हैं।
  - ( ५ ) म्रात्माके सर्वे प्रदेशोंमें म्रनंतानंत पुदूल स्थित होते हैं।
- (६) एक एक आत्माके असंख्य प्रदेश हैं, इस प्रत्येक प्रदेशमें संसारी जीवोके अनन्तानन्त पुद्गलस्कंघ विद्यमान हैं।

यहाँ प्रदेशबंधका वर्णन पूर्ण हुआ।। २४।।

इस तरह चार प्रकारके बंधका वर्णन किया। यव कर्मप्रकृतियों-मेंसे पुण्यप्रकृतियां कितनी हैं श्रीर पाप प्रकृति कितनी हैं यह वतलाकर इस श्रध्यायको पूर्ण करते हैं।

# पुण्य प्रकृतियां बतलाते हैं

# सद्घे चशुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यम् ॥ २५ ॥

भ्रथं—[ सद्दे चशुभायुनिमगोत्राणि ] सातावेदनीय, शुभआयु, शुभ-नाम और शुभगोत्र [ पुण्यम् ] ये पुण्य प्रकृतियां हैं।

#### टीका

१-घातिया कर्मोकी ४७ प्रकृतियां हैं, ये सब पापरूप हैं; अघा-तिया कर्मोकी १०१ प्रकृतियाँ हैं, उनमें पुण्य और पाप दोनों प्रकार हैं; उनमेसे निम्न ६८ प्रकृतियाँ पुण्यरूप हैं—

(१)सातावेदनीय(२)तियंचायु(३)मनुष्यायु(४)देवायु(४)उच्चगोत्र (६)मनुष्यगति(७)मनुष्यगत्यानुपूर्वी(८)देवगति (६) देवगत्यानुपूर्वी (१०) पंचेन्द्रिय जाति (११-१५) पाँच प्रकारका शरीर (१६-२०) शरीरके पाँच प्रकारके बन्धन, (२१-२५) पाँच प्रकारका संघात (२६-२८) तीन प्रकार का भ्रंगोपाँग (२६-४८) स्पर्शे, वर्णादिककी बीस प्रकृति (४६) समचतुर-स्नसंस्थान (५०) वष्प्रपंभनाराचसंहनन, (५१) अगुरुलधु (५२) परघात, (५३) उच्छ्वास (५४) आतप (५५) उद्योत (५६) प्रशस्त विहायोगित (५७) त्रस (५८) बादर, (५६) पर्याप्ति (६०) प्रत्येक शरीर (६१)स्थिर (६२) शुभ (६३) सुभग (६४) सुस्वर (६५) आदेय (६६) यशःकीर्ति (६७) निर्माण और (६८) तीर्थंकरत्व । भेद विवक्षासे ये ६८ पुण्यप्रकृति हैं और अभेद विवक्षासे ४२ पुण्यप्रकृति हैं, क्योंिक वर्णादिकके १६ भेद, शरीर में अन्तर्गत ५ बंधन और ५ सघात इस प्रकार कुल २६ प्रकृतियां घटानेसे ४२ प्रकृतियां रहती है।

२—पहले ११ वें सूत्रमें नामकर्मकी ४२ प्रकृति बतलाई हैं उनमें गति, जाति, शरीरादिकके उपमेद नहीं बतलायें; परन्तु पुण्य प्रकृति और पापप्रकृति ऐसे मेद करनेसे उनके उपमेद आये बिना नहीं रहते ॥ २४ ॥

## अब पाप प्रकृतियां बतलाते हैं:— अतोऽन्यत्पापम् ॥ २६ ॥

भ्रथं—[भ्रतः भ्रन्यत्] इन पुण्य प्रकृतियोसे अन्य अर्थात्-असाता-वेदनीय, अशुभ्र भ्रायु, भ्रशुभ नाम भ्रीर अशुभ गोत्र [पापम् ] ये पाप प्रकृतियां है।

#### टीका

१--पाप प्रकृतियाँ १०० हैं जो निम्नप्रकार हैं:-

४७-घातिया कर्मोकी सर्व प्रकृतियां, ४८-नीच गोत्र, ४९-असाता-वेदनीय, ४०-नरकायु, [ नामकर्मकी ५० ] १-नरकगित, २-नरकगित्या-नुपूर्वी, ३-तियँचगित, ४-तियँचगित्यानुपूर्वी, ४-५-एकेन्द्रियसे चतुरिन्द्रिय तक चार जाति, ६ से १३-पाच संस्थान, (१४-१८) पांच संहनन, १६-३८-वर्णादिक २० प्रकार ३६-उपघात, (४०) अप्रशस्त विहायोगिति, ४१-स्थावर, ४२-सूक्ष्म, ४३-अपर्याप्ति, ४४-साघारण, ४४-अस्थिर ४६-अशुभ, ४७-दुर्भग, ४८-दुःस्वर, ४६-अनादेय ग्रीर ५०-अयश कीर्ति। भेद विवक्षासे ये सब १०० पापप्रकृतियां हैं ग्रीर अमेद विवक्षा से ५४ हैं; क्योंकि वर्णादिकके १६ उपमेद घटानेसे ५४ रहते हैं। इनमेसे भी सम्यक् मिथ्यात्वप्रकृति तथा सम्यक्त्व मोहनीयप्रकृति इन दो प्रकृतियोंका वन्ध नहीं होता श्रतः इन दो को कम करनेसे मेदिववक्षासे ६८ श्रीर श्रमेद विवक्षासे ८८ श्रीर श्रमेद विवक्षासे ८२ पापप्रकृतियोंका वन्ध होता है, परन्तु इन दोनों प्रकृतियोंकी सत्ता तथा उदय होता है इसीलिये सत्ता श्रीर उदय तो मेद विवक्षासे १०० तथा श्रमेद विवक्षासे ५४ प्रकृतियोंका होता है।

२—वर्णादिक चार ग्रथवा उनके भेद गिने जावे तो २० प्रकृतियां हैं, ये पुण्यरूप भी हैं ग्रीर पापरूप भी है इसीलिये ये पुण्य ग्रीर पाप दोनोंमें गिनी जाती हैं।

३—इस सूत्रमें आये हुये शब्दोंका अर्थ श्री जैनसिद्धान्त प्रवेशिकामें से देख लेना ।

### उपसंहार

इस अध्यायमें बन्घतत्त्वका वर्णन है; पहले सूत्रमें मिथ्यात्वादि पांच विकारी परिणामोंको बन्धके कारणरूपसे बताया है, इनमें पहला मिथ्यादर्शन बतलाया है क्योंकि इन पांच कारणोंमें संसारका मूल मिथ्या-दर्शन है। ये पांचों प्रकारके जीवके विकारी परिणामोंका निमित्त पाकर आत्माके एक एक प्रदेशमें अनन्तानन्त कार्माणवर्गणारूप पुद्गल परमागु एक क्षेत्रावगाहरूपसे बन्धते हैं, यह द्रव्यबन्ध है।

२—बन्धके चार प्रकार वर्णन किये हैं। इनमें ऐसा भी बतलाया है कि कर्मबन्ध जीवके साथ कितने समय तक रहकर फिर उसका वियोग होता है। प्रकृतिबन्धमें मुख्य श्राठ भेद होते हैं, इनमेंसे एक मोहनीय प्रकृति ही नवीन कर्म बन्धमें निमित्त है।

रे—वर्तमान गोचर जो देश हैं. उनमें कोई भी स्थानमें ऐसा स्पष्ट और वैज्ञानिक ढंगसे या न्याय पद्धितसे जीवके विकारी भावोंका तथा उसके निमित्तसे होनेवाले पुद्गलबन्धके प्रकारोंका स्वरूप, और जीवके शुद्धभावोंका स्वरूप जैनदर्शनके सिवाय दूसरे किसी दर्शनमें नहीं कहा गया और इसप्रकारका नवतत्त्वके स्वरूपका सत्य कथन सर्वज्ञ वीतरागके बिना हो हो नही सकता। इसलिये जैनदर्शनकी अन्य किसी भी दर्शनके साथ समानता मानना सो विनय मिध्यात्व है।

४—मिथ्यात्वके सम्बन्धमे पहले सूत्रमें जो विवेचन किया गया है वह यथार्थ समभाना ।

४-वंघतत्त्व सम्बन्धी ये खास सिद्धान्त ध्यानमें रखने योग्य है कि शुभ तथा श्रशुभ दोनों ही भाव बधके कारण है इसिलये उनमें फर्क नहीं है अर्थात् दोनों बुरे हैं। जिस अशुभ भावके द्वारा नरकादिरूप पापबध हो उसे तो जीव बुरा जानता है, किन्तु जिस शुभभावके द्वारा देवादिरूप पुण्यवन्ध हो उसे यह भला जानता है, इस तरह दु:खसामग्रीमें (पापबन्धके फलमें) द्वेप श्रौर सुख सामग्रीमें (पुण्यबन्धके फलमें) राग हुआ; इसिलये पुण्य अच्छा श्रौर पाप खराब है, यदि ऐसा मानें तो ऐसी श्रद्धा हुई कि राग द्वेप करने योग्य है, श्रौर जैसे इस पर्याय सम्बन्धी राग द्वेष करनेकी श्रद्धा हुई वैसी भावी पर्याय सम्बन्धी भी सुख दु:ख सामग्रीमें राग द्वेष करने योग्य है ऐसी श्रद्धा हुई। श्रशुद्ध (श्रम-श्रशुभ) भावोके द्वारा जो कर्म वन्ध हो उसमे श्रमुक श्रच्छा श्रौर अमुक बुरा ऐसा भेद मानना ही मिथ्या श्रद्धा है, ऐसी श्रद्धासे वन्धतत्त्वका सत्य श्रद्धान नहीं होता। श्रुभ या श्रशुभ दोनों वन्धभाव है, इन दोनोंसे घातिकर्मोंका बन्ध तो निरन्तर होता है; सब घातियाकर्म पापरूप ही है श्रौर यही श्रात्मग्रुएके घातनेमें निमित्त है। तो फिर श्रुभभावसे जो बन्ध हो उसे अच्छा क्यो कहा है? (मो० प्र०)

६—यहाँ यह वतलाते है कि जीवके एक समयके विकारीभावमें-सात कर्मके बन्धमें श्रीर किसी समय आठों प्रकारके कर्मके बन्धमे निमित्त होतेकी योग्यता किस तरह होती है—

- (१) जीव अपने स्वरूपकी असावघानी रखता है, यह मोह कर्मके वन्घका निमित्त होता है।
- (२) स्वरूपकी असावधानी होनेसे जीव उस समय श्रपना ज्ञान अपनी ओर न मोड़कर परकी तरफ मोड़ता है, यह माव—ज्ञानावरण कर्मके वन्धका निमित्त होता है।

(३) उसी समय स्वरूपकी ग्रसावधानीको लेकर ग्रपना (निजका) दर्शन ग्रपनी तरफ न मोड्कर परकी तरफ मोड़ता है, यह भाव-दर्शनावरए। कर्मके बन्धका निमित्त होता है।

(४) उसी समयमे स्वरूपकी ग्रसावधानी होनेसे ग्रपना वीयं ग्रपनी तरफ नहीं मोड़कर परकी तरफ मोड़ता है, यह भाव-ग्रन्तरायकर्मके बन्ध

का निमित्त होता है।

(५) परकी ओरके मुकावसे परका संयोग होता है, इसीलिये इस समयका (स्वरूपकी असावघानीके समयका) भाव-शरीर इत्यादि नाम-कर्मके बन्धका निमित्त होता है।

- (६) जहाँ शरीर हो वहाँ ऊँच-नीच श्राचारवाले कुलमें उत्पत्ति होती है, इसोलिये इसोसमयका रागभाव-गोत्रकर्मके वंवका निमित्त होता है।
- (७) जहाँ शरीर होता है वहाँ वाहरकी अनुकूलता प्रतिकूलता, रोगनिरोग श्रादि होते है, इसीलिये इस समयका रागभाव-वेदनीयकर्मके बन्धका निमित्त होता है।

अज्ञान दशामें ये सात कर्म तो प्रति समय वैंघा ही करते हैं, सम्यक्-दर्शन होनेके बाद क्रम क्रमसे जिस जिस प्रकार स्वसन्मुखताके बलसे चारित्र की असावधानी दूर होती है उसी उसी प्रकार जीवमें शुद्धदशा—प्रविकारी-दशा बढ़ती जाती है और यह अविकारी ( निर्मल ) भाव पुद्गल कर्मके बन्धमें निमित्त नहीं होता इसीलिये उतने श्रंशमें बन्धन दूर होता है।

(५) शरीर यह संयोगी वस्तु है, इसीलिये जहाँ यह संयोग हो वहाँ वियोग भी होता ही है, अर्थात् शरीरकी स्थिति अमुक कालकी होती है। वर्तमान भवमें जिस भवके योग्य भाव जीवने किये हों वैसी आयुका वन्घ नवीन शरीरके लिये होता है।

७—द्रव्यवन्धके जो पांच कारण हैं इनमें मिथ्यात्व मुख्य है ग्रीर इस कर्मवन्धका ग्रमाव करनेके लिये सबसे पहला कारण सम्यग्दर्शन ही है। सम्यग्दर्शन होनेसे ही मिथ्यादर्शनका अभाव होता है ग्रीर उसके बाद ही स्वरूपके आलम्बनके अनुसार क्रम क्रमसे ग्रविरित ग्रादिका अभाव होता है।

इस प्रकार श्री उमास्त्रामी विरचित मोक्षशास्त्रके आठवें अध्यायकी गुजराती टीकाका हिन्दी अनुवाद पूर्ण हुआ।

## मोत्तरास्त्र अध्याय नवमाँ

# भूमिका

१—इस अध्यायमें संवर श्रीर निर्णरातत्त्वका वर्णन है। यह मोक्षशास्त्र है इसलिये सबसे पहले मोक्षका ज्याय बतलाया है कि जो सम्यः ग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रकी एकता है सो मोक्षमार्ग है। फिर सम्यग्दर्शनका लक्षण तत्त्वार्थ श्रद्धान कहा और सात तत्त्वोके नाम बतलाये; इसके बाद श्रमुक्रमसे इन तत्त्वोका वर्णन किया है; इनमेसे जीव, श्रजीव, श्रास्त्रव श्रीर बंध इन चार तत्त्वोका वर्णन इस श्राठवें अध्याय तक किया। श्रब इस नवमे श्रध्यायमे संवर और निर्जरातत्त्व इन दोनों तत्त्वोंका वर्णन है और इसके बाद अन्तिम श्रध्यायमे मोक्षतत्त्वका वर्णन करके श्राचार्यदेवने यह शास्त्र पूर्ण किया है।

२— भ्रनादि मिथ्यादृष्टि जीवके यथार्थं संवर और निर्जरातत्त्व कभी प्रगट नही हुए; इसीलिये उसके यह संसाररूप विकारी भाव वना रहा है भ्रीर प्रति समय भ्रनन्त दुःख पाता है। इसका मूल कारण मिथ्यात्व ही है। धर्मका प्रारम्भ सवरसे होता है और सम्यग्दर्शन ही प्रथम संवर है; इसीलिये धर्मका मूल सम्यग्दर्शन है। सवरका भ्रथं जीवके विकारीभावको रोकना है। सम्यक्दर्शन प्रगट करने पर मिथ्यात्व भ्रादि भाव रुकता है इसीलिये सबसे पहले मिथ्यात्व भावका संवर होता है।

#### ३---संवरका स्वरूप

(१) 'संवर' शब्दका अर्थ 'रोकना' होता है । छट्टे -सातवें अध्यायमे बतलाये हुये आस्रवको -रोकना सो संवर है। जव जीव आस्रव भावको रोके तब जीवमे किसी भावकी उत्पत्ति तो होनी ही चाहिये। जिस भावका उत्पाद होने पर आस्रव भाव रुके वह संवरभाव है। संवरका अर्थ विचारनेसे इसमे निम्न भाव मालूम होते हैं:—

- १—आस्रवके रोकनेपर भ्रात्मामें जिस पर्यायकी उत्पत्ति होती है वह गुद्धोपयोग है; इसीलिये उत्पादकी अपेक्षासे संवरका अर्थे गुद्धोपयोग होता है। उपयोग स्वरूप शुद्धात्मामें उपयोगका रहना—स्थिर होना सो संवर है। (देखो समयसार गाथा १८१)
- २---उपयोग स्वरूप शुद्धात्मामें जव जीवका उपयोग रहता है तब नवीन विकारी पर्याय (-श्रास्रव) रुकता है श्रर्थात् पुण्य-पापके भाव रुकते है। इस श्रपेक्षासे संवरका अर्थं 'जीवके नवीन पुण्य-पापके भावको रोकना' होता है।
- ३—ऊपर बतलाये हुये निर्मल भाव प्रगट होनेसे आत्माकी साथ एक क्षेत्रावगाहरूपमें आनेवाले नवीन कर्म एकते है इसीलिये कर्मकी ध्रपे-क्षासे संवरका ध्रथं होता है 'नवीन कर्मके आस्रवका एकना।'
- (२) उपरोक्त तीनों अर्थ नयकी अपेक्षासे किये गये हैं वे इसप्रकार हैं—१-प्रथम अर्थ आत्माकी शुद्ध पर्याय प्रगट करना बतलाता है, इसीलिये पर्यायकी अपेक्षासे यह कथन शुद्ध निक्षयनयका है। २ दूसरा अर्थ यह बतलाता है कि आत्मामें कीन पर्याय ककी, इसीलिये यह कथन व्यवहारनय का है और ३-अर्थ इसका ज्ञान कराता है कि जीवकी इस पर्यायके समय परवस्तुकी कैसी स्थिति होती है, इसीलिये यह कथन असद्भूतव्यवहार नयका है। इसे असद्भूत कहनेका कारण यह है कि आत्मा जड़ कर्मका कुछ कर नहीं सकता किन्तु आत्माके इसप्रकारके शुद्ध भावको और नवीन कर्मके आस्रवके एकजानेको मात्र निमित्तनैमित्तिक सम्बन्ध है।
- (३) ये तीनों व्याख्यायें नयकी अपेक्षासे है, अतः इस प्रत्येक व्याख्यामें बाकीकी दो व्याख्याये गिमतरूपसे अन्तर्भूत होती हैं, क्योंकि नयापेक्षाके कथनमें एककी मुख्यता और दूसरेकी गौराता होती है। जो कथन मुख्यतासे किया हो उसे इस शास्त्रके पाँचवें अध्यायके ३२ वें सूत्रमें 'अपित' कहा गया है। और जिस कथनको गौरा रखा गया हो उसे 'अनिपत' कहा गया है। अपित और अनिपत इन दोनों कथनोंको एकत्रित करनेसे जो अर्थ हो वह पूर्ण (प्रमारा) अर्थ है, इसीलिये यह व्याख्या सर्वांग है। अपित कथनमें यदि अनिपतको गौराता रखी गई हो तो यह

नय कथन है। सर्वांग न्याख्या रूप कथन किसी पहलूको गौए। न रख सभी पहलुग्रोंको एक साथ वतलाता है। शास्त्रमे नयदृष्टिसे न्याख्या की हो या प्रमाए। दृष्टिसे न्याख्या की हो किन्तु वहाँ सम्यक् भ्रनेकान्तके स्वरूपको समभकर अनेकान्त स्वरूपसे जो न्याख्या हो उसके अनुसार समभना।

(४) संवरकी सर्वाग व्याख्या श्री समयसारजी गाथा १८७ से १८६ तक निम्न प्रकार दी गई है:—

"आत्माको आत्माके द्वारा दो पुण्य-पापरूप शुभाशुभ योगोंसे रोककर दर्शनज्ञानमे स्थित होता हुवा और अन्य वस्तुकी इच्छासे विरक्त (-निवृत्त ) हुआ जो आत्मा, सर्व सगसे रहित होता हुआ निजात्माको आत्माके द्वारा ध्याता है, कर्म और नोकर्मको नही ध्याता । चेतियता होने से एकत्वका ही चितवन करता है, विचारता है—अनुभव करता है । यह आत्मा, आत्माका ध्याता, दर्शनज्ञानमय और अनन्यमय हुवा संता अल्पकाल मे ही कर्मसे रहित आत्माको प्राप्त करता है ।"

इस व्याख्यामें सम्पूर्ण कथन है अतः यह कथन अनेकान्तदृष्टिसे है; इसलिये किसी शास्त्रमे नयकी अपेक्षासे व्याख्या की हो या किसी शास्त्रमें भ्रतेकान्तकी अपेक्षासे सर्वाग व्याख्या की हो तो वहाँ विरोध न समभक्षर ऐसा समभना कि दोनोमें समान रूपसे व्याख्या की है।

- (५) श्री समयसार कलश १२५ में संवरका स्वरूप निम्न प्रकार कहा है:—
- १—आस्रवका तिरस्कार करनेसे जिसको सदा विजय मिली है ऐसे संवरको उत्पन्न करनेवाली ज्योति ।
- २—पररूपसे भिन्न अपने सम्यक् स्वरूपमें निश्चलरूपसे प्रकाशमान, चिन्मय, उज्ज्वल भ्रीर निजरसके भारवाली ज्योतिका प्रगट होना ।
- ( इस वर्णनमें आत्माकी शुद्ध पर्याय और श्रास्नवका निरोध इस तरह ग्रात्माके दोनों पहलू ग्राजाते हैं।)

(६) श्री पुरुवार्थ सिद्धयुपायकी गाया २०५ में बारह श्रनुप्रेक्षाग्रोंके नाम कहे है जनमें एक संवर अनुप्रेक्षा है; वहाँ पण्डित उग्रसेन कृत टीका पृष्ठ २१८ में 'संवर' का श्रर्थ निम्न प्रकार किया है—

> जिन पुण्य पाप निंह कीना, आतम श्रनुभव चित टीना; तिन ही विधि आवत रोके, संवर लिह सुरा अवलोके।

स्रर्थ—जिन जीवोंने श्रपने भावको पुण्य-पापस्प नहीं किया और आत्म अनुभवमें श्रपने ज्ञानको लगाया है उन जीवोंने आते हुए फर्मोंको रोका है श्रोर वे संवरकी प्राप्तिरूप सुखको देखते हैं।

- ( इस व्याख्यामे ऊपर कहे हुए तीनो पहलू आ जाते हैं, इसीलियें अनेकान्तकी अपेक्षासे यह सर्वीग व्याख्या है।
- (७) श्री जयसेनाचार्यने पंचास्तिकाय गाया १४२ की टीकामें संवरकी व्याख्या निम्न प्रकार की है:—

श्रत्र शुभाशुभसंवर समर्थः शुद्धोपयोगो भाव संवरः , भावसंवरावारेण नवतरकर्मनिरोघो द्रव्यसंवर इति तात्पर्यार्थः ॥

श्रयं—यहाँ शुभाषुभभावको रोकनेमें समर्थं जो शुद्धोपयोग है सो भावसंवर है; भावसंवरके आधारसे नवीन कर्मका निरोध होना सो द्रव्य-संवर है। यह तात्पर्यश्रर्थं है।' (रायचन्द्र जैन शास्त्रमाला पंचास्तिकाय पृष्ठ २०७)

- ( संवरकी यह व्याख्या अनेकान्तकी अपेक्षासे है, इसमें पहले तीनों अर्थ आ जाते है।)
- (द) श्री अमृतचन्द्राचार्यने पंचास्तिकाय गाथा १४४ की टीकामें संवरकी व्याख्या निम्न प्रकार की है:—

'शुभाशुभपरिगामिनरोधः संवरः शुद्धोपयोगः अर्थात् शुभाशुभ परिगामके निरोधरूप संवर है सो शुद्धोपयोग है।' (पृष्ठ २०८)

( संवरकी यह व्याख्या ग्रनेकान्तकी अपेक्षासे है, इसमें पहले दोनों अर्थ आ जाते हैं।)

(९) प्रश्न — इस श्रध्यायके पहले सूत्रमें संवरकी व्याख्या 'श्रास्रव निरोध: संवर.' की है, किन्तु सर्वाग व्याख्या नहीं की, इसका क्या कारण है?

उत्तर—इस शास्त्रमे वस्तुस्वरूपका वर्णन नयकी अपेक्षासे बहुत ही थोडेमे दिया गया है। पुनस्य इस अध्यायका वर्णन मुख्यरूपसे पर्याया-यिक नयसे होनेसे 'आस्त्रव निरोधः संवरः' ऐसी व्याख्या पर्यायकी अपेक्षासे की है और इसमे द्रव्याधिक नयका कथन गौगा है।

(१०) पाँचवे अध्यायके ३२ वे सूत्रकी टीकामें जैन शास्त्रोंके म्रथं करनेकी पद्धति वतलाई है। इसी पद्धतिके अनुसार इस अध्यायके पहले सूत्रका अर्थ करनेसे श्री समयसार, श्री पंचास्तिकाय आदि शास्त्रोमे संवरका जो अर्थ किया है वही श्रयं यहाँ भी किया है ऐसा समभना।

#### ४--ध्यानमें रखने योग्य बातें

- (१) पहले भ्रघ्यायके चौथे सूत्रमे जो सात तत्त्व कहे हैं उनमें संवर और निर्जरा ये दो तत्त्व मोक्षमार्गरूप है। पहले अध्यायके प्रथम सूत्रमे मोक्षमार्गकी व्याख्या 'सम्यग्दर्शन ज्ञानच।रित्राणि मोक्षमार्गः' इस तरह की है, यह व्याख्या जीवमे मोक्षमार्ग प्रगट होने पर आत्माकी शुद्ध पर्याय कैसी होती है यह वतलाती है। और इस श्रध्यायके पहले सूत्रमें 'श्रास्रव निरोधः सवरः' ऐसा कहकर मोक्षमार्गरूप शुद्ध पर्याय होनेसे यह वतलाया है कि शुद्ध पर्याय होनेसे श्रशुद्ध पर्याय तथा नवीन कर्म एकते है।
- (२) इस तरह इन दोनो सूत्रोमे ( अध्याय १ सूत्र १ तथा भ्रध्याय १ सूत्र १ मे ) वतलाई हुई मोक्षमागंकी व्याख्या साथ लेनेसे इस शास्त्रमें सर्वांग कथन भ्रा जाता है। श्री समयसार, पंचास्तिकाय भ्रादि शास्त्रोमें मुख्यरूपसे द्रव्यार्थिकनयकी अपेक्षासे कथन है, इसमे संवरकी जो व्याख्या दी गई है वही व्याख्या पर्यायार्थिकनयसे इस शास्त्रमे पृथक् शब्दोमे दी है।
  - (३) घुद्धोपयोगका अर्थ सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र होता है।
- (४) सवर होनेसे जो अशुद्धि दूर हुई भ्रौर शुद्धि बढ़ी वही निर्जरा है इसीलिये 'शुद्धोपयोग' या सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र' कहनेसे ही इसमें निर्जरा ग्रा जाती है।

- (५) संवर तथा निर्जरा दोनों एक ही समयमें होते हैं, क्योंकि जिस समय शुद्धपर्याय (-शुद्ध परिएाति ) प्रगट हो उसी समय नवीन अशु-द्धपर्याय (शुभाशुभ परिएाति ) रुकती है सो संवर है और इसी समय आंशिक अशुद्ध दूर हो शुद्धता वढ़े सो निर्जरा है।
- (६) इस अघ्यायके पहले सूत्रमे संवरकी व्याख्या करनेके वाद दूसरे सूत्रमें इसके छह भेद कहे हैं। इन भेदोमे समिति, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीषहजय और चारित्र ये पाँच भेद भाववाचक (अस्तिसूचक) हैं और छट्टा भेद गुप्ति है सो अभाववाचक (नास्तिसूचक) है। पहले सूत्रमें संवरकी व्याख्या नयकी श्रपेक्षासे निरोधवाचक की है, इसीलिये यह व्याख्या गौरारूपसे यह बतलाती है कि 'सवर होनेसे कैसा भाव हुआ' और मुख्यरूपसे यह बतलाती है कि—'कैसा भाव हका।'
- (७) 'श्रास्रव निरोध: संवर:' इस सूत्रमें निरोध शब्द यद्यपि अभाववाचक है तथापि यह शून्यवाचक नहीं है; अन्य प्रकारके स्वभावपने का इसमें सामर्थ्य होनेसे, यद्यपि श्रास्रवका निरोध होता है तथापि आत्मा संवृत स्वभावरूप होता है, यह एक तरहकी श्रात्माकी शुद्धपर्याय है। संवरसे आस्रवका निरोध होता है इस कारण आस्रव बन्धका कारण होनेसे संवर होनेपर बन्धका भी निरोध होता है। (देखो श्लोकवार्तिक संस्कृत टीका, इस सूत्रके नीचेकी कारिका २ पृष्ठ ४८६)
- (प) श्री समयसारजीकी १८६ वी गाथामें कहा है कि—'गुद्ध श्रात्माको जानता-श्रनुभव करनेवाला जीव गुद्ध आत्माको ही प्राप्त होता है श्रीर श्रगुद्ध आत्माको जानने अनुभव करनेवाला जीव श्रगुद्ध श्रात्माको ही प्राप्त होता है।'

इसमे शुद्ध श्रात्माको प्राप्त होना सो संवर है श्रीर अशुद्ध आत्माको प्राप्त होना सो आस्रव-बन्ध है।

(६) समयसार नाटककी उत्थानिकामें २३ वें पृष्ठमें संवरकी व्याख्या निम्नप्रकार की है:—

जो उपयोग स्वरूप घरि, वरते जोग विरत्त, रोके आवत करमको, सो है सवर तत्त ॥३१॥

ध्यर्थं—आत्माका जो भाव ज्ञानदर्शनरूप उपयोगको प्राप्त कर ( शुभाशुभ ) योगोकी क्रियासे विरक्त होता है और नवीन कर्मके आस्नवको रोकता है सो संवर तत्त्व है।

#### ५---निर्जराका स्वरूप

उपरोक्त ६ बातोमें निर्जरा सम्बन्धी कुछ विवरण आगया है। संवर पूर्वक जो निर्जरा है सो मोक्षमार्ग है; इसीलिये इस निर्जराकी व्याख्या जानना आवश्यक है।

(१) श्री पंचास्तिकायकी १४४ गाथामे निर्जराकी व्याख्या निम्न प्रकार है:—

संवरजोगेहि जुदो तवेहि जो चिट्ठदेबहुविहेहि। कम्मारणं णिज्जरणं बहुगारण कुणदि सो णियदं।।

द्धर्थं— शुभाशुभ परिणाम निरोधरूप सवर और शुद्धीपयोगरूप योगोंसे संयुक्त ऐसा जो भेदिवज्ञानी जीव ग्रनेक प्रकारके ग्रन्तरंग—वहिरंग तपो द्वारा उपाय करता है सो निश्चयसे ग्रनेक प्रकारके कर्मोकी निर्जरा करता है।

े इस व्याख्यामे ऐसा कहा है कि 'कर्मों की निर्जरा होती है' श्रीर इसमे यह गिंमत रखा है कि इस समय श्रात्माकी शुद्ध पर्याय कैसी होती है, इस गाथाकी टीका करते हुये श्री अमृतचन्द्राचार्यने कहा है कि.—

'.. स खलु बहूनां कर्मेणां निर्जरणं करोति । तदत्रकर्मवीयं शातन-समधों बहिरंगांतरग तपोभिवृंहितः शुद्धोपयोगो भावनिर्जरा ।'

श्रर्थ—यह जीव वास्तवमे अनेक कर्मोकी निर्जरा करता है इसीलिये यह सिद्धान्त हुआ कि अनेक कर्मोकी शक्तियोको नष्ट करनेमे समर्थ वहिरंग-अन्तरंग तपोंसे बुद्धिको प्राप्त हुआ जो शुद्धोपयोग है सो भाव-निर्जरा है। (देखो पंचास्तिकाय पृष्ठ २०६) (२) श्री समयसार गाथा २०६ में निर्जेराका स्वरूप निम्न प्रकार बताया है।

'एदिह्म रदो गिच्चं संतुट्ठो होहि गिच्चमेदिह्म। एदेग होहि तित्तो होहदि तुह उत्तमं सोक्खं ॥२०६॥

श्रयं—हे भव्य प्राणी ! तू इसमें (ज्ञानमें ) नित्य रत श्रयित् प्रीतिवाला हो, इसीमें नित्य सन्तुष्ट हो श्रीर इससे तृप्त हो, ऐसा करनेसे तुभी उत्तम सुख होगा।

इस गाथामें यह बतलाया है कि निर्जरा होने पर आत्माकी गुद्ध पर्याय कैसी होती है।

(३) संवरके साथ ग्रविनाभावरूपसे निर्जरा होती है। निर्जराके ग्राठ भाचार (अङ्ग, लक्षरा) है; इसमें उपबृंहरा और प्रभावना ये दो ग्राचार शुद्धिकी वृद्धि बतलाते है। इस सम्बन्धमें श्री समयसार गाथा २३३ की टीकामें निम्नप्रकार बतलाया है।

"क्योंकि सम्यग्दृष्टि, टंकोत्कीर्ण एक ज्ञायक स्वभावमयपनेके कार्रण समस्त भ्रात्मशक्तियोंकी वृद्धि करनेवाला होनेके कार्रण, उपवृंहक अर्थात् आत्मशक्तिका बढ़ानेवाला है, इसीलिये उसके जीवकी शक्तिकी दुबंलतासे ( श्रर्थात् मंदतासे ) होनेवाला बन्ध नही होता परन्तु निर्जरा ही है।"

(४) श्रीर फिर गाथा २३६ की टीका तथा भावार्थमें कहा है— टीका—क्योंकि सम्यग्दृष्टि, टंकोत्कीर्गा एक ज्ञायक स्वभावमयपनेकी लेकर ज्ञानकी समस्त काक्तिको प्रगट करनेसे—विकसित करनेसे, फैलानेसे प्रभाव उत्पन्न करता है श्रतः प्रभावना करनेवाला है इसीलिये इसके ज्ञानकी प्रभावनाके अप्रकर्षसे (अर्थात् ज्ञानकी प्रभावनाकी वृद्धि न होनेसे) होनेवाला बन्ध नहीं होता परन्तु निर्जरा ही है।

भावार्थ—प्रभावनाका अर्थ है प्रगट करना, उद्योत करना आदि; इसलिए जो निरन्तर ग्रम्याससे भ्रपने ज्ञानको प्रगट करता है—बढ़ाता है उसके प्रभावना भ्रज्ज होता है। ग्रीर उसके अप्रभावना कृत कर्मीका बंधन नहीं है, कर्म रस देकर खिर जाता है—भड़ जाता है इसीलिये निर्जरा ही है।

- (५) इस प्रकार अनेकान्त दृष्टिमें स्पष्टरूपसे सर्वांग व्याख्या कहीं जाती है। जहाँ व्यवहारनयसे व्याख्या की जाय वहाँ निर्जराका ऐसा अर्थ होता है:— 'आशिकरूपसे विकारकी हानि और पुराने कर्मोका खिर जाना, किन्तु इसमें 'जो धुद्धिकी वृद्धि है सो निर्जरा है' ऐसा गिमतरूपसे अर्थ कहा है।
- (६) श्रष्टपाहुडमें भावप्राभृतकी ११४ वी गाथाके भावार्थमें संवर, निर्जरा तथा मोक्षकी व्याख्या निम्न प्रकार की है—

'पांचवां सवर तत्त्व है। राग-द्वेष-मोहरूप जीवके विभावका न होना और दर्शन ज्ञानरूप चेतना भावका स्थिर होना सो संवर है, यह जीवका निज भाव है और इससे पुदूल कर्म जिनत भ्रमण दूर होता है। इस तरह इन तत्त्वोकी भावनामे भ्रात्मतत्त्वकी भावना प्रधान है; इससे कर्मकी निजरा होकर मोक्ष होता है। भ्रमुक्रमसे आत्माके भाव धुद्ध होना सो निजरा तत्त्व है और सर्वकर्मका ग्रभाव होना सो मोक्ष तत्त्व है।'

६—इस तरह संवर तत्त्वमे आत्माकी गुद्ध पर्याय प्रगट होती है श्रीर निर्जरा तत्त्वमे आत्माकी गुद्ध पर्यायकी वृद्धि होती है। इस गुद्ध पर्याय को एक शब्दसे 'गुद्धोपयोग' कहते हैं, दो शब्दोसे कहना हो तो संवर श्रीर निर्जरा कहते हैं श्रीर तीन शब्दोसे कहना हो तो 'सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र' कहते हैं। सवर श्रीर निर्जरामे श्राशिक गुद्ध पर्याय होती है ऐसा समकता।

इस शास्त्रमे जहाँ जहाँ संवर श्रीर निर्जराका कथन हो वहाँ वहाँ ऐसा समभना कि आत्माकी पर्याय जिस श्रशमे शुद्ध होती है वह संवर— निर्जरा है। जो विकल्प राग या शुभभाव है वह सवर—निर्जरा नही। परन्तु इसका निरोध होना और आशिक श्रशुद्धिका खिर जाना—भड़ जाना सो संवर—निर्जरा है।

७—- श्रज्ञानी जीवने अनादिसे मोक्षका वीजरूप सवर-निर्जराभाव कभी प्रगट नही किया और इसका यथार्थ स्वरूप भी नही समका। सवर-निर्जरा स्वयं घर्म है, इनका स्वरूप समभे विना घर्म कैसे हो सकता है? इसलिये मुमुक्षु जीवोंको इसका स्वरूप समभना श्रावश्यक है; आचायंदेव इस श्रध्यायमें इसका वर्णन थोड़ेमें करते हैं इसमें पहले संवरका स्वरूप वर्णन करते है।

#### संवरका लक्षण

## श्रास्रव निरोधः संवरः ॥१॥

ध्रथं—[ श्रास्रव निरोध: ] आस्तवका रोकना सो [ संवर: ] संवर है श्रर्थात् श्रात्मामें जिन कारणोंसे कर्मोका श्रास्रव होता है उन कारणोंको दूर करनेसे कर्मीका आना रुक जाता है उसे संवर कहते है।

#### टीका

- १--संवरके दो भेद हैं-भावसंवर भीर द्रव्यसंवर। इन दोनोंकी व्याख्या भूमिकाके तीसरे फिकरेके (७) उपभेदमें दी है।
- २—संवर घर्म है; जीव जब सम्यग्दर्शन प्रगट करता है तब संवर का प्रारम्भ होता है; सम्यग्दर्शनके बिना कभी भी यथार्थ संवर नहीं होता। सम्यग्दर्शन प्रगट करनेके लिये जीव, ग्रजीव, आस्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोक्ष इन सात तत्त्वोंका स्वरूप यथार्थरूपसे ग्रीर विपरीत अभिप्राय रहित जानना चाहिये।
- ३—सम्यग्दर्शेन प्रगट होनेके बाद जीवके आंशिक वीतरागभाव भीर आंशिक सरागभाव होता है; वहाँ ऐसा समभाना कि वीतरागभावके द्वारा संवर होता है और सरागभावके द्वारा बन्ध होता है।
- ४—वहुतसे जीव श्रहिंसा बादि शुभास्त्रवको संवर मानते हैं किन्तु यह भूल है। शुभास्त्रवसे तो पुण्यबन्ध होता है। जिस भाव द्वारा बन्ध हो उसी भावके द्वारा संवर नहीं होता।
- ५—ग्रात्माके जितने ग्रंशमें सम्यग्दर्शन है उतने ग्रंशमें संवर है और बंध नहीं, किन्तु जितने ग्रंशमें राग है उतने ग्रंशमें बंध है; जितने ग्रंशमे सम्यग्ज्ञान है उतने ग्रंशमें संवर है, बंध नही किन्तु जितने ग्रंशमें राग है उतने ग्रंशमें वंध है तथा जितने ग्रंशमें सम्यक्चारित्र है उतने ग्रंशमें

संवर है बन्ध नहीं; किन्तु जितने श्रंशमे राग है उतने अंशमें बन्व है— (देखो पुरुषार्थ सिद्धचुपाय गाथा २१२ से २१४)

६-प्रश्न—सम्यग्दर्शन संवर है और बन्धका कारण नहीं तो फिर अध्याय ६ सूत्र २१ में सम्यक्त्वकों भी देवायुकर्मके आस्रवका कारण क्यों कहा ? तथा अध्याय ६ सूत्र २४ में दर्शन विशुद्धिसे तीर्थकर कर्मका श्रास्त्रव होता है ऐसा क्यों कहा ?

उत्तर—तीर्थंकर नाम कर्मका बन्च चौथे गुग्स्थानसे आठवें गुग्स्थानके छट्टे भाग पर्यंत होता है श्रीर तीन प्रकारके सम्यक्त्वको भूमि-कामे यह बन्घ होता है। वास्तवमे (भूतार्थनयसे—निश्चयनयसे) सम्य-रह्यंन स्वयं कभी भी बन्धका कारण नही है, किन्तु इस भूमिकामे रहे हुए रागसे ही बन्घ होता है। तीर्थंकर नामकर्मके बन्धका कारण भी सम्य-रह्यंन स्वयं नही, परन्तु सम्यग्दर्शनको भूमिकामे रहा हुआ राग वन्धका कारण है। जहाँ सम्यग्दर्शनको आस्रव या बन्धका कारण कहा हो वहाँ मात्र उपचारसे (व्यवहार) कथन है ऐसा समभना, इसे अभूतार्थनयका कथन भी कहते हैं। सम्यग्ज्ञानके द्वारा नयविभागके स्वरूपको यथार्थ जाननेवाला ही इस कथनके श्राज्ञयको अविरुद्धरूपसे समभता है।

प्रभमें जिस सूत्रका आधार दिया गया है उन सूत्रोको टीकामे भी खुलासा किया है कि सम्यग्दर्शन स्वयं बन्धका कारण नही है।

७—ित्रिय सम्यद्धि जीवके चारित्र अपेक्षा दो प्रकार हैं— सरागी और वोतरागी। जनमेसे सराग—सम्यद्धि जीव राग सहित हैं अतः रागके कारण जनके कर्म प्रकृतियोका भ्रास्रव होता है और ऐसा भी कहा जाता है कि इन जीवोके सरागसम्यक्त है, परन्तु यहाँ ऐसा समक्षना कि जो राग है वह सम्यक्त्वका दोष नहीं किन्तु चारित्रका दोप है। जिन सम्यद्धि जीवोके निर्दोष चारित्र है जनके वीतराग सम्यक्त्व कहा जाता है वास्तवमे ये दो जीवोके सम्यद्धांनमे भेद नहीं किन्तु चारित्रके भेदकी भ्रपेक्षासे ये दो भेद हैं। जो सम्यद्धि जीव चारित्रके दोप सहित हैं जनके सराग सम्यक्त्व है ऐसा कहा जाता है ग्रीर जिस जीवके निर्दोप चारित्र है जनके वीतराग सम्यक्त्व है ऐसा कहा जाता है। इस तरह चारित्रकी सदोषता या निर्दोषताकी अपेक्षासे ये मेद हैं। सम्यग्दर्शन स्वयं संवर हैं भीर यह तो शुद्ध भाव ही है, इसीलिये यह आस्रव या बन्धका कारण नहीं है।

#### संवरके कारण

## स गुप्तिसमितिधर्मानुप्रेचापराषहजयचारित्रैः ॥२॥

भ्रयं—[ गुप्तिसमितिधर्मानुश्रेक्षापरीषहजयचारित्रैः ] तीन गुप्ति, पाँच समिति, दश धर्मे, बारह अनुश्रेक्षा, बानोस परीषहजय श्रीर पाँच चारित्र इन छह कारणोसे [ सः ] संवर होता है।

#### टीका

१—जिस जीवके सम्यग्दर्शन होता है उसके ही संवरके ये छह कारण होते हैं; मिध्यादृष्टिके इन छह कारणोंमेंसे एक भी यथार्थ नहीं होता। सम्यग्दृष्टि गृहस्थके तथा साधुके ये छहों कारण यथासम्भव होते हैं (देखो पुरुषार्थ सिद्धचुपाय गाथा २०३ की टीका) संवरके इन छह कारणोका यथार्थ स्वरूप समके विना संवरका स्वरूप समक्षनेमें भी जीवकी भूल हुये विना नहीं रहती। इसलिये इन छह कारणोंका यथार्थ स्वरूप समक्षना चाहिये।

#### २-- गुप्तिका स्वरूप

(१) कुछ लोग मन-वचन-कायकी चेष्ठा दूर करने, पापका चितवन न करने, मीन घारण करने तथा गमनादि न करनेको गुप्ति मानते हैं किन्तु यह गुप्ति नही है; क्योंकि जीवके मनमें भक्ति ग्रादि प्रशस्त रागादिकके धनेक प्रकारके विकल्प होते हैं और वचन-कायकी चेष्ठा रोकनेका जो भाव है सो तो ग्रुभ प्रवृत्ति है, प्रवृत्तिमें गुप्तिपना नहीं बनता । इसलिये वीतराग नाय होने पर जहाँ मन-वचन-कायकी चेष्ठा नही होती वहाँ यथार्थ गुप्ति है । यथार्थरीत्या गुप्तिका एक ही प्रकार है और यह वीतराग भावरूप है । निमित्तकी श्रपेदासे गुप्तिके ३ भेद कहे हैं । मन-वचन-काय ये तो पर द्रव्य है, इसकी कोई किया वन्य या अवन्धत्वका कारण नहीं है ।

वीतराग भाव होनेपर जीव जितने भ्रंशमे मन-वचन-कायकी तरफ नहीं लगता उतने भ्रशमे निश्चय गुप्ति है ग्रीर यही संवरका कारण है। (मोक्षमार्ग प्रकाशक से)

- (२) जो जीव नयोके रागको छोडकर निज स्वरूपमें गुप्त होता है उस जीवके गुप्ति होती है। उनका चित्त विकल्प जालसे रहित शांत होता है श्रीर वह साक्षात् अमृत रसका पान करते हैं। यह स्वरूप गुप्तिकी शुद्ध किया है। जितने श्रशमे वीतराग दशा होकर स्वरूपमे प्रवृत्ति होती है उत्तने श्रंशमे गुप्ति है; इस दशामे क्षोभ मिटता है श्रीर अतीन्द्रिय सुख अनुभवमे आता है। (देखो श्री समयसार कलश ६९ पृष्ठ १७५)
- (३) सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान पूर्वक लौकिक वांछा रहित होकर थोगोंका यथार्थ निग्रह करना सो गुप्ति है। योगोके निमित्तसे आने वाले कर्मोका आना बंघ पड जाना सो संवर है। (तत्त्वार्थसार अ०६ गा०५)
- (४) इस अध्यायके चौथे सूत्रमे ग्रुप्तिका लक्षण कहा है इसमे बतलाया है कि जो 'सम्यक् योग निग्रह' है सो ग्रुप्ति है। इसमे सम्यक् शब्द अधिक उपयोगी है, वह यह बतलाता है कि विना सम्यग्दर्शनके योगोका यथार्थ निग्रह नहीं होता अर्थात् सम्यग्दर्शन पूर्वक ही योगोंका यथार्थ निग्रह हो सकता है।
- (५) प्रश्न—योग चौदहवें गुएास्थानमे रुकता है, तेरहवें गुएा-स्थान तक तो वह होता है, तो फिर नीचेकी सूमिकावालेके 'योगका निग्रह' (गुप्ति) कहासे हो सकती है ?

उत्तर—प्रात्माका उपयोग मन, वचन, कायकी तरफ जितना न लगे उतना योगका निग्रह हुम्रा कहलाता है। यहा योग शब्दका भ्रयं 'प्रदेशोंका कंपन' न समभना। प्रदेशोंके कपनके निग्रहको गुप्ति नहीं कहा जाता किन्तुः इसे तो श्रकपता या श्रयोगता कहा जाता है; यह अयोग अवस्था चौदहवे गुण्एस्थानमे प्रगट होती है ग्रौर गुप्ति तो चौथे गुण्एस्थानमें भी होती है। (६) वास्तवमें आत्माका स्वरूप ( निजरूप ) ही परम गुप्ति है, इसीलिये आत्मा जितने भ्रंशमें अपने शुद्धस्वरूपमें स्थिर रहे उतने भ्रंशमें गुप्ति है [ देखो, श्री समयसार कलश १५८ ]

३-आत्माका वीतराग भाव एकरूप है और निमित्तकी श्रपेक्षासे गुप्ति, समिति, धर्म, श्रनुप्रेक्षा, परीषहजय श्रीर चारित्र ऐसे प्रथक् प्रथक् भेद करके समभाया जाता है; इन भेदोंके द्वारा भी अभेदता वतलाई है। स्वरूपकी श्रभेदता संवर निर्जराका कारण है।

४-गुप्ति, सिमिति आदिके स्वरूपका वर्णन चौथे सूत्रसे प्रारम्भ करके अनुक्रमसे कहेगे ॥ २ ॥

# निर्जरा और संवरका कारण

## तपसा निर्जरा च ॥ ३ ॥

भ्रथं—[ तपसा ] तप से [ निर्जरा च ] निर्जरा होती है श्रीर संवर भी होता है।

#### टीका

१-दश प्रकारके धमें में तपका समावेश होजाता है तो भी उसे यहाँ प्रथक् कहनेका कारण यह है कि यह संवर और निर्जरा दोनोंका कारण है श्रोर उसमें संवरका यह प्रधान कारण है।

२—यहाँ जो तप कहा है सो सम्यक् तप है, क्योंकि यह तप ही संवर निर्जराका कारण है। सम्यादृष्टि जीवके ही सम्यक् तप होता है मिण्यादृष्टिके तपको बालतप कहते हैं श्रीर यह श्रास्त्रव है, ऐसा छट्टे श्रच्याय के १२ वें सूत्रकी टीकामें कहा है। इस सूत्रमें दिये गये 'च' शब्दमें वालतप का समावेश होता है जो सम्यादर्शन श्रीर श्रात्मज्ञानसे रहित हैं ऐसे जीव चाहे जितना तप करें तो भी उनका समस्त तप बालतप ( अर्थात् श्रज्ञानतप, सूर्खतावाला तप ) कहलाता है ( देखो समयसार गाथा १५२ ) सम्यादर्शन पूर्वंक होने वाले तपको उत्तम तपके रूपमें इस अध्यायके छट्टे सूत्रमें वर्णंन किया है।

## (२) तपका अर्थ

श्री प्रवचनसारकी गाथा १४ मे तपका अर्थ इस तरह दिया है— 'स्वरूपविश्रांत निस्तरंग चैतन्यप्रतपनाच तपः ग्रर्थात् स्वरूपमे विश्रात, तरंगोसे रहित जो चैतन्यका प्रतपन है सो तप है।'

### ४---तपका स्वरूप और उस सम्वन्धी होनेवाली भृल

- (१) बहुतसे अनशनादिको तप मानते हैं और उस तपसे निर्जरा मानते हैं, किंतु बाह्य तपसे निर्जरा नहीं होती, निर्जराका कारण तो शुद्धोपयोग है। शुद्धोपयोगमें जीवको रमणता होने पर अनशनके विना 'जो शुभ अशुभ इच्छा का निरोध होता है' सो सवर है। यदि वाह्य दुःख सहन करनेसे निर्जरा हो तो तियँचादिक भी भूख प्यासादिक हुं ख सहन करते हैं इसीलिये उनके भी निर्जरा होनी चाहिये। (मो० प्र०)
- (२) प्रश्न—तियंचादिक तो पराघीनरूपसे भूख प्यासादिक सहन करते हैं किंतु जो स्वाधीनतासे घर्मकी बुद्धिसे उपवासादिरूप तप करे उस के तो निर्जरा होगी न?

उत्त — घमंकी बुद्धिसे बाह्य उपवासादिक करे किन्तु वहाँ ग्रुम, अग्रुम या शुद्ध रूप जैसा उपयोग परिएामता है उसीके अनुसार वंघ या निर्जरा होती है। यदि अग्रुम या शुमरूप उपयोग हो तो वघ होता है ग्रीर सम्यग्दर्शन पूर्वक शुद्धोपयोग हो तो घमं होता है। यदि वाह्य उपवासमें निर्जरा होती हो तो ज्यादा उपवासादि करनेसे ज्यादा निर्जरा हो ग्रीर थोड़े उपवासादि करनेसे थोड़ी निर्जरा होगी ऐसा नियम हो जायगा तया निर्जराका मुख्य कारए उपवासादि ही हो जायगा किंतु ऐसा नहीं होता, क्योंक बाह्य उपवासादि करने पर भी यदि दुष्ट परिएाम करे तो उसके निर्जरा कैसे होगी ? इससे यह सिद्ध होता है कि श्रग्रुम, शुभ या गुद्ध-रूपसे जैसा उपयोगका परिएामन होता है उसीके अनुसार वंघ या निर्जरा होती है इसीलिये उपवासादि तप निर्जराके मुख्य कारए। नहीं हैं, किन्तु अश्रुम तथा शुभ परिएाम तो वन्धके कारए। हैं और शुद्ध परिएाम निर्जराका कारए। हैं।

(३) प्रश्न—यदि ऐसा है तो सूत्रमें ऐसा वयों कहा कि 'तपसे भी निर्जरा होती है।'

उत्तर—वाह्य उपवासादि तप नही किन्तु तपकी व्याख्या इसप्रकार है कि 'इच्छा निरोधस्तपः' अर्थात् इच्छाको रोकना सो तप है। जो गुभ अशुभ इच्छा है सो तप नही है किन्तु गुभ—अशुभ इच्छाके दूर होनेपर जो शुद्ध खपयोग होता है सो सम्यक् तप है ग्रीर इस तपसे ही निर्जरा होती है।

(४) प्रश्न--- श्राहारादि लेनेरूप श्रशुभ भावकी इच्छा दूर होनेपर तप होता है किन्तु उपवासादि या प्रायिवत्तादि शुभ कार्य है इसकी इच्छा तो रहती है न?

उत्तर—ज्ञानी पुरुषके उपवासादिकी इच्छा नहीं किंतु एक शुद्धी-पयोगकी ही भावना है। ज्ञानी पुरुष उपवासादिके कालमें शुद्धोपयोग बढ़ाता है, किंतु जहाँ उपवासादिसे शरीरकी या परिग्णामोंकी शिथिलताके द्वारा शुद्धोपयोग शिथिल होता जानता है वहाँ आहारादिक ग्रहण करता है। यदि उपवासादिसे ही सिद्धि होती हो तो श्री ग्रजितनाथ ग्रादि तेईस तीर्थंकर दीक्षा लेकर दो उपवास ही क्यों घारण करते? उनकी तो शक्ति भी बहुत थी, परन्तु जैसा परिणाम हुवा वैसे ही साधनके द्वारा एक चीत-राग शुद्धोपयोगका अभ्यास किया। (मो० प्र० पृ० ३३६)

(५) प्रश्न-यि ऐसा है तो भ्रनशनादिककी तप संज्ञा क्यों कही है।

उत्तर—अनशनादिकको बाह्य तप कहा है। बाह्य अर्थात् वाहरमें दूसरोंको दिखाई देता है कि वह तपस्वी है। तथापि वहाँ भी स्वयं जैसा अंतरंग परिगाम करेगा वैसा ही फल प्राप्त करेगा। शरीरको किया जीवको कुछ फल देनेवाली नही है। सम्यग्दृष्टि जीवके वीतरागता बढ़ती है वही सचा (यथार्थ) तप है। अनशनादिकको मात्र निमित्तको अपेक्षा से 'तप' सज्ञा दी गई है।

#### ५-तपके फलके बारेमें स्पष्टीकरण

सम्यग्हिष्टिके तप करनेसे निर्जरा होती है श्रौर साथमें पुण्यकर्मका बन्ध भी होता है परन्तु ज्ञानी पुरुषोके तपका प्रधान फल निर्जरा है इसी-लिये इस सूत्रमे ऐसा कहा है कि तपसे निर्जरा होती है। जितनी तपमे न्यूनता होती है उतना पुण्यकर्मका बन्ध भी हो जाता है; इस अपेक्षासे पुण्यका बन्ध होना यह तपका गौर्ण फल कहलाता है। जैसे खेती करनेका प्रधान फल तो धान्य उत्पन्न करना है, किन्तु भूसा श्रादि उत्पन्न होना यह उसका गौणफल है उसीप्रकार यहाँ ऐसा समम्मना कि सम्यग्हिष्टिके तपका जो विकल्प श्राता है वह रागरूप होता है अतः उसके फलमे पुण्य बन्ध हो जाता है श्रौर जितना राग दूटकर (दूर होकर) वीतरागभाव—गुद्धोप-योग बढ़ता है वह निर्जराका कारण है। श्राहार पेटमे जाय या न जाय वह बन्ध या निर्जराका कारण नही है क्योंकि यह परद्रव्य है और परद्रव्य का परिण्यन श्रात्माके श्राधोन नही है इसीलिये उसके परिण्यनसे आत्मा को लाभ नुकसान नही होता। जीवके अपने परिण्यामसे ही लाभ या नुकसान होता है।

६—- प्रध्याय द सूत्र २३ मे भी निर्जरा सम्बन्धी वर्णन है अतः उस सूत्रकी टीका यहाँ भी बाँचना। तपके १२ भेद बतलाये हैं इस संवधी विशेष स्पष्टीकरण इसी अध्यायके १६-२० वें सूत्रमे किया गया है अतः वहाँसे देख लेना।।३॥

## गुप्तिका लक्षण और भेद सम्यग्योगनिश्रहो गुप्तिः ॥४॥

ग्रर्थ—[ सम्वक् योगनिग्रहो ] भले प्रकार योगका निग्रह करना सो [ गुप्तिः ] गुप्ति है।

#### टीका

१—इस सूत्रमें सम्यक् शब्द बहुत उपयोगी है, वह यह वतलाता है कि सम्यव्दर्शनपूर्वक ही गुप्ति होती है; अज्ञानीके गुप्ति नही होती। तथा सम्यक् शब्द यह भी वतलाता है कि जिस जीवके गुप्ति होती है उस जीवके विषय सुखकी श्रिभलाषा नहीं होती। यदि जीवके संक्लेशता ( आकुलता ) हो तो उसके गुप्ति नहीं होती। दूसरे सूत्रकी टीकामें गुप्तिका स्वरूप बतलाया है वह यहाँ भी लागू होता है।

## २. गुप्तिकी च्याख्या

(१) जीवके उपयोगका मनके साथ युक्त होना सो मनोयोग है, वचनके साथ युक्त होना सो वचनयोग है और कायके साथ युक्त होना सो काययोग है तथा उसका ग्रभाव सो श्रनुक्रमसे मनगुप्ति, वचनगुप्ति श्रीर कायगुप्ति है इस तरह निमित्तके अभावकी ग्रपेक्षासे गुप्तिके तीन भेद है।

पर्यायमें शुद्धोपयोगकी हीनाधिकता होती है तथापि उसमें शुद्धता तो एक ही प्रकारकी है; निमित्तकी ग्रपेक्षासे उसके ग्रनेक भेद कहे जाते हैं।

जब जीव वीतरागभावके द्वारा श्रपनी स्वरूप गुप्तिमें रहता है तब मन, वचन और कायकी ओरका आश्रय छूट जाता है, इसीलिये उसकी नास्तिकी श्रपेक्षासे तीन मेद होते हैं, ये सब मेद निमित्तके हैं ऐसा जानना।

- (२) सर्व-मोह-रागद्धेषको दूर करके खंडरिहत अद्वैत परम चैतन्यमें भलीमाँति स्थित होना सो निश्चयमनोगुप्ति है; सम्पूर्णं असत्यभाषाको इस तरह त्यागना कि ( अथवा इस तरह मौनव्रत रखना कि ) मूर्तिक द्रव्यमें, अमूर्तिक द्रव्यमें या दोनोंमें चचनकी प्रवृत्ति रुके और जीव परमचेतन्यमें स्थिर हो सो निश्चयवचनगुप्ति है। संयमघारी मुनि जब अपने चैतन्यस्वरूप चैतन्यशरीरसे जड़ शरीरका भेदज्ञान करता है ( अर्थात् शुद्धात्माके अनुभवमे लीन होता है ) तब अंतरंगमें स्वात्माको उत्कृष्ट मूर्तिकी निश्चलता होना सो कायगुप्ति है। ( नियमसार गाथा ६१-७० और टीका )
  - (३) अनादि अज्ञानी जीवोंने कभी सम्यग्गुप्ति घारण नहीं की। अनेकबार द्रव्यिलगी मुनि होकर जीवने जुभोपयोगरूप गुप्ति—समिति आदि निरितचार पालन की किन्तु वह सम्यक् न थी। किसी भी जीवको सम्यग्दर्शन प्राप्त किये बिना सम्यग्गुप्ति नहीं हो सकती श्रीर उसका भव

भ्रमण दूर नहीं हो सकता। इसलिये पहले सम्यग्दर्शन प्रगट करके क्रम-क्रमसे आगे बढ़कर सम्यग्गुप्ति प्रगट करनी चाहिये।

(४) छठे गुएस्थानवर्ती साधुके शुभभावरूप गुप्ति भी होती है इसे व्यवहार गुप्ति कहते हैं, किन्तु वह भ्रात्माका स्वरूप नही है, वह शुभ विकल्प है इसीलिये ज्ञानी उसे हेयरूप समभते हैं, क्योंकि इससे वन्च होता है, इसे दूर कर साधु निविकल्पदशामे स्थिर होता है; इस स्थिरताको निश्चयगुप्ति कहते हैं; यह निश्चयगुप्ति सवरका सच्चा कारए है।।४।।

दूसरे सूत्रमें संवरके ६ कारण बतलाये हैं, उनमेसे गुप्तिका वर्णन पूर्ण हुआ अब समितिका वर्णन करते है।

#### समितिके ५ मेद

## ईयभाषेषणादाननिचेपोत्सर्गाः समितयः ॥५॥

श्चर्य—[ ईर्याभाषेषरादाननिक्षेपोत्सर्गाः ] सम्यक् ईर्या, सम्यक् भाषा, सम्यक् ऐषराा, सम्यक् श्रादाननिक्षेप और सम्यक् उत्सर्ग—ये पाँच [ समितयः ] समिति हैं ( चौथे सूत्रका 'सम्यक्' शब्द इस सूत्रमे भी लागू होता है )

#### टीका

#### १-समितिका स्वरूप और उस सम्बन्धी होनेवाली भूल

- (१) अनेकों लोग परजीवोंकी रक्षाके लिये यत्नाचार प्रवृत्तिकों सिमिति मानते है, किन्तु यह ठीक नहीं है, क्योंकि हिंसाके परिगामोंसे तो पाप होता है, और यदि ऐसा माना जावे कि रक्षाके परिगामोंसे संवर होता है तो फिर पुण्यबन्धका कारण कीन होगा ? पुनम्ब एषणा सिमितिमें भी यह अर्थ घटित नहीं होता क्योंकि वहाँ तो दोष दूर होता है किन्तु किसी पर जीवकी रक्षाका प्रयोजन नहीं है।
- (२) प्रश्न—तो फिर सिमितिका यथार्थं स्वरूप क्या है ? उत्तर—मुनिके किंचित् राग होने पर गमनादि क्रिया होती है, वहाँ उस क्रियामें अति श्रासक्तिके अभावसे उनके प्रमादरूप प्रवृत्ति नहीं

होती, तथा दूसरे जीवोंको दुःखी करके अपना गमनादिरूप प्रयोजन नहीं साघते, इसीलिये उनसे स्वयं दया पलती है, इसी रूपमें यथार्थ समिति है। (देखो मोक्षमार्ग प्रकाशक देहली पृष्ठ ३३५)

श्र—अभेद उपचाररहित जो रत्नत्रयका मार्ग है, उस मार्गेरूप परम धर्म द्वारा ग्रपने ग्रात्म स्वरूपमें 'सम' ग्रथित् सम्यक् प्रकारसे 'इता' गमन तथा परिणमन है सो समिति है। ग्रथवा—

ब—स्व आत्माके परम तत्त्वमें लीन स्वाभाविक परमज्ञानादि परम धर्मोकी जो एकता है सो समिति है। यह समिति संवर-निर्जरारूप है। (देखो श्री नियमसार गाथा ६१)

- (३) सम्यग्दृष्टि जीव जानता है कि आत्मा परजीवका घात नहीं कर सकता, परद्रव्योंका कुछ नहीं कर सकता, भाषा बोल नहीं सकता, शरीरकी हलन-चलनादिरूप क्रिया नहीं कर सकता, शरीर चलने योग्य हो तब स्वयं उसकी क्रियावती शक्तिसे चलता है, परमाशु भाषारूपसे परिश्ममें योग्य हो तब स्वयं परिश्मता है, पर जीव उसके आयुकी योग्यताके अनुसार जीता या मरता है, लेकिन उस कार्यके समय अपनी योग्यतानुसार किसी जीवके राग होता है, इतना निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध है, इसीलिये निमित्तकी अपेक्षासे समितिके पाँच मेद होते हैं, उपादान अपेक्षा तो मेद नहीं पड़ता।
  - (४) गुष्ति निवृत्ति स्वरूप है और समिति प्रवृत्ति स्वरूप है। सम्यग्दृष्टिको समितिमें जितने अंशमें वीतरागभाव है उतने अंशमें संवर है और जितने अंशमें राग है उतने अंशमें वन्ध है।
  - (५) मिथ्यादृष्टि जीव तो ऐसा मानता है कि मैं पर जीवोंको बचा सकता हूँ तथा मैं पर द्रव्योंका कुछ कर सकता हूँ, इसीलिये उसके समिति होती ही नहीं। द्रव्यिलगी मुनिके शुभोपयोगरूप समिति होती है किन्तु वह सम्यक् समिति नहीं है और संवरका कारण भी नहीं है; पुनश्च वह तो शुभोपयोगको धर्म मानता है, इसीलिये वह मिथ्यात्वी है।

२—पहले समितिको आस्रवरूप कहा था और यहाँ संवररूप कहा है, इसका कारण बतलाते है—

छहें अध्यायके ५ वे सूत्रमे पचीस प्रकारकी क्रियाओं को आसव का कारण कहा है; वहाँ गमन आदिमे होनेवाली जो शुभरागरूप क्रिया है सो ईर्यापथ क्रिया है और वह पाँच समितिरूप है ऐसा बतलाया है और उसे बंघके कारणोमे गिना है। परन्तु यहाँ समितिको संवरके कारणमें गिना है, इसका कारण यह है कि, जैसे सम्यग्दृष्टिके वीतरागताके अनुसार पाँच समिति सवरका कारण होती है वैसे उसके जितने भ्रशमे राग है उतने भ्रशमें वह श्रास्त्रवका भी कारण होती है। यहाँ सवर अधिकारमे संवरकी मुख्यता होनेसे समितिको संवरके कारण्क्पसे वर्णन किया है श्रीर छट्ठे अध्यायमे श्रास्त्रवकी मुख्यता है ग्रता वहाँ समितिमें जो राग है उसे आस्त्रव के कारण्क्पसे वर्णन किया है।

रे—जपरोक्त प्रमाणानुसार समिति वह चारित्रका मिश्रभावरूप है ऐसा भाव सम्यग्दृष्टिके होता है, जसमे श्रांशिक वीतरागता है और श्रांशिक राग है। जिस श्रंशमें वीतरागता है जस श्रंशके द्वारा तो सवर ही होता है श्रीर जिस श्रंशमें सरागता है। उस श्रंशके द्वारा वघ हो होता है। सम्यग्दृष्टिके ऐसे मिश्ररूप भावसे तो सवर और बघ ये दोनों कार्य होते हैं किंतु श्रकेले रागके द्वारा ये दो कार्य नहीं हो सकते; इसीलिये 'अकेले प्रशस्त राग' से पुण्याश्रव भी मानना और संवर निर्जरा भो मानना सो श्रम है। मिश्ररूप भावमें भी यह सरागता है श्रीर यह वीत-रागता है ऐसी यथार्थ पहिचान सम्यग्दृष्टिके हो होती है, इसीलिये वे श्रवशिष्ट सरागभावको हेयरूपसे श्रद्धान करते हैं। मिश्र्यादृष्टिके सरागभाव श्रीर वीतरागभावको यथार्थ पहिचान नहीं है, इसीलिये वह सरागभावमें संवरका श्रम करके प्रशस्त रागरूप कार्योको उपादेयरूप श्रद्धान करता है।

#### ४--समितिके पांच भेद

जब साधु गुप्तिरूप प्रवतंनमे स्थिर नही रह सकते तव वे ईया, भाषा, एषिणा, श्रादान निक्षेप ग्रौर उत्सर्ग इन पाँच समितिमे प्रवर्तते हैं, उस समय असंयमके निमित्तसे बन्धनेवाला कर्म नहीं बन्वता सो उतना संवर होता है।

यह समिति मुनि और श्रावक दोनों यथायोग्य पालते हैं।

(देखो पुरुषार्थं सिद्धचुपाय गाथा २०३ का भावार्थ)

पाँच समितिकी व्याख्या निम्नप्रकार है:-

ई्यीसिमिति—चार हाथ आगे भूमि देखकर शुद्धमार्गमें चलना।

भाषासमिति—हित, मित और प्रिय वचन बोलना।

एषणासमिति—श्रावकके घर; विधिपूर्वक दिनमें एक ही वार निर्दोष श्राहार लेना सो एषगासिमिति है।

आदानित्वेपसिति—सावधानी पूर्वक निजँतु स्थानको देखकर वस्तुको रखना, देना तथा उठाना ।

उत्सर्गसमिति - जीव रहित स्थानमें मल-मूत्रादिका क्षेपण करना।

यह व्यवहार व्याख्या है; यह मात्र निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध बतलाती है, परन्तु ऐसा नहीं समक्षना कि जीव पर द्रव्यका कर्ता है और पर द्रव्यकी अवस्था जीवका कर्म है।। १।।

दूसरे सूत्रमें संवरके ६ कारण बतलाये है, उनमें से समिति और गुप्तिका वर्णन पूर्ण हुम्रा। अब दश धर्मका वर्णन करते है।

#### दश धर्म

## उत्तमत्तमामार्दवार्जवशौचसत्यसंयमतपस्त्यागार्किच्न्य बह्मचर्याणि धर्मः ॥ ६ ॥

श्रर्थ—[ उत्तमक्षम।मार्दवार्जवशीचसत्यसंयमतपस्त्यागाकिचन्य-ब्रह्मचर्यािश ] उत्तम क्षमा, उत्तम मार्दव, उत्तम श्रार्जव, उत्तम शीच, उत्तम सत्य, उत्तम सयम, उत्तम तप, उत्तम त्याग, उत्तम श्राकिचन्य और उत्तम ब्रह्मचर्य ये दश [ धर्माः ] धर्म हैं।

#### टीका

१. प्रश्न—ये दश प्रकारके धर्म किसलिये कहे ? उत्तर—प्रवृत्तिको रोकनेके लिये प्रथम गुष्ति बतलाई; उस गुप्तिमें

प्रवृत्ति करनेमें जब जीव असमर्थं होता है तब प्रवृत्तिका उपाय करनेके लिये समिति कही। इस समितिमे प्रवर्तनेवाले मुनिको प्रमाद दूर करनेके लिये ये दश प्रकारके धर्म बतलाये हैं।

२—इस सूत्रमें बतलाया गया 'उत्तम' शब्द क्षमा ग्रादि दशों घर्मों को लागू होता है, यह गुणवाचक शब्द है। उत्तम क्षमादि कहनेसे यहाँ रागरूप क्षमा न लेना किन्तु स्वरूपकी प्रतीति सहित कोघादि कषायके अभावरूप क्षमा समभना। उत्तम क्षमादि गुण प्रगट होनेपर कोघादि कषायका श्रभाव होता है, उसीसे आस्रवकी निवृत्ति होती है श्रयात् संवर होता है।

## ३-धर्मका स्वरूप और उस सम्वन्धी होनेवाली भूल

जिसमे न राग द्वेष है, न पुण्य है, न क्षाय है, न न्यून-अपूर्ण है और न विकारित्व है ऐसे पूर्ण वीतराग ज्ञायकमात्र एकरूप स्वभावकी जो प्रतीति लक्ष-ज्ञान भ्रीर उसमें स्थिर होना सो सच्चा धर्म है, यह वीतरागकी श्राज्ञा है।

वहुतसे जीव ऐसा मानते हैं कि बंधादिक में भयसे ग्रथवा स्वर्ग मोक्ष की इच्छासे क्रोवादि न करना सो घम है। परन्तु उनकी यह मान्यता मिथ्या है—ग्रसत् है क्यों कि उनके क्रोवादि करने का अभिप्राय तो दूर नहीं हुग्रा। जैसे कोई मनुष्य राजादिक में भयसे या महन्तपनके लोभसे परस्त्री सेवन नहीं करता तो इस कारणसे उसे त्यागी नहीं कहा जा सकता; इसी प्रमाणसे उपरोक्त मान्यता वाले जीव भी क्रोवादिक ते त्यागी नहीं हैं, भीर न उनके घम होता है। (मो० प्र०)

प्रश्न-तो कोघादिकका त्याग किस तरह होता है ?

उत्तर—पदार्थं इष्ट-ग्रनिष्ट मालूम होनेपर कोघादिक होते हैं। तत्त्वज्ञानके अभ्याससे जब कोई पदार्थं इष्ट-अनिष्ट मालूम न हो तव कोधा-दिक स्वयं उत्पन्न नहीं होते श्रीर तभी यथार्थं घमं होता है।

४---क्षमादिककी व्याख्या निम्नप्रकार है:---

- (१) क्षमा—िनंदा, गाली, हास्य, ग्रनादर, मारना, शरीरका घात करने ग्रादि होनेपर अथवा ऐसे प्रसंगोंको निकट ग्राते देखकर भावोंमें मिलनता न होना सो क्षमा है।
- (२) मार्द्व—जाति ग्रादि बाठ प्रकारके मदके ग्रावेशसे होनेवाले अभिमानका अभाव सो मार्दव है अथवा मैं परद्रव्यका कुछ भी कर सकता है ऐसी मान्यतारूप ग्रहंकारभावको जड़मूलसे उखाड़ देना सो मार्दव है।
  - (३) आर्जन-माया-कपटसे रहितपन, सरलता-सीघापन को आर्जन कहते हैं।
  - (४) शौच—लोभसे उत्कृष्टरूपसे उपराम पाना-निवृत्त होना सो शौच-पवित्रता है।
  - (५) सत्य—सत् जीवोंमें-प्रशंसनीय जीवोंमें साधु वचन (सरल वचन) बोलनेका जो भाव है सो सत्य है।

प्रश्न-- उत्तम सत्य और भाषा समिति में क्या अन्तर है ?

उत्तर—समितिरूपमें प्रवर्तने वाले मुनिके साधु श्रीर असाधु पुरुषोंके प्रति वचन व्यवहार होता है श्रीर वह हित, परिमित वचन है। उस मुनिको शिष्य तथा उनके भक्त (श्रावकों) में उत्तम सत्य ज्ञान, चारित्रके लक्षणादिक सीखने-सिखानेमे श्रधिक भाषा व्यवहार करना पड़ता है उसे उत्तम सत्य धर्म कहा जाता है।

- (६) संयम—सिमितिमें प्रवर्तनेवाले मुनिके प्राणियोंको पीड़ा न पहुँचाने-करनेका जो भाव है सो संयम है।
- (७) तप--भावकर्मका नाश करनेके लिये स्व की शुद्धताके प्रतपन को तप कहते हैं।
  - (८) त्याग-संयमी जीवोंको योग्य-ज्ञानादिक देना सो त्याग है।
- (९) आकिंचन्य—विद्यमान शरीरादिकमें भी संस्कारके त्यागके लिये 'यह मेरा है' ऐसे अनुरागको निवृत्तिको आकिंचन्य कहते हैं। आत्मा

स्वरूपसे भिन्न ऐसे शरीरादिक में या रागादिकमें ममत्वरूप परिणामोंके स्रभावको आर्किचन्य कहते है।

(१) ब्रह्मचर्य— स्त्री मात्रका त्यागकर अपने आत्म स्वरूपमें लीन रहना सो ब्रह्मचर्य है। पूर्वमे भोगे हुये स्त्रियोंके भोगका स्मरण तथा उसकी कथा सुननेके त्यागसे तथा स्त्रियोंके पास बैठनेके छोड़नेसे और स्वच्छंद प्रवृत्ति रोकनेके लिये गुरुकुलमे रहनेसे पूर्णरूपेण ब्रह्मचर्य पलता है। इन दशों शब्दोमें 'उत्तम' शब्द जोड़नेसे 'उत्तम' क्षमा आदि दश धर्म होते है। उत्तम क्षमा ग्रादि कहनेसे उसे शुभ रागरूप न समक्षना किन्तु क्षाय रहित शुभभावरूप समक्षना। (स० सि०)

### ५-दश प्रकारके धर्मीका वर्णन

क्षमाके निम्न प्रकार ५ मेद हैं:-

- (१) जैसे स्वयं निर्बल होनेपर सबलका विरोध नही करता, उसी प्रकार 'यदि में क्षमा करूं तो मुफे कोई परेशान न करेगा' ऐसे भावसे क्षमा रखना। इस क्षमामे ऐसी प्रतीति न हुई कि मैं क्रोध रहित ज्ञायक ऐसा त्रिकाल स्वभावसे शुद्ध हूँ' किन्तु प्रतिक्रलताके भयवश सहन करनेका राग हुआ इसीलिये वह यथार्थ क्षमा नहीं है, धर्म नहीं है।
- (२) यदि मैं क्षमा करूं तो दूसरी तरफसे मुक्ते नुकसान न हो किंतु लाभ हो-ऐसे भावसे सेठ आदिके उलाहनेको सहन करे, प्रत्यक्षमे क्रोध न करे, किन्तु यह यथार्थ क्षमा नहीं है, धर्म नहीं है।
- (३) यदि मैं क्षमा करूं तो कर्मबंघन एक जायगा, कोघ करनेसे नीच गतिमें जाना पड़ेगा इसलिये कोघ न करूं—ऐसे भावसे क्षमा करे किन्तु यह भी सच्ची क्षमा नहीं है, यह घर्म नहीं है, क्योंकि उसमें भय है, किन्तु नित्य ज्ञातास्वरूप की निर्भयता-निःसंदेहता नहीं है।
- (४) ऐसी वीतरागकी आज्ञा है कि क्रोघादि नहीं करना, इसी प्रकार शास्त्रमें कहा है, इसलिये मुभे क्षमा रखना चाहिये, जिससे मुभे पाप नहीं लगेगा और लाभ होगा-ऐसे भावसे शुभ परिणाम रखें और उसे

वीतरागकी आज्ञा माने किन्तु यह यथार्थ क्षमा नहीं है; क्योंकि यह पराधीन क्षमा है, यह धर्म नहीं है।

(५) 'सच्ची क्षमा' अर्थात् 'उत्तम क्षमा' का स्वरूप यह है कि आत्मा अविनाशी, अवघ, निर्मल ज्ञायक ही है, इसके स्वभावमें शुभाशुभ परिगाम का कर्त त्व भी नहीं है। स्वयं जैसा है वैसा स्व को जानकर, मानकर उसमें ज्ञाता रहना—स्थिर होना सो वीतरागकी आज्ञा है और यह धर्म है। यह पांचवी क्षमा कोधमें युक्त न होना, कोधका भी ज्ञाता ऐसा सहज अकषाय क्षमा स्वरूप निज स्वभाव है। इसप्रकार निर्मल विवेककी जागृति द्वारा शुद्धस्वरूपमें सावधान रहना सो उत्तम क्षमा है।

नोट-जैसे क्षमाके पांच भेद बतलाये तथा उसके पाचवें प्रकारको उत्तम क्षमाधर्म बतलाया, उसी प्रकार मार्दव, आर्जव, म्रादि सभी धर्मोमें ये पांचों प्रकार समभना भीर उन प्रत्येकमें पांचवां भेद ही धर्म है ऐसा समभना।

६-क्षमाने शुभ विकल्पना मै कर्ता नहीं हूँ ऐसा समसकर राग
हेषसे छूटकर स्वरूपनी सावधानी करना सो स्व की क्षमा है स्व सन्मुखता

के अनुसार रागादिकी उत्पत्ति न हो वही क्षमा है। 'क्षमा करना, सरलता
रखना' ऐसा निमित्तकी भाषामें बोला तथा लिखा जाता है, परन्तु इसका
अर्थ ऐसा समस्ता कि शुभ या शुद्ध परिगाम करनेका विकल्प करना सो
भी सहज स्वभावरूप क्षमा नहीं है। 'मैं सरलता रखूं, क्षमा करूं' ऐसा
भंगरूप विकल्प राग है, क्षमा धर्म नहीं है, क्योंकि यह पुण्य परिगाम भी
वंधभाव है, इससे अवंध अरागी मोक्षमार्गरूप धर्म नहीं होता और पुण्यसे
मोक्षमार्गमें लाभ-या पुष्टि हो ऐसा भी नहीं है। ६।।

दूसरे सूत्रमें कहे गये संवर के छह कारणों मेसे पहले तीन कारणों का वर्णन पूर्ण हुग्रा। भ्रव चौथा कारण बारह ग्रनुप्रेक्षा हैं, उनका वर्णन करते हैं।

<sub>बारह</sub> अनुप्रेक्षा अनित्याशरणसंसारैकत्वान्यत्वाशुच्यास्रवसंवरनिर्जरा

## लोकबोधिदुर्लभधर्मस्वाख्यातत्त्वानुर्वित्नमनुप्रेचाः॥७॥

अर्थ—[ अनित्याशरणसंसारेकत्वान्यत्वार्श्वेच्यास्रवसंवरनिर्जरा-लोकबोधिदुर्लभधर्मस्वाख्यातत्त्वानुचितनं] अनित्य, अशरण, संसार, एकत्व, अप्रन्यत्व, अशुचि, आस्रव, संवर, निर्जरा, लोक, बोधिदुर्लभ और धर्म इन बारहके स्वरूपका बारंबार चितवन करना सो [अनुप्रेक्षाः] अनुप्रेक्षा है।

१—कुछ लोग ऐसा मानते हैं कि अनित्यादि चिंतवनसे शरीरादिकों बुरा जान—हितकारी न जान उससे उदास होना सो अनुप्रेक्षा है, किंतु यह ठीक नहीं है; यह तो जैसे पहले कोई मित्र था तब उसके प्रति राग था और वादमे उसके अवगुण देखकर उदासीन हुआ उसी प्रकार पहले शरीरादिकसे राग था किन्तु बादमे उसके अनित्यत्व आदि अवगुण देखकर उदासीन हुआ, इसकी यह उदासीनता द्वेषरूप है, यह यथार्थ अनुप्रेक्षा नहीं है। (मो०प्र०)

प्रश्न—तो यथार्थ अनुप्रेक्षाका स्वरूप क्या है ?

उत्तर—जैसा स्व का-आत्माका और शरीरादिकका स्वभाव है वैसा पहचान कर भ्रम छोड़ना श्रीर इस शरीरादिकको मला जानकर राग न करना तथा बुरा जानकर द्वेष न करना; ऐसी यथार्थ उदासीनता के लिये श्रनित्यत्व श्रादिका यथार्थ चिंतवन करना सो ही वास्तविक अनु-प्रेक्षा है। उसमे जितनी बीतरागता बढती है उतना संवर है और जो राग रहता है वह बंबका कारण है। यह अनुप्रेक्षा सम्यग्दृष्टिके ही होती है क्योंकि यहीं सम्यक् अनुप्रेक्षा बतलाई है। श्रनुप्रेक्षाका श्रर्थ है कि आत्माको अनुसरण कर इसे देखना।

२-जैसे अग्निसे तपाया गया लोहेका पिंड तन्मय (अग्निमय) हो जाता है उसी प्रकार जब ग्रात्मा क्षमादिकमें तन्मय हो जाता है तब कोघादिक उत्पन्न नही होते। उस स्वरूपको प्राप्त करनेके लिये स्व सन्मुखतापूर्वक अनित्य आदि बारह भावनाग्रोका वारम्वार चितवन करना जरूरी है। वे बारह भावनाये आचार्यदेवने इस सूत्रमे वतलाई हैं।

### ३--वारह भावनाओंका स्वरूप

(१) अनित्यानुप्रेक्षा—हश्यमान, संयोगी ऐसे शरीरादि समस्त पदार्थं इन्द्रघनुष, विजली ग्रथवा पानीके बुदबुदेके समान शीघ्र नाश हो जाते हैं, ऐसा विचार करना सो अनित्य श्रनुप्रेक्षा है।

शुद्ध निश्चयसे आत्माका स्वरूप देव, असुर और मनुष्यके वैभवा-दिकसे रहित है, श्रात्मा ज्ञानस्वरूपी सदा शाश्वत है श्रीर संयोगी भाव अनित्य है—ऐसा चितवन करना सो अनित्य भावना है।

(२) अग्ररणानुप्रेक्षा—जैसे निर्जन वनमे भूखे सिहके द्वारा पकड़े हुये हिरएाके बच्चेको कोई शरएा नहीं है, उसी प्रकार संसारमें जीवको कोई शरएाभूत नहीं है। यदि जीव स्वयं स्व के शरएाक्ष्प स्वभावको पहिचानकर शुद्धभावसे धर्मका सेवन करे तो वह सभी प्रकारके दु:खसे बच सकता है, श्रन्यथा वह प्रतिसमय भावमरएासे दु:खी है—ऐसा चितवन करना सो अशरएा अनुप्रेक्षा है।

भ्रात्मामे ही सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यग्चारित्र और सम्यक्-तप-रहते हैं इससे आत्मा ही शरणभूत है और इनसे पर ऐसे सब अशरण हैं—ऐसा चितवन करना वह भ्रशरण भावना है।

(३) संसारानुप्रेक्षा—इस चतुर्गतिरूप संसारमें भ्रमण करता हुआ जीव जिसका पिता था उसीका पुत्र, जिसका पुत्र था उसीका पिता, जिसका स्वामी था उसीका दास, जिसका दास था उसीका स्वामी हो जाता है भ्रथवा वह स्वयं स्व का ही पुत्र हो जाता है, स्त्री, घन, देहादिकको अपना संसार मानना भूल है, जड़ कर्म जीवको संसारमें रुलानेवाला नहीं है। इत्यादि प्रकार से ससारके स्वरूपका और उसके कारण्यू विकारी भावों के स्वरूपका विचार करना सो संसार अनुप्रेक्षा है।

यद्यपि आत्मा श्रपनी भूलसे श्रपनेमें राग—द्वेष—अज्ञानरूप मिलन भावोंको उत्पन्न करके संसाररूप घोर वनमे भटका करती है—तथापि निश्चय नयसे आत्मा—विकारी भावोसे श्रीर कमोंसे रहित है—ऐसा चितवन करना सो संसार भावना है।

(४) एकत्वानुप्रेक्षा—जीवन, मरण-संसार और मोक्ष म्रादि दशाम्रोंमे जीव स्वयं भ्रकेला ही है, स्वयं स्वसे ही विकार करता है, स्वयं स्वसे ही घर्म करता है, स्वयं स्वसे ही सुखी-दु:खी होता है। जीवमें पर द्रव्योंका अभाव है इसलिये कर्म या पर द्रव्य पर क्षेत्र, पर कालादि जीवको कुछ भी लाभ या हानि नहीं कर सकते—ऐसा चितवन करना सो एकत्व अनुप्रेक्षा है।

मैं एक हूँ, ममता रहित हूँ, शुद्ध हूँ, ज्ञान दर्शन लक्षणवाला हूँ, कोई श्रन्य परमाग्रुमात्र भी मेरा नही है, शुद्ध एकत्व ही उपादेय है ऐसा चितवन करना सो एकत्व भावना है।

(५) अन्यत्वानुप्रेक्षा—प्रत्येक ग्रात्मा ग्रीर सर्व पदार्थ सदा भिन्नभिन्न है, वे प्रत्येक ग्रप्मा-अपना कार्य करते है। जीव पर पदार्थों का कुछ कर नहीं सकते। जीवके कर नहीं सकते। जीवके विकारी भाव भी जीवके त्रिकालिक स्वभावसे भिन्न हैं, क्यों कि वे जीवसे ग्रलग हो जाते है। विकारी भाव चाहे तीव्र हो या मन्द तथापि उससे आत्माको लाभ नहीं होता। ग्रात्माको परद्रव्योसे और विकारसे पृथकत्व है ऐसे तत्त्वज्ञानकी भावना पूर्वक वैराग्यकी वृद्धि होनेसे अन्तमे मोक्ष होता है—इसप्रकार चितवन करना सो भ्रन्यत्व अनुप्रेक्षा है।

आत्मा ज्ञान दर्शन स्वरूप है और जो शरीरादिक वाह्य द्रव्य हैं वे सब श्रात्मासे भिन्न है। परद्रव्य छेदा जाय या मेदा जाय, या कोई ले जाय अथवा नष्ट हो जाय अथवा चाहे वैसा हो रहे किन्तु परद्रव्यका परिग्रह मेरा नहीं है—ऐसा चितवन करना सो श्रन्यत्व भावना है।

(६) अशुचित्व अनुप्रेक्षा—शरीर स्वभावसे ही अशुचिमय है श्रीर जीव (-श्रात्मा ) स्वभावसे ही शुचिमय ( शुद्ध स्वरूप ) है; शरीर रुघिर, मांस, मल श्रादिसे भरा हुआ है, वह कभी पिवत्र नहीं हो सकता; इत्यादि प्रकारसे श्रात्माकी शुद्धताका और शरीरकी अशुद्धताका ज्ञान करके शरीरका ममत्व तथा राग छोड़ना और निज श्रात्माके लक्षसे शुद्धिको वढ़ाना।

शरीरके प्रति द्वेष करना अनुप्रेक्षा नहीं है किन्तु शरीरके प्रति इष्ट अनिष्टपने की मान्यता श्रीर राग द्वेष दूर करना और श्रात्माके पिवत्र स्वभावकी तरफ लक्ष करनेसे तथा सम्यग्दर्शनादिककी भावनाके द्वारा श्रात्मा श्रत्यन्त पिवत्र होता है—ऐसा बारम्बार चितवन करना सो अशुचित्व श्रनुप्रेक्षा है।

आतमा देहसे भिन्न, कर्म रहित, श्रनन्त सुखका पिवत्र स्थान है। इसकी नित्य भावना करना श्रीर विकारी भाव अनित्य, दुःखरूप; श्रशुचि-मय है ऐसा जानकर उससे विमुख हो जानेकी भावना करना सो श्रशुचि-भावना है।

(७) आस्रव अनुप्रेक्षा—मिण्यात्व और रागद्वेषरूप भ्रपने अपरा-घसे प्रति समय नवीन विकारीभाव उत्पन्न होता है। मिण्यात्व मुख्य भ्रास्रव है क्योंकि यह संसारकी जड़ है, इसलिये इसका स्वरूप जानकर उसे छोड़नेका चितवन करना सो भ्रास्रव भावना है।

मिथ्यात्व, अविरित आदि ग्रास्रवके भेद कहे हैं वे आस्रव निश्चय नयसे जीवके नही हैं। द्रव्य और भाव दोनों प्रकारके ग्रास्रवरहित शुद्ध आत्माका चितवन करना सो आस्रव भावना है।

(८) संवर अनुप्रेक्षा—मिण्यात्व भ्रीर रागद्वेषक्प भावोंका रुकना सो भावसंवर है, उससे नवीन कर्मका आना रुक जाय सो द्रव्यसंवर है। प्रथम तो आत्माके गुद्ध स्वरूपके लक्षसे मिण्यात्व और उसके सहचारी भ्रान्तानुबन्धी कषायका संवर होता है, सम्यग्दर्शनादि गुद्धभाव संवर है भ्रीर इससे आत्माका कल्याए। होता है ऐसा चितवन करना सो संवर भ्रानुप्रेक्षा है।

परमार्थं नयसे आत्मामें सवर ही नही है; इसीलिये संवर भाव विमुक्त शुद्ध आत्माका नित्य चितवन करना सो संवर भावना है।

निर्जरा अनुप्रेक्षा—अज्ञानीके सिवपाक निर्जरासे आत्माका कुछ भी भला नहीं होता; किन्तु आत्माका स्वरूप जानकर उसके त्रिकाली स्वभावके आलम्बनके द्वारा शुद्धता प्रगट करनेसे जो निर्जरा होती है उससे आत्माका कल्याण होता है—इत्यादि प्रकारसे निर्जराके स्वरूपका विचार करना सो निर्जरा अनुप्रेक्षा है।

स्वकाल पक निर्जरा (सविपाक निर्जरा) चारों गतिवालोंके होती है किन्तु तपकृत निर्जरा (अविपाक निर्जरा) सम्यग्दर्शन पूर्वक व्रत धारियोंके ही होती है ऐसा चिंतवन करना सो निर्जरा भावना है।

(१०) लोक अनुप्रेक्षा—लोकालोकरूप अनन्त आकाशके मध्यमें चौदह राजू प्रमाण लोक है। इसके आकार तथा उसके साथ जीवका निमित्त नैमित्तिक संबंध विचारना और परमार्थकी अपेक्षासे आत्मा स्वयं ही स्वका लोक है इसलिये स्वयं स्वको ही देखना लाभदायक है, आत्माकी अपेक्षासे परवस्तु उसका अलोक है, इसलिये आत्माको उसकी तरफ लक्ष करनेकी आवश्यकता नही है। स्वके आत्म स्वरूप लोकमे (देखने जानने-रूप स्वभावमे) स्थिर होनेसे परवस्तुएँ ज्ञानमे सहजरूपसे जानी जाती है—ऐसा चितवन करना सो लोकानुप्रेक्षा है, इससे तत्त्वज्ञानकी शुद्धि होती है।

आत्मा निजके अग्रुभभावसे नरक तथा तिर्यंच गित प्राप्त करता है, शुभभावसे देव तथा मनुष्यगित पाता है और शुद्ध भावसे मोक्ष प्राप्त करता है—ऐसा चितवन करना सो लोक भावना है।

(११) बोधिदुर्लभ अनुप्रेक्षा—रस्नत्रयरूप वोधि प्राप्त करनेमें महान् पुरुषार्थकी जरूरत है, इसलिये इसका पुरुषार्थ बढाना श्रीर उसका चितवन करना सो बोधिदुर्लभ श्रनुप्रेक्षा है।

निश्चयनयसे ज्ञानमे हेय ग्रीर उपादेयपनका भी विकल्प नहीं है इसलिये मुनिजनोके द्वारा ससारसे विरक्त होनेके लिये चितवन करना सो बोधिदुर्लंभ भावना है।

(१२) धर्मानुप्रेक्षा—सम्यक् घर्मके यथार्थ तत्त्वोका वारम्वार चितवन करना; घर्म वस्तुका स्वभाव है; आत्माका शुद्ध स्वभाव ही स्वका-आत्माका घर्म है तथा भ्रात्माके सम्यग्दर्शन—ज्ञान—चारित्ररूप घर्म भ्रयवा दश लक्षण्रूप घर्म श्रयवा स्वरूपकी हिंसा नहीं करनेरूप अहिंसाघर्म, वही धर्म ग्रांत्माको इष्ट स्थानमें ( सम्पूर्ण पिवत्र दशामें ) पहुँचाता है, धर्म ही परम रसायन है। धर्म ही चितामिण रत्न है, धर्म ही कल्पतृक्ष—कामवेनु है और धर्म ही मित्र है, धर्म ही स्वामी है, धर्म ही वन्द्य, हितु, रक्षक और साथ रहनेवाला है, धर्म ही शरण है, धर्म ही धन है, धर्म ही ग्रविनाशी है, धर्म ही सहायक है, और यही धर्मका जिनेश्वर भगवानने उपदेश किया है—इसप्रकार चितवन करना सो धर्म अनुप्रेक्षा है।

निश्चयनयसे श्रात्मा श्रावकधर्म या मुनिधर्मसे भिन्न है, इसलिये माध्यस्थभाव श्रर्थात् रागद्वेष रहित निर्मेल भावद्वारा शुद्धात्माका चितवन करना सो धर्म भावना है। (श्री कुन्दकुन्दाचार्ये कृत द्वादशानुप्रेक्षा)

ये वारह भेद निमित्तकी अपेक्षासे हैं। धर्म तो वीतरागभावरूप एक ही है, इसमे भेद नहीं होता। जहाँ राग हो वहाँ भेद होता है।

४—ये बारह भावना ही प्रत्याख्यान, प्रतिक्रमण, आलोचना और समाधि है, इसलिये निरन्तर अनुप्रेक्षाका चितवन करना चाहिये। (भावना और श्रनुप्रेक्षा ये दोनों एकार्थ वाचक हैं)

५—इन अनुप्रेक्षाओंका चितवन करनेवाले जीव उत्तम क्षमादि घर्म पालते हैं और परीषहोंको जीतते हैं इसीलिये इनका कथन दोनोंके बीचमे किया गया है ॥७॥

दूसरे सूत्रमे कहे हुए संवरके छह कारगों में से पहले चार कारगों का वर्णन पूर्ण हुआ। अब पाँचवे कारण परीषह जयका वर्णन करते हैं।

## परीषह सहन करनेका उपदेश

# मार्गाच्यवननिर्जरार्थं परिसोढव्याः परीषहाः ॥=॥

ध्रर्थ—[ मार्गाच्यवनिर्जरार्थं ] संवरके मार्गसे च्युत, न होने श्रीर कर्मोकी निर्जराके लिये [ परीषहाः परिसोढच्याः ] बावीस परीषहें सहन करने योग्य हैं ( यह संवरका प्रकरण चल रहा है, अतः इस सूत्रमें कहे गये 'मार्ग' शब्दका ग्रथं 'संवरका मार्ग' समक्तना।)

#### टीका

१—यहाँसे लेकर सत्रहवें सूत्र तक परीषहका वर्णन है। इस विषयमे जीवोकी वडी भूल होती है, इसलिये यह भूल दूर करनेके लिये यहाँ परीषह जयका यथार्थ स्वरूप बतलाया है। इस सूत्रमें प्रथम 'मार्गाच्यवन' शब्दका प्रयोग किया है इसका अर्थ है मार्गसे च्युत न होना। जो जीव मार्गसे (सम्यग्दर्शनादिसे) च्युत हो जाय उसके संवर नही होता किन्तु बन्ध होता है, क्योंकि उसने परीषह जय नहीं किया किन्तु स्वयं विकारसे घाता गया। अब इसके बादके सूत्र ६—१०—११ के साथ सम्बन्ध वतानेकी खास आवश्यकता है।

२—दसवे सूत्रमे कहा गया है कि—दशवे, ग्यारहवें श्रीर वारहवें गुणस्थानमे बाईस परीषहोमेसे आठ तो होती ही नही अर्थात् उनको जीतना नहीं है, और वाकीकी चौदह परीषह होती हैं उन्हें वह जीतता है अर्थात् सुधा, तृषा आदि परीषहोसे उस गुणस्थानवर्ती जीव घाता नहीं जाता किन्तु उनपर जय प्राप्त करता है अर्थात् उन गुणस्थानोमें सूख, प्यास आदि उत्पन्न होनेका निमित्त कारण्हप कर्मका उदय होने पर भी वे निर्मोही जीव उनमे पुक्त नहीं होते, इसीलिये उनके क्षुवा तृषा ग्रादि सम्बन्धी विकल्प भी नहीं उठता, इसप्रकार वे जीव उन परीषहों पर सम्पूर्ण विजय प्राप्त करते हैं। इसीसे उन गुणस्थानवर्ती जीवोके रोटो आदिका आहार औषधादिका ग्रहण तथा पानी आदि ग्रहण नहीं होता ऐसा नियम है।

३—परीषहके बारेमे यह बात विशेषक्ष ध्यान रखनी चाहिये कि संक्लेश रहित भावोसे परीषहों को जीत लेनेसे ही संवर होता है। यदि दसमें ग्यारहवें तथा बारहवें गुण्स्थानमें खाने पीने आदिका विकल्प आये तो सवर कैसे हो ? और परीषह जय हुग्रा कैसे कहलाये ? दसमें सूत्रमें कहा है कि चौदह परीषहों पर जय प्राप्त करनेसे ही संवर होता है। सातवें गुण्स्थानमें ही जीवके खाने पीनेका विकल्प नहीं उठता क्योंकि वहाँ निविकल्प दशा है, वहाँ बुद्धिगम्य नहीं ऐसे ग्रबुद्धिपूर्वक विकल्प होता है कि कतु वहाँ खाने पीनेके विकल्प नहीं होते इसलिये उन विकल्पोंके साथ

निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध रखनेवाली ग्राहार पानीकी किया भी नहीं होती। तो फिर दशमें गुएस्थानमें तो कषाय बिल्कुल सूक्ष्म होगई है और ग्यारहवें तथा बारहवें गुएस्थानमें तो कषायका ग्रभाव होनेसे निविकल्प दशा जम जाती है; वहाँ खाने पीनेका विकल्प ही कहाँसे हो सकता है? खाने पीनेका विकल्प और उसके साथ निमित्तरूपसे सम्बन्ध रखनेवाली खाने पीनेकी किया तो बुद्धिपूर्वक विकल्प दशामें ही होती है; इसीलिये वह विकल्प और किया तो छट्ठे गुएस्थान तक ही हो सकती है किन्तु उससे ऊपर नहीं होती वर्षात् सातवें ग्रादि गुएस्थानमें नहीं होती। अतएव दसवें, ग्यारहवें और बारहवें गुएस्थानमें तो उसप्रकारका विकल्प तथा बाह्य किया ग्रशक्य है।

४-दसवे सूत्रमें कहा है कि दस-ग्यारह और बारहवें गुणस्थानमें अज्ञान परीषहका जय होता है सो श्रब इसके तात्पर्यका विचार करते हैं।

ग्रज्ञानपरीषहका जय यह बतलाता है कि वहाँ ग्रभी केवलज्ञान उत्पन्न नहीं हुन्ना, किन्तु अपूर्ण ज्ञान है श्रीर उसके निमित्तरूप ज्ञानावरणी कर्मका उदय है। उपरोक्त ग्रुणस्थानोंमें ज्ञानावरणीका उदय होने पर भी जीवके उस सम्बन्धी रंचमात्र आकुलता नहीं है। दशवें ग्रुणस्थानमें सूक्ष्म कषाय है किन्तु वहाँ भी ऐसा विकल्प नहीं उठता कि 'मेरा ज्ञान न्यून है' श्रीर ग्यारहवे तथा बारहवे ग्रुणस्थानमें तो अक्षवाय भाव रहता है इसीलिये वहाँ भी ज्ञानकी ग्रपूर्णताका विकल्प नहीं हो सकता। इस तरह उनके अज्ञान (ज्ञान अपूर्णता) है तथापि उनका परीषह जय वर्तता है। इसी प्रमाणसे उन ग्रुणस्थानोमें भोजन पानका परीषह जय सम्बन्धी सिद्धान्त भी समभना।

५—इस ग्रध्यायके सोलहवें सूत्रमें वेदनीयके उदयसे ११ परीषह वतलाई हैं। उनके नाम-क्षुघा, तृषा, शीत, उष्ण, दंशमशक, चर्या, शय्या, वघ, रोग, तृणस्पर्श ग्रीर मल हैं।

दसर्वे ग्यारहवे भीर वारहवें गुग्गस्थानमें जीवके निज स्वभावसे ही इन ग्यारह परीपहोंका जय होता है।

६—कर्मका जदय दो तरहसे होता है:—प्रदेश उदय ग्रीर विपाक-जदय। जब जीव विकार करता है तब उस उदयको विपाक उदय कहते हैं और यदि जीव विकार न करे तो उसे प्रदेश उदय कहते हैं। इस अध्यायमें संवर निर्जराका वर्णन है। यदि जीव विकार करे तो उसके न परीषह जय हो ग्रीर न संवर निर्जरा हो। परीषह जयसे संवर निर्जरा होती है। दसवे-ग्यारहवे श्रीर बारहवे गुणस्थानमे भोजन-पानका परीषह जय कहा है; इसीलिये वहाँ उस सम्बन्धी विकल्प या बाह्य किया नहीं होती।

७—परीषह जयका यह स्वरूप तेरहवे गुण्स्थानमे विराजमान तीर्थंकर भगवान श्रीर सामान्य केविलयोके भी लागू होता है। इसीलिये उनके भी क्षुघा, तृषा आदि भाव उत्पन्न ही नही होते और भोजन—पानकी वाह्य क्रिया भी नही होती। यदि भोजन पानकी बाह्य क्रिया हो तो वह परीषह जय नही कहा जा सकता, परीषहजय तो सवर—निर्जराका कारण है। यदि भूख प्यास श्रादिके विकल्प होने पर भी क्षुघा परीषहजय तृषा परीषहजय श्रादि माना जावे तो परीषहजय संवर-निर्जराका कारण न ठहरेगा।

--श्री नियमसारकी छट्टी गाथामें भगवान श्री कुन्दकुन्द-आचार्य ने कहा है कि-१ क्षुघा, २ तृषा, ३ भय, ४ रोष, ५ राग, ६ मोह, ७ चिता, ५ जरा, ६ रोग, १० मरण, ११ स्वेद-पसीना, १२ खेद, १३ मद-घमण्ड, १४ रित, १५ विस्मय, १६ निद्रा, १७ जन्म श्रीर १५ उद्देग ये अठारह महादोष आप्त श्रह्त वीतराग भगवानके नहीं होते।

६—भगवानके उपितृष्ट मागंसे न डिगने भ्रौर उस मागंमें लगातार प्रवर्त्तन करनेसे कर्मका द्वार एक जाता है भ्रौर इसीसे संवर होता है, तथा पुरुषार्थके कारणसे निर्जरा होती है और उससे मोक्ष होता है, इसिलये परीषह सहना योग्य है।

## १०-परीषद्द जयका स्वरूप और उस सम्बन्धी होनेवाली भूल

परीषह जयका स्वरूप ऊपर कहा गया है कि क्षुघादि लगने पर उस सम्बन्धी विकल्प भी न होने-न उठनेका नाम परीषह जय है। कितने ही जीव भूख आदि लगने पर उसके नाशके उपाय न करनेको परीपह सहना मानते हैं किन्तु यह मिथ्या मान्यता है। भूख प्यास ध्रादिके दूर करने का उपाय न किया परन्तु ध्रन्तरंगमें क्षुधादि ध्रनिष्ट सामग्री मिलनेसे दुखी हुआ तथा रित आदिका कारण ( इष्ट सामग्री ) मिलनेसे सुखी हुआ ऐसा जो सुखदुखरूप परिणाम है वही आर्त रौद्र घ्यान है, ऐसे भावोसे संवर कैसे हो ध्रीर उसे परीषहजय कैसे कहा जाय ? यदि दुःखके कारण मिलने पर दुःखी न हो तथा सुखके कारण मिलनेसे सुखी न हो, किन्तु ज्ञेयरूपसे उसका जाननेवाला ही रहे तभी वह परीषह जय है। ( मो० प्र० )

### परीषहके बाईस मेद

## चुित्पपाशाशीतोष्णदंशमशकनाग्न्यारितस्त्रीचर्यान-षद्याशय्याकोशवधयाचनाऽलाभरोगतृणस्पर्शमल-सत्कारपुरस्कारप्रज्ञाऽज्ञानाऽदर्शनानि ॥६॥

श्रर्थ— [ क्षुतिपासाञ्चीतोष्णदंशमञ्चकनाग्न्यारितस्त्रीचर्यानिषद्या-श्रयात्रोशवधयाचनाऽलाभरोगतृणस्पशंमलसत्कारपुरस्कारप्रज्ञाऽज्ञानाऽदर्श-नानि ] क्षुघा, तृषा, श्रीत, उष्ण, दंशमशक, नाग्न्य, श्ररित, स्त्री, चर्या, निषद्या, शय्या, आक्रोश, वध, याचना, अलाभ, रोग, तृग्रस्पर्श, मल, सत्कारपुरस्कार, प्रज्ञा, अज्ञान श्रीर अदर्शन ये बाईस परीषह हैं।

#### टीका

१—आठवें सूत्रमें आये हुये 'परिसोढव्याः' शब्दका श्रध्याहार इस सूत्रमें समभना; इसीलिये प्रत्येक शब्दके साथ 'परिसोढव्याः' शब्द लागू करके अर्थ करना श्रथात् इस सूत्रमें कही गई २२ परीषह सहन करने योग्य हैं। जहाँ सम्यग्दर्शन—ज्ञानपूर्वक चारित्रदशा हो वहाँ परीषहका सहन होतां है श्रथात् परीषह सही जाती है। मुख्यरूपसे मुनि अवस्थामें परीषहं जय होती है। अज्ञानीके परीषह जय होती ही नहीं वयोंकि परीषह—जय तो सम्यग्दर्शन पूर्वक वीतराग भाव है।

२--- प्रज्ञानी ऐसा मानते हैं कि परीषह सहन करना दुःख है किंतु ऐसा नहीं है; 'परीपह सहन करने'का अर्थ दु'ख भोगना नहीं होता। क्योंकि जिस भावसे जीवके दुख होता है वह तो ग्रातंध्यान है ग्रीर वह पाप है, उसीसे अगुभवंधन है और यहाँ तो सवरके कारणोका वर्णन चलरहा है। लोगोकी अपेक्षासे बाह्य सयोग चाहे प्रतिकूल हो या अनुक्ल हो तथापि राग या द्वेप न होने देना घर्थात् वीतराग भाव प्रगट करनेका नाम ही परीपह जय है अर्थात् उसे ही परीपह सहन किया कहा जाता है। यदि श्रच्छे बुरेका विकल्प उठे तो परीषह सहन करना नही कहलाता, किन्तु रागद्वेप करना कहलाता है; राग द्वेषसे कभी संवर होता ही नही किन्तु वंघ ही होता है। इसलिये ऐसा समभना कि जितने अशमे वीतरागता है उतने श्रंशमे परीपद् जय है और यह परीषहजय सुख शातिरूप है। लोग परीपहजयको दु स कहते हैं सो असत् मान्यता है। पुनम्ब अज्ञानी ऐसा मानते हैं कि पादर्वनाथ भगवान श्रीर महावीर भगवानने परीषहके बहुत दुःख भोगे; परन्तु भगवान तो स्व के घुढ़ोपयोग द्वारा आत्मानुभवमे स्थिए थे श्रीर स्वात्मानुभवके शांत रसमे भूलते थे-लीन थे इसीका नाम परीषह जय है। यदि उस समय भगवानके दुख हुमा हो तो वह द्वेष है और द्वेपसे वध होता किंतु सवर-निर्जरा नहीं होती। लोग जिसे प्रतिकूल मानते हैं ऐसे संयोगोमें भी भगवान निज स्वरूपसे च्युत नहीं हुये थे इसी-लिये उन्हे दुःख नही हुम्रा किन्तु सुख हुम्रा मीर इसीसे उसके सवर-निर्जरा हुई थी। यह ध्यान रहे कि वास्तवमें कोई भी संयोग अनुकल या प्रति-क्रलरूप नहीं है, किन्तु जीव स्वय जिस प्रकारके भाव करता है उसमें वैसा आरोप किया जाता है श्रीर इसीलिये लोग उसे अनुक्ल संयोग या प्रतिक्रल सयोग कहते हैं।

#### ३ - बाबीस परीपह जयका स्वरूप

(१) चुधा—क्षुघा परीषह सहन करना योग्य है, साघुमोका भोजन तो गृहस्थ पर ही निर्भर है, भोजनके लिये कोई वस्तु उनके पास नहीं होती, वे किसी पात्रमे भोजन नहीं करते किंतु अपने हाथमे ही भोजन करते है; उनके शरीरपर वस्नादिक भी नहीं होते, मात्र एक शरीर उपकरण है। पुनस्न अनशन, अवमीदर्थ (भूखसे कम खाना) वृत्तिपरिसंख्यान (म्राहा-रको जाते हुए घर वगैरहका नियम करना) म्रादि तप करते हुए दो दिन, चार दिन, आठ दिन, पक्ष महीना आदि व्यतीत होजाते हैं, और यदि योग्य कालमें, योग्य क्षेत्रमें भ्रंतराय रहित शुद्ध निर्दोष म्राहार न मिले तो वे भोजन (भिक्षा) महण नहीं करते भीर चित्तमें कोई भी विषाद-दुःख या खेद नही करते किंतु घेर्य घारण करते है। इस तरह क्षुवारूपी मन्नि प्रज्वित होती है तथापि धेर्यक्षो जलसे उसे शांत कर देते हैं और राग— द्वेष नहीं करते ऐसे मुनियोंको क्षुघा—परीषह सहनो योग्य है।

असाता वेदनीय कर्मकी उदीरणा हो तभी क्षुया—भूख उत्पन्न होती है श्रीर उस वेदनीय कर्मकी उदीरणा छट्ठे गुणस्थान पर्यंत ही होती है उससे ऊपरके गुणस्थानोंमें नहीं होती। छट्ठे गुणस्थानमें रहनेवाले सुनिके क्षुघा उत्पन्न होती है तथापि वे आकुलता नहीं करते और आहार नहीं लेते किंतु घैर्यं क्ष्मों जलसे उस क्षुघाको शांत करते है तब उनके परीषह जय करना कहलाता है। छट्ठे गुणस्थानमें रहनेवाले मुनिके भी इतना पुरुषायं होता है कि यदि योग्य समय निर्दोष भोजनका योग न बने तो आहारका विकल्प तोड़कर निविकल्प दशामें लोन हो जाते है तब उनके परीषह जय कहा जाता है।

- (२) तृषा—प्यासको धैर्यं रूपी जलसे शांत करना सो तृषा परीषह जय है।
- (३) शीत—ठंडको शांतभावसे अर्थात् वीतरागमावसे सहन करना सो शोत परीषह जय है।
- (४) उष्ण—गर्मीको शांतभावसे सहन करना अर्थात् ज्ञानमें ज्ञेय-रूप करना सो उष्ण परीषह जय है।
- (५) दंशमशक डांस, मच्छर, चीटी, बिच्छू इत्यादिके काटने-पर शांत भाव रखना सो दंशमशक परीषह जय है।

- (६) नाग्न्य---नग्न रहनेपर भी स्व मे किसी प्रकारका विकार न होने देना सो नाग्न्य परीषह जय है। प्रतिक्तल प्रसंग आनेपर वस्त्रादि पहिन लेना नाग्न्य परीषह नहीं है किंतु यह तो मार्ग से ही च्युत होना है और परीषह तो मार्गसे च्युत न होना है।
- (७) अर्ति—अरितका कारण उपस्थित होनेपर भी संयममें अरित न करनी सो अरितपरोषहजय है।
- (८) स्त्री-कियोके हावभाव प्रदर्शन आदि चेष्टाको शांत भावसे सहन करना अर्थात् उसे देखकर मोहित न होना सो श्री परीषह जय है।
- (९) च्या-गमन करते हुए खेद खिन्न न होना सो चर्यापरीपह जय है।
- (१०) निषद्या—नियमित काल तक ध्यानके लिये ग्रासनसे च्युत न होना सो निषद्यापरीषह जय है।
- (११) श्रय्या—विपम, कठोर, कंकरीले स्थानीमे एक करवटसे निद्रा लेना और अनेक उपसर्ग थ्राने पर भी शरीरको चलायमान न करना सो शय्यापरीषहजय है।
- (१२) आक्रोश—दुष्ट जीवी द्वारा कहे गये कठोर शब्दोंको शांतभाव से सह लेना सो आक्रोशपरीषहजय है।
- (१३) वध-तलवार भ्रादिसे शरीर पर प्रहार करने वालेके प्रति भी क्रोध न करना सो वघपरीषहजय है।
- (१४) याचना—अपने प्राणोंका वियोग होना भी संभव हो तथापि आहारादिकी याचना न करना सो याचनापरीषहजय है।

नोट:—याचना करनेका नाम याचना परीषह जय नही है किन्तु याचना न करनेका नाम याचना परीषह जय है। जैसे अरित-द्वेष करनेका नाम अरित परीषह नहीं, किंतु अरित न करना सो अरित परीपहजय है, उसी तरह याचनामें भी समकता। यदि याचना करना परीपह जय हो तो गरीब लोग ग्रादि बहुत याचना करते हैं इसलिये उन्हें ग्रधिक धर्म हो किंतु ऐसा नहीं है। कोई कहता है कि 'याचना की, इसमें मान की कमी-न्यूनता से परीषह जय कहना चाहिये' यह भी ठीक नहीं है, क्योंकि किसी तरहका तीव्र कषायी कार्यके लिये यदि किसी प्रकारकी कपाय छोड़े तो भी वह पापी हो है, जैसे कोई लोभके लिये ग्रपने अपमानको न समभे तो उसके लोभकी ग्रतितीव्रता ही है, इसीलिये इस ग्रपमान करानेसे भी महापाप होता है, तथा यदि स्वयंके किसी तरहकी इच्छा नही है और कोई स्वयं अपमान करे तो उसे सहन करने वालेके महान धर्म होता है। भोजन के लोभसे याचना करके अपमान कराना सो तो पाप ही है, धर्म नहीं। पुनश्च वस्त्रादिकके लिये याचना करना सो पाप है, धर्म नहीं, (मुनिके तो वस्त्र होते ही नहीं) क्योंकि वस्त्रादि धर्मके ग्रंग नहीं हैं, वे तो शरीर सुखके कारण है, इसीलिये उनकी याचना करना याचना परीपह जय नहीं किन्तु याचना दोष है अतएव याचना का निषेध है ऐसा समभना।

याचना तो घर्मरूप उच्चपदको नीचा करती है और याचना करने से घर्मकी हीनता होती है।

- (१५) अलाभ—आहारादि प्राप्त न होने पर भी ग्रपने ज्ञाना-नन्दके अनुभव द्वारा विशेष सन्तोष घारण करना सो ग्रलाभपरीषहजय है।
- (१६) रोग—शरीरमें भ्रनेक रोग हैं तथापि शांतभावसे उसे सहन कर लेना सो रोगपरीषहजय है।
- (१७) तृणस्पर्श—चलते समय पैरमे तिनका, कांटा, कंकर आदि लगने या स्पर्श होनेपर आकुलता न करना सो तृग्रस्पर्शपरीषहजय है।
- (१८) मल-मिलन शरीर देखकर ग्लानि न करनासो मलपरी-पह जय है।
- (१९) सत्कारपुरस्कार—जिनमें गुर्गोकी अधिकता है तथापि यदि कोई सत्कारपुरस्कार न करे तो चित्तमे कलुषता न करना सो सत्कार-पुरस्कार परीषह जय है। ( प्रशंसाका नाम सत्कार है और किसी अच्छे

कार्यमें मुखिया बनाना सो पुरस्कार है )।

- (२०) प्रज्ञा—ज्ञानको अधिकता होने पर भी मान न करना सो प्रज्ञा परीषहजय है।
- (२१) अज्ञान ज्ञानादिककी हीनता होनेपर लोगो द्वारा किये गये तिरस्कारको शांतभावसे सहन कर लेना ग्रीर स्वयं भी ग्रपने ज्ञानकी न्यूनता का खेद न करना सो अज्ञानपरीपहजय है।
- (२२)अद्रश्न--- प्रिष्ठिक समय तक कठोर तपश्चरण करने पर भी सुभे अविधिज्ञान तथा चारण ऋदि आदिकी प्राप्ति न हुई इमिल्ये तपश्चर्या आदि घारण करना व्यर्थ है-ऐमा अश्रद्धाका भाव न होने देना सो अदर्शन परीषह जय है।

इन बावीस परोषहोको त्राकुलता रहित जीतनेसे संवर, निर्जरा होती है।

#### ४-इस स्त्रका सिद्धान्त

इन सूत्रमे यह सिद्धान्त प्रतिपादित किया है कि परद्रव्य प्रयीत् जड कर्मका उदय अथवा शरीरादि नोकर्म का सयोग-वियोग जीवके बुद्ध विकार नहीं कर सकते। उसका प्रतिपादन कई तरहते होता है सो कहते हैं—

- (१) भूख श्रीर प्यास ये नोकर्मरूप शरोरकी वयस्या है, यह श्रवस्था चाहे जैसी हो तो भी जीवके कुछ नही कर सकती। यदि जीय शरीरकी जस श्रवस्थाको नेयरूपसे जाने—उसमे रागादि न करे तो उनके शुद्धता प्रगट होती है श्रीर यदि जस समय राग, हेप करे तो लगुहना प्रगट होती है। यदि जीव शुद्ध अवस्था प्रगट करे तो परीपहजय फहनाने तथा संवर—निर्जरा हो और यदि अगुद्ध अवस्था प्रगट करे तो वंग होगा है। सम्यग्दृष्टि जीव ही शुद्ध श्रवस्था प्रगट कर सकता है। मिष्पार्टिने शुद्ध अवस्था तही होती, इसलिये उसके परीपहजय भी नही होता।
- (२) सम्यग्दृष्टियोके नीची श्रवस्थामे चारिय निश्रमावरण होता है अर्थात् आशिक शुद्धता श्रीर श्राशिक अगुद्धता होतो है। जिनने पराने शुद्धता होती है उतने श्रवमे संवर-निर्देश है ग्रीर वह प्यापं नाविता है

श्रीर जितने श्रंशमें श्रशुद्धता है उतने श्रंशमें वंध है। श्रसाता वेदनीयका उदय जीवके कोई विक्रिया-विकार उत्पन्न नहीं करते। किसी भी कर्मका उदय शरीर तथा शब्दादि नोकर्मका प्रतिकूल संयोग जीवको विकार नहीं कराते। (देखो समयसार गाथा ३७२ से ३८२)

- (३) शीत और उष्ण ये दोनों शरीरके साथ सम्बन्ध रखनेवाले बाह्य जड़ द्रव्योंकी अवस्था हैं और दशमशक शरीरके साथ सम्बन्ध रखने वाले जीव—पुद्गलके संयोगरूप तियंचादि जीवोके निमित्तसे हुई शरीरकी अवस्था है; यह संयोग या शरीरको अवस्था जीवके दोष का कारण नहीं किंतु शरीरके प्रति स्व का ममत्व भाव हो दोषका कारण है। शरीर आदि तो परद्रव्य है और वे जीवको विकार पैदा नहीं कर सकते अर्थात् ये परद्रव्य जीवको लाभ या नुकसान [-गुण या दोप ] उत्पन्न नहीं कर सकते। यदि वे परद्रव्य जीवको कुछ करते हों तो जीव कभी मुक्त हो ही नहीं सकता।
- (४) नाग्न्य अर्थात् नग्नत्व शरीरकी ग्रवस्था है। शरीर अनन्त जड परद्रव्यका स्कंध है। एक रजकण दूसरे रजकणका कुछ कर नहीं सकते तथा रजकण जीवको कुछ कर नहीं सकते, तथापि यदि जीव विकार करे तो वह उसकी ग्रपनी असावधानी है। यह असावधानी न होने देना सो परीषहजय है। चारित्र मोहका उदय जीवको विकार नहीं करा सकता क्योंकि वह भी परद्रव्य है।
- (५) अरित यानि द्वेष, उनमें जीवकृत दोष चारित्र गुएकी अशुद्ध अवस्था है और द्रव्यकर्म पुद्गल की अवस्था है। अरितके निमित्तक्षप माने गये सयोगक्षप कार्य यदि उपस्थित हों तो वे उस जीवके अरित पैदा नहीं करा सकते, क्योंकि वह तो परद्रव्य है, किन्तु जब जीव स्वयं अरित करे तव चारित्र मोहनीय कर्मको विपाक उदयक्षप निमित्त कहा जाता है।
- (६) यही नियम स्त्री, निषद्या, आक्रोश, याचना और सत्कारपुर-स्कार इन पाँच परीषहोमे भी लागू होता है।
- (७) जहाँ प्रज्ञा परीषह कही है वहा ऐसा समफना कि प्रज्ञा तो ज्ञानकी दशा है, वह कोई दोष का कारण नहीं है किंतु जब जीवके ज्ञान

का अपूर्ण विकास हो तब ज्ञानावरणीयका उदय भी होता है और उस समय यदि जीव मोहमें युक्त हो तो जीवमे स्व के कारणसे विकार होता है; इसलिये यहाँ 'प्रज्ञा' का अर्थ मात्र 'ज्ञान' न करके 'ज्ञानमे होनेवाला मद' ऐसा करना। यहाँ प्रज्ञा शब्दका उपचारसे प्रयोग किया है किन्तु निश्चयार्थमें वह प्रयोग नहीं है ऐसा समक्षना। दूसरी परीषहके सम्बन्धमें कहीं गई समस्त बातें यहां भी लागू होती है।

- (द) ज्ञानकी अनुपस्थित (गैरमीजूदगी) का नाम ग्रज्ञान है, यह ज्ञानकी अनुपस्थित किसी बंधका कारण नही है किन्तु यदि जीव उस अनुपस्थितको निमित्त बनाकर मोह करे तो जीवमे विकार होता है। अज्ञान तो ज्ञानावरणीकमंके उदयको उपस्थित बतलाता है। परद्रव्य वध के कारण नही कितु स्वके दोष-अपराध बधका कारण है। जीव जितना राग हेष करता है, उतना बंध होता है। सम्यग्हिष्टके मिथ्यात्व मोह नही होता किन्तु चारित्रकी अस्थिरतासे राग हेष होता है। जितने अंशमें राग-दूर करे उतने भ्रंशमें परीषह जय कहलाता है।
- (१) अलाभ और अदर्शन परीषहमें भी उपरोक्त प्रमाणानुसार अर्थ समक्षना, फर्क मात्र इतना है कि अदर्शन यह दर्शनमोहनीयकी मौजूदगी बतलाती है और अलाभ अन्तराय कर्मकी उपस्थित बतलाता है। कर्मका उदय, श्रदर्शन या श्रलाभ यह कोई बधका कारण नहीं है। जो श्रलाभ है सो परद्रव्यका वियोग (अभाव) बतलाता है, परतु यह जीवके कोई विकार नहीं करा सकता, इसलिये यह बधका कारण नहीं है।
- (१०) चर्या, शय्या, वघ, रोग, तृएस्पर्श और मल ये छहीं शरीर और उसके साथ सम्बन्ध रखनेवाले परद्रव्योंकी अवस्था हैं। वह मात्र वेदनीयका उदय बतलाता है, किन्तु यह किसी भी जीवके विकिया-विकार उत्पन्न नहीं कर सकता ॥ ६॥

बात्रीस परीषहोंका वर्णन किया, उनमेंसे किस गुणस्थानमें कितनी परीषह होती हैं, यह वर्णन करते हैं:—

## दशमेंसे बारहवें गुणस्थान तक की परीषहें सूदमसांपरायछद्मस्थवीतरागयोश्चतुर्दश ॥१०॥

प्रर्थ—[ सूक्ष्मसांपरायछदास्यवीतरागयोः ] सूक्ष्मसांपराय वाले जीवोंके ग्रीर छदास्य वीतरागोंके [ चतुर्दश ] १४ परीषह होती हैं। टीका

मोह ग्रीर योगके निमित्तसे होनेवाले ग्रात्म परिणामोंकी तार-तम्यताको गुणस्थान कहते हैं, वे चौदह हैं। सूक्ष्मसांपराय यह दसमां गुणस्थान है ग्रीर छद्मस्थ वीतरागता ग्यारहवे तथा बारहवें गुणस्थानमें होती है। इन तीन गुणस्थानों ग्रथीत् दसमें, ग्यारहवे और बारहवें गुणस्थानमें चौदह परीषह होती है, वे इस प्रकार हैं:—

१ क्षुघा, २ तृषा, ३ शीत, ४ उष्ण, ५ दशमशक, ६ चर्या, ७ शय्या, द वध, ६ अलाभ, १० रोग, ११ तृणस्पर्श, १२ मल, १३ प्रज्ञा श्रीर १४ श्रज्ञान । इनके श्रतिरिक्त १ नग्नता, २ संयममे अप्रीति (ग्ररित) ३—स्त्री श्रवलोकन—स्पर्श, ४—आसन (निषद्या) ५—दुर्वंचन (आक्रोश) ६—याचना ७—सत्कार-पुरस्कार श्रीर द—अदर्शन, मोहनीय कर्म जनित ये आठ परीपहे वहाँ नही होती।

२ प्रश्न—दसमे सूक्ष्म सांपराय गुरास्थानमें तो लोभ कषायका उदय है तो फिर वहाँ ये आठ परीपहे क्यों नही होती।

उत्तर—सूक्ष्मसांपराय गुएास्थानमे मोहका उदय ग्रत्यन्त सूक्ष्म है— अल्प है अर्थात् नाममात्र है, इसीलिये वहाँ उपरोक्त १४ परीषहोंका सद्-भाव ग्रीर वाकीकी परीषहोंका अभाव कहा सो ठीक है; क्योंकि इस गुएस्थानमे एक संज्वलन लोभ कपायका उदय है और वह भी बहुत थोड़ा है, कथनमात्रको है; इसलिये सूक्ष्मसांपराय और वीतराग छुद्मस्थकी समा-नता मानकर चौदह परीपह कही है, यह नियम युक्ति युक्त है।

३ प्रश्न—ग्यारहवे और वारहवें गुग्गस्थानमे मोहकर्मके उदयका वभाव है तथा दसमें गुग्गस्थानमे वह ग्रति सूक्ष्म है, इसीलिये उन जीवोंके

क्षुघा, तृषादि चौदह प्रकारकी वेदना नहीं होती, तो फिर ऐसा क्यों कहा कि इन गुरास्थानोमे परीषह विद्यमान है ?

उत्तर—यह तो ठीक ही है कि वहाँ वेदना नही है किन्तु सामध्यें (शक्ति) की अपेक्षासे वहाँ चौदह परीषहोकी उपस्थित कहना ठीक है। जैसे सर्वार्थेसिद्धि विमानके देवोंके सातवें नरकमे जानेकी सामध्यें है किन्तु उन देवोके वहाँ जानेका प्रयोजन नही है तथा वैसा राग भाव नही इसी-लिये गमन नही है, उसी प्रकार दशवें, ग्यारहवें और वारहवें गुग्रस्थानमें चौदह परीषहोका कथन उपचारसे कहा है।

प्रश्न-इस सूत्रमे नय विभाग किस तरह लागू होता है ?

उत्तर—निश्चयनयसे दस, ग्यारह या बारहवें गुएस्थानमें कोई भी परीषह नहीं हैं, किन्तु व्यवहारनयसे वहाँ चौदह परीषह है; व्यवहारनयसे हैं का अर्थ यह है कि यथार्थमें ऐसा नहीं है किन्तु निमित्तादिककी ग्रंपेक्षासे उनका उपचार किया है—ऐसा समम्भना। इस प्रकार जाननेका नाम ही दोनों नयोका ग्रहएा है, किन्तु दोनों नयोके व्याख्यानको समान सत्यार्थ जानकर 'इस रूप भी है ग्रीर इस रूप भी है' ग्रंथीत् वहाँ परीषह हैं यह भी ठीक है और नहीं भी है यह भी ठीक ऐसे भ्रमरूप प्रवर्तनसे तो दोनों नयोंका ग्रहएा नहीं होता।

(देखो मोक्षमार्ग प्रकाशक देहली पृ० ३६६)

साराश यह है कि वास्तवमे उन गुग्गस्थानोंमे कोई भी परीपह नही होती, सिर्फ उस चौदह प्रकारके वेदनीय कर्मका मंद उदय है, इतना बतानेके लिये उपचारसे वहाँ परीषह कही हैं किन्तु यह मानना मिथ्या है कि वहाँ जीव उस उदयमें युक्त होकर दुःखी होता है अथवा उसके वेदना होती है।

अब तेरहवें गुणस्थानमें परीषह वतलाते हैं:— एकादशजिने ॥११॥

धर्य—[ जिने ] तेरहवें गुर्णस्थानमे जिनेन्द्रदेवके [ एकादश ] ऊपर बतलाई गईं चौदहमेसे अलाभ, प्रज्ञा और अज्ञान इन तीनको छोड़कर बाकीकी ग्यारह परीषह होती हैं।

#### टीका

१—यद्यपि मोहनीयकर्मका उदय न होनेसे भगवानके क्षुधादिककी वेदना नहीं होती, इसीलिये उनके परीषह भी नहीं होती; तथापि उन परीषहोंके निमित्तकारण्डप वेदनीय कर्मका उदय विद्यमान है अतः वहाँ भी उपचारसे ग्यारह परीषह कही हैं। वास्तवमें उनके एक भी परीपह नहीं है।

२ प्रश्न—यद्यपि मोहकर्मके उदयकी सहायताके श्रभावमें भगवान के क्षुघा श्रादिकी वेदना नहीं है तथापि यहाँ वह परीषह क्यों कही है ?

उत्तर—यह तो ठीक है कि भगवानके क्षुघादिकी वेदना नहीं हैं किन्तु मोहकर्म जिनत वेदनाके न होने पर भी द्रव्यकर्मकी विद्यमानता बतानेके लिये वहाँ उपचारसे परीषह कही गई हैं। जिस प्रकार समस्त ज्ञानावरण कर्मके नष्ट होनेसे युगपत् समस्त वस्तुग्रोंके जाननेवाले केवल- ज्ञानके प्रभावसे उनके चिताका निरोधक्ष्प ध्यान सम्भव नहीं है तथापि ध्यानका फल जो अविशष्ट कर्मोंकी निर्जरा है उसकी सत्ता बतानेके लिये वहाँ उपचारसे ध्यान बतलाया है उसी प्रकार यहाँ ये परीषह भी उपचार से बतलाई हैं। प्रवचनसार गाथा १९६ में कहा है कि भगवान परमसुख को ध्याते हैं।

३ प्रश्न-इस सूत्रमे नय विभाग किस तरहसे लागू होता है ?

उत्तर—तेरहवें गुणस्थानमे ग्यारह परीषह कहना सो व्यवहारनय है। व्यवहारनयका अर्थ करनेका तरीका यो है कि 'वास्तवमें ऐसा नहीं है किन्तु निमित्तादिकी अपेक्षासे वह उपचार किया है,' निश्चयनयसे केवल-ज्ञानीके तेरहवें गुणस्थानमे परीषह नहीं होती।

प्रश्न-व्यवहारनयका क्या दृष्टान्त है और वह यहाँ कैसे लागू होता है।

उत्तर—'घीका घड़ा' यह न्यवहार नयका कथन है, इसका ऐसा अर्थ है कि 'जो घड़ा है सो मिट्टीरूप है, घीरूप नहीं है' ( देखो श्री समय- सार गाथा ६७ टीका तथा कलश ४०); उसी प्रकार 'जिनेन्द्रदेवके ग्यारह परीषह हैं' यह व्यवहार-नय कथन है, इसका अर्थ इस प्रकार है कि 'जिन अनन्त पुरुषार्थ रूप है, परीषहके दु:खरूप नही; मात्र निमित्तरूप परद्रव्यकी उपस्थितिका ज्ञान करानेके लिये ऐसा कथन किया है कि 'परीषह हैं' परंतु इस कथनसे ऐसा नहीं समभना कि वीतरागके दु:ख या वेदना है। यदि उस कथनका ऐसा अर्थ माना जावे कि वीतरागके दु:ख या वेदना है तो व्यवहार नयके कथनका अर्थ निक्षय नयके कथनके अनुसार ही किया, और ऐसा अर्थ करना बड़ी भूल है-अज्ञान है।

( देखो समयसार गाथा ३२४ से ३२७ टीका )

प्रश्त—इस शास्त्रमे, इस सूत्रमे जो ऐसा कथन किया कि 'जिन भगवानके ग्यारह परीषह हैं, सो व्यवहार नयके कथन निमित्त बतानेके लिये है, ऐसा कहा, तो इस सम्बन्धी निष्ठ्य नयका कथन किस शास्त्रमे है ?

उत्तर—श्री नियमसारजी गाया ६ मे कहा है कि वीतराग भग-वान तेरहवे गुणस्थानमे हो तब उनके श्रठारह महादोष नही होते। वे दोष इस प्रकार हैं—१ क्षुधा, २—तृषा, ३—भय, ४—कोध, ५—राग, ६—मोह, ७— चिता, ५—जरा, ६—रोग, १०—मृत्यु, ११—पसीना, १२—खेद, १३—मद, १४—रति, १५—आश्चर्य, १६—निद्रा, १७—जन्म, और १५—आकुलता।

यह निश्चयनयका कथन है और यह यथार्थ स्वरूप है।

४. केवली भगवानके व्याहार नहीं होता, इस सम्बन्धी कुछ स्पष्टीकरण

(१) यदि ऐसा माना जाय कि इस सूत्रमे कही गई परीषहोकी वेदना वास्तवमें भगवानके होती है तो बहुत दोष ग्राते हैं। यदि क्षुघादिक दोष हों तो आकुलता हो और यदि आकुलता हो तो फिर भगवानके ग्रनत सुख कैसे हो सकता है ? हाँ यदि कोई ऐसा कहे कि शरीरमे भूख लगती है इसीलिये ग्राहार लेता है किन्तु ग्रात्मा तद्रूप नही होता। इसका स्पष्टी-करण इस प्रकार है—यदि आत्मा तद्रूप नही होता तो फिर ऐसा क्यों कहते हो कि क्षुघादिक दूर करनेके उपायरूप ग्राहारादिकका ग्रहण किया? क्षुघादिकके द्वारा पीड़ित होनेवाला ही आहार ग्रहण करता है। पुनश्च

यदि ऐसा माना जाय कि जैसे कर्मोदयसे विहार होता है वैसे ही ग्राहार ग्रहण भी होता है सो यह भी यथार्थ नहीं है क्यों कि विहार तो विहायी-गित नामक नामकर्मके उदयसे होता है, तथा वह पीड़ाका कारण नहीं है और बिना इच्छाके भी किसी जीवके विहार होता देखा जाता है परन्तु ग्राहार ग्रहण तो प्रकृतिके उदयसे नहीं किन्तु जब श्रुघादिकके द्वारा पीड़ित हो तभी जीव ग्राहार ग्रहण करता है। पुनश्च आत्मा पवन बादिककी प्रेरित करनेका भाव करे तभी आहारका निगलना होता है, इसीलिये विहारके समान बाहार सम्भव नहीं होता। अर्थात् केवली भगवानके विहार तो सम्भव है किन्तु आहार सम्भव नहीं है।

- (२) यदि यों कहा जाय कि केवलीभगवानके सातावेदनीय कर्मके उदयसे आहारका ग्रहण होता है सो भी नहीं बनता, क्योंकि जो जीव सुषादिकके द्वारा पीड़ित हो श्रीर आहारादिकके ग्रहणसे सुख माने उसके श्राहारादि साताके उदयसे हुये कहे जा सकते है, साता वेदनीयके उदयसे आहारादिकका ग्रहण स्वयं तो होता नहीं, क्योंकि यदि ऐसा हो तो देवोंके तो साता वेदनीयका उदय मुख्यरूपसे रहता है तथापि वे निरन्तर ग्राहार क्यों नहीं करते ? पुनश्च महामुनि उपवासादि करते हैं उनके साताका भी उदय होता है तथापि आहारका ग्रहण नहीं और निरन्तर भोजन करने वालेके भी असाताका उदय सम्भव है। इसलिये केवली भगवानके बिना इच्छाके भी जैसे विहायोगितके उदयसे विहार सम्भव है वैसे ही बिना इच्छाके केवल सातावेदनीय कर्मके उदयसे ही आहार ग्रहण सम्भव नहीं होता।
  - (४) पुनश्च कोई यह कहे कि—सिद्धान्तमें केवलीके क्षुधादिक ग्यारह परीषह कही है इसीलिये उनके क्षुधाका सद्मान सम्भव है और वह क्षुधा आहारके बिना कैसे शांत हो सकती है इसिलये उनके भ्राहारादिक भी मानना चाहिये—इसका समाधान—कर्म प्रकृतियोंका उदय मंद—तीन भेद सहित होता है। वह भ्रति मन्द होने पर उसके उदय जिनत कार्यकी व्यक्तता मालूम नही होती इसीलिये मुख्यरूपसे उसका अभाव कहा जाता है, किन्तु तारतम्यरूपसे उसका सद्माव कहा जाता है। जैसे नवमें गुरा-

स्थानमे वेदादिकका मंद उदय है वहाँ मैथुनादिक क्रिया व्यक्त नहीं है, इसीलिये वहाँ ब्रह्मचर्य ही कहा है तथापि वहाँ तारतम्यतासे मैथुनादिकका सद्भाव कहा जाता है। उसीप्रकार केवली भगवानके श्रसाताका श्रति मंद उदय है, उसके उदयमें ऐसी भूख नही होती कि जो शरीरको क्षीएा करे; पुनश्च मोहके अभावसे क्षुधाजनित दुंख भी नहीं है श्रीर इसीलिये आहार ग्रहण करना भी नहीं है। श्रतः केवली भगवानके क्षुधादिकका श्रभाव ही है किन्तु मात्र उदयकी श्रपेक्षासे तारतम्यतासे उसका सद्भाव कहा जाता है।

(४) शंका—केवली भगवानके आहारादिकके बिना भूख (-क्षुघा) की शांति कैसे होती है ?

उत्तर—केवलीके असाताका उदय अत्यन्त मन्द है, यदि ऐसी भूख लगे कि आहारादिकके द्वारा ही शांत हो तो मद उदय कहाँ रहा ? देव, भोगभूमिया आदिके असाताका किचित् मंद उदय है तथापि उनके बहुत समयके बाद किचित् ही आहार ग्रहण होता है तो फिर केवलीके तो ग्रसाता का उदय अत्यंतहों मंद है इसीलिये उनके आहारका अभाव ही है। असाताका तीव उदय हो और मोहके द्वारा उसमें गुक्त हो तो ही ग्राहार हो सकता है।

(५) शंका—देवों तथा मोगभूमियोंका शरीर ही ऐसा है कि उसके अधिक समयके बाद थोड़ी भूख लगती है, किन्तु केवली भगवानका शरीर तो कर्मभूमिका औदारिक शरीर है, इसीलिये उनका शरीर बिना आहारके उत्कृष्ट रूपसे कुछ कम एक कोटी पूर्व तक कैसे रह सकता है ?

समाधान—देवादिकोंका शरीर भी कर्मके ही निमित्तसे है। यहाँ केवली मगवानके शरीरमें पहले केश-नख बढ़ते थे, छाया होती थी ग्रीर निगोदिया जीव रहते थे, किन्तु केवलज्ञान होने पर अब केश-नख नहीं बढ़ते, छाया नहीं होती और निगोदिया जीव नहीं होते। इसतरह ग्रनेक प्रकारसे शरीरकी श्रवस्था श्रन्यथा हुई, उसीप्रकार बिना आहारके भी शरीर जैसाका तैसा बना रहे—ऐसी श्रवस्था भी हुई।

प्रत्यक्षमे देखो ! भ्रन्य जीवोंके वृद्धत्व आने पर शरीर शिथिल हो जाता है, परन्तु केवली भगवानके तो आयुके अन्त तक भी शरीर शिथिल नहीं होता।—इसीलिये अन्य मनुष्योंके दारीरके और केवली भगवानके द्यारीरके समानता सम्भव नहीं।

(६) शंका—देव आदिके तो आहार ही ऐसा है कि अधिक समय भूख मिट जाय, किन्तु केवली भगवानके विना भ्राहारके शरीर कैसे पुष्ट रह सकता है ?

समाधान—भगवानके असाताका उदय ग्रित मंद होता है तथा प्रित समय परम औदारिक शरीर वर्गगाग्रोंका ग्रहण होता है। इसीलिये ऐसी नोकर्म वर्गगाग्रोंका ग्रहण होता है कि जिससे उनके क्षुघादिककी उत्पत्ति हो नहीं होती श्रीर न शरीर शिथल होता है।

(७) पुनश्च अन्न म्रादिका म्राहार ही कारीरकी पुष्टताका कारण नहीं है। प्रत्यक्षमें देखों कि कोई थोड़ा म्राहार करता है तथापि कारीर भ्राधक पुष्ट होता है और कोई म्राधिक भ्राहार करता है तथापि कारीर क्षीण रहता है।

पवनादिकका साधन करनेवाले अर्थात् प्राणायाम करनेवाले अधिक कालतक आहार नहीं लेते तथापि उनका शरीर पुष्ट रहता है और ऋद्धि-धारी मुनि बहुत उपवास करते हैं तथापि उनका शरीर पुष्ट रहता है। तो फिर केवली भगवानके तो सर्वोत्कृष्टता है अर्थात् उनके अन्नादिकके विना भी शरीर पुष्ट बना रहता है इसमे आख्य ही क्या है?

- (६) पुनद्ध केवलीभगवान श्राहारके लिये कैसे जाँय तथा किस तरह याचना करे ? वे जब आहारके लिये जाँय तब समवशरण खाली क्यों रहे ? अथवा यदि ऐसा मानें कि कोई ग्रन्य उनको आहार लाकर दे तो उनके अभिप्रायकी बातको कौन जानेगा ? और पहले उपवासादिककी प्रतिज्ञा की थी उसका निर्वाह किसतरह होगा, पुनश्च प्राणियोंका घातादि जीव-ग्रन्तराय सर्वत्र मालूम होता है वहाँ आहार किस तरह करें ? इसलिये केवलीके श्राहार मानना सो विरुद्धता है।
- (१) पुनव्य कोई यों कहे कि 'वे आहार' ग्रहण करते हैं परन्तु किसीको दिखाई नहीं देता ऐसा अतिशय है' सो यह भी असत् है, क्योंकि

माहार ग्रहरण तो निद्य हुग्रा; यदि ऐसा श्रतिशय भी मानें कि उन्हें कोई नहीं देखता तो भी ग्राहार ग्रहरणका निद्यपन रहता है। पुनम्ब भगवानके पुण्यके कारणसे दूसरेके ज्ञानका क्षयोपशम (-विकास) किस तरह आवृत हो जाता है? इसलिये भगवानके माहार मानना और दूसरा न देखे ऐसा अतिशय मानना ये दोनो वातें न्याय विरुद्ध है।

### ५. कर्म सिद्धांतके अनुसार केवलीके अनाहार होता ही नहीं

- (१) जब असाता वेदनीयकी उदीरणा हो तब क्षुधा—भूख उत्पन्न होती है—लगती है, इस वेदनीयकी उदीरणा छट्टे गुणस्थान तक ही है, इससे ऊपर नहीं। अतएव वेदनीयकी उदीरणाके बिना केवलीके क्षुधादिकी वाधा कहाँसे हो ?
- (२) जैसे निद्रा और प्रचला इन दो दर्शनावरणी प्रकृतिका उदय वारहवें गुणस्थान पर्यंत है परन्तु उदीरणा बिना निद्रा नहीं ज्यापती—प्रथात् निद्रा नहीं आतो । पुनम्ब यदि निद्रा कर्मके उदयसे हो ऊपरके गुणस्थानोंमें निद्रा आजाय तो वहाँ प्रमाद हो और ध्यानका ग्रभाव हो जाय । यद्यपि निद्रा, प्रचलाका उदय वारहवें गुणस्थान तक है तथापि अप्रमत्तदशामें मंदउदय होनेसे निद्रा नहीं व्यापती (-नहीं रहतों ) । पुनम्ब संज्वलनका मंद उदय होनेसे अप्रमत्त गुणस्थानोमे प्रमादका ग्रभाव है, क्योंकि प्रमाद तो संज्वलनके तीच्च उदयमें हो होता है । ससारी जीवके वेदके तीच्च उदय में गुक्त होनेसे मंथुन सज्ञा होती है श्रीर वेदका उदय नवमे गुणस्थान तक है; परन्तु श्रेणी चढे हुए संयमी मुनिके वेद नोकषायका मंद उदय होनेसे मंथुन सज्ञाका अभाव है; उदयमात्रसे मंथुनकी वांच्छा उत्पन्न नहीं होती ।
- (३) केवली भगवानके वेदनीयका श्रित मद उदय है; इसीसे क्षुधा-दिक उत्पन्न नहीं होते; शक्तिरहित असाता वेदनीय केवलीके क्षुधादिकके लिये निमित्तताके योग्य नहीं है। जैसे स्वयभूरमण समुद्रके समस्त जलमें श्रनन्तवे भाग जहरकी कणी उस पानीको विषरूप होनेके लिये योग्य निमित्त नहीं है; उसीप्रकार श्रनन्तगुण अनुभागवाले सातावेदनीयके उदय-सहित केवली भगवानके श्रनन्तवे भागमे जिसका श्रसंख्यातवार खंड होगया है ऐसा असाता वेदनीय कर्म क्षुधादिककी वेदना उत्पन्न नहीं कर सकता।

(४) अशुभ कर्म प्रकृतियोंकी विप, हलाहलरूप जो शक्ति है उसका ग्रवः प्रवृत्तकरणमें अभाव हो जाता है और निम्ब (नीम) कांजीरूप रस रह जाता है। श्रपूर्वकरण गुणस्थानमें गुणश्रेणी निजंरा, गुणसंक्रमण, स्थितिकांडोत्कर्ण और अनुभाग कांडोत्कर्ण ये चार आवश्यक होते हैं; इसीलिये केवली भगवानके श्रसातावेदनीय आदि श्रप्रशस्त प्रकृतियोंका रस श्रसंख्यातवार घटकर अनन्तानन्तवे भाग रह गया है, इसीकारण श्रसातामें सामर्थ्य कहाँ रही है जिससे केवली भगवानके क्षुवादिक उत्पन्न करनेमें निमित्त होता ? (श्रर्थप्रकाशिका पृष्ठ ४४६ द्वितीयावृत्ति)

### ६. स्० १०-११ का सिद्धान्त और ८ वें स्त्रके साथ उसका संबंध

यदि वेदनीय कर्मका उदय हो किन्तु मोहनीय कर्मका उदय न हो तो जीवके विकार नहीं होता (सूत्र ११) क्योंकि जीवके ग्रनन्तवीयं प्रगट हो चुका है।

वेदनीय कर्मका उदय हो और यदि मोहनीय कर्मका मंद उदय हो तो वह भी विकारका निमित्त नहीं होता ( सूत्र १० ) क्योंकि वहाँ जीवके भ्रधिक पुरुषार्थ प्रगट होगया है।

दशवे गुर्गस्थानसे लेकर १३ वें गुर्गस्थान तकके जीवोंके पूर्गपरी-षहजय होता है और इसीलिये उनके विकार नहीं होता। यदि उत्तम गुर्गस्थानवाले परीषहजय नहीं कर सकते तो फिर ग्राठवें सूत्रका यह उप-देश व्यर्थ हो जायगा कि 'संवरके मार्गसे च्युत न होने श्रीर निर्जराके लिये परीषह सहन करना योग्य है।' दशवें तथा ग्यारहवे सूत्रमें उत्तम गुर्ग-स्थानोंमें जो परीषह कही हैं वे उपचारसे हैं निश्चयसे नहीं, ऐसा सममना ॥११॥

## बहेसे नवमें गुणस्थान तककी परीषह बादरसाम्पराये सर्वे ॥१२॥

भ्रथं—[ बादरसांपराय ] बादरसांपराय भ्रथित् स्थूलकषायवाले जीवोंके [ सर्वे ] सर्व परीषह होती हैं।

#### '' रे <sup>क</sup> टीका

हैं हिं ने छट्टे से नवमे गुंगस्थानको बादरसांपराय कहते हैं। इन गुग्-स्थानोंमे परीषहके कारग्रभूत सभी कर्मीका उदय है, किन्तु जीव जितने अंशमें उनमें युक्त नहीं होता उतने अंशमें ( भ्राठवें सूत्रके अनुसार ) परी-षहजय करता है।

\_ -२,—सामायिक, छेदोपस्थापना श्रौर परिहार विशुद्धि इन तीन संयमोमेसे किसी एकमे समस्त परीषहें सम्भव हैं।।१२॥

इस तरह यह वर्णन किया कि किस गुरास्थानमे कितनी परीषह जय होती हैं। ग्रब किस किस कर्मके उदयसे कौन कौन परीषह होती है सो बतलाते हैं—

## ज्ञानावरण कर्मके उदयसे होनेवाली परीषह ज्ञानावरणे प्रज्ञाऽज्ञाने ॥१३॥

श्रर्थ—[ ज्ञानावरणे ] ज्ञानावरणीयके उदयसे [ प्रज्ञाऽज्ञाने ] प्रज्ञा और श्रज्ञान ये दो परीषहें होती हैं।

#### टीका

प्रज्ञा आता गुरा है, वह परीषहका कारण नही होता; किन्तु ज्ञानका विकास हो और उसके मदजनित परीषह हो तो उस समय ज्ञाना-वरण कर्मका उदय होता है। यदि ज्ञानी जीव मोहनीय कर्मके उदयमे लगे न जुड़े तो ज़सके अनित्य मद आ जाता है, किन्तु ज्ञानी जीव पुरुपार्थ पूर्वक जितने अंशमे उसमें युक्त न हो उतने अंशमे उनके परीषह जय होता है। (देखो सूत्र न)

द्र्शनमोहनीय तथा अन्तराय कर्मके उदयसे होनेवाली परीपह

्रदर्शनमोहांतराययोखर्शनाऽलाभौ ॥१४॥

े आर्थ-[ दर्शनमोहांतराययोः ] दर्शनमोह और अन्तराय कर्मके छदयसे [ फ्रेंदर्शनाऽलाभी ] केंमसे अदर्शन और अलाभ परीषह होती हैं।

यहाँ तेरहवें सूत्रकी टीकाके अनुसार समक्तना ॥१४॥
अब चारित्रमोहनीयके उदयसे होनेवाली परीपह वतलाते हैं
चारित्रमोहेनाग्न्यारितस्त्रीनिपद्याक्रोशयाचनासत्कारपुरस्काराः ॥१५॥

स्रयं—[चारित्रमोहे] चारित्रमोहनीयके उदयसे [ नाग्न्यारितकी-निषद्याक्रोशयाचना सत्कारपुरस्काराः ] नग्नता, अरित, स्त्री, निपद्या, आक्रोश, याचना श्रीर सत्कार पुरस्कार ये सात परीषह होती हैं।

> यहाँ तेरहवे सूत्रकी टीकाके अनुसार समकता ॥१४॥ वेदनीय कर्मके उदयसे होनेवाली परीपहें

## वेदनीये शेषाः ॥१६॥

श्रर्थ—[ वेदनीय ] वेदनीय कर्मके उदयसे [ शेषाः ] वाकीकी ग्यारह परीषह श्रर्थात् क्षुघा, तृषा, शीत, उष्ण, दंशमशक, चर्या, शय्या, वघ, रोग, तृणस्पशं श्रीर मल ये परीषह होती हैं।

यहाँ भी तेरहवे सूत्रकी टीकाके अनुसार समक्षना ।।१६॥ अब एक जीवके एक साथ होनेवाली परीपहोंकी संख्या बतलाते हैं

# एकादयो भाज्या युगपदेकस्मिन्नैकोनविंशतेः ॥१७॥

अर्थ—[ एकस्मिन् युगपत् ] एक जीवके एक साथ [ एकादयो ] एकसे लेकर [ थ्रा एकोनविंशतेः ] उन्नीस परीषह तक [ भाज्याः ] जानना चाहिये।

१—एक जीवके एक समयमे अधिकसे अधिक १६ परीषह हो सकती हैं, क्योंकि शीत और उष्ण इन दो मेसे एक समयमें एक ही होती है और शय्या, चर्या तथा निषद्या (सोना, चलना तथा आसनमें रहना) इन तीनमेंसे एक समयमें एक ही होती है; इसतरह इन तीन परीषहोके कम करनेसे बाकोकी उन्नीस परीषह हो सकती हैं।

२-प्रश्न-प्रज्ञा श्रीर अज्ञान ये दोनों भी एक साथ नही हो सकते, इसलिये एक परीषह इन सबमेंसे कम करना चाहिये।

उत्तर-प्रज्ञा और अज्ञान इन दोनोके साथ रहनेमे कोई बाघा नहीं है एक ही कालमे एक जीवके श्रुतज्ञानादिकी श्रपेक्षासे प्रज्ञा और श्रविध्ञानादिकी अपेक्षासे श्रज्ञान ये दोनो साथ रह सकते हैं।

३-प्रश्न-अवारिक शरीरकी स्थित कवलाहार (भ्रन्न पानी) के बिना देशोनकोटो पूर्व (कुछ कम एक करोड पूर्व ) कैसे रहती है ?

उत्तर—आहारके ६ मेद हैं-१ नोकर्म आहार, २ कर्माहार, ३ कवलाहार, ४ लेपाहार, ५ ओजाहार, और ६ मनसाहार । ये छह प्रकार यथायोग्य देहकी स्थितिके कारण हैं। जैसे (१) केवलीके नोकर्म भ्राहार बताया है। उनके लाभान्तराय कर्मके क्षयसे अनन्त लाभ प्रगट हुम्रा है, भ्रतः उनके शरीरके साथ अपूर्व असाधारण पुद्गलोका प्रतिसमय सम्बन्ध होता है, यह नोकर्म-केवलीके देहकी स्थितिका कारण है, दूसरा नही, इसी कारण केवलीके नोकर्मका आहार कहा है। (२) नारिकयोके नरकायु नाम कर्मका उदय है वह उनके देहकी स्थितिका कारण है इसिलये उनके कर्माहार कहा जाता है। (३) मनुष्यो और तियँचोके कवलाहार प्रसिद्ध है। (४) वृक्ष जातिके लेपाहार है (५) पक्षीके अण्डेके ओजाहार है। शुक्र नामकी घातुकी उपधातुको भ्रोज कहते है। जो भ्रण्डोंको पक्षी (-पंखी) सेवे उसे ओजाहार नहीं समक्षना। (६) देव मनसे उप होते हैं, उनके मनसाहार कहा जाता—होता है।

यह छह प्रकारका आहार देहकी स्थितिका कारण है, इस सम्बन्धी गाथा निम्नप्रकार है:—

णोकम्मकम्महारोकवलाहारो य लेप्पाहारो य । . उज्जमणोविय कमसो आहारा छन्विहो भणिओ ॥

## णोकम्मतित्थयरे कम्मं च णयरे मानसो अमरे । णरपसु कवलाहारो पंखी उज्जो इगि लेऊ ।।

श्रर्थ—१ नोकर्म आहार, २ कर्माहार, ३ कवलाहार, ४ लेपाहार, १ श्रोजाहार, श्रौर ६ मनोश्राहार, इसप्रकार कमसे ६ प्रकारका श्राहार है, उनमें नोकर्म आहार तीर्थंकरके, कर्माहार नारकीके, मनोश्राहार देवके, कवलाहार मनुष्य तथा पशुके, श्रोजाहार पक्षीके अण्डोंके और बुक्षके लेपा- हार होता है।

इससे सिद्ध होता है कि केवलीके कवलाहार नहीं होता।

प्रश्न-मुनिकी अपेक्षासे छट्टे गुणस्थानसे लेकर तेरहवे गुग्गस्थान तककी परीषहोका कथन इस अध्यायके १३ से १६ तकके सूत्रोंमें किया है यह व्यवहारनयकी अपेक्षासे या निक्षयनयकी अपेक्षासे ?

उत्तर—यह कथन व्यवहारनयकी अपेक्षासे है, क्योंकि यह जीव परवस्तुके साथका सम्बन्ध बतलाता है, यह कथन निश्चयकी अपेक्षासे नहीं है।

प्रश्न—यदि व्यवहारनयकी मुख्यता सहित कथन हो उसे मोक्ष-मार्ग प्रकाशक पृष्ठ ३६६ मे योंजाननेके लिए कहा है कि 'ऐसा नही किन्तु निमित्तादिककी अपेक्षासे यह उपचार किया है' तो ऊपर कहे गये १३ से १६ तकके कथनमें कैसे लागू होता है ?

उत्तर—उन सूत्रोंमे जीवके जिन परीषहोंका वर्णन किया है वह व्यवहारसे है, इसका सत्यार्थ ऐसा है कि—जीव जीवमय है परीषहमय नहीं। जितने दरजेमे जीवमे परीषह वेदन हो उतने अंशमे सूत्र १३ से १६ में कहे गये कमंका उदय निमित्त कहलाता है किन्तु निमित्तने जीवको कुछ नहीं किया।

प्रश्न—१३ से १६ तकके सूत्रोमें परीषहोंके वारेमें जिस कर्मका उदय कहा है उसके और सूत्र १७ में परीपहोंकी जो एक साथ संख्या कही

उसके इस अध्यायके द वें सूत्रमें कहे गये निर्जराका व्यवहार कैसे लागू होता है ?

उत्तर—जीव अपने पुरुषार्थं हारा जितने ग्रंशमे परीषह वेदन न करे उतने ग्रंशमे उसने परीषह जय किया ग्रीर इसीलिये उतने ग्रंशमें सूत्र १३ से १६ तकमें कहे गये कर्मीकी निर्जरा की, ऐसा ग्राठवें सूत्रके अनुसार कहा जा सकता है, इसे व्यवहार कथन कहा जाता है क्योंकि परवस्तु (कर्म) की साथके सम्बन्धका कितना श्रभाव हुआ, यह इसमें बताया गया है।

इसप्रकार परीषहजयका कथन पूर्ण हुद्या ॥१७॥

दूसरे सूत्रमे कहे गये संवरके ६ कारणोंमेसे यहाँ पाँच कारणोंका वर्णन पूर्ण हुआ; अब अन्तिम कारण चारित्रका वर्णन करते है-

#### चारित्रके पाँच भेद

## सामायिकञ्जेदोपस्थापनापरिहारविशुद्धिसूच्मसांपराय-यथाख्यातमिति चारित्रम् ॥१८॥

ध्यं—[ सामायिकछेदोपस्थापनापरिहारविशुद्धिसूक्ष्मसांपराय यथा-ख्यातं ] सामायिक छेदोपस्थापना, परिहारविशुद्धि, सूक्ष्मसापराय भ्रौर यथाख्यात [ इति चारित्रम् ] इस प्रकार चारित्रके ४ भेद हैं।

#### टीका

#### १. सूत्रमें कहे गये शब्दोंकी व्याख्या

- . .(१) सामायिक—निष्यय सम्यग्दर्शन-ज्ञानकी एकाग्रता द्वारा समस्त सावद्य योगका त्याग करके शुद्धात्मस्वरूपमे अभेद होने पर शुभाशुभ भावोंका त्याग होना सो सामायिक चारित्र है। यह चारित्र छट्टे से नवमें गुगास्थान तक होता है।
- (२) छेदोपस्थापना—कोई जीव सामायिक चारित्ररूप हुम्रा हो भीर उससे हटकर सावद्य व्यापाररूप होजाय, पश्चात् प्रायश्चित द्वारा उस सावद्य व्यापारसे उन्नत हुये दोषोको छेदकर म्रात्माको संयममे स्थिर करे सो

छेदोपस्थापना चारित्र है। यह चारित्र छट्टे से नवमें गुरास्थान तक होता है।

- (३) परिहार विशुद्धि—जो जीव जन्मसे ३० वर्ष तक सुखी रह-कर फिर दीक्षा ग्रहण करे ग्रीर श्री तीर्थंकर भगवानके पादमूलमें आठ वर्ष तक प्रत्याख्यान नामक नवमें पूर्वका अध्ययन करे, उसके यह संयम होता है। जो जीवोंकी उत्पत्ति-मरणके स्थान, कालकी मर्यादा, जन्म योनिके भेद, द्रव्य-क्षेत्रका स्वभाव, विधान तथा विधि इन सभीका जाननेवाला हो ग्रीर प्रमाद रहित महावीर्यवान हो, उनके धुद्धताके बलसे कर्मकी बहुत (-प्रचुर) निर्जरा होती है। ग्रत्यन्त कठिन आचरण करनेवाले मुनियोके यह सयम होता है। जिनके यह संयम होता है उनके शरीरसे जीवोंकी विराधना नहीं होती। यह चारित्र ऊपर बतलाये गये साधुके छट्ठे और सातवे गुणस्थानमें होता है।
  - (४) सूक्ष्मसांपराय—जब अति सूक्ष्म लोभकषायका उदय हो तब जो चारित्र होता है वह सूक्ष्म सांपराय है। यह चारित्र दशवें गुग्गस्थानमें होता है।
  - (५) यथाख्यात—सम्पूर्ण मोहनीय कर्मके क्षय ग्रथवा उपशमसे ग्रात्माके गुद्धस्वरूपमें स्थिर होना सो यथाख्यात चारित्र है। यह चारित्र ग्यारहवेंसे चौदहवे गुगास्थान तक होता है।
  - २. शुद्धभावसे सवर होता है किन्तु शुभभावसे नही होता, इसलिये इन पाँचों प्रकारमें जितना शुद्धभाव है उतना चारित्र है ऐसा समभना।

### ३. छट्टे गुणस्थानकी द्शा

सातवे गुणस्थानसे तो निविकलप दशा होती है। छट्टे गुणस्थानमें मुनिके जब आहार विहारादिका विकलप होता है तभी भी उनके [ तीन जातिके कपाय न होनेसे ] संवरपूर्वक निर्जरा होती है श्रीर शुभभावका अलप वघ होता है; जो विकलप उठता है उस विकलपके स्वामित्वका उनके नकार वर्तता है, ग्रकपायदृष्टि और चारित्रसे जितने दरजेमें राग दूर होता है उतने दरजेमें संवर-निर्जरा है, तथा जितना शुभभाव है उतना बंधन है। विशेष यह है कि पंचम गुणस्थानवाला उपवासादि वा प्रायक्षित्तादि तप करे उसी कालमें भी उसे निर्जरा अलप और छट्टे गुणस्थानवाला ग्राहार

विहार ग्रादि किया करे उस कालमें भी उसके निर्जरा ग्रधिक है इससे ऐसा समभना कि-बाह्य प्रवृत्तिके अनुसार निर्जरा नहीं है।

( देखो मोक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ३४१ )

#### ४. चारित्र का स्वरूप

कितनेक जीव मात्र हिंसादिक पापके त्यागको चारित्र मानते हैं और महात्रतादिक्प शुभोपयोगको उपादेयक्पसे ग्रहण करते हैं, किन्तु यह यथार्थ नहीं है। इस शास्त्रके सातवें ग्रध्यायमें ग्रास्त्रव पदार्थका निरूपण किया गया है, वहां महात्रत और ग्रणुत्रतको ग्रास्त्रवरूप माना है, तो वह उपादेय कैसे हो सकता है? आस्त्रव तो बन्धका कारण है और चारित्र मोक्षका कारण है, इसलिये उन महात्रतादिक्ष्प आस्त्रवभावोंके चारित्रता सम्भव नहीं होती, किन्तु जो सर्व क्षाय रहित उदासीन भाव है उसीका नाम चारित्र है। सम्यग्दर्शन होनेके बाद जीवके कुछ भाव वीतराग हुए होते हैं और कुछ भाव सराग होते हैं; उनमें जो ग्रश वीतरागरूप है वही चारित्र है ग्रीर वह सवरका कारण है। (देखो मोक्ष. प्रकाशक पृष्ठ ३३७)

#### ५. चारित्रमें मेद किसलिये बताये ?

, प्रश्न जो वीतराग भाव है सो चारित्र है श्रीर वीतरागभाव तो एक ही तरहका है, तो फिर चारित्रके भेद क्यों बतलाये ?

उत्तर—वीतरागभाव एक तरहका है परन्तु वह एक साथ पूर्ण प्रगट नही होता, किन्तु कम कमसे प्रगट होता है इसीलिये उसमें भेद होते हैं। जितने श्रंशमें वीतरागभाव प्रगट होता है उतने श्रंशमे चारित्र प्रगट होता है, इसलिये चारित्रके भेद कहे है।

प्रश्न-यदि ऐसा है तो छहे गुएस्थानमें जो शुभभाव है उसे भी चारित्र क्यों कहते हो ?

उत्तर—वहाँ शुभभावको यथार्थमें चारित्र नही कहा जाता, किंतु उस शुभभावके समय् जिस श्रंशमे वीतरागभाव है, वास्तवमें उसे चारित्र कहा जाता है। म् प्रश्न-कितनेक जगह शुभभावरूप समिति, गुप्ति, महाव्रतादिकी भी चारित्र कहते हैं, इसका क्या कारण है ?

उत्तरं वहाँ शुंभभावरूप समिति आदिको व्यवहार चारित्र कहा है। व्यवहारका अर्थ है उपचार; छट्ठे गुएास्थानमें जो वीतराग चारित्र होता है, उसके साथ महाव्रतादि होते है ऐसा संबंध जानकर यह उपचार किया है। अर्थात्-वह निमित्तकी अपेक्षासे यानि विकल्पके भेद वतानेके लिये कहा है, किन्तु यथार्थरीत्या तो निष्कषाय भाव ही चारित्र है, शुभराग चारित्र नहीं।

प्रश्न—निश्चय मोक्षमार्ग तो निर्विकलप है, उस समय सिवकलप (-सराग व्यवहार ) मोक्षमार्ग नही होता, तो फिर सिवकलप मोक्षमार्गको साधक कैसे कहा जा सकता है ?

उत्तर—भूतनैगमनयकी भ्रपेक्षासे उस संविकल्परूपको मोक्षमार्ग कहा है, अर्थात् भूतकालमें वे विकल्प (—रागमिश्रित विचार) हुये थे, यद्यपि वे वर्तमानमे नहीं हैं तथापि 'यह वर्तमान है' ऐसा भूत नैगमनयकी अपेक्षासे गिना जा सकता है—कहा जा सकता है; इसीलिये उस नयकी अपेक्षासे सविकल्प मोक्षमार्गको साधक कहा है ऐसा समभना। (देखो परमात्म प्रकाश पृष्ठ १४२ भ्रध्याय २ गाथा १४ की संस्कृत टीका तथा। इस ग्रन्थमें ग्रन्तमें परिशिष्ठ १)

### ६. सामायिकका स्वरूप

प्रश्न--मोक्षके कारणभूत सामायिकका स्वरूप क्या है ?

उत्तर—जो सामायिक सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र स्वभाववाला पर-मार्थ ज्ञानका भवनमात्र (परिग्रामन मात्र) है एकाग्रता लक्षग्रवाली है वह सामायिक मोक्षके कारग्रभूत है।

( देखो समयसार गाथा १५४ टीका )

श्री नियमसार गाथा १२५ से १३३ मे यथार्थ सामाधिकका स्व-

जो कोई मुनि एकेन्द्रियादि प्राशायोंके समूहको दुःख देनेके कारण-रूप जो संपूर्ण पापभाव सिहत व्यापार है, उससे अलग हो मन, वचन और शरीरके शुभ अशुभ सर्व व्यापारोंको त्यागकर तीन गुप्तिरूप रहते है तथा जितेन्द्रिय रहते हैं ऐसे संयमीके वास्तवमे सामायिक व्रत होता है। (गाथा १२५)

जो समस्त त्रस स्थावर प्राणियोंमें समताभाव रखता है, माध्यस्य भावमें आरूढ़ है, उसीके यथार्थ सामायिक होती है। (गाथा १२६)

संयम पालते हुये, नियम करते तथा तप घारण करते हुये जिसके एक आत्मा ही निकटवर्ती रहा है उसीके यथार्थ सामायिक होती है। (गाथा १२७)

जिसे राग-द्वेष विकार प्रगट नहीं होते उसके यथार्थ सामायिक होती है। (गाथा १२८)

जो श्रार्त और रौद्र ध्यानको दूर करता है, उसके वास्तवमें सामा-यिक व्रत होता है। (गाथा १२६)

जो हमेशा पुण्य और पाप इन दोनों भावोंको छोड़ता है, उसके पथार्थ सामायिक होती है। (गाया १३०)

जो जीव सदा घर्मध्यान तथा शुक्लध्यानको ध्याता है उसके यथार्थ सामायिक होती है। (गाथा १३३)

सामायिक चारित्रको परम समाधि भी कहते हैं।

७. प्रश्न—इस अध्यायके छट्ठे सूत्रमें सवरके कारणरूपसे जो १० प्रकारका घर्मे कहा है उसमे सयम आ ही जाता है और संयम ही चारित्र है तथापि यहाँ फिरसे चारित्रको संवरके कारणरूपमे क्यों कहा ?

उत्तर—यद्यपि संयमधर्ममे चारित्र ग्रा जाता है तथापि इस सूत्रमे चारित्रका कथन निरर्थक नही है। चारित्र मोक्ष प्राप्तिका साक्षात् कारण है यह बतलानेके लिये यहाँ अन्तमें चारित्रका कथन किया है। चीदहमें गुणस्थानके ग्रन्तमें चारित्रकी पूर्णता होनेपर ही मोक्ष होता है श्रतएव मोक्ष प्राप्तिके लिये चारित्र साक्षात् हेतु है—ऐसा ज्ञान करानेके लिये इस सूत्रमें वह अलग बताया है।

#### ८. व्रत और चारित्रमें अन्तर

श्रास्तव श्रिषकारमें (सातवें श्रध्यायके प्रथम सूत्रमें) हिसा, भूंठ, चोरी आदिके त्यागसे श्राहंसा, सत्य, श्रचौर्य आदि कियामें शुभप्रवृत्ति है इसीलिये वहाँ अवतोंकी तरह व्रतोंमें भी कर्मका प्रवाह चलता है, किन्तु उन व्रतोंसे कर्मोंकी निवृत्ति नहीं होती। इसी अपेक्षाको लक्ष्यमें रखकर, गुप्ति आदिको संवरका परिवार कहा है। आत्माके स्वरूपमें जितनी श्रमेवता होती है उतना संवर है शुभाशुम भावका त्याग निश्चय व्रत श्रथवा वीतराग चारित्र है। जो शुभभावरूप व्रत है वह व्यवहार चारित्ररूप राग है श्रीर वह संवरका कारण नहीं है। (देखो सर्वार्थसिद्धि श्रध्याय ७ पृष्ठ ५ से ७)।। १८।।

दूसरे सूत्रमें कहे गये संवरके ६ कारणोंका वर्णन पूर्ण हुआ। इस तरह संवर तत्त्वका वर्णन पूर्ण हुआ। ध्रब निर्जरा तत्त्वका वर्णन करते हैं-

### निर्जरा तत्त्वका वर्णन

## भूमिका

१—पहले अठारह सूत्रोंमें संवरतत्त्वका वर्णन किया। अब उन्नी-सर्वे सूत्रसे निर्जरा तत्त्वका वर्णन प्रारम्भ होता है। जिसके संवर हो उसके निर्जरा हो। प्रथम संवर तो सम्यग्दर्शन है, इसीलिये जो जीव सम्यग्दर्शन प्रगट करे उसीके ही सवर-निर्जरा हो सकती है। मिण्यादृष्टिके संवर निर्जरा नहीं होती।

२—यहाँ निर्जरा तत्त्वका वर्णन करना है और निर्जराका कारण तप है (देखो अध्याय ६ सूत्र ३) इसीलिये तपका और उसके भेदोंका वर्णन किया है। तपको व्याख्या १६ वे सूत्रकी टीका में दी है ग्रीर ध्यानकी व्याख्या २७ वें सूत्र मे दी गई है।

## ३. निर्जराके कारणों सम्बन्धी होनेवाली भूलें और उनका निराकरण

- (१) कितने ही जीव अनशनादि तपसे निर्जरा मानते हैं किन्तु वह तो बाह्य तप है। श्रब बाद के १६-२० वें सूत्रमें बारह प्रकारके तप कहे हैं वे सब बाह्य तप है, किंतु वे एक दूसरेकी अपेक्षासे बाह्य श्रभ्यंतर हैं, इसीलिये उनके बाह्य और श्रभ्यंतर ऐसे दो मेद कहे है। श्रकेले बाह्य तप करनेसे निर्जरा नहीं होती। यदि ऐसा हो कि श्रधिक उपवासादि करनेसे अधिक निर्जरा हो ग्रीर थोड़े करनेसे थोड़ो हो तो निर्जराका कारण उप-वासादिक ही ठहरें किन्तु ऐसा नियम नहीं है। जो इच्छाका निरोध है सो तप है; इसीलिये स्वानुमव की एकाग्रता बढ़नेसे शुभाशुभ इच्छा दूर होनी है, उसे तप कहते हैं।
- (२) यहाँ अनशनादिकको तथा प्रायश्चित्तादिकको तप कहा है इसका कारण यह है कि—यदि जीव अनशनादि तथा प्रायश्चित्तादिरूप प्रवर्ते और रागको दूर करे तो बीतरागभावरूप सत्य तप पृष्ट किया जा सकता है, इसीलिये उन ग्रनशनादि तथा प्रायश्चित्तादिको उपचारसे तप कहा है। यदि कोई जीव वीतराग भावरूप सत्य तपको तो न जाने ग्रौर उन अनशनादिकको ही तप जानकर संग्रह करे तो वह संसारमे ही भ्रमण करता है।
- (३) इतना खास समक्त लेना कि-निश्चय धर्म तो वीतराग भाव है, अन्य अनेक प्रकारके जो भेद कहे जाते हैं वे भेद बाह्य निमित्तकी अपेक्षासे उपचारसे कहे हैं, इसके व्यवहार मात्र धर्म संज्ञा जाननी। जो जीव इस रहस्यको नही जानता उसके निर्जरातत्त्वकी यथार्थ श्रद्धा नही है। (मो०प्र०)

तप निर्जराके कारण हैं, इसीलिये उनका वर्णन करते है। उनमें पहले तपके भेद कहते है—

वाह्य तपके ६ मेद

अनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्त-शय्यासनकायक्लेशाः बाह्यं तपः ॥ १६ ॥ श्रर्थ—[ श्रनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्तशय्या-सनकायक्लेशाः ] सम्यक् प्रकारसे अनशन, सम्यक् श्रवमौदर्य, सम्यक् वृत्तिपरिसंख्यान, सम्यक् रसपरित्याग, सम्यक् विविक्त शय्यासन श्रौर सम्यक् कायक्लेश ये [ बाह्यं तपः ] छह प्रकारके बाह्य तप हैं।

नोट—इस सूत्रमें 'सम्यक्' शब्दका अनुसन्धान इस भ्रध्यायके चौथे सूत्रसे भ्राता है-किया जाता है। ग्रनशनादि छहों प्रकारमें 'सम्यक्' शब्द लागू होता है।

#### टीका

### १. सूत्रमें कहे गये शब्दोंकी व्याख्या

- (१) सम्यक् अन्यत—सम्यग्दृष्टि जीवके श्राहारके त्यागका भाव होनेपर विषय कषायका भाव दूर होकर श्रंतरंग परिगामोंकी शुद्धता होती वह सम्यक् अन्शन है।
- (२) सम्यक् अवमौद्रय सम्यग्दृष्टि जीवके रागभाव दूर करनेके जितनी भूख हो उससे कम भोजन करनेका भाव होने पर जो अंतरंग परिणामोंकी शुद्धता होती है उसे सम्यक् अवमौदर्य कहते हैं।
- (३) सम्यक् वृत्तिपरिसंख्यान सम्यग्दृष्टि जीवके संयमके हेतुसे निर्दोप आहारकी भिक्षाके लिये जाते समय, भोजनकी वृत्ति तोड़ने वाले नियम करने पर श्रंतरंग परिगामोंकी जो शुद्धता होती है उसे सम्यक् वृत्तिपरिसंख्यान कहते हैं।
- (४) सम्यक् रसपरित्याग—सम्यग्दृष्टि जीवके इन्द्रियों सम्बन्धी राग का दमन करनेके लिये घी, दूध, दही, तेल, मिठाई नमक आदि रसों का यथाशक्ति त्याग करनेका भाव होनेसे श्रंतरंग परिगामोंकी जो शुद्धता होती है उसे सम्यक् रसपरित्याग कहते हैं।
- (५) सम्यक् विविक्तशय्यासन—सम्यग्दृष्टि जीवके स्वाध्याय, ध्यान ग्रादिकी प्राप्तिके लिये किसी एकांत निर्दोष स्थानमें प्रमाद रहित सोने, वैठने की वृत्ति होने पर भंतरंग परिगामोंकी जो शुद्धता होती है

उसे सम्यक् विविक्त शय्यासन कहते हैं।

- (६) सम्यक् कायक्लेश—सम्यग्दृष्टि जीवके शारीरिक श्रासक्ति घटानेके लिये श्रातापन श्रादि योग घारण करते समय जो अन्तरंग परि-णामों की शुद्धता होती है उसे सम्यक् कायक्लेश कहते हैं।
- २—'सम्यक्' शब्द यह बतलाता है कि सम्यग्दृष्टिके ही ये तप होते हैं मिथ्यादृष्टि के तप नहीं होता।
- ३—जब सम्यग्दृष्टि जीव अनशनकी प्रतिज्ञा करता है उस समय निम्न लिखित बातें जानता है।—
- (१) आहार न लेने का राग मिश्रित विचार होता है वह शुभ-भाव है और इसका फल पुण्यबंघन है, मैं इसका स्वामी नहीं है।
- (२) श्रन्न, जल आदि पर वस्तुऐं हैं, आत्मा उसे किसी प्रकार न तो ग्रह्ण कर सकता और न छोड़ सकता है किन्तु जब सम्यग्दृष्टि जीव पर वस्तु सम्बन्धी उस प्रकारका राग छोड़ता है तब पुद्गल परावर्तनके नियम श्रनुसार ऐसा निमित्त नैमित्तिक संबंध होता है कि उतने समय उसके अन्न पानी श्रादिका संयोग नहीं होता।
- (३) अन्न जल ग्रादिका संयोग न हुआ यह परद्रव्यकी किया है, उससे ग्रात्माके घर्म या अधर्म नहीं होता।
- (४) सम्यग्दृष्टि जीवके राग का स्वामित्व न होने की जो सम्यक् मान्यता है वह दृढ़ होती है, और इसीलिये यथार्थ अभिप्रायपूर्वक जो अन्न, जल ग्रादि लेनेका राग दूर हुआ वह सम्यक् अनशन तप है, यह वीतरागता का ग्रश है इसीलिये वह धर्मका ग्रंश है। उसमें जितने ग्रंशमे ग्रंतरंग परिशामों की शुद्धता हुई ग्रीर शुभाशुभ इच्छाका निरोध हुग्रा उतने ग्रंशमे सम्यक् तप है ग्रीर यही निर्जराका कारशा है।

छह प्रकारके वाह्य और छह प्रकारके श्रंतरंग इन वारह प्रकारके तप के सम्बन्धमें ऊपर लिखे अनुसार समभ लेना।

### सम्यक् तप की व्याख्या

(१) स्वरूपविश्रांत निस्तरंग चैतन्य प्रतपनात् तपः अर्थात् स्वरूप की स्थिरतारूप,—तरंगोंके विना—लहरोंके विना (निर्विकल्प) चैतन्य का प्रतपन होना (देदीप्यमान होना सो तप है)।

( प्रवचनसार अ० १ गा० १४ की टीका )

- (२) सहजिन्छयनयात्मकपरमस्वभावात्मपरमात्मिन प्रतपनं तपः अर्थात् सहज निश्चयनय रूप परमस्वभावमय परमात्माका प्रतपन होना अर्थात् हढ़तासे तन्मय होना सो तप है। (नियमसार गा० ५५ को टोका)
- (३) प्रसिद्धशुद्धकारणपरमात्मतत्त्वे सदान्तर्मुखतया प्रतपनं यत्तत्तपः अर्थात् प्रसिद्ध शुद्ध कारण परमात्म तत्त्वमें सदा ध्रतर्मुखरूपसे जो प्रतपन अर्थात् लीनता है सो तप है। (नियमसार टोका गाथा ११८ का शीर्षक)
- (४) आत्मानमात्मना संघत्त इत्यध्यात्मं तपन अर्थात् आत्माको ध्रात्माके द्वारा घरना सो ग्रध्यात्म तप है। (नियमसार गा० १२३की टीका)
- (५) इच्छानिरोधः तपः श्रर्थात् गुभागुभ इच्छाका निरोध करना (-अर्थात् स्वरूपमें विश्रांत होना ) सो तप है।

### ५. तप के भेद किसलिये हैं ?

प्रश्न-यदि तपकी व्याख्या उपरोक्त प्रमाण है तो उस तपके भेद नहीं हो सकते, तथापि यहाँ तपके बारह मेद क्यों कहे है ?

उत्तर—शाकोंका कथन किसी समय उपादान (निश्चय) की अपेक्षा से भ्रौर किसी समय निमित्त (व्यवहार) की अपेक्षासे होता है। भिन्न-भिन्न निमित्त होनेसे उसमें भेद होते हैं किन्तु उपादान तो भ्रात्माका धुद्ध स्वभाव है भ्रतः उसमे भेद नही होता। यहाँ तपके जो बारह भेद वतलाये हैं वे भेद निमित्तकी भ्रपेक्षासे हैं।

६—जिस जीवके सम्यग्दर्शन न हो वह जीव बनमें रहे, चातुर्मास में वृक्षके नीचे रहे ग्रीष्म ऋतुमें अत्यन्त प्रखर किरणोंसे संतप्त पर्वतके शिखर पर ग्रासन लगावे, शीतकालमें खुले मैदानमें ध्यान करे, अन्य श्रनेक प्रकारके काय क्लेश करे, अधिक उपवास करे, शास्त्रोंके पढ़नेमें बहुत चतुर हो, मौनव्रत घारण करे इत्यादि सब कुछ करे, किंतु उसका यह सब वृथा है—संसारका कारण है, इनसे धर्मका ग्रंश भी नहीं होता । जो जीव सम्यग्दर्शनसे रहित हो यदि वह जीव अनशनादि बारह तप करे तथापि उसके कार्यकी सिद्धि नहीं होती । इसलिये हे जीव ! आकुलता रहित समतादेवीका कुल मंदिर जो कि स्व का आत्मतत्त्व है, उसका ही भजन कर ॥ १६ ॥ (देखो नियमसार गाथा १२४)

### अब आभ्यंतर तपके ६ भेद बताते हैं

## प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्यस्वाध्यायव्युत्सर्गध्याना-न्युत्तरम् ॥ २०॥

ध्रयं—[ प्रायिक्वत्तिवनयवैयावृत्यस्वाध्यायव्युत्सर्गध्यानानि ] सम्यक्रूपसे प्रायिक्वत्त, सम्यक् विनय, सम्यक् वैयावृत्य, सम्यक् स्वाध्याय, सम्यक् व्युत्सर्गं ग्रीर सम्यक् ध्यान [ उत्तरम् ] ये छह प्रकार का आभ्य-न्तर तप है।

नोट—इस सूत्रमें 'सम्यक्' शब्दका अनुसन्वान इस अध्यायके चौथे सूत्रसे किया जाता है, यह प्रायश्चित्तादि छहों प्रकारमें लागू होता है। यदि 'सम्यक्' शब्दका अनुसन्धान न किया जावे तो नाटक इत्यादि सम्बन्धी अभ्यास करना भी स्वाध्याय तप ठहरेगा। परन्तु 'सम्यक्' शब्द के द्वारा उसका निषेध हो जाता है।

#### टीका

- १—ऊपरके सूत्रकी जो टीका है वह यहाँ भी लागू होती है। २—सूत्रोमें कहे गये शब्दोंकी व्याख्या करते हैं—
- (१) सम्यक् प्रायश्चित—प्रमाद अथवा म्रज्ञानसे लगे हुये दोषों की शुद्धता करनेसे वीतराग स्वरूपके म्रालंबनके द्वारा जो म्रंतरंग परि-ग्णामोंकी शुद्धता होती है उसे सम्यक् प्रायश्चित्त कहते हैं।

- (२) सम्यक् विनय—पूज्य पुरुषोंका आदर करने पर वीतराग स्वरूपके लक्षके द्वारा श्रंतरंग परिगामोंकी जो शुद्धता होती है, उसे सम्यक् विनय कहते हैं।
- (३) सम्यक् वैयावृत्य—शरीर तथा अन्य वस्तुश्रोंसे मुनियोंकी सेवा करने पर वीतराग स्वरूपके लक्षके द्वारा श्रंतरंग परिगामों की जो शुद्धता होती है सो सम्यक् वैयावृत्य कहते है।
- (४) सम्यक् स्वाध्याय—सम्यक्तानकी भावनामें आलस्य न करना-इसमें वीतराग स्वरूपके लक्षके द्वारा भ्रंतरंग परिएगमों की जो शुद्धता होती है सो सम्यक् स्वाध्याय है।
- (५) सम्यक् व्युत्सर्ग—बाह्य श्रीर आभ्यंतर परिग्रहके त्यागकी भावनामें वीतराग स्वरूपके लक्षके द्वारा श्रंतरंग परिगामों की जो शुद्धता होती है सो सम्यक् व्युत्सर्ग है।
- (६) सम्यक् ध्यान—चित्तकी चंचलताको रोककर तत्त्वके चितवनमें लगना, इसमें वीतराग स्वरूपके लक्षके द्वारा श्रंतरंग परिगा-मोंकी जो शुद्धता होती है सो सम्यक् ध्यान है।
- ३—सम्यग्दृष्टिके ही ये छहो प्रकारके तप होते हैं। इन छहों प्रकार में सम्यग्दृष्टिके निज स्वरूपकी एकाग्रतासे जितनी ग्रंतरंग परिणामों की धुद्धता हो उतना ही तप है। [जो गुभ विकल्प है उसे उपचारसे तप कहा जाता है, किन्तु यथार्थमें तो वह राग है; तप नहीं। ]

## वा अभ्यन्तर तपके उपभेद वताते हैं नवचतुर्दरापंचद्विभेदा यथाक्रमं प्राज्ध्यानात् ॥२१॥

भ्रयं—[प्राक्त घ्यानात्] ध्यानसे पहलेके पाँच तपके [यथाक्रमं] धनुक्रमसे [नवचतुर्देश पंचिद्यभेदाः] नव, चार, दश, पाँच भ्रीर दो भेद हैं अर्थात् सम्यक् प्रायदिचतके नव, सम्यक् विनयके चार, सम्यक् वैयावृत्यके दग, सम्यक् स्वाध्यायके पाँच श्रीर सम्यक् व्युत्सगंके दो भेद हैं।

नोट--- श्राभ्यंतर तपका छट्टा भेद घ्यान है उसके भेदोंका वर्णन २८ वें सूत्रमे किया जायगा।

# अब सम्यक् प्रायिषतके नव भेद बतलाते हैं आलोचनाप्रतिक्रमणतदुभयविवेकव्युत्सर्गतपश्छेद-परिहारोपस्थापनाः ॥ २२॥

ध्रयं—[ श्रालोचना प्रतिक्रमण तदुभय विवेक व्युत्सर्ग तपश्छेद-परिहारोपस्थापनाः ] श्रालोचना, प्रतिक्रमण, तदुभय, विवेक व्युत्सर्ग, तप, छेद, परिहार, उपस्थापना ये प्रायिश्वत तपके नव भेद हैं।

#### टीका

१--सूत्रमे आये हुये शब्दोकी व्याख्या करते हैं।

प्रायश्चित्त-प्रायः=प्रपराघ, चित्त=शुद्धिः धर्थात् अपराघकी शुद्धि करना सो प्रायश्चित्त है।

- (१) आलोचना—प्रमादसे लगे हुये दोषोंको गुरुके पास जाकर विकापट रीतिसे कहना सो भ्रालोचना है।
- (२) प्रतिक्रमण—अपने किये हुए अपराध मिथ्या होवे-ऐसी भावना करना सो प्रतिक्रमण है।
- (३) तदुभय—वे दोनों धर्यात् म्रालोचना और प्रतिक्रमण दोनों करना सो तदुभय है।
  - (४) विवेक-शाहार-पानीका नियमित समयतक त्याग करना ।
  - (५) च्युत्सर्ग-कायोत्सर्गं करनेको व्युत्सर्ग कहते हैं।
  - (६) तप---उपवासादि करना सो तप है।
- (७) छेद-एक दिन, पन्द्रह दिन, एक मास म्रादि समय पर्यन्त दीक्षाका छेद करना सो छेद कहलाता है।
  - (८) परिहार-एक् दिन, एक पक्ष, एक मास आदि नियमित

समय तक संघसे अलग करना सो परिहार है।

- (९) उपस्थापन—पुरानी दीक्षाका सम्पूर्ण छेद करके फिरसे नई दीक्षा देना सो उपस्थापन है।
- २—ये सब भेद व्यवहार प्रायिश्वत्तके हैं। जिस जीवके निश्चय प्रायिश्वत्त प्रगट हुआ हो उस जीवके इस नवप्रकारके प्रायिश्वत्तको व्यवहार— प्रायिश्वत्त कहा जाता है किन्तु यदि निश्चय—प्रायिश्वत्त प्रगट न हुआ हो तो वह व्यवहाराभास है।

## ३---निश्रय प्रायश्रित्तका स्वरूप

निजात्माका ही जो उत्कृष्ट बोध, ज्ञान तथा चित्त है जो जीव उसे नित्य धारण करते है उसके ही प्रायिष्टित्त होता है (बोध, ज्ञान और चित्त=ज्ञान, अर्थात् चित्तका एक ही धर्थ है) प्रायः प्रकृष्टकपसे और चित्त=ज्ञान, अर्थात् प्रकृष्टकपसे जो ज्ञान है वही प्रायिष्टित्त है। क्रोधादि विभावभावोंका क्षय करनेकी भावनामें प्रवर्तना तथा आत्मिक गुणोंका चितन करना सो यथार्थ प्रायिष्टित्त है। निज आत्मिक तत्त्वमें रमण्डप जो तपश्चरण है वही शुद्ध निश्चय प्रायिच्तत है। (देखो नियमसार गाथा ११३ से १२१)

## ४---निश्रय प्रतिक्रमणका स्वरूप

जो कोई वचनकी रचनाको छोड़कर तथा राग द्वेषादि भावोंका निवारण करके स्वात्माको ध्याता है उसके प्रतिक्रमण होता है। जो मोक्षार्थी जीव सम्पूर्ण विराधना अर्थात् प्रपराधको छोड़कर स्वरूपकी प्राराधनामें वर्तन करता है उसके यथार्थ प्रतिक्रमण है।

(श्री नियमसार गाथा ५३-५४)

# ५—निश्रय आलोचनाका स्वरूप

जो जीव स्वात्माको—नोकमं, द्रव्यकमं तथा विभाव गुरा पर्यायसे रिहत घ्यान करते हैं उसके यथार्थ आलोचना होती है। समताभावमें स्वकीय परिस्णामको घरकर स्वात्माको देखना सो यथार्थ आलोचना है। (देखो श्री नियमसार गाथा १०७ से ११२)।।२२।।

# अव सम्यक् विनयतपके चार मेद बतलाते हैं ज्ञानदर्शनचारित्रोपचाराः ॥२३॥

धर्थ—[ ज्ञानदर्शनचारित्रोपचाराः ] ज्ञानविनय, दर्शनविनय, चारित्रविनय, और उपचारविनय ये विनयतपके चार भेद हैं।

#### टीका

- (१) **ज्ञानविनय**—-श्रादरपूर्वक योग्यकालमे सत्शास्त्रका अभ्यास करना, मोक्षके लिए, ज्ञानका ग्रह्ण-अभ्यास-संस्मरण आदि करना सो ज्ञानविनय है।
- (२) द्रश्नीवनय—शंका, कांक्षा, म्रादि दोष रहित सम्यग्दर्शनको धारण करना सो दर्शनिवनय है।
  - (३) चारित्रविनय---निर्दोष रीतिसे चारित्रको पालना ।
- (४) उपचारिवनय—आचार्यं आदि पूज्य पुरुषोंको देखकर खड़े होना, नमस्कार करना इत्यादि उपचार विनय है। ये सब व्यवहारविनयके भेद हैं।

#### निश्चयविनयका स्वरूप

जो शुद्ध भाव है सो निश्चयविनय है। स्वके श्रकषायभावमें अमेद परिणमनसे, शुद्धतारूपसे स्थिर होना सो निश्चयविनय है, इसीलिये कहा जाता है कि "विनयवंत भगवान कहावे, नही किसीको शीष नमावें" अर्थात् भगवान विनयवन्त कहे जाते है किन्तु किसीको मस्तक नही नवाते ॥२३॥

भव सम्यक् वैयादृत्य तपके १० मेद बतलाते हैं
आचार्योपाध्यायतपस्विशेच्यग्लानगणवुलसंघसाधुमनोज्ञानाम् ॥ २४ ॥

मर्थ-[ माचार्योपाध्यायतपस्विशंक्ष्यग्लानगणकुलसंघसाघुमनो-

ज्ञानाम् ] आचार्य, उपाध्याय, तपस्वी, शैक्ष्य ग्लान, गएा, कुल, संघ, साधु और मनोज्ञ इन दश प्रकारके मुनियोंकी सेवा करना सो वैयावृत्य तपके दश भेद हैं।

#### टीका

- १--- सूत्रमें आये हुये शब्दोंका ग्रर्थ---
- (१) आचार्य-जो मुनि स्वयं पाँच प्रकारके आचारको ग्राचरण करें ग्रीर दूसरोंको आचरण करावें उन्हें ग्राचार्य कहते हैं।
- (२) उपाध्याय—जिनके पाससे शास्त्रोंका श्रध्ययन किया जाय उन्हें उपाध्याय कहते हैं।
  - (३) तपस्वी--महान उपवास करनेवाले साघुको तपस्वी कहते हैं !
  - (४) श्रीक्य-शास्त्रके अध्ययनमें तत्पर मुनिको शैक्य कहते है।
  - (५) ग्लान—रोगसे पीड़ित मुनिको ग्लान कहते हैं।
  - (६) गण— वृद्ध मुनियोंके अनुसार चलनेवाले मुनियोंके समुदायको गए। कहते हैं।
    - (७) कुल-दीक्षा देनेवाले ग्राचार्यके शिष्य कुल कहलाते है।
    - (८) संघ—ऋषि, यति मुनि और अनगार इन चार प्रकारके मुनियोंका समूह संघ कहलाता है। ( संघके दूसरी तरहसे मुनि, आर्थिका श्रावक और श्राविका ये भी चार भेद हैं)
    - (९) साधु—जिनने बहुत समयसे दीक्षा ली हो वे साधु कहलाते हैं अथवा जो रत्नत्रय भावनासे ग्रपनी आत्माको साधते हैं उन्हें साधु कहते हैं।
    - (१०) मनोज्ञ—मोक्षमागं प्रभावक, वक्तादि गुगोसे शोभायुक्त जिसकी लोकमें अधिक ख्याति हो रही हो ऐसे विद्वान मुनिको मनोज्ञ कहते हैं, अथवा उसके समान असंयत सम्यग्दृष्टिको भी मनोज्ञ कहते हैं।

( सर्वार्थ सि॰ टीका )

२—इन प्रत्येककी सेवा सुश्रूषा करना सो वैयावृत्य है। यह वैया-वृत्य शुभभावरूप है, इसीलिये व्यवहार है। वैयावृत्यका अर्थ सेवा है। स्वके अकषाय भावकी जो सेवा है सो निश्चय वैयावृत्य है।

> ३—संघके चार भेद बतलाये, ग्रब उनका अर्थ लिखते हैं— ऋषि—ऋदिधारी साधुको ऋषि कहते हैं।

यति—इन्द्रियोंको वशमें करनेवाले साधु अथवा उपशम या क्षपक-श्रेगी मांडनेवाले साधु यति कहलाते है।

> मुनि—अविधिज्ञानी या मनःपर्ययज्ञानी साधु मुनि कहे जाते है। अनगार—सामान्य साधु अनगार कहलाते हैं।

पुनश्च ऋषिके भी चार मेद हैं—(१) राजिष=विक्रिया, अक्षीरा ऋद्धि प्राप्त मुनि राजिष कहलाते हैं।(२) ब्रह्मिष=बुद्धि, सर्वोषिध श्रादि ऋद्धि प्राप्त साधु ब्रह्मिष कहलाते है।(३) देविष=आकाशगमन ऋद्धि प्राप्त साधु देविष कहे जाते हैं।(४) परमिष—केवलज्ञानीको परमिष कहते हैं।

# सम्यक् स्वाध्याय तपके ५ भेद वाचनापृच्छनानुप्रेचाऽऽम्नायधर्मीपदेशाः ॥२५॥

भ्रथं—[वाचनापृच्छनानुप्रेक्षाम्नाय धर्मोपदेशाः] वाचना, पृच्छना, भ्रनुप्रेक्षा, भ्राम्नाय भ्रौर धर्मोपदेश ये स्वाध्यायके ५ भेद है।

#### टीका

बाचना—निर्दोष ग्रन्थ, उसका भ्रर्थ तथा दोनोका भव्य जीवोंको भ्रवरा कराना सो वाचना है।

पृच्छना—संशयको दूर करनेके लिये श्रथवा निश्चयको हढ़ करनेके लिए प्रश्न पूछना सो पृच्छना है।

भ्रपना उच्चपन प्रगट करनेके लिये, किसीको ठगनेके लिये, किसीको

हरानेके लिये, दूसरेका हास्य करनेके लिये ग्रादि खोटे परिग्णामोंसे प्रश्न करना सो पृच्छना स्वाध्यायतप नहीं है।

अनुप्रेक्षा--जाने हुए पदार्थोंका बारम्वार चितवन करना सो अनुप्रेक्षा है।

> आम्नाय—निर्दोष उच्चारण करके पाठको घोखना सो आम्नाय है। धर्मोपदेश—धर्मका उपदेश करना सो धर्मोपदेश है। प्रश्त—ये पाँच प्रकारके स्वाध्याय किसलिये कहे हैं।

उत्तर—प्रज्ञाकी अधिकता,प्रशंसनीय ग्रभिप्राय, उत्कृष्ट उदासीनता, तपकी वृद्धि, अतिचारकी विशुद्धि इत्यादिके कारण पाँच प्रकारके स्वाध्याय कहे गये हैं ॥२५॥

# सम्यक् च्युत्सर्गतपके दो भेद वतलाते हैं— बाह्याभ्यंतरोपध्योः ॥२६॥

श्रथं—[बाह्याभ्यंतरोपध्योः] बाह्य उपिच न्युत्सर्गे ग्रीर अभ्यंतर उपिचन्युत्सर्गे ये दो न्युत्सर्गे तपके मेद हैं।

#### टीका

१—बाह्य उपिषका अर्थ है बाह्य परिग्रह श्रीर श्राभ्यन्तर उपिष्य का अर्थ श्राभ्यन्तर परिग्रह है। दस प्रकारके बाह्य श्रीर चौदह प्रकारके अन्तरंग परिग्रहका त्याग करना सो व्युत्सर्ग तप है। जो आत्माका विकारी परिणाम है सो श्रन्तरंग परिग्रह है, इसका बाह्य परिग्रहके साथ निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्घ है।

२-प्रश्न-यह व्युत्सर्गतप क्यों कहा ?

उत्तर—निःसंगत्व, निर्भयता, जीनेकी स्राशाका स्रभाव करने स्रादिके लिये यह तप है।

३--- जो चौदह श्रंतरंग परिग्रह हैं, उनमें सबसे प्रथम मिध्यात्व दूर

होता है इसके दूर किये बिना अन्य कोई भी परिग्रह दूर ही नहीं होता।
यह सिद्धान्त बतानेके लिये इस शास्त्रके पहले ही सूत्रमे मोक्षमागंके रूपमें जो आत्माके तीन शुद्धभावोंकी एकताकी आवश्यकता बतलाई है उसमें भी प्रथम सम्यग्दर्शन ही बतलाया है। सम्यग्दर्शनके बिना ज्ञान या चारित्र भी सम्यक् नही होते। चारित्रके लिए जो 'सम्यक्' विशेषणा दिया जाता है वह अज्ञानपूर्वक आचरणकी निवृत्ति बतलाता है। पहले सम्यक् श्रद्धा ज्ञान होनेके बाद जो यथार्थ चारित्र होता है वही सम्यक् चारित्र है। इसलिये मिथ्यात्वको दूर किये बिना किसी प्रकारका तप या धर्म नहीं होता।।२६।।

यह निर्जरातत्त्वका वर्णन चल रहा है। निर्जराका कारण तप है। तपके भेदोका वर्णन चालू है, उसमें आभ्यंतर तपके प्रारंभके पाँच मेदोंका वर्णन पूर्ण हुग्रा। अब छठा भेद जो ध्यान है, उसका वर्णन करते हैं।

### सम्यक् ध्यानतपका लक्षण

# उत्तमसंहननस्यैकाग्रचिंतानिरोधोध्यानमान्तमु हूर्तात् ॥२७॥

श्रर्थ—[उत्तमसंहननस्य] उत्तम संहननवालेके [श्रा श्रंतमुं हूर्तात्] श्रन्तमुं हूर्त तक [एकाग्र चितानिरोधो ध्यानम्] एकाग्रतापूर्वक चिताका निरोध सो ध्यान है।

#### टीका

१-उत्तमसंहनन-वज्जर्षभनाराच, वज्जनाराच और नाराच ये तीन उत्तमसंहनन हैं। इनमें मोक्ष प्राप्त करनेवाले जीवके पहला वज्जर्षभ-नाराच संहनन होता है।

एकाग्र—एकाग्रका श्रर्थ मुख्य, सहारा, अवलम्बन, श्राश्रय, प्रधान श्रयवा सन्मुख होता है। वृत्तिको अन्य क्रियासे हटाकर एक ही विषयमें रोकना सो एकाग्रचितानिरोध है और वही ध्यान है। जहाँ एकाग्रता नहीं वहाँ भावना है।

- २—इस सूत्रमें ध्याता ध्यान, ध्येय और ध्यानका समय ये चार बातें निम्नरूपसे आ जाती हैं—
  - (१) जो उत्तमसंहननधारी पुरुष है वह घ्याता है।
  - (२) एकाग्रचिंताका निरोध सो ध्यान है।
  - (३) जिस एक विषयको प्रधान किया सो ध्येय है।
  - (४) श्रन्तमु हूर्त यह ध्यानका उत्कृष्ट काल है।

मुहूर्तका भ्रथं है ४८ मिनिट और भ्रन्तः मुहूर्तका ग्रथं है ४८ मिनटके भीतरका समय । ४८ मिनिटमें एक समय कम सो उत्कृष्ट अन्तर्मुं हूर्त है ।

३—यहाँ ऐसा कहा है कि उत्तमसंहननवालेके श्रन्तमुँ हूर्त तक ध्यान रह सकता है, इसका यह श्रथं हुवा कि अनुत्तम संहननवालेके सामान्य ध्यान होता है श्रथीत् जितना समय उत्तमसंहननवालेके रहता है उतना समय उसके (श्रनुत्तम संहननवालेके) नहीं रहता। इस सूत्रमें कालका कथन किया है जिसमें यह सम्बन्ध गिंभतरूपसे श्रा जाता है।

४—अष्टप्राभृतके मोक्षप्राभृतमें कहा है कि जीव आज मी तीन रतन (रतनत्रय) के द्वारा शुद्धात्माको ध्याकर स्वर्गलोकमें अथवा लीकांतिक मे देवत्व प्राप्त करता है और वहाँसे चयकर मनुष्य होकर मोक्ष प्राप्त फरता है (गाथा ७७), इसलिये पंचमकालके धनुत्तम संहननवाले जीवोंके भी धर्मध्यान हो सकता है।

प्रश्न—ध्यानमें चिताका निरोध है, और जो चिताका निरोध है सो ग्रभाव है, अतएव उस अभावके कारण ध्यान भी गधेके सीगकी तरह ग्रसत् हुग्रा?

उत्तर—ध्यान श्रसत्रूप नहीं। दूसरे विचारोंसे निवृत्तिकी श्रपेक्षासे श्रमाय है, परन्तु स्व विषयके श्राकारकी श्रपेक्षासे सद्भाव है श्रपीत् उसमें स्वक्षकी प्रवृत्तिका सद्भाव है, ऐसा 'एकाग्र' शब्दसे निश्चय किया जा स्वना है। स्वरूपकी अपेक्षासे ध्यान विद्यमान—सतरूप है। ६—इस सूत्रका ऐसा भी अर्थ हो सकता है कि जो ज्ञान चंचलता रहित अचल प्रकाशवाला अथवा दैदीप्यमान होता है वह ध्यान है।

## <sup>ध्यानके</sup> मेद— आर्त्तरीद्रधर्म्यशुक्लानि ॥ २८ ॥

श्चर्य—[ आर्तरोद्रधर्म्यशुक्लानि ] आर्त, रौद्र, धर्म श्रीर शुक्ल ये ध्यान के चार मेद है।

### टीका

प्रश्न-यह संवर-निजंराका अधिकार है भ्रौर यहाँ निजंराके कारएोका वर्णन चल रहा है। भ्रातं श्रौर रौद्रध्यान तो बंधके कारएा हैं तो उन्हे यहाँ क्यों लिया ?

उत्तर——निर्जराका कारण्रूप जो ध्यान है उससे इस ध्यानको अलग दिखानेके लिये ध्यानके सब भेद समभाये है।

आर्तभ्यान-इ ख पीड़ारूप चितवन का नाम आर्तेध्यान है।

रौद्रध्यान---निर्देय-क्रूर आशयका विचार करना।

धर्मध्यान-धर्म सहित ध्यान को धर्मध्यान कहते है।

शुक्लध्यान—शुद्ध पवित्र उज्ज्वल परिग्णामवाला चितवन शुक्ल-ध्यान कहलाता है।

इन चार ध्यानोर्मे पहले दो अग्रुभ हैं और दूसरे दो धर्मरूप हैं॥ २८॥

# अब मोक्षके कारणरूप ध्यान बताते हैं परे मोचहित्र ॥ २६ ॥

प्रयं—[परे] जो चार प्रकारके ध्यान कहे उनमेसे भ्रन्तके दो अर्थात् धर्म श्रीर शुक्लध्यान [मोक्षहेतू] मोक्षके कारण हैं।

### टीका

पहले दो ध्यान अर्थात् आर्तध्यान और रौद्रध्यान संसारके कारण हैं श्रीर निक्षय घर्मध्यान तथा शुक्लध्यान मोक्षके कारण हैं।

प्रश्न—यह तो सूत्रमें कहा है कि अन्तिम दो ध्यान मोक्षके कारण है, कितु ऐसा अर्थ सूत्रमेंसे किसतरह निकाला कि पहले दो ध्यान संसार के कारण है ?

उत्तर—मोक्ष ग्रीर संसार इन दो के अतिरिक्त और कोई साधने योग्य पदार्थ नहीं। इस जगतमें दो ही मार्ग हैं—मोक्षमार्ग ग्रीर संसार-मार्ग । इन दो के ग्रांतिरिक्त तीसरा कोई साधनीय पदार्थ नही है, ग्रतएव यह सूत्र यह भी बतलाता है कि धर्मध्यान ग्रीर शुक्लध्यानके ग्रलावा आर्त्त और रीद्रध्यान संसारके कारण हैं।। २६।।

> आर्चध्यानके चार मेद हैं, अब उनका वर्णन अनुक्रम से चार सूत्रों द्वारा करते हैं

# श्रात्तममनोज्ञस्य संप्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्वा-हारः ॥ ३०॥

श्रथं—[ श्रमनोज्ञस्य संप्रयोगे ] अनिष्ट पदार्थंका संयोग होने पर [ तिद्विप्रयोगाय ] उसके दूर करनेके लिये [ स्मृति समन्वाहारः ] बारं-वार विचार करना सो [ श्रात्तंम् ] श्रनिष्ट संयोगज नामका आर्त्तंध्यान है ॥ ३०॥

# विपरीतं मनोज्ञस्य ॥ ३१ ॥

धर्य—[ मनोज्ञस्य ] मनोज्ञ पदार्थ संबंधी [ विपरीत ] उपरोक्त सूत्रमे कहे हुयेसे विपरीत अर्थात् इष्ट पदार्थका वियोग होनेपर उसके संयोगके लिये वारंबार विचार करना सो 'इष्ट वियोगज' नामका आर्त्त-घ्यान है।। ३१।।

# वेदनायाश्च ॥ ३२ ॥

ग्नर्थ-[ वेदनायाः च ] रोगजनित पीड़ा होनेपर उसे दूर करनेके लिये बारंबार चितवन करना सो वेदना जन्य ग्रात्तं ध्यान है।। ३२।।

# निदानं च ॥ ३३ ॥

अर्थ-[ निदानं च ] भविष्यकाल संबंधी विषयोकी प्राप्तिमें चित्तको तल्लीन कर देना सो निदानज श्रार्त्तंध्यान है।। ३३॥

अब गुणस्थानकी अपेक्षासे आर्चध्यानके स्वामी वतलाते हैं तदविरतदेशविरतप्रमत्तसंयतानाम् ॥ ३४॥

अर्थ-[तत्] वह आर्त्तंध्यान [श्रविरतदेशविरतप्रमत्तसंयतानाम्] श्रविरत-पहले चार गुणस्थान, देशविरत-पाँचवाँ गुणस्थान ग्रोर प्रमत संयत-छट्टे गुणस्थानमें होता है।

> नोट—निदान नामका आर्त्तच्यान छट्टो गुणस्थानमें नही होता। टीका

मिथ्यादृष्टि जीव तो अविरत है और सम्यग्दृष्टि जीव भी ग्रवि-रत होता है इसीलिये (१) मिथ्यादृष्टि (२) सम्यग्दृष्टि अविरित (३) देशविरत श्रीर (४) प्रमत्तसंयत इन चार प्रकारके जीवोंके आर्त्तध्यान होता है। मिथ्यादृष्टिके सबसे खराब श्रार्त्तध्यान होता है ग्रीर उसके बाद प्रमत्तसंयत तक वह क्रमक्रम से मद होता जाता है। छठे गुण्स्यान के बाद आर्त्तध्यान नहीं होता।

मिथ्यादृष्टि जीव पर वस्तुके संयोग-वियोगको आतं व्यानका कारण मानता है, इसीलिये उसके यथार्थमे आर्त्तध्यान मंद भी नही होता। सम्यग्दृष्टि जीवोंके आर्त्तध्यान क्वचित् होता है और इसका कारण उनके पुरुषार्थकी कमजोरी है ऐसा जानते है, इसीलिये वे स्व का—पुरुषार्थं वढ़ा कर धीरे धीरे आर्त्तध्यानका अभाव करके अंतमे उसका सर्वथा नाश करते हैं। मिथ्यादृष्टि जीवके स्वीय ज्ञानस्वभावकी अरुचि है इसीलिये उसके सर्वत्र, निरतर दु:खमय आर्त्तध्यान वर्तता है; सम्यग्दृष्टि जीवके स्व के ज्ञान स्वभावकी अखण्ड रुचिश्रद्धा वर्तती है। इसीलिये उसके हमेशा धर्मध्यान रहता है, मात्र पुरुषार्थकी कमजोरीसे किसी समय अशुभभाव-रूप श्रात्तंध्यान भी होता है, किन्तु वह मंद होता है।। ३४।।

# वन रौद्रध्यानके भेद और स्वामी बतलाते हैं हिंसा ऽन्तरतेयविषयसंरच्चणेभ्यो रौद्रमविरतदेश-विरतयोः ॥ ३५॥

श्रर्थ—[ हिंसानृतस्तेय विषय संरक्षणेम्यः] हिंसा, असत्य, चोरो, और विषय संरक्षणके भावसे उत्पन्न हुआ ध्यान [ रौद्रम् ] रौद्रध्यान है; यह ध्यान [ ग्रविरतदेशविरतयोः ] अविरत और देशविरत ( पहलेसे पाँच ) गुण्एस्थानोंमें होता है।

#### टीका

जो ध्यान क्रूर परिणामोंसे होता है वह रौद्रध्यान है। निमित्तके भैदकी अपेक्षासे रौद्रध्यानके ४ भैद होते हैं वे निम्नप्रकार हैं:—

१-हिंसानंदी-हिसामें आनन्द मानकर उसके साधन मिलानेमें तल्लीन रहना सो हिंसानंदी है।

२-मृपानंदी-भूँठ वोलनेमे आनन्द मान उसका चितवन करना।

२-चौर्यानंदी-चोरीमें आनन्द मानकर उसका विचार करना।

४-परिग्रहानंदी-परिग्रहकी रक्षाकी चितामें तल्लीन हो जाना।

# अव धर्मध्यानके मेद बताते हैं

# आज्ञाऽपायविपाकसंस्थानविचयाय धर्म्यम् ॥ ३६॥

म्नपं—[म्नाज्ञाऽपायिववाकसंस्थानविचयाय] म्राज्ञाविचय, अपाय-विचय, विपाकविचय और संस्थानविचयके लिये चितवन करना सो [ धम्यम् ] धमंध्यान है।

#### टीका

## १-- धर्मध्यानके चार भेद निम्नप्रकार है।

- (१) आज्ञाविचय-ग्रागमकी प्रमाणतासे प्रयंका विचार करना।
- (२) अपायविचय-संसारी जीवोंके दुःखका श्रौर उसमेसे छूटने के उपायका विचार करना सो अपायविचय है।
  - (३) विपाकविचय-कमंके फलका ( उदयका ) विचार करना।
- (४) संस्थानिव्य-लोकके श्राकारका विचार करना। इत्यादि विचारोंके समय स्वसन्मुखताके बलसे जितनी आत्म परिणामोकी शुद्धता हो, उसे धर्मध्यान कहते हैं।

#### २---उपरोक्त चार प्रकारके सम्बन्धमे विचार।

- (१) वीतराग भ्राज्ञा विचार, साधकदशाका विचार, मैं वर्तमानमे भ्रात्मशुद्धिकी कितनी भूमिका—(कक्षा) मे वर्तता हूँ उसीका स्वसन्मुखता- पूर्वक विचार करना वह भ्राज्ञाविचय धर्मध्यान है।
- (२) बाधकताका विचार,—िकतने ग्रंशमें सरागता—कषायकरण विद्यमान हैं ? मेरी कमजोरी ही विघ्नरूप है, रागादि ही दु:खके कारण हैं ऐसे भावकर्मरूप बाधक भावोका विचार, ग्रपायविचय है।
- (३) द्रव्यकमंके विपाकका विचार, जीवकी भूलरूप मिलनभावोंमें कर्मोंका निमित्तमात्ररूप सम्बन्धको जानकर स्वसन्मुखताके वलको संभालना, जड़कर्म किसीको लाभ हानि करनेवाला नही है, ऐसा विचार विपाकविचय है।
- (४) संस्थानविचय-मेरे शुद्धात्मद्रव्यका प्रगट निरावरण सस्थान आकार कैसे पुरुषार्थसे प्रगट हो, शुद्धोपयोगकी पूर्णता सहित, स्वभाव व्यंजन पर्यायका स्वयं, स्थिर, शुद्ध श्राकार कब प्रगट होगा, ऐसा विचार करना सो संस्थानविचय है।

३-प्रश्न-छट्टे गुर्णस्थानमें तो निर्विकल्पदशा नही होती तो वहाँ उस घर्में व्यान कैसे संभव हो सकता है।

उत्तर—यह ठीक है कि छट्टे गुएएस्थानमें विकल्प होता है, परन्तु वहाँ उस विकल्पका स्वामित्व नहीं और सम्यग्दर्शनको हढ़ता होकर अग्रुभ राग दूर होता जाता है, श्रोर तीन प्रकारके कषाय रहित वीतरागदशा है अतएव उतने दरजेमें वहाँ धर्मध्यान है और उससे संवर—निर्जरा होती है। चौथे और पाँचवें गुएएस्थानमें भी धर्मध्यान होता है और उससे उस गुएएस्थानके योग्य संवर—निर्जरा होती है। जो शुभभाव होता है वह तो बंधका कारए। होता है, वह यथार्थ धर्मध्यान नहीं। श्रतः किसीको शुभ-राग द्वारा धर्म हो ऐसा नहीं है।

8-धर्मध्यान-( धर्मका अर्थ है स्वभाव ग्रीर ध्यानका अर्थ है एकाग्रता ) अपने शुद्धस्वभावमें जो एकाग्रता है सो निद्यय धर्मध्यान है; जिसमें क्रियाकाण्डके सर्व आडंबरोंका त्याग है, ऐसी अंतरंग क्रियाके आधारक्ष जो आत्मा है उसे, मर्यादा रहित तीनों कालके कर्मोको उपाधि रहित निजस्वक्ष्मे जानता है, वह ज्ञानकी विशेष परिणाति या जिसमें श्रात्मा स्वाश्रयमें स्थिर होता है सो निश्चय धर्मध्यान है और यहो सवर निर्जराका कारण है।

जी व्यवहार धर्मध्यान है वह शुभभाव है; कर्मके चितवनमें मन लगा रहे, यह तो शुभपरिएगामरूप धर्मध्यान है। जो केवल शुभपरिएगामसे मोस मानते है उन्हे समस्ताया है कि शुभपरिएगामसे अर्थात् व्यवहार धर्मध्यानसे मोस नहीं होता। [देखो समयसार गाथा २६१ की टीका तथा भावार्थ ] आगम (-शास्त्र ) की आज्ञा क्या है—जो यह ज्ञानस्वरूप श्रात्मा ध्रुव—अचल-ज्ञानस्वरूपसे परिएगित प्रतिभासते हैं, वही मोक्षका हेतु है कारए। कि वह स्वयं भी मोक्षस्वरूप है; उसके अलावा जो कुछ है वह बन्धके हेतु है, कारए। कि वह स्वयं भी बन्धस्वरूप है इसलिये ज्ञानस्वरूप होनेका अर्थात् अनुभूति करनेकी ही ग्रागममें ग्राज्ञा (-फरमान ) है। (समयसार गाथा १५३ कलका १०५)।। ३६।।

अव शुक्लध्यानके स्वामी बताते हैं शुक्ले चाद्येपूर्वविद: ॥ ३७॥ श्रर्थ—[ शुक्ले चाद्ये ] पहले दो प्रकारके शुक्लध्यान अर्थात् पृथक्तवितर्के श्रीर एकत्ववितर्क ये दो ध्यान भी [ पूर्वविदः ] पूर्व— ज्ञानधारी श्रुतकेवलीके होता है।

नोट-इस सूत्रमें च शब्द है वह यह बतलाता है कि श्रुत केवली के घर्मध्यान भी होता है।

#### टीका

शुक्लध्यानके ४ भेद ३६ वें सूत्रमे कहेगे। शुक्लध्यानका प्रथम भेद आठवे गुएास्थानमे प्रारंभ होकर क्षपकमे—दशवें और उपशमकमें ११ वें गुएास्थान तक रहता है, उनके निमित्तसे मोहनीय कर्मका क्षय या उपशम होता है। दूसरा भेद बारहवें गुएास्थानमें होता है, इसके निमित्तसे बाकीके घाति कर्म—यानी ज्ञानावरए, दर्शनावरए। श्रीर श्रंतराय कर्मका क्षय होता है। ग्यारहवे गुएास्थानमे पहला भेद होता है।

२-इस सूत्रमे पूर्वधारी श्रुत केवलीके गुक्लध्यान होना बताया है सो उत्सर्ग कथन है, इसमें अपवाद कथनका गौरारूपसे समावेश हो जाता है। अपवाद कथन यह है कि किसी जीवके निश्चय स्वरूपिश्रतमात्र आठ प्रवचनमाताका सम्यग्ज्ञान हो तो वह पुरुषार्थ बढाकर निजस्वरूपमें स्थिर होकर गुक्लध्यान प्रगट करता है, शिवसूति मुनि इसके दृष्टात हैं, उनके विशेष शास्त्र ज्ञान न था तथापि (हेय और उपादेयका निर्मल ज्ञान था,) निश्चयस्वरूपिश्रत सम्यग्ज्ञान था, और इसीसे पुरुषार्थ बढाकर शुक्लध्यान प्रगट करके केवलज्ञान प्राप्त किया था।

(तत्त्वार्थंसार श्रध्याय ६ गाथा ४६ की टीका )।। ३७।। शुक्लध्यानके चार मेदोंमेंसे पहले दो मेद किसके होते हैं यह बतलाया;

अब यह बतलाते हैं कि बाकीके दो मेद किसके होते हैं। परे केवलिन: || २८ ||

पर्थ-[ परे ] शुक्लध्यानके अन्तिम दो मेद अर्थात् सूक्म क्रिया

प्रतिपाति श्रीर न्युपरतिक्यानिवर्ति ये दो ध्यान [ केविलनः ] केविली भगवान्के होते हैं।

#### टीका

तेरहवें गुणस्थानके श्रंतिम भागमें गुक्लध्यानका तोसरा भेद होता है, उसके बाद चौथा भेद चौदहवें गुणस्थानमें प्रगट होता है।। ३८॥

## शुक्लध्यानके चार भेद

# पृथक्त्वैकत्ववितर्कसूच्मिक्रयाप्रतिपातिव्युपरतिकया-निवर्तीनि ॥ ३६ ॥

भर्थे—[ पृथवत्वैकत्व वितर्क सुक्ष्मित्रपाप्रतिपाति च्युपरत-क्रियानिवर्तीनि ] पृथक्तवितर्क, एकत्विवतर्क, सूक्ष्मिक्रयाप्रतिपाति और च्युपरत क्रियानिवर्ति ये शुक्लध्यानके चार भेद हैं ॥ ३६ ॥

अब योगकी अपेक्षासे शुक्लध्यानके स्वामी बतलाते हैं।

# त्र्येकयोगकाययोगायोगानाम् ॥ ४० ॥

अर्थ—[ त्र्येक्योगकाययोगायोगाताम् ] ऊपर कहे गये चार प्रकारके शुक्लध्यान अनुक्रमसे तीनयोगवाले, एकयोगवाले, मात्र काययोग-वाले और अयोगी जीवोके होता है।

#### टीका

१—पहला पृथक्त्वितिकंध्यान मन, वचन ग्रीर काय इन तीन योगोंके घारण करनेवाले जीवोंके होता है (गुरास्थान द से ११)

दूसरा एकत्विवतर्कंध्यान तीनमेंसे किसी एक योगके घारकके होता है (१२ वे गुग्गस्थानमें होता है)

तीसरा सूक्ष्मिकयाप्रविपातिष्यान मात्र काययोगके धारण करने वालेके होता है (१३ वें गुणस्थानके ग्रतिम भाग )

चौथा व्युपरतिक्रयानिवितिष्यान योग रहित-भ्रयोगी जीवोंके होता

## है ( चौदहवें गुग्रस्थानमें होता है )

## २ - केवलीके मनोयोग संबंधी स्पष्टीकरण

- (१) केवली भगवानके अतीन्द्रिय ज्ञान होता है, इसका यह मत-लब नहीं है कि उनके द्रव्यमन नहीं है। उनके द्रव्यमनका सद्माव है किंतु उनके मन निमित्तक ज्ञान नहीं है क्योंकि मानसिकज्ञान तो क्षायोपशम्हप है और केवली भगवानके क्षायिकज्ञान है ग्रतः इसका ग्रभाव है।
- २. मनोयोग चार प्रकारका है (१) सत्य मनोयोग (२) श्रसत्य मनोयोग (३) उभय मनोयोग श्रौर (४) श्रनुभय मनोयोग, इस चौथे श्रनुभय मनोयोगमें सत्य श्रौर श्रसत्य दोनों नही होते। केवली भगवानके इन चारमेंसे पहला और चौथा मनोयोग वचनके निमित्तसे उपचारसे कहा जाता है।
- ३. प्रश्न—यह तो ठीक है कि केवलीके सत्यमनोयोगका सद्भाव है, किन्तु उनके पदार्थोका यथार्थ ज्ञान है और संजय तथा श्रध्यवसायरूप ज्ञानका श्रभाव है इसीलिये उनके अनुभय ग्रथित् असत्यमृषामनोयोग कैसे संभव होता है ?

उत्तर—संशय श्रीर अनध्यवसायका कारण्रूप जो वचन है उसका निमित्त कारण मन होता है, इसीलिये उसमे श्रोताके उपचारसे श्रनुभय धर्म रह सकता है अतः सयोगी जिनके अनुभय मनोयोगका उप-चारसे सद्भाव कहा जाता है। इसप्रकार सयोगी जिनके अनुभयमनोयोग स्वीकार करनेमें कोई विरोध नहीं है। केवलीके ज्ञानके विषयभूत पदार्थ श्रनंत होनेसे, और श्रोताके श्रावरण कर्मका क्षयोपशम अतिशयरहित होनेसे केवलीके वचनोंके निमित्तसे संशय और अनध्यवसाय की उत्पत्ति हो सकती है, इसीलिए उपचारसे अनुभय मनोयोगका सद्भाव कहा जाता है।

(श्री घवला पु० १ पृष्ठ २८२ से २८४ तथा ३०८) ३—केवलीके दो प्रकारका वचन योग

केवली भगवानके क्षायोपशिमकज्ञान ( भावमन ) नहीं है तथापि

उनके सत्य भीर भनुभय दो प्रकारके मनोयोगको उत्पत्ति कही जाती है वह उपचारसे कही जाती है। उपचारसे मन द्वारा इन दोनों प्रकारके वचनोंकी उत्पत्तिका विधान किया गया है। जिस तरह दो प्रकारका मनोयोग कहा गया है उसीप्रकार दो प्रकारका वचन योग भी कहा गया है, यह भी उपचारसे है क्योंकि केवली भगवानके बोलनेकी इच्छा नहीं है, सहजरूपसे दिव्यध्वित है।

( श्री घवला पुस्तक १ पृष्ठ २८३ तथा ३०८ )

# ४—क्षपक तथा उपशमक जीवोंके चार मनीयोग किस तरह हैं ?

शंका-क्षपक (-क्षपक श्रेगीवाले) और उपशमक (उपशम श्रेगीवाले) जीवोके भले ही सत्यमनीयोग और अनुभय मनीयोगका सद्भाव हो किन्तु बाकीके दो-असत्यमनीयोग और उभयमनीयोगका सद्भाव किस तरह है ? क्योंकि उन दोनोंमें रहनेवाला जो अप्रमाद है सो असत्य और उभयमनीयोगके कारणभूत प्रमादका विरोधी है अर्थात् क्षपक और उपशमक प्रमाद रहित होता है, इसोलिय उसके असत्य मनोयोग श्रीर उभयमनीयोग किस तरह होते है ?

समाधान—आवरणकर्मयुक्त जीवोके विपर्यय और अनध्यवसाय-रूप यज्ञानके कारणभून मनका सद्भाव माननेमे और उससे असत्य तथा उभयमनोयोग माननेमें कोई विरोध नही; परन्तु इस कारणसे क्षपक और उपशमक जीव प्रमत्त नहीं माने जा सकते, क्योंकि प्रमाद मोहकी पर्याय है।

## (श्री धवला पु० १ पृष्ठ २८५-२८६)

नोट—ऐसा माननेमे दोष है-कि समनस्क (-मनसहित ) जीवोंके ज्ञानकी उत्पत्ति मनोयोगसे होती है। क्योंकि ऐसा माननेमें केवलज्ञानसे व्यभिचार ग्राता है। किन्तु यह बात सत्य है कि समनस्क जीवोंके सायोपण्यामक ज्ञान होता है भीर उसमें मनोयोग निमित्त है। और यह माननेमें भी दोप है कि-समस्त वचन होनेमें मन निमित्त है, क्योंकि ऐसा माननेसे केवली भगवानके मनके निमित्तका ग्रभाव होनेसे उनके वचनका अभाव हो जायगा। (श्री घवला पु० १ पृष्ठ २८७-२८८)

## ५-क्षपक और उपशमक जीवोंके वचनयोग सम्बन्धी स्पष्टीकरण

शंका-जिनके कषाय क्षीए होगई है ऐसे जीवोके भ्रसत्य वचन-योग कैसे हो सकता है ?

समाधान—असत्यवचनका कारण अज्ञान है और वह बारहवे गुणस्थान तक होता है, इस अपेक्षासे बारहवे गुणस्थान तक असत्य-श्रन्थनका सद्भाव होता है; और इसीलिचे इसमें भी कोई विरोध नहीं है कि उभयसंयोगज सत्यमृषावचन भी बारहवें गुणस्थान तक होता है।

शंका — वचनगुप्तिका पूर्णरीत्या पालन करनेवाले कषाय रहित जीवोंके वचनयोग कैसे संभव होता है ?

समाधान—कषाय रहित जीवोंमें श्रंतर्जल्प होनेमे कोई विरोध नहीं है (श्रो धवला पु० १ पृष्ठ २८९)।। ४०।।

# ग्रुक्लध्यानके पहले दो मेदोंकी विशेषता बतलाते हैं एकाश्रये सवितर्कवीचारे पूर्वे ॥ ४१॥

धर्य-[ एकाश्रये ] एक (-परिपूर्ण) श्रुतज्ञानीके आश्रयसे रहने-वाले [ पूर्वे ] शुक्लध्यानके पहले दो भेद [ सवितर्फ वीचारे ] वितर्क और वीचार सहित हैं परन्तु-

## अवीचारं द्वितीयम् ॥ ४२ ॥

प्रयं—[ द्वितीयम् ] ऊपर कहे गये शुक्लध्यानोमें से दूसरा शुक्ल-ध्यान [ ग्रवीचारं ] वीचारसे रहित है, किन्तु सवितर्क होता है।

#### टीका

१—४२ वां सूत्र ४१ वें सूत्रका ग्रपनादरूप है, अर्थात् शुक्लध्यान का दूसरा भेद वीचार रहित है। जिसमें वितर्क ग्रीर वीचार दोनो हों वह पहला पृथक्तव वितर्क शुक्लध्यान है ग्रोर जो वोचार रहित तथा वितर्क सिंहत मिएक दीपककी तरह अचल है सो दूसरा एक त्विवितर्क शुक्लध्यान है; इसमें ग्रथं, वचन और योगका पलटना दूर हुग्रा होता है ग्रथीं वह संक्रांति रहित है। वितर्ककी व्याख्या ४३ वें और वीचारकी व्याख्या ४४ वें सूत्रमे आवेगी।

२—जो घ्यान सूक्ष्म काययोगके ग्रवलंबनसे होता है उसे सूक्ष्म क्रियाप्रतिपाति ( तृतीय ) शुक्लघ्यान कहते हैं; और जिसमे ग्रात्मप्रदेशोंमें परिस्पंद ग्रौर श्वासोच्छ्वासादि समस्त क्रियायें निवृत्त हो जाती हैं उसे व्युपरत क्रिया निवर्ति ( चौथा ) शुक्लघ्यान कहते हैं ॥ ४१-४२ ॥

## वितर्क का लक्षण

# वितर्कः श्रुतम् ॥ ४३ ॥

धर्य—[ श्रुतम् ] श्रुतज्ञानको [ वितर्कः ] वितर्क कहते हैं। नोट—'श्रुतज्ञान' शब्द श्रवणपूर्वक ज्ञानका ग्रहण वतलाता है। मितज्ञानके भेदरूप चिंताको भी तर्क कहते हैं वह यहाँ ग्रहण नहीं करना॥ ४३॥

#### वीचार का लक्षण

# वीचारोऽर्थव्यंजनयोगसंक्रान्तिः ॥ ४४ ॥

श्रर्थे—[ श्रर्थं व्यंजन योगसंक्रान्तिः ] अर्थं, व्यंजन और योगका बदलना सो [ बीचारः ] वीचार है।

#### टीका

अर्थसंक्रान्ति — अर्थका तात्पर्य है ध्यान करने योग्य पदार्थ ग्रीर संक्रान्तिका ग्रर्थ बदलना है। ध्यान करने योग्य पदार्थमें द्रव्यको छोड़कर उसकी पर्यायका ध्यान करे अथवा पर्यायको छोड़कर द्रव्यका ध्यान करे सो अर्थसंक्रान्ति है।

व्यंजनसँकान्ति-व्यंजनका अर्थं वचन ग्रीर संक्रांतिका अर्थंवदलना है।

श्रुतके किसी एक वचनको छोड़कर अन्यका श्रवलम्बन करना तथा उसे छोड़कर किसी श्रन्यका अवलम्बन करना तथा उसे छोड़कर किसी अन्यका अवलम्बन करना सो व्यजनसंक्रान्ति है।

योगसंक्रान्ति—काययोगको छोड़कर मनोयोग या वचनयोगको ग्रहण करना और उसे छोड़कर अन्य योगको ग्रहण करना सो योग संक्रान्ति है।

यह ध्यान रहे कि जिस जीवके शुक्लध्यान होता है वह जीव निर्विकल्प दशामे ही है, इसीलिये उसे इस संक्रान्तिकी खबर नही है, किन्तु उस दशामें ऐसी पलटना होती है श्रर्थात् संक्रान्ति होती है वह केवलज्ञानी जानता है।

ऊपर कही गई संक्रान्ति—परिवर्तनको वीचार कहते हैं। जहाँ तक यह वीचार रहता है वहाँ तक इस ध्यानको सवीचार (अर्थात् पहला प्रथक्तवितर्क ) कहते हैं। प्रधात् ध्यानमे हढता होती है तब वह परिवर्तन रुक जाता है इस ध्यानको अवीचार (अर्थात् दूसरा एकत्विवतर्क ) कहते हैं।

प्रश्न-क्या केवली भगवानके ध्यान होता है ?

उत्तर—'एकाग्रचिता निरोध' यह ध्यानका लक्षण है। एक एक पदार्थका चितवन तो क्षायोपशिमक ज्ञानीके होता है ग्रोर केवली भगवानके तो एक साथ सम्पूर्ण पदार्थोका ज्ञान प्रत्यक्ष रहता है। ऐसा कोई पदार्थ ग्रविष्ठ नही रहा कि जिसका वे ध्यान करें। केवली भगवान कृतकृत्य हैं, उन्हें कुछ करना बाकी नहीं रहा, अतएव उनके वास्तवमें ध्यान नहीं है। तथापि आयु पूर्ण होने पर तथा अन्य तीन कर्मोकी स्थिति पूर्ण होने पर योगका निरोध ग्रीर कर्मोकी निर्जरा स्वयमेव होती है और ध्यानका कार्य भी योगका निरोध ग्रीर कर्मोकी निर्जरा होना है, इसीलिये केवली भगवानके ध्यानकी सहश कार्य देखकर—उपचारसे उनके शुक्लध्यान कहा जाता है, यथार्थमें उनके ध्यान नहीं है [ "भगवान परम सुखको

ध्याते हैं" ऐसा प्र० सार गा० १९८ में कहा है वहाँ उनकी पूर्ण अनुभव-दशा दिखाना है ] ॥४४॥

यहाँ ध्यान तपका वर्गेन पूर्ण हुआ।

इस नवमें अध्यायके पहले अठारह सूत्रोंमें संवर और उसके कारणों का वर्णन किया। उसके बाद निर्जरा और उसके कारणोंका वर्णन प्रारंभ किया। वीतरागभावरूप तपसे निर्जरा होती है (तपसा निर्जरा च सूत्र-३) उसे भेद द्वारा समभानेके लिये तपके वारह भेद वतलाये, इसके वाद छह प्रकारके अन्तरंग तपके उपभेदोंका यहाँ तक वर्णन किया।

त्रत, गुप्ति, समिति, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीपहजय, वारह प्रकारके तप आदि सम्बन्धी खास ध्यानमें रखने योग्य स्पष्टीकरण

१—कितने ही जीव सिर्फ व्यवहारनयका भ्रवलम्बन करते हैं उनके परद्रव्यरूप भिन्न साधनसाध्यभावकी दृष्टि है, इसीलिये वे व्यवहारमें ही खेद खिन्न रहते हैं। वे निम्नलिखित अनुसार होते हैं—

श्रद्धाके सम्वत्धमें - धर्मद्रव्यादि परद्रव्योंकी श्रद्धा करते हैं।

ज्ञानके सम्बन्धमें — द्रव्यश्रुतके पठन पाठनादि संस्कारोसे श्रनेक प्रकारके विकल्पजालसे कलंकित चैतन्य वृत्तिको घारण करते है।

चारित्रके संबंधमें —यितके समस्त व्रत समुदायरूप तपादि-प्रवृत्ति-रूप कर्मकांडोंको अचलितरूपसे श्राचरते हैं, इसमे किसी समय पुण्यकी रुचि करते हैं, कभी दयावन्त होते हैं।

द्रशनाचारके संवंधमें — किसी समय प्रशमता, किसी समय वैराग्य, किसी समय अनुकम्पा-दया और किसी समय आस्तिक्यमें वर्तता है; तथा शंका, कांक्षा, विचिकित्सा, मूढ़हिष्ट आदि भाव उत्पन्न न हों ऐसी शुभोप-योगस्प सावधानी रखते हैं; मात्र व्यवहारनयरूप उपगूहन, स्थितिकरण, वात्सल्य, प्रभावना इन श्रंगोंकी भावना विचारते हैं श्रीर इस सम्बन्धी उत्साह वार वहाते हैं।

ज्ञानाचारके सम्बन्धमें—स्वाध्यायका काल विचारते है, अनेक प्रकारकी विनयमे प्रवृत्ति करते है, शास्त्रकी भक्तिके लिये दुर्धर उपधान करते है—ग्रारम्भ करते हैं, शास्त्रका मले प्रकारसे बहुमान करते है, गुरु आदिमें उपकार प्रवृत्तिको नही भूलते; ग्रर्थ—व्यंजन ग्रीर इन दोनोंकी शुद्धतामें सावधान रहते हैं।

चारित्राचारके सम्बन्धमें — हिंसा, भूँठ, चोरी स्त्री सेवन ग्रीर परि-ग्रह इन सबसे विरतिरूप पंचमहाव्रतमें स्थिर वृत्ति धारण करते हैं; योग (मन-वचन-काय) के निग्रहरूप गुप्तियोके श्रवलम्बनका उद्योग करते है; ईर्या, भाषा, एषणा, आदाननिक्षेपण और उत्सर्ग इन पाँच समितियोमे सर्वथा प्रयत्नवन्त रहते हैं।

तपाचारके सम्बन्धमें—अनशन, अवमीदर्य, वृत्तिपरिसंख्यान, रस-परित्याग, विविक्तशय्यासन भ्रीर कायक्लेशमे निरन्तर उत्साह रखता है; प्रायिक्षत्त, विनय, वैयावृत्य, व्युत्सर्ग, स्वाध्याय, और ध्यानके लिये चित्तको वशमें करता है।

वीर्याचारके सम्बन्धमें --- कर्मकाडमे सर्वशक्तिपूर्वक वर्तता है।

ये जीव उपरोक्त प्रमाणसे कर्मचेतनाकी प्रधानता पूर्वक अशुभ-भावकी प्रवृत्ति छोडते है, किन्तु शुभभावकी प्रवृत्तिको आदरने योग्य मानकर भ्रगीकार करते है, इसीलिये सम्पूर्ण कियाकाडके आडम्बरसे अति-क्रांत दर्शनज्ञान-चारित्रकी ऐक्यपरिणतिरूप ज्ञान चेतनाको वे किसी भी समय प्राप्त नहीं होते।

वे बहुत पुण्यके भारसे मथर (-मंद, सुस्त ) हुई चित्तवृत्तिवाले वर्तते है इसीलिये स्वर्गलोकादि क्लेश प्राप्त करके परम्परासे दीर्घकाल तक ससार सागरमें परिभ्रमण करते है (देखो पंचास्तिकाय गाथा १७२ की टीका )

वास्तवमें तो शुद्धभाव ही-संवर-निर्जरारूप है। यदि शुभभाव यथार्थमे संवर-निर्जराका कारण हो तो केवल व्यवहारावलम्बीके समस्त प्रकारका निरतिचार व्यवहार है इसीलिये उसके शुद्धता प्रगट होनी चाहिये। परन्तु राग संवर-निर्जराका कारण ही नहीं है। श्रज्ञानी शुभ-भावको धर्म मानता है इस वजहसे तथा शुभ करते करते धर्म होगा ऐसा माननेसे और शुभ—श्रशुम दोनो दूर करने पर धर्म होगा ऐसा नही माननेसे उसका तमाम व्यवहार निरर्थंक है, इसीलिये उसे व्यवहाराभासी मिथ्यादृष्टि कहा जाता है।

भव्य तथा अभव्य जीवोंने ऐसा व्यवहार (जो वास्तवमें व्यवहारा-भास है) अनन्तबार किया है श्रीर इसके फलसे अनन्तवार नवमें ग्रैवेयक स्वर्ग तक गया है, किन्तु इससे घर्म नही हुआ। घर्म तो शुद्ध निश्चयस्व-भावके आश्रयसे होनेवाले सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रसे ही होता है।

श्री समयसारमें कहा है कि-

वदसमिदीगुचीओ सीलतवं जिणवरेहिं पण्णचं । कुन्वंतो वि अभन्वो अण्णाणी मिच्छिदिही दु ॥

अर्थ-जिनेन्द्र भगवान द्वारा कहे गये व्रत, समिति, गुप्ति, शील, तप करने पर भी श्रभव्य जीव अज्ञानी श्रीर मिश्यादृष्टि है।

टोका—यद्यपि अभन्य जीव भी शील और तपसे परिपूर्ण तीन गुप्ति श्रीर पाँच समितियोंके प्रति सावधानीसे वर्तता हुआ अहिसादि पाँच महाव्रतरूप न्यवहार चारित्र करता है तथापि वह निश्चारित्र (चारित्र रहित) अज्ञानी और मिध्यादृष्टि ही है क्योंकि निश्चयचारित्रके कारणरूप ज्ञान श्रद्धानसे शून्य है—रहित है।

भावार्थ—ग्रभव्य जीव यद्यपि महाव्रत, सिमिति, गुप्तिरूप चारित्रका पालन करता है तथापि निश्चय सम्यग्ज्ञान-श्रद्धाके बिना वह चारित्र सम्यक् चारित्र नाम नही पाता; इसलिये वह ग्रज्ञानी, मिथ्यादृष्टि ग्रीर निश्चारित्र ही है।

नोट—यहाँ अभव्य जीवका उदाहरण दिया है किन्तु यह सिद्धान्त व्यवहारका ग्राश्रयसे हित माननेवाले समस्त जीवोंके एक सरीखा लागू होता है। ३—जो गुढ़ात्मांका अनुभव है सो यथार्थ मोक्षमार्ग है। इसीलिये उसके निख्य कहा है। व्रत, तपादि कोई सच्चे मोक्षमार्ग नहीं, किन्तु
निमित्तादिककी अपेक्षासे उपचारसे उसे मोक्षमार्ग कहा है, इसीलिये इसे
व्यवहार कहते हैं। इसप्रकार यह जानना कि भूतार्थ मोक्षमार्गके द्वारा
निख्यपनय और अभूतार्थ मोक्षमार्गके द्वारा व्यवहारनय कहा है। किन्तु
इन दोनोंको ही यथार्थ मोक्षमार्ग जानकर उसे उपादेय मानना सो तो
मिथ्याबुद्धि ही है। (देखो देहली अभिक्षमार्ग प्रकाशक पृष्ठ ३६७)

४—किसी भी जीवके निश्चय-व्यवहारका स्वरूप समभे विना धर्म या संवर-निर्जरा नही होती। शुद्ध ग्रात्माका यथार्थ स्वरूप समभे विना निश्चय-व्यवहारका यथार्थ स्वरूप समभमे नही आता, इसलिये पहले आत्माका यथार्थ स्वरूप समभनेकी ग्रावश्यकता है।

## अब पात्रकी अपेक्षासे निर्जरामें होनेवाली न्यूनाधिकता बतलाते हैं।

सम्यग्दृष्टिश्रावकविरतानन्तवियोजकदर्शनमोहज्ञपकोप-शमकोपशान्तमोहज्ञपकज्ञीणमोहजिनाःक्रमशोऽसंख्ये-यगुणनिर्जराः ॥ ४५ ॥

धर्य—[ सम्यग्दृष्टि श्रावक विरतानंत वियोजन दर्शनमोहक्षपको-पश्चमकोपशांतमोह क्षपक क्षीरणमोह जिनाः ] सम्यग्दृष्टि, पचमगुर्णस्थान-वर्ती श्रावक, विरत्मुनि, श्रनन्तानुत्रधीका विसंयोजन करनेवाला, दर्शन-मोहका क्षय करनेवाला, उपशम श्रेणी मांडनेवाला, उपशांतमोह, क्षपक श्रेणी मांडनेवाला, क्षीर्णमोह और जिन इन सवके (श्रंतर्मुहूर्त पर्यंत परिणामोकी विशुद्धताकी श्रधिकतासे आयुक्तमंको छोड़कर ) प्रति समय [क्रमशःश्रसंख्येयगुण निर्जराः] क्रमसे असख्यात गुणी निर्जरा होती है।

#### टीका

£3

(१) यहाँ पहले सम्यग्दिष्टिकी—चौथे गुरास्थान की दशा वतलाई

है। जो असंख्यात गुणी निर्जरा कही है वह निर्जरा सम्यग्दर्शन प्राप्त होनेसे पहलेकी एकदम समीप की (अत्यंत निकटकी) आत्माकी दशामें होनेवाली निर्जरासे असंख्यात गुणी जानना। प्रथमोपशम सम्यक्तवकी उत्पत्तिके पहले तीन करण होते हैं, उनमें अनिवृत्ति करणके अंत समयमें वर्तनेवाली विशुद्धतासे विशुद्ध, जो सम्यक्तवके सन्मुख मिण्यादृष्टि है उसके आयुको छोड़कर सात कर्मोकी जो निर्जरा होती है उससे असंख्यात गुणी निर्जरा असंयत सम्यग्दृष्टि गुण्यस्थान प्राप्त करने पर अंतर्मुहूर्त पर्यंत प्रति-समय (निर्जरा) होती है अर्थात् सम्यक्तवके सन्मुख मिण्यादृष्टिकी निर्जरा से सम्यग्दृष्टिके गुण्श्रेणी निर्जरामें असंख्यगुणा द्रव्य है। यह चीथे गुण्य-स्थानवाले अविरत—सम्यग्दृष्टि की निर्जरा है।

- (२) जब यह जीव पाँचवाँ गुर्णस्थान-श्रावकदशा प्रगट करता है तब अन्तर्मु हूर्त पर्यंत निर्जरा होने योग्य कर्मपुदूलरूप गुराश्रेणी निर्जरा- द्रव्य चौथे गुरास्थानसे असंख्यात गुर्णा है।
- (३) पाँचवेंसे जब सकलसंयमरूप अप्रमत्तसंयत (-सातवीं ) गुण-स्थान प्रगट करे तब पंचमगुणस्थानसे असंख्यातगुणी निर्जरा होती है। पाँचवेके वाद पहले सातवाँ गुणस्थान प्रगट होता है और फिर विकल्प उठनेपर छट्टा प्रमत्त गुणस्थान होता है। सूत्रमें 'विरत' शब्द कहा है इसमें सातवे और छट्टो दोनो गुणस्थानवाले जीवोंका समावेश होता है।
  - (४) तीन करणके प्रमावसे चार अनन्तानुबन्धी कषायको, बारह कपाय तथा नव नोकषायरूप परिणमा दे, उन जीवोंके अन्तर्मु हूर्तपर्यंत प्रतिसमय असल्यात गुणी ब्रच्य निर्जरा होती है। अनंतानुबंधीका यह विसंयोजन चौथे, पाँचवे, छट्टे ग्रीर सातवें, इन चार गुण्स्थानोंमें होता है।
  - (५) अनन्त वियोजकसे असंख्यात गुणी निर्जंरा दर्शनमोहके क्षप-कके (उस जीवके) होतो है। पहले अनन्तानुबन्धोका विसंयोजन करनेके वाद दर्शनमोहके त्रिकका क्षय करे ऐसा क्रम है।
  - (६) दर्शनमोहका क्षपण करनेवालेसे 'उपशमक' के असंख्यात गुग्गे निर्जरा होती है

प्रश्न-उपशमंकी बात दर्शनमोहके क्षपण करनेवालेके बाद क्यों कही ?

उत्तर—क्षपक का अर्थ क्षायिक होता है, यहाँ क्षायिक सम्यक्त्वकी बात है; भीर 'उपशमक' कहनेसे द्वितीयोपशम सम्यक्त्व युक्त उपशम श्रेणी वाले जीव समभना। क्षायिक सम्यग्दृष्टिसे उपशमश्रेणी वाले असंख्यात गुणी निर्जरा होती है, इसीलिये पहले क्षपककी बात की है भीर उसके बाद उपशमककी बात की है क्षायिक सम्यग्दर्शन चौथे, पॉचवें, छट्टे और सातवे गुणस्थानमें प्रगट होता है भीर जो जीव चारित्रमोहका उपशम करने को उद्यमी हुये हैं उनके आठवां, नवमां और दशमां गुणस्थान होता है।

- (७) उपशमक जीवकी निर्जरासे ग्यारहवें उपशांतमोह गुण्स्थान मे असंख्यात गुण्गे निर्जरा होती है।
- (८) उपशांतमोहवाले जीवकी अपेक्षा क्षपक श्रेणीवालेके असंख्यात गुणी निजंरा होती है। इस जीवके भ्राठवां नवमां और दसमां गुणस्थान होता है।
- (६) क्षपकश्रेणीवाले जीवकी अपेक्षा वारहवें क्षीणमोह गुणस्थान मे श्रसंख्यात गुणी निर्जरा होती है।
- (१०) बारहवे गुण्स्थानकी ग्रपेक्षा 'जिन' के (तेरहवें और चौदहवें गुण्स्थानमें) असंख्यात गुण्धि निर्जरा होती है। जिनके तीन भेद हैं (१) स्वस्थान केवली (२) समुद्घात केवली श्रीर (३) अयोग केवली। इन तीनोमे भी विशुद्धताके कारण उत्तरोत्तर असख्यात गुण्धि निर्जरा है। ग्रत्यन्त विशुद्धताके कारण समुद्घात केवलीके नाम, गोत्र और वेदनीय कर्मकी स्थिति श्रायुक्म के समान हो जाती है।

## इस स्त्रका सिद्धान्त

इस सूत्रमे निर्जराके लिये प्रथम पात्र सम्यग्दष्टि वतलाया गया है इसीसे यह सिद्ध होता है कि सम्यग्दर्शनसे ही धर्मका प्रारम होता है।।४५॥

# अब निर्प्रथ साधुके भेद वतलाते हैं पुलाकबकुशकुशीलनिर्प्रथस्नातकाः निर्प्रथाः ॥४६॥

धर्थ— [ पुलाकबकुशकुशीलनिग्रैंथ स्नातकाः ] पुलाक, वकुश, कुशील, निग्रैंथ ग्रीर स्नातक-ये पाँच प्रकारके [ निग्रेंथाः ] निग्रेंथ हैं।

### टीका

# १-सत्रमें आये हुये शब्दोंकी व्याख्या-

- (१) पुलाक-जो उत्तर गुणोंकी भावनासे रहित हो और किसी क्षेत्र तथा कालमें किसी सूलगुणमें भी ग्रतीचार लगावे तथा जिसके अल्प विशुद्धता हो उसे पुलाक कहते हैं। विशेष कथन सूत्र ४७ प्रति सेवनाका अर्थं।
- (२) ब्रुज्ज-जो मूल गुणोंका निर्दोष पालन करता है किन्तु धर्मानुरागके कारण शरीर तथा उपकरणोंकी शोभा बढ़ानेके लिये कुछ इच्छा रखता है उसे बकुश कहते हैं।
- (३) कुशील-इसके दो भेद हैं १-प्रतिसेवना कुशील और (२) कषाय कुशील। जिसके शरीरादि तथा उपकरणादिसे पूर्ण विरक्तता न हो श्रीर मूलगुण तथा उत्तर गुणोंकी परिपूर्णता हो परन्तु उत्तरगुणमें क्व-वित् कदाचित् विराधना होती हो उसे प्रतिसेवना कुशील कहते हैं। और जिसने संज्वलनके सिवाय श्रन्य कषायोंको जीत लिया हो उसे कषाय-कुशील कहते है।
- (४) निर्प्रथ-जिनके मोहकर्म क्षीए होगया है तथा जिनके मोह कर्मके उदयका अभाव है ऐसे ग्यारहवें तथा बारहवे गुएस्थानवर्ती मुनिको निर्प्रथ कहते हैं।
- (५) स्नातक—समस्त घातिया कर्मोके नाश करने वाले केवली भगवानको स्नातक कहते हैं। (इसमें तेरहवाँ तथा चौदहवाँ दोनों गुग्-स्थान समभना)

## २ परमार्थनिर्प्रन्थ और व्यवहारनिर्प्रथ

बारहवे, तेरहवें और चौदहवे गुएास्थानमे विराजनेवाले जीव परमार्थ निर्मन्थ हैं, क्योंकि जनके समस्त मोहका नाश हो गया है, इन्हें निष्मयनिर्भंथ कहते हैं। अन्य साधु यद्यपि सम्यग्दर्शन भीर निष्परिग्रहत्व को लेकर निर्भंथ है अर्थात् वे मिथ्यादर्शन और अविरति रहित है तथा वस्त्र, आभरएा, हथियार, कटक, धन, धान्य ग्रादि परिग्रहसे रहित होनेसे निर्भंथ है तथापि जनके मोहनीय कर्मका ग्राशिक सद्भाव है, इसीलिये वे व्यवहार निर्भंथ हैं।

## कुछ स्पष्टीकरण

(१) प्रश्न—यद्यपि पुलाक मुनिके क्षेत्र कालके वश किसी समय किसी एक व्रतका भंग होता है तथापि उसे निग्रंथ कहा, तो क्या श्रावक के भी निग्रंथत्व कहने का प्रसंग श्रावेगा ?

उत्तर—पुलाक मुनि सम्यग्दृष्टि है और परवशसे या जबरदस्तीसे वृत में क्षिएाक दोष हो जाता है, किन्तु यथाजातरूप है, इसीलिये नैगम-नयसे वह निग्रंथ है; श्रावकके यथाजातरूप (नग्नता) नही है, इसीलिये उसके निग्रंथत्व नही कहलाता। [ उद्देशिक और अधःकमंके आहार जल को जानते हुए भी लेते हैं उसकी गएगना पुलाकादि कोई मेद मे नही है।।]

(२) प्रश्त--पुलाक मुनिको यदि यथाजात रूपको लेकर ही निग्रंथ कहोगे तो अनेक मिथ्यादृष्टि भी नग्न रहते है उनको भी निग्रंथ कहने का प्रसंग आवेगा।

उत्तर—उनके सम्यग्दर्शन नहीं है। मात्र नग्नत्व तो पागलके, बालक के साथ तियँचोके भी होता है, परन्तु इसीलिये उन्हें निग्नंथ नहीं कहते। किन्तु जो निश्चय सम्यग्दर्शन-ज्ञानपूर्वक संसार और देह, भोगसे विरक्त होकर नग्नत्व घारण करता है चारित्र मोहकी तीन जातिके क्षायका ग्रभाव किये हैं उसे निग्नंथ कहा जाता है, दूसरेको नहीं।।४६।।

# पुलाकादि मिनयों में विशेषता संयमश्रुतप्रतिसेवनातीर्थालिंगलेश्योपपादस्थान-विकल्पतः साध्याः ॥ ४७॥

श्रर्थ—उपरोक्त मुनि [ संयमश्रुतप्रतिसेवनातीर्थलिंगलेक्योपपाद-स्थानिकल्पतः ] संयम, श्रुत, प्रतिसेवना, तीर्थं, लिङ्ग, लेक्या, उपपाद श्रीर स्थान इन आठ श्रनुयोगों द्वारा [साध्याः] भेदरूपसे साध्य हैं, अर्थात् इन श्राठ प्रकारसे इन पुलाकादि मुनियोंमें विशेष भेद होते हैं।

#### टीका

- (१) संयम-पुलाक, बकुश, और प्रतिसेवना कुशील साधुके सामा-यिक श्रीर छेदोपस्थापन ये दो संयम होते हैं। कवाय कुशील साधुके सामायिक, छेदोपस्थापन, परिहारिवशुद्धि श्रीर सूक्ष्मसांपराय, ये चार संयम होते है; निग्रंथ और स्नातकके यथाल्यात चारित्र होता है।
- (२) श्रुत-पुलाक, बकुश और प्रतिसेवना कुशील साधु ज्यादासे ज्यादा सम्पूर्ण दश पूर्वधारी होते है, पुलाक के जघन्य ग्राचारांगमें ग्राचार वस्तुका ज्ञान होता है और बकुश तथा प्रतिसेवना कुशील के जघन्य ग्रष्ट-प्रवचन माताका ज्ञान होता है अर्थात् आचारांगके १८००० पदोंमेंसे पांच समिति और तीन गुप्तिका परमार्थं व्याख्यान तक इन साधुओंका ज्ञान होता है; कषायकुशील ग्रीर निग्नंथके उत्कृष्ट ज्ञान चौदह पूर्वका होता है और जघन्यज्ञान आठ प्रवचन माता का होता है। स्नातक तो केवल ज्ञानी है, इसीलिये वे श्रुतज्ञान से दूर हैं। [अष्ट प्रवचन माता=तीन गुप्ति-पांच समिति]
- (३) प्रतिसेत्रना—(-विराधना) पुलाकमुनिके परवशसे या जबर्दस्ती से पाँच महाव्रत श्रीर रात्रिभोजनका त्याग इन छहमें से किसी एक की विराधना हो जाती है। महाव्रतोंमें तथा रात्रिभोजन त्यागमें कृत, कारित, धनुमोदनासे पाँचों पापोंका त्याग है जनमेसे किसी प्रकारमें सामर्थ्यकी

हीनतासे दूषण लगता है; उपकरण—बकुश मुनिके कमंडल, पीछी, पुस्त-कादि उपकरणकी शोभाकी अभिलाषाके संस्कारका सेवन होता है, सो विराधना जानना। तथा बकुशमुनिके शरीरके संस्कारक्षप विराधना होती है; प्रतिसेवनाकुशील मुनि पाँच महाव्रतकी विराधना नहीं करता किन्तु उत्तरगुणमें किसी एककी विराधना करता है। कषायकुशील, निर्प्रन्थ श्रीर स्नातकके विराधना नहीं होती।

- (४) तीर्थ-ये पुलाकादि पाँचों प्रकारके निर्ग्रन्थ समस्त तीर्थ-द्वरोंके धर्मशासनमें होते हैं।
- (५) लिंग—इसके दो भेद हैं १-द्रव्यालिंग ग्रोर २-भावालिंग।
  पाँचों प्रकारके निर्ग्रन्थ भावालिंगी होते हैं। वे सम्यादर्शन सहित संयम
  पालनेमें सावधान है। भावालिंग का द्रव्यालिंग साथ निमित्त नैमित्तिक
  संबंघ है। यथाजातरूप लिंगने किसीके भेद नहीं है किन्तु प्रवृत्तिरूप लिंग
  मे श्रंतर होता है, जैसे कोई श्राहार करता है, कोई श्रनशनादि तप करता
  है, कोई उपदेश करता है, कोई श्रध्ययन करता है, कोई तीर्थमे विहार
  करता है, कोई अनेक आसनरूप ध्यान करता है, कोई दूषण लगा हो तो
  उसका प्रायिचत्त लेता है, कोई दूषण नहीं लगाता, कोई श्राचार्य है, कोई
  उपाध्याय है, कोई प्रवर्तक है, कोई निर्यापक है, कोई वैयावृत्य करता है,
  कोई ध्यानमें श्रेणीका प्रारम्भ करता है; इत्यादि राग (-विकल्प) रूप
  द्रव्यालिंगमे मुनिंगणोंके भेद होता है। मुनिके श्रुभभावको द्रव्यालिंग कहते
  हैं। इसके अनेक भेद हैं; इन प्रकारोको द्रव्यालिंग कहा जाता है।
- (६) सेरया—पुलाक मुनिके तीन ग्रुभ लेश्यायें होती हैं। वकुश तथा प्रतिसेवनाकुशील मुनिके छही लेश्या भी होती हैं। कषाय से अनु-रंजित योग परिणतिको लेश्या कहते है।

प्रश्न-विकुश तथा प्रतिसेवनाकुशील मुनिके कृष्णादि तीन अशुभ लेक्याये किस तरह होती हैं ?

उत्तर-उन दोनों प्रकारके मुनिके उपकरणकी कुछ आसक्तिके

कारण किसी समय आर्तध्यान भी हो जाता है और इसीलिये उनके कृष्णादि अशुभ लेश्या भी हो सकती हैं।

कवायकुशील मुनिके कापोत, पीत, पद्म श्रीर शुक्ल ये चार लेश्यायें होती हैं। सूक्ष्म सांपराय गुएस्थानवर्तीके तथा निग्रंथके शुक्ल लेश्या होती है। स्नातकके उपचारसे शुक्ल लेश्या है, अयोग केवलीके लेश्या नहीं होती।

- (७) उपपाद पुलाक मुनिका उत्कृष्ट अठारह सागरकी आयुके साथ बारहवें सहस्राय स्वर्गमें जन्म होता है। वकुश और प्रतिसेवना कुशीलका उत्कृष्ट जन्म बाईस सागरकी आयुके साथ पन्द्रहवें आरगा और सौलहवें अच्युत स्वर्गमें जन्म होता है। कषायकुशील और निग्रंथका उत्कृष्ट जन्म तेतीस सागरकी आयुके साथ सर्वार्थसिद्धिमें होता है। इन सबका जघन्य सौधमें स्वर्गमे दो सागरकी आयुके साथ जन्म होता है। स्नातक केवली भगवान हैं उनका उपपाद निर्वाग्य मोक्षरूपसे होता है।
  - (८) स्थान—तीव या मंद कषाय होनेके कारण असंख्यात संयमलिब्धस्थान होते है; उनमेंसे सबसे छोटा संयमलिब्धस्थान पुलाक मुनिके
    और कषायकुशीलके होता है। ये दोनों एक साथ असंख्यात लिब्धस्थान
    प्राप्त करते हैं; पुलाक मुनि इन असंख्यात लिब्धस्थानोंके बाद आगेके
    लिब्धस्थान प्राप्त नहीं कर सकते। कषायकुशील मुनि उनसे आगेके
    असख्यात लिब्धस्थान प्राप्त करते है।

यहाँ दूसरी बार कहे गये असंख्यात लब्जिस्थानसे कषायकुशील, प्रतिसेवनाकुशील श्रीर बकुश मुनि ये तीनो एकसाथ श्रसंख्यात लब्जि-स्थान प्राप्त करते है।

वकुशमुनि इन तीसरी बार कहे गये असंख्यात लिंब स्थानमें रुक जाता है आगेके स्थान प्राप्त नहीं कर सकता; प्रतिसेवनाकुशील वहाँ से आगे असंख्यात लिंबस्थान प्राप्त कर सकते हैं।

कपायकुशील मुनि ये चौथी बार कहे गये असंख्यात लब्धिस्थानमेंसे

श्रागे असंख्यात लब्धिस्थान प्राप्त कर सकते हैं, इससे ग्रागेके स्थान प्राप्त नहीं कर सकते।

निर्ग्रथ मुनि इन पाँचवीवार कहे गये लिब्बस्थानोंसे ग्रागे कषायरहित संयमलिब्बस्थानोंको प्राप्त कर सकता है। ये निर्ग्रन्थ मुनि भी आगेके श्रसंख्यात लिब्बस्थानोंकी प्राप्ति कर सकते है, पश्चात् एक जाता है। उसके बाद एक संयमलिब्बस्थानको प्राप्त करके स्नातक निर्वागको प्राप्त करता है।

इसप्रकार संयमलब्धिके स्थान हैं, उनमे अविभाग प्रतिच्छेदोंकी अपेक्षासे संयमकी प्राप्ति अनन्तगुणी होती है।।४७॥

## उपसंहार

१—इस अध्यायमें भ्रात्माकी धर्मपरिग्रातिका स्वरूप कहा है; इस परिग्रातिको 'जिन' कहते है।

२—अपूर्वंकरण परिणामको प्राप्त हुये प्रथमोपशम सम्यक्तकं सम्मुख जीवोंको 'जिन' कहा जाता है। (गोमष्ट्रसार जीवकांड गाथा १ टीका, पृष्ठ १६) यहाँसे लेकर पूर्णशुद्धि प्राप्त करनेवाले सब जीव सामान्यतया 'जिन' कहलाते है। श्री प्रवचनसारके तीसरे श्रध्यायकी पहली गाथामें श्री जयसेनाचार्य कहते है कि—''दूसरे गुणस्थानसे लेकर बारहवे गुणस्थान तकके जीव 'एकदेशजिन' है, केवली भगवान 'जिनवर' हैं और तीर्थंकर भगवान 'जिनवर वृषभ' हैं।" मिथ्यात्व रागादिको जीतनेसे श्रस्यत सम्यग्दृष्टि, श्रावक तथा मुनिको जिन' कहते है, उनमे गणघरादि श्रेष्ठ हैं इसलिये उन्हे 'श्रेष्ठ जिन' श्रथवा 'जिनवर' कहा जाता है और तीर्थंकरदेव उनसे भी प्रधान—श्रेष्ठ हैं इसीलिये उन्हे 'जिनवर वृषभ' कहते हैं। (देखो द्रव्यसंग्रह गाथा १ टीका) श्री समयसारजीकी ३१ वी गाथामें भी सम्यग्दृष्टिको 'जितेन्द्रिय जिन' कहा है।

सम्यक्तवके सन्मुख मिथ्यादृष्टि और अधःकरण, अपूर्वकरण तथा श्रिनवृत्तिकरणका स्वरूप श्री मोक्षमार्ग प्रकाशक श्र० ७ मे दिया है।

गुण्स्थानोंका स्वरूप श्री जैन सिद्धान्त प्रवेशिकाके अन्तिम अध्यायमें दिया है, सो वहाँसे समभ लेना।

३—चतुर्षं गुएस्थानसे निश्चय सम्यग्दर्शन होता है और निश्चय सम्यग्दर्शनसे ही घर्मका प्रारम्भ होता है यह बतानेके लिये इस शास्त्रमें पहले अध्यायका पहला ही सूत्र 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' दिया है। धर्ममें पहले निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट होता है ग्रीर निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट होते है ग्रीर निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट होते है ग्रीर निश्चय सम्यग्दर्शन प्रगट होते के कालमें अपूर्वकरणसे संवर-निर्जराका प्रारम्भ होता है। इस अध्यायके दूसरे सूत्रमे सम्यग्दर्शनको संवर-निर्जराके कारणस्पमें प्रयक् नहीं कहा। इसका कारण यह है कि इस अध्यायके ४५ वें सूत्रमें इसका समावेश हो जाता है।

४—जिनधर्मका अर्थ है वस्तुस्वभाव। जितने ग्रंगमें आत्माकी स्वभावदशा (-शुद्ध दशा ) प्रगट होती है उतने ग्रंशमें जीवके 'जिनधमं' प्रगट हुआ कहलाता है। जिनधर्म कोई संप्रदाय, वाड़ा, या संघ नहीं किन्तु भात्माकी शुद्धदशा है; भ्रोर आत्माकी शुद्धतामें तारतम्यता होने पर शुद्धरूप तो एक ही तरहका है श्रत. जिनवर्ममें प्रभेद नहीं हो सकते। जैनघर्मके नामसे जो वाड़ावंदी देखी जाती है उसे यथार्थमें जिन घम नही कह सकते। भरतक्षेत्रमें जिनवर्म पाँचवें कालके अन्त तक रहनेवाला है ग्रर्थात् वहाँ तक भ्रपनी शुद्धता प्रगट करनेवाले मनुष्य इस क्षेत्रमें ही होते हैं श्रीर उनके शुद्धताके उपादान कारगाकी तैयारी होनेसे श्रात्मतानी गुरु और सत् शास्त्रोंका निमित्त भी होता ही है। जैनधमेंके नामसे कहे जानेवाले शास्त्रोंमेसे कौनसे शास्त्र परम सत्यके उपदेशक हैं इसका निर्णय धर्म करनेके इच्छुक जीवोंको ग्रवश्य करना चाहिये। जवतक जीव स्वयं यथार्थ परीक्षा करके कीन सचा देव शास्त्र और गुरु है इसका निर्एाय नहीं करता, तथा श्रात्मज्ञानी गुरु कौन है उसका निर्ण्य नहीं करता तवतक गृहीतिमध्यात्व दूर नहीं होता, गृहीत मिथ्यात्व दूर हुये विना अगृहीत मिथ्यात्व दूर होकर सम्यग्दर्शन तो हो ही कैसे सकता है ? इसोलिये जीवोको स्वमें जिनधर्म प्रगट करनेके लिये अर्थात् यथार्थं संवर निर्जरा प्रगट करनेके लिये सम्यग्दर्शन प्रगट करना ही चाहिए।

५—सम्यग्दृष्टि जीवने आत्मस्वभावकी प्रतीति करके भ्रज्ञान और दर्शनमोहको जीत लिया है इसलिये वह रागद्वेषका कर्ता और स्वामी नहीं होता; वह कभी हजारो रानियोके संयोगके बीचमें है तथापि 'जिन' है। चौथे, पाँचवे गुएएस्थानमें रहनेवाले जीवोका ऐसा स्वरूप है। सम्यग्दर्शनका माहात्म्य कैसा है यह बतानेके लिये भ्रनन्त ज्ञानियोंने यह स्वरूप कहा है। सम्यग्दृष्टि जीवोके भ्रपनी शुद्धपर्यायके भ्रनुसार (-शुद्धताके प्रमाणमे) सवर-निर्जरा होती है।

६—सम्यग्दर्शनके माहात्म्यको नहीं समस्तेनाले मिध्यादृष्टि जीनों की वाह्य सयोगों और वाह्य त्याग पर दृष्टि होती है, इसीलिये ने उपरोक्त कथनका आशय नहीं समस्त सकते और सम्यग्दृष्टिके ग्रतरंग परिग्रामनकों ने नहीं समस्त सकते। इसलिये धर्म करनेके इच्छुक जीनोंको संयोगदृष्टि छोड़कर नस्तु स्वरूप समस्तेनको और यथार्थ तत्त्वज्ञान प्रगट करनेकी ग्रावश्यकता है। सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान ग्रीर उनपूर्वक सम्यक्चारित्रके विना संवर-निर्जरा प्रगट करनेका अन्य कोई उपाय नहीं है। इस ननमें अध्यायके २६ ने सूत्रकी टीकासे मालूम पढ़ेगा कि मोक्ष ग्रीर ससार इन दो के अलावा और कोई साधने योग्य पदार्थ नहीं है। इस जगतमें दो ही मार्ग हैं—मोक्षमार्ग ग्रीर संसारमार्ग।

७—सम्यक्तव मोक्षमार्गंका मूल है और मिण्यास्व संसारका मूल है। जो जीव संसार मागंसे विमुख हों वे ही जीव मोक्षमार्ग ( श्रयति सच्चे सुखके उपायरूप घर्म ) प्राप्त कर सकते हैं। बिना सम्यग्दर्शनके जीवके सवर-निर्जरा नहीं होती, इसीलिए दूसरे सूत्रमें सवरके कारण बतलाते हुए उनमें प्रथम गुप्ति बतलाई, उसके बाद दूसरे कारण कहे है।

द—यह ध्यान रहे कि इस शास्त्रमे आचार्य महाराजने महात्रतों या देशत्रतोंको सवरके कारग्रारूपसे नहीं बतलाया, क्योंकि सातवे अध्यायके पहले सूत्रमे वताये गये प्रमाग्गसे वह शुभास्त्रव है।

ह—यह समभानेके लिये चौथे सूत्रमे 'सम्यक्' शब्दका प्रयोग किया है कि गुष्ति, समिति, श्रनुप्रेक्षा, दशप्रकारका धर्म, परीषहजय और चारित्र ये सभी सम्यग्दर्शनके बिना नहीं होते।

१०-छट्ठे सूत्रमें धर्मके दश भेद वतलाये है। उसमें दिया गया उत्तम विशेषगा यह वतलाता है कि धर्मके भेद सम्यग्दर्शनपूर्वक ही हो सकते है। इसके बाद सातवें सूत्रमें श्रनुप्रेक्षाका स्वरूप और प वें सूत्रसे १७ वें सूत्र तक परीपहजयका स्वरूप कहा है। वारीर और दूमरी बाह्य वस्तुश्रोंकी जिस अवस्थाको लोग प्रतिकूल मानते है उसे यहाँ परीपह कहा गया है। आठवे सूत्रमें 'परिषोढन्या' शब्दका प्रयोग करके उन परीपहोंको सहन करनेका उपदेश दिया है। निश्चयसे परीपह क्या है और उपचारसे परीषह किसे कहते है-यह नहीं समभनेवाले जीव १०-११ सूत्रका ग्राध्य लेकर ( कुतर्क द्वारा ) ऐसा मानते हैं कि-'केवली भगवानके क्षुया और तृषा ( भूख और प्यास ) की व्याधिरूप परीपह होती है, और छदास्य रागी जीवोंकी तरह केवली भगवान भी भूख और प्यासकी व्याधिको दूर करनेके लिए खान-पान ग्रह्ण करते हैं श्रीर रागी जीवोंकी तरह भगवान भी अतृप्त रहते हैं' परन्तु उनकी यह मान्यता मिथ्या है। सातवें गुगास्थानसे ही म्राहारसंज्ञा नहीं होती (गोमट्टसार जीव कांड गाथा १३६ की वड़ी टीका पृष्ठ ३५१-३५२ ) तथापि जो लोग केवली भगवानके खान-पान मानते है वे भगवानको आहार संज्ञासे भी दूर हुये नही मानते (देखो सूत्र १०-११ की टीका )।

११—जब भगवान मुनि भ्रवस्थामे थे तव तो करपात्री होनेसे स्वयं ही आहारके लिये निकलते और जो दाता श्रावक भक्तिपूर्वक पडगा-हन करते हैं तो वे खडे रहकर करपात्रमे आहार लेते। परन्तु जो ऐसा मानते है कि वीतरागी होनेके वाद भी भ्रसह्य वेदनाके कारण भगवान श्राहार लेते हैं, उन्हे ऐसा मानना पडता है या पड़ेगा कि 'भगवानके कोई गणधर या मुनि आहार लाकर देते है, वे स्वयं नही जाते।' अब देखो कि खबस्थ भ्रवस्थामे तो भगवान भ्राहारके लिये किसीसे याचना नही करते और भ्रव वीतराग होनेके बाद श्राहार लानेके लिये कियोसे याचना करें, यह बड़े श्राश्चर्यकी बात है। पुनश्च भगवानको भ्राहार—पानीका दाता तो वह श्राहार लानेवाला मुनि ही हुम्रा। भगवान कितना ग्राहार लेगे, क्या क्या लेगे, भ्रपन जो कुछ ले जायेगे वह सब भगवान लेंगे, उनमेसे कुछ

बचेगा या नहीं ? इत्यादि बातें भगवान स्वयं पहलेसे निश्चय करके मुनि को कहते हैं या आहार लाने वाले मुनि स्वय निश्चय करते हैं ? ये भी विचारणीय प्रश्न है। पुनश्च नग्न मुनिके पास पात्र तो होता नहीं इसी कारण वह आहार लानेके लिये निश्पयोगी हैं, और इसीलिये भगवान स्वयं मुनि दशामे नग्न थे तथापि उनके वीतराग होनेके बाद उनके गण-घरादिकको पात्र रखने वाले अर्थात् परिग्रहघारी मानना पडेगा और यह भी मानना पडेगा कि भगवानने उस पात्रघारी मुनिको आहार लानेकी क्षाज्ञा की। किन्तु यह सब असंगत है—ठीक नहीं है।

१२—पुनस्य यदि भगवान स्वयं अज्ञन-पान करते हों तो भगवान की ध्यान सुद्रा दूर हो जायगी क्यों सि श्रध्यान सुद्राके श्रलावा पात्रमें रहे हुये आहारको देखनेका, उसके हुकडे करने, कौर लेने, दांतसे चाबने, गलेमें उतारने श्रादिकी कियाये नहीं हो सकती। अब यदि भगवानके अध्यान— सुद्रा या उपरोक्त कियायें स्वीकार करें तो वह प्रमादद्या होती है। पुनश्र श्राठवें सूत्रमे ऐसा उपदेश देते हैं कि परीषहें सहन करनी चाहिये और भगवान स्वयं ही वैसा नहीं कर सकते अर्थात् भगवान अञ्चक्य कार्योका उपदेश देते है, ऐसा श्रथं करने पर भगवानको मिथ्या उपदेशी कहना पड़ेगा।

१३—४६ वें सूत्रमे निर्प्रथोंके भेद बताये हैं उनमे 'बकुश' नामक एक भेद बतलाया है; उनके घमं प्रभावनाके रागसे शरीर तथा शास्त्र, कमंडल, पीछी पर लगे हुये मेलको दूर करनेका राग हो जाता है। इस परसे कोई यह कहना चाहते है कि—उस 'बकुश' मुनिके वस्त्र होनेमे वाधा नही, परन्तु उनका यह कथन न्याय विरुद्ध है, ऐसा छट्टे भ्रव्यायके तेरहवें सूत्रकी टीकामें बतलाया है। पुनश्च मुनिका स्वरूप नहीं समभनेवाले ऐसा भी कहना चाहते हैं कि यदि मुनिको शरीरकी रक्षाके लिये भ्रथवा सयमकी रक्षाके लिये वस्त्र हो तो भी वे क्षपक श्रेणी माडकर केवलजान प्रगट कर सकते हैं। यह बात भी मिथ्या है। इस भ्रध्यायके ४७ वें सूत्रकी टीकामे संयमके लिब्धस्थानोका स्वरूप दिया है इस परसे मालूम होगा कि वकुश मुनि तीसरी बारके संयमलिब्धस्थानमे रक जाता है और कषाय—रहित

दशा प्राप्त नहीं कर सकता; तो फिर ऋतु इत्यादिकी विपमतासे शरीरकी रक्षाके लिये वस्न रखे तो ऐसे रागवाला सम्यग्दृष्टि हो तो भी मुनिपद प्राप्त नही कर सकता श्रीर सर्वथा श्रकषाय दशाकी प्राप्ति तो वे कर ही नहीं सकते, यही देखा भी जाता है।

१४—गुष्ति, सिमिति, घर्म, अनुप्रेक्षा, परीपहजय ग्रीर चारित्रके स्वरूपके सम्बन्धमें होनेवाली भूल और उसका निराकरण उन उन विपयोंसे सम्बन्धित सूत्रोकी टीकामें दिया है, वहाँसे समभ लेना । कुछ लोग आहार न लेनेको तप मानते है किन्तु यह मान्यता यथार्थ नही । तपकी इस व्याख्यामे होनेवाली भूल दूर करनेके लिये सम्यक् तपका स्वरूप १६ वें सूत्रकी भूमिकामें तथा टीका फिकरा ५ में दिया है, उसे समभना चाहिये।

१५—मुमुक्षु जीवोंको मोक्षमागं प्रगट करनेके लिये उपरोक्त वारेमें
यथार्थ विचार करके संवर-निर्जरा तत्त्वका स्वरूप वरावर समभःना
चाहिये। जो जीव अन्य पाँच तत्त्वों सिहत इस संवर तथा निर्जरातत्त्वकी
श्रद्धा करता है, जानता है उस अपने चैतन्यस्वरूप स्वभाव भावकी ओर भुक कर सम्यग्दर्शन प्रगट करता है तथा संसार चक्रको तोडकर ग्रन्पकालमें वीतराग चारित्रको प्रगट कर निर्वाण—मोक्षको प्राप्त करता है।

१६—इस अध्यायमें सम्यक्चारित्रका स्वरूप कहते हुए उसके अनुसधानमें धर्मध्यान और शुक्लध्यानका स्वरूप भी वतलाया है। (देखो सूत्र ३६ से ३६) चारित्रके विभागमें यथाख्यात चारित्र भी समाविष्ट हो जाता है, चौदहवे गुएास्थानके अन्तिम समयमें परम यथाख्यात चारित्र प्रगट होने पर सर्वगुणोके चारित्रकी पूर्णता होती है और उसी समय जीव निर्वाणदशा प्राप्त करता है—मोक्ष प्राप्त करता है। ४७ वें सूत्रमें संयम्नलब्धिस्थानका कथन करते हुये उसमे निर्वाण पद प्राप्त होने तककी दशाका वर्णन किया गया है। इसतरह इस अध्यायमें सब तरहकी 'जिन' दशाका स्वरूप आचार्य भगवानने बहुत थोडे सूत्रों द्वारा बताया है।

इसप्रकार श्री उमास्वामी विरचित मोक्षशास्त्रकी गुजराती टीकाके नवमें अध्यायका हिन्दी अनुवाद पूर्ण हुआ।

# मोत्तशास्त्र अध्याय दशवाँ

# भूमिका

१—आचार्यदेवने इस शास्त्रके घुरू आतमे पहले अध्यायके पहले ही सूत्रमे कहा था कि सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रकी एकता मोक्षका मार्ग है—कल्यागमार्ग है। उसके बाद सात तत्त्वोकी जो यथार्थ श्रद्धा है सो सम्यग्दर्शन है, इसप्रकार बतलाकर सात तत्त्वोंके नाम बतलाये और दस अध्याय में उन सात तत्त्वोंका वर्णन किया। उनमे इस अन्तिम अध्यायमे मोक्ष-तत्त्वका वर्णन करके यह शास्त्र पूर्ण किया है।

२—मोक्ष संवर-निर्जरापूर्वक होती है; इसीलिये नवमें अध्यायमें संवर-निर्जराका स्वरूप कहा, और अपूर्वकरण प्रगट करनेवाले सम्यक्त्वके सन्मुख जीवोसे लेकर चौदहवें गुणस्थानमें विराजनेवाले केवलीभगवान तकके समस्त जीवोंके संवर-निर्जरा होती है ऐसा उसमें बतलाया। इस निर्जराकी पूर्णता होने पर जीव परमसमाधानरूप निर्वाणपदमे विराजता है; इस दशाको मोक्ष कहा जाता है। मोक्षदशा प्रगट करनेवाले जीवोने सर्व कार्य सिद्ध किया श्रतः 'सिद्ध भगवान' कहे जाते है।

३—केवली भगवानके (तेरहवे श्रीर चौदहवें गुग्रस्थानमें)
संवर-निर्जरा होती है श्रतः उनका उल्लेख नवमें अध्यायमे किया गया है
किन्तु वहाँ केवलज्ञानका स्वरूप नहीं बतलाया। केवलज्ञान भावमोक्ष है
श्रीर उस भावमोक्षके बलसे द्रव्यमोक्ष (सिद्धदशा) होता है। (देखों
प्रवचनसार श्रध्याय १ गाथा ५४ जयसेनाचार्यकी टीका) इसीलिये इस
श्रध्यायमे प्रथम भावमोक्षरूप केवलज्ञानका स्वरूप बताकर फिर द्रव्यमोक्षका
स्वरूप बतलाया है।

अब केवलज्ञानकी उत्पत्तिका कारण वतलाते हैं मोहत्त्वयाज्ज्ञानदर्शनावरणान्तरायत्त्रयाच केवलम् ॥१॥ अर्थ — [मोहक्षयात्] मोहका क्षय होनेसे (अन्तर्मृहूर्तपर्यन्त क्षीण-कषाय नामक गुणस्थान प्राप्त करनेके वाद ) [ ज्ञानदर्शनावरणांतराय क्षयात् च ] श्रीर ज्ञानावरण, दर्शनावरण, ग्रीर ग्रन्तराय इन तीन कर्मीका एक साथ क्षय होनेसे [केवलम् ] केवलज्ञान उत्पन्न होता है।

#### टीका

१—प्रत्येक जीव द्रव्य एक पूर्ण अखण्ड है अतः उसका ज्ञान सामध्यं संपूर्ण है। संपूर्ण वीतराग होनेपर संपूर्ण सर्वज्ञता प्रगट होती है। जब जीव सपूर्ण वीतराग होता है तब कर्मके साथ ऐसा निमित्त नैमित्तिक संबंध होता है कि—मोहकर्म जीवके प्रदेशमे संयोगरूपसे रहता ही नहीं, उसे मोहकर्मका क्षय हुआ कहा जाता है। जीवकी सम्पूर्ण वीतरागता प्रगट होनेके बाद अल्पकालमे तत्काल ही संपूर्णज्ञान प्रगट होता है उसे केवलज्ञान कहते है, क्योंकि वह ज्ञान शुद्ध, अखण्ड, राग रहित है। इस दशामें जीवकी 'केवली भगवान' कहते हैं। भगवान समस्त पदार्थोंको जानते हैं इसीलिये वे केवली नही कहलाते, परन्तु 'केवल' अर्थात् शुद्ध आत्माको जानते अनुभवते हैं अतः वे 'केवली' कहलाते हैं। भगवान एकसाथ परिणमनेवाले समस्त चैतन्य-विशेषवाले केवलज्ञानके द्वारा अनादि निधन, निष्कारण असाधारण स्वसंवेधमान् चैतन्यसामान्य जिसकी महिमा है तथा चेतक स्वभावके द्वारा एकरूप होनेसे जो केवल ( अकेला, शुद्ध, अखण्ड ) है ऐसे आत्माको आत्मासे आहमामे अनुभव करनेके कारण केवली है।

(देखो श्री प्रवचनसार गाथा ३३)

यह व्यवहार कथन है कि भगवान परको जानते हैं। ऐसा कहा जाता है कि व्यवहारसे केवलज्ञान लोकालोकको युगपत् जानता है, वर्शों कि स्व-पर प्रकाशक निज शक्तिके कारण भगवान सम्पूर्ण ज्ञानरूपसे परिरामते हैं मतः कोई भी द्रव्य, गुण या पर्याय उनके ज्ञानके बाहर नहीं है। निश्चयसे तो केवलज्ञान अपने शुद्ध स्वभावको ही श्रखण्डरूपसे जानता है।

२—केवलज्ञान स्वरूपसे उत्पन्न हुआ है, स्वतंत्र है तथा कम रहित है। यह ज्ञान जब प्रगट हो तब ज्ञानावरण कर्मका सदाके लिये क्षय होता है, इसीलिये इस ज्ञानको क्षायिकज्ञान कहते हैं। जब केवलज्ञान प्रगट होता है उसीसमय केवलदर्शन भीर संपूर्ण वीर्य भी प्रगट होता है और दर्शनावरण तथा भ्रंतरायकर्मका सर्वथा अभाव (नाज्ञ) हो जाता है।

४—केवलज्ञान होनेपर भावमोक्ष हुवा कहलाता है (यह अरिहंत दशा है) और श्रायुष्यकी स्थिति पूरी होनेपर चार श्रघातिया कर्मोका अभाव होकर द्रव्यमोक्ष होता है, यही सिद्धदशा है, मोक्ष केवलज्ञान पूर्वक ही होता है इसलिये मोक्षका वर्णन करने पर उसमे पहले केवलज्ञानकी उत्पत्तिका सूत्र बतलाया है।

५-प्रश्न-निया यह मान्यता ठीक है कि जीवके तेरहवे गुणस्थान में अनन्तवीयं प्रगट हुग्रा है तथापि योग ग्रादि गुणका विकार रहता है श्रीर संसारित्व रहता है इसका कारण श्रघातिकर्मका उदय है ?

उत्तर—यह मान्यता यथार्थं नहीं है। तेरहवें गुणस्थानमें संसारित्व रहनेका यथार्थं कारण यह है कि वहाँ जीवके योग गुणका विकार है तथा
जीवके प्रदेशोको वतंमान योग्यता उस क्षेत्रमे (-शरीरके साथ ) रहने की
है, तथा जीवके अव्यावाध, श्रु निर्नामो, निर्गोत्रो और अनायुत्रो आदिगुग
अभी पूर्णं प्रगट नहीं हुआ इस प्रकार जीव अपने ही कारणसे ससारमे
रहता है। वास्तवमे जड़ अवातिकमंके उदयके कारणसे या किसी परके
कारणसे जीव संसारमे रहता है, यह मान्यता बिल्कुल असत् है। यह तो
मात्र निमित्तका उपचार करनेवाला व्यवहार कथन है कि 'तेरहवे गुणस्थानमे चार अवातिकमोंका उदय है इसोलिये जीव सिद्धत्वको प्राप्त नहीं
होता' जीवके अपने विकारी भावके कारण ससार दशा होनेसे तेरहवे और
चौदहवें गुणस्थानमे भी जड़कमंके साथ निमित्त-नैमित्तिक संवंच कैसा होता
है वह बंतानेके लिये कर्म शास्त्रोमे ऊपर वताये अनुसार व्यवहार कथन
किया जाता है। वास्तवमे कर्मके उदय, सत्ता इत्यादिके कारण कोई जीव
संसारमे रहता है यह मानना सो, जीव और जड़कमंको एकमेक माननेरूप मिथ्या-मान्यता है। शास्त्रोका अर्थ करनेमे अज्ञानियोकी मूलभूत भूल

<sup>#</sup> यह गुराोके नाम बु॰ द्रव्यसग्रह गा॰ १३-१४ की टीका में है।

यह है कि व्यवहारनयके कथनको वह निख्ययनयके कथन मानकर व्यवहार को ही परमार्थ मान लेता है। यह भूल दूर करनेके लिये आचार्य भग-वानने इस शास्त्रके प्रथम अध्यायके छट्टे सूत्रमें प्रमाण तथा नयका यथार्थ ज्ञान करने की आज्ञा की है (प्रमाण नयैरिधगमः) जो व्यवहारके कथनों को ही निख्ययके कथन मानकर शास्त्रोंका वैसा अर्थ करते हैं उनके उस अज्ञानको दूर करनेके लिये श्री कुन्दकुन्दाचार्यदेवने समयसारजी में ३३ २४ से ३२६ वी गाथा कहीं हैं। इसलिए जिज्ञासुओं को शास्त्रोंका कथन किस नयसे है और इसका परमार्थ (-सूतार्थ सत्यार्थ) श्रर्थ क्या होता है यह यथार्थ सममकर शास्त्रकारके कथनके ममंको जान लेना चाहिये, परन्तु भाषाके शब्दों को नहीं पकड़ना चाहिये।

#### ६. केवलज्ञान उत्पन्न होते ही मोक्ष क्यों नहीं होता ?

(१) प्रश्न—केवलज्ञानकी उत्पत्तिके समय मोक्षके कारणभूत रत्नत्रयकी पूर्णता हो जाती है तो फिर उसीसमय मोक्ष होना चाहिये; इसप्रकार जो सयोगी तथा अयोगी ये केवलियोंके दो गुणस्थान कहे हैं उनके रहने का कोई समय ही नही रहता ?

उत्तर—यद्यपि केवलज्ञानकी उत्पत्तिके समय यथाख्यातचारित्र हो गया है तथापि भ्रभो परमयथाख्यातचारित्र नही हुआ। कषाय और योग अनादिसे श्रनुसंगी—(साथो) हैं तथापि प्रथम कषायका नाश होता है, इसी-

व्यवहार भाषितेन तु परद्रव्यं मम भणंत्यविदितार्थाः । जानंति निरचयेन तु न च मम परमाणुमात्रमपि किंचित् ॥३२४॥ यथा कोऽपि नरो जल्पति अस्माकं ग्रामिवषयनगरराष्ट्रम् । न च भवंति तस्य तानि तु भणित च मोहेन स आत्मा ॥३२४॥ एवमेव मिथ्यादृष्टिर्ज्ञानी निःसंशयं भवत्येषः । यः परद्रव्यं ममेति जानन्नात्मानं करोति ॥ ३२६॥

<sup>\*</sup> वे गाथायें इस प्रकार है.-

'लिये केवली भगवानके यद्यपि वीतरागतारूप यथाख्यातचारित्र प्रगट हुआ है तथापि योगके व्यापारका नाश नहीं हुपा। योगका परिस्पंदनरूप व्यापार परमयथाख्यातचारित्रके दूषणा उत्पन्न करनेवाला है। इस योगके विकार की क्रम क्रमसे भावनिजंरा होती है। इस योगके व्यापारकी संपूर्ण भावनिजंरा होजाने तक तेरहवाँ गुणस्थान रहता है। योगका अशुद्धतारूप-चंचलतारूप व्यापार बंच पड़नेके बाद भी कितनेक समय तक अव्यावाघ, निर्नाम (नाम रहितत्व), भ्रनायुष्य (आयुष्यरहितत्व) भ्रीर निर्गात्र श्र आदि गुण प्रगट नहीं होते; इसीलिये चारित्रमें दूषणा रहता है। चौदहवें गुणस्थानके भ्रतिम समयका व्यय होनेपर उस दोषका अभाव हो जाता है भ्रीर उसीसमय परमयथाख्यात चारित्र प्रगट होनेसे अयोगी जिन मोक्षरूप अवस्था घारण करता है; इस रीतिसे मोक्ष ग्रवस्था प्रगट होने पहले सयोग-केवली और अयोगकेवली ऐसे दो गुणस्थान प्रत्येक केवली भगवानके होते है।

[ अ देखो-बृ॰ द्रव्यसंग्रह गा॰ १३-१४ की टीका ]

(२) प्रश्न—यदि ऐसा मानें कि जब केवलज्ञान प्रगट हो उसी समय मोक्ष भ्रवस्था प्रगट होजाय तो क्या दूषण लगेगा?

उत्तर-ऐसा मानने पर निम्न दोष आते है-

१—जीवमें योग गुराका विकार होनेपर, तथा भ्रन्य ( भ्रव्याबाध भ्रादि ) गुराोंमें विकार होनेपर और परमयथाख्यातचारित्र प्रगट हुये विना, जीवकी सिद्धदशा प्रगट हो जायगी जो कि अशक्य है।

२-यदि जब केवलज्ञान प्रगट हो उसी समय सिद्ध दशा प्रगट हो जाय तो धर्म तीर्थ ही न रहे; यदि श्ररिहंत दशा ही न रहे तो कोई सर्वज्ञ उपदेशक-श्राप्त पुरुष ही न हो। इसका परिगाम यह होगा कि भव्य जीव अपने पुरुषार्थंसे धर्म प्राप्त करने योग्य-दशा प्रगट करनेके लिये तैयार हो तथापि उसे निमित्तरूप सत्य धर्मके उपदेशका (दिव्यध्वनिका) संयोग न होगा अर्थात् उपादान निमित्तका मेल दूट जायगा। इसप्रकार वन ही नहीं सकता, क्योंकि ऐसा नियम है कि जिस समय जो जीव अपने उपादानको जागृतिसे धर्म प्राप्त करनेकी योग्यता प्राप्त करता है उससमय उस जीवके इतना पुण्यका संयोग होता ही है कि जिससे उसे उपदेशादिक योग्य निमित्त (सामग्री) स्वयं मिलती ही है। उपादानकी पर्यायका और निमित्त की पर्यायका ऐसा ही सहज निमित्त नैमित्तिक संबंध है। यदि ऐसा न हो तो जगतमें कोई जीव धर्म प्राप्त कर ही न सकेगे। अर्थात् समस्त जीव द्रव्यदृष्टिसे पूर्ण हैं तथापि अपनी शुद्ध पर्याय कभी प्रगट कर नहीं सकते। ऐसा होनेपर जीवोंका दु:ख कभी दूर नहीं होगा और वे सुखस्वरूप कभी नहीं हो सकेंगे।

३—जगतमें यदि कोई जीव धर्म प्राप्त नहीं कर सकता तो तीर्थंकर, सिद्ध, श्रिरहंत, आचार्य, उपाध्याय, साधु, श्रावक, सम्यग्दृष्टि और सम्यग्दृष्टि की सूमिकामें रहनेवाले उपदेशक इत्यादि पद भी जगत्में न रहेगे, जीवकी साधक और सिद्धदशा भी न रहेगी, सम्यग्दृष्टिकी सूमिका ही प्रगट न होगी, तथा उस सूमिकामें होनेवाला धर्मप्रभावनादिका राग— पुण्यानुबंधी पुण्य, सम्यग्दृष्टिके योग्य देवगति—देवक्षेत्र इत्यादि व्यवस्थाका भी नाश हो जायगा।

(३) इस परसे यह समभना कि जीवके उपादानके प्रत्येक समय की पर्यायकी जिसप्रकारकी योग्यता हो तदनुसार उस जीवके उस समयके योग्य निमित्त का संयोग स्वयं मिलता ही है—ऐसा निमित्त नैमित्तिक संबंध तेरहवें गुएस्थानका ग्रस्तित्व सिद्ध करता है; एक दूसरेके कर्तारूप में कोई हैं हो नहीं। तथा ऐसा भी नहीं कि उपादानकी पर्यायमें जिस समय योग्यता हो उस समय उसे निमित्तकी ही राह देखनी पड़े; दोनोंका सहजरूपसे ऐसा ही मेल होता ही है और यही निमित्त नैमित्तिक भाव है; तथापि दोनों द्रव्य स्वतत्र हैं। निमित्त परद्रव्य है उसे जीव मिला नहीं सकता। उसीप्रकार वह निमित्त जीवमें कुछ कर नही सकता; क्योंकि कोई द्रव्य परद्रव्यकी पर्यायका कर्ता, हर्ता नहीं है।। १।।

अव मोक्षके कारण और उसका लक्षण कहते हैं— दंधहेत्वभावनिर्जराभ्यां छुत्स्नकर्मविप्रमोत्तो मोत्तः ॥२॥ धर्ष—[ वंधहेत्वभाव निर्जराम्यां ] वंधके कारणों ( मिध्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय श्रीर योग ) का अभाव तथा निर्जराके द्वारा कृतस्त कर्म विश्रमोक्षो मोक्षः ] समस्त कर्मीका अत्यन्त नाश होजाना सो मोक्ष है।

#### टीका

१—कर्म तीन प्रकारके है—(१) भावकर्म (२) द्रव्यकर्म ग्रीय (३) नो कर्म । भावकर्म जीवका विकार है और द्रव्यकर्म तथा नोकर्म जड़ है। भाव कर्मका अभाव होनेपर द्रव्यकर्मका अभाव होता है और द्रव्यकर्मका अभाव होनेपर नोकर्म (-शरीर) का अभाव होता है। यदि अस्ति की अपेक्षासे कहें तो जो जीवकी संपूर्ण शुद्धता है सो मोक्ष है और यदि नास्तिकी श्रपेक्षासे कहें तो जीवकी संपूर्ण विकारसे जो मुक्तदशा है सो मोक्ष है। इस दशामें जीव कर्म तथा शरीर रहित होता है श्रीय इसका आकार श्रतिम शरीरसे कुछ न्यून पुरुषाकार होता है।

#### २. मोक्ष यत्नसे साध्य है

(१) प्रश्न—मोक्ष यत्नसाध्य है या भ्रयत्नसाध्य है ?

उत्तर—मोक्ष यत्नसाच्य है। जीव ग्रपने यत्नसे (-पुरुषार्थसे) प्रथम मिथ्यात्वको दूर करके सम्यग्दर्शन प्रगट करता है और फिर विशेष पुरुषार्थसे क्रम क्रमसे विकारको दूर करके मुक्त होता है। पुरुषार्थके विकल्पसे मोक्ष साध्य नहीं है।

(२) मोक्षका प्रथम कारण सम्यग्दर्शन है और वह पुरुषार्थसे ही प्रगट होता है। श्री समयसार कलश ३४ में अमृतचंद्र सूरि कहते है कि-

हे भव्य ! तुभे व्यर्थ ही कोलाहल करनेसे क्या लाभ है ? इस कोलाहलसे तू विरक्त हो और एक चैतन्यमात्र वस्तुको स्वयं निम्नल होकर देख; इसप्रकार छह महीना अभ्यास कर भीर देख कि ऐसा करनेसे अपने हृदय सरोवरमें आत्माकी प्राप्ति होती है या नहीं ? श्रर्थात् ऐसा प्रयत्न करनेसे अवस्य आत्माकी प्राप्ति होती है।

> पुनश्च कलश २३ में कहते हैं कि---हे भाई ! तू किसी भी तरह महाकष्टसे अथवा मरकरके भी (अर्थात्

कई प्रयत्नोंके द्वारा) तत्त्वोंका कौतूहली होकर इस शरीरादि सूर्त द्रव्योंका एक मुहूर्त (दो घड़ी) पड़ौसी होकर भ्रात्माका अनुभव कर कि जिससे निज आत्माको विलासरूप, सर्व परद्रव्योंसे भिन्न देखकर इस शरीरादि सूर्तिक पुद्गलद्रव्यके साथ एकत्वके मोहको तू तत्क्षण ही छोड़ देगा।

भावार्थ—यदि यह आत्मा दो घड़ी, पुद्गलद्रव्यसे भिन्न अपने शुद्ध स्वरूपका अनुभव करे (उसमें लीन हो), परीषह ग्राने पर भी न डिगे, तो घातिकर्मका नाश करके, केवलज्ञान उत्पन्न करके मोक्षको प्राप्त हो। ग्रात्मानुभव का ऐसा माहात्म्य है।

इसमे श्रात्मानुभव करनेके लिये पुरुषार्थं करना बताया है।

- (३) सम्यक् पुरुषार्थके द्वारा मोक्षकी प्राप्ति होती है। सम्यक् पुरुपार्थ कारण है और मोक्ष कार्य है। बिना कारणके कार्य सिद्ध नहीं होता। पुरुषार्थसे मोक्ष होता है ऐसा सूत्रकारने स्वयं, इस प्रध्यायके छट्टे सूत्रमें 'पूर्वप्रयोगात्' शब्दका प्रयोग कर बतलाया है।
  - (४) समाधिशतकमे श्री पूज्यपाद आचार्य बतलाते हैं कि-

अयत्नसाध्यं निर्वाणं चित्तत्वं भूतजं यदि । अन्यथा योगतस्तस्मान्न दुःखं योगिनां क्वचित् ॥ १०० ॥

अर्थ—यदि पृथ्वी आदि पंचस्तसे जीवतत्त्वकी उत्पत्ति हो तो निर्वाण अयत्नसाध्य है, किन्तु यदि ऐसा न हो तो योगसे अर्थात् स्वरूप रांवेदनका अभ्यास करनेसे निर्वाणकी प्राप्ति हो; इस कारण निर्वाण-मोहाके लिये पुरुपार्थं करनेवाले योगियोंको चाहे जैसा उपसर्ग उपस्थित होनेपर भी हु.स नहीं होता।

(४) श्री अष्टप्राभृतमे दर्शनप्राभृत गाया ६, सूत्रप्राभृत १६ श्रीर भाव प्राभृत गाया ८७ से ६० में स्पष्ट रीत्या वतलाया है कि धर्म-संवर, निजंरा, मोदा ये शात्माके वीर्य-वल-प्रयत्नके द्वारा ही होता है; उस शास्त्र की यननिका पृष्ट १४-१६ तथा २४२ में भी ऐसा ही कहा है।

#### (६) प्रश्न-इसमें अनेकांत स्वरूप कहाँ आया ?

उत्तर—आत्माके सत्य पुरुषार्थंसे ही धर्म-मोक्ष होता है ग्रौर

) (७) प्रश्न-अप्तमीर्मासा की प्रवि गाथामे अनेकांतका ज्ञान ेकरानेके लिये कहा है कि पुरुषार्थ और दैव दोनों होते हैं, इसका क्या ेस्पष्टी करगा है ?

उत्तर—जब जीव मोक्षका पुरुषार्थं करता है तब परम-पुण्य कर्म का उदय होता है इतना बतानेके लिये यह कथन है। पुण्योदयसे धर्म या मोक्ष नही, परन्तु ऐसा निमित्त-नैमित्तिक संबंध है कि मोक्षका पुरुषार्थं करनेवाले जीवके उससमय उत्तमसंहनन आदि बाह्य संयोग होता है। यथार्थ पुरुषार्थं और पुण्य इन दोनोंसे मोक्ष होता है—इसप्रकार कथन करने के लिये यह कथन नहीं है। किन्तु उससमय पुण्यका उदय नहीं होता ऐसा कहनेवालेकी भूल है—यह बतानेके लिये इस गाथाका कथन है।

इस परसे सिद्ध होता है कि मोक्षकी सिद्धि पुरुषार्थके द्वारा ही होती है इसके बिना मोक्ष नहीं हो सकती ।। २ ।।

मोक्षमें समस्त कर्मोंका अत्यन्त सभाव होता है यह उपरोक्त सूत्रमें बतलाया; अब यह बतलाते हैं कि कर्मोंके अलावा और किसका अभाव होता है—

## श्रीपशमिकादि भन्यत्वानां च ॥ ३॥

प्रयं—[ च ] श्रीय [ श्रीपशिमकादि भव्यत्वानां ] श्रीपशिम-कादि भावोंका तथा पारिगामिक भावोमेसे भव्यत्व भावका मुक्त जीवके श्रभाव होता—हो जाता है।

#### टीका

. 'स्रीपशमिकादि' कहनेसे स्रीपशमिक, औदयिक और क्षायोपशमिक ये तीन भाव सममना, क्षायिकभाव इसमें नहीं गिनना—जानना । जिन जीवोंके सम्यव्दर्शनादि प्राप्त करने की योग्यता हो वे भव्य जीव कहलाते हैं। जब जीवके सम्यव्दर्शनादि पूर्णांक्पमें प्रगट हो जाते हैं तब उस आत्मामें 'भव्यत्व' का व्यवहार मिट जाता है। इस सम्बन्धमें यह विशेष व्यान रहे कि यद्यपि 'भव्यत्व' पारिगामिक भाव है तथापि, जिस प्रकार पर्यायाधिकनयसे जीवके सम्यव्दर्शनादि पर्यायोंका—निमत्तक्ष्पसे घातक देशघाति तथा सर्वघाति नामका मोहादिक कर्म सामान्य है उसी-घातक देशघाति तथा सर्वघाति नामका मोहादिक कर्म सामान्य है उसी-प्रकार, जीवके भव्यत्वगुगाको भी कर्मसामान्य निमित्तक्ष्पमें प्रच्छादक कहा जा सकता है। (देखो, हिन्दी समयसार, श्री जयसेनाचार्यको संस्कृत टीका पृष्ठ ४२३) सिद्धत्व प्रगट होनेपर भव्यत्व गुगाको विकारी पर्यायका नाश हो जाता है, यह अपेक्षा लक्ष्यमे रखकर भव्यत्वभावका नाश वतलाया है। दूसरे अध्यायके ७ वें सूत्रकी टीकामें ऐसा कहा है कि भव्यत्व भावकी पर्यायकी अगुद्धताका नाश होता है, इसलिये वह टीका यहाँ भी बाँचना।। ३।।

# अन्यत्र केवलसम्यक्तवज्ञानदर्शनसिद्धत्वेभ्यः ॥४॥

श्रर्थ—[ केवलसम्यक्त्व ज्ञान दर्जनसिद्धत्वेभ्यः श्रन्यत्र ] केवल-सम्यक्त्व, केवलज्ञान, केवलदर्शन श्रीर सिद्धत्व इन भावोके अतिरिक्त श्रन्य भावोके अभावसे मोक्ष होता है।

#### टीका

मुक्त अवस्थामें केवलज्ञानादि गुणोंके साथ जिन गुणोंका सहभावी संबंध है ऐसे अनन्तवीय, अनन्तसुख, अनन्तदान, अनन्तलाभ, अनन्तभोग, अनन्तउपभोग इत्यादि गुण भी होते हैं।। ४।।

# अव मुक्त जीवोंका स्थान वतलाते हैं तदनंतरमूर्ध्वं गच्छत्यालोकांतात् ॥ ५ ॥

भ्रथं—[ तदनन्तरम् ] तुरन्त ही [अर्ध्वं भ्रालोकांतात् गच्छति] कर्ध्वंगमन करके लोकके अग्रभाग तक जाता है।

#### टीका

चौथे सूत्रमें कहा हुग्रा सिद्धत्व जब प्रगट होता है तब तीसरे सूत्रमें कहे हुये भाव नहीं होते, तथा कर्मों का भी अभाव हो जाता है; उसी समय जीव ऊर्ध्वंगमन करके सीधे लोकके अग्रभाग तक जाता है भौर वहाँ शास्त्रत स्थित रहता है। छट्ठे ग्रौर सातवें सूत्रमें ऊर्ध्वंगमन होनेका कारण वतलाया है ग्रौर लोकके अन्तभागसे ग्रागे नहीं जानेका कारण आठवें सूत्रमें वतलाया है।।।।

# वन मुक्त जीनके अर्ध्वगमनका कारण वतलाते हैं पूर्वप्रयोगादसंगत्वाद्धन्धच्छेदात्तथागतिपरिणामाच ।६।

श्चर्य—[ पूर्व प्रयोगात् ] १—पूर्वप्रयोगसे, [ श्चसंगत्वात् ] २— संगरिहत होनेसे, [बंधच्छेदात् ] ३—बन्धका नाश होनेसे [ तथा गित-परिगामात् च ] श्रोर ४—तथा गितपरिगाम श्चर्यात् ऊर्ध्वगमन स्वभाव होनेसे—मुक्त जीवके ऊर्ध्वगमन होता है।

नोट-पूर्वं प्रयोगका श्रथं है पूर्वंमें किया हुआ पुरुषाथं, प्रयत्न, उद्यम; इस संबंधमें इस अध्यायके दूसरे सूत्रकी टीका तथा सातर्वे सूत्रके पहले दृष्टांत परकी टीका बांचकर समक्षना।। ६।।

# जपरके स्त्रमें कहे गये चारों कारणोंके दृष्टांत बतलाते हैं आविद्धकुलालचक्रवद्वचपगतलेपालाबुवदेरण्डबीज-वदग्निशिखावच ॥ ७॥

ध्रथं—मुक्त जीव [ म्राविद्धकुलाल चकवत् ] १—कुम्हार द्वारा घुमाये हुए चाककी तरह पूर्व प्रयोगसे, [ व्यपगतलेपालाबुवत् ] २—लेप दूर हो चुका है जिसका ऐसी त्मबेकी तरह संगरहित होनेसे, [ एरंड-बीजवत् ] २—एरंडके बीजकी तरह बन्घन रहित होनेसे [ च ] और [ ग्रानिशिखावत् ] ४—अग्निकी शिखा—(लो) की तरह अर्घ्वगमनस्वभावसे अर्घ्वगमन ( अपरको गमन ) करता है।

#### टीका

१-पूर्व प्रयोगका उदाहरण—जैसे कुम्हार चाकको घुमाकर हाथ रोक लेता है तथापि वह चाक पूर्वके वेगसे घूमता रहता है, उसीप्रकार जीव भी संसार श्रवस्थामें मोक्ष प्राप्तिके लिये वारम्वार अभ्यास ( उद्यम, प्रयत्न, पुरुषार्थ ) करता था, वह श्रभ्यास छूट जाता है तथापि पूर्वके अभ्यासके संस्कारसे मुक्त जीवके ऊर्घ्वगमन होता है।

२-असंगका उदाहरण—जिसप्रकार त्मवेको जवतक लेपका संयोग रहता है तबतक वह स्व के क्षिणिक उपादानकी योग्यताके कारण पानीमें ह्वा हुआ रहता है, किन्तु जब लेप (मिट्टी) गलकर दूर हो जाती है तब वह पानीके ऊपर-स्वयं अपनी योग्यतासे आ जाता है; उसीप्रकार जबतक जीव संगवाला होता है तबतक अपनी योग्यतासे संसार समुद्रमें ह्वा रहता है और संग रहित होने पर ऊर्घ्वगमन करके लोकके अग्रभागमें चला जाता है।

२-बन्ध छेदका उदाहरण—जैसे एरंड वृक्षका सूखा फल—जब चटकता है तब वह बन्धनसे छूट जानेसे उसका बीज ऊपर जाता है, उसी-प्रकार जब जीवकी पकदशा ( मुक्तअवस्था ) होने पर कर्म बन्धके छेद पूर्वक वह मुक्त जीव ऊर्ध्वगमन करता है।

४-ऊर्ध्वगमन स्वभावका उदाहरण—जिसप्रकार ग्राग्निकी शिखा (ली) का स्वभाव ऊर्ध्वगमन करना है ग्रर्थात् हवाके अभावमें जैसे ग्राग्न (वीपकादि) की ली ऊपरको जाती है उसीप्रकार जीवका स्वभाव अर्ध्व-गमन करना है; इसीलिये मुक्तदशा होने पर जीव भी ऊर्ध्वगमन करता है।। ७।।

# लोकाग्रसे आगे नहीं जानेका कारण बतलाते हैं धर्मास्तिकायाभावात् ॥≈॥

3

श्रर्थ-[ धर्मास्तिकायाभावात् ] आगे ( श्रलोकमें ) धर्मास्तिकाय का श्रभाव है अतः मुक्त जीव लोकके श्रंततक ही जाता है।

#### टीका

१—इस सूत्रका कथन निमित्तकी मुख्यतासे हैं। गमन करते हुये द्रव्योंको धर्मास्तिकाय द्रव्य निमित्तरूप है, यह द्रव्य लोकाकाशके बराबर है। वह यह बतलाता है कि जीव श्रीर पुदूलकी गित ही स्वभावसे इतनी है कि वह लोकके श्रंततक ही गमन करता है। यदि ऐसा न हो तो अकेले आकाशमें 'लोकाकाश' श्रीर 'श्रलोकाकाश' ऐसे दो मेद ही न रहे। लोक छह द्रव्योंका समुदाय है और अलोकाकाशमें एकाकी आकाशद्रव्य ही है। जीव और पुदूल इन दो ही द्रव्योमें गमन शक्ति है; उनकी गित शक्ति ही स्वभावसे ऐसी है कि वह लोकमें ही रहते है। गमनका कारण जो धर्मिस्तकाय द्रव्य है उसका श्रलोकाकाशमें अभाव है, वह यह बतलाता है कि गमन करनेवाले द्रव्योंकी उपादान शक्ति ही लोकके अग्रभाग तक गमन करनेकी है। अर्थात् वास्तवमें जीवकी श्रपनी योग्यता ही श्रलोकमें जानेकी नही है, अतएव वह अलोकमें नही जाता, धर्मास्तिकायका अभाव तो इसमें निमित्तमात्र है।

२—वृहद्द्रव्यसंग्रहमें सिद्धके अगुरुलघु गुगाका वर्णन करते हुयें बतलाते हैं कि—यदि सिद्धस्वरूप सर्वथा गुरु हो (भारी हो) तो लोहेके गोलेकी तरह उसका सदा अघःपतन होता रहेगा अर्थात् वह नीचे ही पड़ा रहेगा। श्रीर यदि वह सर्वथा लघु (-हलका) हो तो जैसे वायुके अकोरेसे आकके वृक्षकी रूई एड़ जाया करती है उसीप्रकार सिद्धस्वरूपका भी निरतर भ्रमगा होता ही रहेगा, परन्तु सिद्धस्वरूप ऐसा नही है, इसीलिये उसमें अगुरुलघुगुगा कहा गया है।

इस अगुरुलघुगुराके काररा सिद्ध जीव सदा लोकाग्रमें स्थित रहते हैं, वहाँसे न तो आगे जाते और न नीचे आते ॥ ८ ॥

मुक्त जीवोंमें व्यवहारनयकी अपेक्षासे भेद वतलाते हैं चेत्रकालगतिलिंगतीर्थचारित्रप्रत्येकबुद्धबोधित-ज्ञानावगाहनान्तरसंख्याल्पबहुत्वतः साध्याः ॥६॥ प्रयं—[ क्षेत्रकालगितिंगतीयं चारित्र प्रत्येकबुद्धवोधित ज्ञानाय-गाहनांतर संख्याल्प बहुत्वतः साध्याः ] क्षेत्र, काल, गित, लिंग, तीर्यं, चारित्र, प्रत्येक बुद्ध बोधित, ज्ञान, अवगाहना, ग्रन्तर, संख्या ग्रीर अल्प-बहुत्व इन बारह अनुयोगोंसे [ साध्याः ] मुक्त जीवों ( सिद्धों ) में भी भेद सिद्ध किये जा सकते हैं।

#### टीका

- १— होत्र— ऋजुसूत्रनयकी श्रपेक्षासे (वर्तमानकी अपेक्षासे) श्रात्म-प्रदेशों सिद्ध होता है, आकाशप्रदेशों सिद्ध होता है, सिद्धक्षेत्रमें सिद्ध होता है। भूत नैगमनयकी अपेक्षासे पन्द्रह कर्म भूमियों में उत्पन्न हुए पुरुष ही सिद्ध होते हैं। पन्द्रह कर्म यूमियो में उत्पन्न हुये पुरुषका यदि कोई देवादि श्रम्य क्षेत्रमें उठाकर ले जाय तो अढ़ाई द्वीप प्रमाण समस्त मनुष्य क्षेत्रसे सिद्ध होता है।
  - २-काल-ऋजुस्त्रनयकी अपेक्षासे एक समयमें सिद्ध होता है।
    भूत नैगमनयको अपेक्षासे उत्सिपिएी तथा अवसिपिएी दोनों कालमें सिद्ध
    होता है; उसमें अवसिपणी कालके तीसरे कालके अन्त भागमें, चौथे कालमें
    और पाँचवें कालके प्रारम्भमें (जिसने चौथे कालमें जन्म लिया है ऐसा
    जीव) सिद्ध होता है। उत्सिपिएी कालके 'दुषमसुषम' कालमें चौवीस
    तीर्थंकर होते हैं और उस कालमें जीव सिद्ध होते हैं (त्रिलोक प्रज्ञित पृष्ठ
    ३५०); विदेहक्षेत्रमें उत्सिपिएी और अवसिपएी ऐसे कालके मेद नहीं है।
    पंचमकालमे जन्मे हुये जीव सम्यग्दर्शनादि धर्म प्राप्त करते है किन्तु वे उसी
    भवसे मोक्ष प्राप्त नहीं करते। विदेहक्षेत्रमें उत्पन्न हुये जीव श्रद्धाई द्वीपके
    किसी भी भागमें सर्वकालमें मोक्ष प्राप्त करते हैं।
  - ३-गति-ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षासे सिद्धगतिसे मोक्ष प्राप्त होती है; भूत नैगमनयकी अपेक्षासे मनुष्यगतिमें ही मोक्ष प्राप्त होती है।
  - ४-लिंग-ऋजुसूत्रनयसे लिग (वेद ) रहित ही मोक्ष पाता है; भूतनेगमनयसे तीनों प्रकारके भाववेदमें क्षपक श्रेणी मांडकर मोक्ष प्राप्त

करते हैं; श्रीर द्रव्यवेदमें तो पुरुषालग श्रीर यथाजातरूप लिंगसे ही मुक्ति प्राप्त होती है।

- ५-तीर्थ-कोई जीव तीर्थंकर होकर मोक्ष प्राप्त करते हैं भीर कोई सामान्य केवली होकर मोक्ष पाते है। सामान्य केवलीमें भी कोई तो तीर्थंकरकी मौजूदगीमें मोक्ष प्राप्त करते है और कोई तीर्थंकरोके बाद उनके तीर्थंमें मोक्ष प्राप्त करते है।
- ६—चरित्र—ऋजुसूत्रनयसे चारित्रके भेदका अभाव करके मोक्ष पाते हैं, भूतनंगमनयसे—निकटकी अपेक्षासे यथाख्यात चारित्रसे ही मोक्ष प्राप्त होती है, दूरकी अपेक्षासे सामायिक, छेदोपस्थापन, सूक्ष्मसांपराय, तथा यथाख्यातसे श्रीर किसीके परिहार विशुद्धि हो तो उससे—इन पाँच प्रकारके चारित्रसे मोक्ष प्राप्त होती है।
- ७-प्रत्येक बुद्ध बोधित—प्रत्येक बुद्ध जीव वर्तमानमें निमित्तकी उपस्थितिके बिना ग्रपनी शक्तिसे बोध प्राप्त करते हैं, किन्तु भूतकालमें या तो सम्यग्दर्शन प्राप्त हुग्रा हो तब या उससे पहले सम्यग्ज्ञानीके उपदेशका निमित्त हो; ग्रौर बोधित बुद्ध जीव वर्तमानमें सम्यग्ज्ञानीके उपदेशके निमित्तसे धर्म पाते हैं। ये दोनो प्रकारके जीव मोक्ष प्राप्त करते हैं।
- ८-ज्ञान-ऋजुसूत्रनयसे केवलज्ञानसे ही सिद्ध होता है, सूतनेगम-नयसे कोई मित, श्रुत इन दो ज्ञानसे, कोई मित, श्रुत, श्रविध इन तीनसे, अथवा मित, श्रुत, मन पर्ययसे और कोई मित, श्रुत, अविध और मनःपर्यय इन चार ज्ञानसे (केवलज्ञानपूर्वक) सिद्ध होता है।
- ६-अवगाहना—िकसीके उत्कृष्ट अवगाहना कुछ कम पाँचसी पद्मीस धनुषकी, किसीके जघन्य साढे तीन हाथमें कुछ कम श्रीर किसीके मध्यम अवगाहना होती है। मध्यम अवगाहनाके अनेक भेद हैं।
- १०-अन्तर—एक सिद्ध होनेके बाद दूसरा सिद्ध होनेका जघन्य अन्तर एक समयका श्रीर उत्कृष्ट ग्रन्तर छह मासका है।
  - ११-संख्या-जघन्यरूपसे एक समयमें एक जीव सिद्ध होता है,

उत्कृष्टरूपसे एक समयमें १०८ जीव सिद्ध होते हैं।

- १२-अल्पबहुत्व-अर्थात् संख्यामें हीनाधिकता। उपरोक्त ग्यारह भेदोंमें भ्रल्पबहुत्व होता है वह निम्न प्रकार है-
- (१) च्रेत्र—संहरण सिद्धसे जन्म सिद्ध संख्यात गुरो हैं। समुद्र श्रादि जल क्षेत्रोंसे अल्प सिद्ध होते हैं और महाविदेहादि क्षेत्रोंसे श्रधिक सिद्ध होते हैं।
- (२) काल—उत्सिपिणी कालमें हुये सिद्धोंकी अपेक्षा अवसिपणी कालमें हुये सिद्धोंकी संख्या ज्यादा है और इन दोनों कालके विना सिद्ध हुये जीवोंकी संख्या जनसे संख्यात गुनी है, क्योंकि विदेह क्षेत्रोंमें अवसिपणी या उत्सिपणीका भेद नहीं है।
  - (३) गति—सभी जीव मनुष्यगितसे ही सिद्ध होते हैं इसलिये इस अपेक्षासे गितमें अरुपबहुत्व नहीं है; परन्तु एक गितके अन्तरकी अपेक्षासे (अर्थात् मनुष्यभवसे पिहलेकी गितकी अपेक्षासे ) तियँचगितसे आकर मनुष्य होकर सिद्ध हुए ऐसे जीव थोड़े है—कम हैं, इनकी अपेक्षासे संख्यात गुने जीव मनुष्यगितसे आकर मनुष्य होकर सिद्ध होते है, उससे संख्यातगुने जीव नरकगितसे आकर मनुष्य हो सिद्ध होते हैं, और उससे संख्यातगुणे जीव देवगितसे आकर मनुष्य होकर सिद्ध होते हैं।
  - (४) लिंग—भावनपुंसक वेदवाले पुरुष क्षपकश्रेणी मांडकर सिद्ध हों ऐसे जीव कम हैं—थोड़े है। उनसे संख्यातगुने भावस्त्री वेदवाले पुरुष क्षपक श्रेणी मांडकर सिद्ध होते हैं श्रीर उससे संख्यातगुणे भावपुरुषवेदवाले पुरुष क्षपक श्रेणी मांडकर सिद्ध होते हैं।
  - (५) तीर्थ-तीर्थंकर होकर सिद्ध होनेवाले जीव अल्प है, और उनसे संख्यातगुने सामान्यकेवली होकर सिद्ध होते हैं।
  - (६) चारित्र—पाँचों चारित्रसे सिद्ध होनेवाले जीव थोड़े हैं, उनसे संख्यात गुने जीव परिहार विशुद्धिके प्रलावा चार चारित्रसे सिद्ध होने वाले है।

- (७) प्रत्येक चुद्ध चोधित—प्रत्येक बुद्ध सिद्ध होनेवाले जीव अल्प हैं जससे संख्यातगुने जीव बोधितबुद्ध होते है।
- (८) ज्ञान—मित, श्रुत इन दो ज्ञानसे केवलज्ञान प्राप्त कर सिद्ध होनेवाले जीव श्रल्प है, उनसे संख्यात गुने चार ज्ञानसे केवलज्ञान प्राप्त कर सिद्ध होते है श्रीर उनसे संख्यातगुने तीन ज्ञानसे केवलज्ञान उत्पन्न कर सिद्ध होते है।
- (९) अत्रगाहना—जघन्य भ्रवगाहनासे सिद्ध होनेवाले जीव थोड़े है, उनसे संख्यातगुने उत्कृष्ट भ्रवगाहनासे भीर उनसे संख्यातगुने मध्यम भ्रवगाहनासे सिद्ध होते हैं।
- (१०) अन्तर—छहमासके अन्तरवाले सिद्ध सबसे थोड़े हैं श्रोर जनसे सख्यातगुने एक समयके श्रन्तरवाले सिद्ध होते है।
- (११) संख्या— उत्कृष्टक्ष्पमें एक समयमे एकसी आठ जीव सिद्ध होते हैं, उनसे अनन्तगुने एक समयमे १०७ से लगाकर ५० तक सिद्ध होते हैं, उनसे ध्रसंख्यात गुने जीव एक समयमें ४६ से २५ तक सिद्ध होनेवाले है और उनसे सख्यातगुने एक समयमें २४ से लेकर १ तक सिद्ध होनेवाले जीव हैं।

इसतरह बाह्य निमित्तोंकी अपेक्षासे सिद्धोंमें मेदकी कल्पना की जाती है; वास्तवमें अवगाहना गुएकि अतिरिक्त अन्य आत्मीय गुएोंकी अपेक्षासे उनमे कोई मेद नही है। यहाँ यह न समक्तना कि 'एक सिद्धमे दूसरा सिद्ध मिल जाता है—इसलिये मेद नही है।' सिद्धदशामे भी प्रत्येक जीव अलग अलग ही रहते है, कोई जीव एक दूसरेमें मिल नही जाते।।ह॥

#### उपसंहार

## १—मोक्षतत्त्वकी मान्यता सम्बन्धी होनेवाली भूल और उसका निराकरण

कितने ही जीव ऐसा मानते हैं कि स्वर्गके सुखकी अपेक्षासे अनन्त-गुना सुख मोक्षमे है। किन्तु यह मान्यता मिथ्या है, क्योकि इस गुणाकारमें वह स्वगं और मोक्षके सुखकी जाति एक गिनता है; स्वगंमें तो विषयादि सामग्री जिनत इन्द्रिय-सुख होता है; उनकी जाति उसे मालूम होती है, किन्तु मोक्षमें विषयादि सामग्री नही है अर्थात् वहाँके अतीन्द्रिय सुखकी जाति उसे नहीं प्रतिभासती—मालूम होती। परन्तु महापुरुष मोक्षको स्वगंसे उत्तम कहते है इसीलिये वे ग्रज्ञानी भी विना समभे वोलते हैं। जैसे कोई गायनके स्वरूपको तो नही समभता किन्तु समस्त सभा गायनको प्रशंसा करती है इसीलिये वह भी प्रशंसा करता है, उसीप्रकार ज्ञानी जीव तो मोक्षका स्वरूप जानकर उसे उत्तम कहते हैं, इसीलिये अज्ञानी जीव भी विना समभे अपर बताये अनुसार कहता है।

प्रश्न---यह किस परसे कहा जा सकता है कि अज्ञानी जीव सिद्धके सुखकी ग्रोर स्वर्गके सुखकी जाति एक जानता है---समऋता है।

उत्तर—जिस साधनका फल वह स्वर्ग मानता है उसी जातिके साधनका फल वह मोक्ष मानता है। वह यह मानता है कि इस किस्मके अल्प साधन हों तो उससे इन्द्रादि पद मिलते हैं और जिसके वह साधन सम्पूर्ण हो तो मोक्ष प्राप्त करता है। इस प्रमाणसे दोनोंके साधनकी एक जाति मानता है, इसीसे यह निश्चय होता है कि उनके कार्यकी (स्वर्ग तथा मोक्षकी) भी एक जाति होनेका उसे श्रद्धान है। इन्द्र श्रादिको जो सुख है वह तो कषायभावोसे श्राकुलतारूप है, अतएव परमार्थतः वह दुःखी है श्रीर सिद्धके तो कषायभावोसे श्राकुलतारूप है, अतएव परमार्थतः वह दुःखी है श्रीर सिद्धके तो कषायरिहत श्रनाकुल सुख है। इसिलये दोनोंकी जाति एक नही है ऐसा सममना चाहिये। स्वर्गका कारण तो प्रशस्त राग है श्रीर मोक्षका कारण वोतराग भाव है। इसप्रकार उन दोनोंके कारणमें श्रन्तर है। जिन जीवोके ऐसा माव नही भासता उनके मोक्षतत्त्वका यथार्थ श्रद्धान नही है।

# २. अनादि कर्मवन्धन नष्ट होनेकी सिद्धि

श्री तत्त्वार्थंसार अ० ६ में कहा है कि-

#### आद्यभावान्न भावस्य कर्मबन्धन संततेः। अन्ताभावः प्रसज्येत दृष्टत्वाद्नतवीजवत् ॥ ६॥

भावार्थ — जिस वस्तुकी उत्पत्तिका आद्य समय न हो वह अनादि कहा जाता है, जो अनादि हो उसका कभी श्रंत नही होता। यदि श्रनादि पदार्थका श्रंत हो जाय तो सत्का विनाश मानना पडेगा; परन्तु सत्का विनाश होना यह सिद्धान्त श्रोर युक्तिसे विरुद्ध है।

इस सिद्धान्तसे, इस प्रकरणमे ऐसी शंका उपस्थित हो सकती है कि—तो फिर अनादि कर्मंबन्धनकी संतितका नाश कैसे हो सकता है ? क्योंकि कर्मबन्धनका कोई आद्य-समय नही है इससे वह अनादि है, श्रीर जो श्रनादि हो उसका श्रंत भी नहीं होना चाहिए, कर्मबन्धन जीवके साथ श्रनादि से चला आया है श्रतः अनन्तकाल तक सदा उसके साथ रहना चाहिए—फलतः कर्मबन्धनसे जीव कभी मुक्त नहीं हो सकेगा।

यह शंकाके दो रूप हो जाते हैं—(१) जीवके कर्मबन्धन कभी नहीं खूटना चाहिए, और (२) कर्मत्वरूप जो पुद्गल है उनमें कर्मत्व सदा चलता ही रहना चाहिए; क्यों कि कर्मत्व भी एक जाति है और वह सामान्य होनेसे घ्रुव है। इसलिए उसकी चाहे जितनी पर्यायें बदलती रहे तो भी वे सभी कर्मरूप ही रहनी चाहिए। सिद्धान्त है कि "जो द्रव्य जिस स्व-भावका हो वह उसी स्वभावका हमेशा रहता है"। जोव अपने चैतन्य स्व-भावको कभी छोड़ता नहीं है और पुद्गल भी अपने रस रूपादिक स्वभावको कभी छोड़ते नहीं हैं इसीप्रकार अन्य द्रव्य भी अपने अपने स्वभावको छोड़ते नहीं हैं फिर कर्म ही अपने कर्मत्व स्वभावको कैसे छोड़ दे ?

उपरोक्त शंकाका समाधान इसप्रकार है—जीवके साथ कर्मका संबंध संतित प्रवाहकी अपेक्षा अनादिसे है किन्तु कोई एकके एक ही परमाणुका संबंध अनादिसे नहीं है, जीवके साथ प्रत्येक परमाणुका संबंध नियत कालतक ही रहता है। कर्मिं उरूप परिणत परमाणुकों का जीवके साथ संबंध होनेका भी काल भिन्न २ है और उनके छूटनेका भी काल

नियत श्रीर भिन्न २ है। इतना सत्य है कि, जीवको विकारी अवस्थामें कर्मका संयोग चलता ही रहता है। संसारी जीव श्रपनी स्वयंकी भूलसे विकारी श्रवस्था बनादिसे करता चला बा रहा है अतः कर्मका सम्बन्ध भी संतित प्रवाहरूप बनादिसे इसको है क्योंकि विकार कोई नियतकालसे प्रारम्भ नहीं हुआ है अतः कर्मका सम्बन्ध भी कोई नियत कालसे प्रारम्भ नहीं हुआ है इसप्रकार जीवके साथ कर्मका सम्बन्ध सन्तिप्रवाहसे अनादि का कहा जाता है; लेकिन कोई एक ही कर्म बनादिकालसे जीवकी साथ लगा हुआ चला आया हो—ऐसा उसका श्रथं नहीं है।

जिसप्रकार कर्मकी उत्पत्ति है उसीप्रकार उनका नाश भी होता है, क्योंकि—"जिसका संयोग हो उसका वियोग प्रवश्य होता ही है" ऐसा सिद्धान्त है। पूर्व कर्मके वियोगके समय यदि जीव स्वरूपमें सम्यक् प्रकार जागृतिके द्वारा विकारको उत्पन्न नहीं होने देवे तो नवीन कर्मोंका बन्य नहीं होवे इसप्रकार अनादि कर्म बन्धनका सन्ततिरूप प्रवाह निर्मूल नष्ट हो सकता है उसका उदाहरण—जैसे बीज श्रीर वृक्षका सम्बन्ध संतित प्रवाहरूपसे श्रनादिका है, कोई भी बीज पूर्वके वृक्ष विना नहीं होता। बीजका उपादानकारण पूर्व वृक्ष और पूर्ववृक्षका उपादान पूर्ववीज, इसप्रकार बीज-वृक्षको संतित अनादिसे होनेपर भी उस संतितका अन्त करनेके लिए श्रंतिम बीजको पीस डाल या जलादें तो उनका संतित्रवाह नष्ट हो जाता है। उसीप्रकार कर्मोंकी संतित श्रनादि होनेपर भी कर्मनाशके प्रयोग द्वारा समस्त कर्मोंका नाश कर दिया जाय तो उनकी संतित निःशेष नष्ट हो जाती है। पूर्वोपाजित कर्मोंके नाशका श्रीर नये कर्मोंकी उत्पत्ति न होने देने का उपाय संवर-निर्जराके नवमें अध्यायमें बताया है। इसप्रकार कर्मोंका उपाय संवर-निर्जराके नवमें अध्यायमें बताया है। इसप्रकार कर्मोंका सम्बन्ध जीवसे कभी नहीं छूट सकता, ऐसी शंका दूर होती है।

शंकाका दूसरा प्रकार यह है कि—कोई भी द्रव्य अपने स्वभावकी छोड़ता नहीं है तो कर्मरूप पदार्थ भी कर्मत्वको कैसे छोड़ें ? उसकाः समाचान यह है कि—कर्म कोई द्रव्य नहीं है परन्तु वह तो संयोगरूप पर्याय है। जिस द्रव्यमें कर्मत्वरूप पर्याय होती है वह द्रव्य तो पुद्गल द्रव्य है और पुद्रल द्रव्यका तो कभी नाश होता नहीं है और वह अपने वर्णादि स्व-भावको भी कभी छोडता नहीं है। पुद्गल द्रव्यों ने उनकी योग्यतानुसार शरीरादि तथा जल, श्राग्न, मिट्टी, पत्थर वगैरह कार्यक्ष श्रानेक अवस्थाएँ होती रहती हैं, और उनकी मर्यादा पूर्ण होनेपर वे विनाशको भी प्राप्त होती रहती है; उसीप्रकार कोई पुद्गल जीवके साथ एक क्षेत्रअवगाह संबंधक्प बन्धन श्रवस्था होनेक्ष सामर्थ्य—तथा रागी जीवको रागादि होनेमे निमित्तपनेक्ष्प होनेकी सामर्थ्यसहित जीवके साथ रहते हैं वहाँ तक उनको 'कमं' कहते हैं, कमं कोई द्रव्य नही है वह तो पुद्रलद्रव्यकी पर्याय है पर्यायका स्वभाव ही पलटना है इसलिये कमंक्ष्प पर्यायका श्रभाव होकर अन्य पर्यायक्ष्प होता रहता है।

पुद्गल द्रव्यकी कर्म पर्याय नष्ट होकर दूसरी जो पर्याय हो, वह कमंख्प भी हो सकती है और अन्यख्प भी हो सकती है। कोई द्रव्यके उत्तरोत्तर कालमे भी उस द्रव्यकी एक समान ही योग्यता होती रहे तो उसकी पर्याय एक समान ही होती रहेगी, और यदि उसकी योग्यता बदलती रहे तो उसकी पर्याय अनेक प्रकार—भिन्न—भिन्न जातिकी होती रहेगी, जैसे मिट्टीमें जिससमय घटछ्प होनेकी योग्यता हो तब वह मिट्टी घटछ्प परिण्मती है और फिर वही मिट्टी पूर्व अवस्था बदलकर दूसरो बार भी घट हो सकती है। अथवा अपनी योग्यतानुसार कोई अन्य पर्यायछ्प (-अवस्था) भी हो सकती है। इसीप्रकार कर्मछ्प पर्यायमें भी समसना चाहिये। जो 'कर्म' कोई अलग द्रव्य ही हो तो उनका अन्यख्प (-अकर्मछ्प) होना नही बन सकता, परन्तु 'कर्म' पर्याय होने से वह जीवसे छूट सकते हैं श्रीप कर्मपना छोड़कर अन्यख्प (-अकर्मछ्प) हो सकते हैं।

३. इसप्रकार, पुद्गल जीवसे कर्मरूप अवस्थाको छोड़कर अकर्म-रूप घट पटादिरूप हो सकते है ये सिद्ध हुआ। परन्तु जीवसे कुछ कर्मीका अकर्मरूप हो जाने मात्रसे ही जीव कर्मरहित नही हो जाता, क्योंकि जैसे कुछ कर्मरूप पुद्गल कर्मत्वको छोड़कर प्रकर्मरूप हो जाते हैं वैसे ही अकर्मरूप अवस्थावाले पुद्गल जिनमें कर्मरूप होनेकी योग्यता हो, वह जीवके विकार भावकी उपस्थितिमें कर्मप्प हुआ गरते हैं। जहाँ तक जीव विकारी भाव करें वहाँ तक उसकी विकारदभा हुआ करती है भीर अन्य पुद्गल कर्मे रूप होकर उसकी साथ बंचन रूप हुआ करते हैं; इसप्रकार संसारमे कर्मश्रह्ला चलती रहती है। लेकिन ऐगा नहीं है कि—कर्म सदा कर्म ही रहे, अथवा तो कोई जीव सदा अगुक्त ही कगांसे बन्धे हुए ही रहें, अथवा विकारी दशामें भी सबं कर्म सबं जीवोंके दूर जाते हैं और सबं जीवमुक्त हो जाते हैं।

४-इस तरह ग्रनादिकालीन कमं श्रान्ता प्रनेफ काल तक पलती ही रहती है, ऐसा देखा जाता है; परन्तु श्रान्ताओं का ऐसा नियम नहीं है कि जो श्रनादिकालीन हो वह श्रनन्त काल तक रहना ही चाहिए, क्यों कि श्राह्मला संयोगसे होती है श्रीर संयोगका किसी न किसी समय वियोग हो सकता है। यदि वह वियोग ग्रांशिक हो तो यह श्रान्ता चाल रहती है, किन्तु जब उसका आत्यंतिक वियोग हो जाता है तब श्रान्ता का प्रवाह दूट जाता है। जैसे श्राह्मला वलवान कारणों के द्वारा दूटती है उसीप्रकार कर्मश्रह्मला श्रयांत् संसार श्राह्मला भी (संसारक्षी जंजीर) जीवके सम्यव्यंनादि सत्य पुरुपायंके द्वारा निर्मूल नष्ट हो जाती है। विकारी श्रह्मलामें अर्थात् मिलन पर्यायमें अनन्तताका नियम नहीं है, इसीलिये जीव विकारी पर्यायका श्रमाव कर सकता है श्रीर विकारका श्रभाव करनेपर कर्मका संवध भी छूट जाता है श्रीर उसका कर्मत्व नष्ट होकर अन्यरूपसे परिण्यन हो जाता है।

# ५. वब आत्माके वंधनकी सिद्धि करते हैं---

कोई जीव कहते हैं कि आत्माके वन्धन होता ही नही। उनकी यह मान्यता मिथ्या है, क्योंकि बिना बन्धनके परतन्त्रता नहीं होती। जैसे गाय भेंस आदि पशु जब बन्धनमें नहीं होते तब परतन्त्र नहीं होते; परतन्त्रता बन्धन की दशा बतलाता है, इसलिये आत्माके बन्धन मानना योग्य है आत्माके यथार्थ बन्धन अपने—निज विकारी भावका ही है, उसके उसका निमित्त पाकर स्वतः जड़कर्मका बन्धन होता है और उसके फलस्वरूप शरीरका संयोग होता है। शरीरके संयोगमें आत्मा रहती है, यह परतंत्रता बतलाती है। यह ध्यान रहे कि कमं, शरीर इत्यादि कोई भी परद्रव्य प्रात्माको परतंत्र नहीं करते किंतु जीव स्वयं अज्ञानतासे स्व को परतंत्र मानता है और पर वस्तुसे निजको लाभ या नुकसान होता है ऐसी विपरीत पकड़ करके परमें इष्ट-अनिष्टत्वकी कल्पना करता है। परा-घीनता दुःखका कारए है। जीवको शरीरके ममत्वसे—शरीरके साथ एकत्वबुद्धिसे दुःख होता है। इसीलिये जो जीव शरीरादि परद्रव्यसे प्रपने को लाभ—नुकसान मानते है वे परतंत्र ही रहते हैं। कमं या परवस्तु जीव को परतंत्र नही करती, किन्तु जीव स्वय परतन्त्र होता है। इस तरह जहांतक अपनेमे अपराध, प्रशुद्धभाव किंचित् भी हो वहाँ तक कमं-नोकमं का संबंधरूप बध है।

## ६. मुक्त होने के बाद फिर बंध या जन्म नहीं होता

जीवके मिथ्यादर्शनादि विकारी भावोंका ग्रभाव होनेसे कर्मका कारगा-कार्य सम्बन्ध भी टूट जाता है। जानना-देखना यह किसी कर्म बन्धका कारण नही किन्तु परवस्तुग्रोंमें तथा राग-द्वेषमे आत्मीयता की भावना बंधका कारण होती है। मिथ्याभावनाके कारण जीवके ज्ञान तथा दशंन (श्रद्धान) को मिथ्याज्ञान तथा मिथ्यादर्शन कहते हैं। इस मिथ्यात्व आदि विकारभावके छूट जानेसे विश्वकी चराचर वस्तुग्रोंका जानना-देखना होता है; क्योंकि ज्ञान दर्शन तो जीवका स्वाभाविक श्रसाघारण धर्म है। वस्तुके स्वाभाविक असाधारण धर्मका कभी नाश नही होता; यदि उसका नाश हो तो वस्तुका भी नाश हो जाय। इसीलिये मिथ्या-वासनाके अभावमें भी जानना देखना तो होता है; किंतु श्रमयीदित वधके कारग्-कार्यका भ्रभाव मिथ्यावासनाके अभावके साथ ही हो जाता है। कर्मके आनेके सर्व कारणोका अभाव होनेके बाद भी जानना—देखना होता है तथापि जीवके कर्मीका बंध नहीं होता धीर कर्म बन्ध न होनेसे उसके फलरूप स्थूल शरीरका संयोग भी नहीं मिलता; इसीलिये उसके फिर ( देखो तत्त्वार्थसार पृष्ठ ३६४ ) जन्म नही होता।

# ७. वंध जीवका स्वामाविक धर्म नहीं

यदि वंघ जीवका स्वाभाविक घर्म हो तो वह वंघ जीवके सदा रहना चाहिये; किंतु यह तो संयोग वियोगरूप है; इसीलिये पुराना कर्म दूर होता है और यदि जीव विकार करे तो नवीन कर्म वंधता है। यदि बंध स्वाभाविक हो तो वन्धसे प्रथक् कोई मुक्तात्मा हो नहीं सकता। पुनम्ब यदि बंध स्वाभाविक हो तो जीवोंमें परस्पर श्रंतर न दिखे। भिन्न कारएके बिना एक जातिक पदार्थों में मंतर नहीं होता, किंतु जीवोंमें मंतर देखा जाता है। इसका कारण यह है कि जीवोंका लक्ष्य मिन्न २ पर वस्तु पर है। पर वस्तुएँ अनेक प्रकार की होती है अतः पर द्रव्योंके ग्रालंबनसे जीवकी भ्रवस्था एक सहश नहीं रहती। जीव स्वयं पराघीन होता रहता है, यह पराघीनता ही बंधनका कारएा है। जैसे वंघन स्वाभाविक नहीं उसीप्रकार वह श्राकस्मिक भी नहीं श्रर्थात् विना कारण के उसकी उत्पत्ति नहीं होती। प्रत्येक कार्य स्व-स्व के कारण अनुसार होता है। स्थूल बुद्धिवाले लोग उसका सचा कारण नहीं जानते अतः श्रकस्मात् कहते हैं। बंघका कारण जीवका अपराघरूप विकारीभाव है। जीवके विकारी भावोंमें तारतम्यता देखी जाती है इसीलिये वह क्षिएक है ग्रतः उसके कारशासे होनेवाला कर्मबंघ भी क्षिशिक है। तारतम्यता सहित होने से कर्मबन्ध शाश्वत नहीं। शाश्वत और तारतम्यता इन दोनोके शीत श्रीर उष्णता की तरह परस्पर विरोध है। तारतम्यताका कारण क्षणभंगुर है; जिनका कारण क्षणिक हो वह कार्य शास्वत कैसे हो सकता है? कर्मका बंघ श्रीर उदय तारतम्यता सहित ही होता है इसलिये बन्ध शास्वतिक या स्वाभाविक वस्तु नहीं; इसीलिये यह स्वीकार करना ही चाहिये कि बंधके कारणोंका अभाव होने पर पूर्व बंधकी समाप्ति पूर्वक मोक्ष होता है। (देखो तत्त्वार्थसार पृष्ठ ३६६ )

#### ८. सिद्धोंका लोकायसे स्थानांतर नहीं होता

प्रश्न--- आत्मा मुक्त होने पर मी स्थानवाला होता है। जिसको स्थान हो वह एक स्थानमें स्थिर नहीं रहता किंतु नीचे जाता अथवा विचलित होता रहता है, इसीलिये मुक्तात्मा भी ऊर्ध्वलोकमें ही स्थिर न रहकर नीचे जाय अर्थात् एक स्थान से दूसरे स्थानमें जाय—ऐसा क्यों नहीं होता ?

उत्तर—पदार्थमें स्थानांतर होने का कारण स्थान नहीं है परन्तु स्थानांतरका कारण तो उसकी कियावती शक्ति है। जैसे नावमें जब पानी श्राकर भरता है तब वह डगमग होती है श्रोर नीचे डूब जाती है, उसी प्रकार आत्मामें भी जब कर्मास्रव होता रहता है तब वह संसारमें डूवता है श्रीर स्थान बदलता रहता है किन्तु मुक्त श्रवस्थामें तो जीव कर्मास्रवसे रहित हो जाता है, इसीलिये ऊर्घ्वंगमन स्वभावके कारण लोकाग्रमे स्थित होनेके बाद फिर स्थानांतर होनेका कोई कारण नही रहता।

यदि स्थानान्तरका कारण स्थानको मानें तो कोई पदार्थ ऐसा नहीं है जो स्थानवाला न हो; क्योंकि जितने पदार्थ हैं वे सब किसी न किसी स्थानमें रहे हुवे है और इसीलिये उन सभी पदार्थोका स्थानांतर होना चाहिये। परन्तु धर्मास्तिकाय, भ्रध्मास्तिकाय, काल भ्रादि द्रव्य स्थानांतर रहित देखे जाते है भ्रतः वह हेतु मिथ्या सिद्ध हो जाता है। भ्रतः सिद्ध हुआ कि संसारी जीवके भ्रपनी क्रियावती शक्ति के परिणमन की उस समयकी योग्यता उस क्षेत्रांतरका मूल—कारण है भ्रीर कर्मका उदय तो मात्र निमित्त कारण है। मुक्तात्मा कर्मास्रवसे सर्वथा रहित हैं अतः वे स्वस्थानसे विचलित नही होते। (देखो तत्त्वार्थसार प्रष्ट ३८७) पुनम्ब तत्त्वार्थसार भ्रष्ट्याय द की १२ वी गाथा में वतलाया है कि गुरुत्व के भ्रभावको लेकर मुक्तात्माका नीचे पतन नही होता।

ह—जीवकी मुक्त दशा मनुष्य पर्यायसे ही होती है श्रीर मनुष्य ढाई द्वीपमें ही होता है, इसीलिये मुक्त होनेवाले जीव ( मोडे विना ) सीधे ऊर्ध्वगतिसे लोकांतमे जाते हैं। उसमे उसे एक ही समय लगता है।

#### १०. अधिक जीव थोड़े चेत्रमें रहते हैं

प्रश्न—सिद्धक्षेत्रके प्रदेश तो ग्रसंख्यात हैं ग्रीर मुक्त जीव अनंत हैं तो ग्रसंख्यात प्रदेशमे अनन्त जीव कैसे रह सकते हैं ? उत्तर—सिद्ध जीवोंके शरीर नहीं है और जीव सूक्ष्म ( अरूपी ) है, इसीलिये एक स्थान पर अनंत जीव एक साथ रह सकते हैं। जैसे एक ही स्थान में अनेक दीपकोंका प्रकाश रह सकता है उसी तरह अनंत सिद्ध जीव एक साथ रह सकते है। प्रकाश तो पुद्गल है; पुद्गल द्रव्य भी इस तरह रह सकता है तो फिर अनंत शुद्ध जीवोंके एक क्षेत्रमें साथ रहने में कोई बाधा नहीं।

#### ११. सिद्ध जीवों के आकार है ?

कुछ लोग ऐसा मानते है कि जीव ग्ररूपी है इसीलिये उसके ग्राकार नहीं होता, यह मान्यता मिथ्या है। प्रत्येक पदार्थमें प्रदेशत्व नामका गुरा है, इसीलिये वस्तुका कोई न कोई ग्राकार अवश्य होता है। ऐसी कोई चीज नहीं हो सकती जिसका आकार न हो। जो पदार्थ है उसका अपना ग्राकार होता है। जीव अरूपी—ग्रमूर्तिक है, अमूर्तिक वस्तुके भी ग्रमूर्तिक आकार होता है। जीव जिस शरीरको छोड़कर मुक्त होता है उस शरीरके आकारसे कुछ न्यून आकार मुक्त दशामें भी जीवके होता है।

प्रश्न-यदि आत्माके भाकार हो तो उसे निराकार क्यों कहते हैं ?

उत्तर—आकार दो तरहका होता है—एक तो लम्बाई चौड़ाई मोटाईल्प आकार और दूसरा मूर्तिकल्प आकार। मूर्तिकताल्प आकार एक पुद्गल द्रव्यमें ही होता है अन्य किसी द्रव्यमें नहीं होता। इसीलिये जब आकार का अर्थ मूर्तिकता किया जावे तब पुद्गल के अतिरिक्त सर्व द्रव्योंको निराकार कहते है। इस तरह जीवमे पुद्गलका मूर्तिक आकार न होने की अपेक्षा से जीवको निराकार कहा जाता है। परन्तु स्व क्षेत्र की लंबाई चौड़ाई मोटाई की अपेक्षासे समस्त द्रव्य आकारवान हैं। जब इस सद्भावसे आकारका संबन्ध माना जाय तो आकार का अर्थ लंबाई— चौड़ाई मोटाई ही होता है। आत्माके स्व का आकार है, इसीलिये वह साकार है।

संसारदशामें जीव की योग्यता के कारण उसके आकारकी पर्याय

संकोच विस्तार रूप होती थी। अब पूर्ण गुद्ध होने पर संकोच विस्तार नहीं होता। सिद्धदशा होने पर जीवके स्वभावव्यजनपर्याय प्रगट होती है और उसी तरह अनन्तकाल तक रहा करती है।

( देखो तत्त्वार्थसार पृष्ठ ३६८ से ४०६ )

इसप्रकार श्री उमास्वामी विरचित मोक्षशास्त्रकी गुजराती टीकाका दशवें अध्यायका हिन्दी अनुवाद पूर्ण हुआ।



# परिशिष्ट-१

इस मोक्षशास्त्रके स्राघारसे श्री स्रमृतचन्द्र सूरिने 'श्री तत्त्वार्थंसार' शास्त्र बनाया है। उसके उपसंहारमें इस ग्रंथका सारांश २३ गाथास्रों द्वारा दिया है वह इस शास्त्रमे भी लागू होता है स्नतः यहाँ दिया जाता है:—

# **जन्धका सारांश**

प्रमाणनयनित्तेप निर्देशादि सदादिभिः। सप्ततत्त्वमिति ज्ञात्वा मोक्षमार्गं समाश्रयेत्।।१॥

अर्थ — जिन सात तत्त्वोंका स्वरूप कमसे कहा गया है उसे प्रमाण, नय, निक्षेप, निर्देशादि तथा सत् आदि अनुयोगों द्वारा जानकर मोक्षमार्ग का यथार्थक्ष्पसे आश्रय करना चाहिये।

प्रश्त—इस शास्त्रके पहले सूत्रका अर्थ निश्चयनय, व्यवहारनय, और प्रमाण द्वारा क्या होगा ?

उत्तर—जो सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रकी एकता है सो मोक्षमार्ग है— इस कथनमें श्रमेद स्वरूप निश्चयनयकी विवक्षा है अतः यह निश्चयनयका कथन जानना; मोक्षमार्गको सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्रके भेदसे कहना, इसमें मेदस्वरूप व्यवहारनयकी विवक्षा है श्रतः यह व्यवहारनयका कथन जानना; श्रीर इन दोनोका यथार्थ ज्ञान करना सो प्रमाण है। मोक्षमार्ग पर्याय है इसीलिये श्रात्माके तिकाली चैतन्यस्वभावकी अपेक्षासे यह सद्भूत व्यवहार है।

प्रश्त--निश्चयनयका क्या अर्थ है ?

उत्तर—'सत्यार्थ इसी प्रकार है' ऐसा जानना सो निश्चयनय है। प्रश्न—व्यवहारनयका क्या अर्थ है ?

उत्तर-ऐसी जानना कि 'सत्यार्थ इस प्रकार नहीं है किन्तु

निमित्तादिकी श्रपेक्षासे उपचार किया है' सो व्यवहारनय है। श्रथवा पर्याय-भेदका कथन भी व्यवहारनयसे कथन है।

## मोक्षमार्गका दो तरहसे कथन निश्चयव्यवहाराभ्यां मोक्षमार्गो द्विधा स्थितः। तत्राद्यः साध्यरूपः स्याद् द्वितीयस्तस्य साधनम्।।२।।

अर्थ—निस्वयमोक्षमार्ग और व्यवहारमोक्षमार्ग ऐसे दो तरहसे मोक्षमार्गका कथन है। उसमें पहला साध्यरूप है और दूसरा उसका साधन-रूप है।

#### ?. प्रश्न-व्यवहारमोक्षमार्ग साघन है इसका क्या अर्थ है ?

उत्तर—पहले रागरिहत दर्शन-ज्ञान चारित्रका स्वरूप जानना और उसी समय 'राग धर्म नही या धर्मका साधन नही हैं' ऐसा मानना, ऐसा माननेके बाद जब जीव रागको तोड़कर निविकल्प हो तब उसके निश्चय-मोक्षमार्ग होता है धीर उसी समय रागसिहत दर्शन-ज्ञान-चारित्रका व्यय हुवा इसे व्यवहार मोक्षमार्ग कहते हैं; इस रीतिसे 'व्यव' यह साधन है।

२-इस सम्बन्धमें श्री परमात्म प्रकाशमें निम्नप्रकार बताया है-

प्रश्न—निश्चयमोक्षमार्ग तो निर्विकल्प है और उस समय सिव-कल्प मोक्षमार्ग है नहीं तो वह (सिवकल्प मोक्षमार्ग) साधक कैसे होता है ?

उत्तर—भूतनैगमनयकी अपेक्षासे परम्परासे साधक होता है अर्थात् पहले वह या किन्तु वर्तमानमें नहीं है तथापि भूतनैगमनयसे वह वर्तमानमें है ऐसा संकल्प करके उसे साधक कहा है ( पृष्ठ १४२ संस्कृत टीका ) इस सम्बन्धमें छठे अध्यायके १८ वें सूत्रकी टीकाके पाँचवें पैरेमे दिये गये अन्तिम प्रश्न भ्रीर उत्तरको बांचना।

न् शुद्धितश्चयनयसे घुद्धानुभूतिरूप वीतराग (-निश्चय ) सम्यक्तव का कारण नित्य आनन्द स्वभावरूप निज घुद्धात्मा ही है। ( परमात्मप्रकाश पृष्ठ १४५ )

## ४-मोक्षमार्ग दो नहीं

मोक्षमार्ग तो कहीं दो नहीं है किन्तु मोक्षमार्ग का निरूपण दो तरह से है। जहाँ सच्चे मोक्षमार्गको मोक्षमार्ग निरूपण किया है वह निरूप (यथार्थ) मोक्षमार्ग है; तथा जो मोक्षमार्ग तो नहीं है किन्तु मोक्षमार्गमें निमित्त है श्रथवा साथमें होता है उसे उपचारसे मोक्षमार्ग कहा जाता है, लेकिन वह सच्चा मोक्षमार्ग नहीं है।

## निश्रय मोक्षमार्गका स्वरूप

श्रद्धानाधिगमोपेक्षा शुद्धस्य स्वात्मनो हि या । सम्यक्तवज्ञानच्चात्मा मोक्षमार्गः स निश्चयः ॥३॥

अर्थ — निज शुद्धात्माकी अमेदरूपसे श्रद्धा करना, श्रमेदरूपसे ही ज्ञान करना तथा श्रमेदरूपसे ही उसमें लीन होना—इसप्रकार जो सम्य-ग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप श्रात्मा है सो निश्चयमोक्षमार्ग है।

#### व्यवहारमोक्षमार्गका स्वरूप

श्रद्धानाधिगमोपेक्षा याः पुनः स्युः परात्मना । सम्यक्तवज्ञानद्यचात्मा स मार्गो व्यवहारतः ॥४॥

वर्ध — आत्मामें जो सम्यग्दर्शन-सम्यग्ज्ञान-तथा सम्यक्चारित्र भेदकी मुस्यतासे प्रगट हो रहे हैं उस सम्यक्दर्शन-सम्यग्ज्ञान-सम्यक् चारित्ररूप रत्नत्रयको व्यवहार मार्ग समक्षना चाहिये।

#### व्यवहारी मुनिका स्वरूप

अद्धानः परद्रव्यं बुध्यमानस्तदेव हि । तदेवोपेसमाणस्च व्यवहारी स्पृतो मुनिः ॥४॥

अर्थ — जो परद्रव्यकी (सात तत्त्वोंकी मेदरूपसे) श्रद्धा करता है उसी तरह मेदरूपसे जानता है और उसी तरह मेदरूपसे उपेक्षा करता है उस मुनिको व्यवहारी मुनि कहते हैं।

## निश्रयी मुनिका स्वरूप स्व द्रव्यं श्रद्दधानस्तु बुध्यमानस्तदेव हि । तदेवोपेक्षमाणश्च निश्चयान्मुनिसत्तमः ॥ ६ ॥

अर्थ — जो स्व द्रव्यको ही श्रद्धामय तथा ज्ञानमय बना लेते है और जिनके आत्माकी प्रवृत्ति जपेक्षारूप ही हो जाती है ऐसे श्रेष्ठ मुनि निश्चय-रत्नत्रय युक्त हैं।

निश्चयीके अभेदका समर्थन आत्मा ज्ञातृतया ज्ञानं सम्यक्त्वं चरितं हि सः। स्वस्थो दर्शन चारित्र मोहाभ्यामनुपप्तुतः॥ ७॥

अर्थ—जो जानता है सो आत्मा है, ज्ञान जानता है इसीलिये ज्ञान ही आत्मा है; इसी तरह जो सम्यक् श्रद्धा करता है, सो आत्मा है। श्रद्धा करने वाला सम्यग्दर्शन है अतएव वही आत्मा है। जो उपेक्षित होता है सो श्रात्मा है। उपेक्षा गुए उपेक्षित होता है अतएव वही श्रात्मा है अथवा श्रात्मा ही वह है। यह अभेद रत्नत्रयस्वरूप है, ऐसी अमेदरूप स्वस्थदशा उनके ही हो सकती है कि जो दर्शनमोह श्रीय चारित्रमोहके उदयाधीन नहीं रहता।

इसका तात्पर्यं यह है कि मोक्षका कारण रत्नत्रय बताया है, उस रत्नत्रयको मोक्षका कारण मानकर जहाँ तक उसके स्वरूपको जाननेकी इच्छा रहती है वहाँ तक साधु उस रत्नत्रय को विषयरूप (ध्येयरूप) मान कर उसका चितवन करता है; वह विचार करता है कि रत्नत्रय इस प्रकार के होते हैं। जहाँ तक ऐसी दशा रहती है वहाँ तक स्वकीय विचार द्वारा रत्नत्रय मेदरूप ही जाना जाता है, इसीलिये साधुके उस प्रयत्नको मेदरूप रत्नत्रय कहते है; यह व्यवहारकी दशा है। ऐसी दशामें प्रमेदरूप रत्नत्रय कभी हो नहीं सकता। परन्तु जहाँ तक ऐसी दशा भी न हो अथवा ऐसे रत्नत्रयका स्वरूप समक्त न ले वहाँ तक उसे निक्षयदशा कैसे प्राप्त हो सकती है? यह ध्यान रहे कि व्यवहार करते करते निक्षय दशा प्रगट ही नहीं होती। यह भी ध्यान रहे कि व्यवहार दशाके समय राग है इसलिये वह दूर करने योग्य है, वह लाभदायक नहीं है। स्वाश्रित एकतारूप निष्मय-दशा हो लाभदायक है ऐसा यदि पहलेसे ही लक्ष्य हो तो ही उसके व्यव-हारदशा होती है। यदि पहलेसे हो ऐसी मान्यता न हो और उस राग दशा को ही धर्म या धर्मका कारए। माने तो उसे कभी धर्म नहीं होता श्रीर उसके वह व्यवहारदशा भी नहीं कहलाती; वास्तवमें वह व्यवहारा-भास है—ऐसा समझना। इसलिये रागरूप व्यवहारदशाको टालकर निश्चयदशा प्रगट करनेका लक्ष्य पहले से ही होना चाहिये।

ऐसी दशा हो जाने पर जब साधु स्वसन्मुखताके बलसे स्वरूप की तरफ भुकता है तब स्वयमेव सम्यग्दर्शनमय-सम्यक्शानमय तथा सम्यक्चारित्रमय हो जाता है। इसीलिये वह स्व से अभेदरूपरत्नत्रयकी दशा है और वह यथार्थ वीतरागदशा होनेके कारण निश्चयरत्नत्रयरूप कही जाती है।

इस अमेद और भेदका तात्पर्य समक्त जाने पर यह बात माननी पड़ेगी कि जो व्यवहाररत्नत्रय है वह यथार्थ रत्नत्रय नही है। इसीलिये उसे हेय कहा जाता है। यदि साधु उसीमें ही लगा रहे तो उसका तो व्यवहारमार्ग मिथ्यामार्ग है, निरुपयोगी है। यों कहना चाहिये कि उन साधुओं ने उसे हेयरूप न जानकर यथार्थरूप समक्त रखा है। जो जिसे यथार्थरूप जानता और मानता है वह उसे कदापि नहीं छोड़ता; इसीलिये उस साधुका व्यवहारमार्ग मिथ्यामार्ग है अथवा वह अज्ञानरूप संद्वारका कारण है।

पुनस्य उसीप्रकार जो व्यवहार को हैय समक्षकर अशुभभावमें रहता है और निश्चयका अवलंबन नहीं करता वह उभयभ्रष्ट ( शुद्ध और शुभ दोनोंसे भ्रष्ट ) है। निश्चयनयका अवलंबन प्रगट नहीं हुआ और जो व्यवहारको तो हेय मानकर अशुभमें रहा करते हैं वे निश्चय के लक्ष्य से शुभ मे भी नहीं जाते तो फिर वे निश्चय तक नहीं पहुँच सकते—यह निविवाद है।

इस क्लोकमें अभेद रहनत्रयका स्वरूप कृदंत शब्दों द्वारा शब्दोंका अभेदरव बताकर कर्नु भावसाघन सिद्ध किया। अब ग्रागे के क्लोकोंमें किया पदों द्वारा कर्ताकमंभाव ग्रादि में सर्वे विभक्तियोंके रूप दिखाकर अभेदसिद्ध करते हैं।

> निश्चयरत्नत्रय की कर्ता के साथ अमेदता पश्यति स्वस्वरूपं यो जानाति चरत्यपि। दर्शनज्ञानचारित्रत्रयमात्मैव स स्मृतः॥ ८॥

अर्थ-जो निज स्वरूपको देखता है, निजस्वरूपको जानता है और निजस्वरूपके अनुसार प्रवृत्ति करता है वह आत्मा ही है, भ्रतएव दर्शन-ज्ञान-चारित्र इन तीनोंरूप आत्मा ही है।

> कर्मरूपके साथ अमेदता पश्यति स्वस्वरूपं यं जानाति चरत्यपि । दर्शनज्ञानचारित्रत्रयमात्मैव तन्मयः ॥ ९ ॥

अर्थ — जिस निज स्वरूपको देखा जाता है, जाना जाता है और घारण किया जाता है वह दर्शन-ज्ञान-चारिश्ररूप रत्नत्रय है, परन्तु तन्मय आत्मा ही है इसीलिये आत्मा ही ग्रमेदरूपसे रत्नत्रयरूप है।

> कारणरूपके साथ अमेदता दृश्यते येन रूपेण ज्ञायते चर्यतेऽपि च । दर्शनज्ञानचारित्रत्रयमात्मैव तन्मयः ॥ १० ॥

अर्थ — जो निज स्वरूप द्वारा देखा जाता है, निजस्वरूप द्वारा जाता है श्रीर निज स्वरूप द्वारा स्थिरता होती है वह दर्शन—ज्ञान— चारित्ररूप रत्नत्रय है, वह कोई प्रथक् पदार्थं नही है किंतु तन्मय आत्मा ही है इसीलिये आत्मा ही अभेदरूपसे रत्नत्रयरूप है।

संप्रदानरूप के साथ अभेदता
यस्मै पश्यति जानाति स्वरूपाय चरत्यपि ।
दुर्जनज्ञानचारित्रत्रयमात्मैव तन्मयः ॥ ११॥

अर्थ — जो स्वरूपकी प्राप्ति के लिये देखता है, जानता है तथा प्रवृत्ति करता है वह दर्शन-ज्ञान-चारित्र नामवाला रत्नत्रय है; यह कोई प्रथक् पदार्थ नहीं है परन्तु तन्मय आत्मा ही है अर्थात् आत्मा रत्नत्रयसे भिन्न नहीं किन्तु तन्मय ही है।

अपादान स्वरूप के साथ अभेदता यस्मात् पश्यति जानाति स्वस्वरूपाच्चरत्यपि। दर्शनज्ञानचारित्रत्रयमात्मैव तन्मयः।। १२॥

सर्थ — जो निश्चयरूपसे देखता है, जानता है तथा जो निजस्व-रूपसे वर्तता—रहता है वह दर्शन—ज्ञान—चारित्रस्वरूप रत्नत्रय है, वह दूसरा कोई नहीं किन्तु तन्मय हुग्रा ग्रात्मा ही है।

संबन्ध स्वरूपके साथ अमेदता
यस्य पश्यति जानाति स्वस्वरूपस्य चरत्यपि ।
दर्शनज्ञान चारित्रत्रयमात्मैव तन्मयः ।। १३ ॥

अर्थी—जो निजस्वरूपके संबंधको देखता है, निजस्वरूपके संबंध को जानता है तथा निजस्वरूपके संबंधकी प्रवृत्ति करता है वह दर्शन— ज्ञान—चारित्ररूप रतनत्रय है। यह ग्रात्मासे मिन्न ग्रन्य कोई पदार्थ नहीं किन्तु ग्रात्मा हो तन्मय है।

आधार स्वरूपके साथ अभेदता
यस्मिन पश्यति जानाति स्वस्वरूपे चरत्यपि ।
दर्शनक्षानचारित्रत्रयमात्मैव तन्मयः ॥ १४ ॥

अर्थ — जो निजस्वरूपमें देखता है, जानता है तथा निजस्वरूपमें स्थिर होता है वह दर्शन—ज्ञान—चारित्ररूप रतत्रय है। वह आत्मासे कोई भिन्न वस्तु नही किन्तु आत्मा ही तन्मय है।

#### क्रिया स्वरूपकी अभेदता

ये स्वभावाद् दृशिज्ञप्तिचर्यारूपिक्रयात्मकाः।
दर्शनज्ञानचारित्रत्रयमात्मैव तन्मयः॥ १५॥

अर्थ — जो देखनेरूप, जाननेरूप तथा चारित्ररूप क्रियाऐं हैं वह दर्शन-ज्ञान चारित्ररूप रत्नत्रय है, परन्तु ये क्रियाऐं आत्मासे कोई भिन्न पदार्थ नहीं तन्मय ग्रात्मा ही है।

गुणस्वरूपका अभेदत्व—
दर्शनज्ञानचारित्रगुणानां य इहाश्रयः ।
दर्शनज्ञानचारित्रत्रयमात्मैव तन्मयः ॥ १६ ॥

अर्थ — जो दर्शन, ज्ञान, चारित्र गुर्गोका आश्रय है वह दर्शन ज्ञान चारित्ररूप रत्नत्रय है। श्रात्मासे भिन्न दर्शनादि गुर्ग कोई पदार्थ नहीं परन्तु श्रात्मा ही तन्मय हुआ मानना चाहिये अथवा आत्मा तन्मय ही है।

पर्यायोंके स्वरूपका अमेदत्व दर्शनज्ञानचारित्रपर्यायाणां य आश्रयः। दर्शनज्ञानचारित्रत्रयमात्मैव स स्मृतः॥ १७॥

अर्थ-जो सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रमय पर्यायोंका आश्रय है वह दर्शनज्ञान-चारित्ररूप रत्नत्रय है। रत्नत्रय श्रात्मासे भिन्न कोई पदार्थ नहीं है, श्रात्मा ही तन्मय होकर रहता है अथवा तन्मय ही आत्मा है। श्रात्मा उनसे भिन्न कोई प्रथक् पदार्थ नही।

प्रदेशस्वरूपका अभेद्पन
दर्शनज्ञानचारित्रदेशा ये प्ररूपिताः ।
दर्शनज्ञानचारित्रमयस्यात्मन एव ते ॥ १८॥
अर्थ---दर्शन-ज्ञान-चारित्रके जो प्रदेश बताये गये हैं वे आत्माके

प्रदेशों से कही ग्रलग नहीं है। दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप आत्माका ही वह प्रदेश है। अथवा दर्शन-ज्ञान-चारित्रके प्रदेशरूप ही श्रात्मा है श्रीर यही रत्नत्रय है। जिस प्रकार ग्रात्माके प्रदेश और रत्नत्रयके प्रदेश भिन्न-भिन्न नहीं हैं उसीप्रकार परस्पर दर्शनादि तीनोंके प्रदेश भी भिन्न नहीं हैं, अत-एव श्रात्मा श्रीर रत्नत्रय भिन्न नहीं किंतु आत्मा तन्मय ही है।

#### · अगुरुलघुस्वरूपका अमेद्**पन**

#### दर्शनज्ञानचारित्रागुरुलघ्वाह्वया गुणाः। दर्शनज्ञानचारित्रत्रयस्यात्मन एव ते ॥ १९॥

अर्थ—अर्गुरुलघु नामक गुरा है यतः वस्तुमें जितने गुरा हैं वे सीमासे अधिक अपनी हानि—वृद्धि नहीं करते; यही सभी द्रव्यों में अगुरुलघुगुराका प्रयोजन है। इस गुराके निमित्त से समस्त गुराोंमें जो सीमा का उल्लंघन नहीं होता उसे भी अगुरुलघु कहते हैं; इसीलिये यहाँ अगुरुल खुको दर्शनादिकका विशेषएा कहना चाहिये।

अर्थात्—अगुरुलघुरूप प्राप्त होनेवाले जो दर्शन-ज्ञान-चारित्र हैं वे ग्रात्मासे प्रथक् नहीं हैं और परस्परमे भी वे प्रथक् प्रथक् नहीं हैं; दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप जो रत्नत्रय है, उसका वह (अगुरुलघु) स्वरूप है और वह तन्मय ही है इस तरह अगुरुलघुरूप रत्नत्रयमय ग्रात्मा है, किंतु आत्मा उससे प्रथक् पदार्थ नहीं। क्योंकि आत्माका ग्रगुरुलघु—स्वभाव है और आत्मा रत्नत्रय स्वरूप है इसीलिये वह सर्व ग्रात्मासे अभिन्न है।

#### उत्पाद-व्यय-धौव्यस्त्रस्पकी अमेदता दर्शनज्ञानचारित्र धौव्योत्पाद व्ययास्तु ये। दर्शनज्ञानचारित्रमयस्यात्मन एव ते।। २०॥

अर्थ--दर्शन-ज्ञान-चारित्र में जो उत्पाद-व्यय-घ्रीव्य है वह सब आत्माका ही है; क्योंकि जो दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप रतनत्रय है वह आत्मासे अलग नही है। दर्शन-ज्ञान-चारित्रमय ही आत्मा है अथवा दर्शन-ज्ञान-चारित्र आत्मामय ही है, इसीलिये रत्नत्रयके जो उत्पाद-व्यय- ध्रीव्य है वह उत्पाद-व्यय-ध्रीव्य आत्मा का ही है। उत्पाद-व्यय-ध्रीव्य भी परस्परमें अभिन्न ही है।

इस तरह यदि रत्नत्रयके जितने विशेषण हैं वे सब आत्माके ही हैं श्रीर मात्मासे मिन्न हैं तो रत्नत्रयको भी आत्मास्वरूप ही मानना चाहिए।

इस प्रकार अभेदरूपसे जो निजात्माका दर्शन—ज्ञान—चारित्र है वह निश्चय रत्नत्रय है, इसके समुदायको (एकताको) निश्चयमोक्षमार्ग कहते है, यही मोक्षमार्ग है।

निश्चय व्यवहार माननेका प्रयोजन स्यात् सम्यक्तवज्ञानचारित्ररूपः पर्यायार्थादेशतो मुक्तिमार्गः । एको ज्ञाता सर्वदैवाद्वितीयः स्याद् द्रव्यार्थादेशतो मुक्तिमार्गः ॥२१॥

अर्थ — सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान तथा सम्यक् चारित्ररूप प्रथक् २ पर्यायो द्वारा जीवको जानना सो पर्यायाधिकनयकी श्रपेक्षासे मोक्षमार्ग है श्रीर इन सब पर्यायोंमें ज्ञाता जीव एक ही सदा रहता है, पर्याय तथा जीवके कोई मेद नहीं है—इस प्रकार रत्नत्रयसे श्रात्माको अभिन्न जानना सो द्रव्याधिक नयकी श्रपेक्षासे मोक्षमार्ग है।

अथित्—रत्नत्रयसे जीव अभिन्न है श्रथवा भिन्न है ऐसा जानना सो द्रव्याधिक और पर्यायाधिकनयका स्वरूप है; परन्तु रत्नत्रयमें भेदपूर्वक प्रवृत्ति होना सो व्यवहार मोक्षमार्ग है और अभेदपूर्वक प्रवृत्ति होना सो निश्चय मोक्षमार्ग है। श्रतएव उपरोक्त श्लोकका तात्पर्य यह है कि—

म्रात्माको प्रथम द्रव्याथिक और पर्यायाधिक नय द्वारा जानकर प्याय पर से लक्ष्य हटाकर अपने त्रिकाली सामान्य चैतन्य स्वभाव—जो शुद्ध द्रव्याधिक नयका विषय है—उसकी म्रोर भुकनेसे शुद्धता और निश्चय रत्नत्रय प्रगट होता है।

तत्त्वार्थसार ग्रन्थका प्रयोजिन ( वसंतत्तिलका ५) र् तत्वार्थसारमिति यः समधिर्विद्तित्वा, निर्वाणमार्गमधितिष्ठति निष्प्रकम्पः । संसारवन्धमवध्य स धृतमोह— श्चेतन्यरूपममलं शिवतत्त्वमेति ॥ २२ ॥

अर्थ — बुद्धिमान ग्रीर संसारसे उपेक्षित हुये जो जीव इस ग्रंथको अथवा तत्त्वार्थके सारको ऊपर कहे गये भाव श्रनुसार समभ कर निश्च- लता पूर्वक मोक्षमार्गमें प्रवृत्त होगा वह जीव मोहका नाश कर संसार बन्धनको दूर करके निश्चय चैतन्यस्वरूपी मोक्षतत्त्वको (शिवतत्त्वको) प्राप्त कर सकता है।

इस ग्रंथके कर्चा पुद्गल हैं आचार्य नहीं वर्णाः पदानां कर्तारो वाक्यानां तु पदावलिः।

वाक्यानि चास्य शास्त्रस्य कर्तृणि न पुनर्वयम् ॥ २३ ॥ अर्थ--वर्ण ( ग्रथीत् ग्रनादि सिद्ध अक्षरोंका समूह ) इन पदोंके कर्ता हैं, पदाविल वाक्योंकी कर्ता है ग्रीर वाक्योंने यह शास्त्र किया है। कोई यह न समसे कि यह शास्त्र मैंने ( आचार्यने ) बनाया है।

(देखो तत्त्वार्थसार पृष्ठ ४२१ से ४२८)

नोट—(१) एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कर्ता नहीं हो सकता— यह सिद्धांत सिद्ध करके यहाँ आचार्य भगवानने स्पष्टरूपसे बतलाया है कि जीव जड़शास्त्रको नहीं बना सकता।

(२) श्री समयसारकी टीका, श्री प्रवचनसारकी टीका, श्री पंचास्तिकायकी टीका और श्री पुरुषार्थं सिद्धि उपाय शास्त्रके कर्तृ त्वके सम्बन्धमें भी आचार्यं भगवान श्री अमृतचन्द्रजी सूरिने बतलाया है कि—इस शास्त्रका ग्रथवा टीकाका कर्ता पुरुल द्रव्य है, मैं (ग्राचार्यं) नहीं। यह बात तत्त्विज्ञासुओंको खास ध्यानमें रखनेकी जरूरत है अतः आचार्यं भगवानने तत्त्वार्थं सार पूर्णं करने पर भी यह स्पष्टरूपसे बतलाया है। इसलिये पहले भेद विज्ञान प्राप्त कर यह निश्चय करना कि एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ भी नहीं कर सकता; यह निश्चय करने पर जीवके स्व की ओर ही भुकाव रहता है। अब स्व की तरफ भुकानेमें दो पहलू

हैं। उनमें एक त्रिकाली चैतन्यस्वभावभाव जो परमपारिगामिकभाव कहा जाता है—वह है। और दूसरा स्वकी वर्तमानपर्याय। पर्यायपरलक्ष्य करनेसे विकल्प (-राग) दूर नहीं होता, इसलिये त्रिकालो चैतन्यस्वभावको तरफ भुकनेके लिये सर्व वीतरागी शास्त्रोंकी, और श्री गुरुश्रोंकी आज्ञा है। अतः उसकी तरफ भुकना श्रीर अपनी शुद्धदशा प्रगट करना यही जीवका कत्तंव्य है। इसीलिये तदनुसार ही सर्व जीवोंको पुरुषार्थं करना चाहिये। इस शुद्धदशा को हो मोक्ष कहते हैं। मोक्षका श्रयं निज शुद्धताकी पूर्णता अथवा सर्व समाधान है। और वही अविनाशी और शाश्वत—सञ्चा सुख है, जीव प्रत्येक समय सञ्चा शाश्वत सुख प्राप्त करना चाहता है और अपने ज्ञानके अनुसार प्रवृत्ति भी करता है किन्तु उसे मोक्षके सच्चे उपायकी खबर नहीं है इसलिये दुःख (-बन्धन) के उपायको सुखका (मोक्षका) उपाय मानता है। श्रतः विपरीत उपाय प्रति समय किया करता है। इस विपरीत उपायसे पीछे हटकर सच्चे उपायकी तरफ पात्र जीव भुकों श्रीर सम्पूर्ण शुद्धता प्रगट करें यह इस शास्त्रका हेतु है।



## परिशिष्ट-२

#### **-뚫왉**-

### प्रत्येक द्रव्य और उसके प्रत्येक पर्यायकी स्वतंत्रताकी घोषणा

१—प्रत्येक द्रव्य प्रपनी अपनी त्रिकाली पर्यायका पिंड है और इसीलिये वे तीनों कालकी पर्यायोंके योग्य हैं; ग्रीर पर्याय प्रति समय की है, इसीलिये प्रत्येक द्रव्य प्रत्येक समयमें उस उस समयकी पर्यायके योग्य है और तत्तद् समयकी पर्याय तत्तद् समयमें होने योग्य है अतः होती है; किसी द्रव्यकी पर्याय ग्रागे या पीछे होती ही नहीं।

२—मिट्टी द्रव्य ( मिट्टीके परमाणु ) अपने तीनों कालकी पर्यायों के योग्य है तथापि यदि ऐसा माना जाय कि उसमें तीनों कालमें एक घड़ा होने की ही योग्यता है तो मिट्टी द्रव्य एक पर्याय जितना ही हो जाय और उसके द्रव्यत्वका भी नाश हो जाय।

३—जो यों कहा जाता है कि मिट्टी द्रव्य तीन कालमें घड़ा होने के योग्य है सो परद्रव्यसे मिट्टीको भिन्न बतलाकर यह बतलाया जाता है कि मिट्टीके अतिरिक्त अन्य द्रव्य किसी कालमें मिट्टीका घड़ा होनेके योग्य नहीं है। परन्तु जिस समय मिट्टी द्रव्यका तथा उसकी पर्यायकी योग्यता का निर्णय करना हो तब यों मानना मिथ्या है कि 'मिट्टी द्रव्य तीनों कालमें घड़ा होनेके योग्य है; क्योंकि ऐसा माननेसे मिट्टी द्रव्यकी अन्य जो जो पर्यायें होती हैं; उन पर्यायोंके होनेके योग्य मिट्टी द्रव्यकी योग्यता नहीं है तथापि होती है ऐसा मानना पड़ेगा जो सर्वथा असत् है। इसलिये मिट्टी मात्र घटरूप होने योग्य है यह मानना मिथ्या है।

४—उपरोक्त कारणोंको लेकर यह मानना कि "मिट्टी द्रव्य तीनों कालमें घड़ा होनेके योग्य है ग्रीर जहाँ तक कुम्हार न ग्रायें वहाँ तक घड़ा नही होता" (यह मानना) मिथ्या है; किन्तु मिट्टी द्रव्यकी पर्याय जिस समय घड़ेरूप होनेके योग्य है वह एक समयकी ही योग्यता है अतः उसी समय घड़ेरूप पर्याय होती है, श्रागे पीछे नहीं होती और उस समय कुम्हार आदि निमित्त स्वयं उपस्थित होते ही हैं।

५—प्रत्येक द्रव्य स्वयं ही अपनी पर्यायका स्वामी है अतः उसकी पर्याय उस उस समयकी योग्यताके अनुसार स्वयं हुवा ही करती है; इस तरह प्रत्येक द्रव्यकी अपनी पर्याय प्रत्येक समय तत्तद् द्रव्यके ही आधीन है; किसी दूसरे द्रव्यके आधीन वह पर्याय नहीं है।

६—जीव द्रव्य त्रिकाल पर्यायोंका पिंड है। इसीलिये वह त्रिकाल वर्तमान पर्यायोंके योग्य है और प्रगट पर्याय एक समयकी है ग्रतः उस उस पर्यायके स्वयं योग्य है।

७—यदि ऐसा न माना जावे तो एक पर्याय मात्र ही द्रव्य हो जायगा। प्रत्येक द्रव्य अपनी पर्यायका स्वामी है अतः उसकी वर्तमानमें होनेवाली एक एक समयकी पर्याय है वह उस द्रव्यके आधीन है।

द—जीवको पराधीन कहते है इसका यह अर्थ नहीं है कि पर द्रव्य उसे आधीन करता है अथवा पर द्रव्य उसे भ्रपना खिलोना वनाता है किन्तु तत्तद् समयका पर्याय जीव स्वयं परद्रव्यकी पर्यायके आधीन हुम्रा करता है। यह मान्यता मिथ्या है कि परद्रव्य या उसकी कोई पर्याय जीवको कभी भी भ्राश्रय दे सकती है उसे रमा सकती है, हैरान कर सकती है या सुखी दु:खी कर सकती है।

६—प्रत्येक द्रव्य सत् है अतः वह द्रव्यसे, गुरासे और पर्यायसे भी सत् है और इसीलिये वह हमेशा स्वतंत्र है। जीव पराघीन होता है वह भी स्वतंत्ररूपसे पराघीन होता है। कोई पर द्रव्य या उसकी पर्याय उसे पराघीन या परतंत्र नहीं बनाते।

१०-इस तरह श्री वीतराग देव ने संपूर्ण स्वतंत्रताकी मुनादी पीटी है-- घोषणा की है।



# परिशिष्ट-३

#### **-招鉄**-

### साधक जीवकी दृष्टि की सतत कथा (-स्तर)

यध्यात्म शास्त्रोंमें ऐसा नहीं कहा कि ''जो निश्चय है सो मुख्य है' यदि निश्चयका ऐसा अर्थ करें कि जो निश्चयनय है सो मुख्य है, तो किसी समय निश्चयनय मुख्य हो और किसी समय व्यवहारनय मुख्य हो; अर्थात् किसी समय 'द्रव्य' मुख्य हो और किसी समय 'गुण-पर्यायके भेद' मुख्य हों, लेकिन द्रव्यके साथ अमेद हुई पर्यायको भी निश्चय कहा जाता है इसलिये निश्चय सो मुख्य न मानकर मुख्य सो निश्चय मानना चाहिये। और आगमशास्त्रोंमें किसी समय व्यवहारनयको मुख्य और निश्चयनयको गौण करके कथन किया जाता है। अध्यात्म शास्त्रोंमें तो हमेशा 'जो मुख्य है सो निश्चयनय' है और उसीके आश्रयसे घर्म होता है—ऐसा समकाया जाता है और उसमें सदा निश्चयनय मुख्य ही रहता है। पुख्यार्थ के द्वारा स्व में खुद्ध पर्याय प्रगट करने प्रधांत् विकारी पर्याय दूर करनेके लिये हमेशा निश्चयनय ही आदरणीय है, उस समय दोनों नयों का ज्ञान होता है किन्तु धर्म प्रगट करने के लिये दोनों नय कभी आदरणीय नहीं। व्यवहारनयके आश्रयसे कभी आंशिक धर्म भी नहीं होता परन्तु उसके आश्रयसे तो राग-द्वेषके विकल्प उठते ही हैं।

छहों द्रव्य, उनके गुएा श्रीर उनकी पर्यायोंके स्वरूपका ज्ञांन करानेके लिये किसी समय निश्चयनय की मुख्यता और व्यवहारनयकी गौएता रखकर कथन किया जाता है और किसी समय व्यवहारनयकी मुख्य करके तथा निश्चयनयको गौएा करके कथन किया जाता है; स्वयं विचार करनेमें भी किसी समय निश्चयनयको मुख्यता और किसी समय व्यवहारनयकी मुख्यता की जाती है। अध्यातम-शास्त्रमें भी जीव विकारी पर्याय स्वयं करता है इसीलिये होती है। और उस जीवके श्रनन्य परि-

राम हैं-ऐसा-व्यवहार द्वारा कहा और समकाया जाता है किन्तु उस प्रत्येक समयमें निश्चयनय एक ही मुख्य श्रीर श्रादरणीय है ऐसा ज्ञानियोका कथन है।

ऐसा मानना कि किसी समय निम्चयनय ग्रादरणीय है और किसी समय व्यवहारनय आदरणीय है सो भूल है। तीनों काल अकेले निम्चयनयके आश्रयसे ही धर्म प्रगट होता है—ऐसा समभना।

प्रश्न--क्या साधक जीवके नय होता हो नही ?

उत्तर—साघक दशामें ही नय होता है। क्योंकि केवलीके तो प्रमाण है अतः उनके नय नहीं होता, प्रज्ञानी ऐसा मानते हैं कि व्यवहारनयके आश्रयसे धम होता है इसीलिये उनको तो व्यवहारनय ही निश्चयनय
होगया, प्रथात् प्रज्ञानीके सच्चा नय नहीं होता। इस तरह साधक जीवके
ही उनके श्रुतज्ञानमें नय होता है। निर्विकल्पदशासे प्रतिरिक्त कालमें
जव उनके नयरूपसे श्रुतज्ञानका भेदरूप उपयोग होता है तब, श्रीर संसारके
शुभाशुभ भावमें हो या स्वाध्याय, वर्त नियमादि कार्योमें हो तब जो
विकल्प उठते है वह सब व्यवहारनयके विषय हैं, परन्तु उस समय भी
उनके ज्ञानमें एक निश्चयनय ही आदरणीय है (अतः उस समय व्यवहारनय है तथापि वह श्रादरणीय नहीं होनेसे) उनकी शुद्धता बढ़ती है।
इस तरह सविकल्प दशामें भी निश्चयनय ग्रादरणीय है और जब व्यवहारनय उपयोग रूप हो तो भी ज्ञानमें उसी समय हेयरूपसे है; इस तरह
निश्चय श्रीर व्यवहारनय—ये दोनों साधक जीवोके एक ही समयमें होते हैं।

इसलिये यह मान्यता ठीक नहीं है कि साधक जीवोके नय होता ही नहीं, किन्तु साधक जीवोके ही निश्चय और व्यवहार दोनों नय एक ही साथ होते हैं। निश्चयनयके आश्रयके बिना सच्चा व्यवहारनय होता ही नहीं। जिसके अभिप्रायमे व्यवहारनयका श्राश्रय हो उसके तो निश्चयनय रहा ही नहीं, क्योंकि उसके तो व्यवहारनय ही निश्चयनय होगया। चारों अनुयोगोंमें किसी समय व्यवहारनयकी मुख्यतासे कथन किया जाता है और किसी समय निद्ययनयको मुख्य करके कथन किया जाता है किन्तु उस प्रत्येक अनुयोगमें कथनका सार एक ही है और वह यह है कि निद्ययनय ग्रीर व्यवहारनय दोनों जानने योग्य हैं, किन्तु शुद्धनाके लिये आश्रय करने योग्य एक निद्ययनय ही है और व्यवहारनय कभी भी ग्राश्रय करने योग्य नहीं है—वह हमेशा हेय ही है—ऐसा समफना।

व्यवहारतयके ज्ञानका फल उसका भ्राश्रय छोड़कर तिश्चयनयका आश्रय करना है। यदि व्यवहारनयको उपादेय माना जाय तो वह व्यवहार-नयके सच्चे ज्ञानका फल नहीं है किन्तु व्यवहारनयके भ्रज्ञानका अर्थात् मिथ्यात्वका फल है।

निश्चयनयके आश्रय करनेका अर्थ यह है कि निश्चयनयके विषयभूत भ्रात्माके त्रिकाली चैतन्यस्वरूपका ग्राश्रय करना और व्यवहारनयका आश्रय छोड़ना—उसे हेय समभना—इसका यह भ्रथं है कि व्यवहारनयके विषयरूप विकल्प, परद्रव्य या स्वद्रव्यकी अपूर्ण अवस्थाकी ओरका आश्रय छोड़ना।

#### अध्यात्मका रहस्य

श्रध्यात्ममे जो मुख्य है सो निश्चय और जो गौरा है सो व्यवहार; यह कक्षा है, अतः उसमें मुख्यता सदा निश्चयनयकी ही है और व्यवहार सदा गौरारूपसे ही है। साघक जीवकी यह कक्षा या स्तर है। साधक जीवकी दृष्टिकी सतत कक्षाकी यही रीति है।

साधक जीव प्रारम्भसे अन्ततक निश्चयनयकी मुख्यता रखकर व्यवहारको गौरा ही करता जाता है; इसीलिये साधकको साधक दशामें निश्चयकी मुख्यताके बलसे शुद्धताकी वृद्धि ही होती जाती है और अशुद्धता हटती ही जाती है इस तरह निश्चयकी मुख्यताके बलसे ही पूर्ण केवलज्ञान होते हैं फिर वहाँ मुख्यता–गौराता नहीं होती और नय भी नहीं होता।

वस्तुस्वभाव और उसमें किस ओर सुके! वस्तुमें द्रव्य थ्रोर पर्याय, नित्यत्व श्रोर श्रनित्यत्व इत्यादि जो

विरुद्ध धर्म स्वभाव है वह कभी दूर नही होता। किन्तू जो दो विरुद्ध धर्म हैं उनमें एकके भ्राश्रयसे विकल्प टूटता-हटता है भ्रीर दूसरेके भ्राश्रयसे राग होता है। अर्थात् द्रव्यके प्राश्रयसे विकल्प टटता है और पर्यायके आश्रयसे राग होता है, इसीसे दो नयोंका विरुद्ध है। म्रब द्रव्य स्वभावकी मुख्यता श्रीर अवस्थाकी-पर्यायकी गौराता करके जब साघक जीव द्रव्य स्वभावकी तरफ भुक गया तब विकल्प दूर होकर स्वभावमे अभेद होने पर ज्ञान प्रमारा हो गया। भ्रब यदि वह ज्ञान पर्यायको जाने तो भी वहाँ मुख्यता तो सदा द्रव्य स्वभावकी ही रहती है। इसतरह जो निज द्रव्य स्वभावकी मुख्यता करके स्व सन्मुख भुकने पर ज्ञान प्रमाण हुवा वही द्रव्यस्वभावकी मुख्यता साधक दशाकी पूर्णता तक निरन्तर रहा करती है। श्रीर जहाँ द्रव्यस्वभावकी ही मुख्यता है वहाँ सम्यग्दर्शनसे पीछे हटना कभी होता ही नही; इसीलिये साधक जीवके सतत द्रव्यस्वभावकी मुख्यताके बलसे घुद्धता बढ़ते बढ़ते जब केवलज्ञान हो जाता है तब वस्तुके परस्पर विरुद्ध दोनो धर्मीको (द्रव्य श्रीर पर्यायको ) एक साथ जानता है, किन्तु वहाँ अब एककी मुख्यता और दूसरेकी गौराता करके भुकाव-भुकना नहीं रहा। वहाँ सम्पूर्ण प्रमागाज्ञान हो जाने पर दोनों नयोंका विरोध दूर हो गया ( अर्थात् नय ही दूर हो गया ) तथापि वस्तुमे जो विरुद्ध धर्म स्वभाव है वह तो दूर नहीं होता।



## परिशिष्ट-४

#### **≯**€

### शास्त्रका संचिप्त सार

१—इस जगतमें जीव, पुद्गल, वर्मास्तिकाय, अवर्मास्तिकाय, आकाश और काल ये छह द्रव्य अनादि अनन्त हैं, इसे संक्षेपमें 'विश्व' कहते है। (अध्याय ४)

२—वे सत् है अतः उनका कोई कर्ता नहीं या उनका कोई नियामक नहीं, किन्तु विश्वका प्रत्येक द्रव्य स्वयं स्वतंत्ररूपसे नित्य स्थिर रहकर प्रतिसमय अपनी नवीन अवस्था प्रगट करता है और पुरानी अवस्था दूर करता है।

( ग्रध्याय ५ सूत्र ३० )

३—उन छह द्रव्योंमेसे जीवके अतिरिक्त पाँच द्रव्य जड़ हैं उनमें ज्ञान, ग्रानन्द गुगा नहीं है ग्रतः वे सुखी-दुखी नहीं; जीवोंमें ज्ञान, आनन्द गुगा है किंतु वे अपनी भूलसे अनादिसे दुःखी हो रहे हैं; उनमें जो जीव मनसाहत हैं वे हित अहितकी परीक्षा करनेकी शक्ति रखते हैं ग्रतः ज्ञानि-योने, उन्हें दुःख दूर कर ग्रविनाशी सुख प्रगट करनेका उपदेश दिया है।

४—ग्रज्ञानी जीव मानता है कि शरीर की किया, पर जीवकी दया, दान, व्रत आदि सुखके उपाय हैं; परन्तु यह उपाय खोटा है, यह वतलानेके लिये इस शास्त्रमें सबसे पहले ही यह वतलाया है कि सुखका मूल कारण सम्यग्दर्शन है। सम्यग्दर्शन प्रगट होनेके बाद उस जीवके सम्यक्चारित्र प्रगट हुये विना रहता ही नहीं।

४—जीव झाता दृष्टा है श्रीर उसका व्यापार या जिसे उपयोग महा जाता है वह जीवका लक्षण है; राग, विकार, पुण्य, विकल्प, करुणा आदि जीयके लक्षण नहीं-ये उसमे गिमतरूपसे कहे हैं।

( अध्याय २ सूत्र म )

६—दया, दान, अगुव्रत, महाव्रत, मैत्री आदि शुभभाव तथा मिध्यात्व, हिंसा, भूंठ, चोरी, कुशील, परिग्रह इत्यादि अशुभभाव ग्रास्त्रवके कारण हैं—ऐसा कहकर पुण्य-पाप दोनो को आस्रवके कारण रूपसे वर्णन किया है।

(अध्याय ६ तथा ७)

७-मिध्यादर्शन ससारका मूल है ऐसा ग्रध्याय द सूत्र १ मे बतलाया है तथा बंघके दूसरे कारण और बधके भेदोका स्वरूप भी बतलाया है।

द—संसारका मूल कारण मिथ्यादर्शन है, वह सम्यग्रांनके द्वारा ही दूर हो सकता है, बिना सम्यग्दर्शनके उत्कृष्ट ग्रुभभावके द्वारा भी वह दूर नहीं हो सकता। सवर-निर्जरारूप धर्मका प्रारभ सम्यग्दर्शनसे ही होता है। सम्यग्दर्शन प्रगट होने के बाद सम्यग्चारित्रमे क्रमशः शुद्धि प्रगट होने पर श्रावकदशा तथा मुनिदशा कैसी होती है यह भी बतलाया है। यह भी बतलाया है कि मुनि बावीस परीषहों पर जय करते है। यदि किसी समय भी मुनि परीषह जय न करे तो उसके बंध होता है, इस विषयका समावेश आठवें बध ग्रधिकार मे आगया है और परीषह जय ही सवर—निर्जरारूप हैं अतः यह विषय नवमें ग्रध्यायमें बतलाया है।

६—सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रकी एकताकी पूर्णता होने पर (श्रथीत् संवर निर्जराकी पूर्णता होने पर) श्रशुद्धताका सर्वथा नाश होकर जीव पूर्णतया जड़कमें और शरीरसे पृथक् होता है और पुनराग-मन रहित अविचल सुखदशा प्राप्त करता है, यही मोक्षतत्त्व है, इसका वर्णन दसवें अध्यायमे किया है।

इसप्रकार इस शास्त्रके विषयका सिक्षप्त सार है।
"मोक्षशास्त्र गुजराती टीकाका हिन्दी अनुवाद समाप्त हुआ"।
पं० परमेष्टीदास जैन न्यायतीर्थं।



## सम्यक्तको महिमा

#### श्रावक क्या करे ?

हे श्रावक ! संसारके दु:खोंका क्षय करने के लिये परम शुद्ध सम्यक्तको धारण करके और उसे मेरु पर्वत समान निष्कंप रखकर उसीको घ्यानमें ध्याते रहो ! िमोक्षपाहड्--६

#### सम्यक्त्वसे ही सिद्धि

भ्रधिक क्या कहा जाय ? भूतकालमें जो महात्मा सिद्ध हुए है और भविष्य कालमें होगे वह सब इस सम्यक्तवका ही माहातम्य िमोक्षपाहड्-- ५ न है-ऐसा जानो।

#### शुद्ध सम्यग्दृष्टिको धन्य है !

सिद्ध कर्ता-ऐसे सम्यक्तवको जिसने स्वप्नमे भी मलिन नहो किया है उस पुरुषको घन्य है, वह सुकृतार्थ है, वही वीर है, और वही पडित है। िमोक्षपाहड्-८६ ]

#### सम्यग्दष्टि गृहस्थ भी श्रेष्ठ है

जो सम्यग्दृष्टि गृहस्थ है वह मोक्षमार्गमें स्थित है, परन्तु मिण्यादृष्टि मुनि मोक्षमार्गी नहीं है; इसलिये मिण्यादृष्टि मुनिकी अपेक्षा सम्यग्दष्टि गृहस्य भी श्रेष्ठ है। [रत्नकरंड श्रावकाचार ३३]

#### सम्यक्त्वी सर्वत्र सुखी

सम्यग्दर्शन सहित जीवका नरकवास भी श्रेष्ठ है, परन्तु सम्यग्दर्शन रहित जीवका स्वर्गमें रहना भी शोभा नही देता; क्योंकि आत्मभान बिना स्वर्गमे भी वह दु.खी है। जहाँ आत्मज्ञान है वही सचा सुख है।

[ सारसमुच्चय ३६

## लचण-संग्रह

| शब्द                     | श्रध्याय      | सूत्र | शब्द                  | <b>अ</b> ध्याय  | सूत्र      |
|--------------------------|---------------|-------|-----------------------|-----------------|------------|
| <b>[</b> :               | अ ]           |       | अनिःसृत               | १               | १६         |
| श्रकामनिर्जरा            | Ę             | १२    | अनुक्त                | 8               | १६         |
| <b>শ্ব</b> হিম           | १             | १६    | अनुगामी अवि           |                 | <b>२</b> २ |
| अगारी                    | હ             | २०    | श्रननुगामी            | 33 <b>Q</b>     | २२         |
| श्वगृहीत मिध्यादश        | न ८           | 8     | श्चनवस्थित            | » <b>?</b>      | २२         |
| श्रघातिया                | <b>37</b>     | 8     | अनीक                  | 8               | ૪          |
| <b>अङ्गोपाङ्ग</b>        | <b>59</b>     | ११    | श्रनर्पित             | ¥               | ३२         |
| <del>श्र</del> चज्जदर्शन | <b>&gt;</b> 7 | ဖ     | अनाभोग                | Ę               | ×          |
| <b>श्रचौर्यागु</b> व्रत  | હ             | ર્દ   | श्रनाकांचा            | <b>?</b> ?      | Ł          |
| अजीव                     | 8             | ૪     | अनुमत                 | Ę               | 4          |
| <b>श्र</b> हातभाव        | Ę             | Ę     | श्रनाभोगनिद्येपा      | धिकरण ६         | 3          |
| <b>শ্ব</b> হ্বান         | 6             | १     | अन्तराय               | Ę               | १०         |
| श्रज्ञान परीषह जय        | 3             | 3     | <b>श्रनुवीचिभाष</b> ण | v               | ×          |
| अरहज                     | २             | ३३    | अनृत-श्रसत्य          | હ               | १४         |
| अगु                      | ×             | २४    | <b>अनगारी</b>         | <b>5</b> 7      | २०         |
| अग्रुव्रत                |               | २     | अनर्थ दह त्रत         | <b>&gt;&gt;</b> | २१         |
| अतिथि सविभाग व           | त »           | २१    | अन्यदृष्टिप्रशंसा     | <b>37</b>       | <b>२</b> ३ |
| श्रतिचार                 | <b>9</b> 7    | २३    | अन्नपानिरोध           | 59              | २४         |
| श्रतिभार श्रारोपण        | <b>3</b> 7    | २४    | अनङ्ग कीड़ा           | <b>37</b>       | २८         |
| अदर्शन परीषह जय          | 3             | 3     | श्चनाद्र              | "               | ३३         |
| अधिगमज सम्यग्दर्श        | न १           | ३     | <b>57</b>             | 27              | ३४         |
| श्रधिकरण किया            | Ę             | ×     | अनुभागबन्ध            | 4               | રૂ         |
| श्रधिकरण्                | 77            | Ę     | श्चन्तराय             | =               | ૪          |
| অধ্ৰ                     | ₹             | १६    | अनुजीविगुण्           | <u> </u>        | ጸ          |
| श्रघो व्यतिक्रम          | ૭             | ३०    | श्रनन्तानुबन्धी की    | धादि ग          | £          |
| अन्तर                    | 8             | =     | <b>अन्तर्मुहूर्त</b>  | <b>57</b>       | २०         |

| शब्द                       | ऋध्याय          | सृत्र | शब्द                    | अध्याय     | सूत्र |
|----------------------------|-----------------|-------|-------------------------|------------|-------|
| श्रनुभव बन्ध               | =               | २१    | श्रलाभपरीषहजय           | 3          | 3     |
| <b>अ</b> नुप्रेचा          | ٤               | ર્    | श्राल्प बहुत्व          | १०         | ક     |
| अनित्यानुप्रेचा            | <b>37</b>       | ی     | अवधिज्ञान               | 8          | £     |
| श्रन्यस्यानुप्रेन्ता       | 97              | હ     | अवग्रह्                 | 8          | १४    |
| अनशन                       | <b>.</b>        | 38    | अवाय                    | 59         | 97    |
| अनुप्रेचा                  | 8               | રપ્ર  | श्रवस्थित               | 97         | २२    |
| अनिष्ट संयोगज अ            | गर्तध्यान,,     | ३०    | श्रविष्रहगति            | २          | २७    |
| श्चनन्त वियोजक             | <b>&gt;&gt;</b> | ४४    | अवर्णवाद                | Ę          | १३    |
| अन्तर                      | ४०              | 3     | अविरति                  | =          | 8     |
| श्चप्रत्याख्यान            | ફ               | ዾ     | <b>श्रवधिज्ञानावर</b> ण | <b>57</b>  | Ę     |
| अप्रत्यवेद्मितनिद्मे       | पाधिकरण,,       | 3     | <b>श्रवधिदर्शनावर</b> ण | 37         | હ     |
| अपध्यान                    | હ               | ₹१    | अविपाक निर्जरा          | <b>37</b>  | २३    |
| अपरिगृहीतेत्वरिव           | <b>हागमन</b> ७  | ঽ৸    | श्रवमौदर्य              | ٤          | 38    |
| अप्रत्यवेत्त्रिताप्रमा     | र्जितादान,,     | રુષ્ટ | अवगाद्दन                | १०         | 3     |
| अप्रत्याख्यानावरः          | ण कोधादि न      | 3     | अशुभयोग                 | Ę          | રૂ    |
| श्रपर्याप्त नामका          | ĥ               | ११    | अशरणानुप्रेचा           | 3          | હ     |
| श्चपर्याप्तक               | <b>57</b>       | ११    | अशुचित्वानुप्रेचा       | 3          | હ     |
| अपायविचय                   | 3               | ३६    | श्रशुभ                  | <b>5</b>   | ११    |
| अव्रह्म-कुशील              | ড               | १६    | अस्तिकाय                | ሂ          | १     |
| अभिनिबोध ्                 | 8               | १३    | श्रसमीक्ष्याधिकरण       | ં હ        | ३२    |
| अभिक्ष्णज्ञानोपय           | ोग ६            | ६४    | <b>अ</b> सद्वेच         | <b>5</b>   | =     |
| श्रभिषवाहार                | G               | ३४    | असंप्राप्तसृपाटिका      | सं॰ ,,     | ११    |
| अमनस्क                     | र               | ११    | अस्थिर                  | <b>9</b> 7 | ११    |
| श्रयशः कीर्ति              | 5               | 27    | श्रहिसागुन्नत           | હ          | २०    |
| अरति                       | 2               | ٤.,   |                         | ग ]        |       |
| श्ररति परिषद्द ज           |                 | 3     | श्राक्रन्दन             | ६          | ११    |
| अर्थ विग्रह                | 8               | १८    | <b>आक्रो</b> श          | 8          | २     |
| अर्थे संक्रांति<br>श्रिपंत | <b>&amp;</b>    | ૪૪    | श्राचार्य भक्ति         | ફ          | २४    |
| आपत<br>अर्हद्भक्ति         | ×               | ३२    | श्राचार्य               | £          | ः २४  |
| अल्पबहुत्व<br>अल्पबहुत्व   | Ę               | ₹૪    | श्राज्ञा विचय           | 3          | ३६    |
|                            | 8               | 5     | आत्मरत्त                | 8          | ,&    |

| शब्द                               | श्रध्याय     | सूत्र       | श्राटद्              | श्रध्याय | सूत्र      |
|------------------------------------|--------------|-------------|----------------------|----------|------------|
| ञ्चातप                             | <b>E</b>     | ११          | [ ਚ                  | : ]      |            |
| <b>ब्रादान निन्नेपण स</b> ि        | मेति ७       | ૪           | <b>उच्छ्</b> वास     | 2        | ११         |
| आदेय                               | 6            | ११          | <b>उच्चगोत्र</b>     | 5        | १२         |
| श्रादान निहेप                      | 3            | ሂ           | <b>उ</b> त्सर्पिग्गी | રૂ       | 20         |
| आनयन                               | v            | ३१          | <b>ड</b> त्पाद       | ¥        | ३०         |
| आनुपूर्व्य                         | 5            | ११          | उत्तम ज्ञमा-मार्वन-  | पार्जव ६ | ફ          |
| <b>आभियोग्य</b>                    | 8            | ૪           | » शीच, सत्य, सं      |          | Ę          |
| अभ्यन्तरोपधिव्युत्सर               | e i          | <b>च्</b> ६ | तप, त्याग, श्रा      |          | Ę          |
| आम्नाय                             | 7,           | २४          | ब्रह्मचर्य           | 55       | Ę          |
| <b>आर्य</b>                        | ą            | ३६          | <b>उ</b> त्सर्ग      | ٤        | ሂ          |
| <b>छारम्भ</b>                      | ६            | 2           | उद्य-श्रौद्यिक भाव   | <b>१</b> | १          |
| आर्तध्यान                          | 3            | ३३          | <b>ब</b> द्योत       | 5        | ११         |
| आलोकित पान भोज                     | तन ७         | ጸ           | उपशम-औपशमिकर         | माव २    | १          |
| श्रालोचना                          | 3            | २२          | <b>उ</b> पयोग        | २        | 5-85       |
| आवश्यकापरिहासि                     | ६            | २४          | <b>उपकर</b> ण        | হ        | १७         |
| आसादन                              | 97           | १०          | उपपाद जन्म           | Ę        | ३१         |
| श्रास्रव                           | 8            | 8           | उपकर्ण सयोग          | Ę        | ٤          |
| आस्रवानु <b>प्रे</b> चा            | ٤            | 19          | <b>उ</b> पघात        | Ę        | १०         |
| आस्रव                              | ६            | १           | उपभोग परिभोग         |          |            |
| श्राहार                            | २            | २७          | परिमाणव्र            | T 9      | २१         |
| आहारक                              | २            | ३६          | <b>उपस्थापना</b>     | 3        | <b>२</b> २ |
| [ <i>ā</i>                         | : }          |             | उपचार विनय           | 3        | <b>२३</b>  |
| इष्ट वियोगज <b>स्रा</b> तेष        |              | 38          | <b>उपाध्याय</b>      | ٤        | <b>२४</b>  |
|                                    | याःगः =<br>२ | રેષ્ઠે      | ऊर्ध्व व्यतिक्रम्    | હ        | <b>3</b> 0 |
| इन्द्रिय                           | 8            | 8           | ऋजुमतिमनः पर्यय      | q        | <b>२३</b>  |
| इन्द्र<br>ईर्यापय <b>त्रास्न</b> व | Ę            | ૪           | ऋजुसूत्र             | १        | 53         |
| इयापयमास्त्रप<br>ईर्यापय किया      | Ę            | ×           | [ a                  | []       |            |
| इयान्य मन्या<br>ईयो समिति          | ,<br>G       | 8           | एकविध                | 8        | Śε         |
| इया सामाप<br><b>ई</b> या           | ٤            | ¥           | एकान्तमिथ्यात्व      | 5        | Ę          |
| इसा<br>ईहा                         | 8            | १४          | एकत्वानुप्रेचा       | E        | હ          |
| १० <b>१</b>                        | -            | ·           | -                    |          |            |
| 3 *                                |              |             |                      |          |            |

| <b>খা</b> ভব্                  | अध्याय              | सूत्र            | <b>হা</b> ড্ৰ্ -       | अध्याय          | सूत्र       |
|--------------------------------|---------------------|------------------|------------------------|-----------------|-------------|
| एकत्ववितर्क                    | £                   | ૪૨               | क्रिया                 | ×               | २२          |
| एवं भूतनय                      |                     | ३३               | कीलक संहनन             | =               | ११          |
| एषणा समिति                     | 8                   | X                | कुप्यप्रमाणातिक्रम     | y               | 3,5         |
|                                | [해]                 | 1                | कुञ्जक संस्थान         | 5               | 84          |
| allower are                    | -                   | 3                | कुल                    | 3               | - २४        |
| औपशमिक सम्<br>औपशमिक चार्      |                     | 3                | कुशील                  | <b>33</b>       | ~ ୪६        |
| व्यापशासक चा                   |                     | ~ [              | कूटलेख क्रिया          | ဖ               | २६          |
|                                | [有]                 |                  | केवलज्ञान              | 8               | 3           |
| कर्म योग                       | <b>र</b><br>-       | २४               | <b>&gt;&gt;</b>        | २               | 8           |
| कमें भूमि                      | ३                   | ३७               | केवल दुर्शन            | হ্              | 8           |
| कल्पोपपञ                       | 8                   | १७               | केवलीका अवर्णव         | ाद ६            | १३          |
| कल्पातीत                       | 8                   | १७               | केवलज्ञानावरण          | =               | ६           |
| करप                            | 8                   | २३               | केवलदर्शनावरण          | 5               | હ           |
| कषाय                           | Ę                   | 8                | क्रोधप्रत्याख्यान      | ড               | ર્પ્ર       |
| <b>कृत</b> ू                   | Ę                   | <u>독</u>         | कोडा कोडी              | <b>5</b>        | े टिप्पर्गा |
| कन्दर्प                        | v                   | ३२               | कौतकुच्य               | <b>y</b>        | ३२          |
| कषायक्रशील                     | <b>&amp;</b>        | ४६               |                        | - 7             |             |
| काल                            | १                   | 6                | •                      | च ]             |             |
| कार्मण् शरीर                   | <b>ર</b>            | 36               | चायिक भाव              | २               | १           |
| काय योग                        | Ę                   | ?                | च्योपशम, च्यो          |                 |             |
| कायिकी क्रिय                   | ग ६                 | ¥                | भाव                    | <b>र</b><br>` - | ₹           |
| कारित                          | ))<br>=             | <b>4</b>         | चयोपशम दानावि          |                 | 8           |
| काय निसर्ग                     | Ę                   | 3                | चायिकसम्यक्तव          | <b>ર</b>        | 8           |
| कारुएय<br>कांचा                | હ                   | ११               | चायिक चारित्र          | ₹ -             | ጸ           |
| कामतीत्राभि                    | भी<br>भिनेषा        | <b>२</b> ३       | चायोपशमिक सर           |                 | ¥           |
| काययोगदुष्प्र<br>काययोगदुष्प्र | ानवरा ५५<br>जिल्हान | <b>२</b> ८       |                        | वारित्र २       | K           |
| कालातिक्रम                     |                     | <b>३३</b>        |                        | Ę               | <b>३</b> २  |
| फायक्लेश                       | ))<br>E             | ३६<br><b>१</b> ६ |                        | <b>१</b>        | १६          |
| काल                            | १०                  | \$ c.            | चुघा परीषह जय<br>चेत्र |                 | <b>.</b>    |
| <b>किल्विपक</b>                | ,8                  | 8                |                        | 8               | 5           |
|                                | •                   | 8                | 1 42                   | १०              | £           |

| <b>খা</b> ब्द              | श्चध्याय   | स्त्र | <b>হা</b> চ্द     | श्रध्याय | सूत्र      |
|----------------------------|------------|-------|-------------------|----------|------------|
| <b>दे</b> त्रवास्तुप्रमाणा | तिकम ७     | २६    | छेद               | £        | <b>२</b> २ |
| <b>चेत्रवृद्धि</b>         | v          | ३०    |                   | [জ]      |            |
|                            | [ग]        |       | जघन्य गुणसहि      | -        | રેઇ        |
| गर्भजन्म                   | <b>ે</b> ર | ३१    | जरायुज            | ર        | ३२         |
| गतिनाम कर्म                | 6          | ११    | जाति नामकर्म      | 5        | ३१         |
| गंघ                        | =          | ११    | जीव               | 8        | 8          |
| गण                         | 3          | ર૪    | जीविताशंसा        | v        | ३७         |
| ग्लान                      | 3          | ર ૦   | जुगुप्सा          | 6        | 3          |
| गति                        | १०         | 3     |                   | [ 氡 ]    | _          |
| गुग्पत्रत्यय               | १          | २१    | ज्ञातभाव          | Ę        | Ę          |
| गुण                        | ዾ          | ३⊏    | ज्ञानोपयोग        | २        | E          |
| "                          | 27         | ३४    | ज्ञानावरण         | =        | ૪          |
| <b>5</b> 7                 | ሂ          | ४१    | ज्ञानविनय         | ٤        | વર         |
| गुख्त्रत                   | હ          | २०    | ज्ञान             | १०       | ٤          |
| गुप्ति                     | 3          | २     |                   | [त]      |            |
| गुणस्थान                   | ٤          | १०    | तदाहृनादान        | v        | २७         |
| गृहीतमिध्यास्त्र           | =          | १     | तदुभय             | 8        | <b>ર</b> ર |
| गौत्र                      | 5          | 8     | तन्मनोहराङ्ग नि   | रीच्य    |            |
|                            | [ઘ]        |       | स्थाग             | G        | ဖ          |
| घातिया कर्म                | 6          | 8     | सप                | 3        | २२         |
|                            | [멱]        |       | त्तपस्वी          | 3        | ર૪         |
| चत्तुदर्शनावरण             | ី <u> </u> | હ     | त्राप             | ६        | ११         |
| चर्या परिषह ज              | य ६        | २     | तिर्यंच           | ጸ        | ₹७         |
| चारित्र                    | <b>E</b>   | २     | तियंग्व्यतिक्रम   | હ        | ३०         |
| चारित्र विनय               | £          | २३    | तीव्रभाव          | Ę        | Ę          |
| <b>चारित्र</b>             | १०         | 3     | तीर्थं करत्व      | 5        | ११         |
| <b>चिंता</b>               | १          | १३    | तीर्थ             | १०       | 3          |
| ¥ **                       | [평]        | 1     | तृषा परीपह जय     | . E      | ٤          |
| केट                        | 6          | २४    | तृ्ण स्पर्श परीपा | इजय ६    | 3          |
| छेद<br>छेदोपस्थापना        | દ          | १=    | तैनस शरीर         | २        | ३६         |

| शब्द               | <del>द्य</del> ध्याय | सूत्र     | शब्द ह              | प्रध्याय  | सूत्र        |
|--------------------|----------------------|-----------|---------------------|-----------|--------------|
| ſ                  | [ দ্ব ]              | 1         | [ s                 | []        |              |
| <b>त्र</b> स       | २                    | १४        | धन धान्य प्रमाणातिः | क्रमञ     | २६           |
| त्रस               | <b>=</b>             | 8         | धर्मका श्रवर्णवाद   | Ę         | १३           |
| त्रायस्त्रिश       | ૪                    | 8         | धर्म                | ٤         | २            |
|                    | [द]                  | _         | धर्मानुप्रेचा       | 3         | •            |
|                    | _                    | . 1       | धर्मोपदेश           | 3         | २४           |
| दर्शन उपयोग        | <b>ર</b>             | 8         | धारणा               | १         | १४           |
| दर्शन क्रिया       | Ę                    | X         | घ्यान               | 3         | ' २०         |
| दर्शन विद्युद्धि   | ६                    | २४        | घ्यान               | 3         | হ <b>ত</b>   |
| दर्शनावरण          | <b>5</b>             | 8         |                     | १         | १६           |
| दर्शन विनय         | ٤                    | २३        | ध्रुव<br>ध्रीव्य    | X         | 38           |
| दंसमसक परीषा       | ह जय २               | 3         | _                   | -         | - •          |
| द्रव्य             | 8                    | x         | [ =                 | [ ]       |              |
| द्रव्यार्थिक नय    | १                    | ફ         | नय                  | १         | ×            |
| द्रव्येन्द्रिय     | २                    | १७        | नपुंसक वेद          | 5         | £            |
| द्रव्य             | ×                    | २६        | नरकायु              | ᄄ         | १०           |
| द्रव्य विशेष       | ×                    | 38        | नरकगत्यानुपूर्व्येआ | द् म      | ११           |
| द्रव्य संवर        | 3                    | 3         | नाम                 | 2         | ሂ            |
| दात्र विशेष        | ဖ                    | 3,5       | नाराच संहतन         | 5         | ११           |
| दानान्तराय आ       | दि =                 | १३        | नाग्न्य परिषद्द जय  | ٤         | <b>.</b>     |
| दान                | હ                    | ঽদ        | निसर्गज सम्यग्दर्शन | <b>!</b>  | ર            |
| दासीदासप्रमाण      | ।तिक्रम७             | ₹£        | निर्जरा             | १         | 8            |
| दिग्वत             | ဖ                    | २१        | निच्चेप             | १         | ¥            |
| दु:प्रमृष्टिनिशेपा | धकरण्६               | 3         | निर्देश             | १         | y            |
| दुःख               | Ę                    | ११        | निःसृत              | १         | १६           |
| द्धःश्रुति         | ড                    | <b>२१</b> | निर्वृत्ति          | २         | १७           |
| दुःस्वर            | 5                    | ११        | निश्चयकाल द्रव्य    | ¥         | 80           |
| दुःस्वर<br>दुर्भग  | <b>&gt;</b> >        | ११        | निसर्गे किया        | ६         | Ł            |
| दुष्पक्वाहार       | ঙ                    | ३४        | निवर्तना            | Ę         | £            |
| देव                | 8                    | 8         | निचेप               | <b>57</b> | <b>77</b>    |
| देवका अवर्णव       | ाद ६                 | १३        | निसर्ग              | <b>37</b> | <b>&gt;7</b> |

| शब्द                            | ऋध्याय             | सूत्र            | <b>হা</b> ভ্র         | अध्याय  | सूत्र                                          |
|---------------------------------|--------------------|------------------|-----------------------|---------|------------------------------------------------|
| निह्नव                          | Ę                  | १०               | परत्वापरत्व           | ¥       | च्च                                            |
| निदान शल्य                      | ဖ                  | १८               | पर्याप्तक             | 2       | ११ टि॰                                         |
| निदान                           | હ                  | ३७               | पर्याप्तिनामकर्म      |         | 28                                             |
| निद्रा                          | 5                  | 'o               | पर्याय                | ነነ<br>ሂ | * ` ` ` <b>`</b> ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` |
| निद्रानिद्रा                    | 23                 | 55               | पर्यायार्थिक नय       | १       | ٠,٠<br>و                                       |
| निर्माण                         | ))<br>))           | ११               | 1                     |         |                                                |
| निवृ त्यपर्याप्तिक              |                    | ११ टि॰           | श्रमाण                | 8       | ×                                              |
| निर्जरानुप्रेचा                 | 51<br>E            | 7,120            | प्रत्यच् प्रमाण्      | 8       | Ę                                              |
| निषद्या परिषद्द ज               |                    |                  | प्रकीर्णक             | 8       | ૪                                              |
| निदान श्रातंभ्यान               |                    | <b>દ</b><br>રૂશ  | प्रवीचार              | 23      | <b>હ</b>                                       |
| निर्मन्थ<br>निर्मन्थ            | 31<br><u>&amp;</u> | २ <i>१</i><br>४६ | प्रदेश                | ×       | 됴                                              |
| नीच गोत्र                       | <b>E</b>           | १२               | प्रदोष                | Ę       | १०                                             |
| नैगम नय                         | <u>۾</u>           | 33               | प्रवचन भक्ति          | Ę       | २४                                             |
|                                 | ٠<br>ن             |                  | प्रवृचन वत्सल्व       | 27      | <b>37</b>                                      |
| न्यासापहार<br>न्यप्रोधपरिमंडल स |                    | <b>२</b> ६<br>११ | प्र <b>मोद</b>        | 9       | ११                                             |
|                                 |                    | * *              | प्रमाद चर्या          | ဖ       | <i>२१</i>                                      |
| परोच्च प्रमाण                   | प)<br>१            | Ę                | प्रतिरूपक व्यवहार     | v       | २७                                             |
| परिणाम                          | •                  | <b>રર</b>        | प्रमाद                | 5       | 8                                              |
| " पर्याय                        | ¥                  | ૪૨               | प्रकृति बन्ध          | 5       | રૂ                                             |
| परिवेदन                         | ફ                  | ११               | प्रदेश बन्य           | 5       | રૂ                                             |
| परोपरोधाकरण                     | `<br>ن             | ξ                | प्रतिजीविगुण          | 5       | 8                                              |
| <b>परिम्रह</b>                  | G                  | १७               | प्रचला                | 5       | G                                              |
| परिव्रह परिमाण ह                | व्रत ,,            | २०               | प्रचलाप्रचला          | 4       | ဖ                                              |
| परिवाहकरण                       | 55                 | २८               | प्रत्याख्यानावरण् को  |         |                                                |
| परिप्रहीतेत्वरिकाग              |                    | 26               | मान माया लोभ          | 73      | ٤                                              |
| वरव्यपदेश                       | ဖ်                 | ३६               | प्रत्येक <i>श</i> रीर | 27      | ११                                             |
| परघात                           | =                  | ११               | प्रदेश बन्ध           | =       | २४                                             |
| परिषह जय                        | 3                  |                  | प्रज्ञा परीषह जय      | £       | 3                                              |
| परिहार विशुद्धि                 | £                  |                  | प्रतिक्रमण            | 3       | २२                                             |
| परिहार                          | ٤                  | २२               | पृच्छना               | ક       | ₹४                                             |
| परिप्रहानन्दी रौद्रध            | यान ६              | ३४               | प्रतिसेवना कुर्शाल    | £       | ४६                                             |

| হাৰ্                 | अध्याय     | सूत्र      | शब्द                 | श्रध्याय      | सूज                |
|----------------------|------------|------------|----------------------|---------------|--------------------|
| प्रत्येक बुद्ध बोधित | १०         | 3          | बन्धतत्त्व           | <b>¤</b>      | २                  |
| पारिषद               | 8          | 8          | बहु                  | १             | १६                 |
| पाप                  | ६          | , ३        | बन्धन                | 5             | 88                 |
| पारितापिकी क्रिया    | 55         | z l        | बहुविधि              | 8             | १६                 |
| पारिप्रहकी क्रिया    | 17         | •7         | बहुश्रुत भक्ति       | Ę             | २४                 |
| पापोपदेश             | ६ २१       | _ ^        | बाद्र                | 5             | ११                 |
| पात्र विशेष          | 55         | ३६         | बालतप                | ६             | १२                 |
| प्रायश्चित           | ٤          | २०         | बाह्योपधिठ्युत्सर्ग  | 8             | २६                 |
| प्रायोग क्रिया       | ६          | ¥          | बोधिदुर्लभानुप्रेचा  | 77            | ø                  |
| प्रादोषिकी क्रिया    | "          | X          |                      | भ )           |                    |
| परितापिकी क्रिया     | "          | ጀ          | भक्तपानसंयोग         | Ę             | <b>&amp;</b>       |
| प्राणातिपातिकी वि    | त्रया ,,   | ¥          | भय                   | ۲<br>و        | ع<br>ع             |
| प्रात्ययिकी क्रिया   | "          | 33         | भवप्रत्यय            | १             | <b>२</b> १         |
| प्रारम्भ किया        | 55         | 27         | भाव                  | १             | × ,,               |
| पु वेद               | 듁          | 8          | ,,,                  |               | <u> </u>           |
| पुद्गल               | ¥          | २२         | भावेन्द्रिय          | •<br>સ્       | <b>₹</b>           |
| पुद्गल चेप           | v          | ३१         | भावना                | ۰,<br>ق       | 3                  |
| पुरस्य               | Ę          | ३          | भावसंवर              | E             | 8                  |
| पुरस्कार             | 8          | ¥          | भाषा समिति           | 77            | ×<br>×             |
| पुलाक                |            | ४६         | भीरुत्व प्रत्याख्यान |               | ×                  |
| पूर्वरतानुस्मरण्     | G          | હ          | भूतत्रत्यानुकम्पा    | Ę             | ११ 🕶               |
| प्रथक्त्व वितर्क     | 3          | ४र         | <b>मेक्य</b> शुद्धि  | v v           | \ \<br>\{          |
| प्रेच्य प्रयोग       | ૭          | 38         | भोग भूमि             | ३             | ३० टि०             |
| पोत                  | २          | <b>२</b> ३ | भोग                  | ن             | २१ टि०             |
| श्रोपघोपवास          | 9          | ३१         | 1                    | <b>年)</b>     | 11 100             |
| ,                    | (व)        |            | <b>मतिज्ञान</b>      | य )<br>१      |                    |
| बकुश                 | 3          | ४६         | मति                  | 8             | ر<br>ع             |
| <b>33</b>            | १          | 8          | मतिज्ञानावरण्        | \<br><b>\</b> | <b>3</b> 7 67 64   |
| <b>?</b> )           | <b>7</b> 7 | ३३         | मंद्रभाव             | Ę             | 7<br>3             |
| >>                   | v          | ર્પ્ર      | मनोनिसर्ग            | Ę             | <del>२</del><br>१० |
|                      |            |            | •                    | •             | , -                |

| शटद्                 | ऋध्याय     | सूत्र           | शब्द                    | अध्याय   | । सूत्र         |
|----------------------|------------|-----------------|-------------------------|----------|-----------------|
| मनीवाग् गुष्ति       | v          | 8               | 2                       | (य)      | ~               |
| मनोयोगदुष्प्रशिध     | ान ,,      | 34              | 1.                      |          | 3               |
| मनःपर्ययज्ञान        | १          | 3               | · ·                     | " &      | 86              |
| मनःपर्ययज्ञानावरः    | ए =        | Ę               |                         | -        | ११              |
| मनोहा                |            | <b>૨</b> ૪      |                         | इ जय ६   | 3               |
| मरणाशंसा             | G          | ર્ચહ            | 1.5                     | Ę        | १२              |
| मलपरीपहजय            | G          | 3               | 59                      | Ċ        | ?               |
| महाव्रत              | v          | ર્              | योग संक्रांति           | 3        | 88              |
| मायाकिया             | Ę          | ¥               |                         | (₹)      |                 |
| मात्सर्य             | Ę          | ર્              | रति                     | 5        | 3               |
| <b>37</b>            | v          | ३६              | रस                      | 5        | 22              |
| मार्गेप्रभावना       | <b>y</b>   | ર૪              | रसपरित्याग              | 3        | 38              |
| माध्यस्य             | G          | ११              | रहोभ्याख्यान            | v        | २६              |
| मायाशल्य             | <b>9</b>   | १८              | रूपानुपाक               | v        | ३१              |
| मिथ्यात्व क्रिया     | Ę          | ¥               | रोगपरीषहजय              | 3        | 3               |
| मिथ्यात्वशल्य        | y          | 86              |                         | ( ल )    |                 |
| मि <b>थ्योपदेश</b>   | v          | २६              | लब्धि                   | <b>ર</b> | १८              |
| मिथ्यादर्शन          | 5          | <b>२</b> ६<br>१ | लव्यि                   | <b>ર</b> | <b>୪</b> ଡ      |
| मिध्यात्व प्रकृति    | <b>3</b> 7 | 3               | लब्ध्यपर्याप्तक         | <b>5</b> | ११ टि॰          |
| मुक्ति               | २          | १०              | लिग<br><del>डोक्स</del> | १०       | <u>و</u><br>د 3 |
| मुहूर्त              | =          | १८              | लेश्या<br>लोकपाल        | <b>२</b> | <b>६</b> टि॰    |
| मूलगुए। निवतना       | Ę          | 3               | लाकपाल<br>लोकानुप्रेचा  | ઇ<br>દ   | 8               |
| मूर्छी               | 9          | १७              | लोभप्रत्याख्या <b>न</b> | <b>.</b> | હ<br>૪          |
| सृपानन्दी रौद्रध्यान | £          | 3×              | लोकान्तिकदेव            | 8        | <b>ર</b><br>ર૪  |
| मैत्री               | G          | ११              |                         | (व)      | 70              |
| मो व                 | 8          | 8               | वधेमान                  | , , ,    | २१              |
| मोच                  | १०         | ર [             | वर्तना                  | ¥        | <b>२</b> २      |
| मोहनीय               | 6          | 8               | वचनयोग                  | Ę        | 8               |
| मौखये                | G          | ३२              | वज्रनाराच संहन          | न म      | ११              |
| म्लेच्छ              | ३          | ३६              | » »                     | 2        | ११              |

| <i>ষাত</i> র্            | अध्याय     | सूत्र        | <b>श</b> ब्द               | श्रध्याय      | सूत्र         |
|--------------------------|------------|--------------|----------------------------|---------------|---------------|
| वध                       | 6          | ११           | वेदनीय कर्म                | 4             | 8             |
| वध                       | G          | २४           | वेदनाजन्य आर्तध्या         | न ६           | ३२            |
| त्रत<br>वर्ण             | 9          | १            | वैकियिक शरोर               | ે ૨           | રૂદ           |
|                          | 4          | ११           | वैमानिक                    | ૪             | १६            |
| वाङ् निसर्ग              | ६          | 3            | वैयावृत्यकरण               | Ę             | રે <b>ઇ</b>   |
| वाग्गुप्ति               | v          | 8            | वैया <u>वृ</u> त्य         | ۲<br><u>٤</u> | ₹0            |
| वामनसंस्थान              | 6          | ११           | वैनयिक मिध्यात्व           |               | 8             |
| वाग्योगदुष्प्रणिधाः      | <b>3</b> 5 | ३३           |                            | F             |               |
| वाचना                    | E          | २४           | व्यंजनाव <b>प्रह</b>       | 8             | <b>१८</b>     |
| विघान                    | १          | v            | व्यवहारतय                  | १             | ३३            |
| विपुलमति                 | १          | २३           | <b>च्यय</b> ू              | ×             | ३०            |
| विप्रह्गति 🎐             | 7          | २४           | <b>व्यु</b> त्सग्          | 3             | २०            |
| विप्रहवती                | २          | २७           | <b>व्यु</b> रसर्ग          | 3             | <b>२</b> २    |
| विवृत्तयोनि              | ર<br>૪     | ३२           | <b>व्युपरतक्रियानिव</b> ति | 3 1           | ४३            |
| विमान                    | 8          | १६           | व्यंजनसंक्रान्ति           | 8             | 88            |
| विदारणिकया               | e<br>e     | પ્ર          |                            | m \           |               |
| विसंवाद्न                | Ę          | २२           | (                          | श )           | •             |
| विनयसंपन्नता             | Ę          | २४           | शब्दनय                     | 8             | ३३            |
| विमोचितावास              | 9          | હ્           | शक्तितः त्याग              | ६             | ર્ષ્ઠ         |
| विचिकित्सा               | હ          | २३           | शक्तितस्तप                 | Ę             | <b>&gt;</b> 7 |
| विनय                     | 3          | રદ           | शल्य                       | y             | १८            |
| विवेक                    | £          | <b>च्</b> च् | शब्दानुपात                 | v             | ३१            |
| विपाकविचय                | ٤          | ३६           | शरीरनामकर्म -              | 5             | ११            |
| विरुद्धराज्यातिकः        | म ७        | २४           | शय्या परिषद्द जय           | 3             | ě.            |
| विधिविशेष                | <b>9</b>   | 38           | शंका                       | <b>y</b>      | ३३            |
| विषरीत मिध्यात           | <b>ৰ</b> দ | 8            | शिचात्रत                   | હ             | २१ टि०        |
| विद्यायोगति              | 5          | 88           | शीलव्रतेष्वनतिचार          | ६             | 28            |
| विविक्तशय्यासन           |            | 38           | शीतपरिषद्द जय              | 3             | ٤)            |
| वीर्यभाव                 | ६          | Ę            | <b>शुभोपयोग</b>            | ६             |               |
| वीचार                    | ٤          | 88           | शून्यागारवास               | Ġ             | <i>३</i><br>६ |
| <b>गृत्तिपरिस</b> ख्यान  | 33         | 38           | शैक्ष्य                    | ٤             | ٦<br>٦8       |
| <b>यृ</b> ष्येष्टरसस्याग | હ          | ঙ            | शोक                        | 5             | 3             |
|                          |            |              |                            |               | •             |

| राज्य                    | अध्याय      | सूत्र    | शब्द                     | श्रध्याय          | सूत्र            |
|--------------------------|-------------|----------|--------------------------|-------------------|------------------|
| शीच                      | Ę           | १२       | संयोगनिच्चेपाधिका        | ार ६              | 3                |
| श्रुत                    | १           | 3        | सरागसंयमादियोग           | •                 | १२               |
| श्रुतका अवर्णवाद         | Ę           | १३       | संघका अवर्णवाद           |                   | १३               |
| •                        | =           | ξ        | सवेग                     | <b>77</b>         | **<br><b>२</b> ४ |
| श्रुतज्ञानावरण<br>श्रेणी | २           | २४       | सधर्माविसंत्राद          | 11<br>G           | Ę                |
|                          | <b>ਜ਼</b> ) |          | सत्यागुत्रत              | 77                | २०               |
| •                        | •           | •        | सल्लेखना                 | 71                | २२               |
| सस्यग्ज्ञान              | १           | 8        | सचित्ताहार               | ))                | 32               |
| सम्यग्वारित्र            | 8           | 8        | सचित्त सम्बन्धाहा        |                   | <b>59</b>        |
| सम्यग्दर्शन              | 11          | <b>ર</b> | सचित्त संमिश्राहार       |                   | <b>9</b> 7       |
| संवर                     | 8           | 8        | सचित्त निद्येप           | 37                | <b>"</b>         |
| रुत्                     | 8           | <b>=</b> | संशय मिथ्यात्व           | ,,<br>5           | ?                |
| संदा                     | 8           | १३       | सद्वेच                   |                   |                  |
| संवह्नय                  | 77          | ३३       | सम्य <b>ड</b> ्मिध्यात्व | 77                | =                |
| समभिरूढनय                | "           | ३३       | सम्बद्धान्यस्य           | 33<br>Trans = 130 | -                |
| संयमासंयम                | २           | ×        | सञ्वलने क्रो०, मा०       | माथा, लाम         |                  |
| ससारी                    | 5,          | 90       | संघात                    | 5                 | ११               |
| समनस्क                   | "           | ११       | संस्थान                  | ,,                | 50               |
| संज्ञा                   | 35          | ર૪       | समचतुरस्र संस्थान        | >>                | 33               |
| सम्मूच्छ्न जन्म          | <b>7</b> 7  | ३१       | सहनन                     | <b>77</b>         | 23               |
| सचित्तयोनि               | 95          | ३२       | सविपाक निर्जरा           | 53                | २३               |
| संरुत्तयोनि              | 33          | "        | सवर                      | <u>&amp;</u>      | 8                |
| समुद्धात                 | ą,          | १६ टि॰   | समिति                    | <b>37</b>         | 77               |
| समय                      | ×           | 88       | संसारानुप्रेचा           | 53                | v                |
| सम्यक्तविकया             | Ę           | ሂ        | संवरानुप्रेचा            | <b>77</b> ~       | હ                |
| समादानिकया               | 53          | "        | सवरानुप्रेचा पुरस्कार    | परिषष्ट्रजय       | 3 3              |
| सत्                      | ¥           | ३०       | सत्कार                   | 7.                | 1)               |
| समन्तानुपातकिया          | ફ           | પ્ર      | सघ                       | <b>.</b>          | २४               |
| संरम्भ                   | 1)          | 5        | संस्थान                  | <b>3</b> 9        | ३६               |
| समारम्भ                  | 27          | =        | संख्या                   | १०                | 3                |
| सहसानिचेपाधिका           |             | 3        | साधन                     | 8                 | <b>v</b>         |
|                          |             | •        |                          |                   |                  |

| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>খা</b> ত্ৰ      | अध्याय      | सूत्र    | शब्द                       | श्रध्याय | सूत्र      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-------------|----------|----------------------------|----------|------------|
| साम्परिक आसव ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सामातिक            | ૪           | ષ્ટ      | स्मृत्यन्तराधान            | ড        | ३०         |
| साधु समाधि १३ २४ १ स्थातवन्ध ५ ३० स्थामायिक ७ २६ स्थानगृद्धि ६ ६ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि १ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि १ १ स्थानगृद्धि १ स्थानगृद्धि १ १ स्थानगृद्धि १ स्थानगृद्ध | _                  | त्रव ६      | 33       | स्मृत्यनुपस्थान            | J9       | ३३         |
| सामायिक ७ २१ स्थितिवन्ध ५ ३० स्थानगृद्धि ६ ७ ६ स्थानगृद्धि ६ ७ ६ स्थानगृद्धि ६ ७ ६ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि ६ १ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि १ ११ स्थानगृद्धि ६ ११ स्थानगृद्धि १ १ स्थानगृद्धि १ १ स्थानगृद्धि १ १ स्थानगृद्धि १ स्था |                    |             |          |                            | v        | રૂપ્ટ      |
| साकार मन्त्रभेद ७ २६ स्थानगृद्धि ८ ६ साधारण शरीर ८ ११ सामायिक ६ १८ सामायिक ६ १८ सामायिक ६ १८ सामायिक ६ १८ स्वातिसंखान ८ ११ स्वातिसंखान ८ ११ स्वातिसंखान ८ ११ स्वातिसंखान ८ ११ स्थावर नामकर्म ७ ७ स्थावर ११ स्थावर ११ स्थावर ११ स्थावर १ १६ स्वाध्याय ११ स्वाध्याय ६ ११ स्वाध्याय ११ स्वाध्याय ६ स्वाध्याय ६ ११ स्वाध्याय ६ ११ स्वाध्याय ६ स्वाध्याय ६ ११ स्वाध्याय ६ स्वाध्याय ११  |                    |             |          | स्थितिवन्ध                 | 5        | રે૦        |
| साधारण शरीर ८ ११ सामायिक ६ १८ साधु १३ २४ साधु १३ २४ सुखानुबन्ध ७ ३७ सुभग ६ ११ सुस्तर १३ १८ स्थापना १ ४ स्वीपरीपह जय ६ ६ स्थापना १ ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                  |             |          | _                          | =        | હ          |
| सामायिक ६ १८ स्वरूपाचरणचारित्र ८ ६ साधु ११ स्थावाज्ञन्य ७ ३७ स्थावर नामकर्म ११ स्थावर ११ स्थावर ११ स्थावर ११ स्थावर ११ स्थावनन्दी रीद्रन्थान ६ ३४ स्वामित्व ११ १३ हास्यप्रवाच्यान ७ ४ स्वावर ११ स्थावर ११३ हास्य ६ हास्य ६ हास्य ६ ६ हिरण्यसुवर्णप्रमाणातिकम ७ ६६ स्वाम्तिव्या ६ ४ हिराण्यसुवर्णप्रमाणातिकम ७ ६६ हिराण्यस्वान ६ ३४ हिराण्यस्वान ६ ३४ हिराण्यस्वान ६ ३४ हिराण्यस्वान ६ ३४ हिराण्यस्वानिवर्णप्रमाणातिकम ६ ३४ हिराण्यस्वानिवर्णप्रमा | _                  |             | •        | _                          | =        | 8.         |
| साधु १३ रथ स्वातिसंस्थान ५ ११ सुखानुबन्ध ७ ३७ रपर्श ८ ११ सुभग ५ ११ सुक्ष्म ५१ ११ सूक्ष्म साम्पराय ६ १८ स्थापना १ ४ स्वाध्याय ११ स्वामित्व १ ७ स्वाध्याय ११ स्थावर १ १३ स्थावर १ १३ स्थावर २ १३ स्थावर २ १३ स्थावर ६ १३ स्थावर १ १३ स्थावर ६ १३ स्थावर ६ १३ स्थावर ६ १३ स्थावर ६ १३ स्थावर १ १३ स्थावर ६ १३ स्थावर ११ स्थावर १४ स्वाध्याव १० स्थावर १४ स्थावर १४ स्वाध्याव १० स्थावर १४ स्थावर १४ स्थावर १४ स्वाध्याव १० स्थावर १४ स्यावर १४ स्थावर १४ स्थावर १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _                  |             |          |                            | •        | 3          |
| सुखानुबन्ध ७ ३७ स्पर्श ८ ॥ सुभग ८ ११ सुभग ८ ११ सुभग ८ ११ सुभ्य ११ सुभ्य ११ सूभ्य ११ सूभ्य ११ सूभ्य ११ सूभ्य ११ स्थापना १ ४ स्वापना १ ४ स्वापना १ ४ स्वापना १ ४ स्वापनन्दी रौद्रच्यान ६ ३४ स्वापत १ १३ स्थावर १ १३ स्थावनन्दी रौद्रध्यान ६ ३४ स्थावरनेतिस्था १ १४ स्थावर नामकर्म ११ स्थावर ११ स्थावर नामकर्म ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    |             | 3        |                            |          | ११         |
| सुभग द ११ स्थावर नामकर्म 11 " सुस्वर 11 " स्थिर 11 " सूक्ष्म 11 द १६ स्थावर नामकर्म 11 " सूक्ष्म 11 " स्थापना 11 दे० स्थापना १ ४ स्वाध्याय 11 दे० स्थानन्दी रौद्रन्यान ६ ४६ स्थावर १ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४ हास्य ६ ६ स्थावर १ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४ हास्य ६ ६ स्थावर १ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४ हिर्ण्यसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६ स्वस्तिक्या ६ ४ हिसादान 11 ११ स्वर्शितकथा श्रवण्यायाण ७ हिसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४ स्वर्शित १० ११ हिसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४ हिनाधिकमानोन्मान ७ ३७ हिनाधिकमानोन्मान ७ ३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |             | 1        | _                          |          |            |
| सुस्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |             |          | 3                          |          |            |
| सूक्ष्म १, १ स्त्री परीपह जय ६ ६ स्म्रह्म साम्पराय ६ १८ स्वाध्याय १, २० स्वापना १ ४ स्तियानन्दी रीद्रन्यान ६ ३४ स्वामित्व १, ७ स्तियानन्दी रीद्रन्यान ६ ३४ स्वामित्व १, ७ (ह) स्थावर १ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४ स्थावर २ १३ हास्य ८ ६ हास्य ८ ६ स्थावर २ १३ हास्य ८ ६ हास्य ८ ६ स्थावर १ १४ हिरण्यसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६ स्पर्शनिक्रिया ६ ४ हिसा १, १३ हिसादान  | <del>-</del>       |             |          | ·                          |          |            |
| स्व्रम साम्पराय ६ १८ स्वाध्याय ११ २० स्वापना १ ४ १६ स्तेयानन्दी रीद्रज्यान ६ ३४ स्तामित्व १ ७ (ह) १५६ति १ ७ (ह) १५६ति १ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४ स्थावर २ १३ हास्य ६ ६ ६६ स्थावर २ १३ हास्य ६ ६६ स्थावर ६ १४ हिस्प्यसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६ स्पर्शनिक्रिया ६ ४ हिसादान १० १३ हिसादान १० १३ हिसादान १० २१ स्वारागस्था प्रवण्यात्याण ७ हिसानन्दी रीद्रध्यान ६ ३४ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७ स्तेय—चोरी ७ १४ हीयमान अवधि १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                    |             |          | 5 ·                        |          |            |
| स्थापना १ ४ स्तेयानन्दी रौद्रन्यान ६ ३४<br>स्वामित्व ,, ७<br>स्थिति १ ७<br>स्पर्शन ,, म<br>स्मृति १ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४<br>स्थावर २ १३ हास्य म ६<br>स्थावर २ १३ हास्य म ६<br>स्थावर २ १३ हिस्एयसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६<br>स्पर्शनिक्या ६ ४ हिसा ,, १३<br>स्वहस्तिक्या ६ ४ हिसादान ,, २१<br>छीरागकथा श्रवण त्याग ७ ७ हिंसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४<br>स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हिंसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४<br>हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |             |          | 1                          |          |            |
| स्वामित्व ;, ७ स्तातक ६ ४६  रिधित १ ७  रपर्शन ;;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •                  |             | -        |                            |          |            |
| स्थिति १ ७ स्पर्शन १ ६ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४ स्थावर २ १३ हास्य ६ ६ स्कन्ध ४ २४ हिरण्यसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६ स्पर्शनिक्रिया ६ ४ हिसा १, १३ स्वहस्तिक्रया ६ ४ हिसादान १, २१ छीरागकथा श्रवणात्याग ७ ७ हिसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४ स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७ स्तेय-चोरी ७ १४ हीयमान अविध १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    | ¥           |          | 1                          |          |            |
| स्पर्शन १ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४<br>स्थावर २ १३ हास्य ६ ६<br>स्कन्ध ४ २४ हिस्पयसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६<br>स्पर्शनिक्रिया ६ ४ हिसा १, १३<br>स्वहस्तिक्रया ६ ४ हिसा १, १३<br>स्वारागकथा श्रवणात्याग ७ ७ हिसानन्दी रोद्रध्यान ६ ३४<br>स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७<br>स्तेय-चोरी ७ १४ हीयमान क्षविध १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |             |          | स्नातक                     | £        | ४६         |
| स्मृति १ १३ हास्यप्रत्याख्यान ७ ४<br>स्थावर २ १३ हास्य ८ ६<br>स्कन्ध ४ २४ हिस्पयसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६<br>स्पर्शनिक्रिया ६ ४ हिसा ,, १३<br>स्वहस्तिक्रया ६ ४ हिसा ,, १३<br>स्वारागकथा श्रवणात्याग ७ ७ हिसानन्दी रोद्रध्यान ६ ३४<br>स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७<br>स्तेय-चोरी ७ १४ हीयमान श्रवधि १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | _                  | १           |          |                            | E)       |            |
| स्थावर २ १३ हास्य = ६<br>स्कन्ध ४ २४ हिरण्यसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६<br>स्पर्शनिक्रिया ६ ४ हिसा ,, १३<br>स्वहस्तिक्रया ६ ४ हिसा ,, १३<br>स्वरिरागकथा श्रवणात्याग ७ ७ हिंसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४<br>स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७<br>स्तेय-चोरी ७ १४ हीयमान अविध १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    |             |          | <b>{</b>                   | (4)      |            |
| रकन्ध ४ २४ हिरएयसुवर्णप्रमाणातिकम ७ २६<br>रपर्शनिक्रिया ६ ४ हिसा ,, १३<br>स्वहस्तिक्रया ६ ४ हिसादान ,, २१<br>स्वीरागकथा श्रवणात्याग ७ ७ हिंसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४<br>स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७<br>स्तेय-चोरी ७ १४ हीयमान श्रवधि १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <del>श्</del> मृति |             | -        |                            | <b>এ</b> | ×          |
| स्पर्शनिक्रया ६ ५ हिसा 3, १३<br>स्वहस्तिक्रया ६ ५ हिसादान 3, २१<br>स्वीरागकथा श्रवणात्याग ७ ७ हिसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३५<br>स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७<br>स्वेय-चोरी ७ १४ हीयमान अवधि १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्थावर             |             |          | _                          |          | 8          |
| स्वहस्तिक्रया ६ ४ हिसादान ,, २१<br>स्वीरागकथा श्रवणात्याग ७ ७ हिंसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४<br>स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७<br>स्तेय-चोरी ७ १४ हीयमान अवधि १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |             | २४       | ् <b>हिर</b> एयसुवर्णप्रमा | णितिकम ७ | <b>२</b> ६ |
| स्त्रीरागकथा श्रवणात्याग ७ ७ हिंसानन्दी रौद्रध्यान ६ ३४ स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७ स्त्रेय-चोरी ७ १४ हीयमान अवधि १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | स्पर्शनिकया        | ' ६         | ¥        | ( हिसा                     | 35       | १३         |
| स्वशरीर संस्कार त्याग ७ ७ हीनाधिकमानोन्मान ७ ३७<br>स्तेय-चोरी ७ १४ हीयमान अवधि १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | स्वहस्तकिया        | ६           | ¥        | हिसादान                    | 77       | २१         |
| स्तेय-चोरी ७ १४ हीयमान अवधि १ २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |             | ષ્ટ      | हिंसानन्दी रौद्रध्य        | ान ६     | ३४         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    | हार त्याग ७ | <b>u</b> |                            |          |            |
| _3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | ড           | १४       | ६   हीयमान अवधि            | 8        | २१         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | स्तेन प्रयोग       | ৩           | 20       | 1                          | 5        |            |



# मोचशास्त्रका शुद्धिपत्र

|                 | _        |              | •                    |  |
|-----------------|----------|--------------|----------------------|--|
| ã8              | पंक्ति   | ষ্মগ্রুদ্ধি  | গ্যুদ্ধি             |  |
| 8               | २२       | ऐसा          | ऐसी                  |  |
| 58              | 39       | र्ययार्थ     | यथार्थ               |  |
| १११             | १२       | पर्याय       | पर्योगी              |  |
| १४३             | 6        | सम्यग्दर्शन  | सम्यग्दृष्टि         |  |
| १४०             | २२       | और           | है, श्रीर            |  |
| १४२             | १२       | माहनीय       | मोहनीय               |  |
| १८६             | 3        | जातिका       | जाति को              |  |
| १६३             | अंतिम    | <b>ल्सका</b> | उसके                 |  |
| २१२             | १४       | प्रत्यक्     | प्रत्येक             |  |
| २१३             | દ        | अपेचा        | अपेचासे              |  |
| २१७             | श्रं₁तेम | <b>उमश</b> म | <b>उपश</b> म         |  |
| २१८             | ٤        | करता         | कराता                |  |
| २३३             | १२       | होनेवाले     | होनेवाली             |  |
| २३४             | १७       | निराव्ण      | निरावरण              |  |
| ২্ধ০            | १३       | मात्र दो     | मात्र साधिक दो       |  |
| २६२             | १४       | रागको        | रागका                |  |
| २७३             | 38       | शरार         | शरीर                 |  |
| २६२             | ६२       | होता         | होते                 |  |
| ३०४             | Ę        | <b>उनका</b>  | <b>उनके</b>          |  |
| ३१६             | 3        | <u> ५</u>    | <u>प</u><br><u>प</u> |  |
| ३२०             | १०       | द्वर्घी      | द्विर्घी             |  |
| ३३१             | २३       | देश          | दश                   |  |
| ३४३             | v        | द्वा         | देवों                |  |
| ३४७             | अतिम     | वासिना       | वासिनो               |  |
| ३७७             | ર        | वस्तुके      | वस्तुको              |  |
| ३६४             | १७       | द्रव्यका     | द्रव्यको             |  |
| ४१४             | १८       | किसी         | <b>किसी</b> के       |  |
| ४१४             | २४       | च्चेत्र      | च्चेत्रसे            |  |
| ४१७             | 5        | વર્શ         | <b>₹</b> पर्श        |  |
| <b>&gt;&gt;</b> | २२       | दो           | पांच                 |  |
|                 |          |              |                      |  |

| पृष्ठ           | पंक्ति | अशुद्धि                        | शुद्धि         |  |
|-----------------|--------|--------------------------------|----------------|--|
| ४१८             | ११     | पृथ्वी                         | पृथ्वीकायिक    |  |
| ४२६             | 3      | का उत्तर                       | के उत्तर में   |  |
| ४३०             | २      | द्रव्यके                       | द्रव्यको       |  |
| ४३३             | ६      | श्रध्यय                        | <b>अ</b> ज्यय  |  |
| ४४३             | २२     | टीका                           | टीका में       |  |
| ጸጸጸ             | ሂ      | दशामें                         | दशवें          |  |
| ४४८             | 38     | लोकालोकके                      | लोकाकाश के     |  |
| 888             | રૂ     | काल                            | काल मा         |  |
| <b>&gt;&gt;</b> | Ę      | कालका                          | कालकी          |  |
| ८४१             | १६     | पर्यायके                       | पर्यायका       |  |
| ४६०             | २०     | कहा जाता                       | कही जाती       |  |
| ४७०             | ६      | हीं                            | <b>हाँ</b>     |  |
| <b>&gt;&gt;</b> | २४     | गकमन रके                       | गमन करके       |  |
| ४७४             | १३     | ही                             | भी             |  |
| ४८२             | ६      | भेद                            | भेष            |  |
| ४०३             | १४     | प्रत्यंत                       | <b>अ</b> त्यंत |  |
| ४२०             | 3      | गूथे                           | ગૂંથે          |  |
| ¥¥ የ            | 8      | चित                            | चित्           |  |
| 300             | १४     | <sup>(</sup> ठयव् <sup>)</sup> | 'व्यवहार'      |  |