# भूर्ति-पूजा



૧૦૫ ફીટની ઉ<sup>\*</sup>ચાઈનું શ્રી ચામુખછ આદિ<mark>'લરછનું</mark> ત્રણ મજલાનું ભગ્ય જિનમ'દિર–સીરાહી (રાજસ્થાન)

: લેખક:

માસ્તર ખુબચંદ કેશવલાલ (વાવવાળા) પાર્ક જૈન પાકશાળા –સિરાહી (રાજસ્થાન)

# મૂર્તિ-પૂજા

અમિયભરી મૃતિ રચીરે, ઉપમા ન ઘટે કાય; શાંત સુધારસ ઝીલતી રે, નીરખત તુપ્તિ ન હોય. વિમલજિન! દીઠાં લાયણ આજ. —યાગીવર આનંદધનછ.

લેખક :

માસ્તર ખુબચંદ કેશવંલાલ પાર્ય જૈન પાઠશાલા–સીરાહી. (રાજસ્થાન) પ્રકાશક : **છી. પી. સી'ધી** મંત્રી–" શ્રી જ્ઞાન પ્રચારક મંડળ. **સિરાહી.** (રાજસ્થાન )

મૂલ્ય રૂા. ર-૦-૦

વી. સં. ૨૪૮૧

વિ. સં. ૨૦૧૧

આવૃત્તિ બીજી

મુદ્રક : શાહ મણીલાલ છગનલાલ ધી નવપ્રભાત પ્રીં. પ્રેસ ઘીકાંટારાેડ, નાેવેલ્ટી સીનેમા પાસે, અમદાવાદ.

## Maneklal N. Shah, Peurl Threader & Jeweller.

96, Bora Bazar, Fort, Bombay.

મૂર્તિ પૂજા પુસ્તકની પ્રથમાવૃત્તિ જયારે મારા જોવામાં આવી ત્યારે મને ઘણાજ આનંદ થયા. કેમકે આવા પુસ્તકની આ જમાનામાં જરૂરીયાત હતી. એના પ્રચાર નવયુવકામાં કરવાની મારી ભાવના જાગૃત થવાથી પ્રકાશકને કેટલીક પ્રતો માકલવા મેં લખ્યું. પરંતુ સીલીકમાં નહિ હોવાથી અમને મળી શકી નહીં.

ભવિતવ્યતાના યાગે અહીંની પાઠશાળાના મુખ્ય શિક્ષક તરીકે લેખક મહાશય શ્રી ખુખચંદભાઇના જ યાગ સીરાહી સંધને મળ્યો. અને ડુંક ટાઈમમાં તા તેઓ શ્રીની વિદ્વતાએ સીરાહી શંધના આવાલ વૃદ્ધનાં દીલ આકર્ષ્યાં. આ સંયાગાના લાભ લઇ મૂર્તિ પૂજા પુસ્તકની દીતિયાવૃત્તિ તૈયાર કરવા તેઓ શ્રીને વારંવાર હું પ્રેરણા કરતા રહ્યો.

એટલામાં કુદરતી જ એવા સંયાગ ઉપસ્થીત થયા કે પ્રથમાવૃત્તિના અવલાકનદ્વારા મૃત્તિ પૂજા ખંડનની ડા. એન. કે. ગાંધીની લેખમાળા સ્થાનકવાસી માસિક જૈન સિદ્ધાંતમાં શરૂ થઈ, એટલે તા અમારા વધુ આપ્રદ્ધને વશ થઈ લેખકે તે અવલાકનની સમાલાચનાર્પે દ્રીતિયા વૃત્તિ તૈયાર કરી.

આ પુસ્તકના પ્રકાશનમાં જે ભાઈ બ્હેનોના સંપૂર્ણ સહકાર મત્યો છે તેને ધન્યવાદને પાત્ર ગણી મૂર્તિ પૂજા મહત્ત્વ દર્શિત કેટલાક મહાપુરૂષોના ફાેટા સહિતનું આ પુસ્ત વાંચકાના કરકમલમાં મુકતાં અમને આનંદ થાય છે.

ગુણુત્રાહી **છુ**હિએ મમત્વભાવના ત્યાગ કરી મુમુક્ષુઓ સત્યમાર્ગના ગવેષક બને એજ શુભેચ્છા.

> લી. **બી. પી. સી'ધી સિરાહી** (રાજસ્થાન.)

## વિષયાનુક્રમણિકા

### પ્રકરણ ૧લું

આ પુસ્તકમાં આપેલ ફાેટાએોના પરિચય તેના ક્રમાંક પ્રમાણે આ પુસ્તકના પૃષ્ઠ ૨૧૨ થી પૃષ્ઠ ૨૧૬માં દર્શાવેલ છે ત્યાંથી જાણી લેવા.

## **પૃ**ષ્ડ ૧૯૬ મેં સુધારી વાંચવું.

લીટી ૧૭ મીમાં એ ક્રોડ રૂપીયા ખરચ્યા હતા તેમ જણાવ્યું છે ત્યાં ૧૮ ક્રોડ ને ૫૭ લાખ જાણવા.

લીટી ૧૯ મીમાં એક ક્રાેડને ૮૦ લાખ રૂપીયા લખ્યા છે ત્યાં બાર્ર ક્રાેડ ને ત્રેપન લાખ જાણવા.

## લેખકનું નિવેદન

મુમૃક્ષુ જીવાનું અંતિમ ધ્યેય જન્મ મરણના મહાન દુઃખોનો અંત કરી મેોક્ષ પ્રાપ્ત કરવાના જ હોય છે. આ પવિત્ર ઉદ્દેશની સીદ્ધિને માટે અન્યાન્ય સાધનામાં વિશ્વવન્દા, જગતપૂજ્ય, મહાન ઉપ-કારી, વીતરાગ દેવની નીર્વિકાર, શાન્તમુદ્રા, ધ્યાના વસ્થિત મૂર્તિ એક મુખ્ય સાધન છે.

આ નિમિત્તથી સાધારણ પરીરથીતિમાં સ્થિત વ્યક્તિઓથી માંડી ઉચ્ચ અધ્યાત્મ કાેડીમાં રમણ કરવાવાળા ભવ્યાત્માઓએ પાતાનું આત્મશ્રેય સાધ્યું છે. પરમયાેગીવર શ્રી આનં દધનજી મહારાજ જેવાએ પણ દ્રવ્ય અને ભાવથી મૂર્તિ પૂજાના મહિમા ખૂબ ગાયા છે.

ભૂતકાલમાં અખિલ સંસાર મૂર્ત્ત પૂજક હતો. અને આજે પણ કાઈને કોઈ પ્રકારે મૂર્ત્તિના સતકાર સંસાર ભરમાં થઈ રહ્યો છે, વળી ભવિષ્યકાળે પણ જ્યાં સુધી સૃષ્ટિનું અસ્તિત્ત્વ છે ત્યાં સુધી ખરાખર મૂર્તિની સત્તા સ્થાપિત રહેવાની જ. મહાપુરૂષોએ કથિત હિકિકત વ્યાજબી છે કે ધ્રુવ-સત્તાનું ન તા કથારે ય પણ ઉત્પન્ન છે યા ન કથારે ય પણ નાશ છે. તેનું અસ્તિત્ત્વ તા સદાને માટે શાધ્વતજ છે.

વિદ્વાનોએ કહ્યું છે કે જેટલો ત્રાની પુરૂષ ઉપકાર કરી શકતા નથી તેનાથી પણ અધિક અત્રાની પુરૂષો અપકાર કરી શકે છે. કેમકે સંસારમાં જેટલી સત્ય યુક્તિઓ છે તેના કરતાં અનંતગુણી કુયુક્તિએ છે. જ્યારે ત્રાનીએ સુયુક્તિએથી કામ લ્યે છે ત્યારે અત્રાની કુયુક્તિએ ઓનો પ્રયોગ કરી છવાને ઠગવાના પ્રયત્ન કરે છે. અને તેથી જ સંસારમાં સમ્યઝ્રષ્ટિ છવાથી અનંતગુણા મિચ્યાદ્રષ્ટિ છે. તેમ છતાં પણ શ્રાનીઓના ત્રાનર્યા સૂર્ય અત્રાનીયાના અધકારને નાશ કરી પાતાના જજવલ્યમાન કિરણાના પ્રકાશને ભવ્ય પ્રાણીઓના હૃદય સુધા પહેાં- ચાડી દે છે.

મૂર્તિ પૂજાનું મહાત્મ્ય દર્શાવતી આ પુસ્તકની પ્રથમાવૃત્તિ ભવ્યા-તમાઓને મૂર્તિ પૂજાની શ્રદ્ધાઅતીવ સુદ્રઢ ખનાવવાના હેતુએ મેં પ્રગઢ કરેલ હતી. પરંતુ જેમ ઘુવડ સૂર્ય ને ન દેખી શકે તેમ ભગવાન મહાન્વીરના અનુયાયી તરીકે જ કહેવાતા અમારા કેટલાક સ્થાનકવાસી ભાઈઓને તે અર્ચિકર થઈ. બીજી તો કાઈ રીતે તેઓ તે પુસ્તકના વિરોધ કરી શકે તેમ ન હતા એટલે તે પ્રથમાવૃત્તિમાં અંત ભાગમાં આપેલ કાવ્યો પૈકી ઢુંઢક પચવીસી કાવ્યના નામે તેમણે કેટલાક જ્હાપાહ કર્યો. અને તે અંગે સ્થાનકવાસી કાન્ફરન્સે મારી સાથે પત્ર વ્યવહાર કર્યો. આ ઢુંઢક પચવીસી પૂર્વના આચાર્યે ખનાવેલ છે. અને જે ટાઈમે મૂર્ત્તિ પૂજા વિરૃદ્ધના જોરજોસથી પ્રચાર હસે તે ટાઈમે ભાન ભૂલેલાઓની છુદ્ધિ ઠેકાણે લાવવા ભાવ દયાથી પ્રેરાઈ કેટલાક કડવા પણ સત્ય શબ્દો તેમાં ઉચ્ચાર્યા છે. તેમ છતાં પણ સ્થાવ કોન્ફરન્સના લાગણી ભર્યા પત્રથી મૈત્રી ભાવે પ્રેરાઈ દ્વીતિયા વૃત્તિમાં તે પચવીસી નહીં છપાવવાની મેં મારી ઇચ્છા તેમને પ્રદર્શિત કરી હતી.

મારી આ ઇચ્છાથી તેઓ મારી કમજોરી સમજ્યા. અને અમારા સ્થાનકવાસી ભાઇઓને સંતાષ થયા નહીં. હું હક પચવીસીનું તો તેમને એક બ્હાનું હતું પરંતુ મૂર્તિ પૂજાને સચાટ રીતે સાબીત કરતું સાહિત્ય જ તેમને ખુંચતું હતું. એટલે કેટલાક ટાઈમ જવા દઇ અમારા તે ભાઈ ઓએ સ્થાનકવાસી જૈન સિહાંત માસિકમાં મૂર્ત્તિ પૂજા પુસ્તકના અવલાકનને નામે આ સંગઠનના યુગમાં વિના કારણે જૈન તીર્થ કરાની મૂર્તિ યાનું અપમાન, પરમાપકારી પૂર્વાચાર્યાની નિન્દા, જૈન-શ્વે-મૂ-પૂ સમાજ પ્રત્યે મહામિચ્યાત્વ, ગાઢ મિચ્યાત્વ, અભિનિવેષ મિચ્યાત્વ, ધર્મા ધતા, સંપ્રદાયવાદિ, તિરસ્કાર આદિ અનેક કડુ શબ્દોના પ્રયાગો વાળી ડૉ. એન-કે ગાંધીની લેખમાળા પ્રકાશિત કરી પાતાના મના-વિકારાને પ્રદર્શિત કર્યા. આથી ધણા મૂર્તિ પૂજક ભાઈ ઓનાં દીલ દુભાયાં. ત્યાં અધુરામાં પુરૂં મુનિ પ્રેમચંદજી એ રાજકાટમાં દેવદ્રબ્ય

અંગે ઓક્ષેપ પૂર્ણ વિષવાણીના ધડાકા કર્યો. મને ઐકયતાની ભલા-મણ કરનાર સ્થાનકવાસી કાેન્ક્રન્સ એ ટાઈમે ગુપચુપ બેસી રહી. આ કારણથી જ મારે ડાૅ. ગાંધીના અવલાેકનના ખુલાસા રૂપે આ પુસ્તકની દ્વીતિયા વૃત્તિ તૈયાર કરવા પડી.

માત્ર મૃતિ પૂજા પ્રત્યેના જ દ્રેષથી પ્રેરાઇ ડૉ. ગાંધીએ મૂર્તિ-પૂજા નીરર્થક દેરાવવાને જે દલીલો તે અવલોકનમાં કરી છે તે તમામ દલીલો મૂર્તિ પૂજા સિવાયની પણ જૈનધર્મના દરેક અનુષ્ઠાનાની ધાતક છે. એટલે એ દલીલા વડે મૂર્તિ પૂજાનું ખંડન કરવામાં ભાઇશ્રી ગાંધીએ સ્થાનકવાસી સમાજની પણ સેવાને બદલે કુસેવાજ બજાવી છે તે આ પુસ્તક સાદ્યંત વાંચી જઈ મનન કરવાથી દરેક વાંચકને આપાઓપ સમજાઈ જશે.

હિંસા અને અહિંસાનું સ્વરૂપ સમજ્યા વિના તેની વ્યાખ્યા કરવા ખેસનાર ડૉ. ગાંધી પોતાના હાથે જ પોતાના ખાની લીધેલ સિદ્ધાંતાનું ખંડન કરીને પોતાને મતે પોતે જ હિંસા કરનાર પુરવાર ચાય છે. જિનેશ્વર દેવની પૂજાને બકરી ઇદની કુરબાની સાથે સરખાનાર ડૉ. ગાંધીએ તેમના સ્થાનક બંધાવવાના કાર્યને કાની ઉપમા લાગુ પડે તે વિચાર્યું હોત તો જિનપૂજા પ્રત્યે કટાક્ષ કરવાનું તેમને સુઝત નહિ.

આવી દલીલાેવાળા અવલાેકનના ખુલાસા રૂપે સાહિસ લખવું તેમાં અખિલ જૈન સમાજની સાચી સેવા જ છે; એમ માની સત્ય હકિકત મેં પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં દર્શાવી છે.

પ્રકરણ પહેલામાં મૂર્તિ પૂજાની પ્રાચિનતા અને સાર્થંકતાની સાખીતી સિદ્ધ કરવા સાથે નિક્ષેપાનું સવિસ્તૃત વર્ણન તથા હિંસા— અહિંસાના માર્ગની વિવેકમય સમજણ ડાૅક્ટર ગાંધીની દલીલાના સચાટ ખુલાસા પૂર્વ ક જણાવવામાં આવી છે.

પ્રકરણ બીજામાં મૂર્તિ વિરાધકાની ઉત્પત્તીના સંક્ષિપ્ત ઈ તિહાસ તથા શ્રીમાન લોકાશાહના મૂળ સિદ્ધાંતાના ઉદલેખ તેમના સમકાલીન લેખકાની કૃતિઓના અનુસારે દર્શાવ્યો છે. જે કૃતિઓ હસ્તલેખિત આજે પણ પાટણ આદિના જ્ઞાન ભંડારામાં મૌજીદ છે.

પ્રકરણ ત્રીજામાં જૈનાગમાં અંગે સ્પષ્ટતા કરવા પૂર્વ કે તેમાં ફેરફારા કાેેે ક્યાં છે? અને ડાે. ગાંધીએ પંચાંગીમાં નવું ઘુસાડી દેવાના જૈનાચાર્યા ઉપર કરેલ આક્ષેપના ખુલાસા જણાવી કાેેે કેવી રીતે ઘુસાડી દીધું છે તે સ્પષ્ટપણે જણાવ્યું છે.

પ્રકરણ ચાથામાં આજે જગતના દરેક ધર્મારાધકા પ્રત્યક્ષ યા પ્રેરાક્ષપણે કેવી રીતે મૂર્તિ પૂજાને અનુસરી રહ્યા છે, અને તેમાં સ્થાનક-વાસીએીની પ્રત્યક્ષ ગુરૂમૂર્તિની પૂજા મારવાડના ગારી ગામમાં આવેલ હર્ષ ચંદ્રજીની પાષાણમય પ્રતિમાના તથા ભરતપુરમાં આયોજ ઈદ્રાંજીની પાદુકાના ફાટા દ્વારા દર્શાવી છે. આ ફાટાઓ મુનિ ત્રાન સુંદરજીની લેખિત મૂર્તિ પૂજાના પ્રાચિન ઇતિહાસમાંથી લેવામાં આવ્યા છે. તથા તે હકિકત મુનિ ત્રાનસુંદરજીને પત્રથી પુછાવતાં તેઓ શ્રીએ મને જણાવ્યું છે કે તે મૂર્તિ મારી પ્રત્યક્ષ જોએલી છે અને તેથી જ તેમણે તે મકાન તથા મૂર્તિનો ફાટા લેવરાવી મૂર્તિ પૂજાના પ્રાચિન ઇ તિહાસ નામે પુસ્તકમાં પ્રગટ કર્યો હતો.

તથા તેજ પ્રકરણમાં લુંકા મતની ઉત્પત્તી થયા ખાદ અત્યાર સુધીમાં તે મતને વાસીરાવી સંવેગી મુનિપણું અંગીકાર કરવાવાળા હજારા મુનીરાજો પૈકી કેટલાક વિદ્વાન આચાર્યીના કાેટા તેમના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂર્વ ક આપવામાં આવ્યા છે. બાકી તા પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં મૂર્તિ-પૂજા અંગે ઘણી હકિકતા દર્શાવવામાં આવી છે તે વાંચકને સાદ્યંત વાંચી જવાથી માલુમ પડશે.

આ પુસ્તક ડૉ. એન. કે. ગાંધીના અવલાકનની સમાલાચના રૂપે હાઇ તેમણે કરેલ વિષય ખંડનના જ ખુલાસા કરવામાં આવ્યા છે. એટલે પ્રથમાવૃત્તિમાંના શ્લોકો—કાવ્યા—કથાઓ આદિતે આ વૃત્તિમાં દાખલ કર્યાં નથી. પુસ્તકની વધુ માગલી ચાલુ હશે તો ત્રીજી આદુષ્તિમાં તે વિષયો તથા બીજા કેટલાક જરૂરી વિષયો દાખલ કરવામાં આવશે. પ્રસ્તુત પુસ્તકના પ્રકાશનમાં સીરાહી સંધ તથા પાડીવ સંધ તથા બર્લુટ સંધ તથા ભાઇશ્રી દલીચંદજીના લાગણી ભર્યા પ્રયત્નથી ગદ્દગસંધ, તથા ભાઇશ્રી ચંદનમલજી નાગારી (સીરાહીવાળા) ના પ્રયત્નથી કાલ્હાપુરના કેટલાક ભાઈ એ એ, વળી એક ધર્મ પ્રેમી ઉદાર ગૃહસ્થ કે જેમણે પોતાનું નામ બહાર નહિ પાડવાનું જણાવેલ તે, આ બધાઓએ આ દ્વીતિયા વૃત્તિની ધણી નકલા અગાઉથી ખરીદી લઇ આ પ્રકાશનમાં સહાનુભૂતિ દર્શાવી છે તે માટે તેઓશ્રીની લાગણીને કેમ ભૂલી શકાય ? અને ધી નવપ્રભાત પ્રીન્ટીંગ પ્રેસના માલીક મણીલાલ ભાઈએ ત્વરીત રીતે પુસ્તક છાપી આપ્યું તે માટે તે પ્રેસના કાર્ય માટે જરૂર સંતાય થાય છે.

વળી આ પુસ્તક લખવામાં તો મને ખાસ સહાયકારી મુની ત્રાન સુંદરજી મહારાજ છે, કે જેઓ એ તેઓશ્રીનું લખેલ કેટલુંક સાહિત્ય મને માકલી માર્ગંદર્શંક થયા છે. ઉક્ત મુનીરાજ સ્થાનકવાસી મૃતમાંથી છુટા થઇ સંવેગી મુની બન્યા છે. મહાન વિદ્વાન છે. આ વિષયને લગતી હિકિકતો તેમની પાસે વિસાલ પ્રમાણમાં મોજીદ છે. આ મહાત્માના તથા પુસ્તક લખવામાં મને ઉત્સાહીત બનાવનાર સીરાહી સંધ. આચાર્ય દેવશ્રી ચંદ્રસાગર સરીશ્વરજી મહારાજ, તથા પન્યાસજી મહારાજ શ્રી રાજેદ્રવિજયજી મહારાજ (ડહેલાવાળા) ના હું મહાન આભાર માનું છું.

હું કંઈ મહાન્ પંડિત નથી કે શાસ્ત્રના ખાસ અબ્યાસી નથી. માત્ર જીનેશ્વર દેવની પ્રતિમાની ભક્તિથી પ્રેરાઇ આ પુસ્તક લખ્યું છે. વિદ્વાનાને તેમાં કંઇ ક્ષતિ જણાય તા મને ક્ષમા કરે. જિનેશ્વર દેવ-કથિત આગમ વિરુદ્ધ કંઇ લખાયું હોય તો મિચ્છામિ દુકકડં. મતે કાેઈ વ્યક્તિ પ્રત્યે વૈમનસ્ય નથી જ. ભાઇશ્રી ગાંધી ડાૅક્ટરે કરેલ મારી લખેલ પ્રથમા વૃત્તિના અવલાેકનથી અલ્પ અભ્યાસીની શ્રદ્ધા સ્ખલીત થવા ન પામે અને મૂર્તિ પૂજાની આવશ્યકતા દરેક જીવને છે કે નહિ? તે જ જણાવવાનાે આ પ્રકાશનનાે હેતુ છે.

કાઇ મૂર્તિ પૂજા માને કે ન માને તે અમારે જોવાની જરૂર નથી. પરંતુ મૂર્તિ પૂજા સામે કે મૂર્તિ પૂજા સમાજ સામે કાઇ મિચ્યા પ્રલાપો કરશે તો તેના સચાટ પ્રતિકાર કરવા માટે અમારી કલમ હરહંમેશાં તૈયાર જ રહેશે. એક્યતાને બ્હાને એવા મિચ્યા પ્રલાપા કરનાર સામે અમા કદાપી મૌન નહિ જ બેસીએ.

કડવી પણ સત્ય હિકિકત દર્શાવતી હું હેક પચવીસીના પ્રકાશ નથી જો અમારા સ્થાનકવાસીભાઈ ઓને દુઃખ થતું હોય તો તે પચવીસી આ દ્વીતિયા વૃત્તિમાં નહિ છાપવાની અમારી ઇચ્છા અમાએ જણાવ્યા છતાં જૈન સિહાંત માસિકના તંત્રી શ્રી તે પચવીસીને વધુ પ્રકાસમાં લાવ્યા છે અને તે ખનાવનાર મહાત્મા ઉપર ભાષા સમિતિ નહી સાચવાનો આરોપ કરી તે મહાત્માએ કડવા શબ્દો શા માટે વાપર્યા છે તેનો હેતુ દર્શાવતી તે કવીતાની મુખ્ય કડીઓ ઉડાવી દઇ પોતાને મન માનતી નીચે મુજબની જ કડીઓ પોતાના જૈન સિહાંત માસિકના સને ૧૯૫૪ ના ડીસેંબર માસના અંકમાં પ્રગટ કરી છે.

શ્રી જિનપ્રતિમાથી નહિ રંગ, તેના કેમ ન કીજે સંગ–એ આંકણી. સરસ્વતી દેવી પ્રણુમી કહેશ્યું, જિનપ્રતિમા અધિકાર; નિવ માને તસ વદન ચપેટા, માને તસ શણુગાર.—શ્રી ૧ એણે મૂઢે જિનપ્રતિમા ઉથાપી, કુમિટ હૈયા કુટ; તે વિના કિરિયા હાથ ના લાગે, તે તો થાથા ફૂટ—શ્રી ૩ ઢુંઢકવાણી કુમતિસે નાણી, સૂણી મત ભૂલા પ્રાણી; માધિ મીજની કરશે હાણી, કેમ વરશા શીવરાણી—શ્રી ૦ ૧૫

મેલાં કપડાં માેહું ખાંધે, ઘેર ઘેર લિક્ષા કરતા; માંદા માણુસની પરે થાેહું, ખાલે જાણું મરતા—શ્રી૦ ૧૭ હુંઢત હુંઢત હુંઢત પ્રાણી, તાેહી ધર્મ ન પાયા; તે માટે હુંઢક કહેવાણા, એળ જન્મ ગમાયા—શ્રી૦ ૧૮ ભાવ ભેદને તત્ત્વ ન જાણું, દયા દયા મુખ ભાંખે; મુગ્ધ લાેકને ભ્રમમાં પાડી, તેના દુર્ગતિ નાંખે—શ્રી૦ ૧૯ ભાષ્ય ચૂર્ણું ટીકા ન માને, કેવળ સત્ત્ર પાેકારે, તે માંહિ નિજમતિ કલ્પના, ખહુ સંસાર વધારે—શ્રી૦ ૨૦ ખાહિર કાળા માંહિકાળા, જાણુંએ કાળાવાળા, પંચમ આરે દુષ્ટ એ પ્રગટ્યા, મહા મૃઢ વિકરાળા—શ્રી૦ ૨૧ હુંઢક પચવીસી મેં ગાઇ, નગર નાંડાલ માેઝાર; જશવંત શિષ્યા જિનેન્દ્રય પંચે, હિત શિક્ષા અધિકાર—શ્રી૦ ૨૫

ઉપરની કડીઓથી જરૂર અમારા સ્થાનકવાસીભાઇઓને દુઃખ થાય જ. એમાં કંઇ આશ્ચર્ય નથી. પણ પોતાને દુઃખ પેદા કરતી કડી-ઓ જ સમાજ સામે રજી કરી સત્ય હિકકત દર્શાવતી કડીયો ઉડાવી દઈ તંત્રીશ્રીએ સત્ય વસ્તુનું ખૂન કર્યું છે. સત્ય હિકિકત દર્શાવતી કડીઓ વાંચકા વિચારે તો તેમને સ્પષ્ટ સમજાઇ જસે કે મૂર્તિ વિરોધ ઉપદેશ કરનારાઓની ભ્રમજાળમાં મુગ્ધ જનતા કસાઇન જાય એ માટે કૃતિકારે આ કૃતિ બનાવી છે. તે પચવીસીમાંની મુખ્ય કડીઓ જૈન સિદ્ધાંતના તંત્રીશ્રીએ કઇ કઇ છોડી દીધી છે તે સત્ય વસ્તુના સંરક્ષ-ણના હેતુએ વાંચકા સમક્ષ જણાવી દઇએ છીએ.

કેવળ નાણી નહિ ચઉનાણી, એણે સમે ભરત માંઝાર; જિન પ્રતિમા જિન પ્રવચન જિનના, એ માટા આધાર—શ્રી ર જિન પ્રતિમા દર્શનથી દંસણ, લહીયે વ્રતનું મૂળઃ તૈહિ જ મૂળ કારણ ઉત્થાપે, શું થયું એ જગશળ—શ્રી જ

| અલયકુમારે મૂકી પ્રતિમા, દેખી આર્દ્રકુમાર;               |            |
|---------------------------------------------------------|------------|
| પ્રતિ ભુઝવા સંજમ લઈ સિખ્યા, તે સાચા અધિકાર—શ્રી૦        | <b>Y</b> - |
| પ્રતિમા આકારે મચ્છ નિહાળી, અવરમચ્છ સવિ ખુઝે;            |            |
| સમક્તિ પામે જાતિ સ્મરણથી, તસ પૂરવભવ સૂઝે—શ્રી           | ţ          |
| છકું અંગે ત્રાતા સૂત્રે, દ્રીપદીએ જિન પૂજ્યા;           |            |
| એવા અક્ષર દેખે તા પણ, મૃઢ મતિ નવિ યુઝચા—શ્રી            | હ          |
| ચારણ મુનિએ ચૈત્યજ વાંદ્યાં, ભગવતિ અંગેરંગે;             |            |
| મરડી અર્થ કરે તેણે સ્થાનક, કુમતિ તણે પ્રસંગે—શ્રી       | 1: d       |
| ભગવતી અંગે શ્રી ગણધરજી, બ્લાહ્મી લીપી વંદે;             | Ţ          |
| એવા અક્ષર દેખે તો પશુ, કુમતિ કહેા કેમ ની દે—શ્રી        | Ŀ          |
| ચૈસ વિના અન્ય તીર્થિ મુજને, વંદન પૂજા નિષેધે;           | •          |
| સાતમે અગે શાહ આણું દે, સમક્તિ કીંધું શુદ્ધે—શ્રી        | 90         |
| સૂર્યાભદેવે વીર જિન આગળ, નાટક કપેધું રંગે;              |            |
| સમક્તિ ક્ષ્ષ્ટી તેહ વખાણે, રાયપસેણી ઉપાંગ—શ્રી          |            |
| સમક્તિ દ્રષ્ટિ શ્રાવકની કરણી, જિનવર બિંબ ભરાવે;         | 11         |
| તે તો ખારમે દેવલોક પહોંચે, મહાનિસીથે લાવે—શ્રી          | ૧૨         |
|                                                         | १९         |
| અષ્ટપદ ગિરિ ઉપર ભરતે, મણુમય બિંબ ભરાજ્યાં;              | .,         |
| भेवा अक्षर आवश्यक सूत्रभां, गौतभ वंहन याल्यां—श्री      | ૧૩         |
| પરંપરાગત પ્રતિમા પુસ્તક, માને તેહ જ નાણી;               | λ.         |
| નવી માને તેહી જ અજ્ઞાની એવી જિનવર વાણી—શ્રી             | ૧૪         |
| ખેતરપાળ ભવાની દેરે, ત્યાં જાવું નવિ વારે;               |            |
| વીતરાગનું દેહરું વારે, તે કેપણ સૂત્ર આધારે—શ્રી         | 9.5        |
| આગમનું એક વચન ઉત્થાપે, તે ક્ક્રીએ અનંત સંસારી;          |            |
| મ્માપ્યા જેઓ શ્રંથ ઉત્થાપે, તેહની શી ગતિ ભારી—શ્રી      | २२         |
| ચિત્ર લખી નારી જોવતાં, વાધે કામ વિકાર;                  |            |
| દ્વેમ જિન પ્રતિમા મુદ્રા દેખી, શુદ્ધ ભાવ વિસ્તાર—શ્રી • | 共事         |

ુમા ટે હઠ છોડી ભવિજન, પ્રતિમાશું દીલ રાખા; જન પ્રતિમા જિન પ્રવચન જિનતો, અનુભવતો રસ ચાખા—શ્રી૦ ૨૪

આદ્ગિતિયાવૃત્તિ પૂરી છાપી તૈયાર થતાં સુધીમાં પણ આ પચ-વીસી અમાએ નહિ છાપવાના વિચાર દ્રઢ રાખ્યા છે પરંતુ જૈન સિદ્ધાંત માસિકના તંત્રીશ્રીએ તે કૃતિકાર મહાત્મા ઉપર માત્ર દોષા રાપ જ કરવા માટે આ કાવ્યની મુખ્ય કડીએ ઉડાવી દેવાથી અમારે આ કાવ્ય અંગે પ્રસ્તાવનામાં આટલી સ્પષ્ટતા કરવી પડી છે. તંત્રી મહાશયે તેમના માસિકમાં આખુંય કાવ્ય રજી કરી પાતાની સુમ રજી કરી હોત તો આ પ્રસ્તાવનામાં પણ અમારે આ અંગે ક્રંઈ લખવાની આવશ્યક્તા રહેત જ નહિ.

વળી મુનિ જિનેંદ્રની ભાષા સમિતિ કયાં ગઈ? એમ કહેનાર તંત્રીશ્રી ભાષા સમિતિ કાને કહેવાય તે સમજતા જ નથી અને બૂમો પાક્રા જ કરે છે. તેમણે સમજવું જોઇએ કે સમિષ્ટગત કથનમાં તથા વ્યક્તિગત કથનમાં ભેદ છે. વ્યક્તિને અપમાન જનક વચના ન કહેવાય એ વિધાનમાં વાંધા નથી પણ સ્વરૂપ નિરૂપણ કરવામાં થતું કથન નિંદાને પાત્ર નથી. ગાશાલા-જમાલિ વીગેરેને વ્યક્તિગત કહેવામાં આવ્યું છે તે પણ સ્વરૂપ નિરૂપણની બુદ્ધિથી, નહિ કે ધીક્કારની બુદ્ધિથી કથનમાં અન્ય પ્રત્યેના ધીક્કારની, અપમાનની કે પાતાના ઉતકર્ષ મનાવવાની બુદ્ધિ હોવી જોઇએ નહિ. માર્ગદર્શનની મનાવત્તિ હોય તો વાંધા નથી. અન્યના પરાભવ કરવા કરાવવામાં, પાતાના ઉત્કર્ષ કરવા કરાવવામાં, ગણવા ગણાવવામાં વપરાતાં વચના નિંદા અને દ્વેષાદિનાં સ્થાન ગણાય. આ બધું તંત્રીશ્રીને સમજાયું હોત તા મુનિ જિનેંદ્રની ભાષા મિતિ કયાં ગઈ? એમ તેઓ લખત નહિ.

એકયતાને બ્હાને આવા સત્ય વચના પ્રત્યે તમે લાેકા ઉહાપાેહ કરશા તાે એ શિખામણ તમારે પાતાને લેવી પડશે. અને દયાદાનના ધર્મના સંરક્ષણ માટે શ્રી સુશીલ કુમારજી જેવા મુનિએા તેરાપંથિયાે સામે જે પ્રચાર કરી રહ્યા છે તે પ્રચારતા પણ રાધ થશે. અસત્ય વસ્તુની અસત્યતા પૂર્વાચાર્યોએ જગત સમક્ષ ખુલ્લી ન કરી હોત તો આજે સ્વેચ્છાએ મત પ્રવર્ત કોના રાકડા કાટ્યો હોત. અને તેથી જ સાધુ વર્ગમાં પણ પાર્શ્વસ્થ-અવસન્ત-કૃશિલ-સંશક્ત, અને યથાછંદ એ પાંચ પ્રકારના સાધુઓને અવંદનીય જાહેર કર્યા છે. તેવાઓ પ્રત્યે એકયતાની કે તેઓનં ખંડન નહિ કરવાની બહિ રખાઈ નથી. એકય-તાની અુમા પાડવાથી એકયતા સાચવવાની નથી. આજે એકતા કરવાની વાતા સહુ કરે છે. કાઇપણ સમજા મતુષ્ય જગતમાં એકતાને ન જ ઇચ્છે એવું ખતે જ નહિ. એકની દ્રષ્ટિએ અન્ય માણસ એકતાના વિરાધી ભલે લાગતા હાય પરંતુ વાસ્તવીક રીતે તે એકતાના વિરાધી નથી જ સાચી એકતા સાધવાનું ઇચ્છનારે એકતા કેમ રહેતી નથી તેનું મૂળ વિચારવું જોઇએ. મૂળને છાડી ડાળીયે વળગવાથી કંઈ વળવાનું નથી. આજે એકતાની વાતાના વાવ ટાળ ચાલી રહ્યો છે. તેમ છતાં એકતા **ટકતી નથી તેનું મૂળ કારણ રૂચિના ભેદ છે.** એ રૂચિભેદના હિસાબે અમક વખત સધી કદાચ એકતા ટકી રહે છે પણ તે ભારેલ અગ્નિ જેવી છે. કાયમી રહેવા પામતી નથી. જેઓ એકતાના સાચા ઇચ્છક હોય તેઓ એ રૂચિના બેદ ટાળવાના પ્રથમ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. રૂચિને સમાન ખનાવ્યા સિવાય એકમતિ ખનવાના પ્રયત્ન કલીભૂત થવાના જ નથી. રચિની એકતા કરવાના પ્રયાસ કર્યા સિવાય જ એકતા સ્થાપ-વાની વાતા નિષ્કળ જ નીવડવાની છે. રચિલેદ ટાજ્યા સિવાયની એકતા. કહેવું પડશે કે ન્યાય અહિમાંથી જન્મેલી હોવા છતાં પણ ન્યાયઅહિ સમાન દેખાતી એ ઐકયતાબુદ્ધિ ધણીવાર સસતું જ ખૂન કરનારી હોય છે.

જે સત્યમાર્ગની પ્રરૂપણા અનાદિ કાળથી જગતમાં ચાલી આવતી હોય, માનવસમાજ એજ માર્ગ ચાલી સ્વકલ્યાણ સાધ્યે જતો હોય. તે માર્ગને અસત્ય કહેનાર કાઇ નુતન વર્ગ ઉપસ્થીત થાય ત્યારે તે પણ સત્ય છે એમ કહી દેવું અથવા પૂર્વકાલથી ચાલ્યા આવતા સત્યમાર્ગને ચૂકી તુતન માર્ગના સ્વીકારમાં શું સ્ખલના છે તે જગત આગળ રજી કરવામાં અકયતાના ભંગ માની મોનપણે ખેસી રહેવાથી સત્ય માર્ગને હાની જ છે.

આજે જેઓ અસત્ય મતના ખંડનની કે સત્ય મતના મંડનની વાતને એકયતા ભંગ તરીકે ગણવાનો દાવા કરે છે, તેઓ પણ પાતાના મતનું મંડન અને અન્ય મતનું ખંડન તા કરે જ છે. અને જો નથી કરતા તા તેઓ કયા આધારે કહી શકે છે કે અમે સાચા છીએ ? અમે સાચા છીએ એ કહેવાના અર્થ જ એ છે કે—અમારા સિવાય ખીજાઓ ખાટા છે. આવી દીવા જેવી સ્પષ્ટ વાતને પણ ઢાંકી દઈને, જગતના કલ્યાણની કામનાથી એક પરમ સત્ય મતનું મંડન કરવા માટે અસત્ય મતનું ખંડન કરનાર મહાપુરૂષાને એકયતા ભંજકના દલ્કાખ આપવા તૈયાર થઈ જવું એ ચાકખા અન્યાય છે.

જે માર્ગ માટે મંડન ખંડન કરવાના ઇન્કાર કરવામાં આવે છે તે માર્ગથી અલગ થઈ જેઓ સ્વમત ચલાવી રહ્યા છે તેમને તો આજની કહેવાતી એકતાની વાતા લાભ કર્તા છે. કેમકે એથી તેમના નુતન માર્ગને જરાપણ રખલના થયા સિવાય બહુજ આબાદ રીતે સંરક્ષણ મળી જાય છે. એટલે એવાઓને આવી એકતાની વાતા રૂચે તેમાં શું આશ્ચર્ય ? ભગવાન મહાવીરના અનુયાયી કહેવાતા વર્ગમાં જ જયારે રચિની ભિન્નતા દેખાય, જે સાધન આલંબનથી આત્મશ્રેય સાધવામાં મહાવીરના અનુયાયી તરીકે કહેવાતા જ એક વર્ગ હિંસા માને ત્યારે આવી ભિન્નતાથી સાચા આત્મહિતકને જરૂર શંકા ઉદ્ભવે કે આ ખેમાં સત્ય શું ! જ્યાં સુધી રચિભેદ હશે ત્યાં સુધી આ ખે માન્યતામાં સત્ય શું છે ? એવી શંકા શું કાઈ ને નહિ ઉદ્ભવે ! કેટલીક વખત તા મૈત્રીભાવે મળેલ અલગ અલગ ફીરકાના ઉપદેશકાતે. એકત્ર થયેલા જોઈ ઉપરાક્ત શંકા વધુ ઉત્પન્ન થાય છે. એવાઓની

શંકા સમાધાનમાં એકનું મંડન કરતાં શું અન્યનું ખંડન સ્વયં નહિ આવી જાય ? ત્યારે કહેા કે રચિભિન્નતાથી એકયતા કેવી રીતે સ્થાયી ૮કી શકશે ?

આજે જમાનાને નામે અકયતાની ઝંખના કરનાર મહાશય વિચારે ૈંકે આજતો જમાના ખુદ્ધિવાદના છે. એક જમાના એવા વીત્યા છે કે માત્ર શ્રદ્ધાના જ હતા. તે જમાનાની જનતા એમજ સમજતી હતી ૈંક રચિભિન્નતા ભલે હાેય પણ ગમે તેમ તાેય મહાવીરના અનુયાયી એકજ છે. જ્યારે આજે આપણે કદાચ એમ ચલાવી લઇશ પણ સત્યાસત્યના વિવેક કરી શકવાની તાકાત ધરાવનાર કાેઇપણ ચ્યાત્મા એમ કબાલે તેમ નથી કે-સર્વ મત સમાન છે, સર્વ મત <sup>.</sup> ઉપાદેય છે, અગર કાેેે પણ મત અનુપાદેય નથી. એ તાે એમજ કહેશે કે સર્વ મત કાઇપણ કાળે ઉપાદેય હાઈ શકતા જ નથી. અને ઉપાદેય હોય તેને ભિન્ન મત કહી શકાયજ નહિ. વળી એ તો આગળ વધીને એમજ કહેશે કે સર્વમત ઉપાદેય છે, એકેય અનુપાદેય નથી તાે એકજ મહાવીરના અનુયાયીઓમાં ધાર્મિક અનુષ્ઠાન-સાધુવેશ-ઉપદેશ વીગેરે એકજ કરી નાખા. પરંતુ ઉપરથી ચ્એકજ માનનારા આપણે અંતરથી તેા ભિન્નતા જ સમજતા હોઇ એક સરખી રૂચિ-પ્રવૃત્તિ કરી શકતા નથી. જેથી આજે કેટલાય જૈના આપણા રચિલેદથી કંટાળી માત્ર નામધારી જૈના તરીકે રહી આરા-ંધનાના માર્ગથી દર જ રહે છે. આ હિસાબે રૂચિલિન્નતાના સંયો-ંગામાં અકયતા ટકાવવી આપણને માટે ખૂબજ મુશ્કેલ છે. એટલે આપણે તો એ જ ઇચ્છીએ છીએ કે એ સમય કયારે આવે કે જૈન ત્તરીકે કહેવાતા વર્ગ એકજ રૂચિને ધારણ કરનારા ખતે. દરેકની સાધના એક સરખી જ ચાલે અને તેવી એક સરખી સધાતી સાધના ડારાએ લેશમાત્ર પણ ભિન્તતા કાઈ તે લાગે નહિ. આ સંયોગાનાંજ સાચી એક્ષ્યતા ચિરસ્થાયો ખની રહેશે. સામાન્ય સામાન્ય મતભેદથી જાતિ—સમાજ કે ધર્મની કંઇપણ રખલના થતી નથી, પરંતુ કેઇ વિશાળ મત્તભેદ હોય તેથી એકજ જૈન તરીક કહેવાતા વર્ગમાં ઘણી રખત સંઘર્ષણ ઉત્પન્ન થાય છે. એવા સંઘર્ષણથી સમાજ ઘણો નખળા પડી જાય છે, ઇતિર સમાજ ઉપરતું વર્ચસ્વ ઘટી જાય છે. એટલે આજના પૃથક પૃથક કીરકાઓમાં વહેંચાઇ ગયેલા જૈન સમાજમાં એકયતા જરૂર ઇચ્છવી જોઈએ. અને અકયતા સ્થાપવાની પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. પરંતુ સાથે સાથે એ તા જરૂર ખ્યાલ રાખવું જોઇએ કે રચિભેદ ટળ્યા સિવાય આપણી તે ઇચ્છા કે પ્રયત્ન સફળ થવા ખહુજ મુશ્કેલ છે.

માર્ગશીર્ષ શુકલ પુર્ણિમા સં. ૨૦૧૧ પાર્શ્વજૈન પાઠશાળા **સિરાહી** (રાજસ્થાન)

માસ્તર <mark>ખુખચંદ્ર કે</mark>શવલાલ.

## માક્કથન

શ્રી જૈનશાસનમાં વિતરાગની મૂર્તિ એ ભવ્ય આલંખન છે. તેની આરાધનાથી કંઇ આત્માઓ ઉચ્ચપદને પામ્યાના શાસ્ત્રમાં સંખ્યાબધ વૃત્તાંતા છે. અતિશય જ્ઞાનીઓના આ વિરહકાળમાં ખરેખર એ જબ્બર આલંખન છે. શ્રી જિનાગમ અને જિનબિંખ એ જ આ પંચમ કાળમાં મુમુસુઓને આધારભૂત છે. મહર્ષીઓએ આ બાબતનું ઘણું વિવરણ શાસ્ત્રોમાં કર્યું છે. તા પણ આ વિજ્ઞાનના કાળમાં પુરાતત્ત્વવિદાએ શાધખોળથી મૂર્તિની અતિ પ્રાચિનતા કયારનીયે સિદ્ધ કરી છે.

ખુદ્ધિવાદના આ જમાનામાં હવે મૂર્તિ પૂજા તરફ વંચીત રહેલ વર્ગ પણ વળ્યો છે. કારણ કે આજે મૂર્તિ વગર જગતમાં વ્યવહાર પણ અશકય છે. સ્થાપના નિક્ષેપો આજે વિશ્વમાં વ્યાપક છે. એક પાઇથી માંડી લાખાની તોટાતા વ્યહાર, ચિત્રાથી શિક્ષણ, બાવલાંએા. એાઇલ પેઇન્ટી ગા, ટ્રેડમાર્કો, પ્રદર્શના, ચલચિત્રા વિગેરે સ્થાપના નિક્ષેપોજ છે. અને તે પ્રકારાન્તરે સાબિત કરે છે કે મૂર્તિથી પ્રેરણા પ્રાપ્ત થાય છે, તે ભાવનાની અભિવૃદ્ધિ થાય છે. સરકાર અને બીજાં મંડળા પણ આરોગ્ય-જીયદયા વિગેરેના પ્રચાર માટે ફીલ્મા બનાવી લોકમાનસ કેળવે છે, અને તે જડ ચીત્રાની અંતઃકરણ પર અસર થાય છે એમ સાબીત થઈ ચુકયું છે

પૂર્વ પ્રહથી હજી પણ મૂર્તિ ને નહિ માનનાર વર્ગના જીવન વ્યવહારને તપાસશા તો ખબર પડશે કે એમાંના બહાળો ભાગ ફાટાઓ પડાવે છે-ફીલ્મા જાવે છે-પ્રદર્શના પણ જુએ છે. આથી તેઓ સમજી શકે છે કે શૃંગારીક ચલચીત્રાથી જેમ ભાવના બગડે છે તેમ વિતરાગની મૂર્તિના દર્શનાદિથી શુદ્ધ ભાવ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. તો પછી સિદ્ધાચલજી આદિ અનેક તીર્થાના દર્શન પૂજનથી આત્માર્થી-ઓએ શા માટે વંચીત રહેવું ! માનસશાસ્ત્રના ઉંડા અબ્યાસીએ પણ મૂર્તિ-ચિત્રા આદિવડે તે તે પ્રકારની ભાવના થવાનું જણાવે છે. આ

સુગમાં યુવકા પૂર્વગ્રહમાં જકડાઈ રહે એ શકય નથી. તેમ જ મૂર્તિની પ્રાચિનતાને ઉપાદેયતા લાગતા આજે પૂર્વગ્રહ સાગી કેઇ આત્માએ! મૂર્તિ'ની આદેયતા તરફ વળી રહ્યા છે. અને વિચારકા સમજી પણ શક્યા છે કે આરંભ સમારંભમાં ખદયદી રહેલા એવા આપણે મૂર્તિ પૂજામાં કંપી ઉઠવું એ કેવળ આત્માને ઠગવા જેવું છે. માટે ગૃહસ્થાને શ્રેયમાર્ગ ચઢવા વિતરાગદેવની દ્રવ્ય પૂજા પણ આવશ્યક છે, અને આત્માન્નીત સન્મુખ થવાના અમાઘ ઉપાય છે. મૃતિ પૂજા નામના આ ગ્રંથમાં મૂર્તિ પૂજા વિષે સારા પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા છે. અનેક દલીલ અને શાસ્ત્રીય પુરાવાથી તેની સાખીતી આપવામાં આવી છે. એટલું જ નહિ પણ મૃતિ પૂજાથી પીછેહું કરનાર વર્ગ કયારે ઉપસ્થીત થયા અને તેમાં કેટલું તથ્ય છે વિગેરે તે વખતની સમકાલીન ઐતિહાસીક ખીનાપર આધારભૂત પ્રકાશ પાક્યો છે. વળી મૂર્તિને નહિ માનનાર વર્ગના ઉપ-દેશકા પણ પ્રકારાન્તરે મૂર્તિ સ્વીકારે છે. એ બાબત ફાેટાએા વિગેરે આપી નક્કર પ્રમાણા રજુ કર્યાં છે. તેથી સાખીત થઈ શકે છે કે આ રીતે જો અન્યમૂર્તિઓ સ્વીકારાય તા પરમતારક જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિ તો જરૂર આદેય છે અને તે નહિ માનવાનું મહાપાપ ભવભીરૂ આત્મા નહિ જ કરે.

માસ્તર ખૂબચંદભાઇએ આ ગ્રંથની સંકલનામાં સારી મહેનત લીધી છે, જો કાેેે પણ પ્રકારના પૂર્વ ગ્રહ સિવાય સરલ હૃદયે સાદ્યન્ત વાંચવામાં આવે તો તચ્યના ગવેષકાને આમાંથી ધણું જાણુવા મળશે એટલું જ નહિ પણ મૂર્તિ સંખંધી બ્રમના ભૂક્કો થશે અને મૂર્તિ પૂજા વિષે સાચી શ્રહ્મા થયા વિના નહિ જ રહે.

જૈન લેખ સંગ્રહ, તેમજ માનનીય આણું કલ્યાણું ને પેઢી તરફથી તાજેતરમાં પ્રગટ થયેલ " જૈન તીર્થ સર્વસંગ્રહ" ના વિશાળ કાવ્ય પ્રચામાં મૂર્તિની પ્રાચિનતા બાબત ગળાણું (ભરપુર) સાહિત્ય વિદ્યમાન છે જેમાં ઈ. સ. પૂર્વે અને વિક્રમપૂર્વેના કઈ જીગજીના પ્રત્યક્ષ મળી આવેલા અને માજીદ લેખા આજે ડાંડીપીડીને મૂર્તિની પ્રાચિનતા પાકારી રહેલ છે. પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં દર્શિત હિકિકતને તે લેખા સંપૂર્ણ પૂરાવારૂપે છે. એટલે આવા મનનીય સાહિત્યને જીત્તા-સુઓએ અવલાકન કરવાથી જરૂર સાચી દિશા મળશે.

પ્રસ્તુત પુસ્તકના લખાબ ઉપરથી માલુમ પડે છે કે, સ્થાનક-વાસી બન્ધુ ડૉ. એન. કે. ગાંધીએ સદરહુ પુસ્તકની પ્રથમા વૃત્તિના કરેલ અવલોકનને પરિણામે જ આ પુસ્તકની દિતિયા વૃત્તિ લેખકને લખવાની ક્રજ પડી છે. અવલોકનના નામે ડૉ. ગાંધીએ જિનેશ્વર દેવના ત્રલુ નિક્ષેપા અપૂજનીય મૂર્તિ પૂજાની બકરી ઇદની કુરળાની સાથે સરખામણી લેાંકાશાહના જીવન અંગે અસત્ય ઘટના લખવાના લેખક ઉપર આક્ષેપ—મૂર્તિ પૂજક પૂર્વાંચાર્યોએ નિર્યુ ક્તિ આદિમાં મનઃ ક્રલ્પીત ઘુસાડી દીધેલ મૂર્ત્તિ પૂજા, આદિ અનેક બાબતો જણાવેલ છે. આ રીતના અવલાકનથા ડૉ. ગાંધી મહાશયે એકયતા સાધવાનું શી રીતે માની લીધું હશે લેખક માસ્તર ખૂબદ દ્લાઇએ ડૉ. ગાંધીએ કરેલ અવલાકનના મુખ્ય મુખ્ય મુદ્દાઓના સચાટ ખુલાસા કર્યા છે.

મૂર્તિ પૂજાના વિષય દ્રઢપણે સમજવા માટે કેટલાંક પુસ્તકામાં પ્રશ્નોત્તરી રૂપે લખવામાં આવે છે, પરંતુ આ પુસ્તકમાં મૂર્તિ પૂજાના નિષેધ કરનાર ડૉ. ગાંધીએ કહેલી હકિકત પ્રશ્નરૂપે અને લેખક મહા-શયે તેની કરેલી સમાલાયના ઉત્તરરૂપે હાઇ પ્રસ્તુત પુસ્તક સ્વયં પ્રશ્નાત્તરી રૂપે જ ખની ગયું છે. સ્વકલ્પીત પ્રશ્નોત્તરી કરતાં આપા-આપ પ્રશ્નોત્તરી રૂપ ખની ગયેલ આ પુસ્તકથી મૂર્તિ પૂજાના વિષય ખહુ જ સુંદર રીતે દ્રઢ થાય છે અને સત્યાસત્યના નિર્ણય થાય છે.

અખિલ ભારતવર્ષમાં એ સમય કયારે, આવે કે ભગવાન જિને-શ્વર દેવના અનુયાયી તરીકે કહેવાતા દરેક વર્ષ એક્સરતા પૂર્વ ક એક્સ સરખી જ આરાધના કરનારા ખને એવી શુભ આકાંક્ષા પૂર્વ ક મારૂં આ પ્રાફકથન સમાપ્ત કરે છું.

માગશીર્ષ શુકલપુર્ણિમા સં. ૨૦૧૧ જૈન ઉપાશ્રય-સિરાહી (રાજસ્થાન)

### પ્રસ્તાવના.

લેખકઃ—આચાર્ય દેવ–શ્રીચંદ્રસાગરસૂરીધરજ મહારાજ.

## ।। सकल-समीहितपूरक-श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथो विजयतेतमाम्।।

સકલ મ'ત્ર-ત'ત્ર-ય'ત્રાધિરાજરાજેશ્વર-શ્રીસિહ્વક-મહાય'ત્ર-સ્થિતિત્રકાલવિ શ્રી દેવ, ગુરૂ, ધમ'ને હુદયમાં ધારણ કરીને, અને વિશ્વજનમનાવાંછિતપૂરક-શ્રીશ'ખેશ્વર પાર્શ્વનાથને બહુમાન પુરસ્સર વ'દન કરીને આ મૂર્તિપૂજા નામની પુસ્તિકાની (દ્વિતીયાવૃત્તિરૂપે પ્રસિદ્ધ થતી પુસ્તિકાની) પ્રસ્તાવનાના અત્ર પ્રાર'ભ થાય છે.

## શ્રંથતું સાર્થ<sup>ે</sup>ક–નામ.

આ પુરિતકાનું નામ "મૂર્તિ પૂજા " છે. આ નામ બે શબ્દથી બનેલું છે. આ નામમાં એક શબ્દ મૂર્તિ છે, અને બીજો શબ્દ પૂજા છે. આ બન્ને શબ્દથી બનેલ સાર્થક નામ મૂર્તિ પૂજા પુરિતકાનું રાખેલ છે. વિશ્વમાં અન્ય દર્શનાના સંસ્થાપકાની, અન્ય મત-મતાંતરાના ઉત્પાદકાની, રાજ-મહારાજ-અમલદારાની, દેશનેતાઓની, દેશ માટે પ્રાણ સમર્પણ કરનારાઓની, અને જિનેશ્વર ભગવંતાની પણ મૂર્તિઓ-આકારા-સ્થાપનાઓ-ચિત્રા-અબીઓ પ્રતિબિંબો-પાળીયા વિગેરેને મૂર્તિ સ્વરૂપ વિદ્વજ્જન સમુદાય માને છે, સ્વીકારે છે અને આદર બહુમાનથી પૂજે છે-સત્કારે છે અને સન્માને છે. તા પછી આ મૂર્તિ ઓની જ પૂજા-દર્શન-વન્દન-સત્કાર સન્માન કરવાં ઉચીત છે; એ શા ઉપરથી સ્વીકારવું ? એ અત્ર પ્રાસંગિક પ્રશ્ન થાય તે સંભવિત છે, પરંતુ આ ઉપરિથત થયેલ પ્રશ્નનું સમાધાન સાહિત્યકારાએ અને જૈનશાસ્ત્રકારોએ સુંદર સરળ રીતિએ ક્રમશઃ પ્રસંગ પ્રકર્ણથી અને

ચાર નિક્ષેપાની વ્યવસ્થાથી નિર્ણીત કર્યું છે. પ્રથમતઃ પુસ્તિકાના નામમાં રહેલ શબ્દને પ્રસંગ પ્રકરણથી વિચારીયેઃ—

એક રામ શબ્દ અનેક પ્રસંગામાં અને અનેક પ્રકરણામાં વપરાય છે. જુઓ:--રામે લંકા લીધી, રામે પૃથ્વી નક્ષત્રીય (ક્ષત્રી વગરની ) કરી, આ ભાઈના રામ રમી ગયા, આગ્રા–દીલ્હીમાં દલાલાે રામ-રામ કરીને (કહીને) ગરાગને લંઇને વેપારી સામે બેસે છે; અને ચ્યાજે સખ્ત નાર્ણા ભીડ છે કે દશ રામે કાે**ઈ નાર્ણ** દેતું નથી. આ ઉપર જણાવેલા પ્રકરણાના ખધા પ્રસંગામાં સાહિત્યકારા પ્રકરણ પ્રસંગથી રામ શબ્દના જુદા જુદા અર્થ કરે છે. ક્રમશઃ વિચારા તા પ્રથમ પ્રસંગમાં દશરથના રામચંદ્રની ખીના છે, ખીજા પ્રસંગમાં પર-શુરામને ઉદ્દેશીને રામશબ્દ છે, ત્રીજા પ્રસંગમાં મરણ પામવાના પ્રસં-ગમાં રામ શબ્દ છે. ચાેથા પ્રસંગમાં રામ-રામ શબ્દથી બે ટકા દલાલીના નિર્ણય છે; અને અંતિમ પ્રસંગમાં દશ રામથી=દશ આના વ્યાજ નક્કી થાય છે. આથી કાઇપણ પ્રસંગ પ્રકરણમાં વપરાયેલ શ્રાષ્દ્રતે નિર્ણાત કરવાની સાહિત્યકારાની આ વ્યવસ્થા છે. એ જ રીતિએ શાસ્ત્રકારા પ્રસંગ પ્રકરણથી નક્કી થતા વાચ્ય પદાર્થીને વાચક શબ્દોથી વ્યવસ્થિત કરે છે. એટલુંજ નહિ પણ કાઇપણ દર્શનકારે જે રીતિને અપનાવી નથી એવી પદાર્થ નિશ્ચિત કરવામાં અનેક નિક્ષેપ કરવાની અને ઓછામાં ઓછા ચાર નિક્ષેપ કરવાની ગહન નિક્ષેષ વ્યવસ્થારૂપ નીતિ, રીતિને સર્વત્ત કથિત જૈનશાસ્ત્રકારાએ અપનાવી છે. અને શાસ્ત્રસ્થિત પદાર્થીને નિશ્ચિત કરવાની નિસેપાદિ વ્યવસ્થાને અપનાવનાર તે શાસ્ત્રકાર સામાન્ય કક્ષાના નથી, પરંતુ ચૌદ પૂર્વ ધર શ્રત કેવલી શ્રી આવશ્યકાદિ દશ સૂત્ર સ્થિત પદાર્થીના પરમાર્થ ને પ્રગટ કરનાર પૂજ્ય-નિર્યુ ક્તિકાર-મહર્ષિ-શ્રીભદ્રભાહ સ્વામીજી છે. કલિકાલ સર્વત્ર શ્રી હેચચંદ્રસૂરિ વિરચિત અભિધાન ચિંતામિ કાષમાં " श्रुत केविलनो हिषट् " આ પદ્મથી નીચેના અર્થ ધ્વનિત કરે છે. આથીજ જૈન દર્શનમાં આંગળીના વેઢે ગણી શકાય તેવા છ શ્રુત કેવલીઓ પૈકિના આ બ્રુત કેવલી પાંચમા છે. હવે આ મૂર્તિ પૂજા પુસ્તિકામાં મૂર્તિ ની પૂજા માટેનું કથન છે, તે પ્રસંગ પ્રકરહ્યુથી નિશ્ચિત થયું કે આ ગ્રંથમાં ત્રૈલોકયનાથ તીર્થ કરની વ્યવસ્થિત રીતિએ મૂર્તિ પૂજાની સિદ્ધિ કરી છે. અને જૈન શાસ્ત્રોમાં ચાર નિક્ષેપથી નક્કી કરવાની ત્રિકાલાખાધિત નિર્ણીત વ્યવસ્થા પણ છે. એટલે મૂર્તિ શબ્દથી જિનેશ્વર ભગવ તાની મૂર્તિ અને તેની પૂજા સંખધનું વર્ણન આ ગ્રંથમાં સુસ્પષ્ટ છે, અને તેથીજ આ ગ્રંથનું નામ મૂર્તિ પૂજા એ ગુણ નિષ્યન્ન સાર્થક નામ છે; તે ગ્રંથના નામને નીતિ રીતિથી હવે આપણે તપાસીએ.

## સ્થાપનાદિ નિક્ષેપની સત્યતા

મૂર્તિ વિષયક નામ—આકાર—દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચારમાંથી ફક્ત એક વ્યવસ્થિત થયેલ ભાવ પૂજ્યપણે નિશ્ચિત થયેં હોય તો તે મૂર્તિના નામાદિચાર પણ જરૂર પુજ્ય સ્વરૂપે જ માનવાના સ્વીકારવાના હોય છે. આ વાતને સુસ્પષ્ટ કરતાં બહુ શ્રુતધર—શાસનમાન્ય ન્યાયાચાર્ય શ્રીમદ્ યશાવિજયજી ઉપાધ્યાયજી મહારાજ સ્થાપના નિક્ષેપને પંચાંગી પ્રમાણે સિદ્ધ કરતાં દોઢસા ગાથાના સ્તવન પૈકી છ ઢાલ મધ્યે પ્રથમ ઢાલની ગાથા ૧૨માં જણાવે છે કે:—

## ેશુદ્ધ ભાવ જેહના છે તેહના, ચાર નિક્ષેપા સાચા; જેહમાં ભાવ અશુદ્ધ છે તેહના, એક કાચે સવી કાચારે જિં

આ ઉપરની ગાથામાં જે પદાર્થના ભાવ શુદ્ધ છે તેના ચાર નિક્ષેપાશુદ્ધ છે, પરંતુ જે પદાર્થના ભાવ અશુદ્ધ છે તે પદાર્થના એક ભાવ નિક્ષેપ કાચા હાવાથી સર્વ નિક્ષેપ અશુદ્ધ–કાચા સમજવા.

જે ભાવને અનુસરીને મૂર્તિ –( આકાર–સ્થાપના–ર્બિય–પ્રતિમા– પ્રતિબિંબ) બની હાૈય તે મૂર્તિ નાં દર્શન–પૂજન–સત્કાર–સન્માનાદિ સ્વરૂપે પૂજા પ્રવર્તે તેમાં નવાઇ નથી, કારણ કે જેહ મૂર્તિ વિષયક ભાવ સત્ય સાચા નિર્ણીત છે, તેના નામ, દ્રવ્ય, આકાર પણ સત્ય વ્યવહાર રૂપે પ્રવર્ત છે. એટલે સુરાસુર નરેન્દ્રોને પણ બહુમાન પુરસ્સર જે દેવાધિદેવ દર્શનીય—પૂજનીય—સ્તવનીય—સત્કાર સન્માનીય છે, તેજ દેવાધિદેવની મૂર્તિ, તેજ દેવાધિદેવનું નામ અને તેજ દેવા-ધિદેવનું જીવદ્રવ્ય પણ દર્શનીય—પૂજનીયાદિ ભાવે સામાન્ય માણસા માટે પણ પ્રવર્તે છે, અને શ્રહ્મા ધર્મને અતીવ દ્રઢીભૂત કરે છે તેમાં શ્રાંકાને સ્થાનજ નથી.

મૂર્તિ પૂજાના કદૃર વિરાધીઓના અને મૂર્તિ પૂજાના વિરાધને પ્રચાર સંખંધી મતના જન્મજ નહાતા તે અવસરે ત્રિકાલાખાધિત-અવિ-ચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી જૈનશાસનમાં જે પદાર્થના જેટલા નિક્ષેપા સંભવી શકે તેટલા અને ઓછામાં ઓછા ચાર નિક્ષેપની વ્યવસ્થા ચાલુ હતી. તે વ્યવસ્થા આગમ ગ્રંથાે વિગેરે જૈન સાહિત્ય ગ્રંથાથી સસ્પષ્ટ છે. અને તે પ્રાચિન વ્યવસ્થાને ખારમી સદીમાં થઇ ગયેલા મહાન જયાતિ-ધર. શ્રી કલિકાલ સર્વત્ર કે જેઓશ્રી અઢાર દેશમાં અમારિ પડહ વજડાવનાર, અમારિ પડહને અનુસરતી અનેક કાર્યવાહિઓને સિદ્ધ કરી બતાવનાર, પરમાર્હત શ્રી કુમારપાળ રાજ્યને પ્રતિબાધ કરનાર અને સાડા ત્રણ ક્રોડ ગ્રંથના રચયિતા શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય સુરીશ્વરજી ઐતિહાસિક સત્યને પ્રતિપાદન કરનારા હતા, તેઓશ્રી ત્રિષષ્ઠિ શલાકા પુરૂષ ચારિત્રના પ્રારંભમાં ચાર નિક્ષેપારૂપ નિર્મળ સત્યને રજા કરીને મંગળરૂપ નામ–સ્થાપના–દ્રવ્ય–ભાવ અરિહ તાની ઉપાસના કરીયે છીએ એમ જણાવે છે. અને તે સંખધતું વિસ્તૃત વિવેચન " મૃતિ પૂજાની પ્રાચિનતા અને સાથ<sup>6</sup>કતા '' નામના પ્રથમા પ્રથમ પ્રકરણમાં ત્રંથ સંપાદક પાતે પણ જણાવે છે. એટલે " नामाकृतिद्रव्य-भावैः" આ પ્રારંભિક પદ્મના પરમાર્થમાં કલિકાલસર્વન જણાવે છે કે—**ક્ષેત્રથી** પાંચ ભરત તથા પાંચ ઐરવત અને પાંચ મહાવિદે-હમાં અને કાલથી અનેક અવસર્પિણીમાં થઈ ગયેલ અનંત ચાેવિ-શીઓના–અનંત વીશીઓના તીર્થ કર ભગવંતાના તથા વિહરમાન ભગવંતાના, વર્ત માનમાં વર્ત તા વિહરમાન ભગવંતાના અને ભાવિમાં ચનારી અનંત ચાેવિશી-વીશીના તીર્થ કર-વિહરમાન ભગવંતાના સમાવેશ કરેલ છે, નામથી ભૂત-વર્ત માન ચાેવિશીના અને ભાવિ ચાેવિશીના શ્રી પદ્મનાભ તીર્થ કર આવતી ઉત્સર્પિ છા ચાેવિશીના પ્રથમ તીર્થ કર, આકૃતિથી તેમની મૃતિ હાલ ઉદયપુરમાં ચતુર્વિધ સંધ દર્શન-વન્દન-પૂજન કરી કૃતાર્થ થાય છે, દ્રવ્યથી તે પદ્મનાભના છવ કે જે આ અવસર્પિ છામાં થએલા શ્રીવીર વિભુના શાસનમાં શ્રેણિક તરીક થઈ ગયા અને વર્ત માનકાલે પ્રથમ નરકમાં નારકી પણેના છવ દ્રવ્ય હાય અને ભાવથી ભાવિમાં તે શ્રેણિકના છવ નરકથી નીકળીને તાર્ય કરરપે માતાની કૃક્ષિએ આવશે, જન્મ થશે, દીક્ષા લેશે, કેવલ-દ્રાન પામશે, તીર્થ સ્થાપશે અને માેલે જશે. એ પાંચ કલ્યાણક ભાવને અનુસરીને ભાવિત થશે. આ સમૃદિત પંચ ભાવ સ્વરૂપે એકજ ભાવની વિશુદ્ધતાથી સહચરિત નામ, આકૃતિ, દ્રવ્ય વિશુદ્ધપણે પૂજિત ખને છે, બન્યા છે અને બનશે એ નિવિવાદ સત્ય સ્વીકરણીય છે.

"નામાકૃતિo" એ પદ્યથી ખારમી સદીના અતિહાસિક સત્યને રજુ કરવામાં કલિકાલ સર્વને મૂર્તિ પૂજાની પરાપૂર્વની પ્રાચિનતા અને સાર્થ કતાને નિર્યુ ક્તિકાર—ભાષ્યકારાની ભવ્ય નીતિને પુનઃ પુરવાર કરી છે. અને તે મૂર્તિ પૂજાની પ્રાચિનતા અને સાર્થ કતાના પોષક જૈના-ગમ—સાહિત્યની કિલ્લેખંધી પર પંદરમી શતાબ્દિથી મંદ આક્રમણ શરૂ ચયું. કારણ કે તે અવસરે ગ્રંથલેખન કળાકુશળ લોંકાશાહના તથા તેના અનુયાયિઓના વિરાધ અલ્પજીવી હતા; પરંતુ સાળમી શતાબ્દીના અંતમાં અને સત્તરમી શતાબ્દિના મધ્ય કાલમાં મૂર્તિ પૂજા પ્રત્યે વિરાધના વિષમ વ ટાળાયા શરૂ થયા. અને તે વ ટાળાયાને વરેવિખેર કરવામાં વિરાધ કરનારે ઉપલક દ્રષ્ટિએ સ્વીકારેલા ખત્રીશ જૈન આગમ સ્થિત સાક્ષિપાઢાથી સ્થાપનાને પૂજનીય માનવા—મનાવવામાં દાઢસા ગાથાના સ્તવનની રચના શ્રીમદ્દ ન્યાયાચાર્ય ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિ-

જયજી મહારાજે કરી છે, અને સકલ સંઘની શ્રદ્ધાને તેઓશ્રીએ દ્રઢીભૂત બનાવી છે. આથી ગ્રંથનું મૃર્તિ પૃજા નામ એ નિક્ષેપની રીતિથી પણ વ્યવસ્થિત છે.

#### થ**ંથની વિશિષ્ટ**તા

મૂર્તિ પૂજા માટે ચાર નિક્ષેપની વાસ્તવિક વ્યવસ્થાને વિશેષાવશ્યકના કર્તા ભાષ્યકાર શ્રી જિનલદ્દગણિ ક્ષમાક્ષમણના શબ્દોથી સિદ્ધ કરી ખતાવવામાં, અને પુરવણીરૂપે પ્રભુ મહાવીરથી ક્રમશઃ ૪૪ ચુમ્માલીમી પાટે જેઓશ્રી શાસનના પટ્ધર છે, અને છઠ્ઠું ગુણ નિષ્પન્નનામ જેઓશ્રીના નામથી શરૂ છે, તે તપાગચ્છને ( પ્રથમ નિય્રંથનામ, ર ક્રાટિકનામ, ૩ ચન્દ્રગચ્છનામ, ૪ વનવાસી ગચ્છ, પ વડગચ્છ અને તે તે પછી છઠ્ઠું નામ તપગચ્છ) પ્રવર્તાવનાર પૂજ્ય શ્રીજગચ્ચન્દ્ર સ્રસ્થિરજી છે, અને તેઓશ્રીના શિષ્ય શ્રી દેવેન્દ્રસરીશ્વરજીએ ચત્યવંદન ભાષ્યથી ચાર નિક્ષેપની માન્યતાને વધુ સુદ્રઢ ખનાવી છે.

મૂર્તિ પૂજાની પ્રાચિનતા અને સાર્થ કતાની સિદ્ધિ માટે આ પ્રયંગા પ્રકરણ પહેલાના પૃ. ૧થી પૃ. ૧૨૧ સુધીનાં પૃષ્ઠો અનેકવિધ રીતિએ યુક્તિ, પ્રયુક્તિ, દાખલા દલીલાના લખાણમાં રાકેલાં છે. ચાર નિક્ષેપની વ્યવસ્થા વાંચકાના હૃદયમાં સુસ્થિત અને એ હેતુથી શંકા સમાધાનાથી અને વિશેષતઃ મૂર્તિ સંબંધના સ્થાપના નિક્ષેપની સાર્થ કતાને શાસ્ત્રીય પહિતથી વિશેષાવસ્થક, અનુયાગદ્દાર સત્રના સાક્ષિપાઠ વિગેરેથી તથા નામ નિક્ષેપને કલ્યાણમંદિરની ગાયાથી આદરણીય બીનાથી જણાવેલ છે. એટલું જ નહિં પણ અહિંસાના પરમાર્થને નહિ પીછાણનારાએ સ્થાપનાર્પ અરિહ તની પૂજામાં હિંસા બતાવે છે, અને અપૂજનીય માને છે તેવાઓને પણ હેતુ—સ્વરૂપ—અનુભધ હિંસાના સ્વરૂપ પ્રતિપાદનથી મૂર્તિ પૂજાની સાર્થ કતા અહિંસા સ્વરૂપે જણાવી છે. એટલું જ નહિં પણ સાથે સાથે એકાન્તવિધિ નિષેધ અને સ્યાદ્દાદ રહસ્યના પરમાર્થને શાસ્ત્રીય સાક્ષિપાઠાથી વધુ છણવટ કરીને મૂર્તિ પૂજાની

સાર્ય કતાને વધુ સિદ્ધ કરી બતાવી છે. આથી તીર્ય કર ભગવંતના ચાર નિક્ષેપા પૈકી એક એક નિક્ષેપાની વ્યવસ્થિતપણે પૂજનીયતા આ પ્રકરણમાં ઢામ ઢામ પ્રતિપાદન કરેલી છે.

પુજ્ય શ્રી તીર્થ કર દેવના નામ સ્થાપના દ્રવ્ય ભાવ એ ચાર નિક્ષેપને નહિં માનનારાએ અને વિરોધ પૂર્વક અવગણના કરનારાએ પૂ. શ્રી તીર્થ કર દેવોના પાંચે કલ્યાણકા પણ નહિંજ માની શકે, નહિં જ આરાધી શકે: અને સાથે સાથે તીર્થ કરોની કર્મ કાય ધર્મ કાય અને તત્ત્વકાય એ ત્રણ અવસ્થાના વિવેક પણ નહિંજ પામી શકે. મના–ધડંત કલ્પનાએ નિક્ષેપાને કહેવા વિચારવા પ્રચારવા લખવા એ પૂર્વાચાર્યીના વચનાના અનાદર કરવા સાથે અપલાપ કરવા જેવું છે. કારણ કે આ ગ્રંથમાં સંપાદક જે કાંઈ લખ્યું છે તે લખાણ પાતાની જવાયદારી અને જોખમદારી પર લખ્યું નથી, પરંત પૂર્વ મહર્ષિ-એોની વિરચિત પંચાંગી પ્રમાણ સાક્ષિપાઠથી પરવાર કરીને આપ્યું છે. અને ''પંચાંગી'' એતા સમય પુરૂષના અંગાે છે. અને તેને છેદના-રાએા દુર્ભ વ્યની કક્ષામાં મુકાય છે એમ પૂ. આત્મન્નાનિ શ્રી આનં દધનછ મહારાજના શબ્દો સ્વવિરચિત સ્તવનમાં અભ્યાસીએ માટે જણાવે છે. એટલું જ નહિ પણ આ ગ્રંથનું આલેખન કરવામાં અને મૃતિ પૃજા ના ક્રુંડર વિરોધોને લખીને તેની સામે પ્રતિકારરૂપે તે વિરોધોને નિસ્-સન કરવામાં પ્રત્યત્તરરૂપે આપેલાં સમાધાના પણ પૂર્વાચાર્યોના શ્લોક કથનાદિના સંદર્ભ ખતાવીને લેખક માસ્તર ખબ**ચંદભા**ઇએ **ગ્રંથની** વિશિષ્ટતા સ્પષ્ટ કરી ખતાવી છે.

આ આખા ત્રંથમાં જેના ( ડૉ. ગાંધીના ) નામથી વિરોધા જણાવ્યા છે તે વિરોધોને વાંચવામાં આવે અને લેખકે શાસ્ત્રીય પહિત્તિથી આપેલાં સમાધાના વિચારવામાં આવે તે વિવેક વાંચકને સ્પષ્ટ સમજાય એવું છે કે વિરોધ કરનારાને શાસ્ત્રીય જ્ઞાન નથી, અગર હલધરના ગાંઠીએ ગાંધી થવા જેવી અર્થાહીન વાતા કરે છે.

કારણ કે ડૉ. ગાંધી જે વાતના વિરાધ કરે છે તે ખીજા પ્રસંગમાં પોતે પાતાની મેળે તે વિરાધને કમુલ કરે છે. એટલે વાસ્તવિક વિરાધો નથી પણ નરી અત્રાનતાનું દિગૃદ્ધાન છે.

સંપાદકે એક એક વિરાધની સામે પૂર્વાંચાર્યોના સાક્ષિપાઠા પ્રત્યુત્તર રૂપે રજી કર્યા છે, છતાં તે પ્રત્યુત્તરાનું લખાણ જેને માનવું નથી તેને અજ્ઞાનતા વગર ખીજી કાઇ કલ્પનાને સ્થાનજ નથી.

આ ગ્રંથના સંપાદક–લેખકની ભૂલ ખતાવીને પ્રાતઃસ્મરણીય સત્રકાર–લાષ્યકાર–નિર્યુક્તિકાર–ચૂર્ણિકાર અને શાસ્ત્રકારોની ભૂલ ખતાવવા જેવું વિરાધ કરનારે લગભગ મિથ્યાભિનિવેષનું દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે.

## ઐતિહાસિક સત્ય

આ ત્રંથમાં શ્રદ્ધાને અત્રપદ આપવામાં આવેલ છે. અને ઠામ-ઠામ તે શ્રદ્ધા અતીવ દ્રઢીભૃત ખને તેવાં ઐતિહાસિક સત્યાે રજી કર્યાં છે. સકલ ઐતિહાસિક સત્યાે પૈકી સકલ સમીહિત પૂરક શ્રીશં ખે-લ્વર પાર્શ્વનાયજીની મૂર્તિ સંખંધનું વર્ણન—વિચાર—આચાર ધર્મને વધુ દ્રઢીભૃત ખનાવે છે. પ્રભૂ શ્રી વીર સંવત, વિક્રમસંવત, શકસંવત, ઈસુસંવત અને તે સિવાયના અનેકવિધ સંવતના પ્રારંભ થયા નથી તેવા ભૂતકાળમાં (ગતઉત્સિપિંણીમાં) થઈ ગયેલા શ્રી દામાદર તીર્થ કરના સમયમાં શ્રી શંખેલર પાર્શ્વનાથની મૂર્તિને આષાઢી શ્રાવક ભરાવે છે. આ અવસપિંણીના ર૩મા તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વનાથના ગણધર થનાર તે પ્રતિમાને કેમ ભરાવે છે? કેવી રીતે અંજનાદિ પ્રાણુ પ્રતિષ્ઠા કરાવે છે? અને નવમા વાસુદેવના સમયમાં જરાસંઘ સાથેની લડાઈમાં પરાજયની પરંપરાને અનુભવનાર શ્રી કૃષ્ણુ વાસુદેવ તે પ્રતિમાને કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરે છે? કેવી રીતે પૂજે છે? તે પ્રતિમાના સ્નાત્ર જલથી જરાસંઘ મુકેલ જરા રાક્ષસીને કેવી રીતે ભગાડી મૂકે છે? અને તે પ્રતિમાનું શ્રી શંખેલર પાર્શ્વનાથ નામ કેવી રીતે સથાપન

યાય છે? આ બધા હિતહાસ શ્રવણ કરવાથી, વાંચવાથી, વિચારવાથી અને પરિશીલન કરવાથી જરૂર મિચ્યાત્વના ઘનઘાર વાદલ વિખેરાઇ જાય છે. પુરુષાદાનીય શ્રી પાર્શ્વનાથના એક હજારને આઠ નામ થયેલાં છે, તે નામથી વિભૂષિત થયેલ પ્રતિમાઓ જાદે જાદે સ્થળે વિદ્યમાન છે. અને તે પ્રતિમાઓના દર્શનાદિ કરણીઓ કરીને અનેક ભવ્યાત્મારૂપ ચતુર્વિધ સંઘકલ્યાણ સાધી શકે છે. ગત ચાવીસીના શ્રી દામાદર તીર્થં કરના સમય સાથે સંકળાયેલા મુખ્ય અતિહાસિક સત્યને રજી કરતાં બીજાં અનેક અતિહાસિક સત્યોને પૂર્વાચાર્ય આ નીચેના પદ્યમાં રજી કરે છે.

## गौडीव्रामे स्थंभने चारुतीर्थे जीरावल्यां पत्तने छौद्रवाल्ये । चाणारस्यां चापि विख्यातकीर्ति, श्रीपार्थ्वेश नौमि शंखेश्वरस्थम्॥१॥

આ પદ્યતો ભાવાર્થ નીચે મુજબ છે:—ગૌડી ગ્રામના મંડનભૂત શ્રી ગોડી પાર્ધાનાથને, શ્રી સ્થં ભનપુરના (ખંભાતના) શ્રી સ્થં ભન પ્રાર્ધાનાથને, અણુહિલપુર પાટણુ નજિદક શ્રી ચારૂપતીર્ધાપતિ શ્રી પાર્ધાનાથને, શ્રી જરાવિલ ગ્રામના શણુગાર ભૂત શ્રી જરાવિલ પાર્ધાનાથને, શ્રી પાર્ચાનાથને, શ્રી પાંચાસરા—કાકા—શામલાદિ અનેક નામધારી શ્રી પાર્ધાનાથને, શ્રી લૌદ્રવા ગામના અલંકાર ભૂત શ્રી લૌદ્રવા પાર્ધાનાથને, વ્યવન—જન્મ અને દીક્ષા એ ત્રણ કલ્યાણુકાથી વિભૂષિત શ્રી વાણુરસી નગરીસ્થ શ્રી પાર્ધાનાથને અને સ્વર્ગ—મૃત્યુ તથા પાતાલ લોકમાં જેઓની કીર્તા પ્રસિદ્ધ છે અને પાર્ધાનામનો યક્ષ અધિષ્ટાયક છે જેને એવા શ્રી શંખેસર તીર્થના તીર્ધપતિ શ્રી શંખેસર પાર્ધાનાથને ત્રિકરણ યાંગે હું નમસ્કાર કરૂં છું.

પ્રાચિન સ્તોત્ર સંગ્રહ નામના ગ્રંથમાં ઉપરતા ભાવાર્થ રહેજે સમજાય તેવા શ્લાક વાંચકની દ્રષ્ટિ સન્મુખ વાંચવા માટે, વિચારવા માટે, અને એતિહાસિક સત્યની શોધ કરનાર અભ્યાસીને જૈનશાસન માન્ય મૃતિની જરૂરીયાત અને મૃતિના દર્શન-વન્દન-પૂજન-સન્મા-

નાદિ અનિવાર્ય આવશ્યક સ્વીકારવાની ભલામણ કરે છે. એટલું જ નહિં પણ ઐતિહાસિક સત્ય શાધક—સુવિવેક—અભ્યાસીઓને બાધિ- બીજના લાભાર્થે, પ્રાપ્ત થયેલ બાધિબીજના ટકાવાર્થે, વન્દન—પૂજન—સત્કાર—સન્માનાદિ તથા વિશિષ્ટ લાભાર્થે, દ્રવ્ય—ભાવ વિદનોના વિવેકાર્થે, અને તે સર્વ વિક્ષોને વિદારણ કરીને નિરૂપદ્રવ સ્થાનભૂત શ્રી પરમપદ પ્રાપ્તિ અર્થે, પ્રભુ પ્રતિમાની (પ્રભુ આકૃતિ—પ્રતિબિંબ—આકાર—મૂર્તિ-સ્થાપના છબીની) પણ આવશ્યકતા સ્વીકાર્યા વગર ચાલે તેમ નથી અને આ વાતને ચૈત્યવંદન ભાષ્ય અને " અરિહંત ચેઠ્યાણં" ઇત્યાદિ સ્ત્રો સમર્થન કરે છે.

#### સત્યનું પરીક્ષણ

ઘડીયાળ વસ્તુનું નામ ખાલવા સાથે તે ઘડીયાળ પદાર્થના આકાર, તે ઘડીયાળ નામના પદાર્થમાં વપરાએલ લાખાંડની તાંબાની કાચની હીરાની સઘળી સામગ્રીઓફપ દ્રવ્ય અને નિયમિત અવસર જણાવતી ચાલુ ઘડીયાળરૂપ ભાવ એ ચારે વિભાગ નજર સન્મુખ ઉપસ્થિત થાય છે. સેંકડા પદાર્થોના ચિત્રામાંથી "ઘડીયાળનું ચિત્ર લાવા" આવું કહેનાર શિક્ષકના માંઢાથી શબ્દા નીકળતાંની સાથે વિદ્યાર્થી ઘડીયાળનું ચિત્ર રજી કરે છે. શિક્ષક પાતાની ઘડીયાળ ખાસ્સામાંથી કાઢીને વિદ્યાર્થીને ખતાવે છે, અને ખતાવતાં માંય પર પત્થર સાથે અથડાવાથી કુંટે છે (કાચ ભાંગે છે), કાંટા જીદા પડે છે. ઘડીયાળના સામાન વેર વિખેર થાય છે તે અવસરે પણ વિદ્યાર્થી ઘડીયાળ કુંટી એમ કહે છે પણ "કાચ કુંટયા લાખંડના ભાગર થયા " વિગેરે માલતા નથી. કુંટલી ઘડીયાળના ભાગર લેઇને જતા વિદ્યાર્થીને પુછે તા પણ તે કહે છે કે—

" ભાંગેલી ઘડીયાળ ઠીક કરાવવા જાઉં છું." એમ કહે છે પણ ઘડીયાળ સિવાય બીજા શબ્દના વપરાશ કરતા નથી. આ**યી** ઘડીયાળ રૂપે નથી એવી ઘડીયાળની સઘળી સામગ્રીને ઘડીયાળ **ચ**નાસ દ્રવ્ય તરીક મોલે છે, અને પ્રચારે છે. બાળક પણ સત્ય પદાર્થને માલવામાં, લખવામાં, સમજવામાં, સમજવામાં, વ્યવહાર પ્રસિદ્ધ સત્ય પદાર્થીના અપલાપ કરી શકતા જ નથી, કારણ કે પદાર્થની પરીક્ષા કરવામાં તે છાકરા ઉત્તીર્ણ થયા છે. ભાંગી ગયેલ ધડીયાલની વેરવિખેર સામગ્રીઓને ધાતુના ભંગાર, અને કરન્સી બે કની નાટને કાગળના ટુકડા કહેવા એમાં જેટલી મૂર્ખાત છે તેના કરતાં વધુ મૂર્ખાઇ પ્રભુપ્રતિમાને પાષાણુના ટુકડા કહેવામાં છે; કારણ કે આવું મુર્ખાઇ ભરેલું બાલનાર, લખનાર એ બાળક જેટલી પણ પરીક્ષણ શકત વગરના છે.

વ્યવહારિક સત્યાનું પરીક્ષણ કરવાની છુદ્ધિ પણ પ્રમળ પુન્ય પ્રભાવે પ્રાપ્ત થાય છે. આથી જ પ્રભુ પ્રતિમાને પાષાણુના ટુકડા કહેવાની-લખવાની બાળ ચેષ્ટાઓ વિરામ પામશે ત્યારે જ શ્રી ગાડી પાર્શ્વનાથની ગંભીર બીનાઓ, શ્રી સ્થંભન પાર્શ્વનાથની અવિહક આરાધના કરનાર નવાંગી વૃત્તિકાર શ્રી અભયદેવ સૂરિજીની આશ્ચર્ય-ચિકત ઘટનાઓ, દરેક દરેક જિનમંદિર, તીર્થાની સ્થાપના-પ્રતિષ્ઠાદિ અવસરે જેઓનું નામ શાસનમાં અતીવ પ્રસિદ્ધ પામેલ છે તે શ્રી જરાવલિ પાર્શ્વનાથના પવિત્ર પ્રસંગો, શ્રી ચારૂપ તીર્થપતિના શિલાલેખ સ્થિતસાહિત્ય-સંદર્ભો, અને પાટણ, વાણારસી, શંખેશ્વર તીર્થના મહિમાવંત પ્રસંગો વાંચવાનું-વિચારવાનું, પરિશીલન કરવાનું સૌભાગ્ય જરૂર સાંપડશે. જે સુવિવેકિયોના હૃદયમાં શાસનમાન્ય શ્રદ્ધાના વેગ અસ્ખલિત વહ્યાં કરે છે, તેવાઓને આ અતિહાસિક સત્યાલંબનથી વિચારજીવન અને વર્ત્તન જીવન અતીવ પગભર બને છે.

#### સત્યના અપલાપ

મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ કરવા એટલે જૈનશાસનના સધળા માન્યતાઓના અને આરાધનાઓના વિરાધ કરવા જેવું છે. એકલાં સત્ર માનનારા વર્ગે મૂર્તિના પ્રસંગા કાઢી નાખીને ગણધર ભગવંતને પણ

અમે નથી માનતા એમ પરવાર કરી આપ્યું છે. એટલે પ્ર. ગણધર ભાષિત સત્ર અર્થના અપલાપ છે. જૈન શ્વે. મૂ. પૂજક સંધના પ્રાણભૂત સાહિત્ય પૈકી રામાયણની રસભરી કથાએ કહેવી છે, પાંડવ ચરિત્રના પ્રસંગાથી હજારાની જનતાને આકર્ષવી છે. શ્રીપાલ ચરિત્રનું ્યાપ્યાન કરીને પ્રભ માર્ગનું પ્રદર્શન કરવું છે: પરંતુ સત્યના અપલા**પ** કરનારાઓને મૂર્તિ પૂજાના પ્રસંગાને કાઢી નાખવા છે અગર મૂર્તિના રથાને મુનિના નામને ગાઠવીને સાહિત્યકારાના સાહિત્યનું ખુન કરવાનું ંધાેર પાતક કરતાં પણ શરમાતા નથી. કારણ કે સત્યનાે અપલાપ કરવામાં બીજું ત્રીજું મહાવત જાય છે તે તેઓને સમજાતું નથી. હવે સત્યના અપલાપની પરંપરા તપાસીએ : " પરમાત્માની ઉપાસના માટે જડ પદાર્થોની કંઇપણ જરૂરીયાત નથી. " " આવા આવા વિરાધી સર પ્રથમ મહમદ પેગમ્બરે તલવારના બળે પ્રચાર્યો અને ધર્માં ધતાના કારણે મંદિરા મૃતિયોના તેણે નાશ કર્યો. પરંતુ સત્યના અપલાપરૂપે તે વિરોધી સુરતા પ્રવેશ હિંદુસ્થાનમાં ન હતા, અને પંદરમી શતાબ્દિ ્સુધી સંપૂર્ણ પરમાત્માની ઉપાસના માટે મૂર્તિ પૂજાદિ વિધાન આરાધનાે\* અસ્ખલિત ચાલુ હતાં. શ્વૈતાંબર જૈના બે પ્રકારના દેવ માને છે અને તેથી અરિહત શરીરધારો દેવ તથા સિંહ એ શરીરરહિત દેવ છે. લગભગ પંદરમી શતાબ્દી સુધી મૂર્તિ પુજાદિ વિધાના અને આરાધના અખંડ રહ્યાં: પરંતુ લેાંકાશા લહિયાએ સત્યના અપલાપ કેમ કર્યો ? ે કેવા પ્રસંગમાં કર્યો ? અને તે વિરાધનું સમર્થન તેના સમયમાં નહિ (લાંકાશાહના સમયમાં નહિં) પણ તેની પછી તેના અનુયાયીઓએ કર્યું છે, તે " મૂર્તિ વિરાધકાના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ " એ નામનું પ્રકરણ બીજું પૃ. ૧૨૨ થી પૃ. ૧૭૫ સુધીનું લખાણ અતીવ મનનીય ેહાવાથી વાંચકા વાંચવાની સાથે સત્યના અપલાપ કરવાનું ધાર પાતક સ્વીકારવા હરગીઝ તૈયાર થશેજ નહિ. એટલું જ નહિ પણ લેાંકાશા પછી પણ તેના અનુયાયિઓએ મૂર્તિ પૂજાની માન્યતાને વધુ વેગ પણ **આ**પ્યા છે.

ખીજા પ્રકરણની શરૂઆતમાં સાળમી સદીના પ્રારંભમાં લોંકા-શાહે મૂર્તિ સંબંધના વિરાધ કેમ કર્યા ? કેવા પ્રસંગમાં કર્યા ? આ ખન્ને પ્રશ્નોના સમાધાન સાથે વિરોધ કરનારની જીવન વ્યવસ્<mark>થા ક</mark>ેવી છે ? તે સમયમાં શાસનમાન્ય આચાર્યો કયા કયા છે ? વિરાધ કરનાર *લાં*કાશા તે લેખક નહિ પણ લહીયા હતા અને તેમને જ્ઞાન પણ નજીવું હતું વિગેરે ખીનાઐાના પ્રકાશ પાડીને ગ્રંથની મહત્તા વધારી છે. જે શતાબ્દિમાં (સાળમી શતાબ્દિમાં ) નવીન ગ્રંથાની રચના થયેલી છે, યવતાના હુમલાએા, રાજ્યએના આક્રમણા, અન્યમતાવ-લં ખિયોના કાળા કારમા જુલ્મોને હઠાવીને શાસનનું રક્ષણ કરનારા અનેક આચાર્યો હતા તેવા સમયમાં લેાંકાશાની વિરાધી વાતા આગી. મ્માના પ્રકાશની જેમ અદ્રશ્ય જેવી ભાસતી હતી. લેાંકાશાન**ં અ**ધ અતુકરણ કરનારને સાળમી સદીના પ્રસંગા સ્પષ્ટ રીતીએ માલુમ નથી 🕏 લાંકાશાએ મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ કરીને સાથે સાથે શાસનમાન્ય સત્ય માન્યતાએાના પણ અપલાપ કર્યો છે, જેની નોંધ જૈન યુગ માસિકના વર્ષ મ મું અ ક ૧-૨-૩-૧૦ જોવા અને પુરવણીરૂપે યતિ કેશવજીનુ મુંબઇ સમાચારતું લખાણ અને અજ્ઞાન-તિમિર-ભારકર પૃ. ૨૦૩ વાંચવું, વિચારવું.

લોકાશાના સત્યના અપલાપરૂપ મૂળ વિરોધને બાજી પર મુક્કાને મંદિર બાંધવાના, મૂર્તિઓ ભરાવવાના અને પ્રતિષ્ઠા કરાવ્યાના ઉદલેખો પણ માજીદ છે. સત્યના અપલાપરૂપ પાપમાંથી બચવા માટે અકબર પ્રતિબાધક વિજયહીરસૃરિજી પાસે, હેમવિમલ સૃરિજી પાસે, અને શ્રી આનંદવિમળ સૃરિજી પાસે સેંકડા સાધુ સમુદાય સાથે દીક્ષાઓ થઇ છે એમ ઇતિહાસ સાક્ષી પૂરે છે. લોંકાશા માટે વધુ પડતું લખાણ તેમની ક્રીર્તિ વધારવા માટે લખનારાઓ ઉન્માર્ગના આશ્રય સાથે સત્યના અપલાપ કરનારા છે. લોંકાશાના મત માટે એકથી ૨૮ લગભગ શ્રંથા છે તે વાંચવાથી વિવેકાઓને

રમખ્ટ માલમ પહે છે કે સત્યના અપલાપ સિવાય બીજું કંઈ તેઓએ કર્યું નથી. કારણકે કહેવું છે કે અમારે સૃત્ર સિવાય ખાનવું નથી, તો મૂર્તિ પૂજાના પ્રસંગોને વાસ્તિવિક રીતિએ અપનાવનારા જનશ્વે મૂ અપાયોર્યાના સાહિત્યને સ્પર્શ માત્ર કરવા તે તમારી માન્યતાના હિસાએ નુકશાનકારક છે, છતાં તમે તે સાહિત્યના લખાણના દુરપયાગ કરીને મનગમતા ગાળા ગળડાવા તેમાં સત્યના અપલાપ છે અને સત્યનું ખૂન છે. અગીઆર અંગના પાઠી જમાલી તે એક સિદ્ધાંતના અપલાપ કરવાથી નિન્હવ બને છે તા મૂર્તિ પૂજા સંબંધમાં અનેક વિધાના—વિચારા અને અનુષ્ઠાનાના વિરાધ કરના-રાઓ નિન્હવ બને તેમાં નવાઈ શી? માટે સત્યના અપલાપથી અસંખ્યકાષ દૂર રહેવામાં સજ્જનતા છે.

મૂર્તિ પૂજાના ઇતિહાસ સાથે આ અવસિષ ણીના થઈ ગયેલા ચોવીસ તીર્થ કરોતો, તેઓના તીર્થ સંબ ધતો, અને ગત ચોવીસીઓનો તથા ભાવિ ચોવીસીઓનો ઇતિહાસ સંકળાયેલા છે; છતાં તે અવસરે જૈનશાસન માન્ય ઐતિહાસિક સત્યના અપલાપ કરવા અગર અતિહાસિક સત્યને છોડી દેવાની ધૃષ્ટતા કરવી તે સત્યના અપલાપ છે એટલે શાસનમાન્ય સત્યનું ખૂન છે. એટલું જ નહિ પણ અર્થ કહેનારા તીર્થ કર ભગવ તાની, સત્રકારાના સત્રાની, ભાષ્યકારાના ભાષ્યની, નિર્યુ ક્તિકારાની નિર્યુ ક્તિઓની, ચૂર્ણિ કારાની ચૂર્ણિ ઓની, વૃત્તિકારાની વૃત્તિઓની, અને સમસ્ત સાહિત્યકારાની મર્યાદાના ભગ કરીને ખધા પૂજ્ય મહર્ષિઓની અવગણના કરવાનું ધારપાતક મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ કરવામાં છે. આ પુરિતકાના પૃ. ૩ જા ઉપર ઢા. એન. કે. ગાંધીના વિરાધ તાંધ્યો છે, તે વિરાધ કરનાર ઢા. ગાંધી શાસન માન્ય નિર્લેપાના પરમાર્થયા ખિચારા અજાણ અને અજ્ઞાની છે. આથી નિર્લેપાના પરમાર્થને નહિં પીછાણુવાથી હૃદયની વરાળ કાઢવામાં કિલબ્ટ કલેશની ઉદીરણા કરીને શાસનમાન્ય સર્વ મહર્ષિઓ

પર અણુછાજતા શબ્દોથી હુમલા કર્યા છે. અભિનિવેશ મિથ્યાત્વની પકડવાળા તે ગાંધીએ નોંધાવેલા તે સમસ્ત વિરાધામાં નીચે મુજબના શ્રાપ્દ પ્રયોગો કર્યા છે. જેવા કે " નિક્ષેપાનું ઉપર ચાટીયું જ્ઞાન, શ્રપ્દના મન માન્યા નિક્ષેષ કરવા, જિનાત્તાની ઉપેક્ષા, અધ્યશ્રદ્ધાદિ" અનેક– વિધ શબ્દો નવાજને પાતાની જાતને આળખાવે છે અને પાતાના જીવનને ભારે કરે છે તે તદ્દન દયાજનક છે. ત્રીજા પાના પરના વિરોધ પછી પણ આ પુસ્તિકામાં ઠામ ઠામ વિરોધોને ઉપર જણાવેલ વ્યક્તિના નામયી વાંચ્યા વિચાર્યા ત્યારે સ્પષ્ટ શબ્દોમાં કહેવું પડે છે કે તે ખધા શબ્દો પાતાના જીવનપ્રત્યે લાગુ પાડીને અધ શ્રહ્માના વેગમાં જિનાગ્રાની ઉપેક્ષા નહિંપણ જિનાગ્રાના ઇરાદાપૂર્વક લંગ કરીને સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના કદાગ્રહમાં ચકચુર ખનીને સ્પષ્ટ પ્રગટ સૂર્યને નહિં દેખવામાં ઘુવડ જેવી દશા ભાગવી રહ્યા છે. વિરાધ કરનારના વિરાધાની સામેના સમાધાના વિવેકપૂર્વક વાંચે તે જરૂર તે વિરાધા અલ્પજીવી છે અને અલ્પજીવી રહેશે એમ સમજાયા વગર નહિં જ રહે. કારણ કે મૂર્તિ પૂજા પુસ્તકના સંપાદક પ્રત્યેના આ વિરાધા નથી પણ તે વિરાધ સત્રકાર મહર્ષિઓ ના લખાણ પ્રત્યેના જ છે અને તેમના પ્રત્યેના ગંદા પ્રચાર છે, તે વિવેકિ વાંચકે અને વિરાધ કરનારે સમજવું જોઇએ. સંપાદક તા પાતાની જવાબદારી–જોખમદારી લખાણમાં રાખી નથી, પરંતુ શાસન માન્ય મહર્ષિઓના વચતોને सपरत કरी छे.

આ પુરિતકાના પ્રથમ પ્રકરણ પૃ. ૧ થી પૃ. ૧૨૧ સુધીના પૃષ્ઠોમાં મૂર્તિ પૂજાની પ્રાચિનતા અને સાર્થ કતાની સિદ્ધિ શાસ્ત્ર પાઠોથી સિદ્ધ કરી છે. બીજી પ્રકરણ પૃષ્ઠ. ૧૨૨ થી પૃ. ૧૭૫ સુધીના પૃષ્ઠોમાં મૂર્તિ પ્રત્યે અણગમા ધરાવનારાઓનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ વાંચ-વાથી વિરાધની વાસ્તવિકતા સ્પષ્ટ થાય છે. ત્રીજી પ્રકરણ પૃ. ૧૭૬ થી પૃ. ૧૯૭ સુધીના પૃષ્ઠોમાં જૈનાગમાનો આશ્રય લઇને સ્ત્રાદિ

પાઠામાં કેવા ફેરફાર કર્યો છે ? મૃતિ વિષયિક પાઠા ખત્રીસ સત્રામાં છે કે નહિંતે સંખધનું વાસ્તવિક અજ્ઞાન વિરોધકાનું કેવું હતું ? સત્ર માનનારાઓ નિર્યું કિત-વૃત્તિ આદિના આધારા કેવી રીતે માને છે ? સત્ર સિવાય ટળા માનવામાં પણ કેવી ભીંત ભૂલનારા છે ? ટળ્યા માનવામાં મૂર્તિ પૂજાના સ્વીકાર કેવા રીતે કરાયા છે? અમા-લખ રૂષિએ હિંદી અતુવાદમાં સૂત્ર–અર્થના કેવા અપલાય કર્યો છે ? વિગેરે વિગેરે અનેક ખીનાઓના સંદર્ભ સમજનારને માલુમ પહે છે કે નિન્હવપણાને છાજતી ચેપ્ટાએ મૃતિ વિરોધકાએ કરી છે.

અને છેલ્લા ચોથા પ્રકરણના પૃ. ૧૯૮ થી પૃ. ૨૨૨ પૃષ્ઠામાં '' સત્યનું સંરક્ષણ કરવાની અનિવાર્ય જરૂર છે" એ ભાવને અનુ-સરતું બધું લખાણ છે. મૂર્તિ પૂજાના વિરોધકા પાતાના ગુરૂની પ્રતિ-કતિએા, પાદુકાએા વિગેરે કૈવા પ્રસંગમાં કૈવું કૈવું માતે છે તે સંખંધતું લખાણ ફાટાઓ (ચિત્રા) સાથે રજી કર્યું છે. અંતિમમાં જિનપ્રતિ• માની વાસ્તવિક માન્યતા-પુજ્યતા-દર્શનીયતા વિગેરે ભાવાને સમજાવી શાંક તેવા સત્રાદિની સાક્ષી સાથેતું સ્તવન આપેલું છે. આ ગ્રંથને સાદ્યંત વાંચનારા–વિચારનારા જરૂર મૂર્તિ પૂજાના વિરાધથી વિરામ પામીને તે મૂર્તિ પૂજા પ્રત્યે આદરવાળા થશે એજ એક શલેચ્છા.

a.

વસંતપંચમી ઠે. શ્રી સિદ્ધચકારાધનતીર્થ આગુમાદ્મારક-આચાર્યું ફેવેશ-ગુરૂવર્ય-ખારાકુવા, દહેરા ખડકો ક્રીચ્યાનન્દ્રસાગરસૂરી ધર ચરેણા-મુ. ઉજ્જૈન (મધ્યભારત) રવિંદ સેવક ચંદ્રસાગર

ગારી ગ્રામના ઉપાશ્રયની એક દીવાલની ગાખમાં સ્થા. સાધુ હર્ષ ચન્દ્રજની મૂર્તિના આ ફાટા છે.

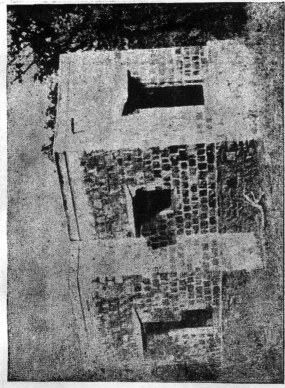


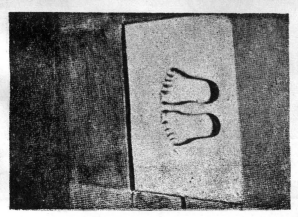
पाताना अरुनी डेवा अडार No. Pr 00 3 2 ता करा साचा समल

કઈ સ્થા. સાધુ સાધ્વી દૂર-દૂરથી દર્શન કરવા આવે છે. અને स्थानीड कारत लें।ड नालीयेराहिथी पूजा अने सर्ववन्द्रन डरे छे.

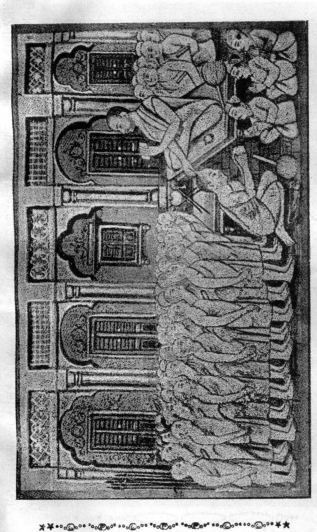
परमें कर्ती भूति निष्टि मानवावावा समाक.

परमेश्वरनी मूनि नही मानवावादी स्था. सभाज पीताना स्त साधु साष्तीयानी हैना प्रधारे पुन्न हरे छ





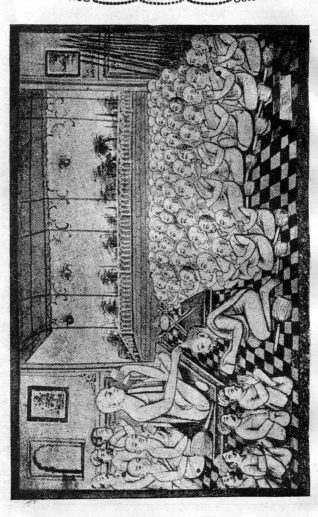
ભરતપુરમાં સ્થા. આરજિયાં ઇન્દ્રાજીનું સમાધિ મંદિર અને તેની અંદર પાષાશ્રુમય પાદુકાના આ ફેાટુ છે.



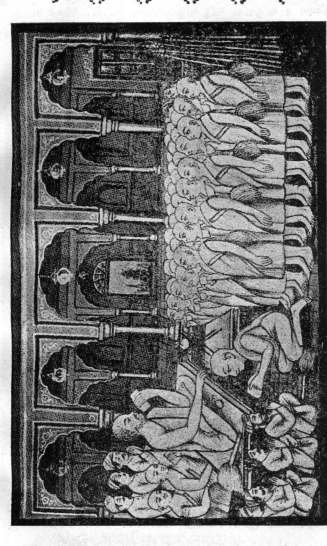
शिष्यसमुद्दाय साथे बीं आमतती नैन हीसा धारणु अरी रहा। छे. श्रीमतिऋषि, अध्यमतिऋषि, त्याहिओ त्याग करी आयार्थश्रीनी पासे बीं अभतना प्रजय हानापि,

## 0000 forestered forestered from

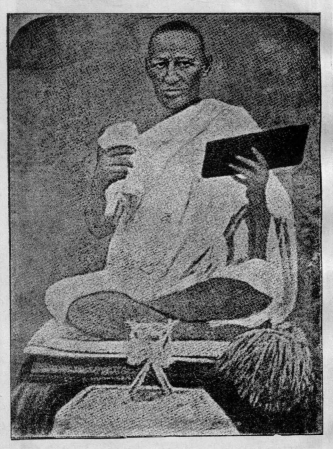
જૈતાચાય શ્રી **આનન્દવિમલસૂરિ** અતે મહાપાષ્યાય શ્રીવિદ્યાસાગર**૭** (સં. ૧૫૯૭) સ વેગર્ગી, ઉત્રવિહારી પ્રકાણ્ડતપરવી મહાન્પ્રભાવિક



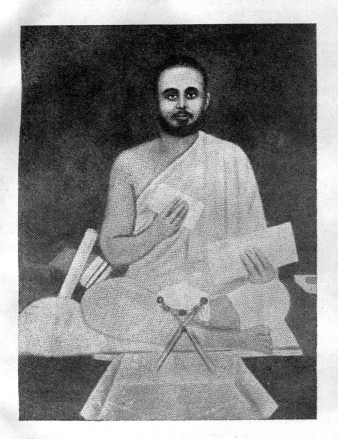
લાકામતના પૂજ્ય આવત્દર્ષિ ભાજા ભાજા જાય <mark>આદિ</mark> પોતાના શિષ્યોની <mark>સાથ</mark> લાકામતને છોડી આચાર્ય°શ્રીની પાસે કરી જૈનદીક્ષા સ્વીકાર કરી રહ્યા છે. ગણિ વિદ્યાસાગરજીએ પણ કઈ સાકામતિઓને જૈનદીક્ષા દીધી હતી. સમાટ અકુખર પ્રતિસાધક-જ**ાત્**ગુરુ જૈના<mark>ચાય શ્રીવિજયહીર સુરીશ્યર</mark> મહારાજ



લી કામતાધિષતિ પુજ્ય મેધજીરવામી પીતાના શિષ્ય સમુદાયની સાથ લોકામતના ત્યાગ કરી આચાર્ય શ્રીના ચરણ-કમલામાં યુનઃ જૈનદીક્ષા શહણ કરી રહ્યા છે. તે સમય મુધી તા લોકામતના તમામ સાધુ મુઠપત્તિ હાથમાં રાખતા. પંજાબ કે સાધુમાર્ગી સાધુ શ્રીભુટેરાયજીએ વિ. સં. ૧૯૦૩ માં મુહપત્તિના ડાેરા ત્રાડયા અને વિ. સં. ૧૯૧૨ માં ગણિવર શ્રીમણિવિજયજી મ. ની પાસે જૈનદીક્ષા લીધી.



ગિલ્વિવર શ્રી ખુદ્ધિવિજયજ મહારાજ. તેમના પરિવારમાં આજે પ્રાય: ૪૫૦ સાધુએા અને સૈંકડાં સાધ્વિએા વિદ્યમાન છે. પંજાય સાધુમાર્ગી સાધુ મૂલચન્દજીએ સં. ૧૯૦૩ માં મુહપત્તિના હારા ત્રાહી વિ. ૧૯૧૨ માં સંવેગી દીક્ષા લીધી.



પૂજ્યપાદ ગણિવર શ્રીમાન મુક્તિવિજયજી મહારાજ.

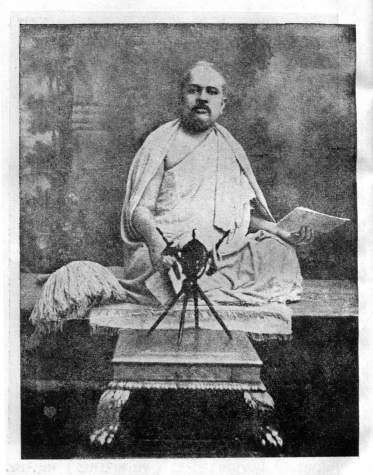
પંજામી સાધમાર્ગી સાધુ વૃદ્ધિચંદજીએ સં. ૧૯૦૩ માં મુહપત્તિના ડારા ત્રાડી વિ. સં. ૧૯૧૨ માં સંવેગી દક્ષિા લીધી.



પુજયપાદ શાન્તમૃતિ મુનિ શ્રી વૃદ્ધિ विજયજ મહારાજ.



પૂજ્યપાદ શ્રી विજયાન દસ્રિજ ( આત્મારામછ) મહારાજ.



આચાર્ય દેવ શ્રી અજિતસાગર સુરિધરજી મહારાજ.

જન્મ સં. ૧૯૩૨

कैनहीक्षा १८६०

સ્વર્ગવાસ ૧૯૭૭ મુનિ મહારાજશ્રી રત્નવિજયજ મહારાજ.

दुंढेंडे हीक्षा सं. १८४२



મુનીરાજશ્રી મુનીશ્રી

ગ્રાનસુંદરજ મહારાજ ગુણસુંદરજ મહારાજ

## મૂર્તિ-પૂજા

પ્રકરણ ૧ લું

મૃતિ પૂજાની પ્રાચિનતા અને સાથઉકતા.

## ચારનિક્ષેપા—

नामाकृति द्रव्यभावैः पुनतस्त्रि जगन्जनम् । क्षेत्रे काले च सर्वस्मिन्न, ईतः सम्रुपास्महे ॥१॥

આ શ્લાકમાં પરમ ઉપકારી, કલિકાલ સર્વજ્ઞ, આચાર્ય ભગવાન શ્રીમદ્ હેમચંદ્રસૃરિધરજી મહારાજ ફરમાવે છે કે:-

" સર્વ'કાલમાં અને ક્ષેત્રમાં" નામ--આકૃતિ-દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચારે સ્વરૂપ વડે ત્રણ જગતના જનાને પવિત્ર કર-નારા શ્રી અરિહ તાની અમે ઉપાસના કરીયે છીયે. આ શ્લાકમાંથી તાત્પર્ય એ નીકળે છે કે– કાઇપણુ ટાઇમ કે કાઇપણુ ક્ષેત્ર (સ્થાન) ત્રણ લાકમાં એવું નથી કે અરિહંત પરમાત્માની ઉપાસના માટે નામ–આકૃતિ–દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચારે નિક્ષેપાઓ પૈકી એક પણુ નિક્ષેપાની નિષ્ફળતા હાય, અર્થાત્ એ ચારે નિક્ષેપાઓ અરિહંત પરમાત્માની ઉપાસના માટે સફળ છે. આ ચારમાંથી એક પણુ નિક્ષેપાની અવગણના એ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિને રાકનાર અને પ્રાપ્ત થયેલ સમ્યક્ત્વના નાશ કરનાર છે. કાઇપણુ વસ્તુનું સ્વરૂપ જાણવા માટે સામાન્ય પણું એાછામાં એાછા ચાર નિક્ષેપા અવશ્ય કરવામાં આવે છે. તે આ પ્રમાણે:—

- ૧ નામ નિક્ષેપ–વસ્તુના આકાર કે ગુણુ કંઇ નહિ, માત્ર વસ્તુનું નામ તે 'નામ નિક્ષેપાે' કહેવાય છે.
- ર સ્થાપના નિક્ષેપ-ગુણ રહિત પરંતુ નામ સાથે આકાર તે સ્થાપના નિક્ષેપા કહેવાય છે.
- ૩ દ્રવ્ય નિક્ષેપ—વસ્તુના નામ અને આકાર તથા અતીત અને અનાગત (ભૂતકાળ અને ભવિષ્ય કાળ) ગુણે સહિત, પરંતુ વર્તમાન ગુણે રહિત તે દ્રવ્ય નિક્ષેપા કહેવાય છે.
- જ ભાવ નિક્ષેપ-વસ્તુના નામ-આકાર અને વર્તમાન ગુણે સહિત તે ભાવ નિક્ષેપા કહેવાય છે. જેમ:—

नाम जिणा जिण नामा, ठवण जिणा पुण जिणिद पिडमाओ। दन्व जिणा जिण जीवा, भाव जिणा समवसरणथ्या ।।

શ્રી જિનેશ્વર દેવાનાં શાંતિનાથ વિગેરે નામા તે નામ જિન કહેવાય છે. તે પરમાત્માની પ્રતિમાએ તે સ્થાપના જિન કહેવાય છે.

તીર્થ કર નામ કર્મ આંધ્યું હાેય એવા શ્રી તીર્થ કર પરમાત્માના જીવ તે દ્રવ્ય જિન કહેવાય છે.

સમવસરણમાં ધર્મોપદેશ આપવા માટે બિરાજમાન સાક્ષાત્ શ્રી જિનેશ્વર દેવ તે ભાવજિન કહેવાય છે.

મૂર્ત્તિ પૂજા પુસ્તકની પ્રથમાવૃત્તિના અવલોકનકાર ડૉ. એન. કે. ગાંધી સ્થાનકવાસી જૈન સમાજના " જૈન સિદ્ધાંત" માસિક વર્ષ ૮: સ. અંક ૮૭ એાગષ્ટ ૧૯૫૪ ને પાને ૨૨૩ થી અવલોકન શરૂ કરતાં લખે છે કે:—

" નિક્ષેપાનું ઉપર ચાટીયું જ્ઞાન લઇને ગમે તે શબ્દના મનમાન્યા નિક્ષેપા કરીને પાતાની ઇચ્છા મુજબ, વીતરાગની શુદ્ધ આજ્ઞાની ઉપેક્ષા કરીને, અધ શ્રદ્ધામાં તણાઇને વીતરાગની અહિંસા, સંયમ, તપ, ધર્મ ક્યા આજ્ઞાને વિરાધી પક્ષ ગ્રહણ કરીને સમકિતી થવાતું નથી. તેમજ તે ખરી લકિત નથી."

શ્રીમદ્ જગચ્ચંદ્ર સૂરિ કે જેમને આયંબિલતપના પ્રભાવથી ચિતોડના રાણુએ વશ થઈ "તપા" એવું બિરૃદ આપ્યું. અને તે રાણુની સભામાં દિંગબરાચાર્યો સાથે વાદ કરતાં હીરા પેઠે અલેદ રહ્યાથી જેમને " હીરલા જગચ્ચંદ્ર સૂરિ" એવું પણ બિરૃદ રાણાશ્રીએ આપ્યું હતું. તેમના શિષ્ય દેવેન્દ્રસૂરિ મહારાજાએ આવશ્યક સૂત્રની ચૂર્ણિ, નિયું ક્તિ, અને ભાષ્ય વિગેરે સિહાંતામાંથી અતિ સંક્ષેપમાં ઉદ્ધરી चैत्यवंदन माष्य નામે ગ્રંથ બનાવ્યા. તે ગ્રંથમાં તે મહાપુર્વે नाम जिणा जिणनामા એ શ્લાક દ્વારા જિનેશ્વર દેવના ચાર નિક્ષેપા દર્શાવ્યા. એ રીતે જિનેશ્વર દેવના ચાર નિક્ષેપા

કહેનારને ડા. ગાંધી નિક્ષેપાનું ઉપર ચાટીયું જ્ઞાન કહી-વીતરાગની શુદ્ધ આજ્ઞાના ઉપેક્ષક—અંધ શ્રદ્ધાળુ અને વીત-રાગની અહિંસા—સંયમ—તપ ધર્મ રૂપી આજ્ઞાના વિરોધ પક્ષ શ્રહણ કરનાર તરીકે માની સમકિતી નહિ થવાનું દર્શાવે છે. ડા. ગાંધીએ કહેલી આ હિકિકત અને ત્યારખાદ તેઓએ કહેલી હિકિકત આ પુસ્તકમાં દર્શાવી તેનું સમાધાન કરીયે છીયે તે વાંચી વાંચકા વિચારે કે આજ્ઞાના ઉપેક્ષક—અંધ શ્રદ્ધાળુ આજ્ઞાના વિરોધી અને સમકિત પ્રાપ્ત નહિ કરનાર કાેણ છે?

ढ्वे निक्षेपानुं स्वरूप विशेषपर्षे विचारीये:—

ग्रानुयान सूत्रमां ४ह्यं छे हेः—

जथ्यय जं जाणेज्जा, निख्खेवं निख्व वे निखसेसं;
जथ्य विय न जाणेज्जा, चउक्कगं वे तथ्य.

અર્થ-જિહાંજે વસ્તુમાં જેટલા નિક્ષેપા કરવાનું જાણે ત્યાં તે વસ્તુમાં તેટલા નિક્ષેપા કરે. જે વસ્તુમાં અધિકા-નિક્ષેપા કરવાનું નહિ જાણી શકે તે વસ્તુમાં ચાર નિક્ષેપા તે અવશ્ય કરે.

તેમાં પ્રથમ નામ નિક્ષેપાનું સામાન્યથી લક્ષણ કહે છે.

पज्जायाज्य भिधेयं, ठिअमण्यत्थे तयत्थ निखेक्खं । जाइच्छिअं च नामं, जाव दव्वं च पाएग. ॥

શ્રી વિશેષાવશ્યક. ગાથા-૨૫

અસલ વસ્તુના પર્યાયાથી જેના વ્યવહાર ન થાય, મૂળ શબ્દના અર્થથી બીજા અર્થમાં સ્થિત, મૂલ અર્થથી નિરપેક્ષ, યાદિવ્છિકપણે સ્થાપન કરેલ એવું અને ઘણું કરીને જ્યાં સુધી દ્રવ્ય હાેય ત્યાં સુધી રહે તે નામ કહેવાય છે.

જગતમાં કાઇ મનુષ્ય યા પ્રાણી અગર વસ્તુમાં ત્રશુ પ્રકારે નામ રખાય છે. નામ રાખવાના પ્રકાર આ ત્રશુ સિવાય ચાંથા કાઇ નથી. નામ સિવાયની કાઇ વસ્તુ હાઈ શકે જ નહિ. કારશુ કે કાઇને સંબાધવાને યા તા કાઇનું કથન કરવામાં નામની આવશ્યકતા તા રહે જ. એટલે સિદ્ધાંતકારે નામનું નામનિક્ષેપના સ્વરૂપથી વર્ણન કર્યું છે. ઉપ-રની ગાથામાં અતાવેલ ત્રશુ પ્રકારના નામાનું વિસ્તૃત વર્ણન આ પ્રમાણે સમજવું.

- (૧) જેમ મહાવીર નામ કાઇ બીજી વસ્તુમાં યા કાઇ અન્ય મનુષ્યમાં દેવામાં આવે છે. પરંતુ સિદ્ધારથસુત-ચર-મતીર્થં કર ઈત્યાદિ પર્યાયવાચક નામથી તેને બાલાવાય નહિ. કકત તે નામવાળી વ્યક્તિના શરીર સંખંધી ધર્મના "મહાવીર" નામમાં ઉપચાર કરવામાં આવે છે, અને તે નામવાળી વ્યક્તિનું શરીર માત્ર એક "મહાવીર" સાંકેતીક શબ્દથી જ બાલાવાય છે. (પણ તે વ્યક્તિને સિદ્ધારથસૂત-ચરમ-તીર્થં કર ઈત્યાદિ તેના પર્યાયોથી ન બાલાવાય). વળી એ મહાવીર નામ સફભાવથી (ખરા અર્થથી) તો ચરમતીર્થં કર સિદ્ધારથ સૂત શ્રી વર્દ્ધમાન સ્વામીમાં જ હાય, અને અમુક વ્યક્તિમાં તો તે મહાવીર નામના અર્થની અપેક્ષા રહિત કેવળસાંકેતીક જ હાય એ પહેલા પ્રકારના નામના તાત્પર્ય.
- (૨) મહાવીર-વર્દ્ધમાન-સિદ્ધારથસૂત-ચરમતીર્થં કર આદિ પર્યાયવાચક નામાની સાર્થકતા પૂર્વક જે નામ ભગ-

વાન મહાવીરમાં હતું તે બીજા પ્રકારના નામના તાત્પર્ય.

(3) યદચ્છાથી એટલે ગમે તેવું અર્થ વિનાનું હોય તેવું પણ કાેઇનું નામ કરાય તે પણ નામ કહેવાય છે. જેમકે હિત્થ–કવિત્થ વિગેરે. એ ત્રીજા પ્રકારના નામના તાત્પર્થ.

આ ત્રણે પ્રકારા નામના સમજવા માટે સંક્ષેપમાં કહી શકાય કે:—જે નામ અન્ય વસ્તુઓમાં સ્થિત હાઈ તેના પર્યાયવાચી બીજાં નામને નહિ જણાવે તે પહેલા પ્રકારનું નામ.

જે ભાવ વસ્તુઓના નામ (અર્થાત્ પર્યાયોના નામ) ચાલ્યાં આવે છે તે બીજા પ્રકારનું નામ.

આપણી ઇચ્છાપૂર્વક હરકાઇ 'નામ' રાખી લેવું તે ત્રીજા પ્રકારનું નામ. અહિં સ્ત્રકારે નામનિક્ષેયાના લક્ષણમાં પ્રથમ ત્રણ પ્રકારના નામાની વ્યાખ્યા કરી તેના રફાટ કર્યા તેનું કારણ એજ છે કે આ ત્રણે પ્રકારના નામાના ભાવ જુદા છે. એટલે અક્ષર સમુહથી તયાર થયેલા કાઈ શબ્દ અનેક વસ્તુના વાચક છે પરંતુ તે શબ્દ બાલવાથી સરખી નામ વાચક વસ્તુઓના નિક્ષેયા સરખા ન કહી શકાય. પણ દરેકના નામાદિ નિક્ષેયા અલગ છે. જો એ ખ્યાલમાં ન રાખવામાં આવે તો સરખી નામવાચક વસ્તુઓના નિક્ષેયામાં હેય—ત્રેય—ઉપાદેયના વિવેક ચૂકી જવાય. કાઈ એક નામવાચક વસ્તુના ભાવ નિક્ષેયા ઉપાદેય છે. એટલે તેના ચારે નિક્ષેયા ઉપાદેયપણે ગ્રહાય. પરંતુ તે જ નામની કાઇ અન્ય વસ્તુ કે જેના ભાવ જીદા છે એટલે હેય છે તેના નામાદિ નિક્ષેયા અને ઉપાદેયભાવવાળી વસ્તુના નામાદિ નિક્ષેયા એક માની લયે તે અનર્થ થય.

જેમકે કાઇનું "અરિહંત" એવું માત્ર (ઉપરાકત ત્રણુ પ્રકારા પૈકી) પહેલા પ્રકારવાળું નામ છે. તે વ્યક્તિ સદા-ચારથી બ્રષ્ટ છે. તેના નામ નિક્ષેપા અને જેઓ ચાર ઘાતી કર્મક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી તીર્થં કર નામ કર્મના ઉદયે સમવસરણમાં બીરાજમાન થયેલ પરમાત્મા "અરિહંત" ના નામ નિક્ષેપો એ બન્ને નામ નિક્ષેપા જુદા છે. પહેલા પ્રકારની વ્યક્તિના નામ નિક્ષેપો હેય છે, કારણ કે તે માણસના ધ્યેય પૂર્વંક તે નામ કાઈ પણ લેવા કે સાંભળવા ખુસી નથી. કેમકે તેના ભાવ નિક્ષેપો અશુદ્ધ છે. અને બીજા પ્રકારની વ્યક્તિ કે જે ગુણે કરીને અરિહંત છે તેના નામ નિક્ષેપો (તેના ધ્યેય પૂર્વંક લેવાતું નામ) પૂજનીય રમરણીય છે. કારણ કે તેના ભાવ નિક્ષેપા પૂજનીય છે. એ રીતે તે અન્નેમાં બાકીના ત્રણ નિક્ષેપા પૂજનીય છે. એ રીતે તે

માટે ભાવ નિક્ષેપાને ખ્યાલમાં રાખી નામ-સ્થાપના અને દ્રવ્ય નિક્ષેપાનું વર્ણન કરતું જોઈએ.

ચાહે એક સંજ્ઞાવાળી અનેક વસ્તુ હેાય પરંતુ જેના અભિપ્રાયથી નક્ષેપા વિચારીયે તેના જ તે નિક્ષેપા કહેવાય.

જે જે વર્લુસમુદાય (અક્ષર સમુહથી તૈયાર થયેલ શબ્દ) અનેક વસ્તુના વાચક છે. પરંતુ સરખા નામવાચક વાળી અનેક વસ્તુઓના ચારે નિક્ષેપા લિજ્ઞલિજ્ઞ જ થાય છે. માટે સમજનું જોઈએ કે:—

સંકેતિત નામનું ઉચ્ચારણ જે વસ્તુના અભિ-પ્રાયથી થયું હોય, તે નામ સાંભળવા હારા મનને જે વસ્તુના બાધ કરાવે તે નામ તે જ વસ્તુના નામ નિક્ષે-પાના વિષય સમજવા એઇએ.

કાઇ માણસ સીમંધર સ્વામિનું 'સીમંધર નામે સ્મરણ કર્યા કરતા હાઇ તેને કાઇ માણસ એમ કહે કે એ નામે તારૂં કંઇ કલ્યાણુ થવાનું નથી. કારણ કે મારા છાકરાનું ય સીમંધર એવું નામ છે. ત્યારે તે મૂખે માણસને સમજાવલું પડે કે સીમંધર નામનું ઉચ્ચારણ જે મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં વિચરતા વિહરમાન જિનને ઉદ્દેશીને છે. એટલે એ ઉદ્દેશે કરાતું સીમંધર નામનું સ્મરણ-યા ઉચ્ચારણ સીમંધર વિહરમાન જિનના બાધ કરાવે છે. નહિ કે તે નામવાળા તારા છાકરાના ! તું તારા છાકરાને ઉદ્દેશીને 'સીમંધર-સીમંધર' એમ ગમે તેમ ખૂમા પાડે તા પણ તારૂં તેમાં કંઇ આત્મકલ્યાણુ નથી. ખન્નેનું ઉચ્ચારણુ એકજ નામથી છે, પરંતુ અભિપ્રાય ખન્નેના ભિન્ન છે. એ રીતે અરિહંતના નામને અંગે પણ વિચારલું.

ડા. ગાંધી લખે છે કે:—' પરંતુ ચારે નિક્ષેપામાં અરિક તને સર્વ નિક્ષેપાના સર્વ વિવેચનમાં મુકવામાં આવે તો ફક્ત ભાવ નિક્ષેપો પૂજનીય છે." આ હિસાએ મી— ગાંધી, અરિક તના નામ–સ્થાપના અને દ્રવ્ય એ ત્રણે નિક્ષેપા અપૂજનીય કહે છે. એટલે અરિક તના નામ નિક્ષેપાની વ્યાખ્યા સ્વકલ્પનાનુસાર નીચે મુજબ કરે છે.

" નામ અરિહ ત—(૧) ગુણ વગરના કાઇ માણસ દેવ કે કાઇ પ્રાણી અરિહ ત હોય તે પૂજનીય નથી.

(ર) અરિહંતને જે નામ સંજ્ઞા હોય જેમકે " અરિહંત " એવું ભાવવાચક નામ અથવા વિશેષ નામ શ્રી રૂષભ્રનાથ અરિહંત તે પૂજનીય છે."

ડાં–ગાંધીએ આ રીતે બન્ને પ્રકારના અરિહંતોનો નામ નિક્ષેપો ભેળસેળ કરીને ગુણ વગરના માત્ર અરિહંત નામના પ્રાણી કે મનુષ્યાદિના નામનિક્ષેપાને રૂપલનાથાદિ અરિહંતના નામ નિક્ષેપાના લેદ (પ્રકાર) માં ગણી લીધા છે. પણ સમજનું જોઈ એ કે–અરિહંતમાં નામ અરિહંતની વ્યાપ્યા કરવી હાય ત્યારે કેવલજ્ઞાન પામી સમવસરણમાં બિરાજમાન અર્દન્-કેવલી–તીર્થં કર–પરમાત્માને ઉદ્દેશીને જ અરિહંતનો નામ નિક્ષેપો વિચારવાના હોય.

અર્થની અપેક્ષા રહિત માત્ર સંકેતિક અરિહંતને અહેંન્-તીર્થં કર એવા અરિહંતના નામાદિ નિક્ષેપામાં ગણી શકાય જ નહિ. જે અરિહંતના ભાવ નિક્ષેપા આપણે સ્વીકારવા છે તે જ અરિહંતના નામ નિક્ષેપાની વ્યાખ્યા અહીં કરવાની છે. અન્ય કાઇ ગુણ વગરના દેવ કે પ્રાણી કે વસ્તુનું નામ અરિહંત હોય તેના નામ નિક્ષેપામાં ભેળસેળ થઈ શકે નહિ.

મહાત્મા ગાંધીજીનું કથાનક ચાલતું હાય ત્યાં વક્તા વારંવાર મહાત્મા ગાંધીજી કે માહનલાલ કરમચંદ ગાંધીજી એમ નહિ બાલતાં ફક્ત "ગાંધીજી" એટલા શબ્દના ઉચ્ચારણ પૂર્વક જ વક્તૃત્વ ચલાવે છે. જગતમાં ગાંધીજી" તો ઘણાય છે પરંતુ શ્રોતાવર્ગ સમજે છે કે અહિયાં "ગાંધીજી"

એટલે મહાતમા ગાંધી માહનલાલ કરમચંદની વાત છે. જેથી તેમાં અન્ય ગાંધીઓની હિકકતના ખુલાસા કરવાની જરૂરીયાત રહેતી જ નથી. એ ટાઈ મે સલામાંથી કાઇ એમ કહે કે ગાંધીજી પ્રશંસનીય કહી શકાય જ નહિ. કારણ કે અમુક અન્ય માણસ પણ ગાંધીજીની અટક વાળા છે, તેનું જીવન પવિત્ર નથી, માત્ર ગાંધીજી બાલવાથી તે પણ સાથે ગણાઇ જાય છે. માટે એમ બાલા કે ગાંધીજીના બે લેદ (૧) મહાતમા ગાંધી સિવાયના ગાંધીજી એવી અટકવાળા તે ગાંધીજીનું નામ. (૨) મહાતમા ગાંધીજી એવી અટકવાળા તે ગાંધીજીનું નામ. (૨) મહાતમા ગાંધીજી તેમનું ગાંધીજી નામ. આ રીતે ગાંધીજીના નામના બે લેદ ગણાય. આવી રીતે નામના લેદા પાડવાનું કહેનારને તે વખતે સલાજના એમ જ કહે કે તારૂં ડહાપણ રહેવા દે. જરા લાન રાખ કે આજે કયા વ્યક્તિને ઉદ્દેશીને "ગાંધીજી" બાલાય છે કે તું સમજ્યા વિના ગાંધીજી શબ્દમાં મહાતમા ગાંધીજી સિવાય બીજાનું ય ગાંધીપણું લેળસેળ કરી રહ્યો છે.

એ રીતે ડાં. ગાંધીને અરિહ તના નામ નિક્ષેપા અપૂજનીય કૈરાવવા છે એટલે જ નામ અરિહ તની વ્યાપ્યામાં લેળસેળ કરી નાપ્યું છે એને આગળ જતાં જણાવ્યું છે કે અરિહ તના ફકત લાવ નિક્ષેપા પૂજનીય છે, પણ સમજલું એઈએ કે:—

અરિહંત–મહાવીર આદિ નામના આદર કરવા વડે તીર્થ કરાના જ આદર કરાય છે. એટલે કદાચ અરિહંત–મહાવીર એ નામા બીજી વસ્તુઓમાં હાય તા પણ બાધક નથી. કારણ કે જે જે વસ્તુના અભિ- પ્રાયથી નામનું ઉચ્ચારણ થાય<sup>ે</sup>તે તે વસ્તુએાનાે જ બાેધ કરાવવામાં નામ ઉપયોગી છે.

એટલે એ ध्येयने अनुसक्षीने "नाम जिणा जिणनामा" શ્રી જિનેશ્વર દેવાનાં શાંતિનાથ વીગેરે નામા તે " નામજિન " કહેવાય છે, એમ કહ્યું તે ખરાખર છે. જો એ પ્રમાણે નામ જિનની વ્યાખ્યા ન થતી હોત તો લાેગસ્સ સૂત્રમાં જે ચાવીસે તીર્થ કરનાં નામ લઈ ને સ્તવના કરી છે તે નિરર્થ ક કરત. જિનેશ્વરના નાંમ ઉચ્ચારણના સ્પષ્ટપણે ઇન્કાર ન કરી શકાય એટલે ડા. ગાંધીએ એક યુક્તિ ઉપસ્થીત કરી કે "નામજિન કહ્યું તે નામ સંગ્રા છે. કુક્ત નામ નથી." એટલે તેઓનું કહેલું એમ છે કે જિનેશ્વરનું જે નામ છે તે નામ નિંક્ષેય ન કહેવાય. નામ સંજ્ઞા અને નામ એ અન્તેને તેઓ અલગ ગણે છે. વાંચક વિચારે કે નામ સંજ્ઞા-નામ કે નામ નિક્ષેપ એ બધું વસ્તુતાએ કંઇ ભિન્ન નથી. જે જે પદાર્થ વસ્તુરૂપે એક ચીજ છે, તેની સંજ્ઞા સમજવાને માટે વર્ષ સમદાયના નિક્ષેપે કરીને સમજવું તેનું નામ નિક્ષેપ છે. એટલા માટે નામ સંજ્ઞા-નામ કે નામ નિશેપને બિન્ન બિન્ન કચારે ય પણ મનાય નહિ. લાેગસ્સનું બીજું નામ "નામ સ્તવ" કહેવાય છે. ડાે. ગાંધીના મત પ્રમાણે નામ જિનને નામ નહિ માનતાં સંજ્ઞા મનાતી હોત તો લાેગસ્સનું નામ પણ નામસ્તવને બદલે સંગ્રાસ્તવ કહેવાત. પણ એમ નથી.

જુઓ ભક્તામર સ્તાત્રમાં શ્રી માનતુંગ સૂરિમહારાજ શું કહે છે. આપાદકષ્ટ્ઠ સુરૂ શૃંખલવેષ્ટિતાંગા, ગાઢ ખૃહિન્નિગઢ કાૈટિનિઘૃષ્ટજંઘાઃ ત્વન્નામ મન્ત્ર મનિશ મનુજાઃ સ્મરન્તાઃ સદ્યઃ સ્વયંવિગતખન્ધ ભયાભવન્તિ ॥ અર્થ-પગથી માંડીને ગળા પર્યંત માટી સાંકળા વડે બાંધ્યાં છે અંગા જેમના એવા અને અત્યંત માટી બેડી-એમની અણીયા વડે નિઃશેષણે ઘસાતી છે જંઘાઓ જેમની એવા પણ તમારા નામ રૂપ મંત્ર (ऋषभाय नमः) ને નિરંતર સ્મરણ કરનાર મનુષ્યા તત્કાળ પાતાની મેળે વિશેષ ગયું છે બધનનું ભયજેનું એવા થાય છે.

વળી કલ્યાણ મંદિર સ્તાત્રના કર્તા કહે છે કે:— આસ્તામચિન્ત્ય મહિમાજિન! સંસ્તવસ્તે, નામાપિપાતિ ભવતા ભવતા જગન્તિ; તિવા તપા પહેત પાન્થ જનાજ્ઞિ દાઘે, પ્રીણાતિ પદ્મસરસઃ સરસાેડનિલાેડપિ.

અર્થ – હે જિને ધર! અચિત્ય મહિમાવાળું તમારું સ્તવન દ્વર રહા. તમારૂં નામ લેવાથી ત્રણ જગતનું ભવ (સંસાર ભ્રમણ) થકી રક્ષણ કરે છે. ગ્રીષ્મ રતામ કરાવરના દંડા તાપ વડે પીડાયેલા મુસાકરાને કમળ વાળા સરાવરના દંડા પવન પણ ખુશી કરે છે, અર્થાત્ દંડા પવન મુસાકરાને ખુસી કરે તા પછી પાણીની શી વાત ? તેમ તમારૂં નામ માત્ર પણ ભવભ્રમણ મટાડે તા પછી સ્તવનના મહિમા શું વર્ણવવા ? મતલખકે તમારૂં નામ સ્મરણ ઘણા મહાત્મ્યવાળું છે. ઉપરાક્ત લોકામાં આચાર્ય શ્રીએ એ માત્ર નામનું જ મહાત્મ્ય દર્શાવ્યું. પણ એમ ન કહ્યું કે તારી નામ સંજ્ઞા આવા મહાત્મ્ય વાળી છે. માટે નામ સંજ્ઞા અને નામ નિક્ષેપાને અલગ ગણી જિને ધર દેવના નામ નિક્ષેપાને અપૂજનીય કહેવા તે મિથ્યા છે અને મુખ્ય જેનાને ફાસ-લાવવાની માત્ર વાળ્યળ છે.

હવે સ્થાપના નિક્ષેપનું સ્વરૂપ વિચારીચે:---

સ્થાપનાનું લક્ષણઃ—

जंपुण तयत्थसुत्रं, तयाभिष्पाएणतारिसागारं; कीरइ व निरागारं, इत्तरिमयरं वसाठवणा ॥२६॥

( વિશેષાવશ્યક )

અર્થ-વળી જે તે શબ્દના મૂળ અર્થથી શુન્ય અને તે મૂળ વસ્તુના અભિપ્રાયથી તે વસ્તુના જેવા આકારવાળું અથવા તેવા આકાર વિનાનું થવાય તે ઈત્વર—અલ્પકાલિક અને યાવત્કથિક એમ બે પ્રકારે સ્થાપના જાણવી. ૨૬

જે વસ્તુમાં અરિહંતની સ્થાપના કરાય તે સ્થાપના અરિહંત કહેવાય છે. તે સ્થાપના અરિહંતના શબ્દના અર્થથી રહિત હોય પરંતુ તે સદ્દભૂત અરિહંતના અભિપ્રાયથી તેના આકારવાળી મૂર્તિ–ચિત્ર વગેરમાં હોય, અને તેવા આકાર રહિત તે સ્થાપના અક્ષ વિગેરમાં હોય; તેમાં ચિત્ર અક્ષ વિગેર ઇત્વર અલ્પ કાલિક સ્થાપના અને નંદી ધર દ્રીપના ચૈત્ય પ્રતિમા વિગેર યાવત્કથિક સ્થાપના છે. આગમમાં કહ્યું છે કે "સ્થીતિમાં રહે તે સ્થાપના " આ સર્વનું તાત્પર્ય એ છે કે જે વસ્તુ અરિહંતાદિના જે અર્થ તેનાથી શુન્ય હોય અને તે અરિહંતાદિની બુદ્ધિથી તેના આકારવાળું અથવા તેના આકારવાળું ન હોય તે થાડા કાળ સુધી અથવા યાવત્કથિક કાળ સુધી સ્થાપાય તે 'સ્થાપના' કહેવાય છે.

वणी स्थापना क्षक्ष्णवाणी गाथा ४६ छे— यत्तु तदःश्ये वियुक्तं, तदःभि मायेण यच्चतत्करणि॥ लेप्यादि कर्मं स्थापनेति, क्रियतेऽल्पकालंच. તાત્પર્ય—જે જે નામ નિક્ષેપના લક્ષણથી સિદ્ધસ્વરૂપની વસ્તુઓ છે તે વસ્તુઓના ગુણાથી રહિત માત્ર તેના સદશ્ય આકૃતિ અલ્પકાળ માટે યા તો યાવત્કાલને માટે લેખ્યાદિક દશ પ્રકારમાં કરીને તે વસ્તુને સમજવી તેને સ્થાપના નિક્ષેપ રૂપે મનાય છે.

એટલે કે જે નામવાળી વસ્તુના સદશરૂપની આકૃતિથી અથવા અસદશ રૂપની આકૃતિથી મનમાં તે વસ્તુના બાધ થાય તે તે વસ્તુના સ્થાપના નિશ્નેપના વિષય સમજવા.

સ્થાપના દશ પ્રકારની આ પ્રમાણે સમજવી.

૧ કાષ્ટ્રમાં ૨ ચિત્રમાં ૩ પત્રઆદિમાં ૪ લેપકર્મમાં ૫ ગુંથણીમાં ૬ વેષ્ટન કિયામાં ૭ ધાતુના રસપૂરણમાં ૮ અનેક મણીના સમુહમાં ૯ ચંદ્રાકાર પાષાણમાં ૧૦ કાેડીમાં. આ દશ પ્રકારામાંથી કાેઈ પણ પ્રકારમાં સ્થાપના સ્થાપવી. વસ્તુના બાેધને અર્થે સ્થાપના જરૂરી છે એ તાે આ ઉપરથી જ સિદ્ધ થાય છે. સ્થાપના દ્વારા બાેધ ન થતા હાેત તાે શાસ્ત્રોમાં આ પ્રમાણે સ્થાપનાના પ્રકારા અંગેની કંઇ પણ હિકકત હાેઇ શકત જ નહિ. એટલે મૂર્તિને જડ કહી નિરર્થક કહેનારાઓ તાે આ હિકકતથી અસત્ય જ ઠરે છે.

અવલાકનકાર મહાશય ડાે. ગાંધીએ સ્થાપનાના વિષ-યને લક્ષમાં લઇ ને સ્થાપના અરિહંતની વ્યાખ્યા નીચે મુજબ કરી છે.

"(ર) સ્થાપના અરિહંત-(૧) સદ્ભૂત વ્યક્તિગત અરિહંતની તાદ્દશ છળી કે મૂર્તા (૨) અસદ્ભૂત કાે પંશુ છળી કે મૂર્તાની અરિહંત તરીકે સ્થાપના આ ખંને ભેદો પૂજનીય નથી. (૩) અરિહંત એવી અક્ષર સ્થાપના તે ફક્ત સ્મરણ માટે ઉપયોગી છે. (૪)

અરિહ તના આત્મ પ્રદેશાની અવગાહના ક્ષેત્ર રૂપી આકૃતિની મનમાં સ્થાપના ભાવમાં સ્થિર કરવા માટે ઉપયોગી છે."

ડાે. ગાંધીને એટલું તાે ચાક્કસ સમજાયું છે કે ભાવમાં સ્થિર કરવા માટે આકૃતિ (સ્થાપના) ની જરૂરીયાત તો છે જ. એટલે કે આકૃતિથી (સ્થાપનાથી) ભાવસ્થિરતા થાય છે. એટલે જ તેઓએ સ્થાપના જિનની કરેલી ચાર વ્યા-ખ્યાએા પૈકી છેલ્લી બે વ્યાખ્યાએામાં દર્શાવેલ અરિહ ત એવી અક્ષર સ્થાપના અને આકૃતિની મનમાં સ્થાપનાને જરૂરી માની છે. હવે જો દીઘ દ્રષ્ટિથી વિચારીયે તા અક્ષર સ્થાપના અને આકૃતિની મનમાં થતી સ્થાપના એ બન્ને જડ હાવા છતાં આંત્માને ભાવમાં સ્થિર કરવા માટે ઉપ-ચાેગી છે તે પ્રમાણે સદ્દભૂત વ્યક્તિગત અરિહ તની તાદ્દશ છબી કે મૃત્તિ અને અસદ્દભૂત કાઇ પણ છબી કે મૃર્તિની અરિહંત તરીકેની સ્થાપના તે આત્માને ભાવમાં સ્થિર કરવા માટે ઉપયાગી કેમ ન થાય ? વળી આકૃતિની મનમાં સ્થા-પના કરવા માટે પણ પ્રથમ ચક્ષુદ્રારા આકૃતિનું નિરીક્ષણ કરલું જોઈએ. જે વસ્તુની આકૃતિ દ્રષ્ટિગાેચર ન થઈ હોય તેનું તાદશ્ય ચિત્ર યા આકાર મનમાં પણ ખડું થઇ શકે જ નહિ. પરંતુ જે વસ્તુ સાક્ષાત્ યાતા તેનું ચિત્ર અગર મૃત્તિ એક વખત પણ જેએલી હાય તેની જ આકૃતિ મનમાં સ્થાપી શકાય. આ હિસાએ શુભ ભાવ પેદા કરવામાં આકૃ-તિની સ્થાપના કરવાનું ઉપયોગી માનનારને સદ્દભૂત વ્ય-ક્તિગત અરિહંતની તાદ્દશ છબો કે મૂર્ત્તિ અગર તાે અસદ્ભૂત કાેંઇ પણ છબી કે મૂર્તિ'ની અરિહંત તરીકેની સ્થાપનાને ઉપયાગી માનવી જ પડશે. પરંતુ પાતાના સંપ્રદાયનું ખરાબ

ન લાગે એવી સંપ્રદાય માહની લાગણીથી પ્રેરાઇ " સ્થાપના અરિહંતની " ઉપર મુજબ પાતે કરેલી ચાર પ્રકારની વ્યા-પ્યાઓ પૈકી પ્રથમની બે વ્યાપ્યાઓમાં દર્શાવેલ સ્થાપના અરિહંતના પ્રકારામાં હિંસા છે એમ જાણાવી ડૉ. ગાંધી લખે છે કે:—

" નિક્ષેપાના જે ભેદમાં હિંસા થાય છે તે ભેદની પૂજામાં હિંસા થાય જ છે. અને જ્યાં હિંસા છે ત્યાં ધર્મ નથી. અને હિંસાને અહિંસા કહે અથવા જેમાં હિંસા છે ત્યાં ધર્મ કહે તે મિચ્યાત્વ છે. માટે સંસારનો અંત આણુવા હોય તો શ્રુતજ્ઞાનનું રહસ્ય મુહિપૂર્વક જાણુવું અને વિતરાગની અહિંસાના તત્ત્વનું કાઇપણ કારણે ધર્મ નિમિત્તે ઉલ્લંધન કરવું નહિ."

## ડા. ગાંધીએ અહિંસાના બ્હાને સ્થાપના અરિ-હંતની પૂજામાં હિંસા કહી તેને અપૂજનીય કહી છે.

પણ પ્રથમ તો તેમણે હિંસા-અહિંસાનું સ્વરૂપ પિવેક-પૂર્વક સૂક્ષ્મણહિથી સમજવું જેઇએ. ડૉ. ગાંધી કદાચ હિંસાના ભયે સ્થાપના જિનની પૂજા નહિ કરતા હાય તેમ છતાં તેમની જ માન્યતાનુસાર હિંસાની પ્રવૃત્તિવાળી અન્ય ધર્મ કિયાઓ તો તેઓ અને તેમની માન્યતાને અનુસરનારાઓ કરે છે તેનું કેમ ? દેખા! તે લાકા ધર્મ કિયા કરવા સ્થાનક અંધાવે છે તે કાર્યમાં હિંસા થાય છે કે નહિ ? કાઇના દીક્ષા મહાત્સવ-કાઈ સાધુજીના મરણ મહાત્સવ કરે છે, તથા સંઘ સમુદાય સાથે મળીને ગુરૂનાં દર્શન કરવા જાય છે તથા સંઘ ઉન્નતિનાં કાર્યો કરવા સંમેલન કરે છે. આ અધાં કાર્યોમાં હિંસા થાય છે કે નહિ ? વળી આ સિવાય બીજાં કાર્યોમાં હિંસા થાય છે કે નહિ ? વળી આ સિવાય બીજાં

પણ મુનીરાજો અંગેનાં કેટલાંક કાર્યા જે આ પસ્તકમાં આગળ કહેવાસે એ બધાં કાર્યોમાં હિંસા તા થાય જ છે એ થધાં કાર્યો ડાં. ગાંધી અને તેમના મતાનુયાયીએાના સિદ્ધાંત મુજબ અકરણીય કહેવાય. હિંસાના ગ્હાને મૃતિ-પૂજાના નિષેધ કરનારા કદાચ ઉપરાક્ત કાર્યોના પણ ભવિ-ખ્યમાં નિષેધ કરે તો ના કહેવાય નહિ! માટે હિંસા! હિંસા! એમ ખૂમા પાડચા પહેલાં પ્રથમ હિંસાનું સ્વરૂપ સમને. હા! એટલું તો ચાક્કસ છે કે મૂર્તિપૂજા યા તા અન્ય ધર્મ ક્રિયાએ કરતાં મનુષ્યે જયણા અવશ્ય પાળવી નેઈએ, વિવેક સાચવવા નેઈએ, વિના હેતુએ હિંસા થઈ જાય તેવી રીતે આંખા મીંચીને ધમાધમ કરતાં મૃતિ પૂજા આદિ ધર્મકાર્યો નહિ કરવાં જોઈએ. જયણા રહિત કરનાર લાભને ખદલે નુકસાન વહારી લે છે, પણ તેમાં એકેન્દ્રિય જીવની અનિવાર્ય હિંસા છે તે તેા નિવારી શકાતી નથી. અને પૂજનના સત્ય સ્વરૂપને પૂજનની વિધિને નહિ જાછ-નારા–નહિ સમજનારાએ। પૂજનની ક્રિયામાં વિવેક ચૂકી જતા <mark>હાેય એ</mark>થી કરીને પુજ્ય વસ્તુનું પૂજન દરેકને માટે અંધ થઈ શકતું નથી. વ્યાપાર લાભને માટે હોય પરંતુ આવ-ડતના અભાવે લાભને બદલે કાઈ નુકસાન વહારી લેતા હોાય તો તેથી વ્યાપાર કરવાનું કાેઈ બ'ધ કરી દેતા નથી. હવે જાએા હિંસાની વ્યાખ્યાઃ—

જૈન શાસ્ત્રમાં હિંસા ત્રણ પ્રકારની બતાવી છે. (૧) અનુઅંધ હિંસા (૨) હેતુ હિંસા અને (૩) સ્વરૂપ હિંસા.

(૧) અનુબંધ હિંસા—ચાહે ગૌતમ સ્વામિ જેવું ચારિત્ર

પાળે, માખીની પાંખ જેવાને પણ તકલીફ ન દે પરંતુ વીત-રાગની આજ્ઞા વિરૂદ્ધ આચરણ કરવાવાળા, ઉત્તસૂત્ર ભાષણ કરવાવાળા, અને મિશ્યાત્વનું સેવન કરવાવાળા જોવાને અનુ-અંધ હિંસાનું કર્મળાંધન હાય છે. જેમ જમાલી–ગૌશાલા વગેરે તથા અભગ્ય જીવ પણ આ ગણુત્રીમાં આવે છે.

- (ર) હેતુ હિંસા—ગૃહસ્થ લાક પાતાના જીવન નિર્ધા-હને અંગે જુદાં જુદાં કામ કરે છે જેવાં કે-ઘર હાટ કરાવવાં –રસાઇ પાણી કરવાં. વ્યાપારાદિ કાર્ય કરી ધનનું ઉપાર્જન કરવું, પંચેન્દ્રિયના વિષય હેતુહિંસા કરવી ઇત્યાદિ હિંસાને હેતુહિંસા કહેવાય. સમ્યગૂદ્દિ જીવને એ હિંસાએાના પ્રતિ-ક્રમણ-પશ્ચાત્તાપ કરવાથી એટલું કમેં બંધન હાતું નથી.
- (3) સ્વરૂપ હિંસા—જે શુભ યેાગાની પ્રવૃત્તિ કરતાં દેખવામાં હિંસા નજરે આવે છે, પરંતુ પરિણામ વિશુદ્ધ હાવાથી તેના અશુભ કર્મભંધ નથી થતા. જેમકે-ગુરૂવંદન– દેવપૂજા–પ્રભાવના–સ્વામિવાત્સલ્યતા, દીક્ષા મહાત્સવ આદિ ધર્મકાર્યો કરવામાં અશુભ કર્મનું અન્ધન થતું નથી.

માટે જિનપૂજનાદિ ધર્મ કિયાઓ પૈકી એકપણ ધર્મ-કિયાની પ્રવૃત્તિમાં હિંસા અતલાવીને તેના વિરાધ કરવા એ શાસ્ત્રની અનભિત્રતા છે. અને જિનપૂજન જેવા અતિ કલ્યાણકારી શાસ્ત્રોક્ત કાર્યના નિષેધ કરવાથી અહિંસાને ગ્હાને અનુખંધ હિંસાનું પાપ વ્હારી લેવાય છે જરા નીચે કહેલા શાસ્ત્રકારાના વચનના પ્યાલ કરવા જોઈએ.

नयर्किचि वि पिडिसित्तुं, नाणुण्णायं जिणवरिदेहि । मोत्तं मेहुणभावं, ण तं विणा रागदोसेहिं ॥ ભાવાથ —એક મૈશુનને વર્જ અન્ય કાેઇમાં એકાન્તત્વ નથી. કેમકે મૈશુનની પ્રવૃત્તિ રાગદ્રેષ વિના થઈ શકતી નથી. બાકીનાં કાર્યોમાં શુભાશુભ બન્ને પ્રકારના અધ્યવસાય હાેય છે. માટે કાેઈના એકાન્ત નિષેધ નથી કે એકાન્ત સ્વીકાર નથી. સ્યાદ્રાદના રહસ્યને જરા સમજવું જોઈએ.

" अप्रमत्तस्य योग निवन्धनप्राण व्यपरोपणस्य अहिंसात्व प्रति पादनार्थं हिंसातो धर्म, इति वचनम्, रागद्वेष-मोह-तृष्णादि निवन्धनस्य प्राण व्यारोपणस्य दुःख संवेदनीयफल निर्वर्तकत्वेन हिंसाच्यो प्रपत्तः" इत्यादि

" સન્મતિ તર્ક શ્રી અભયદેવ સૂરિકૃત ટીકા વિભાગ પૃષ્ઠ ૭૩ "

ભાવાર્થ—અપ્રમાદિના યાગાથી કદાચ હિંસા પણ હાય તો તેને અહિંસાજ સમજવી જોઈએ. કારણકે રાગ-દ્રેષ્ઠ માહાદિ સહિત પ્રમાદિના મનાદિ યાગજ હિંસાનું કારણ હાય છે, અને તેઓને અશાતા વેદનીય વીગેરે કમે બંધાય છે. પરંતુ અપ્રમાદીની શુભ યાગાથી જે હિંસા પણ થાય છે તેથી શાતા વેદનીય આદિ કમેંનું આગમન થાય છે. કેમકે વીતરાગાવસ્થામાં પણ મન-વચન-કાચાના યાગનું પ્રવર્તન હાવાથી હિંસા હાવાના પ્રસંગ આવે છે. પરંતુ તેમના યાગ શુભ હાવાથી અશાતાવેદનીયાદિ કમેં બન્ધ નહિ હોતાં શાતા વેદનીય કમેં બંધાય છે તે પણ સ્વલ્પ કાળનું.

असुहपरिणामहेउ जीवाबाहोत्ति तो मयंहिंसा । जस्सउण सोणिमित्तं संतोविण तस्ससाहिंसा ॥ विशेषावश्यक्ष सूत्र ભાવાર્થ — જીવહિંસા અશુભ ભાવનાનું કારણ ખને તેા હિંસા કહેવાય છે. અને અશુભ ભાવનાનું કારણ ન ખને તાે તે હિંસા અહિંસા સમજવી જોઈએ. જેમ પાણીમાં બુડતી સાધ્વીને બહાર કાઢવી તેમાં દેખવામાં અપ્કાયની હિંસા છે પરંતુ અશુભ ભાવના નહિ હોવાથી તે અહિંસાજ છે,

'' सुहयोग पड्रच नो-आरंभा-नो-परारंभा-नो-तदुभयारंभा " श्री अगवती सूत्र श० १-२

ભાવાર્થ—જ્યાં શુભ ચાેગની પ્રવૃત્તિ છે ત્યાં ન તાે આત્મારંભ છે ન પરારંભ છે અગર ન ઉભયારંભ છે. અર્થાત્ શુભ ભાવના છે તે સંવરજ છે.

जे जत्तियाय हेउ भवस्सते चेव तत्तिया मुक्खे।

सर्व एव ये त्रैलोक्यो दरविवर वर्त्तिनो भावा रागद्वेष मोहा-त्मनां पुतां संसार हेतवो भवन्ति, ते एव रागादि रहितानां श्रद्धामता मज्ञान परिहारेण भवन्ति. इति ।

" શ્રી એાઘનિયું કિત સૂત્ર "

ભાવાર્થ—ત્રણ લાેકમાં જે પદાર્થ રાગદ્વેષ-માહ એવ' અશુભ ભાવનાવાળાને રાગ (કર્મ અન્ધન)નું કારણ છે તેજ પદાર્થ રાગરહિત અપ્રમાદિ એવં શુભ ભાવનાવાળા જવાેને વૈરાગ્યનું કારણ થાય છે.

આ પ્રમાણે શાસ્ત્ર વાકચોથી દરેક સમજદાર બરાબર સમજ શકસે કે હિંસા–અહિંસાનું મૂલ કારણ શુભાશુભ ભાવના છે. જેથી પૂજાદિ ધર્મકાર્યોમાં શુભ ભાવના છે ત્યાં હિંસા હાેઈ શકતી નથી. ત્યાં દેખવા માત્રથી હિંસા છે પરંતુ તે કર્મ નિર્જરા અને શુભ કર્મના હેતુ છે.

દેવવં દન-ગુરૂવં દન-આહાર-વિહાર-નિહાર તથા ગુરૂના આવાગમન વખતે સામું જવું, વિહાર કરતી વખતે મુકવા જવું, એ વીગેરે ધર્મકાર્યોમાં શુભ યાગાની પ્રવૃત્તિ હાવાને કારણે તેમાં હિંસા હાવા છતાં પણ તેને સ્વરૂપ હિંસાનું રૂપ દઈ દાષાભાવનું ( દાષ અભાવનું ) કારણ અતાવ્યું છે. એ પ્રકારે પૂજા-પ્રભાવના-સ્વામિવાત્સલ્ય, દીક્ષા મહાત્સવ વીગેરે ધાર્મિક કિયાઓને અંગે સમજી લેવું જોઈએ.

સ્વરૂપ હિંસા યુક્ત અન્ય દરેક ધાર્મિક કાર્યો કખુલ રાખવાં અને જિનેશ્વરાની મૂર્તિપૂજામાં હિંસાના દેષને આગળ કરી તે પૂજાના નિષેધ કરવા તેને મમત્વભાવ કે કદાગ્રહજ કહેવાય. વળી ઠાં. ગાંધીએ સ્થાપના અસ્હિંતના પ્રકારામાં સ્થાપનાના ચાંચા પ્રકાર દર્શાવ્યા તે શાસમાં કહેલી દશ પ્રકારની સ્થાપનાઓ પૈકી એકમાં નથી. એટલે સ્થાપના નિક્ષેપા ઉડાડી પણ ન શકાય અને માત્ર જિનપ્રતિમાનાજ નિષેધ કરાય એમ અન્ને બાખતા સાચવવા તેઓશ્રીએ (ડાં. ગાંધીએ) આ ચાંથો પ્રકાર માન્ય રાખ્યા. પરંતુ એ ચાંથો પ્રકાર પણ " અશરીરી તફાકાર મૂર્તિજ છે." એટલે એ રીતે પણ મૂર્ત્તિપૂજાની આવશ્યકતા સિદ્ધ થઇજ જાય છે માટે કવળ जिणापुण जिणिंद पिंडमाओ એટલે પરમાત્માની પ્રતિમાઓ તે સ્થાપના જિન એમ કહ્યું તે અરાબર છે.

ढेवे द्रव्यनिक्षेपानुं तक्षषु ४ढेवाय छे— दवए दुयते दोर वयवो, विगारो गुणाणसंदावो । दव्यं भव्यं भावस्स, भूअ भावं च जं जोग्गं ॥२८॥

(વિશેષાવશ્યક.) જે દ્રવે છે—તે તે પર્યાયાને પામે છે, અથવા સ્વપર્યાયાથી પમાય છે તે, તથા સત્તાના અવયવ અથવા વિકાર તેમજ ગુણના સમુદાય અને ભાવિભાવ તથા ભૂતભાવને યાગ્ય જે હાય તે દ્રવ્ય કહેવાય છે. આ પ્રમાણે અહીં દ્રવ્યનું લક્ષણ કહ્યું.

'તે દ્રવ્યના ભૂતકાળમાં અથવા ભવિષ્યકાળમાં જે કાર-ષ્યુરૂપ પદાર્થ છે તે દ્રવ્ય નિક્ષેપના વિષય છે.' કેમકે કારણ વિના કાર્યની ઉત્પત્તિ હોતી નથી. જેમ પુત્રને પટ્ટાભિષેક કરીને રાજ્ય કાર્યથી નિવૃત થવાવાળાને રાજા કહેવાય છે અથવા રાજ્ય પ્રાપ્ત થવાવાળા કુંવરને પણ રાજા કહેવાય છે. ઘીના ઘડા કે જેમાં ઘા ભર્યું હતું તે ખાલી કર્યા ખાદ પણ ધીના ઘડા જ કહેવાય છે. અને ઘી ભરવાને લાવેલા ઘડા ઘી ભર્યા પહેલાં પણ ઘીના ઘડા જ કહેવાય છે. એ ભૂત અને લાવિની અપેક્ષા પૂર્વક તેને તે નામે કહેલું તે દ્રવ્ય-નિક્ષેપા કહેવાય છે. અહિં આપણે અરિહંત લગવાનના દ્રવ્ય નિક્ષેપા વિચારવાના છે. દ્રવ્ય નિક્ષેપાની ઉપરાક્ત કરેલી **્યા**ખ્યાતસાર તીર્થ કર નામ કર્મ બાંધ્યું હાેય એવા તીર્થ કર પરમાત્માના તીર્થ કરપાશું ઉદયમાં આવ્યા પહેલાં અને તીર્થ -કરપણું ભાગવી નિર્વાણ પામ્યા બાદ એમ બન્ને સમયના દેહ તે દ્રવ્ય તીર્થ કર છે. માટે દ્રવ્ય અરિહ તની વ્યાખ્યામાં द्व जिणा जिण जीवा अधुं छे ते अराअर छे.

જેમ કાઈ પણ દ્રવ્યના ચારે નિક્ષેપા થઈ શકે છે તેમ જ્ઞાન ગુણાદિ કે આવશ્યકાદિના પણ ચાર નિક્ષેપા થઈ શકે છે. તેવા ગુણાદિના નિક્ષેપા સમજવા હાેય ત્યારે દ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપામાં તે આગમથી અને નાઆગમથી એમ એ પ્રકારે સમજાય છે. અને તેમાં પણ નાવ્યાગમ દ્રવ્ય નિક્ષ-પામાં જ્ઞશરીર-ભબ્ય શરીર અને વ્યતિરિક્ત એ ત્રણ ભેંદા થાય છે. વ્યતિરિક્તમાં પણ લોકિક-લાકાત્તર અને કુપ્રાવચન એમ ત્રણ ભેદા થાય છે. જ્ઞાન ગુણાદિ કે આવશ્યકાદિ માટે આટલા **બધા પ્રકારા વહે દ્ર**વ્ય અને ભાવ નિક્ષેપા વિચા-રવાનું કારણ એ જ છે કે કર્ઇ જાતનું જ્ઞાન કે કર્ઇ જાતનું આવશ્યક એ સ્પષ્ટ ન હોય ત્યાં સુધી જ્ઞાન કે આવશ્યક શબ્દ કહેવા વડે સર્વ પ્રકારના જ્ઞાન અને સર્વ પ્રકારના આવશ્યકના સમુદાયપણે ભાવ નિક્ષેપા વિચારવા પડે. અને સમુદ્રાયપણે ભાવ નિક્ષેપા વિચારવામાં આગમ નાેઆગમ આદિ પ્રકારાથી તેની ભિન્નતા વિચારવી પડે. આગમ અને નાેઆગમથી ભાવ નિક્ષેપામાં જેનું કથન હાેય તેના દ્રવ્ય નિક્ષેપા પણ તે જ પ્રમાણે આગમ અને નાઆગમથી વિચા-રાય છે. વળી એ રીતે તેવા ગુણાદિના નિક્ષેપા સમજવા હાેય તાે કાેઇ આધાર વસ્તુથી સમજવા યાેગ્ય છે. અહિં એટલું ખ્યાલમાં રાખવું જોઇએ કે નાેઆગમ લાવથી જે હાેય તેના દ્રવ્ય નિક્ષેપામાં આગમ દ્રવ્યના પ્રકાર ન ઘટી શકે અને આગમ ભાવથી જે હાય તેના દ્રવ્ય નિક્ષેપામાં નાેઆગમ દ્રવ્યના પ્રકાર ન ઘટી શકે. નાેઆગમ ભાવમાં પણ નાગાગમ ભાવનું જે ભૂતકાળમાં કે ભવિષ્યકાળમાં જે કારણરૂપ હોય તે જ નાસ્યાગમ ભાવવાળી વસ્તુના દ્રવ્ય

નિક્ષેપામાં ગણાય. કારણ કે દ્રવ્ય નિક્ષેપા અંગે શાસ્ત્રમાં નીચે મુજબ વ્યાખ્યા કરી છે—

" જે જે ભાવ નિક્ષેપાના વિષયભૂત વસ્તુના ભૂત-કાળમાં અથવા ભવિષ્યકાળમાં જે કારણરૂપ પદાર્થ છે તે જ દ્રવ્ય નિક્ષેપાના વિષય છે."

માટે કાઈ પણ વસ્તુના દ્રવ્ય નિક્ષેપા વિચારતાં પ્રથમ તેના ભાવ નિક્ષેપા પ્રત્યે લક્ષ રાખવું જેઇએ. અને પછી તે વસ્તુના ભૂત-ભવિષ્યકાળમાં કારણરૂપ પદાર્થને દ્રવ્ય નિક્ષે-પામાં ગણવું જોઇએ.

કદાગ્રહને વશ થયેલા માણુસા પાતાની માન્યતા સાચી ઠૈરાવવાને કાઈ વસ્તુની એવી ખાટી વ્યાખ્યા કરી ખેસે છે કે તેના ખ્યાલ જ રાખતા નથી કે અસત્ય ટકી શકશે.જ નહિ. ડાં. એન. કે. ગાંધીએ અરિહંત પરમાત્માના દ્રવ્ય નિશ્લેષાની વ્યાખ્યાઓ કેવી રીતે કરી છે અને તે દ્વારા અરિહંત પરમાત્માના દ્રવ્ય નિશ્લેષાને કેવી રીતે અવંદનીય ઠૈરાવ્યા છે તે હવે જોઇએ. તેઓએ (ડાં. ગાંધીએ) કરેલ અરિહંતના દ્રવ્ય નિશ્લેષાની વ્યાખ્યા—

- " ડ્રવ્ય અરહિંત-(૧) આગમથી ડ્રવ્ય અરિહંત-અરિહંતના વર્ણુંનના શાસ્ત્રના ઉપયોગ વગર અભ્યાસ.
  - (૨) નાે આગમથી દ્રવ્ય અરિહંત-
    - (૧) ગ્રશરીર–સિદ્ધ થયેલ અરિદ્ધંતનું મુકેલું શ્વરીર.
    - (૨) ભવ્ય શરીર-જે ભવિષ્યમાં તે જ ભવમાં કેવળત્તાન પામવાના છે તેનું શરીર.

- (૩) તદ્દવ્યતિરિક્ત-(ક) લૌકિક-ચક્રવર્તા, વાસુદેવ, માટા રાજા.
  - (ખ) લાેકાત્તર–કેવલજ્ઞાન વગરના પાતાને અરિ-હત કહેવડાવનાર સાધુ. જેમકે જમાલિ.
  - (ગ) કુપ્રાવચન–અરિહંતના ગુણુ વિમરના મિથ્યાન્ ત્વી લોકાએ કલ્પેલા દેવા. જેમકે હ્યલા– વિષ્ણુ–શું કર.

ડા. ગાંધી, અરિહંત પરમાત્માના દ્રવ્ય નિક્ષેપાની વ્યાખ્યાએ આ પ્રમાણે કરી અરિહંત પરમાત્માના દ્રવ્ય નિક્ષેપા અપૂજનીય ઠેરાવવાને તેઓ લખે છે કેઃ—

" વાસુદેવ–ચક્રવર્તી અથવા મનુષ્યરૂપી શત્રુઓના નાશ કરનાર રાજા નાઆગમથી દ્રવ્ય અરિહંત છે. શું આવા રાજા પૂજનીય છે ક

અહીં વિચારનું જોઈ એ કે-વાસુદેવ-ચક્રવર્તિ-રાજા તે ભાવ નિક્ષેપના વિષયભૂત અરિહંત-તીર્થ કર પરમાત્માના ભૂતકાળ અથવા ભવિષયકાળમાં કારણરૂપ છે? તે મુજબ કારણરૂપ નથી તા પછી તેને દ્રવ્ય અરિહંત કેવી રીતે કહેવાય?

જે પઢાર્થ ભાવ નિક્ષેપાના વિષયભૂત વસ્તુના ભૂતકા-ળમાં કે ભવિષ્યકાળમાં કારણરૂપ નથી તે પદાર્થને દ્રવ્ય નિક્ષેપામાં કહેનારનું દ્રવ્ય નિક્ષેપાનું અજ્ઞાનપણું સૂચવે છે.

અહીં આપણે ભાવ નિક્ષેપના વિષયભૂત વસ્તુ " સર્વ' સ –વીતરાગ–અરહા–જિનકેવલી છે. તે ડાં. ગાંધીએ દર્શાવેલ ભેદાનુસાર ના આગમ ભાવ અરિહંત છે. તેના ભૂત અને ભવિષ્યમાં કારણરૂપ પદાર્થે'–તે પણ ડાં. ગાંધીએ અતાવેલ દ્રભ્ય અરિહંતના પ્રકારા પૈકી કયા પ્રકારમાં ઘટી શકે? તે જ विचारे। शे प्रकार घटी शक्तो है।य ते प्रकार अरिह तने। द्रव्य निक्षेपो छे. सर्वक्र-वीतराग-अरहािक केवलीना भूत अने अविक्यमां कारणुर्प क्रशरीर अने अव्य शरीर छे. भाटे अरिह तनुं क्रशरीर अने अव्य शरीर ते क अरिह तने। द्रव्य मिक्षेप (द्रव्य अरिह ते) कहेवाय. आक्षी आगम अरिह त के ने। आगम सीिक के ले। केत तरी के कुप्रावयननी करेल व्याप्याओ। पैक्षी ओक द्रव्य अरिह त तरी के कही शक्षाय क नहि.

વળી વાસુદેવ-ચક્રવતિ કે રાજાને અરિહંત કહેવાય જ નહિ. અમુક હિકિકતની સંજ્ઞા આવે છે તો તે સંજ્ઞાને સવ° લાક તે જ હિકિકત રૂપે સમજે છે. જેમકે "પંકજ" એ શબ્દના શબ્દાર્થ કરીયે તાે ''પંક " એટલે કાદવ તેમાં "જ" એટલે જન્મેલ (ઉત્પન્ન થયેલ) તે "પંકજ" કહેવાય. હવે જો વિચાર કરીયે તા કાદવમાં બીજી ઘણી ચીજો ઘાસ વગેરે ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી તે સવે ચીજોને પંકજ શબ્દથી એાળખવી જોઇ એ. તેને બદલે માત્ર કમળને જ પંક્રજ શબ્દથી એાળખવાના સંકેત અાંધેલ છે તા તે પ્રમાણે મતુષ્યા પંકજ શખ્દથી કમળને જ એાળખે છે. એ રીતે અરિ=શત્ર અને હંત=હણનારા: શત્ર ( ભાવશત્રુકમે ) ને હણનારા તે અરિહંત શબ્દ શ્રી તીર્થ કર-કેવલી-પરમા-ત્માને માટે જ સંકેત કરાયેલા છે. દુશ્મનને હણનારા રાજા-એાને કાઈ અરિહ ત કહેતું નથી. પણ શ્રી તીથ કર પરમા-તમાને જ અરિહંત તરીકે સૌ મનુષ્યા એાળખે છે. માટે દ્રવ્ય અરિહ'તમાં નાઆગમ લોકિક અરિહ'ત તરીકે વાસુ-દેવ આદિને ગણવા તે અયુક્ત જ છે. વળી સર્વજ્ઞ-વિતરાગ –અરિદ્ધા–જિન કેવલીના દ્રવ્ય તથા ભાવ નિક્ષેપા સ્પષ્ટ છે

तेना द्रव्य अने लाव निक्षेपामां लेहा पाउवानुं हाय क नहि. लाव निक्षेपा स्पष्ट न हाय ते वस्तु हे अ्षुने समु-हायपण्डे अह्रष्ट करवी पडे त्यारे तेना आगम नाआगम आहि प्रधारा द्रारा द्रव्य तथा लाव निक्षेपा विचाराय. अशि-हांत परमात्माना लिविष्यधाणमां हे लूतधाणमां धारण्ड्रप इश्वरीर अने लव्य शरीर इप द्रव्य निक्षेपामां थीका प्रधारानुं लेणसेण करी पछी ते अधा लेहाने द्रव्य अश्वरहंत कहेवा ते अथाज्य क कहेवाय. कथी द्वा जिणा जिण जीवा से वाध्यानुसार तीथं कर नाम कर्म आंध्युं हाय स्रेवा श्री तीथं कर परमात्माना छव ते द्रव्य किन कहेवाय. स्रे कहुं छे ते क द्रव्य किननी व्याप्या तरीके अरायर छे. दा. गांधी क्षों हे है:—

"ત્રીજા નિક્ષેપામાં "દ્રવ્યજિન '' કહ્યા તેમની પૂજા કરવી તે શુદ્ધગુણ સ્થાનના વ્યવહારમાં નથી. ''

આપણે આગળ વિચારી ગયા તે મુજબ અરિહંત-જિન-કેવલીનાં જ્ઞશરીર અને લબ્ધ શરીર જ દ્રબ્ય જિન તરીકે ગણાય. તે પૂજ્યનીય જ છે જે નીચેની હકીકતથીં સિદ્ધ થાય છે.

લાગરસમાં ચાવીસે તીર્થ કરનાં નામ છે. મૂર્ત્તિ નહિ માનનારા સ્થાનકવાસી વર્ગ પણ નિરંતર દરેક ક્રિયામાં લાગરસ બાલે છે, તે ચાવીસે તીર્થ કરા તા હમણાં સિદ્ધના ભાવ નિક્ષેપે બીરાજે છે. તેઓના નામે જે હમણાં નમસ્કાર કરાય છે તે દ્રવ્ય નિક્ષેપા છે. કારણ કે અરિદૃંતે कित्तइ स्સં એ પરથી જાણી શકાય છે કે તે ચાવીસે તીર્થ કરા હાલ

સિલ્દ તરીકે છે, પણ તેમને અરિહંત તરીકે વંદન કરાય છે. તેમનામાં હાલે ભાવ અરિહ તપણું તાે છે નહિ, પરંતુ દ્રવ્ય અરિહત છે. માટે લાેગસ્સમાં જે સ્તુતિ કરાય છે તે ્ર્રવ્ય અરિહાતની સ્તુતિ છે. વળી જે તીથ"કરા હવે પછી થવાના છે, તેઓને વંદન કરલું તે પણ દ્રવ્ય નિક્ષેપે જાણવું. ્રુષભદેવ ભગવાનના શાસનમાં ચતુવિ ધસંઘ લાેગસ્સમાં ભવિ-ષ્થમાં થનારા ત્રેવીસ તીર્થ'કરાને દ્રવ્ય નિક્ષેપે વંદના કરતાે હતા. વળી લગવતી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-મહાવીરે ગૌતમ સ્વામીને કહેલ કે ખંધક સન્યાસી અહીં આવે છે. તે ધમ પામશે અને ચારિત્ર લેશે. તે સાંભળી ગૌતમ સ્વામી ખધક સન્યાસીની સન્મુખ ગયા. તે ખંધક સન્યાસી સાધુ થશે. તે સાધુપણાના દ્રવ્ય નિશેપા તે વખતે છે, માટે સાધુપણાના દ્રવ્ય નિક્ષેપાને લઇને જ ગૌતમ ગણધર સામે ગયા, તે શિવાય અન્યદર્શન (અવિત)ની સન્મુખ કેમ જાય? વળી રૂષભદેવ ભગવાને ભરત મહારાજને કહેલ કે મરિચિ ત્રિદંડી (તારાપુત્ર) ચાવીશમા તીથ કર મહાવીર નામે થશે, તેથી ભરતે તે ત્રિદંડવેષિક મરિચિને વંદના કરી તે મહા-વીરના દ્રવ્ય નિક્ષેપાને અંગે વંદના થઇ.

જં ખુદ્રીય પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્રમાં શ્રી તીર્થ કરના જન્મ સમયે તથા નિર્વાણ સમયે પ્રકટ વંદન-નમસ્કાર કરવાના પાઠ છે. તે વંદના-નમસ્કાર કયા નિક્ષેપના છે? તે જરા પક્ષપાતની જં જીરમાંથી સુકત બની વિચારા એટલે સમજાસે. કેમકે જન્મ સમયમાં (યાવત્ કેવલજ્ઞાન નહિ હાતું તાવત્પર્ય ત્) ભાવનિક્ષેપ તા નથી, પણ દ્રવ્ય નિક્ષેપજ છે. તથા નિર્વાણ સમયમાં પણ ભાવનિક્ષેપ નથી, કેવલ તીર્થ કર મહારાજાનું શરીર માત્રજ મૌજૂદ છે તે દ્રવ્યનિક્ષેપ છે. તે અન્ને સમ-યમાં વંદના નમસ્કારના પાઠ છે, તો હવે વિચાર કરો કે "દ્રવ્યનિક્ષેપ" વંદના નમસ્કારને લાયક કહેવાય કે નહિ ? ત્યારે કહેલું પડસે કે કાંતા શાસ્ત્રનું વચન ખાેડું, અગર દ્રવ્યનિક્ષેપાને અવંદનીય કહેનાર ખાેડા. શાસ્ત્રના વચનને ખાેડું નહિ કહેવાય પરંતુ દ્રવ્યનિક્ષેપાનેજ અવંદનીય કહે-નારાજ ખાેડા છે તેમ છતાં આભિનિવેશિક મિચ્યાત્વના જોરથી જમાલીની પેઠે પાતાના કદાશ્રહ ન છાં તો તેમની મરજી. જુઓ જં છુદ્રીય પ્રજ્ઞપ્તિના પાઠ ? જરા માનના ઘુંઘડ ઉંચા કરી દેખો તા સ્વયં સમજાઈ જસે. જે સમય ભગવાન શ્રી રૂષભદેવ સ્વામિના જન્મ થયા તે સમયે શકેંદ્રે ભગવાન્ શ્રી રૂષભદેવ સ્વામિના જન્મ થયા તે સમયે શકેંદ્રે

" णमोत्थूणं भगवओ तित्थयरस्त आइगरस्त जाव संपा-विउ कामस्स वंदामि णं भगवंतं तत्थगयं इह गए पासउ मे भयवं तत्थगए इह गयंति कटडु वंदइ णमंसइ "॥

એ રીતે વંદના નમસ્કાર કર્યો.

તથા જે સમયે લગવાન શ્રી રૂષલદેવ સ્વામિનું નિર્વાહ્યુ થયું તે સમય શકે દ્રનું આસન ચલાયમાન થયું, અવધિ-જ્ઞાનથી લગવાનનું નિર્વાહ્યુ થયું જાહ્યુી હું પછ્યુ જઈને લગ-વાન તીર્થ કરના નિર્વાહ્યુ મહાત્સવ કરૂં, એવા દિલમાં નિશ્ચય કરી શકે દ્રે વંદના નમસ્કાર કર્યા. તે પાઠ એ છે:—

"तं गच्छामि णं अहंपि मगवतो तित्थगरस्स परिणिव्वाण महिमं करेमित्ति कट्ड वंदइ णमंसइ" તથા પૂર્વોક્ત રીતિએ વંદના નમસ્કાર કરી સર્વ સામગ્રી સિહિત જ્યાં અષ્ટાપદ નામે પર્વત છે, જ્યાં ભગવાન્ તીર્થ કરતું શરીર છે, ત્યાં શકેંદ્ર આવ્યા, આવીને ઉદાસ થઈ, આનંદરહિત અશ્રુ ભરેલ નેત્રાવાળા થઈ શકેંદ્ર તીર્થંકરના શરીરને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દે છે. પ્રદક્ષિણા દઇ નહિ અહુ નજદીક અને નહી બહુ દૂર એ રીતે યાગ્ય સ્થાનમાં સુશ્રૂષા કરે છે. તે પાઠઃ—

" जेणेव अद्वावए पव्वए जेणेव भगवओ तित्थगस्स सरीर ए तेणेव उवागच्छइ उवागच्छित्ता विमणे णिराणंदे अंसुपुणा णयणे तित्थयरसरीरयं तिबखुत्तो आयाहिणं पयाहिण करेइ रत्ता-णचासण्णे णाइदूरे सुस्सुसमाणे जाव पज्जुवासइ"।।

એ રીતે દ્રવ્યનિક્ષેપા જૈન સ્ત્રાનુસાર અવશ્યમેવ વંદનીય સિદ્ધ થાય છે. એટલે શુદ્ધ ગુણસ્થાનના વ્યવહારમાં ન હાવાથી ત્રીજા નિક્ષેપામાં "દ્રવ્યજિન"ની પૂજા નહિ કરવાનું ડાં. ગાંધીનું કથન અસત્ય ઠરે છે.

વળો મૂર્ત્તિને નહિ માનનારા વર્ગ પણ મૃતક સાધુના શરીરને (શબને) નમસ્કાર કરે છે, તેનું સત્કાર સનમાન-પૂર્વક અગ્નિ સંસ્કાર કરે છે તે પણ દ્રવ્યનિક્ષેપા છે. તેમાં તે વખતે સાધુપણું નથી એ તા કાળ કરી બીજી ગતિમાં જઈ ઉત્પન્ન થઈ ગયા હાય, તેમજ વળી અગાઉ થઈ ગયેલા તેમના સાધુઓને યાદમાં લાવી, તેઓના ગુણુત્રામ કરે છે, તે પણ દ્રવ્ય નિક્ષેપા છે, કેમકે ભાવ નિક્ષેપે તો તેઓ હમણાં અન્ય ગતિઓમાં છે તથા જે તીર્થંકરા હવે

પછી થવાના છે તે, પદ્મનાભાદિનું સ્મરણ કે નમસ્કાર કરલું તે પણ દ્રવ્ય નિક્ષેપા છે. એ રીતે જેના ભાવ નિક્ષેપા પુજનીય છે તેના દ્રવ્ય નિકોપા પૂજનીય કરે છે. અન્ય પૂજનીય ભાવના ૮૦૫ નિક્ષેપાને પૂજનીય કહેવા અને પૂજવા જ્યારે તીર્થ કર પરમાત્માના દ્રવ્ય નિક્ષેપાને અપજનીય કહેવા એ માત્ર મમત્વભાવ કે સંપ્રદાયિક કદાગ્રહજ છે. માટે કાઈ રીતે અરિહ ત પરમાત્માના દ્રવ્ય નિક્ષેપાને અપજનીય કહે-વાયજ નહિ. વ્યવહારિક કાર્યોમાં પણ જેના ભાવ નિક્ષેપા માનને કે આદરને પાત્ર છે તેના દ્રવ્ય નિક્ષેપા માનને અને આદરને પાત્ર ખને છે. એવા અનેક દાખલાએ! છે. અહું તપસ્યા કરનાર માણુસને પારણાને દિવસે પણ તપસ્વી કહેવાય છે, જે દિવસે તેને કંઈ પણ તપસ્યા ન હાય તે દિવસે પણ માણસાે તેને તપસ્વી કહી આદર કરે છે. તે દિવસે તે તપસ્યાના દ્રવ્ય નિક્ષેપે કહેવાય. તપસ્વીએાને પારણાને દિવસે કે અત્તરવાયણા ( તપસ્યા કરવાના આગલે દિવસે)ના દિવસે જમાડાય છે તેને તપસ્વીએાનું જમણ છે ચોમ કહિવાય છે.

વર્ત માન કાળે વિલાયત અગર અમેરિકા અભ્યાસ કરવા જનારને અભ્યાસાદિ કરી આવ્યા બાદ તો આદર સન્માન આપે છે એટલુંજ નહિ પણ અભ્યાસ કરવા જવા વખતેય પણ હેજી અભ્યાસ ન થયા હાય તાય વીદાય વખતે હારતારા એનાયત કરવા દ્વારા તેનું સન્માન થાય છે. આ પણ તે વસ્તુના દ્રવ્ય નિક્ષેપાનુંજ સન્માન છે. માટે જેના ભાવ નિક્ષેપા પૂજનીક હાય તેના દ્રવ્ય નિક્ષેપા પૂજનીક છે તે ઉપરાક્ત કથાનકાથી સિદ્ધ થાય છે. શુદ્ધ ગુણસ્થાનના વ્યવહારમાં ન હાવાને અંગે દ્રવ્ય જિનને અપૂજનીય કહેનાર કે અવંદનીય કહેનાર હજી પણ નીચે જણાવેલી હકીકત વિચારે!

પ્રતિક્રમણમાં ત્રીજું "વંદન આવશ્યક" આવે છે, જેમાં ગુરૂ મહારાજને વંદન કરાય છે. હવે પ્રતિક્રમણ તા સાધુએા (મૂર્તિ પૂજક કે સ્થાનકવાસી) પૈકી દરેક સાધુએા કરે છે. જેના ગુરૂ જીવતા હાય તેય પ્રતિક્રમણમાં ત્રીજું આવશ્યક કરે અને જેના ગુરૂ મૃત્યુ પામ્યા હાય તેય કરે. હવે જેઓ સમુદાયમાં માટા હાય, તેમના ગુરૂની હાજરી ન હાય તેઓના ગુરૂની અનુપસ્થિતિમાં વંદના કયા પ્રકારે પુરી થાય ? અથવા તા કયી રીતે તેઓની ત્રીજા "વંદન આવશ્યક" ની આરાધના કહેવાય ? કેમકે તેમના ગુરૂછ તો કાળ કરી ગયા હોય અને તેમનાથી માટા એ વખતે કાઈ તે સંપ્રદાયમાં હાય નહિ, તા ખતાવા કે વંદના કાને કરે ? ત્રીજું આવશ્યક કર્યા વિના ષડાવશ્યકની સંપૂર્ણતા નહિ થવાથી પ્રતિક્રમણ પણ ન કહેવાય! હવે જો કહા કે પ્રથમ જે શુરૂ હતા તેમને વંદન કરે છે તો તે શુરૂ તે વખતે સાધુ કે ગુરૂના ભાવ નિક્ષેપમાં તાે છે જ નહિ, કેમકે તેઓ તા મરી ગયા બાદ જ્ઞાની જાણે કે તેઓ કયી ગતિમાં કઈ દશામાં હશે ? જે તે મૃત ગુરૂની પાછલી અવસ્થાના વિચાર કરી હાલે ગમે તે ગતિમાં રહ્યા છતાં વંદન કરીયે છીયે એમ કહેવાથી તાે તેઓના દ્રવ્ય નિક્ષેપાને વંદના થઈ, તા પછી એ રીતે જિનેશ્વર દેવના દ્રવ્ય નિશ્નેપાને કેમ વંદન ન થાય ? મૃત પામેલા ગુરૂ પંચમ ગુણુ સ્થાનવતી પણ હશે કે નહિ તેની યે ખાત્રી નથી તો પણ વંદન થાય અને દ્રવ્ય જિનને વંદન ન થાય એમ કહેલું તે મિથ્યા છે. હવે ભાવ નિક્ષેપા અંગે વિચારીયેઃ—

ડાં. ગાંધી ભાવ અરિહાતની વ્યાખ્યા નીચે મુજબ કરે છે. "ભાવ અરિહાત–(૧) આગમ ભાવ અરિહાત–અરિહાતના વર્ષોનના શાસ્ત્રના ઉપયાગ પૂર્વક અભ્યાસ–અરિહાતના ગુણાના ઉપયોગવાળા જીવ.

- (ર) નાંઆગમ ભાવ અરિહંત-સર્વત્ર વીતરામ અર-હાજિન કેવલી.
- (૩) તત્પરિહ્યુતિ ભાવ અરિહ ત-અરિહ તના ગુણોનો પોતાના આત્મ ભાવથી અનુભવ કરનારા જીવ. જે વખતે તે ઉપયોગમાં હોય તે વખતના જીવ.

અહિં ભાવ નિક્ષેપામાં પણ નાઆગમથી ભાવ અરિહંત પૂજ-નીય છે. બાકીના બે બેંદા ઉપાદેય છે એટલે આદરવા યાગ્ય છે.

વાંચક ! વિચારે કે અહીં આપણે સર્વજ્ઞ વીતરાગ અરિહંત જિન કેવલીનાજ ભાવ નિક્ષેપા વિચારવાના છે તે વંદનીય પૂજનીય છે કે નહિ તેનાજ વિચાર કરવાના છે.

અરિક તના ગુણાના ઉપયોગવાળા જીવની કે અરિ-કંતના ગુણાને પાતાના આત્મલાવથી અનુભવ કરનારા જીવની હિકિકત અરિક ત પરમાત્માના લાવનિક્ષેપામાં ગણી તેના લેદા પાડવાની શી જરૂર છે? એટલે લાવ નિક્ષેપા જે આત્માના સ્પષ્ટ છે તેમાં બીજા આત્માઓની વ્યાખ્યા અથ<sup>6</sup> કરે છે. માટે લાવ અરિક તની વ્યાખ્યામાં " માવજિળા- समवसरणत्था સમવસરણમાં એઠેલા શ્રી તીર્થ કર પરમાત્મા તે એકજ લેક અહીં ભાવ અરિહ તની વ્યાખ્યામાં ગણી શકાય. જુઓ! ભાવ નિશ્નેપનું લક્ષણ શું છે:—

# भाव विवक्षित क्रियाऽनुभूति युक्तो वै समारूयातः ॥ सर्वज्ञ रिंद्रादिव दिहेंदनादि क्रियाऽनु भावत् ॥१॥

અર્થ—વ્યાકરણની વ્યુત્પત્તિ દ્વારાએ, અથવા શાસ્ત્રના સંકેતથી, અથવા લોકોના અભિપ્રાયથી, જે જે શબ્દામાં જે જે ક્રિયાઓ માન્ય કરાઈ હોય તે તે ક્રિયાઓના તે તે વસ્તુઓમાં (અર્થાત્ પદાર્થોમાં) વર્તન હોય છે ત્યારે તે વસ્તુને "ભાવરૂપ" સર્વજ્ઞ પુરૂષાએ કહ્યું છે. જેમ પરમ ઐશ્વયે પરિણામના ભાગને ભાગવતા ઇદ્ર છે તેજ ભાવ ઇદ્રના વિષય છે. કેમકે તે કાળમાં સાક્ષાત્ રૂપ ઇદ્રમાં પરમ ઐશ્વયેની ક્રિયાના અનુભવ થઇ રહ્યો છે. એ ભાવસ્વરૂપની વસ્તુઓને જૈન સિદ્ધાંતકારાએ "ભાવ નિરૂપ"ના વિષય સ્વરૂપે માન્યા છે. એટલે તાત્પર્ય એ છે કે જે જે વસ્તુઓ સાક્ષાતપણે છે અને તેમની પ્રવૃત્તિ પાતપાતાના કામમાં થઈ રહી છે તેજ ભાવ નિરૂપનું સ્વરૂપ છે માટે

# नाम आकृति और द्रव्यका, भावमें प्रत्यक्ष योग । तिनको भाव निक्षेपस, कहतह गणधर लोग ॥

ભાવ વસ્તુનું શ્રવણ કરેલું નામ-તેની દેખેલી આકૃતિ અને તે વસ્તુની પૂર્વ અને અપર કાળમાં દેખેલું દ્રવ્ય સ્વરૂપ એ ત્રણેને પણ પ્રત્યક્ષપણે જે ભાવ વસ્તુમાં જણાય છે તેજ ભાવ નિક્ષેપના વિષયભૂત પદાર્થ છે. એટલે રૂપભદેવ– મહાવીર આદિ જે તીર્થં કરનું નામ આપણે બાલીયે છીએ— જેની આકૃતિ ધ્યાવીયે છીયે—જેની પૂર્વાપર અવસ્થા વિચા-રીયે છીયે એ ત્રણેનું પ્રત્યક્ષપણે હાેવાપણું તાે સમવસરભુમાં બીરાજમાન શ્રી રૂષભદેવ—મહાવીર આદિ તીર્થં કર પરમા-તમામાંજ છે પણુ અરિહંતના ગુણના ઉપયાગવાળા જીવમાં કે અરિહંતના ગુણોના પાતાના આત્મભાવથી અનુભવ કરનારા અન્ય કાેઈ આત્મામાં નથી. માટે માથ जिणा समयसरणत्था એ ભાવ જિનની વ્યાખ્યા માટે બરાબર છે.

આ રીતે नामजिणा जिणनामा એ શ્લોક દ્વારા અરિ-હંત પરમાત્માના ચાર નિક્ષેપા દર્શાવ્યા તે બરાબર છે. અને એને નિક્ષેપાના ઉપર ચાટીયા આશ્રય કહેનાર ખાટા છે. વળી એ પ્રમાણેજ જિનેશ્વર ભગવાનના નિક્ષેપા થઈ શકે તે વિશેષાવશ્યક ભાષ્યના નીચેના શ્લોકથી વધુ સાબીત શાય છે.

# अहवा वत्थ भिहाणं नामं, ठवणाय जो तयागारो । कारणया से दव्वं, कज्जावन्नं तयं भावो ॥६०॥

અથવા વસ્તુનું જે નામ તે નામ, તેના આકાર એ સ્થાપના, (પરિષ્ણામી કાર્યની) કારણતા એ દ્રવ્ય અને કાર્યપણે પરિષ્ણામ પામનું તે ભાવ.

પાતાના મનકલ્પિત રીતે અરિંહ તના નિક્ષેપાનું વિવે-ચન કરી ડાં. ગાંધી લખે છે કે---

" નિક્ષેપાના સર્વ સ્વરૂપ પૂજનીય નથી. ફક્ત અરિદ્ધાંત વીત-રાગના શુદ્ધ ગુણુવાળા અરિદ્ધાંત પૂજનીય છે. નિક્ષેપાના બધા <del>બેદ</del>ો માન્ય ન રાખીએ તાે નિક્ષેપાની અવગશુના કરી કહેવાય. નિક્ષેપાના અધા બેદા માન્ય રાખવા છતાં એ પૃજનીય નથી. "

જેના ભાવ નિક્ષેપા પૂજનીય છે તેના નામાદિ ત્રણ નિક્ષેપાને મનકલ્પિત ભેદા કરી અપૂજનીય કહેવા એ નિક્ષેપા માન્ય રાખવા છતાંય નિક્ષેપાની અવગણના કરી કહેવાય. અને જિનાજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કર્યું કહેવાય.

વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં " નામાદિ પણ શું તીર્થ કરાદિની જેમ પૂજ્ય છે ? એ પ્રમાણેના પ્રશ્નના પ્રત્યુત્તરમાં જણાવ્યું છે કે—

# कि पुण तमणेगंतियमचतं चन जओऽभिंहाणाइं । तिव्ववरीअं भावे, तेण विसेसेणं तं पुज्जं ॥५५॥

જેથી એ નામાદિ ત્રણ અનેકાન્તિક છે. અને આત્યન્તિક નથી તથાભાવ તેથી વિપરીત છે, માટે તે ભાવ તેના નામા-દિથી વિશેષ પૂજ્ય છે.

નામ-સ્થાપના અને દ્રવ્ય અનેકાન્તિક ફળવાળા છે, એટલે તેઓ ઇષ્ટ ફળ સાધે અથવા ન પણ સાધે, તેમજ આત્યન્તિક ફળ પ્રાપ્ત કરાવવાને સમર્થ નથી; અને ભાવમાંગળ તો તેથી વિપરીત છે, એટલે કે એકાંતિક અને આત્યન્તિક ઇષ્ટફળ સાધક છે માટે નામાદિ ત્રણ કરતાં ભાવ વિશેષ પૂજ્ય છે.'

અહીં યા નામાદિ ત્રણને અનેકાન્તિક ફળવાળા કહેવાનું કારણ એ છે કે કેટલાક ફિલષ્ટ કર્મવાળા જીવને ભાવના કારણરૂપ ન પણ થાય. પણ એથી કાેઈને ય ભાવના કારણ-રૂપ નહિ થવાનું માની લેવું નહિ. વળી "ત્રણ કરતાં ભાવ વિશેષ-પૂજ્ય છે" એ કથનથી નામાદિ ત્રણ પૂજ્ય તાે છેજ. એ ત્રણ પૂજ્ય ન હાેત તાે ત્રણ કરતાં ભાવ વિશેષ પૂજ્ય છે એમ કહેવાને અદલે માત્ર ભાવજ પૂજ્ય છે એમ કહાેત.

આ રીતે શ્રી જિનેશ્વરદેવના ચાર નિક્ષેપા સમજવા. એ ચાર નિક્ષેપા સિવાય કાઇપણ વસ્તુનું વસ્તુપણું સિદ્ધ શઈ શકે નહિ. જગતમાં જેનું હાવાપણું નથી તેના ઉચ્ચાર કરવાને કાઇ શુદ્ધ શબ્દ પણ નથી કે જે શબ્દ વડે તેના એધ થઇ શકે. અને જેનું નામ ન હાય તેની આકૃતિ પણુ કાઇ પ્રકારે અની શકે નહિ. જેનું નામ અને આકાર નથી તેની આગલી પાછલી અવસ્થા કંઇ નથી. અને જ્યાં નામ—આકાર કે સ્થાપના અને આગલી પાછલી અવસ્થાનું હાવાપણું નથી ત્યાં એ ત્રણેના પ્રત્યક્ષ એધ કરાવનાર સાક્ષાત્ વસ્તુરૂપ ભાવ નિક્ષેપા તો હાયજ કચાંથી? એટલે જેનું નામ તેનીજ સ્થાપના—જેની સ્થાપના તેનુંજ દ્રવ્ય અને જેનું દ્રવ્ય તેનાજ ભાવ, એમ દરેક પદાર્થોમાં ચાર નિક્ષેપા એકી સાથે રહેલા છે.

અહિંયાં ડાં. ગાંધી લખે છે કેઃ—

" મૂર્તિ માં સ્થાપના દ્રવ્ય તા પૃથ્વીકાય છવા છે અથવા અછવ દ્વાય પણ તે અરિહ તનું આત્મદ્રવ્ય નથીજ. વળી પૃથ્વીકાય અને અજીવને ક્ષાયિકભાવ દ્વાયજ નહિ." ડાં. ગાંધી ! નીચેની હકિકત વિચારે ! " દક્ષિણ પશ્ચિમ ઉત્તર દિશિ મુખ,

બ્હાલા મારા ઠવણા જિન ઉપગારીરે તસુ આલંબન લહિય અનેક, તીહાં થયા સમક્તિ ધારીરે ભવિકજન હરખારે (શ્રી દેવચંદ્રજી)

સમવસરણમાં પૂર્વદિશિ સન્મુખના આરણે તે શ્રી તીર્થ કરદેવ પાતે મુલગે રૂપે એસે, અને દક્ષિણ-પશ્ચિમ તથા ઉત્તર દિશાને બારણે શ્રી અરિહ તનાં પ્રતિબિંબ એસે. તે પ્રતિમારૂપ ઠવણા જિન ( સ્થાપના જિન ) છે. તે ઉપકારી છે. તેનું પણ આલંખન પામીને અનેક જન ત્યાં સમવસ-રાયાને વિષે સમકિતધારી થયા તે સ્થાપના નિક્ષેપાના ઉપ-કાર છે. ડાં. ગાંધી વિચારે કે–ખુદ તીર્થંકરની હાજરીમાં પણ પૂજકાેએ સાક્ષાત્ તીર્થં કરની જેમ પ્રતિબિંબ ૩પી સ્થાપના જિનને પૂજ્યા તે પ્રતિબિંબમાં સ્થાપના દ્રવ્ય કાેેે હતું ? તેમાં અરિહંતનું આત્મદ્રવ્ય હતું ? વળી તેમાં (પ્રતિ-**બિંબમાં ) ક્ષાયિક ભાવ હતો ? ત્યારે તમારી માન્યતા**નુસાર કહી ઘો કે તે પ્રતિબિબાને પૂજનારાઓએ બૂલ કરી! અને એવી ભૂલાે જેટલા જેટલા તીર્થ કર ભૂતકાળમાં થઇ ગયા તે સવે ની હાજરીમાં થઈ, પણ તે ભૂલ સુધારવાને પાછળ પાછળ થનારા કાેઇપણ તીર્થ કરે એમ ન કહ્યું કે આ પ્રતિબિંબનું નામ પ્રતિબિંબ છે, આની અંદર અરિ હંતનું આત્મદ્રવ્ય નથી, આમાં ક્ષાયિક ભાવ નથી માટે આમાં મારા નામાદિ નિશ્લેષા ઘટી શકે નહિ, જેથી તે પ્રતિભિંભને નહિ પૂજતાં પૂર્વાસિમુખ એડેલા માત્ર મનેજ

પૂજો. માટે મૃતિ માં સ્થાપના દ્રવ્ય પૃથ્વીકાય કહેનાર મી. ગાંધીએ જરા પ્રયાલ કરવા જાઈ તા હતા. ભરત રાજાએ રામચંદ્રજીની મુદ્રિકાનું પૂજન કરતાં આ તે। પૃથ્વીકાય છે અને હું પૃથ્વીકાયની પૂજા કરૂં છું એમ માન્યું ન હતું. તમારી દ્રષ્ટિએ મૂર્તિમાં સ્થાપના દ્રવ્ય ભલે પૃથ્વીકાય **હાેય પરં**તુ સાધકની દ્રષ્ટિમાં તે પ્રમાણે નથી. પશ્થરનાે કાળા અથવા ધાળા ડુકડા છે તે પૃથ્વીકાયને હું પૂજું છું એવા વિચાર કે પ્રતિમા દેખીને આ તા પૃથ્વીકાયનાં પૂદ્-ગલા છે એ વિચાર પૂજા કરનારને પૂજા કર્યાનું કશંચ ફળ મળવાનું નથી, પરંતુ પૂજા કરનાર મનુષ્ય મૂર્તિમાં પૂજ્ય-પથાના ગુણનું આરાપણ કરે છે ત્યારે તેને મૃતિ એ સાક્ષાત્ वीतरागक है। य क्षेम प्रतिलाषित थाय छै; तेनेक ते पूल સાર્થક છે. જડ વસ્તુમાં પણ વસ્તુના ગુણાનું આરાપણ સ્થાપવામાં આવે છે ત્યારે તે જડ વસ્તુ પણ ઉપયાગી અને કિંમતી અની જાય છે, એવાં અનેક દ્રષ્ટાંતા છે. કારા કાગળ હાય તેની નજીવી કિંમત હાય છે; પણ તે કાગળ ઉપર સીક્કો લગાવી અમુક રકમની નાેટ તરીકે છપાયા પછી એ કાગળ કિંમતી અની જાય છે, કેમકે તેમાં નાણાંનું આરાપણ થયું છે. ત્યાગી મુનીએા પણ કાેરા કાગળ પાસે રાખરો પરંતુ એકસાની કે હજારની કિંમતની નાટને કાગ-ળના ડુકડા માની પાસે રાખનાર સાધુ પરિગ્રહી જ ગણાશે. એક હજારની કિંમતના નાટ જેટલા સીક્કાની છાપ વિનાના ક્રાેરા કાગળના ડુકડાને ચાેરનાર રાજ્યદંડ ચાેગ્ય ગુન્હેગાર નહિ ગણાય જ્યારે તેટલા જ કાગળના ડુકડા હાવા છતાં જે એક હજારની નાટ તરીકે કહેવાતા હાય તેને ચારનાર

જેલમાં જશે. કારણ કે તે કાગળના ડુકડા હાવા છતાં તેમાં ભાવ જુદાે છે. વેપારીની દુકાને વસ્તુ ખરીદનાર પાસે વેપારી કહે કે પૈસા લાવા એટલે રાકડા પૈસા નહિ હાય તો નાટ અપાશે. લે! લાઈ! પૈસા લઈ લ્યે! કાગળ લઈ લે એમ નહિ કહે! કાગળ છે છતાં તેનું નામ પૈસા કહેશે. એટલે ત્યાં ભાવ પૈસાના હાવાથી કાગળનું નામ પૈસા–તેમાં સ્થાપના પૈસાની ( નહિ કે વનસ્પતિકાયની )–હાથમાં નાેટ હાેતે છતે પૈસા અંગે જ આગળ પાછળની અનુકુલતા–પ્રતિકુલતાના વિચારા આવશે એટલે તેમાં ભાવ પણ પૈસાના જ છે. વિચારા કે કાગળના ડુકડામાં પૈસાનું આરાપણ કરો છતે તેમાં નામ સ્થાપના–દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચારે નિક્ષેપા પૈસાના જ છે, નહિ કે કાગળના! તેા પછી જિનેશ્વર ભગવાનની મૂર્તિ દેખવાથી નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચારે નિશેયા આપણે કાના વિચારીશું ? પથ્થરના કે જેની પ્રતિમા છે તે ભગવાનના ? પાતાના પિતાના ફાટા દેખી જે કાગળ પર કાટા છપાયેલા છે તે કાગળની આગળ-પાછળની અવસ્થા સમૃતિમાં આવશે કે પાતાના પિતાની ? તા પછી માનલું જ પડેશે કે જેનું નામ તેની સ્થાપના, જેની સ્થાપના તેનું દ્રવ્ય અને જેનું દ્રવ્ય તેના જ ભાવ. જેના અભિપ્રાયથી મૃતિનું અવલાકન કરાય છે તેના જ વિચારા પ્રગટે છે. મૂર્તિ લલે પાષાણની હાય કે ચાહે તેની બનાવેલી હાય પણ અભિ-પ્રાયવાળી વસ્તુની જ સ્થાપના તથા દ્રવ્ય નિક્ષેપા રૂપ આગલી પાછલી અવસ્થા તે મૂર્તિને જોતાં સ્મૃતિમાં આવે છે. જિનેશ્વર हेवने। क्षक्रत होवा छतां तेनी भर्ति लेवा द्वारा ઉपराक्ष्त प्रक्षारे ભાવા પ્રગટ થતા ન હાય તા તેના દુષ્કર્મના જ દેાષ છે.

### પ્રથમના ત્રણ નિક્ષેપાના ખ્યાલથી જ ચાેેેેેે ભાવ નિક્ષેપાે ઉપયાગી છે

ભાવનું સાક્ષાત ભાન કરાવનાર એકલા ભાવ નથી પરંતુ તેનું નામ—આકાર અને આગલી પાછલી અવસ્થા એ ત્રણે મળીને જ કાેઇ પણ પદાર્થના ભાવના નિશ્ચિત બાંધ કરાવે છે. એ ત્રણેના ખ્યાલ વિનાના આત્માને ભાવ નિશ્ચેપા (વસ્તુની પ્રત્યક્ષતા) વિપરીત પણે શ્રહણ કરવાના માટા સંભવ છે. અને તેથી અનર્થનું કારણ થઇ પડે છે. દાખલા તરીકે અણ્સમન્તુ એક બાળકના હાથમાં જેનું કાેઇ દિવસ પણ નામ સાંભળ્યું ન હાેય અને તેના ગુણદાષથી આગળ પાછળ શું લાભ કે નુકસાન થયું હાેય તે પણ જાર્યું ન હાેય, દેખાવમાં તે કેવું હાેય તેના પણ તેને ખ્યાલ ન હાય તેવું "સામલ" તેને પ્રાપ્ત થાય અને તેના ઉપયાગ કરવાથી તે તેના અનર્થથી અચી શકતા નથી તેવી રીતે કાેઇ પણ નામ—આકાર અને દ્રવ્ય એ ત્રણેના ખ્યાલ વિના કાેઇ પણ વસ્તુની પ્રત્યક્ષતા રૂપ ભાવ નિશ્સેપા વ્યર્થ છે.

એટલે કાઈ પણ વસ્તુની પિછાણ કરવી હોય ત્યારે સૌથી પહેલાં તેનું નામ જાણવાની જરૂર પડે છે, નામ જાણ્યા પછી તે જ વસ્તુની વિશેષ પીછાણ કરવી હોય ત્યારે તેની આકૃતિ—આકાર જાણવાની જરૂર રહે છે, પછી તે જ વસ્તુ સંખંધી તેથી પણ વધારે જ્ઞાન મેળવલું હોય તો તેના ગુણ-દેષને જણાવવાવાળી તેની આગલી પાછલી અવસ્થાનું નિરિક્ષણ કરવું પડે છે. અને ત્યાર બાદ તે વસ્તુ પ્રત્યક્ષ મળે છે ત્યારે લાભકર્તા થાય છે.

#### ડાં. ગાંધી લખે છે કેઃ—

" અરિહ તના ગુણા કેળવવા એ જ પૂજા કરનારતું ખ્યેય છે. અને ભાવ સૂત્ર ત્રાન એટલે અનુભવ ત્રાનથી જ થાય છે.

અરિહંતનું નામ સૂત્રથી જાણીયે છીયે. આકાર મનુષ્યાકારથી જાણીયે છીયે. આત્મ દ્રવ્ય તથા ગુણા પણ સૂત્રથી જાણીયે છીયે, મ્ર્તિના ખાટા આકાર અને દ્રવ્યની આપણા મનમાં સ્થાપના કરવાને ખદલે મનુષ્યાકાર અને પોતાના જ આત્મ દ્રવ્યને મનથી ગ્રહણ કરવાથી કાર્યની સાર્થકતા મળી શકે છે."

સૂત્રમાં કહેલી શાસ્ત્રિય હિકિત કે ઈ તિહાસમાં કહેલી ઇતિહાસિક હિકિત અને ભૂગાળ-ખગાળમાં કહેલી પૃથ્વી કે આકાશની હિકિત માત્ર શાસ્ત્રો-ઇતિહાસ-ભૂગાળ કે ખગાળનાં પુસ્તકા વાંચવા સાંભળવા સાથે તે હિકિકતને લગતી ચીતેરેલી આકૃતિઓ પાસે રાખવાથી તે હિકિકતો અંગે ખ્યાલ કે ભાવ વિશેષ પેદા થાય છે, તે તો દરેકના અનુભવ સિદ્ધ વિષય છે. કયાં કયાં ગામ-નદીઓ-પર્વતા કયાં કયાં આવ્યાં તે સંખંધી હિકિકત શીખવા માટે વિદ્યાર્થીઓ માત્ર ભૂગાળનું પુસ્તક જ નહિ રાખતાં તેની સાથે તેના નકશા પાસે રાખે જ છે. અને નકશાથી જ સહેલાઇથી અને સારી રીતે સમજે છે. તે વિષયને લગતાં પુસ્તકામાં પણ તે તે હિકિકતો સાથે તે તે વિષયનાં ચિત્ર પણ આપે છે. પુસ્તકમાં લખેલ હિકિકત ઓછા ક્ષયાપશ્વનવાળાને તુરત સમજ્યુમાં નહિ આવતાં તે હિકિકતના ચિત્રથી તુરત સમજ્ય શકાય છે. તેવી રીતે અરિહંતના ગુણાનું ચિંતવન માત્ર

સૂત્રના શ્રવણ કરતાં પદ્માસને-કાર્યોત્સર્ગ ધ્યાને-પ્રશાંત મુદ્રા-વાળી શ્રી તીર્થ કર પરમાત્માની મૂર્તિને જેવાથી વિશેષ પ્રકારે કરી શકાય છે. જે મહાપુરૂષાએ સકલ કર્મના ક્ષય કરી શાધત સુખ પ્રાપ્ત કર્યું છે તે અંગેની હકિકત શાસ્ત્ર श्रवण द्वारा जाणी ते મહાપુરૂષની પ્રતિમા સામે દ્રષ્ટિ સ્થાપી के परभात्भाना नाभनी भूति है। य तेनी पिंउस्थ-पहस्थ अने ३पातीत अवस्थाकी ध्याववाथी आत्माने आत्मस्व३प પ્રાપ્તિના ઉલ્લાસ પેદા થાય છે. અને આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ**ા** શું છે તેના ચિતાર હૃદયમાં ખડાે થાય છે. ડાં. ગાંધી મતુ-ખ્યાકાર અને પાતાના જ આત્મ દ્રવ્યને મનથી ગ્રહણ કરવા દ્વારા કાર્યની સાર્યકતા થવાનું લખે છે તે બીલકુલ ખાટું છે. મનુષ્યાકારને જોતાં જ અરિંહત પરમાત્માના ગુણા કેળ-વવાની સાર્થંક્તા પ્રાપ્ત થવાનું કાેઈ ખુદ્ધિશાલી કબુલ નહિ જ કરે. કયાં મનુષ્યાકાર અને કયાં પદ્માસને કાર્યોત્સર્ગ ધ્યાને-શાંત મુદ્રાકૃતિવાળી અરિહ તની પ્રતિમાના આકાર ? સામાન્ય ખુદ્ધિવાન પણ નહિ માને કે મનુષ્યાકારથી અરિ-હંતના ગુણા સમૃતિમાં આવે! જરા ખ્યાલ તા કરા કે **દુનિયાના ગમે** તે માણસના ફાટા દ્વારા પાતાના વડીલાેના ગુણા સમૃતિમાં આવશે ખરા ? જેના ફાટા હાય તેની જ હકિકત સ્મૃતિમાં આવશે. જો એ રીતે કાઈ વ્યક્તિના ગુણા કેળવી શકાતા હાત તા દુનિયામાં થઈ ગયેલા અનેક દેશ નેતાએાનાં આવલાં સ્થાપી તેના પર પુષ્પાદિ ચડાવવાને **બદલે દુનિયા રસ્તે ચાલતા હર કાઈ માણસને જ ઉ**લાે રાખી એમ કહેત કે લલા ભાઇ! જરા ઉભા રહે! મારે તારા ઉપર દ્રષ્ટિ સ્થાપી અમુક દેશનેતાના ગુણાનું ચિંતવન કરવું છે અને પુષ્પ ચડાવવાં છે. આ પ્રમાણે ડાં. ગાંધીની સલાહ દુનિયા માન્ય રાખે તો આજે અનેક મહાપુરૂષાનાં બાવલાં અગર તો પારખંદર શહેરમાં ઉભું કરેલું મહાતમા ગાંધીજીના મંદિરાદિના ખરચ થવા ન પામત! પણ ભલા! આ પ્રમાણે તેમની (ડાં. ગાંધીની) સલાહ કાઈને જચ જ નહિ. તા પછી મનુષ્યાકૃતિ દ્વારા અરિહંતના ગુણા કેળવ-વાની સાર્થકતા કેમ માન્ય રાખી શકાય?

#### ચાર નિક્ષેપામાંથી એક પણ નિક્ષેપા માન્યા વિના ચાલશે જ નહિ

ચાર નિર્ફાયા પૈકી એક પણ નિર્ફાયાને નહિ માનવાનું કાઈથી પણ કહી શકાય તેમ નથી. કદાગ્રહી સુદ્ધિના વશે બહે કદાગ્ર કેમુલ ન કરે પણ સત્ય રીતે તો દરેક મનુષ્ય ગારે નિર્ફાયાને અનુસરી રહ્યો છે. જાઓઃ-કાેઇ દુષ્ટ આપણા પૂજ્ય યા તો સ્નેહી વ્યક્તિનું નામ લઈ ને નિદા કરે, ગાળા આપે, કે તિરસ્કાર કરે તો શું આપણને ગુસ્સા થતા નથી? અવશ્ય થાય છે. અથવા તાે પૂજ્ય કે પ્રિયના નામથી તેમની તારીક કે પ્રશાસા કરે તાે રાજ થતા નથી? થઈ એ જ છીએ! આથી નામ નિર્ફાયા નકામાે છે એમ કહેનાર ખાટા છે.

તે જ પ્રમાણે પાતાના પૂજ્ય વિગેરના ફાટાઓ લઇને કાઇ દુષ્ટ આચારવાળી સ્ત્રી આદિની સાથે રાખી તેના ઉપ-રથી કુચેષ્ટાવાળી છબી ઉતરાવી લઇ કાઇ નાલાયક માણસ સ્થળે સ્થળે અવર્ણવાદ બાલે તા તેથી મૂર્તિ નહિ માનના-રાંઓને પણ શું કોધ નહિ ચડે? અવશ્ય ચઢશે જ. માટે સ્થાપના નિક્ષેપા પણ નકામાં છે એ વાત ખાટી છે. નામ અને સ્થાપનાની જેમ પાતાના પૂજ્ય આદિની આગળ પાછ ળની અવસ્થાની છુરાઈ યા લલાઈ સાંલળવાથી રાષ યા તા આનંદ પેદા થાય છે, અને પૂજ્યના સાક્ષાત્ અવર્ણવાદ—અપશબ્દ—અપમાન સાંલળવાથી પણ તેના રાગી લાક અવશ્ય દુઃખને પામે છે. તેથી ચારે નિક્ષેપાઓમાં પૃથક પૃથક્પણે અસર નીપજાવવાની શક્તિ પ્રગટપણે રહેલી છે એમ સ્પષ્ટ થાય છે.

### ચારે નિક્ષેપા એક જ ભાવને પેદા કરે છે

જે વસ્તુને જેવા ભાવથી માનવામાં આવે છે તેવા ભાવને તેના ચારે નિક્ષેપા પ્રગટ કરે છે. અહીં કાઈ શંકા કરે કે–આ નામાદિ ચારમાં ભાવ જ વસ્તુ જણાય છે, કેમકે તે જ પ્રયોજનની સિદ્ધિ કરનાર છે, જેવી રીતે ભાવ ઈન્દ્ર દાનવાને દમવારૂપ કાર્ય સાધવામાં સમર્થ છે તેવી રીતે નામ ઇન્દ્રાદિ સમર્થ નથી, માટે નામ-સ્થાપનાદિનું શું પ્રયોજન છે? આવી શંકાના સમાધાન માટે જીઓ શ્રી વિશેષાવશ્યકમાં શું કહ્યું છે? અહિ શિષ્ય શંકા કરે છે કે—

इह भावो चिय वत्युं, तयत्थ सुन्नेहि किं व सेसेहिं ? नामाद्ञोविभावा, जंतं वि हु वत्थु पज्जाया ॥५५॥

અહિં ભાવ એ જ તાત્વિક વસ્તુ જણાય છે; તત્ત્વ સિવાયના નામાદિ વડે શું? (ઉત્તર) નામાદિ પણ તત્ત્વરૂપ જ છે, કારણ કે તે પણ વસ્તુના પર્યાય (ધર્મો) છે.

સામાન્યથી ભાવને વસ્તુપણે માનવામાં કંઈ દાષ નથી.

નામ-સ્થાપના ને દ્રવ્ય એ પણ વસ્તુના પર્યાયા-ધર્મો હોવાથી ભાવની અવસ્થાઓ જ છે, કારણ કે પર્યાય-ધર્મ-ભેદ-ભાવ, એ ખધા શખ્દા સમાન અર્થવાળા જ છે. જેમકે કાઈએ સામાન્યથી "ઈન્દ્ર" એમ કહ્યું, તેથી તેના સાંભળનારાને નામાદિ ચારેની પ્રતિતિ થાય છે, ને તેથી શંકા થાય છે કે આ મતુષ્યે નામ ઈન્દ્ર કહ્યો, સ્થાપના ઇન્દ્ર કહ્યો, દ્રવ્ય ઈન્દ્ર કહ્યો કે ભાવ કહ્યો ? આથી ઈન્દ્રરૂપ વસ્તુના જે નામાદિ ચારે છે તે ખુદ વસ્તુના પર્યાયા-ભાવ વિશેષા છે. ને તેથી જ વિશિષ્ટ અર્થ કિયા સાધક ભાવ ઈન્દ્રાદિક રૂપ ભાવને આશ્રિને વસ્તુપણું સાધીએ તા કંઈ હાની નથી, કેમકે ભાવ ઈન્દ્રાદિ ભાવની અર્થ કિયામાં નામાદિ પર્યાયા પણ છે જ, અને પર્યાયા દ્રવ્યમાં પરસ્પર અભેદથી રહે છે.

આ સંસારમાં સામાન્ય રીતે તમામ વસ્તુઓ (૧) ત્યાગ કરવા લાયક (૨) માત્ર જાણવા લાયક અને (૩) આદરવા લાયક. એ ત્રણે ભેદોમાંથી કાઈને કાઈ એક ભેદની હાય છે. તે ત્રણ ભેદમાંથી જે ભેદે જે જે વસ્તુના ભાવનિક્ષેપા હાય તે તે ભેદે તેના નામાદિ ત્રણે નિક્ષેપા પણ જાણવા. દાખલા તરીકે સ્ત્રી સંગ.

સાધુઓને સ્ત્રીઓના સાક્ષાત્ સંગના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. સાક્ષાત્ સંગ એ ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે, તેથી સ્ત્રીઓનાં નામ, આકાર અને દ્રવ્યના પણ નિષેધ થઈ જાય સાધુ પુરૂષોને સ્ત્રીઓના ભાવ નિશ્લેપા જેમ ત્યાગ કરવા લાયક છે તેમ નામ નિશ્લેપાવાળી સ્ત્રીની આગલી-પાછલી અવસ્થા (બાલ્યાવસ્થા-મૃતાવસ્થા) આદિના સંઘદાને પણ

નિષેધ્યાે છે. એ રીતે ત્યાગ કરવા રૂપ વસ્તુના ચાર નિશ્નેપા ત્યાગરૂપ અને છે. માત્ર ભાવ નિશ્નેપા માનનારાઓ સ્ત્રીના ભાવ નિશ્નેપાને વર્જને બાકીના ત્રણે નિશ્નેપાના આદર કરી શકરાે? કદીજ નહિ. એ રીતે જાણવા યાગ્ય વસ્તુના ભાવ નિશ્નેપા જેમ જ્ઞાન પ્રાપ્તિમાં નિમિત્ત અની શકે છે તેમ તેના ચારે નિશ્નેપા જ્ઞાન પ્રાપ્તિમાં નિમિત્ત અની શકે છે. આ વિષય વધુ નિર્ણિત કરવાને વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં દર્શાવેલ નીચેની હકિકત જોઈએ.

નામાદિ પણ ભાવમાંગળના કારણ હાવાથી ભાવ-માંગળજ છે, એમ જણાવવાને ભાષ્યકાર મહારાજ પાતે કહે છે કે—

अहवा नामं ठवणा-दन्वाइं भावमङ्गलं गाइं। पाएण भाव मङ्गल परिणाम निमित्त भावाओ ॥५६॥ जह मङ्गला भिहाणं सिद्धं विजय जिणिद नामं च। सोऊण पेन्छिऊणय जिण पडिमा लक्खणाईणि ॥५७॥ परि निन्वुय मुणिदेहं भन्य जइ जणं सुवन्न मल्लाई। द्रूण भाव मङ्गल परिमाणो होइ पाएण ॥५८॥

અથવા નામ-સ્થાપના-ને દ્રવ્ય એ ત્રણે ભાવ મંગળ-રૂપ પરિશ્રામના પ્રાયે નિમિત્ત હોવાથી ભાવમંગળના કારણો છે, જેમકે-સિહ-વિજય-ને જિનેશ્વરનું મંગળકારી એવું નામ સાંભળીને, તથા જિનપ્રતિમા-સ્વસ્તિકાદિ એઈને, તેમજ મુક્તિ પામેલા મુનિના દેહ તેવીજ રીતે ભવિષ્યમાં સાધુ થનારા મનુષ્યના અને સુવર્ણમાળા વિગેરેના દર્શને કરીને પ્રાય: ભાવ મંગળના પરિણામ થાય છે, કેટલાક કિલષ્ટ કર્મવાળા જવાને નામ આદિ ભાવ મંગળના કારણુર્ય ન પણ થાય તેથી મૂળમાં પ્રાય: શબ્દ મૂકયા છે. આ પ્રમાણે મહાપુર્ધના ઉપરાક્ત કથન મુજબ નક્કી થાય છે કે હેય—ગ્રેય અને ઉપાદેયના વિવેકમાં નામાદિ ત્રણ નિક્ષેપા તે વસ્તુના ભાવ નિક્ષેપને અનુસરીનેજ છે.

સ્ત્રીઓના સાક્ષાત્ સંગના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે તેથી સ્ત્રીઓનાં નામ–આકાર અને દ્રવ્યના નિષેધ થઈ જાય છે તે વસ્તુને અસત્ય ઠરાવવા ડૉ. ગાંધી લખે છે કે—

"લેખકની આ (સ્ત્રી અંગેની) દલીલ કે દાખલા તદ્દન ખાટા છે. શું સાધુઓ કાઇ સ્ત્રીનું નામ લેતા નથી ! કાઇ સ્ત્રીને (આકારને) જોતા નથી ! શું સ્ત્રીના આત્મ દ્રવ્ય અથવા પૌદ્દગલીક શરીરને જાણતા નથી ! સાધુઓ સ્ત્રીઓનાં નામ લીએ છે, સ્ત્રીને જાવે છે, જાણે છે, કૃકત તેમાં રાગ દેષ કરવાના નથી. એટલે આ ઉપમા દાખલા યાગ્ય સ્થાને નથી."

ડાં. ગાંધીએ અહિં વિચારવું જોઇએ કે જે પ્રકારના સાક્ષાત સંગના નિષેધ હોય તે પ્રકારના નામ—સ્થાપના અને દ્રવ્યના નિષેધ હાય! જેમ ધર્મ શ્રવણાદિ ધર્મ ક્રિયામાં—ધર્મ-સ્થાનમાં થતા સંગના નિષેધ નથી તેમ તે તે હેતુ એ ઠાલાતાં સ્ત્રીનાં નામ—આકૃતિ અને દ્રવ્ય પણ નિષેધ નથી. તેમ છતાંય તેમાં પણ મર્યાદા અવશ્ય હાય છે. હવે ધર્મ કાર્ય સિવાયના ટાઈમમાં સ્ત્રીઓના સંગના નિષેધ છે તા તેમાં ધર્મોપદેશ સિવાય કે ધર્મ હેતુ સિવાય સ્ત્રીઓનાં નામ

લેવાના-તેના ફાટા કે ચિત્રા જેવાના કે ધર્મભાવના સિવાય સ્ત્રીઓની આગલી પાછલી અવસ્થાઓના વર્ણના કરવાના નિષેધ છે કે જેને સ્ત્રી કથા કહેવાય છે. સ્ત્રીઓના નામ-રથાપના અને ડવ્યના નિષેધ કયારે છે તે માટે તેના ભાવ પ્રત્યે પહેલું લક્ષ રાખવું જોઈએ. કારણ કે પ્રથમ કહેવાઈ ગયું છે કે નામાદિ ત્રણ નિક્ષેપા તે વસ્તુના ભાવ નિક્ષેપને અનુસરીનેજ છે. ડાં. ગાંધીના કથન મુજબ રાગદ્રેષ કરવા નહિ પણ સાધુઓ સીઓનાં નામ લીએ-સ્રીને-જુવે-જાણે તેમાં વાંધા નથી. આ સિહાંત અનુસારતા બ્રહ્મચર્યની નવ વાડાની વ્યવસ્થા જ્ઞાનીએાએ કરેલી છે તે પણ વ્યર્થ ઠરે છે અને દશવૈકાલીક સ્ત્રમાં ચિત્રામણની સ્ત્રીને સાધુએ નહિ જોવાનું કહ્યું છે તે પણ વ્યર્થ ઠરે છે. કારણકે જ્ઞાની-એ એમ કહેવું જાઈતું હતું કે પ્રહ્મચર્યની વાડાની કંઈ જરૂર નથી. તેમજ ચિત્રામણની સ્ત્રીને સાધુએ જેવામાં કંઇ વાંધા નથી પણ તેમાં રાગદ્રેષ કરવા નહિ. પણ જ્ઞાનીઓને તાે એજ વ્યાજબી લાગ્યું કે ધર્મકાર્ય સિવાય ઉપરાક્ત સ્ત્રીઓના સંચાગથી વિષયભાવ પ્રગટવા સંભવ છે માટેજ તે પ્રમાણે નિયમા દર્શાવ્યા છે. અને તે હકિકતને અનુસ-રીનેજ અહીં યા સ્ત્રીઓના ચારે નિક્ષેપા અંગેની ઉપમા અને દાખલા અપાયા છે તે વ્યાજબીજ છે.

#### ચારે નિક્ષેપાની માન્યતા અનાદિ કાળની છે

આ પ્રમાણે ચારે નિક્ષેપાની માન્યતા અનાદિ કાળની છે. એ રીતેની ચાર નિક્ષેપા પૈકી એકપણ નિક્ષેપાની માન્યતા અમુક ટાઈ મેજ પ્રચલિત થઈ છે, યા તે પ્રાચિન નહિ પણ અર્વાચિન છે એમ કાઈ કહે તો તે અસત્ય છે, અગર તો તેમ કહેવામાં કહેનાર વ્યક્તિની ખુદ્ધિનું દેવાળું છે કે કદાગ્રહજ છે. એટલે ચારેનિક્ષેપાની માન્યતા અનાદિ કાળની છે એમ નિર્ણિત થવાથી તેમાં સ્થાપના (પ્રતિમા)ની માન્યતા સાર્થકતા અનાદિ કાળની સિદ્ધ થઈ ચુકી છે.

# નામ કરતાં સ્થાપના વિશેષ લાગણી પેદા કરે છે

વસ્તુની હયાતિના અભાવે તેના નામ કરતાં આકા-રમાં ઘણી વિશેષતાઓ છે. આકારના દશ નાદિથી જેવી લાગણી પેદા થાય છે તેવી લાગણી નામ માત્રથી કદી થઈ શકતી નથી. નામથી લાગણી પેદા થતી નથીજ એમ કહેવાના આશય નથી પણ નામ કરતાં આકાર વિશેષપણે લાગણી પેદા કરે છે.

ડાં. ગાંધી લખે છે કે–

" મૂર્તિ'ના દર્શ નથી પૌદ્દગલિક માહ ઉત્પન્ન થાય છે."

ડાં. ગાંધીનું આ પ્રમાણે કહેવું પણ વ્યાજબી નથી. કેમકે જે ધ્યેયને અનુલક્ષીને મૂર્તિ-ચિત્ર યા તા સજીવ મનુષ્યના દેહનું દર્શન કરાય છે તેવીજ બુદ્ધિ દર્શનથી પેદા થાય છે.

દ્રશ્ય વસ્તુ લહે ગમે તે હોય કે ગમે તેવી હોય પર'તુ દ્રષ્ટા જે ધ્યેયથી જુએ છે તેવીજ ખુદ્ધિ તેનામાં પૈકા થાય છે.

એકની એક વસ્તુ દરેક દ્રષ્ટાને એકસરખી લાગણી પૈદા કરનાર થતી નથી. જેમ એક માણસ તેના હિતેચ્છુની દ્રષ્ટિમાં પડતાં તે દ્રષ્ટાને આલ્હાદનું કારણ થઈ પડે છે, જ્યારે તેજ માણસ તેના દુશ્મનની દ્રષ્ટિમાં પડતાં તે દુશ્મ-નને વૈમનસ્થની લાગણી પેદા થાય છે. વીસ વરસની સુવાન સ્ત્રી કામી પુરૂષોની દ્રષ્ટિએ પડતાં કામી પુરૂષોને તેના શરીરની સૌન્દર્યતા–શરીરનાં અંગાપાંગ આદિ સંબંધી કામ વિકાર પેદા કરનાર થાય છે જ્યારે તેજ સ્ત્રી તેના પીતાની દ્રષ્ટિએ પડતાં સંતતી વાત્સલ્યની લાગણી સ્કુરે છે. આમ એકને એક વ્યક્તિ દ્વારા દરેક દ્રષ્ટાને પૃથક્ પૃથક લાગણી પેદા થવાનું કારણ એજ છે કે દ્રષ્ટાના ધ્યેય ઉપર લાગણીના આધાર રહે છે. એ રીતે વીતરાગ દશા પૌદુગલિક માહ ઉત્પન્ન કરવાને અદલે પૌદુગલિક માહ દ્વર કરે છે. બાકી મૂર્તિ'નાં દર્શ'ન શું ધ્યેયથી કરવાનાં છે, કઇ દ્રષ્ટિએ મૂર્તિ જેવી તેનું જેને ભાન ન હોય તેને તા મર્તિના દર્શનથી ગમે તેવા ભાવ પેદા થાય છે. ભક્તને પૌદ્દગલિક માહ દૂર કરનાર છે. જ્યારે કલાકારને પૌદ્દગલીક માહ પેદા કરનાર છે. તા તેમાં જોનારની દ્રષ્ટિનાજ દાેષ છે, નહિ કે મૃતિ ના !

મૂર્તિના દર્શનની અને પૂજનની પણ વિધિ છે. એ વિધિ એવો છે કે એ વિધિપૂર્વક દર્શન પૂજન કરનાર આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિમાં નજીક નજીક આવતા જાય છે, અને પૌદ્દગલિક માહ દ્વર કરે છે. લાખ રૂપીયાની કિંમતના હીરા હાશિયાર ઝવેરીની દ્રષ્ટિએ લાખ રૂપીયાનું મહત્ત્વ સમજાવનાર છે. જ્યારે હીરાની સમજણથી અજ્ઞાત મનુષ્યને તે કાચના કડકાજ ભાસે છે. એ રીતે વીતરાગની મૂર્તિ

પ્રત્યે ઘૃષ્ણા કરનારને પૌદ્દગલિક માહ ઉત્પન્ન કરે છે તેથી સર્વને માટે એ રીતે માની લેવાનું નથી. એટલે અહિં કહેવાના તાત્ત્પર્ય એ છે કે નામ જાણનાર કે સાંભળનારને નામ માત્ર જાણીને બેસી રહેવા કરતાં તેની આકૃતિ જોવાની વિશેષ તમનના રહે છે.

સર્પંનું નામ જાણુનારે સાક્ષાત સર્પંને કદાપિ ન જોયો હોય તેને ઓર્ચિતા સર્પના યોગ પ્રાપ્ત થાય છે તો તેના પરિચયના અભાવે તે સર્પના ડંશના ભાગ પણ ખની જાય. કારણું સર્પનું નામ તેણે સાંભત્યું છે, સર્પના ગુણું દોષ જાણ્યા છે પરંતુ તે સર્પ કેવા હાય તે જાણ્યું નથી. એટલે સર્પના ભેટા સમયે સર્પના ડંશથી સાવચેત થવા તે ઉદ્યમ્યંત થતા નથી. પણ સાક્ષાત્ સર્પને કદાપિ નહિ જોનારે પણ સર્પનું ચિત્ર જોયું હશે તો તે ચિત્રનું જાણવાપણું તે પ્રાપ્ત થયેલ પ્રત્યક્ષ સર્પથી સાવચેત રખાવશે. એટલે નામ કરતાં પણ સ્થાપના વધુ અસર કરે છે, એ વાત ચાક્કસ છે. આજે માટા વેપારીઓ પોતાના કારખાનામાં ખનતા માલાની જાહેરાતા આપે છે તેમાં માલથી થતા ફાયદા દર્શાવવા સાથે તેનાં ચિત્રા—અકારા—દેખાવા પણ આપે છે, એનું કારણ તેવાં ચિત્રા—અકારા—દેખાવા પણ આપે છે, એનું કારણ તેવાં ચિત્રા કે આકારા કે ફાટાઓ આહેકને વધુ આકર્ષે છે.

અહીં હાં. ગાંધી લખે છે કે-

" ચોપડીએામાં ચિત્રા ખતાવેલાં હોય છે તે કકત આકારના ખ્યાલ આપવા માટેજ હોય છે. ''

આકારનું વર્ણન તા તે ચાપડીમાં પણ વર્ણવેલું હાય છે તે ઉપરથીયે આકારના ખ્યાલ ચાપડી વાંચનારને આવી જાય! પછી ચિત્ર આપવાની શી જરૂર ? ચાપડીમાં કાઇ પુરુષ કે સ્ત્રીની હકિકત ચાલતી હોય ત્યાં તે પુરુષ કે સ્ત્રી કેવાં હાય (કેવા આકારે હાય) તે ચાપડી વાંચનારની કલ્પનામાં ચિત્ર વિના પણ આવી જાય છે. પરંતુ અહિં સમજવું જોઈએ કે માત્ર હેખિત વર્ષાન કરતાં ચિત્રા અતા-વવા દ્વારા તે વસ્તુની વિશેષ લાગણી પેદા કરાય છે એટલા માટેજ ચિત્રા અપાય છે. સુત્રમાં કહેલી શાસ્ત્રીય હકિકત કે ઇતિહાસમાં કહેલી ઇતિહાસિક હકિકત અને ભૂગાળ-ખગાળમાં કહેલી પૃથ્વી કે આકાશની હકિકત માત્ર શાસ્ત્રો-ઇતિહાસ કે ભગાળ-ખગાળ વાંચવા સાંભળવા સાથે તે હકિકતને લગતી ચિતરેલી આકૃતિએ સાથે રાખવાથી તે હિકિતો અંગે ખ્યાલ કે ભાવ વિશેષ પેદા થાય છે. તે તા દરેકના અનુભવસિદ્ધ વિષય છે. પુસ્તકમાં લખેલી હકિકત એોછા ક્ષયાપશમવાળાને તુરત સમજણમાં ન આવતાં તે હિકિકતના ચિત્રથી તરત સમજ શકાય છે. તેવી રીતે અરિ-હંતના ગુણાનું ચિંતવન માત્ર સૂત્રના શ્રવણ કરતાં પદ્માસને-કાર્યાત્સર્ગ ધ્યાને – પ્રશાંત સુદ્રાવાળી શ્રી તીર્થંકર પરમા-તમાની મૂર્તિને જોવાથી વિશેષ પ્રકારે કરી શકાય છે. જેમ ગામ-નદીઓ-પર્વતા કર્યા કર્યા આવ્યાં તે સંબંધી હકિકત ભૂગાળ શીખવા સાથે તેના નકસાથીજ વધુ સલભ રીતે પ્રાપ્ત થાય છે. તેવી રીતે જે મહાયુરૂષાએ સકલ ક**ર્મના** ક્ષય કરી શાશ્વત સુખ પ્રાપ્ત કર્યું છે તે અંગેની હકિકત શાસ્ત્ર શ્રવણ દ્વારા જાણી તે મહાપુરૂષાની પ્રતિમા સામે દ્રષ્ટિ રાખી જે પરમાત્માના નામની મૂર્તિ હોય તેની પિંડસ્થ-પદસ્થ અને રૂપાતીત અવસ્થાઓ ધ્યાવવાથી આત્માને આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્તિના ઉલ્લાસ પેદા શાય છે, અને આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ શું છે? તેના ખ્યાલ આવે છે. માટે અરિહંત પરમાત્માના ધ્યાન માટે અરિહંતની મૂર્તિની ખાસ આવશ્યકતા છે. મૂર્તિ દ્વારા ચિત્તની એકાગ્રતા સારી રીતે સાધી શકાય છે.

ષ્રદ્મચારી મહાત્માંઓને સ્ત્રીની મૂર્તિ જોવાના નિષેધ કર્યો પરંતુ સાક્ષાત સ્ત્રીના હાથે આહાર પાણી લેવાના નિષેધ કર્યો નહિ. સ્ત્રીઓ દર્શન કરવા કેવંદન કરવા આવે, કલાકા સુધી વ્યાખ્યાન સાંભળવા એસી રહે. ધર્મચર્ચા સંખંધી પૂછપરછ કે વાર્તાલાપ કરે–ઇત્યાદિ કાર્યોમાં સ્ત્રીના સાક્ષાત્ પરિચય હાય છતાં નિષેધ ન કર્યો અને સ્ત્રીના ચિત્રામણ વાળા મકાનમાં વસવાના નિષેધ કર્યો તેનું શું કારણ ? ચિત્રા-મણની સ્ત્રીની આકૃતિથી કાંઈ આઢારપાણી મળી શકતાં નથી, કે એાલવું ચાલવું થઈ શકતું નથી. ચિત્રામણની સ્ત્રી ઉઠીને સ્પર્શ ક€ી શકતી નથી છતાં શાસ્ત્રાકારાએ તેના નિષેધ કર્યો.

નામ કરતાં સ્થાપના (ચિત્ર) વિશેષ લાગણી પેદા કરે છે એ હકિકતનું ખંડન કરતાં ડાં. ગાંધી લખે છે કેઃ—

" આવી (સ્ત્રીના ચિત્ર અંગેની) દલીલ કરતાં લેખક આકન્ પંહાતું કારણજ ભૂલી જાય છે. આકર્ષણનું કારણ મનમાં રહેલા રાગદ્વેષ છે. રાગદ્વેષથી ચિત્રા જોતાં તેના મનના પરિણામ પ્રમાણે જોનારને આકર્ષણ થાય છે તેવીજ રીતે સાક્ષાત દેહાકાર જોતાં પણ રામદ્દેષથી તેવુંજ આકર્ષણ થાય છે. માટે રાગદ્વેષના નિમિત્તને દૂર કરવાનું કહેલું છે. એટલે સાક્ષાત સ્ત્રી કરતાં તેના ફાટા વધારે રામ ઉત્પન્ન કરે એમ માનવું એ ખાટું છે. સાક્ષાત પરિચયમાં જેને રાગ થતા હાય તેને થવાનાજ. પરંતુ પરિચય ન કરે તા ગાચરી અને ધર્મલાભ જાય તેથી વ્યવહારના લાપ થાય તેથી નિષેધ કરેલ નથી. ચિત્ર કે મૂર્તિ અજ્ઞાનીને ખ્યાલ આપવા માટે હાય પણ તેથી તે પૂજનીય ખની જતાં નથી. લામણી તા માનસીક વિચારાથી ઉત્પન્ન થાય છે, તેમાં ચિત્ર કે મૂર્તિની જરૂર રહેતી નથી. વળી જ્ઞાનીને તા ખ્યાલજ હાય એટલે તેને ચિત્ર કે મૂર્તિની જરૂર હાયજ નહિ. તેથી ગુણુસ્થાન ચાર અને તેથી ઉપરનાને અરિહંતનું ચિત્ર કે મૂર્તિ જોવાની જરૂર હાતી નથી. "

આકર્ષ ખુતું કારણ રાગદેષના નિમિત્તને દ્વર કરવાનું કહેલું છે એ બરાબર છે. પરંતુ સાક્ષાત સ્ત્રી કરતાં તેના ફાટા કે ચિત્ર વિશેષપણે રાગ ઉત્પન્ન કરે છે એની કાઈપણ સમજી માણસ ના પાડી શકે તેમ નથી. સાક્ષાત સ્ત્રી કરતાં તેના ફાટા વધુ રાગનું નિમિત્ત અને એ વસ્તુ માન્ય કરી લે તા તે મૂર્તિપૂજા પણ તેઓને ગળ વળગી જાય એ લલે ડાં. ગાંધી તેના ઈન્કાર કરે છે પણ સૂક્ષ્મ ખુદ્ધિથી વિચારતાં સમજાશે કે સાક્ષાત્ સ્ત્રીના દર્શન કરતાં સ્ત્રીના ચિત્રને વધુ રાગદેષ ઉપસ્થીત થવાનું નિમિત્ત એટલા જ માટે કહ્યું છે કે:—

ચિત્ર કે મૂર્તિ તરફ જેવી ચિતની એકાગ્રતા થાય, મનમાં ખરાબ સંકલ્પ-વિકલ્પ ઉઠે, ધર્મધ્યાનમાં બાધા પહેાંચે તથા કર્મબંધન થવાના પ્રસંગા ઉપસ્થિત થાય, તેવા ધર્મ નિમિત્તે સાક્ષાત્ પરિચયમાં આવનાર સ્ત્રી પ્રસંગના સંભવતા નથી. કારણ કે ત્યાં અશુભ માગે ચિત્તની એકાગ્રતા કરવાના અવસર સાધુને ભાગ્યે જ મળે છે. જ્યારે મકાનમાં સીની મૃતિ હોય તા તે તરક વાર વાર ધારી ધારીને નિહાળવાનું અને તેમાં ચિત્તની એકાગ્રતા તથા મનની લીનતા થવાનું અવશ્ય બની આવે તથા પરિણામે દીલમાં કામ વિકારા લાગૃત થઇ આવે, એ વિગેરે અનિષ્ટાના પૂરેપૂરા ભય છે. સૂત્રકાર મહર્ષિ ઓની આજ્ઞા નિષ્પ્રયોજન કે વિના વિચારે હાઈ શકે નહિ. એટલે મનુષ્યને ચિત્તમાં લાગણી પેદા કર-વાને સ્થાપના-આકાર-ચિત્ર કે મૂર્તિ એ અમાઘ સાધન છે. ચિત્ર કે મૃતિ અજ્ઞાનીને ખ્યાલ આપવા માટે નથી પણ જ્ઞાનીને જ ખ્યાલ આપવા માટે છે. જેની મૃર્તિ કે ચિત્ર ખનાવેલ હાય તે વ્યક્તિ કેાલ છે? કાેલ થઈ ગયા ? કે તેનામાં શું ગુણ-અવગુણ હતા? એ હકિકતથી અજ્ઞાત મનુ-ખ્યને તે મૃતિ' જોવા માત્રથી હૃદયમાં કંઇ અસર પેદા થતી નથી પણ જે વ્યક્તિ કે જે વસ્તુનું ચિત્ર મૂર્તિ હોય તે વ્યક્તિ કે વસ્તુનું શાસ્ત્રા-પુસ્તકા-ઇતિહાસા કે કાેઇના મુખથી વર્ષાન જાણે ત્યાર ખાદ તે વ્યક્તિના ગુણની અનુમાદના કરવા રૂપ વિચારા-તે મૂર્તિ તરફ એકાશચિત્તે જોયા કર્યાથી શાય છે. ડાં. ગાંધી પાતે "જૈન સિદ્ધાંત માસિક" સખ્ટે -અર ૧૯૫૪ ના અંકના પ્રષ્ઠ. ૩૩૦ મે " સ્મરણાર્થે ઉલાં કરેલાં ભાવલાં જોનારના મનમાં ગૌરવ પેદા કરે છે" તેના જવામમાં લખે છે કે-જો તે પુરૂષનાં ગુણદોષ જોનારના જાણ-वामां न होय तो ते आवक्षां इक्ष्त क्ष्णाना भाहमां उतारे છે. એટલે જે વ્યક્તિનું ખાવલું છે તે વ્યક્તિના ગુણ દાષના જ્ઞાતાને જ બાવલું ગુણના સ્મરણ માટે ઉપયોગી છે એમ

કહેનાર ડાં. ગાંધી! "જ્ઞાનીને ખ્યાલ જ હાય એટલે તેને ચિત્ર કે મૂર્તિની જરૂર હોય જ નહિ પણ અજ્ઞાનીને ખ્યાલ આપવા માટે હાય " એમ કહે છે તે ખાડું છે. વળી તેમના કથન અનુસાર જેએા શાસ્ત્ર શ્રવણથી વંચિત હોય અને અરિહંતના સ્વરૂપને જાણતા ન હાય તેવાઓને પણ અરિ-હંત પરમાત્માની મૂર્તિ જોતાં જ આ કાેની મૂર્તિ છે? એ પુરૂષ કેવા થઈ ગયા? તે શા માટે પૂજનીય બન્યા એ અધી હકિકત જાણકારને પૂછી માહિતગાર થઈ પાતે પણ અરિહંતની આરાધનામાં શ્રદ્ધાળુ ખને એ માટે અજ્ઞાનીને પણ મૂર્તિ ઉપયોગી છે. એ રીતે જ્ઞાની અને અજ્ઞાની અન્નેને માટે મૂર્તિ ઉપયોગી અને લાભદાયક છે. વળી અરિહ તના ચુણા પ્રત્યે રાગ-ભક્તિ તા સમ્યકૃત્વી જીવને જ થાય નહિ કે મિથ્યાત્વીને! અને સમ્યક્ત્વ ચાેથા ગુણ સ્થાનથી જ હોય. અરિહ તનું ધ્યાન ધરવા સાક્ષાત્ અરિહ તના અભા**વે** અરિહ તની પ્રતિમાની ખાસ આવશ્યકતા રહે છે. કારણ કે આ કાળે સાલ બન ધ્યાન જ થઇ શકે છે. અને તેથી જિન પ્રતિમા લગ્ય આત્માને મહાન્ આલંબનરૂપ છે. આ કાળે નિરાલંખન ધ્યાન થઈ શકતું જ નથી. કેાઈ નિરાલંખન ધ્યાન ધ્યાવી શકવાની વાત કરતું હોય તાે તે અસત્ય છે. અનેક મહાપુરૂષાએ આ કાળમાં નિરાલ બન ધ્યાનના મનારથ સેવ્યા છે પણ કરી શકયા નથી. તેા આપણા જેવા પામરા શં હિસાબમાં ? સાધુએાને પણ જ્યાં સુધી પ્રમાદપણું છે ત્યાં સુધી નિરાલં બન થઈ શકતું નથી. છઠ્ઠા ગુણ સ્થાનક સુધી પ્રમાદ દશા છે. શ્રી રત્નશેખર સૂરિ મહારાજે ગુણુરથાન કમારાહમાં કહ્યું છે કે-

#### ममाद्यावश्यक त्यागात्, निश्चल ध्यान माश्रयेत् ॥ योसौ नैवागमं जैनं, वेत्ति मिथ्यात्व मोहितः ॥१॥

અર્થ—જે સાધુ પ્રમાદી છતાં અવશ્ય કરણીના ત્યાગ કરી નિશ્વલ નિરાલં ખન ધ્યાનને અંગીકાર કરે છે તે સાધુ વિપરીત જ્ઞાનથી મૃઢ થકા શ્રી સર્વજ્ઞ ભગવાનનું કહેલ જૈન આગમને જાણતા જ નથી. માટે જ્યાં સુધી નિરાલં ખન ધ્યાન ન થઇ શકે ત્યાં સુધી અવશ્ય પ્રતિમાની જરૂર છે. એટલે ગુણસ્થાન ચાશું અને તેથી ઉપરનાને અરિહંતનું ચિત્ર કે મૃતિ જેવાની જરૂર નથી એ પ્રમાણે ડૉ. ગાંધીનું કહેલું મિશ્યા કરે છે. માનસીક મૃતિ મનની કલ્પનાથી ઉત્પન્ન કરવાને માટે પણ પ્રથમ બાહ્ય મૂર્તિ જેવાની આવશ્યકતા તા રહેશે જ. કેમકે કાઇ બાહ્ય વસ્તુ જેયા સિવાય મનનાં સંકલ્પ દ્વારા તે વસ્તુ વિચારી શકાતી નથી.

#### આ રીતે માત્ર જિન નામ કરતાં જિન પ્રતિમા અજબ અસર કરે છે

અહીં આપણે જિનેશ્વર ભગવાનની મૂર્તિની સેવા— પૂજા-ભક્તિ આદિની સાર્થકતા વિચારવાની છે. અને તે પણ આપણા વચનને અનુસરે નહિ પણ જ્ઞાની પુરૂષોના વચના-નુસાર સમજવા-સમજાવવાની છે. આજે સુતર્કો કરતાં કુતર્કો ઘણા પેદા કરનાર છે. એટલે મિશ્યાવાદીઓ કુતર્કો દ્વારા અનેક કુયુક્તિઓથી બાલ જીવાને હૃદયમાં ભ્રમણા ઉત્પન્ન કરાવી પ્રતિમા પૂજનના ક્લમાં શંકાવાળા બનાવી દે છે. પરંતુ આ ચારે નિક્ષેપાતું સ્વરૂપ સદ્ શુરૂદ્ધારા સવિસ્તરપણ જાણી ખુહિમાન પુરૂષા સ્થાપના જિન (તીર્થ કરની મૂર્તિ) પ્રત્યે અડાેલ શ્રહાવાળા અની રહે છે. અને સ્થાપના નિક્ષે-પાથી જિનમૂર્તિની પણ સેવા-પૂજા અનાદિ કાળની છે એવી. દ્રઢ પ્રતીતીવાળા થાય છે.

નામ કરતાં આકારમાં ઘણી વિશેષતાએ છે. જેવા આકારનું નિરીક્ષણ કરવામાં આવે તેવા જ આકાર સંખંધી ધર્મનું મનમાં ચિંતવન થાય છે. ચિત્તની એકાગ્રતા સાધવામાં કે મનને તલ્લીન બનાવવામાં માત્ર નામસ્મરણ કરતાં પ્રતિમા અજબ અસર કરે છે. જેમ મકાના વિગેરના પ્લાના બેવાથી તેના જાણુકારાને તે વસ્તુઓના તુરત પ્યાલ આવે છે પણ કેવળ નામ માત્રથી એ બધા પ્યાલ આવી શકતા નથી. એ રીતે પરમેશ્વરના નામ કરતાં પરમેશ્વરના આકારવાળી મૂર્તિથી પરમાત્માના સ્વરૂપના વધારે સ્પષ્ટ બાધા થાય છે, અને પરમાત્માનું ધ્યાન કરવા માટે ઘણી જ સરળતા પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ માટે જિનેશ્વર લગવાનનું નામ જેટલું ઉપયોગી છે તેના કરતાં મૂર્તિ વિશેષ ઉપયોગી છે.

### વસ્તુના સાક્ષાત અભાવે તેના ચિત્ર આદિ સ્થાપના ઢારા જખ્બર અસર પેદા કરનારાં કેટલાંક દ્રષ્ટાંતા

૧. કાઇ પણ માણસ પાતાના સ્નેહીના વિયાગમાં તેની છબીને જેતાં જ અત્યંત હર્ષને પામે છે, અને તે સ્નેહી પ્રત્યેના સ્નેહની લાગણીના તે છબી દ્વારા તેના હૃદયમાં પ્રાદુર્ભાવ થાય છે.

- ર. રકુલમાં અભ્યાસ કરતા વિદ્યાર્થીઓને અનેક દેશ– દ્રીપ–સમુદ્રો–નદીઓ ગ્રામા નગરા–શહેરા વિગેરે અને વસ્તુઓનું જ્ઞાન નકશાએા વિગેરે જેવાથી સહે-લાઇથી થાય છે.
  - 3. અનેક રાજા મહારાજાઓનાં તથા મહાન પરાક્રમી પુરૂષોનાં બાવલાંએા તેમના સ્મરણાર્થે ઉભાં કરેલાં સ્થાને સ્થાને નજરે પડે છે, અને તે બાવલાંને નિહાળતાં જાહેર જનતાના હૃદયમાં તે પુરૂષોએ કરેલ કાર્યો માટે ગૌરવ પેદા થાય છે.
  - ૪. પાતાના વતનની બહાર દેશમાં રહેનારા સ્નેહિઓના હસ્તાક્ષરના પત્રને જેવાથી પણ તે સ્નેહિઓ મળ્યા જેટલા જ સંતાષ અનુભવાય છે.
  - પ. કાેકશાસ્ત્રમાં સ્ત્રી પુરૂષના વિષય સેવનનાં ચાેરાસી આસના આદિને જેવાથી કામીજનાેને તત્કાળ કામ-વિકાર ઉત્પન્ન થાય છે.
  - દ. ચાગાસનની જીદા જીદા આકારની સ્થાપનાઓને જેવાથી ચાગી પુરૂષોની મતિઓ ચાગાલ્યાસમાં હર્ષને ધારણ કરનારી થાય છે.
  - છ. લાેકમાં કહેવાય છે કે–અશાેક વૃક્ષની છાયા ચિંતાને દ્ભર કરે છે. ચંડાળ પુરૂષાની કે રૂતુવંતી ઓંગોની છાયા અશુભ અસર નીપજાવે છે અને ગર્ભવંતી સ્ત્રીની છાયાનું ઉલ્લંઘન કરવાથી ભાેગી પુરૂષના પુરૂ-ષાર્થ ક્ષય કરે છે.

- ૮. સતી સ્ત્રીના પતિ પરદેશ ગયા હાય ત્યારે તે સ્ત્રી પાતાના પતિની છબીનું રાજ દર્શન કરી સંતાષ પામે છે. શ્રી રામચંદ્રજી વનવાસ ગયા ત્યારે તેમના લાઈ લરતરાજા રામની પાંદુકાની રામ પ્રમાણે પૂજા કરતા હતા. સીતાજી પણ રામની આંગળીની મુદ્રિકાનું આર્લિંગન કરી સાક્ષાત્ રામ મળ્યા જેટલા આનંદ અનુલવતાં હતાં. રામચંદ્રજી પણ હનુમાને લાવેલા સીતાના અલ'કારાને દેખવાથી અત્યંત સુખને પામ્યા હતા. વળી દ્રોણાચાયેની પ્રતિમા કરી તેની પાસેથી લગ્ય નામના લીલે અર્જીનના જેવી ધનુષ્ય વિદ્યા સાધી હતી.
- લ્ન વર્તમાન કાળે દેશસેવા માટે પોતાના દેહનું અલિ-દાન દેનાર મનુષ્યના શખને દેશભક્તો શણુગારેલી માટર કે ગાડીમાં સુવાડી તેના પર પુષ્પાની ઢગલા-ખંધ વૃષ્ટિ કરી સરઘસ આકારે જાહેર રસ્તાએા પર ફેરવી અગ્નિસંસ્કાર કરે છે. તે શખ જડ હોવા છતાં નીરિક્ષકના હૃદયમાં દેશભક્તિની લાગણી પેદા કરે છે. તો પછી પરમાત્માની મૂર્તિનાં દર્શન કરનારને પરમાત્માના સ્વરૂપની લાગણી ઉત્પન્ન થાય તેમાં શું આશ્ચર્ય?
- ૧૦. મૂર્તિ ને નહિ માનનારાઓ પણ પાતાના મૃતક શુરૂનું શરીર અચેતન હાવા છતાં બીજા કામ પહતાં મૂકી તેનાં દર્શન કરવા દોડી જાય છે. તથા તે મૃત શરી- રને પણ ધામધૂમથી ચંદનના લાકડે આળે છે, અને

એ કાર્યને ગુરૂલક્તિનું કાર્ય ગણે છે. તો પછી પ્રતિ-માને વંદન-પૂજન આદિ પ્રભુલક્તિનું કાર્ય કેમ ન ગણી શકાય ?

અહીં આંક નવમાં દર્શાવેલુ દેશભક્તના શખને અંગે ડૉ. ગાંધી કહે છે કે—

" દેશ સેવકનું શખ તેણે કરેલ સેવા, ઉપકારની યાદ આપે છે. અને ખીજા તેનું અનુકરણ કરે તે માટે તેના શખનું સન્માન કરવામાં આવે છે."

જગતમાં તેણે કરેલી સેવા તથા ઉપકારને યાદ આપવા માટે તથા બીજા તેનું અનુકરણ કરે તે માટે દેશસેવકના શાળને સન્માન આપવાનું જરૂરી માનનાર હા. ગાંધીને અરિહંત પરમાત્માના ગુણોને યાદ આપવા માટે તથા બીજા આત્માઓને તે ગુણોનું અનુકરણ કરાવવાને પરમાત્માની મૂર્તિનું સન્માન કેમ વ્યાજબી નહિ લાગતું હોય ?

વળી અંક દશમામાં અતાવેલ મૃત ગુરૂના શખને વાંદવા અંગેની હકિકત માટે ડાં. ગાંધી કહે છે કે—

" ગુરૂના શખને વાંદલું એ શુદ્ધ આચારમાં નયી. શરીરની યાગ્ય વ્યવસ્થા કરવી તે બ્રાવેકાના યાગ્ય વ્યવહાર છે કે જેથી જૈન ધર્મની હીલના ન થાય અને બીજા લાેકામાં સાધુની પ્રતિષ્ઠા વધે."

પ્રભુની મૂર્તિ પૂજાને નિરર્થક કહેનાર પાતાના મૃત ગુરૂના શખને પુનઃ પુનઃ વંદન કરે છે એટલુંજ નહિ પણ કાયમી વંદન કરવા માટે તે શખના ફાટા પડાવે છે. અને તે શખ સાથે તેમના શિષ્ય વર્ષના સાધુઓ પણ સાથે એસીને ફાટા પડાવે છે. વર્તન તો વંદનનું કરે છે અને કદાચ મૂર્તિપૂજા ગળે વળગી જાય એટલે વચનથી કહે છે કે ગુરૂના શખને વાંદવું એ શુદ્ધ આચારમાં નથી, આનું નામ માયા મૃષાવાદ કહેવાય કે નહિ?

વળી જૈન ધર્મની હીલના ના થાય તેટલા પૂરતીજ શખની વ્યવસ્થા કરવાનું કહેતા હો તો સામાન્ય માણુસની માફક તે શખની વ્યવસ્થાનું કાર્ય પતાવી લેવું જોઈએ, તેને ખદલે સુખડના ઢગેઢગથી આળવાની કે માંડવીએ શાધુગારી વાજીંત્રોના ઠાઠ સાથે સ્મશાન યાત્રા કાઢવાની શી જરૂર? હૈયામાં સાક્ષાત્ ગુરૂ જેટલાજ તે શખમાં ભક્તિ-ભાવ હોવા છતાં જૈન ધર્મની હીલના ન થવાના ખ્હાને વ્યવસ્થા કરવાનું કહેવું એ મિચ્યા છે.

વળી શખની આડં અરપૂર્વંક શ્મશાન યાત્રા કાઢવાથી બીજા લે!કે!માં સાધુની પ્રતિષ્ઠા વધે એમ કહેા છેં તો અરિહંત પરમાત્માની મૂર્તિંની પણ મહાન આડં ખર પૂર્વંક લક્તિ કરવાથી બીજા લે!કે!માં અરિહંતની પ્રતિષ્ઠા વધે અને માણસા અરિહંત દેવ પ્રત્યે શ્રહાળ ખને એમ કેમ માનતા નથી?

વળી ડાં. ગાંધી કહે છે કે:—

"જેમ ચિત્ર, છખી, નકશા વિગેરે ખ્યાલ આપી શકે છે તેમ મૂર્તિ પણ અમુક ખ્યાલ આપી શકે છે. પણ જેમ ચિત્ર કે છખી મૂળ વસ્તુનું કાર્ય કરી શકતી નથી તેમ મૂર્તિ પણ અરિહ તનું કાર્ય કરી શકતી નથી. તેથી અરિહ તની જેમ પૂજનીય થઈ શકતી નથી."

તમારા આ હિસાએ તો અરિહંતનું નામ પણ અરિ-

હંતનું કાર્ય કરી શકતું નથી માટે અરિહંતનું નામ પૂજ-નીય થઈ શકે નહિ. પણ તમે પોતે જ પ્રથમ અરિહંતના નિક્ષેપાની વ્યાખ્યામાં—"અરિહંતને જે નામ સંજ્ઞા હોય જેમકે "અરિહંત" એનું ભાવનાચક નામ અથવા વિશેષ નામ શ્રી રૂષભનાથ અરિહંત તે પૂજનીય છે" એમ કહ્યું છે એ હિસાએ અરિહંતનું કાર્ય કરી નહિ શકનાર અરિ-હંતની પ્રતિમાને પૂજનીય ન થઈ શકવાનું કહેવાય જ નહિ. વળી અગાઉ જણાવેલ મૃત ગુરૂનું શબ તે ગુરૂનું કાર્ય કરી શકતું નથી તો પણ તેને ખૂબ ઠાઠમાઠથી શણુગારા છે એ પૂજકપણું છે તો ભગવાનની પ્રતિમાને પૂજવામાં કેમ દ્રેષ

વળી આગળ જતાં ડાં. ગાંધી જણાવે છે કે—

" મૂર્તિ જોઇને પોત પોતાના દેવના ખ્યાલ પ્રથમ દ્રષ્ટિએ આવવા સંભવ છે. એટલે ખ્યાલમાં નિમિત્ત કારણ મૂર્તિ અને છે પણ ઉપા-દાન કારણ તા પહેલાંનું જ્ઞાન છે કે આ અમુક ભગવાનની મૂર્તિ છે. ઢવે જો એ ભગવાનના ગુણાનું જાણપણું હાય તા તે ગુણમાં લીન થાય તા કામનું પણ મૂર્તિમાં લીન થવાથી શું મળવાનું હતું ?"

પ્રથમ તે હાં. ગાંધી પાતે જ એમ કહેતા હતા કે મૂર્તિના દર્શનથી પૌદ્દગલિક મોહ ઉત્પન્ન થાય છે, અને મૂર્તિએ પૌદ્દગલિક વસ્તુ છે તેથી જ્ઞાની પુરૂષા તેની હંમેશાં ઉપેક્ષા કરે છે તેજ હાં. ગાંધી હવે એમ કહે છે કે "મૂર્તિ જોઈને પાતપાતાના દેવના ખ્યાલ પ્રથમ દ્રષ્ટિએ આવવા સંભવ છે એટલે ખ્યાલમાં નિમિત્ત કારણ મૂર્તિ બને છે." આ ઉપરથી જહ મૂર્તિ શું કરી શકે એમ કહેનારાઓ

ખાટા છે તે નક્કી થઈ ગયું. અને અરિહ તના ખ્યાલમાં મૃતિ એ નિમિત્ત કારણ છે એ તાે ડાં. ગાંધીએ પણ કપુલી લોકું! શાખાશ! આમાં ઉપાદાન કારણ તા પહેલાંનું જ્ઞાન છે એ બરાબર છે પણ સાથે સાથે સમજલું જોઇએ કે ઉપા-દાન કારણને પમાડનાર નિમિત્ત કારણ છે. ઉપાદાન કારણથી કાર્ય નીપજે પણ નિમિત્ત કારણનાે એ ધર્મ છે કે ઉપાદાન કારણ પમાઉ, અને ઉપાદાન કારણ તે કાર્યપણે નીપજે એ રીત છે. માટે કાર્યપણે નીપજવામાં ઉપાદાન કારણ જોઇએ અને ઉપાદાન કારણ પમાડવામાં નિમિત્ત કારણ જોઈએ. માટે જિને ધરદેવના ધ્યાન માટે નિમિત્ત કારણરૂપે જિને-શ્વરદેવની મૂર્તિની આવશ્યક્તા સિદ્ધ થાય છે. હવે જેમ સાક્ષાત તીર્થં કરને જોઈ તે જોનારને ખ્યાલ અરિહાતના આત્માના હાઈ તેનું ચિત્ત તે શરીર દ્વારા તીર્થ કરના આત્માના ધ્યાનમાંજ લીન થાય છે અને જેમ જેમ તેની દ્રષ્ટિ તે શરીરને વધુ એકી ડશે નીહાળે છે તેમ તેમ તીર્થંકરના આત્મામાં વધુ લચલીન અને છે. એ રીતે તીર્થ કરની મૃતિ ને केतांक ज्याव तीर्थं प्रश्ना आत्मानाक पेहा शता है। है ते મૃતિ તરફ એકીટશે જેનાર તીર્ધ કરના આત્મામાંજ લય-લીન અને છે. માટે ધ્યાન માટે મૂર્તિ એ ખરેખર આલં-બન છે. અને ચાેેેે ગુણસ્થાનકથી મૂર્તિ'ના આલંબનની જરૂર નથી એમ ડાં. ગાંધીએ પ્રથમ જણાવેલ તે અસત્ય સિદ્ધ થાય છે.

આગળ જતાં મૂર્તિના આલંખનની જરૂરીયાત નહિ દર્શાવવા ડાં. ગાંધી ભગવાન મહાવીર તથા ગૌતમ સ્વામીના દાખલા આપતાં કહે છે કેઃ—

"ખુદ મહાવીર સ્વામી ઉપર રાગભાવ કરનારને કેવલગ્રાન ન થયું તા મૃતિં પરના રાગથી શું વળવાનું હતું? અને જ્યાં રાગ દ્વેષ રહિતભાવ છે અને શુદ્ધ આત્મભાવ છે તેને કાઈ પણ અવલં-ખનની જરૂર નથી. તા પછી મૂર્તિના અવલંખનની કર્યાં જરૂર રહે છે?"

કેવલ ગ્રાનની પ્રાપ્તિને રાગભાવ રાકનાર હતા પરંતુ ગૌતમસ્વામીને ગણધર પદ પ્રાપ્ત કરવા સુધીની દશાને તે રાગભાવે રાેકી ન હતી. માટે સમજલું બોર્કએ કે પ્રશસ્ત રાગ જરૂરી છે. ભગવાન મહાવીર ઉપર તે પ્રશસ્ત રાગ ગૌતમસ્વામીએ ન કર્યો હોત તે વીતરાગના શાસનની પ્રાપ્તિ તેમને સંભવી શકતજ નહિ. જેને જિનેશ્વરદેવ પ્રત્યે રાગ નથી તે માણસને સમકીતીજ કેમ કહેવાય? જિનેશ્વરદેવ પ્રત્યેના રાગી આત્માને જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિ ઉપર રાગ પેદા ન થાય તેલું અનેજ નહિ. જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિ પ્રત્યેના રાગ તે વાસ્તવિકતાએ જિનેશ્વરદેવ પ્રત્યે રાગ છે. વીતરાગ દશા પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી તેા જિન-વિરહના આકાળે મૃતિના અવલં અનની જરૂરજ છે. એ અવલ અનથી ચૂકનારા આત્મવિકાસથી વંચિત રહી જાય છે. રાગદ્રેષ રહિત ભાવ (તેરમું ગુણસ્થાનક) પ્રાપ્ત થયા પછી અવલ અનની જરૂર નથી એમાં તે અમે પણ કચાં ના કહીયે છીયે ?

વળી ડાં. ગાંધી જણાવે છે કે-

" ખુદ તીર્થ કરની હાજરીમાં ઘણા સાધુએા શુદ્ધ આત્મભાવ કેળવ્યા વગર કાળ કરી સ્વર્ગે ગયા તા મૂર્તિ શું કરી શકવાની હતી ! " નિમિત્ત કારણ હોવા છતાં આત્માને ઉપાદાન કારણ ન પેદા થાય તેમાં નિમિત્ત કારણના શું દોષ ? સૂર્યના પ્રકાશ હોતે છતે પણ ઘુવડ ન દેખી શકે તેમાં સૂર્યના શું દોષ ? ઘુવડના કમલાગ્યનાજ દોષ. અનેક આત્માઓએ લગવાન મહાવીર તીર્થં કરના જેગને પ્રાપ્ત કરી શુદ્ધ આત્મલાવ કેળવવારૂપ ઉપાદાન કારણ પેદા થવા દ્વારા સિદ્ધતા રૂપ કાર્યને સિદ્ધ કર્યું પણ કેટલાક લારેકમી આત્માઓને તે નિમિત્ત કારણદ્વારા શુદ્ધ આત્મલાવ કેળવવારૂપ ઉપાદાન કારણ પેદા ન થયું તેમાં નિમિત્ત કારણરૂપ પરમાત્માના શું દોષ ? તેવી રીતે તીર્થં કર લગવાનની જેમ તીર્થં કર પરમાત્માની મૂર્તિ પણ નિમિત્ત કારણ છે એમ તો ડા. ગાંધીએ પ્રથમ કબુલો લીધું છે. એટલે પ્રતિમારૂપ નિમિત્ત કારણદ્વારા શુદ્ધ આત્મલાવ રૂપ ઉપાદાન કારણ કાંઈને પેદા ન થાય તેમાં પ્રતિમા શું કરી શકવાની હતી એમ કહી શકાયજ નહિ.

પ્રભુના ચિંતનમાં તથા વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરવામાં નિમિત્ત રૂપ મૂર્તિ અને છે એ કણુલ કરીને પૂજનના નિષેધ માટે ડાં. ગાંધી કહે છે કે—

" કાેઈ વખતે પ્રભુના ચિંતનમાં નિમિત્તરૂપ મૂર્તિ ખને અથવા અકસ્માત રીતે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરવામાં નિમિત્તરૂપ ખને છતાં ગુણ રહિત હાેવાયી પૂજનીય નથી. અને મૂર્તિ માટે નિયંત્રિત સાધન નથી. "

જિનેશ્વર લગવાનની મૂર્તિમાં જિનેશ્વરના ગુણોના આરાપ થતા હાઈ તે મૂર્તિને ગુણરહિત કહેવાયજ નહિ. ગુણરહિત વસ્તુમાં પણ ગુણના આરાપ કરી તે વસ્તુના આદર-સત્કાર-પૂજન-ભક્તિ વિગેરે વ્યવહારમાં અને ધર્મમાં અનેક બાબતામાં થાય છે. જે મૂર્તિની પૂજાના નિષેધ કરનારાએ પણ તે વસ્તુના આદર-સત્કાર-પૂજન આદિ કરે છે. જુઓ!

### વ્યવહાર તથા ધર્મ એમ ઉભયમાં આરેાપ સ્વીકારવાના રીવાજ.

મૂર્તિ વા આકાર ગમે તે વસ્તુના અનાવેલ હાય તો પણ તેમાં જેના જેના આરાપ કરાય છે તેનું તેનું નામજ બાલાય છે. રાજાના આરાપ કરાય છે તેનું તેનું નામજ બાલાય છે. રાજાના આરાપ કર્યા હાય તા રાજા તરીકે મનાય છે અને આ રાજા છે એમ બાલાય છે, વળી જેના આરાપ થાય છે તે જેવી યાગ્યતાવાળા હાય છે તેવીજ યાગ્યતા (આદર—સત્કાર—પૂજન થા તા માત્ર જેવા પૂરતુંજ) સદર પ્રતિમામાં મનાય છે, એ બધું આપણને આ દુનીયામાં નજરા નજર દેખાય છે અને કાનાકાન સંભળાય છે. જગતમાં ઉપચાર અને અનુપચાર એ બે જાતના વ્યવહાર છે. અને તે બન્ને વ્યવહારને જગતના સવે જેવા માને છે. તે બે વ્યવહાર વિના જગતનું કામકાજ ચાલી શકતું નથી.

કથંચિત્ અસત્માં સત્ના આરાપ કરવા તે ઉપચાર અને કથંચિત્ સત્માં સત્નું પ્રતિપન્ન કરવું (અંગીકાર કરવું ) તે અનુપચાર. ઉપચાર વ્યવહારનું દ્રષ્ટાંત આ પ્રમાણે— રાજા-પુરૂષ-સ્ત્રી-દેવ-ગુરૂ વગેરેની મૂર્તિ અનાવેલી હોય તેમાં રાજા-પુરૂષ-સ્ત્રી-દેવ-ગુરૂ વીગેરેના ગુણા નથી છતાં તેમાં મૂર્તિ ને રાજા ઈત્યાદિ માનવાના જે વ્યવહાર તે ઉપચાર વ્યવહાર કહેવાય છે. પુન: અનુપચાર વ્યવહારનું દ્રષ્ટાંત આ પ્રમાણે—

રાજા વીગેરે હયાત છે ને તેમાં રાજા વીગેરેના ગુણા છે તો તેવા ગુણવાળાને રાજા વગેરે માનવાના જે વ્યવહાર તે અનુપચાર વ્યવહાર છે. અર્થાત્ રાજાના ગુણવાળા રાજાને રાજા તરીકે સ્વીકાર કરવા તે અનુપચાર વ્યવહાર છે.

રાજા સાક્ષાત હાજર ન હોય તો પણ રાજ્યશાહી વખતમાં રાજાની મૂર્તિ-છળી બેસાડીને પણ પ્રજાજના તેના પ્રણામ આદિ આદર કરતા. એ ગુણરહિત વસ્તુ પણ ગુણા-રાપથી પૂજનીયજ બની રહેતી એ આથી સિદ્ધ થાય છે.

વળી કાેઇકના વાર્ષિક જન્મ યા મૃત્યુ દિવસ આવે છે ત્યારે એમ કહેવાય છે કે આજ અમુક ખાદશાહ—રાજા —મહાદેવ—તીર્થ કર વગેરેના જન્મ દિવસ છે. જો કે જન્મ દિવસે તા ખાદશાહ વીગેરે ખાળક હાય છે, માતાની સુવાવડ કિયા ચાલે છે અને બીજી પણ કેટલીક કિયાઓા થાય છે તેમાંનું આ વાર્ષિક જન્મ દિવસમાં કંઇ પણ હાેતું નથી. છતાં તે વાર્ષિક દિવસમાં જન્મ દિવસના ઉપચાર કરી આજે રાજા વીગેરેના જન્મ દિવસ છે એમ કહેવાય છે ને તે ઉપચાર (જન્મના આરોપ) કરેલા દિવસને મૂળ જન્મ દિવસ જેવું માન અપાય છે. તેમ જ વાર્ષિક મૃત્યુ દિવસને પણ મૃત્યુ દિવસ સરખું માન અપાય છે.

મૃતિ પૂજાને નિરથ ક કહેનારાઓ કહે છે કે જિનય-તિમાને જિન સરખી માની પૂજન કરાે છાે તાે જિન સરખા અતિશય વીગેરે તે પ્રતિમામાં કેમ નથી ? તેના જવાબમાં તે પ્રમાણે બાલનારા જૈન હાય તા તેને એમ કહેવું પડે કે તમા જૈન હોવાથી જિનેશ્વર ભગવાનના જન્મ માક્ષાદિ કલ્યાણકને (કલ્યાણ કરવાવાળી તિથિ યા દિવસને) માના छे। ते तिथि या हिवस लयारे हरेड वर्षे आवे छे त्यारे આજ ભગવાનના નિર્વાણ દિવસ છે એમ આરાપ કરી માના છા તા ભગવાનના જન્મ વખતે અનેક દેવદેવીએ આવી મહાત્સવ કરે છે, સાતે નરકે પ્રકાશ પડે છે, ઈત્યાદિ જૈન શાસમાં કહ્યા મુજબ કાર્યો તે આરાપ કરેલા જન્મ દિવસે કે માક્ષ દિવસે થતાં નથી, તો તે દિવસને ભગવાનના જન્મ દિવસ કેમ માના છા ? પુનઃ આજે લગવાનના જન્મ દિવસ સરખા દિવસ છે એમ નહિ બાલતાં " આજે ભગવાનના જન્મ દિવસ છે" એમ જ બાલા છા, અને "જિન પ્રતિમા જિન સરખી છે" એ શબ્દાે તમને અરૂચી કર થાય છે ते। तेमां हे। प्र होना ? वणी से आरोपित कन्म हिवस ते પ્રતિમામાં આરાપિત કરેલા જિનેશ્વર સરખા જ છે છતાં જિનેશ્વરના છાધ કરાવનારી જિનેશ્વરની પ્રતિમા ન માનવી તે એક જાતના બ્રમ છે. વળી એ આરાપિત કરેલા વાર્ષિક જન્મ દિવસ વગેરેને દરેક ધમેવાળા માન આપે છે તો જેમ જન્મ લક્ષણ રહિત દિવસમાં જન્મ દિવસના ઉપચાર-આરાય કરી જન્મ રહિત દિવસને પણ જન્મ દિવસ માનવામાં આવે છે અને જન્મ દિવસની માકક જ તે દિવસના આદર કરાય छे तेम ते पहार्थना बक्षण रिहत सेवी मृतिभां पण ते

પદાર્થના આરોપ કરી તે મૂર્તિને તેવા રૂપે માનવી તે ચુક્ત જ છે. તાે પણ જેના મગજમાં એમ કસી ગયું કે "પ્રતિમા માનવી એ ભૂલ છે" તેને એક જાતના ચિત્તભ્રમ થયા સિવાય બીજું કાંઈ નથી.

#### જેવા ભાવથી જુએ તેવા ફળને પામે

જયારે પૂજા કરનાર મનુષ્ય મૂર્તિ માં પૂજ્યપણાના ગુણાનું આરાપણ કરે છે ત્યારે તેને મૂર્તિ એ સાક્ષાત વીતરાગ જ હાય એમ પ્રતિભાષિત થાય છે. ખુદ ભગવાન પાતે હાય તા તે એક માંસના લાચા છે અને તે જ પ્રમાણે ભગવાનની પ્રતિમા એ એક પત્થરના કાળા અથવા ધાળા ડુકડા છે. હું માંસના લાચાને કે પત્થરના ડુકડાને પૂજાં છું એવા વિચારે પૂજા કરનારને પૂજા કર્યાનું ફળ કશું જ મળવાનું નથી પરંતુ તેમાં જે દેવત્વ રહેલું છે તેને અંત:કરણમાં લાવીને જો એની પૂજા–ભક્તિ વિગેરે કરવામાં આવે તા જ દેવ પૂજાનું ફળ મળવી શકાય છે.

સાક્ષાત નેમિશ્વર ભગવાન વિગેરે અઢાર ઢજાર સાધુ મુનિરાં જેને વિધિપૂર્વં કવંદન કરવા છતાં તેમાં સાધુવંદન— ભક્તિના અધ્ય વસાયના અભાવે કૃષ્ણુ મહારાજાની સાથે વંદન કરનારા વીરા શાલવીને ચુર્વંદનના ફળની કંઈ પણુ પ્રાપ્તિ થઈ શકી નહિ. એટલે મૂર્તિંને પણ જે જેવા ભાવથી જુએ તેવા ફળને આપનારી થાય છે. સાક્ષાત ભગવાન પણ તરણુ તારણુ હોવા છતાં તેની આશાતના કરનારને ખૂરાં ફળ મળે છે તેમ મૂર્તિં પણ તારક હોવા છતાં તેની આશાતના કરનારને સંસારમાં ડુઆવનારી પણ થાય છે.

# જડ હોવા છતાં દક્ષિણાવર્ત શંખ આદિ જગતમાં પૂજનીક છે

જગતમાં જે વસ્તુ પૂજનીક ગણાય છે તે સજીવહા કે નિર્જવ હા પણ પૂજનીય છે જ. દક્ષિણાવર્ત શંખ-કામકું ભ -ચિતામણી રત્ન-ચિત્રાવેલી વીગેરે પદાર્થો અજીવ અને જ હેલા છતાં લાકમાં પૂજાય છે, અને તેમને પૂજનારાઓના મનનું ધાર્યું સિદ્ધ પણ થાય છે. જેમ એ અજીવ વસ્તુઓ પાતાના સ્વભાવથી પૂજનારાઓનું હિત કરે છે તેમ શ્રી જિન પ્રતિમા પણ પૂજનાર આત્માઓને સ્વભાવથી જ શુભ કળ આપે છે.

#### જે વસ્તુ જેવા પ્રકારે લાભ આપે તેવી ઉપમા તેને આપી શકાય

વસ્તુ વડે જે જે કાર્ય સાધી સકાય તે તે પ્રકારની ઉપમાઓ આપવાના વ્યવહાર જગ પ્રસિદ્ધ છે. પુસ્તક અચેતન હોવા છતાં તેને જ્ઞાન કે વિદ્યાની ઉપમા અપાય છે, એ રીતે સમ્યગ્ર્ગાન તથા ધર્મ એ આત્મિક વસ્તુ હોવા છતાં તેને જડ એવા કલ્પવૃક્ષ અને ચિતામણિ રત્નની ઉપમા અપાય છે. અને એ પ્રમાણે પરમાત્માની મૃતિ થી પરમાત્માનું ગ્રાન થાય છે તેથી તે મૂર્તિ ન પણ પરમાત્મા કહી શકાય છે.

#### કર્મક્ષયનાં બે અમાઘ સાધના

સાધ્ય ખિંદુ તરીકે માેક્ષ અને તે મેળવવા માટે અતિ આવશ્યક સકલકમ ના ક્ષય-એ માન્યતાએ જૈન સંસ્કારા પામેલ નાના બાળક પણ જાણે છે, અને બાલે છે. પરંતુ સાધન વિના સાધ્ય સિદ્ધ થતું નથી. કર્માક્ષય માટેનાં સાધના અનેક પ્રકારનાં છે.

બ્યક્તિ ભેંદે કર્મક્ષયને પ્રધાન રાખી તે સાધનાનો ઉપયોગ અનેક પ્રકારના છે—થાય છે, અને તેવા સાધના પૈકી જિનબિબ અને જિનાગમ (જિનેશ્વર ભગવાને પ્રરૂપેલ શાસ્ત્રો) એ બે તો અમાઘ સાધના છે. વર્તમાનકાળે એ બે સાધના અવલં બન વિના આત્મશ્રેય સાધી કર્મક્ષયની વાતો કરનારા કે તેવાઓની કંઈક કષ્ટમય ત્યાગ વૃત્તિ દેખી ગાંડા ઘેલા બની જનારાઓ ભાન ભૂલી રહ્યા છે. કારણ કે આ દ્રષમકાળે આત્મશ્રેય સાધવામાં જિનમૂર્તિ અને જિનાગમ સિવાય અન્ય કંઈ પણ અવલં બન નથી. એટલા જ માટે કવિવર્ય શ્રી વિરવીજયજી મહારાજે ચાસઠ પ્રકારી પૂજામાં ગાયું છે કે—

વિષમકાળ જિનભિંભ જિનાગમ, ભવિયણકું આધારા, જિણંદા તાેરી અખીયાં નમે અવિકારા.

# જિન પ્રતિમાથી શુભ અધ્યવસાય ઉત્પન્ન નહિ થવામાં પ્રતિમાના કેષિએાની કમનસીબી છે

વીતરાગ દેવની પ્રતિમાના પૂજક તે પ્રતિમા વહે ધ્યાન દ્વારા વીતરાગ દેવના ગુણા પ્રત્યે અત્યંત રાગવાળા થાય છે, અને તે ગુણા પાતાનામાં કથી રીતે પ્રગટ થાય તે માટે પ્રયત્ના આદરી કમે વીતરાગ દશાને પ્રાપ્ત કરનારા અને છે. વર્તમાન સમયમાં વિષમ વાતાવરણને અંગે વિચા- રાના અનેક વાવંટાલ ચડે છે ને આંધી ઉત્પન્ન કરે છે. એ આંધીમાં કસાયેલા આત્માને વસ્તુ તત્ત્વનું વાસ્તવિક દર્શન થતું નથી. જૈન ધર્મના પણ વાસ્તવ સ્વરૂપથી તે આત્માઓ અજ્ઞાત છે. આંધીથી આચ્છાદિત સ્થિતિમાં થયેલી માન્યતાને તેઓ વાસ્તવિક સમજ બેસે છે. અને તે ભ્રમથી વિવશ અની અનેક પ્રકારે શક્તિ–સામર્થ્યના દુવ્યંય કરી ઉથલપાથલ કરવા ચાહે છે. અને કરે છે. તેવા પ્રકારના અનેક ભ્રમામાં એક એ બ્રમ પણ કેટલાક સેવે છે કે મર્તિપૂજા નિરર્થક અને હિસાત્મક છે. પરંતુ તેવાઓના તે ભ્રમ સત્યથી વેગળા છે. કારણ કે તેવી ભ્રમણાવાળા કેટલાકના મગજમાં મૂર્તિપૂજાની સાર્થકતા અંધ એસતી ન હોય તેથી કંઇ અનાદિ કાલથી ચાલી આવતી મૂર્તિપૂજાની માન્યતાના ધ્વંસ કદાપિ થયા જ નથી અને થવાના પણ નથી. તેવાએાને કદાચ વીતરાગની પ્રતિમાંઓ જોઈને વિરાગભાવ ઉત્પન્ન ન થાય પરંતુ હલ-કર્મી` જીવાને તાે વીતરાગદેવની શાંત સુદ્રાનાં દર્શન થવાની સાથે જ રામ રામ પ્રેમ ઉભરાયા સિવાય રહેવાના જ નહિ. એટલાજ માટે એક કવિએ કહ્યું છે કે—

पत्रं नेव यदाकरीर विटपे, दोषो बसंतस्यकिम्
उल्लको न विलोक्यते यदि दिवा, सूर्यस्य किं दूषणम्
वर्षा नव पतन्ति चातकमुखे, मेघस्य किं दूषणम्
यद्भाग्यं विधिनाललाट लिखितं दैवस्य किं दूषणम् ॥१॥

કરીર (કથડેા )ના ઝાડ ઉપર પાંદડાં ન આવે તેમાં વસ તરૂતુના શાે દાેષ ? ઘુવડ પક્ષીને દિવસે ન દેખાય તેમાં સૂર્યના શા અપરાધ ? જલની ધારા ચાતક પક્ષીના મુખમાં નથી પડતી તેમાં મેઘના શા દેાષ ? અને એ જ પ્રકારે ભાગ્યાનુસાર કળ ભાગવવું પડે તેમાં દૈવના પણ શા દેાષ ગણાય ?

આ પ્રમાણે જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમા શુભ અધ્યવસાય ઉત્પન્ન કરવાનું સાધન છે, તાેપણ તેના દ્વેષી-અશુભ પરિણામી અને હીનભાગી જીવાને ભાવ ઉત્પન્ન ન થાય તાે ખરેખર તેમની કમનશિથી છે.

પરિણામના વશે આશ્રવ તે સંવરનું કારણ અને સંવર તે આશ્રવનું કારણ અને છે.

साधको साध्य प्राप्त करवामां साध्यने येाज्य साधन परत्वे पण द्रष्टिणिह न छाय ता साध्यने येाज्य साधन पण निर्धांक नीव छे. अने कें कि वणते ते छिंदुं तेवा साधन प्रत्ये पण साधकी विपरित द्रष्टि छाय ते साध्यने येाज्य साधन पण विपरीत अनी जाय छे. अने ओटला ज माटे आचारांजसूत्रमां क्रमाव्युं छे के:— "जे आसवा ते परिसवा, जे परिसवा ते आसवा ते असवा जे परिसवा, जे परिसवा ते आसवा ते अश्वा छे अर्थे परिणामना वश्यी के आश्रव (कर्म आववातुं) कारण छाय ते संवर (कर्मने रेक्षिया) ने कारण अने छे अने के संवरने कारण छाय ते आश्रवनं कारण अने छे.

ઇલાચિપુત્ર પાપના ઇરાદાથી ઘરેથી નીકત્યા હતા અને તેમણે પ્રાપ્ત કરેલ વાંસનું દોરડું આશ્રવનું કારણ હતું, છતાં પરિણામની વિશુદ્ધિથી વાંસના દોરડા ઉપર નાચ કરતાં કેવ- सज्ञान ઉपार्क न हरी सीधुं હतुं. लरत यहवर्तिनुं आरीसा खुवनमां इप लेवा कर्नु ते आश्रवनुं हारण् હतुं, पण् मुद्रि-हाथी शुक्ष कावनामां आइढ थतां तेमने हेवसज्ञान प्राप्त थयुं. तेक रीते साधु मुनिराले संवर अने निर्करानुं हारण् छे छतां तेमने हु: भ हेवाथी तेमनुं भुइं यितववाथी तथा तेमनी निंहा आहि हरवाथी छव अशुक्ष हमेंना आश्रव हरे छे, पण् तेथी साधु मुनिराकनुं पूक्रनिष्ठपण्डुं नष्ट थर्छ कर्नुं नथी. अवी रीते किनेश्वर कावाननी प्रतिमा अमुह छवाने लिहतवश परिष्णुमना अकावे निर्करा है संवरनुं हारण्य न अने तेथी प्रतिमानी उपयोगिता व्यर्थ गण्डाती नथी. के प्राष्णुक्षोने किन प्रतिमा प्रत्ये कहितरा है से तेने क ते संवर अने निर्करानुं हारण्य अनशे.

આ પ્રમાણે સંવર અને નિજેશના કારણ અંગે ઉપ-રાક્ત કથનના ભાવ સમજ્યા વિના ડૉ. ગાંધીએ એના અર્થ ઉંધા જ લીધા છે. ખરેખર! याद्रश्री द्रष्टि ताद्रशी सृष्टि જેવી દ્રષ્ટિ તેવું જ ભાષે એ ન્યારે પરિણામના એાઠા નીચે મૂર્તિની નિરૂપયાગીતા દર્શાવતાં ડૉ. ગાંધી લખે છે કે:—

" આસવ કે નિર્જરાના મુખ્ય આધાર મનના પરિણામ ઉપર જ છે અને નહિ કે મૂર્તિ ઉપર. તે લેખક પાતે જ કશુલ કરે છે તો પછી મૂર્તિની ઉપયોગિતા જ રહેતી નથી. પરિણામની વિશૃદ્ધિ ઉપશામ, ક્ષયાપશમ અથવા ક્ષાયિક ભાવથી થાય છે જેનું બાહ્ય આલંબન સ્ત્રત્તાન છે."

ડૉ. ગાંધીએ વસ્તુસ્વરૂપ સમજ્યા વિના આ પ્રમાણે મૂર્તિની નિરૂપયાગીતા દર્શાવી તે વ્યાજળી નથી. અહીં કહેવાના તાત્પર્ય એ છે કે " કારણમાં કર્તા ભિન્નકાર્યના વ્યવસાયે કારણતા કરે તો તે ભિન્ન કાર્ય થાય પણ તે જ કાર્યની તે કારણતા રહે નહિ " એટલે તેથી તે કારણમાં કારણતા નષ્ટ થતી નથી પણ કારણતા બદલી જાય છે. નિમિત્ત કારણમાં કારણતા અદલાવવામાં કર્તાના પરિણામ છે. એ જ તાત્પર્ય અહીં કહેવાના છે. કારણ પદ કેતાં જેહ માંહે કારણ-પહ્યું તે છતા મૂલગાધમ નથી, પહ્યુ ઉત્પન્ન છે, અને તે વારે તે કર્તા કાર્યના અથી થઇ ને જે ઉપકરણ તથા મૂલપિંડ ત રૂપે કાર્યપણે પ્રવર્તાવે તે વારે તે તેહતું કારણ કહીચે. જેમ દંડ-ચક્ર વડે કું ભકાર ઘડા અનાવે તા તે દંડ-ચક્ર ઘડાનું નિમિત્ત કારણ કહેવાય અને ઘડા અનાવવાના વિચાર બંધ કરી બીજો કાેઈ ઘાટ અનાવવામાં તેના ઉપયોગ કરે તો તે દંડ-ચક્ર તે ઘાટનું નિમિત્ત કારણ કહેવાય. અહીં દંડ-ચક્રમાં કારણપણં નષ્ટ થયું નથી પણ ઘડાનું કારણપણું મટી બીજા ઘાટનું કારણપણું થયું. અહીં કારણપણું ફેરવી કાર્ય કરનાર કંભાર છે માટે ઘડા કે અન્ય કાઈ ઘાટ તૈયાર કરવામાં આધાર માત્ર કું ભારના વિચાર જ છે. જેથી દંડ-ચક્રની જરૂર નથી એમ ન કહી શકાય! કારણ કે ઘડા કે અન્ય કાેઇ ઘાટ પણ કુંભારકર્તા તે દંડ–ચક નિમિત્ત કારણ વિના કેવી રીતે બનાવી શકશે ? એ રીતે પરિણામના વશે જે વસ્તુ આશ્રવને ખદલે સંવરનું કારણ થાય જેથી કારણતામાં ફેરફાર છે પણ આશ્રવ યા સંવરનાં પરિણામ ઉત્પન્ન કરવામાં આલં અનબૂત તેા અમુક વસ્તુની આવશ્યકતા જોઈ સે જ.

ઇલાચિપુત્ર અને ભરત ચક્રવતી ના દાખલામાં પરિણામ

-ઉત્પન્ન થવામાં નિમિત્ત કારણ તો વાંસ અને આરિસાભૂવન જ છે ને ?

કાર્યની સિદ્ધતા ઉપાદાન કારણથી થાય છે પણ તેથી નિમિત્ત કારણની નિરૂપયોગીતા થઇ જતી નથી. નિમિત્ત કારણ હશે તો જ ઉપાદાન કારણ પેદા થશે. આતમાને આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવાને ઉપશમ—ક્ષયોપશમ અને ક્ષાયિક ભાવ તે ઉપાદાન કારણ છે અને તેવા ઉપાદાન કારણરૂપ ભાવને પેદા કરવામાં જિનેશ્વર ભગવાનની મૂર્તિ એ નિમિત્ત કારણ છે.

આ પ્રમાણે ઉપાદાન કારણને માટે ખાદ્ય આલં ખનની જરૂરીયાત તો ડાં. ગાંધી પાતે જ સ્વીકારે છે પણ જિનપ્રતિમા પ્રત્યે તેમને દ્રેષ હાંઈ આલં ખન તરીકે સ્ત્રજ્ઞાન છે એમ કહે છે પણ જેમ સ્ત્રજ્ઞાન આલં ખન છે તેની ના નથી પણ તેના કરતાંયે જિનમ્તિ એ મહાન આલં ખન છે. જુઓ:—મૃતિ નહિ માનનાર એવા પણ એક વર્ગ કહે છે કે— ( One Picture is brings ten thousands words ) "વન પિકચર ઇઝ ખિગસ ટેન થાઉજેન્ટસ વર્ડસ" અર્થાત્ એક મૃતિ દશ હજાર શખ્દોની સમાન જ્ઞાન કરાવે છે. એટલે વાંચન શ્રવણ કરતાં પણ મૃતિ એ વિશેષપણ નિમિત્ત રૂપે ખને છે. જિન પ્રતિમા જિનવર સરખીજ છે એમાં લેશમાત્ર શાંકા છેજ નહિ. ઘણા સ્ત્રોમાં ઘણાજ વિસ્તારથી જિન પ્રતિમાનો અધિકાર ખહુજ આનં દકારી વિદ્યમાન હોવાથી જિન પ્રતિમા વંદનીક પૂજનીક છે. પ્રભુ પ્રતિમાની પાસે રહી ભાવનાપૂર્વ લક્તા કરવાથી સાક્ષત્ પરમાતમા

આપણને યાદ આવે છે. જેથી જીવામાં કાઇ અપૂર્વ જાગૃતિ આવે છે પચીસસા વર્ષ પહેલાં થયેલ મહાવીર પ્રભ અત્યારે ભવ્ય જવાના હૃદયમાં તેમની મૂર્તિનું વિલાકન કરવાથી સાક્ષાત્ થાય છે. અને પાપના પુંજ ભરમીબૂત થઇ જાય છે, આત્મામાં નવીન જાગૃતિ આવે છે, ભવભ્રમણ નષ્ટ થાય છે. આત્માના અનંતજ્ઞાન-દર્શનાદિ ગુણાના જિન પ્રતિમા દ્વારા ખ્યાલ આવે છે. અને કર્મના સમુહશી અવરાઇ ગયેલા તે ગુણોને પ્રગટ કરી પાતાનું આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવાની આત્માને તમનના જાગે છે. આ પ્રમાણે જિનમૃતિ નાં દર્શન કરી-લક્તિ કરી-ઘણા ભવ્ય જવા સમ્ય-ગ્દર્શન પામી અનુક્રમે કેવળજ્ઞાન લક્ષ્મી મેળવી મુક્તિમાં બિરાજમાન થયા છે. જન્મ મરણના કલેશથી દ્વર થયા છે માટે આ પંચમકાળમાં સાક્ષાત જિનેશ્વર ભગવાનના વિરહે શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમા તે જીવાને કર્મ ખપા-વવા માટે પ્રભળ સાધન છે. અલયકમારે માેક્લેલી રૂષભદેવ સ્વામિની પ્રતિમા દેખી આદ્ર કુમાર પ્રતિ એાંધ પામ્યા અને સમ્યકૃત્વ રત્ન પ્રાપ્ત કરી અનુક્રમે મુનિ-પણું અંગીકાર કરી આત્મ કલ્યાણ કરી ગયા. દશવૈકાલિક સૂત્રના કર્તા શ્રી શય્ય ભવસૂરી શ્રી શાંતિનાથની પ્રતિમા દેખી પ્રતિ બાધ પામ્યા છે. આ પ્રમાણે જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમા ત્રણે કાળમાં ભવ્ય જીવાને માેક્ષ પ્રાપ્તિનું પરમ આલંખન ખતે છે.

ત્રણે લેાકમાં જિનપૂજનના અખંડ મહિમા શ્રી જિનેશ્વર દેવતું પૂજન ત્રણે લાકમાં અખંડ મહિમાવંતુ છે. શ્રી જિનેશ્વર દેવના વિરહેકાળમાં કે હયાતિ-કાળમાં શ્રો જિનમૂર્તિ દ્વારા શ્રી જિનેશ્વરદેવાની પૂજા અવિ-સ્તપણે ચાલુ જ છે. શ્રી જિનપૂજનના મહિમા મનુષ્યલાકથી માંડી દેવલાક સુધી સર્વંત્ર ફેલાએલા છે. ચારે નિકાયમાં રહેલા ભુવનપતિ—વ્યંતર જ્યાતિષ્ક અને વૈમાનિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ દેવા અધાલાક અને ઉધ્વંલાકમાં પાતાના ભુવના તથા વિમાનામાં રહેલાં શાશ્વતાં શ્રી જિનઅંબાની અર્ચા—પૂજા—સ્તવન આદિ નિરંતર કરે છે. સમ્યગ્દ્રષ્ટિ આત્માઓ કાઈ પણ ક્યાને અને કાઈ પણ કાળે શ્રી જિનપૂજા સિવાય રહી શકતા નથી. ત્રણે લાકમાં સમ્યગ્દ્રષ્ટિ આત્માઓ વિદ્યમાન છે. નારક અને તિર્યં ચ ગતિના આત્માને છાડીને સઘળાય સમ્યગ્દ્રષ્ટિ આત્માઓ પાતપાતાના સ્થાનમાં શ્રી જિનશ્વર દેવાના અંબોનું પૂજન—અર્ચન આદિ કરી પાતાના આત્માને કૃતાર્થ માને છે.

### જિનમૂર્તિ દારા થતા આલ્હાદથી સ્વકલ્યાણ સાધતા ભવ્ય જીવા

શ્રી જિનેશ્વર દેવને એાળખે તેને એ તારકની પૂજા કર્યા વિના ચેન પડેજ નહિ. જેના નામસ્મરણથી તરેલું હોય, જેના વચનના આલં બનથી ભવસાયર પાર ઉતરલું હોય ત્યાં પ્રેમના ઝરા અખંડ ધારાએ વહેતાજ હાય છે. એ તારકના આકાર જોઇને ભકતાત્માનું શિર ઝુકે છે. સંસારમાં પણ મનુષ્યને પરમ સ્નેહિના સતત વિરહ હાય ત્યારે આકાર જોઈને પણ હૈયામાં ઊછાળા આવે છે. રાગના અતિરેક હાય છે ત્યાં છળીને પણ ભેડવાનું અને હૈયે

લગાવવાનું મન થાય છે, તેમ જ્યાં એમ માન્યું કે આ ત્રણ્લાકના નાથ છે, અમારા અને સૌના તારક છે. એજ શરણભૂત છે. એટલે એની આગળ ઉત્તમમાં ઉત્તમ વસ્તુ મુકવાનું મન થઈ જાય તેમાં શું આશ્ચર્ય ? અત્યારે આપણે અહીં ભરતક્ષેત્રમાં સાક્ષાત્ પ્રભુના અભાવે તેમના નામ સ્મરણથી તથા તેમની ઝલહલતી મૂર્તિથી હજારા અલ્કે લાખા જવા પાતાનું કલ્યાણ કરી રહ્યા છે. શ્રી જિન પ્રતિમાનાં દર્શન કરી, પરમાત્માના ગુણા યાદ કરી ભવ્ય જવા પાતાનામાં સારી છાપ પાડે છે.

# મૂર્તિ પૂજાનું રહસ્ય કદાપી નષ્ટ થવાનુંજ નથી.

મૂર્તિ એ સંસારના સમગ્ર જીવાની સાચી ઉન્ન-તિનું સાધન છે. સુખ સંપાદન કરવાના એથી ચિંહયાતો કે તેની બરાબરી કરી શકે તેવા અન્ય માર્ગ હજુ સુધી શોધી શકાયા નથી. એ માર્ગ ને અતાવનારા જ્ઞાની પુર્ષા જેટલું જ્ઞાન–ખુહિ કે દીર્ધ દર્શિતા–વર્તમાન માનવીઓમાં પ્રગટ થઇ શક્યાં નથી. પરંતુ મર્ક ટને રત્ન પણ કાચના કટકા જણાય તેમ કાચી ખુહિના મનુષ્યા મૂર્તિ પૂજા જેવા સર્વોત્તમ અનુષ્ઠાનને પણ નુકસાન કરનાર જણાવીને વખાડે, કે મનફાવતું બાલે તેના ઉપર સુજ્ઞ મનુષ્યાએ બીલકુલ વજન મુકલું જોઈએ નહિ. મૂર્તિ પૂજન એ અપૂર્વ કલ્યા-ણને સાધનાર્ છે, એમ સંચમી પુર્ષા શાસ્ત્ર આધારે ફર-માવે છે. બીજાઓને તે ન જણાય તા તેમાં તેઓની અપકલ મતિનાજ દાષ સમજવા જોઈએ. હજારા વિદ્વાનાને મૂર્તિનું જે રહસ્ય સૂઝ્યું તેવાઓની વિદ્વતા અને સામચ્યેના લાખમા લાગ પણ જેમનામાં નથી તેવાએોને ન સ્ઝે તેટલા માત્રથી તેનું રહસ્ય નષ્ટ થઇ જતું નથી.

#### ડા. ગાંધી લખે છે કેઃ---

"જે મૂર્તિ આશ્રવથી થઈ તે જ મૂર્તિ કાઈ દિવસ કાઇને સંવરનું કારણ અપવાદ માર્ગે અકસ્માતકાળ વગેરે પાંચ સમવાય યાગે ખની જાય તેમાં એકાંત ના નથી. જો કે તેમાં પણ પાંચ સમવાયની મુખ્યતા છે, મૂર્તિ તો તે પાંચ માંહેનું એક નિમિત્ત માત્ર છે. નિમિત્તો તા ખદલાતાં રહે છે. પણ ઉત્સર્ગ ધોરી માર્ગ નિયત્રિત સાધન તરીકે મૂર્તિ પૂજા મોક્ષનું કારણ નથી."

મતિ આશ્રવથી થઇ શકે તેમ કહેવાયજ નહિ. સંવરના ઉદ્દેશે કરાતું કાર્ય તે સંવરતુંજ કાર્ય છે, વળી તે મૃતિ ને અપવાદ માગે કે અકસ્માત રીતે સંવરતું કારણ નજ કહેવાય. જે વસ્તુના નિમિત્તથી અકલ્પનીય કાર્ય એાચિંતુ કયારેક થઈ જાય તે અકસ્માત કારણ કહેવાય પરંતુ મૂર્તિથી તેમ નથી. જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિને તો દેખ-નાર માત્રને દેવત્વનાજ ખ્યાલ આવે, તે મૂર્તિને દેખતાં અન્ય કાઈ ખ્યાલ પ્રાય: ન આવે. પણ કાઈ લારે કમી આત્માને તે મૂર્તિના નિમિત્તદ્વારા દેવત્વના ખ્યાલને ખદલે ક્રાઈ બીજો ખ્યાલ પેદા થાય તે બીજા ખ્યાલને માટે અકસ્માતપાર્થ મૃતિ તું કહેવાય. સંધ્યા આદિના રંગ-વૃદ્ધ અળદ વીગેરે વૈરાગ્યનાં અકસ્માત નિમિત્તા કહેવાય તે રીતે જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિંને સંવરના અકસ્માત કારણ માટે ગણવી તે મૂર્ખતા છે. મી. ગાંધી જેવાને મૂર્તિ પ્રત્યે દ્રેષ હ્યાઈ તેમના જેવા માટે વ્યક્સમાત કારણ કહેવાય તા તે વ્યાજળી છે.

### શુભ ભાવ ઉત્પન્ન કરવા પ્રતિમાની દ્રવ્યપૂજા.

- ગુણ પ્રાપ્ત કરવાના ઉત્સાહથી શુભ ધ્યાનની વૃદ્ધિ શાય છે, શુભ ધ્યાનની વૃદ્ધિથી કર્મ રજના નાશ થાય છે. એટલેજ એમ અને તેમ છતાં માેક્ષ માર્ગની સુગમતા થાય છે. એટલેજ એમ અને શ્રદ્ધા દ્વારા શુભ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ અર્થ જૈન શાઓમાં પ્રભુ પૂજાના દ્રવ્ય અને ભાવ એમ એ પ્રકારો દર્શાવી દ્રવ્યપૂજા પંચપ્રકારી, અષ્ટ પ્રકારી, સત્તર પ્રકારી યા તો સર્વ પ્રકારી એમ લેદા દર્શાવ્યા છે. અને એ લેદામાં જળ-ચંદન-પુષ્પ-ધ્પ-દીપક-અક્ષત-નૈવેદ્ય-ફળ વગેરે દ્રવ્ય સામગ્રી વડે ગૃહસ્થી પ્રભુની દ્રવ્યપૂજા કરે છે, અને એ દ્રવ્ય વડે પૂજા કરતાં ભગવાનની ત્રણ અવસ્થાનું ચિંતવન કરે છે.
  - ૧. જન્માવસ્થા—નવરાવવું, પ્રક્ષાલન કરવું, અંગ લું છવું વિગેરે કરતી વખતે જન્માવસ્થા ભાવવાની છે કે— હે પ્રભુ! જેમ જલ પ્રક્ષાલનથી આ ખાદ્ય તાપના નાશ થાય છે તેમ ભાવરૂપી શુચિ જલથી મારા આત્મા સાથે રહેલ કર્મમલ નાશ પામા.
  - ર. રાજ્યાવસ્થા—કેસર, ચંદન, કૃલમાળા, ઘરેલાં અંગ રચના વિગેરે કરતી વેળા રાજ્યાવસ્થા ભાવે છે કે અહા પ્રભુ! આપને ધન્ય છે કે આ પ્રમાણે વસ્તા-ભૂષણ–રાજ્યપાટ છાંડી સંયમ ગ્રહણ કરી અનેક ભવ્ય જીવાને આપે તાર્યા. હું પણ મારી અલ્પબુદ્ધિ અને પરિગ્રહને છાંડી એવા કચારે થઇશ ?

3. શ્રમણાવસ્થા–ભગવાનતું કેશરહિત મસ્તક–કાર્યોત્સગ!-સન વિગેરે જોઈને શ્રમણાવસ્થા ભાવવાની છે.

આ ત્રણ અવસ્થા પિંડસ્થ અવસ્થાના પેટાલે દાં છે. પિંડસ્થ અવસ્થા એટલે છવ્નસ્થ અવસ્થા (કેવલગ્રાન પહેલાંની) છે. અને ત્યારબાદ પદસ્થ (કેવલી) અવસ્થામાં એમ ભાવના ભાવે કે હે પ્રભા! આપે કેવલગ્રાનથી લાેકાલાકના ભાવ જાણીને ભબ્ય જીવાને દ્રબ્ય—ગુણ પય!યનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું. ઘણા જીવાને વૈરાગ્ય દેશના આપીને સંસાર સમુદ્રના પારંગામી અનાવ્યા. ધન્ય છે આપના એ પવિત્ર જીવનને. આપના પસાયથી મને તેવી સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય તેવી હું નમ્રભાવે વિનંતી કરૂં છું. આ કેવલી અવસ્થામાં પ્રભુ આઠ પ્રતિહાય સહિત હાેય છે. અને રત્નજડિત સિંહાસન પર એસે છે. સાનાના નિરંતર સ્પર્શ કરવા છતાં તેમના વીતરાગ ભાવ જતા રહેતા હાેત તા ગણધર મહારાજ તથા ઇંદ્રાદિ દેવા શા માટે વીતરાગ કહીને સ્તુતિ કરત ? વીતરાગપણાના ભાવ એ બાહ્ય પદાર્થ નથી કિન્તુ અભ્યંતર વસ્તુ છે.

આ પ્રમાણે બીજી પદસ્થ અવસ્થા ભાવ્યા પછી ત્રીજી રૂપાતીત (માક્ષ) અવસ્થા ભાવવાની છે. અને એ અવસ્થા ભાવવાની છે. અને એ અવસ્થા ભાવવા હોરા આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ ભાવવાનું છે. એ રીતે વિવિધ વસ્તુઓથી કરાતી જિન પ્રતિમાની દ્રવ્યપૂજા સહેતુક છે, કે જેથી આત્મ પરીણતિ–ત્યાગ–વૈરાગ્યવાળીજ અને. એક પણ દ્રવ્યપૂજા વિષય–કષાયને પુષ્ટિરૂપ ન અનતાં પૂજકના આત્મામાંથી વિષય–કષાયને મંદ કરવા રૂપ છે.

અને પ્રતિદીન આ પ્રમાણે દ્રવ્યપૂજા કરનાર આત્મા ક્રમે ક્રમે અનેક કર્મની નિજેશવાળા ખને છે. એટલે જિનેશ્વર ભાગવાનની દ્રવ્યપૂજા વડે થતું પૂજન સાર્થક અને વ્યાજબી છે આ રીતે જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિની દ્રવ્યપૂજા અંગે મજાક કરતાં ડા. ગાંધી લખે છે કે:—

"એતે (પ્રતિમાની પૂજાતે) સેવા ભક્તિ ગણવી કે મશ્કરી ? કારણ કે જેમ બ્રહ્મચારીને સ્ત્રી ધરવી તે ભક્તિ નહિ પણ મશ્કરી ગણાય તેમ અભોગીને ભોગ ધરવા, કંચનના ત્યાગીને ધરેણાં પહે-રાવવાં, સચેતના ત્યાગી પાસે સચેત વસ્તુ મુકવી, અહિંસાની ધાષણા કરનારની ભક્તિ માટે હિંસા કરવી એ સર્વને ભક્તિ ગણવી કે મશ્કરી ?"

અહીં સમજવું જોઇએ કે જે સાચા ત્યાગી છે તે બીજાના બનાયા ભાગી કચારેય પણ અની શકતા નથી. જો ત્યાગીઓ ભાગી અની જાતા હાત તા તીર્યંકરા સમન્યસ્થમાં સિંહાસન પર બીરાજે છે, પાછળ તેમના પ્રભામંડલ (તેજોમંડલ) ઉપર અશાક વૃક્ષ, શિર પર ત્રણ છત્ર, સ્ત્નજડિત સુવર્ણમય હાથાવાળાં ચામરનું વીંઝણ દેવતાઓ કરે છે—આકાશમાં ધર્મચક્ર ચાલે છે—પ્રભુ સુવર્ણ કમળા પર સદા ચાલે છે તા આ ચિન્હા ભાગીઓનાં છે કે ત્યાગીઓનાં? જો એ ચિન્હા હોતે છતે તીર્થંકરા ભાગી અની જતા હાત તા વીતરાગ કચાંથી કહેવાત? એટલે પ્રતિમા પૂજનમાં પણ ભાવુકાત્મા જિનમૂર્તિનું નિમિત્ત લઇને જન્માવસ્થાને લક્ષમાં રાખી પ્રક્ષાલ કરતાં અને રાજ્યાવસ્થાને લક્ષમાં રાખી મુગટ—કુંડલ—હાર પહેરાવતાં છતા ભક્તોનું દ્રિપ્ટિબિન્દુ તે વીતરાગની ભક્તિ કરવાનું છે જેથી ભક્તન

ચિત્તની પ્રસન્નતા થાય છે અને ક્રમશ: માેક્ષપદની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે.

ભગવાનની મૂર્તિમાં ગુણરહિતપણું કહી તેના પૂજનને નિરૂપયાગી કહેતાં ડાં. ગાંધી લખે છે કે:--

" સાકાર ભગવાનના માંસના લાચાને એટલે શરીરતે કાઈ પૂજતું નથી પણ તે શરીરમાં રહેલ આત્મા તથા તેમના કેવલગ્રાન, કેવલ-દર્શન–ક્ષાયિક સમક્તિ અને યથાખ્યાત ચારિત્રને સર્વ પૂજે છે. મૂર્તિમાં એ ગુણા નથી. ભગવાનના શરીર ઉપર રાગ ધરવાથી પણ કર્મ બધન થાય છે તો પછી મૂર્તિમાં રાગ ધરવાથી શું શું થાય છે?

ડાં. ગાંધીના ઉપરાક્ત કથન અનુસાર મૂર્તિ પૂજાની સાર્થંકતા સિદ્ધ થાય છે. શરીરથી આતમા ભિન્ન હોવા છતાં સાક્ષાત તીર્થં કરના શરીરની પૂજા તે તે તીર્થં કરના આતમાની તથા તેમનીજ પૂજા ગણાય છે એવી રીતે મૂર્તિ ભલે નિર્જવ છે પણ તીર્થં કરના ધ્યેયપૂર્વક થતી તે મૂર્તિની પૂજા તીર્થં કર તથા તેમના ગુણનીજ કહેવાય છે. શરીરની થતી પૂજામાં શરીરના રાગ ન ગણાય પણ શ્રી તીર્થં કર પરમાત્મા ઉપરનાજ રાગ કહેવાય. તેવી રીતે મૂર્તિની થતી પૂજામાં મૂર્તિ ઉપરના રાગ ન ગણાય પણ શ્રી તીર્થં કર પરમાત્મા ઉપરનાજ રાગ ગણાય. તીર્થં કરના શરીરના આદર તે તીર્થં કર પરમાત્માનાજ આદર છે તેમ મૂર્તિના આદર તે ત્રાથુ શ્રી તીર્થં કર પરમાત્માનાજ આદર છે.

જિનેશ્વરદેવની દ્રવ્યપૂજામાં થતી લક્તિને અકરી ઇક સાથે સરખાવવાની દુષ્ટ ચેષ્ટા કરતાં ડાં. ગાંધી લખે છે કે:— "પૂજા કરનાર અને જળ, ચંદન, પુષ્પ, ધૂપ, દીપક, અક્ષત, નૈવેદા, કૃળ વીગેરના જીવાને જિન લગવાને સરખા ગણ્યા છે. તો એકની સિદ્ધિ માટે બીજાના નાશ (હિંસા) કેમ થાય ? જેમ મુસલન્માના બોકડાના વધ કરીને બકરી ઇદમાં કુરખાનીની ભાવના ભાવે છે તેમ મૂર્તિપૂજામાં પાણી, ફળ, ફુલ વિગેરેના ઘાણુ કાઢીને કર્મ કાપ-વાની ભાવના ભાવે છે."

જિનેશ્વર ભગવાને એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના તમામ જીવાને સરખા ગણ્યા છે એ વાત બરાબર છે. પરંતુ એકેન્દ્રિય જીવની હિસા કરનારને અને પંચેન્દ્રિય જીવની હિંસા કરનારને સરખા હિંસક કહ્યા નથી. જો સરખા હિંસક કહેવાતા હોત તેા દેશ વિરતિ અને અવિરતિ સમ્**ય**ગૃ-દ્રષ્ટિ મનુષ્ય વહે ગૃહકાર્યાદ આરંભના કાર્યમાં હંમેશાં એકેન્દ્રિય છવાની હિંસા તે જેટલી સંખ્યામાં થાય છે તેટલી સંખ્યામાં કસાઇએા વડે પંચેન્ટિય જીવની હિસા થતી નથી. કસાઈ કદાચ રાજના પાંચ પચવીસ બાકડાના વધ કરતાે હશે પરંતુ તે દિવસે કાેઈ શ્રાવક ગૃહસ્થ પાતાને રહેવાનું મકાન અંધાવતા હાેય અગર તાે ધર્મ સ્થાનકનું મકાન ખંધાવતા હાય તેમાં કેટલું સચિત્ત જળ તેણે વાપર્યું? સચિત્ત પાણીના એક બિંદુમાં અસંખ્ય અપકાયના જવાતું તથા હાલની વિજ્ઞાનીક શાેધથી સિદ્ધ થયેલ એક પાણીના બિદ્ધમાં ૩૬૪૫૦ ત્રસકાયનું (હાલતા ચાલતા જવાનું) અસ્તિત્વ હાેવાથી ચાલતા મકાનના કામમાં વપરાચેલા પાણીના જવાની સંખ્યા કેટલી થઈ? કસાઇએ વધ કરેલ બાકડાની સંખ્યા કરતાં આ વપરાયેલ પાણીમાં જીવાની સંખ્યા વધારે કે એક્છી ? એકેન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જવાની હિંસામાં

સરખા હિંસક કહેનાર કહે કે તે દિવસે વધુ હિંસક કસાઈ થયા કે આ ગૃહસ્થ ! કસાઇને દેખીને તા માણસા તેને કુર કહેશે પણ ગૃહકાર્યમાં થતા એકેન્દ્રિય જીવાની વિરા-ધનાથી ગૃહસ્થ પ્રત્યે કસાઇ જેટલી ઘુણા માણસાે નહિ દર્શાવે તેનું શં કારણ ? એવા આરંભનાં કામ કરનાર ગહ-સ્થને ત્યાં સાધુ મુનિરાજ વહેારવા જશે પણ ગૃહસ્થ કરતાં એાછી સંખ્યામાં પંચેન્દ્રિય જીવાના ઘાત કરનાર કસાઇને ત્યાં મુનીરાજ વહારવા જસે તા નિંદાને પાત્ર અનશે આનું શું કારણ ? આ વિચાર ડાં. ગાંધીને આવ્યા હાત તા પ્રભુની દ્રવ્ય પૂજાને અકરી ઈદની કુરબાનીની ભાવના જોડે સરખાવવાની દ્રષ્ટા ચેષ્ટા ન કરત. જિનેશ્વર દેવની મૃતિની દ્રવ્ય પૂજામાં હિંસા–હિંસા એમ ખૂમાે પાડી અને હિંસા વાળી ધર્માકિયાની ભગવાનની આજ્ઞા હોઇ શકે જ નહિ એવી ખાટી દલીકા પ્રવંક અજ્ઞાની માણસાને ઉંધુ ચત સમજાવવા અનેકવિધ પ્રયત્નાવાળું લખાણ લખ્યું છે અને જાણે દયાના ઈજારા પાતે જ લીધા હાય એમ પ્રદર્શિત કર્યું છે પણ વાસ્તવીક રીતે હિંસા કાેને કહેવાય તે જ તેઓ પાતે સમજતા લાગતા નથી. આગળ સ્થાપના નિક્ષેપાની હકિકતમાં હિંસાની વ્યાપ્યા સમજાવાઈ ગઈ છે છતાં અહીં વિશેષપણે વિચારીએ.

# પ્રભુની દ્રવ્ય પૂજામાં હિંસા છે જ નહિ

પ્રભુની દ્રવ્ય પૂજામાં કેટલાક હિંસાના દાષ માને છે. પરંતુ તે માન્યતા પણ ખાટી છે કારણ કે "જેમાં જીવ વધ થાય છે તે સઘળી કિયા હિંસક જ છે, અથવા જીવના વધ થવા તેનું જ નામ હિંસા છે એમ જૈનશાસે કરી કહ્યું જ નથી."

જૈનશાસ્ત્ર મુજબ વિષય કષાયાદિની પ્રવૃત્તિ કરતાં અન્ય જીવાના પ્રાણ નાશ થાય તેનું નામ હિંસા છે. વિષય કષા-याहिनी प्रवृत्ति सिवाय थता प्राष्ट्रव्यपरायख आहिने पष्ट જો હિંસા માનવામાં આવે તો દાનાદિ એક પણ ધમ<sup>ે</sup> પ્રવૃત્તિ થઈ શકરો નહિ. પ્રાયઃ એવું કાઈ પણ ધર્મ કાર્ય નથી કે જેમાં હિંસા લેશ માત્ર પણ નહાય. એટલા ખાતર જે ધર્મ કાર્ય ત્યાજય હોય તા જગતમાં એક પણ કાર્યને ઉપાદેય ગણી શકાશે જ નહિ. પ્રતિમા પૂજનમાં વપરાતાં જળ-પુષ્પ -ધૂપ-દીપક વિગેરે દ્રવ્યાે સચિત્ત હાેવાથી તેના વડે થતી પૂજામાં એકેન્દ્રિય જીવની હિંસાના દેાષ લાગવાનું કહેના-રાચ્યા " દરવાજા માકળા અને ખાળે ડુચા " ની કહેવતને અનુસરી અહિંસાના સત્ય માર્ગથી ચૂકી જાય છે. તેવી માન્યતા ધરાવનારાઓએ સાધુ લાેકાની પૂજા પણ ભાવથી જ કરવી જોઇએ. સેંકડા કાસગાડી-ઘાડા-રેલ પ્રમુખ પર ચઢીને વંદન કરવા જવામાં શા કાયદા છે? મનથી ઘરે બેઠાં જ ભાવના ભાવી લેવી એઇએ. પણ ત્યાં તાે ડાં. ગાંધી કહે છે કે "કાઈ તેમ કરી (રેલ્વે આદિ દ્વારા) વંદન કરવા જાય તા પાય કરે તેટલું પાય અને ધર્મનું કાર્ય કરે તેટલું સંવર નિર્જરા " તા તેમના ગુરૂ વંદનથી સંવર-નિર્જરા કરવા પ્રથમ મુસાકરી દ્વારા હિંસા થઈ તેને તેઓએ બકરી ઈંદની કુરળાનીની હિંસા એડે કેમ ન સરખાવી? તેમના ગુરૂઓની આહાર-પાણી-વસ્ત્ર-ખાજેઠ-પાત્ર-પાટ વિગેરેથી દ્રવ્ય પૂજા કરતાં થતી હિંસામાં તેમને જિનેશ્વરની આજ્ઞાના ઉલ્લંઘનના દોષ નથી લાગતા અને તે હિંસાને ગાંશાળાની હિંસા જે કે નથી સરખાવતા, ત્યાં માત્ર ભાવ વંદન જ નથી કરવામાં આવતું તા પછી તેમાં એકાંત નિર્જરા (કર્મક્ષય) માનનાર શ્રી જિનમૂર્તિની દ્રવ્ય પૂજામાં પણ હિંસાના દોષ ન માનતાં નિર્જરાજ શું કામ નથી માનતા? માટે સમજે કે આ ખુ હિવાદના જમાનામાં તમારી આવી પ્રપંચી ખુમા નહિ અલે!

સાધુ નદી ઉતરે-વિહાર કરે-ગાંચરી કરે-પહિલેહણુ કરે ઇત્યાદિ કાર્યો કરે છે તેમાં પણ હિંસા દેખાય છે તો પણ તેમનાં પરિણામ તેમાં હિંસાનાં નથી અને તે કામામાં ભગવાનની આગ્રા છે, જેથી સાધુ શુભ ભાવમાં વર્તતા હોવાથી કર્મ બાંધે નહિ. તેમ શ્રાવકને પણ પ્રભુની દ્રવ્ય પૂજામાં તથા સાધુને આહારાદિ આપવામાં શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનની આગ્રા છે. અને તેમાં શ્રાવકના પરિણામ શ્રી દેવગુરૂની ભક્તિનાં હોવાથી અનાર'લી છે. વળી ડાં. ગાંધી લખે છે કે—

" સાધુ દ્રવ્ય પૂજા નથી કરતા તેનું કારણ એ છે કે દ્રવ્ય પૂજા સાવદા છે. આ ઉપરથી સાબિત થાય છે કે ભગવાને તેા સાવદા ક્રિયાના નિષેધ કરેલ છે. છતાં મૂર્તિ પૂજાના ઉપદેશ દેવાથી સાધુએા પણ કરાવવું અને કરતા પ્રત્યે અનુમાદન આપવાની કાેટિમાં ફસાયા છે."

ડાં. ગાંધીએ સાધુ દ્રવ્ય પૂજા નથી કરતા તે ઉપરથી દ્રવ્ય પૂજાને સાવઘ ક્રિયા ઠેરાવી દીધી. પણ જરા વિચારા તો ખરા કે અમુક શુભ કામ શ્રાવકાને કરવાનું હોય તે જ કામ સાધુ માટે નિષેધેલ હોય તેા શ્રાવકાથી કરાતું તે કામ તમે સાવદા જ ઠેરાવી દેશા ? તાે જાઓ! શ્રાવકાને અનુ-ક પાદાન દેવું કલ્પે! વળી રસાઈ પંકાવી સનિરાજને વહા-રાવી ભક્તિ કરવાનું કલ્પે! આ બન્ને કાર્યો સાધુ સુનીરાજને કરવાં કલ્પે નહિ. તેા તમારી માન્યતા મુજબ તાે આ કામ સાધુ નથી કરતા માટે સાવઘ કાર્યો કહેવાય. લગવાને સાવઘ ક્રિયાના નિષેધ કર્યો છે માટે શ્રાવકાએ અનું કપાદાન અને રસાેઈ પકાવી મુનીરાજને વહાેરાવવારૂપ સુપાત્રદાન દેવાં બેઇએ નહિ. આવા સિદ્ધાંત પ્રગટ કરે . માટે અહિં વિચા-રવું જોઇએ કે સચિત્તાદિનું આરંભ ત્યાગેલું છે તેથી મુનીએ! દ્રવ્ય પૂજા કરે નહિ. શ્રાવકાેએ સર્વથા પ્રકારે આરંભ ત્યાગેલ નથી, માટે તેઓ જ દ્રવ્ય પૂજા કરી શકે. જેમ શ્રાવકા સાધુઓને આહાર પાણી વહારાવે છે, તેમાં લાભ છે તા સાધુઓ રસાઈ પકાવીને બીજા મુનીયાને વહારાવી કેમ લાભ લેતા નથી? તેવી રીતે દ્રવ્ય પૂજામાં લાભ છે પણ સાધુએા કરી શકે નહિ. જેમ સામાચિકવાળા અને છૂટા ગૃહસ્થમાં જેટલા ફેર તેટલા જ સાધુએા અને શ્રાવકામાં ફેર સમજવા. તે સવલી મતીએ વિચારવાથી તરત સમજાય છે. વળી તે કાર્યો સાધુએ પોતે જાતે કરે નહિ પણ ઉપ-દેશ હારા કરાવે અને અનુમાદન કરે. તેવી રીતે દ્રવ્ય પૂજા પણ સાધુઓ કરે નહિ પણ ઉપદેશ દ્વારા કરાવે અને અનુ-માદન કરે. ડાં. ગાંધી પાતે જૈન સિદ્ધાંત માસિક વર્ષ-૮ અંક-૯ સપ્ટેમ્બર ૧૯૫૪ ના પૃષ્ઠ ૩૫૯ મેં લખે છે કે-" શ્રાવક જ્યારે સંસારી કામમાં છૂટ લે છે ત્યારે સાધુની ભક્તિ

માટે છટ લીએ તે તેમના આચારની મર્યાદામાં છે. "

તા પછી પ્રભુની દ્રવ્ય પૂજામાં છટ લે તેને શ્રાવકના આશારની મર્યાદામાં છે એમ કહેવામાં તમને શું વાંધા છે?

વળી ડાં. ગાંધી પાતે જૈન સિહાંત માસિકના ઉપર સુજળના અંકમાં જ પૃષ્ઠ ૩૫૭ મેં લખે છે કે—

" શ્રાવકના વ્યવહાર વેપારી જેવાે છે કેટલાે લાભ અને કેટલું ખર્ચ એ તાેળીતે નફાે લીએ પણ સાધુનાે આવાે આચાર નથી. "

આ પ્રમાણે ડૉ. ગાંધીએ શ્રી જિન મૂર્તિ ની દ્રવ્ય પૂજાને અંગે પણ સમજ લેવું જોઈએ. અને પ્રભુની દ્રવ્ય પૂજાને હિંસાના બહાને ત્યાગ કરવા જોઈએ નહિ. કારણ કે શ્રી જિન પૂજામાં પ્રમાદના અધ્યવસાય નથી પણ ભક્તિના શુભ અધ્યવસાય છે અને તેથી તેને જૈન શાસ્ત્ર સુજબ હિંસા કદી પણ કહી શકાય નહિ. કેટલાંક કાર્યોમાં પ્રત્યક્ષ હિંસા હોવા છતાં પણ તે તે કાર્યોને તેવા પ્રસંગોએ આદરવાની આજ્ઞા સાધુ મુનિરાજને શાસ્ત્રે કરમાવી છે. જેમકે—

- (૧) ઠાણાંગ સૂત્રમાં તથા શ્રી ખૃહત્કલ્પ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે –કાદવમાં તથા જલમાં ખૂંચેલી સાધ્વીને બહાર કાઢતાં થકાં સાધુ શ્રી જિનાજ્ઞાને અતિક્રમે નહિ. તથા સાધુ સાધ્વીના પગમાં કાંટા કે ખીલા વાગે અથવા આંખમાં રજ પડે અને કાેઈ કહાઢનાર ન હાેય તાે તેઓ પર-સ્પર કાઢે.
- (૨) શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં સાધુને નદી ઉતરવાની તથા ખાડામાં પડી જાય તેા ઝાડની ડાળી કે ઘાસ વીગેરે પકડીને બહાર નીકળવાની આજ્ઞા છે.

- (3) શ્રી ઉવવાઈ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે શિષ્યની પરીક્ષા કરવા સારૂ ગુરૂ તેના પર ખાટા દેાષ આરાપે.
  - સાધુને આ પ્રમાણે અધિક લાભ જાણીને હિંસા લાગે તેવાં પણ કાર્યો કરવાના હુકમ છે તાે પછી શ્રાવકને ધર્મ નિમિત્તે આરંભ કરતાં પાપ લાગે એમ કેમ ખને ? તેવાં કાર્યોને તાે ભગવાન શુભાનુઅંધિ કહે છે. જેમકે—
- (૧) સૂર્યાલ દેવના સામાનિક દેવાએ લગવાનને સમવસરષ્ આદિ રચી લક્તિ કરવા ઈચ્છા ખતાવી, ત્યારે લગ-વાને કહ્યું કે–તમારા એ ધર્મ છે. મેં તથા બીજા તીર્થ કરાએ આજ્ઞા આપેલ છે. ઈત્યાદિ.
  - એક યાજન પ્રમાણ જમીન સાફ કરવામાં અસંખ્યાતા વાયુકાય, વનસ્પતિકાય અને ત્રસકાય તથા બીજા જવ-જંતુ આદિના સંહાર થઈ જાય છતાં ભગવાને તાે તેમાં દેવતાઓની ભક્તિને પ્રધાન ગણી આજ્ઞા આપી છે.
- (ર) રાયપસેણી સૂત્રમાં ચિત્ર પ્રધાન કપટ કરીને ઘાડા દોડાવી પ્રદેશી રાજાને શ્રી કેશી ગણુધર મહારાજાની પાસે ઉપદેશ પમાડવા લઈ ગયા. તેમાં અનેક જીવાના ઘાત થયા છતાં શુદ્ધ પરિણામી હાવાથી તેને ધર્મની દલાલી કહી છે પણ પાપની દલાલી કહી નથી.
- (3) તેવી જ રીતે શ્રી કૃષ્ણુ મહારાજે દીક્ષાની દલાલી કરી તેને પણ ધર્મની દલાલી કહી છે પણુ પાપની દલાલી કહી નથી.

- (૪) શ્રી જ્ઞાતા સૂત્રમાં શ્રી સુઝુદ્ધિ પ્રધાને શ્રી જિતશતુ રાજાને સમજાવવા સારૂ ગંદા પાણીને સારૂ કરવા હિંસા કરી તે પણ ધર્મને વાસ્તે કહી છે.
- (પ) શ્રી મિલ્લિનાથ સ્વામિએ છ રાજાને પ્રતિબાધવા સાર્ માહનઘર બનાવી પાતાના પરના માહ હઠાવવા સાર્ પાતાના સ્વરૂપની એક પુતળી ઉભી કરી તેમાં હંમેશાં આહાર પાણી નાખતાં લાખા જીવ ઉત્પન્ન થયા અને નાશ પામ્યા, છતાં તેનું પાપ ભગવાનને લાગ્યું નહિ. તેઓ તા તે જ ભવે માશ સધાવ્યા તેથી જો પાપ વૃદ્ધિ થતી હાત તા તેઓ તેમ કેમ કરે ? અને કરવા છતાં માક્ષ કેમ મળે ?

આ પ્રમાણે આજ્ઞા સહિતનાં કામામાં સ્વરૂપે "હિંસા" હાય છે, તો પણ પરિણામની વિશુદ્ધિથી અનુખધે "દયા" છે એમ સમજવું જોઇએ. એવું કાઈ કાર્ય નથી કે જેમાં " દ્રવ્યહિંસા" ન હાય પણ શુભ ભાવમાં વર્તતાં થકાં દ્રવ્યહિંસાનું પાપ લાગતું નથી.

એ પ્રમાણે જિનેશ્વર ભગવાનની દ્રવ્યવહે થતી પૂજા શુભ ભાવ ઉત્પન્ન કરવા દ્વારા સંવર અને નિજેશનું કારણ છે દ્રવ્યપૂજા કરનાર આત્માને તે પૂજા કરવાના ચાગે દાનાદિ વિવિધ ધર્મની આરાધના થાય છે. એટલે હિંસાના દાષને આગળ કરી જિનપૂજાથી વંચિત રહેનારા કે પૂજાના નિષેધ કરનારા બિચારા દુર્ભાગી છે.

જિન પૂજામાં દાનાદિ ધર્મની આરાધના. પ્રભુ પૂજાના સમયમાં પુષ્યશાલી આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય જીવાને દાન–શીલ–તપ–ભાવની પણ અમુક અંશે જરૂર આરાધના થાય છે. તે આ પ્રમાણે ડુંકમાં સમજવીઃ—

પ્રભુદેવની આગળ ચાખાના સાથિઓ કરીને નૈવેદા મૂકે, આમાં પ્રભુને અક્ષતાદિનું દાન દેવાયું એમ સમજનું. અને આ દાન મહા વિશિષ્ટ ક્લને આપે છે. સુવર્ભુપાત્ર સમાન મુનીરાજને દાન દેવાથી શ્રી શાલિભદ્રાદિ ભવ્ય જીવાને અનેક જાતના લાભ મળ્યા, તા આ તથી અધિક (ચઢિઆતા) રત્નપાત્ર સમાન પ્રભુને દાન દેવાનું ક્લ વિશેષ હાય એમાં નવાઈ શી?

પલુદેવની આગળ નૈવેદ્ય ધરનારા ભવ્ય છવા એવી ઉત્તમ ભાવના ભાવે છે કે—હે પ્રભા ! દુર્જય રસનેન્દ્રિયને વશ પડીને મેં આવી મિષ્ટ તથા સ્વાદિષ્ટ વસ્તુઓને ચાખ-વાની લાલચમાં પડી ભવ ખગાડ્યો, અને આપે તે પદા-ચોંને છંડીને નિજગુલ્ રમણતાના અપૂર્વ રસ ચાપ્યા. મને તેજ પહિત ઉચિત લાગે છે. આપના પસાયથી તેમ થાય એમ હું નિરંતર ચાહું છું. આથી સમજાવ્યું કે આ પૂજનના કાલમાં દાન અને ભાવ ધર્મની આંશિક આરાધના થાય છે, તેમ શીલ અને તપની પલ્ આંશિક આરાધના થાય છે. તે શીલ અને તપની પલ્ આંશિક આરાધના સમજાય તેવી સરલ છે. જાઓ, પૂજનના સમયે પ્રભુની સામેજ નજર રાખવી બેઇએ એમ તિવિસ નિરિવસળ વિશ્વો આ પાઠથી કહી શકાય. આથી આજીબાજી બેવાના નિષેધ હોવાથી અને પ્રાયે મીનભાવ હોવાથી અસદાચાર (મૈશુન)ની ભાવના લગાર પલ્ થતી નથી. કારણ કે સારા

નિમિત્તોના સંસર્ગથી કુલાવના થાયજ નહિ. એમ આંશિક શીલની આરાધના પણ થઇ હવે આંશિક તપની આરાધના પણ વિચારીએ—ખાતો જાય અને પૂજા કરતો જાય એમ તો અનેજ નહિ. માટે પૂજનના સમયમાં તેટલે અંશે તપની આરાધના પણ સમાયેલી છે. આ રીતે દાનાદિ ચારની આરાધના સમજવી. વળી પ્રભુના પૂજન કાલે અમુક અંશે ખાર વતોની આરાધના થાય છે તે આ પ્રમાણે—

પ્રભુદેવની દ્રવ્ય પૂજાના અધિકારી એ જણા હોય છે. ૧ અવિરિત સમ્યાદ્રષ્ટિ. ૨ દેશવિરતિ. આજ ઇરાદાથી મહિષ ભગવંતે શ્રાવકના ૧ 'દર્શ'ન શ્રાવક અને ૨ વત શ્રાવક એમ એ લેદ કરમાવ્યા છે. ગુણ સ્થાનકના વિચારે દર્શન શ્રાવકને ચાર્યું અવિરતિ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ ગુણ સ્થાનક કહ્યું છે અને વ્રતધારી શ્રાવકને પાંચમું દેશવિરતિ ગુણસ્થાનક હોય એમ સમજવું. દર્શન શ્રાવક છવ અછવાદિ નવેતત્ત્વાના સ્વરૂપના જાણકાર હાેય છે અને શ્રી જૈન શાસનને જ પરમ ક્રલ્યાણકારી માને છે. વ્રતધારી શ્રાવક તેવી જ માન્યતા ધરાવવાની સાથે અમુક અંશે પણ વિરતિ ધર્મવાળા (ત્યાગ વૃત્તિ ) હોય છે. એટલે પૂજા ને અધિકારી એ બન્ને પ્રકા-રના શ્રાવકાે સમ્યક્ત્વના ધારક હોય છે. એવા શ્રાવકાે શરૂઆતમાં જિનમ દિરમાં પેસે ત્યારે પ્રથમ " નિસિહી " એમ બાલવા પૂર્વંક ઘર વિગેરેના આરંભ સમારંભાદિના, તથા ચારે વિકથા ( રાજ્યકથા-ભક્તકથા-દેશકથા અને સ્ત્રીકથા )ના અને માર્મિક વચન-અલ્યાપ્યાન વચન-અપ્રિય અને અસત્ય વચન વિગેરે બાલવાના ત્યાગ કરે છે. અને પ્રભુ મંદિરની થતી આશાતના ત્યાગ કરીને પછી બીજી નિસિંહી બાલી દ્રવ્યપૂજા શરૂ કરે, તેમાં મૌનપણે તમામ કાર્ય કરે અને જરૂર પડે નિર્દોષ વચન ખપ પૂરતાં બાલી શકાય. આ કાર્ય પુરૂં થયા ખાદ ભાવપૂજાની શરૂઆતમાં ત્રીજી નિસિંહી કહે છે. આ અવસરે પૂજા કરનાર ભવ્ય શ્રાવકનું જીવન મનાગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ, કાયગુપ્તિમાં જેડાય છે. તેમજ પૂજક પાંચે ઇંદ્રિયાને પણ કાળુમાં રહેજે રાખી શકે છે. તેથી શખ્દાદિ વિષયા તરફ મન જતુંજ નથી. તેમજ:—

## वपुश्च वसनं चैव, मनो भूमिस्तथव च । पूजो पकरणं न्याय्यं, द्रव्यं विधि क्रिया तथा ॥

આ પાઠથી વસ્તશુદ્ધિ આદિ સાત પ્રકારની શુદ્ધિ જાળવવી જોઈએ. શરીરે ખણી શકાય નહિ, શુંકાય નહિ, તેમજ કાઈપણ પ્રકારની લગાર પણ (શીલખાધક) કામ (શૃંગાર) ચેષ્ટા વગેરે થઈ શકેજ નહિ. આવી રીતે ત્રણુપિત વગેરે વર્તન જાળવે તાજ સાચી નિસિહી કહેવાય, તે સિવાય નહિ. એમ ત્રણ નિસિહીની સ્ચનાથી સમજાય છે કે અમુક અંશે આશ્રવ ન સેવવા એ નિયમ જળવાય છે. આ તમામ ખીના સ્ફલ્મ દ્રષ્ટિથી વિચારીશું તા સમજાશે કે આ પૂજનકાલમાં પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિ પાંચે અણુક્રતોની આંશિક આરાધના રહી છે. તેમજ પૂજનના સમયે તિવિસિ નિરોસ્તળ વિરફ્ટ એટલે ત્રણ દિશા જેવાના હાય છે, આનુમાનુ વગેરે તરફ નજર કરાયજ નહિ.

એથી સમજવું જોઈએ કે છઠ્ઠા વતની પણ આરા-

ધના થાય છે. તેમજ પૂજા ટાઈ મે લાગ-ઉપલાગના વ્યાપા-રની ચિંતવના બાલવું વગેરેના સર્વથા નિષેધ કરાય છે. એમ સાતમા વ્રતની પણ આરાધના થાય છે. તથા પૂજ-નના અવસરેજ સાત પ્રકારની શુદ્ધિ જાળવવા કરમાવ્યું તેમાં મનશુદ્ધિ જણાવી. આ બધા પ્રકારા વિચારતાં જણાય છે કે પૂજનકાલે આર્તધ્યાનાદિ થાય નહિ. પ્રમાદ સેવાય નહિ, પાપમય ઉપદેશાદિ કરાય નહિ, એમ આઠમા વ્રતની પણ આરાધના થાય છે. લાવ પૂજાની શરૂઆતમાં ત્રીજી નિસિહી બાલે એથી પૂજક સમજે છે કે મારે સાવઘ યાગના પૂજાના ટાઈ મે નવમા વ્રતની પણ આંશિક આરાધના થાય છે.

પહેલાં કહ્યું કે-પૂજાના અવસરે પ્રભુની સામે જોવું. બાકીની ત્રણ દિશામાં ન જોવું, આથી દિશાના સંક્ષેપ કર્યો અને ત્રણ નિસિહીમાં બીજ અને ત્રીજ નિસિહી કહેતી વખતે પૂર્વના આશ્રવ નિષેધના સંક્રાચ કરાય છે, જેથી વત્તને સંક્ષેપ્યા. એમ પૂજનકાલે એ બંને રીતે દશમા વતની આરાધના થાય છે.

પ્રભુદેવની પૂજા કરતી વખતે આહાર અપ્રદ્ધા (મૈથુન) વગેરેના નિષેધ તા હાયજ છે. આથી અગીઆરમા વતની આંશિક આરાધના થાય છે.

જયારે અંગપૂજા કરીને ઉત્તમ શ્રાવકા અગ્રપૂજા કરે છે તે વખતે પ્રભુની આગળ નૈવેદા વગેરે મૂકે છે. આ રત્નપાત્રને દાન દીધું કહેવાય. એમ ખારમાં અતિથિ સંવિ-ભાગ નામના વતની પણ દેશથી આરાધના થાય છે. વળી જિને ધરદેવની પૂજા કરવામાં સામાચિકાદી છ આવશ્યકની પણ સાધના થાય છે.

પ્રથમ જણાવ્યા મુજબ લાવપૂજાની શરૂઆતમાં ત્રીજી નિસિહી બાલવાથી સામાયિકના સ્વરૂપમાં આવી જવાય છે એટલે સામાયિક નામે પ્રથમ આવશ્યક થયું.

ચૈત્યવંદનમાં લાેગરસ સ્ત્ર બાેલવાવડે ચઉવિસથ્થા નામે બીજું આવશ્યક થાય છે.

ત્યારખાદ ચૈત્યવંદન કરતાં '' જાવંત કેવિસાહું " સ્ત્ર વડે ગુરૂવંદન નામે ત્રીજું આવશ્યક શયું.

ત્યારખાદ ભાવવાહી સ્તવન વડે પૂજક પાતાના પાપ કૃત્યાના પશ્ચાત્તાપ કરે છે તે પ્રતિક્રમણ નામે ચાયું આવશ્યક થયું.

પછી જયવીયરાય-અરિહંત ચેઇઆણું-તસ્સઉત્તરી-અન્નશ્થ કહ્યા બાદ કાઉસ્સગ્ગ કરાય છે તે પાંચમું આવ-શ્યક થયું.

ત્યારભાદ પ્રભુદેવ સન્મુખ યથાશકિત પચ્ચક્ખાણ કરાય છે તે છઠ્ઠું આવશ્યક થયું.

આવા મહા લાલદાયક પૂજનકાળ છે એમ સમજને ઉત્તમ લગ્ય શ્રાવકાએ ત્રિકાલ જિનપૂજા કરી માનવલવ સક્લ કરવા જોઈએ.

#### મૂર્તિ પૂજા અનાદિની છે તેની સાબિતી–

મૂર્તિ પૂજા અનાદિની છે તેની પુષ્ટિમાં નીચે મુજબ ધર્મોના દાખલા છે.

બૌહધર્મ કે જેના ઉત્પાદક ગૌતમ મુનિ આશરે બ

અઢી હજાર વર્ષો ઉપર થઈ ગયા. તેમનાથી ખૌદ્ધધમ ચાલ્યા. તેમાં આજસુધી મૃતિ પૂજા ચાલી આવે છે. તે ધર્મની દરેક શાખા મારા સમજવા મુજબ મૃતિ પૂજા માન-વાવાળી છે. બૌદ્ધ ધર્મી ઓની સંખ્યા દુનિયામાં સહુથી અધિક છે. તેમાં મૃતિ પૂજા અસલની છે. તેથી તે ધર્મ જયારે ઉત્પન્ન થયા ત્યાર પહેલાં હિંદુસ્તાનમાં મૂર્તિપૂજા અવશ્ય હાવી જોઇએ; એતું કારણ એમ છે કે-એ ધર્મ क्यारे डिंहस्तानमां अत्यन्न थये। ते वणते के भूति पूजा નહિ માનનારની સંખ્યા હોત તો તે વખતના એ મતની ચર્ચાના ગ્રંથા પણ લખાયા હાેત; પણ તેવા કાેઇ ગ્રંથા તે વખતના હાય તેમ જણાતું નથી. માટે તે મૃતિ પૂજાની શરૂઆત અસલની હાવી જોઈ એ. પુનઃ હિંદુસ્તાનના બીજા ધર્મા તરફ નજર કરીએ છીએ તો વેદને માનનારાં કેટલાં એક દર્શના જુના વખતનાં છે. રામ, કૃષ્ણ, મહાદેવ વગેરે મહાત્મા પુરૂષોને પરમેશ્વર યા પરમેશ્વરના અવતાર માનવામાં આવે છે. એ ધર્મને માનનારની સંખ્યા પણ હજારા વર્ષથી આ ભરતખંડમાં ચાલી આવે છે, તેઓ પણ અસલના મૂર્તિપૂજક હોવા જોઈએ. તેનું કારણ પણ એજ છે કે તે વખતે મૃતિ-પૂજા માનનાર અને નહિ માનનાર એવા છે મતા આ **ભરતખંડમાં હતાજ નહિ. जो હોત ते। अन्ने भते।ना पर-**સ્પર ખાંડનમાંડનના ગાંથા પણ વિદ્યમાન હોત: પરન્ત હજાર એ હજાર વર્ષો પહેલાંના ઇ તિહાસ જેતાં તેમાંનું કંઈપણ જણાતં નથી.

આ લરતખંડ જે ઘણે લાગે આવે દેશ કહેવાય છે,

તે આર્ય પુરૂષોની ધર્મ ભૂમિ છે, અને માટા ધર્માનું મૂળ સ્થાન છે. આ દેશના ધર્મોમાં જેવું તાત્ત્વિક જ્ઞાન સમાયેલું છે તેવું બીજા દેશના ધર્મોમાં ભાગ્યેજ હશે. કારણકે પૂર્વ-ભવ-આલવ-લિવ્યલવ-સ્વર્ગ-નરક માેક્ષ-પુન્ય-પાપ-જવ-અજવ વગેરે સમજાવનાર કર્મ વિગતનું શાસ જેવું આ દેશના ધર્મોમાં છે તેવું બીજા કાઈપણ હિંદુસ્તાન બહારના મુસલમાન-કિશ્લીયન-ઝારાસ્ટ્રીઅન-ચાહુદી વિગેરે ધર્મોમાં નથી, ખુદા જવને મારે છે અને બનાવે છે, તેના કર્મ મુજબ નરક-સ્વર્ગમાં નાખે છે, પણ આ જવ પૂર્વલવમાં આવા હતા અને આવું કર્મ કર્યું તેથી આવા લવ પામ્યા તેવું જ્ઞાન નથી. માટે આ દેશના ધર્મોમાં (ઉપર કહી ગયા મુજબ હિંદુ બીદ્ધ તથા જૈન ધર્મોમાં) મૃતિપૂજા અસલનીજ હતી અને આ ભારતભૂમિમાં પ્રથમ મૃતિપૂજા નહિં માનનાર કાઇ હતુંજ નહિં.

આ આર્યભૂમિમાં માટા ધર્મ જૈન નામે છે. તે ધર્મના માણુસાની સંખ્યા હાલ જો કે થાડી છે પણ પહેલાં તા કરાડા માણુસાની સંખ્યા હતી. વળી જૈનની સંખ્યા હાલમાં થોડી હાવાથી તે ધર્મ નાનાસુના છે એમ સમજ લું નહિ. કારણુકે તે ધર્મના જેટલું સાહિત્ય (ગ્રંથા) બીજા કાઈપણ ધર્મનું લાગ્યેજ જોવામાં આવશે, એ ધર્મ પણ આ આર્યાવત માં માટા ધર્મ છે. અને તે અનાદિ કાળના છે, અને તેમાં મૂર્તિ પૂજા પણ અનાદિની માનેલી છે. ખરી રીતે પૂછા તા મૂર્તિ પૂજાના ઉપદેશકા જૈનજ છે, અને તેઓથી મૂર્તિ પૂજા સવજ ફેલાવા પામી છે, તેથી જે જૈનધર્મ અનાદિના કર

તા મૃતિ પૂજા પણ અનાદિની સમજવી. સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતીના કથાનક ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે જૈન ધર્મમાં મૃતિ પૂજા અનાદિની છે.

દયાન દ સરસ્વતીએ કહ્યું છે કે-અધાથી પહેલી મૃતિ-પૂજાના પ્રારંભ જૈનીયાથી થયા છે. અને જૈનેતર લોકાની મૃતિ પૂજા જૈનીયાનું અનુકરણ છે. જો આ વાત સત્ય હોય તો આજની શાધખાળના કામકાજને પરિણામે ભ્રાલ માંથી ઇસ્વીસન્થી પણ પાંચ હજાર વર્ષ પહેલાંની મૃતિ એ ઉપ-લખ્ધ થાય છે તે જૈનાનીજ સમજવી. આ રીતે મૃતિ પૂજા પ્રાચિન છે કે અવાંચીન છે તે દરેકે સમજ લેવું જોઇએ.

કાઇને કાઈ પ્રકારે પણ મૃતિ પૂજાને દરેક અનુસરે છે

આ જગતમાં મૂર્તિ નહિ માનનાર કાઈ પ્રાણી નથી. અને જેઓ મુખેથી કકત પાકાર કરે છે કે અમા મૂર્તિ નથી માનતા તેઓ અવશ્ય ઠગાય છે અને બીજા ભાળા પ્રાણીઓને પણ ઠગે છે. હઠાગ્રહી અને અલ્પજ્ઞાનીની સાખતને લીધે શાસ્ત્રના રહસ્યને જાણ્યા વિના પાતાને પાંડિત માની પ્રતિમા–મૂર્તિની પૂજા ભક્તિથી કંઈ પણ કળ મળતું નથી એવું બાલનારા પૂર્વાપરના વિચાર કંઈ કરતા નથી અને કાઈ નિષ્પક્ષપાતી શાસ્ત્ર ગુરૂની ચરણસેવા કરી સત્યમાર્ગ મેળવી શકતા નથી તે અક્સાસ છે. પણ તેમાં કાંઈ આશ્ચર્ય નથી, કારણ કે આ જગતમાં કુસંગતિ વિચારશીલ મનુષ્યને પણ ભૂલાવામાં નાખે છે. કેટલાક મતવાળા કહે છે કે અમા મૂર્તિને માનતા પૂજતા નથી પણ તેઓનું એ કહેવું વ્યર્થ છે. કારણ કે તે સંબંધમાં તેઓ દરેક રીતભાત કરે છે.

આકાર કર્યા વિના કાઈને ચાલતું નથી. આકાર યા મૂર્તિ વિના વસ્તુ પણ યથાથે સમજી શકાતી નથી. મૂર્તિ ને માન આપે છે છતાં તેઓ કહે છે કે અમા મૂર્તિ માનતા જ નથી એ એક જાતની ધીઠાઈ છે. તેઓ કદાચ એમ કહેતા હોય કે અમે અમારા દેવની મૂર્તિ માનતા નથી, તો તે વાત કેટલેક અંશે સત્ય માની શકાય, પણ સર્વથા મૂર્તિ માનતા નથી એમ કહે તો તે તદ્દન ખાયું છે. કેટલાકને તો મૂર્તિ—સ્થાપના એ શબ્દો સાથે જ જાણે વૈરભાવ હોય તેમ તેઓ અકે છે કે "જડને માને તે જડ જ હોય" એ રીતે તેઓ અકવાદ કરે છે ખરા, પણ વર્ત શુકમાં તો એમના કસ્કો લેશ માત્ર ચાલતા નથી. કારણ કે તેઓ પણ દુનિયાદારીમાં કેટલેક અંશે મૂર્તિ—પ્રતિમા—આકાર—આવલાં વગેરેને માન આપે છે તે વિચારવાથી સમજાશે.

આજના જમાનામાં ફાટોના દેખાવ ઘેર ઘેર જેવામાં આવે છે. રાજા અને પ્રજા સવે આનં દથી ફાટા પડાવે છે. તેમજ દુનિયામાં જે સારા નામાંકિત ગૃહસ્થા રાજાઓ વગેરે થઈ ગયા છે તેનાં આવલાં (મૂર્તિ યા) ઉભાં કરવામાં આવે છે. આગળના જમાનામાં શૂરવીર પુરૂષાના પાળીયા રસ્તામાં ઢામ ઢામ ઉભા કરવામાં આવતા, તેમ જ દેવાને માટે પણ પાત પાતાના દેવાનાં પગલાં તથા મૂર્તિ યા કાતરાવવામાં આવતી, અને તે મૂર્તિ યા માટે પથ્થરનાં માટાં મંદિરા પણ અનતાં હતાં તે પ્રમાણે આજે પણ કરવામાં આવે છે. ફાટા યા આવલું હાય તેને માન આપવાથી તે આવલું યા ફાટા જેના હાય તેને જ માન આપવા અરાબર સમજે છે તથા

તે ખાવલા યા ફાટાને ઇબ્યાંથી કાેઈ નુકસાન કરે, ગાળા कादि तो ते है। दे। या भावतं केतं है। य ते नररतनने अप-માન આપ્યું સમજે છે. એટલે સાક્ષાત્ મનુષ્યના જેવા આદર થાય છે તેવા જ આદર તે ફાટા યા બાવલાના થાય છે. દેશના ચિન્હના ધ્વજ કરકાવતાં નાગરિકા તથા અધિકારી વર્ગ ધ્વજ વંદન કરે છે. થાડાં વર્ષો ઉપર દયાળ મહારાણી વિકટારિઆના બાવલાને કાઈએ અપમાન કર્યું હતું તે આખતમાં આખી પ્રજા તે ખદમાશ ઉપર નારા જ થઈ હતી. अने भावताने भान आपनारने राज्य लक्ष्त तरीके गणता હતા. વળી કાઈ ઠેકાણે રાજસિહાસન અથવા રાજ્યની એક તલવાર (રાજ્ય નિશાની) મૂકવામાં આવે છે, ત્યાં આવનાર अला तेक वस्तुने भान आपे छे तो ते भुह राजाने भान આપ્યું સમજાય છે, ને તે આસન પર નહિ બેસતાં આસ-નની સન્મુખ બેસાય છે. વળી કેટલેક ઠેકાણે તો હંમેશાં ગાદીને નમસ્કાર કરી અંદર પ્રવેશ કરાય છે. એ પ્રમાણે રાજ્યના ચિન્હને માન આપવાથી ખુદ રાજાને માન આપ્યું સમજાય છે તા દેવની મૃતિ ને માન આપવાથી જે દેવની તે મૃતિ છે, તે દેવને જ માન આપ્યું એમ સમજવામાં મૃતિ દ્વેષિઓને શું અડચણ છે? રાજાના કાટા હાય તા આ રાજા છે એમ બાલાય છે, તેમજ પિતાના ફાટા હાય તો આ પિતા છે, માતાના ફાટા હાય તા આ માતા છે અને સીના ફાટા હાય તા આ સી છે એમ બાલાય છે. મૂર્તિને માનનારા જ એ પ્રમાણે બાલે છે એટલું નહિ પરંતુ भृतिने निक्ष भाननारा अने भृतिना अति देषीका पण ઉપર પ્રમાણે જ બાલે છે.

મૂર્તિ પૂજા નહિ સ્વીકારનારને ભગવાનનું ભજન પણ શઇ શકે નહિ તો હવે ઇધર ભક્તિ કયા માર્ગે કરવી? ભક્તિના જે જે માર્ગ જોવા જઈ એ છીએ તે તે માર્ગમાં દરેક ઠેકાણે અમુક અમુક પ્રકારની મૂર્તિ પૂજા તો રહેલી જ છે. જુઓ! તદાકાર અને અતદાકાર એમ બે પ્રકારની મૂર્તિ છે. તેમાં અમુક જડ વા ચેતન પદાર્થના જેવા આકાર હોય છે તેવા આકારની જે મૂર્તિ કરવી તે તદાકાર મૂર્તિ કહેવાય છે, અને અમુક જડ વા ચેતન પદાર્થના જેવા આકાર છે તેથી જીદા આકારની કૃત્રિમ યા અકૃત્રિમ વસ્તુમાં તે જડ વા ચેતન પદાર્થ માનવાના સંકેત કરવા તે અતદાકાર મૂર્તિ કહેવાય. જેમ બાળકા લાકડી ઉપર બેસી તે લાકડીને " આ મારા ઘોડા છે" એમ માને છે તો તે લાકડી ઘોડાના આકાર વાળી નહિં હોવા છતાં બાળકાએ તે લાકડીને ઘોડા માનવાના સંકેત કર્યો તે લાકડીને થોડા માનવાના સંકેત કર્યો તે લાકડીને ઘોડા માનવાના સંકેત કર્યો તે લાકડીને ઘોડા માનવાના સંકેત કર્યો તો લાકડીએ ઘોડાની અતદાકાર મૂર્તિ કહેવાય.

યુનઃ તદાકાર મૂર્તિના પણ ૧ શરીરી તદાકાર ર અશરીરી તદાકાર એ બે લેદ છે. તેમાં જીવતા મનુષ્યાદિના મુખ હસ્ત પગ વગેરેના જેવા આકાર છે તેવા આકારની ધાતુ પાષાણાદિની મૂર્તિ કે છબી ખનાવવી તે શરીરી તદાકાર મૂર્તિ, અને વિદ્યમાન મનુષ્યાદિના શરીરના અથવા મૂર્તિના આકાર જે આપણા પાતાના હૃદયમાં રહે છે, જેમકે અમુક માણસ યા પદાર્થ આ રંગના આટલા ઉંચા આવું મુખ હાથ-પગ-નેત્ર વગેરે જે હૃદયમાં ધ્યાન ગોચર થાય છે તે અશરીરી તદાકાર મૂર્તિ કહેવાય છે, અર્થાત્ પૂર્વ દ્રષ્ટ

જે પદાર્થનું સ્મરણ કરતાં તે પદાર્થનું જે પ્રતિબિખ હુદય આગળ ખહું થાય છે તે અશરીરી તદાકાર મૂર્તિ કહેવાય છે. એ આકાર (પ્રતિબિખ-મૃતિ-છબી) મનની સંકલનાના છે અને તે બહુ શાહીવાર ટકવાવાળા છે. તેમજ અતદાકાર મૂર્તિના પણ ૧ શખદાત્મક-ર વર્ણાત્મક અને ૩ તદ્દબ્યતિ-રિક્ત એ ત્રણ લેદ છે. ત્યાં એક વા અનેક અક્ષરના બનેલા અમુક જહ વા ચેતન પદાર્થને ઓળખવા માટે સંકેત કરા-ચેલા જે શખદ બાલવાથી અથવા સાંભલવાથી તે જહ વા ચેતન પદાર્થના આપણને બાધ થાય તે શખદ તે જહ વા ચેતન પદાર્થના અપાણને બાધ શાય તે શખદ તે જહ વા ચેતન પદાર્થના આપણને આધ શાય તે શખદ તે જહ વા ચેતન પદાર્થના શખદાત્મક અતદાકાર મૂર્તિ કહેવાય છે.

જેમકે ઇશુ-જરશાસ્તી-અલ્લા-કૃષ્ણ-ગાંડ-મહાવી ર ઇત્યાદિ શબ્દાે બાલવાથી કે સાંભળવાથી તે તે પદાર્થને ઓળખી શકીયે છીયે. મૂર્તિને નહિ માનનારાઓને પણ એ શબ્દાત્મક મૂર્તિ સિવાય ચાલતું જ નથી, કારણ કે મૂર્તિ નહિ માનનારાઓ પણ પાતાના ઇષ્ટ દેવ ગુરૂનાં નામ જપનાથી અવશ્ય લાભ માને છે. હવે જો વિચાર કરીયે તા માલમ પડશે કે ઇષ્ટ દેવ ગુરૂનું નામ જપનું તે શબ્દરૂપ છે; અને શબ્દ તો જડ અને શુંકવાળા મુખમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા, શાડીવાર ટકવાવાળા, અને દેવગુરૂની ઓળખાણ માટે સંકત કરાયેલા છે છતાં તે દેવગુરૂની શબ્દજાપ કરવાથી તા માટા લાભ થાય અને દેવગુરૂની સદશ તદાકારવાળી ધાતુ પાષાણની જડ મૂર્તિ કંઈ લાભ કરનારી ન થાય એમ કહેવું એ કેટલું બધું અઘટિત છે! કારણ કે જેમ દેવગુરૂની મૂર્તિ જડ છે તેમ દેવગુરૂના શબ્દજાપ પણ જડ છે, તો એકમાં

લાભ અને એકમાં ગેરલાભ કેમ માની શકાય? હવે અમુક જડવા ચેતન પદાર્થ ને ઓળખવા માટે સંકેત કરેલા અમુક આકારમાં લખવા તે (લખવાને માટે સંકેત કરાયેલા આકારાર્ય) લિપિવર્ણાત્મક અતદાકાર મૂર્તિ કહેવાય.

એમાં અ, ઇ, ઉ, ક, ખ, ગ, ઇત્યાદિ (લખવા માટે) સંકેત કરાયેલા આકારારય લિપિએા પણ અનેક પ્રકારની છે. તેમાંથી હરકાઇ લિપિથી અમુક જડવા ચેતન પદાર્થને ઓળખવા સારૂ જે શબ્દ લખાતા હાય તે શબ્દ લખવાથી અથવા વાંચવાથી તે તે જડ વા ચેતન પદાર્થના બાધ થાય છે. માટે તે લિપિ તે જડ વા ચેતન પદાર્થની વર્ણાત્મક મૂર્તિ જ કહેવાય છે. જેમકે પરમેશ્વર વરમેશ્વર God એ ત્રણ લિપિમાં લખાયેલા આકારા પરમેશ્વરને ઓળખાવે છે અને મુંબર્ઇ मुंबर Bombay એ ત્રણ લિપિમાં લખાયેલા આકાર સમુદ્ર કિનારે આવેલા સમૃદ્ધિવાળા મુંબઈ શહેરને એાળ-ખાવે છે, માટે એ પરમેશ્વર અને મુંબઈ ને ઓળખાવનાસ સાંકેતિક આકારા તે વર્ણાત્મક અતદાકાર મૂર્તિ છે. પુનઃ અસદશ આકારવાળા ધાતુ પાષાણાદિકમાં દેવાદિકના આરાપ કરી દેવાદિરૂપે માનીયે તે ( તફ્રવ્યતિરિક્ત ) મૂર્તિરૂપ ત્રીજા લેદનું વર્ણન પ્રથમના ખીજા મૂળ લેદ વખતે કહી ગયેલ છે. આ મૃતિ વિના પણ જગતના વ્યવહાર બિલકલ ચાલી .શકતા નથી. આવી રીતે આખા વિધના વ્યવહાર અને ધર્મ એ-બે-મૂર્તિને આધારે છે છતાં હઠવાદ કરી મૂર્તિ માનતા નથી એમ કહેલું તે કેવળ ધીઠાઈ છે. વળી એ લિપના ગુજરાતી લિપિ શાસ્ત્રી લિપિ અંગ લિપિ-મરાડી લિપ-ઇંગ્લીશ લિપી-ફારસી લિપિ-વગેરે અનેક લેદ છે. એ લિપિ વિના એક બીજાને ઓળખાવતું બાલાવતું વગેરે કામ-કાજ કરવું મુશ્કેલ છે. વળી અમુક હકીકતની સંજ્ઞા કરવામાં આવે છે તો તે સંજ્ઞાને સર્વલાક તેજ હાિકત રૂપે સમજે છે, જેમકે "પંકજ" એ શબ્દના શબ્દાર્થ કરીયે તા "પંક" એટલે કાદવ તેમાં "જ" એટલે જન્મેલ (ઉત્પન્ન ચ્ચેલ ) તે " પંકજ " કહેવાય. હવે જો વિચાર કરીયે તાે કાદવમાં બીજી પણ ઘણી ચીજો ઘાસ વગેરે ઉત્પન્ન થાય છે, ેતેથી તે સર્વચીએને પંકજ શખ્દથી એાળખવી એઈએ તેને ં અદલે માત્ર કમળનેજ પંકજ શબ્દથી એાળખવાના સંકેત આંધેલ છે તા તે પ્રમાણે સર્વ મનુષ્યા પંકજ શબ્દથી કમ-ળનેજ એાળખે છે તેનું કારણ " પ**ંકજ**" એ કમળ પદાર્થની શાળ્દાતમક અતદાકાર મૂર્તિજ છે. તેમજ તેવા શબ્દ લખવા વાંચવાથી જે બાધ થાય છે તેનું કારણ વર્ણાત્મક અતદાકાર મૂર્તિ છે. માટે સમજવાનું એ છે કે ઉપરના ખન્ને લેદા જેમ તે પદાર્થ ઓળખાવવામાં અવશ્ય ઉપયોગી છે, તેમ ધાત યાષાણાદિકની તદાકાર મૂર્તિ પણ તે પદાર્થ એાળખવામાં અવશ્ય ઉપયોગી છે.

# ગુણસ્મૃતિ માટે મૂર્તિ પૂજા દરેકને માન્ય છે

ગુણી પુરૂષાના ગુણની સ્મૃતિ માટે અને તે ગુણા પાતાના આત્મામાં કેળવવા માટે ગુણી પુરૂષાની મૂર્તિની નિષ્ફલતા હાઇ શકેજ નહિ. મૂર્તિ પાસેથી કંઇ વસ્તુ માગવી હાય અગર પ્રત્યક્ષ રીતે કાઇ મદદ કરે તેમ તેને મદદનીસ अनाववी હोय तो ते प्रयत्न व्यर्थ છે मूर्ति नि मानवावाणा हहाय એ ધ્યેયે મूर्तिना निषेध हरता હસે पण એવા ધ્યેય-વાળા ગુણ સ્મરણને માટે તો મૂર્તિપૂજા સ્વીકારેજ છે. એટલે જે ધ્યેયથી જૈના મૂર્તિ પૂજા કરે છે એ ધ્યેય સિદ્ધ કરવાને માટે જગતના મૂર્તિ વિરોધક પંથમાંથી કાઇ પણ ઈન્કાર કરી શકે તેમ નથી. એ રીતે ઈન્કાર કરનાર હોય તો જૈન સમાજમાં સ્થાનકવાસી ભાઈ એ તરીકે કહેવાતાજ વર્ગ છે. જે કે આંતરીક રીતે તો તેઓ પણ ફાટા આદિના ગુણ સ્મૃતિ માટે તો સ્વીકાર કરેજ છે. પરંતુ માત્ર જિનેશ્વર દેવની મૂર્તિ માટેજ તેમને દેષ છે.

દુનીયામાં મૂર્તિ વિરાધક તરીકે કહેવાતા વર્ગ મુસલ-માના-કળીર-નાનક-રામચરણ-ઇસાઇઓ વીગેરે ગુણ સ્મરણ માટે અને ગુણો કેળવવા માટે પરમાત્મા સિવાય તેમના મતના પ્રરૂપકાની મૂર્તિઓ સ્થાપનાઓ વીગેરે રાખે છે. અને એ લાકા માને છે કે જડ એવી મૂર્તિ કે ચિત્ર પાસેથી કંઇ વસ્તુ ન મેળવી શકાચ પણ ગુણાની સ્મૃતિ કરવામાં તે ચાક્કસ નિમિત્ત કારણ થાય છે. તે કેવી રીતે મૂર્તિઓ રાખે છે તે આગળ હકિકત કહેવાસે તો તે પ્રમાણે વીતરાગ દેવના ગુણો કેળવવા માટે વીતરાગ દેવની મૂર્તિ કેમ નિરર્થક ગણાય? ગુણો કેળવવાનું આના જેવું સ્હેલામાં સ્હેલું અન્ય કાઈ સાધન આ કાળમાં નથી. કબીર-નાનક-ઇસુ કે દયાનંદ સરસ્વતી આદિએ મૂર્તિ પૂજાનું જે ખંડન કર્યું હાય તો મૂર્તિને નામે પંચેદ્રિય જેવાની ઘાર હિંસા થતી હાવાથી કેટલાક તેવા સ્થાનામાં શરાખ (દારૂ) આદિ કેફી વસ્તુઓ हडाववा वडे तेहान मयावता हे।वाथी अने ओवा प्रहारनी मानवताने अप्ष हरे तेवी आयरणा मूर्ति पूलना नामे हरता है।वाथी तेओओ ते पंथनी मूर्ति पूल प्रत्ये विरोध हर्शां०ये। हता. पण मूर्ति पूल विरोधना तेओना ह्येयना त्था हर्या विना गुण्डमूर्ति माटे लिनेश्वरहेवनी मूर्तिपूलना विरोध ते। ह्यं हंडाशांहे लैन समालमां पहेंद्रवाहेद्री हंडा०ये। हपर हहेद्रा मूर्ति विरोध है। पण गुण्डवान माण्डसाना हे।टा-मूर्तिओ-आव-द्रांनी सत्हार हरे छे. भात्र तेमना हेवनी मूर्तिने नथी पूलता तेनं हारण शुं छे? ओ प्याद द्रें।हांशांहे वियायें। हित तो तेमने लिनेश्वरहेवनी मूर्तिपूलने। विरोध हित ते। तेमने लिनेश्वरहेवनी मूर्तिपूलने। विरोध हित ते। तेमने लिनेश्वरहेवनी मूर्तिपूलने। विरोध हित ते। सेमने लिनेश्वरहेवनी मूर्तिपूलने। विरोध हित ते। सेमने लिनेश्वरहेवनी मूर्तिपूलने। विरोध हित ते। सेमने लिनेश्वरहेवनी मूर्तिपूलने। विरोध हित स्वाय अन्य लेओओ मूर्ति पूलने। विरोध ले ध्येयथी हथें। छे तेमांनं हे।ई हारण लिन प्रतिमाना पूलनमां नथी. माटे तेवाओ। लिनप्रतिमापूलनन। विरोधी गणी शहाय ल नहि.

#### જિનપ્રતિમાની ભકિતદ્વારા આત્મગુણા પ્રાપ્ત કરવાના છે

જૈનશાસનને પામેલા આત્માઓને જિનમૂર્તિ પાસેથી કંઈ દ્રવ્યની પ્રાપ્તિ કરવાની નથી, કિન્તુ ! જિનમૂર્તિને નિમિત્ત રૂપ બનાવી સમ્યગ્દર્શનાદિ ધર્મની પ્રાપ્તિ પાતાના આત્મા-માંથી જ પ્રગટ કરવાની છે. જેમ સાક્ષાત તીર્થ કર પરમા-માની તેમના મૂળ આકારની વિદ્યમાન અવસ્થામાં તેમની સેવા ભક્તિથી સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણાને આવરલ કરનારાં

આવરણા ખસેડી શકાય છે અને આવરણ ખસેડવાથી જેમ પાતાના આત્મગુણાને પ્રગટાવી શકે છે, તેમ તીથ કર પરમાત્માની અવિદ્યમાન અવસ્થામાં તેમની પ્રતિમાની સેવા-ભક્તિદ્વારા પણ સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણાને આવરનારાં આવરણાને હકાવી આત્મગુણાને અવશ્ય પ્રગટાવી શકે છે.

## પ્રસન્ન કરવાની જરૂર ન હેાવાથી પ્રતિમા પૂજનની નિષ્ફળતા છે જ નહિ

સાક્ષાત તીથ કર પરમાત્માના દેહથીજ તેમાં ચેતનપૂર્ણ હાેવાથી સેવાપૂજાના કલથી સમ્યવ્દશ'નાદિ ગુણાની પ્રાપ્તિ થાય છે પરંત પ્રતિમા જડ હાેવાથી તેની સેવા પૂજાથી તે ગુણાની પ્રાપ્તિ થતી નથી આવું માનનારાએ કે કહેનારાએ વીત-રાગ જિનેશ્વર કાને કહેવાય તેજ પુરૂં સમજ્યા નથી. કારણકે જિનેશ્વર પરમાત્માની પ્રસન્નતાના આધારે પૂજાનું ફલ લેવાનું નથી. જિનેશ્વરા તાે પ્રસન્ન કે અપ્રસન્ન થતાજ નથી, અને પ્રસન્ન કે અપ્રસન્ન થાય તે જિનેશ્વર કહેવાયજ નહિ. પ્રसन्न કरवानी જરૂરીયાત હાય તા જિન પ્રતિમાનું પૂજન નિષ્ફળ નીવડે, પરંતુ એમ તો છે નહિ. જૈનશાસનમાં પર-માત્માની સાક્ષાત અવસ્થાની પૂજા પણ પૂજકના શુભ પરિ-ામના આધારે કળ આપે છે. જ્યાં સુધી પૂજક તેમના પ્રત્યે આરાધક મનાદશાવાળા અનતા નથી ત્યાં સુધી તે કાંઈ પણ ફળને મેળવી શકતા નથી. પૂજકના શુભ પરિ-હ્યામથીજ પૂજકને તરવાનું છે, એ શુલ પરિણામની જાગૃતિ માટે જિને ધરના સાક્ષાત દેહ જેમ વ'દન-પૂજન-નમસ્કારાદિ દ્વારાએ નિમિત્ત અને છે તેમ જિનેશ્વરની પૂજા ઇત્યાદિ દ્વારા પૂજકના પરિણામની નિર્મળતા ઈત્યાદિને સાધી શકાય છે. શ્રી વીતરાગની સાક્ષાત—ઉપાસના—પૂજા પણ જેમ શ્રી વીતરાગને લેશ માત્ર ઉપકાર કરનારી નથી અને તેમ છતાં જેમ પૂજકને માટે તે ઉપકારક થાય છે, તેમ શ્રી વીતરાગની પ્રતિમાની પૂજા—સેવા—ભક્તિ પણ શ્રી વીતરાગને કંઈ પણ લાભદાયક નહિ હાવા છતાં પૂજકને તો અવશ્ય લાભ કરે છે. કારણકે એ દ્વારા પૂજકને ગુણ ખહુમાન, કૃતજ્ઞતા, વિનય ઈત્યાદિ ગુણાનું પાલન અવશ્ય સિદ્ધ થાય છે. દેાષ નિવારણ અને ગુણપ્રાપણ આદિની પ્રેરણા પણ અવશ્ય થાય છે અને એ એકએક કારણા અનંતી કર્મ નિર્જરાને સાધી આપનાર છે, માટે જેમ સાક્ષાત તીર્થં કરના દેહની પૂજા—સેવાએ સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણાની પ્રાપ્તિનું નિમિત છે તેમ તીર્થં કર પરમાત્માની મૂર્તિની પૂજા—સેવા પણ તે ગુણાની પ્રાપ્તિનું નિમિત્ત છે.

# વસ્તુ સ્વરૂપ સમજવા માટે આકારની જરૂર રહેજ.

અનુપસ્થિત પ્રત્યેક વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ કેવળ તેના નામ દ્વારા જાણી શકાતું નથી પરંતુ આકાર દ્વારાજ જાણી શકાય છે. જેમ એક સરખી સંખ્યાની ખાદખાકી કરતાં કાંઈ રહેતું નથી (જેમકે પચીસમાંથી પચીસ ખાદ કરીએ તો કંઈ ખાકી રહે નહિ તે છતાં ૦૦ બે મીંડાં મૃકાય છે) તો પણ કાંઈ રહે નહિ તે જણાવવાને મીંડું મૂકીએ છીએ, એટલે જે કાંઈ નથી તો પણ તેને જણાવવા માટે મીંડાં રૂપી આકૃતિ મૂકાય છે. તો પછી જે નિમંળ સ્વરૂપવાળા

થયા જેમણે ઘણા માણસાને તાર્યા તેવા પ્રભુની તા પ્રતિમા જરૂર ખરેખર ઉપયોગી છે.

#### જિન પ્રતિમા પ્રત્યે જેમ પ્રેમ વધારે તેમ સંવર-નિર્જરા વધારે.

જેમ જેમ જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમા પ્રત્યે પ્રેમની વૃદ્ધિ અને શ્રદ્ધાની સુદ્રદતા તેમ તેમ તે પ્રતિમાની પૂજન ભક્તિથી સંવર અને નિજ'રા વિશેષ પણે થાય છે. કારણકે પ્રેમ અને શ્રદ્ધાના અળે ગુણપ્રાપ્તિ તરફ આગળ વધવા આત્મા ઉત્સાહવંત થાય છે.

#### હંમેશાં જિનપૂજા કરનારને થતાે લાભ.

હંમેશાં જિનપૂજા કરનાર આત્મા જિનેશ્વર પ્રસુ પ્રત્યે પરમ રાગવંત અને છે; અને આત્મગુણા પ્રગટ કરવાની તમન્નાવાળા અને છે. આવી રીતે ઉદ્દલવેલી તમન્નાથી અનેક વિધ અનીતિ લયાં અપકૃત્યા કરવાના સંસ્કારા આત્મામાંથી ધીમે ધીમે નાસુદ થાય છે, અને આત્મા પાપલીરૂ અને છે, વળી હંમેશાં પૂજા કરનારનું શેડું ઘણું પણ દ્રવ્ય રાજ શુભ ક્ષેત્રામાં ખરચાય છે. તીશ યાત્રા કરવાની લાવના પણ પ્રગટે છે; અને તીશ યાત્રા કરવાથી ચિત્તની નિર્મળતા, શરીરની નિરાગીતા, દાન-શીલ-તપ-લાવની વૃદ્ધિ ઇત્યાદિ મહાન લાલા પ્રાપ્ત થાય છે. શરીરની માંદગી આદિના કારણા પ્રસંગે સેવાપૂજા ન થાય તા પણ નિરંતર પૂજા કરનાર આત્માનું ધ્યેય પૂજામાંજ રહેતું હોવાથી કદાચિત મરણ થાય તા પણ જીવની શુભ ગતિ થાય છે.

# મૂર્તિ પૂજા પ્રત્યે અરૂચિ ધરાવવાથી થતું નુકસાન.

શ્રી જિનેશ્વર લગવાનની મૂર્તિ પૂજાને નહિ માન્ય કરનારાઓ જિનેશ્વર દેવની દ્રગ્યપૂજાથી વંચિત રહે છે, જેથી તેમના દ્રગ્યના સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરવામાં અને કરા-વવામાં મહાન સાધનભૂત શ્રી જિનમંદિરના કાર્યોમાં થતા વપરાસ ખંધ થઈ જાય છે, અને શ્રી જિનમંદિર જઇને પ્રભુભક્તિ નિમિત્તે પાતાના સમય અને દ્રગ્યના સદુપયાગ કરનાર પુષ્યવાન આત્માઓની ટીકા અને નિંદા કરવાનું કાર્ય વહારી ઘાર પાપ ઉપાર્જન કરે છે; અને તેથી તેવા આત્માઓને બાધિ દુલ ભતાદિ મહાન દાષાની પ્રાપ્તિ થાય છે.

## સંસારવૃદ્ધિ કરાવનાર મૃતિ પૂજનની શંકાના કદા-ગ્રહના ત્યાગ કરવા જોઈ એ.

અનંતકાળથી ભવચક્રમાં ભ્રમણ કરતાં માનવ ભવાદિ ઉત્તમ સામચી મળી છે. તેમાં જિન પ્રતિમામાં શંકા રાખનાર અથવા નહિ માનનાર પાછા અનંતકાળ ભ્રમણ કરે છે. સૂત્રના એક અક્ષર ઉત્થાપન કરનારને અનંત સંસારી કદ્યો છે, તો પછી ઠેંકાણે ઠેંકાણે સૂત્રામાં કહેલા જિન પ્રતિમાને વંદન કરવાના તથા પૂજા કરવાના અધિકારને ઉત્થાપન કરનારાઓને કેંદલા સંસાર વધી જાય તે સૂક્ષમ ખુદ્ધિથી વિચારનું જોઇએ. પ્રથમથી પકડી રાખેલ તે અમારાથી કેમ મૂકાય તેવા ખાટા કદાગ્રહમાં મુંઝાઈ રહેવાથી આત્માને ભવચક્રમાં નરકાદિ દુર્ગંતિના અસદ્યા દુ:ખા સહન કરવાં પડશે. કદાગ્રહ મુકવામાં તો દુ:ખ લેશ માત્ર થતું નથી

પરંતુ ઉલ્ટેંગ આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે, આત્મામાં નવીન જાગૃતિ આવે છે અને ભવભ્રમણ નષ્ટ થાય છે.

#### મૂર્તિવરાધકા પ્રભુની આજ્ઞાના વિરાધ કરે છે.

જૈનશાસન પામેલાઓમાં મૂર્તિ નહિ માનનારાઓ અત્રીસ આગમાની પણ નિર્યું ક્તિ-ભાષ્ય અને ચૂર્ણ આદિને નહિ માનતાં તેથી વિરૂદ્ધ સ્વકપાલ કલ્પિત ટીકા અને ટબાઓ કે રાસાઓ આદિ બનાવી સ્વપરને અનર્થની ભયં કર ગર્તામાં હુબાવનારા અને છે, વળી પાતાનું દંભીપણું પ્રગટન થઈ જાય તે ખાતર ખત્રીસ આગમામાં દર્શાવેલા મૂર્તિ-પૂજાના મંહિત પાઢાને ઉડાવી દઇ જિનેશ્વર ભગવાનની સત્ય આગ્રાના વિરાધક અને છે. વળી અનેક કૂતકો દ્વારા પ્રતિમાને જડ સ્વરૂપ કહી તેની નિરૂપયાગીતા સમજાવે છે. આવી રીતે તેવા લોકો અનેક વિધ અપકારીઓ અની સમસ્ત સંસારના અધાપતનનું કારણ અને છે.

## " મૂર્તિ વિરાધકાના વિરાધ પ્રચારથી સમાજને થતું નુકસાન."

મૂર્તિ પૂજાના વિરાધી ઉપદેશકા પાતાની કદાશહિત દુર્ગતિ દાયક માન્યતા પ્રસરાવી તેવા ઉન્માર્ગ ગામી પંચકાની વૃદ્ધિ કરવાને માટે માન અપમાનની દરકાર કર્યા વિના અનેક સ્થળાએ અલ્પજ્ઞાની કે અનભિજ્ઞ શ્રાવકાથી વાસિત પ્રદેશામાં વિચરી ભાળા લાકાને પાતાની વાગ્જાળથી ભ્રમ-ણામાં નાખી મૂર્તિ પૂજાની શ્રદ્ધાને નષ્ટ કરાવવા ઉપરાંત સુવિહિત સાધુ પુર્ષાના નિંદક ખનાવે છે. આથી એકજ

ધર્મને માનનાર વ્યક્તિએામાં ધર્મનિમિત્તે કુસંપનાં ઝેરી બીજો વવાય છે. શ્રી જૈન સંઘના એકચને માટા કટકા પડે છે. જેથી એકયતા પુર્વક ચાલતી અનેક ધાર્મિક સંસ્થા-એને પણ ધક્કો પહેાંચે છે જેથી જૈન ધર્મ પ્રત્યે જૈને-તરાતું જે આકર્ષણ હાય છે તે કુદરતી ઘટી જાય છે. ભારત વર્ષમાં વિક્રમની સાળમી સદી પહેલાં જૈન સમાજની સ્થીતિ અહેજ ઉન્નતિભૂત હતી. અનેક વાર વિવિધ પ્રકારનાં આક્રમણા ઇતર સમાજ તરકથી આવ્યાં હસે પણ તેવા સમયમાંય પ્રભાવિક આચાર્ય પંગવાના અગાધ જ્ઞાનશક્તિના ખળે જૈનેતર રાજા મહારાજાઓ ઉપર પણ જૈનધર્મની સુંદર છાપ પડતી, અનેક રાજાએા જૈનધર્મ અંગીકૃત કરતા પણ સાળમી સદીથી મૃતિ વિરાધક પંથ ઉપસ્થીત થયા બાદ જૈન સમાજની આબાદીને ધક્કો પહોંચ્યા, અને જૈન સમાજને જૈન તરીકે કહેવાતા પાતાનાજ ભાઈએ! સાથે (મૃતિ વિરાધક જૈનો સાથે ) કેટલીક વખત ધર્મ રક્ષાને માટે વૈમનસ્થમાં ઉતરલું પડ્યું.

હેળુ પણ અમારા તે ભાઇએ વિચાર કે મૃતિ પૂજાની કેટલી આવશ્યકતા છે, તે વિના ચાલસેજ નહિ. માેડા વ્હેલી પણ તે વસ્તુ સ્વીકારવીજ પડસે. અનેક પ્રકારે દીઈ દિષ્ટિથી જેતાં મૃતિ પૂજાની આવશ્યકતા સિદ્ધ થાય છે. આજનાં પ્રાચિન જિનમંદિરા–જિનપ્રતિમાઓ જોઓ! તેના ઉપદેશકા અને તે અનાવરાવનારાઓનાં જીવનચરિત્રા જોઓ! તે મહા પુર્ષા કેટલા પ્રભાવીક હતા તે જોઓ! માનવતાના ગુણોને કેળવવા જિનમૃતિ ના ધ્યાનના અભ્યાસની આવશ્યકતાના

વિચાર કરા તા જરૂર સમજાસે કે આત્માના વિકાસ સાધવા કે સાચી માનવતા કેળવવા જિનમૂર્તિ સમાન અન્ય કાઈ આલંખન વર્તમાનકાળે નથીજ, આજે તે પંથી તરીકે કહેવાતાઓમાં પણ ઘણાઓને મૂર્તિપૂજા ચાગ્ય લાગે છે પણ સમાજના ખંધનની દાક્ષીણ્યતા તેમને નડે છે એટલે પ્રગટ રીતે હંમેશાં પ્રતિમાપૂજન નહિ કરતાં કાઇ કાઈ વખતે તીર્થસ્થળાએ જઈ ભક્તિના લ્હાવ માણે છે, માટે સમજ લું જોઇએ કે દાન-શીલ-તપ અને ભાવ એ ચારે પ્રકારના ગુણા કેળવવા એ ગુણાની આત્માને ખાસ જરૂર છે એવા પ્રકારની પ્રતિતી દ્રઢ કરવા જિન પ્રતિમાનું ધ્યાન ખાસ જરૂરી છે.

# જિનમંદિરાની પણ ખાસ આવશ્યકતા.

પ્રતિમાઓની ભક્તિ માટે મંદિરા કે દહેરાસરાની પણ ખાસ આવશ્યક્તા છે. કાઇ પણ શુભ પ્રવૃત્તિ તેને માટેના અલગ સ્થાન વિના અનુકુળ થઈ શકતી નથી. શિક્ષણ લેવા માટે નિશાળા–કાેલે જે આદિનાં સ્વતંત્ર મકા-નાની આવશ્યક્તા સૌથી પ્રથમ પડે છે, તેમ દેવભક્તિ– શુરૂભક્તિ કે ધર્મક્રિયા આદિ કરવા માટે પણ અલગ સ્થાનાનું નિર્માણ થયા વિના તે ભક્તિ આદિની ક્રિયાઓ નિવિ<sup>દ</sup>ને થઇ શકે નહિ. બીજાં કાર્યો જેમ જરૂરી છે તેમ દેવ- ભક્તિ ઘણી જરૂરી છે, અથવા તો બીજાં બધાં કાર્યો કરતાં દેવભક્તિ અધિક જરૂરી છે. એમ માનનાર વર્ગ અનેકાનેક સગવડપૂર્વ કે દેવભક્તિ થઇ શકે તેવાં મનાહર અને સમણીય ચૈત્યસ્થાનાની (મંદિરાની) જરૂરીયાત સ્વીકાર્યા વિના

રહી શકે જ નહિ. જિનમ દિરા એટલે ઉચ્ચ સંસ્કૃતિનું ધામ છે. આવા ઉચ્ચ સંસ્કૃતિના ધામા પ્રત્યે દ્રેષ ભાવ કરવા, અન્ય સામાજિક ઉન્નતિનાં કામાને ખડાને આવાં ધામાની નિર્શકતાની દ્યાપણાઓ કરવી એ ઉચ્ચ સંસ્કૃતિની પ્રાપ્તિને કૃઠારા-કરવા સમાન છે. આવાં જિનમંદિરાના નિભાવ અર્થે અમુક કંડ પણ કાયમ સ્થાયી જોઈએ કે જેને દેવદ્રવ્ય નામે ઓળખાય છે. તે દેવદ્રવ્ય શહદના પણ મનમાન્યા અર્થ કરી તેના પ્રત્યે ઘુણાદ્રષ્ટિએ નિહાળી કાદવ ઉડાડનારાએા પણ જૈન સંસ્કૃતિના કટ્ટા દુશ્મનાજ કહેવાય. વિચારા કે! આજે ભૂતકાળ કરતાં કેળવણીની સંસ્થાએ -હાઇસ્કુલા-કાલેજો આદિ કેટલું વધી ગયું છે. તે કાયમી ટકાવવા સરકારી ખાતાએામાંથી કે દાનવીરા તરકથી સ્થાયી કુંડ કેટકેટલું અલગ રાખવામાં આવે છે, દેશના ગમે તેવા સંચાગામાં પણ આ કેળવણી ખાતાની રકમા તરફ અન્ય કાર્યોમાં ખેંચી જવાની ક્રાેઇને પણ વૃત્તિ ઉદ્ભવતી નથી. અન્ય ગમે તેટલા કપરા સંયોગા સહન કરી લઇને પા આ કેળવણીની સંસ્થાએના કંડની વૃદ્ધિ માટે પહેલી મહેનત કરવાનું સૌને પસંદ છે. કારણ કે સમાજ સમજે છે કે આ સંસ્થાઓમાં બાળકા જસે તો તૈયાર થઇ સમાજના અનેકાનેક રીતે ઉત્કર્ષ સાધી શકસે. તેા સંઘસેવા-સમાજસેવા-રાષ્ટ્ર-સેવાની સંસ્કૃતિના વિચારાનું આંદાેલન ઉત્પન્ન કરી ત્યાગ-ભાવના કેળવી. પાતાની મળેલ સામગ્રીના અનેકના હિતમાં યથાશક્તિ વ્યય કરી મૂચ્છાંભાવ ત્યાગ કરવારૂપ ગુણની પ્રાપ્તિના ધામરૂપી જિનમ દિરાને કે તેના નિભાવના સંગ્રહિત દ્રવ્યને અન્ય કામામાં હસડી જવાની ઉદ્દ્રદેષણાએા કરવી તે સાચી સંસ્કૃતિ પેદા કરવાના સાધનના ઘાત કરવા જેવું છે.

જિનમંદિર અને પ્રભુપૂજનમાં વપરાતાં દ્રવ્યા મૂચ્છાભાવના ત્યાગ કરી વિરાગ ભાવ પેદા કરે છે

શ્રી જિનેશ્વર દેવા તા મંગલમય છે જ, પરંતુ એ તારકાની ભકિતમાં વપરાતાં દ્રવ્યામાં પણ ઉત્તમતા આવી જાય છે. એની એ ચીં બીજે હોત તા રાગાદિ પેદા કરવામાં નિમિત્ત અનત, અને અહિં વપરાઈ એટલે રાગા-દિના નાશ કરવામાં નિમિત્તભૂત અની. સામાન્ય રીતે લગવાન ઉપર ચઢેલાં પુષ્પા અગીચામાં કે તેવા બીજા કાઈ સ્થળે હાય તા તુરતજ હાથમાં લઈ સુંઘવાનું મન થઈ જશે. કાઈના સારા કારીગરીવાળા અંગલા જોઇને એવા અંગલા રહેવા મળે તા ઠીક એમ દુનિયાના જીવાને હજી થાય, પણ ગળનચું બી જિનમંદિર જોઈને એવી ઈચ્છા કદાપી ન થાય. કારણ કે એ વસ્તુ એવા સ્થાને ગાઢવાઈ છે કે રાગને અદલે વિરાગ પેદા કરવામાં નિમિત્ત અને.

બહુ કમી ને એવા સ્થાને એવી વસ્તુઓને બેઈને વિપરીત વિચાર આવે તો તે તેની મહાન નાલાયકાત છે. બાકી સામાન્ય નિયમ એજ કે ચાગ્ય અને ઉત્તમ જગ્યાએ વપરાએલી ઉચિત સામગ્રી તે માહક હોવા છતાં પણ જોનારને માહ પેઠા કરનાર નીવડતી નથી; પણ માહના નાશની ભાવનાને પેદા કરનારી નીવડે છે. આ ખુની કારીગરી બેઈ ઈતર જોનારને પણ એમ થાય કે આ લોકોની દેવલકિત

જબરી. જનાર યુરાપીયના પણ એમ કહે કે પુષ્યશાળીએ કમાલ કરી છે. એવા પવિત્ર સ્થળ અને એવી કારીગરીના ચાગે નીરિક્ષક ઇતર દર્શનીઓને પણ આવા સ્થાન પ્રત્યે ભક્તિની લાગણી સ્કુરે છે.

આ બધા ઉપરથી સ્પષ્ટ રીતીએ સમજી શકાશે કે પરમ તારક શ્રી જિનેશ્વરદેવાનાં ગગનચું બી મંદિરા બનાવવાં; તેમાં મનાહરમાં મનાહર શ્રી જિનબિંબાને લાખા અને ક્રાંડાના વ્યયથી પ્રતિષ્ઠિત કરવાં, તે પરમતારકાએ કરમાવેલા દરેકે દરેક મહાત્સવા આખીયે ભવ્ય દુનિયાને આકર્ષી શકે તેવી રીતે કરવા અને તીર્થયાત્રા માટેના વિશાલ સંઘા કાઢવા, એ બધું ય આત્માને વિષયાથી વિરકત બનાવવાનું મહાન સાધન છે. સ્વ અને પરને સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિનું અને પ્રાપ્ત થયેલ સમ્યકત્વને દ્રઢ બનાવવાનું આલંબન છે અને તેથી જ ઘણા ભાગ્યશાલી જીવાએ શ્રી શત્રું જય-ગીરનાર વિગેરે મહા પવિત્ર તીર્થોમાં પાતાની લક્ષ્મી પુષ્કળ ખરચી પુષ્યાનુ અંધી પુષ્યને પ્રાપ્ત કર્યું છે.

# વસ્તુપાલ તેજપાલે કરેલ પાતાની લક્ષ્મીનો સદ્દવ્યય

મહામંત્રી વસ્તુપાલ-તેજપાલે ત્રણ લાખ દ્રવ્ય ખરચીને શત્રું જયે તારણ બંધાવ્યું, ત્રણહજાર અસાને છે જોઈ હાર કરાવ્યા, તેરસે જિનમંદિર શિખરબંધ કરાવ્યાં, એક લાખ ને પાંચ હજાર નવિન જિનબિંબ ભરાવ્યાં, અહાર ક્રોડ ને છન્નુ લાખ દ્રવ્ય શ્રી શત્રું જય તીર્થે ખરચ્યું. ખાર ક્રોડ ને ત્રેપન લાખ દ્રવ્ય શ્રી આણુ તીર્થમાં ખરચ્યું. પાંચસે સિંહાસન હાથી દાંતનાં કરાવ્યાં, પાંચસે સમવસરણ કરાવ્યાં,

ઇત્યાદિ ઘણી લક્ષ્મી તે ભાગ્યશાળીઓએ ખરચી મહાન પુન્ય ઉપાર્જન કર્યું, અને જિનેશ્વર દેવના શાસનની પ્રાપ્તિને કૃતાર્થ કરી આત્મશ્રેય સાધી જગતમાંથી કાળધર્મ પામી ગયા છતાં નામ સ્મરણરૂપે હજી જાણે જીવતા જ હૈાયની એમ ધર્મિષ્ઠ જીવાને યાદ આવ્યા કરે છે. આજે અનેક શ્રી જિનમંદિરા અને મૂર્તિઓ સ્થળે સ્થળે શ્રી જિનપૂજાની પ્રાચિનતા અને શાસ્ત્રીયતાના જીવતા જાગતા પ્યાલ આપે છે.

# मेसस प्रतापचंद एन्ड ब्रधर्स

सराफ-गुजरी-कोल्हापुर

हमारे यहां पर हर तरहका चांदीका माल पायजेव (तोरडी) कंदोरा व पूजाकी डवीयां वगैरे फेन्सी माल, व-सोनेके दाने छोटे बडे हरसाइझ में योग्य भावसें मीलते हैं व ओर्डर माफीक माल गेरन्टी के साथ मेजा जाता है. भावके लीओ पत्र-व्यवहार करे.

## प्रक्षरण २ लुं.

#### મૂર્તિ વિરાધકાના સંક્ષેપ ઇતિહાસ

સત્ય વસ્તુના ધ્વંશ માટે તેના વિરાધકા કે પાતાની વિપરીત માન્યતાને અંગે સાર્થક વસ્તુને નિરર્થક માનના-રાએોના પ્રયત્ન આ દુનિયા પર અનેકવાર થાય છે તેથી કરીને સત્ય વસ્તુની સત્યતા કદાપિ નષ્ટ થતી જ નથી. અને એ રીતે મૃતિ પૂજાને વ્યર્થ માની તેનું ઉન્મુલન કર-નારાએા ઘણાય થઈ ગયા છે પરંતુ ભાવિક આત્માઓએ તેના અનેકવિધ સામના કરી મૃતિ'પૂજા ઉપરના વિશ્વાસ અને લક્તિલાવની જગતમાં વૃદ્ધિ કરી છે. અને જ્યારે જ્યારે અધિકાધિક કટાકટીના સમય આવ્યા ત્યારે તા ઉલડ પુર્વ મંદિરા કરતાં નવિન મંદિરા અધિક સંખ્યામાં થયાં છે. મૂર્તિ પૂજાના પ્રથમ વિરોધ વિક્રમની ૭ મી શતાબ્દિમાં અરખસ્તાનમાં મહમદ પેગમ્બરે કર્યા હતા. તે પહેલાં તા પાક્ચાત્ય પ્રદેશામાં પણ મૃતિ પૂજાના માટા પ્રચાર હતા. એાસ્ટ્રિયામાં ભગવાન મહાવીરની મૃતિ'-અમેરિકામાં તાસ-મય સિહ્લચક્રના ગુદ્રો, મેં ગાલીયા પ્રાંતમાં અનેક ભગ્ન મૃતિ-ચાના અવશેષા અને મહામદિનામાં જૈન મંદિર જે હાલ ત્યાંથી ફેરવવામાં આવ્યું છે-એ વિગેરે મૃતિ પૂજાના પૂરાવા છે. આજે પણ મૂર્તિ પૂજાના પ્રચાર વિનાના કાઈ પણ પ્રદેશ જગતભરમાં શાધ્યાય જડતા નથી.

પેગમ્બર મહમ્મદના વિરાધ કાઈ પ્રમાણા દ્વારાએ નહિ પણ તલવારના અળે હતા, અને એ પ્રમાણે જ ધર્માં- ધતાના કારણે આ ભારત વર્ષ ઉપર મુસલમાનાએ પણ હિંદુઓનાં આદર્શ મંદિર-મૃતિઓ અને શિલ્પકળાઓને તાડી ફાડી નાખી અનેક વિધ લૂંટફાટ ચલાવી જીલ્મા ગુજાર્યા છે. તેમ છતાં પણ ૧૫મી સદી સુધી પાતાના આર્થ સંસ્કારાનું ગૌરવ માનનાર ભારત વર્ષની આર્થ પ્રજા ઉપર અનાર્થ સંસ્કૃતિના થાડા પણ પ્રભાવ પડ્યો ન હતા. મરણાંત કેન્ટની પણ દરકાર કર્યા વિના કે દુન્યવી અનેકવિધ સાદ્ય- બીઓથી લેશ માત્ર પણ નહિ લલચાતાં સતી અગિ જેમ પાતાના સતીત્વથી અચૂક રહે છે તેમ અનેક પ્રકારે આક્રમણા આવ્યા છતાં ધર્મવીરા ઉપર અનાર્ય સંસ્કૃતિની જરા પણ અસર થઈ નહતી.

અનાર્ય સંસ્કૃતિની દાેષિત અસર અને તેનું અંધ અનુકરણ કરવાનું ભયંકર કલંક ભારત વર્ષને માટે વિક્રમની ૧૬ મી સહીમાં ઉપસ્થિત થયું છે. અને આર્ય મંદિર અને મૂર્તિઓ તરફ કૂર દ્રષ્ટિથી જેવાનું અને કંઈ પણ સમજ્યા અને વિચાર્યા વિના અનાર્ય સંસ્કૃતિનું અંધ અનુકરણ કરવાનું તે સમયથી જ શરૂ થયું છે. 'ઈશ્વરની ઉપાસના માટે જઢ પદાર્થાની કંઈ પણ જરૂરિયાત નથી' એમ જાહેર કરીને શ્વેતાંબર જૈનામાં લોંકાશા, દિગમ્બર જૈનામાં તારણ સ્વામિ, શિખામાં શરૂ નાનક, જીલ્હાએમાં કબીર, વૈષ્ણુવામાં રામન -ચરાયુ, અને અંગ્રેજીમાં માર્ટિન લ્યૂથર વિગેરે વ્યક્તિઓએ સંસ્કૃતિના આધારરૂપ મંદિર અને મૂર્તિઓની વિરૂદ્ધ દેશષ-ત્યાઓ શરૂ કરી મૂર્તિઓ દ્વારાએ પાતાના ઈન્ટદેવાની ઉપા-સના કરનારાઓને તેઓએ આત્મકલ્યાયુના માર્ગથી છાેડાવી દીધા હતા.

મિશ્યાત્વના ઉદયથી કચારેક અસત્ય શ્રદ્ધા પણ ઠસી જાય છે અને પછી તેની આગળ શાસ્ત્રો-યુક્તિઓ અને ઇ તિહાસો દ્વારા ગમે તેટલું સમજાવવામાં આવે તો પણ હૃદયમાં સ્થિર થઈ ગયેલી માન્યતા ઉખડતી નથી અને એજ પ્રમાણે જેમ અનેક નવા પંથા અને મતા નીકળે છે તેમ જૈનામાં પણ લેાંકાશાએ મૂર્તિ વિરાધના પાતાના મત સંવત ૧૫૦૮ માં ઉભા કરી હતા. ડા. ગાંધી લખે છે કે:—

" લેખકે જાણવું જોઇએ કે આ બધાઓએ (મૂર્તિ વિરાધ ધોષણા કરનાર ઉપરાક્ત લેકિક્ષા વીગેરેએ) પાતપાતાના ધર્મ મતામાંથી સડો દૂર કરવાના પ્રખર પ્રયત્ના કર્યા હતા અને તેઓ સડો દૂર કરનાર અને વિશુદ્ધિ કરનાર Reformers મણાય છે."

અહિયાં ડૉ. ગાંધીએ ઇતિહાસથી પૂરવાર કરી દેવું એઇએ કે લેાંકાશાહે શું સડા દ્વર કરવા નવા મત ચલાવ્યા ! પણ લાંકાશાહે નવા મત કેમ ચલાવ્યા તેની સત્ય હિકકત અમે અહીં રજા કરીએ છીએ.

ઇતિહાસા દ્રારા સ્પષ્ટ સમજાય છે કે લાંકાશાહના સમયમાં જૈન સમાજની કાેઈ એવી પરિસ્થિતિ ન હતી કે જેથી તે સમયે જૈન સમાજમાં કાેઈપણ પ્રકારની પરિવ- તે નની આવશ્યકતા હોય. જો કાઇપણ પરિવર્તનની આવ-શ્યકતા હોત તો તે સમયે ધ્રધર પ્રભાવશાલી જૈનાચાર્યોનું અસ્તિત્વ હતું. લેાંકાશાહના સમયના શિલાલેખા અને ગ્રંથ નિર્માણ પ્રમાણથી સિદ્ધ થાય છે કે તે સમયના આચાર્યો પૈકી નીચેના આચાર્યો વધુ ખ્યાતિવંત અને પ્રતિષ્ઠિત હતા.

(૧) તપાગચ્છાચાર્ય રત્નશેખરસૂરિ (૨) ઉપકેશ ગચ્છાચાર્ય દેવ ગુપ્તસૂરિ (3) આંચલ ગચ્છાચાર્ય જયસિંહ-સૂરિ (૪) આગમ ગચ્છાચાર્ય હેમરત્નસૂરિ (૫) કાર ટ ગચ્છાચાર્ય સાવ દેવસૂરિ (६) ખરતર ગચ્છાચાર્ય જિનચંદ્ર-સૂરિ (७) ચૈત્ર ગચ્છાચાર્ય મલચંદ્રસૂરિ (૮) થારાપદ્ર ગચ્છા-ચાર્ય શાન્તિસૂરિ (૯) ધર્મધાષ ગચ્છાચાર્ય સાધુ રત્નસૂરિ (૧૦) નાગેંદ્ર ગચ્છાચાર્ય ગુણુદેવસૂરિ (૧૧) નાણુકથ ગચ્છા-ચાર્ય ધને ધને ધરસૂરિ (૧૨) પીપલ ગચ્છાચાર્ય અમરચંદ્રસૂરિ (૧૩) પૂર્ણિમય ગચ્છાચાર્ય સાધુસિંહસૂરિ (૧૪) બ્રાહ્મણ ગચ્છાચાર્ય પજ્જગસૂરિ (૧૫) ભાવહડાચાર્ય ભાવદેવસૂરિ (૧૬) મલધારી ગચ્છચાર્ય ગુણનિર્મલસૂરિ (૧૭) રૂદ્રપાલી આચાર્ય સામસંદરસૂરિ (૧૮) વૃદ્ધ ગચ્છાચાર્ય સાગરચંદ્ર-સૂરિ (૧૯) સંડેરા ગચ્છાચાર્ય શાન્તિસૂરિ (૨૦) દ્વિવન્દની ગચ્છાચાર્ય કક્કસૂરિ (૨૧) હ્ય'પુરીય ગચ્છાચાર્ય ગુણસુન્દર સૂરિ (२२) નિવૃતિ ગચ્છાચાર્ય માણકચંદ્રસૂરિ (૨૩) પાલીન વાલ ગચ્છાચાર્ય ચશાે દેવસૂરિ (૨૪) વિદ્યાધર ગચ્છાચાર્ય હેમચંદ્રસૂરિ (૨૫) વિધિપક્ષ આચાર્ય જયકેસરસૂરિ (૨૬) હુંબડ ગચ્છાચાર્ય સિંહદેવસૂરિ (૨૭) સિદ્ધાંત ગચ્છાચાર્ય**ે** સામચંદ્રસૂરિ (૨૮) રત્નપુરાગચ્છાચાર્ય ધર્મચંદ્રસૂરિ (૨૯)

રાજગચ્છાચાર્ય મલિયાચંદ્રસૂરિ (૩૦) હરજી ગચ્છાચાર્ય મહેશ્વરસૂરિ.

ડાં. ગાંધી લખે છે કેઃ--

" લેાંકાશાહતે યતિયા સાથે કાઇ જાતનું વૈમનસ્ય ઉભું થયું ન હતું, લેાંકાશાહના સુંદર અક્ષરથી આકર્ષાઇને યતિશ્રીએ લેાંકાશાહતે સૂત્રાની નકલ કરવા આપેલી. યતિઓના શિથિલાચારની શ્રાવકાને ખખર ન પડે તેથી યતિઓએ શ્રાવકાને સૂત્રા વાંચવાની ખંધી કરેલી. એટલે શ્રમણાપાસક લેાંકાશાહ પાસે પહેલવહેલા જ સૂત્ર આવ્યા."

શું ખધા આચારો શિથિલાચારી ખની ગયા હતા કે તે માટે ખબર ન પડવા દેવા શ્રાવકાને સ્ત્રો વાંચવાની મનાઇ કરેલી હતી ? આમ કહેનારને પ્રમાણ સહિત સાંભિત કરી દેવું જોઇએ. હવે કદાચ ઘડીલર માની લ્યા કે સર્વ સાધુઓમાં શિથિલતા આવી ગઇ હતી તા લોંકાશાહે તે શિથિલાચારના વિરાધ કરવા જોઇ તા હતા, પરંતુ મૂર્તિ પૂજાના વિરાધ શા માટે કર્યો ?

" લાકાશાહે યતિશ્રીને નકલ કરી આપવા ઉપરાંત પાતાના માટે પણ એકેક નકલ કરી લીધી. એ સૂત્રા ઉપરથી તેમને સમજાયું કે સૂર્તિપૂજા સુત્રાનુસાર નથી. અને તેથી તે વાત તેમણે જાહેર કરી."

પ્રથમ યતિઓના શિથિલાચારની હકિકત જણાવી પણ તેમાં કંઈ ઈતિહાસિક પૂરાવા નહિ હાેવાથી હવે મૃતિ પૂ જાની વાત એસાડી. ઠીક! પણ એ વાત એસાડવા પહેલાં વિચારવું જોઈએ કે મૂતિપૂજા સ્ત્રાનુસાર ન હાેત તાે તેને હઠાવી દેવા માટે તે ટાઈમે અનેક ગચ્છાના આચાર્યો અને હજારા સાધુ વિહાર કરતા હતા તેઓ લોકાશા કરતાં

અનેકગણા વિદ્વાન હતા તેઓએ તે વાત કેમ જાહેર ન કરી? લેંાકાશાહમાં તા જૈન સિહાંત-સ્યાદાદ-ઉત્સર્ગાપવાદ આદિનું જ્ઞાન પણ નહતું કે જેથી મૂર્તિ પૂજા સ્ત્રાનુસાર છે કે નહિ તેની તેમને માલુમ પડે. તે તા માત્ર લહિયાનું (લખવાનું) કામ કરતા હતા.

લહિયા કામ તે એક કળા છે ખાકી વિદ્વતા નથી. આજે પણ ઘણાઓ લહિયાનું કામ કરે છે. અરે! હાલે તો દીવાલો ઉપર પણ શાસ્ત્રો કેાતરાવ્યાં છે તો તેથી તે કેાતરનારાઓ કેાત-રવાની કળા જાણે પણ કેાતરાયેલ સ્ત્રના અર્થ તેઓ જાણી શકતા નથી. એટલે સાધુઓના શિથિલાચાર માટે કે મૂર્તિપૂજ સ્ત્રાનુસાર ન હોવાને કારણે લેાકાશાહે નવા મત ચલાવ્યાની હકિકત સત્યથી તદ્દન વેગળી છે.

લેાંકાશાહના વખતમાં મુખ્યતઃ ઉગ્ર વિહારી કિયાપાત્ર મુનિરાને વિચરતા હતા. બાકી સામાન્યપણે કાેઈક શિથિ-લાચારી પણ હાેય તાે સંભવીત છે; કારણ કે બે હન્નર વરસામાં કેઈ કેઇ પ્રકારની ઉથલપાથલ થઈ હતો. વળી માેટી સંખ્યાવાળા સમાજમાં કદાચ કાેઇ શિથિલાચારી રહી પણ નય તાે તેમાં કંઇ માેટી વાત ન કહેવાય! તેમ છતાં પણ એવા બ્રષ્ટાચારી ન હતા કે દુનિયા તેમના અહિષ્કાર કરે. અથાંત્ લાેંકાશાહના સમયમાં એટલે વિક્રમની સાેળમી શતાબ્દીમાં એવું કંઈ પણ કારણ ન હતું.

સાળમી શતાબ્દી પહેલાંના કાળમાં સમગ્ર ભારત ઉપર તેમાં પણ વિશેષતઃ જૈનશાસન ઉપર કેટલાકા તરફથી સંકટનાં વાદળ કૃષ્ઠ વખત આવી ગયાં હતાં. જેમકે કંઈ વર્ષો સુધી ભીષણ

દુષ્કાલ પડ્યા, જૈન સાધુઓને પાતાના કઠિન નિયમ પાલનમાં અનેક પ્રકારનાં સંકટોતું સહન કરવાપણું, પુષ્પમિત્ર-મિહિરગુલ સુન્દર પાંડેવ જેવા અધમ નરેશાનું જૈન ધર્મ ઉપર દારણ આક્રમણ થવું, શંકરાચાર્ય જેવા અન્ય મતાવલમ્ખિયોના તથા યવનાના હુમલા-કાળના કહુષિત પ્રભાવથી કાેઈ કાેઇ સાધુઓમાં આચાર શૈથિલ્યતા-ચૈત્યવાસ આદિની વિકટ સમસ્યાએ વીગેરે સંચોગામાં જૈન ધર્મનું સંરક્ષણ કરવામાં એક સાધારણ પ્રશ્ન નહિ હતા. તા પણ તે સમયે જૈનાચાર્યોએ અનેક લક્ષ્ય-બિન્દ્રએા દ્રષ્ટિમાં રાખી જૈનશાસનના રક્ષણમાં અનેક રીતે આત્મભાગ દીધા હતા. પરંતુ નવા મત ઉપસ્થિત કરી જૈનશાસનને છિન્નભિન્ન કરી નાખવાનું ભયંકર પાપ કાઈ એ વહાયું ન હતું. એવા ભીષણ ટાઈમમાં પણ જૈના-ચાર્યાએ જેટલા રાજાઓને જૈન ખનાવ્યા, જેટલા અજૈનોને ' જૈન અનાવ્યા, જેટલા તાત્ત્વિક વિષયાના શ્રંથ અનાયા, જેટલા શાસ્ત્રાર્થો કરી વિજયપતાકાં એ કરકાવી તેટલી કાર્ય પ્રવૃત્તિ પાછળના ઇ તિહાસમાં મળતી નથી. તે સમયમાં એ ક્રાઈ ચૈત્યવાસી થઈ ગયા યા તે કાઈ શિથિલાચારી હશે તેઓના હૃદયમાં પણ જૈન ધર્મ માટે અતિ ગૌરવ હતું. ગચ્છા અનેક હતા પરંતુ જેમ એક વૃક્ષને અનેક શાખાઓ હાઇ તે શાખાઓ વડે વૃક્ષ સુશાભિત અની રહે તેમ ગચ્છારૂપી શાખાઓ વડે જૈનશાસન રૂપી વૃક્ષ ફાલ્યું કુલ્યું રહેતું, અનેક ગચ્છા હાવા છતાં પણ જિનેશ્વ<del>ર</del> દેવાએ કથિત વચનાને અનુસરવામાં મતલેદ ન હતા. તા આ બધા ધુર'ધર મહાન્ પુરૂષાે આગળ લાંકાશાહ શું હિસા-ખમાં ? કેમકે શ્રીમાન્ લાંકાશાહે નથી કાઇ જબરજસ્ત

રાજાને પ્રતિએાધ પમાડી જૈન ધર્મના ઉપાસક ખનાયા, નથી કાઇ અજૈનીને જૈન ખનાયા, નથી કાઈ જૈન ધર્મના સ્તંભ સ્વરૂપ જૈન મંદિર–મૂર્તિયાની પ્રતિષ્ઠા કરાવી, નથી કાઇ રાજસભામાં જઈ વ્યાખ્યાન દીધું, કે જેથી નવા મતના ઉત્પાદક તરીકે તેમની યાગ્યતા હતી ?

વળી કદાચ પાતાના મંતવ્યને મજબુત રાખવા એમ પણ કાઈ કહે કે-જૈનામાં હિંસા બહુજ વૃદ્ધિને પામી હતી એટલે વૃદ્ધિ પામતી હિંસાને રાેકવા માટે લાેકાશાહે કયા ધર્મના પ્રચાર કર્યાે.

તો આ રીતે લેાંકાશાને દયા ધર્મના પ્રચારક તરીકે કહેનારને વિચારલું જોઈએ કે દયા ધર્મના પ્રચારતો લગવાન મહાવીરે કર્યો હતો અને તેમના પછી જૈનાચાર્યોએ તે દયા ધર્મનું પાષણ કર્યું હતું પણ લેાંકાશાહે કચી જાતના નવા ધર્મ ફેલાવ્યા ? અને કઇ જગ્યાએ દયા પળાવી ? કે તેમના પછી તુરતજ થઈ ગયેલા જૈનાચાર્ય શ્રી વિજય- હીરસૂરિશ્વરજીએ મુસલમાન બાદશાહ અકબરને દયાધર્મમાં રક્ત બનાવ્યા હતા તેવી રીતે લેાંકાશાહે કાઈને હિંસાના કૃત્યાથી મુક્ત કર્યા ?

વળી આગળ વધીને કાઈ કહાચ એમ કહે કે લાંકા-શાહના સમયમાં મંદિરાના નામ પર દેશર હિંસા થતી હતી તેને બંધ કરવાને લાંકાશાહે દયા ધર્મના પ્રચાર કરીં.

તેના પ્રત્યુત્તરમાં કહેવાતું કે લેાંકાશાહે મંદિરાના વિરાધ કરવાથી મંદિરા કંઈ એાછાં થયાં નહિ પરંતુ તેથી તો તેણે સતા સમાજને જાગૃત કર્યો અને ઉલ્ટી મંદિરા–
મૂર્તિઓની ખૂબ વૃદ્ધિ થઇ. જેથી માલુમ પડે છે કે લોંકાશાહે કરેલા વિરુદ્ધ ઉપદેશથી જનતાની શ્રદ્ધા મંદિર–
મૂર્તિયો પર ન્યુન થવાને બદલે તે શ્રદ્ધા વિશેષપણે વૃદ્ધિને
પામી, અને એજ પૂરાવા લોંકાશાહે કરેલ પ્રરૂપણા તરફ તે સમયની જનતાના વિરુદ્ધ દર્શાવે છે. મંદિરાને નામે હિંસા થતી હાવાનું કહેનારાઓને પૂછીયે છીયે કે શું મંદિ-રાના નામ પર ઘટાં બકરાં કપાતાં હતાં ? કે મનુષ્યાનું અલિદાન દેવાતું હતું ? કે શું થતું હતું ? કે જેથી લોંકા-શાહને તે બંધ કરાવવા નવા મત ઉત્પન્ન કરવા પડ્યો?

હવે કદાચ તેઓ એમ કહેતા હોય કે તે સમયે મંદિરને માટે પત્થર-પાણી-ચૂના તથા મૂર્તિ પૂજાને અંગે જલ-ચંદન-ફલ-ફૂલ-ધૂપ આદિની પ્રક્રિયામાં જે જીવહિંસા થતી હતી તે લેાંકાશાહે બંધ કરાવી.

કેવી વિચિત્ર દલીલ! જાણે દયાના દરિયા તેજ પાકયા! અનેક સુવિહિત-ધ્રંધર જૈનાચાર્યોને જે કામમાં હિંસા ન સમજાઈ તે કામમાં લોંકાશાહને હિંસા સમજાઇ. અરે! જૈનાચાર્યોની વાત તો એક ખાજી રહી પણ ખુદ તીર્થં કર્રોને જેમાં હિંસા ન સમજાઈ તે શ્રીમાન્ લોંકાશાહને સમજાઇ ? આ હિસાએ તેા તીર્થં કર કરતાં પણ વધુ દયાળી તેઓ લેંકાશાહને માનતા હશે. કેમકે ભગવાન તીર્થં કરે શના સમવસરણમાં ગાડાંનાં ગાડાં ભરાય તેટલાં સચિત પુષ્પાની વૃષ્ટિ થતી હતી, અનેક ધ્ય-દીપ પ્રગટાવતા, સમવસરણની ભૂમિમાં સુગંધી જલના છંટકાવ થતા તે આરં-

ભની તેા લેાંકાશાહના અનુયાયીઓ પણ અનુમાદના કરે છે તેા લાેકાશાહે જિનમૂર્તિ'ની પૂજામાં થતી જલ-પુષ્પ-ધૂપ આદિની પૂજામાં કેવા પ્રકારની દ્યાર હિંસા માની ?

ઠીક! ઘડીભર માની લ્યાે કે! તીર્થંકર પરમાત્મા કરતાં વધુ દયાના સાગર લાંકાશાહને તે પૂજામાં એકેન્દ્રિય જીવની હિંસાથી કંપારી છૂટી પણ: સામાયિક-પ્રતિક્રમણ- દાન-દયા એ કાર્યો પ્રત્યે કંપારી છૂટી તેનું શું કારણ ? અને પ્રથમ એ કાર્યોના નિષેધ કરી પછી તેની છૂટ આપી તેનું શું કારણ ?

ડાં. ગાંધી લખે છે કે--

" લેંકાશાંહે દાન દેવાની ક**દી ખં**ધી કરીજ નહોતી તો પછી પાછળ દાન દેવાની છુટ આપી એમ કહેવું એ પણ જા<u>ર</u>ું વિધાન છે."

ભાઈ ગાંધી! નીચેની હિકકત વિચારે તો તેમને સ્પષ્ટ માલુમ પડી જાય કે સત્ય વિધાન છે કે જીઠું વિધાન છે? જાએમાં! લેાંકાશાહના સમકાલીન ત્રણ મહાન્ લેખકા શું કહે છે?

પં. લાવષ્યસમયજી વિ૦ સં૦ ૧૫૪૩

मित थोडी नई थोडं ज्ञान, मिहयळ बडु न माने दान। पोषह पडिकमण पञ्चखाण, निह माने ए इस्यो अजाण। जिनपूजा करवा मित टली, अष्टापद बहु तीर्थ वला। निव माने पितमा पासाद, ते कुमित सिऊ केहु वाद। हुंटक मतनुं किसोउ विचार, जे पुण न करई शौचाचार। शोच विहुणाउ श्री सिद्धान्त, पढतां गुणतां दोष अनन्त ॥ सिद्धांत शापाध कैन शुग वर्ष-प अंड-१०

**x** / x

७५१६थाय उसस संयम वि० सं० १५४४ संवत पनर अठोतर उजांणि, छंको लहीउ मूलनी खांणि साधु निन्दा अहनिशि करह, धर्म धडाबंध हिलाउ धरई तेह नई शिष्य मलीयो लखमसी, जेहनी बुद्धि हियेथी खसी टार्ल्ड जिन प्रतिमा नईमान, दया दया करी टार्ल्ड दान पडिकमणानेऊ टार्ल्ड नाम, भ्रमे पडिया घणा तेई ग्राम सिद्धांतसार याषाध कैनसुग वर्ष-५ क्यंड-६०

× × ×

भुनि विक्षाकृत असूत्र निराक्षरण भत्तीसी घर खूणई ते करई वखाण, छांडई पडिक्रमण पच्चखांण छांडी पूजा छांडिउ दान, जिणपडिमा किथऊ अपमान पांचमो आठमी पाखी नथी, मा छांडी नई माही इच्छी विनय विवेक तिजिऊ आचार, चारित्रीयां नइ कहई खाधार ॥ ॐनथुग मासिक वर्ष-५ अक १-२-3

લોંકાશાહના સમકાલીન વિદ્વાનાએ લેાંકાશાહના સિદ્ધાં-તાની તે સમયની સમાલાચના કરેલી છે. તેના હલ્લેખ પ્રાચિન પુસ્તક ભંડારામાં મલે છે. તે અનુસાર ખાત્રી થાય છે કે લેંકાશાહના સિદ્ધાંત સામાયિક—પૌષધ—પ્રતિક્રમણ— પ્રત્યાખ્યાન—દાન—દેવ પૂજાને નહિ માનવાના હતા એટલું જ નહિ પણ વધુમાં લેંકાશાહ સાધુ અને જૈનાગમાને પણ માનતા નહિ હતા. તે અંગે તે લેંકાશાહના સમકાલીન ઉપરાક્ત ત્રણ વિદ્વાનાના લેખિત પૂરાવા દર્શાવ્યા. તે ઉપરાંત એક દિગં ખરી શાસનું પણ પ્રમાણ મળે છે. તે દીગં-ખરી આચાર્ય તા આવેશમાં આવી જઇ લેંકાશાહને પાપાતમા તરીકે સંગાધ છે. તે પાપાતમા શબ્દ તેમણે કેમ વાપર્યા હશે ? તે તા તેઓ જાણે.

જુએા:---

દિ. આ૦ રત્નનન્દ્રી. વિ. સં. ૧૫૨૭ કે બાદ ( લેાંકા-શાના સમકાલીન )

सुरेन्द्राची जिनेन्द्राची, तत्पूजांदातु सुत्ततम् । सम्रुत्थाप्य स पापात्मा, प्रतिपोजिन सुत्रतः ॥१६॥

सद्रभाई चरित्र पृ० ६०

તે સમયના દિગંખરી એમ કહી રહ્યા છે કે વિગ્ સંગ્ ૧૫૨૭ માં ધાતાંખરામાં હુંક નામે એક પાપાત્માએ જિનેંદ્રની પૂજા અને દાન ઉત્થાપ્યા અર્થાત્ નહિ માનતા હતા.

લોકાશાહના સમકાલીન કડુઆશાહ નામે એક વ્યક્તિ શઇ ગયા. તેઓએ પણ તે સમયે પાતાના નામથી કડુઆ પંથ કાઢ્યો, તેણે જૈન સાધુઓ સાથે દેષ હાવાથી સાધુ સંસ્થાનાજ બહિષ્કાર કર્યો, પરંતુ જૈન મંદિર મૂર્તિ– જૈનાગમ—પંચાંગી સહિત તથા સામાયિકાદિ માેક્ષ સાધક જૈન કિયાઓને તા પાતાના મતમાં પૂર્ણ માન્ય રાખ્યાં. અને તેણે લાંકાશાહના ભાષણ વિરાધ કર્યા, વળી તેણે (કડુઆશાહે) એટલા સુધી ઉદ્દેશષણ કરી કે લાંકાશાહના મતવાલાઓના ઘરના અન્ન જલ પણ નહિ લેવાં જોઈએ. તે હાલતમાં સમજી માણસ સ્હેજે સમજી શકશે કે તે સમયે લાેકા લાંકાશાહને કેવી દ્રષ્ટિમાં દેખતા હતા ? ઉપર મુજબ ધે દિ અનેક લેખકાએ પાતપાતાના ગ્રંથમાં લાંકાશાહના વિષયમાં ઉલ્લેખ કર્યા છે, એટલુંજ નહિ પણ લાંકાશાહના અનુયાયી યતિ કેશવજી કે જેઓ લાંકા મતમાં એક વિદ્રાનની પંક્તિમાં ગણાતા હતા તેઓએ પણ પાતાના ગ્રંથમાં લાંકાશાહના સિદ્ધાંત અંગે લખ્યું છે કે—

आगम लखइ मनमां शंकई, आगम सांखि दान न दिसईं मितमा पूजा न पिडकमणुं, सामायिक पोसह पिणकमणुं श्रेणिक कुणिकराय प्रदेशी, तुंगिया श्रावक तत्व गवेषी किणइ पिडकमणुं निव कीष्ठं, किणइ परने दान न दीष्ठं. सामायिक पूजा छइ डोल, यित चलावइ इणविध पोल प्रतिमा पूजा बहु संताप, तो अम्हि करई धर्मनी थाप

लीं-यति केशवजी० चतुविशति सिलोगो

( તા. ૧૮ જુલાઈ ૩૬ ઇસ્વીના મુંબઈ સમાચારમાં )

આ બધા પ્રમાણા ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે લાકાશાહે માત્ર જિનપૂજાના નિષેધ નહિ કરતાં સામાયિકાદિના પણ નિષેધ કર્યો છે. આ બધાં શુભ અનુષ્ઠાનાનું વિરોધ કરવાનું કારણ કાંઈ સમાજની કે ધર્મની ઉન્નતિ યા દયા- ધર્મ ન કહી શકાય. પરંતુ કાેઈ કારણસર તે લાેંકાશા તે વખતના ચતાઓથી અપમાનીત થયા હાેય અગર તાે યવનના સંયાગ મળવાથી જૈન ધર્મના વિરૃદ્ધ નવા મત ચલાવ્યા હાેય તાં અનવાજાંગ છે. હવે લાેંકાશાહે નવા મત કેમ શરૂ કર્યા તે કારણ ઈ તિહાસિક વિષયા દ્વારા તપાસીએ એ ઉપરથી વાંચકને સમજારા કે એ મતની ઉત્પત્તિ વ્યાજબી હતી કે ગેર વ્યાજબી હતી ?

લેાંકાશાહ યતિએાના ઉપાશ્રયામાં લહિયાનું કામ કરતા હતા. તેની મજુરીના પૈસા શ્રાવકા જ્ઞાન ખાતામાંથી આપતા હતા. એક વખતે પુસ્તકની લખાઈના પૈસા આપી દેતાં સાડા સત્તર દાેકડા બાકી રહ્યા. તેથી શ્રાવકા અને લાંકાશા વચ્ચે આપસમાં તકરાર પેદા થઈ.

લોંકાશા યતિઓની પાસે ગયા. યતિઓએ કહ્યું કે લુંકા! અમે તો પૈસા રાખતા નથી, માટે શ્રાવકાથી તમારા હિસાબ કરી લ્યા. એ સાંભળી લોંકાને ગુસ્સા આવ્યા અને તે સાધુઓની નિન્દા કરતા કરતા એક હાટ ઉપર આવીને એકા. ત્યાં એક મુસલમાન લહિયા મુસલમાનાં પુસ્તકા લખતા હતા અને લોંકાશાહના મિત્ર હતા, તે લાંથી નીકળ્યા. તેણે લોંકાશાહને પૂછ્યું કે હે શાહ લોંકા! તારા કપાલ પર શું છે? લોંકાશાહે કહ્યું કે મંદિરના સ્તંભ (તિલક) છે. તે વખતે સૈયદે લોંકાશાહને નાસ્તિકતાના ઉપદેશ આપ્યા જેથી લોંકાશાહની બુહિમાં વિકાર થયા.

ત્યારબાદ તેણે સૈયદની સંગતિથી જન ધર્મની બધી કિયા-ઓના લાપ કરી પાતાના નવો મત કાઢયો.

વીર વંશાવલી.

×

×

વિ૰ સં૦ ૧૫૪૪ માં થઈ ગયેલ ઉ૦ કમલ સંચમજી પણ કહે છે કે–

एहवई हूज पीरोज्जिखान, तेह नई पातशाह दईमान पाडई देहरा अने पोसाल, जिनमत पीडेई दुःखम काल लंका नई ते मिलियु संयोग, ताव मांहि जिम सीसक रोग उ० कमल संयम चापाई वि० सं० १५४४

× × ×

लुंका यतिके उपासरे पुस्तक लिखता था, उसके दिलमें बेईमानी आनेसे एक पुस्तकके ७ पन्ने लिखने छोड दिए। जब यतिजीने पुस्तकको अधूरी देखी तो लोकाको उपालंभ दिया, और दूसरे यतियोकोभी लोकासे पुस्तक लिखवाना बन्द कर देनेको कहा। इसी कारण लोकाने यतियोसे विरोध कर अपना नया मत निकाला।

अज्ञान तिमिर भास्कर पृष्ठ २०३

ઉપર્યું કત ઘટનાઓ ભિન્ન ભિન્ન લખાઇ છે તો પણ એ સર્વના સાર એજ નિકળે છે કે લોંકાશાહનું યતિએ દ્વારા અપમાન થયેલું અને યવનના સંયોગ મળવાથી જૈન ધર્મ વિરૂદ્ધ તે મત અલગ ખડા થયા. લોંકાશાહના એ નવા મત ઉત્પાદનમાં કંઇ આશ્ચર્ય જેવું છેજ નહિ. કારણકે સાધારભુ મનુષ્ય કંઈ પણુ આવેશમાં આવીને કર્ત વ્યાકત વ્યના વિષયમાં અંધ અની જાય છે, તે સમયે તેને હિતા- હિતનો જરાપણુ ખ્યાલ રહેતો નથી. તે સમયે એક તરફ લોંકાસાહનું આકરિમક અપમાન્ અને બીજી તરફ તત્કાલ સૈયદના સંજોગ એ બન્ને થવાથી લોંકાશાહે નવા મત ઉપસ્થીત કર્યો. લોંકાશાહેને પાતાના અપમાનના કારણથી ક્રોધ ઉત્પન્ન થવાથી સામાયિકાદિ ક્રિયા સાધુ તથા જૈના- ગમાનો અસ્વીકાર કર્યો, અને જ્યારે તે ક્રોધ શાન્ત થયા ત્યારે તેમને એ વિચાર આવ્યા કે મેં આ બુરૂ કામ કર્યું. અને તેમણે તેમને પક્ષમાં રહેનારાઓને કહ્યું કે શું? સામાયિકાદિ ધર્મ ક્રિયાઓ વિના પાતાનું કામ ચાલી શકે ખરૂં? સામાયિકાદિ ધર્મ ક્રિયાઓ વિના પાતાનું કામ ચાલી શકે ખરૂં? સામાયિકાદિ ધર્મ ક્રિયાઓ વિના પાતાનું કામ ચાલી શકે ખરૂં? સામાયિકાદિ ધર્મ ક્રિયાઓ વિના પાતાનું કામ ચાલી શકે પારં શામાયિક સ્તામાયિક સ્તામાયિક માલુ ન હોય તે આપણા મતમાં સાધુ ક્યાંથી થશે ? અને સાધુ વીના ધર્મ લાંબા ડાઇમ ટકી શકરો નહિ.

ત્યારખાદ તેમના અનુયાયિઓએ ધીરે ધીરે સંયમ કિયાઓને માન દેવું શરૂ કશું. લાંકાશાહની પછી ૩૦-૪૦ વર્ષોમાં લાંકાગચ્છીય ભાનુચંદ્ર નામના યતિ થઈ ગયા, તેમના સમયમાં લાંકાશાહના મૂળ સિદ્ધાંતામાં થાડું શાડું પરિવર્તન થયું. લાંકાશાહના પ્રતિપક્ષી લાક તા લાંકાશાના મૂળ સિદ્ધાંતાને આગળ રાખી કહેતા કે લાંકાશાહ સામા૦ પોં પ્રતિ૦ પ્રત્યા૦ દાન૦ અને દેવપૂજાને માનતા નહિ હતા. તેના જવાખમાં ભાનુચંદ્ર તે સમય (લાંકાશાહના મૂળ સિદ્ધાંતમાં ફેરફાર થયા તે સમયમાં)ના લાંકામતના સિદ્ધાંતાના પ્રકાર નીચે પ્રમાણે પાતાના હાયે લખ્યા છે.

सामायिक टालइ बोबार, पर्व परे पोसह परिहार पडिकमणुं विण वरतन करइ, पच्चखाणई किम आगार धरई टालई असंयती नई दान, भावपूजाभी रुडउ ज्ञान सूत्र बत्तीस सांचा सदह्या, समता भावे साधु लह्या सिरि लोंकानुं साचा धरम, अमे पडीया न लहइमर्म निंदइ कुमति करइ हठवाद, वींछी करडचो कपि उन्माद दया धरम चोपाई वि० सं० १५७८

આ ચાપાઇથી એવા પ્રકારના ધ્વની નીકળે છે કે લોંકાશાહ સામાં પોષધ પ્રતિ પ્રત્યાં દાન અને દેવ-પૂજા, સાધુ તથા જેનાગમ વીગેરે કંઇપણ માનતા ન હતા. પરંતુ એ તો જેનશાસનની મૂળ કિયાઓ છે તેના વિના મતના પંથ ન ચાલી શકે એ કારણથી લોંકાશાહે પોતાના અંતિમ સમયમાં પાતાના દ્ભિત વિચારાને અદલાવી નાખ્યા હશે અને તેથી તેમના અનુયાયી વર્ગ પણ એ સિહાંત ઉપર આવ્યા હશે કે—સામાયિક દિવસમાં નિયમિત સમય પર એકવાર, પાષહ પર્વ દિવસામાં, અને વતધારી શ્રાવકે પ્રતિક્રમણાદિ કરતું. દાન અસંચમીને નહિ પરંતુ સંચમીને દેવું. દ્રવ્યપૂજા નહિ પણ ભાવપૂજા કરવી. આગમાં ૩૨ સૂત્રા માનવાં. અને સમતાવાળા હાય તે સાધુ થઈ શકે. ઇત્યાદિ માન્યતાએ પાછળથી સુધારી હાય તો અનવાજોગ છે.

ભાતુચંદ્ર યતિની પછી તેા લેાંકાતુયાયિએા મૂર્તિને પણ માનવા લાગ્યા. જેથી સ્વામિ મણિલાલજીએ પાતાની

પ્રભુ વીર પટાવલી "પૃષ્ઠ ૧૮૧ માં લખ્સું છે કે–વિદ સં૦ ૧૬૦૮ માં લાંકા મતમાં ગાટાલા (અબ્યવસ્થા) થવા લાગ્યા " એ ગાેટાળાના સંકેત મૃતિ પૂજા-પ્રતિષ્ઠાના છે. ત્યારખાદ તાે ધીમે ધીમે લાેંકાશાહના મૂળમત ફરી ગયા, અને લાંકાગચ્છના યતિએા પાતાના ઉપાશ્રયમાં મૂર્તિ-એાની સ્થાપના અને સામાયિકાદિ ક્રિયાએા કરવા લાગ્યાન તથા ક્રિયામાં સ્થાપનાજી આદિ પણ રાખવા લાગ્યા. જે અત્યાર સુધી વિદ્યમાન છે. લાંકાશાહના અનુયાયીઓ અને સાધુ વર્ગ મૂર્તિ પૂજાને શાસ્ત્ર સંમત માનવા લાગ્યા. એટ-લુંજ નહિ પણ તેઓએ પાતાના ઉપાશ્રયામાં ( લાંકાગચ્છી ઉપાશ્રયામાં ) મંદિર મૂર્તિ'યાની પ્રતિષ્ઠાએા કરાવી. લેાંકા-ગચ્છના આચાર્યોએ જે મંદિર મૃતિ એાની પ્રતિષ્ઠા કરાવી તે મંદિર મૂર્તિઓ અને તેના ઉપર અંકિત શિલાલેખા આજે પણ વિદ્યમાન છે. ( બાબુ પૂર્ણચંદ્રજી નાહર સંપા-દિત શિલાલેખ પ્રથમ ખંડ લેખાંક લોકાગચ્છના આચારો એ પ્રતિષ્ઠા કરાવ્યાના લેખ છે.) જે જે ગામમાં લેાંકાગચ્છ<del>ના</del> સાધુ નથી રહ્યા ત્યાંના ઉપાશ્રયામાંની તીથ કરાની મૂર્તિઓ તે તે નગરના મંદિરામાં પધરાવી દીધી છે. અને ફાર્પ ફાર્ધ સ્થાને લાંકાગચ્છીય ઉપાશ્રયામાં અદ્યાપિ પણ મૂર્તિઓા વિદ્યમાન છે. લેાંકાગચ્છીય અનુયાયીઓની સંખ્યા હજારા ઘરની છે. તેઓ લાંકાગચ્છીય કહેવાતા છતાં મૂર્તિ પૂજક છે. તેમની ગણત્રી પણ મૃતિ પૂજકમાં થાય છે. એ રીતે પ્રથમ લાંકાગચ્છ તે મૂર્તિપૂજક સર્વ ગચ્છાથી અલગ ગણાતા હતા. તે મૂર્તિ પૂજાદિના લેક ટળી જવાથી મૂર્તિ-પૂજક રૂપ વૃક્ષની શાખાઓ રૂપ અન્ય ગચ્છા હતા તે રીતે લેાંકાગચ્છરૂપી શાખાની ગણત્રી પણ મૃતિ'પૂજક રૂપ વૃક્ષમાંજ ગણાવા લાગી. એટલે મૃતિ પૂજા પ્રત્યે અશ્રહા <sup>્</sup>ધરાવનાર વર્ગ<sup>ા</sup>ને લેાંકાગચ્છના અનુયાયી તરીકે *ક*હેવાયજ નહિ. આજે પણ લેાંકાગચ્છના યતિએા વિદ્યમાન છે. આ પુસ્તક હું જ્યાં લખી રહ્યો છું તે સિરાહી નગરમાં પણ લંકાગચ્છના ઉપાશ્રય વિદ્યમાન છે. લેાંકાગચ્છના યતિએા અહિં વીસેક વરસ પહેલાં હતા. તેઓ મૃતિ'પૂજક હતા. ેલાંકાગચ્છીય યતિ કહેવાતા. તેમની અને તેમના ગુરૂઓની પાદુકાએા અત્રે વિઘમાન છે. તેના ઉપર લેાંકાગચ્છી**ય** ચાચાર્ય એ પ્રમાણે શિલાલેખ અંકિત કરાએલ છે. લેાંકા-ાચ્છમાં મૂર્તિપૂજા આદિ અનુષ્ઠાનાને માન્ય નહિ કરનાર વિક્રમની અઢારમી શતાબિદના પ્રારંભમાં થઈ ગયેલા લાકા-ગચ્છના યતિલવજી તથા ધર્મસિંહને લાંકાગચ્છના શ્રી પુજ્યોએ ગચ્છ અહાર કર્યા હતા. તેઓએ ચલાવેલ પંથ સ્થાનકવાસી નામે કહેવાયેા. શ્રીમાન વાર્ગ્યાર શાહે ઐતિર ેનાંધ પ્રષ્ઠ ૧૧૭ મે જણાવ્યું છે કે—

" સંવત સાલહ પચાસિએ, અહમદાવાદ મઝાર શિવજી ગુરૂકાે છાંડકે, ધર્મસિંહ હુઆ ગચ્છ અહાર લાંકાશાહના પછી પ્રાયઃ એકસાે વર્ષામાં લાંકામતના ધાયા અનુયાયી શ્રી પૂજ્ય યા યતિએ લાંકાશાહના મતના લાગ કરી મૂર્તિપૂજક સમાજમાં દીક્ષિત થયા છે. વાડીલાલ માતીલાલ શાહ સ્થાનકવાસી સમાજના માનનીય લેખકની ઐતિહાસિક નાંધના પૃષ્ટ પલ્ના લેખાનુસાર લાંકાગચ્છના પૂજ્ય મેઘજ સ્વામીએ ૫૦૦ સાધુઓની સાથે આચાર્ય

વિજય હીરસૂરિજીની પાસે જૈન દીક્ષા સ્વીકારી હતી. વળી ઉપાધ્યાય ધર્મસાગરજીના મતાનુસાર પૂજ્ય મેઘજ સીવાય પણ પૂજ્ય શ્રીપાલજ આદિ ઘણા સાધુઓએ આચાર્ય હેમ-વિમલસૂરિની પાસે પણ જૈન દીક્ષા સ્વીકારી હતી. અને પૂજ્ય આનન્દજ સ્વામીએ કેઇ સાધુઓની સાથે આચાર્ય આનંદ વિમલ સૂરિની પાસે પુનઃ દીક્ષા ચહળ કરી હતી.

આ સિવાય લોકાગચ્છમાં રહેલા બાકીના સાધ્યો એ પણ મૃતિ પૂજાને શાસ્ત્ર સમ્મત માની પાતપાતાના ઉપા-શ્રુયામાં મૃતિ'ની સ્થાપનાએા કરી હતી. અને લાંકાશાહ દ્વારા નિષેધ કરાયેલી સર્વ કિયાએોને પાતાના મતમાં કરી સ્થાન આપ્યું. એ રીતે માત્ર લેાંકાશાહના નામની સ્મૃતિ રૂપે કેવલ લાંકાગચ્છ નામ રહી ગયું છે. આ સમયે સ્થા-નકવાસીઓ પાતાને લાંકાશાહના અનુયાયી હાવાનું અતાવે છે પરંતુ તેઓને લાંકાશાહના અનુયાયી કહી શકાય જ નહિ. કારણ કે તેઓ (સ્થાનક વાસીઓ) તા લાંકાગચ્છના ચતિઓએ ગચ્છ ખહાર કરેલા ચતિ લવજી અને ધર્મસં-હના અનુયાયી છે. લેાંકાશાહના અનુયાયી અને લવજીના અનુયાયીઓમાં ખહુજ શત્રુતા હતી અને તેઓ આપસમાં એક બીજાને ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપક, નિન્હવ અને મિથ્યાત્વી અત-લાવી રહ્યા હતા. લવજીના અંગે તાે લાેકાગચ્છની પટાવ-લિયામાં એવું લખ્યું છે કે-' લવજી ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપક-શરૂનિંદક, મુખ ઉપર મહુપત્તિ ખાંધી તીર્થ કરાની આજ્ઞાના ભંગ કરી કુલિંગ ધારણ કરનાર છે. " આ હાલતમાં સ્થાનક માગી<sup>લ</sup> સમાજ દ્યાંકાશાહના અનુયાયી કેવી રીતે કહી શકાય?

ડાં. ગાંધી લખે છે કે-

" લેંકાશાહ તેમજ સ્થાનકવાસીઓના ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધ છે. જીતાં સ્થાનકવાસી સાધુઓ અને શ્રાવકા સંભંધમાં તદ્દન ખાેટાં અથવા ઉલટાં વિધાના કરવાં એ સારા લેખકને જીજતું નથી."

અમારી લખેલી લેંકાશાહ અગર સ્થાનકવાસીઓની હિકિકત અસત્ય હોય તો હૉ. ગાંધીએ ઇતિહાસીક પૂરાવા સહિત તે સાળીત કરી દેવી જોઇ એ. પણ વસ્તુતઃ નિષ્પક્ષ પણે ઇતિહાસિક દ્રષ્ટિથી તપાસાય તો કહેવું જ પડે કે સ્થાનકવાસી સમાજ પાસે લેંકાશાહની હિકિકતના પ્રમાણાના પૂરા અભાવ છે. સ્થાનકવાસી સમાજ આજ પણ લેંકાશાહના વિષયમાં કંઈ જાણે છે તે પરંપરાથી ચાલી આવતી કિવદન્તિના આધારથી એટલું જાણે છે. જાઓ શ્રીમાન્ વાડીલાલ માતીલાલ શાહે પાતાની નેંધમાં લેંકાશાહનું જીવન જે સાધનાથી પ્રાપ્ત કરી લખ્યું છે તેમાં તેઓ શું વ્યક્ત કરે છે?

"x x x અમારા લોકોમાં ઇતિહાસ લખવાની પ્રથા એક જબર્દસ્ત ધર્મ સુધારક અને જૈન મિશ-નરીના સંબંધમાં આજ અમે ઘણું કરીને અધારામાં છીએ. ઐતિહાસિક નોંધ પૃષ્ટ–દ્દપ

\* લોંકાશાહ કાેેે હતા ? કયાં કયાં ક્યાં ? ઇત્યાદિ વાતા આજ અમે પક્કી રીતે કહી શકતા નથી × × જે કંઈ વાતા તેમના અંગે સાંભળવામાં આવે છે તેમાંથી મારા ક્યાનમાં માનવાને ચાેગ્ય છે તે માનવી પડે છે. × × × ઐતિહાસિક નાેંધ પૃષ્ટ–૬૬

× ×

×

"xxx પરંતુ એવા પ્રકારના કાઈ ઉલ્લેખ તેમના નિગુણ ભક્તોએ કયાંય નથી કર્યા કે લેાંકાશાહ કયા સ્થાનમાં જન્મ્યા ? કયારે તેમના દેહાન્ત થયા ? તેમના ઘાર સંસાર કેવી રીતે ચાલતા હતા ? તેમની પાસે કયાં કયાં શાસ્ત્ર હતાં ? વીગેરે અમે કંઈ પણ જાણતા નથી. xx!"

ઐતિહાસિક નાંધ પૃષ્ટ-૭૮

× × ×

"xxx હું એ વાતને કખૂલ કરૂં છું કે મને મળેલી હકોકતના પર મને વિશ્વાસ નથી. કેમકે અમારામાં ઇતિહાસ લખવાની પ્રથા ન હાેવાથી જીદી જીદી યાદદા-સ્તીમાં જીદી જીદી હકિકત લખી છે. xxx!"

ઐતિહાસિક નાેંધ પૃષ્ટ ૮૭

સ્થાનકવાસી લેખક મી. વાડીલાલના ઉપરાક્ત કથા-નક ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે તેઓએ તથા સ્થાનકવા-સીઓમાં બીજા કાઇએ લેાંકાશાહ સંખંધી લખેલ હિક્કત પાયા વીનાની છે.

સ્થાનકવાસી સમાજમાં લોંકાશાહના જીવન ઇતિહા-સના વિષયમાં પણ જ્યારે એ હાલત છે તો પછી લોંકા-શાહને ખડા શાહુકાર, મહા વિદ્વાન-અતિશય ધર્મસુધારક-ક્રાન્તિકારક વીગેરે વિશેષણાથી કયા આધારે તેઓ અલંકૃત કરે છે? એક ખાજુ જેના ઇતિહાસનું અજાણપણું કહેવું તેનેજ અંગે બીજી ખાજુ માટી માટી ઉપમાઓ આપવી એ ક્યાંના ન્યાય? વળી ઇતિહાસ લખવાની પ્રથા ન હતી એ લખલું તે માત્ર પોતાના બચાવ પૂરતુંજ કહેવાય. લેંકાશાહને થયાંને આજ ફક્ત ૪૫૦ વર્ષ થયાં છે પરંતુ જૈન સાહિત્યમાં હજાર વર્ષથી પણ અધિક પહેલાંના ઇતિહાસો તો વિસ્તારપૂર્વક માજી છે. એવા પુરાણા ઇતિહાસો માત્ર માટા માટા જૈન ધર્માવલમ્બી રાજાઓ તથા જૈન ધર્મના આચાર્યોનાજ ફક્ત છે એટલુંજ નહિ પરંતુ જૈન ધર્મમાં શ્રદ્ધાળુ જૈન સફ્ગૃહસ્થાના ઇતિહાસો પણ આજે કેટલાય મળે છે. જેવા કે—"મંત્રી વિમલ, ઉદાયન, આહડ, શાનતુ મહેતા, મુંજલ મંત્રી, મહામાત્ય, વસ્તુપાલ તેજપાલ, જગડુશાહ, ત્રિભુવનસિંહ, સંગ્રામ સાની, રાજસિંહ, સામાશાહ, કમ્માંશાહ, પેથડશાહ આદિ અનેક મહાપુરૂષોના ઇતિહાસ માજી છે.

અરે! સાળમી શતાખ્દીના ઇતિહાસથી પણ જૈન સાહિત્ય એાતપ્રાત ભર્યા પડ્યા છે. તા પછી એક લોંકા-શાહના વિષયમાં એમ કેમ કહેલું પડે છે કે અમારામાં ઇતિહાસ–લેખન પ્રથા ન હતી?

લોંકાશાહના સમકાલીન એક કડુઆશાહ થયા, તેઓએ પણ પાતાના નામ ઉપર એક કડુઆમત કાઢવો હતો, તેના ઇતિહાસ તા મળે છે તા પછી લેાંકાશાહના ઇતિહાસ ન મળે તેનું શું કારણ ? કદાચ કાેઇ સાધારણ મનુષ્યના તાે ઇતિહાસ ન હાેય પરંતુ જેને સ્થાનકવાસીઓ સાત કાેડ જૈનોથી ટક્કર લેવાવાળા-મહાન-કાન્તિકારક-પાતાના નામથી નવા મત કાઢનાર-વૈજ્ઞાનિક સહાયતા વિના થોડાજ ટાઇમમાં ભારતના એક છેડાથી બીજા છેડા સુધી

પાતાના મત ફેલાવનાર–લાખા ચૈત્યવાસિયાને મંદિર મૂર્તિ પૂજા છોડાવી તેઓને પાતાના નવા ચલાવેલ ધર્મમાં દીક્ષિત કરનાર માને છે તેવા લેાંકાશાહના ઇતિહાસ કઈ ગુફામાં ગુપ્ત રહી ગયા તે સમજાતું નથી. અરે! ઇતિહાસ તાે દ્વર રહ્યો પણ તેમનું ગામ–ઘર–જન્મસ્થાન અને જન્મતિથિ પણ સાચી માલુમ ન થાય તા તેમના અનુયાયી તરીકે કહેવરા-વનારને શું શરમ જેવું ન ગણાય? વળી લોંકાશાહના ઇતિહાસ મળતા નથી તા પછી સ્થાનકવાસી લેખકાંએ લેાંકાશાહતું જીવન કયા આધાર પર લખ્યું છે? જેના આધારે તે જીવન લખાયાં છે તે આધાર ખતાવવામાં આવે તા આપા આપ ડાં. ગાંધીને માલુમ પડી જાય કે અમાએ લખેલ લાંકાશાહ અને સ્થાનકવાસી અંગેની હકિકત સત્ય છે કે અસત્ય છે? લોંકાશાહ ન તા સ્વયં વિદ્વાન હતા કે ન તો તેમના સમકાલીન કાઈ તેમના મતમાં વિદ્વાન હતા. એજ કારણથી લાંકાશાહના સમકાલિન કાેઇ પણ લાંકાશા-હના અનુયાયીએ લેાંકાશાહનું જીવન લખ્યું નહિ. એટલુંજ નહિ પણ લાંકાશાહના અનુયાયીમાં એ પણ પત્તો ન હતા કે લાંકાશાહના જન્મ કચા ગામમાં કચા કુલમાં હતા ? કચા કારણથી તેમણે સંઘમાં છેદ લેદ કરી નવામત ખડા કર્યા? તથા લોંકાશાહના નવા મતના કયા સિદ્ધાંત હતા ? સ્થાન-કવાસીઓની એક સ્વપ્નવત્ કલ્પના છે કે લેાંકાશાહ એક નામાંક્તિ પુરૂષ થયા છે પણ એનું કંઈ પ્રમાણ નથી. સ્થાનક માર્ગિયાના સાહિત્યમાં તો લાંકાશાહની કંઈ પણ હકિકત ઇતિહાસિક પુરાવા સહિત છે જ નહિ. તેમણે તો સાળમી શતાબ્દિમાં થઇ ગયેલ પં. લાવલ્યસમયજ અને ઉપા. કમ-

લસંયમજીના મહાન્ ઉપકાર માનવા જોઈએ કે જેઓએ સ્વરચિત ગ્રાંચામાં નામાલ્લેખ કરી લાંકાશાહનું અસ્તિત્વ સ્થિર રાખ્યું છે. નહિતર લાંકાશાહનું કંઈ નામ નિશાન પણ નહિ હતું કે લાંકાશાહ નામના કાઈ વ્યક્તિ સંસારમાં પ્રગટ થયા હતા.

જે લોંકાગચ્છની આજ્ઞાના ભંગ કરી તેમના અવશ-શુવાદ એાલવાવાળા યતિ લવજ અને ધર્માસંહજએ પાતાના મત જુદાે કાઢચો તેમનાજ અનુયાયી આજે પાતાના મતના સંસ્થાપક લાંકાશાહને યાદ કરે છે તેનું કારણ એ છે કે પહેલાં તા લાંકાગચ્છના શ્રી પૂજ્યા અને યતિયાની સાથ સ્થાનક માર્ગીઓને ઘાર દ્રન્દ્રતા ચાલી હતી એટલે સ્થાન-કવાસીઓને લેાંકાશાહના ઇતિહાસની જરૂર હતી જ નહી, પરંતુ જ્યારે વિ. સં. ૧૮૬૫ માં અમદાવાદમાં સંવેગ પક્ષિય મહાન્ પં. વીર વિજયજ ગણુ અને સ્થાનક માગી સાધુ જેઠમલજીને આપસમેં શાસાર્થ થયા ત્યારે તેમને ધર્મ-સિંહ છ અને લવજના ઇતિહાસથી તેમનું કામ ન ચાલ્યું. એટલે મૂર્તિપૂજા વિરાધમાં લાંકાશાહને પણ યાદ કરવા પડ્યા. અને ત્યારે જ જેઠમલજીએ પાતાના સમક્તિ સારનામે શ્રંથમાં પૃષ્ઠ ૭ મેં લાંકાશાહના વિષયમાં થાેડુંક લખ્યું છે. અસ! સ્થાનકમાગી એાની પાસે લાંકાશાહના વિષયમાં જો પ્રાચિનમાં પ્રાચિન પ્રમાણ કહેવાતું હાય તા એ જેઠમલજીએ લખેલું સમક્તિ સારનું જ પ્રમાણુ છે. અને તેમાં જણાવ્યું છે કે લાંકાશાહ એક સાધારણ ગૃહસ્થ હતા અને લિખાઈનાે ધંધા કરતા હતા. એટલે આજની નવી રાેશનીના કર્મશીલ લેખકાે. જનતા સાચું સમજે કે જાઠું સમજે તેની પરવા કર્યા વિના કૈાઈકને કાેઈ રૂપમાં લાેંકાશાહનું મહત્ત્વ ભર્યું જીવન પ્રકા-શિત કરી દે તાે એ કાર્ય નૈતિકતાથી જરૂર વિરૂદ્ધ કહેવાચ.

સ્થાનકવાસી યુવક લેખકાને સાધારણ વ્યક્તિઓનાં પણ જીવન ચરિત્રા વાંચી કદાચ મનમાં એ ભાવના પેદા થવી સ્વાભાવિક છે કે અમારા ધર્મ સ્થાપક ગુરૂ શ્રીમાન્ લેાંકાશાહનું જીવન આજપથે ત પણ અન્ધેરમાં કેમ? અમારે પણ તેમનું સુંદર જીવનચરિત્ર અનાવનું જોઇએ એવા વિચાર કરી લેાંકાશાહનું જીવનચરિત્ર લખવા તા છેસે પણ તેને સર્વાંગ સુંદર અનાવવાને વાસ્તે તદિષયક સામગ્રીની જરૂર તા પહેજ. સ્થાનક માર્ગી પાસે તે સામગ્રીના સર્વથા અભાવ છે. લેાંકાશાહના જીવન વિષયમાં જો કાઈ આધાર પ્રમાણ મળે છે તે લેાંકાશાહના સમકાલીન તેમના પ્રતિ પક્ષિયાનાં લખેલાં મળે છે. એ પ્રમાણ ચાહે સર્વાંશ સત્ય હાય પણ સ્થાનક માર્ગી સમાજના તે પર વિશ્વાસ નથી.

લોકાશાહના જીવન ઇતિહાસના વિષયમાં લોકાગચ્છીય શ્રી પૂજ્ય યતિવર્ગની પાસે અનેક પટાવલિયા વીગેરે આજ પણ વિદ્યમાન છે. પરંતુ સ્થાનક માર્ગા એમને તે રચિકર નથી. કારણ કે તે પટાવલિયામાં આખાય દિવસ મુહપત્તિ આંધવાના નિર્દેશ નથી. વળી લોકાશાહની માન્યતાથી અને પરમ્પરાગત આચાર વ્યવહારની વિરુદ્ધ ચાલવાથી શ્રીમાન્ ધર્મસિંહજ અને લવજ નામના યતિયાને ગચ્છ ખહાર કર્યાના પણ ઉલ્લેખ એ પટાવલિયામાં અંકિત કરાએલ છે. એ સ્થિતિમાં સ્થાનક માર્ગી સમાજને પાતાના પૂર્વ એની સત્ય સ્થિતિ (નિંદા) ખતાવવાવાળી પટાવલિયા કયાંથી પસંદ હાઈ શકે?

પરંતુ લેંકાશાહની પાટ પરમ્પરા મેળવવાને માટે થોડા ઘણા સંખંધ અને નામાવલી તે પટાવલિયામાંથી લીધા વિના કામ ચાલી શકે નહિ. આથી લેંકાગચ્છની પટાવલિયાને અપ્રામાણિક માનતા હોવા છતાં પણ જ્યાં પાતાનું કામ રાકાઈ જાય છે ત્યાં તેના આધાર લેવા પડે છે. સ્થાનક માર્ગીયાના જે કંઈ પણ ઇતિહાસ છે તે લેંકાગચ્છની પટા-વલિયાને આધારેજ છે. ખરી હિકિકત આ પ્રમાણે હોવા છતાં શ્રી. ગાંધી લેંકાશાહ તેમજ સ્થાનકવાસીઓના ઇતિહાસની પ્રસિદ્ધતા કયા આધારે કહે છે તે પ્રમાણ તેમણે દર્શાવનું જોઈતું હતું. લેંકાશાહના વિષયમાં આજ સુધી જે સાહિત્ય ઉપલગ્ધ છે તે વીગતવાર નીચે મુજબ કોઠામાં વાંચકાના અવલાકનાથે દર્શાવીએ છીએ. તે ઉપરથી સત્ય હિક્કત તરી આવે છે.

| i.              | ત્રંથતું નામ            | કર્તાનું નામ                |     | સ વત        |
|-----------------|-------------------------|-----------------------------|-----|-------------|
| _ <u> </u><br>શ | સિદ્ધાન્ત ચૌપાર્ધ       | પં. મુનિશ્રી લાવણ્ય સમય     | વિ. | સં. ૧૫૪૩    |
|                 | સિદ્ધાન્ત સાર ચૌપાઇ     | <b>ઉપાધ્યાય કમલ સંય</b> મ   | વિ. | સં. ૧૫૪૪    |
|                 | ઉત્સૂત્ર નિવારણ છત્રીસી | મુનિવિકા                    | વિ. | સં. ૧૫૪૪    |
|                 | દયાધર્મ ચૌપાઇ           | લેાંકાંગચ્છીય યતિ ભાતુચંદ્ર | વિ. | સં. ૧૫૭૮    |
| - 1             | તરણ તારણ શ્રાવકા ચાર    | દિ. તારણ સ્વામી             | વિ. | સં. ૧૬ વીંશ |
|                 | · ·                     | દિ. રત્નાનંદી               | વિ. | સં. ૧૬ વીંશ |
|                 | કુમતિ ખ્વંસ ચૌપાઈ       | પં. હીર કલસ                 | વિ. | સં. ૧૬૧૭    |
|                 | લુંપક નિરકરણ ચૌપાઇ      | દિ. સુમતિ ક્રીતિ            | વિ. | સં. ૧૬૨૭    |
| _               | લાંકાશાહ જીવન           | તપાગચ્છીય ક્રાન્તિવિજય      | વિ. | સં. ૧૬૩૬    |
|                 | તપાગચ્છીય પટાવલી        | ઉ. ધર્મ સાગરજી              | વિ. | સં. ૧૬૪૮    |

| ૧૧        | લાંકા. સિલાકા                 | લાંકા • યતિ કેશવજી                  | વિ. સ <b>ં.</b> ૧૭વી <b>ંશ</b>    |
|-----------|-------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------|
| ૧૨        | કડુઆમત પટાવલી                 | સં. શ્રા. કલ્યાણજી                  | વિ. સં. ૧૬૮૪                      |
| 93        | કવિતામય જીવન                  | <b>રૂપચન્દ્ર</b>                    | વિ. સં. ૧૬૯૯                      |
| १४        | સિદ્ધાન્ત ચાપાઈ               | પં. ગુણુ વિતય                       | વિ. સં. ૧૭ <b>વીં શ્ર</b>         |
| ૧૫        | વીર વંશાવલી                   |                                     | વિ. સં. ૧૮૦૬                      |
| 9 8       | સમક્તિ સાર                    | સ્થા. સાધુ જેઠમલજી                  | વિ. સં. ૧૮૬૫                      |
| ৭৩        | શાસ્ત્રાહાર મીમાંસામે         | સ્થા. અ. ને ઉદ્દઘૃતકી               | વિ. સં. ૧૮૮૩                      |
| 94        | અજ્ઞાન તિર્મિર ભારકર          | જૈ. આ. વિજયાન દસ્રિરિ               | વિ. સં. ૧૯૪૩                      |
| ૧૯        | અતિહાસિક નેાંધ                | વાડી. માતીલાલ શાહ                   | વિ. શ <sup>.</sup> . ૧૯૬ <b>૫</b> |
| २०        | શાસ્ત્રાહાર મીર્માસા          | સ્થા. સા. અમેાલખ<br>ઋષિછ            | વિ. સં. ૧૯૭૬                      |
| २१        | જૈન યુગના એક લેખ              | જૈન શ્વે. કાન્કરન્સ પત્ર            | વિત સં. ૧૯૮૨                      |
| २२        | રાજપુતાનેકા ઇતિહાસ            | પં. ગૌરીશંકર એાઝા                   | વિ. સં. ૧૯૮૩                      |
| ર૩        | જૈન પ્રભુ વીર પટાવલી          | સ્થા. સાધુ મણિલાલજી                 | વિ. સં. ૧૯૯૧                      |
| २४        | ધર્મપ્રાણ લેાંકાશાહ           | સ્થા. સાધુ સંતળાલજી                 | વિ. સં. ૧૯૯ <b>૨</b>              |
| રપ        | લેકિશાહકી પટાવલી              | સ્થા. સાધુ નાગેન્દ્રચંદજી<br>દ્વારા |                                   |
| २ ६       | મુંબઈ સમાચારના લેખ            | સ્થા. સાધુ વિનયર્ષિ'જી              | ¥-¥-35                            |
| રહ        | ઉપકેશ ગ <sup>ુ</sup> છ પટાવલી | ઉ૦ સહજસુંદર                         |                                   |
| <u>عر</u> | <sup>ં</sup> આંચલ ગચ્છ પટાવલી | પં. હીરાલાલ હંસરાજ                  |                                   |

આ સિવાય અનેક શ્રંથ પટાવલિયામાં લાંકાશાહના વિષયમાં ઉલ્લેખ મળી શકે છે. જેના આધારથી લાંકાશા-હોના એક પ્રામાણિક ઇતિહાસ પણ તૈયાર થઈ શકે છે. આકી ઉપરાક્ત શ્રંથા પૈકી પ્રાચિન શ્રંથામાંથી પ્રમાણિકપણે સર્વ હિકિકતા દર્શાવાય તાજ સત્ય હિકિકતને લગતા ઇતિ-હાસ તૈયાર થઈ શકે. ડાં. ગાંધીએ માત્ર સંપ્રદાય માહથી સ્થા૦ મુની જેઠમલજી અને તેમના પછીના સ્થાનકવાસી લેખકાના હાથે લખાયેલ ગ્રંથા જ જોયા હાય એમ લાગે છે. તેમના પહેલાંના ગ્રંથા તેઓ શ્રીએ જેયા—વાંચ્યા હાત તેા સ્થાનકવાસી સાધુઓ અને શ્રાવકા સંખંધમાં તદ્દન ખાટાં અથવા ઉલટાં વિધાના કરવાના અપજશના પાટલા અમારા ઉપર ઠાલવત નહિ. ખેર! કંઈ વાંધા નહિ. હજુ તા જૈન સિહાંતા અંગે સ્પષ્ટપણે આગળના પ્રકરણમાં હિકિકત કશીવીશું. તે વાંચી વાંચકાને ખ્યાલ આવશે કે ખાટાં વિધાના કયાં અને કાેણે કર્યાં છે.

વળી ચતિશ્રીને નકલ કરી આપવા ઉપરાંત લાંકાશાહે પાતાના માટે પણ એક નકલ કરી લીધાનું ડાં. ગાંધી જણાવે છે તો મૂળ નકલા (લાંકાશાહના હાથે લખાયેલ સૂત્રા)નાં પાનાં કેટલાં થાય ? એવું માટું કામ તા હજારા પૃષ્ઠામાં પુરૂં થાય. તા આજે ખારીકાઈથી તપાસ કરતાં લાંકાશાહના હસ્તાક્ષરાવાળું એક પણ પૃષ્ઠ ઉપલબ્ધ થતું નથી, એ હાલતમાં આજના ખુદ્ધિવાદના યુગમાં વિધાસ કેવી રીતે પેદા થાય કે લાંકાશાહે સૂત્રાની નકલ કરી હતી ? ચીદમી પંદરમી સદીમાં લખાયેલા અનેક થયો આજે ઉપલબ્ધ છે તા જેણે નવા મત પ્રવર્તાવ્યા તેવા લાંકાશાહના હસ્તા-ક્ષરના થયો યા તા તેનું એકાદ પાનું પણ ન મળે તેનું શું કારણ ?

સ્થા૦ સાધુ જેઠમલજીએ વિ૦ સં૦ ૧૮૬૫ માં સમ-ક્તિસાર નામના ગ્રંથ ખનાવ્યાે તેમાં કયાંય એમ નથી લખ્યું કે લાેંકાશાહે પાતાના માટે સૂત્રાની એક એક નકલ કરી રાખી હતી ? વળી વિં સં ૧૫૭૮માં લાંકાગચ્છીય યતિ ભાનુચંદ્રે દયાધર્મ ચાપાઈ લખી લાંકાશાહનું જીવન વર્ણું છે પરંતુ તેમાં પણ સૂત્રાની એક એક નકલ કરી લીધાનું કંઇ જણાવ્યું નથી. જો એમાં એ હિકિકત હાત તા લાંકાશાહના ૪૦ વર્ષ પછીનું એ પ્રમાણ જરૂર માન્ય કહેવાય.

વળી ભાતુચંદ્ર પછી ૨૫-૩૦ વર્ષો બાદ થયેલા લેાંકા-ગચ્છી યતિ કેશવજી રૂષિકૃત લેાંકાશાહના સિલાેકામાં લેાંકા-શાહને પૈસા કમાવા માટે લહીયાનું કામ કરનાર જણાવ્યા છે પરંતુ સૂત્રાની નકલ કરી લીધાની કંઈપણ વાત તેમાં નથી. તા પછી મી. ગાંધી અને આજના નુતન લેખકા લાેંકાશાહે સૂત્રાની નકલ કરી લીધાની વાત કયાંથી લાવ્યા ?

વળી સ્થા. મુની મણિલાલજી તેા તેમની લખેલ પ્રભુ-વીર પદાવલીના પૃષ્ઠ ૧૬૦ મે લખે છે કે—

"××× તેઓ લહીયા હતા એમ અસંબદ્ધ અનુ-માન આપણે કેમ કરી શકિયે? બીજું કારણ એ કે તેમણે પાતાના ઉપદેશથી લાખા મનુષ્યાને સારંભી અને પરિગ્રહ પ્રવૃત્તિઓની માન્યતા ફેરવી શુદ્ધ દયામય જૈન ધર્મના પ્રકાશ કર્યા, એવું પ્રખલ કાર્ય અને મહાભારત કાર્ય એક લહીયાથી થઈ શકે તે વાત માનવામાં આવે ખરી?"

મુની મણીલાલજીએ પાતાના આદા ધર્મ પ્રવર્તક, ધર્મગુરૂ એક લહીયા જેવા સામાન્ય સ્થિતિવાળા સાબિત થાય એ ઠીક નહિ લાગવાથી ઉપરાક્ત ઉદ્ગારા કાઢ્યા છે. આ ઉપરથી લેાંકાશાહ લહિયા હેાવાના પણ નિષેધ થાય પછી સૂત્રાની નકલ કર્યાની વાત તાે સંભવીત કેમ જ હાેઈ શકે ?

વળી ડાં. ગાંધી લખે છે કે—

" લેકિશાહે જે જે સૂત્રામાં અહિંસા, સંયમ, તપતું ઉત્થાપન નહોતું તેમજ જે સૂત્રા ખનાવટી ન જણાયા એટલે કે જે સૂત્રા જિનાજ્ઞાને અનુસરતા હતા તેજ સાચા છે એમ સાખિત કર્યું અને તેજ સૂત્રા માન્ય કર્યાં છે. ''

સૂત્રની સત્ય અને અસત્યની પરીક્ષા કરી શકે એવી લાંકાશાહની વિદ્વતા અંગે સ્થાનકવાસીઓની પાસે કંઈપણ પ્રમાણુ નથી. જુએા! સંતખાલજ (સ્થા૦ મુનિ સૌલા-ગ્યચંદ્રજ પાતાથી લેખમાળામાં શું લખે છે? લાંકાશાહ પાતાને પુછવાવાળાને કહે છે કેઃ—

"  $\times$   $\times$   $\times$  હું ઉપદેશક નથી, પણ સાધારણ લહીયા છું.  $\times$   $\times$  ! "

× × ×

 $\times$   $\times$   $\times$  અને મારી જેવા ગરીબ વાણીયાની શક્તિ પણ શું ?

" સ્થાન૦ સાધુ સંતખાલજની લેખમાલા જૈન પ્રકાશ ૪–૮–૩૫ પૃષ્ઠ ૪૫૧ "

આ ઉપરથીજ સિદ્ધ થાય છે કે લેાંકાશાહ કાેઈ વિદ્વાન ન હતા કે જેથી અમુક આગમાે સત્ય છે કે અસત્ય છે તે જાણી શકે. તેઓ તાે એક સામાન્ય વ્યક્તિ અને

મધ્યમ સ્થિતિના ગૃહસ્થ હતા. તેમણે કાઈ ગુરૂની પાસે રહી વિનય-લક્તિ-યુક્ત થઈ જ્ઞાનાલ્યાસ કર્યો હોય એવું કૈોઈ પ્રાચિન પુસ્તક–પટાવલી કે ઈતિહાસ દ્વારા સિદ્ધ થતં નથી. વળી શાસ્ત્રોની પરીક્ષા કરે એવી વિદ્વતાવાળા લાંકાશાહ હોત તા તેમના હાથે **લખાયેલ સંસ્કૃત**–પ્રાકૃત ભાષાના ગ્રંથ–કવિતા આજે જરૂર વિદ્યમાન હોત. વળી એક વાત તા સામાન્ય માણસ પણ જાણી શકે છે કે સુત્રાનું સત્ય-પણું સાબિત કરનાર સામાચિક–પૌષધ–પ્રતિક્રમણ–પ્રત્યખ્યાન– દાન અને દેવપૂજાના નિષેધ કરે ખરા ? માટે સૂત્રાને ખાટા **ઠેરાવવાના અપજરા લે**ાંકાશાહ ઉપર ડાં. ગાંધી શું કામ નાખે છે ? લેાંકાશાહે ભલે નવાે મત ચલાવ્યાે પણ આટ-લાંજ સૂત્ર સાચાં છે તે સિવાયનાં સૂત્રા-નિયું કિતચોા-ભાષ્ય-ચૂર્ષિ કે ટીકા ખોટાં છે એવું કયાંય કહ્યું ન હતું. લાેકા-શાહ પછી પણ લેાંકાશાહના અનુયાયીએા નિર્યું ક્તિ–ભાષ્ય– ટીકાદિના આધારે જ બનાવેલ બત્રીસ સુત્રાના ૮૦મા માનતા હતા.

ડાં. ગાંધી જો દ્રષ્ટિરાગ અને મતપક્ષમાં છેલાન થઈ ક્ષેાંકાશાહને સ્ત્રોના સાચા પરીક્ષક અને વિદ્વાન કહેતા હોય તો તો પછી તેરાપંથી લેાકા બીખમજીને માટે પણ એમજ કહે છે તેને પણ તમારે સાચું માનવુંજ જોઈએ. જો આપ તેરાપંથીઓનું કહેવું સત્ય નથી માનતા તા પછી તમારૂં કહેવું અમે કેમ સાચું માનીયે? જેમ તેરા-પંથીઓનું કહેવું નિઃસાર છે તેમ આપનું કહેવું પણ નિઃસાર છે, કેમકે તમે અન્ને એકજ વૃક્ષની છે શાખાઓ

છો. જો તમે લાેકા લાેકાશાહના અનુયાયી તરીકેનું અભિ-માન ધરાવતા હાે તાે લાેકાશાહના મૂળ સિદ્ધાંતા દયા– દાનના તમારે પણ ઉચ્છેદ કરી તેરાપંથી સાથે સહમત થઈ જવું જોઈએ.

વળી મી. ગાંધી સાચાં હતાં તેટલાંજ સૂત્રો લોંકા-શાહે માન્ય કર્યાનું કહે છે જ્યારે સ્થાનકવાસી રૂવિ અમા-લખર્વિજી લખે છે કે ૩૨ સૂત્રો સિવાય બધાં સૂત્રોના વિચ્છેદ થયા હતા એટલે ૩૨ સૂત્રા માન્ય રખાયાં છે. તો પછી ૩૨ સિવાયનાં બીજા સૂત્રાની સત્યાસત્યના સવાલજ કયાં રહ્યો? ત્યારે આ બન્નેમાં સાચું કાે છુ? માટે કહેવું પડેશે કે જે જેને જેમ ફાવ્યું તેમ લખી નાંખ્યું છે. અમા-લખરૂષિની વાત પણ વ્યાજબી કરતી નથી, કારણકે લોંકા-શાહની જન્મની પહેલાંના પણ હસ્તલેખિત સૂત્રા આજે પ્રાપ્ત છે આથી સિદ્ધ થાય છે કે લોંકાશાહે પાતાના માટે અલગ ૩૨ સૂત્રા લખ્યાની વાત બીલ્કુલ ગલત છે.

જૈનાગમ મૂળ તો અર્ધ માગધીમાં અને તે પરની ટીકા સંસ્કૃતમાં છે. લેાંકાશાહ તો એ લાધાની અનલજ્ઞિતાને કારણે એ આગમ સ્ત્રાથી પરાહસુખ હતા. પછી સ્ત્રમાં સત્યા સત્યની પરીક્ષા કરી ૩૨ સ્ત્રો નીર્ણિત કર્યાની વાત સત્ય કેવી રીતે માની શકાય? અને તેથી જ લેાંકાગચ્છી સંપ્રદાય પાછળથી તુરત જ મૂર્તિપૂજાના સ્વીકાર કરી પંચાંગી માનવા લાગ્યા. ૩૨ સ્ત્રોની માન્યતા કેવી રીતે થઈ તે આગળના પ્રકરણમાં જણાવીશું.

## ડાં. ગાંધી લખે છે કે-

" પાતાના મરજ પ્રમાણે ઇ તિહાસ જોડી કાઢીને શુદ્ધિ કરનારને દાયિત અતાવવા તે મહાપાપ છે"

ડાં, ગાંધીના આ કથાનક અનુસાર લેંકાશાહનું જીવન પૃથક્ પૃથક્ રીતે લખી સમાજને શંકાશીલ બનાવવાનું પાપ તા સ્થાનકવાસી લેખકાંએજ વાંચું છે. સંતબાલજીની ધર્મ-પ્રાણુ લેંકાશાહની લેખ માલા, વાડીલાલ માતીલાલે લખેલ એતિહાસિક નોંધ, સ્થા. મુનિ જેઠમલજીએ લખેલ સમક્તિ સાર ગંથ, સ્થા. મુનિ માણલાલજીએ લખેલ પ્રભુવીર પટા-વિલ આ બધામાં લેંકાશાહના જીવન અંગે કથાંય પણ એક સરખું લખાણુ નથી. આથી જ જનતામાં પાકા વિધાસ પેદા થાય છે કે માત્ર સંપ્રદાય માહથી આકર્ષાઇ મૂર્તિ વિરાધક મતના ઉત્પાદકને મિથ્યા ઉપમાઓથી લેખકાએ નવાજ્યા છે અને જનતાને તેમનું ધ્યેય સમજાઇ ગયું છે. એટલે અનેક જૈન અને જૈનેતર વિદ્રાનાએ મૂર્તિપૂજા અવશ્ય જરૂરી હોવાની ઉદ્દેશાયણાએ કરી છે. જુઓ નીચના વિદ્રાના શું કહે છે?

યુરાપના મહાન્ ક્રાન્તિકાર ડાં. સાેક્રેટિજે (શુકરાતે) કહ્યું છે કેઃ—

" મૂર્તિપૂજા છુડાનેસે લાગાકી અજ્ઞાનતા ઘટેગી નહિ પર ઉલ્ટી બઢતી જાયગી યા તા મિશ્રવાસિયાકી લાંતિ મૂર્તિ-પૂજા છાડ મગર વ ખીલાડાકી પૂજા કરેગા યા નાસ્તિક હાેકર કુછળી નહીં કરેગા."

ઇતિહાસ મર્માત્ર અંગ્રેજ મહિલા સ્ટીવન્સન કહે છે

કે " હિંન્દ મેં ઇસ્લામ સંસ્કૃતિકા આગમન હાનેકે બાદ મૂર્તિ વિરોધ કે આન્દોલન પ્રારમ્ભ હુએ."

દિ. વિદ્વાન નાથુરામ પ્રેમી કહે છે કે–લાંકાશાહ પર કિસ ધર્મકા પ્રભાવ પડાથા ? મેરા ખ્યાલ હૈકિ ઇસ્લામ (સુરલીમ) ધર્મકાહી પ્રભાવથા.

ઐતિહાસિક-મમંદ્રા પ્રકાષ્ડ વિદ્વાન શ્રીમાન્ રાખલદાસ વન્જીએ પોતાના એ અભિપ્રાય પ્રગટ કર્યો છે કે-આજથી ૨૫૦૦ વર્ષે પૂર્વે જૈન ધર્મમાં મૂર્તિપૂજા હતી. શ્રીમાન્ કેશવલાલ હર્ષદરાય ધ્રુવ-ભારતીય પુરાતત્ત્વન્ને જાહેર કર્યું છે કે-કલિંગ કે શિલાલેખસે સ્પષ્ટ હા જાતા હૈકિ આજસે ૨૩૦૦-૨૫૦૦ વર્ષ પૂર્વે પણ જૈનોમાં મૂર્તિપૂજા આમ-તૌરસે પ્રચલીત થી.

કૌટિલ્ય અર્થશાસ્ત્રના 3-૧૮ નાે કાનુન એ ખતલાવે છે કે સામ્રાટ ચંદ્રગુપ્તના રાજ્યમાં દેવમંદિરાની વિરૂદ્ધ જો કાેઈ જેમ તેમ બાલે તે મહાન્ દંડને પાત્ર ગણાતાે. આવા અનેક અભિપ્રાયા ઉપરથી સાબિત થાય છે કે વિદ્વાના મૂર્તિ પૂજાને કદાપી વ્યર્થ કહેજ નહિ.

## ડાં. ગાંધી લખે છે કે—

" લોંકાશાહે કે તેમના સ્થાનકવાસી અનુષાયીઓએ સૂત્રોના પાઠમાં કાંઇ પણ ફેરફાર કર્યો નથી. પરંતુ મૂળ સ્ત્રાની નિર્યું કિતઓ, ભાષ્યો, ચૂણીંઓ વીગેરે બનાવી તેની અંદર સૂતિપૂજાની વાતો, પાઠે ધુસાડી દીધેલા એવા પાઠવાળી નિર્યું ક્તિઓ વગેરે લેોંકાશાહે અને તેમના અનુષાયી સ્થાનકવાસીઓએ માન્ય કરેલ નથી. એટલે કે મૂળમાં નહિ તેવું નવું જિનાતા વિરૂદ્ધનું ધુસાડવાનું કામ તો મૂર્તિના પક્ષકારોએ જ કરેલ છે."

कैन तरीके काणभाता हैटलाइ वर्णनी एत्पत्ति लग-વાન જિનેશ્વર દેવાની પ્રતિમાજના લાપવાને અંગે જ થયેલી હોવાથી તેઓને ટીકા, નિર્ધાક્ત વિગેરેના પાંઠે માનવા પાલવે જ નહિ અને તેથીજ જગતમાં જેમ એક જુઠાથી **અચવા માટે અનેક જુઠાં બાલવાની કરજ પ**ઢે છે. તેમ આ મૂર્તિ વિરાધક મતવાળાને લગવાન જિનેશ્વર દેવની પ્રતિમાને ઉઠાવવા જતાં નિર્સુક્તિ આદિ અને ટીકા આદિ શાસ્ત્રા કે જેઓને આધારે પાતેજ ગુજરાતીમાં સુત્રોના અર્થા વિગેરે લીધા છે તે નિયું ક્રિત આદિ અને ટીકા આદિને માન્ય નહિ રાખવાની કરજ આવી પડી છે. આ મતવાળાએ નિયું ક્રિતએ માન્ય કરે તા-શ્રી આવશ્યક નિયું ક્રિતમાં આવતા ભગવાન મલ્લીનાથજીની મૂર્તિવાળું મંદિર. ભગવાન વજસ્વામીજીએ શાસન પ્રભાવનાને અંગે ફૂલાે અને તેથી થયેલા ચૈત્ય પૂજા દ્વારાએ શાસનના મહિમા–ગૃહસ્થાને સંસાર પાતળા કરવામાં યુષ્પાદિકે કરાતી ભગવાન જિનેશ-રાેની દ્રવ્ય પૂજાનું સાધનપણું–સર્વલાેકમાં રહેલા અરિહંત ચૈત્ય (પ્રતિમા)નું વંદનીય, પૂજનીયપણું વીગેરે ઘણી હુકિ-કતા એકલી આવશ્ચક નિર્યુક્તિથીજ માનવી પડે. તેમજ દશવૈકાલિક નિયું ક્તિમાં આવતા ભગવાન્ શય્ય ભવસૂરિજીને ત્રિલાકનાથ તીર્થ કર લગવાનની મૂર્તિનાં દર્શનથી થયેલી ધર્મ પ્રાપ્તિ, શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની નિર્યું ક્તિમાં શ્રી જિને-શ્વર મહારાજના ચૈત્યાદિના મહાત્સવ વખતે કરાતી અધ મુક્તિ વિગેરે તથા શ્રી આચારાંગ નિર્યું ક્તિની અંદર અષ્ટા-પદ વિગેરે તીર્થોની વંદનીયતા તથા આરાધ્યતા અને સૂય-ડાંગ નિર્શકિતમાં આદ્ર કુમારને ભગવાન યુગાદિ દેવની પ્રતિ-

માના દર્શનથી થયેલા ધર્મ છાધ એ વિગેર અધિકારા જિને-શ્વરદેવની પ્રતિમાની સત્તા-દશ<sup>c</sup>નીયતા અને પૂજ્યનીયતાની સાબિતી કરનારા છે. તે મૂર્તિ વિરોધક મતવાળાઓને માનવા પડે. તેમ છતાં પણ તે મતને અનુસરનારાને તે વૃત્તિ આદિતું આલંબન લીધા સિવાય છુટકાજ નથી. કારણુકે મૂર્તિવિરાધક વગે<sup>°</sup> દશવૈકાલિક આદિ સૂત્રોના અ**થ**ે કરતી વખતે નિયું કિત ઉપર રચવામાં આવેલું ભાષ્ય અને તે ભાષ્ય કે નિર્શકત ઉપર રચવામાં આવેલી ચૂર્ણ કે તે એક, બે કે ત્રણમાંથી કાઈને પણ અનુસરી કરવામાં આવેલી ્ટીકાને આધારેજ અર્થ કરેલા છે. કાેઇપણ સૂત્રના કાેઇ પણ અર્થ એકલા વ્યાકરણ માત્રથી તેઓ કરી શકે તેમ નથી, કેમકે તે સૂત્ર અધ્યયન વિગેરેના ઉદ્દેશ, निहेंश अने निर्णंभ विशेरे द्वारानी तेमक ते તે સૂત્રામાં આવતા તે તે શખ્દોના નય, નિક્ષેપાના विचार साथे ते ते सूत्रोने धरवाना प्रसंगा तथा ते ते સૂત્રોને કરનારા કે તેમાં આવતા પુરૂષોના ઈતિ વૃત્તો તેઓને નિર્યું ક્તિ આદિ સિવાય મળી શકે તેમજ નથી. વળી અમે તો મૂળ સૂત્રમાં કહેલીજ હકિકતને માનીયે છીયે અને સૂત્રો-32 જ છે એમ કહેનારા તેઓને તા પ્રતિમાથી જ દ્વેષ હાવાથી પ્રતિમા સિવાયની ખીજી કેટલીક હકિકતા સૂત્રમાં નહિ આવતી છતાંચ માન્ય કરે છે. બુએા અંગ ઉપાંગ વિગેરેની રચના સાધુઓના આચાર વિચારને જ અનુસરીને થયેલી છે અને તેથીજ શ્રમણાપાસક કે જેઓ સાધુપણાની સ્થિતિમાં નથી તેઓના આચાર વિચારતું નિયમન પૂર્વે જણાવેલાં સૂત્રો ઉપરથી થઇ શકશેજ નહિ, કેમકે કાઇ પણ

સૂત્રમાં શ્રાવકે નવકાર ગણ્યો, પાણી ગળ્યું, લાકડાં અને છાણાં શાેધ્યાં, ચૂલાે પૂંજયાે, ધાન્ય અને શાક વિગેરેની અપેક્ષાએ વિવેક કર્યો એ વિગેરે મૂર્તિ વિરાધકને પણ માન્ય એવી શ્રમણાણાસક (શ્રાવક)ની હકિકતાનું વિધાન તેમણે માનેલા અગર માન્ય નહિ કરેલા પણ સૂત્રોમાંથી કાઢી શકાય તેમ નથી. આ સર્વ હકીકતને વિચારનારા મનુષ્ય રહેજે સમજી શકશે કે લગવાન જિનેશ્વર દેવાની પ્રતિમા. ચૈત્યાે અને તેમની પૂજા આરાધના વિગેરે સંબંધી જે શ્રાવકની કરણી છે તેને સૂત્રોમાંથી દેખવાની કે દેખાડવાની આશા રાખવી અને તે હાય તાજ પ્રમાણિક માનવું એ કેવળ ખુદ્ધિ રહિતપણાને જ આભારી છે, એમ કહી શકાય. ડાં. ગાંધીએ મહાન પુરૂષાે ઉપર જિનાજ્ઞા વિરૂદ્ધ ઘુસા**ડી** દેવાના આક્ષેપ મૂક્યા પહેલાં જરા વીચારવું એઈએ કે નિર્યું ક્તિ આદિના રચનાર પુરૂષેા અત્યારના નવા મત ઉત્પાદક કરતાં તા કંઈક વધારે ખુદ્ધિશાલી હતા. આજના મૂર્તિપૂજા વિરાધક પંથના ઉત્પાદક અને ચૌદ પૂર્વના મહાન જ્ઞાતા અને અનેક રીતે શાસન પ્રભાવક નિયું ક્લિ આદિના રચના-રાંઓની સરખામણી કરવી એ તાં મેરૂ અને સરસવની સરખામણી જેવી સ્થિતિ છે. શ્રી આવશ્યક નિયું ક્તિકાર ભદ્ર આહું સ્વામીજી, વિશેષ આવશ્યક ભાષ્યકાર ભગવાન ઉમા-સ્વાતિ વાચક વિગેરે મહા પુરૂષાે આગળ આજના નવા મત ઉત્પાદકા શું હિસાબમાં ? આવા ધુરંધર શક્તિશાળી પુરૂષાના વચનને માન્ય ન રાખતાં ખાટા વિભ્રમમાં નાખી ધર્મને નામે સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર, અત્યારના નવા મત ઉત્પાદકના વચનને અનુસરનારા ખરેખર દીશા ચૂકી રહ્યા છે. અને શાસ્ત્ર વચનાને ઉલ્લંઘી ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણાનું મહાન પાપ વહારી રહ્યા છે.

વળી તેમના મતને અનુસરનારાઓના વિચ્છેદજ ન શાય એમ ધારી તેઓએ પીસ્તાલીસ આગમ પૈકી પ્રતિ-માના અધિકારને દર્શાવતા આગમાને ઉડાવી દર્છ અત્રીસ આગમજ માન્ય રાખ્યાં. પણ તેમનાં માનેલાં સુત્રોથી પણ ભગવાન જિનેશ્વરદેવની શાશ્વતી અને અશાશ્વતી ઉભય પ્રકારની મૂર્તિ અને તેનાં મંદિરા સાબિત ન થઇ શકે તેમ તા નથીજ. પણ એવી ખારીક ખુદ્ધિમાં ઉતર્યા સિવાય ડાૅ. ગાંધી કહે છે કે " મૂળમાં નહિ તેવું નવું જિનાજ્ઞા વિરૂ-હુનું ઘુસાડવાનું કામ (મૂર્તિપૂજા) મૂર્તિના પક્ષકારાએજ કરેલ છે. પણ ખુદ આચાંરાગ સૂત્રના બીજા શ્રુતસ્કંધના વસતિના અધિકારમાંજ શ્રદ્ધાવાળા શ્રાવકાેએ કરેલાં દેવકુલોની હકિકતના વિચાર કર્યો હોત તા સ્પષ્ટપણે માલમ પડત કૈ જીવાજીવાદિકના તત્ત્વોને જાણનારા અને સારી શ્રદ્ધાવાળા શ્રાવકા સ્થાન સ્થાન ઉપર દહેરીઓ કરાવતા હતા એમ આ ( આચાંરાગ ૩૦૩–૩૦૯) સૂત્રો ઉપરથી ચાકખે ચાકખું સમજ શકાય છે. પછી નવું ઘુસાડ્યું છે કે મૂળ સૂત્રમાં પણ છે તેની ડાંકટર સાહેબને ખાત્રી થાત. પણ સંપ્રદાય માહનાં ચશ્માં હાય ત્યાં સુધી વસ્તુ વસ્તુપણ સમજાય નહિ. હૅ. ગાંધી કહે છે કે-

" સ્ત્રોમાં કક્ત એકજ શબ્દ છે કે જેના ઉપર**થી મૂર્તિપક્ષે** જખરા ગાટાળા ઉત્પન્ન કર્યો છે. એ શબ્દ છે=**चेइगं**=ચત્ય. આ ચૈત્યશબ્દના ઘણા અર્થ થાય છે જેમકે–વ્યંતરાયન, બાગ, ચિત્તા ઉપરનું સ્મારક, સાધુ ત્રાન, ગતિવિશેષ, વૃક્ષવિશેષ અનાવવું વગેરે. અને જુદા જુદા અંગસૂત્રામાં આ ચૈત્ય શબ્દ જુદા જુદા અર્થમાં વપરાયેલ છે તેના પાઠ સહિત અગાઉ ઘણી વખત બતાવાઇ ગયું છે."

ડાંકટર સાહેએ પ્રથમ તો એમ કહ્યું કે મૂળ સૂત્રોમાં કયાંય પ્રતિમા કે મંદિર અંગે કંઈ છે જ નહિ. અને હવે એમ કહે છે કે તે અંગેના चत्य શબ્દ છે તે ગાટાળા કરનાર છે. છટકી જવાને માટે મી. ગાંધી તે શબ્દને ગાટા-ળાવાળા કહી તેના અર્થ વિચિત્ર અતાવે છે પણ જુઓ-ચૈત્ય શબ્દના સત્ય (ખરા) અર્થ શા છે?

તીથ કર ગણધર તથાં સવ જ્ઞના દર્શનમાં જે જે આજ્ઞા રસિક શાસન પ્રેમી ધુરંધર આચાર્યા થયા, તે દરેકાએ ચૈત્ય શબ્દના અર્થ મૂર્તિ કે દેરાસર વીગેરે કરેલ છે, કલિકાલ સર્વજ્ઞ ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે અનેકાથ સંગ્રહમાં આ પ્રમાણે અર્થ કરેલ છે. चैत्यं जिना तत् विंवं चैत्यो जिन-समातरः। ચૈત્ય એટલે જિનમંદિર, જિન પ્રતિમા અને જિન રાજની સભાનું ચાતરાઅંધ વૃક્ષ આ સિવાય ચૈત્ય શખ્દના ળીએ અર્થ કાઇ એન સિહાંતમાં નથી તેમજ અમરકાષ આદિ બીજા અનેક કાેષ ગ્રંથા છે, તે દરેકમાં ઉપર મુજબજ અર્થ કરેલ છે, બીજો અર્થ થાયજ નહિ, બાકી પરમેશ્વરની મૂર્તિના ઉત્થાપક લાકા ચૈત્યના બીજા અર્થા (જ્ઞાન કે મુનિ) કરવાનાં બહુ ફાંફાં મારે છે, પણ તે અર્થ દુનિયાભરના કાઇ શાસ્ત્રથી થઇ શકતા નથી. ખાકી જેને પાતાની મરજી મુજબજ વાત માન્ય રાખવી છે એને માટે આ અધાં **૦હાનાં છે. નહિતર સુત્રાે પણ ખત્રીસજ કેમ માને** ? ખત્રીસ સુત્રોને માન્ય રાખવાનું કહેનાર નંદિસત્ર તા માને છે અને નંદિસૂત્રના મૂલ પાઠમાં મહાનિશીથ સૂત્ર અને મહાકલ્પ

સૂત્ર આદિનાં નામ છે. જે એ સૂત્રા અપ્રમાણિક હોત તો નં દિસ્ત્રતમાં તેનાં નામ કેમ દર્શાવત ? વળી ભગવતી સ્ત્રમાં સાફ કહ્યું છે કે નિર્યું કિત માનવી જોઇએ. જે નથી માનતા તે સ્ત્રના અર્થના શત્રુ છે. આ બાબતમાં સંદેહ હોય તો ભગવતી સ્ત્રના પાઠ નીચે મુજબ છે.

निज्जुति मन्तव्या सुतत्थो खलु पढमो बीओ निज्जुत्ति मिस्सओ भणीओ तइओय निर्विसेसो एस विहीहोइ अणुओगो॥

આ પાઠમાં સાફ લખ્યું છે કે પ્રથમ સૂત્રાર્થનું કથન કરવું, ફેર નિર્યું કિત સાથ બીજી વાર અર્થ કરવે અને ત્રીજી વાર નિર્વિશેષ અર્થાત્ પૂરા અર્થ કરવા. આથી ખ્યાલ કરવા જોઇએ કે આ પાઠમાં નિર્યું કિત માનવાનું સ્પષ્ટપણે સિદ્ધ થાય છે. છતાંય મૂર્તિ પ્રત્યેના દ્રેષથી તે ખાડું ઘુસાડી દીધાને ગ્હાને નિર્યું કિત આદિને ખાટાં કહે તેને શાસ્ત્ર પ્રમાણથી બીજાં શું પ્રમાણ આપી શકાય? અરે તેવાઓ બત્રીસ સૂત્રામાંની પણ ઘણી હિકિત માનતા નથી અને કેટલીક બત્રીસ સૂત્રા ખહારની હિકિકત માનતા નથી અને કેટલીક બત્રીસ સૂત્રા ખહારની હિકિકત માને છે આવાઓની માન્યતા સૂત્રાનુસારી કહેવાય કે સ્વચ્છં દાનુસારી કહેવાય ? જુઓ તેઓ બત્રીસ સૂત્રાના અંદરની શી શી વાતા નથી માનતા તેમાંની થાડી બાબતા ઉતારીયે તે નીચે મુજબ—

(૧) શ્રી ભગવતી સૃત્રે જ ધાયારણાદિ મુનિયે શાશ્વતી અશા-શ્વતી જિનપ્રતિમાને વાંદી છે તે. (૨) શ્રી જ્ઞાતાસુત્રના સોલમા અખ્યયને દ્રીપદી સતીએ જિન પ્રતિમાને પૂજી છે તે. (૩) શ્રી ઠાણાંગ સૃત્રે ચાથા તથા દશમા ઠાણે સ્થાપના (મૂર્તિ) સત્ય (માનવાજોગ) કહેલ છે તે. (૪) પ્રશ્ન વ્યાકરણ સૃત્રના સંવર દ્વારમાં જિન પ્રતિમાનું વૈયાવચ્ચ મુનિયે કરતું તે બહુ નિર્જરાનું કારણ છે. (૫) એજ સૃત્રના પંચમ સંવર દ્વારમાં સાધુના ૧૪ ઉપગરણ કહ્યા છે તે પ્રમાણે તેઓ નથી રાખતા તે. ६ સમવાયાંગમાં નિયું ક્તિએ। કહેલી છે ( निज्जतिओ संख्खेज्जाओं ) तेने नथी भानता ते (७) अभवतीमां छे है निर्धं कित વિગેરે ન માને તે પ્રત્યનિક કહેવાય તેને તેઓ નથી માનતા (૮) ઉવવાઇ સુત્રમાં અંખડ પરિવ્રાજકના શિષ્યોએ પ્રભુ પ્રતિમા પૂજી છે તે પણ તેઓ નથી માનતા (૯) શ્રી જીવાભિત્રમે વિજયદેવે પરમાતમાની પ્રતિમાને પૂજેલી છે તે (૧૦) રાયપરસેણીમાં સૂર્યાભદેવે જિનેશ્વરદેવની મૂર્ત્તિને વિસ્તારથી પૂછ છે તે (૧૧) ભગવતી, આચારાંગ, દશવૈકાલિક સત્રે સાધુને દાંડા રાખવાનું કહેલ છે તે પણ સ્થાનકવાસી સાધુઓ રાખતા નથી. (૧૬) ઉત્તરાષ્યયને પડિલેહણુવિધિ કહેલ છે તે પ્રમાણે તેએા કરતા નથી. (૧૩) સૂત્રમાં ચતુર્વિધ સંધને ધર્મકરણી કરવાના મકાનને ઉપાશ્રય વિગેર કહેલ છે તેનું તેઓએ મનકલ્પિત થાનક એવું નામ જોડી દીધું. (૧૪) શ્રી નિસીયસ્ત્રના પાંચમા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે કૈ પ્રમાણ વગરતું રજોહરણ (એાધો) ન રાખવા અને તેઓ મતિ ક્રલ્પનાએ રાખે છે તે. આવી ઘણી વાતા ભત્રીસ સૂત્રના અંદરની પણ સ્થાનકવાસીએ માનતા નથી. વળી પ્રતિમા પૂજનને ઉડાડી દેવા માટે એ લોકા કહે છે કે અમે ખત્રીસ સૂત્ર મૂળજ માનીયે છીએ, છતાં ખત્રીસ સ્ત્રના મૂળમાં નથી એવી અનેક બાબતા (માત્ર મૂર્ત્તિ: પૂજા સિવાય) બીજા સિદ્ધાંતાની તથા ટીકાનિયુંક્તિ ચૂર્ણ વિગેરે-માંથી લઇને માને છે. માત્ર મૂર્તિ પૂજાથી જ તેમને દ્વેષ છે, એટલે નીચેની હકિકતા માનતા હાવા છતાં પણ બત્રીસ જ સૂત્રા માનવાનું કહેનાર ખાટા કહેવાય. હવે ખત્રીસ સૂત્રના મૂલમાં નથી એવી કહિ ક્રુઈ ખાખતા તેઓ માને છે.

(૧) ચાવીસ ભગવાનના માખાપનાં નામા (૨) વીશ વિહરમાન ભગવાનનાં નામા (૩) ચાવીશ તીર્થ કરાના ગણધરા (૪) ખાર ચક્ર-વર્તિની સ્થિતિ ( આયુષ્ય ) (૫) ખાર ચક્રવર્તી ઓની અવગાહના (૬) નવ વાસુદેવ ખલદેવની સ્થિતિ (૭) નવ વાસુદેવ ખલદેવની અવ-ગાહના (૮) નવ પ્રતિ વાસુદેવની સ્થિતિને અવગાહના (૯) સગર ચક્રવર્તિના સાંક હજાર પુત્રા (૧૦) ભગીરથ ગંગા નદી લાવ્યા તે

(૧૧) બાહુબલ વર્ષ દિવસ કાઉસગ્ગ રહ્યા. (૧૨) હસ્તિપાલ રાજ્યે મહાવીરને ચરમ ચામાસાની વિન તિ કરી તે (૧૨) પ્રભુની જન્મરાશિ ઉપર ભરમગ્રહ એ હજાર વર્ષની સ્થિતિએ એકા તે (૧૪) મહાવીરના નિર્વાણથી દીવાળી ચાલી ( ચાલુ થઈ) છે તે. (૧૫) ચાવીસે તીર્ય'-કરના આંતરા (૧૬) નવ નારદાના નામ (૧૭) શ્રી પાર્શ્વ પ્રભુની સ્ત્રીનું નામ પ્રભાવતી (૧૮) પ્રભુને રેવતી શ્રાવિકાએ કાળાપાક વહારાવ્યા (૧૯) અગીઆર રૂદ્ર (૨૦) ખધક મુનીની ખાલ ઉતારી તે (૨૧) અરણિક્રમુનિના અધિકાર (૨૨) ખંધક્રસ્રિના (૪૯૯) શિષ્ય ધાણીમાં પીલાયા (૨૩) અષાઢા ભૂતિના અધિકાર (૨૪) સુદર્શ નશેઠ અને અભયા રાણીના અધિકાર (૨૫) આઠ દિવસના પર્યું થણું કરવાં તે (૨૬) કપટથી ચેલણા રાણીને શ્રેણિક રાજા પરણ્યા તે (૨૭) છપ્પન કાંડિ યાદવ (૨૮) દ્વારિકામાં સાઠ ક્રાેડ ઘરા (૨૯) દ્વારકાની ખઢાર ખહેાંતેર ક્રાેડ ધર (૩૦) ચોવીસ તીર્થ કરાના મુનિઓની સંખ્યા (૩૧) વીશ વિહર-માન ભગવાનાના ગણધરા (૩૨) ચાવીસ ભગવાનાની સાખ્વીએાની સંખ્યા (૩૩) ચાવીસ તીર્થ કરાના શ્રાવકાની સંખ્યા (૩૪) ચાવીસ તીર્ય કરાની શ્રાવિકાઓની સંખ્યા (૩૫) પાંડવાએ જીગારમાં દ્રીપદીને હારી (૩૬) કંતાજીના પુત્ર કર્ણ (૩૭) જરાસંઘની પુત્રી જીવયશા (૩૮) સીતા સતીએ ધીજ કર્યું તે (૩૯) લક્ષ્મણજીની માનું નામ સુમિત્રા (૪૦) પવનજય તથા અજના સતિના પુત્ર હનુમાનનું ચરિત્ર (૪૧) રાવણની નગરી લંકા સોનાની હતી તે (૪૨) રાવણની સ્ત્રીનું નામ મ' દાદરી (૪૩) રાવણના પુત્રનું નામ ઇન્દ્રજીત (૪૪) રાવણના ખતેવી ખરદૂષણ (૪૫) રાવણની બેનનું નામ સુરપનખા (૪૬) રાવણના ભાઇ કુંભકર્ણ ને ખિલિષણ (૪૭) સીતા સતીને રાવણ હરી ગયા તે (૪૮) જ અકુમારને દાયજામાં નવાશું ક્રાડ સાનૈયા આવ્યા તે (૪૯) પ્રભવ પાંચસે "ચોર સાથે આવ્યા તે (૫૦) જ ખુકુમારે આઠ કથા કહી તે (૫૧) એક ભવમાં અઢાર નાતરાં થયાં તે (૫૨) જંમુની આઠ સ્ત્રીએ આઠ કયા કહી તે (૫૩) જં ખુરવામીના માળાપનાં નામા (૫૪) જ અકુમારનું પૂર્વ ભવમાં ભવદેવનામ અને સ્ત્રીનું નાગીલા નામ

(૫૫) અભયકુમારનું ચરિત્ર (૫૬) જંબુકુમારની આઠ સ્ત્રીએાનાં નામ (૫७) ક્યવન્ના શાહનું ચરિત્ર (૫૮) શાલિભદ્રે પૂર્વ ભવમાં ક્ષીરનું દાન દીધું તે (૫૯) દીવાલીના દીવસે મહાવીરે ઉત્તરાષ્યયન ૩૬ કહ્યા તે (૬૦) વસુદેવજી પૂર્વ ભવમાં ન દિષેણ હતા તેણે સાધુની વૈયાવચ્ચ કરી હતી તે. (૬૬) વસુદેવની હર૦૦૦૧ સ્ત્રીઓ હતી તે (૬૨) હરિકેશી મુનિના પૂર્વ લવ (૬૩) ભરત મહારાજાને દેવે સાધુના વેશ આપ્યા તે (ક૪) પાંચમા આરામાં સા સા વર્ષે છ મહીનાનું આયુષ્ય (૬૫) પાંચમા આરાની શરૂઆતમાં ૧૨૦૧ વર્ષનું આયુષ્ય (૬૬) ભારતચક્રીએ આરિસા ભૂવનમાં અનિત્ય ભાવના ભાવી તે (૬૭) શ્રી રૂપલદેવે પારણામાં ૧૦૮ ધડા શેરડી રસ વહાર્યો તે. (૬૮) મરૂદેવીએ કપેલ્લ પેટી દીઠી તે (૬૯) મરૂદેવી માતાને રાતાં આંખે પડલ આવ્યાં તે (७०) શ્રી આદિના**ય**ને શ્રેયાંસકુમારના પૂર્વભવ (૭૧) **ભરતે** પૂર્વ ભવમાં ૫૦૦ મુનિયાને આહાર લાવી દીધા તે (૭૨) બાહુ ખલિએ પૂર્વ ભવે પાંચશા મુનીઓની વૈયાવચ્ચ કરી તે. (૭૩) રૂપભદેવ ભગવાને પર્વ ભવે અલદોને અંતરાય કર્યો તેથી વરસ દિવસ આહાર વિના वियर्था ते (७४) प्रमम्त कुमारने वैरसुर हिर गये। ते (७५) इं अ-કર્જા તથા ઇંદ્રજીત મોક્ષે ગયા તે (७६) રહનેમિયે પચાશે અ'તે ઉરી ત્યજ તે (૭૭) પાંચમા આરાતે છેડે છ જીવણીયા અધ્યયત રહેશે તે (૭૮) ચંદ્રગુર્યત રાજાતે સોલ સ્વપ્ત આવ્યાં તે. (૭૯) પંચમ आराने छेडे हुप्प सहसूरि थशे ते. (८०) विजय शेंह अने विजया રાણીનું ચરિત્ર (૮૧) રાઈ – દેવસી – ૫૫મી – ચૌમાસી અને સ'વન ત્સરીએ પાંચે પ્રતિક્રમણના વિધિ (૮૨) ધન્નાજીએ સાથે આઠે સ્ત્રીએા છંડીતે (૮૩) સંચારા (અનશન) ની જગ્યાએ શાલિભદ્રની માતાજી ગયા તે (૮૪) શાલિભદ્રની ખત્રીસ સ્ત્રીઓ (૮૫) દેવલાકનાં ખાસદ પ્રતર (૮૬) જ છુરવામિ-ગૌતમસ્વામી તથા સુધર્મા-સ્વામીના આયુષ્યનું માન (૮૭) ખાર ચક્રી, નવ વાસુદેવ, નવ ખલદેવ तथा नव अतिवासुदेव अया अया अलुना वारे हे व्यृतरे यथा ते (८८) સ્રાતે નરકાના પાથડાનું અંતર, અવગાહના તથા સ્થિતિ (૮૯) શ્રી

પુષ્ણિયા શ્રાવકના અધિકાર (૯૦) ગૌતમાદિ ગણધરાના પરિવાર (૯૧) અફાવીસ લબ્ધિઓના નામ તથા ગુણ (૯૨) અસજ્ઝાયનું કાલમાન વોગેરે (૯૩) જ ખુસ્વામી પછી દશ ખાલ વિચ્છેદ ગયા તે (૯૪) રયુલિભદ્રજી વેશ્યાના ધરે રહ્યા તે (૯૫) સિંહ ગુફાવાસી સાધુ નેપાલ દેશથી રત્નકંખલ લાવ્યા તે (૯૬) પાંચમા આરાતે છેડે કૃલ્યુ સાધ્વી, નાગિલશ્રાવકને સત્ય શ્રી શ્રાવિકા થશે તે (૯૭) બાહુ ખલજ મહાત્માને ષ્ત્રાહ્મી સુંદરીએ પ્રતિબાષ્યા (વીરામારાગજથકી ઉતરા) તે. (૯૮) ભરતચક્રીને ત્યાં દરરાજ દશલાખ મણ મીદું જોઇતું હતું તે (૯૯) સનત્કુમાર ચક્રીનું રૂપ જોવા દેવા આવ્યા તે (૧૦૦) શ્રી ન દિષેણનું ચરિત્ર (૧૦૧) ભરત ખાહુખલનું યુદ્ધ (૧૦૨) મરૂદેવી માતા હાથી ઉપર એઠે જ માેક્ષે ગયાં તે (૧૦૩) ધ્યાહ્મી સુંદરી કુંવારી રહી તે (૧૦૪) અનંત ચાવીસીઓ બાલા છા તે (૧૦૫) ચાલપટાનું માહું શાવે છે તે (૧૦૬) પાત્રાં લાલશ્વેત શ્યામ રંગના રંગા છા તે (૧૦૭) પખ્ખા ૧૨ ચામાસી ૨૦) અને સંવત્સરી પ્રતિક્રમણે ૪૦ લાગરસના કાઉ-સગ્મ કરા છા તે (૧૦૮) શ્રાવક શ્રાવિકાને વ્રત દેવાના વિધિ (૧૦૯) ચેલાચેલીને દીક્ષા દેવાના વિધિ (૧૧૦) પાયહ લેવા તથા પારવાના વિધિ (૧૧૧) સામાયિક લેવા તથા પારવાના વિધિ (૧૧૨) સમકિતના સડસઠ ભાલ (૧૧૩) ચૌદરાજલાેકતું પ્રમાણ (૧૧૪) બીજી નર્ક થી એકેક રાજની વૃદ્ધિ (૧૧૫) શ્રાવકના એકવીસ ગુણ (૧૧૬) કાઉસગ્યના એાગણીસ દાષ (૧૧૭) સામાયિકના ખત્રીસ દોષ (૧૧૮) અરિઢ તના ખાર ગુણ (૧૧૯) મ્માચાર્ય'ના છત્રીસ ગુણ (૧૨૦) ઉપાધ્યાયના પચવીશ ગુણ (૧૨૧) ભગવાનની વાણીના પાંત્રીસ ગુણ (૧૨૨) ગૌતમ ગણધર દેવશાર્માને પ્રતિભાધવા ગયા (૧૨૩) શ્રી જૈન રામાયણના અધિકાર (૧૨૪) સ્ટ્રા પુરાહિતના પૂર્વ ભવના અધિકાર (૧૨૫) જીવના ૫૬૩ બેદની ગતાગતિ (૧૨૬) એક્સો અડતાલીસ સત્તા પ્રકૃતિ (૧૨૭) એક્સો વીસ બધ પ્રકૃતિ (૧૨૮) એકસા વીસ ઉદય પ્રકૃતિ અધિકાર (૧૨૯, દશ પ્રાણ તથા દશ ગુણ કાણા દાર (૧૩૦) સાલ સતીઓનાં નામ (૧૩૧) ખલભદ્રજીએ

વનમાં મગને પ્રતિબાષ્યા તે (૧૩૨) શ્રી ઢંઢણ મુનિના અધિકાર (૧૩૩) મેતારજ મુનીનું વૃતાંત (૧૩૪) ધત્રા સારથવાહે મુનિને ધૃતનું દાન દીધું તે (૧૩૫) શ્રી પાર્ધ પ્રભુના દશ ભવ (૧૩૬) શ્રી પ્રાર્ધનાથે નામ ઉગાર્યો તે (૧૩૭) શ્રી પાર્શ્વ પ્રભુને કમઠે ઉપસર્ગ કર્યા તે (૧૩૮) શ્રીનેમિનાથ અને રાજેમતિના નવ ભવ (૧૩૯) રાજેમતી સતીના બાપનું નામ ઉપ્રસેન (૧૪૦) શ્રી મેધરથ રાજાએ પારેવા ખચાવ્યા તે (૧૪૧) સુભૂમચક્રી સાતમા ખંડ સાધવા ગયા તે (૧૪૨) સગર ચક્રવર્તીના અધિકાર (૧૪૩) ધ્યક્ષદત્ત ચક્રીની કથા (૧૪૪) દીવાલીના દિવસે અઢાર દેશના રાજાઓએ પાેષહ કરેલ તે (૧૪૫) નિમરાજા, મદનરેખા, અને યુગ બાહુનું ચરિત્ર તે (૧૪૬) કરકંડુ પ્રત્યેક **છુદ્ધ તે પદ્માવતી દેવીના** પુત્ર (૧૪૭) શ્રી ત્રિસલા દેવી ચેડા મહારાજાની બ્હેન તે (૧૪૮) શ્રી પ્રસન્તચંદ્ર રાજિષ તેા અધિકાર (૧૪૯) શ્રી મહાવીર દેવના સઘલા તપ (૧૫૦) શ્રી વીર પરમાતમાના જમાલિ ભાંગુજ તથા જમાઈ છે તે (૧૫૧) શ્રેહ્યુક ચાર કાર્ય કરે તા નરકે ન જાય તે (૧૫૨) અલ-યકુમારે ચેલણાદેવીના મહેલ ખાલ્યા તે (૧૫૩) ચેડા રાજાની સાતે પુત્રી સતી છે તે (૧૫૪) શ્રી મહાવીરને પુરર્ણ શેઠે વહારાવ્યું તે (૧૫૫) શ્રી મહાવીર દેવે પગની આંગલી વતી મેરૂ કંપાવ્યા તે (૧૫૬) શ્ર મહાવીર સાથે ગૌતમ ગણુધરે વાદ કર્યો તે (૧૫૭) શ્રી વીર પ્રભુએ ચંડ કેશશાભાને પ્રતિખાષ્યા તે (૧૫૮) ચંદનાએ વીર પ્રભુતે છ મહીનાનું પારણું કરાવ્યું તે (૧૫૯) શ્રી વીરતે સંગમે ઉપસર્ગ કર્યા તે (૧૬૦) શ્રીમતિ ચંદના દધિવાહન રાજ્યની પુત્રી તે (૧૬૧) શ્રી મહાવીર પ્રભુના સતાવીસ ભવ (૧૬૨) ચંદનળાલા ધન્નારોઠના ધેર રહી તે (૧૬૩) જ છુ સ્વામિ સાથે પર૭, જણની દીક્ષા વીગેરે અતેક બાળતો બત્રીસ સ્ત્રામાં નથી છતાં (બત્રીસ સિવાયની) સ્થાન-ક્રવાસીએા માને છે. સાચાં હતાં એટલાં જ સત્ર માન્ય કર્યાં એમ કહેનાર હા. ગાંધીએ વિચારલું જોઈએ કે તેમના સંપ્રદાયની દ્રષ્ટિએ અસસ્ય એવા સૂત્રો–નિર્યુક્તિએા આદિની ઉપરાક્ત હુકાકત ક્રેમ માના છા ?

નિયું કિત આદિમાં નવું જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધનું ઘુસાડી દેવાનું ડૉ. ગાંધી કહે છે તેટલા માત્રથી તે ખાટી ઠરતી નથી. માત્ર મૂર્તિપૂજાના દેષથી જ તેઓએ અને તેમના માન્ય પંથને અનુસરનારાઓની એ વાગ્જલ છે. માત્ર મૂર્તિ સિવાય નિયું કિત આદિની હિકિકતને કણુલ રાખનારાઓનું કહેવું કેટલું સત્ય છે તે વાંચકાને આપાઆપ સમજાઇ જાય તેવું છે. મૂર્તિપૂજા અર્વાચન છે એમ તો તેઓ કાઈ રીતે સાબિત કરી શકે તેમ નથી. તેમનાજ પંથના લેખકા મૂર્તિપૂજાને અર્વાચન (નવી) ઠેરાવવાને એકબીજાથી લિન્ન લિન્ન રીતે લખવાથી તેમનું કપાલ કલ્પિતપણું આપાઆપ સિદ્ધ થઈ જાય છે જાઓ તે માટે તેમના લેખકા કેવી રીતે પકડાઈ જાય છે જુઓ તે માટે તેમના લેખકા કેવી રીતે પકડાઈ જાય છે?

- (૧) આજથી પચાસ સાએઠ વર્ષો પૂર્વે સ્થાનકવાસી સમાજની માન્યતા એવી હતી કે ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણ પછી ૧૦૦૦ વર્ષ સુધી એટલે દેવિફિંગણ ક્ષમા- ક્ષમણે શાસ્ત્રો પુસ્તકારઢ કર્યાં ત્યાં સુધી શુદ્ધાચારી પૂર્વધર આચાર્ય થયા, ત્યારખાદ શિથિલાચારી આચાર્યોએ પાતાના સ્વાર્થ માટે મૂર્તિઓની સ્થાપના કરી મૂર્તિપૂજા ચલાવી.
- (ર) સ્થાનકવાસી સાધુ હર્ષ ચન્દ્રજીએ પાતાની " શ્રીમફ રાજચંદ્ર વિચાર નિરિક્ષણ " નામના પુસ્તકમાં પૃષ્ઠ ૨૨ મેં પં. બેચરદાસ રચિત " જેન સાહિત્યમાં વિકાર થવાથી હાનિ " નામે પુસ્તકના આધારે લખ્યું છે કે ભગવાન મહાવીર પછી ૮૨૨ વર્ષે જેન મૃતિ એાની સ્થાપના થઈ. તે સમય પહેલાં જેનોમાં મૂર્તિપૂજા ન હતી.

મૂર્તિ°પૂજા

- (3) શ્રીમાન્ વાડીલાલ માતીલાલ શાહ અમદાવાદ-વાળાએ પોતાની " એતિહાસિક નેંદ્ર " નામના પુસ્તકમાં પૃષ્ઠ ૧૮ મેં લખ્યું છે કે આચાર્ય વજસ્વામીના શિષ્ય આચાર્ય વજસેનસૂરિના સમયમાં પાંચ–સાત એમ બાર વર્ષના દુકાલ પડ્યો તે સમયે શિથિલાચારી આચાર્યોએ મૂર્તિ પૂજા પ્રચલિત કરી. એ સમય મહાવીર સ્વામી પછી છઠ્ઠી શતાબ્દીના હતા.
- (૪) સ્થાનકવાસી મુનિ સૌભાગ્યચન્દ્રજી (સંતખા-લજ)એ "જૈન પ્રકાશ " પેપરમાં ધમંપ્રાણ લેંકાશાહની લેખમાલા લખતી વખતે અતલાવ્યું છે કે સમાટ અશા-કના સમયમાં જૈનમૂર્તિઓ પ્રચલિત થઈ. સમાટ અશા-કના સમયમાં જૈનમૂર્તિઓ પ્રચલિત થઈ. સમાટ અશા-કના સમય મહાવીર પ્રભુની ખાદ ત્રીજી શતાવ્હીના છે. પાછળથી ખીજી શતાવ્હીની માન્યતા સ્વીકારી અને ત્યાર-આદ ખડલીવાલા શિલાલેખથી ભગવાન મહાવીર પછી ૮૪ મેં વર્ષે મૂર્તિપૂજ શરૂ થઈ એમ માનવા લાગ્યા.
- (૫) રથાનકવાસી મુનિ મિણલાલજીએ પાતાની "જૈન ધર્મના પ્રાચિન સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ અને પ્રમુ વીર પદ્દા-વલ્લી" નામે પુસ્તકના પૃષ્ટ ૧૦૯ તથા ૧૩૧ માં એવા પ્રકારના ઉલ્લેખ કર્યો છે કે "મૂર્તિપૂજાની શરૂઆત જૈનામાં શ્રી વીર નિર્વાણના બીજા સૈકાના અન્તમાં થઇ હાય એમ કેટલાક પ્રમાણા પરથી સમજ શકાય છે. × × × સુવિ-હિત આચાર્યોએ શ્રી જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમાનું આલંખન ખતાવ્યું તેનું જે પરિણામ મેલવવા આચાર્યોએ ધાર્યું હતું તે પરિણામ કેટલેક અંશે આવ્યું પણ ખરૂં અર્થાત્ શ્રી જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમાની રથાપના અને તેની પ્રવૃત્તિથી

ઘણા જૈના જૈનેતર થતા અટકયા, અને તેમ કરવામાં એ આચાર્યોએ જૈન સમાજ પર મહાન્ ઉપકાર કર્યો છે એમ કરવામાં જરાએ અતિશ્રયાકિત નથી!"

અહિયાં નિર્પક્ષ મુમુદ્ધાઓએ વિચાર કરવા જોઈ એ કે ભગવાન મહાવીર સ્વામી પછી ૯૮૦ વર્ષે **દે**વઢુગણ્<mark>ય</mark>િ ક્ષમાક્ષમણજીએ જૈન સૂત્રોને પુસ્તકારૂઢ કર્યાં, ત્યાં સુધી તા સુવિહિત આચાર્યા હાવાના સ્વીકાર થઈ જાય છે, કારણુકે તે સૂત્રો શ્વેતામ્બર સમુદાયના ત્રણે ફીરકાને માન્ય છે અર્થાત્ તે સૂત્રો પર આજ પણ શાસન ચાલી રહ્યું છે. તે સમયની પછી શિથિલાચાર અને મૂર્તિઓ પ્રચલિત હોવાનું સ્થાનકવાસી સમાજ સ્વીકાર કરે છે. જ્યારે સ્થા૦ સાધુ હર્ષ ચન્દ્રજી તેનાથીયે ૧૫૮ વર્ષ પહેલાં એટલે મહાવીર નિર્વાણ બાદ ૮૨૨ વર્ષે શિથિલાચાર અને મૂર્તિનું અસ્તિત્વ કહે છે, અને વાડીલાલ માતીલાલ તા તેથીએ ૪૦૦ વર્ષ આગળ વધી મહાવીર નિર્વાણ ખાદ ६०० વર્ષે શિથિલા-ચારી આચાર્યો દ્વારા મૂર્તિઓની સ્થાપનાનાં સ્વપ્ન દેખી રહ્યા છે પણ એ લખવા સમયે તેઓશ્રી પાતાના પૂર્વ જોની ક્રલ્યનાને બીલ્કુલ ભૂલી જાય છે કે ભગવાન મહાવીર સ્વામી પછી ૬૦૦ વર્ષોમાં શિથિલાચાર સમજાય તાે ૩૨ સૃત્ર પણ શિથિલાચારીએાએ લખેલાં સમજવાં જોઇએ. કારણકે સૂત્રો તાે મહાવીર નિર્વાણુ ખાદ ૯૮૦ વર્ષે એટલે શ્રી વાડીલા-લના અભિપાય મુજબ શિથિલાચાર અને મૂર્તિ પૂજા પ્રવત્યાં પછી ૪૦૦ વર્ષે લખાયાં છે.

અહિંયાં પૌર્વાત્ય એવં પાશ્ચાત્ય વિદ્રાનાની શાધ-ખાળે પ્રાચિનતાનાં એટલાં બધાં સાધન ઉપસ્થીત કરી દીધાં

છે કે અમારા સ્થાનકવાસી મુનિયાને પાતાના પૂર્વજોની માન્યતાઓમાં પરિવર્તન કરવાં પડ્યાં છે અને સાથે સાથે પાતાનાજ મત પણ પ્રગટ કરવા પડ્યો છે કે-"જૈન મૂર્તિ યાની સ્થાપના ભગવાન મહાવીર બાદ બીજી શતા-ળ્દીમાં સુવિહિત આચાર્યોએ કરી છે." પરંતુ તેમાં એક પ્રક્ષ ઉત્પન્ન થાય છે કે તેઓશ્રીએ (સ્થા. મુનિ મણિ-લાલજીએ) તે કયા આધારે લખ્યું છે કે જૈનામાં મૂર્તિની માન્યતા મહાવીર નિર્વાણ અાદ બીજી શતાબ્દીથી શરૂ थंड, अने सुविद्धित आयार्थीओ ते प्रवृत्तिथी कैन समाक પર મહાન ઉપકાર કર્યો ઇત્યાદિ. આપે તે અંગે નથી કૈાઈ પ્રમાણ અતાવ્યું અગર નથી તે વાત કાેઇ પ્રાચિન શ્રંથ અગર શિલાલેખમાં મળતી, જે મહારાજ ખારવેલના શિલાલેખ યા હસ્તિગુફાની પ્રાચિન મૃતિ<sup>દ</sup>યો, મથુરાના કંકાલી ટીલાેની પ્રાચિન જૈન મૃતિ યાેના શિલાલેખા, અમે-રીકાના સિદ્ધચક્ર યંત્ર, આસ્ટ્રેલિયાની મહાવીર મૃતિ મંગા-લિયા પ્રાન્તનાં જૈન મંદિરનાં ધ્વ'શ વિશેષાદિ પ્રાચિનઇતિ-હાસ સાધના પરજ કલ્પના કરી હાય તા તેમના અભ્યાસ અપર્યાપ્ત છે. કારણકે પૂર્વોક્ત પ્રમાણાથી તો લગવાન મહાવીર પૂર્વે પણ જૈન સમાજમાં મૂર્તિ પૂજા પ્રચલિત હાેવાનું સિદ્ધ થાય છે. અને એ પ્રમાણે માનનારને કાેઇ જાતની આપત્તિ નથી, કેમકે મહાવીર નિર્વાણ ખાદ ખીજી શતાખ્દીમાં સુવિહિતા-ચાર્ચીના સમયમાં મૂર્તિ પૂજાના પ્રચારના સ્વીકાર સ્થા. મુનીને હાથે જ થઈ ચુકચો છે અને વધુમાં વિદ્વાનાની શાધખાલના પરિણામે પ્રત્યક્ષ તે વસ્તુઓની પ્રાપ્તિના લીધે સાબીત થાય છે, વળી ખીજી શતાબ્દીના આચાર્યોના અનાવ્યાં આગમ

પ્રમાણ છે તો તેમની ચલાવેલી મૂર્તિ પૂજાની પણ પ્રમાણિક માન્યતા સ્વયં સિદ્ધ થાય છે. મૂર્તિ વિના કાઈનું કામ નહિ ચાલે. ચાહે ગમે તે રૂપે માના પણ મૂર્તિ તો દરેકે માની છે. ખેર! પબ્લિકમાં આજ નહિ તો કાલ પણ મૂર્તિ પૂજા માન્યા વિના છુટકારા નથી. જેમ હાલના સ્થાનકવાસીઓ તેમના પૂર્વ જોની અપેક્ષાએ તે માન્યતામાં થાડા આગળ વધ્યા (એટલે પ્રથમ મહાવીર નિર્વાણ બાદ ૧૦૦૦ વર્ષે મૂર્તિ હાવાનું માન્યું તેથી આગળ વધીને મહાવીર નિર્વાણ બાદ ૬૦૦ વર્ષે માન્યું અને તેથી યે આગળ વધીને મહાવીર બાદ બીજી શતાબ્દીનું માન્યું) તે રીતે તેઓની પાછળ હોવા વાળા તેમના કરતાં પણ માન્યતામાં થાડા આગળ વધસે. કારણ કે આજે શાધખાળ એટલી બધી આગળ વધી રહી છે કે વસ્તુની પ્રાચિનતા પ્રત્યક્ષ રીતે બધું દર્શાવસે અને હાલે દર્શાવી રહી છે.

આજે જૈન તરીકે કહેવાતા પણ મૂર્તિ પૂજાને નિરર્થંક માનનારાઓની એ માન્યતા સજ્જડ રઢ થઈ ગઈ છે કે અમે ૩૨ સૂત્રા માનીયે છીયે પરંતુ જયારે ૩૨ સૂત્રાના વિવરણમાં તેમની માન્યતાની વિરુદ્ધમાં ઉલ્લેખ ખતાવાય છે ત્યારે તેઓ એમ કહે છે કે અમે મૂલ સૂત્રો સિવાય ટીકાઓ વીગેરે માનતા નથી, ફેર મૂળ સૂત્રોમાં એવા પાઠ ખતાવાય છે ત્યારે તેના અર્થ વિપરીત કરે છે અગર તા મૂળ સૂત્રના શખ્દમાં ફેરફાર કરી દીધેલા જણાય છે, જયારે તેમને મૂર્તિ-પૂજા વિષય સિવાય બીજી કેટલીક અગાઉ જણાવેલી હિક-કતા માટે ટીકાઓ વીગેરેની આવશ્યકતા જરૂરી માનવી પડી છે ત્યારે વળી તેઓ એક નવી યુક્તિ ઉપસ્થીત કરીને કહે

છે કે મૂળ સૂત્રોની સાથ મળતી આવતી ટીકાઓનેજ અમે **લે**ાકમાનીયે છીએ. એટલે એના એ અર્થ શાય છે કે જે ટીકામાં મૃતિ પૂજાના ઉલ્લેખ ન હોય તે ટીકાને અમે માનીયે. છીયે. આ ઉપરથી નિષ્પક્ષપાતપણે જોનારને, જરૂર સમજાઈ ં જાય છે કે આમાં સત્ય શું છે? તેમ છતાં પણ સંસારમાં. ज्ञाननी ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ થવાને પરિણામે થાડા ઘણા પણ પ્રભાવ સ્થાનકવાસીઓ ઉપર પણ પડયો છે. જેમાં સહુથી પહેલો નંબર સ્થાનક માગી સમાજના ધુરધર વિદ્વાન શતા-विधानी મુનિશ્રી રત્નચન્દ્રજીના છે કે જેઓએ અર્ધમાગધી કાૈશ બનાવવામાં નિર્ધુ ક્તિ-ટીકાદિ ઘણા ગ્રંથાના અધાર લીધા છે તથા સ્થા. મુનિશ્રી મણિલાલજએ 'પ્રભુવીર પટ્ટા-વલિ ' નામની પુસ્તક રચનામાં ૩૨ સત્રો સિવાય ખીજા ેકેઈ ગ્રંથાના આધાર લીધા છે. તથા સ્થા. પુજ્ય શ્રીજવા-હરલાલજી મહારાજે તેરાપંથીઓના ખંડનમાં 'સહ્નમ્મંડન' નામે ગ્રંથ બનાયાે છે જેમાં નિર્યુ ક્તિ-ટીકા-ચૂર્ણિ-ભાષ્ય-દીપિકા વીગેરેનાં અવતરણા વિશાળ પ્રમાણમાં આપ્યાં છે અને તેઓ શ્રીએ પાતાના પૂર્વ જેની સંકી ર્યાતાને તીલાંજલી આપી મૂલ ૩૨ સૂત્રોમાં મળતી હોય કે ચાહે ૩૨ સૂત્રોમાં જે વાતની ગાંધ પણ ન હોય તે ટીકાઓના પણ સ્વીકાર કરેલાે છે. જો તે અવતરણાના ઉતારા કરીયે તાે એક ખાસા ચન્થ તૈયાર થઈ જાય પરંતુ વાંચક મહાશયના અવલાકનાર્**ં** તે 'સદ્ધમ'માંડન' નામે ચંથનાં માત્ર પૃષ્ઠ નંખર લખું છું કે એક ગ્રંથ લખવામાં એટલા સ્થાન પર નિર્ધે કિત ટીકા ચૂર્ણિ ભાષ્યાદિનાં પ્રમાણ આપ્યાં છે. તે પૃષ્ઠ સંખ્યા ૫, ય, દ, દ, ૨૮, ૪૨, ૪૬, ૪૮, ૫૦, ૫૫, ૬૪, ૬૫, ૬૬,

\$\,\text{c}\$, \(\text{c}\)3, \(\epsilon\)3, \(\epsilon\)3, \(\epsilon\)3, \(\epsilon\)4, \(\epsilon\)3, \(\epsilon\)4, \(\epsi

આ સિવાય 'સહ્ધમ'મંડન ' ગ્રંથના પૃષ્ઠ ૩૬૮, ઉપર ેતા શ્રીમાન પૂજ્યજએ તેરાપ'થીઓને અહુ જેરથી દબાયા ે એ અને ફરમાવે છે કે—

"ઇસ ચૂર્ણિકી આધી બાત કેા માનના એાર આધી બાત કેા નહિ માનના એ દુરાગ્રહ સિવાય એાર કચ્છ નહી હૈ."

આ ઉપરથી પૂજ્યશ્રી જવાહરલાલજી ચૂર્ણિની વાતને સર્વાંશે માનવાનું કહે છે. ડૉ. ગાંધીએ પૂજ્યજીની આ ઉદ્દેશષણાના વિચાર કર્યા હાત તા નિર્યુક્તિ આદિમાં સૂત્ર વિરૂદ્ધ ઘુષાડવાનું કહી પૂર્વાચાર્યા ઉપર કલ ક ચડાવ્યાનું દ્યાર પાપ ન વ્હેારત.

નિર્યું કિત ટીકા વિના તેરાપંથીઓનાં પણ કામ ચાલતાં નથી. તેરાપંથીઓના પૂજ્ય જીતમલજી સ્વામિએ ' ભ્રમવિ- ધ્વંસન' નામે ગ્રંથ લખ્યા છે તેમાં પણ તેઓએ નિર્યું કિત —ટીકા—ચૂર્ણિ—ભાષ્યાદિનાં કેઇ સ્થાના પર પ્રમાણ દીધાં છે. આ પ્રકરણથી વાંચકાને અવશ્ય સમજાઈ ગયું છે કે

कैनागमानी प्रमाखिकतामां हेा एख् प्रहारने। संहें नथी तो पख् कें मूर्ति निं मानवाना हारखे मत्त्रधारीयाने हेवा हैवा प्रहारना मिथ्या प्रयत्न हरवा पड्या छे तो पख् ते द्वाहेने पाताने छ सिद्धिनी प्राप्ति थर्छ नथी. कने आभरे प्रमाखिक आगमानी सामे शिर अहावबुं पड्युं छे. कैनागमानी प्रमाखिकता हेवी रीते छे? आगमसूत्रो—नियुं कि शिहाहिना अनावनार हथा धुरंधर पुरुषे। छे? मूर्ति विरोधहाना खाथमां उर क आगम हेवी रीते आव्यां? तेओओ सूत्रामां हेरहार हेवी रीते हथें ते अधुं देवे हर्शावाशे.

ઘરે તથા પ્રવાસમાં દર્શન કરવામાં ઉપયોગી તથા પ્રભાવના કરવા લાયક શુદ્ધ ચાંદીના સિદ્ધચક્રજી

પ્લાસ્ટીકની હબી સાથે ૧-૪-૦ સાનાના ગીલેટવાળા ચાંદીના સિદ્ધચક્રજી ૧-૮-૦ ચાંદીના આંગી-મુગઢ વીગેરે બનાવનાર

લુહાર વલ્લભદાસ કરસનદાસ પાલીતાણા (સૌરાષ્ટ્ર)

### પ્રકરણ ૩ જુ.

#### જૈનાગમા

તીર્થ કર, કેવલજ્ઞાની, મનઃ પર્યવજ્ઞાની, અવધિજ્ઞાની અને પૂર્વધરાના આ વિરહ કાળમાં કાઇ પણ વસ્તુના નિર્ણય કરવાનું સાધન હાય તા જૈનાગામ-જૈનશાસ્ત્ર છે. શાસ્ત્રો પણ પ્રારંભમાં જેટલાં હતાં તેટલાં આજે વિદ્યમાન નથી. તા પણ જેટલાં શાસ્ત્રા આજે બાકી રહ્યાં છે તેટલાં પણ જૈન સમાજ માટે બહુ લાભદાયી છે.

જૈનાગમામાં મૂળ તો ખાર અંગ (દ્રાદશાંગી) છે. (૧) આચારાંગ (૨) સ્ત્રકૃતાંગ (૩) સ્થાનાયાંગ (૪) સમ-વાયાંગ (૫) વિવાહ પ્રજ્ઞપ્તિ (६) જ્ઞાતાંગ (૭) ઉપાસક દશાંગ (૮) અંતગઢ દશાંગ (૯) અનુતરાવવાઇ (૧૦) પ્રશ્ન વ્યાક-રહ્યુ (૧૧) વિપાકસ્ત્ર (૧૨) દ્રષ્ટિવાદ એ ખાર અંગ છે. આ ખાર અંગામાં આખાયે સંસારના ધાર્મિક તથા વ્યવહારિક જ્ઞાનના સમાવેશ થઇ જાય છે. ભગવાન મહાવીરની પછી ૧૦૦૦ વર્ષોમાં તો ખારમું અંગ દ્રષ્ટિવાદ સર્વથા વિચ્છેદ ગયું હતું, અને અગીઆર અંગ બાકી રહ્યાં હતાં. તે પહ્યુ પ્રારંભમાં જે સ્થિતિમાં હતાં તે સ્થિતિમાં આજે નથી.

પ્રારંભમાં જે અંગના શ્લોકાની સંખ્યા જેટલી હતી તેટલી સંખ્યા ભગવાન મહાવીરના પછી ૯૮૦ વર્ષે આચાર્ય દેવર્દ્ધિ ગણીના સમયમાં પણ ન રહી હતી. દ્રષ્ટિવાદ સિવાય અગીઆરે અંગમાં આવેલા શ્લોકાની કુલ્લ સંખ્યા ૧૮૮૨૪૦૫૪૭૬૩૭૮૯૦૦૦ પ્રારંભમાં હતી. તે દેવર્દ્ધિ ગણીના સમયમાં પુસ્તકા રૂઢ સમયે માત્ર ૩૫૪૨૦ શ્લોકાની જ સંખ્યા રહેવા પામી હતી.

તે સમયે પુસ્તકારઢ થયેલ આગમાં આજસુધી વિદ્ય-માન છે. પુસ્તકા રૂઢ થયા પછી સ્ખલના થવા પામી નથી. તેનું કારણ એ છે કે જૈન ધર્માવલમ્ખિયાની મજબુત માન્યતા એ છે કે અંગસ્ત્રો સ્વયંતીથે કરોએ ક્રમાવેલ અને ગ્રણધરાએ ગ્રંથિત કરેલાં છે. તેમાં જે કાઈ અક્ષર માત્ર પણ ન્યુનાધિક કરે તેને અનંત સંસાર પરિભ્રમણ કરલું પડે. એટલે જે રૂપમાં ક્ષમાક્ષમણ્જો લેખની અદ્ધ કર્યાં તે જ રૂપમાં અન્યુનાધિકપણે આજદિન સુધી ચાલી રહ્યાં છે.

ભગવાન મહાવીર પછી અને શ્રી દેવધિંગણિ ક્ષમા-ક્ષમણ્ પૂર્વે થઇ ગયેલા કંઈ સ્થવિરાએ ઉપાંગસૂત્રા તથા કાલિક–ઉત્કાલિક શાસોની રચનાઓ કરી હતી સર્વને શ્રી ક્ષમાક્ષમણ્એ પાતાના નેતૃત્વમાં લેખની અદ્ધ કરાવી દીધાં હતાં, અને તે સર્વે આગમાના ઉલ્લેખ તેઓશ્રીએ સ્વરચિત ન દિસ્ત્રમાં કરેલા છે. એ રીતે તે સમયે સર્વ આગમાની સંખ્યા ૮૪ નિશ્ચિત હતી. ત્યારબાદ કેટલાક શાસન સ્તંભ ધર્મરક્ષક આચાર્યોએ સાધારણ જ્ઞાનવાલા મુમુક્ષુઓને સમજવામાં સ્હેલાં પડે તે માટે આગમામાં અતાવેલા શુઢ

રહસ્યોના સ્ફ્રાટ કરવાના ઉદ્દેશથી તે આગમા પર નિયું ક્તિ, ટીકા. ચૂર્ણિ, ભાષ્ય અને વૃત્યાદિની રચના કરી સૂર્ય જેવા પ્રકાશ ફેલાવ્યા. એ આચાર્યામાં ખાસ વિશેષતા એ હતી કે જુદા જુદા આચાર્યાએ જુદા જુદા સમયમાં આગમા પર વીવરણની રચનાં કરી છે પરંતુ તે સવે આચાર્યોએ આગમની વાતનીજ પુષ્ટિ કરી છે. કાેઇએ તર્કનું સમાધાન કર્યું છે તેા પણ આગમાને અનુકુલ રહી કર્યું છે. કદાચ વિવરણ કરતાં કાેઈ ને સમજમાં ન આવી તાે તેને " કેવલી ગમ્ય " કહી છાડી દીધી છે. પણ તેઓએ કદાપી એવું કહેવાનું સાહસ નથી કર્યું કે આગમા અથવા વિવરણાની અમુક વાત જ અમારે માન્ય છે, કારણ કે તેઓ ભવ-ભ્રમણના વજપાયથી હંમેશાં ભચભીત રહેતા હતા. તે જૈનાચાર્યાએ અનેક વિષયાે ઉપર પર્યાપ્ત સંખ્યામાં બ્રંથાની રચના કરી છે તે રચનાકાર્ય પણ પાતાની મતીથી નહિ પરંતુ જૈનાગમાના આધારે કરી છે. જો તે આચાર્યાએ એ પવિત્ર કાર્યને માટે પ્રયત્ન ન કર્યો હોત તો આજે જૈન દર્શનના મુખ્ય સિદ્ધાંતા સ્યાદ્રાદ–કમેવાદ–આત્મવાદ–પરમાણ-વાદાદિને સમજવાને માટે અન્ય કાઈ પણ સાધન હોત નહિ. વળી જૈન સાધુઓની દીક્ષા-વડીદીક્ષા-વાચના-આહેા-ચના તથા શ્રાવકાના સામાચિક-પૌષધપ્રતિક્રમણ આદિ ક્રિયાએાની વિધિથી પણ જૈન સમાજ વંચિત રહી ન જાય તે માટે તે પરાપકારી આચાર્યા વિધિ વિધાનાદિના પણ અનેક ગ્રંથાની રચના કરી ગયા છે. કારણ કે શ્રી ક્ષમાં ક્ષમણજીના સમયમાં જે આગમ મુનીઓને કંઠસ્ય હતાં તે લખવાની પહેલી આવશ્યકતા હાેઇ પ્રચલિત ક્રિયાઓના

વર્ણનને સ્થાન દઈ શકાયું ન હતું. વળી તે ધર્માચાર્યોએ ન્યાય–વ્યાકરણ તર્ક—છન્દ-અલંકાર–જરોતિષાદિ સાહિત્યના ગ્રંથા પણ બનાવ્યા હતા. આજે જૈનસમાજની સંખ્યા એછી હોવા છતાં પણ સર્વ સમાજમાં જૈનાનાં આસન ઉંચાં છે તે ફક્ત પૂર્વાચાર્યોના નિર્માણ કરેલા સાહિત્યનું જ પરિણામ છે. એ રીતે જૈન સાહિત્ય સમુદ્ર જેટલું હતું જેમાં આજે ફક્ત એક બુંદ બરાબર આકી રહ્યું છે. વચ્ચેના સમયમાં કેઈ જ્ઞાન ભંડારોને અનાર્ય લાકાએ જ્યાં ત્યાં નષ્ટ કર્યા, યવનાએ જૈનશાઓને ભફિએામાં આળી નાખી ગરમ પાણી કરી તે પાણીથી સ્નાન કર્યાં. ઘણા દિવસા સુધી ધર્માં ધ યવનાએ ભારતીય સાહિત્યની હાળીયાં સળગાવી ઉત્તમાત્તમ સાહિત્યને નષ્ટબ્રષ્ટ કર્યાં. તેમાંથી યત્કિચિત ખચેલા સાહિત્ય માટે પણ જૈનસમાજ આજે પાતાનું સૌભાગ્ય સમજે છે.

પૂર્વોકત દુ: ખદ અને વિકટ પરિસ્થીતિના પાર કરી જે સાહિત્ય અચ્યું છે તેની જૈન-જૈનેતર-પૌર્વાત્ય અને પાશ્ચાત્ય વિદ્વાન લાક મુકત કંઠે ભૂરિ ભૂરિ પ્રશંસા કરી રહ્યા છે. એ સ્થિતિમાં આજે મહાવીરના અનુયાયી કહેવાતા કેટલાક સમુદાય તે સાહિત્યામાં પણ અનેક પ્રકારની ઝુટિયાનાં સ્વપ્ન સેવી રહ્યો છે, તે કેટલી દુ: ખ અને ખેદની વાત છે. તે લાક કયારે ય વળી એમ કહે છે કે અમે આટલાં જ સૂત્ર માનીયે છીયે, બાકીનાં નહિ. વળી કયારેક કહે છે કે અમે મૂળસૂત્ર માનીયે છીયે પરંતુ નિર્યું કત-ટીકા આદિ નથી માનતા. તે લાકોને તા નિર્યું કત અને ટીકા એક બચ્ચાના ખેલ લાગે છે હવે આપણે એ પણ વિચારીએ

કે આગમ અને આગમાનું વિવરણ કયા કયા સમયમાં ખન્યું તથા તેનાથી શાશનને શું શું હાની લાભ થયા ? (૧) અરિહંતદેવે આગમને અર્થ રૂપમાં ફરમાવ્યું (૨) તે અર્થને ગણધરાએ સ્ત્રરૂપમાં સંકલિત કર્યું (૩) તે સ્ત્રરૂપ વીર નિર્વાણથી બીજી શતાળદીમાં ચતુર્દેશ પૂર્વ ધર આચાર્ય ભદ્રભાહું સ્તરિએ એ નિર્યું કિતની રચના કરી (૪) ગણધર દેવાએ સંકલિત કરેલા સ્ત્રરો પર વિક્રમની ત્રીજી શતાબિદમાં આચાર્ય ગંધહ સ્તિસ્ત્રરિએ વિસ્તૃત ટીકા રચી સ્ત્રોમાં રહેલા ગુઢ રહસ્યોને સુગમ્ય બનાવ્યાં. શ્રી ગંધ હસ્તિ આચાર્યની ટીકા આ સમયે વિદ્યમાન નથી પરંતુ શીલાંગાચાર્ય પેતાની ટીકામાં ફરમાવ્યું છે કે—

" शास्त्र परीक्षा विवरणमतिबहु, गहनं च गंघ हस्तिकृतं तस्मात् सुखबोधार्थं, गह्णाम्यह मझसा सारं॥ ३॥ श्री आचारांगसूत्र ५७८-३

ગંધહરતી આચાર્યના સમય વીરાબ્દની સાતમી સદીના મનાય છે. અને તે સમયે દશપૂર્વધર વિદ્યમાન પણ હતા. આગમાની ટીકા કરવાનું કામ કાઈ સામાન્ય માણસનું ન હોય. એ મહાન્ કાર્યમાં મહાન્ ધુરંધર અને અગાધ સાનવાળાઓની આવશ્યકતા હતી. ગંધહરતી આચાર્ય બાદ ૩૦૦ વર્ષે થઈ ગયેલા દેવાધિંગણી ક્ષમા ક્ષમણે નન્દીસૂત્રની રચના કરી તે માન્ય રખાય છે તા પછી ગન્ધહરિત આચાર્યની ટીકા તા તેનાથી ૩૦૦ વર્ષે પહેલાંની હાઈ અધિક પ્રમાણિક મનાય.

- (૫) આચાર્ય ગન્ધહસ્તીસૂરીની ટીકા પણ કાલકમથી સાધુઓને કઠીન પડવા લાગી ત્યારે વિગ્ સંગ્ ૯૩૩ માં શ્રી શીલાંગાચાર્યે પૂર્વ ટીકાને સ્વલ્પ વિસ્તારવાળી અને સરલ અનાવી. તેમાંથી પણ આચારાંગ અને સુયડાંગ એ એ અંગાની ટીકા સીવાય બાકીનાં નવ અંગાની ટીકા વિધમી'-રોના અત્યાચારપૂર્ણ આકમણના કારણે અનુપલબ્ધ થઇ.
- (६) નવ અંગાની ટીકાના અલાવથી વિ. સં. ૧૧૨૦ માં ચંદ્રકુલીય આચાર્ય અલયદેવસૂરીએ શાસનદેવીની પ્રેર-શુથી તેની સહાયતા વડે નવ અંગા પર પુનઃ ટીકાની રચના કરી જે અત્યારે વિદ્યમાન છે.
- (૭) શ્રી શીલાગાચાર્ય કૃત એ અંગાની ટીકા પણ અલ્પન્નોને માટે કઠીન થઇ પડી ત્યારે વિક્રમની સાળમી શતાષ્દ્રીમાં આચાર્ય જિનહ સસૂરિએ આચારાંગસૂત્ર ઉપર એક દીપિકા રચી તેઓશ્રી કરમાવે છે કે:—
  - '' शीलांगाचार्यरचिता, वृत्तिरस्तिसविस्तरा श्रीआचारांगस्त्रस्य दुर्विगाह तरंगतः अनुगृहार्थं सभ्यानां व्याख्यातृणांसुखावहा श्रीजिनहंसस्तीन्दैः क्रियतेस्म पदीपिका श्री आखारांगसूत्र ५४ २
- (૮) શ્રી શીલાંગાચાર્ય એવં શ્રી અભયદેવસૂરિકૃત ટીકાએ અને જિનહંસસૂરિ રચિત દીપિકા પણ જ્યારે લેકિને કઠીન લાગી, સાધારણ જ્ઞાનવાલા મનુષ્યાને તેના લાભ ઉઠા-વવાને અસમર્થ લાગ્યા ત્યારે વિક્રમની સાળમી શતાબ્દીમાં

શ્રી પાર્શ્વ ટ્રસૂરિએ તે આગમા પર ટીકા અનુસાર ગુજરાતી ભાષામાં અનુવાદ કરી ૮૦૦મા બનાવ્યા. તેઓ લખે છે કે:—

> प्रणम्यश्रीजिनाधीशं, श्रीगुरुणामनुगृहात् लिखतेसुखबोधार्थं माचारांगर्थवार्तिकम् ॥ १ ॥ सुतरांशब्दशास्त्रेण, येषांबुद्धि रसंस्कृता व्यामोहोजायते तेषां, दुर्गमेष्टत्ति विस्तरे ॥ २ ॥ ततो वृत्तेःससुद् धृत्य, सुलभोलोकभाषण धर्मलिप्सपकारयादि, मांगाऽथः पतन्यते ॥ ३ ॥ श्री आवारांग सूत्र पृष्ठ १

આચાર્ય ગન્ધહસ્તસૂરિ અને પાર્શ્વ ચન્દ્રસૂરિની વચમાં લગભગ ૧૩૦૦ વર્ષનું અંતર છે. એ ૧૩૦૦ વર્ષમાં અનેક ચૈત્યવાસી ક્રિયો હારક ગચ્છ પેદા થયા, પરંતુ કાઈ એ એક પણ શબ્દ એવા પ્રકારના ઉચાર્યા ન હતા કે અમુક આગમ કે અમુક ટીકાદિ અમારે માન્ય નથી. કારણ કે તે લોકા ઉચ્ચ કાટીના વિદ્વાન હતા. આગમ નિયું ક્તિ અને ટીકાના સંખંધમાં જાણતા હતા કે એ ચીજો અમારા માટે સ્તંભ છે. અને તેના પરજ શાસન ચાલ્યું રહે છે.

એટલે શાસ્ત્રોની પંચાંગીમાં કાેઇને પણ ભિન્નતા ન હતી. લાેંકાશાહે નવા મત ઉપસ્થીત કર્યા તે પણ કંઇ શાસ્ત્રના અનુસારે ન કરતાં સ્વકલ્પનાયે કર્યા હતા. મત ચલાવવામાં તેમણે શાસ્ત્રના આશ્રય લીધાજ ન હતા કે અમુક શાસ્ત્રના આધારે માર્ક કથન સત્ય છે, અને એવા

પ્રકારના આગ્રહ પણ તેમને ન હતા. તેનું કારણ એ હતું કૈ–લાંકાશાહના સમયમાં જૈનાગમ પ્રાકૃત (અર્ધમાગધી) ભાષામાં અને ટીકાએા સંસ્કૃતમાં હતી, જેનું થાડું પણ જ્ઞાન લાંકાશાહને ન હતું, લાંકાશાહના દેહાન્તખાદ તેમના અનુયાયિઓએ શ્રી પાર્શ્વચન્દ્રસૂરી કૃત ભાષાનુવાદનાં ૩૨ સૂત્રા મેળવ્યાં. તે ટાઇમે લાંકાશાહ વિદ્યમાન ન હતા. કેમકે લેાંકાશાહના દેહાન્ત વિ૦ સં૦ ૧૫૩૦ માં થઈ ચુકયાે હતો અને અહીં પાર્શ્વચંદ્રસૂરિ પાસેથી ભાષાનુવાદ સુત્રો મેળવ્યાની હકિકત વિ૦ સં૦ ૧૫૬૦ આસપાસની છે. લાંકાશાહના અનુયાયી પાસે કંઇ જૈનાગમ ન હતું. કારણ કે પ્રાકૃત અને સંસ્કૃત જ્ઞાનના અભાવે તે ભાષાયુક્ત જૈના-ગમ તેઓ પાસે કચાંથી હાેય ? એટલે તેઓએ પાર્ધચંદ્ર-સૂરિ પાસે જઈ પ્રાર્થના કરી કે આપ જૈનસૂત્રોના અર્થ ગુજરાતી ભાષામાં કરી આપા તા અમારા લાકા પર આપના મહાન્ ઉપકાર થશે. પાર્શ્વચંદ્રસૂરિ જાણતા હતા કે આ લાકા જૈન ધર્મના વિરાધી છે જેથા સૂરિજીએ તે લાકા સાથે ત્રણ શરતા કરી કે (૧) જૈન મૂર્તિયાની નિંદા કરવી નહિ. (૨૧ જૈન મંદિરમાં જઈ જિન પ્રતિમાનાં દર્શન હંમેશાં કરવાં (૩) પૂર્વાચાર્યના અવગુણવાદ નહિ બાલવા. આ ત્રણે વાતાની તમે પ્રતિજ્ઞા લ્યા તા હું તમને મૂલ સૂત્રા ઉપર ચુજરાતી ૮૦મા ( ભાષાંતર ) અનાવી આપું.

લાંકાનુયાયિઓએ તે ત્રણે શરતાના સ્વીકાર કર્યાે. ત્યારે સૂરિજીકમશઃ તેના ૮૦ળા બનાવી બનાવી સૂત્ર દેતા ગયા. એ રીતે ૮૦ળા સહિત ૩૨ સૂત્રો તાે તે લાેકાના હાથે ગયાં, પરંતુ ત્યારખાદ ( લેંાકાડનુયાયી ) પાતાની પૂર્વ પ્રતિજ્ઞાથી બ્રષ્ટ થયા. એટલે પ્રતિજ્ઞાથી વિચલિત દેખી સૂરિજીએ ખાકીના સૂત્રના ટળ્ળા બનાવી દેવા ખંધ કર્યા.

ત્યારબાદ ધર્મ સીંહ અને લવજીએ લેાંકામતના વિરાધ કરી સ્થાનકવાસી પન્થ નવાે કાઢ્યો અને જોરજોરથી મૂર્તિના વિરાધ કરવાે શરૂ કર્યાે, જે પંથ અત્યારે પણ વિદ્યમાન છે.

તેમણે ૩૨ સૂત્રોનીજ માન્યતા રાખી. ૩૨ સૂત્રોના વિવરણમાં તેઓની માન્યતા વિરૂદ્ધમાં ઉલ્લેખ અતલાવાતો ત્યારે તેઓ કહેતા કે અમે મૂળ સૂત્રોના આલાવા–ટીકાઓ વીગેરે માનના નથી. વળી મૂળ સૂત્રોમાં એ (મૂર્તિ પૂજાના)

પાઠા અતલાવા લાગ્યા ત્યારે તેઓના મત નિર્મૂલ થવા**ની** તૈયારીમાં આવ્યા. ત્યારે તેઓએ પ્રાચિન ટીકાએા તથા પાર્શ્વચંદ્રસૂરિ કૃત ૮ખ્ખામાં મૂળસૂત્રના અર્થને અદલાવાની કાૈશિષ કરવી શરૂ કરી. અને કેટલાક અબાધ જૈનોને ભ્રમમાં પાડચા. અર્થજ અદલાવવાનું કારણ એ હતું કે ધર્માસિંહ અને લવજીને તત્વતઃ કંઈ પણ જ્ઞાન ન હતું. જો હોત તો તે સૂત્રોના અર્થ ન ખદલતાં મૃતિ સમર્થ ક સૂત્રોના અહિષ્કાર કરવા મૂલ સૂત્રમાંજ ફેરફાર કરી દેત. પણ મૂલ સ્ત્રોના ખ્યાલ વિનાના ધર્મ સિંહ છએ પાર્ધ ચંદ્રસૂરી કૃત ૮૦ભામાં મૂર્તિ વિષયક કંઇ અર્થા બદલાવી પાતાના નામ**થી** સૂત્રો પર ૮૦મા અનાવી દીધા. જે દરિયાપુરી ૮૦માને નામે પ્રસિદ્ધ છે. તેના પ્રચાર આઠ કાેટિ સમુદાયમાં વિશેષ હતાે. મારવાડ-કાેટા-માલવા આદિના સ્થાનક માગી સિઘાડામાં તા પાર્શ્વચંદ્ર સૂરિકૃત ૮૦૦માના પ્રચાર હતા. સ્થાનકવાસી પૂજ્ય શ્રી હુંકમીચંદ્ર મહારાજે પાતાનાજ હાથથી ૧૯ સૂત્ર ૮૦માં સહિત લખ્યાં તેમાં તા ઉપાસક દર્શાંગ સૂત્રમાં આનંદ શ્રાવકના અધિકારમાં તેઓએ સ્પષ્ટ રૂપમાં લખ્યું છે કે " અન્ય તીર્થિએ৷ દ્વારા ગ્રહણ કરાયેલી જિન પ્રતિમાને વંદન નમસ્કાર કરવાનું આનંદને કલ્પે નહિ. એ રીતે ઉવ-વાઈ સૂત્રમાં અ'બડના અધિકારમાં પણ લખ્યું હતું. વળી શ્રી પીરચન્દજી સ્વામિ આદિ કેઈ આત્માર્થી સાધુએાએ એ પ્રકારે શ્રી પાર્શ્વચન્દ્રસૂરીનુંજ અનુકરણ કર્યું. કારણ કે તે લાકા ભવવૃદ્ધિથી ફુરતા હતા. એ લેખાને દેખી ઘણા સમ-જદારાની શ્રહા મૂર્તિ પ્રત્યે થઇ અને અનેક મહાત્માએ! મૂર્તિપૂજક સમાજમાં ભળી ગયા.

पार्श्वचनद्रसूरिको को ८०मा अनाव्या हता ते पूर्व ટીકાએ!ના આધારે બનાવ્યા હતા. જે ભાવ ટીકામાં હતા તે લાવ સૂરિજીએ ૮૦ ખામાં ખતાવ્યા હતા. એટલે ટીકાનુ-પૂર્વી તે ૮૦ બાચ્યામાં કેટલાક કાળ સુધી તા કાઇ પણ कातनी विरोधता न इती. परंतु कथारे नवा मतना प्रव-ત'ક નીકળ્યા અને તેઓએ મૂર્તિપૂજાના પ્રખલ વિરાધ કરવાની સાથે મૂર્તિ વિષયક ૮૦ બાને પણ બદલી કયાંય સાધુ કયાંય જ્ઞાન કચાંય છદ્મસ્થ તીર્થ કરાદિ ઈત્યાદિ અર્થ કરી નાખ્યા. ત્યારે લાેકાડનુયાયી તા શ્રી પાર્શ્વચંદ્રસૂરી કૃત ૮૦ બાનેજ માનતા અને ધર્મસીંહ તથા લવજીના અનુયાયી સ્થાનક માર્ગીઓ ધર્મસિંહ કુત ૮૦બાને માનતા રહ્યા. ૮૦બામાં ગમે તે અર્થ કર્યો પણ પ્રાકૃત–સંસ્કૃત ભાષાના જાણુકાર વિદ્વાના દ્વારા જ્યારે મૂળ સૂત્રાના પાઠથી તથા ટીકાએાથી તેમના ૮૦બામાં દર્શાવેલા અર્થ ખાટા સાબિત થવા લાગ્યા ત્યારે સ્થાનકવાસી વર્ગમાંથી કાઇ વિદ્રાન મુનિરાજો સત્યા સત્ય વસ્તુનું રહસ્ય સમજાયે છતે સ્થાનકવાસી મતને વાસી-રાવી સંવેગી મુનીપણું અંગીકાર કરવા લાગ્યા. અને તેની અસર સ્થાનકવાસી સમાજ ઉપર જબરજસ્ત પડવા લાગી. તે વખતે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયનું ધારણ જુદીજ મનાદશા વાળું હતું. દરેક શાસ્ત્રાનું ઉંડું રહસ્ય જાણવા માટે વ્યાકરણ અને તે સમજ તક ની કસાટી પર કસવા માટેના ન્યાયશા-અના અભ્યાસ કાેેેઇપણ સાધુ ભણી શકતાે નહી. સંપ્રદાયના એ ખંધનમાં કંઈક ગુપ્ત રહસ્ય હોલું એઈ એ એવું જાણી કૈટલાક આત્માર્થી પુરૂષોએ વ્યાકરણ અને સાહિત્યના અભ્યાસ ગુરૂ આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ થઇને પણ કરવાથી એમને સંપ્રદાયનું માનસ સમજાઈ ગયું. જે જિન પ્રતિમાંઓ અને જિનમંદિરા એમને કલ્યાણનાં સાધન લાગતાં હતાં તેની નિંદા શા માટે થતી હતી તેનું રહસ્ય પણ સમજાઈ ગયું, અંતે તેવાઓએ અભ્યાસમાં આગળ વધી મૂળ સૃત્રા–તે ઉપર પૂર્વાચાર્યોએ રચેલી ટીકા, ભાષ્ય. ચૂર્ણિ, નિયું કિત વીગેરે પણ તેવાઓએ જાણી લેતાં તેમને સત્ય વસ્તુના પ્યાલ આવી જવાથી તે મતના ત્યાગ કરવા લાગ્યા, પરંતુ સ્થાનક-વાસી સમાજના કેટલાક વિદ્વાનાને એ ઘટાડા કેવી રીતે સહન થાય? એટલે આ ઘટાડા રાકવા માટે સૌથી પહેલું સાહસ સ્થા. સાધુ અમાલખ રૂષિજીએ કર્યું.

વિંગ સં. ૧૯૩૨માં સહુથી પહેલું મુર્શિદાખાદ—નિવાસી આપુ ધનપતસી હજીની દ્રગ્ય સહાયતાથી જૈનાગમ—મૂળ—ટીકા અને ટેગ્ખા સહિત છપાયાં. તેનું સંશોધન લોંકાગચ્છીય આચાર્ય અમૃતચંદ્રસૂરિના વિદ્વાન શિષ્ય રામચંદ્ર ગણિ તથા તેમના શિષ્ય નાનચંદ્રજીએ અહુજ સાવધાનીથી કર્યું. અને તે આગમ પ્રાયઃ જૈન સમાજમાં સર્વંત્ર માનનીય અની ગયાં. પરંતુ કેટલાક સ્થાનકવાસી ભાઈ એાને તે લોંકાગચ્છીય વિદ્વાનાના સંશોધિત આગમાથી સંતોષ થયા નહિ. તેનું કારણ એ હતું કે આગમામાં મૂર્તિ વિષયક મૂળપાઠ અને તેના અથે જ્યાંના ત્યાં હતા. અને તેથી તા ઉલ્ટા પાતાના સમાજમાં થતા સાધુઓના ઘટાડા વૃદ્ધિ પામે એટલે સ્થાનકવાસી સાધુ અમાલખજીએ દક્ષિણ હૈદ્રાખાદમાં રહી સૂત્રોના હિંદી અનુવાદ કરવાના પ્રારંભ કર્યો. પરંતુ જ્યારે તે વાતની માહિતી સ્થા. સમાજને પ્રાપ્ત થઈ ત્યારે સામયિક પત્રામાં

એવા આશયની નાટીસ જાહેર થઈ કે જૈનાગમાના હિંદી અનુવાદ કરવા હાય તા સંસ્કૃતના વિદ્વાન પંડિતા અને ટીકાઓની સહાયતા અવશ્ય લેવી જોઇએ. એ સંયાગામાં રૂષિજીએ પાતાના અનાવેલ હિન્દી અનુવાદની જે કાપીઓ છપાઈ ગઈ હતી તેને રફી ખાતામાં છાડી દેવી પડી.

ત્યારખાદ સસ્તા ભાડાના પંડિત પગારથી રાખી વિગ્ સંગ ૧૯૭૭ માં અનુવાદના પ્રારંભ કર્યો. રૂપિજી તો ચેનકેન પ્રકારે મૂર્તિપૂજાની પછવાડે પડ્યા હતા, જ્યાં જ્યાં મૂર્તિપૂજાના પાઠ અને અર્થ દેખ્યા તે રફી અદલાવી દેવામાંજ પાતાનું પાંડિત્ય સમજતા હતા. પરંતુ મૂર્તિપૂજા વિષય તા એટલા વિશાલ અને સર્વાંગ્યાપક છે કે કાઈ પ્રકારથી છુપાયા છુપી શકતા નથી. રૂપિજીએ અનુવાદ કરતાં અર્થમાંના ફેરફાર કર્યા પરંતુ મૂળ સૂત્રોના મૂળ પાઠા પણ કયાં અદલાવી દીધા તે માટે મૃનિ જ્ઞાનસુંદરજી તેમની લખેલ મૂર્તિપૂજાના પ્રાચિન ઈ તિહાસમાં જણાવે છે કે—

સૂત્ર શ્રી રાજપ્રશ્નીજ અને જીવાભિગમ સૂત્રમાં દેવ-તાએાએ શ્રી જિન પ્રતિમાનું પૂજન કર્યું છે ત્યાં ધૂપદેવાના વિષયમાં મૂળ પાઠ એ છે કેઃ—

> " धूर्व दाउण जिणवराणं " टीधः—

> भूप दत्वा जिनवरेभ्यः पार्श्वचन्द्र सूरिष्टृत ८०७॥— भूप दीष्ट्रं जिनराजने

### લેાંકાગ²છ્રીએાની માન્યતા—

## धूप दीधु जिनराजने

આ મૂળ પાઠ, ટીકા અને ટબ્બાથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે જિન પ્રતિમાને જિનરાજ સમજ ત્રણ જ્ઞાન સંયુક્ત સમ્યગ્રહિટ દેવતાએ " ધૂપ દીધું જિનરાજને" એ વાત મૃતિ પૂજા વિરાધી લોંકામતાનુયાયી અને સ્થાનકમાળી ૪૫૦ વર્ષોથી અરાબર માનતા આવ્યા છે. પણ એ વાત વર્તમાન કાળના રૂપિને ન રૂચી અને તેઓએ તે પાઠ અદલી—

# " धूवं दाउण पडिमाणं "

એ પ્રમાણે રાખી એના અર્થ એ કર્યો કે " धूप दीया प्रतिमाको " અને પ્રતિમાના અર્થ તેમણે જિન પ્રતિમા નહિ કરતાં અન્ય પ્રતિમા અર્થાત્ કામદેવની પ્રતિમા કર્યો છે.

પ્રથમ તો ટબ્બામાં અર્થ બદલાતો પણ મૂળસૂત્રના પાઠથી તે અર્થ ખોટો ઠરતો એટલે રૂપિજીએ મૂળ પાઠમાં ફેરફાર કરવાનું મંગલાચરણ કર્યું. ટીકામાં અને મૂળપાઠમાં કેવા ફેરફારા થયા છે એ તો શાસ્ત્ર ભાષાના જાણકાર પંડિતોજ વધુ લખી શકે. પરંતુ વિદ્વાનો દ્વારા સંભળાય છે કે તે ફેરફારનું વિસ્તૃત વર્ણન કરીયે તો લેખમાળા કેટલીયે વધી જાય. ભાળા અજ્ઞાની માણસાને બિચારાઓને શી ખબર પડે? તેઓ મૂર્તિ પૂજાને શાસ્ત્ર સંમત નહિ ઠેરાવવાને એમ જ કહે કે સૂત્રના મૂળપાઠમાં મૂર્તિ પૂજા કચાં બતલાવી છે? માટે મૂર્તિ પૂજા ખાટી છે, શાસ્ત્ર સંમત નથી. એવાઓ પાસે શાસ્ત્રના પાઠા ગમે તેટલા રજા કરવામાં આવે તો પણ

્વ્યર્થ છે. જેને સૂત્રોના ફેરફાર કરવામાં લેશ માત્ર પાપના ડર નથી એવા કાઈ કદાગ્રહીઓને સાચા સુત્રપાંઠા ખતાવ-વામાં આવે પણ હું કહું તે સાચું અને મારૂં લખેલું જ સાર્ચ માનતા હાય તેવાં આ પાસે શાસ્ત્રોના પાંઠાની હિકિક્ત રજુ કરવી પણ વ્યથ છે. આત્માથી આત્માએન તેન સત્ય વસ્ત આપાઓપ શાધી લે છે પણ સૂર્ય કંઇ છાબડે ઢાંકયા -**રહેતો નથી તેમ ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપકાૈની પ્રરૂપ**ણાથી શાસ્ત્રોનું સત્ય કથન કદાપી ઢાંકયું રહેતું જ નથી. ઇતિહાસાના પ્રમાણાથી આજે દરેક માણસોના હૃદયમાં મૂર્તિ પૂજા શાસ્ત્ર સંમત છે એમ સ્પષ્ટપણે મનાઇ ગયું છે. આજે ભૂગલ માંથી કેટલીયે પ્રાચિનજિન પ્રતિમાઓ નીકળે છે એટલે મૂર્તિ પૂજાની પ્રાચિ-નતા આપાઓપ સિદ્ધ થાય છે. શાધખાળના આ જમાના આપાઓપ સિદ્ધ કરી આપે છે કે કચાં સૂત્રો સત્ય છે અને ' કયા સૂત્રોમા ઘુસાડી દીધેલું છે ? એટલે આ જમાનામાં મૂર્તિ-પૂજક સમાજનાં સૂત્રોની હકિકતને અસત્ય કહેનાર પાતેજ આપાઓપ અસત્ય કરે છે. કાઈએ ગમે તેમ કર્યું હાય તે કહેવાની અમારે કંઈજરૂર નથી પણ મૂર્તિ પૂજક સમાજ ઉપર જૈનશાસ્ત્રોમાં કેટલુંય ઘુસાડી દેવાના મી. ગાંધી આક્ષેપ કરે છે ેતેના પ્રતિકાર રૂપે અમારે આટલું લખલું પડે છે. તે પણ માત્ર અલ્પશબ્દોમાં મેં જણાવ્યું છે. વિસ્તૃત રીતે કંઈ જણાવવા જરૂર નથી. કારહ્યુ કે સત્ય વસ્તુ આપાઆપ દુનીયાને સમજાઈ જાય છે. વર્લમાન અવસપિં શ્રી કાલમાં ભરત મહા-રાજાએ અષ્ટાપદ તીર્થ ઉપર ૨૪ તીર્થ કરોની તેમનાં શરીર અને વર્ણ પ્રમાણ મૂર્તિઓ ભરાવેલ છે. તે હિકિક્ત સુપ્રસિદ્ધ છે. શ્રી સંખેશ્વર પાર્શ્વનાથજીની પ્રતિમા જે ગઇ

ચાવીસીના નવમા તીર્થ કર શ્રી દામાદર પ્રભુના સમયમાં અષાહી શ્રાવકે લરાવેલ છે. તેને આજે અસંખ્યાત વર્ષો થઈ ગયાં. તે રીતે શ્રી ગિરનાર તીથ મંડન શ્રી નેમિનાથ સ્વામિ શ્રી સ્થંભન તીર્થાધિપતિ શ્રી સ્થંભન પાર્ધનાથ પ્રતિમાજ ઠેઠ અબ્જો વર્ષો પહેલાના પ્રાપ્ત થાય છે. આથી પણ મૂર્તિ પૂજાના ઇતિહાસ પ્રાચિન છે એ વિષે મતલે**દ** ન હાેઈ શકે. તદુપરાંત વર્તમાનનાં વૈજ્ઞાનિક સાધનાેમાં ગણાતા શિલાલેખનાં પ્રમાણે પણ મૂર્તિ પૂજાની પ્રાચિનતા માટે ઘણાં મળી રહે છે. હમણાં ભદ્રશ્વર તીર્થના આંધકામના જાણોદ્વાર કરાવતાં એક શિલાલેખ પ્રાપ્ત થયેલ છે. જેની લીપીના ઉકેલ કલકત્તા રાયલ એસીયાઇટીક સાસાયટીના મંત્રી ડખલ્યુર્ડોલ્ક હાર્નલે કરતાં એ હકિક્ત બહાર આવી કે ભગવાન મહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ યાદ ૨૩ વર્ષ પછી દેવચંદ્ર નામના શ્રાવકે શ્રી સુધર્મા સ્વામીના શુભ હસ્તે પાર્શ્વનાથ લગવાની પ્રતિષ્ટા કરાવેલ છે. વળી જૈન પત્ર વર્ષ ૩૫ અંક ૧ તા. ૩–૧–૩૭ માં પ્રથમ જણાવાયું હતું કે<del>-</del> પ્રભાસ ઇતિહાસક સંશોધક મંડલ**ને પ્રભાસ** પાટણના **એક** સામપુરા બ્રાહ્મણું પાસેથી એક તામ્રપત્ર પ્રાપ્ત થયું છે. તે તાસ્રપત્રની ભાષા એટલી બધી કઠીન છે કે સાધરથુ પંડિત તાે તે વાંચી શકે પણ નહિ તાે પણ હિન્દુ વિશ્વવિદ્યાલયના અધ્યાપક પ્રખર ભાષાશાસ્ત્રી શ્રીમાન્ પ્રાણનાથજએ અહુંજ પરિશ્રમથી તે તામ્રપત્રના લેખ વાંચી તેના ભાવ નીચ સુજખ પ્રગટ કર્યો છે.

"रेवा नगरके राज्यका स्वामि सु.....जातिके देव

नेबुस दनेझर हुए वे यदुराज ( फृष्ण ) के स्थान द्वारका आया उसने एक मन्दिर सूर्व...देव 'नेमि' जो स्वर्ग समान रेवत पब-तकादेव हैं। उसने मन्दिर बना कर सदैवके लिए अर्पण किया।"

આ નરપતિના સમય. ઈ. સન પૂર્વ છઠ્ઠી શતાબ્દીના અતાવ્યા છે તેથી એ અનુમાન થઈ શકે છે કે રાજનેખુસદ-નેત્રર જૈન ધર્માપાસક હતા. અને તેણે એક ભવ્ય મંદિર ખનાવી રેવત ( ગિરનાર ) ગિરિમંડન શ્રી નેમિનાથ ભગવાનને સદાને માટે અપેણ કર્યું અર્થાત્ તે મંદિરમાં નેમિનાથજ ભગવાનનીપ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. વાંચક વિચારે કે જૈનેતર વિદ્વાનાના દ્વારા પણ જિન પ્રતિમાની પ્રાચિનતા પૂરવાર થતી હાય ત્યાં ધુરંધર જૈનાચાર્યોની રચિત નિર્યું કિત આદિમાં દર્શાવેલ મૃતિ વિષયક હકિકતને ખાટી કહેવી એ તા માત્ર સ્વમતના કદાગ્રહ સિવાય ખીજાં શું કહેવાય? ડાં. ગાંધી તે મૂર્તિ પૂજા સૂત્રમાં કયાંય નહિ હાવાના પુરાવામાં પંહિત બેચરદાસ જીવરાજે લખેલ " જૈન સાહિત્યમાં વિકાર થવાથી થયેલી હાની" નામના પુસ્તકના આધાર આપે છે પરંતુ તે ટાઇમે બેચરદાસે શું ધ્યેયથી તે પુસ્તકમાં તે લખાણ લખ્યું હશે તે તે તે એમ જાણે પણ अत्यारे तेज अंचरहास मृति पूज विषयने दर्शावती टीडांगा પણ પ્રમાણીક માનવા લાગ્યા છે તેની ડાં. ગાંધીને માલુમ હાય તેમ લાગતું નથી. શાસ્ત્રના સંપૂર્ણ પારગામી તાે સુની-વરાજ હાઈ શકે. માત્ર ભાષાજ્ઞાનથી પંડિત ખનેલાઓને સત્રના ગર્ભિત હેતુઓના ખ્યાલ હાઇ સકેજ નહિ. તે જાલુ-વાનું કામ તા ગીતાર્થ મુનીઓનું જ છે. એટલે એવાએા કદાચ કાઈ વખત ગમે તેમ સ્વકલ્પનાએ લખી નાખે એથી તેનેજ સત્ય માની અનેક ગીતાથ આગાર્યાનાં વચનાને મિશ્યા કહેવાં તે દેવર પાપને ઉપાર્જન કરાવે છે. બાકી તે પંડીતજી અત્યારે આગાય દેવશ્રી અલય દેવસૂરી કૃત નવાંગી ટીકાને અંગે શું કહે છે તે જાઓ! જૈન પેપરના તા. પ-է-૧૯૫૪ના અંકમાં "અલય દેવ સૂરિજીની અસાધરણુ આગમ સેવા' એ અથલેખમાં પંડિતજી કહે છે કે—

છેવટ એ જરૂરી છે કે અભયદેવસૂરિએ વૃત્તિએ ન રચી હોત તાે આજે આગમાના કેવા હાલ હોત તે કહેલું મુશ્કેલ છે. વૃત્તિયાે છતાંય આજે આગમાે ઉપેક્ષા પાત્ર અન્યાં છે તાે વિના વૃત્તિ તેમના તરફ કાેણુ ધ્યાન આપત ?

પંડિતજીના આ શબ્દો મી. ગાંધી ડાંકટરે વિચાયો હોત તો પંડિતજીના મૂળ આગમામાં મૂર્તિ વિધાન ન હોવાનું અને ટીકાએમમાં ખાટું ઘુસાડી દેવાનું તેઓશ્રી કદાપી કહત નહિ. પંડિતજીના વચન ઉપર શ્રદ્ધા ધરાવનાર ડાં. ગાંધીએ વૃત્તિ (ટીકા)ઓની હિકિકતને પણ સાચી માનવીજ પડશે. વાંચક વિચારે કે પાતાને અનુકુલ હાય તેટલુંજ માનવું એનું નામ કદાચહ નહિ તો બીજું શું કહેવાય ?

સજ્જન માણુસાનું એ કર્તવ્ય છે કે જે વસ્તુ પાતાને નિઃસાર ભાષતી હાય યા તાે પાતાના હિત માટે જે વસ્તુ કારણુરૂપે ન પ્રવર્તતા હાય પણુ તે વસ્તુ દ્વારા અન્યનું હિત સધાતું હાય તાે અન્યને માટે કદાપી વિઘ્નભૂત થતા

નથી. પરંતુ જેઓ વિઘ્નસંતાષીઓ હાય છે, જેના ચક્ષુમાં ક્રમળા હાય છે તેઓ બીજાનું હિત કે આબાદી કદાપી સહન કરી શકતા નથી. તેવાએા તેમનું તેા અહિત સાધેજ છે પરંતુ સાથે સાથે બીજાએાના હિતમાં પણ પથ્થર ફેંકી વેરવિએર કરવાનું હુષ્કૃત્ય કરી ભયંકર પાપની ગર્તામાં પડે છે. આવી વ્યક્તિઓથી સમાજને સતત જાગૃત રહેવું પડે છે. મૂર્તિપૂજક સમાજની આબાદી જોઈ. ગગનચુંળી અનેક જિનાલયા-જિન પ્રતિમા દ્વારા મૂર્તિપૂજક સમાજની ભક્તિ જોઈ મુક્તક કે પ્રશંસા કરતા જૈનેતર વિદ્વાનાને મસ્તક નમા-વતા એઇ કેટલાક મૂર્તિ વિરોધકાના હૃદયમાં ઈર્ધાની જવા-ંલાએ**ા પ્રગટે છે. તેવાએા શાસ્ત્રપાઠા દ્વારા** મૃતિ<sup>લ</sup>પૂજાને વ્યથ દેરવવામાં નહિ ફાવવાથી મૂર્તિ પૂજા અને જિનમંદિરાની માનવ દયાને નામે નિરૂપયાગીતાની ઉદ્દેશપણાએ કરે છે. તેઓ સમજે છે કે આજના નાસ્તિકવાદના યુગમાં લોકોને ધર્મ ગમતા નથી અને ધર્માચરણા પ્રત્યે લાકાને સ્હેજે અરૂચિ વધતી જાય છે. તે સંયોગોના લાભ લઇ સમાજના અજ્ઞાન વર્ગ ને ઉશ્કેરવા માટે બેકારીને નામે મૂર્તિ, મંદિરા અને મૃતિ પૂજાની સામે ગંદી રમત રમે છે. પણ એમને એમ ખબર નથી હોતી કે સૂર્યની સામે ધૂળ ઉડાડનારની આંખમાંજ ધૂળ પડે છે. આજના અજ્ઞાન વર્ગની ઉશ્કેરણી મૂર્તિ પૂજા કે મેં દિરોને અદલે તમારાજ ધ્વંસ માટેની થશે. મૃતિ પૂજા પાછળ તેં માનવ દયાના ઇતિહાસ છેલાછેલ ભર્યો છે જ્યારે तेवाच्यानी ( મૂર્તિ विराधक्ती ) પ્રવૃત્તિ કે તેમના અનુયાયી વર્ગ દ્વારા સધાતા કાર્યોમાં માનવદયાના કાર્યના અંશ પણ દ્રષ્ટિગાચર થતા નથી. જુઓ! ઇતિ-

હાસ શું કહે છે? શિલ્પ, સ્થાપત્ય તથા કલામાં આજે પણ અંજોડ ગણાતા એવા ગગનગું બી હજારા દેવમ દિરાને અંધાવીને કોડાે રૂપીયાના સદ્વ્યય કરી પ્રભુ ભક્તિનાં ભવ્ય રમારકા ઉદાર હાથે સંસાર સમક્ષ મુકનારાઓએ રાષ્ટ્ર– સમાજ કે લાખ્ખા માનવાના સુખ, સગવડ કે ભલા ખાતર ક્રોડાે ખરચવામાં કદી પાછી પાની કરી નથી. રાષ્ટ્ર–સમાજ કે માનવસેવાની ભાવના તે મહાપુરૂષાને જિનેશ્વરદેવની ભક્તિ-એજ શીખવી છે. મૂર્તિ પૂજક જૈન સમાજ ઉદારતા-વિવેક તથા અનક પાદિમાં પ્રથમથીજ પ્રગતિશીલ છે. જેઓ માજ-શાખ-વિલાસ અને સ્વચ્છંદાચારમાં લાખા ખરચી રહ્યા છે તેના કરતાં પાતાના તારક દેવાધિદેવ શ્રો વીતરાગ ભગ-વંતની ખાતર તેમની લક્તિ માટે લાખ્ખા ખરચનારા ખરેખર અસંખ્યાત ગુણા સારા છે. દેશની આબાદી ખાતર પચીસ હજાર માણુસાને ખાર વરસ સુધી ચાલી શકે તેટલું ધન ઉદાર હાથે મહારાણા પ્રતાપને સમપંણ કરનાર કેસ-રીયાજ તીર્થના ઉદ્ધાર કરાવનાર વીર ભામાશાહ-પનરા-ત્તરા દુષ્કાળમાં ગમે તેટલા પૈસા વડે પણ અનાજના દાણાની અપ્રાપ્તિના સમયે મારવાડ–મેવાડ–ગુજરાત–કચ્છ ઇત્યાદિ પ્રદેશામાં ક્ષુધાથી પીડિત માણસાને પાષવા માટે અનાજોના કાેઠારા ખુલ્લા સુકી દેનાર ભદ્રેસર તીર્થાહારક શેઠ ઝગ હુશાહ-સંખ્યામ ધ સ્થાનામાં દાનશાળાએા, ધર્મશાળાએા, વાવા, કુવાએા કરાવીને લાખાે માણસાના આશિવાદા પ્રાપ્ત કરનાર મહામંત્રી વસ્તુપાલ તેજપાળ, મહારાજા સંપ્રતિ. મહારાજા કુમારપાલ ઇત્યાદિ શ્વે, મૂર્તિપૂજક ધર્માત્માઓએ श्री किनेश्वरहेवनी मूर्ति तथा मंहिरा माटे अढण इव्य

ખરચવા છતાં સંસારમાં પણ દીન-દુ:ખી-અનાથ માનવી-ચોને તથા અંબાલ પ્રાણિઓને વિપત્તિઓમાંથી બચાવી પુષ્યસંચાગે મળેલ સ્વલક્ષ્મીની સાર્થકતા કરી ગયા છે આજે પણ શ્વે મૃતિ પૂજક સંપ્રદાયના યાત્રા સ્થલામાં હજારાની સંખ્યામાં ગરીબ માનવા પોતાની આજવિકા પ્રાપ્ત કરી રહ્યાં છે. આ બધા ઉપરથી સમજ માણસ સ્હેજે સમજ શકે છે કે શ્વે. મૂર્તિઓ તથા જિનમંદિરા તેના અનુયાયી વર્ગને માટે આત્મસાધક હાવાની સાથે અન્ય મનુષ્યાને પણ કેટલાં હિતકારી છે તે આપોઆપ સમછ જવાય છે. અનેક વિશાલ જિનમંદિરા તૈયાર થવા સમયે કેટલાય માણસાની રાજી ચાલતી હશે. અને તે કાર્યદ્વારા રાજી મેળવી ગરીબ માણસાે તે મ'દિરા બંધાવનારને હુદયના કેવા આશિવાદા આપતા હશે તે તા તે ટાઇમે ચાલતા કામને જેવાથીજ અનુભવાય છે. કહે છે કે વિમ-લશા મંત્રીશ્વરે આણુ દેલવાડાના જિનમંદિરના કાર્યમાં પંદરસા કારીગરા તથા બે હજાર મજુરાને ત્રણ વરસ સુધી રાકી સંતાષકારક રાજી આપી એ કોડ રૂપીયા ખરચ્યા હતા. વસ્તુપાલ તેજપાલે પણ આપું ઉપરના જિનમંદિરમાં એક ક્રોડને ૮૦ લાખ રૂપીયા ખરચી તે દ્વારા હજારા માણ-સાને રાહત આપી હતી. તથા પંદરમા સૈકામાં ધના પોર-વાલે પંદર ક્રોડ રૂપીયા ખરચી રાણકપુરના જિનમંદિરનું કામ દર વરસ ચલાવી હજારા માનવાને રાહત આપી હતી. વર્તમાન કાળે પણ અનેક સ્થળે જિનમંદિરાનું કામ ચાલુ હાઈ હજરા માણસા તે કામ કરવા વહે પોતાની આજ-વિકા પ્રાપ્ત કરી રહ્યા છે. વિચારા! કે જિનમ દિરાનું કામ

કેટલા માણસોને રાહત આપે છે? જિનમંદિરાનાં કામ ચાલતાં હોઇ કે ચલાવવાનાં હોવાનું સાંભળી પોતાને મજુ- રીનું કામ મળશે એ આશાએ તે તે સ્થળાના મજુર વર્ગ આનંદ પામે છે અને આવાં વિશાલ કામા ચલાવનાર શ્વે. મૂર્તિપૂજક સંઘને ધન્યવાદ આપે છે તેમની ભક્તિની અનુ- માદના કરે છે જ્યારે અરિહંત દેવનાજ ભક્ત કહેવડાવનારા અરિહંતના નામ કરતાં પણ વધુ ઉપકારી તથા સ્પષ્ટ આલં- અને તે શ્રી અરિહંતદેવની પ્રતિમા તથા જિનમંદિરાને દેખી દેષની જ્વાલાઓ કાઢે છે તે ઓછું શાંચનીય ન કહેવાય?

# જૈન ભાઇઓને ખુશ–ખબર

કેસર, કસ્તુરી, અંખર, ખરાસ, કપૂર, દશાંગધૂપ, સોના ચાંદીના વરખ, ખાદલું, કટારી, અગરખત્તી, સુખડ તથા દરેક જાતના ઉંચા પીપરામૂળ, એલચી, અને માળ-પ્રતિષ્ઠા વગેરે પવિત્ર અનુષ્ઠાનામાં વપ-રાતી વસ્તુઓ અમારે ત્યાંથી ખાત્રીપૂર્વક અને વ્યાજખી ભાવે મળશે- એક વખત અમારી દુકાને પધારી ખાત્રી કરવા વિનંતી છે.

શાહ શાંતિલાલ ચ્યાધવજીની કું. ૩૧૭ જીમા મસ્જીદ મુંબઇ-ર

# પ્રકરણ ૪ થું.

#### સત્ય રક્ષક ભાવના

જગતમાં આજે કેટલાક વર્ગ મૂર્તિ પૂજાના પ્રગટ રીતે લાલે વિરાધ કરતા હાય પરંતુ પરાક્ષ રીતે તા તેવાઓ પણ મૂર્તિ પૂજકજ છે. એટલે કે પ્રત્યક્ષ યા તા પરાક્ષ એમ અન્ને રીતે તપાસતાં જગતમાં કાઇ પણ મનુષ્ય મૂર્તિ પૂજાથી વંચિત છે જ નહિ. જુઓ:—

- ૧. મહેમદ પેગં ખરના અનુયાયીઓ પાતાની મસ્જિ-દમાં વીરાની આકૃતિઓ બનાવી પૂષ્પ-ધૂપાદિકથી પૂજે છે. તાજીયા બનાવી તેની સામે રાવાપીટવાનું કામ કરે છે, તથા યાત્રાર્થ મક્કામદીના જઇને ત્યાં એક કાળા પત્થરને ચૂંબન કરે છે અને તેથી પાપના નાશ થયા માને છે.
- ર. મૃતિ પૂજા નહિ માનવાવાળા ઇસાઇએ ગૃલી પર લટકતી ઇમામશાહની મૃતિ અને + (ક્રોસ) સ્થાપિત કરી પાતાના ચર્ચમાં તેને પૂજ્યભાવથી જુએ છે. દ્રવ્યભાવથી પૂજા કરે છે અને પુષ્પહાર ચડાવે છે.
- 3. કળીર-નાનક-રામચરણ આદિ મૂર્તિ વિરાધીઓના અનુયાયીઓ પાતપાતાના પૂજ્ય પુરૂષાની સમાધિઓ બના-

વીને પૂજે છે. સમાધિઓના દર્શન માટે ભક્ત વર્ગ દ્વરદ્વરથી આવે છે અને પુષ્પાદિ પદાર્થા ચઢાવીને પાતાની શ્રદ્ધા વ્યક્ત કરે છે.

૪. મૂર્તિ પૂજા નહિ સ્વીકારનાર સ્થાનકવાસી કે તેરાપં-થીઓ પોતાના પૂજ્યોને વંદન કરવાને દ્વરદ્વર દેશામાં એઠા છતાં પ્રાતઃકાળે સ્મરણમાં લાવી ધ્યાન દ્વારા તેમના શરીરની આકૃતિને પોતાના હૃદય આગળ ખડી કરી કલ્પે છે. અને તેમને નમસ્કાર કરે છે. વળી કેટલાક પોતાના પૂજ્યોની સમાધિ–પાદુકા–ચિત્ર–ફાટાઓ બનાવીને ઉપાસના કરે છે. અને કાઈ જાણી ન જાય તે માટે ફાટાઓ ગુમ પણે રાખે છે. આવી રીતે કાઈ પણ પંથ–મત–સંપ્રદાય–જાતિ–ધર્મ–કે વ્યક્તિ મૂર્તિ પૂજાથી વંચિત નથી.

તેમ છતાં પણ મૂર્તિ પૂજા નહિ સ્વીકારનારાઓ પૈકી જેઓ મૂર્તિ પૂજા વિષય સંખંધી ખંડન મંડનમાં ઉતર્યા સિવાય કાઇ પ્રકારે પણ સ્વઆત્મશ્રેય સાધ્યે જતા હાય તેવાઓ પ્રત્યે સહિષ્ણુતા છુદ્ધિ રાખવામાં કાઈ ના પાડતું નથી. પરંતુ ખાટા મમત્વને વશ થયેલા મનુષ્યા તેમના કદાગ્રહને વળગી રહી પાતાની જ માન્યતાને સત્ય માની તે માન્યતાના પ્રચાર કરવા અને ભવ્ય જીવાને મૂર્તિ પૂજની માન્યતાથી બ્રષ્ટ કરાવી મૂર્તિ પૂજક સમાજમાં વિક્ષેપ પેદા કરાવવા સીધા યા તો આડકતરા પ્રયત્ન કરતા હાય તેવા સમયે મૂર્તિ પૂજક સમાજે સવેળા ચેતી જવું જોઇએ. તેમની વાગ્જાળથી ભાળવાઈ ન જવું જોઇએ, અને એમના સંસર્ગ ઓછા કરી નાખવા જોઇએ. આજે કેટલેક હેકાણે મૂર્તિ ઓછા કરી નાખવા જોઇએ. આજે કેટલેક હેકાણે મૂર્તિ

વિરાધકા પાતાની આહા દેખાતી આડંખરી ત્યાગ તપશ્ચર્યો કે કિયા વડે ભાળા લાકાને મુખ્ય કરે છે. જુઓ! અમારામાં ધર્મની ટેક કેટલી છે? અને તમારામાં કંઇ નથી. આહું આહું ઠસાવી ઉધા પાટા ખાંધે છે. ભાળા અજ્ઞાની માણુસા તે જોઇ બ્રમણામાં પડી જાય છે. અને મૂર્તિ પૂજક સાધુ કે શ્રાવક વર્ષની કિયા પ્રત્યે અરૂચિવાળા થઈ મૂર્તિ વિરાધકની કિયા અને તપશ્ચર્યાની મુક્ત કંઠે પ્રશંસા કરવા માંડે છે. અરે! આપણામાં તા કંઇ નથી. આપણામાં તા સાધુઓ ય અંદર અંદર લડે છે. આહું આહું બાલી મૂર્તિ-પૂજક સાધુઓ પ્રત્યે શ્રદ્ધાહીન થઈ જાય છે. અને પછી તેવાઓમાં મૂર્તિ વિરાધકને પાતાની શ્રદ્ધા જમાવવાના લાગ ફાવે છે.

આવા સ્થાનામાં મૂર્તિ પૂજક સમાજે સવેળા ચેતી જલું જોઇએ. તે પ્રચારના વેગને રાકવા તનતાડ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. તેમાં નહિ દક્ષિણ્યતા રાખવી જોઇએ કે નહિ ભય રાખવા જોઇએ. તેને લગતા સાહિત્યના ખૂબ પ્રચાર કરવા જોઇએ. સમાજના અગ્રેસરા તેમાં ઉપેક્ષા સેવવાથી મૂર્તિ-પૂજક સમાજના એકયને જખરજસ્ત ક્ટકા પહોંચે છે. સમાજની સ્થિતિ વેરવિખેર થયા પછી જાગૃત થલું એ તો સંડ્યા પછી ડહાપણ લાવવા જેવું અને છે. જે તારક પરમાત્માની મૂર્તિ પૂજ વડે અનંત સંસારથી મુક્ત થવાય, ચાલુ ભવાલવની રખડપટ્ટી ટળી જાય અને જેની આરાધનાથી દુ:ખના લેશ વિનાનું સંપૂર્ણ અને સદાસ્થાયી સુખ મળે તે પ્રતિમાના દ્રેષીએા પ્રતિમા પૂજકામાં મૂર્તિ પૂજની દ્રઢ શ્રદ્ધાનાં મૂળ હચમચાવી નાખવાના કે મૂર્તિ પૂજકામાં અંદર અંદર

વૈમનસ્ય પેદાં કરાવવાના અતિ ગુપ્તપણે પ્રયત્ન કે પ્રચાર કરે તેવા સમયે પણ જિનપ્રતિમાના આરાધકનું દીલ વલાવાઈ ન જાય, શક્તિ મુજબ એ પ્રચારના પ્રતિકાર કરવાની ભાવના ન જાગે અને શક્ય ઉપયોગ કરીને એ આકત ટાળવાની પ્રવૃત્તિ ન કરાય તે৷ એમ જ કહેલું પડે કે કાં તે৷ એ વસ્તુના ભાવ ઉપર શ્રદ્ધા નથી, કાંતા આરાધના પાેેેલી છે અને કાં તા જે ધ્યેયથી થવી એઇએ તે ધ્યેયથી થતી નથી. પાતાને ત્તરવાની ભાવના હાય. આ વસ્ત તારક જ છે એમ હદયની સાચી શ્રદ્ધા હોય, અને તારક વસ્તુના ખંડન કરનાર કે ખંડન કરાવવાના પ્રયત્ન કરાવનાર સામે સામના કરવાની પાતાનામાં શક્તિ હાેય તાે મૂર્તિ પૂજકામાં અશ્રદ્ધા પેદા ન થાય કે એકયતા શિથિલ બનવા ન પામે એ માટેની પ્રવૃ-ત્તિથી એ દ્વર રહી શકે જ નહિ. અને સદાને માટે જાગૃત રહે. મૂર્તિ પૂજક સમાજનું હિત ધરાવતા સજ્જના પ્રત્યે विरेश्विक्षे गमे तेवां विध्व पेहा करे, गमे तेवुं अध्यक्षाकतुं वातावरण ईदावे, पण धिम कने। तेमां देश मात्र तेमने ફાવટ આવવા દેજ નહિ. આ તા શક્તિ ન હાય તા પણ એ વિરાધીઓને જોઇને એનું અંતર જરૂર વલાવાઈ જાય. કાૈઇ શક્તિ સંપન્ન એ પ્રચારને ટાળા એજ એની ઝ'ખના હાેય, અને જ્યારે સાંભળે કે અમુકે એ માટે પ્રયત્ન આરં ભ્યા છે ત્યારે એનું અંતર ખૂબ ખૂબ પ્રકુલ્લ બની જાય, અને સ્હેજે તેના મુખમાંથી એ રક્ષાના પ્રયત્ન કરનાર માટે " ધન્યવાદ " ઉચ્ચારાઈ જાય. એટલું જ નહિ પણ એ પાતાના સ્નેહિ કે સંખંધી સૌને એકજ કહ્યા કરે કે–**હું** યામર છું કે ધમ વિરાધીઓના પ્રચારને રાકી શકતા નથી.

પણ ધન્ય છે અમુકને કે પ્રયત્નમાં પડ્યો છે, અને બીજી કશી પણ પરવા રાખ્યા સિવાય રક્ષાનું કાર્ય કરે જ જાય છે. માટે તમારી જે કંઈ સાધન સામગ્રી હોય તે એને સાંપા, એને દરેક રીતે મદદગાર ખના. આવા ધર્મની ધગશવાળા આત્માઓ પણ પાતાની શુદ્ધ ભાવનાના ચાગે તરી જાય. સર્વથા રક્ષા વિનાની આરાધના તા પ્રસંગે ઇતરજના માટે હારયના વિષય પણ થઇ પડે. જાેચા! આ પૂજા કરનારા ભગવાનના ભગત! રાજ તા પૂજા કરવાને માટે દાડાદાડ કરે અને મંદિર ઉપર આક્ત આવી એટલે ભાઈશાખ પાંખારા ગણી ગયા. જાેચા! આ ગુરૂ ભક્ત! રાજ તા વંદન કર્યા વિના ખાય નહિ, વ્યાખ્યાન કહી ચૂકે નહિ અને જયાં શુરૂ ઉપર આક્રમણ આવ્યું એટલે ઉપાશ્રયના રસ્તા પણ ત્જી દીધા.

આવા લક્તો ન હોય તોય શું ખાેડું? આવું ઇતરજના પણ ખાલે. પણ આજે તો એશાયે ખરાબ હાલત કેટલીકવાર જેવાય છે. આક્રમણ વખતે પડખે તા ઉલા ન રહે, દ્રશ્થી પણ મદદ તા ન કરે, પરંતુ ઉલ્ટા સામાને વગોવે. આક્રમણના સામના કરનારને મૂર્ખ કહે અને પાતે સમતાના સાગર ખને. પણ એવે ટાઇમે દ્રર ખસી જવું એ ડહાપણ છે? શું એ સમતા છે? શું એમ કરવાથી લક્તિ શાલે ખરી? હરગિઝ નહિ. એવા તા ઉલ્ટા વિરાધી પક્ષના હથિયાર રૂપ બની સમાજમાં કુસંપની ચીનગારી મૂકે છે. જગતમાં જિનેશ્વર લગવાનની પ્રતિમા તારક જ છે એ જાતનાં જનેશ્વર લગવાનની પ્રતિમા તારક જ છે એ જાતની અંતરમાં પૂરેપૂરી પ્રતિતિ થયા વિના રક્ષક લાવના જાગતી જ નથી. કુલધમને અંગે કિયાઓ થાય, પણ એમાં

જે ચેતન આવલું જોઇએ તે આવે નહિ તો તેવી કિયા-ઓના કંઈ અર્થ જ નથી.

વસ્તુને તારક માન્યા પછી તેા એને રક્ષવા અને વિક-સાવવા આદમી હજારા પ્રયત્ન કરે છે. દેવ-ગુરૂ અને ધર્મ એજ એક માત્ર તારક છે. આવી દ્રહ ભાવના થઈ જાય અને એ સિવાયની બાકીની દુનિયાની બધીજ વસ્તુઓ આત્માને ડૂંભાવનાર છે એમ સમજાઈ જાય તાે દુનિયાની સઘળી ય વસ્તુઓના ભાગે પણ દેવ-ગુરૂ-ધર્મની રક્ષા કરવી જોઇએ. એમ લાગ્યા વિના રહેજ નહિ. અને જો આવી ભાવના પણ આવી જાય તા આજે જે જે અધમ ના પ્રતિકાર કર-નારી સંસ્થાઓને નાણાં વિગેરેની મુંઝવણ રહે છે તે રહેજ નહિ. ધર્મદ્રોહીએ આજે ગમે તેમ બાલીને વર્તી શકે છે. તે એાલી શકે જ નહિ. આપણે ધર્મદ્રોહીએાને હણવાનું કદી નથી કહેતા. આપણે તાે કહીયે છીએ કે એ બિચારાઓ પુરા દુર્ભાગી છે, કે જેથી આવા સર્વ શ્રેષ્ટ તારક શાસનના પણ સંચાગ પામીને એજ તારકની પ્રતિમા તરફ તેમને દુર્ભાવ જાગ્યાે છે. ગગન ચુંખી જિનાલયાે અને કલ્પવૃક્ષ જેવી જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમાઓ દેખી તેઓના હૈયામાં ઈર્ષ્યાની જવાલાએ ઉદ્દલવે છે. એમનું એ દુર્ભાગીપણું એમને જ માત્ર નુકસાન કરતું હાેત તાે આપણે તેમને અચાવી લેવાના પ્રયત્ન કરવા છતાં તેઓ તેવા જ રહેવા માગત તાે. ઉપેક્ષા કરત. પણ આજે તાે તેમનું દુર્ભાગીપણું તેમના આત્મ-હિતના નાશ કરવા સાથે બીજા અનેક આત્માઓને ઉન્માર્ગે દાેરી રહેલું જોવાય છે માટેજ તેના પ્રતિકાર કરવા પડે છે. એટલે એવા સમયે દેવ ગુરૂ ધર્મ ના સાચા ઉપાસક પાતાથી

અનતી દરેક રીતે રક્ષાનું કાર્ય કરે જ.

ડાં. ગાંધી આના અંગે લખે છે કેઃ—

" આ શબ્દોમાં કેટલું ખધું ધર્માં ધપહ્યું છે કે કેટલી ખધી અ ધશ્રદ્ધા છે તે સમજી વાંચનાર જોઇ શકશે. જૈન સત્રમાં કર્યાય ધર્મા ધપહ્યું નથી. જેને આ ત્મકલ્યાણ કરવું છે તેણે કદાત્રહ, કડકાઈ, નિર્દયતા, ખાટા વાદવિવાદ, સ્વાર્થભાજી વગેરેને દેશવટા દેવા પડે છે."

જેને જે સ્થાનમાં ગમે તેમ ચરી લઈ સ્થાન ઉજ્જડ અનાવવાનું સુલભ કરવાની કાશિષ કરવી છે તેને તે સ્થાનના સ્ક્ષકોના રક્ષણના પ્રયત્નમાં ધર્માં ધપણું ભાષે તેમાં શું આશ્ચર્ય ? આ જમાના, અત્યારની હવા એટલી બધી ભયંકર છે કે—ધર્મ સ્થાનમાં ટકલું જ ઘણું ભયંકર છે. આજે કેટલાક જૈન નામ ધરાવતા પણ ખુદ શ્રી જિનેશ્વર દેવને, એમનાં આગમને, એમની આગ્ગાને, આ બધાને માટે થથે અ બાલે છે; કારણ કે એમને બંધન નથી. બંધન વિનાના જમાનામાં બધાએ સાવધ રહેલું જોઇએ કે—એ સાવધગિરિના ચાગે સન્માર્ગથી તેઓ આપણને એક તસુ પણ ચસાવી શકે નહિ. જે આ માર્ગથી ખસસે તેને હાની છે. જૈન શાસમાં દર્શનાચારના આઠ પ્રકારા પૈકી સાતમા પ્રકાર સ્થીરિકરણ નામે છે. આ સ્થીરિકરણ આચારનું સ્વરૂપ સમજાય તેને ધર્મ રક્ષણમાં કદાપી ધર્માં ધપણું લાગેજ નહિ.

આજે આપણા આત્માના સહવાસમાં આવતા આત્માઓ ત્રી જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમાની પૂજા–ભક્તિમાં કેમ સ્થિર અને, એ પ્રયત્ના સ્થળે સ્થળે કરવા. અને એવી લક્તિને ધ્વંસ જનક વાતાવરણ લેશ માત્ર જ્યાં લાગતું હાય ત્યાં વિશેષ- પણે પ્રયત્ન કરવા. છતી શક્તિએ જે આત્માઓ એ પ્રય-ત્નમાં પાછી પાની કરે તે આજના ધર્મનાશના પાપમાં ભાગીદાર થાય છે. આજે કેટલાક પ્રદેશમાં મૂર્તિ પૂજાને હ્રમ્ખગ મનાવવાના પ્રયત્ના ચાલી રહ્યા છે. "નિર્જવ" મૂર્તિ ચાની આપણા આત્મામાં પરિવર્તન કરાવવાની તાકાત શી છે? આમ કહી શ્રી જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિ યોને 'નિર્જવ' તરીકે ઓળખાવી, આત્માના વિકાસમાં તેની નિરૂપયાગીતા અતાવનારા, પાતે કથા ચૈત-યના યાગે પાતાને જીવતા માને છે, તેની ખબર નથી પડતી! પણ શ્રી જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિ સમક્ષ તા ઉત્તમ ભવિતવ્યતાવાળા અને અનાશ્રહી એવા અનાચારિનું પણ શિર સહસા ઝૂકે. શ્રી જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિ ને દેખતાંની સાથે જ એક વખત તા યાગ્ય આત્મામાં જરૂર નવા પ્રકાશ પડ્યા વિના રહે નહિ.

અનુપમ વસ્તુ જેટલી જેટલી જ્ઞાનિએ નિયત કરી છે, ते तरह आજે ભયંકર ભાવનાથી દેખનારાઓ સામે મક્કમપણે ઉભા રહ્યા સિવાય છુટકા જ નથી. એટલે આવા વિષમ વાતાવરણના જમાનામાં માક્ષમાર્ગમાં પરમ આલંબનભૂત—પરમતારક જિનેશ્વર પરમાત્માની મૂર્તિના વંદન—પૂજન—સ્તવનાદિકમાં ભવ્ય જીવા દિન પ્રતિદિન અધિકાધિક પ્રવૃત્તિ-વાળા અની રહે અને તે શ્રદ્ધાથી બ્રષ્ટ થવા ન પામે તે માટે મૂર્તિ પૂજાના રહસ્યને સમજાવનાર વાતાવરણને ધર્માં ધતા કહેવી તે નરી મૂર્ખાઇનું જ પ્રદર્શન છે. અજ્ઞાન આત્માઓ ભલે તેને ધર્માં ધતા કહે પરંતુ સમજદાર આત્માઓ તો ધર્મની સાચી ખુમારી કહે છે. શ્રી જિનમતના સાચા અભ્યા-સક મનુષ્યા કાઈ પણ અસત્ય પ્રરૂપકાને તુરત જ ઓળખી

લે છે, અને તેના સંગથી પાતે દ્વર થઈ શકે છે તેમજ બીજાઓને પણ દ્વર કરી શકે છે. વસ્તુ જેમ અમુલ્ય, તેમ તેની રક્ષા કરવી પણ મુશ્કેલ. અમુલ્ય વસ્તુને લુંટાઇ જતી અટકાવવા માટે જે પૂરેપૂરી સાવધગીરી રાખવામાં ન આવે તો તે વસ્તુ સચવાઈ શકવી મુશ્કેલ છે.

આજના જમાનાની લુંટ કાેઇ જુદાજ પ્રકારની છે. તે હ્વંટ એવી છે કે સામાન્ય માણુસ તેને હ્વંટ તરીકે જાણી શકે જ નહિ. અને લુંટાયા હાય છતાં કમાયા છે એમ જ સમજે. બાળકના હાથમાંથી ઝુંટવી લેવાય તા તા બાળક પ્યમાણમ કરે અને અન્ય માણુસા આવી ચડતાં લુંટવાના પ્રયત્ન કરનાર નિષ્ફળ અને. પરંતુ આળકને કંઈ લાલચ આપી મિષ્ટ વચનાથી સંખાધવામાં આવે તો તે લાલચથી હિતાહિતના ખ્યાલ વિનાના બાળક હસતે માઢે પાતાની પાસે રહેલ વસ્ત ફેંકી દે છે. કારણ કે તે આળકના વિચા રાનું પરિવર્તન પહેલું લુંટનારે કર્યું છે એટલે તેના આચા-રથી બ્રષ્ટ કરવામાં તેને સુલભતા પ્રાપ્ત થઈ છે. આજે પણ જિનેશ્વરદેવે કથિત માર્ગથી અજ્ઞાત એવા મનુષ્યાને જૈન શાસનની આરાધનારૂપ આચારથી બ્રષ્ટ કરવાને ધર્મ ને ખ્હાને કે અહિંસાને ગ્હાને કે સમાજ સેવાને ગ્હાને શુભ વિચા-રાને ફેરવવાનાં આંદાલના ચાલે છે. શુભ વિચારા એટલે શુભ અનુષ્ઠાના પ્રત્યેની શ્રદ્ધા. કાેઈ પણ આત્માને તેના કલ્યાણ માર્ગથી બ્રષ્ટ કરવા હાય, તા તેના સરળમાં સરળ ઉપાય એ છે કે-સૌથી પ્રથમ તેને તેના કલ્યાણમાર્ગની શ્રદ્ધાથી બ્રષ્ટ કરવા. માનસ શાસ્ત્રીઓનું પણ કહેવું છે કે-વિચાર, એ આચારને ઘડનારા છે. કાઇ માણસને સુધારવા

ચા અગાડવા હાય, તાે સૌથી પહેલાં તેના વિચારાને ફેરવવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. જયાં સુધી તે પાતાના વિચારામાં મક્કમ હશે, ત્યાં સુધી તેને તેના આચાર માર્ગથી ખસેડવા કુઃશક્ય છે. વિચારાની એ મક્કમતાનું નામજ શ્રદ્ધા છે. એ શ્રદ્ધા જ્ઞાનથી ઘડાય છે એ વાત સાચી છે, તા પણ સર્વ પ્રકારનું જ્ઞાન શ્રહાને ઘડનારૂં કે દ્રહ કરનારૂં જ થાય છે, એમ કહેવું એ સાચું નથી. જ્ઞાનથી જેમ વિચારા અને શ્રદ્ધા મક્કમ અને છે, તેમ જ્ઞાનથી જ વિચારા અને શ્રદ્ધા નષ્ટ થાય છે યા શિથિલ ખને છે. શ્રદ્ધાને ઘડનારૂં સ્થિર કરનારૂં કે વધારનારૂં જ્ઞાન જેમ સહાયક અને આદરણીય છે, તેમ શ્રહાને અગાડનારૂં, ઉખેડનારૂં કે નાશ કરનારૂં જ્ઞાન તેટલુંજ અનર્થકારક અને અનાદરણીય છે. બધાના ફલિતાર્થ એજ છે કે–માનવીને ચઢાવવા કે પાડવા હાય, તા સૌથી પ્રથમ એની વિચારણાને પલટાવવાનીજ માટામાં માટી આવશ્યકતા રહે છેઃ અને એટલા માટે કાેઈ પણ ક્ષેત્રના નાયકાે સૌથી પ્રથમ પ્રયત્ન તેને માટેજ કરે છે.

શ્રી જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમા પૂજનના કાર્યથી ભવ્ય આત્માઓને ચ્યુત કરવાના ઇરાદા ધરાવનાર કાઇ પણ આત્મા પ્રતિમા પૂજનના કાર્યને અનુસરનાર આત્માઓની સમ્યક્ શ્રહા ઉપર પ્રથમ ઘા કરે છે. શ્રહા ઉપર ઘા કર્યાં વિના કેવળ પ્રતિમા પૂજનને ખાટી વર્ણવવાના પ્રયત્ન કરનારા પૂજકને પરાજિત કરવા માટે કદી પણ સફળ થઈ શકતા નથી. જેટલી સફળતા તેઓ શ્રહાને નખળી પાડવામાં મેળવી શકે છે, તેટલી જ સફળતા તેઓને ત્યાર પછી પૂજકને પૂજના કાર્યથી બ્રષ્ટ કરવામાં મળી શકે છે. આ વસ્તુ

ધ્યાનમાં રાખીને જ, આજે શ્રી જૈનશાસનમાં ઉત્પન્ન થયેલા કેટલાક અહુલકર્મી આત્માઓ જિનપૂજાની શ્રહાના પાયા હચમચાવવા ભારેમાં ભારે પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. તેઓના તે પ્રયત્નમાં તેમને કેટલી સફળતા મળી છે, તે ઉઘાડી આંખે દેખી શકાય એવું હોવાથી તેને અહીં ચર્ચવા જરૂર નથી. પરંતુ શાસનના પાયો શ્રહા છે અને શ્રહાને જ ઉડાડવાના પ્રયત્ન કરનારા શાસનના પાયાને જ ઉખાડવાના પ્રયત્ન કરનારા છે એટલું જ સમજાવવું આ સ્થળે ઉપયુક્ત છે.

તેમના ઉપરાક્ત પ્રયતને સુલભ અને સફલ બનાવ-વામાં તેમને આજની કહેવાતી સહિષ્ણુતાના એક જળર-જસ્ત સહારા મળી ગયા છે. સહિષ્ણુતાના અર્થ દ્વેષાભાવ કરવામાં આવતા હાય તા તા કાઇ પણ ન્યાય પ્રિય વ્યક્તિને તેની સામે વાંધા ઉઠાવવા પશું હાઇ શકે જ નહિઃ પરંતુ આજે સહિષ્ણુતાને જે સ્વરૂપ અપાઇ રહ્યું છે એ અહારથી ન્યાય વૃત્તિ દેખાવા છતાં પણ, પરમાર્થથી ન્યા-યનુંજ નિકંદન કાઢનારી છે.

આત્મ કલ્યાણના માર્ગમાં દરેક આત્મા સ્વતંત્ર છે. અમુક પ્રકારે જ આચારનું પાલન કરવું એ તો આચાર પાલકના વિચારની વાત છે. કાેઇ આત્માની રૂચિ યાંગ્ય માર્ગનું સ્વરૂપ સમજાવ્યા છતાંય તે માર્ગે આચરણા કરવાની ન હાેય તેથી તેવા આત્માઓ પ્રત્યે અસહિષ્ણુતા પ્રદર્શિત કરવાનું કાેઈ સમજી માણસ કહેજ નહિ. તેવા આત્માઓ પ્રત્યે જ્ઞાની પુરૂષા મધ્યસ્થ ભાવનાથી જ જાંએ છે. પરંતુ જે આત્માઓ સ્વમાન્યતાનાં કદાગ્રહી બનીને અન્ય આત્માઓની સુશ્રહાનાં મૂળ વેરવિખેર કરવા પ્રયત્ન

કરતા હાય તા તે સમયે યાગ્ય પ્રતિકાર કરનાર ઉપર અસહિષ્ણુતાના દાષારાપ કરવા કે તેવા સંજોગામાંય તે કદાશ્રહીઓને ગમે તેમ પ્રચાર કરવા દેવામાંજ સહિષ્ણુતા રાખવાનું કહેનારાઓ એ અર્થમાંજ સહિષ્ણુતાના પ્રચાર કરતા હાય તા એ પ્રચાર ઘોરમાં ઘોર અન્યાય કારિના છે એમ આપણે કહેનુંજ પડે.

ધર્મના નામેજ થતા અધર્મના પ્રચાર અટકાવવા માટે. શ્રી જૈન શાસને જગતમાં ભારેમાં ભારે અને સફળ પ્રયાસ કર્યો છે. જેના પરિણામે અનેકાનેક આત્માઓ ઉન્માર્ગના ભાગ થતા **અચી જવા પામ્યા છે. સન્માર્ગની પ્રા**પ્તિ કરા-વવા માટે શ્રી જૈનશાસને ઉઠાવેલી જહેમત પાર વિનાની છે. છતાં એવી જહેમતને કચારેય કાેઈએ પણ ધર્માધતા નામે કે અસહિષ્ણતાના નામે જાહેર કરી નથી. જ્યારે માનવસમાજના ઉદ્ધાર કે અધઃપાતની વાત કરવી હશે, ત્યારે સત્યાસત્ય મતની પરીક્ષા ઉપર પણ આવવું પડે છે. તેવી પરીક્ષા સિવાય પણ કદાપિ ચાલી શકે તેમ નથીજ. અધ:-પાતના માર્ગ છાેડીને ઉદ્ધારના માર્ગ ઉપર જે દાેઇ ને આવલું હશે. તેણે સત્ય અને અસત્યના વિભાગ કરવાજ પડશે અને એ વિભાગ કરી અસત્યને છેાડી સત્યના મક્કમ અતુ-યાયી અનલુંજ પડશે. જેઓ સત્યાસત્યના વિભાગ કરવાનીજ ના પાડે છે અગર અસત્યને પણ સત્યની તુલનામાંજ ગણી લેવાનું શીખવે છે તેઓ માનવસમાજના ઉદ્ધારના એકના એક વાસ્તવિક માર્ગને રૂંધવાનુંજ કાર્ય કરનારાએ છે.

આજે એકજ જૈનધર્મ પાળનારાઓમાં પણ અનેક મતા દ્રષ્ટિગાચર થાય છે. એમાં કરોા મત સાચા જૈન મતના અનુયાયી છે એજ પ્રશ્ન ઉપલક દ્રષ્ટિએ ખહુજ મુંઝવનારા છે. અને તેથી કેટલાકા તે વસ્તુને આગળ કરી અનેક મનુષ્યા માર્ગથી પરિબ્રષ્ટ થતા જોવાય છે, પણ વિવેકી બુદ્ધિમાના માટે આ પ્રશ્ન મુંઝવનારા નથીજ.

સત્યની આકાંક્ષાએ સ્થિર ચિત્તે આના વિચાર કર-વામાં આવે તો આ પ્રશ્ન ઉકેલવા ઘણાજ સહેલા છે. પરંતુ આવી વિચારણા વખતે સત્યને એક જરાપણ અન્યાય ન થઇ જાય તેની પૂરેપૂરી સંભાળ રાખવી જોઈએ. અપ્રામા-શ્વિક મતને સ્વીકારી લેવાથી થનારા નુકશાનના ખ્યાલ અને ભય રખાય છે તેમ કાઈપણ મતને નહિ સ્વીકારવાથી થતા નુકશાનના પણ ભય અને ખ્યાલ લાવવાની જરૂર છે. ધર્મ પ્રત્યે પ્રમાદી અને બેદરકાર ખનેલ આત્માઓનું અનુકરણ કરીને, ધર્મના અર્થી આત્માઓએ પણ શુદ્ધ મતને નહિ શાધવા અથવા ધર્મથી સર્વદા બેદરકાર બનવું, એ ન્યાય સંગત નથી.

જૈનધર્મ તરીકે કહેવાતા મતા પૈકી સત્ય મતની પ્રમા-ષ્યિકતા સિદ્ધ કરવા માટે ખરા ઉપાય એ છે કે સત્યમતના પ્રષ્યુતાઓ મુક્તિના પરમ પિપાસ, ભવના ભીરૂ અને જ્ઞાન– ક્રિયા ઉભયને આચરનારા સર્વશ્રેષ્ઠ પુર્ષાજ હાય છે. તે મહાપુર્ષાના આશ્રયે રહેલાઓ પણ ગુરૂ આજ્ઞામાં લીન, ઉપશમ રસના ભંડાર, સંવેગ અને નિવેદના પાત્ર, કર્-ષ્યાના નિધાન તથા શ્રી જિન વચનના નિશ્ચળ રાગી થયેલા હાય છે. એટલે કે મતની પ્રમાશ્યિકતાના આધાર મુખ્યત્વે તેના નાયકા અને અનુયાયીઓ ઉપર રહે છે. જે મતમાં યાકિની મહત્તરાસનુ શ્રી હરિભદ્રસૂરીધરજી મહારાજ જેવા સુરિપુગવા, તથા કલિકાલ સર્વજ્ઞ આચાર્ય ભગવાન શ્રીમદ્

હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા જેવાં મુનિયતિઓ અને જ્ઞાન-ક્રિયાના અખંડ પ્રતિપાલક તથા બિરૂદ્ધારક હીરલા જગ-ચ્ચન્દ્રસ્રીશ્વરજી મહારાજા અને તેમના ઉત્તમાત્તમ શિષ્ય-વર્યો, તથા મુસલમાન ખાદશાહને અહિંસા ધર્મના સત્ય ઉપાસક અનાવનાર શ્રી હીરસૂરિશ્વરજી મહારાજા તથા પ્રખર અધ્યાત્મયાગી આનંદઘનજી મહારાજ તથા ષદ્દર્શનવેત્તા-ન્યાયના સંપૂર્ણ વેત્તા ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી મહા-રાજા જેવા ધુરંધર પુરૂષા થઈ ગયા છે તે મતને પણ અપ્રમાણિક માનવા એના જેવું સત્યતું ખૂન બીજું એકે નથી. આચાર્ય ભગવાન શ્રીમદ્ હરિભદ્રસૂરિશ્વરજી મહારાજા न्याहि महानेताचे। पण परम शासन प्रसावक चरम हश-પૂર્વધર આચાર્ય ભગવાન શ્રીમદ વજસ્વામિજ મહારાજા આદિ મહાપુરૂષાએ સ્વીકારેલ અને આચરેલ સમાચારીને અંગીકાર કરનારા છે, માટે તેઓ પરમ પ્રમાણિક છે અને તેઓનાજ માર્ગને અનુસરનારા અન્ય સર્વ મહાપુરૂષાે પણ તેટલાજ પ્રમાણિક છે. તેએાની આજ્ઞામાં રહેવું, તેએાના માર્ગે ચાલલું અને તેઓનાં વચના વિચારવાં, આચરવાં તથા પ્રચારવાં, એજ એક આ અપાર ભવસાગરમાંથી તર-વાના અનુપમ માર્ગ છે; એ માર્ગની વિરુદ્ધ અજાણતાં પણ બાલવું એ મહાપાપ છે; એટલુંજ નહિ, પણ એવું વચ**ન** આત્માને દુર્લભ બાધિ અને સન્માર્ગના વિરાધી અનાવ-નાર છે. ભવભીરૂ અને સત્યના ગવેષક આત્માઓ કાેઇ દુષ્કર્મના યાગે ગમે તે સંયાગામાં રહેવાવાળા હાય પરંતુ તેમની સત્યની ગવેષણા તા ચાલુજ હાય છે અને અંતે સત્ય વસ્તુ પ્રાપ્ત થયે છતે પાતે સ્થિત સંયાગાને તીલાં-

જલી આપી સત્ય માર્ગની આરાધનામાં જોડાઈ જવા લેશ-માત્ર પ્રમાદ કરતા નથી. અને એ પ્રમાણે લેાંકામત અને સ્થાનકવાસી સમુદાયના કેટલાક વિદ્રાન નામાહિકત સાધુ-ઓએ શાસ્ત્રોના ઉંડા અભ્યાસ કર્યા ખાદ તે આત્માથી મુમુક્ષાએ તે મતથી મુક્ત ખની શુદ્ધ સનાતન જૈન ધર્મની દીક્ષા ગ્રહેણ કરી સ્વપરનું કલ્યાણ કર્યું છે અને કરી રહ્યા છે. તે મહાનુલાવાના સંક્ષિપ્ત પરિચય ચિત્રાની સાથે અહીં રજી કરીએ છીએ.

- (૧) શ્રીમાન્ લેાંકાશાહના દેહાન્ત ખાદ ૪૦-૪૨ વર્ષો વીત્યે આચાર્ય હેમવિમલસૂરિશ્વરજીના સદુપદેશથી રૂષિ હાના, રૂષિ શ્રીપતિ, રૂષિ ગહુપતિ, આદિ લેાંકાગચ્છીય સાધુએાએ પાતાની બ્રાન્તિ દ્વર કરી આચાર્યશ્રીની પાસે પુનઃ દીક્ષા સ્વીકારી હતી. તે સર્વ સાધુઓની સંખ્યા ૩૭ ની હતી.
- (ર) મરૂધર આદિ પ્રાન્તોમાં પાણીના અભાવે કેટ-લાક સાધુઓના અકાલ મૃત્યુ થવાથી આચાર્ય શ્રી સામ-પ્રભસૂરિએ સાધુઓના વિહાર ખંધ કરાવ્યા હતા. જેથી કરીને તે પ્રાંતામાં લોંકા સાધુઓને પાતાના ધર્મ પ્રચાર કરવાની એક સુંદર તક મળી ગઇ. પરંતુ આચાર આનંદ-વિમલસૂરી મહાપ્રભાવિક-ઉપ્ર વિહારી-કેઠાર તપસ્વી અને શાસ્ત્રોના મર્મજ્ઞ હોવાથી તેમણે તે પ્રદેશમાં બ્રમણ કરી લેંકામતના અનેક સાધુઓ અને ગૃહસ્થાને સન્માર્ગ પર લાવી પાતાના શિષ્ય બનાયા. તેમના સમુદાયમાં મહા-પાધ્યાય વિદ્યાસાગર ગણિ છઠ તપના પારણ કરતા હતા. અને પ્રદ્યારી હતા. તેમણે પણ મારવાડ આદિ પ્રાંતામાં વિહાર કરી લેંકામતીઓને સમ્યક્ત્વ વત અને પ્રવજ્યા દઈ જૈન ધર્મમાં દીક્ષિત કર્યા, જેની સંખ્યા ૭૮ ની કહેવાય છે.

**મૂ**તિ'પૂજા

- (3) લેંકા મતાધિયતિ પૂજ્ય રૂષિ મેઘજસ્વામીએ પોતાના પચવીસ શિષ્યોની સાથે (સ્થા૦ શ્રીમાન્ વાડીલાલ માતીલાલના મતે પ૦૦ શિષ્યા સાથે) લેંકામતના ત્યાગ કરી અમદાવાદ નગરે સકલ રાજાધિરાજ અકખર ખાદશાહની આજ્ઞાપૂર્વંક અને તેજ ખાદશાહે આપેલ વાજંત્રાદિ સામ-શ્રીના ઠાઠપૂર્વંક સમાટ અકખર પ્રતિખાધક જગતગુરૂ જૈના-ચાર્ય શ્રી વિજયહીરસૂરીશ્વરજી મહારાજ પાસે પુનઃ જૈન દીક્ષા શ્રહ્યુ કરી હતી.
- (૪) સ્થા. પંજાબી સાધુ ભુટેરાયજી મહારાજે પાતાની જન્મભૂમિ પંજાબના ઉદ્ધારને માટે વિ. સં. ૧૯૦૩ માં મુહપત્તિના દારા પ્રનઃ જૈન ધર્મના સત્ય પથ પર લાવવા લાગ્યા. ત્યાર બાદ ગુજરાતમાં જઇ પૂજ્ય ગણ્ય શ્રીમાન્ મણ્યિજયજીની પાસે જૈન દીક્ષા સ્વીકારી. અને મૂર્તિલંજ-કાની માયા જલને દ્વર કરી ધર્મના ખૂબ પ્રચાર કર્યો. તેઓશ્રીનું નામ પૂજ્યપાદ ગણ્વિર બુદ્ધિવજયજી મહારાજ રખાયું હતું. તેમની પરંપરામાં આજે પ્રાય: ૪૩૦ સાધુઓ અને સેંકડા સાધ્વીઓ વિદ્યમાન છે. તેઓશ્રી પંજાબ દેશમાં સ્થા. સાધુમાર્ગિયાના સામ્રાજ્યમાં પ્રાય: લુપ્ત થયેલા મૂર્તિ પૂજક ધર્મને પુનઃ પ્રતિષ્ઠિત કરવામાં સમર્થ થયા. કાંટિશઃ વંદન હો એવા સદ્ ગુરૂને.
- (૫) પંજાબી સાધુમાર્ગી સ્થા. સાધુ મૂલચંદ છેના જન્મ પંજાબના સિયાલ કાંડ શહેરમાં એા સવાલ વ શભૂષણ સુખ-સાની ધર્મ પત્ની બ કારબાઈની પવિત્ર કુક્ષિએ વિ. સં. ૧૮૮૧ માં થયા હતા. તે મહાત્માએ વિ. સ. ૧૯૦૨ માં સ્વામિ બુટે રાયજીની પાસે સ્થાનકવાસી દીક્ષા લીધી હતી.

પરંતુ શાસ્ત્રોના ઉંડા અભ્યાસ કર્યા બાદ વિ. સં. ૧૯૧૨ માં છુટેરાયજીની સાથે દાદા મણિવિજયજી ગણિની પાસે સંવેગી દીક્ષા સ્વીકારી જૈન ધર્મની ખૂબ ઉન્નતિ કરી. તેમની શિષ્ય પરંપરામાં આજ પણ પચાસેક સાધુએા અને સેંકડા સાધ્વીએા વિદ્યમાન છે.

- ે(६) પંજાળી સ્થા. સાધુ વૃદ્ધિચંદ્ર પંજાબ દેશના એક ચમકતા સિતારા હતા. તેમણે પ્રથમ મહાત્મા ભુટેરા-યજની પાસે સ્થા. સાધુમાગી દીક્ષા લીધી હતી. પરંતુ અંતમાં સત્યની ગવેષણા કરી મુહિપત્તિના ડારા ત્રાડી શ્રીમાન્ ભુટેરાયજ મહારાજની સાથે અમદાવાદમાં દાદા શ્રી મિલ્-વિજયજ ગણિની પાસે પુનઃ જૈન દીક્ષાને ધારણ કરી તેઓ શ્રીના પ્રભાવ જૈન જનતા ઉપર ખૂબ પડ્યો. જગત્પ્રસિદ્ધ આચાર્ય વિજય ધર્મ સૂરિજ તથા વિજય નેમિસૂરિધરજ જેવા પ્રખર વિદ્વાન અને ધર્મ પ્રચારક તેમના શિષ્ય થયા. તેમની પરંપરામાં આજ પણ પંદરેક આચાર્યો, દોઢસાંક સાધુઓ અને કેઈ સાધ્વીઓ વિદ્યમાન છે. જેઓ પૂજ્યપાદ શાન્તમૂર્તિ શ્રી વૃદ્ધિવજયજ મહારાજના નામે પ્રસિદ્ધ છે.
- (૭) સ્થા. સાધુ આત્મારામજ ( આચાર્ય શ્રી વિજ-યાનંદ સૂરિધરજ મહારાજ) નું જીવન પ્રસિદ્ધ છે. તેઓ-શ્રીએ નીચે જણાવેલ ૧૮ સાધુઓની સાથે મુહપત્તિના ડારા ત્રોડી સ્થાનક મત વાસીરાવી ગણિવર શ્રીમાન્ ભુદ્ધિ વિજયજી મહારાજના ચરણ કમલામાં પુનઃ જૈન ધર્મની દીક્ષા લીધી. આજે જેઓશ્રીની પરંપરામાં સેંકડા સાધુઓ અને સાધ્વીઓ વિદ્યમાન છે. (૧) આત્મારામજ (૨) વિશ્તુચંદજ (૩) ચંપાલાલજ (૪) હુકમચંદજ (૫) સલામતરાયજ (૬) હાકમરાયજ (૭) ખૂબચંદજ (૮) કન્હૈયાલાલજ (૯) તુલ-

સીરામછ (૧૦) કલ્યાણ્યંદછ (૧૧) નિહાલચંદછ (૧૨) નિધાનમલછ (૧૩) રામલાલછ (૧૪) ધર્મચંદછ (૧૫) પ્રભુદયાલછ (૧૬) રામછ લાલછ (૧૭) ખૈરાતીલાલછ અને (૧૮) ચન્દનલાલછ. આ પ્રમાણે અઢાર સ્થાનકવાસી સાધુઓએ સંવેગી દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી.

- (૮) સ્થા. સાધુ અમીર્ષિજી ( આચાર્ય શ્રી અજિત સાગરસૂરિજી) કાડીયાવાડ સ્થાનકમાર્ગી સમુદાયના એક અથળહ્ય સાધુ હતા. પરંતુ જૈનાગમાંના બારીકીથી અધ્યયન કરવાથી તેમને સમજાઇ ગયું કે એ સ્થાનકમાર્ગી મતએવં સાધુમાર્ગી મત કલ્પિત છે. જેથી પાતાના શિષ્યાની સાથે અધ્યાત્મયાર્ગી શાન્તમૂર્તિ આચાર્ય શ્રી બુદ્ધિસાગર સૂરિના ચરખુ કમલામાં આવી ભાગવતી જૈન દીક્ષાને સ્વીકારી જૈન ધર્મના પ્રચાર કરવામાં ખૂબ પ્રયત્ન કર્યો. તેઓશ્રીના પરિવારમાં આજે એક આચાર્ય અને ઘણાં સાધુ અને સાધ્વીજીઓ બૂમંડલ પર વિચરી રહ્યાં છે.
- (૯) શાન્તમૂર્તિ પરમ યાગીરાજ મુનિશ્રી રત્ન વિજયજી મહારાજ પ્રથમ પાતાની દશ વરસની લઘુ વયમાં પાતાના પિતાની સાથે સ્થાનકવાસી સમુદાયમાં દીક્ષીત થયા હતા. તેઓ શ્રી કચ્છ દેશના માંડવી નગરના વતની હતા. સ્થાનકવાસી સાધુપણામાં ૧૮ વરસ રહી પ્રાકૃત અને સંસ્કૃતના સારા અભ્યાસ કરી જૈનશાસ્ત્રોનું અધ્યયન કર્યું, તા તેઓ શ્રીને મૂર્તિ નહિ પૂજવાના મત કૃત્રિમ લાગ્યા. જેથી સ્થા. સાધુપણાના ત્યાગ કરી જૈનાચાર્ય શ્રી વિજય ધર્મ સ્ર્રિય-રજીની પાસે પુન: સંવેગી દીક્ષા સ્વીકારી. તેઓ શ્રીએ ગીરનાર અને આ ખુના પહાડોમાં રહી યાગ સાધના કરી હતી.
  - (१०) સાધુમાગી મુનિ ગયવરચન્દજ ( પૂજ્યપાદ

મુનિ શ્રી જ્ઞાન સુંદરજી મહારાજ) મહારાજે પ્રથમ સ્થા. પૂજ્ય શ્રી લાલજી મહારાજના ઉપદેશથી દીક્ષા લઇ નવ વરસ સુધી શાસ્ત્રોના અધ્યયન કર્યા ખાદ સ્થા. મતના ત્યાગ કરી ઓસિયા તીર્થ પર વિ. સં. ૧૯૭૨ માં પરમ ચાગી રાજ મુનિશ્રી રત્નવિજયજી મહારાજ સાહેખના કરકમેલામાં સંવેગી દીક્ષા અંગીકાર કરી જન શાસનની ખહુ જ સેવા કરી. સાહિત્ય પ્રચારના તા તેમને ખહુ જ શાક છે. સંવેગી દીક્ષા અંગીકાર કર્યા ખાદ તેઓશ્રીએ નાના માટા ૨૩૧ ગ્રંથ લખી પ્રકાશિત કરાયા છે. હાલે તેઓશ્રી આચાર્ય પદે ખીરાજમાન છે.

(૧૧) સ્થા. સાધુ ગંભીરમલજ ( સુનિશ્રી ગુણુસુંદરજી મહારાજ) એ ૧૬ વર્ષે ની લઘુવયમાં સ્થા. માં દીક્ષા લીધી હતી. ત્યાં ૨૨ વરસ દીક્ષા પાળી મૂર્તિપૂજા સત્ય લાગવાથી સ્થા. સાધુ વેષના ત્યાગ કરી સંવત ૧૯૮૩ માં પૂજ્યપાદ સુનિશ્રી જ્ઞાનસુંદરજી પાસે સંવેગી દીક્ષા અંગીકાર કરી. તેઓશ્રીમાં વૈયાવચ્ચના અતિ સારા ગુણુ છે. સ્મરણ શક્તિ સારી હોવાથી પ્રત્યેક જ્ઞાન શીઘ કંઠસ્થ કરી લે છે. કવિતા અનાવવાના અહુ જ શાખીન છે.

આ સિવાય મુનિશ્રી ચારિત્ર વિજયજી મહારાજ, ઉપાધ્યાય શ્રી સોહન વિજયજી મહારાજ વીગેરે અનેક સાધુ-એમ્પ્રે મૂર્તિ નહિ માનવાવાળાએમના મત કલ્પિત સમજી સપંકંચૂકની પેઠે તે મતને શીલ્ર છેમડી દર્ધ સંવેગી દીક્ષા અંગીકાર કરી સત્યાપદેશ દ્વારા જૈન શાસનની અપૂર્વ સેવા કરી છે. પંજાળી સાધમાગી સમુદાય તથા મારવાડી-કાઠિયાવાડ સમુદાયના સેંકડો સાધુઓએ મુહપત્તિના ડોરા ત્રાડી, મૂર્તિપૂજાને સ્વીકારી સત્ય ધર્મના જ પ્રચાર કર્યો છે અને કરી રહ્યા છે. જેમાં પંડિત રતન મુનિશ્રી ચતુરવિજયજી મહારાજ, પં. રંગવિમલજી, પં. રૂપમુનિજી, ગુલાબમુનિજી

ડા. ૪ મુનિ કનકચંદછ, જિનચંદછ, પ્રતિચંદ્રછ, ધ્યાન-ચંદ્રજી, પદ્મવિમલજી, કમલવિજયજી મ. શિવરાજજી, રતન-ચંદ્રજી, રૂપવિજયજી, મગ્નસાગરજી, રત્નસાગરજી, વિવેક-વિજયજી, સમતાવિજયજી, ઈત્યાદિ. એટલું જ નહિ પણ હજુએ પ્રથા તા આજ પણ વિદ્યમાન છે. હાલમાં સ્થાન-કવાસી સમુદાયના પ્રતિષ્ઠિત સ્વામિ કાનજી, કલ્યાણચંદ્રજી, ચુલાયચંદ્રજી વીગેરેએ મુહપત્તિના ડોરા ત્રોડી મૂર્તિપૂજા સ્વીકારી છે. સ્વામી કર્મચંદજી, શાભાચંદજ મૂલચંદજી વીગેરે વિદ્વાનાએ પાતાની દેષિત માન્યતાના ત્યાગ કરી મૂર્તિપૂજા રૂપી શુદ્ધ અને સનાતન માર્ગનું અવલંખન લીધું છે. એટલું જ નહિ પરંતુ સ્થાનકવાસી સમાજમાં સેંકડો વિદ્વાના સાધુ પાતાની કાયરતાથી વાડા અહાર નીકળી શકતા નથી તે પણ સમયે સમયે પરમ પવિત્ર એવં આગમ વિહિત શ્રી શત્રું જય, શ્રીગિરનાર, શ્રીશિખરજી, રાણકપુર, આણુ, એાસિયા, કાપરડાજી જેવા તીર્થોની યાત્રા કરી ખૂબ આનંદ લુંટે છે. વળી કેઈ તેરાપંથી સાધુઓએ પણ મુહપત્તિના ં ડોરા ત્રોડી સંવેગી દીક્ષા અંગીકાર કરી છે. કેવળ સાધુ-એાએ જ શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી સ્થાનકવાસી અને તેરાપંથી મતના સદાને માટે ત્યાગ કર્યો છે એટલું જ નહિ પણ સ્થાનકવાસી આર્યાએ!એ પણ સત્યધર્મની શાધ કરી તે કલ્પિત મતના ત્યાગ કર્યા છે. જેમાં શ્રીમતી સાધ્વી ધન-શ્રીજી, કલ્યાણશ્રીજી, સુમત્તિશ્રીજી, રમણિકશ્રીજી, આદિ કેઇ સાધ્વીઓએ પણ સંવેગી જૈન દોક્ષાને સ્વીકાર કરી છે.

વળી સ્થાનકવાસી શ્રાવક શ્રાવિકાઓમાં તો એક યા અનેકવાર તીર્થ યાત્રા કરનારની સંખ્યા સેંકડો બલ્કે હજારા ગમે મળી આવે છે. સ્થાનકવાસી સમાજમાં કેટલાક સમજા વર્ગ તો મનમાં સમજ ગયા છે કે જૈન મંદિરમાં નહિ જવાવાળા અમે લાેકા સરાગાદિવ કે જ્યાં માંસ મદિરા ચઢે છે ત્યાં જાવા લાગ્યા છીએ, અને અમારા સંતાનામાં પણ એ સંસ્કાર પડી જાય છે. જ્યારે એવા દેવદેવીયાની પાસે પણ અમે લોકા જઈ શિર ઝુકાવીયે છીએા, તા જૈન મંદિ-રામાં તા અમારા પૂજ્યારાધ્ય ચાવીસ તીર્થ કરાની મૂર્તિઓ સ્થાપિત છે તેમના દર્શન માત્રથી અમારા દીલમાં તે તીથ કરાની ભાવના પેદા થાય છે. અને ત્યાં નવકાર. નમુચ્યુણં, ચૈત્યવંદન, સ્તવન, સ્તુતિ બાલવા વડે તીથ"ક રાના ગુણ ગવાય છે. આથી મંદિર મૂર્તિ એ મહાદયના કારણ છે તે માટે તીર્થ યાત્રા અને મ'દિર મૂર્તિયાના **દર્શ**ન અમે હંમેશાં કરવા જ ચાહીયે છીયે એ રીતે સ્થાનકવાસી તરીકે કહેવાતા હાવા છતાં પણ હરહંમેશાં દર્શન-પૂજા કરનાર પણ કેટલાક આત્માએા હાલ વિદ્યમાન છે. એટલે મૃતિ પૂજાની સાર્થકતા-આવશ્યકતા-સત્યતા કેટલી છે તે આવા અનેક મહાન્ પુરૂષાના સત્ય ગવેષણાથી થયેલ હૃદય પલ્ટા આપણને પાકી શ્રદ્ધા કરાવે છે. વળી ઐતિહાસિક ક્ષેત્રમાં તેા મૂર્તિપૂજા વિષયનું સ્થાન અતિ મજણત અન્યું છે. જે કે સર્વથી શ્રેષ્ઠ પ્રમાણ તેા શાસ્ત્રોનુંજ કહેવાય પરંતુ જૈન શાસ્ત્ર જૈનિયોનેજ માન્ય છે, બૌહશાસ બૌહોનેજ માન્ય છે, જૈનશાસ્ત્રમાં પણ નવા પ્રવતે લા પન્થો એકબીજા ઉપર નવું ઘુસાડી દેવાના કે વિપરીત અર્થ કર્યાના આક્ષેપ કરી िलन्न भान्यतामां प्रवृत्ति रह्या छे એટલે આ **री**ते विपरीत માન્યતાએામાં સત્ય પણ શાસ્ત્રોના ઉલ્લેખથી કદાચ તે વસ્તુની સત્યતાની સાળીતિમાં કાઇ શ્રદ્ધા ન ધરાવે પરંતુ ઈ તિહાસ સવ' દેશીય હોવાથી મૂર્તિ પૂજાની છાપ સવ' ઉપર

પડે છે, અને તેમાં પણ ઇતિહાસમાં દર્શાવેલી મૂર્તાઓની પ્રત્યક્ષતા વિશેષપણે મૂર્તિપૂજાની સત્યતા સાળીત કરે છે.

ઇ તિહાસિક શોધખાળાથી પ્રાપ્ત થયેલી અને તત્ત્વ વેત્તાઓએ ઇ. સ. ની પૂર્વેના કાળની હોવાનું સાખીત કરેલી કેટલીક જિન પ્રતિમાઓ લખની મ્યુઝિઅમ વીગેરે સ્થળાએ અત્યારે માે જીદ છે જે મૂર્તિ પૂજાની પ્રાચિનતા આપાઆપ સિદ્ધ કરે છે. જો કે જૈનતીર્થ સ્થળાએ તા આવી પ્રાચિન પ્રતિમાઓ ખહું જ છે પરંતુ તેની સત્યતા સાખીત કરવામાં આજના વિજ્ઞાનીક શોધકાને પ્રાપ્ત થયેલી પ્રતિમાઓ વિશેષ સાક્ષીભૂત છે,

વળી મૃતિ પૂજા શાસ્ત્રોક્ત રીતે તેા અરાખર સિદ્ધ છે. મૂર્તિ નહિ માનનારાએાની માન્યતા એવી છે કે મૂર્તિ પૂજા પાછળથી શરૂ થઈ છે પણ દેવર્દ્ધિંગણિ ક્ષમાક્ષમણ પહેલાં તા મૂર્તિ°પૂજા હતા તે તા તેઓ પણ કછુલ કરે છે. આ હિસાળે શાસ્ત્રો પુસ્તકારૂઢ કરનાર દેવહિં ગણી ક્ષમાક્ષમણ પણ મૃતિ પૂજક છે. તેમના પહેલાં શાસ્ત્રો પુસ્તકારઢ ન હતાં આજે દેવિહિંગણિ એ જ પુસ્તકારઢ કરેલ શાસ્ત્રો સ્થાનક-વાસીઓને માન્ય છે. તો મૂર્તિ પૂજકે પુસ્તકારૂઢ કરેલ શાસ્ત્રોને માન્ય રાખનાર સ્થાનકવાસીએા કયા હિસાબે શાસ્ત્રોમાં મૂર્ત્તિ-પૂજા ઘસાડી દેવાનું કહે છે. જિનેશ્વર દેવે કથિત શાસ્ત્રો મૂર્તિ પૂજકા પાસેથી જ પ્રાપ્ત કરી મૂર્ત્તિ પૂજાને અસત્ય કહેવી તેના જેવી કુતઘ્નતા બીજી કચી કહેવાય ? આ પ્રમાણે દરેક રીતે મૂર્ત્તિ પૂજાની સત્ય સાખીતી થાય છે. ભવ્ય જીવા કદાગ્રહના ત્યાગ કરી જરા શાચે–અને આત્મશ્રેય કરવામાં અમાઘ સાધનભૂત પરમાપકારી શ્રી જિનેશ્વરદેવની પ્રતિમા પ્રત્યે શ્રદ્ધાળ અની સ્વ અને પરનું કલ્યાણ કરે એજ આકાંક્ષા.

#### શ્રી જિનપ્રતિમાનું સ્તવન

(એ વ્રત જગમાં દીવા મેરે પ્યારે—એ રાહ)

એ જિનપ્રતિમા પૂર્જા મેરે પ્યારે! એ જિનપ્રતિમા પૂર્જા: જગમાં દેવ ન દુજો મેરે પ્યારે! એ જિન પ્રતિમા પૂજો. કરનોડી જિન પ્રતિમા વંદી. ઠાણાંગને અનસાર: ઠવણ નિખેષાની રચના કહીશું, ગુરૂગમ વિધિ સુધારે. મેરે૦ 5 શ્રી જિન પ્રતિમા જિનવર સરખી. જિનવર ગણધર ભાખી: મુનિવર સુરનર વંદન પૂજા, અનેક સૂત્ર છે સાખી. મેરે૦ 3 જંઘા વિદ્યાચારણ મુનિવર, જાત્રા કારણ જાવે; પાંચમે અંગે ભગવતી સૂત્રે, વીસમા સતક દિખાવે મેરે સર્યાલદેવે જિન પ્રતિમા પૂછ, રાયપસેણી લાખે: વિજયદેવ સિદ્ધ પ્રતિમા પૂછ, જિવાભિગમે દાખે. ઇંદ્રાદિક સર્વ દેવ મળીને, સ્વર્ગવમાને દેખા; જિનેશ્વરની દાઢા પૂજે, જંણપન્નત્તિમેં દેખા. મેરે૦ સિદ્ધારથ રાજા ત્રિસલા રાણી. નિર્મળ સમકિત ધારી; અષ્ટ દ્રવ્ય શું પૂજા કીધી, કલ્પસૂત્રે અધિકારી. મેરેં 19 સંપ્રતિ રાજા ધર્મના ધારી. ત્રિખંડ કિરતિ વ્યાપી; સવાલાખ જિનદેરાં કરાવ્યાં. સવાક્રોડ બિંબ સ્થાપી. મેરે૦ અષ્ટાપદ ગિરિ ભરત નરેશ્વર, બિંબ ચોવીશી થાપી: આવશ્યક સત્રે ગણધરે ભાખી, તાહી ન માને પાપી. મેરેં અલયકમારે જિન પ્રતિમા લેજ, આદ્ર કુમાર બાધ પાયા; ચારિત્ર લઇને મુકિત પામ્યા, સૂયગડાંગ પાઠ દિખાયા. ૧૦

મનામતિ શું કુમતિ બાલે, ઉંધા પ્રમુખ અતાવે: સાહુકાર જેના નામ ધરાવે, સૂત્ર આધાર દિખાવે. મેરે૦ ૧૧ ગૃહવાસમાં વસતા જિનવર, જિન પ્રતિમા નિત્ય પ્રજે: છે જે અંગે મિક્ષિ જીનેશ્વર, એહ અધિકારે સુજે. મેરે ૦૧૨ જિનવર બિંબ વિના ન પૂજાં, આણંદાદિક આેલે: સૂત્ર ઉપાસક ગણધર ભાંખે, નહિ કાઈ એને તાલે. મેરે૦ ૧૩ તુંગીયા નગરી શ્રાવક અહુલા, પંચમા અંગ દિખાવે. જિન પ્રતિમાની પૂજા કરી, પછી ગુર્વંદન જાવે. મેરે૦ ૧૪ સૂત્ર સમવાયાંગ આવશ્યક બાલે, જલ થલ કુલ લાવે; સમક્તિ થાપના ધારી શ્રાવક, પ્રભુજને ફૂલ ચઢાવે મેરે૦ ૧૫ કુલપૂજા પ્રતિમાની કરતાં, કુમતિ પાપ અતાવે: કલ્પામે દેખા ક્લની પૂજા, નાગકેતુ કેવળ પાવે. મેરે૦ ૧૬ પાંચકાેડી પ્રભુ ફૂલડે પૂજી, પામ્યાે દેશ અઢાર: એકાવતારી ભાવને પામ્યા, કુમારપાળ ભૂપાળ. મેરે૦ ૧૭ જ્ઞાતાસૂત્રે દ્રીપદી પૂજા, કરતી શિવસુખ માંગે; શક્રસ્તવના પાઠ જ ભણતી, પ્રભુગુણ અનુભવ રાગે. મેરે૦ ૧૮ ભીંતમાં ચિત્રની નારી આલેખી. ત્યાં મુનિને નવિ રે'વા: દશવૈકાલિક આઠમા અધ્યયને, એ ન્યાય પ્રતિમા લેવો. મેરે૦ ૧૯ સદ્યુણ આણાધારક મુનિવર, જિનમારગ સત્ય ભાંખે: વસ્તુગતે જે વસ્તુ પ્રકાશે, કુડકપટ નવિ રાખે. મેરેં ૨૦ નિજ પક્ષપાતમેં કુમતિ પહિયા, જિન પ્રતિમા નવિ માને; વિધવા નારી ગર્ભને ન્યાયે સૂત્ર પાઠ રાખે છાને મેરે૦ ૨૧

ચક્ષુદર્શના વરણી શું કુમતિ, જિન પ્રતિમા નવિ દેખે; ઉચ્ચા પ્રભાતે રવિ અલહલતો, ઘુવડ તેજ ન પેખે મેરે૦ ૨૨ ૈપાતે મનમાં કુમતિ જાણે, પ્રતિમા સૂત્રમાં બાલી; ્રિનજ જનની ડાકણ જાણે, મુખશું ન કહે ખાેલી મેરે૦ ૨૩ જે જિનવર પ્રતિમા ન પૂજે, નવ દંડક તે જાશે: ્સૂત્ર આધારે પ્રતિમા પૂજે, મુક્તિતર્ણા કળ પાશે મેરે૦ ૨૪ ચાર નિક્ષેપા ઠાણાંગે ભાખ્યા, અનુજોગ દ્વાર દિખાવે: એકને આવરે અવરને છંડે, કુમતિને લાજ ન આવે મેરે રય સતા માણસ શબ્દ શું જાણે, જાગતા કણ ન જાગે: જાણુતા જિનવચન ઉત્થાપે, સમક્તિ દ્વર ભાગે મેરે૦ રદ્ ઈત્યાહિક સૂત્ર પાઠ સૂણીને, કુમતિ દ્વર કરીજે: દ્રત્યભાવે પ્રભુપૂજા રચાવે, નરભવ લાહેા લીજો મેરે૦ ૨૭ પંચમે આરે સાધ શ્રાવકને. હોય આધાર સત્ય જાણા: શ્રી જિનુઆગમ જિનવર પ્રતિમા, સંદેહણા ખરી આણા મેરે૦ ૨૮ તપગચ્છ દિનમણી સરિખા દીપે. શ્રી હર્ષ વિજય ગુરૂ રાયા: તસ પદ પંકજ ચંદ્રવિજય ગુરૂ, હિતવિજય ગુણ ગાયા મેરે૦ ૨૯

## श्री पञ्च प्रतिक्रमण

### सार्थ सूत्राणि

राष्ट्रार्थ, भावार्थ, स्फुट नोट, विधि, हेतु आदि विषयोसहित.

पूबसे प्राहक होने वालेसे मात्र रु. ४ (चार रुपीया) प्रित पुस्तकका लिया जायगा. अत्य शिघ्र प्राहक बने, क्योंकि ये पुस्तक प्रत्येक घरमें रखने योग्य है. इस किताब में शब्दार्थ पसा लिखा गया है कि पाठशालांके विद्यार्थियों को कंठस्थ करना ठीक हो, अतः एक एक शब्दका अलग अर्थ लिख कर फिर गाथा व उसके नीचे गाथाका अर्थ समझाया गया है, अर्थमें भी जहां तक हो शका है वहां तक कठिन शब्द नहीं डालते वालकोंको समझमें आ जाय वैसे ही शब्द डाले गये है.

इस पुस्तक लेने वालोको दुसरी पुस्तकें देखनेकी जरुरत नहीं पड़े इसीसे इस किताबमें पंच प्रतिक्रमण मूल सूत्र तथा अर्थ, भरहेसर सज्झाय के विशेष नामोंकी यादी, नौस्मरण मूल व अर्थ, सामायिक, प्रतिक्रमण, चैत्यवंदन, देववंदन, पौषध, पडिलेहन, संथारा पौरसी आदि की खुला सावार विधि और उनका मतलब, पच्चक्खाण मूल व अर्थ, देवगुरु की आशातना, सामायिक दोष, मुहपितके बोल, काउस्सग्गके दोष, रास, चैत्यवंदन, स्तवन, सज्झाय, स्तुती, गहुंली, छंद, स्तोत्र, आरती, मंगलदीवा, प्रतिक्रमण संबन्धी बातो तथा उनका हेतु, चौद नियम, बारह व्रत, साधुके

महावत, तीर्थंकर, गणघर, आगम, विहरमान, आदि तात्त्विक बातोंके नाम, चोदह रत्नोके नाम और उनका प्रभाव, अभक्ष्य तथा अनंतकाय वस्तुके नाम विगेरे बडे बडे विषय डाल पुस्तकको पूरी तौरसे उपयोगी बनाइ गइ है.

सूत्रका अर्थ वांच कर वरावर ध्यानमें रखा जायगा तो स्त्रोश्चारण करती वक्त अत्यंत आनंद होगा. जब तक मतलब समझमें निहं आता है तब तक कुछ भी आत्मोल्लास नहीं हो सक्ता. इस लिये हर एक शक्सने चाहे उसे प्रतिक्रमण स्त्र आता हो या, नहीं आता हो तो भी अवश्य स्त्रार्थका पठन पाठन कर शके इस वास्ते इस पुस्तकका प्रकाशन किया जाता है.

पुस्तक अध्ययन करने योग्य है. पुस्तक के प्राहक संख्या के अनुसार ही छपेगी. अत पन्न पहिलेसे प्राहक बन जाने तािक बाद में पुस्तक बिना न रहे जाय. पाठशाला के कार्य कत्तां ओको चाहीयें कि यह पुस्तक निशेष प्रमाणमें खरीद करें. क्यों कि यह पुस्तक हिन्दी भाषामें मिलना बहोत मुश्केल है. इस लीये पाठशालाओं में इस किताब ना रखना बोत जरुरी है. प्राहक बनने नालाको चाहीये कि इस की किंमत पहेले भरकर रसीद ले लेने. ओर पुस्तक छपने पर प्राहकों को भेज दी जायगी. पत्र व्यवहार निचे के पत्तेसे करें:—

मास्तर खूबचंद केशवलाल ठेः श्री पार्श्व जैन पाठशाला सिरोही ( राजस्थान ) પ્રश्नोत्तरीरूपे भूर्तिपूज અ'ગેની શ'કાએનું સમાધાન કરનાર, જિનપૂજનમાં સાચવવા યાગ્ય સાત શુદ્ધિતું સવિસ્તૃત વર્ણન દર્શાવનાર, અને છેલ્લે વિધિશુદ્ધતામાં શ્રી દેવેન્દ્રસૂરી મહારાજ રચિત ચૈત્યવંદન ભાષ્યમાં દર્શિત ચૈત્યવંદન અંગેની ૧૦૭૪ બાબતાને સહેલાઇથી સમજવા માટેનું પ્રકાશનઃ—

# ભક્તિ ભામંડલ

વિશેષમાં પુસ્તકને અંતે સ્નાત્રપૂજા-નવઅંગ તથા અષ્ટપ્રકારી પૂજાના દુહા તથા કેટલાંક પ્રાચિન સ્તવનાથી સંગ્રહીત આ પુસ્તક દરેકે દરેક ઘરમાં વસાવવા ચાગ્ય છે. પાઠશાળાઓ માટે આ પુસ્તક વિશેષ જરૂરી છે. કિંમત રૂા. ૧-૦-૦ પાષ્ટેજ બે આના અલગ. વિશેષ નકલા મંગાવનારે પત્રગ્યવહાર કરવા.

પ્રાપ્તિસ્થાનઃ— **માસ્તર ખુબચંદ કેશવલાલ** પાર્થ જૈન પાઠશાળા – સિરાહી. (રાજસ્થાન)

### नवलमल तलकाजी परमार कोल्हापुर – सीटो.

हमारे यहांपर दरतरहका चांदीका माल पायजेव (तोरडी) कंदोरा, व फेन्सीमाल व सोनेके दाने छोटेवडे हरसाइझमें योग्य भावसे मिलते हैं. व ओर्डर माफीक माल गेरन्टीके साथ भेजा जाता है. भावके लीये पत्रव्यवहार करें.