# मृर्तिपूजा का - - -प्राचीन इतिहास (सचित्र)



लेखक— मुनि श्री ज्ञानसुन्द्रजी

#### सचित्र

## जैन जाति महोदय

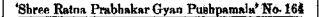
( प्रथम खराड )

यह प्रनथ इतिहास की पुरी शोध खोज करके बड़े ही परिश्रम से तैयार करवाया गया है। इसमें जैन धर्म की प्राचीनताः चौबीस तीर्थक्करों आदि का इतिहास: ओसवाल, पोरवाल, श्रीमाल आदि जैन जातियों की उत्पत्ति; ओस-वाल जाति का समय निर्णय, रीति-रिवाज, गौरव, उदारता, वीरता एवं परोपकारता के प्राचीन प्रमाण: भगवान महाबीर से ४७० वर्ष पर्यंन्त का इति-हास और वर्तमान काल की प्रचलित हानिकारक रूढियों का विस्तार से विवे-चन किया गया है। इसमें पृष्ठ १०००, चित्र ४३ और पक्की जिल्द होते हुए भी मुख्य मात्र इ० ४) चार रुपये रक्ला गया है।

मिलने का पता-

श्रीरत्नप्रभाकर ज्ञानपुष्पमाला प्र• फलौदी [ मारवाड ]





## Ancient History of MOORTI POOJA

ByMuni Gyan Sundarji Maharaj of Upkeshgachh

Author of

171 Granthas including Jain Jati Mahodaya, Samarsingh, Gayavar Vilas, Siddha Pratima Muktawali, Sheeghrabodh etc.

Oswal Samvat 2393 Vikram Samvat 19937 Veer Samvat 2463

First Edition.

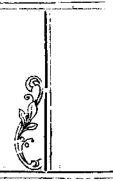
Price

"Ancient History of -Moorti-Pooja" &

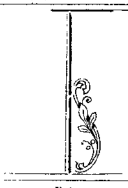
"Shreeman Lonkashah

#### Publisher-

Shri Ratna Prabhakar-Gyan Pushpamala, PHALODHI (Marwar)



#### ALRIGHT RESERVED



Printer—
Shambhoo Singh Bhati,
Adarsh Printing Press,
Kaisergunj, AJMER.

श्रीरत्नप्रभाक्त ज्ञान पुष्प माळा' पुष्प सं• १६६

श्रीरत्नप्रसस्रीश्वर पादकम**सेश्यो** नमः ॥

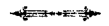
# प्राचीन इतिहास'

लेखक

जैनजाति महोदय, धर्मवीर समरसिंह, जैन जाति निणय, सिद्धप्रतिमा मुकावलि, गयवरविलास, शीव्रबोध, श्रीर श्रीमान् लॉकाशाह श्रादि १७१ प्रत्यों के सम्पादक पर्व लेखक

श्रीउपकेशगच्छीय

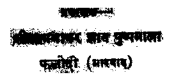
मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी महाराज



भोसवाल संवत २३९३

वीर सं० २४६३ ई० सन् १६३: वि० सं० १६६३

genobelbiobibituren 👸 generan izultzibibitobbeinan and genobalbisabetan and namen and genobelbisabetan and genobe



#### सर्व इक सुरचित

सुदक ---शम्भूसिंह भारी श्रादर्श प्रेस, केसरगंज श्रातमेर

## विश्व वन्य भगवान् महावीर प्रभु

自

1

(3)

自

自自

1

自

自自

(3)

自

(B)

1

1

身

(B)

自自

(B)

(3)

(B)

(3)

(3)

自

9

(a)

()

(3)

1

1

(3

manda dipanda dipanda

自自

自自

·E)

一〇

自通

·E

**(** 

·巨

·E)

·E)

·巨)

·E)

-

通通

·=

-(3)

·E)

·E)

·[]

毛

·E

-

·(i)

司:司

·E)

毛

毛



कृतापराधेऽपिजने, कृपामन्थर तारयोः। ईषद्वाष्पाईयोर्भदं, श्री वीर जिन नेत्रयोः

## विचार परिवर्तन

मृत्तिपूजा का प्राचीन इतिहास श्रीर श्रीमान् लोंकाशाह के जीवन पर ऐतिहासिक प्रकाश, ये दोनों पुस्तकें एक ही जिल्द में अन्धाने का विचार था कि जिससे पढ़ने वालों को श्राच्छा सुविधा रहे और उस समय उन दोनों पुस्तकों का मेटर २५ से Ao फार्म होने का अनुमान लगाया गया था तदनुसार इनकी कीमत भी उसी प्रमाण से जाहिर की गई थी पर यथावश्यकता इनका कलेवर इतना बढ़ गया कि आज करीवन ५७ फार्म और ४५ चित्र तक पहुँच गया है। इस हालत में इन दोनों पुस्तकों को त्रालय श्रत्मा बंधाते की योजना की गई है। यद्यपि इसमें बाइडिंग (जरूद बन्धी) का खरचा ऋषिक उठाना पड़ेगा तरापि पुस्तक का रच्नाग और पढ़ने वालों की सुविधा के लिये पूर्व विचारों में परिवर्तन करना ठीक समसा है। फिर भी पाठक इस बात को ध्यान में रखें कि दोनों पुस्तकों का मूल्य शामिल ही रखा है श्रीर मंगाने पर दोनों किताबें साथ ही में भेजी जायगी ! एक एक पुस्तक मंगाने का कोई भी सज्जन कष्ट न उठावें श्रीर दोनों पुस्तकों का सम्बन्ध ऋन्यान्य मिलता होने से प्रत्येक पाठकों को साथ हो मंगानी श्रीर क्रमशः साथ ही पढना जरूरी भी है।

## —ৠ संचिप्त सूची ३७—

- (१) कौन क्या कहते हैं?
- (२) मरुघरोद्धापक एवं श्रोसवंशस्थापक जैनाचार्यं श्रीरत्नप्रससूरि श्रीर श्रठारा गौत्र ।
- (३) मरूघर केशरी मुनि श्रीक्रोनसुन्दरजी
- ( ४ ) जगत्प्रसिद्ध शा० जै० विजयधर्म सूरि
- ( ५ ) दानवीर सेठ सूरजमलजी कौचर
- (६) श्री रत्नप्रभाकर ज्ञान-पुष्पमाला फलोदी (मारवाड़)
- (७) आभार प्रदर्शन
- (८) द्रव्य सहायकों की शुभ नामावली
- (९) सहायक प्रन्थों की सूची
- (१०) प्रस्तावना
- (११) विषयानुकर्माणका श्रौर चित्र परिचय
- (१२) शुद्धिपत्र
- (१३) मूर्त्तिपूजा का प्राचीन इतिहास
- (१४) मूर्त्तिपूजा विषयक प्रश्नोत्तर
- (१५) क्या जैनतीर्थङ्कर भी डोराडाल मुँहपर मुँहपत्ती बान्धते थे ?



## कौन क्या कहते हैं ?

सुष्पतितथ---भगवान् महावीर के पूर्वकालीन राज-गृह नगर में साववें सुभारवें नाथ का मन्दिर था। जिसमें महात्मा बुद्ध ठहरे थे, ऐसा बौद्ध भन्थ "महावग्ग" में उन्लेख है। यह ऐतिहासिक घटना सर्वत्र माननीय है। देखो ! इसी पुस्तक के प्रष्ठ १३४ पर।

× × ×

'नंदराज नीतं च कालिक्क जिन संनिवेसं'

कलिंग देश में यह जिन मन्दिर भगवान् महाबीर की मौजूदगी में बना था। महामेषवाहन महाराजा खारवेल का शिलांबेख देखों! इसी पुस्तक के पृष्ठ १२६ पर।

××

"वीराय भगवत चतुरासितिय" व गौरीशंकरजी भोमा की शोध खोज से बड़ली प्राम में मिला हुन्ना भग-वान् महावीर के बाद ८४ वर्ष का शिलालेख देखों इसी पुस्तक के पूछ १३८ पर।

'बाक्रोशाहेयचैत्यानांउत्तमदंडमहात्तं"

कौटिल्य अर्थशास्त्र का ३-१८ का कानून, यह बतला रहा है कि सम्राट् चन्द्रगुप्त के शासन में देव मन्दिरों के विरुद्ध जो कोई यद्वा तद्वा बोले वह महान् दंड का पात्र सममा जाता था, देखो इसी पुस्तक के पृष्ठ १९० पर। 'तो भी इतना माना जा सकता है कि इन देशों पर सम्प्रति का राज्य रहा हो और कितनेक जैनमन्दिर उसने अपने समय में बनवाये हों।

रा० व० म० म० पं० गौरीशंकरजो, श्रोमा राजपूताता का इतिहास भाग १ प्रष्ठ ९४

 $\times$   $\times$   $\times$ 

यूरोप का महान् क्रान्तिकार डॉ॰ सोकेटिज (शुकरात) ने कहा है कि मूर्तीपूजा छुड़ाने से लोगों की श्रज्ञानता घटेगी नहीं पर उस्टी बढ़ती जायगी या तो मिश्रवासियों की भांति मूर्तिपूजा छोड़ मगर व बीलाड़ा की पूजा करेगा या नास्तिक होकर कुछ भी नहीं करेगा।

x x x

ऐतिहासिक—मर्मज्ञ प्रकारिड विद्वानू श्रीमान् राखल-दास वनर्जी ने ऋपना यह निश्चय प्रगट किया है कि ऋपज से २५०० वर्षी पूर्व जैनधर्म में मूर्तिपूजा होती थी (जैन सत्य प्रकाश) कुछ १४५

 $\times$   $\times$   $\times$ 

श्रीमान् केशवलाल हर्षदराय घ्रूव—भारतीय पुरातत्वज्ञों में एक हैं श्रापने व्यक्त किया है कि कर्लिंग के शिलालेख से स्पष्ट हो जाता है कि श्राज से २३००-२५०० वर्ष पूर्व जैनों में मूर्त्तिपूजा श्राम-तौर से प्रचलीत थीं ( )

× × ×

"दूँ हियों का समुदाय बहुत प्राचीन नहीं है लगभग ३०० वर्ष से यह प्रचलित है।"

रा० व० पं॰ म० गौरीशङ्करजी श्रोक्ता राजपृताना का इतिहास भाग २ पृष्ट १४१= पर

× × ×

"लौंकाशाह पर किस धर्म का प्रभाव पदा था? मेरा खयाल है कि यह इस्लाम (मुस्लिम) धर्म का ही प्रभाव था।

दि० विद्वान नाथुराम प्रेमी

× × ×

"जैन परस्परा में मूर्ति विरोध को पूरी पाँच शताब्दी भी नहीं बीती है।

पं० सुखलालजी

x x x

"हिन्द में इस्लास संस्कृति का आगमन होने के बाद मूर्ति विरोध के आन्दोलन प्रारम्भ हुए।

इतिहास मर्मेश्चेत्रेज महिला स्टीनन्सन

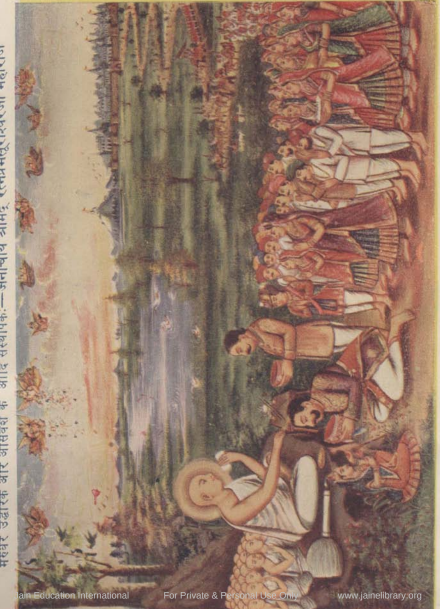
× ×

श्रव लुप्त सी हो गई, रिचत न रहने से य सोचो तिनक कौराल्य की, कितनी कलाएँ थी यहाँ।। प्रस्तर विनिर्मित पर यहाँ थे, श्रीर दुर्ग बड़े-बड़े । श्रव सी हमारे शेष गुरा के, चिह्न लुझ कुझ हैं खड़े ॥ श्रव तक पुराने खराडहरों में, मंदिरों में भी कहीं। बहु मूर्तियां श्रपनी कला का, पूर्ण परिचयदे रही॥ प्रकटा रही है सप्त भी, सौन्दर्य की परिपृष्टता । दिखला रही है साथ ही, दुष्किमियों की दुष्टता॥

—मैथिलीशरण गुप्त

\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$

♦
♦
♦
♦
♦
♦
♦
♦



-जैनाचार्य श्रीमद् रत्नप्रभसूरीश्वरजी महाराज आदि संस्थापक:-मर्घर उद्वारक और ओसवंश के

#### मरुधरोद्धारक एवं स्रोसवंश स्थापक

#### जैनाचार्य

## श्रीमद् रत्नप्रभसुरीश्वरजी महाराज

प्रश्नी का पवित्र जन्म विद्याधर वंश के नायक महा-राजा महेन्द्रचूड़ की पटराझी सती शिरोमिण्ड लक्ष्मीदेवी की रत्नकुक्ति से वीर निर्वाण के प्रथम वर्ष प्रथम मास के पाँचवें दिन में हुमा था। भ्रापका शुभ नाम रत्नचूड़ रक्खा गया । श्रापका घराना प्रारंभ से ही जैन धर्म का परमोपासक था। आपके पूर्वजों में एक चन्द्रचूड़ नामक महान् पराक्रमी नरेश हुए, जो भगवान रामचन्द्र और लक्ष्युए के समसामधिक थे। जब वीर रामचन्द्र लच्चमण ते लङ्का पर चढ़ाई की थी, तब चन्द्रचुड़ ने भी श्रापका साथ दिया श्रर्थात् रावण के साथ युद्ध-कर विजय शाप्त करने में आप भी शरीक ही थे। अन्य विजयी पुरुषों ने लङ्का की छ्ट में जब रत्नादिक कीमती पार्थिव दूब्य द्धा तब चंद्रचूड़ ने रावण के घरेंद्र देरासर से एक नीले को की श्रलोंकिक, साधिष्ठित, महाप्रभाविक एवं चमत्करिक चिन्तामिए पार्श्वनाथ को मूर्त्ति प्राप्त की और ब्राह्म-कल्यागार्थ उस मूर्त्ति की त्रिकाल पूजा करने लग गये। राजा चन्द्रचूड़ ने श्रपनी विद्य-मानता में ऐसा निश्चय कर दिया था कि मेरे पीछे इस सिंहासन पर जो राजा होंगे वे मेरे सदश ही इस पवित्र मृत्ति की पृजा कर श्रात्म-फल्याए करते रहेंगे, ठीक इसी नियमाऽनुसार वंश

परम्परा से हमारे चरित्रनायक रत्नचृड़ नरेश को भी उस अभाविक मूर्त्ति की पूजा का सौभाग्य मिल गया। रत्नचूड़ का २४ चौबीस वर्ष की वय में ही राज्याभिषेक होगया श्रीर बाद में १६ वर्ष तक निष्कंटक राज्य कर जनता को सब प्रकार से चाराम दिया। एक दिन आप अपने कुट्रम्ब तथा सुहृद्वर्ग के साथ एक विमान पर सवार हो यात्रार्थ निकल पड़े श्रीर क्रमशः नाना स्थानों की यात्रा करते हुए ऋष्टम नन्दीश्वर द्वीप में पहुँचे । वहाँ के ५२ भव्य जिनालयों की जब आपने यात्रा की तो आप एक दम संसार से विमुख हो मुक्ति के इच्छुक बन गए। और जब वहाँ से लौट कर वापिस घर त्रा रहे थे तो उप समय प्रभु पार्श्वनाथ के पञ्चम पट्टधर आचार्यश्रो स्वयंत्रमसुरि की मार्ग में ऋष से मेंट हुई और श्राचार्य श्री का वैराग्य मय उपदेश सुनाः फिर तो क्या देर थी-- भट से ज्येष्ठ पुत्र को राजगद्दी धोंप त्र्यापने ५०० मुमुक्षुओं के साथ सूरिजी के चरण कमलों में भगवती जैन दीचा को धारण कर १२ वर्ष तक गुरुदेव के पास विनय पूर्वक ज्ञान।ऽभ्यास कर आप चौदह पूर्व के ज्ञाता बन गए। श्राचार्यश्रीस्वयंप्रभसूरि ने ऋपनी ऋन्तिमाऽवस्था में हजारों साधुत्रों में से मुनि रत्नचूड़ को सर्वतोभावेन योग्य समक कर बीर निर्वाण के ५२ वें वर्ष आचार्य पदवी से विभू-षित कर संघ का नायक बना दिया और ऋषिका नाम रस्तप्रम सूरि रक्खा गया। त्राप सारे और सरल जीवी होने पर भी बड़े ही प्रभावशाली त्रोर अहिंसा धर्म के कट्टर प्रचारक थे। श्रापने बड़ी २ कठिनाइयों का सामना कर त्रानेक प्रान्तों में विद्वार कर जैन धर्म का जोरों से प्रचार बढ़ाया श्रीर लाखो

विधर्मियों को जैन धर्म की शिद्धा दीन्हा दे जैन बनाया। इस प्रकार जैन धर्म का प्रचार करते हुए आप एक समय चक्रेश्वरी देवी की प्रेरणा से ५०० मुनियों के साथ क्रमशः विहार कर किसी भी परिषद्द श्रीर कठिनाईथों की परवाद न करते हुए मरुभूमि में पद्यारे। उस समय मरुभूमि में जिधर देखो उधर वाममार्गियों के श्रवाड़े अमे हुए थे। यह यागादि में लाखों मुक प्राशियों का बलिदान और व्यभिचार करने में धर्म बत-लाया जाता था। मांस मदिरा के लिए सबको छूट थी-ऐसी हालत में विषय वासना मस्त प्राणियों के लिए और क्या कामना शेष थी जो वे सनमानी करने में हिचकते । उस समय का नया वसा हुआ उपकेशपुर प्रधान रूप से वाममार्थियों का केन्द्र था श्रप्त: ब्राचार्य रस्तप्रभसूरि श्रपने शिष्य मण्डल के साथ सर्वे प्रथम वहीं प्रधारे पर उन पाखरिष्टयों के साम्राज्य में श्रापकी कौन पूछता ?। वहाँ तो उन्हें शुद्ध आहार पानी की भी कमी थी--श्रत: स्वयं श्राचार्यश्री ने तथा शेष साधुश्रों ने एक पहाड़ी पर कठोर तपश्चर्या प्रारंभ करदी । इधर देखा आय तो निमिक्त कारण्य भी सानुकूल मिल गया कारण कार्य को लेकर आपकी तपश्चर्याका प्रभाव उस जनता पर इस तरह पड़ा कि वे सबके सब सुरिजी के पास श्राप श्रौर सुरिजी ने उन्हें प्रभावोत्पादक धर्मोपदेश सुनायाश्रीर राजा-प्रजा को मिथ्यात्वका त्याग करवाकर प्राय: ३८४००० तीनलाख चौरासी हजार घरवालों को वास स्रेप पूर्वक जैन बनाया । जिन लोगों के शक्ति तन्त्-वर्गा, जाति, श्रीर केंच नीचादि कई विभागों में विभक्त थे उनका संगठन

१ देखो--जैन जाति महोदय ग्रंथ।

किया, उस संगठित समाज का नाम "महाजनसंघ" रक्खा श्रीर उसके श्रात्म-कस्याण के लिए भगवान महावोर के मन्दिर की प्रतिष्ठा भी करवाई। इस घटना को समय वीर निर्वाण के बाद ७० वर्ष का था। यह घटना खास उपकेशपुर में घटी थी इस कारण कालाउन्तर में वे लोग श्रन्यान्य स्थानों को चले जाने से "उपकेशवंशी" नाम से कहलाए श्रीर उसी "उपकेशवंश" का श्रापश्रंश "श्रोसवाल" शब्द बना जो सर्वत्र श्रचलित है। क्योंकि मन्दिर मूर्तियों के शिलालेखों में इस झाति का प्राचीन नामोस्लेख प्राय: "उपकेशवंश" शब्द से ही हुआ सब जगह नजर श्राता है श्रीर ऐसा होना सम्भव भी है तथा बाद में उपकेशपुर या इसके श्रास पास विचरने वाले साधुओं का समूह भी "उपकेश का सक्य में विख्यात हुआ जो श्राज भी इसी प्राचीन नाम से विद्यान है।

श्रावार्यस्तप्रभसूरि श्रपने जीवन में श्रनेक प्रान्तों में भ्रमण कर लाखों मांस, मिद्दरा श्रीर व्यभिवार सेवियों को शुद्ध "सनातन-धर्म" की राह पर लाये थे श्रीर श्रन्तिम समय में श्री शत्रु अय तीर्थ पर एक मास का श्रनशन कर ८४ वर्ष की त्रायु पूर्ण कर बीर निर्वाण सं० ८४ माघ शुक्ला पूर्णिमा के दिन इस नश्रर शरीर को छोड़कर स्वर्णवास किया था। श्रावार्यश्री के स्वर्ण श्रयाण कर लेने पर श्रवशिष्ट साधुमण्डली को तथा धकल श्रावक समुदायको महान दु:ख हुआ परन्तु "श्रन्ततो गत्वा" फिर भी "शेरों की सन्तान भी शेर ही होती हैं" इस युक्ति के श्रनुसार "शारक्य मुत्तमजनाः न परित्यजन्ति" इस नीतिवाक्य

<sup>।</sup> देखो-जैन जाति महोदय तथा जयन्ति महोत्सव पुस्तक ।

को ध्यान में रखते हुए महापुरुषों द्वारा प्रवालिस जैनधमें के प्रचार कार्य को श्रक्षाएण रक्खा और उनके बाद में भी बराबर २००० वर्ष तक आपके शिष्य संप्रदायान्तर्गत इतर जैनाचार्यों ने आपकी स्थापित शुद्धि-मिशन द्वारा लाखों करोड़ों श्रजैनों को जैन बना श्रपने शासन को उन्नत बनाया, पर यह सब श्रापश्री के ही प्रथम पुरुषार्थ का सुन्दर फज था, श्रतएव जैन समाज एवं विशेष्यतः श्रोसवाल जाति भाज भी श्रापके उपकार रूप ऋण से नत मस्तक है।

जैन समाज और खास कर श्रोसवाल समाज का यह
सर्व प्रथम कर्नेत्य है कि वे प्रतिवर्ष माघ ग्रुक्त पूर्णिमा के दिन
विराट् सभा कर श्राचार्यरत्नप्रभसूरि की पितत्र जोवन-गाथा को
प्रत्येक व्यक्ति के कर्णकुहरों एवं मन-मन्दिरों में भरदें जिससे कि
वे श्रपने श्रापको श्राचार्य श्री के प्रवल ऋण मार से कुछ मुक्त
कर सकें। श्रव यदि श्राप श्रपनी कृतव्यता एवं प्रमादावस्था के
कारण श्राचार्यश्री के जीवन से श्राज तक श्रज्ञात हैं तो लीजिये:--

"आचार्य रत्नप्रभसूरि का जयन्ति-महोत्सव" नाम की पुरतक, तथा जिस समय श्राचार्य देव ने उपकेशपुर के राजा प्रजा को उपदेश दे जैन धर्म में दीचित किया था उस समय के दृश्य का एक प्रभावीत्यादक १६=१२ इंच का बढ़ा साइज वाला तिरङ्गा चित्र,। इन दोनों श्रलम्य पदार्थों को आप अपने पास मँगवा कर मन के मधुर मनोरथों को आज ही सफल बना अपने की कृत-कृत्य करें। सुक्षेषु किमधिकम्--

याचार्य चरगाऽब्जानां चब्चरीकः

श्रानसुन्दर

#### महाजन वंश के मुख्य गौत्र

उपकेशपुर में वीरात ७० वर्षे महाजनवंश की स्थापना हुई उसके पक्षात् २०३ वर्षों में एक दुर्घटना बनी जिसकी शान्ति के लिये स्नात्रपुत्रा पढ़ाई उस में निम्न किखित १८ गीत्र के छग स्नात्रीय बन पता में लाभ लिया था । उन गौत्रों के नाम और बाद में हुई शाखाएँ ।

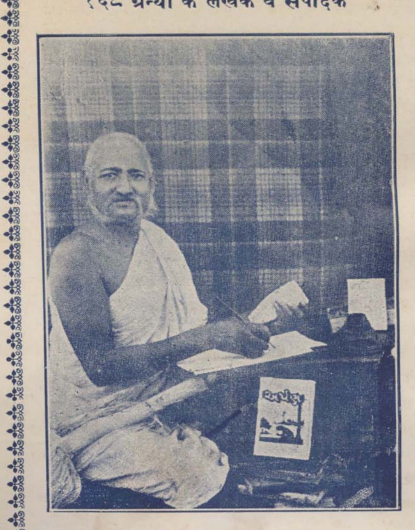
```
५--तातेद गोत्र ( तोहियाणि आदि २२ शाखा हुई )
```

- २ चाफणा ( नहाटा, जांघडा, बेताला, बलोटा, बालिया, पटका,
  - दफतरी आदि ५२ शाखा एक गोत्र से हुई )
- ३—करणावट ( बागडिया संघवी आदि १४ शाखाए )
- ४-वलाह ( र्राका चोका सेठ लावत चोधरी २६ )
- ५--मोरख ( पोकरणा संधवी तेजरादि १७ शा० )
- ६—कुल्हर ( सुरवा सुसाणी आदि १८ शासा )
- -- विश्हट ( भूरंट नोपत्तादि १७ श्वासाए )
- ८ श्री श्रीमाल (निलंडिया झाबाणी आदि २२ शासा)
- ९--श्रेष्टि ( वैद्यमेहता सोनावत शूरमादि ३० पाखा )
- १०—संवेति ( छेरुडिया सिंवादि ४४ शासाएँ )
- ११—अदित्यनाग (चोरदिया पारख गुरुठा सावसुखा नामरिय) गद्दया आदि ८५ शासाऐ इस गौत्र से निक्ली )
- १२--- भूरि ( भटेवरा उडकादि २० शाखा )
- १३—भाद् ( समद्बिया भांडावत हिंगड़ादि २९ शाखा )
- १४—चिचट (देसरइ। ठाकुरादि १९ शासाएं )
- ६५--क्रंसट (कांकलिया धनंतरी आदि ३९ शाखाए )
- १६—हिंदू ( राजोत् सोसलाणी कौचरमेहतादि २१ शाखा )
- १७--कनौजिया ( बडमटा तेलियादि १७ )
- १८—लघश्रेष्टि ( वर्धमाना लुनेचादि १६ )

इन के भलावा संघद दुघड चण्डाकिया लुनावत छाजेड वागरेचादि कई जातिएं इसी गच्छ के आचार्यों ने बगाइ । cation International For Private & Personal Use Only

मूर्त्तिपूजा का प्राचीन इतिहास 🎉

## समिहित्य प्रमिष्टि १६८ ग्रन्थों के लेखक व संपादक



मुनिश्री ज्ञानसुन्दरजी महाराज

#### इस ग्रन्थ के लिखने में

## निमित्त कारण कौन है ?

मैं स्थानकवासी समुदाय से मृर्तिपूजक समाजमें श्राया उम्र समय कई प्रकार के लेखों और पुस्तकों द्वारा मेरे पर त्राक्रमण कर स्थानकवासी भाइयों ने मुक्ते एक प्रकार का बल प्रदान किया श्रीर बराबर १२ वर्ष, मैं उन आचे यों का मुँहतोड़ उत्तर देता ही रहा परन्तु बाद करीवन ७---८ वर्षों से मैंने इस विषय को छोड़ दिया श्रीर श्रपना समय तात्विक एवं इतिहास मंथ जिखने में विवादा. पर इसीसे हमारे स्थानकवासी भाइयों को सन्तोष नहीं हुन्ना शायद उन्होंने मुक्ते अपने लेखों के उत्तर के लिये कम जोर सममा होगा । इसी कारण पुज्य श्री जवाहरीलालजीमहाराज ने श्रपनी सचित्र पुरतकों में आचार्य केशीश्रमण के, प्र०व० श्री चोथमलजी ने भगवान महावीर के और शंकरमुनिजी ने आदि तीर्थकर ऋषभ-देव के मुँहपर होरावाली मुँहपती बंधवाने के चित्र छपवाये तथा स्वामि सन्तवालजी व मिखलालजी ने श्रपनी पुस्तकों में लैंकिशाह को कान्तिकार लिख तीर्थङ्करों की तथा पूर्वाचार्यों की निंदा को किसी ने ''क्या मूर्तिपूजा शास्त्रोयुक्त हैं'' इत्यादि पुस्तकें ज्ञपना कर मेरी त्रात्मा में इस विषय पर लिखने की मानो प्रेरणा ही की हो और उस प्रेरणा से प्रेरित हो इस कार्य के लिये मैंने चार मास जितना समय इन सज्जनों की सेवा के लिये निकाला कर यह दोनों पुस्तक तैयार की है अतएव इन पुस्तकों को पढ़ कर सत्य प्रहम करेगा तो मैं मेरा सभय शक्ति का व्यय की सार्थक समभूंगा ।

#### मरुधर केशरी

## मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी महाराज

आप हमारे मारवाड के एक धर्मवीर श्रीर चमकते सितारे हैं। आराप श्रीका जन्म मक्ष्यर जैसी वीर भूमिकी प्रधान राज धानी जोधपुर स्टेट से १८ मिल के फासिले पर बसे हुए समृद्ध नगर वीसलपुर में उदारतादि श्रनेक गुण युक्त श्रेष्ठि गोत्रीय बैद्य मेहता जाति के नर रतन श्रीमान् नवलमलजी साहिब की धर्मपत्नी श्रीमती रूपादेवो को रत्न कृत्ति से वि० सं० १९३७ विजयादशमी के शभ दिन को हुन्ना था। जब आप माताश्री के गर्भ में आए तब माताजी ने "प्रधानगज" का स्वप्न देखा था तर्तुसार छाप का नाम भी " गयवरचन्द् " रखा । श्राप के जन्म के शुभ सम्बाद से चारों श्रोर हर्ष की लहरे उमड पड़ी थीं और हर्ष के कारण आपश्री के माता पिता ने पुत्र जन्म की खुशी में अनेक प्रकार के दान और महोत्सव किए क्यों कि कहा भी है कि:---

> रण-जीतरा तोरण बन्धन, पुत्र जन्म उत्साब। तीनों अवसर दान के, कौन रंक कौन राव !!

काएकी बाल्यावस्था भी पूर्ण प्रमोद एवं परमानन्द से बीती श्री श्रीर बाद में जब श्रापने विद्या के चेत्र में प्रवेश किया तो पूर्व जन्म के सज़द संस्कारों के कारण श्रापने थोदे ही समय में

स्यवहार और ज्यापार की कुशलता हासिल करली और जैसे ज्यापार में दक्ष थे वैसे ही वीर एवं साहसी भी थे। किशोरा- वस्था के बाद जब आपने युवावस्था में पदार्पण किया तो चारों और से आपकी शादी के लिए शुभ समाचार आने लगे, पर आपके पिताश्री ने अन्तिम निर्णय सलावास के श्रीमान भानु- मलजी बागरेचा की सुयोग्य कन्या राजकुंवर के साथ किया और तद्नुक्रप वि० सं० १९५४ मार्गशीर्ष शुक्ला दशमी के दिन बढ़े ही धूम धाम से हमारे चरित्र नायक कुंवर गयवरचन्द का विवाह श्रीमती राजकुंवर के साथ हो गया।

मेहताजी के हमारे चिरत्र नायक के श्रितिरिक्त और भी भाँच पुत्र क्ष तथा एक पुत्री थी, परन्तु इन सब में सब से बहे आप ही थे। श्रतः मेहताजी श्रापके लिये पहिले से ही श्रनेक श्राशात्रों के पुल मन ही मन बांध रहे थे, परन्तु प्रकृति को कुछ श्रीर ही मन्जूर था। हमारे चिरत्र नायक के धार्मिक संस्कार आरम्भ से ही इतने उज्जाल थे कि श्रापने बचपन ही में सामा-थिक, प्रतिक्रमण और कई एक ढालें तथा श्रनेक थोकड़े कगठ-

आपकी शादी को पूरे चार वर्ष भी नहीं बीते थे कि दैववश आपका मन संसार से विरक्त होगया तथा आप दीक्षा लेने पर स्ताक होगए, परन्तु आप के सम्बन्धी मला ऐसा करने में कब अनुमित देने वाले थे अतः "श्रेयांसि बहुविध्नानि" के अनुसार दोचा लेना और सम्बन्धियों हारा उसकी आज्ञा न मिलना,

छ गणेशमळजी, इस्तीमळजी, वस्तीम<mark>ळजी, मिश्रीमळजी, गज</mark>-राजजी और जतनवाई ।

इस ममेले में बहुत ऋसी गुजर गया। इस बीच में देव दुर्विशकः से वि० सं० १९५८ में श्राप के पिताश्री का देहान्त हो गया। फिर तो क्या था सारे कुटुम्बका भार आपके ऊपर आ पड़ा और इच्छा के न होते हुए भी फेबल नैतिक कर्तव्यवश आप फिर कुछ काल के लिये सांसारिक बने। तथापि श्रापका श्रन्त:करण हर समय दीक्षा के लिए रवजू रहता था। पिताश्री के देहोन्स को पांच वर्ष बीत जाने के बाद श्रापके सकर्मों का फिर उदय हुआ और वि० सं० १९६३ में आपने २६ वर्ष की युवक वय में माता, स्त्री, भाइयों आदि कुटम्ब का त्याग कर स्थानकवासी पूज्य श्रीलालजी महाराज के उपदेश से दीक्षा प्रहण की श्रीर ७ वर्ष वक धार्मिक शास्त्र याने ३२ सूत्रों का श्रीर ३०० थोकड़ों का यथावत् अध्ययन किया । अपकी चढ्ती जवानी, उत्कृष्ट वैदाग्य, विशालज्ञान, मधुर रोचक एवं प्रभवोत्पादक व्याख्यान की छटादि मौलिक गुर्णों से स्थानकवासी समाज में सर्वत्र प्रतिष्ठा और भूरि भूरि प्रशंसा हो रही थो। यदि एक वार आपकी अस्तमच देशना श्रवण करले तो उनको पुन: पुन: श्रवण करने की इच्छा सदा बनी रहती है श्रीर श्रोतागणों के श्रन्तः करण से स्वयमेव इसके लिए प्रशंसा के वाक्य निकल पड़ते थे। पूज्य श्रीलालजी महाराज के बाद उनकी पुज्य पदवी के इत्तराधिकारी भी श्राप ही थे, किन्तु आपने जब अनवरत शास्त्रावलोकन के कारण शास्त्रों में मृतिविष-यक पाठ देखे श्रीर इस विषय का रहस्यमय अभ्यास किया तो ज्ञात हुआ कि स्थानकवासी मत शास्त्र-सम्मत मूर्तिपूजा को नहीं मानते हैं। धौर मूर्ति नहीं मानने से ही अनेक सूत्रों के अर्थ बदलने पड़ते हैं श्रीर सूत्रों पर की निर्युक्ति टीका चूर्णि भाष्य तथा पूर्वाचार्थ प्रणीत प्रत्यों के मानने में इन्कार करना पड़ता है। यही नहीं किन्तु जिन बाचार्यों का हमें परमोपकार मनना चाहिये उलटी उनकी निन्दा कर कर्म बन्धन करना पड़ता है। इनके श्रलावा स्थानकवासी लोगों ने श्रागमानुसार व पूर्व परम्परागत आचार व्यवहार श्रीर क्रियाकर्म में पूर्वतः परिवर्तन कर अनेक निन्दनीय प्रवृत्तिएँ गढ़ हाली हैं। श्रस्तु उक्त विषय में श्रपने लगातार दो वर्ष तक लूब चर्चा की परन्तु किसी ने आपके मन का सन्तोष जनक समाधान नहीं किया। समाधान नहीं करने का केवल मात्र कारण यही था कि इस कल्पित मत में कोरी अन्य परम्पराही चली आ रही है। इस मत में न तो साधुआ के करने योग्य क्रियात्रों का ही कोई सम्यक ठिकाना है और न श्रावकों के सामायिक, पौसह, प्रतिक्रमण तथा प्रत्याख्यान का पूरा पता है। इस मत में यदि कोई किसी से कुछ प्रश्न पूछे तो उसका समाधान करने वाला भी कोई नहीं है। ऋतः जिस के दिल में जो आ जाता है वह उसे ही कर गुजरता है। इन सब का पूर्णतः विचार कर लेने पर भला कोई सुझ पुरुष कव तक कल्पित अन्ध परम्परा में रहना अच्छा समसेगा ?। वस इसी से हमारे चरित्रतायकजो ने नौवर्षी के बाद वि० सं० १९७२ में श्रीसियाँ तीर्थ पर पधारं श्रीर परम योगिराज शान्तिमूर्ति मुनि श्रीरत्नविजयजी महाराज? के चरण कमलों में पुनः जैनधर्म में दीचित दोगए।

१ आप श्रीमान ने भी १८ वर्ष तक पहिले स्थानकवासी सम्प्रदाय ये रह कर सस्य का संशोधन कर शास्त्र विशासद जैनाचार्य श्री विजय-धर्म सरिजी के पास जैन दोशा स्वीकार की थी।

श्रापका परम पवित्र जीवन श्रतुकारणीय एवं श्रादरणीय है उस सब को इस संज्ञिप्त परिचयमें हम बतला नहीं सकते हैं ऋतः समय मिलने पर फिर कभी विस्तृत रूप से लिख कर पाठकों की सेवा में रखेंगे। यहां पर अभी तो मात्र इतना हो कह देना समचित सममते हैं कि श्राप श्री ने मारवाड़ की वीर भूमि पर श्रवतार लेकर जननीजनम भूमि की सेवा करने में अधाइ परि-अस किया है। कितनेक लोग आपद समय में यह कह उठते हैं कि हम श्रकेते क्या करें ? पर हमारे मरुधर केशरी मुनि श्री श्रकेले होते हुए भी श्रानेकानेक विपक्षियों के बीच में रह कर निडरता पूर्वक क्यान्क्या काम किया और कर रहे हैं उनको सुनते ही मनु-च्य चिकत हो जाते हैं। यह तो त्राप जानते ही हैं कि जैन मुनियों को पैदल भ्रमण करना श्रीर किया कल्पादि से यों ही बहुत कम समय मिलता है। किन्तु उस श्रवशिष्ट ( बंचित ) समय में भी होटे बड़े १७१ प्रन्थों का संपादन करना या कई तो हाथों से लिखना, प्रुफ संशोधन करना, श्राये हुए प्रश्नों का उत्तर लिखना, काम पढ़ने पर शास्त्रार्थ के लिए तैयार रहना, प्रायः हमेशां न्या-ख्यान देना,इसके श्रलाता कई बोर्डिगें, पाठशालाएं,कन्याशालाएँ, लाइब्रेरिएँ, सेवा मण्डलों त्रादि सँस्थाएँ स्थापित करवाना, जहाँ धर्म की शिथिलता देखी वहां उत्सव महोत्सव करवा के धर्म की जागृति करना, कई मन्दिरों की आशातना मिटा के पुनः प्रतिष्ठा करवाना, इतना ही नहीं पर समय-समय तीर्थों को यात्रा और श्चान्य भन्यों के यात्रार्थ संघ निकलवाना आदि आदि अनेक समाज और धर्म कार्य आपश्री ने बड़ी योग्यता और उसाह वर्षक किये और करवाये हैं फिरभी आवके सहायक कीत ? !

#### ( २३ )

जहां तन और धन की प्रचुरता से सहायदा मिलती हो वहां तो कार्य करने में आसानी है पर मारवाड़ जैसे शुष्क प्रदेश में तो इन दोनों वातों का प्रायः समावसा हो है तथापि आस्मापिस करने वाले पुरुषार्थी महास्माओं के लिए सब कुछ बन सकता है।

मुनि श्री की युद्धावस्था के कारण शरीर शिथिल होने पर भी त्रापका प्रकाशन कार्य्य आज पर्यन्त चाल ही है श्रीर उनके अचार के लिये हमारे स्थानकवासी समाज द्वारा चारों और जाहिर सबर फैलाई जाती है। हम महाराजश्री को इस परो-पकार के लिये हार्दिक धन्यवाद देते हैं श्रीर चाहते हैं कि ऐसे परोपकारी महात्मा चिरायु हों श्रीर हम भूले भटकों को सन्मार्ग की राह बतला कर महभूभि का उद्धार करते रहें। अस्तु-

> आपश्री का चरण सेवक दफ्तरी जवाहिरलाल जैन।

#### जगत् प्रसिद्ध

### शास्त्रविशारद जैनाचार्यश्री विजयधर्म सुरीश्वरजी

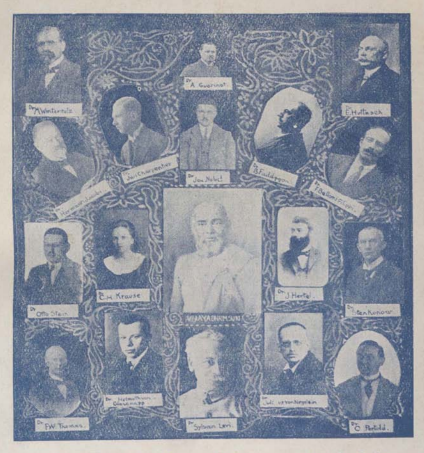
का

# संचिप्त परिचय

विश्व विख्यात सौराष्ट्र (काठियावाइ) प्रदेश, यों ही शशु खय श्रौर गिरनार जैसे परम पावन तीर्थ स्थानों को श्रपने ऊपर लिए जैनी मात्र के लिए श्रद्धा का भाजन हो गया है, तिस पर भी वह अपने महुवा नामक सुदूरवर्त्ती, सदा-समुद्र कहोल-सुसेवित एक सुरम्प शहर में जैनाकाश के चमकते सितारे, वर्तमान काल के कल्पतक स्वरूप श्राचार्य श्रीविजयधर्मसूरिजी को जन्म देकर घन्य र हो गया है। हमारा यह विषय नहीं कि महाराज श्री के समम जीवन को हम पाठकों के लिए सुगम कर सकें किन्तु उक्त महाराजश्री की प्राकृतिक महत्ता के वशीभृत हो हठात् कुछ शब्द लिख भव्य भावुक जनों को श्रापका कुछ परिचय करा देते हैं।

"आप श्री की माता कमला देवी और पिता रामचन्द्र इस भारत भूमि के अनुपम रज्ञ स्वरूप थे। वि० सं० १९२४ में महुबा नामक शहर में जन्म ले आपने अपने उभय (मातृ पितृ) कुल को देदीप्यमान किया। उस समय लोग आप को मूलचंद के नाम

#### जगत्प्रसिद्ध शास्त्रविशारद् जैनाचार्य श्रीविजयधर्म सूरीश्वरजी



इस चित्र में बतलाये हुए विद्वान् अंग्रेजों के अलावा भी कई पौर्वात्य एवं पाश्चात्यों के मनमन्दिर में जैनधर्म का स्थान बनाने वाले बीसवीं शताब्दी के एक ज़बर्दस्त सुधारक, जिन्होंने अनेक कठिनाइयों का सामना कर काशी जैसे प्रदेश में पधार कर वहाँ के नरेश एवं ब्राह्मणों के हृदय की दूषित वायु मिटा कर उन्हों के द्वारा पदवी हासिल करनेवाले अद्वितीय समर्थ आचार्य के चरणों में कोटि काटि बन्दन्य गिष्टा कर जनवाले कि हारा पदवी हासिल करनेवाले अद्वितीय समर्थ आचार्य के चरणों में कोटि

से पुकारा करते थे। शिक्षा की अपेक्षा आप बचपन में केस कृद पर विशेष रुचि रखते थे और इस प्रक्रिया में बद्ते बढ़ते आपने वे खेळ खेलने भी शुरू कर दिए जिनसे पांडवों श्रीर राजा नल को जंगल २ में भटकना पड़ा था। पर व्याखिर "श्रंघेरा सूर्य को कब तक रोके रख सकता है" श्रापने उस मायाबी युत कीशको दरसे ही दुत्कार कर साथही साथ इस असार संसार की भी खराबी समझ ली श्रीर तद्तुसार शान्तमृत्ति श्राचार्य प्रवर गुरुवर्यं श्रीमान् वृद्धिचन्द्जी महाराज के कर कमलों से आप दीचित हुए। दीक्षाऽनन्तर श्रापका नाम बदल कर मुनिधर्मविजय" रक्खा गया जो कालान्तर में "यथा नाम तथा गुण्" के त्रनुसार सत्य में परिएत हुआ । थोड़े ही समय में आपने उध्वल गुरु भक्ति से जड़ता का परदा नाश कर दिया श्रीर शनैः २ झाना-अवास की कोर कहम बढ़ाना शुरू किया। जमाने की जरूरतों को समक कर आपने पहिले से ही कई संकल्प रद कर लिए श्रीर प्राचीन रूठिवाद की खरावियों को समम लिया । गुरुजी के स्वर्गबासाऽनन्तर आप अपने विचारों की कियात्मक रूप देने के लिए अनेक कष्ट उठा बनारस आगए।

वहाँ जैनधर्म के विद्वेषी धुरन्यर शास्त्रियों श्रीर परिडतों को फिर से जैन-धर्म के प्रशंसक बनाए छोर वहाँ (बनारस) "यशो विजय जैन पाठशाला" स्थापित कर अनेक विद्वान् पैदा किए। तथा "श्री यशोविजय प्रथमाला, द्वारा ध्यतेक प्राचीन प्रत्थों का अकाशन कर छन्न प्राय प्राचीन साहित्य का पुनरुद्धार शुरु किया। कलकत्ता यूनिवर्सिटी में जैन न्याय श्रीर व्याकरण के नीर्थ परिचातक के प्रन्थ दाखिल करवाए । लंका में श्रपने

शिष्यों को भेज बौद्धों में जन धर्म का प्रचार करवाया। स्वयं ने भी श्रानेक स्वतंत्र प्रन्थों का निर्माण कर श्रीर समय समय पर समाचार पत्रादि में लेख लिख धर्म की श्राशाऽतीत उन्नति की विद्या के श्रविच्छित्र श्रीर स्थार्था प्रचार के लिए श्राप श्री ने:—

"श्री वीरतत्त्र प्रकाशक मगडल शिवपुरी, महुवा का बाला-श्रम, तथा पालीताने का गुरु कुल" जैसे विशाल विद्या केन्द्र स्थापित किए श्रीर साथ ही "वम्बई जैन स्वयं सेवक भगडल" जैसी उदार सामाजिक संस्था को भी जन्म दिया । श्रागरा के प्रसिद्ध "ज्ञान मन्दिर" जैसे श्राद्वितीय पुस्तकालय श्रीर श्रमेक गौशालाएँ श्रादिकी स्थापना करवाने का भी श्रेय श्राप ही को है।

एक समय के जैन धर्म के कट्टर विरोधी परिडतों द्वारा श्रीकाशी नरेश के समापित्व में "शास्त्र विशाद जैनाचार्य" की पदवी हासिल की । यह वर्तमान श्राचार्यों में पहला ही उदा-हरण हैं कि विधर्मी पंडिता और एक नरेश द्वारा पदवी हासिल करना। यह तो श्राप का योग्य ही सत्कार किया गया है। बंगाल आदि श्रानेक प्रदेशों में द्या रस की श्रविरल धारा बहा कर अनेक मांस भोजियोंको श्रपने द्या धर्मी बनाया है। जोधपुर में भी जैन साहित्य सम्मेलन" करवा कर श्रापने देश विदेशों में जैन साहित्यकी महत्ता का इंका बजाया है। श्रावृ के मन्दिरों की श्राशातना टलवा कर उन्हें पूर्ववत् सर्वोचता प्राप्त कराने का श्रेय भी आप ही को मिला था। श्राप ही के उपदेश से राजकपुर श्रीर उपरियाला श्रादि तीर्थों का उद्धार हुआ था।

अनेक राजा महाराजाओं और उस आफिसरों को आपने अपने त्याग मय चारित्र-धर्म पर श्रद्धालु कर दिया। उदयपुर, जोधपुर, इन्दौर, ग्वालियर, दरभंगा और काशीआदि अनेक नगरों के राजा महाराजाओं ने आपका आदर्श उपदेश सुन अपने को धन्य सममा था। राजकीट की "राज कुमार कॉलिज में आपके उदात्त व्याख्यान खूब धाम धूम से हुए थे। बन्बई के "गवर्नर" ने अपने गवर्नमेएट हाउस में सन् १९२० में आपको बुला कर अपने आपको पवित्र किया था। अनेक प्रान्तों के कलेक्टर, सुवा और हाकिम आपके भक्त हैं।

श्रापश्रों ने पश्चात्य विद्वानों को भी उनके साहित्यिक उद्योग में पूर्ण सहायता दी थी। कई एक पश्चात्य विद्वान् तो आपकी सेवा में यहाँ (भारत में) आ श्राकर आप से पढ़े थे। यूरोप श्रादि विदेशों के विद्वान् आपकी सर्वतोमुखी प्रतिमा पर सुग्ध होकर भगवान् महावीर और बुद्ध से आपका मुकाबिला करने लग गये हैं। वहाँ का एक पत्र "The Near Hast" लिखता है कि:—"इस शताब्दी के पूर्व जैनिकम स्थिर था, उसे एक सुधारक विजयधर्मसूरि ने जबद्दत उत्तेतन दिया है, जिसका मुकाबिला महावीर और बुद्ध से किया जा सकता है"।

डॉ॰ हर्टल, डॉ॰ जॉली, डॉ॰ टुचस डॉ॰ शुनिंग डॉ॰ जोहो-न्सेन, डॉ जेकोबी, डॉ॰ थोमस, डॉ॰ वेलोनी, डॉ॰ कोनो श्रादि २ प्राय: पौन सो विद्वान् आपके भक्त हैं। वहाँ का एक दूसरा पत्र (The Glasgow Herald) तो यहाँ तक लिखता है:— "पिछले कुछ वर्षों से जैनों में जो खास मानसिक, नैतिक त्रौर भार्मिक परिवर्तन हुए हैं, वे सिर्फ विजयधर्मसूरिजी के चारित्र के प्रभाव से ही हुए हैं"।

श्रापके व्यक्तित के लिए फ्रेश्व विद्वान खॉक्टर सिल्वनलेबी कहता है "— मुक्ते यह कहना होगा कि वे उत्कृष्ट प्रभावशाली व्यक्तियों में से एक हैं जिनके जैसा (दूसरा) महात्मा शायद् ही इस दुनिया में भिलेगा।"

स्वीडन विद्वान् डॉक्टर जॉल चारपेन्टीयर कहते हैं—" वे महा पुरुष सचे महापुरुषों के प्रमाणित नमूने थे। जिनमें उच से उच माननीय आदर्श देखेहें, जिन आदर्शों में साधुता और विद्वत्ता का सुन्दर सिम्मश्रण है"।

इस प्रकार श्रातेक श्रामेरिकन, फ्रेंब्स, जर्मन, इटालियन, स्वीडन श्रादि देशों के विद्वानों ने श्रापके प्रति उच श्रामिप्राय व्यक्त किए हैं।

व्हॉ० शारलोटी क्राडजे ने तो जैन धर्म स्वीकार कर "अणु-व्रतादिक (आवक व्रत) भी ले लिए हैं"

शान्ति निकेतन की विश्व भारती में जैन शिक्षण का सेन्टर स्थापित करने में श्री रवीन्द्रनाथ टैगोर ने त्रापसे ही मदद ली थी।

इत्यादि बहुत से प्रभावान्त्रित कार्यों को करते हुए हमारे आचार्यश्री वि० सं० १९७९ में शिवपुरी में इस नश्वर देह को छोड़ सदा के लिए स्वर्गवासी हुए।

अन्त में हम इतना ही कहते हैं कि आप आदर्श थे, उच कोटि के विद्वान् थे, और जैन समाज में एक प्रवल नवयुग प्रवर्त्त थे।

### ( २९ )

भापने जैन साहित्य का अमृतपूर्व उद्घार किया और क्षुद्र विचारों का नाश किया, आपने अपने लघु जीवन में जो २ महत्व के कार्य किए हैं वे सदा के लिए स्थायी रहेंगे और इसीसे हम कहते हैं कि आप केवल जैन समाज के ही नहीं किन्तु भारत भर के एक जग मगाते अमृत्य हीरे थे। अस- भूरि २ वन्दन हो उन महात्मा को।

चरण्रअ

शानमुन्दर

### दानवीर

# श्रीमान सुरजमलजी साहिब कोचर।

श्राप श्रीमान् फलोदी ( मारवाड़ ) के नागरिक, श्रीर सेठ धीरजी चान्दनमलजी सिकन्दरावाद फर्म के मालिक हैं। यों तो ऋापका उदार जीवन विस्तृत श्रीर श्रमुकरणीय है किन्तु यहां मुक्ते आपकी संक्षेप से आधिक उदारता का नमूना पाठकों की सेवा में रखना है इसलिए समुचित सममता हूँ कि लक्ष्मी के लाड़ले प्त इन महाशय का श्रनुकरण कर जैन-शासन सेवा के निमित्त श्रपने धन का सदुपयोग कर निज मनुष्य जीवन को समुत्रत बनावें। सेठजी के दान का व्यौरा निम्न लिखित है। २२०००) रू० श्रापने फलोदी में तपागच्छ की धर्मशाला बनाने

में व्यय कर पुरुयोपार्जन किया।

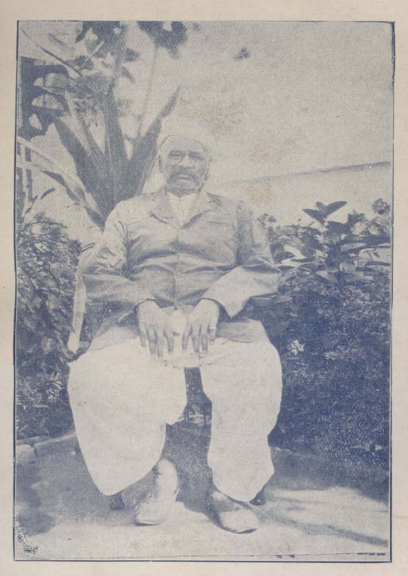
७०००) ह० श्री कद्मगिरि पर मन्दिर बनाने में खर्च किए। ६०००) रू० स्वयं आपने तथा आपकी पुत्रवधू ने तपश्चर्या की पूर्णीहृति में उद्यापन करके व्यय कर तपाराधन किया।

२०००) ह० सिकन्दराबाद की जैन लाइनेरी में लगाए।

१७८९) ६० फलोदी में श्री शान्तिनाथजी के मन्दिर की प्रतिष्ठा में व्यय कर दर्शन पद की श्राराधना की।

१६००) इ० श्री सिद्धचेत्र में नवकारसी जीमणवार में खर्च किए।

दानवीर श्रीमान् सूरजमलजी साहिब कोचर मेहता



いるというとうとうとうとうというとうとうとうとうとうとうとうとうとうと

फलोदी (मारवाड़) सिकन्दरावाद (दक्षिण)

#### ( 38 )

- १५७२) रु० तीर्थंश्री कुलपाकजी के निमित्त सगाए। १४०१) रु० सिकन्दराबाद में मन्दिर और धर्मशाला के निमित्त दिए।
- २०६१) रु० हैदराबाद ( दक्खिन ) में मन्दिर व धर्मशाला के लिए दिये ।
- १०००) रु० मद्रास की जीवद्या संस्था को प्रदान किए।
- १०००) ६० पालड़ी का संघ जैसलमेर जाता हुआ फलोदी आया तब स्वामितात्मस्य कर स्वधमी भाईयों की मेवा की।
  - ९८५) ६० श्री कापरङ्गजी तीर्थ में खर्च किए ।
  - ५७६) रु० तीर्थ श्री स्रोसियां में लगाए।
  - ५००) रु० श्री कदमगिरी पर पदवी महोत्सव के समस श्रुठाई महोत्सव श्रादि में लगाए।
  - ५००) रू० सिकन्दराबाद में श्री जैन पाठशाला को दिए ।
  - ३००) रु० खर्च कर श्री भांदकजी में एक कोटड़ी बनवाई।
  - २५१) ह० श्रस्वर के मन्दिर का जीएाँद्वार कराने में लगाए।
  - २५१) रु० विहार भूकम्प फरह में दिए ।
  - १९१) रू० कोइटा भूकम्य फराड में दिए।
  - १५०) ,, श्रलोराजपुर वीर्य के जीर्गाद्वार में लगाए।
  - १११) ,, फलोदी समवसरण के चन्दे में ।
  - १०२),, जामनेर जैन बालाश्रम में ।
  - १०१) " जैसलमेर ज्ञान भग्रहार के जीर्योद्धार में ।
  - १०१) " सिकन्दराबाद में गऊन्त्रों को घास निमित्त ।

### ( ३२ )

- १०१) ,, जोधपुर के भैरूबाग वाले मन्दिर में ।
- १००) ,, किशनगढ़ मन्दिर के जीखेंद्वार में ।
- १००) ,, श्री चींचोड़ पाठशाला में ।
  - ७१) ,, दादाजी का जीवन छपवाने में ।
  - ५१) ,, सोजत के मन्दिर के जीशोंद्वार में।
- ४००) " ऋभी हाल ही में "मूर्त्तपूजा का प्राचीन इतिहास" छपवाने में ।

नके श्रलावा भी पात्रापुरी श्रीर कुएडलपुर में यात्रियों की सुविधा के लिए धर्मशालाएं बनवाई। "राइदेवसि प्रतिक्रमण्" विधि सहित खपवा के मुक्त में वितीर्ण कराया। श्रीर भी श्रनेक कामों में श्रापने खपनो चललक्ष्मी का सदुपयोग किया है। श्राप जैन खेताम्बर मूर्तिपूजक तपागच्छ के श्रद्धा सम्पन्न श्रावक हैं। पर दान करते समय श्राप कोई संकीर्ण वृत्ति नहीं रखते हैं जो श्राया श्रीर श्रावश्यकता देखी उसे यथा शक्ति देने की श्राप श्रीमान की प्रवृत्ति श्राज भी विद्यमान है। ऐसे उदार हृदय वाले करोपकारियों को मैं धन्यवाद देना अपना प्रथम कर्तव्य समझता हैं।

विनीत रूपचन्द मेहता पाली (मारवाड़)

### श्रीरत्नप्रभाकर ज्ञान पुष्पमाला

### फलोदी ( मारवाड़)

पुष्यपाद मुनि श्री ज्ञानमुन्दरजी महाराज साहिब के सदुप-देश से वि० सं० १९७३ अस्त्रय तृतीया के दिन शुभ मृहुर्त्त में इस संस्था का जन्म हुआ। उस समय मुनि श्री जी के उपदेश से कलोदी श्रीसंघकी स्रोर से उदारता पूर्वक प्रायः १५००। का चन्दा इकट्टा हुन्नाथा। यद्यपि यह रकम ऐसी संस्था के लिए बहुत खल्प ही थी तचिप शुभ भावों से किया हुन्ना यह कार्य एवं **इन दान देने से निरन्तर बढ़ता ही गया और इस संस्था की नींव** इतनी सुष्टढ़ होगई कि आज तक इस संस्था से खोटी बड़ी १७१ पुस्तकें प्रकाशित होकर उनकी वीन लाख से भी अधिक प्रतिएं भारत के प्रत्येक प्रान्त में वड़े चाव से पढ़ी जारही हैं इसका खास कारण यही है कि इस संस्था द्वारा सभी विषयों की पुरुकों जैसे:---तास्त्रक, ऐतिहासिक, श्रीपरेशिक, विधिविधान, भक्तिरस, समाज सुघार श्रीर सामयिक चर्चा श्राहि विषयों की छपतो हैं। इस संस्था का लक्ष्य बिन्दु स्थाशिक नहीं पर झान गचार का है। इसो कारण इस संस्था से प्रकाशित पुस्तकें बहुत ही स्वरूप (सस्ते) मूल्य पर दी जाती हैं और व्यथिकांत तो भेंट ही दी गई हैं। एकदार साधु साध्वयों, ज्ञानभएडार श्रौर लाइनरियों को ४५ पुन्तकों मेंट तथा अन्य सबके लिए केवल १) रु० मृत्य नेकर दीगई थी। यदि इस संस्था का २० वर्षी का हिसान देखा जाय तो मालम होगा कि पुस्तकों की विकी की रकम नाम मात्र की ही श्राई है और जो रकम श्राई वह भी पुनः पुस्तकों के छपनाने में ही लगादी गई है । फिर भी आप विद्याप्रेमी और साहित्य अधारक सज्जनों की क्रया से यह संस्था श्रपना शिर ऊँचा रख समाज की संवा करने में ऋारो कदम बदाती हो जारही है। कुपया पेक्षी संस्था को भाषनाइये कार्यकर्ताओं के उत्साह में वृद्धि पहुंचा-इये तथा नयो पुन्तक के प्रसिद्ध होते ही कम से कम उसकी १।१ प्रति मंगवा कर व्यवश्य पहिये इससे त्रापकी ऋनेक लाभ हैं (१) आपका द्रव्य ज्ञान खाता में लगेगा (२) अपूर्वज्ञान पहने को भिलेगा तथा (३) श्रापके द्रव्य से पुनः पुस्तकों के छपने से निरन्तर झान प्रचार होगा।

### श्रव जरा पुस्तक का महातम्य भी सुन लीजिये।

ज्ञान प्राप्ति का खास साधन पुस्तक ही है। स्कूलों में तो विद्यार्थी क्षिर्फ टाइमसर हो विद्या हॉसल कर सकते हैं। परन्तु पुस्तकों द्वारा तो विद्यार्थी हमेशा झान प्राप्ति कर सकते हैं चाहे हम न्यीपारी हों,- श्रहलकार वकील हों,-डाक्टर कारीगर हों, ज्योतिष वैद्यक के इन्छुक हों च हे जवान हों, बालक हों, बुड़ा हों की हों, पुरुष हों, पुस्तकें हमारी गुरु हैं, जो हमें बिना मारे पीटे ज्ञान देती हैं, पुस्तकें न तो कदुवचन बोलती हैं श्रीर न क्रोध कर गाली प्रदान करती हैं। पुस्तकें महावारी उनख्राह भी नहीं मांगती हैं। श्राप इनसे शतदिन धरमें या बाहरजहां जी चाहे श्रीर जब इच्छा हो काम ले सकते हो। पुरतकें कभी सोवी भी नहीं हैं। ज्ञान देने से इन्कार करना तो ये जानती ही नहीं हैं। इनसे कुछ हूडो तो ये आपसे कोई बात छुगती भी नहीं हैं। बार बार पूछो तो धकताती या फुँमलाती भी नहीं पर प्रेम के साथ अपूर्व ज्ञान देती हैं अगर आप इनकी बात एक बार ही में नहीं समक्त सकते तो ये आपकी हांसी किल्लिये भी नहीं स्वाकी हैं। अतएव ज्ञान भएडार की पुस्तकों सब घनों में अमृत्य घन हैं। अगर आप सत्य सदाचार ज्ञान विज्ञान घम इतिहास कला-कौरास्य व्यापार हुन्नर और वास्तव में आनन्द के सबे जिज्ञास होना चाइते हों तो पुस्तकों के प्रेमी वन प्रत्येक दिन-मास वर्ष की आमंद से हुछ द्रव्य बचा कर या फिजूल कर्च घटाकर बोध दायक पुस्तकों का संग्रह करें और बचित टाइम में प्रेम पूर्वक अध्ययन करें। सस्ती सुन्दर और विचत टाइम में प्रेम पूर्वक अध्ययन करें।

श्री रत्नप्रभाकर ज्ञान चुष्पमाला फलोदी ( मारवाड़ ) निवेदक—नोरावरमल जैन,फलोदी (मारवाड़)

## ग्रामार प्रदर्शन

इस प्रस्थ को तैयार करने में श्रीर सर्वोङ्ग सुन्दर बनाने में यों सो बहुत से सज्जनों ने हमारा हाथ बॅटाया है किन्तु निक्र दिखित महानुभावों के नाम विशेष उस्लेखनीय हैं:—

१—सर्व प्रथम तो पूज्यवाद मुनि श्री झानसुन्दरजो महाराज साहिन, का हम पर असीम उपकार है क्योंकि जिन्होंने पूर्ण परिश्रम कर इस कार्य को अपने हाथ में ले इसका सम्पादन करने को अपनी अप्रतिम विद्वत्ता द्वारा नाना जैनसास्त्रों की निचोड़, अनेक ऐतिहासिक प्रमाणों को संप्रहीत कर इसे सवीग सुन्दर बनाने में जी जान से प्रयक्त किया है। अपश्री का ही प्रताप है कि आज हम इस पुस्तक को इस सुन्दर रूप में आप श्रीमानों के हाथ में सोपने में समर्थ हुए हैं। हमारा खासकर्त्वय है कि हम सबसे पहिले आपश्री का महान् श्रामार माने।

२—पूज्यपाद विद्वद्वर्य मुनि श्री दर्शन[बजयजी महाराजादि द्याप श्रीमानों ने इस पुस्तक के विषय में समय समय पर श्रानेक स्वनायें देने में ऋपना उदारता का परिचय दिया है और इसकी महत्व पूर्ण प्रस्तावना लिखने का ऋभिवचन भी दिया।

३ — पूज्यपाद शान्तमूर्ति मुनिश्री जयन्ति विजयजी महाराज भाष श्री ते कुंभारियां श्रंजारी श्रीर श्राबुके श्रवश्यक चित्र भिजवाने की दृषा की है।

४--श्रीमान् सेठ सूरजमलजी साहिश को वर (फलोदी) हाल मुकाम सिकन्दराबाद वालों ने भो हमें पूर्ण सहयोग दिवा हैं। क्योंकि आपने स्था० साधु अमोलस्विनी कृत ३२ सूत्रों के हिन्दी अनुवाद की एक पेटो हमको देखने के लिये सेजाई और दुक्य सहायता भी दी है।

५—श्रीमान् रूपचन्दजी मृता (भन्साली) पाली (मारवाइ) श्रापने मी इस कार्य में काफी सहायता दी है। इस किताब के मैटर को देखना श्रीर फूक संशोधन करने में आपने समय समय पर सहयोग दिया है।

६—श्रीमान् जीतमलजी छ्िया श्रजमेर वालों ने इस किताब के लिए कई प्रकार की सहायता श्रीर दिलचस्पी से काम दिया श्रतपत आपका उपकार मानना भी हम भूल नहीं सकते हैं।

७—इनके खलावा और भी खनेक सज्जनों ने खावश्यक क्लॉक खादि भेजने की कृपा की है, जिनमें निम्न महाशय विशेष धन्यवाद के पात्र है। जैसे:— मुनिश्री चरण्विजयजी महाराज, शाशि एएड कम्पनी बढ़ोदा, मुनिश्री हेमेन्द्रसागरजी प्रान्तेज, शाह जयन्तिलाल छोटालाल, साराभाइ नवाव वडोदरा जैन सस्य प्रकाश कार्यलय, खहमदानाद आदि सज्जनों ने उक्त (बजाक आदि की) सहायता दे समाज के द्रव्य की रहा की है।

८—श्रीमान् वदनमलजी वैद फलौदी वालों ने भी इस कार्य में सहायता दो है ।

९--- अब अन्तिम उपकार हम उन सङ्जनों का मानते हैं जिन्होंने कि इस प्रनथ के लिखने के समय प्रमाणिक साहित्य भेज कर हमें उपकृत किया है।

—-मकाशक

# द्रव्य सहायकों की शुम नामावसी।

- ५००) पाली (मारबाड़) के श्रीसंघ की श्रोर से।
- ४००) श्रीमान सूरजमलजी पूनमचन्द्रजी कोचर मेहता फलोदी (सिकन्दराबाद)
- १५०) श्रीमान् झोगमलजीकोचर की धर्मपत्नी लोहावट वालों की श्रोर से।
- १०१) भीमान हजारीमलजी कंवरलालजी पारख लोहाक्ट (मारवाङ्)
- १०१) श्रीमान् मुखमलजी समदिख्या नागोर मारवाड् (महास)
- १००) श्रोमान् श्रमोलखचन्द्जी चतुरमेहता जोधपुर (उज्जैन)
- १००) श्रीमान् घेवरचंदजी लौंकड़ फलोदी ( मारवाड़ )
- १००) श्रीमान् एक गुप्त दानेश्वरी की स्त्रोर से ।
- ५५) श्रीमान् वस्तीमलजी कानमलजी वेद मेहता पीपलियाः ( बेंगलोर )
  - ५१) श्रीमान् फूलचन्दजी माबक फलोदी (मारवाड़ )
  - ५१) श्रीमान दोलतरामजी सहसमलजी मुद्दारावाल (पाली)
  - ५०) श्रीमान् माणिकलालजी श्रमरचन्दजी कोचर फलोदी (मारवाइ)
  - २६) श्रीमान् गजराजजी सिंघवी स्रोजत ( मारवाङ् )
  - २५) श्री जैन कन्या पाठशाला सोजत ( मारवाड़ )
  - २०) भीमान् लझमीलालजी कोचर फलोदी (मारवाइ)

#### ( ३९ )

१५) श्रीमान् ज्ञानमलजी वेद मुहता फलोदी (मारवाद ) ११) श्रीमान् किस्तूरचंदजी राजमलजी वरदिया, फलोदी ।

2645)

उपर्युक्त चहार सद्गृहस्थों को हम धन्यवाद हेते हैं कीर अन्य सकतों से प्रार्थना करते हैं कि वे अपनी चत्र लक्ष्मी की इस प्रकार सरकार्य में सदुपयोग कर अवल बनावें। शुभम्।

—मकाशक

### इस प्रनथ के पहिले से प्राहक वर्ने उन सज्जनों की

# शुभ नामावली

| <b>१</b> २५ | श्रीमान्   | नवतमलजी गरोशमलजी ।           | मूथा         | जोधपुर ।      |
|-------------|------------|------------------------------|--------------|---------------|
| २५          | 31         | बद्नमलजी जोगवरमलजी           | वैद          | फलोदी ।       |
| રૂપ         | 99         | गजराजजी सिंघवी,              | सोजस (       | मारवाङ् ) ।   |
| 9           | 77         | श्रीकुशलचंद्रजी जैन लायब्रेश | ी,वीकानेर    | (राजपूतानः)   |
| 8           | <b>)</b> 7 | रतिलालजी भोस्ना भाई          |              | बम्बई ।       |
| 8           | "          | काळ्राम ती कांकरिया          |              | बङ्ख् ।       |
| ۶           | 7)         | दुलंभजो त्रिभुवन,            | मोर          | ते (का०)।     |
| 8           | "          | जसवंतमलजी भंडारी,            | •याव         | ार ( राज् ) ३ |
| 8           | "          | भूरामलजी गादिया              | <b>ब</b> याः | बर (रा०)।     |
| १           | 17         | हंसराजजी पेथाजी चुत्रोल      | ालजी कुंग    | । यंबई।       |
| 8           | "          | मोहनलालजो वैद                | फलादी (      | मारवाङ् )।    |
| *           | 77         | नेभीचंदजो वैद                | 27           | 11            |
| 8           | "          | खगनलाल जी बैद                | "            | "             |
| 8           | 79         | माणकलातजो वैद                | ,,           | 77            |
| 8           | "          | ख्ण <b>करग</b> जो वैद        | 23           | 11            |
| 8           | 22         | श्राशकरणजी बैद               | 21           | "             |
| २           | 79         | रूपचंदजी ताराचंदजी           |              | श्रमरावधी     |
| 8           | "          | दीपाजी सहाजी                 |              | 19            |
| 8           |            | रुगनाथचंदजी कोचर             |              | 44            |

### श्रीमान् श्रमरचंद्जी कोचर मेहता फलौदी (मारवाड)



मालिक फर्म श्रीमान् जोरावरमल भोलाराम दक्षिण हैदराबाद

 $\odot$ 

### ( 88 )

| 8    | भीमान     | (जसवंतमलजी कोठारी                        | पानी            |
|------|-----------|------------------------------------------|-----------------|
| 1    | 22.5      | बस्तवावरमलजी संठिया                      | 27              |
| 8    | 13        | मानचन्द्जी भंदारी                        | जैवारख          |
| ş    | "         | सायवचन्दजी खीवराजजी स्रीवसरा             | पानी            |
| ş    | 99        | धनराजजी चाँदमलजी खीवसरा                  | भजमेर           |
| 8    | "         | मिश्रीलालजो मूलचंदजी सियाल               | पाली            |
| ę    |           | भीखमचन्दजी नागोरी                        | पाली            |
| 8    | 99        | लक्षमीचन्द्जी नागीर                      | 27              |
| 8    | . 33      | जुगराजजी सुराण                           | पिपलि <b>या</b> |
| ę    |           | श्रचलदासजी कालुरामजी पटवारी              | बालोस्य         |
| ŧ    | "         | पुनमचंदजी कस्तृरचंदजी मूथा               | बालोवरा         |
| 8    | "         | केशरीमलजी पोकरणा शीसांगन (               | श्रजमेर)        |
| ę    | "         | जैनश्वेताम्बर लायब्रेरी पीसांगन (        |                 |
| 2    | "         | जातमल जी लोड़ा की धर्मपत्नी श्रीमती प्र  |                 |
|      | ,,        |                                          | ऋजमर ]          |
| २    | >>        | सेठ हिम्मतमलजी                           | सिरोही          |
| 8    | <b>77</b> | कुन्दनमलजी श्रनराजजी कोठारी              | ब्यावर          |
| . 8  | 53        | जतनमल जी सुजाणमलजी भंडारी,               |                 |
| . 18 | ,,,       | हीराचन्दजी सचेती १ श्रीमोतीलालजी         | भंडारी श्रज०    |
| 8    | ,,        | देवकरणजी महता १ ,, शिवचन्दजी ध           | गड़ीवाल "       |
| 3    | "         | सोभागमलजी महता १ ,, पत्रानालजी मे        | दिता ,,         |
| ₹    |           | महेशराजजी भंडारी १ ,, हीरालालजी          | बोहरा 🔑         |
| ş    | "         | वर्द्धमानजो बांठिया १ ,, श्रमरचन्द्रजो । | पारख किशन,      |
| 8    | **        | गोड़ीदास भी ढढ़ा १,, सिरेमल जी सं        | ोनी "           |

### इस ग्रन्थ के लिखने में जिन-जिन शास्त्रों को सहायता ली गई है उनकी

# संचिप्त सूची

जैनागम

१--श्रीश्राचारॉंगसूत्र

२—श्रीस्त्रकृताङ्गस्त्र

३ – श्रीस्थानाङ्गस्त्र

४—श्रीसमवायङ्गजीस्त्र

५—श्रीभगवतोजीसत्र

६--श्रीज्ञावजोस्त्र

७--श्रीउपासक दशांगसूत्र

८ — श्रीप्रश्नव्याकरणसूत्र

९---श्रोविपाकसूत्र

१०—श्रीउवबाईजीसूत्र

११---श्रीरायप्पसेनीजीसूत्र

१२—श्रीजीवाभिगमसूत्र

१३--श्रीजम्बद्धीपपन्नतिसूत्र

१४--रशश्रीवैकालिकसूत्र

१५ — श्री नन्दीसूत्र

१६—श्रीश्रावश्यकसूत्र

श्रीकागच्छाय विद्वानी द्वारा सक्तोधित स्था० साबु अमोलखम्बित्रीकृत सूत्री हा क्ष्मियो अनु । इ

१७—श्रीश्राचारांगसूत्र

१८—श्रीस्थानायाङ्गसूत्र

१९-श्रोसमवायांगसूत्र

२०—श्रीभगवर्ताजीसूत्र

२१ – श्रीज्ञाताजीसूत्र

२२ — श्रीउपासकदशांगसूत्र

२३ -- श्रोप्रश्नव्याकरणसूत्र

२४--श्रीविपाकसूत्र

२५ — श्रीउववाईसूत्र

२६--श्रीरायप सेणीजीसूत्र

२७—श्रीजीवाभिगमजीस्त्र

२८—श्रोजम्बुद्धीपपन्नतिसूत्र

२९--श्रीदशबैकालिकस्त्र

३० — श्रीनिशीथसूत्र

```
३३--श्रीडशराध्ययन सत्र
३४--श्री ब्रनुयोगद्वारम्त्र
३५---श्रीनिशीथम्त्र
                      (हस्त लिखित)
३६ – श्रीमहानिशीथसूत्र
३.७—श्रीव्यवहारसूत्र
३८— दीपसागर पञ्चतिसूत्र (
३९-श्री श्रोचिनर्युक्तिम्त्र ( श्रागमोदय समितिका )
४०-श्रीत्रंगचूनियामूत्रं (इस्त तिस्तितः)
४१—श्रीअभयदेवसूरिकृत टीकाएँ ।
४२ — श्रीरत्नसंचय प्रकरण
४३—श्रीमदुरायचन्द्र विचार निरीक्षण
४४—श्रीतस्वनिर्णेय प्रसाद ( विजयानन्दस्रिक्त )
४५--- ब्रह्मनितिमर भारकर (
४६---प्राचीन जैन स्मारक ( ब्र० शीतलप्रसादजी )
४७—महावग्ग बौद्धप्रन्थ )
४८--राजपूताना का प्राचीन इतिहास (पं० गौरीशंकरजी श्रोसा)
४९-- भारतवर्ष का प्र.चीन इतिहास भाग १-२ (हॉ० ती० ले०)
५०--भारतीय इतिहास की रूप-रेखा
५१-- मुसलमानों का इतिहास
५२ - कथा-कोश प्रन्थ
५६--जैन तस्वसार स्रोर मृत्तिपूजा
५४-- महामेघबहान खारवेल का शिलालेख
५५-मथुरा का शिलालेख ( तत्वनिर्णय प्रासार )
५३- सिद्धान्त चीपाई ( पं० लावएयसमयकृत )
```

### ( 88 )

- ५७—सिद्धान्तसार घौपाई ( ७० कमलसंयम कृत )
- ५८ असूत्र निवारण बशीसी ( मुनि वीका )
- ५९- दर्याधर्म चौपाई ( लॉ० यति मानूचन्द्र )
- ६० लोंकाशाह का सिलोका ( लों > यति केशवजी )
- ६१--लैं काशाह का जीवन वृत्तान्त ( यति कान्तिविजय )
- ६२—समिक्तिसार (स्वामि जेठमज्ञजी)
- ६३ शास्त्रोद्धार मीमांसा (स्था० मुनि श्रमोलसऋषिजी )
- ६४ जैनधर्म नो सं० इतिहास ( मुनि मणिलालजी )
- ६५ ऐतिहासिक नोंध ( वा॰ मो॰ शाह् )
- ६६-धर्मप्राण लींकाशाह ( मुनि सन्तवालजी )
- ६७—वीर वंशावलि ( जै॰ सा॰ सं॰ त्रिमासिका )
- ६८—तपागच्छ पट्टावलि ( मुनि श्रीदर्शनविजयजी सं० )
- ६९-उपकेशगच्छ पट्टावलि ( इस्तलिखित )
- ७०—श्राँचलगच्छ पट्टावलि ( पं० हीरालाल इंसराज )
- ७१ लघुपोसालिया-पट्टावलि ( मुनि श्रीदर्शनविजयजी द्वारा )
- ७२--कडुश्राशाह की पट्टावित ( जैन सा० सं० त्रि० सा० )
- ७३-- पंजाब की पट्टाविल (ऐतिहासिक नोंघ)
- ७४ कोटावालों की पट्टावलि (इस्त लिखित पत्र)
- ७५—नागरी-प्रचारणी पत्रिका, जैन साहित्य संशोधक त्रिमासिक, जैनसाहित्य सम्मेलन, माधुरी मासिक पत्रिका, जैन, जैनयुग, जैन-ज्योति, जैन सत्यप्रकाश, वोरसन्देश, सुघोषा, सत्य सन्देश इत्यादि पत्र पत्रिकाएँ।
- ७६— श्रभिप्राय दि० पं० नाथूराम प्रेमी, पं० सुखलालजी, वसुदेव श्रभवाल, विद्वान राखलदास बनर्जी, महोपाध्याय

### ( 84 )

सितशचन्द्र विद्याभूषण, पं० गौरीशंकरजी **सोमा, पं०** श्रवनेन्द्रचन्द्र डा० प्राणनाथ, पं० हीरानन्द, पं० द्रवारी-लालजी।

- **५७**—सिद्धप्रतिमा मुक्तःवलि ( मुनि ज्ञानसुन्दरजी )
- कैट— जैनधर्म का प्राचीन इतिहास (ही० हं० जामनगर)
- ७९—इतिहास की साम्ब्रो (संप्रह कोश से )
- ८०--नाभानरेश का फैसला ( मुद्रित पुस्तकों से )

इनके अलावा भी छोटे बड़े कई प्रन्यों की सहायता से यह प्रन्य सर्वोङ्ग सुन्दर बनाया गया है तदार्थ हम इन सब का आभार मानते हैं।

### प्राक्कथन

#### स्नाह्य क्रिक

मनुष्य गित ही क्या संसार की समस्त अवस्थाओं में जीव का कार्य, रूपी मूर्त्तिक पदार्थ को स्वीकार किये बिना चल ही नहीं सकता:—देवगित में देखिये जहाँ कहीं वर्णन मिलेगा उनकी सुखोपभोग सामपी एवं विकिया आदि का मिलेगा। इसी तरह नरकगित में दु:खपद सामियों के चित्र सामने प्रतीत होंगे। मनुष्य श्रीर तिर्यश्च गित के विषय में कहने की आवश्यकता नहीं।

मुमु जीवों का श्रांतिम ध्येय जन्म-मरण के महान् दु:खों का श्रंत कर मोक्ष प्राप्त करने का हो होता है। इसमें कोई संदेह नहीं कि इसी पवित्र कहेरय को पूर्ति के लिये अन्यान्य साधनों में विश्ववन्य, जगत्पुज्य, महान् उनकारी, वीतराग देव की निर्विकार, शान्तमुद्रा, ध्यानावस्थित मूर्ति एक मुख्य साधन है। और इसी के निमित्त से साधारण परिस्थिति में स्थित व्यक्तियों से लेकर वह अध्यास्म कोटि में रमण करने वाले भव्यात्माश्रों ने ध्यपनी श्रात्मा का कल्याण किया। यही कारण है कि एक समय श्रस्तित संसार मूर्तियूजक था श्रीर धाल भी किसी प्रकार से क्यों न हो पर मूर्ति का सत्कार संसार भर में हो हो रहा है। ध्यभी ही क्या आगे भी जब तक सृष्टि का श्रस्तित्व है तब तक बरावर मूर्ति की सत्ता स्थापित रहेगी—सच है धुव-सत्ता का न तो कभी उत्याद होता है और न कभी नाश, उसका श्रस्तित्व सदैव बना ही रहता है।

विद्वानों ने ठीक ही कहा है कि जितना झानी पुरुष अपकार नहीं कर सकते उससे कहीं अधिक अज्ञानी पुरुष अपकार कर सकते हैं क्यों कि संसार में जितनी समीचीन युक्तियां हैं उनसे अनंतगुनी कुयुक्तियां हैं। जब झानी युक्तियों को काम में लेते हैं तब अज्ञानी कुयुक्तियों का प्रयोग कर जीवों को ठगने का प्रयत्न करते हैं, यही कारण है कि संसार में सन्यग्दृष्टि जीवों से अनंत-गुने निध्या दृष्टि हैं। फिर भी यह आश्चर्य की बात है कि झानियों का झान सूर्य अज्ञानियों के धन्धकार को नाश कर अपना जाव्वत्यमान किरणों के प्रकार को भव्य प्रास्थियों के हृदय तक पहुँचा ही देता है।

उस ज्ञान रूपी प्रकाश की एक किरया जो कि 'मूर्चिपूजा का प्राचीन इतिहास" शीर्षक द्वारा शोभायमान रूप को लेकर मेरे सामने उपस्थित है—इस प्रन्थ रस्त का में अधिक प्रशंसा करूँ — बह मेरी शक्ति से बाहर है किन्तु फिर भो इस आदर्श कार्य को प्रकट करने वाली विमूति के विषय में कुछ परिचय देना अत्यन्त आवश्यक है।

इस अन्थराज के लेखक मुनि श्री झानसुन्दरजी महाराज हैं। श्रापने इस विषय का कैसा गंभीर मथन एवं श्रभ्यास किया है यह तो श्रापको इस मन्थ के अध्ययन से ही मालूम होगा। इस समय में स्वाध्याय के बरावर अन्य काई तप रूप उरक्रष्ट साधन नहीं, ऐसा सोचकर श्रामने श्रव तक श्रतुल परिश्रम करके १७१ पुस्तकें प्रकाशित करवाई हैं जिसमें धाधिकांश पुस्तकें श्रापकी हो बनाई हुई हैं, जैसे आपने निरंतर श्रभ्यास करके जैन शास्त्रों में स्वात प्राप्त की है वैसे अपने हतिहास विषय को भी परमोपयागी

जान इसकी प्रमाण्या के अनुकूल अपनी इस पवित्र कृषि को सुएडिजत करने का अरसक प्रथत किया है। इसमें कोई सन्देश नहीं है कि मूर्ति पूजा ही एक असाधारण विषय था और फिर उसकी प्रत्येक घटना को इतिहास द्वारा प्रमाणित करके आपने सोना और सुरांध की कहावत चरितार्थ को है। लेखक महोदय ने पुस्तक के विषयानुसार इसे पाँच भागों में विभक्त कर दिया है—और भिन्न भिन्न विषय को सममने के लिये तत्सवंधी प्रकर्णण का निर्वाचन पढ़ने वालों के लिये सुविधाकारक होता है यह विक्ष पाठकों से छिपा नहीं है। साथ ही पुस्तक ऐसे रोचक ढंग पर लिखी गई है कि, हाथ में लेने के बाद बिना सम्पूर्ण पढ़े छसे रखने की इच्छा ही नहीं होती है। उदाहरण स्वरूप:—

प्रश्नरण पहिला — मूर्ति की प्राचीनता, विश्व के साथ
मूर्ति का चित्रष्ठ संबंध, निराकार ईश्वर की उपासना के लिये
कनकी मूर्ति की परमाधश्यकता, साथ ही साथ यह भी व्यक्त
कर दिया है कि संसार भर में मूर्ति का विरोध कव, क्यों और
किस व्यक्ति द्वारा हुआ इतना ही नहीं बल्कि यह भी कि कुछ
समय बाद उनके ही अनुयायियों ने किस शकार से मूर्ति स्वीकार
करली। इन सब बातों के स्पष्टीकरण करने में लेखक महोदय को
किसना परिश्रम उठाना पढ़ा होगा – यह आप इसके विरहत विवेचन को पढ़ कर ही निर्णाय कर सकेंगे।

प्रकर्ण दूसरा — जैनागमों की वास्तविक प्रमाणिकता, प्राचीनता और विशालता बतलाते हुये उनकी संस्था के लिए पर, े स्रोक के त्रंक कोष्टक में देकर यह स्पष्ट क्षिद्ध कर दिया है कि जिस समय त्रागमों की रचता हुई वे आज लाख नहीं बरिष करोड़ में हिस्से में भी नहीं रहे हैं फिर भी कई अनिभन्न लोगों ने वो अपने इत्य को इतना संकीर्य बना लिया है कि उस रहे हुए साहित्य समुद्र को छोड़ केवल ३२ सूत्र और उसमें भी मूल पाठ को ही मानने का आप्रह करते हैं। यही कारण है कि वे सोग, दार्शनिक, ताच्यिक और ऐतिहासिक ज्ञान से हाथ भो बैठे हैं। इसी कारण उनमें अज्ञान की इतनी मात्रा बद गई है कि अपनी मानी हुई हठपाहिता के अतिरिक्त जैन धर्म के वास्तविक मर्म को वे अभी समने ही नहीं हैं—इस्यादि विषय का दिग्दर्शन कराने वाले इस प्रकरण को लिखकर इसमें कोई सन्देह नहीं है कि लेखक महोदय ने जैन-साहित्य की अनुपम सेवा की है।

प्रकर्ण तीसरा और चौथा—जैन धर्म में अनादि काल के शाश्वत एवं धशाधत मूर्तियों के लिए बहुत ही उद्यासन दिया है और उन मूर्तियों के द्वारा वीतराग तीर्थ दूर देवों की सेवा मिक एवं उपासना कर धपनी आत्मा का विकास करना भी बतलाया है इस विषय का विशेष उस्लेख आपने प्रम्नुत प्रन्थराज के ३ व ४ प्रकरण में किया है तथा साथ ही इस बात की परिपुष्ट करने के लिए लेखक श्री ने बहुत से आगमों के मूल पाठ, एवं उनके स्पष्टी करण के निमित्त श्रीमान् लों काशाह के अनुवायी लों कागच्छीय विद्वानों द्वारा संशोधित गुर्जर भाषानुवाद, तथा स्थानकन्यासी मुनि अमोलखन्य विज्ञीकृत हिन्दी अनुवाद को उस मूल बाठ के निम्ने दोनों तरफ धर्यात् आमने-सामने रसकर तुलनात्मक एष्टि से यह बतलाने का प्रयक्त किया है कि स्थानकवासी आप अपने को लोंकाशाह की संवान होना बदलाते हैं पर वास्तव में

लौंकाशाह का सिद्धान्त उनको मान्य नहीं है। श्रीर वे लैंका-गच्छीय विद्वानों के धर्य का किस प्रकार श्रनर्थ कर श्रपने मिथ्या स्वार्थ को सिद्ध करने का प्रयास कर रहे हैं, इत्यादि।

प्रकरण पाँचवाँ-समय का प्रभाव है कि कुछ लोग आगम की श्रोर दृष्टिन कर केवल इतिहास प्रमाण को ही मान्य करते हैं ! हमें यह प्रकट करते हुए श्रात्यन्त हर्ष होता है कि समर्थ लेखक विद्वान् महोदय ने इसी प्रनथ के पांचने प्रकरण में ऐतिहासिक श्रकाट्य प्रमाणों द्वारा हमारे शास्त्रों के विधानों को इतने मौलिक एवं प्रमाणित रूप में थिद्ध कर दिया है कि वे तीर्थट्टर-प्रगीत त्रागम त्राचर २ सत्य पर्व वास्तविक कथन के प्रदर्शित करने वाले हैं। इमें यह लिखते हुये गौरव होता है कि मुनिश्री ने पूर्ण परिश्रम कर ऐतिहासिक प्रभागों का एक जनर्द-रत संप्रद कोश तैयार करके अपना नाम ऐतिहासकारों के समज्ञ स्वर्णाज्ञरों में लिखने थोग्य कर दिया है इतना ही क्यों ? पूर्व और पश्चिम सम्यता के उद्योग से जो भूगर्भ से हजारों वर्ष की प्राचीन मूर्तियां, सिक्बे, ताम्रपत्र, आयगपटादि श्रनेक ऐति-हासिक साधन प्राप्त कर जैन धर्म पर उज्ज्वल प्रकाश डाला है उनके प्रमाण मात्र ही नहीं किन्तु आपश्री ने तो उनके चित्र भी साथ ही में दे दिये हैं कि जिनको पढ़ लेते पर जैन धर्मानुय।यियों की मूर्ति पूजा कदीमी मानने में किसी प्रकार का सन्देह शेष नहीं रह सकता है। आगे चल कर इस प्रकरण के अन्त में एक परि-शिष्ट कि जिसमें कलिंग अर्थात् महामेघवहान चक्रवर्ती महाराजा स्वारवेल का शिलाजेख तथा मथुरा से मिली हुई कई प्राचीन मृतियों के शिलालेख मुद्रित करवा कर इस पुस्तक की

मौलिकता में श्रसाधारण वृद्धि की है। फलतः यह अन्य सभी सम्प्रदायों के लिये अनुपम साहित्य निश्चय सिद्ध होता है श्रीर सुक्ते पूर्ण श्राशा है कि सभी धर्मोनुरागी सम्प्रदाएं इसे पढ़ कर साम उठायेंगी।

मूर्तिपूजा के विषय में जो भी कुयुक्तियाँ देकर मोली आत्माओं का पतन करने का प्रयक्त किया जाता है उनके हित को ध्यान में रखते हुये लेखक महोदय ने इसी प्रन्थ से सम्बन्ध रखने वाली "मूर्ति पूजा विषयक प्रश्नोतर " और जोड़ने की कुपा की है जिससे इस विषय का खूब अच्छा प्रतिपादन हो गया है। खास कर प्रश्न और उत्तर के तौर पर लिखने से अबोध जीवों को इस कृति द्वारा बहुत हो लाभ होने की सम्भावना है। क्यों कि मूर्ति की निन्दा करने वाले ज्यक्ति इस विषय में जितनी भी कुयुक्तियां पेश कर सकते हैं उन सबका मुँह तोड़ उत्तर देने वाले इस पुश्तक को पढ़ कर प्रत्येक सहृदय महानुभाव का हृदय गद्गद हुये बिना नहीं रह सकेगा, साथ हो स्था० पूज्य० घासी लालजी द्वारा प्रकाशित " उगसगदशांगसूत्र " पर भी अच्छा प्रकाश डाल कर इस प्रन्थराज के महत्त्व को और अधिक प्रभावान्वित करने का प्रयास किया है।

एक गत और विशेष विचार करने योग्य यह है कि वर्तमान समय में मूर्तिपूना निषेष के साथ मुँहपत्ती में होराडाल दिन भर मुँह पर बाँधने का भी जो आग्रह किया जाता है और उसी बात का पृष्टि के लिये मूर्ति नहीं मानने वाले स्थानकमार्गियों की तरफ से "तीर्थंद्वर सिर्फ देव दुष्य के ही धारक ये बाद में वस शहित थे, उन महाबीर के मुंह पर होरे वाली मुँहपत्ती बंधा देवे के किस्पत चित्र बनवा कर पुस्तकों में लगा दिये गये हैं" उसके पूर्ण प्रतिकार एवं खराइन के लिये मुनि श्री ने "क्या जैन तीर्थ- इर होरा हाल मुँहपत्ती मुँह पर बांधते थे ?" शीर्षक पुस्तक लिख कर इसी के साथ सङ्गलित करने का कष्ट किया है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि मिथ्या प्रवृत्ति को चलाने वाले महानुभावों के हृदय इसे पढ़ कर विचलित हो जायंगे किन्तु में सममता हूँ कि यदि वे निष्पक्ष हृष्टि से इस विषय को श्राद्योपान्त पढ़ने की स्थिरता रखेंगे तो उनका वह श्रमजाल दूर हो जायगा।

मुँह पर होरा डाल मुँहपत्ती बांधने की प्राचीन प्रथा श्रठारहर्वी शताब्दी के पूर्व कहीं नहीं उपलब्ध होती है। क्योंकि इस शताब्दी के पूर्व के किसी भी आचार्य ने इसका कभी श्रवलम्बन नहीं लिया था। इस पुस्तक में इसी बात को सिद्ध करने के लिये ऐसे अनेक ऐतिहासिक प्रमाश दिये हैं कि जिनके सामने सबको नत मस्तक होना पड़ता है, साथ ही इसके, वीर की प्रथम शताब्दी से लेकर १७ वीं शताब्दी तक के कई चित्र वेकर इस कृति को और अधिक गौरवान्तित सिद्ध करने का परिश्रम स्ठाया है। इन सबको पढ़ कर श्रापके यह बात गले बैठ जायगी कि जैन अमण सदैव मुँहपत्ती अपने हाथ में रखते थे, इसी बात को हर तरह से प्रमाणित करने के लिए लेखक श्री ने अगवान महावीर से लेकर बाईस शताब्दी तक के श्राचार्यों का परिचय दे दिया है।

मुँहपत्ती वांधने को प्रथा श्रठारहवीं शताब्दी के प्रारंभ में स्थामी लवजी ने चलाई उसी की पुष्टि के लिए त्राधुनिक समय से स्थानकमागियों ने भगवान महावीर के मुँह पर डोरेवाली सुँहफ्ती बंधाने के किल्पत चित्र बनाये हैं उनके दो चित्र क्यों के त्यों यहाँ प्रकाशित किये गए हैं, जैन सूत्रों में किसी भी साधु या श्रावकों को मुंह पर डोरे से मुँहफ्ती बांधने का विधान नहीं मिलता है, जो विधान भिलता है वह सिर्फ नाई की हजामत बनाते समय का मिलता है, उस नाई की प्रधा आज भी राजे रजवाड़ों में प्रचलित है, ऐसा ही एक चित्र इसमें दर्ज है जिसका श्रानुकरण करने वाले स्थानकमार्गी भाई उससे कुछ बोध पाठ से सकते हैं।

आगे चल कर मनि श्री ने (१) लौंकाशाश के अनुयायी साध्य (२) श्रीर उनके बाद वेश परिवर्तन करने बाले देशी साधु (३) परदेशी साधु (४) तेरहपन्थी साधु---उन चारों के चित्र देकर यह बतलाने का प्रयक्ष किया है कि यह जो मुँह पर कोरेवाली सुँहपत्ती महावीर के बांधी गई है वे महावीर किस समुदाय के हैं ? यदि छोटी मुँहपत्ती के कारण ये महावीर देशी साधुत्रों के हैं तो परदेशी और तेरहपन्थियों को ऋपनी ऋाम्नाय के अनुसार दूसरे महावीर की कल्पना करनी चाहिये। साथ ही आपने यह भी व्यक्त किया है कि श्वेताम्बर, दिगम्बर और लौंकागच्छ के भगवान महाबोर ने न तो मुँहपत्ती ली थी, न बाँघी थी, न बाँधने का उपदेश दिया था, फिर भी स्थानकमार्गी नीर्थक्रों को भी रुपयोग शून्य मान कर मुँहपत्ती बंघा देते हैं. यह दूसरी बात है। आगे चल कर लेखक महोदय ने नाभा नरेश को अध्यत्तता में जो एक जैन मुनियों और स्थानकमार्गियों का शास्त्रार्थं हन्त्रा था, उसके मध्यस्थ पांच परिदत्त थे, जो कुछ भी उनको सत्य माळम हुआ श्रीर उन्होंने फैसला दिया है वह भी ज्या का त्या यहां नाभानरश का श्राज्ञा स अत्तरशः नकल देकर इस विषय को सर्वोङ्ग परिपूर्ण बनाने का प्रयत्न किया गया है। इससे भी वास्तविक सत्यता पर श्रच्छा प्रकाश पड़ेगा इसमें कोई सन्देह नहीं है।

श्रन्त में मुक्ते यह कह देना समुचित होगा कि मुनिवर्य ने इस श्रनुपम श्रन्थराज का निर्माण कर जैन समाज उसमें भी स्थानकमार्गी समाज पर महान् उपकार किया है। इस प्रन्थ को श्राद्योपांत पढ़ कर पाठक महाशय श्रवस्य लाम उठावें।

पुस्तक के पढ़ने से यह भी झात होता है कि प्रूफ संशोधन में कहीं कहीं त्रशुद्धियां रह गई हैं उन्हें दूसरी त्रावृत्ति में सुधारने का यथासाध्य प्रयत्न किया जाय। इत्यलम्

वि॰ सं॰ १९९३ कार्तिक शुक्का ११ श्रजमेर

—दर्शनविजय

# विषयानुक्रमणिका

| नम्बर       | विषय                                                 | वृष्ट |
|-------------|------------------------------------------------------|-------|
| ₹           | -मृर्तिपूजा श्रनादि है ।                             | 8     |
|             | -षट्द्रज्य श्रनादि है ।                              | 9     |
| ₹           | सूर्तिका ऋर्थ व सूर्ति पूजाका सिद्धान्तादि ।         | 8     |
|             | -ईश्वर उपासना के लिये जड़ मृति की क्या जरूरता        | 9 3   |
|             | -ईश्वर के निराकार गुर्खों की करंपना कर उपासना०       |       |
| <b>Ę</b>    | वि० सातनी शताब्दी पूर्व सब संसार मूर्तिपूजक ही       | था। ५ |
|             | -पैतम्बर महम्मुद द्वारा मूर्तिका विरोध               | Ę     |
| <b>6</b>    | -मुसलमानों के भारत पर आक्रमण और आर्यों ।             | ં હ   |
| ٩           | -मुसलमानों का भारत पर घधिकार श्रौर मूर्ति०।          | v     |
| ₹ c         | -श्रनार्थ संस्कृति का प्रभाव ऋार्यों पर क्यों पड़ा ? | ٩     |
| ११          | लौंकाशाह पर इस्लाम सं० का बुरा प्रभाव ।              | ዓ     |
| <b>१</b> २  | -लॅंकाशाह के विषय प्राचीन प्रमाण !                   | १०    |
| <b>१</b> ३— | -प्रकरण का सारांश ।                                  | 86    |
| १४          | जैनागम की माषा श्रीर श्लोक संख्या।                   | २०    |
| १५          | श्रंग सूत्रों के श्रतिरक्त उपांगादि श्रामम ।         | २२    |
| १६          | -श्रंगसूत्रों के श्रलावा श्रन्य विषयों के प्रन्थ ।   | २३    |
| १५—         | जैन साहित्य का श्रनादर क्यों हुआ ।                   | २५    |
| <b>१</b> ८— | सूत्रॉपर टीका वगैरह विवरण                            | २६    |
| <b>१९</b>   | र्चीकाशाह की श्रज्ञता ।                              | १९    |
| २०          | न्हों काशाह के बाद पुनः मन्दिर मूर्विका स्वीकार ।    | ३०    |

### ( 44 )

| नम्बर              | विषय                                                      | 18           |
|--------------------|-----------------------------------------------------------|--------------|
| २१—द्वंदि          | या साधूमार्गी स्थानकवासी मतोत्पशि ।                       | ţo           |
| २ <b>२—ब</b> क्तीः | स सूत्रों के हिन्दी अनुवाद की योग्यता।                    | ₹Ŗ           |
| २३ <b>—व</b> स्ती  | प्र सूत्रों की मान्यता का खास कारण।                       | 45           |
| २४—स्थान           | कवासियों द्वारा निर्युक्ति टीका चूर्णी भाष्याः।           | <b>48</b>    |
| २५—शाश्व           | ति जिन प्रतिमाएँ ।                                        | <b>\$8</b>   |
| २६—तीन             | प्रकार के जिन एवं ऋरिडन्त ।                               | ४२           |
| २७                 | ब्रंदमें १०८ जिनप्रतिपाएँ ।                               | ४५           |
| २८—शाश्व           | ति जिनप्रतिमाश्रों 🕏 चार नाम ।                            | 80           |
| २९—जिनः            | प्रतिभाश्रों का शरीर का वर्णन ।                           | 46           |
| ২০গাশ্ব            | ति प्रतिभाएँ <b>को का</b> मदेव की प्र <b>० कहने वालों</b> | <b>i 4</b> • |
| ३१जिन              | देव की दाडों।                                             | 48           |
| ३२—जिन             | दाडों ले जाने का कारण ।                                   | 48           |
| ३३सुरिव            | याभदेव के जीताचार की जिनाका।                              | 43           |
| ३४सुरिव            | याभ देव की की हुई १७ भेदी पूजा।                           | 48           |
| ३५—बन्ती           | स वस्तुऋों की पूजाका क्तर में।                            | 46           |
| ३६—सुरिय           | याभ देव के १२ प्रओं का उत्तर।                             | ५९           |
| ३७सुरि             | णभ देव की जन्म समय की भावना में प्रभुपूजा                 | 1 60         |
| ३८चारि             | त्र पालना, जिनवन्दन, प्रभु पूजा के सदृश फल                | 158          |
| ३९प्रकर            | <b>्ण का उपसं</b> हार ।                                   | ६६           |
| ४०जैना             | गर्मो में ऋशाखित सूर्तियों की पूजा।                       | ٩८           |
| <b>४१</b> खबब      | हि सूत्रमें चन्या नगरी के मन्दिर—                         | ۷o           |
| ४२ ,               | , ,, पुष्पों से जिनपूजा।                                  | Ψŧ           |
| <b>७३</b> —सम्     | रेस्ट घौर जिन प्रविमा का शरणा ।                           | 43           |

| सम्बर        | विषय                                                        | 58       |
|--------------|-------------------------------------------------------------|----------|
| 88           | पंचपद श्रीर चार शरखा में मृर्त्तिपूजा।                      | 48       |
| 84—          | चपासकदशांग सूत्र की नोंध में आ० चैत्य ।                     | 46       |
|              | त्रानंदश्रावक की प्रतिज्ञा ( जिनप्रतिमा )                   | ८०       |
| 8            | श्चंबडश्रावक का घभिष्रह (जिन्नविमा)                         | ረሄ       |
|              | -तुङ्किया नगरी के आवकों ग्रारा जिनप्रतिमा की पूजा           | <b>۷</b> |
|              | भावक श्रम्य देव को कदावि नहीं पूजे ।                        | 46       |
| <b>4</b> 0   | विद्याचारस मुनियों की तीर्थयात्रा ।                         | ९०       |
| 41           | जंघाचारण मुनियों की तीर्थ यात्रा ।                          | 98       |
| <b>५२</b> -  | सन्दनवन के जिनमन्दिर।                                       | 48       |
| 43           | मेरु की चूलिका पर का जिनमन्दिर ।                            | 98       |
| 44           | नन्दीश्वरद्वीप के ५२ जिनमन्दिर।                             | 68       |
| <b>4</b> Ę   | नन्दीश्वरद्वीपकी पीठिका पर के जिनविमा <b>र्श्वों के नाम</b> | 194      |
| 4८           | त्चक कुंडलोदि के जिनमन्दिर।                                 | ९६       |
|              | नारपञ्जति सूत्रों में दीपसागर पञ्जति ।                      | 80       |
| ₹?—          | चारण मुनियों के बात्रार्थ गमन की गति।                       | 90       |
|              | चैत्य शब्द का वास्तविक ऋर्थ ।                               | 98       |
|              | द्रौपदी महासती की की हुई जिनपूजा।                           | 108      |
| <b>48</b> —  | स्थानकवासियों के मूल पाठ में मतभेद !                        | १०४      |
| <b>٤५</b> —  | स्था० साधु हर्षचन्दजी के श्रमित्राय ।                       | १०८      |
| <b>ξ</b> ξ—  | स्थापनाचार्ये की परमावश्यकता ।                              | 104      |
| ξv           | बत्तीस सूत्रोंमें जिनप्रविमा के पाठ ।                       | ११०      |
| <b>₹</b> %   | उपसंहार ।                                                   | 114      |
| <b>\$</b> ८— | थेतिहासिक जेन्न में मृतिपृज्ञा का स्थान।                    | 110      |

#### ( ५८ )

| सम्बर       | विषय                                            | पृष्ठ       |
|-------------|-------------------------------------------------|-------------|
| ६९मूर्तिपू  | जाका इतिहास ।                                   | ११८         |
| ७०इतिहा     | स के सावन ।                                     | १२०         |
| ७१स्वामी    | द्यानन्द् सरस्वती के श्रभिप्राय ।               | १२०         |
| ७२ — नमिना  | थ के बाद २२२२ वर्ष की प्राचीन मूर्ति का लेख     | १२०         |
|             | रों के शिक्के पर चैत्य का चिन्ह।                | १२१         |
| ५४—मोहान    | । जा डरा से प्राप्त प्राचीन मूर्ति (१०००० वर्ष) | १२३         |
| ७५—हरत्वा   | भूनगर से मिली मूर्ति (५००० वर्ष)                | १२३         |
| ७६—–कलिंग   | जिन, खारबेज का शिला लेख में ।                   | १२३         |
| ७७—हेमबंत   | पट्टावलि श्रीर राजा श्रेणिक का मन्दिर।          | १२७         |
| ७८स्वामि    | मिण्लालजी ने स्वीकार की दृसरी श० मू०            | १२९         |
| ७९दशपुर     | नगर का इतिहास श्रीर प्रा० मूर्ति ।              | १३०         |
|             | ाजा के घर देरासर में महाबीर मूर्ति।             | १३२         |
|             | चेटक और मुनिसुत्रत का स्तूप।                    | १३३         |
| ८२श्राको    | ला जीलके भूगर्भ से मिलो मूर्तियाँ (२५०० वर्ष)   | <b>१</b> ३३ |
|             | हे समय सुपार्श्वनाथ का मन्दिर।                  | १३४         |
| ८४पार्श्वन  | ाथ <b>के</b> समयका स्तूप भूमि से मिला।          | १३५         |
| ८५सुँहस्थ   | ल का मंदिर (महावीर दीचा का ७ वां वर्ष)          | १३५         |
| ८६भद्रेश्वर | का मन्दिर (बीरान् २३ वर्षका)                    | 97          |
| ८७—उपकेश    | ापुर का महावोर मन्दिर (वीरात् ७० वर्ष)          | १३५         |
| ८८महावी     | र के बाद ८२ वर्षकी मृर्ति।                      | १३७         |
| ८९महावी     | र के पश्चात् ८४ वर्षकाशिलालेख।                  | १३८         |
| ९०हॉॅं० प्र | गणानाथ का मत(२५०० वर्ष पूर्व मूर्तिपूजा)        | १३९         |
| ९१पटना      | से मिलिहुई प्राचीन मूर्ति (कृणिक का समय)        | १३९         |

| नम्बर्             | विषय                                                    | БB  |
|--------------------|---------------------------------------------------------|-----|
| <b>९÷—</b> ₹       | तिलसर की प्राचीन मूर्ति ।                               | १३९ |
| <b>९३</b> <i>ह</i> | रीमान् हीरानन्द शास्त्रीजी के श्रमित्राय ।              | १४० |
|                    | _                                                       | १४० |
| <b>९</b> ५बे       | नाकटक से मिली प्रा० मू० (२२०० वर्ष की)                  | १४० |
| ٩६                 | गवत्थी नगरी को संभवनाथ का प्रा० मन्दिर । 🦠              | १४१ |
| <b>%</b> —->       | र्मि से मिलिहुई मूर्तिपर (१८४ का लेख)                   | 186 |
|                    |                                                         | १४१ |
| <b>९९</b> —-ि      | वेशाला नगरी के आसपास के खोदकाम ।                        | १४३ |
| 200                | -मथुरा के कंकालि हील से मिली अनेक मूर्तियां।            | १४३ |
| 808-               | -पुरातत्वज्ञ श्रीमान् सर विन्सेन्ट स्मिथ का मत ।        | १४३ |
| 808-               | -वसुदेव शरण ऋ० ऐ० ऐल० के ऋभिपाय ।                       | १४५ |
| <b>१०३</b>         | -श्रहिञ्जता नगरी का प्राचीन मन्दिर ।                    | १४५ |
| 808-               | -डॉॅं० हरमन जेकोबी के शब्द ।                            | १४६ |
| १०५—               | -पुरातत्व विज्ञ श्रीरास्त्रलदास बनर्जी क्या कहते हैं ?  | १४९ |
| <b>१</b> ०६—       | -बड़े बड़े राजा महाराजात्रों के दुर्गों में जैन मन्दिर। | १५१ |
| 800-               | –भारत के रमणीय पहाड़ों के शिखरों पर जै० मं०।            | १५३ |
| 806-               | -श्रन्य धर्मियों ने स्वीकार की हुई जैनमूर्तियां।        | १५५ |
| t09                | -मन्दिर निर्माताश्रों की भावना ।                        | १५६ |
| 880-               | -जैनमूर्तियों का सार्वभौम साम्राज्य ।                   | १५६ |
| १११-               | -त्राष्ट्रीया त्रमेरिका मंगोलि में जैन स्मारक।          | १५७ |
| ११२                | -यूरोप के प्रत्येक प्रान्त में मूर्तिपूजा का विवरण ।    | १५८ |
| <b>१</b> १३—       | -मृतियोंकी प्राचीनता ।                                  | १३३ |
| <b>११</b> 8-       | -मूर्तिपूजकों की संख्या।                                | १६५ |

## ( ६० )

| नम्बर | विषय                                             | T            |
|-------|--------------------------------------------------|--------------|
| ११५-  | मुसलमान लोग मूर्तिपूजक हैं।                      | १६५          |
| 114-  | पं० दरवारीलालजी का मत्।                          | <b>†</b> \$% |
| 2800- | —क्रिश्चीयन मूर्तिपूजा किसतरह करते हैं।          | 146          |
| ११८   | ं'यूरोप के महान् क्रान्तिकारक यु॰ मत ।           | १६९          |
|       | त्रंमेज लोगोंने ऋपने प्रन्थोंमें क्या लिखा है।   | ţwţ          |
| १२०.  | यहूदियों ने मन्दिरों के लिये क्या कहा है।        | १७३          |
| १२१.  | पारसी लोग किस प्रकार पूजा करते हैं।              | Sos          |
| १२२   | ''स्थानकवासी मृतिंपूजाको क्यों स्वीकार करते हैं। | śαß          |
|       | '''सिक्ख एवं श्रार्थसमाजी भी मृतिपूजक ही हैं।    | १७६          |
|       | ··मृर्तिपुजा के विषय प्रश्नों के उत्तर ।         | १७७          |
|       | ···क्लिंगपति महाराजा खारवेल का शिला लेख।         | १८२          |
|       | मशुरा के खोदकाम से मिली मूर्तियों पर 🕏 शि०।      | 360          |
|       | ''मूर्तियों की आशानता का जबर्दस्त दंह ।          | १९०          |
|       | '''रा० बा० पं० गौरीशंकरजी खोमा के श्रमिप्राय।    | १९१          |

# मार्तीपूजा विषयक प्रश्नोत्तार

| ९क्या त्राप मूर्ति पूजक हैं ?                                        | <del>उस</del> ् | 196 |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------|-----|
| २तो फिर आपकी कपाल में तिलक क्यों हैं ?                               | "               | 91  |
| ३धाप मूर्ति की पूजा तो करते हैं ?                                    | 2)              | ,,  |
| ¥-तो फिर आप किस चीज की पूजा करते हो                                  | ? "             | 93  |
| ५- मूर्ति के निमित्त कारण से तीर्थङ्करों की पूजा                     | 72              | १९९ |
| <b>६-</b> -सूत्रों के निमित्त से तीर्थं <b>दूरों क</b> ी वाखी की पूज |                 | 198 |
| ษ 🕏 ई लोग श्रापको जड़ उपासक क्यों कहते हैं 🤄                         | ? ",            | २०१ |
| ८—मूर्ति की क्या जरूरत है ?                                          | 19              | २०१ |
| ९—इम लोग मूर्तिपूजा बिलकुज नहीं करते हैं १                           | "               | 99  |
| <b>९०—इ.म</b> लोगों ने कब मन्दिर में जाकर मूर्तिपूजा।                | की है,,         | २०२ |
| ९१ — आप केवल मुँह से ही कहते हो कि आप                                | Ŷ,,             | 7,  |
| १२—इमारे गुरुजी में तो ज्ञानादि गुण है ?                             | ,,              | २०३ |
| १३—हमारे गुरूजी का शरीर जड़ है तो क्या हुआ।                          | ۹,,             | 71  |
| १४ - हमारे गुरूजी तो रजोहरसादि रस्रते हैं ?                          | "               | 91  |
| १५संयम रूपी नहीं पर अरूपी है ?                                       | 5*              | २०४ |
| १६ श्ररूपी संयम को हम देखतो नहीं सकते ?                              | 17              | 25  |
| १७—हमको माळ्म पड़े कि इनमें संयम है उनको                             | "               | 73  |
| <b>१८─यह</b> तो झानी ही जान सक्ते हैं ?                              | <b>3</b> 1      | 33  |
| १९—इमारे गुरूजी तो बोलते चालते हैं क्या०                             | 17              | 204 |

### ( ६२ )

| २०— इमारे गुरूजी तो उपदेश देते हैं ?              | <del>उत्तर</del> | 57          |
|---------------------------------------------------|------------------|-------------|
| २१ – सूत्र कोई मूर्ति थोड़ा ही है ?               | "                | २०६         |
| २२ - क्या ऋाप सूत्रों को भी मूर्ति मानते हो ?     | "                | 71          |
| २३ — श्राकृति तो है ?                             | ,,               | "           |
| २४ - सूत्रों के पनने को तो आप मूर्ति मानते हो पर  | ٥,,              | २०७         |
| २५ - वे कैसे मूर्त पूजक हैं ?                     | 75               | 99          |
| २६ — यदि इस मूर्ति को कारण भी मानलें तो ?         | **               | ••          |
| २७—हाँ उपकार तो मानना ही चाहिए ?                  | "                | "           |
| २८ – हॉं पूज भाव तो आता ही है ?                   | 71               | 23          |
| २९—न्त्राप संसार भर को मूर्तिपूजक बतलाते हो       | ? "              | २०८         |
| २०—मुशलमान लोग कैसे मूर्ति रूजक हैं ?             | **               | २१०         |
| ३१-किश्चयन लोग तो मूर्तिपृजक नहीं है ?            | <b>3</b> 1       | २११         |
| ३२ — पारसी लोग तो मूर्तिका नाम ही नहीं लेते       | ž ",             | . ,,        |
| ३३ - शिक्ख और कबीर पन्थी तो मूर्ति नहीं मा०       | 57               | २१ <b>२</b> |
| ३४ - लेंका-स्थानकवासी-तेरहपन्थो मू० न० मा         | ٠,,              | "           |
| ३५-मूर्ति मानने वालों की संख्या कितनी है ?        | "                | २१४         |
| ३६ - क्या जैनसूत्रों में मूर्तिपूजा का विधान है ? | 91               | २१५         |
| ३७-सूत्रों को छाउ मूर्ति कैसे कहते हो ?           | "                | ,,,         |
| ३८-मूर्ति को तो आप वन्दन पूजन करते हो ?           | ,,               | "           |
| ३९ - हम लोग तो सूत्रों को बन्दन पूजन नहीं ब       | रते हैं 🤅        | ,,          |
| ४०- महाबीर तो एक ही तीर्थङ्कर हुए हैं छाप०        | ? ,,             | २१६         |
| ४१ - कोई तीर्थङ्कर से तीर्थङ्कर नहीं मिलते हैं पर |                  | 19          |
| ४२- सूत्रों में तो तीन चौबीकी के नाम कहा है ?     | ,,               | २१७         |
| ४३ - सूत्रों के पढ़ने से ज्ञान होता है ?          | 55               | 19          |

| ४४—बाप जिन प्रतिमाको जिन सारखी कहते हो उत्तर          | : २१८ |
|-------------------------------------------------------|-------|
| प्रय - मूर्ति जिन सारखी है तो उत्तमें अतिशय कितने हैं | ŧ ,,  |
| ४६ - मूर्ति पर पशु बिंटे क्यों कर देते दें ? "        | २१९   |
| ४७-प्रतिमापूजा से ही मोक्ष होती है तो तप० ? ,,        | २२०   |
| ४८-मूर्ति पर श्रलंकार क्यों ? "                       | २२१   |
| ४९मन्दिरों में चोरियाँ क्यों होती है ? ,,             | **    |
| ५० पाछा क्यों धाये मुक्ति जाय के जि० प्र० ? "         | २२२   |
| ५१ — मूर्ति पर कक्षा पानी क्यों डाला जाता है ? "      | २२३   |
| ५२ — मुक्ति नहीं मिलसी प्रतिमा पूजियों ? ,,           | ,,    |
| ५३ — प्रतिमा की पूजा कर कोई मुक्ति गया है ? ,,        | २२४   |
| ५४-मोचाभिलाषी को मृतिं पृजा करनी चाहिये ? ,,          | 17    |
| ५५-देवता मूर्ति पूजता है इसका क्या प्रमाण है ? ,,     | २२५   |
| ५६ परची नहीं पुरेपार्श्वनाथजी सत्र मूंठो० ? "         | 71    |
| ५७-सूत्रों में चार निचेंपें बतलाये हैं ? ,,           | २२६   |
| ५८ — स्रोत नय में मूर्तिपूजा किस नय में है ? "        | २२७   |
| ५९ - धाप ही बतलाइये ? ,,                              | >2    |
| ६० - मूर्ति जड़ है उसे पूजने से क्या लाभ है ? ,,      | २२८   |
| ६१वाँच महात्रत की २५ मावनायें मूर्तिपूजा ? ,,         | २२९   |
| ६२- गृहस्थात्रास में तीर्थङ्करों को किसीने वन्दन० १,, | 17    |
| ६३—मृर्ति में गुणस्थान कितने हैं ? ,,                 | २३०   |
| ६४ — आवक के बारह ब्रतों में मूर्ति पूजा ? ,,          | 19    |
| ६५ यह तो हमारा संसार खाता है ? "                      | **    |
| ६६ - पत्थर को गयाको पूजाकरने से क्या० ? "             | १३१   |
| ६७—पत्थर का सिंह की मूर्ति० मार सकती है ? ,,          | . 15  |

## ( \$8 )

| ६८ एक विधवा श्रपने पति का चित्र देखे तो ? उत्तर                      | २३२  |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| ६९मूर्ति के बनाने वालों को क्यों नहीं पूजते हो ?,,                   | 211  |
| <ul> <li>स्वावद के वहाँ मृति है वह श्रवन्दनीय क्यों ,,</li> </ul>    | 11   |
| ७१—वैरागी को तो सामायिक का पाठ सुनाया० ,,                            | २३४  |
| <ul> <li>भर—सिलावट के वहाँ रही मुर्ति की श्रशातना नहीं ,,</li> </ul> | **   |
| ७३ — मूर्तिएकेन्द्री है तो पांचेन्द्रय पूना कैसे करे ? "             | 31   |
| ७४-मन्दिर तो बारहवर्षी दुकाल में बनेहें ? ,,                         | २३५  |
| ७५—बारइ वर्षी दुकाल को १००० वर्ष हुए हैं ? ,,                        | 11   |
| ७६ — सन्दिर मार्गीयों ने घाम धूम-त्रारंभ बढ़ा दिया ,,                | २३७  |
| ५७-इसको बोहम संसार खाता समकते हैं। ,,                                | २₹८  |
| ७८ - लौंकाशाह का मत कैसे चल पड़ा ? ,,                                | २४०  |
| ७९—कई लोग खरहन तो कई लोग मरहन ? ,,                                   | २४२  |
| ८०—स्या खराडन करने वालों आत्मार्थी नहीं हैं ? "                      | २४३  |
| ८१-स्थानकवासी-तेरहपन्थी सामान कैसे हो० १ "                           | 31   |
| ८२-मूर्तिपूजा अनादि बतलाते हो तो दूसरे० ? ,,                         | २४४  |
| ८३-मूर्ति नहीं मानने वाले श्रन्य देवी देवाताश्रीं० ,,                | २४७  |
| ८४—मूर्ति नहीं मानने वाले महावीर से ही चले आते हैं                   | 1886 |
| ८५-भगवान् के फरमाये हुए सूत्र कितने हैं ,,                           | २५०  |
| ८६यह क्यों कहा जाता है कि ३२ सूत्र सग० 🖣 "                           | 1)   |
| ८७वत्तीस सूत्र मूल पाठ मानते हैं ? "                                 | २५१  |
| ८८ स्त्राप भी तो ४५ स्त्रागम मानते हो १ ,,                           | २५२  |
| ८९—क्या ३२ सूत्रों में मूर्तिपूजा के उस्लेख हैं "                    | २५३  |
| ९०-कई स्त्रों का मूलपाठ नहीं है ? ,,                                 | २५६  |
| ९१- श्राप सुँहपती हाथ मैं क्यों रखते हो ? ,,                         | "    |

### ( ६५ )

| ९२ कई पुस्तकों में ऋषभदेवादि के मुँह पर० "              | २५८ |
|---------------------------------------------------------|-----|
| ९३-क्या पुस्तकों में भूठ ही लिख दिया है ? ,,            | २५९ |
| ९४ आप मुँहपत्ती का प्रति लेखन करते हो ? ,,              | २६० |
| ९५ इमने तो यह बिधान ब्याज ही सुना है ? ,,               | २६१ |
| ९६ — क्रिया के समय ठवणी पर क्यारखते हो 🤉 "              | >>. |
| ९७-यह क्यों ?                                           | 33  |
| ९८—हमारे तो पूज्यजो को भाज्ञा लेते हैं ? ,,             | २६२ |
| ९९श्री सोमन्धर स्वामि की आज्ञा लेते हैं ? ,,            | २६२ |
| १००महाविद्द चेत्र के तीर्थक्कर हैं ?                    | 22  |
| १०१—वे तीर्थक्कर हैं उनकी श्राज्ञा लेना क्या बातु० ,,   | "   |
| १०२क्या कारण है ?                                       | 37  |
| १०३ — ईशान कोन में कल्पना कर लेते हैं ? "               | **  |
| १०४ — पांच पदों में मूर्ति किस पदमें है ? "             | २६३ |
| १०५ - चार शरणों में मूर्ति किस शरणा में है ? "          | "   |
| १०६ - सूत्रों में ऋरिहन्तों का शरणा कहा है पर० "        | "   |
| १०७भगवान् ने तो दान शोल तप भाव-धर्म० "                  | २६४ |
| १०८-पूजा में तो हम धामधूम देखते हैं ? ,,                | 91  |
| १०९ पूजा में बाप क्या कहते हो ? ,,                      | २६५ |
| ११० आप बाजे बजाते वस्त वह क्या गाते हो ? "              | "   |
| १११ - तप संयम से कमें का क्षय तो क्या मूर्ति पू० ?      | २६६ |
| ११२ - श्रष्टमी चतुदर्शी में भी फल क्यों चढ़ाते हैं ? ,, | २६७ |
| ११२ - साधुओं को तो अचित आहार दिया जाता है।,,            | २६८ |
| ११४-पानी से साम्बी निकालना तो भवत्राज्ञा है १,,         | २६९ |
| ११५ - अगवान् ने कब कहा तुम हमारी पूजा करो?,,            | ,,  |

| ११६ साधुक्रों को बन्दन करना तो सूत्र में कहा है ?,, | "     |
|-----------------------------------------------------|-------|
| ११७ - किस सूत्र में कहा है कि पूजा से मोच होती है   | ? "   |
| ११८ - सूत्र उनेवाइनी मैं हियाए इत्यादि कहा है ? "   | 71    |
| ११९-पूजा से मोक्ष कहा हो तो आप ही बतलाइये ?,,       | २७०   |
| १२० — यह तो केवल फल बतलाया है पर० ,,                | 11    |
| १२१ - द्रोपदी की पूजा इस प्रमाणिक नहीं मानते हैं    | १ २७१ |
| १२२यह तो लग्न प्रासंग में की थी ? ,,                | **    |
| १२६ सुरियाभ तो देवता था ? ,,                        | २७२   |
| १२४ धम्यादृष्टि देवता में चौथा गुण स्थान है ? ,,    | 17    |
| १२५ - तेरहवां चौदहवां गुग्तस्थान ? ,,               | 93    |
| १२६ — श्रद्धा तो एक ही है ? ,,                      | २७२   |
| १२७-यह तो इम नहीं कह सकते हैं कि भगवान्० ?          | २७३   |
| १२८-नाटक की श्राह्मा क्यों नहीं दी ? "              | **    |
| १२९भगवान् और भश्मग्रह ? ,,                          | ,,    |
| १३०-प्रतिक्रमण छोटा श्रीर बड़ा ? ,,                 | २७६   |
| १३१-ऐसे तो इम भी कह सकते हैं ? ,,                   | २७६   |
| १३२ क्या साधुत्रों के व्याख्यान में श्रावक सा० ? ,, | २७९   |
| १३३—श्राचारांग सूत्र में हिंसा करने वाले को० ,,     | २८०   |
| १३४ प्रश्तव्याकरणे सूत्र श्रीर हिंसा० ? ,,          | २८१   |
| १३५-इम तो संसार के लिये हिंसा करते हैं ? "          | २८२   |
| १३६उपासकदशांग सूत्र श्रीर श्रानन्द श्रा० ? ,,       | 1>    |
| १३७—ज्ञाता सूत्र के २० बोबों में ? ,,               | २८३   |
| १३८ - उत्तराध्योन सूत्र के २९ वां ऋध्ययन में ? "    | 37    |
| १३९ जम्बुद्वीप पत्रीत सूत्र में २६९ पर्वतः १ 🗼 🚜    | 20    |

| १४० राष्ट्र जय तीर्थ शाश्वता रहना कहां ?          | ,,            | 964 |
|---------------------------------------------------|---------------|-----|
| १४१ – क्रांत्रम पदार्थ की स्थिति संख्या काल० ?    | <b>77</b>     | 98  |
| १४२ - लॉकाशाह के मतमें पांच लाख मनुध्य ?          | <b>&gt;</b> ; | २८६ |
| १४३भगबान ने तो श्रहिंसा धर्म कहा है ?             | <b>31</b>     | २८७ |
| १४४ मूर्तिपूजकों के मुँह से तो नहीं सुना है ?     | "             | 12  |
| १४५-पूजा में हिंसा करके धम मानते हो ?             | 22            | २८८ |
| १४६ - पूजा यत्नों से नहीं की जाती है ?            | "             | २८९ |
| १४७- सूत्रों में १२ कुलकी गौचरी करना लिखा है १    | ,,            | २९० |
| १४८ — सूत्रों में २१ प्रकार का पानी लेना० ?       | 19            | ,,  |
| १४९ - सवेगी साधुत्रों के त्राचार शिथिलता ?        | 77            | २९१ |
| १५० आपके साधु विहार में आदमी रखते हैं ?           | 29            | २९२ |
| १५१ आपके साधु हाथ में दंड क्यों रखते हैं १        | ,,            | 77  |
| १५२-धोवण पीना कठिन हैं इस लिये हूँ० छ० १          | ",            | २९३ |
| १५३एक प्राप्त का उदाहरण ?                         | *;            | २९४ |
| १५४हमारा क्या कहना है ?                           | **            | २९७ |
| १५५—संवेगी साधुत्रों की क्रिया                    | ,,            | "   |
| १५६—स्थानकवासी साधुत्रों की क्रिया                | "             | "   |
| १५७ — किया आप में ज्यादा है पर तपस्य तो ०         | 27            | ३०१ |
| १५८-आपके अंदर आहम्बर विशेष है ?                   | ))            | ३०३ |
| १५९ - मूर्तिपूजा से क्या देश को कम नुकशान पहुँच   |               |     |
| देश वे साधु हमारी समुदायके नहीं हैं ?             | "             | "   |
| १६१-में कब बहता हूँ कि वे मृतियां जैन की हैं ?    |               | ३०५ |
| १६२ - मन्दिर मूर्तियों के कारण ही देशदरिद्र हुआ ? |               | 99  |
| <b>३६३ हम मूं</b> जि रहने को कब कहते हैं          | 79            | 300 |

| १६४—श्रापके साधु पूजा में धर्म बताते हैं ? "             | ३०७              |
|----------------------------------------------------------|------------------|
| १६५ — भाद-पूजा के श्रतावा द्रव्य पूजा में भी 🣍 "         | 71               |
| १६६—ऐसा करना साधु का करूप नहीं है ? 🧠 "                  | ३०८              |
| १६७—वे श्रसंयति श्रवृति है ? "                           | <b>3</b> 5       |
| १६८—पुन्य त्रवश्य होता है ? ,,                           | 91               |
| १६९-क्यों नहीं अवस्य होता है ?                           | <b>રે</b> દે જે. |
| १७०—बावके साधु महस्थों को पू० उपदेश देते हैं ? "         | ,,               |
| १७१-हाँ ऐसा जरूर करते हैं ? ,,                           | 72               |
| १७२-व्याख्यान सुनते का ऋतुमोदन है ? "                    | 33               |
| १७३-पर सचित द्रव्यों का उपमर्दन तो आ० ? ,,               | 13               |
| १७४-वीतराग की वागी सुने का श्रनु० ? "                    | ३१०,             |
| १७५-व्याख्यान सुतने से लाभ भी होता है तो ? "             | 17               |
| १७६-चार श्रङ्ग मिलना दुर्लं म बताया है ? ,,              | 366.             |
| १७७-दानशीलादि यदि सूत्र में नहीं है तो ? ,,              |                  |
| १७८ - श्रापका उत्तर सुनने में मुक्ते बड़ा ही श्रानंद ? " | "                |
| १७९-तीर्थ चार प्रकार के कहे हैं शत्रुंजय० ? "            | ३१२              |
| १८०—साधु, साब्बी, श्राविक श्रीर श्राविकाएँ ? "           | 31               |
| १८१ - तीर्थद्भर साधु र्तार्थ में होगा ? "                | *1               |
| १८२ - श्राप तो ऐसा उत्तर देते हो कि हम ? ,,              | ,,               |
| १८३—चरित्रानुवाद श्रीर विधिवाद० ? "                      | "                |
| १८४ — हाँ मैंने समक लिया है ? ,,                         | 3 9 3            |
| १८५-इमारे विधानों के लिये भी लागू हो० ? "                | .99              |
| १८६ - मेच कुंबार की दीक्षा॰ ? ,,                         | <b>३१</b> ४      |
| १८७ — मैंते सुना है कि प्रतिक्रमण करना आव॰ ?             | 3 ₹ 00           |

## ( ६९ )

| १८८—श्रावरयकसूत्र को श्रथ से इति तक ? "                | 79          |
|--------------------------------------------------------|-------------|
| १८९—क्या हमारे सा० प्र० पो० चरित्रानु० ? "             | 23          |
| १९० - महानिशीथ श्रीर महाकरूप सूत्र तो० १ ,,            | ३१६         |
| १९१ — नहीं इनका कहना बिलकुल मिध्या है ? 😘              | 1)          |
| उपासकदशाँग श्रीर पूज्य घासीलालर्ज                      | ì           |
| १९२ - सुमद्रा श्रीर डोरावाली मुंहपत्ती ? "             | ३१७         |
| १९३ - पुजणि मुँहपत्ती उसके साथ में दी थी ? ,,          | ३१८         |
| <b>१९४—रत्नादि जेवरों के साथ उसको भो बक्स</b> ० 🣍 "    | "           |
| १९५ — वस्त्रा-भूषण तो पहनने से ही शो० १ "              | × 73        |
| १९६ – सुभद्रा ने पूंजाणी हाथ में, मुँहपत्ती मुँह पर० ? | ३१८         |
| १९७-मुँ० पर सलमा सतार मोतियों का काम० ? "              | <b>३</b> १९ |
| १९८-पहिले तो छोटी मुँहपत्ती ही थी ? ,,                 | ३२०         |
| १९९ - श्रापको क्या मतलब है ? "                         | "           |
| .२००—इमारे पुज्यजी के फोटु मौजूद हैं छोटी मुँ°,,       | • ••        |
| २०१—हम निपट लेंगे १                                    | 19          |
| २०२—प्रमाश जरूर दिये हैं ? "                           | ३२१         |
| २०३ — इमारे पूच्यजी ने यों हो लिख दिया है ? ,,         | ३२२         |
| २०४ महाबल का विवाह जैनेतरों के वहाँ० ? "               | ३२३         |
| , २०५ — सुभद्रा प्रसुपूजा करती थी ये० ?                | ष्ट्र       |
| २०६ त्राच्छा बताइये ? ,,                               | 1,          |
| २०७—त्रापके यहाँ श्रौरतें भी पूजा करतो हैं ? ,,        | 77          |
| २०८—विनो पूजा श्रीरर्ते तिलक नहीं करती हैं ? "         | ३२६         |
| २०९— आरंबिल तो जब करेतब ही श्राच्छा है ? "             | ३२७         |

| २१०-इमारे पूज्यजी ने यों ही तो नहीं लिखा है ? | <b>35</b>  | ,,   |
|-----------------------------------------------|------------|------|
| २११—साधुओं को बन्दन तिस्तुताका पाठ से० १      | <b>;</b> ; | ३२८  |
| २१२—हमारे पूच्यजी ने ऐसा लिखा है ?            | "          | ,1   |
| २१३—तिक्खुता का पाठ                           | ,,         | ३२९, |
| २१४हाँ बहुत से सूत्रों में ऐसा पाठ है ?       | "          | ,,   |
| २१५लोजिये श्री ज्वेवाइजी सूत्र ?              | 13         | 57   |
| २१६-कृशिक राजाने भगवान को वन्दन कियाहैं ?     | <b>)</b> † | "    |
| २१७-क्यों इमारी वन्दन कैसे नहीं हुई ?         | <i>1</i> , | }>   |
| २१८-इमारे पूज्यजीने गुरु के लक्षण्० ?         | 53         | 338: |
| २१९-वीवराग भगवान की भक्ति वर्शन वाणी ?        | 57         | ३३२  |
| २२०-सातवाँ व्रत में २६ बोल रखनालि० ?          | 29         | 1)   |
| २२१सामायिक के समय साधु या महावीर० ?           | 19         | 334  |
| २२२ श्रानन्द श्रावक के दहीवडा ?               | "          | 12   |
| २२३ — ऋरिहन्तचेइयाणिवा-ऋानन्द० १              | "          | ३३५  |
| २२४ सावद्य पूजा किसको कहते हैं ?              | 17         | ३३७  |
| २२५ - प्रमु के लिये तो वायुकाय के अलावा ?     | "<br>••    | ३३८  |
| २२६-वन्दन में अध्यवसाय शुभ रहते से० ?         | "          | 77   |
| २२७-परिणाम तो खराब नहीं रहता है ?             | ,,         | "    |
| २२८-मेरी श्रात्मा तो इसको स्वीकार नहीं करती   | -          | "    |
| २२६ - बस छब में आपकों कष्ट देना नहीं चा० ?    | 11         | ३३९  |
| २३०—वपसंहार                                   | "          | 380  |

## क्या ज॰ ती॰ डो॰ मुं॰ मुं॰ बांधते थे।

| १जैन श्रमण दो प्रकार के होते हैं।                   | ३४७           |
|-----------------------------------------------------|---------------|
| २लैंकाशाह डा॰ मुँ० मुँ० नहीं बाँघी थी               | ३४८           |
| ३—स्रुल्ते मुँह बोलने में वायुकाय का सवाल           | ३५२           |
| ४ - खास कर मुँहफ्ती बॉधने का कारण                   | ३५३           |
| ५-वायुकाय जीवों के शरीर श्रीर भाषा के पुगद्त        | "             |
| ६—मुखबिक्षकाकाश्रादरी                               | <b>ફેલ્</b> ય |
| ७ - मुँ इपत्ती के प्रतिलेखन की विधी                 | ३५५           |
| ८-मुँइपत्ती द्वारा कहाँ तक दया पाली जाती है         | ३५८           |
| ९—स्वामी रतस्वन्द्रजी का उतरासन                     | ३५९           |
| १० – तीर्थद्वरों के मुँह पर मुँहपत्ती की करपना      | ३५९           |
| ११—सिद्धों की पेइचान के लिये मूर्ति को मानता        | ३६१           |
| १२—स्था० दिये हुए चित्रों की प्रतिकृति श्रौर विवरण  | ३६२           |
| १३—चित्र दूसरा                                      | ३६५           |
| १४—चित्र तीसरा मेघकुमार की दोचा                     | ३६६           |
| १५— चित्रों को मीमांसा                              | ३६७           |
| १६—सिद्धों की मूँतियों के मुंगट कुंडल एवं मुँहपत्ती | ३६८           |
| १७जैन साधुत्रों के उपकरण संख्या                     | ३७०           |
| १८—मृता राखी श्रीर गोतमखामो                         | ३७३           |
| १९-म्बांसोांश्रस लेते सुँह पर हाथ रखना ( श्राचारांग | ) ३७४         |
| २०- शक्रेन्द्र के भाषा का अधिकार ( भगवती सूत्र )    | 99            |
| २१ अचेतक सुनि को कटिबद्ध रखना ( भाचा० )             | ३७६           |

### ( ७२ )

| २२ — सोमल बाह्यए की प्रयज्या                           | ३७७  |
|--------------------------------------------------------|------|
| २१- हाथ में मुँहपत्ती रखने का खुल्ला पाठ               | ३७८  |
| २४-स्थानकवासियों के माने हुए सूत्रों के प्रमाग         | ३८०  |
| २५—अन्यधर्भियों के माने हुए शास्त्रों के प्रमाण        | ३८८  |
| २६ — ऐतिहासिक प्रभाण                                   | 77   |
| २७ – उपकेशपुर के मन्दिर में श्राचार्य की मूर्ति        | "    |
| २८—मथुरा के कंकाली टीला से मिले कृष्णार्थि की मूर्ति   | 22   |
| २९ कुंभारियाजी के मन्दिर में चतुर्विधि श्री संघ        | 77   |
| ३० - श्रंजारी के मन्दिर में एक श्राचार्य की मूर्ति     | 97   |
| ३१—पाटण श्राबु श्रौर प्राचीन श्राचारों की मूर्तियों    | 17   |
| ३२ - तीर्थश्री कापरजाजी के मन्दिर में आखायों की मूर्वि | 190  |
| ३३ - स्थानकवासियों के सैकड़ों विद्वान मुंह० डा० त्याग  | ३९०  |
| ३४—सूक्ष्म शोध स्रोज                                   | ३९१  |
| ३५-मेहावीर के बाद बावीस शताब्दियों की शोध              | ३९१  |
| ३६यह सब ब्राचार्य मूर्तिपूजक ही थे ?                   | ४०६  |
| ३५ मुँहपसी बाँधने बाले थोड़ी संख्या में थे ?           | 800  |
| ३८फल्पत चित्रों की परीक्षा                             | 15   |
| ३९ प्रचलित किया में रही बदल                            | 800  |
| ४०नाभारतरेश के परिहतों का फैसला                        | ४१२  |
| ४१— एक विद्वान श्रंप्रेज डाक्टर के श्रभिशय             | ४३०  |
| ४२—डा-फॉर्बेस साहब की रासमाल <del>—</del>              |      |
| <b>४३—परिशिष्ट</b>                                     | . 39 |
|                                                        |      |

# चित्र परिचय

| नम्बर   | चित्र                                             | <b>ब्रुष्ट</b> |
|---------|---------------------------------------------------|----------------|
| १. विश् | वन्द्य भगवान् महाबीर                              |                |
| २. मरू  | ० उ० श्रो० स्था० श्रा० रक्षप्रमसुरीश्वरजी म०      | (विरंगा)       |
| ३. म०   | <b>७</b> ० मुनिश्री ज्ञानसुन्द <b>र</b> जी महाराज |                |
| ४. शा   | जै० श्रीविजयधर्मसूरीश्वरजी म०                     |                |
|         | गान् अमरचन्द्रजी कोचर (फलोदी)                     |                |
|         | बोर सेठ सुरजमलजी साब कोचर (फजोदी)                 |                |
|         | मन्दिर में महासर्वा द्रौपदी का चैरयवन्दन          | १०४            |
|         | र्भ से मिली प्रभु पार्श्वनाथ की प्राचीन मूर्ति    | १४०            |
|         | , ,, ,, महाबीर की ., ,,                           | १४१            |
|         | सियां के देवी मन्दिर में प्राचीन जैनमूर्त्ति      | १४२            |
|         | विर के भग्न मन्दिर में जैनमूर्तियां               | १४२            |
|         | कटक से मिली हुई चौमुखजी की मूर्चि                 | १४३            |
|         | रा के कॅंकालिटीला से मिली प्राचीन मूर्ति          | १४४            |
|         | . 23 21 21 23                                     | १४५            |
|         | रा के कँकालीटीला से मिला हुआ श्रापगपट्टक          | "              |
|         | ह सम्प्रति और त्रापके पूर्वजों के चित्र           | 75             |
|         | के जैनमन्दिर में चोथा श्रादि की मूर्ति            | "              |
|         | [विती के भग्न मन्दिरों के खरहहर                   | 23             |
|         | शिय शान्त में भूमि से प्राप्त महावीर मूर्ति       | १५६            |
|         | हासिक प्राचीन श्रमूल्य सामग्री                    |                |

| नम्बर       | चित्र                                                | র্ফ    |
|-------------|------------------------------------------------------|--------|
| २१.         | स्थानकवासी हर्षेचन्द जो की पाषाण पर मूर्ति (गीरीमाम) | १७५    |
| <b>२</b> २. | स्था० साध्वी इन्द्राजी की पादुका                     | "      |
| २३.         | ,, ,, ,, श्रौर समाधि मन्दिर                          | 37     |
| ₹8.         | ,, स्वामि गोपालजी के मागडी का चित्र                  | १७६    |
| <b>૨</b> ૫. | ,, पूज्य श्रीलालजी पृज्यशोभाचन्दजी श्रादि ११         | "      |
|             | साधुर्थों का प्रूप                                   | "      |
| २६.         | ,, काठियावाड़ के स्था० १३ साधुस्रों का प्रूप         | 27     |
| २७.         | ,, साथु मण्लिलालजी ऋादि ३ साधुऋर्वी का               | 33     |
| २८.         | ,, साध्वी पार्वताजो श्रौर जीवाजी का चित्र            | "      |
| २९.         | ,, भगवान् महावीर श्रीर गजसुखमाल के चित्र             | ३६२    |
| ₹o,         | ,, मेघकुमार श्रीर नाइका चित्र                        | "      |
| ₹१.         | ,,     लौंकगच्छीयसाधु देशो० प्रदे० तेरहपन्थी साधु०   | ३६५    |
| ३२.         | श्रोसियां के मन्दिर में जैनाचार्य की मूर्त्ति,       | ३८८    |
| <b>३</b> ३, | मथुरा के कॅंकाली टीला से भिला हुआ ऋष्णविका           | "      |
|             | भग्नखरडहर का चित्र                                   |        |
|             | 3                                                    | ३८९    |
|             | श्रॅंजारी के मन्दिर का बाठ बैठ शान्तिस्रिठकी मूर्ति  | 15     |
| ₹.          | पाटण के भगडार की साङ्ग्यती पर के प्राचीन चित्र व     | ,,     |
| ₹७.         | ईदर के ,, ा, ग़ ग़                                   | ₹      |
|             | इनके अलावे १६ चित्र श्रीमान् लोंकाशाह की पुर         | तक में |
| दिये        | एवं कूल ५३ चित्र दोनों पुस्तकों में हैं।             |        |

### प्रभास परण से ताम्र पत्र की प्रासी ।

श्रभास इतिहास संबोधक मण्डल को प्रभास पाटण में एक सोमपुरा बाइण से एक ताम्र पत्र प्राप्त हुआ है। इस ताम्र पत्र की भाषा इतनी दुर्गम्य है कि साधारण पण्डित भी उसको ठीक तौर पर नहीं पद सकता है, तथापि हिन्दू विश्व विद्यालय के अध्यापक प्रखर भाषा जाकी श्रीमान् प्राणनायकी ने बहे ही परिश्रम से प्रस्तुत ताम्र पत्र को पद कर उसका भाव इस प्रकार प्रगट किया है।

"रेवा नगर के राज्य का स्वामी सु ' ' ' जाति के देव' नेबुस दनेकर हुए वे यहुराज (कृष्ण) के स्थान (द्वारका) आया उसने एक मन्दिर सूर्व ' नेमि' जो स्वर्ग समान रेवत पर्वत का देव है। उसने मन्दिर बनाकर सदैव के लिए श्रिपण किया।"

जैन पत्र वर्ष−३५-अंक १, ता० ३–१--३७-

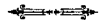
इस नरपति का समय ई० सन् पूर्व छठी शताब्दी का बतलाया है इससे यह अनुमान लगाया जा सकता है कि राज नेजुसदने झर जैन धर्मों-पासक था और उसने एक भव्य मन्दिर बनवा कर रेवत (गिरनार) गिरि मण्डन नेमिनाथ भगवान को सदैव के लिये अर्पण किया अर्थात् उस मन्दिर में भगवान नेमिनाथ की प्रतिमा को प्रतिष्टा करवाई थी इस शोध स्तोज के प्रकाश में मूर्तिपूजा की प्राचीनवा कहाँ तक बढ़ रही है और सविष्य में न जाने कहां तक प्रकाश डालेगा। क्या मूर्ति नहीं मानने बाले सज्जन इस प्राचीन प्रमाण को ध्यान में लेकर अपनी कुरिसत मान्यता की विक्रांत्र है दे तर तीर्थंकरों की मूर्ति की इन्य माव से पूजा कर स्वक्रत्याणः



### ॥ श्रादातरागायनमः ॥

# मूर्तिपूजा का प्राचीन इतिहास

## मंगला चरण



सकलाईंत्रतिष्ठान,-मधिष्ठानं शिवश्रियः । भूर्भुवः स्वस्त्रयोशान,-माईन्त्यं प्रणिद्धमहे ॥ १ ॥ नामाकृतिद्रव्यभावैः, पुनतस्त्रिजगज्जनम् । क्षेत्रे काले च सर्वस्मि, बर्हतः सम्रपारमहे ॥ २ ॥ त्रादिमं पृथिवीनाय,-मादिमं निष्परिग्रहम्। श्रादिमं तीर्थनायं च,-ऋषभस्वाविनं स्तुमः ॥ ३ ॥ अर्हन्तमजितं विश्व,-कमलाकरभास्करम्। अम्लानकेवलादर्श, संकान्तजगतं स्तुवे ॥ ४ ॥ विश्वभव्यजनाराम,-क्रुम्यातुम्या जयंतिताः । देशनासमये वाचः, श्रीसंभवजगत्पतेः ॥ ५ ॥ अनेकांतमताम्भोधि,-सम्रुन्लासनचन्द्रमाः । द्यादमन्द्रमानन्दं, भगवानभिनंदनः ॥६॥ द्युसत्करीटशाणात्रो,-त्तेजिताङ्ग्रिनस्वावत्तिः । भगवान् सुपतिस्वापी, तनोत्वभिमतानि वः ॥ ७ ॥

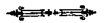
### ( ৬৫ )

पद्मप्रभवभोर्देह,-भासः पुष्णांत वः श्रियम् । त्र्यंतरक्वारिमधने, कोपाटोपादिवारुणाः ॥ = ॥ श्रीसुपार्श्वजिनेन्द्राय, महेंद्रपहिताङ्घ्रये । नमश्रुत्वर्णसंघ,-मगनाभोगभास्वते चन्द्रप्रभप्रभोश्रन्द्र-,मरीचिनिचयोज्ज्वला मृत्तिं पृर्त्तिसितध्यान,-निर्मितेव श्रियेऽस्तुवः ॥ १०॥ करामलकवद्विश्वं, कलयन् केवलश्रिया। अचित्यमाहात्म्यनिधिः,-सुविधिर्वोधयेऽस्तुवः ॥११॥ सत्त्वानां परमानन्द,-कन्दोद्भेदनवाम्बुदः । स्याद्वादामृतनिस्यंदी, शीतलः पातु वो जिनः ॥ १२॥ भवरोगातंजन्तुना-मगदङ्कारदर्शनः निःश्रेयसश्रीरमणः, श्रेयांसः श्रेयसेऽस्तु वः ॥ १३ ॥ विश्वोपकारकीभृत,-तीर्थकृतकर्मनिर्मितिः सुरासुरनरै: पूज्यो, बासुपूज्य: पुनात व: ॥ १४॥ विमलस्वामिनो वाचः, कतकद्वोदसोदराः। त्रिजगचेतो,-जलनैर्मल्यहेतवः ॥१५॥ स्वयंभूरमणस्पधि,--करुणारसवारिणा अनंतजिदनन्तां वः, प्रयच्छतु सुखिश्रयम् ॥ १६ ॥ कल्पद्रमसधर्माण,-मिष्टमासौ शरीरिणाम्। चतर्घोषमेदेष्टारं. धर्मनाथम्यपासमहे ॥ १७॥

सुधासोदरवाग्ज्योत्स्ना,-निर्मलोकृतदिङ्ग्रुखः । मृगलच्या तपःशान्त्यै, शांतिनाथजिनोऽस्तु वः ॥१८॥ श्रीक्कंयुनायो भगवान्, सनायोऽतिशयद्धिभिः। मुरामुरतृनाथाना,-मेकनाथोऽस्त वः श्रिये ॥ १६ ॥ श्चरनाथस्तु भगवाँ,-श्रतुर्थारनभोरिवः । चतुर्थपुरुषार्थश्री-विलासं वितनोतु वः ॥ २० ॥ **सुरासुरनराधीश,-ययुरनववारिदम्** । कर्मद्रुन्मूखने इस्ति,-पन्लं मन्लीमभिष्डुमः ॥२१ ॥ जगन्महामोहनिद्रा,-प्रत्यूषसमयोपमम् । म्रुनिसुव्रतनाथस्य, देशनावचनं स्तुमः ॥ २२ ॥ खुठन्तो नमतां मृधिन, निर्मलीकारकारणम् । वारि सवा इव नमेः, पांतु पादनखांशवः ॥ २३ ॥ यदुवंशसमुद्रेन्दुः, कर्मकत्तहुताशनः। श्ररिष्टनेमिर्भगवान, भूयाद्वोऽरिष्टनाशनः ॥ २४ ॥ कमठे धरऐन्द्रे च, स्वोचितं कर्म कुर्वति । मभुस्तुन्यमनोरहत्तिः, पार्श्वनाथः श्रियेऽस्तु वः ॥ २५॥ श्रीवते वीरनायाय, सनाथायाद्भुतश्रिया । महानन्दसरोराज, मरालायार्हते नमः ॥ २६॥ कुतापराघेऽपि जने, कुपामन्थरतारयोः। ईषद्वाष्पार्द्रयो भेदं, श्रीवीरजिननेत्रयोः ॥ २७ ॥

जयित विजितान्यतेजाः, सुरासुराधीशमेवितः श्रीमान् । विमलस्वासविरहित,-स्त्रिभ्रुवनचुडामिणभेगवान् ॥ २८॥ वीरः सर्वे भ्रुरासुरेन्द्रपहितो वीरं बुधाः संश्रिताः, वीरेखाभिहतः स्वकर्मनिचयो वीराय नित्यं नवः। वीराचीर्थमिदं महत्तमतुलं वीरस्य घोरं तपो, बीरे श्रीषृतिकीर्तिकांतिनिचयः श्रीवीर! भद्रं दिश ॥२६॥ अवनितलगतानां कृत्रिमाकृत्रिमानां, वरभवनगतानां दिव्यवैमानिकानाम् । इइ मनुजकृतानां देवराजाचितानां, जिनवरभवनानां भावतोऽहं नमाभि ॥ ३०॥ सर्वेषां वेधसामाच,-मादिमं परमेष्टिनाम् । देवाधिदेवं सर्वेज्ञं, श्रीवीरं प्रसिद्ध्महे ॥ ३१ ॥ देवोऽनेकभवार्जितोर्जितमहापापमदीपानलो, देवः सिद्धिवध्न विशालहृदयालङ्कारहारोपमः । देवोऽष्टादशदोषसिन्धुरघटानिर्भेदपञ्चाननो, भन्यानां विद्धातु वाञ्चितफलं श्रीवीतरामो जिनः ॥३२॥ क्यातोऽष्टापदपर्वतो गजपदः संमेतशैलाभिधः, श्रीमान् रैवतकः प्रसिद्धमहिमा शत्रुञ्जयो मण्डपः। वैभारः कनकाचलोऽर्बुदगिरिः श्रीचित्रकृटादय-स्तत्र श्रीऋषभादयो जिनवराः कुर्वन्तु वो मङ्गलम् ॥३३॥

# मूर्तिपूजा का प्राचीन इतिहास



## प्रकरगा पहिला ।

## ( मूर्तिपूजा की प्राचीनता )

मितिपूजा का इतिहास मानव जाति के सम सामयिक प्राचीन है। यदि मानव जाति स्ननादि स्त्रौर स्नन-न्त है तो मूर्त्तिपूजा को भी श्वनादि श्रौर श्रनन्त मानने में विद्वानों को किसी प्रकार की शंका करने का स्थान नहीं मिलता है, श्रौर यह बात ऋनुभव सिद्ध भी हैं क्योंकि विश्व के साथ मूर्त्तिपूजा का धनिष्ट सम्बन्ध है। इसका कारण यह है कि विश्व स्वयं मूर्ति-मान् पदार्थों का समृह है।

जैन-ब्रागमों में षट्-द्रव्य शाश्वत बतलाए हैं, जिसमें पांच द्रव्य अमूर्त और एक द्रव्य मूर्त्त है। परन्तु पांच अमूर्त्त द्रव्यों का ज्ञान भी मूर्त्त द्रव्य द्वारा ही होता है। अतएव मूर्त्तिमान् द्रव्य अनादि और अनन्त है, जब मूर्च द्रव्य अनादि है तो मुर्त्त-पूजा अनादि मानने में संदेह ही क्या हो सकता है ? कदापि नहीं।

मृत्ति का ऋर्य है---आकृति, शकल, नक्षशा, चित्र-फोट्र, प्रतिबिन्न और प्रतिमा । सभ्य समाज में मूर्त्ति का खूब आदर है । २२

प्रकरण पहिंछा २

वैज्ञानिक, व्यवहारिक और धार्मिक, कोई भी कार्य क्यों न हो विना मूर्त्ति न तो इतना ज्ञान हो सकता है, और न किसी का काम ही चल सकता है। छोटे से छोटा बालक और बड़े से बड़ा अध्यात्मयोगी कोई भी क्यों न हो पर उनको भी अपनी अभीष्ट सिद्धि के लिए सर्वप्रथम मूर्त्ति की आवश्यकता रहती है। इस विषय में वर्त्तमान के विद्धानों के भी दो मत नहीं, किन्तु मूर्ति मानने में तो सब का एक मत ही है।

मूर्तिपूजा का सिद्धान्त विश्व व्यापक है। यह किसी भी समय विश्व से पृथक् नहीं हो सकता। जैसे सुवर्धा और तद्गत पीलापन ये दोनों श्राभन्न हैं, वैसे ही विश्व और विश्ववन्द्य मूर्ति-पूजा ये भी श्रामन्न हैं। ऐसी दशा में मूर्त्त को नहीं मानना एक प्रकार से प्रकृति का खून करना ही है।

यद्यपि मुमुक्षुक्रों का श्रन्तिम ध्येय जन्म, मरण श्रादि के दुः खों का श्रन्तकर श्रद्यय सुख शान करने का होता है, और इसी उज्ज्वल उद्देश्य को लक्ष्य में रख, वे यथा साध्य प्रयक्त भी करते हैं। परन्तु इस महान कार्य की पूर्त्ति के लिए भी सबसे पहिले शुभाऽऽवह निमित्त कारण की श्रावश्यकता रहती है, जिस से चञ्चल चित्त की एकामता, इन्द्रियों का दमन, कषायों पर विजय, श्रादि प्राप्त कर सके। श्रीर वह निमित्त कारण संसार मर में मुख्यतया में एक मात्र प्रमु की शान्त मुद्रा ध्यानिश्यत मूर्ति ही है कि जिसके द्वारा पूर्वोक्त सब कार्य सरलता से सिद्ध हो सकते हैं। फिर मूर्ति चाहे पाषण की हो, काष्ट्र की हो, सर्वधातु की हो, श्रयवा किसी श्रन्य पदार्थ की भी क्यों न हो, किन्तु उपासक का तो लक्ष्य, उस मूर्ति द्वारा परमातमा के सच्चे स्वरूप उपासक का तो लक्ष्य, उस मूर्ति द्वारा परमातमा के सच्चे स्वरूप

का चिन्तवन करना है। जिन महानुभावों ने मूर्तिपूजा के गृह रहस्य को ठीक तौर से समक्ष लिया है, वे तो संसार से सदा विरक्त रह कर सांसारिक सुख मोगों में लेश मात्र भी रित नहीं रखते हैं। पाप और अन्याय उन्हें छूतक भीनहीं सकता है। ईश्वर के प्रति अद्धा, प्रेम और भक्ति, घर्मपर दृद अद्धा, और विश्वास तथा ईश्वरत्व के विषय में अस्तित्व बुद्धि रखना उनका प्रधान ध्येय होता है। श्रतः यह सिद्ध है कि संसार में सदाचार, शान्ति सुख और समृद्धि का मूल कारण केवल मूर्तिपूजा ही है। श्रस्तु! इससे आगे चल कर जब हम धार्मिक सिद्धान्तों की ओर देखते हैं तब भी हमें मूर्ति की परमावश्यकता प्रतीत होतो है। क्योंकि ईश्वर की उपासना करना धर्म का एक मुख्य श्रद्ध है, और उसकी सिद्धि के लिए मूर्ति की खास जरूरत है। कारण यह कि निराकार ईश्वर की उपासना विना मूर्ति के हो ही नहीं सकती है।

यदि कोई सज्जन यह सवाल करें कि उपासना के लिए जड़ हम मूर्ति की क्या आवश्यकता है ? हम तो केवल ईश्वर के गुणों की उपासना कर सकते हैं ? परन्तु यह कहना केवल अपना बचाव करना मात्र है । कारण, कि जैसे ईश्वर निराकार है वैसे ही ईश्वर के गुण भी तो निराकार हैं । अर्थात ईश्वर के गुण ईश्वर से पृथक २ वस्तु नहीं है, किन्तु एक ही है । जैसे गुण और गुणी भिन्न २ नहीं है, वैसे ही ईश्वर और ईश्वर के गुण अलग २ नहीं है । जब ईश्वर और ईश्वर और ईश्वर के गुण अलग २ नहीं है । जब ईश्वर और ईश्वर के गुण निराकार हैं, तथा उनकी वर्म चक्षु वाले प्राणी देख नहीं सकते हैं तो उन निराकार गुणों की उपासना अल्पज्ञ जन कैसे कर सकते हैं ? इनके लिए तो साकार, इन्द्रिय गोचर, हश्व पदार्थों की ही आवश्यकता रहती है ।

यदि कोई यह प्रश्न करें कि ईश्वर या ईश्वर के निराकार गुर्खों की. इस इमारे मन मन्दिर में केवल मानसिक करपना कर उपासना कर लेंगे, तो फिर पाषाग्रमय मन्दिर मूर्त्ति की क्या श्रावश्यकता है ? पर यह भी एक श्रज्ञान ही है। कारण ! जब आप अपने मन मन्दिर में निराकार ईश्वर की करपना करेंगे तो वह कल्पना साकार ही होगी। जैसे कि-"तीर्थंकर अष्ट महाप्रतिहार विभूषित केवल ज्ञानादि संयुक्त समवसरण में विराज कर देशना दे रहे हैं, इत्यादि"। श्रव श्राप खयं सोचिये कि मन्दिर वा मूर्ति मानने वाले श्रापकी इस कल्पना से विशेष क्या करते हैं ? वे लोग भी मन्दिरों में समवसरण स्थित श्रष्टमहा प्रतिहार सहित शान्तमुद्रा ध्यानमय मृत्ति स्थापित करते हैं । इस तरह करपना या साक्षात् मूर्त्ति मानने वालों का ध्येय, वीतराग की उपासना करने का तो एक ही है। यदि अन्तर है तो इतना ही कि काल्पनिक मन मन्दिर तो चाण विष्वंसी है, श्रौर साचात् मन्दिरमुर्त्ति चिरस्थायी होते हैं। ऋतः सर्वश्रेष्ठ तो यह है कि चिरस्थायी बने बनाये दृश्य मंदिरों में जाकर मक्तिभाव पूर्वक भगवान् की शांतमुद्रा मूर्त्ति की पूजा-अर्ची करके आत्म-कल्याण करें। क्योंकि शास्त्रों में भी यही विधान है जो हम श्रागे चल कर तृतीय और चतुर्थ प्रकरण में मूल सूत्रों के उद्धरण दे देकर स्पष्ट सिद्ध कर बतावेंगे। जब हम इतिहास के जने-पराने पन्नों की टटोलते हैं तब हमें स्पष्ट पता चलता है कि जितना प्राचीन इतिहास संसार के लिए निलता है, उतना ही प्राचीन, मूर्तिपूजा, की सिद्धि के लिए भी मिलता है। इसका कारण यह है कि संसार के इतिहास के साथ ही साथ संसारी जीवों के फल्याण के लिए स्थापित मूर्तिपूजा का भी यत्र तत्र अचुरता से उल्लेख मिलता है। क्योंकि—कल्याण, श्रीर तत् हेतुरूप मूर्तिपूजा के श्रापस में घनिष्ट ही नहीं श्रिपतु घनिष्टतम सम्बन्ध है। श्रीर यह बात श्रमुभव सिद्ध होने से इसमें किसी प्रमाण की भी श्रावश्यकता नहीं है। तद्यपि श्राज पुरातत्वक्षों की शोध एवं खोज से इतने प्राचीन प्रमाण उपलब्ध हुए हैं कि वे मूर्तिपूजा को संसार के सदृश ही प्राचीन सिद्ध कर रहे हैं।

फिर भी यहाँ पर यह सवाल पैदा होता है कि यदि मूर्चि-पूजा इतनी प्राचीन है तो इसका निरोध, किस कारण, कब, स्रोर किसने किया ?

इतिहास की पूर्ण गवेषणा द्वारा यह निश्चय हो चुका है कि विक्रम की सातवीं राताब्दी पूर्व क्या यूरोप, क्या एशिया, अर्थात् सब संसार मूर्त्तपूजा का उपासक था। पैग्म्बर मुहम्मद साहिब के पूर्व किसी देश, किसी जाति, किसी व्यक्ति श्रीर किसी साहित्य में ऐसा राब्द दृष्टिगोचर नहीं होता है कि, कोई श्रायं श्रथवा श्रनार्य उस समय मूर्त्तपूजा को श्रव्लोकार करता हो। हाँ! सर्व प्रथम पैग्म्बर मुहम्मद साहिब ने श्रवंस्तान में मूर्तिपूजा के विरुद्ध घोषणा की थी, जिसे (हिजरी सन के श्रन्तपुजा के विरुद्ध घोषणा की थी, जिसे (हिजरी सन के श्रन्तपुजा के विरुद्ध घोषणा की श्रोट में कुछ श्रत्याचार होता हो। पर मुहम्मद सहिब ने उस समय श्रविचार से काम लिया। श्रापने "शिर पर बाल बढ़ जाने से वालों के बजाय शिर को काट दालने का" प्रोपाम किया श्रर्थान् श्रत्याचार का विरोध न करके मूर्तिपूजा का ही विरोध कर डाला। वह भी किन्हीं पृष्ट

प्रकरण पहिला

प्रमायों द्वारा नहीं पर केवल तलवार के बल पर ही किया। बस ? इसी कारण श्रापका प्रभाव जनता पर इतना नहीं पड़ा कि वे मुर्तिपूजा को छोड़कर एक दम से नास्तिक बन जायें।

इतिहास स्पष्ट बतला रहा है कि आर्थ प्रजा में तो क्या पर विक्रम की चौदहवीं शताब्दी तक जर्मन ऋदि पाश्चात्य प्रदेशों में भी मूर्तिपृजा का काफी प्रचार था। इतना ही नहीं पर उस समय उन प्रान्तों में जैन मन्दिर भी विद्यमान थे। जिनके ध्वंसाऽवशेष खोज करने पर आज भी प्रचुरता से प्राप्त हो रहे हैं। जैसे आष्ट्रिया में महावीर मुर्त्ति, श्रमेरिका से ताम्रमय सिद्धचक्र का गट्टा, मंगोलिया प्रांत में अनेक मृत्तिएँ वर्गेरह के भग्नखरह मिलते हैं। इतनाही क्यों, खास मक्कामदीना में जैन मंदिर थे। परन्तु जब वहाँ जैनमूर्ति पूजने वाला कोई जैन ही नहीं रहा तब वे मूर्त्तिएँ मधुमति (महुवा बन्दर)में लाई गई । जिस प्रदेश में सबसे पहिला मूर्त्तिपूजा का विरोध पैदा हुआ था वह प्रदेश आज भी मूर्तिपूजा से विहीन नहीं है । तथा श्राधुनिक देशाटन करने वालों से यह बातभी छिपी हुई नहीं है कि भूमिका कोई भी ऐसा प्रदेश नहीं है कि जहाँ मूर्त्तिपूजा का प्रचार न हो । ऋर्थीत् ऋाज भी सर्वत्र मृत्तिपूजा प्रचलित है। हाँ कोई व्यक्तिगत मृत्तिपूजा नहीं मानता हो तो यह बात श्रलग है।

मुस्लिम मत की स्थापना के अनन्तर मुसलमानों ने भारत पर कई बार आक्रमण किए, और धर्मान्धता के कारण कई शिल्पकला के आदर्श आर्य मन्दिरमूर्तियों को तोड़-फोड़ कर नष्ट-अष्ट कर डाला। परन्तु विक्रम की पन्द्रहवीं शताब्दी तक भारत की आर्थप्रजा पर मुस्लिम संस्कृति का थोड़ा भी प्रभाव नहीं

Ę

पड़ा। श्रिपेतु भारतीय जनता श्रिपने श्रार्थ धर्म श्रीर उनके मन्तव्यों पर श्रदत्त रही ।

विक्रम की तेरहवीं शताब्दी में देहली पर मुस्लिम सत्ता का अमल हुआ और वे मत-मदान्यता के कारण तलवार के पाश-विक बल पर कई भादिक अज्ञात लोगों को हिन्दुधमें से पतित बना कर अपने अन्दर मिलाने लगे। पर उसमें उन्हें पूरी सफलता नहीं मिली। जो थोड़े बहुत विधर्मी हुए, उनमें भी अधिकांरा स्वार्थी और धर्म से नितान्त अनिभज्ञ लोग ही थे। फिर भी उस विकट समय में हमारे भारतीय धर्मत्रीरों पर उस अनार्य संस्कृति का कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ा। अर्थात् वे अपनी आर्थ संस्कृति से तिनक भी विमुख न हुए।

श्रागे चलकर विक्रम की चौरहवीं शताब्दी में मालवा श्रौर गुर्जर भूमि पर मुसलमानों का अधिकार कायम हुआ श्रौर तत्रस्य श्रार्य शिल्पकला के श्रनेक भव्य मंदिर नष्ट भ्रष्ट कर भार्य प्रजा को श्रनेकाऽनेक कष्ट पहुँचाए । यहाँ तक कि उनके धन-माल को छुँट कर प्राण-दण्ड देने में भी उन श्रायों ने कभी नहीं रक्खी, किंतु इतना कुछ होने पर भी उन श्रार्य धर्मवीरों के दिल पर श्रनार्य संस्कृति का जरा भी अखर नहीं हुआ। श्रिपतु प्रतिस्पर्धा के कारण धनकी धर्मपर श्रद्धा, मूर्तिपूजा पर श्रधिका-धिक विश्वास श्रौर भक्तिभाव बढ़ता हो गया। मंदिर मूर्तियों के शिलालेखों से इस बात का पता मिलता है कि उस कटाकटी के सम्पूर्ण मंदिरों की श्रपेत्ता नये मंदिर श्रधिक बने थे। उदहारण लीजिये:—वि० सं० १३६९ में मुसलमानों ने शशुक्त अय के सम्पूर्ण मंदिरों का उच्छेद कर दिया, श्रौर वि० सं० १३७१

में ही स्वनाम धन्य श्रेष्ठिवर्य समरसिंह ने करोड़ों द्रव्य व्यय करके पुनः शत्रु अय को स्वर्ग सहरा मंदिरों से विभूषित कर दिया, इससे पाठक स्वयं समम सकते हैं कि उन अनायों के समय में भी आर्य लोगों की मंदिर—मूर्तियों पर कैसी अदृट अद्धा थी।

किन्तु विक्रम की सोलहवीं शताब्दी भारत के लिए महा-दु:ख श्रीर भीषण कलंक का समय थी। कई व्यक्तियों पर दूषित श्रनार्थ संस्कृति ने श्रपना श्रशुद्ध श्रसर उस समय डाल ही दिया था, श्रीर फल स्वरूप उन श्रज्ञात व्यक्तियों ने बिना कुछ सोचे समके श्रनार्थ संस्कृति का श्रन्थाऽनुकरण कर श्रार्थ-मंदिर-मूर्तियों की श्रोर कूर दृष्टि से देखना भी शुरू कर दिया था।

उस समय भारत में क्या हिन्दू, क्या जैन, सब लोग अपने २ इष्ट देवताओं की मूर्तिएँ पूज कर अपना कल्याण कर रहे थे। पर बदनसीबी के कारण कई अज्ञ लोगों ने इस पित्र प्रवृत्ति में भी अनेक प्रकार के उत्पाद मचाने शुक्त कर दिए। जैसे— जैन श्वेदाम्बर समुदाय में लॉकाशाह, दिगम्बरों में तारण खामी, जुलाहों में कवीर, सिक्खों में गुरु नानक, वैद्यावों में रामचरण, और अंग्रेजों में ल्यूथर, प्रशृति व्यक्तियों ने विक्रम की सोलहवीं शताब्दी में अनार्य संस्कृति के बुरे प्रभाव से प्रभावित हो आर्य-धर्म के आधारस्तंभ रूप मन्दिर-मूर्तियों के विरुद्ध घोषणा कर दी कि, ईश्वर की उपासना के लिए इन जड़ पदार्थों की क्या आवश्यकता है, इत्यादि। परन्तु इस लेख के साथ श्रीमान् लीकाशाह का ही सम्बन्ध होने से आज में यह बदला देना चाहता हूँ कि लोंकाशाह एक जैन कुल में पैदा हुए तो फिर उन पर मुस्लिम संस्कृति को प्रभाव कैसे पड़ा ? इस विषय में में लोंकाशाह के समकालीन प्रथकारों के उल्लेख यहां उद्धृत करता हूँ। पाठक ! इन्हें ध्यान से पढ़ें।

श्रीमान लोंकाशाह के जीवन के विषय में भिन्न २ लेखकों ने भिन्न २ उल्लेख किए हैं। परन्तु "लोंकाशाह का जैन यितयों द्वारा अपमान हुआ" इसमें सब सहमत हैं। क्योंकि इसके बिना त्रिकाल पूजा करने वाले लोंकाशाह का सहसा मन्दिर-मूर्त्तियों के विरुद्ध होना कदापि सिद्ध नहीं होता है। और जब एक श्रोर लोंकाशाह का श्रपमान हुआ, श्रीर दूसरी थोर उन्हें मुसलमानों का सहयोग मिला तो लोंकाशाह स्वकर्त्तव्य श्रष्ट हुए हों इसमें आश्रयं करने की कोई बात नहीं है। देखिये—

(१) वि० सं० १५४४ के ख्रास-पास श्रीमान् उपाध्याय कमलसंयम ने खपनी सिद्धान्त सार चौपाई में लिखा है कि:— "श्रेहवई हुऊ पीरोज्जिखान, तहनई पातशाह दिई मान । पाडड देहरा नई पोसाल, जिनमत पीडई दुष्मकाल ॥ सुंका नेइ ते मिलियु संयोग, तान मांहि जिम शीशक रोग ॥

× × **>** 

इस लेख से पाया जाता है कि लॉकाशाह पर मुस्लिम संस्कृति का बुरा प्रभाव पड़ा था श्रीर लॉकाशाह का मत चल पड़ने में मुसलमानों की सहायता थी।

(२) वीर वंशावजी नामक पटावजी जो जैन साहित्य संशोधक त्रिमासिक पात्रिका वर्ष ३ श्रंक ३ पृष्ट ४९ में प्रकाशित हुई है उसमें लौंकाशाह के बारे में यों लिखा है कि यतियों द्वारा लौंकाशाह का अपमान हुआ, और जिस समय लौंका-शाह कोध में आकर बाजार में बैठा था, उस समय:—

''एतली तिहाँ गुजराता शैयद लेखक मित्र मिल्यों ते पण म्लेच्छ फारसी ना हिरफड़ वरख लिखई ते पण कहां। सा० लुंका! लेखक ए तुम्हारइ कपाली क्या लगा है ? । लुंको किह मन्दिर का थंमा (तिलक) लगा। ते सांभली म्लेच्छ कहड़ तुम्हारे जे फकीर दुनियां छोड़ि के हुए सो साहिच का बन्दगी करइ ? के साहिच क हुजूर मुक्ति मांई बैठा है ? अल्ला अनन्त ते जय अक्षरड हेइ, असत्य नापा की से दूर हुई ते म्लच्छ ना वचन मांमली सा० लोंका ने म्लेच्छ धर्म प्यारो लाग्यो तण शैयद पीर हाजी नी आम्नाय दीधु।'

इनके ऋलवा पं० खुशालविजय गिष्ण कृत भाषा पट्टा-विल जो वि० सं० १८८९ जेठ शुद्ध १३ शुक्रवार को सिरोही में रहकर १४ पानों में लिखी हुई है उसमें लौंकाशाह के विषय में यही लिखा हुऋा है कि:—

लौकाशाह लिखाई करता था श्रीर उसकी लिखाई के १७॥ दोकडों शेष रह जाने के कारण तकरार हुई। लौकाशाह जिस समय श्रावेश-गुस्सा में था उसी समय शैयद लिखारा का संयोग मिला श्रीर उसका लौकाशाह पर प्रभाव पड़ा इसी कारण लौकाशाह ने जैनयतियों, उपाश्रय, मन्दिर श्रीर जैन धर्म की मुख्य कियाओं से खिलाप होकर अपना नया मत निकाला इत्यादि।

आवेश में अन्ध बना हुआ मनुष्य क्या-क्या अकृत्य नहीं करता है ? क्या जमाली ने भगवान को भूठा नहीं बतलाया या ? क्या गोसाला ने भगवान को उपसर्ग नहीं किया ? यदि हाँ ! तो फिर लौंकाशाह भी उसी क्रोधावेश में आकर मुसन-मान शैयद के वचनों पर विश्वास कर अपने धर्म से पतित बन-गया हो तो इसमें असंभव ही क्या है ? क्योंकि "गहना कर्मणो। गितः" के अनुसार कर्मगित बड़ी गहन है ।

इस उद्धरण से यह तो निःसन्देह स्पष्ट हो जाता है कि लौंकाशाह परमात्मा की हमेशा पूजा करते थे, क्योंकि तभी तो शैयद ने पूछा कि तुम्हारे कपाल पर क्या लगा है और लौंका-शाह ने उत्तर दिया कि मंदिर का थंमा (तिलक) है। लौंका-गच्छीय यति भानुचंद्रजी की चौपाई से भी यही पाया जाता है कि लौंकाशाह त्रिकाल प्रभु पूजा करते थे, परन्तु जिस समय लौंकाशाह यतियों द्वारा अपमानित हुए, उस समय आप बड़े हो कोधित थे, और तत्वण ही शैयद ने आकर, उसे पूछ-लाइ कर जलती हुई अग्नि में घृत डालने का काम किया। शैयद ने लौंकाशाह को कहा कि साहब तो मुक्ति में है अर्थान् उनके लिए मन्दिर मूर्तियों की जरूरत ही क्या है ? और जब मन्दिर मूर्तियों की कोई जरूरत ही नहीं तो फिर पूजा करना, तिलक लगाना आदि की क्या आवश्यकता है ? दूसरा शैयद ने कहा कि ईश्वर तो नापाकी से दूर है, अर्थान् इसका भाव यों

अकरण पहिला

सममाया होगा कि जब ईश्वर नापाकी से दूर है तब उसको स्तान कराते. पुष्प चढ़ाने श्रादि की क्या जरूरत है ? "क्रोध इतात्म बुद्धि" लौंकाशाहको यदि यह बात सोलह श्राना सच जँच गई हो तो कोई विशेषता नहीं ? क्योंकि जैसे कड्रश्राशाह को जँच गई कि इस समय न तो कोई साधु ही है, और न साध्यमा पालने योग्य शरीर ही है। धर्मसिंहजी को जैंच गई कि श्रावक के सामायिक आठ कोटि से होते हैं। लवजी के जॅच गई कि डोरा डाल, दिन भर मुँहपती बाँधने से हिंसा नहीं होती है। भीखमजी के जैंच गई कि हमारे सिवाय किसी को भी दान देना एकान्त पाप है, तथा कोई जीव किसी अन्य जीव को मारता हो तो उस मरते हुए जीव को बचाने में अठारह पाप लगते हैं। इत्यादि" मिध्यात्व का उदय होने पर ऐसी बुरी बातें भी मनुष्यों के हृदय में स्थिर स्थान जमा लेती हैं। किन्तु दु:ख तो इस बात का है कि अज्ञानियों के हृदय में ऐसी बुरी बातें जम जाने पर, अनेक युक्ति, शास्त्र, इतिहास आदि के प्रमाणों से भी पीछी उलड्नी कठिन हो जाती हैं। इसी कारण श्रज्ञानियों ने ही श्रनेक नये पन्थ श्रीर मत निकाल-निकाल कर शासन को छिन्न-भिन्न कर डाला है।

यदि लोंकाशाह पर शैयद का प्रभाव नहीं पड़ा, ऐसा कहें तो फिर त्रिकाल पूजा करने वाला लोंकाशाह एकदम मन्दिर मूर्तियों के खिलाफ कैसे हो गया ? श्रौर यह इनसे अब खिलाफ हुआ है तो यह मानना जरूरी है कि लोंकाशाह पर शैयद का प्रभाव अवश्य पड़ा था। इसकी पुष्टि में खास लोंका-गच्छीय यति केशवकी लोंकामत के "शिलोका" में स्पष्ट बताते हैं कि "शैयद ना आशिष वचन थी" लौंकाशाह पर प्रारम्भ से ही शैयद की श्राशिष का बुरा असर पड़ा हुआ था। अब जरा अन्य विद्वानों के भी इस विषय के मत् यहाँ उद्धृत करते हैं:—

(३) इतिहास मर्भज्ञा एक श्रंथेज महिला मीसीस स्टीवन्सन लिखती ह कि ''हिन्द में इस्लाम संस्कृति का श्रागमन होने के बाद मूर्जि-विरोध के श्रान्दोलन पारंम हुए, श्रीर उनके लंबे समय के परिचय से इस श्रान्दोलन को पृष्टि मिली।''

× × ×

(४) पं० सुललालजी अपने पर्युषणों के व्याख्यान में लिखते हैं कि 'हिन्दुस्थान में मूर्त्ति के विरोध की विचारणा मृहम्मद पैंग्म्बर के पीछे उनके अनुयायी अरखों और दूसरों के द्वारा धीरे-धीरे प्रविष्ट हुई। × × × जैन परम्परा में मूर्ति-विरोध को पूरी पाँच शताब्दी मी नहीं बीती है।"

(४) श्रीमान् श्रवनीन्द्रचन्द्र विद्यालंकार श्रपने पठान काल का सिंहावलोकन नामक लेख में लिखते हैं कि:—

"× × पर मुसलमानों की सभ्यता एक दम निराली थी। वे जाति पाँति श्रीर मृर्चि पूजा को नहीं मानते थे, हिन्द मैं इनके श्राने के बाद ही मृर्चि पूजा के विरोध का प्रवल श्रान्दोलन उठ खड़ा हुआ था ('माधुरी' मासिक पत्रिका) × ''

- (६) श्रीमान रा० व० पं० गौरीशंकरजी श्रोभा श्रपने राजपूताना का इतिहास पृष्ठ १४१८ में लिखते हैं कि स्थानकवासी (ढूंढिया), श्वेताम्बर समुदाय से पृथक हुए जो मन्दिरों श्रौर मूर्तियों को नहीं मानते हैं उस शाखा के भी दो मेद हैं जो बारा अपन्थी श्रीर तेरह पन्थी कहलाते हैं, ढूंढियों का समुदाय बहुत प्राचीन नहीं है, लगमग ३०० वर्ष से यह प्रचालित हुआ है।
- (७) दि० विद्वान् श्रीमान् नाथूरामजी प्रेमी ने श्रपने भाषण में खुल्लम खुल्ला यों कहा था कि "नया श्रापने कभी इस पर विचार किया है कि जैन समुदाय में हज़ारों चर्षों से प्रचलित मूर्चि-पूजा का विरोध करके स्थानकवासी सम्प्रदाय की स्थापना करने वाले लोंकाशाह पर किस धर्म का प्रभाव पड़ा था? मेरा ख़याल है कि यह इस्लाम या मुस्लिम धर्म का ही प्रभाव था। दिगम्बर सम्प्रदाय का तारण पंथ भी शायद इसी प्रभाव का फल है" इत्यादि।

उपर्युक्त इन प्राचीन एवं श्रर्वाचीन प्रमाणों से यही सिद्ध होता है कि विक्रम की सोलहवीं शताब्दी के पूर्व तो भारत भर में सिवाय मुसलमानों के श्रीर कोई भी व्यक्ति मूर्तिपूजा का विरोध करने वाला नहीं था। तथा जब हम लेंकिशाह के सम सामयिक गुजरात का इतिहास देखते हैं तब भी यही ज्ञात

छ मेवाइ में इंडियों को बारह पन्थी कहते हैं।

होता है कि उस समय क्या जैनों में श्रीर क्या हिन्दु श्रों में सर्वत्र मुर्त्तिपजाका खब प्रचार था। श्रीर बाद में लींकाशाह ने ही सर्वे प्रथम इसका विरोध किया। ऐसी हालत में हम यह क्यों नहीं मान लें कि लौंकाशाह पर इस प्रभाव के पड़ने का कारण केवल श्रनार्य संस्कृति का संसर्ग ही था। क्योंकि सिवाय इसके अन्य तो कारण दुँढे ही नहीं मिलता है। लौंकाशाह ने केवल मुर्त्तिपूजा काही विरोध किया हो, सो नहीं किन्तु श्रापने तो उपाश्रय श्रौर यतियों के प्रति द्वेष के कारण जैनागम, जैनश्रमण्, सामायिक, पौसह, प्रतिक्रमण्, प्रत्याख्यान, दान श्रीर देवपूजा का भी विरोध किया था। \* परन्तु त्राखिर जैन कुल में जन्म तथा तत्रत्य चिरकालीन धार्मिक संस्कारों के कारण जब उनका क्रोध शान्त हुआ तो उन्होंने इन दूषित विचारों पर पुनः विचार किया श्रीर मन में खयाल किया कि मैंने जरा से कोध के कारण यह क्या श्रनर्थ कर डाला ? बहुत संभव है, कि लौंकाशाहने शायद अपनी अन्तिमाऽवस्था में इन कुक्रत्योंके तिए प्रायश्चित और पश्चाचाप भी किए हों ? पर पकड़ी हुई बातों को त्राप अपने जीवन में छोड़ नहीं सके तथा पीछे से उनके अनुयायी वर्ग में भीरे २ पुनः परिवर्त्तन होता गया और पहिले के पवित्र संस्कार पुनः उनके दिलों में श्रपनी जड़ें जमाने नागे। इसी कारण ये फिर से जैनश्रमण और ३२ सूत्रों को मान

क देखो पं० लावण्य समय, उ० कमळसंयम मुनि वीका तथा लोंका--गच्छीय यति भानुचन्द्र तथा यति केशवजी कृत प्रन्थ जो लोंकाशाह के स्वीवन के परिक्रिष्ट में मुद्रित हो चुके हैं।

प्रकरण पहिला

ने लगे, और ३२ सूत्रों में श्रावक के सामायिक पौसह प्रतिक्रमणादि के विस्तृत विधान न होने पर भी उन्होंने अपने समुदाय
में इन क्रियात्रों को सादर स्थान दिया; तथा साथही दान देने की
भी छूट दे दी। इस प्रकार समय अपना कार्य करता रहा।
समय के इस प्रवल परिवर्त्तनशील प्रताप से ही जिस मत के मूल
पुरुष मूर्तिपूजा आदि का सख्त विरोध करते थे, अन्त में
उनके ही अनुयायियों ने अपने मत में मूर्तिपूजा को भी उचासन
दे दिया। और अद्यावधि यही नहीं किन्तु पीछे से ये तमाम
कियाएँ इस मत में सादर चालु हुई।

लोंकागच्छीय श्रीपूज्य मेघजी, श्रीपालजी, श्रानन्दजी श्रादि सैकड़ों साधु लोंकामत का त्याग कर पुनः जैनदीक्षा स्वीकार कर मूर्तिपूजा के कट्टर समर्थक श्रीर प्रचारक बन गये थे। इतना ही क्यों पर लोंकागच्छीय श्राचार्यों ने मूर्तिपूजा स्वीकार कर कई एक मन्दिर-मूर्तियों की प्रतिष्ठाएँ भी कराई, तथा श्रपने उपाश्रयों में वीतराग भगवान को मूर्तिएँ स्थापित कर स्वयं भो उनकी उपासना करने लग गए। ऐसा कोई श्राम या नगर नहीं रहा कि जहाँ लोंकागच्छ का उपाश्रय हो, श्रीर वहाँ वीतराग की मूर्तियों का श्रमाव हो ? श्रयीत सर्वत्र मूर्तियों का श्रवाध प्रचार हो गया जो श्राज भी लोंकागच्छ के उपाश्रयों में मूर्तियों की विद्यमानता से स्पष्ट प्रमाणित होता है।

विक्रम की श्रठारहवीं शताब्दा में फिर लींकागच्छ से यति धर्मसिंहजी श्रीर लवजी ने श्रलग हो; मूर्त्त के खिलाफ बलवा खठाया, इससे लींकागच्छ के श्रीपूज्यों ने इन दोनों को गच्छ से बाहिर कर दिया। इनके इस नव प्रचारित मत का नाम दूँढिया हुआ, साधुमार्गी तथा स्थानकवासी भी इन्हीं हूँ दिया सन्प्रदाय वालों का अपर नाम है। इस नये मत में आज भी मूर्ति का विरोध विद्यमान है। पर ये लोंकाशाह के अनुयायी नहीं हैं। क्योंकि लोंकाशाह के अनुयायियों और इन ढूँ दियोंकी श्रद्धा तथा क्रियाओं में रात-दिन का अन्तर है। स्थानकमार्गी समाज तो यति लवजी का अनुयायों है।

स्थानकमार्गी समाज प्रारंभ से ही मूर्तिपूजा का विरोध करता था, परन्तु जब जमाना पलटा, श्रीर संसार में ज्ञान का प्रचार हुआ तो स्थानकमार्गी समाज पर भी इस जमाने का न्यूनाऽचिक प्रमाव जरूर पड़ा श्रीर इसने भगवान् महावीर के प्रश्वात् ८४ वर्षों के श्रन्तर से मृर्तिपूजा का श्रन्तित्व भी स्वीकार किया श्रि। यही नहीं, किन्तु इससे विशेष-मूर्तिपूजा की प्रारम्भ स्थिति सुविहितचार्थों द्वारा प्रचलित हुई, श्रीर इस प्रश्र्ति से जैनाचार्यों ने जैन समाज का महान् स्पकार किया, ये बातें भी स्वीकार कर लीं ने श्रव तो मात्र एक कदम और श्रागे बढ़ने की जरूरत है, जिससे ४५० वर्षों का मतभेद स्वयं निर्मूल हो जाय श्रीर भिन्न भिन्न समुदायों में विभक्त जैनसमाज एकत्रित हो पूर्वत्र शासन-सेवा एवं धर्म-प्रचार करने में समर्थों हो जायँ, यही मेरी हार्दिक श्रुभ भावना है।

**<sup>#</sup> स्वामी सन्तबाळजी** ।

<sup>†</sup> स्वामी मणिकाळजी के छेकों को देशिये, प्रकरण चौदहवां।

### प्रकरण का सारांश

- (१) मृत्तिपूजा के सर्व प्रथम विरोधी, मुस्लिम मत के संस्थापक हजरत पैराम्बर मुहम्मद थे, परन्तु समयान्तर में इनके अनुवायी भी अपनी मसजिदों में पीरों की आकृतिएँ बना उन्हें पुष्प धूपिद से पूजने लगे। ताजिया बना कर उनके सामने रोना पीटना करने लगे। तथा यात्रार्थ मके मदीने जाकर वहाँ एक गोल काले पत्थर का चुम्बन कर अपने कृत कमों का नाश मानने लगे। क्या यह मूर्तिपूजा नहीं है ? अपितु अवश्य है।
- (२) मूर्तिपूजा नहीं मानने वाले ईसाई अपने गिरजाघरों में जाकर ईसामसीह की झूली पर लटकती हुई मूर्ति (क्रास) स्थापित कर उन्हें पूच्च भाव से देखते हैं। द्रव्य भाव से उनकी पूजा करते हैं। पुष्प-हार चढ़ते हैं! क्या यह मूर्तिपूजा का प्रकारान्तर नहीं है ? आज यूरोप के मूमि गर्भ से पाँच २ हजार वर्षों की नाना देवी-देवताओं की पुरानी मूर्तिएँ मिलती हैं। तथा यूरोप के प्रस्थेक प्रान्त में किसी न किसी प्रकार से मुर्तिपूजा की जाती है। क्या यह सब मर्तिपूजा का कपान्तर नहीं है ?
- (३) कबीर, नानक, और रामचरण आदि मूर्ति-विरोधियों के अनुयायों भी आज अपने २ पूज्य पुरुषों की समाधिएँ बना कर उनकी पूजा करते हैं। भक्त लोग उन स्मारकों के दर्शनार्थ दूर दूर से नाना कष्ट उठा उन समाधियों के पास इकट्ठे होते हैं। पुष्पादि पूजनीय पदार्थों से उन पर श्रद्धाश्वलि चढाते हैं। यह भी तो मूर्तिपूजा की ही क्रिया का एक समर्थन है।
- (४) स्थानकमार्गी लोग श्रपने पूज्य पुरुषों की समाधि, पादुका, मूर्त्ति, चित्र-फोटो बनवा कर उनकी उपासना करते हैं।

अपने २ मक्तों को चित्र फोटो दर्शनार्थ देते हैं और दे भक्त उन चित्रों के दर्शन कर अपने आपको कृत-कृत्य मानते हैं। क्या यह मृति पूजा नहीं है ?

क्या कोई व्यक्ति यह बतलाने का साइस कर सकता है कि संसार में अमुक मत, पंथ, संप्रदाय, समाज, जाित, धर्म, या व्यक्ति मूर्चिपूजा से विचित रह सकता है ? मनुष्यों के लिए तो क्या पर पशुत्रों के लिये भी मूर्तिकी परमावश्यकता प्रतीत होती है। मैं तो दावे के साथ यह कह सकता हूँ कि चाहे प्रत्यत्त में मानो चाहे परोत्त में, पर सब संसार मूर्तिपूजा को मानता ज़कर है। हाँ ! मताबह के कारण मुँह से भले ही यह कह दो कि इम मूर्ति पूजा नहीं मानते हैं, पर वास्तव में मूर्ति विना उनका काम भी नहीं चलता है।

श्रन्त में में यह कह कर इस प्रकरण को यहीं समाप्त कर देता हूँ कि मूर्त्ति-पूजकों ने संसार का जितना उपकार किया है उतना ही मूर्त्तिवरोधकों ने संसार का श्रपकार किया है। मूर्त्ति श्राह्म-कत्याण करने के साथ ही संसार की सच्ची उन्नति का साधन है। मूर्त्ति का विरोध करना श्राह्मा का श्राह्त तथा संसार की पतन दशा का प्रधान कारण है। श्रात्त प्रथान कारण है। श्रात्त प्रथान कारण है। श्रात्त प्रथान कारण है। श्रात्त प्रयान कारण है। स्रात्त प्रयान कारण है। स्रात्त प्रयान करना संसार में ख-पर-कर्याण का साधन करें।

संसार का अधिक भाग अशिचित एवं भद्रिक है। उसे पश्च-विमोह के आग्रह के कारण आगमों के नाम से भ्रम में डाल दिया जाता है। अतएव उनके हितार्थ अगले प्रकरणों में आगमों के विषय में कुछ लिखने का प्रयन्न करेंगे। ओं शान्तिः

# द्वितीय प्रकरस् जैनागमों की ममास्मिकता।

तिर्धिकर, केवलझानी, मनःपर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी और पूर्वधर नहीं हैं। आज तो जो-कुछ भी साधन उपलब्ध हैं, वह जैनागम—जैनशास्त—हीं हैं। किंतु शास्त्र भी
जितने प्रारम्भ में थे, उतने धाज नहीं रहे। तो भी जितने शास्त्र
शेष रहे हैं, वे ही हमारे लिये पर्याप्त हैं। कारण, कि मूलसूत्र
संक्षिप्त होने पर भी उन पर पूर्वाचार्यों ने ख्रत्यन्त-विस्तार पूर्वक
निर्युक्ति, टीका, चूर्णि, भाष्य इत्यादि बनाकर उन ख्रागमों के
गूढ़-रहस्यों को ख्रत्यन्त-सुलभ बना दिया, जिसके कारण हम
लोग प्रत्येक पदार्थ के सम्बन्ध में सरलतापूर्वक निर्णय कर
सकते हैं।

जैनागम, मूल में तो द्वादशांग (बारह श्रंग) ही थे। यथा श्रीश्वाचारांग, सूत्रकृतांग, स्थानांङ्ग, समवायाङ्ग, भगवत्यङ्ग, झाताङ्ग, उपासकदशाङ्ग, श्रम्नगढ्दशाङ्ग, श्रमुत्तरोववाई, प्रश्नव्याकरण, विपाक श्रीर दृष्टिवादाङ्ग—इन्हीं द्वादशाङ्गों में, सारे संसार के धार्मिक तथा व्यवहारिक ज्ञान का समावेश हो जाता है। उपर्युक्त द्वादशाङ्गों में बारहवां दृष्टिवाद श्रंग है। इस श्रंग का क्रमशः हास होता गया श्रीर भगवान महावीर के पश्चात् १००० वर्षों में तो उसका ज्ञान सर्वथा विच्छेद ही होगया श्रीर स्थारह श्रंग शेष रह गये। किंतु वे भी प्रारम्भ में जिस स्थित में

थे उत्तते श्रव नहीं रहे—जैसे एक श्राचारांग सूत्र के ही १८००० पद थे और एक पद के ५१०८८४६२१॥ श्लोकॐ होते थे यदि, १८००० का ५१०८८४६२१॥ के साथ गुर्णाकार किया जाय तो ९१९५९२३१८७००० श्लोक तो श्रकेले श्राचारांगसूत्र के ही होते हैं। इसके पश्चात् प्रत्येक श्रंगसूत्र को द्विगुणित—
द्विगुणित बतलाया गया है, जो निम्न कोष्ठकानुसार होते हैं:—

| नं० | आगम<br>नामावळी                 | पदसंख्या             | पदों के श्लोंकों की संख्या | वर्त्तमान<br>श्लोक |
|-----|--------------------------------|----------------------|----------------------------|--------------------|
| 7   | श्री आचारांग                   | 36000                | ५ १ ९ ५ ९ २ ३ १ ८ ७ ० ० ०  | २५२५               |
| 2   | •                              | ३६०००                | १८३९१८४६३७४०००             | २१००               |
| ₹   | ,, स्थानायांग                  | ७२०००                | <b>३</b> ६७८३६९२७४८०००     | <b>३</b> ६००       |
| 8   | " समवायांग                     | 188000               | ७३५६७३८५४९६०००             | 1६६७               |
| ų   | " विवाहप्रश्रप्ति              | २८८०००               | १४७१३४७७०९९२०००            | <i>१५७५</i> २      |
| 4   | " ज्ञातांग                     | ५७६०००               | २९४२६९५४१ <b>९</b> ८४०००   | ५४००               |
| ای  | ,, उपासक<br>द्दाांग            | 3 <b>9 4 7 0</b> 0 0 | ५८८५३९०८३९६८०००            | ८१२                |
| હ   | " <del>अन्त</del> गढ्<br>दशांग | २३०४०००              | ी देलकण्करी दृख्दे ई ६०००  | ८९९                |
| ٩   | ,, अनुत्तरोबाई                 | ४६०८०००              | २३५४१५६३३५८७२०००           | 199                |
| 90  | ,,प्रश्नव्याकरण                | 1                    | 80083156#1088000           | १२५६               |
| 11  | " विपाकस्त्र                   |                      | ९४१६६२५३४३४८८०००           | 3 2 3 0            |
|     | <u> </u>                       | <u> </u>             | <u>.</u>                   | <u> </u>           |

एगवन्न कोदी छक्ता, अहे व सहस्स चुलासीय;
 सप छक्कं नायव्वं, सङ्का एगवीस समयिग्यः ।
 रक्षसंख्य प्रकाण गाथा ३०६

उपर्युक्त तालिका के प्रथम कोष्ठक में कमसंख्या, दूसरे में श्चागमों के नाम, तीसरे में आगमों के पद श्रौर चतुर्थ में पर्हों के श्लोकों की संख्या त्रांकित है। किंतु यह श्लोक-संख्या, भग-वान महाबीर के ९८० वर्ष पश्चात्, यानी श्राचार्य देवार्द्धिगणि क्षमाश्रमणजी के समय तक नहीं रह गई थी। श्री देवद्विगणिजी के समय श्राचारांगसूत्र के केवल २५२५ श्लोक ही शेष रह गये थे, जो तालिका के पांचवें को ६क में दर्ज हैं, श्रीर इतने ही श्लोक क्षमाश्रमणजी ने पुस्तकारूढ़ किये थे। उस समय पुस्तक के रूप में लेखनीबद्ध किये आगम, आज भी ज्यों के त्यों विद्य-मान हैं। उनमें, आज तक किसी ने एक अक्षर भी न्यूनाधिक नहीं किया है। इसका कारण यह है, कि जैनधर्मावलिक्यों की यह सुदृढ़ मान्यता है, कि श्रंगसूत्र खयं तीर्थकरों के फरमाये एवं गगाधरों के प्रन्थित किये हुए हैं ! इनमें, यदि कोई अत्तर-मात्र भी न्यूनाधिक करे तो उसे श्रनन्त संसार परिश्रमण करना पड़ेगा। यही कारण है, कि आगमों का स्वरूप आज तक उसी दशा में चला आ रहा है कि जिस रूप में श्री क्षमाश्रमणजी ने उन्हें लेखनीबद्ध किया था।

इन श्रंगशास्त्रों के श्रतिरिक्त, भगवान महावीर के पश्चात् श्रीर श्री देवर्द्धिगिण चमाश्रमण्डी के पूर्व कई स्थिवरों ने उपांग-सूत्रों तथा कालिक-उत्कालिक शास्त्रों की रचना की थी। इन सबको भी श्री क्षमाश्रमण्डी ने श्रपने नेतृत्व में लेखनीबद्ध करवा दिया था श्रीर इन सब श्रागमों का उद्धेख उन्होंने स्वरचिक नन्दीसूत्र में कर लिया। इस तरह, उस समय सब श्रागमों की संख्या ८४ निश्चित हुई थी।

इमारे दुरदर्शी, जैनाचार्य लोग यदि केवल ८४ त्रागमों से ही संतोष करके बैठे रह जाते. तो आज साहित्यक-सेत्र में हमारा जो सर्वोपरिस्थान माना जाता है, वह कदापि न रह पाता । इमारे उन शासन-स्तम्भ, धर्म-रज्ञक श्राचार्यों ने, त्र्यप्ने साधारस् ज्ञानवाले मुमुक्षुत्रों के बोधार्थ त्रागमों में निहित गू.इ-रहस्यों को प्रस्फुटित करने के उद्देश्य से आगमों पर निर्युक्ति, टीका, चूर्णि, भाष्य श्रौर बृत्यादि की रचना करके दोपक नहीं बल्कि सूर्य के सदृश प्रकाश फैला दिया। यह सब होने पर भी, उन श्राचार्यों में एक बड़ी भारी विशेषता यह थी कि भिन्न-भिन्न श्राचार्यों ने प्रथक २ समय में श्रागमों पर विवरणों की रचना की है, किंतु फिर भी सब श्राचार्य श्रागमों की बात को ही पुष्ट करते रहे हैं। यदि किसी ने तर्क का समाधान भी किया है, तो श्रागमों के श्रनुकूल हो। यदि, कोई बात किसी के समम में न आई, तो उसे 'केवलीगम्य' कह कर छोड़ दिया गया। उन भवभीर महापुरुषों ने, यह कहने का दुस्ताहस कभी नहीं किया कि आगर्मो अथवा विवरणों की ऋमुक बात हमें मान्य नहीं है। कारण, कि वे मुमुक्षुगण, भवश्रमणके वज्रपाप से सदैव भयभीत रहते थे ।

आगमों के अतिरिक्त जैनाचार्यों ने अन्य अनेक विषयों पर पर्याप्त-संख्या में प्रंथों की रचना की है। यह रचनाकार्य भी खमति से नहीं, अपितु जैनागमों के आधार पर ही किया गया है। जिस तरह किसी विशाल-भवन के दूटने पर समसदार मनुष्य उसकी सामगी से अन्य अनेक होटे-बड़े मकान बना हालते हैं, उसी तरह जब हमारा दृष्टिवादाङ्गरूपी विशाल- भवन दूटने लगा, तब उसका मसाला लेकर तात्कालिक-आवार्थों ने अनेक छोटे—बड़े प्रन्थ बनाने में अपनी बुद्धिमत्ता का परिचय दिया। यदि, वे आचार्य इस पित्र कार्य के निमित्त प्रयन्न न करते, तो आज हमारे मुख्य सिद्धान्त स्याद्वाद, कर्मवाद, श्रात्म-वाद, परमाणुवादादि को सममने के लिये अन्य कोई भी साधन शेष नहीं रह जाते।

जिस तरह उन महोपकारी-श्राचार्यों ने तात्वक, दार्शनिक, श्राध्यात्मिक श्रादि विषयों के प्रन्थों का निर्माण किया, उसी तरह उन्होंने विधि-विधानादि के भी श्रनेक प्रन्थों की रचना कर डाली! यदि उन श्राचार्यों ने यह उपकार न किया होता, तो, हमारे साधुश्रों को दीचा—बड़ीदीक्षा—वाचना श्रीर श्रालोचना तथा श्रावकों को सामायिक पौषध प्रतिक्रमण श्रादि कियाश्रों की विधि से भी वंचित रह जाना पड़ता। क्योंकि, उपर्युक्त कियाश्रों का विस्तृत-विधि-विधान हमारे मूलागमों में कहीं भी दृष्टिगोचर नहीं होता। शायद इनका कारण यह हो, कि उपर्युक्त कियाणं उस समय भाम तौर से प्रचलित हो रही हो श्रीर श्रन्थान्य श्रागम जो मुनियों को कराउत्थ थे, उन्हें पहिले लिखने की त्रावश्यकता समम कर इन प्रचलित कियाश्रों के वर्णन को स्थान न दिया जा सका हो।

हमारे धर्माचार्यों ने, धार्मिक निषयों के साथ ही साथ, न्याय व्याकरण, तक, छन्द, श्रलङ्कार, ज्योतिष श्रोर संस्कारादि के साहित्य की सेवा करके, समाज पर कुछ कम उपकार नहीं किया था। उसी का यह परिणाम है, कि श्राज हमें किसी भी विषय के साहित्य की अन्य धर्मावलिक्वर्यों से भिद्या भाँगने की आवश्यकता नहीं रह गई है।

हमारा, यह सर्व प्रथम कर्त्तव्य है, कि हम उन जगतपृत्य विश्वोपकारी आचार्यों का अधिक-से-अधिक आभार मानें। क्योंकि, वे हमारे लिये एक समृद्धिशाली-ज्ञान का अपरिमित-भएडार छोड़ गये हैं, जिसके बल पर जैन-शासन उन्जवल-मुख से संसार के सन्मुख गर्जना कर रहा है। जैनों की संख्या कम होने पर भी, आज सभ्य-समाज में जैनों का आसन ऊँचा है, यह केवल उन आचार्यों के निर्माण किये हुए साहित्य का ही परिणाम है।

जैन साहित्य, समुद्र के सहरा था, जिसमें का केवल एक बूँद के बराबर हमारे पास शेष रह गया। हमारे दुर्भाग्य से, उस बचे हुए कई ज्ञान भएडारों को अनार्य लोगों ने ज्यों-का-त्यों जला दिया। यवनों ने, जैनशास्त्रों को भट्टियों में जला-जला कर पानी गरम किया और उस पानी से स्नान किया। बहुत दिनों तक धर्मान्य यवनों ने भारतीय-साहित्य की होलियां जलाकर हमारे उत्तमोत्तम साहित्य को नष्ट-भ्रष्ट कर डाला। उसमें से यिकश्वित बचा हुआ साहित्य आज हमारे पास है, इतने हो को हम अपना सौभाग्य सममते हैं।

पूर्वोक्त दु:खद श्रोर विकट परस्थिति को पार करके जो साहित्य बचा है, उसकी जैन, जैनेतर श्रोर पोर्वात्य एवं पारचात्य-विद्वान लोग मुक्तकएठ से भूरि-भूरि प्रशंसा कर रहे हैं। ऐसी स्थिति में, महावीर के पुत्र होने का दम भरने वाला एक समुदाय, उस साहित्य में भी श्रानेक प्रकार की ब्रुटियों के स्वप्न देख रहा है, यह कितने दुःख श्रीर खेद की बात है। वे लोग कभी तो कहते हैं कि हम इतने सूत्र मानते हैं, शेष नहीं श्रीर कभी कहते हैं, कि हम मूल सूत्र मानते हैं, पर निर्युक्त, टीका, श्रादि को नहीं मानते। शायद उन लोगों ने श्रागम श्रीर निर्युक्त तथा टीका श्रादि को बच्चों का एक खेल ही समफ लिया है। बात है भी ठीक। जिसे इतना ज्ञान ही न होगा, वह इसके श्रातिरक्त श्रीर तो कर ही क्या सकता है ? यहाँ, मैं जरा इस बात को स्पष्ट कर देना चाहता हूँ, कि श्रागम श्रीर श्रागमों के विवरण किस-किस समय बने तथा इससे शासन को क्या हानि-लाम हुआ ?

- " ऋत्थं भासइ ऋरहा, सुत्तं गुत्थइ गराहरा "
- (१) ऋरिहन्त देव ने, आगम अर्थरूप में फरमाये।
- (२) उसी क्रार्य कें। गणघरों ने सूत्र रूप में संकलित कर लिया।
- (३) उन्हीं सूत्रों पर वीरितवीण की दूसरी शतांब्दी में चतुर्दशपूर्वधर त्राचार्य भद्रबाहुसूरि ने नियुक्ति की रचना कर सम्बन्ध को संगठित किया।
- (४) गणधर देवों के संकलित किये हुये सूत्रों पर विक्रम की वीसरी शताब्दी में आचार्य गन्धहस्तिसूरि ने विस्तृत-टीका रचकर सूत्रों में रहे हुए गृद्द-रहस्य को सुगम्य बना, सर्व साधारण का महान उपकार किया। श्रीगन्धहस्तीश्राचार्य को टीका इस समय विद्यमान नहीं है, पर शीलांगाचार्य ने अपनी टोका में यों फरमाया है, कि—

"शाखपरिचा विवरणमति बहु गहनं च गम्धहस्ती कृतं। तस्मात् सुखबोघार्थं गृह्णाम्यहमज्जसा सारं॥ ३॥

### श्री बाचारांग स्त्र पृष्ठ ३

इस अवतरण से स्पष्ट सिद्ध होता है, कि शीलांगाचार्य से पूर्व गन्धहरितसूरि की टीका थी, किन्तु वह किष्ट और विस्तृत थी, अतः शीलांगाचार्य ने उसे स्वल्प तथा सरल बना डाला। गन्धहस्तीआचार्य का समय, वीराष्ट्र की सातवीं शताब्दी माना जाता है और उस समय दश पूर्वधर विद्यमान भी थे। आगमों की टीका करना, कोई सामान्य-झानवाले मनुष्यों का कार्य नहीं था। इस महान् कार्य के लिये तो बड़े धुग्न्धर एवं अगाध-झानवाले महापुरुषों की आवश्यकता थी। यदि, गन्धहस्तीआचार्य पूर्वभर हों, तो यह टीका पूर्वधरों की रची हुई मानने में किसी भी तरह शंका को स्थान नहीं मिल सकता। कारण, कि गन्धहस्ती आचार्य के २००वर्ष पश्चात् देवद्विगिण चमाश्रमण हुए, जिन्होंने आगमों को लेखनीबद्ध किया और नन्दीसूत्र की रचना की। यदि, उन्हें माना जाता है, तो गन्धहस्तीआचार्य की टीका तो उनसे २०० वर्ष पूर्व की बनी हुई है, अतः उसे तो और अधिक प्रमाणिक मानना चाहिये।

(५) त्राचार्य गम्धहस्तीस्री की टोका भी कालकम से साधुओं को कठिन प्रतीत होने लगी, तब वि० सं० ९३३ में श्री शीलांगाचार्य ने पूर्व टीका को खल्य-विस्तारवाली तथा सरल बनाई थी। इनमें श्री श्राचारांग श्रीर सूत्रकृतायांग इन दो श्रंगों की टीका उपलब्ध है, शेष नौ श्रंगों की टीका इस समय नहीं

मिलती है। इसका कारण शायद विधर्मियों का श्रत्याचारपूर्ण श्राकमण ही हो।

- (६) नौ अंगों पर टीका का श्रभाव देखकर वि० सं० ११२० में चॅंद्रकुलीय श्राचार्य श्रभयदेवसूरि ने नौ अंगों पर पुनः टीका की रचना की जो सम्प्रत काल में विद्यमान है।
- (७) श्री शीलांगाचार्य कत दो श्रंगों की टीका भी श्रहपत्तों के लिये कठिन प्रतीत होने लगी, तब विक्रम की शौलहवीं राता-ब्दों में श्राचार्य जिनहंसूरि ने श्राचारांगसूत्र पर एक दीपिका रची। श्राप स्वयं ही फरमाते हैं, कि—

"शीलांकाचार्य रचिता वृत्तिरास्ति सविस्तरा, श्री त्र्याचारांगसूत्रस्य दुर्विगाह तरंगतः ॥२॥ श्रनुग्रहार्थं सम्यानां व्याख्यातृगां सुखावहा, श्री जिनहंससूरीन्दैः क्रियतेस्म प्रदीपिका॥३॥

श्री आचारांगस्त्र पृष्ठ २

(८) श्री शीलांगचार्य एवं श्री श्रमयदेवस्रि कृत टीकाएँ श्रीर जिनहेंसस्री रचित दीपिका भी जब लोगों के लिए कठिन श्रतीत होने लगी, साधारण-ज्ञानवाले मनुष्य उनसे समुचित-लाभ उठा सकते में श्रसमर्थ प्रतीत होने लगे, तब विक्रम की सोहलवीं शाताब्दी में श्रीपार्श्वचन्द्रस्र ने उन श्रागमों पर टीका श्रनुसार गुर्जर भाषा में टब्बा यानी गुजराती भाषा में श्रनुवाद कर हाला, इस विषय में श्राप फरमाते हैं, कि—

''पणम्य श्री जिनाधीशं, श्रीगुरुणामनुगृहात् । ळिस्रते सुस्तवाधार्थमाचारांगर्थनार्तिमम् ॥ १ ॥

सुतरां शब्दशास्त्रेण, येषांबुद्धिरसंस्कृता । व्यमोहो जायते तेषां, दुर्गमेवृत्तिविस्तरे ॥ २ ॥ ततो वृत्तेः समुद्धृत्य, सुलमो लोकमाषण । धर्मळिप्सूपकारायादि मांऽगाऽर्थः पतन्यते ॥ ३॥

श्री भाचारांवसूत्र पृष्ठ १ ।

श्राचार्यं गन्धहस्ती सूरि श्रौर पार्श्वचन्द्र सूरि के बीच में लगभग १३०० वर्षों का ऋन्तर है। इन १३०० वर्षों में श्रनेक चैत्यवासी क्रियोद्धारक गच्छ मत पैदा हुए, किन्तु किसी ने इस प्रकार का एक शब्द भी रचारए। नहीं किया, कि श्रमुक त्रागम त्रथवा अमुक टीकादि हमें मान्य नहीं है। कारण कि वे लोग उचकोटि के विद्वान थे श्रौर श्रागमों तथा निर्युक्ति एवं टीका के सम्बन्ध में जानते थे कि ये चीजें हमारे धर्म के लिए स्तम्भ हैं श्रीर इन पर ही शासन चल रहा है।

किन्त, यह इमारा दुर्भाग्य था, कि विक्रम की सोलहवीं शताब्दी में लौंकाशाह नामक एक व्यक्ति उत्पन्न हुन्ना । श्री संघ से तिरस्कृत होकर उसने श्रपना एक त्रालग मत निकाला। उस पर, त्रानार्थ-संस्कृति का इतना झुरा प्रभाव पड़ा, कि प्रारम्भ में तो उसने कोध तथा आवेश में भरकर जैनसाधु, जैनागम, सामायिक, पौषध, प्रतिक्रमण्, प्रत्याख्यान, दान श्रौर मूर्तिपुजादि से खिलाफ एवं बिलकुल इन्कार ही कर दिया श्रीर केवल पाप-पाप, हिंसा-हिंसा, द्या-द्या चिल्लाकर श्रपना मत चलाना चाहा । किन्तु ऐसे श्ररपञ्च श्रौर जैनशास्त्रों क विरुद्ध प्ररूपण करनेवाले मनुष्य की बात कौन स्वीकार कर सकता था ? बन्त में, लौंकाशाह को अपनी अन्तिम अवस्था में इस अकृत्य के तिये परचात्ताप और प्रायश्चित्त करना पड़ा एवं आणादि कई मनुष्यों को बिना गुरु के ही वेश पहनाकर साधु बनाया । इसके पश्चात् श्री पार्श्वचन्दसूरिकृत गुर्जर भाषा के श्चनुवादवाले ३२ सूत्र उन के हाथ लगे, जिनमें ऋर्य का ऋष्ययन करने पर उन लोगों की समम में यह बात आ गई कि लैंकिशाह ने जिन कियाओं का निषेध किया है ने कियाएँ उचित हैं और बिना सोचे-सममे ही निषेध किया गया है। परिणाम यह हुन्ना कि जिन किया श्रों का लौंकाशाह ने निषेध किया था, उन्हीं को लौंकाशाह के पश्चात् उसके अनुयायियों ने स्वीकार कर लिया और अनेक मुमुक्षु सत्य बात की खोज करके लौंकामत का परित्याग कर शुद्ध-सनातन जैनधर्म की शरण में श्राये एवं मृर्तिपुजक बन गये । लौंकामत के शेष अनुगायियों ने श्रन्यान्य कियात्रों के साथ ही मूर्तिपूजा को भी स्वीकार करके तथा अपने उपाश्रयों में वीतराग की मृतियों की स्थापना कर एवं द्रव्य मान से उनकी पूजा करके श्रपना श्रात्म-कल्यामा करना प्रारम्भ कर ंदिया ।

लौंकागच्छ के विद्वान यितयों ने कई मिन्दरों की प्रतिष्ठा करवाई, अनेक प्रन्थों को निर्माण किया, बहुत से सूत्रों की प्रति-लिपियाँ की जिनमें टीकानुसार जो टब्बा श्री पार्श्वचनद्रसूरि ने किया था उसे ही मान्य रक्खा। जब मूर्तिपूजा का खास मत-भेद सिट गया, तो फिर सूत्रों में तो मतभेद रह ही क्या जाता है?

विक्रमकी श्रठारहवीं शताब्दी, लौंकामत के लिये एक उत्पात का दु:खद समय था। लौंकागच्छीय श्रीपूज्य शिवजी ने

श्रपने शिष्य धर्मसिंह को श्रयोग्य सममकर गच्छ से बाहर निकाल दिया। उसने श्रावक की श्राठकाटि सामायिक के बाहना से एक अलग मत निकाला । इसके बाद लवजी और धर्मदास जी ने भी श्रपते-श्रपते अखाड़े श्रलग जमाये। धर्मसिंहजी ने पार्श्वचन्द्रसूरी कृत टब्बे में मूर्ति विषयक कई अर्थ बदलकर श्रवने नाम से कई सूत्रों पर टब्बा बना लिया । यह 'द्रियापुरी टब्बा' के नाम से प्रसिद्ध है। किन्तु, इसका प्रचार आठकोटि समुदाय में ही विशेष था और मारवाड़, कोटा, मालवा आदि के स्थानकमार्गी सिंघाड़ों में तो श्रीपार्श्वनन्द्रसूरि कृत टब्बे का ही प्रचार था। स्थानकवासी पुष्य हुक्सीचन्दजी महाराज ने श्रपने हाथों से १९ सूत्र टब्बे सहित लिखे, जिनमें उपासकदशांगसूत्र में ज्ञानन्द आवक के अधिकार में आपने स्पष्ट रूप से यह लिखा है कि "श्रन्यतीर्थियों द्वारा प्रहण की हुई जिन प्रतिमा को वन्दन नमस्कार करना श्रानन्द को नहीं कल्पता है"। इसी प्रकार से उदवाईसूत्र में अम्बड़ के अधिकार में भी लिखा था श्रौर श्री थीरचन्दजो स्वामी ऋदि कई ऋत्मार्थी साधुक्रों ने इसी प्रकार से श्री पार्श्वचन्द्रसूरि का ही श्रमुकरण किया। कारण, कि वे लोग भववृद्धि से डरते थे। इन लेखों को देखकर बहुत से समम दारों की श्रद्धा मूर्ति की स्रोर कुक गई श्रीर अनेक व्यक्ति मूर्ति-पुजक समाजमें जा मिले। उनमें इस किताबका लेखक भी एक है।

किन्तु, श्राजकल के नये विद्वानों को यह घाट। कैसे सहन हो सकता है ? श्रतः इस घाटे को रोकने के लिये सब से पहला साहस स्था० साधु श्रमोलखऋषिजी ने किया। श्रापने पार्श्वचन्द्र सूरि श्रीर धर्मसिंहजी के टब्बे का सहारा लेकर ३२ सूत्रों का हिन्दी अनुवाद मुद्रित करवाया । जिस समय आपका यह कार्य प्रारम्म हो रहा था, उस्री समय श्रनेक स्थानकवासियों की श्रोर से समाचारपत्रों में इस आशय के नोटिस प्रकाशित हुए थे, कि यदि ३२ सूत्रों का श्रनुवाद करना ही हो, तो किसी संस्कृत के विद्वान परिडत को अपने पास रख टीकाओं का आशय लेकर श्रनुवाद किया जाय, ताकि वह सर्वमान्य हो सके। किन्तु, ऋषिजी ने बिना किसी की परवाह किये, पूर्वप्रचितत टब्बों में स्वेच्छा-तुसार परिवर्त्तन करके श्रपना श्रनुवाद छपवा ही डाला। पर जब उनके पन्नों को किसी विद्वान ने देखा और अपने श्रमिप्राय दिये तो स्वामीजी को उन पन्नों को रही खाते में डालने पड़े और बाद में कुछ विद्वानों का सहारालेकर दूसरा ऋतुवाद छपवाया । यदि उस श्रानुवाद को भी कोई सभ्य मनुष्य पढ़े तो उसे अस्यन्त दुःख हुए विना रह नहीं सकता। भला जिस व्यक्तिको हरव-दीर्घ तथा शब्दों के शुद्धस्वरूप तक का ज्ञान न हो, वह सूत्रों के गूढ़ आशय को क्यातो स्वयंसमभासकताहै स्त्रौर क्याउसे दूसरों पर व्यक्त ही करसकता है ? इसी कारण ऋषिजीकृत ३२ सूत्रों का हिन्दी अनुवाद स्थानकवासी समाज में भी सर्दमान्य नहीं हो सका।

ऋषिजी ने केवल एक मृतिपूजा के कारण ही अनेक प्रपंचों की रचना की तथा मृलसूत्रों एवं अर्थ में खूब रहोबरल कर डाला है। यहाँ तक, कि कहीं-कहीं ता मूलपाठ को उड़ा दिया गया और कहीं मूलपाठ को बदल कर उसके स्थान पर अन्य पाठ बनाकर रख दिया गया। अनेक स्थानों पर सूत्रों में न होने पर भी अपनी कल्पना से नोट लिख दिये। किन्तु मूर्तिपूजा का सिद्धान्त तो इतना सर्वव्यापी है कि इतना प्रपंच रचने पर भी यह छिपाकर नहीं रक्खा जासका।

वास्तव में क्रींकामत एवँ स्थानकवासी समाज में वतीस सूत्रों की मान्यता न तो ३२ सूत्र सच्चे और शेष मूत्र मूटे और न मूर्ति मान्य एवं अमान्य के कारण हुइ है क्योंकि ३२ सूत्र सच्चे और शेष मूटे कहे उतना ज्ञान एवं प्रमाण न तो क्रींकाशाह के अनुयायियों के पास था और न उन्होंने ऐसा कहा भी था दूसरा मूर्तिपूजा मान्य या अमान्य का कारण भी नहीं था क्योंकि मूर्तिपूजा विषयक पाठ तो ३२ सूत्रों में भी विद्यमान हैं।

परन्तु ३२ सूत्रों को मानने का कारण तो कुछ श्रोर ही था। क्योंकि लोंकाशाह के भीजुदगी में जैनागम प्राकृत भाषा (श्रधमागधी) में श्रोर टीकाएँ संस्कृत में थीं जिसका थोड़ा भी ज्ञान लोंकाशाह को नहीं था कि वह जैनगामों को पढ़ कर उस को मान्य रक्खे या न रखे। लोंकाशाह के देहान्त के बाद श्रापके श्रमु- यायियों को श्रीपार्श्व चन्द्रसूरी कृत गुर्जर भाषानुवाद के जितने सूत्र मिले उतनों को ही उन्होंने श्रपनाय, उन सृत्रों को संख्या ३२ की थी। बस लोंकाशाह के श्रनुयायियों में यह मान्यता सजड़ रूढ हो गई की हम ३२ सूत्र मानते हैं जब ३२ सूत्रों के विवरण में उनकी मान्यता के विरुद्ध में उद्घेख बताय जाने लगे तो उन्होंने कह दिया कि हम मूल सूत्रों के श्रलावा टीकाएँ वगैरह नहीं मानते हैं फिर मूल सूत्रों में ऐसे पाठ श्राये कि जिनसे उनका मत निर्मूल होने लगा तव उन्होंने मूलसूत्रों के श्रर्थ जो प्राचीन टीकाएँ तथा श्रीपार्श्वचन्द्रसूरि कृत टब्बा में था उनको भी बदलाने की कोशिश एवं मिथ्या प्रयत्न करना श्रूह किया श्रीर कितनेक

भद्रिक अशोध जैनों को अममें भो हाले। जब उनको थोड़ा बहुत मनुष्यत्व का भान होने लगा और टीकाएँ वगैरह की आवश्यकता हुई तो एक नई युक्ति घड़ निकाली कि मूलसूत्रों के साथ मिलती हुई टीकाओं को हम लोग मानते हैं। इसका यह अर्थ था कि जिस टीकामें मूर्विपूजा का उल्लेख न हो उस टीका को हम मानते हैं।

संसार में ज्ञानकी उत्तरोत्तर वृद्धि हुई श्रीर थोडा बहुत प्रभाव हमारे स्थानकमार्गी भाइयों पर भो हुआ। उन्होंने संक्रीणता की वाडाबन्धी के बाहर कदम रखने का साहस किया और मूल ३२ सूत्रों के श्रलावा श्रान्य श्रागम तथा आगमों पर जो निर्युक्ति टीका भाष्य चूर्णि वगैरह पूर्वाचार्य कृत साहित्य की और दृष्टि हालकर श्रवलोकन किया जिसमें सबसे पहला नम्बर स्थानक मार्गी समाज के घुरंघर विद्वान शताविधानी मुनि श्री रत्नचन्द्रजी का है कि आपने अर्धमागधी कोश बनाने में निर्मुक्ति टोकादि बहुत से प्रन्थों का श्राश्रय लिया तथा स्था० मुनिश्री मणिलालजी ने 'प्रभुवीर पट्टावलि' नाम की पुस्तक रचनेमें ३२ सूत्रों हे ऋलात्रा कई प्रन्थों का आधार लिया श्रीर स्था० पूज्यश्री जनहरलालजी महाराजने तेरहपन्थियों का खराडन में 'सद्धर्ममराडन' नामक अन्थ बनाया जिसमें तो खूद प्रचूरतासे निर्दुक्ति टीका चूर्णि भाष्य दीपका बगैरह के अवतरण दिये हैं आपने अपने पूर्वजों की संकीर्णता को तिला अली देकर मूज ३२ सूत्रोंसे भिलती हो चाहे ३२ सूत्रोंमें जिसवात की गन्ध तक न हो उन टीकाओं को भी स्वीकार करली है। यदि उन श्ववतरणों का उतारा किया जाय तो एक खासा प्रन्थ तैयार हो जाय परन्तु मैं मेरे पाठकों के श्रवलोकनार्थ उस 'सद्धर्म

मण्डन नाम के प्रनथ के सात्र पृष्ट नम्बर लिख देता हूँ कि एक प्रनथ लिखने में इतने स्थान पर निर्युक्ति टीका चूर्णि भाष्यादि के प्रमाण दिये हैं जैसे पृष्टसंख्या।

इनके त्रालावा 'सद्धर्ममग्रहन' मन्ध के पृष्ठ ३६८ पर तो श्रीमान् पूज्यजी ने तेरहपन्थियों को बड़े ही जोर से दबाया है जैसे श्राप फरमाते हैं कि—

"इस चूर्णि की श्राधी बात को मानना श्रीर श्राधी बात को नहीं मानना यह दुरामह के सिवाय श्रीर कुछ नहीं है।"

यदि हमारे तेरह पन्थी भाई यही सवाल पूज्य जवाहरलालजी महाराज सं कर लेते तो हमारे पूज्यजी इसका उत्तर यह तो शायद ही दें कि हम चूर्णि की बातों को सर्वाश से मानते हैं ? फिर तो पूज्यजी के लिए भी वही दुराग्रह का सवाल आकर खडा हो जायगा!

'सद्धर्भ मन्डन मन्थ' में श्रीमान पूज्यजी ने तेरहपन्थियों से बहुत से सवाल ऐसे भी किये हैं कि वे ख्रापके लिए भी इतने ही बाधित होते हैं उन प्रश्नों के लिए स्थानकवासी या तेरहपन्थियों को बिना मूर्तिपूजक ख्राचार्यों का शस्सा लिये छुटशारा हो नहीं सकता है इस विषय के लिये मैं एक स्वतन्त्र किताब लिखते का इरादा करता हूँ।

नियुक्ति टीका बिना तेरह पिथयों का भी काम नहीं चलता है। तेरह पिथयों के पूज्य जीतमल जी स्वामि ने 'श्रम बिध्वंसन' नामक प्रन्थ लिखा है उसमें भी आपने निर्युक्ति टीका चूिण भाष्यादि का कई स्थानों पर प्रमाण दिये हैं। अस्तु गुढ बाना और गुलगुलों से परहेज रखना यह कहावत भी चरितार्थ होनी चाहिए!

पाठको, इस प्रकरण से आप इतना तो अवश्य समक्त गये होंगे कि जैनागमों की प्राचीनता एवं प्रमाणिकता में किसी प्रकार का संदह नहीं है तब एक मूर्ति के नहीं मानने के कारण मत्तधारियों को किस किस प्रकार से भिष्ट्या प्रयत्न करना पड़ा है किर भी उन लोगों को अपने अभीष्ट की सिद्धि प्राप्त नहीं हुई और आखिर प्राचीन एवं प्रमाणिक आगमों के सामने शिर सुहाना पड़ा। आमे चलकर हम ऋषिजी के अनुवाद करने की योग्यता का िग्दर्शन कर वेगें और अगले प्रकरणों में खास ऋषिजी के मूलसूत्र और हिन्दो अनुवाद से ही मूर्तिपूजा सिद्ध कर बतलावेंगे और साथ हो साथ प्रसंगोपात यह भी बतलादेंगे, कि लोंकागच्छीय आवार्यों के सूत्रों तथा अर्थ में और ऋषिजी के किये हुए हिन्दी अनुवाद में कितना विरोध एवं कैसी जबरदस्त खींचातानी है। पाठकगण, आगे के प्रकरण खूब ध्यान लगाकर पढ़ें।

## प्रकरण तीसरा

## जैनागर्भो में शाश्वति जिनपतिमाएँ

क्रिकारीय सोलहवीं शताब्दी के मध्यकाल उक्ष तो जैनागम अर्थमागधी भाषा और विवरण संस्कृत एवं त्राकृत भाषा ही में था, बाद में श्री पार्श्वचन्द्र सुरि ने जनोपकार के लिए गुर्जरिंगरा में टब्बा (अनुवाद) बनाया । पर आपका यह उपकार कई लागों को उलटा अपकार के रूप में परिश्वित होगया। क्योंकि कई अल्पन्न लोगों ने आपके बनाये टब्बे को रहीबदल कर खेच्छा नये-नये मत-पन्थ निकाल कर शासन को छिन्न-भिन्न कर डोला। लौंकाशाह के अनुयाधियों को भी आपके टब्बे का ही सहारा मिला श्रीर लेंकिशाह के मतविरोधी यति धर्मसिंहजी मे पूर्व टब्बे को रहोबदल कर अपना नया मत निकाला श्रौर धर्मसिंहजी ने श्री पार्श्वचन्द्र सूरि कृत टब्बे में स्वेच्छा फेरफार कर अपने नाम से टब्बा बना लिया । स्वामी भी खमजी ने धमें सिंहजी के टब्बे को रहोबदल कर अपनी डेड़ चादल की खिचड़ी अलग पकाने को श्रपना मत चला दिया। पर यहां तक तो जैनागमों की प्रतिएं इस्तिलिखित ही थीं कि जिसके दिल में श्राया बैसा ही खतारा कर वे प्रतियां ऋपने पुट्रों में बांध पास रख लेते थे और अपने अनुयायियों को भगवान के नाम पर वे पुस्तकों दिखा कर विश्वास दिला दिया करते थे कि देखो सूत्रों में यह बात ( अपनी मान्यता ) भगवान ने फरमाई है, इस पर भद्रिक जनता विश्वास भकरण तीसरा ३८

कर उन वाडावन्धी में बंध जाती थी। कारण उन श्रक्ष लोगों में निर्णय-बुद्धि तो थी नहीं। जिसका श्रिधिक परिचय था, उनके श्रमुयायी बन जाते थे। कहा भी है कि दुनिया मुकती है पर मुकाने वाला होना चाहिए।

वि० सं० १९३२ में सब से पहिले मुरिदाबाद-निवासी बाब् धनपविसहजी की द्रव्य सहायता से जैनागम मूल टीका और टब्बा सहित छपवाये गये, जिसका संशोधन लैंकिंगच्छीय श्राचार्य श्रमृतचन्द्र सूरि के विद्वान शिष्य रामचन्द्र गरिए तथा आपके शिष्य नानवन्दजी ने बड़ी सावधानी से किया था और वे आगम प्राय: जैनश्वेतास्वर समाज में सर्वत्र माननीय वन गये। पर लौंकाशाह के श्रनुयायी होने का दम भरने वाले कितनेक स्थानक-वासी भाइयों को उन लौंकागच्छीय विद्वानों के संशोधित आगमी से सन्तोष नहीं हुन्त्रा। शायद् इसका कारण यह हो कि उन श्चागमों में मूर्तिपूजा विषयक मूलपाठ श्रीर उनका श्रर्थ ज्यों का त्यों है, इन्हीं कारणों को लेकर पसन्द नहीं हुए हों। इसी कारण स्थानकवासी साधु अमोलखर्षिजी ने दक्षिण हैदराबाद में स्थित रह कर सूत्रों का हिन्दी ऋनुवाद करना शरम्भ किया, पर जब इस बात का पता स्थान० समाज को लगा तो सामयिक पत्रों में इस श्राशय के नोटिस जाहिर हुए कि जैनागमों का हिन्दी श्रनुशद किया जाय तो उसके लिए ऋच्छे संस्कृत के विद्वान परिडर्ती और टोकाओं की सहायता अवश्य लेनी चाहिए कि वे कम से कम स्थानकवासी समाज में तो सर्वमान्य हो ही जाँय। कारण स्वामीजी की योग्यता से स्थानकवासी समाज भली भांति परिचित था, क्योंकि इसके पूर्व स्वामीजी की त्रोर से अन्य विषय पर

कई पुस्तकें मुद्रित हो चुकी थीं, उनमें आपकी योग्यता का दर्शन मली-भाँति होचुका था इसलिए ही ऐसी नोटिसें निकालनी पड़ी थीं । इस हालत में आपके किये हुए हिन्दी अनुवाद जो छप चुके थे डनको रही खाते में (पुड़ियां बांधने में) छोड़ देना पड़ा। बाद कई सस्ते भाड़े के पिएडत तनस्वाह से रख कर वि० सं० १९७७ में श्रनुवाद का काम शारम्भ हुत्रा और उसी रूप में जैनागमों का हिन्दी ऋनुवाद छपवाया गया कि जिसकी सम्भावना पहिले से ही लोगों ने कर रखी थी । ऋापने ऋपनी पागिड:यता की प्रसिद्धि के लिए केवल टाइटल पेज पर हो नहीं पर प्रत्येक सत्र के प्रत्येक पत्ने पर अपना नामाङ्कित करवाया, जिससे वर्तमान स्त्रौर भविष्य में लोग यह समर्भे कि इन सत्रों का हिन्दी अनुवाद करने वाला कोई बड़ा भारी विद्वान होगा ? ऐसी श्रास्त्रश्लाचा पूर्व जमाने में न तो श्री देवर्द्धिगणि चमाश्रमणजी ने की थी ऋौर न कलीकाल सर्वज्ञ भगवान हेमचन्द्र सुरि ने की थी कि जिनके अध्यक्षत्व में लाखों करोड़ों श्लोक केवल लिखे गये थे ही नहीं पर उन्होंने अनेक विषयों पर इयतेक प्रत्थों की रचता भी की थी।

जब कोई विद्वान उन हिन्दी अनुवाद को हाथ में लेकर पढ़ता है तो दो चार पेज पढ़ कर शिर धुणाके उनको एक ताक पर रख छोड़ना ही पढ़ता है, क्योंकि न तो उसमें मूल पाठों का सिलसिलेवार हाल मिलता है, न ठीक अर्थ मिलता है, न राब्द ही शुद्ध हैं, खौर न भाषा ही शुद्ध हैं। भला जिसको हस्व-दीर्घ का भी भान न हो, वह जैनायम के गम्भीर भावों को कैसे समक्त सकें पर स्वामीजी को इन बातों से सम्बन्ध ही क्या ? वे तो येन केन प्रकारेण मूर्तिपूजा के पीछे पड़े हुए हैं। जहाँ जहाँ मूर्तिपूजा का

<u>प्रकरण तीस्</u>रः ४०

पाठ या ऋर्थ देखा बस उनको ही रहो बदल कर देने में ही ऋपना पारिडत्य समक्त रखा है पर मूर्तिपूजा विषय तो इतना विशाल और सर्वेट्यापक है कि वो किसी प्रकार से छिपाया हुआ छिप नहीं सकता है जैसे उल्द्ध के आँखें मूँद लेने पर सूर्य का प्रकाश छिप नहीं सकता है।

स्वामीजी के ३२ सूत्रों का अनुवाद पढ़ने से पाठकों को भलो भाँति रोशन हो जायगा कि स्वामीजी की सूत्रों का अनुवाद करने की कैसी योग्यता है। भाग्यवशान जैसी आपकी योग्यता थी वैसे ही आपको सस्ते भाव के पिड़त भी मिले। दूसरों के लिये तो क्या, पर वे अनुवादित सूत्र खासकर स्थानकवासी समाज में भी सर्वमान्य नहीं हुए हैं और कई लोग तो आज भी उनका सख्त विरोध करते हैं। इतना ही नहीं पर उन अनुवादित सूत्रों को अअमाणिव भी घोषित कर दिया है जैसे कि स्वामि मिल-लालजी लिखित ''जैनधर्म का संक्षित प्राचीन इतिहास'' नामक पुस्तक को अखिल स्थानकवासी कान्फरेन्स की जनरल मीटिंग ने ता०१०-५-३६ को अहमदावाद में अप्रमाणित जाहिर करदी थी अत्रपव आपकी इस अनाधिकारी बाल चेष्टा की सभ्यसमाज में सिवाय हाँसी के शेष कुछ भी कीमत नहीं है।

हाँ, श्रापके श्रमुवाद में मूर्तिपूजा विषयक पाठों का श्रर्थ रहोबदल होने के कारण जब कभी मूर्तिपूजा विषयक चर्चो का काम पड़ता है तब कई श्रद्ध लोग श्राप के हिन्दी श्रमुवाद के पन्ने श्रवश्य टटोलते हैं।

जैनागर्मो में शाश्वति जिन प्रतिमाएँ हैं। उनको मूल सूत्र

कार तथा टीकाकारों ने तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ बतलाई हैं। श्रीर इन्द्रादि सम्यग्द्र ष्टि तीन ज्ञान संयुक्त और महाविवेकी देवताओंने सत्रह प्रकार से पूजा कर नमोत्थुएं के बाठ से स्तवना को हैं उन्हीं इंद्रादि देवों ने भगवान से प्रश्न किये कि इस श्राराघो हैं या विराधी ? उत्तर में तीर्थंकरों ने त्राराधा होना बतलाया है। इससे सिद्ध है कि शाश्वित जिस प्रतिमाएँ तीर्थं करों की हैं। पर स्वामीजी ने अपने हिन्दी अनुवाद में उन जिनप्रतिमाओं की अन्यदेव अर्थात कामदेव की प्रतिमाएँ बतलाई हैं यह आप की माल्पज्ञता श्रीर मत्तामहत्त्र ही है क्योंकि श्राप के ही श्रन्योन्य सूत्र पाठ श्रीर श्रमुवाद से यह प्रत्यच पाया जाता है कि वे जिनश्रतिमार्धे तीर्थ-करों की ही हैं। टीकाकारों का तो स्पष्ट मत है कि वे जिनप्रतिमाएँ तीर्थंकरों की हैं पर हमारे स्थानकवासी भाई उन टीकादिकों मुत्तिपूनक जाचार्यों की कह कर उसकी अप्रमाणिक कह देते हैं इसलिये मैं त्राज खासकर लौंकागच्छीय विद्वानों के टब्बा ऋर्थ और साथ में स्वामीजी का हिन्दी ऋतु३।द लिख कर बत-लाऊंगा कि इन दोनों अनुवाद से ही वे शाश्वति जिनश्रतिमाएँ तीर्थंकरों की हैं ऐसा सिद्ध होता है।

१ देखो इसी प्रनथ का दूसरा प्रकरण जिसमें वीरात् १७० वर्ष में आवार्य भद्रवाहु हुए उन्होंने निर्मुक्त की रचना की। वि० सं० २१४ में आवार्य गन्धहस्ती ने टीकाएँ रची। वि० सं० ९३३ में आवार्य शिलाग स्विर ने, वि० स० १९२० में आवार्य अभयदेव स्विन टीकाए बनाई और वि० सं० १५६० में श्रीपार्य बन्द्रस्ति ने गुजराती भाषामें टब्वा बनाया वहाँ तक जो मूलसूत्र और पांचांगा भावने में किसी का भी मतभेद नहीं था।

जब सूत्रों में इस प्रकार के उल्लेख हैं तब वे लोग ऋाँखें मुँह श्वन्धेरा क्यों करते हैं श्रीर वे लोग इस विषय में क्या युक्ति बतलाते हैं ? वे सब से पहिले श्री स्थानायांगजोसूत्र का सहारा लेकर भद्रिक जनता के सामने एक सूत्र का पाठ रखते हैं वह निम्नलिखित है।

''तश्रो ।त्रिणा पं० तं० त्रोहिनाणित्रिणे, मगापड्ज-वनाणित्रिणे, केवलनाणित्रिणे ।

#### स्थाना० पृष्ठ २६०

इस पाठ में अवधिज्ञानी जिन को देख हमारे भाई कह देते हैं कि वे जिनविताएँ अवधिजिनकी हैं। परन्तु वे सज्जन थोड़ा सा षष्ट ट्ठाकर इस पाठ के आगे का पाठ देखते तो मालुम हो जाता कि अवधिजिन (कामदेव) इस आसन एवं मुद्रा में कभी बैठे थे कि शाश्वित जिनवित्माओं को कामदेव की प्रतिमा कहने का दु:साहस किया जाय। अब आगे का पाठ देखिये।

''तस्त्रो श्ररहा पं० तं० स्रोहि नाग्यश्ररहा, मणपज्ज-वनाग्यस्ररहा, केवलनाग्यस्ररहा।

#### स्था० पृष्ट २६०

जैसे तीनप्रकार के जिन कहा है जैसे ही तीनप्रकार के अरि हन्त भी बतलाये हैं। इसका मतलब यह है कि अरिहन्त माता की कुत्त में आते हैं तब अवधिज्ञान पूर्वभवसे साथ में लाते है इस-लिये गर्भ में अवतार लेने के समय से जब तक वे दीन्ना न ले बहाँ तक अवधिजन एवं अवधि अरिहन्त कहलाते हैं और दोक्षा लेने के समय उनकी मनःपर्यय ज्ञान होता है इसलिए दीचा के प्रारंभकाल से जहाँ तक केवलज्ञान न हो वहाँ तक वे मनःपर्यव जिन और मनःपर्यव अरिहन्त कहलाते हैं और केवलज्ञानीत्पन्न होने से वे केवली जिन व अरिहन्त कहलाते हैं। पाठक स्वतः सममः सकते हैं कि अवधि, मनःपर्यव, केवल, यह तीनों विशेषण उन्हीं जिन एवं अरिहन्तों के लिये हैं कि जिनको हम तीर्थंकर कहते हैं और शाश्वित मूर्तियों भी तीर्थंकरों की ही है और सम्यग्हिष्ट इन्द्रादि उन जिनप्रतिमाओं को तीर्थंकरों की मूर्तियां सममः कर ही सत्रहमेदी पूजा और नमोत्थुणं के पाठ से स्तवना करते हैं। पाठकों को और भी अधिक विश्वास के लिये हम वि० सं० १९२० में आचार्य श्री अभयदेव सूरिकृत टीका को भी उद्धृत कर देते हैं।

"तस्रो जिएो, इत्यादि सुगमा नवरं रागद्वेष मोहान् जयन्तीति जिनाः सर्वज्ञाः" उक्तंच "रागद्वेषस्तथामोहो जितोयन जिनोहासौ । श्रस्तौ-शस्त्रो क्तमालत्वादर्हम्भव नुमीयत इति ॥ १ ॥ तथा जिना इव ये वर्तन्ते निश्चय प्रत्यद्ध ज्ञान तया तेपि जिनास्त श्रामाधि पृथानो जिनोवधिज्ञान जिन एव मितराविप नवरः माद्याबुपचरिता वितरो निरुपचार अपचार कारणन्तु पृत्यद्य ज्ञानीत्विमिति केवलभेकमनंत पूर्णवाज्ञानादि येषामास्ति त केवालेन उक्तंच "किसिणं केवलकणं लोगं जाणंति तहय पासति । केवल चरित नाणी तम्हा ते केवली होति ॥ २ ॥ श्रहापि जिनवद् व्याख्या अर्हति देवादि कृंतां पूजा मित्यर्हत्

प्रकरण तीसरा ४४

श्रथवा नास्ति रहः प्रच्छन्ने किनिदिषियणां प्रयत्त ज्ञानीत्व ते श्रर्हन्त:॥

स्यानीयांग सूत्र दृष्ट १६१ मुर्झिदाबाद वाला

लौंकागच्छीय विद्वान् संशोधित टब्बा में भी यही लिखा है जैसे कि—तीन प्रकारे जिन किह्या। श्रवधिनाणजिन, श्रवधिनाण सिहत, मनःपर्यवनाण च्यारनाण सिहत जे जिन, केवल नाण जिन, पांच नाण सिहत ते जिन। × × तीन श्रिरहंत किह्या ते कहें छे। श्रवधि नाणी श्रिरहन्त, मनःपर्यवनाणी श्रिरहंत, केवलनाणीश्रिरहन्त।!

### स्थानीयांग स्त्र पृष्ठ १९२ सु० वासा

स्था० साधु श्रमोलखर्षिजीका हिन्दी श्रनुवाद ।

''तीन प्रकरकेजिनकहे हैं अवधिज्ञानीजिन, मन:-पर्यवज्ञानीजिन, केवल ज्ञानी जिन,  $\times \times \times$  तीन श्रारिहन्त—श्रवि ज्ञानी श्रारिहन्त, मनःपर्यव ज्ञानी श्रारिहन्त, केवलज्ञानीश्रारिहन्त ॥

### स्थानार्यांग सूत्र पृष्ट २६१

न तो मृलसूत्र में कामदेवादि देवों को श्रवधिजिन कहा है न टीकामें न लोंकागच्छीय विद्वान् संशोधित टब्बा में श्रोर न श्रविजी के हिन्दी श्रनुवाद में कामदेवादि देवों को श्रवधि जिन कहा है परन्तु उपरोक्त मृलसूत्र, टीकाटब्बा श्रोर हिन्दी श्रनु-वाद में तो तीर्थकरों को ही श्रवधि जिन श्रोर श्रवधिश्रदिहन्त कहा है श्रोर वास्तव में ऐसा ही है इन पुष्ट प्रमाणों द्वारा यह प्रमाणित हो जाता है कि देवलोकादि में जो शाश्वित जिनप्रतिमा हैं वे सब तीर्थकरों की है कामदेव की प्रतिमा बतलाने वाले जैना-गमों से बिलकुल अनिभन्न हैं और इस प्रकार उत्सूत्र की प्ररूपणा कर वज्जपाप के अधिकारी बनते हैं। इतना ही क्यों पर इस भिध्या प्ररूपणा के अन्दर शामिल होनेवाले भी इस बज्जपाप से कदापि नहीं बच सकते हैं आगे और देखिये:—

'तेतिसणं माणिपेदियाए उविर्ते एत्थेणं महेगे देवछंदाए सोलस जोयणाई त्र्यायामाविक्सं मेणं साइरेगाई सोलस जोयणाई उद्दे उच्चतेणं सक्व रयणा मह आव-पडिस्ते।''

इस पर टीकाकारों ने विस्तार पूर्वक टीका की है पर हमारे स्थानकमार्गी भाइयों का अधिक विश्वास टब्बा पर होने से मैं यहां पर लोंकागच्छीय विद्वानों द्वारा संशोधित तथा स्वामी अमी- लखर्षिजी छत हिन्दीअनुवाद को तुलनात्मकदृष्टि से बतला कर पाठकों के सामने यह निर्ण्य रख देता हूँ कि लोंकाशाह के अनुयायी होने का दम भरनेवाले स्थानकवासी लोग लोंकागच्छयों की मान्यता से किस प्रकार पृथक पथ पर जा रहे हैं।

र्लीकागच्छीय विद्वानों द्वारा

संशोधित टब्बा

ते मणि पीठिकानई उपस्तिशाँ मोटड एकदेवछंदड छई तेही सोछह | पोजन स्वेषणइ पहुस पणई.कांहेक हास्रेरो सोस्ड्याजन उचाउ उचपणे, सर्व ग्यों महं छाई, यावन् प्रतिरूप वास्र छे।

श्रीराजप्रश्री सूत्र पृष्ट १६४।

स्था० साचु श्रमोलखर्षिजो कृतः हिन्दी श्रनुवाद

उस मणिपीठिका के जपर यहाँ एकबडादेवछंदा सीलह थीजन का सम्माचीडा कुछ अधिक सोलह योजन का ऊँचा सर्व रलमय यावत प्रति-रूप है।

श्रीराज प्रश्री सूत्र ९३८ ।

श्रागे उस देवछंदा में जिनशितमा का उल्लेख इस प्रकार हैं

''एत्थेणं त्रदृसयं जिखपाडेंमाणं जिखुस्सहेष्पमाण मेत्ताणं सरिणक्षित्तं चिहंति।''

लोंकागच्छीय वि० सं० टब्बार्थ ते देवछंदा साहि एक सौ भाट जिन श्रीतमा जिन जितनी उच पणइं गात्रइ ते प्रतिमा जबन्य सात इस्तनी उन्हांष्ट पांचसइ धनुष्य प्रमाणइ स्थापि थकी रहछेई।

ओ राज० पृष्ट १६४

स्था० साधु अमोल खर्षिजी कृ.हि. उसपर एकसी भाउ जिनकी प्रतिमा है जिनके जितनी ऊंची। पर्योकासन से बेठी हुई वहाँ रही हैं

श्री राज॰ प्र॰ पृष्ट॰ ९३८

४६

स्वामी जी वतला सकेंगे कि किसी देवता एवं कामदेव के पांचसी धनुष्य का शरीर था या वे कभी पद्मासन ध्यानलगाकर के भी बैठते थे ? परन्तु वे तो थीं जिन प्रतिमाएँ जो भगवान ऋषभ देव की जिनका पांचसी धनुष्यका शरीर ख्रीर महावीर प्रमु की सात हाथकी अवगाहना है यह केवल इन तीर्थं करों के लिये ही नहीं है परन्तु प्रत्येक चौबीसी में पहिले ख्रीर छैले तीर्थं करों का शरीर इसी प्रभाग वाला होता है ख्रीर इस प्रकार की ध्यान मुद्रा एवं पद्मासन तीर्थं करों की मृतियों में ही होता है।

त्रागे शाश्वित मूर्तियों के नाम क्या हैं इसको मूलपाठ से बतलायेंगे। जो स्तूप के चारों श्रीर मिण्पिठिका पर बिराज-मान हैं।

'तासिएां माणिपोडियाणां जनरिं चतारि निणपाडिमात्रो निणुस्सेहपमाण्येतात्रो संपत्नियंक्यिसएणात्र्यो थूमामि मुहता सरिणिविखतात्रो विङ्काति तं, जहा, उसमा, वदमाणा, चंदाण्णा, वास्सिण,।"

लोंका० वि० सं० टब्बार्थ ते मणिपिट्टि का उपरइ व्यार जिन्द्रतिमान्डइ तेह जिन्द्रातिमा तीर्थंकर ने अचएणाइ प्रमाणलाइ जयन्य सात हाथ उत्कृष्ट पांचसइ धनुष्य प्रमाणल्लइ पद्मासन्धुम नेइ सहाममुहद्दो करी बेटील्डइ ते केहनी छद्दे उ० ऋषम, बद्देमान, चन्द्रानन, चािसेण, एगइ नामइ प्रतिमाल्लई।

श्रीराज्य प्रव पृष्ट १४४

स्था० श्रमोत्तखर्विजी कृत०

हिं॰ श्रनु०

उस मिणपीठिका के उपर चार जिनशतिमा जिन के जितनी ऊँची प्रमाणोपेत पर्थांकासनयुक्त स्थुमिका के सन्मुख बैठी है उन चारों के नाम ऋषम, वर्द्धमान, चन्द्रानन, और वारिसेण हैं।

श्रीराज॰ प्र॰ सूत्र पृष्ट ९२८

पांचभरत होत्र, पांचऐरावत होत्र, एवं दशहोत्रमें प्रत्येक श्रव सिर्पणी, उत्सिर्पणी काल में चौबीस २ तीर्थंकर होते हैं। उसमें ऋषम बर्द्धमान चन्द्रानन श्रौर विरसेण ये चार नामवाले तीर्थंकर श्रवश्य होते हैं। वर्तमान चौबीसी भरतहोत्र में प्रथम ऋषभदेव चरम बर्द्धमान, ऐरावत होत्रमें प्रथम चन्द्रानन, और श्रान्तिमवारि सेण, तीर्थंकर हुए श्रौर भूत एवं भविष्यकाल में इन चार नाम के तीर्थंकर हुए थे श्रौर होंगे इसी कारण शास्त्रति जिनप्रतिमाएँ के ये चार नाम शास्त्रत हैं। श्रौर मूलसूत्र में ये चार प्रतिमाश्रों स्तूप के सन्मुख मुँह कर पद्मासन विराजमान हैं। क्या शाश्वित जिनप्रतिमाश्रों को कामदेव या श्रन्य देवताश्रों की मूर्वियों बतलाने प्रकरण तीसरा ४८

वाले सङ्जन किसी कोश में उनके पूर्वोक्त चार नाम या सात हाथ से पांचसीधनुष्य का शरीर तथा पद्मासन श्रादि बतलाने का साहस कर सकेंगे ?

त्राब श्रागे चलकर हम शाश्वित मूर्तियों के शरीर का वर्णन विषय-सूत्र-श्रर्थ का उल्लेख करेंगे जिससे पाठक भन्नी-भाँति समक जायेंगे कि निश्चयात्मक यह शाश्वितमूर्तियाँ तीर्थं करों की ही है।

'तितिणं जिनपिडमाणं इमेयास्त्वे वरणवासे परणिते। तं जहा-तविण्जिमया हत्थतला पायतला, श्रेकमयाइंणक्लाइं, श्रंतो लोहियक्लपिडसंगयाइं, कण्गमद्रश्रोजंघाश्रो, कण्गमयज्ञाणं, कण्गमयज्ञाणं, कण्गमयज्ञाणं, कण्गमयज्ञाणं, कण्गमयज्ञां, कण्गमयइंगायक्रिंड, तविण्जिमयाश्रो णामिश्रो, रिष्ठामइश्रोगेमराइश्रो, तविण्जिमयाश्रो णामिश्रो, रिष्ठामइश्रोगेमराइश्रो, तविण्जिमयनाल्या, कालियामयदंता, तवाण्जिमयितिहाश्रो, तविण्जिमयनाल्या, कण्गमइश्रो णासिगाश्रो, श्रंतोलोहियक पिडसेगाश्रो, श्रंतः मयणित्राच्छिण, श्रंतोलोहियक पिडसेगाश्रो, रिष्ठामइश्रो ताराश्रो, रिष्ठामयाणिश्रिक्छपत्ताणि, रिष्ठामइश्रो ताराश्रो, रिष्ठामयाणिश्रिक्छपत्ताणि, रिष्ठामइश्रो कर्णगमयासवणा, कण्गमइश्रो णिलाड पिट्टगश्रो, वहरामइश्रो सीसघडीश्रो, तविण्जमइश्रो कर्सतकेसभूमिश्रो, रिष्ठामया खवरिम्हयां, तविण्जमइश्रो कर्सतकेसभूमिश्रो, रिष्ठामया खवरिम्हयां

ऋषिजी का हिन्दी श्रमुवाद — उन प्रतिमाश्रों का इस प्रकार वर्णन करते हैं वद्यथा-—तपाये सुवर्णमय हाथपांवके तले हैं श्रंकरत्नमय श्वेतनखहै, नखके श्रन्दरकामाग लोहिताच रत्तमय है, सुवर्णमय उरु—पिंडी है, कनकमय घुटने, कनकमय साथल, कनकमय गात्र-लिष्टका, तपाया सुवर्णमय नाभि, रिष्ट रत्नोमय रोमराजो, तपाया सुवर्णमय चच्चू, तपाया सुवर्णमय श्री वत्स-हृद्यपर चिन्ह, प्रवालमय होट, स्फिटिकमयदान्त, तपाया सुवर्णमय जिल्हा, तपाया सुवर्णमय वालुवा, कनकमयनासिका, नासिका के श्रन्दर को भूमि लोहिताक्षरत्नमय है, श्रंकरत्नमय श्राँखों के कोने हैं लोहिताचरत्नमय श्राँखों की रेखा, रिष्ट रत्नमय श्राँखों के भोपन, रिष्ट रत्नमय समुह, कनकमय श्रवणा, कनकमय निलाड पट्टक, बजरत्नमय मस्तक रक्त सुवर्णमय केसों की भूमि, रिष्ट रत्नमय श्रिर के बाल।

श्री राज॰ प्र०स्त्र० पृष्ट १३८-१४०

उपरोक्त मूर्तियों के शरीर वर्णन में तीर्थंकरों के शरीर सहश ऊंचाई, तीर्थंकरों के समान पद्मासन, तीर्थंकरों के ही नाम श्रीर तीर्थंकरों के उचादर्श लच्चा ही हैं अत: वे मूर्तियों तीर्थंकरों की ही हैं परन्तु पक्षपात कैसा जबदंस्त होता है कि मूलसूत्रों का स्वयं उपरोक्त अर्थं करते हुए भी ऋषिजों ने अपनी मनमानी नोट लगायी है कि यह शाश्वित जिनप्रतिमा तीर्थंकरों की प्रतिमा नहीं किन्तु कामदेव की प्रतिमाएँ हैं यदि श्वरिकी कुछ देर के लिये पक्षपात के चश्मों को उतार कर सच्चे हृदय से विचार करें कि—

(१) कामदेव अनंग (शरीर रहित) होता है तब जिन प्रतिमा का पैरों से शिर तक का वर्णन सूत्रकारों ने बड़ी खूबी से किया है जो मूलसूत्र और ऋषिजी का हिंदी अनुवाद हम ऊपर लिख आये हैं इस पर ध्यान देकर विचारें कि क्या ऐसी ध्यानमय मूर्तियां कामदेव की हो सकती हैं ? अकरण तीसरा

- (२) कामदेव का नाम लेने मात्र से काम विकार पैदा होता है तब तीर्थ हुरों की मूर्त्तियों का दर्शन करते ही काम विकार दूर भागता है और शान्ति वैराग्य तथा आत्म विकाश होता है।
- (३) कामरेव की मूर्त्त के पास कामी नर जाते हैं और काम विकार की ही प्रःर्थना करते हैं तब जिनप्रतिमा को उपा- सना तीन ज्ञान संयुक्त सम्प्रम्हिन्ट चरमशरीरी महाविवेकी इन्द्रादि देव करत हैं और प्रार्थना करते हैं कि तिल्लाएं तारयाएं, बुद्धार्थ बोहिगाण, मुत्ताणं मोयगाएं, इत्यादि जन्म मरण भिटाने को और मोक्ष की प्रार्थना करते हैं।
- (४) कामदेव के शरीर ही नहीं होता है जब जिनश्रतिमा के शरीर का मान तीर्थं करों के शरीर सहश जघन्य सातहाथ और उत्कृष्ट पाँचसी घनुष्य का बताया है उन प्रतिमाश्रों को सिवाय प्रतिमा द्वेषियों के कीन कामदेव की कह सकता है ?
- (५) जिस स्थान में जिन प्रतिमा विराजमान हैं उस स्थान का नाम शास्त्रकारों ने "सिद्धायकन" कहा है श्रीर ये हैं भी यथार्थ क्योंकि वे मूर्त्तयों सिद्धों की हैं श्रीर जिस नमोत्थुणं द्वारा श्राज हम सिद्धों की श्राराधना कर रहे हैं उसी नमोत्थुणं द्वारा इन्द्रादि उन मूर्त्तियों की पूजा कर सिद्ध पद की श्राराधना कर रहे हैं श्रतएव शाश्वति जिनश्रतिमा तीर्थंकरों की एवं सिद्धों की होने में किसी प्रकार का संदेह नहीं हो सकता है।

सम्यग्दिष्ट देवताओं की उन पूज्य तीर्थंकर देवों प्रति कैसी भक्ति हैं तःर्थंकरों की मूर्त्तियां तो क्या पर उनके शरीर का यिकचित् ऋचयव हाथ लगता है उसको भी वे पूज्य दृष्टि से पूज कर अपना कल्याया सममते हैं इस विषय में शास्त्रकार क्या फरमाते हैं उसको भी सुन लीजिये—

"तेषुणं वयरामएस् गोलवद्द समुगोसु वहवे जिसस्स कहान्त्रो संपिरसम्बद्धतान्त्रो सांचिद्वति तान्त्रोणं सुरियमस्स देवस्य त्रावेसि च बहुणं देवास्स देवीसाय ऋच्चिराज्जान्त्रो जाव-यज्जुवासिराज्जान्त्रो<sup>55</sup>

लौंका० विद्वानों का टब्बा
ते बज़मय गोल बाटली डावडा
विषई घणा तीर्थंकरोंनी दाडो
बापी यकी रह छई ने ते दाडो सुरि-चाम देव नई तथा अनेरा पण घमा देवो नई देवी नई चंदनादिश्हें, अर्चन करवा योग्य छई पुष्पादि कई पुष्पवाई योग्य छई दांदवा

श्रीव राजव प्रव सूव पृष्ठ १६०

स्था साधु श्रमोल. हिन्दी श्रनु उन बज़मय गोछडवाँ में बहुत जिनकी दाडो स्थाप रखी हैं वे दाडो स्विशम देव के और भी बहुत से देव देविशों के अर्चन या बन्दन पर्युपासनीय हैं.

श्री राज० प्र० सू० पुष्ठ १६०

इसी प्रकार श्रीभगवती सूत्र, दशवाँ शतक पांचवाँ उद्शा में पूर्वोक्त दाड़ो की श्रासातना टालने का श्रिधकार भी है इससे भी देवता तीर्थंकरों की दाड़ी को पूज्य टिन्ट से देखते हैं आगे जम्बू-द्वीप प्रकृष्ति सूत्र में भगवान श्रूपभदेव के निर्वाण होने के पश्चात् आपके शरीर का श्रीन संस्कार के समय, देवता तीर्थंकर श्रूपभदेव की दाड़ो किस भक्ति माव से ले जाते हैं वे स्वयं सूत्र-कार यों फरमाते हैं।

''कइ जिणमतीए कइ जीश्र, मेयं कइ धम्मात्त कट्टुगेग्हंति।'

लोंका० वि० सं० टब्झ कई जिनवर नी भक्ति ने लीधे कई पोता ना जीत आचार ने कीधे अने कई धर्म जाणि ने जिन दाडो कावे छे। स्था. श्रमोल, हिन्दी श्रनु.

किसनेक देव तीर्थं करें की भक्ति के वस से कितनेक अपना जीताचार समझ के और कित-नेक धर्म जानकर (दड़ों) प्रहन किया!

'तम्बु० ५० पृथ्ठ

'जम्बुद्धिः पः पृष्ठ १००

हमारे ऋषिजी जैसे जिनश्रतिमा को कामदेव की प्रतिमा कहने वाले इन तीर्थंकरों की दाडों को भी कहीं कामदेव की दाडों कहने का दु:साहस नहीं कर डालेंगे ? पर आश्चर्य तो इस बात का है कि इस सत्यता के युग में भी इस समाज में कितनी आन्ध परम्परा चल रही है कि ऋषिजी आपने हाथों से लिखते हैं कि देवता तीर्थंकरों की दाड़ों भक्ति आचार और धर्म समभ कर महण करते हैं किर अपना ही लिखा—मानने में कैसा हटवाद करते हैं।

सममदारों को सोचना चाहिये कि तीर्थंकरों के शशेर के खंगीपांग की अस्थि प्रति उन देवताओं की इतनी मक्ति और पूज्य भाव है वे कामदेव जैसे भव बुद्धक को देव समम शिर मुकावे एव नमीत्थुणं कहकर बन्दन करेंगे? नहीं! छदापि नहीं!! इर-शाज नहीं!!! वे तीर्थंकरों के परम भक्त, तीन ज्ञान संयुक्त, सन्यग्दृष्टि महाविवेकी इन्द्रादि तीर्थंकरों को अपने उपासनीय देव समम उनकी मूर्ति या दाड़ो को ही बन्दन पूजन करते हैं। देवताओं

को कामदेव की प्रतिमा पूजने का कहने वाले जरा भगवान् महा-बीर के वचनों को ध्यान पूर्वक पढ़ें या सुने कि वे देवताओं के जीताचार को किस कोटी में बतलाते हैं।

श्यहं भंते । सुरियाभदेने, देवाणुण्पियं वंदामि जाव पञ्जुवासामि ! सुरियाभाइं । समग्रे मगनं महावीरं सुरियाभा देवं एव वयासी पुराणंमेय सुरियाभा । जीय मेयं सुरियाभा । किन्नमेथं सुरियाभा । कराणिज्जमेयं सुरियाभा । अभणमय सुरियाभा । अभ्मग्रेणमाय मयं सुरियाभा । अरुण भवणवासी बाणमंतर जोइस वंमाणिया देवा अरिहन्ते भगनंते वंदंति ग्रामंसित, ततो पन्छा साइं २ नाम गोयाइं साहेति तं पोराण मैथं सुरियाभा । जाव अन्मग्रेणाग्यमेयं सुरियाभा ।

भावार्थ — भगवान महावीर सुरियाभदेव प्रति स्पष्ट शब्दों में कह रहे हैं कि हे सुरियाभ ! तीर्थ इहों को वन्दन भक्ति करने का तुन्हारा पुराणा श्राचार हैं, जीताचार हैं, तुन्हारे पूर्व ज देवों ने किया है, तुमको करने योग्य हैं, पिछले तीर्थ इसों ने देवताओं को खाज्ञा दी खीर मैं भी तुमको श्राज्ञा देता हूँ । त्रव सोचना चाहिये कि भगवान महावीर के ऐसे परमभक्त तीर्थ इसों के खलावा कामदेव जैसों की वन्दन पूजन करें नमोत्थुणं देवे ? क्या यह बात हमारे ऋषिजी एवं स्थानकमार्थी भाइयों की अन्तरात्मा मंजूर कर लेगा ? कदापि नहीं ! हिंग नहीं !! स्वप्न में भी नहीं !!!

आयो चल कर हम सुरियाभदेव के की हुई जिन प्रतिमा की विस्तृत पूजा का पाठ श्रोर ऋषिजी के हिन्दी अनुवाद को ज्यों का त्यों तिखकर पाठकों को परमेश्वर की पूजा की स्रोर आकर चिंत करेंगे कि सम्याद्यांट जीव स्थास कल्याण के हेतु जिन प्रतिमा को जिनवर समक्त कर किस मक्ति भाव से पूजा करते हैं।

''तएएं ते सूरियामंदेवं चत्तारिसोमिए।यसाहरूमीत्रो, जाव सोलसञ्चायरक्य देवसाहस्सीत्रो, त्रग्रेय बहवे सूरियाम जाव देवीजय, ऋष्पेगइया जप्पलहत्थगया जाव सयसाहस्सपतयहत्थः गया, सूरियामदेवं पिष्ठुच्चोर समसुगच्छति । ततेसां सूरियामदेवं बहवेश्रभिश्रोगियदेवायदेवीश्रोय, श्रणेगइयाकलसहत्थगया, जाव ऋष्पेगइया धूवकडूच्छूयंहत्थगया, हठ्ठतुष्टा जाव सूरियामं-देवं पिठ्ठन्त्रो समगुपाच्छंति ।१४। ततेणसे सुरियाभेदेवे, चडिह सामाणियसाहस्सीहिं जाव अन्ने हियं बहुहिं सुरियाभविमाण्-वासिहिं देवेहिं देवीहिय सिद्धिं संपरिबुडे, सव्विद्धिए, जाव वाति-यरवेणं, जेणेव सिदायणेतेणंवडवागच्छई २त्ता सिद्धायणपुरित्थि मिल्लेदारेणं अगुपविसति, जेगोबदेवब्रेदऐ जेगोबिजिगापिडमाओं तेराविडवागच्छई जिरापिडिमारां ऋ।लोएपरामं करेति २ ता. लोमहत्थर्गागिरहर्ड, जिसा पाडिमासां, लोमहत्थर्संपमञ्जर्द २ त्ता, जिर्मपिडिमात्रो सुरभिगांगधोदरागंगहागोति २ ता, सरसेगा गोसीसचंदर्णेणगायाणंत्र्रयुत्तिपद्द, जिणपडिमाणंत्र्राहियाद देव दुसाईज्यलाईनियंसेइ, पुष्फोरुहर्ण, माह्मारुहर्ण, गंधाहरुणं, बचारुहर्ण, पुनारुहर्ण, वत्थारुहर्ण, स्नाभरणारुहर्ण, करेता श्रासतासत विउलवह वग्धारिय, मह्मदामकलावंकोरंई कयग्गह गिरिहता, करयल पन्मुट्इ, विष्मुक्केण, दिन्ववर्णेणं, कुसुमेणं, मुक्केपुष्फपुंजो वयारकलियंकरेतिकरेता, जिएपिडनाणंपुरत्तो, ऋत्थेहिं, सेएहिं, रययामरींहं, ऋन्छरसतंदुलेहिं, ऋटुटुमंगलए, ऋालिहई तं जहा सोत्थियजावद्ष्णण । १६। तयाणंतरं
चणं, चंद्रष्णहरयणं, विमलदंडकंचण मणिरयण, भात्तिचित्तं,
कालागुरुपवरकुंदरुकतरुक धूव मधमधंत गंधूतमाणु चिट्ठति,
धूमवद्वि विणि मुयंतंवरुलियमंव कड्छुयं परगहिययत्तेणं,
'धूयदाज्यंजिणपिडमाणं, 'ऋटुसयंविसुद्ध गंध जोतेहिं ऋपुराणरुतेहिं मह वित्तेहिं संथृणइ, सत्तटुपयाई पचांसकई २ ता, वामंजाणुंऋचई दाहिणाजाण्यंधरणितंलिमि तिकट्डु, तिक्ख्सो मुद्धाणंधरिणतलिसिनिचोडिति २ता पच्चुन्नमइ इसिं पच्चून्निम्ता करयल
परिग्गहियंसिरसावत्तमत्थए श्रंजलीं कट्टू एवं वयासी नमोत्थुणं
ऋरहन्ताणं, जाव संपत्ताणं, वंदित णमंसई।''

ऋ० अनुवाद—तब उस सुर्याभदेव के चार हजार सामानिक देवता यावत् सोलह हजार आत्मरच्नक देवता और भी बहुत सूर्याभ विमानवासी देवता देवियों में से कितनेकने हाथ में (यहां स्थलादि फूलों का अर्थ करना ऋषिजी ने न जाने क्यों छोड़ दिया) कलस महण किये हुये यावत् कितनेक ने धूप के कूडछे महण किये हुवे हष्ट तुष्टित हुये सुर्याभदेव के पीछे चले जा रहे हैं।१५। तब वह सूर्याभदेव चारहजार सामानिक देवता यावत् अन्य भी बहुत सुर्याभ विमानवासी देवता देवियों सपरिवारा हुआ सर्वऋद्धि से युक्त यावत वादित्र के मरणकार

यहां मुल पाठको हा बदल दिया है, देखो मुल स्त्र ॥

त्रकरण तीसरा ५६

होते हुये जहाँ सिद्धायतन था तहाँ आया, श्राकर सिद्धायतन के पूर्व द्वार से प्रवेश किया जहाँ देव छन्दा में जिनप्रतिमा थी वहाँ आया जिनप्रतिमा को देखते ही प्रणाम नमन किया, प्रणाम कर मौर पींछी की पूँजनी हाथ में प्रहण की जिनप्रतिमा को मौर पींछी की पूँजनी से प्रमाजी, प्रमाजन कर जिनप्रतिमा को सुगन्धित पानी कर स्नान कराया, स्नान करवाकर गोशीर्ष चन्दन कर गात्र को अनुलिप्त किया, जिनप्रतिमा को महध्य चढ़ाया, देव दूष्य वस्त्र पहनाथे प्रज चढ़ाये, माला पहनाई, सुगन्धी द्रव्य चढ़ाया, वर्णक चढ़ाया, सुगन्धी चूर्ण चढ़ाया, ध्वजा चढ़ाई, आभरण चढ़ाये, उत्पर चन्द्रवा बाँधा, नीचे भूमिका स्वच्छ की, फूल की माला पहनाई, जिस प्रकार स्त्री के सिर के बन्धे हुये वालों को पुरुष प्रहन नाई, जिस प्रकार स्त्री के सिर के बन्धे हुये वालों को पुरुष प्रहन

असूत्र में वस्त चढ़ाना किसा है पर ऋषिजी ने वस्त पहनाये लिस दिया है पर यह लिखते समय इतना ही विचार नहीं किया कि गोशीर्ष चन्दन का लेपन कर वस्त्र कैसे पहनाये ? ऐसा तो एक विवेक झून्य मनुष्य भी नहीं करते हैं तो वे महाविवेकी देव क्यों करेंगे। वास्त्र में वस्त्र चढ़ाये अर्थात् अर्पण किये जैसे आज भी पूजा में वस्त्र अर्पण किया जाता है जिसको अंग लुद्दने कहते हैं।

ऋषिजी ने इस पाठ का अर्थ जिनम्रतिमा को वस्त्र पहनाकर फुट नोट में लिखा है कि तीर्थं इर दस्त्र नहीं रखते हैं इसलिए यह भितमा तीर्थं इसें की नहीं हैं पर आपके ही सहचारीतीर्थं इसें के मुँह पर मुहपत्ती बंधाने के किएत चित्र बनाये हैं वे तो ऋषिजी की मान्यता मुआफि के विलक्षण मिथ्या ही ठेरते है न ? क्यों कि तीर्थं इर वस्त्र ही नहीं रखते थे तब वस्त्र के साथ डीरा कहाँ से आया पर यह मत न तीर्थं इसें का है न तीर्थं करों की आज्ञा पालन करने वालों का है पर गुरुगम्य विद्विन छोगों में नैसी जिसके दिल में आई वह ऐसी ही घसीट मारते हैं। कर छोड़े, बन्धन मुक्त होने से वे बाल बिखरते हैं इस प्रकार वहाँ दिव्य देव के लाये पाँचों वर्ण के फूल स्थापन किये फूल का ढगला मनोहर किया, करके जिनप्रतिमा के आगे निर्मत रूपमय रवेत घटारा मटारा चाँवल के ज्ञाठ २ मंगल झालेखे. चित्र किये तद्यथा-स्वस्तिक यावत् दर्पेण ।१६। तब फिर चन्दनप्रभ रक्षमय, वैद्वर्य रत्नमय निर्मल हैं दंड जिसका, सुवर्ण मणिरत्नों से विविध भौति के चित्रों से चित्रा हुआ ऐसे धुपड़े में कृष्णागर प्रधान, कुन्दरूक सिरहारस भूप मधनवायमान गन्धवाला भूप स्रेप कर वैद्र्यमय कुढछा को प्रहरण किया, सावधान पने धूप दिया जिन प्रतिमा को,श्रीर १०८ विशुद्धगाथा कर पुनक्क दोष रहित गाथा कर सहस्ववाली गाथा कर स्तृति की,सात बाठ पाँव पीच्छा सरका पी**छा** सरकाकर दावा ढींचन को खेंचकर खड़ा रक्खा दाहिना ढींचन धरनीतल में स्थापन किया हीन वक्त मस्तक जमीन को लगाया नीचे लगाकर कुछ मस्तक ऊपर रखकर दोनों हाथ जोड़कर मस्तक पर श्चावर्तन कर मस्तक पर स्थापन कर यों बोला-नमस्कार हो श्रारहत्त को यावत् मुक्ति प्राप्त होने उनको यो वन्दन नमन किया। श्री रायप्पयेनी सूत्र पृष्ट १६८ से १७२

इस पूजा में सम्यग्दिष्ट देवता नमोत्थुणं ऋरिइन्ताणं यावत् संपताणं कहा है और ऋषिजी भी इसका हिन्दी ऋतुवाद करते हुए कहते हैं कि—"नमस्कार हो ऋष्टिंतो को यावत् मुक्ति प्राप्त हुये उनको यों वन्दन नमस्कार किया" क्या हमारे ऋषिजी काम देव को ऋरिहंत यावत् मुक्ति प्राप्त हुये समम्पते हैं। अफसोस! ऋफसोस!! और अफसोस!!! शायद् ऋषिजी हमेशा नमोत्थुणं देते हैं वह भी कामदेव को ही तो न देते हों? क्योंकि सूर्याम का नमोत्थुणं श्रौर ऋषिजी के नमोत्थुणं में श्रम्तर नहीं पर दोनों का नमोत्थुणं एक ही है।

कई लोग भद्रिक जनता को यों बहका देते हैं कि—देवताओं ने केवल जिन प्रतिमा की ही नहीं पर दरवाजे तोरण पुतलियों वगैरह ३२ स्थानों की पूजा की हैं इसलिये देवताओं की पूजा मोचार्य नहीं सममी जाती है ?

इसका उत्तर स्वयं ऋषिजी का हिन्दी श्रनुवाद ही दे रहा है कि मूल सिद्धायतन में १७ प्रकार से पूजा पवं नमोत्थुएां से भाव-पूजा कर देवताओं श्रपने श्वाचार मुताबिक दरवाजा तोरए पुतिलयों वरीरह के सामने जलधारा, पुष्प, श्रीर घूप उखेवन कर स्तूभ के पास जाते है वहां जिनप्रतिमा है उनकी पूजा सिद्धाय-तन की जिनप्रतिमा के माफिक करते है श्रीर ऋषिजी इस बात को मंजूर मां करते हैं देखिये—

'जेणव पव्यत्थिमिल्ला, जिणपडिमाणं, तेलोव, जवा गच्छइ २ त्ता जिणपाडिमाणं त्रालोहपमाणं करेति जहा जिण पाडिमाण तेहव नमंसंति<sup>)</sup>

श्चनु अहाँ पूर्व के स्तूप पर जिनश्रतिमा है तहाँ गये श्रौर जिनश्रतिमा को देख श्रणाम किया यावत् जिनश्रतिमा की पूजा यावत् नमस्कार किया इसी श्रकार यहाँ भी सब किया।

श्रीराजप्रवनीस

इस मूलसूत्र पाठ और ऋनुवाद से सिद्ध होता है कि शेष तोरणादि को जलधारा पुष्प और धूप दिया वह अपना आचार अर्थात् साफसूफ करने रूपशुद्धि और मंगलिक समम के दिया पर प्रणाम, पूजा, श्रौर नमोत्थूणं वहाँ नहीं दिये। परन्तु जहाँ स्तूप की मिणिपीठिका पर जिनप्रतिमा है वहाँ प्रणाम पूजा श्रौर नमोत्थुणं दिया है, जैसे कि सिद्धायत में विधिपूर्वक किया था इससे सिद्ध होता है कि देवता जिनप्रतिमा की पूजा करवाणार्थ ही करते हैं।

जिनप्रतिमा की द्रव्य भाव पूजाकर सूर्याभदेव, भगवान महावीरदेव को वन्दन करने को जाता है और यह अपने लिये अश्न पूछता है कि—

श्रहन्न भेते । सुरियाभे देवे किं मनसिद्धिएं किं श्रमन सिद्धिए ? सम्माईडी मिच्छादिडी ? परितसंसारिए श्रमणंत संसारिए ? सुलभनोहिए, दुन्तम नोहिए ? श्राराहते, विराहते ? चरमे, श्रचरमे ? सूरियामाए । समणे मगनं महानीरं सूरियामे देवं एवं नयासी-सूरियामा ? तुमेणं भनासिद्धिए णो श्रमनासिद्धिए जान चरमे णो श्रचरमे ॥

ऋषिजी का हिन्दी अनुवाद अहो भगवान । मैं सूर्यभिदेव क्या भव्य सिद्धि हूँ ? कि अभव्य सिद्धि हूँ ? सम्यक् दृष्टि हूँ कि मिध्या दृष्टि हूँ ? परत्त संसारी हूँ कि अनंत संसारी हूँ ? सुल्म बोधी हूँ कि दुर्लभ बोधी हूँ ? आराधिक हूँ विराधिक हूँ ? चरम हूँ कि अचरम हूँ ? अर्थात् यह मेरा देव सम्बन्धी भव अन्तिम है कि और भी मुक्ते भव करना पड़ेगा ? अमण् भगवन्त श्री महाबीर स्वामी सूर्यभिदेव से यों बोले—सूर्याम । तू भव्यसिद्धिक हैं परन्तु अभव्यसिद्धिक नहीं है तूँ सम्यग्दृष्टि है परन्तु मिध्या दृष्टि नहीं हैं, तूँ परत (अल्प) संलारी है परन्तु अनंत संसारी नहीं है तूँ सुल्भ बोधी (सहज सममने वाला) है परन्तु दुर्लभ बोधी नहीं है तूँ आराधिक जिनाज्ञा पालक है परन्तु विराधिक नहीं है तूँ चरम है यह देव सम्बन्धी अन्तिम भव है परन्तु अचरम नहीं है । श्री रायप्यसेणीसब प्रष्ट ५६

सम्यग्दृष्टि जीव कामदेव को कामदेव समझ कर पूजा करे तो भी उश्वको मिथ्यात्वी कहा जाता है तब तीन झानयुक्त महाविवेकी, भगवान् के पूर्ण भक्त, सम्यग्दृष्टि देवता कामदेव की मूर्ति को बन्दन नमस्कार कर सन्नहभेदी,पूजा करे एवं नमोत्थुएं के पाठ से कहे "तिन्नाएं तारयाएं, बुद्धाणं बोहगयाएं, मुत्ताएं मोयगयाएं" इत्यादि प्रार्थना करे और भगवान उनको सम्यग्दृष्टि, आराधी, परत संसारी, सुलभवोधी, भवि और चरम कह दें क्या ऋषिजो की आत्मा इस बात को मंजूर कर लेगी ? कदापि नहीं।

वास्तव में देवलोकों में शाश्वित जिनशितमा हैं वे सब तीर्थं-द्भाग की है और देवता उन प्रतिमाओं की द्रव्य भाव से पूजा करते हैं वे केवल आत्मकल्याण अर्थोत् मोक्ष के लिये ही करते हैं और यही भावना सम्यग्दृष्टि देवता के उत्पन्न होने के समय से अन्त तक रहती हैं खास शास्त्रकार इस बात का इस प्रकार प्रति-पादन करते हैं जरा ध्यान लगा कर देखिये—

तएगां तस्स सूरियाभस्स देवस्स पंचिवहाते पज्जती
पिजात्तिभावंगयस्स सामाणस्स इमेयारूवे अन्म त्थिएचिं।तिए
पित्थिए मणे।गएसंकप्पे समुप्पान्जित्था किं मे पुन्विकरिणिन्ज,
किंमे पच्छाकरिणन्जं, किंमे पुन्वि सेयं, किंमे पच्छितेयं
किंमे पुन्वि पच्छावि हियाए सुहाए रक्तमाए निस्सेसए
अर्थागमित्ताए भविस्सइ ?

ऋषिजी का हिन्दी अनुवाद—तब वह सूर्याभदेव को पंच प्रकार की पर्याप्ती को पर्याप्त हुवे बाद इस प्रकार अध्यवसाय चिन्तवन प्रार्थना मनोगत संकल्प समुलन्न हुवा कि क्या मुफे प्रथम करने योग्य हैं, क्या मुफे पीछे करने योग्य हैं, क्या मुफे प्रथम श्रेयकर है क्या मुफे पीछे श्रेयकर है क्या मुफे ध्रथम और पीछे हितकती सुखकत्ती, चमाकाकत्ती, निस्तारकाकर्त्ती, श्रनु-गामी यानि साथ आने वाला होवेगा।

### सूर्याम के इन प्रश्नों के उत्तर में शास्त्रकार फरमाते हैं कि---

"तएणं तस्स सूरियामस्स देवस्स सामाणिया परिसां वयएण्या देवा सूरियामस्स इमेयारूवे अन्मत्थियं जाव समुष्यं समि जाणिता जेणंव सुरियाम देवे तेणंव उवागच्छाई रता सूरियाम देवे करयल परिगाहियं सिरसा वर्त्त मत्थए अंजलिकष्ट जएणं विजएणं वद्धावेति २ ता एवं वयासी एवं सन्तु देवाणु विगणणं सूरियामेविमास् सिद्धायणंसि अष्ठसयं जिणपिडमाण जिणुस्सेह प्यमाणामेत्ताणं सिद्धायणंसि अष्ठसयं जिणपिडमाण जिणुस्सेह प्यमाणामेत्ताणं सिद्धायणंसि अष्ठसयं जिणपिडमाण माणवत चेइंएसमे वइरामय गोलवष्ठ समुगाए बहुओ जिणस्स कहान्त्रो सिद्धावयां विद्वति तात्राणं देवाणु पियाणं अनिसिच वहुणं वेमाणियाणं देवाण्यदेवीणय अचाणि ज्वान्त्रो जाव पञ्जुवासणिज्जान्त्रो तं एयणं देवाणुपियाणं पृद्धि करणिजं तं एयणं देवाणुपियाणं पृद्धि करणिजं तं एयणं देवाणुपियाणं पञ्जा करणिजं तं एयणं देवाणुपियाणं पञ्जा

प्रकरण तीसरा

६२

सेयं तं एयणं देवाणुाणियाणं पुर्विव पच्छावि हियाए सुहाए रकमाए निस्सेसाए श्राणुगामित्ताए भावेस्संति'

ऋषिजी का हिन्दी अनुवाद-तब वन सूर्यामदेव के सामानिक (बराबरों) के परिषदा में उपन्न हुवे देवताओं—सूर्यामदेव
के उक्त प्रकार के अध्यवसाय यावत समुखन हुवेश्वच्छी तरह
जाने और जहाँ सूर्यामदेव था तहाँ आये आकर सुर्यामदेव
को हाथ जोड कर सिरसाबर्त अंजली करके जय हो विजय हो
इस प्रकार वधाया, वाबा कर यों कहने लगे थों निश्चय आहो
देवानुश्रिय। सूर्याम विमान के सिद्धायतन में एक सौ आठ
(१०८) जिनप्रतिमा, जिन के शरीर प्रमान ऊंची स्थापन की
हैं तथा सौधार्मिक सभा में माणवक चैत्य स्थंभ में वज्यस्त्रमय
गोल खुवों में बहुत जिन की दाहों रखी हुई है वे अचनीय
(वन्दनीक पूजनीक) यावन् पर्युपासना करने लायक है इसलिये
यह देवानुश्रिय के प्रथम करने लायक काम है यह पीच्छे
करने योग्य काम हैं यह देवानुश्रिय को प्रथम पीछे श्रेयकार है
यह देवानुश्रिय को पहिले पीच्छे हितकारी सुखकारी श्रमाकारी
निस्तारकारी, अनुगागिक होवेगा।

### श्री रावप्पसेनी सूत्र पृष्ट १४६

श्रहा ! श्रहा !! नरभव में प्रदेशी राजा की दृढ श्रद्धा श्रौर श्रद्ध जमा । बाद प्रदेशी राजा का जीव देवलोक में सुर्याभदेव पने उत्पन्न होता है श्रौर उत्पन्न होते ही कैसी भावना ? । सुमे पहला क्या करना चाहिये ? सुमे पीछे क्या करना चाहिये ? श्रीर सुमे पहले क्या काम करने से कस्याण का कारण होगा श्रौर पीछे क्या करने से कल्याया काकारण होगा ? श्रीर पहिला पीछे क्या काम करने से दित, सुख, कल्याया, मोच का, कारण होगा ?

इसका ही उत्तर मिलता है कि सुर्याभ वैमान के अन्दर सिद्धायतन में १०८ जिन प्रतिमाओं जो जिनदेव के रारीर प्रमाण अर्थात् ज्ञ्चन्य सातहाथ उत्कृष्ट पांचसी धनुष्य की तथा सौधर्मी सभा के अन्दर जो गोल डच्ने में जिनेन्द्र देवो की दाढ़ो रही उनका बन्दन पूजन करना ही आप का पहला काम है यही आपका पीछे काम है जिनप्रतिमा का बन्दन पूजन हो आपको पहले पिच्छे अयकार है। जिन प्रतिमा का पूजन हो पहले पीछे हितकाकारण, सुस्वकाकारण, श्रम, अर्थात् कल्याण का कारण, निस्तार यानि मोच्च का कारण और यही साथ में चलने वाली है अर्थात् देवता सम्बन्धी मुबनादि सब हिं। रहेंगे और प्रमुपूजा रूप करणी ही आपके साथ चलने वाली है। अप्रति ! इससे अधिक आप पूजा के लिये क्या प्रमाण चाहते हो। जो आपके ही किया हुआ यह अनुवादित सूत्र पाठ है।

यदि ऋषिजो के हृदय में पत्तपात का भूत नहीं होता तो जैसे आपने प्रमुवन्दन और चारित्र का फल के लिये यावत् मोश्च बतलाया है इसी प्रकार मूर्तिपूजा का फल के लिये भी सुरतम खुड़ा मोस बतलाने में कदापि नहीं हिचकिचाते ? हम श्रीमान् ऋषिजी के अनुवादित सूत्र पाठ यहाँ बतला कर स्पृष्ट कर देते हैं।

| तीर्थं क्षेत्रें को बन्दन<br>करने का फड़ | मुनियों को संयम पाळने<br>का फळ | तीर्थकरों की मूर्तियां<br>पूजने का फळ |
|------------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------|
| सूत्रों के मूल पाउ                       | सूत्रों के मूल पाठ             | स्त्रों के मूळ पाठ                    |
| १ हियाए                                  | <b>हिया</b> ए                  | <b>हिया</b> ए                         |
| २ सुहाए                                  | सुहाए                          | सुद्दाप्                              |
| ३ रकमाए                                  | रकमापु                         | रब्साए                                |
| ४ निस्सेसाए                              | निस्सेसाए                      | निस्सेसाए                             |
| ५ अणुगमितापु                             | अणुगमितायु                     | अणुगमिताए                             |
| ऋषिजी का हिन्दी                          | ऋषिजीका हिन्दी                 | ऋषिजी का हिन्दी                       |
| भनुवाद                                   | अनुवाद                         | भनुबाद                                |
| १ हित की कत्ती                           | हितदत्ती                       |                                       |
| २ सुख की कर्त्ता                         | मुखकर्त्ता ।                   | सुखकारी                               |
| ३ कल्याण की कर्सा                        | योग्यकर्त्ता                   | क्षमाकारी                             |
| ४ (अर्थनहीं किया है)                     | कर्मक्षय करने वाला है          | निस्तारकारी                           |
| ५ अनुक्रम परम सुख-                       | भवान्तर में फल साथ             | अनुगामीक होवेगा                       |
| दाता                                     | में चले                        | 1                                     |
| 'उववाई सूत्र पृ० ८७                      | <br> 'आचारांग सूत्रपृ०१९९      | राजप्रश्रीसृत्रपृ०१२४                 |

उपर के कोष्टक में तीर्थं करों को वन्दन करना, संयम का पालन करना और तीर्थं करों की मूर्तियों की पूजा करने का फलके विषय में शास्त्रकारों ने एक सरीखा पाठ और ऋषे किया है। हां, ऋषिजी की इतनी योग्यता न होने से वे शब्दों का ऋर्थ ठीक तौर से न कर सकें यह बात दूसरी है ।

भगवान को वन्द्रन, संयम पालन और प्रभु पूजा करना यह तीनों मोश्च के कारण हैं क्योंकि एक कार्य के अनेक कारण हुआ करते हैं यदि ऐसा न होता तो वन्द्रन और संयम दोनों को मोच का कारण नहीं कहते। कारण संयम की अपेक्षा वन्द्रना में इतना कष्ट नहीं है तब मूर्तिपुजा में वन्द्रन तो आही जाता है वह मोक्षका कारण हो इस में तो सन्देह ही क्या हो सकता है क्योंकि पूर्वोक्त तीनों की भावना जन्म मरण मिटा के मोक्ष प्राप्त कर ने की है। इसलिये ही शास्त्रकारोंने तीनों कारणों का फल क्रमशः हित, सुख, कल्याण,मोच और अनुगामी बतलाया है। क्या कोई व्यक्ति प्रभु पूजा का फल मोक्ष होने में किंचित् भी शंका कर सकते हैं ? नहीं। कदांनि नहीं!! हरगिज नहीं!!!

कई लोग विचार भद्रिक लोगों को यों श्रम में डाल देते हैं कि देवताश्रों को की हुई पूजा को तो हम मानते हैं पर इस में मोच होना हम नहीं मानते हैं। क्योंकि देवता जिनप्रतिमा की पूजा करते हैं यह तो उनका जीताचार हैं। उत्तर में यह कहा जा सकता है कि तब तो श्राप देवताश्रों की की हुई तीथेकरों को वन्दना भी मोच का कारण नहीं मानोगे? क्योंकि वहां भी खास भगवान ने श्रीमुख से फरमाया है कि "पौराणा मयं सुरियामा, जीयामेयं सुरियामा" हे सुर्याभ तीथेकरों को वन्दन करना तुन्हारा पुराणा रिवाज श्रीर जीताचार हैं। यह श्रीरहन्तों को वन्दन करना देवताश्रों का पुराणा रिवाज श्रीर जीताचार हैं श्रीर यह वन्दना मोक्ष का हेतु है तो देवता जीताचार से प्रमुपूजा करें

वह मोक्ष का कारण क्यों नहीं होता है ? इस में पत्तपात के अलावा दूसरा कोई कारण नजर नहीं आता है और इस झान युग में इस निश्या पश्चपात की हांसी के सिवाय क्या कीमत हो सकती है ?

# उपसंहार

- १—देवलोक में शाश्वित जिनश्रतिमाएँ हैं, वे सब तीर्थ-करों की ही है और उन्हें कामदेव को कहने वाले शाखों के बिलकुल अनिभन्न हैं।
- २ जैन दर्शन स्याद्वाद को माननेवाला है, द्रश्यास्तिनया-पेचा लोक को शाश्वता और पर्यायस्तिनयपेक्षा लोक को श्रशाश्वता मानते हैं। तदनुसार देवलोक श्रीर तत्रस्थित जिनप्रतिमाओं को भी शाश्वति मानते हैं।
- ३ देवता सम्यग्दष्टि होने से उनकी की हुई तीर्थकरों की वन्दना ऋौर तीर्थकरों की मूर्तियों की पूजा मोक्ष का कारण है।
- ४—मूर्तिपूजा का फल यावन मोच का बतलाया है इस लिये मोचाभिलाषी जोबों को मूर्ति की द्रव्य भाव से यथाधिकार पूजा अवश्य करनी चाहिये!
- 4—इस प्रकार शास्त्रकारों की श्राज्ञा का पालन करने वाले ही सम्यग्टिष्ट बहला सकते हैं और जिन वचनों को न्यूनाधिक कहने वाला निन्हव मिध्यास्त्री को पंक्ति में समक्ता जाता है।
- ६--- इस प्रकरण को आयोपान्त पढ़ कर यदि मिध्यात्वोदय और असूत्र प्रहपकों के अधिक परिचय से मूठी श्रद्धा हृदय में

शुसा गई हो तो उसको शीघातिशीघ निकाल के वीतराग के कथनातुसार मूर्तिपूजा की टढ़ श्रद्धा रख कर स्व परका कस्याग्। करने में प्रयत्न करते रहें।

७—यदि इस में किसी को कुछ पूजना हो तो विद्वानों से जिज्ञासुभावों से पूछ के निर्भय करलें पर भिले हुए अमूल्य मनु-ध्य भन को व्यर्थ भ्रम में न जाने दें। थोड़ा बहुत अपनी बुद्धि से भी बिचार करें कि मूर्तिपूजा में किस प्रकार की उत्तम एवं अब्बल भावना रहती है व मुक्ति का कारण क्यों न होगा अर्थात् अवश्य होगा हो। स्रो स्मृ शांति।

## प्रकरण चतुथ जैनागमों में श्रशाश्वति मूर्त्तियाँ ।

कुत प्रकरण में हमने जैनः गमों और विशेष स्था० साधु अमोलस्वर्षिजी ऋत हिन्दी अनुवाद द्वारा देवलोकों में शाश्वति जिनप्रतिमाओं की पूजा और पूजा का फल क्रमशः मोक्ष होना सिद्ध कर बतलाया है। अब इस प्रकरण में अशाश्वति गृत्तियों के लिये भी ऋषिजो के सूत्रों के अनुवाद से ही साबित करेंगे।

प्रत्येक उत्सर्पिणी श्रीर श्रवसर्पिणी में चौवीस चौवीस वीवीस वीर्थिकर होते हैं, इस नियमानुसार इस श्रवसर्पिणी में भी धर्में प्रवर्षक चौवीस तीर्थिकर हुए जिनमें श्रादि तीर्थिकर श्री श्रवभादेव थे। श्रापने युगलीक धर्म का निवारण कर कर्म भूमि श्रव्योत् श्रसी मसी कृसी रूप कर्म बतला कर नीति धर्म चलाया बाद श्रापने खयं दीचित हो कंवत्य झान प्राप्त कर धर्म मार्ग प्रचलित किया, तीर्थिकरों को कैवत्यझान होता है तब वे चतुर्विध श्रीसंघ का स्थापना कर गणधरों का त्रिपदी का झान देते हैं श्रीर वे गणधर द्वादशाङ्गों की रचना करते हैं। इसमें स्वर्ग नर्भ मृत्युलोक के श्रवश्यत भावों का वर्णन जो श्रनादि काल से चला श्राया है वह जनता को ज्यों का त्यों सुना देते हैं। इसमें देवलोकादि में शाश्रता मंदिर जिनप्रतिमाश्रों की पना श्रीर पना का कल

बावत् क्रमशः मोच का वर्णन त्र्याता है इस हालत में मोक्षा-भिलाधी मुमुख्न देवलोक के सहश मंदिर बनाके जिनप्रतिमाओं की स्थापना करके उनकी द्रव्य भाव से पजा कर अपना आत्म-कल्याण करे, इसमें शंका या सवाल ही क्या हो सकता है ? श्री भारत चक्रवर्ती ने श्रष्टायद पर्वतपर चीत्रीस तीर्थकरों के चौबीस मन्दिर बनाकर तीर्थकरों के शरीर वर्ण चिन्ह युक्त मुर्तियों उन मंदिरों में स्थापना की, सागर चक्रवर्ती के पुत्रों ने उनकी रचा की, सम्राट् रावण मंदीदरी ने वहाँ जाकर भक्ति की, गणधरगौतमस्वामी ने उस महान तीर्थ की यात्रा की, ऐसा उल्लेख जैनशास्त्रों में श्राज भी विद्यमान हैं श्रीर भी प्राचीनतम समय कें जैनमंदिर मूर्तियों के विस्तृत प्रमाण जैन शास्त्रों में मिल सकते हैं। परन्तु हमारे स्थानकमार्गी भाई केवल ३२ सूत्र मानने का आप्रह कर बैठे हैं। वह भी मूजसूत्र तथा उनका खुद का किया हुआ टब्बा अर्थात् भाषानुवादको मान्य कर उस पर हो विश्वास रखते हैं इसितये मैं घाज यहाँ पर उन महानुभावों की मान्यता-नुसार ३२ सूत्र और सूत्रों के अनुवाद के प्रमाण देकर यह बतलाने का अयत करूँगा कि ३२ सूत्रों के मूजपाठ में अशाश्वित मृतियों का उद्घेल विस्तृत संख्या में मौजूद है।

जहाँ जैनों की वस्ती हो वहाँ आत्म-कल्याण का साधन जैन मंदिर मृतियों का होना स्वभाविक हैं जैनागमों में नगरों का वर्णन किया वहाँ भी इस बात को श्रच्छी तरह से बतलाया है कि नगरों के मुहछे २ में अरिइन्तों के मंदिर हैं हम यहाँ पर श्री क्यातिक सूत्र में चम्पा नगरी के वर्णन में आये हुए अरिइन्तों के मंदिरों का उछेल कर देते हैं। लींकागच्छीय आचार्य अस्त-चंद्र सूरि कृत टब्बा के साथ मूलपाठ।

त्रायरवंत चेइया जुवड विविह सार्पिणविद्व बहुना त्रारिहन्त चेइय जणावए संग्णिबछ बहुला (इतिपाडांतर) टन्बार्थ

जिल नगरीइ आकरवंत-सुन्दाकार चैत्यप्रासाद देहरा छाइ । वैदयाना विविध नाना प्रकार संनिवह पाडा छेह बहुला कहतां छणा तील नगरी छई, अरिइन्तना चैत्य प्रासाद देहरा घणा छेई (पाटान्तर) श्री उनवाई सुत्र पृष्ट २ स्था० साधु श्रमोलसर्षिजी कृत हिन्दी झनु० के साध मूलपाठ। श्रायरवंत चेइया जुनइ निनिह संश्विनाटु बहुला।

फूट नोट में —शिरहन्त चेह्या बहुका (पाठांतर) ऐसा पोट भी कितनेक प्रतियों में है।

हिन्दी श्रनुवाद आकारवंत-शोभायमान यक्षादि के मंदिर भा बहुत हैं।

आ उवदाई सूत्र पृष्ट २ पाठांतर के मूलपाठ का अर्थ अरिहन्तों के बहुत मंदिर हैं यह अर्थ आपने नहीं किया है।

स्था० साधु जेठमल जी ने अपने कल्पित विचारों के अनुसार 'अरिहन्त चेइया' का अर्थ 'यक्ष का मंदिर'' किया है उसी का ही अनुकरण ऋषिजी ने किया माळूम होता है। शायद अन्ध परम्परा इसीका ही नाम हो कि एक मनुष्य ने किसी कारण घोखा खाया हो तो उसके पीछे उसकी वंश परम्परा घोखा खाती ही जाय कि अरिहंत चेइया का स्पष्ट अर्थ अरिहन्तों के मंदिर होता है उसे यक्ष का मंदिर कह देना या लिख देना । लॉकागच्छाचायं—अमृतचन्द्रस्रि 'अरिहंत चेइया' पाठ- मूल में लिखकर उसे पाठांतर बतलाते हैं यह आपका मन भी रूपना है कि जैसा सूत्र में था जैसा लिख दिया तब ऋषिजी ने मूलपाठ से उस पाठ को निकाल कर फुट नोट में रख दिया तब लोंकागच्छाचार्य ने श्रारहन्तों के जैत्य-श्रारहन्तों के मंदिर का अर्थ किया तब ऋषिजी ने यद्मादि के मंदिर का विपरीत अर्थ कर डाला शायद आपने आदि शब्द में आरिहन्तों के मंदिर होना समक्त लिया हो क्योंकि खुछमखुछा तो ने कहीं कैसी तथापि दोनों के अर्थ से यह स्पष्ट पाया जाता है कि चम्पानगरी में श्रारहन्तों के बहुत से मंदिर थे इस हालत में यह क्यों कहा जाता है कि सूत्रों में जैन मंदिरों का श्राधकार नहीं ? परन्तु अब तो यह बात ऐतिहासिक प्रमाणों द्वारा भी निश्चय होगई है कि भगवान महाबीर के समय में राजा ओणिक ने मंदिर बनाया था जिसको हम आगे पांचवें प्रकरण में प्रमाणित कर बतलावेंगे:—

वास्तव में पूजा होती है पूज्य पुरुषों की, मूर्ति तो स्थापना नित्तेप है पर खुद भगवान महावोर के मौजूदगी में आपके मक्त लोग आपकी पुष्पादि से पूजा कर आहम कल्याए करते थे और इस विषय के शास्त्रों में उल्लेख भी मिलते हैं। जरा ध्यान लगा कर देखिये—

''अप्पेगइया वंदरावातियं, अप्पेगइया पूयरात्रात्त्रं"
लोकागच्छीय अमृतचन्द्र सूरि स्थावसाधु अमोलखर्बिजी कृत
कृत टब्बा हिन्दी अनुताद

के पूर्वेद कां (राजादि) ते कितनेक भगनान् को बन्दन

इआवर्ड एकेक प्जा जिस पुष्पादि | प्जथङ् तिम प्जानेजङ् निसितर्ड् | आवर्ड

वान् की भाव पूजा करने को —

श्री ठववाई सूत्र पृष्ठ १६५

श्रीउबबाई सूत्रपृष्ठ ८७

श्रीमान् ऋषिजी को पृद्धा जाय कि 'वंदनवित्रयं' पाठका द्यर्थ तो स्रापने वन्दना स्तुति कर दिया जिसको स्नाप भाव पूजा मानते हो : फिर 'पूचरावितया" का क्या अर्थ होता है ? यदि आप भाव पूजा ही कहोगे तो छापके व्यतुवाद में पुनरू क्ति दोष श्रावेगा क्योंकि वन्दन का श्रर्थ श्रापने भाव पूजा किया है इस लिये, 'पूर्णवितयं,' का ऋर्थ भाव पूजा हो नहीं सकता है। यदि आपके पूर्वत अमृतचन्द्रसूरि ने 'पूराग्वतियं' का अर्थ पुष्पादि से पूजा किया है इसको आप मान भी लो तो क्या हर्ज है कारण भगवान् के समवसरण में गाडोंबद्ध पुष्प तो आप मानते ही हैं जो कि छाप समवायांग सूत्र में श्रातिशयों के श्राधिकार में लिखा भी है और श्री राजपरनी सुत्र में पुष्पों से प्रथित माल।स्रों तथा खुले पुरुषों से परमेश्वर की पूजाकरना आपने स्वीकार करके श्रपने हाथों से लिखा भी है तो फिर भगवान के भक्तजनों का थोड़े से पुष्पों से भगवान की पूजा मानने में आपको किसी प्रकार की श्रापत्ति श्राती है ? दुछ भी नहीं। श्रोर 'पृयसवितयं' का अर्थ पुष्पादिसे द्रव्य पूजा के सिवाय दूसरा हो ही नहीं सकता है।

बत्तीस सूत्रों के श्रमुवाद करते समय श्रीमान् ऋषिजी ने एक ही स्थान पर सूत्र के श्रर्थ को नहीं पलटाया है पर आपने तो ऐसे श्रनेक जगह पर अर्थ का श्रनर्थ कर डाला है। नमना के तीर पर कतिपय उदाहरण यहां बतला दिये जाते हैं—

चमरेन्द्र उर्ध्व लोक में जाता है तब ऋरिहंत, ऋरिहंत की प्रतिमा, श्रीर भावितात्मा वाला अनागार (साधु) का शरणा लेकर ही आता है जैसे कहा है कि---

"रारणात्य श्ररिहते वा श्रारहते चेइयाणिवा. श्ररागारे भिवयपणो"

-लौंकागच्छीय गणि रामचन्द्र संशोधित टब्बा

अहिंत, तथा अरिहतना चैत्र जिन्स वन तथा छेप्पादिकनी प्रतिमा, शने साध चारित्रया मावितात्मा चारित्रनागुणों कर संयुक्त ए तीननी निश्चय कालो कहा

स्था० साधु श्रमोलखर्विजी कृत हिन्दी श्रनुवाद अरिइंत, छदमस्यअरिइंत, अन गार भवितातमा--

औं भगवती सूत्र श० ३ पृष्ट २४६ | श्री भगवती सूत्र श० ३ पृष्ठ ४७४

लैंकि।गच्छीय गणिजी ने 'श्रिरिहंत चेइयागिवा" पाठ का अर्थ "अरिह्तानां—चैत्य जिनसुवन तथा लेश्यादिकनी प्रतिमा" किया हैं तब लौंकाशाह के अनुयायी होने का दम भरते वाले ऋषिजी ने 'श्ररिहंत चेइयिशाया' का ऋषे "छदमस्य श्रारिहंत" होने का किया है। ऋषिजी को पछाजाय कि यह अर्थ आपने किस आधार से किया है क्योंकि प्राचीन टीका श्रीर टब्बा में की उस पाठ का अर्थ जिन्भुवन या जिनप्रतिमा है दूसरा ऋरिहंत सिद्ध त्राचार्य जपाध्याय श्रौर साध् एवं पांच पद हैं जिसमें सिद्ध त्राचार्य उपाध्याय तो छदमस्य तीर्थकर बन ही नहीं सके शेष अरिइंत श्रीर साध दो पद रहे इसमें छद्यस्थ ऋरिहंत को श्राप किस पद में सममते हैं जैसे तीन शरणा है कि---

(१) श्ररिहन्त (२) श्ररिहंत के चैत्य (३) अनगार

श्रीरहंत पद (इसका अर्थ हो नहीं हुआ है) साधुपद श्रव रहा दृसरा "अरिहंत के चैत्य का शरणा" इसको आप जैनों की मान्यतानुमार कहो तो छ्रमस्थश्रीरहंत अरिहंत पद में हैं क्योंकि अरिहंत जन्मते हैं उस समय इन्द्र नमोत्थुणं के पाठ से नमस्कार करत हैं और औ स्थानायांग सूत्र स्थान तीसरा पृष्ट २६० पर तीन प्रकार के अरिहंत कहा है (१) अवधिज्ञानी श्रीरहंत (गृहस्थावस्था) (२) मनःपर्यंत्र अरिहंत (छ्रमस्थ दीचा श्रवस्था) (३) केंत्रली श्रीरहंत, केंत्रलावस्था, इससे भी यही सिद्ध होता है कि छ्रदमस्थावस्था में भी अरिहत राज्द से ही संबोधन करते थे पर अरिहंत चैत्यको किसी स्थान पर छ्रदमस्थ अरिहन्त नहीं कहा है और आदि तीर्थकर श्रवभदेव के साधु लोगस्स द्वारा २३ भावी तीर्थकरों को वन्दन करते हैं इत्यादि। यदि आप अपनी कस्पना सुसार कहो तो भी छ्रदमस्थ तीर्थकर को साधु पद में कह सक्ते हो पर छ्रदमस्थ तीर्थकर को दूसरे शरण में अरिहंत का चैत्य में तो किसी हालत में समावेश नहीं कर सकते हो।

श्रागे सूत्रों में चार शरणा कहा है उसमें भी छदमस्थ श्ररिहंतः का श्रालग शरणा नहीं बतलाया है जैसे कि तीन शरणा चमरेन्द्र का इस प्रकार है

अरिहंत, श्रिट्त का चैत्य श्रानगार | | | | | श्रिटितों का शरण इसका त्रर्थ ही साधु का शारणा धर्म का शारणा | नहीं हुत्रा | सिद्धों का शरणा इससे भी श्रिरहंतों के चैत्य का शरणा तो वैसा का वैसा रह गया श्रश्ति छद्यस्थ श्रिरहंत को तो श्रिरहंत ही कहते हैं इनका शरणा श्रलग नहीं कहा जाता है यदि छदमस्थ श्रिरहंत को श्रिरहन्तों से श्रलग समकोगे तो श्रापको कई श्रिरहन्तों की कल्पना करनी होगी कारण जैसे चवन श्रिरहन्त, जन्म श्रिरहन्त, राजश्रिरहंतादि

हमारे म्थानकवासी भाई यह सवाल कर टठते हैं कि मूर्ति तो पाषाकाकी होती है उसका क्या तो शरणा ले ख्रीर क्या मूर्ति शरणा लेने वाला का बचाब ही कर सके ?

श्रापको यह तो भली भाँति माख्म होगा कि मूर्ति का कितना जबर्दस्त प्रभाव है। किसी राजा महाराज या सर्व भौम्य सम्राट् की मूर्तिको देखिये उसके शरणा या श्रासातना का कैसा प्रभाव पड़ता है १ दूर क्यों जावें श्राप खुद भैक्ष वगेरह की मूर्ति को पूठ देकर नहीं बैठते हो किसी प्रकार की बेश्रद्यी नहीं करते हो श्रोर श्रापके सब साधु साध्वयों प्रतिदिन दो वक्त प्रतिक्रमण करते समय कहते हैं कि "देवाणं श्रसायणाए दंविणं श्रासायणाए" इसको जरा सोचो एवं सममो कि उन देव देवि की पावाणमय मूर्तियों

स्थानकमार्गी विद्वान भी मानते हैं कि निमराजर्षि आदि प्रत्येक हिंद् चूड़ि मेट्यदि के निमित से टनको प्रतिबोध हुआ जैसे कि वे कहते. हैं।

> "धन्य गौके पूत । तू ने मुझे अच्छा उपदेश दिया ।" "ध्यावर गुरुकुल जैन शिक्षाभाग तीजापृष्ठ ४८

भव समस्ना चाहिये कि वैच से श्रीतबोध होने पर उसको उपदेशक समक्षा काय चूडिकों उपदेशक माना जाय तो मूर्ति तो तीर्थंकों के तदाकार की है उसमें किसना प्रभाव कितना असर ? उनको क्यों नहीं माना जाय । की आसातना की हो तो मिच्छमि रुक्कं खयं आपको देना पड़ता है जब मूर्ति की आखातना का इतना बड़ा पाप है तो उसकी भक्ति का पुन्य होना हो खतः सिद्ध है इसमें सवाल ही क्या हो सकता है।

विद्यमान मनुष्यों के तो मित एवं श्रुति ये दोनों ज्ञान भी निर्मल नहीं हैं पर मित श्रुति श्रीर श्रविध एवं तोन ज्ञानवाले इन्द्र महाराज श्रावहंतों की मूर्ति की श्रामातना को खास श्रीरहंतों की ही श्रामानतना सममते हैं। देखिये—शक्तेन्द्र ने चमरेन्द्र के लिये वश्र फेंका था पर बाद उसने विचार किया कि चमरेन्द्र खुद की तो इतनी ताकत नहीं है कि वह किसी के शरणा बिना यहाँ श्रा सके ? व्यदि श्रीरहंत, श्रीरहंत के चैत्य (मिन्दर मूर्ति) श्रीर भावितात्मीय श्रानगार के शरणा लेकर श्राया होगा तो मैंने वश्र फेंक के बड़ा भारी श्रानश्री किया है जैसे कि—

''तं महादुक्खं खलु तहारूवाणं अरिहंताणं भगवंताणं अग्रागाराणंय अचासायणाए"

सुहा पाठक विचार कर सकते हैं कि शरणा कहा तीन स्रोर श्राशातना कही दो इसका क्या श्रर्थ हो सकता है श्रर्थात् इसका यही स्पष्ट श्रर्थ होता है कि अरिहंतों के चैत्य (मन्दिर मूर्ति) की श्राशातना करना श्रारिहंतों की ही श्राशातना है इसलिये श्राशातना दो ही कही। इस प्रमाणों से यह सिद्ध हो जाता है कि जैसे श्रारहंतों का शरणा ले कर चमरेन्द्र उद्यंलोक में जाता है इसी भाँति श्रारहंतों की मूर्तिका शरणा लेकर भी जा सकता है सूत्रों में ऐसा उत्पात की घटना श्रनंतकाल से होना बतलायी है तो श्रनंतकाल पूर्व भी जैनमूर्तियाँ विद्यमान थीं। इस कथन

की पुष्टि हमारे स्थानकवासी भाई 'महानिशीयसूत्र' का उल्लेख से इस प्रकार करते हैं कि-अनंतकाल पहिले धर्मश्री नाम के तीर्थकर हुए। श्रापके बाद आपके शासन में बहुत से साधु चैत्यवाखी हो गये थे उस समय एक कमलप्रभाचार्य हुए वह बड़े ही प्रभाविक थे। एक नगर में श्रापका शुभागमन हुत्रा और चैत्यवासियों ने उनसे यह प्रार्थना की कि हे प्रमो ! श्राप यहाँ चतुर्मास विराजकर मन्दिरों का उपदेश करें कि कोई नये मन्दिर बन आय । श्राचार्य श्री को यह विदित हो गया था कि यह लोग चैत्यवासी हैं अपत: श्राचार्य श्री से वे लोग श्रात्मकल्याण के लिये नहीं किन्तु अपने स्वार्थ अर्थात् इन्द्रियों पोषण् के लिये ही चैत्य वृद्धि की प्रार्थना करते हैं उस हालत में आचार्य श्री ने फरमाया कि-'' जड़वि जिसालयं तहावि सावभं मिसंसाहं वामामि " इसका अर्थ यह होता है कि यद्यपि जिन मन्दिर हैं तथापि तुम्हारा यह सावद्य कर्तव्य को मैं कदापि स्वीकार नहीं करूँगा इत्यादि । हमारे स्थानकवासी भले इसका उलटा म्बर्ध करें कि उन धाचार्यश्री ने मन्दिरों को ही सावदा बतलाया था पर यह तो स्वीकार करना ही पड़ेगा कि अपनंतकाल पहिले भी जैनमन्दिर थे और सावद्य के प्रतिपक्ष में यह भी मानना होगा कि निर्वेद्य मन्दिर भी थे क्योंकि यदि निर्वेद्य मन्दिर नहीं. होते तो सावदा शब्द की उत्पत्ति भी नहीं होती-जैसे बुराः कहा तो भला भा था,रात्रि कहातो दिन भी था, खारा कहा तो सीठा भो था, क्योंकि एक शब्द कहा जाता है वह दूसरे की श्रपेक्षा लेकर ही कहा जाता है इन प्रमाणों से इतना तो अवस्य निश्चय हो जाता है कि जैनों में मन्दिर मूर्तियों का मानना पूजनाः चाज काल से नहीं पर व्यनंतकाल पूर्व भी था । हाँ, कालकम से विधि विधानों में सुधार बिगाइ हो जाना यह दूसरी बात है ।

श्रव श्रागे चलकर इम खास श्रावकवर्ग की कोर देखते हैं कि इनके लिये मूर्ति के विषय में शास्त्र क्या कहता है। मगवान् महावीर के उपासक श्रावकों में सबसे पहिला श्रानंद श्रावक का नंबर श्राता है जिनका श्राविकार उपासकदशांगसूत्र में है श्रीर पूर्व जमाना में उपाशकदशांग सूत्र के ११५२००० पद थे श्रीर उनके श्लोकों की संख्या लगाइ जाय तो ५८८३३९०८३५६८००० होती है इतना विस्तार वाला उपाशकदशांगसूत्र में श्रावकों का तमाम जीवन श्रीर श्रपने जीवन में किये हुए कार्यों का विस्तृत उल्लेख था पर श्राज तो सिर्फ ८१२ श्लोक मात्र रह गये। इस हालत में कैसे कहा जाय कि उन्होंने श्रपने जीवन में क्या क्या कार्य किया था तथापि उस उपाशक दशांग में क्या वर्णन था उनकी संक्षिप्र में नोंच श्रीसमवायांगजी सूत्र में लेली थी जैसे व्यापारी लोग श्रपनी रोकड़ तथा नकल के विस्तारवाले बीजक को खाता में संस्तिप्त रूप से ले लेता है खैर समवायांगजी सूत्र में उपाशक दशांग सूत्र की नोंध इस प्रकार है—

''सेकितं। उवासगदसाश्रो ? उवसगदसासुणं, उवासयाणं, नगराइं, उज्ज्ञणाइं, चेइश्रायं, वणसंडा, रायाणो, श्रम्भापि-यारो, समोसरणाइं, धम्मायरिया, धम्मकहाश्रो, इहलोइय, परलोइय, इद्विविसेसा, जवासयाणं, सीलव्यय, वेरभणगुण, पचरक्ताण, पोसहोववास पडिविज्ञियाश्रो,सुयपारिगाहा, तवोव-हाणाइं पडिमाश्रो, जवसग्गा, संलेहणाश्रो, भत्तपञ्चवस्राणाइं यावोगभणाइं, देव लोग गमणाइं, सूकलपच्चाया, पृणोबोहि-लाभो, श्रंतकिरियात्रो, श्राघनिज्जंति"

स्थिजो का हिन्दी श्रनु० उपासक दर्शांग का क्या भावार्थ है ? उपासक सो आवक उसका क्रिया कलाप से प्रतिवद्ध दरा श्रध्ययन सो उपासकद्शांग। उसमें आवकों के नगर उद्यान 'व्यंतरालय' वनखंड, राजा, माता पिता समवसरण, धर्माचार्य, धर्म कथा, इस लोक पर लोक की ऋदि, वैस हो श्रावक का शीलाचार १२ गुणुत्रत-रागदिक की वृति, श्रणुत्रत, प्रत्याख्यान नवकारसी प्रमुख, श्रष्टम्यादि को पोषधत्रत, श्रुत का सुनना श्रनसनादि तप का करना, प्रतिमा का वहन, देव दानव मानव के उपसर्ग सहन करना सलेषणा तप से शरीर व कथाय को छरा करना, भात पानी का प्रत्याख्यान, देवलोक गमन, श्रोर पुनः सुकुल में जन्म, बोध वीजको प्राप्ति, श्रम्त क्रिया का करना यह सब उपासक दशांग में कहा है इत्यादि।

श्रो समबायंगजी सूत्र पृष्ट २४७

उपरोक्त विषयों का बयान विस्तार पूर्वक उपाशकद्शांग सूत्र में था और इन विषयों में आवकों के 'चेइआयं' पाठ मी आये हैं। इस पाठ का अर्थ वनस्वाह करे तो वनस्वंह अलग आया है साधु करे तो धर्माचार्य अलग आये हैं ज्ञान करे तो अतु-ज्ञान पृथक आया है जब ऋषिजी को दूसरा काई रास्ता नहीं मिला तब आवकों के चेइआयं पाठ का अर्थ होता है आवकों के चैत्य, इस स्थान पर आपने आवकों के व्यंतरालय कर दिया है पर उस समय ऋषिजी ने यह नहीं सोचा कि भगवान महावार के आवकों के भी व्यंतरालय हो सकते हैं ? कदापि नहीं। आनंदादि आवकों ते तो यज्ञादि अन्य तीर्थियों के देव देवियों को वन्दन नमस्कार करने कारयाग कर दिया था इस हालत में वे यज्ञादि के मन्दिर कैसे बना सके।

श्चानन्दादि श्रावकों श्रपने धर्मपर कैसे दृद श्रीर मजबूतथे वे भग-वान् महाबीरके पास श्रावकके ब्रत लेनेके बाद श्रापकी दृदता का परिचय प्रमु महाबीरके सन्मुख इस प्रकार दिया था कि है प्रमू—

"ग्रो सलुभेंमंते । कपइ अजप्पमङ्ग्रो, अग्रगाउत्थिए वा अग्रगाउत्थियदेवयाणि वा, अग्रगाउत्थिय परिगाहियाणि इना चेड्योतिवंदि ताग् वा ग्रामंसिताए वा<sup>7</sup>

लोंका० वि० सं० टब्बार्थ
ण-इहता न इत्पे. खलु-निश्चय,
हे भगवान आज दिनहुंति पछे मानुं
नहीं-अन्यतिर्थिना तपस्वी ने-साधु
ने, अन्यतिर्थिना हरिहरादि मिथ्या-स्वी देवता, बली तथा अन्यतिर्थि ये अरिहत ना परिगृहित ते विंब-चैत्य तेष्ठ ने आज पछी मन बचन काया ये बाँदवा नहीं नमस्कार करड नहीं। स्था० साधु श्रमोल० हि० अनु

मुझे आज पांछे अन्यतिर्धियों को तथा अन्यतिर्धियों के धर्मदेव शाक्यदि साधुओं अथवा अन्य-तिर्धियों ने प्रहण किये जैन के साधु भिष्टाचारी को वन्दन नम-स्कार करना नहीं कल्पता है।

& अनुवाद की योग्यता देखिये आप अन्य तीर्थियों के धर्मदेव-शास्यादि बताते हैं बास्तव में वे देव नहीं पर गुरू हैं देव तो हरिहरादि हैं वह आप ने खिखा भी नहीं हैं।

उपाशक दशांग सूत्र पृष्ट २४

श्री उपाशक दशांग पृष्ट ५२

१ स्था० प्रव वासीलाखनी ने हाल ही उपासकदशांग स्त्र मुद्रिक करवाया है उसमें "अरिहंत चेह्या" पाठ दिया है।

ऋषिजी इस पाठ के फुटनोट में लिखते हैं कि कई प्रतियों में ''श्रारिहंत चेइश्राणिवा," पाठ है परन्तु यह पाठ कई प्रतियों में नहीं भी है शायद इसी कारण आपने 'आरहंत चेहआणिवा' के स्थान पर केवल 'चेइ आणिवा' लिख दिया परन्तु ऋषिजी को पूछा जाय कि आपने अनुवाद में जैन के अष्टाचारी साधु लिखा है उसमें साधु तो शायद आप *चेइश्राणिया* का ऋथे कर दिया होगा परन्त जैन यह किस शब्द का श्रर्थ किया है ? श्रीर श्रागे श्राप साधु के साथ भ्रष्टाचारी शब्द जोड़ दिया है यह किस मूल पाठ का अनुवाद है क्योंकि आपके मल पाठ में तो यह दोनों (जैन श्रीर भृष्टाचार्रा ) हैं ही नहीं । फिर श्रापने यह कल्पना कर उत्सुत्र भाषोत्व का बजापाप शिर पर क्यों उठाया ? यदि यह कहा जाय कि मूल सूत्र में तो पूर्वोक्त दोनों शब्द नहीं हैं परन्तु इन शब्दों बिना अर्थ संगत नहीं बैठता है इसलिए इन दोनों शब्दों का प्रचेप करना पड़ता है। बाह ! बाह !! ऋषिजी बाह !!! ऋरिहंत शब्द के लिए तो कई प्रतियों में होने पर भी श्राप इनकार करते हो श्रीर जैन श्रीर भ्रष्टाचारी शब्द सूत्र में नहीं होने पर भी प्रचेप करते हो तब तो यह सूत्र ही नहीं रहा। एक आपने अपने घर की वस्तु मानली कि इच्छा हो उस शब्द को निकाल दो श्रीर दिल चाहे उस शब्द को प्रचेप कर दो पर श्रापको इतना ही ज्ञान नहीं है कि अरिहंत और जैन एक हैं या भिन्न-भिन्न हैं ? यदि आयको प्रतिमा ही नहीं मानना है तो फिर अरिहंत का साधु कहने में क्या हर्ज या ऐसा कहने से न तो ऋरिहंत शब्द निकालना पड़ता श्रीर न जैन शब्द प्रसेष करना पड़ता श्रीर न उत्सूत्र रूपी पाप की गठरी शिर पर उठानी ही पड़ती पर इतनी श्रकल श्रावे कहाँ से १

प्रकरण चतुर्थ ८२

श्रागे त्राप जैन साधु भ्रष्टाचारी जो चन्यतिर्थियों के परिगृहीत होना लिखते हैं पर जैन से भ्रष्ट हो गया और उसको अन्य-तिर्थियों ने भइए। कर लिया वह साधु जैनों का नहीं रहा पर वह तो श्रन्यतिर्थियों का साधु हो चुका श्रौर उसको वंदना नहीं करना तो पहिले पाठ में श्रा ही गया जैसे खंदकसन्यासी, श्रीर शिवराजिष श्रन्यतिर्थियों के साधु थे वे जैन साधु बन गये उनको जैन साधु ही कहा जाता है न कि श्रन्यतिर्थियों के। श्रतएव श्रानन्द श्रावक ने यही प्रतिज्ञा की थी कि जिनप्रतिमा को श्रन्यतिर्थि प्रहण करली हो उसको मैं कदापि नहीं वन्द्ंगा श्रीर जिनप्रतिमा को अन्यतिथि प्रह्मा करने के उदाहरमा श्राज भी आपके सामने विद्यमान हैं जैसे जगन्नाथपुरी के मन्दिर में भगवान शान्तिनाथजी की प्रतिमा, बद्रीजी के मंदिर में प्रभुपार्श्वनाथ की प्रतिमा, फांगड़ा में ऋषभदेव की प्रतिमा, श्रन्यमितयों ने प्रहण कर ली श्रीर श्रपनी विधि से पूजते हैं वहाँ जाकर श्रावक को बन्दन पूजन करना नहीं करूपता है। यदि ऋषिजी पहिले घर में निगाह कर लेते कि इसारे पूर्वजों ने इस पाठ का क्या अर्थ लिखा है जैसे लौंका-गच्छीयों की मान्यता तो, ऋषिजी के अनुवाद के साथ तुलना कर हम बतला चुके हैं श्रीर स्थानकवासी पूज्य हुकमचन्द्जी महाराज तथा साधु पीरचन्दजी ने अपने हाथों से कई सूत्रों की प्रतियों लिखी जिसमें उपाशकदशांग सूत्र एवं त्रानन्द श्रावक के श्चलावा में उन लोगों ने स्पष्ट लिख दिया था कि जो जिनप्रतिमा अन्यतिथियों ने प्रहण् करली हो वह आनन्द को बन्दन पुजना करना नहीं करपता है।

अ।नन्द आवक के इस अभिग्रह का कारण लौंकाशाह के

पूर्व सैकड़ों वर्षों अर्थात् वि० सं० ११२० में टीकाकार श्रीस्रमय-देवसूरी इस प्रकार बतलाते हैं कि---

''नो खलु इत्यादि — नो खलु मम भदंत मगवन् कल्पतेयुज्येते अथ प्रभृति इतः सम्यक्त प्रतिपति दिनदारम्य निरातिनार सम्यक्त्व परिपालनार्थ, तज्जत नामाश्चित्य अवजित्थिएति
जैनयुथाद्यदम्यत् यूथं संद्यान्तर् तीर्थन्तरिमत्यर्थ स्तदस्ति
येषांतेऽन्ययूथिकाश्चरकादि कुतीर्थिकास्तान् अन्ययूथिकं
देवतानिका हरिहरादीनि, अन्ययूथिक परिग्रहीतानि व
अर्हच्चैत्याति अर्हत्यातिमा लज्ज्णानि, यथा मौत परिग्रहीता,
चीरमद्र महाकालादिनि वन्दितुवां अभिवादनंकर्तु नमस्यनु
वा प्रणामपूर्वक अशास्तध्वनिर्भिगुणोत्कीर्तनकर्तु तङ्गक्षांनां
मिथ्यात्वरिथरी करणादिदोषा प्रसगादित्विभ्राय।''

#### श्री उपाञ्च दक्षांग सूत्र पृष्ट ५२

श्राचार्य श्रभयदेवसूरि की टांका हमारे स्थानकवासी विद्वान् भी प्रमाणिक मानते हैं श्रीर न उस समम मूर्त्तिविषयक ऐसी चर्चा भी थी कि जिसको कोई पत्तपात कह सके श्रतएव उन्होंने स्पष्ट लिखा है कि श्रहन् प्रतिमा श्रन्थतीर्थियों ने शहण करली है यदि श्रावक उन प्रतिमा को वन्दन पूजन करे तो उसको मिध्यात्व स्थिरीकरण दोष लगता है इस बात को साधारण मनुष्य भी समम सकता है कि जैनमूर्तियों उस समय भी साधिष्टायक महाचमत्कारी एवं प्रभाविक थो जब तो श्रन्यतीर्थी उसे लेजा के श्रपने देव तरीके पूजने लग जाते थे जब जिनप्रतिमा को श्रन्यतीर्थि ने श्रपमा देव प्रकरण चतुर्थे ८४

मान लिया उसको शावक वन्दन पूजन न करे तब स्वतीर्थियों कें पास में रही हुई जिन प्रतिमा का वन्दन पूजन करना तो स्वतः सिद्ध है।

जब ऐतिहासिकसाधनों के श्राधार पर विद्वद्समाज में यह
सिद्ध हो चुका है कि भगवान् महावीर के मौजूदगी समय जैनों में
मूर्त्तिपूजा एक धार्मिकश्रंग सममा जाता था श्रीर महाराज उदाई
श्रीर श्रेणिक जैसों का मन्दिर बनवाना सिद्ध हो चुका जो हम
श्रागे चलकर पांचवां ऐतिहासिक प्रकरण में विश्वासनीय प्रमाणों
द्वारा सिद्ध कर बतलावेंगे, तब श्रानन्द जैसा धर्मारमा श्रीर भगवान्
महावीर के श्रिभगण्य भक्त जैनमन्दिर मूर्तियों स्थापन करे श्रीर
श्रीसमवायांगसूत्र में भगवान् गर्णाधरदेव उनकी संचिप्त नोंध
करे इस हालत में पश्चपात श्रीर मताग्रह में प कर शंका करना
सिवाय श्रनभिक्षता के श्रीर क्या कहा जा सकता है।

जैसे आनन्द श्रावकके मन्दिर मूर्तियों का बनाना, एवं मूर्तिन पूजा करना, हम ऊपर सिद्ध कर आये हैं इसी प्रकार ज्ववाईसूत्र में श्रंबह श्रावक ने भी भगवान् महावीर के पास श्रावक के बत भहण करने के प्रश्चात् प्रतिज्ञा की कि त्राज पीछे में, श्रन्यतीर्थियों, श्रम्यतीर्थियों के देव हरिहलदरादि और अन्यतीर्थियों ने प्रह्मण की हुई अरिहन्तों की प्रतिमा को वन्दन नमस्कार नहीं करूँगा। परन्तु श्रंबड पहिले सन्यासी था इसलिये वह श्रीर भी जोर देकर कहता है कि—

"ण्एण्य श्रारिहंत वा श्रारिहंत चेड्याणि वा वादता व नमंसीत वा<sup>55</sup>

### लौंकागच्छीय श्रमृतचंद्रसूरिकृत टब्बा।

तद स्युक्त्ये अरिहन्त साक्षात् चीतराग-अनंतज्ञानी अने अरिहंत चैत्य जिन प्रतिमा, जिननो स्थापना ते बांदवा नमस्कार करवा कल्ये। श्री दववाइस्त्र पृष्ठ २६७। स्था० साधु श्रमोल० हि० श्रमु०। फक्त अम्हिन और अम्हिन

के साधु को ही वन्दन करना नमस्कार करना यावत् सेवा भक्ति करना करना है।

इसूत्र पृष्ठ २६७। श्री उनवाइसूत्र पृष्ठ १६३

उपर का 'श्ररिहंत चेइयाणि' पाठ का श्रर्थ लोंकागच्छाचार्य तो श्ररिहन्त की प्रतिमा करते हैं तब ऋषिजी उसी पाठ का श्रर्थ श्ररिहन्तों के साधु करते हैं किन्तु चैत्य का श्रर्थ प्रतिमा होता है या साधु इस विषय में कई विद्वानों का श्रीर खास कर ऋषिजी के किये हुए श्रर्थ को हम श्रागे चलकर चारणामुनियों की यात्रा श्रिषकार में विम्तृत प्रभाणों द्वारा बतलावेंगे कि इसमें किसी प्रकार का संदेह या शंका नहीं कि श्रंवड़ ने श्रभिष्ठह किया था कि मैं श्ररिहन्त श्रीर श्ररिहन्तोंकी प्रतिमाको ही वन्दन नमस्कार करूँगा—

ऋषिजी पहिले चमरेन्द्र के श्रिष्ठकार में 'श्रारेहंत चेइयाणि बा' का श्रर्थ जो जिनप्रतिमा होता है वहाँ खदमस्थ तीर्थं कर किया, और श्रानन्दके श्रिष्ठकार में श्रन्यतीर्थियों ने प्रहण किया श्रारहंत चैत्य (प्रतिमा) का श्रर्थ जैन का श्रष्टाचारी साधु किया जब यहाँ श्रंबड़ के श्रिष्ठकार में श्रिरहंतचैत्यका श्रर्थ साधु करते हैं श्रागे चलकर चारण मुनियों की यात्रा श्रिष्ठकार में चेइयाई का क्या श्रिष्ठ करेंगे उसे भी देख लीजिये इससे इन लोगों की बोग्यता का परिचय मली भाँति से विदित हो जायगा।

आगे चलकर तुंगिया नगरी के आवकों की पूजा के अधि-

कार में भी ऋषिजी ने बड़ा भारी अन्याय किया है उस पर भी जरा दृष्टि डालकर देखिये—

जिस समय पार्श्वनाथ भगवान् के ५०० मुनि तुंगिया नगरी के ड्यान में पघारे उस समय का जिक्र है कि उन आवकों ने इस बात को अवण की।

"त्रएणमएणस्स त्रंतिए एयमट्टं पडिसुण्ति पडिसुणित्ता जेणेव सयाई गेहाई तेणेव उवागच्छंति, उवागच्छइता एह्या कयवालिकम्मा कय कोउय मंगल पापच्छिता सुद्धुपवेसाई मंगल्लाई वत्थाई पवर परिहिया श्रापमहम्धाभरणालंकिया सरीरा।<sup>39</sup>

लौकागच्छीय वि० सं० शो टच्छा प्रकृषक ने पासे प्रह्मो अर्थ सांसकी अंगीकार करी जिहां आपणा घर छे तिहां आये तिक्षां आयी में स्नाम किंधु आपणा घरना हेक्ताने किंघा विलक्ष्में जेणे किंधा छे कीतुक श्रांगर माहे मंगलिक अक्षत द्रोज्यादि तिलक चाँदला, जेणे किंधा छे। शुद्ध मंगलकरी प्रधान वस्त्र पहिरे अहप-बोज अने बहुमूल्य वस्त्र भूषण पहरी शरीर अलंकत किंघो छे।

स्था० साधु० श्रमो० हि० श्रमु० अन्योन्य आपस में यह अर्थ सुन कर अपने गृह तहां आकर स्नान किया पीठी लगाई कोगले किये तिलक किया ग्रुद्ध प्रवेश करने योग्य मंगलीक वस्त्र पहन कर अल्पमूल्य वंत आभरण पहिनकर शरीह अळकृत किया †

देवपूजा को विलक्क उद्दा
 दिया यह तों आपकी थोग्यता है।

श्री भगवती सूत्र पृष्ट १८७ श्री भगवती सूत्र पृष्ट १४२ ऋषिजी का अनुवाद आप की योग्यता का ठीक परिचय करा रहा हैं आप ने भूल सूत्र में जिसकी गन्ध तक नहीं होने पर लिख दिया कि स्नान करने के बाद पीटी (तेल श्राठा मिश्रित मालस ) करी ऋषिजी पत्तपात के कारण लोक व्यवहार को भी भूल गये क्या कोई समम्मदार व्यक्ति स्नान करने के बाद मालिश करते होंगे ? कदािण नहीं ? इतना ही क्यों श्राप ने उन श्रावकों ने स्नान कर पूजा की थी उस 'कयविलकम्मा' पाठ का श्रासली श्रार्थ क्षोड़ कर उसके स्थान श्रार्थ कर डाला कि स्नान करके कोगला (कुडां) किया यह भो लोक विद्य ही है स्नान करने के पूर्व तो मालश या कुडां करते हैं पर स्नान करने के बाद तो पीटी—कुला करना इन स्थानकवासियों से ही मुना है आगे 'श्राप- मह्म्य' पाठ का श्रार्थ किया है कि श्रास्प मुख्यवान वद्ध पहिना श्रीर इस पाठ का श्रार्थ होता है श्रास्प वजन श्रीर बहुमूल्य वाले वद्ध भूषण पिटनना श्रीर यह बात भो ठीक है कि श्राचार्याद मुनियों के दर्शनार्थ जाते समय बहुमूल्य वस्त्र भूषणों से शरीर को श्रालंकृत करना श्रावकों का खास कर्त्तव्य भी है कारण इससे श्रानंद का श्रीर श्रवसर ही क्या हो सकता है।

वास्तव में ऋषिजी के हृद्य में मूितपूजा प्रति कितना द्वेष ठाँस ठाँस के भरा हुआ है कि क्यवलिकम्मा० पाठ का अर्थ पूर्वीचाय्यों ने देवपूजा किया है और लौंकागच्छाचार्यों ने भी इस पाठ का अर्थ देवपूजा ही किया है उसको बदल कर 'क्यबलिकम्मा' पाठका अर्मबंधित पीटी या कोडा करना अर्थ कर सभ्य समाज में ये कैसे हॉसी के पात्र बने हैं। इस लिये ही कहा है कि अन-भिक्कों के लिये शास्त्र ही रास्त्र का काम करता है।

कई लोग यह भी सवाल कर बैठते हैं कि 'कयवलिकम्मा'

का अर्थ घरदेव की पूजा की लिखा हैं तो उन आवकों ने जिन अतिमा नहीं पर किसी कुलदेवी की पूजा की होगी ?

इसका उत्तर खास शास्त्रकार इस प्रकार देते हैं कि:—

''श्रसहेज्ज देवासुर नाग सुवग्ण इत्यादि''

लौंका० वि० सं० शो० टब्बा आपत काले पण किण ही देवता ने समरे नहीं आपणा किया कर्म आपणे भोगविये पृक्ष्वी मनोवृत्ति छे

श्री भगवती सूत्र पृष्ट १८३

स्था० साधु अमोल० हि० श्रनु० आपत्ती काल में देवासुर नाग सुवर्ण यक्ष किवर किंपुरुष गुरूड गन्धर्व महिरागादि की सहायता नहीं लेने वाले थे— श्री मगवती सूत्र पृष्ट ३३७

लौकागच्छीय और स्थानकवासियों की सामान मान्यता है कि तुंगिया नगरी के श्रावक अपने धर्म में इतने दृढ श्रद्धा वाले थे कि किसी आपत्ती काल में भी किसी देव दानव का स्मरण न करे श्रर्थात् सहायता नहीं इच्छे इस हालत में यह कहना कहीं तक ठीक है कि बिना किसी श्राफ्त श्रीर श्रपने पूज्याचायदेव के वन्दन समय तुंगिया नगरी के श्रावकों ने कुलदेवी की पूजा की श्रर्थात् यह कहना सरासर श्रन्थाय एवं श्रसंगत है। दूसरा जैन श्रावकों के गृह में पहिले कुल देवियां भी नहीं थी। कुलदेवियों का मानना तो श्राचार्य स्वत्रभसूरि कि जिन्होंने उपदेश द्वारा श्रनेक राजपूतों को प्रतिवोध कर जैनी बनाये बाद वह शेष रहे मांसाहारी क्षत्रियों के साथ मिल पुनः मांस भत्ती देवि देवताश्रों के बली पूजादि न करने लग जाय। इस लिये समक्तिधारी देवी उन जैन क्षत्रियों के कुलदेवी स्थापन करना दी थी।

पूर्व जमाने में प्रत्येक श्रावक के घर में गृह देरासर ही रहता या और वे प्रातः समय सबसे पहिला देव पूजा करके बाद में दूसरा काम करते थे इस हालत में तुंगिया नगरी के श्रावकों ने आचार्य श्री को वन्दन करने के पूर्व गृह देव यानि तीर्थकरों की मृति की पूजा की हो तो यह यथार्थ ही है।

त्राचार्य अभयदेवसूरि ने इस सूत्र पर वि. सं. ११२० में इस प्रकार टीका करते हुए लिखा है कि—

"श्रमहेडजे इत्यादि—श्रविद्यमानं साहाय्यं पर सहायिकं श्रत्यान्त समर्थत्वद्येषां ते श्रसाहाय्या स्तेच देवादयश्रेति कर्म धारयः श्रथवा व्यस्तमेव्यवेदं तेन श्रसाहाय्या श्रापद्यपि देवादि सहायकानपेत्ताः स्वयं कर्म कर्ता स्वयमेव मोक्तव्यः।"

### श्री भगवती सूत्र पाठ १८४

इससे स्पष्ट होजाता है कि तुंगिया नगरी के आवक भगवान् के परमभक्त एवं समर्थ होने से वे किसी को भी सहायता नहीं इच्छते थे। यदि कोई आपित्त भी आ पड़े तो वे अपने किए हुए कर्म समभ कर भोगव लेते थे वे इस बात को खयं जैनशाखों द्वारा ठीक समभते थे कि दूसरे तो सब निमित्त मात्र है पर उपादान तो अपनी आत्मा ही है फिर दूसरों की सहायता की जरूरत ही क्या है अतएव उंगिया नगरी के आवक ने तीर्थं करों की प्रतिमा के आत्मा किसी सरागी देवी देवतों की पूजा नहीं करते थे परन्तु आत्म कस्याण्की अभिलाषा रखने वाले वे आवक खास तीर्थं करों की मूर्ति की ही पूजा करते थे इतना ही क्यों पर आवकों के तो ऐसे अटल नियम भी होते हैं कि वे बिना तीर्थं करों की पूजा किये मुंह में अज जल तक भी नहीं लेते हैं। इसी प्रकार जैनागमों में स्थान स्थान श्रावकों के लिये मूर्ति पूजा के उल्लेख हैं परन्तु प्रनय बढ़ जाने के भय से यहाँ इतना ही लिख आगे हम मुनियों की तीर्थयात्रा के कितपय प्रमाण बतला देना चाहते हैं —यों तो बहुत मुनियों को यात्रा का उल्लेख है पर हमारे स्थानकवासी समाज खास ३२ सूत्र और वह भी मूलपाठ मानने का आप्रह करते हैं इस लिए यहां हम भी ३२ सूत्रों के मूलपाठ और लोकागच्छीय तथा स्थान कविसयों के किए हुए माषानुबाद के प्रमाण देकर इस बात को प्रमाणित कर बत्तलावेंगे कि जैन मुनियों के तीर्थ-यात्रा करने से कमशः आत्मा का विकास होता है, देखिये—

'विद्याचारणस्सणं मंते । उहं केवइए गइ विसए पराणते गोयमा । सेशां इस्रो एगेणं उप्पाएणं खंदणवणे समीसरण करई २ ताहिं चेइयाइं बंदइ वंदइता वितिएगां उप्पाएगां पंडगवणे समीसरण करइ २ ता तिहें चेइयाइं बंदइ वंदइता तस्रो पिडिणिवत्तइ २ ता इह माघच्छइ २ ता इह चेइयाइं वंदई विद्याचारणस्सणं गोयमा । उहं एवइयं गइ विसय पराणता ।"

लौका० वि० सं० शो० टड्वा विद्याचारणनी हे भगवान् । उच्चो केटलो विषय प्ररूप्यो ? हे गोतम तेह इहां शकीए के उत्पाते करीने नन्दनवनने विषे सभोसग्ण करे भेटलेिहां विश्राम करे नन्दन बन विश्राम करीने तिहांना चैत्य-जिन स्था० साधु श्रमोल० हि० श्रनु० हे मगवान् विद्याचारण का उर्ध्व कितना विषय कहा है ? अही गोतम विद्याचारण एक उत्पात में यहां से उड़ कर मेरु पर्वत के नन्दन वन में विश्राम छेवे वहां ज्ञानी के ज्ञान का गुणानु- विवप्रते बांदे तिहांना चैत्यकांदांने बीझा उत्पाते करीने पंडकवन समो सरण करे पंडकवने समोसरण करी ने तिहाँना चैत्य-जिनविंब-ते वांदे तिहां चैत्य प्रते वांदीने तिहां थकी पाछावले तिहांथकी पाछावली ने यहां (स्वस्थाने) आने इहां आवी ने यहां ना चैत्य — जिनविंब वांदे हे गीतम । विद्याचारण नो उच्ची प्रतली गति नो विषे प्ररूप्यो ।

श्रीभगवती सूत्र २०-६ पुष्ट १५०७

वाद करे वहां से दूसरे उत्पात में पंडरा वन में समवसरणकरे वहाँ पर भी ज्ञानी के ज्ञान का गुणानुवाद करे और वहां से भी पीच्छा अपने स्थान आवे \* अहो गीतम । विद्याचारण का उध्वें गमन का इतना विषय कहा है।

क्ष ऋषिजी ने मूल पाठ होने पर भी अर्थ करना छोड दिया है जो यहां आकर भी अशाववते चैत्य को वन्दन करते हैं श्रीभगवती सूत्र २०-६ पृष्ट २४८६.

पूर्वोक्त विद्याचारण मुनि के श्राधकारके मूलपाठ में 'वेहयाइं बन्दई है जिसका अर्थ टीकाकार चैत्यवन्दन, टक्वाकार चैत्य-जिनिबम्ब (प्रतिमा) वंदन कहा है तब ऋषिजी श्रपनी मत करपना से 'चेहयाइं वंदई' का अर्थ ज्ञानी का गुणानुवाद किया है। चैत्य शब्द का यहां पर वास्तव अर्थ क्या होता है वह हम आगे चलकर बतलावेंगे। ऋषिजी को इतने से ही संतोष कहां है? आपने तो मूल पाठ का अर्थ करना ही छोड़ दिया देखो मूल पाठ में ''इह चेहयाइं बंदइ'' इस पाठ का अर्थ तक भी नहीं किया है। शायद् ऋषिजी को यह तो इरादा न हो कि नन्दनवन और पांडक बन में तो जैन मन्दिर मूर्तियों का होना शास्त्र स्वीकार करते हैं जो आगे चल कर ऋषिजी का अनुवाद बतलाया जायगा परन्तु चारणमुनि यहाँ आकर चैत्यवन्दन किया इससे तो यहाँ के अशाश्वत मन्दिर मूर्तियों

सिद्ध हो जाती हैं परन्तु ऐसे पाठों का श्रर्थ नहीं करने से ऋषिजी के श्रभीष्ट की सिद्धि नहीं होती है कारण श्रव जनता इतनी श्रज्ञान नहीं है कि मूलपाठमें जिसका उड़ेख है श्रीर श्रर्थ करने वाले उस श्रर्थ को छोड़ दें श्रीर दुनिया उसकी मान ले ? कदापि नहीं। खैर श्रागे जंघाचारण मुनि की यात्रा के लिये भी श्रप्थिजी के श्रनुवाद को जरा ध्यान लगाकर पढ़ लीजिये—

"जंघाचारणस्सणं भंते । तिरियं केवइए गइ विसए पएणते ? गोयमा । सेणं इस्रो एगेणं उपाएणं रुयमवरेदीये समोसरण करेइ २ ता तिहिं चेइयाई वंदइ वंदइता तस्रो पिड-णियत्तमाणा वितिएणं उपाएणं गांदीसरवरदीवे समसरण करइ २ ता तिहं चेइयाई वंदइ वंदइता इहं हव्यमगच्छइ २ ता इहं चेइयाई वंदइ जंघाचारणस्सणं गोयमा । तिरियं गइ विसए परणत।"

लॉकां विवसं शोव टंग्बा जंबाचारणनी हे सगवान्। तीरक्षें केटकी गति विषय प्ररूपों ? हे गीतम तेह इहांथकी एके उत्पाते करी रूचकवर नामे होए ने विषे समोसरण करें २ करीने तिहां चैत्य प्रतेबांदे चैत्य प्रतेबांदी ने तिहांथकी पाछावके बलीने बीजा उत्पात करी जन्दीश्वरद्वीप ने विषे समोसरण करे कराने तिहाँना चैत्यप्रते बांदे श्रीहाँ चैत्य प्रतेबांदी ने यहाँ पाछा

स्था. साधु अमोल. हि. अनु.
अहो भगवान्। जंघाचारण
का तीच्छी कितना विषय कहा
है ? अहों गातम। वह एक
उत्पात से तेरहवा रूचकवर द्वीप
में समवसरण करे वहाँ ज्ञानी के
ज्ञान का गुणानुवाद करे वहां से
पिच्छे आते दूसरा उत्पात में
आठवां नंदीइवरवर द्वीप में
आठवां नंदीइवरवर द्वीप में
आठवां वहाँ समवसरण करके
ज्ञानी के ज्ञान का गुणानुवाद

आवे आवीने इहोना चैथ्य प्राते वांदे। जंबाचारण नो हे गोतम तीरुष्टी प्रतक्षी गतिनी विषय कही।

### श्री मगवती सूत्र पृष्ठ १५०८

करे और यहाँ से वहाँ आवे यहाँ आकर फिर ज्ञानी के ज्ञान का गुणानुवाद करे गोतम जंघाचरण का यह तीच्छा विषय कहा है। श्री भगवती सूत्र पृष्ठ २४६०-६ण

पूर्वोक्त पाठ में 'चेइयाइं' शब्द का अर्थ लोंकागच्छीय वि० सं० शो० टब्बा में चैत्य (जिनविम्ब) किया हैं तब ऋषिजी ने किया है ज्ञान। परन्तु शब्द ज्ञान से तो श्रीमान् ऋषिजी अनिभज्ञ हो हैं क्यों कि आपको एक वचन और वहुवचन का भी ज्ञान नहीं है कारण 'चेइयाइं' यह बहुवचन है तब ज्ञान एकवचन है अतः चारण-मुनि बहुत चैत्यों को वन्दना किया है दूसरा यदि ज्ञानीके ज्ञान का गुणानुवाद ही बोलना था तो यहां रहे हुए भी बोल सकते थे इस कार्य के लिये करोड़ों योजन जाने की जरूरत ही क्या थी वास्तव में यह ऋषिजी का और विशेष स्थानकवासी समाज का पक्षपात और मिध्याहट है कि वे इस प्रकार सूत्रों के अर्थ बदनताने में नहीं हिचकिचाते हैं।

अब हम यह बतलाने का प्रयत्न करेंगे कि चारण मुनियों ने जिन जिन स्थानों की यात्र। करने का शास्त्रकारों ने प्रतिप्रादन किया है वहाँ ज्ञानियों के ज्ञान के उगले के उगले पड़े थे किनहीं जाकर ज्ञानी के ज्ञान का गुणानुवाद किया या वहाँ विस्तृत संख्या में जिन चैत्य—(मन्दिर मूर्तियों थी कि जिनका वन्दन किया इस विषय में हमारे ऋषिजी के किये हुए सूत्रों के प्रमाण निम्नोक्त हैं।

''काहिणं भंते । मंदरसपन्वयस्स णंदणवणं समन्त्रो

पएगाता । 🗙 😠 एवं चडिदिस चत्तारी सिदायतणा। 🥍 श्री जम्बुद्वीप प० पृष्ट ४००—९

इसी प्रकार पांडकबन के चार सिद्धायतन (जिन मन्दिर) का वर्णन करते हुए पांडक वन की चूलिका पर एक मन्दिर का इस 'प्रकार वर्णन किया है।

'तीसे उपि बहु समरमिशाङ्जो मूमि भागे जाव बहुमङ्ज देस भाए सिद्धायणं कोसं ऋायमार्ण ऋद्धकोसं विक्खभेणं देसूणंय कोसं उद्घ उच्चताणं ऋगोग संभसंय सीशिवहं जाव धूवकुडु छुगा।"

जम्बू द्वी० प० पृष्ठ ४०८

श्रागे चारण मुनि नन्दीश्वरद्वीप यात्रार्थ जाते हैं वहां के चैत्यों का भी शास्त्रकारों ने विस्तार से वर्णन किया है परन्तु यहाँ पर प्रमाण जितना ही सूत्रपाठ लिख देते हैं।

''तेसिएँ श्रॅंजणग पव्ययार्थं बहुसमरमिण्ज भूमि भाग पै० तेसिएँ बहु समरमिण्जाएं भूमि भागाएँ बहुमज्ज देस भाए चत्तारि सिद्धायणा पं० तेयां सिद्धायणा एगं जोयणसयं श्रायमेलं पँ० परणसँ जोयएँ विक्लॅमेणं बावतरि जोयणे उहु उच्चताणं ।'' इत्यादि ।

जीवाभिगय सूत्र प्र० ४

नन्दीश्वर द्वीप में जैसे अपर के पाठ में चार श्रंजनगिरि पर्वतों पर चार सिद्धायतन (जिन मन्दिर) बतलाया है वैसे ही १६ दुधीमुखा पर्वतों पर १६ श्रीर ३२ कनक गिरि पर ३२ पर्व ५२ सिद्धायतन (जिन मन्दिर) और उन मन्दिरों में सैकड़ों जिनमितमाएं हैं उनकी यात्रार्थ चारण मुनि गये हो और श्रम्य मन्यों को यात्रा करने के मानों में वृद्धि हो इस गरज से शास्त्र- कारों ने इसका वर्णन किया हो तो यह है भी यथार्थ कारण शाक्ति के होते हुए तीर्थ यात्रा करना क्या साधु और क्या श्रावक सबका यह प्रथम कर्त्तव्य है। इसी उद्देश्य को लच्च में रख श्रसंख्य भावुकों ने बड़े २ संघ निकाल कर यात्रा की है शायद् हमारे श्रहिषजी का जन्म जैन कुल में हुआ हो तो श्रापके पूर्वजों ने भी इस पवित्र कार्य में श्रवश्य लाभ लिया ही होगा।

नन्दीश्वर द्वीप में वे प्रतिमाएं किसकी है इसके लिये खुद इमारे ऋषिजी क्या फरमाते हैं उसको भी सुन लीजिये।

"तासिएं मिणपोढियाएँ उनिर चतारि जिएपिडमात्रो सव्वरयणामइयात्रो सपलत्रांक िएसएए।त्रो थुमाभि मुहीत्रो चिट्ठति तंरिसभा वद्यमाणा चंदाणएए वारिसेणा।"

### श्री स्थानायांगस्त्र ४-२ पृष्ट९३८

इस पाठ में जिनप्रतिमात्रों का नाम ऋषम वर्द्धमान चन्द्रा-नन और वारिसेण जो जैनतीर्थकरों केशाश्वते नाम है, उन्हीं तीर्थ-करों की मूर्तियां बतलाइ है जिनके नाम की माला एवं जाप हमारे स्थानकवासी भाई हमेशां करते हैं उन्हीं की मूर्तियों को वन्दन नमस्कार करने में वे लोग शरमाते हैं यही तो एक आश्चर्य की बात है अर्थात् अञ्चानता की बात है।

कितनेक जैनशास्त्रों के श्रनभिज्ञ लोग यह सवाल करते हैं कि चारणभुनि यदि यात्रार्थ गये श्रीर वह जिनमन्दिरोंकी एवं जिन प्रतिमात्रों की वन्दन की हो तो रूचक द्वीप और मानुषोत्तर पर्वत पर भी 'चेड्याइं वंदड़' का पाठ है और वहां पर न तो सिद्धायतक (जिन मन्दिर) और न जिनप्रतिमा ही कहा है तो फिर कैसे माना जाथ कि चारण मुनियों ने चैत्य (जिन विंद) को वन्दन किया था ?

यह सवाल पहिले तो आपके पूर्वज लोंकागच्छीयों से करे कि आपने चेहयाई का अर्थ जिनबिंब किस आधार से मान लिया और जिन बिंब को आप क्यों वन्दन करते हो ? इसका उत्तर जिस प्रकार वे जैन शास्त्रों द्वारा समभे हैं उसी प्रकार आप कों सममा कर समाधान कर देगा क्यों कि पहले तो वे लोग मी आपकी मांति इन बातों को मानने से इनकार ही करते थे पर बाद में उन्होंने जैनशास्त्रों का खुब बारीकी से अवलोकन किया और इस बात को स्वीकार की है जैनागमों में इस विषय के उस्लेख निम्नांकित हैं।

''चजसुवि एसुयारेसु, इक्कीकं नरनगंमि चतारि । कुडोवरि जिस्सवस्मा, कुलगिरि जिस्सवस्य परिमास्मा । तत्तो दुगुस्म पमास्मं चडदारा युत्त विश्व या सुरूवा । वॅदीसर वावस्सा चड कुंडले रूपमे चतारी ॥

द्वीपसागर पण्णतिसूत्र

भावार्थ चार इक्षुकार पर्वत पर, श्रौर मानुषोत्तर पर्वत पर, चार कूट पर चार जिनमन्दिर हैं वे कुलगिरि के जिनसुरन के प्रमाण वाले हैं श्रौर इन से दुगुण प्रमाण वाले तथा चार द्वार संयुक्त विस्तृतवर्णित श्रौर स्वरूपवाले ५२ जिनमन्दिर नन्दीन श्वरद्वीप में श्रीर कुगडजिंगिर में ४ एवं रूच कवरद्वीप में चार जिन मन्दिर है।

हमारे स्थानकवासी साधु यह भी नहीं कह सकते हैं कि हम ह्रीपसागरपन्नतिसूत्र को नहीं मानते हैं क्योंकि श्रीमान् ऋषिजी ने अपने श्री स्थानायांगसूत्र में चार पन्नति सूत्र को माना है यथाच—

''चतारि परणि श्रो परणता तं बहा, अम्बृद्धिपरस्पति चंदपरस्पति सूरपरस्पति, दीवमागरपरस्पति।'' 'स्थ नागंत सन्न चतुर्थ स्थान'

हमारे स्था. भाई! स्थानायांगसूत्र को गराष्यर कृत मानते हैं जिस में चार पत्नितिसूत्र कहा है उन में से तीन को मानना और एक को नहीं मानना इस का क्या अर्थ हो सकता है ? यदि मन्दिर मूर्ति के कारण ही नहीं माना जाता हो तो यह बड़ी भारी भूल है कारण आप जिन तीन पन्नति सूत्रों को मानते हैं उनमें जम्बुद्धीप पन्नति सूत्र है उस में जम्बुद्वीप के ९१ पर्वतों पर सिद्धायतन एवं जिन प्रतिमात्रों का सनिस्तार वर्णन हैं उसको तो भगवान की वाणी मानना श्रौर जम्बुद्वीय पन्नति के सदृश दीपसागर पन्नति सूत्रमें इक्षुकारादि पर्वतों पर मन्दिरों का श्रधिकार होने पर भी उसको न मानना यह अनिमज्ञता के सिवाय है क्या १ कुछ नहीं। क्योंकि नन्दीश्वर द्वीप में ५२ मन्दिर श्रीर सेकड़ों जिन प्रतिमाश्रों को मातना और रूपकवर या कुगडलद्वीप के मन्दिर मूर्ियों का सूत्रों में मूलपाठ होने पर भी नहीं मानना इसका ही तो नाम पक्षपात श्रीर इट कदामह है ? भले ऋषिजी श्राप श्रपनी श्रातमाको जरा पृञ्जो कि जिस लौंकाशाहके हम अनुयायी कहलाते हैं उस लौंकाशाह के विद्वान श्रनुयायियों ने इन सूत्रों को स्रातार मान लिया और श्राप नहीं मानते हैं इसका कारण क्या है ? तो श्रापको स्पष्ट झात हो जायगा कि विवास पत्तपात के श्रीर कोई भी तथ्य नहीं है।

कई लोग भद्रिक जैमों को यों बहका देते हैं कि जम्बुद्धीय के बाहर लवग्रसमुद्र है उनकी बेल का पानी १६००० योजन ऊंचा है तो क्या चारण मुनि नन्दीश्वरादि द्वीप में जाते हैं तो पानी के धन्दर से जाते हैं पर इस सवाल से तो जैन शास्त्रों की धन-भिन्नता ही सिद्ध होती है क्यों कि सूत्रों में चारणमुनियों की शांत इस प्रकार करमाई हैं।

''इमीसेंगं रयण्यभाए पुहुवीए बहु समरमाणिज्जाउ भूमि भागाउ सातरगाई सतरस्स जोयण सहस्साई उट्टं चप्पतिना वतो पुष्काचारणाणं तिरिध्यगती प्रवातती ।''

समबायीतस्य पृष्ट ४९---५०

टक्बा—ऐहीज रस्तप्रमा प्रधिनी ने विषे घर्गा रसर्गाक-बामी भूमिभाग छे ते बकी माभोरो बी कोस श्रिक सत्तर बोजन सहस्त्र लगे उठचो उरपति उड ने एतले लवणसमुद्रनो शिखा लगे ढंचो उरपतो तिवारे पच्छी जंधाचारण विद्याचारण नी तिरछी गति प्रवृते तिरक्की दीपे-हचकवरदीपे एम नन्दी श्रारदीपे जिनप्रतिमा वांदवा जावई।

लैंकागच्छीय संशो॰ समवायांग सूत्र पृष्ट ४९

षद्दी सूत्र पाठ भाषिजी ने श्रयने बानुवादित समवायांग सूत्र में दिया है।

इस लेख से बारण मुनियों की गति शत्रह इजार योजन इस अभिक ऊँची बवलाई दे और वे जिनश्रतिमा बन्दन को काने ऐसा भी लिखा है यह बापके ही घर का प्रमास है फिर इनसे अधिक बाप चाहते ही क्या हो ?

अब जो ऋषिजों ने चारण मुनियों की यात्रा में 'चेड़याईं वंदड़' जैत्यवन्दन का असली अर्थ को बदला कर चैत्य का अर्थ 'झान' अक्षिया है यह वास्तव में ठीक है या केवल पच्चपात ही है ! देखिये खुद ऋषिजों ने अन्य सूत्रों में चैत्य शब्द आया है बहां चैत्य का अर्थ मितमा किया है उदाहरण लीजिये—

१—- उनवाई सूत्र में चेह्या-चैत्य का ऋर्थ ज्ञान न करके यन्न का मन्दिर किया है जो वास्तव में जैन मन्दिर था।

२--- धववाई सूत्र "पूर्णभइ चेइए" का अर्थ किया है मंदिर.

३--- १२नव्याकरण सूत्र पहला श्रभ्यायन पृष्ट ८ पर चैत्य का व्यक्त स्वामीजी ने प्रतिमा किया है।

अ-- श्रश्नब्याकरण सूत्र के पहता अध्याय पृष्ट ११ पर चैत्यका कर्य वेदिका किया है।

५ — प्रश्नव्याकरण सूत्र पांचवां चाध्ययन पृष्ट १९२ चैत्य का सर्थे प्रतिमा किया है।

६---इस्री शकार स्थामि जेठमलजीने समकितसार नामक

<sup>1—</sup>स्थानकवासी साधु जहां अरिहंत के चैत्य (मन्दिर मूर्तियों)
गृद्ध्य आता है उसका अर्थ मन्द्रिर मूर्ति न कर कहां ज्ञान कहाँ साधु कर
बिश्में भोले लोगों को बहका देते हैं पर ऐसा किसी सृत्र में नहीं लिखा
है। ज्ञान को० नन्दी सृत्र तथा भगवती सृत्र में पांच प्रकार का ज्ञान कहा
है न कि पांच प्रकार के चैत्य और सुवगरांग सृत्र में साधुओं के 12
भाम बतलाये हैं पर बहां भी चैत्य को साधु गहीं कहा है इतना ही क्यों
रह सास स्वामीनी चैत्य शब्द का अर्थ मित्मा करते हैं।

मन्थ के पृष्ट १२४-१२६ चैत्य का अर्थ प्रतिमा किया है। पृष्ट १०६ पर भी चैत्य का अर्थ प्रतिमा किया है शायद आपका ही। अनुकरण ऋषिजी ने किया हो।

६ — यदि चैत्य का अर्थ ज्ञान करना ही ऋषिजी का अभिष्ट है तो पूर्वोक्त आपही के अनुवाद में चैत्य शब्द आया है वहाँ भी झान ही करना था कि आपका ज्ञान अधर्म और परिमहमें सम्मह जाता जैसे आपने प्रतिमा के लिये बतजाया है परन्तु आपको तो येन-केन प्रकारेण श्री तीर्थे करदेवों की प्रतिमा की करनी है निंदा ! परन्तु अब वह जमाना नहीं रहा है कि जनता ऐसी अधटित घटनाओं को मानकर अपना अहित करने को तैयार हो; दूसरे तो क्या पर अब तो खास स्थानकवासी समाज में भी लोग सममने लग गये हैं देखिये:—

 उ—स्थातकवासी समाज के अमगस्य विद्वान और शताव-घानी मुनिश्री रत्नचन्द्रजीने अपने अर्धमागधी कोश में चैत्यका क्या अर्थ किया है।

'ऋरिहंत चेइया (पुटना) ऋईचैत्य ऋरिहंत सम्बन्धी

कोई पण स्मारक चिन्ह"

८—श्रीरहन्तों के स्मारक चिन्ह जैनमन्दिर पादुका स्तूप वगैरह ही होते हैं ऋषिजी इससे बढ़ के क्या प्रमाण चाहते हैं यदि श्रीर भी किसा को शंका हो तो हम प्राचीन प्रमाणों को श्रीर भी उद्धत कर देते हैं।

९-इसर्नेक (१४४४) प्रन्थों के निर्भाणकर्ता महाविद्वान श्राचार्य हरिभद्रसूरी जो विक्रम की सातवों शताब्दी में एक जगत् प्रसिद्ध जैना-चार्य हुए जिनको विद्वताकी प्रशंमा हमारे मुनि श्री संतवाल जीने अपनी 'धर्मप्राण लोकाशाह' की लेखमाला में को है भगवन्त्र श्रीहरिभद्रसूरि ने चैत्य शब्द का अर्थ इस प्रकार किया है।

"चेइया ! चेइया सदी रुढो जिथिद पांडिमा"

१०—नौ श्रंग टीकाकार श्राचार्य श्रभयदेवसूरि ने चैत्यशब्द का अर्थ श्रईत प्रतिमा ही किया है।

११-आग कित काल सर्वज्ञ भगवान् हेमचन्द्रसूरि ने कहा है कि''चैर्यं जिनी क: तिबिंबन्

१२ — लों कागच्छीय ज्याचार्य ऋमृतचन्द्रसूरि चैस्य शब्दका अर्थ जिनसुक्त स्त्रीर जिनविंव किया है।

१२ — लों कागच्छीय विद्वान रामचन्द्रगणि तथा आपके विद्वान शिष्य नानगचन्द्रजी ने चैत्य का अर्थ जिनमन्द्र जिन अतिमा ही किया है।

१४-त्रागे एक त्रंप्रेज विद्वान ने चैत्य हा त्रर्थ निम्नोक्त किया है।

Such establishment consists of a park or a garden enclosing a temple and rows of cells for the accommodation of monks, some times also a stupa or sepulchral monument. The whole complex is not un-usually called a chaitya.

श्रयीत्—इस नामवाली जगहमें बगीचाया उद्यानका समावेश होता है। उसी के अन्दर एक मन्दिर होता है और साथ में कईएक कोटियाँ होती हैं जिनमें साधुआं का निवास होता है। इसके उपरान्त कहीं कहीं एक स्तूप या समाधिस्तम्भ भी होता है, उस समग्र स्थान को चैत्य के नाम से ठीक ही विभूषित किया जाता है। प्रोफेसर होर्नक पूर्वोक्त ऋषिजी, जेठमलजी, शतावधानी मुनि श्रीरैजनन्द्रजी के तथा पूर्वोचारों और पाश्चात्य विद्वानों के पुष्ट प्रमाखों से यह भ्रमाणित हो चुका है कि चैत्य का अर्थ मन्दिर, मूर्ति, स्तूप और प्रकरण चतुर्थ

909

पादुका ही होता है इससे जो ऋषिजी ने चैत्यका अर्थ कहीं पर छदमस्थ तीर्थका, कहीं पर साधु, और कहीं पर ज्ञान किया है यह भ्रमणा एवं कल्पना मात्र ही है और इस मिथ्या अर्थ करने का हेतु विचारे पामएय भद्रिक जनता को भ्रममें डाल अपने पंजी में फसाई रखना हो है।

शायद ऋषिजी ज्ञानी के गुणानुवाद को वैत्यवन्दन ही सममते हो क्योंकि चैत्यवन्दन में भी उन्हीं ज्ञानी तीर्थंकरों के गुणानुवाद ही आते हैं तो यह ठीक भी है विद्याचारण जंबाचारण मुनिवरों ने नन्दनवन पांडकवन नदीश्वर 'क्रवक' मानुषोतर और स्वस्थान जहां से गये थे) के मन्दिरों में जा जाकर चैत्यवन्दन कानी तीर्थंकरों का गुणानुवाद) किया था इसमें हमाग मतभेद भी नहीं है और अन्य भाइयों को भी मानतेमें किसी प्रकार की आपित नहीं आती है। अतएव यह स्पष्ट सिद्ध है कि जैन-धर्मावलम्बी क्या साधु-साधी और क्या आवक-आविका सबको अपने पूज्याराध्यदेवों के मन्दिर मूर्तियों को पूज्य भाव से मानना और यथाधिकार द्रव्य भाव से पूजा कर आत्मकल्याण अवस्य करना चाहिये।

यदि कोई सरजन यह सवाल करें कि यदि चारणमुनि तीर्ध-यात्रार्थ ही पूर्वोक्त स्थानों में गये थे तो वापिस ज्ञाने के बाद आलोचना लेना क्यों कहाँ ? उत्तर में यह सवाल तो ज्ञानी के गुणानुवाद के लिये भी ज्यों का त्यों हो सकता है पर इसका बात्पर्य यह है कि साधु १०० कदम के ज्ञाने जाता है उसको श्रालोचना श्रवश्य करनी पड़ती है फिर चाहे वह गोचरी जाते, बंडिलभूभिका जाने, मन्दिर जाने, गुरु के सामने या पहुचाने को जावे, उसको वापिस आकर आलोचना अवश्य करनी पहती है यदि आलोचना नहीं करे तो आराधिक नहीं हो सकता है। इसी भाँति धारण मुनि करोड़ों योजन जाकर आवें तो आलोचना करनी ही धाहिए। इसके अलावा जंघा विद्याचारणों को ऊपर जाते समय नीचे जिनालय और साधु वगैरह आते हैं उन्हीं के ऊपर से जाना पढ़ता है इसी कारण भी यहां आकर वे आलोचना लेते हैं। परन्तु ऐसी लीचर दर्ज़ीलें करने में सिवाय समय शक्ति का व्यय के और क्या फायदा है। 88

श्रस्तु। श्रव हम स्वामीजों के श्रनुवाित श्रं झातासूत्र की श्रोर देखते हैं तो श्राप की श्रनुवाद करने की यंग्यता का हमें पूर्ण पिरचय मिल नाता है कारण अर्थ पल्टाने की वृत्ति तो श्रापके पूर्व जों से ही चली श्राई है परन्तु श्रापने तो मूलसूत्रों के पाठके पाठ बदल दिये हैं। एक शताब्दी पूर्व श्रापके पूर्व ज स्वामि जेठमलजी हुए उन्होंने मूर्तिपूजा के विरोध में एक समकितसार नामक मन्थ लिखा जिसमें महासती द्रोपदी की पूजा विषय चर्चा करते हुए श्रीज्ञातासूत्रका मूलपाठ दिया है श्रीर श्रीमान श्रमोलखन्विती ने ज्ञातसूत्रका हिन्दी श्रनुत्राद करते समय द्रोपदी की पूजा समय का मूलपाठ दिया है। उन दोनों के मूलपाठ यहाँ पर उद्धृत कर हम हमारे पाठकों को यह बतला देना चाहते हैं कि इन मूर्तिपूजा नहीं मानने वालों में कितना ज्ञान श्रीर विचार है वह स्वयं समफ ले।

क्ष चेत्य शब्द का अर्थ मन्दिर मूर्ति के अलावा और मी होना है पर सहीं मन्दिर मूर्ति का ही अर्थ होता है वहाँ दूसरा अर्थ करना अन्तिमन्तर। को ही जाहिर करता है।

खामि जेठमलजी,

''तएएां सा दोवड्ड रायवर कन्ना जेएवमज्जएघरं तेएव *चवाग-*छइ २ ता मञ्ज्याघरं मगुप्पवंसइ २ ता गहाया ऋय-बलि धमा कयकोउय भंगल पायछीत सुद्ध प्यत्रेसाइ मंग-लाइं बत्थांइं पव्यर परिहिया मज्जग्रधरास्त्रो पडिग्विक्षमञ्ज २ ता जेएवि जिएधरे तेरोब उवागच्छइ २ ता जिगाधर मग्रुपवेसइ जिएप डिमाएं। श्रानोय पर्णामं कैरें ३ २ ता लोमहथं पभ्हजइ एवं जहां सरियामो जिएपाडियात्र्यो ऋच-**रा**इ तेहेव भागियाब्वं जाव भूवडहइ २ ता वाम जाणू श्र**च** ३२ ता दाहिएं जासू धरिश तत्र सनिवड २ ता तिखतो मुद्धाण घरणि तल निवसइ २ ता इसिं पच्च्या-मइ २ ता करयल जाच तिकटूट एवं वयासी नमोत्थर्ण ऋरि-हंताएं। भगवताएं। जाव संप-ताणें वंद ग्रामंसइ २ ता" समकित सार प्रन्थ पृष्ट ७० | स्था॰ साधु श्रनमोलखर्षिजी
''ततेएं सा देवती रायवर कचा काल्लं पाउपभाए जेएंव मञ्जणघरं
तेएाव जवागच्छ र र ता
मञ्जणघरं मगुप्पवंसह र
ता एहाय जाव सुद्ध पावेसइ मंगलाइं बत्थाइं पवर
परिहिया जिएएपिड़माएं
श्रचणं करेति र ता जेएंव

श्री ज्ञातासूत्र पृष्ट ६२४

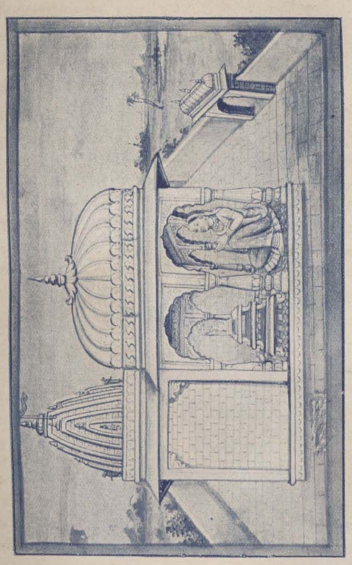
x x x

 $\times$   $\times$ 

हिन्दी अनुवाद

प्रातःकाल होते ही राज-कन्या दौपती सज्जनगृह में गई वहाँ स्मान किया यावत् राजसभा में प्रवेश करने योग्य गुद्ध वस्त्र पहिने जिनप्रतिमा की अर्थन की दिह अंतपुर में आई।

# महासती द्रीपदी जैनमन्दिर में चैत्यबन्दन कर रहीं हैं



"जेणेव जिणवर तेणेव बवागच्छई × × ४ एवंवयासी निमोत्युणं अरिहंताणं भगवंताणं-जाव-संपर्गाणं" जातामूत्र अ० १६) कामदेव की प्रतिमा कहने वाले जरा विचार कर बरसूत्र के बज्रपाप से डर

हपरोक्त पाठ का श्रर्थ स्वामी जेठमल्जी ने इस प्रकार किया है। त-तिवारे संव ते द्रीपदी राव राजवत्कन्या जेव जहाँ मव सनानन्तं घर ते० तिहाँ उ० ऋषि श्राचीने न्हा० न्हावई के० किथा-.बली कर्म-पीटी प्रमुख कयी कर कौतुक मंगलीक पाणीनी अंजली भरी कोगला क्यों पा० आभरण पेहेरी तिलकमासकरी स० शुद्ध निर्मेल उत्तम मं० मंगलीक वस्त्र प० प्रधान प० पेहेर्यो मं० मञ्जन जे न्हावाना घर थकी निकली निकलीने जे जहाँ जि० यसनुघर ते तिहाँ उ० आने आविने जिनना घर मांहीं प्रवेश करे करी ने प्रतिमाने जोई ने प्रणाम करे वांदे नमस्कार करे करीने मोर शिह्यो नी पुंजणी सुंदुंजे इम जिम सुरियाभदेवे जिम जिनप्रतिमा ने पूजी तिम पूजे तिम सर्व ह्र इ जावत् धूप उखेवे २ ने डावा पगनो दीचण उदो राखे राखीने जिमका पगनो दीचण धरशी तले नमाड़े भूई नमाड़ी ने ता० त्रणवेला मु॰ मस्तक भूमि तले लागड़े लगाड़ी ने ईवत् लागारेक माथु भूई नमाडे नमाड़ी ने करतल हाथ जोड़ी यावत् इमकहां चैत्यवन्दन करे मनस्कार णंकार बचनालंकार श्रारहंती प्रते भगवंती प्रते ज्ञान-मय ऋहमाछे जेहने यावत् प्राप्ती मुक्ति पोता सीम वांदे नमस्कार करे नमस्कार करीने ॥

समकितसार प्रन्थ पृष्ठ ७०

स्वामि जेठमलजी और श्रमोलखर्विजी ये दोनों साधु स्थानक बासी श्रौर मूर्तिपूजा के क्टर विरोधी हैं जेठमलजी ने वि० सं० १८६५ में समकितसार नामक मन्थ बनाया कि जिसमें उपरोक्त पाठ एवं बर्थ मुद्रित हैं तव श्रमोलखर्षिजी ने वि० सं० १९७७ में सूत्रों का हिन्दी श्रमुवाद किया है इन दोनों के मूल पाठ में न्नाप अपर दिये हुए पाठ से मली माँति जान गये हैं कि ऋषिजा ने तो जेठमलजीके जितनी मा उदारता नहीं बतलाई कि वे मूलसूत्र में पाठ था उसकी बिलकुज छोड़कर सिर्फ टीका में बावनांतर का पाठ था वह थोड़ासा पाठ दे दिया पत्नु मूर्तिपूजा तो उस पाठ से मी सिद्ध हो सकती है किर आपकी तस्कार वृत्ति (निन्हवता) का फन क्या हुआ और या तो जैन शाकों की शेनी है कि किसी विषय का कहाँ सामान्य और कहाँ पर शिशेष वर्णन किया जाता है शीजेठमलजी ने सूरियाभ के माफिक द्रीपदी ने पूजा की लिखा है तब अमोजखर्षिजों ने जिन प्रतिमा का अर्चन किया लिखा है परन्तु इसका मतलब तो एक ही है कि महाहतो द्रीग्दों ने जिन प्रतिमा पूजी थी।

श्रव स्वाभि जेठमल जी के श्रर्थ करने की विद्वा की श्रोर भी जरा भाँ की कर देखिये श्राप 'कयविल कम्मा' का श्रर्थ स्नान करने के बाद पीटी ( तंज और श्राटा-लोट मिश्रित द्रव्य की मालिस ) करना निखते हैं यह श्रापम विरुद्ध तो है पर साथ में लोकविरुद्ध भी है कारण स्नान करने के बाद कोई सममन्तार पीटी नहीं करना है वास्तव में 'कयविल कम्मा' पाठ का श्रथ है द्रीपदी ने घर देरासर की पूजा की थी आगे 'जिनघर' का श्रर्थ सो श्राप यक्ष का मंदिर करते हैं श्रीर चैत्यवन्दनमुद्रा से द्रीपदी को बैटा के नमोत्थुणं श्रिहित भगवंत श्रनंत ज्ञानमय श्रास्मा श्रीर मुक्ति प्राप्त किये हुए सिद्धों को दिलवाते हैं इसके श्रनावा योग्यता (! ही क्या हो सकती है।

रशिम जेठमनजी ने श्रपने दिये हुए मूलगठ श्रीर उसकी अर्थ में यह भी बतला त है कि द्रीपदी ने जिनश्रतिमा की पूजा सुरियाभ देव की मुनािक की है और सुरियाभ देव ने जिना प्रतिमा की सत्रह प्रकार की पूजा करके नभोत्थुणं देकर अपने हृदय रही हुइ तीर्थहरों की भक्ति का परिचय निया उसकी: हम गत प्रकरण के पृष्ठों में सिवस्तार लिख आये हैं परन्तु ऋषिती का हृदय कितना संकीर्ण है कि आपने उस पाठ को ही छोड़ दिया और उसपाठको अपने अनुवाद में देदिया परन्तु आपके ही अनुयायी स्वामि हर्षचन्द जी ने अपने 'श्रीमद् रायचन्द विवार निरोक्षण' नामक पुस्तक के पृष्ठ १५-१६ में लिखा है कि—

"द्रीपदी स्वयंभर मण्डप में जाता पहिला जिनप्रतिमा मो पूजन केथु छे × × ×ते जगह जिनप्रतिम नी वार्ता छे स्वने नमोत्थुणं ऋरिहंतोने भगवँता ने नमस्कार हो तेम पण्डे इत्यादि।"

स्थानकमार्गी भाई जिनघर (जिन मन्दिर) जिन प्रतिपा और द्रौपदी की पूजा तथा नमोत्थुणं देना तो मानते हैं परन्तु. कई लोग यह सवाल कर बैठते हैं कि द्रौपदी पूर्वभव में निधान श्र किया था इसजिए उसको पूजा करने के समय समकित नहीं था।

यदि द्रीपदी को उस समय समकित न होता तो विवाह जैसा संसारिक रंग-राग के समय वह घर देरासर की पृता कर नगर मन्दिर में जाकर सत्रह प्रकार से जिनपूजा और नमोःथुणं देकर यह प्रार्थना क्यों करती कि—तिन्नाणं ताग्याणं, बुद्धाणं बोहिगाणं मुत्ताणं मोग्गाणं सञ्बन्नूणं सञ्बद्रस्मणं" क्या सम्यक् दृष्टि के सिवाय ऐसे खद्गार किसी का निकल सकता है। नहीं

<sup>#</sup> इस विषय में मेरी लिखी हुई 'सिद्ध प्रतिमा मुक्तावलि' नामक तथा मुर्तिपुता विषयक प्रश्नोत्तर किताब देखो ।

कदापि नहीं । खैर १ द्रौपदी न तो हमारे सम्बन्धियों में है श्रीर न श्रापके सम्बन्धियों में है कि उसके सम्यग्दृष्टि होने या नहीं होने के सगड़े में श्रपन पड़ें पर इतना तो स्पष्ट सिद्ध है कि द्रौपदी के समय जैनमन्दिर मूर्तियाँ थी श्रीर जैन लोग इन मंदिर मूर्तियों की सेवा-पूजा कर नमोखुणं द्वारा तीर्थक्करों की स्तुति करते थे श्रीर द्रौपदी का समय जैनशास्त्रानुसार ८७००० वर्षों का है ८७००० वर्षों पूर्व तो जैनों में मन्दिर मूर्तियों का मानना हमारे स्थानकमार्गी साधुश्रों के कथनानुसार सिद्ध होता है श्रीर इस बात को स्थानकवासी समाज को खुल्ल खुल्ला मानना हो पड़ेगा चाहे वे श्राज माने चाहे कल व कालान्तर में परन्तु मानना श्रवश्य होगा जैसे स्वामि हर्षचन्द्रजों ने माना है।

इनके अलावा और भी आगमों में मूर्ति विषयक प्रमाख प्रचुरना से मिल सकते हैं पर प्रनथ बढ़ जाने के भय के कारण यहाँ विशेष उस्लेख करना मुस्तवी रखा है जब इतने आगमों से मूर्तिपूजा सिद्ध है तो दूसरे आगमों में मूर्तिपूजा विषय उस्लेख होने में संदेह ही क्या हो सकता है ?

जैनागमों में जिस प्रकार तीर्थ इरों की मूर्तियां का वर्णन है इसी प्रकार स्थापनाचार्य का भी उन्लेख है क्योंकि प्रतिक्रमण सामायिकादि धर्म किया करने के समय स्थापनाचार्य की भी परमा-चश्यकता है यदि स्थापना नहों तो, किया करने वाला आदेश किस का ले और बिना गुरु आदेश किया हो नहीं सकती है इसलिये ही शासकारों ने स्थापनाचार्य रखने का विधान बतलाया है। जैसे कि— "दुवालसायते कित्तिकम्मे प० तं० दुजगायं जहा जाँयः कितिकम्म बांरसावय चडसिरं तिगृते दुपवेसं एग निक्लमण्।"

टब्बा—बारें स्रावर्त माहें ते की ति-कर्म बांदणाकह्या भगवंते श्री वर्द्धमान स्वामि० ए ते कहे छे बे श्रवनंत बे ने जा मस्तक नमाइवा गुरुनी स्थापना की जे ते ह थकी श्रवज्ञ हाथ बेगला रही पिड़क मीए श्रावज्ञ हाथ मोही श्राविमह कहिये के भा थका इच्छामिलमा समणो कहिये बिहु बांदणो बिहु बेजा मस्तक नामांडिवे पच्छे श्रवज्ञ महं मांही श्राविये यथा जातमुद्रा, जन्म श्रवसरी बालकनी परे बलीटी मरी हाथ जोड़चा गही की ति-कर्म बांदणा कर श्रावर्त छ बेला गुरु ने पो बांदणा की 'श्रहोकायं काय' एपाठ कही बिहु-बाला थइ १२ बारा श्रावर्त यथा चोसरो ४ बेवजागुरु ने पो मस्तक नमाड़िये। श्रीण्युप्ति मन बचन काया नी गुप्ति की जे । स्थविस बी बेला बांदणा ने श्रायें श्रवमह मांही श्रावेते एक वार निस्त्रमण श्रवमह बाढिरि निकले पहिले बांदणो एक बार निकला बीजे बेला गुरु पो बेठोज बंदणो समापीए पाठ कही एह समवायांग वृति नो भाव।

### र्शीहा० दि० संशोध समाध्यक्ता साध्यष्ट ३५-३६ ।

यदि कोई सजान कहे कि हम स्थापना नहीं रख कर श्री तीर्थक्कर सीमंघर स्वामिका आदेश ले सकते हैं तो सममना चाहिये कि भरतन्त्रेत्र में शासन सीमंबर स्वामि का नहीं पर भगवान् सहाबीर के पट्टघर सौधर्म गणधर का है वास्ते उनकी स्थापना अवश्य होनी चाहिये तीर्थक्कर सोमंघर के और भगवान् महाबोर के आचार व्यवहार किया में कई प्रकार का अन्तर है और श्री

सीमंधर का आदेश लेते हो वह भी कल्पना मान्न ही है क्योंकि सीमंधर स्वामि वहाँ तो मौजूद नहीं हैं केवल उनकी ईशान दिशा में किसो प्रकार की कल्पना हो की जाती है। तो फिर साञ्चात् स्थापना मानने में हट करना तो एक प्रकार का दुरावह ही है। अतएव जैसे जिनके अभाव जिनप्रतिमा की भावश्यकता है इसी भाँति भाषार्थ के सभाव में स्थापना आचार्य की जरुरत है।

श्रम हम स्थानकमार्गीसमाजके माने हुए ३२ सूत्रों के अन्दर मृश्चिषुजा विषयक सूत्रों में पाठ है उनका संचिप्त में दिग्दर्शन करवा देते हैं।

(१) श्री आचार्रांगसूत्र शु०२ च० १५ चतुर्रो पूर्व घर भाषार्ये श्री भद्रबाहु कृत निर्मुक्ति का पाठ।

श्रद्वयमुख्यंते गयगगपश्वं **पम्मचक्के**या ।

पास रहावत्तर्णयं चमरुपयंव चन्दाम्मि ॥४१॥

भावार्थ — श्रष्टापदतीयं, गिरनार तीर्थ, गजपद धर्मचकरतावरों और जहाँ चमरेन्द्र ने भगवान महावीर का शरणा ले सौधमें खर्म में गया उन सब तीर्थों को घन्दन करता हूँ। यह सन्यक्त की प्रशस्त भावना है अर्थात् इन वीर्थों की यात्रा करने से समकित निर्मल और जात्मा का विकास होता है। श्राचार्य भद्रबहुत्वासी के बनाये श्रीट्यवहारस्त्र बृहत्क स्पस्त्र, दशाश्रुव क्कन्धस्त्र, हमारे स्थानकवासी भाई बचीसस्त्रों में शामिल मानवे हैं इसलिये यहां भद्रबाहुकृत निर्मुक्त का स्ट्रोब करना युक्तियुक्त है।

(२) श्री सूयगदांगसूत्र श्रु०२ घ०६ श्री गन्धहस्ती त्राचार्य (वि० सं० २१४) कृत टीकानुसार श्राचार्य शीलांगाचार्य (वि० सं०९३३) कृत टीका ।

## <sup>4</sup>ततोऽभयन प्रथम जिन प्रतिमा ब**हु प्राभृ**त युताऽद्रेक कुमाराय प्रहिता "

भाषार्थ--इस पाठ में राजकुमार सभयकुमार ने न्नाहुँक-कुमार को प्रतिबोधनार्थ श्रीजिनप्रतिमा भेजी और उसके दर्शन से बाईककुमार को जातिस्मरण ज्ञान हुन्ना छौर उसने सगवान् सहाबीर के पास दीक्षा पहण कर मोच्च पद प्राप्त किया।

- (३) श्री शानयांतसूत्र
- (४) श्रीसमवायांगस्त्र
- (५) श्रीभगवतीस्त्र
- (६) श्रीज्ञासासूत्र
- ( ७) श्रीखपासक दशांगसूत्र

इन सूत्रों के मूल पाठ और श्रर्थपिछले-प्रकरणों में खागये हैं।

(८) श्रीश्रंतगदृदशांगस्त्र र्व इन दोनों सूत्रों में नगरों के वर्णन में उद्याईसूत्र के सदृश बहुला श्ररिहंत चेश्या पाठ है।

( १० ) श्री प्रश्न स्थाकरण सूत्र ''चेइयडे निजाराही"

साधुओं के ज्यादबिकार में यह पाठ श्राया है और इसका मर्थं है कि किसी भी चैत्य-मंदिर-की माशातना होती हो तो जैसे बने वैसे उसको दूर करे या करावे । जैसे स्थानायांगसूत्र में साधु संघ ( साधु साध्वी आवक भीर शाविका ) की वैयावच करने का वस्त्रेख है बार अजस्वामि जैसे दश पूर्वधरों ने पेका किया भी है।

(११) श्रीविपाकस्त्रद्वि० श्रु० के दशों सभ्ययनों में राजकुमार सवाह बादि अनेक भावक भाविकाएँ हुंगीयानगरी के शावकी के सदश तथा महासती द्रौपदी की तरह श्रीतोर्थकरों की मूर्ति की भक्ति पूर्वक पूजा की थी।

- (१२) श्री उत्रवाईजी सूत्र
- (१६) श्री रायप्पसनीसूत्र | इन चारों सूत्रों के मूल पाठ (१६) श्री जीवाभिगमसूत्र | पूर्वक आगयं हैं।
- (१५) श्रीजम्बुद्वीपपन्नति०
- (१६) श्री पत्रावगासूत्र ' ठवणा सचा' भाषापद.

(१७) श्री सूर्य प्रज्ञाप्ति इस दोनों सूत्रों में राजधानी (१८) श्री चन्द्र प्रज्ञाप्ति श्रिधकारे 'श्रद्वसयजिताः पहिमाणं' पाठ श्राता है

- (१९) निरियावलिकासूत्र, कालि ऋादि दश राखियों जयन्ति मृगावती श्रीर द्रीपदी के मुबाफिक जिनप्रतिमा की पूजा की ।
- (२०) कप्पवडिसियासृत्र पद्मादि श्रेणिक के दश पौत्रों ने बीतराग देवों की पूजा की जैसे तुंगियानगरी के आवकोंने की यो।
- (२१) पुष्कीयासूत्र, सूर्याभदेव के सदृश शुक्रदेव बहुपुत्रा देवी ने प्रभु प्रतिमा की भाव भक्ति पूर्वक पूजा की।
- ( २२ ) पुष्फचृतिकासूत्र श्रो हीं घृति आदि दश देवियों ने जिनप्रतिमा की पूजा की
- (२३) विन्ही दशासूत्र में निषेढादि बारह श्रावकों ने आयानन्द् के मुवाफिक जिनप्रतिमा की पूजा की।
  - (२४) दशवेकालिकसूत्र चूलिका
  - सिजंभव गणहर जिस्स पड़िमा दंससीस पाड़िबुद्धा? श्च्यम्भव भट्ट श्रीशान्तिनाथ की प्रतिमा को देखकर

प्रतिबोधित हुए श्रीर प्रभवस्वामि के पास जैनदिना प्रहुख कर जैनावार्य हुए।

(२५) श्री उत्तराध्ययन सूत्र।

"गौतमस्यामी प्रसादमध्ये प्राप्तो निजनिजवर्णप्रमायोा-पेताश्चतुर्विशति जिनेन्द्रायां भरतकारितप्रतिमा वयन्दे तासां चैव स्तुति चकार जगचिन्तामाणि जगनाह जगगुरु जगरवस्यण इत्यादि"

### 'दशर्षों अध्ययन टीका'

'तरश्भावत्या श्वन्ते गुरमध्ये चैत्यग्रहंकारितं तत्रेयं प्रतिमा स्थानिता तांच त्रिकालं सा पवित्रा पूजयित । श्रन्यदा प्रभावती राज्ञी तस्प्रतिमायां पुरो तृत्यति राजा च वीणां वादयित इत्यादि<sup>5</sup>रै

'अट्टारवाँ अध्ययनटीका'

''प्रत्याख्यानानन्तरं चैत्यवन्दनाकार्य

'उन्नर्त सर्वा अध्य० टीका'

(२६) श्री श्रनुयोगद्वार सूत्र— "नाम ठवणा दव्य माव इत्यादि

निक्षेपाधिकारे

चार निचेप के श्रधिकारे स्थापना निचेप में तीर्थकरों की व आवार्य की स्थापना का विस्तृत उल्लेख है।

(२७) श्री नन्दीसूत्र में 'धुभं' विशाला नगरी में श्री मुनि सुमद तीर्थकर का स्तूप होना लिखा है।

८ –२९

(२८) श्री व्यवहार सूत्र-

'जत्थय सम्मभावियाई चेइयाई पासेज्जा कप्पई से तस्तं-क्रीए श्रातोइचा वा'

'प्रथमोद्देश आलोचनाधिकारे'

किसी साधु के दोष लगा हो और आचार्यादि गीतार्थ का अभाव हो तो वह साधु सुविहित प्रतिष्टित जिनप्रतिमा के पास आलोचना कर सकता है।

- (२९) बृहत्करूपसूत्र के भाष्य में मूर्ति विषयक प्रचूग्ता से अधिकार है।
  - (३०) निशीथसूत्र की चूर्णि में भी मूर्ति जा कावर्णन आता है।
- (३१) दशाश्रुत स्कन्ध में राजगृहादि नगरियों का वर्णन है जिसमें भो उववाई सूत्र की भलामण दी है जहाँ 'बहुला ऋरि इन्त चेड्या' यानि बहुत से ऋरिहन्तों के मन्दिर हैं।

(२२) आवश्यकसूत्र में 'अरिहन्त चेहयासि' 🗙 🗶 आहि. बहुत विस्तार से जिनमन्दिर जिन्प्रतिमा की पूजा का अधिकार है।

पूर्वोक्त ३२ सूत्रों में कहीं सामान्य कहीं विशेष परन्तु जैन सूत्रों में ऐसा कोई भी सूत्र नहीं कि जिसमें जैन मूर्तियों का ऋधिकार न हो ? जैसे सामायिक पौषह वगैरह धार्मिक विधान होने पर भी उनका जितना ऋधिकार सूत्रों में नहीं है उतना अधिकार मूर्तिपूजा का है। इतना होने पर भी कई श्रज्ञ लोग कह सेते हैं कि ३२ सूत्रों में मूर्तिपूजा का श्रियकार नहीं है, वे पत्त-पाजी और शास्त्रों के श्रनिमज्ञ हैं उनको भी पूर्व दोनों प्रकरण भ्यान पूर्वक पद्ने से ज्ञात हो जायगा कि जैन सूत्रों में मूर्तिपूजा स्वास मोक्ष का कारण बतलाया है। श्रव श्रगले प्रकरण में हम

रेतिहासिक प्रमाणों द्वारा मृर्तिपूजा को सिद्ध कर बतलावेंगे। पाठक श्यान पूर्वक पढ़ने का प्रयत्न करें। शुभम्

# उपसंहार

एक मूर्ति को न मानने से हमारे स्थानकमार्गी भाइयों को कितना नुकसान हुआ है उसको भी जरा पढ़ लीजिये।

- (१) मूर्ति न भानने से जो लोग तीर्थ यात्रार्थ जाते थे, मास दो मास त्रारंभ,परिषद, ज्यापार और गृह कार्य से निवृति पाते थे, श्रद्धाचर्य-त्रत पालन करते थे, शुभक्तेत्र में द्रव्य व्यय कर पुन्यो-पार्जन करते थे, उन सब कार्यों से उन्हें बंचित रहना पड़ा।
- (२) द्रव्य पूजा नहीं करने वाले भी मन्दिर में जाकर नवकार की माला, नमोत्थुएां या स्तवन बोल तीर्थकरों की निरन्तर प्रतिज्ञापूर्वक भक्ति कर शुभकर्मोपार्जन तथा कर्म निर्जेश करते थे, उनसे बंचित रहे, वे उत्तट निन्दाकर कर्मबन्ध करने लगे।
- (३) मूर्ति नहीं मानने के कारण ही वे लाखों करोंड़ों हपये की लागत के मन्दिर जो उनके पूर्वजों ने बनवाये उनके हक से भी वंचित रहे।
- (४) मूर्ति नहीं मानने के कारण ही वे २२ सूत्रों के श्रातावे झान के समुद्र सूत्र व हजारों प्रन्थों से दूर भटकन लगे। यदि कोई छन प्रन्थों को पढ़के झान हास्तिल करते भी हैं पर जब चर्ची का काम पढ़ता है तब उन झानदाता प्रन्थों को श्रप्रमाणिक बदलाकरव श्रविनयकर कर्मत्रम्थन करते हैं।

- (५) मूर्ति के नहीं मानने के कारण ही टीका निर्युक्ति भाष्यः चूर्णि वृत्यादि का अपमान कर वक्रपाप के भागी बनना पड़ा । और नई कपोलक ल्पित टीकाएँ बनाकर अर्थे का अन्धे करने में स्व पर का अहित करना पड़ा।
- (६) मूर्ति नहीं स्वीकरने के कारण ही श्रनेक मन्य चरित्रादि के श्रन्दर से मूर्ति विषयक पाठ निकाल उनके बदले स्वेच्छ्र कल्पित पाठ बनाकर स्वयं कर्मबन्धन कर श्रन्यमद्रिकों को भी इस कार्य में शामिल किये जैसे जैन रामायण उपासक दशांग टीका श्रीपालादि हजारों प्रन्थों से प्रथक्ती की चोरी करनी पड़ी।
- (७) मूर्ति नहीं मानने के कारण ही संघ में न्यातिजाति में कुसम्प पैरा हुआ और आप अपने को या दूसरों को बड़ा भारी नुकसान पहुँ वाया।
- (८) भगवान महावीर और आचार्य स्वप्नमसूरि से जैनों में शुद्धि की मिशन स्थापित हुई थी और लाखों करोड़ों अजैनों की शुद्धि कर जैन बनाये थे पर मूर्ति नहीं मानने वालों के उत्पात के बाद नये जैन बनाने के दरवाजे बिजकुल बन्द हो गये और आपस की फूट से घटते ही चले आये हैं और उनको उत्तरे उन उपकारी आचार्यों के प्रति कृतदनी बनना पड़ा।

पूर्वोक्त कार्य होने पर भी आज मूर्ति नहीं मानने वालों को मूर्ति की प्राचीनता भगवान् महाबीर के प्रधात् ८४ वर्ष में स्वीकार करनी पड़ी और भविष्य में कहाँ तक पहुँचेगा यह तो भावी के गर्भ में ही है। इम चाहते हैं कि शासन देव हमारे स्थानकमार्गी भाइयों को सद्बुद्धि प्रदान करे कि वे सत्य प्रहण करने में समर्थ बनें।

# प्रकरण पांचवां ऐतिहासिक चेत्र में मूर्चियों का स्थान

रतीय धर्मों में प्रायः जैन, वेदान्तिक, श्रौर बौद्ध ये तीन धर्म ही प्राचीन धर्म भाने जाते हैं, श्रौर इन वीनों धर्मों के धार्मिक विधानों में मूर्त्तिपूजा का श्रासन सब से ऊँचा एवं त्रादरणंथ है।

गत प्रकरणों में जिस प्रकार इस जैनाममों में मूर्त्तिपूजा को प्राचीनता त्रनादि सिद्धकर बतला छाए हैं, उसो प्रकार बौद्ध श्रौर वेदान्तियों के शास्त्रों में भी मूर्त्तिपूजा विषयक लेख प्रचुरता से मिलते हैं।

्यचिष तात्त्विक विवेचन में शास्त्रीय प्रमाण भी श्रसंदिग्ध एवं उपयोगी सिद्ध हैं किन्तु वे सर्वसमाज के लिए मान्य न होकर तत्तत् धर्माऽवलंबियों के लिए ही शांतिदायक और संतोध-प्रद होते हैं श्रतः श्राज में इन सबका सहारा छोड़कर केवल ऐति-हासिक एवं युक्तिगन्य प्रमाणों से ही मूर्त्तिपूजा का श्रमादित्व सिद्ध करना चहता हूँ क्योंकि उक्त दोनों प्रमाण सर्व साधारण जन समाज को भी पूर्ण सन्तोषप्रद सिद्ध हो चुके हैं। हम कह श्राए हैं कि ऐसा करने से शास्त्र कोई मूठे साबित नहीं होते हैं। परच्च, जैनशास्त्र जैसे जैनियों के लिए मान्य हैं, वैसे ही बौद्धशास्त्र नीहों के लिए और वेदान्त वेदान्तियों के लिए ही मान्य हो सकते हैं। इतर धर्माशलवो जैसे जैन श्रादिकों के लिए इनकी वस्त

प्रकरण पांचवा

विवेचन कोई कीमत नहीं रख सकता, किन्तु इतिहास सर्व देशीय होने से इसकी प्रमाणिकता की मुहर सबके उत्तर जबरन जोड़ दी जाती है। बस, इसी कारण से इतिहास का श्राश्रय ले, श्राज हम हंके की चोट यह सिद्ध करेंगे कि जिस मूर्त्तिपूजा के नाम पर श्राज के कुछ श्रज्ञ श्रपनी श्रज्ञता जाहिर करते हैं वह कितनी सिद्यों से हमारे देश में प्रतिष्ठित है जिनके लिये शास्त्रीय सत्य का ऐतिहासिक साधन साची है, और ऐतिहासिक साधनों में प्राचीन शास्त्र भी श्रन्यतम साधन हैं, श्रतः इतिहास लिखने में शास्त्र भी अपयोगी एवं उपादेय हैं।

मूर्तिपूजा का इतिहास आर्थ-धर्म के इतिहास के साथ ही साथ प्रारंभ होता है किन्तु जब अनायों ने आर्थों का अनुकरण किया तो मूर्ति विषयक ज्ञान के लिये भी कुछ प्रयास करना पड़ा परन्तु वे इसमें अपनी जड़ बुद्धिवश सफल नहीं हो सके, अतः समयान्तर में कई एक अनायों ने मूर्तिद्धारा अपने भौतिक स्वार्थ साधनार्थ नाना प्रकार के अत्याचार करने गुरू कर दिये, यद्यपि यह मार्ग शास्त्र विरुद्ध तथा नैतिकता से परे था। किन्तु "संसर्गजाः दोषाः गुणाः भवन्तिः" के सिद्धान्तानुपार इसका दूषित प्रभाव कुछ आर्थों पर भी पड़ा और वे भी लोभवश हो धर्म की औट ले (देव देवियों को पशुवलि देना आदि) अनेक अनर्थ करने लगे । श्रीर जब यह मात्रा ज्ञान शून्य धनार्थों में जड़ पकड़ने लगी तथा साथ ही विवेक भ्रष्ट कुछ नामधारी आर्थ भी इसे सींचने लगे तो उस हालत में इन अत्यावारों को रोकने, या विगड़ी को सुधारने की किसी ने हिम्मत नहीं की, पर प्रत्युत मूल कारण को भूल, स्वास कार्य को ही निर्मूल करने का युःसाहस किया,

द्मर्थात् मृतिपूजा की वास्तविकता को ठीक तर**ह न** समम कर स्वयं मूर्त्ति की आरे ही अपनी कूर दृष्टि फेंक दी। ऐसा करने वालों में सब से पहला नम्बर पैगम्बर मुहम्मद साह्य का था जो कि विक्रम की सातवीं शताब्दी में श्ररिबस्तान में पैदा हुए थे। तत्पश्चात करीब ९०० नव सी वर्षों के बाद उन ऋनार्थीं का प्रभाव श्राह त्रायों पर भी पड़ा श्रीर उन आर्थों ने श्रानार्थी-चित भृष्टता कर मृत्तिपूजा का विरोध किया। परन्तु मृत्तिपूजा का सिद्धान्त इतना विशाल श्रीर विश्वव्यापी था कि सहज में उसकी सारी जड़ उखड़ न सकी किन्तु काल पाकर ऋपनी द्यनिन्दा लोक-प्रियता के कारण पुन: पनपती रही। प्रत्यक्ष में भी यदि आज देखा जाय तो बिना मृत्ति के, क्या व्यवहारिक और क्या धार्मिक कोई भी काम चल नहीं सकता है, तदर्थ किसी भी रीति से क्यों न हो पर मूर्ति को तो सब संशार सिर फुकाता ही है। "गुड़ खाना श्रीर गुलगुलों से परहेज रखना" उस जमाने में जारी था, क्योंकि झान का भानु उस वक्त अस्ताचल पर था। जनता के हृदयों में श्रज्ञानाऽन्धकार छाया हुआ था। संशोधक गाढ़ निद्रा में सो रहे थे और इतिहास के साधन छुप्त नहीं किन्तु भूगर्भ में गुप्त जरूर थे अतः यह सब कुछ होना अक्ररी था। परन्तु श्राज तो जमाना बदल गया है। श्राज का युग इतिहास का युग है। आज शास्त्रीय प्रभागों की अपेक्षा ऐतिहासिक प्रमाणों पर सभ्य समाज का श्रिधिक विश्वास है। (इसका स्वष्ट कारण इस पूर्व में लिख आए हैं) श्रतएव पाज में इस प्रकरण में ऐतिह।सिक प्रमाणों द्वारा मूर्त्त÷ पूजा की प्राचीनता बतलाने की कोशिश करूँगा।

प्रकरण पांचवां १२०

ऐतिहासिक साधनों में, प्राचीन शिलालेख, प्राचीन सिक्के, प्राचीन मृर्ति.एँ, ताम्रपत्र एवं ध्वंसाऽविशिष्ट तथा प्राचीन समय के हस्त लिखित प्रन्थ—मुख्य साधन समभे जाते हैं। श्रतः इन साधनों पर हो पुरातत्त्र विशारदों का श्रधिक से श्रधिक विश्वास है।

विद्वद् समाज श्रौर विशेष कर स्वामी द्यानन्द सरस्वती जैसे संशोधकों का कहना है कि संसार भर में सबसे पहिले मूर्तिपूजा का प्रारम्भ जैनियों से ही हुआ, श्रौर श्रम्य धर्माऽवलंबियों ने मूर्ति-पूजा का पाठ जैनियों से ही सीखा। श्रयीत जैनेतर लोगों में मूर्ति का पूजना जैनियों का ही मात्र श्रनुकरण है। यदि यह बात सत्य है तो श्राज शोध खोजका काम करने से भूगर्भ में से जो ईस्वी सन् के भी ५ हजार वर्ष पहिले की मूर्तिएँ उपलब्ध हो रही हैं वे जैनों की हैं या जैने गों की। यदि जैनों का श्रनुकरण करके ही श्रजनों ने मूर्तिएँ बनाई हों तो यह निःसन्देह है कि पाँच हजार वर्षों पूर्व भी जैन मूर्तिएँ विद्यमान थीं। नीचे कतिपय उदारहण दिये जाते हैं, देखिये:—

(१) गौड़ देश के आषाढ़ नामक श्रावक ने इकी सर्वे वीर्थ क्कर ने सिनाथ के शानन काल में आत्मकल्याणार्थ तीन प्रति-माएं बनवा कर उनकी प्रतिष्ठा कराई थी; उनमें से एक चारूप नगर में, दूसरी श्रीपत्तन में और तीसरी स्थंमन नगर में स्थापित की गई। काल कम से चारूप और श्रीपत्तन की मूर्तियों का तो पता नहीं पर स्थंमनतीर्थ में श्री पार्यनाथ प्रभुकी प्रतिमा सांप्रतकाल में भी विद्यमान है और उस प्रतिमा के पिछले भाग में शिलालेख भी है। यथा:—

### नमे स्तीर्थकृतस्तीर्थे, वर्षे दिकचतुष्टये। श्राषाढ-श्रावको गौडोऽकारयत् प्रतिमात्रयम्॥ श्रोतत्वनिर्णय प्रमाद् पृष्ट ५३४ से

इस शिलालेख से पाया जाता है कि नेमिनाथ सगवान के ररश्य वर्ष बाद गौड़देश के आषाद श्रावक ने इस प्रतिमा को बनवा कर प्रतिष्ठा कराई थी, तथा र प्रतिमाएं और भी कराई, इस विषय के श्रीर भी प्रमाण प्रभाविक चित्र एवं प्रवचन परीचादि प्रन्थों में भी मिल सकते हैं, तथा श्री झातासूत्र में द्रीपदी के त्रधिकार में भगवान नेमिनाथ के शासन में भी जैन मंदिर होने के पुष्ट प्रमाण मिलते हैं तो किर कोई कारण नहीं कि हम पूर्वोक शिलालेख श्रीर नेमिनाथ के शासनाऽधिकार से मन्दिर मूर्ति होने में थोड़ी भी शक्का करें। श्राधीत् इस शिला-लेख से स्वष्टतया यह सिद्ध होता है कि जैनों में लाखों वर्ष पूर्व भी मंदिर मूर्तियों का श्रीतत्व था।

(२) एक समय श्रार्थ प्रजा में धर्म गायना इतनी हट थी कि वह श्राहमकल्याणार्थ सर्वस्व अप्रण करने में ही अपना गौरव समम्मती थीं। तथा उसने श्राप्त करने धर्म के ग्तम्भ रूप मन्दिर मूर्तियों से समग्र मेदिनी मण्डल को श्राच्छादित कर दिया था एवं राजा महाराजाओं ने अपने चालू सिक्कों पर भी चैत्यचिन्ह अंकित कर दिये थे, ये सिक्के आज भी उत्तर हिन्द में भूगर्भ से बहुतायत में भिलते हैं तथा श्रीमान हॉ. त्रिमुबनदास लेहराचंद ने श्रपने "शाचीन भारतवर्ष का इतिहास" द्वितीय भाग पृष्ट १३२ के श्रांदर ऐसे प्रायः २०० सिक्कों के चित्र दिये हैं। इस

प्रकरण पांचर्वी १२२

िक्कों में कई ऐसे भी हैं जिनमें एक श्रोर हस्ती श्रीर दूसरी श्रीर चैरय का दश्य दीख पड़ता है। ये सिक्के मीर्यकालके होने, विद्वानों ने साबित किए हैं जो जैनियों का उरहृष्ट श्रभ्युदय का समय था। इस प्रकार जब जैन चैरयों के चिन्ह सिक्कों पर भी श्रारूढ़ होगए तब भूमि पर तो इनका एकछ्रत्र राज्य होना खतः संभव है। मीर्यकाल का समय २३०० वर्षों का कहा जाता है श्रीर उस समय भारत भूमि धार्मिक मंदिरों से भूषित थी तो मंदिर मूर्तियों की प्राचीनता में सन्देह या शंका करने को स्थान ही कहाँ मिलता है। श्रायों में तथा विशेष कर जैनियों में तो मंदिर मूर्तियों को धर्म साधन का श्रंग प्राचीन समय से ही समका है।

(३) तत्तिशिला के पास अंगे जों ने खुदाई का काम करवा कर भूमध्य से एक नगर निकाला है जिसका नाम "मोहन जोहरा" रक्खा है। वहाँ भूमि से ५००० वर्ष पूर्व की ध्यान मुद्रावालो एक मूर्ति उपलब्ध हुई है उस पर पाश्चात्य विद्वानों का मत है कि ई० सन् के पाँच हजार वर्ष पूर्व भी जैनधर्म में मूर्तिपूजा विद्यानन थी। इस प्रवल प्रमाण से एक और भी निपटारा हो सकता है और वह यह कि कई एक पुराण वादियों ने अपने चौबीस अवतारों में आठ मं रिषमां वतार माना है। वह उनके वेद, उपनिषद् और श्रुति स्मृति में न होकर भी अर्थावीन पुराणों में जरूर उद्धिवित है। माल्यम होता है यह जैनियों का अनुकरण मात्र हो है क्योंकि जैनों के प्राचीन शास्त्रों में भगवान रिषमदेव को प्रथम तीर्थक्कर माना है और प्रकृत प्राचीन मूर्ति। से भी यही सिद्ध होता है कि ५००० वर्ष

पूर्व भी जैनों में भगवान रिषभदेव को प्रथम तीर्थेङ्कर मान, उनकी मूर्त्त बना कर आत्म-करुयाणार्थ उनकी पूजा होती थी। परन्तु रिषभदेव को आठवां अवतार मानने वाले पुराण-वादियों के पास इनके पुराणों के अलावा कोई भी प्राचीन प्रमाण होना स्पष्ट नहीं पाया जाता है। इससे यह सिद्ध होता है कि भगवान रिषभ-देव जैनियों के प्रथम तीर्थेङ्कर थे और जिन्होंने भगवान रिषभ-देव को आठवां अवतार मान रक्खा है यह उनका अस मात्र है।

- (४) सिन्ध और प्ञांब की सरहद पर खुराई का काम करते समय एक नगर भूमि से निकला है जो "हरप्प" नाम से कहा जाता है। यह नगर ई० सन के पूर्व पांच से दश हजार वर्ष पहिले का पुराना है। उस नगर में देवियों की मूर्ति ऐं मिली हैं। ये मूर्ति ऐं उतनी ही प्राचीन हैं जितना कि प्राचीन यह नगर है। इस विषय में पुरातत्ववेचाओं का मत है कि भारत में मूर्तियों का मानना बहुत प्राचीन समय से था। जब यह कहा जाता है कि संसार भर को मूर्तिपूजा का पाठ जैनियों ने ही सिखलाया अर्थात् मूर्ति पूजा सर्व प्रथम जैनियों ने चलाई और बाद में अन्य लोग जेनों का अनुकरण करने लगे तो ऐसी दशा में हम यह क्यों नहीं मानलें कि १०००० वर्ष पहिले भी जैनों में तीर्थ द्वां की मूर्तिएं बड़े ही भक्ति भाव से पूजी जाती थी।
- (५) कलिङ्ग जिन (जिन मूर्ति) पूर्व दिशा में उड़ीसाप्रान्त के कुमार कुमारी नामक दो पहाड़ों को पहिले जमाने में शत्रुश्तय और गिरनार अवतार सममते थे, पर आज कल उन्हें खगड़िंगिरि और उदयगिरि नाम से कहते हैं। पहिले ये दोनों पहाड़ जैन मंदिरों से विभूषित थे अतः जैनसमाज इन दोनों पहाड़ों को अपना

्रयकरण पांचवाँ

परम पिनत्र तीर्थघाम समस्तता था, तथा कई एक भावुक भक्त बड़े र संघ के साथ त्राक्तर के इन पर्वतों (तीर्थ) की यात्रा करते थे। एवं इनके पास जैन श्रमणों के ध्यान के लिए श्रनेक गुफाएँ भी थीं तथा उन गुफाभित्तियों पर जैन तीर्थे हुने की विशालकाय सुन्दर र मूनिएँ खिक्कत थी जो श्राज भी यत्र तत्र श्रम्वेषण से दिखती है परम्तु दुःख है कि जिस कलिक्क देश में एक समय राजा श्रीर श्रजा सब जैनधर्म के परमोपासक थे वहाँ खाज कुटिल काल चक्र के श्रभाव से एक भी जैनधर्माऽवलंबी नहीं है। ऐसा माल्यम होता है कि किसी धर्मान्ध यवनों की श्रापित्यों के कारण मानों जैनोंको यहाँ से चिर समय के लिए ही निर्वासित कर दिया हो, तथाि प्राचीन जैन मंदिरों के ध्वंसाऽ विशेष, श्राज भी जैनों की पूर्व कालिक स्मृति तथा सांप्रतिक श्रक्मिण्यता का बोध कराते हुए उयों के त्यों खड़े हैं।

ई० सं. १८२० में पादरी स्टिलिङ्ग साहिब की शोध पूर्ण दीर्घ टिष्ट किलिङ्ग के इन पहाड़ों पर पड़ी थी और जब कई गुफाओं तथा गुफाओं के अन्तर्गत उन प्राचीन मूर्त्तियों वगेरह का अवलोकन करते हुए हस्ती गुफा की ओर आगे बढ़े तब वहां का निरीक्षण करते वक्त आपको एक विशाद शिलालेख के दर्शन हुए। शिलालेख एक श्याम पाषाण पर अंकित था और उस पाषाण की लंबाई १५ फीट एवं चौड़ाई ५ फीट थी। उस पर बड़े २ अवरों में सुन्दर १७ लाइनों में प्रम्तुत लिखा खुदा हुआ था, यद्यपि दीर्घकाल और असावधानी से कईएक अक्षर धिस गए थे की भी शेष लेख बड़ा महत्वपूर्ण था, पादरी साहब उस लेख की देखते ही बड़े प्रसन्न हुए, पर लेख की भाषा पार्लालिष

में होने से ठीक ठीक पढ़ नहीं सके, तथापि आप अकर्मण्य भारतीयों की भांति हतोत्साह नहीं हुए, श्रिपतु इस लेख की प्रवित्तियी लेकर भारत श्रीर यूरोप में बड़ा भारी श्रान्दोलन मचा दिया। फिर तो हाँ -- दामस, मेजर कीट्र, जनरल कर्निग होम विसेन्टस्पिय श्रीर विहार के गवर्नर सर एडवर्ड साहिब त्रादि पुरावत्त्वज्ञों ने, तथा भारतीय इतिहासज्ञ श्रीमान् काशी-प्रशाद जायसवाल, मिस्टर राखालदास वनर्जी, भगवान्दास इन्द्रजी तथा श्रम्तिम सफलवा प्राप्त करने वाले पुरातत्त्व विशारद श्रीमान् केशवलाल हर्षदराय ध्रुव ने बड़ी बारीकी से निर्णय किया अर्थात् एक शताब्दी के अन्दर अनेक विद्वानों के पूर्ण परिश्रम श्रीर सर्व मान्य निर्णय करने वाला श्रीमान ध्रव महोदय ने ईस्वी सन् १९१८ में यह निष्कर्ष निकाला कि यह शिलालेख कलिङ्गपति महामाघबाह्न चक्रवर्ती महाराजा खारवेल के समय का श्रीर उनकी ख़ुद की विद्यमानता में लिखा ' हुआ है। त्रापने तो यहाँ तक कह डाला कि भारतीय शिलालेखों में इस शिलालेख का नम्बर ऋन्वल है। इस शिलालेख के गौरव का प्रभाव सम्पर्ण भारत पर है, महाराजा स्नारवेल जैन धर्मीपासक होने पर भी सर्व धर्म पोषक थे; यहां नहीं किन्तु वे जैन धर्म के कट्टर प्रचारक भी थे, यही कारण था कि श्रापते कुमारी पर्वत पर जैनों की एक विराट सभा कर दूर दूर से जैनाचार्यों श्रीर जैन संघ की श्रामंत्रित कर एकत्र किया था। शिलालेख से पता मिलता है कि महाराजा खारवेल ने श्वन्यान्य महत् कार्यों के साथ लप्त होने वाले " चौसट श्रध्याय

<sup>🛭</sup> देखो मेरा लिखा प्राचान जैन इतिहास ज्ञान भानु किरण नं ३

वाला सप्ति" नामक आगम को भी पुन: लिखाया था। इससे यह भी माछम होता है कि केवल देवद्विगणी समाश्रमण के समय से ही आगम लिखने शुरु हुए हों सो नहीं किन्तु इनसे पहिले भी आवश्यकता पदने पर आगम लिपि बद्ध होते थे। महाराजा खारबेल के बाद आचार्य विमलसूरि इत "पटमचरियं" नामक प्रन्य को भी वि. सं. ६० में लिखे जाने का पता मिलता है। खारवेल के इस शिलालेख की १२ वीं पैक्ति में एक जैनमूर्ति का भी उहेल है जिसे हम प्रसङ्गोपात यहां उठ्ठत करते हैं:—

"'''मगधानां च विपुलं भयं जनेतो हथी सुगंगीय [-] पाययित [1] मागधं च राजानां वहसतिमितं पादेवंदा-पयित [1] नंदराज नीतं च कार्शिमाजनं संनिवेसं गह-रतनान पिंडहारेहि श्रंग मागध वसुं च नेयाित [1]

ं हाथी गुफा शिलालेख पँक्ति १२ वीं

इस शिलालेख से एक निर्णय स्वतः हो जाता है कि नंद-वंशी राजा भी जैन घर्मोपासक थे क्योंकि जभी तो वे क्रिंग पर आक्रमण करने के समय कि क्लिजिन (भगवान ऋषभदेव की मूर्ति) ले गये, और अपने वहां मन्दिर बनवाकर उनकी स्थापना कर सेवा पूजा करने लगे, बाद तीसरी पुश्त जब महाराजा खारवेल ने मगघ पर चढ़ाई की तो वहां के राजा पुष्पमित्र को हरा कर गरनाहि के साथ उसी मूर्ति को वापिस लाकर आचार्य सुहम्थी सूरि द्वारा पूर्व मन्दिर में ही प्रतिष्ठा करवा कर सेवा पूजा करने लगे। मगध के राजा नंद का समय महावीर निर्वाण से दूसरी शताब्दी का है, अतएव इस घटना से इतना तो निश्चयात्मक कहा जा सकता है कि उस समय जैन शासन में मूर्तिपूजा का प्रचार आम तौर पर था, पर यह नहीं कहा जा सकता है कि मूर्ति पूजा उसी समय शुरु हुई थी, क्योंकि राजा नंद जिस मंदिर से जैन मूर्ति उठा के लेगया वह मंदिर उस रोज तो कोई बना ही नहीं था, और जब कभी बना होगा तब भी किसी दूसरे मंदिर के नकशे से बना होगा ? ऐसी हालत में मूर्तिपूजा की प्राचीनता में सन्देह करने वालों को कोई कारण शेष नहीं रहता है, किर भी वे यदि अपने हठ को न छ हैं तो उनकी बुद्धि को क्या कहा जाय ? आगे चल कर हम यह बतावेंगे कि इस मंदिर को किसने बनाया ?

जैन पट बिलयों में आचार्य हेमबन्त सूरि की पटावली सब से प्राचीन समिनी जाता है। आचार्य हेमबन्त सूरि प्रसिद्ध स्कंदित्नचार्य के पट्टघर थे, आपका नाम श्री नर्न्दासूत्र की स्थिव-रावली में भी आता है हेमबन्त सूरि का समय विक्रम की पहिली शताब्दी का है। अतः हेमबन्त पटावली प्राचीन और प्रामाणिक वहीं जा सकती है हेमबन्त पटावली में स्पष्ट लिखा है कि कलिङ्क से राजा नंद जैनमूर्ति को मगध में लेगया, वह मूर्ति मगधेश महाराजा श्रेणिक ने स्थापित की थी, और यह बात सर्वथा मान्य भी कहीं जा सकती है। क्योंकि महाराजा श्रेणिक और नन्द के बीच केवल १५० देहसी वर्षों का अन्तर मूर्त जिस मंदिर से राजा नद मूर्ति लेगया वह मन्दिर १५० वर्ष पूर्व में बना हो तो यह बात सर्वथा मान्य हो सकती है। सम्राट श्रेणिक (विम्बसार) कट्टर जैन थे। भगवान् महावीर के परमभक्त थे। यह बात श्रापके जीवन से सुविदित होती है। महाराजा श्रेणिक प्रतिदिन १०८ सुवर्ण यव (श्रवत) बनवाकर तीर्थक्करों की मूर्ति के सामने स्वस्तिक करते थे। इस बात की पृष्टि के लिए मैतार्थ मुनि का जीवन विद्यामान है। "मैतार्थ मुनि एक सोनी के यहां गोचरी को गए तो वहां सुवर्ण यवों को भक्षण करते कुढुट (मुर्गा) को देखा। बाद में सोनी ने श्राकर स्वर्ण यव नहीं देख उस हालत में मुनि को हो चौर सममा श्रोर उनके सिर पर नीला (श्राई) चर्म कसके बांच दिया। मुनि ने जीव हिंसा के भय से कुर्कुट का नाम नहीं बताया किन्तु बदले में श्रपना जीवन दे दिया। उन सुवर्ण यवों के लिये हमारे स्थानकवासी माई यों कहते हैं कि:—

तुं जमाइ राजा श्रेणिकानो, सोवन यव छे तेहना । साच बात तुं बोल साधुजी जीव जायला बीहुना॥

इस कथनानुसार वे यव (जी) दूसरा का नहीं किन्तुः राजा श्रेणिक के ही थे और आप ऐसे सुवर्ण यव स्वयं सदैव के लिए बनवाता था, और उन्हें मूर्त्ता के सामने स्वस्तिक बनाने के काम में लेता था।

बस, महाराजा श्रेणिक ने इस अपूर्व भक्ति से ही तीर्थोक्कर नाम कर्मोपार्जन किया, और श्रेणिक का देहान्त मगवान महावीर की मौजूदगी में ही हो गया था। इससे स्पष्ट सिद्ध है कि कलिक्क का मन्दिर राजा श्रेणिक ने भगवान महावीर की विद्यमानता में बनाया और यह कार्य आत्म-कल्याण एवं धर्मकार्य साधनका एक खास अंग था, इसलिये भगवान महावीर ने उसे न तो मना किया, श्रीर न किसी श्रन्यत्र स्थान पर इस कार्य साधनका विरोध किया, श्रतः यह समम्मना कोई कठिन कार्य नहीं कि भगवान् महाबीर भी इस कस्याणकारी कार्य में सहमत थे।

प्रस्तुत महाराजा खारवेल के शिलालेख का प्रभाव योरोपि-यन भीर भारतीय विद्वानों पर तो पड़ा सो पड़ा ही किन्तु हमारे स्यानकवाधी विद्वानों पर भी इसका प्रभाव कम नहीं पड़ा है। क्योंकि मूर्ति विषयक उनकी चिरकाल की दूषित मान्यता को इस लेख ने सहसा पलटा दिया है और इसके फलस्वरूप श्रीमान् संतबालजी ने मूर्तिपूजा को महाराज श्रशोक के समय से भौर स्वामी मिखलालजी ने भगवान महावीर से दूसरी शताब्दी के सुविहितचार्योद्वारा प्रतिष्ठित मान ली है और इस प्रवृत्ति से जैन समाज पर महान्उपकार होना भी स्वीकार किया है 88।

इतना ही नहीं पर वीरात् ८४ वर्ष का वड़ली ( अजमेर ) वाला शिलालेख पढ़ कर तो स्थानकवाली विद्वानों की महावीर अभु के बाद ८४ वर्षों से ही मूर्तिपूजा का अस्तित्व मानना पड़ा है। पता नहीं फिर भी आगे इस शोध खोज से मूर्तिपूजा की प्राचीनता कहाँ तक सिद्ध होगी ?।

श्वमुविद्दित आचार्योए आजिनेश्वरदेवनी प्रतिमानुं आलंबन बतान्युं अने तेनुं जो परिणाम मेकववा आचार्योए आर्युं हतुं ते परिणाम केटहेक अंदो आग्युं पण सारूं, अर्थात् जिनेश्वरदेवनी प्रतिमा स्थापना अने तेनी प्रकृत्ति (पूत्रा) थी घणां जैन जैनेतर थता अटक्या अने तेप्र करवामां ओ आचार्यो जैन समाज पर महान् उपकार कर्यो है अम कद्दवामाँ जरह ओ अतिद्यायोक्ति नथीं

प्रसुवीर पटावकी पृष्ट 131.

विशेषता तो यह है कि जब बीरात् ८४ वर्ष बाद के इस शिलालेख से मूर्तिपूजा सिद्ध है और उस समय चतुर्दश पूर्व-धर श्राचार्य विद्यमान थे श्रीर उस समय से लगा कर २००० वर्षी तक तो किसी ने भी मूर्तिपूजा का विशेष नहीं किया अपितु मूर्ति-पूजा को ही परिपुष्ट किया। फिर २००० वर्षों के बाद कुछ श्रज्ञ लोगों ने मूर्त्ति का विरोध क्यों किया, यह समक्त में नहीं आता है। फिर भी इस बारे में हमने जो कुछ लिखा है वह पाठक हमारी लिखी "लौंकाशाह के जीवन पर ऐतिहासिक प्रकाश", नामक पुस्तक में विस्तार से देखें।

कलिङ्गपति महासेघबाइन चकत्रची महाराजा खाखेल के उस प्राचीन शिलालेख से ता भगवान महावीर के समय में ही मुर्त्तिपूजा प्रमाणित हो जाती है, श्रीर इस विषय के श्रीर भी श्रातेक श्रमाण हमें प्राप्त हैं. किन्तु प्रन्थ बढ जाने के भय से वे सर्व-प्रमास न देकर उनमें से कतिपय प्रमाण पाठकों के अबलोकनार्थ हम यहाँ दे देते हैं; जिन से यह सिद्ध होगा कि मूर्त्तिपूजा कितनी प्राचीन है देखिये: —

(५) दशपुर नगर के इतिहास में एक जगह उल्लेख मिलता है कि ''वीत भय पाटग्।'' के महाराजा उदाई की पट्टगांकी प्रभावती के अन्तःपुर गृह (जनाना) में भगवान महावीर की मूर्ति घर देरासर में थी, राजा श्रौर राणी इमेशां उनकी त्रिकाल पूजा करते थे, जब रागी प्रभावती ने दीचा प्रहण की तब उस मूर्ति की सेवापूजा, महारानी प्रभावती की दासी सुवर्णागुलिका अकरती थी।

इधर उज्जैन नगरी का राजा चरहप्रद्योतन ने सुवर्णगुलिका

यासी के रूप पर मोहित हो ऐसा पह्यंत्र रचा कि दासी के साथ उस महाबीर की मूर्ति को गुन्न रूप से उउजैन में बुला ली, किन्तु जब यह बात महाराजा उराई को माखून हुई तो वे श्रपना दल बल लेकर उउनैन पर चढ़ गए। वहाँ चएडप्रद्योतन के साथ घोर लड़ाई लड़ मूर्ति, दासी, श्रौर स्वयं उन्जीन नरेश को बॉब अपने साथ लेकर चल पड़े. किन्तु लौटते वक्त मार्ग में वर्षी ऋतु श्राजाने से पानी बरसने लगा इससे श्रपार जीवोत्पत्ति हुई। उसे देख, उन सब ने जंगल ही में अपना डेरा डाल दिया, और वहीं धर्म कार्यों में श्रपने दिन बिताने शुरू किये। इन बिशाल जन संख्या में रोजा उदाई के साथ दश मागडलिक राजा भी थे, जिन्होंने दश-विभागों में अपनी २ छावनिएँ डाली, पर उस समय जंगल में स्थान पान की सामगी कहाँ से श्राती, श्रातः श्रास पास के नगरों के व्यापारी लोगों ने वहाँ पर अपनी दुकानें जमा दीं जिन से उस जन समुदाय को श्रथने लिए श्रावश्यक वस्तुश्रों की सुविधा हो गई। वहाँ पर इस प्रकार के विशाल आदान प्रदान तथा ऋय विक्रय को देख श्रासपास के श्रन्य लोग भी श्रपना माल बेचने और श्रावश्यक सामग्री खरीदने को श्राने लगे जिससे थोड़े ही दिनों में वहाँ एक ज्यापार की श्रन्छ। मगडी चल पड़ी 188 चतुर्मास समाप्त होने पर राजा चदाई तो अपनी सेना के साथ बहाँ से राजधानी को लौट पड़े किन्तु जो ब्यापारी लोग थे वे वहीं अपनी व्यापारिक सुविधा देख कर रह गए और कालान्तर में वे दश छ।वनियों दशपुर नगर के नाम से स्रावाद होगया ।"

अ यह कथा तो जिस्तार से हैं पर यहाँ प्रसंग सूर्ति का है वास्ते इतना ही लिखा है।

पूर्वोक्त श्रधिकार हमारे उत्तराध्ययन सूत्र के श्रध्याय १८ तथा श्रावश्यक सूत्र की टीका में विस्तृत रूप से मिलता है और स्थानकवासी साधु श्रमोलखर्षिजी ने भी श्रीप्रश्नव्याकरण सूत्र चतुर्थ श्रधम्म द्वारा के पृष्ट ११४ पर "सुवएणागुलियए" इस मूलपाठ के हिन्दी श्रमुवाद में 'वीतभयपाटण के राजा उदाई की सुवर्णगुलिका दासी को उज्जैवनगरी का राजा चरडप्रधोतन लेगया, इतना उद्धरण तो श्रापने दे दिया, परन्तु वह इसे क्यों लेगया, कैसे लेगया, श्रीर किसके साथ लेगया श्रादि का नाम तक न लिया, कारण ऐसा करने से उन्हें महावीर की मूर्त्त का जिक्र करना पड़ता जो कि श्रापको सर्वथा श्रमभीष्ट था, किंतु ऐसा करना श्रापको संकार्ण मनोवृत्ति का ही प्रदर्शन है। नहीं तो जब मूलसूत्र में "सुवरणगुलियाए" पाठ में वीनभय, उज्जैन, उदाई श्रीर चराडप्रदोतन राजा का नाम नहीं होने पर भी श्रापने टीका से उन्हें लेलिया तब उसी टीका में—

'भोशीर्षचन्दनमर्था श्रीमान्महावीरप्रतिमां राज-मन्दिरान्तर्वित्तीं चैत्यभवनस्थितां''

इस भगवान् महावीर की मूर्ति के, सिमर्थेक पाठ को क्यों छोड़ दिया। शायद आपके पूर्वजों से क्रमशः चली असी हुई वृत्ति का ही आपने अनुकरण कर इस सत्य को छिपाया हो तो आअर्थ नहीं पर जब ऐतिहासिक सिधनों से भगवान् महाबीर के शासन समय में ही मूर्तिपूजा। सिद्ध होती है तो फिर ऐसी व्यर्थ तस्कर वृत्ति करने से क्या फायदा हो सकता है। इसे जरा सोचनाः चाहिये।

(६) दूसरा उदाहरण महाराजा चेटक का है। जिस समय महाराजा चेटक तथा की णिक (अजातशतु) के हार हाथी और बलह कुमार के कारण आपस में घोर युद्ध हुआ था और आखिर की णिक ने विशाला को घेर लिया, उस समय एक नैमित्तिक (शकुनझ) ने कहा कि जब तक आप इस विशाला नगरी में स्थित तीर्थं कर मुनिसुत्रत के स्तूप (चैत्य) को न गिराहें जब तक आपका विशाला पर अधिकार नहीं हो सकता। राजा की णिक ने निमित्तिया के कथनाऽनुसार एक पतित साधु द्वारा उस चैत्य को गिरवा दिया और तत्वण विशाला को मंग कर अपनी विजय वैजयन्ती फहराई। विशाला नगरी के इस न्तूप का वर्णन हमारे ३२ स्त्रान्तर्गत नन्दीस्त्र नामक प्रंथ में स्पष्ट रूप से है।

पूर्नोक्त दोनों उदाहरण यद्यपि हमारे सर्वमान्य शास्त्रों के हैं
नियापि इन उदाहरणों की सत्यता के विषय में मैं इतर लोगों के
सन्तोषार्थ यहाँ ऐतिहासिक प्रमाण पेश करता हूँ जिससे इनकी

सत्यता पर पूरा प्रकाश पड़ जाय ।

(७) जिला आकोला (नरार) के पास एक बारसी नाकली नाम का छोटा गाँव है उसमें एक घर की खुदाई का काम करते समय १९। अखंडित और ७ मन्तकहीन जैन मूर्तिएँ उपलब्ध हुई हैं। उनमें कई एक मूर्तिएं ईस्वी सन् से ६०० या ७०० वर्ष पहिले की पुरातस्वझों ने सिद्ध की हैं। ये मूर्तिएँ नागपुर के सेन्ट्रल न्यूजियम में रखी जाने का सरकार ने निश्चय किया है। यह समाचार प्रायः सब सामयिक समाचारपत्रों में प्रकाशित हो चुका है, जैसे—दैनिक श्रर्जुन ता० १७-५-३६

श्रीर वीर सन्देश ता० २५-५-३६ में। यदि यह बात सत्य है सो कोई कारण नहीं कि इम भगवान महावीर के पूर्व एक दो शताब्दों में मूर्त्तिपूजा नहीं मानें। श्रर्थात् इन सब प्राप्त प्राचीन मूर्तियों से सिद्ध होता है कि भगवान् महावीर के पूर्व भी जैनों में मूर्तिपूजा का प्रचार प्रचुरता से था।

सातवाँ तोथेंद्वर सुपारवेनाथ का मन्दिर—महात्मा बुद्ध सब से पहले जपने धर्म का उपदेश करने को राजगृह नगर में आये तब वहाँ सुपार्थनाथ के तीर्थ में ठहरे थे, ऐसा बौध मन्ध "महादग्गा के १-२२-२६" में लिखा मिलता है। यद्यपि इस मन्दिर का नाम "सुप्नित्थ" धर्थात् सुपार्थनाथ तीर्थ का पालीभाषा में संनिप्न कप 'सुप्पित्थ' लिखा है। दिगम्बर विद्वान् बाबू कामता-प्रसादजी ने स्व लिखित 'महावीर भगवान् और महात्मा बुद्ध' नामक पुस्तक के पृष्ट ५१ पर कई दलीलें एवं प्रमाण देकर इस बात को सिद्ध की है कि महात्मा बुद्ध सब से पहिले राजगृह नगर में आये दब श्री सुपार्थनाथ के मन्दिर में ठहरे थे। इससे यह निश्चय हो जाता है कि भगवान् महाबीर के समय सुपार्थनाथ का मन्दिर था तो किर कोई कारण नहीं कि इम महावीर के समय मन्दिर मृत्ति होने में किचित् भी शंका करें।

(ट) श्रव रहा हमारा विशाला नगरी का स्तूप जो ऊपर श्री नंदीसूत्र के उदाहरण से स्पष्ट कर द्याये हैं। इसी प्रकार मधुरा की खुदाई के काम तथा खएडहरों में भी ऐसे श्रनेक स्तूप मिले हैं जिनकी प्राचीनता के विषय में एक पुरातत्त्व श्रीर मर्मकः किपन्न विद्वान् लिखते हैं कि:— The original erection of the Stupa in brick in the time of Parshwanath, the predecessor of Mahavir would fall of a date not later than 600 B. C.

Probably therefore this Stupa, of which Dr. Fuhrer exposed the foundation, is the oldest known building in India.

V. Smith

Mutra Antiquities-

"भगवान महावीर के पूर्ववर्ती भगवान् पार्श्वनाथ के समय
में जिस स्तूप की मूल रचना, ईंटों से की हुई है वह ई. सन्
६०० वर्ष पूर्व के बाद का तो है ही नहीं (याने ई.सन् ६०० या
७०० वर्षों के पूर्व का स्तूप है) तथा हाँ. फुहररकी जांच के
मुताबिक भी मथुरा का यह स्तूप भारत के प्राचीनतम स्थापत्यों में
सब से प्राचीन है।"

इस प्रकार इन पाश्चात्य संशोधकों श्रीर विद्वानों के मत से भगवान् पार्श्वनाथ के पूर्व समय में भी जैनों में स्तूप बनाने का प्रचार था तथा महाबीर भगवान् के पूर्व समय एक दो शताब्दी में मूर्तिश्रों के ऐतिहासिक प्रमाण भी प्रचुरता से प्राप्त हो रहे हैं। ऐसी दशा में यह मानना कि जैनों में मूर्तिपूजा की प्रथा प्राचान ही नहीं किंतु प्राचीनतम है, विज्ञ-कुल युक्ति युक्त एवं प्रमाण सङ्गत है। यही क्यों पर इस से बढ़ कर भी हम गत प्रकरणों में को ऋषभदेव के समयवर्त्ती तीन रक्न रचित स्तूपों का शास्त्रीय प्रमाण दे आये हैं उनकी पृष्टि के लिए भी ये ऐतिहासिक प्रमाण प्रयोप्त हैं। अब श्रागे चलकर और देखिये:— अकरण परचवाँ

- (ह) भगवान महाबीर दीचा लेकर सातवें वर्ष में भ्रमण करते हुए जब श्राबू के निकट मुण्डस्थल नामक नगर में पथारे और उक्षी स्थान पर आपके दर्शनार्थ राजा नंदिवर्धन श्राए तो उन राजा ने इस दर्शन लाभ की चिर स्मृति के लिए वहीं पर एक सुन्दर मन्दिर बनवा दिया, जिसकी प्रतिक्षा श्री केशीश्रमणा चार्य ने कराई थी, उसके खण्डहर श्राज भी वहाँ दृष्टिगोचर होते हैं, जिसका पता तत्रस्थ शिलालेख से मिलता है, वह शिलालेख विद्वद्वर्थ मुनि श्री जयंतिविजय जी महाराज ने श्रपनी खोज द्वारा प्राप्त किया है जो पुरावत्त्व पर श्रच्छा प्रकाश डालता है! यह शिलालेख जैनपत्र ता० १५/३-३१ में मुद्रित भी हो चुका है।
- (१०) क्षच्छ भद्रेश्वर नगर में एक प्राचीन मन्दिर खब भी वर्तमान है जो भगवान महावीर के निर्वाण के बाद केवल २३ वर्षों में बना हुआ है। उस मन्दिर की प्रतिष्ठा भगवान सौधर्म स्वामी के कर कमलों से हुई थी, ऐसा उस्तेख मिलता है। श्री विजयानंदसूरीश्वरजी ने अपने 'श्रज्ञान तिमिर भास्कर' नामक श्रंथ में इस मन्दिर के शिलालेख की नकल स्पष्ट और विस्तार से लिखी है।
- (११) उपकेशपुर (श्रोसियों) श्रीर कोरएटा के महावीर मन्दिर की अतिष्ठा वीरात् ७० वर्ष में श्राचार्य श्री रक्षत्रमसूरी के कर कमलों से हुई थी। ये दोनों मन्दिर आज भी भक्त भव्यों का कल्याण करने में खड़े हैं, इस विषय में श्राचार्य श्रीक सूरीश्वरजी महाराज फरमाते हैं कि

"उपकेशे च कोरंटे तुल्यं श्रीवीरिबम्बयोः ।

प्रितिष्ठा निर्मिता शक्त्या श्रीरतप्रमसूरिभिः॥"

तथा इन दोनों की प्रतिष्ठा के समय के बारे में लिखा है किः—

"सप्तत्या वत्तराणां चरमा निपते मुक्तजातस्य वर्षे ।

पंचम्यां शुक्लपचे सुरगुरुदिवसे ब्रह्मण्यसम्मुहूर्ते ॥

रत्नाचार्यैः सकलगुण्युतैः सर्वसंघाऽनुज्ञातैः ।

श्रीमद्वरिस्य बिम्बे भवशतमथने निर्मितेयं प्रतिष्ठा ॥"

"उपकेशगच्छ चरित्र वि० सं० १२७१ का लिखा" यही बात श्राचार्य विजयानन्दसूरि श्रपनी जैनधर्म विषयक श्रश्नोत्तर नामक पुस्तक में जिखते हैं कि—

"एरनपुरा की झावनी से ३ कोस के लगभग यह कोरंटा नाम का नगर आजकल उजड़ पड़ा है केवल उस स्थान पर कोरंटा नाम का एक छोटा सा गाँव आवाद है, वहाँ की प्रतिमा भी श्री रत्नप्रमसूरिजी की प्रतिष्ठा कराई" इन उद्धरणों से स्पष्ट जाहिर होता है कि पूर्वोक्त दोनों मन्दिर २३९३ वर्ष के प्राचीन हैं।

इतना ही क्यों पर इस कोरएटा के प्राचीन मन्दिर का एक सबल प्रमाए प्रभाविक चरित्र में भी मिलता है देखों मेरी लिखी "त्रोसवाल जाति विषयक शंका समाधान", नामक पुस्तक।

(१२) सुद्योषापत्र के तंत्री श्रीमान मूलचन्द श्राशाराम बेराटी जैनपत्र ता० २६-१-३० के श्रंकमें "भूमि गर्भ में छपायेल श्रपूर्व शासन समृद्धि" शीर्षक लेखमें लिखते हैं कि:— "प्रेवीस जिलाना मालाना गांग मां खोद काम करतां समय बे प्रतिमाएँ उपलब्ध थई, जेमा श्रेक प्रतिमा पर वीर सं० ८२ श्रमे बीजी ऊपर वीर सं० १०४ वर्ष नो शिलालेख छे श्रमे पुरती कोशीश करवा थी ते मूर्तियों त्यांना जैनों ने मिली छै" जैनपत्र ता० २६-१-३०

(१३) बड़ली ( अजमेर) का बीर सं० ८४ का शिला-लेख। यह शिलालेख रायबहादुर पं० गौरीशंकरजी श्रोमा की शोध स्रोज से मिला है। इसपर लिखा है:—

> ''वीराय भगवते चतुरासिति वासे माभिःमिके।''' ओझाजी की लिपिमाला पुस्तक

यह लेख श्रजमेर के श्रजायब घर में सुरक्षित श्रीर लेखक की सुद की निगाह से भी गुजरा हुआ है।

इस लेख से भी यही प्रमाणित होता है कि यह शिलालेख बीर निर्वाण सं० ८४ में श्रंकित किया गया है। इस शिलालेख में बतलाई मामिमिका वही प्रसिद्ध पुरानी नगरी माध्यमिका है, जिसका उल्लेख भाष्यकार पतल्जिल ने श्रपने महाभाष्य में किया है।

प्रस्तुत शिलालेख ने केवल जैनधर्म के इतिहास पर हो नहीं ध्यपितु समम भारतीय इतिहास पर बड़ा भारी प्रभाव डाला है। विद्वद्वर्ग की ऐसी धारणा है कि आजतक के प्राप्त भारतीय शिला लेखों में यह लेख सब से प्राचीन और महत्वपूर्ण है। श्रीमान् काशीप्रसाद जायसवाल और महामहोपाध्याय डॉ॰ सतीशचन्द्र

विद्याभूषण जैसे प्रकार विद्वानोंने अपनी २ राय प्रकट की है कि यह शिलालेख महावीर के निर्वाण बाद वास्तव में ८४ वर्ष का ही है और जैनधर्म की प्राचीनता तथा महत्ता पर विशेष प्रकाश डालता है। स्थानकवासियों को शंका के निवारणार्थ पं० वेचरदासजी ने भी इस लेख को वारीकी से देखा है, जिसका परिणाम यह हुआ है कि श्रीमान संतवालजी जो अशोक के समय से मूर्तिपूजा का प्रचलित होना मानते थे, अब अपनी उस मान्यता को छोड़ वीरात ८४ वर्ष में मानने लगे हैं। विश्वास है यदि आगे भी इसी प्रकार की पुरावत्त्व की शोध खोज होती रही तो स्थानकवासियों को वीरात ८४ वर्ष के बाद की मूर्ति मान्यता को भी बदलकर मगनवान महावीर के पुरोगामी प्रभु पार्श्वनाथ के समय से भी माननो पदेगी। क्योंकि मथुरा के कंकाली टीले से प्राप्त हुए स्तूप के विषय में जिसका कि वर्ण न हम उत्तर लिख आये हैं उससे भी प्रस्तुत स्तूप बहुत पूर्व का है यहाँ तक कि प्रभु पार्श्वनाथ का समय भी इनसे बहुत पूर्व का है यहाँ तक कि प्रभु पार्श्वनाथ का समय भी इनसे बहुत पूर्व का है।

- (१४) पुरातस्त्र के अनन्य अभ्यासी श्रीमान् हॉ॰ प्राणनाथ का मत है कि ई॰ सन् के पूर्व पांचवी छट्टी शताब्दी में जैनियों के अन्दर मूर्ति का मानना ऐतिहासिक प्रमाणों से सिद्ध है।
- (१५) पटना की वस्ती अगम कुँआ से मिली दो मूर्तियों के शिलालेखों से पुरातत्त्वज्ञ श्रीमान काशीप्रसाद जायसवाल ने निर्णय पूर्वक यह घोषणा की है कि ये जैन मूर्तिएँ महाराजा कोणिक (अजात शञ्ज) के समय की ही हैं।

भारतीय इतिहास के रूपरेखा जिल्द १ प्रष्ठ ५०२

(१६) काठियवाड़-जैतलसर के पास मायाधन्दर

स्टेशन से थोड़ो दूरी पर ढ़ाका प्राम में प्राचीन जैन मूर्तिएँ मिली हैं वे भी ईस्वी सन् के पूर्व कई शताब्दियों की हैं।

- (१७) पुरातत्त्वज्ञ श्रीमान् हीरानन्द शास्त्री ने एक विस्तृत लेख सरस्वती मासिक पत्र वर्ष १५ श्रंक २ में प्रकाशित करवाया है जिसमें आप लिखते हैं कि मथुरा से १४ मील के फासिले पर परस्वम नामक प्राप्त में एक प्रतिमा मिली है, जिस पर ब्राह्मीलिपि में एक लेख है, उसकी पढ़ने से पाया जाता है कि यह मूर्ति ईस्वी सन् के पूर्व२५० वर्षों की है। इसी प्रकार जैनधमीविलंबिय के एक स्तूप का भी पता मिला है जो कि पिप्रावह के स्तूप से कम पुराना प्रतीत नहीं होता है। यह स्तूप गौतमबुद्ध के निर्वाण के बाद थोड़े ही समय में बना है, श्रर्थात् ईस्वी सन् के पूर्व ४५० वर्षों में यह बना था।
- (१८) जैसे पूर्व श्रीर उत्तर भारतमें जैनों के प्राचीन स्मारक चिन्ह मिलते हैं वैसे ही दिच्या भारत श्रीर महाराष्ट्र प्रान्त में भी जैनों के स्तूप, मूर्तिएँ श्रीर गुफाएँ कोई कम नहीं मिलती हैं। श्रीर उन प्राप्त स्मारकों का समय भी भीर्यचन्द्रगृप्त व उनसे भी पूर्व का है देखों "प्राचीन स्मारक नामक पुस्तक।"
- (१६) भारतवर्ष का माचीन इतिहास पृष्ठ १६ में श्रीमान श्रिमुवनदास लेहरचन्द ने लिखाहै है कि अंग्रेजों द्वारा खुदाई का काम करते वक्त एक महाबीर की प्राचीन मूर्ति उपलब्ध हुई है श्रीर उसका चित्र देकर यह बतलाया है कि यह मूर्ति खारवेल के पूर्व श्राधीत वि० सं० के पूर्व तीसरी शताब्दी की है इससे निःशंक है कि यह मूर्ति प्रायः २२०० वर्ष

# मृत्तिपूजा का प्राचीन इतिहास क्रिक



धन कटक प्रान्त की बेनातट राजधानी के प्रदेश में खुदाई का काम करते समय श्री पार्श्वनाथ प्रभु की प्राचीन मूर्त्ति भूगर्भ से मिली है। यह मूर्ति चक्रवर्ति महामेघबहान खारबेल के पूर्व की अर्थात् भगवाज् महावीर के बाद दूसरी शताब्दी की होना निर्णीत हुआ है।

# मूर्त्तिपूजा का प्राचीन इतिहास 💳 🕶



यह मृत्ति भगवान महावीर की है खुदाई का काम करते समय उपलब्ध हुई है और इसका समय भगवान् महावीर और महात्मा बुद्ध के पश्चात् एक शताब्दी का विद्वानों ने निणींत किया है।

की प्राचीन है तथा उस समय भी जैनधर्म में मूर्तिपूजा आमतौर से प्रचलित थी इसका ही यह पर्योप्त प्रमाण है देखो चित्र ।

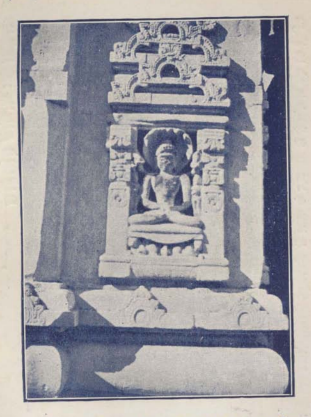
- (१९) बैनातट नगर के प्रदेश में मिली हुई पार्श्वनाथ की प्राचीन मूर्ति विक्रम पूर्व दो तीन शताब्दियों की है जिसका चित्र इसी पुस्तक में श्वन्यत्र है। डॉ० त्रिभुवनदास लहरचंद ने भी श्रपने "भारतवर्ष का प्राचीन इतिहास के दूसरा भाग में" इसकी चर्चा करते हुये लिखा है कि यह मूर्ति विक्रम पूर्व तीसरी शताब्दों की है। भारतवर्ष का प्राचीन इतिहास पूर्व १२२
- (२०) श्रावस्ती नगरी के शोध खोज से भूमध्य में से एक श्रोसंभवनाथ का मन्दिर निकला है। इस मन्दिर ने ऐतिहासिक दोज पर श्रच्छा प्रकाश डाला है। इस खोद काम से श्रोर भी श्रनेक खएडहर मिले हैं। जिनके विषय में विद्वानों का मत है कि ये भगवान महावीर के पूर्व के स्मारक हैं श्रोर स्वयं भगवान महावीर भी यहाँ पधारे हुए हैं। देखो

#### कैन ज्योति अंक ता० २५-४-३६

- (२१) ऋंगे जों के स्रोद काम से मिली हुई एक जैन मूर्ति पर वीरात् १८४ वर्ष का शिलालेख श्रङ्कित है, तथा वह मूर्ति कलकत्ता के म्यूजियम में सुरचित है।
- (२२) जैन पत्र ता० ८-१२-३५ पृष्ट ११३१ पर एक पुरा-तत्वज्ञ ने एक मूर्तिपूजा की प्राचीनता बताते हुए भूगर्भ से प्राप्त एक (जैन) मूर्ति को ई० सन् के पूर्व छठीं शताब्दी का बताया है। श्रर्थात् भगवान् महावीर के सम सामयिक उस मूर्ति का होनाः सिद्ध किया है।

- (२१) विशाला नगरी के आखपास के प्रदेश में पुरातत्व विभाग की श्रोर से शोध खोज का आरम्भ दोने पर इतने क्वंसाऽ-बशेष मिले हैं कि जिन पर गवेषणा पूर्वक विचार कर थोरोपियन विद्वानों ने अपने निष्पक्ष मानस से यह स्पष्ट बतला दिया है कि ये स्मारक चिन्ह भगवान महावीर के सम सामयिक हैं। भूगर्भ से प्राप्त इन साधनों से यह भी निःसंदेह पाया जाता है कि जैनियों में बहुत पाचीन काल से ही धार्मिक साधनों में जैन मन्दिर, मूर्तिएँ, स्तूप और पादुकाए आदि प्रधान सममी जाती थीं। आजतक जैनों के जिलने प्राचीन चिन्ह भाष्त हुए हैं वे सब के सब मूर्तिपूजा के प्राचीनत्व को परिपृष्ट करते हैं। परन्तु ऐसा साधन तो एक नहीं मिला कि जो अपनाद रूप से भी कवित् मूर्तिपूजा का विरोध करता हो ? इतने पर भी क्या अब हमारे स्थानकवासी भाई यह विचार करेंगे कि वास्तविक तथ्य क्या है ?
- (२३) स्त्रोसियां में देवी के मिन्स के पृष्ठ भाग में एक देहरी के पीछे प्राचान जैन मूर्ति अपूजित विराजमान है। यह मूर्ति भी उत्तनी ही प्राचीन है जितना कि प्राचीन श्रीसियां का जैन मिन्दर है। जिन्हें विश्वास न हो वे वहाँ जाकर स्वयं देख सकते हैं
- (२४) मारवाड़ को प्राचीन राजधानो प्रस्डोर के भम्न किले में एक दुमंजिला जैन-मन्दिर खएडहराऽबस्था में विद्यासन है, इसकी देहरियों के छवना के पत्थरों में भी छोटी-छोटो जैन मूर्जियें विद्यमान हैं, ये भी बहुत प्राचीन हैं जिनका कि चित्र यहाँ दिया जाता है।
  - ( २५ ) रायबहादुर पं० श्रीमान् गौरीशंकर स्रोक्ता ने

# मूर्तिपूजा का प्राचीन इतिहास 🕮



यह मूर्त्ति प्रभु पार्श्वनाथ की है जो ओसियां के देवी के मन्दिर में एक देहरी के पीछे अपूज विराजमान है। मूर्त्ति की प्राचीनता ओसियां के मन्दिर से मिलती जुलती है अर्थात् २३९३ वर्षों की है।



अपने राजपूताना के शितहास नामक पुस्तक के पृष्ट १४१३ पर लिखा है कि:—

''इससे निश्चित है कि मेबाइ में विक्रम संवत् पूर्व दूसरी शाताब्दी के पूर्व में मूर्तिपृजा का प्रचार था। (जिसे २२०० से भी ऋथिक वर्ष हुए हैं)।

(२६) मथुराके प्राचीन कंकालो टीला में खुराईका काम करने से जो प्राचीन मृर्तियें, स्तूप, सिक्के श्रादि ध्वसाऽवरोष मिले हैं उन्होंने तो भारतीय इतिहास में एकवारगी ही क्रान्ति मचा दी है। इस टीले की खुदाई का काम शुक्त में ईस्वी सन् १८७१ में जनरल किनंधम ने कराया था। बाद में सन् १८७५ में जिनरल किनंधम ने कराया था। बाद में सन् १८७५ में मि० धौस ने व सन् १८८७ से ९६ तक डाँ० वर्जल और डाँ० फूहरर की निरीक्षवा में काम हुआ, जिसमें सैकड़ों मूर्तिएँ, अनकों पादुकाएँ, तथा तोरण, स्तूप पवासना श्रादि के खरडदर और कई अक्षत पदार्थ निकले। उनमें ११० एक सौ दश प्राचीन शिलालेख और अनेक तीथक्कों की मूर्तिएँ तथा एक प्राचीन स्तूप जैनों के थे ऐसा निश्वयात्मक वतलाया गया है।

इन मूर्तियों के शिलालेखों में मौर्यकाल, गुप्त समय धौर कुशानवंशी राजाओं के समय के शिलालेख सर्वाऽधिक हैं जिन्हें प्राय: २००० या २२०० वर्षों का कहा जा सकता है। जैन स्तूप तो इससे भी बहुत श्रिधिक पहिले का है। कतिपय शिलालेख परिशिष्ट में दियं गये हैं।

पूरातत्त्वज्ञ श्रोमान् सर विन्सेन्ट स्मिथ का मत है कि-

"The discoveries have to a very large extent supplied corroboration to the written Jain tradition प्रकरण पांचवाँ १४४

and they offer tangible and incontrovertible proof of the antiquity of the Jain religion, of its early existence, very much in its present form. The series of twenty four Pontiffs ( Tirthankaras ) each with his distinctive emblem was evidently firmly believed in at the beginning of the Christian Era." Further the inscriptions are replete with information as to the organization of the Jain church in sections known as Gana, Kula. and Sakha, and supply excellent illustrations of the Jain books-Both inscriptions and sculptures give interesting details proving the existence of Jain nuns and the influential position in the Jain church occupied by women.

"श्रथीत् इन खोजों से जैनियों के प्रन्थों के वृत्तान्तों का बहुत श्रिषकता से समर्थन हुआ है और वे जैनधर्म की प्राचीनता व उसके बहुत प्राचीन समय में भी आज ही की भौति प्रचलित होने के प्रत्यत्त और अकाट्य प्रमाख हैं। ईस्वी सन् के प्रारम्भ में ही चौबीस तीर्थक्कर उनके चिन्हों सहित अच्छी तरह से माने जाते थे, बहुत से लेख जैन सम्प्रदाय के गयों के या शास्ताओं के विभक्त होने के समाचारों से भरे पड़े हैं और वे जैन प्रन्थों के अच्छे समर्थक भी हैं।"

इतमें के कई एक लेख व चित्र ऋादि डाँ० व्हूलर के "एफिप्राफित्रा इण्डिका" नामक पत्र की पहिली जिल्द में छपवाये हैं जिन्हें जरूरत हो वहाँ से देखलें।



### मृतिपूजा का प्राचीन इतिहास

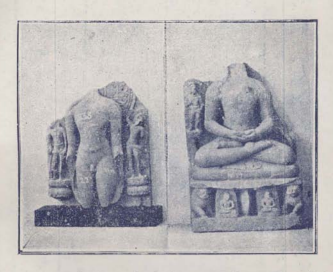
# २२०० वर्षों की प्राचीन जैनमूर्ति।



मथुरा के कंकाली टीला का खोद काम करते समय भूगर्भ से अनेक प्राचीन मूर्तियाँ मिली जिनमें यह भी एक है यह लखनऊ के म्यूजियम में सुरक्षित है।

### मूर्त्तियूजा का प्राचीन इतिहास 💳 🤝

# जैन तीर्थकरों की प्राचीन मूर्तिएँ



मथुरा के कंकाली टीला के खुदाई का काम करते समय जैन तीर्थंकरों की अनेक मूर्तियां मिलीं जिनमें यह दो मूर्ति भी हैं। लखनऊ के म्यूजि-यम में विद्यमान हैं। इनका समय गुप्तकाल अर्थात् वि० प्० दो सौ वर्ष का बतलाया जाता है। इस समय के पूर्व भी जैन धर्म में मूर्तिप्जा प्रचलित थी जिसका यह एक अकाट्य प्रमाण है।

# म्सिपूजा का प्राचीन इतिहास =



త్రావిత్సిన సినిమీకి చేసిన సినిమీకి సినమీకి సినిమీకి సినమీకి సినిమీకి సినిమీక म्थुरा के कंकाली टीला का खुदाई का काम करते समय जैन तीर्थंकरों की मूर्तियां उपलब्ध हुईं। उनमें से यह मूर्त्ति भी एक है। लवनऊ के म्यृजियम में सुरक्षित है। इसका समय गप्तकाल अर्थात् २२०० जितना प्राचीन बतलाया जाता है।

वसुदेव शरण अग्रवाल एम० ए० एल० एल० बी० मधुरा तिस्रते हैं कि:—

"मधुरा कलां में जैन मूर्तियों की संख्या बौद्धमूर्तियों के समान ही समसी जानी चाहिए। मधुरा की जैन कला महरत्र में भी हिन्दू या बौद्धकला से कम नहीं है। नामवृत जैन वीथक्करों की कई एक बहुत ही श्रेष्ठ श्रीर संजीव मूर्तिएँ मथुरा के संप्रहालय में हैं। जैनकला में सर्व तो भद्र-प्रतिमाएँ बहुत मिलती हैं, जिनमें एक ही पत्थर में चारों दिशाश्रों की श्रोर मुँह किए चार तीथक्कर बने रहते हैं। इनमें एक तीथक्कर सदा ही नाग के छत्र वाला पाया जाता है जिसे हम सुपार्श्वनाथ या पार्श्वनाथ मान सकते हैं।"

#### नागरी प्रचारिणी पत्रिका भाग १३ अंक १।

जैनियों की मूर्तिएँ स्तूपादि प्राचीन पदार्थ अभी तक तो मेरे खयाल से भूगर्भ में अधिक गुप्त हैं, क्योंकि आज तक जो कुछ उपलब्ध हुए हैं वे तो अन्यान्य धर्मावलंबी पुरावस्वज्ञों की ही शोध-खोज के परिएगम हैं न कि खास जैनियों के क्योंकि जैनियोंको तरफ से तो इस श्रोर प्रयास होना दर किनारे रहा इस महत्त्वपूर्ण कार्य का श्रीगरोश भी नहीं हुआ है। इस विषय में सर विन्सेन्ट स्मिथ साहिब का मत है कि:—

"I feel certain that the remains at Kaushambi in the Allahabad district will prove to be Jain for the most part and not Buddhist as Canningham supposed. The village undoubtedly represents the Kaushambi of the Jains and

the site where Jain temples exist is still, a place of pilgrimage for the votaries of Mahavira. I have good reasons for believing that the Buddhist Kausambi was a different place (J. R. A. S. July 1898). I commend the study of the antiquities at Kosam to the special attention of the Jain community"

श्रशीत् — मुक्ते पूर्ण विश्वास है कि इलाहबाद जिले के कोसम नामक गाँव के खरडहर आदि बहुतायत से जैन स्मारक सिद्ध होंगे, न कि बौद्ध। जैन कि डाँ० किनंघम ने अनुमान किया था 'यह प्राम निश्चय से जैन कौशाम्बों है। जिस स्थान पर जैन-मंदिर बने हैं वे अब भी महाबीर के उपासकों के तीर्थस्थान हैं। मेरे पास यह विश्वास करने के लिए कि बुद्ध कौशाम्बी एक अन्य स्थान है बहुत से दूसरे प्रमाण हैं। ''जै० रि० ए० सो० जुलाई सन् १८९८।"

मैं जैन सम्प्रदाय को इस जैन कौशाम्बी की प्राचीनता की श्रीर ध्यान श्राक्षित करने के लिए श्राप्रह करता हूँ।"

× × ×

(२७) श्रहिल्लता-नगरी के स्रोद-काम से प्राचीन खएडहर तथा मन्दिर मूर्तिएँ प्राप्त हुई हैं, वे मूर्तिएँ ई० सन् के पूर्व दो स्रो वर्ष को पुरानी हैं।

"जैन सत्यप्रकाश अंक १ पृष्ठ २०--"

"लेखक नाथालाल छगनलाल श्रावणमास वि० सं० १९९१"

# मूर्त्ति पूजा का प्राचीन इतिहास<sup>१०००</sup> २२०० वर्षों का प्राचीन स्राधागपट



उपर का आयागपट मथुरा का कंकालीटीला के खोद काम करते समय भूमि से प्राप्त हुआ है। और इसके लिये भारतीय विद्वान पुरातत्वज्ञ श्रीमान राखलदास वेनजीं का मत है कि "साधारण रोते चार मत्स्य प्रज्ञना केन्द्र स्थले एक गोलाकार स्थानने विषय एक बेठी जैनमृर्ति होय छे वि॰ सं ना प्रारम्भ पूर्व वे सौ वर्ष उपर सिंहक विणकना पुत्र अने कौसिकी गौत्रीय मात्ताना संतान सिंहनादि के मथुरा मां जे आयागापटनी प्रतिष्ठा करीहती तेमां उपरोक्त विवस्था जोवामा आवे छे

क्या मूर्तियुजा की प्राचीनता में अभी भी किसी को शंका है ? नहीं।

# सम्राट् सम्प्रति का परिवार

मू सिं जा का प्रा



## मूर्त्तिपूजा का प्राचीन इतिहास<sup>भ्राक</sup> यह चतुर्थ आरा की प्राचीन जैन मूर्त्ति है।



आबू जैनियों का प्राचीन तीर्थ है पर ब्राह्मणकाल में उसे नष्ट अष्ट कर डाला था तथापि भूगर्भ से कई प्राचीन मूर्तियां वगैरह आज भी उपलब्ध होती हैं उनमें से यह एक हैं। विमलवसही के देहरी नं० २० में यह मूर्ति स्थापित है। कहा जाता है कि यह मूर्ति चतुर्थ आरा की है।

できしてることのとしては一日できているとして



बसाई थी जिसको २४०० वर्ष हुए हैं।

इसी प्रकार महाराजा वसुपाल के सहस्रकुट नामक जिना-खय के विषय में कथाकोष प्रन्थ में भी उल्लेख मिलता है।

> "स्रहिछ्त्रपुरे राजा, वसुपालविचन्नगः। श्रीमञ्जैनमते भक्तो,वसुमत्यभिधस्त्रिया॥ तेन श्रीवसुपालेन, कारितं सुवनोत्तमम्। लसत्सहस्रकृटे, श्रीजिनेन्द्रभवने शुमे॥"

इससे खतः सिद्ध है कि जैनों में मन्दिर मूर्ति का पूजन करना प्राचीन समय से ही प्रचलित है।

(२८) जर्मनो के प्रखर विद्वान डॉ॰ हरमन जेकोबी के अभिप्राय.....

श्राय जब श्रजमेर श्राये थे तब उन्हें कई मूर्ति नहीं मानने वालों ने मूर्तिपृजा विषयक श्रीभाषाय देने को कहा। डॉक्टर साहब को उस समय इतना जैनागमों का बोध न था। श्रमर श्रापने सूत्र पहले देखे भी थे तो विशेष कर श्राचार सम्बन्धी ही। श्रापके परिपकाभ्यास के श्रमाव में श्रापने यह कह दिया कि—

No distinct mention of the worship of the idols of the Tirthankaras seems to have been made in the Angas and Upangas × × × I cannot enter into details of the subject, but if I cannot be greatly mistaken I have somewhere expressed my opinion that worship in the temples is not an original element of Jain religion.

तात्पर्यं यह है कि आपके देखे जैन अंगों-पांगों सुत्रों में,
मूर्त्तिपूजा के लेख धार्निक विधानों में नहीं है।

यह उनके निखालस और पक्षपात रहित हृदय की बात है। उन्होंने यह तो कहा ही नहीं कि जैनागमों में मूर्तिपूजा है ही नहीं। आपने तो अपने कृत अभ्यास से यह कहा कि मुक्ते मेरे अभ्यास में ऐसा पाठ देखने में नहीं आया।

इतने पर तो हमारे भाई फूले न समाये श्रीर डॉक्टर महो-दय के बचनों को किसी श्रातिशय ज्ञानी के बचन की तरह मान नाद फूँ कने लगे कि डॉ॰ जेकोबोने जैनागमों के गृह श्रम्यास से यह निश्चय किया है कि जैनागमों में मूर्तिपूजा का विधान है ही नहीं। पर उन्हें यह पता नहीं था कि पाश्चात्य विद्वान मुकाबले उनके इतने हठधर्मी नहीं हैं, बल्कि सत्य के उपासक ही हैं।

अपरोक्त घटना घटो उस वस्त शास्त्र विशास्त जैनाचार्य श्री विजयधर्म स्रीश्वरजी महाराज जोधपुर में थे, श्रीर त्रापके ही प्रयत्न से जैन साहित्य सम्मेलन की एक विराट श्रायो जना हो रही थी हॉक्टर महोदय को भी सम्मेलन में आने का था। श्राप जोधपुर पधारे श्रीर त्राचार्य महाराज से मेट कर श्रपनी कई शंकार्थों के साथ साथ झातन्य प्रश्न भी किये। स्रीश्वरजी ने डॉक्टर साहब की सन्य साथ झातन्य प्रश्न भी किये। स्रीश्वरजी ने डॉक्टर साहब की सन्य सार्ग बताया त्रापके हृदय में जैनधर्म सम्बन्धी श्रादर्श स्थान हो गया। श्रापने स्रूरिजी की मुक्तकंठ से भूरि-भूरि प्रशंसा की। मूर्त्तिपूजा का प्रश्न भी श्रनेक प्रश्नों में से एक था। उत्र की बात भी डॉक्टर महोदय ने स्रूरिजी के श्रागे कही। किर क्या था श्राचार्य महाराज श्रनेक ऐतिहासिक प्रमाणों से डॉक्टर साहब के मन की शंकाशों की भीटाकर जैनागमों में श्रीभगवर्तासूत्र श्रीज्ञातासूत्र, श्रीउपासक-रशांगसूत्र श्रीप्रश्न व्याकरण, श्रीडवचाईसूत्र श्रीराजप्रसेणीसूत्र

श्रीजीवाभिगमसूत्र श्रादि श्रतेक श्रागमों में मूर्तिपूत्रा विषयक पाठ बताये। डॉक्टर साहव को बड़ा ही श्राश्चर्य हुआ तथा सत्य हृद्ध्य से मूर्तिपूत्रा को सहष स्वीकार किया श्रीर श्रजमेर में श्रापने जो कुछ कहा था, उससे गलतफहमी न फैते इस स्वाल से श्रापने सत्य जाहिर किया। श्रापके दिये हुए व्याख्यान में ही श्रापने यह कहा कि:—

"He pointed out to me the passage in the Angas, which refer to the worship of the idols of Tirthankaras and assisted me in many more ways."

ता० ४-३-१४ के जैन साहित्य सम्मेलन सभा में दिया हुआ 'ब्याख्यान केशब्द' जैन साहित्य सम्मेलन मुद्रित ई० स० १९१६ पृष्ट ३७।इससे यह स्पष्टतया जाहिर हो जाता है कि डॉक्टर साहब का आखरी मंतव्य जैन खागमों में मून्तिपूजा के विधान का ही है।

(२९) शोधखोज के अजोड अभ्यासक प्रकांड विद्वान् सद्गत श्रीयुत राखलदास बन्द्योपाध्याय अपनी दीर्घ विचारणा के अंत में जिनप्रतिमा ही नहीं पर पूजन विधि के लिये ही अकाट्य दलीतें रज्जू करते हैं—

श्राज से२२०० या २५०० वर्ष पहले जैनो क्या पूजते थे ? किस तरह पूजते थे ? इसका पता लगाना ही चाहिये। ई० सं० पूर्व २००-३०० वर्षों पहिले एतर भारत के जैन मूर्ति पूजा करते थे। प्रमाण रूप में मीजूदा समय में भी मथुरा कीशाम्बी श्रादि आचीन नगरों में से मृर्तिएँ मिलती हैं।

्र उपरोक्त इन पुरातत्त्वज्ञों के शोध-खोज से प्राप्त साधनों से जैन समाज का छप्त प्राय इतिहास श्राज बहुत कुछ प्रकाश में प्रकरण पांचवाँ

श्वा रहा है, श्रीर यह प्रयास श्रमी तक निरन्तर चालु है जिससे श्राशा की जाती है कि श्रचिर भिविष्य में हो संसार के इतिहास के साथ जैन साहित्य समाज श्रीर धर्म का इतिहास भी श्रधिकांश में पिरम्फुट होगा। क्योंकि इस प्रभावशाली श्रीर महत्त्व के कार्य से जो कुछ स्तूप, मूर्तिएँ शिलालेखादि प्राप्त होते हैं उन्हें भारती- यता के पत्तपात से रहित योगेपियन विद्वान् श्रपने श्रपने प्रयंते में से सचित्र छाप निष्पक्षतया श्रपना निर्माक श्रमिप्रायदेते हैं, जिनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि वास्तविक सत्य क्या है ? हमें पूर्ण विश्वासहै कि पुरात्वक्षों के प्रयत्न द्वारा यह खुदाई की प्रथा यों की यों कुछ काल तक जारी रही तो सारी दुनियां में यह बात स्वयं जाहिर हो जायगी कि जैन धर्म की मूर्तिपूजा संसार में सब से प्राचीन है, श्रीर फिर हमारे उन मूर्तिश्रपूजक भाइयों को जो रातदिन हमें इसके लिये कोसा करते हैं, प्रत्युत्तर देने का स्थान तक नहीं मिलेगा।

क्योंकि हमारे कई एक भाई केवल पक्षपात के विमोह में फँस, बिस्कुल बेभान हो मूर्ति के बारे में यहान्तद्धा वचन बोल एटते हैं, पर इस प्रकार जब वे अपने प्राप्त पूर्व इतिहास की आरेर नजर डाल देखेंगे तो उनकी अज्ञता का पड़दा स्वयमेव दूर हो जायगा, और लाचार हो यह कहना पड़ेगा कि हमारे पूर्वजों ने जैनमूर्तियों का निर्माण करवा कर न केवल हम पर ही किंतु बड़े बड़े राजा महाराजों पर भा जैन धर्म का कैसा जबदेन्त प्रभाव डाला था। तथा उमका कारण उन राजामहाराजाओं ने अपने विशाल दुगों, गढों और किलों तक में कैसे २ आलीशान एवं उने शिखरोंवाले मन्दिर बनवाकर किस तरह जैन धर्म को

सदा सर्वदा के लिए संसार में स्थायी बनाया था। यदापि बहुत से किलों के मन्दिर अनार्य यवनों ने अपनो सत्ता में नष्ट अष्ट कर दिए फिर भी अनेक ऐसे २ मन्दिर इतंग पहाड़ों पर, अगभ्य किलों पर और निर्जन बनों में शेष रह गये जो आज के इस गये गुजरे जमाने में भी भारतीय जैनों की प्राचीन विभृति की स्मृति दिला रहे हैं। उदाहरणार्थ अवशिष्ट मन्दिरों का कुछ परिचय नीचे दिया जाता है।

- १— चित्रकोट (चित्तीड़) के किले में जैनमन्दिर तथा जैनों का कोर्तिस्तम्भ, जैनों के उज्ज्वलभूत का परिचय दे रहे हैं।
  - र---कुम्मलगढ़ के दुर्ग में आज भी कई जैनमन्दिर मौजूद हैं।
- ३—मारवाड़ की प्राचीन राजधानो मंडोर के भग्न किल्ले में सांप्रत समय में भी दुमिक्तला मन्दिर शेष है।
- ४—जैसलमेर के दुर्ग में देवभवन के सहश आठ मन्दिर विद्यमान हैं जहाँ कि हजारों मानुक यात्रा करते हैं।
- ५—नागपुर (नागौर) के किले में मन्दिर होने का उछेख डपकेशगच्छ चरित्र में मिलता है। पर यवनों ने अपने राजत्व काल में उसे तोड़ फोड़ उस मन्दिर के मसाले से मसजिद बना डाली है।
- ६—म्बालियर के किले में पूर्व जमाने में जैन मन्दिर होने का उद्देश मिलता है।
  - ७-फ ोदी के किले में भी जैनमन्दिर होने का जनप्रवाद है।
- ८—दौलताबाद के दुर्ग में बहुत से जैनमन्दिर होने का उल्लेख शशुँजय के पंद्रहवां उद्धरक समरसिंह के चरित्र में मिलता है और आज भी वहाँ से बहुत सी जैनमूर्तिएँ निकल रही हैं।

९--बदनावर के किले में पहिले जैन मन्दिर था।

१०--ईडर के किले में एक विशाल जैनमन्दिर श्राज भी विद्यमान है,जिसकी इजारों भावुकलोग यात्राकर श्रानन्द छटते हैं।

११--जालौर के किले में बड़े भव्य जैनमन्दिर श्रव भी सुर-चित हैं जिन्हें लोग सौन्दर्य के कारण श्राधा शत्रु जय कहते हैं।

१२—मांडवगढ़ के दुर्ग में जैनमन्दिर विद्यमान है।

१३--रण्यंभोर के किले में भी जैन मन्दिर थे।

१४—श्रलवर के किले में धर्मवीर हीरानन्दजीहरी ने जैन मन्दिर बनवाया था।

१५— त्रिभुवनगिरि के किले में खुद वहाँ के राजा ने जैन मन्दिर बनवायाथा।

१६ — किराटकूंर के किले में भी जैन मन्दिर था।

इत्यादि इनके श्रलावा श्रीर भी जैन पटाविलयों वंशाविलयों श्रीर चरित्रादि प्रन्थोंसे पता चलता हैकि श्रनेक राजा महाराजाश्री के दुर्गों में जैन मन्दिर थे।

इस उपर्युक्त तालिका से इतना तो श्रवश्य पाया जाता है कि जैनों में मन्दिर मूर्तियों का मानना बहुत शाचीन समय से हैं। श्रीर इन दुर्गस्य मन्दिरों ने राजा महाराजाश्रों पर ही नहीं परन्तु संसार भर में जैनधर्म का श्रव्हा प्रभाव डाला। श्रव श्रागे चलकर हम भारत के रमणीय पहाड़ों पर के जैन मन्दिरों की संज्ञिप्त सूची लिखते हैं:—

१—किलङ्ग देश के खरहिगरि श्रीर उदयगिरि पहाड़ियों पर श्रालीशान जैनमिन्दर थे, जिनका जिक चकवर्ची महाराजा खार-वेल के शिलालेख से मिलला है।

- २--हिमालय पहाड़ पर भी एक समय जैनमन्दिर थे स्पीर यह पहाड़ जैनों का धाम तीर्थ सममा जाता था, इसका इस्ट्रेस श्री जिनप्रमसूरि कृत तीर्थकरूप में मिलता है।
- ३—सम्मेत शिखरिगरि—यह जैनियों का तीर्थ धाम है। वर्तमान चौबीस तीर्थकरों में से बीस २० तीर्थकुरों का निर्वाण इसी पवित्र पहाड़ पर हुआ था। वहाँ यदि मन्दिर और पादुकाएँ हो तो इसमें साक्षर्य क्या है।
  - ४--राजगृह के उदयगिरि पर जैन मन्दिर ।
  - ५--राजगृह के रक्षगिरि पहाड़ पर जैन मन्दिर।
  - ६--राजगृह के विपुलगिरि पहाड़ पर जैन मन्दिर।
  - ७ —राजगृह के व्यवहारगिरि पहाड़ पर जैन मन्दिर ।
  - ८--राजगृह के सोनिगरि पहाड़ पर जैन मन्दिर।
  - ९—चत्रिय कुराड की पहाड़ी पर जैन मन्दिर।
  - १०-पहाड़पुर (बङ्गाल ) के बड़ा टोला पर जैन मन्दिर।
  - ११—कोलसी पहाड़ (भद्रलपुर) पर जैन मन्दिर।
  - १२--- इनांगी की पहाड़ी पर जैन मन्दिर।
- १३—तोथीऽधिराज श्री शहु अय —यह जैनों का प्रसिद्ध तीर्थ धाम है। श्रीर वह जैनमन्दिरों से खुन ही विभूषित है हजारों लाखों लोग वहाँ यात्रार्थ जाकर सेवा पूजा कर श्रपनी श्रात्मा को पवित्र श्रीर निर्मल बना देते हैं।
- १४—श्री गिरिनारजी के पहाड़ पर भी बहुत जैनमन्दिर हैं।
  १५— ऋाबूजी के पहाड़ पर ऋपनी शिल्पकला से संसार
  को चमत्कत करनेवाला विशास जैन मन्दिर है।

१६——कुम्मारियाजी पहाड़ पर भी पूर्व जमाना में ३०० मन्दिर कहे जाते हैं। उनमें से ५ तो त्राज भी विद्यमान हैं।

१७--तारंगाजी के पहाड़ पर गगन चुम्बी भव्य जैन मन्दिर हैं।

१८—तलाजा कद्म्बगिरि पहाड़ों पर भी विशाल जैन मन्दिर हैं।

१९— नारलाई ( माग्वाड़ ) की दोनों पहाड़ियों पर जैन मन्दिर हैं, जिन्हें लोग मारवाड़ के शत्रुख्वय श्रीर गिरनार अवतार कहते हैं।

२०-पाली की पहाड़ी पर जैन मन्दिर है।

२१—जोधपुर के पास गुगं का तलाव की छोटी सी पहाड़ी पर दो रमगीय जैनमन्दिर हैं।

२२— राजगढ़ ( मेवाड़ ) की पहाड़ी पर श्रीमान् दयालशाह का बनाया हुआ भव्य एवं दर्शनीय जैनमन्दिर हैं ।

२३--- श्ररावली पहाड़ के बीच त्रिलोक्स्दीपक राणकपुर का मन्दिर जो अपनी समता का भारत में एक ही जैन मन्दिर है।

उ युक्तपहाड़ों के अलावा भी श्री शंखेश्वर, चारूप, कुलपाक, श्रान्तरिक, मक्सी, मॉडव, व्ज्जैन, केशरियानाथ, मॉरक श्रं नारी कापरड़ा और, ओसियां श्रादि के मशहूर जैन मन्दिर हैं जो श्रपनी प्राचीनता. भज्यता और दृढ़ता के लिए विश्व विख्यात हैं। जैन मन्दिर और मूर्त्ति का इतना निरवाध प्रचार होने का कारण यह है कि जैन मूर्त्तिभों की, त्याग, शान्ति और ध्यानमय श्राकृति संसारी जीवों का कस्याण करने में समवायि कारण है। क्योंकि ऐसी भन्या-कृति भवतापतप्त जीवों का मन खतः शान्ति को और खींक लेती हैं। श्रत: इन्हें जैन तो क्या पर जैनेतर जनता भी सहसा श्रपना इष्टदेव मान लेती हैं। उदाहरणार्थ देखिये:—

१--श्री जगन्नाथपुरी में शान्तिनाथ भगवान् की मूर्ति ।

२-- श्री बद्रीधाम में भगवान् पाश्वेनाथ की मूर्ति ।

३--कागड़े के हिले में श्री ऋषभदेव की मूर्ति।

इस प्रकार महाराष्ट्रादि प्रान्तों में भी बहुत से जैनेतर लोगः जैन मूर्जियों को श्रापने तीर्थधामों में तथा मन्दिरों में स्थापित कर स्वेष्ठ लाभार्थ पूजन ऋर्चन करते हैं।

कहते की आवश्यकता नहीं कि इन मूर्तियों की स्थापनवेला में जैनों की धर्म भावता कैमी थी, और इन धार्मिक कार्यों से उन प्वजों के पुण्य किस प्रकार बढ़ते थे, वे कैसे समृद्धिशाली थे कि लाखों करोड़ों का द्रव्य व्ययकर राजा महाराजाओं के किलों में तथा कँचे २ पहाड़ों पर अनेक भव्य मन्दिर बनवाकर अपने मानव जीवन को सफल बना गए। पर जब हम आज अपने माइयों को ही इन मन्दिरों का विशेध करते तथा जिन महानुभावों ने अपना तन, मन, और धन अप्रैण कर इन मन्दिरों को आत्मकस्याणार्थ बनाया उनकी ही संतान को तीर्थाङ्करों की मूर्तियों की विराधना करते देखते हैं तो बड़ा दुःख होता है और इनकी बुद्धि पर तरस आता है।

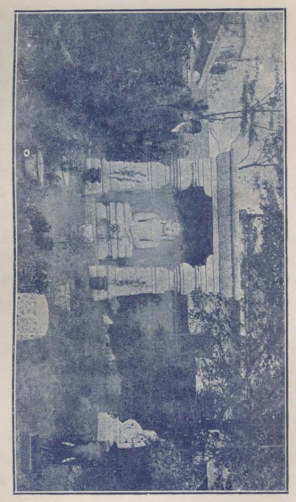
क्या—मन्दिर निर्माता हमारे पूर्वजों ने खप्त में भी यह विचार किया होगा कि आज हम जिस पसीने की कमाई को पानी की तरह बहा अपने खर्ण चौंदी को पत्थरों की कीमत में जुड़ा धर्म की चिर स्थापना के लिए ये टढ़ स्तंम रूप मन्दिर बनवा रहे हैं, कल हमारे ही सपूत जन्म लेकर इन मन्दिरों के लिए हमें बेव- <u>श्वरण पाँचवाँ</u> १५६

कुफ बताकर हमारी मस्त्रीत उड़ायेंगे! तथा सदा के लिए मन्दिरों के द्वार बंद कराने का दुःसाहस करेंगे? नहीं! कदापि नहीं!! हिर्गज नहीं!!!

फिर भी यह बात बहुत खुशी की है कि सत्य की कदर करनेवाले जैनेतर पौर्वात्य और पाश्चात्य विद्वान संशोधकों ने आचीन ऐतिहासिक साधनों को जुटा २ कर हमारे आन्त भाइयों को भी भान कराया है जिससे ये लोग भी अब मगवान महाबीर के बाद दूसरी शताब्दी एवं वीरात् ८४ वर्ष से भी मूर्तियों का अश्तित्व स्वीकार करने लगे हैं। परन्तु हमें तो इससे भी पूर्ण सन्तोष नहीं होने का। किन्तु हम तो चाहते हैं कि ये भाई भी हमारी तरह मन्दिर मूर्तियों का गीरव समक्त कर उनकी भक्ति भाव से सेवा पूजा करें, तथा इन मन्दिर मूर्तियों का गौरव अपनो नस नस में भरें जो कि हमारे पूर्वजों में था तभी जैन शासन की उन्नति, धर्म का अभ्युद्य, और आत्मा का कल्याया हो सकता है। अन्यथा केवल कहने मात्र से कि हाँ १ मूर्ति पूजा प्राचीन तो है पर ..... 'इस थोथी उक्ति से कोई भी काम नहीं चल सकता।

## भूतकाल में जैनमूर्त्तियों का सार्व भौम प्रचार

पूर्व में इम लिख आए हैं कि जैन-धर्म अपनी दिव्य योग्यता के कारण विश्वप्रिय एवं जगत् व्यापी धर्म हो गया था श्रतः उनके प्रवलप्रमाण एवं धर्म स्वम्भ रूप मन्दिर केवल भारतमें ही अपना श्रद्धल साम्राज्य जमाए बैठे हों सो नहीं किन्तु भारत के बाहिर यूरोप आदि विदेशों में भी इनका एक अत्र राज्य था,





वहाँ भी जैन-धर्म के उपासक अपरिभित संख्या में थे जिन्होंने जैन-धर्म के प्रचारार्थ तथा उसके चिरस्मरणार्थ उन प्रदेशों में भी अनेक जिनालय बनाए। कालचक की कुटिल गित से आज वहाँ के निवासी भले ही जैन-धर्म की आराधना नहीं करते हों ? परन्तु पूर्व जमाना के प्राचीन स्मारक अब भी वहाँ उपलब्ध होकर अपने भन्यभूत का परिचय देते हैं। पुरातस्वज्ञ विदृद् वर्ग का एकान्त निश्चित मत है कि किसी जमाने में यूरोप में भी जैन-धर्म का काकी प्रचार था। उदाहरणार्थ लीजिये।

१-श्राष्ट्रिया प्रदेश के हंगरी प्रान्त के बुदापेस्ट प्रामके एक किसान को भूमि खोदते हुए भूगर्भ से भगवान् महाबोर की मूर्ति प्राप्त हुई है । श्रीर यह मूर्ति प्रायः महाराजा चन्द्रगुप्त या सम्राट सम्प्रति के समय की बतलाई जा रही है। जैन-धर्म का लिखिल ऐतिहासिक साहित्य इस बात को श्रीर भी पुष्ट करता है क्योंकि उसमें स्पष्ट उल्लेख है कि महाराजा श्रोणिक श्रौर चनद्रगुप्ताहि ने भारत के बाहिर प्रदेशों में भी जैन-धर्म का प्रचुर प्रचार किया था। महाराजा श्रीणिक के पुत्र अभयकुमार ने अनार्य-देश एवं श्रार्द्रकपुर नगर के राजकुमार श्रार्द्रकुमार के लिए भगवान ऋषभदेव की मूर्ति भेजी थी। उस मूर्ति के दर्शन से उस कुमार को बोधिलाभ हुआ श्रीर उसने भगवान महावीर के पास दीचा लेकर मोच प्राप्त किया। उपर्युक्त कथन में हम किसी प्रकार की शंका नहीं कर सकते क्योंकि महाराजा चेटक, श्रीशिक खदायन और कुणिक के समय जैनों में मूर्त्तिपजा का पर्याप्त प्रचार था जिसे इस गत प्रकरणों में सिद्ध कर आये हैं। माष्ट्रिया में खुदाई करने से श्रीर भी जैन मूर्तिएं मिली है इस

हालत में यदि स्याद्वाद निधान आभयकुमार ने आद्रेककुमार के लिए मूर्त्त भेजी हो तो यह सर्वाश में सत्य है।

२—अमेरिका में भी खोद काम करते समय ताम्रमय सिद्ध चक्र का गट्टा मिला है, वह भी उतना ही प्राचीन बताया जाता है जितनी कि आष्ट्रिया वाली प्राप्त मूर्चि प्राचीन हैं।

३—बम्बई समाचार नामक दैनिक अख़बार ता ४ अगस्त १९३४ के अंक में "जैन-चर्च" शोर्षक स्तम्म में एक यूरोप-यात्रीय विद्वान छेखक ने विस्तृत लेख लिखकर इस बात को अबल अमाणों द्वारा सिद्ध की है कि अमेरिका और मंगोलिया देशमें एक समय जैनोंकी घनी बस्ती थी। प्रमाण रूप आजभी वहाँ के भूगर्भ से जैन मन्दिर मूर्त्तियों के खएडहर प्रचुरता से मिलते हैं। लेखक महोदय ने तो वहाँ की वस्ती के प्रमाण में यहाँ तक कल्पना कर डाली है कि शास्त्रोक्त जैनों का महाविदेह चेत्र शायद यही प्रदेश तो न हो। और वहाँ से बहुत लोगों का भारत में आने का भी अनुमान किया है। कुछ भी हो पर इतना तो निःशङ्क माना जा सकता है कि जैनों में मूर्ति का मानना बहुत प्राचीन समय से प्रचलित तथा जैन मूर्ति- जा का प्रचार विश्वव्यापी था।

४—श्याम में एक पहाड़ी पर प्राचीन जिनालय श्रव भी विद्यमान है।

कई एक लोगों की यह धारणा है कि मूर्त्ति का विरोध केवल इम हो नहीं पर किश्चियन श्रौर मुसलमान भी करते हैं। उनकी इस भान्त भावना के परिष्कार के लिए हमारा इतना ही कहना है कि किश्चियन श्रौर मुसलमान किस प्रकार मूर्त्ति का विरोध करते हैं ? इन्हें अभी तक इसका पता ही नहीं है । जरा निम्नां-कित उदाहरणों पर ध्यान लगाकर हृदय पर हाथ रख विचार करें ।

१—टत्तर श्रफ्तीका में प्राचीन इजिप्त (मिश्र) देश में श्रासिरिश और श्राइरिस नामक लिंग श्रव मी पूजे जाते हैं। शिव के सहश श्रसिरिश के मस्तक में सर्प श्रीर हाथ में त्रिश्ज एवं श्रंग में ज्याब चर्म का परिवेष्ठन है। ऐपिस नामक श्रुषभ के उत्तर बैठे हैं। इस देश में एक विस्व सहश वृत्त होता है उसी के पत्ते इस मूर्त्त पर हमेशा चढते हैं। दुग्ध से स्नान कराया जाता है। जिस प्रकार श्रपने देश में शैवों का काशोधाम है वैसे ही उनके वहाँ पर एम्पिस नामक प्रसिद्ध नगर है। उस देश में लिङ्ग का बीजाक्षर "ट" है मूर्त्ति का रंग काला है। श्रिक्तिश वृषभ श्रीर श्राइसिस गोहप में स्थित है।

२-- उत्तर श्राफिका की जितनी अरब जातियां हैं, सबलिंग भौर शक्ति की पूजा करती हैं।

३--- प्रीस देश में लिंग पूजा श्रभी तक चलती है।

४--इफिस देश में डायना नामक देवी की पूजा होती है।

५ मीरा देश में आधा हिस्सा बकरे का श्रीर श्राधा मछली का इस शकल की पान नामक मूर्त्तिकी, तथा श्रीर भी भीवायस, मीनवी, पीगेश नामक मूर्त्तियों की पूजा होती है।

६—रोम और पलारेन्स नगर में बेक्त नामक देवकी पूजा होती है।

७—शेमन देथोलिक संबदाय के लोग जो किश्चियन हैं इटली में लिंग श्रीर श्रन्य मृचिए पूजते हैं।

- ८-इङ्गलैंगड के गाँके प्रान्त में 'स्टोनहेज' नामक मूर्ति की पूजा होती है। श्रीर भी केमलक मन्दिर में मूर्त्तीपूजा होती है।
- ९—नवटन स्टीन, राज्यडजीरा, स्त्रीर इजीस्मीऊरा जो श्रायलैंग्ड में हैं, वहाँ के चर्चों के दरवाजों पर स्त्री श्राकार को मृत्ति होती है जिसे लोग पृजते हैं।
- १०—स्काटलैएड के ग्लासगो नगर में वहाँ पर श्रीसूर्य के मन्दिर में सुवर्ण पत्र जड़ित सूर्य के त्राकार वाली मूर्चि की पूजा होती है।
- ११—फान्स देश की स्त्रियें, सौभाग्य, तन्दुहस्ती श्रौर
   आयुष्य के लिए स्त्री पुरुष चिन्हाकार वाली मूर्त्तिएं पूजते हैं।
- १२—ऋष्ट्रोहुण गिरि देश में ताम्रश्वेक नामक शिवलिङ्ग की पूजा होती है।
- १३—तुर्की के श्रेसीयोनामक मुल्क के बाबिलिन शहर में २०० घन फीट का शिवलिङ्ग है। तापंडा, पोलिस नाम के अन्य स्थानों में २०० घन फीट की एक शिवमूर्ति है।
- १४—श्ररवस्तान में मुह्म्मद् के जन्म के पहिले से ही लात, मनात, श्रहात श्रीर श्रहाडजा नामक मृत्तिएँ पूजी जाती थीं।
- १५--- मक्का में सङ्ग, ऋरवह और सक्केश्वर महादेव की मूर्ति का चुम्बन होता है। सक्के के जम जम कुए में एक छोर मृत्ति तथा नजरा में सजूर की पत्तियों की पूजा होती है।
- १६--भारतवर्ष के पूर्वीय द्वीप, फड़ज, जाबा, श्रौर सुमात्रा में लिंग की पूजा होती है। तथा वहां महाभारतादि की कथाएँ एवं श्रम्य पुराणों के पाठ भी ब्यों के त्यों माने जाते हैं।

१७— फिनिशिपा देश में बाल नामक सूर्य रूप स्त्री की पूजा होती है। बजबलक में सूर्य के मन्दिर हैं।

१८—फिजिशियन और यहूदिया देश में निनिवानगर और सीलोन में भी मूर्ति पूजा होती है। अफ्रिदस्तान के स्वात, वित्राल, काबुल, बस्क, बुखारा, और काफ धादि पहाड़ी प्रान्तों में पश्चसर और पश्चवीर नामक मूर्तिएँ पूजी जाती हैं।

१५—श्याम देश में एकोनिस श्रीर पष्टर गेटिस नामक मृत्तिएँ पूजी जाती हैं।

२०—फिजिशियन देश में ऐडिस नामक लिंगाकार मूर्ति। की पूजा होती है।

२१—निनिवा नगर में एशिरानामक मूर्त्ति की पूजा होती है

२१--यहूदिया देश में इज्राइल व यहूदी लोगों द्वारा श्रितिष्ठित मूर्तिएँ अभी तक पूजी जाती हैं। उन लोगों में लिंग मूर्ति स्पर्श करके रापथ खाने की प्रथा प्रचलित है। प्रसिद्ध हमाहीम के नौकर के लिङ्ग स्पर्श की रापथ देते हैं। याकूब जब अपने पिता की अश्थियों के लिए मिश्र देश को गया था तो अपने नौकर को लिंग स्पर्श करवाया था। यहूदी राजा लोग भी लिंग पूजकर कचहरी जाते हैं।

२२ — जापान में स्राइस नगर में सूर्य, लक्ष्मी, स्रोर विष्णु की मूर्त्तियों की पूजा होती है।

२४ — लंका ऋरे सिंहल द्वीप में भी लिङ्गाकार मूर्त्तिपूजा होती है।

२५—ईरान में ज्वालामय लिङ्गमूर्त्ति की पूजा होती है। २६—साइवेरिया तासकंद में शेवियन लोग लिङ्ग पूजते हैं। (११)-३२ २७—ऋोशिनिया, मंद्वाविच और इवाई टापुर्झो में हैजा, सहामारी, ऋादि उपद्रव होने पर लिङ्कपूजा होती है ।

२८—दक्षिण श्रमेरिका के ब्राजित देश में बहुत प्राचीन समय की शिवगणेश की मूर्तिए मिलती हैं, श्रीर कई एक जैनधर्म की मूर्तिए तथा सिद्धचक के गट्टे एवं उनके व्वंसाऽ वशेष मिलते हैं।

२९— भिन के सोमटेस नामक मन्दिर के दरवाजों की एक बाजू पुरुषाकार मूर्ति तथा दूसरी आर खीकार दाली मूर्ति की पूजा हाती है।

३०--- मेड्रिड़ शहर में मंदिर श्रौर कवरिस्तान में स्त्री आकार की नद्गी मृत्ति की मिट्टों के धड़ पर पूजा होती है।

३१--नॉर्वे श्रोर स्वीडन में लिंगपूजा होता है।

३२ - हो डुगश देश में पेनिको नगर में दो मुँह वाली पत्थर की मूर्त्ति की पूजा होती है।

३३—मेक्सिको देश में हाथी के मस्तक के समान आकृति बाली मूर्ति की पूजा होती हैं।

२४ — लंका में बुद्ध चरणों की पूजा की जाती है। इत्यादि
भारत के बाहिर अन्य विदेशों में तत्तहेशाय प्रजा की भावना के
अनुकूल मूर्ति की पूजा की जाती है। जिन लोगों ने स्वयं
यूरोप की यात्रा कर इन मूर्तिपूजा को अपनी आँखों से
देखा है उन्हीं के यात्रा बुतान्तों में से कुछ मूर्तिपूजा के उदाहरणों का सङ्केत हमने यहाँ किया है। यूरोप तथा श्रन्य विदेशों में
पूजा जाने वाली ये मूर्तिएँ कितनी प्राचीन हैं इसके लिए हम
कतिपय पाश्चात्य प्रमाण यहां दर्ज करते हैं जो पूर्ण विश्वासपात्र हैं।

क्योंकि स्नाजकल यूरोपादि विदेशों का खुदाई का काम होते वक्त सूमध्य में से सैकड़ों मूर्त्तियें स्नादि मिलती हैं स्नौर वे वहां के स्यूजियमों में सुरक्षित रखी जाती हैं।

शोमान् रितलाल भीखामाई ने बंबई समाचार दैनिक पत्र ता० २४-४-३६ के श्रङ्क में "श्री लोकाशाह श्रोर जैनधर्म शीर्षक " एक विस्तृत लेख में लिखा है कि यूरोप की ये मूर्त्तिएँ श्रति प्राचीन हैं। यथा:—

१—श्रामेन के एक बड़े पादरी रूई की मूर्त्ति पत्थर में स्रोदी हुई तीन फाठ ऊँची जो ३९०० वर्ष पूर्व की स्रभी मिली है ब्रिटिश म्युजियम में सुरक्षित है।

३—रंगून में पैगोड़ा का ३५० फीट डॅंचा स्तूप अभी सक विद्यमान है जो कि बहुत प्राचीन है।

४—एलिफेन्टा की गुफाओं में २८०० वर्ष पूर्व की खुरी हुई शिव पार्वतो की मूर्तिएँ वर्तमान में भी स्थित हैं। इनके फोटो भी इरिडया श्रोफिस ने लिए हैं बंबई के हिंदू लोग शिव-रात्रि महोत्सव वहीं पर स्टीमरों से जाकर मनाते हैं।

५—अजन्ता श्रीर इलोरा में भी द्रविड़, जैन, बौद्ध, श्रीर बाह्मण संस्कृति वाले प्राचीन मन्दिर दीखते हैं।

६—इजिप्त की संस्कृति द्योतक पद्धिकु का मंदिर २२०० वर्ष का बना हुन्ना श्रमी तक भग्नाऽवस्था में पड़ा है। ७—लगभग ५४०० वर्ष पूर्व की एवडोस नामक (इजिप्ट) राजा की मूर्ति हाथी दाँत में कुतरी हुई निटिश म्यूजियम में है।

८—लगभग तीन इजार वर्ष पूर्व की नागदेवी की मूर्णि वाला लीला पत्थर चिद्रागो नेचरल हिस्ट्री के फील्ड म्यूजियम में मिल सकता है।

९—लगमग ४८०० सी वर्ष पूर्व का हिमोटेप नामक डाक्टर का बावला ब्रिटिश म्यूजियम में है ।

इस प्रकार ईस्वी सन् के ५-६ हजार पूर्व की मूर्तिएं तो भूमि से निकल रही हैं। किन्तु कह नहीं सकते कि श्वव किर मूर्तियों की प्राचीनता कहाँ तक पहुँचेगी क्यों कि ज्यों ज्यों शोध खोज श्वीर भूगर्भ की खुराई होती जाती है त्यों २ जगत का प्राचीन इतिहास बताने वाले श्रमूल्य रह्म मिलते जाते हैं इसलिए ''इयत्त्येव मूर्ति। प्राचीनत्व सिद्धम्'' को हम निश्चयात्मक नहीं खता सकते हैं। इसका निर्णय तो भविष्य पर है। परन्तु श्राशा होती है कि इन नितरां प्राप्त साधनों से हमारे प्रन्थों में बताई हुई श्रनादि मृत्ति।पूजा की सिद्ध होगी।

बाज करीब १३०० वर्षों से मुसलमान, किश्चियन, पारसी तारनपन्थी और लौंकामत बाले लोगों का मूर्त्तिपूजा के लिए घोर विरोध करने पर भी संसार में मूर्ति-पूजक लोग कितनी संख्या में हैं जब कि सारे संसार को मनुष्य गणाना करीबन दो अबै की है जिसमें मूर्तिपूजक इस प्रकार हैं।

१ बौद्ध (बुद्धमताऽनुयायी) ५८०००००० २ रोमन केथोलिक (यूरोपियन) ६९०००००० ३ प्रीक १०००००० 🕶 जैत

४ ऐनिमिस्ट ५ हिन्दू ६ भिन्न-भिन्न जातियाँ १५३२००००० २७००००० २७०००० १०००००

#### कुल मू० पू० १४०६९००००

संख्या देखिये। मूर्ति नहीं मानने वालों में सर्व प्रथम नंबर मुसलमानों का है जो संसारभर में करीबन् २२ करोड़ कहे जाते हैं। परन्तु न तो इनका काम विना मूर्ति के चलता है और इसलिए ये न मूर्ति पूजा से विश्वत ही रहे हैं। जैसे कि ये लोग ताजिया (ताबूत), मसजिद श्रीर कबरें बनाते हैं जिनमें अपनी भावना उनुसार एक निश्चित आकार की (मूर्ति) आकृति स्थापित करते हैं और उसे पूज्य भाव से देखते हैं, उस पर पुष्प चढ़ाते हैं उसे लोबान आदि का धूप देते हैं, प्रसाद ( मिष्टान ) आदि रखते हैं, तथा श्रजमेर में ख्वाजापीर (खास का पीर) की एक दरगाह है वहाँ सैकड़ों कोस दूर दूर से मुसलमान लोग आते हैं श्रीर उसको पत्रित्र स्थान जानकर बहुमानपूर्वक पूजते हैं, इतना ही क्यों पर हजारों मुसलमान हज (यात्रा) के लिए मकामदीना जाते हैं उसे अपना तीर्थधाम समम कर वहाँ अपने माने हुए श्रदेक सत्कार्य करते हैं, वहाँ जाने में उनकी भावना आत्मकल्याण साधन की रहती है। वहाँ जाकर वे किस प्रकार पूजा आदि करते हैं इस विषय में एक अनुभवी सज्जन क्षिस्रते हैं:---

श्रकरण पांच्याँ १६६

In Pilgrim garb they walk seven times round the sacred Mosque, they kiss the black stone seven times, they drink the water intensely brackish of the well of Zemzem, they shave their heads, and pair their nails and have their hair and nails burried. They then ascend mount Arafat, throw showers of stones at the pillars. This is understood to be stoning the devil.

J. Murray Mitchel (The great religions of India)

'श्रथीत् यात्री लोग पितत्र पोशाक पहिन कर मसजिद की सात बार प्रदिश्वणा करते हैं तथा वहाँ पर जो काला पत्थर स्थापित किया हुआ है उसकी सात बार चूमते हैं। जम जस कुशा का पानी जो बिलकुत खारा है उसकी चरणाऽमृत लेके हैं। वहाँ वे शिर मुँडता अपने वालों को गाड़ देते हैं। बाद में अपराबूत पहाड़ पर चढ़ते हैं, वहाँ जो तीन स्तम्भ दोखते हैं सनकी श्रोर पत्थर फेंकते हैं, यह करने का उनका इरादा रहता है कि पिशाचों को मार भगावें"

जे० मुरे मिचल्स "दि मेट रिलिजन्स ऋॉफ इंग्डिया"

यह सब मूर्ति एजा का ही रूपान्तर नहीं तो श्रोर क्या है ? इसके श्रलावा काबाशरीक नाम का मका में एक पुराना मंदिर है जिसे मुसलमान लोग किबला कहते हैं। वह हिन्दुस्तान से पश्चिम की श्रोर है श्रतः मुसलमान लोग पश्चिम की तरफे मुँह करके नमान पढ़ते हैं। उस गदिर को मसजिद अलहराम के नाम से पुकारते हैं। यहाँ एक पत्थर का बना हुआ चौरस मकान है और वह काला पत्थर इसी मधान में स्थापित है जिसका कि यात्री मुसलमान लोग चुम्बन करते हैं। इस काबा (किंबला) को मान देने का कुरान में भो बहुत जगह लिखा हुआ है।

यदि इस पं० दरबारीलालजी के शब्दों में कहें तो स्पष्ट हो जायगा कि मुसलमान लोग भी मूर्ति पूजक ही हैं जैसा कि श्रापने लिखा है—

"हाँ, यह बात कहने में मुक्ते कोई संकोच नहीं कि एकाध अपवाद को छाड़ कर लमी मल्लय मूर्ति पूजक हैं। बिलक ति पूजा के विरोधो मूर्ति के द्वारा पूजा करने वाले ही नहीं होते किन्तु मूर्ति पूजक मी होते हैं। एक मुसलमान मसजिद में मूर्ति एक नहीं करता किन्तु इसका मदलय यह नहीं कि वह मूर्ति पूजक नहीं है, उसकी मूर्ति पूजकता बनाय घटने के कुछ बढ़तो ही गई है। श्रव उसने छोटी सी मूर्ति के बदले समूची मसजिद को ही मूर्ति मानती है। मसजिद की एक एक ईट को वह मूर्ति के हाथ पैर की तरइ सन्मान की चीज सममता है। वह यह भून जाता है कि मसजिद को ईटों और साधारण मकान की ईटों में कोई फरक नहीं है। साधारण मकान में भी सतना ही खुरा है जितना कि मसजिद में। परन्तु एक खुत-परस्त जिस प्रकार मूर्ति की पित्रतता में विश्वास रखता है और सक्की श्रोट में श्रहंकार की पूजा करने के लिए प्राण लेने श्रीर उसकी श्रोट में श्रहंकार की पूजा करने के लिए प्राण लेने श्रीर इसके तैयार हो जाता है, इसी प्रकार खुतपरस्त को घृणा की

प्रकर्ण पांचा १६८

दृष्टि से देखने वाला मुसलमान मसजिद की पवित्रता में विश्वास करता है और उसकी श्रोट में श्रह कार की पूजा करने के लिए प्रास्कों की बाजी लगाने में उतारू हो जाता है। इसी प्रकार दोनों में से यदि श्रहंकार भाव की पूजा निकल भी जाय तो भी मूर्ति के श्रपमान की तरह मसजिद का अपमान दिल को श्रवश्य चोट यहुंचायगा। ज्योंकि मूर्ति पूजकों के समान श्रमूर्तिकों के पास भी हृदय है और हृदय सदैत मूर्तिपूनक हो होता है। मूर्ति के हटाने पर बड़ी बड़ी मसजिदें और कबरें सूर्तियें बन जाती हैं। स्थ सन्देश पक्षिक वर्ष ११ अं ६ १५ प्रवर ३ ३०

ं इससे पाठक स्वतः समक गये होंगे कि मुसलमान लोग भी मूर्ति पूजक ही हैं + +

र—इससे आगे मूर्ति नहीं मानने वालों में दूसरा नम्बर
किश्चियन लोगों का है। उनमें रोमनकेथोलिक तो मूर्तिपूजा
को मानते हैं पर प्रोटेस्टेस्ट मुंह से मूर्ति का इन्कार करते हैं
इन प्रोटेस्टेस्टों की संख्या १८ करोड़ कही जाती है परंतु मूर्ति
विना इनका भी काम नहीं चलता है। वे लोग भी मकरांतर से
मूर्ति पूजक ही है। क्यों के ईश् काइस्ट को जिन दुश्मनों ने शूली
पर चढ़ाया था, किश्चियन लोग उसी शुनी पर लटकती ईसामसोह
की आकृति को बड़े आदर से देखते हैं। जेरूसलम इन लोगों
का बड़ा ही पिनत्र यात्राधाम है, वहां हजारों किश्चियन योत्रार्थ
आते हैं और वे लोग गले में क्रॉस लटकाया रखते हैं और
स्सका भक्तिभाव पूर्वक चुम्बन करते हैं। क्या यह मूर्ति पूजा
नहीं है ? हमारी समक्ष में तो अपने किसी श्रद्धेय की स्मृति में
कोई चिन्ह बना उसके प्रति पश्य भाव रखना ही मूर्तिपूजा है।

देखिये-- प्रोटेस्टेएट ईसाई कितना ही मृर्ति विरोधी क्यों न हो पर ईसामसोह के चित्र ऋौर काँस का तो अपमान वह किसी प्रकार से सहन नहीं कर सकता। कारण वह मुंह से भले ही कहदे कि मैं मर्ति पुजा नहीं मानता हूँ पर उसका हृदय इसकी साक्षी नहीं देगा वह तो श्रपने परोपकारी इष्ट देव की श्रोर तत्त्रण भुकेगा ही। सदा से मूर्ति की मान्यता रखने वाला निर्मत मनुष्य हृदय श्रपने मान्य महा पुरुष का अपमान कभी नहीं सह सकता। इतनाही क्यों पर जब वह कहीं ईसा का चित्र भी देख लेवा है तो तत्काल टोप उतार उसका सम्मान अवश्य करता है। क्यायह मूर्ति पूजा से कोई भिन्न रीति है। इससे श्रागे चितये एक चार श्राना में कपड़ा खरीदिये उस पर यूनियन जैक ( ऋंग्रेजी माएडा ) का निशान बना दीजिये स्पीर उसे श्रव पैरों तले कुचिलए क्या कोई ईसाई ऐसा करने देगा नहीं, वह उस भी रचार्थ श्रपने श्रापकी बाजी लगा देगा पर श्रपने राष्ट्रीय चिन्ह देश के निशान, उस अमर मूर्ति का अपमान नहीं होने देगा तो बस, इसी का नाम तो मूर्तिपूजा है।

जिस ईसामसीह ने मूर्ति पूजा का विरोध किया था आज खरी के शिष्यों में से सोकेटिस (शुक्तरत) ने अनेकों श्रमाणों द्वारा मूर्ति पूजा को ठीक सिद्ध किया है और अनेकों अंमेज आज गिर गांचरों, चित्रों और अखबारों में जहाँ देखों वहीं पर मूर्ति से ही काम ले रहे हैं। यहीं नहीं किन्सु सारे संसार को यह श्रेरणा कर रहे हैं कि प्रमु ईसा की शरण आओ।

क्या ऐसी दशा में कोई यह प्रमाणित कर सकता है कि

प्रोटेस्टेस्ट श्रंपेज सूर्ति नहीं पूजते ? यदि नहीं तो फिर क्यों कहा जाता है कि सूर्तिपूजा ठीक नहीं।

अस्तुतः श्रंप्रजों की मृतिपूजा के बारे में आप उन्हीं के विद्वानों के बारयों को पढ़िये, एक विद्वान लिखता है—

(From Murtipuja Book, Page 103)

Logicians may reason about abstractions, but the great mass of men must have images. The strong tendency of the multitude in all ages and nations to idolatry can be explained on no other principle. There is every reason to believe, that the first inhabitants of Greece, worshipped one invisible Diety, but the necessity of having something more definite to adore produced in a few centuries, the innumerable crowd of Gods and Godesses. In like manner, the anceint Persians thought it impious to exhibit the creator under a human form. Yet even these transferred to the sun worship which, in speculation be considered due only to the supreme mind. The history of the Jews, is the record of a continued struggle between pure Theism supported by the most terrible sanctions, and the strongly fascinating desire of having visible and tangible object of adoration.

God, the uncreated, the incomprehensible, the invisible attracted few worshippers. A Philosopher might admire so noble a conception but the

crowd turned away in disgust from words which presented no image to their minds.

Soon after Christianity had achieved its triumph, the principle which has assisted it, began to corrupt. It became a Paganism. Patron saints assumed the offices of household Gods. St. George took the place of Mars. St. Elmo consoled the mariner for the loss of Castor and Pullut. The virgin mother and Cicelia succeeded to Venus and the Muses.

Reformers have often made a stand against these feelings but never with more than apparent and partial success. The man who demolished the images in cathedrals have not always been able to demolish these which were enshrined to their minds.

"श्रधीत् नैयायिक भले ही इस बाबत में हलका संशद करें पर जन समुदाय को तो मूर्तियों को जरूरत होगी ही। सक जमानों में समस्त प्रजाओं की मूर्तिपूजा की तरफ मुकावट रही है और इसका कोई दूसरे श्रमिप्राय पर खुलासा नहीं हो सकता। ग्रीस देश वासियों के लिए यह मानने के बहुत कारण हैं कि वे पहिले कोई एक श्रदृश्य देत्र की पूजा करते थे। फिर भी पूजा भक्ति के लिए किसी एक श्रव्यक वस्तु की श्रावश्यका ने थोड़ी ही सदियों में श्रसंख्य देवी देवताओं का एक मण्डल खड़ा कर दिया, इसी तरह प्राचीन ईरानो (पारसी) भी जगत्

प्रकरण पांचवाँ १७२

कत्तों को मनुष्याकार में प्रस्तुत करना बहुत अधार्भिक कृत्य समकते थे। उनका भी वह विचार आखिर सूर्यदेव की पूजा में परिएात हुआ। और पूजा को खुले दिल से योग्य मानने लगे। जब यहूदियों का इतिहास एक तरफ तो शुद्ध एकेश्वरवाद से जो कि भयंकर राज्य कानूनों से परिपुष्ट है, और दूसरी तरफ पूजा भक्ति के लिए स्पष्ट (रूप से तैयार) दिखाई देता है, और हाथ से स्पर्श हो ऐसी चीज के लिए आश्चर्यकारक अत्यन्त बलवती इच्छा, इन दोनों के आपसी मन्दों की सिर्फ नोंध है।

जिसको किसी ने उत्पन्न नहीं किया है तथा जो श्रदृश्य है ऐसा परमेश्वर श्रपनी तरफ बहुत कम को श्राकर्षित कर सकता है। कोई तन्त्रज्ञ पुरुष भले ही ऐसे उत्तम विचार की तारीफ करे परन्तु साधारण जन समूह तो ऐसे शब्द जो कि " उनके मन में मूर्ति का कुछ भी प्रादुर्भाष नहीं कर सकते" उन से घृणा कर दूर भगेंगे।

किश्चियानीटी ने जो अपनी (सैद्धान्तिक) विजय शोध ही करली इस में उसे जो सिद्धान्त सहायक हुए थे वे (बारिस) विगड़ने लगे और एक नवीन मूर्ति पूजा जनमो। किश्चियिन मूल साधुओं ने घर देवताओं की जगहें संभाल ली। सेन्ट ज्योज ने मंगल का स्थान लिया। सेन्ट ऐस्मो, कैस्टर और पोलकस के बदले महुओं को दिलासा देने वाले के पद पर कायम हुए। कुमारिका माता और सिसीलिया गौरी तथा सरस्वती के स्थान पर मानी गई।

सुधारकों ने ऊपर कही हुई अनेक वार्तो पर कई दफा जोर सार आक्रमण किया है। पर परिणाम सिर्फ खरूप विजय के

सिवाय कुछ न हुआ। भले ही वे मनुष्य मन्दिरों की मृतियों का नाश करने में शक्तिमान हुए हों पर मृतिऐं जो कि जन समाज के हृदय मन्दिर में सर्वदा निवास करती हैं उन्हें तोड़ने को किसी के पास कोई शक्ति है ही नहीं।

"लाई मेकोले मिस्टन के निवन्ध का अभिपाय"

उपरोक्त कथन से अंग्रेज श्रोटग्टेन्ट भी मूर्ति पूजक ही है।

३ — मूर्ति पूजा नहीं मानने वालों में तीसरा नम्बर यहूदियों

का है जिन की संख्या प्रायः १२ करोड़ है। परन्तु गीर कर
देखा जाय तो वे लोग भी मूर्तिपूजा से सर्वथा बचे नहीं रह

सक्ते हैं। क्योंकि किसी न किसी रूप से वे लोग भी मूर्ति को
स्वीकार कर उनकी पूज्य भाव से पूजा अवश्य करते हैं। देखिये

" बाइबिल " के पूर्वार्द्ध में इस विषय का उल्लेख कैसा

दाऊद को यह विचार श्राया कि सुभे गड़िरयों में से ईश्वर ने राजा बनाया था। श्रव तो मैं बहुत बढ़िया मकान में रहता हूँ श्रीर ईश्वर को तम्बू के परदे में रखता हूँ। ऐसा न होना चाहिये। इतने ही में नथान नामक पुरोदित के स्वप्न में खुर परमेश्वर ने दर्शन देकर कहलाया कि:—

Go and tell my servant David, thus saith the God, shalt thou build me a house for me todwell in?

Old I. II Samuel. Chap. VII/5

Whereas I have not dwelt in any house since the time that I brought up the children of Israel out of Egypt even to this day but have walked in tent and in a tabeunacle.

Old I. II Samuel. Chap VII/6.

"जा श्रीर मेरे सेवक दाऊद को यह कह कि परमेश्वर यह कहता है कि क्या तूँ मेरे रहते को एक घर बन्धायेगा।"

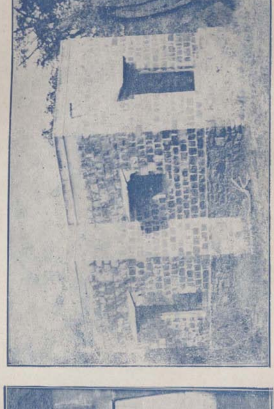
इजिप्त से जब मैंने इजरायल के वंशजों को छुडवाये तब से आज की घढ़ी तक मैं तम्बू और डेरों में फिरा करता हूँ।

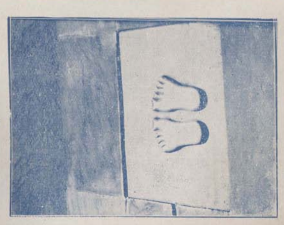
ईश्वर के इस हुकम की तामील दाऊद ने कर ईश्वर के लिये एक आलीशान मकान (मिन्दर) बनवा के वहां वह ईश्वर की आकृति की मिक्त पूर्वक उपासना करने में तत्पर हुआ। क्या यह मूर्ति जा से मिन्न रीति है ?

8— मूर्ति पूजा नहीं मानने वालों में चौथा नम्बर पारिधयों का धाता है। इनकी संख्या करीब १ लाख है पर मूर्तिपूजा से वे भी वंचित नहीं रहे हैं। वे लोग श्राग्नि को देवता के रूप में मानते हैं और उनका बड़ा ही आदर सरकार करते हैं। क्या यह मूर्ति पूजा नहीं है १ इतना ही क्यों पारिसी लोग अपने पैगम्बर जिर्थोख का सुन्दर फोटो भी रखते हैं क्या सभ्य समाज इसे मूर्ति पूजा न कह कर मूर्ति—खरहन कहेगा १ आगे चल कर देखें तो पारिस्थों के सूर्यदेव को भी उपासना है।

५—मूर्ति विरोधकों में पाँचवाँ नंबर स्थानकमार्गी भाइयों का आता है। ये लोग मुँह से कहते हैं कि हम मूर्ति को नहीं मानते हैं परन्तु आभ्यन्तर रूप में अपने पूज्य पुरुषों की मूर्तिएँ, पादुकाएँ, उनके चित्र, समाधि और फोटो खिचवा कर उनकी पुक्यभाव से पूजा करते हैं।

परमेश्वर की मूर्ति नहीं मानने वाला स्था० समाज खपने मृत साधु साधिवयों की किस प्रकार पुजा करता





रतपुर में स्था० आरजियां इन्ट्रांजी का समाथि मन्दिर और उसके अन्दरपाषाण्यमय पादुका का यह फीटू (चित्र)

# गीरी प्राम के उपाश्रय की एक दीवार का गौल में स्था॰ साधु हर्षचन्दजी की मृत्ति का यह फोटू है



कई स्था॰ साधु साध्वि दूर-दूर से दर्शन को आते हैं स्थानिक भक्त लोग नलयेरादि से पूजा और सब लोग बन्दन करते हैं

लोग नलयेरादि से पूजा और सब लोग वन्दन करते हैं

ा विकास करते हैं

ा विकास करते हैं

मारवाड़ के तीरी प्राम में स्था० साधु हरखचंद जी की पाषाण-मय मूर्तिहै, सादड़ी में ताराचन्दजी की पाषाण की मूर्ति है। बड़ोति (जिलो मेरठ) में स्था० साधुत्रों की समाधिएँ और उन पर पादकाएँ चिन्ह भी हैं। ऋँबाला (जि० पंजाब) में भी स्था० साधु ओं की समाधि विद्यमान हैं। और भी श्राने ह स्थानों पर गुरुभक्ति के लिए ऐसे स्मारक बनाए गए हैं और आज भी बनाए जा रहे हैं। आरवर्यतो इस बात का है कि तीर्थक्करों की मृत्तियों की पूजा नहीं करने वाला स्था० समाज श्रपने मान्य पुत्र्यों की गति स्थिति तक का पूरा ठिकाना नहीं है; धूप, दीप, और पुष्पादि से पूजा करता है। से इड़ों कोसों से उनके दशनार्थ आता है। हम इनसे पूछते हैं कि यह ऋाना, समाधि पर रूगे पत्थरों के वास्ते है या हेन समाधि और पाटुका में गुरुख का पूज्यभाव रखने का कारण है १। यदि गुरुत्व का पूज्यभाव है तब तो गुरु के स्त्रभाव में उनके स्मृति चिन्हों का त्रादर करना गुरु की मू तीपूजा है। श्रौर यदि उन समाधि स्त्रादि को कोरे पत्थर स्त्रीर काष्ठ जानकर पुज्य-भाव रखते हैं तो इधर उधर घून फिर कर नाहक समय, शरीर श्रीर धन का दुरूपयोग करना श्रव्वत नंबर की मूर्बता है। यदि साधारण साधु त्रादि छदमस्थों के लिए भी त्राप यह पुच्य-भाव रखते हैं तो फिर उन जगदुपकारी विश्ववंद्य तीर्थङ्करों के प्रति यह पूज्यभाव न रखना कहाँ की बुद्धिमता है ?।

स्थानकवासी साधु साध्वियों के चित्र श्रौर फोटो उनके भक्तों के कई घर घर में पूजे जाते हैं क्या भक्तों की साधुत्रों के प्रति यह मूर्तिपूजा नहीं है ?। यदि मूर्तिपूजा में हिंसा का प्रश्न किया जाय तो स्था० समाज में मूर्ति, पादुका, समाधि श्रौर फाटो स्वादि खिंचवाने में कौनधी श्रहिंसा है। इनमें भी तो जैनों के मिन्दर मूर्ति सहरा हो हिंसा होती है, फिर यह दुरामह क्यों ? कि जैनों की मिन्दर मूर्तिएँ बनने में होता है, श्रीर हमारे मूर्ति, पादुका, समायि, फोटो, चित्र, तथा स्थानक बनवाने में श्रहिंसा होती है। निष्कर्ष यह है कि केवल हठवादी स्थानकवासी अपने चित्त के सन्तोष के लिए उत्पर से यह भले ही कह दें कि हम मूर्तिपूजा नहीं मानते हैं, पर उनका हृदय तो इस श्रमत्य की साची नहीं देगा। वह मूर्तिपूजक है श्रीर भविष्य में भी रहेगा। यह पूर्तिपूजक है श्रीर भविष्य में भी रहेगा। यदि ऐसा नहीं होता तो ये क्यों श्रपने पूज्य पुरुषों के पूर्विक स्मारक बनाने में तथा पूज्यभाव रखने में अपना समय गैंवाते ?।

६—इससे आगे चलने पर छठगाँ नंबर सिक्ख संप्रदाय
और आर्थ समाजियों का मूर्ति विरोध में आता है। किन्तु इनका
भी वही हाल है जो पूर्व संप्रदायों का है, ये भी मात्र मुँह सं
कहते हैं कि हम मूर्ति नहीं मानते किन्तु गानते ये भी जरूर
हैं। मूर्ति बिना इनका भी काम नहीं चल सकता। उदाहरणार्थ
देखिये:—

सिक्खों के पूष्य पुरुषों की कई जगह समाविएँ बनी हुई हैं। हजारों सिक्ख दन समावियों के दर्शनार्थ बहुत दूर दूर से आते हैं और नाना द्रव्यों से उन समावियों की पूजा करते हैं तथा आर्य समाजी भी जब अपना जुल्स निकलाते हैं तब खामी स्यानन्द सरस्वती के सुन्दर फोटो की पुष्पादि से सजाकर उसे पालको या सवारी आदि में रख शहर भर में घुमाते हैं। यह प्रक्रिया उनकी स्मृति में की जाती है कि जिन्होंने दिन्दू जाति को नये सिरे से मूर्तिपूजा के विरोध का पाठ पढ़ाया था। इम आर्थ

# **89999999999999999999** REPRESENTATION OF THE PROPERTY स्थापना और द्रव्य विक्षेपों को अपूज्य मानने वाला समाज अपने पुज्य पुरुषों के मृत शरीर रूपी द्रव्य निश्लेप और आकृति रूप स्थापना निक्षेप का तो इस प्रकार से भक्तिभाव और सत्कार करे और तीर्थंकरों के द्रव्य और स्थापना निक्षेप मानने को इन्कार करे, इससे अधिक पश्चपात क्या हो सकता है ?

## स्थानकमार्गी तपस्वीजी माणकचन्द्रजीऋषि

आपके भक्तों ने आपके मृतक शरीर और पालकी के साथ फोट्ट ली है। और उन्होंने आपका समाधिस्थान (मन्दिर) भी बनवाया है।

\$ \$94949494:94949494948

### हीरालालजी म० । पूज्यश्रीलालजी म० । पूज्य शोभाचंदजी म०

- प्र व साधु चाथमलजी श्रीर आप के गुरु।



इन मृत्तियों (फोट्ट) के बनाने का अर्थ तो यही होगा कि इन प्रयों की मृत्तियों को देख भक्त बनों के हृदय में उन उपकारी प्रयों के प्रति प्रयभाव पेदा हो। इसी कारण इन प्रयों की मृत्तियों को (पोट्ट) भक्त अपने स्वच्छ मकानों में रख प्रातः समय दर्शन कर तथा धृप उखेव कृतकृत्य बनें। यदि ऐसा ही है तो तीर्थंकरों की मृत्तियों के प्रति मलीन भाव क्यों ? इसको ज़रा शान्त चित्त से सीचें, विचारें और मनन करें।

अहमदाबाद में यह प्रृप तैयार करवा के जाहिर खबर द्वारा तीन पाई )।।। में बेचा गया है क्या इस प्रृप (मूर्तियों) से मूर्तिपूजा सिद्ध नहीं होती है ?



तीर्थं कर भगवान् की प्रतिमा-पूजा का विरोधी और अपनी फोटू-पूजा का अभिलापी Jain असराव कच्छ काठियावाड् का स्थानकमार्भी साधु मण्डल ।



समाजी भाइयों से पूज़ते हैं कि ऐसा करने में क्या आपके ये मनोभाव नहीं रहते कि सारी जनता हमारे महर्षि के फाटो को देखे, और उनके प्रति श्रद्धा का भाव रख उनके मन्तव्यों को मानें ? यदि हाँ, तब तो यह मूर्तिपूना का ही एक प्रकार है ! और नहीं तो ऐसा करना केवल श्रम मात्र है। यदि खामीजी के फोटो की संवारी में तुम्हारा भाव पूज्यता का है तब तो इस तुम से क्या विशेष करते हैं। इस भी विश्वोपकारी परमेश्वर की मूर्ति बना उसकी तरफ अवनी श्रद्धा श्रकट कर सारे संसार को इसके गुण गाने का इशारा करते हैं। तब ऐसा करने में तुम्हारी गुरुपूजा पूजा नहीं और केवल इमारो ईश्वर की मूर्तिपूजा ही मूर्ति पूजा है इस प्रकार यह मिथ्या हठ क्यों ? तुन्धारे पुज्य पुरुष विशेष केवल हम तुम जैसे साधारण मनुष्य ही हैं उनसे प्राथना करने से कोई काम नहीं निकलने का; अतः उनके चित्र के आगे तुम्हारी प्रःर्थना न करना भी उचित हो है । तब हमारे ईश्वर सबज्ञ परमेश्वर उनकी पूजा, उनसे प्रार्थना में हमारी चित्तवृत्ति निर्मल और श्रात्मा का विकास होता है श्रतएव श्रभुपूजा करना मनुष्य मात्र का कर्तव्य है।

इस विषय में श्रीमान् पं० दरबारीलालजी ने क्या ही खूब लिखा है जो नीचे दिया जाता है:—

"एक आर्यंसमाजी कराचित् महात्मा राम और कृष्ण की मूर्तियों का अपमान देख ले परंतु स्वामी द्यानन्द के चित्र के अपमान से उसका हृद्य भर जाता है। यह बात दूसरी है कि शास्त्रार्थ में अपनी पत्त सिद्धि के लिए आवश्यक होने पर कोई आर्यसमाजी विद्वान्, स्वामी द्यानंद सरस्वती के चित्र पर जुता (१२)-३३

चला दे, परंतु यह कार्य करते समय जो उसके हृदय में वेदना होती है, इसके खेद में जो उसके मुँह से उदगार निकलते हैं समाज में जो श्लोभ होता है, उससे यही माळ्म होता है कि धार्यसमाजियों के हृदय भी साधारण मूर्त्तिपूजक मनुष्य के समान ही हैं। यही बात स्थानकवासियों, तारन पथियों, त्राह्मसमा-जियों, व प्रार्थनासमाजियों आदि के लिएभी कही जा सकती है"

"सस्य सन्देश पाक्षिक वर्ष ११ अं १५ प्र. ३७०।

यदि कोई व्यक्ति त्राज्ञता से यह प्रश्न करें कि मूर्ति तो हम मानते हैं पर जल चंदनादि से उस जड़ मूरी की हम पूजा नहीं कर सकते हैं। यह कहना नितान्त अनसमम और पत्तपातपूर्ण है क्योंकि जब उस जड़ मूर्ति को हम ईश्वर या श्रपने इष्ट आराध्य पूज्यपुरुषों की मूर्त्ति सममते हैं तो ऐसा कीन छतन्नी होगा कि जो शक्ति के होते हुए भी उसकी भक्तिन करे, अर्थात् जहाँ तक बन सके वहाँ तक तन, मन, श्रीर धन से ईश्वर की भक्ति करतीचाहिए देखिये: मुसलमान लोग ताजिया, (तायुत) मसजिदें श्रीर पीरों के तकियों पर पुष्प, नारियल चढ़ाते हैं, लोबान का धूप देते हैं। ईसाइयों के विरजाघरों में होली वर्जिनादि की मूर्तिएँ रक्खी जाती हैं श्रीर उन पर हीरा,पन्ना,माएक, मोती का जढ़ाव किया जाता है तथा उन मृत्तियों के श्रागे भक्ति-भाव पूर्वक घुटने टेक नमस्कार करते हैं। वहाँ पर अनेकों मोमविराएँ जलाई जाती हैं। स्थानक-वासी भाई भले ही जैनमंदिर में जाकर पूजा नहीं करते हों पर श्रपने गुरु की मूर्ति को नारियल श्रादि चढ़ाते हैं। ये हनुमानजी को रोट और रामदेवजी को चूरमा भी जरूर चढ़ाते हैं। फिर यह क्यों कहा जाता है कि इस मृश्चिपूजा नहीं करते हैं ?। क्या

न्नापके उपर्युक्त विधान मृत्तिपूजा सूचक नहीं हैं ? यदि हां, तो फिर गुड़वाना श्रीर गुलगुलों से परहेज रखना कहां की सोग्यता है ? ।

श्रंत में में यह कह देना चाहता हूँ कि संसार भर में जितने मतमतान्तर हैं उनमें से श्रिधक लोग ईश्वर को निराकार मानते हैं फिर भी उनकी उपासना करना अपना परम कर्नाव्य सममते हैं, परन्तु निराकार ईश्वर की उपासना कैसे को जाय ? यह उनकी बुद्धि के बाहिर की बात है। क्योंकि निराकार ईश्वर या ईश्वर के गुणों का जब कोई श्वाकार ही नहीं तो उनकी उपासना कोई कैसे कर सकता है ?। यदि कोई कहे कि हमें मन्दिर मूर्तियों की क्या जरूरत है ?। इस तो हमारे हृदय में निराकार ईश्वर की करपना कर उपासना कर सकते हैं। परन्तु यह कहना जितना श्वासन है, करना उतना ही कठिन है। ऐसा कहने वाले लोग अभी निरे श्वज्ञ हैं और पच्चपात के दलदल में फैंसे हुए हैं। क्योंकि हृदय में ईश्वर की करपना करना यह भी तो एक प्रकार की श्वाकृति (मूर्ति) पूजा ही है। जब ईश्वर निराकार है श्वीर उसके आकार की करपना की जाती है तो उस समय जो श्वाकार है वही मूर्ति है।

दूसरा सवाल यह है कि श्रच्छा, यदि हमने मूर्ति भान भी ली श्रीर उसके प्रति पूज्य भाव रखना भी कबूल कर किया परन्तु उसकी पुष्पादि से पूजा करना क्या हेतु रखता है १ यह बात रुचि श्रीर श्रिषकार पर निर्भर है। जैसे किसी मनुष्य के घर एक परोपकारी पुरुष चला जावे, श्रीर घर वाले को उस पुरुष से भविष्य में महान लाभ होने की श्राशा हो जावे, तो वह घरपति अपनी शक्ति, संपत्ति, श्रीर अधिकार के सद्भाव में होकर उस परोपकारी पुरुष की सेवा और स्वागत ही करेगा। आपही बतलाइये कि आपके मन में ऐसे परोपकारी पुरुष के देखते ही क्या पूज्य भाव पैदा न होगा? क्या आप उनकी अपनी शक्ति के अनुसार पुष्पादि से पूजा नहीं करेंगे? यदि हाँ, तो फिर उस परम प्रभू के विषय में ही ये निर्मृत शङ्काएं क्यों की जाती हैं। यदि कोई कठोर हृदय, कुबुद्धि पुष्प कदापह के वश हो ऐसा नहीं करे तो क्या वह अपनी कुभावना से भविष्य में लाभ उठा सकता है? क्या कोई सभ्य उसके इस कुकृत्यक की प्रशंसा कर सकता है? कदापि नहीं।

इसी प्रकार श्रीविकार श्रीर सामग्री के होते हुए भी जो परमेश्वर की द्रव्य भाव से पूजा न करे वह श्रपने हृद्य की कठोरता के कारण भविष्य में कुछ भी लाभ नहीं उठा सकता। इसे श्राप स्वयं समभाव दिल से सोच लें।

इस निराकार ईश्वर की उपासना उसकी आकृति (सूर्ति) बना कर के ही कर सकते हैं, इसिलए ईश्वर की उपासनार्थ परसेश्वर की सूर्ति की परमावश्यकता है। आत्म कल्याण के लिए जो सूर्ति की आवश्यकता है सो तो है ही, परन्तु सांप्रक

<sup>#</sup> इस विषय में यदि कोई अज्ञ स्वक्रवना से अतर्क करें तो उनके निराक्त गार्थ मेरी किसी "मूर्ति पूजा विषयक प्रधनोत्तर" नामक पुस्तक को ध्यान पूर्वक पढ़ें ? जो कि इसी पुस्तक के अनन्तर सुद्धित करवा दी गई है। उसमें प्रायः समाग कुतर्कों के उत्तर सुक्ति, धास्त्र और इतिहास के प्रमाणों से दिए गए हैं। उसे पढ़ने पर अज्ञां की की हुई कोई कुतर्कों से नहीं रह सकती। जिज्ञासु जन उसे पद अपना आत्म कल्याण करें।

दैज्ञानिक युग में तो सांसारिक कार्यों के लिए भी पग पग पर
मूर्ति की आवश्यकता रहती है। जैसे किसी व्यक्ति ने यहां रह
कर यूरोपादि किसी प्रदेश का विवरण पढ़ा तो उसे यह ज्ञान
नहीं हुआ कि अमुक नगर, देश, पहाड़, बगीचा आदि किस
आकार का और कहां पर है। परन्तु जब उस प्रदेश का हुबहु
नकशा लाकर सामने रख दिया तो वह उन पदार्थों का अच्छी
तरह से ज्ञान हांसिल कर सकता है। यही क्यों, एक मनुष्य
के खास चित्र से वह प्रत्यत्त होने पर उसे हम पहिचान सकते
हैं। क्या यह मूर्ति का प्रभाव नहीं है? यदि है तो तत्त्वज्ञ मुमुशुक्षों को चाहिये कि पक्षपात को दूर हटा कर परमेश्वर की
शान्त मुद्रस्थित ध्यान युक्त पद्मासनों पिवष्ट मूर्ति का पूजन, वंदन
कर अनेकों पुर्यों से प्राप्त इस अमून्य मनुष्य जीवन को सफल
बनावें। यही हार्दिक भावना है।

## परिशिष्ट

## किलक्राधिपति महामेधवाहन चक्रवर्ती महाराजा खारवेल के प्राचीन शिलालेख की

"नकल"

( श्रीमान् पं० सुस्नलालजी द्वारा संशोधित )

विशेष जातवय—असल लेख में जिन मुख्य शब्दों के लिए पहिले स्थान छोड़ दिया गया था, उन शब्दों को यहाँ बड़े टाइपों में छपवाया है। विशाम िन्हों के लिए भी स्थान रिक्त है। वह खड़ी पाई से बतलाये गये हैं। गले हुए अक्षर कोष्टबद्ध हैं और उदे हुए अक्षरों की जगह बिन्दियों से भरी गई हैं।

## [ प्राकृत का मूलपाठ ]

( पंक्ति १ ली )—नमो अराहंतानं [1] नमो सव-सिघानं [1] ऐरेन महाराजेन महामेधवाहनेन चेतिराज वसवघनेन पसथ-सुभलखनेन चतुरंतलुटितगुनोपहितेन कर्लि-गाधिपतिना सिरि खारचेलेन १.

(पंक्ति २ री)-पंदरसवसानि सिरि-कडार-सरीरवता कीडिता कुमारकीडिका [1] ततो लेखरूपगणना-ववहार। विधि-विसारदेन सवविजाबदातेन नवबसानि योवरजं पसासितं[1] संपुण-चतु-वीसित-वसो तदानि वधमान-सेसयो वेनाभिविजयोतितये २. (पंत्ति ३ री)-कलिंगराजवंस-पुरिसयुगे महाराजा भिसेचनं पापुनाति [:] श्रभिसितमतो च पधमे वसे वात-विहत-गोपुर-पाकार-निवेसनं पटिसंखारयति [!] कलिंग-नगरि [ ि] खबीर-इसि-ताल-तडाग-पाडि यो च वंधा-पयति [!] सबुयानपटिसंटपनं च ३.

(पंक्ति ४ थी)-कारयित [।।] पनतीसाहि सतसह-सेहि पकतियो च रंजयित [।] दुतिये च वसे अचितियता सातकंशि पिं पिंद्यमित हैं ये - गज - नर - रथ बहुलं दंढं पठा-पयित [।] कडहवेंनां गताय च सेनायितासितं मुसिकनगरं [।] तितये पुन वसे ४.

(पंक्ति ५ वीं)-गंधव-वेदबुधो दंप-नत-गीतावा-दित संदसनाहि उसव-समाज कारापनाहि च कीडापयति नगरिं [1] तथा चबुधे वसे विजाधराधिवासं श्रहत-पुवं कार्तिंग पुवराज-निवेसितं व्यावितध-मकुसवित्तपहिते च निखित-छत-५.

(पंक्ति ६ ठी)-भिगारे हित-रतन-सापतेये सवरिवक्त भोजके पादे वंदापयित [1] पंचमे च दानी वसे नन्द-राज-ति-वस-सत-स्रोघाटितं तनस्रुलिय-वाटा पनािंड नगरं पवेस [य] ति [1]सो'''भिसितो च राजसुय [2] संदस-यंतो सव-कर-वणं ६.

(पंक्ति ७ वीं)-श्रतुगह-श्रनेकानि सतसहसानि विस-जित पोरं जानपदं [1] सतमं च वसं पसासतो विज रघरव [ँ] ति-घुसित-घरिनोस [-मतुकपद-धुना ] [ति १ कुमार '''''[1] अठमे च वसे महता सेना''''-गोरधिमिरिं ७.

(पंक्ति व् वीं) घातापायिता राजगहं उपपीडापयित[।] एतिनं च कंमापदान-संनादेन संवित-सेन-वाहनो विवर्धुं-चितु यधुरं अपयातो यवनराज डिभित """ [मो १] यद्यति [वि] ""प्तव" द.

(पंक्ति ६ वीं)-कपरुखे इय-गज-रध-सइ-यंते सववरा-वास-परिवसने स-अगिखिटया ||] सव-गहनं च कारिवतुं बम्हणानं जातिं परिहारं ददाति [।] अरहतो ""व"न"गियह.

(पंक्ति १० वीं) [का]. ि. मान [ति] रा [ज]-संनिवासं महाविजयं पासादं कारयति अठतिसाय सतसहसेहि [1] दसमे च वसे दंड-संधी-साममयो भरध-वस-पठानं महि—जयनं ति कारापयति [निरित्तय जयातानं च मनिरतना [नि] जपलभते [1] १०.

(पंक्ति ११ वीं) "मंदं च अवराजनिवेसितं पीथुड-गदभ-नंगलेन कासयित [ि] जनस दंभावनं च तेरसवस-सतिक [ं]-तु भिद्ति तमरदेह-संघातं [।] बारसमे च वसे "इस" के, ज, सबसे हि वितासयति उत्तरापथ-राजानो ".

- (पंक्ति १२ वी) ""मगधानं च विपुलं भयं जनेतो इथी सुगंगीय [ं] पाययति [ा] मागधं च राजानं बहसतिमितं पादे बंदापयति [ा] नंदराज-नीतं च फालिंगजिनं संनिवेसं ""गइ-रतनान पिंडहारेहि श्रंगमागध-वसुं च नेयाति [ा] १२.
- ् (पंक्ति १३ वीं) .........तु[ं] जठरिल्सिल्ल-बरानि सिहरानि नीवेसयित सत-बेसिकनं परिहारेन [] अभुत-मछरियं च दृथि-नावन परीपुरं सव-देन इय-इथी-रतना मा] निकं पंडराजा चेदानि अनेकानि मुतपिण-रतनानि अहरापयित इय सतो १३.
- (पंक्ति १४ वीं) स्मिनो वसीकरोति [ । ]
  तेरसमे च वसे सुपनत-विजयचक-कुमारोपवते ब्रारिहते
  [ य ? ] प-खोण संसतेहि कायनिसीदीयाय यापवावकेहि राजभितिनि चिनवतानि वसासितानि [ । ]
  पूजाय रत-उवास-खारवेलं-सिरिना जीवदेह-सिरिक
  परिखिता [1] १४.
- ( पंक्ति १५ वीं ) "" [ सु ] कतिसमणसुविहितानं ( तुं-? ) च सत दिसानं [ तुं ? ] व्यानिनं तपिस-इसिनं संधियनं [ तुं ? ] [ ; ] व्यरहत-निसीदिया समीपे

पभारे वराकर-सम्भविपताहि अनेक योजनाहिताहि प. सि. अो'''सिलाह सिंहपथ-रानिसि-[ · ] धुडाय निसयानि १५.

(पंक्ति १६ वीं) "" घंटालतो चतरे च वेडूरियगभे थंभे पितठापयित [,] पान-तिरया सत सह-सेडि [।] मुरिय-काल वोर्झिनं च चोयिठिश्रंग-सितकं तुरियं उपादयित [।] खेमराजा स वढराना स भिखु-राजा धनराजा पसंतो सुनंतो श्रनुभवंतो कलाणानि १६.

( पंक्ति १७ वीं ) ......गुण-विसेस-कुसलो सव-पांस-ढपूजको सव-देवायतनसंकारकारको [ श्र ] पितहत चिकवाहिनिवलो चकधुरो गुतचको पवत-चको राजसि-वस-कुलविनिसितो महा-विजयो राजा खारवेल-सिरि १७. இ।

<sup>#</sup> इस लेख का विशेष विवरण मेरा किसी जैन प्राचीन इतिहास संप्रष्ठ सीसरा भाग की पुस्तक में देखी !

## मथुरा की प्राचीन जैन मूर्त्ति ऊपर के शिलालेख ।

हॉ—किनगहाम (Sir. A. Cunningham ) के आर्ची-बोलोजीकल रिपोर्ट (Archaeological Report) के तीसरे बोल्यूम में नं० १३ से १६५ में छपे हुए मथुरा का शिलालेखों से नमूने के तौर पर किवप्य शिलालेख यहाँ दिये जाते हैं।

"सिद्धं सं० २० ग्रमा १ दि० १० + २ कोहिया तो गणातो, वाणियतोकुलतो, वैरितो शाखातो शिरिकातो भत्तितोबाचकस्य श्रार्थसंघिसहस्य निर्वर्तनं, दिल्लस्य "वि लस्य कोठ्डविकियेजयवालस्य, देवदासस्य, नागदिनस्य, च नागदिनाये च मातुये श्राविकाये दिनाये दांनइ (श्री) बद्धमान प्रतिमा"

ऊपर का लेख सं०२० का भगवान् महावीर की प्रतिमा पर खुदा हुआ है।

× × × ×

"सिद्धं, महाराज्यस्य, कनिष्कस्यराज्ये सवत्सरे नवमें ६ मासेमधमें १ दिवसे ५ अस्यं पूर्वासे कोहियातो गणतो वाणियतो कुलतो, वैरितो शाखातो, वाचकस्य नागनंदिस, निर्वरतनं ब्रह्मधतुये भद्दिमितसं कुठ्ड्रविनिये विकटाये श्रीबद्धमानस्य प्रतिमा करिता सर्व सत्वानां हितः सुखाये" ×

यह लेख कनिष्कराच्य के नौवां वर्ष का भगवान महावीर की मुक्ति पर का है!

× × × ×

"संबत्सरे ६० स्य कुडुँबनिय दानस्य (बोधुय) कोट्टियातो गणतो, भरनबाइनकुलतो, मञ्ज्ञमातोशाखातो सनिकायभतिगालाऐ, थवानि स्थानि स्थान

यह लेल सं० ९० का एक खरिडत मूर्चि पर का है।

"सं०४७ ग्र०२ दि० २० एतस्य पूर्वीये चारणे गणेये तिधमिक कुलवाचकस्य रोहनदिस्य शिष्यस्य सेनस्य निर्वतन सावकः "इत्यादि ।

यह लेख सं० ४७ का एक पत्थर खराड पर है।

× × × ×

'सिद्ध, नमोश्ररिहंतो महावीरस्य देवस्य, राज्ञा वसुदेवस्य संवत्सरे ६८ वर्ष-मासे ४ दिवसे ११ एतस्य पूर्वा वे श्रार्थ रोहतियतोगणतो परिहासककुलतो पोन पत्ति कातो शाखातो गणस्य श्रार्यदेवदत्तस्य इत्यादि ।

मधुरा की कंकालीटीला की खुदाई के काम से जो मूर्तियाँ स्तूपादि उपलब्ध हुए हैं उनके प्राचीन एवं महत्वपूर्ण शिलालेख हाँ स्मिथ की 'जैन स्तूप श्रीर मधुरा की एन्टोकाटीज' में मुद्रित हो चुके हैं इनके श्रलावा श्रीर भी शिलालेखों को जो बढ़े ही महत्वपूर्ण हैं श्रीर जैनों की प्राचीन जाहु जलाली बतलाने वाले हैं, इन सबका संप्रह 'ऐपीप्राफीशा इन्होंका के सं० १९१० जनवरीमास

के स्रंक में पुरातस्विद् श्रौर भारतीय प्रखर विद्वान डॉ० रा० बेनरजी ने मुद्रित करवाये थे उसके कतिपय लेख यहाँ उद्धृत किये जाते हैं।

"सिद्धं सं०६ हे० ३ दिन १० ग्रहमित्रस्य थितु शीवशिरिस्य वधु एकडलस्य कोट्टियातो गणतो, आर्थ-तरिकस्य कुटुविनिये, टानियातो कुलतो वैशतो शास्त्रातो निवर्तना गहपलाये दिति"

भावार्थ । सिद्ध को नमस्कार ] सं० ९ वा वर्ष हेमन्त का तृतीय भास के १० वें दिन कोट्टीयगण स्थानीयकुल श्रीर वज्रशास्त्रा के श्रार्य तरिक की श्राज्ञा से एक डल की स्नी शिवश्री की पुत्रवधु प्रहमित्रा का पुत्र गहयला को बनाई यह मूर्त्सि हुई।

उत्पर के शिलालेख वाली मूर्ति मथुरा से मिली श्रीर लखनऊ के म्यूजियम में सुरक्षित है। मूर्ति खड़ी ध्यान में है पर मस्तक खरिडत हैं मूर्ति के दिन्या की श्रोर पुरुषाञ्चति के दो पुरुष हाथ जोड़ कर खड़े हैं, बायीं श्रोर एक श्री हाथ जोड़कर खड़ी है मूर्ति पर का लेख श्रपश्रंश संस्कृत भाषा का एवं उस समय कुशान लिप में खुदा हुआ है।

× × × ×

इस भाँति कुशान सं० १० के समय की जैनमूर्त्त रोहील-खंड के रामनगर के ख़ुदाई के काम करते समय मिली है जिसके विषय में डॉ० फूरर ने श्रपने लेख में उस मूर्त्ति को महत्व का स्थान दिया है।

× × × × × × 
इसके अलावा एक मूर्ति पर निम्नांकित शिलालेख है।

सं० १२ व ४ एतस्य पूर्वीयां कोट्टियातो गणतो बम्ल दासियातो कुल तो उचेन—'''इत्यादि ।

संवत् १२ चौथा मास ग्यारहवें दिन कोटिगण न्रह्मदासी याकुल श्रीर उच्च नागौरी शास्त्रा के त्रार्थ कुलकी शिष्या इत्यादि ।

मुसलमानों के राजत्व काल में कई श्रज्ञ लोगों ने मूर्तिपूजा के विषय में यद्व-सद्ध बोलकर जीवत रह सके। यदि वही मौर्यराज-काल का समय होता तो मूर्ति के विषय में थोड़ा भी श्रपशब्द बोलने वाले बड़ा भारी सजा का पात्र हो जाता। देखिये महामन्त्री चाण्डिय का श्रर्थशास्त्र जो सर्वमान्य है, क्या कहता है।

त्राकोशादेव चैत्यानां उत्तप दंड गइर्ति—कौ० अर्थ ३–१८।

भावार्थ—देवता श्रौर धर्म मन्दिरों को सम्मान की दृष्टि से देखा जाता था उनके प्रति किसी प्रकार का कुनान्य बोलने पर कड़ा दंड मिलता था।

"भौगसम्बद्धावय का इतिहास"

बुद्धिमान विचार कर सकते हैं कि सम्राट् चन्द्रगुप्त का समय वि० सं० पूर्व चौथी शताब्दी का है। मौर्य चन्द्रगुप्त कहर जैन था और मन्दिरों के प्रति उनकी खटूट मिक थी। अस्सी करोड सोनइयें उनके मंदिरों के निमित व्यय किये थे। उनके राजस्व समय में कोई व्यक्ति देवमन्दिरों की आशातना तो क्या पर कटु शब्द बोलने वाला भी दंड का पात्र समका जाता था। मूर्तिपूजा के श्रस्तित्व में इससे बढ़कर क्या प्रमाग्र हो सकता है ?

\* × × ×

श्रीमान् रा० ष० पं० गौरीशंकरजी श्रोमा ने भारतीय शिल्पकाल शौर विशेष में आयू के जैनमन्दिर के बारे में श्रपने खदुगारों को किस प्रकार प्रकाशित किये हैं सो नीचे पढ़िए—

"जब से राजपूताने पर मुखलमानों के हमले होने लगे तभी से वे समय समय पर धर्म द्वेष के कारण यहाँ के सुन्दर मन्दिरों मादि को नष्ट करते रहे इसलिये १२०० वर्ष से ऋधिक पूर्व के शिल्प के उत्तम नमूने यहाँ बिरले ही रह गये हैं, तिस पर भी इस देश में कई भव्य प्रासाद आदि अब तक ऐसे विद्यमान हैं. जिनकी बनावट श्रीर सुन्दरता देखने से पाया जाता है कि प्राचीन काल में यहाँ भी भारत के श्रन्यान्य प्रदेशों के समान तत्त्वणकला बहुत उन्नत दशा में थी। महमूद राजनवी जैसा कट्टर विधर्मी मधुरा के मन्दिरों की प्रशंसा किये बिना न रह सका। उसने अपने राजनी के हाकिम को लिखा कि, "यहाँ ( मथुरा में ) श्रसंख्य मन्दिरों के श्रतिरिक्त १००० प्रासाद मुसलमानों के ईमान के सहश हढ़ हैं। उनमें से कई तो संगमरमर के बने हए हैं, जिनके बनाने में करोड़ों दीनार खर्च हुए होंगे। ऐसी इमारत यदि २०० वर्ष लगे तो भी नहीं बन सकतीं।" बाड़ोली (मेवाड़ में ) के प्रसिद्ध प्राचीन मन्दिर की तक्षण कला की प्रशंसा करते हुए कर्नल टॉड ने लिखा है कि "उसकी विचित्र ऋौर भव्य बनावट का यथावत् वर्णन करना लेखनी की शक्ति के बाहर है यहाँ मानो हुनर का खजाना खाली कर दिया गया है। उबके स्तम्भ, छतें श्रौर शिखर का एक एक पत्थर छोटे से मंदिर का दृश्य बतलाता है। प्रत्येक स्तम्भ पर खुदाई का काम इतना सुन्दर श्रीर बारीकी के साथ किया गया है कि उसका वर्णन नहीं हो सकता है। यह मन्दिर सैकड़ों वर्षों का पुराना होने पर भी ऋब तक श्रन्छी स्थिति में खड़ा है।" मन्त्री विमलशाह श्रीर वस्तुपाल के बनवाये हुए आबू पर के जैनमन्दिर भी ऋतुपम हैं। कर्नल टॉड ने, अपनी 'ट्रैवल्स इन् वेस्टर्न इंडिया' नाम की पुस्तक में विमलशाह के मन्दिर के विषय में लिखा है कि. 'हिंदु-स्तान भर में यह मन्दिर सर्वोत्तम है त्रीर ताजमहल के सिवा कोई दसरा स्थान इसकी समता नहीं कर सकता। वस्तुपाल के मन्दिर के सम्बन्ध में भारतीय शिल्प के प्रसिद्ध ज्ञाता म० फर्गु-सन ने 'पिकचर्स इलस्ट्रेशन्स् श्रॉफ् एनशिएँट आर्किटेक्चर इन हिन्दरतान' नामक पुस्तक में लिखा है कि इस मन्दिर में, जो संगमरमर का बना हुआ है, अत्यन्त परिश्रम सहन करने बाली हिन्दुओं की टांकी से फ़ीते जैसी बारीकी के साथ ऐसी मनोहर स्त्राकृतियां बनाई गई हैं, कि उनको नक्कत काराज पर बनाने में कितने ही समय तथा परिश्रम से भी मैं सफल नहीं हो सका। ऐसे ही चितौड़ का महारागा कुम्भा का कीर्त्ति स्वम्भ एवं जैन स्तम्म, श्राबू के नीचे की चंद्रावती श्रीर कालगणटन के मन्दिरों के भगनावशेष भी श्रपने बनाने वालों का श्रनुपम शिल्पज्ञान, कौशल, प्राकृतिक सौंदर्य तथा दृश्यों का पूर्ण परि-चय श्रीर श्रपने काम में विचित्रता एवं कोमलता लाने की श्रसाधारण योग्यता प्रकट करते हैं, इतना ही नहीं किन्तु ये भन्य प्रासाद परम तपस्ती की भाँति रूड़े रह कर सूर्य का तीक्ष्ण ताप, पावन का प्रचंडवेग श्रीर पावस की मूसलाधार वृष्टियों की सहते हरे ब्राज भी श्रपना मस्तक ऊँचा किये, ब्रटल रूप में ध्यानाव-स्थित खड़े, दरीकों की बुद्धि को चिकत और थिकत कर देते हैं।

परिशिष्ठ

इन थोड़े से ज्यरोक्त स्थानों के श्राविरिक्त राजपूराने में श्रीर भी श्रानेक कला कौशल के उज्ज्वल ज्याहर खरूप स्थान विद्यमान हैं जिनका वर्णन हम आगे यथा प्रसंग करेंगे। इसी तरह मुसल-मानों के इस देश पर अधिकार करने के पूर्व की सुन्दर खंडित मूर्तियां जो मथुरा, कामां (भरतपुर राज्य में), राजोरगढ़ (अलवर राज्य में), हर्षनाथ के मन्दिर (जयपुर राज्य के शेखा-वाटी प्रदेश में), हाथमों (जोधपुर राज्य में), बधेरा (अजमेर ज़िले में), नागदा, धौड़, बाडोली, मैनाल (चारों उदयपुर राज्य में) वड़ीदा (इंगरपुर राज्य की पुरानी राजधानी), तलवाड़ा (बांसवाड़ा राज्य में) आदि कई स्थानों से मिली हैं, उनको देखने से यही प्रतीत होता है, कि मानों कारीगर ने उनमें जान ही डाल दी हो। मुसलमानों का इस देश पर अधिकार होने के पीछे तच्याकला में क्रमशः महापन ही आता गया। × × ×

"राजपूताना का इतिहास पृष्ठ २२"



# मूर्तिपूजा का प्राचीन इतिहास समाप्तम्





# मूर्तिपूजा विषयक प्रश्नोत्तर





#### श्रीरत्नप्रभाकर ज्ञान पुष्पमाला पु० नं ० १६५

## मूर्त्तिपूजा विषयक प्रश्नोत्तर।



िवर्षाकी मौसम थी, त्राकाश चारोंत्रोर काले मेंघोंसे अच्छादित था। बिजली की म्लान चमक रह २ कर दुनियाँ के भाग्य पर मन्द मुस्कान कर रही थी तो मेघों की भयङ्कर गर्जना ब्रह्माएड को ही फोड़ डालने का मानों मिथ्या प्रयास कर रही थी। बीच २ में रिमिक्तिप २ बूंदों का वरसना बड़ा भला जान पड़ता था। प्रफूहित वनराजि श्रीर हरे-भरे खेत श्रपनी खामाविक सुन्दरता से सहसा मन को मोह लेते थे। बाग-बगीचों में फूलों की सुगंधि भौरों को मस्त बना रही थी। पत्तियों का कोमल कलरव कानों को बड़ा मीठा लगता था। गोपाल और किसान लोग वर्षा की खुशो में मस्त हो मीठी २ रागें त्रालाप रहे थे। व्यापारियों की थकावट नगर बाहिर की बगीचियों की शिलाओं के रगड़ों से दूर भाग रही थी। पूरिये बोहरे, किसानों के खेतों से फूंक, फली, काकड़ी, तरबूज आदि की गांठें कंधों पर लादे आ रहे थे। नगर के बाहिर चारों त्रोर कुँए ऋौर तालाव जल से उमड़ पड़े थे। साधुओं के उपाश्रयों में लम्बी २ ललकारों से व्याख्यान हो रहे ये। मन्दिरों में स्नात्रमहोत्सवों श्रौर प्रमुपूजा की सूचना पेटी-तबले देरहेथे। कालरों के मंकार श्रीर घंटाओं के गुआर से नगर का पाप पलायन कर रहा था। दानियों की दान कीर्त्त

श्रीर तपिस्यों की तपस्या का तेज चारों श्रीर फैल रहा था। दिन के ११ बजे का जिक है कि एक नवयुवक मिन्दर से परमेश्यर की पूजा कर उपाध्रय जा रहा था, रास्ते में एक व्यक्ति ने उस नवयुवक से कुछ प्रश्न किए श्रीर नवयुवक ने उसकी समीचीन उत्तर दिए श्राज ने ही प्रश्नोत्तर। हम विचारज्ञ पुरुषों के मनो-विनोद्धार्थ यहाँ उद्भूत करते हैं। प्रश्नकर्त्ता का नाम प्रश्नचंद्र श्रीर कत्तरदाता का नाम उस्मेदचंद्र था खयाल रहे ]

"প্ৰকাशৰ"

भश्नचंद्र—क्या श्राप मूर्तिपूजक हैं ? उम्मेदचंद्र—नहीं।

प्रश्न—तो फिर त्रापके कपाल में तिलक क्यों है ? । उन्मेद—यह तो जैनी होने का निशान ( मार्क ) है । क्या आपने नहीं सुना है:—

"देवी के टीको कही, शिव की जांगो आड़। तीखा तिलक जैनों तणा, विष्णु की दो फाड़॥" प्र०—श्राप मूर्ति की पूजा तो करते हैं ?।

उ० — में केवल मूर्ति की, पूजा नहीं करता हूँ। क्योंकि यदि
में मूर्ति ही की पूजा करता तो मूर्ति के सामने यह कहता कि हे
मूर्ति ! तू श्रच्छी है, बड़ी सुंदर है, तुम्हारे बनानेमें मैंने इतना
हच्य व्यय किया । तू कैसे सुंदर चिकने पत्थर की बनी हुई है।
इतने लोगों ने तुम्हें इतने समय में किस चतुराई से बनाया है ?
इत्यादि, परंतु ये शब्द कोई भी भावुक भक्त मूर्ति के सामने ज्यारण
नहीं करता है श्रातः मैं केवल मूर्तिकाही पूजक नहीं हूँ।

प्र०—तो फिर माप किस चीज की पूजा करवेहें ?।

उ॰—मैं मृत्तिं द्वारा शुद्ध, सनातन, सर्वज्ञ, ईश्वर, परमात्मा वीर्थेङ्करों की पूजा करता हूँ। मूर्त्ति तो मात्र निमित्त कारण है। जैसे वीतरागको वाणीको पूजा के लिए सूत्रोंके पन्ने हैं वैसे ही सर्वेज्ञ तीर्थेकरों की खुदकी पूजाके लिए मृत्ति है जरा नीचे की बातों को ध्यान लगा कर सुनो ।

#### मूर्ति के निमित्त कारण से तीर्थेकरों की पूजा

सूत्रों के निमित्त कारए से तीर्थेकरों की वाणी की पूजा सन्नों को देखते व पठन

मूर्त्ति के दर्शन मात्र से मेरे हृदय में तीर्थंकरों के प्रति पूज्यभाव पैदा होता है श्रीर हम लोग यह कहते हैं कि:-

पाठन करते ही हमारे हृदय में तीर्थकरों को वासी के प्रति पूज्य भाव पैदा होता है और हमारे मुँह से सहसा निकल जाता है कि:---जिए वयणे श्रणुरत्ता, पता शिवं दिंतु सुर्क सारं । जिला वयण जे करंति भावात्र ध्यमला असंकलिहा. तेहुंति परत संसारे ॥

श्रपार संसार समुद्दपार । सब्बे जिएांदा सर विंद बंदा। कल्लाण कल्लीण विसाल कंदा।

'ठतरा० ऋ० ३३ ॥

'कल्याम कंद स्तुति'

सूत्रों को इस जिनवाणी कहते हैं। वाणी कहते हैं और उन्हें उन्हीं के नामसे यों कहतेहैं जैसे:-

मूर्तियों को मैं तीर्थक्कर कहता हूँ जिन तीर्थक्करों की मूर्तिएं हैं उन्हें | सूत्रों को भी वीर्थकरों मैं उसी नाम से पुकारता हॅं जैसे:—

यह भगवान्ऋषभ देवको मूर्ति है।
यह भगवान् पार्श्वनाथको मूर्ति है।
यह भगवान् महावीरकी मूर्ति है।
मूर्ति के निमित्त कारण से
तीर्थकरों का झान होता है।
इसलिए मूर्ति अपकारी है।
मूर्ति तीर्थकरों की होने से
अनकी ८४ श्राशातना टाली
जाती है।
मूर्ति तीर्थकरों की होने के

ति तीर्थंकरों की होते के
कारण उच्च पवासन पर
विराजमान कर पूजी जाती
है। मूर्त्ति के पद्माल, मुकुट
कुगडल ध्यानमुद्रा देखने से
तीर्थंकरों की क्रमशः जन्म,
राज्य श्रीर वीतराग दशा का
ज्ञान होता है।

यह वाणी भगवानुऋषभदेवकी है। यह वाणीभगवान्पार्श्वनाथनेकही। यहबासभगवान्महाबीर नेकही । सूत्रों के निमित्त कारण से भी तीर्थंकरों का ज्ञान होता है श्रतः सूत्र उपकारी है सूत्र तीर्थंकरों की वाखी होने से डनकी ३४ श्रसजाइर्ये बरजी जाती हैं। सत्र तीर्थंकरों की वाणी होने से उच पाट तथा ठवरणी पर रख पढ़े जाते हैं। सूत्रों के पढ़ने से ती करों की बाल्याऽवस्था, राज्याऽत्रस्था श्रीर वीवरागाऽवस्था का ज्ञान होता है।

इस प्रकार मूर्ति श्रीर सुत्र ये दोनों तीर्थंकरों का वास्तिक ज्ञान होने के निमित्त कारण हैं श्रीर इन कारणों से इमको ज्ञान, वैराग्य श्रीर शान्ति मिलती है। अतः हमारे लिए दोनों पूज्य हैं। हम केवल भूर्ति पूजक ही नहीं पर मूर्ति के द्वारा तीर्थंकरों के पूजक हैं। हमारे चैत्यवन्दन में, स्तुति में, स्तवन में, प्रार्थना में जहाँ देखो वहाँ तीर्थंकरों की ही पूजा, श्राती है न कि केवल मूर्ति की जरा हमारे भक्ति भरे हृदय के उद्गार तो देखिये कि हम मूर्ति के सामने बद्धकर हो क्या कहते हैं:—

"नमोत्थुर्णं, श्रारिहंताणं, भगवंतार्णं" इति ।

कहिये ! यह नमस्कार किसको है सगवान को या केवल मूर्ति को ? । आगे हम क्या प्रार्थना करते हैं कि "जिए।एं जावयाएं, तिलाएं तारयाएं, खुद्धाएं बोहयाएं, मुताएं मोश्रमाएं, सन्वनूणंसन्वदरिसएं" इस बात को साधारण बुद्धि वाले भी समम्त सकते हैं कि हम जैन लोग केवल मूर्ति पूजक हैं या मूर्ति द्वारा तीर्थक्करों के पूजक हैं ?।

प्र०--तो फिर कई एक लोग श्रापको जड्-उपासक क्यों कहते हैं ?

ड०-ऐसा कहने वालों की खुद की बुद्धि की जड़दा है कि वे दूसरों के भावों को या विधानों को न समक कर केवल द्वेष भाव से यद्वा तद्वा निंदा कर श्रपना कमें बंधन करते हैं।

प्रव—जब न्नाप बीतराग भगवान के उपासक हैं, तो मूर्चि की क्या जरूरत है। बीतराग की उपासना तो बिना मूर्चि के भी हो सकती है।

च्यांकि कारण के अभाव से कार्य की सिद्धि हो ही नहीं सकती है। यह कथन केवल एक धर्म या एक व्यक्ति के लिए नहीं पर समय संसार के लिए है। और कारण-कार्य की बदौलत सारा विश्व मूर्ति पूजक है। यह बात एक दूसरी है कि कोई सद्भाव मूर्ति माने और कोई असद्भाव मूर्ति को माने, पर मूर्ति माने बिना तो किसीका भी कोई काम नहीं चल सकता है।

प्रo-काम क्यों नहीं चल सकता, हम लोग मूर्त्तिपूजा बिल-कुल नहीं मानते हैं श्रीरहमारा सब काम ज्यों का त्यों चल रहा है। उ०—महाशय! यह बात केवल मुँह से कहने की है कि हम
मूर्त्तां नहीं मानते, न कि वास्तव में यह सबा है। देखिये कभी
काई अनिभझ व्यक्ति अपने अपमानादि के कारण कोधित हो या
आवेश में आकर कह दे कि हम मूर्तां नहीं मानते हें "पर
जिस को मूर्ति का मार्मिक रहस्य ही मालुम नहीं है ऐसे अबोधारमा का यह कहना कौन समसदार ठीक मान सकता है। हाँ!
या तो कोई उस कहने वाले के सहश ही स्वयं अवोध हो या जिस
पर पत्तपात का भूत सवार हो वह व्यक्ति च्या भर के लिए हठधर्मी बन कर खुद मूर्तिमान होते हुए भी मुँह से कह देता है
कि हम मूर्ति नहीं मानते हैं। और जब प्रमाण पूछा जाता है तो
मह से अपने छन पूर्वजों का नाम लेलेते हैं कि जिन्होंने कुछ न
जानते हुए केवल अपने अपमानादि के कारण से मूर्ति नहीं
मानी थी। परन्तु क्या यह कह देना समसदारों का काम है ?
कदापि नहीं।

प्र--श्रच्छा तो आप ही बताइये कि हम लोगों ने कब मन्दिर में जाकर मूर्ति पूजा की थी।

उ०-स्था मन्दिर में जाना ही मूर्त्त पूजा है ? नहीं, हम कहते हैं कि किसी भी हालत में मूर्त्त (आकृति) का श्रव-लंबन करना यही मूर्त्तिपूजा है श्रोर ऐसा प्राणी मात्र को करना पढ़ता है।

प्र०—श्राप केवल मुँह से ही वारंवार कहते हैं कि "तुम भी मूर्त्ति-पूजक हो" परंतु उदाहरण देने में आप नितान्त कमजोर हो। अन्यथा बतलाना चाहिए कि हम किस आकृति का अवलंबन करते हैं जिससे कि श्राप हमें मूर्वि-पूजक करार देते हो।

च०--आप अपने गुरुजी को नमस्कार करते हो ?।

प्रव—जी हाँ ! पर इससे क्या हुन्ना, हमारे गुरुजी में तो ज्ञानादि गुण हैं !

उ०—आप गुणों को नमस्कार करते हैं या शरीर को ? यदि गुणों को नमस्कार करते हो तो झानादि गुण तो श्ररूपी हैं जो कि श्रापके दृष्टिगोचर नहीं होते। भौर आत्मा में श्रनन्त ज्ञान दर्शनादि गुणों का खयाल करके दृश्य शरीर को नमस्कार करते हो तो यह प्राणी मात्र अर्थोत् क्या एकेंद्रिय, क्या प्रस्ते ह्या अभन्य, सब जीवों में विद्यमान है अतः प्राणी मात्र को नमस्कार करना चाहिए। यदि केवल शरीर ही को बंदना करते हो तो शरीर तो जड़ और हाड मांस का पुतला है और यह भी मनुष्य मात्र के होता है श्रतः कमसे कम सब प्राणियों को नहीं तो मनुष्य मात्र को तो नमस्कार करना ही चाहिये।

प्रवन्नहमारे गुरुजी का शरीर, जड़ है तो क्या हुआ, पर हमारे लिए तो वे पूज्य हैं। हम उनके अन्दर गुणों की भावना करके ही वन्दन पूजन करते हैं। आपको इसमें क्या आपत्ति है ?

उ०—ईमको इसमें कोई आपत्ति नहीं, परन्तु यदि आप इसी प्रकार मूर्ति में भी गुणों की करपना करके मूर्ति द्वारा तीर्थ-करों का वन्दन जन करो तो, आपको क्या आपत्ति है।

प्र०—हमारे गुरुजी तो रजोहरण, सुंहपत्ती, चादि रस्तते और संयम पालते हैं। मूर्ति क्या रखती और कौनसा संयम पालती है जो उसे हम वन्दन पूजन करें ?।

**७०--संयम रूपी हैं या श्ररूपी** ?

प्र०--संयम रूपी नहीं किन्तु ऋरूपी हैं ।

उ०-तो श्ररूपी संयम को आप कैसे देख सकते हो ?।

प्र०---- प्रारूपी संयम को हम देख तो नहीं सकते हैं, पर सीर्थ दूरों के बचनों से जानते हैं।

डिंग्-तीर्थं द्वरों ने तो स्वितिङ्गी, श्रान्यितङ्गी श्रीर गृहितिङ्गी तीनों को सिद्ध होना बतलाया है (देखो भगवती सूत्र) क्या श्राप इन तीनों को नमस्कार करते हैं ?

प्रव—नहीं हमको मालूम पड़े कि इनमें संयम हैं उन्हीं को हम नमस्कार करते हैं।

उ०--- श्रापको कितना ज्ञान है ? जो आपको श्रंतःस्थ श्ररूपी संयम का पता पड़ जाय, भला, बताइये तो सहीकि श्रापके गुरु भन्य हैं या श्रभन्य ?

प्र०—-यह तो झानी ही जान सकते हैं, पर रजोहरण मुंह-पत्ती श्रादि साधुत्व के चिन्ह होने से हम परम्पराऽऽगत व्यवहार से जान तेते हैं कि यह साधु है।

हरण और गुंहबत्ती आपके वन्दन पूजन के कारण गुरुजी के रजो हरण और गुंहबत्ती आदि वाह्यविन्ह हुए जो कि जड़ हैं फिर आप यह क्यों कहते हैं कि "हम जड़ आछिति (मूर्ति) को नहीं मानते हैं। आप स्वयं यह सोचिये कि आपके गुरुजी का शरीर और रजोहरण आदि एक आछिति रूप है या नहीं! तथा ये जड़ हैं या चेतन। यदि ये, आछिति जड़ रूप हैं तो इन जड़ पदार्थों में झानादि अरूपी गुर्णों की करपना करना और उनकी बन्दन पूजन करना क्या जड़ पदार्थ की सेवा नहीं है ? यदि है तो जरा विचार करें कि मूर्तिपूजक लोग इससे ऋधिक क्या करते हैं ? वे भी तो मूर्ति में ऋादर्श गुणों का श्रारोप कर उन्हीं गुणों का करते हैं।

प्र-हमारे गुरुजी तो बोलते चालते हैं, मूर्ति क्या भी बोलती है ?

ड०—बंालने चालने मंता योगोंकी चञ्चलता होनेसे हिंसा होती है और उनसे उत्ता कमों का बन्धन होता है और इन कम बन्धन से बचने के लिए ही आपके गुरुजी और अध्यात्म योगी वन सके तो कुछ समय के लिये मौन बत धारण करते हैं। अब आप ही बताइये कि ज्यादा बोलना अच्छा है, या नहीं बोलना अच्छा है?

प्र०—हमारे गुरुजी तो उपदेश करते हैं जिससे सुनने वालों को ज्ञान होता है क्या त्रापकी मूर्ति भी कोई उपदेश करती है जिससे कि उसके उपासकों को उपदेश हो।

ड०—उपदेश तो मात्र निमित्त है उपादान तो झात्मा ही हैं कई लोग मूर्ति द्वारा तीर्थं करों के स्वरूप चिन्तवन से वैराग्य को प्राप्त कर लेते हैं तब कई लोग साधुओं के व्याख्यान से राग द्वेष कर कर्मबन्धन कर बैठते हैं। आपके गुरुजी के उपदेश करने पर भी कई लोग उनकी तारीफ और कई लोग निंदा करते हैं जो आप प्रत्यन्त में भो देख रहे हैं, पर मूर्ति ध्यान स्थित होने पर भी उनके चरणों में सारा विश्व सिर मुकाता है। यदि उपदेश नहीं देने के कारण ही आप मूर्ति को नहीं मानते हैं तब तो सिद्धों को भी नहीं मानना चाहिए कारण वे भी उपदेश नहीं देते हैं। किन्तु उन्हें तो तुम दिन में कई बार "नमोत्थुणं" देते हो इसका फिर क्या अर्थ हुआ ? यदि उपदेश न देने पर भी तुम उन सिद्धों

को नमस्कार करते हो तो मूर्ति भी उन्हीं सिद्धों को है फिर उसे नमस्कार वन्दन श्रादि क्यों न किया जाय ? हमारी राय में तो जरूर करना चाहिये।

भाई साहिब! किन्हों विद्वानों के पास कुछ काल रह कर पहिले जरा जैन शाकों को खूब सममलो कि मूर्ति कारण है और स्वारणकार्ययोरभेदः" इस न्याय के अनु-सार दोनों का कार्य कारण रूप अभेद (एकी भाव) सम्बंध है, जैसे आपके गुरुजी का जड़ शरीर और रजोहरण, मुंहपची आदि कारण है और संयमादि गुण कार्य है, इस प्रकार कुछ समम बूम कर शंका करो। अन्यथा व्यर्थ का वित्तरहावाद खड़ा करने में मुंह की खानी पड़ती है। अच्छा! श्रीगे चल कर में आपको इस विषय को सममाने के लिए एक उदाहरण फिर बतलाता हूँ कि पहिले आप बताइये कि आपके जो सूत्र हैं वे अमूर्ति है या मूर्ति ?

प्र०-सूत्र कोई मूर्त्ति थोड़े ही हैं।

उ०-तो क्या अमूर्त्ति हैं ?

प्र०-क्या आप सूत्रों को मूर्ति मानते हो।

ड०-चेशक ! क्योंकि सुत्रों के पन्नों की ऋौर अन्तरों की आकृति है या नहीं ?

प्र०—श्राकृति तो है ।

७०-तो बस होगया; आकृति और मूर्त्ति कोई भिन्न दो बस्तुएँ नहीं हैं किन्तु श्राकृति मूर्त्ति शक्त स्थापना आदि सब एकार्थी पर्यायवाची शब्द हैं।

प्र०-श्रच्छा सूत्रों के पन्नों को तो आप मूर्ति मानते हो

पर जब सूत्रों के पन्ने ही नहीं थे ऋौर सूत्रों का झान कएउस्थ था उस समय के हमारे पूर्वज क्या मर्ति मानने वाले थे।

उ०—हाँ, वे भी मूर्त्तिपृजक ही थे।

प्र-वे कैसे मूर्तिपूजक थे।

ट॰—यद्यपि पन्ने तो नहीं थे किन्तु किर भी वे शब्दोश्वारण
में "क" को क और "ख" को ख उचारण करते थे। यह भी
तो क और ख की मूर्त्ति ही है। कारण, क की आकृति को क
कहना और ख की आकृति को ख कहनायही तो मूर्त्ति है। मूर्त्ति
का अर्थ है कि अमुक आकृति द्वारा अमुक भावों का ज्ञान होना
भाव तो है कार्य और जिस आकृति द्वारा असका ज्ञान होता है
वह कारण है समके न ?

प्र०-यदि इस सूर्ति को कारण मान भी लें तो भी इसका अर्थ यह नहीं हो सकता कि इस उन सुत्रों के पन्नों को पुष्पादि सो पूर्जे।

न०-भन्ने ही पुष्पादि से मत पूजी पर जिस कारण से त्रापको ज्ञान प्राप्त हुत्रा उसका उपकार मानना तो त्रापका कर्त्तन्य है न १

प्र०--हाँ, उपकार तो जरूर मानना ही चाहिए।

ड०—परन्तु उपकार विना पूज्य भाव त्र्राए नहीं माना जा सक्सा है।

प्र०—हॉं, पूज्य भाव तो श्राता हो है।

ड०-तो बस ! कारण के प्रति पूज्य भाव पैदा होना ही कारण की पूजा है। फिर वह चाहे द्रव्य पूजा करे चाहे भाव पूजा। पर कार्यकी सिद्धिके लिए कारण की पूजा सब संसार करता है।

प्रश्निष्याप संसार भर को मूर्ति पूजक बतलाते हो किन्तु, संसार में मूर्ति नहीं मानने वालों की संख्या करोड़ों की है, कहिये यह कब से श्रीर क्यों ?

उ०--इतिहास के प्रखर विद्वानों ने श्रपक्षपात भाव से शोध श्रीर खोज कर यह निष्कर्ष निकाला है कि "संसार भर में मूर्त्ति पूजा का प्रचुरता से प्रचार था श्रौर सब लोग अपने श्रपने माने हुए देवीं की मृत्तियों द्वारा स्व स्व शास्त्र कथितः विधानों से पूजा कर ऋात्म-कल्याण करते थे परन्तु काल की क्रटिल गति से विक्रम की साववीं शताब्दी से अरबिस्तान में एक मुहम्मद साहिब नाम की व्यक्ति हुई जिन्होंने उस समय अरबिस्तान में मूर्तियों की श्रोट से होने वाले स्वार्थोन्य अत्या-चारों को रोकने का बीड़ा उठाया पर उनको यह बात समस में नहीं आई कि शरीर पर पैदा हुए चत को मिटाने के लिए उसी का उपचार करना चाहिये या समचे शरीर को ही इस संसार से मिटा देना चाहिए अतः उन्होंने उस बिगड़ी दशा का वास्तविक सुधार न कर मूर्तिपूजा का ही विरोध कर अपना "मुस्लिम मजहब" नामक नया पन्थ निकाला, जिसे त्राज १३५८ वर्ष हुए हैं। इनका यह कार्य पूर्वोक्त उदाहरणाऽनुसार ऐसा ही घटित हुआ कि जिस मनुष्य के सिर पर बाल बढ़ गए हों और वह उस मंभट को भिटाने के लिए नाई के पास जाय, तब नाई उन बालों को न काट बाल पैदा करने वाले सिर को डी काट डाले कि न रहे बांस न क्षेत्र बांसरी,, किन्त सहरमद साहिब ते इन सब पर कुछ विचार न कर इसी मार्गका अनुसरण किया मुहम्मद साहिब की इस बात से पाश्चात्य देशों में बड़ी भारी श्रशान्ति फैली पर सौभाग्यवश इस श्रयोग्य कार्य में मुहम्मद साहिब को पूर्ण सफलता नहीं मिली क्योंकि उनके पास कोई ऐसा प्रमाण या युक्ति नहीं थी जो कि जनता के हृदय पटल को सहसा पलट सके। उनके पास तो केवल तलवार का बल था जिनके मरोसे पर वे ऋपने विचारों को जन साधारण में प्रच-लित करना चाहते थे पर भला यह कब होने का था, हठात कोई किसी के विचारों का विनिमय क्या कर सकता है ? श्रतः वे इसमें फैल रहे श्रौर प्रमाण स्वरूप विक्रम की चौदहवीं शताब्दी तक तो जर्मनादि पाश्चात्य प्रदेशों में मूर्त्तिपूजा की प्रथा क्यों को त्यों चालु रही। इतना ही क्यों पर खास मका में तो चौदहवीं सदी में जैनमंदिर मूर्तिएँ भी पूजी जाती थी। विक्रम की सातवीं शताब्दी से विक्रम की सोलहवीं शताब्दी के प्रारम्भ तक भारत पर श्रानेक मुस्लिम जातियों के त्रागिश्वत हमले हुए श्रीर धर्मान्धता के कारण उन विधर्मी मुसलमानों ने भारत की स्थाई शिल्पकला के अनेक उद्भट नम्ते, हजारों लाखों सुन्दर मन्दिर सदा के लिए नष्ट भ्रष्ट कर दिए । ज्ञानोपलब्धि के धनन्य साधन हजारों पुस्तकालयों को व्यों का त्यों जला दिया किन्तु इतना अत्याचार होते पर भी आर्थ प्रजा पर उनका तनिक भी प्रभाव नहीं पड़ा, और विक्रम की सोलहवीं सदी तक श्राखिल भारत में प्रत्येक धर्मावलम्बी ऋपने २ इष्ट देव की मूर्त्ति की पूजा करता रहा। किंतु आखिर उन मुसलमानों की अनार्य संस्कृति हमारे नामधारी आर्थी पर पड़ ही गई और मुह्म्मद के शिष्य समुदाय में सबसे पहिले हमारे लेकिशाह ने श्रीर बाद में गुरु नानकशाह, कबीर, श्रीर रामचरण श्रादि ठयक्तियों ने उस श्रनार्थ संस्कृति का श्रम्धाऽनुकरण किया, जो श्रद्धाऽविध भी जारी है पर यह बात तो दावे के साथ कही जा सकती है कि जितने मूर्ति-विरोधी त्राज तक हुए हैं श्रीर श्रपना श्रलग मत चलाया है, वे सबके सब मूर्तिपूजा से किसी हालत में बच नहीं सके हैं। चाहे वे इस प्रक्रिया को किसी श्रम्य रूप में मानें पर इस (मूर्तिपूजा) को मानते जरूर हैं। यही क्यों किन्तु वे मूर्तिथों की पुष्पादि से भी पूजा करते हैं।

प्र०—बताइये १ कि मुसलमान लोग कैसे मूर्त्त प्रजक हैं १ ड०—मुसलमान लोग मूर्त्तपूजक हैं इसको कीन इन्कार करता है १ मुसलमान लोग मूर्त्तपूजक नहीं हैं तो फिर वे हजारों रुपये खर्चकर, श्रनेक कष्ट उठाकर, मका मदीना की यात्रार्थ क्यों जाते हैं १ तथा वहाँ जो काबा नाम के मंदिर में काला परथर रक्खा हुशा है उसकी सात बार प्रदक्तिणा करके अपने कृत पापों को नष्ट करने की मात्रना से उसका सात वार चुम्बन क्यों करते हैं १ एवं वहाँ जो कमक्तम नाम का खारा पानी का छुआँ है; उसके जल का चरणामृत क्यों लेते हैं १ उन्हें फूल फल क्यों चढ़ाते हैं १ श्रीर मणों (बन्द) लोबान पूप क्यों खेवते हैं १ यह सब क्यों किया जाता है १ वे ताबृत ताजिया आदि फिर किस लिए बनाते हैं । मसजिदों में पीरों की स्थापना किस कारण होती है १ श्रजमेर की ख्वाजापीर की दरगाह की यात्रार्थ सैकड़ों कोस दूर २ से असंख्य मुसलमान आते हैं यह क्या जानकर आते हैं १ इन सब उपर्युक्त कृत्यों के संपादन करने में मुसलमानों की आन्तरिक

भावना धारम-कल्याण साधन की रहती है यह ऐसा क्यों है ? क्या इन सब विधानों से यह सिद्ध नहीं होता कि सुमलमान लोग मूर्त्तिपूजक हैं। क्या यह प्रकार मूर्तिपूजा का नहीं है ? यदि है तो आपका कथन नितान्त अनर्गज है ।

प्र०—खैर ! श्रापके कथनातुसार गाना कि मुसलमान तो मूर्त्तिपूजक हैं परन्तु किश्चियन (श्रंगरेज) लोग तो मूर्त्तिपूजक नहीं हैं, इसका क्या उत्तर है ?

उ०—इसका उत्तर यह है कि क्रिश्चियनों में रोमन कैथोलिक लोग तो प्रत्यत्त में ही मूर्त्तिपूजा करते हैं छत: उनके लिए
कुछ कहना व्यर्थ है। परन्तु प्रोटेस्टेस्ट पार्टी वाले भी केवल
मुँह से कहते हैं कि हम मूर्त्तिपूजा नहीं मानते हैं किन्तु वे भी
अपने गिरजाघरों में महात्मा ईसामसीह की शूली सर लटकती
हुई मूर्ति रखते हैं, उसे देख उनका दिल रोमाश्चित हो जाता है
पुष्प धूपादि से उसकी पूजा करते हैं। सिर पर से टोप नीचे
उतार कर घुटने टेक वे उस मूर्ति को नमस्कार करते हैं क्या यह
मूर्तिपूजा नहीं है ? हमारी समक्ष में तो यही मूर्तिपूजा का
विधान है।

प्र०—माना कि श्रंगरेज भी मूर्तिपूजा मानते हैं परन्तु पारसी लोग तो मूर्ति का नाम ही नहीं लेते कहिये यहाँ क्या जवाब है ?

ड०—भाई खूब कहा, पारसी लोग मूर्ति का नाम भी नहीं लेते ? हम तो जानते हैं कि पक्के मूर्तिपूजक तो पारसी हो हैं। देखिये उनका इष्टदेव अग्नि है और वे अग्निदेव की पूजा करते हैं, अग्नि के सामने बाजा बजाते हैं, पुष्प घृत आदि

होमते हैं क्या यह मूर्तिपूजा नहीं है १ पारसी लोग सूर्यदेव को भी पूजते हैं तो फिरक्यों कहा जाता है कि पारसी मूर्तिपूजक नहीं हैं।

प्र०—ठीक पारसी भी मूर्तिपूजक हैं किन्तु सिक्ख श्रौर कवीर पंथी श्रादि तो मूर्ति नहीं सानते हैं।

उ०—यह सब कहने मात्र को बाहिरी ढोंग है, जिन लोगों ने श्रज्ञानता वशयह एक प्रकार का हठ पकड़ लिया है और जानते हुए भी उसे नहीं छोड़ते हैं यह वात दूसरी है, पर मन तो उनका भी मूर्ति की श्रोर रज्जू श्रवश्य है, यदि ऐसा न होता तो वे श्रपने पूज्य पुरुषों को समाधिएँ फिर क्यों बनाते ? श्रीर सैकड़ों हजारों कोस दूर से चला कर वे उन समाधियों के दर्शनार्थ एक जगह इकट्टे क्यों होते तथा उन समाधियों को पूज्य भाव से क्यों देखते एवं पुष्प हार, धूप, दीप नारियल श्रादि से उनकी पूजा क्यों करते ? परन्तु वे ऐसा सब कुछ करते हैं इसलिए सिद्ध होता है कि ये भी मूर्ति पूजक श्रवश्य हैं।

प्रजो : प्राचान, ये भी सूर्तिपूजक हैं किन्तु तारण पंथी. लोंकाऽनुयायी, स्थानकवासी श्रीर तेरहपंथी लोग तो मूर्ति को नहीं मानते हैं।

ड०—तारणपंथी लोग मले ही मृर्ति को नहीं माने पर वे लोग मी शास्त्रजी को तो एक उचासन पर स्थापित कर अच्छे सुन्दर वस्त्र आदि से इनको सजावट करते हैं, पुष्प अक्षत आदि से तथा स्वर्ण, चांदी के बने क्वित्रम पुष्पों से सोत्साह शास्त्रजी को पूजते हैं और इस प्रकार से पूजा करने में वे तीर्थ इसों की मिक्त कर अपना आत्म-कल्याण सममते हैं क्या यह मूर्ति पूजा नहीं है ?। दूसरा लोंकामत के लिए तो अब यह सवाल ही नहीं रहा कि वे मूर्तिपूजक हैं या नहीं क्योंकि लौंकाऽनुवायी तो अब खुले खाम खपने उपाश्रयों में साज्ञात् भगवान् तीर्थक्करों की मुर्तिएँ स्थापित कर उनकी द्रव्य भाव से पूजा करते हैं, तथा त्रीसरा नंबर है स्थानकवासियों का स्रो उनमें भी मूर्तिएं, गुरु-पादुकाएँ, समाधिएँ श्रीर साधु-साध्वयों के फोटो पूजे जाते हैं । देखो स्राम गिरि ( मारवाड़ ) में स्था० साधु हर्पचंद जी की तथा गांव सहदड़ी ( सारवाड़ ) में स्था० ताराचंदजी की पाषाण सय मूर्ति ऋष्ट द्रव्य सं पूजी जाती है। आगरा में न्या० साधु रत्नवन्दजी की पादुकाओं की पूजा होती है। बड़ोद व श्रंबाला में स्थानक० साधुत्रों की बहुत काल से समाधिएँ हैं जो श्रत्यादर से पूजी जाती हैं, वहां हर साल मेला भरता है श्रीर इजारों लोग एकत्र होते हैं क्या यह मूर्त्तिपूजा का रूपान्तर नहीं है ?। अब रहे तेरहपन्थी लोग, सो वे भी इस मूर्त्तिपूजा से बिलकुल वश्चित नहीं रहे हैं। श्रभी एक ताजा उदाहरण लीजिए. कि इसी वर्ष गांव गंगापुर ( मेवाड़ ) में तेरह पन्थी पूज्य काल्स् रामजी स्वामी का देहान्त हुआ था तब आपके भक्त लोगों ने उस मृत शरीर (शव) का खर्ण रजत (चांदो ) निर्मित पुष्पी से पूजन किया। इस उत्सव में भक्त लोगों ने हजारों रुपये खर्च कर श्रपने माने हुए (मान्य) धर्म की उन्नति समको। श्रपने पूच्यजी के दाह स्थान पर एक स्मारक (चबूतरा) बनाया। इस पूछते हैं कि अब उस स्थान पर जो तेरहपन्थी साध, साध्त्रयों शात्रक और भक्ताशिएँ जायँगी उनका दिल क्या इस स्मारक को देख भक्ति भाव से द्रवित नहीं होगा ? क्या उसे देख इन अक्तजनों को पूज्यभाव या समरण नहीं श्राएगा कि इस स्थान पर इमारे पूज्यजी दरध हुए ? आदि । यदि हाँ तो बस ये भी मूर्त्त पूजक हैं यह सिद्ध हो गया, क्योंकि अन्यथा पूज्यजी के शारीर से जीवातमा के विदा लेने के बाद तो वह शारीर एक प्रकार की नर आकृति वाली मिट्टी हो शेष रही और बाद उस मिट्टी केपुतले को सोते-चाँदी के पुष्पों से सत्कारकरना यह स्थापना और द्रव्य मिच्चेप की पूजा नहीं तो और क्या है ? जरा नेत्रों को मूँद सच्चे दिल से हृदय में विचारिये कि हम लोग फिर अपनेमान्य प्रभुकी मूर्तिके बारे में इस रीति से भिन्न और किस अनोली रीति सेपूजा करते हैं ?

प्रव स्वेर ! यह तो जो कुछ है सो सुन लिया, पर श्रव श्राप यह बतावें कि संसार में श्राम तौर से प्रत्यक्ष मूर्त्त पूजने वालों को संख्या कितनी है ?

ड० — यों तो मनुष्य और देवता सब के सब मूर्ति पूजक ही हैं परन्तु हां जो नरक के जोब और विकल मनुष्य हैं वे मूर्ति का स्पर्श नहीं करते हैं, इनके अलावा क्या आर्य, और क्या अनार्य सब मूर्तिपूजक हैं तथापि स्पष्ट ज्ञान के लिए देखिये: —

बौद्धमत के · · · ५८००००००

रोमन कैथोलिक ३९००००००

हिन्दू ... ... २७००००००

जैन … … १०००००

मीकादिको गिना जाय तो कुल १४०६९००००० हैं।

इनके सिवाय भी मुँह से मूर्तिपूजा नहीं माननेवाले किन्तु. हृदय से माननेवालों की संख्या त्रालग है। कारण देहधारी जीव का हृदय सदा से मूर्तिपूजक रहा है श्रतः वह येन केन प्रकारेण मूर्ति माने विना नहीं रह सकता। प्र०—ख़ैर हमारी तो मान्यता सूत्रों पर है, पर क्या जैन सूत्रों में मूर्तिपूजा का विधान है ?

उ०—श्ररे भाई! सूत्रों में तो क्या पर सूत्र स्वयं भी तो मूर्ति स्वरूप हैं:—पन्ने, मूर्ति—स्याही, मूर्ति—कलम मूर्ति, लिखने वाला मूर्ति, सममाने वाला मूर्ति, सममाने वाला मूर्ति, उपदेश सुनने वाला मूर्ति, इस प्रकर सारा विश्व तो मूर्ति मय है फिर सूत्रों में मूर्ति विषयक उल्लेख का पृक्षना ही क्या है। ऐसा कोई सूत्र नहीं है, जिसमें मूर्ति विषयक उल्लेख कर एक्षना ही क्या है। ऐसा कोई सूत्र नहीं है, जिसमें मूर्ति विषयक उल्लेख कर मिलता हो। चाहे ग्यारहत्रांग, बत्तीससूत्र श्रीर चौरासी श्रागम देखो, मूर्ति सिद्धान्त व्यापक है, यदि इस विषय के पाठ देखने हों तो हमारी लिखी प्रतिमा छत्तीसी, गयवर विलास श्रीर सिद्ध प्रतिमा मुक्तावली तथा हाल ही में छपा "मूर्तिपृजा का प्राचीन इतिहास," नाम की पुस्तकें देखो।

प्र०-सूत्रों को धाप मूर्त्ति कैसे कहते हैं ?।

उ०—मूर्ति का अर्थ है, आकृति (शकत्त) सूत्र भी स्वर, क्यश्वन वर्णों की आकृति (मृर्ति) ही तो है।

प्र०--मूर्ति को तो स्राप वन्दन, पूजन करते हो, पर स्रापको सुत्रों का वन्दन पूजन करते नहीं देखा ? ।

उ०—क्या त्रापने पर्यूषणों के त्रान्दर पुस्तकजी का जुलुस नहीं देखा है ? जैन लोग पुस्तकजी का किस ठाठ से वन्दन पूजन करते हैं ! और श्राप भी तो सूत्रों का बहुमान करते हैं।

प्र०-हम क्षोग तो सुत्रों का वन्दन पूजन नहीं करते हैं। उ०--यही तो आपकी कृतस्त्रता है कि सूत्रों को वीतराग की वाणी समम उनसे ज्ञान प्राप्त कर आत्मकल्याण चाहते हो श्रीर उन वाणी की वन्दन पूजन करने से इन्कार करते हो, इसोसे तो श्रापकी ऐसी बुद्धि होती है। श्री भगवती सूत्र के श्रादि में गणधर देवों ने "एमो दमीए जिबीए" कहकर स्थापना सूत्र (ज्ञान) को नमस्कार किया है। मूर्ति श्रीरहन्तों का स्थापना निचेप है श्रीर सूत्र श्रीरहन्तों को वाणी की स्थापना है, एवं ये दोनों वन्दनीक तथा पूजनीक हैं।

प्र०—महाबीर तो एक ही तीर्थकर हुए हैं पर आपने ( मूर्त्तिपूजकों ने ) तो प्राम प्राम में मूर्त्तिएँ स्थापन कर श्रमेक महाबीर कर दिये हैं।

उ०---यह अनिभन्नता का सवाल है कि महावीर एक ही हुए परन्तु भूतकाल में महावीर नाम के अनन्त तीर्थंकर हो गये हैं। इसलियं उनकी जितनी मूर्तिएं स्थापित हो उतनी ही थोड़ी हैं। यदि आपकी मान्यता यही है कि महावीर एक हुए हैं तो आपने अपने पन्ने पर महावीर की स्थापना कर उन्हें शिर पर क्यों लाद रक्खा है? मन्दिरों में मूर्ति महावीर का स्थापना निसेप हैं और आपके पन्नों पर जो "महावीर" ये असर लिखे हुए हैं वह भी महावीर का स्थापना निसेप है। इसमें कोई अन्तर नहीं है। तब स्वयं तो (असर) मूर्ति को मानना और दूसरों की निन्दा करना यह कहाँ का न्याय है।

प्र० — कोई तीर्थंकर किसी तीर्थंकर से नहीं मिलता है पर श्रापने तो एक ही मन्दिर में चौबीसों वीर्थंकरों की एकन्न बैठा दिया।

**७०--हमारा मन्दिर तो बहुत लम्बा चौड़ा** है उस में तो

चौबीसों तीर्थकरों की स्थापना सुख पूर्वक हो सकती है, और राजप्रश्नी सूत्र में कहा भी है कि एक मन्दिर में "श्रद्धसयं जिण-पिंडमाणं" पर आप तो पाँच इंच के ह्रोटे से एक पन्ने में ही तोनों चौबीसों के ७२ तीर्थकरों की स्थापना कर, और उस पन्ने को पुस्तक में खूब कसकर बाँध श्रपने सिर पर लाद कर सुखपूर्वक फिरते हैं। भला, क्या इसका उत्तर श्राप समुचित दे सकेंगे ? या इमारे मन्दिर में चौबीसों तीर्थकरों का होना स्वीकार करेंगे ?

प्रञ्—सूत्रों में तो तीन चौबीस का नाम सात्र कहा है वही हमारे पन्नों में लिखा है, स्थापना कहाँ है ?।

उ॰—जो नाम लिखा है वह ऋत्तर ही तो स्थापना है। जब स्ति स्वयं ऋरिहन्तों की स्थापना है, तो सूत्र उन ऋरिहन्तों की बाग्री की स्थापना है इसमें कोई ऋन्तर नहीं है।

प्र०—सूत्रों के पढ़ने से ज्ञान होता है। क्या मूर्ति के देखने से भी ज्ञान होता है ?।

उ॰—ज्ञान होना या नहीं होना श्रात्मा के उपादान कारण से सम्बन्ध रखता है। सूत्र श्रोर मूर्ति तो मात्र निमित्त कारण हैं, सूत्रों से एकांत ज्ञान ही होता है तो जमाली गोशालादि ने भी यही सूत्र पढ़े थे, फिर उन्हें सम्यक्ज्ञान क्यों नहीं हुआ ? श्राप भी तो यही सूत्र पढ़ते हो फिर श्रापकी यह दशा क्यों ? श्रोर जग-बहुभाचार्य को मूर्ति के सामने केवल चैत्य-वन्दन करने ही से कैवल्य ज्ञान कैसे हो गया ?। इसी प्रकार श्रानेक पशु पित्तयों व जलचर जीवों को मूर्ति के देखने मात्र से जाति-स्मरणादि ज्ञान हो सकता गये हैं, श्रतः नाम की श्रपेत्ता स्थापना से विशेष ज्ञान हो सकता

है। श्राप पुस्तक पढ़ने की श्रपेत्ता एक नकशा सामने रक्खो जिससे श्रापको तमाम ट्नियाँ का यथार्थ ज्ञान हो जायसा।

प्र०—श्राप जिन-प्रतिमा को जिन-सारखी कहते हो क्या यह मिथ्या नहीं है ?।

उ०—श्राप ही बतलाइये यदि हम जिन-प्रतिमा को जिनसारखी नहीं कहें तो फिर क्या कहें! उन्हें किन के सारखी
कहें। क्योंकि यह श्राकृति सिवाय जिनके श्रीर किसी के सहश
मिलती नहीं है जिससे उनकी इन्हें उपमा दें। जिन प्रतिमाको जिनसारखी हम ही नहीं कहते हैं किन्तु खास सूत्रों के मूल पाठ में भी
उन्हें जिन-सारखी कहा है, जैसे—जीवाभिगम सूत्र में यह लिखा
है कि "धूबदाउग् जिनवराग्ं" श्रिथीत् धूप दिया जिनराज को,
श्रव श्राप विचार करें कि देवताश्रों के भवनों में जिन-प्रतिमा के
सिवाय कीन से जिनराज हैं ? अर्थात् शास्त्रकारों ने जिन प्रतिमा के
सिवाय कीन से जिनराज हैं । समवसरण में तीर्थक्करों के तीन दिशा
में जिन प्रतिमा रखते हैं श्रीर चतुर्विध श्रीसंघ उनको जिनवर
सहश समम्मचन्दन भक्ति करते हैं यदि हम श्रापके फोटू को श्रापके
जैसा कहें तो कीनसा श्रनुचित हुआ ? यदि नहीं तो फिर जिनराज की प्रतिमा को जिन-सारखी कहने ही में क्या दोष है ?
यदि कुळ नहीं तो फिर कहना ही चाहिए!

प्रव — यदि मूर्ति जिनसारखी हैं तो उसमें कितने श्रातिशय हैं?।
उ० — जितने श्रातिशय सिद्धों में हैं उतने ही मूर्ति में हैं,
क्योंकि मूर्ति भी तो उन्हीं सिद्धों ही की है। श्राच्छा श्रव श्राप बतलाइये कि मगनान् की वास्तों के पैतीस गुरा हैं, श्रापके सूत्रों में कितने गुरा हैं?। प्र०—यदि जिन-प्रतिमा जिन-सारखी है तो फिर उस पर
पशु पत्ती वीर्टे क्यों कर देते हैं ? उनको अर्पण किया हुआ नैनेस
आदि पदार्थ मूषक मार्जार क्यों ले जाते हैं तथा उन्हें दृष्ट लोग
हड्डियों की माला क्यों पहना देते हैं ? । उन के शरीर पर से
आमृषण आदि चोर क्यों ले जाते हैं, एवं मुसलमान लोगों ने
अनेक मन्दिर मृतियाँ तोड़ कैसे डालीं ? इत्यादि

उ०—हमारे वीतरांग की यही तो वीतरांगिता है कि उन्हें किसी से राग-देख या प्रतिबन्ध का त्रंश मात्र भी नहीं है। चाहे कोई उन्हें पूजे या उनकी निन्दा करें, उनका मान करें या अपमान करें, चाहे कोई द्रव्य चढ़ा जावे, या ले जावे, चाहे कोई भक्ति करें या आशातना करें। उन्हें कोई पुष्पद्दार पिहना दें या कोई अस्थिमाला श्राकर गले में ढाल दें इससे क्या ? वे तो राग द्वेष से परे हैं उन्हें न किसी से विरोध है, और न किसी से सौहार्द, वे तो समभाव हैं, देखिये—भगवान् पार्श्वनाथ को कमठ ने उपसर्ग दिया और धरऐन्द्र ने भगवान् की भक्ति की, पर प्रमु पार्श्वनाथ का तो दोनों पर समभाव ही रहा है। जैसा कि कहा है—

"कमहे धरणेन्द्रे च स्वोचितं कर्मे कुर्वति । प्रभोस्तुल्य मनोष्टत्तिः पार्श्वनाथ श्रियेऽस्तुवः ॥"

इसी प्रकार भगवान् महावीर के कानों में गोवल ने खीलें ठोकों, वैद्य ने खीलें निकाल लीं, परंतु भगवान् का दोनों पर समभाव ही रहा, जब स्त्रयं तीर्थिकरों का समभाव है तो उनकी मूर्तियों में तो समभाव का होना स्वाभाविक ही है आखिर वे मूर्तियों भी तो उन वीतराग देवों की ही हैं और हमारे देव वीतराग होने की साबूती यह मूर्तियाँ बतला रही हैं क्योंकि उन्हीं की मुद्रा में ही निस्पृहता मजक रही है। क्या इसके अलावा आपके पास कोई ऐतिहासिक साधन है कि आप अपने देव की वीतरागिता बतला सकी ? अच्छा ! अब हम थेंड़ा सा आपसे भी पूछ लेते हैं कि जब वीतराग की वाणी के शास्त्रों में पैंतीस गुण कहे हैं तो फिर आपके सूत्रों को कीड़े कैसे खा जाते हैं ? तथा यवनों ने उन्हें जला कैसे दिया ? और चोर उन्हें चोर के कैसे ले जाते हैं ? क्या इससे सूत्रों का महत्व घटजाता है ?—यदि नहीं तो इसी भांति मूर्तियों का भी समम लीजिये कि मूर्ति और सूत्र ये दोनों स्थापना निचेप है।

मित्रों ! ये कुतकें केवल पक्षपात से पैदा हुई हैं यदि समदृष्टि से देखा जाय तब तो यहो निश्चय ठहरता है कि ये मूर्तियें और सूत्र, जीवों के कस्याम करने में निमित्त कारण मात्र हैं । इनकी सेवा, भक्ति, पठन, श्रवणादि से परिणामों की शुद्धता, निमेलता होती है । यही श्रात्मा का विकास है, इसलिए मूर्तिएँ और सूत्र वन्दनीय एवं पूजनीय हैं ।

प्र०—प्रतिमा पूजने ही से मोच होती हो तो फिर तप,संयम श्रादि कष्ट-किया की क्या जरूरत है ?

उ०—प्रतिमा-पूजन मोस्त का कारण है इसमें कोई सन्देह नहीं हैं फिर भी यदि आपका यह दुराप्रह है तो खयं बताइये कि तुम दान शील से मोस्त मानते हो, वह क्यों ? कारण यदि दान-शील से ही तुम्हें मोक्ष प्राप्ति हो जाती है तो फिर दीना लेने का कष्ट क्यों किया जाता है ? परन्तु बन्धुओं ! यह ऐसा नहीं है— यद्यपि दानशील एवं मूर्तिपूजन ये सब मोस्त के कारण हैं फिर भी जैसे—मेहूँ धान्य, बीज रूप मेहूँ से पैदा होता है फिर भी ऋतु, जल, वायु, श्रीर भूमि की अपेक्षा रखता है वैसे ही ये दानशील मूर्तिपूजन श्रादि भी तप, संयमादि साधनों की साध में श्रावश्यकता रखते हैं। समभे न ?

प्र०—यदि मूर्त्तियाँ वीतराग की हैं और वीतराग तो त्यागी थे, फिर उनकी मूर्त्तियों को भूषणादि से श्रतंकृत कर उन्हें भोगी क्यों बनाया जाता है ?

ड॰—जो सच्चे त्यागी हैं वे दूसरों के बनाये भोगी कभी नहीं बन सकते, यदि बनते हों तो तोर्थकर समवसरण में रक्ष-खित सिंहासन पर विराजते हैं पीछे उनके प्रभामण्डल (तेजो-मण्डल) ऊपर अशोक वृक्ष, शिर पर तीन छत्र और चारों श्रोर ६४ इंद्र चमरों के फटकारे लगाया करते हैं। श्राकाश में धर्म-चक्र एवं महेन्द्रध्वजा चलती है तथा सुवर्ण कमलों पर वे सदा चलते हैं और डीचण प्रमाणे पृष्वों के ढेर एवं सुगन्धित धूप का धुआँ चतुर्दिश फैजाया जाता है। छपया कहिये, ये चिन्हा भोगियों के हैं या त्यागियों के, यदि दूसरे की भक्ति से त्यागी भोगी बन जाय तो फिर वे वीतराग कैसे रहें ? श्रसल बात तो यह है कि भावुकारमा जिनमूर्ति का निमित्त लेकर जन्मावस्था को लक्ष्य में रख पक्षाल राजावस्था के कारण मुद्धट कुण्डल हार, जेवर पहनाते हुए भी भक्तों का दृष्टिविन्दु उन वीतराग की भक्ति करने का ही हैं, इससे इनके चित्त की निर्मलता होती है और क्रमशः मोक्षपद की प्राप्ति भी हो सकती है।

प्र० — मन्दिरों में श्रिधिष्ठायक देवों के होते हुए भी भन्दिरों में चोरियें क्यों होती हैं ? उद्--- यह तो स्थापना है पर प्रमु वीर के पास एक करोड़ देवता होने पर भी समवस्रत्या में दो साधुश्रों को गोशाला ने कैसे जला दिया था, भला भवितन्यता भी कोई टाल सकता है ? अपने घर में भी देखों ३५ गुण्याले सूत्र चोर चुराके क्यों ले जाते हैं ?

प्रवन्न कई लोग ऐसी देरें गाया करते हैं कि—

"पाछा क्यों आये मुक्ति जाय के जिनराज प्रभुजी।"

क्या आप इसका समाधान कर सकेंगे ?

उ०--देर को समाधान देर से करना ही न्यायमुक्त है।

"पाछा इस आया, निन्हव प्रगट्या है आरे पांच में। पा०
न इम गये न इम आये, घट घट ज्ञान हमारा।
जिनके नाम से रोटी मांगे, उनका नाम विसारा रे पा.।
नमोत्थुणं देकर मुक्तों, पिच्छा मनुष्य बनावे।
नय नित्तेष का भेद न जाने,मन माने जिळ गावे रें। पा०

हम लोग तो मूर्त्तियों को तीर्थंकरों का शास्त्राऽनुसार स्थापना निसेप मान के स्थापित करते हैं, पर ऐसा कहनेवाले खुद ही मोस-प्राप्त सिद्धों को वापिस बुलाते हैं। देखिये, वे लोग हर वक्त चौवीस्तव करते हैं तो एक "नमोखुणं" श्रारिहन्तों को और दूसरा सिद्धों को देते हैं। सिद्धों के "नमोखुणं" में "पुरिस सिंहाणं, पुरिसवरपुडरीयाणं, पुरिसवरगन्यहरथीणं" इत्यादि कहते हैं। पुहषों में सिंह श्रीर वर गन्धहस्ती समान तो जब ही होते हैं कि वे देहधारी हों। इस "नमोखुणं" के पाठ से तो वे लोग सिद्धों को पीछा बुलाते हैं, किर भी तुरी यह कि श्रापनी श्रव्यका का दोष दूसरों पर डालना। सज्जनों! जरा सूत्रों के रहस्य को तो सममो, ऐसे शब्दों से कितनी हँसी धीर कर्म-बन्धन होता है। हमारे सिद्ध मुक्ति पाकर वापिस नहीं श्राये हैं। पर मोक्ष-प्राप्त सिद्धों की प्रामाणिकता इन मूर्तियों द्वारा बताई गई हैं कि जो सिद्ध मुक्त हो गए हैं उनकी ये मूर्तिएँ हैं। पर मूर्ति नहीं मानने वाले श्रपने सिद्ध होने का क्या सबूत दे सकते हैं कि वे किस श्रवस्था में सिद्ध हुए हैं।

प्र०—स्यदि ये मृर्तिएँ ऋरिहंतों की हैं तो इन पर कच्चा पानी क्यों डालते हो ?

उ०—श्ररे भाई! श्राप इन पुष्य पुरुषों की जन्मादि कियाओं की भक्ति सूत्र पढ़ कर बतलाते हो कि श्रारहन्तों का जन्म होता है तब इन्द्रादि देव मरु पर लेजाके हजारों कलशों द्वारा प्रभु का स्नात्र करते हैं। वे इन्द्रादि देव सम्यग्दृष्टि, महाविवेकी, तीनज्ञानसंयुक्त, भगवान के परम भक्त श्रौर एकावतारी थे इत्यादि तब हम लोग यह सब करके बतलाते हैं इसमें श्रमुचित क्या है यह दोनों के श्रमिप्राय रूप रूपान्तर मूर्ति पूजा का ही द्योतक है श्रौर पूज्य पुरुषों की पूजा संसार मात्र कर रहा है।

प्र०-कई लोग कहते हैं कि-

मुक्ति नहीं मिलसी प्रतिमा पूजियों, क्यों भोड़ मचावो ॥ इसका उत्तर धाप क्या फरमाते हो ?

ड०--जैसा प्रश्न वैसा ही उत्तर लीजिये--

मतिमा पूजा बिन मुक्ति नहीं मिले, वर्यो कष्ट उठाश्रो । मञ्जू पूजा से दर्शन शुद्धि, दर्शन मोत्त का धाम ॥ बिन दर्शन व्रतों को वेचो, वटे न पुरा छदाम रे क्यों०। मनुष्य भव में या देवभव में, पूजा करनी पड़सी॥ यदि नरक में जानाचाहे, वे ही पूजा से वचसीरे क्या०।

समभागयेन । क्या और कुछ पूछना है।

प्र० — जिन प्रतिमा को पूजकर कोई मुक्ति को गया है १

उ॰—सिद्धों में ऐसा कोई जीव हो नहीं है जो विना जिन
प्रतिमा-पूजन के मोद्दा को गया हो, चाहे वे मनुष्य के भव में या
चाहे देवताओं के भव में हो परन्तु वे मोद्दार्थ मूर्तिपूजक अवश्य
ही है। पर कृपया आप यह बतलावें कि कोई श्रावक दान देकर
या शील पालकर मोक्ष गया है ? नहीं। इतना ही क्यों मोत्त तो
तेरहवाँ गुण्स्थान वृति संयोग केवली की भी नहीं। वह भी
चौदहवें गुणस्थान अयोग केवली होता है तब मोक्ष होती है
तब शावक तो पाँचवें गुणस्थान में है उस की तो मोक्ष हो ही
कैसे। यदि यह यहो कि दानशील मोक्ष का कारण है तो उससे
ही पहिले मूर्तिपूजा भी मोक्ष का अवश्य कारण हैं बल्कि मूर्तिपूजा त्रतों के पूर्व समिकत की करनी है इसके बिना शावक की
कोई भी किया किसी हिसाब में नहीं है, समभ्के न भाई साहिब।

प्र०-जब तो जो मोक्ष का श्रमिलाषी (मुमुक्ष ) हो उसे जरूर मूर्त्त-पूजन करना ही चाहिये ?

उ० — इसमें क्या सन्देह हैं ? क्यों कि आज को मूर्त्ति नहीं पूजते हैं अथवा नहीं मानते हैं, उन्हें भी यहाँ पर नहीं तो देवताओं में जा कर तो जरूर सर्वप्रथम मूर्त्ति पूजन करना ही पड़ेगा, हाँ ! यदि मूर्त्ति-द्वेष के पाप के कारण उन्हें नरक या तिर्थग्-चोनि का नसीब हुआ हो तो भले ही वे थोड़े काल के लिये मूर्ति पूजा से बच सकते हैं, अन्यथा मूर्ति-पूजन जरूर करना ही होगा

प्र-देवताओं में जाकर मूर्ति-पूजन करना पड़ेगा ही, इसका श्रापके पास क्या प्रमाण है ?

ड०—देवतास्त्रों का कुल जैन है और वे उत्पन्न होते ही यहही विचार करते हैं कि मुक्ते पहले क्या करना श्रोर पिछे क्या करना श्रोर पहले व पीछे क्या करने से हित, सुख कल्या ग श्रोर मोत्त का कारण होगा इसके उत्तर में यह ही कहा है कि पहले पीछे मूर्ति का पूजन करना ही मोक्ष का कारण है देखो राजप्रश्नी सूत्र श्रोर जीवामिगम सूत्र का मूल पाठे।

प्रची नहीं पूरे पारसनाथजी सब फूंडी बातें। प० छ०--उत्तर में यह कहा जा सकता है कि-परची पूरे हैं पार्श्वनाथजी मुक्ति के दाता। प० बिन परचे किसको नहीं पूजे, यह है लोक व्यवहार ॥
परची न माने गावे ध्यावे, वे ही असल गँवार हो मुक्ति ।
परचो न माने गावे ध्यावे, वे ही असल गँवार हो मुक्ति ।
परचेक परचो पार्श्वनाथ को, जीव असंख्य तारा॥
अद्धा मिक्त इष्ट जिन्हों के, भव भव मुख अपारा हो मु० ।
यह ठीक है क्योंकि परचा का अर्थ लाम पहुँचाना है अर्थात्
मनोकामना सिद्ध करना, जो भव्यात्मा प्रभु पार्श्वनाथ को सेवा,
पूजा, भिक्त करते हैं उन्हें पार्श्वनाथजी अवश्य परचा दिया करते
हैं, ( उसे लाभ पहुँचाया करते हैं ) उसकी मनोकामना सिद्ध

<sup>।</sup> स्त्र का मूळ पाठ देशो स्० प्० का इ० एष्ट ६। (१५)—३६

करते हैं, भक्तों की प्रधान मनोकामना मोक्ष की होती है और सब से बढ़ कर लाभ भी यही है, यदि पार्श्वनाथ परची नहीं देवे तो फिर उनकी माला क्यों फेरते हो १ स्तवन क्यों गाते हो १ तथा लोगस्स में हरवक्त उनका नाम क्यों लेते हो १ श्रिभलाषा तो लाभ की ही है न १।

प्र०-सूत्रों में चार निक्षेप बतलाए, जिसमें एक भाव निक्षेप ही बन्दनीय हैं! तो स्थापना निक्षेप को वन्दन करने में क्या फायदा हैं ?

ड० — यदि ऐसा ही है तो फिर नाम क्यों लेते हो १ ऋक्षरों में क्यों स्थापना करते हो, श्रारिहन्त मोच जाने के बाद सिद्ध होते हैं, वे भी तो ऋरिहन्तों के द्रव्य निसेप हैं, उनको नमस्कार क्यों करते हो ? विचारे भोले लोगों को भ्रम में डालने के लिए ही कहते हो कि एक भाव निद्तेष ही वन्दनीय है, यदि ऐसा ही है तो उपरोक्त तीन निचेपों को मानने की क्या जरूरत है, परन्त करो क्या ? न मानों तो तुम्हारा काम ही न चले, इसीस लाचार हो सुरहें मानना ही पड़ता है। शास्त्रों में कहा है कि जिसका भाव निक्षेप वन्दनीय है उसके चारों निक्षेप वन्दनीय है। श्रीर जिस का भाव निचेष श्रवन्दनीय है उसके चारों निचेष भी अवन्दनीय है। एक आनन्द आवक का ही उदाहरण लीजिए, उसने श्रारहन्तों को तो बन्दनीय माना, श्रीर श्रन्यतीर्थियों के बन्दन का त्याग किया। यदि श्रारिहन्तों का भाव निसेप वन्दनीय श्रीर तीन निचेप श्रवंदनीय है तो श्रन्यतीर्थियों का भाव निचेप ऋबन्दनीय श्रीरशेष वीन निद्देप वन्दर्नाय ठहरते हैं, पर ऐसा नहीं होता. देखिये---

## अरिहन्तों के चार निक्षेप

- (१) नाम निच्चेप—श्ररिहन्ता का नाम वन्दनीय।
- (२) स्थापना-निचेष——अरि-इन्तों की मूर्ति या श्रारि-इन्त ऐसे श्रश्वर लिखना वन्दनीय ।
- (३) द्रव्यनिचेष भावश्रिरहंतों का, भूत, भविष्यकाल के अरिहन्त वन्दनीय ।
- (४) भावनित्तेप--समवसरग स्थित श्रारहन्त बन्दनीय

## अन्यतीर्थियों के चार निचेप

- (१) नाम निचेप-श्रन्यती थयों का नाम अवन्यनीय।
- (२) स्थापना नित्तेप—श्रन्य तीर्थियों की मूर्ति श्रवन्द-नीय ।
- (३) ट्रन्यनिक्षेप—भावनिक्षेप का भूतभविष्यकाल के अन्यतीर्थी अवंदनीय।
- (४) भावनिचेप—वर्तमान के स्रान्यतीर्थी स्रवंदनीय।

यह सीधा न्याय है कि स्वतीर्थियों के जितने निचेप बन्दनीय हैं, उतने ही अन्यतीर्थियों के अवन्दनीय है अर्थात् स्वतीर्थियों के चारों निचेप बन्दनीय हैं श्रीर अन्यतीर्थियों के चारों निचेप अवन्दनीय हैं।

प्र--सात नय में मूर्तिपूजा किस नय में है ?

ड—सात नय में सिद्धों को नमोत्धुणं कहते हो वह किस नय में हैं १

## प्र--श्रापही बतलाइये ?

उ—मूर्तिपूजा श्रौर सिद्धों को नमोत्थुणं दिया जाता है वह नैगम श्रौर व्यवहार नय का मत है क्योंकि नैगम श्रौर व्यवहार नय के मत वाले निचेप चार मानते हैं श्रौर भी नैगमनय के तीन भेद हैं (१) अंश (२) आरोप (३) विकल्प। दूसरे आरोप, के पुनः तीन भेद हैं भूतकाल में हो गया उसका आरोप भविष्य में होने वालों का आरोप, वर्तमान का आरोप। मूर्ति और सिद्धों को नमोत्थुणं अरिहन्ताणं पुरिस सिंहाणं "तन्नाणं तारियाणं" इत्यादि पाठ बोले जाते हैं यह वर्तमान सिद्धों में नहीं है पर भूतकाल का आरोप करके ही कहा जाता है और पद्मनाभादि तीर्थेकर भविष्य में होने वाले हैं उनका स्थानायांगादि जैनागमों में व्याख्यान है वह भविष्य का आरोप है इसी कारण भरत चक्रवर्ती ने अष्टापद पर २३ भावि तीर्थेकरों की मूर्तियें बनाई एवं उर्यपुर में पद्मनाभादि भावि तीर्थेक्करों की मूर्तियें विद्यान हैं

प्र--मृर्ति जड़ है उसको पूजने से क्या लाभ ?

७० — जह में इतनी शक्ति है कि चैतन्य की हानि लाभ
पहुंचा सकता है। चित्र लिखित स्त्री जड़ होने पर भी, चैतन्य
का चित्तां चंचल कर देती है। जड़ कर्म चैतन्य को झुभाऽग्रुभ
फल देते हैं। जड़ भांग, चैतन्य को भान (होश) भुला देती है।
जड़सूत्र चैतन्य को सद्बोध कराते हैं, जड़मूर्ति चैतन्य के मलीन
मन को निर्मल बना देती है। मित्रों! श्राजकल का जड़ मैस्मरेडम श्रीर साइन्स कैसे २ चमत्कार दिखा रहे हैं, फिर यहां जड़ के
बारे में कोई शंका न करके केवल मूर्ति को ही जड़ मान उससे कुछ
लाभ न मानना श्रवनी जड़ बुद्ध का द्योतक नहीं तोश्रीर क्या है?

प्र०--पाँच महाञ्चत की पश्चीस भावता त्र्यौर श्रावक के ९९ कातिचार बतलाये हैं। पर मूर्ति की भावता या श्रातचार को कहीं भी नहीं कहा, इसका कारण क्या है ?

उ-दर्शन की प्रस्तुत भावना में, राजुँजय, गिरनार, श्रष्टा-ददादि तीथों की यात्रा करना श्राचारांगमूत्र अमद्रवाह स्वामि कृत नियुक्ति में बतलायाहै श्रीर मूर्ति के श्रातिचार रूप ८४ श्राशातना पैत्यवन्दन भाष्यादि में बतलाई है, यदि मूर्ति पूजा ही इष्ट नहीं होती तो तीर्थयात्रा श्रीर ८४ श्राशातना क्यों बतलाते ?

प्रवन्नतीन ज्ञान ( मति श्रुति और श्रवधि-ज्ञान ) संयुक्त तीर्यद्भर गृहवास में थे, उस समय भी किसी व्रतधारी साधु आवक ने वन्दन नहीं किया, तो त्राव जड़ मूर्ति को कैसे वंदन करें ?

ड०—तीर्थं कर तो जिस दिन से तीर्थं कर नाम कर्म बांधा इसी दिनसे वंदनीय हैं जब तीर्थं कर गर्ममें आये थे, तब सम्यक्तव धारी, तीनज्ञानसंयुक्त शक्तेंद्र ने "नमोध्युणं" देकर वंदन किया। भ्रायभदेव भगवान के शासन के साधु या श्रायक जब चौबीरतव (लोगास्स) कहते थे, तब आजितादि २३ द्रस्य तीर्थं करों को नमस्कार एवं वंदना करते थे, "नमोध्युणं" के श्रान्त में पाठ है कि:—

जेश्र ग्रह्मा सिद्धा, जेश्र भविस्संतिणागये काले । संपद्द्य बहुमाणा, सन्दे तिविहेण वन्दामि॥

इसमें कहा गया है कि जो तीर्थंकर होराये हैं, और जो होने वाले हैं और जो वर्तमान में विद्यमान हैं, इन सबको मन बचन, काया से नमस्कार करता हूँ। फिर भी आप तेरह पंथियों से तो अच्छे ही हो, क्योंकि तेरह पन्थी तो भगवान को चूका-बतलातेहैं, आप अवन्दनीय बतलाते हैं, कदाच आप शास्त्र में

<sup>🕸</sup> इसी खण्ड के पृष्ठ ११० से पाठ देखी।

व्यक्तिगत नामोल्लेख के लिए ही कहते हो तो सममना चाहिये कि भगवान के दीक्षा लेने के बाद भी किसी साधु श्रावक का उन्हें वन्दना करने का उल्लेख नहीं मिलता है तो क्या आप भी भगवान को दीक्षा की श्रावस्था में श्रावन्दनीय ही मानते हैं ? क्योंकि श्रापकी दृष्टि से साधु श्रावक जितना भी गुगा उस समय (दीचाऽवस्था में) भगवान में न होगा ? मित्रो ! श्रावानता की भी कुछ हद हुआ करती है।

प्र०-मृति वन्दनीय है तो उसमें गुणस्थान कितना पार्वे। उ० - जितना सिद्धों में पार्वे, क्योंकि मृति भी तो सिद्धों की है। एवं जीवों के भेद योगादि भी जितने सिद्धों में है उतने ही मृत्ति में समभें।

प्र०—आवक के १२ जत हैं, मूर्ति पूजा किस जत में है ?
उ०—मूर्ति पूजा, मूल सम्यक्त में है जिस भूमि पर १२
अत रूपी महल खड़ा है वह भूमि समिकत हैं। ज्ञाप बतलाइये,
सम संवेग, निर्वेद, अनुकम्पा आस्ताये १२ जतों में से किस जत में है,
यदि कहो कि १२ जतों में तो नहीं है पर ये तो सम्यक्त के लच्चण
हैं तो मूर्तिपूजा भी समिकत को निर्मल करने वाली जतों की माता है।
मूर्तिपूजा का फल यावन मोच बतलाया है तब जतों का फल उत्कृष्ट
बारहवां देवलोक (स्वर्ग) ही बताया है और समिकत बिना
जतों की कीमत भी नहीं है। जैनमूर्ति नहीं माननेवाले लोग
मांसमिदरादि भच्चक, भैकं भवानी यक्षादिदेव और पीरपैगम्बर
आदि देवों को चन्दन पूजन कर शिर मुकाते हैं, यही उनकी
अधिकता है।

प्र0-यह तो हमारा संसार खाता है ?

उ०—क्या संसार स्थाता समम मिध्यात्व सेवन करने पर कर्म नहीं बंधता है ? अवस्य बंधता है फिर भी मैं पूछता हूँ कि आपको यह किसने सममाया कि संसार खाता में मिध्यात्व सेवन की भी तुम्हें छूट है हाँ कई मायाचारी व्यापारी इन्कमटेक्स की चारी करने के लिये इस प्रकार दो खाते रखते होंगे। जैसे एक सरकार को दिखाने को दूसरा निज हिसाब को। पर जब इस बात का ज्ञान सरकार को होता है तब उस दो खाते वाले का क्या हाल होता है कभी आपको ही यह हाल हो न होगा जरा ख्याल करिये।

प्र०—पत्थर की गाय की पूजा करने पर क्या वह दूध दे सकती है ? यदि नहीं तो फिर पाषाण की मूर्ति कैसे मोच दे सकती है ?

उ॰—हां! जैसे मूर्ति मोक्ष का कारण है वैसे ही पत्थर की गाय भी दूध का कारण हो सकती है, जैसे "किसी मनुष्य ने पत्थर की गाय देखी उससे उसको असली गाय का भाग जरूर होगया कि गाय इस शकल की होती है फिर वह एक समय जंगल में भूखा प्यासा भटक रहा था श्रीर उसने जंगल में एक चरती हुई गाय देखी, वह महट उस पूर्व दृष्ट ज्ञान से उसका दूध निकाल अपनी भूँख, प्यास, को बुमा सकता है, क्यां यह पत्थर को गाय का प्रभाव नहीं है ?। मित्रो श्राखिर तो नकली से ही असली का ज्ञान होता है जैसे छठे गुण्यथान प्रमादावस्था नकली साधु है पर श्रामे चलकर वह ही तेरहवें गुण्यथान पहुँच सकता है।

प्र०—क्या पत्थर का सिंह प्राणियों को मार सकता है ड॰—हाँ पत्थर का सिंह भी मार सकता है ?। इतना ही नहीं पर पत्थर का सिंह देखने वाला अपनी जान भी बचा सकता है। यों समिक्त के यदि किसी ने पत्थर के सिंह से वास्तविक सिंह का झान प्राप्त किया हो और वह फिर जंगल में चला जाय और वहाँ उसे असली सिंह मिल जाय तो वह शीघ बुश्वादि पर चढ़ अपने प्राण बचा सकता है, अन्यथा नहीं बचा सकता। देखा पत्थर का प्रभाव १। इस पत्थर उपासना से आप भी तो नहीं बचे हैं देखिये आपके साधु हर्षचंद्रजी की गीरीप्राप्त में पाषाणमय मूर्ति और ताराचंद्रजी की सार्ड़ी में पाषाणमय मूर्ति हैं वे क्यों बनाई गई हैं कारण तो यही होगा कि वे आपके उपकारी हैं उनकी मूर्तियों के दर्शन और पूजाभिक्त से आपका हृत्य निर्मल और कुतज्ञ बनता होगा या कोई अन्य कारण हैं यदि पूर्वोक्त कारण ही है तो उनसे भी महान् उपकारी तार्थकरों की मूर्तियों मानने पूजने में आपको शर्म या लज्जा क्यों आती है ?

प्रश्न-परु विधवा औरत श्रथने सृत पित का फोटू पास में रखके प्रार्थना करे कि स्वामिन् ! सुक्ते सहवास का श्रानन्द दो तो क्या फोटू श्रानन्द दे सकता है ?

ड०—इसका उत्तर जरा विचारणीय है, जैसे विधवा श्रवने स्त पति का फोटू अपने पास रख उससे भौतिक श्रानन्द की श्राकांचा रखती है परन्तु उसे कोई श्रानन्द नहीं मिलता, कारण भौतिक श्रानन्द देने में भौतिक देह के श्रस्तित्व की श्रावश्यकता है श्रीर वह देह इस समय है नहीं। उसका श्रिष्ठाता उसका प्राण-वायु श्रीर वह शरीर इस समय है नहीं फिर उसे श्रानन्द कहाँ से मिले ?

श्रस्तु ! श्रापका तो मूर्त्त से द्वेष माख्यम होता है इसी से

खाप ऐसा प्रश्न करते हैं नहीं तो माला तो खाप भी हमेशा फेरते हो और उससे आत्म-कल्याण की भावना रखते हो, ऐसे विधवा भी यदि हाथ में माला ले अपने पति के नाम की रहे तो क्या उस म्मरण मात्र से उसका पति उस विधवा की इच्छाएँ पूर्ण कर सकता है ? कदापि नहीं। तब माला लेना और फेरना भी व्यर्थ हुआ। सज्जनों नाम लेने में तो एक नाम निसेप ही है पर मूर्ति में नाम और स्थापन दोनों निसेप विद्यमान हैं, इसलिये नाम रहने की अपेक्षा मूर्ति को उपासना अधिक फलदायक है, क्योंकि मूर्ति में स्थापन के साथ नाम भी आ जाता है। जैसे खाप किसी को यूरोप की मौगोलिक स्थिति मुँहजवानी सममाते हैं परन्तु सममाने वाले के हृदय में उस वक्त यूरोप का हृबहू चित्र विश्व में नहीं खिन सकेगा जैसा कि आप युरोप का लिखत मानवित्र (नक्तरा) उसके सामने रख उस यूरोप की मौगोलिक स्थिति का परिचय करा सकेंगे। इससे सिद्ध होता है कि केवल नाम के रहने से मूर्ति को देख कर ही नाम का रहना विशेष लाभदायक है।

प्र- जब श्राप मूर्ति को पूजते हो तब मूर्ति के बनाने बाले को क्यों नहीं पूजते ?

उ०--आप श्रवते, पूज्यजी को बन्दना करते हो, परन्तु उसके गृहस्थावस्था के माता पिता जिन्होंने उनका शरीर गढ़ा है वन्दना क्यों नहीं करते हों ? पूज्यजी से तो उनकी पैदा करने वाले आपके मतानुसार श्रधिक ही होंगे। क्यों ठोक है न।

प्र०—मूर्ति सिलावट के यहां रहती है तब तक आप उसे नहीं पूजते और मन्दिर में प्रतिष्ठित होने के बाद उसे पूजते हो इसका क्या हेतु है ?

उ०-- आप वैरागी को दीक्षा देते हैं दीचा लेने के पूर्व तो उसे कोई वन्दना नहीं करता और दीचा लेने के बाद उसी वक्त वन्दना करने लग जाते हो तो क्या दीचा आकाश में घूमती थी, जो एकदम वैरागी के शरीर में घुस गई कि वह वन्दनीक बन गया ?

प्र०—डनको ( वैरागो को ) तो सामायिक का पाठ सुनाया जाता है इससे वे वन्दनीय हो जाते हैं ।

ड०—इसी तरह मूर्वि की भी मंत्रों द्वारा प्राण प्रतिष्ठा की जाती है जिससे वह भी बन्दनीय हो जाती है।

प्रिलावट के घर पर रही, नई मूर्ति की ऋाप श्राशान्तना नहीं टालते श्रीर मन्दिर में श्राने पर उसकी आशातना टालते हो इसका क्या कारण है ?

ड० — गृहस्थों के मकान पर जो लकड़ा का पाट पड़ा रहता है उस पर श्राप भोजन करते हैं, बैठते हैं, एवं श्रवसर पर जूता भी रख देते हैं परन्तु जब वही पाट साधु श्रपने सोने के लिए ले गए हों तो श्राप उसकी श्राशानता टालते हो। यदि श्रनुपयोग श्राशातना हो भी गई हो, तो प्रायश्चित लेते हो। इसका क्या रहस्य है ?। जो कारण तुम्हारे यहाँ है वह हमारे भी समम लीजिए। मूर्ति की प्राणप्रतिष्ठा होने से उसमें दैवी गुणों का प्रादुर्भाव होता है।

प्रव—पाषाण मूर्ति तो एकेन्द्रिय होती है उसकी, पाँचेन्द्रिय मनुष्य पृजन करके क्यो लाभ उठा सकते हैं ?

ड॰—ऐसा कोई मनुष्य नहीं है कि वह पत्थर की उपासना करता हो कि हे पाषाण ! मुक्ते संसार सागर से पार लगाइए, किन्तु वे तो मूर्ति में प्रभुगुण श्राशेषण कर एकाप्रचित्त से उसी प्रमु की उपासना व प्रार्थना करते हैं। "नमोत्थुणं" कहकर परमात्मा के गुणों का स्मरण करते हैं। पर सूत्रों के पृष्ट भी जब हैं, श्राप उन जड़ पदार्थ से क्या ज्ञान हासिल कर सकते हैं।। यदि कर सकते हैं तो यह भी खतः समक लीजिए।

प्र०—-मन्दिर तो बारहवर्षी दुष्काल में बते हैं, श्रातएक यह प्रवृत्ति नई है !

उ०--बारहवर्षी दुष्काल कब पड़ा था त्रापको यह माल्यम है ?

प्रo—सुना जाता है कि ऋाज से १००० वर्ष पहले बारह-वर्षी काल पड़ा था।

उ०—सुना हुआ ही कहते हो या ख्यं शोध खोज करके कहते हो। महरवान! ज़रा सुनें और सोचें, देखिये पहला बारह वर्षी काल चतुर्दश पूर्वधर आचार्य भद्रवाहु स्वामी के समय पड़ा था, जिसे आज २३०० वर्ष के करीब होते हैं। और दूसरा बारहवर्षी काल दशपूर्वधर बजस्वामी के समय में पड़ा, इसे करीब १९०० वर्ष होते हैं। आपके मताऽनुसार बारहवर्षी दुकाल में हो मन्दिर बने यह मान लिया जाय तो पूर्वधर श्रुत केविलयों के शासन में मन्दिर बने और उसका अनुकरण २३०० वर्षों तक धर्मधुरंधर आचार्यों ने किया और करते हैं तो फिर लींकाशाह को कितना ज्ञान था कि, उन्होंने मंदिर का खरहन किया और उन्होंने पूर्व श्राचार्यों का अपमान किया। मित्रों मंदिरों की प्राचीनता सूत्रों में तो हैं ही। पर आज विद्वान लोग इतिहास के अन्देषण से मन्दिरों के श्रक्तित्व को प्रभु महाबीर के समय विद्यमान होना

बताते हैं। देखिये (१) उड़ीसा प्रांत की हस्तीगुफा का शिलालेख जिसमे महामधवाहन, चक्रवर्ती, राजा खारवेल, जिसने "ऋषने पूर्वजी के समय मगत्र के राजा नंद, मगवान् ऋषभदेव की जो मूर्ति ले गए थे उसे वापिस ला आचार्यस्थीस्रि से प्रतिष्ठा कराई। यह मूर्ति राजा श्रीणिक ने बनाई थी। (२) विशाला नगरी की खुदाई से जो मूर्तियों के खगडहर निकले हैं, उन्हें शिष्पशास्त्रियों ने २२०० वर्ष के प्राचीन खीकार किये हैं। श्रौर (३) मथुरा के कंकाली टीला की खंबेजों ने खुरवाया, उसमें जैन बौद्ध श्रीर हिंदू मंदिर मूर्तियों के प्रचुरता से भग्नाऽवशेष प्राप्त हुए हैं, उनपर शिलाक्षरन्यासे भी ऋंकित हैं, जिनका समय विकम पूर्व दो जीन शताब्दी का है। ऋाजू के पास मुग्डस्थल नामका तीर्थ है वहाँ का शिलालेख प्रगट करता है कि वहां महावीर अपने छद-मस्थपने के सातर्वे वर्ष पधारे थे उसी समय वहाँ पर राजा नन्दी-वर्धन ने मंदिर बनाया (५) कच्छ भद्रेश्वर में वीरात २३ वर्ष वाद का मंदिर है जिसका जीर्गोद्धार दानत्रीर जगडुशाह ने कराया। (६) श्रीशियों श्रीर कोंरएटा के मंदिर वीरात ७० वर्ष बाद के हैं जो त्राज भी विद्यमान हैं। क्या इस ऐतिहासिक युग में कोई व्यक्ति यह कह सकता है कि मंदिर बनाने की प्रारंभिकता को केवल १००० वर्ष ही हुए हैं ? कदापि नहीं। यदि आपको इनसे भी विशेष प्रमाण देखने की इच्छा हो तो, देखों मेरी जिखी "मूर्ति पूजा का प्राचीन इतिहास" नामक पुस्तक ।

प्र---यह भी सुना जाता है कि मंदिर मार्गियों ने मंदिरों में

<sup>🕾</sup> विस्तार देखो प्रकरण पांचवाँ।

धामधूम, श्रीर श्रारंभ बहुत बढ़ा दिया, इस हालत में हम लोगों ने मंदिरों को बिल कुल छोड़ दिया ?

ड॰ -- शिर पर यदि बाल बढ़ जाय तो क्या बालों के बदले शिर को ही उड़ा देना योग्य है ? यदि नहीं तो फिर मन्दिरों में श्रारम्भ बद्ध गया तो धारम्भ श्रीर धाम-धूम नहीं करने का उप-देश देना था, पर मन्दिर मूर्तियों का ही इनके बदले निषेध करना तो बालों के बदले शिर फाटना ही है फिर भी जब शीतकाल त्राता है तब सभी जन विशेष वस्त्र धारण करते हैं। इस प्रकार जब श्राहम्बर् का काल श्राया तब धामधूम (विशेष मक्ति) बढ़ गई तो क्या बुरा हुआ ? और यह अनुचित हो था तो इसे उपदेशों द्वारा दूर करता था निक मन्दिरों को छोड़ना । धामधूम का जमाने ने केवल मन्दिरों पर ही नहीं परन्तु सब वस्तु पर समान भाव से प्रभाव डाला है। स्त्राप स्वयं सोचें कि स्नारम्भसे डरने वाले लोगों के पूज्यजी श्रादि स्वयं बड़े बड़े शहरों में चतुर्मास करते हैं, तो उनके दर्शनार्थी हजारों भावुक आते हैं। उनके लिये वन्दा कर चाका खोला जाता है। रसोईये प्रायः विधर्मी ही होते हैं, नीलण, फूलगा श्रीर कीड़ों वाले झांगे ( कगडें ) श्रीर लकड़ियें जलाते हैं । पर्यूपर्शों में खास धर्माऽऽराधन के दिनों में बड़ी २ सट्टियें जलाई जाती हैं। दो दो तीन तीन मण चावल पकाते हैं। जिनका गरमा गरम ( श्रत्युष्ण ) जल भूमि पर डाला जाता है जिससे श्रसंख्य प्राणी मरते हैं, बताइये क्या ऋषका यही परम पुनीत ऋहिंसा धर्म है ? हमारे यहां मन्दिरों में तो एकाध कलश ठंडा जल, श्रौर एकाघ ध्रवत्ती काम में ली जाती हैं उसे आरम्भ २ के नाम से पुकारते हो और घर का पता ही नहीं । यह अनुठा न्याय आप-

को किसने सिखाया ? साधु हमेशा गुप्त तप और पारणा करते हैं पर ज्ञाज तो अदिसा के पैगम्बर तपस्या के प्रारम्भ में हो पत्रों द्वारा जाहिर करते हैं कि अमुक स्वामीजी ने इतने उपबास किये अमुक दिन पारणा होगा इस सुअवसर पर सकुटुम्ब पथार कर शासन शोभा बढ़ावें। इस पारणा पर सैंकड़ों हजारों भावुक एकत्र हो बड़ा आरंभसारंभ कर स्वामीजांका माल छट जाते हैं। इसका नाम धामधूम है या भक्ति की छोट में आरम्भ है ? ऐसे अनेक कार्य हैं कि जिनमें मूर्तिपूजकों से कई गुणा धामधूम और आरंभ होता है जरा आंख उठा के देखो आप पर भी जमाने ने कैसा प्रभाव डाला है ?

प्र०-इतको तो हम संसारखाता सममते हैं ?

उ०—क्या दर्शनार्थी लोग वारात या मुकाण श्रोसर ( मरणान्ते, समवेदना सुचक मिलन)पर श्राए हैं कि जिसे श्राप संसार
खाता वतलाते हैं। हम तो श्रापसे यह पूछते हैं कि यदि पृज्यजी
का चतुर्मास न होता तो यह श्रारंभ होता या नहीं ? यदि नहीं
होता तो श्रव इसमें पृज्यजी निमित्त कारण हुए या नहीं ? श्राप
श्रपने स्वधमी भाइयों का खागत करते हो, इसमें पुण्य मानते हो
या पाप ?। यदि पाप मानते हो तो इसका पश्राचाप कर कहना
चाहिये कि श्राज हम पाप में डूब गये, फिर तो तेरहपन्थी श्रीर
श्रापकी श्रद्धा में कोई भेद ही नहीं है श्रीर पुण्य समकते हो तो
मन्दिरों की सेवा पूजा श्रीर श्रापके इस कृत्य में कोई फरक नहीं
है। फिर गुड़ खाना श्रीर गुलगुलों से परहेज रखना यह श्रापकी
कोरी प्रवञ्चना ( माया-कपटता ) नहीं तो श्रीर क्या है ?। हमने
जो यह चतुर्भास का जिक्र किया है, यह तो मात्र एक उदाहरण

है नहीं तो ब्राडम्बर, ब्रारम्भ, ब्रीर धामधूम से ब्राप भी विस्कुल बेदाग नहीं बच सके हो किन्तु उससे सराबोर ही हो। देखिये जिस स्वामिवात्सस्य श्रीर प्रभावना की श्रापके समाज में एक दिन तीव्र निन्दा की जाती थी; उनको आज प्रोत्साहित करते हो; भीर जिन मन्दिर मूर्तियों के बनाने में पाप समक्तते होत्राज स्नाप भी वे ब्यालीशान स्थानक, और पौषधशाला बनाने में, साधुत्रों के फोट उतारने में पुस्तक छपवाने में आरंभ के होते हुए भी पुरुष एवं सरकार्य सममते लगे हो। श्रीर पूर्वोक्त कार्यों में द्रव्य देने बालों को लंबे चौड़े बिशेषणों से भाग्यशाली ख्रौर पुगयोपार्जन करने वाले कहते हो जिन्हें कि ( सुकृत कार्य में द्रव्य व्यय करने वालों को) तुम स्वयं पाप कार्य कहते थे, जैसे कि आज तेरह पन्थी बता रहे हैं परन्तु सज्जनों इस आडम्बर से तेरहपन्थी भी नहीं बच सके हैं, इनके पूज्यजी के चातुर्मास में कितना श्रारंभ होता है यह सब जानते हैं। माघ शुक्त ७ को जहां कहीं पूज्यजी होते हैं वहाँ हजारों आदमी आते हैं। आर्म करते हैं हजारों रुपये रेलवे किराया के देते हैं। उन पैसों से पञ्चेन्द्रिय जीवों तक की हिंसा होंती है। क्या खामी भीषमजी ने किसी भक्त को नियम दिलाया था कि, साल में एक बार पूज्यजी का दर्शन श्रवश्य करना ? जो तेरहपन्थी श्राज कर रहे हैं। श्रभी संवाद मिला है कि गंगापुर में तेरहपनथी पूज्य कालुरामजी का देहान्त दुशा उस समय हजारों रुपये स्वर्च किए इतना ही क्यों पर उस पूज्यजी के मृत शरीर (बानी मिट्टी) की सोना चांदी के फूर्लो से पूजा की श्रीर उनके दाह स्थान पर चौतरा बनाया क्या यह मूर्तिपूजा का रूपान्तर नहीं है। ? तेरक्षपन्थी लोग अपने खधर्मी भाइयों को

भोजन करवाने में महा पाप सममते हैं क्योंकि वह भोजन करने के बाद आरंभादि करेगा यह सब पाप भोजन करानेवाले को लग जाता है जब पूज्यजी के मृत शरीर के ऊपर हजारों रुपयों की ख्छाल की वे कई अप्नार्थ व सुमलमानों के हाथ आये वे बकरा मारेंगे, उनका पाप पूच्यजी को ही लगेगा या उछाल करने वालों कों। फिर भी इस आरम्भ श्रीर महापाप के कार्य में भी श्रपने धर्म की अत्रित समम्मना क्या बतलाता है इसको जरा सोचें समर्भे। कहने का तालर्थ यह है कि आरम्भ आडम्बर तो समयाऽनुसार आज सर्वत्र बढ़ रहा है फिर मन्दिर मूर्तियों पर ही कटाक्ष क्यों ? पहिले घर की आरग बुक्ता लो बाद में दूसरों की बुकाना उचित है। मन्दिरों में तो सेवा, पूजा, भक्ति, वरबोड़ा आदि सदैव से होते ही ऋष हैं। पर मन्दिर नहीं मानने वाले श्रीर रूखी द्या द्या की पुकार करनेवालों में मन्दिरों से भी कई गुणा विशेष आरंभ आडम्बर बढ़ गया है, और न जाने भविष्य में फिर कितना बढ़ेगा, क्या यह जमाने का प्रभाव नहीं है ?

प्र० — यह तो ठीक परन्तु यदि लींकाशाह का कहना सत्य नहीं होता तो उसका "मत" कैसे चल गया ?।

उ०-भिंदिक जनता में मत का चल पड़ना कीन बड़ी बात है। केवल मत चल जाने से ही उनकी सत्यता नहीं समभी जा सकती। क्योंकि यदिमत चलनेका प्रमाण सत्यताही है तो द्या, दान की जड़ काटने वाले तेरह पंथियों को भी सच्चा मान लो कारण मत तो उनका भी चल गया। हिन्दू धर्म में आज ७०० मत (पन्थ) हैं, जिसमें एक कुण्डापन्थियों का भी मत है क्या यह भी सच्चा है ? क्या मत चलने से ही उनकी सत्यता जानी जाती है ? कदापि नहीं। जितने ऋलग ऋलग मत निकले हैं इनमें श्रिधकांश श्रज्ञानियों के ही निकाले हुए हैं न कि विद्वानों के। क्यों कि विद्वान् कभी खलग मत नहीं निकालते। जब इस ऑकाशाह की श्रोर देखते हैं तो पता चलता है कि लेंकिशाह न तो विद्वान् थे और न उनमें इतनी योग्यता ही थी। आज वर्यन्त भी लौंकाशाह का कोई भी घन्ध, ढाल, चौपाई, स्तवन, या मृत्तिखरहन-विषयक साहित्य ढ्ंढने से भी उपलब्ध नहीं हुआ है। कई एक लोग कहा करते हैं कि लौंकाशाह ने सूत्रों की हो दो प्रतिएं लिख कर, एक एक यतिजी को दी, श्रौर एक एक श्रपने पास रक्ली । इस प्रकार बत्तीस सुत्र लिखे, और इन्हीं सूत्रों से यह मत चलाया, पर इसमें कोई प्रमाण नहीं मिलता, कारण हजारों वर्ष के पुराणे अन्थ मिलते हैं, तब लेंका-शाह को तो केवल ४५० वर्ष ही बीते हैं। उन्होंने ३२ सूत्र यतिजी को दिए और ३२ ऋपने पास रक्खे, परन्तु उसमें का आज एक पन्नाभी प्राप्त नहीं होता। तो केवल इसे कल्पना के सिवाय और क्या कहा जा सकता है ? लॉकाशाह ने यदि कारणविशेष से ऋपमानित हो, नया मत निकाला भी परन्तु उसकी नींव बहुत कमजोर थी, जिससे उसके १०० वर्ष के बाद ही पुत्रय भेषजी स्वामी ने ५०० पाँचसी साधुत्रों के 🕸 साथ जगतपुज्य श्राचार्य हीरविजयसूरि के चरणों में श्राकर जैन-दीचा स्वीकार की, बाद में लौंकों के श्रीपूज्य या साधु भी ऋषते उपाश्रयों में मूर्तियों की स्थापना कर सेवा, मक्ति, एवं पूजा करने त्तग गए, वह पद्धति आज तक भी चाळू है। जोधपुर, बीकानेर, फलोदी ब्यादि स्थानों में जहां लैंकिं के उपाश्रय हैं, वहां मूर्तिएं श्रवश्य हैं। बाद विक्रम सम्वत् १७०८ में लैंका के यति लवजी ने, मुंहपर दिन भर मुंहपत्ता बांध कर ढुंढिया पन्थ चलाया, जिसे त्राज हम स्थानकवासी कहते हैं, पर इसके अन्दर से भी सैकड़ों साधु सूत्रों का संशोधन कर, श्रसत्य को त्याग कर संवेग दीचा ले मूर्ति के उपासक बने, जिनमें स्वामी ब्टेरायजी, आत्मारामजी, मूलचन्दजी, वृद्धिचन्द्रजी, श्रादि विशेषे प्रख्यात हैं। श्राज भी फई लिखे पढ़े स्थानकवासी साधु यदापि श्रपने यत को तो नहीं छोड़ सकते पर मूर्ति के विषय में तटस्थ भाव रखते हैं, श्रीर जमाने को जङ्ब में रख, ( संवेगी तथा स्थानक-वासी ) एक पाट पर बैठ व्याख्यान देते हैं । इस हालत में भी स्त्रच्छन्द, श्रास्त्रज्ञ श्रीर निरंकुशों की समाज में कमी नहीं जो मौके बेमीके खरहनाऽऽत्मक सःहित्य प्रकट कर शान्त समाज में फूट को गरल (विष) वसन कर बैठते हैं, श्रीर शांत समाज में क्लेश फैलाते हैं, इतना ही नहीं पर देखा जाय तो जैन जाति को पतन के गर्स में गिराने का भी श्रेय इन्हीं को ही है।

प्रo-कई लोग जब खरहन करते हैं तब दूसरे उसका मरहन करते हैं, यों तो दोनों समान ही हुए ?

ड॰—जो लोग खरडन करते हैं उनमें न तो शास्त्रीय प्रमास हैं और नइतिहास के प्रमास हैं, केवल मनगढ़न्त कुयुक्तियाँ लगाकर मद्रिक लोगोंको भ्रम में डाने, उसे सद्धमें से पतित बनाते हैं, ऐसी दशा में हमारा कर्त्तक्य है कि हम शास्त्र, इतिहास, एवं युक्ति द्वारा सत्य वस्तुका दिग्दर्शन करवाके, पतनोन्मुखी भद्र जनता को गर्त में गिरने से बचावें। श्रोप ही सोचिये जब खरहन

होता है तभी उसके मग्रहन की जरूरत रहती है फिर दोनों सभान कैसे हैं ?

प्र-यदि मन्दिर, मूर्त्ति, शास्त्र एवं इतिहास प्रमाणों से सिद्ध है तो फिर स्थानकवासी खएडन क्यों करते हैं ? क्या इतने बड़े समुदाय में कोई आत्मार्थी नहीं है कि जो उत्सूत्र भाषण कर वज्रपाप का भागी बनता है ?

च०—यह निश्चयात्मक नहीं कहा जा सकता है कि किसी समुदाय में आत्मार्थी है या नहीं। पर इस सवाल का उत्तर आपही दीजिये कि दया दान में धर्म्म व पुर्ण, शास्त्र, इतिहास और प्रत्यक्ष प्रमाणों से सिद्ध हैं पर तेरहपन्थी लोग इसमें पाप होने की प्ररूपणा करते हैं क्या इतने समुदाय में कोई भी आत्मार्थी नहीं है कि खुले मैदान में उत्सृत्र प्ररूपते हैं जैसे आप तेरहपन्थियों को सममते हैं वैसे ही हम आपको सममते हैं आप तेरहपन्थियों को सममते हैं वैसे ही हम आपको सममते हैं आप पर उत्सृत्र रूपी पापके भागी दोनों समान ही हैं और स्थान ब्वासी एवं तेरह पन्थियों में जो आत्मार्थी हैं वे शास्त्रों द्वारा सत्य धर्म की शोध करके असत्यका त्यागकर सत्यको स्वीकार कर ही लेते हैं ऐसे अनेक उदाहरण विद्यमान हैं कि स्थानकवासी तेरहपन्थी सैकड़ों साधु संवेग दीना धारणकर मूर्ति उपासक बन गये और बनते जा रहे हैं।

प्र०—स्थानकवासी श्रोर तेरहपन्थियों को श्रापने समान कैसे कह दिया कारण तेरहपन्थियों का मत तो निर्देय एवं निकृष्ट है कि वे जीव बचाने में या उनके साधुश्रोंके सिवाय किसीको भी दान देने में पाप बतलाते हैं इनका मत तो वि० सं० १८१५ में भीखमजी स्वामी ने निकाला है।

ड॰—जैसे तेरहपिन्थयों ने दया-दानमें पाप वतलाया वैसे स्थानकवासियों ने शाकोक्तमूर्तिपूजाहोने पर भी उसकी पूजा में पाप बतलाया जैसे, तेरहपन्थी समाजको वि० संबस् १८१५ में भीखमजी ने निकाला वैसे ही स्थानकवासी मत को भी वि० संवत् १७०८ में लवजीस्वामीने निकाला। बतलाइये उरस्त्र प्ररूपणा में स्थानकवासी श्रीर तेरहपिन्थयों में क्या श्रसमानता है १ हाँ! वर्तमान में दथा-दान के विषय में हम श्रीर श्राप (स्थानकवासी) एक ही हैं।

प्र०—जब श्राप मृतिपूजा श्रनादि बतलातेहो तब दूसरे लोग उनका खरहन क्यों करते हैं ? ।

ड०—जो विद्वान् शास्त्रज्ञ हैं वे न तो मूर्ति का खरहन करते थे श्रीर न करते हैं। बिल्क जिनमूर्तिपूजक श्राचार्यों ने बहुत से राजा, महाराजाय श्रुत्रियादि श्रजैनों को जैन-श्रोसवालादि बनाये, एनका महान् उपकार सममते हैं श्रीर जो अल्पज्ञ या जैनशासों के श्रज्ञाता हैं वे श्रपनी नामवरी के लिए या भद्रिक जनता को अपने जाल में फँसाए रखने को यदि मूर्ति का खरहन करते हैं तो उनका समाज पर क्या प्रभाव पड़ता है ? कुछ नहीं। उनके कहने मात्र से मूर्ति माननेवालों पर तो क्या पर नहीं-मानने वालों पर भी श्रसर नहीं होता है। वे श्रपन श्राम के सिवाय बाहर तीथों पर जाते हैं बहाँ निःशंक सेवा पूजा करते हैं श्रीर उनको बहा भारी श्रानन्द भी श्राता है। फिर भी उन लोगों के खरडन से हमको कोई नुकसान नहीं, पर एक। किस्म से लाभ ही हुआ है

ज्यों ज्यों वे कुयुक्तियों श्रीर असभ्यता पूर्वक इलके शब्दों में मूर्ति की निन्दा करते हैं त्यों त्थों मूर्तिपूजकों की मूर्ति पर श्रद्धा हद एवं मजबूत होती जा रही है। इतना ही नहीं पर किसी जमाने में सदुपदेश के अभाव से भद्रिक लोग मूर्तिपूजा से दूर रहते थे वे भी अब समझबुम कर मूर्ति उपासक बन रहे हैं जैसे-आचार्य विजयानन्दसूरि ( श्रात्मारामजी ) का जोधपुर में चतुर्मास हुआ उस समय मूर्तिपूजक केवल १०० घर ही थे पर आज ६००-७०० घर मृतिंपूजकों के विद्यमान हैं। इसी प्रकार तीवरी गाँव में एक घर था श्राज ५० घर हैं, पीपाड़ में नाम मात्र के मूर्तिपूजक समभे जाते थे आज बराबर का समुदाय बन गया, बीलाड़ा में एक घर था त्राज ४० घर हैं, खरिया में सवेगी साधुओं को पाव पानी भी नहीं मिलता था आज बरावरी का समुदाय दृष्टिगोचर हो रहा है इसी भाति जैतारण का भी वर्तमान हैं। रूण में एक भो घर नहीं था आज सबका सब प्राम मूर्तिपूजक है, खजवाना में एक घर था श्राज ५० घरों में २५ घर मूर्तिपूजने वाले हैं कुचैरा में ६० घर हैं। बड़े-बड़े शहर तथा नगरों में तो और भी विशेष जागृति हुई है और मेवाड़ मालवादि में भी छोटे-बड़े प्रामी में मन्दिर मृर्तियों की सेवा-पूजा करने वाले सर्वत्र पाये जाते हैं जहां मन्दिर नहीं थे वहाँ मन्दिर बन गये, जहाँ मन्दिर जोर्ए होगये थे वहाँ उनका जीर्णोद्धार हो गया। जो लोग जैन सामायिक प्रति-क्रमणादि विधि से सर्वथा श्रजात थे वे भी श्रपनी विधि विधान से सब किया करते में तत्पर हैं। मेहरवानों यह श्रापकी खरहन प्रवृत्ति से ही जागृति हुई है।

श्रात्म-बन्धुओं ! जमाना बुद्धिवाद का है जनता स्वयं **भनु**-

भव से समझने लग गई कि इमारे पूर्वजों के बने बनाये मन्दिर हमारे कल्याण के कारण हैं वहाँ जाने पर परमेश्वर का नाम याद श्राता है। भ्यान-स्थित शान्त मृतिं देख प्रभु का स्मरण हो श्राता है जिससे हमारी चित्त-दृत्ति निर्मल होती हैं वहाँ कुछ द्रव्य चढ़ाने से पुगय बढ़ता है पुगय से सर्व प्रकार से सुखी हो सुखपूर्वक मोत्तमार्ग साथ सकते हैं ! ऋब तो लोग अपने पैरों पर खड़े हैं। कई अज्ञ साधु अपने व्याख्यान में जैनमंदिर मूर्तियों के खराडन विषयक तथा मंन्दिर न जाने का उपदेश करते हैं तो सममत्तर गृहस्थ लोग कह उठते हैं कि महाराज पहिले भैक भवानी पीर पैगम्बर कि जहाँ मांस मदिरादि का बलिदान होता है त्याग कर-वाइये । श्रापको मुक-मुक के वन्दन करनेवालियों के गले में रहे मिथ्यात्वी देवों के फूलों को छुड़वाइये । चौरी, व्यभिचार, विश्वासघात, धोस्ताबाजी श्रादि जो महान् कर्म बन्ध के हेतु हैं इनको छुड़वाइये। क्या पूर्वीक श्रवर्थ के मूल कार्यों से भी जैन मन्दिर में जाकर नवकार व नमोत्थुणं देने में ऋधिक पाप है कि आप पूर्वोक्त अधर्म कार्यों की उपेक्षा कर जैन मन्दिर मुर्तियाँ एवं तीर्थ यात्रा का त्याग करवाते हो। महात्मन्! जैनमन्दिर मृर्तियों की सेवा भक्ति छोड़ने से ही हम लोग अन्य देवी देवताओं को मानना व पूजना सीखे हैं। वरन नहीं तो गुजरातादि के जैन लोग सिवाय जैन मंदिरों के कहीं भी नहीं जाते हैं। उपदेशकों से आज कई अर्सों से मंदिर नहीं मानने का उपदेश मिलता है पर हमारे पर इस उपदेश का थोड़ा ही असर नहीं होता है कारण हम जैन हैं हमारा जैनमंदिरों बिना काम नहीं चलता है। जैसे-जन्मे तो मन्दिर, न्याहें तो मंदिर, मरें तो मन्दिर, श्रद्ठाई

श्रादि तप करें तो मन्दिर, श्रापद समय श्रधिष्ठायक देव की प्रसन्न करें तो मंदिर, संघ पूजा करें तो मंदिर, संघ पूजा देवें तो मंदिर, दीपमालकादि पर्व दिनों में मंदिर, पर्युवणों में मंदिर वीर्थ-यात्रा में मन्दिर, इत्यादि मन्दिर विना हमारा काम नहीं चलता है। भला बैंड्याबों के रेवाड़ी, मुसलमानों के ताजिया, तो क्या जैनों के कुछ नहीं है। जैनियों के पूर्वज इतने कमजोर थे कि दुनियां की धर्म धोड़ से वे पीछे हैं ? नहीं जब इतिहास देखते हैं तो यह स्पष्ट पाया जाता है कि उन लोगों ने खास कर जैनियों का ही श्रनुकरण किया है शास्त्रीय प्रमाण से देखा जाय तो सम्राट् कोशिक और दर्शनभद्र ने भगवान वन्दन के समय वर-घोड़ा चढाया था वह ठाठ मानों एक इन्द्र की सवारी ही थी। इस हालत में जैनियों के खासाजी (वरघोड़ा) होना श्रतुचित 🖁 १ नहीं किन्तु श्रवश्य होना ही चाहिये । यदि जैनों के वरघोड़ा न हो तो बतलाइये हम श्रीर हमारे बाल-बच्चे किस महोत्यव में जार्वे ? । महाराज ! जिन लोगों ने जैनों को जैनमन्दिर छुड़वाया है उन्होंने इतना मिथ्यात्व बढ़ाया है कि श्राज जैनियों के घर्त में जितने ब्रत बरतोजिये होते हैं वे सब मिध्यात्वियों के ही हैं। हिन्दू देवी देवता को तो क्या ? पर मुखलमानों के पीर पैगम्बर श्रीर मसजिदादि की मान्यता पूत्रन से भी जैन बच नहीं सके हैं, क्या यह दुख की बात नहीं है ? क्या यह ऋ।पकी कुपा (१) का ही फल नहीं है १। जहाँ संगठन और एकता का श्रान्दोलन होरहा हो वहां श्राप हमकी किस कोटि में रखना चाहते हैं ?

🔻 अ०--भला ! मूर्ति नहीं मानने वाले तो श्रन्य देवी देवताओं

के यहां जाते हैं पर मूर्त्त मानने वाले क्यों जाते हैं। ड०--जैन लोग जैन देवी देवतात्रों के सिवाय किसी अन्य देव देवियों की मान्यता व पूजा नहीं करते थे विक्रम की सत्रहवीं शताब्दी तक मारवाड़ के तमाम जैनों का एक ही मूर्ति मानने का यर्भ था वह। तक जैन श्रपनी प्रतिज्ञा पर श्राहिंग थे बाद मूर्ति मानने नहीं मानने का भेद पड़ा। कई श्रज्ञ लोगों ने जैन मंदिरों को छोड़ा उस हालत में वे अन्य देव देवियों को जाकर शिर मुकाने लगे। श्रीर दोनों के जाति-व्यवहार एक (शामिल) होने से मूर्ति मानने वालों की लड़कियों मूर्ति नहीं मानने वालों को व्याही श्रीर मूर्ति नहीं मानने वालों की बेटियों, मूर्त्त मानने वालों को दी। इस हालत में जैनियों के वरों में आई हुई स्थानकवासियों की बेटियों अपने पीहर के संस्कारों के कारण अन्य देव देवियों को मानने लगीं इससे यह प्रवृत्ति उभयपक्ष में चल पड़ी तथापि जो पके जैन हैं वे तो त्राज भी श्रपनी श्रतिज्ञापर इटे हुये हैं जो श्रपवाद हैं वह भी स्थानकवासियों की प्रवृत्ति का ही फल है तेरहपंथी तो इनसे भी नीचे गिरे हुए हैं।

प्रव—हमारे कई साधु तो कहते हैं कि मूर्त्त नहीं मानना लोंकाशाह से चला है। तब कई कहते हैं कि हमतो महाबीर की बंश परम्परा से चले आते हैं इसके विषय में आपकी क्या मान्यता है ?

उ०—जैनमूर्ति नहीं मानना यह मत लौंकाशाह से चला यह वास्तव में ठीक ही है। इस मान्यता को हाल ही में स्था॰ मुनि शोभागचंदजी ने जैन प्रकाश पत्र में "धर्मप्राण लौंकाशाह नाम की लेखमाला में भली भाँति सिद्ध कर दिया है" कि भग- वान महाबीर के बाद २००० वर्षों से जैन मूर्त्ति नहीं मानने बाला सबसे पहले लौंकाशाह ही हुआ पर जो लोग कहते हैं कि इस महाबीर की वंश परम्परा से चले ऋाते हैं और कल्पित नामों की पट्टाविलयां भी बनाई हैं, पर वे इस ऐतिहासिक युग में मिथ्या ठहरती हैं कारण महाबीर के बाद २००० वर्षों में केवली, चतुर्दश पूर्वधर, श्रौर श्रतकेवली सैकड़ों धर्म धुरंधर महान् प्रभा-विक श्राचार्य हुए। वे सब मूर्ति उपासक ही थे यदि उनके समय में मूर्ति नहीं मानने वाले होते तो वे मूर्त्ति का विरोध करते पर ऐसे साहित्य की गन्ध तक भी नहीं पाई जाती है जैसे दिग-म्बर श्वेताम्बर अलग हुए तो उसी समय उनके खरहन मरहन के अन्य बनगये पर मृत्ति मानने, नहीं मानने के विषय में वि० सं० १५०८ पहिले कोई भी चर्ची नहीं पाई जाती, इसी से यह कहना ठीक है कि जैन मूर्ति के उत्थापक सबसे पहिले लौंकाशाह ही हैं। यदि बीर परम्परा से आने का दावा करते हो तो लौंकाशाह के पूर्व का प्रमाण बतलाना चाहिये कारण जैनाचार्यों ने हजारों लाखों मंदिर मूर्तियों की प्रतिष्ठा करवाई हजारों लाखों प्रन्थों की -रचना की, ऋनेक राजा महार≀जाओं को जैन धर्म में दीचित किये, श्रोसवालादि जातिएँ बनाई इत्यादि । भला ! एकाध प्रमाण तो वे ही बतलावें कि लौंकाशाह पूर्व हमारे साधुन्त्रों ने श्रमुक प्रनथ बनाया या उपदेश देकर श्रमुक स्थानक बनाया या किसी ऋजैनों को जैन बनाया। कारण जिस समय जैनाचार्य पूर्वघर थे उस समय मूर्ति नहीं मानने वाले सबके सब श्रज्ञानी तो नहीं होंगे कि उन्होंने कोई प्रन्थ व ढाल चौपाई कवित्त छन्द का एक पद भी नहीं रचा हो ? बन्धुक्रो ! श्रद जमाना यह नहीं है कि चार दीवारों के बीच भोली भालो बहिनों के सामने किल्पत बात पर आप अपने को सचा समम्हलें। आज जमाना वो अपनी मान्यता का प्रामाखिक प्रमाणों द्वारा मैदान में सत्य बतलाने का है। क्या कोई व्यक्ति यह बतला सकता है कि लोंकाशाह पूर्व इस संसार में जैनमूर्ति नहीं मानने वाला कोई व्यक्ति था ? कदापि नहीं!

विशेष खुलासा देखो ऐतिहासिक नीच की ऐतिहासिकता, नामक पुरतक।

प्र०--भगवान् के फरमाये हुये सूत्र कितने हैं।

उ० — भगवान ने सूत्र नहीं बनाये उन्होंने तो अर्थ रूपी देशना दी जिनको गणधरों ने द्वादशांगी अर्थात् १२ अंगों की रचना—संकलना की और इन १२ अंगों में सब लोकालोक का ज्ञान आजाता है।

प्र- फिर यह क्यों कहा जाता है कि ३२ सूत्र भगवान् के फरमाये हुए हैं।

ड़ पेसा किसी सूत्र में लिखा है ? या भोलों को भ्रम में डालने का घोखा है। क्यों कि यह कहीं पर नहीं लिखा है कि जैनों में ३२ सूत्रों को भगतान ने कहा उनकी ही मान्यता है यदि ३२ सूरों को माना जायतो इसमें नन्दी सूत्र भी शामिल है श्रीर नन्दी सूत्र में ७३ सूत्र श्रीर १४००० प्रकरण मानने का भी उद्धेख है। यदि ७३ सूत्रादि नहीं मानें तो ३२ सूत्र को भी नहीं माना जा सकता है फिर यह क्यों कहा जाय कि हम ३२ सूत्र मानते हैं स्थानायांग सूत्र में चार पन्नति सूत्र कहे हैं इसमें तीन को मानना श्रीर एक द्वीपसागरपन्नति सूत्र को नहीं मानना कहां का न्याय

है ? श्रव बत्तीस सूत्रों का हाल भी सुन लीजिये। २२ सूत्रों में ११ श्रंग तो गणधर कृत हैं पर शेष २१ सूत्र तो स्थितरों के बनाये हुये हैं। जब श्यामाचार्य कृत प्रज्ञापना सूत्रों के मानना श्रीर भद्रवाहु कृत निर्युक्ति को नहीं मानना यह श्रज्ञानता नहीं तो श्रीर क्या है ? यदि यही इरादा हो कि मूर्ति नहीं मानने के कारण ही ३२ सूत्र माने गये हैं तो ३२ सूत्रों के मूलपाठ में मूर्ति विषयक बहुत उद्घेख हैं फिर श्रिथाह ज्ञान का समुद्र छोड़ कर केवल ३२ सूत्रों को मानने का धर्य क्या हुआ ? यदि ३२ सूत्र ही मानते हो तो मूलपाठ मानते हो या पश्चाङ्की महित ?

प्र०—हम ३२ सूत्र मृतपाठ मानते हैं श्रीर मिलतो हुई टीका वगैरह भी मानते हैं ?

ड०—मिलती का क्या अर्थ होता है ? जब एक वस्तु के सामने दूसरी वस्तु रक्खी जाती है तब मिलती, नहीं मिलती कही जा सकती हैं सो तो आपके पास कुछ है नहीं, फिर किससे मिलाके मानते हो ? सज्जनो ! आप जानते हो वृत्त का मृल धूल में रहता है और शाखा प्रतिशाखा पत्र फल में रस मिलता है इसी भाँति मृल सूत्र सूची मात्र है पर उनका भावार्थ पञ्जाङ्गी द्वारा ही समभा जाता है यदि आपका यही दुराष्ट्रह है कि हम तो ३२ सूत्र मूल ही मानते हैं तो बतलाइये कि आपके माने हुए ३२ सूत्रों के मूल में

- (१) स्याद्वाद "जो जैनियों का मृल सिद्धान्त है," का स्वरूप किस मृल सूत्र में है ?
- (२) जैनयों की सप्तभंगी का अन्य समाज में बड़ा ही महत्व है जिसका वर्णन किस मूल सूत्र में है ?

- (३) जिस चौबीसतीर्थंकरों को छाप परमपूजनीय मानते हो उनका विस्तार पूर्वक जीवन किस मूल सूत्र में है ?
- (४) इस मांति चक्रवर्ती वलदेव, बासुदेव, प्रतिबासुदेवादि का जीवन किस मूल सूत्र में है ?
- (५) सामायिक प्रतिक्रमण व्रतोचारण श्रन्तिम श्रालोचना सृतसाधु के पीछे करने योग्य क्रियादि का विधि विधान किस सृल सृत्र में है ?
- ६) बत्तीस मूल सूत्रों के मूल पाठ में एक दूसरे से परस्पर विरोध के अनेक पाठ हैं। उसका समाधान किस मूल सूत्रों से कर सकोगे ?
- (७) ऐसी सैंकड़ों बातें हैं कि ३२ सूत्रों के मूलपाठ से जिनका निर्णय हो ही नहीं सकता है देखी हमारो लिखी प्रश्नमाला नामक किताब। पश्चाङ्गी श्रौर पूर्वाचार्यों के प्रन्थों के बिना न तो स्थानकवासियों का काम चलता है श्रौर न तेरहपिन्थयों का । स्था० पू० जवाहरलालजी ने 'सद्धर्ममण्डन' नामक प्रन्थ तेरहपिनथ्यों के खण्डन में बनाया है जिसमें टीका चूर्ण भाष्य को प्रमाणिक मान श्रपनी पृष्टि में श्रमेक स्थानों में प्रमाण दिया है। इसी भांति तेरहपंथियों ने श्रपने श्रमविष्वंसन नामक प्रंथ में स्थानकवासियों का मतखंडन के विषय में श्रनेक स्थानों पर टीका चूर्ण भाष्य को प्रमाणिक मान प्रमाण दिया है पर यह कितनी श्रज्ञानता एवं इतप्रता है कि जिन प्रन्थों से श्रपना इष्ट सिद्ध करना श्रौर काम पड़ने पर उन्हीं प्रन्थों का श्रनादर करना इसके सिवाय वजपाप हो क्या होता है ?

प्रव—साप भी तो ४५ त्रागम मानते हो ?

ड०—हम ४५ आगम के अलावा जितने सूत्र और पूर्वा-चार्य रचित प्रन्थादि हैं; सब मानते हैं परयह कभी आपने सुना है कि हमारे किसी विद्वान् ने यह कहा है कि अमुक मंथ को हम नहीं मानते । अव४५ आगम मानने का तास्त्रयं भी सुन लोजिये । नैन साधु आगम पढ़ते हैं तब उनको योगद्वाहन (तपश्चर्या) करना पड़ता है । मजबूत संहनन वाले सब आगमों के योगद्वाहन-कर सकते थे पर इस समय ऐसे संहनन नहीं है कि लगातार क्यों तक तपश्चर्या कर सकें इस लिये योगद्वाहन ४५ आगम का ही रस्ता है पर इससे यह नहीं कहा जा सकती कि जैन ४५ आगम के अलावा शेष सूत्र प्रन्थ नहीं मानते हैं । "

प्र-क्या ३२ सूत्रों में मूर्तिपूजा करने का उस्लेख है ?

उ: — यह तो हमने पहले से ही वह दिया था कि ऐसा कोई सूत्र नहीं है कि जिसमें मूर्ति का उल्लेख न हो। कदाचित् आपको किसी ने भ्रम डाल दिया हो कि ३२ सूत्रों में मूर्ति का बयान नहीं है तो सुन लीजिये।

- (१) श्री श्राचारांग सूत्र दूसरा श्रुतस्कन्ध पन्द्रहवें अध्ययन में सम्यक्त्व की प्रशस्त भावना में शत्रुंजय गिरनारादि तीथों की यात्रा करना लिखा है (भद्रवाहु स्वामिकृत निर्युक्ति)
- (२) श्री सूत्रकृतांग सूत्र दूसरा श्रुतस्कन्ध छटे श्रध्ययन में श्रभयकुमार ने श्रार्ट्रकुमार के लिये जिनप्रतिमा भेजी जिसके दर्शन से उसको जाति स्मरण ज्ञान हुआ। (शी० टी०)

हन ३२ सूत्रों के मुर्तिपुका विषयक पाठ देखो मेरा थिखा 'मुर्तिपुका का प्राचीन इतिहास'।

- (३) श्री स्थापनायांग सूत्र चतुर्थ स्थानक में नन्दीश्वर द्वीप में ५२ मन्दिरों का अधिकार है।
- (४) श्री समवायांग सूत्र के सतरहवें समवाय में जंघा-चारण विद्याचारण मुनियों के यात्रा वर्णन का उस्लेख है।
- (५) श्री भगवती सूत्र शतका ३ उ० १ के चमरेन्द्रके श्राध-कार में मूर्ति का शरणा कहा है।
- (६) श्री ज्ञात सूत्र ऋध्याय ८ में श्री ऋरिइन्तों की भक्ति करने से तीर्थं कर गोत्र बन्धता है तथा ऋध्याय १६ में द्रीपदी महासती ने १७ भेद से पूजा की है।
- (७) श्री उपासक दशांग सूत्र में श्रानन्दाधिकार में जैन मूर्ति का उल्लेख है।
- (८-९) श्री श्रन्तगढ़ श्रीर श्रनुत्तरोवाई सूत्र में द्वारिकादि नगरियों के श्रधिकार में उत्पातिक सूत्र के सहश जैन मन्दिरों का उल्लेख है।
- (१०) प्रश्न व्याकरण सूत्र तीसरे संवरद्वारमें जिन प्रतिमा की नयावच्च (रचण) कर्म निवर्जरा के हेतु करना बतलाया है।
- (११) विषाक सूत्र में सुबाहु आदि ने तुंगिया नगरी के आवकों के समान जिनप्रतिमा पूजी है।
- (१२) उत्पातिक सुत्र में चम्पा नगरी के मुहस्ले २ जैनमंदिर तथा श्रंबड़ आवक ने प्रतिमा का वन्दन करने की प्रतिक्षा लीथी।
- (१३) राजप्रश्नो सूत्र में सूरियाभदेव ने सत्रह प्रकार से जिन प्रतिमाध्यों की पूजा की है।

- · (१४) जीवाभिगम सूत्र में विजयदेव ने जिनप्रतिमा की पूजी की है।
  - (१५) प्रज्ञापना सूत्र में ठवणा सच्च कहा है।
- (१६) जम्बुद्धीप प्रज्ञापित सूत्र में २६९ शाश्वत पर्वतों पर ९१ मन्दिर तथा जम्बुकदेव ने प्रतिमा पूजी । प्रमु आदीश्वर के निर्वाण के बाद उनकी चिता पर इन्द्र महाराज ने रत्नों के स्थूभ (चैत्य) बनाय ।
  - ( १७ ) चन्द्र प्रज्ञापित सूत्र में चन्द्र विमानमें जिन प्रतिमा ।
  - ( १८ ) सुर्य प्रज्ञायित सूत्र में सूर्य विमान में जिन प्रतिमा ।
- (१९-२३) पांच निरयावलिका सूत्र में नगरादिश्रधिकार में जिन प्रतिमा ।
- (२४) व्यवहारसूत्र उदेशापहला श्वालोचनाधिकारे जिन प्रतिमा।
- (२५) दशश्रुत स्कन्ध सूत्र, राजगृह नगराधिकारे जिन प्रतिमा।
- ं (२६) निशीथ सूत्र जिन प्रतिमा के सामने प्रायश्चित लेना कहा।
- (२७) वृहस्कल्प सूत्र नगरियों के श्रधिकार में जिन चैत्य है।
- (२८) उत्तराध्ययन सूत्र ध्रध्ययन १० आष्टापद के मन्दिर, अध्याय १८ वां उदाइराजा की रागी प्रभावती के गृह मन्दिर का अधिकार, अध्ययन २९ में चैत्यवन्दन का फज यावत् मोज्ञ बतलाया है।

- (२९) दशवैकातिक सूत्र जिन प्रतिमा के दर्शन से शय्यं-भव भट्टको प्रतिबोध हुआ।
- (३०) नन्दीसूत्र में विशल नगरों में जिनचैत्य को महा प्रभाविक कहा है।
- ( ३१ ) अनुयोगद्वार सूत्र में चार निचेष का अधिकार में स्थापना निचेष में श्ररिहन्तों की मूर्ति श्ररिहन्तों की स्थापना कही है।
- ( ३२ ) व्यावश्यक सूत्र में धारिहन्त चेइक्याणिवा तथा फित्तिय वंदिय महिया जिसमें कित्तिय वंदिय तो भाव पूजा और महिया द्रज्य पूजा कहा है।

इन ३२ सूत्रों के श्रालावा भी सूत्रों में तथा पूर्वचार्यों के प्रंथों में जिन प्रतिमा का विस्तृत वर्णन है पर श्राप लोग ३२ सूत्र ही मानते हैं इस लेये यहां ३२ सूत्रों में ही जिन प्रतिमा का संस्थित से उल्लेख किया है।

- प्र० इसमें कई सूत्रों के आपने जो नाम लिखे हैं वहाँ मूलपाठ में नहीं पर टीका निर्युक्ति में है वास्ते हम लोग नहीं मानते हैं ?
- उ० यह ही तो श्रापको श्रज्ञानता है कि स्थितरों के रचे उपांगादि सूत्रों को मानना श्रोर पूर्वधरों की रची निर्मुक्ति टीका नहीं मानना । भला पहले दूसरे सूत्रों के श्रलाबा ३० सूत्रों के मूल पाठ में मूर्तिपूजा का उस्लेख है, वे तो श्रापको मान्य हैं ? यदि है तो उसको तो श्राप मान लीजिये कि श्रापका कल्याग हो । प्र० श्राप मुंहपत्ती हाथ में रखते हो इसमें खुले मुँह

बोलने से वायुकाय के जीवों की हिंसा का पाप तो लगता ही होगा १

उ०- मुँहपत्ती बोलते समय मुँह के पास रखने के लिये है न कि दिन भर भुँह पर बाँधने के लिये। छद्मस्थों का खप-योग न रहने से उड़ता हुआ मित्तकादि जीव मुंह में न ह्या पड़े ! किसी से बातीलाप करते थूक न उन्नल पड़े इसलिये मुंहपत्ती रखना बतलाया है न कि वायुकाय के जीवों की रक्षा के हेतु। यदि ऐसा हो तो तीर्थंकर कुछ भी वस्त्र नहीं रखते हैं और वे घन्टों तक देशना दिया करते हैं। त्राप यह भी नहीं कह सक्ते कि तीर्धकरों का अतिशय है। कारण ३४ अतिशय में यह अति-शय नहीं है कि तीर्थंकर खुले मुंह बोले और उनसे वायुकाय के जीवों की हिंसा न हो कारण तीर्थंकर व्याख्यान देते हैं उस समय भी समय-समय वेदनीकर्म का बन्ध होता है इसका कारण वायुकाय की हिंसा ही है। सेहरवानों ! सुंह पर मुंहपत्ती तो क्या पर एक लोहा का पत्र भी चिपका दिया जाय तो भी बोलते समय वायु-काय के जीवों का बचाव नहीं हो सकता है क्योंकि जहाँ थोड़ा ही छिद्र है वहाँ वायुकाय के ध्यसंख्य जीव हैं। मुँह तो बहुत लम्बा चौड़ा है पर त्रांखों के पलकों के बीच भी वायुकाय के जीव भरे हैं श्रीर एकबाल चलने पर ऋसंख्य जीवों की हिंसा होती है। इस हिंसा को छदमस्थ तो क्या पर केवली भी रोक नहीं सकते हैं। इतना जरूरी है कि जहाँ तक बन पड़े यत्न करना प्रत्येक व्यक्ति का कर्त्तव्य है। पर दिनभर मुँहपर मुँहपत्ती बन्धने से कितना नुकसान हुआ--श्रव्वत तो जैन मुनियों के पवित्र वेशको कलंकित किया, दूसरा दिनभर मुंद्दपत्ती बन्धने से ऋसंख्य त्रस जीवों की उपित (१७)-३८

होती है तोसरा स्पष्ट बोला भी नहीं जाता है चतुर्थ गन्धी वायुके कारण बीमारी होती है पञ्चम लोगों में धर्म को निंदाका कारण है इतना होने पर भी लाभ कुछ नहीं; एवं दिनमर मुँहएत्ती बांधना, शास्त्राह्या के विरुद्ध है।

प्र०—हमने कई पुस्तकों में देखा है कि बाहुबल ब्रह्मो सुन्दरी पांच डिन श्रीर भगवान ऋषभदेन श्रीर महावीर के मुंहपर भी मुंहपत्ती बन्धी हुई है ज्या यह श्रमस्य है ?

उ०—में तो क्या पर इस बात को सास स्थानकवासी समाज
भी गलत मानते हैं श्रोर सख्त विरोध करते हैं। ऐसे मनकल्पित
चित्र बनाने से सत्यता नहीं कही जाती है। श्राज पुराणे चित्र
इतने उपलब्ध हैं कि जिनके शन्दर श्रनेक श्राचार्यों के चित्र हैं
वे सब हाथ में मुंहपत्ती रखते थे। श्रोसियों के मन्दिर के रंग
मगडप में एक जैनाचार्य की पाषाणमय मूर्त्ति है वे सामने स्थापना
और हाथ में मुँहपत्ती रख व्याख्यान दे रहे हैं। यदि यह मूर्त्ति
श्रीरत्नप्रमसूरि के समय की है तो उसको श्राज २३९२ वर्ष हुए
हैं ऐसे श्रनेक प्रमाण मिल सकते हैं पर मुँहपत्ती बन्धने
वाले वि० सं० १७०८ के पूर्व का एक भी प्रमाण दे नहीं सकते
कि इस समय के पूर्व जैन साधु मुंहपत्ती मुंहपर बान्धते थे।
इम तो श्राज भी यह दावे के साथ कहते हैं कि कोई भी स्थानकवासी तेरहपन्थी श्रपनी मान्यता को सावित करनेको ऐसा प्रमाण
जनता के सामने रखे कि वि० सं० १७०८ पूर्व किसी जैन मुनि
ने मुंह पर मुंहपत्ती बांधी थी ? दूसरा यह है कि एक प्रथा से

<sup>†</sup> देखों मेरी जिखी "क्या जैन तीर्थं कर दोराडाळ मुंह पर मुंहपत्ती बान्धते थे" नामक किताब।

दूसरी प्रथा चलती है तब उसका खरहन मरहन भी उसी समय सं चल पढ़ता है पर हम श्रद्धाई हजार वर्षों का इतिहास एवं साहित्य देखते हैं कि किसी स्थान पर यह नहीं पाया जाता है कि सुंहपत्ती हाथ में रखने का खरहन मरहन हो। किन्तु मुंहपत्ती सुंहपर बाँधने की चर्चा केवल वि० सं० १७०८ से ही शुरू होती है इससे सिद्ध होता है कि मुंहपत्ती बान्धने की प्रथा वि० सं० १७०८ में लवजी स्वामी से ही प्रारंभ हुई है।

प्र०-फिर क्या पुस्तकों में मूंठे ही छपा दिये हैं ?

ड०-मताग्रह में मनुष्य क्या नहीं करता है। पुस्तकों में किस किस आधार से छपाई, क्या कोई इसकी प्राचीन मूल कापी बतला सकता है ? अग़प छापने की क्या बात पृछते हैं कई लोगों ने श्रीकृष्ण के चित्र में बतलाया है कि गोपियें स्नान करतीं थीं उस समय श्रीकृष्ण उनके वस्त्र उठाके ले गये फिर उन्होंने नग्न गोपियों को अपने पास बुलाया । क्या कोई विद्वान इस बात को सत्य मान सकता है ? क्या श्रीकृष्ण ऐसे थे ? क्या ऐसा चित्र प्रामाणिक माना जासकता है १ नहीं कदापि नहीं । इसी भाँति किसी ने ऋपने दुराप्रह के वशीभूत हो मन कल्पित चित्र बनाके छपवा दिये हों तो क्या वह सत्य हो सकता है ? कदापि नहीं । हम तो हाथ में मुंहपत्ती रखने वाले हैं परन्तु पहले मुंहपर बांधने वालों को तो पुछो कि वे उन चित्रों का क्यों विरोध करते हैं। सब से निकट का प्रमाण तो यह है कि लोंकाशाहकी परम्परा के यति घाज पर्यन्त मुँहपत्ती द्वाथ में रखते हैं श्रौर मुंहपर बाँघने का घोर विरोध करते हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि लोंकाशाह के बाद मुंहपर दिनभर मुँहपत्ती बांधने की प्रथा शुरू हुई है श्रर्थीत् हाथ में मुंह- क्ती रखना यह परम्परा महावोर की है और मुंह पर बांधना यह वि० सं० १७०८ लवजी स्वामि की चलाई नृतन प्रथा है ।

प्रव—श्राप सामायिकादि किया को श्रादि में मुँहपत्ती का प्रतिलेखन करते हो वह शायद दिन को तो जीवों को देखने के लिये करते होंगे, पर रात्रिमें भी मुँहपत्ती का प्रतिलेखन क्यों करते हो क्या रात्रि में भी जीव देखते हो ?

उ०--मॅहपत्ती का प्रतिलेखन केवल जीवों को देखने के लिये ही नहीं है पर इसमें बड़ा ही रहस्य है। सामायिकादि प्रत्येक किया करने के पहिले त्रात्मशुद्धि की श्रावश्यकता है ऋौर मुँहपत्ती प्रतिलेखन द्वारा पहले श्रास्मश्चद्धि की जातो है। सुँहपत्ती प्रतिलेखन केवल कपड़े को इधर उधर करना हो नहीं है पर उसके अन्दर निम्नलिखित चिन्तवन करना पड़ता है जैसे गुँहपत्ती के पुड़ स्रोलते समय कहा जाता है कि (१) सूत्र-न्नर्थ सच्चा अद्ध हूं (२) सम्यक्त्व मोहनीय (३) मिध्यात्व मोहनीय (४) मिश्र मोहनीयपरिहरूँ (परित्याग करूँ) बाद् दृष्टिप्रतिलेखन समय ( ५ ) कामराग, ( ६ ) स्नेहराग ( ७ ) दृष्टिराग परिहरूँ, बाद (८) सुदेव (९) सुगुरु (१०) सुधर्म ऋ।दर्हें, बाद (११) कुदेव (१२) कुनुरु (१३) कुचर्म परिहरूँ। बाद (१४) ङ्गान (१५) दर्शन (१६) चारित्र श्रादरूँ (१७) ज्ञान विराधना (१८) दर्शन विराधना (१९) चारित्र विराधना परिहरूँ (२०) मनोगुप्ति (२१) वचनगुप्ति (२२) काय गुप्ति ब्रादरूँ (२३) मनोदंड (२४) बचनद्गड (२५) कायद्ग्ड परिहरूँ एवं २५ बोलों द्वारा मुँहपत्तो का प्रतिलेखन करके बाद शहर का प्रतिलेखन किया जाता है जैसे-मुँहपत्ती को मरतक पर

लगा के कहना कृष्णुलेश्या नीललेश्या, कापोतलेश्या परिहरूँ।
गुँहपर मुँहपती लगाके ऋद्धिगारव, रसगारव सातागारव, परिहरूँ।
इत्यपर लगा के मायाशल्य, निदानशस्य, मिध्यादर्शनशस्य,
परिहरूँ। जीमणेखान्धे पर कोध-मान डाबेखान्धेपर माया, लोम
परिहरूँ। डाबा हाथकी बाँह पर हास्य, रित, अरित, एवं जीमणे
हाथ की बाँह पर, शोक, भय, जुगप्सा, परिहरूँ। डावे पैर पर
पृथ्वी, अप, तेड, एवं जीमणे पग पर, वायु, वनस्पित, और त्रस
काय की विराधना परिहरूँ। इस प्रकार २५ बोलों का चिन्तवन
मुँहपत्ती और २५ बोलों का चिन्तवन शरीर के, इल ५० बोलों
का चिन्तवन करने से मुँहपत्ती का प्रतिलेखन होता है और
सामायिक लेना, पारना, गुरुवन्दनकरना, प्रतिक्रमणकरना,
पच्चकानलेना, पारणा, चैत्यवन्दन संस्तारा धौरूषी आलोचनादि
सब क्रियाओं की आदि में पूर्वोक्त ५० बोलों का चिन्तवन द्वारा
गुँहपत्ती का प्रतिलेखन करना शास्त्रकारों ने बतलाया है।

प्र०—हमने तो यह विधान श्राज ही सुना है श्रौर यह है भी उत्तम ?

व०—श्वापने श्रभी जैनों का घर देखा ही क्या है ? ऐसी २ तो श्रनेक क्रियाएं हैं कि निससे श्रात्म-कल्यास का सुरामता पूर्वक साधन हो सकता है। जैनों में जितनी क्रिया हैं वह सब अपयोग पूर्वक विवेक के साथ करने की है।

प्र०—चाप किया के समय ठवणी पर क्या रखते हो १ ७०—माचार्य महाराज की स्थापना।

प्र०—यह क्यों १

उ०--विना स्थापना, क्रिया करना श्रशुद्ध है। कारण प्रत्येक

किया में गुरु त्रादेश (त्राज्ञा) लेना चाहिए। यह बिना स्थापना त्राज्ञा किसकी लेवें । इसीसे स्थापना की त्रावश्यकता है।

प्र--हमारे तो सब साधु या श्रावक पूज्यजी या बड़े साधुत्रों की त्राज्ञः लेते हैं ?

उ०-पर पूज्यजी किसकी आज्ञा लेते हैं ?

प्र०-श्री सीमंघर स्वामी की स्राज्ञा लेते हैं।

उ०-श्री सीमंघर स्वामी कहां पर हैं ?

उ०-महाविदेह चेत्र में तीर्थंकर हैं।

प्र०— भरतचेत्र में तो इस समय शासन महावीर के पहुंधर सौधर्म गणधरका चल रहा है इस हालत में सीमंधर स्वामी की स्राज्ञा कैसे ले सकते हो ?

उ॰--वे तीर्थंकर हैं उनकी श्राज्ञा लेना क्या श्रतुचित है ?

प्र-वे तीर्थं कर महाविदेह चेत्र के हैं एवं हमारे वन्दनीय पूजनीय अवश्य हैं, पर भरतचेत्र में उनकी आज्ञा नहीं ली जाती है।

उ०--क्या कारण ?

प्रव अन्य के शासन का आचार व्यवहार भरतत्तेत्र से भिन्न है जैसे भरत में इस समय पांच महात्रत हैं वहां चार ही हैं। वहां दोष लगे तो प्रतिक्रमण करें। पर यहां श्रवश्य किया जाता है इत्यादि। भला! आप सीमंधर स्वामी की श्राह्मा लेवे हो तो वे यहां मीजूद नहीं है।

ड०--ईशान कोन में श्रीसीमंघरस्वामी की करपना कर श्राज्ञा मांग लेते हैं।

प्र०--कल्पना करना यह भी स्थापना ही है फिर भरतचेत्र के

आयाचार्य सौधर्म गएधर की स्थापना कर स्राझा लेना कौनसा स्रान्तित है? कारण इस समय साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविका जो धर्म किया करते हैं वे सब सौधर्म गएधर के बाजा- वर्ती होने से सौधर्म गणधर की ही स्राझा ले सकते हैं । जिनके ध्रमाव जैसे जिन प्रतिमा है वैसे बाचार्य के स्थापनाचार्य है श्रीर श्री समयायांगजी सूत्र के बारहवां समवाय में स्थापनाचार्य की स्थापना करना कहामी है। इसलिये सामायिक प्रतिकमणादि जितनी किया की जाँय वे सब स्थापनाजी के स्थादेश से ही होना शुद्ध है ? यदि स्थापनाचार्य न हो तो वन्दना के समय में प्रवेश करना निकलना तथा 'बहो कायं काय संपासं' यह पाठ कहना भी व्यर्थ होजाता है स्थापना स्थापना रखना खास जरूरी बात है सममें न ?

प्र०—पांच पदों में मूर्ति किस पद में है ?

ड॰—श्ररिहन्तों की मूर्ती श्ररिहन्तपद में श्रीर सिद्धों को सिद्धपद है।

प्र०-चार शरणों में मूर्ति किस शरणा में है ?

उ०--मृत्ति अरिइन्त और सिद्धों के शरणा में है।

प्र०-सूत्रों में श्रिरिहन्त का शरणा कहा है पर मूर्ति का शरणा नहीं कहा है ?

ड०--कहा तो है पर आपको नहीं दोखता है। भगवती सूत्र श० ३ ड० १ में खरिहन्त, अरिहन्तों को मूर्ति और भवितासा साधु का शरणा लेना कहा है और आशातना के अधिकार में पुनः खरिहन्त और अनगार एवं दो ही कही। इससे सिद्ध हुआ कि जो अरिहन्तों की मूर्ति की आशातना है वह हो अरिहन्तों की श्राशातना है। श्राप भी भैक्षं की स्थापना को पीठ देकर नहीं बैठते हो कारण उसमें भैक्षं की श्राशातना समकते हो।

प्रव स्थान ने तो दान, शील, तप, एवं भाव, यह चार प्रकार का धर्म बतलाया है। मूर्तिपूजा में कौनसा धर्म है ?

- ड० मूर्तिवृजा में पूर्वीक चारों प्रकार का धर्म है जैसे-
- (१) पूजा में श्रह्मतादि द्रव्य अर्पण किये जाते हैं यह शुभद्देत्र में दान हुआ।
- (२) पूजा के समय, इन्द्रियों का दमन, विषय विकार की शान्ति, यह शीलधर्म दुन्ना।
- (३) पूजा में नवकारसी पौरुसी के प्रत्याख्यान यह रूपधमें हुन्ना।
- (४) पूजा में वीतराग देव की भावना गुणस्मरण यह भाव धर्म। एवं पूजा में चारों प्रकार का धर्म होता है।

प्र०-पूजा में तो हम धमाधम देखते हैं ?

उ०—कोई श्रज्ञानी सामायिक करके या द्या पाल के धमाधम करता हो तो क्या सामायिक व द्या दोषित और त्यागने योग्य है या धमाधम करने वाले का श्रज्ञान है ? द्या पालने में एकाध व्यक्ति को धमाधम करता देख यह शुद्ध भावों से द्या पालने वालों को ही दोषित ठहराना क्या श्रम्भवाद नहीं है ? इसी प्रकार यदि किसी स्थान या किसी व्यक्ति का धामधूम करना देख विद्वान पूजाको बुरा नहीं सममता है ! श्राप लोगोंने श्रभी पूजा के रहस्यको नहीं सममा है तब श्रापको मास्म ही क्या कि कैसे श्रीर किसकी पूजा होती है !

प्र०--- आपही बतलावें कि पूजामें पेटी तबला और ताल के सिवाय आप करते ही क्या हैं।

उ॰—पेटी तज्ञला श्रौर तालादि तो संगीतके साधन हैं जैसे सुरियाभदेवने प्रमु महावीर के सामने नाटक किया था, उस समय ४९ जाति के वाजित्र थे।

प्र०—ऋाप बाजे बजाते हो उसमें क्या गाते हो इसकी माल्म नहीं पड़ती है।

ड०—तबही तो आप प्रभुपुजाकी निंदा कर कर्म बन्धन करते हो। कभी पूजा में आकर सुनो कि हम क्या करते हैं। जैसे स्नान पूजा में तीर्थंकरों के जन्म महोत्सव गाते हैं जैसे गणधरोंने जीवाभिगम सूत्र में गाया था। नौपदजी की पूजा में आरिहन्त सिद्ध, आचाय, उपाध्याय, साधु, ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप का वर्णन आता है और हम लोग बड़े ही आनन्द से उनके गुण गाते हैं। इसो प्रकार बीसस्थानक जी की पूजा में तीर्थंकर नाम बन्धने के बीस स्थानक के गुण् हैं नीनाणवे प्रकार की पूजा में तीर्थंकर नाम बन्धने के बीस स्थानक के गुण् हैं नीनाणवे प्रकार की पूजा में तीर्थंकर सुनियों ने मोक्ष प्राप्त की उनके गुण, चौसठ प्रकार की पूजा में आठ कमों से मुक्त होने की प्रार्थना, बारह व्रत की पूजा में भगवान ने आवक के बारह व्रतों का

१ श्रो स्थानार्याम सूत्र में ।

२ श्रो ज्ञातास्त्र ८ वॉ अध्यायन ।

रे श्री भन्तगढ दशांग और ज्ञातास्त्र में ।

४ श्री पञ्चवगासूत्र तथा कर्मग्रन्थादि में।

५ श्री उपाश≉दशांगस्त्र ।

स्वरूप बतलाया है सत्रह भेदी पूजा में तीर्थङ्करों की भक्ति। पैतालीस आगमों को पूजा में श्रागमारायना इत्यादि पूजा करते हैं कभी पूजा की किताब को उठाकर ध्यान पूर्व क पड़े तो श्रापको आत हो जाय कि हम पूजा किसकी श्रीर किस प्रकार करते हैं।

प्र०—तप संयम से कर्मीका चय होना बतलाया है। पर मूर्तिपूजा से कौन से कर्मों का क्षय होता है वहां तो उस्टे कर्म बन्घते हैं ?

ड०—मूर्तिपूजा तप संयम से रहित नहीं है जैसे तप संयम से कमों का क्षय होता है वैसे ही मूर्तिपूजा से भी कमों का नाश होता है। जरा पक्षपात के चश्मे को उतार कर देखिये—मूर्तिपूजा में किस किस किया से कौन से २ कमों का चय होता है।

- (१) चैत्यवन्द्नादि भगवान के गुण स्तुति करने से झानाऽऽवरणीय कर्म का चय ।
  - (२) भगवान् के दर्शन करने से दर्शनावरणीय कर्म का नाश।
- (३) प्राण भूत जीव सत्व को करुणा से असाता वेदनी का क्षय।
- (४) श्रिश्चितों के गुणोंका या चिद्धों के गुणों का समरण करने से सम्यग्दर्शन की प्राप्ति श्रीर मोहनीय कर्म का चय होता है।
  - (५) प्रमु पूजा में तस्तीन श्रीर शुभाऽऽध्यवसाय से उसी

९ श्री राज।प्रश्नी सुक्ष

२ श्रो समवायांगस्त्र तथा श्री नंदीस्त्र में ।

३ विविध पूजा संग्रहादि पुस्तकें मुद्धित हो खुकी हैं उनके मंगवह कर एक बार अवश्य पढिये।

भव में मोच प्राप्ति होती है। यदि ऐसा न हो तो शुभ गति का श्रायुष्य बन्ध कर क्रमशः (भवान्तर) मोच की प्राप्ति श्रवश्य-होती है।

- (६) मूर्ति पूजा में अधिहन्तादि का नाम जेने से ऋशुभ नाम कर्म का नाश।
- (७) श्रस्हिन्तादि को वन्दन या पूजन करने से नीच गौत्र कर्म का त्त्य।
- (८) मूर्तिपूजा में शक्ति का सदुपयोग श्रौर द्रव्यादि का श्रापेश करना श्रन्तराय कर्म को दूर कर देता है।

मेहरवान ! परमात्मा की पूजा करने से क्रमशः आठ कर्मों की देश व सर्व से निज्जरा होती है मूर्ति पूजा का आनम्द तो जो लोग पूर्ण भाव-भक्ति और श्रद्धा पूर्वक करते हैं वे ही जानते हैं। जिनके सामने आज ४५० वर्षों से विरोध चलरहा है, अनेक कुयुक्तिएँ लगाई जा रही हैं पर जिनका आत्मा जिनपूजा में रंग गया है उनका एक प्रदेश भी चलायमान नहीं होता है। समभे न।

प्रव—यह समम्म में नहीं घाता है कि श्रष्टमी, चतुर्दशी जैसी पर्व तिथियों में श्रावक लोग हरी वनस्पति खाने का त्याग करते हैं जब सगवान को ने फल-फूल कैसे चढ़ा सकते हैं ?

उ०- यह तो श्रापके समम्त में श्रा सकता है कि श्रष्टमी चतुर्दशी के उपवास (स्वाने का त्याग) करने वाले घर घर आये हुए साधुओं को भिक्षा दे सकते हैं और उनको पुराय भी होता है। जब आप खाने का त्याग करने पर भी दूसरों को खिलाने में पुराय सममते हैं तो श्राबकों को पुष्पादि से पूजा करने में

प्रवन्साधुकों को तो फाशुक श्रचित श्राहार देने में पुरुष है पर भगवान को तो पुष्पादि सचित पदार्थ चढ़ाया जाता है श्रीर असमें हिंसा अवस्य होती है ?

उ०-पर वह अचित आहार बनातो सचित से ही है न। फिर श्रापका सब ठीक श्रीर हमारा खराव क्या यह समदृष्टिपना है। यह तो श्रापके दिल में एक तरह का भ्रम हाल दिया है जहाँ तहाँ हिंसा का पाठ पढ़ा दिया है पर इसका मतलब श्रापको नहीं सममाया है। हिंसा तीन प्रकार की होती है (१) श्रमुबन्ध हिंसा (२) हेतु हिंसा (३) खरूप हिंसा। इसका मतनब यह है कि हिंसा नहीं करते पर भी मिध्याख सेवन करना उत्सूत्र भाषण करना इत्यादि वीतरागाज्ञा विराधक जैसे जमाली प्रमुख मिथ्यासेवी द्या पालने पर भी उसका तप संयम भी अनुबन्ध हिंसा है (२) गृहस्थ लोग गृह कार्य में हिंसा करते हैं वह हेतु हिंसा है (३) जिनाज्ञा सहित धर्म किया करने में जो हिंसा होती है उसे खरूप हिंसा कहते हैं जैसे नदी के पानी में एक साध्वी बही जा रही है साध उसे देखकर पानी के श्रन्दर जाकर उस साध्वी को निकाल लावे इसमें यद्यपि श्रनंत जोवों की हिंसा होती है पर वह स्वरूप हिंसा होने से उसका फल कटू नहीं, पर शुभ ही लगता है— इसी प्रकार गुरु वन्दन, देव पूजा, स्वाधर्मी भाइयों की भक्ति श्रादि धर्म कृत्य करते समय छः काया से किसी भी जीवों की विराधना हो उसको स्वरूप श्रहिंसा कहते हैं। सचित श्रीर श्रचित का विचार श्रधिकारी और पात्र पर निर्भर है भगवान की मौजदगी में साध को घचित आहार पानी दिया जाता था तब भगवान् के समवसरन में एक योजन का मराइल में दिन्हिए। प्रमास फूलों के डेर लगते थे। क्या यहां पर भी त्राप सिवत अनित का सवाल उठा सकते हो ? कदापि नहीं।

प्र०--पानी से साध्वी को निकालना या गुरुवन्दन करने में तो भगवान की श्राझा है ?

ड॰—तो मूर्तिपृजा करना कौनसी हमारे घर की बात है। बहाँ भी तो भगवान की हो श्राज्ञा है।

प्रिक्नभगवान् ने कब कहा कि तुम हमारी पूजन करना।
उ॰---साधुओं ने कब कहा कि तुम हमको वन्दन करना १

प्र०--- शाधुत्रों को वन्दन करना तो सूत्रों में कहा है।

७० -- मूर्त्तिपूजा करना भी तो सूत्रों मे ही कहा है।

प्रo—बतलाइये किस सूत्र में कहा है कि मूर्त्तिपूजा से मोस होती है ?

ड॰—आप भी बतलाइये कि साधुओं को वन्द्र करने से मोत्त की प्राप्ति का किस सूत्र में प्रतिपादन किया है।

प्र०— उबवाई सूत्र में साधुत्रों को बन्दना करने का फल यावत मोच बतलाया है। जैसे कि —

- (१) हियाए-हित का कारण
- (२) सुहाए-सुख का कारण
- (३) रकमाए—कल्याण का कारण
- ( ४ ) निस्सेसाए-मोच प्राप्ति का कारण
- (५) श्रतुगमिताए—भवोभव में साथ साधु वन्दन का फल तो मोक्ष बताया है पर मृत्तिपूजा का

फल किसी सूत्र में भोच का कारण बतलाया हो तो त्राप भी मुलसुत्र पाठ बतलावें।

प्र०—सूत्र पाठ तो हम बतला ही देंगे पर आप जरा हृदय में विचार तो करें कि साधु को वन्दन करना मोच का कारण है तब परमेश्वर की मूर्तिपूजा में तो नमोत्थुण[दि पाठों से तीर्थहरों को वन्दन किया जाता है क्या साधुत्रों को वन्दन जितना ही लाभ कीर्थहरों के बन्दन पूजन में नहीं है ? धन्य है आपकी बुद्धि को।

प्रव—हो या न हो यदि सूत्रों में पाठ हो तो बतलाइये। डव्नसूत्र श्री रायपसणीजी में मृत्तिपूजा का फल इस प्रकार बतलाथा है कि—

- (१) हियाए—हित का कारण
- (२) सुहाए---सुख का कारण
- (३) रकमाए-कस्याण का कारण
- (४) निस्सेसाए-मोच का कारग
- (५) अनुगमिताए—भवोभव साथ में

इसी प्रकार आचारांग सूत्र में संयम-पालने का फल भी पूर्वाक्त पांचों पाठ से यावत् मोच प्राप्त होना बतलाया है इसपर साधारण बुद्धिवाला भी विचार कर सकता है कि वन्दन पूजन और संयम का फल यावत् मोच होना सूत्रों में बतलाया है जिसमें बन्दन और संयम को मानना और पूजा को नहीं मानना सिवाय अभिनिवेश के और क्या हो सकता है ?

प्र० — यह तो केवल फल बतलाया पर किसी आवक ने प्रतिमा पूजी हो तो ३२ सूत्रों का मूलपाठ बतलाश्रो ? ड॰— ज्ञाता सूत्र के १६ वें श्रध्ययन में महासती द्रौपदी ने सतरह प्रकार से पूजा की ऐसा मूलपाठ है।

प्रवन्नदीयदी की पूजा हम प्रमाखिक नहीं मानते हैं ? ड॰--क्या कारण है ?

प्र०-दौपदी उस समय मिथ्यत्वावस्था में थी।

उ०— मिध्यात्वावस्था में थी तब उछने घरदेरासर की पूजा कर फिर नगर देरासर की पूजा क्यों की और नमोत्थुणं के पाठ से स्तुति कर यह क्यों कहा कि 'तन्नाणं तारयाग्रं' क्या मिध्यात्वी भी इस प्रकार जिनप्रतिमा की १७ भेदी पूजा कर नमोत्थुणं द्वारा यह प्रार्थना कर सकते हैं कि हे प्रमो। श्राप तरे और सुमत्ने तारो ?

प्र०—यह तो लग्न प्रसंग में की,पर बाद में पूजा का ऋधि-कार नहीं श्राया ?

उ०—लग्न जैसे रंगराग के समय भी अपने इष्ट को नहीं
भूली तो दूसरे दिनों के लिये तो कहना ही क्या था। धर्मी पुरुषों
की परीक्षा ऐसे समय ही होती है। द्रौपदी ने नारद को असंयमी
सममके वन्दन नहींकी, पद्मोत्तरके वहाँ रह कर छट्टतप किया यह
सब प्रमाख द्रौपदी को परम धर्मी सम्यग्दृष्टि जाहिर करता है
स्वैर इस चर्चा को रहने दीजिये परन्तु द्रौपदी को आज करीबन
८७००० वर्ष हुए। द्रौपदी के समय जैनमन्दिर और जिनप्रतिमा
तो विद्यमान थी और वे मन्दिर मूर्त्तिएं जैनियों ने अपने आतम
कल्याणार्थ ही बनाई इससे सिद्ध हुआ कि जैनों में मूर्ति का
मानना प्राचीन समय से ही चला आया है। द्रौपदी के अधिकार

में सुरियाभदेव का उदाहरण दिया है और राजप्रश्नी सूत्र में सुरियाभदेव ने विस्तारपूर्वक पूजा की है।

प्र० — सुरियाभ तो देवता था उसने जीत त्र्याचार से प्रतिमा पूजी उसमें हम धर्म नहीं समम्तते हैं ?

उ० — जिसमें केवली-गणधर धर्म समभे और आप कहते हो कि हम धर्म नहीं सममते तो आप पर आधार ही क्या है कि आप धर्म नहीं समभे इससे कोई भी धर्म नहीं समभे। पर मैं पूछता हूँ कि सुरियाभदेव में गुणस्थान कौनसा है ?

ड**ः -- सम्यन्द्रष्टि देवताश्रों में चौथा** गुणस्थान है ।

प्र०--केवली में कौनसा गुणस्थान ?

उ०—तेरहवाँ चौदहवाँ गुर्ण स्थान l

प्र०—चौथा गुणस्थान मौर तेरहवाँ गुणस्थान की श्रद्धा एक है या भिन्न २ १

उ०--अद्धा तो एक ही है।

प्र०—जब चौथा गुएएस्थान वाला प्रभु पूजा कर धर्म माने तब तेरहवाँ गुएएस्थान वाला भी धर्म माने किर श्राप कहते हो कि हम नहीं मानते क्या ये उत्सूत्र श्रीर श्रधर्म नहीं है ? हम पूछते हैं कि इन्द्रों ने भगवान का मेरु पर्वत पर श्रीमेषेक महोस्सव किया, हजारों कलश पाणी ढोला, सुरियामादि देवताश्रों ने पूजा की ! इससे उनके भवश्रमए बढ़े या कम हुए ? पूएय हुश्रा या पाप हुश्रा ? यदि भवश्रमए बढ़ा श्रीर पाप हुश्रा हो तो भगवान ने उनको पूर्वोक्त कार्यों के लिये मना क्यों नहीं किया क्योंकि उन विचारोंने जो किया वह भगवानके निमित्त से ही किया था फिर भी वे सब एकावतारी कैसे हुए; वे भव और पाप कहाँ

पर भोग लिया ? यदि भव घटिया एवं पुराय बढ़ा हो तो आपका कहना मिथ्या हुआ।

- प्रo—यह तो हम नहीं कह सकते कि भगवान् का महो-स्मवादि करने से भव भ्रमण बढ़ता है ?
- ७० फिर तो निशंक सिद्ध हुन्ना कि प्रमुपूजा पक्षा-लादि स्नात्र करने से भव घटते हैं श्रीर क्रमशः मोच की प्राप्ति होती है।
- प्र०—यदि धामधूम करते में धर्म होता तो सूरियाभदेव ने नाटक करने की भगवान से आज्ञा मांगी उस समय आज्ञा न देकर मौन क्यों रखी?
- च०—नाटक करने में यदि पाप ही होता तो भगवान ने मनाई क्यों नहीं की। इससे यह निश्चय होता है कि आज्ञा नहीं दी वह तो भाषा समिति का रक्षण है पर इन्कार भी तो नहीं किया। कारण इससे देवताओं की भक्ति का भंग भी था। वास्तव में सूत्र में भक्तिपूर्वक नाटक का पाठ होते से इसमें भक्तिधर्म का एक श्रंग है इसलिये भगवान ने मौन रक्खों, पर मौन स्वीकृत ही सममता चाहिये। यह तो त्राप सोचिये कि चतुर्थगु एस्थानवर्ती जीवों के बत नियम तप संयम तो उदय हैं नहीं श्रीर वे तीर्थ द्वर नाम कर्मीपार्जन कर सक्ते हैं तो इसका कारण सिवाय परमेश्वर की भक्ति के त्रीर क्या हो सकता है ?
- प्र० कहा जाता है कि भगवान महावोर के निर्वाण समय उनकी राशी पर दो हजार वर्षों की स्थितिवाला भस्मगृह आने से असरा संघ की उदय २ पूजा नहीं होगी, वि० सं० १५३० में (१८) — ३९

भस्मगृह उतरा उसी समय लॉकाशाह ने धर्म का उदय किया, क्या यह बात सत्य है ?

उ०-- बतलाइये, लौंकाशाह ने धर्म का क्या उदय किया ? धर्म के उदय के कारण जैनमन्दिर, मूर्त्तियां श्रीर शास्त्र थे उनका तो लौंकाशाह ने सबसे पहले नाश ( खगडन ) किया, इस हालत में तो लौंकाशाह को धर्मनाशक कहना भी अनुचितनहीं है। दूसरे, श्राचार्य रत्नप्रमसूरि से जैनों में श्रुद्धि की मशीन जोर से चली श्राती थी। विरु सं २ १५२५ तक तो श्रजैनों को जैन बनाये जा रहे थे, बाद लौंकाशाह के उत्पात के कारण वह मशीन बन्द हो गई जैनों का संघ संगठन, न्यातिशक्ति बड़ी मजबूत थी पर लौंकाशाह के कदामह के कारण मामोमाम फूट, कुसम्प और धड़ाबन्धी के कारण वे शक्तियां छिन्न-भिन्न हो गई । जैनों की वीरता, उदारता, परोपकारता और ऋहिंसा की विश्व में एक बड़ी भारी छाप थी। लौंकाशाह की मलीन क्रिया एवं संक्षित विचारों से और काय-रता बढ़ाने वाली रूच दया ने जैनों का तप तेज फीका कर दिया, लॉकाशाह के समय जैनों की संख्या ७०००००० सात करोड की थी वह घर की फूट कुसम्प के कारण आज बारह तेरह लच की रह गई। जो जातियां हमारे श्राधान में रहती थीं वह हो आज हर प्रकार सं हमें दबा रही हैं। यह सब लौंकाशाह के उत्पात का ही कारण है। वतलाइये लोंकाशाह ने मुसलमान संस्कृति का श्रुतकरण कर जैनों को श्रपना इष्ट छुड़ाने के सिवाय क्या उद्योत किया ? क्या पूर्वीचार्यों के अनुसार किसी राजा महाराजा को प्रतिवोध कर जैनी बनाया था ? क्या कोई तत्बन्नान विषयक मौतिक प्रनथ बना के किसी विषय पर प्रकाश दाला था जिसको श्राप उर्य मानते हैं। वास्तव में महावीर की राशी पर भरमगृह त्राया श्रीर उसकी २००० वर्षों की स्थिति होने के कारण श्रमण संघ की उर्य व पूजा प्रतिष्ठा नहीं हुई तथापि समय समय के बीच शासन का उर्य होता ही रहा जैसे—

- (१) आवार्य रत्नप्रमसूरि आदि ने लाखों अजैनों को जैन बनाके शासन की महान् प्रभावना की ।
- (२) ऋाचार्य भद्रबाहु ने राजा चन्द्रगुप्त को जैन बनाके भारत के बाहर श्रनार्थ देशों में जैन-धर्म का करहा फहराया।
- (३) त्राचार्य सुहस्तीसूरि ने सम्राट् सम्प्रति को जैन बनाके भारत श्रीर श्रानार्य देशों में जैन धर्म का प्रचार करवाया। निशा मान्दरों से मेदनी मिरिहत करवाई।
- ः (४) श्राचार्य सुर्धीसूरि ने महामेघबाहन महाराजा खार-वेल को जैन-धर्मी बना के जैनधर्म की मूरि-मूरि प्रभावना करवाई।
- (५) ऋषाचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने राजा विक्रम को जैन-वनाके जैन धर्म का प्रचार किया।
- (६) श्राचार्य बप्पभट्ट सूरिने कन्नीज के राजा श्राम श्रादिको जैन बनाये।
- (७) श्राचार्य शीत्रगुर्णसूरिने पाटण का राजी बनराज की जैन बना के जैन-धर्म का प्रचार एवं प्रभावना की ।
- (८) कितकाल सर्वेझ भगवान हेमचन्द्रसूरि ने राजा कुमा-रपाल की प्रतिबोध कर जैन बना के श्वद्वारा देश में ऋदिसा का, प्रचार किया।
  - (९) इसी प्रकार आचार्य भद्रवाहु सिद्धसे के देवाकर महन

बादिस्रि, वृद्धवादीस्रिर, देवश्रद्धिस्त्रमासणा, जिनभद्रगणि, हरि-भद्रसूरी, उद्योतनस्रि, नेभिचन्दसरि, श्रभयदेवस्रुरि, श्रार्थरक्षित-सूरि, स्कंदलाचार्य, पादलीप्तसूरि, यचदेवसूरि, कनकसूरि, देवगुप्त-मूरि, सिद्धसृरि, सर्वदेवसूरि, यशोदेवसूरि, यशोभद्रसूरि, विजयहीर-स्री, आदि सैकड़ों आचार्यों ने हजारों लाखों प्रन्थीं की रचना की, एवं शासन सेवा कर शासन को स्थिर रखा और हजारों लाखों मन्दिर मूर्तियों की प्रतिष्ठा करवा के धर्म का गौरव बढ़ाया। इन श्राचार्यों के उपासक बड़े २ राजा महाराजा श्रेष्टवर्य्य एवं साहुकार हुए कि जिन्होंने तन मन श्रीर धन से शासन की प्रभा-बना की इत्यादि । जब वि० सं० १५३० में भरमगृह उदरा वो उसी समय श्रीसंघ की राशी पर घुमकेतु नामक वित्रह उदपादक गृह न्ना बैठा जिसके प्रभाव से ही लौंकाशाह जैसा निन्हव पैदा हुन्ना श्रीर उसने जैन-धर्म के श्रन्दर क्रसम्प श्रीर श्रशान्ति पैदा कर सर्वनाश करने का दु:साहस किया पर शासन के स्थंमाचार्यों के सामने उनका कुछ भी नहीं चला। जहाँ जैन साधुत्रों का विदार कम था, वहाँ के श्रज्ञ लोगों को श्रपने जाल में फँसा के सद्धर्म से पितत बनाने के सिवाय लौंका० श्रीर उनके श्रन्यायिश्रों ने कुछ भी नहीं किया और इष्ट-भ्रष्ट श्रादमी कुछ कर भी तो नहीं सकते हैं।

प्रयापका प्रतिक्रमण के छः श्रावश्यक सबके एक होने पर भी श्रापका प्रतिक्रमण बड़ा श्रीर हमारा प्रतिक्रमण इतना छोटा क्यों है ?

ड०--आपका प्रतिक्रमण शास्त्रानुसार नहीं पर मन-कल्पित है। प्र०--ऐसे तो हम भी कह सकते हैं कि आपका प्रतिक्रमण मन-कल्पित है, पर क्या आप कुछ प्रमाण से साबित कर सकते हो ? ड०—श्राप ही बन्तरदृष्टि से सोचें कि प्रतिक्रमण श्रतिचार की सालोचना है। पर श्राप तो श्रतिचार के स्थान हमेशा व्रती-चारण करते हो, जैसे श्राप कहते हो कि—

"पहला थुल प्रकातिपात त्रस जीव बेन्द्रिय तेन्द्रिय चौरि-निद्रय पंचेन्द्रिय जागी पीच्छी उदेरी संकुटी बिना श्रपराध त्रस-जीव हण्णे का पश्चक्खाण जाव जीवाए दुविहं तिविहिश्ए नकरेमि नकरावेमि मणुसा वायसा कायसा + +

श्रव इस पर जरा विचार करें कि दोय करण, तीन योग श्रर्थात् तेवीस का श्रंक श्रीर चालीसवाँ भाँगा से श्रापके समाज का प्रत्येक आवक पश्चक्लाए करता है, उस पर भी तुर्रा यह कि इस पचन्खाण में जावजीव का पाठ बोलने पर भी हमेशा पच स्वाण करना यह पचनवाण क्या एक बच्चों का खेल है ! क्या दो करण तीन योग से जावजीव व्रत कोई भी श्रावक इस समय पाल सकता है जो दो घड़ी की सामायिकमें भी दोकरण तीन योग स्थिर नहीं रहता है तो जावजीव दोकरण तीनयोग कैसे पले ? यदि नहीं पले तो हमेशा यह बात कहना पागल की पुकार और गेहली का गीत ही हुआ। आगे भातवां बत में २६ बोलों के नाम लेकर जिन्दगी भर में २६ द्रव्य रखते हो ? क्या कोई श्रावक ने त्राजपर्यन्त यह विचार किया है कि हमने २६ द्रव्यों का नियम जावजीव तक किया है तो श्राज तक कितने द्रव्य लगे यदि नहीं तो यह कल्पित एवं पोप किया के सिवाय और क्या है ? मित्रो ! वास्तव में त्रापका प्रतिक्रमण त्रावश्यक सूत्र-अनुसार नहीं पर आनन्द आवक ने महावीरप्रभु के पास व्रतीचा-रण किया श्रीर उन्होंने श्रपनी जिन्दगी में जो व्रत लिया एवं जा

द्रव्य रखा उसका उल्लेख उपाशकदशांगसूत्र में है उस पाठ की मितकमण में घुसेड़ दिया जो बिल्कल घ्यसंगत है। कारण घानन्द ने तो एक दिन व्रत लिये, बाद उनके श्रविचारों का प्रतिक्रमण किया था पर श्रज्ञानी लोगों ने तो उन व्रतोच्चारण का पाठ हमेशा कहना शुरू कर दिया कि जिसका कुछ मतलब ही नहीं श्रीर न उस पाठ का प्रतिक्रमण के साथ कुछ भी सम्बन्ध है। इस कारण श्रापका प्रतिक्रमण शास्त्रानुसार नहीं पर मन-कल्पित नाम मात्र का छोटा प्रतिक्रमण है। इतना ही क्यों पर आपके जो आव-श्यक सूत्र हैं उसमें न तो श्रावक के सामायिक, पौसह त्रौर प्रति-कमण हैं न साधुत्रों का पूरा प्रतिक्रमण है। इतना ही क्यों पर श्रापके त्रावश्यक में तो साधु-श्रावक के पश्चक्खानों का भी सिल-सिलेवार विधान नहीं है। इससे स्पष्ट है कि आपके प्रतिक्रमण नहीं पर एक कल्पति ढ़ांचा है और इसका कारण मात्र इतना ही कि सीधर्माचार्थ्य के प्रतिक्रमण में ऋरिहन्त चैत्य का विधान आता है उसको नहीं मानना ही है। जैनियों में राई, देवसी, पक्खी, चौमासो श्रौर संबन्सरी एवं पांच प्रतिक्रमण हैं तब श्राप केवल कल्पित कलेवर से ही काम चलाते हैं। जैनियों में राइ देवसी प्रति-क्रमण में ४ लोगस्य, पाद्मी में १२, चौमासी में २०, श्रौर संबद्धरी में ४० लोगस्स के काउस्सग्ग शास्त्रानुसार करते हैं, तब श्रापके कई समुदाय में तो इसी भांति, पर कई में संवत्सरी के प्रायश्चित्त में भी हमेशा की मुवाफिक ४ लोगस्स श्रौर कई टोलों में १६ लोगस्स का काउरसम्म करते हैं। यदिशास्त्रानुसार प्रतिक्रमण होता तो यह भेद क्यों ? अभी अजमेर के साधू सम्मेलन में तो ४-१६-४० लोगस्स को किनारे रख, २० लोगस्स मुकरिर किया है। जहाँ मन

करुपना से काम चलाना हो वहाँ शास्त्र की एरकार ही क्यों रखी जाती है सममे न माई स्नाहिष । मैं तो कहता हूँ कि अब भी आप निर्णय कर सौधमीचार्य की परम्परा की किया कर स्व-पर का करुपाण करें।

प्रव—त्या साधुत्रों के व्याख्यान में श्रावक सामायिक कर सकता है ?

उ० — साधुत्रों के व्याख्यान में श्रावकों को इतर काल की सामायिक करना शास्त्रीय विधान नहीं है। कई लोगों के सामा-विक का नियम होता है कि वह अन्य टाइम खर्च नहीं करके दाल के साथ ढोकलो पका लेता है किन्तु व्याख्यान में सामायिक करना एक बैगार निकालना है, बुगलाभक्ति एवं धार्मिकपना का ढोंग बतलाना है। साथ में उपदेशकों की श्राल्पज्ञता भी है क्योंकि शास्त्र-कारों का स्पष्ट फरमान है कि एक समय में दो काम ( उपयोग ) होही नहीं सकता, कारण सामायिक का अर्थ है समभाव से आत्म-चिन्तवन करना श्रीर ज्याख्यान का श्रर्थ है जिनस के साथ उपयोग पूर्वक गुरु के सन्मुख बैठ शास्त्रों का श्रवण कर उनको ठोक समम्भना। यदि सामायिक में उपयोग है तो व्याख्यान एवं सत्र और गुरु की बाशातना के कारण विराधक होगा, और व्या-स्यान में उपयोग रहेगा तो सामायिक का विराधक है अर्थात् सामायिक करना निरर्थक है। यदिसामायिक का अर्थ आश्रवद्वारों को रोकना ही है तो आश्रवद्वार व्याख्यान के उपयोग से हक जाता है फिर सामायिक का अधिक क्या फल हुआ ? यदि फल नहीं है तो अर्थशून्य क्रिया फरना विलापात के सिवाय और क्या है ? मेहरवान ! सामायिक ऐसी साधारण वस्तु नहीं है कि हरेक व्यक्ति हरेक टाइम में घड़ी रख, कपड़ा खोल कर बैठ जावे, धूल पड़ती जाय और सामायिक आती जाय, पर उसको पूझा जाय कि सामायिक क्या वस्तु है ? जैसे किसी अनिधकारी को अधिकार पद दे देने से उस पद का महत्व मिट्टी में मिल जाता है इसी मांति आज अज्ञ लोगों ने सामायिक का महात्म्य कम कर दिया है। हमारे कथन का यह अर्थ नहीं है कि सामायिक करना बुरा है ? सामायिक अवश्य करनी चाहिये पर पहले सामायिक के भावार्थ को समम्मना चाहिये कि सामायिक का क्या अर्थ है, कितनी योग्यता वाला सामायिक करने का अधिकारी है, उनका आचरण कैसा होना चाहिये। ज्ञान शून्य दिनभर सामायिक करने की बजाय ज्ञान संयुक्त एक सामायिक करना ही महान लाभ का कारण हो सकता है। सममें न—

प्र-- "श्रो श्राचाराङ्ग सूत्र में लिखा है कि - छ: काया के जीवों की हिंसा करने वालों को भवाऽन्तर में श्राहित श्रीर श्राबीध का कारण होता है ?"

ड० — आपने इस पाठ और अर्थ को ठीक नहीं देखा है, यहाँ तो खास मिथ्यात्वियों के लिये कहा है। यदि आप अपने पर लें तो आपका ऐसा कोई आवक या साधु नहीं है, कि छः काया की हिंसा से बच सका हो। क्योंकि गृहस्थ लोग घर, हाट कराने में छः काया की हिंसा करते हैं। साधु के आहार-विहारादि की किया में वायु-काय की हिंसा अवश्य होती है। आपके मताऽनु-सार तो उनको भी आहित और अबोध (मिथ्यात्व) का कारण होता ही होगा, परन्तु वस्तुतः ऐसा नहीं है। यह उस्लेख मिथ्या हिंसों की अपेक्षा है, उनकी मिथ्या अद्धा और अशुभ परिखाम

के कारण श्रहित-श्रबोध का कारण वतलाया है नहीं तो स्थानन्द कामदेव गृह कार्य में आरम्भ करते हुए भी एकावतारी हुए हैं। सममे न १

प्रवन्त्रप्रस्त व्याकरण सुत्र में जीव हिंमा करने वालों को मन्दबुद्धिया त्रौर दक्षिण नरक में जाने वाला बतलाया है ?

उ०--- जब आपके साधु श्रावक की तो नरक के सिवाय गति ही नहीं है। क्यों कि आपके प्रत्येक कार्य में जीवहिंसा तो होती हो है, चाहे त्रस जीवों की हो, चाहे स्थावर जीवों की; जहाँ चलनादि कियाएँ होती हैं वहाँ जीव हिंसा अवश्य हुआ करती है। भगवती सूत्र में आवक को तीन क्रिया — आरम्भ, परिष्रह, श्रीर माया तथा साधुको दो क्रिया आरम्भ श्रीर माया की बताई है। ऋापके मताऽनुसार श्रारम्भ करने वाला दक्षिण की नरक में जाना चोहिये। बलिहारी है ऋापके ज्ञान की ? मित्रों! किसी विद्वान् से सुत्रों के ऋर्थ-रहस्य को सममो। फिर प्रश्न करो। बास्तव में प्रश्न व्याकरण सूत्र में श्राक्षव द्वार का वर्णन है। क्ररकर्मी, निध्वंस परिग्रामी, मिध्यादृष्टि श्रनार्य लोग, एकेन्द्रिय से पंचेन्द्रिय तक प्राशियों की हिंसा कर घर, हाट, देवल, छत्री, चूल्हा, चक्की, ऊखल, मूशल ब्रादि बनाते हैं, वह श्रपने श्रशुभ पारणामों से दत्तिण के नरक में जाते हैं। यदि यह पाठ स्त्रनार्य मिथ्याहिक के लिए न हो तो आनन्द कामदेव जैसे आवकों के भी घर हाटादि कार्यों में हिंसा होती थी, अतः उन्हें भी दिच्छा सरक में जाना चाहिये था पर नहीं, वे स्वर्ग में गये और अब एक भव कर मोच में जायेंगे। यदि आपकी भावना है कि आएंभ करने वाला दिच्या की नरक में ही जाता है तो त्राप भले ही पधारें पर एक बात आप से पूछ लंते हैं कि यादे आप जैसे नव-कार मंत्र गिनने बाले भी दक्षिण की नरक में पधारेंगे तो विचारे करू कभी कसाई कहाँ जावेंगे ?

प्र-हम तो संसार के लिये आरंभादि हिंसा करते हैं और श्राचारांगसूत्र, प्रश्तव्याकरणसूत्र में पूर्वोक्त पाठ धर्मार्थ हिंसा करने का है।

उ०—भले । श्रापतो संसार के लिए कह कर छूट जाते हो पर केवली भगवान तो धर्म के लिए ही हलते चलते व्याख्यान देते हैं और साधु भी धर्म के लिए ही सब किया करते हैं और केवली या साधु पूर्वोक्त किया करते हैं उसमें हिंसा श्रवश्य होती है भले वे कहा जावेगा । क्या श्राप श्रपती भांति उनकों भो दिख्या की नरक में नहीं भेज दें श्रीर श्रहित-श्रवोध का कारण तो ग वतला दें ? साय है श्रज्ञानी लोग क्या श्रमर्थ नहीं करते हैं । वया श्रव भी श्राप इन दोनों सूत्रों के पाठों को श्रनार्थ मिध्या-दृष्टि क्रूरकर्भी श्रीर निध्वंस परिशामी के लिए मान लेंगे।

प्र०—उपासक दशांग सूत्र में श्रानन्द कामदेव के ब्रतों का श्राधकार है पर मूर्त्ति का पूजन कहीं भी नहीं लिखा है ?

उ०—िलिखा तो है परन्तु आपको दीखता नहीं। आनन्द ने भगवान् वीर के सामने प्रतिज्ञा क्ष की है कि आज पीछे में अन्य तीथों और उनकी प्रतिमा तथा जिनप्रतिमा को अन्यतीर्थी प्रहण कर अपना देव मान लिया हो तो उस प्रतिमा को भी में नमस्कार नहीं करूँगा। इससे सिद्ध है कि आनन्दादि आवकों ने

<sup>🕸</sup> देखो मूर्तिप्जा का प्राचीन इतिहास-प्रकरण तीत्रशा

जिन प्रतिमा को वन्दन, पूजन, मोच का कारण समम के ही किया था। और उत्पातिक सूत्र में श्रंबड़श्रावक जोर देकर कहता है कि श्राज पीछे मुसे श्रारिहन्त और श्रारिहन्तों की प्रतिमा का वन्दन करना ही कल्पता है।

प्रo जाता सूत्र में २० बीस बोलों का सेवन करना, तीर्थ-कर गोत्र बाँधना बतलाया है, पर मूर्तिपूजा से तीर्थकर गोत्रबन्ध नहीं कहा है ?

उ० — कहा तो है, पर आपको समकाने वाला कोई नहीं मिला। ज्ञाता सूत्र के २० बोलों में पहिला बोल अरिहन्तों की मिक्त और दूसरा बोल सिद्धों की मिक्त करने से, तीर्थक्कर गोत्रो-पार्जन करना स्पष्ट लिखा है, श्रिरहन्त सिद्ध आज विद्यमान नहीं हैं पर यही मिक्त मन्दिरों में मूर्तियों द्वारा की जाती है। महा-राजा श्रीणिक श्रिरहन्तों की मिक्त के निमित्त हमेशा १०८ सोने के जो (यव) बनाके मूर्ति के सामने स्वस्तिक किया करता था, श्रीर मिक्त में तस्जीन रहने के कारण ही उसने तीर्थक्कर गोत्र बाँगा। कारण दूसरे तप, संयम, त्रत तो उनके उदय ही नहीं हुए थे, यदि कोई कहे कि श्रेणिक ने जीव दया पाली उससे तीर्थक्कर गोत्र बँचा, पर यह बात गलत है, कारण जीवदया से साता वेदनीकर्म का बन्ध होना भगवती सूत्र श०८ उ०५ में बतलाया है, इसलिए श्रेणिक ने श्रिरहन्तों एवं सिद्धों की मिक्त करके ही तीर्थक्कर गोत्रोपार्जन किया था।

प्र०—उत्तराध्ययन के २९ वें श्रध्यायन में ७३ बोलों का फल पूझा है, पर मूर्तिपूजा का फल नहीं पूछा ?

उ० -- चैत्यवन्दन ( मूर्चि-पूजा ) का फल पूछा तो है, परन्तु

दुःख है कि श्रापने उसका देखा नहीं, ७३ बोलों में १४ वाँ बोल "थई थुई मंगलेएं" अर्थात् तीर्थं क्वरों को स्तुति रूप चैत्यवन्दन करने का फल पूछा, उत्तर में भगवान ने कहा कि तीर्थं क्वरों की स्तुति करने से ज्ञान-दर्शन चारित्र की श्राराधना होती है, जिससे उसी भव में मोच या तीन भव से तो ज्यादा कर ही नहीं सकते हैं।

प्रः — जम्बूद्वीप पन्नति सूत्र में २६९ पर्वत शाश्वत कहा है उसमें शत्रुखय का नाम नहीं खाया, जिसे खाप शाश्वत बताते हैं ?

उ०—शत्रुखय पर तो आप फिर पधारें पर पहिले २६९ शाखत पवतों पर ही ९१ जिनमन्दिर सारवत होना लिखा है, इस मूलपाठ को तो आप भी मानते हो ? अब रही शत्रुखय की बात सो आपके ज्ञातासूत्र पाँचवें अध्ययन में थावच पुत्र मुनि ने १००० साधुओं के साथ शत्रुखय तीर्थ पर मुक्ति प्राप्त की, तथा मुखदेव मुनि ने १००० मुनियों के साथ वहीं निर्वाण पद प्राप्त किया। शैलक मुनि, ५०० मुनियों के साथ वहीं निर्वाण पद प्राप्त किया। शैलक मुनि, ५०० मुनियों के साथ वहीं मोत्त हुए और भी पंडव, जाली, मयाली आदि असंस्थ जीवों ने उसी पितत्र तीर्थ पर जन्म मरण मिटाया, इसे तो आप भी सादर स्वीकार करते हो, जैसे इस चौबीसी में असंस्थ जीव इस तीर्थ पर मुक्त हुए, वैसे गत चौबीसी में भी मुक्त हुए, ऐसी हालत में इसे सदा के लिए पित्र और तार्थ रूप मान लिया जाय तो न्याय संगत ही है।

प्र०-भगवती सूत्र में पंचम आरा के अन्त में इस भारत-

वर्ष में गंगा, सिंधु श्रीर वैताड़ पर्वत के सिवाय, शत्रु अय आदि सब पदार्थों का नष्ट होना लिखा है ?

ड० — जम्बूद्वीप पन्नति सूत्र में भरत चक्रवर्ती छ: खरड साधने को जाते हैं तब ऋषभकूट पर पहिले के चक्रवर्ती का नाम देख, कोध के साथ उस नाम को नेस्तनाबूद कर देते हैं और अपना नाम लिखते हैं। अब बतलाइये भरत चक्रवर्ती के पूर्व अठारा कोड़ाकोड़ सागरोपम में चक्रवर्ती हुए, उन्होंने ऋषभकूट पर अपना नाम लिखा था, इससे यह सिद्ध हुआ कि ऋषभकूट राश्वत है, पर सूत्रों में इसका नाम शाश्वत रहना नहीं बतलाया है, यह मौख्य और गौराता सूत्रों की शैली है इसी तरह शत्रु जय को भी समम लीजिये।

प्र०— मगवती सूत्र में कृत्रिम पदार्थ की स्थिति संख्यातः काल की लिखी है, तो अष्टापद पर भरत के बनाये मन्दिरों की यात्रा गौतम स्वामी ने कैसे की १ क्योंकि भरत और गौतम के बीच तो असंख्य काल का अस्तर है।

उ०—जम्बूद्धीप पन्नित सूत्र में छः आरों का वर्णन है, पहिले आरा के वर्णन में बाविड़ियें बतलाई हैं। पहिले आरा के पूर्व, नौ कोड़ाकोड़ सागरोपम तो युगलिया रहे, उन्होंने तो वे बाविड़ियें बनाई नहीं और उन बाविड़ियों को शाश्वती सूत्रों में भी कहीं नहीं तो फिर वे बाविड़ियें झरंख्य काल कैसे रहीं। यदि यह कहा जाय कि देवताओं की सहायता से असंख्य काल रह सकती हैं तो झष्टापद के मन्दिर भी देवताओं की सहायता से असंख्य वर्ष रह गए हों तो क्या आश्चर्य है ?

प्र०---यदि जैन-मूर्ति नहीं मानने वालों का मत मूठा है तो

न्द्राज लोंकाशाह के मत को पाँच लाख मनुष्य कैसे मान नहें हैं ?

ड०- जन संख्या श्रिषक होने से ही किभी मत की सत्यता नहीं कही जाती है। यदि ऐसा हो है तो मुसलमान धर्म को भी श्रापको सत्य मानना पड़ेगा, क्योंकि उसको तीस करोड़ मनुष्य मानते हैं। दूसरा श्राप श्रपनी संख्या पाँच लाख की कहत हैं यह भी दुनियाँ को घोखा देना ही है, कारण कुल १३ तेरह लाख के करीबन जैनी हैं, जिसमें दिगम्बर कहते हैं कि हम छः लाख हैं, तेरह पन्थी कहते हैं कि हम २ लाख हैं श्रीर श्राप कहते हो कि हम ५ लाख हैं, इस प्रकार ६-२ श्रीर ५ कुलतेरह लाख तो तुम ही हो गये तो फिर श्वेताम्बर मूर्ति-पूजक समाज का तो नाम ही न रहा। धन्य है श्रापको सत्यता को।

जैन श्वेताम्बर मूर्ति-पूजक समुदाय के भारत भर में ४०००० मन्दिर हैं, यदि एक मन्दिर के कम से कम १५-१५ उपासक ही गिने जाँय तो भी मूर्ति-पूजक जैनों की संख्या ६ लाख होने में कोई सन्देह नहीं रहता है। वास्तव में विचार किया जाय तो भारत में ४ लाख दिगम्बर, ६ लाख श्वेताम्बर मूर्तिपूजक श्रीर ३ लाख स्थानकवासी श्रीर तेहरपन्थी जैनी होना सम्भव है। कारण गोड़वाड़ श्रीर सिरोही राज्य में एक लाख जैनों में ५०० मनुष्य शायद् स्थानकवासी हैं, गुजरात प्रान्त में प्रायः जैन मूर्ति पूजक ही हैं, कंवल श्रहमदाबाद में ४०००० मूर्तिपूजक जैन हैं, इसी प्रकार बन्बई में भी ४०००० मूर्तिपूजक जैन हैं। श्रीर भी भावनगर, जामनगर, सूरत, भरूच, बड़ोदा, पाटण, मैहसाणा श्रादि बड़े २ नगरों में प्रायः श्वेताम्बर मूर्तिपूजकों की ही बस्ती है।

मृिंपूजक जैन भारत के चारों कोर फैले हुए हैं। स्थानक-बासियों की ऐसी शायद ही कोई बस्ती हो जहाँ मृर्त्तिपूजकों का बिलकुल श्रस्तित्व न हो। यह छोटे मार्मों की नहीं पर बड़े नगरों की बात है। इस हालत में मूर्त्तिपूजक हम श्वेतान्विरियों का नितांत श्रस्तित्व मिटा श्राप श्रपन को ५ लाख समफना यह भ्रम नहीं तो श्रीर क्या है?

०---भगवान् ने तो जगह २ पर श्रहिंसा धर्म का उपदेश दिया है श्रीर श्राप हिंसा में धर्म क्यों बताते हो।

उ०—गजब २ यह किसने कहा ? क्या श्राप किसी धोले-बाज के फन्दे में तो नहीं फॅस गए हो, जो ऐसी बिना सिर पैर की बार्ते करते हो ? हम क्या कोई श्रनजान जैन भी हिंसा में धर्म नहीं मानता है ? जैन धर्म का तो "श्रहिंसा परमो धर्मः" यही महा वाक्य है, हिंसा में धर्म माननेवाले का जैन, मिध्यात्वी सम-मते हैं। यदि जैन हिंसा में ही धर्म मानते तो श्रधिकाधिक हिंसा करते फिर एकेन्द्रिय की हिंसा ही क्यों करें ? पंचेन्द्रिय की हिंसा करें जिससे धर्म भी श्रधिकाऽधिकीहो । वाह महाशय ! वाह ! क्या किसी मूर्तिपूजक ने यह कहीं लिखा यो कहा है कि हिंसा करने में धर्म होता है ?

प्र०-मूर्तिवृजकों के मुँह से तो नहीं सुना और न उनके लेख में पढ़ा, पर कई लोग ऐसी बार्ते कहते जरूर हैं ?

ड०-कई लोगों के कहने से जैनों पर न्यर्थ दोषारोपण करना यह कितना भारी अन्याय है ? जैन खेताम्बर मूर्ति-पूजक श्राहसा धर्म के कैसे प्रचारक हैं यह किसी से श्रिपा नहीं है। आर्थ सुहस्ती सूरि के उपदेशों से सम्राट्सम्प्रति ने भारत

भौर भारत के बाहिर अनार्थ देशों में भी श्रहिंसा धर्म का प्रचार किया था, आचार्य रत्नप्रभसि ने हिंसक मनुष्यों को श्रहिंसक बनाया, जो स्रोसवाल नाम से स्राज भी प्रसिद्ध हैं। स्थाचार्य हेमचन्द्रस्रि ने श्रद्वारह देशों में श्रहिंसा का मंडा फहराया। उनके श्रहिंसा उपदेश की श्रवण कर भक्त लोगों ने तालाब, नदियें, कुत्रा, श्रादि पर जल छानने के वस्त्र बाँध दिये थे, ऊँट बकरी खादि बन के एवं नगर के पशुक्रों को भी छना हुआ जल पिलाया जाता था । स्त्राचार्य विजयहीरसरि ने बादशाह ऋकबर को उपदेश देकर एक वर्ष में छ: मास तक हिंसा बन्द करवाई। बहुत से राजात्रों के राज्यों में श्रकते ( व्रत विशेष ) पलाये गये। इस प्रकार के श्रहिंसा के उपदेश देने वाले महापुरुषों को क्या श्राप हिंसा-धर्म के समर्थक कहते हैं ? बलिहारी है आपको बुद्धि की, श्रापके विना ऐसे नि:सार त्राचेप अन्य कौन करे ? कारण जैनेतर लोग तो जैनों को कट्टर श्रहिंसा धर्मी मानते हैं श्रीर श्राप उन्हें हिंसा-धर्मी कहते हो । यहा आपकी कुतज्ञता (!) का परिचय है कि जिन महानुभावों ने आपके पूर्वजों को माँस मदिरादि का सेवन छुड़ाया उन्हें त्राप हिंसाधर्मी कहते हो। क्या दया-दया के रटनेवाले अपने जन्म सं आज पर्यन्त पूर्वोक्त कार्यों का एक अंश मात्र भी अहिंसा का प्रचार करना बतला सकते हैं ? या दूसरों की न्यर्थ की निन्दा करना ही श्रहिंसा समक रक्खी है ?

प्र०—ऐसा तो नहीं; पर त्राप मर्तिपूजा में हिंसा करके धर्म मानते हो, इसीसे हम ऐसा कहते हैं ?

ड०--सिद्धान्तों में मूर्त्तिपूजा की जो विधि बताई है, उसी

विधि से भक्त जन पूजा करते हैं। इसमें जल चन्दनादि द्रव्यों को देख के ही आप हिंसा २ की रट लगाते हो तो यह आपकी भूल है। यह तो पाँचवें गुण्स्थान की किया है पर छट्टे से १३ वें गुएस्थान तक भी ऐसी किया नहीं है कि जिसमें जीव-हिंसा न हो खुद, केवली हलन चलन की किया करते हैं, उसमें भी तो जीव-हिंसा अवश्य होती है, इसी कारण से उनके दो समय का वेदनीकर्म का बंधन होता है। यदि साधु, श्रावक की किया में हिंसा होती ही नहीं तो वे समय २ पर सात कर्म क्यों बॉंधते हैं ? इसका तो जरा विचार करो । जैसे पूजा की विधि में श्राप हिंसा मानते हो तो श्रापके गुरु-वंदन में श्राप हिंसा क्यों नहीं मानते हो ? उसमें भी तो श्रासंख्य वायुकाय के जीव मरते हैं। साधु व्याख्यान देते समय हाथ ऊँचा नीचा करे, उसमें भी श्रानगियत वायुकाय के जीव मरते हैं। इसी तरह श्राँख का एक बाल चलता है तो उसमें भी श्रतेक वायुकाय के जीव भरते हैं। यदि श्राप यह कहो कि वंदना करने का, ज्याख्यान देने का, परिसाम शुभ होता है; इससे उस हिंसा का फल नहीं होता, तो हमारी मूर्त्तिपूजा से फिर कीनसा अशुभ परिणाम या फल होता है, जो सारा पाप इसी के सिर मढ़ा जाय ? महाराय ! जरा समदर्शी बनी ताकि हमारे श्रापके परस्पर नाहक का कोई मत-भेद न रहे।

प्र०-पृजा यहां से नहीं की जाती है।

ड०—प्रभु पूजा सामायिक-पौसह प्रतिक्रमण गुरुवन्दनादि प्रत्येक क्रिया यहाँ से सोपयोग करनी चाहिये। पर श्रयत्ना देख उसे एक दम छोड़ ही नहीं देना चाहिये। जैसे:—श्रादक को (१९)—४० सामायिक ३२ दोष वर्ज के करना कहा है। यदि किसो ने ३१ दोष टाले, किसी ने २९ दोष टाले, इसका अर्थ यह कदापि नहीं होता कि एक दोष न टालने से सामायिक को ही छोड़ देना चाहिए। इसी प्रकार कई देश, काल ऐसे हो होते हैं कि, धानिच्छया जान- कूम के दोष का सेवन करना पड़ता है। जैसे साधुओं को पेशाब, ट्रां प्राम व नगर में नहीं परठना, ऐसा शाखों में आदेश है, पर वे देशकाल को देख, जानवूम कर इस दोष का सेवन करते हैं, ऐसे २ एक नहीं पर अनेकों उदाहरण विश्मान हैं।

प्र- सूत्रों में १२ कुल की भिन्ना लेना कहा है तब आप लोग एक जैन कुल की ही भिक्षा क्यों करते हो ?

उठ—जैन कुल की भिश्वा लेना तो मना नहीं है न, जो १२ कुल की भिश्वा लेना लिखा है पर उस समय वे सब कुल प्रायः जैन धर्म पालन करते थे। उनका श्राचार, व्यवहार शुद्ध था श्रीर जैन मुनियों को बड़े ही श्रादर से भिन्ना दिया करते थे पर श्राज वे कई लोग जैन नहीं रहे, जिन के यहाँ श्रद्धपर्म पालन नहीं होता हो, बासीविद्धल से परहेज नहीं, सुवासुनक (जन्म-मरण्) का ख्याल नहीं, चार महा विगई श्रादि धभन्न पदार्थों का त्याग नहीं, साधु को देख निंदा या दुर्गच्छ करते हों श्रनादर से भिश्वा देते हों जिस कुल में भिश्वार्थ जाने से जैनधर्म व जैनसाधुश्रों की निन्दा होती हो ऐसे कुल में भिन्ना को जाना शाखों में मना किया है: देखों "दशवैकालिक सूत्र पांचवाँ श्रध्ययन पहला उदेशा की सत-रहवीं गाथा" तथा पूर्वोक्त कुल में भिक्षार्थ जाने से चतुर्गासिक श्रायश्चित होना भी निशीथ सूत्र में बतलाया है।

प्रo-सूत्रों में २१ प्रकार का पाणी लेना कहा है, आप केवलः

उच्या जल हो लेते हो वो क्या इसमें आधाकर्मी का दोष नहीं लगता होगा ?

उत्तर-२१ प्रकार का पानी लेना हम इन्कार नहीं करते हैं पर शास्त्रों में बतलाया वैसा पानी मिले तो लेना कोई दोष नहीं है, पर चून्हों के पास अनेक प्रकार के पाणी एकत्र हो वैसा पानी लेना शास्त्रों में कहां भी नहीं कहा है कारण विस्पर्श होने से उसमें ऋसंख्य त्रस जीव उत्पन्न हो जाते हैं ऋौर ऋन्न संयुक्त पाणी में निगोदें जीव भी पैदा होते हैं स्त्रीर घोवण का काल भी थोड़ा है । वर्ण गन्ध रस स्पर्श पलटने से उसमें श्रसंख्य जीव, पैदा होना श्राचारांग सूत्र में कहा है इसलिये जहां फाशुक धोवन न मिले वहा गरम पानी लेना मना नहीं है। श्रव रही श्राधाकर्मी की बात उसको भी सुन लीजिये कि न तो केवल गरम पानो लेने से आधा कर्मी दोष लगता है श्रीर न घोवण लेने से दोष से बच भी सकता है कारण बड़े-बड़े नगरों में गरम पाणी निर्दोब मिलता है तब छोटे गांवडों में घोवण भी दोषित मिलता हैं। गरम पानी पीने वालों की तो कहां-कहां स्थावर जीवों का ही अपवाद से किंचित दोष लगता है पर घोंबगा वालों को स्थावर जीवों के ऋलावे घोवण को काल के उपरान्त रखते से जसजीवों का भी पाप लगता है। कई लोग तो राख का, छाछ का, म्राटा का और साकर का पानी लेकर पीते हैं वे तो ऐसा पानी लाते हैं कि मानो प्रत्यत्त में क्या पानी का ही सेवन करते हैं। हाँ, कपटाई श्रीर माया मृषावाद का पाप विशेष में सेवन करते हैं । बन्धुओं ! गामड़ों में जैन लोगों की बस्ती बहुत कम हो जाने से विहार के समय अपवाद में ऐसे दोष सबकी लगते हैं उसकी त्रालोचना करे और शुद्ध फाशुक त्राहार पानी की गवेषण करेगा वह ही त्राराधक होगा। शेष हलवाइयों की दुकानों पर वख्त वे वख्त फिरते रहना मानों एक जैनधर्म की निन्दा करवा के मिथ्यात्व का पोषण करना है। समसे न-

प्र०-सन्दिरों के लिये तो आपका कहना ठीक है, पर हम देखते हैं कि आपके संवेगी साधुओं के आचार में बड़ी शिथि-लता है ?

उ०-हमारे साधुकों में श्रापने क्या श्राचार-शिथितता देखी श्रीर श्रापके साधुकों में क्या उत्कृष्टता सममी, क्योंकि जमाने की हवा किसी एक समुदाय के लिये नहीं होती है, वह सबके लिये समान रूप में ही है। फिर भी श्रापको यह भ्रम-रोग हुन्ना हो तो कृपया बतलाइये-कि उसका इलाज भी तैयार है ?

प्र०-त्रापके साधू विहार करते हैं, तब उँटगाड़ी श्रीर त्रादमी साथ में रखते हैं श्रीर उनकी बनाई रसोई से श्राहार-पानी ले लेते हैं ?

उ०-हमारे साधुत्रों के साथ भक्ति करने कराने वाले रहते हैं, जैसे कि तीर्थंकरों की सेवा में करोड़ों देव रहते थे, फिर जिनका पुराय श्रीर श्रतिशय। पर श्राप बतलाइये कि श्रापके पूज्य फूलचन्दजी स्वामी श्री सम्मेतिशखर की यात्रार्थ श्रीर कल-कत्ते की श्रोर पधारे। वहाँ रास्ता में बहुत से श्राम मांसाहारी लोगों के श्राते हैं। मेरे खयाल से स्वामीजी ने उन मांसाहारी घरों का श्रन्न जल तो नहीं लिया होगा। इस हालत में उनको श्रादमी रखना ही पड़ा श्रीर उन श्रादमियों की बनाई रसोई भी लेनी पड़ी। इसी भांति स्वामी श्रासीलालजी कराँची पथारे, तर्ब भी साथ में श्रादमी थे श्रीर उदार गृहस्थों ने रास्ते में गौचरी के लियं रूपये बँधाये थे। इस प्रकार दक्षिण विहारी साधुश्रों का हाल है श्रीर इस श्रपवाद से तेरहपन्थी साधुभी बच नहीं सके। उनके पूज्यजी के पीले गाड़े और श्रादमी रहकर भोजन बनाके पूज्यजी के पात्र-पोषण करते हैं। यदि श्राप इसकी श्रपवाद मानेंगे तो फिर दूसरों की व्यर्थ निन्दा क्यों ? संवेगियों में तो चतुर्विध-संघ का जाना श्राना कदीमी से है, पर श्रापने तो यह नया ही मार्ग निकाला है, इस पर भी दूसरों को निन्दा करना श्रापने क्यों पसन्द की है ?

प्र०-श्रापके साधु हाथ में हराडा क्यों रखते हैं ?

उ॰—यों तो साधुओं को गमनाऽगमन समय हरहा रखना शास्त्रकारों ने फरमाया ही है, पर हरहा रखने में प्रत्यक्ष कितने कायदे हैं—शरीर-रचा, संयम-रक्षा, नदी वगैरह उत्तरते पानी का माप, ब्रह्मचर्य की रक्षा, जीव-दया, जङ्गल में अकस्मात साधू बीमार हो जाय तो मोली कर उठाने में भी काम आता है और पूर्वोक्त कारकों में हरहा रखना आप भी पसन्द करते हो, इतना ही क्यों आपके साधु रखते भी हैं।

प्र०-कई लोग कहते हैं कि घोषण पीना कठिन है, इसलिये संबेगी साधु गरम पानी पोते हैं ?

उ०-यह तो जिन्होंने अनुभव किया है वेही जानते हैं, क्योंकि घोषण से इन्द्रियों को पोषण भिलता है। तब गरम पानी से इन्द्रियों का दमन होता है। जो वर्तमान घोषण होता है, इसमें अपकाय के तो क्या, पर असजीव भी रहते हैं, जिसको 'कुबारा' कहते हैं श्रीर उनको तालाब कुँशा के किनारे गीली भूमि पर परठते हैं। वह भूमि बहुत दिनों की गीली होने से निगोद (नीलण फूलण) के श्रमन्त जीव संयुक्त होती है। उस घोवण के पानी एवं फुदारे परठने से एक श्रोर तो घोवण के स्पर्श से वे निगोद के श्रमन्त जीव मरते हैं, तब दूसरी श्रोर वे घोवण के त्रसजीव गायों श्रादि के खुरों से बुरी हालत में मरते हैं। इस प्रकार वज्रपाप की गंठरी शिर पर उठाते हुए भी श्राप श्रपनेको उत्कृष्ट समझना इसमें सिवाय श्रह्मानता एवं श्रम्थ पर स्परा के श्रीर क्या हो सकता है इसके विषय में एक स्वास श्रतु-भव घटना श्रापके सामने रख देता हूँ। जो खास कर मनन करने काबिल है।

एक छोटा गामड़ा में माध्य ऋतु के समय एक छोर से तो संवेगी मुनियों का आना हुआ तब उसी दिन उसी प्राम में स्थानकवासी साधुओं का पधारना हुआ पर आवकों के घर थोड़े और विवेक का भी अभाव था िएफ एक विधवा बहन स्थानकवासी साधुओं के परिचय वाली थी कि उसने अपने घर पर जाकर थोड़ा घोवण बनाया और वे साधु जा कर घोवण लाया पर गरमी के समय इतना पानी से क्या होने वाला था। साधुन्याम में जाट माली दरोगा वगरह इतर जातियों के वहाँ से और अन्त में कुँभारों के वहाँ से मिट्टी का पानी ले आये पर संवेगी साधु तो भूखे प्यासे ही बैठे रहे। इतने में एक आवक आया और कहने लगा कि—

श्रावक-महाराज, श्राप भी गोचरी पधारो ?

महाराज— श्रावक, मैं घरों में जाकर श्राया हूँ। किसी घर में गरम पानी नहीं मिला। फिर केवल गौचरी को ही क्या करें ? श्रावक—प्रधारों मेरे साथ दरोगों के वहाँ से श्रापको घोवण मिल जायगा।

महाराज—दरोगा माँख मदिरा तों नहीं खाते हैं न। श्रावक —ये तो उन लोगों में प्रथा है।

महाराज—बस ? हम ऐसे घरोंका आहार पानी नहीं लेते हैं। श्रावक—हमारे महाराज तो वहां से घोषण चटनी, शाक और रोटी ले आये हैं फिर आप ही नहीं लेते हैं ऐसा क्या कारण है ?

महाराज—जिन घरों में मांस मदिरा खाते हों, वासी विद्वल नहीं टालते हो, सुवा-सुतक और ऋतुधर्म का परहेज नहीं रखा जाता हो, ऐसे घरों से आहार पानी साधुओं को नहीं लेना चाहिये क्योंकि ऐसे अशुद्ध आहार पानी खाने पीने से बुद्धि विष्वंस और चित्तवृति मलीन हो जाती है इसलिये शास्त्रकारों ने ऐसे घरों का आहार पानी लेना मना किया है।

श्रावक—जब तो श्रापके लिये गरम पानी करना पड़ेगा पर इसमें श्रारंभ होगा ?

महाराज—मैं कब कहता हूँ कि तुम हमारे लिये गरम पानी करो।

श्रावक—तो क्या श्राप हमारे प्राम में मूखे प्यासे रहेंगे ? महाराज—इसमें क्या, हम साधु हैं। श्रावक—दूसरे महाराज तो हमारे यहाँ से घोवण ले गये। महाराज—वह घोवण किसके लिये बनाया था ? श्रावक—भद्रिकपना से सत्य कह दिया कि महाराज के लिये। महाराज—इसमें श्रारम्म हुत्रा, वह पाप किसको लगेगा। श्रावक—पर श्रारम्म नहीं करे तो क्या इस गरमी में साधु त्यासा रहेगा। इस तो गृहस्थ हैं और आरम्भ में ही बैठे हैं घोवण बनाया तो इसमें हुआ क्या ?

महाराज---नहीं। घोषण बनाने में तो कुछ नहीं परन्तु जो इक्छ पाप श्रीर महापाप है तो गरम पानी बनाने में हैं।

श्रावक—नहीं महाराज हमारा श्राम छोटा है कभी साधु श्राते हैं तो हम घोवण भी करते हैं श्रीर गरम पानी भी करते हैं पर थोड़े दिनों पहिले आर्जियाजी आये थे वे बाईकों गरम पानी करने के सोगन (त्याग) करवा दिया इसिलिये बाई ने गरम पानी नहीं किया है।

महाराज—क्यों भाई ! केवल गरम पानी का हो त्याग क्यों किया, क्या धोवरा करने में पानी के जीव नहीं मस्ते ? श्रीर उसका पाप नहीं लगताहै ?

श्रावक--धोवण बनाने में पानी के जीव तो मरते ही हैं।
महाराज--फिर श्रारिजयों ने धोवण करने के त्याग क्यों
नहीं कराये ?

श्रावक - महाराज ! हम तो गृहस्थ हैं। महाराज-श्रच्छा भाई धर्म-नाभ।

उपरोक्त संवाद से आप समक सकते हो कि कठिनाई घोवण पीने में है या गरम पानी पीने में। कदाचित् संवेगी साधुत्रों को गरम पानी मिल भी जाय तो उसको ठारने में कितना समय चाहिये ? इस हालतमें भी यह कहदेना कि घोवण पीनेमें कठिनाई यह कितना अन्याय ? श्रीर अपनी शिथिलता का दोष श्रीरों पर डालना यह कैसी माया कपटाई।

प्रo-तब फिर कई लोग यह क्यों कहते हैं कि हमारी किया

कठिन है जिन्होंसे नहीं पलती है वे लोग इमारे से निकल कर संवेगी बन जाते हैं।

उ०-यह केवल श्रापने भक्तों को आखशना देकर आंसू पृंछता ही है। भला, ऋापही सोचिये जिन्होंने दश बीस और तीस-तीस वर्ष तक तो श्रापकी किया पाली, त्रापकी समाज में उन्हों की बड़ी ही मान प्रतिष्ठा रही और आप लोग वाह-वाह करते थे जहाँ तक उन्होंने त्रापको समुदायका त्याग नहीं किया, फिर त्रापकी समुदाय का त्याग करते ही वे कैसे शिथिलाचारी हो गये ? इसकी श्राप सच्चे हृदय से सोच सकते हो । यदि एक दो व्यक्ति के लिये तो त्राप स्वेच्छा करपना कर सकते हो त्रौर भद्रिक जनता उसे मान भी ले पर सैंकड़ों साधु निकत जाना और जिस समुदाय में जावें वहाँ प्रतिष्ठा प्राप्त करना यह कोई साधारण बात नहीं हैं। श्रव हम श्रापका भ्रम निवारणार्थ कतिपय उदाहरण यहाँ उद्धृत कर बतलाते हैं।

## संवेगी मुनियों की दिनचर्या १—जितनी धर्म किया करते हैं वह स्थापनाचार्य के सामने अदब के साथ करते हैं। २-- पिछली रात्रि में उठ कर इयोवही पूर्वक कुसुभिएां दसमिएां व का काउस्समा करते हैं।

## स्थानकवासी साधुश्रों की दिनचर्या ०००स्थापनाचार्य नहीं रखते हैं इसलिये सब किया श्रवि-वस्थ ही करते हैं। २०२इस किया को जानते भी नहीं हैं जा खास जरूरी है। X

वन्दन जो वीतराग का भाव स्तव करते हैं।

- ४--भरहेसर की खद्याय जिसमें उत्तम पुरुषों के गुण्सतव है
- ५—विधिपूर्वेक प्रतिक्रमण (राई)
- ६-- श्रीसीमंधरतीर्थंकरका तथा सिद्धाचल का चैत्यवन्दन ।
- ७—क्रमशः प्रतिलेखन जिसमें जितनेपदार्थों की प्रति लेखन की जाती है वह सब हेत सहित करते हैं।
- ८--गुरुवन्दन-स्वद्याय श्रीर सज्जातरकाघर तथा सृक्षम कार्य तक का भी गुरु आ-देश लिया जाता है।
- ९---मन्दिर जाकर चैत्यवन्दन करते हैं (तीर्थकरों की भावस्तव-भक्ति।
- १०--पौरसी भणाणी मुँहपत्ती का प्रतिलेखनः।
- **११—-**पठन पाठन करना ।

X X

०००नियमत खद्याय नहीं क-रते हैं। विधि नहीं पर छोटा-सा प्रति-क्रमण करते हैं।

०००नहीं है ।

०००न तो कम है ऋौर न हेत् ही है जहां बैठे वहां कपड़े देख लेते हैं।

विवस्था पूर्वक इसमें एक भी काम नहीं है।

> × X

०००मन्दिरों की तिन्दा करते हैं।

X X

०००सममते भी नहीं हैं।

पठन पाठन करना ।

X × १२--गोचरी-हाथ की कलाई पर
मोली, गुप्त पात्र त्रौर जोव-दथा निमित्त मोली पर पहिला रखते हैं।

१३—वासी विद्वल सुवा सुवक श्रीर ऋतुधर्म वाली के हाथ से या घरों से भिद्या महीं लेते हैं।

१४—गौचरी से त्राकर त्राली-चन विधि पूर्वक करते हैं।

१५—जगचिन्तामिका चैत्य-वन्दत कर मुँहपत्ति का प्रतिलेखन पूर्वक पश्चक्खांन पारते हैं।

१६—गौचरी करने के बाद विना चैत्यवन्दन किये पानी तक भी नहीं पी सकते हैं।

१७--- पठन पाठन ।

१८—विधिपूर्वक प्रतिलेखन स्व-द्याय प्रत्याख्यान थंडिल शुद्धि।

१९—देवबन्दन (तीर्थंकरों की स्तुति)

महोली हाथ में लटकती, पात्रों की प्रसिद्धि, पहिला में तो सममति भी नहीं हैं।

इन दोषों से कोई भी दोष हो गोचरी ले लेते हैं जो निषेध किया कुल के वहां भी जा कर भित्ता ले लेते हैं। कार्य वहीं करते हैं पर विधि नहीं जानते हैं। इस किया संतो श्रकात हो हैं केवल थोड़ासा शब्दों से पश्चक्यांन पार लेते हैं।

०००इस बात को ये लोग सम-मते भी नहीं हैं क्रिया ता कहाँ रही ।

पठन पाठन । प्रतिलेखन करते हैं पर विधि-

पूर्वक नहीं, खखाय का भी नियम नहीं, थांडिल शुद्धि से तो श्रज्ञात ही हैं। ०००नहीं करते हैं।

२०---प्रतिक्रमण् (देवसी) विधि- | विधि का क्रम नहीं है। पूर्वक । २१---चैत्यवन्दन ( चडकषाय ) । ०००कुछ नहीं। २२—संस्तारा पौरसी । २३-पर्वादि तिथियों में बड़े देव-वन्दन किये जाते हैं जिसमें दो दो तीन तीन घएटे तक तीर्थंकरों को स्तृति वस्दन कियं जाते हैं। २४ - बड़ी दीक्षा के योगोद्राहन में एक मास तक लगातार श्राबिंल करते हैं। २५-कोई भी सूत्र पढ़ो उनके थोगोद्राहन करने पहते हैं जो श्रीभगवती सत्र के लगतार छ: मास आबिल करने पड़ते हैं।

०००कुछ नहीं । ०००ऋछ नहीं । х ०००क्रञ्ज नहीं । X X ०००सममते भी नहीं हैं। ×

उपरोक्त तालिका से आप समक सकते हो कि स्थानकवासी साधुत्रों में ऐसी कोई भी धर्म किया नहीं कि जो वह शास्त्रानुसार हो और जिसको संवेगी साधु नहीं करता हो, पर संवेगियों के अंदर ऐसी बहुत सी धर्म कियाएँ शास्त्रानुसार हैं कि जिसकी श्राद्यविधि स्थानकवासी सममते भी नहीं हैं तो करना तो रहा ही कहां। फिरभी यह कहना कि हमारी कठिन किया न पलने से स्थानक-वासी साधु, संवेगी हो जाते है, यह कितना श्रन्याय, यह

कितना मिध्याभिमान १ परन्तु आज भी स्थानकवासी समाज में ऐसे कई मुमुक्ष आत्मा हैं कि वे अच्छो तरह से समकते हैं कि संविगियों की श्रद्धा और किया शास्त्रानुसार है परन्तु क्या करें अब संविगी बने तो इतना बड़ा प्रतिक्रमण और दूसरी भी किया करनी पड़े इत्यादि विचार से वे इच्छाके न होनेपर भी बाड़ाबन्धी में अपने दिन निकाल रहे हैं। कभी तीर्थ और छोटे प्रामों में जाते हैं तब वे तीर्थकरों की शान्त मूर्ति के दर्शन कर च्छासित होतेहैं।

प्र०—खैर। किया आप के धर्म में ज्यादा है और हमारे साधु भी आपस में बातें करते हैं कि किया का विधि विधान संवेगियों में अधिक है परन्तु यह तो आप को भी मानना पड़ता है कि तपस्या हमारे अन्दर ज्यादा है ?

उ॰—आप के अन्दर बाल-तप है क्योंकि शास्त्र में तो तीनोपवास के बाद एकान्त गरम पानी पीने का विधान है तब आप के अन्दर मुँह से और पित्रकाओं में अपवात हो कि अमुक महाराज ने एक मास एवं दो तीन चार मास के उपवास किया है और उस तपस्या के अन्दर खाटा, मीठा, चरका धोवण ही नहीं पर अधिवलोई छास तक भी पी जाते है। क्या यह समवायांग जी सूत्र समवाय ३० के अनुसार महामोहनीय कर्म बन्धका कारण नहीं है क्योंकि वहां स्पष्ट लिखा है कि तपस्वी नहीं और तपस्वी कहलावे तो महामाहेनीय (सितर कोड़ा कोड़ सागरोपम के) कर्म बन्धते हैं। तब संवेगियों के अन्दर एक उपवास से मास स्वामण दोमास तीनमास और चारमास की तपख्र्यी करने वाले भी सिवाय गरम पानो के कुछ भो नहीं पीते हैं साथ में आप की तपस्या तो केवल भूखा मरने की है क्योंकि आपके

गुरुजी त्रांबिल एकासना तक के पचाक्खान तक भी नहीं करा जानते हैं श्रीर न कोई तपस्या का उद्यापनादि प्रभाविक विधान ही करते हैं जब संवेगियों में तपस्या के ग्रुद्ध प्रत्याख्यान घौर तपस्या के बाद पूजा प्रभावना स्विमवात्सस्य उज्जमना करते हैं बाजा गाजा से मन्दिरों के दर्शन करते हैं। जिस चम्याबाई की वपस्या का प्रभाव सम्राट् बादशाह श्रक्वद पर हुन्ना था श्रीर उसने आचार्य श्री विजयहीरसूरिको आमन्त्रण पूर्वक बुलवा के भेट की एवं उपदेश सुना। फल स्वरूप में एक साल में ६ मास तक भारत भर में हिन्सा बन्ध करवाने का फरमान लिख दिया इतना ही क्यों, पर आचार्य श्रीजगच्चन्द्रसूरि की घोर तपश्चर्या के कारण चित्तोड़ के महाराणा ने श्राप को 'तपाविरूद' दिया उनकी संतान में तप का करना सेकड़ों वर्षों से आज पर्यन्त चला आ रहा है। फिर भी संवेगी समुदाय में विशेष लच ज्ञानाभ्यास की त्रौर दिया जाता है क्योंकि शास्त्रकारों का यही श्रभीष्ट है कि पहिले ज्ञान श्रीर बाद में क्रिया एवं तपस्या ज्ञान के अभाव में तपस्या केवल काया कष्ट एवं निःसार बतलाई है। प्रत्येक दीचित के पाठ में यही आता है कि दीक्षा लेते ही सब से पहिला सामायिकादि रयारांग या चौदहपूर्व का ज्ञान पढ़ा और बाद में चोध छट्टमादि तपस्या की । जब आप अपनी समुदाय में देखिये धोवए और झास के श्राधार पर मास मास की तपस्था करने वालों को बोलने का भी होंसला नहीं। यदि उनकी प्रतिक्रमण की परीक्षा ली जाय तो १०० में पांच साधु साध्वियों के प्रतिक्रमण शायद शुद्ध मिलेंगे ? तब संवेगी साधुकों में क्रापको ऐसे सैंकड़ों साधु मिलेंगे जो उच्च कोटि के

विद्वान हैं श्रीर धनेक विषयों पर श्रानेकानेक प्रन्थों को निर्माण कर साहित्य की सेवा करने वाले प्रसिद्ध हैं। श्रीर छन्हीं महापुरुषों का प्रभाव है कि श्राज संसार के साहित्य में जैन साहित्य का सर्वोपरी श्रासन समका जा रहा है। इतना ही क्यों, पर श्राज तो पौर्वात्य श्रीर पाश्चात्य त्रिद्वान उन धुरंधरों के रचित साहित्य की मुक्त कएठ से भूरि भूरि प्रशंसा कर रहे हैं। समके न मेहरवान, यहां तो "ज्ञान किया से मोच" को मोच मार्ग माना जाता है।

प्र०--यह तो त्राप को भी स्वीकार करना पड़ेगा कि हमारे बनिस्बत त्राप के श्रन्दर त्राहम्बर विशेष बढ़ गया है ?

उ०--हमारे तो तीर्थंकरों के समय भी यथावश्यक्ता आहं-बर था ही जैसे स्रियाभादि अनेक देवों ने भगवान् के सम-वसरण में नाटक किया। श्रेणिक उदाइ चटेक दर्शानभद्र कृणि-कादि अनेक भूपतियों ने भगवान् का वन्द्रन निमित नगरों को सुशोभित करना, सड़कों को छटकाना, पुष्पों और धूपों से दिशाएँ सुगन्धी मय बनाना, इस्ती अश्व रथ और पैदल की सजावट करना, इत्यादि शंक्ख पोक्खली का स्वामिवास्साल्य द्रौपदो की सोलह सत्रह मेदो पूजा, धर्मचक इन्द्रध्वज आशोकवृक्ष भामण्ड-लादि सब प्रकार की सामगी से जिन शासन की प्रभावना करते ही आयं हैं। पूर्व जमाने में समाज की सख्या और समृद्धि विशाल थी। उस हालत में वे विशेषादंवर करते थे आज हमारे पास जो है उस प्रमाण में हम भी करते हैं परन्तु आश्चर्य इस बात का है कि जिस आहम्बर की जो लोक निंदा करते थे पाप और महापाप बतलाते थे वे हमारे से भी कई गुणां आगे पहुंच गये है। क्या किसी संदेगी साधुश्रों के चतुर्मीस में झौर विशेष पर्युषण जैसे त्राराध्य दिनोंमें भट्टियें धधकती देखी या सुनी है जैसे स्थानकवासी साधुत्रों के चतुर्मास में देखी जा रही हैं। क्या किसी संवेगी साधुत्रों के तपस्या के पारणे में सैकड़ों लोग एकत्र होना देखा है जैसे स्थानकवासियों के यहां होता है। इसी प्रकार दीक्का समय, पूज्य के मृत समय, इतना ही क्यों, पर इसते-चलते पूज्यजी एक नगर में पधारते हैं वहां पांच सात दिनोंमें हजारों का धूश्राँ करवा देते हैं। तेरहपन्थियों के पाट महोत्सव के दिन हजारों भावुक एकत्र होते हैं और रेल्वे को हजारों रू० किराये के देते हैं। श्रव सोचिये पूज्यजी के दर्शन का पुन्य ज्यादाहै या रत्वे के पैसों से पांचेन्द्रिय प्राशियोंकी हिंसा होगी उसका पाप ज्यादाहै फिर भी संवेगी समु-दायतो बहुत प्राचीन वृद्धहै कि उनमें इतना त्राडम्बर नहीं रहा है पर इमारे स्थानकवासी श्रौर तेरहपन्थी श्रभी बालावस्था में हैं इस-लिये श्राडम्बर और श्रारम्भ में संवेगियों से कई गुए श्रागे बढ़े हुए हैं और न जाने भविष्य में छौर कहाँ तक बढ़ेगा क्यों ठीक है न मेहरबान ! फरमाइये और भी आपको कुछ पूछना है

प्र०—मूर्तिपूजा का श्राप इतना श्राप्रह क्यों करते हैं ? क्या मूर्तिपूजा ने देश को कम नुक्रसान भहुँचाया है ? पशु तो क्या पर नरबलि की प्रथा मूर्त्तियों द्वारा ही प्रचलित हुई है ?

उ०-- आप साधुओं का आग्रह क्यों करते हैं ? कारण, क्या पशु और क्या मनुष्यों का बलिदान और क्या मांस-मदिरा का प्रचार यह सब साधुओं द्वारा ही हुआ है और आज भी हजारों साधु मांस मक्षण करते हैं।

प्र०-वे साधु हमारे जैन के एवं हमारी समुद्।य के नहीं हैं ?

७०—तो क्या वे मूर्तियाँ इमारे जैन धर्म की हैं कि जिनके सामने पशु या नर बलि दी जाना बतलाते हो ?

प्र० — मैं कब कहता हूँ कि वे जैन मूर्तियाँ हैं ?

उ०—तो फिर श्राप नरविल का उदाहरण मूर्ति के साथ क्यों जोड़ देते हो ? यदि श्राप का यही श्रापह है तो श्रापके साधुश्रों के साथ भी माँस भक्षण की तुलना क्यों नहीं करते हो ? क्योंकि दुनियाँ में कई साधु भी माँस भक्षण करते हैं। वास्तव में यह श्रापकी श्रज्ञानता है कि श्राप बिना बिचारे यद्वतद्व बोल उठते हैं, फिर श्रापके घर पर श्रा पड़तों है तब लिजत होना पड़ता है। वस्तुतः जैनमूर्तियों श्रीर जैन साधुश्रों का सरकार-पूजा सात्विक पदार्थों से ही हुश्रा करता है श्रीर उनके निमित्त कारण से शान्ति, वैराग्य श्रीर श्रास-विकास होता है। समसे न भाई?

प्र0—क्यों जो, कई लोग यह कहते हैं कि मिन्स मूर्तियों के कारण ही देश दिरद्रावस्था में आ पड़ा है, क्यों कि मिन्सों के निर्माण में करोड़ों, अरबों रुपये लगा दिये हैं और यह द्रव्य मुद्दीभर अनार्य छुटेरों ने खूब छ्टा। दूसरे, इन मिन्दरों के पुजारियों वगैरह के लिये और यात्रार्थ घूमने में कितना सार्वा बढ़ा दिया है, क्या यह देश का कम मुकसान है ?

उ० — श्रापके कथन से इतना तो स्वतः सिद्ध है कि मूर्ति-पूजक समाज अपने द्रव्य बल से बड़ा ही सम्पत्ति सम्पन्न था कि वह चलते-फिरते ही करोड़ों रूपये मन्दिर मूर्तियों के निमित्त व्यय कर डालते थे कि जिनकों न तो छुटेरे छूट सकते श्रीर न चौर ही चुरा सकते। हाँ, अनार्य लोगों ने धर्मान्धता के कारण आर्य मन्दिरों पर श्राक्रमण श्रवश्य किया, पर उन आर्य बीरों ने

व्यपने धर्म की रच्चा के लिये प्राणों के रहते हुए उन मन्दिरों का रच्च ए किया है। मूर्ति उभ्धापक एवं मूर्ति भंजकों के हमलों से मन्दिर मृत्तिंएँ कम नहीं हुवे, पर बढ़ते ही गये इससे आप अनुमान लगा सकते हैं कि मन्दिर मूर्त्तियों के बनाने में आयों की सम्पत्ति बढ़ी है या घटी। श्रव जरा मूर्ति नहीं मानने वालों की श्रोर भी दिखिये। आज सैकड़ों वर्षों से जो लोग मूर्त्ति नहीं मानते हैं भीर मन्दिर मृत्तियों के लिए जिन्होंने अपना द्रव्य व्यथ नहीं किया है वे कितने धनाट्य बन गये ? शायद देश की दारिद्रता का कारण उन कंजू प-सक्खी-चूभ मूँ जियों की शूमताही तो नहीं है कि वे स्वयं कंजूस होते हुए भी दूसरे उदारवृत्ति वालों की निन्दा कर देश के पुराय की हटा रहे हैं! फिर भी देश में अभी मन्दिर मूर्त्तियों के उपासक लोग विस्तृत संख्या में विद्यमान हैं श्रीर उनके घरों से प्रतिदिन थोड़ा बहुत द्रव्य,शुभ कार्यों में निकलता ही रहता है, और उसी पुरुष से उदार तो क्या पर कंजूस भी पैसा पात्र हैं एवं देश थोड़ा बहुत हराभरा नजर त्राता है। दूसरा तो क्या पर एक केवल श्वेताम्बर मृत्तिपृजक समुदाय के एक साल भर का साढ़े ्तीन करोड़का सर्वा है, जो ३५० लखपति साल भर के धर्म कार्य में व्यय होते हैं अब हम थोड़ा आपसे भी पूछ लेते हैं कि हमारी तीर्थ-यात्रा और मन्दिर तो आपकी कांनी आँख में खटक रहे हैं पर न्नापके यहाँ बड़े-बड़े स्थानक बँधाये जाते हैं, साधुन्नों की समा-िधियाँ, पादुकाएँ, श्रौर फोटू या चित्र बनाये जाते हैं, पूज्यनी के . दशनार्थी हजारों भक्त त्राते-जाते हैं लाखों करोड़ों रु० रेस्वे को किराया के दिये जाते हैं इत्यादि । इसका श्रर्थ क्या होता है ? ्क्या देश की दरिद्रता में वृद्धि करने का तो इरादा नहीं है न ! चास्तव में न तो पुराय कार्यों में द्रव्य व्यय करते से देश दिहर होता है और न मूँजी बनने से देश समृद्ध बनता है। शुभ कार्यों में लक्ष्मी का सदुपयोग करने से देश के पुराय बढ़ते हैं और ऐसे कार्य करनेवालों का इहलोक और परलोक दोनों में शिवातिशीव करवारा होता है। समभ्रे न भाई ?

प्र०-इस मूँ नी रहने का कब कहते हैं ?

उ०—तो फिर उपरोक्त प्रश्न का मतलब ही क्या होता है?
मूँजीपन भी कहाँ तक ? कोई तो कहता है कि हमारे खिनाय
किसी को अन्न दान भी नहीं देना। कोई कहता है कि हमारी
समुदाय के खिनाय कोई साधु ही नहीं है। कोई कहता है कि
मन्दिरों में द्रव्य क्यों चढ़ाते हो,तो कोई कहता है कि यात्रार्थ क्यों
तीथों पर भटकते हो, इत्यादि। यह कृत्य उत्तरता का है या कंजूसों
का ! जैन धर्म कितना उदार है, कैसी वात्सल्य भावना रखता है,
कारण कार्य को लेकर वे कितने विशाल भाव रखते हैं इन सब
बातों को सोच समफकर उदारता पूर्वक, जैन मन्दिर मूर्तियों को
सेवा पूजा मिक बादि करके जो मनुष्य जनम मिला है इसे उत्तम
साथनों द्वारा सार्थक बना लीजिये। समभा न।

प्र०-शापके साधु पूजा में धर्म बताते हैं तो वे स्वयं पूजा क्यों नहीं करते हैं ?

उ०-हमारे साधु भाव जा के श्रधिकारी हैं श्रीर भाव पूजा वे करते भी हैं ?

प्र० माव पूजा के श्रलावा द्रव्य पूजा में भी श्रापके साधु अर्म बताते हैं तो धर्म कार्य तो उन्हें भी करना चाहिये ?

ड०--मैंने त्रापसे कहा था कि द्रव्य पूजा करने के वे अधिकारी

नहीं हैं। यदि ऐसा ही है तो फिर आपके साधु अभ्यागत गरीनों की दानदेने में पुराय बताते हैं और स्वयं दान नहीं देते अतः उन्हें भी चाहिये कि अधिक से अधिक गोचरी लाकर उन अभ्यागत लोगों को दान देकर स्वयं भी पुरायोपार्जन करें।

प्रo-ऐसा करता साधु का करूप नहीं है ?

उ० तो जब मुँह से गृहस्थों को पुरय बतलाना श्रीर स्वयं पुराय कार्य न करना तथा दूसरों के कल्प के लिए कुतके करना यह कहाँ का न्याय है ?

प्रo – वे श्रभ्यागत श्रसंयति श्रवृत्ति हैं श्रतः हमारे साधु उन्हें श्राहार पानी नहीं देते हैं ?

ड०—आपके महाराज का करूप अर्थात् अधिकार न होने से वे पुराय होने पर भी इस कार्य को नहीं करते हैं, पर आप जैसे उदार मनुष्य यदि यह पुराय-कार्य करें उसमें पुराय होता है या नहीं ?

प्र०--पुरस्य श्रवश्य होता है।

उ०—तो बस, इसी प्रकार प्रभु पूजा के लिए भी समम लीजिये कि साधुओं का करुप अर्थात् अधिकार न होने के कारण वे द्रव्य पूजा नहीं कर सकते हैं पर अधिकार वाले गृहस्थ यदि द्रव्य पूजा करें तो उन्हें तो लाभ होता ही है। इतना ही क्यों पर आपके एक टोला का साधु दूसरे टोले के साधुओं (विसंभोगी) की तथा आर्थों को आहार पानी नहीं देते हैं यदि किसी दिन आहार वच भी जाय तो जंगल में जाकर परठ देते हैं पर विसंभोगी पाँच महाव्रतधारी साधु मानते हुए भी आहार पानी न तो देते हैं और न उनसे लेते हैं, किन्तु यदि कोई गृहस्थ उन साधु

साम्बियोंको त्राहार पानीदे तो उसमें उसे घर्मया पुरस्य होताहै वा नहीं ? अञ्चलकार नहीं त्रवश्य होता है ।

उ०—को यहाँ भी छाप यही बात जान लीजिये—साधुर्श्वों को द्रव्य-पूजा का अधिकार न होने से वे नहीं करते हैं पर गृहस्थ लोग श्रिधकाराऽवस्था होने से द्रव्य-पूजा करते हैं छोर उन्हें धर्म भी श्रवस्य होता है।

प्र०—श्रापके साधु गृहस्थों को पूजा करने का उपदेश करते हैं तो क्या इसमें द्रव्य पूजा में काम आने वाले सिश्वत द्रव्यों की साधुओं द्वारा अनुमोदना नहीं होती होगी ?

च०-इसमें साधु सिंखत द्रव्यों की अनुमोदना नहीं करते हैं परन्तु श्रावक पूजा कर भगवान की भक्ति करते हैं उसी का उपदेश और अनुमोदन करते हैं। भला आप ही बतलाईये कि आपके साधु, श्रावकों को व्याख्यान श्रवण करने का उपदेश देते हैं और प्रतिज्ञा भी कराते हैं तो क्या इसका अनुमोदन भी आपके साधु करते होंगे कि "श्रावकजी आपने अच्छा काम किया कि आज व्याख्यान सुना।"

प्र० - हाँ ऐसा जरूर करते हैं।

च०—सो बताईये कि यह अनुमोदन श्राते-जाते जीव हिंसा हुई उसका है या व्याख्यान सुना उसका है ?

प्रव—व्याख्यान सुनने का यह ऋतुमोदन है,न कि जीव हिंसाका। डव्—इसी प्रकार हमारे साधु भी प्रमु पूजा का ही ऋतुमोन दन करते हैं न कि सिन्धित द्रव्यों का।

प्र-पर सिवत द्रव्यों का उपमर्दन वो आपके मुनियों के उपदेश से ही हुआ है न ? ड० — व्याख्यान में श्राना जाना श्रादि में जो जीव हिंसा हुइ वह श्रापके साधुश्रों के उपदेश से ही हुई है तो इस जाव हिंसा का पाप श्रापके साधुशों को लगता है वा नहीं ?

प्र०-हमारे साधु तो वीतराग की वाणी सुनने का ऋतुमी-दन करते हैं, जीव हिंसा का नहीं।

उ०— तो क्या हमारे साधु फिर हिंसा का अनुमोदन करते होंगे आपका ऐसा खयाल है ? यदि हाँ तो आपके मिथ्या पत्र-पात की फिर कोई सीमा ही नहीं रही क्योंकि आपके व्याख्यान सुनने को आने जाने में और प्रभु-पूजा करने में कारण कार्य सहश अभेद होने पर भी आप तो निर्देश और केवल हम ही सदीष ऐसा अनुठा न्याय कहाँ का है ? वास्तव में हमारे साधु भी प्रभु पूजा का ही अनुमोदन करते हैं न कि सिश्वत द्वव्यों के उप-मदीन का।

प्र0-च्याख्यान में श्राने जाने में हिंसा तो होती है पर च्याख्यान श्रवण करने से ज्ञान भी तो होता है ?

उ॰—यह तो हम पहिले ही कह आए हैं कि झान दोना आत्मा का उपादान है। ज्याख्यान में एक प्रसङ्ग ऐसा भी आता है कि "प्रदेशीराजा की सुरीकान्ता रानी ने राजा को जहर दे दिया, या रावण सीता को ले गया। यदि इन ज्याख्यानों को सुनकर कोई औरत अपने पित को विष दे दे, या कोई विषयी पुरुष सुन्दर औरत को उठा कर ले जाय, तो क्या यह ज्याख्यान ही का झान नहीं है ? पर प्रसु-पूजा में ऐसी घटनाओं को स्वप्न भी नहीं, क्योंकि पूजक लोगों के आत्मा का ध्यान तीर्थ हुरों की जन्म, राज्य, होचा और सिद्धावस्था की ओर ही लगा रहता है। समसे न

माई साहित ? फिर भी हमारे कहने का कोई यह अर्थ नहीं कि व्याख्यान सुनना बुरा है, किन्तु जब आप एक तरकी खींच रहे हैं, इसी लिए ऐसा एक उदाहरण दिया है। नहीं तो जैन लोग पूजा के समय पूजा करें, व्याख्यान के समय व्याख्यान सुनें श्रोर सदैव जिनाज्ञा को पालें, इसी में ही परम कस्याण है।

प्र> — उत्तराऽध्ययन सूत्र में चार खड़ा,मनुष्य-जन्म, सूत्रों की श्रद्धा, संयम श्रीर वीर्य मिलना दुर्ले म कहा है। वहाँ मूर्ति-पूजा का मिलना दुर्लम क्यों नहीं बतलाया है ?।

उ॰—पूजा तो इन चारों श्रङ्गों के। श्रन्तर्गत आ गई है, पर आप यह बतावें कि इन चारों श्रङ्गों में दान, शील, तप श्रादि क्यों नहीं श्रार श्रीर यह नहीं श्राने से श्राप इन्हें व्यर्थ ही मानते होंगे तो फिर व्यर्थ का यह कष्ट क्यों किया जाता है ?

प्र--दान, शील, तप श्रादि यदि चार श्रङ्गों में नहीं भी है तो क्या हुश्चा, दूसरे सूत्रों में तो हैं न ?

ड॰—मूर्ति-पूजा भी चार श्रङ्गों में स्पष्टाचररूप में नहीं तो क्या हुश्रा, दूसरे सूत्रों मे तो विस्तार से हैं श्रीर उन दूसरे सूत्रों पर श्रद्धा रखने से हो चार श्रङ्गों में दूसरा श्रङ्ग (सूत्रों की श्रद्धा) माना हुश्रा कहा जा सकता है।

प्रवन्नश्रापका उत्तर सुतने में मुफे बड़ा श्रानन्द होता है। श्रापकी युक्तिएँ प्रवल और श्रकाट्य हैं। न्यायपूर्वक दूसरों को वर्फ करने को स्थान नहीं मिलता है।

ड०-- मुक्ते भी इस बात का हुई है कि आपने न्याय की ह्रवय में स्थान दिया है। अतः में भेरे समय का सदुपयोग होना समसता हूँ, और भी कोई पूछना हो तो पूछिये।

प्रव—शास्त्रों में सीर्थ चार प्रकार के बताए हैं, वहाँ शत्रुँ-जाय श्रीर गिरनार का नाम नहीं है ?

उ॰---वे चार तोर्थ कौन हैं ? क्रुपया बताइये ?

प्र०—साधु, साध्वो, श्रावक श्रौर श्राविका ।

ड॰—इन चार तीर्थों में तीर्थङ्कर तो रह ही गए, बतलाइये । वे किस तीर्थ में हैं ?

प्रव - तीर्थक्कर साधु-तीर्थ में समभे जाते होंगे।

उ०-तो फिर "नमो श्रिरहंताणं" श्रीर "नमो लोए सव्य साहूणं" ये दो पद पृथक २ क्यों कहे जाते हैं, एक ही क्यों नहीं कहा जाता है ?

प्रवन्त्राप तो ऐसा उत्तर देते हैं कि हमको उस्टा ममेले में हाल देते हैं। न वो चार तीथों में तीर्थङ्कर त्रान्तर्गत होते हैं और न उनका स्वतंत्र नाम है। यदि इन्हें साधु-तीर्थ में सममे तो नव-कार में दो पद कहना व्यर्थ हो जाता है। श्रव श्राप ही बताइये कि इसका क्या रहस्य है?

उ०--तार्थक्कर हैं वे तीर्थ-पित एवं तीर्थ स्थापक हैं और वे स्थापित तीर्थ चार प्रकार के हैं। जब राष्ट्रख्य गिरनार स्रावि तीर्थों पर तीर्थक्करों की मूर्तिएँ स्थापित होने से वे तीर्थ-पित एवं सीर्थाऽधिराज कहाते हैं, तब चतुर्विध तीर्थ जैसे सीर्थक्करों की मिक कर लाम उठाते हैं, वैसे ही इन तीर्थों की सेवा-मिक करके भी लाभ उठा सकते हैं और उठा रहे हैं। क्यों समभे न भाई साहिष ?

प्र०—खैर! यह तो श्रापका कहना ठीक है, पर हमारे पूज्यजी महाराज फरमाते हैं कि जैन सुत्रों में चाहे "तुंगिधानगरी के आवकों ने जिनप्रतिमा की पूजा की हो, चाहे द्वीपदी ने, चाहे ज्ञानन्द और चाहे अम्बद्ध ने, चाहे सुरियाम, चाहे शक्तेन्द्र ने पूजा की हो, पर ये सब चरित्राऽनुवाद हैं।" यदि विधिवाद में कहीं पर प्रतिमा-पूजन लिखी हो तो बतलात्रो, हम मानने को तैयार हैं। कहिये इसका क्या जवाब देते हो ?

ड० - पहिले आप अपने पूज्यजी से यह तो समक चुके हैं न कि विधिवाद किसे कहते हैं श्रीर चरित्राऽनुवाद किसे कहते हैं श्रीर किसी वस्तु का विधि-वाद न होने पर उसको चरित्राऽनु-वाद से मानते हैं या नहीं ?

प्र० — हाँ, मैंने समक्त लिया है। विधि-वार उसे कहते हैं
कि जिसका संघ को उद्देश्य कर तीर्थं छुरों व गगाधरों ने विधान
करना बतलाया हो, उसे विधि-वाद कहते हैं और कई एक
ज्यक्तियों ने प्रथने जीवन में जो कुछ कार्य किया हो, उसे
परित्राऽनुवाद कहते हैं। समाज को यह प्रावश्यक नहीं कि यदि
किसी ज्यक्ति ने श्रथने जीवन में जो कुछ किया, उसे स्वयं भी
करे, जैसे — सुरियाम, शकेन्द्र, द्रौपदी या मृगवती, प्रानन्द या
अन्बड़ और तुंगियानगरी के श्रावक या सावस्थी के श्रावकों ने
जिन-प्रतिमा को पूजी तो इससे हम सब समाज भी मूर्विपूजक
बन जायँ।

उ> यह सवाल श्रापने केवल मूर्ति-पूजा के लिये ही शोध निकाला है, या श्रापके और विधानों के लिए भी लागू हो सकता है ?

प्र-इ, हमारे और विधानों के लिए भी लागू हो सकता है,

पर त्राप यह बतलावें कि हम किस चरित्राऽनुवाद का श्रानुकरण करते हैं ?

ड०—आप दिनभर मुँहपर मुँह-पत्ती बाँधने का आप्रह करते हो, यह किस विधि-वाद का पाठ है और आपके, आवक की सामायिक पौसह किस विधि-वाद के अनुसार हैं ?

प्र०—मेचकुमार की दीक्षा के समय आठ पुड़ की मुँहपत्ती से मुँह का बाँधना लिखा है और यह पाठ सूत्रों का है। सोमिल ब्राह्मण ने काष्ठ की मुँह-पत्ती से मुँह बाँधा था। गौतम स्वामी ने मृगवती रानी के कहने से मुँह वाँधा था और श्रावक के सामायिक पौसहा प्रत्याख्यान का वर्णन त्यानन्दश्रावक के अधिकार में आता है।

ड॰—मेघकुमार के श्रधिकार में हजामत करने के समय नाई ने मुँहपर श्राठपुड़ बाला वक्ष बाँधा,श्रीर सोमलने मिथ्या—प्रश्रज्या के समय काष्ट्र की मुँह-पत्ती बाँधी,परन्तु सम्यक् दृष्टि देवता ने उन्हें मिथ्यात्वी कहा है श्रीर इस मिथ्या दशा को त्यागने के लिये ४ दिन तक समकाया। श्राखिर पाँववें दिन यह बात सोमल के समक में श्रागई कि मेरी यह मान्यता मिथ्या है। तब उन्ने उस मिथ्या प्रवृत्ति श्रथीत् मुहबांधने का त्याग कर फिर सम्बक्त्व धारण कर लिया तथा गौतम स्वामी ने जो श्रपना मुख बाँधा यो, वह दुर्गन्ध के कारण ही बाँधा था। फिर भी यह व्हाहरण तो सबके सब चरित्राऽनुवाद के ही है, न कि विधि वाद के। श्रव आगे श्रापके श्रावक सामायिक पौसह श्रीर प्रिक्तमण करते हैं; वे किस विधि-वाद के श्रवमार करते हैं श्रीर इसके विधान का उन्हेख किस शास्त्र में है, कुपया बताइये ?

प्र०—मेंने सुना है कि प्रतिक्रमण करना आवश्यक सूत्र में बतलाया गया है।

उ०—श्रद्धा तो लीजिये ये ३२ सूत्र, इनमें त्रापका श्राव-रयक सूत्र भी है, जिसका भाषाऽनुवाद श्रापके परिडत मुनि श्री अमोलखन्द्रविजी ने किया है। इसमें से एक श्रक्षर तो निकाल के बता दो कि इसमें श्रावक के प्रतिक्रमण, सामायिक श्रीर पीसह का उल्लेख है ?

प्र- श्रावरयक मृत्र को हाथ में उठा कर अथ से इति तक पढ़ लिया, पर कहीं एक असर भी श्रावक के सामायिक, प्रति-कमण और पीसह का नहीं मिला। तब लाचार हो दूसरा रूप बदला और हिम्मत कर कहा कि इसमें तो शायर नहीं है, पर इससे क्या हुआ, आनन्द और शंक्स श्रावक के अधिकार में तो है।

ड० - श्ररे भाई ! वहाँ भी विधान नहीं है श्रीर यदि नामो-स्लेख है भी तो यह चरित्र।ऽनुवाद है, विधि-वाद नहीं श्रीर श्राप तो चरित्र।ऽनुवाद को मानने से इन्कार है तथा केवल विधि-वाद का श्रामह किये हुए हैं, किन्तु विधि-वाद में कहीं इनका (सामायिक, पौसह श्रीर प्रतिक्रमण का ) नामोतिशान भी नहीं है, किन्तु फिर भी उन्हें तो मान लेना श्रीर परमेश्वर का पूजा के लिए विधि-वाद श्रीर चरित्र।ऽनुवाद का भनेला खड़ा करना यह कहाँ की बुद्धिमत्ता है ?

प्र०—तो क्या हमारे सामायिक, पौसह श्रीर प्रतिक्रमण परित्राऽनुवाद से किये जाते हैं श्रीर इसी मांति आपके यहाँ मृर्ति-पूजा भी चरित्राऽनुवाद के आधार पर ही की जातो है। क्यों यह ठीक है न १

उ॰—नहीं, मूर्ति-पूजा के लिए तो जैसे चरित्राऽनुवाद है,
वैसे विधि-वाद भी है। देखों, महानिशीथसूत्र में मन्दिर बनवाने
वाले को बारहवाँ स्वर्ग मिलना बतलाया है और प्रमु-प्रतिमा की
आठ प्रकार से पूजा करना लिखा है तथा सत्रह प्रकार की पूजा
का विधान राजप्रश्नी-सूत्र में बताया है। प्रमाद के वश होकर
साधु हमेशां मन्दिर न जाय तो उसके लिए छट्ठ का प्रायरिवत
का विधान भी महाकल्पादि सूत्रों में विणित है और ये सब के
सब विधि-वाद के द्योतक हैं।

प्रयम्भ महानिशीयसूत्र त्रीर महाकल्पसूत्र तो ३२ बत्तीस सूत्रों में नहीं हैं इसलिए हम इन्हें प्रामाणिक नहीं मानते हैं।

उ2 — आप नहीं मानें तो क्या हुआ, क्या श्रिक्षल शासन का अधिकार आप पर ही अवलंबित है। यों तो दिगम्बर कहते हैं कि हम वस्त्र रखने वालों को साधु ही नहीं मानते हैं, और तेरहपन्थी कहते हैं कि जीव बचाने का उपदेश देनेवाले को हम साधु नहीं मानते हैं तो श्राप क्या इनका कथन भी सत्य मानोगे ?

प्र०--- नहीं इनका कहना बिस्कुल मिथ्या है।

उ० — तो फिर आपका कहना भी कौन सत्य मानेगा ? हमारे लिए तो आप भी इन्हीं की कोटि में ही हैं। क्योंकि दिगम्बर शास्त्र ही नहीं मानते हैं तब आप ३२ सूत्र वे भी मूलपाठ मानने का आग्रह करते हो। तो क्या ऐसे तूटे हुए एक एक अंग पर अखिलशासन क आधार समस्ता जा सकता है ? कहापि नहीं। मिसाल है कि पक तीटोड़ी नाम का खुद्र जीव सोने के समय दोनों पैर आकारा की ओर ऊँचे कर देता है उसका अभिमान है कि आकारा खड़ा है वह मेरे पैरों के आधार परही है नहीं तो कभी का दूर पड़ता" बस इसी कहावत को आप ठीक चरितार्थ कर रहे हैं कि इस बात को हम नहीं मानें। पर आप पर शासन का आधार क्या ? कुछ भी नहीं।

प्र-हमारे पूज्य धासीलालजी महाराज ने हाल ही में ''श्रीउपासकद्शाङ्गसूत्र'' की संस्कृत में टीका, छाया सथा हिन्दी गुजराती में श्रमुवाद लिख कर मुद्रित करवाया है। उसमें से भी कई एक प्रश्न श्रापको पूछने हैं। कहिये! क्या आप कुण कर उत्तर दे सकेंगे?

उम्मे-क्यों नहीं खुशो से उत्तर दूँगा; पृक्षिये !

प्र०-पूर्वोक्त ''उपासकदशांगसूत्र'' पुस्तक के पृष्ठ ४७ पर हमारे पूज्यजी ने लिखा है कि:—

"— उस बुद्धदास को ही जिनदास ने अपनी स्वभाव से भद्रा, सुभद्रा नाम की पुत्री विवाह-विधि से भद्रान करदी और विविध मकार के रतन, सुवर्ण, हीरे आदि के आभूषणों के साथ दास, दासी, आसन, यान, आदि तथा पूंजणी. डोरासहित सुखबस्त्रिका से शोभाय मान करके कुल की रीति के अनुसार सम्मान के साथ ससुराल भेजदी"—

इस लेख से यह पाया जाता है कि पूर्व जमाना में जैन लोग अपनी पुश्रियों का न्याह कर ससुराल भेजते थे तब रत्नादि के साथ पूंजणी श्रीर होरासहित मुँहपत्ती से शोभायमान करके ही भेजते थे, इससे यह सिद्ध होता है कि मुँहपत्ती में डोराहाल उसको मुँहपर बाँधना बहुत प्राचीन समय से प्रचलित है। इस हालत में श्राप इस रिवाज को नया क्यों बतलाते हो ?

उ०-पूंजाणी श्रीर डोरासहित मुखवस्त्रिका से शोभायमान कर ससुराल भेजने का श्रर्थ क्या होता है ? क्या हाथ में पूंजणी श्रीर मुँहपर ढोरावाली मुँहपत्ती बन्धाकर उस सुभद्रा को सुशो-भित कर ससुराल भेजी; यही श्रर्थ होता है न ?

प्र- कुछ देर चुप रह कर और सोचकर बोला कि नहीं जी, ऐसा कभी हो सकता है। पूंजाणी आदि उसके साथ में दी थी। उट- तो उसने उन्हें साथ में रक्का १ या बक्स में बन्द कर दिया ।

प्र--रत्न व्यादि जेबरों के साथ उसको भी बक्स में बन्द कर रख दिया होगा।

उ०—तो फिर 'शोभायमान'' करके लिखा है इसका क्या अर्थ हुआ ? क्योंकि वस्त्राऽऽभूषण तो धारण करने से सुशोभित होता है यदि कोई वस्त्र आभूषणों को वक्स में बन्द कर बारात श्रादि में जाय तो क्या कोई बराती उसे शोभायमान कह सकता है ?

प्रटम्निहीं । वस्त्र श्राभूषण तो पहिनने से ही शोभायमान दीखता है ।

ड॰—तत्र पूंजाणी, और डोरासहितमुँहपत्ती को बनस में रख कोई कैसे शोभायमान दीख सकता है ?

े प्रथ--तो मानलो कि सुभद्रा ने पूंजणी हाथ में श्रीर डोरा सहित मुँहपत्ती मुँहपर बाँच ली होगी श्रीर इसी से वह शोभाय- मान दीखतो हो तो क्या हुजे हैं ? क्योंकि आरजियोंजी महाराज भी जब रवाना होते हैं तब इसी तरह शोभायमान दिखते हैं।

उ॰---आग्रह के वशीभूत हो जाते हैं उनके लिये इजी और हांसी कोई वस्तु ही नहीं है पर किसी मध्यस्थ पुरुष से पुच्छे कि हमारे श्रारजियां, हाथ में एंजणी (श्रोदा) श्रीर मुँहपर मुँहपत्ती बान्धकर विद्वार करता हैं वे फैसे शोभायमान दीख पड़ती हैं ? तब ही श्रापको मालूम होगा कि जैनमुनियों का वेश देवतात्रों को भी वह-भया पर क्रिन धारण करने से त्राज सनुष्यों एवं पशकों को भी श्राह्मचों का कारण हो रहा है। खैर श्रार्शजयां की बात छोड़ो. क्योंकि वे लोक व्यवहार को छोड़ दिया अतएव उनके लिये कुछ नहीं कहना है पर सुभद्रा तो गृहस्थ थी क्या गृहस्थों का ऐसा व्यवहार किसी सिद्धान्त व इतिहास में ऋापने देखा है ? यदि समद्रा को सुशांभित करना ही पूज्यजी का उद्देश्य है तो सुभद्रा के लिए इस लेख के लिखने में पूज्यजी महाराज का हृदय कुछ संकीर्ए भारतम होता है अन्यथा डोरा सहित मुँहपत्ती लिखी वहाँ पर मुँदपत्ती पर कुछ सजमा सतारा श्रीर मोतियों का काम किया हुआ लिख देते तो सुभद्रा की शोभा ऋौर भी बढ़ जाती। पर शायद पुष्यजी महाराज ने भीछे होने वाले सुधारकों श्रीर टीकाकारों के लिए इतनी जगह रख छोड़ी होगी नहीं तो वे विचारे फिर पूज्यजी से ऋधिक क्या लिख सकेंगे ?

प्र०-क्या मुँहपत्ती पर सलमा-सितारा या मोतियों का काम भी हो सकता है ?

उ०-- क्यों नहीं -- शोभायमान तो तभी हो सकती है। खैर ! पर आपने पूज्यजी महाराज से यह भी तो निर्णय कर लिया है न ? कि यह मुँ हपत्ती किस समुदाय या किस टोला के आम्नाय की थी। क्योंकि यदि छोटी मुँहपत्ती थी तो वह देशी साधुओं की निशानी है, श्रीर बड़ी हो तो प्रदेशी साधुओं का मार्क है तथा लम्बी थी तो तेरह पन्थियों की निशानी होतो है। कहिये। सुमद्रा के मुहपत्ती कीन सी था।

प्रवन्त्रजी महाराज ! सबसे पहिले तो छोटी मुँहपत्ती ही थी, बाद में प्रदेशी साधुत्रों ने अपनी उत्कृष्टता बतलाने के लिए बड़ी मुँहपत्ती और तेरहपंथियों ने लम्बी मुँहपत्ती बना डाली है।

ड०-तो क्या आप देशो साधुत्रों के भक्त हैं ?

प्र०--इससे ऋापको क्या मतलब है।

उ॰—मतलब कोई नहीं; केवल आप छोटी मुँहपसी का पक्ष लेते हो इससे कहता हूँ। कि आप देशी साधुओं के भक्त है।

प्र० — इसमें पत्त करने की क्या बात है। हमारे प्रथजी के कई एक फोटू विद्यमान हैं जिनमें छोटी मुँहपत्ती हैं और श्रीशंकर मुनिजी ने 'सिचित्र मुखविस्त्रिका निर्णय''नामक पुस्तक में भगवान ऋषभदेव छौर गजमुखमाल आदि के, तथा प्र० ब० मुनिश्रीचौथमलजी ने स्वलिखित ''भगवान् महावीर यांचा सन्देश'' नामक पुस्तक में भगवान् महावीर के मुँहपर भी छारा सहित छोटी मुँहपत्ती बँधाई है जो देशी साधु बाँधते हैं।

उ०—पर भाई साहिब ! इस टीका के लिखने वाले पूज्यजी तो प्रदेशी साधु हैं। भला वे इतनी बड़ी सेणीश्राविका की छोटी मुँहपशी बँघाकर श्रपने समुदाय में से कैसे जाने देंगे; यह भी श्रापने कभी सोचा है ?

प्र० - खैर ! कुछ भी हो यह हम आपस में निपट लेंगे, पर

मुँद्दपत्ती में डोश डालकर बांधने की प्रवृत्ति तो जरूर प्राचीन है यह तो श्राप मानते हैं न ?

उ० - यह प्रकृति प्राचीन है अथवा अवीचीन, इस विषय में तो मैंने एक स्वतन्त्र पुस्तक लिखी है। परन्तु इस बात की पुष्टि के लिए आपके पूज्यजी ने कुछ भी प्रमाण नहीं दिया है। तो हम उसे प्राचीन कैसे मानलें ?

प्र०-प्रमाण क्यों नहीं दिया है यानि जरूर दिया है। देखो "श्रीडपासकदशांगसूत्र" में निम्न लिखित प्रमाण दिया है:--

— "जिस नगरी में भगवान महावीर ने "डोरा सहित मुखवस्त्रिका" बांघ कर विधि पूर्वक सामायिक करने से श्रनन्त कर्मों की निष्करा होती है। ऐसा उपदेश महाराज कुखिक को दिया था"— उलसक दशांग सूत्र प्रष्ठ पश्र

जयराहं ग्रुँहपत्तिं सदोरगं वंधए ग्रुहे निच्चं "पृष्ठ २१३"

अर्थात् खास भगवान् ने कृणिक को कहा है कि डोरा सहित मुँहपत्ती मुँहपर बाँघ के सामायिक करने से अनंत कर्मों की निक्जरा होती है तथा गुरु के लक्षण बतलाते हुए स्वरचित संब्रह गाथाश्रों में बतलाया है कि जयणा के लिए डोराडाल मुँहपत्ती हमेशा बांधी रक्ले वही साधु एवं गुरु कहला सकता है। इस से अधिक क्या प्रमाण चाहते हो ?

द०—वाह ! आपका प्रमाण बड़ा हो जबर्दस्त है। जैसे— किसी ने कहा कि मेरी मां सती है। दूसरे ने पूछा कि इसका सबूत ? इस पर वह पूर्व वक्ता मट बोल उठा कि मैं कहता हूँ (२१)—४२ कि मेरी मां सती है इससे अधिक प्रमाण क्या चाहते हो ? बस ठीक यही बात आप पर भी चिरतार्थ होती है। इससे ज्यादा आप या आपके पूज्यजी भी क्या प्रभाण बतला सकते हैं। शास्त्रीय और ऐतिहासिक प्रमाण तो अति दुर्लभ हैं किन्तु पौनेतीनसौ वर्षों पूर्व किसीआपके पूर्वजों ने डोराडाल मुँहपर मुँहपत्ती बांधी हो उसका भी कोई चित्र या इस्त लिखित प्रमाण नहीं बतला सकते हो। इससे शायद यह अम होता है कि आपके पूर्वजों को इतना भी झान नहीं था, अन्यथा आपके पूज्यजी की भाँति टीका बनाकर आपके प्रमाणके लिए छोड़ जाते तो इसवक्त आपको कम से कम यौने तीन सौ वर्षों का प्राचीन प्रमाण तो उपलब्ध हो हो जाता। पर करे क्या, या तो उनको रत्सूत्र भाषण का थोड़ा बहुत भय होगा था इतनी कुतके उनके मगज में पैदा ही नहीं हुई होंगी।

प्रवन्तो क्या हमारे पूज्यजी ने यों ही लिख दिया कि सुभद्रा को पूंजणी और डोरा सहित सुँहपती से शोभायमान कर ससुराल भेज दी ?

उ० — हाँ ! यों ही नहीं लिखते तो पूज्यजी को कोई प्रमाण देना था। देखिये — श्री भगवती सूत्र शतक ११ डहेश्या ११ में राजकुमार महावल का त्राठ राजकन्यात्रों के साथ लग्न होना त्रीर उसमें से प्रत्येक कन्या के पिता का अपनी २ पुत्री को १९२-१९२ वस्तुश्रों का दत्त दायजा देना मूलसूत्र के पाठ में लिखा मिलता है। जिसमें बड़ी से बड़ी और छोटी से छोटी वस्तु का उल्लेख है पर पूंजणी और डोरासहित मुँहपत्ती की कहीं गन्ध भी नहीं आती है। इसी प्रकार अन्तगढ़दशाङ्गसूत्र में सुलसा के छ: पुत्रों के विवाह प्रसङ्घ में ३२-३२ कन्याओं के

पिता का दत्त दायजादेने का श्रधिकार है पर छोरावाली मुँहपत्ती और पूंजगा का वहाँ भी जिक्र नहीं है। तब आपके पूज्यजी को ही केवल अनोखा यह स्वप्न कैसे आगया ?

प्र० — शायद महाबल का विवाह जैनेतरों के यहाँ हुआ हो बि और जैनों के घरों में खिवाय सुभद्रा के कोई कन्या जन्मी ही नहीं हो श्रीर इसी कारण सूत्रों में पूंजणी श्रीर डोरा वाली मुंहपत्ती से शोभायमान कर कन्या को ससुराल भेजने का श्रिधकार न श्राया हो तो यह संभव हो सकता है।

ड०--वाह ! भाई वाह ! यह ठीक कहा । आपके अर्वाचीन पूर्व जों ने पूर्व किसी गति में रह कर तो छुदरत को भी उपदेश दे दिया होगा कि लाखों वर्षों तक जैनियों के घरों में एक सुमद्रा के सिवाय और किसी कन्या का जन्म तक भी नहीं होने दिया, खैर ! पर जब राजा श्रोणिक की रानिएँ काली, महा काली, नन्दा और सुनन्दा ने दीक्षा ली तो उनके साथ श्रोघा, पात्रा तो दिये पर आप की पूंजणी और होरा-सहित मुंहपत्ति क्यों भूल गए ? क्योंकि आपकी मान्यतानुसार दीक्षा के समय तो उनकी खास जरूरत होती है । शायद आपके पूज्यजी अब उन शेष सूत्रों की भी टीकाएँ करेंगे तब ऐसा लिख देंगे और यह भी आपके लिए प्रमाणार्थ उपयोगी बन जायगा ।

वास्तव में न तो भगवान महावीर ने कृषिक को मुँह बाँधने का उपदेश दिया है और न किसी जैनशास्त्र में गुरु के लच्चण वर्णन में मुँहपत्ती बाँधने का जिक्र आया है। और न सुभद्रा को हाथ में पूँजणी तथा डेरासहित मुँहपत्ती देकर शोभायमान बताई थी। और न यह शोभायमान के कारण ही है। पर यह तो आजकल स्थानकवासी साधु जब तड़ातड़ मुँहपत्ती का डोरा तोड़ मृर्त्तिपूजा स्वीकार कर रहे हैं तब अवशिष्ट साधु मएडली को इस प्रवृत्ति से रोकने के लिए ही या श्रवीध लोगों को श्राश्वासन देने के निमित्त यह मिथ्या प्रपश्च रचा है। किन्तु सौभाग्यवश श्रव स्थानकवासी समाज भी पहिले जैसा श्रज्ञान नहीं है कि पुच्यजी जैसों की स्वक्रपोलकल्पित गाथात्रों पर तनिक भी विश्वास करले । वे लोग तो पूज्यजी को प्रमाण पूछते हैं कि पीने तीन सौ वर्ष पहिले के किसी प्रन्थ, शास्त्र या इतिहास में कोई प्रमाण हो तो बतात्रों ! अन्यथा केवल आप के कहने मात्र से कैसे मान लें कि पूर्व जमाना में डोरा डाल मुँहपत्ती मुँहपर बाँधी जाती थी, श्रौर इसके जवाब के लिये आपके पूज्यजी के पास प्रमाणका पूरा श्रभाव ही है। जब हाथ में मुँहपत्ती रखनेके सैकड़ों प्रमाण विद्यमान हैं, तब मुँहपत्ती बाँधने का एक भी प्रमाण उपलब्ध नहीं। स्थानकवासियों के धर्म प्रवर्त्तकगुरु खयं लौंकाशाहने किसी भी अवस्था में डोरा डाल दिनभर मुँहपर मुँहपत्ती नहीं बाँधी थी. भौर न लैंकिशाहके बाद २०० वर्षों तक किसीने भी मुंहपर मुंह-पत्तो बाँची, यही क्यों लौंकामतके श्रीपूच्य श्रीर यती वर्ग श्राज भी सैकड़ों विद्यमान हैं किन्तु वे मुंहपर मेहपत्ती बाँधनेका घोर विरोध करते हैं श्रीर डोरा डाल मुंहफ्ती बोंधने वालों से प्रमाण पूछते हैं कि वे किस प्रमाण से मुंइपर डोराडाल मुंइपत्ती बाँघते हैं। यदि श्रापके पूज्यजी महाराज में कुछ भी ताकत है वो वे पहिले श्रपने पूर्वजोंकी संतानको प्रमाण बता कर उनसे डोराडाल मुंहपत्ती मु हपर बंधाने, बादमें दूसरोंसे प्रश्न करें । महासती सुभद्राको पूंजसी और द्धोरासहित मुंहपत्ती से शोभायमान करने का पूज्यजी ने मिथ्या

त्रयत्न किया है क्योंकि आपके पृष्यजी के कथनाऽनुसार निश्चयहो जाना है कि महासती सुभद्रा परमेश्वर की त्रिकाल पूजा करने बाली थी, सममे न मेहरबान !

प्रवन्नत्ररे ! भाई ! यह क्या कहते हो कि सुभद्रा पूजा किया करती थी । पूज्यजी महाराज ने सुभद्रा का मृत्तिपूजना कहाँ पर लिखा है ?

उ०--पूज्यजी खुङ्ग-खुङा तो कब लिख सकते हैं पर सत्य की मतक किसी प्रकार से ऋागे ऋाए बिना नहीं रह सकती है।

प्र०--तो अच्छा बताइये यह सत्य की मलक कहाँ से आ। रही है ?

ड॰—लीजिये:—"श्रीडपासकदशाङ्गसूत्र" पृष्ठ ४९ पर श्रापके पूज्यजी महाराज लिखते हैं।

"सुभद्रा ललाट फलकाऽवस्थितं तिलकं, तस्य सुने-र्ललाटे संलग्नम्"

हिन्दी:—सुभद्रा के ललाट में लगा हुआ तिलक मुनि के ललाट में भी लग गया" इसका अर्थ यही होता है कि महा-सती सुभद्रा जिस समय परमेश्वर की पूजा कर आई, और उसी समय मुनि भिक्षार्थ उस के घर पर गए, और उनकी आँख से पूस (तनखा) निकलाते वक्त उसका गीला तिलक मुनि के ललाट परलग गया था। क्या पूज्यजी के इस कथन से महासती सुभद्रा का पूजा करना सिद्ध नहीं होता है ? (अपितु अवश्य होता है)

प्र- क्यां श्रापके यहाँ श्रीरतें भी हमेशा पूजा करती हैं ? उ- यह श्रापने कैसा श्रज्ञातपने का प्रश्न किया ? क्योंकि धर्म- किया के लिए क्या की क्या पुरुष सभी खतंत्र हैं। अपना षट्कर्म तो सब-कोई करते हैं। यदि औरतें सामयिक, पौषह, प्रतिक्रमण, प्रभु पूजा आदि धर्म कार्य करें तो इसमें आश्चर्य करने की क्या बात है। आपने महासती द्रौपदी की कथा नहीं सुनी है कि वह विवाह जैसे राग-रंग, धाम-धूम के समय में भी खयम्बर मएडप में जाने के पहिले अपने घर देरासर और नगर मन्दिर की पूजा करने गई थी तो अन्य दिनों की तो बात ही क्या है!

प्र०-क्या बिना पूजा के औरतें तित्तक नहीं करती हैं ?

ड॰—हाँ, पूजा नहीं करने वाली ख्रियां ललाट पर तिलक नहीं करती; किन्तु केवल कपाल पर सौभाग्य-विन्दो लगाती है। खयं सुभद्रा भी जब समुराल गई है तो उसके तिलक का वर्णन आपके पूज्यजी ने नहीं किया है क्योंकि तिलक तो पूजा के समय ही किया जाता है और उस समय शायद सुभद्रा ने पूजा पहले करली हागी। इससे रवानाके समय तिलक का वर्णन पूज्यजी ने नहीं किया है। सौभाग्य विनदी तो स्त्री का शृङ्कार है ऋतः विनदी हर समय लगा सकती है श्रीर पूर्व में जो इसने "उपासक दशांग सूत्र" का तिलक वाला उद्धरण दिया है वह पूजा करने के समय का है। क्यों सममे न १ ऋब जरा ऋाप ऋपने पूज्यजी से पूछो कि आप ३२ सूत्र मानने का तो त्राप्रह करते हैं पर उपासकदशाङ्गसूत्र की टीका की श्रोट में ''चम्पा नगरी का यह कल्पित इतिहास" कहाँ से ढूँढ़ निकाला है ? क्योंकि उस इतिहास के पृष्ट ४४ पर एक केवली के मंह से मरकी की शान्ति के लिए आधिनवदी ८ अष्टमी को आविल करना बतलाया है, यह किस प्रमाण से। क्योंकि जैनागमानुसार जैन लोग 'ऋाश्विनसुदि ७ श्रीर ८को श्रांबिल श्रीली डा प्रारंभ वताते हैं।

शायद, यह कारण तो न हो कि कई स्थानकवासी भाई भी ऋशित सुदि ७ से प्रारंभ होने वाली आंबिल खोली में शामिल हो जाते हैं, उन्हें रोकने के लिए ही ऋपना छोलि तप कृष्णपत्त से पृथक प्रारम्भ किया है। श्रथवा श्रापके ही समुदाय के प्र०० अनिश्री चौथमलजी महाराज ने एक नया "श्रीपाल" कविता बद्ध बनाया है उसमें आंविल तप की महिमा श्राश्विन शुक्रपक्ष से लिखी है। क्या उसी का विरोध तो पूज्यजी ने कृष्णपक्ष लिख कर नहीं किया है?

प्र०-त्रांबित तो जब कभी करे, तभी ऋच्छा है।

ड० हाँ यह बात तो ठीक है, पर त्रांबिलतप त्राधिन कृष्णाऽष्टमी से प्रारम्भ करवाना इसका क्या रहस्य है ? शायद यही तो न हो कि जिसको चीथमलजी खामी शुक्रपत्त बतलावें तो पूज्यजी उससे उल्टा कृष्णपत्त ही बतावें ताकि दोनों समुदाय के लोग श्रापस में मिल नहीं सकें।

प्र- जो कुछ हो परन्तु हमारे पूज्यजी ने कोई यों ही तो नहीं लिखा है, वे तो इतिहास के बड़े जानकार हैं, श्रतः सोच समम कर ही लिखा होगा ?

उ—क्यों नहीं ऐसे विद्वान् जब इतिहास के जानकार हैं तब रुनके कहने में शंका को स्थान ही क्यों मिले ? इसीसे तो श्रापके पूज्यजी ने उ० पृ० ४८ पर लिखा है:—

"बेटी ! अपने घर में बुद्धदेव की उपासना होती है, तुम भी उन्हीं की उपासना किया करो" ! अर्थात् सुभद्रा की सासु सुभद्रा को कह रही है कि अपने घर में बुद्धदेव की उपासना होती है तुम भी करो। परन्तु इसका क्या मतलव हुन्न। ? उपासना स्वयं बुद्धदेव की होती थी या उनकी मूर्ति की। यदि बुद्धदेव की मूर्ति थी तो बुद्धके पूर्व जैनों में मूर्तिपूजा विद्यमान होना ऐतिहासिक साधनों से सिद्ध हो चुका है। इसलिये न्यापके पूज्यजी की ऐतिहासिकता के विषय में कुन्न श्रिक न कह कर इतना ही कहना पर्याप्त है कि सुभद्रा के समय बुद्ध का जन्म हुन्ना था या नहीं, बुद्ध का समय और सुभद्रा का समय को मिलाने से श्रापको ज्ञात होगा कि सुभद्रा के समय बुद्धदेव का जन्म भी नहीं हुन्या था तो उनका मत और मूर्तियों के लिए तो कहना ही कहाँ रहा ? फिरभी इसे जरा किन्हीं प्रामाणिक ऐति-हासिक साथनों पर निर्णीत कर बतलावें कि सुभद्रा के समय कौतसा बुद्धदेव था ?

प्र०—हमारे समुदाय में तो साधुत्रों को वन्दना "तिक्खुता" के पाठ से करते हैं श्रीर हमारे पूज्यजी महाराज ने इसी पुस्तक के पुष्ट ३६ पर लिखा भी है कि:—

"गुरुत्रों के पास श्राकर "तिक्खुता" के पाठ से उन्हें चन्दन करते हैं ? पर श्राप "तिक्खुतो" न कह कर "इच्छामि खमासमग्री" कहते हो, यह क्यों ?

उ॰—"तिक्खुतो" तो ठीक, पर पाठ से वन्दना करने का क्या ऋर्थ है ?

प्र०-इमारे पूज्यजी महाराज ने ऐसा लिखा है।

ड० - आपके पृष्यजी महाराज का ज्ञान तो अपार है, पर आपको ही किसी ने समकाया तो होगा कि "तिक्खुता" के पाठ से बन्दन किस तरह की जाती है ? प्र०---''तिक्खुता'' का पाठ बोलना और तीन बार ऊठ-बैठ के बन्दना करना।

उ॰-इस प्रकार किसी सूत्र में किसी ने बन्दना की है ?

प्र०—हाँ बहुत से सूत्रों में ऐसा पाठ है।

ड०--भला एक पाठ तो बतला दीजिये ?

प्र- लोजिये- "श्री ब्ववाइ सूत्र" में राजा कृष्णिक भगवान को वन्दना करते हैं जैसे कि "समएां भगवं महावीरं तिक्खुचो श्रायाहिएां पयाहिएां करति करेता वंदति एामँसंति वंदित्ता नमंसित्ता शिचासण एइद्रे सुस्सुसभाएां नमंसमाणां श्रामसुद्दा विराएए। पंजलिउड़ा पञ्जुवासँति"

श्री उववाइसूत्र पृष्ट ९० सुनि श्री अमोललविंडी कृत हिन्दी अनुवाद उ०—इसका मतलव क्या हुन्ता ?

प्र०-कृष्णिक राजा ने श्रमण भगवंत महावीर की मर्थादा सहित तीन बार प्रदक्षिणा की, श्रौर प्रदक्षिणा करके वन्दन किया।

उ०—तो जब स्राप श्रपने पूज्यकी को यही कहते हो न कि कूणिक ने तीन प्रदक्षिणा देकर वन्दना की थी। इससे यह तो साबित नहीं होता कि स्राप भी स्वतंत्र स्रपने पूज्यजी को बन्दना करते हो।

प्र०-स्यों हमारी वन्दना कैसे नहीं हुई १

उ०-- श्रापने तो कृष्णिक की प्रदक्षिणा की बात सुनाई है। असे धन्दना करना कैसे कहा जा सकता है। श्रीर यदि सच पूझा जाय तब तो यह उल्टा एक प्रकार से पूज्यजी का आप द्वारा किया गया श्रपमान है क्यों कि मुँह से दूसरों की प्रदक्षिणा का

उदाहरण देकर स्वयं न करना यह कैसी भक्ति है ? वास्तव में कूणिक ने वन्दन किया था उसका उल्लेख उसी प्रकार गणधरों ने किया है कि उन्होंने तीन प्रद्विणा कर बादमें विधि पूर्वक वन्दन किया। दूसरों को यह पाठ बोलने के लिये है या इसके अनुसार वर्तन करने के ( आचरण करने के ) लिए हैं। पर आपके यहाँ ( स्थानकवासी समाज में ) यह एक अन्ध परम्परा चल रही है कि जब श्रावक आकर साधुश्रों के सामने "तिक्खुतो" पाठ कह दे तब वन्दना हो जाती है और इसी मूंठी परम्परा के कारण पूज्यजी ने भी लिख दिया है कि तिक्खुता के पाठ से वन्दन करें। पर आपके ही समु-दाय के मुनिश्री अमोलखर्षिजी ने श्रीआवश्यकसूत्र के पृष्ट ४ पर लिखा है कि "गुरु आदिको वन्दन नमस्कार करते समय कहना कि:—

"इच्छाकारेण संदिसह भगवान् अज्ज्ञ विज्ञहं अविभ-तर देवसियं लमजं "इच्छं" लामेमि देवसियं जं किंचि अपित्तयं परपत्तियं भत्ते पाणे विर्णण वेयावच्चे आलावे संलावे उच्चासणे समासणे अंतरभासाण उवरीभासाण जं कि च मभ विणिय परिहीणं छहूमं वा वायरंवा तुन्भे जाणह अहं न याणामि तस्समिच्छामि दक्कड़ं" [ यद्यपि यह मूल पाठ अशुद्ध है, पर जैसा स्वामीजी ने छापा है वैसा ही यहाँ लिख दिया है ]

उपर्युक्त विधि वर्त्तमान जैनों में विद्यमान है। इतना ही क्यों, पर इसके पूर्व इच्छामि खमासमणो श्रीर सुहराइ सुहदेवसि एवं दो विधान श्रीर भो किये जाते हैं।

१ अब्भुहिद्विभोमि,, ऐसा पाठ होना चाहिये।

मेहरबान ! जरा पत्तपात छोड़ एवं निर्णय बुद्धि रख, विचार करो ताकि आपका मालुम हो जाय कि शुद्ध सनातन एवं सत्य वस्तु क्या है।

प्र०—हमारे पूच्यजो ने गुरु के लच्चणों में प्रष्ट २१२ पर लिखा है कि:-

"भक्ति भाव से साथ चलने वाले गृहस्थों का, तथा अपने लिए बनाया हुआ आहार, नहीं लेने वाले होते हैं" फिर आप (जैन) तो संव में तथा विहार में साथ चलने वालों से आहार पानी ले लेते हो यह क्यों?

उ० — यह केवल कहने मात्र के लिए और श्राप जैसे भोले भावुक भक्तों को श्रपनी उरहाटता बतलाने के लिए ही है। श्रन्यथा श्रापके पूज्य जवाहरलालजी म० जोधपुर का चौमासा कर वहाँ से विहार करके दो मोल नागौरी बरा पर उहरे और जोधपुर के भक्तों ने स्पेशियल द्वारा वहां पहुंच रसोई बनाई श्रीर उस रसोई से श्रापके साधुश्रों ने पात्रा भर २ कर गोचरी ली। शायद इसके लिये ही तो वह उल्लेख न किया हो पर खामी फूलचन्दजी जब करांची गए तब रास्ते में मांसाहारियों के माम होने के कारण श्रपने साथ में गृहस्थों को रक्खे थे और उनसे श्रपनी गोचरी लेते थे तथा इसी तरह शिखरजी के रास्ते में, दूसरा खास श्रापके इस सूत्र को श्रपाने वाले पूज्य धासीलालजी श्रपने शिष्यों के साथ करांची गए तब रास्ता में मुंखाहारियों के प्राम आये थे तब अनेक जगह गृहस्थों को साथ रक्खे श्रीर उनसे गोचरी ली। इस हालत में भी श्रदि धापके पूज्यजी महाराज दूसरों को उपदेश दें या उनकी निन्दा करें तो इसमें कीनसी सभ्यता है ?

प्र०—पृष्ठ २२८ पर हमारे पूज्यजी महाराज लिखते हैं कि
"वीतराग भगवान की भक्ति करनी चाहिए, उनका दर्शन करना
चाहिए और उनके वचन सुनना चाहिए" इनमें बचन सुनना और
भक्ति करना तो हमसे बन सकता है पर दर्शन कैसे हो सकते हैं
क्योंकि वे तो मोज्ञ में पधार गए हैं। इसका क्या उत्तर है ?

उ> - यह तो आप अपने पूज्यजी से ही पूछें कि वे आपको इस पंचम आरा में भी कोई वोतराग बतलादें। यदि आप उन्हें नहीं पूछकर सुमें ही पूछते हो तो चलो हमारे साथ मन्दिर में, हम आपको शान्तमुद्राऽवस्थित पद्मासन विराजमान बीतराग के दर्शन करवा दें। बिना इसके आपके पूज्यजी का पाठ सार्थक नहीं हो सकता है सममें न।

प्र०—पृष्ठ २३८ पर हमारे पूज्यजी ने गृहस्थों के लिप स्नातनें त्रत में केवल २६ द्रव्य रखना ही लिखा है तो क्या इस से अधिक की जरूरत हो तो हम रख सकते हैं या नहीं ?

उ०—श्रावक जितना कम द्रव्य रक्खें, उतना ही अच्छा है,
'पर इसका श्रर्थ यह नहीं कि वेश् दृत्यों से श्रिधिक नहीं रख सकें
'या जिन २६ द्रव्यों का श्रापके पूज्यजी ने नाम लिखा है उन्हें
ही रक्खें। किन्तु जिस किसी को २६ द्रव्य में से किसी द्रव्य की धावश्यकता न हो वह उसे नहीं रक्खे और २६ द्रव्यों से इतर किसी अन्य द्रव्य की आवश्यकता हो तो उसे रख ले। अब यदि किसी को १२५ द्व्य की आवश्यकता हो या किसी को ६ द्रव्य की ही जरूरत हों तो वह उतने ही रख सकता है। पूज्यजी ने तो जो २६ द्रव्य तिस्ते हैं वे आनन्दजी के रखने के अनुसार किना सोचे समफे लिखा दिये हैं और ज्यों त्यों करके अपनी टीका के कलेवर को बढ़ाने की कोशिश की है। यदि श्रापके पूच्यां से श्राप कभी मिलें तो इस विषय में प्रसङ्गोपात पूछें कि व्रतों की विधि में इन २६ द्रव्यों का विधान किस सूत्र में लिखा है तथा क्या कोई व्यक्ति श्रपनी इच्छा के श्रनुसार द्रव्य नहीं रख सकता है ? विश्वास है तब श्रापको सचा हान हो जायगा।

प्र० - पृष्ट २४८ पर हमारे पृच्यजी ने-"सामायिक करने के समय साधु हो तो उन्हें वन्दना करके श्रीर यदि साधु न हो तो श्रीः वर्धमान खामी को वन्दना करके उनसे सामायिक की श्राज्ञा लेकर सामायिक करें"—यह लिखा है तो फिर श्राप स्थापनाजी क्यों रखते हो ?

ड० — बाह वाह । श्रापके पूज्यजी की यह विद्वता कम नहीं है । क्योंकि श्रापके पूज्यजी ने साधुश्रों के दूसरे नम्बर में श्री वर्धमान स्वामी को सममा है कि "साधु न हो तो वर्धमानम्वामी को वन्दना कर काम चला लेना" परन्तु भला तुम जब वन्दना करते हो तब दो बार प्रवेश श्रीर एक बार निस्तमण किसके श्रवग्रह से करते हो ? क्या वर्धमानस्वामी की स्थापना करते हो ? या किसी श्राकाश में ही उनकी कल्पना कर लेते हो ? विशेष इस विषय में मैं पहिले ही खुलासा कर चुका हूँ कि स्थापना की परमावश्यकता है।

प्र०-- पृष्ट २७८ पर आनन्दश्रावक ने "दहीबड़ा" खाना रक्षा है और हमारे पूज्यजी ने भी इसका समर्थन किया है तब आप इसमें पाप क्यों बतलाते हो ?

ड०-यह श्रापके पूज्यजी की धान्तरिक भावना का प्रद-र्शन है कि सूत्र में तो दहीबड़ा का नाम निशान भी नहीं है श्रीर त्रापने चट से लिख दिया कि दहीवड़ा खाना श्रानन्द ने रखा है. शायद श्रापके पूज्यजी को दहीबड़ा विशेष रुचिकर होगा; अन्यथा देखिये मूलसूत्र:—

"नन्नत्थ सेहंब दालियं बेहि श्रवसेसं परिमाणं करइ" स्वामी श्रमोलखर्षिजी कृत हिन्दी श्रनुवादः—

"जेमने की विधि का प्रमाण करते वक्त दाल के बड़े तथा पुड़े रक्खे और जेमन के प्रत्याख्यान, "उपासकदशांग सूत्र पृष्ठ १५"

यह भी आपके ही घर का अनुवाद है किन्तु इसमें दही-बड़े का नाम तक नहीं मिलता है। अब आपके पूज्यजी द्वारा किया गया उक्त मूल पाठ का अर्थ भी देख लीजिये:—

"फिर जेमन विधि का परिमाण किया कि दाल के बने हुए श्रीर श्रिधक खटाई में डाले हुए पदार्थ जैसे दहीवड़ा के श्रित-रिक्त श्रीर सब जेमन विधि का प्रत्याख्यान करता हूँ।" पृष्ट २७९"

उपरोक्त मूल सूत्र के पाठ में दही, छास, श्रादि खटाई का नाम तक नहीं है। स्वामी श्रमोलखर्षिजी के हिन्दी अनुवाद में भी दही छास श्रादि खटाई का खटास नहीं है, फिर नये विद्वान पूज्यजी ने यह दहीबड़ा कहाँ से निकाल दिया श्रीर क्यों कर विरक्ताऽवस्था में दहीबड़े पर सहसा रुचि दौड़ गई? श्रियवर ! सांप्रतिक वैज्ञानिकों ने सूक्ष्म यंत्र द्वारा शोध कर यह जाहिर कर दिया है कि ऐसे पदार्थों के मिश्रण से श्रसंख्य जीवो-स्पित्त होती है। फिर समम में नहीं श्राता है कि पूज्यजी महाराज श्रपनी विद्वत्ता का प्रदर्शन ऐसी मही बातों में वर्यों करवा रहे हैं।

प्रवासिक्ष के पर हमारे पूज्य जी महाराज ने लिखा है:—
"श्रन्न उत्थिय परिग्गहियाियां श्रिरहन्त चेड्यािया वंदित्त
ए वा नमंसितए वा" इस पाठ का हिन्दी ऋषः—श्रन्य यूथिकों
हारा स्वीकृत अर्थात् श्रन्यतीिथक साधुओं में मिले हुए श्रिरहन्त
चैत्य (जैन साधुओं) को तथा उपलच्चण से श्रवसन्न पार्थस्थ
बादि को भी वन्दन नमस्कार करना नहीं करूपता है।"

तब फिर श्राप वहाँ चैत्य का अर्थ जिन-प्रतिमा क्यों करते हो ? उ॰-इसके लिए श्रधिक कहने की श्रावश्यकता नहीं है क्यों कि मैं इस प्रश्नोत्तर माला में पहिले ही खुलासा कर चुका हुँ। दूसरा "मूर्त्तिपूजा का प्राचीन इतिहास" नामक पुस्तक में श्रातन्द श्रावक के व्यधिकार में प्रामाणिक प्रमाणों द्वारा श्रच्छी तरह से इस बात का विवेचन कर दिया है। फिर भी आप का विश्वास यदि पूज्यजी महाराज पर ही हो तो आपके पूज्यजी के भी बड़े पुज्यजी (जो इस ऋलग समुदाय के स्थापक हैं) श्रीहकमीचन्दजी महाराज ने श्रपने हाथों से २१ सूत्र लिखे हैं जिनमें त्रापने " उपासकदशाङ्ग सूत्र " भी लिखा है, उसमें पुज्यजी महाराज ने निस्तालिस (निर्मल ) हृदय से लिख दिया कि अन्यतीर्दिथयों से प्रहण की हुई जिन-प्रतिमा आनन्द श्रावक को वन्दन नमस्कार करना नहीं करुपता है। वह हस्त-लिखित प्रति बहुत काल तक पूज्यश्रीलालजी महाराज के पास रही थी बाद में स्वामी डालचन्द्रजी ने जब अ्थावर में स्थिरवास किया तब पूज्यजी ने वह प्रति स्वामी डालचन्द जी महाराज को दे दी थी। कुपा कर आप और त्रापके पूज्यजी महाराज, पहिले उस सन्न को प्रति को देख लें ?

श्रागे श्रापके पूज्यजी महाराज. चैत्य शब्द का अर्थ के लिए तथा तीर्थं द्वरों की मूर्तियों की पूजा के लिए यदा तदा शब्द लिख अपने मगज की सब शक्तिका व्यय कर चुके हैं। किन्तु फिर भी मूर्त्ति का विषय इतना व्यापक सिद्धान्त है कि छापको इस विषय का पूर्णतया श्रभ्यास करने में बहुत समय की श्रावश्यकता हैक्योंकि मूर्त्तिपूजा शास्त्रों से सिद्ध है सो तो है ही; किन्तु आज को अनेक पुरातत्त्व विशारद पौवत्य और पाश्चात्यों की शोधखोज से इतने ऐतिहासिक साधन उपलब्ध हुए हैं कि भगवान् महाबीर के पूर्वभी जैनों में मूर्त्तिपूजा खास धर्माराधन का एक अंग सममा जाता था। इस विषय में यदि विशेष जानना हो तो देखी "मूर्ति-पूजा का प्राचीन इतिहास प्रकरण पाँचवा।" इसके पढ़ने से श्रावको पूर्ण सन्तोष हो जायगा कि जैनों में मूर्त्तिपूजो का मानना सनातन से चला आया है। यदि आपके पूज्यजी महाराज का विशेष श्राप्रह श्रानन्दश्रावक के अधिकार में श्रायाहुश्रा श्रारिहन्तचैत्व के बारे में ही है जिसका अर्थ पूज्यजी ने जैन साधु किया है और इसे सिद्ध करने को इधर उधर की ऊट पटांग अनेक बातें लिखी हैं, पर पहिले अपने घर में तो देख लेते कि हमारे पूर्वजों ने जैन सूत्रों में जहाँ चत्य शब्द आया है वहाँ उसका अर्थ साध्र किया है या प्रतिमा ?—उदाहरण के तौर पर देखिये:—

- (१)—स्थानकवासी साधु स्रमोलखर्षिजी
  - श्रीउववाई सूत्र में 'चड्या' (चैत्य) शब्द का श्रर्थ यच का मन्दिर किया है।
  - --श्री उववाइ सूत्र में पूर्णभद्र चैत्य का श्रर्थ किया है -- मन्दिर 🛊

- --- श्रीप्रश्रव्याकरण सूत्र पृष्ट ८ में चैत्य का अर्थ प्रतिमा किया है।
- --- भ्री प्रश्तन्याकरण सूत्र पृष्ट १२२ में चैत्य का श्रर्थ श्रतिमा किया है !
- (२)—स्थानकवासी साधु जेठमलजी ने समकितसार प्रन्थ के पृष्ट १०६ पर चैत्य का अर्थ प्रतिमा किया है। आगे १२४ पृष्ठ पर भी चैत्य का अर्थ प्रतिमा पुनः १४ १२६ पर भी चैत्य शब्द का अर्थ प्रतिमा हो किया है।
- (३)-स्थानकवासी समाज के प्रसिद्ध विद्वान् स्वामि रज्ञचन्द् जी शतावधानीजी ने अपने अर्द्धमागधी कोश में चैत्य का अर्थ इस प्रकार किया है कि—

"अरिइंत चेइया (पु॰ ना॰) अईचैत्य-अरिइंत संबंधी कोइपण स्मारक चिंह्र"

(४)—आप स्वयं पूज्यजी ने भी इसी उपासकदशांग सूत्र के पृष्ठ ६ पर पूर्णभद्र चैत्य का अर्थ मन्दिर ही किया है। इसके अलावा विद्वानों ने इस बात को स्वीकार कर ली है कि चैत्य का अर्थ प्रतिमादि स्मारक चिन्ह ही होता है यदि विशेष देखने की इच्छा हो तो उन्हें "मूर्त्तपूजा का प्राचीन इतिहास" नामक पुस्तक के पृष्ठ ९९ से देखना चाहिये।

प्र०-इमारे पूज्यजी महाराज ने उपासकदशांग सूत्र में लिखा है कि वीतराग देव की सावच पूजा करने वाले संसार में विरकाल अमण करेगा ?

उ॰—आप हो बतलाइये कि सावदा पूजा किसको कहते हैं ? उ॰—जिस पूजा में हिंसा होती हो ? (२२)—४३ उ०—जब तो श्री वीतराग देव को वन्दन करने वालेभी संसार में भ्रमण करेगा ही। क्योंकि वन्दना करने में भी तो ऊठ बैठ करने में स्मसंख्य वायुकाय के जीवों की हिंसा होती है, सममे न।

प्र०-पूजा करने में तो वायुकाय के प्रकादा जल पुष्प अपिन के जीवों की भी हिंसा होती है ?

ड०-भगवान् ने यह कव फरमाया था कि वायुकाय के जीवों के लिये तुम्हें छूट है कि कितने ही जीव मरे पर तुम्हें पाप नहीं लगेगा।

प्र- वीतराग की वन्दन करने में श्रध्वसाय श्रुम होने से उस हिंसा का पाप नहीं लगता है पर पुन्य एवं श्रुम कर्म बंधते हैं।

ड०--तो क्या पूजा करने में हमारे परिणाम खराब रहना आप सममते हैं ?

प्र०-नहीं। परिणाम तो खराब नहीं रहता है।

ड० — फिर आपके बन्दना करने में वायुकाय के जीवों की हिंसा हो उसका तो आपको पाप नहीं लगे और हमको पूजा करने में पाप लग जाय यह किस कोरट का न्याय है। जरा हृदय पर हाथ धर आपही साचें कि उत्सूज भाषण करना, परमेश्वर की भक्ति का निषेद करना, और इस कारण से बेचारे भांद्रक लोगों को बहका कर धर्म से पतित बनाने वाले तो संसार में अमण नहीं करे पर संसार से पार हो जायगा, और पूर्णभक्ति से परमेश्वर की सेवा पूजा भक्ति, चैत्यवन्दन स्तुति स्तवनादि क्रिया करने वाले संसार में अमण करेगा। क्या आपकी अन्तरात्मा इस बात को स्त्रीकार कर लेगा, सच्चे दिल से आप ही कह दीजिय ?

प्र०-मेरी अस्मा तो इस बात को खीकार नहीं करती है

थर क्या करें हमारे पूज्यजी महाराज कहें उसे स्त्रीकार तो करना ही पड़ता है।

उ०—यह तो आप जैसा से ही बन आसकता है कि समक लेने पर भी आप मिध्या हट को नहीं छोड़ते हो और पूज्यजी की लीहाज में आकर अपना अहित करने को तैयार हो रहे हो। पर याद रखो इसका नतीजा इस भव और परभव में क्या होगा। अभी भी आपके लिये समय है, सोचो सममो और सत्य को अहण करो। मुक्ते तो आपकी दया आरही है क्योंकि आप सचे जिज्ञास हैं इसलिये ही कहना है कि आप परमेश्वर की पूजा कर आपना कस्याण करें, फिरतो आपकी मरजी।

प्रवन्नस ! अव में आपको विशेष कष्ट देना नहीं चाहता हूँ क्योंकि में आपके आरंभिक प्रश्नोत्तर से ही सब रहस्य समक्त गया, पर यदि कोई मुम्स से पृष्ठ ले उस को जवाब देने के लिये मेंने आप से इतने प्रश्न किये हैं। आपने निष्पक्ष होकर न्याय-पूर्वक जो उत्तर दिया उससे मेरी आन्तरात्मा को अत्यधिक शान्ति मिली है। यह बात सत्य है कि वीतराग दशा की मूर्तियों की स्पासना करने से आत्मा का कमशः विकास होता है। मूर्ति बिना क्या हिन्दू और क्या मुसलमान, क्या समाजी और क्या किश्चियन किसीका भी काम नहीं चल सकता। चाहे वे प्रत्यत्त में माने, चाहे परोत्त में माने पर मूर्ति के सामने तो सबको शिर अवश्य सुकाना ही पड़ता है। मैं भी आजसे मूर्ति का उपासक हूँ और मूर्तिपूजा में मेरी दढ़ अद्धा है-आप को जो कष्ट दिया, तदर्थ क्षमा चाहता हूँ। और अब तो मेरे भोजन का समय हो गया है वास्ते रजा लेता हूँ।

डंग-श्रच्छा भाईसाहब । आप गुणमाही हैं श्रीर सत्य को शह्ण करने वाले हैं इसलिए मैं मेरी टाइमको सफल सममता हूँ।

#### उपसंहार

ৰুকা<u>ৰ</u> জ্যুত্ত

में कहता हूँ कि शाबास ! वीर शाबास !! मूर्त्ति-पूजा में दढ़ श्रद्धालु होना श्रीर उसका उपासक बनना यह आपकी कर्त्तव्य-शीलता भव-भयभीकता श्रीर सत्य को स्वीकार करने की सद्युद्धि है। एवं यह आपका आत्महित कार्य प्रशंसनीय भी है। फिर भी आपको जरा यह बतजा देना चोहता हूँ कि, जैन मन्दिर मानने में जैनियों को हानि है या लाभ ? इसे भी जरा ठेर कर एकांग्र ध्यान से समभें।

- (१) गृहस्थों को अन्वर्थ से द्रव्य प्राप्त होता है। और वह अनर्थ में ही व्यय होता है, अर्थान् आय व्यय दोनों कमें बन्धन के कारण हैं। इस हालत में वह द्रव्य यदि मन्दिर बनाने में लगाया जाय तो सुख एवं कल्याण का कारण होता है। क्योंकि एक मनुध्य के बनाये हुए मन्दिर से हजारों लाखों मनुष्य कल्याण प्राप्त करते हैं। जैसे आबु आदि के मन्दिरों का लाम अनेक अमेज तक भी लेते हैं।
- (२) जैनवन्दिर में जाकर हमेशां पूजा करने वाला, श्रान्याय, पाप और श्रक्तत्य करने से डरता रहता है, कारण उसके संस्कार ही ऐसे हो जाते हैं।
- (३) मन्दिर जाने का नियम है, तो वह मनुष्य प्रति दिन थोड़ा बहुत समय निकाल नहाँ जा श्रवश्य प्रमु के गुर्णों का गान करता है श्रीर स्वान्त:करण को शुद्ध बनाता है।
  - (४) इमेशां मन्दिर जाने वाले के घर से थोड़ा बहुत

द्रज्य शुभ चेत्र में अवश्य लगता है, जिससे शुभ कर्मों का संचय होता है। स्रोर सुख पूर्वक धर्म साधन भी कर सकता हैं।

- (५) मन्दिर जाकर पूजा करने वालों का चित्र निर्मल स्मीर शरीर स्ररोग्य रहता है, इससे उसके तप, तेज स्मीर प्रतिष्ठा में बृद्धि होती है।
- (६) मन्दिर की भावना होगी तो वे नये २ तीथों के दर्शन और यात्रा भी करने अवश्य जायंगे। जिस दिन तीर्य-यात्रा निमित्त घर से रवाने होते हैं उस दिन से घर का प्रपश्य सूट जाता है। और ब्रह्मवर्य ब्रत पालन के साथ हो साथ, यथा-शक्ति तपश्चर्या या दान आदि भी करते है, साथ ही परम निवृत्ति श्राप्त कर ब्रान-ध्यान भी किया करेगा।
- (७) त्याज सुद्धो भर जैनसमाज की भारत या भारत के बाहिर जो कुछ प्रतिष्ठा शेष है वह इसके विशालकाय, समृद्धि-सम्पन्न मंदिर एवं पूर्वाचार्य प्रणीत प्रन्थों से ही है।
- (८) हमारे पूर्वजों का इतिहास, और गौरव इन मन्दिरों से ही हमें मालूम होता है।
- (९) यदि किसी प्रान्त में कोई उपदेशक नहीं पहुँच सके वहाँ भी केवल मंदिरों के रहने से धर्म छाविशेष रह सकता है, नितान्त नष्ट नहीं होता है।
- (१०) त्रात्म कल्याणमें मंदिर मूर्त्ति मुख्य साधन है। यथारूची सेवा पूजा करना जैनों का कर्त्तव्य है चाहे द्रव्य पूजा करे एवं भाव पूजा पर पूज्य पुरुषों की पूजा व्यवस्य करे।
- (११) जहां तक जैन-समाज, मन्दिर-मूर्त्तियों का भाव भक्ति से उपासक या वहाँ तक, आपस में प्रेम, स्नेह, ऐक्यता,

संध-सत्ता, जाति संगठन तथा मान, प्रतिष्ठा, श्रौर तन मन एवं धन से समृद्ध था ।

- (१२) आज एक पद्म तो जिन तीर्थं करों का सार्य प्रातः समय नाम लेता है, उन्हीं की बनी मूर्त्तियों की भर पेट निन्दा करता है, श्रीर दूसरा पक्ष तीर्थं करों के मूर्ति की पूजा करता है परन्तु प्रति पक्षियों के श्रिधिक परिचय के कारण पूर्ण श्राशातना नहीं टालने से श्राज उभयपक्ष इस स्थिति को पहुँच रहा है।
- (१३) श्राज इतिहास के साधनों से जो जैनियों का गौरव उप-लब्ब होता है उसका एक मात्र कारण उनके मन्दिरों के निर्माण एवं बदारता ही है ।
- (१४) आज श्रंप्रेज श्रीर भारतीय विद्वानों पर जैन धर्म का जो प्रभाव पड़ा है, जैन धर्मोपासकों की धवल कीर्त के जो शुर्या-गान गाये जाते हैं, तथा भूतकालीन जैनों की जो जहुजलाली श्रीर गौरव का पता पड़ता है उसका सारा श्रेय इन्हीं जैन मन्दिरों को है। जैनों के इतिहास का श्रनुसंघान भी इन्हीं मन्दिरों से हो सकता है। जैनों ने मन्दिर, मूर्ति को मोच का साधन समक असंख्य द्रव्य इस कार्य में व्यय कर भारत के रमणीय पहाड़ों श्रीर राजा महाराजाश्रों के विशाल दुर्गों में, जैन-मंदिरों की प्रतिष्ठा करवाई हैं।
- (१५) जैन मन्दिर मूर्त्तियों की सेवा पूजा करने वाले विमारावस्था में यदि मन्दिर नहीं भी जा सकते हैं तो भी उनका परिएम यही रहेगा कि आज मैं भगवान का दर्शन नहीं कर सका यदि ऐसी हालत में उसका देहान्त भी होजाय तो उसकी गति अवस्थ शुम होतो है। देखा मंदिरों का प्रभाव ?

अन्त में श्रीमती शासन देवी से हमारी यही नम्न प्रार्थना है कि वे इमारे भाइयों को शीघ सद्बुद्धि दें, जिससे पूर्व समय के तुल्य ही हम सब संगठित हो, परम प्रेम के साथ शासन सेवा करने में आग्यशाली बर्ने ।

ॐ शान्ति ! शान्ति !! शान्ति !!!



### इति मूर्त्ति पूजा विषयक प्रश्नोत्तर समाप्तम



## क्या जैनतीर्थंकर भी डोराडाल मुँहपर मुँहपत्ती बाँधते थे ?



### दो शब्द

= 1

इस पुस्तक के लिखने का खास कारण हमारे स्थानकवासी साधु ही हैं क्योंकि कई दिनों तक तो स्थानकवासी साधु मुँहपर मुँइपत्ती बाँधने का कारण हमसे उपयोग नहीं रहना ही बतलाते थे छौर बाद में साध्वी के साड़ा के डोरे का नाम लेकर होरा की सिद्धि करने लगे, और अब साधुकों के ही नहीं किन्तु खास बीर्थक्ररों के मुँहपर डोराडाल मुँहपसी बाँधे हुए कल्पित चित्र बनवा के पुस्तकों में मुद्रित करा रहे हैं। इनमें पूज्य जवाहिर-लालजी महाराज ने "सचित्र अनुकम्पा विचार" नामक पुस्तक में श्राचार्य केशीश्रमण के.मुँहपर मुँहपती बंधने का चित्र छपवाये हैं। प्र० व० चोथमलजीने भगवान् महावीर के ऋौर श्रीशंकरमुनिजी ने भगवान ऋषभदेव श्रादि के कल्पित चित्र बनवा कर इनके मुँहपर मुँहपत्ती बँधवा दी है। ऐसी हालत में इन मिथ्या पुस्तकों से गलतफहमी न फैज जाय, इस उद्देश्य को लक्ष्य में रख मैंने श्रागमिक एवं ऐतिहासिक साधनों के श्राधार पर यह स्रोटी सी पुस्तक लिखी है । इसको श्राद्योपान्त पढ़ कर मुमुक्षु भन्यजन सत्याऽसत्य का निर्णय कर सत्य को प्रहर्ण करें। यही मेरी हार्दिक ग्रुभ भावता है। किमधिकम् !

#### श्री रत्नप्रभाकर ज्ञान-पुष्पमाला पुष्प नं० १६६.

क्या जैनतीर्थङ्कर भी डोराडाल

# मुँहपर मुँहपत्ती बांधते थे



न-धर्म में श्रमण दो प्रकार के बतलाये हैं —(१) ऋचे-लक, (२) खचेलक । जिनमें (१) श्रचेलक, तीर्थ-👥 श्रौर जिनकल्पी साधु, वे बिलकुल वस्त्र पात्रादि किसी प्रकार की उपाधि पास में नहीं रखते हैं। (२) अचेलक - स्थ-विरकल्पी साधु जो जघन्य, मध्यम श्रीर उद्गृष्ट इस तरह उपाधिधारक होते हैं। ये कम से कम एक वस्त्र, एक पात्र और क्यादा से ज्यादा चौदह उपकरण रखते हैं। इन उपकरणों को रखने का हेतु और प्रमाण भी शास्त्रकारों ने स्पष्ट बतला दिया है। इन चौदह उपकरणों में मुँखविकाश भी एक है, जिसका प्रमाण अपने हाथ से एकविलस्त और चारश्रंगुल का है तथा रखने का हेतु उड़ते हुए मच्छर, मक्खी, पतङ्ग आदि जीवों की रक्षार्थ बोलते समय मुँह के आगे रखने का है, जैसे--पात्रा-आहार श्रादि लेने श्रीर खाने के समय काम श्राते हैं। रजोहरण---शरीर पूँजने को या काजा रज लेने के समय काम आता है। इसी तरह मुँखविश्वका भी बोलते समय मुँह के छागे रखने के काम में श्राती है। श्रीर यह प्रवृत्ति तीर्थक्कर भगवान के समय से विकम की सत्रहवीं शताब्दी के श्रन्त तक तो अविच्छिन्नरूप से

चली श्रारही थी। जिसके शास्त्रीय श्रीर ऐतिहासिक सैकड़ों प्रमास श्रायाविध मी उपलब्ध हैं।

कई एक लोगों का कहना है कि विक्रम की सोलहवीं श-ताब्दी में श्रीमान लींकाशाह हुए, उन्होंने आपना एक नया मत निकाला। उस समय मुँहपत्ती में डोरा डाल दिन भर मुँह पर बाँधने की एक नई रीति चलाई थी, परन्तु यह बात प्रमाण्-सून्य केवल करपना मात्र ही है, क्योंकि लोंकाशाह ने जब अपना नया मत निकाला था, तब उनकी मान्यता के विषय में लेंकिशाह के समकालीन श्रनेक विदानों ने धापने २ ग्रंथों में सविस्तार चर्चा की है। उन्होंने लिखा है कि क्षर्लीकाशाह, जैनाश्रम, जैनागम सामा-यिक, पौसह, प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान, दान श्रीर देव-पूजा कर्त्ह नहीं मानता था। लोंकाशाह गृहस्थ था. श्रोर जब वह सामायिक, पीसह, प्रतिक्रमस्मादि भी नहीं मानता था, तो मुँ इपत्ती बाँधने की बात ही कहाँ रही ? यदि लौंकाशाह ने मुँहपर मुँहपत्ती बाँधी होती, तो पूर्वीक बातों के साथ तत्कालीन लेखक उस समय के लिए बिलकुल नई इस प्रथा की चर्चाभी जाहर करते. परन्तु उन लेखकों ने ऐसा कहीं नहीं लिखा है। श्रवः यह बात स्वयं प्रमा-िर्मित होती है कि लौंकाशाह खुद मुँह-पत्ती नहीं बाँधी थी, किन्तु चनके बाद में २०० वर्ष पश्चात् यह प्रथा चाळू हुई; इसका निर्णय द्याज श्रनेकों प्रमाणों से हो जाता है।

वि० सं० १५७८ में लेंकिंगच्छीय यति श्री भानुचन्द्र ने भी

छ देखो वि० सं० १५४३ में पं॰ कावण्य समय कृत चौपाई, और वि॰ सं० १५४४ में उ॰ कमल संयम कृत चौपाई, तथा लेंकाशाह के समकाकीन मुनि वीकाकृत असूत्र निवारण बत्तीसी । आदि

लौंकाशाह के विषय में बहुत कुछ लिखा है। यद्यपि इन्होंने लौंकाशाह द्वारा निषेध सामायिकादि पूर्वोक्त क्रियात्रों का कोई। स्पष्ट विरोध नहीं किया है तथापि दबी जवान से इन्हें स्वीकार करते हुए भी "मुँहपत्ती दिनभर मुँहपर बाँधना" इस विषय का तो कहीं श्रांशिक उल्लेख भी नहीं किया है। यह भी हमारी उपर्युक्त मान्यता को ही परिपृष्ट करता है। कि "मुँहपत्ती बाँधने का रगड़ा लौंकाशाह के बाद का है। लौंकाशाह के समय का या उससे पूर्व का नहीं" इसमें यह एक प्रवत्त प्रमाण है। दूसरा फिर सबसे प्रबल प्रमाण यह है कि "लैंकाशाह की परम्परा सन्तान में यति और श्रीपुज्य श्रादि हैं, वे डोराडाल दिन भर मुँह-पर मुँहपत्ती नहीं बाँघते हैं, श्रीर न मुंहपत्ती बाँधने वालों को श्रेष्ठ सममते हैं। यही नहीं, किन्तु उत्टा ऐसा करने वालों का घोर विरोध करते हैं। श्रीर स्पष्ट शब्दों में यह घोषित करते हैं कि श्रीपच्य शिवजी स्त्रौर वजरंगजी ने स्त्रपने शिष्य धर्मसिंड श्रीर लवजी को अयोग्य समस कर गच्छ से बहिष्कृत किया था और इसीसे धर्मसिंह ने आठ कोटि और लवजी ने सुँहपर मुँहपत्ती बाँधने की नई कल्पना कर, जिनाज्ञा श्रीर लींकाशाह की मान्यता का भङ्ग कर उत्सूत्र की प्ररूपणा को थी, जिससे ही वे निन्हवों की पंक्ति में समभे जाते हैं।

श्रीमान् लौंकाशाह के जीवन सम्बन्ध में हमें करीब २८ लेखकों के लेख प्राप्त हैं, किंतु उनमें केवल अर्वाचीन दो लेखकों के सिवाय सभी लेखकों का यही मत है कि लौंकाशाह गृहस्थ था। श्रीर गृहस्थाऽवस्था में ही उसका देहान्त हुआ था। जब गृहस्थ रहते हुए लौंकाशाह ने सामायिक, पीसह, प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान, चादि क्रियाऐं भी नहीं मानीं, तो मुँहपर मुँहपत्ती बांधने को तो उसे कोई चावश्यकता ही शेष नहीं रही।

- (१) स्था० साधु श्रमोलखिं जो ने श्रपने "शास्त्रोद्धार-मींमासा" नाम के प्रन्थ में पृष्ट ६९ पर लिखा है कि लौं काशाह ने १५२ मनुष्यों के साथ मुँहपर मुँहपत्ती बॉध दीचा ली किन्तु श्रापने यह नहीं बताया कि लौंकाशाह ने कब ? कहाँ ? श्रीर किससे दीचा ली ?।
- (२) स्था० साधु मिण्लालजी अपनी "म्मुवीर पटावली" नामक पुस्तक पृष्ट १७० पर लिखते हैं कि लौंकाशाह ने अबेले पाटण में जाकर यति सुमतिविजयजी के पास वि. सं. १५०९ श्रावण सुदि ११ को यति दीचा ली" श्रापके कथनानुसार यदि लौंकाशाह ने यतिदीचा ली भी हो तो यह नि:संदेह है कि लौंकाशाह मुँहपत्ती हाथ में ही रखते थे।

इस प्रकार उपर्युक्त इन्हीं दो महाशयों ने लौंकाशाह कों दीचा लेने का लिखा है। परम्तु स्था० साधु संतवालजी तथा बाड़ीलाल मोतीलाल शाह श्रपने लेखों में लिखते हैं कि "लौंका-शाह बिलकुल वृद्ध श्रीर श्रपंग था इससे यति दीक्षा नहीं ले सका" इस प्रकार शेष जितने भी लेखक हैं उन सबका यही मत है कि लौंकाशाह ने दीक्षा नहीं ली, बिंतु गृहस्थ दशा में ही काल किया।

श्रव यह सवाल पैश होता है कि जब सब लेखक यही लिखते हैं कि "लौंकाशाह ने दीक्षा नहीं ली" तो फिर केवल स्था. साधु श्रमोलखर्षिजी श्रीर मिण्लालजी ये दोनों ही लौंका-शाह के दीक्षा लेने की नयी कल्पना क्यों करते हैं ?। इसका निराकरण यों है कि — इन दोनों महाशयों ने अपनी २ पुस्तकों में लिखा है कि — धर्मस्थापक गुरु और गच्छस्थापक लेंकिशाह गृहस्थ नहीं परन्तु साधु होना चाहिये, अतः गृहस्थ गुरु का कलंक अपने पर से मिटाने के लिए ही इन्होंने यह नयी कल्पना की है।

किन्तु खास देखा जाय तो लोंकाशाह ने न तो दीचा ली, श्रीर न उन्होंने कभी मुँहपर मुँहपत्ती बांधी थी श्रीर न लोंकाशाह के समय मुँहपत्ती विषयक कभी कहीं बाद विवाद हुआ। जैसे मूर्त्ति श्रादि के विषय में हुआ था।

प्राचीन जमाने के कई स्थानकवासी भोले थे अत: सरल हृदय से सत्य बात साफ २ कह देते थे कि हमारा उपयोग न रहे इससे डोराडाल मुँहपर मुँहपत्ती बांधते हैं। श्रीर बाद में कई एक यह दलील करने लगे कि-साध्वी के सादा में होरा हालने का शास्त्र में उस्लेख नहीं होने पर भी जब वह डोराड/ल के बांधा जाता है तो इसी भांति यदि मुँहपत्ती में ढोराडालने का शास्त्रीय विधान न हो पर सदा उसे मुँहपर रखने के लिए होराहाल दिया जाय तो क्या हर्ज है ? किन्तु इस प्रश्न का यह प्रत्युत्तर है कि साम्बी के साड़ा में डोरा डालना यह नई प्रथा नहीं किन्तु खास तीयङ्करों के समय की है, श्रीर साध्वी को तो लजा का स्थान ढंकना जरूरी भी है, पर साधुकों का मुँह तो कोई लज्जा का स्थान नहीं है कि जिसे मुँहपत्ती में ढोरा डाल के ढांका जाय ? साध्वी सादा में होरा हाल के वांधे यह प्रक्रिया कोई लोक विकट भी नहीं हैं किन्तु साधु मुँहपत्ती में डोरा डाले यह तो शास्त्र के साथ लोक विरुद्ध भी है। साध्वी के साड़ा में डोरा शालने का श्राज पर्यन्त भी किसी ने विरोध नहीं किया, किन्तु मुँहपत्ती में होरा हालने का केवल जैनाचार्यों ने ही नहीं किन्तु खयं लेंका-गच्छ के त्राचार्यों ने भी सख्त निरोध किया है। क्यों कि साधी के साड़ा में डोरा डालना कोई कुलिङ्ग (खराब-लच्चए) नहीं किन्तु साधु के मुँहपर होराडाल मुँहपत्ती बाँधना कुलिङ्ग और शासन की अबहेलना करवाना है।

कई एक लोग कहा करते हैं कि खुले मुँह बोलने से वायु-काय के जीवों की विराधना होती है। इससे डोरा डाल मुँह पर मुँहपत्ती बाँधी जाती है। यदि सचमुच यही कारण हो तो फिर साध्वी के साड़ा का उदाहरण क्यों दिया जाता है ? क्यों कि वायुकाय के जीवों की हिसा और साध्वी के साड़ा के डोरे का कोई सम्बन्ध नहीं है। अधोभाग-सभ्य मनुष्य का लजा स्थान है अत: सिवाय जिन-कल्प साधु के, हरेक मनुष्य इसे सर्वदा ढंका रखता है, परन्तु लौकिक ज्यवहार में सदा सर्वदा अपना मुँह कोन छिपाये रखता है ? इसे प्रत्येक बुद्धिशील खयं सोच सकता है।

श्रव रहा वायुकाय के जीवों का सवाल १—सो वायु काय के जीवों का शरीर श्राठस्पर्शी श्र है, श्रीर भाषा का पुद्गल है, चौस्पर्शी † तो चौस्पर्शी पुद्गलों से श्राठस्पर्शी शरीर बाले जीव मर नहीं सकते हैं। यदि भाषा का योग प्रवर्त्त ने से एवं श्रान्य पुद्गल मिल जाने से चौस्पर्शी पु० श्राठस्पर्शी होजाते हैं तो फिर मुँहपत्ती बांघने से वायुकाय के जीवों की हिंसा (विराधना) कक नहीं सकती है। क्यों कि जहां थोड़ा भी श्रवकाश है वहाँ वायकाय के श्रासंख्य जीव भरे ‡ पड़े हैं।

जैसे:—मुँह की पोलार में, नाक की पोलार में, काँन की पोलार में, आंखों की पलकों में, इत्यादि शरीर के अने क अलों में वायुकाय के असंख्य जीव रहते हैं और भाषा शर्रभ-अर्थात् करठ से निकलते ही मुँह में के वायुकाय के जीव मर जाते हैं। तथा वे पुद्गल वस्न की मुँह की तो क्या पर यदि लोह की भी मुँह पत्ती लगाई जाय तो भी निकलने से कक नहीं सकते। हां! यह उपाय हो सकता है कि यदि मुँह की पोलार को वस्नादि टूंस ठांस कर भर दी जाय तो इन जीवों की रचा हो सकती है। परन्तु ऐसा दया पात्र न तो आज तक कोई नजर आया, और न फिर आने की संभावना है।

वास्तव में मुँहपत्ती से जो मुँह बाँधा जाता है वह वायु काय के जीवों की रक्षा का कोई कारण नहीं है किन्तु मिध्यात्व का उदय होने पर जो खोटी बात पकड़ ली है उसे हठधमीं से स्मव नहीं छोड़ना ही है। क्यों कि यदि ऐसा न होता तो जो साधु सदा मौन व्रत रखते हैं या श्रावक मौन-व्रत से सामायिक करते हैं, उनको फिर मुँहपर मुँहपत्ती बांधने की क्या जरूरत हैं। ? क्यों कि उनका सिद्धान्त तो यह है कि खुले मुँह बोलना नहीं चाहिए, किन्तु जब मौन-व्रत ही है तो फिर न तो बोलना श्रीर न वायु काय के जीवों का मरना होता है, ऐसी हालत में मुँहपर मुँहपत्ती बांधने से सिवाय नुकसान के कोई फायदा

वायु-काय जीवों के शरीर वादर होते हुए भी वे इतने सूक्ष्म हैं कि छदमस्थों के दृष्टि में नहीं त्राते हैं। यह बात खुद तीर्थ-हुरोंके कहने से आज भी हम व्यों की त्यों मानते हैं। जब तीर्थ-(२३)—४४ ड्डार ख़ुद घएटों तक व्याख्यान देते हैं श्रीर उस समय न हो उनके पास कोई बस्न रहता है श्रीर न मुँहपत्ती, तथा न ३४ श्रतिशयों में ऐसा कोई श्रविशय बताया है कि तीर्थट्टर घंटों तक व्याख्यान दे किन्तु उनके बोलने से वायुकाय के जीव न मरे। तीथङ्कारी के इलते चलते फिरते और बालते समय श्रसंख्य नायुकाय के जीव मरते हैं। श्रीर इसी से उनके समय समय पर वेदनी कर्म का बन्धन होता है। किन्तु जरा पत्तपात श्रौर हठवादिता का चश्मा उतार कर यदि सोचें तो ज्ञात होगा कि जिन तीर्थक्करों ने बायुकाय के जीवों का श्रस्तित्व हमें बतलाया है तथा चलने फिरने से उनकी विराधना होना दिखाया है वे स्वयंभी कुद्रती कार्यों में बोगों की प्रवृत्ति से ऋसंख्य जीवोंके भरते से नहीं वच सके हैं। ऐसी दशा में आप जैसे अल्पज़ जीव कपड़े का एक दुकड़ा मुँहपर बांध उस कुदरती जीव हिंसा को कैय रोक सकते हैं १। परन्तु जिन लोगों में यह छुप्रवृत्ति चारु है वह उनकी शास्त्रीयऽनभिज्ञता का परिचायक है और जणिक मानसिक करपना द्वारा विचारे भद्रिक जीवों को घार उल्टे मार्ग में लगाया है।

श्रसल में तो मुँह पर कपड़े की पट्टी बांधना यह मुँहपत्ती नहीं पर एक प्रकार का कुलिझ है। इससे कपड़े पर श्लेष्म लगने से श्रसंख्यात समुस्तम त्रस जीवों की उत्पत्ति होती है श्रीर वे मरते हैं इससे कर्म-वन्धन का कारण होता है। श्रीर जैन धर्मकी श्रवहेलना करने से मिध्यात्व का दोष भी लगता है। तथा यह कुप्रधा श्रारांग्यता की दृष्टि से यदि देखा जाय तो भी स्वांस्थ्य को बड़ी हानिकर सिद्ध हुई है। तथा सूक्ष्मदृष्टि से यदि देखा जाय तो यह बास्मधात एवं संयम घाति क्र भी है। स्थानकवाली भाई मुँहपत्ती रखने के असली स्वरूप को समम्म नहीं सके हैं कि जैन साधु या श्रावक मुँहपत्ती क्यों रखते हैं। यदि वे (स्था०) कुछ जानते हैं तो इतना ही कि हमारे पूर्वज मुँहपर मुँहपत्ती बांधते थे और खुला मुँह बोलने से जीव मरते हैं। इस लिए चाहे बोलो या मौन रक्खो, चाहे दिन हो चाहे रात, चाहे जागृत या सोते पर मुँहपर मुँहपत्ती बांधे रखना ही मोत्तका कारण मान लिया है। यदि साधुओं को प्रतिलेखन करते समय जब मुँहपत्ती खोली जाती है तब भी उस समय कोई गृहस्थ मुँह देख नहीं ले इस लिए मुँह पर कपड़ा इसल दिया जाता है। बस ! श्रंघ परम्परा, और गताऽनुगति इसी का ही नाम है।

सुँ ह-पत्ती का श्रादर्श (महत्त्व) श्रीर इसके पीछे जो विशुद्ध भावना रही है वह हमारे स्थानकवासी भाई नहीं सममते हैं। स्थानकवासी साधुश्रों को श्रमीतक इस बात का ज्ञान ही नहीं है कि जैन साधु मुख्विष्ठका क्यों रखते हैं ? श्रीर वह किस २ किया में काम श्राती है ?। स्थानकमार्गी श्रावक सामायिक, पौषह, प्रतिक्रमण श्रादि जब करते हैं तब मुँहपत्ती हो तो भी काम चलता है श्रीर न हो तो भी काम चल सकता है। एक कपड़े को घाटा (किनारा) मुँहपर लपेट देने पर भी सामायिकादि कियाएं वे कर सकते हैं। परन्तु जैन श्रावकों के तो विना मुँहपत्ती सामायिक, पौसह, प्रतिक्रमणादि कियाएँ हो ही नहीं सकती; श्रीर न साधुश्रों के प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान, संधारा पौरसी, श्रालोचनादि कियाएं हो सकती हैं।

जब स्थानकमार्गी भाई दिन में दो वक्त मुँहपत्ती को इधर

उधर देख के कृतकार्य हो जाते हैं तब मूर्तिपूनक समाज में कोई भी किया करो, पर प्रत्येक किया के प्रारम्भ में मुँहपत्ती प्रतिलेखन द्वारा अशुभ भावना को हटा कर शुभ भावना द्वारा आहम-विशुद्धि करके ही किया चेत्र में प्रवेश किया जाता है।

श्रव जरा ध्यान लगा के जैनियों की मुँहपत्ती की प्रतिलेखन किया को सुन कर समझने का कष्ट करें।

"मुँ हफ्ती का प्रतिलेखन करते समय की विधि में सर्व प्रथम मुँ हफ्ती खोलते ही अनुभव से विचार किया जाता है कि "सूत्र अर्थ सचा श्रद्धहू, कामराग, मनेहराग, दृष्टिगग, परिन्याग करूँ। मिध्यात्व मोहनीय, सम्यक्त्व मोहनीय, मिश्रमोहनीय का परित्याग करूँ। कुगुरु, कुदेव, कुधर्म का परित्याग करूँ। सुगुरु, सुधर्म, सुदेव, अगीकार वर्षे। ज्ञानविराधना, दर्शन विराधना, चारित्र विराधना का परित्याग करूँ। ज्ञान, दर्शन, चारित्र अंगीकार करूँ। मनदंड, वचनदंड, कायदंड का परित्याग करूँ। सन्तगृति, वचनगुति, कायगुति, शंगीकार करूँ' इस प्रकार ये २५ बोल कहके मुँहफ्ती का प्रतिलेखन करने के बाद मुँहफ्ती द्वारा शरीर का प्रतिलेखन किया जाता है। तदाथा:—

कृष्ण, नील, कापोतलेश्या, ऋदिगारव रसगारव, साता गारव, मायाशस्य, निधानशस्य, मिथ्या दश्रीत शस्य, हास्य रित, श्रारति, भय, शोक, जुगुप्सा, कोध, मान, भाया, लोभ पृथ्वी, श्राप, तेज व यु,वनस्पति श्रीर त्रसकाय की विराधना इन २५ बोलीं का परित्याग करूं ×

<sup>×</sup> इनका विधान किसी जैनसुनियों से हालिल करे कि कीन से बोल किस प्रकार किस स्थान बोला जाता है।

इस प्रकार उपर्युक्त इन ५० बोलों द्वारा श्वातमा को निर्मल पिवत्र श्रीर विद्युद्ध करके, बाद में श्रावक सामायिकादि कियाएँ करते हैं, श्रीर साधु "गोचरी" जाना, पचल्लाँख, पारना, संथारा पौरसी करना, श्रादि जो कियाएँ करते हैं उस समय इस प्रकार मावना पूर्वक मुँहपत्ती का प्रतिलखन करते हैं। समके न।

अन यह बात हम हमारे पाठकों पर छोड़े देते हैं कि सुँह पत्ती का महत्त्र, सत्कार, श्रीर उपयोग किस समुदाय में विशेषः है ? इसे खर्य सोच लें। अब रहा खुले मुँह बोलने का सवाल-खुले सुँह बोलने की कोई भी समुदाय श्राज्ञा नहीं देता। यदि कोई व्यक्ति प्रमाद के कारण खुले मुँह बोला हो तो श्रालोचना कर शुद्ध हो सकता है। पर इसका ऋर्थ यह नहीं कि किसी को खुले मुँह बोलता देख आप सदा सर्वदा के लिए दिन भर मुँह पत्ती में डोरा डाल मूँ ह पर बांधले । यदि ऐसा ही है तो चहर का पहा इधर उधर उड़ता देख उनसे वायुकाय के जीवों की हिंसा की करुपना कर कोट, कुर्ता, श्रीर चोलपटे के मापेटे में वायुकाय के जीवों को भरता देख, घोती, पाजामा और शिर के बाल इधर उधर होते से ऋसंख्य वायुकाय के जीवों की हत्या का विचार कर पगड़ी, साफा , टोप घौर टोपी ही क्यों न पहनली जाय, जिससे इन श्रसंख्य वायुकाय के जीवों का बचाव सहज ही में होजाय। यदि यह कहा जाय कि ऐसा करने से साधु को कुलिङ्ग रूपी भिध्यास्त्र का सेवत करना पड़ता है जो बायुकाय के जीवों की विराधना से भी घोरतर पाप का कारण है तो फिर मुँहपत्ती में डोरा डाल मुँइपर बांधने से भी कुलिङ्ग रूपी मिध्यात 👣 पाप क्यों नहीं समका जाय—हमारी राय में तो श्रवश्य सम-कना ही चाहिए।

हमारे स्थानकमार्गी गाई मुँहपत्ती द्वारा किस हर तक दया पालते हैं इसे सुनिये:—श्रापने कई चक्की चलाने वाली श्रोरतों को मुंहपत्ती बांधने का उपदेश दिया है श्रोर बतलाया है कि चक्की चलाने वाली कहीं खुले हुँह गीत श्रादि गाकर वायुकाय के जीवों की हिंसा न करलें। तथा रसोई करने वाली कई श्रोरतें भी रसोई बनाते समय भी मुँहपर मुँहपत्ती बाँधती हैं। यही क्यों पर साधु या गृहस्थ मुँहपर मुँहपत्ती बानधी हुई रखते हुए भी बादिवाद में मिथ्या बोलना कठोरवाक्य श्रमस्य भाषा सावधा वचन बोलने का जितना ख्याल न रखते हैं उतना मुँहपत्ती बाँधने का श्राप्त करते हैं शायद् पूर्वोक्त बोलने से भी खुले मुँह बोलने का पाप श्रिषक हो या मुँह पर मुहपत्ती जोर से बाँध तेने से पूर्वोक्त पापकारी वचन बोलने का पाप नहीं लगता हो कारण पाप भी मुँहपत्ती से डरता हो ? क्यों यही न या श्रीर कोई रहस्य है।

शिय पाठक वृन्द ! आपने देख लिया यह अनूठा दयाधर्म जो चक्की चलते वक्त एकेन्द्रियादि लाखों जीव मारे जायँ -रसोई में देहधारी अनेक प्राणी खाहा हो जाय-तो परवाह नहीं, पारस्परिक वैमनस्य से मनुष्यों की शिर फुड़ौबल बन जाय तो कोई हर्ज नहीं, किन्तु स्थानकमार्गी संसार के अनन्य उपकारी श्वहष्टकार्य केवल खुले मुंह बोलने से वायुकाय के जांव न मरें यही इनका परमोत्तम दया धर्म है (1) वायुकाय के जोवों की रह्मा करना बुरा नहीं पर बहुत अच्छा है किन्तु मिध्या कदायह कर अन्य असजीवों की और विशेष जिनक्षा की उपेचा करना यह दया नहीं पर दया को स्रोट में मिथ्यात्व का पोषण है।

सज्जनों ! स्वामी रतनचन्दजी शताऽत्रधानी ने अर्धमागधी कोष प्रथम भाग में एक श्रावक के उत्तरासन का फोटो दिया है । उसे देख कर श्रार्ख्य होता है कि एक शाताऽवधानी जैसे विद्वान को भी पक्षपात का कितना मोह है, कि उस उत्तरासन में न तो मुर्चि और न मुँहपत्ती का विषय है किन्तु फिर भी समक्त में नहीं त्राता कि शास्त्र का नाम लेकर ऐसा भद्दा चित्र क्यों प्रकाशित करवाया गया है ? । श्रावक का उत्तरासन श्रव्छा शोभनीय होता है, परन्तु शताऽवधानीजो ने तो एक कपड़े को गले में डाल मुँह पर घाटा सा लगा दिया है। समम नहीं पड़ता कि ऐसी भड़ी बाकृति किस श्राघार से बनाई है। जैनों में दो दो हजार वर्षों की प्राचीन उत्तरासन कीबहुत सी त्राकृतिएं हैं। पर ऐसा उत्तरासन तो कहीं भी देखने में नहीं श्राया। हमारे स्थानकमार्गी भाईयों को मुँहपर मुँहपत्ती बाँधने का समर्थक कोई पुष्ट प्रमाण नहीं मिला तो उन्होंने कई एक स्वक्रपोल-कल्पित चित्र बनवा कर सचित्रप्रंन्थ छपवा, स्नास तीर्थं हुरों के मुँहपर सोराडाल मुँहपत्ती वैंधे हुए चित्र छवा दिये हैं। ऐसा करने में पूज्य जवाहिरलालजी, 🕸 प्र० व० चौथमलजी 🕆 श्रीर मुनि शंकरलालजी का नाम विशेष प्रसिद्ध है। इन महातुभावों ने भगवान् ऋषभदेव, बहुवलर्षि, प्रश्नचन्द्रमुनि, वाँच पाएडव, केशीश्रमण और महावीर प्रभु के मुँहपर डोरा-

क सचित अनुकम्पा विचार ए प्रभु ;महावीर संदेश ‡ सचित्र मुख वास्त्रिका निर्णायादि पुस्तकों । जो मुझे हाल ही में मिली उनके उत्तर रूप में ही प्रस्तुत पुस्तक किसी जा रही है ।

वाली मुँहपत्ती बाँधने के कल्पित चित्र तैयार करता, के उनके फोदू अपने प्रन्थों में दे दिए हैं। और इनसे भोली-भोली भद्रिक जनता और बिहनों क बिहकाया जाता है कि मुँह पर मुँहपत्ती केवल हम ही नहीं किन्तु तीर्थक्कर भी बाँधते हैं तथा यह प्रथा हमने नहीं किन्तु खास तीर्थक्करों ने जारी की है। इस प्रकार अनेक खरेखोटे माथा जाल रच ये अपना उल्लु सीधा करते हैं। परन्तु इनके ऐसा करने से भी हमें तो एक फायदा ही इआ है वह यह कि मूर्ति का सख्त विरोध करने वाले स्थानकवासी भी अब यह मानने लगे हैं कि लिखने की अपेक्षा चित्र-चित्रस्य से अधिक ज्ञानोपलिंध होती है और इससे वे अपनी पुस्तकों में मूँह वँथे चित्र देने लगे हैं।

जैसे सूत्रों में तीर्थक्करों की ध्यानाऽवस्था का वर्णन किया है किन्तु उस पाठ को पढ़ने को अपेचा उस पाठाऽतुकृत निर्मित चित्र को देखने से विशेष और सुगमतथा हमें ज्ञान होता है। वस यही कारण हमारी मूर्ति मान्यता का है। दूसरा उदाहरण फिर देखिए एक सूत की माला के मणका पर हम अरिहन्त सिद्धादि का ध्यान करते हैं किन्तु उसमें अरिहन्तादि की आकृति का सर्वथा अभाव है, तब ध्यान कैसे किया जाता है। किन्तु जब तीर्थक्करों को ध्यानाऽवस्था का ध्यान किया जाय तो उसमें अरिहन्तादि की आकृति से ध्यान सुगम हो जाता है। ऐसी दशा में इस सुगम मार्ग का अवलम्बन छोड़, एवं आकृति को वन्दना पूजना से लाभ न उठाना यह कहाँ की बुद्धिमत्ता है। तीर्थक्कर चाहे समवसरण स्थित हों, चाहे उनका ध्यान माला के मणकों पर करो, चाहे तीर्थक्करों का चित्र या मूर्ति हो, पर उनकी सच्ची भिक्त का

लाभ तो भक्त जनों की भावना पर ही निर्भर है। यह सममना दुर्लभ नहीं है कि भाव तीर्थ इरों में गुण हैं, वे आदर्श हैं छर्सन्य मनुष्यों के दृष्टिगोचर नहीं होते हैं। छदमस्य लोक तीर्थ इरों के गुणों का आरोप तीर्थ इरों के शरोर में करके ही उनकी वन्दनादि कर लाभ उठाते हैं, इसी भाँति मृत्ति में भी तीर्थ इरों के गुणों का आरोप कर भक्त जन लाभ उठा वे तो किसी प्रकार से अनुचित नहीं हैं। देखिये:—अशरीरी सिद्ध हैं, उनका रूप रंग नहीं हैं, उनके गुण आदर्श हैं, छदमस्थों के नजर नहीं आते हैं, किर भी अपने मन मन्दिर में उनके गुणों की कल्पना (मूर्चि) स्थापन कर, वन्दन पूजन करते हैं। आदर्श गुणों पर मन स्थिर रहने की अपेदा, मूर्ति में गुणों का अरोप कर उस पर मन स्थिर रखा जाय तो अधिक समय तक स्थायी रह सकता है।

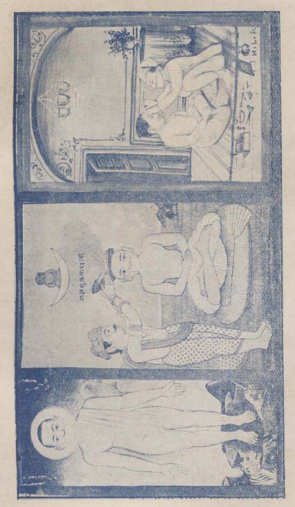
हमारे स्था० साधुश्रों ने श्रपनी पुस्तकों में जीते हुए साधुश्रों के मुँह पर मुँहपत्ती वँथाई है, पर जब वे वहाँ से काल कर सिद्धों में गए हैं तो उन्हें पहचानने के लिए वहाँ सिद्धों को मूर्त्ति विराजमान की गई है, जैसे कि श्राजकल मन्दिरों में सिद्धों को मूर्त्तिएँ हैं, इससे इतना तो सिद्ध जरूर होता है कि बिना मूर्ति हमारे स्था० भाई भी सिद्धों को पहिचान नहीं सकते हैं। श्रर्थात सिद्धों को वन्दना करने को मूर्ति की श्रावश्यकता तो उन लोगों को भी है श्रीर विना मूर्ति के इनका काम चल नहीं सकता, किन्तु साथ में श्रापको यह भय भी है कि हमारी पुस्तकों में हमारे हाथों से सिद्धों की मूर्तिश्रों की श्राकृति दी हुई देख कर कहीं लोग मूर्त्तिपूजक न बन जायँ, इस भय से चित्र के साथ यह झाँडर भी लिख दिया है कि ये चित्र मात्र देखने के लिए हैंन कि वन्दना करने के लिए । परन्तु यहाँ एक यह

प्रश्न होता है कि यदिकिसी सहृद्य भक्त को सिद्धों की या अपने आचारों की आकृति देख वन्दना करने का भाव उमड़ पड़े तो उसे लाभ होगा या मिध्यात्व लगेगा?। शास्त्रकारों के मताऽतुसारतो मूर्ति। का निमित्त पाकर सिद्धों को 'नमोत्थुणं' देने से बड़ा भारीलाभ ही है। पर स्थानकवासी भाई इस प्रकार सिद्धों को मूर्ति के सामने 'नमोत्थुणं' देने में क्या समस्तते होंगे? मेरे खयाल से तो वे भी इस बात को बुरा नहीं समस्तेंगे, क्योंकि इस बात को बुरा समस्तते तो सिद्धों की मूर्ति का चित्र कभी नहीं देते?

प्रसंगोपात यहाँ पर मैं मेरे पाठकोंको यह बतलादेना चाहता हूँ कि आधुनिक कई मन चले स्थानकवासी साधुओं ने अपनी पुस्तकों में बिना प्रमाण यानि कपोल कित्पत अनेक चित्र ऐसे छपवाये हैं कि जिससे जैन धमें और जैन तीर्थक्करों की अन्य धर्मियों द्वारा हांसी धवं अवज्ञा करवा के मिखात्व का पोषण करने का दु:साहस किया है उन चित्रों से मात्र दो चित्र बतौर नमूना के ज्यों के त्यों यहां दे दिये जाते हैं जो एक तो भगवान महावीर के मुँहपर मुँहपत्ती बंधी हुइ और दूसरा मुनिगजमुखमाल के मुँहपर मुँहपत्ती और उपर सिद्धों की मूर्त्त का है जो पाठक इस चित्रमें देख सकते हैं।

(१) चित्र पहिला—भगवान महावारके मुँहपर डोरा बाली मुँहपत्ती का-आत्मवन्धुश्रों! समुदायिकता श्रीर संकीर्णता की भी कुछ हद हुआ करती है पर आपतो बड़ी हिम्मत कर उसके ही परे चले गये जरा आप निर्मन्न हो श्रदने ही हृदय पर हाथ रख ठीक विचार करावें कि आपके चित्रानुसार भगवान

## श्री ज्ञातसूत्र अध्ययन पहिला के मूलपाटानुसार नाइ ने हजामत करते समय मुंह बान्धा है।



अशिकासुनिकृत "सचित्रमुखवधिकानिणेय नामकपुरतक में यह चित्र मुद्रित हुआ है।

प० व० सुनिओं चोथमरूजी हुन भगवान महावीर यांचसन्देश'

### तीन चित्रों का सम्बन्ध

- —स्थानकमार्गी —श्रापने श्रपनी पुस्तक में इमारे साधु श्रार-जियों की मूर्ति, पाहुका समाधि श्रीर फोटूशों को क्यों श्रपवाये हैं ?
  - —मूर्विपूजक—इससे ऋापको क्या नुकसान हुचा ?
- -स्थानक०-नुकसान हो या न हो पर आपको क्या अधिकार है कि किसी समुदाय के नेताओं के इस प्रकार चित्र आप छपा सको ?
- --- मृर्तिपूजक क्या आपने इन नेताओं की रजिस्ट्री कर÷ बाली है कि सिवाय आपके इनको देख भी न सके ? क्रपया रजिस्ट्री का नम्बर तो बतलाइये ?
- मूर्ति० मृर्तिपूजक बनाने की क्या बात है, आपका श्रक्षिल समाज शुरू से ही मूर्तिपूजक है वयों कि पूर्वाचार्यों ने जब से आपके पूर्वजों (श्वित्रश्चादि थे,) को मांस मिहरादि बुरे आचरणों से छुद्दवाकर वासक्षेप पूर्वक जैन बनाये थे, उसी दिन से आप मूर्तिपूजक हो हैं। यद्यपि बूरी संगति की वजह से आज आप परमेश्वर की मूर्ति मानने से दूर भाग रहे हैं तथापि आपका हृदय तो मूर्तिपूजा की श्वोर रजु है। इसीसे ही तो आप अपने पूच्य पुरुषों की मूर्ति पादुका समाधि और फोटू खिचवाकर इनका पूच्य भाव से सत्कार करते हो और इन निर्जीव स्मारकों को अपने पूज्य मान रहेहो। क्या यह मूर्तिपूजा नहीं है ?
- स्था० हम लोग हमारे पूज्यपुरुषों की मूर्ति, पादुका, समाधि और वित्रों को न तो साधु सममते हैं और न इनको बन्दन पूजन ही करते हैं।
  - —मूर्ति—फिर क्यों कहा जाते हैं कि ये इमारे साधुओं के

चित्रादि हैं यदि नहीं तो ये सब व्यर्थ ही क्यों बनाये जाते हैं ?

- —स्था० —न तो हमारे साधु अपनी मूर्ति, पादुका, समाधि और चित्र बनवाते हैं और न वे ऐसा करने का उपदेश ही देते हैं और न उनको वन्दन नमस्कार ही करते हैं।
- —मूर्ति०—यदि त्रापके साधुत्रों को श्रपनी मूर्ति, पादुका, समाधि श्रीर फोटूश्रों द्वारा श्रपनी पूजा करवाना इष्ट नहीं है तो फिर इन मूर्ति श्रादिक किसके उपदेश से किसने बनवाई ?
  - -स्था०-यह तो भक्त लोगों ने अपनी भक्ति से बना ली हैं।
- —मूर्तिं० मूर्तियं तो भक्त लोगों ने श्रपनी भक्ति के वसीभूत होकर बना ली होगी परंतु इन फोटुओं से तो प्रत्यक्ष माख्म
  होता है कि श्रापके पूज्यजी ने सावधानी से बैठकर रूची पूर्वंक फोटू
  खिंचवाया है। यदि ऐसा नहीं होता तो इसका पूर्ण रूप से विरोध
  करते ताकि श्रव तक एक भो फोटू नहीं भिलता। इसके बदले में
  श्रापने तो बहुत साधुओं के फोटुओं का श्रूप बनवाकर मूल्य पर
  बिकवाने का भी श्रनुमोदन किया और वे श्रूप श्राज भी भक्कों
  के घर २ में दृष्टिगोचर हो रहे हैं। उन्हीं से ही प्रस्तुत दो मूप
  हमको प्राप्त हुए हैं वे श्रापके सामने विद्यमान हैं।
- स्था०-- छैर! कुछ भी हो परन्तु आपके मंदिर बनवाते में ब मूर्तिपूजा करने में जितना आरम्भ होता है उतना हमारे पूर्वोक कार्यों में नहीं हो । है।
- मूर्ति० सच बतलान्नो जब इनको न्नाप मानते ही नहीं तो फिर इनके बनवाने का क्या मतलब है ?
- —स्था०—मतलब क्या! ये हमारे उपकारी पुरुष हैं। उन्हीं की स्मृति के लिये ये सब बनवाये जाते हैं ?
  - —मूर्तिः —हाँ यह ठीक है। परंतु फिर आप आरंम की बात

( 3 )

क्यों करते हैं ? यह तो आपको ही ज्ञात है कि खिद बड़ी द्कान में खर्चा अधिक है तो लाभ भी अधिकाधिक ही होता है। और कोटी दुकान में थोड़ा खर्चा होता है तो लाभ भी उतने ही प्रमास में होता है। पर व्यवहारिक दृष्टि से तो दोनों समाज एक कोटि के ही व्यापारी कहे जा सकते हैं। फिर हमको धारंभी और आप मूर्तिपूजक होते हुए भी अनारंभी कहना यह किस अदालव का इन्साफ है ? जरा हृदय पर हाथ रख कर सोचो एवं समस्ते।

- स्था० -- ऋजी ऋारंभ की बात नहीं है, परन्तु आप को मुर्ति को परमेश्वर सममक्तर पृजा करते हैं।
- मूर्ति० जब भाग अपने पूज्य पुरुषों के चित्रों को देखते हो तब उस समय इन्हें क्या सममते हो ?
- स्था०—हम इमारे पूज्यादि के चित्रों को हमारे पूज्यादि
   स्था सममते हैं वे तो रंग या स्याही से रंगित कागज के दुकड़े हैं।
- मूर्ति० यदि उन चित्रों को स्याही से रंगित कागज ही समझते हो तों फिर हजारो रूपये खर्चकर, छः काया के जीवों का श्रारंभ कर उसे बनाने का इतना कष्ट क्यों किया जाता है ? उसे पैरों के तले न डाल कर, सुन्दर मकान में लटका कर इतना सरकार क्यों किया जाता है ? और उसी चित्र की कोई बे श्रदबी करता है तो श्राप नाराज क्यों होते हैं ?
  - -स्था०-नहीं जी, हमती नाराज नहीं होते हैं।
- मूर्तिं आपने तो अपने हृदय को बढ़ा ही कठोर बना लिया माल्यम होता है यदि सुसलमानों की मसजिद के चित्र का कोई अपमान करता है तो उसे कोई भी मुसलमान सहन नहीं कर सकता है पर आप तो उनसे भी आगे बढ़ गये हैं। बलिहारी है आपके गुरू भक्ति की। परन्तु शायद् यह तो आपके कहने मात्र

का ही है। यदि ऐसा नहीं होता तो आप ऐसा कभी भी नहीं कहते कि हमारे पूच्य पुरुषों के चित्र आपने अपनी पुस्तकों में क्यों दिये?

- —स्था०—हमने आपसे यह सवाल मान अपमान के लिए नहीं किया है पर आप ऐसे उदाहरण देकर हमारी समाज को मूर्तिपूजक बनाना चाहते हैं और मद्रिक लोगों पर ऐसे उदाहरणों का प्रभाव पद जाना भी स्वामाविक ही है।
- भूति : -- भद्रिक लोगों की तो बात ही आप रहने दीजिए क्योंकि उनका हृदय हमेशा मूर्तिपूजक ही होता है। चूँकि आप विद्वान हैं इसलिए सत्य बतला दीजिये कि तीर्थक्कर जो कि निश्चय ही मोच गये हैं उनकी मूर्तियें या चित्र और आपके पूज्य पुरुषों की जो जाति का भी पता नहीं हैं। उनकी मूर्तियों आदि इन दोनों में क्या अंतर है ? और दर्शकों की भावना में क्या असमानता है ?
- —स्था० गुणीजनों के प्रति पूज्य भाव रखने की भावना तो दोनों की सदश एवं श्रव्छी है।
  - —मृत्तिः क्या यह बात श्रापने सचे दिल से कही है।
  - —स्था०—जी हां ।
- मूर्तिं ० बस ! ये चित्र इस हेतु को लक्ष में रखकर खपवाये गये हैं। दूसरा कोई कारण नहीं है। और इस बात के लिये आपको वड़ी भारी खुशी मनानी चाहिये कि जिन उत्सूत्र प्रक्षण एवं शासन मंजकों का मुँह देखने में भी लोग पाप समम्मते थे उन्हीं के लिए सैकड़ों रुपये खर्च कर इतना बड़ा संप्रह किया है। और इस प्रत्यक्ष प्रमाण से आप जैसे मताप्रहियों का सहसा हृद्य पलट जाय। बस इसलिए इन चित्रों को यहाँ देने में आपका या अन्य किसी का दिल दु:खा हो तो हम मांकी माँगने को भी तैयार हैं।

महाबीर यदि ऐसी संकीर्णवृति रखते तो चात्तीस करोड़ जनता उनके मंडा के नीचे त्रा सकती ? कदापि नहीं।

दूसरा श्राप यह बतलावे कि भगवान् महावोर ने श्रगर डोरा डाल मुँ हपती मुँ हपर बान्धी थी तो छदमस्थावस्था में या केवलावस्था में बांन्धी थी ? यदि छदमस्थावस्था में बांधी तो रजोहरण चोलपटा क्यों नहीं। कारण मुँ हपर मुँ हपती श्रौर श्रधोभाग बिलकुल नम्न यह शोभा नहीं देता है। श्रगर केवला-वस्थामें कहो तो जब भगवान् दीला धारण की उस समय इन्द्र महाराज ने एक देव बस्न श्राप के कन्धे पर डाला उसका उपयोग तो भगवान्ते नहीं किथा पर साधिक एक वर्ष के बाद वह स्वयं गिर गया तदान्तर भगवान श्रचेल ही रहेथे कैसे वन सकता है क्यों कि श्रापके कथनानुसार भगवान् की केवलावस्था में भी मुँ हपर मुँ हपती बांधी हुइथी। इससे वे श्रचेलक नहीं पर सचेलक ही हुए।

तीसरा आपके पूर्वज श्रौर आप मुँहपर मुँहपत्ती बांधने का खास कारण बोलते समय उपयोग न रहना हो बतताते हो तो क्या भगवान महावीर को भी श्राप इसी कोटी के समक रखा है न। शायद वे समनसरण में घंटों तक ज्याख्यान देते समय कहीं उपयोग शून्य हो खुक्ले मुँह न बोल जाय। क्यों तीर्थङ्करों के मुँह पर डोरावाली मुँहपत्ती बाँधने का कारण यही है या श्रन्य हेतु हैं घन्य (1) है श्रापकी बुद्धि को, श्राप जैसे सुपुत्र के सिवाय तीर्थङ्करों को श्रचेल श्रवस्था में उपयोग शून्यता के कारण डोरा-डाल मुँहपर मुँहपत्ती कीन बँधावे।

श्वेताम्बर श्रोर दिगम्बर तो श्रापने भगवान महावीर को दीचा समय से निर्वाण समय तक ऋचेल ही मानते हैं इतना ही क्यों पर लेंकागच्छीय संघ भी तीर्थंकर महावीर को अचेलक (वस्त्र मुक्त) ही मानते हैं तब स्थानकमार्गी समाज को सुँहपर होराडाल दिन भर मुँहपत्ती बाँधने का कोई भी प्रमाण शास्त्र पर्व इतिहास नहीं मिला और इधर अच्छे अच्छे विद्वान एवं प्रतिष्ठित स्थानकवासी साधु मुँहपत्ती का मिध्या डोरा तोड़ तोड़ कर मूर्तिपूजा स्वीकार करने लगे इस हालत में कई लोगों ने भगवान महाबीर के मुँहपर होरावाली मुँहपत्ती बांधने के कई कल्पित चित्र बना कर भद्रिक जनता को बहुका रहे हैं कि भगवान् महाबीर भी मुँहपर मुंहपत्ती बाँधते थे। शायद स्थानकवासी समाज ने अपने एक अलग ही महावीर की कल्पना करली हो जो स्थानकवासी समाज के सदृश उपयोग शून्य होगा और इसी कारण उन स्थानकवासी समाज के ऋरपज्ञ महावीर को डोराडाल मुंहपर मुंहपत्ती बाँधनी पड़ी हों तो कोई आश्चर्य की बात नहीं है श्रीर उसी उपयोग शून्य श्रहपज्ञ महाबीर का चित्र बना के स्वामि चौथमलजी ने अपनी पुस्तक में मुद्रित कर-वाया हो. यह बात मानने में कोई हर्ज भी नहीं है पर जैनश्वेता-म्बर दिगम्बर और लौंकागच्छीयों को सावधान रहना चाहिये ऐसे महाबीर को वे हर्गिज जैन तीर्थं द्वर नहीं समसे कि जिन है मुंहपर डोरावाली मुंहपत्ती बाँधी हो, वे तो स्थानकवासी समाज के कल्पित महावीर है।

स्थानकवासी भाई मुँह पर डोराडाज मुँहपत्ती बाँघने की सिद्धी के लिये महावीर का कल्पित चित्र बनाया पर इससे मगड़ा



मुहपत्ती बांधीथी जिसमें जो मतभेद है वह चित्र से देख सकते हैं।



इन चारों के आहि पुरव लोकाशाह हो हैं न वो बापने कभी मुहप्ती

### चार चित्रों का सम्बन्ध

- -लौंकागच्छीय एक व्यक्ति -क्योंजो! आपने हमारे गुरुजी के चित्र के साथ इन तीन मुँह बँधे साधुत्रों के चित्र क्यों लगा दिये हैं ?
  - —भूत्तिपूजक-क्यों आपको क्या हर्ज हुआ ?
  - लॉॅं० —ये साधु हमारी पंक्ति के नहीं हैं।
- मूर्ति क्या आपको दीखता नहीं है कि इन प्रत्येक आधुओं के बिच बिच में एक एक दीनार खड़ी हैं। शायद् आप इन साधुओं को भूमि पर भी खड़ा रहने देना नहीं चाहते हो। यह एक आश्चर्य की बात है कि इस बीसवीं शताब्दी में विरोधी धर्म के साधुओं के साथ भी हाथ से हाथ मिलाये जाते हैं तो यह तीनों साधु तो अपने को लींकाशाह के अनुयायी होना बतलाते हैं, फिर आपका हृदय इतना संकीर्य क्यों हैं।
- —लौं० ये तीनों साधु हमारे लौंकाशाह के अनुवायी नहीं हैं पर लौंकाशाह की आज्ञा मंजक हैं और इनका वेश एवं आवरण भी हमारे से भिन्न हैं।
- मूर्त्ति० लौं काशाह ने तीर्थहरों की त्राज्ञा नहीं मानी, इन तीन साधुत्रों के त्राद्यपुरुषों ने लौंकाशाह की त्राज्ञा का अंग किया। श्रतपत्र त्राप सब हैं तो एक ही बेलड़ी के फल न ?

लों - - श्रापका यह कहना ठीक नहीं हैं क्यों कि लों काशाह ने कब होराडाल मुँहपर मुँहपत्ती बाँधी थी। जब इन तीनों के गुरुशों ने स्त्रयं होराडाल मुँहपर मुँहपत्ती बांध कुलिंग धारण किया वह इनकी शकल से ही श्राप देख सकते हो। इतना ही नहीं पर इन लांगों ने तो एक श्रीर ही जबर्दस्त खुरूम कर डाला है कि तीर्थ द्वर महावीर को भी श्रपने सहश उपयोगशून्य समक होराडाल मुँहपत्ती मुँहपर बंधवादी है क्या ऐसे साधु हमारे लोंकाशाह के श्रनुयायी बन सकते हैं ? कदापि नहीं।

मृत्तिं — इसी से ही तो हमने आप चार साधुओं के श्रलग
आलग बिन दिये हैं कि छोराडाल मुँडपत्ती मुँहपर बांधने वाले महानीर
किस साधुओं के तीर्थ क्टर हैं। मुँहपत्ती का निशान मिलाने से
तो यही मालुम होता है कि यह महानीर नं २ के देशी साधुओं
के ही हैं क्योंकि महानीर के मुँहपत्ती छोटी बंधाइ है जैसे देशी
साधु बाँवते थे। सनाल यह होता हैं कि श्राप तो मुँहपत्ती हाथ
में रखते हो इसलिये मुँहपत्ती बांधने नाला महानीर के साथ
आप का कोई भी सम्बन्ध नहीं है पर निचारे परदेशी साधु या
तेरहपन्थियों का क्या हाल होगा। क्या वे छोटी मुँहपत्ती नाले

—देशी साधुकों का भक्त —क्योंजी ! कापने हमारे साधु के पास परदेशी साधु या तेरहपन्थी साधु को क्यों खड़ा कर दिया है। क्या इससे हमारे साधु का अपमान नहीं हुन्ना है ?

करेगा जैसे देशी साधुश्रों के लिये महावीर का चित्र है।

महावीर को श्रपना तीर्थे द्वर मान लेगा ? या श्रपने सहश बड़ी यां लंबी मुँडपत्ती वाले कोई धन्य महावीर की श्रलग ही करूपना

—मूर्तिः — हाय ! हाय !! इन साधुओं के अन्तर में हतना बड़ा लड़ इसड़ा होने पर भी एक दूसरा साधु को देखने मात्र से न जाने पाप का पहाड़ दूट पड़ता हो। यह कैसी साधुओं को एक पाट पर विराजमान हो व्याख्यान देते देखा है, फिर आप अन्तर में लड़ड़ होने पर भी एक दूसरे देखने में ही अपका अपमान समझते हो। अफसोस ३। खैर आप अच्छ भी समझें। मैंने तो देखल महाबीर के मुँहपर बन्धी हुई होरा वाली मुँहवसी का मिलाने के लिये ही आप लोगों के साधुओं का चित्र दिया है

स्त्रीर यह देशी साधुश्रों के लिये फायरा मंद्र भी है क्योंकि यह महावीर देशी साधुश्रों के सिद्ध हुए हैं।

- —परदेशी साधुत्रों का भक्त । कुच्छ भी हो पर जिस देशी साधुत्रों के साथ हमारे परदेशी साधुत्रों का संभोग ही नहीं है, ट्यके पास हमारे साधु भों की खड़ा कर देना, इसके लिये तो हम आपको अवश्य जवाब पूछेंहींगे।
- —मृति व्वाह ! वाह !! मेहरबान । श्रापने ठीक कहाँ । इस बीसवी शताब्दों में ८४ जाति के महाजन शामिल बेठ भोजन कर सकते हैं, मुशाफरखाने में हिन्दू मुसलनमान साथ में ठेर सकते हैं । इस हालत में श्रापके साधुश्रों के िच एक बड़ी खाई होनेपर भी एक मूमिपर खड़ा रहने में इतना मान श्रपमान? शायद श्रापको यहतो दर्द नहीं है कि वे महावीर देशी साधुश्रों के सिद्ध होगये ।
- तेरहपन्थी साधुश्रों का मक्त— नंश-२-३ के महाबीर को हम तीर्थहुर कभी नहीं मानेगे क्योंकि महाबीर नहीं हो सकता है कि जिसके लम्बी सुँहपत्ती हो जैने कि हमारे पूज्यजी महाराज बांधते हैं। पर हमारेसाधु को आपने इन मिथ्यात्वियों के पास खड़ा कर दियायह ठांक नहीं किया इससे तो हमारा अपमान होता है।
- मृति श्ररे भाई ! श्राप इन तीनों को साधु सममें या मिध्यात्वा पर मनुष्यत्वके नाते से तो श्रापके साधु मनुष्य हैं श्रोर ये तीनों साधु भी मनुष्य हैं। मनुष्यके साथ मनुष्य भूमि पर स्त्रे हैं। इस में मान श्रपमान की तो क्या बात है।
- —एक व्यक्ति चाहे कुच्छ भी हो पर हमारे साधुत्रों का चित्र देने का श्रापको नया श्रधिकार है। क्या इस बात का हम आपको जवाब नहीं पुद्ध सकते हैं ?

- मूर्ति-वतलाओं तो सही कि यहाँ आप एक के भी साधु है कहाँ ? क्या आप बाकाश से तो बार्ते नहीं कर रहे है।
  - —एक ब्यक्ति—ये श्रापने चार साधुओं का चित्रदिया है न।
- मृति—वस ! त्रांप श्रपने पूज्य विद्वानों से पूछ के बात करो । क्या इस कागजस्याही के चित्रों को श्राप श्रपने साधु मान कर मान श्रपमान समकते हो इस हालत में शायद् इसी प्रकार कल पाषाए की मृति को भी श्राप भगवान् मानने नहीं लग जाश्रो।
- —एक नहीं जी हम पाषाण की मूर्ति को कभी भगवान नहीं सममते हैं।
- मूर्ति—तो फिर इस स्याही और कागज के वित्रों को श्राप अपने साधु कैसे सममते हो। यदि जैसे स्याही और कागज के वित्र को आप अपने साधु समम, मान अपमान का खयाल करते हो और इस से आपको यह बोध हो जाता है कि यह स्याही और कागज के वित्र से ही हमारी आत्मा पर असर पड़ता है इसी प्रकार वीर्थकरों की पाषाणमय प्रतिष्ठित मूर्ति का भी अन्तरास्मा पर प्रभाव अवश्य पड़ता है तो आपके और हमारे बिच में कोई मतभेद नहीं है। यदि इस बात को आप स्वीकार करलें तो इन वित्रों से यदि आपको दुःख हुआ हो उसकी हम आप से चमा की अवश्य प्रार्थना कर आपको सम्तुष्ठित कर देगा। नहीं तो आपको यह कहने का कोई भी अविवार नहीं है कि हमारे साधुओं को इन साधुओं के साथ क्यों खड़े किये हैं। आप तो इस को स्याही और कागज ही समभें कि मान अपमान के स्वयाल ही नहीं पैदा हो फिर भागे

कम नहीं हुन्ना पर इससे तो मान्हा और भी बढ़ गया क्योंकि यह मुँहपत्ती तो देशी स्थानकवासी समुदाय की छोटी हैं अब प्रदेशी समुदाय वालों को बड़ी मुँहपत्ती वाले महावीर का चित्र तथा तेरहपन्थी लोगों को लम्बी मुँहपत्ती वाला महावीर की कल्पना करनी पड़ेगी, क्योंकिलों कामत के साधु, देशी साधु, प्रदेशी साधु और तेरहपन्थी साधु औं के मुँहपत्ती का मार्क एक नहीं पर भिन्न भिन्न है जिसका चित्र न्यापके सामने विद्यमान हैं।

(२) चित्र द्सरा—मिन गजमुखमाल का है आप ध्यानास्थित होने पर भी आपके मुँहपर मुँहपत्ती बँधादा है शायद् इनका यह मतलब हो कि बिना मुँहपत्ती बँधे किसी कि मोच ही नहीं होती हो पर इसमें भी एक त्रुटी तो रह ही गई। कारण मुनि गजमुखमाल कर्म चय कर माच में गये अर्थात् सिद्ध हुए उनकी पहिचान के लिये सिद्ध शीला पर सिद्धों की मूर्ति स्थापित की पर उस सिद्धों की मूर्ति के मुंहपर मुंहपत्ती बंधाना तो भूल हो गये यदि यह भूल न करते तो यह भी सिद्ध हो जातािक मुँहपत्ती छोराहाल मुँहपर केवल तीर्थ हुए ही नहीं पर सिद्ध के भी मुँहपत्ती खेथी रहती है और चलती करन में उन सिद्धों की मूर्ति के मुँहपत्ती बँधी रहती है और चलती करन में उन सिद्धों की मूर्ति के मुँहपर मुँहपत्ती करना देते तो न लगता अधिक खर्ची और न रहती किसी प्रमाण की आवश्यकता जैसे कि तीर्थ हुर महाबीर और मुनि गजमुखमाल के चित्र में आप कर बतलाया है।

मुनि गजसुखमाल के चित्र से एक निर्णय सहज में ही हो जाता है और वह यह है कि हमारे स्थानकवासी भाई बिना मूर्ति तो सिद्धों को पहचानभी नहीं सकते हैं इसीसे ही आपको गजसुखमाल मुनि सिद्ध होने की साबुती में सिद्धों की मूर्ति स्थापन करनी पड़ी है जैसे कि जैन लोग अपने मिन्दरों में सिद्धों की मूर्ति स्थापन करते हैं हमारे स्थानकवासियों का इस चित्रमय सिद्धों की मूर्ति और जैन के मिन्दरों में पाषाणमय सिद्धों की मूर्ति में कोई भेद नहीं है भेद है तो केवल हमारे स्थानकवासियों के हट कदाग्रह का है।

(३) चित्र तीसरा —राजा श्रेखिक के पुत्र मेघकुमार ने भगवान महावीर के पास दीचा लेने का निश्चय किया इस हालत में राजा श्रेणिक ने दीक्षा का महोत्सव कर नाई को बुलाया श्रीर श्रीर्हर दिया कि दीचा योग्य बाल छोड़ के मेच कुमार की हजामत बनावो। तब नाई ने हाथ पग धोकर श्राठ पुड़ के कपड़ा से मुँह बांध कर मेच कुमार की हजामत कर रहा है यह हश्य तीसरा चित्र में बतलाया है इसका वर्णन श्री ज्ञावासूत्र पहिला श्रध्ययन में है तथा इसी प्रकार श्री भगवतीसूत्र शतक ९ उद्देशा ३३ में जमोली क्षत्री कुमार के श्रधिकार में श्राता है जैन सूत्रों में हजामत करने के समय श्रपनी मुँह की दुर्गन्ध रोकने के लिये केवल नाइ ने ही श्राठ पुड़ के कपड़ा से मुँह वांधने का उल्लेख मिलता है न कि साधु श्रावक का।

इन तीनों चित्रों को साथ में देने का खिर्फ इतना हो कारण है कि जैन सूत्रों में दीचा के समय नाइ ने श्राठ पुड के वस्त्र से मुँद बांघा जिसका प्रमाण तो इमने सूत्र ज्ञावाजी तथा मगवती जी का प्रमाण दे दिया है पर भगवान महावीर श्रीर मुनि गज-सुखमाल के मुँह पर मुँहपती किस प्रमाण से बँधाइ है वह इमारे स्थानकवासी माइ बतलावें वरना श्रपनी श्रज्ञता एवं उपयोग शून्यता का कलंक तीर्थंकर जैसे महापुरुषों पर लगाया है जिस का प्रायश्चित कर उत्सूत्र रूपी बक्रमाप से धव कर अपना कल्यान करे।

अस्तु-प्रसंगोपात्त इम इतना कह कर पुन: प्रकृत विषय पर आते हैं कि शायद हमारे स्था० भाइयों को यह विश्वास होगा कि इस कस्पित वित्रों को सब संसार एवं बिद्धद् समाज नहीं तो भोले भाले साधुमार्गी लोग तो मान ही लेंगे कि खोर।डाज मुँहपर मुँहपत्ती बौंधना स्वामी लवजी से ही नहीं किन्तु भगवान् ऋषभदेव श्रौर प्रस् मदाबीर से चला ऋाना है। क्योंकि इन वित्रों में ऋादि, ऋन्तिम तीर्थंकरों के मुँहपर डोरासहित मुँहपत्ती बंधी हुई है श्रीर दूसरी बात यह है कि भूतकाल का तो कोई प्रमाण नहीं मिले, परन्तु भविष्य में तो ऋ।ज के ये चित्र भी प्राचीन हो जायंगे तत्र तो प्रमाणिक सममे जायंगे न ? तथा आरज जो भिन्न २ धर्मी का इतिहास लिखा जा रहा है कम से कम उनमें तो एक ऐसे धर्म का भी उल्लेख' हो जायगा कि भारत में बोसवीं शताब्दी में एक ऐसा भी धर्म है जिसके उपासक दिन भर मुँहपर मुँहपत्ती बाँधे रखतेहै श्रौर इनको पुस्तकों में ऐसे चित्र हैं कि इन के ज्ञानी तीर्थङ्कर भी उपयोग झून्यता के कारण डोराडाल मुँहपत्ती मुँदपर बाँधते थे बस इन्हीं सब कारणों से ये कल्पित चित्र तैयार कराए गए हैं।पर फिर भी इनमें एक बुटि अवश्य रह गई है; वह यह कियह प्रवृत्ति एक पूज्य हुकमीचन्दजी महाराज के सिंघ। बाले साधु श्रें से ही शुरु हुई है। स्त्रीर शेष कितनेक स्थानकमार्गी इसका विरोध भी करते हैं। वे कहते हैं कि तीर्थक्कर न तो पास में कपड़ा रखते थे और न वे मुँहपत्ती बाँधते थे। स्वामी श्रमोलखर्षिजी ने राजप्रश्नी सूत्र के हिन्दी अनुवाद पृष्ट २०८ पर अपनी स्रोर से

लिखा है कि तीर्थं कर बिलकुल कम्न नहीं रखते थे, इसी प्रकार और भी श्रमेक सम्प्रदायों का इसमें विरोध है। यदि स्वामीजी मुनि सम्मेलन में इस बात के लिये सबकी सम्मित लेते तो कम से कम स्थानकमार्थी तो इस बात का विरोध नहीं करते कि तीर्थं कर मुँहपर मुँहपत्तो नहीं बाँघते थे।

कई एक सरजन यह सवाल करते हैं कि यदि मूर्ति पूजकों ने सिद्धों की मृर्ति को मुकुट कुएडल पहना दिये तो हमने उन्हें सुँहपर मुँहपत्ती बधांदी इसमें बुरा क्या किया ? इसके उत्तर में अश्नकर्त्ता को पहिले मूर्ति पूजकों से यह सममाना चाहिए कि वे मुकुट कुएडल क्यों पहनाते हैं ? सुनिये:- मूर्ति-पूजक मूर्ति में चारों श्रवस्थाचों का आरोप करते हैं। स्नात्र के समय जन्मा-वस्था, मुकुट-कुराहल के साथ राजावस्था, ऋष्ट प्रतिहार के समय श्ररिहन्ताऽवस्था, श्रीर ध्यान के समय सिद्धाऽबस्था, ये चारों अवस्थाएं क्रमशः तीर्थेकरों की थीं और शाखों में इसका उल्लेख है। पर तीर्थकरों के मुँहपर डोराडाल मुँहपत्ती बांधना यह कीनसी अवस्था तथा किस शास्त्र का उल्लेख है ? क्योंकि तीर्थ-करों ने गृहस्थावास में छदमावस्था में, या कैवल्यावस्था में कभी मुँइपत्ती नहीं बांधी थी। फिर सममत में नहीं श्राता है कि तीर्थकरों के सुँहपर मुँहपत्ती किस अवस्था की है ? जगत् पुज्य विश्वीपकारी तीर्थकरों की सूरत नाहक भद्दी बनाना यह केवल अपनी संकीर्ण वृत्ति का ही परिचय है। एवं अपने क्षदाभित्रायों का दोष महापुरुषों पर लगाना महान् निन्य कर्भ है। क्या हमारे स्थानकमार्गी भाई इस संक्रीसीता को दूर कर कभी इस बात को समर्फेंगे ? ।

सजनों ! जमाना सत्यवाद-प्रमाणवाद और इतिहासवाद, का है । इस समय प्रत्येक पदा की पड़ताल हो रही है । मुस्म से सुद्भ बात की आज झानबीन हो रही है । प्रत्येक लेख, आकृति, अब इतिहास की कसीटी पर कसी जा रही है । अपनी अपनी मान्यता को सिद्ध करने को आज हरेक समुदाय ऐतिहा-सिक साधन संग्रह कर रहेहें, पौर्वात्य और पाश्चात्य पुरातश्वकों की शोध खोज से अनेक मूर्तियों, चित्र, सिक्के, शिलालेख प्राचीन प्रन्थादि की सामग्री प्राप्त हुई है । और इन साधनों द्वारा आज प्राचीनता का निर्णय हो सकता है ।

क्या हमारे स्थानकमार्गी भाई भगवान ऋषभदेव से महा-वीर तक किसी तीर्थक्करों के मुँहपर मुँहपत्ती बांधने का एक भी ऐतिहासिक प्रमाण उपस्थित कर सकते हैं ? यदि नहीं तो फिर ये कल्पित चिन्न किस न्नाधार से बनाए गए हैं, और ऐसे कृत्रिम चिन्नों की क्या कीमत हो सकती है ? तीर्थक्करों के प्रायुभीत को तो बहुत समय बीत गया है, पर विक्रम की न्नाठारहर्गी शताबदी न्नाथीत् स्वामी लवजी के पूर्व का भी कोई प्रमाण नहीं मिलता है कि किसी जैनाचार्य-साधु या श्रावक ने किसी समय मुँह पर बोराष्टाल मुँहपत्ती बांधी थी। न्नीर इसके विदद्ध हाथ में मुँह-पत्ती रखने के प्रमाण प्रचुरता से मिल सकते हैं। उदाहरणार्थ कुछ नमूने न्नागे चल कर दिखावेंगे।

# मुखबस्त्रिका के विषय शास्त्रीय 'प्रमाण'

सबसे पहिला यह निर्णय कर दिया जाय कि स्थविर कल्पी साधुश्रों को कितने उपकरण विशेषमें कितनी मुँहपशियों रखनी चाहिये। यथा—

"समणस्स मुविहियस्स तु पिटिगाइ धारिस्स भवति भायणभंडोवहि उवकरणं, पिटिगाहो १, पाद्वंधणं २, पादकेसरिया ३, पादठवणं ४ च, पढलाइं तिन्नेव ४, रयत्ताणं च ६, गोच्छश्चो ७, तिक्षिव य पच्छाका १०, रयोहरणं ११, चोलपट्टकं १२, मुह्णांतकभादीयं १३, इयंशिय संजवस्स उववृहण्डाए"

उपरोक्त पाठ में सुविहित-संयमी साधू को संयम धर्म की रक्षा करने के लिए उपकरण रखने को कहा है सो पात्र, व पात्रों को बांबने को कपड़े की मोली, पात्रों को प्रमार्जन करने के लिए उन के कपड़े का टुकड़ा जिसको पात्र केशरिका कहते हैं, कंबल के खड़ पर पात्र रक्खें उसको पात्र स्थापन कहते हैं। गीचरी जावें तब मोली व पात्रों के उपर आच्छादन करने के लिये कम से कम तीन पह वाले बस्त्र को पड़ले कहते हैं, ऋतु भेद से पांच या सात पहवाले बहले रखने में आते हैं, उससे सचित्र रज, छोटा बड़ा जीव या जलादि वस्तु आहार पर गिरने न पांचे इसलिये गीचरी जावें तब पढ़लों से पात्रों को अवश्य आच्छादित करें, गीचरी लाकर पात्रे रक्खे तब उपर से दकने के बस्त्र को रजझाण कहते हैं, अथवा पात्रों को बांधने के बीच में

चक्र लपेटा जावे उसको र नकाण कहते हैं, श्रश्नीत् ये दोनों काम में श्रा सकते हैं, गौचरों के बाद में पान्ने बांच कर ऊपर से ऊन का वक्ष खंड बांचने में श्राता है, उसको गोच्छा कहते हैं, तथा दो सूत की च एक ऊन की कम्बल ऐसो तीन चहर रखने में श्राती हैं, श्रीर रजोहरण, चोलपट्टा, मुंहपिंच श्रादि यह उपकरण संयम के श्राधार मूत होने से परिमह रूप नहीं हैं।

भ्री प्रश्नादयाकरण पुष्ट १४६

इस मूल पाठ —टीका श्रीर भाषा में साधु को एक मुँहपत्ती रस्तनी लिखी है यही बात स्था० साधु श्रमोलस्त्रविजी ने श्रवने हिन्दी श्रनुवाद में लिखी है श्रीर श्वे० स्था० तेरह पन्थियों की मान्यता है कि जैन साधु एक मुँहपत्ती रखते हैं श्रव देखिये—

\* स्था॰ साधु अमोलखर्षिजी में इस प्रसाग्याकरण सूत्र का हिन्ही अनुवाद किया है परन्तु आप शहरांका अर्थ करने में भी अभी अनिभज्ञ है कारण 'गाण्डाओं' का अर्थ होता है पात्रों पर उन के हो दुकहें जो गुण्डा कर कर बांधा जाता है कि जिसमें जांचादि की विशाधना न हो, आपने अर्थ किया है। पात्र पूजने की पुजनी, जो पहिले पात्र कैसरिका भा चुकी है। 'पिडलाई' का अर्थ है गोचरी के समय पात्रों की होली पर जीव रक्षा निमित ढाला जाता है आपने इसका अर्थ किया है पात्रों के लपेटा जो रजस्तान आगे अलग कहा है 'पड़ठवणं' का अर्थ होता है अंत का खण्ड कपदा कि जिसपर आहार के पात्र रक्ले जाते हैं स्वामीजी ने 'पाद ठवणं' का अर्थ किया है पाट पटलां के अर्थ किया है पाट पटलां के अर्थ किया है पाट पटलां तो स्वा अन्य उपकरणों की मांति स्वामीजी पाट पाटला रख कर प्रामों-प्राम साथ लिये फिरते होंगे ! इस्थांद पर इस अन्य परम्परा में पुच्हता है कीन, न तीर्थ हरों की आजा न आचार्यों की आजा जिसके दिल में आया वह स्वेच्छा वसीट मारता है।

भगवान के कथनानुसार गीतम स्वामी मुगापुत्र को देखने के लिये मृगाराणी के वहां गये उस समय मृगाराणी गीतम स्वामि से कहती है—

"ितयादेवी भगवं गोयमं एवं वयासी-एहणं तुन्मे भंते! मम अणुगच्छई जहाणां श्रहं तुन्मे नियापुत्तं दारगं उवदँसेमि, ततेणां से भगवं गोयमे मियादेविं पिट्ट से समणु गच्छित्त, ततेणां सा मियादेवी तं कर्ष्ठसगढियां अणुकद्द-माणी, अणुकद्दमाणी जेणोव भूमिघरे तेणोव उवागच्छिति उवागच्छित उवागच्छिता चउण्पुढेणां वत्थेणां मुंह बंधेति, मुहबंध माणी भगवं गोयमं एवं बयासी-तुन्मे वि णां भंते! मुंहपोतियाए मुंहवंधह, ततेणां से भगवं गोयमे मियादेवीए एवं चुत्ते-समाणे मुहपोत्तियाए मुंहवंधित, ततेणां मोयादेवी पर-ममुही भूमिघरस्स दुवारं विहाछति. ततेणां गंधे निगच्छति से जहा नामए अहिमडेति"

भावार्थ मृगा राखी ने गौतमस्वामी को कहा कि है भग-धन्! श्रांथ मेरे पीछे २ श्रांको में मेरा पुत्र श्रांपको बतलाकें, ऐसा कह कर मृगाराखी मृगापुत्र के लिए श्राहारादि भोजन की हाथ गाड़ी खींचती हुई श्रांग चली, गौतमस्वामा इसके पीछे २ चलं, जहाँ भूमिचर (भोंयरा) का दरवाजा था, वहां श्रांये; वहां धाकर चार पड़ वाले वस्त्र से मृगापुत्र के शरीर की दुर्गन्थी का बचाव करने के जिए मृगारानी ने पहले श्रंपना मुँह बांध जिया, किर गौतमस्वामी को भी कहा कि हे भगवन श्रांप मी अपनी मुँहपत्ति से अपना मुँह बाधो, ऐसे मृगाराणी का बचन सुन कर गौतमस्वामी ने भी श्रपनी मुँहपत्ति से अपने मुँह को बांध लिया, उसके बाद मृगाराणी ने भूमिधर को पीठ देकर के विक्षाड़ी हाथ करके दरवाजा खोला तज उसमें से सर्प के मुद्दें से भी अधिक दुर्गनिध निकजी और मृगापुत्र को महान् तीव्र वेदना को भोगता हुआ गौतमस्वामी ने देखा, देख कर अधुभ कमों की विटम्बना से विशेष वैरास्य भावना करते हुए वहाँ से निकल कर भगवान् श्री वीर प्रभु के पास में आये।

भी विपाक सूत्र श्रु० १- १ प्रष्ठ २७

इस सूत्रार्थ में मृगाराँ शिस्वयं वस्त्रसे मुँह बांधकर बाद गौतम-स्वामी को कहा भगवान् आप भी मुँहपति से मुँह बाँध लो, श्रव विद्वानों को सोचना चाहिये कि गौतम स्वामी के पहले से मुँहपर मुँहपत्ती बाँधी हुई होती तो रांणी ऐसा क्यों कहती कि आप भी मुँहपत्ति से मुँह बांध लो और मुँहपत्ति उपरोक्त प्रश्नव्याकरण सूत्र के पाठानुसार गौतमस्वामी के एक ही थी न कि दो अतएक गौतमस्वामी के हाथ में मुँहपती थी उससे दुर्गन्थ की बचाव के लिये उस मुँहपती से मुँह बांध लिया अर्थात् मुँहपती को तीखुनी कर मुँह और नाक अखादित कर लिया जैसे कि रानी मृगा ने अपना मुँह बांधा था यह एक साधारण मनुष्य के समम में आवे जैसो सादी और सरल बात है कि जैन शास्त्रानुसार जैनमुनि सनातन से मुँहपती हाथ में ही रखते आये हैं। पर वि. सं. १००८ में स्वामी लवजी ने अपनी आपत मिटाने को मुँहपत्ता मुँहपर बाँध के अनंते तीथेकर गणधर पूर्वाचार्य और लाँकाशाह की साझा का मंग कर कुलिंग की मृत्ति कर डाली और वह प्रशृक्ति

ंधाज कई समसदार जानते हुए भी मात्र मतपन्न के कारण भूट 'मूट चला रहे हैं त्रागे देखिये—

" जे भिरुखुवा भिरुखुणी वा उसासमाणे वा गिसासमाणे वा कासमाणे वा झीयमाणे वा जम्भाय माणे वा उद्घोएण वा वायणिसम्मे वा करेमाणे पुन्वमेव आसर्य वा पोसयं वा पाणिणा परिपिहित्ता तश्रो संज यामेव उससेज वा जाव वायणिसम्मं वा करेजा"

धी भाषारांग्गस्त्र श्रु० र भ० १ १ उ० ३ पष्ठ २ १७० इस पाउमें साधुसाध्वी को उद्यास, निश्वास लेते, समय खासी, छाँक, उद्यासी, डकार वातोरसर्ग करते पहिले मुँह व श्रधोभाग द्वाथ से ढाक कर पीछे यत्नापूर्वक करने का कहा है, इससे साबित होता है कि साधु साध्वयों के मुँह हमेशा खुले रहते हैं परन्तु बंधे हुए नहीं यदि बंधे हुए होते तो उश्वासादि लेते समय हाथ से मुँह डांकने को सूत्रकार कभी न कहते श्रौर यहां तो खास मूलपाठ में मुँह आगे हाथ रखने का खुला शब्दों में कहा है, इसलिये मुँहपत्ति हाथ में रखना ही निश्चय होता है, यहांपर सूत्र कार महाराज का खास अन्तर श्राशय यही है कि उश्वास या खींक वगैरह करते हाथ से मुंह ढांकना, और यही बात शकेन्द्र के प्रश्न के एतर में कही है जरा निर्धक्ष होकर देखिये

" सकेषां भंते ! देविंदे देवराया कि सावजां भास, भासति । श्रणवज्जं भासं भासति ? गोयमा ! सावज्जं पि भासं भासति, श्रणवज्जं पि भासं भासति ! से केणट्टेणं भंते ! एवं बुच्चइ-सावज्जं पि जाव श्रण वज्जिप भासं भासित ? गोयना जाहेणं सक्केंदेविंदे देव राया सुहुम कायं अणिज्हिताणं भासं भासित ताहेणं सक्केंदेविंदे देवराया सावज्जं भासं भासित—जाहेणं सक्कें देविंदे देवराया सुहुमकायं निज्हिताणं भासंभासित ताहेणं सक्केंदेविंदे देवराया अणवज्जं भासं भासित से तेणहेण जाव भासित "

#### श्री भगवती सुन्न श्र० १६ ४० र

गौतम स्वामि ने भगवान् से प्रश्न किया कि शक्तेन्द्र भाषा बोलता है वह सावदा है या निर्वदा ? हे गौतम शकेन्द्र मुंह अगो हाथ रख कर बोलता है वह निर्वेद्य भाषा है श्रौर मुंह श्रागे हाथ दिया विना बोलता है वह सावदा भाषा है इस सूत्रार्थ में स्पष्ट लिखा है कि मुँह आगे हाथ रख बोले वह निर्देश भाषा है पर मुँह बान्धने की गन्धतक भी सूत्र में नहीं है फिरभी हमारे स्थानकवासी भाई अभी सावद्य निर्वद्य के सतलब को नहीं सममते हैं वे तो अपने मताप्रह से केवल मुँहपर मुँहपत्ती! दिन भर वान्धते में ही सब कुछ समम रक्खा है। भले विचारो कि किसी मनुष्यने मुँहपर हाथ कपड़ा या मुखनिक्रका बान्ध कर भी कहा कि इस जीव को मारडालो और किसीने खुल्ले मुंह कहा कि इस जीव को मत मारो अर्थात् बचाओ अब आपके हिसाब से श्राप सावदा श्रौर निर्वेदा भाषा किसको कहोगे ? क्या मुँह बान्ध कर जीव मारने की भाषा को निर्वेदा कहीगे या खुल्ले मुँख जीव बचाने वाले की भाषाको निर्वद कहोगे ? यदि बोलते समय खुल्ले मुँह नहीं बोलना ही आपका इष्ट है तो मौन बत से

सामायिक या पांच सात दिन की तपश्चर्यों करने वाले साधुकों को दिन रात मुँह बान्ध कर श्रसंख्य समूच्छिम जीवों की हिंसाका पाप शिर पर क्यों उठाना चाहिये। फिर श्रागे चल कर देखिये

" जे भिखु । अचेल परिबुस्तिए तस्तर्ण भिखुस्त एवं भवति, चाएि अहं तरणकासंअहियासिचीए सियं-फासं अहियासिताए उसण्णकासं अहियासिताए एवं दंसमस्सकासं अहियासिताए एगंचरे अर्णोरे विरुवरूवे-फासं अहियासिताए हिरिपिड छाद्णंच अहं णो संचा-एमि अहियसिताए एवं से कष्णइ कडिबंधणं धारिचाए"

भाचारांगं सूत्र श्रु० १-८-७

जो साधु अचल (वस्तरहित) रहते वाला है ऐसा वह विचार करें कि मैं तृण परिसह शीतोष्ण परिसह दंस मस्तर (मच्छरादि) आदि और और परिसह को तो सहन करलुंगा पर गुद्ध प्रदेश (पुरुष चिन्ह) रूपी लज्जारूप परिसह को सहन करने में असमर्थ हूँ ऐसे साध को एक कटि-बन्ध यानि एक हाथ का चोडा और कटि प्रमाण लम्बा वस्त, रखना कल्पता है।

इस सूत्र पाठ में केवल एक कटिवेंध वस्त साधु रख सकता है ऋव सोचिये श्रापके मुँहपत्ती का होरा कहाँ रहा है क्या आप ऐसे साधुओं को साधु समकोगे या नहीं यद जैनशास्ता-नुसार वे साधु हैं तो श्राप होरा का इट करते हो वह बिलकुल मिथ्या ही ठेरेगा। समका न भाई साहित।

कितनेक श्रज्ञ लोग मुँहपत्ती में डोरा के साथ साध्वयों के स्नाहाके डोराकी तुलना करते हैं उन महातुभावों को सोचना चाहिये कि मुँख बन्धन की खास ज़रूरत होती तो कटिबन्ध के साथ मुँहपत्ती का भी शास्त्रकार उल्लेख करते परन्तु गुद्ध प्रदेश और मुख दोनों लज्जा का सहश्य स्थान नहीं हैं लोक व्यवहार में भी गुद्ध प्रदेश को श्राच्छादित किया जाता है तब मुंह सदैव खुलाही रहता हैं इस सूत्रार्थ से स्पष्ट सिद्ध होता है कि जैन साधुत्रों को मुखबन्धन की श्रावश्यकता नहीं हैं।

कई श्रज्ञात लोग भगवती सूत्र रा० ९-३३ में तथा ज्ञाता सूत्र श्रध्ययन पहिला में जमाली श्रीर मेयकुमार के दिन्ना समय हजामत करने वाला नाई ने श्रठपुड़ा पोतिया से मुँह बान्धने का पाठ देख बिचारे भद्रिक जैनों को बेहका देते हैं कि देखो सूत्र में मुँह बान्धना लिखा है पर उस नाई के पास तो राचोनी भी थी यदि उसी पाठ से मुँहवान्धना साबित किया जाता हो तो उसी पाठानुसार मुँह बन्धन के साथ एक राचोनी भी रखनी चाहिये क्योंकि.यह विधान उस स्थान पर विद्यमान है।

कई लोग सोमल ब्राह्मण जो पहले भगवान पार्श्वनाथ का श्रावक या बाद उसने तापस्वीत्व स्वीकार कर मुँह पर काष्ट्र की मुँहपत्ती हमेशां नहीं पर कुछ समय ( उस मत की विधि ) के लिये मुँह पर बान्धता था ( यह किया वेदान्तियों में शंखमत की है ) मीर इस प्रकार काष्ट्र की मुँहपत्ती बान्धने वाले की शास्त्रकार स्पष्ट शब्दों में मिध्यात्वी बतलाया है फिर भी सोमल ब्राह्मण को देवताने समकाया वह चार दिन नहीं समका पर पांचवे दिन ठीक समक कर उस तापसी दीचा एवं काष्ट्र की मुँहपत्ती का परित्याग कर दिया और उस मिध्या सेवन की श्रालोचना नहीं की जिससे वह मर कर शुक्रनामक विरोधी देव हुन्ना पर जिन्हों को सैकड़ों वर्ष हुए सममाते हुए भी नहीं सममते हैं उन्हों को क्या गति होगी वह श्रातिशय झानी ही जानते हैं।

कई लोग यह कह उठते हैं कि मुँहपत्ती मुँह पर बॉधनी नहीं कहीं पर हाथ में रखनी भी तो कहां लिखी है उन महातु-भावों के लिये हम यहाँ जैन शास्त्रों के पाठ लिख कर यह बत-लादेंगे कि जैनसाधु मुँहपत्ती हाथ में ही रखते हैं यथा

"तत्रो सूरी दंती दंतुन्न एहि पिट्टोनरी कुप्परसं ठिएहिं करेहिं रयहरणंठिवत्ता वामकरानामित्राए मुंहपत्तीं लंबति धरितु सम्मं उन्नश्रोगपरो सीसं अद्धावणयकायं इकिकवयं नमुकारपुर्वं तिन्नि वारे उच्चारावेइ"

उत्तर के पाठ में दीक्षा लेने वाला अपने धर्माचार महाराज के समझ अपने दोनों हाथोंकी कोंगियों को अपने पेटपर स्थापन करके, याने-दोनों हाथ जोड़े हुए जीमणे कंब को लगाता हुआ रजोहरण रख्खे और डावे हाथ की अनामीका अंगुली पर मुंह पत्ती को लटकाती हुई धारण करके उपयोग सहित नीचा नमा हुआ एक एक महाज्ञत को नवकार सहित तीन तीन दफे उचारण करे। इस पाठ में मुँहपसी हाथ में रखने का लिखा है, सो जब बोलने का काम पड़े तब उपयोग सहित मुँख को यत्न करके, याने-मुँहपसी से मुँख को दक कर बोले, इसलिये।

"श्री अङ्गच्लिया सूत्र दीक्षाधिका<u>रे"</u>

यदि कइ भाई यह कह दे कि पूर्वोक्त सूत्र बत्तीस सूत्रों में नहीं है इसलिए इस अधिकार को हम नहीं मानते हैं। पर यह केवल अपनी मान्यता का बायक होने से ही कहा जाता है यह ऐसा न हो तो उन भाइयों को बतलाना चाहिये कि आपके ३२ सूत्रों में दीक्षा और बड़ी दीक्षा देने का विधान किस सूत्र में हैं? जब दीक्षा देने का काम पड़ता है तब तो पूर्वोक्त सूत्र आप प्रमाण्यिक मानते हो। और तब विधान के विषय में आपकी कल्पिक मान्यता की पोल खुल जाती है तब आप कह उठते हैं कि हम इस सूत्र को नहीं मानते हैं। इस लचर दलीलों को सिवाय भोली भाली बेहनों या अपठित भद्रिकों के सिवाय विद्वान कदापि नहीं मान सकते हैं यदि आप का यही आमह हो तो लीजिये आपके माने हुए ३२ सूत्रों में मुख्य सूत्र का प्रमाण —

"श्रगुत्रवितु मेहावी, पड़िच्छन्नमि संबुद्धे" 'इत्थां' संपमज्जिता, तत्थ भ्रं जिज्जा संजयं'

"भ्रोदशवैकालिक अ० ५ उ० १ गाया ८३

भावार्थ—गौचरी गया हुन्ना साधु किसी कारण वशात वहां
गौचरी करनी चाहे तो गृहस्थ की न्नाझा लेकर छान्दित मकान
में 'हत्थगं' हस्तगत है मुँखविश्वका । जिससे हस्त पदादि प्रमार्जन कर वही न्नाहार कर लेते हैं । स्वाभि न्नमोलखिका न्नपने हिन्दी सनुवाद करते समय हिन्दी भाषा में 'हत्थगं' ? शब्द का न्नर्थ करना हो होड़ दिया है जैसे । सुरियामदेव के पूजा में पुष्यों का मृल पाठ होने पर भी उसका न्नर्थ करना छोड़ दिया न्नरे यह प्रक्रिय यहां से ही नहीं पर इस किल्पत मत के प्रारम्भ से ही चली न्नाई है ।

उपरोक्त प्रमाणों से निःसन्देह सिद्ध है कि जैनश्रमण मुख-

बिसका हाथ में रखते हैं और बोलने के समय मुंह आगे रख यस्तपूर्वक निर्वेद्य भाषा बोलते हैं।

श्रव कतीपय प्रमाण हम स्थानकवाधियों के माने हुए मूल सूत्र तथा त्रजुवाद किये हुए सूत्रों के यहां पर उद्धृत कर देते हैं कि जो लोग केवल श्रम्ध परम्परा के पिच्छे चलने वाले हैं उनके भी ज्ञान चक्षु खुल जाय।

# मुँहपत्ती के विषय स्थानकवासियों के माने हुए सूत्रों के प्रमाण!

# "कुइए ककराइए छीए"

हिन्दी अ० "खुरले मुंह बोला हो-झींक उदासी ली हो इत्सादि" स्वामी भमोछखर्षिजीवृत हिन्दी अनुवाद आदशक सूत्र पृष्ठ ५५।

यह पाठ प्रतिक्रमण्सूत्र का है श्रीर दिन रात्रि के श्रन्त में सदैव बोला जाता है यदि होराडाल मुँहपत्ती दिन रात्रि मुँह पर बन्धों हुई हो तो उवाड़े मुँह बोलने का प्रायक्षित क्यों कहा जाता, इससे साबित होता है कि साधु मुँहपत्ती हाथ में रखते हैं श्रीर कदाचित् श्रनोपयोग से खुले मुँह वाला हो उसका ही मिच्छामि हुक हं दिया जाता है।

आगे नमुक्कारसी आदि प्रास्यास्यानों के आगार के विषय में आप फरमाते हैं कि—

> "अञ्चत्थणाभोगेणं, सहस्सागारेणं" हिन्दी अनुवाद-भूल कर अनावास स्वाने में आजवे और

सहसास्कार वर्षाद में या दुग्धादि परिवर्तन करते समय श्रनायास उन्नल कर खांटा मुंह में पड़ जाय।

#### स्था० मान्य-आवदयक सूत्र पृष्ट ४०

इस बात को साधारण बुद्धि वाला मनुष्य भी समम सकता है कि वर्धा की छांट या दुधादि की छाँट उच्छल कर मुँह में पड़ जाय क्या इससे मुँहपत्ती हाथ में रखनी सिद्ध होती है ? या मुँह पर बाँधनी ? यदि मुँह पर मुँहपत्ती बाँधी हुई होती तो वर्धाद या दूध का, छाँटा मुँह में कैसे गिर जाता, इससे स्पष्ट सिद्ध है कि मुँहपत्ती हाथ में रहती है जबी तो गमना-गमन के समय वर्धा का छाँटा अनायास मुंह में जा गिरे इस बात का प्रत्याख्यान में आगार बतलाया है। आगे और लीजिये।

# "सांहणं दंत पहोयणाय, संपुच्छ्या, देहपत्नोयणाय ॥३॥

हिन्दी अनुवाद —संबाधन, हड्डी मांस खचा व रोम को सुख होने नैसे तेलादि के मर्दन बिना कारण करे तो १५ दंत प्रधावन श्रंगुली श्रादि से दांत मंजन करे सो १५ × काँच (धारिसा) पानी श्रादि में श्रपने शरीर का प्रतिनिंद देखना।

# स्था० अनु० दशवेकालिक स्त्र भ० ३ प्रष्ट १०

दंत धावन श्रौर श्रारिसादि में शरीर देखना यह मुँह खुल्ला रहने से बनता है या मुँह बन्धा हुआ से ? पाठक खयं विचार सकते हैं ? इस लेख से भी मुँहपत्ती हाथ में रखना सिद्ध होता है। इसी विषय के उल्लेख निशोध सूत्र में भी बहुत मिलते हैं देखिये—

"जे भिरुख् मुहे वीणियं वाष्ड्, वायंतं वा साइण्जइ

।। ४८ ॥ जे भिक्ख् दंत वीिखयं वाएइ, वायंतं वा साइज्जइ ।।४८॥ एवं उद्ववीिखयं ॥४०॥एवं खास विणीयं॥४१॥"

श्रर्थ-"जो कोई साधु मुँख को वीना नामक वादित्र जैसा बना कर बजावे, बजाते को श्रच्छा जाने ॥ ४८ ॥ ऐसे ही-दंत को, होठ को नाक को, काँक्ष को, हाथ को, नख को, बीना की तरह बजावे, बजाने को श्रच्छा जाने ४९-५१"

#### निशीथ सूत्र उ० ५ पृष्ट ४६

यदि मुँहबन्धा हो तो वे साधु मुँह से दांतां से । बिना कैसे बजाता और शास्त्रकार प्रायक्षित क्यों कहते इससे साबित होता है कि जैनसाधु हमेशां खुल्ले मुँह और हाथ में ही मुँहपत्ती रखते थे और मुँहपत्ती रखने का हेतु यह है कि बोलते समय मुँह आगे रख यत्न से बोले।

"जे भिक्ख् विभूसा विषयाए अप्पणोदंते आघसेज वा पघसेज्ज वा जाव साइज्जइ ॥ १४० ॥ जे भिक्ख् विभूसा विषयाए अप्पणोदंते सी उदम वीयहेण वा जाव पथोवंतं वा साइज्जइ ॥ १४१ ॥ जे भिक्ख् विभूसा विक्ष् याए अप्पणोदंते तेलेण वा जाव फुमेज़्ज वा जाव साइज्जइ ॥ १४२ ॥"

"जो साधू विभूषा के लिए अपने दांत को धसे वसते को अच्छा जाने ॥ १४० ॥ जो साधु विभूषा के लिए अपने दांत को अचित ठएडे पानी से (या) गरम पानी से धोने, धोते को अच्छा जाने ॥ १४१ ॥ जो साधु विभूषा के लिए अपने दांत

को खटाई दे, रंगे, रंगते को श्रन्छा जाने ॥ १४२ ॥" तो प्राय-श्चित श्राता है।

#### निशीध सूत्र उ० ५ पृष्ट १७६

श्रव जरा ध्यान लगा कर सीचे कि यदि साधुन्नों का मुंह बन्धा हो तो शोभा के लिए उपरोक्त कार्य क्यों करते श्रीर सूत्र-कारों ने इनका प्रायक्षित क्यों कहते इस सूत्रार्थ से तो यही स्पष्ट होता है कि जैनमुनि हमेशां से मुँहपत्ती हाथ में ही रखते श्राये हैं। फिर लीजिये

"जे भिक्खु शिम्मंथीर्ण, श्राममणं पहंसि दंडमं वा लिट्टियं वा रयहरणं वा मुद्दपति वा श्रम्ययमं वा उवगरण जावं ठवेइ ठवंतंबा साइङ्जइ"

#### "नीकीय सूत्र उ० ४ सूत्र २६ पृष्ट ४३"

हिन्दी अनुवाद-जो साधु। साध्वी के आने के रास्ते दंड़ा लकड़ी रजोहरण मुँहपत्ती आदि उपकरण स्थापन करे (सम्करी के वास्ते ) स्थापन करतो को अच्छा जाने"

यदि साधु-साध्वयों के मुँहपत्ती मुँह पर बान्धने का रिवाज होता तो साधु साध्वी के आगमन समय रास्ता में मुँहपत्ती क्यों रस्ता पर जैसे दंडा रजोहरण पास में पड़ा था इस मांति मुँह-पत्ती भी हाथ में ही थी कि वह साध्वी के आने वाले रास्ता पर रखदी इस पाठार्थ से निःसदेह निश्चय होजाता है कि जैन साधु मुँहपत्ती हाथ में ही रखते थे।

"जयं चरे जयं चिहे, जयं आसे जयं सए। जयं भुँजंतो भासंतो, पाव कम्मं न वंशह॥८॥ इस पाठ में 'भासंतो' का अनुवाद खामिजी ने यन से भाषा समिति युक्त बोले किया है यदि मुँह बन्धा हो, तो फिर यन क्यों कहते। यनपूर्वक बोलने का तो जब ही कहा जा सकता है कि मुँहपत्ती हाथ में हो और बोलने का काम पड़े तब यनपूर्वक बोले यही शास्त्रकारों का अभीष्ट हैं।

इत्यादि हमारे स्थानकवासियों के माने हुए सूत्रों में और विशेष श्रापके हो किया हुआ हिंदी श्रनुवाद में पूर्वोक्त प्रमाणों से श्रीर इनके श्रलावा श्रीर भी बहुत प्रमाणों से निःशंकतया सिद्ध होता है कि जैन साधु साध्वयां हमेशा मुँहपत्ती हाथमें ही रखते थे श्रीर श्रावक श्रविकाएं सामायिक पोसह समय मुँहपत्ती हाथ में रखते थे श्रीर बोलने के समय मुँह श्रागे रख यह्मपूर्वक बोलते थे एवं श्राज भी वह प्रवृति श्रीर मान्यता ज्यों की त्यों जैन समाज में विद्यमान हैं।

श्रागे चल कर इम श्रन्यधर्मियों के शास्त्रों के थोड़े बहुतः प्रमाण लिख देते हैं कि जैनमुनियों के मुँ इपत्ती के विषय में के लोग क्या कहते हैं।

अन्य धर्मियों के धर्म शास्त्रों में जैनमुनियों की मुँहपत्ती "दधानी मुनित मुखे, विश्वाणी दंडकं करे। शिरसो मुंडन कृत्वा, कुत्तीच कुश्चका, दधनं॥

श्री माळ पुराण अ० ७९ गोधा ३३

इस ऋोक में मुँह पर मुँहपत्ती (बोलते समय) और एक हाथ में दंडा (गमन समय) रखना बतलाया है। पर मुँह पर मुँ६पत्ती बान्धना नहीं लिखा है इसी भाँति श्राज भी जैनसाधु बोलने के समय मुँ६पर मुँ६पत्ती रखके बोलते हैं यदि स्थानक-वासी इस पाठ की ही शरण लेते हैं तो 'दंडकरे' यानि हाथ में दंडा रखना स्पष्ट लिखा है तो हाथ में दंडा भी रखना चाहिये श्रीर दंडा हाथ में रखेगा तो मुँ६पत्ती भी हाथ में ही रखनी पड़ेगी। श्रीर भी लीजिये—

मुंडंमलीन वस्त्रं च, गुपीं पात्र समन्वितं । दधानं पुंजिका इस्ते, चालियं च पदे पदे ॥ वस्त्रयुक्त तथा इस्तं, चिष्प माणं मुखे सदा । धर्मेति व्याइरंतं, नमस्कृत्य स्थितं हरे ॥

शिवपुराण ज्ञान संहिता अ० २१-२-३

भाषार्थ—मुं हा हुआ मस्तक, मलीन वस्न,गुप्तपात्र,समभाव, और रजोहरणसंयुक्त पग पग पर देखके चलते हैं—हाथ में वस्न (मुँहपत्ती) है बोलते समय शीव्र मुख के आगे रखते हैं नमस्कार करने वालों को धर्म (धर्मलाम) करना कहने का व्यवहार है।

इन स्रोकों से भी यही पाया जाता है कि जैनमुनि मुँ खबिश्वका सदैव से दाय में ही रखते थे जब ही तो पुराग्यकारों ने इस बात का उल्लेख किया है तथा नाभानरेश के पिएडतों ने भी जैन-शास्त्रों के ऋलावा इन श्लोकों के आधार पर ही इस विषय का फैसला दिया है कि जैनमुनियों का पत्त बलवान है ऋथीत् जैन-मुनि मुँ इपत्ती हमेशां हाथ में ही रखते आये हैं।

इन पुरायों को हमारे स्थानकवासी आई पांच हजार वर्षे के प्राचीन मानते हैं (वास्तव में इतने प्राचीन नहीं हैं) यदि (२५)—४६ आपकी कल्पना सही है तो पांच हजार वर्षों पूर्व जैनमुनि मुँख-विक्षका हाथ में रखते थे इसके साथ दंडा हाथ में, पात्रों की कोली गुप्त और नमस्कार करने वाले की धर्मलाम दिया करते थे। क्या हमारे स्थानकवासी माई इन प्रमाणों से पूर्वोक्त धर्म विधान मानने को तैयार हैं ? अर्थात् यदि चात्म-कस्याण की अभिक्वी है, तो वे अवस्य मानेगा। और मानना ही चाहिये। आगे हम कुछ प्राचीन ऐतिहासिक प्रमाणों को मयिव्यों के यहां उद्धृत करेंगे।

# मुँहपत्ती के विषय में ऐतिहासिक प्रमाण

- (१) रवेताम्बर, दिगम्बर, स्थानकवासी और तेरह-पंथी इस बात को स्वीकार करते हैं कि तीर्थह्नर दीक्षा समय से ही अचेलक (निर्वस्त) रहते थे और घंटों तक व्याख्यान दिया करते थे। श्रतएव उनके न थी मुँहपती और न था होरा।
- (२) शास्त्रीय प्रमाणों से भी यही सिद्ध होता है कि साधु श्रीर श्रावक धर्म-क्रिया करते वक्त मुँहपत्ती हाथ में रखते हैं। बोलते समय सिर्फ मुँह के सामने रख यत्ना पूर्वक बोलते हैं। इस विषय के विशेष शास्त्रीय प्रमाणों के लिए मुनिश्री मिण्-सागरजी म० रचित "आगमानुसार मुँखविस्त्रका निर्ण्य" नामक बृहद् प्रम्य देखना चाहिए जो कि कोटा से मुक्त मिलता है।
- (३)—ऐतिहासिक प्रमाणों से भी यह खिद्ध नहीं होता है कि किसी जैन तीर्थेङ्कर साधु या श्रावक ने मुँहपत्ती में डोरा डाल मुँह पर बाँघी हो। क्योंकि श्राज भगवान महाबीर स्वामी के

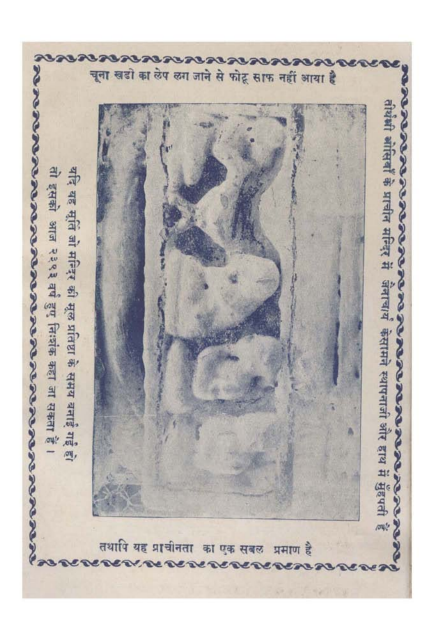
समय की अनेक तीर्यक्करों की मूर्तिएँ मिलती हैं, यदि भगवान् अष्टवभदेव मुँह पर मुँहपती बाँघते ये और यह प्रथा उस समय से चली आती है तो ऋषभदेव की मूर्ति के मुँह पर पत्थर की मुँहपती अवश्य होनी चाहिए। जैसे कि स्था० साधु हर्षचंदजी की पाषाण्यम्य मूर्ति मारवाड़ के गीरी प्राम में इस समय विद्य-मान है। और उस मूर्ति के मुँह पर होरावाली पाषाण्य पर मुँह-पत्ती मूर्ति के साथ हो चित्री हुई है। यह साधु धौर इसकी यह मूर्ति इस बीसवीं शताब्दी को ही है। क्योंकि इस समय जिस समुदाय वाले मुँह पर मुँहपत्ती बाँधते हैं; यह प्रति-कृति उसी समुदाय के एक साधु की है।

जब तीर्थक्करों की मूर्ति के मुँह पर मुँहपशी नहीं है तो इससे स्पष्टतया सिद्ध होता है कि किसी तीर्थक्कर, गणधर, साधु या श्रावक ने लवजी के पहिले कभी मुँह पर मुँहपत्ती नहीं बाँधी थी, श्रीर श्रव जो मुँह पर मुँहपत्तीयुक्त तीर्थक्करों के चित्रबनवाए गए हैं वे इस मुँह पर मुँहपत्ती धारक नवीन स्था॰ सम्प्रदाय के साधुश्रों की ही एक मानसिक कल्पना मात्र हैं।

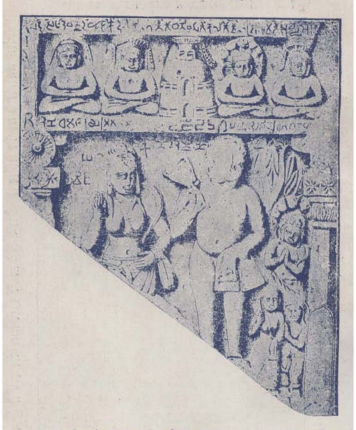
(४) यद्यपि स्थानकमार्गी अपने आपको लोंकाशाह की संतान बताने का दम भरते हैं, परन्तु लोंकाशाह के सिद्धान्त भी इनको सर्वथा मान्य नहीं हैं। क्योंकि न तो लोंकाशाह ने कभी मुँह पर मुँहपत्ती वाँधी थी और न लोंकाशाह के अनुयायी आज पर्यन्त बाँधते हैं। इतना ही नहीं लेकिन वे तो उल्टा मुँहपत्ती बाँधने वालों का सख्त विरोध करते हैं। इस हालत में स्थानक-मार्गियों को या तो लोंकाशाह का अनुयायी नहीं बनना चाहिये,

या मुँहपत्ती में डोराडाल के मुँह पर बाँधना नहीं चाहिए, किन्तु उसे उनकी भाँति हाथ में ही रखना चाहिये।

- (५) उपकेशपुर (श्रोसियां) के मन्दिर के रक्ष मगड़प में एक आचाय व्याख्यान दे रहे हैं, स्थापना की सामने हैं, हाथ में मुँहपत्ती है श्रीर कई श्रावक व्याख्यान सुन रहे हैं ऐसा पाषाग्रामय दृश्य है। श्रोसियाँ का यह मन्दिर प्रायः २४०० वर्षों का प्राचीन है और इस बात को डंके की चीट से बताता है कि उस समय जैन श्रमण मुँहपत्ती हाथ में ही रखते थे। देखो चित्र को—
- (६) कगह (कृष्ण) श्रमण (साधु) की एक २००० वर्षों की प्राचीन मूर्त्ता मधुरा के कंकाली टीता के धन्दर से खोद काम करते श्रमेजों को मिली है, जो श्रव सरकारी म्यूजियम में सुरक्षित है इसके भी हाथ में मुँहपत्ती है। देखो चित्र—
- (७) कुंभारियाजी का मन्दिर बहुत प्राचीन है जिसके सग्छ की छत में एक आचार्य तथा साधु, साध्वी, श्रावक श्रीर श्राविकाएं विशाल संख्या में जो पाषाण में खुदाई का काम कर बनाए गए हैं, वे अदाविध भी स्पष्ट दिखते हैं, पर इन सबके हाथों में ही मुँखबिश्वका है। देखो चित्र —
- (८) श्रजारी में बादी वेताल शान्तिसूरि की यारहवीं शताब्दी में बनी एक मूर्ति है जिसके हाथ में मुंहपत्ती है। देखो चित्र—
  - (६) पाटणा में आचार्य कक्कमूरि की पाषाणमयमूर्तिएं हैं जिनके हाथों में मुह्यिएं हैं।

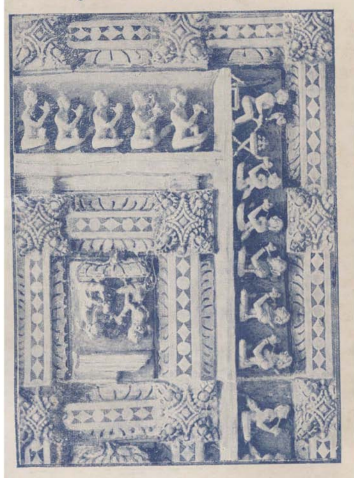


# मूर्त्ति पूजा का प्राचीन इतिहास 💖



मथुरा के कंकालीटीला के खोद काम से एक ध्वंश विशेष मिला है जो चित्र ऊपर दिया गया है इसमें ऊपर के भाग में समवसरण के दोनों बाज तीर्थं इसों की मूर्तियां हैं। नीचे जैन श्रमण कृष्णार्षि की मूर्ति जिसके एक हाथ में रजोहरण और दूसरे हाथ में मुखबिखिक है। विद्वानों का मत है कि यह वि॰ सं॰ के पूर्व दो शताब्दियों जितन। शाचीन है। इस प्राचीन नता से सिद्ध है कि जैनसाधु मुँहपत्ती कदीम से हाथ में ही रखते थे।

# मूर्त्तिपूजा का प्राचीन इतिहास। चतुर्विध संघ के हाथ में मुंहपती।



यह चित्र कुम्भारियाजी के प्राचीन मन्दिर के रंगमण्डप की छत में शिल्पकाल का उत्कर्ष समय का है। आचार्य व्याख्यान दे रहे हैं और चतु-विघ श्रीसंघ व्याख्यान सुन रहे हैं। इन सबके मुँहपती हाथ में ही है। यह मन्दिर बहुत पुराना है। उस समय जैन श्रमण मुँहपती हाथ में ही रखते थे क्या हमारे स्थानकवासी भाई लवजी (विश्सं० १७०८) के पूर्व समय का कोई ऐसा ऐतिहासिक प्रसाग पेश कर सकते हैं ? नहीं।

# मूर्तिपूजा का प्राचीन इतिहास

जैनाचार्य के न्याख्यान समय हाथ में मुखबिन्नक



अंज़ारी नामक प्राचीन तीर्थ में एक जैन मन्दिर के अन्दर धाराधीश मोज राजा प्रतिबोधक और बृहद् शान्ति के कर्ता जैना-चार्य वादी वैताल शान्ति सूरि की पाषाणमय मूर्ति के एक हाथ में मुखबिक्का और दूसरे हाथ में दशवैकालिक सूत्र की प्रथम गाथा "धम्मोमंगलमुकींद्वं" का पन्ना है। आपका समय विक्रम की ग्यारवीं शताब्दी का है जिसको नौ सौ (९००) वर्ष जितना गहरा समय हुआ है।

# मूर्तिपूजा का प्राचीन इतिहास डब्स

# माचीन जैनाचार्यों के हाथ में मुँहपत्ती









प्रथम चित्र में एक आचार्य अपने शिष्य व श्रावक श्राविकों को उपदेश कर रहे हैं। यह चित्र पाटण के ज्ञान भंडार की प्राचीन ताड़पत्र की प्रति पर से लिया गया है।

दूसरे चित्र में आचार्यश्री के सामने स्थापनाजी और एक मुनि के हाथ में ताड़पत्र का स्त्र है और वह वाचना ले रहा है। नीचे के भाग में तीन साध्वी हैं और कुछ श्रावक श्राविकाएँ हैं। यह चित्र भी ताड़पत्र की श्राचीन प्रति पर से लिया गया है। कॉपी रॉईट श्री साराभाई नजाव.

# मृतिपूजा का प्राचीन इतिहास

# 

# पाचीन जैनाचार्य के हाथ में मुँहपत्ती



पहिला चित्र गणधर सौधर्मास्वामी और उनके शिष्य जम्बू स्वामी का है। ईडर के ज्ञान भण्डार की प्राचीन प्रत पृष्ट १०९ से यह चित्र लिया गया है। वह प्रति ऐतिहासिक दृष्टि से बहुत प्राचीन और महत्व की है।

दूसर। चित्र आचार्य कालिकसूरि और राजा ध्रुवसेन का है। इसी ध्रवसेन राजा के कारण कालकाचार्य ने चोथ की संवःसिर की थी जिसको आज करीबन १५०० वर्ष हुए हैं। यह चित्र भी पूर्वोक्त ईंडर की प्राचीन प्रत से लिया गया है।

कॉपी रॉईट श्री साराभाई नवाब.

- (१०) ख्राचू देलवाड़ा के सुप्रसिद्ध मन्दिर में जैनाचार्यों की ग्यारहवीं शताब्दी की मूर्चिएँ हैं पर मुँहपत्ती तो धनके भी हाथों में ही है।
- (११) आचार्य जिनेश्वरसूरि, हेमचन्द्रसूरि, धर्मधाषसूरि श्रीर जिनवरुत्तभसूरि के बहुतसे चित्र बारहवीं शताब्दी के मिले है उनके भी हाथों में मुंहपत्ती है।
- (१२) वि० सं० ९३४ का लिखा हुआ एक करपसूत्र है जिसमें जैनाचार्यों के कई चित्रहैं पर मुँहपत्ती सबके हाथों में ही हैं।
- (१३) पाटण, खंभात, ईडरादि के प्राचीन ज्ञान भएडारों से श्रीमान् सारा भाई नवाब ने बड़ा भारी भगीरथ प्रयस्त कर जैन चित्रों का संग्रह कर 'जैनचित्र कर्ष्यद्वम' नामक पुस्तक प्रका-रित की हैं, जिसमें बहुत से मुनियों के प्राचीन मूर्त्तियों श्रीर कर्ष सूत्रादि हस्त लिखित सूत्रों की प्रतियों से उसी आकृति के बलाक बना के चित्र दिये हैं उसमें से पंचमगणधर श्रीसीधर्म स्वामी श्राचार्य कालकसूरि श्रादि नमूने के तौर पर ४ चित्र यहाँ मी दिये गये हैं जो श्रापके सामने विद्यमान हैं। ये चित्र भले ही उस समय के न हों श्रीर बाद में बनाये गये हों, पर मुँहपत्ती मुँह पर बाँधने वाले स्वामि लवजों से सैकड़ों वर्ष पूर्व के जरूर हैं श्रीर इन चित्रों से यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि जैनश्रमण सदैव सनातन से मुँहपत्ती हाथ में ही रखते थे, जिनको श्रिषक चित्र देखने हों उनको पूर्वोक्त नवाब माई की पुस्तक को देखना चाहिये कि जिसमें भगवान गौतम स्वामी श्राचार्य स्थुतभद्र जैसे आचीन महापुरुषों के भी कई चित्र दिये हुए हैं।

- (१४) तीर्थ श्री कापरङ्गाजी का भीमकाय मन्दिर के रंग मगडप में एक खाचार्य की पाषणमय व्याख्यान देते हुए की मूर्ति है उसके भी हाथ में मुँहपती है। यह खाकृति सत्रहवीं शताब्दी की बतलाई जाति है वहाँ तक मुँहपत्ती हाथ में ही रखी जाती थी।
- (१५) इस तरह विक्रम पूर्व चौथी शताब्दी से सत्रहवीं शता-बदी के अन्त तक के सैंकड़ों प्रमाण आज विद्यमान हैं और मुँह-पत्ती सभी के हाथों में ही है। क्या हमारे स्थानकमार्गी भाई एक भी ऐसा प्रमाण पेश करसकते हैं कि जो ऐतिहासिक होने के साथ २ स्था० मार्गियों की मान्यता मानने वाले भाइयों को अपनी मान्यता पर विश्वास रखाने को समर्थ हो सके ? यदि नहीं तो फिर नाहक की "मैं मैं तूँ तूँ" में अमूल्य समय और अलभ्य मनुष्य अनम को न गँवा सीधे जैनधमें की ही शरण आना चाहिए जिससे वे अपना तथा पर का कल्याण साधने में सशक्त हों।
- (१६) स्थानकमाियों के अन्दर ऐसे बहुत से मुमुश्लु हुए हैं कि जिन्होंने, शास्त्र, इतिहास और अनुभव से सत्य का संशोधन कर मुँहपत्ती का दोरा त्याग कर शास्त्राऽनुसार मुँहपत्ती हाथ में रखने का मार्ग स्वीकार किया है, वे भी साधारण श्रेणी के नहीं किन्तु पूज्य बूँटरायजी महाराज, पूज्य मृलचन्दजी महाराज पूज्य वृद्धिचन्दजी महाराज, पूज्य मृलचन्दजी महाराज पूज्य वृद्धिचन्दजी महाराज, पूज्यात्माराम जी महाराज, धर्मसिंहजी मठ, सोहन वि० म०, अजीतसागरजी महा०, रत्नचन्द्रजी महा० सरीखे सैं हड़ों मुनिवर हुए हैं, जिनका अमर नाम श्रीर यश आज भी जैन साहित्याऽऽकाश में ही सुरक्षित श्रीर चमत्कृत नहीं वरन् गर्जना कर रहा है। इन सबके चित्र श्रागे लेंकाशाह के जीवन में दिये जायँगे।

श्रागे इतिहास की सृक्ष्म शोध खोज करने पर भी हमें यह कहीं पर पता नहीं मिलता है कि विक्रम की श्रष्टारहवीं शताब्दी पूर्व किसी जैनाचार्य ने डोराडाल मुँहपर मुँहपसी बाँधी हो ? यहाँ पर में मेरे पाठकों के श्रवजोकनार्थ भगवान महावीर के पश्चात प्रत्येक शताब्दी के जैनाचार्यों के थोड़े-थोड़े नामोल्लेख करने का प्रयत्न करूँगा जिससे निर्णयार्थी स्वयं विचार कर सकेगा कि कहाँ तक मुँहपत्ती हाथ में रखने की प्रवृत्ति थी जिसको श्रव्या मुँहपत्ती हाथ में रखने की प्रवृत्ति थी जिसको श्रव्या मुँहपत्ती मुँह पर बाँधने का रिवाज हुआ और इस रिवाज के बारे में जैन समाज का कैसा सखत विरोध था श्रीर श्राज भी है जिन श्राचार्यों के यहाँ नामोल्लेख करूँगा उनके श्रक्तित्व के विजय में ऐतिहासिक प्रमाण नीचे फुटनोट में दे दिये जायंगे कि पाठकों को पढ़ने में और भी सुविधा रहे।

भगवान महावीर के पश्चात पहिली शताब्दी-

गणधर सौधर्माचार्य१, चरमकेवली जम्बु स्वामी, श्राचार्य स्वयंत्रभसूरि२ प्रभवाचार्य, श्राचार्य रक्षप्रभसूरि३, कनकप्रम-

१--- द्वादशांगी के रचयिता तथा वीरात् २२ वें वर्ष में भद्रेश्वर स्थित मुर्ति की प्रतिष्ठा के कर्ता ।

२-श्रीमात नगर के राजा प्रजा ९००० घरों को प्रतिबोध कर जैन बनाये और वहाँ भगवान ऋषभदेव के मन्दिर की प्रतिष्ठा करवाई। और पश्चावती नगरी में यज्ञ में बिलदान होते लाखों प्राणियों को अभयदान दिलाकर ४५००० अजैन कुटुम्बों को जैन बनःये और यहाँ द्रार्गन्तनाथ के मन्दिर की प्रतिष्ठा करवाई ( उपकेशगरुउ पट्टावली )

३--इन्होंने उपकेशपुर में ३८४००० धरों को मांस मदिरा खुड़ाकर

स्रिश, शय्यम्भवाचार्य ये सब मूर्तिपूजक आवार्य थे और मुँख-विष्ठका हाथ में रखनेवाले ही थे। इनके शासन में बौद्ध, वेदान्ति और आजीवकों के साथ चर्चा का भी उल्लेख मिलता है पर वस्न रखना या न रखना, मूर्त्ति मानना या नहीं मानना, मुँखविस्त्रका हाथ में रखना या मुँह पर डोरा डाल बाँधने का कहीं पर भो वाद विवाद की गन्ध तक भी नहीं भिलती है। इससे स्पष्ट सिद्ध है कि उस समय श्रिक्षल जैनों की एक ही मान्यता थी। जिनकल्पी वस्न नहीं रक्खे, स्थविर कल्पी रक्खे, मूर्त्ति सर्वत्र मानी जा रही थी और मुँखविस्त्रका किया समय या बोलते वक्त मुँह श्रागे रक्खी जाती थी।

# भगवान् महावीर की दृसरी शताब्दी-

श्राचार्य यशोभद्रसूरि, यचदेवसूरिश संभूतिविजयसूरि भद्र-

जैन बनाये और वहीं पर महावीर मन्दिर की मितिष्टा करवाई वे छोग क्रमदाः सहाजनवंदा उपकेशवंदा या श्रोसवंदा के नाम से मशहूर हुए (उपकेदागच्छ पट्टावील )

४ — आपके उपदेश से कोरंटपुर नगर में महावीर मंदिर तैयार हुआ और वीरात् ७० वर्ष में आचार्य रतन्नमसूरि के करकमलों से प्रतिष्ठा हुई (कोरंटगच्छ पटावळी)

५ -- यक्ष स्थम्भ के नीचे रही हुई श्वान्तिनाथ की मूर्ति के दर्शनमात्र से प्रतिदोध पाकर प्रभवाचार्य के पास दीक्षा छे क्रमशः जैनाचार्य हुए (दशवैकालिक चूलका)

9—आवने सिन्धभूमि में भ्रमण वार वहाँ के राजा रुद्राट्र और राजकुमार कक्वको तथा इजारों छाखों मांत आहारियों को जैनधर्म में दीक्षित कर सैक्झों जैन मन्दिरों की प्रतिष्ठा करवाई। (जैन जाति महोदय) बाहुसूरि२ स्थुलीभद्र ये सब मूर्त्तिपूजक और हाथ में मुँहपत्ती रखने वाले ही थे।

### भगवान् महावीर की तीसरी शताब्दी--

श्राचार्य महागिरि सुहस्तीसूरि३ ककसूरि४ श्रादि थे सब श्राचार्य हाथ में मुँहपत्ती रखने वाले ही थे।

# भगवान् महावीर की चौथी शताब्दी-

श्राचार्य सुस्थीसूरि५, सुप्रतिबुद्धसूरि६, दीनसूरि, देवगुप्त-सूरि७, श्रादि ये सब मूर्तिपूजा के प्रचारक और हाथ में सु ६५त्ती रखने वाले ही थे।

२-अाप ने सम्राट् चन्द्रगुप्त को जैन बना कर भारत के बाहर जैनधर्म का प्रचार करवाया ।तीन छेद सूत्र और दश निर्युशिकारों का निर्माण किया जिनमें से आज भी कई विद्यासन हैं।

३--सम्राट सम्बत्ति को जैन बनाकर मेदनी जैन मन्दिरों से मंडित कर-वाई तथा सम्राट ने अनाय प्रदेशों में जैन धर्म की ध्वजा फहराई ।

४ — आपने कच्छ देश में विहार कर लाखों नये जैन बनाये और हजारों जिन विंवों की प्रतिष्ठा करवा के जैनधर्म की अवाध उन्नति की।

प्र---आप श्रो ने किंतगपित महाराजा खारवेड को जैन धर्म की दीक्षा देकर जैन धर्म की बड़ी भारी प्रभावना करवाई जिनका शिलालेख उडीसा प्रान्त के खंडगिरि की हस्ती गुफा से मिला है। जिसकी प्राचीनता और महत्त्वता ने भारत और योरोप में खूब चहल पहल मचा दी है।

६ --- आपने स्रिमंत्र का एक करोड़ जाप किया जिससे निप्रन्थगच्छ का नाम कोटीक गच्छ हुआ आप महान् प्रभाविक पुरुष हुए।

७--आप श्रीमान् ने सौराष्ट्र लाटादि प्रदेशों में अमण कर सालीं

#### भगवान् महाबीर् की पाँचवी शताब्दी--

कालकाचार्यं८, इन्दरीनाचार्यं, दृद्धवादीसूरि९, विद्धसूरि, सिद्धसेन, दिवाकर१०, पारिलप्तसूरि११ स्रादि ये सब सूरीश्वर मूर्त्ति उपासक स्त्रीर हाथ में मुँहपत्ती रखने वाले थे।

# भगवान् महावीर की छठी शताब्दी —

श्राचार्य वक्रस्वाभि १, बक्रसेनसूरि २, विमलसूरि ३, देवगुप्त-

मये जैन और इजारों जैन मन्दिरों की प्रतिष्ठा करवा कर धर्म को ख्व प्रसारित किया।

- ८ आप भी ने भी पन्नवणाजी सूत्र को संक्रित किया। आपका अपर नाम क्यामाचार्य भी था।
- ९-अापने महान् पंडित सिद्धतेन को शास्त्रार्थं में जीत अपना शिष्य बनाया।
- १० आपने सम्राट् विक्रम को अपना भक्त बनाया तथा साहित्य के आप धुरंबर पंडित थे। आपने सम्मात तर्क जैसा न्याय का अपूर्व प्रनथ बनाया।
- 99 भाषको स्मृति में आज पालीताना नगर विद्यमान है, निर्वाण-फलिका अन्थ भी आएका हो बनाया हुआ है।
- १—ग्रह प्रसिद्ध आवार्य हैं। दुष्काल में संघ का रक्षण और जिन अन्दिर के लिये पुष्प टाकर बीद्ध राजा को जैन बनाया।
- २ यह भी प्रसिद्ध आश्चार्य हैं। दुष्काल में सुकात की सूचना देकर चन्द्र, नागेन्द्र, निवृत्ति और विद्याधर नाम के चार शिष्यों को वीक्षा दी।
- ३ आपने १०००० इल्पेक प्रमाण का 'पउमचरिय' नामक प्राकृत भाषा का ग्रन्थ बनाया।

सूरिप्त, श्रार्य खंदिलप, श्रार्थ रक्षित६, श्रार्य जज्जगस्रिक श्रादि सन भानार्य मूर्त्तिपूजक श्रीर हाथ में सुँहपत्ती रखने वाले ही थे। भगवान् महावीर की सातवीं श्ताब्दी—

श्वाचार्य चन्द्रसूरिट, सामंतभद्रस्रि९, बृद्धदेवस्रि१०, मान-देवस्रि११, मानतुंगस्रि१२, कक्कस्रि१३, गन्धहस्तीत्राचार्य१४

- ४---बज़िशन के ४ शिष्यों को ज्ञानाभ्यास करवा कर उनके चार कुछ स्थापित किये। भाज जितने गच्छ हैं वे सब चनदकुछ में हैं और इन सब पर आचार्य देवगुष्ठसृति का महान् उपकार है।
- ् ५ आप श्री ने माधुरी वाचना कर जैन धर्म पर महान् उपकार किया है।
- ६ —आपने जैनागमों के चारों अनुयोग अङग अछग कर साधारण बुद्धि वालों पर भी असीम उपकार किया है।
- अल्ले सत्यपुर ( सांचौर ) में मंत्री नहाड के बनाये महावीर मन्दिर की प्रतिष्ठा कर गंकर भन्य जीवों के कल्याण करने में मुख्य निमित्त बन गए।
  - ८--भाषके कारण कोटीगच्छ का नाम चन्द्रगच्छ हुआ।
- ९---आएके बनवास करने से चन्द्रगच्छ का नाम बनवासीगच्छ-हुआ।
- १०--भाप बड़े भारी प्रशाविक हुए, कई राजाओं पर आपका प्रभाव पदता था।
- 99-भापने नाडौल में रहकर लघुकांति स्तव वनाकर भाकम्भरो के सुंघ के उपद्रव की भान्ति करवाई।
- १२ आपने भ्री भक्तामर स्तीत्र बना के जैन धर्म का प्रनाद डाउकर एक राजा को जैनधर्मी बनाया।
  - 12-आएने छार्खो नये जैन श्रावक बनाकर शासन की प्रभावना की
  - १४-अ।पने सब से पहिले आगर्मों पर टीकाओं की रचना की।

श्रादि श्राचार्य मूर्तिपूजक श्रीर हाथ में मुँहपत्ती रखते वाले ही थे। इस शताब्दी में साधुश्रों को वस्न नहीं रखने की एकान्त खेंच करने वाला दिगम्बर मत का प्रादुर्भाव हुआ श्रीर वह चर्चा उसी समय से प्रारंभ हो गई परन्तु मूर्ति या मुँहपत्ती के बारे में चर्चा तक भी किसी ने न की इससे स्पष्ट है कि मूर्तिपूजा करना श्रीर मुँहपत्ती हाथ में रखने में अखिल शासन एक मत था।

### भगवान् महावीर की आठवीं शताब्दी--

श्राचार्य देवानन्दस्रि, सर्वदेवस्रिश, सिद्धस्रिश, मलवादी स्रि, वीश्स्रि, यक्षदेवस्रि ये सब श्राचार्य बीर श्राज्ञाधारी हाथ में मुँहपत्ती रखने वाले ही थे।

#### भगवान् महाबीर की नववीं शताब्दी--

विक्रमसूरि, नरसिंहसूरि, समुद्रसुरि, नन्नप्रभसूरि३, रत्नप्रभसूरि ये सब आचार्य हाथ में मुँहपत्ती रखने वाले ही थे। इस शताब्दी में कई साधु चैत्यवासी भी थे उनकी चर्चा इस समय के प्रन्थों में विद्यमान है परन्तु मूर्त्ति या मुँहपत्ती की चर्चा इस समय खोजने पर भी नहीं मिलती है, कारण उस समय अखिल जैन खेतास्वर समाज मूर्त्विपूजक और हाथ में मुँहपत्ती रखने वाला ही था।

१ —यह कींरटगच्छाचार्य हैं और बोधरा संक्रलेचादि २१ जैन जातियीं के संस्थापक हैं।

२--- ३-२होंने जैन धर्म की बड़ो भारी प्रमावना की। क्योंकि, आप रूब्धि पात्र थे।

३—यह कोरंटगच्छ के आचार्य हैं और इन्होंने १०००० माहाणों को जैन बनायेथे।

#### भगवान् महावीर की दशवीं शताब्दी--

धनेश्वरसूरिप्ठ, यत्तदेवसूरि, कालकाचार्य ६, देवर्द्धिगिष्ठि श्वमण् श्रीर यत्तदेवाचार्य ८ ये सब श्राचार्य मूर्ति उपासक श्रीर हाथ में मुँहपत्ती रखने वाले ही थे। इस शताब्दी में पश्चमी की संवत्सरी चतुर्थी को करने का उल्लेख प्रन्थों में मिलता है क्योंकि यह नयी प्रवृति हुई थी पर मूर्ति या मुँहपत्ती को कहीं भी चर्चा नहीं इसका कारण एक ही है कि मूर्ति श्रीर मुँहपत्ती विषय सब श्वेताश्वर जैनों की एक ही मान्यता थी।

### भगवान् महावीर पश्चात् ग्यारहवीं शताब्दी-

त्राचार्य हरिभद्रसूरी१, जिनभद्रगणि, चमाश्रमण्, देला-

४ — श्री शत्रुंजय महासम्य नामक ग्रन्थ की रचना आए श्रीने ही की श्री।

६--- आपने राजा ध्रुवसेन के कारण पञ्चमी के स्थान में चतुर्थी को संवरसरी की वह आज पर्यन्त चालु ही है।

७—आपने वीरात् ९४० वर्ष वस्त्रभी नगरो में भागमों को पुस्तका-रूख किया।

८ —आपके पास देवर्द्धिगणिजी ने एक पूर्व सार्थ और आधा पूर्व मूळ का अभ्यास किया था।

१—प्रसिद्ध १४४४ प्रत्यों के क्त्ती। इनके समय के छिए नई स्रोध बाळे कुछ आगे बढ़े हैं।

२--यह प्रसिद्ध भाष्यकार हैं।

महत्तर ३, लिद्ध विष्ठ, सत्यिम त्रस्ति ५, देवगुप्ताचार्यो ६६ ये सब मूर्तिपूजा प्रचारक श्रीर हाथ में मुँहपत्ती रखने वाले ही थे। इस शताब्दी में चैरयवासियों का जोर बढ़ जाने से हरिभद्रसूरि ने उनके विरोध में पुकार उठाई पर मूर्ति या मुँहपत्ती के विषय में किसी ने एक शब्द भी ज्वारण नहीं किया कि इस समय मूर्ति नहीं मानने वाला या मुँहपत्ती मुँहपर बाँधने वाला कोई व्यक्ति है ? भगवान महावीर की बारहवीं शताब्दी—

रविष्रभसूरि७, स्वातिश्राचार्य८, सिद्धसूरि९, नन्नप्रभा-चार्योदि१० ये सब मूर्त्ति पूजक श्रौर हाथ में मुँहपत्ती रखने चाले ही थे।

# भगवान् महावीर के बाद तेरहवीं शताब्दी-

श्राचार्यवस्पभट्टसूरि १०, शीलगुण्यसूरि ११, ककस्तूरि १२,

- ३---आप चूर्णिकार के नाम से मशहूर हैं।
- ४-- उपमितिभव प्रयंच कथा के रचिवता।
- ५ अपके समय में पूर्व ज्ञान का विच्छेद हुआ।
- ६ -- आपने हजारों नये जैन बना अनेक मन्दिरों की प्रतिष्ठा करवाई।
- ७—आप महान् प्रभाविक हुए।
- स-भापने पुणिमा के एवज़ में पाक्षी चतुर्दशी स्थित की ।
- ९-अाप महान् धर्म प्रचारक एवं प्रभाविक हुए।
- १०---- ग्वालियर के गजा आम को जैन धनावर धर्म का प्रचार करवाया । अगवान् ऋषभदेव के मन्दिर की प्रतिष्ठा करवाई ।
- १६ आप पाटण संस्थापक राजा बनराज चावडा के गुरू थे। पंचासरा पार्श्वनाथ के मन्दिर की प्रतिष्ठा भी आप ही ने करवाई थी।
- १२--अ.पने लाखों अजैनों को जैन बनाके उपकेश वंश की वृद्धि और जैन धर्भ दर प्रचार बढ़ाथा।

देवगुप्रसूरि १३ ये सर्वाचार्य मूर्ति के उपासक श्रौर हाथ में मुँहपत्ती रस्त्रने वाले थे।

#### भगवान महावीर की चौदहवीं शताब्दी--

श्राचार्य शीलांगसूरि? सर्वदेवसूरि देवगुप्रासूरि हरिभद्रसूरि (द्वितीय) इत्यादि यह सब मूर्ति मानने वाले श्रीरमुँहपत्ती हाथ में रखने वाले ही थे।

#### भगवान महावीर की पन्द्रहवीं शताब्दी-

गर्गमहर्षि २, यशोभद्रस्रि३, विद्धस्रि ४, वीरगणि'४, सर्वे देवस्रि६, उद्योतनस्रि७, शोभनमुनि८, विद्धस्रि९, कक्षस्रि१० ये सब प्रभाविक श्राचार्यं मूर्तिपूजा प्रचारक ही थे।

<sup>1</sup>३ —रावगोसलमाटी आदि को उपदेश द्वारा जैन बनाकर आर्यगौत्र ( लुणावत ) की स्थापना की ।

१--आपने वि॰ सं॰ ९३३ में आचारांगादि सूत्रों पर टीकाएँ रचीं।

२—कर्म दिपाक ग्रन्थ के कर्ता।

३ — मालानी प्रान्त से जैन मन्दिर को विद्याबल से उदा के नडलाई में रखा वह भाज भी विद्यमान है।

४--पाटण के महावीर के मन्दिर की प्रतिष्ठा कारक।

५--योगवल और अनेक विद्याओं के पारगासी ।

६—वटवृक्ष के नीचे भाट शिष्यों पर वासक्षेप दे आचार्य बनानेषाले।

७---वटवृक्ष के नीचे ८४ शिष्यों को आचार्य पद देनेवाछे।

८—संस्कृत साहित्य की शौढ़ सेवा करनेवाले ।

९--- नये जैन बनाके छाजेड़ गौत्र स्थापन करनेदाले ।

१०-- छास्रों जैन बनाकर वागरेचाँदि गौत्र संस्थापक और पंच प्रमान ग्रन्थ के कर्ता।

#### भगवान महाबीर की सोलहवीं शताब्दी-

श्राचार्यं वर्धमानस्ति ११, पार्श्वनागस्ति १२, देवगुप्तस्ति १३, जिनेश्वरस्ति १४, श्रमयदेवस्ति १५, द्रौणाचार्य १६, स्राचार्य १७, बादी वैतालशान्तिस्ति १८, निमसाधु १९, नेमि-चन्द्रस्ति २० इत्यादि ये महान् प्रभाविक ज्ञाचार्य जैनधर्म के कट्टर प्रचारक हुए। यहाँतक न तो मूर्ति विषयक खरडन-मराडन था श्रीर न थी मुँखविश्वका की चर्चा।

# भगवान महावीर की सत्रहवीं शताब्दी-

श्राचार्यं श्रभयदेवस्रि ( महधारी ), कह्मस्रि,

- १२ --- आत्मानुशासन प्रनथ के निर्माता।
- १३ नौ पद प्रकरण प्रनथ के रचयिता ।
- १४—आपने वि॰ सं॰ १०८० में जालीर में रहकर हरिभट्टस्रि कृत अष्टकों पर टीकाएँ बनाई। तथा जिन चैत्यवन्दन नामक प्रन्थ की रचना की।
  - ११--नी अंग-सूत्रों पर टीकाओं के रचिता ।
  - १६ अभयदेवसुरि की रची टीका के संशोधनकर्ता।
  - १७---धारा की राज सभा में चित्रय पता का फहराने वाले।
  - १८-- राजा भोजको प्रतिबोध और षृहद् शान्ति के कर्ला ।
  - १९-- रुद्राट् के काव्यारुद्वार पर टीका रचयिता ।
  - २०-- उत्तराध्ययन सुन्न की टीका बनाई ।
- २१ अजमेर के राजा जयसिंह ने आपके उपदेश से अपने राज्य में जीव दया की घोषणा करवाई ! मेड्ता के मन्दिरों की प्रतिष्ठा आप ही के करकमर्कों से हुई ।

११—आचार दिनकर प्रन्थ और आबू पर विमलशाह के मन्दिरों की प्रतिष्ठा आप श्रो ने ही करवाई ।

चन्द्रसूरि ३, विजयचन्द्रसूरि ४ (आर्थ रक्षित), जिनवह पसूरिय, जिनवस्त्रसूरि ६, हेमचन्द्रसूरि ७, वेवगुप्तसूरि आदि ये सब आचार्य मूर्तिपूजा के पक्के समर्थक और हाथ में मुँहपत्ती रखने बाले ही थे, इस शताब्दी में अनेक वादिववाद खरहन-मरहन पैदा हुए जैसे चन्द्रसूरि ने पूर्णिमियागच्छ की स्थापना की। विजयचन्द्रसूरि ने आंचलगच्छ का प्रवृत्ति की जिसमें आवक को पौषध समामिक में चरवाला मुँहपत्ती रखने का निषेध किया, भगवान महावीर के पाँच या छः कल्यासक की चर्ची, औरतों को प्रभु पूजा करना या नहीं करने का वाद विवाद हुआ। परन्तु मूर्ति-पूजा और मुँहपत्ती के विषय में किसी प्रकार का खरहन या मरहन चस समय के साहित्य में हिंह गौचर नहीं होता है। अतरपत उस समय मूर्तिपूजा और मुँहपत्ति हाथ में रखना शाख सम्मत अखिल श्रेताम्बर समाज के लिए सर्वमान्य ही था।

र-अापने पूर्विमा की पाञ्ची करके पूर्विमियागच्छ की नींव डाली।

अ — आपने आवशें के सामाधिक पौसहादि जत में चरवाका मुँहपित्त का निषेध कर शांख्य गर्छ अस्त निकास ।

५-अपने संघ पष्टकादि कई प्रन्थों का निर्माण किया।

६—आपने संदोहदोह वलो आदि कई ग्रन्थों की रचना की और आप बड़े दादाजी के नाम से मशहूर हैं।

भ—श्रुयोगद्वार स्त्र की डीका क्या ।
 (२६)—४७

### भगवान महावीर की अठारहवीं शताब्दी---

भावार्य जयसिंहस्रिश, हेमचन्द्रस्रिश, जगव्यन्द्रस्रिश, वादी देवस्रिश, जीवदेवस्रिश कक्कस्रिश, जिनपत्तिस्रिश, अभयदेवन स्रिश, मुवनचनद्रस्रिश, विजयचनद्रस्रिश आदि ये सब आवार्य म्रिश्मा प्रचारक और हाथ में सुँहपत्ती रखनेवाले ही ये—

- अप पारण के नरेश सिद्धराज जयसिंह के परम माननीय थे। आपने बहुस अजैनों को जैन बनाये और पश्चीसृत्र के वृक्षिक्यों भी थे।
- २—आप कलीकाल सर्वज्ञ विरुद्धारक सादे तीन करोड् रलोकों के रचयिता और महाराज कुमारपाल के गुरू थे।
- ३ आपकी कठीर तपश्चर्या से मुग्ध वन चित्रौड़ के महाराणा ने तथा विरुद्द दिथा जिससे वडगच्छ का नाम तथागच्छ हुआ।
- ४—आपने ८४ बादियों को पराजय कर बाद विरुद्द इसिछ किया। स्याद्वाद रक्षाकर जैसे न्याय के प्रन्य रचयिता और फड़ीदी तीर्थ के प्रार्थ-नाथ मन्दिर की प्रतिष्ठा के कर्ता थे।
- ४—आप बढ़े ही योगी और विद्यालिक्य सम्पन्न थे। एक समय बाह्मणों ने धर्मान्धता के कारण एक मृत गाय को स्विजी के उपाश्रय में हलवादी तब स्रिजी ने परकाय प्रवेश विद्या वल से उसी गांव को शिवा खय में हालदी। इस चमस्कार को देख बाह्मण स्रिजी के पक्के भक्त वन गये।
- ६--आप उस समय राजगुरु के नाम से प्रस्थात थे आवार्थ हैस-चन्द्रसृहि और महाराज कुमारपाल आपको बहुमान पूर्वक वन्द्रन करते थे।
  - ७--आपने संघ पट्टक पर विस्तारवाङी टीका रची।
  - यह मझधारी अभयदेवस्रि महान् प्रभाविक हुए हैं।
  - ९---मंत्री भासपाल और वस्तुपाल तेजपाल के गुरू थे।
  - १० बृद पोसाकिया धाला के आदि पुरुष थे आपकी परम्परा में

#### भगवान पहावीर को उन्नीसवीं शताब्दी --

प्रभावन्द्रसूरि १ मिछलेनसूरि २ मेरुतुङ्गसूरि ३ सोमतिसक-सूरि ४ सिद्धसूरि ५ खादि खाचार्य मूर्ति स्पासक और हाथ में सुँहपत्ती रखने वाले ही थे।

# भगवान महावीर की बीसवीं शताब्दी-

शाचार्य सोमसुन्दरस्रि६, मुनिसुन्दरस्रि०, रक्कशेखरस्रि८, आनसागरस्रि९ सिद्धस्रि श्रादि श्राचार्य मूर्त्तिपूजक श्रोर हाथ में मुँ इपत्ती रखने वाले ही थे। इस शतान्दी में लौंकाशाह हुआ श्रोर मूर्तिपूजा के विरोध में पुकार चठाई श्रीर इसी शतान्दी में मूर्तिपूजा विषयक खएडन-मएडन प्रारम्भ हुशा इसके पूर्व मूर्तिपूजा के विषय में किसी प्रकार की चर्चाया खएडन-मएडन जैन साहित्य में नहीं मिलती है।

- १--अपने प्रभाविक चरित्र नामक ऐतिहासिक ग्रंथ की रचना की ।
- २-अाप बड़े ही प्रभाविक और अनेक प्रन्थों के क्सी हुए।
- ३---प्रबन्ध चिन्तामणि और विचार श्रेणी के कर्ता ।
- ४--जिन प्रभस्ति ने पद्मावती देवी के वचन से जाना कि इस समक अस्तक्षेत्र में तपागच्छ का अभ्युदय होगा। इस कारणसे अपने बनाये हुए आगम स्तवादि स्तोत्र आचार्य सोमतिलकस्त्रि को अर्पण किये।
- ५--श्री शशुँजय तीर्थ के पन्द्रहवें उद्धारक समरसिंह के धर्मगुरू और आप दी के कर कमलों से इस महान् तीर्थ की पुनः प्रतिष्ठा हुई।
  - ६---प्रसिद्ध राणकपुर के ज़िलोक्यदीयक मन्दिर की प्रतिष्ठा कारक 🌬
  - , ७--अध्यास्म कदपद्वम प्रन्थ के कर्ता ।
  - . ८--थाद विधि भादि भनेक प्रन्थों के निर्माता ।
    - ९--शैंबाबाइ के गुरू ।

आचार्य ज्ञानसागरस्दि ( यति ज्ञानजी ) हुए जो औंकाश्वाह के गुरू थे।

### भगवान् महावीर की इकवीसवीं शताब्दी -

श्राचार्य हेमविमलसूरि?, श्रानन्दविमलस्रि२, उपाध्यास्य विद्यामगर३, विजयदानस्रि, जयकेशरीस्रि, कक्कप्रि, देवगुप्तस्रि इत्यादि ये सब श्राचार्य मूर्तिपृजक और हाथ में मुँहपत्ती रखने बाले ही थे। इस शताब्दी में मूर्तिपृजा के विषय में खल्डन-मल्डन चाळ् था पर मुँहपत्ती वो क्या मूर्तिपृजक और क्या मूर्ति अपृजक सब लोग हाथ में हो रखते थे। इस शताब्दी तक मुँहपत्ती विषय की किसी ने भी चर्चा नहीं की थी।

# भगवान् महावीर की बाबीसवीं शताब्दी-

श्राचार्यं विजयहोरसूरि४, विजयसेनसूरि५, उदयसिंह६, फनफ-

१-अापके चरणों में श्रीकामत के ३७ साधओं ने जैन दीक्षा प्रहण की थी।

२—आप क्रिया उद्धारक हुए और आपके पास कुळ ७८ शैंकामत के साधुओं ने पुनः दीक्षा छी थी ।

३ — आपने जैसलमेर, मास्वाद और मेवाद में बहुत आवक जो स्वागच्छ केथे और वे अन्य मत के उपासक बन गये थे, उनको पुनः त्वागच्छ में स्थिर किये।

४— प्रसिद्ध यवन सम्राट् अकवर को प्रतिवोध कर तीथों के रक्षण निमित्त फामान या एक वर्ष में छामास जीव दया के परताने और छौंका-मत के पूज्य मेघजी आदि अनेक साधुओं ( शाह वाड़ी छाल मोतीकाल-किखित ऐतिहासिक नींध पृष्ट ६० अनुसार ५०० साधुओं) को पुनः मृतिपूजक बनाके जैन दीक्षा दी। आप ददे ही प्रमाविक आचार्य हुए।

५-- बहर्शाह अकबर के पास रह कर हमेशा उपदेश देने बास्ते ।

कुराल ७, जयसोमसूरि, कल्याग्यसागरसूरिट, सिद्धसूरि, व॰ समय सुन्दर९, परमयोगि श्वानन्द्घनजी १०, महोपाध्याय यशोविजय-जी११, पन्यास सत्यविजयगणि १२ श्वादि ये सब मूर्तिपूजक श्वौर हाथ में मुँ इपत्ती रखने वाले थे। इस शताब्दी में भी मूर्ति पूजा का खरहत-मरहन जोर से था परन्तु मुँहपत्ती की चर्चो विस्कुल नहीं थी। कारण श्रिखल जैन श्वेताम्बर समाज मुँहपत्ती हाथ में रखने वाला ही था परन्तु इस शताब्दी के श्वन्त में स्वामि लवजी ने होराहाल दिनभर मुँहपर मुँहपत्ती बाँघने श्वी नयी प्रथा चलाई उसके बाद इस विषय की चर्ची शुरू हुई है।

पाठको ! आप इस उपरोक्त भगवान् मह।वीर प्रभु के पश्चात् क्रमशः वावीस शताब्दियों श्रीर इन शताब्दियों में धुरंधर विद्वाना-वार्यों की नामावली से स्वतः समक गये होंगे कि इन शताब्दियों में साधुश्रों को वस्त्र रखना या न रखना, भगवान् महावीर के पांच या छः कल्याग्यक मानना, श्वियों को प्रभु पूजा करना या नहीं करना, सामायिक के समय श्रावकों को मुँहपसी चरवला रखना या नहीं रखना, मूर्तिपूजा मानना या नहीं मानने के मतभेद जिस-जिस समय श्रीर जिस-जिस पुरुष के द्वारा उत्पन्न हुए वे

७---भक्तामर स्तोन्न की टीका कर्चा ।

<sup>्</sup>र — वर्धमानबाह जामनगर वाले के बनाये मन्दिर को प्रविष्ठा कर-खाने बाले ।

<sup>ं</sup> ९—प्रसिद्ध कवि तथा भष्टकक्षी के कर्ता।

<sup>े</sup> १०---प्रसिद्ध अध्यारम-योगी अनेक स्तवन पर्दी के रचयिता ।

<sup>े</sup> s t-परम गीतार्थ और १९० प्रन्थों के निर्माता ।

<sup>् ।</sup>२--किया उदारक ।

भावीसवीं शताबदी तक वयों के त्यों चले आये परन्तु होरा हाल दिनभर मुँहपत्ती मुँहपर बाँधने का न तो किसी ने दुराष्ट्र किया श्रीर न इस बात का साहित्य के अन्दर खरडन-मरहन का किसी ने एक शब्द तक भी उचारस किया है। इससे यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि भगवान महावीर के बाद इकवीस सौ वर्ष तक तो किसी ने होरा हाल दिनभर मुँहपती मुँहपर नहीं बाँधो थी पर बाबीसवीं शताबदी के अन्त में स्वामि लवजी ने होराहाल दिनभर मुँहपती मुँहपर बाँधने की कुप्रवृति चलाई श्रीर उसी समय से इस विषय का खरडन-मरहन प्रारम्भ हुआ।

यदि कोई भाई श्रापनी श्रान्यझता के कारण यह सवाल करे कि जो भगवान महाबीर के पश्चात् वाबीस शताब्दियों के श्रान्दर के साचार्यों के नाम दिये गये हैं वे सबके सब मूर्तिपूजक श्रीर हाथों में मुंद्दिती रखने वालों के हैं पर इस समय के बोच कहीं मुंद्द-पत्ती मुंद्द पर बान्धने वाले श्राचार्य भो हुए होंगे ?

अञ्चल तो ऐसं कहने वालों को अपने श्राचार्य होने का एकाघ प्रमाण देना चाहिये जैसे कि हमने पूर्वोक्त बावीस शक्षा- कियों में हुए श्राचार्यों के अस्तित्व के फुट नोट में प्रमाण दिये हैं। दूसरा इन बावीस शताबिरयों की प्रचलित किया में थोड़ा भी रहोबदल हुआ कि उनकी चर्चा उसी समय प्रारम्भ होना हम उपर बतला आये हैं तो मुंहपत्ती के विषय में यदि पहिले होरा- बाल मुँहपत्ती मुँह पर बाँधी जाती हो श्रीर बाद में किसी ने खोरा फंक कर मुंहपत्ती हाथ में रखती शुरू कर दी हो तो उसका समय व आदि पुरुष बतलाना चाहिये श्रीर जिस समय होरा तोइ

हाथ में मुंहपत्ती रक्खी हो उस समय इसका खंडन-मंडन भी : क्षवरय हुवा हो, ऐसा उल्लेख बतलाना चाहिये !

यदि यह कहा जाय कि डोरा डाल मुंहपत्ती मुंहपर बॉधने बाले थोड़ी संख्या में थे तब बहुत संख्या वाले जो हाथ में मुंहपत्ती रखने वाले अपनी प्रवृति की पृष्टि और आपसे खिलाफ बालों का खंडन-मंडन किया होगा पर यह तो कभी भी नहीं हो सकता कि इतना बड़ा जबद्देश्त परिवर्तन हो और डभम बक्ष शान्ति धारण कर एक शब्द तक उद्यारण न करे।

वास्तव में भगवान् श्रादीश्वर से भगवान् महावीर श्रीर धापके प्रश्चात् बावीसवीं शताब्दी तक किसी जैन ने ढोराडाल दिन मर मुंहपत्ती मुंह पर नहीं बॉवी थी। यह कुप्रधास्वामि लवजी द्वारा (बि० सं० १७०८ से ) ही शुरू हुई है।

जब स्वमत के शास्त्रों, परमत के शास्त्रों और ऐतिहासिक स्मधनों से यह स्पष्ट सिद्ध है कि होराडाल दिनसर मुंहपत्ती मुँह पर बॉधना प्राचीन नहीं पर अर्घाचीन अर्थात् वि० की अट्ठारहवीं शताब्दी में प्रचलित हुई है तब भगवान ऋषभदेव, बाहुवली, ब्राह्मी, सुन्दरी, प्रश्नवन्दराजिं, केशीश्रमण, भगवान महावीर और श्रर्णक कामदेव श्रावकों के होरा वाली मुंहपत्ती बँधाने के किस्तत विश्न बनवा कर उन महापुरुषों की श्रन्य धर्मियों से निंदा करवाने का काम सिवाय मूर्खता के क्या हो सकता है? इस बात को हमारे स्थानकमार्गी माई फिर सूच सोचें, समम्हें और मनन करें।

यदि उन करियत चित्रों को श्राजमेर के स्था० साधुसम्मेलन के बीच रक्खे जाने तो ज्ञात होता कि स्थानकमार्गी समाज, विशेषतया स्थानकवासी धाधु इन चित्रों से सहमत हैं या इनका एक दम

विरोध करते हैं। जाने दीजिए साधु श्रों को श्राज भी स्थानकवासी फान्फरेन्स की जनरल सभा में भगवा न ऋषभदेव से भगवान महा-बीर के जितने कल्पित चित्र जो उनके मुंहपर डोरावाली मुँहपत्ती के बनाये गये और पुस्तकों में दिये गये हैं उन्हें रखकर उनको मानने के मत लीजिये आपको कितने मत मिलते हैं। मेरे ख्याल से विरोध में ९८ मत और शायद हो दो मत पक्ष में भिलेंगे क्यों कि श्रव स्थानकवासी समाज इतना ऋज्ञान और इटमाही नहीं रहा है कि र्तार्थकरों को इतने श्रज्ञान श्रीर उपयोग शन्य मानने को तैयार हो । कारण मुंहपत्ती में होराहाल दिनभर मुँहपर बान्धी है उन का खास ध्येय यही था कि उपयोग न रहने से खुरते मुंह न बोता जाय। तो क्या यह उपयोग शुन्यता तीर्थकरों के लिए भी कही जा सकती है या स्थानकवासियों के तीर्थकर ही कोई पालग हो श्रीर वे उपयोग शुन्य हों, इसी कारण वे मुंहपत्ती में छोरा डाल दिनभर बान्धी रखते हों तो बात ही दूसरी है वरन जैन रीर्थकर, गण्धर, साधु-साध्यी, आवक और श्राविकाओं ने न तो श्राज पर्यन्त होरा हाल दिनभर मुंहपत्ती मुंहपर बाँधी थी और न भविष्य में बांधेंगे। इतना ही क्यों, पर दोरा दाल मुंहपर दिनभर मुं इपची बॉबने वालों को उत्सूत्र प्ररूपक निन्हव श्रीर ऋर्तिगी समभते हैं।

सकता है कि किसी भी घर्म की प्रचलित किया में जब थोड़ा ही फेरफार होता है तो उसकी चर्चा भी उसी समय प्रचलित हो जाती है। जैसे, जैनवर्म में भगवान सहावीर के समय जमाली व गोशाला भगवान से खिलाफ हुए तो उनकी चर्चा भी उसो समय

से प्रारम्भ हुई जो ब्याज भी उपलब्ध है। बाद में श्वेताम्बर दिग+ म्बरों का मतभेद हुआ तो उसका भी खएडन म**एड**न उसी वर्फ से शुरू होगया। तदन्तर गच्छों का प्रादुर्भाव हुन्ना श्रीर उसके श्रन्दर जो प्रचलित क्रियाश्रों में रहोबदल हुआ तो उसी समय चनके चर्चा के प्रनथ बन गये। श्रीमान् लोंकाशाह ने जैन सिद्धांत के विरोध में जब ऋपना उत्पात मचाया तो एसका भी खगडन मरहन उसी समय से चल पड़ा, पर भगवान श्रादिनाथ पर्व महावीर के समय से विक्रम की श्रठारहवीं शताब्दो श्रयीत खासी लवजी के पूर्व समय तक किसी भी साहित्य में मुंहपत्ती विषयक खरडन-मरहन दृष्टि गोचर नहीं होता है। यह पहिले मुंहपत्ती बाँधी जाती थी श्रौर बाद में किसी श्राचार्य ने खोल कर हाथ में लेने की रीति चलायी होती तो उसका भी जरूर विरोध होता श्रीर बॉधने वाले तथा खोलने वालों का पारस्परिक खएडन मगुडन भी चलता, परन्तु जब इसका सर्वथा श्रभाव है तो फिर कैसे मान लिया नाय कि इस प्रक्रिया में भी रहोबहल हुआ था। वस्तु-स्थिति के देखने से तो यही पता पड़ता है कि सर्व प्रथम तो मुंह-पत्ती हाथ में रखने की प्रक्रिया ही जारी थी किन्तु बाद में जब गच्छ एवं गुरु द्वारा विरस्कृत हुए स्वामि लवजी ने इसके मूल रूप में कुछ भेद डाला ता उसका विरोध भी उस समय हुआ था जो श्राज के प्राप्त प्रमाखों से जाहिर होता है, जैसे कि लौंकाशाह ने सर्व प्रथम मूर्तिका विरोध किया तो उस समय का इतिहास इस बात को हंके की चोट बताता है कि जैनों में मूर्ति विरोधी सबसे पहिला लोंकाशाह ही हुआ। और सुँहपती में होता बाल दिनभर सुँहपर बाँधने वाला सब से पहिला

यति लवजी हुन्ना। उक्त दोनों व्यक्तियों के पहिले न तो मुंहपत्ती वाँघने वालों का ऋस्तित्व था श्रीर न मूर्ति विरो-धियों का श्रस्तित्व था, किन्तु बाद में ही इनसे यह प्रवृत्ति चली है। ये सब अपने दोष छिपाने के लिए ही तीर्थं कर जैसे महा-पुरुषों के कल्पित वित्र तैयार करवाए गये हैं श्रीर इनसे अन्य धर्मियों को हंसाने का तथा जैन शासन को नीचा दिखाने का बढ़ा दुःसाहस किया गया है। इस पूछते हैं कि क्या आपकी यह नीति वस्तुतः ठीक है ? यदि नहीं तो इसके लिए ऐसा करने वालों को प्रायश्चित्त करना चाहिये और यह सत्य है तो स्वामी लवजी (श्रधीत् श्रद्वारहवीं शताब्दी) के पूर्व का इसका समर्थक कोई प्रमाण पेश करना चाहिए कि जिससे होरा हाल मुंहपत्ती का मुंहपर बाँधना सिद्ध हो।

स्थानकमार्गियो ! श्रापकी मुँ इपर मुँ इपत्ती बांघने की श्रानु चित प्रवृत्ति से श्राज कई लिखे पढ़े स्थानकवासो साधु श्रों के उपासक लोग, सामायिक पौसह प्रतिक्रमणादि कियाओं से वंचित रहते हैं, क्योंकि जब वे इतिहास देखते हैं तो मुँ इपर मुँ इपती बांधने का कोई उस्लेख नहीं मिलता है तथा खास लोंका-शाह के बाद भी २०० वर्षों तक इसका श्रास्तित्व नज़र नहीं श्राता है, एवं जब लोंकागच्छीय श्रीपूच्यों और यतियां से जाकर के वे पूछते हैं तो उनसे भी कोरा जवाब मिलता है कि लोंकाशाह ने भूल कर भी मुं इपत्ती मुं इपर नहीं बांधी थी, यह प्रथा तो स्वामी लवजी ने चलाई है, तो लिखे पढ़े मेजुयेट बोल उठते हैं कि इस कोई लकीर के फकीर नहीं है कि जो इस श्रंध परम्परा में विश्वास रख कर इस कुप्रथा को सदा के लिए गले से चिप-

टाए रक्खें। इस तो सत्य धर्म के उपासक हैं जिस धर्म में सत्य का न्याभास और उसकी सिद्धि का कोई प्रभाणिक प्रमाण मिल जाता है बस वही धर्म हमारे गले का हार है नहीं तो इस प्रमाण अन्य प्रधा को कौन अपनायेगा? इस प्रकार के निर्भीक प्रत्युत्तर को सनकर यदि तुम्हारे में कुछ शक्ति शेष है तो दिखादो ऐसा उत्तर देने वाले अपने भाईयों को कि इसका कोई प्रवल प्रमाण बतलावें कि जिसे देख कर वे निःशंक वन जांय। क्रान्यथावे "ऋतो भ्रष्टस्ततो भ्रष्टः" बन कर कभी वे खुद भ जैन धर्म से हाथ धो बैठेंगे। जैसे लाला लाजपतराय श्रीर लाला सागरचन्द् जैसे विद्वानों के उदाहरण आपके सामने विद्यमान हैं। ये दोनों विद्वान स्थानकवासी समाज के नेता थे और श्रपनी समाज की पूर्वोक्त संकीर्श्वृत्ति के कारण ही लाला लाजपत-रायतो समाजी श्रीर लाला सागरचन्द ने मुसलमान धर्म की स्वी-कारकर जैतों को ही नहीं पर हिन्दू सभाज को भी बड़ा भारी नुक-सान पहुँचाया है । क्या इमारा स्थानकमार्गी समाज श्रव भी साव-धानहोगा ? क्या श्रव भी क्रप्रथा को तिलांजली देकर श्रीर सना-तन जैनधर्म को समस्र कर स्थानकमार्गी समाज उस रास्ते पर चलने को कटिबद्ध होगा ?

मुंहपित विषयक कई बार शास्त्रार्थ भी हुए, पर स्थानकवासी भाई पराजय हो जाने पर भी श्रन्य स्थान पर जाकर कह देते हैं कि शास्त्रार्थ में क्या घरा है ? हम करते हैं वह शास्त्रानुसार ही करते हैं । पर जहां ऐसे विषय में सत्ताधारी नरेश या परिहत मध्यस्थ न हों वहां जय पराजय का सम्पूर्ण निर्णय नहीं हो सकता है। पर एक समय ऐसा श्रवसर मिल गया कि न्याय

शील नामा (पंजाब ) नरेश की राजधानी नामा में इधर जैना-चार्य श्री विजयवस्त्रम स्रिजी (उस समय के मुनि श्री वस्त्रम विजयजी महाराज ) उधर स्थानकवासी पूज्य सोहनलालजी म० अपने विद्वान शिष्य मुनि श्री उद्यचन्द्जी के साथ नामा में पघार गये। इन दोनों महोत्मात्रों के श्रापसी प्रश्नोत्तर का कार्य नामा नरेश की राज समा के परिहतों पर रख दिया गया जिसमें जय पराजय कानिणय नामानरेश की मारफत उनकी समा के विद्वान परिहत करें। वस ! उन्होंने जो फैसला दिया उसकी श्रन्तरशः यहां उसद्ध कर दिया जाता है।

### फैसला शास्त्रार्थ नाभा

ॐ श्रीगगाधिपतये नमः

### श्रीमान्मुनिवर वल्लभविजयजी !

पंडित श्रेणि सरकार नाभा इस लेख द्वारा आपको विदित्त करते हैं। गत संवत्सर में आपने हमारे यहां श्री १०८ मन्महारा-जाधिराज नाभानरेशजी के हजूर में ६ (छः) प्रश्न निवेदन करके कहा था कि यद्यपि जैन मत और जैन शास्त्र भी सर्वधा एक हैं परव्य कालान्तर से हमारे और ढुंढियों में परस्पर विवाद चला आता है बल्कि कई एक जगह पर शास्त्रार्थ भी हुआ परन्तु वह बात निश्चय नहीं हुई कि अमुक पक्ष साधु है। शीमहाराज की न्यायशीलता और द्यालुता देशांतरों में विख्यात है इससे हमें आशा है कि हमारे भी परस्पर विवाद का मूल आपके न्याय प्रभाव से दूर हो जावेगा, भगवदिच्छा से इन दोनों में

डुंदियों के महंत सोइनलालजी यहां आये हुए हैं, उनके सन्मुख ही हमें इन ६ (छ:) प्रश्नों का उत्तर जैन मत के शास्तानुसार उनसे दिलाया जाने। आपके कथनानुसार उक्त महंतजी को इस विषय की इत्तला दीगई, आपने इतला पाकर साधु उद्ययनद्वी को अपने स्थानापन्न का अधिकार देकर उनके हानि लाभ को अपना स्वीकार करके शास्त्रार्थ करना मान लिया था।

वदनंतर श्री १०८ श्रीमन्महाराजाधिराजजी की आज्ञानुसार हम लोगों को शास्त्रार्थ के मध्यस्थ नियत किया गया। तिस पीछे कई दिन तक हमारे सामने श्रापका और उदयचंदजी का शास्त्रार्थ होता रहा। शास्त्रार्थ के समय पर जो परिखाम आपने दिखलाये सो शास्त्रविहित थे। आप को उक्ति श्रीर युक्तियें भी निःशंकनीय श्रीर प्रामाण्य थीं। प्रायः करके श्लापनीय हैं।। उक्त शास्त्रार्थ के समय पर श्रीर इस हेड वर्ष के श्रंतर में भी जो इस विषय को विचारा है उससे यह बात सिद्ध नहीं हुई कि जैन मत के साधुओं को वार्तालाप के सिवाय अहोरात्र अखंड मुख बंधन और सर्व काल मुख पोतिका के मुख पर रखने की विधि हैं। केवल भांति हैं। केवल वार्तालाप के समय ही मुख वस्त्र के मुख पर रखने की श्रावश्यकता है हमारे बुद्धि बल की हिए द्वारा यह बात मकाशित होती हैं कि आपका पत्त दूं हियों से बलवान है।

यद्यपि ज्ञापका जीर हृंदियों का मत एक है श्रीर शास्त्र भी एक हैं इसमें भी सन्देह नहीं, साधु उदयचंदजी महात्मा कीर शान्तिमान है परंच आपने जैन मत के शासों में सक्षीय परिश्रम किया है और आप उनके परम रहस्य और गृद्ध की प्राप्त हुए हैं। सत्य वोही होती है जो शाखानुसार हो और जिसमें उसके कायदों से खमत और परमतानुयायिओं की सांका न हो। शाख के विरुद्ध अंधपरंपरा का खोकार करना केवल हठ धमें है। पूर्व विचारानुसार जब आप का शाख और धमें एक है उसके कर्सा आचार्य भी एक हैं किर आश्चर्य की वात है कि कहा जाता है कि हमारे आचार्यों का यह मत नहीं है और ना वो इन प्रन्थों के कर्दी हैं। आप देखते हैं कि इमारे भगवान कलकी अवतार की बावत जहां आप देखों। एक ही वृत्त पावेगा, ऐसे ही आप के भी जक्री है।

श्राप के प्रतिवादी के हठके कारण और उनके कथनानुसार हमें शिवपुराण के श्रवलोकन की इच्छा हुई। बस इस विषय में उसके देखने की कोई श्रावश्यकता नहीं थो। ईश्वरेच्छा से उसके लेख से भी यही बात मगट हुई कि वस्त्र वाले हाथ को सदा मुख पर फैकता है इस से भी मतीत होता है कि सब काल मुख वस्त्र के मुख पर बांधे रखने की श्रावश्यकता नहीं है किन्तु बार्तालाप के समय पर वस्त्र का मुख पर होना जरूरी है। श्राप के शाकार्थ से एक हमें बड़ा भारी लाम हुवा है कि हमें माछ्म हो गया कि जैन मत में भी सुतक पातक ग्रहण किया है श्रोर जैनी शाधुओं को उन के घरों के श्राहारादि के लेने की विधि नहीं है।

व्यतीत संवत्सर के जेष्ठ सुदी पञ्चमी सं० १६६१ को जो शास्त्रार्थ मध्य में छोड़ा गया जिसका यह आशय-थाक द्वंदियों की श्रोर से सदा ग्रुख बन्धन की विधि का कोई प्रमाण मिले सो आज दिन तक कोई उत्तर उन की तरफ से मगट नहीं हुआ, अतः उन की मृकता आप के शासार्थ के विजय की सूचिता है। यस इस विषय में हमारी संमित है और हम व्यवस्था याने फैसला देते हैं कि आप का पत्त उन की अपेता बलवान् है, आप की विद्या की स्कृति और शुद्ध धर्माचार की नेष्टा अवीव श्रेष्टतर है। प्राय: करके जैन शास्त्र विद्वित प्रतीत होता है और है।

इत्यलम् १८ पीइ सं० १९६२ मु० रियासत नाभा ।

पिडत भैरवदत्त.
२ पिडत श्रीधर राज्य पिडत नामा.
३ पिडत दुर्गादत्त.
४ पिडत वासुदेव.

प्र परिडत बनमालिद**च ज्योतिषी** 

क्क फैसले के श्राने पर श्रीमुनि वल्लभविजयजी ने श्रीमान नाभा नरेश को एक पत्र लिखा, उस की नकल आगे देते हैं। श्रीमान् महाराजा साहिब नाभापतिजी जयवन्ते रहें, सौर राय-कोट से साध बद्धभविजय की तरफ से धर्म लाभ बांचना।

देवगुरू के प्रताप से यहां सुख शान्ति है, और आप की हमेशा धाहते हैं। समाचार यह है कि आप के पंढितों का मेजा हुआ फैसला पहुँचा, पढ़ कर दिल को बहुत आनन्द हुआ, न्यायी और धर्मात्मा महाराजों का यही धर्म है, कि सत्य और भूठ का निर्णय करें जैसा कि आपने किया है, कितने ही समय से बहुत लोगों के उदास हुए दिल को आप ने खुश कर दिया, इस बारे में आप को बार बार धन्यवाद है। अब इस फैसले के छपवाने का इरादा है, सो रियासत नाभा में छपवाया जाने या और जगह भी छपवाया जा सकता है। आशा है कि इसका जनाव बहुत अल्द मिले। ता० १८-१-१९०६, द० वल्लभविजय, जैन साधु।

पूर्वोक्त पत्र के उत्तर में नामा नरेश ने परिदर्शों के नाम पत्र लिखा, उसकी नकल नीचे मुजब है:—

ब्रह्ममूर्त परिवत साहिबान कमेटी सलामत---नम्बर ११९३.

इन्दुल गुजारिश पेशगाह स्तास से इरशाद सायर पाया कि बाबा जी को इसला दी जावे कि जहां उनकी मनशा हो वहां इसको तबच करावें, यह उन को श्रस्ततियार है, जो कुछ पंदतान ने बतलाया वह मेजा गया है, लिहाजा मुतकलिफ खिदमत हूँ कि आप बमनशा हुक्स तामील फर्मावें, १० माघ संबत् १९६२ अज सरिशतह ख्योडी पञ्चालाल, सरिशतहदार ।

इस पत्र के उत्तर में कमेटी पंडितान ने श्रीमुनि वह्नभविजयजी के नाम पत्र लिखा, उसकी नकल यह है—"ब्रह्म स्वरूप बाबा साहिबजी श्रीमहात्मावह्नभविजयजी साहिब साधु सलामत. नं ७७६ सरकार बाला दाम इश्मतहू से चिट्ठी श्रापकी पेश होकर बहीं जवाब बतवस्सुल ड्योढ़ी मुशरिक व हवालह हुकम खास बहीं इरशाद सदूर हुआ कि बावजी को इतला दी जावे कि जहाँ उनका मनशा हो तबझ करावें, बिखदमद महात्माजी नमस्कार दस्त बस्तह होकर इल्तिमास किया जाता है कि जहाँ श्रापका मनशा हो छपवाया जावे, श्रीर जो फैसला तनाजश्र बाहमी साधुश्रान् महात्मा का जो जैनमत के अनुसार परिडतान ने किया था, श्रापके पास पहुँच चुका है मुतलश्र हो चुका है, तहरार ११ माघ संवत् १९६२, द अपूर्णसिंह अज सरिशहत कमेटी परिडतान !।

जिस प्रकार नामा का फैसला हुआ और इस में स्थानकवासियों का पराजय हुआ था इसी प्रकार पिट्याला इलाका के
समाना शहर में भी शास्त्रार्थ हुआ उस में भी स्थानकवासियों
का ही पराजय हुआ था और बात भी ठीक है कि जिन लोगों
ने जैन-शास्त्र विरुद्ध आचरण का है छन लोगों का पराजय
होता ही है क्योंकि होराहाल दिनभर मुँहपत्ती बांधने में न
तो जैन-शास्त्र सहमत है न परधर्म के शास्त्र । और न ऐतिहासिक
साधनों के प्रमाण ही सम्मत हैं इतना ही क्यों पर यह प्रथा लोक
विरुद्ध भी है इस कुलिंग की स्थान स्थान निंदा और अबहेलना
होती है जैन धर्म की निंदा और हँसी करवाई है तो ऐसे
कुलिंग धारियों ने ही करवाई है इन लोगों के लिये हमें दया
आती है शासन देव इन को सद्बुद्ध प्रदान करे इन के अलावा
और क्या किया जाय ।%

<sup>\*</sup> ऐसे फैसलों से और ऐतिहासिक साधनों से इन कविश्तमत (२७)—४८

इस नाभानरेश व पिएडतों के फैसले से पाठकवर्ग श्रीर विशेषकर हमारे स्थानकवासी भाई ठोक तौर पर समक्त गये होंगे कि जैनशाकों व श्रन्यधर्म के प्रत्यों के श्राधार पर दिया हुआ फैसला साफ-साफ पुकार रहा है कि जैन मुनियों के मुखबिखका सनावन से हाथ में श्रीर बोलवे समय मुँह श्रागे रखना ही विधान है।

यदि फिर भी किसी भाई का श्राप्रह हो तो जैनियों की

िस्थानकवासो ो को चारों और पोल खुळने लगी और समझदार भव भीरू स्थानकवासी साध एक के पीछे एक मुँहपती का मिथ्या छोरा तोड कर मृतिपूजा के उपासक बनने छगे । इस हारूत में स्थानकवासियाँ के पास इसरा कोई उथाय न रहा जिस से रहे हुए अबोध छोगों को कछ भी आश्वासन देश्रर उन के चल चित को स्थिर कर सके। फिर भी यह करना इन लोगों के लिए जरूरी था अतएव हाल ही में इन लोगों ने 'पोतांवर पराजय' नामक एक छोटा सा टक्ट छपवाया जिस में विरुद्धक कहिरत और असम्य कटरों में आप अपनी जय और जैन मुनियों का पराजय होने का मिथ्या प्रयत्न किया है पर अब जनता एवं विशेष स्थानकवासी समाज इतना अज्ञानान्धकार में नहीं है कि नामा-नरेश की सभा के पण्डितों के इन्ताक्षर से दिया हुआ फैसला और खाब नाभानरेश के साथ पत्र व्यवहार द्वारा महाराज नाभानरेश ने अपनी सभा के पण्डितों द्वारा दिया हुआ न्यायपूर्वक फैसला को छपाने की हजाजत दें। उस फैसला को असरव समझे और स्थानकवासी कई मत्ताप्रही लोगों को किलात एवं विलक्षल झूठी बातें को सत्य समझ छे ? र्याद स्थानकवासी आई जैनसुनियों को पराजय और अपनी जय होता घोषित करते हैं सो उनको चाहिये कि नामानरेश की सभा के किसी एण्डित का दिया हुआ फैसका कि एक लाइन तक भी जनता के सामने

श्रीर से शास्त्रार्थ करने को एक पंच प्रतिक्रमण पढ़ो हुआ मुनि भी इस प्रकार का न्यायालय में शास्त्रार्थ करने को तैयार है।

एक अंग्रेज ने सूरि सम्राट् आचार्य श्री शान्तिसूरि से प्रश्न किया कि आपके धर्म में श्रीर तो सब अच्छा है पर कई लोग मुँह पर कपड़े का एक टुकड़ा दिनमर बांध रखते हैं इसका क्या मतलब है। सूरिजी ने कहा कि वे लोग इससे जीव दया पालना कहते हैं इस पर डॉक्टर साहब ने कहा कि मेरे खयाल से इससे जीवद्या नहीं, पर जीविह्सा विशेष होती है क्यों कि दिन मर कपड़ा मुँहपर बान्धने से वह गीला हो जाता है और उसमें असँख्य जीव पैदा होते हैं श्रीर वे सब मुंह की गरम हवा से मर जाते हैं श्रीर वह गन्धी हवा वापिस मुँह में जाने से स्वास्थ्य को हानि भी पहुँचतो है। इस लिये इस प्रथा को चलाने वाला

रखे। यदि आपका यह कहना हो कि मध्यस्थ पण्डितों के अन्दर से सब के सब नहीं किन्तु कुछ पण्डितों ने फैसला दिया है परन्तु आप उन मध्य-स्थ पण्डितों से किसी एक का तो इस फैसला के विषय में विरोध हो तो उनके हस्ताक्षर से जािंदर करें वरना अब थोध। बातों और मिध्या लेखों से जनता को अम में डाल देने का जमाना नहीं है कि नामानरेश की सभा के नियत किये हुए मध्यस्थ पण्डित उभय तरफ की दलीं सुन निपंक्ष भावों से फैसला दें और उस फैसला को छपवाने को खास नाभा नरेश अपनी अनुमति दें उसकी तो जनता असत्य समझले और प्रमाण शून्य मनः कियत बिलकुछ झंडो बातें पर सहस दुनिया विश्वास करले? इससे तो ऐसी रही पुस्तकें प्रकाशित करवाने वालों की उल्टी हैंसी होती है फिर भी यह छोग जुक्ति मशहूर है कि "हारिया जुशारी दूना खेलें" इसी युक्ति को हमारे स्थानकवासी कई मतमाही लोग ठीक चरतार्थ कर जातकार नहीं पर बिलकुल श्रज्ञानी था श्रीर श्राज पर्यन्त इस प्रथा को पोलने वाले भी इस बात को नहीं समझते यह ही एक श्राश्चर्य की बात है। इत्यादि।

श्रन्त में में मेरे स्थानकवासी भाइयों को नम्रता श्रीर प्रेम
पूर्वक कहूँगा कि छपया श्राप जैन, जैनेतर शास्त्रीय एवं ऐतिहासिक प्रमाणों श्रीर विशेष जमाने की श्रोर खयाल कर देखिये
जैन मुनियों की पवित्रता श्रीर इनके वेश के सामने देव, देवेन्द्र
एवं नर, नरेन्द्र सिर मुकाते थे। तब श्राज श्रापके इस जैन
शास्त्रों के विरुद्ध एवं लोकनिन्दनीय वेश को देख तटस्थ विद्वानों
को किस प्रकार घृणा श्राती है श्रीर वे किस प्रकार सहसा बोल
सठते हैं कि यह कैसा धर्म है इतना हो क्यों पर कई लोगों ने तो
श्रपने प्रन्थों में यहां तक भी लिख दिया है कि—

"The Dhoondia ascetic is a disgusting object— He wears a screen of cloth called Muhpattee, tied over his mouth. His body and clothes are filthy in the last degree and covered with vermin."

Rasmala 1878.

इस लेख का भावार्थ ऐसा है कि—''हृंदियों के साधू घुणा करने योग्य हैं वे अपने मुँह को एक प्रकार के कपड़े से ढंका रखते हैं कि जिसको वे लोग मुंहपती कहते हैं और शरीर तथा कपड़े तो इतने मलीन रखते हैं कि उनमें जूंए आदि जीव पैदा हो जाते हैं।

"फॉर्बस साहब की रासमाला ई० सन् १८७८"

हां मताप्रहो लोगों को अपने अवगुण नहीं दिखते हैं तथापि ऐसे निर्पक्ष लोगों के वाक्यों पर ध्यान लगा कर देखने से साफ साफ माछम हो जायगा कि ऐसी कुप्रवृति शास्त्र विरुद्ध तो है ही पर साथ में लोक विरुद्ध होने के कारण ही मध्यस्थ लोगों को अपने इस प्रकार के उद्गार निकालने पढ़ते हैं खैर ! " गई को जान दो, राख रही का " इस लोक युक्ति पर लक्ष देकर अब भी अपनी प्रवृत्ति को सुधारों और जैन शास्त्रानुसार साधुओं का पित्र वेश को धारण कर स्व पर का कल्याण करने में समर्थ बनो, यही हार्दिक भावना है। यदि आप में एक दम इतनी छदारता न हो तो कम से कम लोंकाशाह कि 'जिनके आप अतु-याया होने का दावा करते हों' उन्हों की परम्परा के श्री पूज्यादि आज विद्यमान हैं उनकी आज्ञा का पालन कर इस कुलिंग से तो बचने की उदारता बतलाओं।

॥ इति ॥

# पारीशिष्ट

जैनागमों, अन्यमत के शाखों, श्रीर ऐतिहासिक साघनों में होराडाल दिनभर मुँहपत्ती मुँहपर बाँधने का कोई भी प्रमाणिक प्रमाण नहीं मिलता है लेकिन सर्वत्र हाथ में मुँहपत्ती रखने के एवं बोलते समय मुँह के सामनेरख कर यत्ना पूर्वक बोलनेक प्रमाण प्रचुरता से दृष्टिगोचर हो रहे हैं श्रीर वे हैं भी सभ्य समाज के विश्वसनीय। इस हालत में भी हमारे भाई अपनी कृत्रिम मान्यता को सत्य ठहराने के लिये, ऐतिहासिक प्रमाणों की परवाह न करते हुए, जैनागमों के व अन्यधिमयों के शाखों के बिलकुत भूठे अर्थ कर, बिचारे भिद्रक लोगों को घोका देने का मिथ्या प्रयत्न कर रहे हैं। फिर भी यह एक आश्चर्य की बात है कि कई विद्वान एवं लिखे पढ़े कहलाते हुए भी मिथ्या प्रवृति के लिए बुगलों की भांति मौन साधन कर बेठे हैं।

श्रागे चल कर हम यह भी देख रहे हैं कि कई श्रज्ञ लोग तो पूर्वाचारों रचित प्रन्थों के नाम लेकर बिचारे भोंले भाले लोगों को यो बहका रहे हैं कि मुँहपत्ती में डोराडाल उसे मुँहपर केवल हम ही नहीं बाँघते हैं पर मूर्तिपूजक श्राचार्य भी इसी प्रकार बाँघते थे। तब ही तो उन्होंने श्रपने प्रन्थों में इस विधान

परिशिष्ट

का उस्लेख किया है, श्रीर उन श्राचार्यों के असली श्राशय को नहीं सममते हुए कई लोग श्रापनी पुस्तकों में ऐसा छपवा भी दिया है श्रीर कई स्थानों पर श्रार्थ के बदले श्रान्य भी कर डाले हैं, फिर भी मूठे कभी सच्चे बन ही नहीं सकते हैं। उन पूर्वी-चार्य के प्रन्थों से देखा जाय तो किसी हालत में डोराहाल दिन भर मुँहपत्ती मुँह पर बाँधनी सिद्ध नहीं होती हैं।

दसरा जब जैनागम लेखबद्ध किये गये थे, वे प्रायः ताड़ापत्री पर ही लिखाये गये थे ऋौर वे लम्बे अवादा ऋौर चौड़े कम थे जिनको यदि एक हाथ से पकडा जाय तो दोनों किनारे नीचे गिर कर ट्रट जाने का इर था श्रतएव उन ताडुपत्रों को दोनों हाथों से दोनों किनारे पकड कर व्याख्यान में वाचे जाते थे। इस दशा में मात्र व्याख्यान के समय ने लाग मुँहपत्ती को त्रिकोनी कर कानों के छेट्रों में डाल देते थे कि जिससे सूत्रों का रक्षण हो ख़ुत्ले मुँह बोला न जाय श्रीर सूत्रों पर मुँह का श्रृंक भी न लग सके तथा स्थापना प्रतिलेखन समय श्रपने नाक की वायु स्थापन-जी को न लगते के कारण, या मकान का कचरा जो बहुत असी का पड़ा हुआ हो सराब रज उड़कर मुँह में पड़ जाती हा श्रीर थंडिल की भूमिका दुर्गन्धमय हो, इस हालत में जैनमुनि वस्र से मुँह श्राछादित कर सकते हैं और वे जतने ही समय के लिये, न कि दिनभर डोराडाल मुँहपत्ती मुँहपर बाँबी हो अर्थात न तो किसी जैनाचार्य ने श्रपते घन्य में डोराडाल मुँहपर मुँहपत्ती दिन मर बॉधना लिखा है और न उन्होंने या उनकी परम्परा में श्राज पर्यन्त किसी ने बाँधी है।

परन्तु हमारे स्थानकवासी भाइयों को डोराखाल दिनभर

मुँहपत्तो मुँहपर बाँधने का कोई भी प्रमाण नहीं मिला तब वे इस अपवाद मार्ग को बिना समसे, इसी का नाम लेकर अपने भक्तों को बहका देते हैं कि देखों मूर्तिपूजक आचार्य भी लाभ समम के थोड़ी देर के लिये मुँहपर मुँहपत्ती बाँधते थे और उसमें फायदा सममते थे। दिन भर बाँधने में तो अधिक फायदा है तो इसमें शंका ही क्यों करना चाहिये इत्यादि ?

इस पूर्वोक्त कुयुक्ति से तो उन भाइयों की अनिभन्नता ही जाहिर होती है क्योंकि उन्होंने अबी उत्सर्गोपवाद को सममा तक भी नहीं है। यदि कारणवसातू अपवाद रूप थोड़े समय के लिये जो कार्य किया गया हो पर कारण के अभाव उस अपवाद रूप कार्य को सदैव के लिये करना और उसमें अधिक फायदा सम-मना या भद्रिकों को समकाना इसके सिवाय अनिभन्नता ही क्या हो सकती हैं ? यदि ऐसा ही हो तो बनलाइये—

- (१) थोड़ी देर के लिये किया हुए विहारकों दिन रात्रि करते ही रहना १
- (२) थोड़ी देर के लिये किया हुआ आक्षार पानी दिन रात्रि में करते ही रहना ?
- (३) थोड़ी देर के लिये ली हुई दवाइ दिन रात्रि लेते ही रहना ?
- (४) थोड़ी देर के लिये की हुई प्रतिलेखन दिन रात्रि करते ही रहना ?
- (५) थोड़ी देर के लिये दिया हुन्ना व्याख्यान दिन रात्रि देते ही रहना ?

(६) थोड़ी देर के लिये रजोहरसा से लिया हुन्या काजा दिन रात्रि लेते ही रहना ?

इत्यादि समय समय पर करने योग्य कियात्रों को हमारे स्थानकवासी भाई दिन रात्रि तक वहीं किया करना स्वीकार कर लेंगे ? यदि नहीं तो फिर यह उदाहरण आगे क्यों रखा जाता है कि मूर्तिपूजक आचार्य जिस समय ताड़ पत्रों पर सूत्र थे और ज्याख्यान के समय मुँहपत्ती से मुँह आक्छादित किया करते थे, इसलिये हम भी दिन रात्रि डोराडाल मुँहपत्ती मुँहपर वाँधी रखते हैं। सममना इतना ही है कि अपवाद है वह आफत समय के लिये हैं प्रस्तुत हमेशा के लिये नहीं।

फिर भी हमारे स्थानकवासी भाई क्या यह बतलाने का थोड़ा ही साहस कर सर्केंगे कि किसी जैनाचार्य या लोंकागच्छ के आचार्य ने व्यास्थान के समय के अतिरिक्त मुँहपत्ती में डोरा तो क्या, पर नुँहपत्ती के कोने भी कानों के छिद्रों में डाल मुँह आछादित कर व्यास्थान के पाटे के सिवाय एक कदम भी गमनागमन किया था ? क्या आहार बिहार निहार के निमिक्त उपाश्रय के बाहार उसी अवस्था में एक कदम भी भरा था ? और इसी कारण किसी विधिमयों ने उनकी निन्दा की थी ? जैसे डोराडाल मुँहपत्ती मुँहपर बाँधने वालों की इस प्रवृत्ति के प्रारंभ से आज पर्यन्त हो रही हैं।

तीसरा स्थानकवासी मित्रों ने अपनी पुस्तकों में जिन जिन आचार्यों के प्रन्थों के नाम लेकर मुँहपत्ती मुँहपर बाँधना सिद्ध करने का मिथ्या प्रयत्न किया हैं वह भी केवल मद्रिक जनता को

धोखा हो दिया है। त्रायवा यह भी हो सकता है कि आज संशो-धक्युग में कई स्थानकवासी भाई मुँह पर दिनभर सुँहपत्ती बाँधी रखना कल्पित समझ कर इस कुप्रथा का त्याग कर मूर्त्तीपूजक समाज में चलेगये, और जा रहे हैं। पर शेष भ्रमित चित बालों को श्रारवासन देने के लिये ही यह व्यर्थ प्रयस्न किया गया हो। परन्तु यह सब स्वयनवत् कल्पना ही है। प्रनथ बढ़ जाने के भय से मैं इन सबका खुलासा यहाँ नहीं करता हूँ परन्तु मैं मेरे पाउकीं को इतना ही कह देना पर्याप्त सममता हूँ कि इस विषय में विद्वान मुनिश्रोमणिसागरजी महाराज ने ''श्रागमानुसार मुख-विस्तिका निर्ण्य" नामक वृहद् मन्य प्रकाशित करवाया है उसकी संगवा कर पढिये और वह प्रन्थ कोटे से मुफ्त मिलता है। प्रस्तत प्रन्य पड़ने से ऋब्बल तो श्रापको स्थानकवासी समाज की सत्यता माळम हो जायगी कि वे लोंग एक मिध्या बात को किस प्रकार सत्य करना चाहते हैं दूसरा यह भी ज्ञान हो जायगा कि न तो किसी जैनाचार्यों ने दिनभर मुँहपत्ती मुँहपर बाँधी थी श्रीर न इसका विधानहीं किसी प्रन्थ में लिखा है। यह तो हमारा कमनसिव हैं कि बिक्रम की अठारहवीं शताब्दों में तीर्थं दूरों की और खासकर लौंकागच्छ के आचार्यों को आजा का भंग कर स्वामी लवजी ने हाथ में सुँहपत्ती रखने की कठिनाइयों को सहन न करते हुए उस श्रापत्ता को मिटाने के लिये ही डोराडाल दिन भर मुँहपत्ती को मुँहपर बांधकर खयं कुलिंग धारण कर श्रन्य धर्मियों से जैनधर्म की निंदा करावाई है श्रौर श्रन्ध परस्पर में विश्वास रखने वाले कई जानते व ब्यनजानते भी इस कुप्रथा को मूठमूँठ ही चला रहे हैं परन्तु समभादार लोग तो इस कुत्रथा को

परिशिष्ट

कास्पनिक एवं मिथ्या समम मुँहपत्ती के होरे को तोड़ शुद्ध सनातन मार्ग का अवलम्बन कर स्वपर का कल्याण करना ही अच्छा समभा और सममते हैं। इतना ही क्यों पर इस कार्य करने वालों की शुम नामावली और कतिपय चित्र हम श्रीमान् लोंकाशाह के जीधन पर ऐतिहासिक प्रकाश नाम की पुस्तक में दे दिखे हैं उस को देखें और पढ़कर असत्य का त्याग और सत्य को स्वीकार करें। यहो हार्दिक शुभ भावना है।

॥ इति ॥

# इति क्या जैन तीर्थङ्कर डोराडाल मुँहपत्ती मुँहपर बाँधते थे?



पूज्यपाद मुनिश्री ज्ञानसुन्दरजी महाराज साहिब के पूर्ण परिश्रम श्रौर सदुपदेश द्वारा श्रीरत्नप्रभाकर ज्ञान पुष्पमाला-फलोदी (मारवाड़) से श्राज पर्यन्त मुद्रित हुई पुस्तकों का-

# संचिप्त सूचीपत्र

## विभाग पहिला तात्विक विषय की पुस्तकें

| १ बीघ्रदोध भाग १ला 🕤         | : |
|------------------------------|---|
| २ बीघ्रबोध साग २रा           | ; |
| 🤻 र्जाघबोध भारा ३रा 🕹 १॥)    | : |
| ४ शोघनोध भाग ४था             | • |
| ५ क्षांघ्रकोघ भाग ५वां       | • |
| ६ की धबोध भाग ६वाँ 🕤         | : |
| ७ बीच्रबोध भाग ७वां          | : |
| ८ की प्रकोध भाग ८वाँ 🕇 11)   | 1 |
| ९ शीघबोध भाग ९वा             | : |
| १०शीव्रबोध साग १०वां         | ; |
| ११ शीव्रवोध भाग ११वां (      | : |
| १२ शीव्रबोध भाग १२वां        | 2 |
| १३ को छसोच आस १३ वर्ग        | 3 |
| १४ क्यां प्रकोध भाग १४वाँ    | 2 |
| १५ शीव्रबोध भाग १५वां        | 3 |
| १६ बोबियोध भाग १६वां (       | 7 |
| ९७ ज्ञीझबोध भाग ९७वां (      | 3 |
| १८ शोघ्रदोध भाग १८वां        | ช |
| १९ बीवबोध भाग १९वां          | ษ |
| २० श्रीप्रबोध भाग २०वां े 8) | ¥ |
| २१ शीव्रबोध भाग २ ध्वां      | 8 |
| २२ शीधबोध भग २२वां 🕻         | ¥ |
|                              |   |

| •                                                                       |            |
|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| २३ क्षीच्रबोध माग २३ (<br>२४ क्षीच्रबोध भाग २४ (                        | ut).       |
| २४ श्रीव्रदोध भाग २४ ८<br>२५ श्रीव्रदोध भाग २५ ८<br>२६ सालविशाक सम्बद्ध | ***        |
| २६ सुख्विपाक सुन्नमूङ                                                   | ≤)         |
| २७ दशवेकालिक स्वामूळ                                                    | =)         |
| २८ नन्दीसृत्र मुल पाठ                                                   | ı)         |
| २९ समवसरण प्रकरण                                                        | भेट ∨      |
| ३० द्रव्वानुयोग प्रथम प्र०                                              | =)         |
| ३१ द्रव्यानुयोग द्वितीय प्र०                                            | =)         |
| ३२ तस्वसार संग्रह प्रथम भाग                                             | <b>=</b> ) |
| ३३ तत्त्वसार सँग्रह दूसरा भाग                                           | =)         |
| ३४ वर्म प्रन्थ हिन्दी अनुवाद                                            | 1)         |
| ३५ नयचकसार हिन्दी अ०.                                                   | 1=)        |
| ६६ तत्वार्थ सूत्र हिन्दी अध                                             | n)         |
| ३७ व्यवहारसम्बित के ६७ व                                                | iਰ-)       |
| ३८ तत्वार्थसूत्र मूळ                                                    | भेट        |
| ३९ इकाबतीसी सार्थ                                                       | ı)         |
| ४० द्शवैकालिकसूत्र ४ २०                                                 | भेट        |
| ४१ पैंतीस बोल का थोकड़ा                                                 | =)         |
| ४२ आनन्द्घत चौबीसी                                                      | भेट        |
| ४३ भानन्द्घन पद्मुक्ताविक                                               | =)         |
| ४४ जड़ चैतन्य का संवाद                                                  | =)         |

## विभाग दूसरा-ऐतिहासिक विषय की पुस्तकें।

|                              |                                    |                                          | ^                                       |             |
|------------------------------|------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|
|                              |                                    | ग्रन्छ स्रघु                             |                                         | _           |
|                              |                                    | जगहूशा                                   |                                         |             |
| Ę                            | जैनगरि                             | ते निर्णय                                | प्रथमांक                                | ŧ           |
| 8                            | जैनजारि                            | ते निर्णय र                              | देवीयौक                                 |             |
| ų                            | जैनजर्गत                           | यों का स                                 | चित्र इ०                                | 1           |
| Ę                            | ओसवा                               | लजाति स                                  | मय निर्णर                               | <b>7</b> =) |
| 3                            | उपकेश                              | वंश का इ                                 | <b>र्</b> ति ०                          | -)          |
| .6                           | बालके                              | मस्दिर क                                 | । इति०                                  | भेर         |
| Q                            | कापरङ्                             | तीर्थ का                                 | इसि॰                                    | I)          |
| 90                           | धर्मवीर                            | समरसिंह                                  | इति०                                    | 31]         |
| <b>.</b> .                   | <del>जै</del> यस्मे                | र का विर                                 | ाट <b>संघ</b>                           |             |
| ३वा                          | at Gost.                           |                                          |                                         |             |
|                              |                                    | र्मुर की र                               |                                         |             |
| <b>3</b> .2                  | <b>र</b> त्नप्रभः                  | मूरिकी ह                                 |                                         | ,           |
| 9.2<br>13                    | रःनप्रभः<br>ओसवा                   | पूरिकी व<br>डोस्पत्ति इ                  | त्रयन्त <u>ी</u>                        |             |
| 9.2<br>13                    | रःनप्रभः<br>ओसवा                   | पूरिकी व<br>डोस्पत्ति इ                  | ज्यन्ती<br>वंका० सं                     |             |
| 9 २<br>१ ३<br>9 8            | रत्नप्रभर<br>ओसवार<br>प्राप्तीन    | पूरिकी र<br>डोध्पत्ति द<br>जैन इ० र      | ज्यन्ती<br>गंका० संव<br>संग्रह भाग      | 9           |
| 9 <del>2</del><br>9 8<br>9 8 | रत्नप्रभर<br>ओसवार<br>प्राचीन<br>" | मूर्तिकी ह<br>डोश्पत्ति द<br>जैन इ० ह    | ज्यन्ती<br>वंका० संव<br>वंब्रह भाग<br>" | ż           |
| 3 E                          | रःनप्रभः<br>ओसवाः<br>प्राचीन<br>,, | पूरिकी ह<br>डोस्पत्ति द<br>जैन इ० र<br>" | ज्यन्ती<br>गंका० संव<br>पंत्रह भाग<br>" | , u         |

|             |                            |          | -                  |             |  |  |
|-------------|----------------------------|----------|--------------------|-------------|--|--|
| 38          | >>                         | **       | "                  | Ę           |  |  |
| ₹0          | **                         | "        | **                 | 9           |  |  |
| २१          | 37                         | 77       | "                  | ሪ           |  |  |
| ₹२उँ        | नेनजा                      | ते महोदः | य प्रकरण           | १ल(         |  |  |
| २३          | "                          | 71       | ;                  | २रा         |  |  |
| २४          | **                         | 37       |                    | ३ स         |  |  |
| ₹अ          | 55                         | **       | ;                  | <b>अ</b> भा |  |  |
| २६          | "                          | "        |                    | ५ वां       |  |  |
| २७          | 77                         | "        |                    | ६ हा        |  |  |
| 24.1        | वूर्त्ति <b>य</b>          | जाका प्र | ा० इति             | २ २         |  |  |
|             |                            |          | प्रदनोत्त          |             |  |  |
| ₹ 0 ₹       | या जै                      | ० ती० रू | पुँ॰ <b>मुँ॰</b> ब | धिते धे     |  |  |
| <b>33</b> 3 | ३१ श्रीमान् औं द्याह के द् |          |                    |             |  |  |
| ३२i         | रेतिहा                     | सिक नॉ   | धाकी ऐति           | ते०         |  |  |
| ३३ ह        | <b>इ</b> ड्ड               | मत की प  | द्याचिक            |             |  |  |
| ₹8 8        | ोडवा                       | इके जै   | ों और स            | ताददी       |  |  |

के लेक्शि इ॰ ।

### विभाग तीसरा औपदेशिक पुस्तकें।

| •        | स्तवन         | संग्रह | भाग | 1 3  | =)         | ७ जैनमंदिरकीचौरासी आधार   | (ना) भ     |
|----------|---------------|--------|-----|------|------------|---------------------------|------------|
| ₹        | "             | 55     | 23  | ₹    | =)         | ८ चैत्य वंदन।दि           | -)         |
| <b>.</b> |               | "      | "   | Ę    | =)         | ९ जैन स्तुति              | )a         |
| 8        | ू<br>द्वाद्   | साहिद  | की  | पूजा | मेट        | १० सुद्योघ नियमावली       | )11        |
|          | देवगुर        |        |     |      | <b>-</b> ) | ११ प्रसु पूजा विधि        | )#         |
|          | जैन <b>वि</b> |        |     |      | ) it       | १२ व्याख्याविलास प्रथमभाग | <b>*</b> ) |

| 9 ₹          | न्यार          | यावि   | लास दूर          | सरा भ  | ग =     |
|--------------|----------------|--------|------------------|--------|---------|
| 38           | 79             |        | " तीस            | रा भा  | n =)    |
| 94           | 77             |        | "चौध             | ग भा   | (= p    |
| 9 &          | ओंश            | यो ज्ञ | नभंडार           | की वि  | इस्ट भे |
| 90           | तीर्थम         | ास्रा  | यात्र स्त        | वन     | भेर     |
| 16           | न्त्राध्य      | ायसं   | प्रह गड्ड        | शेसंग  | £       |
| 19           | राहदेव         | रसी    | प्रतिऋम          | ण      | =)      |
|              | वर्णमा         |        |                  |        | ) a     |
| ₹\$          | स्तवन          | संग    | इ भाग            | B      | ŕ       |
|              |                |        | सुरसुंदर         |        | ≅)      |
|              |                |        | मण सूत्र         |        | +)      |
|              | _              |        | मास्थ            |        | =)      |
|              |                |        | गुक्त <b>ा</b> व | હો     | ≆)      |
| 75           | पंच ध          | तिक    | मण विशि          | धेसहि  | त भेट   |
| ₹७:          | प्राचीन        | छंद    | गुणावर           | ो भा   | 1 =)    |
| २८           | 33             | *>     | **               | ,, =   | ₹ "     |
| २९           | "              | **     | ?>               |        | ŧ "     |
| ₹•           | 23             | 79     | "                | ,, 1   |         |
| ₹9           | 29             | 27     | 33               |        | ١,,     |
| ३२           | 29             | ;;     | 19               | ,, ۶   |         |
| <b>३३</b>    | धर्मवी         | र दोत  | ऽ जिनद्          | त्त    | =)      |
|              |                |        | यों का र         |        |         |
| <b>3</b> 4 8 | तेन <b>स</b> म | ।।उत्र | ी वर्त्तं मार    | त द्वा | '≡)     |
|              |                |        | ह भाग            |        |         |

| ३७    | जिनगुण मक्ति बहार भा.              | 🤋 भेट            |
|-------|------------------------------------|------------------|
| ३८    | 23 27 51 51                        | ₹,,              |
| ३९    |                                    | )lii             |
| 80    | शान्तिधारा पाठ                     | મેટ              |
| 88    | कापरहा तीर्थं स्तवनावर्श           | ( <del>=</del> ) |
| ४२    | श्री नंदीश्वरदोपका महोत्स          | ाव भेट           |
| ४३    | श्री वीरपार्श्व निशानी             | =)               |
| 88    | निश्यस्मश्ण पाठमाला                | 1)               |
| ४५    | उगता राष्ट्र                       | -)               |
| ષ્ઠ€  | <b>रुघु पाँ</b> ठमा <del>र</del> ा | -)               |
| 80    | भाषण संत्रह भाग १                  | <b>s</b> )       |
| 86    | " " " ź                            | -)               |
| ४९    | नौपदजी की अनुपूर्वी                | -)               |
| 40    | मुनि ज्ञानसुंदर(जीवन)              | મેટ              |
| 48    | अर्द्ध भारत की समीक्षा             | ≆)               |
| ५२    | पाली नगर में धर्म का त्रभा         | व भेट            |
| 43    | गुणानुरःग कूडक                     | =)               |
| 98    | शुभगीत भाग १                       | )#               |
| 44    | " " ₹                              | )n               |
| şξ    | " <b>"</b> į                       | )ų               |
| 40    | राईदेवसी प्रतिक्रमण विध            | स. भेट           |
| ५८    | आदर्श शिक्षा                       | भेट              |
| ષ્કુલ | श्री संव को सिखोका                 | **               |
| ξo    | जिनेन्द्र पूजा संग्रह              | ≆)               |
| ξg    | महादेव स्तोत्र                     |                  |

## विभाग चौथा चर्चा विषयक गुस्तकें।

| ९ श्री प्रतिमा छत्तीसी                  | ) a |
|-----------------------------------------|-----|
| २ श्री गयवर विलास                       | 1)  |
| ३ दान छत्तीसी                           | )ıı |
| ४ जनुकंपा छत्तीसी                       | )#  |
| ५ प्रश्नमाना स्तवन                      | -)  |
| ६ चर्चा का पब्लिक नोटिश                 | )B  |
| <ul> <li>िंग निर्णय बहुत्तरी</li> </ul> | -)  |
| ८ सिद्ध प्रतिमा मुक्तावली               | H)  |
| ९ बत्तीस सूत्र द ण                      | ≡)  |
| १० डका पर चोट                           | મેટ |
| ११ आगम निर्णय प्र. अङ्क                 | =)  |
| ३२ जैन दीक्षा                           | )ii |
| १३ कागद, हुंडी, पेट, <b>प</b> रपेट,     | •   |
| और मेझरनामा                             |     |
| १४ तीन निर्मामा छेखों का उत्त           |     |
| १५ भमे साधु शा माटे थया                 |     |
| कर नाम द्वारत द्वार माठ नामा            |     |

| १६ विनंति शतक                    | -)        |
|----------------------------------|-----------|
| १७ तीन चतुर्मास का दिग्दर        | र्धन भेट  |
| १८ हित शिक्षा प्रश्लोत्तर        | U)        |
| १९ व्यवहार की समाछोबन            | (= T      |
| २० सुख्वस्तिका नि०निरोक्ष        | π -)      |
| २१ निगकार निरीक्षण               | भेट       |
| २२ प्रसिद्धवक्ताकी तस्करवृ       | त-)       |
| २३ धूर्त पंचींकी क्रांतिकारी प   | जा भेट    |
| २४ वाली संघ का फैसला             | <u>એટ</u> |
| २५ समीक्षा की परोक्षा            | 33        |
| २६ लेखसंप्रह भाग ३ ला            |           |
| २७ " " २ रा                      |           |
| २८ " " ३ स                       |           |
| २९ जैन मन्दिरों के पुजारी        | =)        |
| ३० श्रो चीर स्तवन                | भेट       |
| ३१ हाँ ! मूर्ति पूजा शास्त्रोक्त | हे≅}      |



## शुद्धि-पत्रक ॐॐ

| 5£ | पंक्ति     | <b>শ্বহ্যু</b> ৱি | शुद्धि                   |
|----|------------|-------------------|--------------------------|
| २  | २२         | पावगा             | पादाग्र                  |
| u, | २१         | सहिव              | साहिब                    |
| φ  | બ          | भाद्रिक           | भद्रिक                   |
| ٩  | २४         | पात्रिका          | पत्रिका                  |
| ११ | २०         | साहब              | साहिष                    |
| १३ | ષ          | ह                 | र्देह                    |
| १६ | २१         | शताब्दा           | शताब्दी                  |
| १७ | १३         | हितचार्य          | <b>हिताचार्य</b>         |
| १८ | १५         | मुर्तिपूजा        | मूर्तिपूजा               |
| २२ | 8          | देवा              | देव                      |
| २७ | ?          | परिश्वा           | परिज्ञा                  |
| २७ | 8          | मुङ्जसा           | मवजस्।                   |
| २८ | 6          | हंसूरि            | <b>इं</b> स <b>स्</b> रि |
| २८ | १०         | शीलांका           | शीलाङ्गा                 |
| 26 | १२         | <b>अनुगृहार्थ</b> | श्रनुपहार्थ              |
| 26 | <b>१</b> ३ | न्दै:             | न्द्रै:                  |
| २८ | १९         | सुर               | सूरि                     |
| 26 | 83         | पश्चम्य           | त्रग्रस                  |

| 8g         | पंक्ति    | শ্বস্তুত্ত                      | য়ুদ্ধি                                         |
|------------|-----------|---------------------------------|-------------------------------------------------|
| २८         | २३        | श्रीगुरुणामनुगृहान्द            | श्रीगुरुणाम <b>नुप्रह</b> ्तः                   |
| २८         | २४        | लि <b>स्व</b> वे                | <b>लि</b> ख्यते                                 |
| २८         | २४        | गर्थ                            | गार्थ                                           |
| २९         | 8         | पकारायादि मांहगार्थः<br>पतन्यते | : प्रशायाऽऽदि <b>मांऽगाऽ-</b><br>र्थः त्रतन्यते |
| २९         | ₹8        | प्ररूप <b>ण</b>                 | प्ररूपणा                                        |
| ३१         | <b>ર</b>  | <b>স্মা</b> ठস্নাতি             | भाठकोटि                                         |
| ३६         | 6.5       | संद्ह                           | संदेह                                           |
| ४२         | २         | <b>सुँ</b> द                    | <b>मुँ</b> ६                                    |
| ४३         | १९        | पुर्णंवा                        | पूर्णता                                         |
| ४३         | १९        | येषां भास्ति                    | थेषामस्त्र                                      |
| ४३         | २०        | व                               | ते                                              |
| ४३         | ર૪ .      | <del>घ</del> ईति                | त्रहेति                                         |
| ४३         | २४        | कु तो                           | कृतां                                           |
| 88         | 8         | य + त्व                         | ये ÷ स्वं                                       |
| ४५         | १         | वीर्थं करो                      | तीर्थेकरो                                       |
| ४७         | ዓ         | बेडी                            | <b>वे</b> डी                                    |
| 40         | <b>२२</b> | त + कि                          | ती 🕂 किं                                        |
| ५२         | 2.8       | एव                              | एवं                                             |
| 48         | १९        | हरणं                            | रुह्णं                                          |
| બ <b>ફ</b> | પ         | प्रमाजी                         | प्रमार्जी                                       |
| 46         | ११        | स्तूभ                           | स्तूप                                           |
| ५९         | १         | नमोत्थूर्ष                      | नमोत्थुग्                                       |

| र्ब्र | पं <del>रि</del> क | ষয়ুৱ                | হ্যুদ্ধি           |
|-------|--------------------|----------------------|--------------------|
| 49    | ą                  | <b>सिद्धयत</b>       | सिद्धायतन          |
| ६२    | १७                 | गागिक                | गामिक              |
| ६३    | ११                 | च्रम                 | चेम                |
| ६८    | 8                  | चतुथ                 | चतुर्थ             |
| ६८    | १६                 | का 🗙 का              | की + को            |
| 40    | ঙ                  | कर्धी कैसी           | केही कैसे          |
| ७२    | १६                 | पुरुषों              | पृथ्पो             |
| ७३    | २३                 | नमनो                 | नमूना              |
| ७४    | २०                 | शा-शा                | श—श                |
| ७८    | २२                 | पश्चरक्राण           | पच्चक्कांग्        |
| ७९    | 6                  | णु + ग               | श + गा             |
| ८३    | 8                  | युज्येते             | युज्यते            |
| ८३    | ६                  | र्भ                  | ર્ચા               |
| ८३    | 9                  | वि                   | नि                 |
| ८३    | ११                 | 司實                   | त्य                |
| 68    | १८                 | इलदरा                | <b>इ</b> लधरा      |
| 68    | २३                 | व                    | वा                 |
| ८५    | १२                 | <b>য</b> া           | ग्र                |
| ୯୭    | २१                 | कुड़ा                | <b>फु</b> रडां     |
| 60    | १६                 | मृति                 | मूर्तिं .          |
| ረዓ    | e                  | सहायिकं              | सहायकं             |
| ८९    | ٩                  | <b>ऋत्यान्तसम्</b> थ | श्रन्तान्ताऽसमर्थे |
| ሪዓ    | १०                 | <b>व्यवेदं</b>       | वेदं               |

| <u>āā</u>   | पंक्ति     | শ্বগুৱি       | গুৱি           |
|-------------|------------|---------------|----------------|
| ሪዓ          | २१         | প্ <b>ৰ</b> ক | श्रावकों       |
| ९३          | २३         | ग्            | ग्रा           |
| 84          | १          | सादार         | सादर           |
| 90          | \$         | गांत          | गति            |
| १०२         | १          | पाटुका        | पादुका         |
| १०३         | ४७         | त्तात         | इता            |
| १०४         | २५         | वंद           | बंदइ           |
| १०५         | १४         | लागहे         | लगा <b>दे</b>  |
| १०६         | Ę          | तस्कार        | तस्कर          |
| १०६         | २३         | <b>स्सकी</b>  | उसका           |
| १०८         | १८         | स्री          | इसी            |
| १०९         | બ          | श्रुकट        | <b>ন্থা</b> উট |
| 999         | 8          | यन            | येन            |
| 113         | ६          | माश्चि        | मिख            |
| १२०         | 16         | नेमि          | नमि            |
| १२१         | 8          | नेमि          | नम             |
| १२१         | <b>१</b> १ | नेमि          | नमि            |
| १२२         | १०         | मर्वि         | मूर्ति         |
| १२४         | २१         | लिखा          | शिलालेख        |
| १२५         | १३         | मोघ           | मेघ            |
| १२७         | १५         | स्कंदिल       | स्कंदिला       |
| १२८         | १५         | का            | *              |
| <b>११</b> ९ | <b>ર</b>   | व             | वर्ष           |

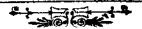
| पृष्ठ       | पं क्षि     | <b>স</b> গুৱি | গ্ৰুদ্ধি                  |
|-------------|-------------|---------------|---------------------------|
| १४७         | <b>१</b> –६ | कुट           | कूंट                      |
| 840         | \$          | पुरात्वज्ञो   | पुरा <del>तत्वक्</del> री |
| १५८         | १७          | मूर्ति जा     | मृर्विवृजा                |
| <b>१</b> ६२ | 6           | स्त्रीकार     | स्रीधाकार                 |
| १६४         | १६          | सिद्ध         | सिद्धि                    |
| १६५         | C           | २२            | ३२                        |
| १६७         | ११          | छाड्          | छोड                       |
| १६८         | १२          | र्त्ति        | मृत्ति                    |
| १६८         | २४          | पज्य          | पूज्य                     |
| १६९         | १९          | शुकरत         | शुकरात                    |
| १७४         | હ           | घढो           | घड़ी                      |
| १७४         | ११          | मृर्ति जा     | मृर्तिपूजा                |
| १७६         | ą           | वनाने में     | हिंसा होती है             |
| १७६         | १९          | निकलाते       | निकालते                   |
| १८१         | ११          | सुद्र         | मुद्रा                    |
| १९०         | १८          | उनके          | <b>હ</b> ધતે              |
| १९९         | १५          | कस्लीग्       | वस्लीस                    |
| <b>१</b> ९९ | १५          | মৰাশ্ব        | भावाश्रो                  |
| १९९         | १८          | ३३            | 3 &                       |
| २०३         | २१          | जन            | पूजन                      |
| २०९         | Ę           | पलट           | <b>पलटा</b>               |
| २०९         | २३          | मृर्वि        | मूर्तियों                 |
| २५१         | २३          | जैनयो         | जैनियों                   |

| त्रह | <b>'</b> क्ति | সহ্যত্তি          | গুৱি         |
|------|---------------|-------------------|--------------|
| २५७  | २१            | यम्र              | यत्ना        |
| २५८  | Ę             | परहव              | पांहव        |
| २६५  | १०            | स्तान             | स्नात्र      |
| २६६  | २१            | स्ध               | सूत्र        |
| २८४  | 8             | उसका              | <b>७</b> सको |
| २८४  | १८            | पंखव              | पांखव        |
| ३०३  | १७            | सोलइ              | ٥            |
| ३०३  | १८            | भेदा              | भेदी         |
| ३२०  | ą             | मु <sup>•</sup> ह | गुँह         |
| ३४५  | ર             | बॉधत              | बॉधते        |



# फार्म छपजाने के पश्चात् श्राये हुए पत्रों से पाइकों की शुभ नामावली

### १० श्रीमान् हमीरमलजी धनरूपमलजी श्रजमेर वन्शोलालजी बोहरा पीपाड़ प्रेमगजजी देखरङ्ग गंभीरमलजी मुथा मेघराजजी मुनौयत धनराजजी कांसटिया पाली बस्रतावरमलजी लोढा रत्नचन्दजी लोडा मुनिलालजी बाफना मुनिलालजी जबलपुरवाला प्रेमचन्दजी रांका मुस्तानमलजी मुनीम वीर्थं कापरडाजी



बीलाड़ा

केसरीमलजी चौरिंद्रया



### सचित्र

श्रोसवाल कुल भूषण-

# धर्मवीर समरसिंह

यह एक मौिलक ऐतिहासिक प्रनथ है। यों तो समरसिंह के विषय में कई एक पुस्तकों प्रकाशित हुई हैं, परन्तु इस प्रनथ की रचना शैली वास्तव में कुछ निराली ही है। इसमें २५०० ढाई हजार वर्ष पुत्र की ऐतिहासिक घटनाएं, जैन धर्म एवं ओसवाल जाति पर बड़ा भारी प्रभाव डाल रही है। इसके पढ़ने से पाठकों के हृदय में एक ज़बरदस्त विजली का सा असर होगा। समाज उत्थान के लिये ऐसी पुस्तकों का पढ़ना परमावश्यक है। इसमें ४०० पृष्ठ व ८ चित्र होते हुवे भी प्रचार निमित्त मृत्य मात्र रु० १।) रक्ला गया है।

शेष पुस्तकों के लिए सूचीपत्र देखिये जो इसी पुस्तक के अन्त में छपा है।

भिलने का पता-

श्रीरतप्रभाकर ज्ञानपुष्पमाला

मु॰ फलोदी [ मारवाड

शम्भूसिंह भाटी आदर्श प्रेस, कैंसरगंज, अजमेर