# पु-गुर्हेष इपिपर्य पं-वावयहरू महायह

સંવાત: ૧૯૩૩ : માગાસર શુદ ૧ : 2033

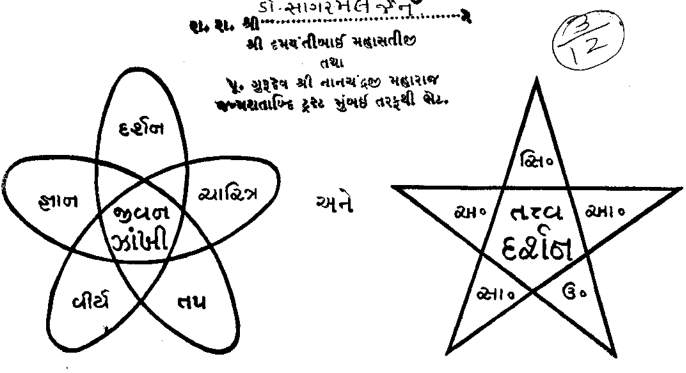


पू-गुरुहेव इविवर्ध पं-नानसहरू महाराज

For Private & Personal Use Only

# 

સંવત: ૧૯૩૩: માગસ્તર શુદ ૧: 2033



અંપલ્દક: मुर्जि युजीसासक्य 'ग्रित्तमुजि'

#### પ્રકાશક :

રોઠિશ્રી ગંભીરભાઈ ઉમેદચંદ શાહ પ્રમુખઃ શ્રી વર્ધમાન સ્થા. જૈન શ્રાવક સંઘ, ૩૭૭/૭૮, તેલંગ ક્રોસ રાડ, માડુંગા– (સે.–રે.) મુંબઇ-૧૯

# पूर्वा गुरूहेव इदिवस या कालस्कद्रक, महाराज क्लमशतादिह समृतिग्राश

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય<sup>ે</sup> પં. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી જન્મશતાિબ્દ સ્મૃતિગ્રંથ

#### : વરિષ્ઠ સંપાદક મંડળ :

મુનિશ્રી ચુનીલાલજસ્વામી (ચિત્ત મુનિ) મુનિશ્રી સંતબાલજ મુનિશ્રી દેવેન્દ્ર મુનિ 'શાસ્ત્રી' મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજ મહાસતી શ્રી દમયન્તીબાઈ આર્યાજ

#### : વિમર્શ કારી સંપાદક મહળ :

શ્રી. ચીમનલાલ ચકુલાઈ પં. પ્રવર શ્રી દલસુખલાઈ માલવણીઆ ડાૅંગ્ રમણક્ષાલ સી. શાહ ડાૅંગ્ અમૃતલાલ સવચંદ ગાેપાણી શ્રી. કાન્તિલાલ કાેરા પં. શાેલાચન્દ્ર ભારિલ્લ

પ્રત : ૨૦૦૦ પ્રથમ આવૃત્તિ : કિંમત રૂા. ૨૦

#### શુભ આશીર્વાદ

–લીંખડી સંપ્રદાયના વર્તમાન ગાદીપતિ આચાર્ય મહારાજશ્રી રૂપચંદ્રજી મહારાજ સાહેળના શુભ આશીર્વાદ મળેલ છે.

#### આશીર્વાદ

-પૂજ્ય ગુરુદેવની અનન્યભાવે સેવા - ઉપાસના કરનાર ભદ્રસ્વભાવી વિદુષી મહાસતી શ્રી હેમકુંવરબાઇ આર્યાજીના આશીર્વાદ મળેલ છે.

#### સક્રિય સહાય

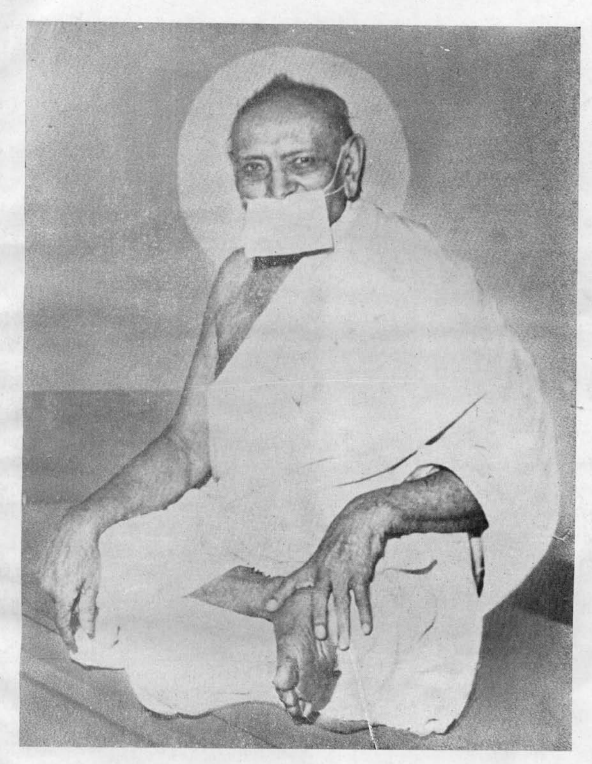
-સ્વ. તેજસ્વિની મહાસતી શ્રી પ્રભાકું વરબાઇ આર્યાજીના સુશિષ્યા શાન્તસ્વભાવી મહાસ તી શ્રી ચંદનબાઈ આર્યોજી આદિ સતી મંડળની સિક્રિય સહાયતા મળી છે.

#### પાચાની પ્રેરણા

-મુંબઈ જેવી માેહમયી નગરીમાં રહ્યા રહ્યા જેમણે સ્મૃતિ- ગ્રંથ માટે પાયાનું મંડાણ કર્યું, એવા વિદુધી મહાસતી શ્રી દમયન્તીબાઈ આર્યાજના સતત પ્રેરણાસ્રોત વહી રહ્યો છે.

મુદ્રક : અતુલ ન દલાલ દોશી દોશી એન્ડ કુાં. જન્મભૂમિ ચેમ્બર્સ રહ, વાલચંદ હીરાચંદ માર્ગ મુંબઇ-૪૦૦-૦૩૮ ટે. ન રદ્દપદ્દપઉ

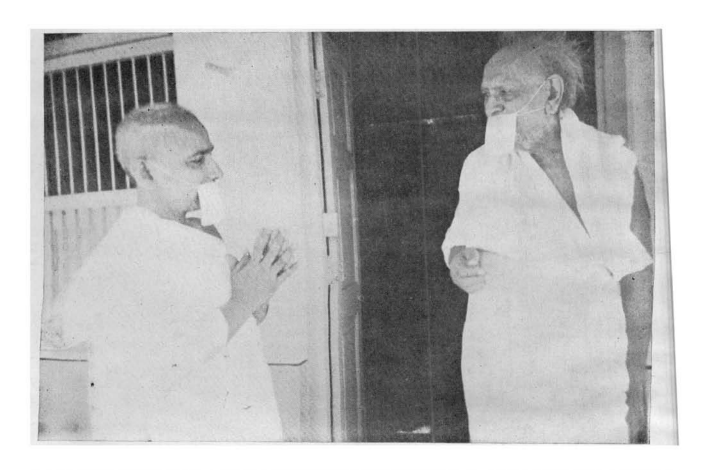
# સફગત ગુરુદેવ પં. કવિવર્ય મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ



જન્મ : માગશર શુદ્ધ ૧ સં. ૧૯૩૩ [સાયલા]

દીક્ષા : ફાંગણ શુદ્ધ ૩ સં. ૧૯૫૭ [અંજાર–કચ્છ] નિર્વાણ : માગશર વદી ૯ સં. ૨૦૨૧ [સાયલા]

# —: પ્રશસ્તિ :—



પૂ. ચુનીલાલજી સ્વામી (ચિત્તમુનિ) ગુરુદેવના સુપાત્ર શિષ્ય સદ્દગુરુદેવની પ્રશસ્તિ કરી રહ્યા છે.

# पूक्य गुरुदेव इविवयी प. नानयन्द्रका महाराज कन्मशताहित रस्तिग्रंथ

# એવા સદ્ગુરુ નાનચંદ્ર સહુને પ્રેરાે સદા સન્મતિ

#### (પ્રશસ્તિ)

હૈયે ઘૈર્ય ધરી મહામુનિપાચું, ધારી રહ્યા ધીરમતિ, કેવળ અર્પણતા વિષે જ્વંકી રહ્યા, પરમાર્થની મૂરતિ, આશાથી રખડેલ પામર જીવાને પાષનારા પતિ, એવા સદ્દગુરુ નાનચંદ્ર સહુને, પ્રેરા સદા સન્મતિ ....૧

હૈયે હાર સમાન પ્રેમ ઉદ્ધધિ ઉછળી રહ્યો છે અતિ, ભામંડલ વિશાળ તેજ ઝરતું શ્રધ્ધાસ્પદી આકૃતિ; સાગર તુલ્ય અને વિશુદ્ધ દિલમાં કંટક જરાયે નથી, એવા સદ્દશુરુ જ્ઞાનચંદ્ર સહુને પ્રેરા સદા સન્મતિ ....ર

શાન્તિ શાન્તિ અપાર ઠંડકભરી કીર્તિ અધે પ્રસરતી, હસતું મુખ અને સદ્દા પ્રસન્નતા ચારિત્રની પૂરતી; નિર્મળ આત્મ ઉલ્લાસને પ્રગટવા નિષ્કામ નિર્ભયમતિ, એવા સદ્દગુરુ જ્ઞાનચંદ્ર સહુને પ્રેરા સદા સન્મતિ .... 3

આનંદે અવધ્**ત યાેગ ધરિયાે, આત્માવલંબન થકી, રાેમેરાેમ વિ**પુલ જ્ઞાન દરિયાે પરમેશ્વરી પુત<sup>ળા</sup>ે; દર્શન પૂર્ણ થતાં સમસ્ત જગની આખી છખી ઊઠતી, એવા સદ્દગુરુ જ્ઞાનચંદ્ર સહુને પ્રેરા સદ્દા સન્મતિ ....૪

આ સંસાર અપાર રાગ લરિયા, દેખી કરુણા ધરી, નીરાગી વીતરાગ દેવ ચરણે આરાગ્ય હુઠી ગ્રહી; સર્વે જીવતણા દુઃખદ રાગ હરવા વેગે કરા છેા ગતિ, એવા સદ્દગુરુ નાનચંદ્ર સહુને પ્રેરા સદા સન્મતિ ....પ (પ્રાર્થના)

રાગી નાડ ખતાવવા કર ધરી, સન્મુખ ઊભાે રહી, 'વિનતિ ઉર ધારજે હકીમજી!' એવું કહે કરગરી; હું છું 'શિષ્ય' સદાય આપ ચરણે મુક્તિ ચહું રાગથી, સત્વર હાથ ગ્રહી જરા દિલ દઈ પાવન કરાે હકીમજી !....૬

આદિ અંત રહિત આ અવિનમાં, જે પ્રેમ છે શાશ્વતા, રાગ – દ્વેષ તણી તમામ રચનાથી, ભિન્ન આ સાસતા; તેને સાધ્ય કરી શકું જીવનમાં, કબ્ટાે સહી સર્વદા, 'ચિન્ત' સ્વસ્થ અને ગુરુચરણમાં છેલ્લી કરું પ્રાર્થના ....૭

જ્ઞાને હીન અખૂઝ અંધ મુજને જ્ઞાનાંજને આંજીને; દેષ્ટિદાન કરી, કૃપા બહુ કરી, પોતાપણું પેખીને; પ્યાલા વીરતણા સુધારસ ભરી, પાયે દયા લાવીને, ઉપકારી ગુરુદેવ! વંદન કરું, ત્રિકાળ સંભારીને ....૮

#### \*\*

ગંગા કહું યમુના કહું કે પતિતપાવન નદ કહું? સ્ત્રીલિંગ કે પુલ્લિંગના વળી ભેદ પણ શાને કરું? પ્રત્યક્ષ પ્રેમળ જ્યાતનું ઉપનામ શા માટે ધરું? ગુરુદેવના ગુરુભાવથી જીવન ભરું જીવન ભરું.

\*\*

[ हीशाना अमेहवार तरीडे कथारे पेताने (यित्त मुनिने) पू. अर्डेदनी लेटा थया अने पछी अग्रभण है। देंड वर्ष सुधी साथे विद्यारमां इयां ते हरिमयान पूक्य अर्डेदेव प्रत्ये के अप्रतिम लाव अने लिडित स्ड्रुययमान थया ते प्रसंगनी ताहेश यितार, हीशा सेवा पहेलां संवत १८८४ ना मागसर मिलनामां, पंडितरतन महा. श्री युनीसास अस्वामी (यित्त मुनि) अस्ता समक्ष आ यितार अध्यहें रुक्तू डेवी हते। —प्राप्त हड़ीडतमांथी]

# पूर्वा गुरूहेव इविवर्ध प. कामरानद्रक, महाराक क्लाराताहि रम्तिग्रंथ

#### સંત મહિમા

- સંત સહવાસથી દૃદય ઉજ્વલ બને, દૃદય ઉજ્વલ વિના જ્ઞાન નાવે; જેમ જન્માંધને રૂપનું ભાન ના, જ્ઞાન વિના નહિ મુક્તિ આવે.
- સંત ભવસાગરે દીપદાંડી સમા, જીવનનૌકાતણા ધ્રુવ તારા સંત ચેતનભર્યા તીર્થક્ષેત્રાે મહા, પૂલ તે પાર ઉતારનારા
- સંત સહકાર નમ્ર નીચા વળી, મધુર અમૃતક્ષેો આપનારા; સંત સાનંદ નિજ સ્વરૂપમાં ઊડતાં, દિવ્ય જ્યોતિ તણા તે ગભારા.
- પંચ જુદા ભલે ધ્યેય તાે એક છે, કલેશમાંથી છ્ટી શાંતિ વરવી; વિવિધ બહુ તીરથી નીર નદીનું મળે, તાે પછી ખાેટી તકરાર કરવી.
- ધર્મ આધાર છે સર્વ પ્રાણીતણે, લટકતું વિશ્વ આ ધર્મ દેારે, ધર્મ ત્યાં વિજય છે ત્યાં જ ધરણીધરે, પ્રેય ને શ્રીયમાં ધર્મ દેારે.
- ધર્મ છે જીવના એક સાચા સખા, અંતમાં સંગ તે આવનારા; ધર્મ કલાંતિ હરે હૃદય શાંતિ ભરે, માેક્ષને પંથ તે લઈ જનારા.
- વસ્તુને સ્વરૂપમાં જે ધરી રાખતો, ધર્મ તેને કહે તત્ત્વદર્શી, આત્મના ધર્મ તે પરમ આનંદ છે, જાણતા–માણતા તે મહર્ષિ.
- દૃદય સંતુષ્ટ ને નિત્ય આનંદ છે, તે જ આનંદ સર્વત્ર ભાળે; લાભ તૃષ્ણાભર્યા નાચતા ચિત્તને, કયાંય આનંદ નહિ કાેઈ કાળે.
- માત્ર સંતાષ સુખ શાંતિનું સદ્દન છે, એથી સ્થિતિ ગતિ થાય ઊંચી; ધર્મનિવાસ મંદિરનું દ્વાર તે, આત્મ ઉઘાડની એ જ કૂંચી.
- અન્ય વાજિંત્રના છિદ્ર નિંહુ ખાલવા, નિજ વાજિંત્રમાં મસ્ત રે'વું,
   પ્રેમ મસ્તીભર્યા અલખ લલકારતાં, વિશ્વ ચૈતન્યને વહેલું વહેલું.
- નાતરેલા અતિથિ સમા કર્મ છે, તાે પછી કાં ન સત્કાર કરવાે ? વિધિએ પાડવ્યા કર્મ સુઆદરી, ફેલ વિષે નિત્ય સમભાવ ધરવાે.
- કર્મના દંડથી ભકિત ગંગાજળે, જીવન અંતરપટા સાફ કરવા; દેહથી વિહિત સત્કર્મ કરતા જવા, દૃદય પ્રેમે પ્રભુ નામ સ્મરવા.

# : સમર્પણ :

માનવતાપ્રેમી

માનવતાલક્ષી

માનવતાસેવી

માનવતાજીવી

માનવતાવાદી

જે કાઈ વ્યક્તિ હાય

તેવા

મહાનુભાવાન

સપ્રેમ

સમય<sup>ે</sup>ણ

\* \* \*

# पूक्य गुरुहेव इविवर्ध मं. नान्यन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

# બે બોલ

પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની જન્મશતાબ્દિ, સંવત ૨૦૩૩, માર્ગશીર્ષ સુદી ૧ ના શુલ દિને છે. આ મંગળ પ્રસંગે પૂજ્ય ગુરુદેવને શ્રદ્ધાંજિલ અર્પવા તથા તેમની સ્મૃતિને ચિરંજીવ બનાવવા તેમના વિશાળ અનુયાયી વર્ગે નિર્ણય કર્યો. કવિશ્રીની પ્રેરણાથી સેંકડા વ્યક્તિએાના જીવન ધન્ય બન્યા છે. હજારા લાઈએ: અને બહેના તેમની પાસેથી ધર્મમય માર્ગની પ્રેરણા પામ્યા છે. એવા પરમ ઉપકારી સંતના વચનામૃતા અને પ્રવચના તથા તેમનું જીવન જનતા સમક્ષ રજૂ કરવા આ પ્રસંગે એક સ્મૃતિગ્રંથ પ્રગટ કરવાનું આયાજન કર્યું. તે ઉપરાંત, એક જન્મશતાબિદ દ્રસ્ટની રચના કરી છે, જેમાં સારી રકમ પ્રાપ્ત કરી માનવદયા અને લાકકલ્યાણના કાર્યા માટે પ્રભધ કર્યા છે.

પૂજ્ય ગુરુદેવે માનવતામાં ધર્મ માન્યો હતો. અને જીવનભર તેમણે એ ઉપદેશ આપ્યો હતો. તેમના ઉપદેશથી અનેક પરાપકારના કાર્યો થયા હતા. તે ધારા વહેતી રાખવી એ જ તેમને શ્રેષ્ઠ શ્રહાંજલિ છે.

મારે આ પ્રસંગે વિશેષ કહેવાનું નથી. જેમણે આ મંગળ કાર્યમાં એક અથવા બીજી રીતે મદદ કરી છે તે સૌનું ઋણ સ્વીકાર કરવાનું રહે છે.

મુનિશ્રી ચુનીલાલજી તથા મુનિશ્રી સંતળાલજી તથા મહાસવી દમયંવીળાઇની તેમજ સંનિષ્ઠ કાર્યકર શ્રી શાંતિલાલ અંબાણી તથા શ્રી રસિકલાલ શાહની આ કાર્ય માટે મુખ્ય પ્રેરણા રહી છે. મુનિશ્રી સંતળાલજીએ ગુરુદેવના જીવનની ઝાંખી તેમની લાક્ષણિક શૈલિએ લખી આપી છે, તે સાથે ગુરુદેવના પ્રવચનાનું સંકલન કરી આપ્યું છે. મુનિશ્રી ચુનીલાલજીએ ગુરુદેવની ચિંતનીય વિચારધારાના પરિચય કરાવ્યો છે. સ્મૃતિગ્રંધમાં ખાસ ઉદલેખનીય વિભાગ 'આગમસાર' છે. પંડિત મુનિશ્રી દેવેન્દ્ર મુનિજી શાસ્ત્રીએ મારી વિનિતિથી, તેમની નાદુરસ્ત તિબચત છતાં ટૂંક સમયમાં 'આગમસાર' તૈયાર કરી આપ્યો તે માટે તેમના જેટલા ઉપકાર માનું તેટલા એછા છે. બધા આગમાનો સાર આ રીતે હું બાણું છું ત્યાં સુધી પહેલી વાર પ્રગટ થાય છે. સામાન્ય જનને બહુ ઉપયાગી થઈ પટે તેવા આ અપૂર્વ પ્રયાગ છે અને આ વિભાગ સ્વતંત્ર પુસ્તક તરીકે પણ પ્રગટ કરવા જેવા છે. પંડિત દેવેન્દ્ર મુનિજીએ હિન્દીમાં લખ્યું હતું તેના ગુજરાવી અનુવાદ શ્રી જે. એલ. દોશી તથા શ્રી સૌભાગ્યચંદ્ર તુરખિયાએ કરી આપ્યો છે તે માટે તેએાશ્રીના આભાર માનું છું.

સંપાદક મંડળના બધા સબ્યાે તેમજ નિષ્ઠાવાન કાર્યકર શ્રી શાંતિલાલ અંબાણી તથા શ્રી રસિકલાલ શાં. શાહ, સ્વ. શ્રી ખીમચંદ મગનલાલ વારા તથા મહાસતી ઈન્દુબાઈ, જેમણે મુનિશ્રી ચુનીલાલજનું બધું લખાણ ઘણાે પરિશ્રમ લઈ તૈયાર કરી આપ્યું તે સૌનાે આભાર માનું છું.

મારે ખાસ આભાર માનવાના રહે છે શ્રી વર્ધમાન સ્થાનકવાસી જેન શ્રાવક સંઘ, માટુંગા (મુંબઇ)ના, જેણે સ્મૃતિ ગ્રંથના પ્રકાશનનું બધું ખર્ચ પાતે ઉપાડી લીધું છે. શરૂઆતમાં જ આટલું માટું ખર્ચ માટુંગા શ્રી સંઘે આપવાનું સ્વીકાર્યું તેથી જ જન્મશતાબ્દિ ઉજવવાના કાર્યને વેગ મળ્યા.

આ જન્મશતાબ્દિના એક ભાગરૂપે, પૂ. મહારાજશ્રીના વ્યાખ્યાનસંત્રહ 'માનવતાનું મીઠું જગત', ભાગ-૧-૪ જે અપ્રાપ્ય હતો તેનું પ્રકાશન (બે પુસ્તક રૂપે) પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ સાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ, મલાડે કર્યું છે તેમના આભાર માનું છું.

જન્મશતાબ્દિ ટ્રસ્ટમાં જે દાતાએ!એ દાન આપ્યા છે તે સૌનાે પણ આભાર માનું છું.

પૂજ્ય ગુરુદેવ કાળધર્મ પામ્યા ત્યારે સ્મારક માટે ફંડ થયું હતું તેમાંથી લગભગ રૂપિયા ૭૫,૦૦૦ બચત રહ્યા છે. તે સઘળી રકમ સ્મારક ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટીએાએ જન્મશતાબ્દિ ટ્રસ્ટને સોંપી દેવાના નિર્ણય કર્યો છે તે માટે સ્મારક ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટીએાના આભાર માનું છું.

અંતમાં જેમની પાસેથી મને ધાર્મિક સંસ્કાર મળ્યા હતા એવા પૂજ્ય ગુરુદેવની જન્મશતાબ્દિ આટલી સરસ રીતે ઉજવવામાં યત્કિંચિત ફાળા આપવાની મને તક મળી તે માટે મારી જાતને હું સદ્દભાગી માનું છું.

સુળઇ,

ચીમનલાલ ચકુભાઈ,

૧૮--૧૦-૧લ્૭૬ ટ્રસ્ટી– પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાબ્દિ ટસ્ટ

For Private & Personal Use Only

# पूर्वा गुरुहेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

# સંપાદકીય

પરમ પૂજ્ય કવિવર્ષ ગુરુદ્દેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેળ અમારા જ્ઞાનદાતા ગુરુ હતા. અનંત ઉપકારી એવા ગુરુદેવનું ઋણુ અદા કરવાના વિચારમંથનમાંથી અમૃતરૂપી શતાબ્દિ ગ્રંથની યોજના ઉદ્દભવી.

આ ગ્રંથના મુખ્ય સંપાદક પરમ પૃજ્ય વંદનીય શ્રી ચુનીલાલજી મહારાજ સાહેખ છે, કે જેમણે પૃ. ગુરુદેવની અંતિમ લણ સુધી અનન્ય ભાવે સેવા કરી છે. એટલે સંપાદકીય લખાણના સંપૂર્ણ અધિકાર તેમના જ છે. પણ તેઓશ્રી કાર્યવ્યસ્ત હાેવાથી પાતાનું લખાણ માેકલી શકયા નથી અને સંપાદક મંડળના કાેર્ક સભ્ય આ લખે એવી એમની આજ્ઞા ઘવાથી મેં નમ્રતાપૂર્વક લખ્યું છે.

આ સ્મૃતિગ્રંથ અંગે શાંતિભાઈ અંબાણી વિ. એ પૂ. ચુનીલાલજ મ. સાહેળ-તથા પૂ. સંતબાલજ મ. શ્રી વિ. તું માર્ગદર્શન માગ્યું અને તેઓએ આ વિચારને સહર્ષ સ્વીકારી ગુરુદેવનું ઋણ અદા કરવા તેઓએ આ ગ્રન્થનું સાહિત્ય તૈયાર કરી આપવાની જવાબદારી સ્વીકારી. પછી તો પૂ. ગુરુદેવ પ્રત્યે સદ્દભાવવાળા સજ્જનોએ આ યોજનાને સાકાર બનાવવા કવિવર્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મ. જન્મશતાબ્દિ દ્રસ્ટ મુંબઈની રચના કરી અને તેઓએ પૂ. ગુરુદેવના સ્મૃતિ ગ્રન્થની રચના અંગે સંપાદક મંડળ બનાવ્યું. જેના નામા આ ગ્રન્થના અન્ય સ્થળે આપેલ છે. પણ જેઓની સદ્દભાવનાથી આ ગ્રન્થ આટલા મુંદર બન્યો તેવા ગુરુદેવાના ઉલ્લેખ કરવા અનિવાર્ય છે. પૂ. ગુરુદેવના અંતેવાસી પૂ. ગ્રુનીલાલજ મહારાજ સાહેબ જેઓએ આ ગ્રન્થ ગુરુદેવનું ચિરંજીવ સ્મારક બને એ માટે ભારે જહેમત ઊઠાવી વિદુષી ઈન્દુબાઈ મહાસતીજી પાસે અપ્રાપ્ય સાહિત્યને લિપિબહ કરાવી દ્રસ્ટી મંડળને સાંપીને અનન્ય ગુરુલિતની પ્રતીતિ કરાવી.

પૂ. સંતબાલજી તેા પૂ. ગુરુદેવના એક પણ પત્ર અપ્રકાશિત રહી ન જાય તેવી ખેવનાવાળા છે તેથી જ્યાંથી પણ પૂ. ગુરુદેવનું સાહિત્ય મળે તે એકત્ર કરી લેવા સૂચનાએા માેકલી માર્ગદર્શન આપતા રહ્યા.

કાઈ શુલ પળાએ પ્. ગુરુદેવના જન્મશતાબ્દિ અંગેના વિચારાએ આકાર લીધા હશે. જેથી જ્યાં જ્યાં આ અંગે ઉલ્લેખ કર્યો, ત્યાં ત્યાં સૌએ જવાબદારી સહર્ષ સ્વીકારી. કાર્ય પૂર્ણ કરવા કાઈએ તનથી, કાઈએ મનથી અને કાઈએ લાવપૂર્વક ધનના પ્રવાહ વહેવડાવી આ યોજનાને સફળ બનાવી અને ગુરુદેવ પ્રત્યેના અન્ત્ય ઋણુમાંથી કિચિત માત્ર મુકત થવા અધિકારી થયા. શ્રી વર્ધ. સ્થા. જૈન સંઘ માડુંગાએ તાે આ ગ્રન્થની સંપૂર્ણ નાણાકીય જવાબદારી સહર્ષ સ્વીકારી ગ્રન્થ મુલલ બનાવ્યાે.

આ સ્મૃતિબ્રંથના પ્રથમ વિભાગ જીવનઝાંખી છે, જેમાં 'પૂજ્ય ગુરુદેવ : વિશ્વસંતની ઝાંખી ' છે. રાષ્ટ્રસંત અને વિશ્વવાત્સલ્યના હિમાયતી પૂ. મુનિશ્રી સંતળાલજીએ પાતાની લાક્ષણિક શૈલીથી સરળ ભાષામાં અનેક અનુભવા અને રામાંચક ઘટનાએાથી સભર એવા ગુરુદેવના જીવનનું સંક્ષેપમાં પણ રસપ્રદ આલેખન કર્યું છે. જે વાંચતાં વાંચકાને ખૂખ આનંદ સાથે મહાપુરુષાના જીવનમાં કેવી કસાટીએા થાય છે, છતાં તેમાં તેઓ કેવી સમભાવની સાધના કરે છે તેના બાધપાઠ મળે છે.

પ્રવચન અંજનમાં પૂ. શુરુદેવના પોતાના મૌલિક પ્રવચના છે. અજ્ઞાનથી દિશા ભ્લેલા જીવાને સુન્દર, મધુર અમૃતવાણી દ્વારા જ્ઞાનાંજન કરી વિવેકચક્ષ ઉઘાડવાના દૃદયથી પુરુષાર્થ કર્યા છે. 'જીવન ઘડતર' દ્વારા જીવનને ઘડવાનું સુંદર માર્ગદર્શન કર્યું છે. 'જીવન સંગ્રામ' દ્વારા જીવનમાં કોને સંગ્રામ કહેવાય અને તેમાંથી કેમ વિજય મળે એની તર્કપૂર્ણ સમજ આપી છે. 'સેવાના રાહ' દ્વારા અનેક દૃષ્ટાંતાથી યાગીઓને પણ દુર્લભ એવા સેવામાર્ગની પરાપકાર અને અર્પણતાની મહત્તા સમજાવી છે. 'સ્ત્રીઓમાં મરદાનગી' દ્વારા વીરપુરુષ હાડાનું ઘાત્રતેજ અને સાનરાણીના સતીત્વનું એવું તો આબેલ્બ ચિત્ર દોર્યું છે કે વાંચનાર તેમાં તલ્લીન અની જાય છે, અને આખરી અંજામ વાંચે છે ત્યારે તો તેના રામેરામ રામાંચથી ભરાઈ જાય છે. વાકયે વાકયે તેની જિજ્ઞાસા સતેજ અની રહે છે કે હવે શું થશે? 'સાપેલવાદનું સ્વરૂપ'માં સ્યાદ્વાદ અને અનેકાંત એ જીવનની ગૂંચાને ઉકેલવાના ઉપાય છે. ભ. મહાવીરના આ અનુપમ સિદ્ધાંતને ઘણી સરળ રીતે સમજાવ્યો છે.

# प्रथ गुरुहेव डिवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

પ્રવચન પરિમલમાં પૂ. ગુરુદેવના પ્રવચના 'માનવતાનું મીકું જગત'માંથી પ્રેરણાત્મક કંડિકાએાનુ પૂ. સંતળાલજીએ સંકલન કર્યું છે. પૂ. ગુરુદેવની વિચારધારાનું આ સત્વદાેહનરૂપ બાધ જિજ્ઞાસુ અને મુમુક્ષુએા માટે ખૂબ જ મનનીય છે.

'સ'ત શિષ્યની કાવ્ય સરિતા'માં પૂ. ગુરુદેવના સ્વરચિત–આધ્યાત્મિક ભજના, પ્રાર્થનાએા, સ્તુતિએા બાધદાયક કાવ્યા છે. જે વાંચતાં જાણે ગંગાના પાવન પ્રવાહમાં ન્હાતા હાઇએ એવા આનંદના અનુભવ શાય છે. આ કાવ્યાથી તેમની અદ્ભુત કવિત્વશકિતના સાચા પરિચય મળે છે.

'ગુરુદેવની કાવ્યપ્રસાદી'માં મુનિશ્રી સંતબાલજીએ પદ પુષ્પાવલીમાં ગુરુદેવે પોતાનું હૃદય કેવું રેડયું છે, તેનું યથાર્થ વિવરણ આલેખ્યું છે. જેમાં ત્રિતત્વ-દેવગુરુ અને ધર્મનું ઘણું સચાટ અને સુંદર સ્વરૂપ ખતાવ્યું છે, જે ખાસ ચિંતનીય અને મનનીય છે.

'સાહિત્યની નજરે'માં પૂ. ગુરુદેવના રચેલા ભજનપદ પુષ્પિકા, પ્રાર્થનામંદિર, અને આધ્યાત્મિક ભજનપદ પુષ્પમાળાનું શ્રી નિજમે કુલછાબમાં સમાલે ચના કરી ભારે પ્રશંસા કરતાં કહ્યું છે કે, જનસમાજના ધર્મસંસ્કારનું સિંચન કરે તેવા આ પદા છે. તેમાં કયાં ય વાંચનારને કંટાળા કે શુષ્કતા લાગતી નથી. ત્યાર પછી આત્મલક્ષી માનવતાના સંદેશ આપતું 'માનવતાનું મીઠું જગત' અને સાત્વિક સાહિત્ય પીરસતા અન્ય આઠ ચંચા પ્રેરણા પિયૂષ, ચિત્તવિનાદ, પ્રાર્થના મંદિર, સિહિનાં સાપાન, ભક્તિ સુધારસ, સંસ્કૃત કાવ્યાનંદ ભાગ ૧-૨-૩ વિ. તું અવલાકન કર્યું છે.

'સા**ધના પથે પત્રાની પગદ'ડી'** માં ગુરુદેવે જુદી જુદી સાધક વ્યક્તિએા ઉપર લખેલા આધ્યાત્મિક પત્રાેમાંથી કેટલાક ચૂંટીને આપ્યા છે. જે દરેક સાધક–સાધિકાને તેમજ બહુજન સમાજને જીવનમાં ખૂબજ ઉપયાેગી માર્ગદર્શન પૂરું પાડે તેવાં છે. તેમજ છેલ્લે જીવન પાથેય રૂપે સંગ્રહીત સુવચનામૃતો આપ્યા છે.

ળીજે વિભાગ 'તત્વદર્શન' છે તેમાં તત્વચિંતક પરમ સેવાલાવી પૂ. ચુનીલાલજ મહારાજ સાહેં પોતાની આગળી શૈલી અને સૂઝથી પાંચ જીવન સત્વાની અદ્ભુત લીલાનું સુગમ આલેખન કરી જીવનશકિત,—પાણતત્ત્વ—માનવ-જીવનની શરૂઆત અને પાંચ ઈન્દ્રિયો અને મનનું સ્વરૂપ વૈજ્ઞાનિક દૃષ્ટિકાણથી સમજાવ્યું છે. માનવજીવનની મહત્તા અને તેના ઉત્તરાત્તર ચઢતા પગથિયાનું ભારે રસપ્રદ વર્ણન કરી વિચાર અને વિવેક, ભાવપ્રતિક્રમણ, ધર્મ સંજવની, મહામાનવની ભૂમિકા, જીવનદૃષ્ટિ, સદ્દગુરુની શોધ તેમજ હેતુલક્ષી પ્રાર્થના, ગુણસ્થાન ક્રમારાહ વિ. વિષયોને આવરી લઈ તાત્તિક વિચારણા કરી છે. તેમાંથી અનુભવી ખેડૂત, અનુભવી વણકર, અનુભવી વીણાવાદક, અનુભવી દરજીનું કાવ્યમાં સુંદર વર્ણન કર્યું છે. લગવાન મહાવીરના સંદેશ, માક્ષમાર્ગનું વિધાન, કર્ત્ત વ્યધર્મ વિ. મુમુક્ષુએ માટે પૂખ ઉપયોગી ચિંતનધારા વહાવી છે. અંતે પૂર્ણ કરતાં કહ્યું છે કે આ બધાના સંક્ષિપ્ત સાર એ છે કે દુર્લભ એવા માનવદેહ પ્રાપ્ત કરી જો કંઈ કરવા જોવું હાય તા એ કે વર્તમાન જીવનમાં માણસે આતમવિકાસની ભૂમિકાને ઉત્તરાત્તર વિકસિત કરી મહાનાનવ અને અતિમાનવની દશાએ પહોંચવાનું છે. ત્યાંજ ખરી મુકતદશા છે. ત્યાંજ જીવનની પરિપૂર્ણતા, પરમ સુખશાંતિ અને આનંદ છે.

ત્યાર બાદ પ્રાસંગિક નિવેદનમાં પાતાની વિનમ્રતા દર્શાવી ઉપસંહારમાં સારીએ વિચારધારાનું દાેહન કરેલ છે. ત્યાર બાદ 'ગુરુકુલવાસના અનેરા આનંદ'માં કાવ્યરૂપે ગુરુદેવ પ્રત્યે અપૂર્વ ભકિતભાવ દર્શાવેલ છે.

'અધ્યાતમ ચિંતન'માં શ્રી સુશીલે જૈનદેષ્ટિ અને-અરવિંદ દર્શનનો સુમેળ કરી શાન્તિ : દિવ્યજીવનની પહેલી શરત, 'હું થી મુકત થવા' 'આધ્યાત્મિકતા' 'સાધનાની શરતો,' 'સમત્વ,' 'સાધુ કેાણુ,' 'સંસારનું સ્વરૂપ અને મુકિત.' સંવેષ, સુખદુઃખની સમજણ, વિષમય વિષયોથી નિલેપ કેમ રહેવાય વિ. વિષયો ઉપર ઘણું જ મનનીય વિવેચન કર્યું છે. તે વાંચતાં સાધકને પોતાના સાધના માર્ગની સાચી દિશા મળી શકે છે. 'વિવેક્ણુદ્ધિ'માં શ્રી અધ્યાયીએ વિવેકને સાચા સલાહકાર માની માનસિક ગુલામીમાંથી કેમ મુકત થઈ શકાય તે વૈજ્ઞાનિક રીતે સમજાવ્યું છે. 'ચારિત્રગઢન'માં શ્રી સુશીલે અરિત્રને કેમ ઘડવું તેનું માર્ગદર્શન કર્યું છે. એક નવીન દ્રષ્ટિ, વૈરાગ્ય, મૃત્યુમાં પણ શ્રી સુશીલે ગૃહ વિષયોના રહસ્યનું ભારે કુનેહથી ઉદ્ઘાટન કર્યું છે. 'ધર્મવિકાસ'માં સ્વામી માધવતીથે ભારતમાં વર્તમાનમાં પ્રચલિત ધર્મોનું સ્વરૂપ અને તેમની સાધનાક્રમના સંશ્લેપમાં છતાં સુગમ વર્ણન કરેલ છે. કેટલાક મુખ્ય ધર્મોમાં મુખ્ય સાધન

# प्कय गुरुदेव डिवियर मं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

લગલગ સમાન છે અને તેમનું ફળ બધા ધર્મોમાં નિરતિશય આનંદની પ્રાપ્તિ અને દુઃખની આત્યન્તિક નિવૃત્તિ અતારી છે.

ત્યાર ખાદ સ્થા. જૈન સમાજને માન્ય ૩૨ (ખત્રીસ) આગમાંના સાર જેની જૈન સમાજમાં આજ સુધી ક્ષતિ અને માગણી હતી. જેની પરમબ્રધ્યેય પૂ. પુષ્કર મુનિજી મહારાજસાહેં ખે. ગુરુદેવ પ્રત્યે અનન્ય ભાવ દર્શાવી આજ્ઞા આપી જેથી સમર્થ સાહિત્યકાર પૂ. શ્રી દેવેન્દ્ર મુનિએ અથક પરિશ્રમ લઈ પૂર્તિ કરી છે. જૈનદર્શનના તત્ત્વસારરૂપ આગમાનું દેહન કરી અમૃત તૈયાર કરી આપ્યું. આગમાના ઈતિહાસ અને તેના સારભાગ વૈજ્ઞાનિક ઢંગથી લખાવી આપેલ છે જે વડે આ શ્રંથ ખરેખર શ્રન્થનું બિરુદ પામ્યા એમ કહું તા અતિશયાકિત નહિં ગણાય; જે સિષ્ધાંત પ્રેમીઓ માટે અતિ ઉપયાગી સિદ્ધ થશે.

ત્યાર બાદ અનેક પ્રસિદ્ધ અને વિદ્વાન લેખકાના વિવિધ વિષયા ઉપર લેખા આપ્યા છે. જે તત્ત્વજિજ્ઞાસુ અને સંશાધકા માટે મહત્ત્વપૂર્ણ બની રહે છે.

ત્રીજા વિભાગમાં – વ્યક્તિત્વ દર્શનમાં પૂ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબના સમાગમમાં આવેલા સંતો, સતીજીએ, શ્રાવકો, જૈન-જૈનેતર ભકતો તથા સંધાના લગભગ નેવું સંસ્મરેલા આપ્યા છે. જે વાંચતા પૂ. ગુરુદેવે વિશ્વસમાજ ઉપર કેટલાં અને કેવાં ઉપકારા કર્યા છે તેના તાદશ ચિતાર રજૂ થયા છે. ત્યાર બાદ ગુરુદેવને ભાવભરી શ્રધ્ધાંજલિ તેમજ નિર્વાલ પામતાં તેમના સન્માનમાં ભારતભરમાં જેટલી શાકસભાએ થઈ તેના ઉલ્લેખ કર્યો છે. પૂ. ગુરુદેવે સમાજમાં અનેક લાકોપયાગી સંસ્થાએ માટે પ્રેરલા કરી છાત્રાલયા, પુસ્તકાલયા, હુન્નર ઉદ્યોગગૃહા વિ. સંસ્થાએ દ્વારા માનવસમાજને જે પ્રદાન કર્યું છે, તે અવિસ્મરણાય છે. છેલ્લે પૂ. ગુરુદેવે ૧૪ વર્ષ દીક્ષાપર્યાય પાળી અને ૧૪ ચાતુર્માસ કર્યા તેની સંક્ષિપ્ત નાંધ આપી છે. આ પ્રમાણે સ્મૃતિશ્ર થને ચિન્તનીય–મનનીય વિવિધ વિધયાથી પડનીય અને સંગ્રાહ્ય બનાવવામાં સહુ કાઈએ મહત્ત્વપૂર્ણ ફાળા આપ્યો છે.

પૂ. શુરુદેવ પ્રત્યે જેમને અનન્ય લક્તિલાવ છે એવા જેન સમાજના આગેવાન તત્વચિંતક શ્રી ચીમનલાલ ચકુલાઇ શાહ જેઓએ શરૂઆતથી જ સ્મૃતિગ્રંથ માટે અનાેખું માર્ગદર્શન આપ્યું છે અને પૂ. શુરુદેવની જન્મશતાબ્દિ મહાેત્સવ સમિતિના રાહુબર બની આ યાેજનાને સફળ બનાવી ધન્યભાગી થયા છે.

વિદ્વાન્ પં. શ્રી શાેભાચંદ્રજી ભારિલ્લ તથા સ્વ. શ્રી ખીમચંદભાઈ વાેરાએ આ ગ્રંથ અંગે અનેક મહત્ત્વની સૂચનાએા આપી માર્ગદર્શન કરેલ છે. જેમના માટે મારા અંતરમાં પરમ સદ્ભાવ પ્રગટ થયાે છે. તેઓ બધા આ કાર્યના− શ્રેચના સહભાગી બન્યા છે.

અંતમાં પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાબ્દિ દ્રસ્ટના દ્રસ્ટીઓએ તથા બીજા ભાગ્યશાળીઓએ સારી એવી રકમ જાહેર કરીને દાનના પ્રવાહ વહેવડાવી પૂ. ગુરુદેવનું 'જીવન પાથેય' 'સમાજ જીવશે તો ધર્મ જીવશે' એ ભાવનાને અનુરૂપ માનવરાહત યોજનાને સુદઢ બનાવવા પાયાના પત્થર બન્યા છે જે અભિનંદનીય છે.

આ ગ્રંથ ગુરુદેવની જન્મશતાબ્દિ મહાત્સવ પ્રસંગે જ્ઞાનિપપાસુઓના કરકમળમાં શાલે એવા જરૂરી બનાવવા દિનરાત એક કરનાર બારીવલી સંઘના માજી પ્રમુખ શ્રી શાંતિલાઈ અંબાણી તથા મંત્રી શ્રી રસિકલાલ શાંતિલાલ શાહ તેમજ ગ્રંથનું સાહિત્ય વ્યવસ્થિત સંકલન કરનાર અને આગમસારના અનુવાદક શ્રી સૌભાગ્યચંદ ગારધનદાસ તુરખિયા 'અમૃત કૈવલ્ય' તેમજ શ્રી જગજીવનભાઈ લાલજી દાેશી પણ ધન્યવાદને પાત્ર છે. શ્રી નંદલાલભાઈ દાેશી તથા શ્રી મનુભાઈ અમૃતલાલ શેઠ તેમજ જન્મભૂમિ પ્રેસના તથા ફાર્ટ એાફિસ પ્રિન્ટિંગ પ્રેસના બધા કાર્યકરાના સુંદર સહકાર મળ્યા છે તેઓ પણ આ પુષ્યકાર્યના—કેચના ભાગી છે.

મલાડ ચાતુર્માસ

— સાધ્વી દમય તી

તા. ૧–૧૧–૧૯૭૬

વીર સં. ૨૫૦૩

#### પ્રકાશકીય નિવેદન

ભગવાન મહાવીરે અન્ત સમયે આપેલ આત્મહિતકારી ઉપદેશમાં કહ્યું છે કે માનવલવ અત્યન્ત કિંમતી રત્નચિંતામિણ જેવો છે. માનવદેહ તો ઘણાં છવા પામે છે પણ 'માનવતા' તો માક્ષપ્રાપ્તિ માટે એવો દુર્લભ અંગ છે કે જે છવને સ્વ. પુરુષાર્થ વગર પ્રાપ્ત થતા નથી. આવી 'માનવતા' કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરવી અને મનુષ્યજન્મ કેવી રીતે સાર્થક કરવા તેની સ્પષ્ટ રૂપરેખા આ યુગમાં જેણે જીવન અને કાર્યથી અતાવી હાય તો તે સૌરાષ્ટ્રમાં જન્મેલ પણ વિશ્વસંતના પદને પામેલ એવા પૂ. ગુરુદેવ કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ હતા. સંવત ૨૦૩૩ માં તેમના જન્મને ૧૦૦ વર્ષ પૂરા થાય છે.

આથી પૂ. શુરુદેવની જન્મશતાબ્દિ સં. ૨૦૩૩ ના માર્ગશિર્ષમાં ઉજવવા માટે સ્થાયેલ પૂ. શુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાબ્દિ દ્રસ્ટ દ્વારા તૈયારી ચાલતી હતી તે વખતે માટુંગા સંઘના આંગણે મહાવિદ્વષી પ્રખરવક્તા પૂ. દમયન્તીઆઈ મહાસતીજી આદિકા. ૪ નું સં. ૨૦૩૧ માં ચાતુર્માસ થયું તે વખતે તેમના સાન્નિધ્યમાં પૂ. શુરુદેવની ૧૧મી પુષ્યતિથિ તપ–ત્યાગ અને સંયમથી ભગ્ય રીતે ઉજવવામાં આવી હતી અને તે ચાતુર્માસ યાદગાર બની ગયું હતું.

આ જન્મશતાબ્દિના એક મુખ્ય ભાગ તરીકે 'પૂ. ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાબ્દિ સ્મૃતિ ગ્રંથ' બહુજન ઉપયોગી સુંદર સ્વરૂપે પ્રસિદ્ધ કરવાની યોજના આકાર પામેલ. જેમાં પ્. મહારાજસાહેબનું જીવન-કવન તેમજ જૈન તત્ત્વન્નાનને લગતું રુચિકર અને આધુનિક સરળ ભાષામાં પ્રાંજળ સાહિત્ય આપવું એમ નક્કી થયું.

આવા માનવતાના પુરસ્કર્તા અને વિશ્વસંત મુનિપુંગવ જેમના સમગ્ર માનવજાત ઉપર અને સવિશેષ સ્થાનકવાસી જૈન સમાજ ઉપર મહાન ઉપકાર છે. તેમની જન્મશતાબ્દિમાં અમારે કાંઇક રચનાત્મક સમાજેપયાગી કાર્ય કરવું જોઈએ એવું અમને લાગ્યું. તેમાં વળી પ્. મહાસતીજી દમયન્તીબાઇ મ. ની પ્રેરણા મળી તેથી આ અંગે વિશેષ વિચારણા થઈ અને પરિણામે આ ભવ્ય સ્મૃતિગ્રંથના પ્રકાશનની જવાબદારી અમાએ સહર્ષ સ્વીકારી.

પૂજ્ય મહારાજ સાંહેળની જન્મશતાબ્દિ મહાત્સવ પ્રસંગે સં. ૨૦૩૩ ના માગસર સુદ ૧ ના દિવસે આ સ્મૃતિશ્રંથનું પ્રકાશન કરતાં અમે ગૌરવપૂર્વક આનંદ અનુભવીએ છીએ. આવા વિશ્વસંતના અનંત ઉપકારાના ઋણમાંથી ઉઋણ થવાની અમાને જે અણુમાલ સુવર્ણ તક મળી છે તેથી અમે ધન્યભાગી થયા છીએ.

આ સ્મૃતિગ્રંથના વિભાગ ૧ લા માં 'વિશ્વસંતની જીવન ઝાંખી' જેના લેખક રાષ્ટ્રસંત પૂ. મુનિશ્રી સંતખાલજી છે, જેમણે પોતાની આગવી શૈલીથી સરળ ભાષામાં જીવનકાવ્ય લખેલ છે. તેમાં પૂ. શ્રીના પ્રવચના, ઉપદેશા અને કાવ્ય રચનાઓ પણ છે.

વિભાગ ર જા માં 'તત્ત્વદર્શન' છે જેમાં પં. રત્ન તત્ત્વચિંતક પૂ. ચુનીલાલજી મ. 'ચિત્ત મુનિ' એ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની મનનીય વિચારધારા પાતાની લાક્ષણિક પહિતિથી વહેવડાવી સુંદર બાેધ આપ્યા છે, તેમજ સમર્થ સાહિત્યકાર પ્. શ્રી દેવેન્દ્ર મુનિ શાસ્ત્રીએ લખેલ અપૂર્વ ૩૨ આગમાના સાર તથા અન્ય વિદ્વાનાના લેખા પણ છે.

વિભાગ ૩ માં 'વ્યક્તિત્વ દર્શન' માં પૂ. મહારાજશ્રીના સંખ્યાબંધ સંસ્મરણા, શ્રદ્ધાંજલિએા, પૂ. ગુરુદેવનું સમાજને પ્રદાન (એટલે કે પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરણાથી સ્થયાયેલ માનવતાલક્ષી સંસ્થાએોના પરિચય) તેમજ પૂ. મહારાજશ્રીના ચાતુર્માસની ચાદ્ધી વિ. છે.

આ બધું અનુપમ સુંદર સાહિત્ય તૈયાર કરવામાં સંપાદક મંડળના સભ્યાએ અવિરત પરિશ્રમ લીધા છે. અમારી ભાવના હતી કે આપણા સ્થા. સમાજને માન્ય બત્રીસ આગમાના સાર કે જેની સ્થા. સમાજમાં ઘણા વખતથી માગણી હતી. આ બાબત માટુંગા સંઘના પ્રમુખ શેઠ શ્રી ગંભીરભાઈ ઉમેદચંદભાઈએ પ્રેરણા આપી કે જો સ્મૃતિ ગ્રથમાં બત્રીસ સૂત્રોના સાર આપવામાં આવે તો આ કાર્ય સવેત્તિમ થશે. તેથી શ્રી ચીમનલાલ ચકુભાઈની વિનતિથી પૂ. દેવેન્દ્ર મુનિએ નાદુરસ્ત તબિયત છતાં ઘણું સુંદર રીતે ઘણા ટૂંક સમયમાં આ કાર્ય પૂરું કરી આપ્યું છે તે બદલ તેઓશ્રીના અમા ઘણા ઝણી છીએ. સંપાદક મંડળના દરેક સભ્યોના આ તકે અમે દૃદયપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ.

આપણા સમાજના સર્વમાન્ય નેતા મુ. શ્રી ચીમનલાલ ચકુભાઈ શાહે આ કાર્યમાં સતત માર્ગદર્શન આપ્યું છે. તેઓશ્રીના પણ અમે ઋણી છીએ અને અંતઃકરણપૂર્વક તેઓશ્રીના આભાર માનીએ છીએ.

# પુજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંશ

પૂ. ચુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજના પદૃશિષ્ય કે જેમણે પૂ. મહારાજશ્રી કાળધર્મ પામ્યા ત્યાં સુધી અવિરતપણે સુંદર વૈયાવચ્ય કરી એવા પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ કે જેએા આ ગ્રંથના મુખ્ય સંપાદક છે, તેમણે ખૂબ પરિશ્રમ લઈ આ ગ્રંથને તૈયાર કરવામાં બહુમૂલ્ય સમયનાે સદુપયાેગ કરી પ્રાણ રેડયા છે તેમનાે અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ.

જેમની પ્રેરણાથી આવું મહાન ભગીરથ કાર્ય અમે કરી શકયા છીએ એવા મહાવિદુષી પ્ર. વ. પૂ. દમયંતીખાઈ મહાસતીજી તથા આત્માર્થી કલાવતીબાઈ મહાસતીજી આદિ કા. ૪ નાે પણ અમેે આભાર માનીએ છીએ.

આ ગ્રંથના પ્રકાશન કાર્ય માટે ઉદારદિલે દાન આપનાર પૂ. ગુરૂદેવના અનન્ય ભકત શ્રી અમુલખ અમીચંદ શેડ તથા અન્ય સખી ઉદાર દાતાએોના પણ આભાર માનીએ છીએ.

અા સુંદર સ્મૃતિલાં થમાંથી પ્રેરણા મેળવી આધ્યાત્મિક પાંચે થાેડા પણ ભવ્યાત્માઓ પ્રગતિ કરશે તો અમારા આ પ્રયાસ યતિકંચિત્ સફળ થયેં। માનીશું.

પૂ. ચુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રીને તેએાશ્રીના જન્મશતાષ્ટિ મહાત્સવ પ્રસંગે અમારા સંઘવતી ભાવભરી શ્રહાંજલિ અર્પણ કરી કૃતકૃત્યતા અનુભવીએ છીએ.

આ 'સ્મૃતિગ્રંથ'ના સુઘડ છપાઈકામ માટે તથા સમયસર કામ કરી આપ્યું તે માટે શ્રી મનુભાઈ અમૃતલાલ શેઠ, શ્રી નંદલાલભાઈ દોશી અને ફાેર્ટ એાફીસ પ્રિન્ટીંગ પ્રેસના તથા જન્મભૂમિ પ્રેસના કાર્યકરાના આભાર માનીએ છીએ.

આ જીવનાપયાગી કલ્યાણકારી કાર્યમાં પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ રીતે જેમણે જેમણે તન, મન, ધન, લેખન આદિથી સહકાર આપ્યા છે તેઓશ્રીના આભાર માની વિરમીએ છીએ.

લિ.

૩૭૭/૭૮, તેલંગ ક્રોસ રાડ, **માડુંગા** (સે. ટે.) **મુંબ**ઇ–૪૦૦-૦૧૯ તા. ૨૪–૧૦–૭૬ શ્રી વર્ધ માન સ્થાનકવાસી જૈન શ્રાવકસંઘ, માટુંગા નવનીતલાલ રામજીભાઈ શેઠ જયન્તીલાલ અમૃતલાલ શાહ કાન્તિલાલ ન્યાલચંદ હેમાણી માનદ મંત્રીએા



# पूक्य गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यक्ट्रका महाराक कक्मशताहि स्मृतिग्रंथ

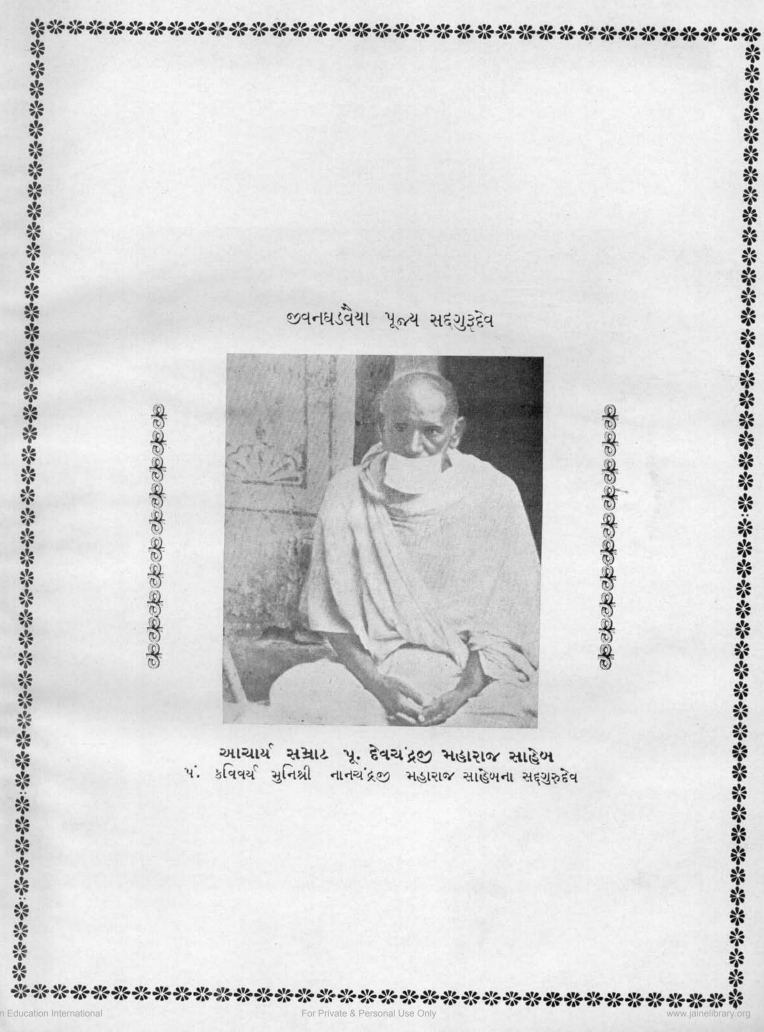
# આર્થિક સહયોગ આપનાર દાતાઓ

શ્રી અમુલખ અમીચંદ શાહ ,, રસિકલાલ પ્રભાશંકર શેઠ ,, ગાંભીરભાઈ ઉમેદચંદ શાહ ,, શાન્તિલાલ હેમચંદ સંઘવી ,, ગિરજાશ કર ઉમિયાશ કર મહેતા જયાતિલાલ અમૃતલાલ શાહ નીમચંદ ઠાકરસી શાહ ,, હારિલાલ જેચંદ દાેશી ,, મૂળજી દેવશીભાઈ ,, હુરિલાલ ઉજમશી શાહ ,, ચીમનલાલ પ્રેમચંદ ગાેપાણી ,, વનમાળી ગુલાબચંદ ,, કેશવલાલ અમૃતલાલ પારેખ ,, ચંદુલાલ જેયચંદ ઝાેટા " શીવલાલ ગુલાબચંદ શેઠ ,, કેશવલાલ ચુનીલાલ સરૈયા ,, લક્ષ્મીચંદ્ર માણેકચંદ્ર ,, ભાઈ લાલ મનસુખલાલ મણિયાર " વીજપાળ સામત નીસર ,, કીશનભાઈ મહેતા ,, સામચંદ જેઠાભાઈ ધાલાણી ,, દયાબેન કંચનલાલ અજમેરા ,, જયંતિલાલ ભાઈલાલ ,, ચંદુલાલ લક્ષ્મીચંદ શાહ ,, દુર્લભજી શામજી વીરાણી " વૃજલાલ રતિલાલ ,, વાડીલાલ કપૂરચંદ દલાલ ,, ભાનુએન વીજપાળ ખીરાણી ,, ક્રાન્તિલાલ જાદવજી કાનજી શાહ ,, દક્ષીચંદ કરસનજી કામદાર " માણેકલાલ મગનલાલ બગાડિયા " પાનાચંદ ડુંગરશી તુરબિયા ,, લક્ષ્મીચંદ માેતીચંદ શેઠ " ચુનીલાલ લક્ષ્મીચંદ્ર ડગલી ,, હુરિલાલ ધારશીભાઈ ધરમશી માધવજી જેબાલિયા ં કેવળચંદ પાેપટલાલ વાંકાનેરવાળા ,, એચ. ક્રાન્તિલાલ ક્રાં. હા. ક્રોન્તલાલ ઉજમશી શાહ ., વનેચંદ હેમચંદ ઉદાણી " નટવરલાલ દીપચંદ દાેડીવાલા

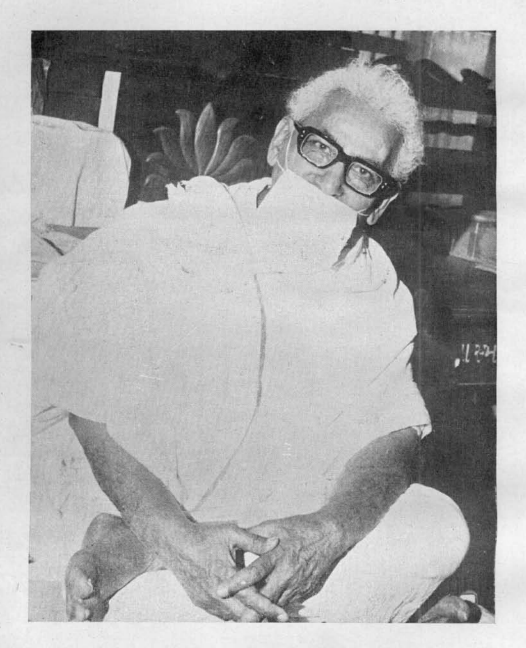
શ્રી વાલજી ભગવાનજી ,, નાગરદાસ ત્રિભાેવનદાસ શાહ ,, દીપચંદભાઈ ,, પાનાચંદ મગનલાલ શેઠ ,, ક્રાન્તિલાલ વીરજી રેવીવાલા જયંતિલાલ ગાેટળદાસ અજમેરા નવલચંદ અભેચંદ મહેતા ,, અમૃતલાલ ડી. કાેઠારી ,, પ્રભુદાસ અમરશી મહિયા ,, કરમશી પાચાલિયા ,, જીવણુલાલ એાધવજી બાખડા ધીરજલાલ તારાચંદ ખદાણી ,, ચંદ્રકાન્ત તાસચંદ અદાણી ,, ઝવેરીલાલ શંભુલાલ જયંતિલાલ રાજપાળ શાહ ધીરજલાલ છેાટાલાલ ,, ન્યાલચંદ મૂળચંદ વિનયચંદ્ર હરજીવનદાસ શાહ જયાંતિલાલ કપૂરચંદ મહેતા રતિલાલ શિવલાલ અજમેરા વાડીલાલ માેહુનલાલ શાહ જયંતિલાલ માધવજી રસિકલાલ લહેરચંદ નાથાલાલ માણેકચંદ પારેખ વનેચંદ ગાેપાલજી વાેરા દલીચંદ રૂંલચંદ ગાંધી શારદાબેન રતિલાલ અજમેરા ડાે. જયાતિલાલ અમૃતલાલ પદમશી આસુ શાહ કાન્તિલાલ નરભેરામ પારેખ ,, કેશવલાલ જૂઠાભાઈ દહિયા જયંતિલાલ કપુરચંદ નવીનચંદ્ર પુરુષાત્તમ દાેશી ઢાકરસી જસરાજ વાેરા ,, પ્રાણલાલ વલભદાસ ઘાટલિયા નથુભાઇ લાલચંદ ,, મહાસુખલાલ કેવળચંદ કામદાર ભરતકુમાર એન્ડ કુાં. ,, શાન્તિલાલ મનસુખલાલ દક્તરી

શ્રી ચંદ્રકાન્ત દલપતરાય કપાસી ,, પાનાચંદ માણેકચંદ ,, સુખલાલ ભગવાનજી શેંક ,, ન્યાલચંદ રાયચંદ ગાેસલીયા ,, વિનાદિનીએન ગુલાબચંદ ગાેડા ,, નાનાલાલ રૂગનાથ સંઘરાજકા ,, હીં મતલાલ મનસુખલાલ ,, પ્રભુદાસ ખુશાલચંદ દોશી ,, પ્રભાગેન શાન્તિલાલ નંદુ ,, સવિતાબેન જયંતીલાલ ઘાટોલયા ,, મનહરલાલ જેઠાલાલ ,, હુકમીચંદ અંદરજી શેઠ ,, મહાદેવ સાજપાળ કચ્છ–રાપર ,, સ્વરૂપઅંદ માેતીઅંદ પટેલ ,, કુંવરજી દામજી વેારા ,, હીરાલાલ સાજપાળ મહેતા ,, માણેકચંદ્ર પિતામ્બર મેારબીયા ,, એાતમચંદ જેરાજ શેઠ ,, વાલજી ભગવાનજી ,, વર્ધમાન પ્રસુદાસ તુર્રાખયા ,, ન્યાલચંદ મૂળચંદ ,, મૂળશકર દીપચંદ અવલાણી ,, જયંતિકાલ વૃજલાલ માથકિયા ,, રસિકલાલ કુવરજી ,, તારાચંદ્ર દીપચંદ્ર અવલાણી ,, ધરમચંદ દેવચંદ પાેપટાણી ચુનીલાલ વીરજી ,, ઢા. સી. પી. દેાશી શાન્તિલાલ ત્રિભાવનદાસ નિર્મળાંબેન વાડીલાલ ગાંધી હિંમતલાલ કેશવલાલ સખીદા પ્રાણ્લાલ કેશવલાલ સખીદા ,, પરમાણુંદ માણેકચંદ મહેતા હિંમતલાલ હરખચંદ નાનચંદ મગનલાલ શાહ ,, વાહિલાલભાઈ ગાંધી ,, દીપચંદ છગનલાલ વાેરા " મૂળજી મણિલાલ કામદાર ,, લક્ષ્મીચંદ ખાવળભાઈ

જાદવજી વસનજી

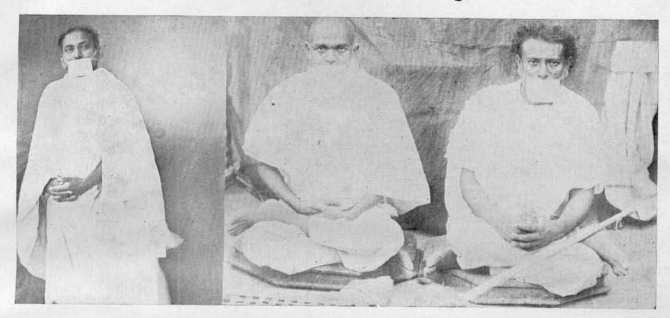


પૂજ્ય ગુરુદેવના પટ્ટશિષ્ય પૂ. ચુનીલાલજ મહારાજ સાહેળ (ચિત્તમુનિ)



જેઓ શ્રીએ પૂ. ગુરુદેવના જીવનના છેલ્લા ધાસ સુધી તેઓ શ્રીની અપ્રતિમ સેવા કરી અને જેઓ શ્રી આ ગ્રંથના મુખ્ય સંપાદક છે.

#### લી'અડી સંપ્રદાયની જ્યાતિર્ધર ત્રિપુટી

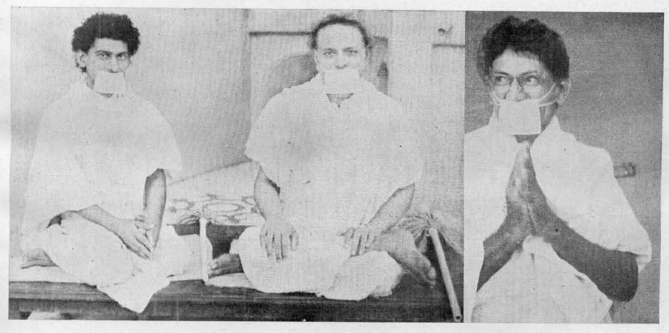


મધુર વકતા પૂ. નાગચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ જેઓશ્રી રાજવીઓ ઉપર અપૂર્વ પ્રભાવ પાડી શકતા હતા.

ભારતભૂષણ શતાવધાની પં. રત્ન પૂ. રત્નચંદ્રજી મહારાજ સાંહેબ

માનવતાના મહાન પુરસ્કર્તા પૂ. ગુરુદેવ કવિવર્ય મુનિશ્રી નાન્ચંદ્રજી મહારાજ સાહેળ.

# ગુરુ–શિષ્યની ત્રિપુટી



પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ સાહેળ [ચિત્તમુનિ]

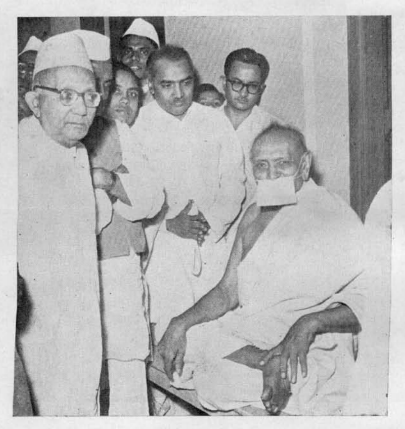
પૂ. ગુરુદેવ કવિવર્ય મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેળ

પૂ. સૌભાગ્યચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ [પૂ. સંતબાલજી]

#### પૂ. ગુરુદેવ પાતાના શિષ્યમંડળ સાથે



ડાળી બાજુથી [૧] પૂ. સૌભાગ્યચંદ્રજી મહારાજ [સંતબાલજી] [૨] પૂ. ગુરુદેવ પં. કવિવર્થ નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ [૩] પૂ. સુંદરજી મહારાજ [૪] પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ [ચિત્તમુનિ] [૫] પૂ. હર્ષચંદ્રજી મહારાજ **પૂ. ગુરુદેવ ભક્તજના વચ્ચે** 



ઘણાં વર્ષો પહેલાં મુંબઈના વરસોવા ઉપરના દરિયા મહાલમાં પૂ. ગુરુદેવની જન્મજયન્તીની ઉજવણી પ્રસંગે ઉમટેલા ભકત સમુદાયમાનું એક દેશ્ય, જેમાં પૂ. ગુરુદેવના અનન્ય ભકત સ્વ. શેઠ શ્રી અમુલખ અમીચંદ, શ્રી બારીવલી સંઘના કાર્યકરા તથા અન્ય ભકતજના દેખાય છે.

# प्रथ गुरुदेव इविवर्ध ये नानसन्द्रका सहाराक कन्सशताहिट समृतिगरा

# સં દે શા ઓ

પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્થ પંડિત નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાબ્દિ મહેાત્સવ પ્રસંગે તથા 'સ્મૃતિબ્રંથ પ્રકાશન' પ્રસંગે મળેલ ઘણાં સંદેશાએામાંથી થાેડાક સંદેશાએા અહીં આપ્યા છે.



राष्ट्रपति का प्रेस सचित्र, राष्ट्रपति भवन, नई दिल्ली-110004. भारत

Tress Secretary to the President Rashtrapati Bhavan New Delhi 110004 Indis

No. F. 2-M/76

May 20, 1976

Dear Shri Shah,

Please refer to your letter of the 26th April, 1976. The President sends his best wishes for the success of the Birth Centenary Celebrations of Kavivarya Pandit Shree Nanchandraji Maharaj to be held on the 22nd November, 1976.

Yours sincerely,

A.M. Abdul Hamid

રાષ્ટ્રપતિના સમાચાર સચિવ રાષ્ટ્રપતિ ભવન નવી દિલ્હી – ૧૧૦–૦૦૪. **ભા**રત

તા. ૨૦ મી મે, ૧૯૭૬

નં. એક. ર⊸એમ/૭૬ પ્રિય શ્રી શાહ,

તમારા તા. ૨૬ મી એપ્રિલ, ૧૯૭૬ ના પત્ર મળ્યાે. તા. ૨૨ મી નવેમ્બર, ૧૯૭૬ ના દિવસે કરવામાં આવનારી કવિવર્થ પંડિત શ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજની જન્મશતાબ્દિ ઉજવણીની સફળતા માટે રાષ્ટ્રપતિજી તેમની શુલેચ્છા પાઠવે છે. આપના વિધાસ,

એ. એમ. અબ્દુલ હમીદ

# ત્થા ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ



उपराष्ट्रपति, भारत नई देहली VICE-PRESIDENT INDIA NEW DELHI

May 11, 1976.

I am happy to learn that the
Birth Centenary of Kavivarya Pandit
Shree Nanchandraji Maharaj will be
celebrated in November this year.
I send my best wishes for the success
of the celebrations.

(B.D. Jatti)

હપરાષ્ટ્રપતિ, ભારત નવી દિલ્હી તા. ૧૧ મી મે, ૧૯૭૬.

મને એ જાણતાં હર્ષ થાય છે કે, કવિવર્ય પાંડેત શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની જન્મશતાગ્દિ આ વર્ષે નવેમ્બર માસમાં ઉજવવામાં આવશે. આ ઉજવણીની સફળતા માટે હું મારી શુભ કામનાએા પાઠવું છું.

(સહી) બી. ડી. જત્તી

# प्तथ गुरुदेव इविवर्ध में नानसन्द्रेक सहाराक करमशताहि स्मृतिग्रंय

कृषि तथा सिंचाई मंत्री भारत सरकार नई दिल्ली-११०००१ MINISTER OF AGRICULTURE & IRRIGATION GOVERNMENT OF INDIA NEW DELHI-110001

25th May, 1976.



My best wishes for the success of the birth centenary celebrations of saint Kavivarya Pandit Shree Nanchandraji Maharaj of Saurashtra.

Shri Nanchandraji Maharaj will be remembered not only as a Jain saint but also as a person who rendered unique services for the social uplift of the people. Though he became a monk, he combined spiritual devotion with social work to help the weak and the down-trodden. It is the life of such saints that gives us not only spiritual solace but also an inspiration to work for the material upliftment of the poor and the weak. I am glad to have the opportunity of joining in the tributes to the late saint on the occasion of his birth centenary.

Jagjivan Ram)

કૃષિ તથા સિંચાઇ મંત્રી ભારત સરકાર નવી દિલ્હી – ૧૧૦–૦૦૧ તા. ૨૫મી મે, ૧૯૭૬.

સૌરાષ્ટ્રના સંત કવિવર્થ પંડિત શ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજની જન્મશતાષ્ટિ ઉજવણીની સફળતા માટે મારી શક્ષેચ્છાએ.

શ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજને ફકત એક મહાન સંત તરીકેજ નહિ, પરંતુ લેકિના સામાજિક ઉદ્ધાર માટે અંજોડ સેવાએ પ્રદાન કરેલ એક વિભૂતિ તરીકે પણ યાદ કરવામાં આવશે. તેઓ સાધુ હોવા છતાંય, નિર્ખળ અને પતિતોને મદદ કરવાના સામાજિક કાર્યનું આધ્યાત્મિકતા સાથે તેમણે સંકલન કર્યું હતું. આવા સંતાનું જીવનજ આપણને ફકત આત્મિક શાંતિ જ નહિ કિન્તુ દરિદ્ર અને નિર્ખળના ભૌતિક ઉદ્વંગમન માટે કામ કરવાની પ્રેરણા સુખાં આપે છે. તેમની જન્મશતાબ્દિના આ પ્રસંગ ઉપર સદ્દગત સંતને શ્રદ્ધાંજલિ અર્પણ કરવાના કાર્યમાં સહભાગી થવાની તક પ્રાપ્ત કરતાં મને હર્ષ થાય છે.

(સદ્ધી) જગ્રજીવનરામ

www.jainelibrary.org

# प्लय गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रका महाराज कनमशताहिह स्मृतिग्रंथ



फोन ५१८ ता. 23-2-176 ब्रह्मविद्या-मंदिर पवनार जि. वर्घा ४४२००१

31-11-19-1 4 ELLLY

a) -1-11-19

a) 1-11-19

a) 1-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-19

-11-1

આદરાશીય મુનિશ્રી સંત બાલજીને તેા સારી રીતે જાણું છું. કારણ કે તેએાનું વ્યાપક અને પ્રેમમય કાર્ય આજે સર્વ વિશ્રુત છે. પણ એના મૂળ સ્રોત તેમના ગુરુવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજ હશે, એની કલ્પના ન હતી.

ગુરુવર્ય નાનચંદ્રજીનું ટૂંકું ચરિત્ર હમણાંજ વાંચવામાં આવ્યું, તેમના ફાટા પણ જેવા. જેતાંવેત તેઓ મહાપુરુષાની હરાળમાં સૌથી ઊંચા સ્થાન પર ખિરાજેલા હશે એ વિષે શંકા ન રહી. કેવળ ફાટા ઉપરથી જે એવા અપૂર્વભાવ મનમાં ઉપજ્યા તો જેઓ ગુરુવર્ય નાનચંદ્રજીના સહવાસમાં આવ્યા હશે, તેઓનું જીવન કેટલું ઘન્ય અને પાવન થયું હશે!

ગુરુવર્ય નાનચંદ્રજીને હું શત શત પ્રણામ કરી આ સ્મૃાતગ્રંથ - યોજકોને ધન્યવાદ આયું છું. કારણ કે તેઓએ એ પુણ્યકાર્ય જગતની સામે પ્રસ્તુત કર્યું.

> સિવાજી નં. ભાવે, છ્રા. વિદ્યામંદિર પવનાર

તા. ૨૩–૨–૭૬

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ



Telegram: "SAHUJAIN"
PHONE: 22-4381 RES. 45.4252-54
11. CLIVE ROW,
CALCUTTA-1

July 14,1976.

My dear Shri Shah,

I thank you for your letter of 28th ultimo that you are celebrating the Birth Centenary of the great saint Kavivarya Pandit Shree Manchandraji Maharaj in the month of November, 1976. He was a great saint and his contribution to social services, especially education, medical relief and relief to the destitutes in times of natural calamities was remarkable. On the occasion of his birth centenary I offer my respects to him.

With best wishes,

Yours sincerely,

૧૧, કલાઈવ રાૈડ, કલકત્તા–૧. તા. ૧૪ મી જુલાઇ, ૧૯૭૬.

પ્રિય શ્રી શાહ,

તા. ર૮ મી તારીખના આપના પત્ર માટે હું આભાર માનું છું. પત્રથી જાણ્યું કે આપ, મહાન સંત કવિવર્થ પંડિત શ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજની જન્મશતાષ્ટિ ૧૯૭૬ ના નવેમ્ખર માસમાં ઉજવી રહ્યા છેા. તેઓ એક મહાન સંત હતા અને સામાજિક સેવાઓ, વિશેષમાં શિક્ષણ અને તબીબી રાહત અને કુદરતી આપત્તિઓના સમયે નિરાધારાને આપેલી રાહત અંગેના કાળા નાંધપાત્ર હતા. તેમની જન્મશતાષ્ટિના આ પ્રસંગ નિમિત્તે હું તેમના પ્રતિ મારી સન્માન ભાવના પ્રદાન કરું છું.

શુભેચ્છા સાથે

એસ પી. જૈન

# प्रथ गुरुहेव डिवियर मं. नान्यन्द्रका महाराज कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

विदेश मंत्री, भारत MINISTER OF EXTERNAL AFFAIRS INDIA New Delhi, July 15, 197**6**,

Pandit Shree Nanchandraji Maharaj was a highly respected saint of his time whose memory is cherished by a large number of people. Though he attained spiritual heights, his life was devoted to the service of humanity and to the alleviation of sufferings. On his birth centenary, I join in paying tribute to his memory and wish the centenary celebrations all success.

Y. B. CHAVAN



रेल मंत्री, भारत MINISTER FOR RAILWAYS INDIA New Delhi,

July 27, 1976.

It gives me pleasure to learn that Shri Vardhaman Sthanakvasi Jain Shravak Sangh. Matunga, Bombay are celebrating the Birth-Centenary of Kavivarya Pandit Shree Nanchandraji Maharaj and are bringing out a Centenary Volume on this occasion.

Our great, country, varied as it has been in its cultural and philosophical richness, has produced illustrious leaders in all walks of life. Gurudev Shree Nanchandraji Maharaj was one such illuminated soul, whose message could be spread far and wide, as indeed, of all the great seers of Indian thought and philosophy. I wish the Sangh all success in the Centenary celebrations.

KAMALAPATI TRIPATHI



पूर्ति और पुनर्वास मंत्री भारत नई दिल्ली-११००११ जुलाई 29, 1976

मुहे यह जानकर प्रसन्नता हुई है कि श्री वर्षमान स्थानकवासी जैन श्रावक संघ वंबई नवम्बर, 1976 में पं. श्री नानचन्द्रजी महाराज की जन्मरातान्द्री मनाने का आयोजन कर रहा है। महाराज श्री नानचन्द्रजी एक प्रसिद्ध संत, दयालु, धार्मिक तथा सामाजिक क्षांति के अग्रद्त थे। संत जी एक प्रकांड विद्वान तथा साहित्य के मर्मन्न थे। उन्होंने धार्मिक तथा सामाजिक पुस्तकें लिखकर समाज में जागृति उत्पन्न की है। कुटीर उद्योग, महिलाओं को जीवनो-पार्जन हेतु आजीविका आदि की व्यवस्था करना संत जी की महान सामाजिक सेवाएं हैं। उनकी निखार्थ समाज सेवाओं तथा लक्ष्यों को रातान्द्री समारोह के अवसर पर रचनात्मक रूप देना ही उनके प्रति सच्ची श्रद्धांजली होगी।

आयोजन की सफलता के लिये हार्दिक शुभ कामनाएं।

राम निवास मिर्घा

www.jainelibrary.org



# पूज्य गुरुहेंव डविवयी पं. नानयन्द्रका महाराज कनमशताहि स्मृतिग्रंथ

MINISTER FOR
REVENUE, URBAN DEVELOPMENT
TOURISM, AUKAF AND PROTOCOL
GOVERNMENT OF MAHARASHTRA
Sachivalaya, Bombay 400 032

I am happy to know that the Birth Centenary of the great Saint Kavivarya Pandit Shri Nanchandraji Maharaj of Saurashtra is proposed to be celebrated on November 22, 1976 by the Pujya Gurudeo Nanchandaji Maharaj Janmashatabdi Trust.

Our country possesses a rich and profound heritage of saints and sages, whose teachings have helped in enriching the lives of common men. Shri Nanchandraji Maharaj commanded wide respect for his all pervasive vision, versatile personality, and humanitarian approach towards peeple. Apart from being a devoted saint, he took keen interest in eradication of human sufferings and miseries. He always rose above all sectarian and narrow barriers of caste dogmatism etc. That way he was a religious revolutionary and an ardent social worker.

I am sure that the programmes that are being organised in connection with his Birth Centenary will help propagate his philosophy of life.

I wish all success to the centenary celebrations.

RAFIQ ZAKARIA



अन्न व नागरी पुरवठा मंत्री महाराष्ट्र शासन सचिवालय, मुंबई ४०० ०३२ 26th July 1976

Dear Sir,

I am thankful to you for your letter of 12th July 76, regarding publication of Centenary Volume on the occasion of Birth Centenary of Kavivarya Pandit Shree Nanchandraji Maharaj. I am sorry that because of other pressing engagements I could not send my reply earlier. I hope you will kindly understand my difficulties and excuse for the delay.

Kavivarya Pandit Shree Nanchandraji Maharaj like the revealed learned personalities and saints have plessed the society and given their valuable guidance for the development of mental peace and happiness amongst the people, side by side with the material prosperity of the nation. As a devotee of these saints I always bow my head and pray for their guidance in making my life and services useful in the cause of removal of miseries of the down trodden.

I am happy that Shri Vardhaman Sthanakvasi Jain Shravak Sangh is doing a valuable service in spreading the teaching of the great Kavivarya Pandit Shree Nanchandraji Maharaj by celebrating the Birth Centenary, and send my best wishes for the success in their undertaking.

Thanking you,

Yours sincerely, RATNAPPA K UMBHAR

www.jainelibrary.org

### प्रथ गुरुहेव इविवर्ध में. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

MINISTER FOR
PUBLIC WORKS, HOUSING, ANIMAL
HUSBANDRY & DAIRY
DEVELOPMENT
GOVERNMENT OF MAHARASHTRA
Sachivalaya, Bombay 400 032

23rd August 1976.

Shri Nanchand Maharaj was a great Saint, Social worker and devoted to the cause of the Poor in this country. He was really a 'चिरल चिभूति' I am glad to know that you are bringing out a Memorial Granth, to pay tribute to this great man. I am sure that his life will be a perpectual inspiration to the persons who are interested in spiritual uplift of the common man.

S. A. SOLANKE



MINISTER OF STATE FOR AGRICULTURE AND COMMAND AREA DEVELOPMENT GOVERNMENT OF MAHARASHTRA Sachivalaya, Bombay-400032.

Dated: 3 Aug 1976

The message of Truth and non-violence given by jainism has an eternal value. Despite scientific advancements, the world at large has realised that unless we imbibe the spirit of universal brotherhood and accept the principle of "Live and let live", the theory advanced by Jainism and preached and practised by persons like Nanchandraji Maharaj, the world will not be happy.

Birth centenary celebration of saint Nanchandraji Maharaj, I hope, will help to spread this message not only in any particular community but among all.

Only one sincere desire and attempt to follow his path will be a fitting tribute to this great Poet-Saint of India.

N.P. My good wishes to your mission.

N. S. SAPKAL



MINISTER OF STATE FOR CO-OPERATION GOVERNMENT OF MAHARASHTRA Sachivalaya, Bombay-400 032

22nd July 1916

It is a matter of great pride and pleasure to note that Shri Vardhaman Sthanakvasi Jain Shravak Sangh-Matunga is celebrating the Birth-Centenary of Kavivarya Pandit Shri Nanchandraji Maharaj of Saurashtra by way of publishing a Centenary Volume. The exemplary services rendered by Pandit Shri Nanchandraji Maharaj Serve as a great source of inspiration for the true social workers. By publishing this volume I believe, that the Sangh is doing great service to the Society. On this auspicious and happy occasion I send my best wishes to the Centenary volume.

Yours sincerely, R. V. BET

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

MINISTER OF STATE FOR SOCIAL WELFARE, CULTURAL AFFAIRS, SPORTS AND YOUTH SERVICES

GOVERNMENT OF MAHARASHTRA Sachivalaya, Bombay-400 032

Dated: 14th May 1976

I am indeed pleased to know that you are celebrating the birth centenary of the great saint and dedicated social reformer Pandit Nanchandraji Maharaj.

As a saint in the true sense and spirit Nanchandraji Maharaj worked throughout his life for eradication of human sufferings without any distinctions of caste or creed.

Through the service of the Daridra Narayana he became one with God.

I have no doubt his memory will inspire us to follow his suit for many years to come.

My all good wishes to you in your endeavour.

SUSHILKUMAR SHINDE



DEPUTY MINISTER FOR HOME, TRANSPORT AND LEGISLATIVE AFFAIRS GOVERNMENT OF MAHARASHTRA Sachivalaya, Bombay-400 032

Dated the 18th May, 1976.

I am very happy to know that you are celebrating the birth centenary of Shri Nanchandraji Maharaj.

Two thousand Five hundred years ago, Mahavir proclaimed his gospel of social equality and gave the message of Ahimsa and brotherhood.

Shri Nanchandraji as a true follower of Lord Mahavir served for the welfare of the human beings. Such persons are the great avataras who are born to reform the world.

Let us take inspiration from his life and become instruments to transform the world and make it a better place to live in.

BABURAO J. KALE



CHIEF MINISTER
GOVERNMENT OF MANIPUR
IMPHAL

Imphal, the 25th May '76

I am glad to learn that the Birth Centenary Celebration of the great saint. Kavivarya Pandit Shri Nanchandraji Maharaj of Saurastra is being held this year.

I hope, the celebration will highlight his noble deeds for the welfare of human beings, and will focus attention on the importance of his teachings and messages for obtaining peace, prosperity and salvation in our lives.

I congratulate the Celebration Committee, and send my best wishes for a successful celebration.

R. K. DORENDRA SINGH

# पूज्य गुरुहेव ६विवर्ध मं. नानसन्द्रेकु सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

# CHIEF MINISTER VIDHANA SOUDHA, BANGALORE - 1.

Dated 28th May, 1976,

I am happy to learn that Shri Vardhaman Sthanakvasi Jain Shravak Sangh-Matunga is celebrating the birth centenary of Kavivarya Pandit Shree Nanchandraji Maharaj.

Shri Nanchandraji Maharaj has left an indelible impact on the Jain community as a religious revolutionary and social reformer. The best homage to him would be to carry on his relentless crusade to rid the society of its evils with renewed vigour and dedication.

I send my greetings and best wishes for the success of the celebrations.

D. DEVARAJ URS



#### શ્રી માેટાના સંદેશ

સદ્દગત પરમ પૂજ્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબના સમાગમમાં સાયલામાં આવવાનું થયું.

તે વેળા રાજ એમની સાથે સત્સંગ થતો. તેઓ મુક્ત વિચારવાળા, ઉદાર મતવાદી હતા. તેઓશ્રીમાં ધાર્મિક સંકુચિતતા મુદ્દલે ન હતી. ઊંચામાં ઊંચી ભાવનાને તેઓ સૂક્ષ્મતાથી સમજી લેતા. જ્યાં સદ્દભાવ પરસ્પર હેાય ત્યાં દિલ પણ ખુલી જતું હાય છે. તેમનું હેત તાે ઘણું. નમ્રતાશીલ, સંસ્કાર સુશાભિત, નયનરમ્ય મૂર્તિ સમા શ્રી મહારાજ સાહેળ હતા. તેમના સ્વભાવ ઋજુ ને સરળ.

ઉચ્ચ આસને બિરાજેલા હોવા છતાં તેમના, સામાની સાથેના વર્તાવ કાેઈ ભાવભર્યા ન્યારા પ્રકારના રહેતા. તેમની પાસે જવાનું દિલ થતું.

મારા જેવા પર તેમના અધિક સ્નેહ. મારા એક પુસ્તક ' જીવન સોપાન'ની પ્રસ્તાવના પણ પૂજ્ય શ્રી નાનચંદ્ર જ મહારાજ સાહેએ લખી આપી છે.

આધ્યાત્મિક ઉચ્ચ કક્ષાની વાતો કરવાની લહેજત તેમની સાથે દિલમાં પ્રગટની. તેઓશ્રીની પ્રતિભા અલૌકિક હાેવા છતાં, તેઓ તેવા ઉપરથી તાે લાગતા નહાેતા, તે વળી તેઓશ્રીની સવિશેષતા.

> <mark>શ્રી માે</mark>ટા હરિ ૐ આશ્રમ,

કુરુક્ષેત્ર રાંદેર, સૂરત



#### શુલકામનાના સંદેશ અને આશીર્વાદ

પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ, જૈનધમેના સર્વ રીતે શિરતાજ સમાન હતા, રાષ્ટ્રપ્રેમી હતા, કાન્તિકારી હતા. ધમેં અને જવનના સુમેળ કરી જીવવાના આદેશ આપતા. અધી રીતે કાન્તિકારી સાધુ હતા. પરમ પૂજ્ય વિશ્વવંદનીય મહાત્મા ગાંધીજીના વિચારા તેમણે અપનાવ્યા હતા. સમૂહ પ્રાર્થના પણ તેઓ રાત્રે રાખતા. જીવનમાં શુહિકરણ, ખાદી પહેરવી, માનવીના સુખ દુ:ખના ભાગીદાર ખની તેને ઉપયોગી થવું, ભારત આઝાદ થાય તે અંગે પ્રેરણા આપતાં. પ્રવચના, ધર્મમાં નીતિને વણી લઈ ઐતિહાસિક દાખલા સાથે મુંદર ભાવનાથી આપતા જેથી દેશની આઝાદી માટે લડવૈયા તૈયાર થાય, કજીયા કંકાસના નાશ થાય, વાત્સલ્યભાવથી માનવી – માનવી એકમેકના દુ:ખસુખનાં સાથી ખને, મદદગાર ખની જવે. જીવન અને ધર્મ, વ્યવહાર અને ધર્મ એ તાણાવાણાની જેમ વણીને માનવીએ જીવવું જોઈએ. આ ગ્રંથને મારા શુલ- આશીર્વાદ છે. તેઓ મરીને જૈનધર્મમાં અમર ખન્યા છે.

— શ્રી રવિશ'કર મહારાજ ગુજરાતના પ્રખર લાેકસેવક



# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

स्व. पूज्य मुनिश्री नानजंद्रजी महाराज ।स्थानकवासीजैन मुनि थे। उनका जीवन सरल, त्यागमय एवं करूण से ओत-प्रोत था। गुजरात की पावन धरा पर आपने जन्म लिया। धार्मिक संस्कार परिवार से मिला, बैराग्य बढ़ा और साधना के मार्ग पर अप्रसर हो गये। मुनिश्री का जीवन निवृतिपरक साधु का जीवन था किन्तु उनके हृदय में करूणा की धारा प्राणी मात्र के प्रति प्रवाहित होती थी। निवृत्ति के साथ शुभ रचनात्मक प्रवृति में भी आप का आदिार्वाद सदा रहा। जैन धर्म के दया, करूणा एवं अहिंसा सिद्धातों को व्यवहारिक रूप देने में आपकी तत्वरता बहुत ही प्रेरणाप्रद थी।

ख. मुनिश्री की शताब्दि का आयोजन एक प्रेरणापद कार्य है किन्तु इस आयोजन को मात्र औपचारिक न बनाकर ठोस तथा निर्माणात्मक बनाना होगा। जिससे मुनिश्री के चिंतन, उनका कल्पना एवं कार्य को हम—आगे बढ़ा सके; इस प्रकार के साधुसंत एक संप्रदाय के होकर भी संप्रदाय से ऊपर पूरी मानव जाति के ही नहीं बिल्क प्राणी मात्र के लिए होते हैं। सुरज की रोशनी, नदी का जल, बहती हुई हवा जैसे सबको लाभ पहुंचाती है वैसे ही संत—पुरुष भी सबके कल्पाण की कामना करते हैं।

मुझे अत्यंन्त प्रसन्नता है कि स्व. मुनिश्री किव नानचंद्रजी महाराज की शताब्दि का यह भन्य आयोजन कर उनकी स्मृति ताजी करने का कार्य किया जा रहा है। मैं इस आयोजन की हृदय से सफलता चाहता हूँ एवं मुनिश्री को श्रद्धांजली अर्पित करता हूँ।

> शादीलाल जैन भू. पू. शेरीफ, वम्बई



'સર્વ ધર્મ સમભાવ'ના સમર્થક સ્વ. કવિવર્થ પૂ. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાખ્દિ મહાત્સવ પ્રસંગે સ્મૃતિગ્રંથ પ્રસિદ્ધ થનાર છે, તે જાણી આનંદ થયો. આ પ્રસંગે શુભસંદેશ માેકલવા માટે મને જણાવવામાં આવેલ છે. પરંતુ આવી મહાન વિભૂતિ માટે મારા જેવી વ્યક્તિ શું સંદેશા પાદવી શકે!

તેઓ શ્રી ક્રાંતિકારી સાધુ હતા એટલું જ નહિ પણ સાથે સાથે યુગદ્રષ્ટા પણ હતા તેમ કહું તો અતિશયોકિત નહિ ગણાય. જેન સમાજમાં રાત્રિ પ્રવચન અને પ્રાર્થના પર પ્રતિબંધ હતો ત્યારે તેઓ શ્રીને એમ લાગ્યું કે ધર્મના આચરણ માટે દિવસ–રાત જોવાની ન હોય અને જો ભગવાનના સંદેશ છેલ્લામાં છેલ્લા માનવી સુધી પહોંચાડવા હોય તો સિત્ર પ્રવચનને બંધન હોવું ન જોઈએ. આ માટે અનેક પ્રકારની ટીકા અને નિંદા થવા છતાં તેઓ શ્રીએ હિંમતપૂર્વક તેમનું આ કાર્ય ચાલુ રાખ્યું અને તે આધારે બીજા સાધુ–સાધ્વી છોએ એ પણ આ રસ્તો અપનાવ્યો.

પૃ. મહારાજશ્રીના જન્મશતાબ્દિ મહાત્સવની સંપૂર્ણ સફળતા ઇચ્છું છું.

લલ્લુભાઈ રોઠઃ

સંહુકાર મંત્રી.

મંત્રીશ્રી, ગુજરાત ગ્રામાહોગ અને સહકાર ગાંધીનગર,

તા. ૧૭–૨–૭૬

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પૂ. મહારાજશ્રી સંતળાલજીના ગુરુ પૂ. નાનચદ્રજી મહારાજની સ્મૃતિ અંગે બે શળ્દ લખું છું. તે વખતે સૌરાષ્ટ્રના ગામહાંમાં પૂ. બાપુના સંદેશા અમે પહેાંચાડવા કાેશિષ કરતાં હતાં. પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજના પ્રભાવશાળી વ્યક્તિત્વની એાથ અમને સાંપડતી. તેથી અહિંસક ક્રાંતિ નિમિત્તે વાયુમાંડળ સર્જવામાં અમારું કામ બહુ જ સરળ બનતું.

લાકાની શ્રદ્ધા ત્યક્તિમાં, રાષ્ટ્ર પ્રત્યેની ભાવના તથા પાતાથી નળળા સમુદાય પ્રત્યે પ્રત્યક્ષ આદર અને સહકારની વૃત્તિ એ તેમના પ્રવચનાના સર રહેતા.

તેમની યાદ હરહ મેશ રહેશે.

ઉ. ન. ઢેબર

શ્રી વલ્લભ કન્યા કેળવણી મંડળ, ભક્તિનગર, રાજકાેટ-૨.

રાજકાેટ

તા. ૫–૩–૭૬



# સંદેશાંઓની સુચી

ઉપર જણાવેલા સંદેશાએા ઉપરાંત નીચે જણાવેલા મહાનુભાવાના સફળતા તથા શુભકામનાએાના સંદેશાએા આવ્યા છે.

૧– શ્રી બી. પી. મૌર્ય

ર – શ્રી વી. છ. પ્રભુગાવકર,

૩ – શ્રી કે. કે. વિશ્વનાથન,

૪ – શ્રી રામનિવાસજી મિર્ધા,

૫ – શ્રી આર. સી. પાપલી,

**६ – શ્રી જગન્નાથ પહા**હિયા,

૭ – શ્રી ખી. એમ. બિરલા,

૮ – શ્રી ડી. કે. ઉપાધ્યે

૯ – શ્રી ડબલ્સુ. એ. સંગમા,

૧૦ – શ્રી ઉમાશંકર દિક્ષીત,

૧૧ – શ્રી વી. એસ. પાગે,

૧૨ – શ્રી એફ. એચ. માહસિન,

૧૩ – શ્રી સિદ્ધેશ્વરપ્રસાદ,

૧૪ - શ્રી રાજકુમારસિંહ,

૧૫ – શ્રી પ્રભુદાસ પટેલ,

૧૬ – શ્રી આખુલાઈ જ. પટેલ,

૧૭ – શ્રી જેરામભાઈ પટેલ,

ભારત સરકારના ઉદ્યોગ અને નાગરિક પૂર્તિના રાજ્યમંત્રી

મહારાષ્ટ્ર રાજ્યના અર્થ તથા પ્લાનિંગ મંત્રૌ

ગુજરાત રાજ્યના ગવર્નર

ભારત સરકારના પૂર્તિ અને પુનર્વાસ મંત્રી

ભારત સરકારના કરિયાત અને ખાણ મંત્રીના નિજી સચિવ

ભારત સરકારના સંચાર વિભાગના ઉપમંત્રી

ભારતના માટા ઉદ્યોગપતિ, કલકત્તા

પ્રધાનમાંત્રી, મેઘાલય, શિલોંગ

કર્ણાટક રાજ્યના ગવર્નર

મહારાષ્ટ્ર રાજ્ય વિધાનસભાના પ્રમુખ

ઉપગૃહુમાંત્રી – ભારત સરકાર

**હર્જા** ઉપમાંત્રી – ભારત સરકાર

મંત્રી - એાલ ઈન્ડિયા કોંગ્રેસ કમિટિ - નઈ દિલ્હી

કૃષિ તથા સિંચાઈ ઉપમંત્રી – ભારત સરકાર

ગુજરાત રાજ્યના માછ મુખ્ય મંત્રો

મંત્રી ગુજરાત પ્રદેશ કોંગ્રેસ સમિતિ

# પૂ. ગુરુદેવના તેજસ્વી શિષ્ય



મુનિ શ્રી. સંતળાલજ મહારાજ જેમણે પૂ. ગુરુદેવને કદી વીસર્યા નથી. અને જેમના આ 'સ્મૃતિ ગ્રંથ'ના સંપાદન કાર્યમાં મુખ્ય હીસ્સાે છે.

# प्रथ गुरुदेव इविवर्धी पं. नान्यरद्रम सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

# પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાથે ભૃતકાળમાં થયેલ પ્રયત્ક્ષ અનુભવા, તથા એમના સાધુજીવનની લાંબી દિક્ષા પર્યાયમાં ઉત્કર્ષ અને આદર્શ જીવન પર પડતા પ્રકાશ

🎇 - લેખક :– કાન્તિલાલ કપૂરચંદ ગાંધી, 🗕ઘાઢકાેપર.

(આ સંસ્મરણ માેડું મન્યું હોવાથી અહીં લેવામાં આવ્યું છે.)

- ૧ ભારતમાં પ્રથમ સાધુ સંમેલનમાં મુખ્ય માવડીયદે હાજરી, ઈ. સ. ૧૯૦૯.
- ર દીક્ષા પછી એમના ગુરુદેવની એક સરખી નવ વર્ષ એટલે એમના ગુરુદેવનાં અંતિમ કાળ સુધી કરેલી તન, મનથી, વૈયાવચ્ચ ગુરુસેવા.
- 3 ઈ. સ. ૧૯૩૮ માં, હરિપુરામાં મહાત્મા ગાંધી સાથે મિલન. મહાત્માજીને પૂછેલ કે, અમારા સાધુ જીવનમાં, મારા લાયક કામકાજ છે? મહાત્માજીએ જવાબ આપેલા કે આપશ્રી, આપનાં સાધુજીવનને બરાબર યાેગ્ય રીતે પાલન કરી, રાષ્ટ્ર અને સમાજ ઉપર, પૂરતા પ્રકાશ પાથરી, ધર્મના વિકાસ કરી રહ્યા છાે.
- ૪ અમદાવાદમાં જૈન બાેર્ડિંગની સ્થાપના અને શરૂઆત, પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની પ્રેરણાથી થઈ.
- પ ઘાટકાેપરમાં શ્રાવક સંઘની સ્થાપના તથા સ્થા. જેન ઉપાશ્રય પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની પ્રેરણાથી થયાં. વિક્રમ સંવત ૧૯૮૨
- ६ ઘાટકાપરમાં ત્રણ ચાતુર્માસા કર્યા-૧૯૮૨, ૧૯૯૧, ૨૦૧૩.
- ૭ પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના મૂખ્ય ઉપદેશ, એ કે પ્રત્યેક વ્યકિતએ, ખપ પૂરતી ચીજો વસાવવી, કેવળ શાભા માટે વસાવવા હિંસાત્મક વલણ, જે દ્વષણરૂપ છે.
- ૮ શીઘ કવિ, પ્રાત: પ્રાર્થના, રાત્રિ ધર્મચર્ચા.
- ૯ લાંબી દીક્ષાપર્યાયમાં, ભારત દેશની, જે જે જગ્યાએ વિચર્યા, શેષકાળ રહ્યા, કે ચાતુર્માસા કરેલાં તે તે જગ્યાનાં ખૂશે પણે જૈન શાળાઓ, જૈન સાહિત્યની લાયખ્રેરી, પ્રૌઢા માટે શિક્ષણ–સમિતિની રચના તથા સંતાને ઉતરવા, તથા શ્રાવકવર્ગને ધર્મકરણી કરવા, ધર્મસ્થાનકા ઊભા કરવા, શ્રાવકવર્ગને પ્રેરણા કરતાં–સતત પ્રયાસ થતાં–એમનાં પ્રભાવશાળી પ્રવચનથી આવાં શુભ કાર્યો તુરતજ અમલમાં આવતાં અને સફળ પણ થતાં.
- ૧૦ ઘાટકાર ખાતે-ભૂતકાળમાં થઈ ગયેલા શ્રી હીરાચંદ વનેચંદ દેસાઈ, શ્રી ધનજી દેવસી, શ્રી જગજીવન દયાળ, શ્રી માણેકચંદ અમુલખ તેમજ હાલના શ્રી દુર્લભજી કેશવજી ખેતાણી, શ્રી ન્યાલચંદ મૂળચંદ, શ્રી નરભેરામ મારારજી ઝાટકિયા વગેરે શ્રાવક વર્ગને બાેલાવી, ધર્મકરણી કરવા, જૈનધર્મ સ્થાનકની જરૂરિયાત, તેમજ સાધુ-સાધ્વી માટે, સમ્યક્ જ્ઞાન મેળવવા, શાસ્ત્ર જ્ઞાન અનિવાર્ય છે. આ પ્રેરણાત્મક સૂચનથી ઉપાશ્રય થયા તેમજ એ પ્રેરણાના જન્મથી હાલની ઘાટકાપર, જે શ્રમણી વિદ્યાપીઠ ફૂલીફાલી જ્ઞાન ક્ષેત્રે વિકાસ પામી, પ્રગતિ કરી રહી છે તે પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના પ્રતાપ છે.
- ૧૧ મુંબઇનાં ઉપનગર બાેરીવલીમાં સ્ટેશન પાસે, ધર્મક્ષેત્ર, જે જ્ઞાન, આરોગ્ય માટે ઊભું થઇ વિકાસ પામ્યું તે પ્. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબને આભારી છે. વિક્રમ સંવત ૨૦૧૪ માં પૂ. શ્રી મહારાજ સાહેબે ચાતુર્માસ કરેલ હતું.
- ૧૨ આવા પ્રભાશાળી પ્રાતઃસ્મરણીય ગુરુદેવને અમારા કોટિ કોટિ વંદન હોજો. ચોથા આરાના નમૂના રૂપ ગુરુદેવે શ્રાવક વર્ગમાં ચારિત્રની ઉંડી છાપ પાડી એએોને નિર્વ્યસની બનાવ્યા. ચારિત્ર ઉજ્જવળ બનાવ્યું.
- ૧૩ પૂ. શ્રી ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજનાં ગુણાનુવાદને અનુસરી ભાવિમાં પણ આવા સંતો પ્રગટ થાય એવી શાસન દેવ પાસે પ્રાર્થના કરી વિરમું છું.

# प्कथ गुरुहेव डिवियर पं. नानशन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

# પૂ. ગુરુદેવ કવિવર્થ પ્.ં. નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાબ્દિ સ્મૃતિશ્રંથની વિષયાનુક્રમણિકા

વિભાગ ૧ લા : જીવન પ્રાંખી

#### (૧) પૂ. ગુરૂદેવ : વિશ્વસંતની આંખી (પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજ) પૃષ્ઠ ૧–૬૪

| ٩.  | લગતના ગામમાં જ                   | ¥. | ٩          | ર૦. શિષ્ય પરિવાર સાથે                      | į. | <b>3</b> २ |
|-----|----------------------------------|----|------------|--------------------------------------------|----|------------|
| ₹.  | માંઘીબાના માંઘેરા દિયર           | •  | ર          | ર૧. ગેરસમજૂતીના ભાગ                        | •  | 38         |
|     | પલાણ માંડયા                      |    | 3          | ૨૨. ધ્યેય એક: માર્ગ બે                     |    | 3.4        |
|     | ગુરુચરણે                         |    | ሄ          | ૨૩. ધરમપુરમાં ચાતુર્માસ                    |    | 35         |
|     | શ્રદ્ધા, પરિષકવતા અને સાધુદીક્ષા |    | પ          | ૨૪. નારી સમુત્થાન                          |    | 30         |
|     | કચ્છ સૌરાષ્ટ્રની પાર્વ્યભૂમિકા   |    | ę          | ૨૫. ચાહ્યાેદ–કરનાળીમાં ચાતુર્માસ           |    | ४०         |
|     | સાધના અંગે મનામાંથન              |    | E          | ૨૬. ડાેળીઆમાં ચાતુર્માસ−એકાન્તવાસ          |    | ४१         |
| ۷.  | સ્થાનકવાસી જેનાે સળવળ્યા         |    | ૧૦         | ૨૭. ચાેેટીલાનાં સંભારણા                    |    | ૪૨         |
| e.  | ધર્મકાન્તિનું જોશ                |    | ૧૧         | ૨૮. ભાવનગરમાં ચાતુર્માસ                    |    | ४६         |
|     | મુંબઇ તરફનું મહાપ્રયાણ           |    | ૧૩         | ર૯. ફરીફરીને માનવધર્મ                      |    | ४८         |
|     | ઘાટકાપર રંગ રાખ્યા               |    | ૧૫         | ૩૦. સાધક સાધુચ્યાને સાંકળવા                |    | ४५         |
| ૧૨. | પ્રથમ મિલને                      |    | ૧૮         | ૩૧. સાધુતાના પમરાટ                         |    | પર         |
|     | વસમા વિયોગ                       |    | ૧૯         | ૩૨. પ્રતિભા ખીલી ઊડી                       |    | પેજ        |
| ૧૪. | ડાઘા લૂછી નાખ્યો                 |    | રવ         | ૩૩. ધર્મક્રાન્તિના વિશ્વમંડાણ              |    | પપ         |
|     | કચ્છતું ચુંબક                    |    | 22         | ૩૪. મધ્યમવર્ગના પુરુષાર્થ                  |    | પછ         |
|     | અખંડ સંભારહાં                    |    | ર૪         | ૩૫. બીજું ચાતુર્માસ, બાેરીવલી કૃષ્ણકુંજમાં |    | પડ         |
|     | વિરાટ દર્શન                      |    | ૨૭         | ૩૬. વળી પાછા લીંબડી                        |    | ६०         |
| ૧૮. | પ્રભાવશાળી વ્યકિત <sub>્</sub> વ |    | <b>ર</b> ૯ | ૩૭. અમીરસનેણાં ઉરમાં ચાંટયા                |    | ६९         |
|     | વેતર્યું તે સાંધી નાખા           |    | 39         | ૩૮. આખરી વિદાય                             |    | ६२         |

#### (ર) પ્રવચન - આંજન (પ્રવચનકાર પં. કવિવર્ય શ્રી નાનચંક્છ મ.) પૃષ્ઠ કપ-૧૧૦

| (૧) જીવનનું ઘડતર | પૃ. | ६६ | (૪) સ્ત્રીએામાં મરદાનગી  | ·y. | <del>6</del> 3 |
|------------------|-----|----|--------------------------|-----|----------------|
| (૨) જીવનસંગ્રામ  |     | ৩২ | (a) andiame i again      |     | ૧૦૩            |
| (૩) સેવાના રાહ   |     | ८८ | (૫) સાપેક્ષવાદનું સ્વરૂપ |     | (43            |

#### (૩) પ્રવચન – પરિમલ (સંકલન સુનિશ્રી સંતબાલજ) પૃષ્ઠ ૧૧૧–૧૨૪

મુખની શાધમાં, પ્રભુના આધાર, પ્રભુનું સ્વરૂપ, જીવનનું રહસ્ય, માનવતાના અધિકારી, માણસાઇ વગરના માણસ, માનવતાથી આધ્યાત્મિકતા સુધી ધર્માપદેશકાની ફરજ, સંસ્કારાની અસર, સંસ્કારાની શુદ્ધિ, સ્વધર્મના નિર્ણય, સંન્યાસ સાધના, ધર્મ યુક્ત વ્યવહાર, જુવાનીમાં જ ધર્મસાધના, માનવતાના વિદ્યાર્થી ધર્મ જીવનવ્યાપી હોવા જોઈએ. વૃત્તિવિજેતાને પાપ અડી શકતું નથી, જ્યાં મરદાનગી ત્યાં જ માનવતા, ધાર્મિક સહિષ્ણુતા, સ્ત્રીઓમાં મરદાનગી, ધર્મમાં લેદ શાના, ધર્મોમાં વિકૃતિ કયારે? વિભૂતિએ ત્યારે જ પાકે છે, ઈન્દ્રિયા અને શકિતએ ના સદુપયાં અને રાહત્યોના સદુપયાં અને સહિષ્ણ તાને રાહ્ર્યમાં, અહિંસા, નિયમની જરૂર, કૌદું બિક કર્ત્તવ્ય, દાંપત્ય, સમાજધર્મના પાયા સંગદન, આર્યસંસ્કૃતિ અને રાલ્ફધર્મ,

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ધર્મને નામે પશુવધ ઘાર અધર્મ છે, ધર્મ અને જીવન, નિષ્કામ સેવા, જયંતી ઉજવવાના હેતુ, જન્માષ્ટમી અને ગાપાલન, સ્વર્ગસમું માનવજગત, આશ્રમજીવનના ક્રમિક વિકાસ, શુદ્ધ ધર્મના અધિકાર, મહામંગળ સ્વરૂપ ધર્મ, ક્રયા વિવેક, લાવનિદ્રા અને ઉપયાગ, સાચા સામાચિક – પ્રતિક્રમણ, જેન કાેણ ? સમ્ચગ્દષ્ટિજીવ, લક્તિનું રહસ્ય, વૈરાવ્ય, અવિદ્યા વિરુદ્ધ સદ્વિદ્યા, ધર્મનું પ્રકટીકરણ, ધર્મની તાકાત, અનુભવના મહિમા, જીવનઘડતર અને ચારિત્રના પ્રકાશ, સાધુજીવન એટલે, ધર્મમચ સમાજરચનાની જૈન જવાબદારી.

#### (૪) સંતશિષ્યની કાવ્યસરિતા (૫'. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ) પૃષ્ઠ ૧૨૫–૧૭૦

| (-)                              | •                      | `                      |                                                 |        |
|----------------------------------|------------------------|------------------------|-------------------------------------------------|--------|
| જિનેધ્વર સ્તુતિ, પ્રભુના         | ામ મંગળ, પૃત           | ૧૨૫                    | સ્વાર્થભર્યો સંસાર, ભૂલ જરા જબરૂં દુઃખ દે છે    |        |
| એકનાે આધાર                       |                        | "                      | જન ભિન્ન ભિન્ન જણાય છે                          | ૧ેપ૯   |
| પ્રાર્થના <u>,</u>               | એવી રમત રમવી નથી       | 956                    | ભવસાગર કાેણુ તરે, જાનવર થવાના લક્ષણા,           |        |
| એારતા,<br>એારતા,                 | પશ્ચાતાપ               | ૧૨૭                    | નરકના અધિકારી, ભાવ પ્રતિક્રમાસ્                 |        |
| પ્રાર્થના,                       | અરજી વિનતિ             | ૧ <b>૨૮−</b> ૨૯        | હું કેાણ, આલેાચના,                              | १६२    |
| ,                                | મંદિરમાં પધારા         | ૧૩૦                    | પ્રભુ તુજ લય લાગી નહિ, અાત્મજ્ઞાનના અભાવ        |        |
| પ્રાર્થના, ઁ                     |                        | ૧૩૧                    | આશા–તૃષ્ણાનું સ્વરૂપ                            | १६४    |
| - આલેાચનાત્મક પ્રાર્થના <b>(</b> |                        | ૧૩૨                    | केन रीत नव जाड़ी, रिणयामा हुं हृहयम हिर         | १६५    |
| વિશુષ્ય પ્રેમની લગની,            | મહાવીરના ભકત           | ૧૩૩                    | આર્ચસ સ્કૃતિ કયાં ગઈ,                           |        |
| સન્માર્ગનું આવાહન,               | સદ્દગુરુના લક્ષણા      | ૧૩૪                    | પર્શુષણના દિવસા, અરિહંત બાધ                     | १६६    |
| સદ્દગુરુ પ્રત્યે નિવેદન,         |                        | <b>૧૩૫–</b> ૩ <b>૬</b> | અવિદ્યાની ફાંસી, અધિકારની ખલિહારી,              | १६७    |
| ગુરુમહારાજને વિનતિ,              | હૃદયદર્દ <b>ની</b> દવા | ঀঽড়                   | ENCY D. A. ALOUR                                | 927    |
| સદ્દશુરુ પ્રત્યે શિષ્યનું નિ     | વિદન, સદ્દશુરુનું શરણ  | ૧૩૮                    | व्यक्तितना क्षक्षण                              | १६८    |
| સંતના મહિમા,                     |                        | ૧૩૯                    | કર્મની અસરા, અવળું થાવું હાય તેહના,             |        |
| આનંદમ દિર,                       | અનુભવીના રાહ           | १४०                    | કાગળતણી હાેડીવડે                                | १६६-७० |
| વિરલા,                           |                        | ૧૪૧                    | જીવન તેનું સફળ જાણેા, કહેા કયારે વખત દેશા,      | ૧७૧    |
| અંતરનું અંધારૂં,                 | સમજે સાે સુખ પાવે      | ૧૪૨                    | તમે તે શું વિચાર્યું છે, કહેાને જાગશા કયારે     | ૧૭૨    |
| કર્મની રચના,                     | તમારું છે તમારામાં     | ૧૪૩                    | અવિનમાં ગાંધીજી આવ્યા                           | ૧૭૩    |
| ઉંડ રે, ઉડાડ, ઉંઘ તાર            | A,                     | ૧૪૪                    | સુતેલાં કયાં સુધી રહેશે, _                      |        |
| સાધના ત્યાં લગી સવે              | કાચી                   | ૧૪૪                    | જે નગરીમાં ન્યાય મળે નહિ                        | ૧૭૪    |
| ચાંદની અંતરચાક <b>ની</b> ,       | જાગ જ જાળથી            | ૧૪૫–૪૬                 | સાેબત તેવી અસર, 🕏 પ્રીતિ પલટે પળપળમાં,          |        |
| જીવ, તું જડ મૂર્ખથ               | ા મા                   | ૧૪૭                    | થવાનું તેજ થાય છે.                              | ૧૭૫    |
|                                  | મજાની વાત : હિતશિક્ષા  | <b>१४८–४</b> ६         | જરા ખાેલી નયન જોશા,                             |        |
| હવે સમજાય તાે સારું,             |                        | ૧૫૦                    | અમીની આંખથી જેશા, પરને શાંતિ                    | ૧૭६    |
| ં મનુષ્યના જન્મ ફરી ન            |                        |                        | મહામસ્તાન છે માયા, કહેા કયારે પછી કરશા          | ૧૭૭    |
|                                  | તાશી ભિન્ન નથી લગવાન,  | ૧૫૧                    | માયામાં મુંઝાયા, સ્વભાવદાષ,                     | ૧૭૮    |
| ગાગ આ બગડી <b>જા્ય</b> ,         |                        | ૧૫૨                    | વિશ્વબધું વશ થાય, લલા થઈને ભલું કરજો            | ૧૭૯    |
| શું વળ્યું જીવન તેનું            |                        |                        |                                                 | १८०    |
| જન્મ્યા પણ નવ જન્મ               |                        | १५३                    | નવવધૂને શિખામણ, કેળવણી વિના બધું કાચું          | १८१    |
| મનની અવળાઈ, વેર ન                | ા કરીએ રે વહાલાં,      |                        | ઉપદેશી ગીત,                                     |        |
| સત્ય ભૂષણ સજએ                    |                        | ૧૫૪–૫૫                 | સાસરે જતી કન્યાને માતુશ્રીની લલામણ              | ૧૮૨    |
| પામરદર્શો, તૃષ્ણાય               | માં તણાંણાે,           |                        | પૂ. ગુરુદેવની પ્રાથમિક રચના, લ. મહાવીરની સ્તુતિ | ૧૮૩    |
| મંદ્રમાતા મછરાળા માન             | વી                     | ૧૫૬–૫૭                 | ક્ષેમાપના, સંસાર સાગરના સલોકો                   |        |
| નથી કાેઈ રહેવાનું,               | હંસને કર્યા તેં હેરાન, |                        | શ્રી આલાયણ                                      | १८८    |
|                                  | ,                      |                        |                                                 |        |

### ത്ര ગુરુદેવ કવિવર્થ पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मराताहि स्मृतिगृंश

#### (૫) ગુરુકેવની કાવ્યપ્રસાદી (વિવરણ – મુનિશ્રી સંતબાલજ) પૃષ્ઠ ૧૯૧ થી ૨૧૨

|     | મધુકરવૃત્તિ, એન તત્ત્વદૃષ્ટિનું | વિશદીકરણી ,         | ા. સર્વસામાન્ય સાધુ પૃ                  | ૧૯૬–૧૯૭   |
|-----|---------------------------------|---------------------|-----------------------------------------|-----------|
| . [ | ત્રેત <sub>ત્ત્</sub> વ         | પૃ. ૧૯૧થી ૧૯૨ દ     | . નીતિપ્રધાન ધર્મ, ૭. માનવતાપ્રધાન ધર્મ | િ ૧૯૯–૨૦૧ |
| ٩.  | દેવ-૨. પેગંબરની અવતરણની         | પ્રાર્થના ૧૯૪–૧૯૫ ૮ | . સર્વાંગી જ્ઞાનમૂલક ધર્મ               | २०६       |
| 3.  | અપ્રમત્ત સાધુગુરુ, ૪. માર્ગદ    | શંક સાધુ, ૧૯૫ ૯     | . આસ્તિક લક્ષણ                          | २०५       |

(૬) સાહિત્યની નજરે (નિજમ. કુલછાબની સમાલાેચના) પૃષ્ઠ ૨૧૩ થી ૨૧૮ ભજનપદ પુષ્પિકા, પ્રાર્થનામંદિર. આધ્યાત્મિક માનવતાનું મીઠું જગત અને સાત્વિક સાહિત્ય પીરસતા ૮ ગ્રંથા <mark>ભજનપદ પુષ્પમા</mark>ળા. ર૧૩⊶૨૧૬

(૭) સાધનાપથે પત્રાની પગદ'ડી —(કવિવર્ય પૂ. ગુરુદેવના ૬૦ આધ્યાત્મિક પત્રા) ર૧૯–૨પ૬



#### વિભાગ ર જો : તત્ત્વદર્શન

### (૧) ચિંતનીય વિચારધારા (તત્ત્વચિંતક પં. શ્રી સુનીલાલજી મ. ચિત્તમુનિ) પૃષ્ઠ ૧-૮૩

| પાંચ જીવનસત્ત્વાેની અદ્દભુત લીલા   પૃ.         | <b>૧</b>   | ધર્મસંજીવની : ધર્મચિતામણિ          | २८                                           |
|------------------------------------------------|------------|------------------------------------|----------------------------------------------|
| જીવનતત્ત્વ અને જીવનશકિત                        | ર          | જીવનદષ્ટિ, ચોાઘદષ્ટિ અને યાેગદષ્ટિ | 33-83                                        |
| જીવનશકિત : પાશિવિક જીવન                        | 8          | પરિપૂર્ણ પર્શુપાસના                | ४६                                           |
| જીવનશકિત–પ્રાણતત્ત્વ માનવજીવનની શરૂઆત          | \$         | ગુણસ્થાનકમારાહ                     | પય                                           |
| પાંચ ઈન્દ્રિયા અને મનતું સ્વરૂપ                | ૯          | હૃદયપ્રદીપનું માર્ગદર્શક           | <del></del> ፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ |
| પાંચ ઈન્દ્રિયાનું સ્વરૂપ (વૈજ્ઞાનિક દબ્ટિકાેણ) | ૧૦         | તાત્ત્વિક વિચારણા                  | <b>દ</b> ેષ                                  |
| માનવજીવનની મહત્તા                              | ঀড়        | માેક્ષમાર્ગનું વિધાન               | ६७                                           |
| અલ્પમાનવ – નરપશુ                               | १८         | ત્રિપદ્દી કર્ત વ્યધર્મ             | ६૯                                           |
| માનવજીવનની ઉત્તરાત્તર ચડતી કળા                 | <b>૨</b> ૧ | પ્રાસંગિક નિવેદન, ઉપસંહાર          | ₽&−৩৩                                        |
| વાસ્તવિક રીતે માનવજીવનનું મંડાણ                | २३         | અતુચિંતન, ઉપક્રમ,                  | ७३                                           |
| વિકાસનું પ્રેરકખળ ઃ વિચાર અને વિવેક            | २६         | આનંદ કૈલિ ગુરુકુલવાસનાે અનેરા આનંદ | ७६                                           |
| ભાવ પ્રતિક્રમણ                                 | ૨૭         | માર્ગપ્રતીક્ષા અને દિબ્ય સંદેશ     | ଓ୯                                           |

| (૨) અધ્યાત્મ ચિતનઃ   | (લે. સ્વ. છેાટાલાલ હ. પરીખ 'સુ <b>રી</b> લિ') | ረ୪-૯૫          |
|----------------------|-----------------------------------------------|----------------|
| (૩) વિવેક્ષ્યુદ્ધિ : | સાચાે સલાહકાર (લે. અધ્યાયી)                   | e8-61          |
| ્(૪) ચારિત્રગઠન      | (સ્વ. શ્રી છેા. હ. પરીખ 'સુશીલ')              | ee-१०e         |
| (પ) એક નવીન સૃષ્ટિ   | <b>"</b>                                      | <b>૧૧૦–૧૧૩</b> |
| (६) वैराज्य          | **                                            | <b>૧૧૪–૧૧૮</b> |
| (૭) મૃત્યુ           |                                               | ११६-१२४        |
| (૮) ધર્માવિકાસ       | (લે. સ્વામી માધવતીર્થ)                        | ૧૨પ−૧૩૨        |

For Private & Personal Use Only Jain Education International

### पूर्वा गुरुदेव इविवर्ध पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### (૯) આગમસાર દોહન : ( સમર્થ સાહિત્યકાર શ્રી દેવેન્દ્ર મુનિ શાસ્ત્રી) પૃષ્ઠ ૧૩૩–૩૩૦

| જૈન આગમ સાહિત્ય: એક અનુશીલન                            | પૃ. ૧૩૫–૧૫૯              | Onin a marily                                                                    | ૨૨૯–૨૩૧                            |
|--------------------------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| <b>અંગ</b> ૧– આચારાંગ                                  | 9,60-9,90                | ઉપાંગ ૧– ઔપપાતિક                                                                 | २२५२३१<br><b>२</b> ३१-२३६          |
| ર– સ્ત્રકૃતાંગ                                         | <u> ৭७৭–৭७</u> ¢         | ૨– રાજપ્રક્ષીય                                                                   | <b>ર</b> ૩ ા−૨૩૬<br>૨૩७–૨૪૧        |
| ૩– કાર્ણાંગ                                            | ବ୍ୟତ–ବ୍ୟକ                | ૩– જીવાભિગમ                                                                      | <b>२४२</b> –२५७                    |
| ૪– સમવાયાંગ                                            | <b>૧૮</b> ૦– <b>૧૮</b> ૪ | ૪– પ્રજ્ઞાપના<br>૫– જ'બ્રદ્વીપપ્રજ્ઞસિ                                           | २ <b>५८ - २</b> ६२                 |
| ૫- ભગવતી (ત્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ)                          | <b>१८</b> ५–१ <b>६</b> ३ | ય– જ બૂદ્ધાપત્રજ્ઞાત<br>ર–૭ સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ                  | 2 <b>६3</b> –2 <b>६</b> ५          |
| ₹− જ્ઞાતાધમકથા                                         | <b>૧૯૪</b> –૧૯૮          | ર–૭ સૂચ પ્રજ્ઞાત અને <i>ચ પ્ર</i> ત્રફાત<br>૮–૧૨ નિરયાવલિકા, કલ્પવત'લિકા         | 4/2 4/1                            |
| ૭– ઉપાસકદશાંગ                                          | १६६२०८                   | ૮–૧૨ ાનરવાવાલકા, કલ્વવલાલકા<br>પુષ્કિ્રિયા પુષ્ક્ <b>ર્યુલિયા, વ</b> ષ્ઠ્રિઙ દશા | २११-२७०                            |
| ૮– અન્તકૃશ્શોગ                                         | २०६–२११                  | પુષ્યું પુષ્યું પુષ્યું હતા, વાલ્ઇ દરા                                           | -२७१–२८०                           |
| ૯– અનુત્તરાપપાતિક દશા                                  | <b>૨૧</b> ૨૨૧૩           | भूण भूत्र १- ઉत्तराध्ययन                                                         | २८१–२८५                            |
| ૧૦- પ્રશ્નવ્યાકરણ                                      | <b>૨૧૪</b> –૨૨૨          | ર– દશવૈકાલિક<br>•                                                                | २८१–२८२<br>२८ <b>१–२</b> ६२        |
| ૧૧– વિપાકસૂત્ર                                         | <b>૨૨</b> ૩–૨૨૫          | ૩- નંદી                                                                          | <b>२८</b> ६-२७२<br><b>२</b> ६३-३०१ |
| ૧૨– દષ્ટિવાદ                                           | २२६–२२८                  |                                                                                  |                                    |
| <b>છેદ સૂત્ર</b> ૧– નિશીથ                              | <b>३०</b> २              | <b>૩૨ મું</b> ૧– આવશ્યક                                                          | 3 <b>२</b> ०                       |
| ૨–વ્યવહાર                                              | <b>૩</b> ૦૫              | ગ્યા¥ચાસાહિત્ય નિર્યુ∖કિતઐા                                                      | 328                                |
| ૩– ખૃહત્કકપ                                            | 390                      | ચૂર્ણિએ!                                                                         | 3 <b>२</b> ६                       |
| ૪– દશાશ્રુતસ્કન્ધ                                      | <b>૩</b> ૧૪              | સંસ્કૃત ટીકાએા                                                                   | 32.5                               |
|                                                        |                          | લાકસભામાં રચિત વ્યાખ્યાએા                                                        | 3२८                                |
|                                                        |                          | <b>ઉપસં</b> ઢાર                                                                  | 3 <b>२</b>                         |
|                                                        | D 55                     |                                                                                  |                                    |
|                                                        | મનનીય લેખાે              | પૃ. ૩૩ <i>૧–૩<u>.</u>૧</i> ૬                                                     |                                    |
| ૧ અનેકાન્તવાદ                                          | _                        | યા. મહુકચંદ રતીલાલ શાહ                                                           | 33૧                                |
| ૨ નારી પ્રત્યેના ભારતીય દૃષ્ટિકાેેેે                   | _                        | સાધ્વીચન્દ્રના દર્શનાચાર્ય                                                       | <b>૩૩</b> ૫                        |
| ૩ માનવભવૃતું મૂલ્ય                                     |                          | શ્રી જયંતીલાલ ધરમશી ગાંધી                                                        | 339                                |
| ૪ સમલાવના પ્રભાવ                                       |                          | શ્રી ગિરિશકુમાર પરમાનંદ 'કલ્પેશ'                                                 | 380                                |
| ५. जीवनमें श्रद्धा का स्थान                            | _                        | आ. श्री आनंदऋषिजी म. सा.                                                         | <i>३</i> ४९                        |
| ६. आस्मिक उत्क्रान्ति के सोपान                         | -                        | प्र. व. श्रो सौमाग्यमळुजी म. सा.                                                 | ३५३                                |
| ७. ष्टद्रव्य में पुद्गल द्रव्य                         |                          | महासतीजी श्री धर्मशीलाजी                                                         | ३६२                                |
| ८. जैनदर्शन का त्रिविध साधनामार्ग                      |                          | <b>डा. सागरम</b> ळ जैन                                                           | ३६५                                |
| ९. जैन दर्शन में स्वातन्त्र्य बोध                      |                          | <b>डा. नरेन्द्र भा</b> नाचत                                                      | ३७२                                |
| १०. श्रद्धांजली                                        |                          | श्री राजेन्द्रमुनि                                                               | ३७६                                |
|                                                        | 7                        | <b>♦</b>                                                                         |                                    |
| િ                                                      |                          | વ્યકિત <sub></sub> વ <b>દર્શન</b>                                                |                                    |
|                                                        |                          |                                                                                  |                                    |
|                                                        | (૧) સંસ્મરણા             | <b>પૃષ્ઠ</b> ૧–૧૨૦                                                               |                                    |
| ૧. આચાર્યંશ્રી આનંદઋષિજી મ. સા.–                       | પૂ. ૩                    | ૭. શ્રી દેવેન્દ્ર મુનિજી શાસ્ત્રી                                                | વવ                                 |
| ર. માલવકેસરી શ્રી સૌભાગમલજી મ. સ                       |                          | ૮. પં. મુનિશ્રી નેમિચંદજી                                                        | ૧૩                                 |
| ૩. આત્માથી <sup>૬</sup> શ્રી માહનઋષિજી મ. સા           |                          | ૯. માનવ <u>ે</u> મુનિ                                                            | १६                                 |
| ૪. પ્રવર્તક શ્રી વિનયઋષિજી મ. સા.                      | ٤                        | ૧૦. મુનિશ્રી ડુંગરસીસ્વામી                                                       | ૧૬                                 |
| ૫. ઉપાધ્યાય શ્રી અમરચંદજ મ. સા.                        | હ                        | ૧૧. શ્રી હીરામુંનિ 'હિમકર'                                                       | <i>৭</i> ৩                         |
| <ol> <li>અધ્યાત્મયાગી શ્રી પુષ્કર મુનિજી મ.</li> </ol> |                          | ૧૨. પં. શ્રી રત્નચંદ્રજી મ                                                       | ૧૮                                 |
| <b>₩</b> / <b>₩</b>                                    |                          |                                                                                  |                                    |

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રં

|             | •                                  |                                               |                                                   |              |
|-------------|------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------|
|             | મુનિશ્રી નવીનચંદ્રજી મ.            | १८                                            | પ૧. ,, જયંતીભાઈ ગાંધી                             | ৩८           |
|             | મુનિશ્રી અમીચંદજૂ મ                | २०                                            | પરા ,, કંચનબેન કાન્તિલાલ                          | ଓ୯           |
|             | આ. શ્રી વિજયધર્મસૂરિજી મ.          | <b>૨</b> ૧                                    | ૫૪. ,, નદકુવરળેન રસિકલાલ શેઢ                      | ८०           |
| ٩ŧ.         | પૂ. કાંતિઋષિજી મ.                  | રર                                            | પપ. ,, વ. સ્થા. જેન સંઘ, દાદર                     | ८२           |
| ૧૭.         | શ્રી ગિરીશ મુનિ મ.                 | રપ                                            | પદ. ,, શાંતિલાલ દામજી                             | ८१           |
| ٩८.         | શ્રી સાગર મુનિ મ.                  | રપ                                            | પ૭. ,, જેઢાલાલ ઉમરશી                              | ۷3           |
| ૧૯.         | શ્રી નરસિંહ મ.                     | ૨૬                                            | પટ. 🦙 જાદવજી મ. વકીલ અને હિંમતલાલ ખંધાર           | ८४           |
| ₹0.         | શ્રી ઉજ્જવલકુમારીજી મહાસતી         | २७                                            | પલ્. 🦙 ચીમનલાલ ચકુભાઈ શાહ                         | ૮૫           |
|             | ,, દમયંતીબાઈ મ. સ.                 | 30                                            | <b>૬૦.</b> ્રસ્થા. જૈન સંઘ, સુ <b>રે</b> ન્દ્રનગર | ୯७           |
|             | ,, હેમકુંવરબાઈ મ. સ.               | 30                                            | ક <b>ા.</b> ,, ગુલામરસુલ કુ <b>રે</b> શીભાઇ       | <b>CC</b>    |
| <b>23.</b>  | ું, વિનોદિની <b>બાઈ મ</b> .સ.      | 34                                            | <b>દર. ,, મીરાંબેન</b> શાહ                        | ८૯           |
|             | ,, વસંતપ્રભાળાઈ મ. સ.              | <b>૪</b> ૨                                    | <b>કર. 🦙 મ</b> ણિભાઈ બાપુભાઈ પટેલ                 | ૯૧           |
|             | ,, કરુણાકુમારી મ. સ.               | ૪૫                                            | <b>ક્ઝ. ,, કાે. કા</b> શીખેન છેાટુલાઈ મહેતા       | ૯૨           |
| ૨ ફ.        | ,, હસુમતીષાઈ મ. સ.                 | 80                                            | ક્ષ્ય 🖟 ઝવેરચંદ છી. મહેતા                         | ex           |
|             | ,, જયાળાઈ મ. સ.                    | પુ૦                                           | કર, અ્મૃતલાલ મગ્ <b>નલાલ</b> ગાંધી                | ૯૬           |
| <b>૨૮</b> . | ્રૈ, લિલેતા <b>ળાઈ</b> મે. સે.     | પુર                                           | <b>૬૭. ,, સૌરાષ્ટ્ર સ્થા. જેન સંઘ</b> , અમદાવાદ   | ૯૭           |
| રે૯.        | ,, પ્રાણુકુંવરબાઈ મ. સ.            | પર                                            | ૬૮ ,, ચચળબેન ટી. છ. શાહ                           | جھ           |
|             | ,, લીલમળાઈ મ. સ.                   | પઉ                                            | // 3                                              | ၅၀၀          |
|             | ., જયાબાઈ મ. સ. (ગાં. સંઘાણી સં.)  | પે૪                                           |                                                   | ૧૦૧          |
|             | ,, હીરાળાઈ મ. સ.                   | યપ                                            |                                                   | १०२          |
|             | ,, મદનકુવરજ ,,                     | પક                                            | _                                                 | १०२          |
|             | ,, પ્રકાશવતીજ ,,                   | પછ                                            | _                                                 | १०३          |
|             | ,, પ્રભાવતીજી ,,                   | પહ                                            | _                                                 | <b>રે</b> ૦૪ |
|             | ,, પુષ્પાવતીજ ,,                   | <mark></mark> ፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ |                                                   | (૦૫          |
| <b>з</b> ७. | શ્રી દલસુખભાઈ માલવણિયા             | <del></del> ህረ                                | •                                                 | <b>રે૦</b> ૬ |
|             | ,, કાકા કાલેલકર                    | પ૯                                            |                                                   | ૧૦૬          |
|             | ,, પં. બેચરદાસજી દેાશી             | ξo                                            | <u> </u>                                          | ૧૦૭          |
|             | ,, પં. રાેશનલાલજી જૈન              | <b>£3</b>                                     |                                                   | ૧૦૭          |
|             | ,, મહુકચંદ રતીલાલ શાહ              | <b></b>                                       |                                                   | <b>ો</b> ૦૮  |
|             | ,, દુલંભજીલાઈ ખેતાણી               | <b>\$</b> 0                                   |                                                   | રે ૦૯-       |
|             | ,, ન્યાલચંદ મૂળચંદ શેઠ             | ₹ <b>૯</b>                                    |                                                   | રે૧૦         |
|             | ,, જીકુલા જાડેજા                   | ७०                                            |                                                   | <b>રે</b> ૧૦ |
|             | ,, રતિલાલ મફાભાઈ                   | (90                                           |                                                   | ો૧૧          |
|             | ,, યશાહા પારાયા<br>,, યશાહાએન પટેલ | ড়<br>ড                                       | ૮૫. ,, ગિરધરલાલ ઉગરચંદ પરીખ                       | ો૧૨          |
|             | ,, લાઈલાલ ભૂરાલાલ શેઠ              |                                               |                                                   | ા૧૫          |
|             | ,, જસવંતભાઈ દક્ષતરી                | ७२<br>७४                                      | ૮૭. ,, વધંમાનસ્થા. જૈન સંઘ, બાેરીવલી ૧            | <b>૧</b> ૧   |
|             | _                                  | ৩४                                            |                                                   | (૧૬          |
|             | ,, રિષભદાસજ રાંકા                  | ৩४                                            | ૮૯. ,, ડાે. એન. વી. સુચક                          | ો૧૮          |
| 40.         | ,, સમતાબેન અમુલખ                   | ७६                                            | ૯૦. " રતિલાલ સરખેજ                                | ો૧૯          |
|             |                                    |                                               |                                                   |              |

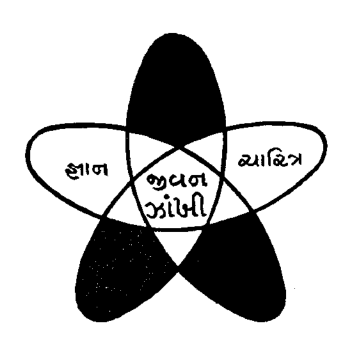
(ર) વંદના-ભાવાંજલિ શ્રદ્ધાંજલિ

(૩) શ્રદ્ધાંજલિ શાકસભા

(૪) પૂ. ગુરુદેવનું સમાજને પ્રદાન (સસ્થએોનો પરિચય) (પ) ચાતુર્માસની સંક્ષિપ્ત નોંધ

પૂ. ૧૨૧–૧૨૭ **૧**૨૮–૧૩૬ **૧૩૭–૧૪૪** 284-186

#### વિભાગ–૧



🍇 પૃ. ગુરુદેવ : વિશ્વસંતની ઝાંખી

💥 પ્રવચન અંજન

🎇 પ્રવચન પરિમલ

🎇 સંતશિષ્યની કાવ્ય સરિતા

🎇 ગુરુદેવની કાવ્ય પ્રસાદી

💥 સાહિત્યની નજરે

🛞 સાધનાના પંચે : પત્રાની પગદંડી

## પૂજય ગુરુદેવ ઃવિશ્વસંતની ઝાંખી

લેખક: "સંતબાલ"



## પૂજ્ય ગુરુદેવ : વિશ્વસંતની ઝાંખી

૧

#### ભગતના ગામમાં જ

'શુचीનાં શ્રીમતાં गेहे योगभ्रष्टोऽभिजायते' એ ગીતાવાકય ચરિતાર્થ કરતું એક મહાસત્ત્વ આજથી સા વર્ષ પૂર્વે સૌરાષ્ટ્રમાં પેઠા થયું અને તે ભગતના ગામમાં જ પેઠા થયું. ભગતના ગામનું મૂળ નામ સાયલા. સારાષ્ટ્રના કુલ્લે ખરોાએ રાજ્યા. તેમાંનું સાયલા પણ એક રાજ્ય. સારાષ્ટ્રના પાંચ કે છ જિલ્લામાંના ઝાલાવાડ એક જિલ્લા છે. તે જિલ્લા પૈકી સાયલા આજે એક મહાલ છે. આ જિલ્લાના માજી રાજાએા ઝાલા રજપુતા હતા. તેમના રસભર્યા ઇતિહાસ છે. તેજ ઝાલા ગિરાસદારાના ભાયાતાનું એક રાજધાનીનું ગામ સાયલા. સાયલાના એક ઠાકાર માટે નીચેની વાત પ્રચલિત છે;—

શિયાળાના દિવસા હતાં. ઠાકાર તાપણે તાપતા હતા. ગામના ખેડૂત આગેવાના પ્રભાતમાં બાપુની ડેલીએ આવી પહેાંચેલા. ડાયરા વાતાએ વળેલા. તેવામાં એક આગેવાનનું ધ્યાન ગયું અને તે બાલી ઊઠયા. "બાપુ! આપનું શરીર ઠડકડતી ટાઢથી ધૂજી હાલ્યું છે. આવી ટાઢ એકલા તાપણાથી કેમ મટે? આપે ગરમ ડગલા પહેરવા જોઈએ." બાપુ બાલ્યા: "પટેલ! રાજતિજેરીમાંથી ડગલા કેમ કરાવાય? હું જેટલું વળતર તિજેરીમાંથી લઉં છું તેમાંથી ગરમ ડગલા પરવડે તેમ નથી." આવા ત્યાંગપ્રિય ક્ષત્રિયાનું સાયલા હાવા છતાં લાકો એને ભગતનું ગામ શાથી કહેતા હશે?

#### **લારતની** એ જ ખૂબી છેને ?

ભારત એટલે ઇશ્વરપરાયણ ત્યાગનું પૂજક. જે એવા ઇશ્વરપરાયણ હાય તેનું નામ ભગત. આવા એક ભગતની સાયલામાં ગાદી છે. તે ભગતનું નામ લાલા ભગત. લાલા ભગત નાનપણથી જ ઈશ્વરપરાયણ.

ઇશ્વરપરાયણ એટલે પ્રાણીમાત્રના ચરણુદાસ. તેમાંય માનવતાપ્રેમી માનવોના ખાસ ચરણુદાસ. લાલા ભગત કુમાર હતા ત્યારના એક પ્રસંગ છે. તેમના પિતાશ્રી કામળાના વેપાર કરતા. પાતાના પુત્ર લાલાને દુકાન સાંપી પિતા કાઇ કાઇ વાર બહાર જતાં. લાલા કુમાર બરાબર ઇમાનદારીથી કામ કરે એવામાં એક કસોડી આવી પડી. તીર્થયાત્રાએ નીકળેલા યાત્રિકાને ટાઢે થરથરતાં એઇ લાલા કંપી ઊઠચા. તેણે કહ્યું—"લ્યા બાપા, કામળા! ટાઢું ઉડાડા." યાત્રાળુએ છે લિયા: "વીરા, કામળાના નાણા નથી." તમે તીર્થયાત્રા કરવાના વખત કાઢયા તેનાથી નાણા કયાં વધુ છે? એમ કહી એકએક યાત્રાળુને કામળા એહાડ્યા. બાપા ઘર આવ્યા ત્યારે પહાશના દુકાનવાળાએ ફરિયાદ કરવા લાગ્યા: "તમારા લાલા કુમારે ચાંકબંધ લાકો કોને આજે મફત કામળા આપ્યા છે. આવા છે તમારા લાલા કુ વેપાર કરતાં તે આવેલ શીખ્યા છે?" બાપાને લાગી તા ખૂબ આવ્યું, પણ કહેવાય છે કે, એક પણ કામળા ઘટયા નહિ. લાલા કુમારને કુદરતની કળા સમજાઇ ગઇ. ત્યારથી તેઓએ નાનું ઘર તજ્યું અને માટું ઘર સજ્યું. લાલા ભગતના નિવાસ થયા સાયલામાં. ભગતે 'કબીર'ના વચના પોતીકા બનાવ્યા.

#### "કર સાહિબકી બંદગી, લૂખે કેા કુછ દે"

લાલા ભગત રાજ ધર્મસાદ પાકે – "એ હાલજો આપલા, ભૂખ્યું કેંદઇ જશાે નહિ." ત્યારથી સાયલા ભગતના ગામને નામે મશહૂર થયું. ભગત, જાતિના વૈશ્ય વાણ્યા હતા.

એ જ સાયલામાં આપણા ચરિત્રનાયક શ્રી નાગરભાઇ સંવત ૧૯૩૩ના માગશર શુદ એકમ ને ગુરુવારના રાજ જન્મ્યા. જાતે દશા શ્રીમાળી વિશુક, ધર્મે જૈનધર્મી, સંપ્રદાયે પ્રગતિશીલ એવા સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયો. માતાનું નામ રળિયાતભાઇ અને પિતાનું નામ પાનાચંદભાઇ. માટા ભાઇનું નામ જેસંગભાઇ, બે ભાઇઓને ઉછેરી, સંસ્કારાથી પાળી-પાષી પાંચમે વર્ષે માતા અને અગિયારમે વર્ષે પિતા એમ મા-આપ વિદાય થયા. કુટુંબ વિશાળ વડલાસમું ખાનદાન, ઉદાર અને પવિત્ર હતું.

### प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

?

### માંઘીબાના માંઘેરા દિયર

આર્ય સમાજ સ્થાપક સ્વામી ક્યાનંક સસ્સ્વતીએ સારાષ્ટ્રના ટંકારામાં જન્મીને દેશભરમાં ડંકા દીધા હતા. એ હતા તેજસ્વી સંન્યાસી. સારાષ્ટ્ર તે ત્યાગીથી ગારવ માણું હતું. ત્યાં જૈન ધર્મના મહાસાગરમાંથી એક મનાહર માતી મારાબી પાસેના વવાણ્યામાં પાકેશું. તેમનું નામ હતું શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર એટલે આધ્યાત્મિકતાના ભાગનું ખુલખુલ. એની સહજ વહેતી સરિતા શી પાવન વાણીમાં ગાંધીજી જેવી જગદ્દવંઘ વિભૂતિ તરભાળ બની ગઇ. આમ તો શ્રીમદ્દ સારાપ્રમાં જન્મી, સાધના ગુજરાતમાં કરતા. પણ તેમના પત્ર પીયૂષ પ્રવાહમાં એક સામાચલાઈ નામનું પ્રેરક પાત્ર હતું. શ્રીમદ્દને વહાલા એ સાભાગ્યભાઈ પણ સાયલાના જ હતા. આમ સાયલામાં એ વિચારાનું યે વાયુમંડળ હતું. આ બધા વહેણામાં કથાનાયક વહી રહ્યાં હતાં. કંઠકળા અને અભિનય એમને વરી ચૂકયા હતા. વિશ્વના વિશાળ રંગમંડપમાં એમને મહામૂલા ભાગ ભજવવાના હતા. એટલે જયાં જયાં અને જયારે એવા સંગીતના જલસાના કે નાટક એટકના યાગ મળતા ત્યાં ત્યાં નાગરભાઇ પણ રસ લેતા અને ગૃહજીવનમાં એક કન્યા સાથે એમની સગાઇ પણ કરી નાખી. એમના મોટા ભાઇ જેસંગભાઇ પરણી ચૂકયા હતા. એ મોટા ભાઈના ધર્મપત્નીનું શુલ નામ મોંઘીબાઇ. માંઘીબાઇ લદ્ગરવાલા સુશ્રાવિકા હતા. બહુ ભણ્યા ન હતા, પણ બહુ ગણ્યા જરૂર હતા. પ્રભુ વીરના પરમભકત જેવા હતા. સહજ સેવાભાવી હતા. વચે સમાન કે સહેજ માટા એવા મોંઘેરા દિયરનાં એ ભાભી જનેતારૂપ હતા. તેઓ પાતાના દિયરની સગાઇથી રાજી થયા. એવામાં જ એક ઘટના બની. નાગરભાઇને હૈયે ચાટ પહેાંચી.

મહાપુરુષને કાંઇ ને કાંઇ પ્રેરણા નિમિત્ત મળવું જોઇએ ને! ખરેખર, તેમ જ ખન્યું.

એક બાજુ સાયલામાં ધંધા ન સાંપડતાં બન્ને ભાઇ ભાવનગર પહેાંચ્યા હતા. બન્નેને ધંધા – તેાકરી સુંદર મળ્યાં. ધીરેધીરે કુટુંબ જામવા લાગ્યું. કમાણી ધીકતી થવા માંડી, ત્યાં તેા માટા ભાઇની માટી એાથ ખરી પડી. માટા ભાઇ માંદગીમાંથી બચી જ ન શકયા. ભાઇ–ભાભીની નાગરભાઈને હૂંક મળે તેને બદલે માંઘીબાને હૂંક આપવાની પરિસ્થિતિ નાગરભાઈ માટે આવી પડી. હવે પરણવાની વાતને પાતે લાંબી ઠેલે તેવું ન રહ્યું. ત્યાં તેા ખીજી એક આવાતજનક ઘટના બની. અચાનક કાઇએ નાગરભાઇને કહ્યું – "કન્યામાં કેગા થયા છે. અતાવી હતી માટી કન્યા, પણ તમારું સગપણ તા થયું છે નાની કન્યા સાથે."

આ સાંભળી માંઘીબા અને તેમના માંઘેરા દિયરને આરપાર ચાટ લાગી ગઇ. દુનિયા આવી જ છે કે! ક્ષુદ્ર માનવા નિમિત્તને માખરે કરી ધુંઆપુંઆ થઇ જાય છે, ખાપ ખાદે છે. મહાન પુરુષા નિમિત્તના મૂળને શોધે છે અને તેના ઉકેલ લાવે છે. નાગરભાઇ કહે – "ભાભી! સંકેત મળી ગયા!"

" દુનિયામેં સાર નહીં, કર્યાં ભૂલતા દિવાના! દુનિયામેં સાર નહીં "

3

### પલાણ માંડયાં !

માંઘીખાને ખેવડું દુ:ખ થયું. (૧) પતિના કાયમી વિરહનું અને (૨) મેંઘેરા દિયરના અચાનક વૈરાગ્યનું. સાયલાથી ભાવનગર આવેલા મુરખ્ખીજના નાગરભાઇને સમજાવતા હતા. "મેંઘીખા જનેતા સ્થાને છે, વિધવા થયા છે, તેમની સેવા કરા" કાલ સવારે નાની કન્યા માટી થશે. બીજે સગપણ કરવું હાય તા માગાં પુષ્કળ આવે છે. સગાઇ તાડવામાં નાતના શુના થશે તા નાત શાંડાં નાણાં લેતી પરવારશે. ચિંતાનું કશું કારણ નથી.

### प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

નાગરભાઇએ જવામ આપ્યા — " મુરખ્બીએ! આપની વાત સાળ વાલ અને એક રતિની. ભાભી મારે મન પ્રથમથી જ જનેતા છે. આજે જનેતા ભાવમાં કળશ ચઢી ગયાે છે." આ સાંભળી સૌ રાજી-રાજી થઇ ગયા. નાગરભાઇએ આગળ ચલાવ્યું:— અને તેથી જ મને આ પ્રસંગે પૂ. ઉમેદચંદ્રજી મહારાજ તથા હરખચંદ્રજી મહારાજની કાવ્ય શૈલીમાંની વેદાંત કથા યાદ આવે છે.

એક રાજવી સાત માળિયા મહેલને પહેલે માળે ઊભો છે. સાથે દિવાન પણ છે. રાજવી મહેલમાં સલામતી માનતો હતો. બાલું કેદી મરવું પહે તેમ નથી, તેમ બાલું હતો તેવામાં એકદા મહેલની પાસે વહેતી નદીમાં અચાનક જેરદાર પૂર આવ્યું. જેતંજોતામાં તો તે એક મજલા લગી પહેાંચી ગયું. અચવા માટે રાજવી બીજે માળે ગયા. ત્યાં બીજે માળ પણ પાણી પહેાંચી વળતું જણાયું. એમ એક પછી એક ચઢતાં તે સાતમે માળે ગયા. છતાં પાણી તેા પાછળ ને પાછળ જ હતું. રાજવી અને પ્રધાન બન્ને ગભરાયા. કયાં જવું? ત્યાં સામે નજર નાખે છે તેા સદ્દભાગ્યે સામેથી એક હાઢી (નાકા) આવતી જણાઈ. જરા આવાસન મળ્યું. રાજવીએ કહ્યું – "હવે આપણે આ સામે આવતી હાઢીમાં જ બ્રૂસકા મારીએ. અચવાના બીજો કાઈ ઉપાય નથી." હાઢી નજીક આવી અને બન્ને જણાએ હાઢીમાં બ્રૂસકા માર્ચી અને પાર ઊતરી ગયા. આ કથાના સાર એ છે કે ભવસાગરમાં ડુબતાં-ગળકાં ખાતાં માનવતે ધર્મરૂપી હાઢી જ અચાવી શકે છે. હવે મને આ વાત ખરાબર સમજાઈ ગઇ છે. તા મને હવે આ તક મળી છે તે કેમ મૂકી દેવાય? હાઢીકતમાં પ્રતિપળે ત્રિવિધ તાપપ્રવાહાથી ઉછળતા સંસારરૂપી મહાસાગરમાં એક માત્ર ધર્મ જ સાચું શરણ છે. ઠાલ્યુંગ સ્ત્રમાં કહ્યું છે– "માબાપનું ઋલુ ચામડી ઊતરડી તેના જોડા બનાવી આપવાથી ઊતરે નહીં, તે જ ઋલુ તેમને ધર્મ પમાડતાં પળવારમાં છૂટી જાય."

શ્રી નાગરભાઇની ઉપર મુજબની વાત સાંભળી જે બાંધ દેવા આવ્યા હતા, તેઓ જ બાંધ પામી ગયાં. માંઘીઆએ કહ્યું-" બસ, મારે એ જ જોઇએ છે. બીજુ કશું જોતું નથી." જે રાષ્ઠી રાખે તેમ હતા, તેમણે જ પલાણ માંડવાની પ્રેરણા આપી. નાગરભાઈના દિલમાં જનેતા - પ્રેરણાએ નવચેતના જગાડી. સુદામડા જઇને ભાવિ પત્નીને ચૂંદડી એહડી બેન બનાવી દીધાં લાકા કહેવા લાગી ગયા હતા– "હવે નાગર સંસારમાં નહીં રહી શકે. એને તા દીક્ષાની રહ લાગી છે. જનારને રાકનાર કાેણ છે? ધન્ય છે એ નાગરને!"

#### ત્રણ બાજુના ખેંચાણમાંથી

ગુરુ કેવા હોય ! એ નાગરકાસે સારી પેઠે વાંચ્યું હતું. વાંચ્યું જ નહીં, હૈયે ઘૂંટયું હતું. "ગુરૂ લાભી, શિષ્ય લાલચુ, દાનો ખેલે દાવ; દાનો ડૂંબે બાપહે, ખેઠ પત્થરકી નાવ" અહીં શિષ્ય ચાલમજીઠશા વૈરાગ્યરં ગે રંગાયા હતા. પણ એવા ગુરુ ક્યાં! તે વખતે એક જ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં ખાવીસ ટાળા અથવા ખત્રીશ સંપ્રદાયા રચાઇ ત્રયા હતા. જે ધર્મપ્રાણ લેંકાશાહે જૈન ધર્મ ઉપાસ્ય સાધુ સંસ્થાની શિયિલતા દ્વર કરવા રણશીં ગુ ફૂંકી મહદામાં પ્રાણ સિંચેલા તે જ સંસ્થામાં અવનવા સહા પેસી જવા પામ્યો હતા. નાગરભાઇએ પાતાના જ સંપ્રદાયના એક સાધુજીને માઢે મુહપત્તિ છતાં 'ડચ, ડચ' કરી લેંસને દોરી જતા નજરે જોયા હતા, જંતર – મંતર, દોરા - ધાળા અને મેલી વિદ્યાથી પામર અનુયાયીઓને વધુ પામર અનાવતા પરખ્યા હતાં. આથી તેમનું મન આવી સાધુસંસ્થાથી સંતાષ પામતું ન હતું. મનમાં આદર્શ સાધુ જીવનના અનેક સંકલ્પો ઊઠતા હતા…. પરંતુ સાધુ થયા પહેલાં એ આદર્શી સિદ્ધ કેમ કરી શકાય! ગમે તે લેાગે પણ પાતે જ તૈયાર થવું જોઈએ.

આવી ધારણાથી સાધુસંસ્થા તરફ તેમની ઘૃણા નહીં, ઊલટું ઊડી સહાતુભૂતિ જગી હતી. ભાવનગર આવ્યા પછી પાતે પૂજ્ય ઉમેદચંદ્રજી મહારાજના સમાગમમાં આવેલા. તે વખતે તેમની કહેણી અને કાવ્યઝમક પાતાને આકર્ષી ચૂકી હતી, ઊંડે ઊંડે રહેતું હતું કે, ''કાઇ વીતરાગ વાણીના રહસ્યવેત્તા અને સરળ, સીધા-સાદા સાધુપુરુષ મળે તેા કેવું સાર્ું?''

જેમ છીપે મ્હેાં ફાડયું હાય અને સ્વાતિ નક્ષત્રના મેહુલિયા વરસે કે તરત સાચું માતી પાકે છે; તેમ નાગર ભાઇના વૈરાગ્યે મ્હાં ફાડયું હતું. શ્રદ્ધામેઘ જમતા જતા હતા તેવામાં જ લીંબડીના સ્થા જેન પાપટભાઇ હંસરાજભાઈ

### प्रथ गुरुहैव डविवश पं. नानशन्द्रक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

મળી ગયા અને વાતચીત સાંભળ્યા પછી હાકલાે કયાે.–" ઊઠ નાગર! તારા જેવા યાેગ્ય ચેલાને ઘડી શકે તેવા સુયાેગ્ય ગુરુ દેખાડું." નાગરનાે આત્મા નાચી ઊઠયાે. પાેપટભાઇની નિખાલસતા અને ઇમાનદારીથી નાગરભાઇ અજાણ ન હતા.

ભાભીના આશિષ લઇ ભાવનગરથી જ અન્તે ઉપડી ગયા. ઊંટ જ્યારે કચ્છના રશુમાંથી પસાર થતા હતા, તે વેળા નાગરના મનમાં થતું હતું—" કેવી સૂકી અને વેરાન છતાં વિશાળ ધરતી છે?" કહેવાય છે રશુ છતાં ય જાશે ચામેર ગાદી બિછાવી હાય તેવી લાગતી હતી. પગપાળા મુસાફરા વહેલી સવારે સહેલાઇથી પસાર થતા હતા પશુ ન મળે ઝાડ અને ન મળે પાણી. ત્યાં તા રશુની કાંધી દેખાણી. લીલું છમ ઘાસ ચરતાં ખડતલ જાનવરા દેખાયાં અને પડછં કકાચી માનવી જણાયા. પ્રદેશ નવા, ભાષા નવી પશુ ભાવ જાશે જુગ જુગ જૂના હતા.

વાગડ ગયા, કંઠી આવી, દેરદેર એક જ નાદ સંભળાતા હતા—"ગુરુ દેવચન્દ્રજી મહારાજ પાસે પહોંચા છા ને ! પદ્યારા, પદ્યારા!" મીઠી મહેમાનગતિ ચાખતા અને અમીભરી આંખાવાળાં માનવીના વિદાયમાન ઝીલતા નાગરભાઇ મુરુખી પાપટભાઇની સાથે કંઠીમાં ખિરાજમાન ગુરુ દેવચંદ્રજી મહારાજના ચરણેમાં પહોંચી ગયા. પૂર્વના ઋણાનુખંધે, તેઓના દર્શન થતાં જ એમના અંતરમાંથી કાવ્યસસ્તિા કૂટી નીકળી.

" આ અંતરઘટમાં આનંદજલ ઉભરાયે, સાગરતું પાણી ગાગરમાં ન સમાયે."



### મુરુ ચૂરણ

ગુરુ ગાેવિંદ દાેનાં ખહે, કિસકા લાગૂં પાય; બલિહારી ગુરુદેવકી, જિન્હેં ગાેવિંદ દિયા બતાય. ગુરુર્બ્રહ્મા ગુરુર્વિ બહુ – ગુંરુદેવા મહેશ્વર: । ગુરુઃ સાક્ષાત્ પરબ્રહ્મ, તસ્મે શ્રી ગુરવે નમઃ ॥

\* \* \*

આ બન્ને શ્લોકા નાગરે રહી કાઢ્યા હતા. પૂ. દેવચંદ્રજી મહારાજ પાસે આવતાવેત તેવા ગુરુજીવનની ઝાંખી થઇ ચૂકી હતી. સામાન્ય રીતે ગુરુઓ યુવાન ચેલા મળે ત્યારે રાજી-રાજી થઇ જાય છે. આ ગુરુદેવ રાજી થવાને બદલે માંથનમાં પહેલા જણાતા. એ ગુરુદેવની સાથે ખીજા પણ ગુરુભાઇએ અને શિષ્યા હતા. તે પૈકીના એક યુવાન મુનિ જેનું નામ માણસી સ્વામી હતું. જેણે તાજી જ દીક્ષા હીધી હતી. એમની દીક્ષા અંગે સાંભળેલું કે દીક્ષાના વરઘાઢા મારખીમાં નીકત્યા હતા તે પ્રસંગે પુત્રવિયાગની લાગણીમાં માતાને આંસુ આવ્યાં. સહાનુભૃતિમાં પુત્રને ય આવી ગયાં. આ જોઇને મારખીના જાઢેજા શ્રી વાઘજી હાકારના કાઇએ કાન ભલેરેલા:—"આ જૈન સાધુએ ભાવનાશાળી જુવાનિયાઓને આવેગમાં લાવી મૂંહી દે છે. તેના નિશાસા આપણને લાગવાના." જોગાનજોગ તે વરસ કાંઇક નખળું ચામાસું જતાં રાજાના વહેમ જડબેશલાક થયા. ગુરુદેવ દેવચંદ્રજી જેવા પવિત્ર સાધુને તેમણે કશું ન કહ્યું, પણ મનમાં ગાંઠ વાળી લીધી:—" મારખી રાજ્યમાં સંન્યાસ કાઇને આપવા જ નહીં દઉં."

દીક્ષા પછી માેલુસી મહારાજ તો એાર ખીલ્યા હતા. તેમનાં સંસારપક્ષનાં માતા ખુશ ખુશ થયાં, પણ રાજાએ તો ગાંઠ વાળી તે વાળી. એક ખીજા શિષ્ય હતા, ખૂબ લહ્યા હતા. રૂપ-રૂપના લંડાર. નામ પણ પ્રેમચંદજી રખાયું હતું, પરંતુ આવા યુવાન સાધુઓને વિકાસમાર્ગે જવાની પૂરી છૂટ આપવા છતાં, સ્વૈચ્છિક નિયંત્રણની સંચમતપની ગાંઠે બાંધવા, એ કામ સહેલું ન હતું. છતાંય, "પરમ વિશુધ્ધતર પ્રેમની, લાગી જેને લગની ખરી." એવા શુરુ દેવચંદ્રજી, એ બધાને સમાનભાવે આકર્ષી રહ્યા હતા. ગુરુલાઇએ અને નિજ – શિષ્યા સૌને સાચવતા. ગુરુને જોવા એ નાગરદાસને મન અનેરા લહાવો હતા અને એ એને અહીં સહેજે મળતા. એકઠા ગુરુ દેવચંદ્રજી મહારાજ

### પૂજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કહે: - '' જે ભાઇ નાગર! તું તેવીશ વર્ષના યુવાન છે. હું જોઇ રહ્યાે છું કે, તારામાં વિનય અને વૈરાગ્ય અને ગુણા પ્રભળ છે. છતાં સંસારમાં રહીને ય માેક્ષસાધના થઇ શકે છે, હાં કે કે' નાગરદાસ પાેતાના ગુરુનું મનાેમાંથન સમજી ગયા હતા. તેમણે કહ્યું: – ''ગુરુદેવ! સંસારપક્ષે મારી બધી ફરજ હું બજાવી ચૂકયાે છું. રજા પણ લઇને આવ્યાે છું. છતાં આપ ઇચ્છરાાે તાે મારાં જનેતાતુલ્ય ભાભી અહીં આવીને આપની સમક્ષમાં રજા આપરાે. બીજા કુટું બીજનાે પણ આપરાે. દીક્ષા વિના પાેતાનાે માેક્ષ અટકતાે નથી. પણ ગુરુદેવ! માેક્ષમાર્ગનાે ધારી થીલાે ચાલુ રાખવામાં જેમ શ્રાવક-શ્રાવિકાઓા રૂપી હાથ-પગ જરૂરી છે, તેમ એ શ્રાવક-શ્રાવિકાઓાનાં મસ્તક-દદયરૂપી સાધુ-સાધ્વીઓ પણ જરૂરી છે જ ને!'

ગુરુદેવે પુલક્તિ હૈયે શિષ્યના મસ્તક પર હાથ મૂકયો. નાગરદાસના અંતરથી વાણી સરી પડી.

" પિયાલાે મને પાચા રે, સદ્યુરુએ શાન કરી."

#### પ

### શ્ર<sup>દ</sup>ધા, પરિપકેવતા <mark>અને</mark> સાધુદીક્ષા

જૈન આગમ 'ઉત્તરાધ્યયન' સ્ત્રમાં કહ્યું છે— 'आहच्च सवणं लघ्घुं सध्या परम दुल्लहा." मानवता कैन धर्मनी पाये। छे. मानवता पाम्या विना धर्मश्रवणु पञ्चतुं नथी. धर्मश्रवणु पाम्या पछी श्रद्धा न હોય तो नक्षमुं. नाजर- भाइनी धर्मश्रद्धा हिन-प्रतिहिन ६६, ६६तर व्यने ६६तम थन्थे कती હती. शुरुहेव तथा शुरुहेवना शुरुकाइकी व्यने शिष्यानां रसमेणामां समय सुणे सुणे वीत्ये कते। ढती. वतनमांथी मेंधीणा व्यने मेंधीणाना साथी समस्तिन क्रथमां आवी गया હता. पाठशाणा णेखाइ गाइ હती. साधु-साध्वी, श्रावक-श्राविश्वभानी ज्ञानपरण यादती हती. पाँउति उम्मरमां नाना पखु व्याक्ष्य साहित्यमां व्यक्ति। हता. कथ्छ केवा पछात अध्याता प्रहेशमां हैर-हैर साथी किज्ञासा कखाइ रहेती हती. को हे उद्यात्यभी दीही हता, तेम श्रीदेशिक्षे व्यवनारा इहीशुस्ता पखु हता. स्थानक्ष्यासी हता तेम हेरावासी पखु हता. रामाणीव्या वतनमां कन्मेदा शुरु हेवचंद्र व्या अध्याना श्रध्यापात्र हता. तेमने कैने क नहीं, कैनेतरा पखु बाहता. कारखु "समयाए समणो होई" ते मुक्य समदृष्टिइप साधुता तेमने सहक वरी यूडेसी. એक्ष्टा शुरुहेव साथे विहरतां-विहरतां समाधिधा संवसमुहाय आव्या हता. हता. तेमना सुपुत्रा वीरळलाई अने श्राम हती। हती. समाधिधा कथा श्रीदिशातानां को गाम. तेमना सुपुत्रा वीरळलाई अने श्रीवश्व हती। केवा राम-लस्तनी वांधव कीडीनं के गाम.

એકદા સમાઘાઘાના સ્થાનકમાં મેદની જમી હતી. સ્થાનકનું મકાન સાંકડું બની ગયું હતું. ગુરુદેવના શ્રીમુખેથી વીતરાગ વાણી ઝરી રહી હતી દઢધમીં ભાઇ-બેનાની આંખા અને કાન એ ગુરુપ્રતિભા અને ગુરુવાણી પર માંડાઇ ગયા હતા. તેવામાં વચ્ચે અચાનક એક ભાઇ ઊભા થઇ બાહ્યા— "ગુરુદેવ! અધવચ્ચે પૂછવાની ઇચ્છા થઇ છે, પૂછું!" એ ભાઇ ખાજા ગૃહસ્થ હતા. ચુસ્ત વૈષ્ણુવ ધર્મ પાળતા. ગુરુદેવની વાણીના રસિયા હતા. પણ આજે સૌને અચંબા થયા. માટા ભાગના શ્રોતાજના એથી અકળાઇ ગયા— "આણે રંગમાં ભંગ પાડી દીધા, કેવી મીડી-મધુરી સુધા વરસી રહી હતી!"

પૂ. દેવચંદ્રજી મહારાજ શાન્તિથી વધા—"પૂછા, ખુશીથી પૂછા. જરાય સંકાચ રાખશા મા." આ દરયે નાગરના દૃદયના પૂરા કબને લઇ લીધા, પણ એને થયું—"આમાં વકતા ગુરુદેવની મહત્તા તો વધી છે, પણ આ શ્રોતાએ ઠીક કર્યું ન કહેવાય." હજુ મનના આ વિચાર કાંઇક સાકાર લે તે પહેલાં તો અચંબા સાથે નીચેના અવાજ કાને અથ- હાયા— "હેં ગુરુમહારાજ! કહા, અમારા કૃષ્ણુ ભગવાનને તમારા જૈન શાસ્ત્રાએ કઇ નરકમાં નાખ્યા છે?" શાહીવાર તો શ્રોતાવર્ગમાં આ પ્રશ્ને સનસનાડી મચાવી દીધી. સમયજ્ઞ ગુરુમહારાજ સમજી ગયા. તેમણે પૂછનારને સામેથી પ્રેમ સહિત પૂછયું— "આ તમે કયાંકથી જાણી લીધું લાગે છે ખરું ને!" શ્રેાથવાતાં, શ્રાયવાતાં સ્થાનિક એક ધારી લેખાતા શ્રાવક સામે આંગળી ચીંધી. એ ખાજાલાઇ બાલ્યા :—"આ . . લાઇએ અમારા ભગવાન ત્રીજી નરકે છે, એમ મને ટાણા મારીને કહ્યું

### पूक्य गुरुदेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

છે." ગુરુદેવે આખીય વાત સિક્તથી સમજાવી દીધી અને સૌને હૈંગે સેંસરી ઉતરાવી દીધી. નાગરને એક અંજોડ પાઠ મળ્યા. અનેકાન્તવાદ અને અહિંસાના અનિવાર્ય સંબંધનું રચનાત્મક અને મૂર્તિમંત ચિત્ર ખડું થયું. "यदा यदा हि चर्मस्य ग्लानिभंवति भारत!"વાળા બન્ને ગીતા?લાેકાે પ્રેપ્ર સમજાઇ ગયા. તેમનું અંતઃકરણુ નાચવા લાગ્યું. વાહ ગુરુદેવ! વાહ ગુરુદેવ! કમાલ કરી નાખી.

આ પ્રश्लोत्तर वणते नागरलाઇना दिલमां ઉपर મુજબ પૂ. ગુરુદેવ પ્રત્યે અહાલાવ જગી ઊઠયા અને મનામન પ્રશાંસા કરી रहा હતા, ત્યાં ગુરુદેવની વાણીના પ્રવાહ સંભળાયા જાણે જૈન સમાજને સંભળાવતાં હાય તેમ વધા— "પાતાળમાં વિષ્ણુ પાઢે છે. એ પાતાળને જો રત્નપ્રભાદિ પૃથ્વી-ભૂમિ સાથે સરખાવીએ તો 'નરક'ની ઘૃણા નહિ થાય, પણ કર્મના અવિચળ કાનૂનના ફળરૂપે જણાશે. તીર્થંકર થયા પહેલાં કાઈ પણ તીર્થંકરને શુભ કર્મના સંચયે સ્વર્ગમાં અને અશુભ કર્મોના સંચયે નરકમાં જવા વિના છૂટકા નથી. ત્રીજે પૂર્વજન્મે જે તીર્થંકર કર્મ બંધાયું ત્યારથી જ તે "कडेमाणे कडे" એ ભગવતી જૈન સ્ત્રાનુસાર તીર્થંકર અની ચૂકયા હાઇ આજે પણ તીર્થંકર જ છે. આ દૃષ્ટિએ વૈદિક ધર્મના ભગવાન કૃષ્ણ, જૈન ધર્મના ભગવાન જ નહીં, તીર્થંકર ભગવાન પણ છે."

પાતાના ગુરુ દેવચંદ્રજી મહારાજના આવા ગુણા જોઇ-જોઇને પ્રમાદતા નાગરદાસ હવે દીક્ષા લેવા ઉતાવળા થતા જાય છે. ગુરુદેવ પણ ચેત્ર્ય શિષ્ય જોઇ દીક્ષામાં સંમત થઇ ગયા. ગુરુ-શિષ્યની સંમતિના સાનામાં ભાભી માંધીખા, અન્ય કુટુંબીજના અને સકળ શ્રી સંઘની સુગંધ ભળી ગઇ.

સતી તાેરલ અને સંત જેસલની સમાધિથી મશહૂર થયેલા અંજાર ગામે, કચ્છમાં નાગરભાઇની દીક્ષા લાેક-સમસ્તના ઉત્સાહે, રંગે-ચંગે થઇ. તે હતાે સંવત ૧૯૫૭ના ફાગણ શુદ્ધ ત્રીજ ને ગુરુવારનાે શુભ દિવસ. તે દિવસથી કચ્છ અંજારના ઇતિહાસનું નવું પાનું આરંભાયુ. ગુરુદેવ દેવચંદ્રજી મહારાજે નવદીક્ષિતનું શુભ નામ "નાનચંદ્રજી મુનિ" રાખ્યું. નાનચંદ્રજી મુનિની જ્ઞાનજયાતિ પ્રતિપળે વધવા લાગી. પૂ. ગુરુદેવ, ગુરુના ગુરુભાઇએા અને પાતાના માટા ગુરુભાઇએાની શુભેચ્છાએા મેળવી "નાનચંદ્ર મુનિ"એ "જ્ઞાનચંદ્ર મહામુનિ" અનવાની દિશામાં કૂચકદમ આદરી દીધા.

3

### કચ્છ–સૌરાષ્ટ્રની પાળ્વભૂમિકા

કચ્છનાં ભૂગાળ-ઇતિહાસ જાલુવા જેવાં છે. ભૂગાળ-ઇતિહાસની અસર માનવસમાજ પર નાનીસૂની હોતી નથી. કચ્છ આમ તો ગુજરાતના જ ભાગ છે, પહ્યુ સારાષ્ટ્રમાંના રજવાડાની જેમ તેનું ય સ્વતંત્ર રાજ્ય હતું. ત્યાંના રાજાઓ રાવ કહેવાતા. ત્યાંના રાજાઓ અને ભાયાતાના સંખંધ વિશેષ કરીને સૌરાષ્ટ્ર સાથે હતા. દા૦ ત૦ જામનગર, મારખી વગેરે. તેમાં ય મારખી તો તેમનું ભાયાતા રાજ્ય; તેથી મારખી-કચ્છના સંખંધા ઘણા ઘનિષ્ઠ હતા. સૌરાષ્ટ્રના રાજાઓ કરતાં ય ત્યાંના રાજાઓને બ્રિટિશ અમલ દરમિયાન પણ વિશેષ હકક હતાં તેથી જ જેમ જામનગર રાજ્યની માફક દરિયા પરના કર કચ્છ લઇ શકતું, તેમ તે પાતાના સિકકા પણ પડાવી શકતું અને ચલાવી શકતું. કચ્છમાં પાંચિયાં, કારી તાંખિયા એ સિકકાની જાતો હતી. અરખી સસુદ્ર સાથે જોડાયેલું કચ્છ, બેટ સમું બની ગયેલું. ચામાસું વીત્યા પછી તેના ફરતા કેટલાક ભાગા ઉઘાડા થતા. જયાં લગી ડીસા-કંડલા રેલ્વે ખની ન હતી ત્યાં લગી સૌરાષ્ટ્ર મારફત થાંડા તેના રણભાગ ખુલ્લા રહેતાં જવાતું હતું. હવે તો ગુજરાત દારા દરેક માસમ પગપાળા ખુલ્લી રહે છે. સિંધ, રાજસ્થાન, ગુજરાત અને સૌરાષ્ટ્રના તેને સીમાડાઓ છે. આમ હાઇ ત્યાંના રાજાઓ અને ભાયાતાને હંમેશાં લડવા તૈયાર રહેવું પડતું. આમપ્રજાના ખેતી પર નિર્વાહ હતો, પણ વરસાદ અનિયમિત અને ઓછા થતા તેથી દરિયાપાર દેશ-પરદેશમાં માટા પ્રજાભાગ આજીવિકાર્થે જતો. આમ હાઇને ત્યાંની પ્રજામાં સાહસ અને એકનિષ્ઠા ચુસ્તતાની સાથાસાથ ઉમેરાયાં હતા. સામાન્ય રીતે મુખ્ય વસતિ ત્યાં એશવાળ વાલ્યાઓની હતી. તેઓ સિંધ, રાજસ્થાન અને ગુજરાત ત્રણે પ્રદેશની મિશ્ર થયેલી ભાષા બોલે છે, જે કચ્છી ભાષા તરીકે એલળખાય છે.

### प्का गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

લાંખુ રહ્યુ અને અમુક વર્ખતે જ ઉતરાતું હેાવાને કારહ્યું કચ્છનાં સાધ્વીએા આ પહેલાં પ્રાયઃ કચ્છમાં જ રહેતાં. હવે તેઓ કાઠિયાવાડ-ગુજરાતમાં અવર-જવર કરવા લાગ્યા છે. આમેય કચ્છ, ભારત આઝાદ થયા ખાદ પ્રથમ મધ્યસ્ય સાથે 'ક' વર્ગના રાજ્યરૂપે જોડાયેલું, પહ્યુ પછી મુંબઇ રાજ્ય અને હવે ગુજરાત રાજ્ય સાથે જોડાઇ સાૈારાષ્ટ્ર વિભાગના જિલ્લાએ સાથે કચ્છ જિલ્લારૂપે સામેલ છે. કચ્છમાં થાડા તેરાપંથી ઘરા ખરાં, બાકીના જૈનામાં દેરાવાસી-સ્થાનકવાસી જ પ્રાયઃ છે. દેરાવાસીઓમાં અચળગચ્છ, તપગચ્છ અને પાયચળગચ્છ છે. સ્થાનકવાસીઓમાં છ કાૈડી-આઠ કાૈડી છે. પહ્યુ આ આઠ કાૈડી સ્થાનકવાસી જૈના ગુજરાતના દરિયાપુરી એટલે કે ધર્મસિંહ છ મહારાજના પંખિયાના નથી; પહ્યુ ધર્મદાસછ મહારાજની પરંપશના છે કહેવાય છે કે શાસ્ત્રોમાં છ કાૈડીના ઉલ્લેખ હાવા છતાં કચાંકથી આઠ કાૈડીવાળી પુસ્તિકા મળી આવવાથી સામાયિક-પ્રતિક્રમણમાં તે વિધિ ચલાવેલ અને એ પ્રચલિત રહી છે. છ કાૈડીવાળા સાથે આજે પણુ આઠ કાૈડીવાળાએનો સંઘ સંબંધ મીઠા અને મજખૂત છે.

શિષ્ય નાનચંદ્રજી મુનિની દીક્ષા બાદ તેં એ કરના મહિમા વિશેષ હતા. કચ્છની સ્થાનિક પ્રજા જેમ દેશના વગેરે કચ્છના શહેરા છે. એ જમાનામાં માંડવી બંદરના મહિમા વિશેષ હતા. કચ્છની સ્થાનિક પ્રજા જેમ દેશના જુદા જુદા ભાગા તથા દેશાંતરમાં આજીવિકા અર્થે જતી, તેમ ગુજરાતના વિશુક વ્યાપારીએ કચ્છમાં પણ આજીવિકાર્ય ગયા હતા. એટલું જ નહિ, પરંતુ સ્થાયી થયા હતા. તેમની વસતિ પ્રાયઃ શહેરા અને કસબાએમાં હતી. તેઓ ગુજરાતમાંથી આવેલા તેથી ગુજજર કહેવાતા. માંડવીમાં તે કાળે ગુજજરાની વસતિ ચિક્કાર હતી. તેઓ અતિશય ભાવુક હતા. કચ્છમાં અને તેમાંય ખાસ કરીને માંડવીમાં તેઓની હાક વાગતી. સ્થાનકવાસી જૈનધર્મની કચ્છમાં અને ખાસ કરીને માંડવીમાં પ્રાયા પ્રાયા હતી.

આપણે આગળના પ્રકરણમાં જોઇ ગયા કે મુનિશ્રી નાનચંદ્રજીએ હવે 'જ્ઞાનચંદ્ર મહાસુનિ' અનવાની દિશામાં પગરણ માંડી દીધા હતા. સંસ્કૃત વ્યાકરણ અને કાવ્યા તેમણે અભ્યાસી કાઢ્યા હતા, પરંતુ તેમનામાં વિદ્વતા ઉપરાંત બીજું ઘણું ય હતું. સ્વરચિત કાવ્યાના તેમના મહાવરા વધ્યે જતા હતા, તેવામાં કચ્છમાં અને સૌરાષ્ટ્રમાં એક-એક પ્રસંગ બન્યા.

#### બે વિરલ પ્રસંગા

તે જમાનામાં દેશમાં સ્વરાજયની દિશામાં શાંત રાજકીય હિલચાલા ચાલુ થયેલી. બંગાળમાં રાજ રામમાહનરાયે ધર્મના માધ્યમથી સમાજ સુધારાના આરંભ કરેલા. મહારાષ્ટ્રમાં તો તે પહેલાં જ બે-ત્રણુ સૈકાથી રાજકારણુ ધર્મથી પ્રભાવિત થયું હતું. સમર્થ રામદાસ સ્વામીએ શિવાજને રામાયણુના ભરતની જેમ માત્ર રાજય-વહીવટદાર બનાવી દીધા હતા. રાજકારણ, સમાજકારણ અને અર્થકારણુ વગેરે ધર્મથી પ્રભાવિત રહેવા જોઈએ. એ ભારતને કાંઠે પડેલી ચીજ રહી છે. મધ્યયુગે એમાં આવરણુ આવેલું ખરું, પણ સન ૧૮૮૫ માં અલબેલી મુંબઇનગરીમાં દાદાભાઇ નવરાજને હાથે રાષ્ટ્રીય મહાસભાના પાયા રાપાઇ ચૂકેલા. એ રાજકીય સંસ્થા હાવા છતાં શાન્તિમય હબે, હિન્દ સ્વરાજય મેળવવા મથતી હાઇ, 'શાન્તિમય સાધનો'ની સાથાસાથ સાધનશુદ્ધિના આચહવાળી હતી. તેનાં સાળ અધિવેશના ભરાઇ ચૂકેલાં. સન ૧૯૦૧માં સત્તરમું અધિવેશન હતું, તે વખતે ગાંધીજ પાતાની તબિયતના કારણે ભારત આવેલા. દક્ષિણુ આદિશ માટે આ પહેલાં સામુદાયિક અહિંસક ચળવળ તેઓ ખુદ કરી ચૂકેલા. આ બધા વાયુમંડલથી કચ્છ કેમ બાકાત રહી શકે !

٦

માંડવીમાં એક જંગી જાહેર સભા હતી. ત્યાંના જૈનજૈનેતર, જાહેર સમાજના આગેવાનાએ મુનિ નાનચંદ્રજીતું વ્યાખ્યાન રાખેલું. જૈન સાધુ માટે અને તેમાંય કચ્છ જેવા પછાત લેખાતા પ્રદેશમાં વ્યાખ્યાનના આ પહેલા જ પ્રસંગ હતા. વડીલ ગુરુભાઇ પાસેથી આ મુશિષ્ય રજા મેળવી ચૂકેલા, પણ શ્રાવક આગેવાનાને ખબર પડતાં જ તેમણે મુનિ નાનચંદ્રજીને ટેંકયા અને રાકયા—"કાઇ પણ જૈન સાધુએ કચ્છમાં આ રીતે જાહેરમાં કદી વ્યાખ્યાન આપ્યું નથી. તમે નવા અને યુવાન સાધુ છો, માટે ન જશા." એમણે તો ના કહેવડાવી પણ દીધી. નાનચંદ્રજી મુનિએ શ્રાવક્રજીને સવિનય પણ રાકડું પરખાવી દીધું.—"જુઓ, તમે ધારી અને ભાવનાશાળી આગેવાન શ્રાવક છો. શાસમાં શ્રાવક-શ્રાવિકાઓને

### प्रथ गुरुहेव डिवयर पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

સાધુઓનાં માખાપ લેખાવ્યાં છે એટલે હું તમારું અપમાન નહિ કરું, પણ હવે કહી આવું ન કરશા. આમાં જૈનધમ અને જૈન સાધુજીવન બન્નેનું ઘાર અપમાન છે. જૈનધર્મ તા વીતરાય તીર્થં કર કેવળજ્ઞાનીના ધર્મ છે. તેથી તે સર્વાં ગસંપૂર્ણ અને વિશ્વધર્મ છે. આથી જ સાધુ—સાધ્વીઓને માત્ર સર્વે માનવાનાં જ નહીં, બલ્કે પ્રાણીમાત્રનાં માખાપ કહ્યાં છે. ધર્મસ્તં ભ કહ્યાં છે. એટલે ધર્મમાં કાઇ વિકાર પેસે તા તેને દ્વર કરવાનું કામ સર્વ પ્રથમ તકે તેમનું છે. એ જાહેર સભામાં સમાજકારણ અને રાજકારણની વાતા જરૂર થાત, પણ મારે તેમાં ધર્મના પુટ આપવાના રહેત. જૈન-જૈનેતરા તથા સર્વ ક્ષેત્રામાં જૈનધર્મનું ઊંડાણ રજૂ કરવાના આવા મોકા આપણાથી કેમ ગુમાવાય અને તમે તા શાસન-ઉદ્ધારક પૂ. અજરામરજી સ્વામી, લીંબડી માટા ઉપાશ્રયના શ્રાવક છે. એટલે જાણા જ છે! કે ગુજરાતભરમાં આ સંપ્રદાયના સ્થાપકે વિદ્યાભ્યાસને માટે સુરતમાં શ્રી પૂજ્ય (ગારજ) પાસે જવામાં પણ ન્હાનમ ના'તા માની. તેથી જ આજે આ સ્થાનકવાસી જૈન ફિરકામાં પંડિત, વિદ્યાન અને તેમાંય ઉદાર સાધુ—સાધ્વીએ! વિશેષ પાક્યાં છે."

શ્રાવકજી સરળ હતા. તેઓ પાતાની ભૂલ તરત સમજી ગયા, માફી પણ માગી લીધી. ધર્મક્રાંતિનું બીજ આ રીતે માત્ર પાતામાં જ નહીં, પણ કચ્છના સારાયે સમાજમાં તેમણે રાપી દીધું. આ વિરલ પ્રસંગથી આખેા સંઘ નવદીક્ષિત સુનિથી પ્રભાવિત થઇ ગયાે.

₹,

એવા જ બીજો પ્રસંગ માંડવી પછી થયેલા જામનગર ચામાસામાં અની ગયા. લગવાન મહાવીરનું નિર્વાણ દિવાળીના દિવસે થયું હાેઇ જૈના માટે તે પર્વ અતિ પુનિત છે જ. સામાન્ય રીતે આ પ્રસંગે અમુક શાસ્ત્ર અને અમુક પ્રકારના સ્તવન જ સ્થાનકવાસી સમાજમાં બાલાય છે, પણ તે પ્રસંગે મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સ્વરચિત કાવ્ય બાલ્યાઃ—

#### "પર્વ દિવાળી પ્રભુગુણુ ગાવા, પાપ–સમૂહ સમાવે! રે"

એક તો રાગ-રાગિણીના પારંગત, વળી મધુરકંઠ, પછી શી મણા રહે ? વળી તે પર મનાહર પ્રવચન આપી દીધું. વ્યાખ્યાન હેાલ શ્રાતાઓથી ઊભરાઇ ગયા હતા. ટાંકણી પડે તા ય તે અવાજ સંભળાય તેટલી શાંતિ હતી. જુવાન વય, ભવ્ય લલાટ, માહક મુખાકૃતિ, સ્વરચિત કાવ્ય, સરળ સચાટ વક્તૃત્વ, શાસ્ત્રીય સંગીત અને કંડની હલક સાથે અનુરૂપ અભિનય કળા! આ અધું શ્રાતાજના માટે એટલું મહાન આકર્ષક હતું કે ન પૃષ્ઠો વાત!

ત્યાં એક શ્રાવક છે બાલ્યા- "હેં મહારાજ શ્રી! સાધુને આ રીતે ગાવું કલ્પે ખરું !" શ્રાતાઓ ન રહી શક્યા. તેમણે જ જવાબ આપી દીધા-"શું કલ્પે અને શું ન કલ્પે, તે તમારા અને અમારા કરતાં મુનિવર પાતે જ વધુ સમજે છે. આપણાથી આવું ન પૂછાય, સમજયા!" તે શ્રાવકને પણ એટલું તો સ્પષ્ટ સમજાયું કે, "મને જે વાજળી શંકા હતી તો મારે એકાંતમાં જઇ મુનિવર પાસે પૂછવી જોઇતી હતી. પણ આમાં વાજળી શંકા કરતાં હું કાંઇક જાણુ છું અથવા મને ધર્મી શ્રાવક તરીકે વધુ અધિકાર છે, તે જાતનું અભિમાન મુખ્ય હતું." તે ભાઇ લોંઠા પડયા અને દિવગીરી દર્શાવી, પણ મુનિ નાનચંદ્ર છએ તો શ્રોતાઓને સાફ જણાવ્યું-"પ્રામાણિક શંકા જાહેરમાં પણ કરવામાં વાંધા નથી, માત્ર જિજ્ઞાસા હોવી જોઇએ અને તે શ્રાવક ભાઇને કહ્યું-"જૈનધર્મ શાસ્ત્રોમાં સાધુ—સાધ્વીઓને માટે હમેશાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ અનુસાર જ કહેવાનું કહેવાયું છે. ભગવાન મહાવીર સંસ્કૃત ભાષા ના'તા જાણુતા એમ નહીં, પણ મર્વલાકગમ્ય અને તેમાંય નાસ્તિકગમ્ય રીતે કહેવા ખાતર પ્રાદેશિક ભાષા (લાકભાષા) માં ઊંચામાં ઊચું જ્ઞાન આપ્યું. એ પરંપરાને લીધે જ આચાર્યીએ કાવ્યા અને રાસા રચ્યા છે. હા, માત્ર મને રજનને મધ્યમાં રાખી ન કહેવાય, પણ સિદ્ધાં તમય અત્યરણને મધ્યમાં રાખી, સર્વલાગ્ય હબે કહી શકાય અને તે તો સારું જ છે. આપ વિચારજો."

અામ સ્થાનકવાસી જૈન સંપ્રદાયમાં ધર્મકાંતિનાં બીજ રાપાયાં સામાન્ય રીતે લીંબડી માટા સંપ્રદાયના ક્ષેત્રા ઝાલાવાડમાં છે, છતાં સૌરાષ્ટ્ર ગુજરાતના બાકીના ભાગામાં મુનિશ્રી નાનચંદ્રજીએ ધર્મકાંતિની દિશામાં લીંબડી સંપ્રદાયના ડેંકા વગાડયા અને મુનિમાંથી સ્વાસાવિક રીતે મહામુનિ બની ગયા.

તે સમયે લીંબડી છ કાેટી સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં પૂ નાગજી સ્વામી સમયસૂચક, વ્યવહારકુશળ અને મધુર પદ્યમય શૈલીના વકતા તરીકે જાણીતા થયેલા અને ત્રીજા પં. મહા. શ્રી રત્નચંદ્રજી મહારાજ વિદ્વાન અને શતાવધાની

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામેલ એમ મુનિ ત્રિપુટીની સુવાસ દ્રશતિદ્વર પહેાંચી ગઇ હતી. લીંબડીના શ્રાવિકાએા ત્યારથી હેાંશલેર ગાવા લાગી ગયાઃ–

"લી'બડી હાજરાહજુર બની"

9

#### સાધના અંગે મનામંથન

જયારથી કચ્છ-સૌરાષ્ટ્રની એ ઘટનાઓ અની ત્યારથી નાનચંદ્રજી મુનિ સામે સાધના અંગે વારંવાર કાયડા ઊભા થતા. સાધુ દીક્ષાના હેતુ સ્વ-પર કલ્યાણુ છે. પણુ તે એકાંતમાં રહીને સાધવું કે સમાજમાં રહીને ? જો સમાજમાં રહીને સ્વ-પર કલ્યાણુ સાધુ છું તો ગુરુઓ, વડીલા, ગુરુભાઈઓ, શ્રાવક-શ્રાવિકાઓના સારા-માઠા પ્રસંગા ઊભા થાય છે. ઉપરાંત અર્થકારણુ, વિશાળ સમાજકારણુ, સાંપ્રદાયિક ધર્મકારણુ, રાજકારણુ એમ વિશ્વમાનવ સુધી પહોંચતા અસંખ્ય પ્રશ્ના સાથાસાથ સંકળાયેલા પડ્યા છે. છેવટે તેન માનવ જાતે સૂક્ષ્મ, સ્થૂલ, ત્રસ-સ્થાવર એવા નાના માટા જીવમાત્રનું કલ્યાણુ કરવાનું છે. આ અધામાં રાગ-દેવના રગડા-ઝગડા ડગલે ને પગલે આવે છે. શાંતિ ખતરામાં પડી જાય છે. એના કરતાં તેન કાઇ લપ-છપમાં નહિ પડતાં, જંગલમાં કે પહાડી ગુફામાં રહી ચાગસાધના કે ધ્યાનસાધના કર્યા કરવી. ભૂખ લાગે ત્યારે આજુળાજુના સ્થળામાં જઇ ભિક્ષા લઇ આવવી એ નહિ સારું?

આવા મનામંથન પછી પાતે એવા વિચાર ઉપર આવ્યા કે વ્યક્તિગત સાધના લક્ષે આત્મલક્ષે કરાતી હાય, તાપણ લવાંતરાના સંરકારાથી અને કર્મની જિટલ રચનાથી વ્યક્તિ પાતે અપૂર્ણ છે. અનેક દોષાથી—ઝુટિઓથી લરેલી છે. તેમ છતાં માનવી તરીકે પાતે સમાજ અને જગત સાથે સંકળાયેલ છે. એટલે જીવન જીવતી વખતે ગમે તે સ્થાનમાં હાવા છતાં, પરસ્પર સંઘર્ષ થાય તેવા નિમિત્તા ઉત્પન્ન થવાના જ. સમાજને છોડીને તે કયાંય જઇ શકે કે રહી શકે તેમ નથી. જંગલમાં જાય કે પહાડ ઉપર જાય ત્યાં પણ એને જીવન તેા જીવનું જ પડશે. ત્યાંથી જીવનમાં કે ગૃહસ્થ જીવનમાં જીવન જીવનારી વ્યક્તિએ, પાતાને જે સાધના મળેલા છે તે મન-ખુદ્ધ-ચિત્ત-પ્રાણ અને અહંકારને કેળવી કેળવીને આખરે સર્વાત્મ એકથતા પ્રાપ્ત કરવાની છે. એ દિષ્ટિએ સમાજમાં રહીને પણ સાધના કરી શકાય છે. ભાગી છૂટવાની કાઈ જરૂર નથી. વીતરાગ દેવાએ ચતુર્વિધ સંઘરૂપે સમાજરચના કરીને પાતપાતાના કર્તાવ્યકર્મ નિષ્કામભાવે કરતા રહી, સમત્વયાળ સાધીને પાતાની જાતને શુદ્ધ કરવાના આદેશ આપેલ છે.

#### સમાજમાં રહેવા છતાં

આ વસ્તુ લક્ષ્યમાં આવતાં, સમાજ કે જગત પ્રત્યે ઉપેક્ષાબુદ્ધિ ન રાખતા સમાજની વચ્ચે રહીને નિલે પતા અને અનાસકિત સાધવી જોઈએ. અનાસકિત સાધવા માટે આદ્યત્યાગ સાધન માટું, પણ એટલેથી પતે નહિ. એમને આ મંથનામાં શ્રી યશાવિજયજી મહારાજનું:-

ચેતન! અબ માહે દરશન દીજે તુમ હરિશણ લગ છીજે....ચેતન૦ ક્રિયા મૂહમતિ કહે જન કાેઇ, જ્ઞાન ઔરકાે પ્યારાે, મીલત 'સાવ'રસ દાેઉમેં પ્રગઠત, તું દાેનાેસે ન્યારાે...ચેતન૦

એ સ્તવન અહુ પ્રેરણાત્મક લાગ્યું. જેમ સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, સાહિત્ય, વ્યાકરણ, શાસ્ત્ર થેલ્કડા, જૈન–જૈનેતર સાધના વગેરે ગુરુકૃપા વહે જ્ઞાન પામ્યાે તેમ ક્રિયાયાેગના પણ સાધના કરવી એઇએ. તાે જ "ज्ञानकियाम्याम् मोक्षः" એ સૂત્ર સાર્થક ખને. એમને થયું–"આજ–કાલ અમાે સાધુ–સાધ્વીએા પરિષહ–ઉપસર્ગની કથાએા ઘણી વાંચીએ છીએ, પણ સાંપ્રદાયિક ક્ષેત્રમાં આવી અગ્રિપરીક્ષા થતી નથી. જૈનસૂત્રાેકહે છે–"કાયક**લે**શ કરાે, શરીરને ખૂબ કસાે" જુવાનીમાં

### પૂજ્ય ગુરુદૈવ કવિલય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

બ્રહ્મચર્યા સાધના માટે પણ શારીરિક શ્રમ કે કંઠાર કિયાઓ જરૂરી છે. એક ઠેકાણે લખ્યું છે કે "મન एव मनुष्याणां कारणं बंध-मोक्षयो:" મન જ બંધ—માંક્ષનું કારણ છે. ગીતા પણ ખતાવે છે કે "ઇંદ્રિયાની અનંતકાળની આહતા મનને પરાણે ખેંચીને પાંઠ છે. મન પડે એટલે કર્મસંગી ચેતન એની પાછળ પતન પામી જ જાય છે. આ બધાના સાર એ કે શરીર ઉપર એટલા કાળ્યુ તા મેળવી લેવા જ રહ્યા કે ભૂખ—તરસ ટાહ—તાપ, હર્ષ—શાક, જય—પરાજય, માન—અપમાન, સુખ—દુ:ખ એ બધા વચ્ચે સમતા રહી શકે. પાતાના ગુરુ દેવચંદ્રજી મહારાજનું જીવન આ દિષ્ટિએ તેમને ખૂબ આકર્ષતું. ગુરુજીને આવા ગુણા જાણે જન્મજાત હતા. જયારે આ શિષ્યને એ સિહિ હજુ મેળવવાની હતી. હા, નમ્રતાના ગુણુ અને વૈરાગ્ય એ બે સદ્દુગુણાની સિહિ સ્વાભાવિક મળેલી. કાલ્યામાં 'સંતશિષ્ય'નું અને લેખનમાં દઃ 'ભિક્ષુ' એવું ઉપનામ કે તખલ્લુસ તેઓ લખતા તેથી આવી સિહિ કઠણ ના'તી.

4

### સ્થાનકવાસી જૈના સળવહયા

લીંબડી સંપ્રદાયમાં હવે ગુરુ દેવચંદ્રજી મહારાજને સર્વોચ્ચ એવી આચાર્યની પદની મળી હતી. તેએ! શાસ્ત્ર-પારંગત અને સંસ્કૃતજ્ઞ વિદ્રાન હતા, પણ વિદ્રતા કરતાંય તેમની નિખહ્લસતા સૌને એકસરખી આકર્ષતી. આથી આખા સંપ્રદાયના તેઓ આચાર્ય બન્યા હતા. માત્ર લીંબડી સંપ્રદાયની જ નહીં; સૌશષ્ટ્રના બધા જ સંઘાડાઓનાં સાધુ-સાધ્વીઓની એમના પ્રત્યે નજર હતી. જ્યારે ગુરુની નજર પાતાના શિષ્ય 'નાનચંદ્રજી' તરફ હતી. આમ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી તરફ જાણે આખા યે સ્થાનકવાસી સમાજ આશામીટ માંડતા થયા હતા. આ વખતે તેઓનું ચામાસું મારખીમાં થયું હતું. સંવત ૧૯૬૪ની એ સાલ હતી. શેઠ અંખાવીદાસભાઇ ડાસાણી મારખીમાં સાધનસંપન્ન હતા. તેમણે એક દિવસ એકાંતમાં મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામીને કહ્યું-"મારાજેવું કામકાજ જરૂર અતાવેજો." મુનિશ્રી નાનચંદ્રજીના મનમાં કચ્છ-સૌરાષ્ટ્રના એ પ્રસંગાથી જે ક્રાંતિખીજ વવાયું હતું, તેને તેઓ સમાજવ્યાપી અનાવવા માગતા હતા. તેમને ૨૫૧૮ જણાયું હતું કે, વ્યક્તિની અસર વ્યક્તિ સુધી લક્ષે ઊડી પહેાંચી જાય, પણ સમાજવ્યાપી હાડસંસ્કાર બનાવવાનું કામ સંસ્થા વિના ન બની શકે તેથી તેમણે તરત આ તક ઝડપી લીધી અને બાહ્યા-"આજના જમાના સંગઠનના છે. સંગઠન વિના જૈનધર્મને વિશ્વધર્મ હાવાના કાવા કહેવા માત્રના રહ્યા છે. જે આખા જગતને સાંધનારા હતા, તે જ ફાટી ગયેા છે. વર્તમાનકાળે રહેલા જૈનધર્મના ચાર ફિરકાઓમાં પ્રમાણમાં સ્થા. જૈન સમાજ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવને પિછાની શકે તેવા છે એમ મને લાગે છે. એક વાર તે આખાયે સમાજને એકઠા કરી તેની વ્યવસ્થિત સંસ્થા સ્થાપવી જોઇએ." અંબાવીદાસભાઇ ડાસાણીએ આ બાલ ઝીવ્રી લીધા અને મારબી સંઘને સંમત કરાવી, મહારાજશ્રીની ઇચ્છાનુસાર ભારતભરના સ્થાનકવાસી સમાજને ખાલાવી સમગ્ર સ્થાનકવાસી જૈન સમાજને સાંકળનારી સંસ્થા સ્થપાવી દીધી. આ રીતે પૂજ્ય મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી ''અખિલ ભારતી સ્થાઃ જૈન કેાન્ક્ર્રન્સ'' નામની સંસ્થા ઊભી થઇ. ધર્મપ્રાણ લેોકાશાહના પુનરાગમનની જાણે કેમ તૈયારી થઇ ચૂકી હોય! આ જ સાલમાં શ્રી અંબાવીકાસભાઇના જુવાન ભાણેજ ગુજરી જતાં, તેના સ્મરણાર્થે શ્રી અંબાવીકાસભાઇના આર્થિક પ્રાત્સાહનથી જેની ખૂબ જરૂર હતી એવી સ્થાનકવાસી જૈન બાહિંગની પણ સ્થાપના કરાવી.

#### ધર્મપ્રાણ લોંકાશાહ અને પુરસ્કર્તાએ৷

ધર્મ પ્રાણ લાંકાશાહ કાેેે અને શા માટે થયા ? તે સમજવા જેવું છે. જૈના શ્રમણે પાસક કહેવાય છે અને મૂળે જૈનામાં સાધુવર્ગના બે ભેઢ છે. એક (૧) સ્થવિરકલ્પી અને બીજો (૨) જિનકલ્પી. આ બેમાં મુખ્યપણું સ્થવિરકલ્પીનું એટલા માટે રહ્યું છે કે જિનકલ્પીવર્ગ તાે અમુક સાધુ વ્યક્તિઓની સાધનાકાળ પૂરતાે છે, પરંતુ જતે કહાં કે અનેકાન્તવાદી જૈનધર્મમાં એકાન્તવાદ આવવાથી બન્ને ફાંટા કાયમી થવાથી તે ભેંદરૂપ બની ગયા. (૧) \*વેતામ્બર અને (૨) દિગમ્બર. એક સફેદ કપડાં પહેરનારા અને બીજા બિલકુલ કપડાં નહિ પહેરનારા એમ ઇતિહાસ કહે છે. આ ભેદો વીર નિર્વાણની સંવત

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

દિલ્દ માં અને વિક્રમ સંવત ૧૩૯ માં થયા છે. ત્યાર બાદ અતિશય આડં ખરી પૂજા, સંગ્રહ ખારી અને ચૈત્યવાસી શિથિલતા થવાને કારણે વીર નિર્વાણની બે હજારમી સાલે દુનિયાલરમાં પ્રથમ ધર્મકાંતિકાર તરીકે જન્મ્યા-ધર્મપ્રાણ લોંકાશાહ. સંયોગા જોઇને તેમણે જૈન શાસાધારે અમૂર્તિપૂજા તરફ આપ્યાયે સમાજને વાળ્યા. આગળ જતાં તેના પુરસ્કર્તા તરીકે ત્રણ સાધુઓ થયા:–(૧) ધર્મદાસજી મહારાજ, (૨) ધર્માસિંહજી મહારાજ અને (૩) લવજી ઋષિ. તેઓએ મુહપત્તિને વ્યવસ્થિત સ્થાન આપ્યું. ધર્મદાસજી મહારાજની પરંપરામાં એક સમર્થ સાધુ મૂળચંદ્રજી થયા. દેશભરમાં આજે જે સ્થા. સાધુ-સાધ્વીઓ વિચરે છે તેમાં બાવીસ ટાળાના સાધુવર્ગ બહુ માદી સંખ્યામાં છે અને તે બાવીસે ટાળાં પૂ. મૂળચંદ્રજી મહારાજના શિષ્યોનાં છે. તેરાપંથી શાખા જે લીખમજી મુનિ આદિ ઠાણા ૧૩ના જુદા પડવાને કરણે બસેક વર્ષ પહેલાં શરૂ થઇ છે, તે પણ એમની જ શિષ્યપરંપરા પૈકીની છે. એ અર્થમાં સ્થાનકવાસી જૈને કાઇ વાડા કે સંપ્રદાયરૂપે નથી. પણ ભગવાન મહાવીરના ચતુવિધ સંઘને ફરી વાર દીપાવવાના સાધનરૂપે છે. તેથી સ્થાનકવાસી જૈનેની સંસ્થાને તેત જૈન-જૈનેતર માત્રને ધર્મક્રાંતિ તરફ વળવાના સાધનરૂપે જ ગણાવી શકાય. સદ્ભાગ્યે આ પહેલાં દેરાવાસી સમાજની સંસ્થા પણ નવા યુગના એધાણુ પારખીને ઊભી થઇ યૂકી હતી. આગળ જતાં ભારત જૈન મહામંડળ કે એવા બીજા નામે દિગમ્બર, શ્વેતામ્બર મૃતિપૂજક, શ્વેતામ્બર સ્થાનકવાસી અને તેરાપંથી સૌને એક વ્યાસપીઠ પર લાવવા માટેની સંસ્થાઓ હસ્તીમાં આવવા લાગી ગઇ હતી તેથી જૈન-જૈનેતરને ધર્મક્રાંતિ તરફ વાળવાનું કામ કાંઇક સરળ બની ગયું હતું. એમાં સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતીએ જૈનેતરામાં ધર્મક્રાંતિની ભૂખ સારી પેઠે જગાહી દીધી હતી.

E

### ધમ ક્રાંતિનું જોશ

હવે પૂર્વનાનચંદ્રજી મહારાજને એ વિચારા દ્યાળતા હતા—" ધર્મકાંતિનાં ખાસ અંગા કયા કયા ! અથવા કયા છેડેથી ધર્મકાંતિ લેવી કે જેથી તેને ચામેર વેગ મળે." તેઓ સારી પેઠે અનુભવી ચૂકયા હતા કે એકલા સાધુ—સાધ્વીએ પણ ધર્મકાંતિ નહિ કરી શકે. વળી જૂના–નવા વિચારાના ય સંગમ યથાર્થ કરવા પડશે. આમપ્રજામાં સૌથી વધારે પુરસદવાળા માત્ર સાધુવર્ગ હતો. ધર્મકાંતિના માર્ગમાં જેમ લાવવા માટે તેમણે સાધુવર્ગને અભ્યાસ તરફ વજ્યા. જેન સૂત્રાને દ્રવ્ય, ક્ષત્ર, કાળ અને ભાવની કસાટીએ કસવા માંહ્યાં. પ્રથમ પાતાના શ્રધ્ધાળુ સાધુ—સાધ્વીએ! માટે ટબા સહિત શાસ્ત્રો લહિયાએ! પાસે લખાવ્યાં. બીજી બાજુથી નવી પેઢી માટે મારબીમાં જેન છાત્રાલય ઉદારભાવે શરૂ કરવાની પ્રેરણા પાઇ. આ અધામાં મુખ્ય સાથ શેઠ શ્રી અંબાવીદાસના હતો. તેમાંથી તેજસ્વી વિદ્યાર્થીએ! પાકવા લાગ્યા. બીજી બાજુ સાધુ—સાધ્વીએ!માં પણ નવી તાજગી આવવા લાગી.

તેવામાં તેમના ગુરુદેવના શરીરે પક્ષઘાતની અસર વર્તાવાલાગી. ત્રણેક વર્ષ જન્મભૂમિ કચ્છમાં ગાળ્યા પણ વળતાં પાણી ન થયા, એટલે લીંખડીના ધારી શ્રાવકા આગ્રહ કરીને તેમને લીંખડી ખેંચી ગયા.

> દ્રવ્ય ક્ષેત્ર ને કાળ, ભાવ પ્રતિબ'ધવિશુ, વિચરવું ઉદયાધીન, પણ વીતલાેે જો. અપૂર્વ અવસર એવા કયારે આવશે?

એ શ્રીમદ્દનું કાવ્ય નાનચંદ્ર મહામુનિને તે કાળે અનુરૂપ લાગ્યું પણ તેઓશ્રી એ પણ જાણતા હતા કે "શુરુસેવા સમી ખીજી કાેઇ સેવા નથી." શૈલક રાજિવની પાંચક શિષ્યે કેવી સેવા કરી હતી? તે બધું તેઓએ 'ગ્રાતાસૂત્ર'ની ધર્મ કથા દ્વારા હૈયે ધરી લીધું હતું. પાંચસામાંથી ચારસાે નવ્વાહ્યની ધીરજ ખૂટી, પણ પાંચક ચલિત ન થયા અને એણે

### पूर्वा गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

નમ્રસેવાથી ગુરુના આત્માને ઢંઢાળી મૂકયા હતા, તે તેઓ ખરાખર સમજતા હતા. સફભાવ્યે દેવચંદ્ર ગુરુ જાતે જગૃત હતા. એટલું જ નહીં પરંતુ સાૈને જાગૃત રખાવે તેવા હતા. એટલે એ ચિંતા ન હતી.

લીંબડી એક સરખાં નવ-નવ વર્ષો ગાળવા પડ્યાં, પણ પળપળના સુંદર ઉપયાગ કરી જાણ્યા.

#### દૈનિક કાર્યક્રમ

'પળેપળની ગુરુસેવા' એ જ એમના સર્વાપિર દૈનિક કાર્યક્રમ, પરંતુ ગુરુ જ એવા કે શિષ્ય પાસેથી ઓછામાં એાછું કામ લેવાની પક્ષઘાતમાં પણ કાળજી રાખે. કેટલીક સેવાએ તેા વડીલ ગુરુલાઇએ પણ આપતા. જ્યાં દિલની એકતા હાય છે ત્યાં નાના–માટાના સ્થૂળ લેદ ટકતા નથી. છતાં 'છદ્દમસ્થ વડીલાના પણ કેવળી ભગવંત શિષ્યા વિનય જાળવે છે.' એ જૈન રહસ્ય ન ચૂકાય તેની કાળજી મહામુનિ નાનચંદ્રજી રાખતા. ગુરુદેવને જરાક ખાંસી આવી કે તેએ તેમની પાસે પહેાંચી જ ગયા હાય! સ્વચ્છતા રાખવી, રખાવવી એ જૈન સાધુની પાંચમી સમિતિનું પણ તેએ અદ્ભૂત જતન કરે.

મને લીંબડી સંવત ૧૯૮૩ના ચામાસામાં ત્યાંના એકે-એક શ્રાવક-શ્રાવિકાએા કહેતાં–"અમે નાનચંદ્રજી મહારાજ જેવી ગુરુસેવા કાઇ સાધુ–સાધ્વી પાસેથી જોઇ નથી."

નવાઇ સાથે આનંદની વાત તો એ કે આવી પળેપળની સેવા સાથે આખી યે લીંખડી અને કરતાં ગામડાની જૈન-જૈનેતર જનતાને તેમણે માનવધર્મથી રંગી દીધી.

#### કેટકેટલું વર્ષ્યુન કરવું?

અરે! પચાસ વર્ષ પછી આજે પણ લીંખડી ઉપાશ્રયમાંના પ્રેરણાયદ વાકરોા વાંચીએ કે કરતાં ગામડાંની સેવાલકિત જોઇયે; લીંખડીની વિદાર્થી ખાંડિંગ નીરખીએ કે લીંખડીના દેવચંદ્રજી પુસ્તકાલય–વાચનાલયના શ્રંથલંડાર જોઇ લઇએ, અજરામર જૈન પાઠશાળાનાં સામાયિક સ્વરૂપ, સંવાદા, પ્રશ્નોત્તર કુસુમાવલી, આધ્યાત્મિક ભજનપદ પુષ્પમાળા. સુખેધ સંગીતમાળા વગેરે પ્રકાશિત પુસ્તકા પરખીએ કે ત્યાંની જૈન શાળાએ જોઇએ, અથવા તા શ્રાવિકા શાળા કે મહિલામંડળની રચનાત્મક પ્રયુત્તિએાનું નિરીક્ષણ કરીએ. દરેકે દરેક સ્થળમાં મહારાજશ્રી નિમિત્તે ધાર્મિક પરિવર્તનને મળેલું જેમ કે જોશ કળાયા વગર રહે જ નહીં. તેમણે રસાળ સંવાદા અનાવ્યા અને લજવાવ્યા. રૃહિયુર્તામાં પણ નવા પ્રાણ ફરકચા. આ વર્ષોમાં સહેજે–સહેજે સાહિત્ય, કાવ્ય વગેરે તૈયાર થયું. તેમ નવું નવું વચાયું પણ ઘણું. તેઓ સમજતા હતા કે દેશ અને દુનિયાના પ્રવાહાને બાણવા તો પડશે જ. એ બધામાં રસ લઇને સમાજને પાવો અને પીવડાવવા પડશે, છોતા કે કી દેવા પડશે. આ દિવસામાં રાત્રે પણ 'સુશીલ'\* પાસે તેઓ બંગાળી અને અંગ્રેજી સાહિત્ય વચાવી પૈજ્ઞાનિક ઢંબે શાસ્ત્રીય અને ઐતિહાસિક ધર્મચર્ચાઓ ગાહવતા. આથી જ લીંખડીમાં વિદ્યાર્થીઓનો જે મહાન ફાલ ત્યારે નીકળ્યો તેમાંનાં અનેક નામા અનેક ક્ષેત્રે આગળ આવી ગયા. મુંબઇમાં કે દેશ-પરદેશમાં જયાં જ્યાં અલાવાડની નવી પેઢી ગઇ ત્યાં ત્યાં તેમણે સામાજિકતામાં અચનામ કાઢયું. તાજો નમૂને લીંખડી રાજયની પ્રતાનો એ કે, તેણે સ્વરાજ્યકાંબે જવાબકાર લેલતંત્રની લડતમાં રાજય જુલમને કારણે હિજરત કરી, પણ પ્રતાએ મચક આપી નહીં. આ બધા પરથી તેમણે ધર્મકાંતિના અગ્રદ્ભાંગો પોતાની ઢંબે તારબા માંડી.

- (૧) સાથી પ્રથમ માનવમાત્રમાં જાતિલેક, પ્રાંતલેક, દેશલેક, સંપ્રદાયલેક વગર માનવતા લાવવાના પુરુષાર્થ કરવા.
- (૨) સાધુ-સાધ્વીએાની જવાબદારી સાથી માટી છે તે તેમણે પાતાની દિનચર્યા સાથે દાખલ કરવી.

<sup>\*</sup> છેાટાલાલ હેરજીવન 'સુશીલ' – જેઓ અંગાલી સાહિત્યના ખાસ કરીને શ્રી અરવિંદના અભ્યાસી હતા. અંગ્રેજી વાંચન પણ ઊંદું હતું. ઉપરાંત તે વખતના મહારાજા શ્રી દેાલતસિંહજીના પર્સનલ સેક્રેટરી હતા.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

- (૩) આળવયથી જ નવી પેઢીમાં બ્રહ્મચર્ય ભાવના, વ્યસનત્યાગ, સદ્વાંચન બૂખ તથા સંરકાર પ્રીતિ વગેરેનું સિંચન કરતાં રહેવું.
- (૪) ગાંધીજીના રચનાત્મક કાર્યક્રમાની ખૂબી પ્રજાહેયે ઉતરાવવી. ગાપાલન પ્રત્યે પ્રજાહેય વધારવી.
- (પ) ખાળવિધવાઓને માટે સંયમલક્ષી સાધન સંસ્થાએ યોજવી.
- (६) હરિજન સાથે એકતા, નારીપ્રતિષ્ઠા, રાજી-રાટીના પ્રશ્નના ઉકેલ. આ બધામાં સાધુ-સાધ્વીએાએ પાતાની મર્યાદામાં રહી મુખ્ય ભાગ લેવા.
- (૭) લાેકામાંથી કાયરતા હાંકી કાઢવા મહાપ્રયાસ જારી રાખવા.
- (૮) આ અધા માટે શહતકામાં જેવા કે શુદ્ધ ખાસકની ચીજોમાં શહત, વિદ્યાના વિકાસમાં શહત, દવાખાનાએક દ્વારા તાબીબી શહત વગેરેમાં કેરકેર પ્રેરણા આપવી.

આમ ધર્મક્રાંતિનું ખ્યુગલ પુકાલું શરૂ થયું અને તેન પડઘા છેટે છેટે પડવા શરૂ થયા.

ዒ 0

### મુંબઇ તરફતું મહાપ્રયાણ

તેવામાં લાંબી સેવા અને ઘડતરના માટા લાભ કઇને સંવત ૧૯૭૭ના કારતક વદ આઠમના રાજ આચાર્ય શ્રી ગુરુદેવ સ્વર્ગવાસી થયા. આચાર્ય શ્રી ગુરુદેવ કાળધર્મ પામ્યા આદ તરત જ ગુરુદેવનાં અને પાતાના અનેક અનુરાગી જેના આવી પહોંચ્યા. ગુરુવિરહ તેમને અહુ સાલતા, કારણ કે ગુરુ જેવા જ એ ગુરુ હતા. પક્ષઘાતમાં પણ પ્રવચનમાં કે કેશ સૂત્રાચ્ચારમાં કે કયાંય ગફલત થાય કે તરત શિષ્યને ઇસારાથી ચેતવી દેતાં. કેટલાંય સૂત્રા તેમને કંઠસ્ય હતા. આમે ય લીંઅડીની આચાર્ય પરંપરા અને સાધુ-સાધ્વી પરંપરામાં વિદ્વતા સાને સહજલખ્ય જેવી હતી. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જેવા મૌલિક જૈનત્વજ્ઞાતા, પણ કહેવાય છે કે લીંઅડી સંપ્રદાયના આચાર્યોના સહવાસમાં આવવા લલચાતા. સ્વ. સદાનંદી છોટાલાલજી મહારાજના ગુરુ શ્રી નાના લાધાજી મહારાજ પાસે શ્રીમદ્દ પધાર્યાનું અને ચર્ચા કર્યાનું મેં આપણા ચરિત્ર નાયક પાસેથી સાંભળ્યું છે.

#### ગુરુનિધન ટાંકણે

ગુરુનિધન ટાંકણે બહુ મેહું ફેંડ થયું. લીંબડી માેટા સંપ્રદાયના ઠેરઠેર મકાના અને સગવડામાં આ ફંડ અને મુનિ નાનચંદ્રજી મહારાજની પ્રેરણાથી થયેલા બીજા ફંડાના હિસ્સા મુખ્ય છે.

હવે માત્ર છે જ ગુરુભાઇઓ હતા. તેમનું જન્મવતન કચ્છ હતું. એકનું નામ મહા. શ્રી સુંદરજી સ્વામી અને બીજાનું નામ મહા. શ્રી રાયચંદ્રજી સ્વામી. તેઓએ પ્રેમથી કહ્યું "નાનચંદ્રજી! હવે ખુશીથી તમા શાહું કરી આવા. તમારી મહા શક્તિના વિશાળ સમાજમાં ઉપયાળ થવા જોઇએ. અમે વૃષ્ધ છીએ. અમા શાંતિથી ગાદીના ગામમાં રહીશું. આ પ્રકારના આશીર્વાદ આપ્યા. ત્યાર પછી પણ શાહે કાળ એ મુનિવરા સાથે ઝાલાવાડમાં વિચર્યા દરમિયાન એક વખત નાનચંદ્રજી મહારાજ પાતાના સાથીદાર સાધુજીએા સાથે વિહાર કરતાં સાયલા પધાર્યા હતા. તે સમયે સાયલાના ઉપાશ્રયમાં એકાન્તવાસ માટે લોંચરા જેવા એક રૂમની વ્યવસ્થા હતી અને પાસે જ આંબલીનું માટું (તોતિંગ) વૃક્ષ હતું, જે અત્યારે પણ વિદ્યાન છે. ત્યારે બીજી સાનુકૂળતા હોવાથી નાનચંદ્રજી મુનિને અમુક પ્રકારની સાધના કરવાનું મન થયું. એટલે અરૂમના પચ્ચકખાણ કરી પાતે એકાંતવાસ જેવા લોંચરામાં છેસી ગયા. શિયાળાના દિવસા, લેજ અને છો, આમ ત્રણેયના મેળ જામ્યા. પ્રતિક્રમણ માટે, સેવાપૃચ્છા માટે મુનિજી બહાર આવે ખરા; પણ ત્રણેય દિવસોના માટે લાગ લોંચરામાં ગાળ્યા. પ્રાયક ત્રણે દિવસ ઉજાગરા કરી બેસી જ રહ્યા.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

આમ તો "अति सर्वत्र वर्जयेत्" એ સૂત્ર નાનચંદ્રજી મુનિએ રટી કાઢ્યું હતું. અમલી પણ બનાવ્યું હતું. પણ 'શરીરને કસલું તો એઇએ જ. પપલાવવાથી એ પાંગળું બને છે. જેવી આકત પાડીએ તેવી શરીરને આઢત પડે છે. એમ ધારી આ પ્રયોગ કર્યો પણ તે પ્રયોગ ભારે પડી ગયો.

આખું અંગ જકડાઇ ગયું એમાંથી એવું 'વા 'નું કર્ક થયું કે જે અનેક ઉપચારા છતાં જિંદગી લગી ટક્કયું અને તે કારણે નવું લાહી બંધ થવાની ઉમ્મર થતાં અમુક સમયે ડેલીના ઉપયોગ કરવા પડયા. શરીર ખૂબ ખડતલ અને તેજ તેજના અંબારસમું રહ્યું; પણ 'વા 'ના વ્યાધિ રહી ગયા તે રહી જ ગયા. પરંતુ બાધ સર્વોત્તમ આપી ગયા.

#### युक्ताहारविहारस्य, युक्तचेष्टस्य कर्मसु। युक्त स्वप्नावबोधस्य योगो भवति दुःखहा।।

ખુ લાગવાને છ- છ વર્ષ લગી તપ કર્યા અને કાયા ગાળી નાખી. લથકિયા લેવા લાગ્યા. આખરે 'મધ્યમમાર્ગ'ના એાધ મત્યો પણ કેલ્લુ જાણે શાથી મહાપુરુષાના જીવનમાં આવું 'અતિપણું' એક વાર તેા જાણે અનિવાર્ય અનતું લાગે છે.

ં આ પ્રસંગ પછી નાનચંદ્રજી મુનિના જીવનમાં જેમ વ્યક્તિ અને સમષ્ટિ વચ્ચેના લેક ઉકેલાયા, તેમ તપ-ત્યાગ, સેવા-ધ્યાન, યાેગ-સંયમના લેક પણ ઉકેલાઇ ગયાે. છતાંય આખરે તાે "વિંકે વિંકે मतिभिन्ना" કહેવત મુજબ વ્યક્તિ માટે તાે સાધના સમસ્યા રહેવાની.

કરમિયાન એ અરસામાં બે વૃદ્ધ સાધુજીઓ તે પછી હીંખડી રાકાઇ ગયા. પરંતુ જાણે પૂર્વના કાઇ સંકેત હાય તેમ લાંબા વિહાર માટે એક જુવાન સાધુના યાેગ મુનિ નાનચંદ્રજી સ્વામીને મળી ગયા. મતલબ કે તપસ્વી મહા. શ્રી શામજી સ્વામીના એક શિષ્ય શ્રી હર્ષચંદ્રજી મુનિ ભાણવા અને સેવા કરવા ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજ પાસે આવેલા. આમ બન્ને ઠાણા સૌરાષ્ટ્ર અને ગુજરાતમાં વિચરતા હતા. દરમિયાન મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજીને ગળામાં કાકડાનું દર્દ થયું તેથી તેના એપપેશનની જરૂર હતી. એપપેશન કયાં કરાવવું એ વિચારતાં, તે વખતે નહિયાદમાં મિશનરી હોસ્પિટલના ડાકટર ફૂક ખૂબ પ્રસિદ્ધ હતા. એટલે મુનિશ્રીના ગળાના કારણે ગુરુદેવે નહિયાદ પહાંચવાના વિચાર કર્યો. અનુક્રમે વિહાર કરતાં બન્ને ઠાણા ત્યાં પહોંચ્યા અને ત્યાં એપપેશન કરાવ્યું. એપપેશન ખૂબ સફળ થયું. થાડા દિવસા આરામ લીધા અને પછી આટલે સુધી આવ્યા છીએ તેન જરા આગળ વિહાર કરીએ એવી ભાવનાથી બન્ને ઠાણા સૂરત પહોંચ્યા.

#### ભેદાભેદ ન હતા

વચ્ચે વિહારના ફોત્રામાં વિચરતાં વિચરતાં પોતાની અલેક દેષ્ટિની આગવી પ્રતિભાના લાભ આમ – જનતાને આપતા હતા. આપણું એઇ ગયા કે આપણા કથાનાયકને મન શ્વેતામ્બર, દિગમ્બર, સ્થાનકવાસી, તેરાપંથીના તો લેક ન હતા, પણ જૈન–જૈનેતરાના ય લેકાલેક ન હતા. તેઓ માનતા કે ઇશ્વર કર્તૃત્વવાદ સાપેક્ષ વસ્તુ છે. એવી કક્ષાએ એને ય માનવામાં દેષ નથી. દેષ્ટિ સાફ એઇએ, ધ્યેય સાફ એઇએ, પૂરી નિલેપતા અને અખંડ જિજ્ઞાસા એઇએ, તો આપોઆપ બૂલા સરી પહે છે અને પરમ સત્ય પ્રગટ થઇ રહે છે. આથી તેમના તરફ સૌ આકર્ષાતાં. ગુરુદેવ દેવચંદ્રજી મહારાજના નિધન બાદ તેમની સમતા તેમનામાં સાંળે કળાએ ઊતરીને ખીલી ચૂકી. નિખાલસતાના ય પૂરા વારસા મળ્યા. ઉદાર હૈયાની તા વાત જ શી? આથી પાલીતાણા, તારંગાજી, આપુ વગેરે જૈનાનાં અને અંબાજી વગેરે જૈનેતરાનાં અગાસ, વડવા વગેરે શ્રીમદ્નાં સ્થાના તેમણે તેમણે એયાં જ બલકે કાઇ પણ ઇસ્લામી એહિયાઓને મળવામાં પણ તેમને આનંદ થતા.

#### મુંબઈવાસીએાનું આકર્ષણ

મુંબઇ મેાડી નગરી, વળી માેહમથી નગરી. એટલે જૈન સાધુએા જવામાં સંકાેચાતાં. ચૈત્યવાસના અવશેષરૂપ રહેલા જૈન યતિએા પછી એ લેાંકાગચ્છના હેાય કે શ્વેતામ્બર મૃતિપુજક સંપ્રદાયના ખરતરગચ્છી વગેરે હાય તેએા

### र्मेस्य ग्रेम्ह्त हतितत्र, मं वावजन्द्रेक महाराख कम्महामाहि क्रमेपिणंत्र

જતા. લેાંકાગચ્છની તેા એક ગાદી જેમ વહાદરા હતી તેમ મુંબઇ પણ હતી. મુંબઇ જવામાં સૌથી પ્રથમ પહેલ દેરાવાસી તપસ્વી સાધુ માહેનલાલજી મહારાજે કરી. સ્થાનકવાસી સાધુઓમાં કદાચ પહેલ કરી છે પૂજ્ય જવાહરલાલજી મહારાજે, પણ જેવા એ વાંદરા ગયા અને જંગી કતલખાનાએ (વાંદરા-કુરલા) સાંભજ્યાં કે એમનું દૃદય કંપી ઊઠયું. પણ તેઓએ સમય પારખીને વિધેયાત્મક માર્ગે મુંબઇવાસી જૈનાને વાળેલા. તેને પરિણામે ઘાટકાપરમાં જીવદયા માંડળીનું પશુપાલન અને ગાશાળાનું કામ ખીલ્યું, જે આજે પણ ચાલુ છે.

પૂજ્ય ગુરુદેવ સુરત સુધી પધાર્યા છે એવું સાંભળીને મુંબઇના સ્થાનકવાસી સમાજ સુરત સુધી દાંડી ગયા. સંવત ૧૯૮૨ ની એ સાલ હતી; પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજે કહ્યું—"મારા બે દીક્ષાવૃદ્ધ ગુરુબાઇએાને હું લીંબડી છોડીને આવ્યા હું" મુંબઇ સંઘ લીબડી પહોંચ્યા અને વિનંતિ કરી—"આપ બન્ને માટા મહારાજશ્રીએા મુંબઇ પધારા. અમા ડેાલીમાં લઇ જઇએ." પણ તેમણે કહ્યું—"અમા તેા નહીં આવી શકીએ. આ ઉમ્મરે ગાદીનું ગામ છોડવું મમતું નથી. અમારા આચાર્યશ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ હમણાં જ અહીં સદ્દગત થયા છે." ગાદી એટલે પૂ. અજરામરજી સ્વામીનું સમારક. મુંબઇ સંઘે કહ્યું— "તા આપ પૂ. નાનચંદ્રજી સ્વામીને મુંબઇ જવાની આજ્ઞા આપવા કૃપા કરા, બસ આજ્ઞા પત્ર લાવીને મુંબઇ સંઘ પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ કાણા ૨ ને મુંબઇ બેચી ગયા.

#### જવતી જાગતી ચેતના

પૃ. નાનચંદ્રજી મહારાજ એટલે છવતી જાગતી ચેતના. તેઓ જેવા મુંબઇ પહોંચ્યા કે જાણું મુંબઇ ગાંડું બન્યું. પૃ. જવાહરલાલજી મહારાજે જે ધર્મરસ જગાડી હતો, એમાં ઘાટકાપર કાંઇક સક્રિય બન્યું. ઘાટકાપર મુંબઇનું એવું પશું છે કે જેમાં કચ્છ-સૌરાષ્ટ્રના જૈન-જૈનેતરા વધુ રહેતા. મુંબઇ એટલે ભારત સાથે દેશાંતર સંબંધ બાંધતી બંદરપુરી. કેટલાય આવે અને કેટલાય જાય! કોની સાથે સંબંધ બાંધવા અને કેટલા બાંધવા? "મૃકાને લપ! આપણે આપણું કરા." આવી ધામક માન્યતામાં ઘાટકાપર એક ખાસ અપવાદરૂપ હતું. મુંબઇ જેવી ભારતની મહાનગરીમાં જાણે ભારતનું ગામડું હાય તેવું તે વખતે ઘાટકાપર લાગતું. નાનચંદ્રજી મહારાજે ચામાસા માટે ત્યાંના નિર્ણય લીધા. ચીંચપાકલીમાં એક જૂની મિલ અને એનું વિશાળ કમ્પાઉન્ડ મુંબઇની સ્થાનકવાસી જનતાએ ખરીદેલું ત્યારથી ઉપાથય તરીકે ત્યાંજ સાધુ-સાધ્વીઓના નિવાસ રહે તે સ્વાભાવિક હતું, પણ આ જૈનસાધુ જુદા જ પ્રકારના હતા. તેમણે જગજીવનભાઇ દયાળની વાડીમાં ચાતુર્માસ માટે વિચાર્શું. મુંબઇના મહાપ્રયાણુની સાર્થકતા સિહ કરવી હતી ને!

#### ૧૧

### ઘાટકાેપરે રંગ રાખ્યાે

જગજીવન કયાળની વાડીનું વિશાળ ચાંગાન માંડપથી ઘેરાયું હતું. મુંખઇનું ચાંમામું એટલે વરસાદની ઝડી. છતાં આખા યે મુંખઇના જૈને વારંવાર ઘાટકાપર આવ-જા કરતા. કારણ કે નાનચંદ્રજી મહારાજનું ચાંમામું ઘાટકાપરમાં હતું. એ જ વાડીમાં એક ભક્તયાગી આવ-જા કરતા. કેટલીક વાર મહિનાએ લગી રહી જતા. તેમને પણ આ જૈન સાધુમાં રસ જગ્યા તેથી એ વાડી અને એની આસપાસ રહેતાં જૈન-જૈનેતરાની લાંડી શ્રહા જામી. મુંખઇ જેમ માહમથી નગરી છે, તેમ તપામથી નગરી નથી એમ નહીં. કહેવાય છે કે વાઘજી આશારામ અને મૂળજી આશારામ જેવા બે નટબંધુએ નાટકના રંગમંચ પર ભર્તુ હરિ-પિંગલા બનીને આવતા. વેશ આબેહુબ ભજવતા તે, તેમાંથી યે વૈરાગ્યરંગે રંગાનારા વીરલા મુંબઇમાં જરૂર સાંપડતાં. ચીંચપાકલી સ્થાનકમાં ચારે પ્રકારના આહાર વાસિરાવીને એક શ્રાવકે અનશન કરેલું તે ચીદ દિવસ લગી ચાલેલું. એ પણ મુંબઇના જ તાં બે ખનાવ હતા.

એક વખત ઘાટકાપરના આ મહામાંડપમાં મહારાજશ્રીનું પ્રવચન પૂરું થયું અને એક વૃદ્ધજન ઊભા થયા. સામાન્ય રીતે પ્રવચનને અંતે સાધુછ સૌ–સૌની ધારણા પ્રમાણે પચ્ચકખાણ (પ્રત્યાખ્યાનત્યાળ) આપતા હાય, એ

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

શિરસ્તો છે. તે વૃદ્ધ ભાઇએ પાતાની ધારણા માંઘમ ન રાખતાં સ્પષ્ટ કરીને કહ્યું—"ગુરુ મહારાજ! હું જયાં લગી મુંબઇમાં રહું ત્યાં લગી મારે જાતે કચ્છમાંના ખેતર ખેડવા નહીં." આવી પ્રતિજ્ઞા સાંભળીને સૌ હસી પડયા. મહારાજશ્રીએ તેમને મીઠાશથી સમજાવ્યા— "ભાઇ! કચ્છમાં તમે જાતે ન હા ત્યાં લગી ખેતર ન ખેડવાની તમારી પ્રતિજ્ઞાના કેલ્ઇ અર્થ નથી." લાકો પણ આવી પ્રતિજ્ઞાને મશ્કરીફ્ય માનવા પ્રેશય તેમાં નવાઇ નાં'તી. પણ ખરેખર, આ મશ્કરી ન હતી; કેવળ સમજ ફેર હતી. પૂ. મહારાજશ્રીએ તેની અને એવા અનેકાની 'રાવી' અંગેની ખાડી સમજને દૂર કરી.

#### રાવીના સાચા અર્થ

મહારાજશ્રીએ કહ્યું—"રાવીના સાચા અર્થ તૃષ્ણા છે અને તૃષ્ણાના સંબંધ સમસ્ત વિશ્વ સાથે છે. એ તૃષ્ણા એકિક થાય તે માટે પ્રયત્ન કરવાના છે. આવી અર્થશૂન્ય પ્રતિજ્ઞાથી તૃષ્ણા એકિક થતી નથી. તૃષ્ણા એકિક કરવા માટે કાં (૧) પરિગ્રહ દિને-દિને એકિક કરવા અથવા (૨) પરિગ્રહની મમતા ત્યાંગી તેના સાચા ટ્રસ્ટી થઇ જવું. આ ધારી માર્ગ છે. પુલ્યા શ્રાવકે ધીરે-ધીરે આટલા એકિક પરિગ્રહ કરી નાખ્યા અને જાત મહેનતને એટલું મહત્વ આપ્યું કે આદર્શ કરણી કરનારા શ્રાવકામાં તેનું નામ પંકાયું. આનંદ, કામદેવ વગેરે શ્રાવકા એવા થયા કે જેમણે હજારા ગાયા છતાં, અમુક ગાયનું, અમુક પ્રમાણમાં દૂધ-ઘી લેવાના નિયમ કરી નાખ્યા. અપરંપાર મિલ્કત છતાં ખરેખર ટ્રસ્ટીરૂપે જીવ્યા. આકી જયાં કાયા નથી, ત્યાં તે કિયાના કાયાથી ત્યાંગ હાય જ નહીં. ધર્મને નામે આવી કેટલીયે ખાટી માન્યતાએ ચાલે છે. તે ગમે તેટલી જૂની અને ઊંડી હાય તાય છોડયે છૂટકા છે. તમે કાંટાને પગમાં લાંધા રાખતા નથી. પહેરણતળે ડાલાળયું હાય તા પહેરણને દૂર કરીને પણ ડાલાળયું તુરત કાઢી નાખા છો, તેમ આવી ઊંધી માન્યતાએને કાઢી નાખતી એઇએ."

લેાકાને આ પ્રસંગથી નવી રાશની મળી. વ્યાખ્યાન કરતાંય આવા પ્રત્યક્ષ પ્રસંગા ઘણી વાર ઘણું કહી જાય છે અને લાંબા વખતની જડતાને દૂર કરે છે.

#### લિકિત અને તપ વેવલાં ન હાય

ખીજા એક વખતે વ્યાખ્યાન સાંભળીને શ્રાતાઓનાં ટાળેટાળાં બાજુની એક ટેકરી તરફ વહ્યાં. હું પણ દાદરના મારા નિવાસસ્થાનેથી પાસ કઢાવી પ્રાયઃ રાજ ઘાટકાપર આવતા. આમ તો જેન સાધુઓના પ્રવચનામાં બહુ એક્ષ્યું સમ-જાય. પણ આ જૈન સાધુનાં પ્રવચના અને ખા હતાં. તેઓ કહેતાં અને બતાવી આપતાં કે 'ધર્મ નગઢ છે.' પેલા ટાળાં સાથે હું પણ ટેકરી પર ગયા. અને જોયું તો એક ભાઇ ધૂની જીવન જીવતા હતા. તેમને જોયા 'હરનાથ પાગલ' નામના કાઇ લક્ત બંગાળમાં થયા છે. તેમના પંચના તેઓ ગણાતા. એમનાં પત્ની બાપડાં બહુ દુ:ખી થતાં જણાયાં. આ લાઇમાં લક્તિ જરૂર હતી, પણ વેવલાપણું વિશેષ હતું. પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજે સમજાવ્યું— "ગૃહસ્થાશ્રમીએ ગૃહસ્થાશ્રમની અને ત્યાગીએ ત્યાગીઓની ફરજ બરાબર બજાવવી જોઇએ. મમતા કે આસકિત દ્વર કરવા માટે લક્તિ છે ક્રજ ચૂકવા માટે નહીં."

એક વખત પૂ. મહારાજશ્રીએ તપના ખાર પ્રકારાને ખાર પ્રકારના ક્ષાર તરીકે સમજાવ્યા. જેમ બાચાકેમિક દવામાં ખધા કર્દીને લાગુ પહે તેવા ખાર પ્રકાર છે તેવી જ રીતે તપશ્ચર્યાના ખાર પ્રકાર વીતરાગ પરમાત્માએ કહ્યા છે. આ વસ્તુ ઘટાવીને એવી સરસ રીતે સમજાવેલ કે તે વાત 'દાહમાં સ્વાદ કાયમ રહી જાય' તેવી રહી ગઇ. 'તપ કરવાથી કર્મ ખળે છે' "तवसा कम्म निज्यरह" એ માત્ર શાસવાકય નથી. વ્યક્તિગત અને સામુદાયિક કંઇ દાષા તપદ્વારા ખળીને વ્યક્તિગત અને સમાજ કુંદન જેવા ખને છે તેવા જાત અનુભવ પણ થાય છે.

તેમનાં પ્રવચનામાં મધ્ય મુંબઇથી સુનીલાલભાઇ પણ આવતા. તે જ સુનીલાલભાઇ આજના મારા વડીલ શુરુબંધુ પૂજ્ય શ્રી સુનીલાલજી સ્વામી. મને તે વખતે તેમના પરિચય થયા ન હતા. સુનીલાલભાઇ તે સમયે ગાંધીજીના નૂતન વાતાવરણથી રંગાયેલ એટલે સુવાન અવસ્થામાં તે સમયે પાલીતાણા પાસેના શ્રી શિવજી દેવસી સંચાલિત–અને સત્યાગ્રહ અશ્રમ અમદાવાદ પ્રેસ્તિ મહડા ઉદ્યોગશાળાની ખાદી પ્રવૃત્તિમાં એક વર્ષના કાર્સની તાલીમ

### પૂજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પામેલ હતા અને ત્યાર બાદ રાજકાં રાષ્ટ્રીય શાળામાં પણ રેંટિયાવર્ગ ચલાવતા. સંચાગવશાત્ પછી ભાવનગર દક્ષિણામૂર્તિ સંસ્થામાં ગિજુભાઇ બધેકાની દેખરેખ નીચે ચાલતી બાલમાં દિરની માન્ટેસરી પદ્ધતિના પણ અભ્યાસ કર્યો હતા.
એમ જુદા જુદા સ્થળે ક્રસ્તા, કચ્છના મુખ્ય ગામા ભૂજ, માંડવી, અંજાર વગેરે ગામામાં હરિજન શાળા પણ ચલાવતા.
આવા બધા સંસ્કારાવાળા એવા એ ચુનીલાલભાઈ ગાંધી વિચાર-આચારના રંગે તે યુગમાં રંગાયેલા; અવિવાહિત અને ભાવતરબાળ, બ્રહ્મચારી યુવાન જન્મે સ્થાનકવાસી જૈન. તેમને આ પૂ. મહારાજશ્રીની પ્રવચનધારા સાંભળતાં સાંભળતાં, છવનમાં નવી દૃષ્ટિના સંચાર થયા. એટલે વધુ પરિચય કરવા માટે તેમની સાથે રહેવાની ત્યારથી જ લગની લાગી ગઈ. જ્યારે હું તે વખતે માત્ર પ્રવચના સાંભળીને ધંધાર્થ ચાલી જતા. અલબત્ત, જૈનધમી હાવા છતાં જૈન સાધુ પ્રત્યેનું મંદ થયેલું મારું આકર્ષણ અહીંથી જ ક્રી સચેત બન્યું હતું.

મને જ્યારે ખબર પડી કે સ્થાનકવાસી જૈન કેાન્ક્રરન્સનું અધિવેશન માધવભાગમાં ભરાય છે અને પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ ત્યાં પધારી પ્રવચન આપવાના છે, ત્યારે તરત ત્યાં દેાડી જતાે.

#### ભેરાંદાનજ **રો**ઠિયા પ્રભાવિત થયા.

બીકાનેરથી ભૈરાંદાનજ શેઠિયા ખાસ ટ્રેઇનમાં આ અધિવેશનના અધ્યક્ષપદ માટે આવેલા. જે મહામુનિની પ્રેરણાથી સ્થા. જૈન કેાન્ફરન્સની સંસ્થા જન્મેલી, તે જ મહામુનિની એમાં હાજરી હેાય પછી પૂછવું જ શું? મુંબઇમાં જે જૈન-જૈનેતરાને એ મહામુનિના પ્રવચનાના ચટકા લાગેલા, તેઓ સ્થા. જૈન કાન્ફરન્સના અધિવેશનમાં પણ આવ્યા વિના રહે ખરા! માધવળાગ જેવા મહાવિશાળ સ્થાનના પ્રાંગણમાં હજારા માણસાની ભીડ જામતી. આમાંના ઘણા લાકા માત્ર પૂ. મહારાજશ્રીને સાંભળવા આવતા.

#### "જાગા નહિ તેા ઘર જાશે"

" જગાડ્યા શું જાગતા નથી રે, તજવાનું ત્યાગતા નથી રે." એવી કાવ્યમય વાણી સૌને અનાયાસે જગાડી દેતી. માઇક સિવાય હજારા શ્રાેતાએ**ા સાંભળે શી રીતે ? એટલે પૂ. મહારાજશ્રી** તે જમાનાથી માઇક હાેય તો તેનાે સહેજે ઉપયોગ કરતા. ભૈરાદાનજી શેઠિયાને ગળે આ વાત નાે'તી ઊતરતી, એટલે પૂ. મહારાજશ્રીનું પ્રવચન પૂરું થાય પછી તેએા સ્થાન પર આવતા. છતાં મહારાજશ્રીના આકર્ષણથી તેએા પણ છેવટે તેે! આકર્ષાયા જ. તેમનું મન પણ નવું વિચારતું તે৷ થયું જ. તેઓ પર પરાથી ધર્મપ્રેમી હતા જ. સાંભળયું હતું કે મુંબઇમાં હજારે৷ માણુસાે તેમને ટ્રેઇન વખતે છેલ્લે સ્ટેશન પર લેવા આવેલા; પણ તેઓ તેા સમય થતાં સામાયિક વત માટે વચ્ચેના સ્ટેશને જ્ઞતરીને સામાયિક કર્યો પછી જ મુંબઇ પહેાંચેલા. આવી ધર્મદઢતામાં નવા વિચાર ભળે તેા સાતત્યરક્ષા અને પરિવર્તનશીલ-તાના તાળા મળતા જાય. મહારાજશ્રી તા નમ્રતાપૂર્વક છતાં સ્પષ્ટપણ કહેતાં-"માઇક કાંઇ અમારા માટે શાખની ચીજ નથી. જેમ ચતુર્વિધ સંઘ લેળા થાય ત્યારે શ્રાવકની અહિંસામર્યાદા પ્રમાણે મંડપ વગેરે અનેક આરંભ સમા-રંભનાં સ્થાના અનાવાય છે અને સાધુ-સાધ્વીએા તે સ્થાનના ઉપયોગ ક્ષમ્ય માને છે તેવું જ આ માઇકનું છે. હજારા શ્રીતાએ હોવાને લીધે માઇક હોય છતાં જો ઇન્કાર કરું તે લોકવિરાધના થાય. ગુજરાતના જૈનાને માટે આ વાત નવીન હતી. અપવાદરૂપ રૂઢિચુસ્તા સિવાય તેમને કાંકે પડતી જતી હતી. જ્યારે રાજસ્થાની વર્ગને માટે સામા-જિકતા પણ નવી વસ્તુ હતી. ત્યાં એક સાધુ આજથી પચાસ વર્ષ પહેલા માઇકમાં એાલે તે નવું લાગે, તે સ્વાભાવિક હતું, પણ સ્થા. જૈન કાૈન્ફરન્સ દ્વારા આખાયે સ્થાનકવાસી સમાજ આ મહામુનિને પ્રતાપે ધર્મકાંતિમાં સારી પેઠે આ રીતે પલાટાયે જતા હતા. તેથી જ શુદ્ધ રાષ્ટ્રીયતાને પાષક એવા ઘણા વ્યાપક ઠરાવા સ્થા. જૈન કાન્ફરન્સે તે જમાનામાં કર્યા હતા. આજે બધાયે ધાર્મિક સમાજોમાં સ્થા. જૈન સમાજ આગળ શાથી છે, એનું રહસ્ય આ પરથી સહેજે જડી જશે. કાઇ સ્થાનકવાસી જૈન ગીતા, ઉપનિષદ, સમાયણ, ખૌદ્ધપિટક તે! શું અલકે ઇજિલ, કુરાન કે ખાઈબલ વાંચે તા પણ નાનચંદ્રજી મહારાજને નવાઈ લાગી ન હતી. ઊલટું ગાંધીજીની સર્વધર્મ પ્રાર્થનામાં તેમને રસ પડતા. આમ ઘાટકાપરને ચાર માસ જેટલા લાંએા સમય મળતાં નગઢ ધર્મના પાચા ત્યાં મજબૂત નખાચા. ઘાટકાપરના ઉપાશ્રયમાં રાષ્ટ્ર-છાવણી શાથી ચાલી ! ઘાટકાપરમાં ગાડમે મહારાજ જેવા સંત આવીને વ્યાખ્યાન આપે કે પં. સુખલાલજી

### पूर्वय ગુરુદેવ કવિવય પં. नानयन्द्रक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

જેવા ગૃહસ્થ પ્રવચન કરે તેા ય પ્રેમથી ઘાટકાપર શા માટે સાંલળે ર તેનું રહસ્ય પણ આ પરથી સહેજે સમજાઇ જશે. ઘાટકાપર ત્યારના રંગ આજ સુધી એવા ને એવા જાળવી રાખ્યા છે. એમાં પ્રસંગ આવે ત્યારે ઉમેરા થાય છે, ઘટાડા થતા નથી. કારણ કે ઘાટકાપર સંઘ મહાસુનિ નાનચંદ્રજી મહારાજના ત્યારથી જ અખંડ આશીર્વાંદ ઝીલતા આવ્યા છે.

#### 9,3

#### પ્રથમ મિલને

જયારે લાકડાની લાતીમાં હું નાકરી કરતા હતા ત્યારની આ વાત છે. અમદાવાદમાં ઉઘરાણી અર્થે એક વાર ગયેલા. ઘાટકાપરનું ચાતુર્માસ કરીને પૂ. ગુરુમહારાજ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ તથા મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજી મહારાજ ઠાણા બે અને ત્રીજા દીક્ષાર્થી ભાઇ ચુનીલાલ વિહાર કરતાં કરતાં અહીં પધાર્યા હતાં. તે અરસામાં મહાવીર જયંતી જીજવવાના સમય હતા. મહાવીર જયંતીના દિવસે દરિયાપુરી ઉપાશ્રયમાં ભવ્યતાથી એ ઉત્સવ જીજવવાના હતા એટલે સમસ્ત સંઘ ભેગા થયા હતા. હું પણ નામ સાંભળીને ત્યાં ગયેલા. એક સમાજસુધારક અને પ્રસિદ્ધ વિચારક ભાઇ પણ કુતુહલ ખાતર ત્યાં આવેલા. મહારાજશ્રીનું તેઓને અહીં જ પ્રથમ મિલન થયું હતું. 'ભલે એાછા પાણીએ પણ પગ સાફ કરીને મહારાજશ્રીએ ઉપાશ્રયમાં પગ મુક્યા.' તે પ્રસંગ લઇને પેલા વિચારકની વાગ્ધારા ચાલી. ''જૈનધર્મ જેમ ચેતનની સફાઇ કહે છે, મનની સફાઇ કહે છે તેમ તનની યે સફાઇનું ખરાબર કહે છે. જુઓ, આ મહામુનિજીને! તેઓ કિયા અને જ્ઞાનરૂપી બે માત્રા સાથેના જૈન સાધુ છે.'' લોકોને ભારે નવાઇ લાગી. જે વ્યક્તિ (વાડીલાલભાઇ) જૈન સાધુને જુએ ત્યાં ભૂરાયા થઇ જાય, તેને ખદલે પ્રથમ નિલને જ કેવા લદ્દ થઇ ગયા?

આ વખતે હર્ષ ચંદ્રમુનિ તે સાથે હતા જ. તેમના અને ચુનીલાલભાઈના આ વખતે જ મને પ્રથમ મેળાપ થયા. ઘાટકાપરમાં જયારથી મેં પૂ. મહારાજશ્રીના વ્યાખ્યાના સાંભળેલા ત્યારથી જ મને તેઓ પ્રત્યે અસાધારણ આકર્ષણ તે! થયેલું જ. પરંતુ આ દિશાના વિચારા જોઈએ તેવા પરિપક્રવ થયા ન હતા. ત્યાર પછી તે! મુંબઈમાં મારવાડી સાધુઓ પણ આવતા થઈ ગયા હતા. એટલે સહજભાવે સમાગમ કરવાનું મન થતું અને અંદરના ઉપાદાનને પાષણ મળ્યા કરતું. અધા સાધુઓના સત્સંગમાં જતો ખરા, પણ પૂ. મહારાજશ્રીએ દૃદયમાં જે અનાખું સિંચન કરેલ તે સર્વોપરિ નીવડ્યું. એટલે આ વખતે અમદાવાદમાં માકા મળતાં ગુરુદેવના પ્રત્યક્ષ સમાગમ કરવાનું મન થયું. ચુનીલાલભાઇ સાથે પ્રાથમિક વિચારણા કરી. તેમના દ્વારા પૂ. મહારાજશ્રીના પણ નિકટથી સંપર્ક થયા. તેઓ ખહાર એક મિલમાલિકના (માધુભાઇ મિલના) મકાનમાં ઊતર્યા હતા. થાંડી વારમાં જ એક પારસી એન આવ્યા અને પાતાના ગુરુને નમે તેમ નમી પડ્યાં. વચને-વચને તેમની શ્રદ્ધા, ભક્તિ અને આત્મરનેહની ઝાંખી થતી હતી.

#### નવાે રંગ

મારા માટે તો ધર્મ બાબતના આ નવા રંગ હતો. અનુભવ પણ નવા હતો. સામાયિક-પ્રતિક્રમણ જેવું આવડે જ નહીં. સંવત્સરીને દિવસે ન છૂટકે બીજાએ સાથે ઉપાશ્રયે જવું પડે, પણ ઝટઝટ છટકવાનું મન થાય. દ્વરથી જેન સાધુ-સાધ્વીએ ગમે ઘણાં, પણ નજીક જવાનું મન ન થાય. કારણ કે પહેલાં જ એ પૂછે-"કાંદા, અટાટા નથી ખાતા ને! જૂઠું બાલવું ગમે નહીં. સાચું બાલવાથી ટાણા ખાવા પડે- " જુઓ જેનના દીકરા!" એટલે 'તેરી મી चूप અને મેરી મી चूપ' કરી દ્વરથી નમીને ચાલતી પકડવી પડે. પણ જ્યારથી આ મહામુનિને જોયેલા ત્યારથી તેમના પ્રત્યે અગમ્ય અને અદમ્ય આકર્ષણ જાગેલું.

એમના મુખારવિન્દને જોવું એ જાણે જીવનના અલભ્ય લહાવા લાગે! એમના લલાટને જોઇએ કે એમની હસુ-હસુ કરતી આંખાને જોઇએ. જાણે છુદ્ધ સમાવડા તેમના કાનને જોઇએ કે લહેકાે કરતા અભિનયને જોઇએ! ખસ,

### ર્જાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રના મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એક વાર જેણે એમને જોયા અને સાંભાત્યા, તેને એમની પાસેથી ઊઠવાનું મન જ ન થાય. ખાધા-પીધા વિના જાણે એમની પાસે બેસી જ રહીએ! પણ હું તાે નાનપણથી જ શરમાળ એટલે દ્વર બેસી જોવાનું વધુ ફાવે.

#### અધૂરામાં પૂરું

પણું એ અધુરામાં પૂર્તિ મળી ગઇ, આ બે જણની. તેમાં એક દીક્ષત અને એક દીક્ષાર્થી. આ બન્નેના નિર્વ્યાજ પ્રેમે જાણે મને બાંધી લીધા. આમ નજીક આવ્યા પછી પ્રથમ મિલને જ આ બન્નેએ મિત્રભાવે અને નાનચંદ્રજી મહારાજે ગુરુભાવે સ્થાન મેળવી લીધું. ગાસ્વામી તુલસીદાસજીના વચના કેવા યથાર્થ છે ?~

#### " બિછુડત એક પ્રાણ હર લેઇ"

ત્યારભાદ કરીને ગુરુદેવ પાસે આવવાના સંકલ્પ કરી હું અમદાવાદથી મુંબઇ ગયા.

#### ૧૩

#### વસમા વિયાગ

ત્યાર પછી તે દિવસો વીત્યા. અરે! થાડા મહિનાએ યે વીત્યા. નવા મુનિએ અને નવા ભાવિકાના પશ્ચિય વધ્યાે. હું મારા માતાજને મુંબઇ તેડી લાવ્યાે. એમને બરાળનું જૂનું દર્દ હતું. બરાળનું આપરેશન કરાવ્યું તે સફળ રીતે પાર પડ્યું. પણ તેએા લાંભુ ન ટક્યાં. તેમના અવસાન પછીથી મારા **વૈ**રાગ્ય વધ્યાે. તે કરમિયાન હું દેશમાં ગયા ત્યારે સંગા-સ્તેહીએમને ચિંતા થઇ. સગપણ થઇ ચૂકેલું એટલે 'લગ્ન ઝટ કરાવી દેવા' એવી વિચારણા થવા લાગી. બીજી બાજુ નાકરીમાં એક પારસી પેઢીમાં આકર્ષક પગાર થયાના મિત્ર મારફત તાર કરાવ્યાે. માતુશ્રીની અન્ય વિધિ પતાવી હું મુંબઇ આવ્યા. આવ્યા શું, સગાં-સ્નેહીએાએ પરાણે મુંબઇ ધકેલ્યા ! મુંબઇમાં સ્થાનકવાસી મારવાડી સાધુઓના સંગ વધ્યા. દીક્ષા લેવાના કાેડ જાગ્યા. એ ધર્મભગિનીએક આ વૈરાગ્યરંગને પાકા બનાવ્યે જતાં હતા. વૃદ્ધ માતામહીની માંડ-માંડ રજા મેળવી. મા-જણી બેનની પણ અનુત્રા મેળવી. ભાવિ પત્નીને ચૂંદડી એાઢાડી ભગિની બનાવ્યા. હવે આવ્યા મનમાન્યા ગુરુદેવ નાનચાંદ્રજી મહારાજ પાસે. પ્રથમ મિલનથી થયેલા ખેંચાણે હવે જાણે કાયમ માટે રાકો લીધા. પણ દીક્ષાનું વેચુ તા બીજે ઠેકાણું દઈ દીધું હતું, તેનું શું ? મારવાડી મુનિવરાને મેં પત્ર લખ્યા. સફભાગ્યે તેમના જવાબ વળ્યા. ''ગમે ત્યાં દીક્ષા લાે. અમારી ખુશી છે. કાેઇ પણ પ્રકારે સ્વ-પર કહ્યાણ સાધા" માર્ગ માેકળા થયેા. સંવત ૧૯૮૩ની એ સાલ હતી. પૂર્વના સંકલ્પ મુજબ હું તે વખતે જ્યાં ગુરુ મહારાજ હતા ત્યાં– એટલે કે લીંખડી પહેાંચવા માટે મુંબઇથી રવાના થયેા. વચ્ચે કેવું વિકા આવ્યું અને પછી હું ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજની શીળી છાયામાં કેવી રીતે સમાચા એ બિના હવે પછી આપણે જોઇએ.

#### તે લવ્ય દિવસાે લુલાયા નથી!

કૈવા એ અમૃત જેવા મીઠા દિવસા હતા. હર્ષ મુનિ પણ આ ગુરુ પાસે એંચાઈ-એંચાઈને આવી ગ<mark>ય</mark>ા હતા. તેમના ગુરુતું ચાતુર્માસ અમદાવાદમાં હતું. નાનચંદ્રજી મહારાજે આગ્રહ કરીને તેમને શામજી સ્વામીના ચરણું પાછા મેાકલી દીધા હતા. પણ એ સ્દૃદથી જીવને નાનચંદ્રજી મહારાજના સંગ–રંગ હૈયા સાથે લાગી ગયેં હતો. તેમના દીક્ષાગુરુએ કહ્યું– 'જા, ત્યાં જા. તને દુભવીને મારે અહીં નથી રાખવા.' તીર છૂટે તેમ અમદાવાદથી નીકળીને ત્રીજે જ દહાઉ એટલે કે આષાહી પૂર્ણિમાને આગલે દિવસે એ લીંબડી પહેાંચી ગયા. જાણે પૂર્વજન્મના કાેઇ ચરણાનુરાગી કાં ન હાેચ! હવે ગુરુદેવ ના શાની કહી શકે ? ચુનીલાલભાઇનાે વૈરાગ્ય દિન-પ્રતિદિન ભારે વધ્યે જતાે હતાે. હું મુખઇથી નીકળ્યાે ભર ચામાસામાં. રસ્તામાં ટ્રેઇના અટકી પડી. પાટાએ ધાવાઇ ગયા હતા. વીરમગામ દિવસો સુધી રાક્ષાઇ જવું પહેલું અને પછી લીંબડી પહેાંચાયું. તેવામાં જ એક ત્રીજા દીક્ષાર્થી ભાઇ કેશવલાલ આવી ગયા. એક દીક્ષિત અને એક ભાવદીક્ષિતને બદલે અમા ત્રણ ભાવદીક્ષિતા ભેગા થયા. અહા! તે દિવસોમાં લીંબડીની ભાવનાના પારા કેટલા બધા જારૂ પહોંચેલા!

### पूर्वय गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहिंद समृतिग्रंथ

મોંઘીઆ અને સમરતએનની તે દિવસોએ સારી પેઠે સેવા-કસોટી કરાવી નાખી. હું તપ-ત્યાગને એવે રવાઠે ચઢેલો કે "કેરી ન ખાઉં અને વનસ્પતિ સુદ્ધાં ન લઉં" એમાં રકતશુદ્ધિને આંચ આવતાં ખસ નીકળી પડી. ગુકુદેવે તપ વિષે ખૂબ સમજવેલું. તાજું પણ સમજવતાં "ક્રતિ મર્વત્ર વર્જયેત્" એ સૂત્ર પણ ખૂબ રટતા. છતાં જ્યારે મોંઘીઆ એક માતાની અદાથી ન્હવડાવે, ઝરતી રસી વારંવાર સાફ કરે, મલમ લગાવે, ત્યારે એક દિન જાગી ગયા અને ગુરુદેવને પૂછશું—મેં ત્યાગ કર્યો છે તેનું શું ? ગુરુદેવે દૃદય ખાલ્યું— "લાઇ શિવલાલ! જ્ઞાનની અને ગુરુગમની શાસ્ત્રોએ હરપળ જરૂર આટલા માટે જ અતાવી છે." હું સમજી ગયા. પ્રતિજ્ઞાનું હાઈ સાચવી "જ્ઞારીરમાદ્યં લત્રુ ધર્મસાધનમ્" સૂત્રનું રહસ્ય પામ્યા અને ત્યારથી મારા તપત્યાગમાં સમજણ ઉમેરાઇ. વૈશબ્યમાં જ્ઞાનનું સત્ત્વ લત્યયું. આમાં જેમ ગુરુદેવના સદ્ધાધ કામ કર્યું તેમ દીક્ષિત હર્ષમુનિએ અને ભાવદીક્ષિત ચુનીલાલભાઇના નિર્બાજ પ્રેમે પણ કામ કર્યું અને મોંઘીઆની નિષ્કામ વાત્સલ્યવૃત્તિએ તો અદ્દલત કામ કર્યું.

#### વેળા આવી પહેાંચી

મારી અને મારા વડીલ સાથી ચુનીલાલભાઇની અભ્યાસસ્પર્ધા ચાલતી હતી. થાકડાઓ, સૂત્રગાથાએા, વિવિધ કૈલોકા, શરીર કસરત એમ અનેક બાખતામાં તેઓનાં આસના નિહાળવાં એ પણ એક લહાવા હતા. તેમના સ્વરચિત કાવ્યા થાડા હતાં, પણ જ્યારે તેઓ સ્વકંઠ લલકારે ત્યારે સાંભળવા બહુ ગમતાં. તેઓ જન્મજાત જાણે સાહિત્યરસિયા હતા. જેમ ગુરુ દેવચંદ્રજીના ચરણે શિષ્ય નાનચંદ્રજીને કાવ્યઝરણીએ ફૂટતી, તેમ ગુરુ નાનચંદ્રજીના ચરણે ભાવદીક્ષિત ચુનીલાલભાઇની કાવ્યઝરણીએ ફૂટી નીકળતી. એ હતી ભાવદીક્ષિતની હાર્દિક ઊર્મિએ!:—

" આજે આનંદ અતિ ઉછળે રે! મારા ઘટમાં આનંદ, મારા ઘરમાં આનંદ! આંગણે આનંદ અતિ ઉછળે."

અને એ આનંદ દીક્ષિત હર્ષને, મને અને ભાવદીક્ષિત કેશવલાલભાઇને હૈયે સ્પર્શી જતાે.

ચામાસું પૃરું થયું. પાસેનું ગામ ભલગામડા અને બીજે વિચર્યા. ત્યાં તા નિર્ણાત તિથિ આવવા લાગી. ભાવદીક્ષિત ચુનીલાલભાઇ દ્રવ્યે અને ભાવે, આ અન્ને રીતે દીક્ષિત અને તેવી તૈયારી થઇ. દૃદય વૈરાચ્યથી રંગાયેલું હતું તેથી ભાવથી તા દીક્ષિત જ હતા. પરંતુ મુનિવેશ ધારણ કરેલ ન હતા તેથી દ્રવ્યદીક્ષાની તૈયારી થઇ રહી. પ્ર. મહારાજશ્રી નાગજી સ્વામી પાતાના શિષ્યો સાથે મારખી ચામાસું કરીને તરત વાયુવેંગે આવી પહોંચ્યા. લીં બડીના કે લીં બડી રાજ્યના કાઇ પણ પ્રજાજન ભાગ્યે જ એ દીક્ષા સમારાહમાં નહિ ભળ્યા હાય! અને ઠેર-ઠેર પગલાં લેવા લાકો તલખતાં. હું પણ નવાં નવાં ગીતા બનાવતા, તે બેના હાંશે હાંશે ગાતા. આખું યે વાતાવરણ દીક્ષામય બની ગયું હતું. જાણે આખું યે લીં બડી દીક્ષા લેવાનું કાં ન હાય! લીં બડીના ઠાકાર દાલતસિંહજી ગુરુદેવ પાસે વારવાર દાડી આવતા. આખા રાજ્યના જાણે સહયાગ હાય! આખરે એ વેળા આવી પહોંચી. ચુનીલાલભાઇના માટા ભાઇ અને ભાભી પણ આવી પહોંચ્યા. ભાગાવાને કાંઠે ભવ્ય મહામંડપમાં ચુનીલાલભાઇ વિકટારિયા ગાડીમાં વરઘાઉ ખેસી પધાર્યા. અક્ષત અને દ્રવ્યછાળ ઊડાડતા ઊડાડતા પધાર્યા. ત્યાં માનવમહેરામણ ઉછળી પડેલા. પ્રાસંગિક પ્રવચના ઘયા. ઠાકાર દાલતસિંહજી સહિત રાજ્યકુટું બ ઉપસ્થિત રહેલું. લાકાના ઉત્સાહ માતા ન હતા. જેવા કપડાં બદલવાની વેળા આવી, તેવું જ હું કાવ્ય ખેલયે ન હોલ્યો –

બધુ ! છોડી આપ વિચાગી થઇ વસ્યા....વિખૂઠા જઇ વસ્યા .... અમ સંગ (ગુરુસંગ) રંગે રહી, ઊંડી આશાએા દઇ.... હવે છોડી આપ વિખૂડા જઇ વસ્યા....વિચાગી થઇ વસ્યા...બધુ !

હું તો રડું જ, પણ આખી સભા રડી પડી. ઉપસ્થિત સાધુ-સાધ્વીએા પણ ભાવવિભાર બન્યાં. પૂ. નાગજી મહારાજે કીક્ષાપાઠ ભણાવ્યા. સંવત ૧૯૮૪ના માગસર શુક ૬, બુધવારના એ શુભ દિન હતા. ગુરુદેવે સંમતિ આપી. ભાઇ-ભાભીએ રડતા હૃદયે આજ્ઞા આપી અને સમસ્ત સંઘે છેલ્લી સંમતિ આપી. ચુનીલાલભાઇમાંથી હવે ચુનીલાલજી

### प्रथ गुरुद्देव इविवर्ध पं. नान्यक्ट्रेक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

મુનિ બન્યા. અમારી શુનીલાલભાઇની જોડી તૂટી પડી. અમાે ઘેર-ઘેર સાથે જમવા જતા હતા તે હવે અમાે એકલવાયા બની ગયા. અધુરામાં પૂરું કેશવલાલભાઈ જન્મવતન ગયા તે ગયા. ગુરુદેવ તાે પાતાના ગુરુદેવની માફક શિષ્ય નિર્લાભી રહ્યા. એટલે શુનીલાલભાઇના વિયાગ વસમાે બની ગયા અને મને ઝટ દીક્ષા લેવાની તાલાવેલી જાગી.

#### ૧૪

## ડાઘા લૂછી નાખ્યા

હર્ષ ચંદ્રજ મહારાજ, ચુનીલાલજ મહારાજ અને મારા અભ્યાસ આગળ ચાલતા હતા. પૂ. નાગજ સ્વામી પણ જાણે ચુનીલાલજ મહારાજને દીક્ષા દેવા જ કાં ન પધાર્યા હોય! તેમ તેમણે પણ લીંખડીમાંથી કાયમી વિદાય લીધી અને મહામુનિ ત્રિવેણી ખંડિત થઇ ચૂકી. ગ્રામાનુગ્રામ વિચરતાં પૂ. ગુરુદેવ તેમના એક વડીલ ગુરુલાઇ સુંદરજ સ્વામી તથા ખીજા માટા ગુરુલાઈ રાયચંદ્રજ સ્વામી અને છે શિષ્યા સહિત ઠાણા પાંચ વાંકાનેર ચાતુર્માસ પધાર્યા. ચાતુર્માસમાં જ વૃદ્ધ સાધુ શ્રી રાયચંદ્રજ સ્વામીએ કાયમી વિદાય લીધી (કાળધર્મ પામ્યા.) હવે ઠાણા ચાર રહ્યા હતા અને હું દીક્ષાર્થી તરીકે અભ્યાસમાં જોડાયા હતા.

ચાતુર્માસમાં પૂ. ગુરુદેવના ભકત એવાં સમસ્તભા જાણે મારા જનેતા માેતીબા અની ગયા. માેંઘીબાની સેવાને ભૂલાવી દે તેવી સેવા કરી દિવાળીએન વાંકાનેસ્વાળા નગરશેઠ વનેચંદ્રભાઇના ધર્મપત્ની, બીજા દેાશી દિવાળીએને પણ પૂર્તિ કરી અને ચુનીલાલભાઇના દીક્ષિત થવાથી પડેલાે ભાણાવિચાેગ ભૂલાવ્યાે.

ચાતુર્માસ પૂરું કરી અમા મારબી આવ્યા. મારબીને પૂ. નાગજી મહારાજના વિરહના તાજો ઘા લાગ્યાે હતાે. એથી આવતું ચામાસું પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનું થાય તાે કેવું સારું! એમ મારબીવાસીઓને લાગ્યા કરતું હતું. સ્થાનકવાસી જૈન કાેન્કરન્સ ભરાયાને વર્ષા વીત્યા હતાં. પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજને પધાર્યાને ખાસી એક વીસી વીતવા આવી હતી.

વાલજી કાર્કારે કાયમી વિદાય લીધી હતી અને તેમના પુત્ર શ્રી લખધીરજી મારળીના ગાદીનશીન થયા હતા. વ<sup>ચ્ચે</sup> ઘણા દીક્ષાપ્રસંગા આવી ગયા, પણ હજુ રાજ્યની પેલી માણશી મુનિ વખતની દીક્ષા નિમિત્તે પહેલી ગાંઠ છૂટી ન હતી. શિવલાલભાઇની દીક્ષા મારળીમાં કાં ન થાય ? એ વાત લાકમુખેથી ક્રસ્તી-ક્રસ્તી ગુરુદેવ પાસે પહોંચી હતી. દીક્ષા અને ચામામું બન્નેના આગ્રહ મારળીના નગરશેઠ મારકૃત ગુરુચરણે થઇ ચૂક્યા હતા.

#### સમય સમયતું કામ કરે છે!

એક દિવસ ખાપુ લખધીરજને ગુરુદેવનું પ્રવચન સાંભળવાની તીલ ઇચ્છા થઈ. તેમણે કહેણું માકલ્યું. શ્રી સંઘ રાજી રાજી થઈ ગયા. ગુરુદેવે "काले काल समायरे" એ સૂત્રને સહેજે પચાવી નાખ્યું હતું. ગુરુદેવનું પ્રવચન અતિશય પ્રભાવશાળી નીવડયું. ખાપુ લખધીરજની નજર મારા તરફ ગઇ, કારણ કે માથું ઉઘાડું હતું અને પંચકેશ વધાર્યા હતા. જાણે હવે દીક્ષા વખતે જ મુંડન કાં ન થવાનું હોય! ખાપુએ પૂછ્યું—"આ મહાનુભાવ કૈાલું છે?" તેમને જ્યારે ખાતરી થઇ કે, આ તો અમારા જ રાજ્યના પ્રજાજન છે. ટોળ એમનું જન્મવતન છે ત્યારે તેમના આનંકના પાર ન રહ્યો અને જ્યારે જાણ્યું કે ખાસ સવા વર્ષથી ભાવદીશ્વિત તરીકે સાથે ફરે છે. કુડું ખીજના વગેરે તરફથી રજા મળી ચૂકી છે ત્યારે તેમને જ ઈચ્છા થઇ અને કાંઇક સાંભળવા ઇચ્છયું એટલે તરત ગુરુદેવે કહ્યું—'આ ભાઈ પણ કાંઇક બાલશે' ગુરુદેવનો ઇશારા થયા. હું આમ તો થાડું થાડું બાલી શકતા, પણ આજે તા પરીક્ષા હતી. ઊલો થયા અને વૈરાગ્ય ઉપર જ બાલ્યો. સાંભળ્યા પછી ખાપુ બાલ્યા—"આ ભાઇની દીક્ષા આપણા મારબીમાં કાં ન થાય!" આખી સભાએ આ વાત વધાવી લીધી. તૈયારી એવી થવા માંડી કે જાણે રાજ્ય અને પ્રજા ખન્નેય મળીને દીક્ષા આપે છે. વરઘાડા વનેચંદ દેસાઇને ત્યાંથી નીકળ્યા. જયારે તે કાળની લાકશ્રહાના વિચાર કરે છું ત્યારે આજે પણ એ લાકશ્રહા આગળ માશું નમી પડે છે. પૂ. સુનીલાલજી મહારાજ મૃળે રજ્જનપુરના. તેમના પિતા ત્યાંના ભાયાતી કાકશ્રદા કામકાર હતા. રજ્જનપુર પણ મારબીનું અને ટાળ પણ મારબીનું મારબીમાં દશાશ્રીમાળી

### पूज्य गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्ट्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिअथ

સ્થાનકવાસી ઘરા અપાર, અને ખાસા ખાનદાન. તેવા જ સાધનસંપન્ન. દીક્ષા પહેલાંના દિવસામાં ઘેર-ઘેર ભાજન નિમંત્રણ, પગલાં પડાવવા અને બલીસા આપવી, એ બધું ભૂલાય તેમ નથી. લાકાએ બેવડા ઉત્સાહે દીક્ષા અપાવી. ગુરુદેવે દીક્ષિત નામ 'સૌભાગ્યચંદ્ર મુનિ' આપ્યું. તેઓ શુભચંદ્ર મુનિ પણ કહેતા.

લીંખડી કરતાંચે મારબીમાં વધુ ઉત્સાહનું મુખ્ય કારણ એ હતું કે, 'મારબી રાજ્યમાં દીક્ષા નહીં જ થાય' તે રાજ્યમાંઠ છૂટી ગઇ. જેણે ડાઘ લગાડયા હતા તેણે જ લૂછી નાખ્યો. આથી વિશેષ આનંદ શ્રીસંઘ માટે બીજો શા હાઇ શકે ? શ્રમણાપાસક કહેવડાવવા છતાં શ્રમણદીક્ષા મારબીમાં ન થાય, એનું મારબી સંઘને ઊંડું દુઃખ હતું. પણ સત્તા આગળ શાશ્રપણ ચાલતું ન હતું. આખરે સત્તા પર શાશ્રપણ સહિતનું શ્રમણપણું જીતી ગયું.

"માલા, ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજની જય"ના જયધ્વનિથી મારબીનું અને બહારનું વાયુમંડળ ગુંજી ઊઠયું.

#### ૧૫

### કચ્છનું ચુંખક

કેલ્લુ જાલું શાથી, પણ લીંખડી સંપ્રકાયના માટા સંઘના સાધુઓને જો લાહાની ઉપમા આપીએ તો એમને માટે કચ્છ એક શુંબક છે. એવુંજ પૂજ્ય અજરામરજી સ્વામીની ગાદી સ્મારકરૂપે હાેવાથી કચ્છને માટે લીંબડી પણ એક શુંબક છે આમ કચ્છનાં શ્રાવક-શ્રાવિકાઓને લીંબડી આવ્યા વિના જંપ ન વળે. કચ્છના સાધ્વીઓ પણ એક જિલ્લામાં વિચરે. એથી તેમને સાધુ-ગુરુઓની ઝંખના રહે તે પૂરવા પણ જવાનું સાધુઓ માટે અનિવાર્ય થઇ પડે.

મારખીનું વેલાુસરનું રહ્યુ અતિશય લાંબું નહીં, એટલે પ્રાયઃ સાધુઓ ત્યાંથી ઊતરીને જ કચ્છમાં પેસે. મારખી ચામાસું થયું ત્યારથી કચ્છનાં શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ આવતાં-જતાં થઇ ગયા. એ બધાની એક જ માગલી. "અહાર વર્ષ વીત્યાં, હવે તે! પધારા, પધારા જ. જનબાઇ જેવા વૃદ્ધ સાધ્વી સમાધાઘામાં ઠાણાપતિ થઇ વાટ જેયા કરે છે. ગુરુદેવે કાયમી વિકાય લીધી. કચ્છ એમનું જન્મવતન. કચ્છ આપની દીક્ષાભૂમિ. કચ્છના આપણા કેટલાય પૂજ્ય આચાર્યાએ લીંબડી માટા સંઘને દીપાબ્યા. કચ્છના લાકા મે'ની માક્ક વાટ જુએ છે. પધારા જ પધારા. ચેલા નવા થયા. તેને કચ્છડા દેખાડવા જરૂર પધારા."

અમે નવે નવાં, પણ કચ્છના વખાણ અહું સાંભળેલાં. ભાષા આખી અને તોછડી. રાજાને પણ લોકો 'તું' કારાથી ખાલાવે. સાધુઓને પણ 'તું' કારાથી ખાલાવવામાં સંકાચ ન કરે, પણ ભાવભક્તિ તેા રામેરામથી નીતરે. શુજરાતી ખાલે તાે 'મેઘ વરસ્યાે'ને બદલે 'મે વરસી' વદી લિંગભેંઠ ન ગણે, પણ સાધુ અનુરાગ બધાય કરતાં વધુ દેખાય.

હર્ષ મુનિની ખુદ્ધિ શિક્ષણ કરતાં સેવા પ્રત્યે વધુ. ચુનીલાલ મુનિ ગુરુદેવના સત્સંગના ચાહક વધુ. બાકી રહ્યો હું. મારું મન ગુરુદેવના શખ્દો "અત્યારે ભણવાના કાળ છે. જો લાકવાતામાં પહ્યા તા પછી નહીં ભણાય." સાંભળી માત્ર અભ્યાસમાં લીન રહે. કેટલીક વાર તા ખાવા-પીવાનું ય ભાન ન રહે. એની કાળ વડીલ ગુરુલાઇઓ રાખે. કાઈ કાઈ વાર તા ગુરુદેવ જાતે પાણી પાઇ જાય. અનુરાગી શ્રાવક—શ્રાવિકાઓ અને સાધુ—સાધ્વીઓ મને ટકાર કરે. "જુઓ, આ નવા ચેલા ગુરુ પાસે સેવા કરાવે છે." આથી બહુ લાગી આવે, પણ ગુરુદેવની કયા અતિશય. સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, કાવ્યાદિ ભણ્યા, ન્યાય શરૂ કર્યા. અહીં સુધી તા પૂ. ચુનીલાલ મહારાજ સહય ચાલ્યા. પણ ન્યાયની શરૂઆત પછી અભ્યાસમાં હું આગળ ચાલ્યા. ગુરુસેવામાં તેઓ ઘણા આગળ નીકળી ગયા. મેં એમ માન્યું–'ગુરુદયા તો છે જ. પછી ગુરુસેવા પ્રત્યક્ષ એછી થાય તો શું? એક અર્થમાં અભ્યાસ પણ ગુરુસેવા જ છે ને! ખરી રીતે આ ઉલ્લુપ હતી; જે આજે સમજાય છે એ રીતે પૂ. ચુનીલાલ મહારાજ ખાટી ગયા છે.

મારબી ચામાસું પૃરૂં થતાંની સાથે કચ્છના ખડતલ શ્રાવકા આવી પહેાંચ્યા. સુંદરજી સ્વામી (ગુરુદેવના ગુરુલાઇ) ની ડાળી તેઓ ઉપાડવાના હતા. અમાને રાષ્ટ્ર તેઓ ઉતારવાના હતા. માળિયાના ઠાકારે રાષ્ટ્રની કાંધી સુધી (કિનારા સુધી) વ્યવસ્થા ગાઠવી આપી હતી. સાધ્વી શિષ્યાઓ ઠેઠ રાષ્ટ્રની કાંધી સુધી વળાવવા આવ્યા હતા. અચાનક તે જ રાત્રે

### पूर्वय गुरुदेव इविवयं पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

માવઠું થયું. રખુમાં થાડુંક કાંદું લાગ્યું. પખુ જેમ જેમ આગળ જતા ગયા તેમ તેમ ત્યાં તે! કાદવ, કાદવ ને કાદવ. ન પાછું ક્શય તેવું રહ્યું, ન આગળ જવાય તેવું. આ ભાઈઓ તે! સુંદરજી સ્વામીને વારાક્રસ્તી કાળીમાં ઉચકતા ચાલે, ત્યારે 'ધન્ય' 'ધન્ય' ઉદ્દગાર સહેજે સરી પહે. શક્ય તેટલે કારે રસ્તે ધુમાવી-ધુમાવીને આ ભાઈઓ અમને દોરી ગયા. સામી કાંધીએ પહેાંચીએ ત્યાં ત્રણ વાગી ગયા. એકે એક જેણે ચારણા પહેરેલા, એવા સંખ્યાબંધ શ્રાવકા વાટ જેતા હતા. અમે જરા વિમાસણુમાં પડ્યા. શુરુદેવે ખુલાસા કર્યા—''આ ખેડૂતા બધા જ આપણા ધારી શ્રાવકા છે સમજ્યાને!'' વાગડના શ્રાવકા હજી ખેતીને જાળવી રહ્યા છે તે જાલ્યું. સાંજ પહેલાં કાંધીથી અમા ગામમાં પહેાંચી ગયા. વાગડમાં જેવું લાકડીઆ આવ્યું એટલે આ 'હરખચંદ મુનિ' આવ્યા કહીને લાકાના દાળાં જમ્યાં. હર્ષચંદ્રજી મુનિની આ જન્મભૂમિ હતી. તેમના સંસાર પક્ષના બા-આપુજી, સગાંના હરખ માતા ન હતા. થાડા દિવસ ત્યાં રાકાયા. તપસ્વી શામજી સ્વામી વગેરેના સુયાગ થયા. અમે કરતાં કરતાં કરતાં કંડી અને થાંકા અબડાસા પણ કર્યા. ભચી, અંજર, ભૂજ, માંડવી, લાયજા, કાડાય, નાની આખર વગેરે જોયાં.

#### પૂરાં એ વર્ષ

પ્રથમ ચામાસું કર્યું રામાણીઆમાં. બીજું થયું બીઠડામાં. મેં નવ્ય ન્યાય શરૂ કર્યો શતાવધાની પં. રત્નચંદ્રજી સ્વામી પાસે. તે વખતે થાડા દિવસ તેમની સાથે હું રહ્યાં. તેમની સાથે તેમના બે નવદીક્ષિત શિષ્યા હતા. એક જ સંપ્રદાયના અને પાંડિત્યમાં અદિયાતા, પીઠ અને શાંત પ્રકૃતિના મહારાજશ્રી સાથે રહેવાના નવા અનુભવ પણ થયા. ત્યારથી વધુ સમજાયું—"સાધુતા વિદ્વતા કરતાંય સાવ અના ખી ચીજ છે. નિવૃત્તિ લીધા પછી પણ એવી મગ્નતા જરૂરી છે. જેમાં સ્વ-પર શ્રેયના ખજાના રહેલા છે. ત્યાં તા ન્યાયમુકુટમણિ પંડિતજી આવી ગયા. જેન ન્યાય અને નવ્ય-યાયના મૂળ લેદ સમજાયા. ગુરુદેવ અને હર્ષ ચંદ્રજી મહારાજ પ્રાય: વિહરતા. અમા સ્થવિર મહારાજશ્રી સુંદરજી સ્વામી સાથે જુદે-જુદે સ્થળે રહેતા. વિદ્યા વધી, તેમ વિદ્યા સાથેના થાડા એ અશાતના થઈ તે હજુય યાદ આવીને સાલે છે. જે કે તેઓએ તા ક્ષમા રાખી છે અને આપી જ છે.

એ અભ્યાસ પૂરા થયા પછી થાડું અંગ્રેજી શીખ્યા અને છેવટે અવધાના ય શીખ્યા. બીકડા ચામાસામાં પૂ. શરુદેવ પ્રાયઃ વેલજીલાઈના આશ્રમમાં વાંચન માટે ઘણા સમય ગાળતા. કાડાય એ કચ્છનું કાશી ગણાય છે. તેને લીધે કચ્છમાં રહેલાં સાધુ-સાધ્વીઓને, શ્રાવક-શ્રાવિકાઓને સંસ્કૃતના અભ્યાસની ભારે જેગવાઈ મળી રહે છે. 'आचाराङ्ग' સ્ત્રનું ગુજરાતી ભાષાંતર કઠાચ કાડાયના એક શ્રાવક ભાઈએ જ પહેલવહેલું અહાર પાડ્યું હતું. વેલજીલાઈએ બીઠડામાં રહી દેશ-દેશાંતર અને જૈન-જૈનેતરનાં બૂગાળ, ઇતિહાસ, વિજ્ઞાન, રાજકારણ, ધર્મ વગેરેનું ઊંચું જ્ઞાન મેળવ્યું હતું. તેમ એવું જ જ્ઞાનસમૃદ્ધ પુસ્તકાલય પણ વસાવ્યું હતું. એવા જ એમના નજીકના એક સ્તેહી લાઈ માલીલાલ હતા. જેમણે કાયાને કસનારી સાધના કરી હતી. તે લાઇ અતિવાદી હતા. વેલજીલાઇ 'લાગમાં ત્યાગ કરવા ઘટે' એમ માની વર્તનારા હતા.

બીદડા પૂ. સુંકરજી સ્વામીની જન્મભૂમિ. બીદડા એટલે કંડીમાંના હરિયાળા પ્રદેશ. ભાઇ-બેના પણ હરિયાળાં. કચ્છમાં ખેતીપરાયણતાને કારણે બપારના વ્યાખ્યાનમાં ચિકાર ગિરદી રહે.

વર્ષો પછી ગુરુદેવ કચ્છમાં ગયા હેાવાને કારણે, બધા ફિરકાએના જૈને અને જૈનેતરા તેઓને ખૂબ ખેંચતા. કેર-કેર માટા મંડપા થાય. આજુબાજુના સેંકડા માણસા વ્યાખ્યાન સાંભળવા દાડી આવે. ગામડે ગામડે માનવમેળાં જમે અને સાધુઓને જાણે સાક્ષાત અવતારી ભગવાનની જેમ ભજે.

ત્યારે સમજાશું કે, ''કચ્છનું ચુંબક ફેવું છે ?'' સાદાે છતાં પાૈષ્ટિક ખારાક, સાદી છતાં ભવ્ય રહેણી-કહેણી. એ હતા કચ્છડા.

#### એવામાં જ આહુવાન

એવામાં એક માેટું આહ્વાન થયું:- "ચાલા રે ચાલા. દેશભરનાં સાધુ-સાધ્વીએાના પ્રતિનિધિએા આવે છે!"

### પુજય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રેના મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

મારખીના દુર્કા ભજ ત્રિલુવનદાસ ઝવેરીએ લગીરથ પ્રયાસ માંડ્યો હતા. સ્થાનકવાસી જૈના માથે જૈનધર્મને વિશ્વધર્મ ખનાવવાનું ઋણુ મુખ્યપણે છે. સાધુએ! ચતુર્વિધ સંઘના મુખ્ય અંગરૂપ છે. લીંખડી માેટા સંઘને આત્માર્થી માેહનઋષિનું કહેલ આવ્યું - "નાનચંદ્રજી મહારાજને નિમિત્તે કાૈન્ક્રરન્સ સંસ્થા જન્મી. તેમની જે આશા હતી, તે પૂરી કરવાના માકા આવ્યા છે. જલ્દી તેમને વિનવીને માકલા."

માટા સંઘના અગ્રણી રોઠે ગુરુદેવને લખ્યું – "આપ જલ્દી પધારો. આપણા સંપ્રદાય તરફથી પ્રતિનિધિએક ચૂંટી માેકલવાના છે. બધા સાધુ-સાધ્વીઓને પહેલાં સંપ્રદાયની રીતે આપણે લેગાં કરવાનાં છે. અજમેરમાં કાન્ફરન્સ અધિવેશનના વરાયેલા પ્રમુખશ્રી હેમચંદ્રભાઇ પણ હાજર રહેશે. જલ્દી પધારા.'' આ શ્રી હેમચંદ્રભાઇ તે પૂ. ગુરુદેવના અનુરાગી શ્રાવક શિષ્ય. આમ બધા ય સુયાગ હતા. પણ કાેણ જાણે શાથી ગુરુદેવના મનમાં 'સાધુસ'મેલન' અંગે ઉત્સાહ ન હતા. મને થતું:- "ગુરુદેવ જે હરદમ તલસે છે તે પ્રત્યક્ષ કરવાના માકા છે, છતાં તેમની ઉદાસીનતા શાથી છે ? આના કાડ પડવા નિસર્ગ ગર્લિત હતા. અમારા ઉત્સાહ અપરંપાર હતા. તેમાંય મારા ઉત્સાહમાં તે અતિરેકપણાના સમાર ન હતા. પૂ. સંદરજી સ્વામી કાક વાર ટકાર પણ કરતા. 'નવા નૈરયિઆ જેવા તાલ છે અને ગુરુદ્દેવ થાડું સ્મિત કરતાં. નવા ઉપજેલા નારકીના જીવા શરૂઆતમાં ખુબ-ખુબ ઉછળતા હાય છે. પરિણામ જોયા પછી એકદમ ઠંડાગાર અને છે. બીદડાનું ઐતિહાસિક ચામાસું પૂરું થયું. વચ્ચે અગડેલી ગુરુદેવની તબિયત ઠીક થઇ ગઇ. હું જેમને સંસ્કૃત શીખવતા તે ગૃહસ્થચેલાએા તથા નહે પૂર્વજન્મનું સગપણ કાં ન હાય, તેવાં નર-નારીએાને રડતાં મૂકી ગુરુદેવે લેટ બાંધી અને અમા પાંચેય ઠાણા પાછા કાંધીએ પહેાંચ્યા. કાંધીએ વિદાય આપવા પણ સંખ્યામાં ક ભાઇ-**મે**ના આવેલા. રણ ઊતરીને ક્રમે ક્રમે વિહરી લીંખડી પહોંચ્યા અને અજમેર સાધુ સંમેલનની તૈયારીમાં લાગી ગયા. સાદ **સંભ**ળાયા–

> " વિજય વરીને વહેલા આવજો સારઠના સંતા! વિજય વરીને વહેલા આવજો!"

# ૧૬ અખંડ સંભારણું

લીંબડીમાં સાધુ સંમેલન થયું. માટા સંઘના લગભગ અધા સાધુ-સાધ્વીઓને જેવાના, મળવાના અને સાધુએા સાથે ટાળાંમાં રહેવાના સુયાગ સાંપડ્યો. દુર્ભાગ્યે સુંદરજી સ્વામીનું હૃદય એકાએક બંધ પડ્યું. માટી ઉમ્મરે ખાતાં-પીતાં, કાર્ય કરતાં એ સરળ સાધુપુરુષ વિદાય લઇને, સાૈના મેળા કરી સિધાવી ગયા. આ બાજુ અજમેરમાં સમસ્ત સ્થાનકવાસી સાધુએાનું છૃહત્ સંમેલન થવાનું હતું. તેમાં દરેક સંપ્રદાયને ફાળે ચાર પ્રતિનિધિએા માેકલવાના હતાં– જેમાં (૧) પૂ. શામજી સ્વામી, (૨) પૂ. શતાવધાની પં. રત્નચંદ્રજી સ્વામી, (૩) પૂ. કવિવર્ધ પં. મહારાજ શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી અને (૪) સાભાગ્યમુનિના નામ નક્કી થયા. દીક્ષામાં લગભગ હું છેલ્લા છતાં ઉત્સાહના અતિ રેકને લીધે કઢાચ મારું નામ સુકાયું હશે. ઉત્સાહના અતિરેક હાય ત્યારે જવાબદારીનું ભાન ગાણ થઇ જાય તેમાં શી નવાઈ શિસમાઘાલાની ઠાેકરે થાેડા સીધા બનાવી દીધા, એટલે મદ ખહુ પીડે તેમ ન હતું, એટલું સદ્ભાગ્ય. ટાળાંમાં જેમ મીઠા અનુભવ થાય, તેમ ખાટા પણ થાય. શ્રી હેમચંકભાઇએ 'अम्मापियरो' ખિરુક મુજબ સાધુઓને નમ્રભાવે ચેતબ્યાઃ– ''પાટલિપુત્ર, મથુરા અને વલ્લભીપુર એમ ત્રણુ સાધુસંમેલના પછી આ પહેલુંજ સાધુસં**મેલન** છે. જે લગભગ ૧૫૦૦ વર્ષ પછી મળે છે. સ્થાનકવાસી જૈનાને ફાળે જૈન એકતા અને જૈન ધર્મપ્રચારની સાથી પ્રથમ જવાખદાષી છે. આજે તે અકા કરવાના માંકા મળ્યાે છે. હું આ સંપ્રદાયના શ્રાવક છું. આ સાધુ સંમેલનને ટાંકણે મળતી કાૈન્ક્રરન્સના પ્રમુખપદના ભાર મારા માથે સાંપાયા છે. હું આપને લીધે છું. આપનું ચારિત્ર અને જીવન જેટલું ઉજ્જવળ, તેટલા જ હું શાભીશ. વ્યક્તિગત પાથી-પુસ્તકા કે વસાદ ઉપકરણ આપ આજથી જ સામુદાયિક

### प्रथ गुरुहेव इविवय पं नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

કરી નાખા." પૂ. ગુરુદેવે એમાં પહેલ કરી. પણુ ચામેરથી એકસરખા જવાળ ન મત્યેત. સાધુજીવન અને પરિગ્રહ-ત્યાગમાં સંકાેચ જોઇને શ્રાવકાે વિચારમાં પડ્યા.

પ્રતિનિધિ મુનિઓ સાથે મુનિ માંડળે વિહાર કર્યો. લોકો અને આશાભર્યા શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ સાથે દૂર-સુદ્દર વળાટાવા આવ્યાં. આખરે તેમને પાછા ક્રવું પડ્યું; પહ્યુ આંસુઝરતાં નયને. વચ્ચે જતનું ખેરવા આવ્યું. પૂ. ગુરુદેવના અનુરાગી એક લાઇ ચીમનલાલ છોટાલાલે પેલું કાવ્ય \* પ્રત્યક્ષ સંભળાવ્યું. મને લાગ્યું, આના ઉત્સાહ મારા જેવા જ કહી શકાય. તિખયત આદિને કારણે અમારે રાકાઇ જવું પડ્યું. આણુશી પેલે પાર ઊતરવાનું અમે ચાર ઠાણાએ નક્કી કરેલું. આણુના ચાંગી શાંતિસૂરી હૈયાત હતા. તેમનાં દર્શન પહેલવહેલાં થયા. પણ તેમની નમ્રતાના શા વખાણ કરવા? એમણે તો અમાશ જેવા નાના સાધુનાંય ચરણ પકડી લીધા. ગજબ નમ્રતા અને પારદર્શક નિખાલસતા! દૂંક વખત સાથે રહેવા મળ્યું. પણ ખહુ આનંદ આવ્યા. ગુરુદેવને પણ એમને મળવાથી ખૂબ સંતાલ થયા. સાથા સાધુને નીરખ્યા. તેમને વિધે ઘણું ચમતકારિક વર્ણન સાંભળ્યું, પણ અમને તેા એમની સાધુતા આગળ બધા ચમતકાર લૂખા લાગ્યા. ઘણા વખત સુધી આ કાવ્યરટણ રહ્યા કર્યું:—

"એક યાગી વસે અલબેલા, આબુના અજબ પહાડમાં; ગ્રાન-ધ્યાને **ર**સે રસઘેલા, આબુના અજબ પહાડમાં"

અમારા ગુરુદેવ સાથે ખિલખિલાટ હસતા શાન્તિસૂરીને જેવા એ દશ્ય પણ અંજેડ હતું. આણુથી પાલી પહોંચ્યા અને સાધુઓનાં જૂથા સામે આવેલા જોયાં. ખ્યાવરમાં તાે બસાે ઉપરાંત સાધુઓ થઇ ગયા.

#### એક કૌતુક

ખધા સાધુઓ મળતા અને ચર્ચા વાર્તાના રસ લૂંટતાઃ જુદી જુદી અનેક શક્તિઓના અદ્દભુત અનુભવ થઇ રહ્યા હતા તેવામાં એક પંડિતજી પાતાની બે બાળાઓ લઇને હાજર થયા. એક છ–સાત વર્ષની અને બીજી નવેક વર્ષની હશે. બન્નેને ગીતા કંઠસ્થ. ભારે આશ્ચર્ય થયું. આત્માની શક્તિ અનંત છે. જન્માજન્મના સંસ્કારા સાથે આવે છે. મા-બાપ અને સમાજની અસર એમાં ઉમેરાય છે.

#### માેડું આવરણ

અજમેરમાં ઉત્સાહના પાર ન હતા. સ્થાનકવાસી જૈન કાૈન્ફરન્સ પણ સાથાસાથ હાવાથી આખા દેશના ખૂણે - ખૂણેથી સ્થાનકવાસી જૈને ઊતરી પડયા હતા. ગુજરાતની કામધેનુની ઉપમા જેને ગાંધીજીએ આપેલી, તે કવિવર્ધ નાનાલાલ તથા લીંબડીના ઠાકાર પણ મુખ્ય મહેમાનામાં ઉપસ્થિત થયા હતા. પં. મુખલાલજી, પં. બેચરદાસજી અને આચાર્ય જિનવિજયજી પણ હાજર થયા હતા. આ પ્રસંગના લાભ લઇ જૈન વિદ્રત સંમેલન, યુવક સંમેલન, મહિલા સંમેલન પણ રખાયા હતા. પૂ. હુકમીચંદજી મહારાજના સંપ્રદાયમાં બે ફાંટા પડયા હતા— (૧) પૂ. જવાહરલાલજી મહારાજનું પાંખિયું અને (૨) પૂ. મુન્નાલાલજી મહારાજનું પાંખિયું. આ બન્ને જે એક ન થાય તો સાધુ સંમેલનના શા અર્થ? એમ કહીને મિશ્રીલાલજી નામના એક સાધુએ આમરણાંત ઉપવાસ માંડયા હતા. આ એક માટું આવરણુ આવી પડેલું. સાધુએમાં આત્માર્થી માહનઝિષ્જિ અને શ્રાવકામાં દુર્લભજીભાઇ ઝવેરી તથા તેમના સાથીએમાં અજમેર સાધુ સંમેલનની સફળતામાં મચી પડયા હતા. ધીરજલાલ તુરખિયા રાત-દિવસ જેયા વિના એમની મદદમાં લાગ્યા હતા. ઉપલા બે સંપ્રદાયો જ જે ગાંઠન છોઉ તો બીજા બધા તો એક થાય જ શી રીતે ?

#### પંચની જટિલ કાર્યવાહી

બહુ મહેનતે બત્રીસ સંપ્રદાયના લગભગ દાહસો ઉપરાંત પ્રતિનિધિએામાંથી પાંચ સંતનું પંચ નિમાયું:- (૧) પૂ. શતાવધાની પં. રત્નચંદ્રજ મહારાજ, (૨) પૂ. કવિવર્ય પં. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ, (૩) પૂ. આચાર્ય મહા. શ્રી અમાલખઋષિજ મહારાજ, (૪) પૂ. પં. મહા. શ્રી મણિલાલજ મહારાજ અને (૫) પૂ. સાહનલાલજ મહારાજના યુવાચાર્ય પંજાબકેસરી કાશીરામજ મહારાજ. આ પંચની કાર્યવાહી જિટલ હતી.

<sup>\*</sup> વિજય વરીને વે'લા આવજો! સારઠના સંતા! વિજય વરીને વે'લા આવજો!

### પૂજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

ગુજરાતના સંતામાંથી જ પાંચ પંચમાં ત્રણ અને તે પણ માટા—નાના સંઘના જ ત્રણ અને તેમાંય એક લીંબડી સંપ્રકાયમાંથી એ પંચ જાણીને સાને નવાઇ સાથે ખૂબ હર્ષ થતા હતા. આ પંચની કાર્યવાહીમાં સૌથી મહત્વના ફાળા આપણા ચરિત્રનાયકે આપ્યા હતા. એ કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર હાય! બન્ને બાજુની વિગતા સાંભળી ફેંસલા અપાયેલા. જેમ પૂ. મુન્નાલાલજી મહતના સંતાને પ્રાયશ્ચિતા વધુ આવતાં હતાં, તેમ પૂ. જવાહરલાલજી મહા.ના સંતાનેય આવતાં હતાં. આખરે તા બન્નેને એક થવાનું હતું પણ તે ન બની શક્યું. જે કે કાંઇક નજીક લાવવાનું કામ તા આથી થયું જ.

#### સંમેલનની ફ્લશ્રુતિ

આ સંમેલનમાં ચારસા ઉપરાંત સાધુઓ અને સા ઉપરાંત સાધ્વીઓ આવી પહોંચ્યા હતા. કાન્ફરન્સના દિવસામાં કિવ નાનાલાલે સર્વોચ્ચ ભાષણુ આપેલું. શ્રી હેમચંદભાઇને પણુ હાચીના હાદા પર બેસાડી બહુમાન આપ્યું. તેમનું ભાષણુ પણુ નાંધનીય હતું. સાધુઓ પૈકીના માટા ભાગના સાધુઓ માઇકમાં બાલેલા. માઇક સિવાય સંભળાય એવું હતું જ નહીં. જેઓ માઇકમાં ન બાલ્યા તેમને પાછળથી વિચારવું પડ્યું. સાધુ સંમેલન પ્રતિનિધિઓ પૂરતું લાંબા દિવસો સુધી ચાલ્યું. પાછળથી આ કાર્યવાહી દ્વર બેસીને નિહાળવાની તક પ્રતિનિધિ સિવાયના મુનિઓને પણુ આપવામાં આવી હતી. મહાન સંત અમાલખઋષિજી મહારાજના અંજેડ અનુરાગી અને ભક્ત લાલાજીએ સંત-સતીઓની જે ભાવે અને જે ઉદારતાથી આહાર-પાણીમાં સેવા બજાવી તે ભક્તિપૂર્ણ શ્રાવકવર્ળમાં ટાયસ્થાન પ્રાપ્ત કરે તેવી હતી. શાન્તિસ્થાપક તરીકેનું કામ શતા. પં. રત્નચંદ્રજી મહારાજ તથા ગણિવર ઉદયચંદ્રજી મહારાજ (પંજાબી)ને સોંપાયું હતું. સંમેલનની કાર્યવાહી નોંધવાનું કાર્ય ઉપાધ્યાય આત્મારામજી મહારાજ અને હું (મુનિ સૌભાગ્યચંદ્રજી) કરતા. વકતા તરીકે પૂ. કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજ, પૂ. જવાહરલાલજી મહારાજ, પૂ. મદનલાલજી મહારાજ તથા પૂ. ફૂલચંદજી મહારાજના પ્રવચનપીયૂષના લાભ મળતા. છેવટે ખાસ કાઇ નિર્ણય પર અવાયું ન હતું. તિથિ નિર્ણયક કમિટી, સચિતાચિત્ત નિર્ણયક કમિટી વગેરે કમિટીઓ નિમાઈ હતી, એટલું જ.

ગુજરાતી મુનિએા, રાજસ્થાની મુનિએાની અપેક્ષાએ ક્રિયા શિથિલ છે એમ કહેવાતું, પણ અંતે એમની નિખાલસતા, વ્યવહારતા અને યુગાનુરૂપતાની છાપ દેશના આખા સ્થાનકવાસી સમાજ પર પડી. રાજસ્થાની સમુકાયમાં ક્રીક્ષા લીધેલ, પણ મૂળે સૌરાષ્ટ્રના ચુનીલાલજ (ચૈતન્યજ) મુનિએ સામુકાયિક મળસફાઇના જે કાર્યક્રમ ઉપાડેલા તે નાંધપાત્ર નીવડ્યા.

એજ દિવસામાં ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે ત્રેવડી કાર્યવાહી ઉપાડેલી.-(૧) જે માટા સમૂહ આ બધાં સાધુ-સાધ્વીઓ રાકાવાને કારણે અહાર રહેલા તેને ઉપદેશ આપવાના કાર્યક્રમ, (૨) સાધુ સંમેલનની કાર્યવાહીમાં હાજર રહી ધ્યાન આપવાના કાર્યક્રમ, અને (૩) જુવાન સાધુએ (નવી પેઢી)ને માર્ગદર્શન આપવાના કાર્યક્રમ. વચ્ચે-વચ્ચે પેલી પંચની જિલ્લ કાર્યવાહી પણ આવી પડતી. પ્રસિદ્ધ વકતા ચૌથમલજી મહારાજના પણ મીઠા પરિચય થયેલા, પણ હિંદી ભાષામાં સૂત્રખત્રીસી આપનાર અમાલખદ્રષ્યજી મહારાજની અનહદ નમ્રતા સૌને યાદ રહી ગઈ.

કિવવર્ય ઉપાધ્યાય શ્રી અમરચંદ્રજી મહારાજ, પંજાબના 'હેમચંદ્રજી મહારાજ, સ્થા. શ્રમણુમંઘના વર્તમાન આચાર્ય પં. આનંદઋષિજી મહારાજ વગેરે દોચનાં સ્થા. સમાજનાં મુનિરતના આજે સાંપડે છે. તેમાં તે કાર્યવાહીના ફાળા આજે પણ દેખાઈ રહે છે. પૃ. જવાહરલાલજી મહારાજના સૌથી નાનેરા શિષ્ય પં. 'શ્રીમલ્લજી મહારાજ મારી પાસેથી સંમેલનકાર્યની નાંધ લખી જતા. આજના અમકેલાં સતી ઉજ્જવળકુમારીજી તો માતાજીની સાથે અદીક્ષિત અવસ્થામાં જ આ સંમેલન જેવા આવેલાં. વળી આર્યસમાજના પંડિતા અને અજમેરના સ્થાનિક અને અહારના આગેવાનાના આગ્રહે 'આર્યસમાજ હાલમાં' પૃ. શતા. પં. રત્નચંદ્રજી મહારાજ, પૃ. ગુરુદેવ વગેરે વડીલ સાધુઓની હાજરીમાં મારા શતાવધાન પ્રયોગ થયા અને સમાજ તરફથી 'ભારતરતન' ઉપાધિ મળી અને સંતોના આશીર્વાદ સાંપડ્યા, તે પણ આ જ દિવસોમાં.

૧ – ૨, આ બે મુનિરાજો હાલ કાળધર્મ પામ્યા છે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જનમશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આમ નેઇએ તે સંમેલનમાં લાખાના ધુમાડા, હનારા સેવકાની જહેમત અને પરિણામ નજરે ચઢે તેવું ત્યારે કશું ન જણાયું. ગુરુદેવની ઉદાસીનતાનું રહસ્ય અહીં છતું થાય છે. પણ મેં તે દિવસામાં 'જેન પ્રકાશ' ના પ્રત્યેક સાપ્તાહિક અંકમાં જે કાલ્પનિક દિવ્યવિહાર કરેલા તેનું પરિણામ હવે થાડું થાડું છતું થાય છે. એના ગર્મ તા ત્યારે જ બંધાયા હતા; કારણ કે સૈકાએાથી વેરવિખેર વિચરતા અને વિચારતાં સંઘનાં ચારે અંગાને નજીક લાવવાનું સંગીન કાર્ય આ સંમેલનથી થયું. તેનું મૃદ્ય સ્થૂલ રીતે આંકી ન શકાય તેટલું મહાન છે અને તે માત્ર સ્થા. જેના માટે નહીં, અલકે ભારતીય સંસ્કૃતિના ઇતિહાસનું અખંડ સંભારણું રહેશે.

#### 20

### વિરાટ દર્શન

પૂ. કવિવર્ષ ઉપાધ્યાય શ્રી અમરચંક્ મહારાજે અજમેર સાધુ સંમેલનમાંથી, કદાચ ગુરુદેવમાં પહેલ વિરાટનું દર્શન સૌની પહેલાં, અરે! અમારા કરતાં ય વહેલું કરી લીધું. તેમણે પાતાના ગુરુદેવ પૂ. પૃથ્વીચંદ્ર મહારાજને કહ્યું -- "આ કવિવર્ષ પં. મહારાજ સંપ્રદાયમાં રહેલું બિનસાંપ્રદાયક રતન છે." બસ, પછી પૂછવું જ શું? આગ્રા સ્થા. જૈન સંઘના પ્રમુખ મુખિયા શેઠ શ્રી અચલસિંહ , શ્રી રતનલાલ જે જૈન અને તેમના મુરુખીઓ ચરણમાં લીટી પડ્યા. "આ ચામાસું આપે આગ્રામાં જ કરવું પડશે." ગુરુદેવે સાફ કહ્યું - "પણ ગુજરાતી મુનિઓને જાણા છોને!" સૌ એકી અવાજે બાલી ઊઠયા - "ગુજરાતી મુનિઓ અને તેમના કરતાં ય આપને અમે બરાબર ઓળખી લીધા છે. અમેર "समयाએ समणો हોई" એ સૂત્રને માનનારા છીએ. આપ પધારા, સુખેથી પધારા " સુખલાલભાઈ નામના એક શ્રાવકને સાથે માકલ્યા અને અમે જયપુર થઇ ક્તેહપુર, સિકરી વગેરે જોતાં -જોતાં આગ્રા પહોંચ્યા.

#### ભિક્ષાચરી અને પાદવિહાર

એક વખત હું ગાંચરી ગયા હતા. તે અજમેર અને જયપુર વચ્ચેનું ગામડું હશે. ભારે ગરીબ. એકાક સ્થળે તો "આવા સાધુડા આવે વખતે કયાંથી હાલી નીકત્યા છે?" એવા કડવા અનુભવ થયા. પણ પછીથી બે-ચાર ઘરથી સુકાં રાંદી ડુકડા, બારકૂટ અને છાશ મત્યાં, પણ બે પાત્રા ભાંગીને હું તે સ્થળે પહોંચ્યા. મારા મનમાં ભય હતા.— "પૂ. ગુરુદેવ આજે સારી પેઠે ઠપકા આપશે." પણ તેઓએ તા સામેથી કહ્યું.—" જો આ ગુજરાત નથી. વળી ગરીબી અને ગેરસમજ હાય, ત્યાં અનાદર થાય તેમાં નવાઇ નથી. ભગવાન મહાવીરના અનાર્ય પ્રદેશ–વિહારની વાત યાદ છે ને! પણ જો છતાંય કેવી ભક્તિ છે? કારણ કે એવા પુરુષાના આ દેશ પર આશીર્વાદ છે. ભિક્ષુને ક્ષુધાપૂર્તિ થઇ ગઇ, પછી બીજું શું જોઇએ? પાત્રા ફૂટયાં પણ શરીર સલામત રહ્યું છે ને! કશી ચિંતા ન કરીશ." હું તો અતિ ગરમીમાં શીતલ-શીતલ બની ગયા.

સાધુ જીવનમાં જે વિરાટ પહેલાે છે તેનાં કર્શન આવે પ્રસંગે થતાં હાેય છે. "ભિક્ષુ" ઉપનામે લખાણ લખતાં "આ ભિક્ષુમાં રહેલી અમીરાતનાં દર્શન કેવા સુખક છે?" આવે પ્રસંગે ક્રખીર સાહેબનું–" મન લાગા મેરા યાર ક્કીરીમેં" એ પદ યાદ આવ્યા વિના ન રહે.

કૈટલીય વાર ધાર્યા કરતાં વધુ માઇલા નીકળી પડે અને કેટલીયે વાર વિશ્રામસ્થાનેય ન મળે ત્યારે ઝાડ નીચે સૂઇ રહીએ. પહ્યુ તે વખતે ગુરુદેવ અમારા જેવા કાચા શિષ્યાને પાકા કરનારી કથાએક અને વાતો કહે. આવેક હતો ભિક્ષાચરી અને પાકવિહારના આનંદ!

આગા ચાતુર્માસમાં ઘણા સંતાષ થયા. લાકલાગણી ગુજરાત-સારાષ્ટ્ર જેવી જ. પર્યુષણમાં માનપાડાવાળા ભાઇ-ખેના શહેરના ઉપાશ્રયે લઇ ગયા હતા. આમ તે ચામાસું લાહામંડીમાં જ થયેલું અને ત્યાં થાડું ઊર્દ્ધ શીખવાની તક મળી. લાકાએ અવધાન પ્રયોગા કરાવ્યા. પંડિતાએ પાદપૂર્તિ અને સંસ્કૃત સંભાષણ કરાવ્યું. તાજમહેલ જોયા. જમના જેવી પવિત્ર નદીને કાંઠે પ્રાયઃ રાજ જવાનું થતું. એક દિવસ શધારવામી દયાલ બાગ સંસ્થાની સુલાકાત લીધી.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાઉદ રસૃતિગ્રંથ

ત્યાંના સાહેએ જાતે ફરીને અધું હેાંશથી અતાવ્યું. ધર્મના માધ્યમથી શિક્ષણ, લક્તિ, રાજ રાટીનેહ ઉકેલ વળેરે અધું જ જોયું.

#### ગુરુદેવનાે પ્રવચનપ્રભાવ

ગુરુદેવનું ત્યાં (કયાલ ભાગમાં) પ્રવચન રાખ્યું હતું. જે હોલમાં પ્રવચન હતું ત્યાં ચઢતાં થયું કે હજુ કાઇ શ્રીતા આવ્યા જણાતા નથી, પરંતુ જેવા હોલમાં પેસીએ ત્યાં હોલ ચિકાર હતા. સમય અને શિસ્તનું પાલન નિર્દને થયું – "ખિસ્તી જ નહીં, હિંદુઓ પણ ધાર્મિક અદબ સમજી શકે છે. માત્ર દોરનારા ધર્મિપદેશકા જાતે સમય અને શિસ્ત પાળનારા નિર્દોએ. "ગુરુદેવનાં પ્રવચનો સેકેલ સાંભત્યા છે. એકેય પ્રવચન અપ્રભાવશાળી નથી હોતું, પણ અહીંનું પ્રવચન અલીકિક પ્રભાવ પાડી ગયું. હિંદીમાં અને તે ય ઊર્દ્દમિશ્રિત હિન્દીમાં ભાષણ કરવાનું હતું, પણ મને ત્યારથી લાગ્યું છે કે એક વાર બાલનાર અને સાંભળનારના આત્મા એકરૂપ થઇ ગયા. પછી ભાષા આપાઓપ સરી પડે છે. એક મહાકવિએ કહ્યું છે તેમ-"વાયમર્થો ડનુવર્તતે" સહજ વાણીની પાછળ અર્થ અને ભાવા આપમેળે ચાલ્યા આવે છે, તે ત્યાં પ્રત્યક્ષ અનુભવ્યું. સ્વામી વિવેકાનંદ કે સ્વામી રામતીર્થ પ્રવચનપ્રભાવ પાડી શક્યા, તેનું પણ કારણ શ્રીતાઓ સાથેની એકાત્મતા જ લાગે છે. ગાંધીજીના દાખલા પણ એવા જ છે. ત્યાર બાદ ત્રીસ–એકત્રીસ વર્ષ પછી પૃ. કવિ. અમરચંદજી મહારાજ તથા એમના ગુરુતે મારે મળવાનું થયેલ. આગ્રાના લાકા તે વખતે પણ એ બે સંભારણ યાદ કરતા હતા: – (૧) દયાલ બાગનું ગુરુદેવનું પ્રવચન અને (૨) આગ્રાના લાકો તે વખતે પણ એ બે સંભારણ યાદ કરતા હતા: – (૧) દયાલ બાગનું ગુરુદેવનું પ્રવચન અને (૨) આગ્રાના અવધાન પ્રસંગ

#### આગ્રાથી અમદાવાદ

આગાથી અમાએ બીજો રસ્તો લીધા હતો. દેશદર્શન કરવા માટે ઉજ્જૈન, ઇદાર, રતલામ વગેરે સ્થળે થઇને અમા અમકાવાદ આવ્યા. આગાથી અમારી સાથે સાયલાવાળા સૌભાગ્યભાઇના ભાઇની દીકરી મહ્યુિએનના સુપુત્રા કેટલાંક વખત પ્રવાસમાં સાથે રહેલા. પછી શ્રી અજરામર દોશી અને એના સુપુત્ર નવીનભાઇ સાથે રહેલા. રહ્યુથં લાર, હમીરહંક જેવા કેટલાંય ઐતિહાસિક સ્થળા જોયા. હિંદુઓની અધીય શાખાઓનાં ધાર્મિકા, બ્રિસ્તીએા અને ઇસ્લામીઓનો પણ પરિચય થયા. અમકાવાદ આવતાં પહેલા લેાંચણીજી વગેરે સ્થળા પણ જોયા. દિલ્હીના અને પંજાબના આગ્રહ ઘણા હતો. ગુરુદેવની એ બાજુ જવાની ઈચ્છા પણ હતી, પરંતુ અમને સૌને હવે કરી પાછું ગુજરાત આકર્ષી રહ્યું હતું. આખા દેશમાં કાઈ પણ સંપ્રદાયના સાધુ પ્રત્યે આ દેશના કાઈ પણ સંપ્રદાયના અનુયાયીઓના એકસરખા અનુરાગ છે. માત્ર સંત પાતે બિનસાંપ્રદાયક જોઇએ. તેમાંય જૈનધર્મના સાધુત્યાગ પર ભારતીય જનતા આકરીન છે. હા, એક વિચિત્ર ખ્યાલ છે અને તે ખાસ કરીને મુસ્લિમ ધર્માપદેશકોએ ઠસાવેલા મુસ્લિમ જનતા પર. તે એ છે કે, જૈન સાધુઓ મેલી વિદ્યા બહુતા હોય છે. મધ્યયુગના જમાંના એવા આવી ગયા કે જૈન યતિઓ, જૈન ગારજીઓ અનેક જાતના જતર-મંતરને ખાટે રવાડે ચઢી ગયા તેથી રઘૂલ લાભ ભલે થતા હાય પણ સ્કૂમ નુકસાન પારાવાર થયું છે. બિનસાંપ્રદાયકભાવે ગુરુદેવે જૈન–જૈનેતરાને જે રીતે આકર્પ્યા, તે પરથી તેમનામાં તે વિરાટ દર્શન થયું જ, પણ સાથાસાથ જૈનધર્મમાં—ખાસ તો સાચા ધર્મમાં જે વિરાટપણું પડેલું છે તેનું પણ ગુરુદેવ દ્વારા ભાન થયું.

## "जे अंगं जाणइ से सव्वं जाणइ ॥" "जे अंगं णामेइ से सव्वं णामेइ ॥"

એ આચારાડ્ગ સૂત્રનું રહસ્ય પણુ પ્રત્યક્ષ થયું. ગાંધીજીએ ભારત દ્વારા જગતનું કલ્યાણ કરવાની વાત કેમ મૂકી ? કારણ કે એકએક ભારતવાસીની હાડોહાડની મિંજજામાં ધર્મસંસ્કાર વણાઇ ગયા છે એટલે જગતના ઉદ્ધાર થવાના હશે તા સાચા ધર્મના ખપ પડશે ત્યારે ભારત દેશ સૌથી પ્રથમ યાદ આવવાના છે. આ બધું આ પ્રવાસમાં સહેજે સહજ જણાઈ રહ્યું.

#### પ્રવાસના તે પ્રસંગ

આ પ્રવાસના એક પ્રસંગ અહીં ખાસ નાંધવા જોઇએ. અમારા વિહાર ક્રમેકમે આગળ વધતા હતા. નિયત

### પુંજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સ્થળે અસુક સ્થળે પહેાંચવા માટે બન્ને વખત વિહાર કરવાે પડતાે. કિશનગઢ 🛊 ગામમાં અમારાે નિવાસ હતાે. ત્યાં જ બાજુમાં શિવમંદિર હતું. મંદિર પાસેના ચાગાનમાં જે ખાડા આગલે દિવસે ખાદી રાખેલા ત્યાં લાકડાં ધરબાતા હતા. તેવામાં ત્યાંના અનુભવી એક સ્થા. જૈન સાધુએ પૂ. ગુરુદેવને કહ્યું– "મારી ઈચ્છા છે; આપ બધા મુનિવરા આજે અહીં જ રાકાઈ જાએા. હમણાં આપને અદભુત દશ્ય દેખાશે. '' અમા રાકાયા. લાકડાં પર ઘીના ડબ્બા હામાયા અને આગ ચંપાઇ. અગ્નિશિખાએ ઉપર અને ચામેર ધૂમરી દે તેમાં શી નવાઇ?

થાડી જ વારમાં નાહીને શિવમંદિરમાંથી ઉઘાઉ માથે અને ફેલાયેલા વાળે જોગમાયાઓ જેવી ખેના નીકળી. કાંખમાં નાના બાળકાે અને ઉઘાડા પગ. જોતજોતામાં પેલી ભડભડતી આગમાંથી પસાર થઈ ગઇ. નરી આંખે આ દશ્ય <mark>ज</mark>ोयुं. ગુરુદેવે કહ્યુંઃ–'એમાં કશી નવાઇ નથી, "श्रद्धामयोऽयं पुरुषः'' અને એ અ**નુભવી મુનિએ શાખ પૂરી**. આ હાળીના દિવસે આ બેનાને પાકી શ્રદ્ધા છે કે, "આજે આગ પાતાને ખાળી નહીં શકે." તરત જોયું–" અવાણુ જોવા મંત્રાેચ્ચાર કરતાં પુરાહિતે આગમાં જરા પગ ધર્યો કે બળવા લાગવાથી પાછેા ખેંચી લીધેત અર્જુનને ભગવાન કૃષ્ણે અતાવેલું વિશટ દર્શન દિવ્યદિષ્ટ વિના કયાં દેખાયું હતું? અને તે પણ આખરે હિંમત હારી જવા લાગ્યા ત્યારે મૂળ સ્વરૂપ લાવી ભગવાન કૃષ્ણ ઊભા રહ્યા. અર્જુન બાલ્યાે ''હા….શ ! હવે સ્વસ્થ થયાે.'' કવિ નાનાલાલ કાવ્યવાણીમાં કહે છે-" જીલ થાકીને વિરમે રે વિરાટ વિરાટ વદી." પણ આંખની આળસે અને મનની ખીકે 'વિરાટ દર્શન ' કરવાતું મન થતું નથી. ગુરુદેવ છાલ્યા–'' બધું જ આત્મામાં છે. શ્રદ્ધા પરિપક્ષ્વ થાય તેા આખું યે વિશ્વ પાતામાં વિલીન થતું દેખાય.''

#### 24

### પ્રભાવશાળી વ્યક્તિત્વ

પૂ. ગુરુદેવની શક્તિઓ એક પછી એક સામાજિક કામામાં કળાઇ રહેતી. કાેઇ પણ વિષયને તેઓ જિજ્ઞાસાથી નીરખવા જેટલા ખુલ્લા રહેતા. કાેઇ પણ માનવીને તેઓ પૂર્વ ગ્રહ રાખ્યા વિના મળી શકતા.

અમા ઠાણા ચાર આગ્રાથી વિહાર કરતાં કરતાં અમદાવાદ આવી પહેાંચ્યા હતાં. અમદાવાદનું આ ચામાસું કાૈચરબમાં મણિબેન પટેલના બંગલામાં હતું. સંવત ૧૯૯૦ની આ સાલ હતી. મણિબેન ગુરુદેવ આગળ અંબાજી લાગે, પણ અન્યાય જુએ ત્યાં ચંડિકા કે કાલિકા અની જતાં જરાય વાર નહીં. સૌને નવાઇ લાગતી. પા**ઇ-પાઇ** માટે આયંબાયા આવતાં મણિબેન ગુરુદેવ આગળ આટલા બધા ઉદ્ઘર કેમ થઈ જાય છે ?

#### મુલાકાતા અને સંસ્થાનિર્માણ

કાૈઇકાઇ વાર કાૈચરબમાં રહેતા કોવવર્ય શ્રી નાનાલાલ ગુરુદેવ પાસે આવી ચઢે અને ખૂબ વાતાઓ વળે. એમની વાતામાં ગાંધીજી પ્રત્યેના રાષ ભાગ્યે જ કળાયા વિના રહે. કેવું આશ્ચર્ય! જેમણે એક વખત ગાંધી જન્મતિથિને ટાણે ગાંધીજીને દિવ્ય અને લવ્ય અંજલિ આપેલી તેજ કવિવર આ ગાંધીજીનું નામ લેતા જાય અને તણખા વેરતા જાય! ગાંધીજીએ 'ગુજરાતની કામધેનુ'ની ઉપમા આપી, તેમાંય કવિવર્યને ગાંધીજીએ પાતાને ઉતારી પાડયા, એમ જણાયું. જૈનસુત્રો યથાર્થ કહે છે– "જેવી દુષ્ટિ તેવી સૃષ્ટિ". ગુરુદેવ તેમની પ્રહારવાણી સાંભળી લે, પણ અંતે નમ્ર−સાૈમ્ય ભાષામાં એક વાકય એવું કહી દે કે, "કવિવર્યના ગાંધીપ્રહાર અધાય નિષ્ફળ અની જાય." ત્યારે અમાને સમજાશું કૈ, 'ગુજરાતના આવેા મહાન માણસ આખરે પણ અનેક પાસાંવાળા ગાંધીજીવનને જોતેા થાય તેા કેટલાે માેટાે ફાયદાે થાય ?" આ એક જ કારણે તેઓ અવતારી પુરુષના અવર્ણવાદ સહી લેતા અને અમૃત પીરસતા.

<sup>્</sup>રક્ષ સ્તલામથી થાંદલા જતાં રસ્તામાં આ ગામ આવે છે. સંવત ૧૯૯૦ ની આ સાલ હતી. ઇ. સ. ૨૮−૨−૧૯૩૪ ના દિવસે ફાગણ શુદ ૧૫ ના રોજ અમારો આ ગામમાં મુકામ હતો.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એક ભાઇ એક વખત શ્રી રવિશંકર મહારાજને લઇ આવ્યા. મહારાજ કહે- " આ ગુજરાતીમાં ઉત્તરાધ્યયન ભાષ્ય વાંચીને અમૃત પીધા જેવા આનંદ થયા." મેં પણ મહારાજશ્રીને ત્યારે જ પહેલી વાર નજરે જોયા. મારાથી માટા બન્ને ગુરુખંધુએ તો ગુરુસેવા ઉપરાંત અભ્યાસતલ્લીન બન્યે જતા હતા ત્યારે હું હવે સાહિત્યલેખન તરફ વળી રહ્યો હતો.

શ્રી લક્ષ્મીચંકભાઇ સંઘવી કેંચરખમાં રહેતા હતા. ગાંધીજીએ આશ્રમની શરૂઆત કેંાચરખથી જ કરેલી. આશ્રમવાળા ખુધાભાઇ (હાલના મુનિ કયાનંકજી) અને જૂઠાભાઇ અમરશી શાહ પણ આવતા હતા. આ બધાને જોડીને ગુરુદેવે 'મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર' સંસ્થાને આશીર્વાંઠ આપ્યા. જૈન આગમ ઉત્તર, ધ્યયન પ્રથમ બહાર પડેલું. ગુજરાતી ઉત્તરા ધ્યયન ૪૦૦ પાનાનું કાચા પૂંઠાવાળું પુસ્તક માત્ર ચાર આનામાં અપાશું. શ્રી લક્ષ્મીચંદભાઇએ ડુંગરશી ગુલાખચંદને નામે અમુક રૂપિયા સંસ્થાને ચરણે ધર્યા હતા અને બત્રીસ સ્ત્રો આ હબે બહાર પડે તેવી શુભેચ્છા પ્રગટ કરી હતી. મારે મન એકલાં પ્રાચીન આગમાં જ નહીં, પણ મહાવીરની વાણી પ્રાચીન પણ અર્વાચીન હબે અને અર્વાચીન બીજું સાહિત્ય પણ મહાવીર વાણીના ભાવે ગળાઇને બહાર પડે તેવી હતી. ગુરુદેવને એ પસંદ હતું. સંસ્થાને કમાલું ન હતું. બે રવાણી જુવાના સાહિત્યપ્રેમી અને સેવાભાવી મળી ગયા હતા. એ રીતે શાસ્ત્રો અને પુસ્તકા કિફાયત ભાવે બહાર પડલા લાગી ગયા.

અમદાવાદ જેમ વિદ્યાનું ધામ, તેમ મુખ્યત્વે યંત્રાદ્યોગાનું જ ધામ. એક દિવસ શ્રી મંગળદાસ જેસંગલાઇ મિલમાલિક ગુરુદર્શને આવ્યા. તરત ગુરુદેવે તેમને ધન વાપરવાના રસ્તા ખતાવ્યા. જેમ મારખી અને લીંબડીમાં બાર્ડિ ગાં થઇ હતી, તેમ અમદાવાદમાં યે થઇ. આજે તા તેને ય પાતાનું મકાન છે. તે દિવસે હઠીલાઇની વાડી સામે લાડાના મકાનમાં તે શરૂ થયેલી. સ્થાનકવાસી જેનાની નવી પેઢી શિક્ષણ સાથે સંસ્કાર પામે અને તેમના દિષ્ટિકાલ્યું ઉદાર થાય તા 'જેનધર્મને વિધ્ધમે તરીકે વ્યવહારુ ખનાવી શકાય.' આ મહાન કારણે ગુરુદેવને આમાં રસ હતા. બાળકાને તેઓ રૂઢ ધાર્મિક જડતામાં ખાંધવા માગતા ન હતા. લીંબડી બાર્ડિંગના ફાલના સુંદર જાત અનુભવ તેમને થઇ ચૂકયા હતા. અલબત્ત, ગુરુસેવા નિમિત્તે ત્યાં પાતાના પ્રત્યક્ષ સત્સંગનું જે લાશું લીંબડી છાત્રાને મળ્યું, તે તા બીજે ક્યાંય ન મળી શક્યું. પણ તેમને આશા હતી કે બીજ યથાર્થ વાવ્યું હશે તા પાતા જેવા સિંચણહાર સાધુ લવિષ્યે તેવી સંસ્થાઓને જરૂર મળી રહેશે.

### અસાધારણ ઉદારતા

અમકાવાદમાં અવધાના થયા. ભાઇ ધીરજલાલ ટાકરશી શાહ લેખન વગેરે માટે આવતા. પર્યુવણાની પ્રવચનમાળા ગુરુદેવના સાનિધ્યમાં પ્રેમાભાઇ હાલમાં ઊજવાઇ. કેશવલાલ ન. શાહ (ભેરીવાળા) તેમાં ઊંઢા રસ લેતા. આ પ્રવચનમાળા નિમિત્તે ધીરજલાલ ટા. શાહના મને અને મારા એમને વધુ પરિચય થયા. 'સુખના સાક્ષાત્કાર' પુસ્તક મેં એમને વંચાવેલું. આ મારું પ્રથમ લખેલું પુસ્તક હતું. ત્યારે 'જયભિક્ષ્યું' એમની સાથે 'જૈન જયોતિ' નામનું છાપું કાઢતા. ભાઇશ્રી ધીરજલાલ બાળભાષામાં જૈન સાહિત્યની પુસ્તિકાશ્રેણી ખાસ લખતા. અવધાન પ્રયોગાથી ચક્તિ થઇ તેમણે શીખવાની માગણી કરી. ગુરુદેવ તા અસાધારણ ઉદારભાવી હતા. પણ મેં શરત મૂકી- "અવધાનોનો રૂપિયા, આના-પાઇની કિંમતમાં દુરુપયાગ ન થાય." તેઓ કખૂલીને શીખ્યા. પછી તા એ દિશામાં તેઓ અને ટી. છ. શાહ અવનવા પ્રયોગો કરવા લાગ્યા. દરેકમાં પહેલી વિવિધ શક્તિને વિકસિત અને થાય ત્યાં સંકેલિત કરવાનું કામ ગુરુદેવ દારા અમ અનાયાસે થઇ જતું. મૂજમાં મૂજી ધનિક પણ તેમની પ્રેરણા આગળ દાની બની જાય તેવું કુદરતી જદુ તેમના પ્રભાવશાળી વ્યકિતત્વમાં હતું.

ડુઇ નામના વિદેશી તત્ત્વચિંતકે સાચું જ કહ્યું છે– "જયાં એક પણ શાન્તિવાદી હશે ત્યાં ચામેર શાન્તિના ચેપ લાગશે." કવિ ખબરકારે ગુજરાતમાં ગાંધીજી પેકા થવાને કારણે અથવા પરંપરાના તેના શાંતિવાદી ઇતિહાસને કારણે પણ સ્પષ્ટ કહ્યું છે–"જયાં જયાં એક વસે ગુજરાતી, ત્યાં ત્યાં સદાકાળ ગુજરાત."

પૂ. કવિવર્ષ નાનચંદ્રજી મહારાજ માત્ર ગુજરાતી જ નહીં; ગુજરાતી સુપ્રસિદ્ધ સંત હતા.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

#### ૧૯

# વેતર્યું તે સાંધી નાખા

પૂ. ગુરુદેવના ચામાસાની જાણ મુંબઇના સ્થા. જૈન સંધાને થઇ ચૂકી હતી. ઘાટકાપરને તા તેઓ પાતીકા લાગતા હતા. ઘાટકાપર સ્થા જૈન સંઘ વહેલા-વહેલા દાહયા. જગજીવન ક્યાળ વાહીમાંથી તાે હવે ઘાટકાપરમાં નવલખા ઉપાશ્રય અની ચૂકયા હતા. જેમાં અનેક રાષ્ટ્રીય કાર્યો ધર્મરંગે રંગાઇને થયા હતા. અજમેરમાં થયેલ સ્થા. જૈન સાધુ સંમેલનની કાર્યવાહીને લીધે ગુરુગૌરવથી ઘાટકાપર ગૌરવાન્વિત ખન્યું હતું. આ પહેલાંના ચામાસામાં બે શિષ્ય (પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ અને લેખક) અહીંથી જ મળી ચૂકેલા, એટલે પણ એમના હવે હકક છે એમ તેએ માને છે. આ બધું એઇ ગુરુદેવે 'હા' ભણી દીધી. મુંબઇના સંધા હરખઘેલા બની ગયા. અમા ગ્રામાનુગ્રામ અવનવા અનુભવા લઇને વિચરતા હતા. પૂ. ગુરુદેવ, પૂ. હર્ષચંદ્રજી મહા. પૂ. ચુનીલાલજી મહા. અને હું એમ ચારેય ઠાણા હતા. ભાઇ તારક રવાણી સાઇકલ સાથે સહપ્રવાસી અન્યા હતા. તે સમયે વિ. સંવત ૧૯૯૧ ને માગશર મહિના હતા. ઇ. સ. ૧૯૩૪, હિસેમ્બરના દિવસાે હતા. તે અરસામાં જ પંજાબકેસરી શ્રી વિજયવલ્લભસૂરિજી શિષ્યમાંડળી સહિત મુંબઇ ચાતુર્માસ માટે વિહાર કરતા હતા. તેએા રસ્તામાં નહિયાદ પછીના ગામામાં વાસદ સુકામે સાથે થઇ ગયા. સાનામાં સુગંધ લળી. તેઓ પણ પૂ. ગુરુદેવની જેમ ઉદાર વિચારવાળા હતા એટલે પરસ્પર વાર્તાલાપથી ખૂબ આનંદ થયા. એટલું જ નહિ, પણ નાતું ગામ હાવાથી તેઓના શિષ્યા અને અમે ગાેચરી વખતે પણ સહચારી બનો જતા. અમારા વિહાર પણ મુંબઇ તરફના હતા. એટલે વચ્ચે વડાદરા, કરજણ (મિયાંગામ) વગેરે સ્થળે વિચરતાં થાડા દિવસા નીકળી ગયા અને વળી પાછા શ્રી વલ્લભવિજયસૂરિ આદિ સાધુઓ અમને પાલેજ <u>સુકામે</u> ભેગા થયા. પરસ્પર પ્રીતિભાવ સાથે વ્યાખ્યાન પણ એક જ પાટ ઉપર આપવાનું બન્યું હતું. આવા ઉદાત્ત જીવનવ્યવહારથી પૂ. ગુરુદેવતું જીવન નીતરી રહે છે.

વર્ષા પહેલાંના એક પ્રસંગ છે. એક વખત લીંબડીના ચામાસામાં એમણે કાનાકાન સાંભત્યું:-'' હુંહિયા ઢેઢ થકી ભૂંડારે....'' વગેરે....ઝાંઝ પખાલ વગાડતાં માંદિરમાર્ગી ભાઇએા ઉપાશ્રય પાસેથી નીકળે અને ઉપલાં જુગુપ્સાપાત્ર ગીતા ગાતાં ન્નય. સાંભળતાં જ ઉપાશ્રયમાંથી સ્થાનકવાસીએા લાકડીએા લઇને છૂટે. પછી થાય ધીંગાહ્યું બન્ને શ્વેતામ્બરાના માથા ફુટે એટલે ઉપાશ્રયા આગળ રાજ્યના પાલીસ ઊભા રહે.

### અવળી ગંગાને સીધી કરી

મહામુનિ નાનચંદ્રજી વિચારમાં પહે—"ધર્મનું રક્ષણ રાજ્ય કરે કે રાજ્ય સિદ્ધાંતચ્યુત ન થાય તેની રક્ષા ધર્મ કરે ?" આ તો અવળી ગંગા. એક વખત રાજ્યના અમલકારા અને બેય ફિરકાના જૈન આગેવાનાને બાલવી ગુરુદેવે સ્થાનકવાસી ભાઇઓને કહ્યું— "તમારે આ ગીતા સાંભળી લેવાના છે. કારણ કે તે તમારા ધર્મખંધુઓ છે. 'તેમની ગાળ તમારે ઘીની નાળ' હાવી જોઇએ. રાજ્યને કહ્યું— અમે અમારું ફાડી લઇશું. તમારે વચ્ચે આવવાની જરૂર નથી." શ્વેતાંબર મૃતિપુજકા શરમાયા અને માફી માગી. આમ અવળી ગંગાને તેમણે સીધી કરી.

આત્મારામછ મહારાજ મૂળે પંજાબના સ્થાનકવાસી જૈન સાધુ, પૃ. લવજીૠષિ મહારાજના પરિવારના. પછીથી થયા દેરાવાસી. નામ રખાશું 'પૃ. વિજ્યાનંદસૂરિ'. એમના જ આ (વલ્લમવિજયછ મહારાજ) પરિવાર, જે અમાને મુંબઇના વિહારમાં મળ્યા હતા. ગુરુદેવ કહેતા—"હવે એ ભાઇએા સાથે ઝઘડા ન હાય, મહાબ્બત જ હાય. પહેલાં લલે વેતરાઇ ગયું. હવે ખાંચખૂંચ કાઢયા વગર સાંધી નાખા. લેળાં લિક્ષા કરા. લેળાં સાધુ સાધના કરા. લેળાં સ્વ—પર કલ્યાણના કામ કરા.

" ધર્મમાં લેક ન હાય અને લેક હાય ત્યાં ધર્મ ન હાય" ગુરુદેવ આ માત્ર બાલીને જ બેસી:ન રહ્યા, પણ આચરીને આ પ્રમાણે ચીલાે બતાવી ગયા. ઇકબાલ કવિ તાે સ્વરાજ્ય ગંગામાં ન્હાઇને બાલ્યા :-

> "મજહળ નહીં સિખાતા આપસમેં વૈર રખના, મજહળ યહી સિખાતા આપસમેં પ્રેમ રખના."

## प्राथ गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ત્રણ - ચાર સૈકા પહેલાં જ યાેગી આનંદઘનજી નામના જૈન સાધુએ કહેલું :-"ભાજનભેદ કહાવત નાના, એક મૃત્તિકારૂપરી"

ભાજનભેંદ જેમ જુદા, તેમ ધર્મસ્થાપક ભલે જુદા, પણ માટી અધેય એક. તેમ ધર્મના મૂળ સિહાંતા અધાના સમાન. એટલે ખિન સમજદાર સાધુ-શ્રાવક વર્ગે ભલે વેતરી નાખ્યું, પણ હવે સમજદાર સાધુ-શ્રાવક વર્ગે તરત સાંધી નાખવું જોઇએ. વેરવિખેર જૈના એક ખને તા ધર્મથી આ જગતમાં કશુંય અશકય નથી.

२०

### શિષ્યપરિવાર સાથે

### મુંબઇના માર્ગે જતાં ધરમપુરમાં રાકાણ

મુંખઇના માર્ગે વિહાર કરતાં કરતાં અમે નડિયાદથી આગળ જતાં વડાદરા, ભરૂચ અને સૂરત સુધી અનેક નાના - માટા ક્ષેત્રાની સ્પર્શના કરી. વચ્ચે વચ્ચે શ્રી વિજયવલ્લભસૂરિ જેવા ઉદારચરિત સાધુજના સાથે મુનિધર્મના પરસ્પર વિનિયાગ કરતાં, તેમજ વિવિધ પાંચના માનવસમાજને માનવતાની અમીદબ્ટિથી પાવન કરતાં અને પાવનકારી ધર્મતત્ત્વના સ્પર્શ કરાવતાં. જ્યારે અમે નવસારી પહેાંચ્યા ત્યારે અમારા મુંબઇના વિહારની જેને જાણ થઇ હતી તેવા અનેક ક્ષેત્રાના શ્રાવકા અમારા આગમનની રાહ જેતા હતા. તે પૈકી એક ખૂલામાં રહેલ ધરમપુર સ્ટેટના શ્રાવક ભાઇઓને જ્યારે ખબર પડી કે પૂ. મહારાજશ્રી નવસારી પધાર્યા છે, એટલે તેંએા આનંદમાં આવી ગયા. આ ભાઇએા બધા સ્થાનકવાસી જેના હતા, એટલું જ નહીં પણ સ્ટેટમાં ઉચ્ચ દરજજા પર રહેલા અમલદારા હતા. તેઓએ ત્યાંના રાજવી શ્રી વિજયદેવજી પાસે પૂ. ગુરુદેવની પ્રતિભાનું વર્ણન કર્શું અને પાતાની ભાવના જણાવી કે, 'આવા ગુરુદેવના અમારે લાભ લેવા છે તા અમે નવસારી વિનંતી કરવા જઇએ છીએ.' મહારાજા પાતે જૈન સમાજથી પરિચિત હતા, એટલે પાતા તરફથી પણ વિનંતી કરવાનું ફરમાન કર્યું. તે ભાઇએા પૈકી રાજકાટના માદી કુટુંબના શ્રી ભાગીલાલભાઇ મહારાજાના પર્સાનલ સેક્રેટરી હતા. એટલે એની આગેવાની નીચે બીજા દશેક ભાઇએાનું પ્રતિનિધિમાંડળ નવસારી આવ્યું. અને ખૂબ ખૂબ ભાવપૂર્વક ગુરુદેવને વિનંતી કરી કે, 'અમારા આવા ક્ષેત્રામાં આપે વધુ લાભ આપવા જોઇએ. વળી અમારા મહારાજાની ખાસ વિનંતી છે તે આપ ધરમપુરને પાવન કરે!.' ત્યારે પૂ. ગુરુદેવે જણાવ્યું કે તમારી વિનંતી અને ભાવના ખરાબર છે પણ અમારે મુંબઇ જવાનું છે એટલે ધરમપુર આવવાથી પંચ લાંબા થઇ પડે એ તમે સમજો છેત. વળતાં શ્રાવકાએ કહ્યું કે, 'ધરમપુરથી નાસિક થઇને મુંબઇ જઇ શકાય એવેત માર્ગ છે. માટે એની ચિંતા નહિ કરતાં, એક વાર તેા આપ જરૂર પધારા. આવે! અવસર અમાને ફરીને ક્યાંથી મળશે ? બસ, નિર્મળ ભક્તિભાવના સ્પર્શ થતાં ગુરુદેવે તેઓની વિનંતી સ્વીકારી અને અમાએ ધરમપુર તરફ વિહાર શરૂ કર્યો. અનુક્રમે વિહાર કરતાં જ્યારે અમે ધરમપુરમાં પ્રવેશ કર્યો ત્યારે આખા નગરના ઉત્સાહના પાર ન રહ્યા. રાજ્યના અતિથિગૃહમાં અમારા ઉતારા હતા. કારણ કે ત્યાં જૈન સાધુ-સાધ્વીએાનું પ્રાય: આગમન ન હતું એટલે ઉપાશ્રય જેવી કાઇ વ્યવસ્થા ન હતી. મહારાજા પાતે સંસ્કારી હતા એટલે યાગ્ય વિનય, શિષ્ટાચાર જાળવી, હંમેશાં વ્યાખ્યાનના લાભ લેવા આવતાં. પછી તેં। જેમ જેમ સમાગમ થવા લાગ્યા તેમ તેમ રાજ્યકુટુંબ અને આમપ્રજામાં સારા સફલાવ જાગ્યા. મહારાજા પાતે સંગીતના અતિશય શાખીન હતા એટલે પાતાના શાખને લીધે એમણે સંગીતના અનેક પ્રકારના સાજ સાથે એક આખી મંડળી તૈયાર કરેલી અને પ્રસંગે પ્રસંગે પાતે જાતે સાજ સાથે સંગીતના જલસા જમાવતા.

હપરાંત મહારાજા શિકારના અને સફરના પણ ભારે શાેખીન. આ બધી પરિસ્થિતિ જાણી લીધા પછી પૂ. ગરુદેવે, અવસર જોઇને મહારાજાને 'મૃગયા' (શિકાર)ના અર્થ સમજાવ્યા કે મૃગ પાછળ દાેડવું, એટલાે જ એનાે સીધાે અર્થ છે. " क्षतात् किल त्रायते इति क्षत्रः જે દુ:ખી - ઘાયલ થયેલા હાેય તેનું રક્ષણ કરવું, તેને બચાવવાે એ ક્ષત્રિયનાે ધર્મ છે. જીવતા નિર્દોષ પ્રાણીને મારી નાખવું એમાં મરદાનગી કઇ છે? તમારા જ પૂર્વજે દિલીપરાજા પાેતે સિંહના શિકાર

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્થ પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

ખનવા તૈયાર થયા, પણ વસિષ્ઠ ધેનુને તેા મરવા ન જ દીધી. શિબિ મહારાજા આજના શિકાર પાતે અનવા તૈયાર થયા, પણ ખાજના ખાજરૂપ હોલાને તેા અચાવ્યું જ.

આમ યુક્તિપૂર્વક પણ પ્રકારાન્તરે મહારાજાને રાજધર્મની પણ સમજ આપી.

જેમ લીંબડી ઠાકેર ગુરુદેવના અનુરાગી બન્યા હતા. તેમ સૌરાષ્ટ્રના નાના-માટા ઠાકારા તેમના ગુણાનુરાગી બન્યા હતા અને મારભી ઠાકારની જેમ શ્રદ્ધા અને સન્માનની નજરે જોતા હતા.

તેવી જ રીતે ધરમપુરતા મહારાજા પ્રથમ-પ્રથમ ગુરુદેવના સંગીતથી આકર્ષાયેલા. પાછળથી જેમ સત્સંગ કરતા ગયા તેમ તેના અનુરાગી બન્યા અને ક્રમશઃ શિકાર છોડવાનું તેમણે શરૂ કર્યું.

### સહુદથી સમદર્શિતાના એક પ્રસંગ

તે દિવસેરમાં જ એક સામાન્ય છતાં ધ્યાન ખેંચે તેવા પ્રસંગ ખની ગયા. રાજવીની સંગીત મંડળીમાં તેઓના કાકા 'ખીન' બજાવવામાં ઉસ્તાદ. ભાઇ દોસ્તમહમદ ત્યારે જુવાન ઉમ્મરના– ઉગતી ઉમરના ગવૈયા. તે 'કાકા'ના ચેલા તરીકે શીખે. ગળું ઘણું તૈયાર. એક વખત ગુરુદેવના સ્થાનની નજીક જ સંગીતના જલસા હતા. ગુરુદેવને સંગીત નિહાળવા ત્યાંના શ્રાવક આગેવાના જેઓ ઉચ્ચ પાયરીના અમલદારા હતા તેઓએ ભાવભરી વિનંતી કરી. ગુરુદેવ જેવા ત્યાં પહોંચ્યા કે તુરત ગુરુદેવને લીધે ખીજા અનેક જણુ ત્યાં દાખલ થઇ ગયા. રાજની અદબ ત્યાં રહી નહિ. રાજકર્મચારીઓને આ ખૂંચતું હતું, પણુ તેઓને ગમ ખાવી પડી. તેવામાં એક સાધનહીન સાનીપુત્રને કાઇ અમલદારે દાંકયા– "અહીં શા લાડવા ખાવાના છે? જાઓ, ભાગી જાઓ!" હર્ષગંદ્રજી મહારાજે તે શબ્દો કાનાકાન સાંભળ્યા અને ગુરુદેવનું લક્ષ્ય ખેંચ્યું. પછી તેા પૂછવું જ શું? ગુરુદેવ ઊઠીને ઊભા થઇ ગયા. "અરે ગુરુદેવ! આ શું? એમ આગલી હરાળના ખધા વર્ગ ચેંકી ઊઠયો. ધરમપુરના રાજાએ અમલદારને તરત ઇશારા કર્યા. સન્માનપૂર્વક એ સાનીપુત્રને પાછા આલાવી એસાડયા; અને અમલદાર દિલગીરી દર્શાવી.

આવી હતી તેમની સચ-સંકના સમાનપણાની સાવના! આવી હતી પૂ. ગુરુદેવની સદૃદયી સમદર્શિતા!

માણુસ ઊચાઇમાં કે પહેાળાઇમાં શરીરે વધુ એાછો હોય વિદ્યા કે સાધનામાં ય ઓછોવત્તા હાય. કદાચ ગુણેમાંય એાછો અદકા હાય પણ શરીરે, ભુદ્ધિએ, સાધને કે ગુણે જે અદકા હાય, તેણે ઊણાની સેવા-સુષ્ઠુલા કરવાની હાય, ઊણાનું અપમાન કરવાનું ન હાય. મા અપંગ આલુડાંએાની વાત્સલ્યપૂર્ણ સેવા કરે છે, શાેષણ કરી શકતી નથી. આમ તેઓ માનીને આચરણ કરતા, કરાવવા મથતા.

### ધરમપુરથી વિદાય

આ રીતે સત્સંગ અને ધર્મપ્રભાવનાના પ્રસન્ન મિલનમાં અમાને સત્તર દિવસા વીતી ગયા. મહારાજાના અને આમપ્રજાના હતા હતા હતા રહ્યા. ગુરુદેવની પ્રવચનપ્રભાવના અને સંગીતકળાથી રાજવી ખૂબ પ્રભાવિત થયા અને પછી અમારે ચાતુર્માસ માટે મુંબઇ જવું હતું એટલે ધરમપુરથી વિદાય લેવાના સમય આવ્યા. મહારાજાનું દિલ કચવાયું, પરંતુ આખરે ભાવભીની વિદાય આપી. ધરમપુરના જંગલામાંથી અમારે પસાર થવાનું હતું, એટલે મહારાજાએ શ્રાવક અમલદારાને છેક દૂરના સીમાડા સુધી ગુરુદેવને પહોંચાડવાની આગ્ના કરી અને રાજ્ય તરફથી બધા બંદાબસ્ત કરવાની ભલામણ કરી. એમ અનુકમે વિહાર કરતાં કરતાં અમા નાસિક આવી પહોંચ્યાં. ત્યાં નાસિકના જૈનેએ રાકયા. અવધાન પ્રયોગો જોવાના જૈન-જૈનેતરાએ આગ્રહ કર્યા. ગુરુદેવે મને આગ્ના કરી, પણ પ્રયોગો થયા બાદ માટા મોટા પ્રોફેસરાએ પણ તેને ચમતકાર માન્યા અને લાકાના ટાળેટાળાં પામરતા તરફ ખેંચાઇ, 'અમારું આ દુ:ખ મટાડા, તે દુ:ખ મટાડા' એમ કરવા લાગ્યા. એટલે જાહેરમાં અવધાન પ્રયોગો આ રીતે ખતાવવાના બંધ કર્યા. ખીદડામાં અવિધિસર અને મુંદ્રામાં વિધિસર શરૂ થયેલા અવધાન પ્રયોગોનો નાસિકમાં આમ અચાનક અંત આવ્યા.

નાસિકમાં થાડા દિવસા રાકાયા ખાદ ફરી અમારા મુંબઇ તરફના વિહાર શરૂ થયા. દેવલાલી, પાંડવશુફા, ઇગતપુરી, તાનસા તળાવ, કલ્યાણ વગેરે ક્ષેત્રા સ્પરી ખૂબ જ ઉલ્લાસ અને આનંદપૂર્વક સં. ૧૯૯૧ ના જેઠ વદ પાંચમના

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

રાજ ચાતુર્માસ નિમિત્તે અમે ઘાટકાપરમાં પ્રવેશ કર્યો. ઘાટકાપર તો પૂર્વપરિચિત અને ખૂબ જ ભકિતભાવવાળું ઉપનગર. ચાતુર્માસ ખૂબ આનંદથી પસાર થયુ. એ જ રીતે મુંબઇ સમગ્રના સદ્દભાવપૂર્વક સંવત ૧૯૯૨ની સાલનું ચાતુર્માસ સિંચપાકલી-કાંદાવાડીમાં પસાર કર્યું – .... પ .... રં .... તુ ....

#### २५

# ગેરસમજૂતીના લાગ

. મુંબઇમાં આ વખતે છે ચામાસાં ગાળ્યાં. સંવત ૧૯૯૧ની સાલે ઘાટકાપર અને સંવત ૧૯૯૨ની સાલમાં ચિંચપાકલી (મુંબઇ)માં ચાતુર્માસ હતું. એમ છે ચાતુર્માસ મુંબઇમાં ગાળ્યા તે દરમિયાન ડગલે ને પગલે પૂ ગુરુદેવને ગેરસમજૂતીના ભાગ બનવું પડતું. તેઓ કાઇનું દુ:ખ દેખી શકે નહીં. દુ:ખીઓ રહે અને સાથે પાતાની આંખમાં આંસુ આવી જાય. અનુકંપાની વ્યાખ્યામાં ઘણી વાર હું મુંઝાઇ જતા, પણ ગુરુદેવનું જીવન એના ઉકેલ લાવી મૃકતું. ધન-દુ:ખિયા, તનદુ:ખિયા અને મનદુ:ખિયા સા ગુરુદેવ પાસે દોડી આવે. પૃ. ચુનીલાલજી મહારાજ અસાધારણ મર્યાદા જાળવે. હું કાઇ વાર દાઢડાદ્યા બની ચર્ચા-વિતંડામાં જાતરી પડું.—"ગુરુદેવ! આ લાકો આપને છેતરી જાય છે" તેએલ્ડી રહાં મરકાવીને જાણે એવું કહી દેતા હાય કે, " આખરે છેતરનારા છેતરાશે. છકાયના માઆપ થવાનું કેવલી પ્રરુપિત જૈનધર્મ કહ્યું છે. હું કાઇનું માહું તરછાડી નહિ શકું." ગુરુદેવને જયાતિષમાં પણ રસ ખરી રીતે તે વિદ્યા માત્રમાં ઉડા રસ ઘણા જેપીએમ અને ઘણા વૈદ્યા પણ તેમની પાસે આવે. કાલુ એમની પાસે ન ખેંચાય? તે જ સવાલ હતો. બીજાવતી પાતાના દેવસમા ગુરુતે ટકારનારે જ ગુરુદેવને કેવી દશામાં મૂકી દીધા.

૧

અર્પ સમાજના સ્દ્ર્ાણ નુરાગને લીધે એક વખત આગેવાના તેમને ખેંચી ગયા. તેમના પ્રમુખપદે એક માેડું સંમેલન રાખ્યું. તુરુદેવે આ સંમેલનમાં ધાર્મિક જગતની એકતા પર જેર આપ્યું. સંભવ છે કે આર્પ સમાજના કેટલાક અને કદાચ માેટા ભાગના લાેકાને આ ન રૃષ્યું હાય! પણ મુસ્લિમાં પણ તે સંમેલનમાં હતા. તેઓને તેટલી જ ખુશી થાય તે સ્વાભાવિક હતું! ગુરુદેવે આર્પ સમાજના લાેકાને પણ સમજાવ્યું અને મુસ્લિમાને પણ સમજાવ્યું. " ભલે એક જમાનામાં મહર્ષિએ ખળ વૈદિકા અને વૈદિકેતરા પર પણ પ્રહાર કરેલાે! પણ એની પાછળ ધર્મકાન્તિની જ શુદ્ધ ભાવના હતી. સડાને કાઢવા ડાેક્ટર ઍપરેશન કરે છે તેમ, પરંતુ હવે સમન્વયના યુગ આવ્યા છે. ગાંધી એના પુરસ્કર્તા છે." એટલે આ યુગે મદર્ષિએ જે તે યુગે કહેલું, તેના સમન્વયના માર્ગ લેવા, તે મહર્ષિની જ સેવા છે એમ મને લાગે છે. જો કે આ વાત ત્યારે બન્નેને પૂરી ન પણ સમજાઈ હાય! પરંતુ પેતાના પ્રમુખપદે પાતાની ફરજ પૂરેપૂરી બજાવી!

₹

ળીજો એક ગેરસમજૂતીના લેતા એમને અનાવવાના મારે નિમિત્તે અન્યાે. મૂળે ધર્મ પ્રાણ લેાંકાશાહતું છવન-ચરિત્ર મેં લખેલું. તેમના છવનને ન્યાય આપવા માટે મૂર્તિ પૂજા-અમૂર્તિ પૂજાની ચર્ચા કરવી જ પડે. પરંતુ એ ચર્ચા જ્યારે દૈનિક અખળારામાં થવા લાગી તેથી જૈનસમાજની એકતા માટે મથતા રહેનાર ગુરુદેવને થે હા વખત સારી પેઠે સહેવું પહેલું.

3

મારા મૌનના થાઉન-થાઉ અભ્યાસ આગળ વધતા હતા. તેવામાં એક વખત સ્પુરણ થયું:- ''એક વર્ષના કાઇ-મૌનવત સાથે એકાંતવાસ સેવન કર '' ગુરુદેવને આ ખ્યાલ આવતાં જ તેમણે કહ્યું:- ' સાથે રહીને કર, નહીં તાં સમાજમાં ગેરસમજૂતી ઊભી થશે.' પણ મને તાં અજ્ઞાત સ્થળની ધૂન હતી. આ માટે નર્મદા કાંઠે આવેલા રહ્યાપુરની પસંદગી થઇ હતી. એક તરફથી જે શિષ્ય પર ગુરુદેવે અને સ્થાનકવાસી સમાજે પાતાના ગુરુના વૃદ્ધવયે ભાર ઉપાડી લેશે એવી આશા રાખી હાય, તેની આવી ધૂનથી સમાજને અને ખાસ કરીને ગુરુદેવને કેટલું વેઠવું પહે! એની મને

## पूर्वय गुरुहेव इविवर्ध पं. नान्यक्ट्रक महाराज कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

કલ્પના નાે'તી. આવી અનેક ગેરમમજૂતીએાના ભાેગ ગુરુદેવ ખનતા. પણ તેઓ તાે " સાધુચરિત શુભ સરિસકપાસ્ " હતા અને તેથી જ તેમણે " જે સહિ દુઃખ પરછિદ્ર દુરાવા''નું બિરુદ્દ અક્ષરશઃ સાર્થક કર્યું.

#### २२

### ધ્યેય એક: માર્ગ બે

એક વર્ષના સમીન એકાન્તવાસને અંતે મેં (મુનિ સાભાગ્યચંદ્ર) 'સંતબાલ' રૂપે એક 'નિવેદન' તૈયાર કર્યું હતું. તે જોઇને ગુરુદેવે કહ્યું અને સ્થા. સમાજના આગેવાનાએ પણ કહ્યું "લહે આમ જ વર્તો; પણ નિવેદન જાહેર રીતે બહાર પાડવાથી સમાજના સાધુવર્ગ જો આ માર્ગે ચાલવા માંડશે તે પરંપરા તૃડશે. નવા પંચ હજુ તમારે માટે નવા અને અજ્ઞાત છે. માટે હમણાં ધીરજ રાખા." પણ......

"નિસર્ગ ધાર્યું ફળતું સહું કૈં, છે માનવી માત્ર નિમિત્ત હેતુ" જેવું બન્યું. ચિંચપાક લીમાં મૌન પાળવા પહેલાં અને માટુંગામાં સમાજ સામે નિવેદન વાંચતાં પહેલાં જૂહું મુકામે ગાંધીજીને મળવાનું થયું. તેમની તબિયત નાદુસ્ત હતી. ત્યાં જ પંહિત જવાહસ્લાલ, નેતાજી સુભાષ બાઝ, સરદાર પટેલ, મૌલાના અખુલ કલામ આઝાદ, સરોજિની નાયડુ, મીરાંબેન, મહાદેવભાઇ બધાયને નજીકથી જેવાનું થયું. વાતચીત કશી ન થઈ શકી. નિવેદન જેવું જાહેર થયું કે સ્થાનકવાસી સમાજ ખળભાવ્યો. આમાં પણ ગુરુદેવને વેઠવું પડયું. (૧) શિષ્ય જેવા શિષ્યને અળગો કરવા પઢ તેવી સ્થિતિ જન્મી અને (૨) તે ઉપરાંત વ્યાપક સમાજમાં અનેક ગેરસમજૂતીએ જાગી. ત્યારે કાને ખબર હતી કે:–"ગુરુદેવના જ વિરાટ દર્શનને સિક્ય બનાવવા અથવા 'જેનધર્મ વિશ્વધર્મ' એ ગુરુદેવની ધારણા મૂર્તિમંત કરવા માટે જેમ સ્થા. સમાજની ચાલુ પરંપરાના સંપ્રદાયમાં રહીને બિનસાંપ્રદાયકતા સિદ્ધ કરવાની છે તેમ ચાલુ પરંપરાના સંપ્રદાય લહે દ્વર કરી દે, તોય સ્વયં તે સંપ્રદાય કે સંપ્રદાયવેશને ન તજવા અને સંપ્રદાયના નિયમામાં અમુક સંશોધન કરીને એ સંપ્રદાયની પાછળ રહેલી મૂળ ધર્મકાંતિને વિશ્વવ્યાપી બનાવવાની છે; માટે આ બધું નિર્માણ હતું."

### કાવ્યામાં પણ એ જ રણકા

ગુરુદેવ કવિવર્યના કાવ્યઝંકાર પણ એ જ દિશા કહી જાય છે. તેમણે

### "જગતને બાધ દેવાને, જરૂરી વાત કહેવાને; લઇ સંદેશ પ્રભુજના, અવનિમાં ગાંધીજ આવ્યા."

એમ ગાનદ્વારા ગાંધી છેને અંજિલ આપેલી. હવે એમના કાર્ગ્યામાં સ્યુરિત સત્યાને એક સંત તરીકે વિશ્વવ્યાપી અનાવવાના હતા. હિરપુરા મહાસભામાં ગુરુદેવ પણ પધાર્યા. હું પણ ગયા. ત્યાં અમને અન્તેને ગાંધી છતું પ્રત્યક્ષીકરણ થયું. ગાંધી છતા રચનાત્મક કાર્યકરા જેવા મળ્યા. ગાંધી છતા મજૂર સંગઠનના આગેવાના પણ જેવા મળ્યા. ગાંધી છ અને રાષ્ટ્રીય મહાસભાના અનાખા તાદાત્મ્ય-તાટસ્થ્ય ભરેલા સંખંધ નીરખવા મળ્યા. મારી ત્યાંની નિવાસ-સગવડ શ્રી રવિશંકર મહારાજે કરેલી. હું શાહું રાકાયા. ગુરુદેવ ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા.

### ગાંધીજ : એક મધુર મિલન

ગુરુદેવ પણ તિથલ-સમુદ્રતીરે અને ગાંધીજી પણ તેવામાં ત્યાં. ગુરુદેવ રાજ સવારમાં સમુદ્રકાંઠે કરે. ગાંધીજી પણ કરે. એમને જોઈને ગાંધીજી ખડુ રાજી ઘયા અને પાતાના સાથીઓથી છૂટા પડી દોડયા- "અહા ! તમે અહીં ક્યાંથી?" જૈન સાધુ સમુદાયમાં રહીને ગાંધીજીના અનેકવિધ રચનાત્મક કાર્યોને વેગ આપનાશ નાનચંદ્રજી મહારાજ એમનાથી અજાણ્યા શાના હાય? કાઠિયાવાડ રાજકીય પરિષદ અને યુવક પરિષદોમાં તેમના પ્રવચના ગાંધીજીની હાજરીમાં જ રખાએલા. હાથે દળેલા લાટના રાટલા – રાટલી મળે તા જ લેવા, ગાયના ઘી-દ્રધના આશ્રહ રાખવા, હરિજન સાથે દરેક પ્રકારના ભેદા દ્રર કરાવવા, પાતે ખાદી પહેરવી; એટલું જ નહીં, શ્રમણાપાસક વર્ગમાં ખાદી અને કાંતણના આશ્રહ રખાવા રખાવા અને અમુક વખત તા ખાદી પહેરીને વહારાવે તા જ વહારવાં. આવા યુગાનુરૂપ અભિગ્રહા રાખનારા જૈન

# पूर्वय ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સંતને નિહાળવા એ ગાંધીજીને માટે અને ખું દર્શન હતું. તે સમયના ગાળામાં પૂ. જવાહરલાલજી મહારાજ ખાદી ગ્રામાદોગનાં મહાર લથી અલ્પારંભ ભણી જવાની અહિંસક પ્રક્રિયા શ્રમણે પાસકોને પાતાની તેજીલી વાણીમાં સમજાવતા અને સ્થાનકવાસી સમાજનું વાતાવરણ તૈયાર કરતા હતા. તે જ રીતે આત્માર્થી માહનઋષિજી મહારાજ પણ લખતા અને સમજાવતા. પણ ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ તો ગાંધીજીની ખાદીયામાદોગની વિચારધારાને જૈનધર્મની ભાષામાં અલ્પાર લના રહસ્યરૂપે સમજાવતાં, એટલું જ નહીં; વાપરતા અને આયહપૂર્વક વપરાવતા.

ગાંધીજીને આવા સંતના દર્શનથી આ ત્યાગીઓના મુલક ભારત પરની આશા સફળ થતી દેખાઇ. આમ તિથલમાં ગાંધીજી અને ગુરુદેવ રાજ મળે. ખૂબ વાર્તાલાપ થાય. ગાંચરીના આગ્રહ કરે, જાતે વહારાવે. જૈન સાધુવર્ગ પ્રત્યે માતા પુતળીબાઇની શ્રહા, વિલાયત જતાં પહેલાં જૈન સાધુ બેચરજીસ્વામી પાસે લીધેલી ત્રણુ પ્રતિજ્ઞાઓ, જૈન શ્રમણાપાસક શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર તરફથી મળેલી શિક્ષા-દીક્ષા વગેરે એક પછી એક દરયા ગાંધીજીને પ્રત્યક્ષ થાય તેવા એ અપૂર્વ યાંગ હતા. ગુરુદેવને પણ બહુ સંતાષ થયા. 'સંતબાલ' અલગ પડયા તેનું પણ સમાધાન મળ્યું. ત્યાર પછી પૂ. ગુરુદેવના દર્શન મને થયાં, ત્યારે તેમણે કહ્યું પણ ખરૂં, ''જરા ધીરજ શખી હાત તો બધુંય સારું થાત. ખેર, જે થયું તે ખરૂં.''

વસ્તુત: એમના જ સેવેલા ધ્યેયના એ માર્ગ હતા. આ કાઈ નાખા માર્ગ ન હતા અને તેઓ અંદર રહ્યા ते बहु साરું થયું. સ્થા. સમાજને વિશ્વવિશાળ દિષ્ટિકાહા સાંપડયેત. જે આજે મને પણ ખૂબ ઉપયોગી થઈ પડયા છે. "नृणामेकोगम्यस्त्वमिस पयसामर्णव इव" એ મહિમ્ન સ્તાત્રનું કાવ્ય પુરવાર થયું છે; અથવા જૈનયાંથી આનંદઘનજી મહારાજનું 'ષડ્દર્શન જિન અંગ ભણીજે' એ પદ સાર્થક થઈ રહ્યું છે. જોકે હવે બન્ને માર્ગો વધુ ને વધુ નજીક આવી રહ્યા છે. છતાં કહાચ માર્ગ બે દેખાય, તેા પણ ગુરુદેવે ધારેલું તે એકજ ધ્યેય સિદ્ધ થવાનું છે.

#### २३

# ધરમપુરમાં ચાતુર્માસ

અહીંથી 'ધ્યેય એક–માર્ગ બે' એ વિધાન મુજબ ગુરુ-શિષ્યના ચાતુર્માસ અલગ થયા. એટલે કે સંવત ૧૯૯૩ નું મારું (સંતખાલનું) ચાતુર્માસ સમીન એકાંતવાસરૂપે રણાપુરમાં થયું અને પૃ. શુરુદેવ, મહા શ્રી હર્ષ ચંદ્રજી સ્વામી તથા મહા. શ્રી ચુનીલાલજી સ્વામી ઠાણા ત્રણ અને ચાયા વૈરાગી ભાઇ મેઘજીલાઇની વિહારયાત્રા ગુજરાત તરફ આગળ ચાલી. અનુક્રમે વિહાર કરતાં જયારે તેઓ વલસાડ આવ્યા ત્યારે ધરમપુરના મહારાજાને જાણ થતાં, તેઓને એ વર્ષ પહેલાંનાં સંસ્મરણા તાજા થયા. પૂ. ગુરુદેવના વધારે લાભ લેવાની ભાવના જાગૃત થઇ. પાતાના એ વિચાર પર્સનલ સેક્રેટરી શ્રી લાેગીલાલભાઇ માદી અને ખીજા અમલદારા પાસે પ્રગટ કર્યા, જેઓ બધા સ્થાનકવાસી જૈન હતા. મહારાણી સાહેખા પણ એ વાતમાં સંમત થયા. પછી તેા પૂર્ણ તૈયારી સાથે મહ રાજાએ પાતા તરફથી ખાસ ચાતુર્માસની વિનંતી કરવા એક ડેપ્સુટેશન વલસાડ પૂજ્ય ગુરુદેવ પાસે મેાકલ્યું. આગેવાન ભાઇઓએ ભકિતપૂર્વક વિનંતી કરી કે, "અમારા આ અજ્ઞાત પ્રદેશને પાવન કરી અમાને આપે લાભ આપવા જોઇએ, એટલું જ નહિ પણ અમારા મહારાજા પણ છે વર્ષ પહેલાં આપના સમાગમથી ખૂબ પ્રભાવિત થયા છે એટલે એમની પણ ભાવપૂર્વક વિનંતી છે તે આપ લક્ષમાં લેશા. પૂ. ગુરુદેવે બધી વાત સાંભળીને પરિસ્થિતિનું આકલન કર્યું. નવું ક્ષેત્ર, રાજા અને પ્રજાની ભાવભરી વિનંતી વગેરે બધા સંધાગા અનુકૂળ લાગતાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ ના લક્ષે એ વિનંતીના સ્વીકાર થયા. બધા ખૂબ આનંદમાં આવી ગયા. હજુ શાંઉા કાળ ખાકી હતા. એટલે એ તરફના ફોત્રામાં વિચરવાનું મન થયું. જોગાનુજોગ તે સમયે મહાત્મા ગાંધીજી હવાફેર માટે તેમ જ આરામ માટે નિયલના દરિયાકાંઠે આવેલ હતા. વલસાડથી તિથલ ખૂબ નજીકમાં હતું. એટલે સહજભાવે પૂ. ગુરુદેવને પણ મહાત્માજીને મળવાનું મન થયું. ખસ, અધી વ્યવસ્થા થઇ ગઇ અને પૂ. ગુરુદેવ સહિત ઠાણા ૩, તિથલ પધાર્યા. સંવત ૧૯૯૩, વૈશાખ શુક ૬, તા. ૧૫-૫-૧૯૩૭ ને શનિવારના એ દિવસ હતા. પૃ. ગુરુદેવ ઠાણા ૩ ત્યાં એકંદર તેર દિવસા રાકાયા. અહીં ગાંધીછ, સરદાર પટેલ, કિશારલાલ મશરૂ-વાળા વગેરે ભાઇએાનું પ્રત્યક્ષ મિલન થયું. સવાર-સાંજ દરિયાકાં કે ફરતી વખતે વિવિધ વિષયાપર 'સર્વજન હિતાય'

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એવા સુમધુર વાર્તાલાપ મહાતમાછ સાથે થતા હતા. ત્યાર ખાદ ત્યાંથી વિહાર કરી યથાસમયે ધરમપુરમાં ચાતુર્માસ નિમિત્તે પ્રવેશ કરો. તે વખતે રાજ્યના અને આમપ્રજાના ઉત્સાહના પાર ન હતા. ચાતુર્માસની ખધી વ્યવસ્થા રાજ્ય તરફથી થયેલી. રાત્રે પ્રાર્થના પ્રવચન અને દિવસના પ્રવચન વખતે સભામાંડપ ભરચક રહેતા. ચાતુર્માસ દરમિયાન ખધાને ખૂબ સંતાષ થયા અને આનંદમંગલ વર્તાયા. મહારાજા અને મહારાણી પણ પ્રસંગે પ્રસંગે પ્રવચનમાં હાજરી આપી રસપૂર્વક લાભ લેતા. આ રીતે અપૂર્વ આનંદ અને ઉલ્લાસપૂર્વક ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું. પૃજય ગુરુદેવને, નિર્ણત્તિ પરાયણ શાન્ત - સાત્ત્વિક વાતાવરણમાં શેષ જીવન ગાળવાની ખૂબ અભિલાષા હતી એટલે ધરમપુરથી એ દિષ્ટિએ વિહાર શરૂ કર્યો. નર્મદા નદીના કાંઠે કાંઠે ગ્રામાનુગ્રામ કાણા ૩, વિહાર કરતા હતા. દરમિયાન જાણે ઋણાનુઅંધ પૂરા થયા હોય તેમ મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજીના વિચારા બદલાયા અને તેઓ છૂટા પડયા. પાછળ પૂજ્ય ગુરુદેવ અને મહા. શ્રી ચુનીલાલજી સ્વામી કાણા ૨ ના વિહાર ચાલુ રહ્યા.

આ પ્રકારે ધરમપુરના ચાતુર્માસ પહેલાં એટલે કે સંવત ૧૯૯૩ ની સાલમાં જ મારા અને પૂ ગુરુદેવના માર્ગ સ્થૂલ રીતે જુદા પડી ગયા. પરિણામે પ્રત્યક્ષ સંબંધ છૂટી ગયા. પછી તો વર્ષો વીતી ગયા, તેમ છતાં પણ પત્ર વ્યવહારથી અને ખીજી રીતે પણ તેઓની ઉદારતાના મને છેક છેલ્લી ઘડી સુપી લાભ મન્યા કર્યો છે. એના આધારે જ આગળ પાછળની હકીકતા લખવા ભાગ્યશાળી થઇ શક્યો છું.

### २४

## નારીસમુત્થાન

પૃ. ગુરુદેવ દીર્ઘ કાળના ત્યાગી જીવનના અનુભવ પછી સાધુજીવન અંગે સ્પષ્ટ ખ્યાલ ધરાવતા હતા. તેઓ એમ માનતા કે સાધુજીવન સ્વીકાર્યું –સાધુના કપડાં પહેર્યાં એટલે સર્વ ગુણસંપન્ન ખની જવાતું નથી. એના માટે તેં જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યની ભૂમિકા પાકી હોવી ઘટે. ત્યારે વર્ત માનકાળે જેઓ દીક્ષા લે છે તે ખધા ઉમેદવારામાં પ્રાય: ભાગ્યેજ એવી તૈયારી હોય છે. પરિણામે પછી એવા સાધકોએ સીદાવું પડે છે અથવા એક યા બીજી રીતે દંભનું સેવન કરવું પડે છે. આવી પરિસ્થિતમાં, વીર-ગંભીર સાધુ પુરુષાએ, સંઘના ચારે અંગનું કાળજીપૂર્વક જતન કરવું તેઇએ, એટલું જ નહિ પણ સ્વ–પર કલ્યાણના લક્ષે સામૃહિક સાધના કરવી ઘટે. આવું પૃજય ગુરુદેવનું સહજ ઉદાર વલણ હોવાથી, કાઈ સાધુ દીક્ષા લઈને કાઈ કારણસર વેષ તજી દે ત્યારે પણ તેવા અસલ સાધુમાં, અસલ સાધુતાના રંગ કેમ લાગે? અને વેષ છોડવાના પશ્ચાતાપ થાય એવું કરતા. આજ હેતુથી શ્રી હર્ષચંદ્રજી મહારાજ, જે વર્ષાથી ગુરુદેવની સેવાબકિતમાં એકનિષ્ઠાથી જોડાઈ ગયા હતા; તેઓના વિચારમાં ધરમપુરના ચાતુર્માસ પછી (સં. ૧૯૯૪માં) પરિવર્તન આવ્યું અને તેઓ ગુરુદેવથી છૂટા પડયા. એમને સમજવવામાં ગુરુદેવે કશી કથાશ ન રાખી તેમ છતાં પણ જુદા પડયા અને અ.ખરે વેશ પણ છોડયા ત્યાર બાદ અનેક વાર તેઓ ગુરુદેવ પાસે આવે, સદ્ભવાવભક્તિ દર્શાવે. મર્યાકત સેવા પણ કરે તો પણ ગુરુદેવે તેના પ્રત્યે અંશમાત્ર અભાવાત્મક વરણ ખતાવ્યું નહિ. એટલું જ નહિ પણ વધારે પતન ન થાય એ રીતે તેઓને સાત્ત્વિક પોષણ અંત સુધી આપ્યા કર્યું. ગુરુદેવની આવી અનાખી ઉદારતા હતી. આ ઠેકાણે હોય!

વળી દીક્ષા લીધા વિના પણ દીક્ષિતની જેમ વર્તનારાં, ત્યાગ-તપમાં રાચ્યાં-મત્ચ્યાં શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ પણ જોઇશે, એમ માનીને દીક્ષાની ઉતાવળમાં પાતે માનતા ન હતા. દા. ત. કચ્છ પ્રાગપરના રહીશ મેઘછલાઈ કરીને એક યુવાન ગુરુદેવની ખ્યાતિ સાંભગીને ખેંચાયા હતા. તેઓ અવિવાહિત અને સાધુસેવાના રિસ્યા હતા. પૂર્વ જે સાધુજી પાસે તેઓ સેવામાં રહેતા. તેમણે જયારે કાયમી વિદાય લીધી કે તુરત જ સારાષ્ટ્રમાં શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની સેવામાં આવી ગયા. શ્રેયાર્થી અને ત્યાગની વૃત્તિવાળા એટલે પૃ. ગુરુદેવના સંકેત મુજબ દીક્ષા વિના દીક્ષિત જેવા અને તપસ્વી રહ્યા. કેટલાય વર્ષો સુધી ગુરુદેવ સાથે રહ્યા અને સેવાસાવે સાથે વિચર્યા. દીક્ષાની ઉતાવળ ન કરવા માટે

## પ્લય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજી સહારોજ જન્સશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

ગુરુદેવે એમને રાેકી રાખેલા. આખરે નિવૃત્તિ અને એકાંતની ભાવનાથી તેએ લાેનાવલામાં રહ્યા. ખૂબ તપશ્ચર્યા કરતા. લાંબા ઉપત્રાસના પારણા બાદ લાેનાવલામાં એમનું શાંત મૃત્યુ થયું. આવી હતી ગુરુદેવની સહજ ઉપકારક વૃત્તિ!

આજે જે સાધુ-સાધ્વીઓ છે, તેમને તેઓ માનવતારૂપ ધર્મના પાયા વ્યવસ્થિત નાખે તેવાં કાર્યક્ષમ અનાવવા માગતા હતા. અચાગ્ય દીક્ષા કે આલદીક્ષાના તો તેઓ વિરાધી હતા જ; અલકે થાંડા વખત સાધુદીક્ષા અંધ રહે તેથી અનિષ્ટ નહીં, પણ ઇષ્ટજ થશે એમ માનનારા હતા. આથી જ પાતાની પાસે કે પાતાનાં શ્રહાળુ સાધુ-સાધ્વીએા પાસે કાંઇ દીક્ષાના ઉમેદવાર તરીકે આવે તે ખૂબ ખૂબ ચકાસતા અને પ્રાય: એવું કહેતા કે જેથી જ્ઞાનબર્ભિત વૈરાગ્ય વિના ત્યાગીસંસ્થામાં કાંઇ પેસે નહીં. આમ તેઓ સાધુ-સાધ્વીએા પાસે ગયાકાળનું પ્રતિક્રમણ, વર્તમાનકાળના સંવર અને આવતા કાળની યાગ્યતા માટે સતત મથ્યા કરતા, કારણ કે રાજાના રાજા એવા સાધુ-સાધ્વીઓએ સમાજમાં પેઠેલી બધી જ લેદ દીવાલા તેહી નાખત્રી પડશે, તેવું પ્રબળપણે માનીને વર્તતા, વર્તાવતા. સાધુ-સાધ્વી તુંબડાં જેવા છે. પોતે તરે અને બીજાને તારવા મથે. લેદવાળાં ખાટાં મૂલ્યા ઉથાપે અને સર્વત્ર સમાનતાનાં સાચા મૂલ્યા રથાપે. તેઓ જ જગતનાં સાચા ગુરુઓ છે. ભારતમાં આથી જ એમના સર્વોચ્ચ મહિમા છે. 'નગુરાના સંગ ન કરીએ રે' એમ ગાઇ-બઝલીને કબીર સાહેબ બાલ્યા. જેન સાધુ ચિકાનં દે એથી જ કહ્યું છે-

અવધૂ નિરપક્ષ વિરક્ષા કોઈ, દેખા જગત સબ જોઇ-અવધૂ. સમરસભાવ ભક્ષા ચિત્ત જાકે, થાપ-ઉથાપ ન હાેઇ; અવિનાશી કે ઘરકી બાતાં, જાને'ગે નર સાેઇ – અવધૂ. રાવ-૨΄કમે' ભેંદ ન જાને, કનક ઉપક્ષ સમ લેખે; નારી નાગિણીકા નહિ પરિચય, તાે શિવમ'દિર દેખે – અવધૂ.

મહાતમા ચિદ્દાનં ફ્રજીના આ પદમાં છેલ્લી પંકિતમાં નારીને જે ઉપમા આપી છે તે વાંચતાં જ ગુરુદેવને આંચકા લાગતા. આજના વિકસિત યુગમાં માતૃજાતિને આવી રીતે ચીતરવી તે પાતાને ખૂંચતું હતું એટલે તેમાં કવિવર્ષ નાનચંદ્રજી મહારાજે સંશોધન કર્યું. એટલે કે જ્યારે પાતાને તે પદ છાપવાના પ્રસંગ આવ્યા ત્યારે "નારી નાગિણીકા નહિ પરિચય" એ પંકિતના "વિષયવાસના વિષ સમ લાગે" આ રીતે સુધારા કર્યો. \* તેઓ હંમેશાં માનતા હતા કે જૂના મહાપુરુષાનાં વચનાને તાેડવા નહીં, પણ સંશાેધવા. કારણ કે તે મહાપુરુષાએ પાેતે પણ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ જોઇને જૂનાનું સંશાધન કરીને જ નવારૂપે મૃક્યું હતું. જો આમ ન થાય તાે નવા યુગની પ્રજા જૂના મહાપુરુષા પરની શ્રદ્ધા ગુમાવશે. જે દેશ ધર્મભાવનામાં જગતના ગુરુ છે, તે દેશની નવી પેઢી ધર્મશ્રદ્ધા શુમાવે તેા દુનિયાની. આશા ધૂળમાં મળી જશે. સમય પારળીને તે પ્રકારનાં (હિંસાદિ સૂચક પ્રકારનાં) વચનાવાળા સૂકતા, એ વચના પાછળથી ઉમેરાયાં છે. માટે મહર્ષિ દયાન દે વેદશાસ્ત્રામાંથી કાઢી નાખવાની વાત કરી. ગાંધીજીએ, હું એને સમજતા નથી, એમ કહી સાર ખેંચ્યાે. આકાના છાતા કેંકી દેવાનું કહ્યું. કવિવર્ષ નાનચંદ્રજી મહારાજે એ છેાતાને કાહી યેાગ્ય કામે લગાડયા અને પાતે નવા રમ ઉમેર્યા. જેન સાધુ ત**રીકે** જગત કે સમાજ પ્રત્યે શી ફરજ હેાય, એવા ધારી માર્ગ પાડી આપ્યા. તેમણે કહ્યું-"નારી એ નાગિણી નથી, સહભાગિણી છે. '' હંકીકતમાં વિષયવાસના જ પુરુષજાતિમાં કે સ્ત્રીજાતિમાં ઝેરરૂપે પરિશુમે છે. વાસનાના અભાવે નારી-જાતિમાં વત્સલતાના એવા દિવ્ય ગુણ છે કે જેથી તે પુરુષવર્ગના સાચા સાથીદાર અની રહે છે. એટલે જ સંસ્કૃતમાં એક સુભાષિત છે "भार्यासमो नास्ति बांधवः" પુરુષની શુષ્કતામાં તેણે જે રસપૂર્તિ ન કરી હોત તે। આખા ય સંસાર નરકાગાર ખની જાત. માટે એમ કહી શકાય કે માક્ષના દ્વાર ઉધાડનારી પરંપરા એ જનેતા જ છે.

આજ વિચારમાંથી સાધ્વીએાને અને શ્રાવિકાએાને ઘડવાનું કામ ભગવાન મહાવીરના આ સાધુ ઉપર અનાયાસે આવી પડશું. સંત વિનાળાએ સત ૧૯૫૮માં પંઢરપુરમાં પાકાર્યું હતું– "ભગવાન કૃષ્ણુ, ભગવાન મહાવીર અને ભગવાન ખુદ એ ત્રણેય હિંદુ ધર્મના મહાપુરુષા થયા છે. સીઓના ઉધ્ધારની બાળતમાં આ ત્રણેય મહાપુરુષાએ કામા

<sup>\*</sup> જુઓ, પ્રાર્થના મંદિર: આવૃત્તિ સાળમી, પૃષ્ઠ ૨૧૦

## प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रेक महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

કર્યા છે, પણ ભગવાન મહાવીરે તેા જેખમાં ખેડીને પણ નારીગૌરવ અને નારી ઉન્નતિના જે માર્ગ ચીંધ્યા છે અને તેને ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ સાધનાના અધિકારા આપ્યા છે. તેના જોડા ક્યાંયે નથી."

નારીસમુત્થાનના પાંચે જતાં ગુરુદેવને કૈંક કડવા-મીઠા અનુભવેત થયા છે. અહીં ચેહાક નમૂના જોઇ લઇએ:-

٩

ચાનમાં સંવત ૧૯૮૧માં એક વખત ગુરુદેવ દૂર ને દૂર ચાલ્યા ગયા. ગાંચરીવેળા થઇ, આવ્યા નહીં. તેમના બન્ને ગુરુલાઇએ વિચારમાં પડયા. હર્ષચન્દ્રજી મુનિને તો ચેન જ શાનું પડે? તેએ શાધવા નીકળી પડયા. આ પ્રદેશમાં જંગલે જવા નીકળેલા મહામુનિ નાનચંદ્રજી ભૂતા પડે તેમ ન હતા. આખરે માડા મેહા પણ પાછા ફરતા જોયા; ત્યારે હર્ષમુનિ હર્ષઘેતા થઇ ગુરુચરણે હળી પડયા. ગુરુદેવ બાલ્યા— "ચાલ, આવું જ છું. સાધુથી આમ લાગણીવશ થવાતું હશે?" ધીરે-ધીરે ખબર પડી ગઈ કે આજે સાધ્વીઓના માંહામાંહેના એવા સંઘર્ષ થયેલા કે ગુરુદેવને યાગી આનંદઘનજીની માફક એકલા ચાલી જવાનું મન થઇ ગયું. "હવે કયાં ગુરુદેવ પણ હૈયાત હતા? જો સંસારનાં સગાં-વહાલાં છાડ્યાં તા વળી આ સંપ્રદાયના અંધના ય શા માટે જોઇએ? એ ચિંતનમાં ને ચિંતનમાં ગુરુદેવ ઘણે દૂર થાન પાસેતા ડુંગરાળ પ્રદેશમાં નીકળી ગયા, પણ વિચાર આવ્યા— "આ તા વૈરાગ્યના ય વૈરાગ્ય જણાય છે. વૈરાગ્યના રાગ લહે ન હાય પણ અનુરાગ તા જોઇએ જ; એક સંપ્રદાય છાડીશ તા બીજો ઊલા થશે. એના કરતાં જે છે અને જો બીજા સંપ્રદાયની અપેક્ષા એ કાર્યક્ષમ છે તો એના લાલ લેવા અને આપવામાં શા માટે અચકાવું ઘરે!" બસ, વન્યા પાછા, ત્યારથી સાધ્વીઓને કદ્માકારવ્યા વિના સ્વાલાવિક બાધ થઇ ગયા. "ગુરુદેવ જેવાને અમને છોડવાનું મન થાય તા દીક્ષા લેવામાં શી મજી? માટે પાતાના કે ચેલીઓના અવગુણ હાંકી કાઢવા પણ આવે! સંઘર્ષ તો ન કરવા.

₹

લીં ખડીમાં નાનીએનનું પિયર. નાનીએન ખાળવયમાં વિધવા થયાં. સાધ્વીએાની નજર વિધવા પર તરંત જાય. સાધ્વીએા નાનીએનને કહેવા લાગ્યા– "હવે તારે શું ખંધન છે? છકાયના કૂટામાંથી નીકળ ખહાર. આવી જ અમારી સાથે. માેક્ષનું મજાનું ભાશું ખાંધી લે" નાનીએનની ઇચ્છા સમાજસેવાની હતી. તેમણું પૂ. શુરુદેવનું માર્ગ દર્શન માગ્યું. ગુરુદેવે કહ્યું– "જો એન, મારે મન આજે પ્રથમ દીક્ષા સમાજસેવાની છે. સાચી નિઃસ્પૃક સેવાથી સર્વાપરિ તીર્થ કરપક પામ્યાના અનેક દાખલા જૈનશાસકથાએામાં છે. ખાકી જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય આવ્યા વિના સાધુવેશ પહેરી લેવાથી તો બાવાના એય બગડી જાય. હું દીક્ષાના વિરાધી નથી, પણ આ કાળે પ્રથમ સેવા-દીક્ષા છે સમજયાં!"

નાનીએન સમજ ગયાં. ખૂબ સંતાષ પામ્યાં. એમનાં માઆપે પણ ગુરુઓથે જોખમ ઉઠાવીને પણ નાનીએનને સેવામાર્ગમાં સમર્થન આપ્યું. ગાંધી આશ્રમ સાબરમતીમાં બુધાસાઇ (આજના કયામુનિ) ની સાથે ખાદીકામમાં તેમણે ગૂકાન્યું. ઘૂંઘટમાં ગાંધાઇ રહેલી કેટલીય મુસ્લિમ કે હિન્દુ, ગિરાસદાર કે ગરીબ સા ભગિનીઓને રાજ આપી સબ્દ્રલકત બનાવી દીધી. આમ નાનીએન આપાઆપ માટાંએન બની ગયાં.

3

સંવત ૧૯૯૧–૧૯૯૨ ના મુંબઇના ચામાસામાં હીશબેન ચીનાઇને પૂ. ગુરુદેવના પ્રથમ સત્સંગ થયા. એમના પતિ, દિયર, જેઠ અને કમે-કમે આપું ય ચીનાઇ કુડુંબ ગુરુદેવનું ભકત બની ગયું. હીશબેન લારે શ્રીમંત કુડુંબનાં પણ ગુરુલિકતના રંગ લાગ્યા પછી કૃષ્ણલકિતનું રહસ્ય આપાઆપ એમને સમજાયું. ધીરે-ધીરે લાગ-વેલવમાં રસબસતાં હીશબેન ત્યાગ તપમાં તરબાળ બનતાં થયાં. હવે હીશ નહીં, પણ મીશં બન્યાં. કેટલાય સેવકા -સેવિકાઓને એમની લક્તિના રંગ લાગી ગયા. નરસિંહ મહેતાએ કહ્યું છે— "તારા સંગના રંગ ન લાગે, તો તું વૈષ્ણવ કાચા." હીશબેન પણ પાકાં વૈષ્ણવ બની ગયા અને સૈ.ને વૈષ્ણવતાના લેપ લગાડનારાં સમર્થ વીશંગનાલકત બની ગયા. ગુરુદેવને મન જૈન -વૈષ્ણવના લેક કયાં હતાં? અનેકાંતવાકના આથી વિશેષ આચાર કર્યા હાય? કલિયુગના સર્વજ્ઞ લેખાતા હેમચંદ્રાચાર્યના શિષ્ય કુમારપાળને જેતા પરમાર્હત લલે ગણે પણ તેઓ પરમશૈવ સંયુક્ત પરમાર્હત હતા. હીશબેનના

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજ મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

નમૂના તે પૈકીના ગણાય. અમા જયારે પૂજ્ય ગુરુદેવની સત્યાશીમી જન્મજયંતી સાયલામાં ઊજવીને દિલ્હી જતાં અમદાવાદ આવ્યાં; ત્યાં ગુરુદેવના લઘુશિષ્યાના હુલામણા નામે પાતાને સંખાધતાં પૂ. પ્રભાદું વરખાઇનાં, તેમના વડીલ ગુરુમિંગની માતીબાઇ સાથે, અમને દર્શન થયાં; ત્યારે હીરાબેનનું કુટુંબ કેવા ભકિતભાવથી ત્યાં આવી પહોંચ્યું હતું તે નજરે જોયું અને થયું:– "ગુરુદેવે માતાઓમાં કેવી ધર્મભક્તિ જગાડી દીધી છે?"

४

એક લાેહાથા ડાંક્ટર નંદલાલ વનમાળી સૂચક સાથે ખાેજ ડાંક્ટર એન પરણ્યા હતા. એ એનનું નામ દાલતએન. ગુરુદેવના પરિચય થતાં જ તેમનામાં ગુરુલકિત જાગી. પછી તાે પત્રાે દ્વારા પ્રેરણા લે, પણુ વર્ષમાં એકાદ વાર તાે દવાખાના અંધ કરીને પણ તે દંપતી ગુરુસત્સંગે આવે. એટલું જ નહીં; બીજ સ્નેહી લાઇ-એનાને ય ગુરુસત્સંગના રંગ લગાડે. આવાં તાે અનેક નારીરતેનાને એમણે સમાજની પત્થર ખાણુમાંથી તારવી મૂક્યાં હતાં.

રાષ્ટ્રપિતા ગાંધી છ નારીશકિતને ચાર દીવાલાથી ખહાર કાહી સર્વ ક્ષેત્રામાં કામ કરતા મેલી. ગુરુદેવે એક રાષ્ટ્રસ્તં ભ સાધુ છવનને નાતે તે શકિતમાં ધર્મ પુટ આપવાના મહામાર્ગ આવાં પાત્રા ઘડી-ઘડીને ચીંધી દીધા. ખરેખર, "જે કર ઝુલાવે પારણું, તે દેશનું જ નહીં; દેશ દ્વારા વિશ્વનું ભાવિ ઘડી શકે છે." તેથી જ તા ધર્મ પત્ની શબ્દ પત્ની પહેલા લાગુ પડે છે. પતિ પહેલા નહીં. રામસીતા ખાલાતું નથી, સીતારામ ખાલાય છે. રાધાકૃષ્ણ ખાલાય છે, કૃષ્ણુરાધા હરગિજ નહીં. વ્યવહારમાં પણું 'માબાપ' ખાલાય છે. 'આપમા' નહીં. ત્રણું છે ભારતના ધર્મ પ્રેરકા. ૧–સાધુ, ૨–બ્રાહ્મણ અને ૩–નારી. તેથી જ સમાજશાસ્ત્રી મનુ મહારાજે ગાયું:–

"यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते, रमन्ते तत्रदेवताः"

#### રપ

# ચાણાદ-કરનાળીમાં ચાતુર્માસ

"ધ્યેય એક-માર્ગ છે" પ્રકરણમાં આપણે જોઇ ગયા કે રઘૂલ રીતે પંચ જૂદા પડી ગયા હતા. મારા જાહેર નિવેદનથી આખાયે જૈન સમાજમાં માટેા ખળભળાટ મચી ગયા. લાંકાશાહ-લેખમાળા વખતે જે સ્થા. જૈન સમાજે મને વધાવેલા, તેણે જ હવે ઉપાશ્રયામાંથી જાકારા દેવા માંડયા. કારણ કે નિસર્ગમૈયાને, ગુરુદેવે કહ્પેલું ધ્યેય વ્યાપક વિશાળ માનવસમાજમાં મૂર્તિમંત કરવાનું ઇષ્ટ લાગ્યું હતું. વાઘજપરામાં છેાટુલાઇ અને બુધાલાઇની ઇચ્છાથી મારું ચામાસું થયું. ભગવાન મહાવીરનાં ભિક્ષાચરી-પાદવિહારે વ્યાપક વિશાળ માનવસમાજ સંપર્કનાં દ્વાર ઉઘાડાં રાખેલાં. નિરા-મિષાહારી માત્રને ઘેર ભિક્ષા લેવાતી. આમાંથી ઠાકરડા વગેરે પછાત કાેમાેના સંપર્ક વધ્યાે, તેવામાં ભાલનલકાંઠાનું તેંડું આવ્યું. જુવાળના શિકાર પ્રકરણમાં પ્રથમ પગલે જ પ્રજાને સફળતા મળી. જનતા–જુવાળ ચઢરાે. હજારાે તળપદા કાૈળી પટેલિયાઓનું સંમેલન થયું. કારૂ, જુગાર, માંસાહાર, પરસ્રીહર**ણ વગેરે** છે**ંડી** 'લાેકપાલ પટેલ' નામે ભાલનલકાંઠા પ્રયોગનાં માંડાણ થયા કે તરત હું ઉપડયેા ગુરુચરણે. તે વખતે ચાણાદ કરનાળી તરફ ગુરુદેવ વિચરતાં હતા. ગુરુદેવે મારી સમીન એકાંતવાસવાળી રણાપુર ભૂમિ પણ નીરખી લીધી હતી. મેં પૃછ્યું –'હવે મારે શું કરવું ?' તેમણે કહું- '' જે મારી સાથે રહેવું હાય તેા ખૂશીથી રહે; તેા જાહેર નિવેકન પાછું ખેંચી લેવું રહેશે. મૈયાની સ્પ્ર₹જ્ઞાને ગૌષા અને સમાજ તથા ગુરુની આજ્ઞાને મુખ્ય ગણ્વી એઇશે." મેં કહ્યું– " ગુરુદેવ! મૈયા અને ગુરુદેવ વચ્ચે સુક્ષ્મ જગતમાં લેક ક્યાં છે?" ગુરુદેવ કહે-"હા, સુક્ષ્મ જગતમાં લેક નથી, પણ સ્થૂલ જગતમાં લેક અનુભવાય ત્યાં શું ? " હું સમજી ગયેા. દર્શન સમાગમ પછી હું વડાદરા આવ્યા. વળી મંથન ચાલ્યું – "સાચું શું ? જો મૈયા સ્પુરણાએ ચાલું છું તે! સ્થૂલ વ્યવહારે ગુરુસાન્નિ<sup>દ્</sup>યના મહાલાભ ખાવાય છે અને જો સ્થૂલ વ્યવહારે ચાલું તે! ગુરુ સાન્નિધ્ય પામું છું પણ આખાયે અન્તર્નાક ગુંગળાવી નાખવા પહે છે. મેં ગુરુદેવના એક જૈનેતર અનુયાયીને બાલાવ્યા અને છેાદુભાઈના વિશાળ મકાનના એકાંત ભાગમાં અમારા વિચારવિનિમય ચાલ્યાે. તેમણે સાફ સુણાવ્યું - ''હાલ ને

## प्कय गुरुहेव डिवयर पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहिह स्मृतिग्रंथ

હાલ બેયના સ્થૂલ જગતમાં મેળ નહીં પડે; કાં તાે ગુરુસાન્નિધ્યના લહાવા છાંડા અથવા તાે મૈયા-સ્પુરણાને છાંડા; પણ તમારી ભૂમિકા જેતાં ગુરુસાન્નિધ્યનું સાતત્ય આજે તાે તમારે છાડવું જ પડશે." મને ગુરુસાન્નિધ્ય જરા પણ છાડવું ગમતું ન હતું; પણ છાડયા વિના છૂટકાે ન રહ્યાે.

#### સંન્યાસી જગતના સંપર્ક

જેમ ધરમપુર, વાસકા અને સૂરત જિલ્લાના ગુરુદેવને સંપર્ક થયા, તેમ હવે ભરૂચ જિલ્લાના તેમના સંપર્ક વધ્યા. વૈક્કિધર્મમાં ગંગા, યમુના, સરસ્વતી, ગાેકાવરી અને સિંધુ નદીની જેમ નર્મદા નદીના પણ અગાધ મહિમા છે. આથી ચાણાદ-કરનાળીમાં વૈદિક સંન્યાસીઓના મંજુલ-મંગલ આશ્રમા છે. તેમાં અમદાવાદના ગીતામંદિરથી મશહ્ર્ર થયેલા વિદ્યાનં દેજ મહારાજ દ્રારા સંન્યાસીના આશ્રમમાં ગુરુદેવને ચામાસાના આગ્રહ થયા. સંન્યાસી-આશ્રમમાં જૈનાચારે રહેવું અને આગ્રહથી રહેવું, એ સર્વધર્મ સમન્વયના નાદર નમૂના ગણાય. આમ વૈષ્ણવધર્મી હીરાંબેન અને સ્તનબાએ ગુરુદેવને સંન્યાસી જગતના ગાઢ સંપર્કમાં લાવી મૂકયા. ઉપરાંત પૃ. ગુરુદેવના અનુરાગી, બ્રાહ્મણસંસ્કૃતિવાળા સુણાવના માસ્તર વૈદ્યરાજ માણેકલાલ ભાળાનાથના, આ ચાતુર્માસના પ્રબંધ કરવામાં અસાધારણ રસ અને હિસ્સા હતા. ચાણાદ કરનાળીમાં આવતા અનેક સંન્યાસીએ સાથે વિચારવિનિમય ચાલતા. સ્વામી વિવેકાનંદ, સ્વામી રામતીર્થ વગેરે સંન્યાસીએલા વિદેશપ્રવાસ પ્રભાવે અને મહર્ષિ દયાનંદના વૈદિક ધર્મકાંતિપ્રભાવે સંન્યાસી જગતને પ્રભાવિત તેા કર્યું જ હતું. સંન્યાસી જગતમાં હલચલ તે৷ મચી ચૂકી હતી. ગાંધીજીના રાજકીય અને રચનાત્મક કાર્યપ્રવાહમાં વેશ છોડીને કાંઇ જૈન સાધુ વહી રહ્યા હતા; તાે વૈદિક સંન્યાસીએક વિશેષ વહી રહ્યા હતા. ગાંધીજીના માર્ગમાં સાધુ-સાધ્વી, સંન્યાસીએક ઘણા જેતાં હતાં, પણ તે તપ-ત્યાગ સાથેની સાધુતાવાળા સાધુવેશમાં જેતાં હતા. તેઓ જાતે ગૃહસ્યાશ્રમી છતાં સાડત્રીશમે વર્ષે બ્રહ્મચારી અને વાનપ્રસ્થાશ્રમી બન્યા હતા. તેમના તપ-ત્યાગથી જે વિશેષ તપ-ત્યાગની આશા આજના સંન્યાસી જગત પાસેથી ગાંધીજી શખતા હતા; તે જૈન સાધુ–સાધ્વી સિવાય આજના વૈદિક સંન્યાસીએ પાસેથી सामुहायिक रीते पार पडे तेम न હતું. "करतलिमक्षा तस्तलवासः" જેવેઃ ક્યાં જગદ્ગુરુ શંકરાચાર્યના ત્યાગ આજના સંન્યાસીઓમાં રહ્યો છે? એટલે જો એમને રાહતના કામા કરવા દેવાય તા પ્રવૃત્તિએ વધશે, પણ પ્રાણ નહીં વધે; અને જો એકાંત કે ઉદાસીનતાવાળી યાગસાધના કે જય-ધ્યાન સાધનાને માર્ગે જવા દેવાય તા નિવૃત્તિએ! વધશે. પણ તેમાં સક્રિયતાના અગર તા ધ્યેયની વ્યવહારુતાના આત્મા નહીં હાય, જેવું પ્રાયઃ જૈન સાધુ–સાધ્વીએામાં દેખાય છે; વિશાળ દરિષ્ટિકાેેેે જ્વાના અભાવ. ગુરુદેવ પણ સાન્યાસી બિરાદરાને કહેતા– "નિવૃત્તિનું લક્ષ્ય રાખી પ્રવૃત્તિ કરવી નાઇએ અને તેવી જ રીતે પ્રવૃત્તિનું લક્ષ્ય સામે રાખી નિવૃત્તિ સાધત્રી જોઇએ." આમ માત્ર કહેતાં જ નહીં, પાતે એવું જીવન જીવતા. ચાધ્યુાદ-કરનાળીના ચામાસામાં ગુરુદેવને એકસઠમું વર્ષ વીતી ચૂકવા આવ્યું હતું. ફરતું લાહી ઘટવાથી 'વા'ના વ્યાધિ જોર કરી રહ્યા હતા. છતાં—

### "પ્રવૃત્તિ ને નિવૃત્તિ છે, વૃત્તિએક સર્વ છવને; પ્રવૃત્તિ સંયમે રાખેક, ને નિવૃત્તિ અસંયમે."

એ જૈનસૂત્રોને જીવનમાં પરાવી જૈન-જૈનેતર સંન્યાસી જગતમાં પ્રેરનાર ગુરુદેવે અહીં થાઉાક આરામ લીધા. છતાં પ્રવૃત્તિ તા રહ્યા જ કરી.

### २६

## ડાેળીઆમાં ચાતુર્માસ : એકાંતસેવનની અભીપ્સા

પૂ. ગુરુદેવનું ચામાસું અમદાવાદમાં હતું, તેમ પૂ. જવાહરલાલજી મહારાજનું ચામાસું પણ અમદાવાદમાં. તેઓ ત્રણ-ત્રણ ચામાસા સૌશષ્ટ્રમાં ગાળી ગુજરાતના પાટનગરમાં પધાર્યા હતા. મારું ચામાસું 'માણકાેલ'માં હતું. સમાજ-વ્યવહારે અમા ગુરુ-શિષ્ય જુદા પડયા હતા, પણ દૃદય-વ્યવહારે વધુ નજીક પહેાંચ્યા હતા. એટલે ઘણી વાર

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

અમારું મિલન ઘઇ જતું. નાેળિયા જેમ નાેળવેલ સુંઘવા જય તેમ હું વારંવાર તેમનાં દર્શન~સમાગમ માટે જતાે. નાની–માેટી ખધી જ પ્રવૃત્તિએ। અને અન્તર્માંથનાે, મૌન વખતથી લાંબાલચ પત્રાે દ્વારા તેમને લખ્યા કરતાે. પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ પાેતાની સહજ સુઘડતાથી એ બધું સંકલન કરતા. ગુરુદેવ સાચવી મૂકતા.

#### માનવમેળા

ગુરુદેવ જ્યાં જાય ત્યાં જૈન-જૈનેતરાના માનવમેળા ઉભરાવા માંડે. ચામાસામાં તા એ માનવમેળાનું પૂછલું જ શું ? અમદાવાદમાંના સ્થાનકવાસીએમાં આમ તા દરિયાપુરી સ્થા. ની સંખ્યા વધારે. ફરતાં ગુજરાતનાં ગામડાએમાં પણ તેની સંખ્યા વધારે. છતાં અમદાવાદમાં ખંભાત સંપ્રદાયના શ્રાવક-શ્રાવિકાએ ઘણાં તેમ સૌરાષ્ટ્રથી આવેલા સ્થાનકવાસી કુડું ળા પણ ઘણાં. ખંભાત સંપ્રદાય લવજી ઋષિની પરંપરાના, જ્યારે સૌરાષ્ટ્ર સ્થાનકવાસીઓમાંના માટે ભાગ એકલા ધર્મદાસજી મહારાજની પરંપરાના. એ ખંભાત સંપ્રદાયના જ ઉપાશ્રયમાં વારા પ્રમાણે લીંખડી મેહા સંઘના સાધુ-સાધ્વીઓનું ચોમાસું થયા કરે. એ રીતે આ સંવત ૧૯૯૫માં ગુરુદેવનું ચોમાસું હતું. તેમની હાજરીને લીધે સંવત ૧૯૯૦ના ચામાસામાં સ્થપાએલા સ્થા. જૈન છાત્રાલયને ઘણા વેગ મહ્યા. પૂ. મહારાજશ્રીની દીક્ષા પછીનું આ એગાલુચાલીશમું ચામાસું હતું. ઉમ્મર ૬૩ વર્ષ જેટલી સ્થવિર થઈ ચૂકી હતી. હવે માટે ભાગે ડેલી મારફત જ વિહાર થતા. તેઓનું કોઈ ચામાસું એવું ન હાય કે લાયખેરીને વેગ ન મહ્યા હાય. કચ્છ, સૌરાષ્ટ્ર, અમદાવાદ, સરત વગેરે સ્થાનકવાસી જૈનાને ગામડે–ગામડે પુસ્તકાલય–વાચનાલયની પ્રવૃત્તિમાં મુખ્ય ફાળા તેમના છે. જૈનશાળા-એમાં ય કચ્છ, સૌરાષ્ટ્ર અને ગુજરાતમાં પ્રાણ લાવવામાં તેમના હિસ્સો સર્વાપરિ છે અને શ્રાવિકાઓને ગૌરવલેર આજવિકા આપનાર, ગ્રામોહોગ શાળાએમાં પણ પહેલ કરનાર સ્થા. જૈન સાધુ તરીકે સર્વ પ્રથમ તેઓ જ છે. જપાશ્રયો ગામડે–ગામડે થવામાં તેમના ચોમાસા દરમિયાન થયેલા મહાન ફાળાઓને સારા હિસ્સા છે.

#### એક ખાસ વિશેષતા

આગળ આપણે વાંચી ગયા તે મુજબ આગાથી અમદાવાદ જતાં સંવત ૧૯૯૦ માં અમા શંદલા જેન વિદાલયમાં શાંદું રાકાયા હતા. ત્યાં 'બાલેશ્વર દયાલ' નામના આર્યસમાજી-દ્ભુધ પી તૈયાર થયેલા એક સુશિક્ષિત ભાઇ ગૃહપતિ હતા. ભારે ચકાર, કુશળ અને પ્રવૃત્તિશીલ. તેમને ગુરુદેવ પાસેથી એક અનાખું માર્ગદર્શન મન્યું. પંચમહાલ અને તેને લગતા ઝાખુઆ વર્ગ મધ્યપ્રદેશના વિસ્તારામાં આદિવાસીઓની વસતિ પાર વગરની હતી. તેમાં માનવતાના બીજ રાપવાની આ કુશળ કાર્યકર્તાને ગુરુદેવે પ્રેરણા આપી. ત્યારથી તેમણે તે પ્રદૃત્તિ શરૂ કરી દીધી અને ધીરે-ધીરે ગુરુદેવને જ પાતાની સત્-પ્રવૃત્તિના પ્રેરક માની પાતા તરફથી થયેલી આદિવાસી સેવાને ગુરુ ઉપકારના ફળરૂપ જાણી લીધી. ગુરુદેવને પરાક્ષ છતાં આદિવાસીઓનાં ગુરુ બનાવી દીધાં. દર વર્ષે તેઓ ગુરુ જન્મતિથિએ માટે આદિવાસી સમારાહ કરે અને ગુરુદેવના સંદેશા કે ચાહે ત્યાંથી ગુરુદેવની છબી મંગાવી ગુરુદેવના એકલવ્યરૂપે આદિવાસી સેવાની ઉપાસના કર્યા કરે

હર્ષમુનિના કાકડાનું ઓપરેશન સંવત ૧૯૮૨ માં નહિયાદમાં એક હાશિયાર ખ્રિસ્તી ડાકટર કૂક સાહેબે કરેલું; એટલે ગુરુદેવ ખ્રિસ્તી ધર્મીઓને પિછાનતા હતા. ખ્રિસ્તી ધર્મના સંસ્થાપક ઇદ્યુને,

### 'ક્ષમાસિંધુ પ્યારા, ઇશુ ઉર તને વંદન કરું<sup>.</sup>'

આ પ્રાર્થના વાકયથી સન્માને. બાકી 'તે પ્રભુના પુત્ર છે અને અનુયાયીઓનાં પાપા પાતે પાતાને માથે લઇ લે છે' તે વાત જરાય ન માને. ખિસ્તી લાકાના પ્રાર્થના - શિસ્ત જરૂર વખાણે. તેમના અનુયાયીઓની સેવાનીયે તારીફ કરે, પણ વડાળવૃત્તિના કદર વિરાષ્ટ્રી. એટલે બાલેશ્વર ક્યાલની વડાળવૃત્તિના વિરાધવાળી આદિવાસીસેવા પાતાને બહુ ગમે. બાલેશ્વર ક્યાલ પણ પ્રસંગામાત્ત ગુરુદેવને મળે, એટલું જ નહિ; સાથે વિદ્યાર કરે. સત્સંગામા પણ લહાવો હો.

અમદાવાદ સ્થળ ગુજરાતનું પાટનગર અને મધ્ય સ્થળમાં હાઇ ત્યાં આલેશ્વર દ્વયાલને આવવું ઠીક ફાવ્યું. તે સમયમાં ગુરુદેવના શ્રદ્ધાળુ સાધ્વીઓને અભ્યાસ અને સત્સંગના ખૂબ લાભ મળ્યા અને તેમણે આજુબાજુના ગ્રામ-પ્રવાસામાં તથા ચામાસામાં તે સારી પેઠે લીધા. ગુરુસેવામાં અહાનિશ રમમાણુ રહેતાં પૂ. ચુનીલાલજી સ્વામીને એથી

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

સારી પેઠે આશાયેસ મળી રહેતી. ચાણાંદ - કરનાળીથી પૂ. ગુરુદેવને હવે વિશેષ મૌનની ઈચ્છા રહેતી. સામુકાયિક પ્રાર્થના પણ તેમણે હવે ચાલુ કરી દીધી હતી. એકાંત સેવનની અભીપ્સા તીવ્ર બન્યે જતી હતી. તેમનું ધારાજી ચાતુર્માસ પણ એ દિવ્છે પ્લાટના સ્વચ્છ - શાંત વાતાવરણમાં થયેલ. હું જયારે સૈતરાષ્ટ્ર પ્રવાસમાં ધારાજી ગયા ત્યારે જોયું કે ધારાજીના જાહેર આગેવાનાના દિલમાં પૂ. ગુરુદેવનું સ્થાન અને રું જાન્યું હતું. સંવત ૧૯૯૬ માં મગનભાઈ મને જામનગર ખેંચી ગયેલા. તે ચામાસું લોંકાગચ્છના ઉપાશ્રયમાં થયું. સંવત ૧૯૯૭ નું ચાતુર્માસ ગુરુદેવે પણ જામનગરમાં જ કર્યું અને ખાસ કરીને બહારના પરા ભાગમાં થયું. જામનગરે ઊંડા રસ લીધા. હવે જાણે ગુરુદેવને જન્મવતન ખેંચી રહ્યું હતું. સાયલા ઠાકાર પણ ગુરુદેવના પ્રવચનરસિક હતા. સાયલાથી આઠેક માઇલ દૂર સ્ટેટનું કોળીઆ નામનું એક ગામ હતું. કોળીઆમાં રાજ્યના ઉતારા તરીકે એક ભવ્ય મકાન ખરાબર નદીકનારે હતું. ગુરુદેવને જેવું જોઇએ તેવું મળી ગયું. ખૂબ આનંદ આવ્યા. વર્ષાની ભૂખ પૂરાય તેવું મજાનું રમ્ય સ્થળ હતું. આમ તા આ પાંચાલની પથરાળભૂમિ. ગુરુદેવ ખીલી ઊઠયા. ખૂબ ખીલ્યા.

### તેવામાં રંગભંગ

તેવામાં આ રંગમાં ભંગ પદ્યો. ભેજવાળી હવા લાગી ગઇ. તાવ આવવા શરૂ થયો. દાઢની અચાનક પીડા ઉપડી. સારવાર કરવા છતાં ફેર ન પડતાં ચાેટીલા સારવાર માટે ફેરવવા પડ્યા; પણ કદે માઝા મૂકવા માંડી. લીંબડી સંઘને ખબર પડતાં તે ત્યાં જઇ પહેાંચ્યાે અને આગ્રહભરી વિનંતી કરી લીંબડી સ્થળાંતર કરાવ્યું અને તત્કાળ હાસ્પિટલમાં કાખલ કરી દીધા. હું પણ ૧૯૯૮નું ચામાસું રણાપુર કરી તરત લીંગડી પહેાંચી ગયા. હર્ષમુનિ કે જેમણે મુનિવેશ છોડયા હતા, તેઓ પણ ત્યાં મારા પહેલાં પહેાંચી ગયા હતા. ભાઈ મેઘછ તા તેમની સાથે હતા જ. ત્યારથી મેઘજીએ વતધારી શ્રાવકના જીવનને અપનાવ્યું હતું અને માધુકરી લાવીને ભાજન કરતા. આમ સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ બધા પાતાની મર્યાદાપ્રમાણે ગુરુસેવામાં લાગી ગયા હતા. મને ગુરુસેવાના કાંઇક સંતાષ આ જ વખતે થયા. સત્સંગ પણ ખૂબ થતા. આ જ દિવસામાં ગાંધી છુંએ આગાખાન જેલમાં એકવીસ ઉપવાસ કરેલા. રાજ ઉપાશ્રયની પાછળના ભાગમાં જાહેર સામુદાયિક પ્રાર્થના-પ્રવચના રહેતાં. મને સવારથી સાંજ સુધી પૂ. ગુરુદેવ અને પૂ. ચુનીલાલજી સ્વામીના સત્સંગ મળતાે. સાંજે પ્રતિક્રમણ પહેલાં ઉપાશ્રયમાં પાછા ફેરી જતાે. લીંબડી સંપ્રદાયે આમ તા સંપ્રદાયબહારની દાષણા કરેલી, પણ એના પ્રેમ અને ખેંચાણ એછા થયાં ન હતા. આમાં પણ પૂ. ગુરુદેવની દરિયાવ દિલની ઉદારતા તા મુખ્ય હતી. આ એક્સા બાર (૧૧૨) દિવસ ખૂબ જ આનંદના હતા. ગુરુદેવને કાંઇક ઠીક થવાથી, હું નીકળવા વિચારતા હતા; ત્યાં જ લીંબડી હિજરતનું ગાંધીજીના આશીર્વાદ સાથે સમાધાન થયું. હું લીંબડીમાં ઘી-ગાળ નહાતા લેતા, તે ચાલુ થયા. લીંબડીનું રાષ્ટ્રીયસ્તરે થયેલું સમાધાન, ગાંધીજીના ઉપવાસની નિર્વિષ્ઠ સમાપ્તિથી દેશ અને દુનિયાને થયેલી નિરાંત અને ગુરુદેવના સ્વારથ્યમાં સુધારા, આમ ત્રેવઉા લાભ થયે. મારી સાથે રહેતા અંબાલાલ પટેલને પણ ગુરુદેવના પરિચય આ દિવસામાં પ્રથમ જ થયે. ગુરુદેવની તબિયત ઠીક થઇ ગઇ ને સંવત ૧૯૯૯નું ચામાસું લીંબડીમાં જ થયું. લીંબડીના નગરજનાને તેા એ ગાળનું ગાડું મળ્યા જેવું મીઠું લાગ્યું. પણ ગુરુદેવની એકાંતસેવનની અભિલાષા આમ વચ્ચેથી અધૂરી રહી ગઇ.

### २७

# ચાેટીલાનાં સંભારણાં

સંવત ૨૦૦૦ ની સાલમાં ગુરુદેવનું ચાતુર્માસ ભાવપૂર્વક ચાેટીલામાં થયું અને તે પણ ભકતદ્વદયા ચંચળબેનના અંગલામાં થયું. ત્યારથી ચંચળબેન અને તેના અહાળા કુટું અપરિવારના ગુરુદેવ ઉપર ભકિતભાવ ચાલુ જ રહ્યા છે. એ સમયે નિવૃત્તિના લક્ષે ગુરુદેવે મર્ચાદિત સાગારી મૌન સ્વીકારેલ તેમ છતાં પણ સવાર-સાંજ જાહેર પ્રાર્થન:-પ્રવચનથી ત્યાંની આમજનતા ખૂબ પ્રભાવિત થયેલી.

દરમિયાન આગળ-પાછળના વર્ષોમાં જે સ્મરણીય પ્રસંગાે બની ગયા તે નાેંધપાત્ર હાેવાથી અહીં તેનાે ઉલ્લેખ કર્યું છું.

# पूर्वा गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि क्रमृतिगंध

٩

એક વખત પૂ. ગુરુદેવ ચાટીલાથી નજીકના ખેરડી ગામમાં રહેતા સંસારી સગપણવાળા એક વૃધ્ધ માજ પુંજમાને દર્શન આપવા ગયા હતા. માજના પુત્ર પ્રેમચંદભાઇ ખાસ ચાટીલા આવીને એ જાતની વિનંતી કરી ગયા હતા તેથી પૂજ્ય ગુરુમહારાજ તથા પૂ. ચુનીલાલજી સ્વામી અન્ને એ ગામ ગયા. ગામમાં ઉપાશ્રય ન હતો. એટલે એક ગઢવીના મકાનમાં પૂ. ગુરુદેવના ઉતારા હતા. સાથે ચંચળબન અને બીજા થાડા ભાઇએ તથા બેના આવ્યા હતા. તે વૃધ્ધ માજની ઉમ્મર ખાસ્સાં સો વર્ષ વટાવી ચૂકી હતી. તેમને એક જ ઝંખના રહેલી, "મારા નાનમુનિના દર્શન જીવતે જીવ એક વાર થાય તા બેડા પાર." પૂ. ગુરુદેવે આ સાંભળ્યું હતું એટલે તેમણે આ તરફ વિહાર કર્યો હતો. વિહાર કરીને આવ્યા પછી જરા વિરામ કરીને પૂ. ગુરુદેવ તથા પૂ ચુનીલાલજી મહારાજ અને ચંચળબેન વગેરે બેના, વનેચંદભાઇ, કાલુ કાંડારી વગેરે ભાઇએ! બધા વૃધ્ધ માતાજીને ત્યાં પહોંચ્યા. માંગલિક સંભળાવતાં પૂ. ગુરુદેવ માજના દેદાર તરફ નજર નાખી. ધારીને જોતાં જ પાતે સજ્જડ બની ગયા.

#### કેવા હાલહવાલ !

પૂરાં કપડાં ન મળે. માથે કપડાંના ટુકડા ઓઢલા. આ ઉમ્મરે આંખે એાછું દેખાય તે તો જાણે ઠીક, પણ માશુ વલાર્યા જ કરે. જરાક માથા સામે જોઇએ કે જુ-લીંખનાં ઘર નજરે દેખાય ખાડાના પાર નહીં. કાણુ જાણે ક્યારે એ માશું ધાવાયું હશે? કપડાંના મેલ તો જાણે ઠીક. પણ શરીરમાં એટલા મેલ જામેલા કે ન પૂછા વાત. ખાટલા તો જાણે ઝૂલણુખાનું. ન મળે પાંગતનું ઠેકાણું. ગુરુદેવને થયું— "मातृदेवो भव" સૂત્રની આ કશા! તેઓ થાડી વાર તા અવાક ખની ગયા. "चत्तारमंगलं" ના પાઠ બાલાથા નહીં. ડાશીમા તા "મારા નાન આવ્યા" 'મારા નાન આવ્યા" 'મારા નાનમુનિ આવ્યા" એમ ધેલાં-ઘેલાં થઈ ગયા. પણ આ મહામુનિનું હૈયું કૂછ ઊંઠેલું. "કંમવામારમંપન્ના" એવા ચંચળબેનના દદયમાં ગુરુદેવની અનુકંપાનું જાણે રેકાર્ડિંગ થવા લાગ્યું! ગુરુ ઉપદેશથી રંગાયેલ એ બેનની માનવતા જગી જાડી. માંગલિક સંભળાવીને પૂ. ગુરુદેવ અને પૂ. ચુનીલાલછ મહારાજ તા જે ગઢવીને ત્યાં નિવાસ મળ્યો હતા ત્યાં ગયા. ચંચળબેન અને બીજા બેના ત્યાં રાકાયા. માછના ખાટલા કઢાવી નાખ્યા, બીજા બેનાની મદદ મળી આપ્યું શરીર સ્વચ્છ કર્યું. માછના મંજુષમાંથી નવી કપડાંની જોડ કાઢીને કપડાં પહેરાવ્યાં. ડાશીમામાં નવું ચેતન આવ્યું. ચંચળબેને ડાશીમાને અરાબર બનાવી દીધા. ગુરુદેવના સંસારપણે માસીબા હતા. પણ દીક્ષા હાહેરા પર કાઇ અજબ પ્રકારની પ્રસન્તતા છવાઇ ગઇ. આ ડાસીમા ગુરુદેવના સંસારપણે માસીબા હતા. પણ દીક્ષા હીધા પછી તેમણે સમય વસુધાને કુટુમ્બ બનાવ્યું. તે સાધુ પુરુષને માટે કઇ સ્ત્રી માતા કે માસીબા હતા. પણ દીક્ષા હીધા પછી તેમણે સમય વસુધાને કુટુમ્બ બનાવ્યું. તે સાધુ પુરુષને માટે કઇ સ્ત્રી માતા કે માસીબા નથી ?

ડેાસીમાની સેવા-સુશ્રુષા કરાએલી જાણીને માનવતાના પેગંબર ગુરુદેવને ઘણા સંતાષ થાય તે સ્વાભાવિક હતું. પણ ચંચળએન એાલ્યા— "ગુરુદેવ! અમાને આ માનવતા તો આપે જ શીખવી છે. માનવ માટે માનવતા એ કંઈ વિશેષતા નથી. એ પણ આપે જ શીખવ્યું છે." ગુરુદેવ કંહે— 'પણ આજની માનવજાત માનવતા ભૂલી ગઇ છે. તમે તે! આવતી કાલે ઘેર જવાનાં, પછી શું ?"

ચાંચળબેન કહે– "ગુરુદેવ! એ પણ અમે બધાએ વિચારી લીધું છે. એમની સેવાના અને ખારકના પ્રબંધ એમની જિંદગી સુધી કરાવી દીધેઃ છે."

ગુરુદેવ જેવા સાધુ, કે જે આવી આખતમાં ન બાલી શકે કે ન ચાલી શકે, છતાં સહજ અનુકંપા વેદ્યા કરે. એવા ગુરુ-મારાણીઓ હોય અને ચંચળબેન જેવાં શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ હોય તો શી મણા રહે ? આટલા માટે જ કદાચ તીર્ય કરે સ્થે ચતુર્વિધ સંઘ રચ્યા છે. સાધુ-સાધ્વીઓના જ નહીં, કે સાધુ-શ્રાવકનાય નહીં, પણ સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકાઓના. જેથી સૌ પાત-પાતાની મર્યાદામાં રહીને સ્વ-પરનું સર્વાંગી કલ્યાણ સાધી-સધાવી શકે. આવાં છે ચંચળબેન! સ્તનના અને હીરાબેનની લક્તિ હું સમજી શકું છું, કારણ તેઓએ વલ્લભાચાર્ય મહારાજની દયા અને ભાગવતના પાષણથી વૈષ્ણવધર્મી તરીકે લક્તિ મેળવી છે. જન્મે અને ધ્યુરપક્ષે જેનમાં વેવલાવેડા વિનાની લક્તિ કે વિવેકની સમતુલાવાળી લક્તિ નોંધપાત્ર ગણાય. સદ્દગત ગુરુદેવના અવસાન પછી એમાં ભરતી આવી છે,

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

એાટ નથી આવી. આશા રાખીએ કે એ લકિત કાયમ રહીને એમના વિકાસ ચરમ સીમાએ પહેાંચે અને તેએ। અન્યને અનુકરણીય અને !

₹

એવી જ ચાટીલાની ખીજી યાદગીરી છે. ચેટીલાના વતની અને મુંબઇમાં કાપડના વ્યાપાર કરતાં ખાજા ગૃહસ્થ લાલજીભાઈની. લાલજીભાઇએ પ્લેનની ટિકિટ લઇ રાખેલી. જે દિવસે રાજકાેટથી પ્લેનમાં ઉપડી જવાના હતા, તે દિવસે જ ગુરુદેવના દર્શન કરવા ગયા. લાકમુખે સાંભળ્યું હતું- "એક સર્વધર્મમાં માનનારા સંત જેવા જૈન સંતનું ચામાસું ચાઢીલા (પાતાના ગામ) માં જ છે, તા દર્શન કાં ન કરું? દર્શન કરવા ગયા અને દર્શન કરતાં જ આકર્ષાયા. પ્રવચન સાંભળવાની ઇચ્છા થઇ, પણ પ્લેન ઉપડી જાય તેનું શું ? ગુરુદેવે સહજભાવે સામેથી કહ્યું– " ગૃહસ્થાશ્રમીને પ્રવૃત્તિ સહજ છે, માટે નિવૃત્તિ તરફ થાેડું વધુ ધ્યાન આપવું જોઇએ.'' લાલજીલાઇ કહે- "ઇચ્છા તેે છે, પણ પ્લેનની ટિકિટ લેવાઇ ગઇ છે" ગુરુદેવ કહે- "એમાં શું? એ તો બદલી શકાય અને મને કુદરતી રીતે એમ લાગે છે કે તમે આજે તે! રાકાઇ જાઓ. આજના પ્લેનમાં તે! જાએ! જ નહીં." લાલજીસાઇને ગુરુદેવના શખ્દામાં આત્મીયતા લાગી, એટલે રાકાઇ ગયા. તેમને અહું આનંદ આવ્યા. પ્રવચન અને સત્સંગના સ્વાદ દાઢે રહી ગયા. અધૂરામાં પૂરું એ-ત્રણ દિવસે જ છાપામાં જાણવા મળ્યું- ''જે પ્લેનમાં જવાતું હતું તેને અકસ્માત નડચો.'' આથી એમની ગુરુશ્રહા વધુ દઢ બની. આમાં કાઇ ચમત્કાર ન હતા. જૈનશાસ્ત્ર કહે છે- "सोही उज्ज्रयभूयस्स धम्मो सुध्धस्स चिठ्ठइ" क्येटसे हे केमनुं अन्तः इरख् सढक शुध्ध-सरण हे, तेवा पवित्र मनुष्यमां धर्म रहे हे. आवे। वस्तुरवलांवइप ધર્મ વિશ્વઘટનાઓનું પ્રતિભિંભ ઝીલીને, તેવા ઉચ્ચ કાેટિના સાધકાે દ્વારા સહજ વાણી બાલાવી દે છે. આને આગાહી ભલે કહેવાય; પણ તે આગાહી ખીજે કરો! ચમત્કાર નથી. માત્ર આરિત્રના જ પડેથા છે. ત્યારથી જ લાલજીભાઇ તન-મન અને સાધનથી ગુરુભક્તિમાં લાગી ગયા. ગુરુદેવની એકાંત સેવનની અભીપ્સા પૂરી કરવા તેમણે સાયલામાં ઉપાશ્રયની લગાલગ એક નાનું છતાં ભવ્ય 'સાધના કુટિર' નું મકાન અંધાવીને સમર્પી દીધું છે. ગુરુદેવ સદ્દગત થયા પછી પણ તેમની ગુરુભક્તિમાં ભરતી જ રહી છે.

3

આપણે જોઇ ગયા છીએ કે અનુકંપાશીલતા એ સાધુના સહજ ગુણ ગુરુજમાં પળે - પળે દેખાઇ આવતા. તેવામાં ચાટીલામાં જ સાંભળ્યું – "કાઇ એક સંપ્રદાયના જૈન સાધુ ચામાસું રહી ગયા હતા. તેમણે કેટલાક ભાઇ-બેનાને ખાસ કરીને ખેનાને શ્રદ્ધાવિમુખ બનાવી દીધા છે. એટલે કે તેઓ દાન-દયામાં ધર્મસાધના નહીં, પણ પાપ-કર્મબંધન માને છે " ગુરુદેવને આ વાતના જાત અનુભવ જ્યારે થયા ત્યારે તેમને અતિશય લાગી આવ્યું. એક બાજુ એકાંત સેવનની અભીપ્સા તીવ્રતમ અનતી હતી, ત્યારે બીજી બાજુ કુકરત એમના નિમિત્તે આખાય ભારતના ધાર્મિક જગતમાં સાચા વળાંક આપવા માગતી હતી. સદ્દભાગ્યે ગાંધીજીએ ધર્મ પ્રત્યેની વધતી અશ્રહાના વેગ બિલકુલ અટકાવી દીધા, પણ ચતુરસેન શાસીએ લખ્યું છે તેમ, 'ધર્મને નામે અધર્મ ચાલતે! હતો, તે અધર્મને દ્રર કરાવી, ધર્મને નામે ધર્મ જ ચાલે તેવું ધર્મસ્તંભ જૈનમુનિ તરીકેનું કામ નાનચંદ્રજી મુનિ કરી રહ્યા હતા.' આ દિવસામાં તેઓ એટલી હદે કડક અન્યા હતા કે એવી માન્યતાવાળા સાધુ - સાધ્વીએમને આહાર - પાણી વહેારાવવાનું માંડી વાળવાની હદે શ્રાવક - શ્રાવિકાએને ખેંચી ગયા હતા. લગભગ ચારેક વર્ષ આ પ્રવૃત્તિ ચાલી હશે. ગુરુદેવનું સંવત ૨૦૦૪ નું ચામાસું જોરાવરનગરમાં હતું. મારું ચામાસું રાજકાેટમાં હતું. રાજકાેટમાં એ સંપ્રકાયના આગેવાના રાજકાેટ આવી બાલવા લાગ્યા-''જુઓ, આટલી હદે માનવતાના પયગંભર લેખાતા સાધુજી ગયા છે!" મેં કહ્યું-''પૂજ્ય જવાહરલાલજી મહારાજ યલીમાં ગયા, ત્યારે તમારા સંપ્રદાયના લાેકાએ પાત્રામાં રાટલાને બદલે પથરાં કે કુરકૃરિયાં નાખવાનાં કર્યા છે, એમ સંભળાય છે. તે જે ખન્યું હોય તે તેના પ્રત્યાઘાત અહીં પહે તે અસ્વાભાવિક નથી. અલખત્ત, ભિક્ષા પર જ જેઓના મુખ્ય આધાર છે એવાં સાધુ-સાધ્વીએાની ભિક્ષા અંધ થવી ન જ જોઇએ. પણુ એ સંપ્રદાયમાં પ્રાયઃ એવાે રિવાજ સાંભાવી: છે કે શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ સાધુ-સાધ્વીએ! સાથે સેવામાં હાય જ છે. એટલે આહાર-પાણી ન મળવાના

# क्य गुरुहेंच इविव्य<sup>े</sup>गं. नान्यन्द्रेल सहाराक कन्सशताहिंह स्भृतिग्रंथ

સવાલ જ એમને માટે નથી. ખરી રીતે તો આહાર-પાણીના અહાનાથી જૈન-જૈનેતરાના સંપર્ક-સહવાસ વધારી તે ∙ સાધુ - સાધ્વીએા ભાેળાંઓનાં મન, દયા – દાનરૂપ ધર્મના પાયાના અંગાેથી વિસુખ બનાવે છે. તેમને વટલાવીને તેમનામાં સાંપ્રદાયિક કટ્ટરતા ભરી દે છે." આ સાધુએ પાતાને તેરાપંથી તરીકે એાળખાવે છે. ભારત ધર્મસહિપ્સ દેશ છે. પા ધર્મના દુરુપયાગ કે વટાળવૃત્તિ કેમ થવા દિવાય? સદુભાગ્યે ગુરુદેવના આંદોલન પછીથી કહા કે ગાંધીસેવા-ચાગના પ્રભાવથી કહેા વ્યથવા સુગના પ્રભાવથી કહેા, પણ હવે એ સંપ્રદાયના વળાંક બદલાતા જણાય છે. હવે હયા-દાન કે સેવામાં એકાંત પાપ કે અધર્મ કહેવાને બદલે પુષ્ય કે લૌકિક ધર્મ સ્વીકારતા થયા છે. હજુ ધરમૂળથી એ સંપ્રદાયનું પરિવર્તન થયું નથી, પણ થશે એવી આશા જરૂર ઊભી થઈ છે. આ પણ ચાટીલાની યાદગીરીરૂપ 🗸 પ્રસંગ લેખાય \*

સંવત ૧૯૯૫ના માણકાલ સંમેલનથી, મારી પાસે રહેવા અંબાલાલ પટેલ ખેંચાયા. તાજેતરમાં વર્નાક્યુલર કાઇનલની પરીક્ષા આપી તેઓ માણકાલમાં શિક્ષક તરીકે આવેલા. સેવાલકિત અને સરળતા એય ખરા, પણ સ્વભાવની ઉગ્રતા ડગલે ને પગલે આવી જાય. તેઓ મારી પાસે વિધિસર સંવત ૧૯૯૭ - ૯૮ માં આવીને સં. ૧૯૯૯ સુધી રહ્યા. દ્રરમિયાન તેના સ્વભાવ અને ગુણ - દેાષની પરીક્ષા થઇ ચૂકી હતી. એના સ્વભાવમાં રહેલ સરળતા અને સેવાભાવથી મને જરૂર સંતાલ થતા. પરંતુ સંસ્થાગત જીવનમાં જે સમભાવ અને અભેદભાવની પ્રતિષ્ઠા હાવી જોઇએ તે, સ્વાર્થ-વૃત્તિને લીધે, પ્રયત્ન કરવા છતાં એના જીવનમાં ઊતરી નહિ, એટલે સૈદ્ધાંતિક રીતે, તે અમારા બંધબેસતા થઇ શક્યા નહિ. આમ ગડમથલ ચાલતી હતી તેવામાં પૂ. ગુરુદેવને એક સેવાલાવી સારા માણુસની જરૂર પડી. મારે ઉપરના કારણસર ભાઇ અંબાલાલને છૂટા કરવા હતા. એટલે મેં ગુરુદેવને જણાવ્યું: - અંબાલાલ પટેલ નામના એક સેવાલાવી ભાઈ મારી પાસે છે. તેને આપની પાસે માેકલું. એનામાં સેવાલાવ અને સરળતા છે એટલે આપને અનુકૂળ પડી જશે. પરંતુ સાથે સાથે પ્રકૃતિગત કેટલીક ખામી પણ છે, એમ લખીતે મેં બધી વિગત ગુરુદેવને જણાવી. મને વિશ્વાસ હતા કે, ' ગુરુદેવ એટલે ગુરુદેવ!-માટા પ્રયાગકાર. એની પાસે રહેવાથી જરૂર અંખાલાલમાં ફેર પડી જશે. ગુરુદેવની સંમતિ આવી અને મેં પ્રેમપૂર્વક અંબાલાલને છૂટા કર્યા ત્યારે, એટલે કે સંવત ૨૦૦૦ ની સાલમાં પૂ. ગુરુદેવનું ચાતુર્માસ ચાંઠીલામાં હતું. ત્યારથી ભાઇ અંબાલાલ ગુરુદેવની સેવામાં જોડાયા. ધીમે ધીમે ગુરુદેવને પણ એના ગુણ-દોષનું સ્પષ્ટ દર્શન થયું. એમ તા માણસમાત્રમાં ગુણદોષ લરેલા છે, પરંતુ એવા સત્પુરુષના જોગ મળે અને સામી વ્યક્તિમાં નિખાલસતા હાય તા જરૂર એમાં પરિવર્તન આવે છે. પછી તા ગુરુદેવની અંતિમ ઘડી સુધી અંબાલાલ સાથે રહ્યા. એમને પૂરા સંતાષ આપ્યા. પાતે અવિવાહિત છે એટલે બીજી કાઇ ઉપાધિ નહિ હાવાથી આજે ગુરુદેવની પુષ્ય સ્મૃતિરૂપે, ભાઈ અંબાલાલ કાયમના માટે સાયલામાં રહીને એમના જ સંસ્કારાથી ઉપાશ્રય, જૈનશાળા, પુસ્તકાલય વગેરે સંઘના દરેક કામકાજમાં એકનિષ્ઠાથી કામ કરી રહેલ છે. એ જ ખતાવી આપે છે કે પૂ. ગુરુદેવ પ્રત્યે તેના કેવા અહાલાવ છે?

ચાડીલામાં સાંપડેલ ભાઇ અંબાલાલ એ રીતે ચાડીલાનું પણ સંભારહાં છે.

### २८

## ભાવનગરમાં ચાતુર્માસ

સંવત ૨૦૦૪ તથા સંવત ૨૦૦૫ ની સાલનું ચાતુર્માસ તેરાપંથી વટાળવૃત્તિના વિરાધ કરવા અને સ્થા. સમાજની શ્રદ્ધા દઢ કરવા જોરાવરનગરમાં કરવાની જરૂર પડી હતી. કર્તવ્યધર્મના સાદ પડયા હતા. એટલે નિવૃત્તિની ઝંખના હાવા છતાં પ્રવૃત્તિમાં ઝંપલાવવું પડ્યું હતું.

<sup>⊁</sup> આ પછીથી તો હવે એ સંપ્રદાયમાં આચાર્યશ્રી તુલસીને નિમિત્તે વ્યાપકદ્ષ્ટિ સવિશેષ આવી ગઈ છે. આમાં હું પૂ. કવિવર્ષ પં. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રીના પ્રામાણિક વિરોધનો અસાધારણ ફાળા માનું છું.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ત્યારબાદ સં. ૨૦૦૬ ની સાલનું ચાતુર્માસ સાયલામાં થયું અને એકાંતસેવનની અભીપ્સા પૂરી કરવાના મોકા મળ્યા. પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજે વ્યાપ્યાનના બાજ ઉપાડી લીધા, એટલે એ નિરાંત હતી. પરંતુ ભાવના ગર્ભમાં કંઇક જુદું જ લખાયેલ હશે. એટલે સં. ૨૦૦૭ ના ચાતુર્માસ માટે ભાવનગર સંઘની વિનંતી આવી. ત્યાં પણ તેરાપંથીના સામના કરવાના હતા. તેરાપંથી માન્યતાના પ્રતિકાર કરવામાં નિષ્ણાત તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામેલા પૃ. શુરુદેવ ઉપર જ ભાવનગર સ્થા. સંઘની નજર ઠરી અને ચાતુર્માસ માટે આશ્રહભરી વિનંતી કરી. સમાજસેવાનું કર્તવ્ય માની પૂ. શુરુદેવે એ વિનંતી રવીકારી. પરંતુ નિવૃત્તિલક્ષી શુરુદેવે એક શરત મૂકી—''મારે જે કાર્ય કરવાનું છે તે તે! હું બરાબર કરીશ, પરંતુ હું એકાંત અને શાંત સ્થળ ઈચ્છું છું એટલે શહેરથી દ્વર એવું કાર્ય અનુકૃતતાવાળું સ્થળ હોય તે! મને વધારે પ્રમન્નતા રહેશે." શ્રી સંઘે તે કબૂલ કર્યું. અને બહુ ઉત્સાહપૂર્વક તખ્તે ઘર પ્લેટમાં ભક્તિભાગમાં ચાતુર્માસ ગાળવાનું નકકી થયું. શુરુદેવના ચાતુર્માસનું નામ પડતાં જ તેરાપંથી સાધુઓ ભાવનગર આવતા અટકી ગયા અને પૂ. શુરુદેવ કાલ્યુ બે તથા સેવા માટે રહેલા મહાસતી શ્રી હેમકું વરબાઇ આર્યાજી તથા બા. હા. મહા. શ્રી પુષ્પાળાઇ આર્યાજી ઠા. ૨, કુલ કા. ૪ નું ચાતુર્માસ આનંદપૂર્વક પરિપૂર્લુ થયું. ભાવનગરની જનતાને અપૂર્વ લાભ મળ્યો.

#### આ એ જ લાવનગર

આ તેજ ભાવનગર, જે ભાવનગરમાં ભૂતકાળમાં આપુ તખ્તસિંહ થઇ ગયેલા; જેમણે ગફલતથી પથ્થર મારી માશું ફેાડનાર આળકાને દાયા - દાયા ભરીને રા. અપાવ્યા હતા, કારણકે તેમને થયું હતું: - "આંબાનું ઝડ જો જાણી - કરીને કાઇ તેને પથ્થર મારે, તા ય તેને મીઠાં અને અથાગ પરિશ્રમે પકવેલાં મજાનાં ફળા આપે છે તા 'મોન્નાહ્માળપ્રતિવાલન્ત' નું બિરુદ ધરાવનાર મારે કંઇક વિશેષ આપવું જોઇએ ને! કારણકે આંબાના ઝડ પર મારવા જતાં મને તા આ પથ્થર અજાણતાં જ લાગી ગયા છે." આવા દેવસમા ગાહિલરાજના પૌત્ર તે વખતે રાજવી કૃષ્ણકુમાર-સિંહ હતા, કે જેમણે ભારતને સ્વરાજય મળ્યા બાદ તરત દિલ્હીમાં ગાંધીજીના ચરણે જઇ પળવારમાં પાતાની ગાદી પ્રજાને સોંપી દેવા માટે સમપી દીધી હતી. ગાંધીજીએ પૃછશું - "પણ તમારા સાલિયાણાનું શું? ભાવનગરના આ યુવાન રાજવી બાલ્યા— "આપુ, તે ય આપે જ વિચારવાનું." આવા હતા એ ત્યાગવીર રાજવી. આવું એ ભાવનગર સૌરાષ્ટ્રનું માટું નગર, પૂ. ગુરુદેવને બહુ માફક આવ્યું.

### ધર્મના માર્ગ માકળા થયા

ભાવનગરમાં ગુરુદેવના ચામાસાથી એક વિશેષતા એ થઇ કે ત્યાંના ભાવિક માણુસેલ્એ સામુદાયિક પ્રાર્થના સખ્તાહમાં એક દિવસ ગુરુરમૃતિ ચિદ્ધનરૂપે ત્યારથી ચાલુ કરી. અમા જ્યારે સાવરકુંડલા ચામાસા બાદ ભાવનગર સકારણુ રાકાયા, ત્યારે એ પ્રાર્થનારસિક ભાઇ-બેનાના સુખદ પરિચય થયેલા.

વ્યાપક અથવા સર્વધર્મીય સાસુદાયિક પ્રાર્થનાથી સ્થા. જૈન અને જૈનેની એકતા ઉપરાંત જૈન જૈનેતરાની હાર્દિક એકતાને પણ સારા ટેકા મળે છે. ગાંધીજીએ સર્વધર્મોના અનુયાયીઓને પ્રાર્થનાના માધ્યમથી પાતાની રાજકીય અને સ્થનાત્મક પ્રવૃત્તિઓમાં જેડયા. સરહદના ગાંધી એમાંથી સાંપડયા જેને લીધે રાજકારણમાં ધર્મના રંગ લાગ્યાે.

જ્યારે ગુરુદેવ જેવા એક ધર્મસ્તંભ આવી પ્રાર્થનાને સામુક્ષચિક રૂપ આપે અને સાથે ગાંધીકાર્યવાહીને પ્રસ્તુત કરે ત્યારે રૃહિચુસ્ત ગણાતા ધર્મપ્રેમી વર્ગ પણ જાણ્યે–અજાણ્યે અર્થ-કારણ, સમાજકારણ અને રાજકારણમાં રસ લેતા થઇ જાય છે. જેથી સાચાં મૃલ્યાને આગળ લાવવામાં તથા ખાટાં મૃલ્યાને પાછળ ધકેલવામાં ધર્મને નામે આંધળુકિયાં કરનારા માટા વર્ગ જે આવરણરૂપ અની જાય છે, તે આવરણ આપાઆપ દ્વર થઇ જાય છે. આ સિદ્ધિ વર્તમાન ધર્મક્રાંતિકારાના માર્ગ માંકળા કરી આપે છે અને ભાવિ ધર્મક્રાંતિકારાને જલ્દી જલ્દી પેઠા થવાનું આખાયે સમાજમાં વાયુમાંડળ ઊભું કરી દે છે. આથી નગઠધર્મના માર્ગ માર્કળા થઇ જાય છે. ચાર્ગ વ્યાર્થ કહે છે:–

" ધર્મ જિનેશ્વર ચરાષ્ટ્ર ગ્રહ્યા પછી, કેાઇ ન બાંધે હેા કર્મ જિનેશ્વર–ધર્મ જિનેશ્વર ગાઉ હેા રંગ શું….!"

## प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नान्य हरेला सहाराक कर सहाता कि स्मृति ग्रंथ

#### 36

# ફરી ફરીને માનવધર્મ

પૂ. ગુરુદેવને કરી કરીને સાયતા ખેંચી રહ્યું હતું, એટલે ભાવનગર પછીનું ચામાસું સાયલા સાધનાકુટિરમાં થયું, હા, એક વાત હતી કે લીંખડી અજરામરજી સ્વામીની ગાદીનું ગામ. લીંખડી માટેમાં ઘ, પોતાના આવા મશહૂર સાધુજીનું ચામાસું લીંખડીમાં થાય અને જિંદગીના છેલ્તાં વર્ષો ત્યાં જ ગાળે તો વધુ સારું, એમ ઇચ્છે. જે કે પૂ. દેવચંદ્રજી સ્વામીના દેવલોક પામ્યા બાદ પૂજ્ય પદવી લવજી સ્વામીને અપાઇ હતી. લવજી સ્વામી ઘણા ભદિક મહાન સંત હતા. વિખ્યાત જીવદયાપ્રેમી શ્રી જેઠમલજી મહારાજ તેમના જ શિષ્ય. પૂ. જેઠમલજી મહા. તેા ગુરુદેવ પર અગાધ-આદર પ્રેમ. લવજી સ્વામીના સમયથી જ નાગજીસ્વામી અને ગુરુદેવ મળીને લીંખડી માટા સંઘની કાર્યવાહી સાધુ કર્તવચૂરે બજાવતા. નાગજી સ્વામીના કાળધર્મ પછી તે કામ મુખ્યત્વે ગુરુદેવના શિરે આવ્યું. પૂ. રત્નચંદ્રજી મહારાજ એમાં સહાય કરતાં; પણ તેઓ ય દેવલાક પામ્યા એટલે હવે સંપ્રદાયના ચ કુવ બાજ તેમને શિરે આવેલા. આ દિવસ્થે પણ લીંખડીમાં જ શ્રાવક આગેવાના રહેતા હાય ત્યાં ખેંચવા પ્રયત્ન કરે તે સ્વાભાવિક હતું. સત્તચંદ્રજી સ્વામીના ગુરુ પૂ. ગુલાબચંદ્રજી સ્વામી થોડા વખતા પૃજયપદે રહ્યા તેઓ પણ કાળધર્મ પામ્યા. એટલે ધનજી સ્વામીના એક શિષ્ય અલગ વિચરના લાગ્યા અને જાદવજી સ્વામી પણ કાળધર્મ પામ્યા. એટલે ધનજી સ્વામી એકલવાયા થયા અને લીંખડી ઠાણાપતિ થયા. તપસ્વી શામજસ્વામી પણ કોળધર્મ પામ્યા. ઓ તે સ્વાભાવિક હતું. મોંઘીખાના દેહવિલય થયા ખાદ સમસ્તમન પણ લીંબડીમાં રહેતાં હતા અને એકાકી થયા હતા. આમ લીંબડીનું ખેંચાણ પૂખ રહેતું.

તે જ રીતે ગુરુદેવના ગાઢ અનુરાગી શ્રાવક અમુલખ અમીચંદ આમ તો લીંબડીના, પણુ એમણે આબોહવાની દૃષ્ટિએ જોરાવરનગર મકાના ખનાવેલા. સંવત ૨૦૦૪–૨૦૦૫નાં ચામાસાં જોરાવરનગરમાં થવામાં તેઓ પણુ એક કારણુર્પ હતા. જોરાવરનગરમાં હવા-પાણી સારાં; ઉપરાંત રેલ્વેની સગવડ પણુ બહારના આગંતુકાને સારી, છતાં ગુરુદેવને સાયલાનું જ ખેં ચાણુ રહેતું. પણુ સાયલામાં જેવું એકાદ ચાતુર્માસ થાય એટલે બહારની માગણીઓ શાકબંધ આવવા લાગે. આ વખતે એટલે સં. ૨૦૦૯ની સાલમાં વાંકાનેર શ્રીસંધે ગુરુદેવને ચાતુર્માસ માટે વિનંતી કરતાં કહ્યું—" આપે અમારે ત્યાં જે શ્રાવિકાશાળા સ્થાપી છે તે મંદ પડવા લાગી છે. માટે આપના પધારવાથી અર્થાત્ ચાતુર્માસ રહેવાથી વેગ મળશે." વાત સાચી હતી. ગુરુદેવની પ્રેરણાથી શ્રાવિકાશાળા સ્થપાયા પછી સિત્તેર સિત્તેર વર્ષની ડાશીઓ પણુ એકડા-અગડા લખવા પાટી લઇને બેસી ગયા હતાં. ચામાલોગને વેગ મળતા. મધ્યમવર્ગનાં બેનાને રાજી-રાહીમાં ગૌરવલેર પૂર્તિ થઇ રહેતી. વાંકાનેરના હવાપાણી ગુરુદેવને ખૂબ અનુકૂળ હતાં. હવે આ બધા સૌરાષ્ટ્રના કસબાએમાં દેશ-પરદેશનાં નગરામાં વસતા લાકોએ બહાર પરાંઓમાં ખારસા મકાના બાધ્યા છે. તેએ જયારે વતનમાં આવે ત્યારે સત્સંગની ભૂખ રહે, તે પણુ ગુરુદેવથી સારી પેઠે પુશય તેવું હતું. આવા બધા સંજોએ જોતાં, ગુરુદેવે વાંકાનેર સંઘની વિનંતી સવીકારી અને ચાતુર્માસ પધાર્યા. ગુરુદેવ છેલ્લામાં છેલ્લા દેશ-દેશાન્તરના આધુનિક પ્રવાહાથી પરિચિત રહેતા. આ ઉમ્મરે પણુ એમની જિજ્ઞાસા અદ્ભુત હતી. આ રીતે વાંકાનેરના ચામાસાથી લોકોની ધર્મશ્રહામાં સારી વૃદ્ધિ થઇ.

### એક મહત્વના સવાલ

તેવામાં એક ધર્મનિષ્ઠ ભાઇએ એક વખત વ્યાખ્યાનમાં સવાલ કર્યો – "ગુરુદેવ! આપની પાસે અમા આધ્યાત્મક વસ્તુ સાંભળવા આવીએ છીએ. જયારે આપ તો વ્યવહાર જ વાતો સંભળાવો છે. આવી વાતો તો આજના સાહિત્ય વિકાસના અને વિજ્ઞાનના જમાનામાં ઠેરઠેર વાંચવા, જોવા અને સાંભળવા મળે છે. આપ તો સર્વજ્ઞપ્રણીત આગમા દ્વારા આધ્યાત્મિક પ્રસાદી જ આપો. જે અમને બીજે ભાગ્યેજ મળવાની છે." આ ભાઇના સવાલ એ રીતે ગુરુદેવને આવકાર્ય લાગ્યો કે "માધ્યમ સ્ત્રોનું હોય તે! સારું". એમાં એક બીજી વાત પણ હતી. જેમ ચાંટીલાના સંભારણામાં

## पूज्य गुरुदेव डिविया पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

એક સંપ્રદાયના પ્રસંગ આપણે જોઈ ગયા; તેમ એક સાનગઢી સંપ્રદાયને નામે પણ એક વાદ સૌરાષ્ટ્રમાં ઊભાે થયેલા. તે એમ કહેતા–

"ક્રમબદ્ધ પર્યાય જે થવાનું છે તે થાય જ છે. કા. ત. ભારતને સ્વરાજ્ય મળવાનું જ હતું, એટલે એમાં ગાંધીજી અને રાષ્ટ્રીય મહાસભા મુખ્ય નિમિત્ત થયાં. જે ભારતની આમપ્રજામાં સ્વરાજ્યની યાગ્યતારૂપ ઉપાકાન તૈયાર ન હોત તો ગાંધીજી અને રાષ્ટ્રીય મહાસભા પહેલાં ઘણાં ય આંદોલન ચાલ્યાં, પણ સ્વરાજય કયાં મળ્યું! માનવ જિંકગીમાં જ માક્ષ મળે છે તે જ એક પુરુષાર્થ ક્ષેત્ર છે, માત્ર ઉપાકાનને જ તૈયાર કરા. આકી સેવા, તપ-ત્યાગથી કાંઈ વળવાનું નથી. ગ્રાન જ ઉપાદેય છે. જ્ઞાન વગરના મેટ્ટપર્વત જેવડા એાઘા, મુહપત્તિ, કમંડળ કે ચરવડાના હગલા થયા પણ કાંઇ વળ્યું નથી. જેમ અશુભ આશ્રવ એટલે પાપ તજવા યોગ્ય છે તેમ શુભ આશ્રવ એટલે પુષ્ય પણ તજવા યોગ્ય છે. સંવર એટલે નિવૃત્તિ અને નિર્જરા એટલે જ્ઞાનયુકત ક્રિયા જ આચરવા યોગ્ય છે. માટે આત્મજ્ઞાન મેળવી લે!." લાકાને એ જમાનામાં એ વાદનું તીવ આકર્ષણ—ખાસ કરીને સૌરાષ્ટ્રના જૈનામાં રહેતું. યુવક-યુવતીએ! પણ એ પ્રવાહમાં એ આ

ગુરુદેવને ગાંધીવિચારધારાને લીધે જે સેવારંગ લાગેલા, તેને આમાં ધક્કો પહેાંચવાનુ જોખમ લાગ્યું. રાષ્ટ્રમકિતને ધક્કો લાગે તે ધર્મપ્રધાન ભારતદ્વારા જગદુદ્ધારને ધક્કો લાગે તેવું હતું. સાથાસાથ એ સંપ્રદાયમાં અભિનવ ભક્તિને નામે જે વૈભવરંગ જામતા જતા હતા તેને લીધે મૂડીવાદ, નીતિ-ન્યાય તરફ ખેદરકારી અને વિતંડામય ખુદ્ધિવાદને વેગ મળે તેમ જણાયું. પણ માત્ર વિરાધ ખાતર વિરાધ કરવામાં ગુરુદેવને રસ ન હતા. તેઓ વિધેયાત્મક વિરાધમાં માનતા અને તેથી નવા-જૂના ગધાયને સાંધવાના માર્ગ તેઓ પસંદ કરતા. જેથી સંપ્રદાયમાં સાંપ્રદાયિકતા ન પેસતાં સંપ્રદાય ગતિશીલ રહે. ધર્મને નામે અધર્મ ફૈલાય નહીં તથા નવી પેઢીની ધર્મશ્રદ્ધા વધ્યા કરે. આથી તેમણે સુત્રાના માધ્યમથી વ્યવહાર વાતા કહેવા માંડી. એક વખત એક જણે કહ્યું-" ગુરુદેવ! આપ તા ચાહે તે સૂત્ર કે સિદ્ધાંત હાથમાં લાે, પણ આપના મુખમાંથી તાે માનવધર્મ જ નીકળવાનાે." ગુરુદેવે કહ્યું~"એટલા માટે તા લગવાન મહાવીરે નિર્વાણ પહેલાંની છેલ્લી ક્ષણામાં જે ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ભાષ્યું; તેમાં એ જ વાત કહી. એક વાર માણ્ય મનુષ્યત્વ પ્રાપ્ત કરે-- માનવધર્મ પામે પછી જ ચથાર્થ સાંભળનારમાં જ ઉત્તમ પ્રકારની આત્મશ્રદ્ધા પ્રગઢે છે. એવા શ્રદ્ધામય-શ્રદ્ધાપ્રધાન પુરુષ જ માક્ષમાર્ગ તરફ ગતિ કરી શકે છે. બાકી આધ્યાત્મિકતાના ખૌદ્ધિક ચમકારા ચાહે તેવા હાય પણ આખરે અંત:કરણ પશુતાભર્યું કે પૈશાચિકતાભર્યું હાય તા નરક અને તિર્યાચ (પશુ) ગતિ સિવાય કુરી માનવ જિંદગી યે મળવી દુર્લભ." ગુરુદેવની અનુભવપૂત વાણી આગળ એ લાઇને સ્વીકારલું પડ્યું કે–''ગુરુદેવ વાત ભલે સાદી અને સાવ સીધી કહે, એકની એક વાત વારંવાર કહે, પણ એમાં જે મીઠાશ અને નવીન તત્ત્વા લેળવવાની કુદરતી કળા હતી તે શ્રેતાઓને મંત્રમુગ્ધ કરતી જ રહેતી. આમ ગુરુદેવનું એકાંત અનેકાંત અની જતું અને અનેકાંત એકાંત ખની જતું.

ખરું જેતાં, માનવતા જ આધ્યાત્મિકતાના એકડા છે, એવું પાતે દઢપણું માનતા. તેથી તેઓ ખરા અર્થમાં માનવતાના જ પુરસ્કર્તા હતા. એટલે છેવટે લાેકા પણ કહી દેતા :- "એમની પાસેથી તત્ત્વજ્ઞાનના હાઈક્ષ્પ માનવતા સિવાય બીજું નીકળે પણ શું? કારણ કે એ તાે માનવતાના પેગંબર છે.

30

## સાધક સાધુએોને સાંકળવા

કિશોરલાલ મશરુવાળા કહેતા—''કેાલુ જાણે શાથી પણ શ્રેષ્ઠ ગણાતા સંતાના સંગઠના થઇ શકતાં નથી; ખીજા અધાનાં ભલે થાય.''

સાદડી મુકામે સ્થાનકવાસી સાધુઓએ સંમેલન મેળવી અજમેર સાધુ સંમેલને માંડેલા પાયાને મજબૂત બનાવવા કમ્મર કસી. તેમાંથી 'વર્ષમાન શ્રમણ સંઘ' અને 'વર્ષમાન શ્રાવક સંઘ' હસ્તીમાં આવ્યા.

# पूर्वय गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

#### પ્રથમથી પાયા ન હતા

જે કે પૂ. જવાહરલાલજી મહારાજ અને પૂ. મુજ્ઞાલાલજી મહારાજના છે સંપ્રદાયા અજમેરમાં જ એક ન થયા. અજમેરમાં નિમાયેલી કમિટીએ પણ અહર રહી ગઇ છતાં કેટલાક સ્થાનકવાસી જૈન આગેવાન શ્રાવકાને થયું.—"સાધુએ માં યુગપરખ એક્કી છે. આપણે તેમને લકિત-આદર રાખીને દારવા પડશે. સંગઠન વગર આ યુગે ચાલવાનું નથી." આ માન્યતાએ કાઇ સાધુ પર શ્રાવકાનું દબાણુ લાવી, કાઇને વિવિધ પદવીએ આપી, યાગડથીગઢ જેવું સંગઠન કરી નાખેલું.

### ગુરુદેવ પાસે ફરિયાદ

કેટલાક ડાહ્યા શ્રાવકા ગુરુદેવ પાસે ક્રિયાદ કરવા લાગ્યા—"આપ જ સ્થા. જૈન કાન્ક્રિયન્સ ઉત્પાદન પ્રેરક; આપ જ અજમેર સ્થા. સાધુ સંમેલનના પ્રાણ્પૂરક. શતા. પં. રત્નચંદ્રજી વ. પંચા જતાં આપ એક જ તે વખતના બે સંપ્રદાયા વચ્ચેના તડ સાંધનાર પંચ. હવે જ્યારે બે નહીં, પણ ગુજરાત-સૌરાષ્ટ્ર સિવાયના બધાંય સાધુ-સાધ્વીએાનું સંગઠન પાકું અની ગયું. આચાર્ય, ઉપાચાર્ય અને ઉપાધ્યાયા પણ નીમાઈ ગયા; ત્યારે શું ગુજરાત-સૌરાષ્ટ્રનાં સાધુ-સાધ્વીએા પાછળ રહે તે આપને યોગ્ય લાગે છે?" ગુરુદેવ કહે—"ભાઇ! પાલાં સંગઠનાથી શકિતના અપવ્યય જરૂર થાય છે. સદુપયાગ નહીં થાય. ખૂરું જરૂર થશે; ભલું નહીં થાય. છતાં તમારી ઉમેક છે તા અમા થાડા સાધુઓ ભેગાં થઇને સૌરાષ્ટ્ર પૂરતું વિચારીએ."

#### વાંકાનેરમાં એાપ

જેને કે સંવત ૨૦૦૮ની સાલે સુરેન્દ્રનગરમાં સ્થા. જેન કેલ્ન્ક્રેલ્સે પ્રેરણા કરેલી, તેથી સૌરાષ્ટ્રના સાધુઓએ મળીને સૌરાષ્ટ્ર પૂરતું અલગ સાધુ સંગઠન ત્યારે પણ વિચારી લીધેલું, પણ સાધુ-શ્રાવકવર્ગ મળીને સંવત ૨૦૧૦માં વાંકાનેર સુકામે સુરેન્દ્રનગરના તે વિચારને એાપ મળ્યા.

#### મૂળ વાત

એમાં મળ વાત આટલી હતી. જેમ ગૃહસ્થાશ્રમીએ જયારે રાેટી-બેટી વ્યવહાર એક કરે છે, ત્યારે તેમની એકતાના રસ્તા માકળા થાય છે; તેમ સાધુ-સાધ્વીઓએ પણ આહાર-પાણી, વંદનાદિ વ્યવહાર એક કરવા જોઈએ. તેમણે સંપૂર્ણ પ્રદ્મચર્ય પાળવાનું હાય. બેટીવ્યવહારના સવાલ જ નથી. પરંતુ રાેટીવ્યવહારમાં પણ છૂટા પહેલાં ગૃહસ્યાશ્રમીઓ જેમ ભાણાં નાેખા રાખવા છતાં વ્યવહાર ખધા સાથે રાખે છે તેમ રાખવાની શરૂઆત કરવી પડશે. તેવી જ રીતે વંદના, આસન, સત્કાશદિ વ્યવહાર પણ એક કરવા પડશે. પુસ્તક - પાનાનાં ભંડારા શ્રાવકાના વહીવટ તળે સાંપવા અને વસ્ત્ર - પાત્રાદિ જૂના પહોંચે ત્યાં લગી નવા લેવાની મર્યાદા કરી લેવી. જૈતધર્મ ગુણાપાસના પર ઊભેલા હાઇ જાતે ફાટા પડાવવા નહીં. પાટ, ગાહી. પગલાં, ફાટા વગેરેની ચૈતન્યલક્ષ્ય વગરની પુજા થતી હોઇ તેમાંથી શ્રાવકવર્ગને પાછે વાળવેર અને ઉધ્વેગામી અનાવવા. ચમત્કાર કરતાં ચારિત્રને મહત્વ આપી, દેારા - ધાગાદિની માન્યતા છેત્ડાવવી. ચેવ્ય સાધ્વીઓને પ્રવચનની છૂટ આપવી. સાૈા સાધુએ! અથવા 'વર્ધમાન શ્રમણ સંઘ' જયાં લગી નિર્ણય ન કરે, ત્યાં લગી સહેજે હોય તાે ય માઇકના ઉપયોગ ટાળવા. વીજળી કે બીજી અત્તીએકના ઉપયોગ બને ત્યાં લગી ટાળવા. સુર્યાસ્ત પછી સ્થાનક કે નિવાસના કંપાઉન્ડમાંથી અહાર જઇ ખાસ અપવાદ સિવાય જાહેર પ્રાર્થના - પ્રવચન ન કરવાં. કમમાં કમ સૂત્ર - સિદ્ધાંત છપાય તેમાં તા સાધુ-સાધ્વીએાના ફાટા ન જ આપવા જોઇએ. બ્રહ્મચર્ચભંગવાળા સાધુ-સાધ્વીએા સાધુવેશ ન છોડે તાે તેમને કાૈંકી પણ પ્રકારના સહકાર આ 'સાૈરાષ્ટ્ર વીર શ્રમણસંઘ ' કે 'વીર શ્રાવક સંઘ ' નહીં જ આપે. ચારિત્રદેષ ન હાય છતાં સંપ્રદાય નિયમાનુસાર જેમને આજ પહેલાં સંપ્રદાય બહાર કરાએલાં હોય તેવા સાધુ-સાધ્વીએ! જોડે પણ, જ્યાં સુધી તેઓ કરી આ બંધારણમાં વિધિસર કાખલ ન ચાય ત્યાં સુધી તેમને પણ સહકાર નહીં જ આપે. આવું આવું **બધું વિચા**રેલું અને નિયમા પણ ઘડેલા.

#### પ્રધાન પ્રવર્તક પદ

સૌરાષ્ટ્રના કુલ સાત સંપ્રદાય વિદ્યમાન છે:- (૧) લીંખડી માટે સંપ્રદાય, (૨) લીંખડી નાના સંપ્રદાય, (૩) ગોંડલ સંપ્રદાય, (૪) ગોંડલ સાંઘાણી સંપ્રદાય, (૫) ખાટાદ સંપ્રદાય, (૬) ખરવાળા સંપ્રદાય અને (૭) સાયલા સંપ્રદાય.

# प्रथ गुरुहेंव डविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनसशताहिह स्मृतिग्रंथ

તેમાં સાંઘાણી સંપ્રદાયમાં આ સમયે સાધુ ન હતા. માત્ર સાધ્વીએ! હતા. સાધુ-શ્રાવકના આધારે, સાધ્વી-શ્રાવિકાઓ યાલતાં હોઈ તે સંપ્રદાયને આવવાના સવાલ ન હતા. અરવાળા અને સાયલા અને સંપ્રદાયોએ પાતાનું પ્રતિનિધિત્વ લીં અડી માટાસંપ્રદાયને સોંપેલું. આકી રહેલા ચાર સંપ્રદાયો પૈકી ચાર પ્રવર્તકા નિમાયાં:— (૧) પૂ. કવિવર્ધ પં. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ, (૨) પં. પૂ. સાહેખ શ્રી પુરુષાત્તમજી મહારાજ, (૩) પંડિત મહા. શ્રી શિવલાલજી સ્વામી અને (૪) પંડિત મહા. શ્રી કેશવલાલજીસ્વામી. અને તેમાં મુખ્ય પ્રવર્તક નિમાયા ગુરુદેવ. આ આખીયે કાર્યવાહી પૂ. તપસ્વી શામજસ્વામીના સાન્નિધ્યમાં મંગલમય રીતે પૂરી થઈ. જ્યાં સુધી સૌરાષ્ટ્ર વીર શ્રમણુસંઘનું સંગઠન મજખૂત ન અને ત્યાં સુધી 'વર્ધમાન શ્રમણુ સંઘ'માં લળવાના વિચાર માકૂક રાખવા. પૂર્વાકત સાતેય સંપ્રદાયના શ્રાવકાની પણ આ કામમાં સલાહકાર શ્રાવક સમિતિ નિમાઇ. તેમાં ત્રીસ જણુ નિમાયા હતા. આ શ્રાવકાએ પાતપાતાના વહીવટનું એકીકરણ કરવાનું હતું. એટલે કે આ સંપ્રદાયના સાધુઓએ જેમ એક ઘવાનું તેમ આ સંપ્રદાયના શ્રાવકાએ પણ સંગઠનમાં વિલીન થવાનું હતું. સલાહકાર શ્રાવક સમિતિમાંથી પંદર જણુની વિલીનીકરણ સમિતિ અનાવાઇ હતી. અને તેમાંથી એ શ્રાવકો સંપ્રેયજી નિમાયા હતા. આમ વાંકાનેરમાં સંવત ૨૦૧૦ ના ચૈત્ર શુદ્ર ત્રીજ, તા. ૫–૪–૫૪ ને સે! મવારના રોજ આ બધારણ થયેલું; અને તેમાં મુખ્ય શ્રાવકાના સહી-સિક્કા થયા હતા.

#### દરિયાવ દિલ

આમાં પણ પૂ. ગુરુદેવના કરિયાવ કિલના સુખક પરિચય થાય છે. રાત્રિ પ્રાર્થના પ્રવચન જૈન-જૈનેતરાની એકતા વધારવા અને ધર્મરાંગે રાંગવા અનિવાર્ય છે. પણ તેમાં એક વાંધા હતા. માંડી સભાઓ આજના પ્રવૃત્તિયુગમાં અને વિજ્ઞાનના જમાનામાં રાત્રિના જ થાય. તેમાંથી બત્તી, માર્કક અને સમુદાયગત નારી આગમન અનિવાર્ય બને. સંપ્રદાયમાં રહેલા સ્થિતિચુરત સાધુઓને આ ન ગમે. જે કે રાજસ્થાનમાં અતિ ચુસ્ત ગણાતા સંપ્રદાયોમાં પણ રસ્તાની સ્વાભાવિક ખત્તીઓના અને સમુદાયગત નારી આગમનના રિવાજ આ પહેલાં કયારનાય ચાલુ થઇ ગયા હતા. તેમપંથી ફિરકામાં તા આ ચાલ ત્યાર પહેલાંના ચાલુ હતા. હા, હજુ માઇક વિષે સાધુમત ઓછા હતા. પરંતુ પંજાબી મુનિઓ, કવિવર્ય અમરચંદ્રજી મહારાજ અને મુનિશ્રી સુશીલકુમારે જાહેર પ્રવૃત્તિઓના આરંભ કર્યો ત્યારથી તેમણે તેમની શરૂઆત કરેલી અને હવે તા વર્ષમાન શ્રમણસંઘમાં પણ માઇક વાપરવું હાય તા અમુક પ્રાયક્ષિત લઇને વાપરી શકે છે. પણ કેટલાક સાધુઓ ઇલેક્ડ્રીસીડી સચિત્ત ગણતા ન હાઇ પ્રાયક્ષિત લેવાની વાત સ્વીકારતા નથી. ગુરુદેવની માન્યતા તા આગઉ જોઇ ગયા છીએ તે મુજબ કેટલાક કામા, સાધુ-શ્રાવક સહયાગથી શ્રાવંકા માટે આરંભ-સમારંભનાં હાય, તો પણ ક્ષમ્ય ગણવાં જ જોઇએ એમ પાતે માનતાં.

અને હું તો નિશ્ચિતરૂપે માનું છું:— જો સાધુસંસ્થાને ધર્મક્રાંતિની અગ્રદ્ધત સંસ્થા ગણીએ તો ક્રાંતિપ્રિય સાધુ-સાધ્નીઓ અને તેમાં ય મુખ્યપણે ક્રાંતિપ્રિય સાધુએ, જગતભરમાં આર્થિક, સામાજિક, રાજકીય, રૌક્ષણિક, સાંસકૃતિક તથા સાંપ્રદાયિક ક્ષેત્રોમાં જૈનધર્મના પુટ આપવા હશે તો અનાસક્તલાવની પરાકાષ્ઠા સાધીને, દ્રવ્યે અને ભાવે સાધુવેશવાળી સાધુતાના ખળે સર્વત્ર પ્રેરક અન્યા સિવાય આજની દુનિયામાં છૂટકા નથી. સાધુતાના મૂળમાં આંચ ન આવે, અનુકરણ કરવા જતાં કાઇ અવળે રસ્તે ન ચઢી જાય, એટલી કાળજી રાખી એકાંત નિવૃત્તિપરાયણ સાધુથી માંડીને ગૃહસ્થાશ્રમી અનેલા મહંતાના ઊંડા સંપર્ધ સાથે જગતભરના ધર્મોના સાધુવર્ગીમાં નિરામિષાહાર, પાદ્ધવિહાર અને ભિક્ષાચરીની અભિમુખતા જગાડવી પડશે. તો જ પાંચસા વર્ષ પહેલાં ધર્મપ્રાણ લેાકાશાહે દુનિયાભરના ક્રાન્તિકારામાં મેળવેલા ઉચ્ચ નંબર સાર્થક થઇ શકરો.

આ વિનાના સ્થાનકવાસી જૈન સાધુઓની એકતાનાં બધા જ પ્રયત્ના નિષ્ફળ ગયા છે; અને જશે. આથી જ જાણે ગુરુદેવ આ બધાય એકતાના પ્રયત્નામાં ઉદાસીન છતાં રસસભર રહેતા અને એ રીતે ધર્મક્રાન્તિને જગતવ્યાપી બનાવવામાં યાગદાન આપી રહ્યા હતા. તેમને થતું હતું:— "સાધુએનું સંગઠન છે ન થાય, સંકલન થાય એટલે જગ જીત્યા. સાધકા અને સાધુઓને સાંકત્યા વિના સ્વ-પર કલ્યાભ્યાંથ કાચા રહેવાના."

### पूर्वा गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

#### 3૧

## સાધુતાના પમરાટ

સંવત ૨૦૧૨ માં પૂ. ગુરુદેવ તથા મહા. શ્રી ચુનીલાલજી સ્વામી આદિ ઠાણા અમદાવાદ ચાતુર્માસ માટે પધારતા હતા ત્યારે પોતે લીંબડીથી શિયાળ (ભાલનળકાંઠા) મુકામે પધાર્યા હતા. હું અને મારવાડમાંથી 'ભાલનલકાંઠા પ્રયોગ' જેવા આવેલા બે મુનિએા (સદ્દગત મુનિશ્રી કુંગરસિંહજી મહા. તથા મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી મહા.) મારી સાથે જ હતા. ગુરુદેવની જીજ્ઞાસા અપૂર્વ હાઇ તેઓ આ બન્ને મુનિએા પાસેથી ભાલનલકાંઠા પ્રયોગનું સ્વમુખેથી વર્ણન સાંભળી પૃશ થયા હતા. તેમની છાતી ગજગજ ઉછળતી હતી. તેમાં ય શ્રી ડુંગરસિંહજી મુનિમાં, પંચાવન વર્ષની ઉમ્મર અને એાડકારની ભયંકર બિમારીમાંય એટલે દ્વરથી આવી જાણવા - સમજવાની જે જિજ્ઞાસા જેતાં, તેથી તો તેમના આનંદનો પાર ન રહ્યા. પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ પણ આ પ્રદેશની આમજનતા પર શી અસર છે તે ઝીણવટથી જોતાં. શિયાળથી વિહાર કરી જે ગામે રાતવાસા રહેલા, ત્યાં અમારી ગેરહાજરીમાંની સહજ લાક તપાસથી તા ગુરુદેવને અતિશય આનંદ થયા સાંભળ્યા; સાથાસાથ આ પ્રયાગભૂમિને આશીર્વાદ પણ મળ્યા.

ઉપરાક્રત એ મુનિએા, તે વખતના વર્ધમાન શ્રમણ સંઘના ઉપાચાર્ય પૂ. ગણેશલાલજી મહારાજના શિષ્ય અને સદ્દગત પૂ. જવાહરલાલજી મહા. ના પ્રશિષ્ય હતા અને તેએ અન્ને સાબરમતી ચાતુર્માસ રહેલા. ચાતુર્માસ બાદ ગુરુદેવતું અને તેએ તું કરીને અમદાવાદમાં જ મિલન થયું હતું.

એક વખત ગુરુદેવ સાથે વર્તા લાપ કરતા, વર્ત માન સાધુ-સંસ્થાની સમાચારી અંગે ચર્ચા નીકળી તે વખતે ગુરુદેવે કહ્યું:-"જે સાધુઓ કેળાં સચિત્ત કહેવાય કે ન કહેવાય? તે લેવા સાધુને કલ્પે કે ન કલ્પે? એવી સચિત્તાચિત્તની વ્યાખ્યા નક્કી કરવામાં કેટલાંય વર્ષો થયા મચ્યાં કરે છે; છતાં નિકાલ કરી શક્યા નથી. તે સાધુઓ જગતને દેારવામાં શું માથ મારવાના?

ઉપલા ગુરુદેવના શખ્દો કેટકેટલું કહી જાય છે? ઉપરની ચર્ચા ચાલતી હતી તેવામાં જ, ગુજરાત-સૌરાષ્ટ્રના સાધુ-સાધ્વીએકને વર્ષમાન શ્રમણસંઘમાં લેવા માટે વાટાઘાટ કરવા પાંચ સાધુએકનું પ્રતિનિધિ મહેળ માકલવાના આશયવાળા, વર્ષમાન શ્રમણસંઘના એક સંભાવિત સાધુના પત્ર આવ્યા ત્યારે ગુરુદેવના ઉપરાક્ત ઉદ્દગારા વાતાવરણમાં ગાજી રહ્યા હતા.

### સાધુતાનું જીવનદર્શન

આ એ મુનિએ પૈકીના એક નાના અને વિદ્વાન મુનિ નેમિચન્દ્રજી હતા. તેમણે 'વિશ્વવાત્સલ્ય' પાક્ષિકમાંથી અને પ્રગટ તથા અપ્રગટ પુરતકામાંથી મારાં લખાણાનું સંકલન કરી એક પુસ્તક તૈયાર કર્યું હતું. તેનું નામ રાખ્યું હતું – "સાધુતાનું જીવનદર્શન".

હવેના યુગમાં જૈન સાધુ-સાધ્વીઓએ કૈવા આચાર-વિચારે રહેવું તથા માનવજીવનમાં સામાજિક, આર્થિક, રાજનૈતિક, સાંસ્કૃતિક, ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક વગેરે ક્ષેત્રામાં પાતાની સાધુમર્યાદામાં રહી શી રીતે પ્રેરણા કે માર્ગદર્શન આપવાં, તેની એક સંહિતા જેવું આ પુસ્તક હતું. ગુરુદેવને એ બહુ પસંદ પડ્યું. તેમણે પાતાના સુંદર અભિપ્રાય લખી આપ્યા અને તરત પ્રગટ કરવા કહું. તેઓ આટલી વૃદ્ધ વયે જે પ્રગતિશીલતા ધરાવતા હતા, તે આધુનિક અને નાસ્તિક લેખાતા સુધારાવાદીઓને પણ અદ્ભલત રીતે આકર્ષી લેતી. આથી પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજશ્રી (ચિત્તમુનિ)એ તેમનું જે લધુ છતાં ગુરુદેવના જીવનને સમજવામાં માર્ગદર્શન આપતું રેખાચિત્ર દોર્યું છે, તેમાંનાં આ વાકયા યથાર્થ ઠરે છે:-

(૧) જેણે વેષ તેા સ્થાનકવાસી જૈન સાધુના પહેર્યા છે, છતાં પણ સાંપ્રદાચિકતાથી પર રહી, માત્ર સાધુદ્દદયથી જેણે આમજનતાને પાતાની કરી છે.

## पूक्य गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

- (૨) જેનુ ત્યાગી જીવન શુષ્ક કે નિષ્ક્રિય નથી; પરંતુ પારમાર્થિક વ્યવહાર અને સમાજસેવાથી હંમેશાં ભાવભીનું ખનેલું છે.
- (૩) સફેક શુદ્ધ ખાદીનાં વસ્ત્રો, પ્રમન્ન-શાંત મુખમુદ્રા, સપ્રમાણ ઘાટીલી કાયા; એટલે કે કવિવર્ધ પંડિત મુનિ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ.

મતલખ કે પાતાના જીવન દ્વારા જ જેમણે સાધુતાનું જીવનદર્શન સિદ્ધ કર્યું હતું. એવા હતા ગુરુદેવ! એવી હતી એમની લોકોત્તર દૃષ્ટિ!

### જુઓ, જરા જુઓ!

જયારે ભાલનલકાંઠા પ્રાયોગિક સંઘના આદેશે, સન ૧૯૫૬ના મહાગુજરાતવાદી તેલ્ફાનાની આંધીથી અમદાવાદને બચાવવા અને ગુજરાત કેલ્લેમના પૂરકપણાની ફરજ અદા કરવા, ખેડૂતાની અને બહેનાની ડુકડીએ રાજ અમદાવાદ આવ્યા કરતી: એ શાંત અને શિસ્તબહ અહિંસક ડુકડીઓને જોઈને અમદાવાદના આ ચામાસાનાં ગુરુદેવના પ્રવચનામાં કેડલીક વાર મહાપ્રેરણાદાયક વાણી સરી પડતી:-

"જુઓ, જરા જુઓ! મહાવીરના શ્રાવકા કૈવા હાય! ગાળા ખાય છે, માર ખાય છે, પણ આ દાવાનળમાં શાંત પાણી રેડતાં અચકાતા નથી. વર્ષો સુધી તમાને પ્રવચન સંભળાવ્યાં. જે તૈયારી ન થઇ તે અહીં થાડા જ વર્ષોમાં થઇ ગઇ. તમે જેને ગામડિયા અને રાંચા કહા છા, તે અહિંસાના કેવા મર્મ સમજે છે? અરે! આચરી બતાવી ઉદ્ધાધન કરે છે. તેમાં રાજપૂત છે, કણબી છે, ભરવાડ છે, કાળી છે, હરિજન છે, ભાઇઓ છે અને ખેના છે. પાલીસ કહે છે— "મદદ કરીએ" પણ તેઓ કહે છે— "વગર હથિયારે સહન કરી શકા તેમ ભલે અમારી સાથે ચાલા" એમ અમદાવાદના શિક્ષિત અને સાધનસંપન્ન લેખાતાં લોકોને તેઓ મૂંગી તાલીમ આપી જાય છે."

પૂ. શુરુદેવ શુશુપૂજક તેા સહજભાવે હતા જ. પણુ ખરી રીતે તેા આ એમના સર્જનનું સર્જન હ**તું. ખુદ્ધદેવે** સંતાને ખેડૂતની ઉપમા આપી છે. કરીા ખેડૂત પાતાના વાવેલા બીજના ઉછરેલા અને પાકથી લૂમઝૂમ છોડવાઓને એઇને ન આનંદે!

આ મારવાડી મુનિ જોડીને, પંજવાહેરલાલ નેહેરુના ભાષણમાં જવાનું મન થયું. તેથી પૂ. મહારાજશ્રીના આશીર્વાદ લેવા ખાસ આવેલા. ગુરુદેવ જાણતા હતા કે અત્યારે તાફાનની આંધી ટાણે પંડિતજીના ભાષણમાં જવામાં કેટલું જેખમ છે? પણ જ્યારે ખેડૂતા અને બેના સહન કરતાં હાય ત્યારે જૈન સાધુ ચૂપ રહે તા જૈન સાધુતા દીપે શી રીતે? એથી ગુરુદેવ ઘણા ખુશ થયા અને સુંદર માર્ગદર્શન આપેલું.

ગુરુદેવતું આ ચામાસું અમકાવાદમાં નગરશેઠના વંડામાં નવી ખંધાવેલી સારાષ્ટ્ર સ્થા. જેન વાડીમાં હતું. અમકાવાદમાં વસતા સારાષ્ટ્રના સ્થાનકવાસી જૈનાએ એ વાડીની નજીક પાષધશાળા બનાવી હતી. થાડા વખત પહેલાં જ ગુરુદેવના સાન્નિધ્યમાં તેની ભવ્ય ઉદ્દઘાટનવિધિ થઇ હતી. જેમાં આ મુનિદ્ધય અને કયામુનિજી (કરિયાપુરી સંપ્રદાયના) તેમ જ સાધ્વીએક સહિત અમદાવાદના ચતુર્વિધ જૈનસંઘ ઉપસ્થિત થયેલા.

આ સ્થા. જૈન વાડીના જ કંપાઉન્ડમાંના મકાનામાં વાચનાલય યુવકાથી અને હુન્નરશાળા શ્રાવિકાઓથી મઘમઘતાં રહેતાં. ગુરુદેવને ગાંધીસ્પર્શથી પાવન થયેલી રાષ્ટ્રીયસંસ્થા કાંગ્રેપ્ત તરફ કુદરતી મમતા હતી. એટલે જ એની ઊાણેયા સાલતી, અને ખૂબીએ જેવા ઈચ્છતા. જોરાવરનગરના ચામાસામાં સારાષ્ટ્રનું એકમ થયા બાદની ચૂંટણીસભાને ગુરુદેવે સુંદર રીતે સંબાધેલી. 'રઘુવંશ'નું સંત સંબાધી વચન ગુરુદેવને યથાઈ લાગુ પડી જતું હતું.– '' મવન્તિ મચ્યેલું हિ પક્ષવાતિન: ''

આ વર્ષે સં. ૨૦૧૩ ની સાલમાં ગુરુદેવની ૮૦ મી જન્મજયન્તી ભાઇશ્રી માણેકલાલ ચુનીલાલ ચિનાઈના મકાન ચિનાબાગમાં ઉજવાયેલી. હીરાબેનના હરખ માતા ન હતા. મુનિદ્ધય અને અન્ય અનેક આત્મીયજના એ વખતે હાજર હતાં.

# પ્લય ગુરુદેવ કવિવર્ય પાં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### 32

### પ્રતિભા ખીલી ઊઠી

પૂ. ગુરુદેવની છેલ્લી ઉમ્મરના સત્સંગના લહાવા લેવા કરી પાછા મુંબઇ અને તેમાં ય મુખ્યત્વે ઘાટકાપર સ્થા. જૈનસંઘ ખેંચી ગયા. લીંબડી માટા સંઘે પણ ખુશીથી હા લણી. ડાલીમાં ખેસીને વિહાર કરવા ગુરુદેવને ગમે નહીં. રખ્યરના પૈડાંવાળી બાબાગાડીમાં તો જવાય કેમ? આ અંગે આત્માથી માહનઋષિજી જેવા ચિંતક મુનિઓની સંમતિ હતી. પણ "આજે બાબાગાડી તો કાલે ઝડપી વાહન સાધુવર્ગ વાપરવા માંડશે. મહાન સાધુનું અનુકરણ બીજાઓ કરી જ નાખે છે." માનવોને ખેલે માનવનો ખાજ ઉપડાવવામાં ગુરુદેવને માનવનો ગૌરવભંગ લાગતા, પરંતુ અંબાલાલ પટેલ અને ગુરુદેવની ઢાલી ઉપાડનારા માનવખંધુઓ વચ્ચે પ્રીતિગાંઠ એવી બંધાઇ હતી કે ગુરુદેવની સામે ખેન્ત્રણ કલીલા ઉપસ્થિત થતી— (૧) "આપ માત્ર વાલ્યાના ગુરુ નથી. ખેડૂત, શ્રમજીવી, આદિવાસી વગેરે સૌના ગુરુ છો એટલે ગુરુદેવનો લાભ અનાયાસે મળી જાય છે. (૨) ગરીળ માનવ—લાંડુને સ્વમાનભેર રાજી રાંઠી સંઘા તરફથી મળી જાય છે. (૩) આપની પાસે આ ઉમ્મરે પણ જે જ્ઞાનયુકત અસ્ત્રિની મૂડી સાથે ઓજસ્ત્રી કાયા અને તેજસ્ત્રી વાણી છે તેના લાભ સૌ લેવા ઇચ્છતા હોઈ શરીર કાર્ય આપે ત્યાં સુધી આપે ગામેગામને લાભ આપવા કૃષ્ણું જોઈએ." વયે એંશી વર્ષ પૂરાં થયાં અને દીક્ષાને છમ્પન-છમ્પન વર્ષ વીતવા આવ્યાં. આવું પૂરું સ્થિવરપણું છતાં ખડતલ શરીર જખ્યર કાર્ય આપી રહ્યું હતું. એથી ભારતના આંતરરાષ્ટ્રીય બંદરમાં તેઓ આ ત્રીજી વાર પધાર્યા.

આ વખતે પૂ. ગુરુદેવ અને પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ ઠાણા બેનાે વિહાર હતાે. પંચ ખૂબ લાંબા હતાે. અવસ્થા પાક્રી હતી. છતાં હિંમતપૂર્વક ઘાટકાેપર પહેાંચી ગયા. બધા સંધાનાે ઉત્સાહ દિન-પ્રતિદિન વધ્યે જતાે હતાે.

### અવનવા પરિચયાે અને ઉત્થાનપ્રેરણા

શ્રી હીરાચંદ વનેચંદ દેસાઈ તો વિદાય થઈ ચૂકયા હતા. દાનવીર ભાઇશ્રી ધનજીભાઈ દેવશીનું પણ અવસાન થઇ ચૂકયું હતું. ભાઇશ્રી માણેક લાલભાઇ વચાવૃદ્ધ અને આજર અની ચૂકયા હતા. આમ ઘાટકાપર સ્થા. જૈન સંઘ જાણે નવી નેતાગીરી માગી રહ્યો હતો. ધાર્મિક સંસ્થાએમાં લોકકુચિ એાઇ થતી જય છે, એ ફરિયાદ આવતી; પણ ગુરુદેવ માનતા—" દુનિયા અને તેમાંય ભારત તા ધર્મપ્રેમી રાષ્ટ્ર છે. પછી ધાર્મિક સંસ્થાએ કેમ ન ગમે ? હા, ધર્મસંસ્થાએ યુગાનુરૂપ કાર્યક્ષમ અનવું જોઇશે. સ્થાનકવાસી જૈન સંધામાં ઘાટકાપરના દુર્લભજીલાઇ ખેતાણી હવે વિશાળ ક્ષેત્રના અની ચૂકયા હતા. ઘાટકાપરની જનતાવતી ન્યાલચંદભાઇ મૂલચંદભાઇ કહેતા— " ગુરુદેવ! આપની હાજરીથી ઘાટકાપર સ્થા. જૈન સઘંમાં હવે નવું લાહી જરૂરી છે." પૂ. ગુરુદેવના પ્રવચનામાં જૂના—નવા વિચારાના સુસંગમ હતો; અલક નવા વિચારાના સુસંગમ હતો. હા, જૂના સદ્ભવિચારાથી નવા વિચારા અભિમુખ હોવા જોઇએ, ઉન્મુખ નહીં. સદ્ભાગ્યે લાકમાનમ તૈયાર થયે જતું હતું. ગુજરાતમાં જેમ શ્રી રવિશંકર મહારાજ મશહૂર છે, તેમ મુંબઇમાં લાકસેવક-સંતર્ફપે શ્રી કેદારતાથજી સુપ્રસિદ્ધ છે. તેઓ કિશારલાલ મશરૂવાળાના ગુરુજ છે. મહાતમા ગાંધીજીના વિચારા અને કાર્યોના પ્રખળ પુરસ્કર્તા છે. તેઓને ગુરુદેવના પરિચયમાં આવવાનું થયું. "માનવતાનું મીઠું જગત" જેમાં ગુરુદેવના પ્રવચના છે; જેમનું માટા ભાગનું સંપાદન ગુરુદેવે મારે હાથે કરાવ્યું છે, તે વાંચીને નાયજીને ભારે પ્રસન્નતા થઈ. સામાન્ય રીતે વેશયુકત સાધુતા કરતાં મુખ્યત્વે સાધુતાયુકત દૃશ્યની જરૂરિયાત પર શ્રીનાથજીને છોક હોય છે. જયારે ગુરુદેવમાં તો આ બન્નેયના વિરલ સંગમ હતા. એટલે સાને આકર્ષે તે સ્વાલાવિક હતું.

અમૃતલાલ શેઠ એક વખત લીંખડીના ન્યાયાધીશ અને પાછળથી પત્રકાર બન્યા, તથા રાષ્ટ્રીય અને રાજસ્થાનીય બન્ને આઝાદીમાં 'જન્મભૂમિ' પત્ર દ્વારા દેશને ચરણે સેવા સમપી. સૌરાષ્ટ્ર દ્રસ્ટને નામે હજુ પણ એ સંસ્થા જીવંત છે. મનુસાઇ શેઠ- એમના સુપુત્ર, ગુરુદેવના અગ્રણીલકત બન્યા. મારબીના રસિકલાલ પ્રભાશંકર શેઠ માટુંગાના રાજુવિલાવાળા એમના અનન્ય લકત છે. પ્લાસ્ટિકના જંગી કારખાનાવાળા સુદામડાના વતની લાઇશ્રી લાગીલાલ શયચંદ તુરખીઆ પણ ગુરુદેવના અનન્ય લકત બન્યા. ઘાટકાપરમાં નવી પેઢીને એમણે ખૂબ રંગ લગાડયા. એમાંથી હરિલાઇ

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

જેચંક દેાશી જડી આવ્યા. એકદા માંડમાંડ સંવત્સરીએ ઉપાશ્રય દેખનાર આજે તેંા ગુરુદેવના સહવાસ પછી છેલ્લા કેટલાય વર્ષાથી ઘાટકાપર સ્થા. જૈનસંઘના આદરપાત્ર બની ગયા છે. તેંએા પણ પોતાના અનેક વ્યાવસાયિક કાર્યોમાંથી સારા એવા સમય કાઢીને સાધુ-સંતાની સેવા કરે છે. બચુલાઈ ગાસળિયા ત્યારે ઘાટકાપર સ્થા. જૈન સંઘના મંત્રી હતા. તેંએા તા પૂ. ગુરુદેવના એકનિષ્ઠ લકત છે જ. એનામાં પણ કૈંક નવા શ્રાવિકાએા આગળ આવી ગયા. પૂ. ગુરુદેવના આ ચામાસાથી ઘાટકાપરમાં સાર્વજનિક પ્રાર્થના શરૂ થઈ.

ગુરુદેવ જ્યાં જાય ત્યાં પુસ્તકાલય-વાચનાલય તેા ખાલાય જ. કારણ કે તેઓ માને છે- "સદાય સાચા સંત–સતીના સુયાગ નથી હાતા. તે વખતે સાચું સાહિત્ય જ જીવનમાં માર્ગદર્શક અને છે." વળી એ સાહિત્યમાં જગતભરના મૌલિક સાહિત્યકારાનું સાહિત્ય આવે એવી એમની ઇચ્છા રહેતી હાય છે. લીંબડીનું પુસ્તકાલય આ દૃષ્ટિએ સૌરાષ્ટ્ર-ગુજરાતમાં સારા નમૂના પૂરા પાડે છે. "કલાત્મક ગાઠવણી" એ જાણે પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજની સ્વાભાવિક ટેવ. એટલે પૂ. ગુરુદેવનું સાહિત્ય સુબ્યવસ્થિત જળવાઇ રહ્યું છે.

તેઓની ઉત્થાનપ્રેરણા પણ ચામેરની હાય છે. સુશીલનું મૂળ નામ "કોટાલાલ હરજીવન સુશીલ." અગાઉ જોઇ ગયા તેમ તેમની પાસેથી અંપાલી અને અંગ્રેજી સાહિત્ય વંચાવી તેમને લેખા લખવાની પ્રેરણા પાઇ. જેમાંથી કર્મવાદ જેવા ગહન વિષયને સરળ-સ્પષ્ટ શૈલીમાં રજૂ કરવાની તક મળી. ઈવર કર્તુ ત્વવાદમાં નહિ માનનારી દેશ-પરદેશની નાસ્તિક પેઢીને આ "આધ્યાત્મિક પ્રખંધાવલી" રૂપે "પૂજ્ય શ્રી દેવચંદ્રજી પ્રકાશન મંદિર" તરફથી બહાર પડાવેલા આ લેખસંગ્રહ કર્મવાદ દ્વારા આસ્તિક બનાવી મૂકે છે. સુશીલની પ્રાસાદિક અને આકર્ષક શૈલીમાં વૈજ્ઞાનિક દૃષ્ટિએ આધ્યાત્મિક વિષય આમાં સરળ રીતે સરસ ચર્ચાયા છે. જયારે "અપૂર્વ અવસર એવા કયારે આવશે?" એ જેનામાં મશહૂર શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર રચિત પદ્યનું માદું "સિદ્ધિના સાપાન" રૂપે સિક્ય આધ્યાત્મિકતાદર્શક વિવેચન જોયું, ત્યારે તેમણે ઘાટકાપરમાં એના પ્રકાશનની પ્રેરણા સીંચી. વા. મા. શાહના અપ્રગટ સાહિત્યની સંકલનાબદ્ધ પુસ્તકશ્રેણિ પણ શુરુદેવની પ્રેરણાથી જ પ્રકાશિત થઇ.

આમ એક બાજુથી સહેજે નવા પરિચર્યા વધાર્યા. પ્રવચન ઝડી વરસાવી. જેમાંના માટા ભાગના પ્રવચનાને લાટકાપર સંઘે ટેઇપ રેકાર્ડિંગ કરાવીને કાયમી બનાવી દીધા.

આ રીતે પૂ. ગુરુદેવના કીર્તિ ચંદ્રમા પૂર્ણકળાએ ખીલી ઊઠયા હતા. ગાંધીવિચારને, સંત વિનાખા વગેરેએ રચનાત્મક ક્ષેત્રામાં વિસ્તાર્યો. પં. જવાહરલાલે દેશ--દેશાન્તરના રાજકારણમાં ઝળકાવ્યા ત્યારે તેમાં રહેલા તત્ત્વને જૈનત્ત્વપારખુ ગુરુદેવે વિશાળ ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં વાવી દીધું. એક બેને તે અરસામાં લખેલ- "જેમ જેમ દિવસા જશે, તેમ તેમ ગુરુદેવની આવી સૂક્ષ્મ કાર્યવાહીના મહિમા વધશે." વાત બિલકુલ સાચી છે.

### 33

# ધર્મક્રાન્તિનાં વિશ્વમંડાણ

પૂ. ગુરુદેવનું ત્રીજું ચામાસું સંવત ૨૦૧૩ માં ઘાટકાપર હતું ત્યારે મારું ચામાસું આદરાહામાં હતું. ત્યાં ઘાટકાપર શ્રી સંઘના પત્ર આવ્યા-"આ ચામાસાના કીર્તિશિષ્મર પર કળશ ચઢાવવા ઘાટકાપર ઈચ્છે છે કે, આપ આપનું આવતું ચામાસું ઘાટકાપર કરવાની અનુમતિ સત્વરે આપા." ભાલનલકાંઠા પ્રાયાગિક સંઘની મીટિંગમાં આ પત્ર વંચાયા. ગુજરાત કાંગ્રેસ સાથે ભાન. કાંઠા પ્રયાગ-સંગઢનાના સંઘર્ષ ચાલતા હતા. ભાન. કાંઠા પ્રયાગ પડકાર ફેંકી ચૂકયા હતા. "વર્તમાન નગરલક્ષી કાંગ્રેસનું ગામલક્ષી રૂપાન્તર કર્યા વિના છૂટકા નથી. એ માત્ર પડકાર ફેંકીને બેસી ના' તા રહ્યા. તેથે કોંગ્રેસની પૂરક પ્રેરક સંસ્થાએ રચી કાઢી હતી. જરૂર પહે ત્યાં કોંગ્રેસના આત્મા બચાવી બે રાગ સામાન્ય એસ્ડક્યી ન મટે તા વાઢકાપ-રૂપાન્તર કરીને પણ તે કાેગ્રેસની શુદ્ધિ અને સંગીનતા માટે તત્પર હતા. તેથે પોતાના જૂના કાર્યકરાને ખાવા પહે તો ખાવાની હદે સૈદાંતિક તૈયારી કરી લીધી હતી. બીજી બાજુ જેમ મહા ગુજરાત જનતા

## प्रथा गुरुहेव डिवियर पं. नानसन्द्रेक सहाहाक कन्स्रशताहिह स्मृतिग्रंथ

પશ્વિદને એણે શાંત વિરાધના માર્ગ ચીંધ્યા હતા, તેમ મહારાષ્ટ્રને ચીંધવાના હતા. ત્યાં જ જોગાનું જોગ આ નિમંત્રણ અને સંઘ તરફતું નિમંત્રણ, સંઘની ધર્મક્રાન્તિનું તીવસૂચક ચિદ્ધ હતું. એણે સાનામાં સુગંધ ભેળવી દીધી. મારા વિહાર માટે ભા.ન, કાંઠા પ્રાયોગિક સંઘ ખુશીથી સંમત થયા. હું મહારાષ્ટ્રના છએક જિલ્લામાં કરતાે - કરતાે ઘાટકાપર પહેાંચી ગયાે.

### ધર્મકાન્તિ સામેના મારચા

ત્યાં ઘાટકાપર સ્થા. જૈન સંઘમાં જ ધર્મકાન્તિ સામે મારચા માંડાઇ ચૂકેલેંા. જાહેર છાપાઓમાં ઉહાપાહ ચાલ્યાઃ"શ્રી સંતખાલજ! ઘાટકાપર ઉપાશ્રયમાં ચાતુર્માસ કરવાનું આપ અમારા ખાતર, શ્રી સંઘની એકતા જાળવી
રાખવા ખાતર માંડી વાળાં" મને અંગત પણ લખ્યું. મેં અંગત લખનારને કહ્યું - "એક પણ જાહેર પ્રતીતિકર વિરોધ હશે, તે સ્થાનમાં હું પ્રવેશીસ નહીં; ચાતુર્માસનું તો પૃછવું જ શું? તે કાંતિવિરાધી તત્ત્વોને ખૂબ ગમ્યું. મેં
શ્રી સંઘને પણ આ જણાવ્યું હતું - "ઘાટકાપરના શ્રી સંઘની લાગણી સમજી શકું છું. મેં ચામાસું સ્વીકાર્યું છે એ કરીશ જ; પણ સ્થાન માટે આ સ્થિતિ છે. જામનગર, આલંભા જૈન સ્થાનકામાં આ રીતે જ ચામાસાં થયા છે." ઘાટકાપર સંઘ જેમ કાર્યવાહક સમિતિની લગભગ સર્વાનુમતે મંજુરી મેળવી હતી, તેમ થાડા અપવાદ સિવાય સામાન્ય સભાની સર્વાનુમતે સંમત્તિ મેળવી લીધી હતી. શુરુદેવના પવિત્ર સાન્નિધ્યમાં શ્રી કેદારનાથજીના પ્રમુખપદે જાહેર સ્વાગત સમારાહ શ્રી ઘાટકાપર સંઘે એઠવ્યો હતો; કારણ કે નિવેદન ખહાર પડયા પછી હું પહેલવહેલા મુંબઇમાં પગ મૃકતા હતા. ગુરુ – શિષ્યનું ઘાટકાપરને આંગણે બાવીસમે વર્ષે આ મધુર મિલન હતું.

### ઘાટકાપરમાં માનવમહેરામણ

ઘાટ કાપરને આંગણે મુંબઇ અને આસપાસથી જૈનાના મહેરામણ ઉમટયા. લાવિક જૈનેતરા પણ આવ્યા. પ્રથમ સ્વાગત તા સર્વોદય હાસ્પિટલના કાંતિલાઇએ બહુ પ્રેમથી કર્યું. ત્યાર બાદ મને ગુરુચરલુ મત્યા. નીરખનારા લાકાનાં હૈયાં હરખ્યા. ગુરુદેવ બાલ્યા, શ્રીનાથજ બાલ્યા, હું બાલ્યા. પૂ. ચુનીલાલજ મહારાજ અને ડુંગરશી મુનિ પણ વિરાજમાન હતા. સર્વાદય ભાજનાલયવાળા શુભવિજયજ પણ પધાર્યા હતા. સમારાહ પૂરા થયા. ગાંચરીની વેળા થઈ. લેવાની તૈયારી હતી ત્યાં સાંભજ્યું— "એક ભાઇએ મારા ઉપાશ્રય—પ્રવેશની વિરુધ્ધમાં ઉપવાસ કર્યા છે." મેં તેમને પૂછ્યું, ત્યારે કહે— "મારા વિરાધ નથી. હું તા સમારાહમાં પણ સામેલ હતા. પણ સવારથી પચ્ચકખાણ લઇ લીધા હાઇ નિરુપાયતા છે." મેં કહ્યું— "તમે ન લા તા મારાથી કેમ લેવાય ?" હવે ગુરુદેવ કેમ લઇ શકે? જો કે સંપ્રદાય રિવાજ અનુસાર મારે આહાર-પાણી અલગ લેવાનાં હતાં. પણ ગુરુદેવનું હૈયું એ કેમ સાંખે? એક બાજુ લાકામાં ઉત્સાહના પાર ન હતા, ત્યાં આ બન્યું.

### દુ:પચ્ચક્ખાણ ન હાૈય

્ગુરુદેવ પાસે પેલા ભાઇની વ્યથા પહેાંચી. ગુરુદેવે કહ્યું-'' જૈનધર્મ પચ્ચકખાણમાં જ માને છે. દુ:પચ્ચકખાણમાં નહીં. પ્રતિજ્ઞા સત્ય કે પ્રેમ માટેની હાય, દુસગ્રહ માટે કે પૂર્વગ્રહ પાયવા માટે નહીં.'' તે ભાઇ સત્ય વાત સમજી ગયા અને ભાજન કરી લેવાનું કખૂલ્યું. અમેં:એ આહાર લીધા. આવા હતા સૌના શ્રેયવાંચ્છ ગુરુદેવ!

### વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયાગિક સંઘ

ત્યાં તો મનુભાઇ શેઠ પોતાના ચાંદીવલી (મુંબઇ પાસેના) ફાર્મમાં ખેંચી ગયા. ખૂબ હરિયાળું, શીતળ અને મધ્યમાં એ સ્થળ છે. ત્યાં મનુભાઇ શેઠના વિશાળ મકાનમાં થાડા દિવસ ગુરુચરણે સૌ આનંદથી રહ્યા તે દરમિયાન ગુરુદેવના સાન્નિધ્યમાં જ 'વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘ' નામની નગરજન સંગઠન માટેની સંચાલક સંસ્થાના પાયા મંડાયા કે જેના હાથતળે માતૃસમાં આવે છે, અને મુખ્ય શહેરામાં તેવી શાખાઓ ખાલાતી જાય છે; જેમાં ગુરુદેવ ઇચ્છે છે તેમ નારી-રાજી અને નારી-પ્રતિષ્ઠા જળવાય છે. ઉપરાંત ભાવ જગતની ધર્મમય સમાજરચનાના પાયા નક્કર થાય છે. ગાંધીજી કહે છે તેમ શહેરાને શેતાનના ચરખારૂપ મટાડી ચામપૂરક બનાવવાના તથા આંતરરાષ્ટ્રીય સભ્યતામાં ભારતીય સંસ્કૃતિનું તત્ત્વ ભરવાના આ સિવાય રસ્તો જ નથી. ગુરુદેવે ધર્મમય સમાજનુ વાયુમંડળ રચી

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

આપ્યું અને જૈનપરંપરા તથા ગાંધીકાર્યવાહીના સુસંગમે તેમાં ભા. ન. કાંઠા પ્રયોગે પ્રાણુ પૂર્યો. જેથી ધર્મમય સમાજરચનાનું કામ પ્રત્યક્ષ રીતે આગળ વધી શકે. ગુરુદેવના મુંબઇ પ્રયાણુ પાછળ ભા.ન કાંઠા પ્રયોગને જે ચામપૂરક નગર વાચુમંડળ મળી ગયું, તેને શબ્દોમાં કચે વર્ણવાય? જે સમસ્ત સમાજને ધર્મમય અનાવવા હાય તા નગરાને ચામપૂરક અને સમસ્ત રાષ્ટ્રાની પ્રજાને ભારતાભિમુખ અનાવ્યા વિના છૂટકા નથી. અને આ માટે મુંબઇ સિવાય વિ. વા. પ્રા. સંઘની મુખ્ય શાખા માટે ખીજું કયું સ્થાન હાઇ શકે? આમ પૂ. ગુરુદેવના આ ઘાટકાપર ચાતુર્માસને લીધે તરત જ વિશ્વવ્યાપી ધર્મકાન્તિનાં મંડાણ મંડાઇ ગયા.

#### 38

# મધ્યમવર્ગીના પુરુષાર્થ

પૂ. ગુરુદેવ જેવા મુંબઇ પહેાંચા એટલે ચામેર સત્-પ્રવૃત્તિઓનું વાયુમંડળ રચાયું. આ વખતે સંવત ૨૦૧૩ નું ચાતુર્માસ પૂરું થવા આવ્યું હતું. સ્વરાજ્ય બાદ મુંબઇની પ્રગતિશીલ પ્રજાના પ્રગતિદ્વાર સાવ ઉઘડી ગયા હતા. ગાંપીજીની જેમ ગુરુદેવ પણ માનતા— "ધર્મદ્વારા જ પ્રશ્નમાત્રના ઉકેલ થઇ શકે." મુંબઇમાં મધ્યમવર્ગના રહેઠાણના પ્રશ્ન મહેાં ફાડીને એકા હતા. એરીવલી પરામાં સ્થાનકવાસી જેતાની વસતિ ઉભરાવા માંડી હતી. ધંધાની અને નાકરીની ધમાલમાંથી ઊંચા આવે તો કાંઇક કરી શકે તે!

### એ માન્યતા ધરમળથી બદલા

ગુરુદેવને, સમાજના કરાેડરજુરૂપ મધ્યમવર્ગના નાના-માટાં દુ:ખા બહુ દુભવતાં. તેઓ કહેતાં "તમારી જિંદગી જીવવાની આજની ટેવા બદલવી એઇશે. તમારી લાઘવગ્રંથિઓથી તમારે મુકત બનવું પડશે. તમારી સીએાએ બેઠાડુ અને ખર્ચાળ પ્રકૃતિ પલટવી પડશે. તમે નર-નારીએા જરાય હીણાં કે ઊણાં નથી. તમારી આખાદી પર જ સમાજ આખાદ થશે અને તમારાં સ્વમાન ગૌરવની પ્રતિષ્ઠિત ધરતી ઉપર જ જીવશે તથા જીતશે. તમારી જરૂરિયાતાને પ્રવાની તાકાત રાજ્યમાં નથી, સમાજમાં ય નથી, અર્થમાં તાે છે જ નહીં. એ તાકાત માત્ર ધર્મમાં જ છે.

### અનુલવની એરણ

વાતા ઘણી સુંદર પણ શ્રદ્ધા ચાંટે શી રીતે? ગુરુદેવ માનતા: – "સત્યા, આદર્શો કે સિદ્ધાંતાનું ઘડતર. ચણતર કે ઉઠાવ પ્રજામાં, અનુભવની એરણ પર જ થાય છે. ખરેખર, તેમ જ અન્યું. એારીવલીમાં દશ હજાર ચારસ ફૂટ ખુલ્લી જમીન ધરાવતા એક વિશાળ અંગલા એમ જ પડયા હતા. તે ખીજી લડાઇ વખતે સરકારી હવાલામાં પડેલા, છૂટતા ન હતા. મકાનમાલિકને કાઢી નાખવાનું મન થયું. હવે તા સ્વરાજ્યની સરકાર હતા. શ્રી ખેર અને મારારજભાઇનું મુંબઇ પ્રધાનમાંડળ હતું. આ વખતે તંત્ર શ્રી ચવાણના હાથમાં આવ્યું. મધ્યમવર્ગની પાસે ધક્કા ખાવાની શ્રમ-તાકાત કર્યા એાઇ હતી? આખરે તે મકાન બારીવલી સ્થાનકવાસી સંઘના હાથમાં આવ્યું.

### માટા અચંબા

સૌને લાગ્યું – ગુરુદેવના પ્રતાપે માટા અચંધા થયા. ધનિકાને પણ ચમત્કાર તો લાગ્યા. તેઓ કહેવા લાગ્યા– "મલેને મકાન મળી ગયું. તાવડી તડાકા કરે છે અને તિજોરી તિળયાઝાટક છે, ત્યાં મકાનના હવાલા કયે મળશે? નાણાં કયાંથી ચૂકવશે?" પણ ગુરુપ્રતાપે આ મધ્યમવર્ગનાં માણસાને નાણાં મેળવવાના પ્રામાણિક રસ્તા સૂઝતા જાય અને અમલમાં મૂકતા જાય. આખરે જંગી જમીન સહિત આલેશાન અંગલાસમું વિશાળ મકાન તેમના હાથમાં આવી ગયું. ખારીવલીમાં સ્થા. જૈનાના વ્યવસ્થિત સંઘના ભરૂઆત થઇ ગઇ.

### બારીવલીમાં ગુરુપ્રતાપ

ત્યાર પછી તેં! બારીવલીને પગલે કાંદિવલી અને પશ-પરામાં સ્થા. જેનસંદા રચાઇ ગયાં. બારીવલીમાં ગુરુદેવનું ચામાસું સંવત ૨૦૧૪માં પણ થઇ ગયું અને એક પછી એક પ્રવૃત્તિ શરૂ થઇને જામતી ગઇ. મકાનનું સ્થળ ઘાડબંદર

# प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह हेम्तिग्रंथ

રાડ ઉપર મુંબઇ પાલઘરના રસ્તામાં અને માેકાની જગ્યાએ છે. આજે ત્યાં લાયખેરી છે, વાચનાલય છે, ઔષધાલય છે. હવે તો એ દવાખાનાનું પણ બરાબર રસ્તા પર માેઠું વિશાળ મકાન થઇ ચૂક્યું છે. અનેક પ્રકારની અઘતન સામગ્રી અને વિભાગા બાેલાયા છે અને ખાેલાતા જાય છે. આયંબિલખાતું, જૈન પાઠશાળા વગેરે તાે છે જ. હમણાં સર્વાદય ઉદ્યોગશાળાના પડખેના હાેલમાં શ્રાવિકા હુન્નરશાળા પણ મસુદેવી માતાનું નામ સાથે જેડીને ખાેલી છે.

મને તેા એટલા પૂરતેા બારીવલીની આ કાર્યવાહીમાં રસ છે કે તે સંઘે આટઆટલાં વિશાળ કામા કાઇનાય નામની ઉપાશ્રયમાં તકતી ચાડ્યા સિવાય આરંભ્યાં, કર્યા અને પરિપૂર્ણ કરી રહ્યો છે.

### બારીવલીના અભિનવપંથ

જોકે આ કામા અભિનવપાંથ બારીવલીના સ્થા. સાંઘે કર્યા છે, પણ એ મધ્યમવર્ગીય માનવીઓએ પાતાના પગ ઉપર કર્યા છે, અભેખભા મેળવીને કર્યા છે. આ વસ્તુ જ ભાવિ જગતના મહા દિવાસા છે. આજ સુધીની દુનિયા રાજકીય દિવાસો બે ભાગામાં વહેં ચાયેલી છે. (૧) સામ્યવાદ, (૨) મૂડીવાદ કે સંસ્થાનવાદ. દુનિયાની માનવજાતની દિપ્ટિએ સત્તા બે વિભાગમાં વહેં ચાયેલી છે. (૧) મજૂરસત્તા અને (૨) પુંજસત્તા. અને આ અન્નેએ સજર્યા છે, બે માટા વિશ્વયુદ્ધ, અને ઠંડા યુદ્ધોના તો પાર નથી. ચૂસાય છે માત્ર આ અન્નેની સાઠમારીમાં એકલા મધ્યમવર્ગ.

ટૂંકામાં સંવત ૨૦૧૩નું ચાતુર્માસ ઘાટકાપરમાં આનંદ અને ઉલ્લાસપૂર્વક પૃષ્ટું થયું. દરમિયાન શ્રી બારીવલી વર્ષમાન સ્થાનકવાસી જૈન સંઘ ઉપર મુજબ તૈયાર થઈ ગયા હતા. એમાં પણ ગુરુદેવના આશીર્વાદે પૂરા ભાગ ભજવો હતા. એટલે બારીવલી સંઘ અનેકગણા ઉત્સાહમાં આવી ગયા હતા તેથી પૂજ્ય ગુરુદેવના આશીર્વાદે પૂરા ભાગ (સંવત ૨૦૧૪ની સાલનું) બારીવલીમાં જ મંગલાચરણરૂપે કરાવવું એ જાતના મક્કમ નિર્ણય શ્રી સંઘે કર્યો અને એ જાતની વિનંતી ગુરુદેવ પાસે પેશ કરી. દરિયાવ દિશના ગુરુદેવે મધ્યમવર્ગની પીઠ થાબડી અને વિનંતીના સ્વીકાર કર્યો. પૂજ્ય ગુરુદેવ અને પૂ. મહા. શ્રી ચુનીલાલજસ્વામી ઠા. ૨ તથા સેવાભાવી ભાઇ અંબાલાલ માંડળી સહિત બારીવલીના નૂતન ઉપાશ્રયે ચાતુર્માસ રહ્યા. તે દરમિયાન સમાજાત્યાનની અનેક પ્રવૃત્તિઓ તેમ જ ધાર્મિક અનુષ્ઠાના સાથે ત્યાંનું વાતાવરણ ઉત્સાહમય બની રહ્યું હતું. એમ એ ચાતુર્માસ પણ પરિપૂર્ણ થયું અને વિદાયની ઘડી આવી.

### ૩૫

## બીજું ચાતુર્માસ – બારીવલી – કૃષ્ણકું જમાં

સંવત ૨૦૧૪ ની સાલમાં બારીવલીમાં પ્રથમ ચાતુર્માસ રંગેચંગે પરિપૂર્ણ થયું અને પછી ગુરુદેવની ભાવના દેશ તરફ પાછા ફરવાની હતી, એટલે બારીવલીથી વિદાય લઇ ગુરુદેવ ઠાણા બે અને મેઘજીભાઇ તથા ભાઇ અંબાલાલ અને ડાળીવાળાની મંડળી એમ સર્વ વિહાર કરતાં-કરતાં વજેશ્વરી પહોંચ્યા ત્યારે ત્યાં થાડા દિવસ રાકાવાનું મન થયું. એક તો ત્યાં એક પ્રસિદ્ધ આશ્રમ હતો અને બીજું ત્યાં કુંદરતી ગરમ પાણીના કુંડ હતા. એટલે વાતાવરણ સુંદર હતું. ઉપરાંત કચ્છી સમાજની ધર્મ થાળા કે સેનેડારિયમની પણ સગવડ હતી. એટલે લગભગ સવા મહિના ત્યાં રાકાયા. દરમિયાન પૂ ગુરુદેવને ત્યાંના હવા - પાણી અનુકૂળ ન થયા. શરદી થઇ ગઇ. ખૂબ અશકિત આવી ગઇ તેથી બારીવલીવાળાને બાળુ કરી. ડા. સૂચક જે પૂર્વ પરિચિત અને ગુરુલકત હતા તેને પણ પ્યયર પડી એટલે બારીવલીવાળા સંઘના સભ્યા અને ડા. સૂચક વગેરે બધા તુરત જ વજેશ્વરી આવી પહોંચ્યા. ડાક્ટરે શરીર તપાસ્યું. શરદી અંગે જરા ગંભીર પરિસ્થિતિ જણાઇ એટલે બધાનું સૂચન થયું કે હવે આપે આગળ વધવાનું નથી પણ બારીવલી પછા ફરવાનું છે. જેમ બને તેમ જલદી બારીવલી પધારા, ત્યાં સારી દ્રીટમેન્ટ થશે. તે વખતે ગુરુદેવ હાળીના સાધનથી વિહાર કરતાં હતાં. વજેશ્વરીમાં તિબયત લથકી છે એવા સમાચાર ગુજરાત અને સારાષ્ટ્રમાં ફેલાઇ જતાં, ગુરુદેવ પ્રત્યેની ભકિત અને લાગણીને વશ થઇ, વિદુષી મહા. શ્રી હેમકું વરબાઇ સાધ્વીજી, બા. છા. પુષ્પાબાઇ સાધ્વીજી તથા બા. છા. હંસાકુમારીબાઇ સાધ્વીજી ઠાણા ૩ અમહાવાદથી ઉગ્ર વિહાર કરી વજેશરી આવી પહોંચ્યા.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

શાડા દિવસા વિરામ કર્યો અને પછી ગુરુદેવ ઠાહ્યુ ર તથા મહાસતી શ્રી હેમકું વરબાઇ ઢા. ૩, અનુક્રમે બારીવલી પધાર્યા. શાડા દિવસા દ્રીટમેન્ટ લીધી. હરતા-ફરતા થઇ શકે એવી તબિયત થઇ ગઇ. પછુ હવે દેશ તરફ વિહાર કરી શકાય તેટલા સમય ન હતા. એટલે આગામી ચાતુર્માસની વિચારણા ચાલી. બારીવલી સંઘે પાતાના હક્ક અને દાવા રાખ્યા કે આવી પરિસ્થિતમાં હવે આપે બીજે કયાંય ચાતુર્માસ કરવાનું નથી. આગામી ચાતુર્માસના અને આપની સેવાના અમાને લાભ આપવા અમારી આગ્રહભરી વિનંતી છે. બીજી બાજુ ઘાટકાપર સંઘની પછુ એવી જ આત્મીયતા હતી. એટલે પછી એવા તેાડ કાઢયા કે ગુરુદેવ તા આરામ અને હવા-પાણી માટે ભલે બારીવલીમાં ચાતુર્માસ રહે, પરંતુ વિદુષી મહા. શ્રી હેમકું વરબાઇ ઢા. ૩ પહેલવહેલા જ આ તરફ પધારેલા છે તેથી અમાને (ઘાટકાપરને) તેઓના ચાતુર્માસના લાભ મળવા એઇએ. બસ, મંજુરી મળી ગઈ. એ રીતે બન્નેના ચાતુર્માસ નક્કી થયા. પરંતુ આ વખતે નિવૃત્તિ લેવી હતી તેથી બારીવલી સંઘ પૂરી સગવડતા કરી આપી. એટલે કે ઉપાશ્રયે ચાતુર્માસ ન કરતાં બારીવલીમાં જ ઘાડખંદર રાડ પર આવેલ "કૃષ્ણકું જ" નામના એક ખંગલામાં ચાતુર્માસ–નિર્ગમન કરવું એમ નક્કી થયું. આમ સંવત ૨૦૧૫ની સાલનું ગુરુદેવનું ચાતુર્માસ બારીવલી 'કૃષ્ણકું જ' માં થયું અને મહા. શ્રી હેમકું વરબાઇ આર્યા અર્થા છ ડા. ૩ નું ઘાટકાપરમાં થયું.

### ભવિષ્યની ચેતવ**ણી**

આપણું જોઈ ગયા છીએ કે "એંગંતસુદ્દી મુળી વોયરાની" એ વીતરાગ વાણી મુજબ ગુરુદેવની અભીપ્સા એક બાજુથી એકાંત જીવનની પ્રતિપંછે જેરદાર બન્યે જતી હતી. સાયલાનું મહાચુંબક તેમના દિલને ખેંચી રહ્યું હતું. સાયલાની 'સાધનાકુટિર' તેમની પ્રતીક્ષા જેતી એઠી હતી. પરંતુ આ ચાતુમાં સે બારીવક્ષીમાં જ થયું, પણ થયું કૃષ્ણકુંજમાં. 'કૃષ્ણુકુંજ' સ્થળ એકાંત માટે પણ અનુકૂળ હતું અને આસપાસમાં એવા મકાના હતાં કે જેમાં ભાવિકા તથા આગંતુકા સુખેથી નિર્કેપ રીતે રહી શકે. બારીવલીનું આ વખતનું ચાતુમાં સ સુખપૂર્વક પસાર થયે જતું હતું. પયુંષણ પર્વા ઘણી શાંતિથી પસાર થયા. સામાન્ય રીતે પર્યુષણ પર્વના દિવસામાં ગુરુદેવની વાણી સુણવા દ્વર-સુદ્દરથી આગંતુકા આવી પડે છે; અને રહે છે. ખૂબ ખૂબ વાણી સુણાવી. અનુભવ અને અંગત તથા સામુકાયિક આચારથી પવિત્ર એવી વાગ્ધારા ચાલે પછી શી મણા રહે ? સૌને ખૂબ સંતાય થયા. તબિયત અંગે 'વા'ની ફરિયાદ મૂળથી આપણે જોઈ ગયા તેમ હતી. મંદ જઠરાગિનની ફરિયાદ હમણાંથી જોર પકડતી હતી. તેઓ આ ઉમ્મરે પણ ચાલવાના વ્યાયામ 'કૃષ્ણુકુંજ'ના વિશાળ કમ્પાઉન્ડમાં કર્યા વિના ન રહેતા. તેથી તબિયતનું ગાડું સારી પેઠે ચાલતું. તેવામાં અચાનક હાર્ટએટેક (દૃદય પર હુમલો) આવી ગયા. વજેધરીથી બારીવલી આવ્યા ત્યારથી ડા. સૂચક પૂ. ગુરુદેવના પરિચયમાં હતા.

### ડાં. સૂચકની સાવધાની

ડા. સૂચક મૂળ સારઠના વતની, લાહાણા કુટુંબમાં જન્મેલા અને અગાઉ કહેવાયું છે તેમ તેઓ સમાજવાદી કેાંગ્રેસી આગેવાન મહેરઅદ્રીભાઈનાં જ કઠાચ નાનાં એન ખાજ એન (દાલતએન) ને પરણેલા. હિન્દુ-મુસ્લીમ એકતાના એાધપાઠ લેવા કે આપવા ? તેમાં ગુરુદેવનું મિલન થયું. અસ, ત્યારથી જ ડાં. સૂચકદંપતી ગુરુદેવનાં તબિયત તબીએા જ ન રહ્યાં, પણ ગુરત અનુયાયી ભક્તો જ અની ગયાં.

ડા. સૂચકે એવી સરસ સાવધાની અને અનહંદ કાળજી રાખી કે ન પૂછા વાત! મુંબઈમાંથી બારીવલીમાં છેલ્લામાં છેલ્લી શાેધની અકસીર ઐાષધિ સાથે આ દર્દના નિષ્ણાત માેટા ડાંકટર સમયસર પહોંચી ગયા. અને ગુરુદેવ ખરેખર જ કાયમી વિદાય લેતાં લેતાં આપણા માટે ઉગરી ગયા, રહી ગયા. ગુરુદેવ જ્યાેતિષના રસિયા હતા. જ્યાેતિષ આદિ વિદા ભૂતકાળ જેવા માટે આરસી છે, ભવિષ્ય જેવા માટે ચેતવણી છે. આમ આ પ્રસંગથી જાણે ભવિષ્યની આગાહી મળી ગઇ.

ખબર પડતાં જ, રહ્યુપુરથી લીંબડી દેાડયાની યાદી તાજી થઇ. મેં તૈયારી કરવા માંડી સામાન્ય રીતે ચાતુર્માસ-કાળમાં આવેા અપવાદ કરવેા ગમે નહીં, પણ છૂટકાે ન હતાે. રહ્યુપુર તાે ચામાસું પૂરું કરીને વિહારમાં હતાે. ખંભાત શ્રી વનમાળીભાઇને છાેટુભાઇએ પૃછાવ્યું અને તાર મળ્યાે. તેવા જ ખંભાતથી ત્રીજે જ દિવસે લીંબડી પહેાંચી ગયા

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

હતા. સાયનમાં ચાતુર્માસ માટે નિમાયેલી 'સત્કાર સમિતિ' વિચારમાં પડી. પણ શું થાય? પળપળના ખબરા મળતા. આ બાજુ ઘાટકાપરમાં ચાતુર્માસ બિરાજતા પૂ. હેમકું વરબાઇ મહા. પણ બારીવલી કૃષ્ણકુંજ લણી વિહારની તૈયારીમાં પહેલા સાંભળ્યાં. તેવામાં જ પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ તરફથી ખબર આવી ગયા– "પૂ. ગુરુદેવ હાર્ટએટેકમાંથી આબાદ રીતે પાર ઊતરી ગયા છે. ચામાસામાં વિહાર કરીને આવવાની જરૂર નથી. ત્યાં તેા રસિકલાઇ શેઠ, હરિલાઇ દાશી, દુર્લભજીલાઇ ખેતાણી વગેરે તરફથી પણ પૂર્ણ શાંતિના સમાચાર આવી ગયા તેથી ચાતુર્માસમાં વિહાર અટકી ગયા.

### उ६

### વળી પાછા લીંખડી

સાયનનું ચામાસું પૂરું કરી હું એક વાર ભા. ન. કાંઠા પ્રદેશની પ્રત્યક્ષ મુલાકાત લેવા ઉપડયા; કારણ કે સાયનથી જ વીરચંકભાઇ, રતીભાઇ ગાંધી વગેરેએ મધ્ય મુંબઇના ચામાસાની માગણી કરી લીધી હતી. ગુરુદેવને હજુય મુંબઇ છાંડે તેમ ન હતું. વરસાવામાં હીરાબેન ચીનાઇને અંગલે પૂ. ગુરુદેવની ત્યાસીમી વર્ષગાંઠ અને ચ્યારાસીમી જન્મતિથિ ખૂબ ઉત્સાહપૂર્વક ઊજવવાની હતી. પૂ. સાધ્વીજી હેમકુંવરબાઇ ઠા. 3 મારા પહેલાં ત્યાં પહેાંચી ગયા હતા. હું સાથીજના સાથે પહોંચ્યાે. ભાઇ અંબાલાલના હરખ માતા ન હતા. માણેકલાલભાઇએ આગંતુકાનું દબદબાભર્યું સ્વાગત કરેલું. બાબુલાઇ ચીનાઇ અને એમના કાકાએા પણ હાજર હતાં. આ જન્મતિથિ ઊજવવા આટલે દ્વરથી પણ હાક-સંખ્યા સારી પેડે જમા થઇ હતી.

જ્યાં ' આચારાંગ ' સૂત્રની પ્રસ્તાવના લખાઈ હતી. કેવા એ રમણીય સમુદ્રતટ છે. વરસાવા! દ્વર–દ્વર સુધી છીછરાં પાણીમાં લાેકાને આંગાળવાની મજ આવતી હાેય છે. લસ્તી આવે ત્યારે શાંત લાગતા એ દરિયા ખળલળી ઊઠે છે. આ બંગલાએ પર જેરથી માેજાં અફાળી કૈંક–કૈંક શિખામણા આપી જાય છે.

પૂ. ગુરુદેવ તેા ત્યાં થાેડું રાેકાયા; પણુ મારે ભા. ન. કાંઠામાં કરીને પાછું મુંબઇ પહેાંચવાનું હતું એટલે મેં ત્યાંથી વિદાય લીધી. મીરાંબેન હીરાબેનના હવે સુપરિચિત થઇ ચૂક્યા હતા. કારણુ કે શિયાળથી પૂ. ગુરુદેવ સાથે સહપ્રવાસમાં પાતાના વતન ખાવળા થઈને અમદાવાદ પગપાળા પહેાંચેલા, ત્યારે અમદાવાદમાં પ્રથમ જ દૂધેધરના હીરાબેનના મકાને (ચીનાખાગ) સીધેસીધા પહેાંચેલા. થાેડા દિવસ સાથે પણ રહેલાં.

### હાર્ટએટેકના બીજો હુમલા અને ચિંતા

મારા વિહાર ચાલુ હતા અને આગળ વધતાં હું જ્યારે ભાલનળકાંઠામાં ફરતા ફરતા વીરમગામ આવેલા ત્યારે રસ્તામાં શ્રી રવિશંકર મહારાજ પણ આવી ગયેલા. ત્યાં જ વીરમગામમાં એકાએક ખબર મહ્યા. – "ગુરુદેવની તબિયત ફરી બગડી છે. નાના હાઈએટેક આવ્યા છે."

ત્યાર ખાદ સમાચાર મળ્યા કે પૂ. ગુરુદેવનું લીં ખડી સ્થળાંતર થયું છે. થાડા દહાડા પછી પાછી તિખયત પૂર્વવત્ તંદુસ્સ્ત થઇ ગઇ. જાલું કેમ અહીં જ તાત્કાલિક ખેંચવા માટે કુદરતે યાજનાપૂર્વક આ બધું કર્યું હોય! જેવી તિખયત સારી થઇ કે તરત ગુરુદેવે વિશાળ લાયખ્રેરી, અજરામર જૈન વિઘાશાળા, અજરામર જૈન બાર્ડિંગ, મહિલા મંડળ એમ એક પછી એક અધી પ્રવૃત્તિઓની ભાળ લેવા માંડી. લીં ખડી પાછું હાજરાહજુર થયું તે વખતે ગાદીધર પ્. સાહેબ શ્રી ધનજસ્વામી તથા સ્વ. સદાનંદી શ્રી છોટાલાલજી મહારાજ, સેવાલાવી મુનિશ્રી માધવસિંહજી મહારાજ ત્યાં બિરાજતા હતા અને બીજા મહાસતીજીએ પણ હતા. બધાને ખૂબ અનંદ થયેા. તિખયત સારી થઈ એટલે પોતે બધી સંસ્થાએમમાં રસ લેવા લાગ્યા. પછી તો લીં અડીમાં જ ચાતુમાંસ કરવાની શ્રીસંઘ વિનંતી કરી એટલે સંવત ૨૦૧૬ની સાલનું ચાતુમાંમ પૂજ્ય સાહેબ શ્રી ધનજસ્વામી તથા પૂ. ગુરુદેવ તથા સ્વ. મહા શ્રી છોટાલાલજી મહારાજ આદિ કાલ્યું પાંચનું લીં બડીમાં જ થયું. ઉત્સાહ અને આનંદપૂર્વક એ ચાતુમાંસ પૂર્ણ થયું. હવે પૂર્ણ શાન્તિ લેવી હતી એટલે નિવૃત્તિ માટે જે ક્ષેત્ર વર્ષીથી પસંદ કર્યું હતું અને જયાં સ્થિશ્વાસની ભાવના હતી તે ભગતનું ગામ-સાયકા યાદ આવ્યું.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પાં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### 30

### અમીરસ નેણાં ઉરમાં ચાંટયાં

હવે પાછા શુરુદેવ મૂળ ઠેકાણે (સાયલા) પધાર્યા. દેશ અને દુનિયાનાં ધર્માન્દોલના માટે મુંબઇ રહેવું જરૂરી હતું. સંપ્રકાય માટે લીંબડી રહેવું જરૂરી હતું. પણ સ્વ-પર સાધનાના અંતિમ તાળા મેળવવા માટે જન્મ-વતનમાં રહેવું જરૂરી અન્યું જણાતું હતું. એટલે ફરી પાછા ભગતના ગામ (સાયલા)માં જ પધારી ગયા અને વિરાજ્યા.

રાજકીય ક્ષેત્રે ગુજરાત સ્વતંત્ર રાજ્ય બન્યું હતું, સન ૧૯૬૦ની મેની પહેલી તારીએ. ગુજરાતના ઋષિ શ્રી રિવશંકર મહારાજને હાથે એની ઉદ્દઘાટનિવિધિ થયેલી. ત્યાર બાદ પંચાયત રાજ્ય આવ્યું. સાયલામાં હવે તાલુકા પંચાયત બની ચૂકી હતી. પૂ. ગુરુદેવ ત્યાંના બધા સમાચારા મને આપતા. હું એમને આપ્યા કરતા. જેમ પત્રવ્યવહાર સતત જારી રહેતા, તેમ વારંવાર દર્શનાથે જવાનું પણ થતું. હમણાં છેલ્લાં વર્ષીથી ગામડાંઓના પૂરક શહેરા અને તે માટે તથા ગુજરાતના આ લા. ન કાંઠા પ્રયાગ દેશવ્યાપી અને તે માટે તથા ગુજરાત છોડી હું મહારાષ્ટ્ર અને મુંબઇ ગયેલા.

મુંબઇમાં કપાળવાડીનું ચામાસું પૂર્ું કર્યા પછી 'સાધુ-સાધ્વી શિબિર' માટે આખુંય વર્ષ મુંબઇમાં રાકાલું પહેલું. આમે લાટકાપરના ચામાસાં પછીથી ભાઇશ્રી ત્રંબકલાલ દામાણી કલકત્તા ભણી ખેંચી રહ્યા હતા. છેવટે ચાર–પાંચ વર્ષે ભાલનલ–કાંડામાં એક ચામાસું પૂરું કરીને દિલ્હી ચામાસું કરી કલકત્તા આવવાનું નક્કી કર્યું. કેટલાક સભ્યોને ગળે ન ઉતરવા છતાં સૌએ મળીને ભાં ન કાંઠા પ્રા. સંઘ તરફથી સંમતિ આપી.

### સત્યાસીમાં જન્મતિથિએ

પૂ. ગુરુદેવ હવે લીંખડીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી સાયલા પધાર્યા હતા. સ્થિરવાસની ભાવના હાેવાથી સંવત ૨૦૧૭ અને સંવત ૨૦૧૮ ના બે ચાતુર્માસ સાયલામાં કર્યા. કરમિયાન મહાસતીજીએાના મંડળમાંથી અવાર-નવાર કાઇ ને કોઇ મંડળ સેવા અને અભ્યાસ નિમિત્તે સાયલા રહેતા. દર વર્ષે જન્મ-તિથિ તથા દીક્ષાતિથિ સાયલામાં **લ**બ્યતાથી ઉજવાતી. હાલ સંવત ૨૦૧૯ની સાલ ચાલતી હતી. હું અને સહપ્રવાસીજના, કલકત્તા જેટલે દ્વર નીકળવાનું હાઈ, ગુરુદર્શનાર્થ સાયલા આવ્યા. છયાસીમી વર્ષગાંઠ અને સત્યાસીમી જન્મતિથિ ઉત્સાહપૂર્વક ઉજવી. જન્મતિથિન ટાંકણે જનમેળા સારા જામતા. આ દિવસામાં હું માટા ભાગના સમય પૂ. ગુરુદેવ પાસેથી લઇ લેતા. એટલા માટે કે મારે મુખ્યત્વે એ જાણવું હતું કે, "આજના દેશ-દેશાન્તરનાં દરેક ક્ષેત્રનાં મુખ્ય-મુખ્ય ગણાતાં માણસા સાથે મુલાકાતા અથવા પત્રવ્યવહાર વગેરે શો શો થયેલ છે ?" ખાકીના સમયમાં ગુરુદેવ પણ મણિલાઇ પાસેથી મારી અને લા. ન. કાંઠાની પ્રવૃત્તિઓની વિગતા ઝીણવટથી જાણી લેવા માગતા હતા. આમે ય ગુરુદેવ એટલે જેમ ઉદ્દારતાના દૃરિયા હતા તેમ જિજ્ઞાસાના પણ કરિયા હતા. પણ આ વખતે જાણે વિગતાનું યુનરાવર્તન થાય તા ય અમા પરસ્પર એકમેકની કીણી દિષ્ટિએ બધું જાણી લેવા માગતા હતા. મને મારા જ લખેલા થાકળંધ પત્રાની થાકડીએ! તેમણે કપાટમાંથી કાઢીને એક વખત મારી આગળ ધરી ખતાવી દીધી. હું તે! આમાં ત્યારે કાંઇએ સમજી શકયા ન હતા. હવે સમજાય છે કે એમાંય સંકેત હતા. શ્રી મેઘજલાઇ આ દિવસામાં ત્યાં જ હતા. ડા. સૂચક અને તેમના ધર્મ પત્ની અને એમના મિત્રા આ દિવસામાં આવી ગયા. શ્રી કુરેશીલાઇ, ક્લજીલાઇ, અંબુલાઇ, કાશીબેન વગેરે પણ આવી ગયા. અમદાવાદથી શ્રી વાડીભાઈ અને મુંબઇથી શ્રી મનસુખભાઇ કાન્દ્રાક્ટર પણ કુટું બ સહિત આવી ગયા. હું સંપ્રદાયના રિવાજ પ્રમાણે આહાર - પાણી જુદા કરતા, પણ એમની પ્રસાદી રાજ મેળવતા. પૃ. હેમકુંવરબાઇ ઠા. ૩, પણ ત્યાં જ હતા. સર્વધર્મ પ્રાર્થના વગેરે અને કાેઇ વાર ખાસ લજના મીશંબેન ગાતાં. ગુરુદેવના પ્રભાતપ્રવચના ઇ દ્રિયવિજ્ઞાનથી ચેતનવિજ્ઞાન સાથે આજના ભૌતિક વિજ્ઞાનના સમન્વય કરીને ઘણાંજ પ્રેરક, મધુર અને નવું નવું જ્ઞાન અર્પતાં થતાં હતા. તેઓ તથા પુ. સુનીલાલજી મહારાજ મારી પાસે જ રાત્રિપ્રવચન બાલાવવાના આગ્રહ રાખતા.

### વિદાયની વસમી ઘડી

આખરે દશમે દિવસે વિદાયની વસમી ઘડી આવી પહેાંચી. હું ગુરુદેવ સાથે તેા દીક્ષા પહેલા સવા-દાેઠ વર્ષ અને દીક્ષા પછી આઠેક વર્ષ માંડ રહ્યાે હાેઇશ. એથી ત્રણુગણી મુદ્રત વિખૂટા જ રહ્યાે હાેઇશ. પણું 'દેહ જુદા દિલ એક' જેવી દશા હતી. તેએ શ્રીના મીઠા ડપદા ઘણી વાર સાંભળ્યા હશે; પણું એ બધાંની વચ્ચે અમીભર્યું હૈયું અને અમીભર્યા

## યુંજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં નાનરાન્દ્રજ સહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

નયન વાત્સલ્યરસનિધિમાં કહી ખૂટયાં ન હતા. હું તૈયાર થઇને નીકળ્યાે. એક હાથમાં લાકડી અને બીજો હાથ મારા ખભા પર મૂકી તેઓ ઉપાશ્રયના દ્વાર લગી ચાલતા. મને જાણે છેલ્લી વિદાય આપવા આવ્યા હૈાય તેમ આવ્યા અને "હવે ક્યાંથી મળી શકીશું!" એમ કહી જે ભાવનિધિ ઠાલવ્યાે, એ દરય મીરાંબેન, મણિભાઇ તથા જેમણે જેમણે જેમણે જેશું તે સૌને ઢેયે ચોંટી ગયું. અહા ! કેવા એ અમીભર્યા નયના હૈયે ચોંટી ગયાં! આજે હજુ પણ એ દશ્ય ખસી શકતું નથી.\*

શ્રી સુશીલે એક કાવ્યમાં ગાયું છે, જે ગુરુદેવને જાણે યથાર્થ લાગું પડતું હતું! જાણે તેઓ એમ કહી રહ્યા જણાતા કે-

" આ ઉર ઉછળતાે રસ રેડું કયાં જઈ? વિશ્વપાત્ર નાતકડું ત્યાં ન સમાય જો. હેતલર્યું હૈયું અમીરસથી ઉછળે."

"वसुधैव कुटुंबकम्" अने "आत्मवत् सर्वभूतेषु" એ अन्तेय ભારતીય સંસ્કૃતિનાં સુત્રે! જાણે આરપાર પચાવી નાખ્યાં હાય એવું એમતું સર્વાંગી જીવન હતું.

### ૩૮ આખરી વિદાય

હું જ્યારે પૂ. ગુરુદેવના દર્શને સંવત ૨૦૧૯ ની સાલમાં સાયલા જતા હતા; ત્યારે લીંખડી સંપ્રદાયના પૂજ્યશ્રી તથા સફળત પૂ. નાગજસ્વામીના પ્રિય અને અગ્રિમ અંતેવાસી ધનજસ્વામીએ સંદેશા કહેવડાવેલા – "નાનચંદ્રજી મુનિ! હવે તો લીંખડી પધારા. ગાદીના ગામમાં જ આપનું છેલ્લું સ્થાન શાલે. અંતિમ વર્ષો અહીં જ પસાર કરા." મુખેથી પણ ખૂબ હેતલર્યા શબ્દોમાં કહ્યું. પૂ. પાર્વતીબાઇ મહાસતી તથા પૂ. કપૂરાબાઇ મહાસતી વગેરે પણ લીંબડીમાં કાણાપતિ હતા. તેમની પણ ગુરુદેવનાં દર્શન, વાણી, શ્રવણ અને સત્સંગની તીલ ઇચ્છા હતી. મેં આ બધા સંદેશાએ ગુરુદેવને કહેલા. બધાના બહુ આગ્રહ જોઇ ગુરુદેવની ઇચ્છા પણ સંવત ૨૦૨૦નું ચામામું લીંબડી કરવાની થઈ ગયેલી, પણ મેં અહીંથી મારી અંતરેચ્છા જણાવેલી – "હવે તો આપ વતનમાં જ રહા તો સારું". કારણ કે સાયલામાં જે એકાંત શાંતિ અને આબાહેવાની અનુકૂળતા હતી, તે લીંબડીમાં ન હતી. સાયલામાં પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજને પણ પુષ્કળ અનુકૂળતા મળતી. ત્યાં એક લેાંચરું પણ શ્રી હેમચંદભાઈએ સાયલા રેલ્વે થઇ તે જમાનામાં કરાવી આપેલું. માટું શહેર પણ નહીં અને ગામડું પણ નહીં. અલખત્ત ભારે અગવડવાળો જોરાવરનગરથી સાયલાનો રેલ્વે ફાંટા પ્રથમથી હતા. પણ હવે બસાની સગવડા વ્યાપક પ્રમાણમાં થઇ ગયેલી; એટલે આવનારને તે મુશ્કેલી ખાસ કાંઇ નડે તેવી રહી ન હતી.

મૂળે તે લાલા ભગતની ગાદી અને પાતાનું જન્મવતન. વળી ત્યાં સાધનાકૃટિરમાં ય ઠીક એકાંત મળતું. ભાઇ અંખાલાલને ય ફાવી ગયેલું. અતિથિ સેવાસમિતિનું કામ પણ ખરાબર ચાલતું હતું. આમ સંવત ૨૦૧૯ નું મારું ચામાસું ભારતના પાટનગર (દિલ્હી) માં થયું. તેમનું ચાતુમાંસ સાયલાજ થયું. એ જ રીતે લીંખડીના અતિશય આગ્રહ હતા તે ય છેવટે તિખયત જસ નાદુરસ્ત લાગી, એ કારશે પણ સંવત ૨૦૨૦ નું ચામાસું કુદરતી રીતે સાયલામાં જ થયું. મારું ચામાસું ભવાનીપુર (કલકત્તા) માં થયું. મેં તે અહીં સ્વાગતસમારાહના મારા ભાષણમાં જ કલકત્તા

આગળ ત્રણ પ્રશ્નો અને તેમાંય માખરે પશુઅલિનિષેધના પ્રશ્ન મૂકી કીધા અને કામ ચાલ્યું.

ગાતા શિશુ નિજ 'મા' નાં ગીત – (૨) (મીરાંબેન રચિત ગીતમાંથી)

ઋ આ પ્રસંગને નજર સામે રાખી, મીરાંબેને કોઇ ધન્ય પળે એક ઊમિગીત રચેલ, તેમાંથી નીચેના ઉદ્ગાર નોંધપાત્ર હોવાથી અહીં ઉતારેલ છે.

<sup>ં</sup>દેહ જુદા દિલ એક રહેલાં, વત્સલતાના ફૂલડાં ઝરેલાં, ' – મળિષ્ય - ગરુની જોડ સભાગી ગરુજન આશા બહ બહ જારી:

<sup>–</sup> સુશિષ્ય - ગુરુની જોડ સુભાગી, ગુરુજન આશા બહુ બહુ જાગી; પણ 'શિશુ'(સંતશિશુ) ને 'મૈયા' લગ લાગી, તેણે અળગા (ગુરુથી ) કર્યા ખચીત. ગાતા શિશુ નિજ 'મા' નાં ગીત – (૨)

<sup>–</sup> ઓતપ્રોત આત્માને અંતર-શિશુ ગુરુને મળવાને તત્પર; ચાર આંખ જયાં મળે નિરંતર, વત્સલગંગા વહે પુનીત.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનઅન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ગુરુદેવના આશીર્વાદ

સાયલાથી તા. ૧૧-૧૧-६૪ ના કાર્ડમાં ગુરુદેવે સંવત ૨૦૨૧ ના ખેસતા વર્ષના આશીર્વાદ આપતાં લખ્યું – "તમારા પંત્રો, સમાચારા મળે છે. નૃતનવર્ષમાં તમારા હાથથી અનેક ધાર્મિક કાર્યો થાંએા ને ઉપાડેલ અહિંસા-પ્રવૃત્તિ (પશુખલિ-નિષેધની) સફળ થાંએા, અને પ્રવાસ વિજયવંત અને, એ મારી શુભેચ્છા પાઠવું છું ......." ભાઇ અંબાલાલ પટેલે એ જ કાર્ડમાં લખ્યું " .......તમાં અન્ને ઠાણાં, ભકતમંડળ સર્વને પૂ. ગુરુદેવે ખાસ યાદ કરવાનું લખાવેલ છે......પૂ. ગુરુદેવની તખિયત સારી છે....જગત અને જીવનના મહા નિયમરૂપ ૐ મૈયા આપની જગતની આમજનતા અને સર્વ પ્રાણીઓની - શુભેચ્છા. પરમકૃપાળુ પ્રભુ પાર પડાવા, એ જ પ્રાર્થના સાથે પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવની શુભાશિષ......સહ મંગલ, મંગલ! તમાશ શુભ કાર્યોમાં પ્રભુ અળ આપા અને જગતના સર્વ પ્રાણીઓની તમાશ પુનિત હસ્તે વધુ ને વધુ સેવા કરાવા...."

આવી હતી ગુરુદેવની આ સ્વ-પર શ્રેયકારક પ્રવૃત્તિઓમાં શુલાશિષ અને પ્રેરણા!

### એક પાસે, એક દૂર

પુ. ચુનીલાલજી મહારાજ ગુરુદેવમાં, રામમાં હતુમાનની જેમ અને ગાંધીજીમાં મહાદેવભાઇની જેમ દટાઇ ગયા હતા. તેએાશ્રીએ પોતાનું જીવન ગુરુમય બનાવ્યું હતું. એટલે સુધી કે ગુરુદેવ ગમે ત્યાં બેઠા હાય કે ગમે તેવા અગત્યના કામમાં હાય, પણ એમતું ચિત્ત તા માત્ર ગુરુદેવમાં, ગુરુદેવમાં અને ગુરુદેવમાં. ગુરુદેવની પથારીમાં, અરે! પત્રમાં ય જરાક રજ લાગી હાય તા તેઓ તરત જ લુંછી નાખવાના. સા એકી અવાજે કપ્યુલતાં – "ગુરુદેવે પાતાના ગુરુદેવની જે એકનિષ્ઠાથી સેવા-લક્તિ કરી છે, તેની જ પૂ. ચુનીલાલછ મહારાજ પુનરાવૃત્તિ છે. "કરીએ તેવું પામીએ રે!" એ ગુરુદ્દેવે જ ગાયું છે ને ! અલખત્ત મુંખઇથી દેશમાં આવ્યા પછીથી પૃ. ગુરુદેવની તબિયત નાજુક રહેતી હાવાથી છેલ્લા ચાર ચાતુર્માસ પાતે સાયલામાં જ સ્થિર રહ્યા હતા. તે વખતે શેષકાળ પુરતા અવાર–નવાર તેઓની શિષ્યાએ**ા પૈ**કી કાઇ ને કાઈ (મંડળરૂપે) સેવા નિમિત્તે સાયલામાં રહેતા. પરંતુ ચાતુર્માસ નિમિત્તે, પહેલા ચાતુર્માસમાં સ્વ. તેજસ્વિની મહા. શ્રી પ્રભાક વરમાઈ આર્યાજના શિષ્યાએ માંથી મહા. શ્રી ચંદ્રનખાઇ આર્યાજ તથા આ. પ્ર. ઇન્દ્રખાઇ આર્યાજ કાણા ૨, ખીજા ચાતુર્માસમાં ભકતદૃકયા વિદુષી મહા. શ્રી હેમકું વરબાઇ આર્યાછ, બા. બ્ર. શ્રી પુષ્પાબાઇ આર્યાછ, ખા. ષ્યા શ્રી હાંસાખાઇ આર્યાજી ઠા. ૩, ત્રીજા ચાતુર્માં સમાં શાન્ત સ્વભાવી મહા. શ્રી કલાવતીબાઇ આર્યાજી, વિદુષી મહા. શ્રી વિનાદિનીષાઇ આર્યાજી. મહા. શ્રી વસંતપ્રભાષાઇ આર્યાજ ઠા. ૩, તથા ચાથા ચાતુર્માસમાં સેવાભાવી મહા. શ્રી ચંદનબાઇ આર્યાજી તથા બા. છા. સરલાકુમારીબાઇ આર્યાજી ઢાણા ૨, આ પ્રમાણે સેવા નિમિત્તે અને અલ્યાસ નિમિત્તે રહ્યા હતા અને પુ. મહારાજશ્રી ચુનીલાલજસ્વામીને શહત મળે તેમ મર્યાદાપૂર્વક સેવા-લક્તિના લાભ લેતા હતા. પૂ. મહા. શ્રી હેમકુંવરખાઇ ઠઃણા ૩, થાનનું ચામાસું પૂરું કરીને સાયલા પૂ. ગુરુદેવની નેવ્યાસીમી જન્મજયાંતી ઉપર સ્પાવી ગયા હતા.

પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ જ્યારે પ્રત્યક્ષ સેવાના અનેરા લહાવા લેતા, ત્યારે મારા માટે "ધ્યેય એક-માર્ગ છે" પ્રકરેલું મુજબ ભાલનલકાંઠા પ્રયોગદ્વારા ગુરુસેવા નિર્મેલી હાય, એમ જણાતું. તા. ૩૦–૯–૬૪ ના અંતર્દેશીય પત્રમાં ભાઇ અંભુ લખે છે. "તમારા શુભ કાર્યોમાં ગુરુદેવના આશીર્વાદ હાય જ છે." આમ મારા મનને હું સમાધાન આપતા.

### અણુધારી ઘડી

તેવામાં એક અણુધારી ઘડી આવી. તા. ૨૭–૧૨–૬૪ ના એ દિવસ હતા. આખા દિવસ ગુરુદેવે આગંતુકાને પાતાની વાણી દ્વારા ખૂબ-ખૂબ શાન્તિ પમાડી. રિવવારના દિવસ હાઈ આગંતુકા પણ એછા ન હતાં. પરિશ્રમ ઠીક-ઠીક પહોંચ્યા હતા. પ્રતિક્રમણ તા પતાબ્યું. પણ સામુદાયિક પ્રાર્થનામાં આજ ન છેઠા. 'છાતીમાં દુઃખે છે' એમ કહી જેવા સૂતા તેવા વ્યાસ ચઢેયા. પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજે પૂછ્યું- "શું થાય છે!" પૂ. ગુરુદેવે કહ્યું- "પૂ. નાગજીસ્વામીને જેવા વ્યાસ ચઢેલા, તેવા વ્યાસ જણાય છે. પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ આ સાંભળી તાજુબ થઇ ગયા. ખસ, હવે તા ફરજ પૂરી કરી લેવાની હતી. સાયલાના ડાક્ટરે જોયું. સાંજ પડી ગયા પછી જૈત સાધુથી દવા લેવાય નહીં. સુરેન્દ્રનગરના ડાક્ટરને બાલાવવા ખાસ માણુસ માકલેલ પણ તે આવે તે પહેલાં અરિહંત, સિન્દ્ર, સાધુ અને કેવળી પ્રરૂપિત ધર્મ, એ ચાર શરણા સ્વીકારી પૂ. ગુરુદેવે રાતના ૧૦–૨૫ સમયે શ્રિર વિદાય લીધી.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

### જાણે આભ તૃદયું

જાણે આભ જ તૃટી પડયું આ શું? સુરેન્દ્રનગરથી ડાકટર આવી ગયા. સાયલાના જૈન-જૈનેતર સૌ જોઇ જ રહ્યા. જોનારનાં હૈયાં ધડકી રહ્યા હતાં. આંખા આંસુથી છલકાતી હતી. જોનારાને લાગતું હતું જાણે હમણાં જ ગુરુદેવ આલશે. પણ કાથુ ખાલે?

### શાળાશ, પૂ. ચુનીલાલછ મહારાજ!

એક માત્ર પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ સ્વસ્થ રહી શક્યા હતા. પાછળથી ભલે આંખાએ આંમુ પાડી લીધાં. અને હજુ યે પાડે; પણ ત્યારે તો ધર્ય ધારણ કરી લીધું. પૂ. સાધ્વી હેમકુંવરબાઇ વ. ને પણ સ્વસ્થતા મળી. ઘટતી તૈયારી સાથે પૂ. ગુરુદેવના દેહ આગળ શ્રી સંધે ઘટતું સુવાસમય વાયુમંડળ રચી કાઢયું. જાણે અખંડ અને નિરવધિ સમાધિ લીધી હાય તેવી રીતે કાયાને પાટ પર અનાવી દીધી. ઉપર આમ તો વીજળીઅત્તી હતી. પણ જોનારને દેખાતું હતું કે જયાતવાળી કાઈ સંત કાયા ખેઠી છે. ભાઈ નંદલાલ અજમેરા, એ સમયનું વર્ણન લખે છે:-હું તો એ જ આશાથી એ સંતચરણામાં કયાંય લગી નમી રહ્યો કે, "હમણાં મારે માથે હાથ મૂકશે." પણ એમણે તો "કર લે સિંગાર ચતુર અલખેલી! સાજન કે ઘર જાના ભી હોગા." એ પ્રમાણે અસલ વતન ભણી મહાપ્રયાણ આદર્શ હતું. જાણે જન્મવતનમાંથી સ્વવતન ભણી વિદાય થયા. અર્થાત્ જન્મવતનમાંથી ચિર-આખરી વિદાય લીધી.

### " કાેઈ ચલાે હમારે દેશા, જહાં પરમધામ પરમેશા "

પં. જવાહરલાલજી ગયા તા. ૨૭ મી મેંએ અને પૂ. ગુરુદેવ ગયા તા. ૨૭ મી હિસેમ્બરે.

ભાઇ અંભુ લખે છે - '' આકાશે કેશરવર્ણા છાંટણાં કરી સાચલાને ધન્યવાદ આપ્યા.'' કહેવાય છે કે ગાંધીજીના આકરિમક અવસાને તા. ૩૦-૧-૪૮ ના દિવસે સાજે પણ આવા જ છાંટા વરસાવ્યા હતા. અમને તે। ધાળીમાં તે સાંજે પ્રત્યક્ષ અનુભવ થયે!

#### ભવ્ય પાલખી

એ દિવસ લગી કાયા જાણે કાંચનવરણી એવી ને એવી જ રહી. તા. ૨૯–૧૨~૬૪ના રાજ દરોક હજાર ઉપરાંતની જંગી મેદિની વ≈ચે ભવ્ય પાલખી અપારના નીકળી. સાયલા આપ્યું "જય જય નંદા" અને "જય જય બદા"ના વિજયનાદથી ગાજી ઊઠયું.

મુંબઈ, હૈદ્રાબાદ, ગુજરાત અને ખાસ તો સૌરાષ્ટ્રને ગામડે-ગામડેથી જૈન-જૈનેતરા પહેાંચ્યા. કાઇ વિમાનમાં, તેર કાઇ ટ્રેઇનમાં, કાઇ બસમાં, કાઇ માટરમાં તો કાઇ પગપાળા. સાયલા ગામ ધન્ય-ધન્ય બની ગયું. સાયલાના જૈનસંઘ, યુવકસંઘ અને મહિલામાંડળ આ અંગે સારી ગાઠવણ કરી હતી. પ્રખ્યાત લાલજી મહારાજ મંદિરના વ્યવસ્થાપકાએ લાકોને સુવા-બેસવા માટે મંદિરના મકાનામાં સારી સગવડ આપેલી. તે દિવસે અનેક ગામાના જૈનાએ પાખી પાળી હતી.

### દુર્લ લજ ખેતાણીની અપીક્ષ

સ્મશાનભૂમિની જં<mark>ગી મેકની વચ્ચે દુર્લભછભાઈ ખે</mark>તાણીની વાણી ચાલી અને ગુરુદેવને શ્રદ્ધાંજલિ આપતાં ગદ્ગકિત અવાજે કહ્યું-"પૂ. ગુરુદેવ પ્રખર માનવતાવાદી હતા એટલે એને અનુરૂપ એવું સારું સ્મારક થવું જોઇએ."

#### મતીકરૂપે ફાળા

તરત પ્રતીકરૂપે પચ્ચીશ–પચ્ચીશ હજારથી શરૂઆત થઈ ગઈ. ત્યાં ને ત્યાં ત્રણુ–સાડાત્રણુ લાખ રૂપિયા થઈ ગયા. દશ લાખના ધ્યેયને પહોંચવાની ધારણા હતી. તે વખતે દુર્લભજીભાઇ ખેતાણીએ લખ્યું હતું-. '' મહારાજશ્રીને નામે સ્મરણુરૂપે કાઇ માેટી અજોડ સસ્થા ઊભી કરવાના વિચારા ઘોળાય છે.''

### ગુરુ**દેવની** બે **મુ**ખ્ય ઇચ્છાએા

ગુરુદેવની એ મુખ્ય ઇચ્છાએ જગલાહેર હતી-- (૧) માનવતાના પાચા મજખૂત કરે તેવાં પ્રેરક સાધુ-સાધ્વીએ અની જાય અને (૨) માનવતાના પાયામાં ધરબાઇ જઇ આગળ વધનારા ગૃહસ્થ – માનવસમાજ અની જાય તે જ ગુરુદેવની ભાવના સફળ થઇ ગણાય.

ગુરુદેવે તેા જન્મી પણ જાલ્યું, છવી પણ જાલ્યું અને ધન્ય ખની ગયા. કળીરસાહેબની વાણી સાચી પડી.

# " **દાસ** કળીરે એાઢી જુગતસે જ્યાં કી ત્યાં ધર દીની ચદરિયા"

જોનારાં રડતાં રહ્યાં પણ તેઓ તો રડતા આવ્યા અને હસતાં હસતાં દિવ્ય અને ભવ્ય સંદેશ આપતાં આપતાં વિદાય થયા.

\*\*

# પ્રવચન-અંજન

પ્રવચનકાર: પં. કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ



अज्ञानतिमिरान्धानां, ज्ञानाञ्जनशाखाकया । नेत्रमुन्मिलितं येन, तस्मै सद्गुरवे नमः॥



પ્રવચન અંજન જો સદ્ગુરુ કરે નિર્ણે પરમ નિધાન…જિનેશ્વર હુદયનયનથી નિહાળે જગ ધણી મહિમા મેરુ સમાન…જિનેશ્વર

# प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका महाराज जनस्थाताहिर स्मृतिग्रंथ

### જીવનનું ઘડતર

વહાલાં આત્મખધુએ અને માતાએ!!

આજે હું તમને જીવનના ઘડતર વિષે કંઇક કહેવા ઇચ્છું છું. 'જીવનનું ઘડતર' એ વિષય જ પૂરેપૂરા ગહન છે. 'ઘડતર' વિષે વિચારતાં પહેલાં 'જીવન' વિષે જાણવાની સૌ કાઇને ઇચ્છા થાય એ તદ્દન સ્વાભાવિક છે, પરંતુ એ સંબંધી મેં અનેક વખત સ્પષ્ટતાપૂર્વકની સમજણ આપવા વ્યાખ્યાનાની મદદ લીધી છે, છતાં પણ એ 'જીવન'ના વિષયમાં જ એટલું બધું ઊંડાણ સમાયેલું છે કે તેની ગહનતાને તમા સહુ સ્પર્શી રહા એવું કરવા માટે તો મારે જુદું જ વ્યાખ્યાન આપવું પડે. આમ હાવાથી જુદાં જુદાં વ્યાખ્યાના દ્વારા જીવનના સારગર્ભ સમજાવવા માટે જે સંસ્કાર તમારા મગજ પર પડવા પાગ્યા હાય તે સંસ્કારના મદાર પર જ આજે તો ઘડતર વિષે વિચારણા કરીશું. સાથાસાથ એ પણ ખરું છે કે ઘડતરની વાત કરતાં કરતાં જીવન વિષે પણ સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપવા બોઇએ. 'ઘડતર' ના વિચાર કરતાં સૌથી પહેલાં જગતના પદાર્થમાત્ર પર થઈ રહેલાં ઘડતરના ખ્યાલ આવવા પામે છે, કારણ કે દરેકે દરેક પદાર્થની કિંમત તેના પર જાણતાં કે અજાણતાં થવા પામેલાં ઘડતર પરથી જ અંકાય છે. અને સાચી વાત પણ એ છે કે, પ્રત્યેક પદાર્થના સાચો ઉપયોગ એવાં ઘડતર પછી જ થઈ શકે છે. એ વસ્તુને સાચી રીતે સમજી લેવા માટે થાડી ચાપવટ કરી લેવાની જરૂર છે.

પૃથ્વીભરમાં પથરાઇ રહેલી માટી તે તમે સૌએ એઇ હશે. એ માટી વેરવિખેર પડી હાય ત્યારે કેવી દશામાં હાય છે તે તો તમે સૌ અણે છો. પરંતુ એ માટીને જરૂરિયાત પ્રમાણે એકઠી કરી, તેને પાણી સાથે મિલાવી-મસળીને માટીના પિંડા તૈયાર કરવામાં આવે ત્યાં સુધી ઘડતરની એક પ્રકારની કિયા થાય છે. અને પછી તેના જુદા જુદા ઘાટ ખનાવી તેને પકાવવાની કિયા થાય એ ઘડતરના બીએ પ્રકાર છે. આમ માટીથી માંડીને પરિપકવ ઘાટ તૈયાર થવાની આખી પ્રક્રિયાને ઘડતર કહેવામાં આવે છે. બીજ શબ્દામાં કહીએ તો ઘડતર એટલે નવસર્જન. કાઇ કાઇ એને નવસ્થના તરીકે પણ એનળખાવે છે. તમે સહુ સમજી શક્યા હશે કે માટીને ખૂંદી ખૂંદીને, ટીપી – ટીપીને સંસ્કાર પાડીને તેના જુદા જુદા ઘાટ ઘડવામાં આવે છે. ત્યારે જે એ માટીના સાચા તેમ જ સુંદર ઉપયાગ થયા કહેવાય છે. ભારતવર્ષમાં પાચીન કાળમાં પ્રથમ ઋષભદેવ તીર્થ કરના સમયમાં જુદી જુદી વસ્તુઓનું વિધવિધ પ્રકારે અને વિવિધ રીતે ઘડતર થયું હતું. એ ભગવાને પાતે જ જીવન હપયાગી તમામ વિધાકળાનું નિર્માણ કર્યું હતું. એ યુગને કર્મયુગ તરીકે એનળખાવી શકાય. સાચી વાત પણ એ છે કે, કર્મ ક્ષેત્ર જ માક્ષમાર્ગના ઉઘાડ કરી રહે છે. દરેક ધર્મનાં શાસ્તનાં ફરમાનના એ જ સાર છે.

માટીનાં ઘડતરતું દેખીતું મૂલ્ય એહું આંકનારા લહે તેમ કરે. પરંતુ આજના વિજ્ઞાનયુગમાં પણ તૃષા છિપાવવા માટે, માટીને ટીપી-ટીપીને તેમાંથી ઘડાયેલાં માટલાંના જ ઉપયોગ કરવામાં આવે છે એ જાણીતી હકીકત છે. એવી જ રીતે હીરા ખાણમાં પહેલા હોય છે ત્યાં સુધી તેનું મૂલ્ય ભાગ્યે જ અંકાય છે, પરંતુ એ જ હીરાને ખાણમાંથી ખાદી કાઢ્યા પછી તેના પર ઘડતર થાય છે, એટલે કે તેના પર પાસાં પાડવામાં આવે છે, ત્યારે તેજ હીરાનું મૂલ્ય અનેકગશું વધી જવા પામે છે, એટલું જ નહિ, પણ તેવા કેટલાયે હીરાએાનું સ્થાન રાજમુગટામાં સ્થાપિત તઇ ગયાનું આપણે જાણીએ છીએ. હીરાનું એ મૂલ્ય અને એ ઉચ્ચ સ્થાન શેને આભારી છે તે જાણો છા ! માત્ર ઘડતરને જ, સંસ્કરણને જ આભારી છે.

એવું જ જાનવરાનાં જીવનનાં ઘડતર વિષે અને છે. કાઈ ફૂતરાને કેળવ્યા પછી તે કેટલું ઉચ્ચ કાેટિનું કામ આપી શકે છે એ કંઇ તમને સમજાવવું પડે તેવું નથી. એ જ રીતે કેળવાચેલા દ્વાડા કેવું અને કેટલું કામ આપી શકે છે તે તા રાજ્ય પ્રતાપના ચેતકની વાતે આપણને સમજાવ્યું જ છે. સરકસના ખેલા તા તમારામાંથી ઘણાખરાએ જોયા હશે. ત્યાં પશુ-પક્ષીએાનાં અદ્ભુત કામ નજરે જોઈ શકાય છે. એ અધાનું મુખ્ય કારણ શું છે? માત્ર કેળવણી અગર તાલીમથી જ એ સઘળું થઈ શકે છે. એ કેળવણી ને તાલીમ એટલે જ ઘડતર-ખીજું કશું નહિ.

## પૂંજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પરંતુ હું તેંા તમને આજે માનવજીવનનાં ઘડતરની વાત કહેવા માગું છું. મનુષ્ય એ કુદરતની સબ્ટિમાં અને ખું સર્જન છે એ ભૂલશા નહિ. એના શરીરની રચનાના વિચાર કરતાં આપણે આશ્ચર્યચકિત થઇ જઈએ છીએ. એનાં પ્રાથુ, મન, ભુહિ, દદય વગેરેના ખ્યાલ કરવાથી જ મનુષ્યને મળેલી સાચી શકિતના પરચા થઇ રહે છે. આટલાં બધાં સાધના અને તે પણ છેક છેલ્લી ઢખનાં મેળવીને મનુષ્ય જ જન્મ્યા છે. તેથી દરેક શાસ્ત્રમાં અનુભવી મહાપુરુષોએ એક મતે જ ઉચ્ચાર્યું છે કે:-

" નરતન સમ નહિ કવ નહિ દેહી, જીવ ચરાચર યાચત જેહી; સરગ, નરક અપવર્ગની શ્રેણી, જ્ઞાન-વિરાગ-ભાક્ત સુખ દેણી."

સંત તુલસીદાસની એ ચાપાઈ છે. સાચેજ આ દુનિયામાં મનુષ્ય શરીર જેવું મૂલ્યવાન ખીજું કાઇ શરીર નથી. આમ હાવાથી જ કહેવાયું છે કે આવું મહા મૂલ્યવંતુ મનુષ્યશારીર સાંપડયા પછી જે મનુષ્યજીવનનું સાચું તેમ જ સુરેખ ઘડતર ન થાય તા એ આખત કેટલી હદ સુધીની એહ્રદી ગણાય! કેટલી માટી મૂર્ખામી ગણાય! તેના ખ્યાલ તમે સહુ આપમેળે પણ ગંભીરતાથી કરી શકા એટલી સરળ એ આખત છે.

મનુષ્યના ઘડતરની વાત સાચા સ્વરૂપમાં સમજાવે એવી લાેક કહેવત સમજાવનારાં એક બે કવિત જાણવા જેવાં છે:-

" આણું દે પૂછે પરમાણું દને, માણુસે માણુસે ફેર! એક નાણું દેતાં ના મળે, બીજા ત્રાંબીઆના તેર."

કિવ પૂછે છે કે હાથ, પગ, માં, આંખ, કાન જેવા સઘળા અવયવા તા પ્રત્યેક માણુસને એક્સરખા મળેલા હાય છે, છતાં માણુસ માણુસમાં ફેર કેમ દેખાય છે? એવા હજારા મનુષ્યા દિનરાત સખત મજૂરી કરતા દેખાય છે, છતાં પેટપૂર રાટલા મેળવવામાં પણ તેમને મુશ્કેલી પડે છે. અને ખીજાએા માત્ર થાડી મિનિટ સલાહ આપે છે અને અઢળક ધનની કમાણી કરી લેતા હાય છે. જ્યારે એવા મનુષ્યા પણ મળી આવે છે, જેને કાઇ બદલા મેળવવાની આકાંક્ષા જ હાતી નથી. છતાં પણ જગતના જવાનું લહું કરવાનાં કાર્યો પાછળ જીવન ખરચી નાખતા હાય છે. તેવાએા તા પ્રાણીમાત્રને પ્રસન્ન કરવામાં જ અહાનિશ મશાયુલ રહે છે. એટલા બધા ફેર શેના છે? સાંકળા!

"જેવી કેળવણી મળે, તેવા તેમાં માલ જુઓ દળી ને, કામળી એજ ઊનની શાલ"

ઉત્ત તો તમે સહુંએ જેયું હશે. તેમાંથી દળી ખને છે અને કામળા પણ ખને છે અને કામળી પણ ખને છે. તે પણ એ જ ઉત્તમાંથી ખને છે. શિયાળાની કડકડતી ઠંડીમાં હું કું આપે એવી સુલાયમ શાલ પણ એમાંથી જ ખને છે. પણ તમે કાઇ દિવસ વિચાર કર્યો છે કે એક જ વસ્તુની ખનેલી ચીજોમાં આટલા ખધા તકાવત શા માટે છે ? દળી ખનાવવા માટે ઉત્તને ખહું કેળવવું પડતું નથી. જ્યારે કામળી ખનાવવી હાય તા ઉત્તનને સું કર રીતે કાંતીને પછી જ ખનાવી શકાય છે. પરંતુ એ જ ઉત્ત પર વધુ સંસ્કાર પાડવામાં આવે છે ત્યારે તેની મોંઘામૂલી શાલ પણ ખને છે. સમજે કે એ સઘળા તકાવત ઘડતરને આભારી છે. એવું જ ખીજું દેખાંત પચ્ચરની મૂર્તિનું છે. જીવનઘડતરની ગહન લાગતી ખાખતાને સમજવા માટે મૂર્તિકૃપે પ્રતિષ્ઠિત થવા પહેલાં ખાણમાં પહેલ પચ્ચરનું ઘડતર કેવી રીતે થયું તે જાણવું ખૂબ જ પ્રેરણાદાથી નીવડશે. એક પચ્ચર કાઈ પહાંડ કે ખીશુમાં નિરુપયાગી રીતે પડયા હોય, ત્યાં સુધી તેના કાઇ ઉપયોગના સાચા ખયાલ આવતા નથી. પરંતુ એવા પચ્ચર કાઈ લાવનાશાળી શિલ્પકારની નજરે ચઢી જાય છે ત્યારે ઘડતર કળાની મકદવઢે એ જ પચ્ચર કાઈ અનાખી પ્રતિમાનનું સ્વરૂપ ધારણ કરી લે છે. એ તે આપણા અનુભવની વાત છે. એવી પ્રતિમા જયારે કાઇ મંદિરમાં અનેક મનુષ્યાની હાજરીમાં પ્રતિષ્ઠાને વરે છે ત્યારે તે નથી રહેતા માત્ર પચ્ચર, નથી રહેતી કેવળ પચ્ચરની પ્રતિમા, પરંતુ તે તે ખુક પરમાત્માનું પ્રતીક ખની જવા પામે છે. એ વાતનું તારતમ્ય તથા તથ્ય સમજ લેવા જેવું છે. કયાં પેલા જગલના રઝળતા, રખડતા પચ્ચર અને કયાં જનસમુદાયમાન્ય પરમાત્માનું પ્રતીક! સમજે છે! ? એ ફરક ઘડતરને પરિણામે આવે છે. સંસ્કરણના પ્રભાવ કેવા હાય છે તે એ પચ્ચરની પ્રતિમા સરસ રીતે સમજો છે. પરંતુ એ જાતની પ્રતિષ્ઠા પામવા પહેલાં એ પચ્ચરે પાર વગરના દુઃખા ને ચાતનાએ။ સહન

## प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रेक सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

કરવા પડયાં હતાં. એ ભૂલવાથી સાચા ખ્યાલ ભાગ્યે જ આવી શકે છે. ઘડતરનું પરિણામ પામવા માટે એ સઘળું આવશ્યક છે એ બરાબર યાદ રાખનો. એવું જ મનુષ્યના જીવનઘડતર વિષે સમજવાનું છે. એ ઘડતર એટલે જ કેળવણી. એ ઘડતર એટલે જ સાચી તાલીમ. એ સમજાય તાે જ જીવનઘડતરના સાચા ખ્યાલ આવી શકે.

ત્યારે સમજો કે, માનવજીવનનું ઘડતર એટલે ચારિત્યસંગડન. આપણે ઘણીયે વાર સાંભળ્યું છે કે ચારિત્ય એ તો પારસમિશ કરતાં પણ વધુ ઊંચુ મૃલ્ય ધરાવે છે. જાણા છો કે પારસમિશ લોહાને કુંદનમાં ફેરવી શકે છે, પરંતુ એ લોહાને ખુદ પારસમિશમાં અદલાવી શકતું નથી. એથી ઊલડું ચારિત્યશીલ પુરુષ એટલે કે સંતપુરુષ પાતાના ચારિત્રઅળથી બીજા મનુષ્યોને પણ પાતાના સમાન ચારિત્રસંપન્ન અનાવી દે છે. એટલે જ કહ્યું છે:--

### "પારસમણિ ઔર સંતમેં બહેા આંતરા જાણ; વા લાહા કંચન કરે, વા કરે આપ સમાન."

ત્યારે એવા ચારિત્રને પ્રગટાવવા માટે શું કરવું જોઇએ ? તમે કહેશા કે તાલીમથી ચારિત્ર પ્રગટે છે. પણ હું પૃછું છું કે એ તાલીમ કઇ શે તાલીમ એટલે કેળવણી ખરી, પરન્તુ એ કેળવણીને તો આજે આપણે માત્ર ઉપર છલ્લા—છાઇરા અર્થ જ કરી રહ્યા છીએ. આજની શાળા - પાઠશાળાઓમાં અપાતી માત્ર અક્ષરજ્ઞાનની છાઇરી કેળવણીથી કંઇ ચારિત્રને પ્રગટાવી શકાતું નથી. એ આપણે સહુ જાણી ચૂક્યા છીએ. આજે જેને કેળવણી તરીકે એળખાવવામાં આવે છે તેને સાચું કહીએ તા કેળવણી કહી શકાય જ નહિ. જે કેળવણી માણ્યને જીવનવ્યવહારમાં છળ, કપટ, દગે, વિધાસઘાત, લાંચરુશ્વત, દ્રોહ, હિંસા જેવી અનેકાનેક અલાઓનો વળગાડ વળગાડે તેને કેળવણી તરીકે કેમ એળખાવી શકાય ? કેળવણી તે! માનવજીવનનાં અંગેઅંગમાં પ્રવેશ કરીને મનુષ્યને પશુવૃત્તિ તરફ નહિ પણ ઉચ્ચ ગતિ તરફ દોરવે ને પ્રગતિ સાધવામાં મદદરૂપ થઇ રહે તેને જ સાચી કેળવણી કહી શકાય અથવા ખીજા શબ્દોમાં કહીએ તો "સા વિદ્યા યા વિમુક્તયે" એટલે કે જે આત્મિક સ્વાતંત્ર્ય પ્રાપ્ત કરાવે તે જ ખરી વિદ્યા છે. એવી કેળવણીને વરેલા મનુષ્યનું ચારિત્ર તો પારસમણિ કરતાં પણ વધુ મૃલ્યવાન તેમ જ દિવ્ય હોય છે.

તમે સહુ કાઇ જાણે છે કે આજની કહેવાતી કેળવણીથી કંઇ મનુષ્યના આત્મા ઘડાતા નથી. અને તે જ કારણે એવી કેળવણીનું પ્રમાણ સમાજમાં વધવા છતાં માનવજાતનાં આરિત્રની ઉચ્ચતાનું પ્રમાણ વધવા પામ્યું નથી, ખલકે એ તો ઘટતું જ રહ્યું છે. હું જયારે માટી માટી પદવીઓ ધરાવનારાને—કેળવાયેલાઓને લાંચરુશ્વત લેતા સાંભળું છું અને માનવશરીર ધારણ કરનારા હોવા છતાં ખીજા માનવશરીરીઓ પર તેમને ત્રાસ ગુજારતા નિહાળું છું ત્યારે તેઓ કેળવાયેલા છે એવું માનવાને મારું દૃદય સખેદ સંકાચ અનુભવે છે. જયાં ઉઘાડા જુલમ થઇ રહ્યા હોય, જયાં લાંચરુશ્વતની બાલખાલા વર્તા રહી હાય, જયાં સ્વાર્થમય જીવન છડેચાક જીવાતું હાય ત્યાં સાચી કેળવણીનું અસ્તિત્વ કેમ સંભવી શકે માજ બાજુએ કાઇ બિન કેળવાયેલા મનુષ્ય એ લાંચરુશ્વત તરફ નજર સરખી પણ ન કરતા હાય અને પરદુઃખ દેખીને તે તરફ દાડી જવાને હરહોંમેશ તત્પર રહેતા હાય તો તેવા મનુષ્યને ઘડાયેલા અથવા કેળવાયેલા કહેલાને હું જરાએ અચકાઉં નહિ. એક સંસ્કૃત સુભાષિત મારા કથિતાશયને બરાબર વ્યક્ત કરે છે:—

### साक्षरा विपरीताश्चेत् राक्षसा एव केवलम् । सरसो विपरीतश्चेत् सरसत्वं न मुंचति ।।

ભાવાર્થ એટલા જ છે કે અક્ષરજ્ઞાનમાં જ કંઇ સાચી કેળવણીના સમાવેશ થઈ ગયેલા ગણાય નહિ. અક્ષરજ્ઞાન હાવા છતાં તેના દુરુપયાગ થઈ શકે એવા અનેક કાખલા સમાજની ભીતરમાં ભર્યા પહેલા દેખાય છે. એવા દુરુપયાગ કરનારા માણસા માનવ મટીને દાનવ કે રાક્ષસ અની જાય છે, જ્યારે એથી ઊલટું 'સરસ' મનુષ્યને વિપરીત સંયોગા મળે તા તેથી ઘડાઇ ઘડાઇને ઊલટા તે વધુ સરસ અની રહે છે અને કાઈ પણ સંજોગામાં તે પાતાનું સરસપણું છાડી શકતા નથી. એ જ સાચું ઘડતર અને એને જ જીવનઘડનર તરીકે એાળખાવી શકાય.

જે વાત શિક્ષણને અથવા તેા કેળવણીને લાગુ પહે છે તે જ વાત કર્મકાંડ કે પૂજાપાઠને પણ સંચાટપણે લાગુ પહે છે. કારણ કે ધાર્મિક ક્રિયાકાંડા કે અનુષ્ઠાનાના હેતુ પણ આખરે તેા માનવજીવનનું દેવ–જીવનમાં રૂપાન્તર કે

# पूरा गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रेल सहाराक कन्सवाताहि स्मृतिग्रंथ

ઘડતર કરવાના જ છે. છતાં પણ જોઇશું તો જણાશે કે દેવ-મંદિરમાં અહિન શ પૂજાપાઠ કરનારાઓનાં કે પાતાને સાચા ધાર્મિક કહેવડાવનારાં એાનાં જીવનમાં પણ વિવિધતા ભર્યા ક્ઢાગ્રહાે, ઝઘડાએા. અઢેખાઇએા. અહંભાવ, મમત્વ કે રાગદ્દેષા ભર્યા પડ્યા હાય છે. એ ઉપરથી સમજવું ઘટે કે તેમને સાચી ધર્મ–તાલીમ મળવા પામી નથી, પરંતુ ત્રાંબા–પિત્તળ પર સાનાના આપ ચઢાવવામાં આવે છે તેવી રીતે તેમણે પણ ધર્મના ઉપરછક્લા આપ માત્ર ચઢાવ્યા છે. તેવાઓનું જીવનઘડતર તદ્દન છીછરું છે, એમ કહેવામાં અતિશયેાકિતના લેશમાત્ર ભય રહેતા નથી. તાત્પર્ય એક જ છે કે સાચી કેળવણીથી જ સાચું જીવનઘડતર થઇ શકે છે. તેમાં કાેઇ જાતના અંદેશા માટે થાેડા શાે પણ અવકાશ નથી. કાેઇ કુતરું કરડવાની અને તે પણ કાેઇને ખબર પણ ન પડે તેવી રીતે કરડવાની તાલીમ લઇને જીવન જીવવા માગે તાે એવા કુતરાને તાે સમાજમાંથી જાકારા જ મળે. એથી ઊલડું જે કુતરાએાનાં જીવનમાં માનવજાતના સંસર્ગ પછી મહાજ્ઞત અને વફાદારીના સંસ્કારા ખીલી ઊઠયા હાય છે તેને સમાજમાં સ્થાન મળે. છે. એટલું જ નહિ, પણ તેનાં એ ઘડતરની કિંમત પણ અંકાવા પામે છે. એ વસ્તુ અનુભવયા સમજી શકાય તેવી છે. જગતમાં નિર્માણ પામેલી સંખ્યાખંધ નાની-માટી વસ્તુઓ માટે કુદરતના સંકેત એક જ છે કે 'સાચી રીતે કેળવાએ! અને તે દ્વારા સર્વો પયાગી થાએા!' ચાતરફ નજર ફેંકા તા તમને સ્પષ્ટપણ સમજાશે કે જગતમાં સૂર્ય, ચંદ્ર, ચહા, તારાએા, સાગરા, પહાડા, ઝાઉા, પવન, અગ્નિ, આકાશ ઇત્યાદિ સઘભામાં અને ભું ઘડતર તેમ જ સાચું સર્વો પયે ગીપણું નજ**રે પ**ડયા **વગર રહેશે** નહિ. કુદરતે નિર્મલાં એ સઘળાં તત્ત્વા પણ સર્વાપચાગીપણાને સિદ્ધ કરી ખતાવે છે. ત્યાં પછી મનુષ્ય માટે તા ખીજું શું કહેવાનું હાય ? બીજા કશાંને નહિ પણ એ સર્વાપ્યાગીપણાને જ અપનાવી લેવામાં આવે તાે યે મનુષ્યનાં જીવનનું ઘડતર સુર્યાગ્યપણે થઇ રહે.

મનુષ્યના જીવનઘડતર માટે આજના શિક્ષણુની સાથે સંસ્કારિતાના ઉમેરા કરવામાં આવે તા સાચાં ઘડતરનાં દર્શન સા કાઈને આપાઆપ થઇ રહે. એ સંસ્કારિતા એટલે જીવનના એાપ. એવી સંસ્કારિતા પ્રાપ્ત કરવાની ત્રણુ રીત છે: (૧) સ્વપ્રયત્નથી, (૨) મા-બાપ તેમજ ગુરુદ્વારા ને (૩) સમાજ સાથેના સહવાસ મારફત. જો એ ત્રણે દિશામાંથી એકસરખી રીતે ઉચ્ચ પ્રકારની સંસ્કારિતાનું સિંચન થતું રહે તા એકલા મનુષ્યના નહિ પણ સમસ્ત માનવ-જાતના તેમ જ જગતભરનાં પ્રાણીમાત્રના બેડા પાર થઇ જવા પામે. એ જ કારણ છે કે આપણી માતૃબૂમિમાં એ ત્રણેય બાબતા તરફ અગત્યનું ધ્યાન અપાવવા સારું ભગીરથ પ્રયત્ન સૈકાએાથી થતા રહ્યા છે. પરિણામ એ આવ્યું છે કે ભારતબૂમિ દ્વારા જગતભરમાં જીવનનાં ઘડતર તેમ જ ઉપયેગનાં આંદાલેનોના પ્રચાર અનેક વખત થતા રહ્યા છે. અને ભારતવર્ષ પાસેથી અન્ય રાષ્ટ્રાને તેમ જ પ્રજાઓને પણ સાચી સંસ્કારિતાની અનાખી પ્રેરણા મળવા પામી છે.

જીવનતું સાસું ઘડતર કરીને મહાપુરુષ અનવા પામેલા મતુષ્યનાં અનેક દષ્ટાંતા જગતના ઇતિહાસમાંથી તેમ જ ધર્મશાસ્ત્રામાંથી મળી રહે છે. તેમાંનાં ચાેડાંક દષ્ટાંતા રજૂ કરી મારું આ વક્તવ્ય પૂરું કરીશ.

વાલિમકી ઋષિતું નામ કે છે નહિ સંભળ્યું હાય ? તેમનું પૂર્વ છવન કેવું હતું તેના કદી વિચાર કર્યો છે ? રતના લૂંટારા તરીકે તે એાળખાતા હતા અને લૂંટ કરીને ત્રાસ ફૈલાવવામાં માજ માણતા હતા. લૂંટના ધંધા કરવામાં નરી હિંસાવૃત્તિ, કાંડાઇ, રવાર્થવૃત્તિ, ઇત્યાદિના તે નિરંકુશપણે ઉપયાગ કરી રહ્યા હતા. છવનમાં ઘર કરી રહેલી આસુરી વૃત્તિ એ સિવાય બીજું શું કરાવી શકે ? પરંતુ દૈવયાએ એકદા તેને જંગલમાં નારદઋષિના લોટા થઇ ગયા. પવિત્રતાની મૂર્તિ સમા નારદના અણુએ અહ્યુમાં પ્રેમ અને લિકત નીતરતાં હતાં. એના ટૂંકા સમાગમમાત્રથી અને એના દૃદયમાં ઉત્તરી લાય એવા સમયોચિત ઉપદેશથી એ ધાડપાડુ જેવા રતનાના દિલમાં પલટા આવ્યો અને તેની દૃદયમાંથી કરુણાના પૂર વહેવા લાગ્યા. એ વાત ખુબ જ જણીતી છે. એ રીતે તેની દૃષ્ટિ ફરી જતાં અને તેની માનસિક દશા મદલાઇ જતાં એ રતનાનું ઋષિવરમાં પરિવર્તન થઈ જવા પામ્યું. તેને લગતી સવિસ્તર વાત તા અગાઉ કહેવાઇ ગઇ છે. એવું જવનપરિવર્તન કંઇ ઘડતર વિના સંભવે નહિ અને એવું ઘડતર કરી શકવાની ત્રેવડવાળા મહાયુરુષા જ બીજાઓનાં જીવનમાં ઘડતરના સાચા ચેપ લગાડી શકે છે.

જૈન સૂત્રામાં અલયકુમારનું નામ ખૂબ જ જાણીતું છે એટલે તમે ન સાંલત્યું હાય એમ હું માનતા નથી. તેએા મગધરાજ શ્રેણિક રાજાના પુત્ર હતા તેથી જ ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરી હતી એવું માનવાનું કાઈ કારણુ નથી. તેમની

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્સશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ખ્યાતિ તેં તેમના અુદ્ધિવૈભવથી થવા પામી હતી. 'અભયકુમારની અુદ્ધિ હોજો' એ રીતે એકેએક જૈન વેપારી શારકાપૂજનના શુભ ટાંકણે તેમના ચાપડામાં નોંધ કરી કૃતકૃત્યતા અનુભવે છે. તે અભયકુમારની બુદ્ધિ તો આત્મલક્ષી હતી અને તેને પરિણામે તેની ચારિત્યપ્રતિભા ખીલી ઊઠી હતી. તેમનું ચારિત્યબળ કેવું હતું તે આપણે સુલસકુમારના જીવનપ્રસંગથી જાણી શકીએ છીએ. સુલસકુમાર જે કાળસુરીઆ કસાઇના પુત્ર હતો તેને અભયકુમાર સાથે મિત્રતા હતી. પરિણામે સંગના રંગ સુલસકુમારને સચાટપણે લાગી જવા પામ્યા હતા–એટલે કે સુલસ–કસાઇના જીવનમાં અજબ પલટા થઇ ગયા હતો. એ વાત પણ બીજાં વ્યાખ્યાનામાં કહેવાઇ ગઇ છે.

એ જ પ્રમાણે રામાયણની પેલી મહા તપસ્વિની શબરીઆઇનું દેષ્ટાંત પણ સમજવા જેવું છે. આપણામાં કહેવત છે કે, 'જે છૂટેલા હાય તે જ છોડાવી શકે.' તેમાં યે મા-આપના સંરકારાને પલટવાનું કાર્ય તે! અત્યંત કહિન હાય છે. પૂર્વજન્મનું કાેઈ સાચું સંરકારખીજ હાય તે! જ ચાડુંશું નિમિત્ત મળી જતાં તે પાતાનાં શરીર તેમ જ મન ઉપર તેમ જ એ દારા આખા સમાજમાં પરિવર્તનના રંગ દાખવી શકે છે. એવા રંગ રામની ભક્તિમાં મગ્ન રહેનારી શખરીના જીવનમાંથી સ્પષ્ટપણે મળી રહે છે.

શખરી આમ તે એક સ્ત્રીજાત હતી, લીલાના રાજાની પુત્રી હતી, તદ્દન અભાલુ હતી. પરંતુ માતાંગઋષિ અને ઋષિપત્નીના સહવાસને પરિણામે તે તપસ્વિની અની જવા પામી હતી. જે કામ ખુક ભગવાન રામ ન કરી શક્યા તે કાર્ય શખરી દ્વારા પાર પડશું હતું.

એ લીલકુમારીને તાલીમ આપવા સારુ લીલ રાજાએ માતંગઝિલના આશ્રમમાં મૂકી હતી. ત્યાં તેને પુત્રીની પેઠે અપનાવી લેવામાં આવી હતી. છેક પુરાણા કાળની વાત કયાં કહું કે મહાત્મા ગાંધીજીએ હરિજન કુટુંબ પાસે માગણી કરીને એક હરિજન કન્યાને સત્યાગ્રહ આશ્રમમાં રખાવી હતી. એ તો યાક છે ને કે આપણા જમાના પૂર્વ અને પશ્ચિમના સંસ્કારાના સંક્રાન્તિકાળના હતા પણ ગાંધીજીને તથા તેમના આશ્રમને એ કૃત્ય માટે લારે કિંમત ચૂકવવી પડી હતી એ તમે કયાં નથી જાણતા કે તો પછી માતંગઝાલના જમાનામાં તે એ લીલપુત્રીને અન્ય ઝાલપુત્રાની સાથે રાખવાથી કેટલા માટા ઉહાપાહ થયા હશે તે વિચારી લેજો. સાચી વાત જ એ છે કે રાજિંદા જીવનમાં જેને કંઈ નવું-લલે પછી તે ગમે તેવું સાચું તેમ જ કરવા યાગ્ય હાય તા પણ પરથાન કરવાનું હાય છે તેને ઘણું ઘણું સહન કરવું પહે છે. મહાવીર લગવાનની કે રામની વાત વાંચા એટલે એ વસ્તુ સમજાશે.

અર્વાચીન યુગમાં ગાંધીજીને માથે કંઇ એાછું નહેાતું વીત્યું! એ જ રીતે માતંગઋષિને પ્રભુ કરતાં પણ વધુ ઊંચું પદ આપીને બિરદાવનારા ચેલાએા, ખોનગીમાં ગુરુના સદાચાર પર પણ ટીકા કરવા લાગી ગયા હતા, બલકે આક્ષેપ કરતા પણ થઇ ગયા હતા.

તમે સહુ તો જાણા જ છો કે કપાય, છેઠાય અને અગ્નિકસાટીએ ચઢાવાય ત્યારે જ સાનું વિશેષપણે ચળકી જાઠે છે. એ સાના કરતાં પારસમણિ વધી જાય છે. અને પારસ કરતાં ચારિગ્યના પારસનું તા પૂછવું જ શું? એની કસોટી સૌથી વિશેષ પ્રમાણમાં થવા પામે તેમાં નવાઇ જેવું કંઈ નથી. માતંગઋષિને મન તા એ સઘળું સહજ હતું, પણ તે સઘળું એક બીલડી માટે કેટલું કઠણ કહેવાય? છતાં તે શખરી એ કસાટીમાંથી પાર ઊતરવામાં સફળ થઈ, એટલું જ નહિ પણ, જેમ જેમ એની કસાટી આગળ વધતી ગઇ, તેમ તેમ ચંદન વૃક્ષની પેઠે તેનું જીવન વધુ ને વધુ સુવાસિત ખનતું ગયું. પરંતુ એ શખરીની સાચી કસાટી તા તેનાં લગ્ન લેવાયાં તે સમયે થવા પામી હતી. અને ધ્યાનમાં રહે કે એ કસાટી કંઇ નાનીસૂની ન હતી, કારણ કે તેનું ઘડતર એવા પ્રકારે થવા પામ્યું હતું કે તેણે તા આશ્રમજીવનને જ સર્વસ્વ માની લીધું હતું.

એ કપરી કસોટીના ખ્યાલ આપવા માટે શખરીની દિનચર્યા પર એક ઊડતી નજર ફેંકી લેવી પડશે. તે હમેશાં બ્રાહ્મમુહૂર્તમાં ઊઠતી અને આશ્રમની સફાઇનું કામ કરી, કળિયું અને આખા ય આશ્રમ વાળીઝૂડીને એવા તા સ્વચ્છ કરી દેતી કે રખે કાઇના પગમાં કાંકરી સરખી પણ ન ચૂંભી જાય, કે રખે કાઇના પગને ત્યાંથી જતાંઆવનાં કાઇ કચરાના સ્પર્શ પણ ન થઇ જાય. એટલી અધી કાળજી રાખવાની તેણે ટેવ પાડી દીધી હતી. એ પ્રકારની અનાખી સ્વચ્છતાને જાળવી રાખવી

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવસે પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એ તેને મન તા સાચાં સંધ્યાવંદન જેવી ક્રિયા હતી. અડુ મારવાના નજીવામાં નજીવા કામથી માંડીને રાત્રે પાતે લંઘી જાય ત્યાં સુધીના કેટલાંયે કામમાં પાતાના પ્રાણ રેડી દેવામાં પાતાની ધન્યતા અનુભવતી હતી. આશ્રમની એસ્વચ્છતા નિહાળીને ત્યાં આવનાર સર્વ કાઇના મનમાં આશ્ચર્યો દ્વાર શ્મી રહેતા હતા. ભક્તિથી સલૂછું થયેલું હલકું ગણાતું કામ પથુ કેટલું સુંદર-કમનીય બની રહે છે! એના અનુભવ કરવા જેવા છે. એવા દિવ્ય વાતાવરણમાં રહેનારી શખરીને લગ્નના ખ્યાલ સરખા પણ ન આવે એ સ્વાભાવિક હતું. ઋષિએ તેની મનાદશાને અવલાકી લીધી હતી. એટલે એ શખરીનાં માળાપ તેની વહાલસોઇ પુત્રીને ઘેર તેડી જવા માટે આવ્યાં, ત્યારે એ માતં ગઋષિએ તેમની સઘળાંની રૂખરમાં એ બીલકુમારીને બાલાવીને શિખામણુ આપી: 'બેટા! સીજાતિ માટે યેગ્ય વયે પરણુલું એ પણ જીવનની એક દિવ્ય કળા છે, એટલું જ નહિ, પણ જીવનનું ઘડતર કરવાની સાચી દીક્ષા છે, અને ગૃહસ્થધર્મ પણ સાચી રીતે પાળવામાં આવે તે પણ સંસારસાગરને તરી જવાય છે. અને એ રીતે આકર્શને પહોંચી શકાય છે' એ પ્રમાણે શખરીને યોગ્ય શિખામણુ આપીને તેનાં માળાપ સાથે તેને વળાવી. એ રીતે આશ્રમના નિર્દોષ વાતાવરણમાંથી નીકળીને સાંસારિક વાતાવરણમાં તેણે પ્રવેશ કર્યો.

લગ્નના દિવસ નજીક આવતા ગયા તેમ તેમ મંગળ ગીતાના સૂર સંભળાવા લાગ્યા. એ રીતે ધામધૂમપૂર્વક તૈયારી કરતાં કરતાં છેક છેલ્લે દિવસે શખરીની ગડમથલ વધી ગઈ. તેના મકાનની આસપાસ પાડાં, ઘેટાં, ખકરાં, મરઘાં, કુકડાં વગેરે અનેક પ્રાણીઓને રાખવામાં આવ્યાં હતાં. તેમની ચીસાચીસ તથા શાર – ખકારભર્યા આર્તનાર્ક સાંભળીને શખરી તેનાં માતા-પિતા પાસે દાેડી ગઇ અને બાેલી : ''ભા, ભાપા! આ પશુઓ અને મરઘાં વગેરે કેમ ચીસાે પાડ્યા કરે છે? તેમને કેમ પકડયાં છે અને શા માટે છૂટાં મુકવામાં નથી આવતાં?" માતાએ ખુલાસાે કર્યાે: 'આવતી કાલે તારાં લગ્ન છે એટલે તે માટેની મહેફિલમાં એ સઘળાં ઠેકાણે પડી જશે.' શખરીએ પૂછ્યું : 'શું એ સઘળાના વધ કરવામાં આવશે?' જવાળ મળ્યા : 'હા! એમાં નવાઇ જેવું શું છે? આપણે ત્યાં લગ્ન હાય ત્યારે આપણી ઇજજત અને માેલાને સાચવવા સારું એ સઘળું કરવું જ પડે.' શખરી તેા આભી જ ખની ગઇ. કાેઇ પણ પ્રાણીને અજાણતાં પણ દુભાવાય નહિ એવું શિક્ષણ મળેલું હાઇ એ ભીલપુત્રી એ પશુએાના વધની વાતને કેમ સહન કરી શકે ? તેણું મનમાં નિશ્ચય કરી લીધા કે તેનાથી એ વાતાવરણમાં રહી શકાશે નહિ. માડી રાત સુધી ચિંતાતુર રહીને માનસિક ગઢમથલના અનુભવ કરી રહેનારી એ શખરી સૌ કાઇ ઊંઘી ગયા પછી ત્યાંથી ગુપચૂપ ચાલી નીકળી અને આશ્રમે પહેંચી ગઈ. ઋષિપત્નીએ તેને જોતાં વાર જ એ શખરીથી રહેવાયું નહિ અને તે ધ્રસકે ધ્રસકે રાઇ પડી. માતંગઋષિએ પણ તેને ધીરજ આપીને સમજાવી: 'બેટા! તારાથી હવે ત્યાં રહી શકાશે નેહિ તે હું સમજરો છું.' છેવટે તપાસ કરતાં કરતાં તેના માખાપ પણ આશ્રમમાં આવી પહોંચ્યાં. તેમને પણ ઋષિએ સાચી વસ્તુની સમજ પાડી. મહેનત તે: ખૂબ કરવી પડી, પણ છેવટે શબરીનાં માબાપ તથા તેનાં સાસરિયાં વગેરે સમછ ગયાં અને શખરીની જગ્યાએ બીજી ભીલકન્યાને પરણાવવાની ચાજના થઇ ગઇ અને તેના ચારિગ્ય - ઘડતરને પરિણામે વખતના વહેવા સાથે એ શખરી પ્રત્યે આશ્રમ-વાસીએ તેમજ ઇતરજના આદરભાવ દર્શાવવા લાગ્યા.

એ જ શબરીને કાળક્રમે રામચંદ્રજીનો લેટા થઇ જવા પામ્યા હતા અને શબરીનાં એઠાં બાર રામે આરાગ્યાં હતાં એ રામાયણની કથા તમે કયાં નથી જાણતા? શબરીની લક્તિના પારા તે સમયે કેટલા ઊંચા ગયા હશે તે વાત તે ઘટના પરથી સહેજે સમજાય છે. પછી તા શબરી માટી તપસ્વિની બની ગઇ અને ચારે ય દિશામાં તેની ખ્યાતિ રામનાં લક્ત તરીકે પ્રસરી જવા પામી. એકદા પંપા સરાવર અગડી જવા પામ્યું. અનેક ઉપાયા કરવા છતાં તે ફરી સ્વચ્છ થયું નહિ, ત્યારે કાઇકે કહ્યું કે હવે રામચંદ્રજી પધારે અને તેમના પગના સ્પર્શ થતાં જ એ સરાવર સુધરી જશે. અમુક સમય વીત્યા બાદ શ્રી રામચંદ્ર પાતે એ પ્રદેશમાં પધાર્યા અને તેમને વિનંતી કરવામાં આવી. શ્રી રામપોતે સમજતા હતા કે તેના કરતાં તેના લક્તા ચઢે છે એવું અતાવવાના એ ખરેખરા માકા હતા. કારણ કે શબરીની અને આ પ્રકારની લક્તિ હોવા છતાં પણ રામને માનનારા મનુષ્યામાંના કેટલાયે એ શબરીને ઋષિકન્યા તરીકે સ્વીકારલા તૈયાર નહોતા. પરંતુ કુદરતની કરામત કાંઇ એાર જ છે. જૈન સૂત્રા તા કહે જ છે કે પાંચ સમવાયા (પારબધ, પુરુષાર્થ, નિયતિ, સ્વભાવ ને કાળ) મળે ત્યારે કાર્ય પરિપૂર્ણ થયા વગર રહે જ નહિ.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

શ્રી રામે જાણી લીધું કે એ ક્ષેત્રમાં શખરીને આંટી દે એવા બીજે કાઇ રામભકત ન હતા; છતાં પણ તેઓ પાતે જો શખરીને માટી ભકત તરીકે ઓળખાવે તો એ પ્રદેશના 'વંકજડા' માને તેમ ન હતા. જેનામાં જાતનું તેમજ તેમની વિદ્યાનું ખાડું અભિમાન છે તેઓ સમાજમાં ગમે તેવા પ્રતિષ્ઠિત તેમ જ સામાન્ય ભલેને હાય, પણ તેઓ માનસિક વિકાસની નજરે વંકજડા તેમ જ તુચ્છ જ રહેવા પામે છે. તેવા લાકોને તા જાત અનુભવ થાય ત્યારે જ બીજાઓનું માનવા તૈયાર થાય છે.

રામે જતે જઇને પંપા સરાવશને સ્પર્શ કર્યો, પણ તે કરી સ્વચ્છ થયું નહિ. લેકિં આશ્ચર્ય પામી ગયા. કંઇક નિરાશ પણ થયા. રામે કહ્યું: નિરાશ થવાનું કાઇ કારણ નથી. મારા કરતાં મારા ભકતા અઢી જય છે. મારાથી જે ન બન્યું તે તેઓ કરી દેશે. કારણ કે ભકતદૃદય ભગવાનમય હાય છે. એટલે કે તેઓમાં ભગવત્પણું હાય છે. સાથાસાથ તેઓમાં સમર્પણની મહાશકિત પણ હાય છે. એ બેના સુધાગથી ભગવદ્ભકતો ખુદ ભગવાનથી અઢિયાનું કાર્ય નિપજાવી શકે છે. પરિણામે એ લેકિંગએ રામભકતની શોધ ચલાવી અને શબરી કરતાં માટા રામભકત મેળવવામાં તેઓ નિષ્ફળ ગયા. એટલે તેઓ શબરી પાસે આવ્યા અને કહેવા લાગ્યા: 'માતા, તું સાચી તપસ્વિની છે. અમારે માટે ખરેખર વંદનીય છે. દયા લાવીને આટલું લેકિંપયોગી કાર્ય કરી આપા.' શબરી સાચી વસ્તુ સમજી ગઇ એટલે તેમની વિનંતીને માન આપી શ્રી રામનાં ચરણની રજ લઇ તેણે પંપા સરાવરમાં પ્રવેશ કર્યા તે જ લહીએ સરાવર અસલ હતું તેવું સ્વચ્છ (નિર્મળ) થઇ જવા પામ્યું અને શબરીએ તે વસ્તુને શ્રી રામના જ પ્રતાપ છે એ રીતે સહુને સમજાવી. આજે પણ લેકિં એ લક્ત શબરીની કથા સાંભળીને પાવન થાય છે.

એવું છે ઘડતરનું રહસ્ય. એવું ઘડતર પ્રાપ્ત કરવા માટે અનુપમ એવું માનવશરીર મળ્યું છે એટલે સંસ્કારિતાના દાતાર માબાપે, શિક્ષકાેએ, ધર્મગુરુજીઓએ તેમ જ વ્યક્તિઓએ જાતે એકીસાથે ખલેખલા મિલાવીને જીવનના ઘડતરનાં કામે લાગી જવું જોઇએ. એવું જો થાય તે! આજની આપણી કૈળવણી, શિક્ષણુસંસ્થાએ તેમ જ ધર્મસંપ્રદાયા ચારિગ્યથી મઘમઘતાં થઇ જશે અને એવાં અરિગ્યની જ્યાત માત્ર ભારતવર્ષને જ નહિ, પણ સારાં યે વિશ્વને સાચા પ્રકાશ આપી રહેશે.

#### ☆

### જીવનસં**ત્રા**મ

વહાલાં આત્મમાં ધુએ અને માતાએ !

આજની વાત જીવનસંથામને લગતી છે. હું તમને કહું કે જીવન પાતે એક સંગ્રામ છે તેા તે વાતથી ચમકશા નહિ. એ વાત સાંભળીને કદાચ તમને નવાઈ લાગશે. એ હું સમજી શકું છું. પરંતુ એને લગતી સાચી સમજ થતાં આશ્ચર્ય આપાસમાં આલેાય થઈ જશે.

તમે સહું જાણા તો છે! જ કે આ જગતમાં પ્રાણીમાત્રમાં જીવન છે અને એ જીવનને લઇને જ અંદર તેમ જ અહાર એમ સર્વત્ર યુદ્ધ ચાલી રહેલું આપણે જોઇએ છીએ. માટું માછલું નાના માછલાને એાઇયાં કરી જાય છે એ વાત કાયુ નથી જાયુતું? પણ નાનું માછલું પાતે હામાયા પહેલાં કેવું યુદ્ધ કરે છે તે જેયું છે? સંગ્રામમાં હારે ત્યારે જ તે શરણે જાય છે કે મરે છે. કાઇ અલાડી ગમે તેવી ભલેને તરાપ મારે, પરંતુ એ તરાપની સામે અન્નુમવાની શક્તિ કંઇ લેંદરમાં એાઇ નથી હાતી. અગલાની ચાંચ લાંબી શા માટે છે? તમે જવાબ આપશે કે માછલાંને સહેલાઇથી તેમજ મજખૂતપણે પકડી લેવામાં મદદરૂપ થાય એટલા માટે. અને માછલાંની શક્તિ જોઇ છે? પાણીની અંદર રહેવા છતાં તેની ગતિની તીવતા જોઇ છે? એની એ તીવગતિને લોધે તો તેને સહેલાઇથી પકડી શકાતું નથી. આ રીતે જીવન ધરાવતાં નાનાં-માટાં પ્રાણીઓમાં સતત સંગ્રામ ચાલી રહેલા આપણે દેખીએ છીએ.

એ છવતાં પ્રાણીઓની વાતને બદલે પૃથ્વી, પ્રાણી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિને જરા આરીકાઇથી અવલાકશા તેા જથાશે કે એ સૌમાં પણ પરસ્પર સંબ્રામ ખેલાઇ રહેલા છે. માટા માટા પહાડાને તેમ જ પત્થરાને પાણીના ધસારા

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

ઘસી નાખવામાં ફતેહ પામે છે. અને એ પહાડા હારે છે ત્યારે જ પાણીના ઘસારાને તાએ થાય છે. એ સમજવા જેવું છે. પત્થરાતું પણ તેવું જ છે. વળી એ પાણીને અગ્નિ સુક્રવી નાખે છે; અને બીજી બાજુ એ અગ્નિને પાણી એલવી પણ શકે છે. વનસ્પતિને પણ બહારનાં અનેક જંતુએ! પજવી રહેલાં દેખાય છે. એ રીતે આખી જીવસૃષ્ટિમાં પરસ્પર અવિરત સંગ્રામ ચાલુ જ રહેલા દેખ! દે છે. કૂતરાં બીજાં કૂતરા સાથે બાઝે; પાડા પાડા સામે લહે; આખલા આખલા સામે જંગ ખેલે. એ પ્રમાણે જાતિ જાતિ વચ્ચે પણ દ્વંદ્વ યુદ્ધનાં મારચા માંડાઇ રહેલા દેખાય છે.

જીવસચિમાં સંગ્રામ ચાલી રહ્યો હાય છે તે જ પ્રમાણું જડસચિમાં પણ યુદ્ધ ચાલુ હાય છે. જડ લાકડાને ત્યારે જ બાળી શકાય છે જયારે માણુમ વારંવાર ખળપૂર્વક તેને અગ્નિમાં ધકેલ્યા કરે અને સરખી રીતે સંકાર્યા કરે. અહુ અહુ વચ્ચે પણ અથડામણુ—યુદ્ધ થાય છે જ, અને જેનું અળ વધારે તે જીત મેળવે છે. તે સામનાંને પરાજય કરાવી તેને પાતાર્પ બનાવી દે છે. સાકરમાં વધારે પ્રમાણુમાં પાણી મળે તો એ પાણીમાં સાકર સમાઈ જાય છે, પરંતુ પાણી કરતા સાકરનું પ્રમાણુ વધુ હાય તો એ પાણી પાતે સાકરમય બની જવા પામે છે. ત્રસરે હુઓ પરસ્પર અથડાય છે તેમાં પણુ એ સંગ્રામના નિયમજ કામ કરી રહેલા દેખાય છે. પારા ને સાનું તમે સહુએ જોયાં હશે. એ ધાનુઓ પણ મરે છે, એટલે કે લસ્મીલૂત થાય છે. પણુ તે કયારે? સંગ્રામમાં હારી જાય છે ત્યારે—અન્યથા નહિ. એ રીતે સર્લ સ્થળે સંગ્રામની બાલબાલા વર્તાઇ રહેલી દેખાય છે.

એ પ્રમાણે જીવજગત અને જડજગતમાં ચાલી રહેલું કાયમનું યુદ્ધ કેમ તાણે કારણ્યર હાય અને કુદરતને ગમતું હાય એવું લાગ્યા કરે છે. એટલું જ નહી, પણ કુદરત પણ નબળાંને ફેંકી દેવા માગતી હાય એવું લાગ્યા વિના રહેતું નથી. એ વસ્તુને પણ વિચારવા જેવી છે. શરીરમાં જયાં સુધી પ્રાણશકિત હાય ત્યાં સુધી બહારના હુમલાથી ટકી રહે છે. પણ ઘડપણ આવે છે ત્યારે શરીરની પ્રાણશકિત ઘટે છે એટલે રાગનાં જંતુઓના સામના કરવાની શકિત રહેતી નથી. ત્યારે રાગનાં જંતુઓ શરીરને બીમાર કરી મૂકે છે અને છેવટે શરીર મરણુને શરણુ થાય છે. એવો અનુભવ તો ઘણાને થય છે. જડ હાય કે ચેતન, પણ એવા પદાર્થને ઘમારાની વધુ પ્રમાણમાં અમર થઇ કે તે ફૂટરોજ છે કે તૃટયા જ છે કે પછી ક્યારેક, ક્યારેક ખલાસ પણ થઇ જવા પામે છે. આ પણ યુદ્ધ છે. એના અર્થ કેટલાકા એવા ઘટાવે છે કે આ જગતમાં નબળાને જીવવાના અધિકાર નથી. ઘડીભર એ વાત માની લઇએ અને સી કાઇને એ વસ્તુ યથાર્થ પણ લાગે તેવી છે. પરંતુ બીજી દૃષ્ટિએ વિચારીએ તા સ્પષ્ટપણે સમજાઇ રહે છે કે લડાઇ અથવા યુદ્ધ તો શકિતને વધારનારું તેમજ પાયનારું તત્વ છે. લડાઇ ન હાય તા શકિત પ્રગટે ક્યાંથી? અને તેની અભિવૃદ્ધિ પણ થાય કેવી રીતે? એ દૃષ્ટિએ લડાઇ એ તા કુદરતના એક સંકેતમાત્ર હાય એવું લાગે છે, જે સંકેત યુદ્ધ દ્વારા સર્વોત્તમ સંકલન કરાવી રહે છે.

કુકરતની સખ્યિમાં મનુષ્ય એ સર્વોત્તમ સર્જન છે, પરંતુ એટલી વાત સમજવા જેવી છે કે કાઇ પણ જવશી કંઇ એકાએક મનુષ્ય થઇ જવાતું નથી. અનેક ચેતિઓમાં ભટકી ભટકીને, તથા અનેકાનેક ગતિમાં રખડીને તથા અનુભવા મેળવીને તેમ જ લડી લડીને જવે તેની તાકાતમાં એાર પ્રકારે વૃદ્ધિ કરી દીધી હાય છે. ત્યારે જ છેવટે તેને મનુષ્યના જન્મ મન્યો હાય છે. એને જ આપણે 'અહું પુષ્યકેરા પુંજથી શુભ દેહ માનવના મન્યો 'એમ કહીએ તા તેમાં કંઇ ખાડું ગણાય નહિ. કારણ જાણા છા ? શકિતમાં અભિવૃદ્ધિ થવી એ શુભના સંગ્રહ જ છે, અને શુભના સંગ્રહ જ છે,

માનવશરીરમાં લેહી અને પ્રાણુ વગેરે તત્ત્વો છે. તેમની સામે પણ જંતુઓનું સતતપણે યુધ્ધ કયાં નથી ચાલતું? જ્યાં સુધી લેહીમાં રહેલા લાલ કણેની તાકાત હાય છે – લડાયક ફાજની તાકાત હાય છે ત્યાં સુધી તે જેરશાર-પૂર્વક સામે ટકી રહે છે, પરંતુ તેનું જેર ઘટે છે એટલે એ લેહીમાં વિજાતીય જંતુઓ પેસી જાય છે અને ત્યાં જ ઘર કરી રહેવા લાગે છે એટલે આપણે કહીએ છીએ કે રાગ થયા છે. સાચી વાત એટલી જ છે કે માનવીની આસપાસના વાતાવરણમાં અનેક રાગાનાં જંતુઓ કર્યા જ કરતાં હાય છે, અને જયારે મઃણ્યનું લેહી તાકાતહીન અને છે-પ્રાણશકિત શુમાવી એસે છે, એટલે કે નળળું પડે છે અને શકિતની એાટ આવે છે, ત્યારે જ રાગનાં જંતુએ તેમના પગપેસારા

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયુ પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

આપણા મળ લાહીમાં કરવામાં સફળ થાય છે. ત્યાં પણ કુકરતે ચાેજેલી શરીરની રચના સમજવા જેવી છે. વાળથી કેટલી હક સુધીની રક્ષા થઇ રહે છે તે વિચાર્યું છે? જાણા છા ને કે આપણાં નાકમાંય વાળ હાય છે અને તે નાકવાટે પેસવાના પ્રયત્ન કરતાં ઝેરી જ તુઓને સુધાગ્ય રીતે અટકાવી રહે છે. ગળામાં પણ 'ટાનસિલ'ની ચાેજના કયાં નથી? તેનાથી ગળા મારફત અંદર જતાં ઝેરી જંતુઓને કંઇ જેવા તેવા સામના કરવા નથી પહેતા!

એવાં એવાં યુધ્ધા આગળ માટાં માટાં રાજ્યાનાં યુધ્ધા તે કંઇ વિસાતમાં નથી. એ જંતુઓની અંદર અંદરની લડાઇમાં જેટલી પ્રાણુકાનિ થવા પામે છે તેટલી માટાં માટાં વિશ્વયુધ્ધામાં પણ લાગ્યે જ થવા પામે છે. વળી બાહ્ય યુધ્ધ થાય છે તેવી જ રીતે આંતરિક યુધ્ધ પણ સતતપણે ચાલુ હાય છે. એ યુધ્ધને તમે, પ્રકૃતિ ચને પુરુષ સામેનાં અલડા તરીકે ઓળખાવા કે દૈવી અને આસુરી વૃત્તિ વચ્ચેની લડાઇ કહા કે પછી બીજું ચાહે તેવું કાઇ નામ આપા. પરંતુ એ અલડા, એ સંગ્રામ અથવા યુદ્ધ માનવજીવનમાં સનાતન કાળથી ચાલુ છે. એ સંગ્રામ કે યુદ્ધ અને તેના મૂળબૂત કારણને તમે જાણા છા ? વાસ્તવમાં અહંભાવ અને મમત્વ એ બ જ એનાં મૂળ કારણા છે. એ બ જ અંતરમાં રહેલાં ખરાં દુશ્મના છે.

જૈન સૂત્રામાં પ્રરૂપેલું છે તે મુજબ જે બે કારણાને લીધે નરકગતિ જેવી દુર્ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે તે કારણાને 'આ ય ંભ' અને 'પરિગ્રહ 'તરીકે ઓળખાવાય છે. આરંભ એટલે સ્વપ્રાશ્યુ કે પરપ્રાશ્યને આઘાત પહેાંચાડવારૂપ મનાવૃત્તિ અને તે અહંભાવ પ્રેરિત હાય છે. એટલે અહંકાર જ 'આરંભનું' ઉદ્દભવ સ્થાન છે. ત્યારે પરિગ્રહ એટલે વરતને ચારે તરફથી પકડી રાખવારૂપ મનાવૃત્તિ અર્થાત્ મૃચ્છાં. મતલબ કે મારાપશું કે મમતા એ પરિગ્રહનું ઉદ્દભવસ્થાન છે. ટૂંકામાં, આરંભ અને પરિગ્રહ એ કાર્ય છે. ત્યારે 'અહંકાર' અને 'મમત્વ' એ એના કારણા છે. એના રોધ કરવા જે કાઇ સ્પષ્ટ રીતે કે આડકતરી રીતે આવે છે તેને હઠાવવાના ભયંકર પ્રયતના, એ બે તત્ત્વા—એ બે દુશ્મના અનાખી રીતે કરે છે. કામમાંથી કાેધ અને કાેધમાંથી સમાહ ઉત્પન્ન થાય છે. "कामाम् काेघांડ મિजायते काेघाત્ મવતિ संमोहः" એ ગીતા વચન કહે છે. તેમ અહંકાર અને મમત્વમાં સપડાયેલ માનવી આખરે સર્વનાશને નાેતરે છે.

આપણે જેયું કે સંગ્રામ સર્વત્ર છે, એટલે કે સંગ્રામ વિના કાઇ સ્થાન ખાલી નથી. એ રીતે સંગ્રામ કુદરતી ગણાય છે. જેમ જીવવું એ કુદરતી છે તેમ જીતવું એ પણ એટલું જ કુદરતી છે. તમે સહુ સ્પષ્ટપણે સમજ શકા છે કે શકિત વધે તેા જ જીતી શકાય છે, પણ ત્યાં મારે પૂછવું પહે છે કે એક્ક્સી શકિતથી જ ચાલે ખરૂં? અને જવાબ 'ના' માં મળે છે. એ વાત પણ સમજવા જેવી છે. શકિત હાય પણ સાથાસાથ વિવેક; સમજ કે જ્ઞાન ન હાય તો એવા શકિતધર જગતભરમાં અનેક પ્રકારના અનર્થા મચાવી દે છે. રાવણે શું કર્યું હતું તે તમે કયાં નથી જાણતા. તેણે પ્રાપ્ત કરેલી અથાગ શકિતના તેણે દુરુપયાગ કર્યા ત્યારે સીતા જેવી મહાસતીને માટી તકલીફમાં મુકાઇ જવું પડ્યું હતું. એટલું જ નહિ, પણ શકિતના એ દુરુપયાગને પ્રતાપે એ સમયની મહાન વિભૂતિઓને તથા તે યુગના માનવીઓને કેટકેટલી આપકાઓ વેઠવી પડી હતી. એ કયાં સમજવવા બેસવું પડે તેવું છે? સ્વરાજયની સ્થાપના પછી પણ સીરાષ્ટ્રમાં બહારવિયા ભૂપતે કાળા કેર મચાવવામાં શી મણા રાખી હતી? સ્વરાજયપ્રાપ્તિના શુલ ટાંકણાના અવસરે જ હિન્દ્ર—મુસ્લિમાની કેટલી બધી શકિત ભયંકર કાપાકાપીમાં તેમ જ મારામારીમાં રાકાઇ ગઇ હતી? એ જ કારણથી અનુભવી પુરુષાએ જગતનાં મનુષ્યાને સંભળાવ્યું છે કે:—

### जानन्ति केचिन्नतु कर्तुमीशाः कर्तुक्षमायेन चते विदन्ति।

અર્થાત્ કેટલાક જાણે છે પણ શકિતના અભાવે આચરી શકતા નથી. અને કેટલાક કહિનમાં કહિન આચાર પાળે છે પણ જ્ઞાનના અભાવે જાણી નથી શકતા. પરંતુ જે સાચું સમજી લઇને સાચું આચરે છે તેવા વિજેતા ખરેખર વિરલ હોય છે! તાત્પર્ય એટલું કે, જ્ઞાનની ઝાંખી ન થઇ હોય ત્યારે જે યુદ્ધ ખેલાય છે તેને અવળી લડાઇ તરીકે પણ એમળખાવાય છે અને તેવી લડાઇ સ્વપરનું ઘણું નુકસાન કરી એસે છે, પરંતુ જ્ઞાનનાં પગલાં થતાંવે તે એ જ લડાઇ તેનું સ્વરૂપ અદલી નાખે છે, અને સા કાઇ તેને સવળી તેમ જ શ્રેયસ્કર લડાઇનાં નામથી એમળખાવે છે.

## પૂર્ણય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

સંગ્રામનાં મુખ્ય બે કારણા તરીકે 'અહંતા' ને 'મમતા'ના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા જ છે. એ અહંતા ને મમતાને તાડવાના પ્રયત્ન શરૂ થયા પછી જ માણસ માર્ગાનુસારીની ભૂમિકા પર આવે છે. ત્યાર બાદ સમ્યક્તવનું પરિણુમન થાય છે, એટલે કે આત્મભાન થાય છે. અંતરમાં રહેલા એ બે કદા દુશ્મના જાય એટલે ભવાભવનું દુ:ખ મટે. પણ એ બે દુશ્મના મારા ઘરમાં છે એવું આજે તા કાઇને ભાન જ હાતું નથી. માણસને ખબર પડે કે કાળાતરા નાગ તેના ઘરમાં ઘૂસી ગયા છે, તા તે નાગને કાઢવામાં નહિ આવે ત્યાં સુધી તેને જંપ વળતા નથી. એ જ દૃષ્ટિએ માણસ જો સમજે કે દુશ્મન તા મારા કાઢામાં ભરાઇ બેઢા છે તા તે આત્માનું અનિષ્ટ કરવાને કે અવળી લડાઇ સ્વપ્તે પણ કરવાને તૈયાર થાય નહિં. અંતરનાં દુશ્મનાની સાથે લડવું એ સાચું યુધ્ધ છે. અને બરાબર સમજો કે એવી લડાઇ કરતા કરતા સતત જય મેળવવા પ્રયત્નશીલ જે કાઇ બને તેનું જ નામ સાચા 'જૈન' છે. 'વિજેતા' છે.

એવા જૈનના મુદ્રાલેખ સમજવા જેવા છે. જો લડાઇ માત્રને માટે મનાઇ ફરમાવાઇ હાત અગર એકંદરે એ ન ઇચ્છવાજોગ હાત તા જૈન શખ્દ 'જિ' ધાતુમાંથી પ્રગઢે જ નહિ. કારણુ લડયા વગર, યુધ્ધ ખેડયા વગર જયની પ્રાપ્તિ થાય ખરી? સાચી વાત તો એટલી જ છે કે યુદ્ધ ખેલલું અને એમાં સતત વિજયને વર્ષા કરવા એ જૈનમાત્રના સાચેમાંચા મુદ્રાલેખ છે. વળી 'સંયમ' અને 'તપ' એ પણુ આંતરિક યુદ્ધ નથી તા બીજું શું છે? તમે સહુ ખરાબર સમજજો કે ઇદ્રિયાના વિષયા અને દુષ્ટ મન સાથે જંગ ખેલ્યા સિવાય સાચા સંયમ કે તપનાં દર્શન થવા દુર્લભ છે. તમારામાંના ઘણાએ ઘરબાર કે મિલકતના ત્યાગને, સંયમ તથા સમજ વિનાની લાંઘણુને તપ માની લીધેલ છે, પણુ તે માન્યતા સાચી નથી, ભૂલભરેલી છે. એ જ કારણુથી ભગવાન મહાવીરે કહ્યું છે કે સંયમ અને તપ તા નિર્જરા માટે હાય છે. અરાબર યાદ રાખજો કે ઇન્દ્રિયા તથા મનની સામે યુદ્ધમાં ઊતરલું એ કાંઇ નાનીસૂની ખહાદુરીનું કામ નથી. માટે જ કહ્યું છે કે:—

### अप्पणामेव जुज्झाहि, कि ते जुज्झेण बज्झओ । अप्पणामेवमप्पाणं, जइत्ता सुहमेहअे ।।

આના અર્થ એ છે કે પાતાના આત્માની સાથે જ યુદ્ધ કરવું જોઇએ. ખહારના સ્થૂલ દુશ્મના સાથે યુદ્ધ કરવાથી શા લાભ? પાતાના શુદ્ધ આત્મા વડે અંદર રહેલા દુષ્ટ આત્માને (મનને) જીતનાર ખરેખર પૂર્ણ સુખને પામે છે.

એ સંગ્રામના એક પ્રકાર એવા છે, જેને આત્મયુદ્ધ તરીકે આળખાવાય છે. એવા યુદ્ધના ઉપયોગ આત્માની સાચી પિછાણ કરવા માટે શાય છે. અને એ આત્માની પિછાણ થાય ત્યારે જ સાચી આત્મપ્રાપ્તિ થઇ કહેવાય છે. સમજો છે ? આત્માની સાચી પિછાણ કાેને થાય છે ? ખરેખરી શકિત વગર એવી પિછાણ થવાના મુદ્દલ સંભવ નથી, એ ગાંખી રાખવા જેવું છે. તેથી જ સાચી રીતે કહેવાયું છે કે 'ના ડ यमात्माबलहोनेन लभ्यः' એટલે કે આ આત્માને નિર્ભળ માણુસ પામી શકતા નથી. નિર્ભળતા તેમજ મુડદાલપણ કાઈ રીતે ઇચ્છવા ચાગ્ય નથી. તેનાથી કાઈ કાર્ય ભાગ્યે જ સરી શકે છે. સાચું કહીએ તેં! અનેક માયકાંગલા કરતાં શક્તિધર એક જ વધુ ઈચ્છવાનોગ છે. લલેને એવા શક્તિધર તેની શક્તિને અવળે માર્ગે વાપરતા હાય તા પણ માયકાંગલા કરતાં તે ચઢી જાય. અને શ્રેયના માર્ગે શક્તિના વધુ સારા સદુપયાગ કરી જાણે તે તા પેલા કરતાં ય વધુ ઉચ્ચ કરજ્જાના ગણાય. તેમાં કાઈ જાતની શંકાને માટે સ્થાન રહેતું નથી. તમે કદાચ નહિ જાણતા હૈા કે સાધુ કે શઠ અન્નેમાં શકિત હૈાય છે જ. એક શકિતના सहुपयाग કરે છે, જ્યારે ખીજો તેના દુરુપયાગ કરવામાં મહા માને છે. પરંતુ એવું ય ખની આવે છે કે સત્ નિમિત્ત-માત્ર મળી જતાં એવા શઢ પણ શક્તિના દુરુપયાગ કરવાનું માંડી વાળીને તેના સદુપયાગ કરતા થઇ શકે છે અને એ રીતે શઠમાંથી સાધુ બની શકે છે. પણ માયકાંગલા - પામરપણામાંથી સાધુના ઘડતરની આશા ભાગ્યે જ રાખી શકાય. માટે એ માયકાંગલાપણાને - એ નિર્માલ્યતાને દૂર કરીને શકિતની જ આરાધના કરા - શકિતની પ્રાપ્તિ થઇ એટલે પછી તેના સદુપયાગની તમનના વખત જતાં જાગ્યા વગર રહેવાની નથી. અલગત્ત, પ્રયત્ના સતતપણે ચાલુ રહેવા જોઇએ. માટે જ કહું છું કે ખરા દુશ્મન તા અંદર છે. તેને મહાત કરવા પ્રયત્નશીલ રહાે, એટલે એડા પાર થઇ જશે. યુદ્ધ અને લડાઇનું સાચું ૧૯૨૫ આપાઓપ સમજાઈ જશે. એ જ દૃષ્ટિબિન્દુને અનુલક્ષીને કહેવાયું છે કે:-

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

'अप्पामित्तमित्तं च' એટલે કે આપણા આત્મા પાતે જ પાતાના મિત્ર અને પાતે જ પાતાના દુશ્મન બને છે. સાચે માર્ગ શક્તિને વાળીને તેના ઉપયોગ કરવાની અનાખી યાજના કરવામાં આવે તે આત્મા આત્માના મિત્ર બની જવા પામે છે, પરંતુ એ જ શક્તિને રાક્ષમ રાજા રાવણે કર્યું હતું તે મુજબ, અવળા માર્ગ વાપરવામાં આવે તેા એ આત્મા પાતે જ પાતાના દુશ્મનના પાઠ ભજવતાં શરમાતા નથી.

આતમા સાથેનું આત્મયુદ્ધ કેવું હોય તે એક દેષ્ટાંતથી સમજાવું તો સરળતાથી તમે સહુ સમજી શકશા. એક મહાતમાને કહી બહુ વહાલી લાગતી હતી. માલમિલકતના ત્યાગ કર્યા, સત્તા છોડી, બીજા કેટલાયે સ્વાયેનિ તિલાંજલિ આપી, સગાં-સ્નેહીઓ તેમ જ માતાપિતાને પણ છોડયાં. એ સઘળું છોડયું, પણ પેલી કહી કેમેય છોડાતી ન હતી. જયાં જાય ત્યાં સામે ચાલીને માગણી કરે: 'અઇ! આજે કહી કરા ને. કહી ખાવી છે!' એટલી હદ સુધીની નિર્માલ્યતાએ તેના મનમાં ઘર કર્યું હતું. એક દહાડા તેને વિચાર આવ્યાં: 'અરે! હું કહીના ગુલામ કે કહી મારી ગુલામ ! મારા જેવાને કહી માટેની આત્કિકત કેમ પાષાય!' તેને મનમાં બહુ દુ:ખ થયું અને તેના રસ્તા કાઢવાનું વિચારી લઇને આત્મયુદ્ધના આરંભ કરી દીધા. બહારથી કહીને લઇ આવીને તેણે ખાધી તો ખરી, પણ પછી વમન કરીને ફરી તેને જ ખાવાના પ્રયત્ન કરવા માંડયા. ઊલટી થયા પછી, વમન કરેલી કહી શેની ભાવે! પણ મનને તેણે અગડયું: 'ના, ના, પીવી જ પડશે. તને તે બહુ ભાવે છે ને!' એ પ્રમાણે વારંવાર ઊલટી કરીને પીવાથી એટલા તો તેને કંટાળા આવ્યા કે કહી પ્રત્યે તેના મનમાં કાયમને માટે ઘર કરી રહેલી રસવૃત્તિ - રસલોહપતા છેક જ ઊડી ગઈ. એ પ્રકારના પ્રયાગ અલળત્ત, હડયાગના છે. એના કરતાં જ્ઞાનયાં આનેક દરજએ સારા ગણાય.

એવા જ્ઞાનચાગ એ સાધુજીવનનું એક અંગ ગણાય છે. અને સાચું કહીએ તો એવું સાધુજીવન એટલે જ્ઞાનમય યાહાનું જીવન સાધુ ભગવાં કે સફેઠ કપડાં એટલા ખાતર પહેરતા હાય છે કે માક્ષમાર્ગ પ્રયાણ કરનારાં સૈન્ય માંહેનાં જીવતા જાગતા સૈનિક પાતાને સહેલાઇથી એાળખાવી શકાય. તેને મન તા જીવનભરનાં કેસરિયાં કરેલાં હાવાનું તેણે નક્કી કરેલું હાય છે. યાદ છે ને ? એક વખતે એક સંતને કાઇએ ગાળા દીધી ત્યારે તેમણે શું કર્યું હતું? એ મહાપુરુષે તા એ ગાળા ભાંડનાર તરફ એક હાસ્યદૃષ્ટિ ફેંકીને સુણાવ્યું હતું: 'ભાઇ, તારી પાસે જે માલ હતા તે તે દેખાડી દીધા, પણ મારે એ ખરીદવા નથી. કારણ કે એ માલની મારે બિલકુલ જરૂર નથી.' એનું નામ સાચા વિજય. ખરા વિજેતા એ પ્રમાણે જ વર્તન કરે.

મહાત્માં ઇસુ ખ્રિસ્તે પણ એટલા ખાતર જ કહ્યું હતું કે, 'જો કોઇ તને ઢાળે ગાલે તમાચા મારે, તો તું તારા જમણા ગાલ ધરજે.'

એ જ દિષ્ટિખિન્દુને ધ્યાનમાં શખીને ભગવાન ખુધ્ધે કરમાવ્યું હતું કે, 'વેરથી વેર નહિ શમે, પણ પ્રેમથી જ વેર શમશે.' સાથાસાથ એ પણ ભૂલવું ન જોઇએ કે 'क्षमा वीरस्य भूषणम्' ક્ષમા એ તો વીરનું ભૂષણુ છે, કાયરનું નહિ. તરવાર લટકતી હાય, મહાન શૂરવીર ગણાતા હાય છતાં પણ ગુરસા ચડે એવું વર્તન કાઇ કાખવે ત્યારે સામા માણુસને શિક્ષા કરી શકે એવી શકિત હાવા છતાં પણ જે સહિષ્ણુતા રાખે, ક્ષમાના ગુણ કાખવે તા એ એનું ભૂષણ જ ગણાય. નિર્માલ્યતાથી ખતાવાતી ક્ષમા એ ખરી ક્ષમા નથી.

શ્રીમદ્ શંકરાચાર્યે પણ ક્ષમાનું લક્ષણ 'વિવેકચુડામણિ'માં સમજાવતાં કરમાન્યું છે કે 'દુ:ખમાત્રને સહન કરવાં, બાદ્ય પ્રતિકાર કર્યા વગર સહન કરવાં, એટલું જ નહિ પણ ચિંતા કે વિલાપ કર્યા વગર સહન કરવાં તેમાં જ ક્ષમા અથવા તિતિક્ષાની ખૂખી ભરી પડી છે! ક્રોધ ઉત્પન્ન થાય તેવા સંજોગામાં પણ ક્રોધ ઉત્પન્ન ન થવા દેવા એ જ ખરા પુરુષાર્થ છે, ત્યાં જ સાધનાની ખરી કસોટી છે.'

સત્ત્વશીલ વ્યક્તિઓની ક્ષમા અથવા તિતિક્ષા કેવી તેજસ્વિની હોય છે તેની એક કથા બૌધ્ધ સાહિત્યમાં આવે છે તે સાંમળવા જેવી છે. શુભા નામની એક બૌધ્ધ ભિક્ષુણી એક વખતે વનમાં એકલી ચાલી જતી હતી. તેને રસ્તામાં એક લંપટ શુંડાના લેટા થઇ ગયા. એકાંતના લાભ લેવાના ઇરાદાથી તેણે એ સાધ્વીને ઊભી રાખી અને તેની આંખા સામે તાકીને નીરખી રહ્યા. સાધ્વી તા સાચી વીરાંગના હતી. તેણે પૂછશું: "ભાઇ! તું શું જુએ છે? તારે શું જોઇએ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

છે" ! પેલા નફક્ટે જવાબ આપ્યા: 'આ તારી આંખા ઘણી માહક છે. તે જોઇએ છે." એ સાંભળતાં વેંત જ કાઇ પણ જાતથી અચકાયા વગર શુભાએ પાતાના નખા વહે એક હાળા કાઢીને તેને આપવા માંડવા, અને બીજો પણ આપવાની તૈયારી બતાવી, ત્યાં તા પેલા લંપટના દૃદયમાં છૂપાયેલા અંતર્યામી જગી ઊઠયા ને તે ગળગળા થઇને રહી પડયા અને એ સાધ્વીના પગમાં પડી ગયા. તે બાલ્યા: 'મને માક કર, માતા! મારી ભૂલ થઇ.' સિક્ષણીએ પણ દૃદયપૂર્વક સાચી મારી આપી. એનું નામ સાચી બહાદુરી ને સાચા વિજય. માટે જ કહેવાયું છે:-

### " ક્ષમાખડ્ગ કર ધારા, મેરે સંતા ક્ષમાખડ્ગ કર ધારા રે!"

એ ક્ષમા તો ખરેખર સફળ હિથયાર છે. ગમે તેવા ક્રોધના પ્રસંગે પણ ક્ષમા રાખવી. પેલી ભિક્ષુણીની પેઠે લયંકર લ પટની સામે પણ અડગતાપૂર્વક અલિદાન આપવું, એ કાંઇ સહેત્રી વાત નાં'તી. પરંતુ જયાં જ્ઞાન સાથે શકિત સંકળાયેલી હોય ત્યાં એવાં અલિદાને અશકય નથી. એ ભિક્ષુણીનું જ દેષ્ટાંત હયા. તેની દૃદયની શકિતથી, નિમિત્ત મળતાં આખરે શિયળ અચ્યું, કાયા પણ અચી, અને લંપટનું દૃદય પણ પલટી જવા પામ્યું. સમજે, હજુ પણ સમજે, સાચી વાતને. એવાં તથ્યને સાચી રીતે સમજતાં શીખા. એવાં સતીજના અને સંત પુરુષાના જીવનમાંથી પ્રેરણા મેળવી અનેક જીવા તરી ગયાનાં દૃષ્ટાંતા શાસ્ત્રામાં તેમ જ ઇતિહાસની કથાઓમાં ભર્યા પડ્યાં છે.

કષ્ટ પડે ત્યારે હિંમત રાખવી એ કાર્ય કઠ્યું તો છે જ, છતાં પણ સમય આવે એવી હિંમત રહી શકે ખરી, પરંતુ પ્રલેભનના પ્રસંગો આવી મળે ત્યારે પાતાની પ્રકૃતિની સામે લડીને વિજય મેળવવાનું કાર્ય ઘણું જ મુશ્કેલ છે. સાચું કહીએ તેા એમ બનવું એ ખરેખર દુર્લભ છે. મહાપુરુષાની જીવનકથાએ તો સુણાવે છે કે પ્રભળ પ્રલેભનના પ્રસંગો આવે ત્યારે પણ તેઓનાં ર્વાડાં સરખાં ક્રક્યા નથી; અર્થત્ વિકૃતિને પામ્યાં નથી. શ્રીમક્ રાજચંદ્રે સાચું જ કહ્યું છે કે:—

### "નીરખીને નવયૌવના, લેશ ન વિષયનિદાન, ગણે કાબ્ટની પૂતળી, તે લગવાન સમાન."

ખરેખર, યૌવનમસ્ત યુવતીઓને નીરખતી વખતે જેના અંતરમાં લેશ પણ વિકાર કે માેહ જાગ્રત થતા નથી, એટલું જ નહિ પણ જેને સ્ત્રીજાતિનું શરીર એક પૂતળી જેવું ભાસે છે તે બ્રહ્મચારી સાક્ષાત્ ભગવાન જ છે. એને મન તાે પાતાના જ આત્માનું સર્વત્ર દર્શન થયા કરે. જૈન જગતમાં જંખુસ્વામી એનું ઉજ્જવળ દૃષ્ટાંત છે.

જં ખુસ્વામી પાસે તેની પરશેલી અત્યંત લાવષ્યમથી આઠ સ્ત્રીએ તેને સંસારમાં ખેંચી રાખવા માટે એકી સાથે દલીલપૂર્વક આકર્ષણ કરી રહી હતી. તદ્દન એકાંત હતું અને રૂપરૂપના અંબાર સમી નવચૌવનાએ હતી. જં ખુકુમાર પાતાની સ્ત્રીએને વૈરાગ્ય તરફ વાળવા અનેક પ્રકારે સમજાવતા હતા, અને સ્ત્રીએન તેને સંસારમાં ખેંચવા અનેક દુહતો. આપી પ્રયત્ન કરતી હતી. આ પણ એક યુદ્ધ જ હતું.

શાસકાર સુણાવે છે કે એ જંબુકુમાર સંસારરસિક તો ન બન્યા, પણ તેમનું રૂંવાડું સરખું પણ ચળ્યું નહિ. અને એથી ઊલડું તે આઠેય નારીઓને તેમણે વૈરાગ્ય પમાડયા. એ કથા વાંચી છે! તેમાં કહેવાય છે કે એ સમયે પ્રભવ નામના લૂંટારા તેના પાંચસા જેટલા સાથીઓ સાથે તે સ્થાનમાં ચારી કરવા માટે ત્યાં આવ્યા હતા. પરંતુ એ ચારને ય એ મહાપુરુષ જંબુકુમાર અને આઠ રમણીઓ વચ્ચે થઇ રહેલા વાર્તાલાપ સાંભળી વૈરાગ્ય ઉપજયા હતા. કથા કહે છે કે એ ચારાએ પણ ચારેલી સઘળી માલમત્તાને ત્યાં જ છોડી દઇને એ જંબુસ્વામી સાથે જ ત્યાગમાર્ગની દીક્ષા લીધી હતી. એ રીતે એ સંચામમાં જંબુકુમારના વિજય થયા. આવી અનેક વાતા શાસ્ત્રામાં સંતાએ કરમાવી છે. પરંતુ આપણને તેની કંઇ પડી નથી. તેમ તમારી પાસે ઉપદેશ આપનાશઓને પણ એની પડી હાય એમ લાગતું નથી. તેથી જ તા આજે જગતભરમાં આટલા બધા વિસંવાદ વધી પડયા છે. એ વિસંવાદને કફનાવવા સૌ કાઇએ કટિઅઢ થવાના સમય હવે પાકી ચૂકયા છે. એટલું સમજાય તા યે ઘણું છે. માટે સમજો, વિચારા અને સાચી વાતને દદયમાં ધારણ કરવા હરહોંમેશ તૈયાર રહા.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

વિચાર કરતાં જણાશે કે સુદ્ધ તો જીવમાત્રમાં અને જડમાત્રમાં સતત ચાલી રહ્યું છે, પરંતુ એ બાહ્ય સંગ્રામને બદલે શકિત સાથે સાચા જ્ઞાનની દારતી કરાવીને જેઓ આંતરિક સંગ્રામમાં લડે છે, તેઓ વિજયશાળી અને છે. તેઓ જ સાચા જૈન અનીને કેમેકમે જૈન પરમાત્માની પદવી પામે છે. કાયરતાને બદલે વીરતાને પસંદ કરી તેને જીવનમાં કેળવીને આ મહાન સંગ્રામમાં સાચા વિજેતા અનવાના સંકલ્પ આપણે સૌ કરીએ અને ઉત્કૃષ્ટ વિજય મેળવતાં કુદરતના પરમ સંકેતને ઓળખી, પરમપદ પામવાના પરમાનંદ પ્રાપ્ત કરીએ.



### સેવાના રાહ

વહાલાં આત્મળંધુએ અને માતાએ!!

આજે 'સેવાના રાહ' એ વિષય ઉપર મારે બાલવાનું છે.

પરાપકાર અને અર્પણતા એ બન્ને સેવાના માર્ગના પગથિયાં છે. સેવા એટલી તો ઊંડી ચીજ છે કે જેમ જેમ ડૂખકી મારીએ, તેમ તેમ એનાં વિવિધ સ્વરૂપા નજરે પડે! સેવા જ્યારે સંપૂર્ણ બને છે ત્યારે એ સેવા સ્વાભાવિક જ અદ્ભૈતરૂપ બની રહે છે.

#### લગવાન મહાવીર અને સેવા

ભગવાન મહાવીરને નિષ્કામ સેવા ખૂબ પ્રિય હતી. તેમણે સાધુ અને શ્રાવકને ઉદ્દેશીને કહ્યું છે કે તમે આ લેાકમાં બદલાની આશાએ, ધન, માલ, આબરુ, ઇજજતની લાલચે સેવા ન કરજો, પણ તમારા આત્માનું હિત સમજને કરજો. સેવાથી સેવા લેનારને લાભ થશે, પણ એના સાચા લાભ તા સેવા કરનારને થાય છે. જ્યાં તપશ્ચર્યાના અધ્યયનમાં સમજાવ્યા છે, ત્યાં કહ્યું છે:--

नो इहलोगट्टयाञ्जे तबमहिद्विज्जा, नो परलोगट्टयाञ्जे तबमहिद्विज्जा, नो कित्तिवन्नसद्दसिलोगट्टयाञ्जे तबमहिद्विज्जा नन्नथ्थ निज्जरद्वयाञ्जे तबमहिद्विज्जा ॥

અર્થાત, આ લાેકના ભાેગાપભાગને માટે કે પરલાેકના વૈભવાને માટે અથવા કોર્તિ, યશ, માન કે સન્માન અર્થે તપશ્ચર્યા કરવી ન ઘટે. પણ એકાંત નિર્જરા અર્થે તપશ્ચર્યા કરવી જોઈએ. નિર્જરા એટલે આત્મશુદ્ધિ. તમારા આત્મા ઉપરનાે એક્સો કરવા, આવરણ દૂર કરવું તે નિર્જરા. જેમ તપશ્ચર્યા માટે કહ્યું છે, તેમ આચાર કે કાેઇ પણ કિયા કે સેવા માટે પણ સમજવું. સમજપૂર્વકની નિષ્કામ સેવાએ આત્માની શુદ્ધિ કરે છે.

### સેવા એ તપશ્ચર્યાના એક વિસાગ છે.

સેવા એ તપ શી રીતે, એવી કાેઇ શંકા ન કરે! "इच्छानिरोधस्तः" ઈચ્છાના નિરાધ એ તપની ઉત્તમ વ્યાખ્યા છે. સેવામાં નિરાધ કે મનાનિગ્રહ જોઈએ જ. એ વગર સેવા શક્ય નથી. સેવાના કાર્યમાં માની લીધેલી આપણી કાેઇ માન્યતા કે ઈચ્છિત સુખ સગવડ કે ઈષ્ટ વસ્તુના ભાગ આપવા જ પડે તાે જ સેવા થઇ શકે. એટલે ઇચ્છાનિરાધ સહેજે થાય જ, અને એ જ તપશ્ચર્યા. આથી જ આંતરિક તપમાં સેવા અથવા વૈયાવચ્ચનું સ્થાન છે.

કુદરતના નૈસર્ગિક રાજ્યમાં જ્યાં નજર નાખા ત્યાં એવી નિર્વાજ સેવાના જવલંત આદરોો ભર્યા પડયા છે.

જુઓ તો ખરા સૂર્ય, ચંદ્ર, શ્રહો, નક્ષત્ર, તારા, સમુદ્ર, મેઘ, વાયુ વૃક્ષાદિ સર્વે પ્રાણીમાત્રને પાતપાતાની જાત અપીંને, અહાનિશ કેવી સેવા અપીં રહ્યાં છે! તે વડે હવા, પ્રકાશ, પાણી, છાયા, ફળ-ફૂલાદિની સામગ્રી અનાયાસે અથવા સહજ પ્રયાસે સ્વાભાવિક જ સાંપડે છે. જે હવા વિના ક્ષણવાર કાઈ પ્રાણી જીવી શકતા નથી, એ હવા મફત. સૂર્ય-ચંદ્રના પ્રકાશ જેવી મહા કિંમતી વસ્તુ તે પણ મફત. છતાં એ પાતાના અસીમ ઉપકારના બદલામાં એ કંઇ ઇચ્છે છે કે કેમ ઇચ્છે ? એ તો એના નૈસર્ગિક ધર્મ છે. જો એના ધર્મ હાય તા માનવીના ધર્મ કેમ ન હાય ?

# प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रेक महाराक कन्मशताहिह समृतिग्रंथ

અહેા! મૂઢ સ્વાર્થી માનવી તેા જુઓ. એ તેા ખાઉ, ખાઉ, ને ખાઉ, લાવેા, લાવેા ને લાવેા; સર્વ સ્થળે પાતાનું જ કરી લેવા લાગી પડયા છે. આવાં સ્વાર્થી સૂત્રાને જાળવી રાખવા છતાં પણ દાને વરી, કર્તવ્યપરાયણ, પરાપકારી, સેવામૂર્તિ એવાં વિશેષણા મેળવવાની એ નવી નવી સુક્રિતએા શાધી રહ્યા છે. કેવી ધૃષ્ટતા!

જ્યાં જીવ જીવના ભક્ષક છે, પાતાના સ્વાર્થ માટે ખીજાનું પડાવી લેવાની ભાવનાવાળા છે, ત્યાં તે સેવા શું કરવાના ? જ્યાં ઓહિયાંનીતિના સિદ્ધાંત ગમે છે, ત્યાં સેવાના વિશાળ રાહની વાત શી કરવી? જે કે આખરે તેા એ નીતિના અંજામ એ આવે છે કે ખીજાને ભક્ષતાં પહેલાં આખરે પાતે જ શિકાર અની જાય છે.

#### મહાન સિકંદરને પડકાર

આ પ્રસંગ મહાન સિકંદર અને સંત વચ્ચેના છે. શ્રીસના મહાન સમ્રાટ સિકંદરના નામથી કાષ્યુ અજાષ્યું છે ? પોતાના ખાહુંબળથી અને સત્તાથી જેણે મહાન વિજય મેળવ્યા હતા. પરિણામે અભિમાનના અતિરેકથી, એના જીવનમાં ભાગની લાલસા અને સત્તાના ઉન્માદ જાગ્યા હતા. તે એટલે સુધી કે તેને અધા દેશા પર વિજય મેળવવાની ધૂન લાગી હતી. સદ્ભાગ્યે, તેના દેશમાં એરિસ્ટાટલ નામના એક સંતપુરુષ રહેતા હતા. એમના પ્રત્યે સિકંદરને માન હતું. પ્રસંગાપાત્ત એરિસ્ટાટલ સિકંદરના ઉન્માદને શાંત પાડવા તેને જગતનું સ્વરૂપ-ભાગ-વિલાસનું પરિણામ, સત્તા - લાલસાની ભયંકરતા યુક્તિપૂર્વક સમજાવતા હતા. પરંતુ અભિમાનના કેફમાં સિકંદરને, એવા સંતની વાણી ગળે ઉતરતી ન હતી.

એક વાર વિશ્વવિજયી બનવા માટે એણે ભારતદેશ તરફ લાવલશ્કર સાથે કુચ કરી. પ્રસ્થાન કરવા પહેલાં, તે મહાત્મા એરિસ્ટોટલ પાસે ગયેા. ગુરુ એરિસ્ટોટલ તેના સ્વભાવને બરાબર જાણતા હતા. એટલે એના અભિમાનને (સ્વમાનને) પારસ ચડે એ દૃષ્ટિએ ગુરુએ સિકંદર પાસે એક માગણી કરી: 'તમે ભારત દેશમાં જાઓ છે৷ તેા વિજય કરીને એક વસ્તુ મારા માટે ત્યાંથી લાવજો'. સમ્રાટ સિકંદર માજમાં આવી ગયાે અને કહ્યું– 'બાલા, કયી વસ્તુ તમારે એઇએ ?' ત્યારે ગુરુએ દીર્ઘદિષ્ટિથી વિચાર કરી સિકંદરના ગર્વ ગળી જાય- તેના સત્ત્વની પરીક્ષા થાય એવી એક ચીજ માગી- 'ભારતભૂમિ, સંતમહાત્માંઓની ભૂમિ છે તેં એવા કાઈ ઉચ્ચ કાેટિના ત્યાંગી કે જેેે પાતાના આત્મખળથી ઇન્દ્રિયાના વિષયા અને મન ઉપર વિજય મેળવ્યા હાય, જે બિલ્કુલ નિર્ભય હાય એવા સંતને જરૂર આ તરફ લેતા આવેજો.' સિકંદરે આ વાત લક્ષમાં લીધી અને વિજય મેળવવા ભારત તરફ કૂચ કરી. અનુક્રમે આગળ વધતાં તે ભારત આવી પહેંચ્યા, યુદ્ધ કર્યું અને યુદ્ધને અંતે પાછા વળતાં પાતાના ગુરુની માગણી યાદ આવી. અને એવા સંતની શોધ કરવા માટે પાતાના સૈનિકાને આદેશ આપ્યા. સૈનિકા શાધ કરતાં કરતાં એક જંગલમાં આવી ચઢયા. ત્યાં તેઓને એક શાન્ત અને નિર્ભય ત્યાગી પુરુષના લેટા થયા. તેઓએ સંત પાસે જઇને કહ્યું, "મહાત્મન્! પધારા, વિશ્વવિજેતા એવા અમારા સિકંદર ખાદશાહ આપને બાેલાવે છે.' મહાત્માએ, પૂછનારની ભાષા ઉપરથી આખી પરિસ્થિતિ જાણી લીધી. આને મહારાજા અભિમાનમાં ચકચૂર ખનેલાે કાેઇ વીર ચાેધ્ધા જરૂર હશે. તાે હવે એની પરીક્ષા કર**ા** એકએ. એમ વિચારીને સંતે પેલા સૈનિકાને જવાબ આપ્યા. 'તારા સિકંદર કાેણ છે? વિશ્વવિજેતા બન્યા હાય તાે ભલે અન્યા. મારે એનું કાઇ કામ નથી. પણ તમારા એ રાજા કામલાગના વિજેતા અન્યા હાય તા હું આવવા તૈયાર છું. જેની પાસે કામ-ભાગ કે વિષય-વાસનાને જીતવાની શક્તિ ન હાય તેની પાસે આવવાની મારી તૈયારી નથી.'

આવા જવાબ સાંભળી સૈનિકા વિચારમાં પડી ગયા, પણ પાતાના મહારાજાના હુકમ હતા એટલે જે બન્યું તે તેની પાસે રજૂ કરવું જોઇએ. સૈનિકાએ સિકંદર પાસે આવી બધી વાત કરી. સંતના આવા જવાબ સાંભળીને મહારાજા આશ્ચર્યમાં પડી ગયા. આવા લાપરવાહી જવાબ આપનાર સંત કેવા હશે? તે જોવાનું સિકંદરને મન થયું. પાસે આવ્યા અને એ જ ખુમારીથી સંતને પાતાના દેશમાં લઇ જવાની માગણી કરી. જેમ બીજા સાધુ સંન્યાસી હાય છે તેવા જ આ સંત હશે એમ સમજીને માગણીની સાથે સાથે ભાગ-વૈભવ, માનપાન, અને રૂપસુંદરીએ આપની પાસે હાજર થશે એવું પ્રલાભન પણ આપ્યું. જાણે આમ કરવાથી સંત રીઝી જશે અને જરૂર આવશે. પણ એ બધું નિષ્ફળ ગયું. સંતે જશય મચક આપી નહિ, ત્યારે સિકંદરે બીજો દાવ ફેંકયા. એટલે કે સત્તા અને ધમકીથી સંતને દખાવવાના પ્રયત્ન કર્યા. જો નહિ આવા તો તમારા ભૂંડા હાલ થશે માટે મારી વાત સ્વીકારા.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

સંત આ બધુંય નાટક જોઇને મંદ મંદ હસી રહ્યા હતા. સિકંદર જેવા વીર ચેહાની આવી વાતો તેને ખાલીશ જેવી લાગી. જેને મન અને વિષયો ઉપર કાળૂ છે, જેને મૃત્યુના લેશમાત્ર ભય નથી, જેને પ્રાણીમાત્ર ઉપર મૈત્રીભાવ અને કરુણાલાવ વરસી રહ્યા છે એવા એ સંત કાઇ સ્વસ્થ, શાંત અને પ્રસન્ન મુખમુદ્રાથી બાલ્યા, 'સિકંદર! જરા શાંત યા. આ સમરાંગણ નથી. તારે તારી તલવાર ચલાવવી હાય તો ખુશીથી ચલાવ. મરે છે કે ખળે છે તે તા દેહ છે. અમર એવા આત્મા નથી બળતા કે નથી મરતા. ઇન્દ્રિયને મનના વિજેતાને મરવાના લેશમાત્ર ભય નથી. એના માટે મૃત્યુ એ તા મંગલ પ્રસ્થાન છે. જૂનાં વસ્ત્રા ઉતારી નવાં વસ્ત્રા ધારણ કરવાના હાય ત્યાં શાક શાના શિ સંતનાં આવા નિર્ભય ઉદ્ગારા સંભળી–તેની પ્રશાન્ત મુખમુદ્રા નિહાળી, સિકંદરના તલવારવાળા હાય હીલા પડી ગયા. એના ગર્વ ગળી ગયા. એ સંતના ચરણમાં હળી પડયા. પાતાના ગુરુએ શા માટે આવી માંગણી કરી હતી તેનું રહસ્ય હવે તેને સમજાયું. સિકંદર નમ્ર સ્વરે બાલ્યાઃ— મહાત્મન્! આપના મિલન પહેલાં મને કાઇએ જણાવ્યું હાત કે આત્મરક્ષણ પાછળ દેહના ખલિદાન દેનાર મહાવીરા આ જગતમાં હૈયાત છે તા હું તે ન માનત! પરંતુ આજે આપના દર્શનથી— સમાગમથી મને સમજાયું છે કે જગતને જીતનાર કરતાં ઇન્દ્રિય અને મનને જીતનાર મહાન અને ખરા વિજેતા છે! આપના અવિનય બદલ મને માફ કરશા. સિકંદર આ સંત પાસેથી અહિંસાનું અમૃત પીને પાતાના ગુરુ પાસે આવ્યા અને બધી હકીકત જણાવી.

ટૂંકામાં, સેવાના રાહનું આ એક અને ખું દૃષ્ટાંત છે. આમ સેવાનું ક્ષેત્ર તો માનવજીવનમાં ખૂબ વ્યાપક અની રહે છે. સેવાના સૂત્રનું ઊંડું રહસ્ય તો એ છે કે માણુસ જન્મથી માંડીને જ કુદરતના ઋણી અન્ધા છે. જન્મતાં જ પાતાની માતાના સ્તનમાંથી મળેલા દ્રધ પર તે જીવે છે. પછી વિશ્વમાંથી તેને હવા, સૂર્યપ્રકાશ, જળ મળે છે તેમ તેમ તે વિક્રસે છે. દુન્યવી ખારાક અને પદાર્થોથી તેનું પાલનપાષણ થાય છે. દુનિયાના અનેક જીવાની વ્યક્ત કે અવ્યક્ત સેવાથી એ સમૃદ્ધ થતા જાય છે. આથી સ્પષ્ટ સમજાશે કે એ મનુષ્ય જગતના એક મહાન ઋણી છે.

ઋખુ ચૂકવવું એ કંઇ ઉપકાર નથી. એ તો ફરજ છે. જો એ ઋખુ ન ચૂકવે તે! તે દેવાળિયા કહેવાય! બાઇબલના સમર્થ ચિંતક ટૉલ્સ્ટૉય એમ કહે છે કે, "તું બીજા ઉપર બાજે ન નાખીશ, તો તે જગતની ભારે સેવા કરી મણાશે." આ સૂત્ર ભૂલ્યા છે! એટલે મુક્લિસ અને માલેતુજાર, માલિક અને મજૂર જેવા અખંડ માનવવંશના બે વિભાગ થાય છે. જાંચા-નીચાના લેદા વિકૃતરૂપે જાગે છે, અને તેમાંથી પરિશ્રહવાદ અને આરંભવાદ જન્મે છે. આ વિષે હું અગાઉ સારી પેઠે કહી ગયા છું અને ફરી ફરીને હું એ કહેવા માગું છું કે આજ સુધીની થયેલી ભૂલથી માણસ પાછા વળે. શ્રમણ બ્રાહ્મણાએ ક્રિયાકર્મકાંડને અને શ્રીમંતાએ લક્ષ્મીને, અને રાજાઓએ પાશવી સત્તાને પાતાની ઉપાસ્ય મૂર્તિ બનાવી છે તેને બદલે સેવાને પાતાની ઉપાસ્ય મૂર્તિ બનાવી!

### પશુએાની અબ્યક્ત પરાપકાર વૃત્તિ

પશુઓમાં ઋણ ચૂકવવાની વૃત્તિ સ્વાભાવિક જ હાય છે. કેટલાય ઘાડાએ અને ગાયાએ તેમના માલિકને જનના જેખમે મદદ કર્યાના ઐતિહાસિક દાખલા છે. કૂતરા તા વફાદાર પ્રાણી તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

એક વલુજરાને એક વ્યાપારીનું ખસાનું દેશું હતું. વાલ્યિયા હમેશાં રૂપિયાની ઉઘરાણી કરે; પણ વલુજરાની સ્થિતિ ખરાબ હાઇ દેવું ભરી શકતા નહિ. પછી હંમેશની ઉઘરાણીથી વલુજારા કંટાન્યા. તેણે શેઠને કહ્યું: 'મારી પાસે બીજ કાઇ ચીજ નથી, પણ એક જાતવાન કૂતરા છે, તે તમે ઘરાણે રાખા, અને પૈસા ભરૂં ત્યારે મારા કૂતરા મને પાછે આપજો. મને એ બહુ વહાલા છે અને ઉપયાગી પણ છે. તે તમારી સેવા બજાવશે.' શેઠે વિચાર કર્યા કે પૈસાનું તા હાલ પતે તેમ લાગતું નથી. તેણે હા કહી. વલુજારાએ ગલ્મદિત કંઠે કૂતરાની પીઠ થામડી અને સાનથી તેને સમજાવ્યા અને શેઠને સાંપ્યા. કૂતરા છૂટા પડયા. એ કૂતરા નવા માલિકની નાકરી નિમકહલાલીથી કરવા લાગ્યા. એક રાત્રે શેઠને ત્યાં ખાતર પડ્યું. ખૂબ ધન ચારલાકા ઉઠાવી ગયા. કૂતરા જાગતા હતા. થાડું ભસ્યા પછી ગમે તે કારણે ભસતા બધ ચઇ ગયા. પ્રભાત થયું. શેઠને ખબર પડી. શાધખાળ શ્રાવા લાગી. કૂતરા શેઠ પાસે ગયા, અને શેઠનું કપડું માઢેથી ખેંચન લાગ્યા. શેઠ તેના માહામાંથી કપડું છાડાવે અને કૂતરા કરીથી ખેંચ. બિચારા પશુ! વાત

# प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नान्यक्ट्रका महाराज जन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

કરવી હતી પણ વાચા ન મળે. બે–ચાર વાર કપડું ખેંચવાથી શેઠ ઊભા થયા અને કૂતરાની પાછળ ચાલવા લાગ્યા. કૂતરા આગળ અને શેઠ પાછળ. દ્વર દ્વર જંગલમાં શેઠને તે લઇ ગયા. રાત્રે જ્યારે ખાતર પડ્યું ત્યારે કૂતરા ભસવું મૂકી દઈને ચારની પછવાં જઇને ચારલાકોએ જ્યાં ધન દાટયું હતું એ જગ્યા ઉપર શેઠને લઈ ગયા. પગથી જમીન ખેતરવા માંડી. શેઠે પણ ખાદવા માંડ્યું.

ચારાઇ ગયેલા હજારાના માલ ત્યાંથી નીકળ્યા. વહુજારા પાસે તા શેડના ખસા જેટલા લહેલા હતા, પહ્યુ કૂતરાએ તા શેઠના હજારા ખચાવ્યા. કયાં કૂતરા ને કયાં માલુસ ? શી વાત કરવી ? આજે માટે લાગે માલુસમાં માલુસાઇ જ દેખાતી નથી. માત્ર માલુસની આકૃતિ છે. હજારા રૂપિયા ખર્ચીને માલુસે જેને લહ્યાવ્યા હાય, શેઠે મદદ આપી હાય, સ્ટાલસ્શીપ આપી આગળ વધાર્યો હાય, અગર નાનપહ્યુથી મા-આપે માટા કર્યા હાય, છતાં એ વાતને ભૂલી જાય. એટલું જ નહિ પણુ સામા થઇને ખેસે! એવા નિમકહરામાં પાતાનાં પાલનારનું જ અહિત બાલતા હાય અને દા આવ્યે દા વાળવાની રાહ જેતાં હાય! ખીજી બાજુ જોશા તો જે નાકરના પરસેવાથી એક શેઠ હજારા રૂપિયા કમાતા હાય, તે નાકર બિચારા ગમે તેટલાં કેપ્ટ વેઠીને શેઠની સેવા બજાવતા હાય, પણુ તે નિમકહલાલ નાકરને પૂરું ખાવા મળે છે કે નહિ ? તેને કેવી મુસીબતા છે? તેના ઘરની સ્થિતિ કેવી કફાડી છે? તેના લેશ પણુ વિચાર શેઠને આવતા નથી. કેલનાં વખાલુ કરવાં ? શેઠનાં કે નાકરનાં? ધણીનાં કે ચાકરનાં ? રાજાનાં કે પ્રજાનાં ? મૂડીવાદીનાં કે શ્રમજીવીનાં ? મૂળ વસ્તુ માલુસાઇ જ નથી. એમાં શું થાય ?

કૂતરાની અપ્ટલી બધી અકલ્પનીય નિમકહલાલી જોઇ ત્યારે શેઠે પ્રસન્ન થઇને કૂતરાને કહ્યું. 'જા બેટા' તારા શેઠતું ઋણ વળી ગયું છે. હવે તારા શેઠ પાસે જા.' એમ કહી પાતાની સહીશી ગળે એક ચિઠ્ઠી લખી કે 'તમારા કૂતરાએ તમારું ઋણુ વાળ્યું છે. તમે હવે કરમુકત છે.' કૂતરા તેંા ત્યાંથી હસતે મુખે ધણીને મળવા છૂટયા. એ નિમકહલાલ કૂતરા ગેલ કરતા હર્ષ છેર ધણીને મળવા ચાલ્યા આવે છે. વણજારાએ એને દ્વરથી જોયા. એને મનમાં વહેમ આવ્યા કે રખે આ કૂતરા શેઠને મૂકી ભાગી આવ્યા લાગે છે! એટલે એને જોતાં જ કામ ચઢયા. કૂતરા નજદીક આવે તે પહેલાં તા કામાવેશમાં પાસે પહેલા પથ્થર ઉપાડીને સીધા કૂતરાને માથામાં માર્યા. પથ્થર લાગ્યા કે તુરત જ તે રામશરણ થઇ ગયા.

પાછળથી જ્યારે વધુજારાએ ચિક્કી વાંચી ત્યારે તેના ઓારતાના પાર ન રહ્યા. આખી જિંદગી તેને એ દુઃખ સાલ્યું. એક જ ભૂલનું કેવું પરિણામ ? એક ટુકડા ખાનાર કૂતરામાં પણ કેવી કૂતજ્ઞતા અને ફરજનું ભાન હાય છે! આવાં અનેક દગ્ટાંતા દઈ શકાય છે.

#### યતાપના ચેતક

એક વખત રાષ્ટ્રા પ્રતાપ સલીમ સાથેના યુદ્ધમાં સેનાપતિના સંકૈતાનુસાર યુદ્ધથી પાછા ક્રે છે, ને પાછળ માગલ ઘોડેસવારા પૂંઠ પકડે છે. રાષ્ટ્રાના અશ્વ ચેતક થાકેલા છે. ચેતક ચાલવા અશકત છે, પણ દૈવયાએ રસ્તામાં ઊંડી અને પહાળી નદી આવે છે. થાકેલા ચેતક થંબ્યા. તેનામાં નદી ઠેકવાની શકિત અત્યારે રહી ન હતી. છતાં પ્રતાપ કહે છે કે:— "એટા! ચેતક! રસ્તામાં જ મરાવીશ ?" આટલા શબ્દા થાકેલ અને અશકત અનેલ એ મૂંગા પ્રાણીના કાન ઉપર પડે છે. નિમકહલાલ પ્રાણીમાં માલિક પ્રત્યેની વકાદારી જાગી ઊઠી. અને! ચેતક પાતાની બધી શકિત એકઠી કરી ઠેકડા મારે છે, પ્રતાપને લઇને નદીને સામે કાંઠે પડે છે. ચેતકના જીવનની ત્યાં સમાપ્તિ થાય છે અને પ્રતાપ બચી જાય છે. પોતાના માલિકને ખાતર દેહનું અલિકાન દેવાની તમજ્ઞા પશુજ્ઞતમાંય દેખાય છે. એક જ ટકારે તે ચેતકને આટલું અળ આપ્યું પણ માનવ-પશુએા આવી હજારા ટકારોને ગળી જાય છે. શી વાત કરવી?

#### અમરસિંહનાે અધ

આવી જ ખીજી વાત અહ્યાના કિલ્લામાં અની છે. સિત્તેર ફ્રૂટ ઊંચા અને પચ્ચીસથી ત્રીસ ફ્રૂટ પહાેળા કિલ્લાે છે. કિલ્લાની બહાર (૨૦) વીસ ફ્રૂટની ખાઇ છે. એ કિલ્લાે ઠેકીને નાસવાની અમરસિંહને જરૂર પડે છે ત્યારે તેનાે વકાદાર અધ એને ઠેકીને પાેતાના માલિક અમરસિંહનાે જીવ બચાવે છે. અધ ત્યાં જ ખતમ થઇ જાય છે. એ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિ સ્મૃતિગ્રંથ

અધાનું સ્મારક હજુ માજૂક છે. અમે એ કિલ્લા અને અધાનું સ્મારક જાેયું છે. એ પશુઓની કૃતજ્ઞતા અને પરગજુવૃત્તિ કૈટલી ? એની સેવામાંથી માણુસાને કૈટલું શીખવાનું મળે છે?

### હાથીનું અદુભુત સમર્પણ

આવું જ છતાં વધુ લબ્ય એક ઉદાહરણ જૈન આગમમાંના જ્ઞાતાસૂત્રમાં છે. એના મૂળથી માંડીને અંત સુધીના वार्ता-वृत्तांत धर्षे। क प्रेरक अने रसपढ छे, पणु स्मे प्रकारने। बर्षे। पर। विषय में 'क्रमठ मरुसूरत' तथा 'स्थित -પ્રદેશી 'ના દુષ્ટાંતામાં કહી દીધા છે. એટલે અહીં તા માત્ર પ્રસંગ પૂરતી વાત કરું છું. વાત એમ છે કે, 'એકદા વિંધ્યાટવીમાં ચામેરથી દાવાનળ લાગે છે અને પંખીએા દૂર ને દૂર ઊડી જાય છે, વનચર પશુઓ બચવા માટે આમથી તેમ નાસવા માંડે છે. એક સંસ્કારી હાથીને પૂર્વાનુભવના સ્મૃતિસંસ્કાર દ્વારા સ્વયં પ્રેરણા થવાથી અગાઉથી જ એવું જંગલના એક પ્રદેશ ખૂબ પ્રયત્ન કરીને નિર્વૃક્ષ કરી સપાટ બનાવી મૂક્યા છે. એટલે અગ્નિ ફેલાવાના ભયન હાવાથી તે ભાગમાં હાથીની પાછળ બીજી અસંખ્ય પશુસ્બિ દાઉ છે, અને એ મર્યાદિત ભાગ સહેજે સાંકઉદ અની રહે છે. લારી લીડ વખતે પેલા હાથી અંગ ખજવાળવા ખાતર પાતાના એક પગ ઊંચકે છે ત્યાં ભીડથી હડસેલાતું હડસેલાતું એક સસલું એ પગની નીચેના ખાલી ભાગમાં સરકીને બેસી જાય છે. હાથી જેવા પગ ખજવાળીને નીચે મકવા જાય છે, તેવું જ નીચે કામળ કામળ જણાવાથી હાથીને ખ્યાલ આવે છે કે 'કાઇ છવ છે. જો પગ મૂકું તો પળવારમાં એ પ્રાણીના અહીં જ રામ રમી જાય. હમણાં માર્ગ થશે ને બિચારું સમલું સરકી જશે. માટે પગ ઊંચા જ રાખું.' એના દ્રક્યમાં છુપાયેલી દૈવીવૃત્તિ જાગવાથી હાથી પાતાના પગ ઊંચા રાખે છે. પણ એની કસાટી તેા પુરેપૂરી થાય છે. આગ ઠેઠ અહી દિવસ સુધી ભુઝાતી નથી અને પશુએાની લીડ જેમ ને તેમ રહે છે. હાથી એમને એમ ત્રણ પંગે ઊલાે રહ્યાં. એની વેદના ક્ષણે ક્ષણે વધતી હતી. શરીર અકડાઇ જતું હતું. પણ દૈવીવૃત્તિએ એને બરાબર ટક્કર ઝીલે એવું સૂક્ષ્મ બળ આપ્યું. આખરે જંગલની આગ ભુઝાઇ ગઇ અને વનચરા ચાલ્યા ગયા. સસલાે સરકાે ગયા, અને હાથીએ હળવેક રહીને પગ મૂકવા માંડયે!, પણ એ તેા થાંભક્ષા થઇ ગયા હતા. ક્ષેહીનું હલનચલન અંધ થયું હતું. પગ મૂકતાંની સાથે જ નસ તૂટતાં મહાકાયા ગમડી પડી. ત્રણ દિવસ સુધી અસદ્યા વેદના વેઠવા છતાં એ છેવટ સારા પરિણામથી કાળધર્મ પામ્યા. એની અંતિમ પળા માનવતાથી તરબાળ હતી. એટલે એ કર્મના અચૂક નિયમ પ્રમાણે ઉચ્ચ કાર્ટિના મતુષ્ય બન્યા. એ રાજગૃહનગરમાં શ્રેણિક રાજાને ત્યાં ધારિણી રાણીની કુક્ષીએ ઉત્પન્ન થયા. એનું નામ મેઘકુમાર.

#### ત્યારે માનવા કેવા?

પશુઓમાં આવી કેવળ વકાકારીલરી સેવા દેખાવ દે છે, જયારે માનવામાં મેહો સમુદાય તે! "જીવો जीवस्य मक्षक" એવી અગાઉ કહી ગયા એ નીતિમાં જીવતા હાય છે. સેવાલાવના બીજો પ્રકાર એવા છે, કે જેતે આપણે 'હાસ્યાસ્પદ કાનેશ્વરી' વૃત્તિવાળા વર્ષ કહી શકીએ. આ વર્ષ સ્પાલુનીતિનાં પાપ ઢાંકવા માટે કહા, કે સમાજમાં પાતાનું સ્થાન ટકાવવા માટે કહા, કાઈ પણ રીતે સેવા કરવાના પ્રયત્ન કરતા હાય છે. એને જ લગતા બીજો એવા વર્ષ છે કે જેને હું 'ઓઘદિશ્વાળા દાતાવર્ષ' તરીકે એાળખાવીશ. આવા વર્ષમાં અધ અનુકરણ જ હાય છે.

કાઇ કહે આટલું કરવું પડકરવાની ઇચ્છા શો કે સમજણ ન હાય, પણ ખીજાએ કર્યું છે માટે કરવું જોઇએ; અગર નહિ કરું તો મારું ખરાબ ગણારો, અગર મેાટા લો કે તું કબાણ હોય એટલે મને કે કમને કરવું પહે ને કરે. પણ પાતે શું કરે છે શા માટે કરે છે શે એનું ફળ શું શે એના વિચાર જ ન કર્યા હોય. માત્ર લોકા કરે છે, કહે છે, માટે જ કરે છે. મૃત્યુની શચ્યા પર પહેલા સ્નેહીજનને છેલ્લે છેલ્લે ધર્માં દા સંભળાવે તેમાં પણ રિવાજ મુજબ સંભળાવે અને કર્યા કરે! અને એ ચાલતી આવતી ક્રિયાને જ અનુસરે. એ ક્રિયા પાછળનાં હિતાહિતને ન વિચારે કે ન વિચારવા થાલે કે આ સમયે શાની જરૂર છે. પાતાને માટે એ ક્રિયા યોગ્ય છે કે કેમ તે પણ ન ચિંતવે, અને ગતાનુગતિક કર્યે જ જાય. એ જ એાઘદ હિટ.

### એાઘદુષ્ટિનું દુષ્ટાંત

કાઇ બીજાને ત્યાં ખરખરે (દિલાસા અર્થે) જાય ત્યારે તેને સારું લગાડવા ખાેટું ખાેટું રહે, સામાને આશ્વાસન આપવાને બદલે રહાવવાના પ્રયાસ કરે, દૃદયમાં જરાય ધાસકા કે અસર સરખીયે ન હાય, પણ ખૂબ દુઃખ

# મુંજયું ગુરુદેવ કવિવર્શિયા. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગૃંથ

થતું હોય તેમ અતાવવાના દંભી પ્રયાસા કરે. જ્યાં જે સ્થળે સગાના દુ:ખમાં ભાગ લેવા એ ગયા છે ત્યાં આશ્વાસન આપવાની વાત તા કેવી, ઊલટું એનું દુ:ખ વધારવાના નિમિત્તરૂપ થાય. આનું નામ રૂઢિંગત ક્રિયા અથવા એાઘદેષ્ટિ.

આ રીતે જે માર્ગ સેવાના હતા, ત્યાં ઓલપરંપરાએ એ હણાયેલાને શકિત આપવાને બદલે વધુ હણુવાના પ્રયત્ના થાય; અને દુ:ખની વિસ્મૃતિ કરાવવાને બદલે વધુ યાદ અપાવે. આવી મૂર્ખાઈમાં સેવા કેવી? જો સદ્દવિચાર કરતાં શીખ્યા હોત તો પાતે જે કાર્ય કરે તેની ઉપયાગિતા કેટલી અને કયા પ્રકારે એના વિચાર જરૂર કરે, અને એ માણુસ જયારે સેવાના ક્ષેત્રમાં યાજાય ત્યારે અવશ્ય તે વ્યક્તિને શાન્તિ આપે. બીમાર હાય તા આશ્વાસન આપે. સામાના દુ:ખમાં ભાગ લે. પણ એ ભાન કાને હાય? જેનામાં વિચારશકિત નથી, હું શું કરું છું એનું ભાન નથી, એ વિચારવિહીન સેવાને બહાને ઊલટા અનર્થ જ કરી બેસે. વાંદરાના હાથમાં રતન આવે, તા ટુકડા જ કરે કે બીજું કાંઇ? આવી સ્થિતિ એાઘદપ્ટિવાળા સેવકવર્ગની છે.

#### સેવામાં વિવેક અને વિચારની આવશ્યકતા

આવા વર્ગમાં વિવેકપુદ્ધિ અને વિચારશકિતના અભાવ હાય છે, અને તેથીજ વિચારી નથી શકતા કે સેવાના ક્ષેત્રમાં કૂતરાં, બિલાડાં, ચકલાં, પારેવાં પહેલાં ? કે નિરાધાર માનવ પહેલાં ? સેવા ભલે સર્વની શાય, પણ કાંઇ વિવેક જોઇએ. સેવાના પ્રકાર તે અનેક હાય છે. એક સાથે અનેક કાર્યો દબ્ટિપથમાં આવે ત્યાં વિવેકની જરૂર છે. ધારા કે એકી વખતે સમાચાર મળ્યા કે પાંજરાપાળમાં જનાવરાની બીમારીને લીધે સેવાની જરૂર છે. મિત્રની સ્થિતિ ગંભીર છે. પિતાજી સેવા માગે છે. પુત્ર બીમાર <mark>છે. ગરીબ પાઉાશીને સારવારની ઘણી અગત્ય છે. ગ્</mark>રાતિબંધુ માેટી આફતમાં છે. એમ સેવાના અનેક પ્રસંગા આવી પડે તે સમયે પહેલાં ક્યાં જલું ઘટે? બીજાની સી વ્યવસ્થા કરવી ? કાેને સેવાની વધુ જરૂર છે ? પહેલી કરજ કઈ ? એ બધામાં સમજ અને વિવેકની જરૂર છે. વિચારશીલ પુરુષ જ એના યથાર્થ રસ્તા કાઢી શકે અને પાતાની શકિતના સદ્ભુપયાગ કરી શકે. વિવેક અને સદ્દવિચાર વિનાની . સેવા અહુધા લા**ભને** અકલે ગેરલાભ કરે છે. એાઘદષ્ટિવાળા માણ્સ તો તેણે સાંભળ્યું હાય કે દીઠું હાય તે જ માર્ગે દોડે અને સમજદાર વ્યક્તિ વિવેકદબ્ટિ વડે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ એઇ સેવા અર્થે યોજાય. એને ફરજનું ભાન હોય, જવાબદારીનું સ્મરણ હાય. એણે આંધળી ક્રિયાને જ સર્વસ્વ ન માની હાય, પણ એની પછવાડે ભાવના અને ક્રજના એને ખ્યાલ હાય. એાઘક પ્ટિવાળા રહિ મુજબ કૃતરાં, પારેવાં વગેરે જાનવરને ખચાવવા પ્રયત્ન સેવે છે અને વૃદ્ધ, ગ્લાન કે અશકત મનુષ્ય તરફ દુર્લક્ષ કરે છે એમાં અતિશયાકિત નથી. જરા નજર કરશા તા જગાશે કે આજે શું અની રહ્યું છે? વિચારશીલ પુરુષોને તેા જરૂર લાગવાનું કે આજ સુધી અમે કર્લવ્યના પાઠ તેા ભણ્યા જ નથી; માત્ર દેખાદેખીએ સમજ્યા વિના, ધાર્મિક ક્રિયા કરવામાં જ ભવ ગાળ્યા છે. સાચી સેવાનાં હજુ સ્વપ્નાંય આવ્યા નથી. કર્તા વ્યમાં જ માનવતા છે. કરજ ચૂકે એ માનવ નથી, તેા ધર્મિષ્ઠ તેા કયાંથી હોય? સેવાને નિમિત્તે પૈસા તેા ઘણા ય માલ્ય છે. લાખા રૂપિયા વેડકાય છે. પણ તે બધું ઓઘદષ્ટિએ, માત્ર ગતાનુગતિક સેવાભાવે લાખા રૂપિયાના મુગદા અને આબૂષણે ભગવાનને ચઢાવાય છે અને પાતાની જાતને કૃતાર્થ માનવામાં આવે છે. એમણે માન્યું હાય છે કે. આમ પ્રભુની સેવા કરવાથી તીર્થ કર નામકર્મ ળધાય. સેવાથી બંધાય એ વાત સાચી છે, પણ એ સેવા કઇ, કેાની કયા પ્રકારની, કઇ ભાવનાપૂર્વકની અને કેટલી વિવેક્ષ્યુદ્ધિવાળી હોય? સેવાની વ્યાખ્યામાં જ અંતર છે. નિષ્કામ સેવાના અધિકાર પ્રાપ્ત ન કર્યો હોય, તા ભલે સકામ સેવા કરે; તા પણ સેવામાં વિવેક્ષ્યુદ્ધિની પૂર્ણ આવશ્યકતા છે.

જો એને સાચે જ ભગવાનની સેવા કરવી હાય તો તેના ફ્રશ્માનને વિચારત. એ જ ભગવાનનાં આળકાને રાેટી વગર રિઆતાં, જ્ઞાન મેળવવા માટે જયાં ત્યાં ફાંફાં મારતાં, અન્યના આશ્રય માટે રઝળતાં ન દેખી શકત, નગ્ન ફ્રસ્તાં ન નીરખી શકત. આવી સ્થિતિમાં સમાજ સબડતા હાય, હજારા અંધુએા સાધનના અભાવે મરતા હાય અને મજૂરી કરવા છતાં ડુકડા રાેટલા પ્રાપ્ત ન થતા હાય, તેવે વખતે જો એ દેનારમાં વિચારખુદ્ધિ પ્રગટે, તાે એ પ્રભુની મૂર્તિને લાખાના મુગટ ચઢાવવાને બદલે પ્રભુના પૂજક અસઢાય માનવાની સેવા અર્થે લક્ષ્મીના જરૂર વ્યય કરે, અને વિચાર કરે કે, અરેર! આ માનવજાત ભૂખ-દુ:ખથી રિઆતી હાય એ વખતે મારી ફરજ શી ? કયા માર્ગ મારી શક્તિ અને નાણાંના વ્યય કરવા ?

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

જે પ્રભુની મૃર્તિ ભાજન જમવાની નથી, તેના આગળ હંમેશાં સેંકડા ને હજારા રૂપિયાને ખર્ચ મિષ્ટાન્ના; ભાગા, અન્નકૂટા ભરી દેનારાને તે જ ભગવાનના ભૂખે મરતાં લાખા ખાળકાના ઉદરાશ્વિને શાંત કરવા કરાા વિચાર સરખાય નથી આવતા, એ જ ખતાવી આપે છે કે ભગવાનની સાચી સેવા કરવાના પાઠ તેઓ શીખ્યા જ નથી. તેઓ માત્ર અંધપરંપરાએ નાણાંના વ્યય કરે છે. સેવાના સત્ય પાઠ જીવનમાં ઉતારે, તા દીવા જેવું દેખાય કે ભગવાનની સાચી સેવા ભગવાનની મૂર્તિને આભૂષણા કે ઉમદા ભાગ ધરવા કરતાં શ્રીમુખે કરમાવેલા પવિત્ર કરમાનાને અનુસરવામાં છે. તેના પ્રિય બાળકાની સેવા, સહાય અને અનુકંપામાં પ્રભુની પ્રસન્નતા છે. મનુષ્યોએ ચઢાવેલાં બહુમ્લાં આભૂષણા અને ધરેલાં પકવાનના કે ઝળહળાટ કરતી બત્તીઓની એને કશી જ જરૂર નથી. એ પ્રકાશના પુંજ આગળ અજવાળું કરનાર અને અનંત સૌદર્યના અધિપતિઓને સુશાભિત કરનાર માનવ કાેલુ જ જરા વિચારા. સ્વાર્પલ્લુ કરે તે જ ભક્ત થઈ શકે. સાચા ભકત બનવું હાેય એમણે આ દંભ, આ અધપરંપરાના ત્યાંગ કર્યે જ છૂટકાે છે.

હવે જે ત્રીજો પ્રકાર આવે છે તે 'સકામ સેવકવર્ગ' માં આવી શકે છે. આ વર્ગને એક કાેટિના પરાપકારી પણ કહી શકાય. આ વર્ગે હિંદની રાષ્ટ્રીય ચળવળમાં, આંદોલનામાં માટા કાળા આપ્યા છે અને આપે છે. પણ લાંડે લાંડે એમને કાેઇ ને કાેઇ પ્રકારની કામના પૂરવાના કે નામના મેળવવાના હેતુ હાેય છે. આ હેતુ એમને ઉચ્ચ પ્રકારના સેવાધર્મની નિક્ટ પહાંચવા દેતા નથી. જે કે સેવામાં બદલાની આશા રાખનારને બદલો તાે. મળે છે. કીર્તિ મેળવનારને કીર્તિ પણ મળે છે. પણ કીર્તિના સ્થાનની સ્થિરતા કેટલી? આજે જે ગુણગાન ગાશે તે જ કાલે ભૂલી જશે, અને કદાચ એ જ કાલે વખાડે તાે નવાઈ પામવા જેવું નથી. બદલાની આશા રાખવી એ સેવા નથી. અંતે વ્યાપાર છે, ખરૂં જોતાં નિર્વાબ, નિષ્કામ બદલાની ભાવના વગર તન, મન, ધન અને વચનરૂપી અમૂલાં સાધનામાંથી કાંઇ પણ બીજાને ખાતર અપીં દેવું એ જ ખરી સેવા છે. એનું ફળ તેને કલ્પનામાં પણ ન આવે એવું સુમધુર મળે છે. પણ જયાં લગી મેલા હેતુ હાય છે, દિવા સ્ત્રે હ્યાં લગી આવું ચાપ્યું સનાતન સત્ય દેખી શક્યું નથી.

ક્રિયાના પ્રમાણમાં તેનું ફળ અવશ્ય મળે છે, એ કુદરતના નિશ્ચિત કાયદા છે. એકના હજાર મળે છે. એકના નવ જેવા એ સફો નથી. એકના અસંખ્યાંના આ વ્યાપાર છે. બીજા વ્યાપાર કે સફામાં ખાટ પણ જાય, કારણ કે તેમાં દાનત ખાટી હાવાના સંભવ હે. આમાં તેા ખાટ જાય નહિ; પણ વિશ્વાસ જોઇએ.

#### સેવાસાવ અથવા સેવાવૃત્તિના ચાથા પ્રકાર

સમય જોઇને, કર્તાવ્ય માની, માનવતાને નામે જે સેવા કરે છે, તે વર્ગ ઉચ્ચ કાેટિના પરાપકારી વર્ગ છે. જો કે કેવળ નિષ્કામવૃત્તિના સમર્પણુની પાસે તા આ વર્ગ પણ ઊતરતી કાેટિના જ ગણાય. પણ અહીં કાેઇ ને કાેઇ હચ્ચ પ્રકારના અને વ્યાપક આશય હાેવાથી આ વર્ગ સેવાની પ્રથમ કક્ષામાં આવી શકે છે. આવી પરાપકારી વૃત્તિ માટે શું જાેઇએ ? આવું પરાપકાર વૃત્તિ ભાર્યું કાર્ય તમારી પાસે જે કંઇ તન, મન, વચન ને ધન હાેય તે સાધનથી આચરી શકાય છે. માત્ર દિલથી ઊગવું જાેઇએ. થાેડાં ઉદાહરણા આપી આ વાતની ચાેખવટ કરું.

### આંધળા અને સંગીતકાર

વિયેનામાં એક આંધળા માણુસ ફિડલથી મેળામાં લજન ગાતા હતા પણ કંઠ ખાખરા, સારા નહિ, એટલે ન કાઇ સાંલળ કે ન કાઈ કાંઇ આપે! એક સુપ્રસિદ્ધ ગવૈયા મેળામાં ગયા હતા. તેના કંઠ સારા હતા, એને આંધળાની આ કશા જોઈ લહી લાગણી થઇ આવી. એને વિચાર સૂઝ્યા કે કે:ઇ પણ પ્રકારે આને મારે મદદ કરવી જોઇએ. એ વિચારને પરિણામે એણે તુરત જ આંધળા પાસેથી ફિડલ લઇ લજન લલકાર્યું ને લાકા એકઠાં થઇ ગયા, એક કલાકની સેવામાં તા આંધળાની થાળી પૈસાથી લરાઇ ગઈ. આ સંગીતકારને કાઈ કહેવા ગયું ન હતું, કે આ અંધની સેવા કરા ! પણ એને સ્વયં ઊગ્યું કે આ કેકાણે મારે કંઇક કરવું જ જોઇએ. આ પણ એક શાસ્ત્ર છે. પણ નિશાળનું શિક્ષણશાસ્ત્ર અને આ બંને જુદાં! આમાં સફળ થવું તે અતિશય મુશ્કેલ છે.

#### લાલાે ભગત

સાયલાના લાલા ભગતનું નામ હવે તેા ખૂબ પ્રસિદ્ધ થઇ ચૂક્ષ્યું છે. પાતે હયાત નથી પણ એમનું નામ ચામેર

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારોજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

ખ્યાતિ પામ્યું છે. સાયલાને લેકિં ભગતના ગામને નામે ઓળખે છે. તેઓ સં. ૧૮૫૬ માં સીંધાવદરમાં જન્મ્યા હતા. એ લાલા ભગતની ઉમર સાત વર્ષની હતી ત્યારે એને દુકાને બેસાડી એના પિતાજી કયાંક બહાર ગયા. આ જ પ્રસંગે દશ-બાર સાધુઓને ટાઢે કૂજતા એણે દીઠા. એમની પાસે પૈસા નહોતા. લાલાને વિચાર થયા કે દુકાનમાં કામળીઓ ખૂબ પડી છે. લાવ, એમને એક એક આપું, એ સંસ્કારી જીવ હતા. તેણે પાંચ-સાત-દશ એમ પંદર કામળીએ કાઢી આપી. ટાઢે કજતા તેઓ લઇ ચાલતા થયા, પણ લાલાને થયું કે મારા બાપુ આવશે ને કામળીએ નહિ દેખે ત્યારે મને મારશે. ભલે મારે. માર ખમીશ. એમ વિચારતો એ બહાર ગયા. પાછળથી એનો બાપ આવ્યો. પડખેના દુકાનદારાએ કહ્યું કે તાશ લાલાએ આજ વ્યાપાર ખૂબ કર્યો છે! જશ કામળીએ ગણી લે. એ સાંભળી બાપે કામળીએ ગણી, પણ એકે ઘટી નહિ. નજરે જોનાર પાઢાશી કહે: 'અમે ખાટી વાત નથી કરતા, અમારી સાથે આવા, તમને પ્રત્યક્ષ બતાવીએ.' એમ કહી બાવા ગયા હતા તે માર્ગે લઇ ગયા ને બાવાઓને લેટાડયા. જ્યાં જુએ ત્યાં કામળીએ દીઠી. ત્યારથી જ લાલાજીની પ્રભુ પ્રત્યેની શ્રહા જમી. પોતે સત્યવાદી હતો, એટલે બાપને બન્યું હતું તે કહ્યું. બાપ તો આશ્ચર્યમાં ગરકાવ જ થઇ ગયા. એમનું જીવનચરિત્ર અનેક અશ્ચર્યથી ભરેલ છે.

નાગેન્દ્ર મહાશય

નાગેન્દ્ર મહાશય નામના એક ખંગાળી ડાંકટર હતા. એ સ્વામી રામકૃષ્ણુ પરમહંસના શિષ્ય હતા. હતા તો ડાંકટર, પણ દૃદયમાં ભારે કરુણા. એટલે દર્દી કેમ સાંજે થાય એ જ દૃષ્ટિ રાખે. આજના ડાંકટરી જીવન જેવું "લાવ પૈસા, લાવ પૈસા " એમ પૈસા સાથે જ સંઅંધ ન હતા. એટલે જ પાતાનું માંડ માંડ પૂરું કરતા એવી સ્થિતિ હતી. પણ એ સ્થિતિમાંય તે રાજી રહેતા. એકદા એક મહાશયને ત્યાં લગ્નના મહાત્સવ હતા, ત્યાં એમને ઉપાધ્યાય તરીકે જવાનું હતું. પાતે બે દિવસથી કશું ય ખાવાનું લીધું ન હતું. ખિસ્સામાં ફક્ત માડીભાડા જેટલા જ પૈસા હતા. રસ્તામાં એને એક દુઃખિયા દર્દી મન્યો, એટલે પાતાની સ્વભાવસિદ પ્રકૃતિથી એ બેસી ગયા દ્વા ખતાવી. પણ પેલા દર્દી પાસે તો ખાવાનું પણ ન હતું, એટલે પાતાની પાસેના પૈસા આપી દીધા. વળી ઠંડી હાવાથી પાતાની શાલ તેને એહાડી દીધી. એને એ વિચાર જ ન આવ્યો કે મારે ગામ પાછા ટાંટિયા ઘસતા જવું પડશે અને કામળી વિના ભારે ટાઢ સહેવી પડશે. એ વિચાર ખરા સેવકને કદી ઉગતા નથી. પરગજુપણું એનામાં મુખ્ય હાય છે. એટલે મેં અહુ કરી નાંખ્યું એમ કઠી એના દિલતે ન થાય! એમનું જીવનચરિત્ર ઘણું સુંદર અને આશ્ચર્ય પમાડે એવું છે.

ઉપરનાં ત્રણ દેષ્ટાંતામાં સંયમ, શકિત, સાધના અને અર્પવાની ભાવના જુકા જુકા પ્રકારની હતી, પણ એકંકરે ઉચ્ચ પ્રકારની સેવા હતી અને કરેકમાં પાતાની આંતરિક ભૂમિકા પ્રમાણે મનાબળ, આરિત્રબળ અને સુસંસ્કારિતા ભરેલાં હતાં.

હવે પાતાની જાતથી માનવતાને નામે જાનને જેખમે મદદ કરવાનું દેખાંત હું કહીશ.

#### અદ્ભુત સમર્પણ

એકદા એક રજપૂત પાતાની નવવધૂને લઇને પાતાને ગામ જતો હતો. રસ્તા આંબલા ગામમાંથી જતા હતો. આંબલા ગામે પહેાંચતાંજ સાંજ પડી. ત્યાંના લેકિએ તેને ઘણું સમજાવ્યું કે અસૂરું થયું છે. રસ્તા ખરાબ છે. વળી બાઇ પાસે જોખમ છે અને ચારલ્ંદારાની ભીતિ છે, માટે રાત અહીં રહાે. રજપૂત અભિમાનનાં વચન બાલ્યાે: "ભાબી છે મારી તલવાર!" પેલા લાકાએ કહ્યું: "જવા દાે, એ મિચ્ચાભિમાનીને. આપણે તાે કહીએ, માનલું ન માનલું ધણીની મરજી!" રજપૂતે તાે આગળ રસ્તાે લીધાે.

હિવસ આથમતા હતા ને રસ્તામાં જેટા હલકારા પીઠ ઉપર ટપાલના માટા થેલા અને હાથમાં ઘૂઘરીવાળી લાકડી સાથે ધમધમ કરતા ભેગા થઇ ગયા. હલકારા અને બાઇ સહ્યુતસરા નામે એક ગામનાં હતાં. ખન્નેએ એકબીજાને એયળખ્યાં. હલકારાએ બાઇને'બહેન' કહી બાલાવી, અને સાથે સાથે વાતા કરતાં ચાલ્યાં, ત્યારે ખાઇના ધણીએ પૂછશું, આ કાલું છે? બાઇએ ખુલાસા કર્યા કે એ મારા ગામના છે. એ વાત ધણીને ગમી નહિ, અને કઢાર ભાષા બાલ્યાં. હલકારા એ સમજી ગયા. પાતે ધીમા થયા એટલે હલકારા તેા પાછળ રહી ગયા, અને પેલું જેડલું તા ચાલ્યું. થાઉક દૂર

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ગયું હશે, ત્યાં ઊંડાણુવાળા પ્રદેશ આવ્યા, અને ઊંડા કેાતરમાંથી લાકડી અને હથિયારા સાથે બાર માણસા નીકળી આવ્યા. રજપૂત જશ જોર કરવા ગયા ત્યાં તાે તેને લાકડી મારી હેઠે પાડયાે અને ગાંઠડા પેઠે બાંધી મૂકયાે. બાઇને કહ્યું, "મૂક ઘરેણાં." બાઇ નિરુપાય હતી. તેણે ઘરેણાં મૂકી દીધા. પાતાની લાજ ન લૂંટાય તે માટે તે સાવચેત થઇ ઇશ્વર પ્રાર્થના કરવા લાગીઃ "હે દીનદયાળ! મારું રક્ષણ કરજે."

ચારાની દાનત અગડી અને લાજ લેવા તૈયાર થયાં. ત્યાં એને પાછળ આવતા જટા હલકારા યાદ આવ્યા. લાઇ જટા, વીરા જટા, કરીને મદદ માટે માટેથી ખૂમા પાડી. જટાના મનમાં થયું: 'ગમે તેમ તાય હું માણસ! વળી તે મારા ગામની દીકરી! જરૂર કંઇક લયમાં છે. આ વેળાએ મારે મદદ કરવી જોઇએ. ગમે તે થાય, પણ મારી ક્રજ મારે અજવવી જોઇએ.' જટા દાટ મૂકીને તે સ્થળે પહોંચ્યા. પેલાઓનું ધ્યાન ખેંચાય તે પહેલાં તા ટપાલના થેલા ફગાવતા, કેડે અંધેલ કાટેલી મ્યાનવાળી તલવાર કહતા તે મરિશ્વિયા થઇને તૂટી પડ્યા, પેલા બાર હતા. સામે થયા પણ મરિશ્યા થયેલ જટાએ ચીલડાની માફક સાતને રેડવી નાંખ્યા. પાતે હતા એક, પણ મરિશ્વિયા; લુટારાઓએ જોયું કે હવે આ માણમ મરિશ્વિયા બન્યા છે, ને આપણું આવી બન્યું! એમ સમજીને બચ્યા તે લાગ્યા.

જટા ઉપર પણ ઘા પડ્યા હતા. પેલી વીરાંગના બાઇને પણ શૂર ચઢયું એટલે એણે પણ હાથ બતાવ્યા. જટાને બચાવવા ખૂબ પ્રયત્ન કર્યો પણ તે ઘવાયા હતા એટલે એ અંચે તેમ ન હતા. પાતે પણ ઘવાયેલ. એણે ધણીનાં બંધન છોડયાં. એના ધણીને તો મૂઢ માર લાગ્યા હતા. બંધ છૂટયા એટલે ધણીએ બાઇને કહ્યું: "ચાલા હવે ઝટ આપણે નીકળી જઇએ, નહિ તા હજુ જેખમ છે." ત્યારે વીર રજપૂતાણી બાલી: "જે જેખમ હતું તે ગયું. હવે જેખમ કાતું અને કયું? આ મારા વીરાએ તા આપના બનાવ્યા છે." પણ મારા તા શિયળરૂપી આત્મા બચાવ્યા છે. એટલે એની લાશને સૂની કેમ મુકાય?" આખર એ પવિત્ર વીરાંગનાએ પણ પાતાના ધણીને સમજાવી પાતે ચિતા સળગાવી અને જટાની ચિતા સાથે એ પાતે લસ્મ થઇ ગઇ. કેવું અદ્ભુત અલિદાન! કાની પ્રશંસા કરવી? જટા વીરની કે રજપૂતાણી વીરાંગનાની? બન્નેએ પાતપાતાના રવધમે બરાબર બજાવ્યા. જટાને ઠેકાણે કાઇ માનવતાવિહાણો હાત તા પાળાસ જ ગણી જાત અને કાં તા લુંટારાએ લૂંટીને અને રંજાડીને ચાલ્યા જાત, ત્યારે પેલા રજપૂતને પેલા મૂર્ખ પંડતની જેમ ઉપદેશ આપવા માંડત કે, ગામવાળાના ના કહેવા છતાં તમે કેમ અલિમાનથી ચાલ્યા?

### મૂર્ખ પંહિત

એવા જ મૂર્ખ પંડિતના એક સ્થળે હલ્લેખ છે. એનું નામ હતું કાશીશમ પંડયા. એક નાનકડા ગામમાં કાશીશમ પંડયા નિશાળ ભણાવતા હતા પણ વિઘાર્થીએને વિઘાદાન દેવું એટલે પશુમાંથી માણ્ય બનાવવા એ ભાવનાથી પંડયાછ અજાણ હતા. એ તો ચાપડીએા વંચાવી પાસ કરાવવામાં સમાપ્તિ માનતા એક સમયે રમુ નામના એક રમતિયાળ છોકરા માસ્તરની મનાઇ છતાં રનાન કરવાના ઇરાદાથી ફૂવા ઉપર ગયો. બનવાકાળ છોકરાના પગ લપસ્થા અને ફૂવામાં પડયા. છોકરા બિચારા તરવાનું જાણતા ન હતા, એટલે ગળકાં ખાવા માંડયા. તેજ સમયે તેને શાધવા માટે નીકળેલા પંડયાછનું અચાનક ત્યાં નીકળવું થયું, ને માસ્તરની નજર ફૂવામાં ગળકાં ખાતાં રમુ ઉપર પડી. સાહેબ ખિજાઇ પડયા. રમુને તેની ભૂલ માટે ઠપકા આપવા લાગ્યા અને એમ નહિ કરવા માટે ઉપદેશની ઝડી વરસાવવા મંડી પડયા: "મૂર્ખ! શિક્ષકનું નહિ માનનારના આવા જ હાલ ઘશે-થવા જોઇએ." એ કેવું પોથીપાંડિત્ય! મૂર્ખ પંડયાછાને એટલી અકક્ષ્લ ન પહોંચી કે હું પહેલાં એને બહાર કાહું અને પછી ઉપદેશ આપું. આવું તો ઘણા કિસ્સામાં ગને છે. તમે તમારા નિત્ય છવન ઉપર દપ્પિતા કરશા તો પંડયાછ જેવી ભૂલા તમે પણ કરી હાય છે તેમ દેખાશે. પંડયાછાની ઉપદેશધાશ ચાલુ હતી. લાંબા હાથ કરીને ફૂવામાં ભાષણ આપતા આ મૂર્ખને એઇને રસ્તે ચાલ્યા જતા એક ભરવાડને કતૂડલ થયું કે માસ્તર કાની સાથે બાલે છે? જેવી એણે ફૂવા ભણી નજર કરી તે વલખાં મારતા છોકરા દીડા. ભરવાડ સેવાનું શાસ્ત્ર ભણ્યો ન હતા. પણ એનામાં લાગણીનું તત્ત્વ હતું. એ દરય જોયું કે તરતજ એણે ફૂવામાં કપલાવયું અને છોકરા બચારા ગયે છે કરી કહેવા! શહે કરી લાણી તેણા હતો. અનેક ઉપાયોથી તેણે પાણી બહાર કાઢયો. છોકરા બહાર કાઢયો. શહે કોને કહેવા! ભરવાડને

# पूल्य गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

કે માસ્તરને ! માસ્તરના પુસ્તકિયા ઉપદેશ સાચા હતા. ભરવાડને એમાંનું કંઇ આવડતું ન હતું. એ તા માત્ર એટલું જ સમજતા હતા કે માણુસ મરતા હાય અને આપણામાં એને અચાવવાની શક્તિ હાય ત્યારે ચાલાય જ કેમ! એથી જ શાસ્ત્ર કહે છે કે જેને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવતું ભાન નથી એની સેવા અહુધા નિરર્થક નીવડે છે. સેવા એ કંઇ ગાખવાની, લખવાની વ્યાપારી વસ્તુ નથી. એ તા જીવનની સુસંસ્કારગત ચીજ છે. પણ એ મળે ક્યારે! જ્યારે માનવતા પ્રગટે ત્યારે.

જગતમાં અહુધા આ પંડયા જેવું જ અનતું હાય છે. કમનસીએ કાઇ એક વ્યક્તિએ ભૂલ કરી અને તેના પરિપાકથી તે રીખાતા હાય, ઉગરવાના સ્થાનને શાધતા હાય, ત્યારે તેને શ્રીમાન ઉપદેશ દેવા એસે કે આમ ના'તું કરવું; અમે ના'તું કહ્યું? આમ કરાય ? જરાક તા વિચાર કરવા હતા ? વગેરે. આ રીતે જાણે પાતામાં ડહાપણના ખજાના ભર્ચી હાય અને પાતે કાઇ દિવસ ભૂલ જ ન કરતા હાય એમ શિક્ષાના ધારાપ્રવાહ ચલાવવા લાગી જાય છે. "દાઝયા ઉપર ડામ અને પડયા ઉપર પાડુ" જેવું કરે. કેવું દુર્વર્તન! એવે વખતે પણ એને મદદ કરવાની અને શાંતિ આપવાની તક એ જતી કરી શકે છે, પણ શિખામણ દેવાની તક એ જતી કરી શકતા નથી! માનવતા ખીલી હાય તા એમ ન થાય.

આ બધાં પરાપકારના દેષ્ટાંતા અને અગાઉ સ્વધર્મનાં જે દુષ્ટાંતા આપી ગયા છું તે બન્ને વચ્ચે એક મહત્ત્વના ફેર છે. તે અહીં કહી કઉં. સ્વધર્મમાં પાતે જે ભૂમિકા પર છે તે ભૂમિકાને ચરિતાર્થ કરવાના ઉદ્વાત્ત હેતુની વકાદારીના પ્રક્ષ છે. એટલે ત્યાં જે જે પ્રકારની અંતરંગ ભૂમિકા અને પાતાની ક્ષેત્રમર્યાદા હાય તે તે જાતના ધર્મ બજાવવાના હાય છે. એટલે એક વ્યક્તિએ બજાવેલા સ્વધર્મ વચ્ચે અને બીજાએ બજાવેલા સ્વધર્મ વચ્ચે ભારે અંતર હાય એ સ્વાભાવિક જ છે. વળી સ્વધર્મમાં કાઈ ને કાઈ પ્રકારની દઢ નિષ્ઠાનું બળ હાય છે, ઘણા વખતથી એકધારી ચાલી આવેલી સાધના હાય છે, પરાપકારમાં ઉદાત્ત ધ્યેય કરતાંય લાગણીનું તત્ત્વ બળવત્તર હાય છે. બીજાની આવી પડેલી પરિસ્થિતિમાં માનવતાને નામે જે કંઇ સૂઝે તે પરાપકારની ભાવના માનવી પાસે કરાવી નાખે છે. સારાંશ કે સ્વધર્મમાં અંગત સુધાર એ મહત્ત્વના પ્રક્ષ છે, અને એવા પ્રકારનું ધ્યેય છે; જયારે પરાપકારમાં પરપીડાનિવારણ એ મહત્ત્વના પ્રક્ષ છે અને એવા પ્રકારનું ધ્યેય છે. સ્વધર્મમાં માનવતાના ધ્યેયથી માંડીને ઠેડ માલ સુધીની ભૂમિકાઓના સમાવેશ થાય છે, જયારે પરાપકારમાં કેવળ વિશુદ્ધ માનવતાની ભૂમિકા છે. એ શુભ લાવથી પુષ્ય ઉપાર્જન કરે છે, અને એ માનવતાની ભૂમિકામાંથી સેવાના ક્ષેત્રમાં કમેકમે દૃષ્ટિ બદલાતાં એ પણ લાંચે તે લારે જઇ શકે છે. પણ સ્વધર્મના લક્ષથી ઉપર ચઢેલા સેવક 'સ્વ અને પર' બન્નેના સમન્વય સાધવામાં ચાકકસ પ્રકારની ફતેહ પામે છે. તેવી ફતેહની આશા પરાપકારના પગથિયે સીધા ચઢનારમાં ન રાખી શકાય.

### પરાેપકારનું ક્ષેત્ર

માનવતાને નામે પરાપકારનું ક્ષેત્ર એટલું અધું વિશાળ અની જાય છે કે, તેવા પરાપકારી પુરુષને પછી લિંગ, જાતિ, દેશકાળના ભેદોતી દીવાલ નડતી નથી. ખાવલા ખૂન કેસ એ તેનું તાજું દષ્ટાંત છે.

મુંબઈના નેપિયનસી રાેડ પરના આવલા ખૂન કેંસ વિષેની અધી બીનાઓથી તમે સારી રીતે પરિચિત છેા. એટલે અહીં માત્ર એના ઉપરચાેટિયા ઉલ્લેખ જ કર્યું છું. ત્યાંથી માેટરમાં પસાર થતાં સુરાપિયન અધુઓએ બાવલાને અચાવવા માટે હિમ્મતપૂર્વક જીવના જેખમે સાહસ કર્યું તે શુદ્ધ માનવતાલયાં પરાપકારના જ્વલાંત પુરાવા છે.

માણસ ઉપર આફત છે અને અમે પણ માણસ છીએ, માટે માનવતાને નાતે મદદ કરવીજ જોઇએ, એવી માનવતાની લાગણીથી તેમણે ઝપલાવ્યું. પરિસ્થિતિ ભારે વિષમ હતી. સામેના પક્ષ ઘણાં જ સાધના સાથે વ્યવસ્થિત શઈને આવ્યા હતો. હતો. પાતાના જાનનું જોખમ એમાં સમાયેલું હતું. પણ જાન કરતાં કર્તવ્ય એમને મહાન લાગ્યું અને એમણે પાતાના જાનની પરવા કર્યા વગર ઝંપલાવ્યું. આવલાને તા ગાળીની એવી ચાટ લાગી હતી કે તે ન ખરી શક્યા પણ આ ગારા માનવખંધુઓએ તેના અચૂક સામના કર્યા. જો કે પશુખળ સામે એ પશુખળના સામના અંતરંગ દેષ્ટિએ ભારે કસાટી માગે છે. એટલે એ માર્ગ વિધેય હતા કે અવિધેય તે વિષે હું ચર્ચા નથી કરતા, અને તે ચર્ચા અહીં પ્રાસંગિક પણ નથી. હું તો અહીં પરાપકાર માટે મારું જે કંઇ વક્તવ્ય છે તેનું જ સમર્થન કરી રહ્યો છું.

# पूर्वय गुरुहेव डिवय पं. नानयन्द्रेक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

પરાપકારની માનવસુલભ સહાનુભૂતિએ-લાગણીએ એમને લિંગ-જાતિ કે દેશકાળના લેઠ ન જોવા દીધા. પાતે બીજા જ દહાડાની સ્ટીમરમાં સ્વદેશ જવાના હતા. આ સંડાવણીમાં કઠાચ બચાશે તાે યે કાળકાપ થશે. એવા મૃઢ સ્વાર્થી પ્યાલાએ પણ એમને મૂંઝાવા ન દીધા. વ્યાસ ભગવાન ઠીક જ કહે છે:-

### परोपकारस्तु पुण्याय, पापाय परपोडनम् ।

મહારાયેઃ! અહીં સુધી તેઃ આપણે જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની દૃષ્ટિએ માર્ગાનુસારીની વિચારણા કરી. ત્યાર પછી વિકાસની દૃષ્ટિએ ખીજું પગઢું અર્પણતાનું આવે છે.

હપરની નજરે તેં પરાપકારની ભૂમિકાં અને અપંશુતાની ભૂમિકામાં લાંછા ફેર જણાતા નથી. ઘણીવાર એવું ય અને કે પરાપકારની લાગણીથી પ્રેરાયેલાનું અલિફાન અપંશુતાથીય વધુ દેખાય. પણ અંતરંગ કક્ષાના એ છે વચ્ચે મહાલેદ રહ્યા છે. ધ્યેયદૃષ્ટિ સ્થિર થયા વિના અને વિચારાની પરિપક્ષ્વતા જામ્યા વિના અપંશ્તાની ભૂમિકા પામી શકાતી નથી. અપંશુકારના લાગ સ્થૂલ દૃષ્ટિએ જેતાં એાછા લાગે તાય સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિએ મહાન અને કાયમી હાય છે એથી એ પાતાના ચિત્તને હરપળ પ્રસન્ન રાખી શકે છે, અને એની અપંશ્રતાના પાત્રને પણ પ્રેરી શકે છે. હવે આ ખીનાને હું વિવિધ ચિત્રા દ્વારા સ્પષ્ટ કરું.

#### મહામહાપાધ્યાય શાંકરલાલ શાસ્ત્રો

મારળી ગામના પ્રસિદ્ધ પંડિત શંકરલાલ શાસ્ત્રીનું નામ એક વિદ્વાન તરીકે સૌરાષ્ટ્ર અને ઠેઠ ગુજરાત સુધી તો જાણીતું જ હતું, પણ તેમની વધુ વિશેષતા તો તેમના દૃદયની ઉદારતામાં હતી. ઉદાર મનેાવૃત્તિ પૂર્વસંસ્કારામાંથી સાંપડે છે તે વાત તો ચર્ચવાની ભાગ્યે જ જરૂર હાય.

એકઠા એ મહામહાપાધ્યાય શંકરલાલ શાસ્ત્રી પૂજામાં એઠા હતા, એટલામાં એક પ્રાક્ષણ ભિક્ષુક 'લક્ષ્મી પ્રસન્ન! નારાયણુ હરે 'કહી લાેટ માગવા માટે આવી ઊભાે રહ્યો. ઘરમાં કાઈ ન હતું અને શાસ્ત્રીજી તાે અંદર પૂજામાં એઠા હતા. ઘરની એત્સરી પાસેની નીંચેની પેઠલી પર સંડાસે જવાના પિત્તળનાે લાેટા પડેલાે હતાે. આમતેમ એકાદ એ નજર ફેરવી. એ પ્રાહ્મણુ ભિક્ષુકે તકનાે લાભ લઇ લાેટાને હળવેથી ઊઠાવીને ઝટ ઝાેળીમાં મૂકી દીધા ને લાેટ લેવા માટે જરા વાર શાહ્મો.

ચોારડામાં એક બાજુમાં પૂજા કરતા શાસ્ત્રીજીની દેષ્ટિ અકસ્માત જ સામે ગઇ, અને પેલા લાેટાનું દેશ્ય દેખાઇ ગયું. પૂજા પૂર્ણ થઇ અને તે અહાર આવ્યા. હવે માના કે શંકરલાલ શાસ્ત્રીને ઠેકાણે તમે જ હાે, તાે તે વખતે તમે શું કરાે ? તેની બિચારાની કેવી ફજેતી કરાે ? પહેલાં તાે સાલા, ચાેરટા એવી પાંચ પચીશ ગાળા જ કાઢાે ને! અને પછી આખા ગામને ગજાવી મૂકી, એનાે ફજેતાે કરાે, તકાઢાે કરાે, અને પકડાવાે!

#### ચારને ભેટ!

હવે આવેા, આ તરફ શંકરલાલ શાસીએ શું કર્યું તે જુએા. શાસીજીએ વિચાર્યું કે બિચારાને ખપ હશે, ભૂખ હશે, માટે જ આમ કર્યું હશે. ભૂખ્યા માણુસ શું ન કરે ! છે તો છાઇણા એવું વિચારતાં જ તેના અંતરમાં રહેલી પરાપકારની વૃત્તિએ ઇશ્વરપૂજા વિષેના ચાેગવાશિષ્ઠના એક પ્રસિદ્ધ શ્લાેક થાઇ કરી આપ્યાે:--

### येन केन प्रकारेण यस्य कस्यापि देहिनः । सन्तोषं जनयेत् राम! तदेवेश्वरपूजनम् ॥

"હે શમ! કાઇ પણ પ્રકાર દ્વારા કાઇ પણ પ્રાણીને (સત્ જળવીને) સંતાષ આપવા એ જ ખરું ઇશ્વરપૂજન છે." આ પૂજા રહસ્યને શાસ્ત્રીજીએ પચાવ્યું હતું. એટલે તુરત જ તેમણે ખાનગીમાં પાતાના નાકરને બાલાવી બજારમાંથી જલદી એક પિત્તળની થાળી, નવા વાટકા અને નવા લાટો લાવવાનું કહી એ બ્રાહ્મણ ભિલ્લક સાથે વાતા કરવા લાગ્યા: "ભૂદેવ! આપ કેમ છા ? શું કરા છે?" આમ પાતાની સ્વભાવસિદ્ધ માચાળુ ઢળે એમણે વાત કરવી શરૂ કરી.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

તેટલામાં જ તેમના માણુસ **બધાં નવાં** ચકચકાટ કરતાં વાસણા લાવી હાજર થયાે. માણુસને રજા આપી. શાસ્ત્રીજીએ તુરત જ થાળીમાં લાેટ, લાેટામાં ઘી અને વાટકામાં દાળ ભરી ને ભિક્ષુકને ચરણે ધર્યાં અને કહ્યું: "પેલાે ઝાેળીમાં છે તે લાેટા બહુ ખરાબ છે. સંડાસે જવાનાે લાેટા છે. તેને કાઢી નાખાે. ફેંકી **દા** અને આ લઇ હ્યાે.

ખાદ્માણ તેં આ બધું જેઈ કિંગ્મૂઢ જ બની ગયો. તે ખૂબ ઝંખવાયા, શરમાયે. લજ્જાથી તેનું માશું નીચે નમી ગયું. "ભૂદેવ!" શાસ્ત્રીજીએ કહ્યું:-"આપ પણ બ્રાહ્મણ-કુળમાં ઉત્પન્ન થયા છે. હું પણ તે જ કુળમાં જન્મ્યાે છું. આપણે બધા બધુંઓ જ છીએ. જરાયે ન મૂંઝાલું. જ્યારે ખપ હોય ત્યારે મારી પાસે આવલું, જોઈએ તે માગી લેલું, જરાયે ન શરમાલું, પણ આમ ન કરલું હોં! એથી આપના જેવાને લાંછન લાંગે! બ્રાહ્મણ કેમ વગાવાય!" આમ કહી અમીસરી આંખે અને પ્રેમસરી વાણીએ શાસ્ત્રીજીએ પેલા બ્રાહ્મણને વિદાય આપી.

### હુદયપલંટા થયા

કેવી એ ઉદારતા! કેટલી સમતા! મન-વચન અને કાયાના વ્યવહારની કેટલી નિર્મળતા! તમા કદાચ એમ માનતા હા કે ધનાઢ્ય હાય તે જ ઉદારતા રાખી શકે, તા ભૂલાે છાે. ઉદારતા ધનનાે વિષય જ નથી. ઉદારતા એ તાે મુખ્યત્વે ઊંડી અને સાચી સમજ તથા એ પ્રકારના સંસ્કારી મનનાે વિષય છે. મહાનમાં મહાન ધનિક તાે માટામાં માટા મૂંજી હાય છે. ધનિકતા અને મનસ્વી ઉદારતા એ બેનાે મેળ જવલ્લે જ મળે છે.

શાસ્ત્રીજી ધનવાન ન હતા પણ મનસ્વી હતા. એ માનતા હતા કે સર્વ ભગવાનનું છે. મિથ્યા મારાપણાના ભાર તે વેંહારતા નહીં. ઘણી વાર ખાતે માંડાવી માંડાવીને પણ તે સુપાત્રે અર્પતા. એ ભગવાનની વસ્તુ ભગવાનનાં બાળકાને અપાય છે એમ માનતા હતા. અર્પણતા અને પ્રમાક એ બે તો તેમનાં જીવનસ્ત્રી હતાં. પાતે ધુરંધર વિદ્વાન અને ષડ્શાસ્ત્રના જ્ઞાતા હોવા છતાં એક સામાન્ય વિદ્વાનની પણ તે પ્રશંસા કરવાનું ચૂકતા નહિ.

### परगुणपरमाणून् पर्वतीकृत्य नित्यम् निजहृदि विकसन्तः संति सन्तः कियन्तः ।।

ખીજના ગુણાને જોઇ જોઇ તે પ્રમાદતા. બ્રાહ્મણ પાંડિતામાં જે ઇર્ષા, જે મિચ્યાબિમાન અને જે અસંતાષવૃત્તિના દાષ હાય છે, તેનાથી તેમનામાં સાવ જ ઊલટું હતું. જીવનની કસાટી તા આવા સ્થળે જ થાય છે. જેનું વ્યાવહારિક જીવન ઉચ્ચ છે તે જ ધર્મને સમજયા છે, એમ સમજવું જોઇએ. ધર્મ એ ધર્મસ્થળમાં પાળવાની વસ્તુ નથી. એ તા જીવનમાં આચરવાની વસ્તુ છે. આવા સજજનાના વ્યવહારુ જીવનમાંથી આવું ઘણુંય શીખવાનું અને લેવાનું મળી શકે. તેવું શીખવા અને લેવા માટે મનુષ્યે હંમેશાં તૈયાર રહેવું જોઇએ. એમના આ એક જ પ્રસંગે પેલા બ્રાહ્મણના દૃદયપલટા કરી નાખ્યા. તમે કદાચ કહેશા કે એ બ્રાહ્મણ હતા એટલે સુધરી ગયા. પણ ચાર હાત તા ? ચાર પણ અવશ્ય સુધરે. માત્ર સુધારકની ઊંચી બ્રિમકા જોઇએ. એકનાથ મહાત્મા માટે એક એવા જ પ્રકારના ઉલ્લેખ મળે છે.

#### એકનાથ મહાત્મા અને ચાર

એકનાથ મહાત્માની પવિત્ર ભક્તિ દક્ષિણમાં તેા ખૂબ પ્રસિદ્ધ છે. સૌ કાેઇએ છેવટ તેમનુ નામ તેા સાંભળ્યું જ હશે. તેઓ પાતાના ગહ-મંદિરમાં એકાદ રાત્રે એકાકી ધ્યાન ધરી રહ્યા હતા, તેવામાં ઘરમાં કાેઇ જ નથી તેમ ધારી કાેઇ ચપળ ચાર ઘૂસી ગયા. જે કંઇ દેખાયું તે બધું લૂંટી જવા માટે એણે ભેળું કરી લીધું.

થાડીવારમાં જ તે મહાત્મા ધ્યાનમાંથી મુક્ત થયા અને આંખ ઉઘાડી જોયું તે! એક ચારને પાતાનું કામ કરી રહેલાે જોયાે. ચાર બધું બાંધીને જવાની તૈયારીમાં જ હતાે, ત્યાં "ભાઇ! હજુ એક ચીજ રહી જાય છે. જો, આ એક મારા હાથમાં વીંટી રહી ગઇ છે તે લેતાે જા, બાપ!" એમ કહીને તુરત જ વીંટી કાઢી મહાત્માએ હાથ લાંબા કર્યાે.

પેલા ચાર તા ચાંકી ઊડ્યા. 'આ કયાંથી ? હવે શું કરવું ? કયાં ભાગું ? કેમ ભાગું ?' તે ગભરાઇ ગયા. મહાત્માએ કહ્યું:– 'એટા ! શા માટે ગભરાય છે ? આમાં તારા ભાગનું જે છે તે જ તું લઇ જઇ શકીશ વિશ્વના એ અચળ નિયમ છે કે જે પાતાનું નથી તે લઇ જવાની કાેઇનીયે તાકાત નથી.' ચારને આવાે પુરુષ કઢીયે નાે'તાે મળ્યાે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્યા પં. નાનચન્દ્રજ સહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આવી સ્થિતિમાં બીજો માળુસ હાય તો પાતાને શું કરે? એ વિચારે એને આ પુરુષ પ્રત્યે ભારે સન્માન થયું અને માફી માગવા લાગ્યા:-'અરે! અરે! મેં ભારે ભૂલ કરી. આપના જેવા દેવપુરુષ!' એનું દૃકય પીગળવા લાગ્યું. મહાત્માએ એને બેસાડ્યા, ભાજન કરાવ્યું અને ઉપદેશ આપીને તેને સાચા માર્ગ સમજાવ્યા, ત્યારથી તે ચાર મટી, પશુ મટી માનવ થઈ ગયા; અને એની વેડફાતી શકિત સાચે માર્ગ વપરાવા લાગી. કેવા ભગીરથ ઉપકાર!

ચાર આવે તો તેને ચારી કરવા દેવી, પાતાની પાસે હાય તે આપી દેવું અને પછી ઉપદેશ કરવા એવું આ દુષ્ટાંત પરથી કાઈ અધ અનુકરણ રખે કરે! આ દુષ્ટાંત તો એકનાથ મહાત્માની કેટલી ઉદારતા હતી તે અતાવે છે. આવી ઉદારતા ઉચ્ચ કાટિની ભૂમિકા વિના સંભવી શકે જ નહિ. પ્રઅળ વીરતા હાવા છતાં ક્ષમા આપવી; ચારી કરનારને નજરે જોવા છતાં વૃત્તિને સ્થિર રાખવી; એ દૃદયની પૂર્ણ ઉચ્ચતાનું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે.

આ દશ્ય સાથે મનુષ્યે પાતાના જીવનવ્યવહારના સમન્વય કરવા જોઈએ. સગા ભાઈને અર્પવાની કે સહાય કરવાની પણ સ્વયં ઇચ્છા નથી થતી, ત્યાં આટલી ભવ્ય આશા તો દ્વર જ સમજવી હજારા લાખા જ્ઞાતિજના સાધના વિના પીડાતા હોવા છતાં અને પાતાની પાસે સાધનાની વિપુલતા હોવા છતાં અર્પવાનું મન નથી થતું તેનું બીજું કારણ કશું નથી; માત્ર તીવ આસકિત અને અંધ સ્વાર્થવૃત્તિ જ છે. આવી આસકિત અને મૂઢ સ્વાર્થ માણુસને ધનપૂજક, સ્વાર્થાં પામર અને અસુર ળનાવી મૂકે છે.

આ બે ઐતિહાસિક ઉઠાહરણુ પરથી તમે એ તેા સાફ સમજ શક્યા હશા કે સમર્પણ એ વસ્તુ જ એવી છે કે જે સામાના આત્માને પ્રસન્ન કરે છે, અને સમર્પણને પાત્ર થનારા સુષુપ્ત આત્માને ઢઢાળી જાગ્રત કરે છે. જે કાર્ય કરાેડા ઉપદેશકાે ન કરી શકે, તે સાચા સંતના એક વાકયથી અની શકે.

### ગુરુ શૈલકની ઘટના

જૈન અંગસૂત્ર 'જ્ઞાતા'માં એક ગુરુ-શિષ્ય વચ્ચેની આવા પ્રકારની સચાટ ઘટના છે.

પાંચસા શિષ્યાના ગુરુ શૈલક, મૂળે શૈલકપુરના મહારાજા છે; પણ શુક નામના જૈનાચાર્યના પ્રબાધ અને પૂર્વ સાંસ્કારાના ઉદ્દયને યાંગે માંકૃક નામના યુવરાજને ગાદી સાંપી પાતાના પાંચસા રાજકર્મચારીઓ સાથે એ ત્યાગમાર્ગ સ્વીકારે છે. એમણે સાધનાને માર્ગ જતાં આકરી બાદ્ધા તપશ્ચાંથી પાતાની કાયા એટલી તા શીર્ણ કરી નાખી છે કે આખરે અસાધ્ય રાગ થાય છે. દેશ- પ્રાંત વિચરતાં એકદા એ જ શૈલકઋષિ પાતાના પૂર્વાશ્રમના શૈલકપુર નગરમાં પધારે છે. એમને માંકૃક સંયમાચિત આગ્રહ કરીને ઉપચારાર્થે રાકે છે. વૈદ્યકીય સારવાર અને ઉપચારાથી શરીર નીરાગી થઇ જાય છે. પણ આકરી બાદ્ધા તપસ્યાના પ્રત્યાઘાતરૂપે સ્વાદલોલુપતાના અંકુર પાંગરે છે. પાતાના જ બધા પૂર્વપરિચિત જના હાઇને અહીં ખાનપાનની યુષ્કળ સગવડ છે, એટલે અહીંથી ખસવું ગમતું નથી. એક પંચકજી સિવાય સાથેના ખીજા ૪૯૯ શિષ્યોને ગુરુદેવની આ મનોદદ્યા અનુચિત લાગી. પણ 'ગુરુ શિષ્યને બાધે, શિષ્ય ગુરુને કેમ બાધે?' જો કે આ વાકયનું ખરૂં રહસ્ય તા એ છે કે ગુરુતું ચારિગ્ય જ એવું ઉત્કટ હોવું જોઇએ કે શિષ્યને પ્રબાધવાના સમય જ ન આવે. ગુરુ એટલે માર્ગદર્શક, હિતચિતક, હિતાપદેષ્ટા અને શિષ્ય એટલે ગુરુના અનન્ય ભકત, ગુરુચરણે સર્વસ્વ અર્પનાર, આત્રાધ રક સેવક. આવા પરસ્પરના ધર્મા જ ઉલયમુખી એક-બીજાની કક્ષા જાળવી રાખે છે. અંતરંગ વિકાસ ચીજ જ એવી છે કે જે ગુરુપદે કે શિષ્યપદે ગમે ત્યાં હાય ત્યાંથી ઝળકીને પરસ્પર પ્રેરક સહેજે બની રહે છે. આખરે એવું બન્યું કે, એવી પરિસ્થિતિમાં અનહદ ધીરજ ધરનારા એક પંચકજી ગુરુસેવામાં રહ્યા; ખાડીના ચારસાનવાણું તા રજા મેળવી પાતપાલી સાધનાર્થ વિચરી ગયા. પંચકે માન્યું કે મારી ખરી સાધના આ જ છે. જે સેવાક્ષેત્ર મને સ્વાલાવિક મળ્યું છે, તે તજી જવા કરતાં એમાંથી જ સત્ત્વ કાં ન ખેંચવું ?

એ પંચક પોતાના ગુરુદેવ શૈલકની અનન્યભાવે સેવા નિયમિતપણે બજાવ્યે જાય છે. આવા લાલુપ ગુરુની સેવામાંથી પંચક શું મેળવશે, એવું આપણે તેા કદાચ કહી નાખીએ; પણ પંચકને કદરતી કાયદામાં અવિચળ નિષ્ઠા હતી. ''શૈલક જયાંથી વૈરાગ્ય પામ્યા છે, ત્યાંથી જ રસલેાલુપતાની વિરક્તિ પામશે. આજે જે વેગ છે તે કહેવાથી નહિ શમે, પણ સ્વયં એમના આત્મા જાગશે ત્યારે એ વેગ આપે!આપ બદલાઇ જશે. ધીરજ અને આત્મસમર્પણ એ જ મારા ધર્મ.'' આ સવિવેદી ને સમજપૂર્વકના વલણથી જ તો સમભાવ રાખી શકતા.

## प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रेक् महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

### શિષ્ય ગુરુને જગાડે છે

આ રીતે ચાતુર્માસ પર ચાતુર્માસ વીતતાં જ જાય છે. એક્દા કાર્તિક પૂર્ણિમાના અવસર આવે છે. પંધક દિવસ સંબંધી ક્રિયાઓની આલાેચના અને ચાતુર્માસિક કાળ દરમિયાન લાગેલાં બધાં સૂક્ષ્મ-સ્થૃળ પાપાના પ્રાયશ્ચિત-પશ્ચાતાપ રૂપ પ્રતિક્રમણની આજ્ઞા લેવા અને ગુરુદેવના કાઇ અવિનય, અલક્તિ, અપરાધ થયા હાય તો તેની માફી માગવા ગુરુચરણે મસ્તક નમાવે છે. ગુરુદેવ તા માદક ખાનપાન લીધેલ હાવાથી સંધ્યાટાણે જ ગુલાબી તંદ્રામાં ધારતા હતા. આ મસ્તકના સ્પર્શ થતાં જ એમાં ખલેલ પડવાથી એ એકાએક ચાંકી જાય છે.

અરે! કેાણ છે એ દ્વાપ્ટ પાપી! મને કેમ જગાડયા ? એમ કહી ગુરુ તાડૂકે છે.

ભગવન ! એ તા હું આપના પંચક. આજે ચામાસાના છેલ્લા પ્રતિક્રમણની આજ્ઞા લેવા-વંદન ક્ષમાપના કરવા જતાં મારું મસ્તક આપના પવિત્ર ચરણે નમાવતાં અડી ગયું અને નિદ્રાભંગ થયા. ક્ષમા કરા, પ્રભુ! ક્ષમા કરા.'

પંથકના એકએક વચનમાં ઋજુતા અને નમ્રતા ભારાભાર હતી. આવે કાળે આટલું આત્મવિલાપન વિરલા જ જાળવી શકે! પણ પંથકે જાળવ્યું તાે એનું પરિણામ ઉભયપણે વિજયમાં આવ્યું.

પંથકની સાધના સિદ્ધ થઇ અને ગુરુદેવતા આત્મા સળવળ્યાે. ચરણસ્પરીથી તાે ઘારતું મન જાગ્યું, પણ આ શષ્કસ્પર્શમાંથી તાે આંતરંગ આત્મા જાગ્યાે; કારણ કે શષ્ટાે ન હતા, પાછળ અનંત શક્તિ હતાે.

અહેત! દીક્ષા વખતના શૈલક કર્યા અને કર્યા આજના ? કર્યા તપસ્વી શૈલક અને કર્યા રસલેાલુપ શૈલક ? કર્યા ઝેરી જંતુ પ્રત્યે પણ ક્ષમા સાધતા શૈલક, અને કર્યા એ વિનયમૂર્તિ શિષ્ય સામે તાડૂકનાર શૈલક ? કર્યા રાત્રિના અખ્બે ત્રણ–ત્રણ પ્રહેર ધ્યાનસ્થ રહેતાર શૈલક, અને કર્યા કાર્તિક પૂર્ણિમાની મહાપાખીના દિવસની પુષ્યસંધ્યાએ દેવરતા શૈલક ? કેટલી શિથિલતા! એને ભારે પસ્તાવા થયા.

એ અતિ વહાલભર્યા શખ્કથી છે લ્યા :

"અહાં! પ્યારા પાંચક! તારી ધીરજને ધન્ય છે. આવા ગુરુને પણુ આખરે ન તજવા, અને ચરણું મસ્તક-સ્પર્શના અઠલામાં ગુરસા દેનારને ચ 'ભગવન, ક્ષમા કરા!' અહાં! શી તારી ઉઠારતા! પાંચક! પાંચક! કયાં તારી સદ્દગુણાવિલ અને કયાં શૈલકની દાષાવિલ! ખરેખર, પાંચક! તું એક્લા ટકી રહ્યો. મારા પરમાપકારી પાંચક! તું ન હાત તા મારું શું થાત!" એમ પાંચક આગળ એમણું અશ્રુધારાથી હૈયું હળવું કર્યું. વૈરાગ્યના પારા પ્રતિક્ષણું ચઢવા લાગ્યા. આત્મીયતાની અપૂર્વ પળે 'આ ગુરુ, આ શિષ્ય' એવા સ્થૂળ પડદા ખરી પડે છે. ગુરુએ પ્રમાદને ખંખેરી પ્રભાતે વિહાર કરવાની ભાવના વ્યક્ત કરી.

"ગુરુદેવ! પંચકમાં જે કંઈ છે તે આપની જ પ્રસાદી છે. શિષ્ય એટલે ગુરુની છાયા! ઉપારયની અનહક લીધેલી પ્રસાદીમાંથી સ્વલ્પ ધરવું એ તે યત્કિંચિત ઋણ વાળવાની હળવી મને ભાવના છે. પ્રસા! એ પળ ક્યારે આવે કે આપનું સમગ્ર ઋણ વાળી શકું? નાથ! આશીર્વાદ આપા. આપના નિમિત્તે સંસાર કાવાનળથી આ આત્મા અચ્યા છે, તે અંત સુધી આપના નિર્મળ અવલંખને આરપાર નીકળીને સાચા સેવક અને સમર્પક ખની રહે!"

ધન્ય એ પંથકને! ધન્ય એ શૈલકને!

આવી અદ્ભુત કાણામાં ગાંસાઈનું વાકય પૂરેપૂરું સફળ થાય છે.

આધીમે આધી ઘડી, આધીમે પુનિ આધ; તુલસી સંગત સાધુકી કટે કેાંઢ અપરાધ.

હવે તમારી સામે છેલ્લે છેલ્લે એક સમર્પણની સર્વાંગમૃતિનું ચિત્ર ખડું કરી કઉ

#### મહાત્મા મૂળદાસ

મહાત્મા મૂળદાસ તા હવે ઠેઠ ચિત્રપટ સુધી પહેાંચ્યા છે. એટલે તમા એ વિષે ઠીકડીક જાણા છા. છતાં હું મારી દબ્ટિએ કરીવાર તમાને એ ચિત્ર યાદ કરાવીશ.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

મૂળકાસ એ વાતાનું પાત્ર નથી, એ તે જીવતી જાગતી વ્યક્તિ થઈ ગઇ છે. પ્રસંગની શરૂઆત આ જાતની છે. અંધારી રાત્રિને સમયે એક બાઈ ફૂવાની આસપાસ પચ્ચરા વીણી ખાળામાં ભરતી હતી. તે ફૂવામાં પડી આપઘાત કરવાની આ જાતની છેલ્લી તૈયારીમાં હતી

'પ્રભુ! મારી ભૂલને માટે મરવું પહે છે – સવારે કાેંટમાં નામ દેવું પડશે, એના કરતાં મરવું બહેતર છે!' મૂળદાસ કૂવાની આસપાસ નીકળતા આ શખ્દા સાંભળી ગયા. તે બાહ્યાઃ– 'સબૂર! બહેન! સબૂર! તું કાેં શું! શા માટે આમ વગર માતે મરે છે!'

'તમે મને છેાડી દો' એમ કહેતાં કહેતાં તે રહી પડી. બાઇ વિધવા હતી, પણ એના નિકટના જ પુરુષે બળાત્કાર કરી એને ભુલાવી અને એ ભૂલી. ગર્ભિણી થઇ. એટલે આખકે ખાતર ગર્ભપાત કરવા પેલા પુરુષ કરગર્યા. પણ આણે ગર્ભપાત ન કર્યો અને વચન આપ્યું: 'તને આંચ નહિ આવવા દઉં!' ગર્ભિણીદશા નોઇને સમાજ હલબલી ઊઠયા. વાત કાર્ટે પહોંચી. કાર્ટમાં જાહેર થવા પહેલાં બાઇને માટે આજ માર્ગ રહ્યો, એટલે એણે એ સ્વીકાર્યા. મૂળકાસનું હૈયું આ કરુણ પ્રસંગ એઇ રહી શક્યું નહિ!

હસનારાની સાથે હસલું, રડનારાની સાથે રડવું. કેવી સહાતુબૂતિ! કંઘવા માટે કયા અને માણુસ માટે નહિ! મૂળકાસ મહાન ભકત હતા. કંચવા દેખી કરુણા અતાવે ને માણુસ હાથ પડયા હાય તા મૂકે નહિ! ધાર્મિક ક્રિયાએા હંમેશાં કરનાર પણ ઘરમાં સહેજે બૂલ પડી હાય તા ધખ્ખા લગાવે ને કહેશે: 'મરી જા, સંડ! તેં કુળ બાળ્યું!' એના માઢામાં અમૃત ન હાય. જેના માઢામાં અમૃત નથું હાય તે આમ ન કહે.

મૃળકાસ પેલી બાઈને કહે છે: 'બેન! માણુસ ભૂલને પાત્ર છે, અને ક્ષમાને પાત્ર પણ છે. બીજાનું નામ લેવાય એમ ન હાય, તાે તું મારું નામ લેજે. મારું નામ મૃળદાસ. ખરું શું છે તે તું, હું અને નાથ જાણે છે.'

ધન્ય છે મૂળદાસ, તારી સમર્પાણતાને! મૂળદાસે પ્રભુને એાળખ્યા હતા, એટલે જ 'જગત શું કહેશે, કૈવા ફિટકાર વરસાવશે' એ સામે ન જેયું. જે જગત સામે લક્ષ રાખી જગતથી ડરતા ફરે છે તે બહાર સારા દેખાવા બધું કરે, અને અંદરથી ભૂંડા હાય. આવા માણુસથી પ્રભુ છેટા રહે છે. એ ખરા વિકાસને સાધી શકતા નથી. સમર્પાણશકિત તા એનામાં જાગે જ ક્યાંથી?

મૂળકાસે વિચાર્યું: 'પતિતના દૃક્યમંદિરમાં પણ આત્મા જ વસી રહ્યો છે. પતિત તેા સ્ત્રી-પુરુષ બન્ને ગણાય, પણ પુરુષતું નામ ન લેતાં આપઘાતની હૃદ સુધી જનારી આ માતાના વેગ યાગ્ય માર્ગે વળે તાે એકા પાર થાય!' કેવા દિવ્ય વિચાર!

મ્યાવા પુરુષા જગત સાથે અદ્દૈતનું અનુસંધાન કરી રહ્યા હાય છે. એ જગતના હિતમાં અને પાતાના હિતમાં અભેક જુએ છે. એને એકલવાયું ઊડવું ગમતું નથી. એ પાતે ઊડે છે અને જગતને પાંખમાં લે છે. એના દૃદયધ્વનિ નિરંતર આ જાતના હાય છે: —

#### આવેા, આવેા વહાલાં સાથે ઊડીએ, લાેગવવાને કંઇ કંઇ દિવ્ય વિલાસ જો!

હું બીજા વ્યાખ્યાનમાં જ કહી ગયા છું કે ભગવાન ઘણા નથી. નામ જુદાં છે, પણ ખધા નામાની પાછળનું મૂળ સ્વરૂપ એક જ છે. આવું જીવ જીવ સાથે તાદાત્મ્ય જેટલા પ્રમાણમાં અનુભવાય તેટલા પ્રમાણમાં તૃપ્તિ, આનંદ અને શાંતિ મળે. ખરા સમર્પક જ આવી તૃષ્તિ અનુભવે. બીજામાં એ ભાવ નથી પ્રગટતા.

જે હું માં તે સહુમાં, સહુતું હું વિષે, પ્રતિ આત્માના એવા દિવ્ય અભેદ જો! એ અતુલવમાં ઊંદું સુખ સમજાય છે, સહજ થતા આંતરપ્રાંથિના છેદ જો. – હેત ભર્યું.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

મારામાં છે તે સૌમાં છે, અને સૌમાં છે તે મારામાં છે. એ જાતના અનુલવ થતા હાય ત્યાં અંતરગ્રંથિના છેદ થાય છે, માહની ગ્રંથિ તૂટી પડે છે.

### મૂળદાસ પર દુનિયાના ફ્રેટકારા

આઈએ નિર્દોષ મૂળદાસનું નામ લેવામાં આનાકાની તો ઘણી કરી, પણ મૂળદાસે કહ્યું: "તારે જૂઠું તરકટ કશું કરવું નહી પડે. માત્ર દાઈમાં જઇને એટલું જ કહેવું કે આ મૂળદાસને પૂછો. ત્યાં હાજર જ હાઇશ. પ્રભુકૃપાએ તું, સત્ય અને પેલા પુરુષ ત્રણે અચી જશે." "પણ આપની જીવનમાંથી પ્રતિષ્ઠાનું શું ?" "પ્રતિષ્ઠા ? અહા ! અંતરંગ ભૂમિકા એ જ ખરી પ્રતિષ્ઠા છે – તે કયાં જવાની છે ? અને લાકખ્યાતિ તા જળતરંગ છે; ક્ષણે દેખાય, ક્ષણે વિલીન થાય. એટા નું એવી ચિન્તા ન કર. આપણા રામ સાક્ષી છે!"

મૂળદાસ કાર્ટમાં આવ્યા અને 'મૂળદાસને પૂછા' કહ્યું પછી સાક્ષી-પુરાવા કે સત્ય શું છે એ કાે પૂછે છે? લાે કાે એ તાે એમેરથી ફિટકારના ઝડી વરસાવવા માંડી: - 'જુએા આ મૂળદાસ, માટે ભગત! તારું સત્યાનાશ જાય! હરામી લુચ્ચા ઠગ!' મૂળદાસને તલમાત્ર ક્ષોલ ન થયા. બાઇને સમાજ તાે સંઘરેજ શાના? મૂળદાસ બાઇને પાતાના આશ્રમમાં લઇ ગયા. હજરા વિરાધ અને આજવિકાની તંગ સ્થિતિમાં પણ એ પ્રભુપરાયણ મૂળદાસ હિમ્મત ન હાર્યા. બાઇને રાખી, બાઇની પ્રસવ વ્યવસ્થા કરી, બાળકને ઉછે શું અને દિવ્ય સંસ્કારા રેડવા માંડયા. આખરે એક વખતે નગરનરેશ એ રસ્તે નીકળે છે. એને પૃચ્છા કરતાં માલૂમ પડે છે કે આ કુટિર પેલા મૂળદાસની છે. ત્યાં જઇને એ છૂપી રીતે એમની બન્નેની આંતરચર્ચા સાંભળી જાય છે. એ બંનેના નિર્દોષ પિતા-પુત્રીના વાર્તાલાપ સાંભળતાં સત્ય આપાઓ પાયુલ્લું થાય છે. રાજા પાતાની ભૂલ જુએ છે, ક્ષમા માગે છે ને સન્માને છે. બસ, પછી તાે પૂછવું જ શું? એને દુનિયા સાંગણા ભાવે પૂજે છે.

### પારસમણુ ઔર સંતમેં બહેા આંતરા જાણુ, વા લાહા કંચન કરે, વા કરે આપ સમાન.

એમ સંત મૂળકાસ પાતે કાજળની કાેટડી સાથે છતાં નિહે<sup>લ</sup>પ સંત રહ્યા. સંત તરીકે પૂજાયા અને એમણે સમાજ તિરસ્કૃતા, પતિતા બાઇને પૂર્ણુ સાધ્વી અને જગદ્દવંદ્યા બનાવી દીધી. પણ આ તાે ધીરજ, આત્મભાેગ કર્તબ્ય-પરાયણુતાની પરાકાષ્ટા થઇ ગણાય. પરમાત્મનિષ્ઠાનું આ જીવતું જાગતું મૂર્ત ઉકાહરણુ છે.

આટલી હક સુધી એક જ ડગલે ફૂદકા મારીને નથી પહેાંચાતું. પણ આજે જે કમપૂર્વંક સમર્પણનાં દષ્ટાંતા મૂકી તમારી સામે સમર્પણની દુનિયા ખડી કરી છે તેમાં વહેલામાહું ગયે જ છૂટકાે છે.

> સેવાના ધર્મ છે માટા ચાગાને પણ દાહાલા, સેવામાર્ગ સહુ પે'લાં ચિત્તશુધિ મનુષ્યની. સમર્પણે સિંધુ સમા સમર્પક, વાત્સલ્યમાં માત સમાન વત્સલ; શુધ્ધિપ્રસાદે સરિતા સમાવડા, પાપી તણા પાપ પ્રીતે પ્રમાળતા.

#### ☆

### સ્ત્રીએ માં મરદાનગી

પ્રિય આત્મળંધુએ! અને બેના!

'મરદાનગી' વાળા વ્યાખ્યાનમાં વિચારપૂર્વકની વીરતા વિષે હું કહી ગયેા છું. એવી મરદાનગી પુરુષમાં જ હાય, સ્ત્રીમાં ન હાય, સ્ત્રી તા અબળા કહેવાય એવા ભ્રમમાં તમે ન રહા, એ દષ્ટિએ આજે 'સ્ત્રીએામાં મરદાનગી' એ વિષય પસંદ કર્યો છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

જે કે સ્ત્રી અને પુરુષના દેહબંધારણ અને પ્રકૃતિમાં સ્થૂળ ફેરફારા છે જ, અને એ ફેરફારાને લીધે કાર્યક્ષેત્રમાં પણ અંતર રહે છે; છતાં એ કાર્યક્ષેત્રનું અંતર તેા ઊલદું બન્ને જાતિને પરસ્પર સાધક છે. એટલે એ દબ્ટિએ કાઇ ઊંચું નથી, તેમ નીચું પણ નથી. મનુષ્યત્વના, સુશિક્ષણુના, સંયમના અને મોક્ષના બન્નેને સમાન અધિકારા કુદરતી છે જ.

જેટલી વીરતાના પુરુષામાં અવકાશ છે તેટલી જ વીરતાના અવકાશ સ્ત્રીએમાં છે–હાેવા જોઇએ. તમે મારી આ વાતને પ્રથમ તકે કઢાચ હસી કાઢશાે. પણ આખરે સૌને એટલું કખૂલ્યા વિના છૂટકાે જ નથી કલ્પનાની પાંખ પહેાંચે એટલે દ્વર જઇએ, તાે તે કાળથી માંડીને આજ સુધીની માનવજાતિની વહીમાં એવા પ્રસંગાે એક અથવા ખીજા રૂપે મળી જ આવે છે. આપણે અહીં તાે માત્ર માેગલકાળનાે ઇતિહાસ લઇએ.

એ તે! તમે જાણતા જ હશે! કે માગલ સલ્તનતના સમયે નારી – છવન જોખમમાં આવી પડયું હતું. એમના પર અને અત્યાચારા ગુજરતા જોઈને, સંરકારી પુરુષવર્ગે તેમને તે આફતથી ખચાવી લેવા સારું સ્ત્રીઓને ગુપ્ત રહેવાની કરજ પણ પાડી હતી. છતાં ય છેલ્લાં સા વરસમાં સ્ત્રીજીવન જેટલું પામર અને નિર્જાળ અની ગયું છે તેટલું ત્યારે તે!'તું. કારણ કે શીલ અને સત્યરક્ષાના આદર્શોની ત્યારે જે કિંમત હતી તે આજે રહી નથી. આ દુર્દશા શાથી થઇ એ પ્રસંગ આવ્યે કહીશ. અહીં તો હું એવું એક જ ઐતિહાસિક ચિત્ર ખડું કરવા માગું છું કે જે દ્વારા તમાને ખ્યાલ આવે કે, જેમ પુરુષ સ્ત્રીને મદદ આપે છે તે રીતે મુશ્કેલી અને કટાકટીના સમયે સ્ત્રી પણ મદદ આપી શકે છે. પુરુષને આફત અને અધાપતનથી અચાવી શકે છે અને પુરુષથીયે વધી જાય તેવું કાર્ય કરી શકે છે. જે કે એ ચિત્રમાં નારીજીવનને સ્પર્શતા સર્વ વિષયોના સમાવેશ નહિ થાય, પણ તે પરથી સ્ત્રીઓની વફાદારી, ટેક પાળવાની અડગ વૃત્તિ, કળામય રચનાત્મક શક્તિ, ધીરતા, સફદયતા અને સહનશીલતા ઇત્યાદિ ઉચ્ચ ગુણે કેટલી હદ સુધી હાઈ શકે છે, એનું તમને સહેજ ભાન થશે, અને એ ભાન જ તમને સ્ત્રીજાતિ પ્રત્યે એવા સમભાવ તરફ દારી જશે કે જેથી ઘણા સામાજિક કાયડાઓ ના ઉકેલ તમે સ્વયં લાવી શકશે.

સોળમા સૈકાની આ વાત છે. તે વખતે હિન્દમાં શહેનશાહ અકખરનું શાસન ચાલતું હતું. એકદા દિલ્હીમાં અનેક રાજ મહારાજાઓના દરભાર લરાયા હતા. તે કાળે દિલ્હી હિંદનું પાયતખત ગણાતું. રાજકાજ સંબંધી અનેક કાયડાઓ ઉકેલ્યા પછી જ્ઞાન–ગમ્મત શરૂ થઇ. પ્રસંગ સાધી અકખર બાદશાહે કહીં: "અહીં હાજર રહેલા વીરા! હિંદુ શાસ્ત્રમાં પ્રાચીન કાળની સતીઓના અનેક ઉલ્લેખા મળે છે, પણ આ કાળે કાઇને ઘેર સતી સી હશે કે?" આ પ્રશ્ન સાંભળતાં જ ત્યાં બેઠેલા બધા રાજપૂત ચૂપ થઇ ગયા. નીરવ શાંતિ છવાઈ ગઇ. બાદશાહે એ સ્તબધ વાતાવરણ પર એક વેધક દૃષ્ટિ ફેંડી. સૌ શૂન્યવત અની ગયા હતા. કેતણ કહી શકે કે મારે ઘેર પતિલતા નારી છે? ક્દાચ કહે અને કસાડી થતાં પાછા કરવું પડે તેના કરતાં મૌન રહેવું શું ખાટું? ન કાઇ ઊલું થયું, ન કાઇ બાલ્યું. બાદશાહનું માહું હવે જશ કડક અને વક બન્યું. જાણે એ બધા રજપૂતા પર શરમ છે એમ ન કહેતું હાય! બધા રજપૂતાનાં માહાં વીલાં થઇ ગયાં અને સૌ લોંય તરફ જોવા લાગ્યા.

#### હાડાની હિમ્મત અને હાેડ

આ વખતે ત્યાં બેઠેલા ખુંદીકાટાના રાજવી ચાંપરાજ હાડાથી ન રહેવાયું. ક્ષાત્રતેજથી ઝળહળતાે એ વીર ઊસા થયા અને અદબયી કહેવા માંડયું : '' જહાંપનાહ! ધરતી તેા અમરવેલ છે. જગતમાંથી સતીએકનાે નિર્વ'શ નથી થયાે. હજુયે આર્યાવર્તની વીરાંગનાએક શિયળવતથી સચ્ટિને અજવાળી રહી છે. આ સેવકને ઘેર જ સતીરત્ન માજૂદ છે.''

"સતીની પણ ખરી ખબર તો કસોટી થયા પછી જ પડે. અાકી પાતાની સ્ત્રીને સતી કાેેેે લુન કલ્પે !" બાદશાહે સ્મિતપૂર્વાક ટાેેેશા માર્ચી. આટલું સાંભળતાં જ હાડાનું શે િશુત ધબક્યું. એશે ભરસભામાં ચેલેંજ કરીને કહીં; "બાદશાહ! કહેવાનાં કે કલ્પનાનાં આ વેશુ નથી, આ તો વજના લેખા છે. કસોટી જે રીતે કરવી હાય તે રીતે કરી શકે. છો. જે આ હાડાની સ્ત્રી સતી તરીકે સાબિત નથાય અથવા તો કાેઇ તેનું શિયળ ખંડિત કરવાની તાકાત ધરાવે તે! મારું માથું ડૂલ કરું."

આકશાહિ ચામેર દબ્દિ કેરવી, અને સીને ઉદ્દેશીને કહ્યું:- "સાંભળયું ? છે કેાઇનામાં તાકાત કે જે ચાંપરાજ

# प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

હાડાની સતીરતના સતીતવની પરીક્ષા કરે ?'' 'સતીતવની પરીક્ષા' એ કાંઇ બચ્ચાના ખેલ ન હતા. કાની જનેતાએ શેર સૂંઠ ખાધી હાય કે વીર ક્ષત્રિયાણીની કસાટી કરવા તૈયાર થાય! કસાટી કરનાર જ કસાઇ જાય. વાતાવરણ કરીને ગંભીર બન્યું. એ જ સભામાં બાદશાહના હજૂરિયા શેરખાં નામના સિપાઇ બેઠા હતા. હાડાની પ્રતિભા અને ઇજજત એ સાંખી શકયા નહિ. એના મનમાં વલવલાટ શરૂ થયા. જેવી બાદશાહની નજર કરતી કરતી શેરખાં પર પડી કે તુરત જ એ ગુમાનમૂર્તિ ધૂજતે ગાત્રે ખડા થઇ ગયા. ''તૈયાર છું, ખાવિંદ!'' બધાની આંખા એના પર પડી, ભરી સભામાં આવી હિંમત કરનારનું માહું જોઇ સૌએ પાતાની દબ્દિ પાછી ફેરવતાં ફેરવતાં તિરસ્કારના એકેક કટાક્ષ ફેંક્યા.

"શેરખાં! હાડાની હાડ યાદ છે ને!" પાદશાહે પૂછ્યું. 'જી હાં, ગરીબનવાઝ! જો હાડાની રાણીતું શિયળ છ માસમાં ખંડિત કરું તેા ચાંપરાજ હાડાતું મસ્તક લઉં; અને જો તેમ ન કરી શકું તેા તેને બદલે મારું શિર સમર્પણ કરું."

એ પણ એક જમાના હતા કે જ્યાં આવી હાંકા થતી. ઊસરાયેલા દરખારનું સ્વરૂપ પલટાયું. ખનને પક્ષની કખૂલાતા પર સહીઓ લેવાઇ. શેરખાંએ છ માસ દરમિયાન ગમે ત્યાંથી હાજર થઇ જવું, અને છ માસની મુક્ત પૂરી ન થાય ત્યાં લગી હાડાએ દિલ્હી ન છાડવું એમ નક્કી થયું. જમીના તથા સાક્ષીએા પણ લેવાઇ. ચાંપરાજ હાડાની શેરખાં સાથેની હાડ ઘટિત તા ન જ હતી, પણ એટલું ખરું હતું કે ચાંપરાજ હાડાએ જેવું ભાખ્યું હતું તેવી જ હાડાની પત્ની હાડાહાડ પતિવતથી રંગાયેલી હતી. એનાં નયન જ સતીત્વના પ્રભાવની સાક્ષી પૂરતાં.

રોરખાંએ બીડું ઝડપ્યું અને બુંદીકારા ગયા પણ ખરા. પરંતુ સાનરાણીનું વૃત્તાંત સાંભળીને તે ઠંડાગાર થઇ ગયા. એણું લે કા પાસેથી સાંભળ્યું કે એ સતીનું નાવણુ છાંટવાથી ભૂત-પલિત ભાગે, રાગ મટે એવી જગદંબા છે. તેણું બુંદીકાટામાં રહી બની શકે એટલા બધા પ્રયત્ના બાદશાહના ખરચે અજમાવ્યા, પણ સાનરાણીનું ખમીર, તેની સાહસિક શ્રૂરવીરતા, તેની અહેલ વૃત્તિ, ધર્ય અને હિંમત પાસે શેરખાંની કાઇ રીતે કારીગીરી ફાવી નહિ. એની પાસે કુદબ્ટિથી જોનાર બળીને ભરમ થાય એવી વાતા પણ ગામમાંથી સાંભળી. એનું માહું સુધ્ધાં જોવા પાસ્યા નહિ! કયાંથી પામે? દિવ્યતાનાં દર્શન સહેલાં નથી. એના સતીત્વની હકીકતા સાંભળીને પાતાના સાહસ માટે તે પસ્તાયા. વખતના વહેલુની સાથે શેરખાં વધુ ને વધુ મૂંઝાવા લાગ્યા.

શકિતથી તેા કેાઈ રીતે કાવી શકે તેમ હતું જ નહિ. તેની ચાલાકી પણ કશું કાર્ય કરી શકી નહિ. છેવટે વિચાર્યું કે, કેાઇ એવી ચીજ મળી જાય તેા ય ખસ કે ત્યાં જઇ એ બતાવીને કહી શકાય કે 'હું હાઢાના નિવાસમાં ` રહ્યો છું. જુઓ, આ તેની નિશાની.' પણ ખાલી હાથે પાછા કરું તા તા આબરુના કાંકરા થાય અને જાન પણ જાય. ઉપરાંત રજપૂતાની મૂછ ઊંચી થાય. આ કલ્પના એને અકળાવી મૂકતી, પણ એ ચીજ મેળવવાના રસ્તા કયા ! છેવટે એક માર્ગ સૂઝયા.

છુંદી કાટામાં એક મહાચતુર અને નામાંકિત વેશ્યા રહેતી હતી. એક તા વેશ્યાની જાત અને વળી સાધના મળે; પછી તા પૂછવું જ શું ? શેરખાંને એ માર્ગ સ્ઝયા અને તે મદનસેના વેશ્યાનું શરણું શાધવા ઉપડયા. મદનસેના પાસે જઈ આજી ખૂર્વક પાતાની મહામૂં ઝવણુની વાત કહી: ''જો કાઇ પણ રીતે સાનરાણીના ગુપ્ત અવયવનું કાઇ ચિદ્ધ તું જાણી લે અથવા ચાંપરાજ હાડાની યાદગીરીની કાઇ એકાદ બે વસ્તુ લાવી આપે તા જાણે તે મને જીવતદાન આપ્યું અને તેના અદલામાં હું તને ન્યાલ કરી નાખીશ. પછી તારે જિંદગી સુધી આ ધંધા જ નહિ કરવા પડે. હું દિલ્હીના અદશાહની પડે બે બેસનારા છું.

મદનસેનાએ પાતાની બધી શકિત અને ચાલાકી અજમાવીને પણ આ કામ કરી આપવાની ખાતરી આપી. આથી શેરખાંને આશ્વાસન મળ્યું અને તેણે વેશ્યાને જોઇતાં, માગ્યા પ્રમાણે બધાં સાધના પૂરાં પાડવા માંડ્યાં.

વેશ્યા લગભગ આખા શહેરની રહસ્યમય વાતામાં પારંગત જ હાય, રાજખટપટની ઘણીખરી વાતાનું તેને જ્ઞાન હાય, અનેક પ્રકારનાં માણુસા પાસેથી જાણુવાનું મળવાથી એ બધી વાતે નિપુણ હાય, એ દેખીતું છે. તેમાં પણ મદનસેના તા વળી ભારે ચતુર અને કળાબાજ હતી. સાનરાણીના જીવનથી તે બરાબર પરિચિત હતી. એટલે છળકપટ સિવાય ફાવવાના એક માર્ગ ન હતા. એણે વેશ પલટ્યા, વેશ્યાને બદલે ક્ષત્રિયાણીના સ્વાંગ સજ્યા. જાણે કાઇ દૂર

# प्रथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रका सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

દેશથી જનાના આવતા હાય તેમ વાહના, ચાકરા અને કાસીઓના ભારે આડંખર સહિત મક્રનસેનાએ નગરમાં પ્રવેશ કર્યા અને રાજમહેલમાં ખબર મેહકલ્યા કે ચાંપરાજ હાડાનાં ફઇબા પધાર્યા છે.

સાનરાણીને ખબર આપવામાં આવી એટલે તે ખુશ ખુશ થયાં. હાડાની ફઇબા અને વળી હાડાની ગેરહાજરીમાં પધારે એટલે જરાયે ઉત્લ્યુપ ન દેખાય તેમ બમણું સન્માન આપવું રહ્યું. વાજતે ગાજતે સામૈયે તેની પધરામણી કરવામાં આવી. રાજમહેલના ચાક સુધી "સાનબા' પધાર્યા અને મહેલમાં પાતે બહુ લલકાલર્યું સ્વાગત કર્યું. ફઇબાને કાઇ દિવસ નજરે જોયાં ન હતાં તે આજે મિજબાન બનીને આવતાં જોઇ સાનરાણીના હર્ષના પાર ન રહ્યાં. સાનરાણીમાં જેટલી વીરતા હતી તેટલી જ સરળતા હતી.

કૂઇબાને સેલ્નરાણીના આવાસ પાસે જ ઉતારા મળ્યા. એ ધૃર્ત વેશ્યાએ, રાજપ્રપંચની જાણકાર હાેવાથી કંઇક અનાવટી (ભળતી) વાતા કરી અને રાણીજીની સરળતાના લાભ લઇને જાળ પાથરી.

મદનસેના રાણી પર એટલા તા પ્યાર બતાવે કે સાનનું કામળ હૈયું ગદ્દગદિત થઇ જાય. કૃત્રિમતાના ચળકાટ પહેલી તકે તા ખરાને ઝાંખું જ પાડી નાખે છે. ચાર દિવસમાં તા સાનરાણીના વિધાસ મદનસેનાએ જીતી લીધા. હાડા ફઇબાની તારીફ કરતા ત્યારે ફઇબાને મળવાને માટે સાનને ભારે મન થતું. આજે તા ફઇબા આંગણે પધાર્યા છે એમ સાનાએ માન્યું એટલે એને બહુમાન જાગ્યું. એને સ્વપ્નેય ખબર ન હતી કે ફઇબાના પ્યારના લેબાસમાં છુપાયેલી આ વિષભરી વેશ્યા છે.

સાતની પતિપરાયણતા અને સતીત્વના પ્રભાવ જોઇ વેશ્યાના ઊંડા આત્મા કાઇ કાઇવાર ફફડીને કહી દેતા: 'કયાં આ અને કયાં હું ?' પણ એ અવાજ હૃદય સુધી પહેાંચે તે પહેલાં તા શેરખાંની સંપત્તિ એની આંખા આંજી નાખતી. હવે તા મુદત પૂરી થવા આવી હતી. એટલે ધૂર્ત ફઇબાએ પાતાનાં માણસાને ચેતવણી આપી દીધી. છૂપી તૈયારી થઇ ગઇ એટલે તક સાધી ફઇબાએ સાનને કહ્યું:- "હવે મને રજા આપા." અને એટલું કહેતાં જ અશુપ્રવાહ છૂટયા. સાન બિચારી શું જાણે કે, આ સ્નેહનાં આંસુ નહાતાં પણ પ્રપંચનું ઉષ્ણાદક હતું.

સાનરાણીએ રાકવા માટે દિલ દર્ઇને આગ્રહ કર્યો. " ક્ઇઆછ! થાડા દિવસ તા હજી રાકાએા, આપના ભત્રીજાને આવવાને હવે ઝાઝા દિવસની વાર નથી. એ આવશે અને કહેશે કે, ક્ઇળાને જવા જ કેમ દીધાં? તેં બહુ આગ્રહ નહિ કર્યો હાય, નહિતર ક્ઇળા મને મળ્યા વિના કેમ ચાલ્યાં જાય? આપ મારા ઉપર દયા લાવી થાડા દિવસ રાકાઇ જાએા." પણ હવે ક્ઇળાથી રાકાવાય તેવું રહ્યું ન હતું. તેથી આમતેમ અનેક બહાનાં કાઢી સાનને તેણે સમજાવી દીધી.

વાત એમ બની હતી કે વિશ્વાસ છતી લીધા પછી પડદો રહ્યો ન હતો. એક તો સ્ત્રી જાતિ, વળી મહેમાન અને હાડાનાં ફઇબા એટલે દિલ ખાલીને એ રાત-દહાડો પેટની બધી વાત કરતી. ખાતાં, ચાલતાં, નહાતાં અને સ્તાં ફઇબા તો સાથે ને સાથે. એક્કા વિશાળ હાજમાં નહાતાં તેની જમણી જાંઘ પરનું એક લાખાનું ચિદ્ધ કૃઇબાએ જોઇ લીધું હતું. સ્ત્રીઓને પ્રાય: છૂટા પાણીમાં નિર્વસ્ત્ર નહાલું વધુ ગમે છે. આવું ગુપ્ત સ્થાને રહેલું ચિદ્ધ તો તે બાઇ પાતે જાણે અને બીજો તેના દેહમાલિક પતિ જાણે. સતીનું આવું ગુપ્ત ચિદ્ધ બીજો કાેણ જાણી શકે? એ ચિદ્ધ જોતાં વાર જ વેશ્યાના હર્ષના પાર રહ્યા નહિ. તેનું કામ પૂર્ક થયું જાણી તેનું હૈયું નાચવા માંડયું, તેથી હવે એક પણ દિવસ વધુ રહેવું પાલવે તેમ ન હતું.

જો કે સાનરાણીએ ક્ઇમાને રાકવા મનતું કર્યું, પરંતુ ક્ઇમાએ પાતાના પ્રિય ભિત્રજાના સાગંદ ખાઇને ચાપ્પી વાત કરી દીધી: "હવે હું કાઇ રીતે રહી શકું તેમ નથી. તારા આગ્રહને વશ થઇ મને રજા મળી હતી તે કરતાં હું વધુ રાકાઈ ગઇ. સાન! બેટા સાન! માડી! મહુ આગ્રહ ન કર. તારા દ્દકયને હું ઠેલી શકતી નથી, પણ મારી સ્થિતિ હવે વધુ રાકાઈ શકું તેવી નથી." સાને જોઇ લીધું કે હવે ક્ઇમા કાઈ રીતે રાકાય તેમ નથી ત્યારે સાનરાણીએ ક્ઇમાને વિદાય આપતાં આપતાં સ્નેહ, સૌજન્ય અને ઉદારતા ખતાવતાં ખતાવતાં કહ્યું: 'ક્ઇમાજી! મારાથી આપની કંઇ સેવા થઇ શકી નથી, ક્રરીવાર જરૂર પધારજો.' એની આંખમાં નિર્મળ પ્રેમનાં ખિંદુ ટપકી રહ્યાં હતાં. આ તકના લાભ લઈ ધૂર્ત વેશ્યાએ કહ્યું: 'બેટા! મને પણ તારા વિચાગ ખૂબ સાલશે. તેં મારી બહુ સેવા કરી. મારા

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ટા પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

ચાંપરાજની ગેરહાજરીમાં તમા મારા માટે આટલું કરશા તે મેં ધાર્શું નહાતું. બેટા! હવે તા જતાં જતાં મારી એક ઇચ્છા રહે છે કે જો યાદગીરી તરીકે મારા હાડાની કટાર અને રૂમાલ મને મળે તા નિરાંત થાય. હું જાણીશ કે હાડા મળ્યા, અને ત્યાં બેઠે બેઠે એ સંભારણાથી તમારા બેચના મેળાપ થશે. ભા, ઘડી ઘડી થાડું જ અવાય છે ? આપણી રાજરીતું એવી રહી ' આમ કહેતાં ક્ઇબાએ સાનનાં આંસુ લૂછયાં અને માથે હાથ મૂકયા. સાન તા આભારના ભારથી પાણી પાણી થઇ ગઇ.

#### સાનના સ્થિતિ

જયારે ચાંપરાજ હાઉા અહાર જાય ત્યારે પતિના સ્મરજ્યાદ્ધિ તરીકે સોનરાણીએ કટાર અને રૂમાલ જે પહેલાંથી જ માગી લીધેલાં એને સામે રાખી હમેશાં પતિલકિત કરતી અને અંતરના ભાવા હોળતી. આવી પ્રાણવલ્લભ અને નિત્ય પૂજનની વસ્તુ સાન પ્રાણાંતે પણ આપી શકે તેમ ન હતું. એક તરફ આ કશા અને બીજી તરફ કૃષ્ઠિનાની માંગ. આ બે વચ્ચે એનું મંથન વધ્યું. સાન કાઇ ઉત્તર વાળે તે પહેલાં એણે એકવાર ફૃષ્ઠિના સામે જોયું. ફૃષ્ઠબાની માંગ. અ બે વચ્ચે એનું મંથન વધ્યું. સાન કાઇ ઉત્તર વાળે તે પહેલાં એણે એકવાર ફૃષ્ઠબા સામે જોયું. ફૃષ્ઠબાના મુખ પર શાકની છાયા તરવરતી જોઇ એ લાગણીવશ અની ગઈ. ફૃષ્ઠબાને આ ચીજો નહિ આપું તેા તેમને દુઃખ લાગશે. આ ભવનાં મહેણાં રહેશે, હાઉા જાણશે તો ખૂબ ગુસ્સે થશે અને કહેશે કે, ''ફૃષ્ઠબાની એવી નમાલી ચીજની માગણી તું પૂરી ન કરી શકી ?" એવા વિકલ્પા એની આસપાસ ઘેશઇ વળ્યા.

''આ! આ સિવાય બીજું કંઇ પણુ માંગા. આપ તો જાણા જ છા કે આ તા મારી નિત્ય પૂજનની વસ્તુઓ છે." આવા એક પ્રયત્ન કર્યા. ફઇઆ મીન રહ્યાં અને માહા પરના ભાવા અદલ્યા. એટલે આખરે સરળ ભાવથી તેણે ફઇઆને બન્ને ચીજો અર્પણ કરી.

અસ, હવે ફઇળાને જે કંઇ જોઇતું હતું તે અધું મળી ગયું. ફઇબાએ જતાં જતાં નેાકર – ચાકર, દાસ−દાસી સૌને ખૂબ છૂટે હાથે સાેનામહારા આપી. સાેનરાણી પ્રત્યે વારંવાર પ્રેમ ખતાબ્યાે. જતાં જતાં ખૂબ વિયાગ સાલતા હાય તેમ પાેકપાેક રાયાં. ફઇબાનું પાેકળ છતાં આ ફૂટડું વર્તન જાઇને અંત:પુરનાં સઘળાં દાસ-દાસીએાથી માંડીને માેટેરાં સુધી અધાં આંજાઇ ગયાં. કાેઇને એ તાે ખબર જ ન હતી કે આનું પરિણામ શું આવશે ? વેશ્યા તાે નાટક બજવીને પાેતાને સ્થાને પાછી વેળાસર હાજર થઇ ગઈ.

અહીં શેરખાં કાગડાળે વાટ જોઇ રહ્યો હતો. જતાંવેંત જ વેશ્યાને તેણું આતુરતાથી પૃછ્યું અને જ્યારે બધા વૃત્તાંત જાણ્યા ત્યારે તેના ખાળિયામાં ક્રીવાર શ્વાસ દાખલ થયા. વેશ્યાએ શેરખાંને સાનરાણીના ગુપ્ત ચિલ્નને અરાબર વર્ણુવી કહ્યું અને યાદગીરીની વસ્તુઓ તરીકે ખાસ હાડાની અંગત વસ્તુઓ સાંધી. શેરખાંએ વેશ્યાના ખૂબ ઉપકાર માન્યા અને અઢળક ધન આપીને એને ત્યાંથી ચીજો લઇને રવાના થયા. દિલમાં ગુમાન અને પગમાં વેગ હતા.

દિલ્હીમાં ખરાબર છ~છ માસનાં વહાણું વાર્યા હતાં. ખાદશાહે ચાંપરાજ હાડાને ત્યાં જ રાખવાની વ્યવસ્થા કરી હતી. ફરી વાર દરબાર ભરાયે! અને ખરાબર છ માસે ખુંદીકાેટાથી આવીને શેરખાં દિલ્હીના દરબારમાં હાજર થયો.

અદશાહ સમયસર હાજર થયા હતા. આજના દરબાર ચિકાર હતા. સૌ કાઇ પરિણામ જેવાને આતુર ડાળે રાહ જોતા હતા. શેરખાંના માહા ઉપરના ઉલ્લાસ અને ગર્ગમિશ્રિત રેખાઓ જેઇને રજપૂતા અને બીજા આશ્ચર્યમાં ગરકાવ થઇ ગયા હતા. "શું બન્યું હશે?" એ વિચારથી ચાંપરાજ હાઉા પણ ચિંતાના મહાસાગરમાં ડૂબકી મારતા એઠા હતા. લયાંકર ભાવિની આગાહી આપતું તેનું હૈયું ધબકી રહ્યું હતું, પણ મેરુ જેવા તેના અટલ વિશ્વાસ હજુ ગયા ન હતા.

સમય થતાં જ બાદશાહે શેરખાં લાણી જોઇને પૂછવા માંડયું: "શેરખાં! બાલ, શા જવાબ છે?" એકેએકના ડાળા શેરખાં તરફ થંભી ગયા. શેરખાંએ કહ્યું કે, "ગરીબપરવર! શેરખાં પાસે બીજો જવાબ શા હાય? આંપરાજ હાડાના મહેલમાં ખૂબ ખૂબ માજ ઉડાવી છે, અને કાર્ય સિધ્ધ કરી આવ્યા છું. સાનરાણીના શેરખાં પાસે શા ભાર છે કે ટકી શકે? અને યાદગીરીમાં લાવ્યા છું એ હાડાએ સગે હાથે પાતાની પત્નીને સ્મારક ખાતર આપેલ આ રૂમાલ." હાડા સામે તીરછી ગવિત દબ્દિ ફેંકી એણે રીદ્ર સ્મિત કર્યું.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ફમાલ જેતાં જ ચાંપરાજનાં માતિયા મરી ગયા, તેમ જ આખી સભા પણ વિસ્મય પામી ગઇ. ચાંપરાજની પાસે પહાડસિંહ નામના તેના ખાસ અંગત મિત્ર એઠા હતા. સાનરાણીના તેને ખૂબ પરિચય હતા. સાનરાણીના સતીત્વ માટે તેને અખંડ વિશ્વાસ હતા. આથી તુરત જ તેણે ઊમા થઈને કહ્યું: "જહાંપનાહ! આ દુનિયામાં ઘણાય ચારા કરવામાં એવા ચાલાક હાય છે કે ગમે તેવી ચીજની ગમે ત્યાંથી ચારી કરી શકે."

તે સાંભળતાં જ શેરખાંએ હાડાની કટાર અતાવીને પૂછ્યું કે, "આ કટાર કાેની ?" પહાડિસિંહ કહ્યું: "તે પશુ ચારી લાવી શકાય." હવે શેરખાંથી ન રહેવાયું. તેેણે માટેથી ભરસભામાં ગર્જના કરતાં કહ્યું કે, "સૌ કાેઇ એક ચિત્તથી સાંભળા! હું સૌની સમક્ષ ચાંપરાજ હાડાને પૂછું છું કે, સાેનરાણીને જમણી જાંઘ પર એક લાખાનું ચિધ્ન છે એ સાચી વાત કે ?"

ચાંપરાજ સત્યવાદી હતો. આ વાત સાંભળતાં વેંત જ તે કંપી ઊઠયા. જે સત્યવાદી ન હાત તા કહી શકત કે એ જૂઠી બનાવટી વાત છે, પણ એનાથી તે બને તેમ જ ન હતું. ક્ષણવારમાં તા તેના મસ્તકમાં અનેક વિચારાનાં માજા આ આવી ગયાં.

મેરુ કંપે પણ મારી સાન ન ડગે તેવા એને સાનરાણીમાં વિશ્વાસ હતા, અને તેથી જ તે આટઅડલી હઠ સુધી મકકમ હતા. પણ જ્યારે આ ચિલ્નની વાત સાંભળી ત્યારે તેનું હૈયું હાથ ન રહ્યું. તેના વિશ્વાસ ખૃટ્યા. મુખથી તે જરા અખડયા: "ક્ટ! તારા વિશ્વાસે જ."

### સભામાં સનસનાટી ફૈલાઇ

આદશાહે કહું: "હાડા! હવે તમે હારી ગયા છે. માશું તૈયાર કરા." સમા કકળી ઊઠી ચાંપરાજ તા રાજ-ખીજ વીર હતા. તેને માથાની કંઇએ પડી ન હતી. તેને તેર પડી હતી પાતાની ઇજ્જતની. જરા આવેશને દખાવી તેણે વિનયથી કહું: "આદશાહ! મૃત્યુની બીક નથી. ચાંપરાજનું શિર તૈયાર છે, પણ...." "પ....ણ શું ?" દિલ્હીના બાદ-શાહે કહું. "દિલ્હીના સમાટ! પ....ણ એટલા માટે કે મરતાં પહેલાં સાનને એકવાર મળી લેવાની ઇચ્છા રહી જાય છે. માત્ર ત્રણ દિવસની મુદ્દતની જરૂર છે. આ હાડા આજયી ત્રીજે દિવસે પાછા આવશે." આદશાહે ખુશીથી મુદ્દત આપી, પણ તેના જામીનની માગણી કરી અને જો હાડા ત્રણ દિવસમાં પાછા ન આવે તા જામીન પડનારનું માથું ધડથી જુદું થઈ જશે તેવું જાહેર કર્યું.

હાડાને સાનને મળવું ન હતું, પણ સાન પાસે જઇ પાતાના દૃદયના રાષ ઠાલવવા હતા. એટલે ત્રણ દિવસની મુદ્દત માગી હતી. ઠપકા આપી પાતે તુરત જ હાજર થઇ શકશે એવી ખાતરી હતી, પણ આદશાહે જ્યારે શિરને અદલે શિર આપનાર જામીન માગ્યા ત્યારે હાડા વિચારમાં પડી ગયા. જામીન થનાર અને આ પરપ્રદેશમાં માથું આપનાર મિત્ર કાેણુ મળે ?

'आपिंद मित्रपरीक्षा' મિત્રાની કરોાટી આવા દુ:ખદ વખતે જ થાય છે. 'માશું આપે તે જ મિત્ર ગણાય.' મિત્રા કહે ખરા કે અમા તમને ખરે વખતે કામ આવશું, પણ આવું કહેનારાઓ વખત આવે તો ટપાટપ સરકી જાય. કાઇ ઊલું ન રહે. આવા સમયે મહાન્ખત કાેેે શુ સાચવે? મિજખાની ઉડાવવી હાય તાે જુદી વાત. આ તાે લાેઢાનાં ચણા ચાવવાના હતા. 'જાનમાં જનાર ઘણા મળે, પણ જાન આપનાર તાે વીરલ જ હાય.' તેજ વખતે મિત્ર પહાડસિંહ હિમ્મતભેર ખડા થઇ ગયા. 'ચાંપરાજ ત્રણ દિવસમાં નહિ આવે તાે હું મારું શિર આપવા રાજી-ખુશીથી તૈયાર છું.' એ વચનમાં ભારાભાર વીરતા, સદૃદયતા અને સમર્પણભાવ હતાં એ દશ્ય જોઇને સહુનાં નયન ક્ષણભર શીતળ થયાં. ખસ પત્યું, ત્રણ દિવસ માટે દરબાર વિસર્જન થયા.

જમીન થઈને પહાડિસિંહ ઘેર આવ્યે! અને પાતાની પત્નીને પાતે જમીન થવાની વાત કરી. ''અહું જ રૂડું કર્યું. પ્રાહ્યુના લાગે તમાને આ તક જાળવવાનું સૂઝ્યું એ વધુ કિંમતી છે. માણુસની કિંમત જીવવામાત્રથી નથી, મરવા ઠેકાણું મરીને જીવવાથી છે.'' આ જવાબ સાંલળી પહાડિસિંહને પાના ચઢયાે. મરદ પુરુષા જ નહિ પણ

# પૂજ્યાંગુરુદેવ કવિવસ પં. નાનસન્દ્રેન મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સ્ત્રીઓ ય હેલ્ય છે, તેની ખરી ખાતરી થઇ. પાતાના પ્રાથ્યુ કરતાં સતી સ્ત્રીને પતિના પ્રત્યુ વધુ માંઘા હેલ્ય છે. આવા આપસાગ અતિ દુર્લસ છે. પથ્યુ એક સંસ્કારી સ્ત્રી સ્વાર્પથ્યુની સાક્ષાત્ મૂર્તિ હેલ્ય છે.

ચાંપરાજ હાઉા પણ વીર જેવા વીર હતા. દિલ્હી જેવા દેશાવરમાં માથું આપનાર મિત્ર મળ્યા પણ મિત્રનું માથું જવા દે ત્યારે તા જનનીની કૂખ લાજે ને! દિલ્હીથી કાેટા ઘણું જ દ્વર અને તે સમયે ટ્રેન કે બીજાં ઝડપી સાધના કયાં હતા ! વીરાનું સાધન એ તાે પ્રાણુપ્યારી ઘાેડલી. તે ઘાેડી પર બેસી બહુ ઉતાવળથી ખુંદીકાેટા ભણી ઉપડી ગયાે.

#### ભાળી સાનનું પતિવત અને પરિસ્થિત<u>િ</u>

સાનરાણીને તેા આ ખાબતની કરીય ખબર જ નથી. કયાંથી હાય ? દંભ અને નિખાલસતાના છેડા જ જુદા છે. હાડા મહેલમાં એકાએક આવી પહેાંચ્યાે. અંગેઅંગ સ્વેદથી તરણાળ હતાં. સાનની પીઠથી દરોક કદમ દ્વર રહી એણે એક ઊંડા નિ:શ્વાસ મૂક્યો. પતિપરાયણ સાન, પતિરાજ હજુ કેમ ન આવ્યા એ ચિંતનમાં ગરકાવ થઇ હતી. સામે પતિની પાતાના હાથે આલેખેલ છળી હતી. અહા! કેવી પતિમય બનેલી આ જીવત પ્રતિમા! પણ જોવાની આંખ આજે હાડાને ન હતી. એનું અંતર વલાવાઇ રહ્યું હતું, આંખમાં હુતાશ હતા. કાપાવેશમાં તેનું આખુંય શરીર ધ્છ રહ્યું હતું, શ્વાસ માતા ન હતા. ક્ષણ પછી જરા શ્વાસ રાકી તે બાલ્યા: "ક્ટ રે ક્ટ...... ધિકકાર છે તને!" હછ સાનના ચિંતનસાગરની ડૂબકી પૂરી નહેાતી થઇ. ત્યાં હાડાએ જરા લંખાવીને વાકય પૂરું કર્યું : ''એા અભાગણી! તારા વિશ્વાસે આજથી બીજે દિવસે મારું મસ્તક દિલ્હીના ભરદરબારમાં પડશે. આખરેય સ્ત્રી તેા ખરી ને! એના ભરાસા શા ? ધિકકાર છે તને અને તારી જનેતાને!" સમાધિલંગ ઘવા હાય તેમ સાન ચમકી. જ્યાં પાછું વળી જુએ છે ત્યાં તે। પતિરાજ ! સાને અર્ધું વાકય સાંભળ્યું અને પતિની મુખમુદ્રા જોઇ. ક્ષણુવારમાં તેા જુગજૂનાં પાનાં ઊથલી પડયાં. તીવ વ્યથામાં અનેક અનિષ્ઠ નિમિત્તા એક પછી એક દેખાવા લાગ્યાં. થાડીવારે સ્વસ્થ થઇ પતિ આગળ ઘૃંટિણિયે પડી હાથ જોડી પૂછવા લાગી: "નાથ! નાથ!! પણ છે શું ? આપ એકાએક ક્યાંથી ? આપ શું કહેા છેા ? આ અધું શું ખન્યું છે ?'' પ્રશ્નની પરંપરા છૂટે તે પહેલાં હાર્ડા તિરસ્કારની દૃષ્ટિ ફેંકી તીરની જેમ ઉપડી ગયા. એ કયાં કાંઈ સાંભળવા આવ્યા હતા તે ઊલા રહે? સંભળાવવાનું કાર્ય પૂરું થયું કે એ ઉપડી ગયા. સાનરાણીને આમાંનું કશું સ્પષ્ટ તા સમજાશું નહિ, પણ તેને " હું જાઉં છું અને તારા વિશ્વાસે મારું માથું દિલ્હીના દરબારમાં પડશે." આ વાકચે ખૂબ ચાંક:વી દીધી. એની કશા પાંખ-વિહાણા પંખી જેવી થઇ ગઇ. થાડીવાર તા તે ઢગલા થઇને નીચ હળી પડી. સરળ સાનના પરમ સ્નેહી હાઉા સ્વભાવે કુર ન હતે!, પણ એ પળા જ કારમી હતી, એથી એ ન થંલ્યા. જો કે થંલવા જેટલા વધુ વખત એની પાસે હતા પણ નહિ. ઊલા રહે અને વિચાર કરે તા ફિલ્હીના ગઢની અંકર આપેલી મુકતે દાખલ ન થવાય, અને જો કાખલ ન થવાય તા પહાડસિંહનું માથું ડૂલ થાય, એ વિચારે પણ એને ઉતાવળા બનાવી દીધા હતા. પણ સાન પ્રત્યે જરા જેટલી સહાનુભૂતિના અંશ રાષના અગ્નિતળે રહી ગયા હોત, તેા થાડીક ક્ષણ તેા જરૂર આપી શકત અને એટલી ઘણા અન્નેના અંતરની કળ વાળવા માટે પૂરતી થાત. પણ મારા લાઇએ!! અકળ કળા કેાઇથી કળાણી છે ?'

### 'અકળ કળા ન કળાણી, મેરે સાહિબ, અકળ કળા ન કળાણી!'

શાહીવારની મૂર્છા પછી સાન સ્વસ્થ થઇ. હજુ એના કાનમાં હાડાના રાખ્દા ગુંજી રહ્યા હતા. સાનને સૂઝ્યું કે "જરૂર મારા માટે મારા પતિદેવનું માથું જતું હશે અને એ આટલું સંભળાવવા જ અહીં આવ્યા હાવા એઇએ. તેઓ જલદી પહોંચી જશે અને ત્યાં તેમના કહેવા મુજબ મસ્તક કપાશે અને મૃત્યુ થશે તેા ? આહાહા! દૈવ! દૈવ! દૈવ! વા તેઓ જલદી પણ ત્યારે હવે મારે શું કરવું? બધી બાજી બની ગયા પછી પ્રયત્ન શા કામના ?" " હું દિલ્હી જાઉં તેા ?" જાણે એનું અંતઃકરણ કાં ન પ્રેરતું હોય? " ખરેખર, મારે જવું એઇએ." "પતિરાજ પહેંચે તે પહેલાં જ હું દિલ્હી પહેંચી જાઉં અને વસ્તુસ્થિતિ જાણી લઉં." આ વિચારાએ એનામાં સ્ફૂર્તિ, ચેતન અને આનંકના રામાંચ ખડા કર્યા.

તે ઢીલી-પાચી ન હતી; વીરાંગના હતી. જે અબળા હાત તાે માં વાળ્યું હાત અથવા અહું બહુ તાે કાેઇ દેવ–દેવીની 'માનતા' માની હાત, પણ એણે તેમાંનું કશું કર્યું નહિ. હવે અહીં ક્ષણવાર પણ રાેકાવું એને અસહ્ય થઇ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પડ્યું. લાંખા લાંખા વિચાર કરવાના એ સમય પણ ન હતા. જલ્દી દિલ્હી પહેાંચવું અને જે સૂઝે તે ઉપાય કરવા એ જ એની રટના હતી. પવનવેગે જાય તેવી સાંદણી મેળવી પાતાના પતિ પહેલાં તેણે દિલ્હી પહેાંચવા તૈયારી કરી. સાંદણી પર રવાના થઇ. જે ચાંપરાજ પહેલાં તે ન પહેાંચે તા મામલા અગડી જવાનું એને અરાખર લાન હતું. સાંદણીએ પણ કમાલ કરી. તે હાડાના પહેલાં જ દિલ્હી પહેાંચી ગઇ. એક સજ્જન અમીરને ત્યાં ઉતારા કરીં ને ખધી આખતથી થાડીવારમાં વાઉક થઇ ગઇ.

સાને શું સાંભાવ્યું ?

"સાનરાણીના સંબંધમાં સતીત્વની હાડ થઇ હતી, અને તેની સામે શેરખાં નામના સિપાઇ પડયા હતા. તે સિપાઇ ચાંપરાજની રાણીનું શિયળ ખંડિત કરીને તેનું ગુદ્ધ ચિદ્ધ જાણી લાગ્યા છે, તથા ખુદ હાડાના રમાલ અને કટાર પણ પુરાવા માટે લઈને દિલ્હી આગ્યા છે. એટલે આ બધા પ્રામાણિક પુરાવા મળતાં હાડાના શિરચ્છેદનું નક્કી થયું, પણ હાડાએ ત્રણ દિવસની મુદ્ધત માગી અને હાડાના મિત્ર જામીન થયા. હવે આવતી કાલે હાડા કાટાથી દિલ્હી આવશે અને સરદરબાર વચ્ચે તેનું માથું ધડથી ઉડાવી દેવામાં આવશે. તેની મુદ્ધત સવારે પૂરી થાય છે. જે વખતસર તે સવારમાં નહિ પહોંચે તો તેના જામીનદાર મિત્ર પહાડસિંહનું મસ્તક ધડથી જુદ્ધં પડશે."

આ હકીકત સાંભળી સાનરાણી શાડીવાર તા સમસામ થઇ ગઇ ક્ઇબાએ કેવા કંકામાં પાતાને કસાવી હતી એના ખ્યાલ હવે એને આવ્યા. એથું જાણ્યું કે શેરખાંએ કાઇ ધુતારીના આશ્રય લીધા હશે. એ ક્ઇબાને નામે છળ કરીને આવેલી તે કાઈ ચબરાક ગણિકા કે વેશ્યા જ હાવી જોઇએ. રમાલ અને કટાર તા મેં એને જ આપ્યાં છે. અને એ જ ધુતારી મારું લાંછત જોઈ ગઇ હશે અને શેરખાંને કહ્યું હશે. ખસ, હવે તેને વસ્તુસ્થિતિનું રહસ્ય ખરાખર સમજાયું ને તુરત જ કયા માર્ગ લેવા ? શું કરવું ? એના અલ્ય સમયમાં નિશ્ચય કર્યા. તેણે સારાં સારાં વસ્ત્રા અને આભૃષ્ણો મંગાવ્યાં. તાયકાના સલ્છ ખાદશાહની રૂખરૂમાં જવાનું વિચાર્યું. ખાદશાહ તાયકાના નાચના લારે શાખીન હતા. ખીજ રીતે તુરત દરભારમાં પ્રવેશ કરાય તેમ ન હતું. સમય રહ્યો ન હતા. એટલે એ સિવાય ખીજો માર્ગ ન હતા.

હાડાએ પૂરજોશમાં ઘાડી ઉપાડી મેહી હતી. પણ હજુ હાંડા આવી પહોંચ્યા ન હતા. સમય ભરાયે જતાે હતાે, એટલે પહાડસિંહ તૈયાર થઇને પાતાની પત્ની પાસે છેલ્લી રજા માગવા ગયાે.

#### આદર્શ ગૃહિણી

પોતાના પતિને મૃત્યુને ભેટવા, પોતાનું વચન પાળવા અને તે માટે સમર્પણ કરવા જતાં જોઇને એ આઠર્શ ગૃહિણીના આત્મા નાચી ઊઠયા. ઘવાયેલું દિલ આંસુ લાવે તે પહેલાં જ એણે સમયનું શરણું લીધું. પરદેશ કમાવા જતા પતિને એક વહાલસાઈ વનિતા વિદાય આપે તેમ એણે કુંકુમ ચિદ્ધ કર્યું. અંતરની આશિષ ઢાળી, અને પતિદેવનું કલ્યાણુ વાંચ્છયું. એ નમ્રભાવે છતાં ગૌરવપૂર્વક નજર નીચે ઢાળી રહી અને પહાડસિંહ પ્રયાણ કર્યું. અહેા! કેવી એ મીઠી પ્રતિભા!

શ્રીતાગણ ! આવાં એક, છે, ચાર કે આંગળીને વેઢે ગણાય તેટલાં નહિ પણ અસંખ્ય નારીરત્ના આ આર્યવર્તાની ખાણમાંથી પાક્યાં છે.

આ તરફ સોનરાણીએ અમીર મારફને બાકશાહને કહેલું માકલ્યું: 'ભુંદીકાટાથી એક તાયફા આવેલ છે તે નૃત્ય અને ગાયનકળામાં બહું જ કુશળ છે.' તમને એ તા ખ્યાલ હશે કે પ્રાચીન–કાળમાં તેમ જ મધ્યકાળમાં પણ સ્ત્રીઓને અનેક પ્રકારની કળાએ શીખવવામાં આવતી. સાનરાણી અનેક કળાએમાં પ્રવીલું હતી, પણ તેમાંય તેના સૂરીકા કંઠ અને સંગીતનું જ્ઞાન તા અદ્ભુત જ હતાં. નૃત્યમાં તા તેલે અપૂર્વ કૌશલ્ય પ્રાપ્ત કર્યું હતું. આજે પ્રસંગાયત તેને આ કળા આબાદ ઉપયોગી નીવડી.

એક તરફ માંચડાની તૈયારી થતી હતી; છતાં બાદશાહે તાયફાનું કહેલુ સાંભળ્યું અને રામાંચ થયાે. એક તાે પાતે ખબ શાખીન અને તેમાંય સંગીત અને નૃત્ય બન્નેના સુયાેગ અને તે પણ ચાલી ચલાવીને સામે આવે પછી

# प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नानयन्द्रेकु महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

પૂછવું જ શું? બાદશાહી ફેરમાન છૂટશું: 'જલ્દી આવે અને નાચગાન થાય ત્યાં સુધી પહાડસિંહને ફાંસી આપવાનું મુલતવી રહે.' સાનને ભાવતું મળ્યું ને બાદશાહની કચેરીમાં તે દાખલ થઈ.

ફાંસી માટે માંચડા તૈયાર થયા છે. પહાડિસાંહ પર માતનાં નગારાં વાગે છે. કેવું એ કરુણ દશ્ય! પણ સાનરાણીએ એ જ કરુણ વાતાવરણમાં આહ્લાદના જુવાળ ઉભરાવી મૃક્યા. આ કચેરી છે કે નાટયગૃહ એવું કશું ભાન ન રહ્યું. કલાક પર કલાક વીતવા લાગ્યા. એક કલાક એક મિનિટ જેવા લાગતા હતા. નાચ-મુજરા હજુ ચાલુ હતા. ત્યાં પરસેવાથી ભિજાયેલ વસ્ત્રે ચાંપરાજે સભામાં પ્રવેશ કર્યા.

સભામાં પ્રવેશતાં જ આ અધા તાલ જોઈ એ તા દિગ્મૃદ જ અની ગયા. પ્રેક્ષકગણુ તા સાનરાણીના નૃત્ય અને ગાયનમાં તલ્લીન હતા. સાનરાણીને આળખતાં ચાંપરાજને વધુ વાર તા ન લાગી, પણ મારી પહેલાં ત્યાંથી અહીં એ શી રીતે આવી પહેાંચી ? એ વિચારે એને સંદેહાધીન અનાવી મૂક્યા. શું આ સ્વપ્ન તા નથી ને ? ક્રેરી ક્રેરીને તેણે તેના માં સામું જોયા કર્શું. આખરે તેને લાગ્યું કે છે તા સાનરાણી જ. એ જાણીને તેને તા પાસવાર ખેદ થાય એ સ્વાભાવિક હતું. એણે દાંત પીસ્યા, મનમાં ને મનમાં અબડયા કે આ અભાગણીએ હદ છાડી દીધી. ગજબ કર્યા. ખુલ્લે માઢે બાદશાહની ક્રેચેરીમાં વેશ્યાની પેઠે નાચે છે. છે શરમ ક હાય! હાય!

કરી નહિ કલ્પેલું આ દશ્ય બોઇને તેના ગુસ્સાના કાઇ પાર જ ન રહ્યા. તે સાહસિક હતા. પણ બાદશાહની કચેરીમાં શું થઇ શકે? છેવટે વિચાર કર્યો : 'મરવું જ છે એટલે હવે તા પ્રથમ એને ગરદન મારી પછી જ ફાંસીએ ચઢીશ. માટે એ રાંડને જેટલું બાકી રહ્યું હાય તેટલું હજુએ પૂરું કરી લેવા દા.' નૃત્ય કરતી કરતી સાનશણી પતિના મુખ પરના ભાવા વાંચી રહી હતી કે થાડું માડું થયું તા આ હાડા ગજબ કરી મૃકશે, પણ પાતાના લદાત્ત ઉદ્દેશ એને પાર પાડવા હતા એટલે બીજું કશુંય લક્ષમાં લીધા વગર તેણે તા અદ્ભાત નૃત્ય કર્યા જ કર્યું. વિરામ પળ આવી કે સભામાંથી 'આફરીન! આફરીન! ઉદ્દગારા છૂટયા. બાદશાહ તા ખુશ ખુશ થઇ ગયા હતા. આવી આવી પ્રવીણ નર્તિકાઓ જે ખુંદીકાટામાં છે, તે ખુંદીકાટાના નિવાસીઓને ધન્ય છે! ધન્ય છે!!

ખાદશાહ સંતાષાવેશમાં બાલ્યા: 'માગી લે, તારી ઇચ્છા પ્રમાણે' નર્તિકાએ કહ્યું: 'અન્નદાતા! થાડા માસ પહેલાં ખુંદી-કૈાટામાં અહીંના કાેઇ એક બદમાશ આવ્યા હતા અને મારી એક લાખ સાનામહારાની ચારી કરીને તે નાસી ગયા છે. જહાંપનાહ! મને એ મારી સાનામહારા અપાવા એટલે અસ. ગરીબપરવર! મારે બીજું કશું એઇતું નથી.

આકશાહે 'હેં!' કરીને જરા આંગળી ઊંચી કરી પૂછશું: 'એ અઠમાશ કેટાલુ હતા ? તેનું નામ તું જાણે છે?' 'હાં, જહાંપનાહ! એણે પાતે જ કહ્યું હતું કે મારું નામ શેરખાં છે અને હું આદશાહના ચાકર છું અને દિલ્હીમાં જ રહું છું.' સાનરાણીએ કહ્યું.

ખેક અને વિસ્મય સહિત ખાદશાહે આગળ ચલાવ્યું: 'હેં! કાેે શાહ શેરખાં ?' શેરખાં તરફ ખાદશાહે જોયું અને પૂછ્યું: 'કેમ, શેરખાં! આ વાત સાચી છે?'

આ સાંભળતાં જ શેરખાંના રામ રમી ગયા. એ તેા દિગ્મૂઢ થઇ ગયા. ચાંપરાજ પણ સજ્જડ થઈ ગયા. શેડીવાર શેરખાંએ ઢીલે સ્વર આજી કરતાં કહ્યું: 'નામદાર! આને તેા હું એાળખતા ય નથી. એનું તેા મેં સ્વપ્નમાંય માહું જોયું નથી.' નિર્દેશ બાહી: 'જોયું, ગરીબપરવર! ધૂર્ત કેવા ખાટા છે? લાખ સાનામહાર આપવી પહે માટે શેના હા કહે? નામદાર! પૂછી તા જુઓ કે એણે મારે ત્યાં રહીને મારી સાથે કેવી માજ ઉડાવી છે? એ બધું આટલી વારમાં શું તે બૂલી ગયા?' શેરખાં બાલ્યા: 'ગરીબ-નવાઝ! ખુદ કુરાનના સાગંદ ખાઇને કહું છું કે આ વાત જ શી? એ તા મારી 'મા' છે. મારી 'બહેન' છે. ખુદાના સાગંદ ખાઇને ખરેખરું હું કહું છું.' એ વાકય પૂરું કરી 'યા માલિક! આ આક્ત!' એટલું મનમાં બાલી એણે હાથ જોડી આંખા મીંચી દીધી.

અસ, કામ પત્તી ગયું એટલે તુરત જ રાણીએ આડા પડદા નખાવી દીધા. વેશ્યાના સ્વાંગ ઉતારી શુદ્ધ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ક્ષત્રિયાણીના પાશાક પહેરીને કહ્યું: 'શેરખાં મારે ત્યાં આવેલ નથી અને મારું માહું પણ જોયું નથી તે વાત સાવ સાચી છે. પણ—

> " મુજ ઉપર ગુજરી પિતા પાદશાહ જાણી, હું' નથી ગણિકા, છું' હાઢાની રાણી."

એમ બાલી અથથી ઇતિ સુધીની વિતક-કથા કહી સંભળાવી.

આપો દરબાર ઠેંડા હિમ થઈ ગયા. બાદશાહ તા સ્ત્રીશક્તિની આ અદ્દલત કૃતિ જોઈ છક જ થઇ ગયા. તમે અહીં કેવી રીતે આવી શક્યાં? આ વાતની તમને જાણ કેમ થઈ? એ બધી વાત વિસ્તારથી જણવાની જિજ્ઞાસા બાદશાહે બતાવી. રાણીએ કહ્યું: "બાદશાહ! વિસ્તારથી કહું કે ટૂંકામાં કહું, પણ મારી દશા તો એક હું જ જાણું છું ને એક મારા પ્રભુ જાણે છે. મને તો કરીથિ ખબર નહાતી. હું તો પતિરાજની ગરહાજરીમાં મારા પતિનું ધ્યાન ધરતી હતી. પતિ આવ્યા અને ગયા. મેં તો માત્ર દિલ્હીના દરખારમાં 'તારે માટે મારું શિર જાય છે. ધિક ધિક નારીની જાત.' આટલા ફિટકારના શબ્દો જ સાંભળ્યા. વાત આટલી જ છે. પછીનું તો બધું આપ જાણે છે. એમને પણ ત્રણ દિવસની મુદ્દતમાં અહીં પાછું પહોંચવું હતું, નહિ તો આ એમના મિત્ર પહાડસિંહના જાનની બાજી હતી. એટલે એ પણ શું કરે ? અને બન્યું પણ એવું હતું કે વેશધારી ફઇબાના કારસ્તાનથી એ વસ્તુઓ શેરખાંને મળી ગઇ હતી." સહેજ થંભી સોને કહ્યું: "વાત આમ હાવાથી મારા પ્રત્યે પછી કાઇને વિશ્વાસ પણ રહે શાના? હશે, દૈવે આખરે પણ સારું જ કર્યું. પતિના મૃત્યુ પછી હું પણ મારા પ્રાણ ધરતીમાને ચરણે ધરી દેત, એ ફિકર થહુ નહાતી. ફિકર તો પતિની ઇજ્જત અને ક્ષત્રિયાણીઓના શિયળ પર લાગતા કલકની હતી. એ ખુલાસો થઇ ગયા. હવે આપ શાહા તે અમારું કરો."

એ જ ક્ષણે બાદશાહે શેરખાંને માેટેથી ફટકા મરાવી ખાતરી કરી કે એણે સાનને જોઇ નથી પણ ગણિકા મારફત આ પ્રપંચ રચેલ હતા. એથી બાદશાહ સહિત સર્વને સંપૂર્ણ ખાતરી થઇ.

આદશાહ સતીની હિંમત, એણે ઉઠાવેલ સાહસ, આવી પ્રભુતા દેખી ખુશ ખુશ થઇ ગયા. એની પવિત્રતા જોઇ ખરેખર આદશાહનું મસ્તક એ ભગ્ય પ્રતિભા આગળ નમી ગયું.

ચાંપરાજના ગુસ્સા શાંત થાય એ સ્વાભાવિક હતું. 'પતિના શિર માટે અને પાતાના શિયળ માટે' જે સ્વી આટલું બધું કરી શકે એના પતિને ગારવ કેમ ન થાય ! બાદશાહે ખુશ ખુશ થઇને કહ્યું: "બેટા! તું મારી મા-દીકરી થા અને કરીને એક વખત તારું માહું બતાવ." સાનરાણીએ કહ્યું: "પિતાછ! બસ, હવે સમય ગયા. વીર ક્ષત્રિયાણી-એનાં માહાં જોવા માગ્યે મળવાં સહેલાં નથી." સલામાં સચ્ચાઇ પુરવાર થઇ. સતીનું શિયળ અને વીરત્વ જોઇ સલા મુગ્ધ બની ગઇ. સહુંએ સહાનું ભૂતિપૂર્વક અંતરની આશિષ વરસાવી.

#### આખરી અંજામ

ચાંપરાજ હાડાને છ-છ મહિને દિલ્હી આવી અકબર બાદશાહની તહેનાત ભરવી પડતી હતી, તેમાંથી હવે બાદશાહે એને સાવ મુક્રત કરો અને જે ફાંસીના માંચડા હાડાને માટે બંધારો હતા તે જ માંચડા પર શેરખાંની કાયા ચડાવાઇ. જગતના કરાડા ફિટકારા વચ્ચે અને અનેક દુઃખની વેદનાએ વચ્ચે તેનું પ્રાણુપંખેરું કાઇ અધમ ગતિમાં સિધાવી ગયું.

આ પરથી એક સ્ત્રી શું કરી શકે તેના આંક આવશે. આ જ સ્થળે પુરુષ હાત તા ? શકિત અને સાહસ જરૂર હાત, કદાચ સમર્પણ પણ હાત; પરંતુ અખૂટ ધૈર્ય અને આટલી સ્ઝપૂર્વકની કળાના સુચાગ તા ભાગ્યે જ હાત. એટલે જ કહેવાય છે કે " સ્ત્રીજિત એ જગતનું અખૂટ આત્મધન છે."

સાન જેવા સતીરતનના વીરતા અને સતીત્વના વારસાથી જ નારીજાતિનું ગૌરવ ઇતિહાસમાં ગુંજે છે. હવે કાેેે કહેશે કે " સ્ત્રીજાતિ અબળા છે ?"

એ તો દિવા જેવી ચાજ્યી વાત છે કે જ્યારથી આર્યસંસ્કૃતિ ઉપર પાશ્ચિમાત્ય ભૌતિક સંસ્કૃતિનું આક્રમણ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

થતું ગયું છે ત્યારથી વિચારપૂર્ણ વીરતાનું દેવાળું નીકળતું ગયું છે. છ્રદ્ધાચર્ય અને વચન–પાલનનાં નેમ શિથિલ થયાં છે. એ રીતે 'સ્ત્રીજાતિ અબળા' જરૂર બની છે, પણું એ 'અબળા'માંથી જન્મતા મર્ક પણું કયાં અબળ નથી? 'સબળા'માંથી સબળા થાયે અને અબળામાંથી અબળા.''

સાર: - આ પ્રસંગો અને દુષ્ટાંતા પરથી મેં તમાને આજે એ સમજાવ્યું છે કે 'મરદાનગી' - વિચારભરી વીરતાની પળ પળ જરૂર છે, અને એતા હકક જેટલા પુરુષાના છે તેટલા જ સ્ત્રીઓના છે. એટલે સ્ત્રી એ પગની માજડી નથી, પણ ધર્મપત્ની - અર્ધાંગના પદને બરાબર લાયક છે. 'તે અબળા નથી પણ શક્તિ સ્વરૂપ માતા છે.' આટલું સમજીને જીવનમાં ઉતારાય તા એમાં સમગ્ર માનવજાતિનું હિત અને સંસ્કૃતિનું રક્ષણ સમાયું છે.

公

# સાપેક્ષવાદનું સ્વરૂપ

વહાલાં આત્મળ ધુએા અને માતાએા!

આજે મારે 'સાપેક્ષવાદનું સ્વરૂપ' એ વિષય ઉપર બાલવાનું છે. એ સાપેક્ષવાદ શું છે એ વાત કદાચ તમારામાંથી ઘણાખરા જાણતા પણ નહિ હોય; પરંતુ આજના કેળવાયેલા સ્ત્રી-પુરુષા એટલું તા સમજે છે કે આજના યુગમાં એ સાપેક્ષવાદની લેટ જગતને સુપ્રસિદ્ધ તેમજ મહાન વૈજ્ઞાનિક આઈન્સ્ટાઈને આપી છે. એટલું સાચું છે કે એ વિજ્ઞાનવીરે સાપેક્ષવાદના સિદ્ધાંત વિજ્ઞાનવાદીઓને સમજાવ્યા ત્યારથી ભૌતિક વિજ્ઞાનની દુનિયામાં કેટલાયે અજબ-ગજબના ચમતકાર નીપજ્યા છે, અનેક અણુઉકેલ કાયડાઓમાં સાચું માર્ગદર્શન આપવાને સાપેક્ષવાદના સિદ્ધાંત સફળતાને પામ્યા છે, અને તેને પરિણામે આજની સારીયે સભ્ય દુનિયા સાપેક્ષવાદના પ્રતિપાદક આઈન્સ્ટાઇન તરફ સાચાં માન તેમજ આદર દાખવી રહી છે.

પરન્તુ એ વસ્તુના અનુસંધાનમાં આજે હું તમાને જુદુંજ દિષ્ટિબિન્દુ સમજાવવા માશું હું. હંકીકતમાં એ સાપેક્ષવાદની લોટ તો જગતને સાથી પહેલાં અહી હજાર વર્ષ પૂર્વે જૈન તત્ત્વન્નાને આપી હતી કે જેને આજે વૈન્નાનિકા નવી શાધ માને છે. મારી એ વાતને જૈનશાસ્ત્રાના સબળ ટેકે છે, એટલું જ નહિ, પણ સિધ્ધાંતાને સાચી રીતે સમજીને તેનું મૂલ્યાંકન કરનારા અનેક જાણુકારાએ એ વાતને સ્વીકારી છે. પરંતુ ખેદના વિષય તા એ છે કે આવી અપૂર્વ લોટ જૈન તત્ત્વન્નાને જગતને આપી તે છતાં તેના જોઈએ તેટલા લાલ માનવજાતને મળવા પામ્યા નથી. જૈનાને સાપેક્ષવાદ કે અનેકાન્તવાદ હજુ સુધી જગતના સમજુ વર્ગ સુધી પહોંચી શકયા નથી. તેને માટે ખરેખર જૈનસંઘા તેમજ સાધુવર્ગ જ માટે લાગે જવાબદાર છે; કારણ કે જૈનાએ એવી અમૂલ્ય લેટના સાચા ઉપયોગ કરી જાણ્યા નથી. તાતપર્ય એટલું જ છે કે, તેમને એની કાંઇ પડી નથી. ખરેખર, એ ઊંડા અક્સાસના વિષય છે.

આજના એ સાપેક્ષવાદને જૈન ગ્રંથામાં સ્યાદ્વાદ કે અનેકાંતવાદ તરીકે ઓળખાવેલ છે. કયાંક તેને નયવાદ તરીકે પણ ઓળખાવ્યા છે. નામ ચાહે તે અપાય, પણ એ બધાંય સમાન અર્થવાચક શબ્દા છે.

ટૂંકામાં, જો એ સાપેક્ષવાદ અથવા અનેકાંતવાદનું રહસ્ય ખરેખર સમજાય તેા વર્તામાન સમયે ભારતભરમાં જે જુદા-જુદા મતપંથા, વાડાએ અને સંપ્રદાયાના ભેદને લીધે ઝઘડાએ, નૈમનસ્યા, ઘર્ષણા પેદા થાય છે તે અધાનું શાંતિથી સમાધાન થઇ રહે એટલું જ નહિ, 'સર્વધર્મ સમભાવ'ની ખરા અર્થમાં પ્રતિષ્ઠા બની રહે.

સાપેક્ષવાદના સીધા સાદા અર્થ તા એટલા જ છે કે જગતમાંના સર્વ જીવા અને સર્વ પદાર્થી સાપેક્ષ છે. એટલે કે દરેક વસ્તુ કે દરેક બનાવ અથવા દરેક ઘટના અમુક અપેક્ષાથી, અમુક દિવ્દથી, સાચી લાગતી હાય તે બીજી અપેક્ષા અથવા દિવ્દથી સાચી ન પણ લાગે. મતલબ કે અપેક્ષાના અનુબંધ કે અનુધેલ કરતાં ન આવડે તા માનવ સાચી વસ્તુને પકડી શકતા નથી. પરિણામે 'માર્કું એટલું જ સાચું' એમ કદાગ્રહ રાખી માણસ પરસ્પર વિરાધ અને ધર્ષણ જ પેદા કરતા હાય છે. એટલે જ ચાગીરાજ આનંદઘનજી મહારાજે ચીદમા તીર્થ કરના સ્તવનમાં ઠીક કહ્યું છે કે:

"વચન નિરપેક્ષ વ્યવહાર જૂઠા કહ્યો વચન સાપેક્ષ વ્યવહાર સાચા "

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

તેના ભાવાર્થ એટલા જ છે કે સંસારી અવસ્થામાં સમાયેલી સઘળી વસ્તુઓ અમુક દૃષ્ટિએ અમુક પ્રકારની હાય અને અમુક દૃષ્ટિએ અમુક હાય. એવા પ્રકારનું સાપેક્ષ વચન બાલાય તેા જ તે સાચા વ્યવહાર બની રહે છે; પરંતુ એ વસ્તુની અવગણના કરીને ત્રણ કાળ માટે અમુક વસ્તુ તા આવી જ છે એવું નિરપેક્ષ વચન બાલાય તા તે વ્યવહાર ખાટા છે-જૂઠા છે. સાપેક્ષવાદને સમજવાની આજ ઉત્તમ ચાવી છે.

શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રનું નામ તા તમારામાંથી ઘણાઓ એ સાંભળ્યું હશે. તેમણે એ બાળતના ઈશારા કરતાં સ્પષ્ટપણે સુણાવ્યું છે:-

જે પદ શ્રી સર્વગ્રે દીકું જ્ઞાનમાં, કહી શક્યા નહીં તે પણ શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે? અનુભવગાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો.

મતલખ કે, સર્વજ્ઞ પુરુષ જાતે સ્વસંવેદ્ય પદથી આત્માના જે અનુભવ કરે છે તે વાણીમાં આવી શકતા નથી. તેથી તે ભગવાન પાતે પણ તે અનુભવને વ્યક્ત કરી શકતા નથી. તેવી સ્થિતિમાં તે જ વાતને અન્ય મનુષ્યાની જુદી જુદી વાણી શી રીતે સમજાવી શકે? ખરેખર, તે જ્ઞાન તા માત્ર અનુસવગમ્ય છે, એને તા અનુભવના વિષય તરીકે આળખાવી શકાય છે. જૈન આગમામાં આ વસ્તુ સ્પષ્ટ કરી અતાવી છે અને આપણે પણ રાજ—અ—રાજનાં જીવનમાં એને અનુભવી રહ્યા છીએ. ઘણીયે વાર એવું અનતું આપણે જોઇએ છીએ કે આપણા અનુભવની વાતને વાણી દ્વારા રજૂ કરવાના પ્રયત્ન કરીએ ત્યારે 'આટલું રહી ગયું, આટલું રહી ગયું' એવું લાગ્યા કરે છે. એ જ અતાવી આપે છે કે, છેવટે તા પરમાત્મા એક જ નિરપેક્ષ છે. આકી અધું જ સાપેક્ષ છે. સમજવા જેવું એટલું જ છે કે પરમાત્માનું વર્ણન સંસારી જીવા એટલે કે આપણા જેવા છદ્દમસ્થ મનુષ્યા કરવા જય તા ત્યાં પણ એમની મર્યાદા આવી જાય છે.

જગદ્દગુરુ શંકરાચાર્ય જૈનાની એ સુંદર વાતને કાંતા યથાર્થ સમજ શક્યા ન હતા અથવા તા તે કાળના જૈન ધાર્મિકાના જીવનવ્યવહારમાં 'સ્યાદ્વાદ ' કે 'સાપેક્ષવાદ ' ની બેરહાજરી હતી. તેથી શ્રી શંકરાચાર્ય જેવા ઉત્કૃષ્ટ ત્યાંગી પુરુષને મન એવી ઉચ્ચ વસ્તુની વિશેષ કિંમત ન રહેવા પામી હાય એ પણ બનવા જેમ છે. ખરેખરી વાત તો એ છે કે કાઇ પણ મહાન સિદ્ધાંતની કિંમત માત્ર એ સિદ્ધાંતથી નહિ પણ તે મહાન સિદ્ધાંતને આચરવાની દિષ્ટિથી જ સવિશેષપણે સમજાય છે. જગદ્દગુરુ શ્રી શંકરાચાર્ય સાપેક્ષવાદના સિદ્ધાંતને ઉચ્ચ કારિના સિદ્ધાંતે માંહેના એક તરીકે ભલે ન સ્વીકાર, પરંતુ 'સ્યાદ્વાદ'નું નામ આપ્યા વગર તેમણે અનેકાંતવાદના સ્વીકાર તા એક રીતે કરેલા જ છે. આ જાતના તેઓ શ્રીના અનુભવ બાલ છે: "એક કાળે એકને માટે જે ધર્મ હાય છે તે ખીજા કાળે તેને જ માટે અધર્મ ખની જાય છે." આ વિધાનમાં જૈનધર્મના સ્યાદ્વાદનું જ અનુકરણ નથી તા શું છે? જૈનધર્મ એથી ખીજું શું કેરમાવે છે? એ જ વિચારવા જેવું રહે છે. એ જ એક સિદ્ધાંતને પરિણામે રામાનુજાસાય, નિંબાર્કા ચાર્ય હતા એને જ જગદ્દગુરુના શિષ્યો હોવા છતાં તે સઘળાઓએ જુદા જુદા વાદો અને વિચારા દુનિયા સમક્ષ રજૂ કર્યા હતા અને તે પ્રમાણે તેમણે પાતાના જીવનવ્યવહાર નક્કી કર્યો હતા, એ જાણીતી વાત છે. અને એમાં જ જૈનધર્મ પ્રસ્પેલા સાચા સાપેક્ષવાદના વિજય સમાયેલા છે.

શ્રેાતાજને!! સાપેક્ષવાદ એ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની અભુમાલ દેન અથવા ભેટ છે. એટલે જૈતાની તો એ ફરજ બની રહે છે કે વસ્તુ સ્વરૂપને થયાર્થ સમજવાની સ્યાદ્વાદ શૈલીને અનુરૂપ તેએાનું આચરલુ હોલું જોઇએ, પરંતુ અફસોસના વિષય છે કે જૈતા જ એ સાપેક્ષવાદની શૈલીને સાચી રીતે સમજયા નથી. અને કદાચ સમજયા હશે તા આચરલુમાં મૂકી શકયા નથી. નહિ તા જૈતામાં આટલા અધા વાહાએા, ફિરકાએા તેમ જ સંપ્રદાયાનાં વર્તુલા એપ્ડવાયાં ન હાત. જૈન સમાજમાં તિથિના ઝઘડાએાનું આજે છે તેલું સામ્રાજ્ય જામ્યું ન હાત. એથી ઊલડું એ અનેકાંતવાદને જૈતાએ જ સાચી રીતે સમજને અપનાબ્યા હાત તા વિશ્વભરમાં જૈતા જ સૌથી માખશના ધાર્મિક નેતાએા તરીકે આપામા સાબિત થઇ ચૂક્યા હાત.

# प्रथ गुरुदेव इविवये पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

પરંતુ આજે આપણે જૈન જગતમાં મુખ્યત્વે શું નિહાળીએ છીએ? સંવત્સરી ચાયની કે પાંચમની-એને માટે કેટલા બધા ઝઘડાએ৷ અને કેટલાે બધા લક્ષ્મીનાે ધુમાડા થઇ રહેલ છે? એક જમાનામાં શાલિવાહન નામના નૃપતિના મહાત્સવના પ્રસંગને અનુલક્ષીને કાલિકાચાર્ય નામના જૈન આચાર્યે ચાથનું સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ સકારણ કર્યું હતું. એટલે પછી તેં એ પરંપરા ચાલી તે ચાલી છે. પરંતુ સામાન્ય રીતે મૂર્તિપૂજક સંપ્રદાય ઉદ્દિત તિથિને માનતા હાય એ દિષ્ટિએ પણ પાંચમને દિવસે સંવત્સરી આવે છે એ વાત સૂલી જવાય છે, પણ એ ઝઘડામાં પડવા જેવું નથી. ચાથને અને પાંચમને માનનારાં ભાઇ-બેના તેમ જ સાધુ-સાધ્વીએ! થાડીક સમજણને અપનાવી લેવા જેટલું ડહાપણ કાખવે તે ખાદ્યા એકતા થવામાં થાડીશી બાધા કે અડચણ ભાગ્યે જ નહે તેવું છે; અને એમ થાય તા આંતરિક એકતા સ્થાપવામાં પણ સરળતા થઇ રહે તેમ છે. પરંતુ દિલગીરીની વાત એટલી જ છે કે જૈતશાસ્ત્રોએ પ્રરૂપેલા અનેકાંતવાદના સિદ્ધાં-તના આશરા લેવામાં આવતા નથી, અને બીજો પક્ષ પાતપાતાના દુરાગ્રહને સચાટપણ વળગી રહેતા દેખાય છે. એ રીતે ક્કાંગ્રહનું સામ્રાજ્ય જૈન સમાજમાં સ્થપાઇ ગયું છે. પરિણામ શું આવ્યું છે તે જાણે છે**!** તેને પરિ**ણામે જૈ**ન સમાજમાં અહિંસાને સ્થાને હિંસા વર્તાઈ રહી છે અને એકતાને સ્થાને વેર-ઝેર વધતાં જાય છે. ખરી રીતે તપાસવામાં આવે તો ચાય કે પાંચમ એ બન્ને તિથિએ એક દબ્દિએ સાપેક્ષ છે. આગમ પરંપરામાં સમવાયાંગ આદિમાં પૂર્ણિમા પછી સાત સપ્તાહ વીતી જવા બોઇએ, તેવું વિધાન હાઇ પાંચમનું સ્થાન યથાયે.ગ્ય માલૂમ પડે છે. છતાં પણ ચાયને તેમ જ પાંચમને માનનારા બન્ને પક્ષા સાથે મળીને ઐક્ષ્યના સાચા દૃષ્ટિબિંદને અપનાવી લે અને સંવત્સરીની ઉજવણી માટે એક દિવસની ચાજના કરીને એ મહાત્સવ ઉજવાય તા શું ખાટું છે? પરંતુ એમ અનવું સૌ કાઇને શક્ય ન લાગતું હાય તા ચાથને માનનારા ભલે ચાય ઊજવે અને પાંચમને શ્રદ્ધનારા ભલે પાંચમ ઊજવે, પરંતુ સામુદાયિક રીતે જુકાં જુકાં પારણાં ઉજવાય છે તેને અ**ઠલે છઠ**ને જાહેર પારણાં દિન તરીકે અન્ને પક્ષ સ્વીકારે એવા એના ઉકેલ નીકળી શકે તેમ છે. ચાથને માનનારા ઘરગથુ રીતે કે વ્યક્તિગત રીતે ભલે પાંચમને દિવસે પારણ કરે, પરંતુ સામુદાયિક સમારંભ છર્કને દિવસે ઊજવાય તેં! એ રીતે સમન્વય સાધી ઐક્યના સાચા ઝંડા સરળતાથી ક્રકાવી શકાય. કદાચ એટલી હદનાં ઉદ્દામ પગલાં માટે તાત્કાલિક અવકાશ ન રહે તેા પણ દરેક પક્ષ એકમેકનાં દૃષ્ટિખિંદુને માકળાં મનથી સમજ લઇને સમન્વય સાધવાની દબ્ટિને અપનાવે તાયે ઘણું છે. ભલે દરેક પક્ષ જુઠા જુઠા દિવસાને પર્વ તરીકે અપનાવે અને એ પ્રમાણે ઊજવે, તાે ચે એકમેકનાં પર્વના મહિમા પરસ્પર સમજ લેવામાં આવે અને અન્ને દિવસા માટે નિખાલસતાપૂર્વક સાચા આદર તેમજ અદળ જાળવવામાં આવે તારી સુંદર સમન્વય સધાયેલા ગણાશે.

અનેકાન્તવાદ કે સાપેક્ષવાદનાં તત્ત્વજ્ઞાનને આ રીતે આચરશુમાં ઉતારી શકાય તેમ છે. જો શ્વેતામ્ત્રર મૂર્તિપૂજક સમાજના અંદર અંદરના તિથિનિર્શ્યના ઝઘડાની પતાવટ ચાગ્ય રીતે થઇ જવા પામે તો, પાંચમ પછીના દિવસા દરમિયાન પર્શુષણના દિવસા ઊજવનારા દિગંભર અંધુઓના સમન્વય સાધવાનાં કાઇ પગરશુના સાચા ઉકેલ નીકળી શકે ખરેદ જો કે હવે એ ત્રણે ફિરકાઓ સાથે મળીને ચેત્ર શુદ્ર તેરસને ભગવાન મહાવીરના જન્મદિન તરીકે સ્વીકારીને જન્મ-મહાત્સવ ઊજવવા લાગ્યા છે એ આશાસ્પદ છે. હજુ યે એ દિશામાં પ્રગતિ સાધવા માટે પૂરેપૂરા અવકાશ છે.

ખીજી બાજુએ જૈન સમાજ સાધારણ રીતે તેરાપંથી, સ્થાનકવાસી, શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૃજક ને દિગમ્બર-એ ચાર ફિરકાએ!માં વહેંચાઇ ગયેલા આજે દેખાય છે. તેમની વચ્ચે જે જે મતલેદા પ્રવર્તે છે તે સઘળાને જો સાપેક્ષવાદની દૃષ્ટિએ વિચારાય તો! તો! એવા અનેક મતલેદા આપાઓપ એ!ગબી જવા પામે. કાખલા તરીકે તેરાપંથી જૈના લાકા કાત્તર માર્ગ ઉપર વધુ જોર આપે છે અને કયા-દાનના મૂળબૂત સિદ્ધાંતાને ગૌલુપદ આપે છે. તેઓ કહે છે કે દાન તા સાધુઓને જ કરાય અને તે પણ તેમના સંપ્રદાયના સાધુઓને જ સાધુ માનીને કરવું. દયા તા ભાવદયા જ કરાય-દ્રવ્યક્રયા નહિ. જેમ કે એક જીવ બીજા જીવને મારતા હાય તા એને બચાવવા માટે આત્મલક્ષી વિચારા કરવા, પરંતુ કાઇ પ્રકારની સિક્ય પ્રવૃત્તિ કરવાથી સ્વ-પર બન્નેને મહાળધન થાય છે. નિશ્ચયનય એટલે કે એકાંત તત્ત્વજ્ઞાનની અપેક્ષાએ વિચારીએ તા એમની એ જીવનદૃષ્ટિ સાચી લાગશે. પરંતુ વર્ષમાન સમયે સંપ્રદાયવાદની આંધી એવા ઉદાત્ત મધ્યસ્થ માર્ગ કાઠીને જ બન્ને વચ્ચે સમન્વય સાધી શકાય, પરંતુ વર્ષમાન સમયે સંપ્રદાયવાદની આંધી એવા ઉદાત્ત

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રનુ સહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પગલાં ભરવામાં બાધક નીવડે છે. એટલે જ એક છત્રનીચે આવવામાં જૈનાના જુદાજુદા સંપ્રદાયામાં ઘર્ષણ થયા કરે છે. અનવાજોગ છે કે જ્યારે લાેકા ભૂતકાળમાં કેવળ સ્થૂળ દયાને માેખરે કરીને સંયમ તેમ જ ભાવદયાના લક્ષ્યને વિસારી દેતા હશે ત્યારે એ પ્રમાણેનું વિધાન થયું હાય. પરંતુ આજે તેા એના ભારે દુરુપયાગ થઇ રહ્યા છે. એ તરફ ભાગ્યે જ આંખ આડા કાન થઇ શકે તેમ છે. એને લગતું એક દેષ્ટાંત મને યાદ આવે છે, તે કહી દેવાની લાલચને હું રાેકી શકતા નથી.

એક શેઠને તેરાપંથી સંપ્રદાયમાં ખૂબ જ શ્રદ્ધા હતી. તેને ત્યાં એક નાકર હતા, જે આવીસ ટાળાં એટલે ધર્મદાસજ સંપ્રદાયની માન્યતાવાળા હતા. ધર્મની વાત નીકળે એટલે એ બન્ને જણુ વચ્ચે, આજે અનેક સ્થળે બનતું રહ્યું છે તે પ્રમાણે, સતત ચર્ચાવિવાદ ચાલ્યા જ કરે. પશંતુ એક વખતે એક પ્રત્યક્ષ વ્યવહાશિક પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયા; ત્યારે એ તેરાપંથી શેઠને સાપેક્ષવાદનું સાચું ભાન થવા પામ્યું. બન્યું એવું કે, બહારગામ જવા માટે એક વખતે એ શેઠ અને નાકર સાથે નીકળ્યા હતા. ત્યારે રસ્તામાં શેઠ એક જળાશયમાં સ્નાન કરવા જતાં લપસી પડયા અને બાજુમાં રહેલા ઊંડા કાદવમાં ખૂંચી જવા પામ્યા. તેમણે તરત જ નાકરને કહ્યું: 'મને બહાર કાઢ, નહિ તો હું આ કાદવમાં ખૂંચીને મરી જઇશ.' નાકરે તરત જ નમ્રતાપૂર્વક કહ્યું: 'અન્નદાતા! આપની માન્યતા પ્રમાણે આપને હું કાદવમાંથી બહાર તા કાઢું, પરંતુ તેમ કરવથી આપ ત્યારપછીના જીવનમાં જે કાંઇ કર્મો બાંધા તેનું ફળ મારે જ લોગવવાનું હોય એમ તમે જ કહેતા હતા. તા પછી એવું કામ હું કેમ કર્યું?' શેઠે તુરત જ કહ્યું: 'ના, ભાઈ, ના! કર્મ તા જે કરે તેને જ લાગવવાનાં હાય છે. હું કરીશ તા મારે જ તે લાગવવા પડશે. તારા દયાધર્મ તા મને બચાવવાનું કરમાવે છે. માટે લહ્લા થઇને મને બહાર કાઢ.' સ્થળ કયાધર્મથી કે માનવધર્મથી આધ્યાત્મિક ધર્મ ઊંચા અવશ્ય હાઇ શકે છે, પણ તે બે વચ્ચે વિરાધ ન જ હાવા જોઇએ. એ વસ્તુ શેઠને તે વખતે બરાબર સમજાણી. મતલખ કે પ્રત્યક્ષ અનુભવ થતાં શેઠને સાપેક્ષરાન આપોઆપ સૂઝી આવ્યું. નાકર તા તેના શેઠને બચાવવા મૂળથી જ તત્પર હતા એટલે તેને માટે કોઇ પ્રશ્ન જ ન હતો. પરંતુ પ્રત્યક્ષ અનુભવે અન્તેનો સુંકર સમન્વય થઇ જવા પામ્યો.

વ્યવહારિક જીવનમાં સાપેક્ષવાદના ઊંડાણુથી અભ્યાસ કરીએ તા શ્વેતામ્બર સંપ્રદાયના બે વિશાગા વચ્ચે પણ સમન્વય સાધી શકાય તેમ છે. સ્થાનકવાસી તેમજ દેરાવાસી જૈના વચ્ચે મુક્પત્તિ તેમજ મૂર્તિપૂજાના પ્રશ્નોને લઇને માટે અંતરાય ઊભા થઇ જવા પામ્યા છે. એક પક્ષ મુક્પત્તિને કાયમ માટે માઢા પર આંધી રાખે છે, તો બીજો પક્ષ માત્ર તેને હાથમાં રાખવાનું સ્વીકારે છે. એક પક્ષ બત્રીસ આગમાને જ વીતરાગપ્રણીત માને છે, જયારે બીજો પક્ષ કપ આગમા માને છે તથા પ્રતિમાજને એ વીતરાગનું પ્રતીક હાવાનું સ્વીકારે છે. આ લેદને નજીવા ગણવા જોઇએ. તેવા લેદને અહુ મહત્ત્વ ન આપતાં પરસ્પર ઉદારતા કેળવાય તા સાપેક્ષવાદની મદદ વડે કાં તા ખન્ને માટે કાઇ મધ્યમમાર્ગની 'ફારમ્યુલા' નક્કી કરી લેવાય, અથવા તા અલગ માન્યતા હાવા છતાં બન્ને ફિરકાઓ ઉદારતાથી પરસ્પર અદરભાવ રાખે તો કેવા મુંદર મુમેળ સધાવા પામે? સિદ્ધાંતની રીતે આગમાની બાબત તપાસીએ તો આ મે સંપ્રદાય વધુમાં વધુ નજીક છે, છતાં કેટલી બધી વિષમતા! કેટલા બધા કરાયહ! કેટલી બધી અહંમાન્યતા! અને તે પણ ધર્મના નામે! માત્ર થાડી સમજણ અને થાડી ઉદારતાથી એકબીજાને અપનાવી લેવામાં આવે તો જૈનાએ સાપેક્ષવાદને સાર્થક કર્યા ગણાશે.

એ જ રીતે દિગમ્બર સંપ્રદાયના સાધુઓએ દિગમ્બરપણાના આગ્રહ વસતિમાં રહેવા છતાં આ જમાનામાં ચાલુ રાખ્યા છે તેમાં પણ ફેરફાર થઇ શકે તેમ છે. હું પણ માનું છું કે જિનકલ્પી સાધુઓમાં દિગમ્બરપણું પ્રાચીન જૈન શ્રમણ કાળમાં હશે અને એ પ્રથા પરંપરાએ ચાલુ રહી હશે. એ જ રીતે સ્ત્રીએ!ને માલ ન હાઇ શકે અને કેવળી લગવાન કાળિયાથી ન ખાય ઇત્યાદિ માન્યતાઓ દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં રહ થયેલી દેખાય છે. એ સંપ્રદાયમાં વળી મૂર્તિપૂજામાં માનનારા વર્ગ ઘણા માટા છે. દક્ષિણ ભારતના વસવાટને પરિણામે ત્યાં ખાદ્યશુદ્ધિના આગ્રહ પણ અતિશયતાએ પહેાંચ્યા છે. જેનાઇ ધારણ કરવાના પણ તેઓ આગ્રહ રાખતા હાય છે. એ સંપ્રદાયમાં એલક, ક્ષુલ્લક, પ્રદાયારી અને સાધુ એવા દરજ્જા છે. એ દરજ્જો અથવા પદ ઊંચ-નીચના ખ્યાલા આપવા માટે ન હાય, પરંતુ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનઅન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગૃંથ

કક્ષા અથવા શ્રેષ્ણિલેક જણાવવા પૃશ્તા હાય તા એ વસ્તુ જરૂર આદરણીય અને આકર્ષક લાગે તેવી છે. વળી દિગમ્બર જેન તત્ત્વજ્ઞાન 'નિશ્ચય'ની વાતા તરફ વધુ હળેલું છે; પણ તેઓ ભૂલી જય છે કે વ્યવહારમાં તા વ્યવહારની જ વિશેષતા હાય છે. ખરી વાત તા એટલી જ છે કે નિશ્ચય અને વ્યવહારના મેળ મેળવવા એમાં જ સાચા સાધકની કે ધર્મની ખરી ખૂબી રહેલી છે. એવા સમન્વય ન થાય ત્યાં સુધી સઘળું કાચું રહે છે એ રખે ભૂલતા. સમજવા જેવું એટલું જ છે કે નર્યા નિશ્ચયની વાતા સામાન્ય જનતા માટે ભાગ્યે જ ઉપયાગી નીવડે છે. સાપેક્ષવાદના યાગ્ય સમન્વય સાધનાર યાગીરાજ શ્રી આનંદઘનજી મહારાજ સાચું જ કહી ગયા છે કે:-

ષક્ દર્શન જિન અંગ લાહી જે, ન્યાય ષડંગ જો સાધે રે; નિમ જિનવરના ચરાહુ ઉપાસક, ષક્ દર્શન આરાધે રે....ષ્ક્ જિનવરમાં સઘળાં દર્શન છે, દર્શને જિનવર લજના રે; સાગરમાં સઘળી તડની સહી, તડનીમાં સાગર લજના રે;.....ષડ

એ યાગીવરનાં આ પ્રસિધ્ધ સ્તવનમાં સર્વદર્શનની સુંદર સાપેક્ષતા દર્શાવી છે. માત્ર જૈન ફિરકાએ જ નહિ, પણ ભારતનાં અન્ય દર્શના પણ વીતરાગ જિનનાં આંગરૂપ છે એવું અતાવીને અધાયના સમન્વય સુંદર રીતે કરી અતાવે છે. તેઓશ્રી પાતાના એક બીજા પદમાં પણ એવી જ ઉદાર ભાવના વ્યક્ત કરે છે:-

રામ કહેા, રહિમાન કહેા, કેાઇ કા'ન કહેા મહાદેવરી રે, પારસનાથ કહેા, કેાઉ બ્રહ્મા, સકળ બ્રહ્મ સ્વયમેવરી રે.... રામ૦ લાજનભેદ કહાવત નાના, એક મૃત્તિકા રૂપરી રે, તૈસે ખંડ કહપનારાપીત, આપ અખંડ સ્વરૂપરી રે....રામ૦

આ આખા પદમાં ખૂબ અર્થગંભીરતા રહેલી છે. એના ભાવ એ છે કે, તમા રામને, રહિમાનને, કહાનને, મહાદેવને કે પારસનાથને ગમે તેને ભને, પણ તત્ત્વતઃ એ બધા પરમાત્માના જ જુદાં જુદાં સ્વરૂપા છે. જેમ માટલી, તાવડી, લાવડી, કથરાટ વગેરે નામ ભલે જુદાં જુદાં હાય, પણ મૂળે એ બધી વસ્તુ માટીમાંથી જ નીપજેલી હાય છે તેમ. તાે પછી જુદાં જુદાં નામથી ભડકવાની કાઇ જરૂર નથી.

ભગવાન મહાવીર પાસે ઇંદ્રભૂતિ ગાતમ પ્રશ્ન પૃછે છે ત્યારે તેઓશ્રી વારંવાર એ જ કરમાવે છે કે, 'આ અમુક દિલ્છો સાચી છે, પણ અમુક બીજી દિલ્હો સાચી નથી.' અમુક સંપ્રદાય કે દર્શનમાં કાઈ વસ્તુ સારી હાય છે, અને અમુકમાં કાઈ વધુ સારી હાય છે, એ કયાં તમે નથી જાણતા? જેનાની અહિંસા સારી, તપ-ત્યાગ સારાં તા શંકશ- ચાર્યનું અદ્ભૈત જ્ઞાન સારું, પણ રામાનુજાચાર્યના વ્યવહાર સારા ને વલ્લભાચાર્યની ભક્તિ સારી. એ જ પ્રમાણે ખિરતીની શ્રદ્ધા સારી તા મુસ્લિમાની બિરાદરી વખાણવાયાગ્ય. સંપૂર્ણ સાધના કરવી હાય તા બધાના ઉત્તમ ગુણાના સ્વીકાર કર્ય જ છૂટકા છે.

વળી પાછા આપણે સાપેક્ષવાદ તરફ વળીએ. એકેએક વસ્તુ, એકેએક જવ અને એકેએક વાત સાપેક્ષ છે એ કદી પણ ભૂલતા નહિ. પતિ એ તેની પત્ની માટે પતિ છે અને પત્ની એ તેના પતિ માટે પત્ની છે, પરંતુ એમનાં આળકા માટે તો એ બન્ને માતા-પિતા છે, એ સમજી રાખવા જેવું છે. એ જ રીતે એક સ્ત્રી એકની પત્ની, એકની માતા, એકની બેન, એકની પુત્રી-એમ અનેક રૂપે માલૂમ પડે છે. તેવી જ રીતે એક પુરૂષ પતિ, પિતા, ભાઇ ને પુત્ર, મામા, માસા, કાકા, સાળા, અનેવી-એમ અનેક રૂપે હાય છે. શરીર જયાં સુધ્રી ચેતન સાથે હાય, ત્યાં લગી સચેતન ગણાય. પણ આત્મા નીકળી ગયા કે એ જ શરીરને શખ તરીકે એાળખાવાય છે એ કયાં તમે નથી જાણતા? એક દબ્દિએ ચેતન પાતે સાકાર અને ખીજી દબ્દિએ એ જ ચેતન નિરાકાર.

આપણે કહીએ છીએ કે અંમુક માણુસ વિદ્વાન છે, પણ એનાથી વધુ વિદ્વાન આગળ તે અલ્પ છે. એક મનુષ્ય રૂપાળા છે, પણ એનાથી અધિક રૂપવાન આગળ તે રૂપાળા નથી. એ જ રીતે સર્વ કાઈ પ્રાણીપદાર્થ માત્ર સાપેક્ષ છે. બ્રાહ્મણ કે વાણિયા પણ જ્ઞાતિની દષ્ટિએ સાપેક્ષ જ છે. કુળની દષ્ટિએ પણ એ જ વાત કહેવાની રહે છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજ સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પરંતુ આજે એ મહત્ત્વની વાત તદ્દન ભુલાઈ ગઇ છે. જૈનતત્ત્વજ્ઞાનમાં એ વિષે એટલું ખધું લખાયેલું પડ્યું છે ને ભૂતકાળમાં તે બધું એક યા બીજી રીતે આચરાયું પણ છે કે તેનું વર્ણન કરવા બેસીએ તે પાર જ ન આવે. પણ આટલી બધી મહત્ત્વની વાત છેકજ જાણે ભુલાઈ જવા પામી છે. એમ થવાના અનેકાનેક કારણા છે. જ્ઞાનની ઉપાસના કરનારે તેમને સમજવા બરાબર પ્રયત્ના કરવા જેઈએ. આજે કહેવાતા જૈન સાધુઓ તેમ જ શ્રાવકા શું શીખવે છે તે જાણવું છે? અન્યધર્મી સાધુ પાસે જઇએ, બીજાની તત્ત્વને લગતી વાત સાંભળીએ અને અન્ય કાઇને નમીએ તે તેઓ આપણું સમકિત ભાંગી પાડવાની વાતો કર્યા કરે છે. એ જોઇને ખરેખર એક તરફ હસવું આવે છે અને સાથાસાથ બીજી તરફ લાંડા દુ:ખના અનુભવ થાય છે. શમ, સવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા અને આસ્થારૂપી સમકિતનાં લક્ષણા એ જ નિશ્ચયદિષ્ટએ સમકિત છે. એ સઘળા તે સદ્દુશણા છે. બીજાઓ પાસે જવાથી કે બીજાઓની વાત સાંભળવાથી કે બીજા પ્રત્યે સદ્દુભાવ રાખવાથી એ સદ્દુશણાનું મૂલ્ય ઊલડું વધે છે. એટલે કે તેઓ વધુ દઢ થવા પામે છે, તે પછી એમાં સમકિતને કયાં આંચ આવી, તે જ કાઈ વિચારતું નથી. એવી અવળી માન્યતા રાખવી એ 'એકાંતવાદ'નું જ પરિણામ છે. તેને સ્થાને 'અનેકાન્તવાદ' સમજાઈ જાય તે સાચી અહિંસાનાં સવળાં અંગા આપણા જીવનમાં તાણાવાણાની પેઠે વણાઈ જાય છે એ ભુલવા જેવું નથી. એવું થાય તા પછી આપું શે જગત પાતાનું લાંગે છે. સાતેને એ જ અપેક્ષાએ :નિહાળીને પછી તે રાચે છે અને વિકસે છે. શાસ્ત્રામાં તેમજ ઇતિહાસમાં એને લગતાં સંખ્યાબંધ ઉદાહરણા ભર્યા પડેલાં જોવાય છે.

અનુયોગહાર સૂત્રમાં સાત નયની ચર્ચા કરતાં જણાવ્યું છે કે, કબાટ માટે લાકડું લેવા જાય છે તેને માટે કોઈ પૂછે કે તે કયાં ગયા છે? ત્યારે જવાબ મળે છે કે તે કબાટ લેવા ગયા છે. માણુસને આ વાત નવીન લાગે, પણુ નૈગમનયની દિષ્ટિએ વાત સાચી છે. કબાટને માટે લાકડું લાવવું છે એટલે એણું કબાટ લાવવાની વાત કરી તે નૈગમનયની અપેક્ષાએ. આમ નચવાદ પણુ આંશિક રીતે અપેક્ષાને જ વ્યક્ત કરે છે. નિયતિવાદમાં માનનારા લાેકા જે પુરુષાર્થમાં માનતા નથી હાેતા તેઓને જયારે પ્રત્યક્ષ વ્યવહાર સાથે જોડાવું પડે છે ત્યારે તેમને પણુ પુરુષાર્થ માનવા જ પડે છે. કાખલા તરીકે સૂત્રમાં શકડાળ કુંભારની વાત આવે છે. એ પાતે નિયતિવાદી હતાે. તેને એકવાર ભગવાન મહાવીરે પૂછ્યું: "ભાઈ! આ તારા તૈયાર કરેલાં માટીનાં ઠામ–વાસણુને કાેઈ ફાેડી નાબે અથવા આ તારી પત્નીની કાેઈ છેડતી કરે તાે શું તે વખતે તું એમ કહે કે 'જે થવાનું હાેય છે તે જ થાય છે. એની સાથે મારે કાંઈ લેવાદેવા નથી.' વગેરે!" ત્યારે શકડાળે જવાળ આપ્યારે: "કાેઈ મારા માટલાં ફાેડે કે મારી પત્નીની છેડતી કરે તાે હું તેના મારાથી બને તેટલા સામના કનું અને લડું પણુ ખરા." ત્યારે ભગવાને કહાું: "ભાઈ! તાે તાે પછી તારા સિદ્ધાંત 'જે થવાનું હાય છે તે જ થાય છે' એ ખાટા પડે છે." ત્યાં પછી એ કાંઇ ખાલી શકયા નહીં અને ભગવાન મહાવીરની વાત સ્વીકારી. મતલબ કે જ્રા પકડેલા એકાંતવાદ પણુ અપેક્ષાથી સાચી રીતે સમજાય છે.

એવું જ બીજું દેષ્ટાંત સાધ્વી પ્રિયદર્શનાનું શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે. પ્રિયદર્શના સંસારપઢ્ઢે ભગવાન મહાવીરની પુત્રી થાય અને જમાલીની પત્ની થાય અમુક નિમિત્ત મળતાં જમાલીની શ્રદ્ધા કરી ગઇ હતી. તે એમ માનતો કે "कड़ेमाणे ककड़े" એટલે કે કરવા માંડયું તેને કર્યું ન ગણાય. જયારે લગવાન મહાવીરના સિદ્ધાંત એ હતા કે "कड़ेमाणे कहे" કામ કરવાની શરૂઆત કરી એટલે જેટલું થયું તેટલું તા કર્યું જ ગણાય. જમાલીના મત પ્રમાણે कड़ेमाणे अकड़ે અર્થાત્ કામ પુરું થયા પછી કર્યું કહેવાય એવી માન્યતા હતી. અહીં પણ પ્રિયદર્શના સાધ્વી જે જમાલીના મતની હતી તેને કાઈએ જાત અનુભવ કરાવ્યા એવી માન્યતા હતી. અહીં પણ પ્રિયદર્શના સાધ્વી જે જમાલીના મતની હતી તેને કાઈએ જાત અનુભવ કરાવ્યા એવી માન્યતા હતી. અહીં પણ પ્રિયદર્શના સાધ્વી જે જમાલીના મતની હતી તેને કાઈએ જાત અનુભવ કરાવ્યા એટલે તેની ભ્રમણા ટળી ગઇ. આ વાત બહુ પ્રસિદ્ધ છે એટલે વિગતમાં ઉત્તરતાનથી. આખરે સાધ્વીજીને અનુભવ થયા ત્યારે તે બન્નેએ એકાંતે સ્વીકારેલા નિયતિવાદ અને જમાલીવાદ છોડી દીધે અને ભગવાન મહાવીરે પ્રરૂપેલા 'પાંચ સમવાયવાદ' અપનાવી લીધા હતા. શકડાળ કુંભારનાં માટલાં કાઇ ફાડવા માગે કે એની સ્ત્રીની છેડતી કરે તો 'જે થવાનું હશે તે થશે' એવું માની એસી કેમ રહેવાય તે જ રીતે પ્રિયદર્શનાની પછેડી સળગવા માંડી ત્યારે ભલે થાડી ખળવા લાગી, આખી બળી રહે તો જ અળી છે એ સિદ્ધાંત ભૂલ ભરેલ છે, એમ નક્કી થયું. એટલે આગથી બચ્યા વિના કેવી રીતે રહી શકાય તાત્પર્ય એટલું જ કે અનુભવ થતાં

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રારખ્ધ સાથે પુરુષાર્થ, કાળ, નિયતિ અને સ્વભાવ એ પાંચ યાંચ સમવાયા અથવા કારણા સ્વીકાર્યા વિના છૂટકા થતા નથી. એટલું ખરું છે કે કરો સ્થળે, કયાં - કયાં સમવાય લાગે એ વિચારવા જેવું છે. એવી જ રીતે ભગવાન સર્વ – વ્યાપક છે કે નહિ તે પણ સાપેક્ષ રીતે વિચારી શકાય છે. ભગવાન સાકાર છે કે નિરાકાર એ પણ સાપેક્ષ રીતે કહી શકાય છે. લેકા સાનાની છે તે વાકયમાં પણ રૂપક કે ઉપમા હાય છે. એ રીતે સાહિત્યમાં, વાતમાં, વિજ્ઞાનમાં, ધર્મમાં તેમ જ જીવનમાં કરેક ક્ષેત્રમાં સાપેક્ષવાદ લગાડવા જોઇએ.

આપણે શરૂ આતમાં જોઇ ગયા કે મહાન વૈજ્ઞાનિક આઇન્સ્ટાઇને ભૌતિક વિજ્ઞાનનાં ક્ષેત્રમાં સાપેક્ષવાદની શાધ કરીને અતે છે। પ્રકાશ ફેંક્યા હતા, પરંતુ એ શાધની સાથે આધ્યાત્મિક વિજ્ઞાનના યાગ ન સાધવાથી આજે એ વિજ્ઞાન વિજ્ઞાનીઓના હાથમાં પણ રહેવા પામ્યું નથી; તેવી જ રીતે શાન્તિવાદીઓના હાથમાંથી પણ તે છટકી ગયું છે, અને પ્રજ્ઞના કાઇ ઉચ્ચ વર્ગના હાથમાં પણ રહ્યું નથી. આજે એ વિજ્ઞાન જઇ પડ્યું છે યુદ્ધોગાર રાજ્યકર્તાઓના હાથમાં. પરિણામ જાણો છે! ને ! છેલ્લા બીજા વિશ્વયુદ્ધમાં અશુવિસ્ફાટ ક્રિયાના શા અંજામ આવ્યા હતા એ ક્રાઇથી કયાં અજાહ્યું છે! એ અંજામ એટલે લાખા મનુષ્યાના તેમજ અમંખ્ય પ્રાણીમમૂહના વિનાશ. એ અશુવિસ્ફાટનની કિરણાત્સગી રજે આજે પણ મનુષ્યજાતને તેમ જ પ્રાણીમાત્રને ભયગ્રસ્ત દશામાં ધકેલી દીધા છે. માનવતાવાદી આઇન્સ્ટાઇન તેની હયાતીમાં જ એ પરિણામ જોઇને અત્યંત દુ:ખી થયા હતા.

ભારતની આર્યસંસ્કૃતિમાં ધર્મ તેમજ રાજકારણુ પરસ્પરાવલાંથી હોવા છતાં જરૂર પડયે હમેશાં ધર્મે જ ખરી દોરવણી આપી છે. પરંતુ જયારથી રાજકારણું અમુક સંજોગે! અનુસાર સર્વોપરિપણું સ્વીકાર્યું ત્યારથી વિલ્વના દરેકે દરેક ક્ષેત્રમાં અપેક્ષાને! અનુખંધ છૂટી ગયો. પરિણામે આજે વિજ્ઞાનની વિવિધ શાખાઓ પણ કાચી રહી જવા પામી છે. કારણ સાપેક્ષવાદ ભુલાઈ જવાયો. પવનપાવડી સુધી ખીલેલું ભારતનું પ્રાચીન વિજ્ઞાન છેક જ લુપ્ત થઈ જાય એ કેમ ખને ? અને અનેકાંતવાદ છેક જ વિસારી દેવામાં આવ્યા ન હાત તો વૈદક, જયાતિષ અને પરમાણુ ત્રમરેણુની વાતા નવાં સંશાધનની દિવ્ટએ છેક જ અટકી ન પડત, અને રાજકીય ગુલામી ભારતને સૈકાઓ સુધી સાંખવી ન પડત. સાપેક્ષવાદ કે અનેકાંતવાદની સાચી સમજણ જગતનાં મનુષ્યાનાં દૃદયમાં સ્થપાવા પામી હાત તો નાત-જાત, વાડાળંધી સંપ્રદાયવાદ તેમ જ ભૌગોલિકવાદની સંધુચિત દીવાલા વગેરે ભયંકર અઘડાઓ ભારતીય પ્રજાભવનમાં અફો જમાવીને ઘર કરી રહેવા પામત નહિ. આજે દુનિયાભરનાં રાજકારણું તેમ જ ભૌતિક વિજ્ઞાને માનવજાતની તથા પ્રાણીજગતની જે અવગતિ કરી મૂકી છે તેવી ભયંકર અવગતિને પણ આ દેશ અનેકાંતવાદનાં સાચાં શસ્ત્રની મદદ વડે ખરેખર રાકી શકત. પરંતુ આજે આપણું જોઇએ છીએ કે સાપેક્ષવાદનું રહસ્ય તદ્દન ભૂવી જવાયું છે, એટલે અત્યારે તે માત્ર વાણિવિલાસની ભૂલભુલામણીમાં અટવાઈ રહ્યા છે.

શ્રીતાજના ! સમજાય છે ! મને એ વાતનું ઊંડું દુઃખ છે. આજે જેના માત્ર જૈન કુટું બમાં જન્મ થવાને કારણે જ જૈના ખની ગયા છે. ઉદાર તેમ જ સર્વાંગી દિષ્ટિકાણુ આપણા જૈન સાધુઓમાં પણ રહેવા પામ્યા નથી. તેઓએ તા પાતાનાં જ્યાને ખૂબ જ સાંકડાં બનાવી દઈ, સાંપ્રદાયિકતાની જેલમાં જ પુરાઇ રહેવાનું પસંદ કર્યું છે. એવી સંકુચિતતાનું શું પરિણામ આવે તે જાણા છો ! એમાંથી તા જાતિભાવના તથા નજીકના ભાઈ-ભાઈ વચ્ચે પણ વિદ્રાહ તથા વિદ્રેષ જન્મવા પામે. વાડાઅંધી અને સંકુચિત મનાદશાને લીધે અજાતશત્રુતા પ્રગટાવનારી પેલી પ્રસિદ્ધ ભાવના:- "લામેમ सच્ચે जीवा .... મિત્તિમે સચ્ચપૂત્રેષુ નેા તેમ જ ગુણ્યાહીપણાના લગભગ લાપ થઇ ગયા છે. એને પરિણામે જવનની સાચી પ્રગતિ અટકી પડી છે. આવી પરિસ્થિતિમાં સમાજવ્યાપી સહા જડ ઘાલી એસે તા તેમાં નવાઇ જેવું કંઇ યે નથી. ધર્મ તેમ જ સંસ્કુતિનાં મૂળિયાં ખવાઇ જવાથી આજના મનુષ્ય પાકા રહિયુરત અને સ્વાર્થી અની જવા પામ્યા છે. શરાબખારી, જુગાર, શિકારબાજી, માંસાહાર, વેશ્યાગમન, લાંચરૂશ્વત, વ્યવહારમાં અપ્રમાણિકતા, ગુંડ ગીરી ને વ્યક્તિચર—એ સઘળાંઓએ સમાજના તેમ જ વ્યક્તિના જીવનમાં મજખૂત રીતે સ્થાન જમાવી દીધું છે. આવું આવું તેના જીવનમાં હોવા છતાં પણ, આજના તેમ જ વ્યક્તિના જીવનમાં મજખૂત રીતે સ્થાન જમાવી દીધું છે. આવું આવું તેના જીવનમાં હોવા છતાં પણ, આજના તેમ જ વ્યક્તિના જીવનમાં મજખૂત રીતે સ્થાન જમાવી દીધું છે. આવું અલં છે, એ ખરેખર નવાઇભર્યું છે, કારણ જાણવું છે ! સાપેક્ષવાદની વિચાશદિપ્રતે અભાવ એ જ એનું નિદાન છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સાપેક્ષવાદ જ બીજ પ્રત્યે ઉદારતા અને પોતાના ચારિંગ્યમાં દહતા લાવવા પૂરા સમર્થ છે. પરંતુ આજે તેને બદલે 'એમાં શું?' એવું કહીને ચારિંગ્યશિયલતા અને પારકાના માત્ર દોષા જ જેવાની વૃત્તિએ જેર કર્યું છે. પરિણામે નિંદા, આક્ષેપબાજી તથા ગલીચપણાએ સમાજમાં ઘર ઘાલ્યું છે. સાપેક્ષવાદને જીવન સાથે સાચી રીતે જેડી દેવામાં આવે તો યાગી આનંદઘનજી મહારાજ કહે છે તે મુજબ ષડ્દર્શનના આરાધક સહેજે બની જવાય અને તેમ થાય તો જિનવરના પણ સાચા આરાધક બનવામાં હીલ ન રહેવા પામે. એટલું જ નહિ પણ પછી તો વિશાળ કબ્દિ થવાથી એ સાપેક્ષવાદ કે અનેકાંતવાદ જીવનનાં બધાં ક્ષેત્રે સંબંધ ધરાવતા થઇ જાય. આજના રાજકારણમાં જેની અનિવાર્ય જરૂરિયાત છે એવા સહઅસ્તિત્વના ગુણ, એમ થયા વગર પ્રજાના જીવનમાં દાખલ થઇ ન શકે. ઉદાર અને વ્યાપક દબ્દિથી જોઇએ તા વિશ્વશાંતિ માટે તેમ થવું ખાસ જરૂરી છે. ગુણ દેખાય ત્યાં પૂજા કરવી અને દાષ દેખાય ત્યાં પ્રેમ દાખવીને પણ અસરકારક તથા સચાટ વિરાધ દાખવવા એવી દઢ મનાવૃત્તિ કેળવવાથી જ વ્યક્તિજીવન તથા સામાજિક જીવનમાં સાપેક્ષવાદનું એમજસ પ્રગટે છે. માટે હું કરી કરીને અનુરાધ કરું છું કે પ્રગતિ સાધવાની અપેક્ષ રાખનારે જીવનમાં જીવન્ત સાપેક્ષવાદને અપનાવ્યે જ છૂટકા છે એ કદી પણ ભૂલતા નહિ.



# प्लय गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

# પ્રવચન – પરિમલ

# પ્રવચનકાર :- પં. કેવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ સંકલન - મુનિશ્રી સંતબાલજ

[ પૂજ્ય ગુરુદેવના પ્રવચના, "માનવતાનું મીઠું જગત" ભાગ ૧/૨ માં તથા ભાગ-૩/૪ માં સંયુક્તર્પે સંપાદિત થયેલ છે. તેમાંથી પ્રેરણાત્મક, સુવાસિત કડિકાએમનું અહીં સંકલન કરેલ છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તેમ પૂજ્ય ગુરુદેવની વિચારધારાનું આ એક જાતનું દોહન કે સત્ત્વ છે. સંપાદક]

#### સુખની શાધમાં

" હક્ષ્મી અને અધિકાર (સત્તા) ને ચાંગે તે સુખ વેદે છે, એ વાત ખરી પણ જેમ ઝાંઝવાનાં જળ દ્વરથી પાણીરૂપે દેખાય છે, છતાં તે અસલ પાણી નથી; તે જ પ્રમાણે "થાડી વાર છે, હમણાં જ ઇષ્ટ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી લઈશ." એમ માની આશામાં ને આશામાં જીવ પદાર્થ પાછળ દેાડી રહ્યા હાય છે. પણ છેવટ સુધી દુ:ખ મટતું નથી, સુખ ટકતું નથી. અને છતાં ય ભ્રમણા ભાંગતી નથી. આતું કારણ એ છે કે સુખ અહારના પદાર્થીમાં નથી. સુખ આપવું એ એમના સ્વભાવ જ નથી. જે પદાર્થથી એક પ્રાણી સુખ અનુભવે છે; તે જ પદાર્થથી ખીજું પ્રાણી દુ:ખના અનુભવ કરે છે એ અનુભવની ખીના છે."

લાકપ્રવાહ જેમ આચરતા હાય તેમ જીવ આચરે છે. મારી ભૂમિકા, મારી યાંગ્યતા, મારી ફરજ કે મારા માર્ગ કરાે ! એના વિચાર જીવ ભાગ્યે જ કરે છે અને કરે છે તાે તે પણ સ્વતંત્ર રીતે નહીં. એને લીધે જ તે કર્તવ્ય ભૂલ્યા, માર્ગ પણ ભૂલ્યા, સુખનાં સાધના જ અંધનરૂપ થયાં. જે શકિત અંતરના દુશ્મનાને હણુવા માટે હતી, તેનાથી તે પાતે જ હણાયા. જે ઇન્દ્રિયા વિજય માટે મેળવી હતી તેનાથી તે પાતે જ પરાજય પામ્યા. સુખ મેળવવા જતાં કાવાનળ દુ:ખ પ્રગટાવ્યું. એનું કારણ એ છે કે એના જીવનનું એને લક્ષ હાતું નથી. સુખ સાચી સમજણથી જ પ્રગટે છે. દુ:ખ અજ્ઞાનના નાશ થવાથી મટે છે."

#### પ્રભુનાે આધાર

"અમારા દુ:ખી જીવનથી આજે અમે નિરાશ થયા છીએ. અનેક નિરાશાએ!માં હે પ્રભુ! તારું એક શરણ જ આશાકિરણ પ્રગટાવનાર છે. અંધકારમાંથી પ્રકાશ તરફ અને મૃત્યુમાંથી અમરતાને પવિત્ર માર્ગ લઇ જનાર છે. દુ:ખી અવસ્થામાં માતાની જેમ મમતા ખતાવી તું જ અમારા જીવનને શાંત કરે છે; પિતાની જેમ પ્રેમળતા ખતાવી પ્રભુદ કરે છે; ભાઇની જેમ ભાતૃત્વ ખતાવી ધર્ય આપે છે. વાસ્તવમાં હે પ્રભુ! અમારે માટે તું જ માતા, પિતા, ભાઇ, મિત્ર જે કહેા તે છેા. અશરણને શરણ, અશાન્તને શાંતિ આપનાર અને સંસારનાં બંધનામાં જકડાયેલાંને મુક્ત કરનાર પણ તું જ છે."

#### પ્રભુતું સ્વરૂપ

"વાસ્તવિક ભૂમિકાએ પ્રભુતા સ્વરૂપના વિચાર કરીએ તા સત્ય એ જ સાચા ભગવાન છે. ખુદ્ધ, મહાવીર, જિન, હિર, હર, ખુદ્ધા, ખુદા, કાઇસ્ટ, અહુરમજદ એ બધાં સત્ય-ભગવાનના જ જુદા-જુદા દેશ, કાળ અને જુદી-જુદી માનવપ્રજામાં પાતપાતાની કક્ષા પ્રમાણે થયેલા ઉદ્ધારકરૂપે જુદા-જુદા આવિષ્કારા છે. વિષમદિષ્ટિને કારણે અથવા આત્મભાનના અભાવે સત્ય ભગવાનનાં સંતાનાને (સત્યના જ આવિષ્કારાને) આપણે પરસ્પર વહેંચી લીધા અને ભગવાનને નામે કહેશકંકાસ કરવા લાગ્યાં. જે દિવસે આપણે વિષમદિષ્ટિના ચશ્મા ઉતારી, સમ્યગૃદિષ્ટિથી જોતાં શીખીશું તે જ દિવસે આપણને સત્યધર્મની - સત્યમાર્ગની - સત્ય ભગવાનની સમજ આવશે."

### જવનતું રહસ્ય

"અને તે જ દિવસે જીવનનું રહેસ્ય અને સત્યભગવાનનું સ્વરૂપ સમજ શકીશું. સત્ય ભગવાનનાં સ્વરૂપ છે ન

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

હાઇ શકે. જીવનરહસ્યને જેણે જાણવું હાય; તેણે "હું શરીર નથી પણ આત્મતત્ત્વ છું." એ જાતની સંપૂર્ણ શ્રહા પ્રગટાવવી જોઇએ. જયારે પાતે પાતાને પિછાને છે, ત્યારે જ તે બીજાને પિછાની શકે છે અને તે મનુષ્યને જ પ્રભુ (સત્યભગવાન) ની ઓળખ થાય છે. એ માટે તેા માનવને કેટલા આત્મભાગ આપવા પડે છે અને જીવનની શુદ્ધિ માટે કેટલાય વહુલામાં વહાલી ચીજને જતા કરવી પડે છે. સત્યની પ્રાપ્તિને કુળ સાથે સંબંધ નથી; પણ ગુણુ અને સુસંસ્કાર સાથે સંબંધ છે. ઊચ-નીચનું ધારણ જન્મથી નહીં પણ ગુણુથી આંકવું જોઇએ આપણા દેશમાં કર વર્ષે હજારા વિદ્યાર્થીઓ બી. એ, એમ. એ. ની પરીક્ષામાં પસાર થઈ બહાર પડે છે, પણ માનવતાની પરીક્ષામાં પાસ થનાર જવલ્લે જ મળશે. આ બધું શું સૂચવે છે? આપણે જીવનરહસ્ય શાધવાને બદલે, વધારે રહસ્યમય જીવન બનાવી રહ્યા છીએ. માનવતા એ જીવનરહસ્ય સમજવાની અણુંમાલ ચાવી છે."

### માનવતાના અધિકારી

" હવે હું માનવ છું, આ વ્યવહાર મારાથી ન થાય, મને ન શાલે, એ વિચાર પૂર્વના પાશવી સંરકારોને લીધે એને નથી આવતા. તેથી જે સાધના તારવા માટે મળેલાં છે, તેના એ સદુપયાળ કરી શકતા નથી કારણ કે અજ્ઞાનતાને લીધે પાતાને (પાતે) બૂલી ગયા છે. માણસ શરીશને જ 'હું' માનીને સર્વ ક્રિયા કરે છે. શરીર અને તેને ઉપયાળી વસ્તુની સંભાળ રાખે છે; પણ પાતાને બૂલી ગયા છે. એથી જ એમ કહે છે કે, અમે ક્ષત્રિય, અમે પાદ્મણ, અમે વાણિયા. આ શુદ્ર, એનાથી અમે વટલાઈ જઈએ, અભરાઈ જઈએ; પણ એને ખબર નથી કે અમે બધાય આત્મા એક છીએ. સાચા ધર્મના પણ ત્યાં સંભવ છે. શવણ પણ તે જ કરી શકે અને પછી જ શ્રધ્ધા પ્રગટે અને શ્રધ્ધા પછી સંચમ હાય. ચેતન વિના દેહ જેમ શૂન્ય છે, તેમ માનવતા વિના ધર્મ શૂન્ય છે.

માણુસ હાય પણ તેનામાંથી પશુના સ્વભાવ છૂટી ગયા ન હાય, જેને પારકાનાં દુ:ખના ખ્યાલ ન આવે તે શરીર ભલે માણુસ હાય છતાં પણ માણુસાઈવાળા માણુસ નહીં કહેવાય. તે નરપશુ કહેવાય; લાંકા ધાર્મિક કિયા કરતા હાય છે, છતાં તેમાં સફળતા નથી મળતી, તેનું કારણ આ પાશવી સંસ્કારાનું ગાઢ અસ્તિત્વ છે. મનુષ્ય શારીરિક કર્દને નાખૂદ કરવા જેટલી ચિંતા સેવે છે અને ઉપાય કરે છે, તેમાંની થાડી પણ ચિંતા પ્રકૃતિની જડતા અને તેના દાષા કાઢવા કરાતી નથી. એટલે સર્વથી પ્રથમ સમ્યળ્ વિચારદારા પાશવતાના સંસ્કારા દૂર કરવાની જરૂર છે. એ ક્રિયાને 'ક્ષેત્રવિશુદ્ધિ' કહેવામાં આવે છે. માણુસાઇ આવે છે ત્યારે બીજાનું પચાવી પાડવાની નીતિને બદલે ભક્ષમનસાઇ સહેજે આવે છે. એ હમેશાં ભક્ષણ કરવામાં નહીં, પણ રક્ષણ કરવામાં માટાઇ સમજે છે. એના દિલમાં રક્ષણ કરવાની ભાવના સ્વયં પ્રગટે છે. એ માને છે કે મારું બળ અને સાધના નબળાં કે સાધનહીનની સેવા માટે છે; અન્યને હેરાન કરવા કે પજવવા માટે નહીં. મનુષ્યલેકમાં રહેલા માણુસ માણુસાઇને લીધે જે ગતિમાં જવું હાય તે અથવા પાતે ઈચ્છે તે પ્રાપ્ત કરી શકે છે. માટે જ માનવભવને ચિંતામણિ જેવા કરી! છે."

#### માણુસાઈ વગરનાે માણુસ

"કર્મળહ આત્મા ગેડીકડાની જેમ રખડે છે. (તેથી) એવું અજ્ઞાન છે કે 'હું કાે છું? આ હું શું કરી રહ્યાે છું? કરે માર્ગ જઇ રહ્યાે છું?' એનું લેશ પણ ભાન નથી હાેતું. માં હું પરિણામ આવે ત્યારે ખેઠ કરે, રહે, પશ્ચા-તાપ કરે અને પાછા કરતાે હાય તેમ કર્યે જાય છે. જેમ કાર્ફના શીશા પડયાે હાય પણ જો એના ઉપયાગ ન કરીએ તાે નશાે ન ચડી શકે તેમ આપણું ખૂરું કરનાર આપણું જ છીએ. થાેડાં સુખતે ભાગવવા અર્થે અનેક દુઃખના કારણુર્પ કર્માને એકઠાં કરે અને પછી મરીને હલકી ગતિને પામે. માનવના દેહ પ્રાપ્ત કર્યા પછી પણ મનુષ્ય જે કળમાં જન્મ્યાે હાય, જે સમાજમાં ઉછર્યા હાય તે કુળ અને તે સમાજમાં જે જે કિયાઓ અથવા રહ વ્યવહારા ચાલતા હાય તે તે કશા પણ વિચાર વગર ચલાવ્યે રાખવાની માટે ભાગે તેને આકત પડી જાય છે. આને 'ઓઘસંજ્ઞા' કહેવામાં આવે છે."

### માનવતાથી આધ્યાત્મિકતા સુધી

"વિચાર-દીપક માટે સત્શાસરૂપી તેલ, વૈરાગ્યરૂપી વાટ, ચિતશુધ્ધિરૂપી ભાજન (સુપાત્ર) અને સદ્ગુરુના

# પૂંજય ગુરુદેવ કવિવર્યા પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ખાધર્પ અગ્નિના યેન્ગ જરૂરી છે. જેમ જેમ માલુસાઇ વધતી જાય, રજોગુલુ સાથે સત્તવગુલુ લળે, તેમ-તેમ સ્વાર્થના ત્યાગ કરતા જાય. પાતાના અંતર તરફ ચિત્ત વળે, કમેક્રમે મિત્રાદિષ્ટ અને તારાદિષ્ટ પ્રગટે, ત્યારબાદ 'બલાદિષ્ટ' અને પછી 'દીપાદિષ્ટ' પ્રગટે. અહીં (ઓઘસંગ્નાથી કમશ: મિત્રા, તારા, બલા, દીપાદિષ્ટ સુધી જૈન પરિભાષા પ્રમાણે) પ્રથમ ગુલુસ્થાન હોય છે. પહુ જયારે પાંચમી સ્થિરાદિષ્ટ પ્રગટે છે ત્યારે આત્મભાન (સ્પષ્ટ) થાય છે. જયાં સુધી ઇન્દ્રિયા ઉપર, વિષયા ઉપર વિજય ન મેળવાય ત્યાં સુધી તે ખરા અર્થમાં જૈન નહીં; પહુ જે માલુસ વિષય—કલાય ઉપર વિજય મેળવી વિજેતા જેવું આચરલુ કરતા હોય, તે જ ખરા જૈન છે. પછી તે ગમે તે સંપ્રદાયના કાં ન હોય? જાહેર હિમ્મત આવે, ન્યાયમાર્ગે જીવન ચલાવે, હુ:ખા સહીને પહ્યુ પરતું (બીજાં પ્રાણીએલનું) રક્ષણ કરે, એને આત્મનિરીક્ષણની લગની લાગે, સત્ય અને અહિંસાના આશક બને, સમય અને શકિતના દુર્વ્ય કરે નહીં, એ ન બાલવા જેવું બાલે નહીં, ન આચરવા જેવું કદી આચરે નહીં, પછી પાતાનું ગમે તે થાય. (જૈનદિષ્ટ પ્રમાણે) તે સાથા માર્ગાનુસારી બને. તેને ખરી વસ્તુ રુચે ને ખરી વસ્તુના તે અધિકારી બને. દૂંકમાં, તે પવિત્ર અને શુદ્ધ બને. આટલી ભૂમિકા આવ્યા પછી જ એ આધ્યાત્મિકતાના અધિકારી બની શકે."

### ધર્મ પદેશકોની ફરજ

"સનાતનતાના કાવા ધરાવતા દેશની યુજાને સલ્યતાના પાઠ પણ શીખવવા પહે, એ કેટલી શરમની વસ્તુ છે!....આમાં મુખ્ય ખામી અમારી-ઉપદેશકાની જ છે. ઉપદેશ દેનાર સાધુને દેશનું, લાકાના સ્વલાવનું, ક્ષેત્રનું અને કાળનું જ્ઞાન હાવું જોઇએ. તો જ તે માણસ કાલું છે, કેવા છે, તેમનાં સ્વલાવ અને માનસ કેવાં છે, તેમનું શું દર્દ છે અને શું દવા આપવી જોઈએ? તેના પૂર્વવિચાર કરીને ધર્માપદેશ આપે તો જ ક્ળદાયી થાય. ગાંધીજીના દાખલા લઈએ. એને હિંદુ, મુસલમાન, ખિસ્તી સહુ કાઈ માશું નમાવે છે. એમાં ખરી વાત એ છે કે, એમાં દાવ અમારા છે. જેને જે આપવું જોઇએ તેને તે અપાતું નથી. સમાધાનપૂર્વક વ્યવહારુ માર્ગ ળતાવનાર, દ્રદયની ગૂંચ કાઢનાર, અતરના બળતાને ખૂઝાવનાર એવા સત્પુરુષા-અનુલવીએાના તાટા છે. તેમ સાચા જિજ્ઞાસુએા કે મુમુક્ષુ શ્રેતાઓના પણ તાટા છે."

#### સંસ્કારાની અસર

" જિજ્ઞાસુવર્ગને હું ફરી ફરી કહું છું કે જરા નયન ખાલા, જાગા અને જીવનનું કાર્ય આદરા. અન્તઃકરણુમાં નકામી ભરી રાખેલ ચીજો, કુસંસ્કારા અને હાજતાને બળપૂર્વક દૂર ફેંકી દ્યા. દઢ સંકલ્પ કરા.

જીવન પર ત્રણુ થરા સંસ્કારાની અસર થાય છે:— (૧) પૂર્વકાળના પાતાના સારા કે નરસા સંસ્કારાના પાવણ-અપાષણની. (૨) માત-પિતાના સારા-માઠા સંસ્કારાની અને (૩) સામુકાયિક વાતાવરણમાં રહેલા સારા-માઠા સંસ્કારાની. આ પ્રમાણે હાઇને ઉપર કહેલા ભગીરથ કોર્યમાં જેમ પાતાના પુરુષાર્થ ઉપયોગી થાય છે, તેમ માબાપની ચીવટ, શિક્ષકાની ઉચ્ચ કેળવણી અને સામુકાયિક સારા-નરસા આવી મળતા સંસ્કારા પ્રત્યે જાગૃતિ. એ ત્રણુ પ્રકારે જીવનનું ઘડતર થાય છે. સંસ્કારામાં સારામાંથી માઠું અને માઠામાંથી સારું એમ સંક્રમણુ થઇ શકે છે. એના આધાર એ માટેની બેઠરકારી કે ચીવટ પર રહેલ છે. કેલ, માન, મગરૂરી અને ઇર્ષ્યા તેમ જ દેવના ગાઢ સંસ્કારાએ અંગત અને સામાજિક જીવન ઉપર ગંભીર અસર કરી મૂકી છે."

## સંસ્કારાની શુદ્ધિ

"આજે સંસ્કારાની શુદ્ધિ પાછળ જેટલું મહત્ત્વ નથી અપાતું, તેટલું અહ્યશુદ્ધિ પર અપાય છે અને આ જ ભાવનાએ માનવને માનવ મટાડી પશુ કરી દીધા છે. તે શૂદ્રાને અડકવામાં પાપ માને છે, પાતાના જ માનવ બિરાદરથી અલડાઈ જાય છે, વળી શાસ્ત્રાનું એાઠું લઈને તેની સાખ આપે છે; કેવી વિચિત્રતા! શાસ્ત્રકારા તે સ્પષ્ટ ભાખે છે કે મનુષ્ય અછૂત નથી, પણ માનવમાં ઘર કરી રહેલ વિષયાંધપણું, અંધરવાર્થ, ક્રોધ, મિત્રદ્રાહ, વિશ્વાસઘાત જેવા દુર્ગુણાથી માણુસા ખરાં અસ્પૃશ્યો જેવા - ચાંડાલા જેવા ખને છે. આ કહેવાતા ઢેડ-લંગી તા તમારી સાચી સેવા કરનાર છે. મનુષ્યત્વ આવ્યા પછી જયારે ભાન થશે, ત્યારે આજનાં સેંકડા માઠાં આવરણા પ્રત્યે, મૂર્ખતા પ્રત્યે વારંવાર રહવું આવશે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનઅન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સામાજિક પાપા, વારસાથી મળેલાં પાપા અને વ્યક્તિગત પાપા; એ ત્રણે પાપાને પખાળવાનાં છે. એ પાપા માત્ર પાણીથી કે વાણીથી નહીં ધાવાય, એને માટે તા પસીના વાળવા પડશે; અને પસીનાથી પણ નહીં ધાવાય તા અંતર નિચાવીને પણ ધારે જ છૂટકા."

#### સ્વધર્મ ના નિર્ણય

"મનુષ્ય પાતે જે આશ્રમમાં, જે સ્થાનમાં કે ભૂમિકામાં રહ્યો હાય તે આશ્રમનું જે કર્તાવ્ય હાય, તે અનુસાર વર્તે એ સ્વધર્મનું મુખ્ય માપ છે. પરંતુ માના કે એકી સાથે એ કર્તવ્ય આવી પડે તા ? દા. ત. એક ગૃહસ્થને એક બાજુ પાતાનાં માતા-પિતા, સ્ત્રી, પુત્ર કે લાઇ બીમાર હાય, બીજી તરફ શ્રવણ-પૂજાપાઠ વગેરે નિયમાના સમય થયા હાય ત્યારે મા-બાપ વગેરેની સેવાના ધર્મ એ એનું પ્રથમ આચારમાં મૃફવાનું કર્તવ્ય છે. પણ એમાં ઘૃણા કે બેકરકારી સેવીને તે દેવળમાં ધર્મકરણી કરવા જાય કે જાપ જપવા જાય તા એવા મનુષ્ય, સ્થૂળ રીતે ધર્મ પાળતા દેખાય; પણ ખરી વાત તા એ છે કે એણે સ્વધર્મને હથ્યા ગણાય! કારણ કે એની ભૂમિકા જોતાં પ્રથમ કર્ત્તવ્ય જનસેવાનું હતું. એ કર્ત્તવ્ય બજાવવું એની વૃત્તિને ઊંડે ઊંડે અકારું થઇ પડ્યું હાવું જોઈએ. એટલે એણે ઊંચા ધર્મને એક પાતાની શિથિલતા છુપાવવા આ પ્રયત્ન કર્યા લેખાય. એવા માણસ તા બેય બગાડે છે. તે આધ્યાત્મક ધર્મ અધિકાર વગર પચાવી શકે નહીં; અને કર્ત્તવ્યધર્મ ચૂકીને સ્વધર્મ ગુમાવી બેસે. પહેલી ચાપડીના લહ્યુનાર, પહેલી પાકી કર્યા વગર પાંચની કરવા જાય તો બેય કાચી રહે."

#### સંન્યાસસાધના

"(આખરે તેા) સંન્યાસ (પણ કાંઇ) અતડા માર્ગ નથી; એ તેા માહજન્ય સંબંધામાત્રથી માહબંધન ખસેડી (બધા) સંબંધાને સુસંબંધ કરવા માટેની એકાંત સાધના છે. એનું પાત્ર અપ્યું વિશ્વ હાય, અમુક જ ન હાય. જે સ્થાનના સંબંધમાં નિર્બળતા લળી હાય તે સ્થાનના સંબંધમાંથી નિર્બળતા ટાળવા માટે તે સ્થાન એક વાર તેા ઇચ્છાએ કે અનિચ્છાએ તજવું જ રહ્યું."

#### ધર્માયુકત વ્યવહાર

''જે વ્યવહાર આત્મલક્ષ્ય વિનાના, ધર્મ શુકત ન હાય તે ખરા વ્યવહાર જ નથી; એ અસફ વ્યવહાર છે. સમજણભર્યા જીવનની એક પણ કિયા એવી નથી કે જેમાંથી માણુસ ધર્મને જુદા તાશ્વીને પાતાનું ધ્યેય પ્રાપ્ત કરી શકે. પણ જેને ખરું જીવન જીવવું છે તેનામાં ધર્મ તા એતપ્રાત હાય. એના માટે જ આ બિના છે. જે મરવાની આળસે જીવે છે, તેની આ વાત નથી. એક માણુસ લહેને ગૃહસ્થાશ્રમના વ્યવહાર ચલાવતા હાય, પણ જો આત્મલક્ષી, શ્રેયાર્થી, સત્યનિષ્ઠ અને હાદ્માચાંપ્રેમી હાય, નિષ્કપડી હાય અને સેવાલાવી હાય તા તે મહાપુષ્યશાળી છે અને ધર્મમાર્ગે ધપી રહ્યો છે; એમ જાણવું."

#### જુવાનીમાં જ ધર્મ પાલન

"ખરી વાત તે৷ એ છે કે, જુવાનીમાં જ સમજણુ અને શક્તિપૂર્વક કામના (વાસના) ની સાથે યુદ્ધ ખેલવું જોઈએ. કામના ઘટાડવી એનું જ નામ ધર્મ. અંતરમાં રહેલી ઇચ્છાઓના નિરાધ કરવા એનું જ નામ તપશ્ચર્યા. યીવનમાં જેણે સ્વાદ તજ્યો હાય, એને વૃદ્ધાવસ્થામાં ખૂખ ખાવાનું કે સ્વાદ કરવાનું મન ન થાય કે ભાગ્યે જ થાય. કેવી માજ!…."

#### માનવતાના વિદ્યાર્થી

"કાઈ એક વચન સંભળાવે કે ચાર ચારે અને પાછું ગાંઠે બાંધી રાખે અને કહે–"હે ભગવાન! કયારે વખત આવે કે હું એના માથામાં મારું?' ભગવાન કયાં એના બાંધાયેલા છે? પણ પાતાની જાતને આવા કુવિચારાથી કેવાં ઘારકર્મના બાંધને બાંધે છે, તેના એવા જીવને ખ્યાલ આવતા નથી. સાના-હીરાના હાર અને માતીની માળાએ પહે-રવાથી કંઈ ઊંચી ભૂમિકા થાડી જ ગણાય છે? મનુષ્યમાત્રને આ પાઠે તૈયાર કરવાના છે. (બીજી) પરીક્ષાઓમાં

# પૂંજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનઅન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

૧/૩ (૩૩ ૮કા માકર્સ) મળે તેા ય પાસ થવાય, પણ અહીં તેમ નથી. જેવી લાયકાત તેવા જ માકર્સ મળે, અને તે પ્રમાણે જ આગળ વધાય. આ વિદ્યાર્થીમાં (સાચા ધર્મ કે આધ્યાત્મિક માર્ગના શીખાઉમાં) ક્રોધ, મિશ્યાભિમાન, માયા, લાભ અને આસકિત ન રહેવાં જોઈએ. આદર્શમય જીવન ગાળવાનું હાય."

#### ધર્મ જીવનવ્યાપી હોવા જોઇએ

''ધર્મ એ કાંઇ દેવળ, મસ્જિક કે મંદિરમાં જ પુગયેલી ચીજ નથી. એ તેન અપણા અહ્યુએ અહ્યુમાં રહેલાે સ્વાભાવિક ગુણ છે. અને એમજ છે તેને પ્રત્યેક ક્રિયામાં ધર્મને ઉતારવા માટે જેમ વિચાર જોઇએ તેમ શક્તિ પણ જોઈએ. એથીજ મહાપુરુષાએ ગાયું: –

## "હરિના મારગ છે શૂરાના, નહીં કાયરનું કામ જોને; પરથમ (પહેલાં) મસ્તક મૂકી, વળતી લેવું નામ જોને"

જેને મરવાના લય ન હાય, આટલી તૈયારી હાય તે જ ધર્મને ખાતર, સત્યને ખાતર, ટેકને ખાતર કે જનસેવા ખાતર મૃત્યુને સ્વીકારે. ધર્મમાં વાણ્યિયાવટના હિસાબ ન હાય. નિઃસ્વાર્થભાવ અને કર્ત્તવ્ય ખાતરની જીવન અર્પણુતા જ ધર્મ પળાવી શકે. "

## વૃત્તિ વિજેતાને પાપ અડી શકતું નથી!

'' મહાપુરુષે એ કરી કરી કહ્યું છે કે વીર્યહીન અને પામરને જ પાપ વધુ મુંઝવે છે. જે જાગૃત અને વીર મઈ છે, તેને પાપ તા અડી પણ શકતું નથી. કારણ કે તે વિવેકપૂર્વક જ પગલું ભરે છે. આથી તમા સમજ્યા હશા કે શરીરઅળે જાડા, તગડા કે સાજો તાજો એ વીર નહીં, પણ વૃત્તિના વિજેતા તે જ વીર છે.''

#### જયાં મરદાનગી ત્યાં જ માનવતા!

"મારા વ્યાખ્યાનના સાર તા એ છે કે હિંદુ હા કે મુસલમાન હા, પણ જયાં નરી પામરતા છે કે નરી ધર્મઝન્ની પાશિવકતા છે, ત્યાં શુદ્ધ માણુસાઇ-ઇન્સાનિયત છે જ નહી. અને જયાં શુદ્ધ માનવતા નથી, ત્યાં ધર્મ તા ટકે જ શાના ? પશુબળ કદી આત્મબળને જીતી શકે જ નહીં. એક તરફ ધર્મને નામે અત્યાચાર હતા, જ્યારે બીજી તરફ ધર્મને નામે મૂર્ખતા હતી. આ બન્ને તત્ત્વામાં ધર્મની વિકૃતિ હતી. આવું ધતીંગ જોઇ વેદધર્મના હજારા રૂઢિચુસ્તાના વિરાધ વચ્ચે મહર્ષિ દયાન દે પાતાના મૂળ ધર્મને ચાહનારને અપનાવ્યા."

### ધાર્મિક સહિષ્ણતા

"હિન્દુની એન-એટીના અપહરશુને ઇસ્લામી અચ્ચા પાતાની એન-એટીના અપહરશુ તુલ્ય લેએ. એ જ રીતે ઇસ્લામી અચ્ચાની એકારી કે દુઈશા જોઈ હિંદુ ભાઈને ગાદી-તક્યા કે માેટર પર મહાલવાતું મન કેમ થાય? આ સ્થિતિ જો લાવવી હાય તા અન્ને પક્ષના દીર્ઘકરી પુરુષાએ નિક્ટ આવવું જોઇએ. સ્વાર્થત્યાંગ અને સહનશીલતાથી જ માનવતા દીપે છે."

### સ્ત્રીએામાં મરદાનગી

"મશ્દાનગી પુરુષોમાં જ હાય, સ્ત્રીમાં ન હાય, સ્ત્રી તેં અમળા કહેવાય, એવા ભ્રમમાં તમે રહેશા નહીં. જે કે સ્ત્રી અને પુરુષના દેહબંધારણ અને પ્રકૃતિમાં સ્થૂળ ફેરફારા તો છે જ, અને એ ફેરફારાને લીધે કાર્યક્ષેત્રામાં પણ અંતર રહે છે; છતાં એ કાર્યક્ષેત્રનું અંતર તો ઊલડું બન્ને જાતિને પરસ્પર સાધક છે એટલે એ દિષ્ટિએ કાઇ ઊંચું નથી, તેમ નીચું પણ નથી. મનુષ્યત્વના, સુશિક્ષણના અને માક્ષના બન્નેને સમાન અધિકારા કુદરતા છે જ."

#### ધર્મોમાં ભેદ શાના ?

"મારી દરિએ તે ગમે તેવા વિરાધી ગણાતા સંપ્રદાયાના સંબંધમાં આવવું એ તે જીવનની લહાણ છે. ખરું જોતાં ભારતભરમાં પ્રચલિત બધા ધર્મોના સિદ્ધાન્તામાં જે વિરાધીભાવ દેખાય છે, તે લેક્દરિના છે. વિષમ (એવા)

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનઅન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

ભેઠભાવ તો વાડાઅંધીની ભાવનામાં જ છે. ધર્મ અને સાંપ્રદાયિકતાના ભેઠ અરાબર સમજવા જોઇએ. ધર્મ એ તો સદા અને સર્વથા માનવજાતને જીવંત, પ્રાદ્યાવાન અને તેજસ્વી રાખનાર દિવ્ય પ્રકાશ છે. ત્યારે સાંપ્રદાયિકતા એ તો માનવ-માનવ વચ્ચે ભેઠભાવની માટી દીવાલા ઊભી કરનાર કિલ્લેખંદી છે. એટલે જ દરેક યુગમાં યુગપ્રધાન પુરુષોએ પાતપાતાનાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ પ્રમાણે ધર્મના જ અમુક અંશાની સ્થાપના કરી માનવજાતિમાં નવચેતન રેડયું હાય છે અને એ રીતે દરેક ધર્મનું જુદ્દી-જુદ્દી ભૂમિકાએથી પ્રસ્થાન થયેલું હાઇ તે દરેકનું ધ્યેય એક જ છે." ધર્મમાં વિકૃતિ કયારે?

"પરંતુ જ્યારે એ પ્રાણુપૂરક મહાપુરુષ પોતાનું કાર્ય પાર પાડી કુદરતને ખાળે પોતાની જાતને સમાવી દે છે, ત્યારે તેના ફેલાયેલ પ્રકાશ ધીમેધીમે અદશ્ય થવા માંઠે છે. જેમજેમ એ મંડળના સભ્યામાં વારસાગત ધર્મપ્રાપ્તિની ભાવના પ્રચાર પામે છે. તેમતેમ સમય વધતાં જતાં ગુણુપૂજા મદી વ્યક્તિપૂજા અને વ્યક્તિપૂજા મદી છેવટ કિયાકાંડાનાં ખામાંની પૂજા થવી શરૂ થાય છે. આ રીતે મૂળતત્ત્વ ભુલાય જવાથી સાંપ્રકાયિક ભાવથી સાંકુચિત વૃત્તિના લ્લ્લાવ થાય છે. અને પ્રેમ, ઉદારતા, સેવા અને તિતિક્ષાને સ્થાને દેવ, ઇખ્યાં, મૃહતા, અભિમાન અને અસહિષ્ણુતા ઉદ્દભવે છે. લઘુતા અને નમ્રતાને ખદ્દે કંભ, અભિમાન અને પાખંઠ પાષાય છે. આ સાંપ્રદાયકતાને પરિણામે (મૂળ) વસ્તુને ભૂલી જઇ માત્ર ખહારનાં ખાખાંને વળગવાની આદત પડી જાય છે. પછી સંપ્રદાયના મોહ એટલા અધા વધી જાય છે કે સંપ્રદાયનાં એડાં નીચે જ એક જાતની મલિન મનાવૃત્તિ ઉપજે છે; એને પાછળથી એ મહાન પુરુષના નામનું એડાઠું લઇ એ સંપ્રદાયના માંહામાં પણ અનેક પેટા વિભાગા ફૂટી નીકળે છે અને પાછા માનવસમાજ હંમેશના જૂના ચીલે ચાલે છે."

### વિભૂતિએ ત્યારે જ પાકે છે!

"જયારે જયારે સામાજિક જીવન અત્યંત સ્વાર્થપરાયણ તેમ જ અસ્તવ્યસ્ત અની જાય છે ત્યારે ત્યારે આ વિશ્વના ઉદ્ધાર માટે મહાન વિભૂતિએા, સર્વજ્ઞા, મહાજના, પેગંબરા અને પરમ–પુરુષા ઉત્પન્ન થાય છે. એવી અનેક વિભૂતિએા આ ભારતવર્ષને આજ સુધી મળી ગઇ છે."

### ઇન્દ્રિયા અને શક્તિના સદુપયાગ

" સાથી પહેલાં ત્વચા, જીલ, નાક, આંખ અને કાનના કાખલા લઇએ. સ્પર્શેન્દ્રિયના વિષયમાં તાે પાગલ બનીને મનુષ્ય શકિત, ઇજ્જત, પ્રતિષ્ઠા અને લક્ષ્મીના અક્ષમ્ય દુરૂપયેાગ કરે છે. એની ચાવી રસેન્દ્રિયમાં છે. રસેન્દ્રિયના દુરુપયાગમાં પાંચે ઇન્દ્રિયાને દુરુપયાગ આવી જાય છે. ન ખાવાનું આય, હઢ ઉપરાંતનું ખાય, વગર ભૂખે ખાય, અનિયમિતપણે ખાય, ન પીવાનું પીએ; ન બાેલવાનું બાેલે; આ બધા જીભના દ્વરુપયાેગાે છે. એ જ પ્રમાણે ચામડી (ત્વચા) આખા શરીરતું વેષ્ટન છે. એનાથી શરીરનેહ નિસાવ છે. એની ઉપયોગિતા પણ ઘણી છે, પણ મનુષ્ય એની ઉપયોગિતા નથી સમજરોા; એટલે જ તે એ સાધનાના દૂરુપયાગ કરી ધાતુક્ષીણ અને હતવીર્ય અની વ્યાધિઓને આમંત્રે છે. પથ્યાપથ્ય ખારાક પારખવા માટે, ખાવા માટે અને બાલવામાં મદદગાર થવા માટે જીલ છે. એને ખદલે સ્વાદમાં ફસાઈ જાય કે તરતજ વ્યાધિ અને વિકાર ફાટી નીકળે છે. એ જ તેના દુરૂપયાગ છે. નાક મૂળે તા ધાસાચ્છવાસની ગળણી છે, પણ સુગંધીના નાદ લાગે એટલે ફ્લા, અત્તર કે માગરાની કળીએ જેવા સુગંધવાળા પદાર્થી પાછળ ગાંડાતુર બની જાય છે. એવા ઉન્માદથી પણ અનેક અનર્થો પ્રગટે. અને આંખ તા અદ્ભુત યંત્ર છે. કુદરતના દિવ્ય સાદર્યને ઝીલી મનને હલકી ભૂમિકામાંથી ઉપરની ભૂમિકા પર લઇ જવા માટે તે એક સર્વાત્તમ સાધન છે. પણ જ્યાં–ત્યાં એંડી દરિટ નાખીએ, ન **જોવા**નું જોઇએ; એટલે તેનાથી મન વ્યાચ અને ભ્રષ્ટ થાય છે. આવેશ અને આવેગ બન્ને વધે છે અને આખ**રે** અમૃત્ય આંખ ગુમાવી બેસીએ છીએ અથવા તા આંખવડે આપણું પાતાનું જ અધઃપતન કરીએ છીએ. કાન ઉચ્ચ કાેટિનું અમૃતકથન સાંભળવા માટે છે. એને બદલે ઝેરી પુદુગલાના પ્રક્ષેપ કરીએ, નિંદા કે વિકારી શબ્દો સાંભળીએ એટલે કાનમાં કચરાે ભરાય અને ધારણાનું સુંદર યંત્ર અગડે. ઘણાની એકધારી ક્રિયાદ હાેય છે કે યાદશકિત જરાય નથી. ક્ષણે ક્ષણે ભૂલી જવાય છે. મન નખળું છે, પણ એ સર્વાંગે સત્ય નથી. તમે જ વિચારાે. શું કાેઇએ કડલું વચન કહ્યું હાેય કે ગાળ દીધી હાય, તા તે જિંદગી સુધી ભુલાય છે ખરી ? પૈસા ગણતા હાઈએ ત્યારે તા મન થીજી જ જાય છે. મન

# प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

જરાય ખીજે નથી જતું. ફકત શાસ્ત્રશ્રવણ કે શ્રેયની ઉત્તમ વાત જ યાદ રહેતી નથી, એ જ કમભાગ્ય છે. ઘણાં એવાં માણતા પણ હોય છે કે જયારે વાતા કરવા ખેસે ત્યારે સામાને સાંભળવી છે કે નહીં, એ સ્થળે એ વાત કહેવાની જરૂર છે કે નહીં, સાંભળનાર મારી વાતમાં રસ લે છે કે નહીં! એનું ભાન જ રાખતા નથી. અને સામા માણસ કંટાળી જાય ત્યાં સુધી ખાલ્યા જ કરે છે. આ વાણીના ભારે દુરુપયાંગ છે. આવી રીતે જે શક્તિના સદુપયાંગ કરવા જોઈએ, તે જ શક્તિના, તે જ વીર્યના કચરાપેટી જેવા વ્યવહાર માટે દુરુપયાંગ કરી શક્તિને ક્ષીણ કરી જીવન ભ્રષ્ટ કર્યું. વિજય માટે પ્રાપ્ત કરેલ શક્તિ નકામી વેડફી નાખી. આવી રીતે શક્તિ ઘસાઈ જાય એમાં શી નવાઇ! મનુષ્યના આયુષ્ય ઘટયાં તેનું કારણ પણ એ જ છે. અજ્ઞાનતાભરી રહેણીકરણી, આંધળાં અનુકરણા, અમાપ ભાગવૃત્તિ, અનહદ વિલાસ અને દેહનું નુકસાન કરનારાં વ્યમનાને કારણે મનુષ્ય પાતે આપત્તિને નેતિરે છે. કેટલાક જન્મથી જ નિર્ખળ, મહારોગી, અધ, ખહેરા, હ્યુલા કે પાંગળા હાય છે. એનું કારણ પણ પૂર્વ કરેલા શક્તિના દુરુપયાંગ જ છે. જે શક્તિના સદુપયાંગ ન કરી જાણે, તેની પાસેથી શક્તિ ખૂંચવી લેવી એ કુકરતના કાનન છે. જે રીતે પ્રાણશકિતના દુરુપયાંગ શ્રી કરીને મહાન આફત વહારે છે. તે રીતે જ કુકરતી પદાર્થીના પણ દુરુપયાંગ કરીને વિશ્વસાંપત્તિને નુકસાન પહેાંચાંડે છે તે કુદરતના દ્રોહ કરે છે, એ કુદરતના ગુનેગાર છે."

#### પાંગળી અહિંસા

" આજે તમા અહિંસાનું વારતવિક રહસ્ય ભૂલ્યા છે। અને કર્ત્તાવ્ય પણ ભૂલ્યા છેા. પ્રથમ ભૂમિકાની ચેલ્યતા મેળવ્યા વિના અભુગારધર્મ જેવા ધર્મને આચરવાના પ્રયત્ન કરા છા. જેમ પ્રથમ કક્ષાના વિદ્યાર્થી સાતમી કક્ષામાં ખેસે તા પાસ ન થાય અને બન્નેયથી લટકે છે. તેમ તમે પાતે આગારી છેા, અને અણગારધર્મ આરાધવા જાંચા છેા. એટલે જ તમારા જીવનમાં દ્વિધઃભાવ આવી ગયા. ધાર્મિક જીવન અને વ્યવહારિક જીવન એવા બે ભાગલા પડી ગયા છે. એક ધાર્મિક મનુષ્ય ઉપાશ્રયના ધર્મસ્થળમાં પેસતાવેંત જ વાશુના જીવની ક્યા ખાતર મુખવસ્ત્રિકા, નાના જીવાને ખચાવવા ખાતર રજોહરણ વગેરે રાખશે કે મંદિરે જઈ પ્રભુભક્રિતનું આચરણ કરશે, પરંતુ વ્યાપારમાં વિશ્વાસઘાત, દગો, પ્રપંચ એાછું આપી વધુ લેવાની વૃત્તિ અને એવા મલિન વ્યવહારા આચરતા ડરશે નહિ, અને તે પાપાના ખદલામાં વ્યાપારથી નિવૃત્ત થઇ એકાદ સામાયિક કે પ્રતિક્રમણ કરીને આવ્વાસન મેળવી લેશે તેમજ પાતાની જાતને માનશે કે 'હું કેવા ધર્મિષ્ઠ છું ?' પરિણામે તમે આગળ વધવાને ખદલે પાછળ પડયે જાએ! છેા. એટલે જ હું કહું છું કે ધર્મ એ વ્યવહારુ વસ્તુ છે; અહિંસા એ ઉપાશ્રયમાં કે મંદિરમાં જ પાળવાની વસ્તુ નથી; પણ તમારા જીવનમાં આરાધવાની વસ્તુ છે. એકેન્દ્રિયની દયા પાળનારા તમે પંચેન્દ્રિય જીવા પ્રત્યે કેટલા વકાદાર અને સ્તેહાળ અના છા? તેની તલના કરા અને જુએત હું પૃછું છું કે આઠમ-પાખી કે પર્વના દિવસે લીલાતરી કે કંદમૂળ ખાધાં હાય તા તમારા મનમાં જાણે કાઇ મહાપાપ કર્સું હાય તેમ લાગે છે. પણ તે દિવસે ઈર્ષ્યા, ક્રે.ધ, અભિમાન કે વિશ્વાસઘાત થયા હાય તેા તેનું મનમાં જરાય દુઃખ થતું નથી. કેમ ખરું કે નહિ? વિચારને કાઇએ ભૂલ્યે-ચૂક્યે પર્વના દિવસે ઉપવાસ ન કર્યો હાય તા તમારી દેષ્ટિમાં તે પામર લાગે અને લીલાતરી ખાધી હાય તા તમા તરત જ (તેને) ધર્મના અજ્ઞાન જાણી તેના પર રાષ કરા, કાં દયા ખાવા માંડી પડા. જો તે જ દિવસે જૈન થઇને કંદ્રમૂળ ખાતા હાય, તા તા તમાને આભ તૂટી પહેલા જેવું લાગે! એટલું જ નહીં, પણ તેને તમે અધર્મી કે મિચ્યાત્વીનું ઉપનામ પણ અપી દેા! પરંતુ તમારા **હદયમાં તમે** કઢી વિચાર કર્યો છે કે, તે **દિવ**સે હું પાતે અંતરને મલિન કરનારાં કેટલા પાપાને સેવી રહ્યાે છું?"

પૂર્વકાળે જૈનાના ઘરમાં ગાયા હતી, બળદા હતા, ગાડાં સવારી હતી. તેઓ જૈનધર્મના આરાધક હતા. શું તમારા કરતાં તે ધર્મ-અધર્મને, પાપ-પુષ્યને ઓછું સમજતા શિયાવાન મહાવીર કહ્યું છે કે 'દયાનું મૂળ સંયમ' સંયમ એટલે આવશ્યકતાએ ઘટાડવી. સાચા વીરજ અહિંસક બની શકે અને અહિંસાને પચાવી શકે. નિર્ખળ માણુસ પ્રત્યક્ષ હિંસા લલે ન કરતાં હાય, તા પણ તેની વૃત્તાનું માલિન્ય એટલું બધું કાળું અને કારમું હાય કે તેને જૈનદર્શનથી માપીએ તા તે અહિંસા ન ગણાય."

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### નિયમની જરૂર

"પ્રતિજ્ઞાને અરાખર સમજ લેવી એ આવશ્યક છે. જીવનને નિયમિત અનાવલું જોઈએ. ખાવા-પીવાની વસ્તુએા, શરીરપર રાખવાની, પહેરવાની કે એહવાની ચીજે પર પણ અંકુશની જરૂર છે. જે ફાવે તે ખાલું, ગમે તેવી પવિત્ર-અપવિત્ર વસ્તુના ઉપયોગ કરવા, તેમાં લેશ પણ સંકાચ ન રાખવા; એ શારીરિક, આર્થિક, ધાર્મિક દબ્ટિએ ભારે હાનિકારક છે. આ સ્વચ્છંદતાના જમાનામાં નિયમને પણ પરતંત્રતા ગણી કાઢવામાં આવે છે, પણ તે મહાન ભૂલ છે." કોંદ્રંબિક કર્તાવ્ય

"માનવી જ્યારથી જન્મે ત્યારથી એનાં બૌધિક અને શારીરિક બન્ને પ્રકારનાં બળના લાભ જો એની પાતાની જાતને બાદ કરીએ તો કુટું બને મળે છે. માનવીજાત જંગલી દશામાં હતી, ત્યારે પણ કુટું બન્યવસ્થા હતી જ. પ્રાણી-માત્રને કૌટું બિક કર્ત ન્ય હાય છે. આ રીતે (શરૂઆતમાં) 'મૃદ સ્વાર્થત્યાગ' એ જ જો ધર્મની વ્યાખ્યા લઇએ તો મનુષ્યના વિકાસનું પ્રથમ પગલું કુટું બને અર્થે 'મૃદ સ્વાર્થત્યાગ' નું છે. વિશ્વન્યાપકતા સુધી જો ધર્મની ન્યાખ્યા લંખાવીએ તો પ્રથમ પાતાના દેહની સંકીર્ણતામાંથી નીકળી, એ કુટું બ જેટલા ન્યાપક બને છે અને એ વર્તુલ પણ વધી આ કૌટું બિક કર્ત ન્યાની પૂર્ણ તાએ તો મનુષ્ય ત્યારે જ પહેાંએ છે કે જ્યારે એ જગત જેટલા ન્યાપક અને ઉદ્દાર અને છે. " उदारचितानાં તુ वसુધૈય कुटुम्बकम્" એ ભૂમિકાએ ન પહેાંએ ત્યાં લગી એના કુટું બકર્તન્ય અપૂર્ણ હાઇ કર્ત્તન્ય બજાવવામાં કાઇ ને કાઇ દાવ રહેવાના કે જે દ્વારા એ પાતાના આત્માને અને વિશ્વને બાધક થઇ પડે. હું તમારી સામે રામાયણમાંથી એવા કૌટું બિક આદર્શ ખડેા કરવા માગું છું કે જે આદર્શ સામે રાખી તમે કૌટું બિક કર્ત્તન્યોને વફાદાર રહી શકા અને છતાંય આત્મહિત અને વિશ્વહિતને આંચ ન આવે.

કુટુંખ પછી અનુક્રમે સમાજ, દેશ અને વિશ્વ સુધી કર્તાવ્યનું ક્ષેત્ર વિસ્તરે છે. જ્યાં લગી કુટુંખ, સમાજ અને દેશ લગી એની મર્યાદા રહે ત્યાં લગી એને કર્તાવ્ય, ક્રજ અથવા (ધર્મલક્ષ) નીતિ કહેવાય છે, પણ જયારે એ કર્તાવ્ય અનહદ એટલે કે વિશ્વવ્યાપક અને છે, ત્યારે તેને ધર્મ કહેવાય છે."

### દાંપત્ય

"કૌટું બિક ક્રજોની સાથે જ અનેકવિધ કસેરીએ ચઢતાં-અનુલવની સરાશે ચઢતાં-એનું જીવન સુશોભિત અને ખુશનુમા અને છે. ત્યારે એ કોઇ પણુ આત્મીય સહ્યાર વિના રહી શકતું નથી. એ ભૂમિકાના નરદૃદયનું નારીદૃદય સાથે જોડાવું તે લગ્ન. પત્નીની પતિમાં અને પતિની પત્નીમાં સમર્પણતા તે દાંપત્ય. જાયા (પત્ની) અને પતિ અને શબ્દો એતાપ્રેાત થઇને જ દંપતી શબ્દ અને છે. એ દંપતી ધર્મ તે જ દાંપત્ય. આથી દાંપત્ય એ (આદર્શ) ગૃહસ્ય-જીવનો પાયા છે. પતિ-પત્ની વચ્ચે જે એકરસતા હાય તે પરસ્પરની પ્રેરણાથી એમના અંગત વિકાસ ઝડપી થાય અને જગતને પણુ એ ઉપયોગી થઇ પડે. આવી એકરસતા તે ત્યારેજ જામે કે જે વિકારપૂર્તિને બદલે દાંપત્યના આદર્શ બ્રદ્માચર્ય હાય; વીર્યની કિચિત સ્ખલના પણુ એને શલ્યની જેમ સાલે; "प્રजाय मृहमंधिनाम्" એવી ગૃહસ્યાશ્રમની સ્વ-અીવિષયક મર્યાદાથી અધિક છૂટ લેવામાં આવે તે તે પણુ એટલે અંશે એ દાંપત્યની શુદ્ધતા ખંડિત થયેલી માને; એવા દંપતીની ભૂમિકા પ્રણ્યકે:િની ગણાય."

#### સમાજધર્મના પાચા : સંગઠન

"સમાજ એટલે સમાન ગુણુધર્મ ધરાવતાં માનવીએ તું મંડળ. મનુષ્ય જેમ જેમ સુધરતા જાય છે તેમ તેમ વ્યાપક થતો જાય છે. એ તો દેખીતી જ વાત છે કે વ્યાપકતા અને વ્યવસ્થાથી એને પાતાને અને જગતને લાભ થાય છે. જડ પદાર્થો પણ સજાતીય પદાર્થોની સાથે સંગઠત થઇ એકરૂપ અની જાય છે. તે વિવેક બુહિને ધારણ કરનાર માનવી જો સંગઠન ખળ ન કેળવે અને જીવનમાં ન ઉતારે તે માનવ પાતાના મનની શક્તિના કેટલા દુરુપયાંગ કરે છે, એ સહજે કળી શકાય છે. વિવેક બુધિનો જો મનુષ્ય સદુપયાંગ કરે તા એક માંથી એક વીસ વ્યક્તિએ તું બળ પાતામાં પ્રગટાવી શકે છે. એ રીતે સમાજને અખંડ અને અવિભકત અનાવી, જનક લ્યાણ સાધવામાં માનવતાના વિકાસ અને વિજય છે. માનવી માનવશરીરે, વર્ણ કે ગુણે લહે જુદાે હાય, પણ હાર્દિક બંધુતાની ગાંઠે એ બંધાયેલા હાવા જોઈએ.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવંચ પં. નાનચન્દ્રજ મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

ભિન્નતામાં સર્વનાશ છે. એકતામાં સર્વસ્વ છે. એક અંકાેડા જેમ ખીજા અંકાેડાથી છૂટાે પડી જાય તાં એનું ખળ (નાના) એકમમાં આવી સીમિત ખની રહે છે, તેમ એક વ્યક્તિ સમાજની હૂંકથી પૃથક થઇ જાય તાં તેનું ખળ તેટલુંજ ઘડી જાય છે. સંઘળળ વધે તાં સમાજમાં કેટલી સુખશાંતિ વધે ? જ્યાં સંઘળળ હાય ત્યાં લેશમાત્ર ભય ન હાય, પણ જયાં સંગઠન ખળ એા છું છે, ત્યાં ચારે ખાજુ ભયનું સામ્રાજય ફેલાયેલું હાય છે. સંઘ – સમાજના સંબંધમાં કહ્યું છે, તેવી જ રીતે દેશ અને વિશ્વ સાથે પણ આખરે એકય સ્થપાયે જ છૂટકાે છે; પણ એક ડગલુંય અજે જેણે નહીં ભર્યું હાય તે, આવતી કાલે લાંખી મજલ ચાલવા માટે નાલાયક જ ઠરશે."

### આર્યસંસ્કૃતિ અને રાષ્ટ્રધર્મ

" જે દેશમાં પ્રજાને માબાપ તરફથી સંસ્કારા મળતા હાય, સુચાગ્ય કેળવણી મળતી હાય અને સુરમ્ય વાતાવરણ હાય, તે દેશની પ્રજા શિષ્ટ અને સંસ્કારી થાય. પ્રથમ તો હિંદને જડ સંસ્કૃતિથી દ્વર રાખી નિર્ભાળ આર્યસંસ્કૃતિને પાષણ મળે તે પ્રકારની શિક્ષણપ્રણાલિકા ચાજવી જોઈએ. અને પાડય વિષયોને વિદેશી ભાષામાં સ્થાન આપવાથી જે મહાબાજો વિદ્યાર્થીઓના મગજ પર પડે છે તે હળવા થવા જોઈએ.

આર્યસંસ્કૃતિનું ધ્યેય આત્મમુક્તિ હતું. હિંદનું અંતરંગ ધ્યેય આત્મસ્વાતંત્ર્ય હતું. એટલે એનું ચણતર જ એ રીતે થયું છે. એણે બીજા દેશાને હડપ કરવાની એહિયાં નીતિ (કદી) સેવી નથી. અન્ય રાષ્ટ્રોની પીડિત અને સંત્રસ્ત પ્રજાને પ્રસન્નરસ પાયા છે. સારાંશ કે હિંદ ધરમૂળથી શાંતિપ્રિય હતું. વૈભવ, વિલાસ અને રાગરંગની દુનિયા કરતાં એને સાદગી અને સંયમ વધુ પ્રિય હતાં. માગલાના સાક્રમણ પછી આર્યસંસ્કૃતિના આદર્શોને ભારે ધક્કો પહોંચ્યા છે એમ કહેલું જોઈએ; પણ યુરાપીય સત્તા પછી તો જાણે એના મૂળમાં જ કુઢાં પડયા છે, એમ સંસ્કૃતિના ઇતિહાસ કહે છે. વિદેશીઓના સંબંધ પછી ત્યાંના સાહિત્ય ઢારા જે ઢબની કેળવણી અપાય છે તે કેળવણીએ ગજબના દાટ વાળ્યા છે. એમના અગઝગાટમાં ભાન જ ભુલાઇ ગયું છે. એમાં આપણી નબળાઇ અને ત્યાંનું શિક્ષણ (એમ) દાય બન્નેના છે. તે લાકા પાસેથી તા ઘણું શિખવા જેવું છે. પણ આપણે નકકર સદ્દગુણાને બદલે ઉપરના ભલકા જ લીધા. ટાગારસમા સંસ્કારમૂર્તિ કળાકારાનાં નૃત્યનાટકા પ્રજાના નિર્દાય પ્રમાદસ્થાન હાય, એ સમજી શકાય પણ જેમના સંચાલકા કે કલાકારામાં સંસ્કૃતિવિકાસના ધ્યેયના છોટાય ન હાય ત્યાં શી દશા થાય કે નાટયગુહા કે સિનેમા એ માત્ર લાકરંજન કરી નાણાં કમાવાના જ પ્રયોગા થઇ ગયા છે; તેથી એ કળાને એાકે બતાવાતા દરયામાં એક દિલ્યે ભયંકર જેખમ છે. કળા ચારિત્ર ખાતર છે. ચારિત્ર વિના કળા શાલે નહીં. કળા ભલે ગમે તેટલી સુંદર હાય, પણ એના દર્શકમાં ચારિત્રની ભૂમિકા જોઇએ. સિનેમાથી થતા આંખના ખા અને હજારોનું પાણી ભલે ક્ષમ્ય ગણાય, પણ ચારિત્રની દર્ષ્ટિએ આંખમી ચામણાં ન ચાલી શકે. સંતતિ નિયમનનો સાથા ઇલાજ કેવળ વિકાર ઉપર સંયમ રાખવા, એટલે કે વિકારી ભાવના પર કાપ્યુ રાખવા તે છે. પ્રજોત્પત્તિના હતુ સિવાયના સંભાગ એ કેવળ વિકાર છે, પાપ છે અને અધાગતિનું મહાકારણ છે.

ઉપરાંત હરામની વૃત્તિ એટલું સમજવા જ નથી દેતી તેથી એ બધા શરમજનક વ્યવહારને પરિણામે પ્રજા એકાર તેમજ આંતરપીડાથી ઘરાતી જાય છે; અને વિકારા સાથે નીતિલાપ્ટતા – હરામવૃત્તિની પ્રઝળ લાલસા વધ્યે જ જાય છે. માણુસ રૃઢિએાના ગુલામ થઇ નાહકના લગ્નખર્ચા કરે છે. ક્ષણુજીની નામના ખાતર મેળાવડાએા અને ધામધૂમા પાછળ હજારાનું પાણી કરે છે. ત્યાં મારા દેશબંધુઓની શી દશા છે એનું એને ભાન રહેતું નથી અને રહે તો ય સમાજનાં (ખાટાં) મહેણાંટાણાં આગળ સ્થિર રહેવાની જાહેર હિમ્મત કે શક્તિ નથી. મધ્યમવર્ગની એવી દશા છે કે 'ખાવાનાં સાસાં અને હાથ ખર્ખાળ.' એટલે અનીતિના માર્ગ, કાં તા આપઘાત. સ્ત્રીએા પુરુષને બરાબર માર્ગદર્શક થઇ પડે છે; પણ એની આંખ હજુ આગળ ગઇ જ નથી. પ્રથમ તા બાળાએલને બ્રહ્મચર્ચની અને ગૃહજીવનની ખરેખરી તાલીમ મળે તે માટે કેવળ સંસ્કારી એનાની સીધી દેખરેખ નીચે ચાલતી સંસ્થાઓ નિભાવવી જોઇએ. ગૃહસ્થાશ્રમમાં પડવા ઇચ્છનાર યુવાન–યુવતીને એાછામાં એાછા વીસ વર્ષ બ્રહ્મચર્ચની તાલીમ લીધા પછી જ પરણુવાના અધિકાર મળવા જોઇએ. કોટુંબિક, સામાજિક કર્લાવ્યપાઠા વર્તાન દ્વારા વ્યવહાર મળવા જોઇએ. એક પતિવતની જેમ એક

# पूक्य गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

પત્નીવતના આગ્રહ પણ સેવાવે! **બેઇ**એ. માનવતા ખીલ્યા વિના ભારત પરાધીનતાથી છૂટે અને સ્વતંત્ર થાય ते। પણ સ્વતંત્રતાના સુખ તે માણી શકવાનું નથી, તે ખાતરી રાખવી."

## ધર્મને નામે પશુવધ એ ઘાર અધર્મ છે!

"એક કાળે જે ધર્મ હાય છે, તે જ કાળાંતર અધર્મરૂપ બની જાય છે. જંગલી લોકો પણ હવે તો સમજ ગયા છે કે દેવી કે દેવ એ જો પ્રાણીમાત્રનાં માળાપ હાય તો નાનાં કે માટાં બધાં પ્રાણી એમને આળસમા જ હાય! એ એક આળકને હાથે ખીજા આળકને મારવાનું કેમ કહે? એ અક્ષરશ: સત્ય છે કે માણ્ય પાતાની સ્વાદલોલુપતા (ઇત્યાદિ) પાષવા ખાતર દેવ–દેવીનું એાઠું લઈ આવું પૈશાચિક તાંડવ ખેલે છે. કાઇ પણ શાસ્ત્રીય ગ્રંથા પશુબલિ કે નરબલિનું વિધાન નથી કરતા, એ ભાગ્યે જ કહેવાનું હાય. વેદના વાસ્તિવિક અર્થાને, તેનાં રહસ્યાને નહિ જાણવાથી જ પરિણામ હિંસામાં આવ્યું છે. 'કુરાને શરીફ' માં (પણ) કાઈ આજ્ઞા નથી કે ઇસ્લામને નામે હિંસાનું વિધાન કરી શકાય, અને ન જ હાય; કેમ કે સત્ય એ સત્ય જ છે. મને એ ભારે આશ્ચર્ય થાય છે કે ઇસ્લામીનું હૈયું હજ (તીર્થયાત્રા) વખતે લીલા કાતણુની સળી પણ કાપતાં દુખાય છે તે જ ઈસ્લામી બિરાદર ઇદને દહાડે કરાઢાની સંખ્યામાં બકરાંની કતલ કંઢ કરોજે કેમ સહી શકે છે? પણ જયાં લગી માણુમ માનવતાને માર્ગે નથી, ત્યાં લગી તે આવા અનર્થ કરી રહ્યો છે. અનર્થને અનર્થ માને કે લેખે ત્યાં લગી ઉગરવાના આરા છે, પણ જયારે ધર્મને એન્ડિજ માણુસ અનર્થ કરે છે ત્યારે તે એ ભારે અક્ષમ્ય થઈ પડે છે."

#### ધર્મ અને જીવત

"ધર્મ હાય ત્યાં ઝગડા ન હાય, વૈભવ-વિલાસ ન હાય, હિંસા ન હાય. ધર્મના નામે વિશુદ્ધ પ્રેમ, અહિંસા, સંયમ અને ત્યાગ હાય. યાદ રાખજો કે ધર્મને શીખવનું કે કેળવવાનું સ્થાન ધર્મસ્થાન ભલે હાય, પણ આચારનું સ્થાન તો જીવન છે. જયાં જયાં તમારું જીવન હાય ત્યાં તમારા જીવનના ધર્મ હાવા જ જોઇએ. આ રહસ્ય સમજયા પછી માણ્ય માનવતાની ભૂમિકામાં થઇને સમ્યક્ત્વની ભૂમિકા ઉપર પહોંચે છે. અહીં પરાપકાર અને અપંણતા અને અંગા ખીલી શકે છે, પછી પણ ધર્મ જુદા – જુદા હશે, અને અંતરંગ ભૂમિક એા પણ ઊચી-નીચી વિવિધ પ્રકારની હશે, છતાં માનવ-માનવ વચ્ચે માલિક-ગુલામની, સત્તાધીશ-સત્તાધીનની તથા ધનવાન-નિર્ધન વચ્ચેની દીવાલ નહીં હાય! સૌ હાથાહાય મેળવી સહકારભર્શે જીવન જીવી રહ્યા હશે."

#### નિષ્કામસેવા

"ભગવાન મહાવીરને નિંધ્કામસેવા ખૂબ પ્રિંય હતી. તેમણે સાધુ અને શ્રાવકાને ઉદ્દેશીને ખાસ કહ્યું છે કે તમે આ લાકમાં બદલાની આશાએ ધન, માલ, આબરૂ, ઈજજતની લાલચે સેવા ન કરજો, પણ તમારા આત્માનું હિત સમજને કરજો. સેવા લેનારને લાભ થશે, પણ એના સાચા લાભ તા સેવા કરનારને થાય છે. સમજપૂર્વકની નિષ્કામસેવા આત્માની શુદ્ધિ કરે છે. આથી જ આંતરિક તપમાં સેવા અથવા વૈયાવચ્ચનું સ્થાન છે. કુદરતના નૈસર્ગિક રાજ્યમાં જ્યાં નજર નાખા, ત્યાં એવી નિર્બાજ સેવાના જવલંત આદરો પડ્યા છે."

## જયાંતી ઊજવવાના હેતુ

વસ્તુત: વ્યક્તિની જન્મજયંતી વ્યક્તિને લીધે ઊજવતા નથી, પણ વ્યક્તિના અનંત ઉપકારા અને સદ્યુણોને અનુલક્ષીને આપણે જયંતી ઊજવવી **બે**ઇએ."

### જન્માષ્ટમી અને ગાપાલન

જયારે માનવલમાજમાં વિકાસની તીવ ભૂખ જાગૃત થાય, ત્યારે જ ભગવાન–કારિના ઉત્તમ પુરુષો જગતના કાઇ ને કાઇ (ઉચિત) કેન્દ્રમાં તૈયાર થતા હાય છે. ભારતના કાઇ દુઃખદ કાળે આ ભારતની પ્રજા વહેમ, રૂઢિ અને અજ્ઞાનતાથી પીડાતી હતી, ત્યારે તેવા સંધાગા વચ્ચે ભગવાન કૃષ્ણનું આગમન થયું હતું. ગાકુલઅષ્ટમી ઊજવવા માટે હવેતા તમારે ઘર ઘર ગાકુળ વસાવવા પડશે. ગાપાલન-ગૌશાળાની સંસ્થામાં તમારું ધન રાકા અને ગાપાલક (કૃષ્ણુ)ની સાચી ભક્તિ અજાવાે ટીલું કરી લેવાથી, કૂકકા મારવાથી કે ચૂરમાના લાકુ ખાવાથી જન્માષ્ટમી નહિ ઊજવાય! હું તા માનું

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

છું કે તમા તમારી સામે વાંદરા અને કુર્લામાં ચાલી રહેલાં રાક્ષસ જેવા કસાઇખાના જુઓ, એ વધુ યાગ્ય છે. તે જોવાથી ગામલકૃષ્ણુની આસાનું તમને સાચું રમરણુ થશે. જેના દ્રધ પર તમા નજ્યા, માટા થયા, તે તમારી ધાવમાતા (ગામાતા) ના હાલ જોઈ તમારાં કલેજાં કંપી ઊઠશે. પર પીડાને જે ચથાર્થ જાણે, પારકાનાં દુઃખ દેખી જે દુઃખી થાય અને પાતાથી બનતું કરી છૂટે તે જ વૈષ્ણુવ, તેજ જૈન, તેજ હિંદુ, તે જ સાચા ઇસ્લામી અને તે જ ખરા કિશ્ચિયન. આવા આવા બીજા ઘણાયે ઉત્તમ ગુણા જીવનવ્યાપી અને ત્યારે જ (ગાપાલ) કૃષ્ણ-ભક્ત બની શકાય." સ્વર્ગ સામું માનવજગત

"અસલી પ્રસન્નતા સાધવી એ જ સંસારનું સ્વર્ગ છે; બોકી બધાં ફાંફાં છે. 'મનુષ્ય એટલે સંયોગાધીન પ્રાણી.' 'મનુષ્ય એટલે પાંચ મહાભૂતનું આકરિમક બની ગયેલું સચેતન પૂતળું.' આવી વ્યાખ્યાએ! ભૂલી જઇને મનુષ્ય એટલે નૈસર્ગિક લક્ષ્મી અને સૂક્ષ્મ શક્તિએ!ને! અઢળક ભાંડાર, દેવનું પૂજ્ય પાત્ર અને પ્રભુનું સચેતન કેન્દ્ર, એનું જ આળક; એ ભાવના અહુએ અહુમાં એ!તપ્રાત થવી જોઇએ. નિર્જાળતા, વહેમ, અવિધાસ અને પામરતા જેવા વળગાડને જાગત બની ખાંખેરી નાખવા જોઇએ. એટલે તમારાં દૃદય સ્વર્ગીય અનવાનાં, એ નિઃસંદેડ વાત છે.''

#### આશ્રમજીવનના ક્રેમિક વિકાસ

"સાચા વાચક બન્યા પહેલાં લેખક બનનારા નિષ્ફળ જાય છે, અને સાચા લેખક બન્યા પહેલાં પત્રકાક બન-વાની ઉતાવળ કરનારા એ રીતે જ સફળ થતા નથી. તે જ પ્રમાણે શરૂઆતમાં બ્રહ્મચર્યાશ્રમની ઉચ્ચ કક્ષાએ પાસ થનારા જ ગૃહસ્થાશ્રમને સાચી રીતે માણી શકે છે. અને સાચા ગૃહસ્થ જ વાનપ્રસ્થ જીવનની જવાબદારી સમજી શકે છે. પરંતુ આ બધી પરીક્ષાઓમાંથી પાસ થયા વગરના કાચા બ્રહ્મચારી ગૃહસ્થાશ્રમી બને, તે પછી વાનપ્રસ્થ થઇ જવાની ઉતાવળ કરે ને છેવડે સંન્યસ્ત લઇને જગતના ઉધ્ધાર કરવાની પહેલ કરે તો પ્રથમ પાયા જ કાચા હાય ત્યાં સફળતા કયાંથી સાંપડે? એવા સાચા ધર્મ પાળી શકવા માટે સત્સંગની ખાસ જરૂર રહે છે. અને સત્સંગ સારા વાંચનમાંથી સાંપડી રહે છે. વાંચનને અપનાવવા માટે સારાં-સારાં પુરતકાને ઘરમાં વસાવવા એઇએ અને એવાં પુસ્તકા વાંચવાની દેવ પાડવી એઇએ. સારું વાંચન ન હાય તા સારા અને ઉચ્ચ વિચારા ન થાય; અને તે વગર શુદ્ધ વર્તનની આશા કેવી રીતે રાખી શકાય!"

### શુદ્ધ ધર્મના આધકાર

"જેમ આકાશને કેાઇ સીમા નથી તેમ ધર્મને કાઇ સીમા નથી (ધર્મ જીવનના સર્વ ક્ષેત્રોમાં, સર્વ પ્રાણી-એમાં વ્યાપ્ત રહી શકે છે.) પુષ્ય કર્તવ્યામાં જાઢે જોઢ પણ બદલાની આશા રહે છે. જૈનદિવસ્ત્રે કહા તો પુષ્યતું કળ વધુમાં વધુ મળે તો સ્વર્ગ મળે. પણ પુષ્ય મારૂ તો ન જ પહોંચાડી શકે. કારણ કે પુષ્યશાળી જે કાંઈ સેવા, લજન કે પરાપકાર કરે તેમાં તન, મન, વચન અને ધનાદિ સાધના જોઢ છે ખરા, પણ મુખ્યત્વે તેમાં આત્મા નથી લળતો. એટલે કાઈક પ્રકારે ઇચ્છા કે અનિચ્છાએ નામનાના કે કામનાના માહ એમાં ઓછોવત્તા રહે છે અને તે આશા-તૃષ્ણાથી છેક મુકત થવા દેતા નથી. ત્યારે ધર્મની તા શરૂઆત જ દૃદયશુદ્ધિયી થાય છે. કામનાવાળાં પુષ્યા જીવને લારે બંધનરૂપ થઇ અનર્થની પરંપરા ઉપજાવે છે; પણ નિષ્કામદૃત્તિથી અદલાની ઈચ્છા વિનાનાં પુષ્યા બંધનરૂપ થતાં નથી, પણ શ્રેયના માર્ગે લાવી મૃકે છે. જેશે નીતિના પાઠ પાકા ન કર્યા હાય, માણસાઇ (મનુષ્યત્વ) પ્રાપ્ત કરી મિત્રાદિ ચાર યોગદિવ્યોમાંથી પસાર ઘયા ન હાય એ માર્ગને અનુરૂપ સેવાદિ પુષ્ય કાર્યો જેશે ન કર્યા હાય, તે નિર્જરાના ફળવાળા ધર્મના પાઠના અધિકારી જ નથી અની શકતા. મીઠી માનવતા વિના મીલક (આત્મ) ધર્મની પ્રાપ્તિ અશકય છે. જૈનદર્શન, એ ઉજ્ઞત કક્ષાના સાધકાનું દર્શન છે. આજે ભૂમિકા વિના જાતિગત જૈનધર્મ પળાય છે અને જૈનસ્ત્રી વંચાય છે, એનું પરિણામ અપચામાં પરિણુષ્યું છે. બીજા ધર્મા પણ પાત્રતા તા માગે છે જ, પણ જૈનધર્મ તો લારે કડક પાત્રતા માગે છે."

#### મહામંગળ સ્વરૂપ ધર્મ

"ભગવાન મહાવીરને ચરણે ગૌતમસ્વામીએ પ્રશ્ન મૃક્યા–"પ્રભુ! કઈ વસ્તુ એવી છે કે જેનાં કદી અમંગળ ન યાય? જવાખમાં ભગવાને કરમાવ્યું કે–"જેના પલટાવાના ધર્મ નથી, તે પદાર્થ જ મંગળ છે" અર્થાત્ આત્મધર્મ જ મહામંગળ છે; અને તે અહિંસા, સંયમ અને તપની ત્રિપુટીથી સધાય છે. એવા મહામંગળરૂપ આત્મધર્મમાં જે જીવનું ચિત્ત લીન થયું હાય, એને ચરણે દેવા પણ ઢળી પડે; તા મનુષ્ય, પશુ આદિનું તા પૃછવું જ શું? આવા ધર્મનું

# प्रथ गुरुहेव डिवियर यं. नानयन्द्रेल सहाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

જહાજ ક્રુદયશુદ્ધિ અને સરળતાથી તૈયાર થાય છે. એનું ધ્રુવ અહિંસા છે, અને સંયમ તથા તમ એ ઉભય એનાં હલેસાં છે. એ રીતે સત્યાથી પાતાની જીવનનીકા સંસારસાગરમાં સુખેથી તરાવી આગળ ધપવા મથતા હાય છે. શુદ્ધિની પશકાષ્ઠા એ જ પતિતપાવન સ્વરૂપ. આટલું સમજે તેા એ માણુસ પાપીને ક્રદી હડધૂત ન કરે, પણ પાપને જ કરે." કેવા વિવેક ?

"એક મુત્સહી ભેજું જે વિવેકના આશ્રય લઇ રાજદારી પ્રપંચમાં ફાવી જાય છે, એક વૈજ્ઞાનિક ભેજું જે વિવેકના આશ્રય લઈને નિયમાનું અને પદાર્થોનું પૃથકકરણ કરે છે, એક વ્યાપારી ભેજું જે વિવેકના આશ્રય લઈને હજારા બંધુઓને એ ન જાણે તેવા કિમિયાથી ભૂખભેગા કરી કરાડાની પુંજી મેળવે છે. એક સત્તાશાહી ભેજું જે વિવેકના આશ્રય લઈને કરાડા માનવી પર સામ્રાજય ભાગવે છે; તે વિવેકની વાત હું નથી કરી રહ્યો. હું તો એ વિવેકની વાત કરી રહ્યો છું જે વિવેકમાંથી જન્મતી ક્રિયા એના કર્તાને જવાડે છે, બીજા જીવવા દે છે. જેના હાડમાં જીવનની અને જગતની શાન્તિના જ સંચાર છે, એવા વિવેકની પ્રતિષ્ઠા, સરળતા અને શુદ્ધિ પર હશે. સદ્દપુદ્ધિ અને સદ્દયના સુમેળ એટલે ધર્મની રસિક ખિલાવટ, કયામાં, દાનમાં, કર્તાવ્યમાં, સપદાયબદ્ધ ધર્મમાં, સેવામાં, સંયમમાં, તપમાં ખધામાં વિવેક જ સર્વાપરિ છે. વિવેકમળ બધાં આધ્યાત્મક બળાનો પાયો છે. વિવેકને ઉપયાગ અથવા જયણા (યતના) તરીકે ઓળપાવી કમાલ કરી છે. વિવેક ન હાય તો આત્મધનના ખજાના ખુલતો નથી. વિવેક અર્થાત્ ઉપયોગનાં ગજે માપતાં ગમે તે ક્ષેત્ર–પછી તે સામાજિક, આર્થિક કે રાષ્ટ્રીય ગમે તે હા–સહજે અબાધક બની રહે છે." ભાવનિટા અને ઉપયોગ

"જેમ છૂપી પોલિસ, ગામમાં કાૈણુ આવ્યું ! શા માટે આવ્યું ! અહીં કેટલા દિવસ રહ્યું ! તેથું શું કામ કર્યું ! એમ તે વ્યક્તિને લગતી પ્રત્યેક ક્રિયાની ચાંપતી તપાસ રાખે છે; તેમ વિકાસની ઇચ્છાવાળા સાથક પોતે પોતામાં બીજો કાઈન જાણું તે રીતે આરીકાઈથી તપાસ રાખવી જોઈએ, અર્થાત્ ઉપયોગ રાખવા જોઈએ. ઘણા કાળથી છવા પ્રાય: દાર ભાવનિદ્રામાં સૂતો જ રહ્યો છે. એની મીઠી ગુલાખી નિદ્રાના લાભ લઇ કામકાધાદિ હુંટારાએ આત્મધન લુંટી રહ્યા છે અને ફટકા લગારી રહ્યા છે. જેમ તમારા બાહ્ય શરીરમાં ખરાબ પરમાણુએ નાકમાં ન પેસી જાય તે માટે કુદરતે નાકની અંદર વાળની ગળણી રાખવાની યાજના કરી છે; તેમ તમારી આંતરિક રચનામાં પણ સર્વ સ્થળે કુદરતે 'સેક્ટી વાલ્વ' રાખ્યા હાય છે-વિવેક્ષ્યુદ્ધિની ગળણી આપી છે. નાકે-નાકે ચાંકીદારા બેસાડયા છે; પણ જ્યાં ઘણી જ નાદાન વ્યક્તિ (ઊંઘતા) હાય ત્યાં બિચારા ચાંકીદારા શું કરે!"

### સાચાં સામાયિક-પ્રતિક્રમણ

" બીજાની બૂલા સહેલાઇથી જોઇ શકાય, તેટલી પાતાની બૂલા ખહુ સહેલાઇથી નથી દેખાતી નિરંતરના ઉડા ચિંતનના અભ્યાસ એ માટે જરૂરી છે. તમે રાગ-દેષની અનેક જાતની પ્રકૃતિથી ભિન્ન છો, એવું સાક્ષીભાવે કે દુષ્ટારૂપે જુઓ. તમારું અગઢેલ મનામંદિર તપાસવા ખાતર દિવસના એકાદ કલાક ખાસ અલાયદા કાઢા. ત્રેવીસ ત્રેવીસ કલાક સુધી ઇદ્રિયાનાં લાલનપાલનને માટે સમય કાઢી શકા, પેટનું કરવા માટે કલાકાના કલાકાં આપી શકા, તા એક કલાક આત્માની શુદ્ધિ માટે ન કાઢી શકા ? માત્ર દૃદયથી એ ઉગવું જોઇએ. એ વાત પણ ખાસ નાંધી રાખજો કે જો આજે સમય નહીં કાઢા તા પછી વ્યાજ સાથે તે સમય આપવા પડશે. તેમ કર્યા વિના એકદા છૂટકા થવાના જ નથી. પણ એટલું જરૂર કે આજે તમારી પાસે જે સાધના છે તે, તે વખતે નહીં હાય અને તેને અંગે તમારે પસ્તાવું પડશે. આ એક કલાક તદ્દન એકધારા જેઇએ. તેટલી ઘડી જંજાળની કફનીને છાડી દેવી જોઇએ. સ્થાન પણ એક એવું પસંદ્દ કરવું જોઇએ કે જ્યાં નૈસર્ગિક આંદાલનવાળું એકાંત હાય! વળી તમારી હાજરી અને દેહ પણ શુદ્ધ જોઇએ. તો જ સ્ફૂર્તિ રહે અને સુંદર વિચારાની રસજમાવટ થાય. તમારું આસન પણ અચળ જોઈએ, એથી ચિત્તની એકાગ્રતામાં વેગ મળે. ગમે તેટલાં પ્રિય, સુંદર અને માહેક પદાર્થીનાં પ્રલાભના આવીને ઊભાં રહે, પણ સંકલ્પ દઢ જ રહેવા જોઇએ. કમે-કમે સંકલ્પના અળને વધારવું."

" જૈન ગુણવાચક શખ્ક છે, જાતિવાચક નથી જ. જિન એટલે રાગ-દ્રેષના સંપૂર્ણ વિજેતા અને તેના અનુયાયી તે જૈન. આત્મરિપુઓ સાથે યુદ્ધ ખેલનાર એક અળવાન યાદ્ધો તે જૈન."

# ત્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગૃંથ

### सम्यगृहिष्ट छव

" સમ્યગૃદુષ્ટિવાળા જીવ, વિશ્વમાં ખેલતાં જીવા પ્રત્યે સમદુષ્ટિથી જુએ અને સાથે રહે છતાં રાચે નહીં. તે સમજે છે કે સુખ અને દુઃખ એ તા શુભ કે અશુભ કર્મનું જ ફળ છે. સંસારમાં રહેવા છતાં તે નિલેપ રહી શકે છે. જોઇએ તે! અને હાય કે પુરુષ, સમદ્ધષ્ટિને તેન બન્નેમાં એકલેન આત્મા જ દેખાય. સમ્યગૃદ્ધિસંપન્ન જીવ સંસારનાં ખેલ જોઇ, જ્યાં ખંધનથી છૂટે છે, ત્યાં જ મિથ્યાદેષ્ટિ ખંધાય છે. સમ્યગૃદેષ્ટિની ભૂમિકા તે સત્યલક્ષી જૈનની (ભૂમિકા) છે. માત્ર માનવ-માનવ વ<sup>ર</sup>ચે જ નહીં પણ સમસ્ત વિશ્વ વચ્ચે પાતે મિત્રભાવની સાંકળથી **જો**ડાય છે અને આપા વિશ્વને પ્રેમની સાંકળથી બાંધવાના ભગીરથ કોંડ સેવે છે."

ભક્તિનું રહસ્ય "પ્રાર્થના કે ભજન જીવનવિકાસનું એક અત્યન્ત મૃલ્યવાન અંગ છે એવા ખ્યાલ આવ્યા પછી એ વિષેની આસ્થા દઢ થાય છે અને નિયમિત કરવાનું સૂઝે છે. ગમે તેલું મહત્ત્વનું કાર્ય છોડીને પણ ભજનના સમય થયા કે તે તા સૌથી પહેલું જ કરવું એઇએ. સમજપૂર્વક એવી નિયમિતતા જાળવવાથી આખરે એ રસમાં એટલા તાે એતપ્રાત થવાય છે કે હાલતાં ને ચાલતાં, સૂતાં ને બેસતાં બસ 'તુંહી તુંહી' સહજ થઇ જાય છે. આખરે રામરામ ભકિતરસથી તરબાળ રહે છે. ચૈતન્યદેવ (ગૈારાંગસ્વામી) એટલા ભગવત્પરાયણ હતા કે પાતે ભજન કરતાં કરતાં અથવા અન્ય કાેઇ ભજન કરતાે હાય તાે તે સાંભળતાં જ સમાધિસ્થ થઇ જતા. જેની આવી સહજ પ્રભુમય અથવા આત્મામય દશા થઇ એને પછી બાકી શું રહ્યું? મારે કહેવું જોઇએ કે "શુદ્ધ આત્મા વિનાની-બીજા પરની બહારની-બધી શ્રદ્ધા પાંગળી અને નાશવંત હાય છે. એટલે જ એક માત્ર આત્મશ્રહા – અંદરની શ્રહા–કેળવવી જ રહી અને તે માટે અગાઉ કહ્યું તેમ સંયમ, નિ:સ્વાર્થ ભાવના અને જાગૃતિપૂર્વક ઉપયોગ સામે લક્ષ્ય રહેવું જોઇએ. " વૈશગ્ય

"નિવેદથી દિવ્ય, માનવીય અને પાશવીય કામલાગા પર નિરાસક્તિ જાગે છે અને તેથી માયિક સર્વ વિષયાના ગૂંડમાં પણ તે વિરક્ત રહી શકે છે. આવી વિરક્તિ પછી આરંભ (હિંસક્વૃત્તિ) નાે ત્યાગ થાય. આરંભના ત્યાગથી સંસારવૃદ્ધિના માર્ગ બદલી તે જવાતમાં પાતાની અભીષ્ટ સિદ્ધિના માર્ગ તરફ ગમન કરે છે. "

અવિદા વિરુદ્ધ સદ્વિદા

" सत् એટલે ત્રિકાલાભાધિત વસ્તુ. એટલે ( છેવટ ) આત્મા. આત્મગુણુનું પ્રકટીકરણ તે જ ધર્મ. એવા ધર્મ અહિંસા અને સમર્પણથી જ પાંગરે છે. વળી એ જ ધર્મ બીજાના અપરાધાને સમજપૂર્વક અને પ્રસન્નતાથી સહન કરવામાં આવે તે દઢમૂળ એટલે કે સ્થિર થાય છે. એ જ સદ્વિદ્યા. આવે જે ધર્મ તેને બાધા કરનાર કે આવરી લેનાર જો કાઈ હાય તા તે ક્રોધ અને લાભ નામના અવિદ્યાના એ મહાન સુલટા છે. જ્યાં એ એ હાય ત્યાં પરંપરાએ અવિદ્યાનું સામ્રાજ્ય વધતું જાય છે. આત્મગ્રાન વિનાની વિદ્યા, કળા, હાશિયારી એ બધુંજ અવિદ્યાર્પ જ હાય છે અને તમામ અનર્થોના મુળરૂપે જ પરિણમે છે. પરંતુ જેનામાં સદવિદ્યા અથવા આત્માનું ભાન પ્રગટ્યું છે, તેનું છવન કેવું ભવ્ય અને ઉન્નત હાય છે, તે પણ સમજવા જેવું છે. ટ્રેકમાં, સદ્વિદ્યાની આરાધનાપૂર્વંક જ્યારે આપણે જીવનના પ્રત્યેક પ્રસંગે અન્તર્મુખ અની રહીએ ત્યારે જ સાચું સુખ અને સાચી શાન્તિ જીવને મળે છે." ધર્મનું મક્ટીકરણ

" દ્રદયરૂપી હૈાડીને આસક્તિ કે માહરૂપી લંગર વળગેલું હાય ત્યાં સુધી ગતિમાન થવાને દ્રદયરૂપી હાડી છૂટી શકતી નથી. આસકિતરૂપી લંગર છેહયા વગર કિયાઓફપી હલેસાં ગમે તેટલા મારા તેા પણ કંઇ અર્થ સરતા નથી. એટલે સૌથી પહેલાં ઓસકિતરૂપી વળગાડથી દ્રદયને છૂટું કરવું જોઈએ. દેષ્ટિ પલટાઈ જવાથી આત્માના અર્થ એ 'સ્વાર્થ'-(સ્વ-અર્થ) એમ સમજાય છે - ધર્મનું ખરું રહસ્ય - ત્યારે જ સમજાય છે. જીવનમાં અહિંસા, સંયમ અને તપની ત્રિવેણીના સુલગ સમન્વય દેખાય તા ત્યાં સાક્ષાત્ ધર્મ અવશ્ય હાય છે. એટલું જ નહીં, પણ જે વ્યક્તિનાં મન, વાણી અને કર્મ અવિસ્તપણે ધર્મમાં જ રમમાણે હોય છે તે વ્યક્તિને જગતમાં કહેવાતાં દેવદેવીએ કૃતકૃત્યભાવે

**અહુમાનથી વંદન કર**તાં હાય છે."

ધર્મની તાકાત

"ધર્મની તાકાત એટલે અહિંસાની, સંયમની ને તપની તાકાત આપણી અહિંસામાં, આપણા સંયમમાં ને આપણા તપમાં એ તાકાત જ ન હાેય તાે એટલું નક્કી સમજ લેં કે ક્યાંક ભૂલ થાય છે."

# प्रथ गुरुहेव डिवियय प. नानयन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### અનુભવના મહિમા

"જે કાંઈ ઉપદેશ કરા, તે પહેલાં અનુસવ કરા. ખરાખર યાદ રાખને કે, અનુસવથી જયારે સાચી મસ્તી ભવનમાં નગી ઊઠશે, ત્યારપછી વ્યક્તિગત કે સામાજિક જીવનના અનેકાનેક કેાયડાઓ આપાઆપ ઉકેલાઇ જશે અને જીવન સાચે જ રમતરબાળ બની રહેશે. માણુસ ચાહે તેટલા મહાન વકતા લક્ષેને કહેવાતા હાય, પરંતુ જયાં લગી તે બાલે છે, એ વાણીમાં નાકાતનાં રાફારા વગાડી શકે નહીં, ત્યાં લગી તેની વાણીમાં તાકાતનાં દર્શન ભાગ્યે જ થશે. ગાંધીજીએ સત્યના પ્રયાગો કરી કરીને અનુસવ – પ્રાપ્ત એટલે જગતભરમાં મહાતમા તરીકે પંકાયા અને તેમણે સાચું મહાતમાપણું સિધ્ધ કરી અતાવ્યું."

#### જીવન ઘડતર અને ચારિગ્યના પ્રકાશ

"બીજ કશાંને નહીં પણ સર્વને ઉપયોગી થવાના સિધ્ધાંત જો અપનાવી લેવામાં આવે તાયે મનુષ્યનાં જવનનું ઘડતર સુયાગ્યપણે થઈ રહે. સર્વાને ઉપયોગી થવાની ક્રિયામાં જ સેવાધર્મનું રહસ્ય રહેલું છે. જગતમાં નિર્માણ પામેલી સંખ્યાબંધ નાની-મોટી વસ્તુઓ માટે કુદરતના સંકેત એક જ છે કે – "સારી રીતે કેળવાઓ અને તે દ્વારા સર્વાપયાગી થાઓ." સંસ્કારિતાનાં દાતાર એવાં માબાપે, શિક્ષકે, ધર્મગુરુઓએ તેમ જ વ્યક્તિઓએ જાતે એકી સાથે ખભેખલા મેળવીને જીવનના ઘડતરનાં કામે લાગી જવું જોઇએ. એવું જો થાય તા આજની આપણી કેળવણી, શિક્ષણસંચ્યાઓ તેમ જ ધર્મસંપ્રદાયા ચારિત્રણી મઘમઘતા થઈ જશે અને એવા આરિગ્યની જયાત માત્ર ભારતવર્ષને જ નહીં, પણ સારાયે વિશ્વને સાચા પ્રકાશ આપી રહેશે."

### સાધુજીવન એટલે?

સાધુજીવન એટલે જ્ઞાનમય ધારધાનું જીવન. આહાસંગ્રામને ખકલે શક્તિ સાથે સાચા જ્ઞાનની દોસ્તી કરાવીને જેઓ આંતરિક સંગ્રામમાં લેકે છે, તેઓ વિજયશાળી બને છે. તેઓ જ સાચા જૈન બનીને કમેકમે જિન પરમાત્માની પકવી પામે છે. વીતરાગની હાજરીમાં સિંહ, વાઘ જેવા કૂર જાનવરા પણ પ્રેમમય બની જતાં દેખાય છે. જેમણે પ્રાણી-માત્રની અલેદભાવે સેવા કરી હાય, જેમના શરીરનાં પ્રત્યેક પરમાણુમાંથી પ્રેમ અને શાન્તિનાં ઝરણું વહેતાં હાય તેવાઓ માટે એવું બનવું એ તદ્દન સ્વાલાવિક હાય છે."

#### ધર્મ મય સમાજરચનાની જૈન જવાબદારી

"કર્મવાદને પરિદ્યુમે ઉત્કાન્તિ અથવા અપકાન્તિ અન્ય પરિદ્યુમી રહે છે. ભગવાન મહાવીરના (સળંગ) જીવનમાંથી એ (બન્ને) વસ્તુને સ્પષ્ટ સમજી શકીએ છીએ. આ રીતે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે વ્યક્તિનું, માનવસમાજનું અને પ્રાણીસમાજનું મહાકલ્યાણુ કર્યું હતું. એટલું જ નહીં, પણ પોતાના જીવનથી આત્મવિકાસના ક્રમ ખતાવી આપ્યો હતો. એટલે એ ઉપરથી એવું ફ્લિત થાય છે કે, માનવ ઉત્કાન્તિના ક્રમ કેવા અને કેટલા અટપટા છે? અને તેમાં જૈન શાસનની કેટલી માટી જવાબદારી છે? આપણે ફરીથી એકવાર શાસ્ત્રોને તેમ જ ધર્મોને ગતિશીલ, ચેતનવંતા બનાવીએ અને માનવજાતને તેના ધર્મપ્રધાન (સમાજ ઘડતરના) કર્તવ્યનું ભાન કરાવવામાં આધ્યાત્મિક વિજ્ઞાનની સાથે કામે લાગે જઇએ. આધ્યાત્મિક વારસા આપી જનારા પૂર્વજીનાં સંતાના આપણે હજુયે નહીં જાગીએ તા પછી નવી પેઢીની શી દશા થશે? ઉપાદાન અને નિમિત્ત બન્ને મળવાથી જ કાર્ય સંપૂર્ણ થવા પામે છે. જીવનમાં જીવંત સાપેક્ષવાદને અપનાવ્યે જ છૂટકા છે. આજે સાથી વધુ જરૂર રહે છે સમાજમાં નૈતિક પ્રતિષ્ઠાની સાચી સ્થાપના કરવાની. સમાજનાં નાનાં નાનાં વર્તુળા તેમ જ જૂથા મારફત એવા પ્રયોગા વ્યવસ્થિત રીતે આદરી શકાય તેમ છે. એમ થઇ શકે તે દ્રાયપરિવર્તનની પ્રક્રિયાને સફળ થઇ રહેવામાં વધુ ઝઝી વાર ન લાગે. (જો) સમાજનું નૈતિક ક્ષ્માણું જેર પકડી શકે અને તેને અસરકારક રીતે વાપરી શકાય. (તા) રાજ્યની દંડશક્તિ (શાસનશક્તિ) યે પવિત્ર રહેવા પામે. એ રીતે જ સમાજની પુનઃ રચના થઇ રુંઘાઇ રહેલાે દેખાતા માર્ગ તદ્દન માકળા થઇ જવા પામે. પ્રગતિના રાજમાર્ગપર ફ્લક્સ કરવાના આ એકતા એક કિમિયા છે. સાચી લાત જ એ છે કે દ્રદ્યપરિવર્તનની પ્રક્રિયા, સમાજના નૈતિક ક્ષ્માણુની ક્રિયા અને પવિત્ર થયેલી શાસનશક્તિ ત્રણેય કમપૂર્વક (પણ) સાથેસાય પગલાં ભરવાં જોઈએ."

# पूर्वय गुरुहेव डिवियर्थ पं. नान्यक्ट्रेक् सहाराक करमशताहि स्मृतिअंध

# 'સંતશિષ્ય'ની કાવ્યસરિતા

### જિનેશ્વર - સ્તુતિ (સગ - ગાસ - ઝીંઝે ડી)

મંગળ-મુકસફન જયતિ જય જિનેશ્વરા (૨) વિશ્વમાં વિવિધતાથી જ્ઞાન વિસ્તરા .... મંગળ૦ ટેક

- અમૃતરસના અખૂટ નિર્મળા ઝરા, (૨) અનાકિ ને અથાહ વ્યાપ્ત ગાઢ તમહરા -સતત વિલસી ભકત અંતરે સુહિતકરા (૨) નમીએ....શમીએ....રમીએ, ત્વપદમાં -સુવિશકમાં...સસુખદમાં ... પરમપદવરા ... મગળ ૧

- શરણ ધરણ સત્ત્વ ને આનંદ નિર્ભરા, (૨) અજર અમર અકળ અજ તું અચળ ઇશ્વરા – ધ્યાનથી શુભ 'સંત(શિષ્ય' સહજ સુખકરા (૨) કરજે….હરજે….ધરજે….પ્રણહતર! દુરિતહર! …. અભયકર! …. હરી જનમ જરા …. મંગળ૦ ૨



### પ્રભુ નામ મંગળ

(હરિગીત અથવા ક્ષેરવી)

પ્રભુ નામ મંગળ ઠામ મંગળ કામ મંગળ જેહતું, છે જ્ઞાન મંગળ ધ્યાન મંગળ સ્મરણ કરીએ તેહતું, મંગળ કરણ અભિમાન છે, આનંદ મંગળ એહતું, મંગળ કરા મંગળ દિને, મંગળ થવા નરદેહતું.... ૧ તજ અન્ય કામ ત્રિસંધ્ય જે, ગાતમ તથા શુણુ ગાય છે,

તજી અન્ય કામા ત્રસ વ્ય જ, ગાતમ તથા ગુણ ગાય છે, આનંદ-મંગળ અજબ રીતે, અધિક ત્યાં ઉભરાય છે; ગાતમ ગુરુ ગુણુગાન મંગળ, મહત્ સ્વરૂપ મનાય છે, શુભ 'સાંતશિષ્ય' વિઘન ટળી, મંગળ ઘરે વસ્તાય છે.... ૨

₩

#### એકના આધાર

(ભજન, ઢખ-તમે તો તમારા બિરુદો જોશો) એકને વળિયા છે એટલા જ ઊગર્યા રે, દાણાએ બીજા દળાયા રે વા'લા...એકને ટેક. એકને પિછાણ્યા તેણે સૌને પિછાણ્યા રે, લક્ષ વિના અવર લઢાયા રે, વા'લા....એકને ૦૧

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એકનું શરણુ તેને પરવા ન પરની રે, ઘણાવાળાં લવમાં ગુંચાયા રે વા'લા....એકને૦ ર

એકથી વધ્દ્રુટ્યા તે મળી ગયા માતને રે, એકવાળા એકમાં સમાયા રે વા'લા....એકને૦ ૩

'સંત**િશષ્ય' એ**ક સાધ્યે સર્વને સાધિયા **રે**, તજ દીધું એક તે તણાયા રે વા'લા….એકને૦ ૪

☆

### પ્રાથ<sup>°</sup>ના

( ઝીં ઝેરટીની તરજ)

જગપતિ કરજે સહાય મારી (૨) સ્વામી મુજ અરજ સ્વીકારી (૨) મનમંદિર પ્રભુ પધારી-જગપતિ કરજે સહાય મારી....ટેક.

સાખી: – તું કાતાર કયાળ તું, હું ભિક્ષુ હું દીન; પરમાકિત્ય પ્રકાશ તું, હું જ્યાતિવહીન. દાર તિમિરમાં પંથ ન સૂઝે (૨) સુરતાના તાર સુધારી– મ્યા સંકટ પાર ઉતારી....જગપતિ૦ – ૧

સાખી: - પ્રસિદ્ધ હું છું પાતકી, તું પાતક હરનાર; હું દર્દી ભયથી ભર્ચી, તું નિર્ભય કરનાર ભૂલા પડયા હું લવ અટવિમાં (૨) આ ત્રિવિધ તાપથી તારી-સુજ વિધ્ના સર્વ વિદારી....જગપતિ૦ - ૨

સાખી:- મુજ જીવનની જયાત તું, પરમામૃત મુજ પ્રાણ; તું સાતા સહું રોયના, હું છું અભુધ અજણ. પથ્યાપથ્યને નથી પરખાતું (ર) મટી જાય અવિદ્યા મારી-એવાં પ્રભુ કિરણ પ્રસારી....જગપતિ - ૩

સાખી:- માત તાત કે ગુરુ કહું, સખા કહું શિસ્તાજ; જે કહું તે એાછું બધું, હું માનું મહારાજ. 'સંતશિષ્ય'ના શરેલુ સદાયે (૨) નહિ દેજે વિભુ વિસારી-લેજે હે અચ્યુત ઉગારી....જગપતિ૦-૪

∜

## એવી **ર**મત **રમવી નથી** (રાગ – ભૈરવી)

દ્ભર કાં પ્રભુ! દોહ તું, મારે રમત રમવી નથી, આ નયન બંધન છોડ તું, મારે રમત રમવી નથી; પ્યાસુ પરમરસના સકા, શાધું પરમરસ રૂપને, અનુભવ મને અવળા થયા, એવી રમત રમવી નથી. હાં...દ્વર૦ ૧

# पूक्य गुरुहेव डविवये पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहिह रमृतिग्रंथ

આંધી નયન - અંધન મને, મુક્કેયા વિષમ મેદાનમાં, અદશ્ય થઈ અળગા રહ્યા, એવી રમત રમવી નથી; ભારે વિષમપથ ભટકવું, અહું નયનને આંધી કરી, આવી અકારી રમતને, મારે હવે રમવી નથી. હાં...દ્વર૦ ૨ અથડાવવું છે ક્યાં લગી, બાંધી નયનનાં અંધના, મારા ન આવે તા પછી, એવી રમત રમવી નથી; તું 'આવ આવ' અવાજ કર, તાે એ તરફ આવી શકું. વિષ્ય લક્ષ અથડાવા તણી, મારે રમત રમવી નથી. હાં...કર૦ ૩ તું આવીને ઉત્સાહ દે, કાં ફેંક કિરણ પ્રકાશનાં' આ લક્ષ વિણ રખડી મર્યાની, રમતને રમવી નથી: હે તાત! તાપ અમાપ આ' તપવી રહ્યા છે ત્રિવિધના, એ તાપમાં હે તપી મર્યાની, આ રમત રમવી નથી. હાં... દ્વર૦ ૪ नथी सहन ५री शक्तो प्रशु! ताश विरहनी वेहना, હૈ દેવ! તુજ દર્શન વિના, મારે રમત રમવી નથી: નથી સમજ પડતી શ્રી હિરિ! કઇ જાતની આ રમત છે. ગભરાય છે ગાત્રા અધાં, મારે રમત રમવી નથી હાં...દૂર૦ પ હાેચે રમત ઘડી એ ઘડી, બહુ તેા દિવસ એ ચારની, આ તા અનંતા યુગ ગયા, એવી રમત રમવી નથી: ત્રિભુવનપતિ તુજ નામના, થાકયા કરી કરી સાદને, સુણતા નથી કેમ 'સંતશિષ્ય'ને આ રમત રમવી નથી. હાં ... દ્વર૦ ૬

> એારતા : પશ્ચાતાપ (હરિગીત અથવા ભૈરવી)

સમીપે છતાં તમને તિમિરથી હું નહીં નિરખી શક્યા, હું પતિતપાવન પૂરણું પ્રેમસ્વરૂપ નવ પરખી શક્યા; તુજ અમીભર્યાં સૂત્રા અમુલાં હું ન શ્રવણું કરી શક્યા, હું દૃદયમાં સંજીવની તારી ધ્વનિ ન ધરી શક્યા.... ૧ લજવા તણા ઉત્તમ સમય તમને ન નાથ! ભજી શક્યા, પ્રભુ આપના સંકેતને હું મૂર્ખ નવ સમજી શક્યા; તારા થવાની અભય મંગળ મોજ નવ માણી શક્યા, તારા શજનના અતુલ મહિમા જરૂર નવ જાણી શક્યા.... ૨ તારા ચરણના શરણુર્ષે મૂઢ હું ન મળી શક્યા, વાર્યા છતાં પણ વિષમ પથથી નાથ! હું ન વળી શક્યા; પાત્ર્યા અમૂલાં સાધના, નહિ સદુપયાગ કરી શક્યા, નવ ભક્તિના સ્વાદિષ્ટ રસને 'સંત્રિષ્ય' ભરો શક્યા.... ૩

# જિય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી સહારોજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રં

### પ્રાર્થના

(રાગ – તું રે તારા બિરુક સામે જોજે)

तमे ते। तमारा जिड्डेश जोशी क्याडीश्वर!

ન જોશા કરણી અમારી રે વા'લા .... તમે ટેક

તમારા ખાળામાં મેં મસ્તક મુક્યું રે (૪)

અળતાથી લેંજો ખચાવી રે વા'લા .... તમેં ૧

भूबी ला लान त्यारे स्मरण् **४शवले रे** (२)

અદશ્ય શક્તિરૂપે આવી રે વા'લા ... તમે૦ ર

સમજી મને પડી જતાં ઝીલજોરે (૨)

ટેકાથી રાખનો ટકાવી રેવા'લા ... તમે૦ ૩

આડા ને અવળા પાંચ અળગા મેં મૂકીઆ રે (૨)

ભક્તિ તમારી મને લાવી રેવા'લા ... તમે જ

અસત્યના મારગડામાં આવી પડું તે રે (૨)

સત્ય મને દેજો સુણાવી રે વા'લા ... તમે પ

धच्छा विना हेव अधर्भमां थेले ते। रे (२)

क्रापति हें जे क्लावी रे वा'सा ... तमे ०

निद्रा आवे ते। भने नाथ जगाउले रे (२)

દાસ ઉપર દયા લાવી રે વા'લા ... તમે ૦

કરગરી કરગરી કરગરી કહે છેરે (૨)

'સાંતશિષ્ય' શિશ્ને નમાવી રે વા'લા તમે ૦ ૮

#### ☆

### પ્રાર્થના

(ઢખ-જળ ભરવા દિયાને જમુના તથા રે)

દ્રયાદિષ્ટિ વા'લા! કાસપરે રાખને રે, નમ્ર વિનંતી કરું છું વારવાર .... કયાદેષ્ટિંગ ૧

प्रभु वेह तथा सेह नथी जाध्ती। रे, નથી જાણતા સ્વરાદયના સાર .... કયાદચ્ટિ ૨

મને યમ નિયમ (ને) આસન આવડે નહિ રે, नथी विद्वत्ता भरेता विचार .... इयाद्घिट उ

ક્રિયાકાંડમાં હું કશું ય સમજું નહિ રે,

ગુપ્ત લેકના ન હું લઘુનાર .... કયાદ પ્ટિંગ ૪

આપ લજન વિના અન્ય આવડે નહિ રે,

નિરાધારતા અચળ છેં આધાર .... દયાદેષ્ટિં૦ પ

ઝાઝાં શાસ્ત્ર ને સિદ્ધાંત નથી જાણતે! રે,

સદા આપતું સ્મરણ કરનાર ... કયાદેષ્ટિંગ ફ

આપ વિના મને અવર નથી આશરા રે,

' **સંતશિષ્ય** ' તણા દૃકય શણુગાર … કયાદેષ્ટિ૦ ૭

☆

# पुराय गुरुहेंव डविवय पं. नान्यक्ट्रका महाराक कक्रशताहिह समृतिग्रंथ

### અરજી: વિનતિ

(લજન ધીરાની ઢબનું)

કયાળુ મારા દિલમાં રે.... આવી રહેજો અંત સમે; ભજનને ભૂલવવા રે .... દુશ્મના આવી ન દમે .... કયાળુ૦ ટેક.

મારું મારું કરી મફતના, અથડાયા અહાનિશ; જગમાં નાયક તમે નિયંતા, જાણ્યા હવે જગદીશ— તમારે ખાળે માથું રે .... તારી લેજો તારક તમે .... ક્યાળું – ૧

ચાલી ચાલીને ચાલિયા (પણ) પંથના ના'બ્યાે પાર; માથે ભાર ઉપાડી થાકયાે, છેવટ ન જડયાે સાર – પ્રભુની રીત પિછાણી રે .... ખાેટું હવે કાેેેે આ ખેમે ? .... કયાળું૦ – ર

ઠીક પહે તેમ કર તું ઠાકર (તેમાં) મારે નથી તકરાર; (પણુ) વિષમ સમયેન વીસરું તુજને, કર એવું કિરતાર – અરજ છેલ્લી એ છે રે … 'સંતશિષ્ય' નિત્ય નમે … દયાળુ૦ – ૩



### **ઝાર્થ** ના

(રાગ - દેશ)

કરુણાના સાગર! અહીં કરુણા જળ વરસાવજો રે, વરસાવીને કડણ કલેજા નરમ બનાવજો રે .... કરુણા૦ ટેક.

- નિદ્રા નયનથી ઊડી જાવે, નિજ નિજ દોષા નજરે આવે;
   જય જગદીધાર જુગતી એહ જમાવજો રે ... કરુણા૦ –૧
- સમાજમાં પ્રભુ થાય સુધારા, નીકળીને દેખા રહે ન્યારા; અગ્રેસરામાં એહ જ્ઞાન ઉભરાવ**ેતે રે** ... કરુણા૦ –૨
- ~ મન સવે<sup>ર</sup>નાં થઇ રહે માેટાં, ક્ષુદ્રની પેઠે થાય ન ખેપ્ટાં; ઘટઘટમાંહે ઘટના એહ ઘટાવ**ેને** રે ... કરુણા**૦** –૩
- ઝેરી રસ સઘળા ઝરી જાજે, અમૃતમય ઘટ અંતર થાજે; એક ભાવના વિશ્વપતિ વિસ્તારજો રે ... કરુણા૦ -૪
- પરમારથમાં ઉપજે પ્રીતિ, સમજે સત્ય ધર્મ ને નીતિ; દયા કરી પ્રભુ એવી ચાંપ દબાવજો રે ... કરુણા૦ -પ
- **' સ**ંત**િરાષ્ય** ' સ્વારથને છોડી, પકડે પરમારથને દેાડી; એ ઉત્સાહતણા રસ અધિક વહાવ**ને** રે…. કરુણા૦ –૬

☆

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### આ મંત્રણ

(ढल - आवे। आवे।ने नंद्रवास रमवा आवे।ने रे)

નિર્મળ આપ તહું રડું નામ, અળગું થાવું ઘટે નહિ આમ. રૂડા દૃદયના શમ, અમ ઘર આવા ને રે. કરવા અમારું કામ, અમ ઘર આવા ને રે. આનંદઘન અભિરામ, અમી વરસાવા ને રે.

સેવા રંકની નાથ સ્વીકારી, વા'લા આપનું બિરું વિચારી; અરજ મારી અવધારી, અમ ઘર આવો ને રે.... આનંદ ૧ આપ વિના અંતરમાં અંધારું, મુંઝાયે નિશહિન મન મારું; તમહેર નામ તમારું અમ ઘર આવો ને રે.... આનંદ ૧ આપ અભાવે શાંક સતાવે, મૂળના મારગ મારા મુકાવે; ધિમત બનાવી ભુલાવે, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૩ ઉજવળ આપ વહે જ કહાવું, સુંદર આપને શું સમજાવું? જાહું નહિ શું જણાવું? અમ ઘર આવા ને રે... આનંદ ૪ લેણાવાળા આવી લાજને લે છે, કહેવા કરતાં વિશેષ કહે છે; કામ છતાં દુ:ખ દે છે, અમ ઘર આવા ને રે... આનંદ ૧ પ માયાના અનુચર આવી મુંઝાવે, દાેષા આવી વારે વારે દબાવે; આપ વિના અલહાવે, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માયાના અનુચર આવી મુંઝાવે, દાેષા આવી વારે વારે દબાવે; આપ વિના અલહાવે, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માયાના કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માયાના કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ મારા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા કરશા પ્રાથમી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ માત્રા ધારી, અમ ઘર આવો ને રે... આનંદ ૧ ધ

### મંદિરમાં પધારા

☆

(ઢગ – પાણી ભરવાને ગઇ'તી રે)

મહિરમાં પધારા રે, વા'લા કહું વાતલડી રખડેલાની : સંગે રે, રમ્યા દિન રાતલડી ... મહિરમાં ટેક.

સાખી: - મેં મારા માન્યા હતા, સાચા ને વળી સાર; રોાકતણા સિંધુ થયા, હિત વિત્ત હરનાર. ઠગારાની સંગે રે, ઠગાયા હું ઠાલા -(આ) પરમરસ કહીને રે, પાયા વિધના પ્યાલા...મંદિરમાં૦ ૧

સાખી: - અહર્નિશ જે આશમાં, લટકરો થઇ લાચાર; અંતે તાે એ મુગજળે, ખાલી કર્યો ખુવાર.

જુદા મેં તેા જાણ્યા રે, તારક આજ સુધી તમને – (હું)મૂરખ થઈ મુંઝાયા રે, માલમ નહિ આવી મને....મંદિરમાં૦ ર

# प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नान्यन्द्रेकु महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

સાખી: - વિશુદ્ધ સઘળા વર્ગથી ઉત્તમ આપ અલેક;
કુમુક્ચંદ્ર કિરણે કરી, ક્ષય કરને મુજ ખેદ.
શોકાગ્નિ સમાવી રે, સાહેબ! મન શાંત કરા –
(તે) અવર તજી આવે! રે, દૃદયતણી પીડા હરો ... મંદિરમાં૦ ૩
સાખી: – આવી આ મુજ આંગણે, રમા દૃદયના રામ;
પાવરને પાવન કરા, વિછુદ્ધ કરી વિશ્રામ.
પ્રકાશ પ્રસારા રે, કરુણાળુ કૃપા કરી'સંતશિષ્ય' સહેજે રે, આનંદમાં રહીએ તરી ... મંદિરમાં૦ ૪

☆

### પ્રાર્થના

(હિરિગીત અથવા ભૈરવીની હળ) હે નાથ! ગ્રહી અમ હાથ રહીને સાથ માર્ગ અતાવનો, નવ ભૂલીએ કહી કષ્ટમાં પણ પાઠ એહ પહાવજો; પ્રભુ, અસત્ આચરતાં ગણી નિજખાળ સત્ય સુણાવજો, અન્યાય પાપ અધર્મ ન ગમે સ્વરૂપ એ સમજાવજો.... ગગઉ ન બુદ્ધિ કુટિલ કાર્યો બાધ એહ विख ! काण्वानं अक्ष रीते क्षत्र क्षत्र क्षावले; સહુ દુષિત વ્યવહારા થકી દીનમધુ દૂર રખાવને, છે યાચના અમ કર થકી સત્કાર્ય નિત્ય કરાવજો.... ₹ પ્રભુ ! સત્ય – ન્યાય – કયા – વિનય-જળ ફ્રક્યમાં વરસાવજો, બદનામ કામ હશમ થાય ન એહ ેઠ રખાવજો; ઉર પ્રેમ પૂર હે દેવના પણ દેવ! અમ પાપાચરહ્યની પાપવૃત્તિ હે હઠાવજો..... કયાળ ! 3 सुभ-संप-सळ्ळनता-विनय-यश-रस अधिक विस्तारको, સેવા ધરમના શાખ અમ અણુ અણુ વિષે ઉભરાવનો, શુલ 'સંતરાિષ્ય' સધાય શ્રેયા એ વિવેક વધારનો. આનંદ – મંગળ અર્પવાની અરજતે અવધારનો.... X

#### આલાેચનાત્મક – પ્રાર્થના

(ढण - आवे। भाश नटवर नानिरिया)

પ્રભુ! હવે બાંદ્ય ગ્રહા મારી, હવે તા હું છેક ગયા હારી....પ્રભુ. ટેક તુંને છાડી માયામાં રમિયા, સમજણુ વિણુ ભ્રમિત થઇ ભ્રમિયા; મારી ભૂલે ખૂબ દુઃખા ખ્રમિયા...પ્રભુ૦-૧ જિનવર તુંને કદીએ નવ જાણ્યાં, અસ્થિતને મેં આમંત્રી આણ્યા; માલિક થઇ મુજ ઘરમાં માણ્યા...પ્રભુ-૨

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સમજરા પણ નહિ સમજયા જેવું, એથી મારે અખૂટ વધ્યું દેવું; સવળું કરતાં અવળું થયું એવું…પ્રભુ૦-૩ મારા દેશ્યા કહેતાં મરું લાજી, રહ્યાે સદા ગર્વ વિષે ગાજી; પાખેંદામાં પૂરણ રહ્યાે પાજી …. પ્રભુ૦-૪ પતિતને પાવન કરનારા, અહાેનિશ અમૃત અરનારા; તિમિર 'સંતરાિષ્ય'ના હરનારા … પ્રભુ૦-પ

#### ્ર આલાચનાત્મક પ્રાર્થના

(ढण-आवे। भारा नटवर नानिरिया)

કરુણાનિધિ! કરુણા જરૂર કરજે, અધારું દૃદયતણું હરજે. ટેક કહીશ તેમ નાથ! સદા કરશું, દોષા થકી જરૂર હવે ડરશું;

તારા વિના કૈમ કહેં! તરશું ? . કરુણ નિધિ ૧ શરણું મને સર્વ સ્થળે તારું, મસ્તક તારા ચરણુકમળ મારું; બીજું મને કાઇ નથી બારું. કરુણાનિધિ ૨

त्रिखवनपति समक्ष तारेः, इरीश नहीं नाथ भने न्याराः;

કાકર લવતાપ થકી ઠારા …કરુણાનિધિ૦ ૩ હ્રા છે સારા આગ્રગો સે આગ્રગ્રિયા પ્રોતા

માલિક મારા દેષો છે માટા, આચરણા મેં આચરિયા ખાટા; દંભી થઇ વાળ્યા **ઘ**ણા ગાટા ..કરુણાનિધિ૦ ૪

ના કાર્યા જારા તાણી જયારે, પાકી મને પ્રતીત થઇ ત્યારે;

વા'લા વસ્યા ઘટડામાં મારે ... કરુણાનિધિ પ મીઠી તારી દેષ્ટિ જ્યાં થાયે, જરૂર મારા જન્મ-મરણ જાયે;

આનંદ "**સંત્રશિષ્ય'**ને ઉભરાયે …કરુણાનિધિ૦ ૬

☆

### સ્તુતિ

(રાગ-સારેગમની તરજ)
પ્રીતેથી નમી તુંને ચિત્તે ચિત્તવીએ (ર)
વિશ્વેશ સુખકર દુઃખહર દેવ (ર)
સિ... હ... શુ... હ... ખુ ... હ... તું... પ્રીતેથી જય જય જગપતિ, અગમ છે તારી ગતિ, મંદ મંદ મારી મતિ, ધારી ન શકાય ધૃતિ—કળી ન શકાય ધૃતિ, હઃખ નવ રહે રતિ. અપાર તું અલક્ષ્ય તું અગમ્ય તું અવાચ્ય તું (ર) પ્રીતેથી ૦ –૧ વિશ્વપતિ વિશ્વ હર, મારા દ્દયમાં ઠરે, ધ્યાનમાં અરજ ધર, દોષ મારા દ્દર કર— ત્રિલુવનતાલુા તાજ, અરજ સુણુજે આજ, રાખજે 'શિષ્ય'ની લાજ, એકમાં અનેક તું અનેકમાં હે એક તું (ર) પ્રીતેથી ૦ –૨

# पूराय गुरुदेव इविवय पं. नानसन्द्रेक महाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

## વિશુદ્ધ પ્રેમની લગની

(शग - भारे। राभ गये। वनवास रे)

પરમ વિશુદ્ધતર પ્રેમની, લાગી જેને લગની ખરી ..ટેક.

આખી રે અવિનમાં પ્રેમને પેએ રે (૨)

કુંચી એ ખરેખરી ક્ષેમની – લાગી૦ પરમ૦ – ૧

એહ રસાયણે અંતરઘટની રે (૨)

વેગળી રહે છે સ્થિતિ વે'મની – લાગી૦ પરમ૦ – ૨

સાચા તે પ્રેમની સંપત્તિ આગળે રે (૨)

કિંમત શું હાેચે હીરા હેમની ? – લાગી૦ પરમ૦ – ૩

પુરણ રીતે જેણે પ્રેમને પિછાણ્યા રે (૨)

તારક જિંદગી છે તેમની - લાગી પરમ૦ - ૪

પરવા નહિ જેણે પ્રેમશ્સ પીધા રે (૨)

હલકાથી મહફ હાકેમની – લાગી૦ પરમ૦ – પ

પ્રેમ વિના પરિતાપનાં સ્થળાે છે રે (૨)

અનુપમ છાયા એક એમની – લાગી૦ પરમ૦ – ६

'**સંતના શિષ્ય**' થઇ શુદ્ધ પ્રેમ સાધે રે (૨)

જયરૂપ વૃત્તિ હાય જેમની – લાગી૦ પરમ૦ – ૭

公

#### મહાવીરના ભકત

( ઢખ – જળ ભરવા દિયોને જમુના તણા રે )

મહાવીર તથુા ભકત એને માનવા રે,

પહેરે સત્ય – શીલના જે શણુગાર ... મહાવીર૦ ટેક

सत्यासत्य स्थाइवाइथी सम्ेे अ है,

દિવ્યદ્ધિ વહે એક દેખનાર ... મહાવીર ૦ –૧

નિર્દ ભી મુદ્દ હુદય પ્રેમથી ભર્યાં રે,

વિશ્વવાત્સલ્યમય એહેના વ્યવકાર .... મહાવીર૦ –ર

રામેરામ વીર વચનથી વ્યાપી રહ્યાં રે,

દિવ્યગુણુ – મણ્યુિઓનાં ભંડાર .... મહાવીર૦ –૩

જે ગુ તન-મન-ધન અર્પ્યાં પ્રભુચરણમાં રે.

<sup>વ</sup>ધાસાવાસ એવું ર૮ણ કરનાર .... મહાવીર૦ –∀

ર્ગ્રાંથ – લેંદ કરી લેંદજ્ઞાન પામીઆ રે,

સ્ત્ર–પર શાસ્ત્રતણા શાષ્ટ્રયા જેણે સાર .... મહાવીર૦ –પ

'સંતશિષ્ય' જેને પરવાના પ્રભુના મળ્યા રે,

ભવસાગરમાં તે નહિ ભમનાર .... મહાવીર**૦ –**૬

숬

# പ്പെട്ട് ടറ്റ് പ്രത്യാക്ക് കളില്ലെ അക്ഷിപ്പിരുട്ട ക്യൂറ്റാ,

## સન્માર્ગનું આવાહન

(રાગ – આશા અથવા બિલાવર)

આ સ્થળ આવે આ સ્થળ આવે.

આમતેમ જઇ શીક અથકાએ ? .... આ સ્થળ. ટેક

અવર તજી પ્રભુના ગુણ ગાંએ!,

જ્ઞાનનું મંદિર ખુબ ગજાવા ... આ.

**િ** ખનામાં શું શરમાંએા ?

સમય મળ્યા છે હ્યા શુભ લા'વા .... આ.

લામિતિપાંચે શાને લાટકાઓ!?

લગની અંતરમાંહે લગાવા .... આ.

નેહ નયન ભરીને વરસાવે!,

લાગણી અન્યાેઅન્ય ખતાવા .... આ.

પરસ્પર મળી પ્રગટાવા, પ્રેમ

ગ્રાનજળે સહુને નવરાવા ... આ.

પ્રભુના નામની ધૂન મચાવા,

આનંદ આનંદ આવી ઉડાવાે ... આ.

જય કરવાના ખેલ જમાવા,

**'સંતશિષ્ય'** થઇ શાક સમાવા ... આ.

쇼

# સદ્યુરુના ક્ષક્ષણા

(રાગ - મારા રામ ગયો વનવાસ રે)

સદ્દગુણના સિંધુ શોધ સંતને, શરણે રાખી શાક હરે...ટેક.

આશાને તૃષ્ણા અલગ કરે એવા (ર)

મનને જીતેલા મહાંતને...શરણે અદ્દગુણ - ૧

માહદશાથી જે મુક્ત થયેલા રે (ર)

માયા તજેલા મતિવંતને...શરણે સદ્દગુણ -- ર

આધિ ને વ્યાધિ ઉપાધિ તજાવે રે (૨)

તાડી નાખે ભવતાંતને...શરણે અદ્દગ્રણ - 3

પરમજ્ઞાનના પાય છે પિયાલા રે (૨)

એાળખાવી દે અરિઢંતને ... શરણે રદ્યાણ ૪

અંતરઘટમાં હે કરી અજવાળ રે (ર)

આણે અવિદાના અંતને ... શરણે સદ્યુણ પ

'સંતશિષ્ય' કહે સંતની સંગતિ રે (૨)

ભેળા કરી દે ભગવાંતને ... શરણે સદ્યુણ દ

☆

138

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

## સદ્ગુરુ પ્રત્યે નિવેદન

(ઢમ- મહેતાજી રે શું મહી મૂલ ખતાવું?)

એક અરજ રે... સદ્દગુરુ આપ સ્વીકારી હયા ધ્યાન **વિષે** ગુરુ ધા**રી...ટેક**.

આ અશ્રિત આપના જાણી રે, લાગણીઓ અધિકી આણી રે; ગુરુ! પૂરણુ અમને પિછ.ણી રે– ગુણુ ખાણી રે… પ્રેમનાં કિરણુ પ્રસારી … લ્યેઃ૦ ૧

કહેા અન્ય સ્થળે કયાં જઇએ રે ? બીજા કાેતું શરણું લહીએ રે ? કાેની આગળ કથની કહીએ રે ? – દ્ર:ખ સહીએ રે ... અવધૂ લેજો ઉગારી ... લ્યાેં ૦ ર

એક વાત નથી સમજાતી રે, મુંઝવણુ મનમાં નથી માતી રે? નથી જયની વાત જણાતી રે – સમજાવી રે... સંશય નાખાે સંદારી... લ્યાેં ૭ ૩

જયાં ત્યાં ભયભડકા ભાસે રે, ત્રાય ત્રાય કરી મન ત્રાસે રે; નિર્ભય ખનવા ખહુ નાસે રે– કયાં જઇએ રે… અમને એાથ તમારી… લ્યો૦ ૪

એક આશ્રય અમને તમારા રે, ભવસાગર પાર ઉતારા રે; મટે જેમ માયાના મુંઝારા રે– ન વિસારા રે... અમ આતમ અધિકારી ... લ્યાે પ

કહેતાં પણ નથી કહેવાતું રે, કીધા વિણુ નથી રહેવ'તું રે; નથી ખલકનું દુઃખ ખમાતું રે– આ વાતું રે…ન મેલશા નાથ વિસારી…**લ્યાે૦ ૬** 

ઊંચું અંજન આંખે લગાવા રે, શુધ્ધ મારગઢા સમજાવા રે; લીએ 'સંત(શષ્ય' એ લા'વા રે– ગુરુ આગળ રે… અરજી એક અમારી … લ્યાે ૭

☆

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પાં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### સદ્ગુરુની કૃપા

( શગ - શ્યામ કલ્યાણ, હમ - મંડપ રચ્યાે આજ (૨) )

સદ્ગુરુની કૃપા થાય, આનંદ ઉભરાય (૨)

- સદ્ગુરુવરની સંગતિ કરતાં, આપેલ એહના મંત્ર ઉચ્ચરતાં, પામેલ ન તેહ પમાય, શંકાએ માત્ર સમાય;

**દિલનાં દુઃખ** સર્વ દખાય, આનંદ ઉભારય ... સદ્ગુરુની૦ ૧

– અનુલવીએા વિણ કાૈણ ઉગારે ? વિષમપંથથી અવર ન વારે; ભવલેંદા એંહ ભણાવે, સાચા ગુરુપંથ સુણાવે,

ખુકી એ હકીમ ખતાવે, **આનં**ક ઉભરાય ... સફ્ગુરુની ૦ ૨

– તરનારા ભવસિધુથી તારે, ઊગરી ગયા છે એહ ઉગારે; છૂટેલા તે જ છોડાવે, સમજેલા તે સમજાવે, અનુભવીઓ અનુભવાવે, આનંદ ઉભરાય ... સદ્દેગુરુની૦ ૩

- ગુરુ ઉપદેશના રસમાં ગળ્યાથી, બાંધનકારક બીજ બળ્યાથી; એ પરમ સુધારસ પાય, તેં! જન્મ-મરણ મડી જાય,

દાેષા પછી સહજ કળાય, આનંક ઉભરાય ... સફ્ગુરુની૦ ૪

– એ લવવૈદ્યને કેમ વિસારું ? અમૃલ્ય એહ જ ભૂષણુ મારું; તે કદી ન અળગું કરાય, મુજ જીવનથકી જરાય, અ: 'સાંતશિષ્ય' ગુણુ ગાય, આનંદ ઉભરાય .. સદ્દગુરુ૦ પ

 $\frac{1}{2}$ 

## સદ્ગુરની કૃપા

( राग - सारंग, ७५ - इरिलकन विना )

ગુરુકૃપા વિના, માયાવાળા મનના પાર ન આવે, શી શાધ કરું, અજાગુ નરને અધારે કેમ ફાવે? ... ટેક

મનમાયા એક થઇ ચાલે, મહિષતિ થઇને મંદિર મહાલે,

એને સદ્ગુરુ વશ કરી ઝાલે ... ગુરુકૃપા૦ -૧

માયા ખવરાવે તે ખાવે, માયા ગવરાવે તે ગાવે;

એ વિણ અમૃત પણ ના ભાવે ... ગુરુકૃપા૦ -ર

જેમ સ્થિર કરું તેમ તેમ ભાગે, જરૂરી વિણ નવીન નવીન માગે;

લગની પ્રભુમાં ક્ષણ નવ લાગે ... ગુરુકૃપા૦ –૩

જપ-તપથી ટેવ નથી જાતી, ઉપદેશની અસર નથી થાતી;

મનમાં એ મૂંઝ નથી માતી ... ગુરુકુપા૦ –૪

દિન – રાત કરે દેાડાદાડી, એના વેગની જગમાં નથી જોડી;

વત નિયમ બધાં નાખે તાડી ... ગુરુકૃપા૦ –પ ગીતામાં ચાષધ ગાયું છે, શાસ્ત્રે પણ ખૂબ સમજા૦યું છે; 'સાંતશિષ્ય'ને રહસ્ય જણાવ્યું છે ... ગુરુકૃપા૦ –૬

苓

# જ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિર્

## ગુરુ મહારાજને વિનંતી

(રાગ-દેશ. ઢખ-વિમળા નવ કરશા ઉચાટ)

ગુરુ મુકત થવાના અપૂર્વ માર્ગ ખતાવને रे; ખતાવી ગુપ્ત રહસ્યો, નહિ જાણેલ જણાવજો રે . . ટેક.

ગાંડુ અની અહુ કાળ ગુમાવ્યા, અથડામણુના પાર ન આવ્યા;

ગુરુ નાલાયકમાં લાવજો રે ... ગુરુ૦ -૧ તિમિર તમામ સ્થળે છવરાયું, હિત-અહિત જરા ન જણાયું;

પ્રકાશને પ્રગટાવજો રે ... ગુરુ૦ -૨ અધકારમાં

દર્શીના છે અનેક દે.ષા, જડતા સામું કઠી નવ જોશા;

વિશાળદૃષ્ટિ કરીને અમી વરસાવજો રે .. ગુરુ૦ -3 ઊર્ધ્વ રથાન શુભવૃત્તિ અડે છે, અનેક વિદ્યો આવી નડે છે;

અગવડની સરસ કવા સમજાવજો રે ... ગુરુ૦ –૪ અલગ રહે અકળામણ મારી, નિર્ભળતા રહે સદ્દાય ન્યારી;

દયા કરી ગુરુ એવી ચાંપ દખાવતો રે ... ગુરુ૦ -પ અંજન નેત્રે અજબ લગાવા, સત્ય રહસ્ય મને સમજાવા;

શંકા કરી ઉપજે નહિ એમ શમાવનો રે ... ગુરુ૦ - દ જન્મ-મરણ જાયે ગુરુ મારા, નીકળીને દાેષા રહે ન્યારા;

'संतशिष्य'ने स्रेवुं स्वरूप समलवले रे ... गुरु० -७

☆

## હૃદયદર્દની દવા

( હળ - જળ સરવા કિયોને )

દૃદયદુર્દ તાણી કાેડે દ્વા કીજીએ રે,

પ્યાલા પીજીએ ગુરુના ધરી પ્રેમ... દ્રક્ષ્ય - ૧

એમાં શરમ કહેત શાને માટે રાખીએ રે ?

**દૃદય હેાંશથી ખનાવીએ હેમ… દૃદય**૦ ~૨

કઠણ વચન પણ કાનમાં ઉતારીએ રે,

એાસડ **રાગી ઘટમાં** ઉતારે એમ… **દદય**૦ –૩

દવા સાથે પ્રેમથી પરેજ પાલીએ રે,

ત્રણ કાળમાં આનંદ રહે તેમ... દૃદય૦ –૪

પરતંત્ર થઇ શાને દ્વા પીજીએ રે?

હાય પાનારના અંતરમાં પ્રેમ .. દૃકચ૦ -પ

कथारे त्यारे पण् है। इर ४:६वा रे,

ખરેખરી એ વિના ન કુશળ ક્ષેમ... હૃદય૦ –૬

'સંતશિષ્ય' થઇ સમજએ સાનમાં રે.

જય જય થાય જિંદગીમાં જેમ... હૃદય૦ -૭

# પૂજાય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાહિંદ સમૃતિગ્રંથ

### સદ્ગુરુ પ્રત્યે શિષ્યનું નિવેદન

### શિષ્યની મુંઝવણ

( સગ – કાલિંગડા )

કર શિષ્યની સહાય, શિષ્ય તારું ધ્યાન ધ્યાય ...કર૦ ટેક દેખાય છે દૃષ્ટિ પ્રમાણે, કાંઇ ન કરી શકાય;

વિશ્લો વારે વારે નહે છે, પગ પ્રભુ પકડાય …કર∘ −૧ વિપત્તિઓની વાત બધી આ વક્ષને કેમ વકાય દ

મનારથાના મારગઢામાં મન મારું મુંઝાય ...કર૦ –૨ અધારામાં ભયનાં ભારે, ભૂતડાં ભરખી ખાય;

સહાય વિના પાર ન પામું, જરૂર એવું જણાય ...કર૦ -૩ ધ્યેય ભૂલું (હું) ધ્રુવનું ત્યારે, ગાત્ર અ**ધાં ગભ**રાય;

નાથ! તારા વિશ્વ નાકા મારી, આમતેમ અથડાય .. કર૦ –૪ અનુભવીને આ મુશ્કેલી, જરૂર સાચી જણાય;

ખીજા પાસે બાલીએ ત્યારે, ગાંડાં વેચુ ગણાય …કર૦ −૫ દ્વર રહે છે ડા'પણ આમાં, સત્ય નહિ સમજાય;

'સ'ત(શષ્ય'ને આ ઉઠ્ગારા, અંતરમાં ઊભરાય...કર૦ – ૬

☆

### સદ્ગુરુનું શરણ

( રાગ – ક્રાલિંગડાે )

શાંતિ માટે સદ્દશુરુનું શરાષ્ટું લીધું રે (૨) તન - મન - ધન એમને બધું અપીંદીધું રે...શાન્તિ૦

કૂંચી રૂપે તત્ત્વ મને કાનમાં કીધું રે (૨) પીયૂષ ગણી તુરત તેને પ્રેમથી પીધું રે…શાન્તિ૦

ગાતતા ચારે કાર હું તેને ઘટમાં ચીંધ્યું રે (૨)

કયા કરીને દિલડામાં કરશાવી દીધું રે...શાન્તિ

વૈસગ્યથી ગુરુએ માર્કુ મનડું વીધ્યુ રે(૨)

'સંતશિષ્ય' કહે સદ્દશુરુએ કામણ કીધું રે…શાન્તિo

 $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ 

### સંતના મહિમા

(રાગ – કાનડા. હમ – આવરદા વ્યર્થ વિતાવી)

શુદ્ધ મારગ સંત ખતાવે (૨)

અશાંતિના મૂળ ઉખેડી, પરમ શાંતિ પથરાવે ... શુદ્ધ૦ ટેક

-- હિતાહિત હકીકત સઘળી, સદ્દુખુ<sup>દ્</sup>વે સમજાવે;

કર્મબંધનાં કારણ સઘળાં, જુગતી કરી જણાવે ... શુદ્ધ૦ -૧

- પાઇ પિયાલા પરમ જ્ઞાનના, જયાત અખંડ જગાવે;

અંતરઘટમાં કરી અજવાળું, દેવ સ્વરૂપ દર્શાવે ... શુદ્ધ૦ -ર

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

- ભૂલ સુધારી ભવભવ કેરી, સઘળા દાેષ સમાવે; અવળા પંચ બધા અળસાવી, સાચાે પંચ સુણાવે. શુદ્ધ૦ –૩
- -- ભીતરનું ભ્રમણા સ્થળ ભાંગી, નિર્ભય સ્થળ નિરખાવે; વેર-ઝેરની લહેર ઉતારી, નિર્વિષ છુદ્ધ અનાવે... શુદ્ધ૦ -૪ પ્રમળ પાપનાં પડળ હતારી, અંતર નયન ખુલાવે; 'સંત્રિશ્ય' દુ:ખ સર્વ હઠાવી, અપૂર્વ સ્થાન અપાવે. શુદ્ધ૦ -૫

 $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ 

### પ્રવચન પ્યાલા

( ભજન-ધીસના પકની હખ)

પિયાલા મને પાયા રે... પ્રવચનના ભાવે ભરી; સદ્દગુરુ સાચા મળિયા રે... દુ:ખ મારાં લીધાં હરી. પિયાલાે ટેક પહેલાે પિયાલાે સમરસતાેણા, પાયાે ધરીને પ્રેમ; વિષમદ્દિ કરી વેગળી, જાદુ કરે કાેઇ જેમ. દાષાને દૂર કીધાં રે... અંતરનાં આળખ્યા અરિ ... પિયાલાે –૧

ખીજે પિયાલે અહારતું, ભૂલી ગયાે સહું ભાન; અંજન કર્યું અંતર વિષે નિરખ્યું પરમ નિધાન.

તિમિર ઘટ ટાળ્યું રે ... પરમ પ્રખાધ કરી ... પિયાલા -- - -

ત્રીજે તાળાં તાહિયાં, સમજાવ્યા નિજ સાથ; પડતાં મૂક્યાં પર અધાં, નિકટ નિરિખિયા નાથ.

કવાશું એવી દીધી રે ... મક મૃહતા ગઇ મરી ... પિયાલા - 3

ચાયે પિયાલે ચિંતા મઠી, મઠયા માયાના સંગ; અમૃત સ્થળને આેળખ્યું, અપૂર્વ થયા ઉમંગ

અમૃત ઘટડામાં રે ... ઝરમર ઝરમર રહ્યું છે ઝરી ... પિયાલા - ૪

પાંચમે પ્રેમ પ્રગટાવિયા, જળહળ દીઠી જ્યાત; નગર અધુ નિરખી રહ્યા, અવિચળ થયા ઉદ્યાત.

કામણુ એવું કીધું રે ... જૂઠી બાજી ગમે ના જરી ... પિયાલેા૦ –પ

છકે સ્વરૂપને સમજિયે, ભયના ટળિયા ભાસ, રેડી રસાયણ દૃદયમાં, નિર્જળતા થઈ નાશ.

પશ્ચાપથ્ય પરખ્યું રે . . ઠેકાણે જઈ એઠા ઠરી ... પિયાલા૦ –૬

જીવ, ઇશ્વર ને જગતના, નિશ્વે સમજવા ન્યાય; 'સાંતરાષ્ય' સુખ અનુભવ્યું, સદ્દગુરુ થયા સખાય. લામણાનું સ્થળ ભાંગ્યું રે ... ભવાદિધ ગયા તે તરી ... પિયાલાં૦ –૭

Σ.>

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### આનં દુમ દિર

(રાગ-કાંડે કાંડે કાંકણ્યાળી ચૂડી રે)

हृहयने आनंहभंडिर अनावे। रे,

મનડાને તે સ્થળ રહેવા મનાવા રે ... હૃદયને ટેક. તે માંહેથી કાદવ કચરા કઢાવા રે;

એ મંકિર પ્રેમજયોહિ પ્રગટાવા રે ... દૃક્ષ્યને ૧ મંકિરમાં આનંદ મા'લવા આવાે રે:

અન્ય સ્થળે શાને માટે અથડાએ રે ... **દૃકય**ને૦ ર રમી એમાં ભવની ભ્રમણા ભુલાવા **રે**;

સત્ય પાંથે શાને માટે શરમાવા રે ... **દદયને**૦ ૩ પાપ પરિતાપને એહથી પતાવે! રે;

અુદ્ધિમળ આવા જ પંથે ખતાવા રે ... **દ**દયને જ અક્કલને આનંદમાં અજમાવા રે;

અંગોઅંગે આનંકને ઉભરાવા રે.. **દક્યને**૦ પ

વિશ્વ વિષે આનંદને જ વહાવા રે;

આનંદથી કેલ્પના સ્થાન દખાવા રે .. દદયને 🤉 દ

સંકટાને આનં**ક**થી સમાવે! રે;

સચ્ચિકાનંકમાં માજ ઉડાવા રે ... દૃકયને૦ ૭

ધ્યાન એક આનંદરામનું ધ્યાવા રે,

'સંતશિષ્ય' જીવનના હયા લા'વા રે ... દૃક્યને ૮

### અનુભવીના રાહ

公

( રાગ – કાલિંગડા )

અનુભવીને એકલું આનંદમાં રહેવું રે (૨) આનંદમાં રહેવું ૨ે, આનંદમાં રહેવું ૨ે... અનુભવી૦

ડગલું નહિ દુઃખ પડયેથી, સમજી વહેલું રે (ર) વાસનાના વળગાડ તજી, વૈરાગ્યે વહેલું રે ... અનુભવી ૧

આત્મવત્ અન્યાને ગણી, દુઃખ ન દેવું રે (ર) કર્માધીન સર્વ જીવા (પછી) કાેને કે'વું રે ... અનુસવી૦ ર

તત્ત્વ પામેલાને માઠી, ટાળવી ટેવું રે (ર) લક્ષનું સ્થાન અનુભવેથી લક્ષમાં લેવું રે ... અનુભવી૦ ૩

રામદર્ષ્ટિથી **દેખાશે જગ જેવું છે** તેવું <del>રે</del> (ર) **'સ**ંત(શષ્ય' અનુભવે, અનુભવથી એવું રે ... અનુભવી૦ ૪

₹

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### વિરલા

(રાગ- પીલુ અથવા આશા)

આતમ દરશન વિરક્ષા પાવે, દિવ્યપ્રેમ વિરક્ષ પ્રગટાવે .... ટેક. એ મારગ સમજે જન વિરક્ષ, વિરક્ષાને એમાં રસ આવે .... આતમવ સદ્યુરુ સંગ કરે કાઇ વિરક્ષા, અમૃતક્ષ્લ કાઇ વિરક્ષા ખાવે .... આતમવ આંતરમાં જાગે જન વિરક્ષા, કર્મ દળાને વિરક્ષા હઠાવે .... આતમવ તજવાનું ત્યાંગે કાઇ વિરક્ષા, જ્ઞાનનદીમાં વિરક્ષા નહાવે .... આતમવ આતમ રમણ રમે કાઇ વિરક્ષા, અમરણ દિ વિરક્ષા અજમાવે .... આતમવ સમજે આત્મસમા સહુ વિરક્ષા, ધ્યાન પ્રભુનું વિરક્ષા ધ્યાવે .... આતમવ અપી દે પ્રભુ અર્થ વિરક્ષા, 'સાંતશિષ્ય' વિરક્ષા સમજાવે .... આતમવ

公

### સંગત એવી શાધા

(लजन - धीशना पडनी ढण)

સંગત એવી શોધો રે... ત્રિવિધનાં તાપ ટળે; પિછાણા નિજ પરને રે ... શાંતિ દેખાે સર્વ સ્થળે ... સંગત૦ ટેક

> અંજન કરાવા આંખમાં, ભંજન કરા ભયધામ; મંજન કરી ખૂખ મનતાલું, રંજન કરા ઘટરામ.

પ્યાલા એવા પીજે રે ... છળ કરી કાેઇ ના છળે ... સંગત૦ ૧

પથ્યાપથ્યને પરખર્જો, વેગે કરી વિવેક; સમજો સત્ય-અસત્યને, અલગ અનાવી એક.

રસાયણુ એવી રેડા રે ... દૃદયની ગાંઠા ગળે ... સંગત૦ ર

જન્મ, જરા, મૃત્યુ મટે, મટે લમણાના ભાસ; વિલય થાય જડવાસના, ટળે અવરની આશ;

કરણી તેં એવી કરીએ રે ... મનડું તેા માલિકને મળે... સંગત૦ ૩

જડ – ચેતન જુદાં કરે, એવા કરા ઉપાય; કર્મ કાષ્ટ્રમાં મેલીએ, અગ્તિ અધ્યવસાય.

સુવર્ણ પેઠે શોધો રે ... અળતાલુ પેઠે પાપ અળે ... સંગતા ૪

ખેડા ખેતર દૃદયનું, સી'ચા અમૃતસાર; શુભ ખાતર દર્ધ સુગુણનું, વાવા તત્ત્વવિચાર.

ઉદ્યોગી થાજો એવા રે... ફાલ આવી ખુબ ફળે... સંગત૦ પ

ઊંટ અકરી ન આવી શકે, અચ્ચાં ન કરે અગાડ; પાપ પક્ષી પેસે નહિ, (એવી) વિવેકની કરા વાડ.

'સંતના શિષ્ય' થઇને રે ... ખેતરના પાક લાવા ખળે ... સંગત૦ ૬

公

# प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नान्यन्द्रक सहाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

### અંતરનું અધારું (લજન – ધીરાના પક્રની ઢળ)

અંતરનું અંધારું રે... અડચણ અનેક કરે;
ગૂંચાણા ગૂંચવણમાં રે... ઠેકાણાસર કેમ ડરે? ...આંતરનું દેક
પુશી થયા ખાટા વિષે, સત્યે ધર્યા ન સ્વાદ;
દુશ્મનથી દિલ મેળવ્યું, પ્રગટયા દુષ્ટ પ્રમાદ.
સમજાય પછી શાનું રે... માશું લલે પટકી મરે... અંતરનું ૧ ર અરિ અંતરઘટમાં વસે, નિશ્ચય કરી નિવાસ;
ઘરનાંને પરનાં ગણી, આખર થયા ઉદ્દાસ.
નૃષ્ણામાં તણાણા રે.. તારક વિના કેમ તરે?... અંતરનું ૧ ર

પરિહર હવે પ્રમાદને, આળસ ત**છ અજા**ણુ; આ**છ આ ઘ**ડી બે તણી, ખાળી લે તુજ **ખા**ણુ. સૂતાે શું સાેડ તાણી રે, હરામી તારા ધનને હરે... અંતરનું૦ ૩

પરવા તજ પામર તણી, સ્વાશ્રયને ગણ સાર; કચરાથી કાેરે રહે, તત્ત્વે સાંધી તાર. કસ્તુરી કાઢી નાંખી રે, ભેજામાં ડૂચા શાને ભરે ? ... અંતરતું૦ ૪

કરીએ એવા કામને, ધરીએ એવું ધ્યાન; કરીએ એવા સ્થળ વિષે, ગાેતી એવું જ્ઞાન. ઉપાય એ આદરીએ રે, અકળાવું ન પડે આખરે..અંતરતું૦ પ

અહ્યુસમજુ ઊંઘી રહે, જાગે ચતુર સુજાણ; પામે સુખ પુરુષારથે, એ છે પ્રગટ પ્રમાણ. 'સંત્રશિષ્ય' સમજે રે, તે તે! ભવનીર તરે. અંતરતું દ

### સમજે સાે સુખ પાવે

( શગ – આશાગાંડી )

સમજે સા સુખ પાવે, શાણા! સમજે સા સુખ પાવે...ટેક શાસાદિ ગુરુખચન બિચારસે, ઘટ દીપક પ્રગટાવે...શાણા વ વહ દેખત હૈ હિતાહિતકા, અંતર ધ્યાન લગાવે...શાણા વ બિના બિચાર કરત જો કારજ, અન્ધા હા અથડાવે...શાણા વ સમજ બિના જો ઓલધ ખાવે, વહ મૂરખ મર જાવે...શાણા વ નીંચી નયન જો ચલે કુપથમેં, વહ નર ખતરા ખાવે...શાણા વ નાંતિશિષ્ય' નર શાણા વહ, જો સમજ સમજ ગુણુ ગાવે..શાણા વ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### કર્મની રચના

(ઢબ – નાથ કૈસે ગજકા બંધ છુડાયા)

સઘળી કર્મતણી છે કમાઈ, રહે છે સુખ-દુઃખ એમાં સમાઇ ... ટેક સંચિતનું પ્રારુષ્ધ થયું ત્યાં, ચાલે નહિ ચતુરાઇ;

રાજ્ય રિહિને વૈભવ સઘળાં, વા'લાં જાય વિખાઇ ... સઘળી૦ ૧ રાજા રંક સમાન ખેને છે, રંક કરે ઠકુરાઇ;

નિરધન નાેકર ધનપતિ થઇને, શેઠથી કરે સવાર્ધ ... સઘળી૦ ૨ વેશ્યા પાસે વિધવિધ વૈશવ, સરવ રીતે સરખાઇ;

શીલતણી ઘર નાર સતી તે, દશા સહે દુ:ખદાઇ ... સઘળી૦ ૩ પૈસા હાેચ ત્યાં પુત્ર મળે નહિ, દિલડું જાય દઝાઇ;

પુત્ર હાય પુષ્કળ ત્યાં તેને, ધાન જડે ન ધરાઇ ... સઘળી૦ ૪ સઘડ નર ને શંખણી નારી, તનડું જાય તવાઇ;

પદમણી નારી ને પતિ પામર એ, ભવસાગરની ભવાઇ ... સઘળી પ્ર પંડિત શાસ્ત્ર ભણેલ ભટકતાં, ભૂતળ ઉપર લાઇ;

મૂર્ખજના જે માલ વિનાના, એઠા તક્રિયા ભિછાઇ ... સઘળી૦ ૬ ઘટમાં રહેશે ઘાટ ઘડેલઃ, જ્યારે આંખ મીંચાઇ;

માન મિજાજ તાં ભજ પ્રભુને, સાચા જે સુખદાઈ ... સઘળી૦ ૭ આગાણીસેં અદ્વાવન વરસે, શ્રાવણ ગુરુ ગુણ ગાઇ;

'સંતરિષ્ય' કહે જામનગરમાં, ચામાસું રહી ચાઇ ... સઘળી૦ ૮

✡

# તમારું છે તમારામાં

( সঙ্গর )

તમે છે શાધમાં જેની, અનુલવીને ખખર એની;

નથી તમને ખબર તેની, મજા સમજ્યા વિના શેની ?... ૧

નથી સુખ પુત્ર પ્યારામાં, નથી દિલજાન દારામાં;

અવરમાં કે અમારામાં, તમારું છે તમારામાં ... ર

નથી મિષ્ટાન્ન ખાવામાં, નથી ગાવા અજાવામાં;

નથી દાેલત જમાવામાં, તમારું છે તમારામાં ... ૩

નથી વૈભવ વિલાસામાં, નથી ઉત્તમ આવાસામાં;

ક્ષિણુકના હર્ષ હાસ્યામાં, તમારું છે તમારામાં ... ૪

ભમિતને અન્યમાં ભાસે, નથી સુખ અન્યની પાસે;

કુસાએ કાં વિષય ફાંસે ? તમારું છે તમારામાં ... પ

<mark>નથી વિદ્યા જમાવામાં, નથી ગુ</mark>ણ્યિલ ગણુવામાં;

નથી કાેઇ સ્થાન જાવામાં, તમારું છે તમારામાં .. 🛙 ६

નથી મહેલા મજાનામાં, નથી ધનના ખજાનામાં;

સુષ્યું છે 'સંત**િશબ્યે'** તમા**રું** છે તમારામાં ... ૭

 $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ 

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પાં. નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### ઊઠ રે ઉડાડ ઊંઘ તાહરી

(રાગ-પ્રભાત. ઢબ-પઢા રે પાપટ રાજા રામના)
ઊઠ રે ઉડાડ ઊઘ તાહરી, અવિધિના દિન આવ્યા;
નયન ઉઘાડી નિહાળ તું, દિનકર જો આ દેખાયા.... ઊઠ૦
પરહેર શચ્યા પ્રમાદની, આળસ તજ અભિમાની;
માહ-મમત્વને મેલ તું, સનિવરનું કહ્યું માની... ઊઠ૦
નાહિંમત નિર્જાળ તને, કુમતિ તારી કરાવે;
ઊલટું સુલટું સમજાવીને, હિંમત તારી હરાવે;... ઊઠ૦
સ્તો રે બહુ સંસારમાં, યુગના યુગા અનંત;
અવસર ગયા અજ્ઞાનમાં, શાધ તું સમરથ સંત.... ઊઠ૦
અજર અમર લે એલળખી, સાચા જેહ સખાય;
શરહ્યું લે સત્પુરુષનું, અવળા તજીને ઉપાય.... ઊઠ૦
નિર્ભય નાથ નિરામયી, ભજ ભયહર ભગવંત;
'સંતરિષ્ઠય' પ્રભુ નામથી, આવે દુઃખડાના અંત.... ઊઠ૦

# સાધના ત્યાં લગી સર્વ કાચી

(પ્રભાતિયું)

– જયાં લગી આત્મ નિજસ્વરૂપ સમજયાે નથી, સાધના ત્યાં લગી સર્વ કાચી; ઘાણીના ઊંટના પંથ ઘટતાે નથી.

સાધના સમજણે થાય સાચી .... ૧

~ શૂં થયું મસ્તકે મુંડ કરવા થકી ?

શું થયું લેક વિણ લસ્મ ચાહ્યે?

શું થયું તીર્થ જઇ સ્નાન કરવા થકી ?

શું થયું વેદના વાકય બાલ્યે? .... ર

– શાસના સર્વ અભ્યાસથી શું થયું?

શું થયું સંતના વેશ ધરવે?

જ્ઞાન વિણ શું થયું યમ અને નિયમથી?

શું થયું વડી વડી વાત કરવે ? .... ૩

– અગ્નિના કુંડ પર અધઃ મસ્તક કરી,

ઉગ્ર તપ આકરી કંઇક મરિયા;

કાશી કરવત ચડી પર્વતેથી પડી,

તત્ત્વ જાણ્યા વિના કાેેે તરિયા? ... ૪

🗕 શું થયું સર્વ સિદ્ધાંતના શ્રવણુથી 🖁

શ્રેષ્ઠની છાપ જગમાં છપાયે;

અધિક આડંબરે માન ખુબ મેળવી,

શું થયું સર્વના ગુરુ થપાયે ? .... પ

# पूक्य गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

– શું થયું ઉચ્ચ આચારને આચર્યે ? શું થયું અધિકતર કષ્ટ કીધે ?

શું થયું દૃદયમાં પ્રેમ પ્રગટયા વિના ?

नित नित अभुत्य नाभ बीधे .... ६

- શું **થયું ધન - ધ**રા - **ધા**મ તજવા થકી, સમજ વિષ્યુ સર્જ

સમજ વિ**ણુ સર્વસંસાર ત્યાગે** ? અસ્ત્ર

રમી રહ્યા દૃદયમાં દેાષ દુર્ભેદા તેા,

શું થયું ઘેર ઘેર ભીખ માગ્યે? .... છ

- શાસ્ત્રના વાદ કરી વિજયને મેળવ્યા,

શું થયું અન્યના માન ગાળ્યે ?

કઠા ુ નિજ મન કદી લેશ પલળ્યું નહિ,

શું થયું પરતાણા મન પલાહયે ? .... ૮

- સ્વરૂપ નિજ સમજશે શુધ્ધ અંતર થશે,

રાગ ને દ્રેષના રંગ જારો:

'સંતના શિષ્ય' તે સફળ કાર્યો કરી,

પરમ આનંદનું સ્થાન પા'શે ... ૯

☆

### ચાંદની : અંતર ચાેકની

(હળ - એ ાધવજી સંદેશા કે'ને શ્યામને)

– ચાંદની બહુ ખીલી રે અંતર ચાેકમાં,

ઠંડકની જયાં લગી રહી છે ડેાર જો;

ઝરમર ઝરમર ઝરણાં અમૃતનાં ઝરે,

તે સ્થળ વસતાં આનંદ પ્રગટે એાર જો ... ચાંદની૦ ૧

– ચાલાે સહિયર રમવાને એ ચાેકમાં,

છોડી દઇ આ માયારૂપ વિલાસ જો;

અપૂર્વ શાંતિ વ્યાપી રહી છે જે સ્થળે,

પૂર્ણિ માના વિકસી રહ્યો છે પ્રકાશ જે ... ચાંદની૦ ૨

– દશ્ય પ્રપાંચા પરથી લક્ષ તજી ક્રઇ,

ખહિરભાવ તજી અંતર કરીએ પ્રવેશ જો;

કારાગૃહેથી મુકત બની સુખ મા'લીએ,

સદ્દેશરુના સંખીએ સુધ્યુંથા ઉપદેશ જે ... ચાંકની ૩

- नेंद्ध धरी त्यां सङ्ये अविश्रण नाथने,

ગાઇએ ઝીણા સ્વસ્થી તેનાં ગીત એ;

નિર્મળ મનથી તેની ધૂન મચાવીએ,

પરમ વિશુધ્ધ થવાને કરીએ પ્રીત જો ... ચાંદ્રની જ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સમૃતિગ્રંથ

- ઝગમગ ઝગમગ અંતર જયાત જગી રહી, તિમિર ગયું ને પ્રકટયા પ્રેમપ્રકાશ જો; વરણવી ના શકીએ સખી એહ વિલાસને, વિસ્મેલાના એ છે સુંદર વાસ જો ... ચાંદની પ
- ઊઠા સહિયર એમાં આળસ ના કરાે, વાતાે કરતા અવસર વીતી જાય જેે; અનુભવશું અંતરના ઉજજવલ ચાેકને, 'સાંતશિષ્ય' જો એક સ્વરૂપ સમજાય જેો ... ચાંદની ૦ ૬

 $\stackrel{\wedge}{\boxtimes}$ 

#### આગ જંઆળથી

( રાગ – પ્ર<del>શા</del>તિયું )

- જાગ જંજાળથી જીવન જય કારણે, ખલકમાં જન્મ તુજ જાય ખાલી; સાધનાે નરલવે સર્વ સુંદર મહ્યા, ન્યાયનાં નયનથી જો નિહાળી... ૧
- રત્નચિંતામણિ હાથ આવ્યા તને, દુઃખ દારિદ્રને દૂર કરવા; અખૂટ દાેલત નહીં એાળખી આત્મની, ભીખ માંગી સદા પેટ સરવા... ૨
- ઉપલ અવલ ખિયા પ્રવર પ્રવહેણુ તછ, તત્ત્વ જાણ્યા ન ભવદુઃખ તરવા; શરણ છોડી કરી સચ્ચિદાન દેતું, પાપી પામર તહી રાખી પરવા... ૩
- રવિતાણા ઉક્ષ્યથી રજની તુજ ના ગઇ, કાર્ય શુભ નવ થયું કષ્ટ કીધે, પાપના તાપ તુજ ઘટથકી નવ ઘટ્યા, નિશકિન પ્રભુતાથું નામ લીધે... ૪
- ગજ મટી અજ થયાે રાખમાં રમી રહ્યો, જડ તેને જુતિયાં રાજ મારે; સહજ આનં**દઘ**ન સુખનિધિ છેા છતાં, ખંતથી ખેલ નહિ કાં સુધા**રે**?... પ
- શાસ્ત્ર–સિદ્ધાંતથી સાર શાે<sup>દ</sup>યા નહીં, ખુશી થઇ વૈરીને નવ ખમાવ્યું; **લાેહનાે** લાે**હ મ**િણ પાર્શ્વ પાસે રહ્યો, ગુરુ થકી **દક્ષ્યમાં** જ્ઞાન ના'વ્યું… ૬

## पूक्य गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रेन सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

- ગ્રહણ કીધાં ન ગુણ જ્ઞાન ગંભીરતા, ગંડુતામાંહી આયુષ્ય ગાળ્યું; અગ્નિના કુંડમાં રેડી અમૃત બધું,

દ્યાળીને ઝેર ઘટમાંહી ઘાલ્યું... ૭

– રસ નહિ રસતણી કુપિકાથી થયે।. કરણ ગત – સંશિકાઓ ન સા

કઠણુ મન – ગ્રંથિકાએન ન ગાળી;

શાન્ત તું નવ થયે! સંતના સંગથી,

કુટિલ ટેવાે ક્ક્ષી તેં ન ટાળી... ૮

– સુરતરુવર થકી સુખ નહીં સાધિશું, ખાખરામાં નદી ખેદ પામ્યેા;

કામધેનુ થકી કામ કાં' નવ કર્યું,

વિકળ તું વિષયથી ના વિરામ્યાં... ૯

– ઘાર નિદ્રા વિષે ઘર અધું જાય છે, ઊઠ તું મેલ અજ્ઞાન તારું; 'સાંતના શિષ્ય' કહે સરળ થઇ માનજે.

મૂર્ખતા તજી દઇ વચન મારું ..૧૦.. જાગ૦

公

— ઉદ્દેબોધન — જીવ તું જડ મૂર્ખ થા મા (રાગ – ધનાશ્રી)

છવ તું જડમૂર્ખ થા મા, ખાટ ભાંતિએ તું ખા મા...ટેક. આ મિત્ર આ અમિત્ર શાથી ? ઊંચ તું તે નીચ કયાંથી ?

વેર-ઝેર વિષે વણા મા ... જીવ તું જડા...જીવા -૧ સર્વથી સંબંધ કીધા, લા'વા સર્વ સાથલીધા;

તુષ્ણાના પૂરે તાણા મા ... છાવ તું જડા. છાવા –ર સર્વ છે સમાન તારા, બાહાથી જણાય ન્યારા;

લેકની જાળે લસ મા ... છવ તું જડ...છવ૦ –૩ તાહેરું સ્વરૂપ કેલું, આંતરે વિચાર એવું;

માયામાં ખાલી મરા મા ... જીવ તું જડું જડું ...જીવં -- જ આદર વિચાર આવા, સર્વને મિત્રા બનાવા:

આળસ ન કરીશ આમાં... જીવ તું જડ0...જીવ૦ -પ તું તારા તા સર્વ તારાં, તું સારા તા સર્વ સારાં;

હેલકાઇ કરી હથા મા ... છવ તું જડ૦...જીવ૦ - ર 'સંતશિષ્ય' સુરા થાજે, ગાન પ્રહ્યુનાં તું ગાજે;

માણુ તું સકા મજામાં...છવ તું જડુંં ....છવં -- છ

 $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ 

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

### ઉદ્ધાદન

(રાગ – વાઘેશ્રી)

અરે જીવ, કાં અવળાઇ કરે? હાથથી શા માટે હિત હરે? ... ટેક.

- અમૃતના ઉદ્ધિ થઇને આ, ઝેરરૂપે કેમ ઝરે?

નયન ખાલ નિરખીશ સુખસાગર, કાલા કાં થરથરે? ... અરે?

– માત્ર અવિદ્યાની આંધીથી, તું દિલમાં નિત્ય ડરે,

અંતરની સમજાણને અભાવે, ભયને તુજમાં ભરે ... અરે૦

- તારી કરેલી ખાેટી કલ્પના, પ્રખળ પિશાચની પરે;

ભાંતિરૂપ ભૂતાવળ નિશકિન, તારી પાછળ ક્રેરે ... અરેંગ

- પલપલમાં દુઃખકારક દશ્યા, અંતરમાં ઊતરે;

'સંતરાષ્ટ્રિષ્ય' ખાલી શા માટે, વિશ્વ માતે તું મરે ... અરેંગ

☆

### એક મજાની વાતઃ હિતશિક્ષા

(રાગ – વેરાળી. બહુ દિન પહેર્યા પ્રિય આભૂષણા – એ ઢળ)

वात भजनी क्षेष्ठ सुणावं, अंतर राभ उतारी ... टेड

वणत बधने वा' बा भारा, जेले विशेष विचारी ... वात० १

આવ્યા શાથી આ સ્થળ ઉપર, ધ્યાન ધરી જો ધારી ... વાલ૦

પૂર્વ જન્મની દુઃખદ દશાની, વાત ગયા તું વિસારી ... વાત 3

જાવું અંતે જરૂર જાણુએ, પ્યારા પાય પસારી ... વાત૦ ૪

અલ્પ સમયના આ છે ઉતારા, અલ્પ સમય આ યારી ... વાત૦ પ

હરાવજે સમજી અરિ હાથે, જઇશ ન જીવન હારી ... વાત૦ ૬

રખડાવે આ ભવરાથુ માંહે, તે રીતિ તજ તારી ... વાત૦ ૭

તરવાનાં સુંદર સાધનની, છે સગવડ આ સારી ... વાત૦ 🦠

ખુધ્<del>ધિખુળથી એક ખનાવજે, ખઢાર નીકળવા ખારી</del> ... વાત**્ર** ૯

'**સ**ંતશિષ્ય' કહે માનવભવ તું, સરળ થઇ લે સુધારી ... વાત૦ ૧૦

#### մ։ .a. c

### હિતશિક્ષા

( રાગ - દેશ. ઢબ - વિમળા નવ કરશાે ઉચાટ)

સમજાવું છું હું સમજ સખા તું સાનમાં રે ... સમજાવું છેક મિજાજ તું મેલી દે મનના, ઘડી ભરાસા નથી તુજ તનના;

મરડા મા તું મૃઢપણાથી માનમાં રે...સમજાવું -- ૧

ભીષ્મ, કરણ, રાવણના જેવા, કુંભકરણ, મધુ, કૈટલ કેવા;

અગાધ અળિયા પડી ગયા અવસાનમાં રે...સમજાવું - - ર

ઊંચ-નીચ લવ કરીને લમિયા, પર્ંઆધીન થઇ દુઃખા ખિમયા;

धारी दे स्थिति या सद्या तुं ध्यानमां रे..समजावुं -- 3

www.jainelibrary.org

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અસંખ્ય જન્મ ધર્યા તનુ તનમાં, પૃથ્વી, પાણી, અનલ, પવનમાં;

તરફડીઓ ત્યાં ખહુ તિમિરના તાનમાં રે.સમજાવું -- ૪

ત્યાં કયાં માન હતું કહે તારું ? દિલ હતું જયારે દુઃખિયારું;

सूसी गरे। शुं वणत अधे। भेशानमां रे..समजावुं० -- प

મળ્યા જન્મ આ મહાસંકટથી, વિચાર કર વહાલા! તું ઘટથી;

અંધ ખનીને આથડ નહિ અજ્ઞાનમાં રે..સમજાલુ૦ -- ધ 'સાંત્રિષ્ય' સ્નેહે સંભળાવે, બાેધ શાસ્ત્રોના કહી ખતાવે;

વખત ગયા નહિ આવે કહું છું કાનમાં રે..સમજાવું - છ

 $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ 

### હિતશિક્ષા

( રાગ - સારકની ગઝલ )

કહું વાત વા'લા! વિચારજે, ખૂબ ધ્યાન આપીને ધારજે..ટેક કુવાસ્થંભ સત્ય કરાવજે, સમજ સુકાન ફેરાવજે;

લક્ષ ધ્રુવ પર તું લગાવજે, ચાતુરીથી વહાણ ચલાવજે..કહું ૦ ભ્રમણાઓ માર્ગ ભુલાવશે, પાસલા રચી પકડાવશે;

માયા તાફાન મચાવશે, ચારા ચિત્તને ગમરાવશે..કહું ગ શહ શ્રદ્ધાના ફરકાવજે, ભયસ્થાનમાં ન ભરાવજે;

નયના ઉદ્યાહી નિહાળજે, વમળાથી નાવને વાળજે..કહું ૦ હાંડી હામ રાખી હંકારજે, વિઘ્ના અધાએ વિદારજે;

માહ - માન મગરને મારજે, વિષયા ખરાબાયી વારજે..કહું ગાંડુ થઈ ન કાળ ગુમાવજે, આનંદ અંદર આવજે;

સાચા નાથને સં**ભારજે, 'સંતરાિષ્ય'** પાર ઉતારજે..કહું ૦

☆

### ઉદ્દ્ધાધન

(રાગ – માઢ. ઢખ - આ શું કેસ વાગી રે (ર))

જગાડયા શું જાગતા નથી રે (૨) તજવાનું ત્યાગતા નથી;

આતમ શ્રેયના કામની પાછળ લાગતા નથી રે... જગાહયા ૦ ટેક કહી કહીને થાકયા ગુરુવર, આવ્યું ન આત્મજ્ઞાન;

અળગું ન કર્યું શ્રેયને માટે, અંતરનું અભિમાન ... જગાડયા૦ દુઃખના કારણ દેહમાં રહે, એ લેકનું ના'૦યું ભાન;

શાધા છા તે તા છે તમ સાથે, આથડા શાને આમ ? ... જગાડયા પામરરૂપ પરાધીનતામાં, કાઢ્યા કાળ અનંત;

કાઢવા પાંચ પ્રમાદના કાદવ, આણુવા ભવના અંત... જગાડયા૦ ભાગવાને ભયના સ્થળમાંથી, માગવા પ્રભુની મે'ર;

ત્યાગવા આતમનું ધનતિમિર, લેવા જ્ઞાનની લે'ર... જગાડયાં જોખમ છે જબરું તમ માથે, સૂવાનું આ નહિ સ્થાન;

'સંતરિષ્ય' સાવધાનપણે રૂડા, ભજવાને ભગવાન ... જગાડયા૦

# યુંજા ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### હજી સમજાય તાે સારું (શગ – ગઝલ)

હજી છે હાથમાં બાજી, કરી લે રામને રાજ;

કરું શું વાતને ઝાઝી, હજી સમજાય તો સારું ... ૧

ન કીધાનું ઘણું કીધું, ન લીધાનું ઘણું લીધું;

ન સમજાશું કરી સીધું, હજી સમજાય તો સારું ... ૨

ઘણા કુકમેને કીધા, દગા વિશ્વાસુને દીધાં;

પીણાં ઝેરી બહુ પીધાં, હજી સમજાય તો સારું ... ૩

જમાવ્યું તે હ જાવાનું ખરીઘું કર્મ ખાવાનું;

થયું તે ના ન થાવાનું, હજી સમજાય તો સારું ... ૪

ભૂલ્યા ત્યાંથી કરી ગણવું, ભણ્યા નહી તે હવે ભણવું;

મનાયે જો હજી મારું, હજી સમજાય તો સારું ... પ

થશે નક્કી બધું ન્યારું, ખલક ત્યારે થશે ખારું;

પછી તો કયાં હતું તારું ? હજી સમજાય તો સારું ... ૬

કરી લે પૈયંથી ધાર્યું, મળ્યું આ મોલનું બારું;

કહ્યું આ 'સાંતના શિષ્યે' હજી સમજાય તો સારું ... ૬

### 53

### ઉદ્ધેાધન : હિતશિક્ષા દ્વર તજ દે દિવાની

ફર તજ દ દિવાના
(રાગ-અરહંસ. હબ- શ્રી જિન મુજને પાર ઉતારા)
હવે ઝટ તજવીજ કર તું ત્યાંની, રૂડા જિનવર પંચ જવાની ...દેક.
મરડ ભધા મન મેલ મફતના, હિતમાં કર નવ હાની;
ઇ'દ્રજાળ સમ આ બધી રચના, જરૂર ખબર નથી જ્યાંની ...હવે૦
જોબનપૂર જરૂર જવાનું, જાળવી રાખ જુવાની;
ઉત્તમ કર ઉપયોગ તું એના, મનમાં લે આ માની ...હવે૦
આ ભવસાગરમાં તનનાકા, મેળવી છે તે' મજાની;
તુટે નહિ ત્યાં સુધી તરી લે, સુઘડ બનીને સુકાની ...હવે૦
આવ્યા છે તું આ જગ ઉપર, ગુહ્યુયલ અનવા જ્ઞાની;
સમજી સાર-અસાર વિચારા, દ્વર તજી દે દિવાની ... હવે૦
નહિ તો આખર થાશે ઉઘાડું, નહિ રહે છળ રીત છાની;
'સાંત(શાહ્ય' સુખકર સમજાવે, રીત ન આ રમવાની ...હવે૦

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### મનુષ્યના જન્મ ફરી નહિ મળે

( રાગ - લેરવી. હળ - જે કાઇ પ્રેમ અંશ અવતરે )

મનુષ્યના જન્મ ફરી નહિ મળે, કદી તનનાવા બેઠી તળે ... ટેક.

- ખરેખરી તું ખાજ કરી લે, અંતરમાં અટકળે પ્રાણીયા અંતર૦ કેસર ને કસ્તુરી કેવડા, તેલ વિષે શું તળા ?...મનુષ્યના ૦-૧
- કલ્પતરુને કારે મૂકી, ખાથ ભીડી આવળે મૂર્ખ તેં ભાય ઠંડકના તજી કઈ ઠેકાણા, કાં અળતામાં અળે ?...મનુષ્યના ૦ - ૨
- ભજ અજને તજ અવર કામ તા, તાપ ત્રિવિધ ટળે સર્વ તુજ બ પવિત્ર થાવા પાપ તજાવા, પ્રભુને ભજ પળે પળે...મનુષ્યના • - ૩
- કાં અવળાઈ કરી અંતરમાં, આમતેમ આક્ળે-મક્તના આમતેમ૦ મૂર્ખ વિના સાચા માતીકણુ, કાેેેેેેેે કળે જે ...મનુષ્યનાે૦ - ૪
- પરમેશ્વરના પંથ તજી કાં ભ્રષ્ટ પંથમાં ભળે અરે કાં ભ્રષ્ટ ' સંતશિષ્ય ' કહે નહિ સમજે તાે, ખાેટ જણાશે ખળે…મનુષ્યનાે૦ - પ

#### 公

### અવર તજને ભજ અવિનાશી

(સગ-ખિલાવલ અથવા આશા)

અવર તજને ભજ અવિનાશી, શા માટે તું ધરે છે ઉઢાસી રે ... ટેક મૃગજળ માંહે મુખ્ય બનીને, ફાેગટના લટકે કાં ફાંસી રે ... અવર૦ આત્મરવિ અંતરપટ પાછળ, પ્રગદી રહ્યા છે પૂરણ પ્રકાશી ... અવર૦ ફાંફાં કાં તું ફાેગટ મારે રે વૈભવ આ છે સકળ વિનાશી ... અવર૦ ભયનાં કારણ છે તુજ ભેળાં, તજી દે તેને રહ્યો શું વિમાસી રે ... અવર૦ 'સંત્રિષ્ય' સમજી જા શાણા, પરમ સુધારસના થા પ્યાસી ... અવર૦



#### ભિન્ન નથી ભગવાન

(ધનાશ્રીની ગઝલ)

ભિન્ન નથી ભગવાન તુજથી, ભિન્ન નથી ભગવાન ... ટેક તુજમાં તે છે તેનામાં તું (ર) ભૂલી ગયા શું ભાન ? ... તુજ અળગા કર પડદા અહંપદના (ર) નિરખીશ પરમનિધાન ... તુજ અથવે જીવનનું એ મહાજવન (ર) સર્વ શક્તિનું સ્થાન ... તુજ અર્વ અળાનું મહાઅળ એ છે (ર) સર્વ શાનનું જ્ઞાન ... તુજ અર્થ અર્થોનું મહાઅળ એ છે (ર) નર્મળ એક નિદાન ... તુજ અર્થી દે તન-મન-ધન તેને (ર) તજ તારું અભિમાન ... તુજ અવર પ્રપંચ તજને એનું (ર) ધર અંતરમાં ધ્યાન ... તુજ બંસાંતશિષ્ય' સુખસાગરનાં હવે (ર) ગર્વ તજી ગા ગાન .... તુજ બ

# प्कथ गुरुदेव डविवर्थ पं. नान्यक्ट्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### ખામ આ ખમડી જાય

(રાગ – ધનાશ્રીની ગઝલ)

ખાગ આ બગડી જાય, માળી વિના બાગ આ બગડી જાય .. ટેક. પાણીનું પાષણુ નથી પૂરું (૨) કુસુમ બધા કરમાય ... માળી તાપતાણુ અતિ તીલપણાથી (૨) સુંદર વૃક્ષ સુકાય ... માળી કેં મળ કમળ તજ તજ પરિમલ (૨) ચરણુ તળે ચગદાય ... માળી પક્ષી પાર વિનાના આવી (૨) ફળને ફાેલી ખાય ... માળી રમાણુક બાગમાં વગર રક્ષકે (૨) લક્ષકના ભય થાય ... માળી રચ્છે, ગુલ્મ ને મંડપ માંહી (૨) દુર્ખળતા દેખાય ... માળી જેનસમાજ બાગ બગડતા (૨) નયન થકી નિરખાય ... માળી કેળવણી કરનાર ન કાે (૨) વિરલા વીર જણાય ... માળી 'સંતશિષ્ય' કહે અગ્રેસરાની (૨) ઊઘથી ઊધું મરાય ... માળી ત્રે

#### જાગા ભારતના જાયા

(રાગ – લાવણી)

જાગા લારત-જાયા તમને ભારતવીર જગાઉ છે; વિજયતાલું વાજું મનમાહન, એ નરવીર વગાઉ છે ... ૧ સાદા ને સુખકારક સૂત્રો, સત્યાગ્રહી સુલાવે છે; ભૂલેલા ભાવતરને ગાંધી, પાછા કરી ભાવાવે છે ... ર દુઃખકર ભારતની દુર્ખળતા, દુઃખા સહી દખાવે છે; શમે ન પશુખળના ઝગડા, તે સમસ્સ રેડી શમાવે છે ... ૩ મતવત જીવનમાં નરવલ્લભ, વિદ્યુતવેગ વહાવે છે; ઊઠા, આળસ તે ઊંઘ આ વિષમ સમે કેમ આવે છે? ... ૪ મહા – વૈભવી – નરને સાદા સેવાપ્રિય અનાવે છે; માને નહિ કદી એવા કદ્દર નરને સત્ય મનાવે છે ... પ સમાનતાના પાઠ સનાતન પ્રેમ સહિત પઢાવે છે; મટે ન દુઃખા કલિત પતિતના, એના દુઃખા મિટાવે છે ... દ ભારતના સ્વાધીનપાલુંના, વિજયી મારગ અતાવે છે; 'સંતશિષ્ય' એવી સંગતથી, જીવન સુધરી જાવે છે ... હ

### શું વહ્યું?

(રાગ – સારક – તાલ લાવણી)

જાગ્યા ન ઘટ અંતર વિષે, નિશિ જાગવાથી શું વળ્યું? ત્યાગ્યા ન દુર્ગુણ ફિલતણા, ઘર ત્યાગવાથી શું વળ્યું?... ૧ બાેધ્યું ન નિજ મન તો, અવરને બાેધવાથી શું વળ્યું?... શાેધ્યું ન નિજ ઘર તાે, અવરને શાેધવાથી શું વળ્યું?... ૨

www.jainelibrary.org

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

છોડી ન માયા મમત તા, સંસાર છાડ્યે શું વળ્યું? તાડી ન તૃષ્ણા તા પછી, શિર કેશ તાડ્યે શું વળ્યું?... ૩ ખાળ્યા ન ખીજક જન્મનાં, ખળ કુધિર ખાળ્યે શું વળ્યું? પલળ્યું ન મન પાતાતાશું, પરના પલાળ્યે શું વળ્યું ... ૪ દેખ્યા ન નિજ દિલદાર ઘટમાં, અવર દેખ્યે શું વળ્યું? જે 'સંતરિષ્ય'ન સંત સેવ્યા (તા) મનુષ્યભવમાં શું મળ્યું?... પ

☆

જીવન તેનું નિષ્ફળ જાણું ( સગ – એાધવજી સંદેશા કે'ને સ્થામને )

છવન તેનું નિષ્ફળ જગમાં જાણું જો,

સુકૃતનાં કીધાં નહિ જેણે કામ જે; હાયવાય ક**રા** રઘવાયા રખડયા સકા, જેના ઘટમાં નથી ઘડી વિશ્વામ જો... જીવન૦ – ૧

- સમય મળ્યાે ને શાંતિ જે સેવે નહીં, તલભર પણ જે કરી શકે નહિ ત્યાંગ જો; ઉત્તમમાં ઉત્તમ સાધન નવ એાળખ્યાં, તેહ દરિદ્રીએાનાં અતિ દુર્ભાગ્ય જો....જીવન૦ ૨
- ક્લેશ હૅમેશ કરી અંતર કાળું કર્યું ઉજ્જવળ ન કર્યો એકે આત્મપ્રદેશ જો; અંધારામાં મૂર્ખ અહેાનિશ આથડયેઃ, પ્રકાશમાં ન કર્યો ક્ષણ એક પ્રવેશ જો....છવન૦ ૩
- સુખનાં બી વાવ્યાના આપે વાયકા, દુઃખનાં બી વાવે ધરી પ્રેમ સદાય જો; અનુ વીના મારગથી બહુ અળગા રહ્યા, ભયકારક મારગમાં નિત્ય ભરાય જો....જીવન૦ ૪
- ગેંગા ગાળી ગાળરની ગાત્યા કરે. યુષ્પપરાગે ન ઉપજે તેને પ્રીત જો; ભવી ભમરા યુષ્પાના ઉપર ભરાય છે. 'સંત્રશિષ્ય ' છે એ અવનિની રીત જો…..જીવન૦ પ ☆

જન્મ્યા પણ નવ જન્મ્યા જેવા (રાગ – એાધવજી સંદેશે: કે'ને ) જન્મ્યા પણ નવ જન્મ્યા જેવા જાણુને, જન્મ્યા કેરા જાણ્યા નહી ઉદ્દેશ ને; ઉદ્દર ભરણુના કાજે જીવન વિતાવિયું, પશુવત્ પામર થઇ રખડ્યા પરદેશ ને.... જન્મ્યા૦ ૧

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

- વિષય વિકારા સેવનથી વિરમ્યા નહિ, અડવા દીધા નહિ ઘટમાં ઉપદેશ જો, ઝેરી રસમાં અંત સુધી ઝૂકી રહ્યા, લાજયા નહિ જે છેવટ સુધી લેશ જો— જન્મ્યા૦ ર
- ઢાંકી ઢાંકી નબળાં લક્ષણ ઢાંકિયા. સરસ જણાવા કીધા સહસ્ત્ર ઉપાય જો; રસ થવાના ઔષધને સેબ્યું નહીં, એવા જીવા ભવ અટવિ અથડાય જો— જન્મ્યા૦ ૩
- સદ્ગુરુનાં વચનાને શ્રવણ કર્યા નહીં, દીઠા ઊલટા અવળી આંખે દેષ જો; ભૂલતણા ભંડાર ન નિજના ભાળિયા, દદયતણા કાઢયા નવ સમજ રાષ જો---જન્મ્યા૦ --૪
- વિકથામાં સાનાસમ સમય વિતાવિયા, વિષમ સ્થળામાં વસિયા જે દિનરાત જો; 'સંતશિષ્ય'્રેકહે સલીલપણું છેાડ્યું નહિ, અણીના વખતે તેને છે હત્પાત જો—જન્મ્યા૦ –પ

☆

#### મનની અવળાઇ

(રાગ–મારા રામ ગયા વનવાસ રે૦)

અવળાઇ કરે છે અપાર રે— ઘરમાં મનડું ટકે ના ઘડી—અવળાઇ૦

ધર્મતા**ણા ર્**હા ધ્યાને લગાડું રે (૨) વળગે બીજામાં વારંવાર રે—ઘરમાં૦ અવળા**ઇ**૦

ભાંધી હું રાખું ઘડી એાધ કરીને રે (૨) બંધન છેાડાવી જાય બહાર રે—ઘરમાં૦ અવળાઇ૦

નવાં નવાં રૂપ કરી નિશકિન નાસે રે (૨) હુન્નર ઉઠાવે છે હજાર રે—ઘરમાં૦ અવળાઇ૦

રાેકી રે રાખું ઘણી રીતથી રિઝાવી રે (૨) છૂવડીને કરે છે વિહાર રે—ઘરમાં૦ અવળાઇ૦

'સાંતના શિષ્ય 'ને સ્થિર કરવાના રે (ર) એક સદ્દગુરુજી આધાર રે—ઘરમાં૦ અવળાઇ૦

\$

www.jainelibrary.org

# પૂંજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### વેર ન કરીએ રે વા'લા!

(ઢખ-હિસ્વેણ વાય છે રે વનમાં)

વેર ન કરીએ રે વા'લા, વેરા કેર કરાવે કાળા ... ટેક ભાલાં દિલમાં રે ભાેંકે, પ્રભુના મારગ જાતાં રાકે ... વેર૦ ૧ ઝરતાં રહે છે રે ઝેરા, વધુ ભવ રખડાવે છે વેરા;

વેલ છે રે ઝરા, મેલુ શ્વાર રહાતા છે વરા, વેલા ભવભવ રે વળગે, ઉપચારાથી ન રહે અળગે ... વેર૦ ૨

ગુણુ તેા નજરે રે ના'વે, ભૂંડું કરવાનું નિત્ય ભાવે; આંધી આંખે રે આવે, માનવભવને મૂઢ ગુમાવે .. વેર૦ ૩

નિશક્તિ દોષા રે શાેષે, અવરજનાને એહ જ બાેષે; દ્દદયે કિન્ના રે રાખે, સામાના ગુણ દુર્ગુણ કાંખે ... વેર૦ ૪

ભય ઉપજાવે રે ભારે, ઉક્રય સમય અવે છે જ્યારે; હરકમ હિતને રે હરે છે, આતમગુણની ઘાત કરે છે ... વેર૦ પ

શલ્યની પેઠે રે ખટકે, પાતાળે લઇ જઇને પટકે; વેરતજીને રેવા'લા, **'સંતશિષ્ય'** પિયા પ્રેમપિયાલા ... વેર૦ **૬** 

☆

### सत्य भूषणु सञ्ज्ये

(ઢબ - સહિયર સુખકર સંસાર, શીલભૂષણ સજીએ)

સુંદર સુખને કરનાર, સત્ય ભૂષણ સજએ; અસત્ય એહ જ અન્યાય, તન-મનથી તજીએ ... ટેક सत्यवाहीने सुरवर नरवर, क्ले धरीने काव रे; સાર્ચ સ્વરૂપ સત્યે કરી પ્રગટે, નિર્મળ એક જ નાવ ...સત્ય૦ સત્યથકી પુરણ સુખ પામ્યા, અવનિમાં હે અનેક રે; દ્વ:ખ પડ્યે જરીયે નવ ડિંગયા, તજી નવ મનતણી ડેક...સત્ય૦ અસત્યથી અંતર અલડાયે, જીવન હળાહળ થાય રે; માને નહિ કાઇ તે માણુસનું, સાચે જૂઠ જણાય ... સત્ય૦ સુખ કરનારા સત્ય શિયળના, સાચા શુભ શણુગાર રે; હેંમ હીરાથી જડિયા હારા, એ વિણ સૌ અંગાર …સત્ય૦ સર્વ ગુણમાં એ ગુણ મેહેા, એમાં સર્વ સમાય રે; અખટ ખત્તના આગળ છે જો સત્ય સ્વરૂપ સમજાય. મહાકષ્ટથી પણ નવ મૂકે, સેવે સત્ય સદાય રે; ધન્ય એહને આ ધરણીમાં, ગુણ્યિલ થઇને ગવાય ...સત્ય૦ પૃથ્વી, પાણી, સૂર્ય, શશીને, મરુત તજે નહિ માન રે; સત્યતાણા એ મહિમા સર્વે, નહિ કાઇ સત્ય સમાન ....સત્ય૦ અમ્€ય આભૂષણ આ અંબે, નક્કી ધરે નરનાર રે; '**સંતરિાષ્ય**' કહે જન્મી જગતમાં, સફળ કરે અવતાર....સત્ય**્ ૮** 

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્સશાનાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### પામરની દશા

(७५ - भे।धवळ संदेशे। डे'ले०)

પામર શું સમજે રે સાચા પંચને,

ભયવાળા સમજે નહિ તેના ભેક જો;

પતંગ ઝગમગતા માંહે ઝંપલાય છે,

ખરેખરા ખળતાં પ્રગટે છે એક જો....પામર૦ -૧

– મારલીના નાદે મણિધર મુંઝાય છે,

રાગરસિક પર આધીન થઇ પકડાય જો;

ભાગરા કમળતાણા રસના ભાગી અની,

રસલાંપટ આખર એમાં ચગઢાય જો....પામર૦ -૨

- મીન તથા મૃગલા પણુ એમ મરાય છે,

સુખ મેળવતાં કાવાનળ દુ:ખ થાય ને;

સુખ – દુઃખના કારણને એ સમજે નહિ,

પામર જીવા પગ પગ એમ પીડાય જો....પામર૦ -3

– વિષયરસામાં માહી રહ્યા એમ માનવી,

આથડિયા એવા નર અધ અનેક જો;

એ મદિશ પીનાશ મારગ ભૂલિયા

પ્રકાશનું યામે નહિ કિરણ એક જે....પામર૦ –૪

– પામરતા પલટે રે સદ્શુરુ સંગથી,

त्यारे ज्ञान ८ है ने पात्र अधाय की:

પચ્ચાપચ્ચ પકારથને પરખી શકે.

ં **સંતરિષ્ઠય**ે ત્યારે સાચું સમજાય જો....પામર૦ –પ

ఘ

### તૃષ્ણામાં તણાણા રે

( अन्न - धीराना पहनी ढण )

તૃષ્ણામાં તણાણા રે ... જાણ્યા નહિ લેઠ જરી;

ડા'પણ જગમાં ડાેન્યું રે ... માેઢી માેટી વાતા કરી ... તૃષ્ણામાં ટેક

અદ્ભુત રચના ઇંદ્રજાળની, જોતાં અચરજ થાય;

ખાજીગર ખાજી સંકેલે, સરવે જેમ સમાય,

એ સરખી બાજી આ છે રે ... ફેર હોય તો જોજે ફરી ... તૃષ્ણામાં૦ ૧

નાટકીએ: નાટક રચે, એવી જગની જળ;

પડદા પડે જ્યાં પુરણના (ત્યાં ) વિશ્વ બધું વિસરાળ

જાગીને જસ જોને રે ... આશામાં કેમ ગયા ઊતરી ! ... તૃષ્ણામાં ર

અગાધ જળ આશાતણું, ક્યાંથી પાર પમાય?

નાવ મળે સમતાતણું, એઠે તુરત તરાય.

નાવ જ્યારે ન મળે રે... તટે પહોંચે કેમ તરી ?... તૃષ્ણામાં૦ ૩

www.jainelibrary.org

# પુંજાય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અી પરથ્યો કાઇ સ્વપ્તમાં, બન્યા રંકના રાય; ઊંઘ ગઈ આંખા થકી, પડયા પડયા પસ્તાય. એવું તારું થશે રે ... માશું કૂડી જઇશ મરી ... તૃષ્ણામાં૦ ૪ કાઈ કંઘ, કાઇ કામિની, કાઇ ભગિની ને ભાઇ; કાકા, મામા કાં'ક બનાવ્યા, સાંધી એમ સગાઇ. તું સગપણ બાંધી બેઠા રે ... વાત બધી ગયા વિસરી ... તૃષ્ણામાં૦ પ

સમજી જા કહું સત્યને, વહાલા ધર વિધાસ; સમય જરો સમજણ વિના, (તેા) અંતે થઇશ ઉદાસ. ' સંતના શિષ્ય' થઇને રે ... મમતાને મેલ પરી ... તૃષ્ણામાં૦ ૬

#### 公

#### મદમાતા મછરાળા માનવી

( હળ – ઓધવજી સંદેશા કે'ને )

મકમાતા મછરાળા મૂરખ માનવી, નથી સમજતા માનવલવનું મૂલ્ય જો; સત્ય કથન શ્રવણે કદીયે નવ સાંભળે, ખુવાર થાનારા નર એ ખર તુલ્ય જો ... મદમાતા૦ ૧

- ગજની સવારી મૂકી ખર પર જે ચંકે, ચિંતામણુ તજી ચકમકને જે ચા'ય જો; પગ ધાવામાં અમૃતરસ જે વાપરે, આત્મવૈરીના અવળો એહ ઉપાય જો .... મકમાતા૦ ર
- કસ્તુરીને કાઢી કાઢવ જે ભરે, સમજાવ્યા સમજે નહિ એહ અજાણ જો; કલ્પતરુને કાપી બાવે બારડી, એ અક્કલના વધુ કરવા શું વખાણ જો .... મદમાતા૦ ૩
- પાતાના ડહાપણમાં એ ડાેલે સદા, અવરતણી ઉત્તમ શીખ ન ધરે કાન જો; નિશદિન માેહનશામાં ફાટલ થઇ ક્રેર, અથડાવે એને એનું અભિમાન જો .... મદમાતા૦ ૪
- પશુવત પામર અધ અની પકડાય છે, રૂડાં સાધન રાખ વિષે રાળાય જો; પાતે પૂરણ અહિત રચી પાતાતણું, 'સંતશિષ્ય' કહે દુર્ગતિમાં એ જાય જો ....∶મદમાતા૦ પ

25

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

### " નથી કાઇ રહેવાનું"

(હળ - ઝીણા ઝરમર વરસે મેહ, ભીંજે મારી ચૂંકરડી)

અહીં સ્થિર ઠરીને ઠામ, નથી કાઇ રહેવાનું;

પુષ્ય - પાપતાશું પરિણામ, સુખે - દુઃખે સહેવાનું .... ટેક

કુંભકરણ રાક્ષસપતિ રાવણ, રામ સરિખા રાયા રે;

કુષ્ણુ યદુપતિ પાંડવ કૌરવ, આખર માતે મરાયા .... નથી૦ ૧

ચક્રવર્તા સહુ ચાલ્યા ગયા, જેની અખંડ કરતી આણુ રે;

કાળે અધાના કર્યા કાેળિયા, જરૂર તું મનમાં જાણ .... નથી૦ ૨

અવધૂ યાગા ભાગા ભાગના, નથી રહ્યાં નામનિશાન રે;

ઊડી ગયા અવિન પર એવા, સુષા અને સુલતાન .... નથી ૩

માલ થાલ દેાલત ધન ધરણી, પ્યાસ કુટુંબ પરિવાર રે;

નહિ આવે એ તા નિશ્ચે સમજજે, તારા લેશું તલભાર .... નથી જ

ઘટમાં રહે છે ઘાટ ઘડેલા, ઉર દુઃખથી ઉસરાય રે;

સંકેલીને સર્વ સામગ્રી, જીવન જયારે જાય .... નથી પ

એહ જ શાણા, સમજૂ સાચા, ડાહ્યા ડહાપણુકાર રે;

પાણી પહેલાં પાળ રચીને, શોધે જનમના સાર .... નથી૦ ૬

'સંતશિષ્ય' સદ્દગુરુ વચનાનું, પ્રીતે કરી લે પાન રે;

त्रक अवणा धंधा तुं तारा, सक सथड्र सगवान .... नथी० ७



### હંસને કર્યા છે હૈરાન

(ઢળ - કાનુડા ન જાણે મારી પ્રીત૦)

હંસને કર્યો છે હેરાન, મનવે મૂરખ થઇને રે હંસને કર્યો છે ... ટેક. માતીના ચારા ચરવા મૂકી દર્ધને રે (૨)

ચૂંથવા ગમે છે હાડચામ નક્કી પ્રભુ! નિર્લજ ઘઇને રે ... હંસને ૧ ૧ દૂધલડાના માટા દરિયા તજને રે (ર)

ગામમાં ખન્યા છે. ગુલામ નક્ષ્કી પ્રભુ ... હંસને ૧૨

ઉજ्જવલ रंगे अंगे सहा ये। जाजाती रे (२)

શોભાને મટાડી થયા શ્યામ. નક્કી પ્રભુ ... હ'સને૦ ૩

અમૃતફળના માટા ઉદ્યાન મેલી રે (૨)

લીધા વિષવૃક્ષમાં **વિ**રામ. નક્કી પ્રભુ ... હંસને ૪

**'સંતના શિષ્ય'** કહે સમજ્યા છતાં પણ (૨)

કૂડાં હજી તજતા નથી કામ. નક્કી પ્રભુ ... હંસને વ્ય

☆

www.jainelibrary.org

## पूरा गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रेल सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### સ્વાર્થ ભર્યો સંસાર

(હળ – દેખા નહિ કછુ સાર જગતમેં) સ્વાર્થભર્યો સાસાર, સમજ મન સ્વાર્થભર્યો સાંસાર, સાર્યું એહ સ્વરૂપ સમજીને, કર પ્રભુ ઉપર પ્યાર; કર પ્રભુ ઉપર પ્યાર, સમજ મન સ્વાર્થભર્યો સંસાર .... સમજ ૦ કાકા, મામા, માત, તાત, સુત, લગિની, ઘરની નાર; માયા મતલબ થકી ખતાવે, અંતર કરી ઉઠાર.... અંતર .... સમજ ૦ આવાં આવાં સગાં સ્તેહીએા, કીધાં અપર પાર; કાળ અનંત ફર્યો અવનિમાં, અનેક ધરી અવતાર....અનેક સમજ૦ લટપટ આવી કરે લાલચે, હિકમત કરે હેજાર; ખરી ગરજ વિણ ખમી કષ્ટ નવ, ખાલી થાય ખુવાર…ખાલી. સમજ૦ स्वार्थ सरे सामुं नव लेवे, विभरी जाय ते वार; ગરજ પડે ગુણ ગાય વિશ્વના, એ સમજ વ્યવહાર.... એ. સમજ૦ માંસ ઉપર જેમ મળે પક્ષીએા, તેમ સરવ તૈયાર, ભૂલ ન આ ભવજાળ સમજ તું, અંતરઘટમાં પાર....અંતર સમજ૦ આ જાળમાં અહુ જકડાયા, પામ્યા વિરક્ષા પાર; 'સંતશિષ્ય' સંસાર વિષેથી, શાધન કરી લે સાર....શાધન. સમજ

### ભૂલ જરા જખરું **દુ:ખ દે છે** (રાગ – બિલાવર તથા આશા)

બૂલ જરા જળરું દુ:ખ દે છે, અનુભવીઓ ગધા એમ જ કે' છે. ટેક. એક વચન અવળું વદવાથી ખૂખ દદયમાં પછી ખટકે છે.... બૂલ એક ક્રિયા અઘિટત કરવાથી ભવ અટિવમાં તે ભટકે છે.... બૂલ હેશ ઉપરથી પગ લથકે તો ભૂતળ પર લાવી પટકે છે.... ભૂલ એક અનલના તીક્ષણ તલુંખા, ભુવન ઘણાંને ભસ્મ કરે છે.... ભૂલ હેશ કલેશ વધીને આખર, ઝેર પછી અહું કાળ ઝરે છે.... ભૂલ કાર્ય ખધાં ભારે કે હળવાં, એદરકાર થતાં ખગઢે છે.... બૂલ પસ્તાયે છે પાર વગરના, વિકળ થઈને જે વસ્તે છે.... ભૂલ અલ્પ ભૂલ આરાય ખગાઢે, પ્રભળ દરદ વપુમાં પ્રગટે છે... ભૂલ પસ્તાયે હો સમજુ સમજે છે, બૂલ્યા તે ભવમાં હો ભમે છે.... ભૂલ જ

### જન ભિન્ન ભિન્ન જણાય છે

(રાગ - ભૈરવી અથવા સારઠની ગઝલ) જન ભિન્ન જણાય છે, સમદ્ધિથી સમજાય છે; વિધવિધ રુચિ વરતાય છે, મનસ્ધિ એવી સજાય છે ...જન૦ એક ધ્યાન ધર્મતાશું ધરે, એક કુડ કલેશાને કરે; પરદુઃખ કાં' પ્રીતે હરે, કાઇ મૂર્ળ મારીને મરે ...જન૦

# प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

મગરૂર કાઇની મતિ છે, કાઇ કામળ આકૃતિ; વિષયા વિષે કાઇની વૃત્તિ, એક એક લાલ વિષે અતિ ...જન૦ લાલુવા વિષે કાઇ લમે, કાઇક રસ રંગે રમે; ગુલ્યાના ગુલ્યા કાઇને ગમે, દિલ દામ સારું કાઈ દમે ...જન૦ છે ગમ્ય કાઇક જ્ઞાનમાં, સમજે મજા કાઇ માનમાં; કાઇ ખુશી છે ખાનમાં, કાઇ રમે છે રાનમાં ...જન૦ કાઇ ગાયના સુલ્યાને ગળે, કાઇને કથાથી રસ મળે; વળી કાઇ વૈરાગ્યે વળે, ભૂંડાઇમાં કાઇ લળે ...જન૦ કાઇ લક્ત થઇ પ્રભુને લજે, ત્યાગી થઇ દુનિયા તજે; શાલુગાર કાઇ શાળે સજે, મધુપાનમાં કાઇને મજે ....જન૦ મતલેદવાળા ભાળિયે, મનને વિવેક વાળિયે; કહે 'સાંતિશિષ્ય' સુદ્ધિથી, લરી નેહ નિત્ય નિહાળીએ ....જન૦

### ભવસાગર કાેેેે તરે?

(રાગ – આશા)

આ લવસાગર તેહ તરે છે, કરવાનું જે કામ કરે છે .... ટેક. મંગલકારક જેનાં મન છે, દોષ કર્યાથી એહ ડરે છે .... આ ૦ ૧ પુનિત થયું જેનું ઘટ આંતર, વર પદવી પણ તેહ વરે છે .... આ ૦ ૨ વેર - ઝેરથી જે વિરમ્યા છે, ફિકર વિનાના તેહ ફરે છે .... આ ૦ ૩ અનુપ્રેક્ષા કરનાર ખરાખર, હિતકર થઇ નિજ પાપ હરે છે .... આ ૦ ૪ 'સાંતશિષ્ય' ઇચ્છે જે સુખને, ધ્યાન પ્રભુનું તેહ ધરે છે .... આ ૦ પ

### જાતવર થવાના લક્ષણા

(ગરખી. ઢબ - કર પ્રભુ સંગાતે દઢ પ્રીતડી રે)

જાનવરમાં જાવાનું એને જાણું રે .... ટેક. કૂડ કપટ કળાને કેળવી રે, એાછું આપે ને લે છે અધિક; ક્સાવાને રચે માટા કંદને રે, ઠાઠ રાખે છે ઉપરથી ઠીક....જાનવ કૂડાં તાલા ને ત્રાજવાથી તાળવું રે, નથી માપ છાપમાં જરા મેળ; ભાળા ભદ્રિક નિત્ય ભુલાવવા રે, સાચા જૂઠાનું કરે સેળભેળ....જાનવ એવા મનના મેલા જે માનવી રે, કાળજામાં ભર્યું જેને ફૂડ; વચન આપી બીજાને વિધાસના રે, કાપી ધડથી તેનું કરે ધૂળ....જાનવ પરમારથ જેને પાલવે નહીં રે, એનું સ્વાર્થ સાચું સુખધામ; લેખ ખાટા લખ્યામાં જેને લહેર છે રે, હરામીના પાંચે જેને હામ....જાનવ

# પ્જય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

ડાળ કંભી રાખે ડાહ્યાતાણા રે, ઠગવાના કરે સકા ઠાઠ; પ્રેમજળ પ્રપંચ કરી પાથરે, રે, પ્રામાણિકતાના ભણે પાઠ....જાનવ સકા શાભા કરે રૂડા શેઠની રે, બાલે કપટી મધુરાં બેલ; નહિ જાણી શકાય એની જાળને રે, પાલિસીની પેખાય નહિ પાલ....જાનવ 'સંતરિષ્ય'ના સ્તેહી તમે સાંભળા રે, પશુમાં જે જાવાના એ પંચ ચિત્તમાં જે ચતુર નર ચેતજો રે, તમે સુમતિ નારીતાણા કંચ....જાનવ

### નરકના અધિકારી

(ગરખી; ઢળ-કર પ્રભુ સંગાતે દઢ પ્રીતડી રે)

ખરા જમના મિજમાન તેને જાણવા રે .... ટેક ક્રુર દર્ષિટ ને કામ જે કાળાં કરે રે, દંભ કર્યા રાખે અભિમાન; દ્રુષ્ટ દિલમાં ન દોષ કરીને ડરે રે, પરમારથની લેશ ન પિછાન.... ખરા૦ વિષ વા'લ ધરી નિત્ય વાપરે રે, અમૃતના ન કરે આહાર; મહા આરંભ કામમાં ઊતરી રે, પરિશ્રહના રાખે નહિ પાર.... ખરા૦ મઘમાંસી ને શાખ છે શિકારના રે, સર્વ જીવાને જેહના શાસ; ધ્યાન રૌદ્ર ને કૃષ્ણુલેશ્યા કેળવી રે, નિજ હસ્તે કરે નિજનાશ .... ખરા૦ દેવ-ધર્મ ને મિત્રના દ્રાહી સદા રે, સારું કરવાના જેહને સાગાન, ક્રુરતાથી ભરેલ જેના કાળજા રે, નક્ક્ટ નરસા ને નિર્જ્ય નાદાન.... ખરા૦ માહે - માયા જેનાં માઆપ છે રે, પાપ સઘળા જેના પરિવાર; રાગ - દ્રેષ જેના રંગમહેલ છે રે, ભાર લાગે ભૂમિને એના ભાર... ખરા૦ સુખદાયક પવિત્ર સદ્દેખાથી રે, વિષમ વ્યાપે છે અંગમાં વિકાર, અપવિત્ર સદ્દ જેના આતમા રે, કામ કાળા ને કિલબ્ટ કરનાર.. ખરા૦ 'સંત્રસિબ્ય'ના સ્નેહીજન સાંભળા રે, અધર્મી'ના કહ્યો અધિકાર; સાર સમજીને આપનું સુધારજો રે, નહિ જાલું પડે જમદ્રાર.. ખરા૦

#### ભાવ પ્રતિક્રમણ

(રાગ - દેશ. હળ - વિમળા નવ કરશા ઉચાટ)

રાત્રે રાજ વિચારા આજ કમાયા શું અહીં રે; શાંત પળ અવલાકા, નિજ ઘરમાં ઊંડે જઈ રે .... રાત્રે૦ ટેક કરવાનાં શા કાર્યા કીધાં, નહિ કરવાનાં કયા તજી દીધાં? લાભ – ખાટમાં વધેલ આજુ છે કઇ રે ? .... રાત્રે૦ ૧ જે જે આજે નિશ્ચય કરિયા, અમલ વિષે કેવા તે ધરિયા? સુધારવાનું વિશેષ મારે કયાં જઇ રે? .... રાત્રે૦ ર લેવાનું મેં શું શું લીધું, તજવાનું શું શું તજી દીધું?

કઇ બાજુની મારી ભૂલ હજી રહી રે? .... રાત્રે૦ ૩

# प्लय गुरुहेंच डिवियर पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहिह स्मृतिग्रंथ

કરું કરું કરતાં, નથી કાંઇ કરતાં, ધ્યાન પ્રભુનું હજી નથી ધરતા; વાતા કરતાં વેળા શુભ જાયે વહી રે .... રાત્રે૦ ૪ જન્મ ધર્યા છે જેને માટે, મન હજુ ન કર્યું તેને માટે; 'સાંતરાિષ્ય' શા જવાખ આપીશ ત્યાં જઇ રે રે .... રાત્રે૦ પ

### હું કાેેેણ ? (રાગ–હરિગીત)

હું કાે શું ને આ શું બધું છે સ્વરૂપ મારું શું ખરું? આ જન્મ – મરે શો શા થકી છે એ બધાં શાથી હરું? કરવા પેંકે નહિ કાર્ય ફરીને કાર્ય એવાં શું કરું? રેરી જન્મવું મરવું પેંકે નહિ એમ કઇ રીતે મરું? .... ૧ આ લાંતિ છે કે સત્ય તે અનુભવ વડે નિશ્ચય કરૂં? દુ:ખ કલ્પના મુજ હાય તાે દેખાવથી શાને ડરું? દુ:ખ કારે શું દેહે ભર્યા, ફાંક્ટ અવર સ્થળ કાં ફરું? એના ઉપયો આવરી બીજા પ્રપંચા પરહેરું .... ર મરવા તશે ન સ્વભાવ મારા, કયા પ્રકારે હું મરું! કાહું કઇ કઇ ચીજ ઘટથી, જીવનમાં શું શું ભરું! આવ્યા તશે હેરે સમજી સત્ય મારગ સંચરું, શ્રી 'સંતનો થઇ શિષ્ય' હું વર સ્વરૂપ મારાને વરું .... ર

#### આલાેચના

(રાગ-ભૈરવી; મરાઠી ચાલની સાખી)
પાતાના જીવનને માટે, ભાગ ઘણાના દીધા,
અનેકના જીવનને માટે, લેશ ભાગ નથી દીધા–
કીધા કેર સકા...પ્યાલા ઝેરતણા પીધા ... ૧
અદાર પાપા નિત્ય છુપાવી, પ્રગટ પુષ્યને કરિયાં;
અંદર ઝેર હળાહળ ઠાંસી, ઉપર અમૃત ભરિયાં–
ઝરિયાં ઝેરાને...હિત અનેકનાં હરિયાં ... ૨
નિજની નિંદા ગમેન નિજને, પરનિંદા નિત્ય કીધી;
પાતાને પીડા ન ગમે, પણ પરને પીડા દીધી–
સીધી વાત છતાં ... નવ લક્ષ વિષે લીધી ... ૩
દ:ખના ખીજક વાવી નિશકિન સખની આશ કરી છે:

પાપ કરી કરી પુષ્યક્ળાની, ઇચ્છા નાથ ધરી છે -

ફરી કરી અરજ કરે ... આ 'સંતનો શિષ્ય' હરિ ! ...

## पूक्य गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### પ્રભુ તુજ લય લાગી નહિ (દેહરા)

પ્રભુ તુજ લય લાગી નહીં, બૂલ્યા પથ ભગવાન;

શરહ્યુ ગયા નહિ સંતને, ધર્યું ન તારું ધ્યાન... ૧

સાધન તે ખંધન કર્યા, અવળા કર્યા ઉપાય;

એહ ભયંકર ભૂલથી, પામર આ પસ્તાય... ર

કરણી ક્રોડગણી કરી, શીખ્યા અવર અપાર;

સમજ્યાનું સમજ્યા નહીં, પામ્યા નહિ ભવપાર... ૩

મહાભયાનક સ્થળ વિષે, સૂતા તાણી સાડ;

નિશકિન નિદ્રામાં રહ્યાં, ખરેખરી स्थे ખાડ... ४

निर्भाय क्षाणे अयस्थिता, अय निर्भाय समजाय ;

આ વિભ્રમતા હે પ્રભુ! મુજને જરૂર જણાય... પ

અમૃતને અળગું કર્યું, કંચન ગણ્યું કથીર;

વહેતું દેખી વિષને, માન્યું નિર્મળ નીર... ૬

સાચામાં રાચ્યાે નહીં, ખાટે ન થયાે ખેદ;

મૂળ ન સમજ્યાે મરાહ્યુતું, ભાષ્યાે ન ભાવનાે ભેઠ... ૭

પ્રભુ! **તુજ પદ પાંક**જ પડી, યાચું એ જગદીશ;

'સાંતશિષ્ય' તું સ્વરૂપમાં, રહે અંતર અહેાનિશ… ૮ ☆

### આત્મજ્ઞાનના અભાવ

(ઢબ - મહિતાજી રે... શું મહી મૂલ ખતાવું?)

અંતરમાં રે... આત્મજ્ઞાન હજી ના'વ્યું,

જે બુહજનાએ ખતાવ્યું ... ટેક

સંતજનાના સંગન કીધા રે,

લક્ષ નિજ ઘર પર નવ દીધા રે:

કદી અમર ન પ્યાલા પીધા રે.

આથડીને રે... આયુષ્ય એળે ગુમાવ્યું... જે૦ અંતર૦ – ૧

ચર્ચા કરી ગગન ગજાવ્યું રે.

ખહુ અન્યને બાલી ખતાવ્યું રે;

શઢ મનને નવ સમજાવ્યું રે,

અતિ લુખું રે... ભીતર હજી ન ભીંજાયું...જે ગ્યાંતર૦ – ર

ગણિતાદિક શાસ્ત્રોને ગણિયા રે,

વળી ભાષા અનેકને ભણિયા રે;

ચતુરાઇના ચણતર ચણિયા રે,

ખળભળતું રે .... ચિત્તમંદિર ન ચાણાવ્યું...જે અંતર - ૩

# प्तय गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

દ્રષ્ટ પ્રકૃતિએ ન કળાવી રે હડ - શહતા જરી ન હઠાવી રે: આ શરીરને નાખ્યું સુકાવી રે. તપસ્યાથી રે .... ખાલી તનને તપાવ્યું ... જેવ અંતરવ - ૪ ખાવાની ચીજ ન ખાધી રે. સાધવાની દિશાનવ સાધી રે: આધિ - બ્યાધિ અખુટ ઉપાધિ રે, ઉપજાવી રે .... અંતરને સળગાવ્યું .... જેવ અંતરવ-પ કદી મનના મરડ ન મુક્યા રે, નહિ જ્ઞાન - ધ્યાનમાં ઝુકચા રે: સદા ભુષ્ટપણાથી બુંકયા રે, ખડ અહ્યું રે .... ભાજન મધુર ન ભાવ્યું ... જેવ અંતરવ- ૬ કહે 'સંતસાિષ્ય' સુખ કરવા રે, નિજ - પરનાં દુ:ખા હરવા રે; **અા ભવસાગરથી તરવા રે**, દુ:ખ હરવા રે, ... કર જિનવરનું જણાવ્યું .... જે૦ અંતર૦ - છ ఘ

### આશા – તૃષ્ણાનું સ્વરૂપ

(રાગ - કાનકો, ઢખ - આવરદા વ્યર્થ વિતાવી.)

કેમ અંતર જ્ઞાન ન આવે, (૨) રખડાવી મારે છે રંડા, ભ્રમણા રચી ભુલાવે...કેમ૦ ટેક મૃગમક માટે મૃગની આશા, મરણ વિના જ મરાવે;

એ જ મનારથ માનવમુંગ આં, ફાેગટ તને ફસાવે...કેમ૦ ૧ લજવે છે લાલચમાં લાંડી, એ લાળા ચવરાવે;

કૂડ કપટના કામ કરાવી, કષ્ટ વિષે કવરાવે...કેમ૦ ૨ પયના સાટે પ્રેમ થકી, અણુ પીવાનું પિવરાવે;

ખાજાં તાજાં તજવી ખાતે, ખડ તુજને અવરાવે...કેમ૦ ૩ એ જ નિશામાં નિશકિત તારી, દાસી તને કળાવે;

રાજા છે. પણ એક રાક્ષસી, રાંકની જેમ રિખાવે...કેમ૦ ૪ આશા વ્યંતરી વળગી અંતરે, નટની જેમ નચાવે;

તૃષ્ણા નટી આ કરી તમાસા, માયા ખેલ મચાવે...કેમ૦ પ નક્ટી સાથે બની નમાલા સાંત સાંત કરાવે:

યાક રાખજે ઉત્તમ અવસર, કરી કરી નહિ આવે...કેમ૦ ૬ અનંત ભવથી ઇંદ્રજાળ એ, આશાની અથડાવે;

'સ'તશિષ્ય' કહે સદ્દશુરુ વિછુ, સત્ય કાેેેે સમજાવે ?...કેમ૦ ૭

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

### कैन रीत नव लाखी

(અકળકલા ન કળાણી, એ ઢખનું લવન)

જેન રીત નવ જાણી હજી પણ જેન રીત નવ જાણી રે ... ટેક આ ઘરની કે આ પરની એ, અંતર વાત ન આણી રે જી; પીં જણ લઇને એઠા પરની (ર) સુણી ન વીરની વાણી ... હજી પણ ૧ મુનિવર કહે તું મેલ મમતને, તે રાખ્યા તેં તાણી રે જી, શાધી સફશુરુ રનેહ ઘરીને (ર) લીધી નહિ તે લા'ણી ... હજી પણ ૧ અળદ જેટલું અળ વાપરીને, ઘણો ફેરવી ઘણી રે જી; પામેલાં સઘળાં સાધનપર (ર) પ્રગટ ફેરબ્યું પાણી ... હજી પણ ૩ ગરબડ ગાટા કંઈક વાળિયા, ધર્મ કર્યો ધૂળધાણી રે જી; દગા કપટમાં રમી રાત-દિન (ર) કરી હજારા હાણી ... હજી પણ ૪ અલ્પ પુષ્ય કરી અધિક બતાબ્યું, માજ મફતની માણી રે જી; અપૂર્વ સુંદર પરમ તત્ત્વની (ર) શૈલી નવ સમજાણી ... હજી પણ પ ગોળી ખાધી જેણે ગુરુવરની, તે ગુણ્યિલ શુણુ ખાણી રે જી; 'સંત્રશિષ્ય' તે વિશુદ્ધ પ્રેમી (ર) પ્રભુના ઘરના પ્રાણી... હજી પણ ૧ સ્ત્રાં ત્રાણી સ્ત્રાં હો પણ માણી રે જી;

### રળિયામણું હૃદયમંદિર (ઢબ – જળ ભરવા દિયાને૦)

દૃદય મંદિર છે એનું રળિયામણું રે, જેમાં વિશ્વપતિના છે વિરામ ... દૃદય૦ ૧

માત્મજ્ઞાન રૂપી દિવ્ય જેમાં દીપ છે રે, તિમિર નીકળી ગયું છે તમામ ... દૃદય ર

જેમાં ન્યાયરૂપી અચળ રૂડા સ્થંભ છે રે, કાળાં થાય નહિ કદી જેમાં કામ ... હૃદય૦ ૩

શાિભાવ્યું છે સત્ય શિયળ શાણગારથી રે, અવિનમાં એનું સ્વરૂપ અભિરામ ... **દદય**૦ ૪

જ્ઞાન -- ધ્યાનરૂપી વ્યાપ્ત જેમાં ધૂપ છે રે, બિરાજે છે જેમાં દિવ્ય આતમરામ ... દૃદય૦ પ

ઝેરી વાસનાના વાસ જેથી વેગળા રે, શુધ્ધ સરળ પ્રેમી નિર્મળ નિષ્કામ ... દૃદય**્દ** 

વિશ્વવાત્સહ્યના જેમાં પ્રવાહા વહે રે, 'સંત્રસિષ્ય' એવું શાન્તિનું સ્વધામ ... દૃદય૦ ૭

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### આર્<mark>યસંસ્કૃતિ ક્યાં મઈ</mark> ? (ઢખ - વિદેશ વાટ જાઉં છું)

આર્યધર્મીઓની આજે શી કશા થઇ ? દ્રક્રયની પવિત્રતા તે કચાં ઊડી ગઇ ? .... ૧ નિયમને નિસાવનાર કચાં જતા રહ્યા ? લષ્ટ ચીજો વાપરીને લષ્ટ શું થયા ? .... ૨

દિલ વિષે શું પ્રાણીએાની ના રહી દયા ?

શાંતિતાણા દિવસ અરે! સાવ શું ગયા? .... ૩

મરદાનગી મનુષ્ય તણી ક્રયાં મરી ગઈ ?

રુધિર તણી ઉષ્ણુતા તે શું કરી ગઈ? .... ૪

આર્યાતાનું લાન આમ છેક શુંગયું?

જીવન જેવું આપણામાં શું નથી રહ્યું ? .... પ

દેશમાં અનેક દુઃખ કર્ફ આવિયા,

વીર્યના ખજાના ગંડુ થઈ ગુમાવિયા .... ૬

સુખતણાં સ્વદેશી સાધના બધાં તજ્યાં,

विक्षासत्त्रष्मा विष समान वेशने सक्त्या .... ७

ભૂખમરાના કામ બધાં કાેડથી કર્યા,

કામ દર્ધને દુર્ગુણાને દેશમાં ભર્યા .... ૮

અનેક હાજતાની હેડ ડે!કમાં **ધ**રી,

પરતંત્રતાથી 'સંત**રાષ્ય'** જેયું ના જરી .... ૯

23

## પર્યુષણના દિવસા

(રાગ – આશા)

આ દિવસા છે અંતર ઘટના, ખેઠ તજી તજીને ખમવાના—આઠ આજ સુધી નથી નમ્ન થયા ત્યાં, નમ્ન અની દિન છે નમવાના—આઠ પ્રવધુ – મનનથી શુદ્ધ કરેલા, દૃદયત્રણા પટમાં રમવાના—આઠ ઉત્તમમાં ઉત્તમ આ દિવસા, વેર વિરાધ વિષય વમવાના—આઠ સર્વ જીવાને મિત્ર અનાવી, દિલના દુશ્મન છે દમવાના—આઠ 'સાંતશિષ્ય' જે સરળ સુધાધી, એ ગુણીજન પ્રભુને ગમવાના—આઠ



#### અરિહંત બાેધ

(ઢબ – અમે પ્રદ્મા વિના અન્ય કશું ભાળતા નથી ) અરિહંત બાંધ અંતરે ઉતારતા જેજો. ઉતારતા જેજો ચિત્ત ધારતા જેજો . . . . અરિહંત૦

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મેંહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

સાખી:- વચન સુણી વિષ ઊતરે, પામે તત્ત્વ પ્રકાશ; મિથ્યામય દેષ્ટિ મટે, વિલય થાય જડવાસ. જન્મ, જરા, મરણતણા કારણ મટાડવાને (૨)

ા, જરા, મરહાલહા કારણ મટાડવાન (૨) ધર્મતણી વાત જરૂરધારતા જેજો. તમે ધર્મા અરિહંત૦ –૧

સાખી:-- ભેંદ જણાવ્યા ભવતણા, કરી અનહંદ ઉપકાર; અંધન સ્વરૂપ અતાવિયાં, કરવા - આત્મ ઉદ્ધાર. અંતરના અરિએા તણા ભેંદ ભલા આપિયા છે (ર) માહ માન મગરૂરીને મારતા જેજો. તમે માહે અરિહાંત -- ર

સાખી:- એ ઐાષધથી અત્મમાં, રહે ન રાગ લગાર; અપૂર્વ સ્થળને ઓળખે, પામે દિવ્ય પ્રકાર એહની વાણી મહા અજળ ચમત્કારવાળી (૨) વિષય વિકારને નિવારતા જેજો. સુણી વિષય૦ અરિહેત૦ -- 3

સાખી: - કરિદ્રતા દ્ભર રહે, પ્રગટે પરમ નિધાન; નિર્જાળતા ન્યારી રહે, લાગે જે પ્રભુષ્યાન. વીર વચનામૃતાને હિતકર હંમેશ ગણી (૨) વિનય વિવેકથી વિચારતા જેજો. સદા વિનય૦ અરિહેત૦ –૪

સાખી: - પ્રથમી એ રસ પિંડમાં, વહેન કરે વપુમાંય; અમર કરે એ ઐાષધિ, શુદ્ધ સ્વરૂપ સમજાય. અનુભવવાળા ઉદ્દગાર રૂપ અમૃતથી (૨) અળતા સ્થાનાને ઠીક ઢારતા જજો. અમે અળતા૦ અસ્હિંત૦ -પ

સાખી:- રેડા એ રસ હૃદયમાં, કરા દર્દ સહુ દ્વર; સેવા શાન્તિને સદા, અનુભવ પ્રગટે ઉર 'સંતરાષ્ય' શાંતિમય સર્વ પ્રદેશ થવા (૨) વૈરાગ્ય વેગને વધારતા જેજો. તમે વૈરાગ્ય૦ અરિહંત૦ –૬

 $\stackrel{\wedge}{\boxtimes}$ 

#### અવિદ્યાની ફાંસી

(ઢળ - અિલહારી ગિરધારી, સુંદર શ્યામ હા તજી.) અવિદ્યાની ફાંસીમાં ફસાયા, પામર પ્રાણ હા -તજી અળતા દીપકને ઘણા ધેનમાં ધેરાયા જી .... ટેક

- એના સંકેતડાને, જે નવ સમજ્યા છ (૨) કગારીના કાઠમાં કગાયા, પામર પ્રાથ્યુ હાે તછ –૧
- વિશ્વાસ આંધ્યા જેણે એના વિલાસે છ (૨) પાછળથી એહ પસ્તાયા, પામર પ્રાણ હાે તછ −૨
- નથી શુદ્ધ સાન જેને, સ્વહિતપણાની છ (ર) હિતને ગુમાવી એ હણાયા, પામર પ્રાણ્યુ હાે તછ -૩

www.jainelibrary.org

# पूक्य गुरुहेंव डविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिंह स्मृतिग्रंथ

- સુંવાળી શય્યા દેખી, જે નર સૂતા છ (૨) મૂરખ બનીને મરાયા, પામર પ્રાણ હા તછ -૪
- માયાના સ્વરૂપમાં, જેહ મુંઝાયા છ (૨) સંક્રના હાલે તે રિઆયા, પામર પ્રાણ હા તછ -પ
- **'સાંતના શિષ્ય'** કાેઇ, કાેઇ જન જગ્યા છ (૨) જાગ્યા તે કલ્યાણુ કમાયા, પામર પ્રા**ણ** હાે ત**છ** –૬ ⊰≾

### અધિકારની બલિહારી

(વટ સાવિત્રીની ઢખમાં)

અધિકાર વિના અનંદ કદી નવ આવે રે, નથી ગુણુ ગણના ત્યાં કેાણુ સમય ગુમાવે રે; સમજે નહિ તેને શાસ્ત્ર શું સમજાવે રે?

અંધાને અપૂરવ ચીજ કેાણુ અતાવે **રે** ?....અધિકાર૦ ૧ જેને નથી જેતું જ્ઞાન ત્યાં અકળાશે રે, અધિકાર વિના ભયભીત અની ભડકાશે રે:

એક્કરાને ભવભેક કાેેે ભણાવે રે?

જેને નથી જેની જરૂર તે શું જણાવે રે?....અધિકાર**ા ર** ખર મરે ખરેખર ખીર ખાંહના ખાણે રે,

સુખડની સરસ સુગંધ ધાન શું જાણે રે? અત્તરથી કદી આનંદ ઊંટ ન આણે રે,

મણિ માળાથી શું માજ મરકટ માણે રે ?... અધિકાર૦ ૩ જેના જે હાય સ્વભાવ તેવું ગમશે રે, જેના પ્રેમી જે હાય ત્યાં તે રમશે રે;

જના પ્રમા જ હાય ત્યા ત રમશ ર; જેને મહાેખ્યત જ્યાં હાય ત્યાં તે સમશે રે,

જયાં જયાં જેનું બંધારણ ત્યાં તે ભમશે રે ... અધિકાર૦ ૪ આતમના અનુભવી વિશેમ છે વૈરાગે રે,

વૈરાગ્ય વગરના છવ તે શું ત્યાગે રે? ત્યાગે તજવનું તેહ ઘટમાં જાગે રે,

જાગે તો 'સંતનો શિષ્ય' ભય સહુ ભાગે રે ...અધિકાર૦ પ

公

### અવિનીતના લક્ષણ

(ढण - જળ ભरवा हिथाने कसना०)

અવિનીતને નથી કાઇ અાશરા રે,

नरलव એના નિષ્ફળજ જાય... અવિનીતિ ૧

પ્રતિએા**ધ** પ્રતિકૃળ પઢે આપતાં રે,

સાચી વાત એથી નહિ સમજાય... અવિનીત૦ - ૨

# पूराय गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि स्भृतिग्रंथ

# ્કર્મની અસરા

(ढण -- ग्रे।धवक्ष संदेशे। हैं जी०)

- કર્મતણી અસરા રે કાળા કેરની, સમજાવ્યાથી યથાર્થ નવ સમજાય જો;
- જ્યારે જ્યારે જેને અનુસવ જે થયે!, ત્યારે તેને અજબ સ્વરૂપ જણાય જો — કર્મતણી૦ --૧
- -- અજબ ગજબ વરસાવે ઉદયે આવતાં, ઉથલપાથલ કરી દે પલમાં અનેક જો; અ**ણુધાર્યું અઘ**ટિત કરી **ઘ**ટિત રચે વળી, અંતરનું ધાર્યું નવ થાયે એક જો ... કર્મતણી૦ –ર
- ક્ષણમાં તુચ્છ તવંગર રૂપ ખની રહે, મહારાણા તે બની રહે ક્ષણમાં રાંક જો;
- અજબ રીતેથી યાેગ વિયાગ બન્યા કરે, અદ્ભુત છે અપરાના એવા આંક જો ... કમતણી૦ –૩
- અંધન કેવાં કચી સ્થિતિએ અંધાય છે, એ અંધનમાં કાેનું જાલિમ જોર જો; દ્રવ્યકર્મ ને ભાવકર્મના ભેઠને, સમજે ત્યારે આનંદ પ્રગટે ઔર જો .. કર્મતણીવ ∹ડ
- નાશ કરાવે નિજિહિતને નિજ હાથથી,
   ભાવકર્મની એવી ભૂંડી રીત જો;
   સાધન સંયોગો પણ એ આવી મળે,
   જખરા માણુસની પણ ત્યાં નહિ છત જો ... કર્મતણી૦ ~પ

www.jainelibrary.org

# पूर्वय गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहिह रस्तिग्रंथ

~ ઊંચા -- નીચાના ત્યાં **લે**ક કરોા નથી, કળાય નહિ એ ગુખ્ત કૃતિનું કામ જો; જેવા રસ રેડીને અંધન આંધિયાં, 'સંતશિષ્ય' પ્રગટે તેવાં પરિણામ જો .... કર્મતણી ૰ – ૬ ☆

### અવળું થાવું **હે**ાય તેહના (રાગ – લાવણી)

અવળુ થાલું હાય તેહના--આચરણા અવળાં હાયે,
સવળું તેને કદી ન સૂઝે, કાંિટ ઉપાય કરે તાયે ... ર
ઊંધા ઊંધા કરી ઉપાયા, આદર ઊંધાને આપે;
દુર્ભાગી દુર્ભાગ્યવરા તજી શીતળતા તપશે તાપે ... ર
આવી મળે સાધન પણ અવળા, અવળાને અવળા જેવા;
સવળું સમજવ્યે નવ સમજે, અવળા ભાગ્ય કરે એવા ... ૩
નખળા વખતે નખળી છુધ્ધિ, સહાયક પણ ન મળે સખળા;
નખળા ભાગ્ય કરાવે નખળું, નખળામાં સરવે નખળા ... ૪
ઉત્તમ કામ અધમજન કરશે, ભાગ્યતણી રેખા ભળતાં;
અધમ આચરે ઉત્તમજન થઇ, માઠા ભાગ્યાના મળતાં ... પ
પૂર્વતાણા પુરુષાશ્ય આજે, ભાગ્યરૂપે ભજવે ખેલા;
'સાંતશિષ્ય' સાને સમજે, તે ચતુર સંતતાણા ચેલા ... દ

### કાગળ તા<mark>ણી હેાડી</mark> વડે (રાગ – લેરવી)

કાગળ તણી હાંડી વડે, સાગર કદી ઉતરાય ના; ચીતરેલ માંડી આગથી, ભાજન કદી રધાય ના .... મોલધ તણાં નામાં ઉચ્ચાર્યાથી જ દરદ દખાય ના; સેવાતણી વાતા કર્યાથી, સેવ્યનાં દુ:ખ જાય ના .... ર ચિંતામણીના જપથી, ચિંતા કદી એાલાય ના; વિશુ ધાન્ય છાલાં વાવવાથી, પાક ડાંગર થાય ના .... ૩ હતવીર્યના હૃથિયાર દેખી, શત્રુઓ ગભરાય ના; અકિય વાતા ભવ્ય ભાષણથી વિજય વસ્તાય ના .... ૪ જળ જળતણાં સ્મરણા કર્યે જળ વગર તરસ છિપાય ના; ભાજનતણી વાતા કર્યાથી લેશ પેટ ભરાય ના .... પ અપંણ વિના તપંણ નથી, પુરુષાર્થ વગર પમાય ના; કહે 'સાંતરિષ્ય' સદા જગતમાં સમજ વિશુ સુખ થાય ના .... દ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

### જીવન તેનું સફળ જાણેા

(રાગ – ગઝલ)

ગરીબાની ખબર લેવા, ક્લિસા એહને દેવા;

ખજાવી રંકની સેવા જીવન તેનું સફળ જાણે! ... ૧

બીજાનાં દુઃખને દેખી, પીડાતા પ્રાથ્નને પેખી;

લિયે દુઃખ લક્ષમાં લેખી, જીવન તેનું સફળ જાણે ... ર સદા નિજ સ્વાર્થને છેાડી, જીવન પરમાર્થમાં જોડી;

કયા સાર્કું રહ્યા દેઃડી, જીવન તેનું સફળ જાણે ... ૩ સિકાતા પ્રાણીએા સાર્કું, કરે નિજ કાર્ય ન્યાર્કું;

ખલક સુખને ગણે ખારું, છવન તેણું સફળ જાણા ... ૪

દુઃખી સ્વરને સુણી કાને, મધુર થઇ તે વચન માને;

અરજ દુ: ખની ધરે ધ્યાને, જીવન તેનું સફળ જાણા ... પ

પડયા જે પાપને પાશે, ફસાયા દુઃખને ફાંસે;

કરે શાંતિ વગર આશે, જીવન તેનું સફળ જાણા ... દ

ન રહેવાયે જુલમ જોઇ, અનથે જો કરે કાઇ;

સરસ ત્યાં જઇ કરે સાઇ, છવન તેનું સફળ જાણા ... હ

भरी ४२। विना हेतुं, विशये चित्तदुं शेतुं?

જીવન છે પ્રેમમય જેનું, જીવન તેનું સફળ જાણા ... ૮

સ્વધર્મીમાં મળી સાથે, લઇને જોખમા માથે;

હરે દુ:ખ મિત્ર થઇ હાથે, જીવન તેનું સફળ જાણા ... હ

દ્રક્રયને પ્રેમથી રંગી, થયા જે સત્યના સંગી;

કહ્યું આ 'સંતના શિષ્યે' જીવન તેનું સફળ જાણા ... ૧૦

公

### કહાે કયારે વખત લેશા?

(કવ્યાલી – ગંઝલ)

ગુમાવી જિંદગી આખી, દ્રદયમાં પાપને રાખી:

તમા તે પાપ ધાવાના, કહા કયારે વખત લેશા?... ૧

નયન મીંચી સદા ચાલ્યા, મદનનાં કેફમાં મહાલ્યા;

ઉઘાડી આંખ જોવાના, કહા કયારે વખત લેશા ? ... ર

મનુષ્યના દેહને પામી, પશુતાને નહિ વામી;

ખજાના એહ ખાવાના, કહા ક્યારે વખત લેશા?... ૩

કલેજું સાફ નવ કીધું, છતું અમૃત નહીં પીધું;

સુબાધી ખીજ બાવાના, કહા ક્યારે વખત લેશા ? ... ૪

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

હુંટાવી લક્ષ્મીને હાથે, સુખુધ્ધિ ના રહી સાથે; ગુમાવી ગંડુતાઓને, કહો કયારે વખત લેશેક ? ... પ કર્યા અણુમમજથી કે'રા, વધાર્યા વેર ને ઝેરા; ખરી ખંતે ખમાવાના, કહા કયારે વખત લેશા ? ... દ કર્યાના વાયકા કીધા, ન કાર્યા તે હજી કીધાં; થવાને 'સંતના શિષ્યા' કહા કયારે વખત લેશા ? ... હ

☆

### તમે શું તે વિચાર્યું છે? (ગઝલ)

ઘણા યુગ શાન્તિની આશે, અશાન્તિમાં વિતાડયા છે; તથાપિ શાન્તિ ના પામ્યા, તમે શું તે વિચાર્યું છે?... ૧ અમુલાં સખળ ને ઊંચા, તમાને સાધના કયાંથી? માત્યાં કેવા કડા કષ્ટે, તમે શું તે વિચાર્શું છે?... ર કયા ઉદ્દેશથી નરના જનમ ધારણ તમે કીધા ? અને આ શા થકી પામ્યા, તમે શુ તે વિચાર્યું છે?... ૩ દલન દિલદાયને કરવા, ક્રિયાએ કઠણ પણ કીપી; ઘટયા કે વૃદ્ધિને પામ્યા, તમે શું તે વિચાર્શું છે? ... ૪ ન સાથે કાંઇ આવે તેર, ધમાધમ આ બધી શાની? અરાગર શાંત ચિત્તેથી, તમે શું તે વિચાર્યું છે?... પ ઉદર ભરવા નિમિત્તે શું સદા કાળાં કરમ કરવા? પછી ફળ એહનાં કેવાં, તમે શું તે વિચાર્શું છે?... ધ બીજાઓનું બગાડીને, ભલું પાતાતણ કરવું; વિષમ આ વાત છે કેવી, તમે શું તે વિચાર્યું છે?... ૭ અશાંતિ અન્યને આપા, તમારી શાંતિના અર્થે; ગજબની આ બિના કેવી, તમે શું તે વિચાર્યું છે ? ... ૮ જરા પુરસદ ખરી લઇને, પ્રભુના સન્મુખે થઇને; કહ્યું આ 'સાંતના શિષ્યે' તમે શું તે વિચર્યું છે?... ૯

### કહાેને જાગશા કયારે ?

ఘ

(ગઝલ)

જગતનાં પ્રાણીઓ જાગ્યાં, બધાં નિજ કાર્યમાં લાગ્યાં; વાગવા જેટલા વાગ્યા, કહાને જાગશા કયારે ! ... ૧ જમાના જાગવાના છે, ક્રિયામાં લાગવાના છે; તિમિરને ત્યાગવાના છે, કહાને જાગશા કયારે ! ... ૨

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

| भराने भेाणनाराया, नीतिने ताणनाराया;                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| દયામાં ડાલનારાએા, કહાને જાગશા કયારે ? ૭                                                           |
| સુશાંતિ શાેષ્ઠનારાએઃ! અવરને બાેષ્ઠનારાએા!                                                         |
| ધરમને હુંઢનારાએના કહેતને જાગશા કયારે ? ૪                                                          |
| પ્રભુને માનનારાએ!! પ્રભુને જાણુનારાએ!!                                                            |
| પ્રભુ માટે ખપી જાવા, કહાને જાગશા કયારે ? પ                                                        |
| પૂર્વના જે મહાવીરા, ઝુકાવ્યાં સત્યમાં શિરા;                                                       |
| થવા એવા મહાવીરા, કહેાને જાગશા કયારે ? ૬                                                           |
| વીરના વેશને સજવા, પસર્થે પ્રાણને તજવા;                                                            |
| પ્રભુને એ <b>રીતે ભજવા, કહાેને જાગશાે</b> કયારે <sup>9</sup> ૭                                    |
| વખત નિદ્રાતહેા વીત્યા, સૂવાની આ નથી રીતા;                                                         |
| ગવાશે આપણા <b>ગી</b> તા, <b>ક</b> હાને જાગશા કયારે ? ૮                                            |
| પરાધીન થઇ પડયા રહેલું, હંમેશાં દુઃખને સહેલું;                                                     |
| જણાયે આ અજબ જેવું, કહાને જાગશા કયારે? ૯                                                           |
| ઊંઠા આલસ્થને છેાડી, પરસ્પર પ્રેમને જોડી;                                                          |
| તમારા સ્વાર્થને તાેડી, કહાેને જાગશાે કયારે ? ૧૦                                                   |
| સ્વપરના શ્રેય કરવાને, વિજયની લક્ષ્મી વરવાને;                                                      |
| કહ્યું આ 'સ'તના સિખ્યે', કહાને જાગશા કયારે ! ૧૧                                                   |
| ☆                                                                                                 |
| અવનિમાં ગાંધોજી આવ્યા                                                                             |
| (ગઝલ)                                                                                             |
| જગતને છેાધ દેવાને, જરૂરી વાત કહેવાને;                                                             |
| લઈ સંદેશ પ્રભુજીતા, અવિનમાં ગાંધીજી આવ્યા ૧                                                       |
| ભૂલેલાને માર્ગ અતલાવા, સત્યના સૂત્ર સમજાવા;                                                       |
| અહિંસા ઐાષધિ પાવા, અવિમાં ગાંધીજી આવ્યા ર                                                         |
| વધ્યા છે વીરને નામે, અનાચારા ખહુ જગમાં;                                                           |
| નયતથી ન્યાય નીરખવા, અવિનમાં ગાંધીજી આવ્યા ૩                                                       |
| ·                                                                                                 |
| ધરમના નામના ઝઘડા, પરસ્પર દેવના રગડા;<br>કળાથી કાઢવા માટે અવિનમાં ગાંધીજી આવ્યા… ૪                 |
| મહા મુશ્કેલીએા સેવી, અડગતા રાખવી કેવી;                                                            |
| અતાવા જગતને જાતે, અવનિમાં ગાંધીજી આવ્યા પ                                                         |
| ભૂલ્યા જે આર્યના પુત્રા, સુણાવા ન્યાયનાં સૂત્રા;<br>વિશ્વક્રના વેશ કાઢીને, અવનિમાં ગાંધીજ આવ્યા ૬ |
| જીવવું કૈમ આ જગમાં, વહે કૈમ પ્રેમ રગરગમાં;                                                        |
| ભાષાુવા પ્રેમના પાઠા, અવનિમાં ગાંધીજી આવ્યા ૭                                                     |
| $\stackrel{\leftarrow}{\bowtie}$                                                                  |

Jain Education International Stoward Rate

# प्तथ गुरुहेव इविवय पं. नान्यक्ट्रक महाराक कर मशताहिह स्मृतिगंध

### સૂતેલા કર્યા સુધી રહેશા?

(કવ્યાલી)

જરા કહ્યા કરી ખુલ્લાં, અમારી વાતને સુણ્શા;

ઘણા જરૂરીતણા સમયે, સૂતેલા કયાં સુધી રહેશા ? .... ૧

તમારી ઊંઘના લીધે, જીવન તમ બાળનાં અગડે;

જગાઉ છે છતાં હજુએ, સૂત્રેલા ક્યાં સુધી રહેશા ? .... ર

પતિત થાયે ગરીબ ખંધુ, અતિ સાધન અભાવેથી;

મદદ કરવા તાણા સમયે, સૂતેલા કયાં સુધી રહેશા? .... ૩

ખજાના બહુમુલા ધનના, પ્રમાદેથી ગુમાવ્યા છે;

હવે આ દાર નિદ્રામાં, સૂતેલા કયાં સુધી રહેશા ?.... ૪

બધું મગડી ગયા પાછળ, તમે જાગી કહી જાશા;

પછી પડશે બહુ રડવું, સૂતેલા કયાં સુધી રહેશા ? ... પ

**જગતમાં** બહુજના જગ્યા, વગર ઉપદેશથી વહેલા;

ખહું માેડું થશે તમને, સૂતેલા ક્યાં સુધી રહેશા ? ... ૬

વખત છે અલ્પ ને ઊંચા, ઘણાં છે કામ કરવાનાં;

'સંતના શિષ્ય' કહે હજીએ, સૂતેલા કર્યા સુધી રહેશા ? .... હ

#### $\stackrel{\wedge}{\sim}$

### જે નગરીમાં ત્યાય મળે નહિ

(રાગ – લાવણી)

એ નગરીમાં ન્યાય મળે નહિ, તે નગરીમાં રહેવું શું?

કહેલ વચનાે કાન ધરે નહિ, તેવા આગળ કહેવું શું ી.. ૧

મરતા સુધી પણ મર્મ ન જાણે, મૂર્ખ થઇ ત્યાં મરવું શું?

કદર કરે નહિ કાર્યતાણી જયાં, ફાેગટનું ત્યાં કરવું શું ી.. ૨

જુદાે જીવ જણાય છતાં ત્યાં, જોર કરી જકડાવું શું?

પાપતણા જ્યાં પાર ન આવે, એ પથમાં ઘસડાવું શું?.. ૩

પલપલમાં પલટાય વિચારા, તેના સંગી થાવું શું?

સમજુ સમજી જશે અવરને, 'સાંતશિષ્ય' સમજાવું શું ?.. ૪

#### $^{2}$

### સાેબત તેવી અસર

(રાગ – લાવણી, ઢખ – વિષમ વાત મમ)

જેની સાંભત રહે સદાયે, એના લક્ષણ આવે છે... ડેક

ઝેરી ઝેરતણા ફળ આપે, વૈરી વેર ફળ વાવે છે,

દ્વેષી નિત્યે દ્વેષ વધારે, ખાટ જરૂર ખવરાવે છે;

મૂર્ખની મૈત્રી મૂર્ખ બનાવે, શક સંગી શક થાવે છે,

પવિત્ર પંડિતના પરિચયથી, પંડિતનું પદ પાવે છે ... જેની૦ ૧

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ભાષ્ટની સાંભત ભાષ્ટ કરે છે, નરકે નીચ નખાવે છે, સજબન સુગુણી સંતની સંગત, અમૃત સ્વાદ ચખાવે છે, નીચ નિગુંણી નીચ ખનાવે, પ્રેમી પ્રેમ પ્રગટાવે છે, કૃતિ હાય જેનામાં જેવી, અનુભવ એહ અપાવે છે ... જેની ર આનંદી આનંદ જમાવે, સળગેલા સળગાવે છે, જ્ઞાની જ્ઞાનજળે નવરાવે, અજ્ઞાની અથડાવે છે; જેવા માલ ભર્યો નિજ મનમાં મુખથી તેહ ખતાવે છે, હર્ષ - ખેઠ શા માટે કરીએ, 'સાંતશિષ્ય' સમજાવે છે.. જેની ર ક

### જે પ્રીતિ પલટે પળપળમાં (રાગ - લાવણી)

જે પ્રીતિ પલટે પળપળમાં, તે પ્રેમે પકડાવું શું? જે જન માયાજાળ બિછાવે, તે જાળે જકડાવું શું?.. ૧ જે ભાજનથી ભૂખ ટળે નિક્ક, તે ભાજનને ખાવું શું? જે ગાયનથી દ્રક્ષ્ય ગળે નિક્ક, તે ગાયનને ગાવું શું? .... ૨ જેક પદારધ પ્રાથ્યુ હરી લે, તે માંકે લલચાવું શું? જેની સંગત સુખ મટાક, તે સંગ સંકડાવું શું? .... ૩ જયાં ના'વાથી મેલ ટળે નિક્ક, તેક નવાથું ના'વું શું? 'સાતશિષ્ય' કહે સાર વગરનાં, સાદામાં સપડાવું શું? .... ૪

### ચવાનું એહ જ થાય છે (રાગ – ભૈરવી અથવા બિહાગ)

થવાનું એહ જ થાય છે, ન થવાનું તેહ થતું નથી; અનવાનું એ જ અની રહે, બીજું કદી અનતું નથી ... ૧ ચિંતા કરા શા કાજ કાઇનું ફેરબ્યે કરતું નથી; નિર્માણ જેનું જે થયું, કાઇ અન્યથા કરતું નથી ... ર માલિકની મરજી વિના, કદી મેળબ્યે મળતું નથી; મરજી થયે માલિકની, ટાજ્યા થકી ટળતું નથી ... ૩ રખવાળ છે જ્યાં રામ, ત્યાં માર્યા છતાં મરતું નથી; ફરી નજર નાથની તા પછી, સહાયક છતાં સરતું નથી ... ૪ પ્રારુખ્ધના પાસા વિના, રિત માત્ર કાઇ રળતું નથી; સાધન સહસ્ત્ર મળે કદી, દુર્ભાગ્ય કાઇ દળતું નથી ... પ સદ્ભાગ્યમાં સુખ આપણું, આળે છતાં અળતું નથી; કદી વૈરી વિશ્વ અધું અને, વૈરીથી કશું વળતું નથી ... ૧ વલખાં ન મારા બ્યર્થ, સાચા માર્ગ વહાલા સંચરા; કહે 'સંતરિષ્ય' તજી છૂરાઇ, કાર્ય શ્રેષ્ઠ કર્યા કરા ... હ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજ મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### જરા ખાલી નયન જોશા

( કવ્વાલી )

નથી કરવું તમારે ને, ન કરવા અન્યને દેવું;

ઘણાં એવા અનાવાને, જરા ખાલી નયન <mark>જોશા .. ૧</mark> તમારાં વ્યક્તિગત વેરા, ઝરેલાં ઘરતણાં **ઝે**રા:

ધર્મસ્થળ કેમ ઢે.ળે. છે જારા ખાલી નયન જોશા .. ર તમાને ચાગ્ય જાણીને, કર્યા છે કુદરતે માટા;

વિસારી કેમ એ વાતો, જરા ખાલી નયન જોશા.. ૩ સુકાણાં પ્રેમનાં પૂરા, ખુડાણી આગ સેવાની;

ભૂલ્યા ભક્તિતાણા પથને, જરા <mark>ખાલી નયન જ</mark>ોશા .. ૪ ભુલાયા પાઠ સેવાના, ભુલાયા ધર્મનાં તત્ત્વા;

થયા ખાેખાં સમા ખાલી, જરા ખાે<mark>લી નયન જેશાે.. પ</mark> ઘસાયા ને ઘસાએા છેા, **દુઃ**ખદ ક્ષયના સમા **દદે**ં;

તમાં સ્થિતિ તમારીને, જરા ખાે<mark>લી નયન જોશાે.. ૬</mark> ભયંકર આ દશામાંથી, જરા જાગૃત થઇ જાવા;

કહ્યું આ '**સ**ંતના શિષ્યે' જરા ખેલી નયન **બેરો**ા.. ૭

 $\stackrel{\wedge}{\approx}$ 

### અમીની આંખથી જેશા

( ગઝલ )

नथनने निर्भणां डरीने, प्रथम मन मेलने धे।शे।;

પછીથી સર્વ કાર્યમાં, અમીની આંખથી जेशे। ... ૧

ભરેલાં કંઇક કાળાનાં, રહ્યાં છે હૃદયમાં રાષા;

ગુનાની આપતાં માફી, અમીની આંખથી જોશા ... ર

હૃદયમાં પાપ ભરનારા, દલન કરીને બધાં દેષો;

દુઃખી કે ક્રદીઓ સામું, અમીની આંખથી જેશા ... ૩

ગરીબડાં ગાલ પર ઝરતાં, ગરીબના અશ્રુએક લેક્સા;

અનાથા યાચવા આવ્યે, અમીની આંખથી જોશા ... ૪

મળ્યાં છે સાધના માંઘાં, ખચીત આ સમય નહિ ખાશા;

બનીને 'સાંતના શિષ્યાે' અમીની આંખથી જોશાે… પ

☆

### પરને શાન્તિ જે અર્પે છે

( રાગ–લાવણી )

પરને શાંતિ જે અર્પ છે, તે જ ખરી શાંતિ લે છે:

દેવામાં લિજજત સમજે છે, તેજ ખરી રીતે દે છે....૧

પરમારથના કામ કરે છે, અમર નામ તેના રહે છે;

સાચા પ્રેમીના ઘટમાંથી, પ્રેમતણા પૂરા વહે છે....ર

# खिय शुरुहें दुविवर्था पं. वावयन्द्रेक् सहाराक कन्स्रशताहि स्मृतिश

પરને પાતાવત ગણનાશ, પર માટે દુઃખને સંહે છે; પર માટે દુ:ખ સહન કરે છે, ધન્ય સહુ તેને કહે છે ... 3 યાચક મહીને અર્પણ કરવું, રહસ્ય જીવનનું એ છે; રહસ્ય આપ્યાનું સમજે છે, 'સંતશિષ્ય' ફળ તે લે છે .... ૪ 公

### મહા મસ્તાન છે માયા

(ગઝલ)

મહા મસ્તાન છે માયા, દૂખ્યા એમાં સહૂ ડાહ્યા; મહાજન એ વિષે માહાા, પછીથી શંક થઈ રાયા .... ૧ જગત છોડી થયા જોગી, લુલાવીને કર્યા લાેગી; લગન માયા વિષે લાગી, કદી જોયું નહીં જાગી ... ર લલા વૈરાવ્યને ભાખે, છતાં મન માહમાં રાખે; ક્યામય વાતને કાખે, જીવનને જેખમે નાખે ... ૩ ખલકમાં બહુ થયા ખાટા, પડયા ત્યાગી તણા તાટા; ગુરુ થઇ વાળવા ગાટા, મહી પર આ જુલમ માટા ... ૪ છતાં શકા સાધના છાડી, મતિ જંજાળમાં જેડી; નીતિના તારને તાેડી, ડુબાવે હાથથી હાેડી ... પ જરૂરી વાત નવ જાણી, નકામા તંતને તાણી; કહ્યું આ 'સંતના શિષ્યે' પ્રમાદી થઇ પડ્યા પ્રાણી ... ૬ ☆

# કહા કયારે પછી કરશા ?

(ગઝલ)

માત્યાં છે સાધના માંઘા, મહા પુષ્યા તથા યાગે; છતાં સત્કાર્ય નથી કરતા, કહેા કચારે પછી કરશા ? ... ૧ મળે નહીં આપતાં નાહું, તર્યાનું આ ખરું ટાહ્યું; છતાં હજીયે નથી તરતા, કહા કયારે પછી તરશાે ? ... ર ધરા છે ધ્યાન માયાનું, કરા છા કામ કાયાનું; પ્રભુનું ધ્યાન ના ધરતા, કહા ક્યારે પછી ધરશાે ? ... ૩ મહાતૃષ્ણા તણા પૂરે, ઘણા લવથી તણાયા છો; હુછ પાછા નથી કરતા, કહેા કયારે પછી કરશા ? ... ૪ બગાડીને બધી બાજી, રહેા છેા શા થકી રાજી ? કરી દેખો નથી ડરતા, કહેા કયારે પછી કરશાે ? ... પ

☆

**'સંતના શિષ્ય '** હુજી કરતા, નથી તેા કયા સમે કરશા ? ... ક

કમાવાના નગદ દામા, ખરાં કરવાં તણા કામા;

# प्रथ गुरुहेव डविवय पं. नान्य द्रक् महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### માયામાં મુંઝાયા રે

(સજન – ધીરાના પદની ઢખ)

માયામાં સુંઝાયા રે ... ઠામે નવ બેઠા ઠરી;

અંતરને ઉઘાડી दे ... ખાજ કરી જોજે ખરી .. માયામાં .. દેક

જન્મ ધર્યો જે કારણ, વેડી દુઃખ અપાર; વિસરી ગયા તે વાતને, ગાંડુ થયા ગમાર.

ફંદામાં ફસાણે રે .. ફાેગટનાે રહ્યાે તું ફરી ... માયામાં ૦ – ૧ લાભ કમાવા આવિયા, ખાેટે થયાે ખુવાર

દેવામાં ડુલી ગયા, લાલચથી લાચાર

ધુમાં કે ધું ધવાયા રે ... મતિ તારી ગઈ છે મરી .. માયામાં - ર

ઘરનાને પરના ગણી, ઘરના વાળ્યા ઘાણ; નિજ-પરના એ લેંદથી, કેવળ રહ્યો અજાણ

દ્દશ્મનને દિલ આપ્યું રે ... આંતરના ન એાળખ્યા અરિ ... માયામાં - 3

કરવાનું કીધું નહિ, કીધું અવર અનેક; જોવાનું જોયું નહિ, વીસર્ચી આત્મવિવેક.

દ્યાળીને ઝેર પીધું રે ... લખ્ટતા આ કયાંથી ભરી રે... માયામાં ૦ - ૪

નિદ્રા તજ તું નયનથી, કર સદ્દશુરુના સંગ; 'સંતશિષ્ય' સુણ સ્વરૂપને, દૃકય ભરીને રંગ.

સમજાવીને સદ્દગુરુછ રે ... હેતે પાપ લેશે હરી ... માયામાં - પ

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

#### સ્વભાવ દાષ

(રાગ-ઢુમરી. ઢખ-બિગરી કૌન સુધારે)

મૂળ પ્રકૃતિ મટાડવાના, **ચતુર તજી દે ચાળા રે;** ચિંતામણી ન ખને **ચકમકનાં,** સુઘડ <mark>લલે સુંવાળા રે…મૂળ૦ ૧</mark>

- સરલ થાય નહિ સ્વભાવના શઠ, માનીને મછરાળા રે; અમર ફળાને એ અડકે નહિ, લખાડ ચાવે લાળા રે .... મૃળ૦ ર
- ખર મટીને હય કદી નવ થાયે, રમિણુક લેલે રૂપાળા રે;
   શ્યામપણું તજી શ્વેત અને નહીં, કદી કેાલસા કાળા રે .... મૂળ૦ ૩
- પક્કા પથ્થર મહા મેઘથી, પક્ષળે નહિ પત્રાહ્યા રે; સુકાં વૃક્ષા સર્વ પ્રકારે, વળે ન કદીયે વ'હ્યા રે .... મૂળ૦ ૪
- પ્રયાસથી પણ નથી પલટતા, હત્યા જેહના ઢાળા રે; દુર્જન સજ્જનતા નહિ પામે, મેાટી ફેરબ્યે માળા રે .... મૂળ૦ પ
- ભલે ભાષાવે ભાવ ધરીને, ભદ્ર ન કરે ભામરાળા રે; 'સંતશિષ્ય' સ્વભાવ સરળ વિષ્યુ, તૂટે નહિ ઘટ તાળાં રે .... મૂળ૦ ૬

Jain Education International

# प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रज सहाराज जन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

### વિશ્વ બધું વશ થાય (સગ – ધનાશ્રીની ગઝલ)

વિશ્વ ખધું વશ થાય વિનયથી વિશ્વ ખધું વશ થાય .... ટેક. વૈરી સઘળા વહાલ ધરાવે (૨) ગુણકર થઇ ગુણ ગાય ... વિનય૦ માહિની મંત્ર અવર નહિ એથી (૨) આ દુનિયાની માંય ... વિનય૦ ધર્મતા આં આ મૂળ મનાહર (૨) જ્ઞાનનું ખીજ ગણાય .... વિનય૦ એ જ રસાય એ અંતર કેરા (૨) સઘળા દાષ સમાય .... વિનય૦ 'સંતશિષ્ય' સુખ સઘળાં એમાં (૨) સ્વરૂપ કદી સમજાય .... વિનય૦

#### TT

#### ભલા થઇને ભલું કરજો (ગઝલ)

(ગઝલ)
સમય સરખા નથી સહુના, સદા તડકા અને છાયા;
વખત આવ્યે જરૂર વહાલા, ભલા થઇને ભલું કરજો... ૧
અમીને નયનમાં નાખી, દૃદયમાં રહેમને રાખી;
કહેલા કુવચન સાંખી, ભલા થઇને ભલું કરજો.... ૨
ભલા છો તો ભલા રહેજો, ખૂરૂં થાવા નહિ દેજો;
તમારા દુશ્મનાનું પણ, ભલા થઇને ભલું કરજો.... ૩
કંઇક કુકર્મ યેવોથી, રિખાતા હાય રાગેથી;

તમારા આશરા માગ્યે, ભલા થઇને ભલું કરજો .... ૪ ખીક્યાં પુષ્પા ખરી જાયે, જનમ તેનું મરણ થાયે;

ઉદ્ગયનાે અસ્ત એ ન્યાયે, ભલા થઇને ભલું કરજો.. પ કહું છું વાતને વહેલી, કરી લાે પાળને પહેલી;

કહ્યું આ '**સંતના શિષ્ધે'**, ભલા થઇને ભ**લું કર**જો.. દ

#### ☆

### પુરુષાના અવિચાર અને સતીએાનાં સંકઠો (હસ્ગિત)

### ૧ - સતી મલયાસું દરી

ન વિચારિયું કંઇ મૂર્ખ સસરે, સુંદરીનું શું થશે ? આ ગર્ભવતી હુદ અહાર કરતાં, કચી સ્થિતિમાં કચાં જશે ? સતી સુંદરી મલયા તહ્યું, માથે ન રહી દુઃખની મહ્યુા, પુરુષાતહ્યા અવિચારથી, સંક્રેટ સદ્યાં સતીએ ઘણું.

#### ર - સતી દમય તી

જે પૂરણ રનેહનું પાત્ર નળનાં નયન ક્રમયંતી હતી, નળ રાજ્ય હારી વન જતાં, એ સ્વામી સાથ રહી સતી; નિષ્ઠુર નળને નારી તજતાં, ધાર વન ના'વી ઘૃણા, ત્યાં પુરુષના અવિચારથી, સંક્રેટ સદ્યાં સતીએ ઘણાં.

# पूज्य गुरुहेव डिविवर्ध मं. नानयन्द्रेल महाराज कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

#### ૩ – સતી અંજના

જોયું ન સત્યાસત્ય જેનું, પિયર કે ધાસુરાલયે, નિર્દય થયા ઘર બહાર કરતાં અંજના ગર્ભિણી થયે; અન્યાય કરી અંજના પર, દેડવ્યાં ગિરિ દુ:ખતાથુા, બહુ પુરુષના અવિચારથી, સંકટ સહ્યાં સતીએ ઘણાં.

#### ૪ – સતી સીતા

સતી કાજ મહાયુદ્ધો કરી, રામે હજારાને હથ્યાં, તે ગર્ભિથી વનવાસ કરતાં, ગુણ સતીના ના ગથ્યા; ત્યાં ખ્યાલ બાંધી શુદ્રવચને રામ ભયદ હુકમ ભથ્યા, એ પુરુષના અવિચારથી સંકટ સહ્યાં સતીએ ઘણાં.

### પ – સતી દ્રૌપદી

રમતાં જુગારે રાજ્ય, સ્ત્રી, હ્રય, ગજ બધું હારી ગયા, અતિ દુષ્ટ દુર્યોધન તશે, સતી દ્રૌપદી કબજે થયાં; પતિએા છતાં ખેંચ્યાં સભામાં, ચીર સતી દ્રાપદી તથાું, પુરુષા તથાુ અવિચારથી, સંક્રટ સહ્યાં સતીએ ઘણાં.

#### **६ – સતી સુલદ્રા**

કુર્ચંક થયે! મુનિ મસ્તકે, કહ્યું કાઢતાં મુનિવર તહ્યું, અતિ અધમ આળ ચડાવ્યું, કરીને સહજનું સાેગહ્યું; વિષ્ણાહ્યુંને વરસાવતાં, જુલમી થયા સરવે જહ્યાં, પુરુષા તહ્યા અવિચારથી, સંકટ સદ્યાં સતીએ ઘણાં.

#### ૭ - સતી મદનરેખા

માેહાંધ થઇ મિલ્લુરથ અતિ, યુગબાહુને મારી મુચ્યા, સતી મદનરેખાની અડગતા, શીલ, સત્ય - સમજ જુએા; પતિમૃત્યુ, પુત્રપ્રયવ, વિરહદ્વ:ખ વેઠિયાં સતીએ ઘણાં, પુરુષા તણા અવિચારથી, સંક્રેટ સહ્યાં સતીએ ઘણાં.

#### ૮ - સતી કલાવતી

ભાળા હૃદયથી વે'મભરી કંકણતણી કથની કહી, સમીપે છતાં શંખે જરા પૂછયું નહિ પાસે જઇ; મહાકૂર થઈ કાંડા કલાવતીન કપાબ્યા કર તથાં, જુઓ પુરુષના અવિચારથી, સંકટ સ્દ્યાં સતીએ ઘણાં.

એમ જ અનેક સ્થળે સતીજન પુરુષના અવિચારથી, અતિ કષ્ટ સહી પરિચય કરાવ્યા શિયળના શાણગારથી, આવા ઘણાએ 'સંતશિષ્યે' દુઃખદ દષ્ટાંતા સુલ્યાં, પુરુષા તણા અવિચારથી, સંકેટ સહ્યાં સતીએ ઘણાં.

☆

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### નવવધૂને શિખામણ

(ढण - आवे। भारा नटवर नानिरिया)

મધુરી વાતલડી મારી, છેની હ્યા ધ્યાન વિષે ધારી .... ટેક અનીતિ ન અંતરમાં ધરીએ, કલંકિત વિદ્યા નવ કરીએ;

ક્ષણે ક્ષણે ખાલીને નવ કરીએ....મધુરી૦ ૧

સહનશીલ સંતાષી થાવું....અયાગ્ય સ્થળામાં નવ જાવું; નિર્મળ નિત્ય જ્ઞાનજળે ના'વું ... મધુરી ર

ભૂષણુ ભારે રદ્દગુણુનાં ધરવાં ... કપટ છળ કલેષ દ્વરે કરવા; હૈતે દુ:ખ દુ:ખિયાના હરવા ... મધુરી૦ ૩

સાસરિયામાં સુત્ર બની રહીએ ..શાણા થઇ સુખ-દુ:ખ સહીએ; અંતર વાત જ્યાં ત્યાં નવ કહીએ ... મધુરી૦ ૪

સહા જેની સાંબતમાં વસીએ ... કસાટીથી પ્રથમ તેને કસીએ; દેખાદેખી કુંદે નવ કસીએ ... મધુરી૦ પ

**' સંતરિષ્ય '** જીવન સફળ કરવા … વચન બધાં અંતરમાં ધરવા; વિબુધ્ધ થઇ વરપદ્વી વરવા … મધુરી૦ ¢

羟

### કેળવણી વિના બધું કાસું

(ઢળ – આવે৷ મારા નટવર નાનહિયા)

કેળવણી વિનાનું બધું કાચું, સુણે સખી શાસ્ત્રે કહીં સાચું.. ટેક અંતરમાં એ વિણ અંધારું, સૂઝે નહિ શાંતિતહું બારું; એના વિના જીવન છે ખારું... કેળવણી૦ ૧

કેળવણી તે મનને કેળવવું, ઉ-તમતાના પક્ષ્ને મેળવવું; ભુડાઈમાં લેશ ન ભેળવવું.. કેળવણી વ

સર્વેમાં એની જરૂર પહેલી, વિવિધ સદ્દુગુણા તણી વેલી; મૂરખ વિના કાષ્ટ્ર દીએ મેલી ... કેળવણી ૩

કથીરને કુંદન કરનારી જીવતના તાર જગવનારી; પાપી પરતંત્રતા હરનારી ... કેળવણી૦ ૪

પામરાત ને પશુતા રહે અળગી, વિનય ને વિવેક રહે વળગી, જડતા અધી એથી જાયે સળગી .. કેળવણી૦ પ

અનુસવીઓની છે આ વાણી, પીવી પ્રેમે જેમ પીએર પાણી, 'સંત્રશિષ્ય' જરૂર લેંજો જાણી ... કેળવણી૦ ૬

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### ઉપદેશી ગીત

(७५ - आले हाहालना हेशमां असे लवुं परहेश ले)

- આજે એની આનંદમાં, કાલે જાણે કિરતાર જો; અજબ ગતિ અવિન વિષે, સમજાયે નવ સાર જો ... આજે ૧
- દુનિયામાં દિન એ તાલુાં, મનમાં સમજી મિજમાન જો; મનુષ્યભવની મુસાક્રી, સર્વે પક્ષી સમાન જો .... આજે ર
- ઊગી ઊગીને આથમી ગયા, કમળ ખીલ્યાં કરમાય જો; ચડિયા તે પડિયા ઘણા, જન્મ્યા તે તેા મરી જાય જો .... આજે 3
- કાઇ ચાલ્યા ને કાઇ ચાલશે, કાઇ ચાલણુઢાર જો; સમજ્યા તે સુખીઆ થયા, ખાશે મૂરખ માર જો .... આજે૦ ૪
- . માતા પિતા પતિ પુત્રને, સગા રનેહીના સાથ જો; અતસમે અળગા થશે, એ તાે સઘળા અનાથ જો .... આજે૦ પ
  - માટા મંદિર ને માળિયાં, ધન-માલને ધામ જો; જાલું તજી દઇ જીવને. તેલ ખૂટ્યે તમામ જો .... આજે૦ ૬
  - સક્તિ કરીએ સાચા સાવથી, સજએ નિત્ય સગવાન જો; પરમાથે પ્રેમ રાખીએ, તજએ અંતર અસમાન જો ... આજે૰ ૭
  - સદ્યુશુને સદ્રા શાેધીએ, સરળ થઇને સદાય **જો**; '**સંતરિષ્ય'** પ્રભુ નામથી, પાપ તાપ પક્ષાય **જો** ... આજે૦ ૮ જે

### સાસરે જતી કન્યાને માતુશ્રીની ભલામણ (રાગ – આજે કાકાજના દેશમાં)

આજે છે৷ આપણા દેશમાં, કાલે જાલું પરદેશ જો; સપ કરી રહેજે સર્વથી, કદીએ કરીશ ન કલેશ જો .. આજેં૦ ૧

- વખત પ્રમાણે વસ્તીએ, વક્તાં કરીએ વિચાર જો; ઇર્ષાને રાખીશ ન અંગમાં, અંતર થાજે ઉદાર જો .. આજે ર
- સર્વ સાસરિયાના સાથમાં, વહાલી પાયરજે પ્રેમ જો; દુ:ખીઆ જીવાને દેખી કરી, દ્દદેય રાખજે રહેમ જો .. આજે૦ ૩
- વિનયના વશીકરણે કરી, મેળવજે ત્યાં અહુમાન જો; વિદ્યા ભણી તેમ વસ્તજે, સહુને દેજે સન્માન જો .. આજે ૦ ૪
- પતિવતા ધર્મ પાળજે, રાખી તન મનની ટેક જો; આપણા કુળને અજવાળજે, રાખી વિનય વિવેક જો .. આજે૦ પ
- આળસ અંગમાં ન રાખીએ, તજીએ ચાલટના ચાલ જો;
   ફરજમાં ફેર ના પાડીએ, મનને કરીએ વિશાળ જો .. આજે૦ ૬
- સેવા ધરમને તું સેવજે, કાયર થઇશ ન કયાંય જો; 'સંતના શિષ્ય'ની શીખને, સમરણ કરજે સદાય જો .. આજે૦ ૭

## पूज्य गुरुदेव डिवियर पं. जान्यन्द्रका मेहाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### પૂજ્ય ગુરુદેવની પ્રાથમિક રચના ૐ દેવચંદ્રાચાર્ય ગુરવે નમઃ

### શાર્દ્ધ લિક્રીહિતમ્ —

વંદુ વીર નમાવિ શિર ત્મને સન્માનું હું સર્વદા, સત્કારું સદ્દ્રણહિએ શુલગુરુ આચાર સુંદર સદા; કલ્યાણી કરુણાંધણી ગુણુમણી, માંગલ્યકારી સુનિ, જીવાને સુખદાય માય સરખા, ગંભીરતાદિ ગુણી.

#### માલિની —

સ્વ--પર સમયવેત્તા તત્ત્વથી તારનારા, સકળ ગુણુ સમેતા માહેને મારનારા; નિજગુણ પદ નેતા, ઠામમાં ઠારનારા, જીવન સફળ જેતા, ધૈર્યને ધારનારા.

#### શિખરિણી —

સદાનંદી સાચા અખૂટ રસના અમૃત ઝરા, દુપાસિંધુ મારા કથીર સમને કુંદ્રન કરા; સુખાયી સાભાગી સરળ શુભજ્ઞાની સુખકરા, ગીરાએ ગંભીરા, સમય રસથી સુંદર કરા.

– વિશેષે વૈરાગી વિભુધવર હા આતંકહરા, વિનાદી વિજ્ઞાની વિક્ટ પંચવેત્તા વસિકરા; વિવેકી છેા વહાલા, વિવિધ રચનામાં વસ્તરા વિલાસી વિદ્યાના, ગુરુ સુરશશિજી ગુણુકરા.

### દાેહરા લ. મહાવીરની સ્તુતિઃ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પાર્શ્વમિણ સમ પ્રભુ તમે, જ્ઞાનનિધિ ગુણુધામ; પડલ વિદારક પાપના, નિર્મળ પ્રભુ તુજ નામ ... હ પાવાપુર પાવન કરી, કરી કર્મના અંત; અપસોના અમાવસમાં માેક્ષ ગયા સુમહંત ... ૮ અક્ષય તેનોમય પ્રભુ, આપ સ્વરૂપ અનંત: ક્રોડ જીલે કરી કાઈ કહે, તાે ય ન પામે અંત ... ૯ શરણાગત આ શિષ્યના, સાચા છા શાણુગાર; સમય સમય શુભ ભાવથી, વાંદું વારંવાર ... ૧૦ : દાહરા:

#### ક્ષમાપના---

પ્રભુ તુજ લય લાગી નહિ, પડયા ન ગુરુવર પાય; દેલ ન દીડા દિવતાથા, અંતર અતિ અકળાય ... ૧ સહું સાધન બંધન કર્યા, અવળાં કરી ઉપાય; રાજી રહ્યાં હું રમતમાં, શાથી આ સમજાય ? ... ર અપાર લવમાં આથડયા, લાન વિના લગવાન; શરણ રહ્યા નવ સંતને, ધર્યું ન કહિ શાલધ્યાન ... ૩ ત્યાગું કેમ તમામને, વિણ ઉપજે વૈરાગ્ય: છોડું પણ સમજણ વિના, છૂટે કેમ સરાગ ... ૪ મહાલયાનક સ્થળ વિષે, સૂતો તાણી સોડ: નિર્ભય સ્થળ ભય પામીઓ, ખરેખરી એ ખાડ.. પ ભય માન્યું નિર્ભય અને, નિર્ભય ભય સમજાય: આતમ સુધરે આપણા, નિર્ભય સ્થાન પમાય.. ૬ અમૃતને અળગું કર્યું, કંચન ગણ્યું કથીર; વહેતાં દેખી વિષને માન્યું નિર્મળ નીર ... હ સરવાળા સાંધ્યા નહિ, લાભ ખાટના લેશ: આત્મમેળ ન મેળવ્યો, કમીટ થાશે કેસ ... ૮ સાચામાં રાચ્યાે નહિ, ખાટે ન ધર્યા ખેદ: મૂળ ન જાણ્યું મરણતું, લવના ન જાણ્યા લેક ... ૯ સંગ કર્યો નવ સંતના, તંત ન તજ્યા લગાર: અંત ન આશાના કર્યા, 'સાંત(શિષ્ય' કહે સાર ... ૧૦ પ્રભ તુજ પદમંકજ પડી, ય ચું એ જગદીશ. સંત સંગ તુજ સ્વરૂપમાં, રહે અંતર અહિનિશ ... ૧૧

## प्रथ गुरुद्देव इविवय पं. नानयनदेश महाराज जनमशानाहि स्मृतिग्रंथ

#### સંસારસાગરના સલેહો

જીનવાણી માતા તુમ પાય લાગું, દેવ - ગુરુની આગના માંગું; જીસા અત્રે તું ખેસજે આઇ, વાણી તણી તેા કરજે સવાઈ ... ૧ આદ્યા પાછા કાઇ અક્ષર થાવે, માફ કરને કાઈ દાષ ને આવે; અલ્પણધ્ધિયી કહું છું આજ, ગુરુતણી તેન લહું છું સાજ ... ર ગુરુ મારા છે ગુણના નિધાન, દેશ-વિદેશમાં ખહુમાન; જેના મુખમાં છે અમૃતવાણી, ગુરુ પાસે હું પામર પ્રાણી ... ૩ સંસારસાગરના કહું સલોકા, ધ્યાન રાખીને સાંભળને લાકા; સાંભળતાં તા કર્મ કપાય, પ્રેમથકી જો પ્રભુને જપાય ... ૪ પ્રથમ કથની કહું કરમ કેરી, જીવના જબરા જાણું વેરી; કરીને નરકમાં જાય, પરમાધામીના માર ત્યાં ખાય ... પ મારે મુદ્દગલ ને પાંડે ત્યાં ચીસ, કાેના ઉપર કરે ત્યાં રીસ? ત્રાંશુ તરવું ને સીસું ઉકાળી, ૄરેડી પેટમાં નાખે જ બાળી ... ૬ નોજન પાંચસે ઊંચા ઉછળે, ઉછળી પડે ભૂમિની તળે; પાંકે પાકાર છાંકાવા કાય, એવા ક્યાળ કાણ ત્યાં હાય? ... હ મારી મારીને કાઢે ત્યાં લાેટ, ભૂખ તરખાની નહિ જ્યાં ખાેટ; ત્રિષ્ઠા લાકથી અનંતા તાપ, તાપની સાથે ટાઢ અમાપ ... ૮ બાલ દશતા અનંતા કહીએ, સૂત્ર મધ્યેથી વાંચીને લઇએ, વાંચી વિચાર કરે મનમાંય, તે નર ક્રેરીથી નરકે ન જાય ... ૯ પ્રજળ વિંડને પસ્તાવા કરે, જમ આગળે કર જેડી કરગરે; આંહીથી હવે એ છૂટું એકવાર, પાપ તેા કરી નહીં કરનાર ... ૧૦ એવા વિચાર દુ:ખ મધ્યે થાય, સુખ મળે ત્યાં ભૂલી જવાય; એવી વેદના અનંતીવાર, આવ્યા લાગવી ખાઇને માર ... ૧૧ દે છવ તું છેા માર ખાનાર, તેાય ન આવ્યા પાર લગાર; ચાર ગતિને દંડક ચાવીશ, ક્ચેર તે મધ્યે વિસવાવીસ .. ૧૨ સ્થિર રહેવાના કર ઉપાય. ચારે તરફ લાગી છે લાય: સદ્ગુરુ વિના કરશે કાેેે હા સા'ય, અવયર અમૃલ્ય એળે સૌ જાય ... ૧૩ શોધી કાઢને સદ્દગુરુ સાચા, જ્ઞાન – ધ્યાનમાં નહીં જે કાચા; ગુરુ ગાતીને મેળવ જ્ઞાન, જેથી થાય લવ તરવાનું ભાન ... ૧૪ જ્ઞાન મેળવી કરવા વિચાર, કયાંથી હું આવ્યા કયાં છું જનાર; મારું તે દુઃખ કેાણુ હરનાર, કેાણુ ને કેવી રીતે તરનાર ... ૧૫ રહ્યો અનતા કાલ નિગાદ, તારું તીહાં તા કાઢ નખ્ખાદ; રતાળુ પીંડાળુ લસણ ને કંદ્ર, ઉપજ્યા અનંતિવાર મતિમંદ ... ૧૬ ડુંગળી મુળા ને ગાજર માંહી, ઉપજ્યું દ્વ:ખ તે અંદર રહી: પીડા પામ્ચે તે જાય ન કહી, કપાણા માળાણા છેદાણા સહી ... ૧૭

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્મશાનાઉદ સસૃતિગ્રંથ

દમડીના દાહશાર વેચાણા, વળી મક્ત ઉપર મંગાણા; આ સમે ખની બેઠા તું શાથા, ચારા પસ્તાવા જશે જો ટાણા ... ૧૮ કર્મ ઘરવાથી ત્યાંથી નીકળીયા, પ્રત્યેક મધ્યે આવીને ભળીયા; કાળ તે મધ્યે ઘણા રડવડીયા, ત્યાંથી નીકળી એઈંદ્રી ચડીયા ... ૧૯ ઘસાણા કર્મે તેઈ દ્રી થયેા, ત્યાંથી આવી ચૌરેન્દ્રિમાં રહ્યો; દુઃખ અમાપ ત્યાં પણ સહ્યો, સૂત્રમાં એવા ખુલાસો કહ્યો ... ૨૦ એવા દ્ર:ખને ખમતા અપાર; આવ્યા પાંચનદ્રી મધ્યે તું ધાર; પંચેન્દ્રી મધ્યે ઘણાં છે ભેંદ, સંજ્ઞી – અસંજ્ઞી, નપુંસક વેઠ ... ૨૧ ભમતા ભમતા તું આ ભવ માઝાર, થયા મનુષ્ય તું સંજ્ઞી સાર; હવે રખેતું અવસર હાર, અવસર આવ્યા નહીં આવે નિરધાર ... ૨૨ આર્ય ક્ષેત્રમાં ઉપજયા તું આવી, નાતજાતમાં ગયા તું ફાવી; કર્મવશે તાે લીધા બાેલાવી, તાે પણ તારામાં અક્કલ ના'વી ... ૨૩ ક્રોધે ધમધમી કરીયાં તે કેર, અન્યની સાથે બાંધ્યાં તે વેર; પ્રાણી ઉપર તો આણી ન મહેર, રામે રામે તા ભર્યું છે ઝેર ... ૨૪ અહંકાર તા અંગમાં ધરી, માન-મમતામાં ગયા તું મરી; પાપની ખુદ્ધિ મૂકી નહિ પરી, તારી પકરતી હજી ન ઠરી .... ૨૫ માચા - કપટમાં માન મેળવ્યું, હા'પણપણું પાતે કેળવ્યું, સવળાના અવળા - અવળાનાં ઊંધા, કંઈક જીવાનાં ધાસાને રૂધ્યા ... ૨૬ લાગ્યા લાભ ને કર્સું ધૂળધાણી, અળક ક્રેરે જેમ ઘાંચીની ઘાણી; રહેશે પડ્યું જયાં આંખ મીં ચાણી, સાંભળી નહી વીરની વાણી ... ૨૭ મતિ તો તારી મમતે મંડાણી, અનીતિ તારી પાછળ મંડાણી; ધર્મધ્યાનની વાત ન જાણી, વાત સદ્દશુરુની તે ન પ્રમાણી .... ૨૮ લંપટ લપટાણા લલના લાલચમાં, માહુ-માયાના મારગ વચમાં; નારી દેખીને નાચવા લાગ્યા, કામ વિષય અંગમાં જાગ્યા .... ૨૯ ન જોશું કુળ ન ગણી મરજાદ, માખાપ સાથે કરે જ વાદ; મન મનાજ મધ્યે ગમગીન, લાગે ખરેખર લલનામાં લીન .... ૩૦ મંડાણું ઘર ને થયા વિચારા, ધર્મ ને ધ્યાન ભૂલ્યા બિચારા; ઘરની ખટપટ ચાલે છે રાજ, હવે સાંભળા ભાઇની માજ .... ૩૧ હીંગ લાવે ત્યાં હળદર નહીં, મીઠું મસાલા લાવાને અહીં; હીંગ મસાલા હળદર જ્યાં લાવ્યા, તેલ, ઘી–ગાળના હુકમ કરાવ્યા ... ૩૨ સાકર સાપારી સામટી લેજો, ધૂપેલ તેલ સુગંધી લેજો; ચીટે પધારા શાકને લેવા, ધાણા તે લેનો વઘાર દેવા .... 33 મ ડે:બી મગને લાવે! ચાવલીઆ, ઘરમાં ઘાસલેટ નથી નાવલીયા; અળતા વિના શેને હું આછું? નહીં શંધુ આજે વાસું છું તાછું ... ૩૪

121

## पूराय ગુરુદેવ કવિવસ પં. ளாவாட்களு அது வர வர அது காடு உழகுவுவ

રાણી રીસાણી ને વાસ્યુ છે તાળું, નારી પાસે એનું કાંઇ ન ચાલ્યું; સૌ ચીજ લાવી એકઠી કરું, કુભારજાનું ક્રમચું ત્યાં ફર્યું .... ૩૫ સાડલા લાવા ભાત રૂપાળી, સફેક લોંય ને ટીબકી કાળી; પહેરી આવી છે તમારી સાળી, લાગી વાર ત્યાં ખેઠી મેાં વાળી ... ૩૬ સાડલા લાવી હાજર કીધા, કમખા ને ચાંચયા કેમ ન લીધા: કમખાની સાથે અભિયાને લીધા, લાવી બિચારે હાથમાં દીધા ... ૩૭ એવી છણકીલી છણકા જ્યાં મારે, ભાઇ વિચાર કરે છે ત્યારે; ભાગ લાગ્યા ને પરથ્યા હું નાર, આમાંથી કાંઇ નીકળ્યા ન સાર .. ૩૯ ઘડીની ન મળે નિશંત, પગવાળી ન એસે દી' રાત; 🧺 પેટ પાેષણનું પૂરું છે દુ:ખ, પલવારનું પણ મળે ન સુખ ... ૩૯ કર્મજોગે કદી પૈસા તું પાસ્થા, તારા મનમાં જાણે કે હું જાસ્થા; 🗀 ક્રાના આપની મારે ઓશિયાળ, મારા માથે તાે છે નહીં કાળ ... ૪૦ જીવતણી તેા હિંસા કરીને, મનમાં મલકાણે! માન ધરીને; 😁 થાય હિંસા ને કરે કલ્લાેલ, હાંસી મરકરી ઠકાના ઠાેલ ... ૪૧ આણે મમતા ને માણે છે માજ, પાપનાં ગાંધી પાટકાં રાજ; નથી ખબર જે વળે છે ઘાણુ; આવશે ઉદયે બેસરો કાથુ ... ૪૨ પૃથ્વીના પેટ ખાદીને ફાડ્યા, નદી સરાવર નાકાને તાેડયા; 🕒 ઘડ્યા પ્રથવી ને પાણીના ઘાટ; વાળ્યા સાથે તે ત્રસના કાટ. ... ૪૩ આરંભ કીધા અગનિ સળગાવી, ક્યાને દિલથી દેશ ભમાવી; અગનિ આરંભે પાપ છે કેવું? સૂત્રે કહ્યું છે વાંચીને લેવું ... ૪૪ અગનિ થકી છકાય હણાય, તેમાં તેા પાપ માટું ગણાય; એમ સમજને રાખ રખવાળ, જીવમાત્રની કરીએ સંભાળ .... ૪૫ પવન ખાવા કરે અહુ સાંજ, છાંટે પાણી ને મારે છે માજ; પ્લન આવાને પંખા પણ જુવે, પછી બેઠા મેાં વાળીને રૂવે ... ૪૬ વૃક્ષના વૃંદ વાઢ્યા તે ઘણાં, છેદા-ભેદામાં રાખી ન મણાં; કાપી માળીને ફટા તેં કીધા, ઝેરના પ્યાલા હાથે તેં પીધા ... ૪૭ જૂઢું વકવામાં ગયા જનમારા, આંધ્યા તેં એમાં પા**પનાં ભા**રા; શ્વાન આપડા તું થકી સારા, તારા કામા તાે તેથી નઠારા .... ૪૮ ચારી તહ્યા તા માલ તું ચાખી, જાહુજે પેટમાં ગઇ છે માખી; સૂત્રમાં જીતવર ગયા છે લાંખી, મારશે ઊભે! અગ્તિમાં રાખી .... ૪૯ ચાર દિવસના જાણજે ચટકા, જેવા ગગને વીજળીના લટકા; વળી પતંગના રંગના પટકા, કુણા કંકણને વાગે જેમ ઝટકા .... પ૦ ધન, ધરા ને ધામન તારા, ખાલી કરે છે તું મારા મારા; દાસ, દાસી કે દિલ સુખદારા, અંત વખતે સમજારો ખારા .... પ૧

# पूर्वय गुरुहेव डविवय पं. नान्य देश सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

માત પિતા કે સહાદર એન, પડે નહીં જેને તુજ વિષ્ ચેન; એવા સ્તેહી પણ સ્વાર્થન સરશે, તુર્ત તારા પણ ખેડને ધરશે .... પર જેના ઘર લક્ષ્મી લીલાએ। કરતી, ષટ ખંડમાં આથે! કરતી; હાજર રહેતા માણુસ કાેટી, તેવા ચક્રી પણ ચાલ્યા જ છેાડી .... પર માટે વિચાર મનમાં તું ભાઈ, સંસારની એવી છે સગાઇ; ક્રોના આપ ને કેાના છે માઈ, કેનું કુટુંબ કેનું છે કાંઇ .... પડ હાડ લાહી ને માંસ ભરેલું, ચર્મ મહીને ઘાટ ઘડેલું; મળ-મૃત્ર ને મેલના ઘર, માહ ધરે છે એના ઉપર .... પપ क्येवी अया पर मेछ न धरवे।, इरी इरीने संसार इरवे।; એમાં તુને શું લાગ્યા છે સાર, એક ઘડીના નહિ નિરધાર .... પક માટીના પિંડ તરુવરનું પાન, સ્થિર ન રહે કુંજરના કાન; એવી કાચામાં ભૂલ્યા તું ભાન, હાથે કરી શીદ થાય હેરાન .... ૫૭ અવસર કદી એળ જો જાશે, પછી તેા તુને પસ્તાવા થાશે; જીભ ટુંકી થઇ જીવ ગભરાશે, તેલ ખૂટે જેમ અત્તી ખુઝાશે .... પડ અંતસમે કાંઇ કરી ન શકાય. સ્વપ્ન ગયે જેમ શાચના થાય; આગળ મેલીને પાછળ ગીત ગાય, તારા કુજેતા થાશે તીહાંય .... પદ પાર કરવાનું એાણુ તું કરજે, ધર્મની વાત કદેમાં ધરજે; કાલ કરવાનું કરજે તું આજ, ધર્મ ધ્યાનમાં કરવી ન લાજ .... ૬૦ ધ્યાન ક્રઇને ધરમજ કરવું, પ્રભુજ પ્રીતે પાપને હરવું; સંસારરૂપી સાગરથી તરલું, જીવ તણી તેા ઘાતથી ડરલું .... ૬૧ સુણી સલાેકા મન વિષે ધરશે, રાગ–દેવને જે કાેઇ પરહરશે; રાગ–દ્રેષને જે પરહરશે, **સુનિ નાનચંદ્ર** કહે શીવ વરશે .... **૬**૨ પાતિક તેનાં સઘળા એ ટળશે.



### શ્રી આલાેયણા

પ્રથમ નમું અરહિંતને, ખીજા સિદ્ધ ભગવંત પ્રભુછ, ત્રીજા ગુરુ ગુણુવંતને, મેં કીધા પાપ અનંત પ્રભુછ, તે મુજ મિચ્છામિ દુક્કડં .... ૧

આલાલું પાપને આ સમે, સિદ્ધ અનંતની સાપ્ય પ્રભુજી, કૃત્ય અથાર મેં કીધા, ઉઘાડી નહીં આંખ પ્રભુજી. તે મુજ મિચ્છામિ દુક્કડં .... ર

ત્રસ-સ્થાવરને મેં હણ્યા, કરવાને મુજ સુખ પ્રમુજી, જીવ કાયાથી જુદા કર્યા, દીધા મેં અતિ દુઃખ પ્રમુજી; તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્કારં .... ૩

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

| પૃથવીના પેટ મેં ફાેડીયા, તાેડી તરુવર ડાળ પ્રભુજી;<br>અશ્વિના આરંભ મેં કર્યા, છાેડાવ્યા ધાવંતા આળ પ્રભુજી.                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| તે મુજ મિચ્છામિ દુકકડં ૪<br>પગ પંખ પકડીને તોડયા, છેઘા કૈંકના શીશ પ્રલુજી;                                                                     |
| કંઇકને મસળીને મારીયા, કંઇક પર કરી રીસ પ્રલુજી.<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુક્કડં પ                                                                   |
| જૂઠું બાેલ્યા જશ ખાટવા, મલકાણા મનમાંય પ્ર <b>ભુ</b> જી;<br>હસી હસીને કર્મ આંધિયા, પસ્તાવા પૂર્ણ થાય પ્રભુજી.<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્કડં ૬     |
| માન મેળવવાને કારણે, વળી ભરવા મુજ પેટ પ્રભુછ;<br>આડું ને અવળું વેતર્શું, ભાન ભૂલી થયે! મેડ પ્રભુછ.                                             |
| તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્કડં છ<br>ચારી તણી ચીએ સંઘરી, કીધા ઘાત વિધાસ પ્રભુજી;                                                                      |
| વિષય તથેના ગરધી થયા, કેંકના કાઢયા સત્યાનાશ પ્રભુજી.<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુક્કડં ૮                                                              |
| કામલાગ ઘણા લાગવ્યાં, આ ભવ પરલવમાંય પ્રભુછ;<br>અંધ અન્યા અતિ વિષયમાં, ન આવ્યા વિચાર કાંઇ પ્રભુજ<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્કડં ૯                   |
| લપટાણે રમણીના રંગમાં, લુંટાણે ભર બજાર પ્રભુજી;<br>રતિ એક ધર્મ રહ્યાે નહીં, મુજને કરાે નિસ્તાર પ્રભુજી.<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુક્કડં ૧૦          |
| માલમત્તા ધન મેળવ્યું, જીવે અનંતીવાર પ્રભુજી,<br>મારું મારું કરીને સહું, દુઃખ તે અપરંપાર પ્રભુજી.<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્કડં ૧૧                |
| કર્મ કઠાેર આંધી કરી, લેળું કર્યું ધનધાન પ્રભુજી;<br>પ્રાથ્યુ છેાડયાં ને પડી રહ્યું, આવી નહીં શુદ્ધ સાન પ્રભુજી.<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુશ્કડં ૧૨ |
| ક્રોધમાં કેર ઘણા કર્યા, રાખ્યા ખાર અપાર પ્રભુજ;<br>કપટ કળા અહું કેળવી, સટકયા લવ માેઝાર પ્રભુજી.<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્ટરં ૧૩                 |
| માન અને મગરૂરીમાં, ગાઢા બાંધ્યા પાપ પ્રભુજી;<br>અઢંકારને ધરી અંગમાં, જપ્યા નહીં તુજ જાપ પ્રભુજી.<br>તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્કઢં ૧૪                |

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

માટાઇના અભિમાનથી, પૂરા થયા જડવંક પ્રભુજ; જાણ્યા નહીં જીન ધર્મને, પડયા પાપને પંક પ્રભુજ. તે મુજ મિચ્છામિ દુક્કડં .... ૧૫

રચ્ચાે - પચ્ચાે રાગ-દ્રેષમાં, આણી અધિક ઉલ્લાસ પ્રભુજ; સાચી વસ્તુ સમજ્યાે નહીં, મૃગ પડયાે જેમ પાસ પ્રભુજ. તે મુજ મિચ્છામિ દ્રક્ષડં .... ૧૬

વત નિયમ લઇ **ભાંગીયા, આપી ગુરુજીને ગાળ પ્રભુજી;** કાનકાતાને કગા કીધા, ખાટા ચડાવ્યા આળ પ્રભુજી. તે મુજ મિચ્છામિ કુમ્રહં .... ૧૭

લાભના લાેભમાં જીવડા, ઉગાર્યા નહીં એક પ્રભુજી; રીદ્રધ્યાન દૃદ્ધો ધરી, માર્યા જીવ અનેક પ્રભુજી. તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્કદં .... ૧૮

લાળા જીવાને લરમાવીઆ, અશુદ્ધ કરી આચાર પ્રભુજી; ધર્મતે તેણા દેવી થયા, કર્યા ઢાંગ અપાર પ્રભુજી. તે મુજ મિચ્છામિ દુષ્કડં .... ૧૯

એ વિલ્લુ અવર ઘણાં કીધા (પાપ), કે'તાં ન આવે પાર પ્રલુછ; 'સુનિ નાનચંદ્ર' નમી કહે, આલેાવું સહુ નીરધાર પ્રલુછ. તે સુજ મિચ્છમિ દુક્કડં .... ૨૦

\$\$

### \* સુવચનામૃત \*

- \* વસ્તુને વસ્તુ સ્વરૂપે જાણ્યા પછી ખંડન મંડનની કશીય જરૂર રહેતી નથી.
- \* વિશ્વાસ રાખા કે સર્વથી શ્રેષ્ઠ તમારા પાતાના જ આત્મા છે.
- \* આસક્તિનાં ખંધના તૂંટે તા તમારામાં જ તમા આનંદના ઝરા વહેતા જોશા.
- \* દુષ્ટિ બદલાય ત્યારે સૃષ્ટિ બદલાય છે, પણ દશ્ય પદાર્થમાં ક્રેશાય દેરફાર થતા નથી.
- \* અંતરાત્મા જાગૃત થયા પછી પાતે જ પ્રકૃતિના નિયંતા અને સ્વામી અને છે.
- \* તમે તમારા જાતને એાળખા એટલે આખા જગતને ઓળખા શકશા.
- \* તમારા ગુરુ, તમારા વકીલ અને તમારા વૈદ્ય તમે પાતે જ અનાે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્થ પંેતાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

# ગુરુદેવની કાવ્યપ્રસાદી

### વિવરણ - મુનિશ્રી સંતબાલજી

"કવિ જન્મે છે, થતા નથી" એ કવિવ્યાખ્યા નેઇએ કે વેદાની ઋચાઓમાં "कविमंत्तीची परिमूः स्वयंमूः" એ આર્ષદેશારૂપ કવિનું સ્વરૂપ નેઇએ; એ અન્તે વાતા ગુરુદેવના પદ પુષ્પામાં મળી આવે છે. શ્રી કેદારનાથજી ગુરુદેવનું 'માનવતાનું મીઠું જગત' વાંચીને જે અભિપ્રાય આપે છે, તેમાં "સમાજમેં ચલતે હુએ આધ્યાત્મિકતાકે ગલત ખયાલ અદલને ચાહિએ. યેગ્ય ઉપદેશસે યહ કાર્ય હે: સકતા હૈ." એમ જ્યારે કહે છે; ત્યારે ખાતરી થાય છે કે ગુરુદેવે પાતાની કાવ્યમય વાલીમાં આપ્યુંથે આધ્યાત્મિક જગત ધરમૂળથી નવારૂપે રજૂ કરી દીધું છે. અને સ્વામી વિવેકાનંક જે ફરિયાદ રજૂ કરે છે – "મેંને ભારતમેં ચારાં ઓર સુસાફિરી કરકે દેખા તેા સર્વત્ર દેશાચાર કા હી પ્રાગલય માલૂમ હોતા હૈ. લોકાચાર, દેશાચાર ઔર સ્ત્રી – આચારને ઇસ યુગમેં શ્રુતિરમૃતિયાં કા સ્થાન છીન લિયા હૈ. કાઇ કિસીસે કુછ કહેને જાતા હૈ તો ભી સુનને કી કાઇ પરવાહ નહીં કરતા. ભદાચાર્ય પ્રાક્ષણાં કા થોડે પૈસે મિલે કિ ચાહે જૈસે વિધિ – નિષેધ લિખ દેતે હૈ…" ભારતની દુર્દશાની તે ફરિયાદ જૈનધર્મની વ્યાસપીઠ પરથી દ્વર કરવા ગુરુદેવે પ્રબળ પુરુષાર્થ કર્યો છે; તે તેમનાં પદપુષ્પામાં સ્પષ્ટ દેખાઇ રહે છે. ગાંધીજીએ 'ભારતદ્વારા જગતને! ઉદ્ધાર થશે' એમ જે ભાખેલું તે ગુરુદેવને હૈયે ખરાખર વસી ગયેલું અને તેથી જ ભારતદ્વારા વિધને દોરવામાં જે પૈગામ ગાંધીજી લાવેલા તેના તેમણે પ્રબળ પુરસ્કાર કરેલા; તે પણ આપણે એમની 'જીવનઝાંખી'માં તે ફાઇકાફું.

એ વાંચ્ચા પછી પૂર્વ ગુરુદેવની કાવ્યપ્રસાદી રૂપે 'પદપુષ્પાવલી' માં પાતે પાતાનું દૃક્ય કેવું રસેલું છે તે સમજવા માટે જૈન તત્ત્વદષ્ટિને જરા વિશકરૂપે સમજી લેવાની જરૂર છે.

જૈન પરિભાષા મુજબ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ એ ત્રણુ શખ્દા સાચા જ્ઞાનના પ્રભળ કારણુરૂપ છે પૂર્વા ચાર્યોએ એને 'ત્રિતત્ત્વ'ની આરાધના કહેલ છે અને એના અર્થ પણુ એ રીતે સમજાવેલ છે. અર્થાત્ સાચા દેવ, સાચા ગુરુ અને સાચા ધર્મ એ 'ત્રિતત્ત્વ'ની ઉપાસના એ જ જૈન તત્ત્વદેષ્ટિનું અંતિમ લક્ષ્ય છે. અહીં હું એ જ 'ત્રિતત્ત્વ'ને પાયામાં રાખી માત્ર જૈન પૂરતું જ નહિ પણુ વિશ્વ વિશાળ માનવસમાજ પણુ એ 'તત્ત્વ'ને સમજીને અપનાવી શકે એવું વ્યાપક અનાવવામાં, પૂ. ગુરુદેવે પદ-પુષ્પાના માધ્યમથી કેવા ઉદાત્ત અને ભવ્ય પુરુષાર્થ કરેલ છે તે હું યતકિ ચિલ્લ સ્વરૂપે, અહીં આ વિવરણ દાશ રજૂ કરવા માગું છું.

### મધુકરવૃત્તિ

અવલાકન કરવાથી જાણી શકાય છે કે યુષ્પ-પરાગના રસના લાગી લમરા, બગીચામાં ઘૂમી ઘૂમીને દરેક યુષ્પના મધ્ય લાગ પર બેસી, તેના સત્ત્વરૂપી પરાગનું, કાળજીપૂર્વક ઉત્ખનન કરે છે અને પછી પરાગરસનું આસ્વાદન કરી પાતાને તૃપ્ત કરે છે. તે જ પ્રકારે અત્યારે હું મારા પૂજ્ય શુરુદેવની સર્જનાત્મક શકિતએ રચેલા 'પદ પુષ્પા'ના સત્ત્વનું મધુકરવૃત્ત્રિથી ઉત્ખનન કરી, તેના આસ્વાદ ચાખવા માશું છું અને પરાક્ષ રીતે તેના અનુરાગી વર્ગને એ રસના સ્વાદ ચખાડવા માશું છું. અસ્તુ....અહીં જે 'મધુકરવૃત્તિ'ના ઉપનય રજૂ કર્યો છે તે તા પ્રસંગવશાત્ જણાવેલ છે. પરંતુ મારે જે વસ્તુ પૂર્વરંગરૂપે અહીં રજૂ કરવી છે તે તે હે 'જેન તત્ત્વદૃષ્ટિ'નું વિશદીકરણ છે. બીજા શખદોમાં કહું તે! એ જ સંદર્ભમાં પદયુષ્પામાંથી પરાગરસ બેંચવાની આ એક પ્રકારની ઉત્ખનન કિયા છે.

### कैन तत्त्वहिष्टनुं विशही धरेषु

તેથી સાથી પહેલાં, હું પેલા 'ત્રિતત્ત્વ'ને કચી રીતે વિશક કરવા માગું છું – એટલે કે તેને વ્યાપકરૂપે તેમ જ ઊડાણથી કેવી રીતે સમજચા છું તેનું એક સુરેખચિત્ર નીચે મુજબ દારું છું:–

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

### ' त्रितत्त्व '

્૧ – દેવતત્ત્વ, ૨ – ગુરુતત્ત્વ, ૩ – ધર્મ તત્ત્વ.

(१) देवतत्त्वः तेना त्रख् लेहः-

अ - વીતસગ - તીર્થ કરદેવ

आ - પેગંબર વર્ગેરે અવતારા

इ - अनासकत थांशी (निवृत्तिक्षक्षी - प्रवृत्तिप्रधान)

(૨) ગુરુતત્ત્વઃ તેના ત્રણ લેકઃ-

अ - अप्रभत्तसाधु (प्रवृत्तिक्षक्षी - निवृत्तिप्रधान)

आ - માર્ગદર્શક

इ - **સર્વ** સામાન્ય સંત

(૩) ધર્મતત્ત્વઃ તેના ત્રણ લેકઃ-

अ – નીતિપ્રધાન વ્યક્તિ

आ – માનવતાપ્રધાન વ્યક્તિ

इ – સર્વાંગી ज्ञानमूલક વ્યક્તિ

**મા ત્રણેના લક્ષણે**! વધારે સ્પુટ કરીએ:-

(લ) નીતિપ્રધાન વ્યક્તિમાં નીચેના સદ્ભુણા હાવા જરૂરી છે :-

૧ - સાધન સદુપયાગ: ૨ - માનવજનમમૂલ્ય: ૩ - સદ્ગુરુ - સત્સંગ: ૪ - અવસર-ઉપયાગ: ૫ જાગૃતિ - વિવેક.

(आ) માનવતાપ્રધાન વ્યક્તિમાં નીચે મુજબ નિષેધાત્મક અને વિધેયાત્મક ( રચનાત્મક ) વલણ હાવું જોઇએ.

#### નિષેધાત્મક :–

#### વિધેયાત્મક :-

| ٩ - | <b>વ્ય</b> સન | ત્યાગ |
|-----|---------------|-------|
|     |               |       |

૨. કુસંગ ત્યાગ

૩ - વિષય ત્યાગ

૪ - અભિમાન ત્યાગ

૫ - કૃપણુતા ત્યાગ

६ - આશા - તૃષ્ણુા ત્યાગ

૧ - વિચાર

૨ - વિનય

૩ - વિવેક

४ - परे। पडार (वृत्ति)

५ - भानवता

६ - કરેક પ્રવૃત્તિમાં

મનની સ્વ<sup>ર</sup>છતા

७ - वीर्धश्क

૮ - વિવિધ કર્તા બ્યપાલન

(इ) સર્વાંગી જ્ઞાનમૂલક વ્યક્તિમાં નીચે પ્રમાણે ગુણવિકાસ હાવા જોઇએ :--

१ - बतनिष्ठा

ર - કાન-શીલ-તપ-ભાવ

૩ - સ્દ્ગુરુ ભકિત

૪ - સમદૃષ્ટિ

પ - સત્ય-શીલ નિષ્ઠા

६ - સેવાધર્મ

७ - परद्वःभ ह्ररीक्रस्थ

૮ - સહધર્મી સેવા

૯ - સ્વધર્મ પાલન

ઉપરાંત માનવતાપ્રધાન વ્યકિત (૩) માં 'ધર્મતત્ત્વ' કેન્દ્રરૂપ (મધ્યવર્તી) હાવાથી આસ્તિકતા તેમજ નાસ્તિકતાના નીચે મુજબ સ્પષ્ટ ખ્યાલ હાવા જોઈએ :-

### – આસ્તિકતા –

૧ - આત્મદર્શનની તાલાવેલી

ર - કર્મવાકની સમજ

૩ - પૂર્વજન્મ - પુનર્જન્મની યાદી

४ - જન્મ-જરા-મરાષ્ટ્રાદિ-અવસ્થાએ નું ઊંડું નિરીક્ષણ

प - सत्पुरुषार्थावाह

६ - ગુરુ સમર્પણ

૭ - ઇશ્વર પ્રેરણાવાદ

८ - धश्वर पूजा - शक्ति

૯ - અનેકાંતવાદ

### – નાસ્તિકતા –

૧ - એકાંત નિયતિવાદ

२ - ओडांत प्रारम्धवाह

अक्षेत्रांत निष्क्रियता

४ - भौतिकवाड

૫ - સાંપ્રદાયિક કદ્વરતા

**६ - રાષ્ટ્રીય ઝન્**ન

૭ - અંગત મૂઢ સ્વાર્થ

૮ - સામાજિક ઝનૂન

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

ટૂંકામાં, જૈન તત્ત્વદ્ધિના વિશદીકરશાનું આ એક ચિત્ર છે. આ ચિત્રને નજર સામે રાખી હવે તેનું વિગતથી સ્પષ્ટીકરણ કરીએ, તે પહેલાં,–

અહીં નાંધ કરવી જરૂરી છે કે, પૂજ્ય ગુરુદેવનું પદ્યસાહિત્ય નીચેનાં એ પુસ્તકામાં પ્રસિદ્ધ થયેલ છે:-

૧ – સુબાધ સંગીતમાળા – ભાગ ૧-૨-૩

ર - ભજનપદ્વ યુષ્પિકા - આવૃત્તિ છ મી

લગભગ ૪૦૦ ઉપર પદ - પુષ્પોની રચના કરેલ છે. જેમાં પ્રાર્થના, સ્તુતિ, સદગુરુ, વૈશગ્ય, અધ્યાતમ, ઉદ્દણોશ્વન, સમાજસુધાર, આલાચના વગેરે વિવિધ વિષયાને આવરી લઇ, શાસ્ત્રીય સંગીત તેમ જ પ્રચલિત રાગા (તે સમયના) અને ભજનાના ઢાળમાં પાતાના દૃદયભાવાની અભિવ્યક્તિ કરેલ છે.

સમગ્ર રીતે એ પદપુષ્પાની સમાલાચના કરીએ તાે એક માટા ગ્રાંથ થવા પામે. તેથી અહીં તાે હું જે હૈયે ચડ્યું તે લઇને ઉપર જણાવેલ 'ત્રિતત્ત્વ'ની સહજભાવે ક્યાં ગાઠવણ થવા પામી છે તેનું અવલાકન કરું છું.

આ ચિત્રમાં દેવ તરીકે વીતરાગ તીર્થં કર વગેરે અવતારા, એમ મુખ્ય બે પ્રકાર લીધા છે. જ્યારે ગુરુઓમાં (૧) અપ્રમત્ત, (૨) માર્ગ કર્શક અને (૩) સર્વ સામાન્ય સાધુસંતા મુખ્યત્વે લીધા છે. અપ્રમત્ત ગુરુઓ કરતાં પૈગંબર વગેરે અવતારાનું મૂલ્ય એ દિવ્દએ વિશેષ છે કે વીતરાગ તીર્થં કરના અભાવમાં પૈગંબર વગેરે અવતારા જ પ્રત્યક્ષરૂપે અભિનવ દર્શન કરાવે છે. અપ્રમત્ત ગુરુઓ પ્રવૃત્તિક્ષ્લી નિવૃત્તિમાં પ્રાયઃ રહેતા જણાય છે, જ્યારે પૈગંબર વગેરે નિવૃત્તિક્ષી પ્રવૃત્તિમાં જ મશગૂલ રહેતા હાય છે. અનાસકિતયાગ એ જ એવા પૈગંબર વગેરેના આત્મા છે.

ધર્મના અહીં મુખ્યત્વે ત્રઘુ પ્રકારા લીધા છે:— (૧) નીતિપ્રધાન, (૨) માનવતાપ્રધાન અને (૩) સર્વાં ગી સાનમૂલક. આમ તો ધર્મમાં આસ્તિકતા આવી જય છે; પછુ અસ્તિક—નાસ્તિક પ્રકરણુ અલગ લીધું છે. જેમ ભૌતિકવાદ એ સીધી નાસ્તિકતા છે તેમ સાંપ્રદાયિક કદરતા, રાષ્ટ્રીય ઝન્ન, અંગત મૃઢ સ્વાર્થ અને સામાજિક ઝન્ન પછુ નાસ્તિતાના જ પ્રકાર છે અને તેના ઉપર કવિવર્થ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજીએ અજબ પ્રહારા કર્યા છે. એવું જ અસ્તિકતા વિધે(૧) આત્મદર્શનની તાલાવેલી, (૨) પુનર્જન્મ— પૂર્વજન્મની યાદી, (૩) અવસ્થાએાનું ઊંડું નિરીક્ષણુ અને (૪) ગુરુ સમર્પણું એ ચારે ય આસ્તિકતાનાં સૂચક અગા છે. ઊંડાણથી જોઈએ તા ઇશ્વર કર્તું ત્વવાદ એ પણુ નાસ્તિકતાનું જ એક લક્ષણુ છે. અહીં એક ચાખવટ જરૂરી છે. જયાં સાચાસાચ ગુરુસમર્પણુ હોય ત્યાં ઇશ્વરકર્તુ ત્વવાદ આશીર્વાદરૂપ બની શકે ખરા. કારણુ કે ત્યાં અહંતા—મમતા, રાગ—દ્વેષ અને સ્વચ્છંદ—પ્રતિબંધ દ્વર કરવાના આધારરૂપે ગુરુ પાતે જ પરમાતમા સ્વરૂપ બની ઇશ્વરકર્તુ ત્વવાદ માત્ર અવલબન પૂરતા જ લેવડાવે છે. આથી ત્યાં અનેકાંતવાદનો અને પાંચે સમવાય (પ્રારુખ્ધ, પુરુષાર્થ, નિયતિ, કાળ અને સ્વભાવ)ની એક યા બીજા પ્રકારે હસ્તી આબાદ રહે છે. ગીતાના પાંચમા અધ્યાયના ચીઠમા—પંદરમા શ્લોકમાં સાચાસાચ સદ્દગુરુ—સમર્પણ અર્જુનમાં નથી દેખાયું, ત્યાં સુધી શ્રીકૃષ્ણુ ગુરુ ઇશ્વરકર્તુ ત્વાદનો યથાર્થ રીતે છેદ ઉડાડે છે. પરંતુ જ્યાં સાચું સમર્પણ જરૂનમાં નથી દેખાયું, ત્યાં સુધી શ્રીકૃષ્ણુ ગુરુ ઇશ્વરકર્તુ ત્વાદનો યથાર્થ રીતે છેદ ઉડાડે છે. પરંતુ જ્યાં સાચું સમર્પણ જરૂનમાં નથી દેખાયું, સ્થાં સ્હાં કરમા અધ્યાયના આઠમા શ્લોકના પ્રારંભમાં જ "સદ્દ સર્વેસ પ્રમત્રો, મત્તઃ સર્વ પ્રવર્તતે" કહી જ દે છે. અને તે અધ્યાય પૂરા થાય ત્યાં અગિયારમાં અધ્યાયના પ્રથમ શ્લોકમાં અર્જુનનો માહ નખ્ય થયો, એમ અર્જુનના સ્વસુપે જ કહેવાયું છે.

પ્રત્યક્ષ સદ્દ્ગુરુયોગ અથવા સાચું સમર્પણ ન થાય ત્યાં લગી ઇશ્વરકર્તૃત્વથી જ પ્રારુષ્ધવાદ આદિ નિષ્ક્રિયતાઓનું જાળું આધ્યાત્મિક શુદ્ધિની આડું આવે છે; અને ઘણીવાર માનવી કર્ત બ્ય અને સત્પુરુષાર્થ ચૂકી જાય છે. આવું જ જેમમ વ્યક્તિગત માક્ષવાદમાં છે. ખરી રીતે તો વ્યક્તિ, સમાજ અને સમષ્ટિની સમતુલા સાચવીને સર્વાંગીપણું પામી માક્ષ પમાય છે અને માક્ષમાર્ગ સૌને માટે આથી ઉઘાડા થઇ જાય છે. તે શક્તિ કર્મવાદની યથાર્થતામાં છે. એથી કર્મવાદ એ દિષ્ટિએ આસ્તિકતાનું લક્ષણ છે. પણ ગુરુદેવનાં કાવ્યામાં ઇશ્વરકર્ત્તૃત્વવાદના ઇન્કાર હાવા છતાં સાચા સમર્પણ માટે એક યા બીજી રીતે ઇશ્વરીય પ્રેરણાવાદના સ્વીકાર તા છે જ, અને તે અતિશય જરૂરી છે. તે દ્વારા વ્યક્ત – અવ્યક્તની ભક્તિ પણ આવી જાય છે અને સમાજસેવાની સમતુલા જળવાય છે. આથી કર્મવાદ અને ઇશ્વરવાદનાં તેવાં વાસ્તિવક મથાળાં નીચે પણ થાડી કાવ્યવાનગી અહીં ટૂંકમાં આપી છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કર્તાવ્યવાદ અને શુદ્ધ ધર્મ વચ્ચેની ભેદરેખા જરા સારી પેઠે સમજવા જેવી છે. ગુરુદેવે એ બન્નેની પણ સમતુલા પાતાના પદ - પુષ્પામાં ખતાવી આપી છે. એટલું જ નહીં, ખીજ ખાજુ તેઓએ એકલા કર્મકાંડ પર જોર આપનારા ધર્મઘેલડાએાની મીડી ભાષામાં ઝાટકણી કાઢી છે, તો અધર્મ અને પાપની સાથે પુષ્યના અને આવશ્યક કર્લવ્યવાદ કે સેવાધર્મના ય નિષેધ કરતા ધર્મા પદેશકાના હાથ પકડીને સાચા માર્ગ પણ ચીંધી દીધા છે. કર્તા વ્યવાદમાં વિદ્યાર્થી, મા-ગામ, પતિ-પત્ની, સાસુ-વહુ, વિધવા, કેળવણી વગેરે વિષયેા ચચે છે; તેમ રાષ્ટ્ર, વિશાળ સમાજ વગેરેની કરજો પણ સમજાવે છે. શુદ્ધ ધર્મનાં તેમણે નિષેધાત્મક અને વિધેયાત્મક એ બેય સ્વરૂપ અતાવ્યાં છે. નિષેધાત્મક સ્વરૂપમાં કુસંગપરિત્યાગ, નિંદાત્યાગ, માનત્યાગ, આશા-તૃષ્ણાત્યાગ, કુપણતાત્યાગ, વિષયાદિ ત્યાગ કરવાનું સૂચવે છે; તેમ વિધેયાત્મક ધર્મમાં વિનય, વિચાર, વિવેક, વીર્ય રક્ષા, શિયળ, સદુધર્મ શ્રવણ, સત્સંગ, પશ્ચાલાપ, દાન, પૂજન વગેરે અંગા પર જોર આપીને ધર્મને સર્વાંગી, વ્યવહારુ અને સમાજજીવન વ્યાપી બનાવી દેવા પ્રેરે છે. આમ તા તેઓ શુદ્ધ ધર્મરૂપ સર્વાગી જ્ઞાનમૂલકદ્વશામાં શ્રાવક - શ્રાવિકાએ। અથવા ગાંધીયુગના નવા અને ત્યાગ - તપપ્રિય સેવકાને લે છે. પણ એમાંય બે ભેદ પાંડે છે:- (૧) ચાલુ સમાજની આગેવાની મળી છે, છતાં આગેવાનીની જવાબદારીનું ભાન નથી તેવાઓને ચીમકી આપે છે; તેમજ (૨) જેઓ જવાબદારી બજાવે છે, તેમને અંજલિ પણ આપે છે. પૂ. ગુરુદેવનાં કાવ્યામાં એક બીજું વૈશિષ્ટય છે. તે નારીપ્રતિષ્ઠાનું. ગાંધીજીને જેમ હરિજન પ્રશ્ન હાડે હતા, તે તેા એમને હતા જ, પણ આધ્યાત્મિક વિકાસમાં અને સામાન્ય સમાજમાં પણ નારીઅવહેલના તેમને અતિશય ખૂંચતી. અને તેથી જ "પુરુષા તણા અવિચારથી સંકેટ સહ્યાં સતીએ ઘણાં" એ ગાઇને તેમણે નારી-જગતના કુશળ ધારાશાસ્ત્રીનું અદ્દસુત કાર્ય પણ કાવ્યમાં અજાવી લીધું જ છે. તેમાં તેમણે માક્ષગત ભગવાન રામને પણ છોડયા નથી. જો કે શમને તો ત્યાં રાજધર્મ બજાવવા પડ્યા હતા અને રાજના સમાજધર્મ આગળ વ્યક્તિગત દાંપત્યધર્મને ગૌણ ગણવા પડયા હતા. પણ સંતા, બ્રાહ્મણા અને પ્રજા સંગઠિતપણે જાગૃત નહેાતી. એને પરિણામે સતી સીતાને નાહક કલાંકિત અનવાનું આવ્યું; તે દ્વ:ખદ્ર ઇતિહાસનું હવે કદી પુનરાવર્તન ન થાય, તે માટે પણ એ કાવ્ય નવસુગની સુપ્રેરણા આપી જાય છે. અને જ્યારે એક ભાવદેવ નામના સાધુને પાતાની પૂર્વાશ્રમની પત્ની અને વર્તામાન સુશ્રાવિકા નાગિલા નીચેના ઉદ્દગારા કહી પતિત થતા ઉગારી લે છે: ત્યારે આપણી ભાવી આશાને ઘણું જ પ્રાત્સાહન મળી જાય છે.

"સિંહ શિયાળ અને નહીં, હંસ અગલા ન હાય છ, કુંદ્રન કથીર અને નહીં, કટકા કરી નાખે કાય છ."

આ ઉદ્દગારાથી ગીતામાં વર્ણવેલી વાણીની નારીમાં વિશેષતા સ્પષ્ટ થઇ જાય છે. 'મૈત્રી' (માસિક) ૧૬૬૪ના 'મે'ના અંકમાં શ્રી દ્વાદા ધર્માધિકારીએ લખ્યું છે:—

"શુદ્ધ પ્રદ્મચર્યનું પાલન એના કરીને સેવાના ક્ષેત્રમાં પુરુષ અને સ્ત્રીએા સમાનભાવથી પરસ્પર આદરભાવ રાખીને સેવાકાર્ય કરવા લાગશે, ત્યારે જ પ્રદ્મવિદ્યાના હાથમાં સામાજિક માેક્ષના ઇલાજ આવશે. અને પ્રદ્મવિદ્યાની વ્યક્તિગત એકાંગિતા દ્વર થશે. આ પ્રયોગમાં ખતરા જરૂર છે, પરંતુ ખતરાના ભયથી કરીને કાઇ પ્રયોગ જ ન કરવા, તે તા કાયર પુરુષનું લક્ષણ છે."

હવે આપણે ઉપરના ચિત્ર મુજબ દરેક વિભાગની વિગતામાં ઊતરીએ અને ઉપરછલ્લી રીતે કેટલાક પદ-પુષ્પાની મુલવણી પણ કરીએ :-

૧ – દેવ (વીતરાગ – તીર્થ કર) "તારું શરાષ્ટુ**ં મેં લીધું પ્રભુ** પાર્ધા**ઝ રે,** આશા છેાડી છે **મેં અવરની અ**શેષ." × × × "પામી શકું વહાલા! સત્ય સ્વરૂપને **રે**, એવા અદશ્ય આપ ઉપદેશ."

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

અહીં ભક્ત કવિશ્રીએ, વીતરાગ દેવ એવા પાર્શ્વપ્રભુ પાસે પ્રાર્થના કરી છે. પ્રાર્થના એટલે જ ઉત્તમ પ્રકારની માગણી. આખા પદમાં એ જાતની માગણી કરે છે. પછી તુરત જ વીતરાગ એવા ભગવાન મહાવીર પાસે, લઘુતાદર્શક પાતાના ભાવ રજૂ કરતાં કહે છે: –

'મહાવીર અમને પાર ઉતારા, અમને સેવક તરીકે સ્વીકારા."

: ;

'' पावन करवा घटमंहिरे पधारको रे,

નાથ આ**વીને કરજો નિવા**સ."

" સચ્ચિકાનં કઘન છકા શાંતિકરા,

અરજ સેવકતણી ઉર સ્વીકારી;

हृहय डामे डरी; हुरित हुरे धरी,

અખૂટ અર્જી વથકી લે ઉતારી.''

× ×

કવિશ્રીને માત્ર પાવનદિલની જ પરવા છે. બીજા કેલુ સાધનાની નહીં. કારણ કે સમાજસુધારામાં સ્વચ્છ દદયના સંતની દોરવણી ખૂબ કામ કરી જાય છે. એટલે જ તેઓ દેવ પાસે માગે છે.

"હે દેવના પણ દેવ, અમ ઉર પ્રેમપુર વહાવેની."

< >

"સેવા ધરમના શાખ અમ, અણ-અણ વિષે ઊભરાવનો."

× ×

''સમાજમાં& સર્વ સુધારા, પૂરણ કર પરમેશ, કાઢવ જેવા કુટિલ કર્મના, કાઢ અમારા ક<mark>લેશ</mark> રે.. અમૃત ઝરનારાં૦''

**с** х

કવિને માત્ર સેવા, સેવા અને સેવા જ જોઇએ છે. અને તે પણુ માત્ર રાહતરૂપ સેવા નથી જોઇતી, પણુ તાત્ત્વિક સેવા જોઇએ છે. આવી સેવા જ તીર્થે કર જેવા સર્વો વ્યાપદને આપવામાં કારગત નીવંડ છે. પણુ ભગવાન મહાવીર તેા અહી હજાર વર્ષ પહેલા ગયા. તેમના 'જંબુ' જેવા અંતિમ કેવળી શિષ્ય પણુ ગયા, ભદ્રભાહુ જેવા શ્રુતકેવળી પણુ ગયા. રથૂલિભદ્ર જેવાં મંગલકારી મુનિવર પણુ ગયા. હેમચન્દ્રાચાર્ય જેવા કલિકાલસર્વજ્ઞ પણુ ગયા. ત્યારે તેઓ પ્રાર્થ છે કે "હે અરિહંત, સિધ્ધ, અને કેવળીએ! કેલઇ મહાસત્ત્વમાં આપના સંદેશા સિંચા; જેથી ઉધ્ધારક પૈગંબર આવે.

•

## પૈગંબરના અવતરણની પ્રાથેના

આવા, આવા, આવા દેવ! ઉદ્ધારક અની આવા,

હવે વખત ન વિતાવા દેવ! ઉધ્ધારક અની આવા.

શુલ- ખુલ આવે સાંભળતાં, સઘ એ મંત્ર સુણાવા,

નીકએ સઘળાં નિજ નિજ કૃત્યા અંજન એવું લગાવા."

પછી તરત પુત્રકિત હૈયે સમસ્ત ભારતને સ્પષ્ટ કહી દે છે – ''જાગા! ભારતજાયા તમને, ભારતવીર જગાડે છે, વિજયતહ્યું વાજું મનમાહન, એ નરવીર વગાડે છે."

# पूज्य गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रेक महाराज जनमशताहिह स्मृतिग्रंथ

ું કારણ કે ભારત જ્યાં લગી પરતંત્ર હશે, ત્યાં લગી ભારતદ્વારા નિખિલ જગતના ઉદ્ઘાર શકય નથી. એટલે તેઓ તરત સમજી જાય છે કે ગાંધીજીમાં પ્રભુસંદેશ પહેલાે ભારતની આઝાદીનાે છે. તેથી વદે છે:—

ભારતના સ્ત્રાધીનપણાના વિજયી માર્ગ ખતાવે છે; 'સંતશિષ્ય' એની સંગતથી જીવન સુધરી જાયે છે."

આગળ મહાંજલિ સાથે કવિ બાલે છે: —

" છવલું કેમ આ જગમાં, વહે કેમ પ્રેમ રગરગમાં, લહ્યું'વા પ્રેમના પાઠા, અવિનમાં ગાંધીજ આવ્યા. ભૂલેલાને માર્ગ અતલાવા, સત્યના સૂત્ર સમજાવા; અહિંસા ઐાષધિ પાવા, અવિનમાં ગાંધી છ આવ્યા, વધ્યા છે વીરને (મહાવીરને) નામે, અનાચારા બહુ જગમાં, નયનથી ન્યાય નીરખાવા અવિનમાં ગાંધીજ આવ્યા.

ભૂલ્યા જે આર્ચના પુત્રેષ, સુણાવા ન્યાયના સૂત્રેષ; વિશ્વિકના વેશ કાઢીને, અવિનમાં ગાંધીજ આવ્યા.

જગતને બાધ દેવાને જ**રૂરી** વાત કહેવાને; લઇ સંદેશ પ્રભુજીના અવનિમાં ગાંધીજી આવ્યાં.

એક મહાન જૈનસાધુ એક ગૃહસ્થાશ્રમી સંતને આવી મહાન અંજલિ આપે, તે બતાવી આપે છે કે તેઓના અને ગાંધીયુગના કૈવા ગાઢસંબંધ હતા! પણ તેએા ગુરુપક તાે સંન્યાસી સંતને જ આપે છે. હવે સંતના ત્રણ પ્રકારા નાઈ લઇએઃ–

3

### અપ્રમત્ત સાધુગુરુ

''એક અરજી રે સદ્દગુરુ આપ સ્વીકારી લ્યાે ધ્યાન વિષે ગુરુ **ધા**રી. આ અશ્રિત આપના **જાણી રે**, ગુણુખાણી રે… પ્રેમના કિરણુ પ્રસારી **લ્યાે**''

" ગુરુ! મુકત થવાના અપૂર્વમાર્ગ અતાવનો રે, લાયકાત ગુરુ! નાલાયકમાં લાવનો રે."

" ગુરુકુપા વિના માયાવાળા મનના પાર ન આવે, શી શાેેે કરું ? અજાહ્યુ નરને અધારે કેમ ફાવે ?''

×

× × કારણુકે 'શાન્તિ પમાંડે તે જ સંત.' ગુરુ પાતે તરે અને બીજાને તારી શકે. ''શાન્તિ, શાન્તિ ભરી જેના ધાસમાં 'સંત્રશિષ્ય' સંયમીઓની રીત, પુરણ તેમાં પ્રીત સંયમપથ સાંભળા."

×

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

'' છૂટેલા તેજ છેાડાવે, સમજેલા તે સમજાવે, અનુભવીએા અનુભવાવે, આનંદ ઉભરાય

સદ્દગુરુની કૃપા થાય.''

×

પછી પાતાને સાચા ગુરુ મળતાં વાર ધન્ય -- ધન્ય બની બાહી ઊઠે છે.

"સફ્રગુરુ સાચા મળિયા રે, દુઃખ મારાં **લીધાં હ**રી; પિયાલા મને પાચા રે... પ્રવચનના ભાવે ભરી."

**(** )

પણ ઠેર – ઠેર અપ્રમત્ત સાધુગુરુ કયાં મળે ? અને ગુરુ વિના સાચા માર્ગ કેમ જ છે ? એટલે તેઓ બીજા નંબરે માર્ગદર્શક ગુરુને પણ જાગૃત રહેવાનું કહી સ્થાન આપે છે.

#### ક માર્ગદર્શક સાધુ

કવિરાજ અહીં માર્ગદર્શક સાધુનાં લક્ષણા શરૂમાં કહી દે છે, અને એવા સાધુને શાધી લેવા કહે છે.

" પ્રભુનાં (વીતરાગનાં) ફરમાના પાળે છે,

જે પાપકર્મ બી આળે છે;

निकपरना तापे। टाजे छे,

એ સંત કહેં ક્યાં સાંપડશે?"

× × ×

પછી આવા શીખાઉ ગુરુને ઉદ્દેગાંધ છે:-

" કર શિષ્યની સહાય, શિષ્ય તારું ધ્યાન ધ્યાય"

સાથાસાથ શીખાઉ શિષ્યને પણ સંબાધે છે.

" સફ્રુગુણના સિંધુ શાેધ સંતને, શર્ણ રાખી શાેક હરે.

આશા ને તૃષ્ણા અલગ કરે એવા, મનને છતેલા મહંતને શરણે રાખી શાક હરે.

× × × × × × અતમ અવિચળ સુખ મેળવવા, કદી હાય મરજી તારી, કર સદ્યુરુના સંગ રંગથી, વાત માનજે તું મારી.

ચલતી:- જેણે દીઠું હશે ગામ, પહેાંચાડરો તે ધામ; કરી દેશે ખધું કામ, શાને આથડવું આમ,

આ અપાર ભવમાં સાધ્ય વિનાના, રાગ તાલું વૈદ્ધ કરવા

તત્ત્વજ્ઞાનના વૈદ વિવેકી, સમયજાણુની કર પરવા .... આત્મ૦

#### ય સર્વ સામાન્ય સાધુ

" વેષ પહેર્યાથી શું વળ્યું ? દ્વેષલર્યા દિલમાંય પાતે જે સુધર્યો નહીં, પરને કરે શું પસાય ? "

× ×

# पूर्वय गुरुहेव डविवय यं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

"આઠ પહેાર ઉપાધિઓ આદરે રે, ઘડી એકે ન મળી નવરાશ ધ્યાન રૌદ્રને કૃષ્ણુભાવ કેળવે રે, પાપ તાપ સદા એની પાસ."

× × ×

" કાઇ <mark>જોગી થઇ જ</mark>ંગલ વસિયા, કાઇ ફકીર થઇ અંતે ફસિયા, વિધવિધ રસના થઇને રસિયા, ખાટી આશાથી ન ખસિયા."

×

'' વિષમ છુદ્ધિવાળા ખનાવ્યા, આપી ઊંધા ઉપદેશ; ઠંડક ઉપર દેખી ઠગાયા, વૈસગીના વેશ.''

>

''સાચા સાધુના વેશ ધરે છતાં, શઠના હાય સરકારછ; 'સંતના શિષ્ય' એવા દંભી સલીલાના એળ ગયા અવતારછ.'

તે માટા માટા મમતી થયા, નાના નાના થયા નિર્લાજજી, તાણી તાણી પાડયાં તડાં, સુધાર્યો ના સમાજ છ

× ×

ખરી રીતે સ્વ-પર કલ્યાણુ માટે સાધુ દીક્ષા લેવત્ય છે. છતાં માત્ર વેશધારી થઇ પાતાનું અને પરનું ખૂરૂં જ કર્યા કર્યું; એ કેમ તારે અને કેમ તરે ! સાધુ તરફ આથી લેાકાના વિધાસ ડગી જાય તેમાં નવાઇ નથી. ભલે પછી અમુક વર્ગ તરફથી એમનું ચાહે તેટલું બહુમાન થતું હાય! એટલે જ કવિવર્ય મુનિશ્રી કથે છે:~

> " વિશ્વાસ રહે કેમ વિશ્વને ? ગુરુએ કર્યા એહવાં કામજી, વેષ પહેરે વૈરાગ્યના, ન મળે શાંતિનું નામજી .... વિશ્વાસ૦

> > : ×

'' આધાર જેના અવનિ વિષે, શાન્તિ પામ્યાનું સ્થાનછ, એહ જ ઉતારે ઊંડી ખાડમાં, મિથ્યા ધરી અભિમાનજ.'' ''જુલ્મ આવા કયાંથી જાગીએા ? વરસે વિષના વરસાદછ; જલમાંથી શું જવાળા થઈ, કરવી કર્યા ફરિયાદછ ?''

છતાં તેઓ આખીયે સાધુપ્રસ્થાથી હતાશ નથી. એથી જ ઉત્સાહપૂર્વક કહે છે. "તત્ત્વથી તર્યા વળી તરશે, તત્ત્વથી તર્યા વળી તરશે માહ મમતમાં બહુ મુંઝાશે, ભવસાગર કરશે…વાત કહું ૦

×

કારણુ કે એ જ સાધુસંસ્થામાં સ્થૃલિભદ્ર મુનિ થયા છે. પછી નિરાશા શાની? સ્થૃલિસદ્રને અંજલિ આપતાં કવિવર્ય જણાવે છે:-

> '' ચાળા કર્યા બહુ ચળાવવા, રચી-રચી વિવિધ વિલાસજ ઈચ્છી નહીં કેાશા એમણે, અંતર કરી નહીં આશજ હું બલિહારી એ વૈરાગ્યને, લાગ્યેા દ્દરયમાં રંગજી"

•

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

જે સ્થ્યૂલિભદ્ર સંસારમાં કેાશા-વેશ્યામાં આસકત થયેલ, તે જ સાધુત્રં સ્થામાં દીક્ષા લઇને ભાળ્યા બાદ શુદ્ધ વાયુમંડળ, ગુરુકયા અને નિજ સત્પુરુષાર્થથી એટલા બધા ઊંચે અહી ગયા કે એ જ વેશ્યાને ઉચ્ચ માર્ગ પર મૂકી દીધી. માટે જ સાધુસંસ્થાની અનિવાર્ય જરૂર છે. હા, ચકાસણી વધુમાં વધુ થવી એઇએ. તેથી જ તેએ મીઠી શિખામણ આપે છે:-

"મોહ દુશ્મનને મારજો રે, શત્રુ (આંતરિક શત્રુએ))ના કરજો સંહાર રે, 'સંતશિષ્ય' વિજયી થજો રે, કરવા નિજ-પરના ઉદ્ધાર રે! સંયમી શૂરા દીક્ષિતપંથ દીપાવજો રે!"

એમને મન સ્વ-પર શ્રેયની પરાકાષ્ઠા માટે ધર્મસ્તં ભ સાધુનું ગુરુપદ અનિવાર્ય હાઇ સાધુસંસ્થા રહેવી જોઇએ અને ખૂબ સ્વસ્થ, સતર્ક, જાગૃત, શુદ્ધ, અને મજબૂત રહેવી જોઇએ. આટલું જોયા પછી હવે ઉપરના ચિત્રમાં જણાવેલ ધર્મની, (૧) નીતિપ્રધાન, (૨) માનવતાપ્રધાન અને (૩) સર્વાંગી જ્ઞાનમૂલક, એવી ત્રણેય ભૂમિકાએ જોઇ લઇએ. કારણ કે વીતરાગદેવનું શરણ હાઇ સદ્દગુરુ પણ સુધોગ્ય હોય અને છતાંય ધર્મમાર્ગે સ્વ-પુરુષાર્થ તો જોઇએ જ.

#### ું નીતિપ્રધાન ધર્મ

સૌથી પ્રથમ કવિરાજ માનવને સંબાધીને કહે છે:-

"મુખ્યાં છે સાધના માંઘાં, મહાયુષ્યા તથા યોગે, છતાં સત્કાર્ય નથી કરતાં, કહા કયારે પછી કરશા ?"

"મત્યાં છે સાધના માંઘાં, ખચિત આ સમય ના ખાેશા, ખનીને સંતના શિષ્યા, અમીની આંખથી જાેશા."

"સાધન શુભ મળિયાં, હવે વાર શું કરવી? સદ્દગુરુની વાણી, દૃદયકમળમાં ધરવી.''

'' આવેલા અવસ**રને જે** નવ ઓળખે, એના જેવું અઘટિત કામ ન એક જો. સાંભળ સજની૦

"જમાના જાગવાના છે, ક્રિયામાં લાગવાના છે, તિમિરને ત્યાગવાના છે, કહાને જાગશા કયારે ?"

×

કાઈ કહેશે કે અમે જાગીએ છીએ, અને ધંધા - નાેકરીમાંથી ઊંચા જ આવતા નથી; પછી બીજે ક્યાં જાગલું ? એવાએને જવાબ આપતાં તેઓ કહે છે –

"જાગ્યા ન ઘટ અંતર વિષે (તાે) નિશિ જાગવાથી શું વળ્યું ? ત્યાગ્યા ન દુર્જી ઘુ દિલતણા, ઘર ત્યાગવાથી શું વળ્યું ?" × × × ×

દેખ્યા ન નિજ દિલદાર ઘટમાં, અવર દેખ્યે શું વળ્યું? જો 'સાંતશિષ્ય'ન સંત સેવ્યા (તા) મનુષ્યભવમાં શું મળ્યું?"

×

# प्रथा गुरुद्देव इविवयि पं. नान्यन्द्रक सहाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

કવિશ્રીને નીતિ જરૂર ગમે છે, પણ જે નીતિની સાથે માનવધર્મના મેળ નથી, તે નીતિનું તેઓને મન કશું મૂલ્ય નથી. તેઓ પાતે મહાન સંત હાવા છતાં પાતાની જાતને કાં તા 'ભિક્ષુ' (અમરતાના ભિખારી) લેખે છે અથવા 'સંતના નમ્ર શિષ્ય' લેખે છે; અને માનવદેહને સફળ કરવા સંતસેવાના ધારી માર્ગ ચીધે છે, તે સાથે જ સંતસેવામાં જતાં પહેલાં 'નમ્રાતિનમ્ર' અનવાનું કહે છે:—

"એક આશ્રય અમને તમારા રે,
ભાવસાગર પાર ઉતારા રે;
માટે જેમ માયાના મુંઝારા રે,
ન વિસારા રે.... અમ આતમ અધિકારી .... લ્યાે બ એક અરજી રે, સદ્દગુરુ આપ સ્વીકારી હયા ધ્યાન વિષે ગુરુ ધારી."

આ કાંઇ માત્ર પાેપટિયા ઉચ્ચાર નાે'તા. જાતે વીતરાગતાપ્રિય ગુરુના ચરણરજ શિષ્ય ખની ગયા હતા, અને પછી આ અનુભવ કહ્યા છે. એમને મન સૌથી પહેલી વાત સાચા માનવ ખનતાં પહેલાં ચાપ્પા મનની હતી. સહેને પછી એ અર્થ'કારણ, રાજકારણ કે સમાજકારણમાં પડે કે પડયા હાેય, પણ મનનાે સ્વચ્છ હાેવા જોઈએ. તેથી જ તેઓ વદે છે–

"એવા મનના મેલા જે માનવી રે, કાળજામાં ભર્યા જેને ફૂડ; વચન આપી ખીજાને વિધાસનાં રે, કાપી ધડથી તેનું કરે ધૂળ."

× × ×

તેવા લાેકા માનવલવ પામ્યા તાેય શું? પૃથ્વી પર ખાલી ભારરૂપ છે. માટે જ કહે છે:— ''ગરીબાેને કસાવીને, દુઃખાે માંહે કબાવીને, અવનિ પર એહ આવીને, ખલકમાં કાેઈ નહિ ખાટયા."

આ કારણે તેઓ નીતિપ્રધાન ધર્મ કરતાં માનવતાપ્રધાન તરફ ખાસ જગતનું ધ્યાન દોરે છે. કવિવર્ય નાનચન્દ્રજી મહારાજની ભારતને મળેલી આ પ્રસાદી જેમ – જેમ આપણે ઊંડું વિચારીએ છીએ, તેમ – તેમ અંજોડ લાગે છે. તેઓ કહે છે – "માનવતામાં નીતિ તો છે જ, પણ તે સદ્ધર્મલક્ષી નીતિ છે. સદ્ધર્મવિહીન નીતિમાં ચાહે તેવી સેવા હોય, પરંતુ તે સેવા ઘણીવાર કુસેવા ખને છે. ભારતની આ જ ખૂબી છે. તેથી જ ઇતર દેશામાં નીતિ, લગભગ રાજનીતિ અને કાવાદાવાવાળી નીતિ ખની ગઇ છે. તેણે પાતાના સાંપ્રદાયિક ધર્મમાં વટલાવવા માટે સેવાના આશ્રય લીધા છે. એમના સમાજ પણ કાં તા રંગપરસ્ત રહ્યો છે; અને ખહુ ખહુ તા શબ્દ્રપરસ્ત રહ્યા છે. તેથી જ એક માનવ ખીજા માનવને ચૂસે છે; એકરંગી માનવસમાજ ખીજા રંગવાળા માનવ સમાજને ધિક્કારે છે અને એક રાષ્ટ્ર ખીજા રાષ્ટ્રોને દખડાવે છે. જે આર્યા, ભાગવાદી દેશાને છાંદે ચઢી કાં તા મૂડીવાદી ચુગાલમાં પરાવાયા અથવા સાધનશુધિને તિલાંજલી આપી પરદેશી રવાડે ચઢયા તેમને સૌથી પ્રથમ કપકા આપી ચેતવ્યા છે:—

'' આર્યધર્મી એની અહેત શી કશા થઈ? પૂર્વની જાહેતજલાલી ક્યાં ઊડી ગઇ?

;

## प्रथ गुरुदेव डविवये पं. नानयन्द्रेल सहाराज बन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

આર્યધર્મીઓની આજે શી કશા થઇ? દ્વક્રયની પવિત્રતા તે ક્યાં ઊડી ગઇ? આત્મભાગ આપનાર કર્યા જતા રહ્યા ? ધર્મ સાટે શિર દેનાર શું બધા ગયા ? દિલ વિષે શું પ્રાણીઓની ના રહી કયા? શાન્તિતાણા દિવસ અરે સાવ શું ગયા? આર્યતાનું ભાન આમ છેક શું ગયું? જીવન જેવું આપણામાં શું નથી રહ્યું? અનેક દુ:ખ દર્દ આવિયાં, દેશમાં વીર્ધના ખજાના ગંડુ થઇ ગુમાવિયાં. સુખતણા સ્વદેશી સાધના બધા તજ્યાં, विदासत्ता विष समान वेशने सक्या. બ્રુખમરાના કામ ખધાં કાેડથી કર્યાં. કામ કઇને દુર્ગુ છોને દેશમાં ભર્યાં. હાજતાની હેડ ડાેકમાં ધરી. અનેક પરતંત્રતાથી 'સંતશિષ્ય' જોશું નહીં જરી. સ્વધર્મતા સું શુદ્ધ રુધિર શુષ્ક શું થયું ? ધર્મ રૂપ છવન શું હવે નથી રહ્યું?

આમાં ભારતીય ધર્મ, ભારત અને તેની " आत्मवत् सर्वभूतेषु" ની ભાવના તેનાથી ઘડાયેલી ભારતીય પ્રજા અને ભારતીય સંસ્કૃતિ વગેરે વિષે કેવા ઊંચા ખ્યાલા રજૂ થયા છે? ભારત માત્ર રાજકીય રીતે જ નહીં, બલકે આર્થિક, સામાજિક, શૈક્ષણિક અને આર્યસંસ્કૃતિ રીતે પણ પરાધીન થયેલું તે અંગે એક આર્થદપ્ટા સંત કવિ પાતાનું હૈયું નીચાવી છેવે માનવધર્મ ઉપર જ જોર આપે છે, કારણ કે સ્વધર્મ – આત્મધર્મના પાયા માનવધર્મ જ છે.

G

### માનવતાપ્રધાન ધર્મ

સૌથી પહેલાં તેઓ માનવને ઉદ્દેશાર્ધ છે:-

" કાેેે લું કેયાંથી આવ્યા ? સાથે શું સામાન લાવ્યા ? આવિયા તું કેમ આંહી, કારણ સમજ કાંઇ! કાળ ક્યાં બધા ગુમાવ્યા ?....કાેલુ તુંવ...."

પછી જેઓ માનવ શરીર પામીને વિચારતા નથી, તેમને કઠાર ઠપકા આપીને કહે છે.

"મદમાતા મછરાળા મૂરખ માનવી, નથી સમજતા માનવભવનું મૂલ્ય જો; સત્યકથન શ્રવણે કદીયે નવ સાંભળે, ખુવાર થનારા નર એ ખર તુલ્ય જો....મદમાતા ૦ પાતાના ડહાપણમાં એ ડાલે સદા, અવરતણી ઉત્તમ શીખ ન ધરે કાન જો; નિશકિન માહ નશામાં ફાટલ થઇ ફરે, અથડાવે એને એનું અભિમાન જો....મદમાતા ૦

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પે. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પશુવત પામર અધ ખની અથડાય છે, ફડાં સાધન રાખ વિષે રાળાય જો; પાતે પૂરણ અહિત રચી પાતાતણું, 'સંતશિષ્ય' કહે દુર્ગતિમાં એ જાય જો…મદમાતાo"

**;** >

સૌથી પ્રથમ તેઓશ્રી નાનામાં નાના વ્યસનને છે:ડવાનું કહી દે છે. મન જ્યાં લગી નાના પણ વ્યસનમાં કસાયેલું રહે ત્યાં લગી વિચારની ભૂમિકા આવતી નથી. તેઓ 'ચા' જેવા વ્યસન પર પણ પ્રહાર કરે છે, તો પછી ખીડી – સિગારેટની કે માદક વસ્તુની તેત વાતજ શી?

#### **૦૫સનત્યા**ગ

"કહ્યું વ્યસના તહ્યું કરવા, કરા નહીં ખર્ચની પરવા;
સદા તૈયાર રહેા મરવા, ધાણી અમાં તમે કે તે?
ચલાવે તેમ ચાલા છેા, મૂર્ખ થઇ નિત્ય મહાલા છા,
જીવન પરતંત્ર ગાળા છા, તમે માલિક છા કે તે?
વ્યસન માટે વિકળ થાએા, ન જાવાના સ્થળા જાઓ,
ન ખાવાની જણસ ખાએા, કહા સ્વામી તમે કે તે?"

×

"અરે ચંડાલણી તું ચા, હવે તા હિંદમાંથી જા,
લગાડી સર્વ સ્થળે તેં લા (લાય), હવે તા હિંદમાંથી જા.
દદયના હીરને હરવા, નમાલા હિંદને કરવા,
અજબતા શી કરી તેં આ, હવે તા હિંદમાંથી જા."

આ પછી તેઓ 'કુલગત્યાગ' અને 'સત્સંગસ્વીકાર' પર જોર અવ્યે છે.

#### કુસંગ<sub>ર</sub>યાગ

" ઝેરી સર્પો પણુ એ થકી સાશ, દુષ્ટ મિત્ર શાણા શત્રુથી નઠારા; રહેા સર્વરીતે નીચ થકી ન્યારા, એવા દુર્જનાથી દ્વર સદા રહેવું."

"નીચ નિર્જીણી નીચ બનાવે, પ્રેમી પ્રેમ પ્રગટાવે છે; કૃતિ હાેય જેનામાં જેવી, અનુસવ એહ અપાવે છે."

#### સત્સંગ સ્વીકાર

''સદ્યુરુના સત્સંગમાં તમે આવે!ને, અંગમાં રેલવા રંગ ચરણે આવે!ને!''

× ×

"સાકરને સામલ સમ જાણી, નહિ સાંભળી સંતતણી વાણી;
ફેરવિયું જન્મ ઉપર પાણી... મુજ વાતલડી૦
મુજ વાતલડી, પરમારથની ધ્યાન દઈ તું ધારજે;
કડવાં વચના, હિતકારક સમજી અંતર ઉતારજે... મુજ વાતલડી૦''

# प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

"માન્યો જન્મ આ માનવના તા મૃદપણ મરડાવું શું? સદ્દગુરુ વચનામૃતરય છાડી, ખાળ વિષે ખરડાવું શું?"

× × ×

પછી કવિરાજ આવે છે વિષયરસત્યાગ ભણી. એ વિકૃતરસ પણ મહાવ્યસન જ છે. આદર્શ ગૃહસ્થાશ્રમી માટે બ્રહ્મચર્યલક્ષી સંયમના પાયા મજબૂત ન હાય તા તે આશા-તૃષ્ણા, સ્વાર્થથી, પશુતા પૈશાચિકતાથી મુકત જ થઇ શકતા નથી.

### વિષય ત્યાગા: વીર્ય રક્ષા!

" વિષય અંધ ભવસાગરમાં ભટકે, એના ઉદ્ધય અવિદાયી અટકે."

ઉપયાગી એ અમૂલ્ય તત્ત્વને, જળ પેઠે રેલાવે છે "

ધન વગેરેના અભિમાનથી પ્રેરાઇને માણુસ વિષયમાં લપટાય છે, માટે કવિશ્રી કહે છે:-

#### અભિમાન ત્યાંગા !

''એહ ખગાડા કરે ખરાખર, કહું તેમાં ધર કાન; સુખ સદ્યળાં દે છે સળગાવી, સાચાે એ સેતાન .... માન૦ અળગું કર અભિમાન, માન અંતરઘટડામાંથી, અળગું કર૦''

× ×

વળી જોરથી કહે છે પાત્ર ખનેત,

#### પાત્રતા જુઓ!

''પાત્ર નિહાળી તેને પાેષીએ રે, જયાં વાવ્યાની હાય જરૂર હાે લાલ, અવર સ્થળે નવ ઉદ્યમ કીજીએ રે, દુર્મારગથી રહીએ દ્વર હાેં પાત્ર૦

× × × × મનપતિને ધન દીધે શું થયું રે, ગરીબાને દીધે શુણુ થાય હાેં પાત્ર વિષેથી ફળને પામીએ રે, કહે છે 'સાંત**શિષ્ય**' સદાય હાેંં પાત્ર૰''

< × ×

'' જયાં જેના અધિકાર નથી, ત્યાં તેને રસ લેશ ન આવે; વિદ્યાર્થી વિમુખ નરને, ગ્રંથ વિદ્યાના ગભરાવે ''

#### પરંતુ આજે શું?

સમાજમાં કાં તો લાજે દાન દેવાય છે અને કાં તો કંજૂસાઈ સેવાય છે તેથી તેઓ કહે છે-"કંજૂસોના અન્તે ભવ અગડે છે. (૨)

×

ન ખાયે, ન ખાવા આપે, કૈંકના સુખાને કાપે; પેટને પુરે છે સદા પાપે રે .... કંજૂસાના૦ ....''

×

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અને કહે છે –

#### પરાપકાર કરા !

"સ્વાર્થ વિષે જે સદાય રમીએા, તન – મનથી કરી તાળી; પરાપકારે પગ નવ દીધા, ભાગ્યા એ સ્થળ ભાળી .... ખાયા.

× × પ્રાથું નહિ ધન ખાંત ધરીને, ખાય ન કરી ખુશાલી; 'સંતશિષ્ય' આવરદા એેથે ગધ્ધાની સમ ગાળી .... ખાયો. ખાયો આ ભવને ખાલી (૨)"

×

આને સારું શું કરવું ? ત્યારે કહે છે --

### અતિશય આશા-તૃષ્ણા છેાડા

×

'' પાતાના જીવનને માટે, ભાેગ ઘણાના લીધા, અનેકના જીવનને માટે, લેશ ભાેગ નથી દીધા; કીધા કેર ઘણા, પ્યાલા ઝેરતણા પીધા.''

"જે અપાર આશાના જળમાં, મુંઝાણા માહતણા મળમાં, વિટાણા વિષયતણા વળમાં, પ્રિય પ્રાણુ તજ્યા તેણે પળમાં."

: **>** 

સ્વાર્થ છે\ડાવીને હવે કવિવર્થ સીધા કર્ત્તા બ્યપંથ ખતાવે છે. તેએ\ કહે છે સત્સંગ કરાે, સફધર્મ શ્રવણ કરાે, વિષય, આશા, તૃષ્ણા વગેરે પર અંકુશ મૂકાે પણ ગૃહસ્થાશ્રમીની ફરજોથી કદી ચ્યુત ન ખને৷ કર્ત્તા બ્યપાલનમાં કવિવર્ષ શું કહે છે?

### સુભાર્યા — કુભાર્યા

'' સજે શાશુગાર દુષ્ટા તેર દેષના, શીલભૂષણ પહેરે સુનાર, સફળ કરે અવતાર, પ્રત્યક્ષ એ પારખું.'' ''અસમાધિ સૌને ઉપજાવતી, ઝરતું એના માઢામાંથી ઝેર, કરતી રાજ કેર, ઉદય એને આ વિયાં.''

સન્નારી

×

×

×

'' દૈવીભાવથી દેવ ખને છે, ગેલીથી ગાલા થાવે; ઉદરકી સમજે સ્ત્રીને તેા, તેમાંથી ઉદર થાવે.''

×

×

સાસુની ફેરજ

"સમજાવી સહુને રાખે સંપમાં, પ્રેમ વધવાના કાઢે પ્રકાર; અની હૈાશિયાર, સાસુ ધર્મ સાંભળા ... પ્રત્રીતસ્ય૦"

×

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

### વિશિષ્ટ વધૂ કર્ત્તાવ્ય

" સર્વ સાસરિયાના સાથમાં, વહાલી પાથરજે પ્રેમ, દુઃખિયા જીવને દેખી કરી, દૃદયે રાખજે રહેમ પતિ વ્રતા ધર્મ પાળજે, રાખી તન – મનની ટેક, આપણા કુળને અજવાળજે, રાખી વિનયવિવેક.

### વિધવા કર્ત્તવ્ય

"શાશુગારા શિયળતાથા સજવા, દુર્ગુણા માત્ર દૂરે તજવા; ભગવાન પવિત્રચિત્તે ભજવા'

### માતા - પિતાની ફરજ

"વિદ્યાવયે અળહીન આળને, પ્રેમધરી પરણાવે છે; મૂરખ માતાપિતા નિજ સુતના, અભ્યુદ્ધય અટકાવે છે."

× પુરુષા તણા અવિચારથી, સંકટ સદ્યાં સતીએ ઘણાં."

એમાં પુરુષોને તેા તેમણે પારાવાર કહી દીધું છે; સાથાયા ધર્મરએવાળી એવી નારીને પણ ઉપર પ્રમાણે શીખ આપી દીધી. અને છેવટે કન્યાવિકય ઉપર પ્રહાર કરે છે; મતલબ કે કન્યા વેચવાની ચીજ નથી. જ્યાં નારી પૂજાય છે, ત્યાં જ દિવ્યતા વાસ કરે છે.

#### કન્યાવિક્રય ત્યાગ

''કન્યાવિકય કરુણા ધરી અટકાવશે, કરશે કન્યા ઉપર આ ઉપકાર **જે**; કન્યાની આંતરડી આશિષ આપશે, '**સ**ંત**િશહ્ય**' સફલિત કરશે અવતાર **જો**.''

હવે વિદ્યાર્થી - વિદ્યાર્થી નીએ લાણી વળીને તેમને કહે છે-

### વિદ્યાર્થી કર્ત્તાવ્ય

×

"અનીતિ ન અંતરમાં ધરીએ, કલંકિત વિદ્યા નવ કરીએ, સદા જેની સાબતમાં વસીએ, કસાેટીથી પહેલાં તેને કસીએ. ક્ષણે - ક્ષણે બાલીને નવ કરીએ, ક્જેત થઇ પાછળ નવ કસીએ; મધુરી વાતલડી મારી ...."

×

#### × સાચી કેળવણી

"કેળવણી વિના અધું કાચું, સુણે સખી શાસ્ત્રે કહ્યું સાચું; કથીરને કુંદન કરનારી, ધર્મના સ્થળમાં ધરનારી; પાપી પશ્તંત્રતા હશ્નારી .... કેળવણી વિના૦"

.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### વિનય - વિવેક

"અવિનીતને નથી કાઇ આશરા રે, નરભવ એના નિષ્ફળ જાય...અવિનીતને ?"

× × × માટે -- "વિનયથી વખત જોઇ વદ્દીએઠ ..."

:

કારણ કે – "વિશ્વ અધું વશ થાય, વિનયથી વિશ્વ ..."

હવે તેઓ ભારતીય સંસ્કૃતિના મૂળ બે પાયા ઉપર જોર આપે છે.

#### સત્ય અને શીલ સજો!

"સુંદર સુખને કરનાર, સત્યભૂષણ સજએ; અસત્ય એહજ અન્યાય, તન–મનથી તજએ."

× × × \*
''સાચામાં રાચ્યાેઃ નહીં, ખાટે થયાે ન ખેઠ, મૂળ ન સમજયાે મરણતું, લહ્યાે ન લવનાે લેઠ.''

" સત્ય અસત્ય ન થાય, કેદી પણ સત્ય અસત્ય ન થાય, સફગુણુ આખર સફ્ગુણ થાય, દેહ એ દેહ દેખાય."

'' દુરમન દાસ બની રહે છ, શિયળે પાપ પલાય, અણી વખતે ઊસા રહે છ, સુર કરેજી સહાય…જીવ રે તું.''

હવે કવિવર્ષ ''સર્વાગી જ્ઞાનમૂલક ધર્મ'' ભણી આંગળી ચીધે છે; કારણ કે છેવટે તેા માનવતા દ્વારા આત્માના મૂળ શુણ પામવાના છે.

### સર્વાગી જ્ઞાનમુલક ધર્મ

"વ્રતધારી સદ્દ્વગુણ ભંડાર, કરે પ્રેમથી પર ઉપકાર; અલ્પારંભી અતિ ઉદાર, સત્ય જેહના જીવનસાર."

''ઢાન-શીલ–તપ–ભાવ તરંગ, ઊંઠે નિત્ય અંગાેેેેેેંગોંગ, સંતજનાેના રાખે સંગ, રામ–રામ સવાના રંગ.''

' હાંસ સ્વરૂપ સદા હૈયે ધરે રે, દુર્ગુ લુધી યોજન દૂર હૈા, વિષય–કષાયથકી તે વેગળા રે, ઉછળે આનંદ જેના ઉર હૈા.''

" પ્રેમથી જેવા પ્રેમ વધે છે, આનંદ અધિકા લે છે; તેમજ દ્વેષે દ્વેષ વધે છે. દિલડામાં દુઃખ દે છે."

,

# पूर्वा गुरुद्देव इविवय पं. वान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

'' સકગુણને દુર્શુણ તણાં, ભર્યા ઘણાં ભંડાર; ગુણુચાહકને ગુણ મળે છે, અવગુણીને અંગાર રે… ગુણુચાહક જે દબ્ટિથી દેખીએ તેવું ત્યાં દેખાય; સમદબ્ટિને સરખું લાગે, વાંકુ વિષમે જણાય રે…. ગુણુચાહકળ"

" જિનવરના મારગડામાંય, જીવનને જોડીએ; રૂડું દ્રદય ખને જ્યાં રસાળ, ત્યાં ચિત્તને ચાડીએ."

'' મહાવીરતાણા ભાકત એને માનવા રે, પહેરે સત્યશીલના જે શાણગાર .... મહાવીર૦ સત્યાસત્ય સ્યાદ્વાદથી સમજેલ છે રે, દિવ્ય-દષ્ટિ વડે એહ દેખનાર .... મહાવીર૦

નિર્ક લી મૃદુ દૃદય પ્રેમથી લર્ચા રે, વિશ્વવાત્સલ્યમય એહના વ્યવહાર .... મહાવીર૦ "

### આ એક જ ધર્મ: સ્વધર્મ

"ગમે તે ક્રિયા કે ધર્મ, ગમે તે શાસ્ત્રથી જે રાગ દેવના રાગ ટળશે; 'સાંતરિષ્ય' સંશય વિશ્ વીતરાગીઓને, મુક્તિના મહાનંદ મળશે."

> ''તમે છેા શાેધમાં જેની, અનુભવીને ખખર એની; મજા સમજ્યા વિના શેની, તમારું છે તમારામાં.'' × ×

''સ્વધર્મમાં મળી સાથે, લઇને જોખમાં માથે; હરે દુઃખ મિત્ર થઇ દાથે, જીવન તેનું સફળ જાણે.''

ઉપલાં વિધાનાને એમણે આચરીને અચરાવ્યાં. પરિણામે મહાવીર પરંપરા અને ગાંધી કાર્યવાહીના **સુયાેગે, જૈન** કહેવાતાં, શ્રાવક-શ્રાવિકાએાને યુગના પુટ મળ્યેા અને નવાં શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ, સેવક-સેવિકાએારૂપે ગાંધીકાર્યવા<mark>હીએ</mark> આપ્યાં. એટલે જ તેમણે આજના સમાજના અગ્રેસરાને સમયસર ચેતવ્યા :–

#### સમાજ આગેવાનાને!

"શકિતવંત શ્રીમંતા, સદુપયાગ કરી ક્યા સાધનના; અમૂલ્ય આ અવસર છે, નથી ભરાસા ઘડી પણ આ તનના. અપૂર્વ ફળ છે એમાં, આર્યધર્મની ઉજ્જવળતા કરવી; તન મન-ધન અર્પીને, પીડિતજનાની પીડા પરહરવી… શક્તિ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સંઘતાલા સરદારા, લોઠા લોઠા લાઘ કરા અળગી; પડિયા કેમ પ્રમાદે, વીરવચનને રહા સદા વળગી ... શક્તિ બ કરુણામય (અહિંસા) મારગને, સુધારવાના સાધન જે કરશે; વરશે વરપદવીને, ભગ્ય અની તે ભવસાગર તરશે .... શક્તિ બ જાગા અને જગાઉા, આળસ છાડા જન્મ સફળ કરવા; હયા નરભવના લહાવા, 'સંતશિષ્ય' કહે વરપદવી વરવા....શક્તિ જ'

×

પણ જેઓ ધાર્મિક ઝનૂનથી ન જ સમજ્યા તેમને તેમણે સાફ કહી દીધું" સમજણ વિના તા બાંધે સામાયિક, પડિકકમણું બાલે પાકારી; પાંધા સજે પણ રાષા તજે નહીં, વાતા છે. દે ના વિકારી.... સુધરી. ધર્મના કાર્યમાં ધાંધલ મચાવે ને, ખરચ્યાની વાતા ખરી,

> મુખેથી માર જેમ મીઠું બાલે ને, કેંડે તે રાખે કટારી, કુંચવાને દેખી કરુણા અતાવે, માણુસને નાખે મારી.... સુધરી કેમ બને સારી, જેને પડી પ્રકૃતિ નઠારી!...'

માટે–

"જાગી જગાડા જૈન અધુ! જૈન જયાત જગાવવા. કટુતા, કપટ, છળ, કલેશ કાઢી પ્રેમઘટ પ્રગટાવવા."

જેમ ધર્મા અનુન ધર્મી ને અવળે રસ્તે લઇ જાય છે, તેમ દંભ પણ સાચી વસ્તુથી દ્વર લઇ જાય છે; માટે જ કવિશ્રી કહે છે—
"જૈન રીત નવ જાણી, હજી પણ જૈન રીત નવ જાણી રે!
ગરબડ ગાંટા કંઈક વાળિયા, ધર્મ કર્યો ધૂળધાણી રે જી;
દુગા કપટમાં રમી રાતદિન, કરી હજારા હાણી....હજી પણુ બ અલ્પ પુષ્ય કરી અધિક અતાવ્યું, માજ મફતની માણીરે જી; અપૂર્વ સુંદર પરમ તત્ત્વની, શૈલી નવ સમજાણી....હજી પણુ બ"

અથવા સ્થૂલ પ્રતિષ્ઠામાં ક્ષેાભાઇને જેઓ જૈનત્વને ભૂલ્યા હેાય, તેમને સાચી લાજ રાખવા સમજાવે છે— ''સાચી લાજની જો રીત સમજાય છે રે; 'સાંતરાષ્ય' કહે ગુણીમાં ગવાય છે રે!

×

પણ કુત્રિમ લાજથી તે

"લાજ રાખવાને ખાટા ખવાય છે રે! કલેશ કજિયામાં લાજે કપાય છે રે….જોર૦ ત્યાગી થઇને પણ લાજમાં તણાય છે રે! દ્ર:ખી થઇને તે લાજમાં ક્ષ્માય છે રે….જોર૦

# प्कय गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

છતાં જેઓ સાચા જેન બનવા નથી ઈચ્છતા તેઓને કવિશ્રી સાફ કહે છે-જેની નથી થયેઃ રે, શીદને ગુમાનમાં તું ચૂમે ? મહાવીરનાં વચન ન માન્યાં, રહ્યાે વ્યસનમાં વળગી; વિવિધ વાસના કદી કરી નહીં, અંતરઘટથી અળગી....જેની૦

લલે વ્રતધારી થયે પણ....

''એકે વત લઈ નહીં ઉકાળ્યું, ડહાપણમાં તું ડૂલ્યાે; '**સંતરિષ્ય**ે સેવા નવ કીધી, ભક્તિપાઠને ભૂલ્યાે… જેની**ં**'

**<** >

ભારતીય સંસ્કૃતિના અથવા અધ્યાત્મવાદના પાયા 'ઇશ્વરકર્તૃત્વ' નથી; પણ 'કર્મવાદ' છે. ઇશ્વરને જરૂર માના પણ પ્રેરણા માટે. કર્મવાદને માના પણ સત્યુરુષાર્થ માટે. પુષ્ય, પાપ અને પરલાક વગેરે કર્મવાદને લીધે જ છે. એટલે હવે કવિશ્રીની દષ્ટિએ આસ્તિક, નાસ્તિક સમીક્ષા કરી લઇએ —

Q

### આસ્તિક લક્ષણ

"એકતે વળગિયા એટલાજ ઊગર્યા રે; દાષાઓ બીજા દળાયા રે વહાલા! 'સંત(શષ્ય' એક સાધ્યે સર્વને સાધિયાં રે, તજ દીધું એક તે તથાયા રે વહાલા!...એક૦''

× ''અનુભવીને એક્લું આનંકમાં સ્હેલું રે, લક્ષ્યનું સ્થાન અનુભવેથી લક્ષ્યમાં લેલું રે."ે

**(** )

આ એક એટ**લે 'આત્મા** ' આત્માને એાળખવા માટે પ્રથમ '**માનવતા**' જરૂરી છે, નહીં કે 'શુષ્ક આત્મજ્ઞાન.' તેથી જ કહે છે —

" ચર્ચા કરી ગગન ગજાવ્યું રે,

અહુ અન્યને બાેલી અતાવ્યું રે!
શઢ મનને નવ સમજાવ્યું રે,

અતિ લૂખું રે... લીતર હજી ન લિંજાયું... જેઠ
જે બુદ્ધજનાએ અતાવ્યું.
અંતરમાં રે આત્મજ્ઞાન હજી ના'વ્યું... જેઠ''

;

અંતરમાં સાચું આત્મજ્ઞાન લાવવા માટે કર્મવાદના યથાર્થ રૂપમાં સ્વીકાર કરવા કવિવર્યશ્રી પ્રેરે છે.

કર્મવાદ

"દ્રવ્યકર્મ ને ભાવકર્મના ભેઠને, સમજે ત્યારે આનંદ પ્રગટે એાર જો. કર્મતણી અસરા રે કાળા કેરની…''

#### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

"અહીં સ્થિર ઠરીને ઠામ, નથી કાેઇ રહેવાનું; પુષ્ય – પાપતણું પરિષ્ણામ, સુખે – દુઃખે સહેવાનું.. અહીં ૦ એહ જ શાણા સમજુ સાચા, ડાહ્યા ડહાપણાર રે, પાણી પહેલાં પાળ રચીને, શાેધે જનમના સાર રે.. નથી કાેઇ રહેવાનું .... અહીં ૦"

જેવાં કરશા તેવાં પામશા રે, એ છે અચળ જગતના ન્યાય હા લાલ..જેવાં૦ "

વળી કર્મના ફળરૂપે મૃત્યુની જેમ રાગ અને ઘડપણ પણ આવશે જ. એટલે કવિશ્રી કહે છે —
"વપુમાત્રમાં ધૂજ વઝૂટશે, ખૂટશે અળવીર્ય ખચિત;
નક્કી નિત્ય નિત્ય ઘડપણ જ્યારે આવશે રે.
જરા, જન્મ, મરણ બધાં જીવને, વેઠવાં પડે વારંવાર;
કર્મા કરનારને ઘડપણ જ્યારે આવશે ..
લાળ લીંટ ને લવરી વધે ઘણી, જરામાં કરે વ્યાધિના જોર,
ત્યાં અધારું ઘાર, ઘડપણ જ્યારે આવશે."

#### પૂર્વજન્મ-પુનર્જન્મ

"પૂર્વજન્મની દુઃખદ દશાની, વાત ગયા તું વિસારી; જાવું અંતે જરૂર જાણુજે, પ્યારા પાય પસારી. વાત મજાની એક સુણાવું. વાત મજાની એક સુણાવું અંતર રાખ ઉતારી; વખત લઈને વહાલા મારા, જોજે વિશેષ વિચારી."

જન્મ – મૃત્યુ, કર્મમુકતિ માટે કવિ, સાધુ, સંન્યાસી, ગૃહસ્થાશ્રમી સૌને માટે અંત લગી સત્પુરુષાર્થના માર્ગ અતાવે છે —

#### <u>પુરુષાર્થા વાદ</u>

www.jainelibrary.org

×

#### पूज्य गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रेज सहाराज जनस्थाताहिह स्मृतिग्रंथ

એટલે જ હવે વિવેક, સમન્વય અને અનેકાન્ત વિષે દેારે છે~ ''મતભેદવાળા ભાળીએ, મનને વિવેક વાળીએ; ક**હે 'સંતશિષ્ય'** સુદૃષ્ટિથી, <mark>ભરી</mark> નેહ નિત્ય નિહાળીએ.''

· ×

મુક્તિને માટે સત્પુરુષાર્થની અને આત્માને શુદ્ધ, ખુદ્ધ, નિરંજન બનાવવા માટેની સત્પ્રેરણા લેવા માટે એટલે કે ભગવાન થવા માટે જ તેઓ ભગવાન-પરમાત્મા-ને ભજવાનું કહે છે; બીજા કશા માટે નહીં. કારણ કે એ દેષ્ટિએ શુદ્ધ આત્મા પાતે જ પરમાત્મા ગણાય છે.

#### ઇશ્વરપ્રેરણાવાદ

" विश्ववंद्य, विशतदन्द्र, सौण्यकंद्र, पूर्णानंद्र; निर्विकार तार, तार! द्वःभ विद्वार! क्षर ઉद्धार!" अकर अभर अवणक्ष्य, स्वयंद्वरा त्रिस्त्वन सूप; तनथी, भन्थी, धनथी, स्वक्ति तारी, द्वःभ द्वरनारी; प्रेम वधारी क्षरीओ सारी....दुरनारी"

× " દયાળુ મારા દિલમાં રે, આવી રહેજો અંત સમે; ભજનને ભુલાવા રે, દુશ્મના આવી ન દમે."

"અસત્યના મારગડામાં આવી પડું તેા રે, સત્ય મને દેજો સુણાવી રે વહાલા! તમે તા તમારા ખિરુદા જોશા જગદીધર! ભુલી જાઉં ભાન ત્યારે સ્મરણુ કરાવજા રે, અદશ્ય શક્તિરૂપે આવી રે વહાલા! .... તમે તાેંo"

#### ઇશ્વરપૂજા-ઇશ્વરભકિત

" પ્રેમતાણા શુસ યુષ્ય ચઢાવી, ધૂપ ધ્યાન ધરીએ, હામી વિષય-વિકાર વામના, હવન થકી હરીએ; પૂજન કરીએ પ્રેમ ધરીને, નાથ નિરંજનનું (૨)....'

#### નાસ્તિક લક્ષણ

" અકૃત્યને કૃત્ય માન્યું છે, કૃત્યમાં બધિર થઇ બેઠા, દષ્ટિના એ વિપર્યાસા, જરા ખાેલી નયન જોશા."

× ''અવળું થાવું હેાય તેહનાં, આચરણા અવળા હેત્યે, સવળું તેને કદી ન સૂઝે, કેત્ટિ ઉપાય કરે તાેયે.''

"પૂર્વતાલુા પુરુષારથ આજે, ભાગ્યરૂપે ભજવે ખેલા; 'સંતશિષ્ય' સાને સમજે તે, ચતુર સંતતાલા ચેલા.

×

#### पूर्वा गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि समृतिग्रंथ

છતાં કવિશ્રી નાસ્તિકને પણ આસ્તિક થવાના માર્ગ ચીંધી है छे:-

#### આસ્તિક બના !

"ચેત તું ચતુર હછ, ચેત તે ચેતાશે, ચેતીશ નહીં તે વિપત્તિમાં તું વિંટાશે…ચેત૦"

× × ''ભ્રાન્તિથી ભૂલ્યા નિજ રૂપને રે, કથારે 'સ**ંતશિષ્ય**' એ સમજાય**ી** 

થઈ ગઈ હંસની આ શી ગતિ રે?"

.

''આનંદ કા ઉપાય, ઊડા લે અભી - અભી છેાડ મૂર્ખતા કેા **'સાંત(શેષ્ય' યે** સભી … મિલતી૦ મિલતી હૈં મનુષ્યકી કાયા કભી - કભી.

''સાવેગા વા નર રાવેગા, છવન પૂર્ણ જગાના રે છ, 'સાંતશિષ્ય' તજ કામ, રામ ભજ, પડે નહીં પછતાના.''

"અરે! જીવ કાં અવળાઇ કરે, હાથથી શા માટે હિત હરે?...અરે!"

"ઉત્તમમાં ઉત્તમ આ દિવસે!, વૈર વિરાધ વિષય વમવાના; આ દિવસાે છે આંતરઘટના, ખેઠ તજી તજીને ખમવાના ... આ દિવસાે."

મતલા કે સાવધાની, અંતરના પસ્તાવા અને સત્સંગ નાસ્તિકને આસ્તિક બનાવી મૂકે છે. પછી તા-"ભિન્ન નથી ભગવાન, તુજથી ભિન્ન નથી ભગવાન."

એવા પરમ આસ્તિકને આશ્વાસન આપી તેઓ એવા પરમ સાધકને પરમ આનંદની મસ્તીમાં તરબાળ કરી મૂકે છે:-

" ચાંકની અહુ ખીલી રે અંતર ચાેકમાં, કંડકની જયાં લાગી રહી છે દાેર જેને; ઝરમર ઝરમર ઝરહ્યાં અમૃતનાં ઝરે, એ સ્થળ વસતાં આનંદ પ્રગટે એાર જો .... ચાંદની૦"

કે જયાં ધ્યાન, ધ્યેય અને ધ્યાતાની એકતા છે! જયાં જ્ઞાન, ત્રેય અને જ્ઞાતાની એકતા છે!! જયાં ભકત, ભક્તિ અને ઉપાસ્યની એકતા છે!!! કેવી છે એ અમર અને સચાટ કાવ્યપ્રસાદી!!!!

' સંતબાલ '

☆☆

#### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

# સાહિત્યની નજરે

જૈન મુનિ સાંપ્રદાયિકતાના વાડા તોડી, સર્વધર્મ સમભાવનું નિરૂપણ કરે છે.

ભજનપદ પુષ્પિકા: રચયિતા - કવિવર્ય પં મહા શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ

માર્થનામ દિર: સંપાદક-કવિવર્ય પંગમહાગ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ

આધ્યાત્મિક ભજનપદ યુષ્પમાળા: સંપાદક – પંગમહાગ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ

ઉપરના ત્રણે પુસ્તકોતું સાહિત્યની દૃષ્ટિએ અવલાેકન લે૦ :- 'નિજમ' - ('કૂલછાબ'માંથી)

કૃવિ અને ભજનિક – અન્તેમાં કલ્પનાનું ઉદ્યત હોય છે પણ કવિનું ઉદ્યત અમર્યાદિત હોય છે અને ભજનિકનુ મર્યાદિત. તેમાંય ભજનિક સાધુપુરુષ હોય છે ત્યારે તેં એનું કલ્પનાઉદ્યન, એની વાણી, સચાટ છતાં વધુ સંયમી અને છે. પાણુ એ પાણુ આઘીપાછી થઇ જાય તે! કવિના આપણુ ખહુ દેષ નહિ કાઢીએ પણ જેણું વૈરાગ્યના જ વાઘા સજયા હોય એવા ભકતકવિથી પાણુ આઘીપાછી થઇ જાય તેા પહેલાં તેા એ ભકતકવિને - ભજનિકને જ ડેંખે. માનવ રસા અને માનવભાવામાં જયાં કવિને સાંદર્યનાં દર્શન થાય ત્યાં ભજનિકને માહના રંગ પણુ ભાસે. કવિ અને સાધુના જીવનમાં જેટલા ફેર, એટલા જ ફેર એમના કવનમાં. કાઇ કાઇ વખતે તેા કવિ અને ભજનિક ખન્ને સીધી લીટી ઉપર આવી જાય છે. આત્માના નાદ તા કવિમાંથી અને ભકતમાંથી એક સરખા શખ્દભાવનું સંગીત રેલાવે છે. પણુ ભજનિકનાં ભજના મુખ્યત્વે આધ્યાત્મરસપ્રધાન હાય છે. મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની આ 'ભજનપદ પુષ્પિકા'નાં પદા ઉપર વર્ણવ્યાં તેવાં આધ્યાત્મરસપ્રધાન હાય છે. મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની આ 'ભજનપદ પુષ્પિકા'નાં પદા ઉપર વર્ણવ્યાં તેવાં આધ્યાત્મરસે રસેલાં છે.

#### સંગીતપ્રેમની સહાય

ભરપૂર આધ્યાતમરમ ભર્યો હાવા છતાં એ પદામાં જ્ઞાનની શુષ્કતા લગરીકે નથી. જનસમાજના ધર્મસંસ્કાર, જ્ઞાનસંસ્કાર ઝીલી શકે એવાં એ સરળ અને હળવા છતાં રસગંભીર છે. 'ભજનપદ પુષ્પિકા'ના પદાનું સાફલ્ય તે! એના રાગાને આભારી છે. અને રાગાનું સાફલ્ય મુનિશ્રીના પૂર્વસંસ્કારના સંગીતપ્રેમને આભારી છે. ૬૪ વર્ષની ખખડધજ કાયાના હોલન સાથે મહારાજશ્રીના સ્વમુખથી જેણે જેણે એ રાગદારી વિવિધ પદા સાંભળ્યાં હશે એને લિપરાકત કથનમાં જરાયે અતિશયોકિત નહિ લાગે.

રાગ અને રમની મહારાજશ્રીએ વૈરાગ્યની કલાથી એવી સુંદર મિલાવટ કરી દીધી છે કે કેટલાક રાગા પ૦ વર્ષ પૂર્વના નાટકમાંથી ઉપાડ્યા હોવા છતાં એમાં રસની ઉચ્ચતાની ક્ષતિ થવા દીધી નથી. પદા માંહેના ઘણા રાગા નાટકમાંથી લીધેલા છે. પણ આ સ્પળે કહેવું જોઇએ કે તે દિવસનાં ભકિત, શંગાર, વીર કે કરૂણરસનાં નાટકા આજની કાદ્રતાને નહાતાં પાચ્યાં. પણ જીવનમાં ચારિગ્ય અને નીતિને આધનારાં હતાં. આછકલાઇ તા એમાં હળવે હળવે ઉમેરાઇ છે. હજી થે કહેવાય છે કે કલાણાના પુત્ર ભતું હરિનું નાટક જોઇને આવે! અની ચાલ્યા ગયા હતા. એવી લાકાકિતઓ માનીએ કે ન માનીએ પણ ભાવનગરના સાધુપુરુષ જેવા સ્ટેશન માસ્તર સ્વ. નગીનભાઇ તા કહેતા કે મારામાં જે કાંઈ હીણું હતું તેને હડસેલવામાં નાટકાએ મહત્ત્વના ભાગ ભજવ્યા છે.

એ નાટકતા રાગે! ઉપરાંત મહારાજશ્રીએ શાસ્ત્રીય રાગેામાં પણ ઘણાં પદેા રચ્યાં છે. પદેાનું એમનું રચના-કૌશલ્ય તેા એક કવિ અને ગાયકનું જ છે. ભૈરવીના આલાપમાંથી વાઘેશ્રીમાં અને વાઘેશ્રીમાંથી તરત જ ભીમપલાસી કે આશાવરીમાં મહારાજશ્રી સહેલાઇથી જઇ શકે છે, એવી એમની સંગીત સાધના છે. એમાં ભળી છે ભક્તિની નિર્મળતા.

## પૂર્વા ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનઅન્દ્રેન સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### સર્વધર્મ સમલાવ

ત્રીજા વિભાગમાં મહારાજશ્રીએ જૂનાં ભજનાના લાેકઢાળા લઇ લઇને પદા રચ્યાં છે. અજાણ્યાને તાે એમ જ લાગે કે આ તાે કાઇ ભાવગંભીર જૂનું ભજન લાગે છે. પણ જયારે નામાચરણમાં 'સંતશિષ્ય'નું નામ આવે ત્યારે જ ખબર પહે કે આ તાે મહારાજશ્રીનું ભજન છે. સાંપ્રદાયિકતાના સીમાડા લેદીને પદાની ભાવના સર્વધર્મ-સમલાવ સુધી પહોંચી ગઇ છે એ જ એની પ્રથમ મહત્તા છે. પુષ્પિકાને પહેલેથી છેલ્લે સુધી વાંચી ગયા પછી કાઈ એમ નહિકહી શકે કે આ તાે કાઈ જૈનમુનિની રચના છે.

ભાવનાની એ વિશાળતાથી મહારાજશ્રીએ બીજા ભકતાનાં પદો અને ભજનાના સંગ્રહ કર્યો છે. એનું નામ છે "આધ્યાત્મિક ભજન પુષ્પમાળા." એમાં પ્રાચીન અને અર્વાચીન ભકતા અને કવિએાનાં લગભગ હજાર જેટલાં ભક્તિ-કાવ્યા અને ભજનાના સંગ્રહ કરેલા છે. એમાં સનાતની કે ઇસ્લામના, કબીરપંથી કે નાનકપંથીના ભેકભાવ મહારાજશ્રીએ જોયા નથી. સર્વધર્મસમભાવતી એ ભાવના મહારાજશ્રીના સંપાદન કરેલ 'પ્રાર્થનામદિર' માં તે અરીસા જેવી દેખાય છે.

સાં પ્રદાયિકતા તાહી

સાંજ - સવારની પ્રાર્થનામાં મહારાજશ્રી જે વૈકાક અને ભજના બાલે છે એના એ સંગ્રહ છે. એ વૈકાકામાં જૈન શાસ્ત્રા ઉપરાંત બીજ ધર્માનાં શાસ્ત્રામાંથી પણ ઉત્તામ વૈકાકાને ચૂંટી ચૂંટીને " सत्यं शिवं સું દરમ્" એ કથનની સત્યતા પુરવાર કરી છે. અને ભજનામાં પણ પ્રચીન - અર્વાચીન એવાં સર્વધર્મીનાં ભકતાનાં ભજનાના સંગ્રહ 'પ્રાર્થનામંદિર' માં કર્યો છે.

ભાવનાની વિશાળતાએ મહારાજશ્રીની ભાષા અને ભાવ પણ સાંપ્રક્રાયિક ાને કેવાં વટાવી ગયા છે?

સદ્દુગુરુવર સમજાવે કાૈંઇ, (સાચા) સદ્દુગુરુવર સમજાવે રે જી; પ્રેમ પિયાલા પાવે ઘટમાં, અગમનિગમ કરશાવે રે જી ... સક્રગુરુવર૦ એક બીજ કડી લઇએ

વગર તેલ ને વગર દીપની, જળહળ જયાત જગાવે રે છ; વિના નગારે અંતરઘટમાં (૨) અનહદ નાદ સુણાવે ... કાેઇ૦

× × ભાવના મુકત અને છે ત્યારે એના વિહાર પણ અનંત અને છે. ઉપરની અન્ને ક્ડીની ભાષામાં ને ભાવમાં રહસ્યવાદી ભકતોના પડઘા નથી પડતા !

વાસના, વૃત્તિઓના ભડકે ભળતા જીવને જોઇને મુનિશ્રી પુકારી ઊઠે છે:-લાય ઘરાઘર લાગી (મેરે) સંતો, લાય ઘરાઘર લાગી રે જી, ઇપણુ વધિયાં અવગુણુ રૂપી, ગુણુની ઘટી ગરાગી રે જી; આશા-તૃષ્ણા આગ વધી ગઇ, મરણુ લહે મુખ માગી....સંતેદ

રામલા રતનીઆના જાત્રાના વર્ણનમાં તેં! મુનિશ્રીએ ક્રાંભિકતા પર ભારે વ્યંગ કર્યો છે. એવીજ રીતે કુપાત્રે ઉપદેશ ન આપવાના અને અધિકાર વિના અકાળે ન પીરયવાનાં ભજના પણ હસાવતાં હસાવતાં આપણને અધિકારનાં સાચાં મૂલ્યા સમજાવતાં જાય છે....ગીતાજીમાં જેમ કહ્યું છે:-

न त्वहं कामये राज्यं न स्वर्गं ना पुनर्भवम् ।

क्रामये दु:खतप्तानां प्राणीनामार्तीनाशनम्।।

એ વ્લાક સર્વશ્રેય ભાવના શિરામણી જેવા છે. તેમ મુનિશ્રી પણ પાતાના એક ભજનમાં કહે છે. દુષ્ટજનાની મટા દુષ્ટતા, શ્રેય સર્વનું થાએ!;

અધમજનાની મટી અધમતા, ધર્મપંથ તે ધાએા

નાથ! અરજી એક અમારી.

×

#### पूर्वय ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### જ્ઞાનખાણ

ને સમળાણ જેવાં જ્ઞાનળાણ મુનિશ્રી મારે છે. "એકુને આનંદ એકમાં આવે, જે જન અનુસવ જેમાં જમાવે રે."

એ ભજનમાં, એમાં અધિકારી અને અનધિકારીના સ્પષ્ટ લેક વ્યંગાત્મક રૂપકામાં ગૂંચ્યા છે. ધર્મના, સંપ્રદાયાના ઝઘડા જોઇને મુનિશ્રી એ ઝઘડાઓના ઉલ્લેખ કરતાં કરતાં કહે છે કે:-

ગમે તે ક્રિયા કે ધર્મ ગમે તેવા શાસ્ત્રથી, જો રાગ-દેવના રાગ ૮ળશે;

'સંતશિષ્ય' સંશય વિણ વીતરાગીઓને રે, સુક્તિના મહાનંક મળશે રે......ધમાધમ૦

એમણે કોળના ઘુધવાટ<sup>°</sup>ઝીલ્યા છે

અંતરખાજનાં આત્મલક્ષી પદેા પણ મુનિશ્રીએ ઘણાં રચ્યાં છે. પણ મુનિશ્રીની સર્વધર્મની ભાવના **યુગધર્મને** પણ પિછાણે છે. સમભાવના એમના એાદાર્યે યુગાદેશને ઝીક્યાે છે. ફેશનની ખાતર નહિ, પ્રચલિત ચીલે **ચડી જઇને** કીર્તિ વરવા ખાતર નહિ, પણ અંતરની ઊંડી દાઝથી. એ દાઝે ઘણાં સંકુચિત મનના જૈનાેને અકળાવ્યા હશે....કેમ ન અકળાય ?

> જૈન સમાજી આગ અગડતા, નયન થકી નીરખાય .... માળી બ કેળવણી કરનાર ન કાઇ, વિરલા વીર જણાય .... માળી બ 'સંતશિષ્ય' કહે અગ્રેયરાની, ઊંઘથી ઊંઘું મરાય ... માળી બ આગ આ અગડી જાય. માળી વિના આગબ

#### સર્વાંગી દૃષ્ટિ

અહમાને આવરતાં આવરણોને એમણે સંપ્રદાયના ટૂંક ચશ્માથી નથી જોયાં. એમણે તો કડળના ઘૂઘવાટાને પ્રતિક્ષણ કાન માંડીને સાંભળ્યા છે ને વ્યષ્ટિના કે સમષ્ટિના એકાંગી નહિ પણ સર્વાંગી વિકાસને લક્ષમાં રાખ્યા છે. વ્યસનથી કે સામાજિક કુરીતિથી, ધાર્મિક રૂઢીએાથી કે રાજકીય શુલામીથી એમણે જનસમુદ્રાયના દેહ-પ્રાણુને જકડાતાં જોયાં છે, એટલે જ એમણે 'ભજનપદ્ર પુષ્પિકા'માં એવા સુધારક અને ઉદ્ધારક ગીતાને પણ સ્થાન આપ્યું છે. આત્માના મેલને ધાવા હાય તો ઓછામાં એાછું મેલના ધામસતાં આવતા પૂરને તા આળવાં જ જોઇએ. તે પછી જ આત્માને ધાઇ શકાય, અન્યથા નહિ. એટલે એક કવિની અદાથી નહિ પણ જીવના કળકળાટથી જ એ ઉદ્દ્રગારા નીકળી પડયા છે કૈઃ—

અરે! ચાંડાલણી તું ચા! હવે તેા હિન્દમાંથી જા .... ટેક પ્રથમ ધનવાનને પક્કરયા, ગરીબાને પછી ગૂકયા; લગાડી સર્વ સ્થળે તેં લા (લાય), હવે તેા હિન્દમાંથી જા .... ટેક

oયસનના આધિપત્ય વિષે કહે છે કે:-

કરાવે તે રીતે કરવું, ફરાવે તે મુજબ ફરવું; હંમેશાં વ્યયતનાળાએ, મરાવે તે રીતે મરવું.

x x

विवेडने। इंस इरनाराने इडे छे:

'' વધારીને પ્રથમ વૈરા, પછી ખાલી ખમાવ્યે શું ?' અગાડીને બધું પરતું, પછી મસ્તક નમાવ્યે શું ?''

×

#### प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

મુનિશ્રી સ્વાધીનતાની મંગળ કામના કરે છે:-

" પૂર્વાના જે મહાવીરા, ઝુકાવ્યાં સત્યમાં શિરા; થવા એવા મહાવીરા કહાેને જાગશા કયારે ?"....જગતનાં૦

.

એ જ ગઝલ રાગમાં આગળ વધતાં મુનિશ્રી જાગૃતિના અગ્રેસર તરફ અંગુલિનિર્દેશ કરે છે. "જીવલું કેમ આ જગમાં, વહે કેમ પ્રેમ રગરગમાં; ભાગુાવા પ્રેમના પાઠા, અવનિમાં ગાંધીજી આવ્યા…જગતને ''

સ્ત્રી સંધાધક પદા પણ ઘણાં સુંદર છે.

આ પદામાં બીજી એક વાત દેખાય છે, તે મહારાજશ્રીની સમય સાધનાની છે. સમય જેવા એજ રીતે એ જ ભાષામાં ઉપદેશ બાધ્યાં છે. સંયુક્ત પ્રાંતમાં ગયા ત્યાં ગુજરાતી કેમ આલે ? એટલે ગુજરાતી ભજનાનું હિન્દીકરણ કર્યું. નાટકના પ્રચલિત રાગા જેવા ને એ રાગમાં ભજન જોડ્યાં. 'ભારતકા ડંકા આલમ મેં' એ રાગ બહુ ચાલ્યા કે તરત જ ઝડપી લીધા. જનસમાજ પ્રત્યેના કર્ત્તાવ્યની એક તક એમણે જવા નથી દીધી.

#### અંતરનાં સ્કુરણ

પદેામાં કાવ્યતત્ત્વ જેટલા પ્રમાણમાં સ્વાભાવિકપણે આવ્યું એટલું આવવા દીધું છે. કાવ્યતત્ત્વની શાસ્ત્રીય માથાકુટમાં મુનિશ્રી નથી પડયા. કાવ્ય એમને માટે ભાવનાના વહનનું સાધન છે. એમના જ શખ્દામાં પૂર્ કરીએ તાે "ભજના કે પદા અનાવવા એ કાંઇ ધંધા નથી હાતાે. એ તાે અમુક જાતની સાત્ત્વિક અને ઉદાત્ત રસવૃત્તિ સાથે આત્માએ કેળવેલી તન્મયતાનું મૂર્ત સ્વરૂપ છે."

"અમુક પ્રસંગે સામાજિક સુધારણાની ઝંખના થઇ, અમુક પ્રસંગે આધ્યાત્મિક ભાવતું સ્પુરણ થયું, અમુક વખતે અંતર્યામી પરમાત્મદેવની આરાધના કરવાની વૃત્તિ જાગી-એ બધી રસવૃત્તિના પરિપાક તે આ ભજનપદ-રૂપી પુષ્પસંચય."

#### 公公

#### સુવચનામૃતાે

- \* ખડુ લાંખા કાળથી તમે પાતાને જ ખડાર શાેધી રહ્યા છે.
- એવી રીતે જીવતાં શીખા કે જેથી મરણ સુધરે.
- \* નિર્ભય અનવાના મહામંત્ર અવૈરવૃત્તિ છે.
- \* જેણે સ્વતંત્રતા ગુમાવી તેણે અધું ય ગુમાવ્યું.
- \* ચારિત્રભર્યું સૌંદર્ય એ જ સાચું સૈંદર્ય છે.
- \* પ્રલાભનની મધ્યમાં જે અનાસકત અને દઢ રહી શકે તે જ ખળવાન છે.
- \* પાતાનું દુષ્ટ મન જેવું પાતાનું ખૂરું કરે છે તેવું ખૂરું મસ્તકના છેદનારા પણ નથી કરી શકતા.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જનમશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

# આત્મલક્ષી માનવતાના સંદેશ આપતું 'માનવતાનું મીઠું જગત'

#### સાત્ત્વિક સાહિત્ય પીરસતા આઠ ગ્રન્થા

માનવતાનું મીકું જગત: ભાગ ૧ લે તથા ૨ જે : ત્રીજી આવૃત્તિ : પ્રવચનકાર: – મૃનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ 'સંતશિષ્ય'. સંપાદક: – સંતબાલ : પ્રકાશક: શ્રી ભાઇલાલ મગનલાલ વકીલ, મંત્રી : શ્રી દેવચંદ્રજી સાર્વજનિક પુસ્તકાલય, લીંબડી (સારાષ્ટ્ર).

સમાજમાં જીવનનાં મૂલ્યાનું અત્યારે જાણે-અજાણે સારું એવું પરિવર્તન થઇ રહ્યું છે. સંપત્તિ અને સંપત્તિની સૃષ્ટિની આજે જાણે બાલળાલા દેખાય છે. મૂલ્ય-પરિવર્તનના આ જાેક સાચી દિશામાં છે કે કેમ એ ગંભીર અલ્યાસના વિષય છે. જાણીતા જેત મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનાં વ્યાખ્યાનાના આ સંગ્રહમાં જીવનનાં આ મૂલ્યાને સ્પર્શતા વિવિધ વિષયાની છણાવટ કરવામાં આવી છે. જીવનનું રહસ્ય, મનુષ્યની સુખની શાધ, શક્તિનું મૂળ, અહિંસા, સ્વધર્મ, સમાજધર્મ, રાષ્ટ્રધર્મ, યુગધર્મ, સેવાના પથ વગેરે આખતાની છણાવટ કરીને મુનિશ્રીએ આ ભીતિક જગતમાં જ દિવ્યતા પ્રગટાવવાના, અહીં આ ધરતી પર જ સ્વર્ગને સર્જાવવાના સંદેશા આ ગ્રંથમાં આપ્યા છે. ટૂંકમાં કહીએ તા આત્મલક્ષી માનવતાનું એટલે કે સ્થૂલ અને સ્રદ્ધમને આવરી લેતી સાચી અને અખંડિત આધ્યાત્મિકતાનું સ્વરૂપ તેમણે અહીં સમજાવ્યું છે અને તે પણ સામાન્ય માણસા સમજી શકે તેવી શૈક્ષીમાં.

આ પુસ્તકની અન્ય વિશિષ્ટતા એ છે કે મુનિશ્રી જૈનાના એક ફિરકાના -સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના હોવા છતાં તેમનાં આ વ્યાખ્યાનામાં સંકુચિત સાંપ્રદાયિકતા કે એકાંગી દષ્ટિના અભાવ છે, જે વસ્તુ પુસ્તકનું મૂલ્ય વધારી મૂકે છે.

આ વ્યાખ્યાનાનું સંપાદન પણ યાેગ્ય અધિકારીના હસ્તે– શ્રી સંતબાલજીના હસ્તે થયું છે. પરિણામે વિષયની રજૂઆત સચાેટ, સંગીન અને સુસંકલિત બની છે.

х х

પ્રેરણા**પીયૂષ :** સંપાદક :- **મુનિશ્રી નાનસંદ્રજી મહારાજ :** પહેલી આવૃત્તિ : પ્રકાશક :- ઉપર મુજબ.

આત્માના ઊધ્વિકિરણના હેતુને નજર સમક્ષ રાખીને સંપાદિત થયેલ ૧૧૨ પાનાના આ ગ્રંથમાં, મહિર્ષિ અરિવિંદ ઘેષના જીવનદર્શનની થાડીક ઝાંખી કરાવતા 'અધ્યાત્મ પથદર્શન' નામના લેખ પૂરાં ૪૫ પાના રાકી લે છે. તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રખર અભ્યાસી અને લેખક સ્વ. શ્રી સુશીલે, (સ્વ. છોટાલાલ પરીખે) અરિવિંદના ખંગાળી અને અંગ્રેજ સાહિત્યમાંથી સાધકજીવનને ઉપયોગી થાય એવી સુંદર કંડિકાએ!નું કરેલ આ સંકલન સાચા આધ્યાત્મિક જીવનની અભીપ્સા સેવનારાએ માટે ખરેખર માર્ગદર્શક અની રહે તેમ છે.

જયારે 'પરમેશ્વરની હજુરમાં' એ શીર્ષક નીચેના લખાણમાં જાણીતા ચિતક અને લેખક સ્વ. વાડીલાલ માતીલાલ શાહે ભક્તિયાગની દૃષ્ટિએ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનનું નિરૂપણ કરેલ છે.

પુસ્તકના પાછલા ભાગ સંસ્કૃત સુવાકયા, આગમ સુધાબિન્દુ અને વચનામૃતાના બનેલા છે.

ચિત્તવિનાદ: પ્રેરક: સુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ: સંપાદક તથા સંયોજક:- 'ચિત્ત:' આવૃતિ બીજી: પ્રકાશક: ઉપર મુજબ

મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના સુશિષ્ય શ્રી ચુનીલાલજી મહારાજ દ્વારા સંપાદિત આ સાત્ત્વિક કાવ્યસંગ્રહ છે; જેના પહેલા વિભાગમાં "જીવનજયેઃતિ" માં કવિ શ્રી વલ્લભજી ભાણજી મહેતાના એક માટા કાવ્યમાંથી ચૂંટી ૧૧૨ કિરણા રજૂ કરવામાં આવેલ છે. જેમાં કર્મયાેગ, ભક્તિયાેગ અને જ્ઞાનયાેગનું નિર્પણ જોવા મળે છે.

### प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नानयन्द्रका महाराज जनस्थाताहिंद स्मृतिग्रंथ

જ્યારે 'રસમાધુકરી ' વિભાગમાં કવિ ' છે!ટાદકર'ની દ્રક્યાંગમ કાવ્યસૃષ્ટિના રસાસ્વાદ કરાવવામાં આવ્યે! છે. કવિનાં પાંચ કાવ્યસંગ્રહામાંથી અહીં ૩૧ કાવ્યા આપવામાં આવેલ છે; તા '' પદ-યુષ્પ-મંજરી'' નામક છેલ્લા વિભાગમાં નાનાલાલ, કલાપિ, મણિલાલ નભુલાઇ, નરસિંહરાવ, ત્રિભુવન વ્યાસ, સંતબાલ, સુશીલ વગેરેની ૮૧ કાવ્યકૃતિઓ જોવા મળે છે. આ સંપાદનની પાછળ જીવન–માંગલ્યની વિશિષ્ટ દૃષ્ટિ તરી આવે છે.

પાર્થનામંદિર: સંપાદક: મુનિશ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ-'સંતરિષ્ય': પ્રકાશક ઉપર મુજબ: આવૃત્તિ ચૌદમી.

પ્રાર્થના-સંત્રહના આ પુસ્તકની આ ચૌદમી આવૃત્તિ એની લેાકપ્રિયતાના પ્રગળ પુરાવા આપી જાય છે. પ્રાર્થનાએા, ભજના અને ધૂનાના ખરેખર આ એક સુંદર સંગ્રહ છે. જેમાં સંપાદકની પાતાની સરમ કૃતિએા ઉપરાંત સુપ્રસિદ્ધ સંતા, ભક્તા વગેરેની વિખ્યાત રચનાએા ઝીલવામાં આવી છે.

"**સિદ્ધિનાં સાેપાન": પ**ઘકર્તા શ્ર**ીમદ રાજચંદ્ર:** વિવેચક:- સંતળાલ: પ્રકાશક ઉપર મુજબ, પહેલી આવૃત્તિ.

પ્રખર આત્માર્થી, 'માસમાળા' નામના પ્રસિદ્ધ જૈન શંધના કર્તા અને ગાંધીજના આધ્યાત્મિક માર્ગદર્શક શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રના નામથી ભાગ્યે જ કાઇ અજાણ હોય. જૈન આગમાના સુપ્રસિદ્ધ ચૌદ જીવસ્થાનકા-માણસીડીનાં ક્રમિક પગથિયાંઓના ખ્યાલ પર રચાયેલ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રના 'અપૂર્વ અવસર' નામક બહુ જાણીતા આધ્યાત્મિક પદ પરના આ શંધના કર્તા જેને ગીતા જેના સર્વમાન્ય શંધની હરાળમાં આવે એવા આધ્યાત્મિક જગતના આલેશાન મંદિરના કળાનમૂના તરીકે ગણે છે. તે કાવ્યનું અહીં અધિકારીના હસ્તે વિદ્ધતાભાર્યું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. માત્ર ૮૪ પક્તિએ પરનું આ વિવેચન ૨૧૫ પૃષ્ઠા પર પથરાયેલું છે, એ વસ્તુવિવેચકે વિષયને ન્યાય આપવા કેટલી નિષ્કાપૂર્વકના પુરુષાર્થ કર્યો છે તે કહી જાય છે.

મુમુક્ષુએ**ા માટે અઃ વિવેચન**ગ્રંથ ક્રિંમતી **વાંચ**ન પૂર્ુ પાડે છે.

**લક્તિ સુધારસ:** संपाद्धः- 'चित्त': अधाशक स्व० सूरक्षेन संववी.

આ પુસ્તક કદમાં જો કે નાનકડું છે, પરંતુ એનું મૂલ્ય એની ગુણવત્તામાં છે. સ્વબ્ વાડીલાલ મેઃતીલાલ શાહ કૃત 'પરમેશ્વરની હજૂરમાં' નામક લખાણમાં અંતરાતમા અને પરમાતમા વચ્ચેના કાલ્પનિક સંવાદ આવે છે. તેા 'અભીપ્સા' નામક લેખ જગન્નિયાંતા પ્રત્યેની આત્માની અવ્જુ-પ્રાર્થના સમા છે. આ ઉપરાંત આગમસુધાબિન્દુ, સંસ્કૃત સુવાકયા અને બાેધવચના અહીં વેરાયેલાં પડ્યાં છે.

સાંસ્કૃત કાવ્<mark>યાનંદઃ</mark>– સંગ્રહકર્તાઃ– મુનિશ્રી 'નાનચંદ્રજીસ્વામી: પ્રકાશકઃ– શ્રી અજરામર જૈન વિદ્યાશાળા, લીંબડીઃ પહેલા ભાગ

આ નાનકડી પુસ્તિકા ૩૭૧ સુંદર અને પ્રસિધ શ્લાકાની અનેલી છે.

સંસ્કૃત કાવ્યાનંદ: ભાગ ૨–૩, પ્રબાધ પ્રભાકર: સંગ્રહકર્તા મુનિશ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી: પ્રકાશક ઉપર મુજબ.

ગા પુસ્તિકામાં પણ સંસ્કૃત ચાંથા જેવાં કે ગીતા, વિવેક્ચૂડામણિ, જ્ઞાનાર્ણવ, દૃદયપ્રદીપ, વિચારપ્રદીપ, ગરૂડપુરાણ વગેરેમાંથી ખાસ ચૃંટવામાં આવેલ શ્લાેકા, વિવિધ વિષય પશ્નાે એાધદાયક સુભાષિત સંચય ઇત્યાદિ સાહિત્ય સામગ્રી આપવામાં આવી છે.

કા. હ**. વકીલ** 

×

\$\$

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

# સાધના પથે-પત્રોની પગદંડી

(કવિવર્ષ ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબનાં આધ્યાત્મિક પત્રો )

(પૂ. ગુરુદેવે જુદી જુદી વ્યક્તિએ ઉપર લખેલા પંત્રામાંથી, ખહુજન સમાજને ઉપયોગી જણાતા પ્રત્રા તથા તેના અમુક ભાગા અહીં રજૂ કર્યા છે. પંત્રેલા સંધાધના અનાવશ્યક હાવાથી રદ કરેલ છે. જે જે વ્યક્તિઓએ આ પંત્રા આપ્યા છે તે સૌના અમે આભાર માનીએ છીએ – સં.)

ઃ સંચઢ અને સંકલન :

મહાસતી શ્રી દસય તીબાઇ આર્યાછ મહાસતી શ્રી કલાવતીબાઇ આર્યાછ

Ĵ

ता. १८-६-०८

૦૦૦ સમજવા છતાં મનુષ્યાે શુક્ષ પાંચ તજી દઇ અશુક્ષ પાંચે કેમ વળે છે? તે વિષે નીચેના વાકયાે કામળ દૃદયમાં કાતરી રાખવા ભલામણ છે:~

માણુસને જયાં સુધી આત્મિક સુંદરતાનું અવેલાકન અને અપૂર્વ વસ્તુના અનુભવ ન હાય, ત્યાં સુધી પુદ્દગલ પરથી મનાવૃત્તિને પાછી વાળવી અશકય છે. કારણ કે જે સમજાય છે તે સામાન્ય અને પરેક્ષ છે અને લલચાવનારી બાદ્ધ સુંદરતા પ્રત્યક્ષ છે. આત્મિક સુંદરતા ઊંડા પ્રદેશમાં અદશ્યપણે રહેલી છે. લાકા પશ્ચરને મૂકી પારસમણિને સ્વીકારે એ સ્વાભાવિક છે, પરંતુ પારસમણિ તેા દેખાતા નથી – અત્યન્ત અદશ્યપણે રહેલ છે. માત્ર તેની કથની દખ્યમાન હાય એમ અનુભવાય છે. તા પણ એ આનંદના ઝરા પ્રગટ કરવાનાં સાધના આપણી પાસે પરિપૂર્ણ છે. આત્મા અખૂટ ખજાનાના માલિક હાવા છતાં ભિખારી બનીને રખડે છે, પરંતુ દરાયેલ દાલત વડે અનેલ ભિખારીને શ્રીમંત થતાં કેટલી વાર અને શી મુશ્કેલી પડવાની છે?

આપણી સ્વાધીન રહેલ અપરિચિત શકિત માત્ર જ્ઞાનનાં અભાવે પરાધીનતા લેાગવે છે. સૂર્ય જેવેા પ્રકાશિત પદાર્થ અંધારામાં ઘેરાઇ ગયા છે. અખૂટ ખજાના ખાલવાની ચાવી તમારી પાસેજ છે તેને લગાડતા શીખા.

પંચ ઘણા કાપવાના છે, મુસાફરી ઘણી લાંબી છે, સૂવાનું કે બેસી રહેવાનું આ સ્થળ નથી. યાદ રાખવું કે સાથે જેખમ ઘણું છે. રસ્તા વિક્ટ છે, અને જેમાં લૂંટારાઓ ઘણાં ઘૂમી રહ્યાં છે, જે સાથના વહે ધારેલ સ્થળે પહેાંચવું છે તે જો લૂંટાઇ ગયા તા આશ્રમ્યા પછી અક્સાસ ને ખૂટ્યા પછી ખેઠ ને તૂટ્યા પછી તાણવા જેવું થશે. આળસ એજ અહિતનું બીજ છે. નંગ જહેલાં સાનાના દાગીનાની લાલચે જિંદગીને કાયલા જેવી કરવી તે કરતાં સાદાઇ હજારગણી સારી છે. બનાવટી અત્તર કરતાં આત્માને અત્તર જેવા ખૂશ્બુદાર અને ઉત્તમ પ્રકારના ગુણુરૂપ ભૂષણુવાળા બનાવવા એ આનંદદાયક છે.

પુરસદ વખતે ઉપરના દરેક વાકચાે વાંચશાે. અધિકારી વિના ખીજાને ન વંચાવશાે. વાંચ્યા પછી મનન કરશાે, નિદિધ્યાસન કરશાે. આ પત્ર સાચવીને સદુપયાેગ કરશાે. એજ. વિશેષ પ્રસંગે.

દઃ (ભક્ષુ⊹

ર

સાયલા,

તા. ૪ ૭-૨૪

૦૦૦ પરમાત્માનું સ્મરણ **દૃદય**માં સ્થિર થાય તેટલા અધિકારવાળું દૃદય બનાવવું કે જેમાં નકામી કચરા જેવી ભાવના, વિચાર કે ઘટના ટકે નહિ. (ચાદ જ ન રહે).

 <sup>※</sup> પૂ. ગૃરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજ જયારે કોઇને પત્ર લખતા, ત્યારે નીચે "દ: ભિક્ષુ" એ નામથી પેતાને ઓળખાવતા અને એ રીતે સહી કરતા. અહીં પણ દરેક પત્રમાં, વાચકે એ રીતે સમજવું. ⊸સં.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

જીવાત્માના લાંબાકાળના સ્વભાવ જ એવા છે કે જરૂર વિનાની બીનાએ! સ્મરાષ્માં રાખી લે છે અને તેને ભૂલતા નથી, પરંતુ આત્માનું અહિત કરનારી તમામ બાબતા ભૂલી જવી, સંભારવા જતાં ય સાંભરે નહિ એવા પ્રયત્ના સેવવા. જે જોવાના દેશ્યા, શ્રવણમાં પહેલા શબ્દો અને વિચારાને એક ક્ષણ પણ દૃદયમાં સ્થાન આપવા જેવા ન હાય તેને અંતાકરણમાં જાય જ નહિ અને જાય તા ટકે નહિ એવું દૃદયને બનાવવું. અને આપણા સંસ્મરણા પવિત્ર, શુદ્ધ, અમૃત જેવાં બને એવી ટેવ પાડવી. જો કે તમે અગાઉ કરતાં ઠીક – ઠીક આગળ વધ્યા છા તથાપિ મને એટલેથી સંતાબ નહિ થાય. આપણે તા ત્યાં સુધી જવાનું છે કે જે સ્થળે ક્ષણે ક્ષણે હર્ષ, શાક, ભય, ચિંતા અને આસકિતનાં માજાં કે ભૂકંપ આવી રદ્યાં છે તે ડગાવી કે ચળાવી શકે નહિ.

સારાં - નરસાં અનાવા કે સંધાગાથી લાગણીઓ ન ઉરકેરાય, સ્થિર મને તે દરયા નિહાળી શકીએ, તટસ્થપણે રહી શકીએ અને પ્રભુ ભજનથી ઉછળના ધાંધમાર પ્રવાહ દૃદયને અપૂર્વ શાંતિ આપે તેવા ભાવા પ્રગટાવવાના છે, માટે પ્રમાદી ન થશા હજુ પાંચ ઘણા કાપવા છે. જવાગદારી ને જાખમ પણ હવે જ શરૂ થાય છે. અત્યાર સુધી તા અજ્ઞાનતાના આચ્છાદાનથી નિર્ભય અને નફકરા હતા, પરંતુ કંઇક સમજાયા પછી જાગૃતિ માટે વધુ તૈયાર રહેવું જોઇશે. એવા પ્રકારના ઉપાયા, વાંચન પછી વિચાર, મનન અને આચરણની ટેવ, મન ઉપર સંયમ, વચન પર કાળૂ, કાયાને કસીને દુઃખદાયક આદતાથી અલગ રાખવી એ આપણું ધ્યેય છે.

સર્વત્ર વ્યાપી રહેલાં પરમાતમાને સમીપસ્થ સમજી તમામ જીવનનાં કાર્યો કરવાં. આધ્યાત્મિક વાંચન મનનની ટેવ ચાલુ રાખશા. કઈ રીતના વર્તનથી પ્રભુ પ્રસન્ન રહે, આત્મિવિકાસ થાય, શાંતિપૂર્વક જીવન ગાળી શકાય એના મક્કમ વિચાર કરી આચરણુ માટે દઢ સંકલ્પ કરશા, જીવનને પવિત્ર અનાવશા. આત્મચિંતન, પ્રભુમજનમાં પ્રમાદ ન કરશા. યાગવાશિષ્ઠ ન વાંચ્યું હાય તા વાંચવાનું શરૂ કરશા હાલ એજ.

ક્ષ: ભિક્ષુ

3

સરા,

ता. २६-११-४४

૦૦૦ અમારી ભાવનાને ઝીલવાની તમારી આટલી આતુરતા જોઇ તમારા અધિકાર માટે ખૂબ સંતોષ થાય છે. જે કાંઇ વાંચન શ્રવણ કર્યું હાય છે તેને પચાવવાના હવે અણુમાલ અવસર છે. જીવનના પ્રત્યેક પ્રસંગને વિચારવાની, તપાસવાની ટેવ પાડતા રહેશા.

અન્તરસ્થ દેવ અન્તર્યામી મહાપ્રભુ સાૈના અન્તઃ કરણમાં હાજરાહજુર બિરાજે છે. તેના આદેશ ઝીલવા હંમેશાં તત્પર અનશો. એ અંતરનાં ઊંડાણુમાંથી જે કાંઇ સૂચના કરે તેને ત્રણ કરણ અને ત્રણ ચાેગથી વળગી રહેવામાં તમાે જેટલા સફળ થશાે તેટલી આધ્યાત્મિક શાંતિ જરૂર અનુભવાશે.

દ ઃ ભિક્ષુ

ጸ

વાંકાનેર,

તા. 3-७-४૫

૦૦૦ પ્રેમીજનાની એવી જ હાલત હાય છે. ચીનગારી લાગી જાય એવા પવિત્ર અને યાગ્ય દૃદય હાય ત્યાં જ એ લાગે છે. બાકી ઘણાય દૃદયો કારાધાકાર જેવા હાય છે. તમારી ભાવના અંતરની તાલાવેલી જ તમને આગળ લઈ જશે. ઉચ્ચ ભાવના જ માર્ગ કાપવાનું એ જાર છે. શુદ્ધિની એ પધિ છે. જીવ એવી શુદ્ધ ભાવનાના અભાવે જ રખડ્યા છે. સમજ કે ભાવવિનાની ક્યાએ! તા કરાડા કરી પણ દૃદયના ભાવ-રસ ભાવો નહિ. તમને કુષા, પિપાસા ઉઘડી છે એટલે જ એ વ્યથા અનુભવાય છે. જરૂર જાગૃતિની જ છે. અને એવી જાગૃતિ પણ જ્યારે એ વરતુની લય લાગે છે ત્યારે થય છે. પ્રભુ સન્મુખ થવાના પ્રયાસ સતત રાખવા. એ જ ઉપયોગ, એ જ ચિંતન, એ જ લગની, એવા જ

### प्रथ गुरुहेव डिविया पं. नानयन्द्रेक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

વાંચના, એવા જ સંગ એ ખધા નિમિત્તા મદદગાર થાય છે. વાંચનથી વધુ વખત ચિંતનમાં ગાળવા. દીવાલ ઉપરના વચનામૃતા વાંચતાં રહેશા. વિચારતાં હશા. વ્યવહારના અંધના હીલા કરશા. આસકિત ઘટે, સેવાભાવ વધે, વાણી-વિચાર પર સંયમ રખાય તે વાત લક્ષમાં રાખશા. યાગ બધા સારા છે. બીજાની અપેક્ષાએ ઘણા સ્વતંત્ર સુખી અને સાધનવાળા કુદરતે તમાને બનાવ્યા છે. એ વિકાસને અર્થે બનાવ્યા છે, આત્મસાધનાના અર્થે યોજેલ છે. દયા, પ્રેમ, સેવા, ભક્તિના રસા પ્રગટાવવા માટે એ ખૂબ લક્ષમાં રાખશા.

દઃ ભિક્ષુ

પ

મારળી,

તા. ૪**-૧૨<del>-</del>૪૫** 

૦૦૦ આટલા સમાગમ પછી પણ માંદગી તમાને ભયજનક લાગી તેથી આશ્ચર્ય થાય છે. ખરેખર! જડની સત્તા ભારે વિચિત્ર છે. તત્ત્વદેષ્ટિએ જેતાં માંદગી એ તેા પરમાત્માની સુરક્ષિત ગાેદ છે. જેમ બાળક માતાની ગાેદમાં નિર્ભય હાેય છે તેમ ભકતકાેડિના જીવા, પરમ શ્રદ્ધાળુ આત્માએ માંદગીને પરમાત્માની ગાેદ સમજી વધુ સ્વસ્થ અને શાન્ત અને છે.

પરમાત્માના વિશેષ અને તાત્કાલીક અનુગ્રહ વરસે છે ત્યારે એવા સકતકાંટિના જીવને માંદગીનારૂપે સતત એકાંત આપે છે. શારીરિક ક્રિયા શાંત અને ત્યારે જ મન-પ્રાણ ભગવાનની સાથે એકરૂપ અની શકે. અને એવી તક માંદગીમાં સહજ અને છે. પરંતુ આવી સ્થિતિ અનન્ય સક્તિપરાયણ જીવને જ પ્રાપ્ત થાય છે. અકી જેનું જીવન પરમાત્મા સાથે એડાયું નથી હોતું તે તો માંદગીને સ્થાંકર શ્રાપરૂપે માની ભારે વ્યથતા અનુસવતા હાય છે. અરેખર! એ પામર દશા જ ગણાય.

આ ઉપરથી એમ નથી સમજવાનું કે માણુસે માંદા પડવું એ સારી વસ્તુ છે. માંદા પડવું અને માંદગી આવવી એ એમાં ઘણું ફેર છે. એક માણુસ અજ્ઞાનતાથી, મૂર્ખતાથી કેઇ શારીરિક ભૂલા કરે તો તેની શિક્ષારૂપે જરૂર એ માંદા પડે છે. લગભગ નવ્યાણુ ટકા માંદગી એવા જ રૂપની હોય છે....એટલે એવી સ્થિતિમાં તો ધીરજપૂર્વક બાહ્ય ઉપચારા કરી શરીરને સમ-સ્થિતિમાં લાવવાને સમજુ માણુસે પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. એમાં જ ખરી સમજણુ અને જ્ઞાનના ખરે ઉપયોગ છે. કાઇ પણ સ્થિતિમાં સમભાવ ન શુમાવવા એમાં જ ખરી મહત્તા છે. દૂંકામાં, મને પાકી શ્રદ્ધા છે કે હવે તમા તદ્દન સ્વસ્થ હશે. તમારું શરીર સારું ન હતું. તમે થીગડા મારીને આરાગ્ય રાખતા હતા તેથી વારવાર તાવના કર્યાન થતાં. ભક્તિના ખળે આવ્યા ને રાકાયા પણ શરીર માંદગી માગતું હતું. તમા કેલતા હતા ને અતે તેણે તેના ભાવ ભજવ્યા. તમે દેણું ચૂકવ્યું. મન દ્વારા પ્રભુસ્મરણ ચિંતન કર્યો જશે. દુ:ખમાં પ્રભુભજન વધુ થાય. પ્રભુ વધુ હકડા રહે છે.

દ : ભિક્ષ

5

લી ખિડી, તા. ૨**૬–૨**–૪૬

૦૦૦ આત્મકલ્યાણના પથમાં પ્રકૃતિના-સ્વભાવના પરિવર્તનને પ્રથમ સ્થાન છે. તે સિવાય એક ઇંચ પણ આગળ વધાતું નથી. પ્રકૃતિ પર સ્વામિત્વ-અંકુશ ત્યારે રહે કે આપણાથી તે ભિન્ન છે, એ મારા કરણ છે, સાધન છે. હું તે બધાના સ્વામી છું. એ ભાનમાં આવવા માટે સતત પ્રયત્ન સેવવા. એ જ ધ્યાન, એ જ લક્ષ, એ જ ધ્યેય, એ જ વિચાર, એ જ ચિંતન આત્માને પ્રકૃતિથી અલગ સમજવાને, અનુભવવાને મકદગાર થાય છે. અને ભિન્ન છે એ પ્રતીતિ જ પ્રકૃતિ પર સ્વામિત્વ કે અંકુશ રાખવા માટે ઉપયોગી થાય છે. એ ઉપયોગ જ હિતકર છે. આત્મ- જાગૃતિ માટે સતત પ્રયાસ, ધીરજ, શ્રહા અને તે વસ્તુ પ્રત્યે પ્રેમની જરૂર હાય છે. આત્મજાગૃતિના અભાવે જ

#### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

છવ રખડયા છે, ફાંફાં માર્યા છે. તમને સર્વ પ્રકારની અનુકૂળતા છે. એ માર્ગ પ્રત્યે પિપાસા છે, ખંત છે માટે જરાયે નિરાશ ન થતાં અંતરદિષ્ટ માટે અહારના વ્યવહારા ગૌણ કરી છોડાય તેટલા છોડી દેવા, એ જ અભિલાષ. પ્રાર્થના, સ્મરણ, ધ્યાન, ધૂન માટે જાગૃત રહેશા.

ક્રઃ ભિક્ષુ

Ġ

જડે²ઘર,

ता० २3-3-४७

૦૦૦ સંસાર એટલે અનેક ઉપાધિઓની પરંપરાના મૂલા. એમાં બીજી આશા ન રખાય. જેટલું વાસનાનું રૂપાંતર, આસુરી બલની મંદતા, દિવ્યભાવની હાજરી એટલી શાંતિ સમાધિ રહે છે. પ્રતિકૂળ હુમલાના સામના કરવા. વ્યવહારના વંટાળમાં અડગતા, સ્થિરતા અનુભવવી એ જ સાચી સમજ અને શકિત ગણાય. પુસ્તકીશું કે અક્ષરજ્ઞાન ત્યાં કામ આવતું નથી. અનુભવ જ્ઞાન જ એના ઉકેલ કરે છે. ઇષ્ટના વિધાગ અને અનિષ્ટના સંધાગા વખતે આસુરી સૈન્ય આર્તા ધ્યાનો લેખાસ પહેરી ખડું થાય છે. અને મુમુલુવર્ગને લુભિત કરી મૂકે છે. એવા સમયે સાવધ રહેવું. પ્રસન્નતા, સાવધાનતા, શ્રદ્ધા, અડગતા જાળવી રાખવા પ્રભુની મદદ, સહારા લેવા તે એના ઉપાય છે. બધા પ્રકારની મુંઝવણા, પ્રતિકૂળતાએ, વિક્ષો, નિરાશાઓ અને બેચેની વખતે પૂર્ણ ઉપયાગપૂર્વક ભગવાનનું શરણ, તેમની પ્રાર્થના સર્વોત્તમ છે. ને સર્વભાવે સમર્પવામાં એાર મઝા છે. પછી દુઃખા તે દુઃખરૂપે રહેતાં નથી. વિઘ સર્વ અલાપ થઇ જાય છે. એટલા દિષ્ટમાં સુધારા થાય છે. માટે એ સર્વોત્તમ દવાનું પરેજી સાથે સેવન કરશા તા બધી ઉપાધિ શાંત થઇ જશે. એ જ.

દઃ ભિક્ષુ

1

મારબી, • ૧૧૦ જ

તા. ૨૨-७-४७

૦૦૦ જયાં સુધી અંતરાત્મા જાગૃત થયા ન હાય ત્યાં સુધી બધા કારભાર મન પાસે છે. એ દ્વારા જ વહીવટ ચાલે છે. સીધા આત્મિક અંતરાત્મા સાથે સંબંધ નથી. મન ઊંચું – નીચું, દિવ્ય – અદિવ્ય, નિમ્ન – ઉર્ધ્વામી હાઇ શકે. પણ એમની માલિકીથી જ આત્માનું સામ્રાજ્ય ચાલે છે એટલે તાપ કે ઠંડક મન જ અનુભવે છે. ઉપયાગ મનના જ છે. અને આજે માણુસનું ખુધ્યાત્મક મન એ જ પાતે છે. વેદન મન દ્વારા થાય છે. કેલોરોફામથી મન એશુદ્ધ અને છે પછી શરીરને કાપવાથી મનને દુ:ખ થતું નથી. મનના પરિભુમે જ બંધ અને મુકત થવાય છે, એટલે તાપને રોકવામાં મનને જ બાધ જોઇએ. એથી જ રોકાય છે. ઘડતર પણ મનની દ્વારા જ થાય છે. હેમેશાંની ઉચ્ચ ભાવના, સમ્યગ્ વિચાર એજ ઉપાય છે. મનના ઉચ્ચ પ્રદેશ, ખુધ્ય, એ વાંચન – વિચારણા, સત્ શ્રવણ મનન દ્વારા જ નિર્મળ અને છે. પ્રેમભાવમાંથી પ્રગટેલી અર્પણતા પરપદાર્થ પર ઢળે અને રથૂલ સેવારૂપે પરિણ્નમી જાય એ રથૂલ અર્પણતા ગણાય. સાચી અર્પણતા, પોતાનું ત્રણતું સર્વસ્વ પ્રભુ ચરણે અપાય પછી પોતાનું કંઇ જ રહે નહિં. તેના યે ચ્ય વ્યાજબી જરૂર જેએ ઉપયોગ કરે તે પ્રભુના અનીને તેના અર્થ, પોતાના અર્થ નહિ. સ્પષ્ટ પાયું લગ્ન ન બધાયું હાય ત્યાં મુધી ભાવના ભાવતાં અનેક સંકલ્પા વિકલ્પા જાએ અને સ્થૂય વાણી વ્યાપાયમાં પરિણુમી જાય તે શક્ય છે. એ માટે લક્ષ, ધ્યેય ખૂબ વિચારપૂર્વક સ્પષ્ટ કરવાની અપેક્ષા રહે છે. ને તેમ છતાં ઉત્પન થતી ભાવો, તરેઓ, તેરાનોને ઉપયોગ રાખી વારવાર શાંત કરવા ખસેડવા પ્રયત્ન કરવા જ પહે. અને ઘણાં અસ્યાસે એ બહાર ડાકા કાઢતાં શાંત થાય છે. એ ભૂતાવળ બધી આપણે જ બાલાવી, પોપી, સંઘરી છે. એટલે શાડા અને ઢીલા પ્રયત્ને સાધ્ય ન શાય. ઇષ્ટ વસ્તની પ્રાપ્તિ થવા પહેલા અંતરની અકળામણ થવા ચારા છે

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અને થાય જ તેથી નિરુત્સાહી ન થવું. અનાદિના માર્ગે જનારની અકળામણ જુદી હાય છે. અને શ્રેયના પાંચે જનારની અકળામણ જુદી હાય છે. એમ સમજી એ અકળામણથી મુકત થવા માટે ધર્યા, વિશ્વાસ ને જાગૃતિની ઘણી ઘણી જરૂર હોય છે.

દઃ ભિક્ષુ

ج

મારળી,

તા. ૪-૧૧-૭૪

૦૦૦ વૃત્તિનું ભાવનાનું ઉત્થાન થયા પછી અંતરાત્મા જાગૃત ન થાય ત્યાં સુધી વચલા રસ્તામાં જોઈએ તેટલી શાંતિ નથી રહેતી તે સ્વાભાવિક છે. હવે નીચે જવું ગમે નહિ અને ઉપરની ભૂમિકાએ પહેાંચાય નહિ, આવી સ્થિતિ જીવમાત્રને એક વખત ઉત્થાન થયા પછી આવે છે. લોકા સામાન્ય કચરા જેવા વ્યવહારામાં માજ કરતા હાય છે. એ ગંદકીમાં ટેવાયલાને એમાં મજા પડે છે. પણ એથી જેને અણુગમા થયા, એના પરિણામાના પરિચય થયા તેને એ માજ માણવી નથી પાષાતી. લાકા એમાં નહિ લળનાર પ્રત્યે ફાવે તેમ વર્તાવ કરે પણ એ બધું હસતા વકને મુમુલ એ સહવું રહ્યું. નીચેના પ્રકારા અને ઉપરના વિરહની વેકના બન્ને ખમવા પડે જ. પણ એથી જરાય ગભરાવું નહિ. ઘણા કાળની ભૂલા, ટેવા, આદતા અને ઘરેડાને હઠાવતા, દૂર કરતા કષ્ટ અને વિલંગ ગંને લાગે. એમાં અખટ ધર્ય અને અતૂટ શ્રદ્ધાની જરૂર પડે છે. આપણું આપણે મેળવલું છે. કર્યા કાઈ પાસેથી મેળવલું છે? છે ને લેવું છે, માત્ર તેના આધક તત્ત્વા નાખૂદ કરવાના છે. સર્વ કાર્યો, સર્વ વ્યવહારા એ જ લક્ષ રાખીને કરવા. એ છે તા અઘરું, પણ ખરા માર્ગ અન્ય નથી. અમે આ નથી પણ આ છીએ એ ઉપયોગપૂર્વક જીવાય ત્યારે સાસું જીવન ગણાય. જેમ ખીજા કાઇ સાથે વાતચીત કે કામ કરતાં હાઇએ ત્યારે હું જુદા ને તે જુદા છે એમ સ્પષ્ટ ભાન રહે છે. એમ શરીરાદિ પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિએ। મારાથી જુદી અનુભવાય એવી ઉપયોગ રહે ત્યાં સુધીને। પંચ કાપવાના છે. એ સતત અભ્યાસથી અનવા સંભવ છે. અને ખરી શાંતિ, ખરું સામર્થ્ય, શક્તિ પણ ત્યારે પ્રગટે છે. એ ક્યારે અને એમ નિરાશ થવાનું નથી. મેં જણાવ્યું તેમ શ્રદ્ધા, ખંત ને ધીરજની જરૂર છે. તમે કહેશા કે તેના ઉપાય? ઉપાય એ જાતની માન્યતાના દઢ સંકલ્પ, એમાં ઉપયોગ રાખવાના. પ્રત્યેક કાર્ય સાથે તે લક્ષ, એ ધ્યેય અને એને વિદ્રા કરનાર પ્રત્યે અણગમા, નકામા-મક્તીયા કાર્યા તરફ દુર્વક્ષ, છતાં આંતરીક આનંદ ને પ્રસન્નતા ન છેહવી. જેમ આગળ તેમ આધ્યાત્મિક વાચનમાં અધિક રસ અને ઇતર વાચનમાં ફીકાશ લાગશે. એ માર્ગ પડનારને નિમ્ન ભૂમિની પ્રકૃતિએ! ખહુ પજવે છે. વિદ્યા નાખે, અટકાવે, સંદેહ ઉપજાવે, નવા કંઇક ફતૂર કરે. પણ દહતાને તજવી નહિ. મજબૂત મન, દૃઢ સંકલ્પને કેળવવા અને પ્રાર્થના પણ એ જ જાતની કરવી

દ : ભિક્ષુ

90

સુક્ષમડા,

ता. ५-१-४८

૦૦૦ સારા કે નરસા, નાના કે માટા બધા પ્રમંગા કાંઇ ને કાંઇ બાધ આપતા જાય છે. પાત્રતા પ્રમાણે, અધિકાર પ્રમાણે સંસ્કાર પહે છે. આશ્ચર્ય જેવું, આકસ્મિક કે નવાઇ જેવું લાગે છે તે અજ્ઞાનનું કારણ છે. થવા પાંચ્ય થાય છે, બનવા પાંચ્ય બને છે. સમજવાન એમાંથી નવું શિક્ષણ મેળવે છે. જીવન તરફ હંમેશાં નિરીક્ષણ કરવું. અનુપ્રેક્ષાની ટેવ પાડવી. આત્મનિરીક્ષણ એ આલેલ્ચનાના પ્રકાર છે. ભૂલના પશ્ચાતાપ અને આર્તાધ્યાન એ જુદી વસ્તુ છે. આર્તાધ્યાન અંધન કરે છે, પશ્ચાતાપ શુદ્ધિ કરે છે. આસકિતભરી ઉદાસીનતાને ચિત્તની પ્રસન્નતા ભિન્ન વસ્તુ છે. ગમે તેવા પ્રસંગમાં પણ ચિત્તની પ્રસન્નતા ટકાવી રાખવી. ખેદ, શાક, ઉદાસીનતા, અલ્યુગમાં એ નીચી ભૂમિકામાં ઘસડનાર શત્રુ છે. શાંતિ, સ્થિરતા, પ્રસન્નતા, પ્રેમ, આનંદ એ ઉર્ધ્વ લઇ જનાર દિવ્ય

## પ્જય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

ભાવા છે. સમજાયું, જાણ્યું, શ્રવણ-મનન કર્યું તેના જીવનમાં શકિત પ્રમાણે ઉપયોગ કરા. જીવ માત્રને લાયકાત પ્રમાણે મળ્યું છે, મળે છે ને મળશે. લાયકાત વધારવી, અધિકાર વધારવા પ્રયત્ન સેવવા. અન્યની ત્રૂટીઓ, ભૂલા, ખામીઓ, અણ્યમજ તરફ વિશેષ ધ્યાન ન આપવું પણ પાતાની નિર્બલ બાજુ તરફ લક્ષ દેવું. બાલવામાં, શ્રવણ કરવામાં, જોવામાં અને ભાજન વ્યવહારમાં ખૂબ ઉપયોગ રાખવા. હમેશાં રાત્રે ભાવ પ્રતિક્રમણમાં જાગૃતિ રાખવી. પ્રાર્થના લક્ષપૂર્વક હમેશાં કરવી. દેવ્ટા કે સાક્ષી તરીકેના અભ્યાસ વધારવા. ભગવાનના ચરણે જનાર, તેને બધું સમર્પનાર માને છે કે બધું એનું છે. મારું કશું નથી, તા મમત્વ બધા સહેજે ઢીલા પડે છે.

त्वं देवमाप्तं शरणं प्रपद्ये, स देवदेवी हृदये ममास्तां ।।

એ ઉચ્ચાર જાપરૂપે કરવા, ભાજો હળવા થશે. શાંતિ રહેશે, ચિંતા ટળી જશે અને કમેકમે **ક**પ્ટામાંથી નિયંતા અનશા. પ્રકૃતિ પર કાળૂ આવશે. શ્રહા રાખજો. બસ, એજ.

ક : ભિક્ષુ

૧૧

સાયલા,

તા. ૩~७-४८

૦૦૦ તમારે આંતરપ્રદેશમાં વહેતા અખૂટ અમૃતના ઝરણાને પ્રાપ્ત કરવા સતત પ્રયત્ન કરવા ઘટે. એ રસના તમે સ્વતંત્ર માલિક છેા, એ તમારે સ્વાધીન છે. એ મેળવ્યા પછી અહારના વરસાદની જરૂર નહિ પડે.

> ચાંદની બહુ ખીલી રે અંતરચાંકમાં, ઠંડકની જયાં લાગી રહી છે ઠાર જો; ઝરમર ઝરમર ઝરણાં અમૃતનાં ઝરે, તે સ્થળ વસતાં આનંદ પ્રગટે ઔર જો... ચાંદની ૦ દશ્ય પ્રપંચા પરથી લક્ષ તજી દર્ધ, બહિરસાવ તજી અંતર કરીએ પ્રવેશ જો; કારાગૃહેથી મુક્ત બની સુખ મા'લીએ, સદ્દગુરુના સખી એ મુણીયા ઉપદેશ જો... ચાંદની ૦

આ આખું પદ વિચારનો અહિર્ભાવ એટલે અહંતાલાઈ જવન. જ્યારે ત્યારે એ અહંતાના પડદા ચીર્ય જ છૂટકા છે, આરા છે. અહંતાની ઊંડી ખાઇ આળંગ્યા પછી જ અનંત વિસ્તૃત પ્રદેશમાં જવાય છે. અહંતાના ક્ષેત્ર ઉપર જ નીચેની દરવાનો છે. અહંતાની ઊંડી ખાઇ આળંગ્યા પછી જ અનંત વિસ્તૃત પ્રદેશમાં જવાય છે. અહંતાના ક્ષેત્ર ઉપર જ નીચેની આમુરી પ્રકૃતિના પ્રવાહ વહા કરે છે અને જીવનને વિકૃત, બેચેન, અમમાધિવાળું કરી મૂકે છે. એ અહંતાના પ્રદેશમાંથી ખડાર નીકળવા, સમત્વના અભ્યાસ કરવાથી ધીરેધીરે અહંભાવ માળા પડી જાય છે, અને પછી અહંતું સ્થાન ચેત્યપુરુષ (અન્તરાત્મા) લે છે. ત્યારખાદ અંતરાત્મા પોતે જ સાચી સાધના કરી શકે છે, સત્યને પિછાણી શકે છે. પ્રકૃતિનું નિયંત્રણ કરી શકે એ જ વસ્તુને વસ્તુરૂપે એલળંબ, સાચા વિકાસ પ્રગતિ સાધી શકે, ભગવાનના લેટે તે કરી શકે, વાસ્તવિક શ્રુત તે સાંલળી શકે. અને ત્યારે આંતરચક્ષુ ખુલ્લી જાય છે, નવી દિશા સૂત્રે છે, બધું નવારૂપે દેખાય છે, સંબંધાનાં અર્થ, શાસ્ત્રના રહસ્યા, જીવનની કિંમત ત્યારે જ જણાય છે. ટૂંકામાં, જૂનું જગત નવારૂપે, ખરા અર્થમાં પ્રતીત થાય છે. એ અહંતાના નાશ કરવામાં પ્રથમ ખૂબ તાલાવેલી, અખૂટ ધીરજ અને જાગૃતિની અપેક્ષા રહે છે. એાઘઢિયના આઢ તિમિરમાંથી નીકળી મિત્રા, તારા, બલા ને દીપતા એ ચાર દિશને એાળંગ્યા પછી સ્થિરામાં સમત્વના અનુલવ થાય છે. × × દિશ્ય પલટાય એટલી જ વાર લાગે.

२२४

### पूज्य गुरुहेव डिवयर पं. वानसन्द्रका महाराज कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

શરૂઆત મિત્રાથી જ થાય. જેમ સફ્વિચાર, સદ્ધ્યાનના અળે દૃષ્ટિ અઠલાય તેમ જગત અઠલાતું જશે, અને ત્યારે જીવનનું મૃલ્ય, સાધનાનું મૃલ્ય ને સમયની કિંમત સમજાશે ને પરપદાર્થના માહ ઓછો થશે. એ પ્રમાણે આસંકિત ઘટશે, માની લીધેલ સુખ-દુ:ખની મૃંઝવણુ મટશે. પછી પરપદાર્થના જવા—આવવાયી, લાભ—અલાભથી તેનું ચોંકાવે એવું મહત્ત્વ નહિં રહે. પછી અનવાં આ અને છે. ભાવિ મિચ્યા થતું નથી. એ માત્ર આલવારૂપ નહિં રહે, પણ વર્તાનરૂપ થશે. એ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા પહેલા ઘણી મુશ્કેલી, મૃંઝવણ, ખેચેની રહેશે. પણ એથી જરાય ગભરાવું નહિ. શ્રદ્ધામાં પહાડસમા, નિશ્ચયમાં અડગતા સાથે ખૂબ ધીરજ રાખવી. સમભાવને સાથે (૨) કેળવતા રહેલું. ગમે તેવી કસાડીમાં ક્ષાલ કે કથાયને સ્થાન ન દેવું. તમારી કસાડી કરવા વારંવાર એવા પ્રસંગ આવી ખડા થશે. પણ તમારે એ ચારાથી સજાગ, સતેજ રહેલું. એ જ ધ્યાન, એ જ ચિંતન, એ જ ઉપયાગ, એ જ લક્ષ્ય ××× આવી સાધના મા? અંતરાવલાકન કરા. 'ગીતામંથન' મશરુવાળાનું છે તે વાંચવા યાગ્ય છે. 'જીવન શોધન' પણ એવા જ વિચારપ્રેરક ગ્રંથ તેના જ લખેલ છે. તે અને મેળવીને વાંચવા યાગ્ય છે. × × પ્ર ધીમે ધીમે ચડાય. વધુ માટે પુરુષાર્થ અને પ્રાર્થના ખૂબ શ્રદ્ધાપૂર્વક કરા. પ્રકાશ અનુભવશા, કંડકને અનુભવશા. વધુ શું લખું? સર્વ સામર્ચના કેન્દ્ર સમું નિજ આત્મસ્વરૂપ છે. ભાનને ત્યાં કેન્દ્રિત કરા. અસ, એ જ.

દઃ (ક્ષિક્ષુ

૧૨

માેમળી,

તા. ૧**૯−୫−**४८

૦૦૦ જીવનના વિકાસ એ જ જીવનનું રહસ્ય છે. વિકાસના ઉપાય સદ્વિચાર. સદાચાર એ સદ્વિચારનું પરિષ્ણુમ. સમય, શક્તિ, સાધન અને સમજ્યુના દુરુપયાગ ન થાય તેવી કાળજી તે પણ સદ્વિચારથી ઉદ્ભવે છે. મૃતશીલ પદાર્થના અતિ અને હંમેશના પરિચયથી આત્મા પણ મૃતશીલ જેવા પામર અને ભયગ્રસ્ત બન્યા છે. આત્મા પરના અધ્યાસે ક્ષણે ક્ષણે મરી રહ્યો છે, કે જે અમર અવિનાશી છે. પાતાના ભાનમાં આવનાર મૃત્યુને જીતી શકે છે. મૃત્યુના ભય જીતનાર બીજી કાંઈ ભયંકરતાથી પરાજિત બનતા નથી ને મૃત્યુ સુખદ બને છે. જીવન પછી મૃત્યુ અનિવાર્થ છે. કેમકે આવતા જીવનના સંધિકાળ મૃત્યુ છે. હાનિ અનુભવીએ તે શાક અને લાભ અનુભવીએ તે હર્ષ બન્ને એક જ સિક્કાની એ બાજુ છે. જેને આપણે શોક માનીએ છીએ તે બીજાના હર્ષ અને છે. જેને આપણે હર્ષ માનીએ છીએ તે બીજાના હર્ષ અને છે. જેને આપણે હર્ષ માનીએ છીએ તે બીજાના હર્ષ છે. પોતાના હર્ષ સમયે બીજાના શાકનું ભાન ન ગુમાવા. અને પોતાના શાક સમયે બીજાના હર્ષનું ભાન ન ગુમાવા. તે સ્થિતપ્રસ છે, સાની છે, જેનામાં અંદરનું બળ નથી તેના બીજા બળા કાંઇ કામના નથી. એ અંતરનું બળ પ્રાપ્ત કરવા માટે સદ્દવિચાર, સદાચ ર, સ્થિરતા, સમતા અને તુલનાત્મક શક્તિ જોઇએ. ભગવાનથી વિમુખ અહંભ વમાં રમણ કરનાર આદમી અંતરબળને ગુમ ની બેસે છે. જયાં અહં છે ત્યાં ભગવાન નથી. વાંચશેા, વિચારશા, ન સમજાય ત્યાં પૂછશા. સમજાય ત્યાં આવરેલે.

દ ઃ ભિક્ષુ

૧ ર

સાયલા,

alo 34-8-66

૦૦૦ જ્યાં સુધી સત્ની પીછાશુ ન થાય ત્યાં સુધી અસતને છેાડાતું નથી. પોતાની આળખાશુ ન થાય ત્યાં સુધી પરાવલંખન, આસકિત છેાડી છૂટતી જ નથી. પૂર્વના પુરુષાર્થ હાય, સુસંસ્કાર માટે પ્રયત્ન સેવ્યા હાય એવા જીવને જ એકાદ સામાન્ય નિમિત્ત મળતા એાધ થાય છે. અને પછી તજવા યાગ્ય તજે છે. ભજવા યાગ્યને ભજે છે અને આચરવા યાગ્યને પ્રેમથી આચરે છે. જરૂર માત્ર આત્મજાગૃતિની છે, અને તે પશુ ક્રમેકમે થાય છે. દદય સરળ

## क्य गुरुहेव डिवियर्थ पं. नानसन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिः

હાય, મન સત્સંગને ઇચ્છે, કરવા ચાગ્ય કરે પણ છતાં તેને અહવૃત્તિ પકડી રાખે છે, ખેંચી રાખે છે. નીચેના હુમલાને આધીન ઘઇ જાય. અવસર આવ્યે પ્રભુની કુંષા થાય તેં અહું વૃત્તિના બંધન ઢીલા પડે. એમાં પ્રભુકુપાની પણ જરૂર છે. એકલા પાતાના મળથી કે ઉપદેશથી અહંભાવ જતા નથી. પ્રાથીમાત્રને એ જ અટકાવી રાખે છે. ન નીકળે છતાં આ દર્દ છે એટલું ભાન રહે તા પણ ઘણું છે. તે લક્ષ ન હાય તા તેને પાયણ કર્ય જ જાય. અને પાતાની જાતને મુક્ત ને મુમુક્ષુ માને એવું માટા ભાગે અનતું હોય છે. કયાં કયાં, કૈવા સ્થળમાં, કેવા સંજોગોમાં એ મિથ્યા હું કાર ઊંઠે છે તે ધ્યાન રાખવું અને તે પાતાની જાતને હંમેશાં અલગ, સ્વતંત્ર, તટસ્થ, દૃષ્ટા સાક્ષીરૂપે <u>જોવાના</u> અલ્યાસ વધારવે!. એમાં અખુટ શ્રદ્ધા અને અતુટ ધીરજની જરૂર પડે છે....

દ : ભિક્ષ

૧૪

જોરાવરનગર,

તા. ૯-૭-૪૯

ooo પ્રત્યેક કાર્યસિદ્ધિમાં ઉપાદાન ને નિમિત્ત અન્તેની જરૂર પડે છે. પણ ઉપાદાન મુખ્ય છે, નિમિત્ત ગાણ છે. પાંચ સમવાય પુરુષાર્થ, કાળ, સ્વભાવ, પ્રારુષ્ધ ને નિયતિ-એ પાંચેની જરૂર પડે છે. એમાં એક એાછું હોય તે કામ અટકે. જૈન સ્યાદ્વાદને માનનાર છે. અને ઇતિર દર્શના પાંચમાંથી અમુકને માને છે. સાપેક્ષતા સત્ય છે. નિરપેક્ષતા એ માનવ માટે અસત્ય છે. નિરપેક્ષ એક પરમાત્માં હોઇ શકે. કેટલાક માટે ભાગે નિરપેક્ષવાદ 'આ આમ જ છે. એમ નિશ્ચય એક દૃષ્ટિને પકડીને કહે છે તે સત્ય છતાં અસત્યરૂપ ખને છે. આ દશ્યમાન જડ-ચેતન્ય એક છે, અનેક છે. જડ છે, ચેતન્ય છે, છે, નથી, નિત્ય છે, અનિત્ય છે. સારા ને નડારા, સુખકર ને દુઃખકર, આદિ અનાદિ એમ એક જ દ્રવ્યમાં લાભે છે. આ વાદ ખૂબ જાણવા જેવા છે. માનવની અધી ધારણા પાર પડતી નથી. એટલે જ કર્મયાં કામ કર્યો જાય છે. ફળની આશા નથી રાખતા. માથે બાજે રાખનારને વારંવાર મુશ્કેલીએા નહે છે. માટે જ ભક્તજના પ્રભુને ચરેલું બધું સમર્પા દર્ઇ હળવા થાય છે અને સુખે પ્રભુ લજી શકે છે. આપણું કશું નથી. આપણું ધારીએ તેમ કરી શક્રીએ તેમ નથી તેમ રહેવાનું પણ આપણા હાથમાં નથી. પછી બાજો ઉપાડવાના-પકડી રાખવાના માહ શાના? આપણાં કરતાં તે વધુ સારું કરશે. પ્રકૃતિને આધીન માણસ જયાં ત્યાં ભૂલા કર્યા કરે છે. રસ્તાે સૂઝે નહિ ને અજાડણમાં ચાલલું ફાવે નહિ. એના કરતાં તો તે કરાવે તેમ કરલું. તેને અર્પણ થવું, "त्वं देवमाप्तं शरणं प्रपद्ये " હે દેવ! અમે તારે શરણું છીએ અને ખરેખર લગવાનને શરણું જનારને 'ગીતા'નું અલયવચન છે – 'योगक्षेमं वहाम्यहं'' તારા યાગઢામનું હું વહન કરીશ. જ્યાં રાખે ત્યાં અને જેવી રીતે સખવા માગે ત્યાં રહેવું. વિશ્વાસ, શ્રદ્ધા, અચલતા ન ગુમાવવી, એમાં ઔર મઝા છે. એ જ ખરા વૈદ્ય છે, એનું નામ અમૃત છે, એ જ ખરી કર્વા છે. એના માર્ગ જ માંગલરૂપ છે. अા अ न આવડે તे। નામસ્મરણ આવડે કે નહિ ? અસ, સૂનાં-બેગતાં, આતાં-પીતાં, હાલતાં-ચાલતાં "त्वं शरणं त्वं शरणं 'તુંહી તુંહી' એના નામના ઉચ્ચાર દમળદમ થાય એવી ટેવ પાડવી. પછી એની મજા જોજો. એ જ.

કઃ ભિક્ષ

74

મુજપર.

તા. ૧૧-૧૧-૪૯

૦૦૦ વિશ્વમાં જ્યાં નજર નાખા ત્યાં સર્વત્ર યુદ્ધનું કર્શન થશે. રાષ્ટ્રમાં, પ્રાંતમાં, ગામમાં યુધ્ધ, ઘરમાં નાના-માટા યુદ્ધ, શરીરમાં યુદ્ધ, જે તુમાં યુદ્ધ, પશુ-પક્ષીની સચ્ટિમાં યુદ્ધ, પરમાણમાં યુદ્ધ, પ્રકૃતિમાં યુદ્ધ, જ્યાં જુઓ ત્યાં શુધ્ધ. તેમાં નખળા, અશકત, દુર્ખળના મરા તેને સીદાવાનું, તેનું મૃત્યુ, તેના પરાજય ને, સબળ સરાકતના વિજય એમ સર્વત્ર દેખાશે. આ અધું સંકારણ છે. નળળા બનેલાને સબળ, સશંકત બનવાના આ પ્રયોગ છે. કુકરત ઇચ્છે છે કે નખળાઇ ત**ે**ને, પ્રમાદ, નિદ્રા, <mark>બેકરકારી ને આળસ છે</mark>હો. નહિં તેા તમે દેશ**ાઇ** જશાે. એ અવાજ

### पूक्य गुरुहेव डिवय पं. नानसन्द्रका सहाराक कन्स्थाताहि स्मृतिग्रंथ

રાત-િક શેષણા કરે છે. પણ અજ્ઞાની-બેદરકારી જીવા ત્રાંભળતાં નથી, ચેતતા નથી. સખળ થવાના, વિજય કરવાના સાધના ભૂમિકાના, યાંગ્યતાના પ્રમાણમાં સર્વને આપ્યા છે. પણ મનુષ્ય તેના દુરુપયાંગ કરે છે. પાતાની જાતને અશકત, નિર્ભાગી માની બેઠા છે, એટલે વાર વાર પરાજય થાય છે. પાતાના અજ્ઞાનથી માર્ગ ભૂલ્યા છે. જે મેળવવું છે, જયાં વિજય કરવા છે, જયાંથી આગળ વધવું છે તેના ખ્યાલ નથી. અને જે પ્રારખ્ધવશ વસ્તુ છે તેમાં રાતિક ગાયાં, મારે છે, ભાગ્યને પલટાવવા મથે છે. ખહારથી જીવને વિજય દેખાય છે. અંદરના પરાજય એઇ શકતો નથી. સાચી વસ્તુના લોગે ખોટી વસ્તુ મેળવે છે, અને તેમાં રાચે છે. પરાજયમાં વિજય માનવાની મૂર્ખતા કરે છે. દુશ્મનો આ પ્રાણીની કળને પીછાણી ગયા છે. ઘાર નિદ્રામાં ઘર જાય છે તેનું લાન નથી, ખબર નથી. દુશ્મનને ઓળખવામાં આખી દુનિયા ભૂલી છે. પરાજય થતા આવે છે તેમાં વિજય દેખે છે. અમૃલ્ય સાધના અને અમૃલા સમય ધૂળ લેખા કરવામાં ગુમાવે છે. પ્રતિકૃષ્ણ મહાન અધકાર તરફ ધકેલાઇ રહ્યો છે તેને ખ્યાલ નથી. પાતાની શકિતના અવિશાસ પાતાના પરાજય કરાવે છે. પાતાના ઘરમાં રાખી પોષેલા અમુરા પાતાનું અહિત કરે છે. મનુષ્યે એકવાર પાતાની જાતને ઓળખવી જરૂરી છે. પાતાને ઓળખનાર પાતા સાથે રહેનારને જાણી શકે છે. યુધ્ધમાં સર્વાત્તમ ખળવાન સર્વ શકિતમાનના સહારા લેવા એ શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે. હું શું કરી શકું મારાથી શું ખની શકે મારે સાર ચનાર અમણી હાર ખાય છે. હું પ્રભુનું બાળક છું. મને તેની જરૂર મઢઢ મળવાની છે, એ એવા વિશ્વાસ કે મારું સારું થવાનું છે. હું જરૂર જાગૃત રહી વિજય કરીશ એવા દઢ ભરાસો, વિશ્વાસ અને સંકલ્પ એ વિજયના ઉત્તમ ઉપાય છે. આ સ્થળે જ નવરાશ મળી એટલે લખાયું છે. બસ એ જ.

**લિક્ષુ** 

૧૬

લી'અડી, ૧૦−૩−૫૧∌

૦૦૦ પુરસદના અભાવે એક કાર્ડ ચિત્તચંદ્રમુનિ પાસે લખાવેલ હતું. પ્રકૃતિથી વિરુદ્ધ વાતાવરણમાં રહેવાના યોગ પ્રાપ્ત થયા છે. સંમેલનનું કાર્ય ફાગણ શુદ્ધ સાતમ ને સુધવારથી શરૂ થશે. હું તો આ બધી ઝંઝડથી મુકત થવા ઇચ્છું છું. મારે મમત્વ રાખવાનું કાઇ કારણ નથી. એમાં પડવામાં સાર નથી. તેમ આપણું સુધાર્યું મુધરે તેમ નથી. કાળના પરિપાક વિના પુરુષાર્થ નિષ્ફળ જાય છે, એટલે સહજભાવે જોડાવું ને સહજભાવે રહેવું તેમાં શાંતિ જળવાય, નિર્લેપ રહેવાય × × પ્રકૃતિના નાટકા એવા જ હાય છે. જયાં સમજણું હાય ત્યાં મમત્વ, આગ્રહ ને પકડને સ્થાન રહેતું નથી. કર્ત્તા બ્રિમિકા પરત્વે લિસ (૨) હાય છે. મનુષ્યમાત્રનું ક્ષેત્ર એક ધારું નથી હાતું. દૃષ્ટિ બદલાય, ભ્રિમિકા ખદલાય તેમ કર્ત્તા વર્ષા થયા એક સમયે જે કર્તાવ્ય હાય તે સમય ફર્ય ન રહે. નહિ તો કાઇ, સગા-રનેહી, સ્વજનવર્ગને મૃકી ત્યાગમાર્ગ જ ન લઇ શકે. પાંચ સમવાયમાં પુરુષાર્થ મુખ્ય છે. કર્મ કે આકીના ચાર મનુષ્યને અજ્ઞાત છે. પુરુષાર્થ કરવાથી ચાર કેવા રૂપે છે તે સમજાય. પુરુષાર્થ કરતાં પરિણામ ન આવે ત્યારે પારુષ્ધનો કે કાલના પરિપાકારિનો દોષ મુકાય. પુરુષાર્થ કરવામાં જ્ઞાનની તે જરૂર પડે છે. એમ સમજપૂર્વક કાર્ય કરવાનો અધિકાર મનુષ્યને છે. પરિણામ મનુષ્યના હાથમાં નથી. માટે ડાહ્યા જના ફળ માટે વલોપાત નથી કરતા. અંતરની શુહિના પ્રમાણમાં પ્રશ્ના ઉકેલ આપોઆપ થાય છે. માટે મુમુલ વધુ ઝાક અંતરશુદ્ધિ તરફ રાખે છે અને તે જ ખરા પુરુષાર્થ છે. બાકી તો વ્યવહારીક પ્રયત્ન, ઉદ્યમ તે સ્વાર્થનું કાર્ય ગણાય. પ્રત્યેક કાર્યમાં ચાર સમલાય તે અનિવાર્ય સાથે જ હાય છે.

દઃ સિક્ષુ⊹

70

ભાવનગર, તા. ૯-૭-૫૧ 🦠

૦૦૦ તમારા પત્ર મળ્યો. પિતાની સેવા કરવી, તેમને શાંતિ આપવી એ પુત્રના ધર્મ છે. ભવિષ્યની પ્રજામાં સેવાના સંસ્કાર પડે તેમ વર્તન કરવું.

### प्रथ गुरुदेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

માણુસના જીવન માટે પૈસા છે, પૈસા માટે માણુસનું જીવન નથી. જગતમાં દેખાતુ બધું સૌંદર્ય આત્માને લીધે કિંમત છે. આત્માનું અનિષ્ટ કરી જડ લક્ષ્મી પાછળ દાેડનાર પાગલ છે, મૂર્ખ છે. જેના હ્રદયમાં પરમાત્માના સ્મરણુરૂપ દીપક ન હિ તેનામાં અંધકારમાં પાશવી વાસનારૂપ ઘુવડ અને કાનકડીઆ વસે છે. તેનું જીવન સ્મશાન જેવું ખિહામણું છે.

દૃદયમાં માણુમાઇના દીવા પ્રગટાવાને અને પરમાત્માના સ્મરણથી તે પવિત્ર સ્થળે થાડીવાર વિશમ લેતાં શીખને. પ્રવૃત્તિનું ચક્કર તે! હંમેશા ચાલતું જ રહેવાનું. ત્યાં વ્યાપારની પ્રવૃત્તિ અને દેશમાં આવે! ત્યારે નકામા વ્યવહારાની પ્રવૃત્તિ. એમાં કયાંય નિવૃત્તિને અવકાશ જ નથી મળતો. આમ જ જીવન વિતાવવું છે? સાચા વિરામના લહાવા, એની માજ શું નથી જ માણવાની? વારુ, તમે ચાલ્યા બાંગો છો તેના કયાંય છેડા છે? વિરામના, શાંતિના, આત્મનિરીક્ષણ માટેના કશુંય લક્ષ છે? ફક્ત પેટ ભરવા માટે રાતિક વસ વ્યવસાયમાં ઘાણીના ખેલની માફક નેડાલુ અને પ્રજ વધારવી, તેના માટે ચિંતાઓ સેવવી, તેના અર્થે અનેક વિટંબણાઓ વેઠવી અને છેવટે કશું આત્મધન મેળવ્યા વિના બધું છોડીને ચાલ્યા જવું એ શું અસબર છે? જીવન શા માટે? આવ્યા શા માટે? કયાંથી આવ્યા? પાછા કયાં જવાનું? સાથે શું શું આવવાનું? આપણે કેટણું? શું કરીએ છીએ? આ બધા આત્મસંભંધી વિચારા નવરાશ મળે કરતા રહેશા.

તમારું શ્રેય તેમાં છે. બાકી તેર આ બધાં દશ્યા એક વખત નકામા થવાનાં છે.

હેંમેશા સત્સંગ, સદ્વાંચન કરતાં રહેવું. નવરાશ મળે તેા થાંડા વખત નાળવેલ સુંઘવા (સંસારતું ઝેર ઉતારવા) – વિરામ લેવા, શાંતિ અર્થે આવી જવું. અત્રે અધી સાનુકૂળતા છે. ....ભાઇએ તમારા માટે યથાશક્તિ તમારી સેવારૂપ કરજ બજાવી છે. એમની યહિક ચિત્ બદલારૂપે સેવા કરશા. એએા સદ્દક્ય, સજ્જન અને ધર્મપ્રિય છે. વળી સમજદાર છે. ત્રૂટિઓ તા માનવમાત્રમાં હાય પણ શ્રેયાર્થીએ ગુણુગ્રાહક થવું. તમારા ઘરમાં સૌને પ્રભુસ્મરણનું કહેશા.

દ : ભિક્ષુ

96

સાયલા, તા. ૮–૯–૫૨

૦૦૦ ઉઘડેલા ચક્ષુવાળાને તેા સર્વત્ર એાધપાઠેા નજરે પડે છે. કુદરતે એવી ચાજના કરી છે કે વિચારવાન વ્યક્તિ પગલે પગલે એાધ મેળત્રી શકે, વૈરાગ્ય પ્રગટાવી શકે × × × કુદરત મૂંગા મૂંગા ઉપદેશ કરે છે પણ કાનના બહેરા અને માત્ર ચર્મચક્ષુવાળા નથી સાંભળી શકતા કે નથી દેખી શકતા. દિવ્યદ્ધિવાળા યથાર્થ જોઇ શકે છે.

પરમાત્માના પાંચે ચાલનારાં, પ્રતિકૂળ સાંચાગા વધુ પસંદ કરે છે. કેમ કે એમાં વધુ જાગૃતિ રહે છે. અનુકૂળ યાગામાં પ્રમાદ થવાના સંભવ રહે છે. લકત તો માને છે કે અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ અન્તે તેની માંકલેલી જ લેટા છે. એટલે જ હસ્તે મુખે સહન કરે છે. એ માર્ગ કઠણ છે. પ્રેયના માર્ગ જરાય કઠણ નથી, માત્ર એનું પરિણામ સારું નથી. જીવન કયાં અને કયારે પૂરું થવાનું છે એ આપણા હાથના વિષય નથી. પરમાત્માના સ્મરણ ચિંતનના વાતાવરણ વચ્ચે ઉદ્દાસીનતા, અણુગમા, ખેચેનીને દ્વર કૃંકવી. જેને સર્વત્ર પરમાત્માનું રાજ્ય, એની કૃતિ દેખાય એને શાક શા માટે કૃં કિળયાના અગીચા, તેમાં ખીલેલા પુષ્પા એ કૈવા દિવ્ય સંદેશ આપે છે ર × × કાઇના દાષ જોયા વિના સમભાવની સાધના કરી સહનશીલતાના પાઠાને ઘૃંટયા કરા. અને એ શ્રેયના માર્ગ ચાલતાં ચાલતાં અપાય તેટલી બીજાને શાંતિ આપા. વિધાને પ્રેક્ષક તરીકે નિરખવાની ટેવ પાડા. ન ભળી જવાના અભ્યાસ કરા. જેમ આત્માના ઉપયોગથી, પ્રકૃતિઓને સાક્ષીભાવે જોવાની સાધના છે તેમ જગતના સર્વ વ્યવહારમાં, દુનિયાના વિવિધ લજવાતા નાટકમાં પણ તટસ્થતાથી, દેષ્ટાભાવે રહેવાની ટેવ પાડા. કાઇ પણ વ્યક્તિ પ્રત્યે તિરસ્કાર, દ્વેષ, અણુગમા કે એવું અંતરમાંથી ન નીકળી આવે, એ ન અલડાવે તેની કાળજી રાખવા જાગૃત રહેા તો અધા કષ્ટો દુ:ખક પ્રસંગે દુ:ખ નહિ આપે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આપણે બનાવડીને સાચું માનવાની ભૂલ કરીએ છીએ. તેમાં ભળી જઈએ છીએ તેથી અલુગમાં પ્રગટે છે. પ્રાર્થનામાં પણ શાંતિ, પ્રસન્નતા અને નીરવતા યાચા અને પ્રગટાવવા મથા જગતના કાઈ ભાગને આપણે સુધારી શકીશું અને પછી શાંતિ લેશું એ આશા મૂકી દ્યો. એક વાતમાં ખૂબ ઉપયાગ રાખા કે મારી સમીપે જ મારા નાથ, મારા બધા નાના – માટા, અંકર ને બહારના ચરિત્રા જોઈ રહ્યો છે ને મને દાેરી રહ્યો છે × × × માટે આનંદના જ આશ્રય લેયા. અંકરની પાશવ પ્રકૃતિને ખીલે બાંધવા પ્રભુના સહારા લેયા દેવ કે શ્રધ્ધા રાખો. ઉતાવળ ન કરા તા બધું સારું થશે. સાધના ચાલુ રાખો.

કઃ લિક્ષ

૧૯

સાયલા,

તા. ૨૩**-૯-૫ર્** 

૦૦૦ તમારા પત્ર મળ્યા, બીના જાણી. આંગણના બગીચાના પત્રપુષ્પામાંથી ઠીક બાધપાઠ મેળવી રહ્યા છે. બાધપાઠ તેા કુદરતે સર્વત્ર મૂક્યા છે. પણ માણુમને આંખ કયાં છે? કુદરતની રચના, એમાં ભરેલ કોશલ્ય, એના શુપ્ત સંકેત, પ્રાણીમાત્રના વિકાસ કરવાની ચાજનાના ઊંડાણથી વિચાર કરવામાં આવે તા આશ્ચર્ય મુગ્ધ કરી દે તેવું છે. તમે અંકુશની વાત લખી, બહારના નિમિત્તાની અપેક્ષા જણાવી તે અરાબર છે. એ નિમિ-તમાં પણ દ્વાળુના હાય છે. જેની જેટલી અનિવાર્ય જરૂર છે તેને તેટલી ચાગ્યતા પ્રમાણે મળી રહે છે. 'વિવેક અને સાધના' વાંચ્યા પછી આ વસ્તુ સમજયા હશા. આપણા અને અન્યના પરસ્પર વિકાસ સાથે સંબંધ છે. એટલે આપણી ભાવનાને વધુ વિશાળ બનાવવાની અપેક્ષા રહે છે. જીવ સ્વાર્થ સાધવાની સંકુચિતતામાં અટકી રહ્યો છે. પોતે વિસ્તૃત હાવા છતાં લુદ્ર બની રહ્યો છે. આ વાત જયારે પોતાની ઓળખાણુ થાય ત્યારે વધુ સમજાય છે. વાતવાતમાં આશ્ચર્ય ને નવીનતા ભાસતી બંધ પડે છે. રાગ-દેવના તરંગા સહજ શાંત થાય છે અને જે આંજ સુધી દુર્ઘટ લાગે છે તે દુર્ઘટતા મડી જાય છે. એ ચીજ શાધવાને અવસર સાંપડયા છે. સગવડ અને સાધનો પણ સાંપડયા છે અને તેના માર્ગ પણ લાધ્યો છે. ઉતાવળ કરવાની જરૂર નથી. જરૂર છે સાવચેતીની—ઉપયોગની. એ માર્ગે જતાં આ વિદ્ય કોણુ નાખે છે? કયાંથી આવે છે? કેમ આવે છે? જરૂરના છે કે ફાગટના? એમ નિરીક્ષણ કરી ટાળવામાં સાવચેતીની ખૂબ જરૂર છે. જીવે તે તરફ લક્ષ જ આપ્યું નથી. સંસારનાં સામાન્ય વહેવારને જરૂરના ધારી એ તરફ વધુ લક્ષ અપાયું છે ને અમૂલ્ય વખત બધા એમ જ ગયા છે. માટે જાગૃતિની, ઉપયોગની ને સાવચેતીની જરૂર છે.

વાંચન-વિચારણાને માટે; સત્સંગ-નવું જાણવા ને મેળવવા માટે; તપ-શુદ્ધિ માટે અને પ્રાર્થના-પરમાત્માની વધુ નજીક થવા માટે, એ લક્ષ જી ચૂક્યા છે અને ખાટે આત્મસંતાષ માન્યા છે. એ લક્ષ ન ચૂકાય. વાંચ્યું છે એ વધુ વિચારાય અને શક્તિ સમય અનુસાર કરેલા નિશ્વયા વર્તનમાં મૂકાય તો એકતાર સંધાય. સાક્ષી તરીકે પાતાની જાતને છૂટી પાડવામાં જરા વેગ વધે. તમા નિમિત્ત ઉપર ભાર આપા છે પણ પુસ્તકા નિમિત્ત છે. કુકરતની ચીજે બધી નિમિત્ત છે. તમાને બાધ્યા જ કરે છે. જરા કાન આપા, એ તરફ નજર કરા. સૂર્યાદ ખધા ઉદય-અસ્તને દેખાડી રહ્યા છે. વસ્તુમાત્રના પર્યાયા પલટવા, નવાનું આગમન જૂનાના નાશ, આંખા ખાલી નાખે તેમ ખતાવી રહ્યા છે. પણ એ નયનાવાળા જ જોઇને સ્થળિત બની જાય છે. શાના માહ, શાના ખેદ કે કોને રડવું કોને કહેવું કે કેના અફસાસ કરવા? ફિલ્મની પેઠે આખું જગત પાતાની ચર્યા ખતાવી રહ્યું છે. આપણે પ્રેક્ષક-દષ્ટા બનીએ તો જોવાની કેવી મજા આવે? પણ દષ્ટાને અદલે આપણે જ એમાં લળીને ડૂબી જઈએ છીએ. એટલે મજા ઉડી જાય છે ને રાગ-દેષના વેગમાં હપડાવું પડે છે. ઘણા કાળની આ આદત, ટેવ, દષ્ટિ છે. એ ભૂલવણી છે. એમાં ભૂલાઇ જવાય છે. અને આપણે મેહનીય કર્મ કહીએ છીએ…. પણ આટલી વાત સમજાણી એટલે તેનું જેર એમાં છે. અને એમાં આપણે મેહનીય કર્મ કહીએ છીએ…. પણ આટલી વાત સમજાણી એટલે તેનું જેર એમાં છે. ભૂખ ઉઘડી છે તેન

# प्रथ गुरुहेंव કવિવય પં. णान्यक्द्रका महाराज जनमशताहिह समृतिग्रंथ

કુંદરત એની અનુકૂળતા કરી આપશે. ભૂખ સાચી, તાલાવેલી સમજપૂર્વકની સાચી જોઇએ. જે છે તે ઢીક છે. જે કરે છે. તે ઢીક છે. જે કરે છે. તે એટલું સમજાયું એ ઘણું છે. વ્યાકુળતા ભલે હા, હાવી જ ઘટે. દક્ષિણાના અંક આવ્યા તે સ્થારે છે, લક્ષ્યી વાંચશા. શ્રીમદ્ની નવી આવૃત્તિમાં નવું ઘણું છે. જે તમા હમણાં સમજયા છે તે સ્થાલદર્શન કર્યતાં સૂક્ષ્મ વધુ ફળવાન છે. સાવદર્શન તા ગમે ત્યાં કરી શકા. વધુ પ્રયત્ન પાતાના આત્માના દર્શન માટે કરશા તો અમારા દર્શન તમારામાં જ થઇ જશે. એ જ.

દઃ ભિક્ષુ

२०

સા**યલા**, તા. ૧૮–૧૧–૫૨

૦૦૦ આજે જયાંતીના દિન તરીકે લાેકાેએ પ્રવૃત્તિ કરી છે. તમારું કલકત્તા જવાનું હાલ મુલતવી રહ્યું તે જાણ્યું અને મનની અશાંતિ પણ જાણી. અશાંતિના પ્રસંગમાં વાંચન ન કરવું, પણ જાપ કરવે! જે નામના જાપ તમે કરતાં હા એ જાપ સતત કરવા. બીજા વિષયમાંથી મનને ખેંચી લઇને પ્રભુસ્મરણમાં જોડવું, એ સર્વોત્તમ ઉપાય છે. આવી પડતી આપત્તિ, વિપત્તિએ! થાઉા વખત તા માણુસને ગુલરાવી મૂકે અને પ્રકૃતિએા મનના કળે લઇ લે પણ આ <mark>ખધીય</mark>ે કસાટીએક છે. અને કસાટી આ માર્ગમાં ચાલનારને થાય છે. એમાં જરાય નવાઇ નથી. જેમ જેમ પથ કાપશા તેમ તેમ વધુ પણ કસોટીના પ્રસંગા આવે તેથી જરા પણ ગસરાવું નહિ, વિચલિત ન થવું. એ અધા પ્રસંગા માયાવી કરય છે, ક્ષણિક છે. પણ જાણે હવે શું થશે એમ ખીવડાવનારા હાય છે. આવા પ્રસંગે પણ ખૂબ શાંતિ, સમભાવ, અખૂટ ધીરજ અને શ્રદ્ધા રાખવા, શકિત ને સમજણના ઉપયોગ કરવા. એ અધું પ્રભુના ચરણે <mark>ધરી કઇ તેના જાપ કરવા એટલે</mark> એ વાદળા વિખરાઇ જશે અને તાજગી અનુભવશા. આવા પ્રસંગા જ **વૈ**રાગ્ય પ્રાપ્તિના, ભજન વૃદ્ધિ કરવાના નિમિત્તરૂપ અને છે. વાંચન તેા તમે ઢીક ઢીક કર્યું છે. હવે તેા બધા વાદળા વિખરાઇને દ્રદયાકાશ સ્વચ્છ ન થાય ત્યાં સુધી જપ યજ્ઞ શરૂ રાખશા. જેટલી નવરાશ મળે તેટલા વખત જપ જ કરશા. ચિંતાના, ઉપાધિના, વ્યાકુળતાના ખધા પ્રસંગાને પ્રભુના ચરણારવિન્દ્રમાં મૂકી ભાર એક્ઝો કરશા. એને સોંપવા જેટલી શ્રહા ને ધીરજ પ્રગટાવશા. વિશ્વાસ સખશા કે પરિણામ સારું આવશે. ચિંતા અને જપ કે ભજન બન્ને સાથે ને થાય. ચિંતા કરવાથી ચિંતા મટતી નથી, પણ અમણી પજવે છે. માટે જેમ પ્રભુની મરજી હોય તેમ થાય. એમ સમર્પાણ કરીને 'ॐ हीँ अहंन् '' ને। જાપ કરશા. કાઇ વિરુદ્ધ હાય તેથી શું થયું? આખી દુનિયા વિરુદ્ધ હિંચ તો પણું એક મારા નાથ પક્ષમાં હાય તે। કશી અડચણ નથી. માટે.... જરાય પણુ ભય કે શાકને ટકવા ન દેજો. એ અધી ભૂતાવળને આપણે જ સંઘરેલ છે. આ પ્રસંગા તા નિમિત્તમાત્ર છે. પજવનારા તા અંદર છે અને તે પણ તમેં મારું અદ્ભયા એટલે તમાને પાછા વાળવા, પાછા ઘસડી લાવવાના પેતરા છે. કુટું બમાં કાકડું ગૂંચાએલ તમાને ખતાવે છે કે પાછા વળા, નહિ તા ઘરના કલેષ દાવાનળ ખની ભરખી ખાશે એ મતલખના વિચારા અંદરની પ્રકૃતિ દ્વારા થાય છે. પણ હવે પાછા વળવાનું ન હાય. આવા સમયે કાઈના ઉપર રાષ કે ક્રે.ઘ કે દ્રેષ જેવું જરા પણ ન થાય. અતિ શાંતિપૂર્વક મધુરભાવે જ વર્તવાનું છે. લડવાનું અંદર છે, દુશ્મના અંદર છે, બહાર કાઇ દુશ્મન નથી એ તમારી સમજણને જાગત રાખશા. રખે ભૂલતા, જાણા છે તેને ? વર્તનમાં મુકવાના સમય આવી પહોંચ્યા છે. પત્રની પૈકાર્ય અને શાંતિ સમાચાર લખશા.

દઃ (ભક્ષુ

રો

સાયલા, 1. **૨૪**–૧૧**–૫**૨

ું ૦૦૦ પ્રાણીમાત્રને ત્રિદેષના વ્યાધિ વળચ્યાે છે. મિશ્યાત્વ, માયા ને નિયાણુ. એના ઉપાય, વિચાર-સમ્યક વિચાર એવા વિચારાથી જ જેખું આઠ નવવધ્એાના માહમાંથી ખચ્યા. શાલિલદ્ર જેવા વૈલવી પણ પ્રગાદ માયાના ખધનથી છૂટયા એ જ

### पुक्य ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. लाजसन्द्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

સમ્યક્ વિચારથી રથૂલિભદ્ર કેાલા નિવાસમાં નિર્લેપ, નિશ્ચિંતભાવે રહી શકયા. એવા વિચારના ખળે પરદેશી મૃત્યુંને લેટી શક્યાં અને એ જ વિચારથી શિકારે નીકળેલ મુગઘાતક સંયતિ રાજા રાજ્ય રિહિ, સમૃદ્ધિ અને વિયુલલાગ ઐશ્વર્ધ છાડીને દીક્ષિત થયા. એ વિચારના પશ્ચિકવેથી ગૃહસ્થાશ્રમની ગૂંચવિષ્ડામાં અખંધભાવે રહી શકાય. એ વિચારની શ્રેષ્ઠિ દૃદયની આંતરશુધ્ધિથી પ્રગટે છે. અને આંતરશુધ્ધિ સમ્થકુ વિચાર ટકાવી રાખે છે. તમારા પત્ર વાંચતાં તમાે એ જ ગડમ∹ થલમાં જણાવો છા. પ્રકૃતિઓની ધમાલથી, તેની સતત પ્રવૃત્તિએ થી દેષ્ટા તરીકે-સાક્ષીરૂપે નિરખવા મથા છે અને તેમાં વિક્ર પણ આવે છે એ તે! સંસવિત છે. યુધ્ધ તે! આવા સમયે તીક જ હાય. પણ મને ખાત્રી છે કે પશ્માત્માનું શરણ સ્વીકારનારના તો છેવટ વિજય છે. ગુરુ કે ભગવાન છુપાયા નથી ને એ ભૂલ્યા પણ નથી. તમારા યુધ્ધ તરફ જ દબ્ટિ છે અને આશીર્વાદ વરસતા હોય છે. માત્ર એ માર્ગ કઠણ અને કાર્ય કષ્ટસાધ્ય છે. અમા પણ એ જ માર્ગ પ્ર**લ**-કુપાને યાચી રહ્યા છીએ. નાટક જોતાં જોતાં રમતમાં ભળી જવાય છે. પણ હિંમત, શ્રદ્ધા, ધીરજ અને એકનિષ્ઠા, સતત જાગૃતિના પ્રયત્ન એટલા જરૂરના છે. ખહારનાં હુમલાએ જે દેખાય છે તેના મૂળ ભીતરમાં છે. દેખાય ખહાર અને રમાડનાર અંદર એ ખૂબ વિચારવા જેવું છે. બહારનું તાફાન કાયમનું સાચું જોખમી, ભયંકર છે; હવે શું થશે ! એમ પ્રકૃતિએ! સમજાવે છે પેણુ તે સત્ય નથી. એ બધાના અધાર મનની સમજ ઉપર છે. જાણે આપણે એનાથી પર છીએ. એમ કલ્પના કરીને વાતાવરણને શાંત કરાે. તમારા કરતાં અનેકગણી ઉપાધિએક-પરાધીનતામાં અનેક માનવ સબાઉ છે, પીયાય છે. આર્થિક, શારીરિક, કૌટુ બિક કુષ્ટમાં જલી રહ્યા છે. એ દૃષ્ટિએ તમે તમાને જેશા કે પ્રભુની કેટલી ક્યા છે કે તમે ધારા તા પરમાત્માના ચરણે જીવન ધરી અમૃલ્ય વસ્તુ મેળવી શકા એવી તક તમાને સાંપડી છે. દેખાતા વિઘ્ના તા તુચ્છ-નમાલા છે. તમારા માર્ગ એ લાકાને ન રૂચે તે તા સંભવિત છે. x x x

કઃ ભિક્ષુ

ર ર

મારબી, તા. ૧**૬–૨**–૫૩

૦૦૦તમાને ત્યાં અવકાશ, અનુકૂળતા છે તો જે છે તેના લાભ લેવા. જે ધાય તે ધવા દેવું. પ્રારુષ્કની બાજી માણુ ફેરવી શકતા નથી એટલે ત્યાં હર્ષ-શાકને અવકાશ નથી. હર્ષ-શાકના સંધોગામાં એવા પ્રસંગામાં સમત્વ, સમભાવ રાખી શકાય એવી ટેવ પાડવી અને મનનું સમતાલપણું રહે એ જ પુરુષાર્થ. ત્યાંજ સમજણની કસાઠી. પરીક્ષાના પ્રસંગા મુમુલુઓને વારંવાર આવે છે. જગતના લીકિક વિદ્યાર્થીઓને બાર માસે પરીક્ષા આવે પણ મુમુલુઓને વારંવાર આવે છે ને ડગલે ને પગલે તૈયાર રહેવું પડે એ જ સાચા અભ્યાસ. શિક્ષક તો પાઠ ભણાવે પણ પરીક્ષા વખતે તા સ્વબુદ્ધિ, સ્વશકિત જ કામ આવે, એટલે પ્રારુખ્ય ફેરવવા ન મથવું. એ તો ફિલ્મમાં જે ચિત્ર જડાઇ ગયું તે જ નીકળવાનું એમાં ફેરફાર ન થાય. સારાત્તરસા, શુલ-અશુલ-પ્રસંગો, યોગો, બનાવા બને તેને સમલાવે દેષ્ટારૂપ થઇ પસાર થવા દેવા અને એમાં લેપ ન લાએ તેની કાળજી રાખવા પ્રયત્ન સેવવા. આ પણ અભ્યાસ છે. જે જે સાંભળયું છે, જાણ્યું છે, વાંચ્યું છે, તેના ઉપયોગ કરવા. સમજદારને વધુ મૂંઝવણ હોય છે એમ લાકોકાકિત છે. પણ એક દિષ્ટિએ મુંઝવણ નથી પણ હાતી. વાંચન તો તમારી પાસે છે. વખત છે, જિજ્ઞાસા છે, અનુકૂળતા છે એટલે એ બધાના લાભ લેવા. ઉપયોગ જાગૃત રાખશા. અનુભવાના-અનાવાની નાંધ કરશો. ભાવ-પ્રતિક્રમણ હમેશાં કરતા રહેશા. આરાગ્ય ઉપર લક્ષ રાખશા. સમતોલપણું તન-મન અને વાણીનું જાળવશા. નામસ્મરણુમાં પ્રમાદ ન કરશો. એ જ.

દઃ ભિક્ષુ

५३ ः

સાયલા, .... ૧૪-૪-૫૩

૦૦૦ હાલમાં અપારે તાપ પહે ને સવારે ઠંડી પહે એવું વાતાવરણ છે. આહ્ય તેમ આભ્યાંતર પણ એવું જ છે. અંતરમાં કાૈઈને શાંતિ, સુખ કે આરામ નથી. માત્ર ઉપરના જ ભલકા, ખાટા ખર્ચા, ફેશનમાં લાેકા જીવન વિતાવી

# प्रथ गुरुदेव इविवयं पं. नानयनद्रक महाराज जन्मशताहिह समृतिग्रंथ

રહ્યા છે. સુખની ઇચ્છાએ દુ:ખને શાધી રહ્યા છે. ભૂલવણીના પડદા જીવને ભૂલાવે છે. અસત્યમાં સત્યના ભાસ થયા જ કરે છે. એથી અસત્ય માર્ગ નથી છોડી શકતા. જયાં સુધી પાતાની સાચી ઓળખ ન થાય ત્યાં સુધી એ દશા રહેવાની જ છે. તે માટે "તું કાશું? તું કયાં? તું કેવા? તું શું કરે છે? તેં શું કર્યું? તેં શું તજ્યું? તું કયાં જઇ રહ્યા છે? તું તને જ જો; તારું હિત શેમાં છે? હિતાહિતના વિચાર કર, એમાં ઉપયોગ લગાવ એમ જ્ઞાનીજના પાકારીને કહે છે પણ આ મૃદ જીવ બહેરાની પેઠે સાંભળતા નથી. એ તરફ લક્ષ જ નથી માત્ર અધ પરંપશએ અનુકરણ કર્યું જાય છે.

... સઠગુરુની નહિ પણ પરમાત્માની કુપા વરસી રહી છે. પણ જીવ તે અમૃતના અધિકારી નથી થયા. તેથી તેના કરતાં સંસાર-સુખતે વધુ ઉપકારક માને છે. એ કુચે છે, ને તે મેળવવા મથે છે અને છેવડ નિરાશ થઇ ઇતર કાર્યમાં વળગે છે. તમે ભાગ્યવાન છા કે એ અમૃતની પિપાસા છે. એ મેળવવા ઝંખા છા, મથા છા. ઇતર પદાર્થ સારા દેખાવડા હાવા છતાં તેમાં રસ નથી આવતા. એ ઉચ્ચ કક્ષાનું લક્ષણ છે. એ જ કૃપાપાત્ર છે કે જેને એ પરમપંથની ઝંખના છે. જ્યારે સાથે રહેતાં અંગત કુડુંખીજના જેમને રસ નથી એ તમાને ઘેલા, ધૂની, ધર્મઘેલડા, ખાડા ચીલે ચડેલા એવું એવું અનુમાન કરે અને તે કરશે જ.

'દક્ષિણા'માં ખૂબ જાણવાનું, સમજવાનું ને આચરવાનું આવે છે. છેલ્લા બધા અકા લક્ષ આપી ઝીણવટથી વાંચવા જેવા છે. એના થિયરી (તત્ત્વદૃષ્ટિ) તો તમે જાણી છે એટલે વાંચવામાં વધુ રસ પહે તેવું છે. માટા (શ્રીજી)ના પુસ્તકા પણ સાધના કરનારા માટે ઠીક છે. વાચન કરતાં એના વિચાર, બની શકે તેટલું શકિત પ્રમાણે વર્તન (૧) પરમાતમા પ્રત્યે ખુલ્લું થવું ને (૨) તેને બધું સમર્પા દેવું અને એની પ્રાર્થના, આકાંક્ષા, તમનના (એસ્પિરેશન) દ્વારા એને બાલાવવા, પ્રકાશ પ્રગટાવવા. (૩) પ્રકૃતિનું રૂપાંતર કરવું. આ ત્રણ સુદ્દા છે. પણ તે પહેલા આપણા જીવનમાં પણ ચાકકપ જાતનું વર્તન વહેવારમાં કરવાનું છે. એમાં ધીરજ, શ્રદ્ધા અને સતતપણું નિયમિતતાની જરૂર છે. વર્તનમાં દેધના પ્રસંગે પ્રેમ, અન્યની જૂટીઓના બદલે પાતાની જૂટીઓ, અને જેમ બને તેમ ગંભીરતાથી નિહાળી સહન કરવું, દિલ દરિયાવ રાખવા પ્રયત્ન સેવવા. આ બધું કડણ તા છે પણ તે આપણે જ જ્યારે–ત્યારે કરવાનું છે. હાલ એજ.

કઃ ભિક્ષુ

28

સાય**લા,** તા. ૮–૫–૫૩

૦૦૦ ત્યાં રહ્યા રહ્યા અહીંના વાતાવરખુનું ચિંતન અને તકનુરૂપ જીવન ઘડવાના સંકલ્પ કરશા તા જરૂર તમારામાં સ્થિરતા ને શાંતિ આવતી જશે. જિજ્ઞાસા અને અતુરતા હોવી જરૂરી છે. પણુ જે જિજ્ઞાસા અહિશક્તિને તત્ત્વાભિમુખ ન રાખે તે વાણી વિલાસમાં પરિભુમે છે. અને જે આતુરતા દૃદયને પાતાના ઇષ્ટ પ્રત્યે તન્મય ન કરે, અંતર્મુખ ન કરે તે આતુરતા પછી સ્થૂલમાં જ રાચતી બની જાય છે. આટલું ખ્યાલમાં રાખશા. વાંચન—મનન કરી અંતરના કરણા કેળવતા રહેજો. તમારામાં તમને અપૂર્ણતા, નિર્ભળતા, ત્રૃદીઓ દેખાય છે ત્યાં સુધી સુધરવાના—આગળ વધવાના અવકાશ છે. અનુપ્રેક્ષા કરનાર પાતાની ભૂલા—દાષા જોઇ શકે છે. અને જોઇ શકે છે તે જ પાતાની શકિત, સંચાગ પ્રમાણે કાઢવા પ્રયત્નશીલ થાય છે. અનંતકાળની ભૂલા, ત્રૂદીઓ, ટેવા, અભ્યાસા, માન્યતાઓને થાડા સમયમાં કાઢી શકાતા નથી. થાડાક વખતના શારીરિક દર્દના નાશ માટે લાંબા કાળ દ્વા અને પરેજી પાળવી પડે છે માટે આમાં ઘૈર્ય, ખંત, શ્રદ્ધા ને અપ્રમાદની આવશ્યકતા રહે છે. શાંત વાતાવરખુ, ઉત્તમ સંગ અને ઉત્સાહથી ધારવા પ્રમાણે પંથ કાપી શકાય છે. એ જ.

દઃ ભિક્ષુ

**છવનઝાં** ખી

Jain Education International

### पूराय गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

રપ

ચાેટીલા, તા૦ ૨૫–է–૫૩

૦૦૦ જાગૃતિ વિના ભાન ન હાય. ભાન વિના જાગૃતિ ન ગણાય. સુખ-દુ:ખના ધારણે, ભૂમિકા પરત્વે હાય છે. 'દષ્ટિ એવી સૃષ્ટિ' તું રહસ્ય એ છે કે સત્યદ્ષ્ટિવાળાના મૂલ્યાંકન ખાદ્ય દ્ષ્ટિવાળાથી તદ્દન ભિન્ન હાેય છે સત્યદ્ધિ-વાળા અનાત્મ વસ્તુના લાભ-ગેરલાભને લાભ કે નુકશાન માનતા નથી. પાતાની જાતને નુકશાન પહેાંચે તેમાં નુકશાન માને છે. આ પરિસ્થિતિ દીર્ઘકાળના સતત અભ્યાસથી થાય છે. મતમાં વિચાર ઊઠે, ઇચ્છા જાગે, ચંચળતા, ક્ષાસ, વિકાર, તૃષ્ણા કે દ્રેષ પ્રગટે. ત્યારે એ વસ્તુ કયાંથી ઊઠી? કયાંથી નીકળી? કેરણે પ્રેરી? એનું મૂળ કયાં? એ શાધ-વાના પ્રયત્ન કરે. અંતરમાં ઊંડા ઊતરી શાધ કરે. એ વિચારાદિ પ્રગટે તે એ પ્રમાણે કરવાન ખેસે. એના લેક થઇ તેમાં ભળી ન જાય. પણ તે વિજાતીય તત્ત્વ છે માટે એ તત્ત્વને શાધવાના અભ્યાસ પાઉ. એ માટે આળસ થાય તા તેને માને નહિ અને એની શાધમાં જ પાતાના પત્તા મળે છે. ભિન્નપણાના અનુભવ પ્રગટે છે. પણ એને સમય લાગે છે. એમાં ધર્ય, શ્રદ્ધા અને ખંતની અપેક્ષા રહે છે. પુરૂગલના નિમિત્તે થતાં સુખ-દુ:ખના મૂળ ત્યારે સમજાય છે, કે કાકના માર કાક સહે છે. છેદાય પુદ્દગલ ને વેદે આત્મા. એકના સુખ-દ્વ:ખતા પ્રસંગને અન્ય ભાગવી રહ્યા છે એમ અભ્યાસના અંતે જણાય છે. સાપેક્ષતાનું રહસ્ય ત્યારે સમજાય છે. નકામી ધાંધલા, ધમાલાના કાયડા ત્યારે ઉકૈલાય છે. શાસ્ત્રના સાચા અર્થા, રહસ્યા ત્યારે ખુલ્લાં થાય છે. ધર્મના નામથી થતી સાઠમારીએા ત્યારે શાંત થાય છે. વાડાનાં, જ્ઞાતિનાં, ભિન્નતાનાં, ઊંચા-નીચાનાં ભેદે, માન્યતાએક, સાચી દબ્દિ પ્રગટે ત્યારે એકગળી જાય છે. આ વાત બાલનારા ઘણાં છે. પણ એને આચરનાર, એ માટે કના થનાર વિરલ હાય છે. એમાં અથાગ મહેનત પણ છે અને લાભ પણુ અધાગ છે. બધી કડાકૂટા ને ભાંજગડાના ભૂકો થઇ જાય છે. આપણું આપણા પાસેથી આપણું મેળવવાનું છે. પણ આજે માહના એરે કઠણ, અઘરું, અસાધ્ય જેવું થઇ પડ્યું છે. વ્યવહારના બાના, ઘરની મુશ્કેલી જણાય છે તે વાસ્તવિક રીતે સાચી નથી. આપણે સાચી કરી માની છે. મનથી મનાશું છે. એટલી જીવની નિર્ળળતા છે. જીવ તપ કરે, ખર્ચ કરે, બીજા દુ:ખા સહે પણ આ માર્ગમાં પગ મૂકતા નિમ્ત પ્રકૃતિએ! તે દાન મચાવી એમ સમજાવે છે કે આપણાથી હાલ ખને એમ કયાં છે? અને કરીએ, પણ પછી આનું શું? આ કેેાણ કરે? જગતમાં શું કહેવાય? એવા વિચારા ક્રી વળે છે. આમાં મારી વાત પણ ભેગી છે. x x x

દઃ ભિક્ષુ

२६

યાનગઢ,

તા. ૭-**૭-૫**૩

૦૦૦ મારે માટે મને લાગ્યું તેમ લખ્યું. તમાને સરાગદિષ્ટ છે એટલે ન દેખાય. ભક્તિ એાઇ છે એ એાઇપનું કારણ મારામાં જ છે એ માનવું જ બરાબર છે. મારા માર્ગ જ જુદા છે. બીજાને એાધ કરતી વખને એ બાધ હું મારે માટે પણ વિચારું છું. મને જે બ્રૂટીઓ દેખાય છે તે માટે પ્રયત્ન ચાલુ છે. શ્રીજીના (માટાના) પુસ્તકા અરવિન્દની ભાવનાને મળતાં છે. તમાને રુચે તેવા સાદા, સમજાય તેવા લખાણના છે. પાતાનું જીવન સાદું, નિર્દાભી અને ગુરુવચને ચાલી સર્મપણની ભાવનાને અપનાવવા મથામણ કરેલ છે. પાતાની જાતને ન સુધારે તે બીજાને કેમ સુધારી શકે? એટલે સાધકે તે અન્યની રાહ ન જોતાં પાતાની જાતને સુધારવામાં બધું લક્ષ આપવું જોઇએ. કાઇ દિન નાહિંમત, નિરાશાવૃત્તિ ન કરવી જોઇએ. પાતાનું લક્ષ જો આત્મા તરફ હાય તા નિરાશાનું કંઈ કારણ નથી. છે ને મેળવવું છે. બલે વિલંખ થાય, બલેને બીજા બવે થાય. પણ થયેલા પ્રયાસ નિષ્ફળ નથી જવાના. દેશમાં આવવાની પ્રમળ ભાવના જાગશે તા કુદરત મદદ કરશે. ત્યાં રહ્યા પણ ઘણું કરી શકે તેમ છો. જેને સમજ કે શકિત, પિપાસા, જિજ્ઞાસા કે પ્રેમપ્રીતિ નથી એ તા સાક્ષાત ભગવાન સમીપે હાય તા પણ કશું વળતું નથી. અને જેને જિજ્ઞાસા

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સમજ, શકિત, પ્રેમ, આકાંક્ષા છે તે ગમે તેટલાે ફર હાેવા છતાં હુકડાે, સમીપે જ છે. **ભાવના અદષ્યપ**ણે ઘણું કામ કરે છે. સાચા અને આચરી શકાય તેવા સંસ્કાર પહેવા પ્રયત્ન કરશાે.

દ્ર: ભિક્ષુ

२७

વાંકાનેર, તા. ૨૬ – ૭ – ૫૩

૦૦૦ મારી તિબયત સાધારણ ઠીક છે. સ્વાનુસવ કરવાની તો આપણા સમાજમાં પ્રથા જ નાખુદ થઈ ગઇ છે. લે કેને સંસળાવવા માટે અલ્યાસ કરવા અને જેટલે ક્ષયો પશમ કર્યો હોય તેટલું તે પ્રમાણે લોકોની પાસે કહી બતાવવું વ્યાખ્યાનમાં જે કહેવાય છે તે વાંચેલું, ગાંખેલું, સાંભળેલું અને એકઠું કરેલ જ માટે ભાગે હોય છે. અનુસવને અર્થ સાધના કરવાની પ્રથા જ નષ્ટ થઇ ગઇ છે. ખરી રીતે પોતાની જાતને શાપ્તી, એની શુધ્ધિ માટે સતત પ્રયત્ન કરનાર જ કાંઇ મેળવી શકે અને મેળવે તો કાંઇક આપી શકે. સુરિજી વ્યાખ્યાનકાર, શાસ્ત્રોના અલ્યાસી ખરા પણ જેનું નામ નિજ અનુસવ કહેવાય એ વસ્તુ નહિ. એ માર્ગ જ જુદા છે. પ્રાપ્ત કર્યા પહેલાં આપવા નીકળવાની પ્રથા રહ થઇ ગઇ એટલે લક્ષ જ બીજાને બાધ આપવા તરફ મેટા સાચે રહે છે. એટલે જ કાઇને ક્રિયાનું અલિમાન, કાઇને આચારનું, કાઇને શાસ્ત્રા સહ્યુવાનું તો કાઇને વકતા તરીકેનું ગુમાન વૃદ્ધિ પામતું હાય છે. જેના નાશ કરવા ઘટે તે જ વૃદ્ધિ પામે છતાં એ તરફ લક્ષ જ નથી. ધારાધારણો, કલમા અને સમાચારીના નિયમા, એટલામાં સાધુઓ ગુંચાઇ રહ્યા છે. સાધુપણાનું ધારણ, આચારની કઠીનતા ઉપર અવલ બે છે.

ત્યાં તમાને શાંતિ છે, વાંચન–વિચારની અનુકૂળતા છે એટલામાં સંતાલ માનવા, 'રામ રાખે તેમ રહેવું' એ માન્ય કર્યા પછી વ્યથા અંતરને શા માટે ઉકાળી નાખે છે? હમેશાં ચિત્તને પ્રસન્ન-આનંદી રાખવું. સ્વભાવ તરફ વળનાર, પ્રભુના પથે પહનાર ને પ્રતિકૂળ સંચાગામાં પણ પ્રસન્નતા કેળવવી ઘટે. એને ખેઠ, અફસાસ કે ઉકળાટ રાખ્યા પાયા જ નહિ.

#### न हि भवति वियोगः स्नेहविच्छेदहेतुः ॥

અર્થ :- વિચાગ કે વિરહ એ, વિશુધ્ધ પ્રેમ-સ્નેહ કે લક્તિના છે હિલ્ડાડી દેવામાં કારણભૂત બનતા નથી એટલું જ નહિંપણ ઊલટું પ્રેમને સતેજ કરે છે.

રથૂલ દેહથી ન મળાય તા પણ પત્રથી મળાય છે, ખુલાસા કરાય છે એટલેથી સંતાષ માનવા. દ્વર રાખવામાં પણ કુદરતના કાઇ ઇષ્ટ હેતુ હશે એમ માનવું. આસુરીઠળના પરિવર્તન માટે પ્રાર્થના—અલિપ્સા કરવી. પ્રયત્ન કરવો, એમાં જરૂર સફળ થશા. દક્ષિણામાં તપશ્ચર્યાના અધિકાર ખૂબ મનન કરવા જેવા છે. સંવેદન અને વિનિમયના અર્થ ઇ દિયા દ્વારા મગજમાં જે રિપાર્ટ આવ્યા હાય તેનું સંવેદન થાય છે, પણ એ સંવેદન પ્રાણહારા જ કિયાશીલ અને છે. દાખલા તરીકે:- કર્ણદ્વારા રિપાર્ટ મળ્યો કે ફલાણા પાબીયા નીચે ધન દાટેલ છે. એ રિપાર્ટનું સંવેદન મગજમાં પ્રયમ થાય છે કે કયાં છે? કેટલે દ્વર છે? કઇ તરફ છે? કેટલું છે? એવા એવા તર્કા થાય એ સંવેદન પાણ વિના તેને કાઇની શક્તિ નથી. એટલે જે જે સંવેદન થાય તે પ્રમાણે પ્રાણ પાતાની ક્રિયા કરે. એમાં સમ્યક મનનું નિયંત્રણ વિવેકપૂર્વક હાય તા પ્રયાસ સફળ નીવડે. પ્રાણના ખારક સંવેદન. એના અર્થ એ કે પ્રાણની ક્રિયાશીલતા મન તરફથી આવતાં સંવેદનો પ્રમાણે અને મનમાં ઇ દ્વિયા તરફથી આવતાં રિપાર્ટી ઉપર, એમાં કેટલું સત્ય ને કેટલું અસત્ય? કરવા યોગ્ય છે કે નહિ? એ વિવેક મન ઉપર આધાર રાખે છે. સંવેદનના અર્થ સમ્યક વેદલું, બાલવું પ્રાણ તો જે સંવેદના પ્રાપ્ત થયા તે પ્રમાણે તે ક્રિયામાં જોડાય છે. ખાલું-પીલું, સહું,-ખેસલું, રાધલું-સીધલું, દળલું, લરલું, કંતલું, ખાદનું, ચાલું એલ પ્રણ સમપ્રાણને આપે કે લે એ ક્રિયા પણ પ્રાણની જ રેર છે. વિનિમય એટલે આપલે, આપલું ને લેલું. એક પ્રાણ સમપ્રાણને આપે કે લે એ ક્રિયા પણ પ્રાણની જ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

છે. વિનિમય એટલે લેવા-દેવાની ક્રિયા. 'દક્ષિણા' લક્ષપૂર્વક વાંચશાે. ન સમજાય ત્યાં ચિક્ષ કરશાે. ઘણાં લાગે આ તરફતું અંજળ થશે તાે વાંચનના યાેગ થશે. એ જ.

કઃ ભિક્ષુ

74

વાંકાનેર, તા. ૧૦–૮–૫૩

૦૦૦ પરમાતમાના કૃપાપાત્ર અનવું એ તમારા હાથના વિષય છે. માત્ર એની પ્રેક્ટીલ કરવી અને શકિત કેળવવી જોઇએ. નાના-માટાના લેઠ રહે જ. કેમકે તમે તે ભૂમિકા ઉપર છેા અને તેથી ખેંચાણ પણ રહે એ અસ્વાભાવિક નથી અને તેથી તમાને પરાશ્રયી જેવું લાંગે. વાસ્તવિક તા સહુ સહુને જ આશ્રયે જ છે. કેમકે સર્વના ભાગ્ય ભિન્ન ભિન્ત છે. કર્મ અને પ્રાથમ્ય એ સર્વના ભિન્ત છે. કાઇ કાઇના પ્રાયમધને કેરવી શકતું નથી. પણ માતૃદૃદ્ધ પાતાના સંતાન પ્રત્યે જરૂર ખેંચાય અને સ્વાશ્રયી સશકત અનાવવા ઝંખે જ એ પણ દેષ્ટિ છે. સર્વાગે સમર્પણ તો ઘણું ક્કીન છે. પણ એ જાતના મહાવરા, પ્રયત્ન, વલણ એ જાતનું રાખવું. એ માર્ગે પ્રયાણ કરનાર-પ્રયત્ન સેવનારને પ્રકૃતિ વધુ પજવે. મનની વ્યાકૂળતા વધારી મૂકે એ નિમ્ન પ્રકૃતિનું કાર્ય છે. એના સાથે જ યુદ્ધ કરવાનું છે. મારચા તેના સામે માંડવાના હાય છે. પણ કાર્યમાં સફળતા ન મળે તા પણ ગભરાવાનું મુંઝાવાનું કારણ નથી નિષ્ફળતા એ સફળતાનું અગાઉનું અંગ જ છે. તમારા વર્ત નનું વિરાધી વલણ તમને મૂંઝવે છે. પણ તે તરફ બહુ લક્ષ ન આપવું લક્ષ આપવાથી તમારા પરાજ્ય અને એના વિજય થાય છે માટે એ તરફ દુર્લક્ષ રાખવું, નામને લેળવીને બાલે તાય પણ તમારે લક્ષ જે ન આપેલું. એ એમના સ્વભાવ, સમજણ ધમાણે એાલવાના, વર્ષાવાના તેમને હક્ક છે. તમાને યા વાગે તેમ માયાળું ભાવે વર્તવાના તમાને હંકક છે. દરેક કાર્ય મીડાશથી કરવું. ખગાડવાની જરૂર નથી. માર્ગ તો કાઢનાર જ કાઢશે. તમાં જાણતાં પણ નહિ હા, એમ માર્ગ થઇ જશે. ભરાસા રાખા 🗙 🗙 આ બધામાં કુદરતના ગુઢ સંકૈતા હાય છે. જે સહજ થાય તે કરવું અને પેલા વેલાક યાદ કરવા. " प्राप्तव्यो नियतिवला " તમે માગણી કૃતી, એને મૌન સેબ્યું તેા ધીરજ રાખવી, તેાડફાેડ ન કરવી. જેમ ફિલ્મની ગાડવણી પ્રમાણે દશ્યાે આવે–જાય છે એમ પ્રારુષ્ધની ફિલ્મ ચાલ્યા જ કરે છે. ભૂતકાળ જોવાઈ ગયા, વર્તમાનકાળ જોવાય છે અને ભવિષ્ય હવે જેવું હશે તેવું જોવાશો, એમ શ્રધ્ધા. જરા પણ ખેદ ન કરા. તમારા પાછળ એક જબરજસ્ત મહાન અધિષ્ઠાન સત્તા કામ કરી રહી છે. માણુસને <sup>ા</sup>ખ્યાલ નથી તેથી 'આ મારાથી થયું ' અને 'આ ન થયું ' એમ લાગે છે ને બાલે છે. પણ પ્રકૃતિથી અંધાયેલ માણુત્ર સ્વાધીન નથી, પણ પરતંત્ર છે. તેમાં લખાે છે કે મારા રાહ સાચા હશે તા મને પરમાતમાં માર્ગ કરી આપશે એ વિચારને વળગી રહેશા. નંખળાઇ તમારામાં છે એવી સહ્ં કાઈમાં છે, કાઈ વિરલમાં નહિ હાય. લાકલાજ પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત એ છે છે. પ્રશસ્ત અમુક હુંદ સુધી જરૂરની છે અને તે પણ શકિત, સમજ અને સમય આવે નીકળી જશે. ઉતાવળ કરવા જરૂર નથી જે શકિત નથી તે સમય પાકે આવશે. જે પ્રેમ હતે જ નહિ તિને તમે માની એકા હતાં એટલે ખટકે છે. નહિંતિ ખટકે શાં માટે? તમારી ભ્રમણા હતી. કાઇની પ્રકૃતિ કાઇ ફેરવી શકતું નથી. મોત્ર અમુક સંચાર્ગા અવે છે ત્યારે વક્ષણ ખદલાય છે. અત્યારે જે વક્ષણ છે તે અમુક સંચારો ઉપસ્થિત થયે બદલાવાનું, તમારે તા પ્રીરંજ, ક્ષેમાં, પ્રેમ જ વહાવવાના કાઇની બૂલા કે દાવા બેવાની જરૂર નથી. વિરુદ્ધ વર્તનાર પ્રત્યે પર્ણ પ્રેમ કાખવવાની ટેવ પાડા એ સાચા માર્ગ છે. પ્રેમથી કામ લેનારને સમાવવાન કાંઈ નથી પણ લાભ જ છે. પ્રેમની અજગ અસર છે. ગર્મ ખાનારના વિજય છે. માર્ગ્ટ માધ્યસ્ય હત્તિ કેળવવી ગરીબાઇ ને શ્રીમતાઇ લાવી આવતી નથી. એ પણ પ્રાસ્પ્ધને આધીન છે. વિકાસને આ સંચારોહ નથી અટકાવતા. આ સંચેઓ તા વિકાસને વેગ આપવા માટેના છે. આવા સમયે જે વ્યાકુળતા, એક, અક્સાસ, દાયકબ્ટ થાય છે એ વિકાસને इंधनारा छे. आवा समये प्रेम, शांति, संयम, विशाणता, समलाव राणवा ये व्य छे. आपणे धारीओ ओवा सीधा संयोगी હાર્ય ત્યારે અનુકૂળતામાં અળ ફારવેવાનું કર્યા હોય ? વીવે સ્પુરવવાનું તા આવા (પ્રતિકૂળ) ચાગામાં જ હાય. બીજાના

#### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રના મહારાજ જન્મશતાહિંદ સમૃતિગ્રંથ

દેશિયાંથી પૃછ્યાને વીછી કાઢા ને પ્રમાેદ અનુભવા. ન અવાય તેનું કાંઇ નહિ. કામ તો વધુ એવા સ્થળમાં કરવાનું છે. સાનુકૂળતા કરતાં પ્રતિફૂળતામાં વિકાસ વધુ સધાય છે. ભકતમાત્રના ચિત્ર જેઇ ક્યા. નરસિંહ મહેતા, મીરાં, ગ્રાનદેવ કે અન્ય કાંઇ ભકતા દુ:ખમાંથી, અપમાનમાંથી સમભાવ વેદીને આગળ આવ્યા છે. માટે .... પ્રસન્નતા અનુભવા, પ્રસન્ન રહા, તમારા સાથે જ હરિ છે. તમારી કસાટી એ જ કરે છે. એમાં તમે ગમરાવા નહિ. x x x પ્રતિફૂળતાની ભારે મૂંઝવણ, ભારે વેદના પછી જ સાચું દર્શન થાય છે. ભારે તાપ અને પછી જ વરસાદની ઠંડક થાય છે, માટે વિકાસ તમારા હાથમાં જ માની હયા. એ જ

દઃ ભિક્ષુ

#### ર ૯

૦૦૦ તમારા અધાં પત્રો હું વાંચું છું. સમજાય છે કે શ્રેયના પાંચે વિચરવામાં તમારી સામે અનેક જાતની મુશ્કેલીએ, વિક્ષો અને અંતરાયા ખડી ચાંકીએ ઊભા છે. તમારામાં જો અંતરની સાચી શ્રહા ને વિધાસનું બળ ન હાય તો આવી પ્રતિકૃળતા વખતે જરૂર થથરી જવાય. પૂર્વાવસ્થા, જૂની ઘરેડ અને સ્થાપિત હકકે લોગવવામાં ગુજરી અને અત્યારે નવી દૃષ્ટિ મળ્યા પછી, નવા જન્મ મેળવ્યા પછી, જૂના સંસ્કારોનું અવસાન થયું નહિ હોવ થી જૂની સત્તા પ્રકૃતિગત અને નવા અમલ નવજીવનના પગરણની વચ્ચે ઘર્ષણ કરે એ પણ સ્વાભાવિક છે. આવા સંયોગામાં મધ્યસ્થ રહેવાના ભગીરથ પુરુષાર્થ કેળવવા જોઇએ. એક બાજુ રાગ-માહ ખંચાણનું લશ્કર છે. બીજી બાજુ દ્રેષ, કાંધ, તિરસ્કારનું ટાળું છે. એ બન્ને તત્ત્વાથી પર રહી આત્મલક્ષી સમલાવ, વીતરાગભાવ અને નિર્દો પદસાનું પ્રગટીકરણ કરા એટલે જરૂર તમે વિજયી થશા. શબ્દોથી મુંઝાઇ જવાની કાઇ જરૂર નથી. આત્માની એવી સ્થિતિના સ્વસંવેદનથી અનુભવ કરવાની જ આવશ્યકતા છે. આવી સલાહ સ્તેહભાવે જે કાંઇ લખાય છે તે ઉપયોગી લાગે તો અનુભવ કરશા. બાકી તા પૂ. ગુરુદેવ અપૂર્વ સીંચન કરી રહ્યા હાય ત્યાં મારે લખવા જેવું પણ શું હોય ! સંભવ છે કે ઉતાવળે લખવાથી સ્થિરતાના અભાવે લખાણમાં કાંઇ વિચાર, રખલના કે ઉતાવળે અનુમાન કર્શું હાય તા મારે લક્ષ ખેંચશા. એ જ.

લિ ચિત્તમુનિ

30

વાંકાનેર,

તા. **૨૩-૯-**-૫૩

૦૦૦ તમે જેમ દ્દયથી ક્ષમા માગી છે એ આપવા સાથે અમા પણ અંતઃકરણથી ક્ષમા યાચીએ છીએ. ત્યાંના ધર્મકરણીના, તપશ્ચર્યાના સમાચાર પણ જણ્યા છે. તમારી બૂલોનું સરવેશું અતાવ્યું, ક્ષમા માગી. આહાદિષ્ટિએ જીવે અનેકવાર ક્ષમાના વ્યવહાર કર્યો છે. એ વ્યવહાર આદાદિષ્ટ પૃરતા બરાઅર છે, પણ ખરી ક્ષમાનું સ્વરૂપ અંતરદિષ્ટ પ્રગટયા બાદ સમજી શકાય છે. અનંતકાળથી આવા વ્યવહારો એલદિષ્ટિએ થયા છે અને થાય છે. જેટલી સમજ, દિષ્ટિની વિશાળતા એટલા અંશે ક્ષમાપનાનુ રહસ્ય સમજાય છે. પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા પણ એ પ્રમાણે થાય છે. બધામાં સાચી દિષ્ટિની જરૂર છે. એ દિષ્ટિ ક્ષયોપશમના પ્રમાણે પ્રગટે છે અને ક્ષયોપશમ વિચારપૂર્વકના શુદ્ધ પ્રયત્ને થાય છે. તમે જે રસ્તે કાર્ય કરા છે તે શ્રદ્ધાપૂર્વક કર્યો જાઓ. કાઇની ક્રિયા, જ્ઞાન કે ચમત્કાર દેખીને મન ન હગાવશા. આત્માની અનંત શક્તિ છે. જુદા જુદા માર્ગે, જુદો જુદા અનુભવ થાય છે. આપણું લક્ષ અંતરશુદ્ધિનું છે માટે કચરા ન પેસી જાય તેની સંભાળ, ઉપયાગ રાખવો. ગમે તેવા સંયોગોમાં પ્રસન્નતા, આનંદ ન ગુમાવાય તેની કાળજી રાખવી. અંત્રે આવી નથી શક્યા એ માટેનું દુઃખ થાય એ ભૂલ છે. અમે ર્યૂલ દેહે તમારી પાસે નથી પણ તમારા દ્દયમાં અમારું સ્થાન છે, અને અમારા દદયમાં તમારી ભક્તિનું સ્થાન છે. પરસ્પરની સ્તેહરિમ આંદોલનના વાયરા ચાલુ જ છે. આટલા વર્ષના સહવાસથી એટલી મજ્યૂતાઇ, શ્રદ્ધા હેલી ઘટે. ઇ વરને અધું સોંપનાર એવી માગણી ન કરે કે 'આમ

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

નહિ પણ આમ થાય ' આમ ન થાય તા ઠીક ' એવી માગણી ન જ હાય. એને પાષાય તેમ કરે ને પાષાય ત્યાં ને તેમ રાખે. તેમાં આનંદ જ માનવા એ ભકતના ધર્મ છે. એ વિસરી કેમ જવાય! આર્તધ્યાનથી ચેતતા રહે જે. કસાડીમાં મજખૂત, દઢ રહે જે. ×××

દ : (ભિક્ષુ

3 રે

વાંકાનેર, તા. ૨૪−૯–૫૩

#### : ક્ષમાપના :

ખમાવું છું ક્ષમા કરતે, બધા ગુના પરસ્પરના મિલાવું છું દૃદયવીણા, સુરીલા તાર જીવનના.

x X

૦૦૦ તમારા પત્રા વાંચું છું. સંતાષ થાય છે. આજે તા ક્ષમાપના નિમિત્તે થાડું લખું છું. દર વર્ષે આ રીતે ખમાવવાની પ્રથા વર્ષાથી ચાલુ છે. ખમાવનાર ખમાવે છે અને ક્ષમા આપનાર ક્ષમા આપે છે. પરિણામ સી કાંઇ લાં છે છે. જોગત આત્માને આ બધું કૃત્રિમ અને નાટકી લાંગે છે અને સૂત્રેલ આત્માને પરિણામની કંઇ પડી નથી હાતી. ખરું જોતાં જીવનવીણા સમગ્ર રીતે સુરવાળી અને તાલબદ્ધ હાવી જોઇએ. એવું જ્યારે અને ત્યારે બધા ક્ષેત્રમાં સુસંવા- દિતા અને સુમેળ અની રહે છે. જેમ વીણાને પ્રધાન તાર ચાર કે પાંચ હાય છે અને બાકીના ગૌણ તાર પંદર-વીસ હાય છે. મુખ્ય તાર જ ગૌણ તારને જીવનદાન કરે છે એટલે કે ઉપરના તાર ઉપર વીણાવાદકની આંગળી કરતી હાય છે ત્યારે એની પ્રેરણાથી નીચેના ગૌણ તાર ઝણુઝણી ઊઠે છે અને દિવ્ય સંગીત રેલાય છે. સામાન્ય રીતે વીણાને અંગે હું આટલું જાણું છું. એના જાણુકાર આથી વધુ અને જરા વિશદ સ્વરૂપે જાણુતા હશે ખસ, આટલા ઉપરથી હું જીવન વીણાની નીચે મુજબ કલ્પના કરું છું.

ત્રાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને વીર્ય એ આધ્યાતિમક જીવનના મુખ્ય તાર છે. ગાંણવાએ એ જ વસ્તુને નીપજાવનાર બીજ અદ્ભુત વ્યવહાર-લક્ષી અનેક તારાની કલ્પના કરી શકાય. એ જીવનવીણાના વગાડનાર કાંતા જાગૃત
થયેલ અંતરાત્મા હાય અથવા તા જેણે જીવન ઘડતરની સંપૂર્ણ જવાબદારી સ્વીકારી હાય એવા સદ્દશુરુ એ જ ઉત્તમ
વીણાવાદક ગણાય. આ વસ્તુના અભાવે આજ-કાલ અસંખ્ય જીવનવીણા બસુરી અને બતાલી અહીં-તહીં અથડાતીકુટાતી હાય છે. અને ક્ષમાપનાનું નાટક ભજવતી હાય છે. ઉપરના ચિંતનપ્રધાન લઘુકાવ્યમાં બાલનાર પાતાની
જીવનવીણાને દૃદયવીણામાં પલટાવી તેના તાર સુરીલા કરવાના સંકલ્પ કરે છે. એક દિષ્યો એ ધૃષ્ટતા જ છે. જેણે
પાતાના જીવનમાં સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર તપ અને વીર્યની સાચી સાધના કરી હાય તે જ એવા કરડાએલા કે તૂટેલ
તારનું સમારકામ કરી શકે. બાકીના બધા જીવા એાઘસંત્રા કે લાકસંત્રાની ઊંડી ખાઇ-ખીણમાં ખદબદતા પામર જીવા
હાય છે. એ લક્ષથી વિચારીએ તા આપણું સ્થાન કયાં છે? એના આપણુંને પત્તા લાગે. અને પરિણામે જીવનસુધાની
અદમ્ય તૃષા જાગે તા જરૂર બેડા પાર થઇ જાય મને, તમને, બધાને એવી પિપાસા જાગૃત હા... એ જ.
વિશેષ સમાચાર પૂર્વ ગુરુદેવે લખ્યા છે.

લિ ચિત્તસુનિ

37

વાંકાનેર, તા. ૮ – ૧૦ – **પ**૩

૦૦૦ લે કો તપસ્યા કરીને દોષા બાળવા, નાશ કરવા ભિન્નભિન્ન પ્રકારે ક્રિયા કરે છે. પણ દોષા નવા ન પૈસી જાય, નવા કર્મો ન બધાય એ તરફ લક્ષ નથી આપતાં અને ચાલતી ક્રિયાથી દોષા ઘટયા કે નહિ? વ્યસના,

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

કૂટ્વા, હાજતા, નિર્જળતાઓ, વિષમવૃત્તિઓ ઘટી કે નહિ? એના હિલાળ, નજર, તપાસ કે ચીવટ રાખતાં નથી. ત્રાનીજનાની અતાવેલી કવા આરોગવા છતાં પ્રકૃતિમાં, સ્વભાવમાં, હાજતામાં, પ્રમાકમાં ફેર કેમ ન પડે? પણ માટે ભાગે લોકો અંધપર પરાએ અંધ અનુકરણ કરીને સમય, શકિત અને સાધનાનો વ્યય કરે છે. એનો ઉપાય સમ્યક વિચાર છે. એ દાશ પોતાની જાતને, પોતાના આત્માને ઓળખના પ્રથમ પ્રયત્ન કરવા ઘટે. જ્યાં સુધી પોતા તરફ લક્ષ્મ ન હાય ત્યાં સુધી દાષો ઘટે નહિ અને થતાં પાપા, થતાં કર્મા અટકે નહિ. જેટલી ચીવટ શરીરના દર્દ માટે છે તેથી વિશેષ આત્મા માટે હાવી જોઇએ. કેમ કે જેને 'હું' 'હું' કહું છું તે આત્મા પોતે જ છે અને શરીર તેને રહેવાનું મહિર, વેષ્ટન, ઘર છે. પણ જીવ ભૂલ્યો છે, માર્ગ ભૂલ્યો છે. માટે પોતાને ઓળખવા પ્રયત્નશીલ થવું અને ક્રિયાઓ સમજપૂર્વક કરવી. અભ્યાસ, ભકિત, ક્રિયા, તપસ્યા આદિ સર્વ આત્મશુધ્ધિ અર્થે હાય છે. એ બધું કરવા છતાં આત્મશુધ્ધિ ન થઈ, પ્રકૃતિ ઉપર કાળૂ ન આવ્યો, ક્ષાયની શાંતિ ન થઈ તો એ બધી ક્રિયામાં ભૂલ રહી જાય છે એમ જાણવું જ રહ્યું દૃઢયશુધિની પરીક્ષા પ્રત્યેક કાર્યમાં થાય છે. જીવે એ તરફ લક્ષ રાખ્યું જ નથી. પ્રાર્થનાઓ પણ આત્મશુધ્ધિ માટે જ હોય છે.

કઃ ભિક્ષુ

33

સાયલા, તો. **૨૧** – ૧ – ૫૪

૦૦૦ માણુસ પોતાના વિકાસ પ્રમાણે અનુભવાના રહસ્ય ઉકેલી શકે છે. એક જ બનાવના અર્થા દિષ્ટિ પ્રમાણે માણુસ ભિન્નભિન્ન કરે છે. ઘણા બનાવા સામાન્ય હાય તે બાળજીવાને મહાન લાગે અને મહાન હાય તે સામાન્ય લાગે, પણ બધાય અર્થપૂર્ણ હાય છે. આખું વિશ્વ તાલબધા, નિયમિત છે. માત્ર માનવ બતાલા ખની ગયેક છે. સાપેક્ષવાદ ખૂબ જાણવા જેવા ને વિચારવા જેવા છે. બહારની અતર મન પર ન થવા દે તે બળવાન ને આરાગ્ય ભાવીને માનવા છતાં પુરુષાર્થમાં ઉભુપ નહિ લાવનાર સમજદાર ગણાય. થવા યાગ્ય થયું છે ને થવા યાગ્ય થય છે ને થશે. એમાં વિશ્વાસ રાખનારને અફસોસ થતા નથી અને પ્રસન્નતા ગુમાવતા નથી. પ્રસન્નતા, આનંદ એ તા આપણી ચીજ છે. તેને છોડીને પરની ગંધાતી ચીજને શા માટે અડકવું? આ માટે ઉપયોગ રાખવા એ જ અમાઘ ઉપાય છે. જેમ બને તેમ અમૃતસાગરની નજદીક જવા મથવું. હરઘડી હરિનું સ્મરણ, ચિતન, મનન કરવું, નામસ્મરણ ન ભૂલવું. વિક્ષો તે! આવવાનાજ, એ જ કસોટી છે.

દઃ ભિક્ષુ

38

સુરેન્દ્રનગર, તા. ૨૩-૭-૫૪

૦૦૦ વાતાવરણને આપણું સારું શુદ્ધ કરવું છે એ ભાવનાથી તો આવ્યા છીએ એટલે એવી કંઇ ચિંતા કે ઉપાધિ નથી. જ્યાં અંતરપ્રેમ, ભક્તિ કે પોતાપણાની ખામી હાય ત્યાં આપણું વધુ આશા ન રાખીએ. છે તેનાથી સંતાષ માનીને નિભાવી લઈએ. જેવા સમય, જેવું સ્થાન તે પ્રમાણું વર્તવું ઘટે. મારા માટે જે વિશેષણા લખ્યા તે વધારે પડતા છે. મારામાં એવું કશુંય નથી. હું પાતે જ એક વિદ્યાર્થી જેવા છું. સાધુના વેશ અને થાડી વાતચીતથી મને જ્ઞાની કે યાગી કે કર્મયોગી માની લેનાર ભૂલે છે. અપૂર્ણ અભ્યાસી કાઇ યાગી કહેવાય? એ તા હાસ્યાસ્પદ્ધ ગણાય. યાગી હાય તે સંઘાડાના અંધનમાં રહે? સંઘાડાના વ્યવહાર કરે? એ તા ધ્યાનમાં જ મસ્ત રહે. એના લક્ષણા મારામાં નથી. એ બધું તમે તમારી ભક્તિથી લખા છે. ભક્તિની આંખે એવું દેખાતું હશે પણ એ વ્યાજબી નથી. જેમ તમા અભ્યાસી છે તમે હું પણ અભ્યાસી છું. સાધના કરવાને ઈચ્છતા સાધક છું. સાચા સંતાના વિચાર

## पूक्य गुरुदेव डविवय पं. नामयन्द्रका सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

કરતાં મારે માટે મને શરમ થાય છે કે આટલા વધે પણ હજી અધવચ્ચે જ રહ્યાં. સંઘાડાની લપામાં મારું કાર્ય સાધી ન શક્યા. મારી ભાવના પાર પાડવામાં કુદરતે સંકેતપૂર્વક વિશે નાખ્યા! ખીજાને ઉપદેશ દેવાને દાંડાદાડ કરી એ સ્પષ્ટ સમજાય છે. શક્તિ હતી ત્યાં સુધી અહાર રખડપટી કરી અને હવે શરીર અટક્સું ત્યારે સાધના માંડી અને તે પણ વિશે પર વિશે. આ સ્થિતિ મારી છે. આ સાંપ્રદાયિકતા, સંઘાડાના વ્યવહારા મને બિલકુલ અર્થ વિનાના લાગે છે. મારી ભાવનાને અનુરૂપ કયાંય દેખાતું નથી. સાધના અર્થે સ્થિર ન થવાસું. સમાજમાંના વાતાવરણ, ભાવના, માન્યતાને તે તમા જાણા છે. હાલ એ જ

દ ઃ ભિક્ષુ

34

સુરેન્દ્રનગર, તા. ૪–૧૦–૫૪

o o o તમારું આત્મનિવેદન, ભાવના, રુચિ, આંતરની અભિલાષા એ મારા ખ્યાલમાં છે. શુષ્કતા નથી એ નિવેદ છે. વસ્તુની ઝંખના છે, આંતરના પાકાર છે ને હાય જ્યાં સમાનતા ઉચ્ચતા ન હાય, વેગ આપનાર સંગ ન હાય ત્યાં નિવેદ પ્રગટે. એકાંતમાં, ઘરમાં કે નીરવ સ્થાનમાં ગમે ત્યાંથી નૈસર્ગિક આનંદ પ્રગટે તા ત્યાંથી મેળવવા અને દૃદયમાં ઊંડા ઉત્તરાય એટલું ભ્રતરવું - રમવું. કુદરતના વાતાવરણમાં પદાર્થો, દરયા, વાણી, ઐષ્વા, ઉપચાર રહેણી કહેણી એ બધા અફલાદકારક, આનંદજનક, જીવનને વેગ આપનારા હાય છે. બાકી કૃત્રિમ સુંદરમાં સુંદર દેખાતાં પદાર્થો કે દરયા, વાણી કે કાંઈ પણ એ ક્ષિણક સંતાષ આપી જીવનને વિકૃત કરનારા હાય છે પણ એ આંખ વિના દેખાય નહિ. દિવ્યચક્ષુવદે જ એ જોવાલાયક છે.

જેમ ભગવાનના દર્શન માટે દેવ આવે છે ત્યારે ગૈાતમાદિકને દેવ નાટક બતાવે છે. ત્યારે પાતાનામાંથી અનેક બાળકા, સ્ત્રીઓ, પુરુષા વિવિધ પ્રકારના અસંખ્ય પ્રાણીઓ, પદાર્થા, વસ્તુઓ બહાર કાઢે છે અને આખું નવું જગત પાતામાંથી ખહું કરે છે. એ બધામાં દેવ પાતે જ એક હાય છે છતાં અસંખ્ય જુદી જુદી જાતનાં, નાના - માટા, સુંદર - અસુંદર દરશો સંકલ્પમાત્રથી બનાવે છે અને પાછા પાતાનામાં સમાવી દે છે. એમ મહાસત્તાએ પાતાના અધિષ્ઠાનવેઠ આખું વિધ, આનંદ અર્થ આનંદરૂપ પૂર્ણમાંથી પૂર્ણરૂપે સજર્યું હાય એમ લાગે છે. એટલે જયાં જુવા ત્યાં એ જ છે. આપણી દિષ્ટના જેવા વિકાસ, જેટલા વિકાસ એટલું ને એવું દેખાય છે. પર્યાયરૂપે, કાર્યરૂપે, અનિત્ય છે છતાં નિત્ય દેખાય છે. પૂર્ણ પુરુષ, મહાસત્તા, ચૈત-યઘન, આનંદરવરૂપ પાતે નિત્ય, અખંડ ત્રિકાલ અબાધ્ય છે. પણ તેને જેવાને દિવ્યચદ્ધાના અભાવ છે. તેથી ખીજું દેખાય છે. એ દિવ્યદ્ધિય, દિવ્યશક્તિ, દિવ્ય ત્વરૂપ માટે જ પુરુષાર્થ કરવાના છે. એમાં મુખ્ય ચીજ સમ્યક્ વિચાર છે. આ વાત તમારા લક્ષમાં આવેલ છે એટલે જ તમારા લખાણમાં હું એ વાસું છું. મારા કાઈ અનુયાયીમાં આ લક્ષ હું દેખતા નથી. જેમ જેમ અલ્યાસ વધે છે તેમ તેમ સ્થિરતા, એકાગ્રહ્તા, વૈરાગ્ય, ઉપયોગ અને એમાં રસ્ત્રુહ્દિ થાય છે. તમોને જ જેશો તો પ્રતીતિ થશે કે અગાઉ કરતાં તમે વધુ કીક છો. થાઢો પંથ કપાયેલ છે. નિસર્ગમાં આનંદ લેવાના અભ્યાસી થયા છે. જરા દિષ્ય કરશો તો ખાત્રી થશે કે પાલમપાલ નથી પણ તમારા પગ નક્કર ઉપર છે. આમાં ધર્યની અપેક્ષા રહે છે. જેનું અધિષ્ઠાન આનંદઘન હાય ત્યાં દુ:ખ, શાક, સંતાપ હાય જ નહિ. છતાં દેખાય છે એ તદ્દન સત્ય છે. પણ દેખાય છે તેમાં દાષ દર્ષ્યાને છે. વસ્તુતા તો જે છે તે જ છે. એ જ. - -

કઃ ભિક્ષુ

38

સા**યલા**,

લા. ૧૩–૧ર-૫૪

૦૦૦ તમારા તા૦ ૧૮ મીના પત્ર મળ્યા. તમારું તાત્ત્વિક લખાણ તમારા દ્દકયની પરિસ્થિતિને જણાવે છે. તમાને અધિષ્ઠાન મહાસત્તાની શ્રહા રગેરગમાં ઊતરી ગઈ છે એમાં અદ્ભેતવાદનું સૂચન છે. જે દર્શન આનંદઘનજી,

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવસ પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

ચિકાનંદ્રછ, યશાવિજયછ અને શ્રીમદ્દને થયેલ, એના ચમકાર એના કાબ્યમાં દેખાય છે. "અવધૂ નટ નાગરકી બાછ." (આનંદ્ર્યન્છના) એ પદમાં ચાકખું અદ્વેત દર્શન "જલધર ખુંદ સસુદ્ર સમાણી"— "અમ લાગીંંં એ ચિદાનંદ્રછના પદમાં "ચેતન અખ માં હે દરસન દીજેંંં એ યશાવિજયછના પદમાં અને શ્રીમદ્ તો ચાકખું લખે છે "કુંડ્રલાકાર સર્પ, અધિષ્ઠાન હરિ એ સિવાય અમને કાંઇ સૂઝતું નથી." જૈનશાસ્ત્રમાં 'एगे अप्पा' "जे एगं जाणइ से सब्बं जाणइ" એટલે એકમાં સર્વ છે. આ અર્થને એ દિવ્યાળા જ સમછ શકે. એ ઘડ બેઠા પછી છવનના પ્રવાહ ફરે છે. છવનમાં દિષ્ટ બદલવાની જરૂર છે. સાનગઢી વાતા તો અધ્યાત્મની કરે છે પણ અક્રિય, શુષ્ક, દિષ્ટ વગરની. તમાને ઝાંખી પશુ દિષ્ટ પ્રગટી છે તેથી એ પ્રધારનું જ દેખાય છે. કુદરાની રચના, અદ્દશુત્તા, તેની રમણીયતા તરફ દિષ્ટ ભાય છે એથી જ ખહારના વ્યવહારા ફીક્કા રસહીન લાગે છે અને લાગવા જ નેઇએ. ઉપયોગ વધુ વાર ટકે છે. બીજા સંગે, હડીકતો રૂચતી નથી છતાં તમારી પાસે કામ કરાવે છે ને તમે કર્યે બાંઓ છો. મારા આટલા સેવકામાં તમારી બૂમિકાએ હછ કાઈ દેખાતું નથી.

મારા શરીર માટે તમે ચિંતા ન કરો. વૃદ્ધ શરીર થાય એટલે ધાર્યું કામ ન આપે, તથાપિ ગાડી ઠીક ચાલે છે. મને બરોસો છે નાથના. એ દોરે છે હું દોરાવ છું. મારું કર્યું કે ધાર્યું થાય છે? એની કૃપા દેખાય છે. તમા રસ્તા પર ચાલી રહ્યા છો એ દેખી મને ખૂબ આનંદ થાય છે. અનાસકતભાવ હાય ત્યારે અપંણતા પ્રગટે છે. સંપૂર્ણ અપંણતાને તો વાર લાગવાની પણ એ તરફનું વલણ છે. મૂલ્યાંકન, ભાન મેં નથી કરાવ્યું પણ તમારામાં આપોઆપ ઉલાડ થયા છે. તમારામાં એ યેવ્યતા છે. હું તો નિમિત્ત છું. વ્યવહારિક કાર્યોમાં મિશ્રતા છે. તદ્દન નીરસતા નથી. એમાં પણ કમ છે. ધીમી ગતિએ ચલત થાય છે. કાર્યમાં ઉદય તો ખરેર, પણ તે સાથે તણાવામાં જેટલા રસ એટલી સ્વાર્થની ગંધ. નિઃસ્વાર્થતા પ્રગટે એટલે અંધ જ નથી કુટુંબી કાર્ય છોડી ન શકવામાં લેણ–દેણમાં પણ થાડા કારણા ગૂંધાયા હોય છે. એની ચિંતા ન કરવી. સ્થિતિ પાક કાળે આપોઆપ સત્સંગ, અનાસકતતા પ્રગટશે લક્ષ ન ચૂકાય. એકની જ બધી રમત છે. દેખાતા દરયોમાં પ્રલેભન જેવું કશું જ નથી. ઘણા કાળની ધમણા, ઠેવ, અભ્યાસ છે. તેને છોડવા ખૂબ ધ્યાન, ચિંતન, મનન કરવું. એ તમે કરા છો.

કઃ ભિક્ષુ

30

સાયલા, તા. **પ**–૨–૫૫

૦૦૦ ધાર્યું ધણીનું થાય. તમે રસ વિના કાર્ય કરા છે પણ પ્રભુ અર્થે -રસથી ડૂખ્યા સિવાય -કામ કરતાં શાઓ. પ્રસન્નતા ને આનંદને ન ગુમાવશા. મુશ્કેલીમાં જ સાચી કસાડી થાય છે. એમાં જ વિકાસ સધાય. મુશ્કેલી પણ એણે જ મેકલી છે. એ રાખે તેમ રહેવું અને માજમાં રહેવું. અણુગમાં, બેચેની એ મારા નાથને પસંદ નથી. એની રમત જ એવી છે. માટે એ રમતને રમત સમજી એડાવું અને વગર ખૂંચે સુંદર કામ કરી ખતાવવું ૦૦૦ પાસે તમારા સંભારણા થયા હતાં. તમારા માટે જે છે તે ખરાખર છે. જરાય મુંઝાવું નહિ. આનંદથી યાંજાવું. કાઇ દુશ્મન કે પર નથી. અંદરના દુશ્મનોના ખરાખર ખ્યાલ રાખી ચેતતા રહેવું. તમારી અંતરકશા માટે સંતાવ લેવા જેવું છે. વ્યવહારના દરેક કાર્યમાં એતપોત ન થતાં મધ્યસ્થવૃત્તિ રાખવાથી બધી મૂંઝવણ ધીમે ધીમે શાંત થઇ જશે. જે વાતાવરણમાં તમારે વસવાનું છે તે આરેકારથી લીકિક ભાવનાથી રંગાયેલ છે. અને તમને લાકોત્તર ભાવનાના ચેપ લાગ્યો છે એડલે શરૂઆતમાં અકળામણ થવાની જ. પરંતુ જેમ જેમ આંતરિક ભાવનાથી, નિજ સામચ્યથી લાકોત્તર ભાવ તમારા અંતઃ કરણમાં મજબૂત ખનતા જશે તેમ તેમ તમારું વિશિષ્ટ સ્થાન નક્કી થતું જશે. પણ એ બધા આધાર તમારા પુરુષાર્થ ઉપર જ છે. કંટાળવાની કાઇ જરૂર નથી. જરૂર છે માત્ર નિજ રમણતા માટે સંકલ્પઅળની. એ લક્ષ જાગત થયું છે તે કાળક્રમે એ ખળ પણ આવી જશે. નિરાશ થવાની પણ જરૂર નથી. જીવનશોધન, ગીતામંચન ક્રરી કરીને વાંચશે. એ પ્રેરક શંથા છે. એ જ. અમા શાંતમાં છીએ. ઘરમાં અધાને પ્રભુસ્મરણ.

કઃ ભિક્ષુ

## જય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

36

સાયલા,

ता. १४ - ३ - ५६

૦૦૦ સાધનાના અમૃલ્ય સમય અને અમૂલાં સાધનાના સદુપયાગ કરવા, આંતરદબ્ટિ પ્રયત્નપૂર્વક પ્રગટાવવા અને ધ્યેયને વળગી રહેવા ખુખ જાગૃતિ રાખશા.

નકામા ઘણા સમય ગયા એ ખાટને પૂરી કરવા તેમજ જીવનશુધ્ધિમાં પ્રમાદ ન થાય એ માટે સદા ઉપયોગ રાખશા. જગતના અન્યજના ગમે તેમ કરતાં – કરાવતાં હાય એની પંચાતમાં – ઉપાધિમાં ન પડશા, કેમકે આપણે ઘણાં કાર્યો કરવાનાં છે અને સમય ઘણા અલ્પ છે.

પાશલા – ફંઢાએાથી, જગતની જાળથી, પ્રલાેભનાથી, દ્વંદ્રના પ્રસંગાેથી, માનઅપમાનની ભૂલભુલામણીથી, હલકી वृत्तिभाना प्रभं यथी, छवनने गंडु भनावनार गंडडीथी डंमेशा येतता रहेले.

ખૂબ લક્ષપૂર્ગંક ભાવપ્રતિક્રમણ કરીને, દૃદયશુદ્ધિ કરી પરમાત્માનું સ્મરણ કરતાં કરતાં, તેમના નામાચ્ચા**રણ** કરતાં કરતાં શયન કરશા. અધાંમાં અતૂટ સંપ, એકય જળવાય રહે એવા મધુર, મીઠાં, પ્રેમાળ, નિર્દ ભી વર્તન રાખશા.

ઉપયોગી અભ્યાસની, અનુભવની, પ્રસંગની નાંધ રાખતા રહેશા. તમારામાં ભરેલ આનંદ-પ્રેમના પ્રવાહાની માજ માણુતા રહેશા. કદીયે નિરૂત્સાહી, નિરાશાવાદી, હતવીર્ય, હતપ્રભ ન થશા. સદાય આનંદમાં પ્રસન્નચિત્તા રહા એ જ લલામણ છે.

દ: ભિક્ષ

3€

સાયલા.

તા. ૨૯-3-48

૦૦૦ તમારી માનસિક અવ્યવસ્થિતતા જાણી. સાધકમાત્રને એવી ગડમથલ, અથડામણ, મુંઝવણના માર્ગેથી જ પક્ષાર થવાનું હૈાય છે. પણ એ કાયમ ન રહેવી ઘટે. પાછું સમાધાન, શાંતિ, વ્યવસ્થિતતા સાધી લેવા પ્રયત્ન કરવા. અપકવ અવસ્થામાં એ બધું સંભવિત છે. છતાં નિશ્ચિત રહેશા કે એ બધું જવાનું છે, કાયમનું નથી. સમુદ્રના પવનથી તરંગાની મહ્ક પ્રસંગો દૃદયમાં તરંગા પ્રગટાવે છે. જાણે કે હવે શું કરવું? હવે શું થશે? એમ ભાસે પણ એ <mark>અધા માની લીધેલા નકામા</mark> બીવડાવનારા દુશ્યેા છે. એવા પ્રસુંગે અંતરમાં ઊત**રી નામસ્મર**ણુ કરવું **એ અમાેઘ** ઉપાય છે. ભાવી મિથ્યા ન થાય પણ સ્મરણથી જરૂર શાંતિ થાય. સાધકને અણુધાર્યા વિરાધા લાગે પણ વિરાધા તમાને જણાવીને ન આવે. એ વિરાધ નથી, કસાટીઓ છે અને જરૂરના છે ને આવે છે. એથી નાહિંમત થવાનું નથી. કસોટી સાનાની થાય. ફૂલ સુગંધવાળા જ ચૂંટાય, આવળના નહિ. સાચા માેતી જ વીંધાય. ભક્તાને જ વિક્ષો, કષ્ટા, મુંઝવણના પ્રસંગા આવે એ સનાતન નિયમ છે. તમા ટકી રહ્યા છે તેમ વધુ મજબૂત ખેના. ખડક જેવા ખેના. શારીરિક, માનસિક કે કોંટુંબિક અણુગમતા પ્રસંગા આવે ત્યારે ખૂબ ધર્યવાન, અકંપ બનાે. એ બધા સાચા સ્થાયી નથી. પણ તમાને લમણાથી એ વિચાર મુંઝવનારા દેખાય છે પણ આખર સત્ય સમજાય છે. અનુસવે જ સમજાય અને ત્યારે જ પરિપકવતા આવે. એ જ માર્ગ છે. લૌકિક વ્યવહારમાં છવને જેટલાે હર્ષ-આનંદ છે એટલાે લાેકાત્તરમાં નથી આવતા. લાકાત્તર માર્ગે અંતરચક્ષુ ખુલ્યા પછી જ પગલું ભરવાનું મન થાય છે અને લીકિક–માર્ગે મુસીબતા વેઠીને, કષ્ટના સામના કરીને, જીવનને હાડમાં મૂકીને પણ વગર ઉપદેશે જાય છે. કેમ કે એ માર્ગ જોયેલ, જાણુલ ને અનુભવેલ છે. પણ લે કાત્તર તરફના જીવે અનુભવ જ નથી કર્યો. એના આનંદનું સ્વપ્ન પણ નથી આવ્યું. તેથી જવાનું મન ન થાય. તેમ એ તરફ લક્ષ પણ ન આવે તે સંભવિત છે. એટલા માટે જ્ઞાનીએ સમ્યગૃદ્ધિ ઉપર પ્રથમ વધુ ભાર મૂકે છે. ક્રિયાએ પણ એ માટે છે. 'બિના નયન પાવે નહિ, બિના નયનકી બાત, સેવે સદગુરુ ચરણુકાે સા પાવે સાક્ષાત્'. 'શ્રીમદ્દ'ને વાંચવાના મહાવરા રાખશા.

કઃ ભિક્ષ

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

χo

અમદાવાદ,

ता. १४-८-४६

૦૦૦ સંયમના વેશ ધારણ કરનારે હંમેશા જીવન તરફ દૃષ્ટિ ફેરવતાં રહેવું કે જેથી સંયમમાં થતી ક્ષતિઓ, ત્રુંડિઓના ખ્યાલ આવે. દૃષ્ટિ ફેરવત્રી એટલે કે આલેલ્ચના-અનુપ્રેક્ષા કરતાં રહેવું. શેહી ભૂલમાં બેદરકાર રહેનાર જતે દિવસે માટી ભૂલા કરવાને ટેવાઇ જાય છે.

આંતરશુદ્ધિ માટે રાત્રે ભાવ-પ્રતિક્રમણ કરી શુદ્ધિ મેળવ્યા વિના સૂવુ ન જોઇએ. પ્રભાતમાં પરમાત્માને સન્મુખ માનીને ઉપયોગપૂર્વક પ્રાર્થના કરવી જોઇએ. પ્રાર્થનામાં વિશેષે કરીને, જીવન બગાડનાર, પ્રકૃતિઓને કાઢવા પરમાત્માની સહાય લેવી. પ્રભુ સમીપમાં જ વસી રહેલ છે એમ ઉપયોગપૂર્વક શ્રદ્ધીને ગદ્ગદ્ કંઠે પ્રાર્થવું કે હે પ્રભા! મને સહાય કરા. એવા પ્રકારના પદા શોધી-શોધીને કંઠસ્થ કરવા અને પ્રતિદિન એકાદ એ પદા તા એના એજ આલવા. આમાં ખાસ કરીને શ્રદ્ધા, ધરિજ અને ઉપયોગની જરૂર છે. એકવર અંદરના મળા નીકળે તા વિશેષ અને આવરણ મેટે.

સંયમીના જીવન પ્રત્યેક પણ ઉપયોગયુકત હેાવા ઘટે. "જયાં ચરે જયાં ચિટ્ઠે" એટલે ઉપયોગયુકત ચાલવું, ઊભા રહેલું વિ. ખધી ક્રિયાએક ઉપયોગપૂર્વક કરવી. ખીજાને બાધ કરવા માટે સાંભળેલ કે વાંચેલ તેના ઉપયોગ પ્રથમ પાતાને જગાડવા માટે કરવા. લેક્કા અમને સંયમી તરહ્યુ-તારહ્યુ સમજી પણ લાગી મસ્તક નમાવે છે એની જવાબકારી કેટલી? એ હંમેશાં લક્ષમાં રાખવું.

મનને એકાશ કરવા નામાે શ્યારણ, ધૂન, ધ્યાન, ભજન, વાંચન, ચિંતન, મનન જે અનુકૂળ પહે તે કરવાં મનને એકાશ કરવા છતાં થતું નથી તેનું કારણું એઇએ તેટલાં વૈરાગ્યની ખામી છે. વૈરાગ્યવંત પાતાના સ્વરૂપ સિવાય કશું એતો નથી. સંસારી જોનેને પ્રાણી - પદાર્થ મેળવવાની ઘણી ભૂખ એટલે એ મેળવવા માટે મન રખડયા કરે; પછી મન સ્થિર થાય કયાંથી? માટે વૈરાગ્ય પ્રગટે તેવા માર્ગ લેવા, અને પછી અભ્યાસ કરવા.

પ્રકૃતિના સ્વામી હોવા છતાં તેની ગુલામી ઉઠાવાય છે, તેથી જ સામાન્ય પ્રમુગે માં અપડામણુ, ઢ્રાભ, કષાય, અભિમાન, પોતાને નિર્દોષ અતાવવાનું ડહાપણ, બીજાની ભૂલ જોવાની અહત ખડે પગે પોતાનું કામ કરે છે. અને જીવ નીચી મુંડીએ દોરે તેમ દારવાય છે, હમાં તેમ હમડાય છે, છતાં જીવને પોતાને એ સ્થિતિનું ભાન નથી હોતું. પરંતુ ભાન હોય છે એવા સંયમીઓને કે, જે જાગૃત છે, ઉપયોગવંત છે, ચેતનાવાન છે, ઇન્દ્રિયાના વિષયા પર, કષાયાદિ પ્રકૃતિ પર જેના કાળ્યુ છે.

મારા લખાણને વિચારજો, ધ્યેય નક્કી કરજો, લક્ષ્ટ ન ચુકાય તેની કાળજી રાખશા. જે વેશ જેને અર્થે લીધા છે તે કાયમ સ્મરણમાં રાખશા. ઘણાં કાળની આહત-ટેવને, પ્રમાદને અને વાસનાના વળગાડને કાઢવા એ ઘણાં દુ:ખકર–કઠણ જરૂર છે, અને તેથી જ અજગૃત વર્ગ આજે એ માર્ગે નથી ચાલી શકતા, પરંતુ પ્રકૃતિને આધીન રહી જૂની ઘરેડે ચાલે છે.

દ : ભિક્ષુ

४१

અમદાવાદ,

તા. ૧૯–૮–૫૬

૦૦૦ શ્રેયની તીવ ઇચ્છા છતાં શ્રેયના, પરમ કલ્યાણુરૂપ શાંતિના દર્શન થતાં નથી, એ ચિંતા હંમેશાં વેદાય છે, પરંતુ એ માટે જેઇએ તેટલાં પ્રમાણમાં પુરુષાર્થ ખેડ્યા નથી. અનંતકાળના હિસાએ જાણ્યું ઘણું પણ જાણુવાનું જાણ્યું નહિ, એવી જ રીતે માણ્યું ઘણું પણ યથાર્થ માણુવાનું માણ્યું નહિ. પાતાના સિવાય અધાંયને ઓળખ્યા, ત્યાગ પણ ઘણાં કર્યા પણ જે તજવું જોઇએ તે તજયું નહિ. આવડત, સમજણ ઘણા મેળવી પણ જેની જરૂર હતી તે કહી ગઇ. જુઓને, મસ્તકના લાય કેટલાં કષ્ટકર છતાં એવાં આકરાં કષ્ટ સહ્યાં પણ જેને ઉખેડી ક્ગાવવાં ઘટે એને પંપાળીને

### प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रेल सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

પાષણ આપ્યું. મહેતન ઘણી કરી પણ બધી આંધળી. ક્રિયાએા પાર વિનાની કરી પણ એાઘદબ્ટિએ. આંખા મીંચીને આખી આલમ એ જ પ્રમાણે ચાલી જાય છે. પાછા વળી એ માર્ગ બદલ્યે જ આરાવારા છે.

અંતરાવકાકન કરવાની આદત પાડા. હંમેશની બીજી આદતાની પેઠે જેમ ધુવના કાંટા ઉત્તરમાં જ ખેંચાય છે તેમ વૃત્તિ, અધ્યવસાય અંતરમાં જ વળે, બહારના કાર્યો પતી ગયા કે તરત અંદર જ મન ખેંચાય. આપણા પરમ લક્ષ તરફ સ્થિર થાય, આત્મવિચારણામાં જોડાય અને આસુરીલાવ રૂપ અધમ દેવાની પરંપસ એની ફાજને તપાસી એના બંધનાને—આસકિતએલને શિથિલ-ઢીલી કરવાને અગ્રહપૂર્વક, મક્કમતાપૂર્વક મથામણ કરવી કે હવે આ કાઇ હિસાળે ન જ ખપે. એમ દહતાપૂર્વક નિંદણા, ગર્હણા કરવા પ્રયત્ન સેવવા. બીજી બાજુ પરમાતમાનું આધ્વાન કરા. એમની માનસિક પૂજા કરી આ ઘણાં કાળનાં હિતેચ્છુ તરીકે માનેલાં આત્મવેરીઓને કાઢા. પ્રાર્થના કરા, અંતરના ઊંડાણથી તેમાં તન્મય બની પ્રાર્થો.

એવા પ્રકારના પદાર્થી એની સહાય માંગા અને ખાત્રી કરાવા કે આ જીવ હવે જરૂર અધમ બળાથી કંટાળ્યા છે. પ્રભુમાં તેને વિશ્વાસ-કઢ શ્રદ્ધા થઇ છે એ સિવાય અન્યત્ર તેને ચેન નથી. એના અહ્યુઅહ્યુમાં એજ ભાવના ભરી છે એવી ખાત્રી મારા નાથને કરાવા. એ સિવાય શાંતિના-શ્રેયના બીજો રસ્તા નથી.

અભ્યાસ, તપશ્ચર્યા, ભક્તિ, સેવા, ક્રિયાઓ વિગેરે આત્મશુદ્ધિ અર્થેજ છે. રૂપરના કાર્યો તો સમજ વિના અનેક વાર કર્યા. હવે થાક લાગ્યા હોય, તાલાવેલી લાગી હાય તા દિષ્ટિને ફેરવા. તમારા સમીપમાંજ જુઓ. પ્રભુભક્તિમાં લયલીન વ્યક્તિને જુઓ. અહારથી આચાર, વિચાર, મર્ચાદા, નિયમા, વ્યવહારાનું પાલન કરવાં સાથે આંતરિક ક્રિયાઓ કર્યે જાઓ. વેશને લગતા આચારમાં શિથિલ ન થવું એ પણ જરૂરનાં સહાયક છે.

આચરેલાં મહાવતાનું સ્મરણ તો પડિકકમણું બાલતાં ઉપયોગ રહે તા થાય. પાંચ સમિતિ, ત્રણ શ્રિત હંમેશાં સ્મરણમાં રહે તા ઘણા લાભ થાય. ઉત્તરાધ્યયન, દશવૈકાલિક સૂત્રની મહામૂલ્યવાન ગાયાઓના, ઉપયાગ ધ્યાન વખતે કરવા. વિકથા અને નિદાની બદબા ડાકીયું ન કાઢે એની તકેદારી રાખવી. પ્રમાદના પાંચે દુઃખકર વિભાગાથી હંમેશા સાવચેત રહેલું. આ બધું એક શુદ્ધ ઉપયોગમાં સમાઇ જાય છે.

હવે જીવનપલ્ટા કરવા છે, એવા દઢ સંકલ્પ કરવાથી જ આ શ્રેયનાં પાંચે જઇ શકાશે. પ્રેયના પ્રહ્નાેભનાેથી ખૂબ સાવચેત રહેલું પડશે. એ પ્રેયનાં માહક, મનગમતાં, મીઠાં, મધુરાં, સુંવાળાં, રસપ્રદ લલચાવનારાં પદાર્થો પાછળ આખું વિધ્ધ ઘેલું થઇ ઘૂમે છે, વળગે છે અને પ્રાણુ અપે છે. એ પ્રેય-શ્રેયના વિવેક કરતાં શીખલું. એમાં ભૂલ થાય તા ગાહી આડે પાટે ચઢી જાય. આને લીધેજ જીવ અનંતીવાર ગાથાં ખાઈ ગબડયાે છે. આ બધું સહેજે સમજી શકાય તેલું છે. માત્ર નથી આચરી શકાતું, તેથી આચરવા પૂરતું સૂચન છે. વાંચશાે, વિચારશાે અને અનતાં પ્રયત્ને વર્તનમાં મૂકશાે.

દઃ સિક્ષુ

४२

લીંખડી,

તા. ૮–૧–૫૭

૦૦૦ વાંચન – વિચારણા કરતા હશા. કૃષ્ણુમૂર્તિનું લખાણુ એટલું ઉચ્ચ કક્ષાનું છે કે વ્યવહારમાં કામ ન આવે. એ ભૂમિકાના માણસા જવલ્લે જ મળે. બાકી ગાંધીજી, કેદારનાથ, વિચાર રત્નરાશી, શ્રી અરવિન્દ, મશરુવાળા, વિનાભા ભાવે, કાકા કાલેલકરના વિચારા જવનવિકાસમાં સહાયક, પ્રિરક અને માર્ગદર્શક છે. જેટલું સમજાયું હાય તેને જવનમાં ઉતારવા જાગૃતિપૂર્વક ઉપયાગમહ તત્પર રહેલું. શારીરિક દર્દી કસાટીરૂપ છે. માટા મહર્ષિએા પણુ એથી મુક્ત નથી. શ્રીમદ રાજચંદ્ર શ્રી મસ્તરામ, શ્રી અરવિન્દ, શ્રી રમણ મહર્ષિ જેવા પણ દર્દીથી મુકત ન હતાં માટે હિંમત, શ્રધ્ધા, શાંતિ અને પ્રસન્નતાથી સામના કરવા. આનંદમાં રહેશા. તમે તા અનુભવા કર્યા છે. નામસ્મરણ સુધા છે, ઉપયાગ ચાવી છે, સદ્વાંચન ખારાક છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કૃષ્ણમૂર્તિ માટે તમારા અભિપ્રાય બરાબર છે. લખે છે તે નિશ્ચયની અપેક્ષાએ સત્ય છે. એનું જીવન દંભી નથી. ખૂબ અભ્યાસી છે પણ ઉચ્ચ કક્ષાવાળાને તે ફીટ થાય.

દઃ ભિક્ષુ

#### 83

૦૦૦ આંદોલના સ્કૂલ્મ રીતે સૂક્ષ્મ ભૂમિકાએ કામ કર્યા કરે છે એ સિધ્ધાંત તે શાંકા વિનાના સિધ્ધ થયેલ છે. તાદાત્મયતાના પ્રમાણમાં જાણી શકાય છે. જે થયું તે થવા યાંગ્ય હતું 'प्राप्तव्यो नियतिवला'. અશુભમાં પણ શુભ અને શુભ જણાતામાં અશુભ છુપાયેલ હાય છે. ગમે તેવી સ્થિતિમાં સમભાવ રાખવા. અસમાધિના યાંગમાં પણ સમાધિ રાખવી એ સાધકનું કર્તાવ્ય છે. બની જતા વ્યતિકરા, બહાર વિકૃતરૂપા વધુ પ્રમાણમાં સંભળાય અને સ્નેહીવર્ગને અરુચિકર વાતાથી ચિંતા થાય એ સ્વાભાવિક છે. હવે સમાગમમાં આત્મવિકાસ માટેના અભ્યાસો ચાલશે. મને ખાત્રી છે કે સમયને નિષ્ફળ જવા નહિ દીએ. અવસર અમૂલ્ય છે. જૂના ને નવા વિચારાનું ઘર્ષણ સર્વત્ર ચાલ્યા જ કરવાનું, પરંતુ વ્યક્તિના ચારિત્રબળની અસર કાંઇ એાછી નથી હોતી. ચાલુ જીવનમાં જો આપણું લક્ષ - ધ્યેય અરાબર સાખૂત ન હોય તથા સૂરતા – ઉપયોગ સતત આત્મલક્ષે અની રહેતા ન હોય તો તેવી વ્યક્તિ આ સંસારની સનાતન ચક્કીમાં જરૂર ભીંસાઇ જય તેમાં જરાય શંકા નથી. એટલે જ સાધકાએ પોતાના જીવનમાં એક યાધ્ધાની જેમ સતત સંગ્રામ ખેલતા રહેવું ઘટે. એમાં જ એના વાસ્તવિક આનંદ હોય. આવી ઘટના ગૃહસ્થ કે ત્યાંગી અન્નેના જીવનમાં ખન્યા કરવાની. જેટલે અરો અનતા પ્રસંગાથી પોતાની જાતને ઉદાસીન એટલે ઉચ્ચપદમાં સ્થિત–સર્વથી પર રાખી શકાય તેટલે અરો તે વ્યક્તિ શાધ્વત સુખ અને આનંદ માણી શકે. જીવનની એ પરમ ઉત્કૃષ્ટ અને દિવ્યકળા છે.

કક્ષિણાના છૂટક અંકા વાંચું છું ત્યારે એમાંથી અધ્યાતમ ભૂમિકાનું ઠીકઠીક જાણવા મળે છે. એમ તા જે સાચા જિજ્ઞાસુ હાય છે તેની દૃષ્ટિ જયાં જ્યાં અને જેના ઉપર પડે છે–કરે છે ત્યાં ત્યાં અને તેની પસેથી કંઇક ને કંઇક મેળવી શકે છે. માત્ર દૃષ્ટિની નિર્મળતા હાવી જોઇએ.

જે સમયથી આંતરિક જીવન અભિમુખ થયું છે ત્યારથી અધિકારી અની ચૂકયા. અને જેટલે અંશે ઉત્કટતા, તાલાવેલી વધુ તેજદાર અની હાય તેટલે અંશે આંતરિક સંદેશ મળી જાય. પરંતુ સ્થૂલર્પે જયાં સુધી સૂક્ષ્મના તાર ન મળે ત્યાં સુધી જીવને એક જાતની અતૃપ્તિ રહે એ સ્વાભાવિક છે. આ વખતે....ના ભકિતભાવ સમજાયા એવેલ કાંઇ વખતે સમજાયા ન હતા. એમની આંતરિકશા ખૂબ ઊંચા લક્ષવાળી છે. જો કે વ્યવહારની સાથે તાત્ત્વિક મેળ મેળવવા પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે, છતાં જે રીતે તેના આંતરિક જીવનના ઘાટ ઘડયા છે તે રીત તથા તે પ્રકાર ખૂબ સહજ હાવાથી કાંઇ જાતના અસંતાય નથી અનુભવાતા. સત્સંગના અભાવ હાય છતાં દૃષ્ટિ કાંઇક વિકસિત બની હાય તો વાંચનદ્વારા જરૂર રાહત મળે. વાંચનને પચાવવા કાંઇ પણ ઇષ્ટ વિષયનું ચિતન, મનન કરતાં રહેલું અને જો એ અનુકૂળ ન લાગે તે પ્રિયદર્શનની ભાવનાથી હૃદયને રગભર્સું ઉત્સાહી કરજો. જરૂર શાંતિ અનુભવાશે. વલ્લભ કવિના "આધ્યાત્મિક પંત્રા" વાળી ખુક વાંચી. એમાં વૈરાગ્યરસની સાથે ભક્તિરસની સુંદર જમાવટ કરી છે. એ રસ પડે એવું વાંચન છે. કૃષ્ણમૂર્તિના વિચારા અમુક ભૂમિકાએ પહોંચેલાને જરૂર બળ આપે તેવા છે. પણ એ જયારે સમાગમમાં વંચાય ત્યારે મજા આવે.

દુર્જના દુર્જનની રીતે જ કામ કરવાના. આપણે તો આપણી સજ્જનતાના ટકા વધારતા જવું જોઈએ. એ દિષ્ટએ અંતર્મુખ થઇએ તા ઊંઠે ઊંઠે આપણામાં પણ ક્યાંક દુર્જનતા છુપાઇને બેઠી છે એવું દેખાશે. એ દુર્જનતાને સમૂળગી ફેંકી દેવાશે ત્યારે જ ખરા વિજયના આનંદ અનુભવાશે. ત્યાં સુધી જાગૃત ચાંકીદાર તરીકે જીવન જીવવું જોઇએ.

લિ. ચિત્તમુનિ

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

XX

વ**ર**સાવા, તા. ૧૯–૪**–૫**૭

૦૦૦ તમારા માટે વલ્લભ કવિનું લખેલ 'આધ્યાત્મિક પંત્રા' એ પુસ્તક રજીસ્ટર્ડ બુક પાસ્ટથી માકલાવેલ છે. તમારું વાંચન ઉચ્ચ કક્ષાનું છે. એટલે કદાચ આ પુસ્તકના વિષય તમાને સામાન્ય લાગશે, પરંતુ તમારા વાંચન શાખ ખૂબ છે. એટલે એકવાર તા તમે જરૂર વાંચી જશા. લેખકના દૃદયળળના, સંસ્કારિતાના અને આધ્યાત્મિકતાના ઠીક પરિચય થશે. સામાજિક ઘટનાઓ, પ્રમંગા લગભગ બહુમુખી હાય છે. એ વિષય કરતાં તા કંઇ નક્કર વાંચન, મનન અને સાધનામાં જ સમય પયાર થાય એ વધુ ઇચ્છવા યાગ્ય છે.

'જીવનમાં શાધન' (માટાનું) વાંચ્યું. સાધક જીવાતમાને માટે એમાંથી ખૂબ સાચી અને ધ્યેયલક્ષી પ્રેરણા મળી શકે એવું એ વાંચન છે. એમની જીવનદૃષ્ટિ એક વાકચમાં સમજાવવી હોય તો એમ કહી શકાય કે સતત આત્મલક્ષ જાગૃત રાખી, સંબંધમાં આવતાં દરેક જીવાતમા સાથે આત્મીયતા કેળવવા પોતાની જાતને તટસ્થ, સમતાશુંકત અને પ્રમન્ન રાખવી. આ એક જ ધ્યેયને સમજાવવા તેમણે ઉત્તમ પ્રકારના જીવનચાગ સાધ્યા છે. જેઓને આ જાતનું લક્ષ નથી હોતું અથવા જેઓ સાચી સાધનાના માર્ગે વહ્યા નથી તેઓને આ પુસ્તકમાં રસ ન આવે એ દેખીતી વાત છે.

સંસારની તમામ રચનામાં સુંદર અને અસુંદર એમ બન્ને તત્ત્વો તાલુાવાલુાની જેમ ગેઠવાયેલ હાય છે. કાઇ વખતે અને કાઇ સંજોગમાં સુંદરતા બહાર ઉપસી આવે છે તો બીજા કાઇ પ્રસંગે અસુંદરતા બહાર આવે છે. એ બધા પ્રકારમાં સાધુપુરુષા સમલાવ, શાંતિ અને સ્વસ્થ કશામાં નિજાનંદની માજ માલુતા હોય છે. એ જ એના જીવનની બલિહારી છે. જો એ દોર ચૂકી જવાય તા એ જીવન પણ સંસારનું એક ભૂંડુ સ્વરૂપ ખડું કરે છે. તમે આધ્યાત્મક સીંચનની અપેક્ષા શખો છે એ તો તમાશ લક્તિમય અંતઃકરસ્તુની ભૂખ છે. પરંતુ આખરે તો સ્વ—આશ્રય અને સ્વ—અવલંબનથી એ ભૂખને શાંત કર્યે જ ખરી કૃતાર્થતા અનુભવાશે. એના માટે સ્વસ્થભાવે સતત ચિંતન, સતત જાગૃતિ રાખવાના પુરુષાર્થ કરતા રહા તો એ વધુ ઉપકારક બનશે. એના અર્થ એવા ન કરવા કે પાતાના પરમ ઇષ્ટ પુરુષનું અવલંબન છે.ડી દેવું. × × × એ તા કેમ જ અને? પરંતુ ધ્યેયમૂર્તિને જીવનના તમામ ક્ષેત્રમાં એવા વ્યાપકરૂપે અનુભવવા પ્રયત્ન કરવા કે જેથી આપણા અંતઃકરસ્તુમાં મન-યુદ્ધિ, ચિત્ત અને અર્કંકારમાં સ્વયં એના આંદોલના ઉદયા કરે, જુદાપણું લાગે જ નહિ. હું સમજૂં છું કે આ પ્રયાગ જરૂર અઘરા છે. અને ખામ કરીતે જેનું દિલમાત્ર ભકિતપ્રધાન હાય તેને માટે તા ખૂખ જ આકરા પ્રયાગ છે. એમ છતાં નિષ્ઠા કેળવવામાં આવે તા અસાધ્ય નથી કે અશક્ય નથી.

લિ. ચિત્તમુનિ

४५

ં એા<mark>રીવલી,</mark>

તા. ૧-૮-૫૮

૦૦૦ તમારા પત્ર વાંચ્યા. વાંચતાં તમારા દૃદયના ભાવા, પરિસ્થિતિ, અનુભવ, વિકાસની માત્રા, ઊંડી સમજણ અને ભૂમિકા જોઇ શક્યા છું. આત્મવિકાસનું માર્ગદર્શન, શ્રેણિ, દૃષ્ટિ સર્વની ભિન્નભિન્ન હેય છે. કૃષ્ણમૂર્તિ, અરવિન્દ, રમણ મહિર્ષ, શ્રીમદ રાજચંદ્ર, સુખલાલજી, ચૈતન્યદેવ, જ્ઞાનદેવ વગેરમાં ભિન્નતા જણાશે. તમે એ બધાનાં લખાણ વાંચ્યાં અને બધામાંથી રસનું પાન કરી શકા છો એ જ મહાવીરના સ્યાદ્વાદ અથવા અતેકાંત દૃષ્ટિ. સર્વનું લક્ષ-ધ્યેય એક જ છે. અનુભવ જુદા છે. એને જોત્રાની-સમજવાની તમાને દૃષ્ટિ છે એ સંતાધની બિના છે. મહાસત્તા કે કુદરત તરફ નજર ન પડી હેલ તો આ લાભ તમે મેળવી ન શક્યા હાત. અધ્યાત્મપંથની અનેક પ્રણાલિકારૂપ કેડીને જોતાં-સમજતાં ન આવડે એ ભિન્નતાથી શ્રમિત થઇ અટકી પડે છે. તમારી પ્રભુ પ્રાર્થના અરાબર છે. પ્રત્યેક કિયા સહજ

### पुराय ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

સ્વાભાવિક થાય એ લક્ષ ન ચૂક ય તેની કાળજી જાગૃત રાખવા પ્રયત્ન કરવાે. શુષ્કતા, નિરુત્સાહ, મૂઢતા જેવું લાગે ત્યારે સર્વ છોડી નામ-સ્મરણમાં નજર ચાંટાડવી. એમાં ઉપયોગ રહે તે એ અમાઘ ઔષધ છે. એક્લા એક્લા ઠીક પંચ કપાયા છે. નિરુત્સાહી ના બનશા. કક્ષિણા તમાને સારી મદદ કરશે. વિચાર રત્નરાશિ મળી છે તેા તે ઉપયાગી થશે. તમારા શરીરની આરોગ્યતા જોઇએ તેવી નથી તેથી તમારા વિકાસપંથ ધીમા પડી જાય છે. એ માટે પ્રાર્થના અને ખનતી કાળજી રાખશા. કક્ષિણાના ભાવાંજિલ અંક વાંચતાં હશા. એમાં વિચરપાષક સુંદર સામગ્રી આવે છે. એના અધિકારીને એમાં વધુ રસ આવે. છેલ્લા પત્ર પ્રેરણા પ્રકરણના મળ્યા. 'જનકલ્યાણ' માસિક પુનિત મહારાજનું તમાને આવતું હશે. એના પ્રેરણાના જ આંક છે તે તમે વાંચ્યા હશે. જેને પ્રેરણા ઝીલવાની દૃષ્ટિ છે તેને વિશ્વમાંથી અનેક સ્થળે પ્રેરણા મળી રહે છે. જીવને અનેક સ્થળેથી અનેક રીતે પ્રેરણા મળે અને જીવનવિકાસ સાધતા જાય એવી કુદરતની ચાજના છે. માત્ર દેષ્ટિની જ અપેક્ષા રહે છે. એમાં ઉપદેશની કે કયાંય રખડપ<u>ક</u>ીની પણ જરૂર નથી. તમારા ઘરના આંગણે એઠા મેળવી શકાય છે. કુદરતની વસ્તુમાત્ર મૂંગી મૂંગી પ્રેરણા આપ્યા જ કરે છે. તમાને તે થાઉ ઘણે અંશ એ જાતની કૃષ્ટિ મળી છે. એ પ્રકારે તમાં ભાગ્યવાન છેા. તમારા પ્રત્યેક લખાણથી હું જાણી શકું છું. જાણવાની, સમજવાની, અનુભવવાની પિપાસા એ પ્રગતિના જ લક્ષણ છે. જીવ એમ જ પ્રગતિ સાધે છે. આ રાગ્ય, વિકાસના પંચમાં ખૂબ સહાયક અને છે, છતાં આરાગ્ય બગઉ ત્યારે એક કસાેટીના કાળ માની ઢીલા ન પહાય અને માનસિક ધારા અતેટ રહે એ માટે પ્રયત્ન અને પ્રાર્થના ચાલુ રહે તાે અવશ્ય શાંતિ જળવાય. પ્રકૃતિ બહુરૂપી છે અને તેવી અથડામણ સર્વ કાઇને થાય છે પણ એ તરફ લક્ષ કાઇ વિરક્ષા જ રાખે. જેને એ લક્ષ છે તે જ જયારે ત્યારે તે ઉપર સ્વામિત્વ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. એટલે જ આલાચના, નિંદના, ગર્હા કરી વાસિરામિ સુધી છવ પહોંચે છે. ધુમાડા અને ધુમ્મસ ક્રમેક્રમે મટી પ્રકાશ પ્રગટશે. એકનિષ્ઠા, અચલ શ્રદ્ધા પશ્ચરમાંથી પ્રભુના દર્શન કરાવે છે. એ જ. પ્રભુસ્મરણ કરતા રહેવું.

કઃ મિક્ષ

88

વજે ધરી. તા. ૫-૫-૫૯

૦૦૦ તમારા વિચારા માટે સંતાષ થયાે. વિચારા પ્રમાણે ખૂબ જાગૃતિ રાખવા પ્રયત્ન સેવવાે. મહાસત્તા અને તેની વિવિધરંગી અજખતા, અદ્દુભુતતા તરફ વિરલ માણુસા જ લક્ષે આપતા હાય છે. તેમાં પણ આપણા વર્ગમાં તા એ દિલ્દ જ નથી. જેમ જેમ એ તરફ ઊંડું અનુશીલન થાય છે તેમ પરમ આશ્ચર્ય પ્રગટે છે અને વર્તમાનમાં થતાં ધર્મના નામના ક્રિયાકાંડા અને અંધપરંપરાની પ્રણાલિકાઓ પ્રત્યે તદ્દન નીરસતા પ્રગટે છે. મને તા લાગે છે કે સંયમના વેશધારીઓમાં પણ સંયમના માર્ગ જ ભૂલાઈ ગયા છે. સંયમના પંચ કુદરતથી વિરૂદ્ધ ન હાય. કુદરતને અનુસરવું એ ધર્મ તમે લખ્યું તે બરાબર છે. જેન ધર્મના પ્રણેતા પણ એ જ કથી ગયા છે. પણ માણસને સહેલા. સસ્તો, પરિશ્રમ વિનાના ધર્મ ખપે છે. એટલે એવા ધર્મ કરે છે. વાસ્તવિક માર્ગ તો કઠીન છે. જીવ આટલા કાળમાં આકરી શક્યા નથી. પ્રથમ તે પાતાને જાણવા, પાતાની પિછાણ કરવી એ જ એકડા. એ સિવાયના બધા મીડા. જીવ એકડા વિનાના મીંડા જ વાળ્યે ગયો છે. એમાં પાતાની જાતને ધન્ય માની બેઠા છે. તેમાં પણ કંસ, અભિમાન સહાયક બન્યા છે, જેને પ્રથમ છોડવા ઘટે તે દંભ અને અભિમાનના બંધનથી મુકત થવું જોઈએ. પરંતુ જીવ એનીજ વૃદ્ધિ કરી રહ્યે! છે અને સુંદર સાધનાને અંધનરૂપ કરી રહ્યો છે. આ બીના સમજૂ ગણતા અને જાણપણ ધરાવનારામાં પણ વ્યાપક છે સંપૂર્ણ કાળજી, સંપૂર્ણ તકેદારી, તાલાવેલી એ જાતની જ તમન્ના વગર શ્રેયના પાંચે પગ મુકી શકાતા નથી. ભરતી - એાટ તા મધ્યમ ભૂમિકા પર સર્વને આવે. તમ એટલા ભાગ્યવાન કે ભરતી-એકાટ ખનને આવે છે. માટા ભાગમાં તેક એક જ હોય છે. ભરતી આવતી જ નથી. સંત સમાગમના વિરહ છે તેથી શું ? સંતાની વાણીના–એની એાધપ્રસાદીના તા અભાવ નથી. વાંચન સમયે કહપના કરી

### पूक्य गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

લેવી કે એ જ મારા સન્મુખ બાધી રહ્યા છે. સંત તો શું પણ પરમાત્મા પણ તમારા સન્મુખ હાજરાહજુર છે. આવરણતું પડ છે તે તૂટશે. એટલે એક ભક્તે ગાયું છે તેમ :--

> " હું પણું હારતાં સહજ પામ્યાે હિરિ, ક્રમના ભંધ નાખ્યા જ કાપી; હું હિરિમાં હિરિ માહેરે અંતરે, સભર ભરિયા જેમ હાદ્યા દરિયા."

એમ છે સમજ્યા! માટા ભાગે હું પત્ર લખતા નથી. તમારા જેવાને કવચિત લખું છું. અક્ષર ખરાબર થતાં નથી. પર્યાય કહા કે પ્રકૃતિની રમત કહા, પાલુ જે થાય છે તે થવું જોઇએ ને થાય છે. એ સિવાય જીવને જ્ઞાન, સમજ, શક્તિ, જાગૃતિ આવે નહિ કરનારે સમજીને કર્યું છે. જ્યાં સુધી જીવ કાચા, અપૂર્લ હોય ત્યાં સુધી તેને બાધ કરવા તે પ્રકૃતિ રખડાવે, કન્ટના અનુભવ કરાવે. એમાંથી એવું સમજે કે આ તા બધું મારા વિકાસ માટે છે, ત્યારે કન્ટમાં પાલુ મઝા પાંકે એમ કુટાતા પીટાંતા પાંકા થાય આગળ જવાને યેન્ય થાય ત્યારે તેને કુકરત મદદ કરે. એ જાગૃત થયેલ જીવ મટી આત્મા બને છે. પછી શીવ થાય છે. પાલુ પરિપક્ત થવા પહેલા તેને કુટાવાનું. હજી કુટાવામાં પાલુ જીવ મઝા માણે છે. રહસ્ય સમજાશું નથી. સમજાય તેને મારા તારાના કહેશ શાના? અઘડા કરવા જેવા તેને અંદર છે એમ દેખાય. પાલુ મહિર કન્ટિવાળાને બહાર દુશ્મન દેખાય છે ને બહાર ઝઘડે છે. રહસ્ય પામ્યા પછી એ વિરમે છે. અંદરની સાથે ઝઘડે છે તેમ તેમ સમજ, શક્તિ વધે છે. એ શાંત, સમલાવી, નિર્દાલી, નિરિલમાની સહજ બને છે. હાલ એટલું જ. એ જ, સર્વને પ્રલુક્મરશુ.

ક ઃ ભિક્ષુ

४७

વજેશ્વરી,

તા. ૮ – ૫ **– ૫**૯

૦૦૦ પ્રાણીમાત્ર સુખે પોતાના જીવનનિર્વાહ કરી શકે, વિકાસ સાધી શકે એ અર્થે કુદરતે ભારે ડહાપણ-પૂર્વક યોજના કરી હોય એવું દેખાય છે. છતાં વિરલ માણસા જ એની અગાધ શકિત, અનંત વિજ્ઞાનસુકત વ્યવસ્થાશકિત, અકળ યાજના, અને અતૃદ્ર નિયમિતતાને જાણતાં હશે. વિશ્વની અનંતકાદિ રચના તરફ જરા નજર નાખતાં પ્રતિદિન તે આશ્ચર્ય-મુગ્ધ કરે છે. વિજ્ઞાન તે ખજાનાના ઉપયોગ કરે છે. પંચભૂતના અસ્તિત્વથી જ પ્રાણી જીવી શકે છે અને આસમ મેળવી શકે છે અને તેનાં દુવ્યથથી માણમ વિનાશને નેતિરે છે. વનસ્પતિ દ્વારા ઔષધાની યોજના પણ ભારે અજમ છે. માત્ર જાણનારાના જ અભાવ છે. સુખે જીવી શકાય, વિકાસ સાધી શકાય એવી વ્યવસ્થા, યોજના, રચના હોવા છતાં પણ માણમ પાતાની અલ્પયુદ્ધના અહંકારમાં લાભ ઉઠાવી શકતા નથી.

શરીર સાથે પ્રાણુની યાજના પણ વિકાસ માટે છે. સ્થળે-સ્થળે પ્રેરણાદાયી દરયા, ઘટનાઓ, યાંગા નજર સામે બનતાં હાય છે, પરંતુ તેને લક્ષમાં લેનાર, વિચાર દરનાર, જરા થાલીને તેના પર મીટ માંડનાર વિરલ મુમુલુ છવા, જાગત આત્માઓ, સુલમબાધિ પ્રાણીઓ, હળુકમી અને શુકલપક્ષી છવા જ એવા અમૂલા દરયાના, શ્રવણુના, સંયોગોના લાભ લઇ શકે છે. સામાન્ય ગણાતાં શબ્દામાંથી પ્રેરણા મેળવી શ્રેયના પંથે ગતિમાન થયાના અનેક દાખલા માજુદ છે, જે તમે પણ અનેકવાર શ્રવણ કર્યા હશે.

- ૧ અચાષ્યાના કીર્તિ ધર મહારાજે વ્વેતકેશના સ્મરણમાંથી પ્રેરણા મેળવી.
- ર મુનિપતિ મહારાજાએ સૂર્યગ્રહણ દેખી પ્રેરણા મેળવી.
- ૩ કરકંડુ નૃપતે રસ્તામાં પહેલ અશકત અળદને દેખી પ્રેરણા મળી.
- ૪ નમીરાજે કંકણુનાં ખખડાટનાં નિમિત્તે પ્રેરણા મેળવી.
- ૫ એ જ પ્રમાણે દુર્મુખ અને નગાઇને પણ ઇન્દ્રસ્થંભ અને પત્રરહિત આંબાને જોઈ પ્રેરણા મેળી.
- ६ ભરતચક્રવર્તીએ અરીસાભુવનમાં પ્રેરણા મેળવી.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

- ૭ લાલાભાખુએ માત્ર છેઃકરીનાં શખ્દા સાંભાત્યા કે 'ભાપુ! દીવા કરું! સાંજ પડી ગઇ છે.' આટલા શખ્દાથી પ્રેરણા મેળવી.
- ૮ સમુદ્રપાલે વધસ્થંભે લઈ જતાં અપરાધીને જોઇને અને રત્નાવલીનાં એક આકરાં વચનથી વિષયલુષ્ધ તુલસીદાસે પ્રેરણુા મેળવી.
- ૯ ખાદશાહની એગમને દાસીએ કહ્યું કે બાઇ! ચલના હૈ મગર રૈના (ડુંગળી) નહીં હૈ, આટલા શબ્દાેથી બાદશાહને પ્રેરણા જાગી.
- ૧૦ વાલ્મીકી ઋષિએ પારધીએ કૌંચપક્ષીને મારેલ આણ્યી પ્રેરણા મેળવી રામાયણ રચ્યું.
- ૧૧ દેવલાદ્ર અને યશાભદ્રને માત્ર સાધુના દર્શનથી જ જાતિસ્મરણ થતાં પ્રેરણા મળી.
- ૧૨ હરિકેશી ચાંડાલને ચાંડાળના બાળકાેએ એક ઝેરી સાયને માર્ચી પણ બીજાને ન માર્ચી તેથી પ્રેરણા મળી.
- ૧૩ શખરી, માતંગ ઋષિનાં રંગે રંગાયેલ લગ્ન પ્રયંગે મારવા માટે પૂરેલા જાનવરાને દેખી કકળી ઊઠી અને તે જ પ્રેરણાથી રામની ભકત બની શખરીએ જીવન સુધાર્યું.
- ૧૪ મચ્છાે દરે એક 'લાેક 'પ્રાપ્તવ્યા નિયતિ ખલાત્' આમાંથી પ્રેરણા મેળવીને જીવન વિજયી ખનાવ્યું.
- ૧૫ ઇલાયચીએ નટના વેશે વાંસ પર શાંતમૂર્તિ નિઃસ્પૃહ સંતને કેખી પ્રેરણા મેળવી.
- ૧૬ ચીલાતી જેવા નરાધમ પાપરત રકતભર્યા વસવાળાને 'ઉપશમ, સંવર, વૈશાગ્ય' એ ત્રણ સંતનો શખ્કથી પ્રેરણા જાગી ને જીવન સફળ બનાવ્યું.
- ૧૭ દઢપ્રહારી પણ સંતની પ્રેરણાથી જ માેક્ષે ગયા.

આવી રીતે વિવિધ નિમિત્તોથી પ્રેરણા મેળવી અનેક માણસાએ અત્મશ્રેય સાધ્યાં છે. અને અવળી પ્રેરણાથી પેતાનું ને પરનું અનિષ્ટ કર્યાના પણ અનેક દષ્ટાન્તો છે. વિશ્વમાં નીચે પડવાના અને ઉપર અડવાનાં અનેક નિમિત્તો છે. પાત્રતા, અધિકાર વિકાસના પ્રમાણમાં માણસ એ નિમિત્તનો ઉપયોગ કરે છે. બધા આધાર દષ્ટિ ઉપર છે. વિદ્યાભ્યાસ, ભક્તિ, ક્રિયાએા, તપશ્ચર્યા એ બધું દષ્ટિ પલટાય તે જ વિકાસ શાયા ચિત્તની સમાધિ માટે એ બધાં જરૂરનાં છે.

દ: લિક્ષ

86

કૃષ્ણકુંજ, એારીવલી તા. ૧૮–૮–૫૯

૦૦૦ સાધુ-સાધ્યીઓ મહાવતો ધારણુ કરે છે, તેના ઉપયાગ હંમેશા સ્મરણમાં રહે, વિસ્મરણુ ન થાય એટલા માટે બે વખતનાં પ્રતિક્રમણમાં આદરેલાં વતા બાલાય છે. રખે પ્રતિજ્ઞા ભુલાઇ જાય! એટલા માટે બે વખત બાલાવવામાં આવે છે છતાં એ લક્ષ વિસ્લને જ હશે. ઉપયાગશૂન્ય પાઠ ગગડાવે જવાય છે.

દીક્ષા લીધા પછી સંયમની સાધના શરૂ થાય છે. જ્યાં સુધી એ સાધના (સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, ચિંતન, મનન, ઉપયોગપૂર્વક મધી કિયાઓ) પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી વ્યાખ્યાનાદિ, વધુ લેકમંપર્ક, નકામા વાર્તાલાપ એ મધું મધ રખાય તે જ જે અર્થે સંયમમાર્ગ સ્વીકાર્યો છે તે સફળ થવા સંભવ છે. અને તે જ પાતાનું ને પરનું શકિત અનુસાર શ્રેય કરી શકાય છે. પરંતુ દીક્ષાના વેષ પહેરી સાધનાના લક્ષ વિના શાસ્ત્રીય અભ્યાસ શરૂ કરે અને તે પણ ખીજાને ઉપદેશ આપવા, પંડિત-વિદ્વાન જગતમાં કહેવડાવવા, લેકોને પાતાની વિદા-ચતુશાઇથી આઠર્ષવા ભણે તે કઠાચ જગતમાં ખ્યાતિ, 'લાદ્યા મેળવે પણ પાતાનું કે પરનુ શ્રેય સાધી ન શકે. કારણ કે લેકિક વ્યવહારના ખાજામાંથી તેને આત્મસાધનાના વખત જ ન મળે. અને પછી તો એ વાત ભુલાઇ જવાય અને આમ વહારવું, આમ રહેવું, આમ સહવું ને વ્યાખ્યાનાદિ પ્રવૃત્તિએક કરવી તેને જ સંયમના માર્ગ માની લે છે.

આ સ્થિતિ આજે વર્ત માનકાળે છે, વ્યાખ્યાનથી, વાતાથી કે ક્રિયાકાંડાથી જેની લાકામાં સારી છાપ પડે છે તેની પ્રશંસા થાય અને એ માર્ગ સર્વે ચાલે એ સ્વાભાવિક છે. પરંતુ જેને આત્માની થેહી પણ પડી હોય, થાડા પણ જાગત, સંયમખપી અને શ્રેયાભિલાષી હાય તે વ્યવહારક્ષેત્રમાં પડવા છતાં ખૂબ જાગૃત રહે અને આત્મસાધના માટે સમયને બચાવે અને આંતરશહિ થાય ત્યારે જ સંતાષ અને શાંતિ અનુભવે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

વ્યવહારના માંગે પહેલાને વ્યવહાર સાચવવા પહે છે પણુ તે પ્રશસ્ત વ્યવહાર અને તે સાથે નિજ કાર્ય પણુ સાધવા પ્રયત્ન સેવે. આત્મસાધનાની અનુકૂળતા ત્યારે જ ખને કે જ્યારે શારીરિક અને માનસિક આરાગ્યતા હાય. મનને એકાગ્ર, શાંત, વિશાળ, સહનશીલ અને તિતિક્ષાપ્રિય અનાવવા માટે ખૂબ પ્રયત્ન કરવા પહે છે. એજ તપ છે. એજ ખરું ભણુતર છે. લીકિક વાંચન, ભણુતર કે આંધળી તપશ્ચર્યાથી આત્મસાધના થતી નથી.

ગમે તેવા ગરમાગરમ વાતાવરણમાં પણ મનને શાંત અને સ્વસ્થ રાખી શકે. સામાના કાેપ ગળી જતાં આવડે એવડું માેડું મન ન રહે તાે અથડ મણના પ્રસંગા ઘણા આવે અને ઘર્ષણ થતાં માઢાં પરિણામ, માઢી લેશ્યા જન્મે. એથી અનિષ્ટ ઊભા જાય. માટે પ્રેમને કેળવવા. આ હકીકત અરાબર સમજી જીવતમાં વ્યાપક બનાવવી. એ અમૃત છે, એ ઉભયનું શ્રેય કરનાર પ્રેમ છે. આ ઔષાંઘ, આ જડીબુદી જે પીવાય તાેજ આત્મશ્રેયના પંથ ઉજળવળ અને.

વિજ્ઞાન સંબંધી પેપરામાં વાંચતા હશે! પ્રતિદિન એ અજબ રીતે વિકાસ કરી રહેલ છે. એણે હિન્દુ અને જૈન શાસ્ત્રોના ઘણા ખંગાળ, ભૂગાળના ભાગ કબ્જે કર્યો છે અને અંધબ્રહાના ધુમ્મસને વિખેરી પ્રકાશ ફેંકવા માંડેયા છે. જે વાતા રૂબરૂ મત્યા વિના ન થાય.

દ: ભિક્ષુ

86

સાયલા, તા. **૨૦**– **१**– **१**૧

૦૦૦ મારા પત્રથી તમાને આનંદ થયેા. મારા પ્રત્યેના તમારા ભકિતભાવને એ આભારી છે. કસોડી સુવર્ધુની થાય, પિત્તળની ન થાય. દુઃખ એ જ વિકામનું પ્રખળ નિમિત્ત છે. સુખના સંધાગામાં માણુય ભાગ્યે જ વિકાસ સાધી શકે. ક્જેતફાળકામાં તમે એકલા નથી, ચગઢાળે ચઢેલા એકલા નથી. આપ્યું જગત ફ્જેતફાળકા કે ચગઢાળ પર ચડેલ છે. જે છે અને થાય છે તે થવા ચાેગ્ય થાય છે. જીવને વિકાસના સાધના કુદરતે પૂરા પાડયા છે. વિકાસ સાધવા કે ફેરા ફરવા તે જીવની ઇચ્છાની વાત છે. શરીશદિ બધાના વહીવટ બહિરાતમાં માલિક થઇ કરે છે અને પાતાની જાતને પ્રતિદિન દઢ કર્યે જાય છે, અને સાથે અંતરાતમાનું ભાન જ ન થાય એ પ્રવૃત્તિ-છેતરપિંડી ચક્ષાવે જ જાય છે. જયારે અંતરાતમા સુપ્ત અવસ્થામાં છે. એ બધી સ્થિતિ જાણવા છતાં જાણતા નથી. અહંવૃત્તિને કાઢવા માટેની ધાર્મિક ક્રિયાએ! કરવાની હાય છે. પણ સમજના અભાવે ભલભલાે વિદ્રાન ગણાતાે વર્ગ પણ અહંવૃત્તિ પાષવાની જ ક્રિયા કરતાે હાય છે એ વિચારવા જેવું છે. બીજું ટચલી આંગળીની દાચ જેમ આખા શરીરનું અવિસાજય અંગ છે તેમ વિરાટ મહાસત્તાના આપણે અવિભાજય અંગ છીએ. તેમાં એક સુક્ષ્મ જંતુ પણ ખાકાત નથી. આપણે કાેેે શુ છીએ ? તેનું યથાર્થ સાન આપણને કેટલા આનંદ આપે છે? હું મહારાજધિરાજના પુત્ર છું એવું ભિખારીને ભાન થાય ત્યારે કેટલા નાચે? એક જ ક્ષણમાં પામરતા પલટી જાય છે. આપણને એ ભાન થાય એ પ્રયત્ન, એ વિચારધાસ પ્રગટાવવાની જરૂર છે. એકઠા કરેલા હંહો, દશ્યા, પ્રસંગા એ બધું ક્ષણિક, ક્ષણભંગુર છે. એમાં હર્ષ-શાક કરવા જેવું નથી. નગઢ વાત, નકકર વસ્તુ, આપણું મૂળ સ્વરૂપ છે. નકકર વસ્તુ તરફ લક્ષ રાખના પ્રયત્ન સેવવાે. મૂળ સ્વરૂપ અથવા તેના મૂળ મા<mark>લિક પરમા</mark>તમા જેનું આપણે આઘદ િટએ સ્મરણ કરીએ છીએ એમાં પ્રતિદિન સુધારા કરવા. 'એક' નું પુસ્તક તમાને ગમે તેવું હતું ને ગમ્યું. લેખક મસ્ત હતા. એ આવ્યા ખાદ હું વાંચીશ.

દ : ભિક્ષુ

भ०

સાથવા, તા. ૧૩-૭-**૬**૧

૦૦૦ દુઃખ - દર્દ ભર્યો પત્ર મળ્યો, વાંચ્યાે. ધારવા કરતાં વધારે સમય પીડા અને પરવશતામાં ગયાે છતાં હજી મુકત થયા નથી. એ માટે ખેદ થાય તે સ્વાભાવિક છે. પણ તાત્ત્વિક દૃષ્ટિએ વિચાર કરાે તાે એમ કેમ ન માનીએ

### प्रथ गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

કે આના કરતાં વધુ સજાના નિમાણમાંથી કુકરતે અચાવીને નામની જ સજા કરી છે. કુકરતે પગતે ખેરવી ન નાખ્યા. આપણા થાડા પ્રમાકથી થાડી ઇજા થઇ તેમાં આપણી એકરકારીના ભાર કર્મ કે કુકરત ઉપર ન નાખવા ઘટે. લોકો કહ્યા કરે છે કે: 'આમ થવું ન જોઇએ,' 'બિચારી! પરણીને તરત રાંડી!' 'છે!કરા ના'વા ગયાં'તા ને ડૂખી ગયાં' 'પ્રાયમસની ઝાળ લાગી ને ખળીને મરી ગઇ!' 'ટ્રેન અકસ્માતમાં એ'શીનું મૃત્યુ!' 'હાડી ઊધી વળી ને પંદર જણ ડૂખી મુવા!' 'પ્લેન તૂટ્યું ને આટલા માણસા મરી ગયા!' આ અધું આપણી દૃષ્ટિથી અઘટિત લાગે છે પણ પડકા પાછળનું નિર્માણ, પ્રારુષ્ધ કાઈ જોતું નથી.

વિચારવું એ જોઇએ કે બીજાએ!ની અપેક્ષાએ મને ઘણું સારું છે. મારી ભૂલાનું પરિણામ મારે પ્રસન્ન વાપૂર્વ ક સહવું જ નોઇએ. એમાં જ સાચી સમજ છે. અહીં આવી ન શક્યા પણ ત્યાં રહ્યા તમે ઘણું મેળવ્યું છે. મેળવવું ને ખાવું એતા આધાર મનની સમતુલા પર છે. સાજા માલીયથી ને બ્લડપ્રેયર કવા ને આરામથી કાલ મડી જશે. મનને ખુબ પ્રસન્નતામાં રાખા. તમારાથી હુજારગણી વેઠનાથી હુજારા માણસા રિબાય છે. પરાધીનતામાં સ્ત્રીએ! દુઃખના લીધે અગ્રિલ્નાન કરે છે. એવા અનેક સ્ત્રી-પુરુષ કરતાં તમે ઘણા સુખી છે. એ પરમહ્તમાની કૂપા માને. એ કુપાસાગરના ગુણગાન, સ્મરણ, ભજન, કીર્તાન વધુ કરાે. એને જ અપીં શકાય તેઃ બધું સમપીં બાજાથી હળવા અનેા એ જરૂરતું છે. એકલા જ્ઞાનચાગના માર્ગ માણુમને શુષ્ક અનાવે છે. લાગે ૨મણિક, કેમ કે એમાં માત્ર તત્ત્વની વાતા જ કરવાનું હાય છે. લાભમાં અભિમાનની વૃદ્ધિ થાય છે, તે કરતાં સમજપૂર્વક લકિતયાળ શ્રેષ્ઠ છે. એ માર્ગે અનેક ભક્રતજનાએ પાતાનું જીવન પ્રભુ ચરણે અપી ને લાભ મેળવ્યા છે. માટે ખૂબ વિચારપૂર્વક ભક્રિતમાર્ગે વહેવું. જેથી નમતા, સેવા, કરુણા, નિર્દ ભતા અને અનાસકત ભાવ કેળવાય. હંમેશાં જીવનચર્યા તરફ દબ્દિ રાખવી કે જેથી આસકિત, દંભ, અભિમાન, ઇર્ષા, દ્રેષ જેવી ઝેરી પાપવૃત્તિએ। ન પેસી જાય એટલા સજાગ રહેલું. એ માટે ચૈતન્યપ્રભુ, એકનાથ, જ્ઞાનદેવ, સંત મૂળદાસ જેવાના ચરિત્રા વાંચવાં. વારંવાર વિચારવા અને અનુપ્રેક્ષા કરતા રહેલું એ શ્રેયપંથ છે. શરીર હવે મારું કામ આપતું નથી. પરાધીન જેવું છે. પણ ઉદયાધીન આખી આલમ છે. તેા આપણે પણ રાખે તેમ રહેવું. તમે અત્યારે અશાતા વેઠનીયનાં ઉદયમાં વર્તો છેા. શાતા વેઠનીય કરતાં અશાતા વેઠનીય એક દર્ષ્ટિએ ઉપકારક છે- की જીવે માધ્યસ્થભાવ કેળવ્યાે હાય તા. નહિ તા આવા પ્રસંગે જીવ વધુ વ્યાકૂળતા વેદે છે અને પરિણામે આત્મતેજ ગુમાવે છે. સદ્ભાગ્યે તમે ઉચ્ચકશાના અધિકારી છે। એટલે નીચેના શ્લાક વિચારી મનન કરી પ્રસન્ન રહેશોત

> " अघोऽघः पश्यतः कस्य महिमा नोपचीयते । उपर्युपरि पश्यतः सर्व एव दरिद्रति ।। "

વિશેષ શું લખું? અમૃત પીશ્સ્યું છે. જેનું મન સમભાવ ભાવિત છે તેને જયાં જાય ત્યાં શાંતિ છે. શાંતિ--આનંદ-માજ એ બધા આધાર સ્થાન પરત્વે નથી. આધાર મન ઉપર છે. ઘડવાનું મનને છે પછી વાંચનથી, તપથી કે સત્સંગથી. મન અસ્થિર છે તેને ક્યાંય શાંતિ નથી.

દઃ ભિક્ષુ

પા

સાયલા, તા. ૧૪–૮–૬૧

૦૦૦ પત્ર મળ્યો. વાંચી ખીના જાણી. સંસ્થાનું કામ ઘણું સુંદર થયું અને હજી બધામાં છે તેવા સંપ, કામ કરવાની ધગશ રહેશે તા ઘણાં સુંદર કાર્યા થશે.

જે વાંચન, વિચારણા, સ્મરણ, ચિંતન, મનન કરા છે તે નિયમિત કરવા, એક: ચતાથી કરવા, શ્રહાપૂર્વક કરવા ત્યારે જ એના ફાયદા દેખાય. જેટલી આત્મશુદ્ધિ એટલી જ શાંતિ, ને તેટલી જ જીવનની સફળતા વ્યવહાર લલે કરા પણ જે દૃદયશુદ્ધિથી થાય તેમાં બંધન નથી. બંધન અશુદ્ધિથી થાય છે. આત્મલક્ષપૂર્વક સંસારના કામા, વ્યવસાયા કરનાશથી અયાગ્ય કામ થતું જ નથી. અધર્મ એ આગ્રી શકતા જ નથી.

### प्रथ गुरुहेंव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशतादिह स्मृतिग्रंथ

તારું દૃદય એ માર્ગે જવાને ચાેગ્ય છે. એટલાે તું ભાગ્યવાન છાે. તને આરંભ પરિશ્રહનું બંધન ખહુજ હળવું છે, એટલે જ લખું છું કે નામસ્મરણ ન ભૂલવું. પરમાત્માના નામસ્મરણમાં અમાેઘ શક્તિ છે, અજબ તાકાત છે. માત્ર શરત એ છે કે એ પ્રત્યે શ્રહા, એકાગ્રતા અને પ્રેમની અપેક્ષા રહે છે. સર્વ સ્નેહીવર્ગને પ્રભુસ્મરણ કહેશાે.

દ : ભિક્ષુ

પર

સાયલા, તા. ૪–૫–**६**૨

૦ ૦ ૫ પ્રત્રો પ્રત્યુત્તર આપવાની પરસ્પર ભાવનાનું ક્રોસિંગ થાય છે એ કુદરતી છે. તમે બંધન માટે લખ્યું તે અરાબર છે. બહારના બધા દેખાતાં બંધો અંદરના બંધોને આલારી છે જ. અંદરનું આસકિતનું બંધન શિથિલ થાય તો બહારના બંધને બંધનરૂપ ન રહે. મે હ માટે પણ તમે ઠીક વિવેચન કર્યું છે અને તેનું સમાધાન પણ કર્યું છે તે ચાંચ્ય છે. માહ, કથાયા, વિષયા, પ્રકૃતિની વિકૃતિ છે. વિકૃતિ ન હાય તો સંસારની રમતજન હાય. આ વિકૃતિ છે એવું લાન થવું તે જ્ઞાન. વસ્તુને વસ્તુરૂપે યથાર્થ ઓળખાય ત્યાં આ ખાજીગરની બાજી સમજધાન અલાવે પાડાની પીડા મટાડવા પખાલને ડામ આપવા જેવું કરે છે. પ્રકૃતિની વિકૃતિ અજ્ઞાનને આલારી છે દ્વરમન અંદર છે અને લડાઈ બહારના પ્રાણી પહાર્થ સાથે થાય છે. એના ઉપાય મહાપુરુપાએ સમ્યક્ વિચાર કહ્યો છે. નિજ સ્વરૂપને જાણવાના તથા નિજ—પરના લેદ પારખવાના ઉપાય સદ્દવિચાર જ છે. એ વિચાર સત્સંગથી તથા સદ્દવાંચનથી, ચિંતન—મનન—નિદિધ્યાસનથી પ્રગટે છે. જે વાત તમે અનેકવાર સાંલળી છે, વાંચેલ છે, એને ક્રિયામાં મૂકવાના પ્રયત્ન તમે શકિત અને સંચાગ પ્રમાણે કરી રહ્યા છે. પ્રયત્ન ને પુરુષાર્થની માત્રા જેમ જેમ વધતી જશે તેમ તેમ ફળપ્રાપ્તિ દેખાશે. પાતાના જ પ્રયત્નની જરૂર છે. ખહારના પ્રાણી પદાર્થ તો સહાયક બને એટલું જ છે. એ જાતના પુરુષાર્થથી અંદરના આવરણે ઘટે જેને શાસમાં ભવસ્થિત કહેલ છે પણ સમજપૂર્વકના પુરુષાર્થથી જ બને છે. પુરુષાર્થમાં પણ અડળ શ્રહાની અપેક્ષા રહે છે.

દઃ ભિક્ષુ

પુર

સા**ય**લા, . . . . . . . .

તા. ४–૧૧–६૨

૦૦૦ આ બધાં ક્ષણિક તરેંગાે છે, એ બધાં સમાઇ જવા-વિલીન થવા-અલાેપ થવાને સર્જાયેલાં છે. આપણે વધુ ને વધુ આપણા તરફ લક્ષ આપીએ તાે પૂર્વના સાચવી રાખેલાં, જરૂર વિનાના, નડતરરૂપ સંરકારાના ઢગલે ઢગલાં જણાશે અને તે જ ડગલે ને પગલે વિક્ષેપ કરી રહ્યાં છે. એને રાકવા એ સંયમ અને તેને ખૂબ સદ્દવિચારથી સમજપૂર્વક ખસેડવા કે પરિવર્તન કરવું એ તપ કહેવાય છે. તે માટેનાે મંદ પુરુષાર્થ પણ કાળના પરિપાકથી તીલ થશે.

પાંચ સમવાયમાં કાળ એક સમવાય છે. એમ ન હાત તેા કૈવળજ્ઞાનીના આધ્યી સર્વ કાઇ બાધ પામી તરી જાત પણ એમ થતું નથી. એમાં જેની જરૂર છે તેની ખામીને લીધે પૂર્વોના પૂર્વ લણુનારાઓ પણ છૂટી શકયા નથી. એ આંટી, એ ગ્રુંચ, એ ચીલા-ગુરુ ચાવીને અભાવે એમ ને એમ રહ્યાં છે; છતાં જેના દૃદયમાં શ્રેયની ઇચ્છા છે, થતું નથી તેના અક્સાસ-પશ્ચાતાપ છે, આવ્યંતર સંપદ્યાની આવક-જાવકના જેને ખ્યાલ છે, કાળજી છે તે શુભ ચિલ્ન છે. એ આત્મવિકાસનાં લક્ષણ છે અને તેજ ઊંચે ચડે છે માટે નિરાશ ન થવું.

એ દિવ્ય ચાવી મળશે અને આભ્યાંતર દ્વાર ઉઘડશે. શ્રદ્ધા રાખા. અહાર લેવા જવું પડે તેમ નથી. માત્ર એ ખુબના તરફ દૃષ્ટિ પડવી જોઇએ. એ બધું સમય આવ્યે થશે. અને તેટલી જગૃતિ રાખવી, અને તેટલા ઉપયાગ રાખવા.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ગૌતમ જેવા મહાન આત્માને પણ પ્રમાદને લીધે ભગવાન સમીપ હાવા છતાં કેવળજ્ઞાન થયું નહિ તેા પ્રમાદથી ભરેલાં આપણા જેવાની તેા શી વાત ? પરંતુ અપ્રમાદ, શ્રધ્ધા અને સતત આત્મજાગૃતિથી એ દિવ્યલાકની ચાવી અવશ્ય મળશે.

દ્ર : લિલુ

५४

સાયલા, તા. ૪–૨–**૬૩** 

૦૦૦ તમારા સેવાયજ્ઞ પૂરા થયા. માજી સમાધિમાં સ્વર્ગસ્થ થયા. જે ભાવિ હતું તે થયું. પાઠ શીખવતા ગયા. "जातस्य हि ध्रुवं मृत्युः" આપણે બધા મુસાફર છીએ, એનું વિસ્મરણ ન થવું ઘટે. સાથે આપણે પાતાનું જ માન્યું છે એ સર્વ ભગવાનનું જ છે, એમ સમજ્ય તો આસકિત હીલી પડી જય. અને જે કાર્ય માટે આવ્યા છીએ તે પણ સમરણમાં રહ્યા કરે છે. ખંધન આસકિતમાં છે. નથી મારું તેને મારું માન્યું છે એ દુઃખનું મૂળ છે. એ વાતને તમા ખરાખર સમજે છે. લાયકાત પ્રમાણે મળ્યું છે ને મળવાનું છતાં જોઇએ તેનાથી વધુ ઉપલાગ, સંગ્રહ ન કરવાનું ધારણ જીવ ભૂલી ગયા છે. સાચી વાતનું સ્મરણ રહે, ઉપયાગ રહે એ જ જ્ઞાન, એ જ સત્યાંગનું ફળ. કઠણ તો જરૂર છે, પણ તે સિવાય શાંતિ નથી. તમા માજીની સેવા કરી ઋણમુકત થયા. શ્રમ તો પડયા હશે પણ લેખાના ગણાય. × × × વાંકાનેરના અગ્રેસરા અને લીંખડીવાળા મને લઇ જવા ઘણા આગ્રહ કરે છે. મારી ઈચ્છા તો કાઇ સ્થળે જવાની નથી. અહીં શાંતિ રહે તેવી ખીજ સ્થળે ન જ રહે પણ માણુકા પાતાના જ સ્વાર્થ તરફ દિષ્ટ શખી વાતા કરતા હાય છે. × × × વિધામાં મનુષ્યમાત્રને અનેક પ્રકારના ઋણ હાય છે અને તે ચૂકવવા પડે છે ત્યારે જ પાતાના સ્વાર્થ સાચા સાધી શકાય છે. વહેલામાં વહેલા કયારે આવશા ?

માતાજ સિધાવ્યા તેથી લાગણીજન્ય વેદન જરૂર થાય, પ્રત્યેક માનવીના જીવનમાં ઓછાવત્તા અંશે આદ્યાત – પ્રત્યાદ્યાતની પરંપશ કુદરતે ચાલુ જ રાખી હોય છે. એવા અનુભવ કરાવવા માટે કે માણુમ માનસિક જીવનમાંથી જરા ઊંચા આવે. આદ્યાત – પત્યાદ્યાત એ કંઈ વાસ્તવિક નક્કર જીવન નથી. એને આધાર આપનાર આધ્યાત્મિક સ્તર છે. જે માનવજીવનમાં તિરાભાવે પહેલા છે. જો તે અહાર આવે અથવા પ્રગટ થાય તા અને ત્યારેજ જીવનના સાચા આનંદ માણી શકાય. એ આનંદના અનુભવ માટે જ આ બધા અનુષ્ઠાના અને સાધનાઓ છે. આપણે બધા જીવનના જુદા જુદા શેત્રમાં રહીને એ આનંદને અનુભવીએ.

દ: ભિક્ષુ

પપ

સાયલા,

તા. ૧<del>६</del>–૧૦–૬૩

૦૦૦ ખરી વાત તેા એ છે કે આશ્રવનાં દ્વાર રેપ્કી સંવરને દઢ બનાવવામાં વધુ લક્ષ રાખવાનું છે. પ્રતિક્રમણમાં મુદ્દાના આચરવા જેવા પાઠા તરફ ઉપયાગ રહે તે વધુ જરૂરનું છે, કારણ કે તેના ઉપર જીવે લક્ષ નથી આપ્યું. વ્યવહારની જાળમાં જ ગુંચવાઇ રહ્યો છે.

ધ્યેય તરફતું લક્ષ જ વિસ્મરણ થયું છે. જાણવા છતાં, સમજવા છતાં પૂર્વપ્રકૃતિના દળાણથી આચરી શકાતું નથી. પરંતુ આચરણમાં ગમે ત્યારે લાવ્યા વગર છૂટકા નથી. આ માટે સુંદર સગવડતાલર્યો અવતાર મળ્યા છે તે તમે જાણા છા, છતાં વધુ જાગૃત રહેવા માટે લખું છું.

અપૂલાં સાધનવાળાં, અપૂલા દિવસાે ચાલ્યા જાય છે. ભા મહાવીરે આચારાંગમાં કહ્યું છે તે સત્ય છે કે "સુત્તા અમુખ્યુિણ, મુખ્યા્યા જાગરંતિ". જેઓ જાગૃત છે તે ધન્ય છે. જાગે તે જગાઉ, તરે તે જ તારે છે. એ સર્વને સંમત વાત છે. નથી થતું એ માટે પશ્ચાતાપ થાય, ખેઠ થાય, એ માટે તાલાવેલી જાગે તે પણ સારું છે. જીવે

### प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

કરણી તેા ઘણી કરી પણ અહંના (માનના) અજગરે અધું ફેાક કર્યું એટલે સમજ્યાનું સમજાયું નથી. જીવે વસ્તુને વસ્તુરૂપે એાળખી નથી એટલે જ રખડપટ્ટી મટી નથી. હજી સમય હાથમાં છે. પુરુષાર્થ કરી સવળી દિશાએ પ્રગતિ કરે તેા મનુષ્યજન્મ સફળ થાય.

દઃ (ભક્ષુ

#### પુક્

૦૦૦ અન્તઃકરણથી શરણ યાચનારને શરણ મળે છે. જરા ઉપયોગ <mark>જોરદાર હાવે</mark> જોઇએ, અને તે શરણ વીતરાગ પરમાત્માનું હોલું જોઇએ.

અરવિન્દના સિદ્ધાન્તમાં તેા સમર્પણ, અભીપ્સા અને સંકલ્પશકિત માણુસની શુદ્ધિ અને ઉ<sup>દ</sup>ર્વ**ામન કરવામાં** સહાયક થાય છે.

જે વિચારલું પણ કઠણ લાગે છે તે હંમેશના અભ્યાસે સહજ થાય છે. અર્પણતામાં અહંવૃત્તિ જ દીવાલરૂપ છે. અહંવૃત્તિ ગયા વિના અર્પણતા સંપૂર્ણપણે ઘઇ શકતી નથી. અને એ કાઢવા માટે લાંબા કાળના સતત પુરુષાર્થની જરૂર છે. પ્રકૃતિ લાથે યુદ્ધ કરવાનું છે. આપણને ખ્યાલ પણ ન રહે એમ એ ગાેશું અવરાવી આહે માર્ગે લઇ જાય છે અને આપણે સત્યમાર્ગે છીએ એમ સમજાવે છે. એ એની કરામત છે. એમાં ગુરુકૃષા પહેલાં અત્મકૃષાની પ્રથમ જ જરૂર છે, અર્થાત્ આતમ-જાગૃતિની જરૂર છે. એ જાગૃતિ જયારે દૃદયમાં ચાટ લાગે ત્યારે આવે છે. જેને ચાટ લાગે તે જાગે અને જે જાગે તે પ્રકૃતિની માયાને ત્યારે, એના વલણને સમજે.

એનું વલાલુ – એનું સ્વરૂપ – એનું રહસ્ય અરાબર સમજાય ત્યારે જ અહંવૃત્તિના અંધના હીલા થાય અને સમર્પાલુ માટે તે ચાલ્ય ગણાય. પછી અમીપ્સાના અવાજ જેને સંભળાવવાના છે તે સાંભળ અને તેની રહસ્યભરી મદદ મળે ત્યારે જ રાગદ્રેલનાં દ્વંદ્રા હીલાં પહે. અને જ્યારે પશ્ચાતાપની આગ પ્રજળે ત્યારે જ સ્વયંના –સ્વરૂપના દબ્દિપથ નિર્મળ થાય.

નિરાશ થવાનું કાેઇ કારણુ નથી. અર્રવિંદ જેવાને વરસાે સુધી સાધનામાંથી પસાર થવું પડેયું છે. તેમને પણ સહજમાં નથી બન્યું. માટે ધીરજ અને શ્રદ્ધાથી પથને કાપ્યે જાવ. જેના દૃદયમાં પ્રભુનું સ્મરણુ–ચિંતન છે, પાપિલફ છે, આગળ જવાની ઝંખના છે તેના વિજય છે.

ક્રઃ ભ્રિક્ષુ

#### પહ

#### વ્યક્તિગત ઉપદેશ

૦૦૦ વિરાધી સ્વજન તો આપણી પાસશીશી છે. કેાઇ જીવની પ્રકૃતિ સામાને નમાવવા કે ઘસડવા અને છેલ્લી હઠ સુધી જતી અનુભવાય તે! એ આપણી પાતાની કસાેટી-પરીક્ષા છે. અને એ વખતે આપણી શ્રદ્ધાની કક્ષા કે દશા કેવી રહી તે જાણવા માટેની એક પાસશીશી છે. તેવા સમયે સામા તરફ સહેજ પણ અવહેલના થાય કે તિરસ્કારવૃત્તિ થઇ જાય, રાષ આવે તાે પતન થયું સમજવું. સેવાના પ્રસંગ સાંપડયે પ્રેમભાવે તેની સેવા કરવી.

ધ્યેયની બાળતમાં અને આપણું આદર્શ પરત્વે મક્કમ રહેવું. એને લીધે આપણે અક્કડ લાગીએ તો ભલે પણ આપણા દૃદયની કેામળતાને જવા ન દેવી. કલેશ કંકાસ કે ઉપાધિથી મનમાં જરાય સંતાપ ન થવે! જોઈએ અને આપણાં ધ્યેયને વળગી રહેવું જોઈએ. એ જાતની સતત જાગૃતિ રાખવી.

અપણ સ્વજન સંસારમાં આપણને આપણા માર્ગથી નીચે ઉતારવા માેટામાં માેટા હથિયાર અને છે. કારણ કે આપણે તેની સાથે સંકળાયેલા હાઇએ છીએ. એમનાં પ્રત્યે આપણને બીજા કરતાં વધારે પ્રેમ જાગેલા હાય છે. એ

## प्रथ गुरुहेव इविवयं पं. नानयन्द्रका महाराज कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

પણ એક જાતની પ્રભુની કૃષા અને કસાટી સમજવી, કારણ કે સમજદારને તે આંખ ઉઘાડી દે છે; સ્વજનની સાચી પ્રકૃતિના દર્શન થતાં એ પ્રત્યેના માહે, મમતા અને રાગ, આસકિત અને દેવ સહેજે દ્વર થાય છે માટે મુઝાવું નહિ. એ પણ સાધક દશામાં જરૂરનું હાય છે માટે જ એવાં પ્રસંગા અનતાં હાય છે.

કઃ ભિક્ષુ

44

સાયલા, તા. ૧૩ – ૪ – **ڊ**૩

#### સુવિચાર

- ૧ જીવનની ક્ષણે, ચાલી જાય છે, તે અમૃલ્ય અને ફરી પ્રાપ્ત ન થાય તેવી અલભ્ય છે. આ વાત સાંભળી છે પણ તેના વિચાર કર્યો નથી.
- ર જીવનના પ્રત્યેક અનુભવા આવડતવાળાને ઉપયોગી અને વિકાસમાં સહાયક અને છે.
- 3 તિતિક્ષા (ક્ષમા) એ વાક્પહાર રૂપી બાળુને ઝીલનાર અખ્તર સમાન છે.
- ૪ જીવને રાગ દ્વેષનાં પ્રસંગા ઘણીવાર પ્રાપ્ત થાય છે એવા સમયે જાગૃત રહે એ જ સાચી સમજણ છે.
- પ ખીજાને ઉપદેશ અપાતા હાય એના ઉપયાગ આપનારે પગુ કરી લેવા જરૂરી છે.
- է અલાભ કરતાં લાભના પરિષઢ ઘણા કઠણ છે.
- ૭ અપકાર કરનાર પ્રત્યે ઉપકાર કરનાર, કેઃધ પ્રગટે ત્યાં ક્ષમાં કરનાર, પરાથે જીવન સમર્પણ કરનાર, અન્યને અર્થે સર્વસ્વ અર્પનાર-એવા દુષ્ટાંતો જીવનમાં ઉતારવા માટે વારંવાર વિચારવા.
- ૮ દાષદ્દિ કરતાં ગુણુગ્રાહક દૃષ્ટિ સારી છે એમ તો સર્વ સમજે છે, પણ એ દૃષ્ટિ પ્રગટાવવા મોટી કિંમત ભરવી પ3 છે, એ તપશ્ચર્યા માંગે છે.
- ૯ ઉપદેશની અસર ચારિત્રને લીધે પડે છે.
- ૧૦ બીજાને સુધારનારને પ્રથમ પાતાને સુધરવું પડે છે.

દઃ ભિક્ષ

- "**ઘારા મુહુત્તા અળલ સરીર**'' એના ભાવ વિચારવા યાેગ્ય છે. એના દુર્જા ક્ષથી જ સુવર્ણ સમાન સાધના યુક્ત સમય સામાન્ય કાર્યો માટે વેડફાય છે. જાગૃત થયેલ માણુસ શરીરને સબળ બનાવી મુહૂર્જ (સમય) પર વિજય મેળવે છે.
- "સૂત્ર અનુસાર જે ભવિક કિરિયા કરે તેહનું શુદ્ધ ચારિત્ર પરખા" એના અર્થ સમજયા ? અનુયોગ-દ્વારમાં દ્રવ્યસૂત્ર અને ભાવસૂત્રની વ્યાખ્યા કરી છે. આજે આપણે જેને સૂત્રા કહીએ છીએ તે અંગ અને ઉપાંગ એ ખધા દ્રવ્યસૂત્રા અને નિજસ્વરૂપમાં ઉપયોગ એ ભાવસૂત્ર છે. એ ઉપયોગપૂર્વક એને અનુલક્ષીને જે ભવિક ક્રિયા કરે તેનું શુદ્ધ ચારિત્ર કહ્યું છે, તે સિવાય શુદ્ધ ન કહેવાય.
- " ઉવએાગ લક ખોંગુા આયા, વત્યુ સહાવા ધમ્મા" આત્માના સ્વભાવ એ એના ધર્મા આત્માના સ્વભાવ તે ઉપયોગ જ્ઞાતાપણું અને કષ્ટાપણું. આ વાત તા તમે જાણે છે. પણ પ્રત્યેક પ્રસંગે એ સમરણમાં રખાય તા મૂળ માર્ગથી વિચલિત ન થવાય અને હર્ષ શાક, માન અપમાન, લાસાલાલ, સુખદુઃખ, પ્રિયાપ્રિય વળેરે દ્વન્દ્વના હુમલા પરાજય પમાડી શકે નહિ. સાધુજનના વેશ, તેના ઉપકરણા બધા ઉદ્દેખાધક છે. આત્મજાગૃતિ માટે છે. છતાં રૂઢિના અંધના, અંધપરંપરાની જાળ, કુવિચારના ધુમ્મસમાં એ વાતનું વિસ્મરણ થયું છે. આંખા વિનાના લાકાની

### प्रथ गुरुहेव इविवय पं. जानसन्द्रेल सहाराल लन्सशताहि स्मृतिगंथ

વાહવાહમાં લુલાવા ન ખાશા. અનંત ચક્રુવાળા ભગવાનની પ્રસન્નતા આપણે પ્રાપ્ત કરવી છે. આપણા પ્રત્યેક સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ કાર્યો-- ખેલા તેની સમીપેજ ભજવાય છે. એના ઉપયાગ એનું સ્મરણ રાખવું. "મુટું મુટું મોદ્દમુળે जवन्त, मंदाय फासा वह टोहणिज्जा" એવી ગાયાઓના સ્વાધ્યય અને ચિન્તન હંમેશા કરવા. આપણા વિકેટ માર્ગ કેટલા કપાયા એનું નિરીક્ષણ હંમેશા કરતા રહેવું. ખીજાને બાધ આપતાં, શિખામણ આપતાં, તેની ત્રૂટિઓ જણાવતી વખતે આપણા જીવનને સાક્ષી અની સરખાવતાં ન ભૂલવું. દીવામાંથી દીવા પ્રગટાવી શકાય. ઉપર ચડેલ માણસ જ નીચેના માણયને ઉપર ખેંચી શકે છે. વિજેતા જ બીજાને વિજયમાં સહાય કરી શકે છે. તરે તેજ તારી શકે છે. આ સામાન્ય નિયમા પણ સંયમયાત્રીઓને ખૂખ લક્ષ રાખવા જેવા કિંમતી છે. જે વ્યક્તિ પોતાના નાના મંડલમાં પ્રેમનાં પૂર વહાવી ન શકે, સેવા ન આપી શકે કે તિતિજ્ઞાના ઘૂંટડા ન પી શકે એ સમાજમાં કશુંયે શ્રેય ન કરી શકે. ટાંકણ ખાધા વિના પથ્યર ઘડાય નહિ. એ સાદી વાત વાર વર યાદ કરવા યાગ્ય છે. 'વચન સાપેક્ષ વ્યવહાર સાચા કહ્યા, વચન નિરપેક્ષ વ્યવહાર જૂઠા' એનું રહસ્ય સમજાય તા જીવનમાં ભારે સુધારા થઇ જાય. મારી તિષ્યત સારી છે, સાધના ચાલુ છે. ખૂબ અનુકૂળતા છે. તમને પુરસદ ન મળતી હાય તા પ્રત્યેક કાર્યમાં ઉપયાગ તા રાખી શકાય. "જયાં ચરે જયાં ચિટ્ડે." જયાં એટલે જતના–ઉપયાગ–વિવેક–જાગૃતિ સમજ્યા! આ પત્ર બધાએ વાંચવા, વિચારયા અને મુકાય તેટલા મત્રમાં મુકવા. ૐ શાંતિ.

દ : ભિક્ષુ

#### ૫૯

૦૦૦ મનુષ્યને સંકટા, દુઃખા, આપત્તિઓ, ખામીઓ, આક્તા અને એવા આંચકાઓ માત્ર તેને જગાડવા, બાધ આપવા, તૈયાર કરવા, કાંઇક શીખડાવવા અને અનુલવ અર્થ આવે છે, પણ છવ એ વાતને નથી સમજતા તેજ અજ્ઞાન છે. જેટલું વાંચ્યું, શ્રવણ કર્યું, જોયું, અનુલવ્યું ને લેલગવ્યું તેમાંના શતાંશના પણ જો જવે યથાર્થ વિચાર કર્યા હાય તે ખીજાના બાધની જરૂર તેને રહેત નહિ.

જીવે અનંતકાળથી ખિડાયેલ અંતર્ચક્ષુ ઉઘાડયું નથી એની જ આ વિટંખના. એથી જ ફેાગટ ભય, શાકની હાય-વરાળ અને ધમપછાડા મારી રહ્યો છે. અંતર્ચક્ષુ ધ્યાનથી ઉઘાં છે. સદ્દવિચાર જ એનું અમૂલ્ય ઔષધ છે. એજ કૈાયડાની ચાવી છે. પ્રભુના એક પદને, એક વાકયને, એક શ્લેષકને, એક કડીને પણ ખડું બહુ વિચારતાં નવું નવું જણાય છે. નહિ સમજેલું સમજાય છે આ બધા ખેલમાંથી પાતાને જ જુદે તારવવાના છે. પાતા ઉપર વધારે ને વધારે સ્થિર થવાય એવી અનુકૂળતા મેળવી એકાચ થવાનું છે. હંમેશા વાંચન કરતાં વિચાર વધુ કરશા. પુરસદ તા ઘણી છે. દિવસ કરતાં રાત્રે શાંતિ વધારે મળે એ સ્વાભાવિક છે. આ આઘાત પછી તા તમારે જીવનને જાગૃતિ રૂપે ફેરવી નાખવું ઘટે. બને તેટલી નિવૃત્તિ, શાંત જાગૃતિ, મૌનવૃત્તિ, તિતિક્ષા રાખીને પાતાને અનુસવતા થશા. પ્રભુના નામમાં ઉપયોગ રહે તે લક્ષમાં રાખશા.

દ : ભિક્ષુ

#### 80

૦૦૦ કર્યા મહાવીરની અજ્ઞા અને કર્યા આજના તેના અનુયાયીની વર્તાલ્યુંક. શાસ્ત્રો માત્ર બીજાને સંભળાવવા માટે અને આચરલું તેા માઠી પ્રકૃતિએમની મરજી મુજબ. તેમાં પણ 'ઢંભ'. એ તેા પાતાને અને પરને ફેસાવનાર મહાજાળ છે. અધ્યાત્મકારમાં ત્રીસમાં પૃષ્ઠથી અધિકાર જરૂર વાંચશાે.

"જે ઘડીમાં શુભ કામ થયું નહિં તે ઘડી તેા કહીએજ નકામી." હેમેશા કાંઇ ને કાંઈ નવું જ મેળવા, વિચારા, અનુભવા અને તેથી અધિક પ્રસન્નતામાં રહાે. વાંચેલું, વિચારેલું વર્તનમાં મૂક્ય પ્રયત્ન સેવા. અમે વિધવા છીએ, અમારું કાેઇ નહિ એવી ઘણું કાળની ભાવનાને તજી ચંદ્રનળાળાની પેઠે અખંડ વૈરાગ્યમય થવા અહિર્નિશ પાર્શ્વપ્રભુનું

## पूर्वय गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

સ્મરણ કરાે. તમારા સમીપજ છે એમ શ્રધ્ધાે. અને પ્રત્યેક કાર્યમાં તેની દૃષ્ટિ મારા રાન્મુખ હસતી છે એમ કલ્પાે. પુરસદે તેના અખંડ જાપ કરાે. વાંચનથી અમણું ચિંતન-મનન રાખાે, વચનામૃતનાં સર્વ સંસ્કૃત પ્રાકૃત વાકયાે મુખપાઠ કરીને તેને વારંવાર ઉપયોગપૂર્વક સ્મરાે. આકીના અનાવાે, વ્યવહારાે, નાટકાે, દશ્યાે અને ચિંતાના કારણાે સર્વ ક્ષિણુક હાેવા છતાં આપણુને તે દિલ દેવાથી ઉપાધિ કરાવનાર કર્મળાંધનું કારણ છે. માટે ભુલાય તેટલું ભૂલતા શીખાે.

દઃ ભિક્ષુ

\$\$

### સુવચનામૃતો – જીવન પાથેય

નિત્ય આશ્રમતણા કર્મ કરતા રહી, જગતના નાયનું સ્મરણ કરવું; જ્ઞાન - વૈરાગ્યની પાંખથી ઊડતા, પરમ આનંદને શિખર ઠરવું. ભાવના ભાવવી ઉચ્ચ કલ્યાણુની, ભાવનાથી મહાદાષ ટળતા; ભાવના ધર્મ છે ભાવના ભક્તિ છે, ભાવનાથી જ ભગવાન મળતાં. જીવનમાં જાગતા ઉન્નતિ પામતા, ઉદ્યતાને સદા થાય હાનિ; સત્ત્વમાં જે ક્રે તે જ પ્રભુતા વરે, તેમને દેવની સહાય છાની. સ્વરૂપમાં જાગતા વિષયમાં ઊઘતા, તે જ પુષ્યાર્થી ને તે જ જ્ઞાની; ત્યાગ - વૈરાગ્યના રાગમાં રકત જે, સફળ છે તેમની જિંદગાની. સાધુતા વગરની વિદ્વતા એકલી, વ્યર્થ છે રાખી ઉપાધી માેટી; વિદ્વતા સાધુતા ઉભય જેમાં વસે, ધન્ય તે પુરુષવર દેવ કાેટિ. દ્રવ્યના દાસ બનતા સા માનવી, દ્રવ્ય નહિ કાઇના દાસ થાતું; દ્રવ્યથી પ્રાપ્ત અમૃત થતું ના કદી, શુદ્ધ પ્રદ્યાત્વ તેથી હણાતું. દ્રબ્ય અહંકાર ને દુર્જુણા લાવતું, જેમ હુતાશને છે ધુમાડા; દ્રવ્ય વિક્ષેપ છે આત્મકલ્યાણમાં, દ્રવ્યથી ફિકર ભય રાત-ઢા'ડાે. નિત્ય અભિમાનના એાટલે ઊસીને છવ મમતા તણી મ્હાર મારે; હું કરું, હું કરું, મારું આ છે બધું, એમ ગૂંચાય સંસાર ગારે. ક્ષુદ્ર તેા ઇચ્છતા સુખ પાર્થિવને, આત્મધન કર્મના લાગ દર્ઘને; ઉચ્ચ આલિંગતા ઇચ્છતા ધર્મને, દુઃખના ભાર માથે લઇને. ક્ષુદ્રનું લક્ષ્ય તાે ભાગ-વિલાસ છે, રાત-દી તરફડે પ્રેય માટે; ઉચ્ચનું લક્ષ્ય તા આત્મકલ્યાણુ છે, નિત્ય તે વિચરે શ્રેય વાટે.

### —ઃ પૂ. ગુરુદેવના સંસ્મરણા :—



: જન્મસ્થળ : હ્રેસાયલાના પાતાના મકાનમાં જિ ઓરડામાં પૂ. ગુરુદેવના જन्म थये। इते।



સાધના કુટિરમાં જ્યાં બેસી પૂ. ગુરુદેવ थितन-भनन કરતા હતા.



" સાધનાકુટિર " સાયલાના લીંબડી સંપ્રદાયના ઉપાશ્રયમાં જે 'કુટિર'માં પૂ. ગુરૂ દેવ સાધના કરતા હતા.



ઘણાં વર્ષી પહેલાં પૂ. ગુરુદેવ એક સુરમ્ય પ્રભાતે વિહારપાંથ વિચરતા નજરે પડે છે. ચિત્રમાં પૃ. ગુરુદેવ તેમના પદૃશિષ્ય પૂ. ચુનીલાલજ મહારાજ (ચિત્તામુનિ) તથા શ્રી હર્ષચન્દ્રજી મહારાજ અને ભાવદીક્ષિત શ્રી શિવલાલભાઈ For Private & Pers (સાંત્રુયાલ) ડાખી ખાજુથી પહેલાં દેખાય છે.

#### —: પૂજ્ય ગુરુદેવના ભક્ત રાજવીઓ :—



ધરમપુરના મહારાજા શ્રી વિજયદેવજી સાહેબ જેમણે પૃ. ગુરુદેવનું ચાતુર્માસ સ. ૧૯૯૩માં ધરમપુરમાં ખૂબ ભકિતભાવથી કરાવી અપૂર્વ લાભ લીધા હતા.



લીંબડીના મહારાજા શ્રી દોલતસિંહજી સાહેબ જેમણે જીવનભર પૂ. ગુરુદેવની સેવા કરી હતી. પૂ. ગુરુદેવના સદુપદેશથી પાતાના રાજ્યમાં અનેક કુરૂઢીઓ તથા કુરિવાજો દૂર કર્યાં હતા, જેમાં બાળલગ્ન પ્રતિબંધ મુખ્યત્વે હતું.

—: પૂ. ગુરુદેવની જન્મજયંતી :-



અજમેરના સાધુસંમેલન બાદ આગ્રા ચાતુર્માસ કરી પાછા ફરતા કુશળગઢમાં ભીલ કિસાનાના ''રાજસ્થાન ભીલ સેવક સંઘ" દ્વારા ઈ. સ. ૧૯૫૨ માં પૂજ્ય ગુરુદેવની જન્મજ્યન્તી ઉજવાઈ તે પ્રસંગનું દેશ્ય. આ ભીલ કિસાના હજીએ પ્રતિવર્ષ પૂ. ગુરુદેવની જન્મજયન્તી ઉજવતા હાેય છે.

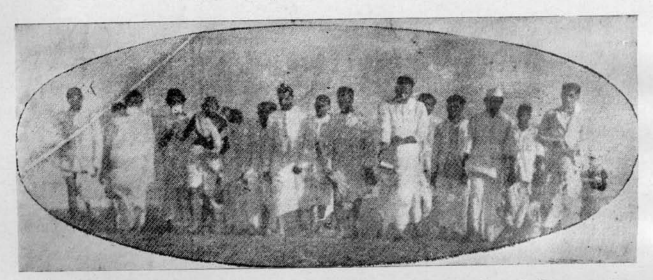
પૂજ્ય ગુરુદેવ પં. કવિવય મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના નશ્ચર દેહનું ∹ અ'તિમ દર્શન :-



પૂજ્ય ગુરુદેવ સાયલા મુકામે સં. ૨૦૨૧, માગશર વદી ૯ ના દિને નિર્વાણ પામ્યા ત્યારે પાલખી પહેલાનું અંતિમ દર્શન \*\*

નશ્વર દેહ નથી ટકવાના, માહ કર્યો એ ના રહેવાના; અગ્નિમાં એ બળી જવાના, માટીમાં એ મળી જવાના.... દેહ મરે છે હું નથી મરતા અજરાઅમર પદ છે માર્.... સહજાનંદી શુદ્ધસ્વરૂપી અવિનાશી હું આત્મસ્વરૂપ....

### પૂ. ગુરૂદેવ રાષ્ટ્રપિતા મહાત્મા ગાંધીજ સાથે



ઈ. સ. ૧૯૩૭ ના મે મહિનામાં તિથલના સાગર તટે સવારના પહેારમાં પૂ. ગાંધીજી અને તેમના સાથીઓ સાથે પૂ. ગુરુદેવ. ચિત્રમાં ડાળી બાજુથી બીજા પૂ. ગુરુદેવ છે. પૂ. ગુરુદેવ, કાણાંગ સૂત્રમાં બતાવેલ "રાષ્ટ્રધર્મ"ના મર્મ સૌને સમજાવતા અને રાષ્ટ્રના સર્વોચ્ચ નેતાએા પણ પૂ. ગુરુદેવના સંપર્કમાં રહેતા.

### વિભાગ–ર



द्वारपाळीव यस्योचैः विचारचतुरा मतिः। हृदि स्फुरति तस्याधः सृतिः खप्नेऽपि दुर्घटा॥

- ' ञ्चानार्णस '

જેના હૃદયમાં, ચાૈકીદારની જેમ વિવેકખુદ્ધિ કે પ્રજ્ઞાશકિત પ્રબળ રીતે સ્ક્રુરાયમાન છે તેને સ્વપ્નદશામાં પણ પાપના–અશુભના સંભવ હોતા નથી, તાે પછી જાગ્રત દશામાં તાે કયાંથી હાેય ?

–'ફ્રાનાર્ણુવ' માંથી

#### \*\*

- 🎇 ચિ'તનીય વિચારધારા
- 🎇 અધ્યાત્મ ચિંતન
- 🎇 એક નવીન સૃષ્ટિ
- 🎛 ધર્મ વિકાસ
- 🗏 આગમસાર દાેેેેલન
- 🐰 મનનીય લેખાે



લેખક : મુનિ ચુનીલાલજ 'ચિત્તમુનિ'

# ચિંતનીય વિચારધારા

9

## પાંચ છવનસત્ત્વાેની અદ્ભુત લીલા

આ અમર્યાદ એવા સંસારમાં, અસંખ્ય દેહધારી જીવા જેવન જીવી રહ્યા છે. પૃથ્વી, પાણી, અબ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિમાં ભારાભાર જીવનસત્ત્વ ભરેલું છે. એ બધા જુદા જુદા સ્વરૂપે માત્ર દેહધારી હોવાથી એકેન્દ્રિય જીવા કહેવાય છે. પાતાની જાતને અભિવ્યકત કરવા માટે દેહ સિવાય બીજું કાેઈ સાધન તેમની પાસે હાેતું નથી. તેથી તેની દુનિયા મૂંગી, સ્થિર અને કવચિત્ કંપિત હાેય છે. કાયા એ જ એની ઈન્દ્રિય છે. ઈન્દ્રિય એટલે સાધન.

એવા જીવા સ્થિરદશામાં હાવાથી ગતિમાન થઈ શકતા નથી, તેમ છતાં પણ બીજા વિકસિત જીવાને જીવાડવામાં, અવ્યક્તપણે પણ તેઓના મહાન હિસ્સા રહેલા છે. દા. ત. પૃથ્વી, બૂમિરૂપે હાવાથી બીજા બધા જીવાનું ધારણ-પોષણ તેનાથી થઈ રહ્યું છે: પાણીનું જીવનસત્ત્વ કેટલું બધું ઉપયોગી છે તે આપણે જાણીએ છીએ: અગ્નિ વગર માનવને ચાલતું નથી, તેની પણ જરૂર પડે છે. વાયુ અથવા હવાની કેવી અને કેટલી ઉપયોગિતા છે તે આજના વિજ્ઞાનયુગમાં કહેવાની જરૂર નથી અને વનસ્પતિનું જીવનસત્ત્વ તા વિવિધ સ્વરૂપે જીવ માત્રને તૃષ્ટિ-પૃષ્ટિ આપનારું છે. આમ આ પાંચ પ્રકારના જીવાનું, જીવનસત્ત્વ સામાન્યરૂપે કેવું કામ કરે છે તે આપણે અનુભવી શકીએ છીએ. વિશેષ સ્વરૂપે જોવા બેસીએ તા એ પાંચ મહાસત્ત્વાની જ આ બધી લીલા છે એમ લાગશે. ભૌતિક વિજ્ઞાનની શાધ તરફ નજર કરીએ તા પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિ એ બધા જીવનસત્ત્વાના વિવિધ પ્રકારે આવિષ્કાર કરીને આજના માનવી કેવા સમૃદ્ધ થયા છે; આજનું જીવન જીવામાં એ મહાસત્ત્વો કેટલા બધા ઉપકારક બન્યા છે? માનવ હવે જે સૂક્ષ્મ બુધ્ધથી એના સદુપયાંગ કરી શકે તા જ એ ઉપકારના ચત્રિકંચિત અદલા વાળ્યા ગણાય; નહિ તા પછી જે એના દુરુપયાંગ કે અતિ ઉપયા કરશે તો મહાન આફતાર આફતારુપે કદરતની પ્રતિક્રિયાના ભાગ, આખી માનવજાતિ બની રહેશે.

#### જીવનતત્ત્વ–વિક્લેન્દ્રિય જીવે।

એથી આગળ વધીને જોઈએ તો બે ઈન્દ્રિયથી માંડીને ચાર ઈન્દ્રિયવાળા છવા પણ આપણી નજરમાં આવશે. બે ઈન્દ્રિયવાળા છવ એટલે જેને શરીર અને માેલું હાય છે તેવા છવા. દા. ત. આપણે ઈયળનું નિરીક્ષણ કરીએ. કહેવાય છે કે એવા છવા જ્યાં ઉત્પન્ન થાય છે તે તે સ્થાનગત કે ક્ષેત્રગત પરમાણુમાંથી તેઓ પાતાના શરીરની રચના કરી લે છે. શરીર, વર્ણુ, રસ વગેરે બધું ત્યાં ત્યાં તેને અનુરૂપ જ બની રહે છે. આ પ્રકારના છવા ગતિ કરી શકે છે એટલે પાતાના શરીરનું ધારણ-પાષણ કરવા પાતે હરી-ફરી શકે છે. એમાં જીવનસત્ત્વના-ચેતનતત્ત્વના એ પ્રકારના તરવરાટ હોય છે.

ત્રણ ઈન્દ્રિયવાળા જીવને શરીર, મેં અને નાક હોય છે. એક ઈન્દ્રિય વધી એટલે તેવા જીવા વધુ ઝડપથી કિયારત ખની શકે છે. ત્રીજી ઈન્દ્રિય–નાસિકાના વિષય ગંધ હાવાથી, પાતાના જીવનને માટે ધારણ-પાષણની વસ્તુ, નાકના ઉપયાગ કરી ગંધ દ્વારા મેળવી લે છે. કીડી જેવા જંતુ, જે રીતે ગંધ અથવા વાસને દ્વશ્રી ચહુણ કરી શકે છે તેવી રીતે ખીજા જીવા ગ્રહ્ણ કરી શકતા નથી. એવા જીવાને આંખ નથી હાતી છતાં, અધારી દુનિયામાં, એ માત્ર ગંધના દોરવ્યા, આડાઅવળા ઘૂમીને પાતાના વિષયને અથવા ઈન્દ્રને પકડી શકે છે એ કેવું આશ્ચર્યજનક છે! ઉપરાંત એવા જીવા સમૂહગત જીવન પણ વ્યવસ્થિત રીતે ધારી શકતા હાય છે. ઉપરાંત એવા જીવા સમૂહગત જીવનનું સંશાધન કરીને જે હકીકત પ્રસિદ્ધ કરી છે તે જેતાં એમ લાગે છે કે આજના માનવી સામાજિક જીવનમાં, ઊધઈ પાસે કેવા હાણા છે? ધ

૧ જુઓ, ઊત્રઇનું છવનઃ અનુવાદકઃ કિશારલાલ મશર્વાળા

### पूर्वा गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

સાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવને શરીર, માેઠું, નાક અને આંખની ચાંથી ઈન્દ્રિય હોય છે. એવા જંતુઓ રૂપ, રંગ અને આકારને એઈ શકતા હોય છે. જીવન જીવવા માટે એની ક્ષેત્રમર્યાદાના વિસ્તાર થયા છે. આગળની ત્રણ ઈન્દ્રિયોના તે ઉપયોગ તા કરે જ છે, પરંતુ આ ચાંથી ઈન્દ્રિય આંખ મળવાથી, ઈન્દ્રિ વસ્તુ સુધી પહેાંચવા માટે-ઊડવા માટે, કુદરતે જેવી એઈએ તેવી તેને પાંખ પણ આપી છે. આંખ ને પાંખની મદદથી ભમરી, પતંગ, માખી, મધમાખ, કુદા વગેરે જંતુએા ઊડાઉડ-કૂદાકૂદ કરતા હાય છે. એ બધાની આંખ અને પાંખની રચનામાં પણ વિવિધતા હાય છે. એ સાધનથી એ પાતાના જીવનનું ધારણ-પાષણ કરતા હાય છે.

આ બધા જીવા (બે ઈન્દ્રિયથી માંડીને ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવા)ની રચનામાં કુદરતના જરૂર કાેઈ સંકત હોવા જોઈએ. પરંતુ આજના માનવી તો પાતાને મળેલી છુદ્ધિ–શક્તિથી બધું ય જેવાનું–માપવાનું અને નિર્ણય કરવાનું શીખ્યા હોવાથી વિજ્ઞાનપધ્ધતિથી જંતુમાત્રના અભ્યાસ કરે છે. મધમાખી જેવા જંતુના અભ્યાસ કરતાં આજના વિજ્ઞાને ઘણું ઘણું શાધી કાઢ્યું છે અને હજુ પણ શાધશે, તો પણ આરા આવવાના નથી. કહે છે કે મધમાખીના જીવનમાં પણ સામાજિક રચના વ્યવસ્થિતપણે ચાલતી હોય છે....અસ્તુ....આપણે એ વાત જવા દઈએ.

અત્યારસુષી એકેન્દ્રિયથી માંડીને ચતુરિન્દ્રિય જીવા સુધી આપણું નિરીક્ષણ કર્યું. જેન પરિભાષામાં એકેન્દ્રિય જીવાને સ્થાવર એટલે કે સ્થિર કહ્યા છે અને બે ઇન્દ્રિયથી ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને સમુચ્ચયે વિકલેન્દ્રિય જીવા કહ્યા છે. વિકલેન્દ્રિય જીવા ગતિ કરી શકે છે. એ બધા જીવાની સમય જીવનપક્ષતિ સંગ્રાત્મક હોય છે અને સંગ્રાત્મક છે એટલે સુસંગત અને તાલબદ્ધ હોય છે. એમાં કંઈ વિકૃતિ થવાના સંભવ નથી. હા. ત. એકેન્દ્રિયમાં આપણું વનસ્પતિના જીવ લઈએ. વડના એક ટેટામાં અસંખ્ય બીજકા હોય છે. તે પ્રત્યેક બીજકમાં આખા વડ સુમ અવસ્થામાં પડેલા હોય છે. તેને યાંચ્ય બૂમિકાના આધાર મળતાં, અનુકૃળ સમયે પાણીનું સિંચન થતાં, એમાં રહેલ જીવનસત્ત્વ (ચેતન) ક્રિયાશીલ બને છે. ધીમે ધીમે જમીનમાં પડેલા એ બીજના તળીએ અંકુરા કૃટે છે અને ઉપરના ભાગમાં કોંટા કૃટે છે. ખસ, પછી સમયે સમયે કૃદરતના વાતાવરણમાંથી યાંચ મસાલો ચહુલ કરી એ જીવ, ધારશુ–પોષણની બેવડી ક્રિયા ચાલુ કરે છે–(૧) એક તો પોષણુ મેળવવા માટે જમીનમાં લંડા ક્રિતાનું અને (૨) બીજી બહાર આવવા માટે પોતાની જાતને વધારતા જતું–ઊંચે ઊવવતા જતું. આ પ્રક્રિયા દરમિયાન સખત ઠંડી, સખત ગરમી, સખત વરસાદ ઉપરાંત એના શિકાર કરનાર જનાવરા કે માલુસાના ઉપદ્રતે એ બધાનો સામના કરી ધીમે ધીમે થડ, શાખા, પ્રશાખા, પત્ર, પુષ્પ અને ક્લરૂપે પરિલુમીને આખરે કેવા ધીર–ગંભીર વડ બની જાય છે! વડના જીવનમાં આ બધી પ્રક્રિયા સંગ્રાત્મક રીતે થયા કરતી હાય છે. એમાં અભાનપણું પણ એક જાતની સુસંગતતા અને તાલબદ્ધપણું હોય છે. એમાં કાઈ વિકૃતિ થતી નથી. એનો અર્થ એટલો જ કે વડના બીજમાંથી આંળો કે આંળાના બીજમાંથી બાવળ થવાના કાઈ સંભવ નથી.

આમ વિચારીએ તેં એકેન્દ્રિયવાળા જીવથી ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવા સુધી વિકાસની દ્રષ્ટિએ કોઈ ફેરફાર દેખાતા નથી. ઉત્તરાત્તર એક એક ઈન્દ્રિય વધવાથી એની જીવનપધ્ધતિમાં થાઉં ફેર પઉ છે એટલું જ માત્ર. એમાં જીવનસત્ત્વ હાવાથી તે ચેતનવંત લાગે છે અને ચેતનવંત છે, એટલે પ્રતિકૂળ સંત્રોગા વખતે પ્રત્યાઘાતરૂપે તેઓ પાતાના પરચા પણ બતાવે છે. સમજવા ખાતર આપણે એકેન્દ્રિયવાળા જીવાને જીવનસત્ત્વ અને બે ઈન્દ્રિયથી ચતુરિન્દ્રિયવાળા જીવાને જીવનતત્ત્વ કહીશું.

### જીવનતત્ત્વ અને જીવનશકિત

(પંચેન્દ્રિય પશુચાનિ)

પરંતુ આ વિશાળ દુનિયામાં, આપણે જોઈએ છીએ કે એવા જીવેા ઉપરાંત બીજા પણ વિવિધ પ્રકારના જ જીવેા છે. જેને આગળની ચાર ઈન્દ્રિયેા ઉપરાંત વધારાની પાંચમી ઈન્દ્રિય હેાય છે. પાંચમી ઈન્દ્રિયરૂપે એને

### पूर्वा गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रेकु सहाराक कन्सराताहिह स्मृतिग्रंथ

કાન મળેલા હોય છે. કાનના સાધનથી એવા જવો, શબ્દધ્વનિ કે અવાજને પકડી શકે છે. એટલે એમનાં જીવનના ધારણ–પોષણમાં કાન પણ ઉપયોગી થઈ પડે છે. શાસ્ત્રકારોએ આ પાંચ ઈન્દ્રિયોવાળા જીવોનાં નીચે મુજબ પાંચ ભેદ કહેલ છે:– (૧) સ્થળચર–જમીન ઉપર ચાલનારા–ક્રરનારા ગાય, ઘોડા, હાથી, વાઘ વગેરે. (૨) જળચર – પાણીમાં ક્રરનારા મચ્છ, કચ્છ, ગાહા, મગર, સુસુમાર, માછલા વગેરે. (૩) ખેચર–આકાશમાં ઊડનારા મેના, પાપટ, ચકલા, સમળી વગેરે. (૪) ઉરચર (૫૨) – છાલીએ – પેટે ચાલનારા સર્પ, નાગ, અજગર વગેરે. (૫) ભૂજચર (પર) – હાથ પર ચાલનારા નાળીઓ, કાંકીડા વગેરે.

આ બધા જીવેામાં, પાંચ ઇન્દ્રિયા ઉપર જણાવેલ છે તે મુજબ હાેવા છતાં, દરેક વર્ગની શારીરિક રચના તદ્દન જુદા પ્રકારની હાેય છે તેથી એ પાંચે ઇન્દ્રિયા અથવા સાધને ને સંચાલિત કરવા માટે કુદરતે એક જુદું સાધન પણ આપ્યું છે. સમજવા ખાતર આપણે એને 'મન' એવું નામ આપીએ.

શાસની પરિભાષામાં, આવા મનવાળા જીવા ''સંગ્રી જીવા' અથવા 'સંગ્રી પ્રાણી' તરીકે ઓળખાય છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તાે, સંગ્રી પંચેન્દ્રિય પશુયાની (તિર્ધ'ચયાેનિ) ના જીવા કહી શકાય. તેનું 'મન' અને માનવીના 'મન'માં ઘણું અંતર છે. જેની વિશેષ સમજ હવે પછી આપણે આગળના પ્રકરણમાં જોઈશું.

અહીં તો પંચેન્દ્રિય પશુયોનિને લગતું આપણું નિરીક્ષણ ચાલે છે તેથી હવે ઇન્દ્રિયો એ શું છે? એના શા ઉપયોગ છે? વગેરે સંબંધી જરા ઊડા ઊતરીએ. આપણું શરૂઆતમાં એઇ ગયા તેમ ઇન્દ્રિય એ સાધન છે–કરણ છે–હથિયાર છે. ક્રમે ક્રમે વિચારતાં આપણું પાંચ ઈન્દ્રિયોવાળા પશુયોનિના જીવા સુધી આવ્યા. હવે પ્રત્યેક જીવને પ્રાપ્ત થયેલ ઈન્દ્રિયા શું કામ કરે છે? તેનાથી જીવને શા લાભ થાય છે? એનાથી ધારણ–પાષણ કેમ થઈ શકે છે? તે વિચારીએ.

જેમકે એકેન્દ્રિયવાળા જીવને માત્ર શરીર એ જ એની ઈન્દ્રિય છે અને એ ઈન્દ્રિય દ્વારા તે કાેઈ પણ પદાર્થને સ્પર્શી શકે છે એટલે આપણે એને સ્પર્શીન્દ્રિય કહીશું. કાયારુપી સ્પર્શીન્દ્રિયથી એ નક્કી કરે છે કે જેનો એના શરીરને સ્પર્શ થાય છે (સુંવાળા–ખરબચંકા, શીતળ–ગરમ વગેરે) તે સુખકારક છે કે હુઃખકારક ? એટલા જ એના ઉપયોગ હાેય છે. એવું જ એનું વેદન હાેય છે. એના પ્રત્યાદ્યાત પણ શરીર દ્વારા જ થાય છે. જરા ઊડાણથી જોઈએ તાે એકેન્દ્રિયના વિષય જરા ગહન છે. એને ખુધ્ધિગમ્ય ખનાવવા પ્રયત્ન કરીએ તાે પણ એમાં પૂરી સફળતા મળે કે ન મળે! એવા સૂક્માતિસૂક્ષ્મ વિષય છે, માટે એ વાત આટલેથી જ બસ રાખીએ.

ત્યાર બાદ બે ઇન્દ્રિયવાળા જીવામાં શરીર અને મોહું એ બે ઇન્દ્રિયો છે. મોહું કે મોં, એ રસ કે સ્વાદ પારખીને પાષણ મેળવવા માટે હોય છે. એ બીજી ઇન્દ્રિયને રસેન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. એટલે સ્પર્શેન્દ્રિય અને રસેન્દ્રિય એ બે સાધનાથી આ જીવા ધારણ-પાષણની વસ્તુ નક્કી કરે છે અને તેના ઉપયાગ કરે છે. અળસીઆ, ઇયળ, પારા, કરમીઆ, શંખ છીપ, કાડા વગેરે બે ઇન્દ્રિયવાળા જીવા છે. સ્પર્શ અને રસ એ બે જ એના વિષયો છે.

ત્રણ ઈન્દ્રિયોવાળા જીવામાં, ત્રીજી ઈન્દ્રિય નાક અથવા નાસિકા કે ઘાણુ કહેવાય છે. સુગંધ કે દુર્ગંધ નક્કી કરવાનું કામ નાકનું છે. વાસ એ જ એના વિષય છે. સ્પર્શેન્દ્રિય, રસેન્દ્રિય અને ત્રીજી ઘાર્યેન્દ્રિય (નાસિકા) એ ત્રણ ઈન્દ્રિયો વહે, એવા જીવા, પોતાના ધારણ-પોષણના પદાર્થ મેળવે છે અને ઉપભાગ કરે છે. કીડીને યોજનગંધી કહી છે તે એટલા માટે કે નાક દ્વારા ગંધની લારે લારે, વસ્તુ ઘણે દ્વર હાય તાે પણ ત્યાં તે પહોંચી જાય છે. હકીકતમાં તેને આંખ હાતી નથી છતાં પાતાના વિષયને એ નાકની શક્તિથી પહોંચી શકે છે.

ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવામાં ચાથી ઈન્દ્રિય આંખની છે. નયન, નેત્ર, ચક્ષુ આ બધા આંખના પર્યાય શબ્દો છે. આંખના સાધનથી એવા જીવા રૂપ, રંગ, આકારને જોઈ શકે છે. પોતાના ઈન્દ્ર વિષયને મેળવવામાં આ સાધનના ઉપયાગ કરવાથી એને હરવા–ફરવાનું વિશાળ ક્ષેત્ર મળે છે, એટલું જ નહિ પણ ગમે ત્યાં, લચે કે નીચે જવા માટે કુદરતે તેને પાંખનું પણ સાધન આપેલ છે. આ ચાથી ઈન્દ્રિયને આપણે ચક્ષુઈન્દ્રિય તરીકે આળખીશું.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનરાન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સમૃતિગ્રંથ

આમ એકેન્દ્રિયથી માંડીને ચાર ઈન્દ્રિય સુધીના જીવાનું અને તેને મળેલાં સાધનો-ઈન્દ્રિયોનું આપણું 'આછું-અધ્રુરું' અવલાકન કર્યું. (આછું-અધ્રુરું' એટલા માટે કે એક એક ઈન્દ્રિય અને તેના ધારક શરીરની એવી ઝહન રચના છે કે ઊડા ઊતરીએ તો મનન-ચિંતનના પરિણામે, પરપ્રદ્વાના લાકોકાત્તર આનંદમાં ડૂબી જઈએ અને તો પછી આ રથલ આનંદ પણ જતો કરવા પડે. માટે જે પ્રવાહ ચાલે છે તેને જ આગળ વધારીએ.) તે સાથે એ પણ જેવાનું રહે છે કે જેમ જેમ ઉત્તરાત્તર ઈન્દ્રિયનું સાધન વધતું જાય છે તેમ તેમ પાછળની ઈન્દ્રિયોના ઘાટ અને રચનામાં પણ કેરફાર થતો જાય છે અને તે પણ તે તે શરીરને બરાબર અનુરૂપ હાય તેવી જ તેની રચના થતી હાય છે. દા. ત. એકેન્દ્રિયની સ્પર્શેન્દ્રિય અને બે, ત્રણ તથા ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવાની સ્પર્શેન્દ્રિયમાં ચાકખા ફેર દેખાશે. આ બધું સ્ક્ષ્મ રીતે અવલાકન કરવાથી સમજી શકાય તેવું છે. બે ઇન્દ્રિયથી ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જેતુઓમાં માહું તો હાય છે પણ જીલ હાવાના સંલવ નથી. માહાથી એવા જીવા સ્વદની વસ્તુ બ્રહ્યુ કરે છે અને પાયણુ મેળવે છે. જીલના આકાર અને પ્રકાર પંચેન્દ્રિય પશુયાનિમાં પ્રગટપણે હાય છે. હવે આપણે સ્પષ્ટ સમજી શકીએ છીએ કે પાંચ ઈન્દ્રિયો કથી અને તેના વિષયો કયા? જેમ કે સ્પર્શેન્દ્રયના વિષય સ્પર્શ, રસેન્દ્રિયના વિષય સ્પર્શ, રસેન્દ્રયના વિષય રસ, શાણેન્દ્રિયના વિષય વાસ-ગંધ, ચકુઈન્દ્રિયના વિષય રૂપ-રંગ અને શ્રવણેન્દ્રય એટલે કાનના વિષય શબ્દ-ધ્વનિ-અવાજ. અહીં આપણે પંચેન્દ્રિય પશુયાનિના દ્વાર સુધી આન્યા.

### જીવનશક્તિ: પાશવિક જીવન

પંચેન્દ્રિય પશુયાનિમાં પાંચ ઇન્દ્રિયા તો છે જ, પરંતુ એ ઉપરાંત એ બધાને નિયંત્રણમાં રાખનાર 'મન' નામનું પણ એક કરણ કે સાધન છે. જેનાે સહજ ઉલ્લેખ આપણે આગળ કરી ગયા છીએ. હવે આગળ વધીએ. આ મન પણ બીજી ઈન્દ્રિયોની અપેક્ષાએ સુક્ષ્મ હેાય છે. આ મનના સાધનથી ઈન્દ્રિયો ક્રિયાશીલ– વેગવાન–ચંચળ બને છે. હવે આપણે જોઈ શકીશું કે જંતુએાની–વિક્લેન્દ્રિયાની ઉત્પત્તિ અને પંચેન્દ્રિય પશુની ઉત્પત્તિમાં–પેદાશમાં કેવા ફેર છે? જંતુએા (બે ઇન્દ્રિયથી ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવા) સહજ રીતે આપાેઆપ ઉત્પન્ન થાય છે. (આજનું વિજ્ઞાન સફમ સ્વરૂપે પણ ઈંડામાંથી જંતુ ઉત્પન્ન થાય છે એમ કહે છે.) જેન પરિભાષામાં એની ઉત્પત્તિ સમૂર્ચિષ્ઠમરૂપે કહી છે. ત્યારે પંચેન્દ્રિય પશુઓ ગર્ભ જ કહેવાય છે એટલે કે નર–માદાના સંબંધથી ગભે જંધાય છે અને તે પ્રગટે છે. આ રીતે પશુરાનિમાં જીવનું અવતરણ થાય છે ત્યારે તેનું સમગ્ર બંધારણ કરી જાય છે. એમ તો દેડધારી જીવમાત્રમાં સંજ્ઞાએા હોય છે. આ સંજ્ઞાના સમુચ્ચયે ચાર ભેદ જણાવેલ છે. ૧. અહુડારસંજ્ઞા, ૨– ભયસંજ્ઞા, ૩– મૈથુનસંજ્ઞા અને ૪– પરિગ્રહુસંજ્ઞા. આ સંજ્ઞાએા દ્વારા દેહુધારી માત્ર પાતાના જીવનનિર્વાહ કરી રજ્ઞા હેાય છે. આ વસ્તુ અનિવાર્ય છે. અડ્ડાંથી જ પંચેન્દ્રિય પશુધાનિમાં જીવનનું ધારણ બદલાય છે. જેમ કે આહારસંત્રાથી શરીરનું ધારણ-પાેષણ થાય છે. ભયસંત્રાથી પાેતાનું રક્ષણ કરે છે, મેથુન સંજ્ઞાથી પોતાની જાતને વધારે છે–વંશવૃધ્ધિ કરે છે અને પરિગ્રહસંજ્ઞાથી પોતાને પકડી રાખે છે. અર્થાત્ પરવસ્તુમાં મમતા- મૂર્ચ્જા-આસકિત કરી એમાં ચાંટી રહે છે. આમ આ ચારે સંજ્ઞા, દેહધારી જીવમાત્રમાં અનિવાર્યપણે રહેલી છે. પંચેન્દ્રિય પશુજાતિમાં વિવેક કે વિચારનું તત્ત્વ નથી હેાતું તેમ છતાં પણ સંગ્રાએા દ્વારા અવ્યક્તપણ એનું જીવન ચાલતું હાય છે. તેમાંય પેલું મન તાે સહકારીભાવે કામ કરતું જ હાય છે. આ 'મન'ને હવે આપણે 'અજાગૃત મન' તરીકે એાળખીએ તો પણ ચાલશે. આ મન, સંજ્ઞાના સૂચન મુજળ ઈન્દ્રિયામાં ગતિ કરે છે અથવાં ઈન્દ્રિયા આ રીતે મનથી પ્રેરિત થઈને પાત-પાતાના વિષયને ગ્રહણ કરે છે.

અહીં આપણે 'સંત્રી' અને 'અસંત્રી' નો ભેદ સમજવાનો છે. જેને સંત્રાત્મક મન હાય તે 'સંત્રી' કહેવાય છે અને જે જીવામાં એવું મન નથી હોતું તે 'અસંત્રી' કહેવાય છે. એ રીતે વિચારીએ તો એકેન્દ્રિયથી ચાર ઈન્દ્રિયોવાળા જીવા 'અસંત્રી' કહેવાય અને પંચેન્દ્રિય પશુયોનિના જીવા 'સંત્રી' કહેવાય. જે કે શાસકારાએ તો પશુયોનિનાજી વાના પણ 'સંત્રી' તથા 'અસંત્રી' એવા બે ભેદ પાઢેલા છે. આપણે અત્યારે એમાં ઊંડા ઊતરવાની જરૂર નથી. માત્ર એવા જીવાની જીવન પદ્ધતિના બે દર્શતો અડીં આપું છું, તે ઉપરથી સંત્રી-અસંત્રીનો ભેદ સહજ રીતે ખુદ્રિગમ્ય થઇ જશે. આ જાતે કરેલા અવલોકનના પ્રસંગ છે:-

## પૂજય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એક જળીવાળી આરડીમાં હું કામ કરતો હતો. એને બારી-બારણા બરાબર હતા. અમુક ભાગ પતરાથી મઢેલ હતો. બાકીના ભાગમાં લાકડાના ચાકઠામાં ઝીણી જળી મઢી હતી. જેથી કાઈ ચકલી કે ઢઢગરાળી અંદર પેસી શકે નહિ. માખી કે મધમાખ જે ધારે તો હાખલ થઈ શકે એવી એ જળી હતી. એમાં એક ભમરા ગુંજતો ગુંજતો કાઈ પોલાણુમાંથી પેસી ગયો. બારણું ખૂલ્લું હતું. અંદર દાખલ થયા પછી પોતાના રવભાવ મુજબ અંદર ઘૂમવા લાગ્યો. પછી તો કયાંય સુધી એ બહાર નીકળવા મચ્યા પણ એને બારી કે બારણું દેખાય નહિ અને પેલી જળીમાં ગાંથાં માર્યા કરે. આપણુને જોઈને દયા આવે. થાકી જાય એટલે જળીમાં જ બેસી જાય, વળી પ્રયત્ન કરે, આમ ચાલ્યા કર્યું. કારણું એ ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જંતુ હતો. એને આંખ હતી પણ સંજ્ઞાત્મક મન ન હતું, એટલે હુ:ખી થયો. પછી તો સુકિતપૂર્વક મેં તેને બહાર કાઢયા. એથી ઊલટો સંત્રી પંચેન્દ્રિયનો પણું એવો જ પ્રસંગ એ જ એારડીમાં બન્યો હતો. એક વાર એક ચકલો પોતાના ખારાકની શાધમાં ઊડતો ઊડતો એ જ એારડીમાં અને તો જંતુ અને જળાના શિકારી એટલે સીધા માંભાર અને છતમાં કુદવા લાગ્યો. શેહી વાર પોતાનું કામ કર્યું, પછી બહાર નીકળવું હતું ત્યાં અંદર કાઈના પ્રવેશ થયો એટલે ચકલો ગભરાઈ ગયો. બહાર કેમ નીકળવું એ સૂઝ્યું નહિ. થાડી વાર સુધી તો એક ખૂણેથી બીજે ખૂણે એમ ઉપર ચકરાવા લેવા લાગ્યો. બારણા ઉઘાડા હતા તે છતાં તે ત્યાંથી બહાર નીકળતો નહિ અને જળીમાં ગાંથાં માર્યા કરે. થાડી વાર થાડ લેવા બેઠો. અંદર કાઈને આદ્રારા સાર્યા કરે. થાડી ગર થાડ લેવા બેઠો. અંદર કાઈને ન હતું ત્યારે એને જાણું દેખાયું હોય તેમ બારણેથી બહાર નીકળી ગયો. અહીં ચકલાના સંગ્રાત્મક મને કામ કર્યું. આ રીતે સંગ્રી અને અસંગ્રીનો લેદ ખુદ્દિગન્ય થઈ શકે.

અત્યાર સુધી આપણે એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય પશુયોનિના જીવોનું અને તેની જીવનપદ્ધતિનું અવેલોકન કર્યું. આ બધી જીવસબ્ટિને સમજવા માટે તેના ત્રણ વિભાગ કરીએ તેા ખ્યાલ આવશે કે એ ત્રણે પ્રકારના જીવોનું સંચાલન કરનાર પ્રેરક વસ્તુ કઈ છે?

જેમકે એકેન્દ્રિયના 'પાંચ લેદોના એક વર્ગ- એમાં જે વસ્તુ ભરી પડી છે તેને આપણે 'જીવનસત્ત્વ' કહીશું. ત્યાર ખાદ વકલેન્દ્રિયનો બીજો વર્ગ- એમાં બે ઈન્દ્રિયથી ચાર ઈન્દ્રિયના જીવા આવે છે જેમાં પ્રગટપણે, ઉત્તરાત્તર એક એક ઈન્દ્રિયનું સાધન વધતું હોવાથી, કાર્યક્ષમતા અને ગતિ આવે છે. તેથી એ બીજા વર્ગના સંચાલકબળને આપણે 'જીવનતત્ત્વ' કહીશું અને ત્રીજો વર્ગ સંગ્ની પંચેન્દ્રિયના ગણીએ તા એમાં 'સંગ્રાત્મક મન' હોવાથી એવા જીવાની પાંચે ઈન્દ્રિયો પ્રખળપણે ક્રિયાશીલ થતી હોવાથી એના સંચાલક-બળને આપણે 'જીવનશક્તિ' તરીકે ઓળખીશું. આમ આ ત્રણે વર્ગમાં 'સંચાલકબળ' ઉત્તરાત્તર મિશ્રભાવે કામ કરતું હોય છે. એટલે કે એકેન્દ્રિયમાં 'સંચાલકબળ' તરીકે 'જીવનસત્ત્વ' પૂર્ણરૂપે કામ કરે છે. ત્યારે વિકલેન્દ્રિયમાં 'જીવનસત્ત્વ'ના ટકા વધારે અને 'જીવનતત્ત્વ'ના ટકા એછા હોય છે. પંચેન્દ્રિય પશુયોનિમાં 'જીવનતત્ત્વ'ના ટકા વધારે અને 'જીવનશક્તિ'ના ટકા થોડા. એ રીતે 'સંચાલકબળ'ની શક્તિ ઉત્તરોત્તર મજબૂત બની રહે છે તે હવે આપણે આગળના વિકાસક્રમમાં જોઈશું.

આ ખધી જીવસબ્ટિ, માનવજીવનની ક્ષુદ્ર –િનમ્ન પ્રકારની હોવા છતાં જીવન જીવવાની, જીવન ધારણ કરવાની અને જીવન વિકસાવવાની બાબતમાં કુદરતના સંકેતને અનુસરવામાં અથવા સ્વ–લાવને પ્રગટ કરવામાં તેઓ કેવી તન્મયતા પ્રગટ કરે છે તે સૂક્ષ્મતાથી એઈએ તો ખરેખર, આપણે આશ્ચર્યમુગ્ધ બની જઈએ. એ ત્રણે વર્જના વિવિધ આવિષ્કારા, વિવિધ જીવનપદ્ધતિએ નિર–િનરાળાં હોય છે. એમાં પણ એકેન્દ્રિય અને વિકલેન્દ્રિયની વાત એક બાબુએ રાખીએ, પરંતુ સંત્રી પંચેન્દ્રિય પશુજાતિ તરફ જરા નજર કરા :– ગાય, ઘાડા, વગેરે રથલચર પશુઓ; મગર, મત્ય, ગ્રાહ જેવા વગેરે જળચર પ્રાણીએા; સિંહ, વાઘ, દીપડા જેવા શિકારી જનાવરા; મેના, પાપટ, પારેવા, સમળી જેવા પક્ષીઓ; સર્પ, નાગ, નાળીઆ જેવા જવા: એ બધા સંત્રી પંચેન્દ્રિય હોવાથી એમાં 'મન'નું કરણ અથવા સાધન વિકસિત થયેલ છે. એવા જીવાના જીવન–િર્વાહની પદ્ધતિ દરેકની અલગ–અલગ હોય છે. એટલું જ નહિ પણ સ્વ–જાતિ, સ્વ–કુળ, સ્વ–સંતાન પ્રત્યે મમતા, વાત્સલ્ય, માહ શાય છે અને પરજાતિ, પરકુળ, પરપરિવાર, પ્રત્યે એવા જીવાને દ્વેષ, વૈમનસ્ય, દ્રોહ અને સંઘર્ષ વગેરે વિકારા ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી ઊલડું જ્યારે એમના

### प्तय गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृनिगंध

જીવનમાં આવે વિસંવાદ કે સંઘર્ષ ઉત્પન્ન થાય એવા કારણા નથી હોતા ત્યારે એટલે કે કુદરતી જીવનમાં એવાં જીવા રવતંત્ર, સ્વ-આશ્રયી મસ્તીવાળા અને કેવા સ્વ-નિર્ભર હોય છે? એ પણ જેવા જેવું છે. કાઈ પણ જનાવર, પશુ-પક્ષીના જીવન તરફ જરા અવલાકન કરા તા જણાશે કે તેઓ આહાર-સંજ્ઞા, ભયસંજ્ઞા, મૈશુનસંજ્ઞા કે પરિશ્રહસંજ્ઞામાં, કુદરતના નિયંત્રણ મુજબ સહજ રીતે જીવતા હાય છે. એમાં ખુષ્યિનું તત્ત્વ નહિ હાવાથી, કશી રૂકાવટ વગર એનું જીવન વહ્યા કરતું હાય છે. પશુયાનિમાં સામાજિક જીવન નહિ હાવાથી ઘર-બાર, કુટુમ્બ પરિવાર કે ખારાક-આહાર બાબતમાં એક બીજા ઉપર આધાર રાખવાના હોતો નથી. જરા પગલર થયા એટલે દરેક જવે, પાતાની તમામ જોગવાઈ જાતે જ કરી લેવાની હોય છે અને એમ કરવામાં, પાતા તરફ નજર રાખવાની રહે તેથી જ્યાં પોતાના સ્વાર્થને હાનો પહોંચવાના પ્રસંગ આવે ત્યાં ગમે તેવી નિકટની વ્યક્તિ હોય તો પણ વૈર- વૈમનસ્ય, દ્રોહ અને હિંસાનું આચરણ કરવું જનાવર માટે અનિવાર્થ બની જાય છે. આ રીતે પંચેન્દ્રિય પશુ યોનિના જીવાનું તંત્ર ચાલતું હાય છે.

જીવનસત્ત્વ, જીવનતત્ત્વ અને જીવનશકિતના સંચાલકખળવાળા આ બધા જીવો (એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય પશુ સુધીના જીવો)માં જીવરૂપે ચેતનતત્ત્વ હોવા છતાં, માત્ર એમાં ખુષ્કિ નહિ હોવાથી તેઓ કોઈ જાતના વિકાસ કરી શકતા નથી, પરંતુ પોતાના રક્ષણ માટે બીજાના ઘાત કરવા, મારી નાખલું એ બધું એમાં સામાન્ય હોય છે. બીજાને ખતમ કરી નાખ્યા પછી એ માટે એવા જીવાને ખેદ, એારતા કે પશ્ચાતાપ જેવું પણ થતું નથી. આ બધું ય જો આપણે પશુ જીવનમાં ઊંડા ઊતરીએ—સુક્ષ્મ રીતે અવલાકન કરીએ, તા દેખાઈ આવે છે. એવા જવાનું જીવનપારણ "जीवो जीवस्य जीवनम्" એ હાય છે. જીવનના આ અધાગામી પ્રકાર છે, તેમ છતાં પણ એક દિપ્ટિએ જોઈએ તા પંચેન્દ્રિય પશુયાનિના જીવા જેમ પરતંત્ર અને દુઃખી હાય છે તેમ સ્વતંત્ર અને સ્વાશ્રયી પણ હાય છે, એ જીવા નાના બચ્ચારૂપે હાય છે ત્યાં સુધી એને કુદરતી રીતે જ માતાના કે આજુબાજુના પરિ-જનાના (એટલે કે સજાતીય પશુઓના) વાત્સલ્યના—મમતાના લાભ એને મળતા રહે છે અને એ રીતે પાષણ મેળવીને તેઓ માટા થતા હાય છે. બચ્ચા ચાલતા થયા કે ઊડતા થયા પછી કોઈને કાઈની ચિંતા નહિ. પોતે જ પરુષાથીથી અથવા આપખળથી પોતાના નિર્વાહ કરી લે અને સુખ–દુઃખ ભાગવે એમાં લાગણીજન્ય કાઈ વસ્તુ પછી નથી હોતી, પસંતુ જયારે સમૂહગત આક્રમણ કે હલ્લા આવે ત્યાં પાછા બધા એક થઈ જાય, વળી વિખરાઈ જાય. પરસ્પર કાઈ જાતનું બધન નહિ. આમ છતાં પણ પશુયાનિના દરેક જીવ, પોતા માટે તા જીવનું—જીવતા રહેલું એ જ પસંદ કરે છે. મતલબ કે જીવમાત્રની અભિલાષા જીવતા રહેવાની હાય છે. આમ પાશ્રવિક જીવન એક જાતના સંગ્રામ્ફપે ચાલ્યા કરતું હોય છે.

# જીવનશકિત પ્રાણતત્ત્વ (ચાક્ષુ) માનવજીવનની શરૂઆત

હવે જીવનના જુદા જુદા આવિષ્કારાને સમજવા માટે આપણું જરા આળળ વધીએ. શાસકારાએ, એ આવિષ્કારાને ઓળખવા માટે ચાર વિભાગ કરેલા છે અને તેને યોનિ કહેવામાં આવે છે. જેમાં છવ ઉત્પન્ન થાય તે યોનિ. એના ચાર લેક આ પ્રમાણે છે:— મનુષ્યયોનિ; દેવયોનિ; તિર્વચયોનિ અને નારકયોનિ. ઉત્પન્ન થઈ ને જેમાં ગતિમાન થવાનું છે—ક્રિયાશીલ થવાનું છે તે ગતિ કહેવાય છે. એટલે એ ચાર લેકને ચાર ગતિ પણ કહે છે. જેમ કે:— મનુષ્યગતિ, દેવગતિ, તિર્વચગતિ અને નરકગતિ. શાસકૃષ્ટિએ જોઈએ તો દેવગતિના જીવોને એકાંત સુખ, સુખ ને સુખ જ લાગવવાનું છે. એને નરકગતિમાં એકાંત દુ:ખ, દુ:ખ ને દુ:ખ જ લાગવવાનું છે. એટલે તે તે ગતિનું શાસકારાએ, અનુક્રમે લલચાવનારું અને લયાનક સ્વરૂપે પ્રચૂર વર્ણન કરેલું છે. આ બન્ને યોનિ કે ગતિના સ્થાનો કે ક્ષેત્રો અત્યારે આપણી દૃષ્ટિનો—નજરના વિષય બની શકે તેવા નથી. શાસમાં તેનું જે રીતે વર્ણન કરેલ છે તેવા તેવા તે તે સ્થાના લલે વિદ્યમાન હોય. આપણને વર્તમાન કાળે એની સાથે કાઈ નિસ્બત નથી. જેની પ્રત્યક્ષ તુલના કરી શકાય એવી નજર સામે દેખાતી બે જ યોનિ કે ગતિ છે અને તે મનુષ્યગતિ અને તિર્યંચગતિ. (પશુયોનિ).

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનરાન્દ્રજી સહારાજ જન્સશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અત્યારસુધી આપણે તિર્ધ અધેાનિ સંખંધી વિગતથી છતાં અધૂરું--અધૂરું અવલાકન કર્યું. એમાં ઉડા ઊતરીએ તા પુસ્તકાના પુરતકા ભરાય એવા વિષયા એમાં ભર્યા પડયા છે. એટલે એને સમજવા માટે વર્ણન કે વિગતામાં ઊતરવા કરતાં જાતે જ અવલાકન-નિરીક્ષણ કરતા રહેવાથી વધુ મેળવી શકાય એવા એ વિષય છે, તેથી હાલ પુરતા આપણે એ વિષયને સ્થગિત સખીએ એ જ વધારે યાગ્ય છે.

હવે આપણે માનવજીવનના વિષયમાં પ્રવેશ કરીએ છીએ. આ બધી વિચારણા અથવા અવલાેકન વખતે આપણે એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખનું જેઈએ કે જીવમાત્ર પછી તે ભલેને એકેન્દ્રિય હાય કે પંચેન્દ્રિય હાય તો પણ જીવ માત્ર અજર–અમર–અવિનાશી અને શાશ્વત છે. માત્ર વિકાસના હેતુથી, વિવિધ પ્રકારના અનુભવાે લેવા માટે, કુદરતના સંકેત મુજબ, જીવનું જુદી જુદી જાતિ કે યાનિમાં અવતરણ થયા કરતું હાય છે. અથવા ખીજા શખ્દામાં કહીએ તા જીવમાત્ર પાતાના કર્મસ્ત્રત્રથી વિવિધ પ્રકારની યાનિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ઉત્પન્ન થયા પછી પણ યથાર્થ સાન-ભાન નહિ હાવાથી, અન્યક્રતપણે પાતાનું ભાન અથવા પાતાના કર્વ અલ જાગૃત કરવા તે આમતેમ અથડાતા– કુટાતા હાય છે. એમ થવાથી જ યાગ્ય સમયના પરિપાક થતાં જીવ માનવયાનિ પામે છે અર્થાત્ માનવદેહ પ્રાપ્ત કરે છે.

આ માનવયોનિ એટલે કુદરતી સર્વોત્તમ કલા અથવા અપૂર્વ ખક્ષિસ. આ માનવજીવનમાં જ, જવ પાતે સ્વતંત્રપણે વિકાસ કરી શકે એવી સાનુકૂળતા પામે છે. જેમ આપણે અધાગામી જીવનપદ્ધતિમાં (સંત્રી પશુ-પોનિમાં) એઈ ગયા કે એવા જીવામાં (એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધી) તેના સંચાલકળળ તરીકે, અનુક્રમે જીવનસત્ત્વ, જીવનતત્ત્વ અને જીવનશક્તિ પ્રધાનપણે કામ કરતા હોય છે. એમાં જીવાની સ્વતંત્ર સત્તા નથી હોતી, પણ અધું સંદ્રાત્મક રીતે થયા કરતું હોય છે, તેવું આ માનવજીવનમાં નથી હોતું. માનવજીવન સર્વથી શ્રેષ્ઠ અને વિવિધતાપૂર્ણ હોવાથી સર્વતામુખી અને ત્યાપક પણ ખની શકે છે, એ જ એની અપૂર્વતા છે.

એમ કહેવાય છે કે આ જવાતમા જ્યારે પશુયોનિમાંથી માનવયોનિમાં અવતરણ કરે છે, એટલે કે ઘડાતાં ઘડાતાં, ટીચાતાં-ટીચાતાં (નદી ગાળક ન્યાયે) માનવયોનિમાં આવવા માટે લાયક બને છે ત્યારે પૂર્વ તૈયારીરૂપે એનામાં પ્રાકૃતિક (સ્વાભાવિક) ભદ્રતા, પ્રાકૃતિક વિનીતતા, અનુકંપા-દયા-લાગણીની સ્કુરણા અને પરમાં પાતાપણાની લાગણી અર્થાત્ આત્મીયતાના ભાવ એ બધા ગુણરૂપી મસાલા ભરેલા હાય છે. તા જ માનવનું ખાળિ — માનવના દેહ મળે છે. મતલબ કે ભવાન્તરમાં આ ગુણાનું દઢીકરણ થયા પછી જ માનવદેહ મળે છે. અત્યારે આપણે આપણા એ ભૂતકાળને જાણતા નથી. હકીકતમાં કુદરતી રીતે જ એવા પડદા પડી જાય છે કે જેથી આપણે ભૂતકાળને જાણી શકીએ નહિ. તેમ છતાં પણ કાઈ સમર્થ પુરુષ—યાગિનષ્ઠ પુરુષ અનુગ્રહ કરે તા જીવના ભૂતકાળ સિનેમાની ફિલ્મની માફક બતાવી શકે છે. એવી બધી શકયતા આ આત્માને વિષે રહેલી છે. જેમ ભગવાન મહાવીરે, મેઘકુમારને સ્વસ્થ કરવા માટે, તેના પૂર્વભવના વૃત્તાંત પાતે નજર સામે જોઈ શકે એવી સ્થિતિ ઉપજાવી હતી, અને મેઘકુમાર એ બધાને માટે એ શકય છે, જેને જૈન પરિભાષામાં 'જાતિસ્મરણ' કહે છે. પરંતુ આજના કળિયુગમાં કે પંચમ આરામાં એવા ફાની પુરુષાની ખામી છે. તેમ છતાં પણ મહાપુરુષા જે અનુભવો લખી ગયા છે તેના સંકેત આપણને નીચેના કાલ્યમાં મળી રહે છે:—

नानायोर्नि ब्रजित्वा, बहुविधमशुभां वेदनां वेदियत्वा, संसारे चातुरंगे, जनिमरणयुते दीर्घकालं श्रमित्वा। अन्योऽन्यं भक्षयित्वा, जलचरखचरानेक योनिषुजातः लब्ध्या यो मानुषत्वं न चरति सुतपो वंचितोऽसौवराकः॥

અર્થ-વિવિધ પ્રકારની યાેનિમાં રખડી રખડીને, ઘણી અશુભ વેદનાએ ભાેગવી ભાેગવીને, જન્મ—મરણના અવિરત દુઃખાેવાળા આ ચાર ગતિવાળા સંસારમાં, લાંબા કાળ ભમી ભમીને, પશુયાેનિમાં એકખીજાનું ભક્ષણ કરીને, પશુ—પક્ષી વગેરે અનેક યાેનિમાં અનેક વાર આ જીવ ઉત્પન્ન થયાે છેઃ હવે માનવનાે દેહ પામીને, જે જીવ પાેતાની

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

શુદ્ધિ કરી પરમપદને મેળવતાે નથી, તે ખરેખર આ જીવન હારી જાય છે–ખરેખર ઠગાય છે. આમ માનવનાે દેહ મળતાં પહેલાં આપણે કેવી કેવી યાેનિમાંથી પસાર થયા હતા તેનું દિલચસ્પી વર્ણન નીચેના પદમાં ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે રજૂ કર્સું છેઃ—

#### (ढ७-विदेश वाट का छं: आ वार घूमली)

મિલવી હૈ મનુષ્ય કાયા કલી કભા; જરૂર પુષ્યકા જમાવ હેાત હૈ જબી.... મિલતી હૈ. ટેક કભી તો હુવા ભૂપ, ભિખારી હુવા કભી; કર્ભા તેા ખાચા પેટલર, ભૂખા રહા કભી.... મિલતી હૈ. હેાકે ઘાની ફિરાયા બેલ કર્ભા કભી; ઊઠાયા કભી કભી....મિલતી હૈ. ગદ્ધા હેાકે ભાર મૂર્ખ હેાકે મૂંઝાયા કભી મૂઢ પઢકે પંડિતા મેં પંકાયા કભી કભી....મિલતી હૈ. કભી તેા વ્હાન સૂવર હુવા કાર્ગમેં કભી; ચંડાલ હેાકે ઝાડુ ઊઠાયા કભી કભી....મિલવી ફૈ. કભી તેા સુરપતિ હુવા અસુરમેં કભી; કલી તા દાનવામેં નારકી હુવા કલી....મિલતી હૈ. સ્થળ–જલચર–ખેચરા હુવા કભી કભી; કભી કભી....મિલવી હૈ. પાની–પવન–પૃશ્વીમે હવા અનેક નીચ–3ાંચ યાેનિમેં રહા કભી; જ્ઞાન બિન જન્મ વૃથા હેા ગયે સભી....મિલવી અનંત ભવ ફિસ, પવિત્ર ના હુવા કભી; પ્રકાશરૂપ પંચકાે પાચા કબી....મિલવી હૈ. નહિં ચ્યાન**ં**દકા ઊઠાલે અભી અભી; ઉપાય છાડ મૂર્ખતાકા 'સ'તશિષ્ય' યે સબી....મિલતી છે.

#### દેવાને પણ દુર્લભ–માનવદેહ

માનવનો દેહ મળવો કેટલા દુર્લભ છે તે હવે સમજાશું હશે. માનવના દેહ એટલે માત્ર હાડ-માંસનું પૂત્તનું નહિ, પરંતુ એવા એ માનવના દેહ એ તા આશ્ચર્યના મહાભંડાર છે. દેહની સાથે સાથે તેને બીજું ઘણું મળેલું છે. માનવના જીવનની સાથે, પશુ-યાનિમાં મળેલી પાંચ ઈન્દ્રિયા અને મન ઉપરાંત ભુદ્ધિ, ચિત્ત, પ્રજ્ઞા વગેરે સાધના પણ ક્રમેકમે વિકસિત થતાં હાય છે. ઉપરાંત કંઈક ભવાન્તરાના સારા-માદા સંસ્કારોને સંગ્રહી રાખનારું સૂક્ષ્મ શરીર (જૈન પરિભાષામાં જેને કાર્મણ શરીર કહે છે તે) પણ માણસને વિશિષ્ટરૂપે મળેલ છે અને એ સંસ્કારાની વિવિધતાને લીધે માનવ-માનવ વચ્ચે ઘણું અંતર-ઘણા ફેરફાર હાય છે. આહારસંજ્ઞા વગેરે ચાર સંજ્ઞાઓ તેા જીવને દરેક યાનિમાં સાંપડેલી જ હાય છે, તેમ માનવમાં પણ એ છે. એના વગર જીવનનું ધારણ પોષણ બની શકતું નથી એ તા આપણે પાછળ જાેઈ ગયા છીએ.

અત્યારમુધી આપણે પશુયાનિ સંબંધી વિચારણા કરી. જેમ પશુયાનિમાં પાંચ ઈન્દ્રિયા તેમ જ મન પણ એક સાધન છે, તે જ પ્રકારે માનવીમાં પણ પાંચ ઈન્દ્રિયા અને છઠ્ઠું મન છે, પરંતુ જેમ જેમ 'જીવ' વધુ વિકસિત થતા જાય છે તેમ તેમ તેની, તે તે ઈન્દ્રિયા અને મન, પાતાના વિષયાને કેવી તારતમ્યતાથી શ્રહણ

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિલયે પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કરે છે એ આશ્ચર્યજનક રચના સમજવા જેવી છે તેથી શાસદિષ્ટિએ તેમ જ વિદ્વાનાની નજરે તેનું કેવું સ્વરૂપ છે તે સંબંધી અહીં અવતરણ કરવામાં આવે છે.

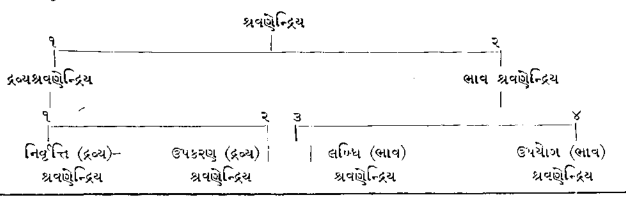
## પાંચ ઈન્દ્રિયા અને મનનું સ્વરૂપ

(શાસ્ત્રદૃબ્ટિએ)

આપણે જોઈ ગયા કે ઈન્દ્રિયા પાંચ છે:

૧—શ્રવણેન્દ્રિય (કાન), ર—ચક્ષુરિન્દ્રિય (આંખ), ૩—ઘાણેન્દ્રિય (નાક), ૪—રસનેન્દ્રિય (જીભ), ૫—લ્પશેન્દ્રિય (ત્વચા). એ પાંચે ઈન્દ્રિયોનું વિશેષ સ્વરૂપ સમજવા માટે શાસકારે તે દરેકના બખ્બે ભેદ પાઉલ છે. ૧. દ્રવ્યેન્દ્રિય અને ૨. ભાવેન્દ્રિય. દ્રવ્યેન્દ્રિયના એ ભેદ : નિર્જુત્તિ દ્રવ્યેન્દ્રિય અને ઉપકરણ દ્રવ્યેન્દ્રિય. એવી જ રીતે ભાવેન્દ્રિયના પણ એ ભેદ :— લિખ્ધ ભાવેન્દ્રિય અને ઉપયોગ ભાવેન્દ્રિય. એમ ચાર ભેદ થયા. હવે આપણે કોઈ પણ એક ઈન્દ્રિય ઉપર આ ચારે ભેદો લાગુ પાડીને સમજીએ.

केम डे श्रविहित्य केटले डान. तेना बार लेह.



દ્રવ્ય શ્રવણેન્દ્રિયના બે ભેદ :— નિર્વૃત્તિ (દ્રવ્ય) શ્રવણેન્દ્રિય અને ઉપકરણ (દ્રવ્ય) શ્રવણેન્દ્રિય. ભાવ શ્રવણેન્દ્રિયના બે ભેદ :— લબ્ધિ (ભાવ) શ્રવણેન્દ્રિય અને ઉપયોગ (ભાવ) શ્રવણેન્દ્રિય.

નિર્વૃત્તિ (દ્રવ્ય) શ્રવણેન્દ્રિય એટલે કાનની સ્થૂળ આકૃતિ અર્થાત્ પુદ્દગલ સ્કંધની બાહ્ય વિશિષ્ટ સ્થના : ઉપકરણ (દ્રવ્ય) શ્રવણેન્દ્રિય એટલે બહાર દેખાવી ઈન્દ્રિયની આંતરિક પૌદ્દગલિક (ભૌતિક) સ્થના. અર્થાત્ કાનની જે બહારની આકૃતિ કે સ્થના છે તે નિર્વૃત્તિ શ્રવણેન્દ્રિય અને અંદરમાં જે પડદા વગેરે સુક્ષ્મ પૌદ્દગલિક સ્થના છે તે ઉપકરણ શ્રવણેન્દ્રિય કહેવાય.

ભાવ શ્રવણેન્દ્રિયના બે ભેંદ : ૧–લિખ્ધ (ભાવ) શ્રવણેન્દ્રિય અને ૨—ઉપયોગ (ભાવ) શ્રવણેન્દ્રિય મિતિજ્ઞાના– વરણીય કર્મ આદિના ક્ષયાપશમજન્ય એક પ્રકારનું આત્મિક પરિણામ તે લિખ્ધ (ભાવ) શ્રવણેન્દ્રિય અર્થાત્ જનમાંતરાના પરિચયજન્ય સંસ્કારથી શખ્દ કે ધ્વનિને સમજવાની મનની જે શકિત તે એક પ્રકારની લિખ્ધ જ ગણાય અને પછી એ લિખ્ધ, નિર્વૃત્તિ અને ઉપકરણ એ ત્રણના સમન્વયથી શખ્દ કે ધ્વનિના સામાન્ય અને વિશેષ આત્મળત બાધ થાય તે ઉપયોગ (ભાવ) શ્રવણેન્દ્રિય.

આ રીતે પાંચે ઈન્દ્રિયા લબ્ધિ, નિર્વૃત્તિ, ઉપકરણ અને ઉપયોગરૂપ ચાર ચાર પ્રકારની છે. અર્થાત્ ઉપર આપણે જોઈ ગયા તેમ ચારે પ્રકારની સંયુક્ત રચના એટલે સંપૂર્ણ શ્રવણેન્દ્રિય. એમ દરેક ઈન્દ્રિય માટે સમજવું. એમાં જેટલી ન્યૂનતા તેટલી ઈન્દ્રિયની અપૂર્ણતા. ખરું જોતાં 'ઉપયોગ' એ લબ્ધિ, નિર્વૃત્તિ અને ઉપકરણ એ ત્રણની સમબ્ટિનું કાર્ય છે. એના વિચારણીય ક્રમ નીચે મુજબ છે :— "લબ્ધિ ઈન્દ્રિય હાેય ત્યારે જ નિર્વૃત્તિના સંભવ છે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

નિર્જુત્તિ વિના ઉપકરણ ઈન્દ્રિય હોતી નથી. એટલે કે લખ્ધિ પ્રાપ્ત થયે છતે જ ઉપયોગનો સંભવ છે. સારાંશ એ છે કે, પૂર્વ પૂર્વ ઈન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થયે છતે જ ઉત્તર ઉત્તર ઈન્દ્રિયો પ્રાપ્ત થવાના સંભવ છે, પરંતુ એવા નિયમ નથી કે ઉત્તર ઉત્તર ઈન્દ્રિયોની પ્રાપ્તિ થયે છતે જ પૂર્વ પૂર્વ ઈન્દ્રિયા પ્રાપ્ત થાય."

શાસકારે તો હજુ પણ વિશેષ ઊંડા ઊતરીને ઈન્દ્રિયો ચાક્કસ આકૃતિ અને તેના વિષયને ગ્રહણ કરવાની શક્તિ માટે સૂક્ષ્મ માહિતી આપી છે, જેમ આપણે ઉપર જોઈ ગયા તેમાં દ્રવ્યેન્દ્રિય અને ભાવેન્દ્રિયનું નિરુપણ કશું છે, તો હવે એ પ્રત્યેક ઈન્દ્રિયોનું સંતણ (સંસ્થાન=આકૃતિ) કેવું હોય તે જણાવતા કહે છે કે, ઈન્દ્રિયોની વિશેષ પ્રકારની બનાવટને સંસ્થાન (સંતણુ=આકૃતિ) કહે છે. દરેક ઈન્દ્રિયના સંતણું બે પ્રકારે હોય છે. બાહ્ય અને આભ્યંતર ઈન્દ્રિયોના બાહ્ય સંત્રણ–આકાર, પશુઓમાં અને માનવમાં જુદા જુદા ઘાટના હોય છે, પરંતુ આભ્યંતર એટલે આંતરિક સંત્રણ તો બધા જીવોના એકસરબા હોય છે અને તે નીચે મુજબ હોય છે:

- ૧ શ્રવણેન્દ્રિયનું સંઠાણ (આકાર) કદમ્બના ફૂલ જેવું છે.
- ર ચક્ષુરિન્દ્રિયનું સંદાણ મસુરની દાળ જેવું છે.
- 3 ઘાર્ણેન્દ્રિયના આકાર લુહારની ધમણ જેવા છે.
- ૪ રસનેન્દ્રિયના આકાર છૂરપલા (અસા)ની ધાર જેવાે છે.
- ય સ્પરોન્દ્રિયના આકાર અનેક પ્રકારના છે.
- એ પાંચે ઈન્દ્રિયા પાતાના વિષયને કેવી રીતે અહુણ કરે છે?
- ૧–શ્રવણેન્દ્રિય–નજીકમાં નજીક પાતાના અંગુલથી અસંખ્યાતમા ભાગે આવેલ શબ્દ કે ધ્વનિને ગ્રહણ કરી વધારેમાં વધારે બાર યાજનમાં આવેલ શબ્દ કે ધ્વનિને સ્પર્શીને જાણે છે.
- ર–ચક્ષુરિન્દ્રિય એાછામાં એક્ષ્યું પાતાના આંગળના અસંખ્યાતમાં ભાગથી અને વધારેમાં વધારે એક લાખ યાજનથી વધારે દૂર રહેલ પદાર્થને–રૂપને એઈ શકે. આંખ તેના વિષયને એટલે કે રૂપને સ્પર્શીને તેને જાણતી નથી એ તેની વિશેષતા છે.

૩–ઘ્રાણેન્દ્રિય (નાક) આ ત્રણે ઈન્દ્રિયા, એાછામાં એાછું પાતાના અંગુલના અસંખ્યાતમા ૪–રસનેન્દ્રિય (જીલ) લાગે રહેલ અને વધારમાં વધારે નવ યાજન સુધી રહેલ પાતાના ૫–સ્પર્શેન્દ્રિય (ત્વચા) વિષયને સ્પર્શ કરીને જાણે છે.

ઉપર મુજબ આપણે શાસદષ્ટિએ પાંચ ઈન્દ્રિયનું સ્વરૂપ જોયું. હવે વિદ્વાના, આ પાંચે ઈન્દ્રિયાને વજ્ઞાનિક રીતે જે રીતે સમજાવે છે તે પ્રકારે જોઈએ.

## પાંચ ઈન્દ્રિયાનું સ્વરૂપ

(વૈજ્ઞાનિક દૃષ્ટિકાણ)

સંસારમાં પરિભ્રમણશીલ 'जीवातमा' જ્યાં સુધી પરમાત્મદશાને પ્રાપ્ત ન કરે ત્યાં સુધી તેના વિકાસક્રમ જડ પદાર્થાનાં સાધના દ્વારા થવા નિર્માયા છે. અત્યારે આત્મા જડ પદાર્થોનાં ગર્ભમાં ચાતરફ વિંટળાયેલા છે. તેના વિચારનું સહજ સ્ક્રુરણ સરખું પણ જડની સહાય વિના બની શકે તેવું નથી.

આમ હાઇને આત્મા અત્યારની તેની કર્માવૃત્ત સ્થિતિમાં જે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે, તે તેના મનરૂપી અંતરનું સાધન અને ઈન્દ્રિયોરૂપી બાદ્ય સાધનો દ્વારા પ્રાપ્ત કરે છે. આત્મા જેમ જેમ વિકાસ પામીને, એકેન્દ્રિયથી માંડીને આગળ વધતાં પંચેન્દ્રિય પશુપોનિમાં આવ્યો તેમ તેમ તેના આંતર-બાદ્ય કારણો અથવા સાધનો વધારે ને વધારે ઉપયોગી, કાર્યક્ષમ અને સંસ્કારાને ગ્રહણ કરવા માટે વધારે યોગ્યતાવાળા બનતા ગાલ્યા. મનુષ્યને અત્યારે જે પાંચ ઈન્દ્રિયો દ્વારા સંસ્કારા ગ્રહણ કરવાની 'લબ્ધિ' પ્રાપ્ત થયેલી છે તેના વિકાસ થઈ તેને અત્યારની ઉચ્ચ અવસ્થામાં આવતાં સેંકડો યુગ વીતી ગયા છે. મનુષ્યના આત્મારૂપે અભિમાન ભાગવતું વર્તમાન ચૈતન્ય રક્કલિંગ જ્યારે એકેન્દ્રિયમાં હતું તે કાળે બાદ્ય ઈન્દ્રિયો સંબંધે તેની કેવી અવસ્થા હતી અને કમે કમે

### पूक्य गुरुदेव इविवर्ध मं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

તે કેવી અવસ્થાએમાં પસાર થઈ ને હાલની અવસ્થામાં આવેલ છે તેનું સહજ અવલાેકન આપણે પાશનિક જીવનમાં કરી ગયા. હવે માનવના દેહ ધારણ કર્યા પછી પૂર્વની પાંચે ઈન્દ્રિયા કેવી રીતે વિકસિત બને છે–અને આપણને કેવી ઉપયોગી થાય છે તેનું આપણે અવલાેકન કરીએ.

બાહ્ય જગતનું સર્વ જ્ઞાન આતમાં, ઈન્દ્રિયો દારા ઉપલબ્ધ કરે છે. જ્ઞાનને આવવા માટે તે એક પ્રકારનાં બારણું છે. આ બારણું જો પૂરેપૂરાં તેમની સ્વાભાવિક યોગ્યતા પ્રમાણે, ખુલ્લાં ન રાખવામાં આવે તો, એટલે કે અર્ધા ખુલ્લાં અથવા ન્યૂનાધિક બંધ કે ખુલ્લાં રાખવામાં આવે તો જે સંસ્કારા પ્રાપ્ત થાય તે અપૂર્ણ, સ્વલ્પ અને વિકૃત સ્વરૂપ થવાનાં, એ ઉઘાડું છે. આ દ્વારાના માર્ગમાં જેટલે અરો કચરા, અશુદ્ધિ કે અંતરાયો હાય તેટલે અરો તે દ્વારા પ્રાપ્ત થતાં સંસ્કારા મળસુક્ત, અશુધ્ધ અને ભાંચ્યાતૂટયા સ્વરૂપમાં આવે. આપણા સંસારી જીવનની ઉત્તમતા અથવા અધમતા, ઈન્દ્રિયાની ઉત્તમતા અથવા કનિષ્ઠતા ઉપર અવલંબીને રહેલી છે. તેની બાદ્યા પ્રકૃતિનાં સ્વરૂપ ઉપર જ તેનું સર્વસ્વ નિર્ભર છે.

ઈન્દ્રિયા વિનાનું એકલું મન ગમે તેટલું ઉત્તમ કાેટીનું હાેય તાે પણ તે આત્માને કશા ઉપયાગનું નથી. પાંચે ઈન્દ્રિયા દ્વારા ઉપલબ્ધ સર્વ સંસ્કારાને આપણે આપણા જીવનમાંથી બાદ કરી આપણા સ્વરૂપને કલ્પીએ, તાે તે સ્થિતિ એક નિદ્રા જેવી જણાય છે. જેમ જમીનમાં પડેલું, પરંતુ ઊગવાની યાેગ્યતા વિનાનું બીજક નિષ્ફળ છે તેમ ઈન્દ્રિયાની સહાય વિનાનું એકલું મન પણ નિષ્ફળ છે. એકલું મન ચાેતરફ મજબૂત પશ્ચરાથી ચણી લીધેલ એારડા જેવું છે. તેમાં કાંઈ પણ પ્રકાશ જઈ શકતાે નથી.

ઈન્દ્રિયો દ્વારા મનમાં આવતા સંસ્કારાને મન પાતાની ઉચ્ચતા અને વિકસતાપણાની કળાના પ્રમાણમાં ગાઠવી શકે છે. એક જ પ્રકારના ઈન્દ્રિયપ્રાપ્ત સંસ્કારાને જીદી જીદી યોગ્યતાવાળા મના જીદા જીદા પ્રકારે ગાઠવી જીદા જાદા પ્રકારના અર્થ નિપજાવે છે. દા. ત. એક જ વૃક્ષને અવલાકીને એક વનસ્પતિવેત્તા તેના વનસ્પતિ વિભાગની કાેડીના નિર્ણય કરે છે; એક વૈદ્ય તેના વહે શરીરમાં પ્રગટવા યોગ્ય વાત, પિત્ત, અને કફ્જન્ય શુભાશુભ અસરા નક્કી કરે છે; એક સુતાર તેના કાપ્ટની ગૃહનિર્માણ માટેની યોગ્યતાના વિચાર બાંધે છે; ચતન્ય વિજ્ઞાનશાસ્ત્રી તેનાં પત્ર, પુષ્પ, ફળ, ફૂલ વગેરેના સ્તૃક્ષ્મ વિભાગાનું અવલાકન કરી તેની સજીવતા સિદ્ધ કરે છે; એક કળાભિજ્ઞ કવિને કે કુદરત પ્રેમીને પાતાના આત્મગત સંબંધ ભાસે છે અને તેમ છતાં તે બધાની ચક્રુરિન્દ્રિયા માત્ર વૃક્ષ જ જાએ છે. જીદા જીદા પ્રકારના અનુભવાનો ભેદ માત્ર મનની જીદા જીદા પ્રકારની સ્થિતિ અને વિચાર-પદ્ધતિની વિશિષ્ટતાને લઈને નિર્માયેલા હાય છે.

એક જ સામાન્ય ભાસતા પ્રસંગમાંથી જ્યારે હું કે તમે કાંઈ જ રહાય ખેંચી શકતા નથી ત્યારે તે પ્રસંગને જોઈને એક ઉત્તમ નાટ્યકાર, એકાદ દૃદયંગમ મનાજ્ઞ વસ્તુ ઉપજાવી તે પ્રસંગને એક અદ્ભુત રસમયતા અપી શકે છે, પરંતુ તે માટે જે બાહ્ય સંસ્કારા જોઈએ તે ઈન્દ્રિયાની સહાય વિના મળી શકે નહિ, જેમ શરીરના પાષણુ અને રક્ષણુ માટે આપણુંને બાહ્ય અન્નની જરૂર છે તેમ મનને પણુ પાષણુ માટે જે સંસ્કારા જોઈએ તે ઈન્દ્રિયા દ્વારા બહારથી મેળવી શકાય તેમ છે. આપણું મન અત્યારે જે કાંઈ છે તે બહારથી પ્રાપ્ત કરેલા સંસ્કારના ગુણા વેઠે છે. સંસ્કારા કાંઈ મન સ્વતઃ ઉપજાવી શકતું નથી. આપણુંને ઉપલક દૃષ્ટિએ કદાય એમ ભાસે કે, ઈન્દ્રિયાની સહાય વગર ઘણા સંસ્કારા આપણું મનોમય રીતે પ્રગટાવી શકીએ છીએ, પરંતુ તેમ માનવામાં એક પ્રકારની બ્રાન્તિ છે. જે સંસ્કાર અથવા ભાવના આપણું આપણા મનમાં ઈન્દ્રિયાની મદદ વગર મનામય રીતે ઉપજાવ્યાનું માનીએ છીએ તે વસ્તુતઃ નવો નથી હોતો, પરંતુ કોઈ અજ્ઞાત ભૂતકાળમાં ઈન્દ્રિયો દ્વારા પ્રાપ્ત કરેલો હોય છે. એ કાળ અત્યારે આપણુંને સમૃતિમાં નથી—તેથી તે સંસ્કારને આપણું સ્વતઃ ઉદ્ભૂત માનીએ છીએ. અનંત સંસ્કારો આપણુંને ગત અનંત લવો દરમિયાન મળેલાં છે અને તે સર્વ આત્માની સ્મૃતિના અગાધ અજ્ઞાન પ્રદેશ ઉપર પહેલાં છે. પરંતુ એ સર્વ ઈન્દ્રિયોની સહાયથી એક કાળે મેળવાયેલા હતા, એ ધ્રુવ સત્ય છે.

ઈ ન્દ્રિયોની સંખ્યા અને ગ્રહણશક્તિના પ્રમાણમાં આપણે બાહ્ય વિશ્વમાંથી સંસ્કારા મેળવી શકીએ છીએ. બહારના

### प्लय गुरुदेव इविवयं पं. नानयन्द्रका महाराज कन्मशताहिह समृतिग्रंथ

જગતનું સ્વરૂપ આપણું આપણી ઈન્દ્રિયો દ્વારા નક્કી કરીએ છીએ. વસ્તુતઃ આ વિશ્વ કેવું હશે તે હું કે તમે કાઈ જાણતા નથી; કેમકે ઈન્દ્રિયો જે સંસ્કારા ગ્રહુણ કરી મનને આપે અને જે પ્રમાણે મન તેના ઘાટ ઘડી નક્કી કરે તે સ્વરૂપે આપણે વિશ્વ અને તેના પદાર્થોને માનીએ છીએ. ધારા કે આપણને સર્વેને એક જ ઈન્દ્રિય છે અને તેમ હાય તા આ જગત આપણે માટે અત્યારે છે, તેના કરતાં પાંચમા ભાગના રહસ્યવાળું રહેવાનું. કેમ કે બાકીની ચાર ઈન્દ્રિયોવડે ભાનમાં આવતા વિશ્વના હિસ્સા આપણે માટે તે વખતે નહીં હાવા તુલ્ય બની ગયેલા હાય છે. તે પછી એક ઈન્દ્રિય વધીને બે ઈન્દ્રિય થાય તા વિશ્વ પ્રથમ કરતાં બેવડા રહસ્ય કે મર્મચુક્ત થાય છે; કેમકે આપણું જ્ઞાન એટલે દરજ્જે વધ્યું. તે જ પ્રમાણે ઈન્દ્રિયોની સંખ્યા વધતી જાય તેમતેમ વિશ્વના સ્વરૂપના પ્રકાર પણ વધતા જવાના અને તે અધિકાધિક રહસ્યપૂર્ણ બનતું જવાનું. કેમ કે આપણું મન વધતી જતી ઈન્દ્રિયા સાથે જ વધારે વિશાળ વિશ્વનું રહસ્ય એઈ શકે છે. વસ્તુતઃ વિશ્વમાં કશી વધઘટ થતી નથી. જે કાંઈ એાછું વત્તું થાય છે તે માત્ર આપણી સંસ્કારગ્રહુણની શક્તિવડે બનતું હોય છે.

તે જ પ્રમાણે એક પશુ, બાળક, સામાન્ય મતિવાળા મનુષ્ય અને વિદ્વાન, એ સર્વને એકસરખી પાંચ ઇન્દ્રિયો હોવા છતાં બધાનું વિશ્વ એક સરખું હોતું નથી. પશુની સ્વાદ્દેન્દ્રિય ઘણી રથૂલ, સ્વાદની સૂક્ષ્મતાના લેદોથી અજ્ઞાત અને જાડયતાવાળી હોય છે. પશુ કરતાં મનુષ્યોની ઈન્દ્રિયો લેદોને પારખવાની અધિક યાંચ્યતાનાળી અને ઉત્કટ હોય છે. બાળકની ચક્ષુઓ, માત્ર ઉપસ્ટપકેથી જ બધું જુએ છે. ત્યારે માટી ઉમરના માન-વીની ઈન્દ્રિયો તેમાં વિશેષતાપૂર્વક જુએ છે, પરંતુ અત્યારના સર્વથી ખુદ્ધિમાન મનુષ્ય આ વિશ્વમાં જે કાંઈ જેઈ, સાંભળી, સુંઘી, ચાખી કે સ્પર્શી શકે છે તેથી આગળ વધીને કાંઈ જ જેવા જેવું, સાંભળવા જેવું, સુંઘવા જેવું, ચાખવા જેવું કે સ્પર્શવા જેવું વિશ્વમાં નથી એમ માનવું એ ભૂલ છે. જ્યાં આપણી દષ્ટિમાં કાંઈ જ આવતું નથી એવા ભાગમાં કાેણ કહી શકે તેમ છે કે કાેઈ જુદી જ, નિરાળી સૃષ્ટિ પાતાનું પૃથક અસ્તિત્વ નહીં લાેગવતી હાેય? આપણી દષ્ટિમર્ચાદા ઘણી અલ્પ છે. આપણી ચાક્ષુષશક્તિ ઘણી સ્થ્લ છે અને તે જ પ્રમાણે સર્વ ઈન્દ્રિયો અત્યારે છે તે કરતાં એાઇ સ્થૂલ હાેત તાે આપણા માટે એક નવું જ વિશ્વ ખુલ્લું થાત અથવા અત્યારે આપણે જ્યાં કાંઈ જ નથી જેતાં ત્યાં કાેઈ નવું જ જગત અસ્તિત્વ ધરાવતું જાેઈ શકત. પ્રાફેસર મેસને પાતાના ઈન્દ્રિય વિજ્ઞાન સંબંધી એક પુસ્તકમાં લખ્યું છે કે:-

"If a new Sense or two were added to the present normal number in man, that which is now the phenomenal world for all of us might for all that we know, burst into something amazingly different and wider in consequence of the additional revelations of these new senses."

અર્થાત્:– મનુષ્યને અત્યારે જે ઈન્દ્રિયો પ્રાપ્ત છે તેમાં એકાદ બે ઈન્દ્રિયોનો વધારા થાય તો તે નવી ઈન્દ્રિયોના પ્રભાવથી આ પ્રતીત થતું વિશ્વ ફીટીને તે સ્થાને એક જુદા જ પ્રકારનું, વિસ્મયકારક, વિશાળતર વિશ્વ પ્રગટી આવે.

અધ્યાત્મિવિદ્યાના મહાનુભાવ પુરુષો એમ જણાવે છે કે, એક જ આકાશના ખંડમાં પ્રકૃતિતત્ત્વના ભિન્ન ભિન્ન આંદોલનવાળી અનેક પ્રકારની સૃષ્ટિઓ પોતાનું નિરાળું નિરાળું અસ્તિત્વ ભાગવા રહી હોય છે અને તે આંદોલન વહે ઉપસ્થિત થતી પ્રકૃતિતત્ત્વની ભિન્નતાને લઈને એક પ્રકારની સૃષ્ટિ અન્ય પ્રકારની સૃષ્ટિને અવકાશ આપવા સંબંધી કાંઈ પણ પ્રતિઅંધ કરી શકતી નથી. આ જાહી જાહી સૃષ્ટિમાં વસતા આત્માએાનું ઈન્દ્રિયવિષયક અંધારણ એવા પ્રકારનું હોય છે કે, તે તે આત્માઓ પોતાની જ સૃષ્ટિનો અનુભવ કરી શકે, અને પોતાની સૃષ્ટિ સિવાય અન્ય સૃષ્ટિના અસ્તિત્વની પણ તેમને કાંઈ ખબર ન હોય. વસ્તુતઃ આ ઉચ્ચતર સૃષ્ટિ એ આપણા શાસ્ત્રોમાં કથેલી દેવલાકાદિ સૃષ્ટિ છે. આપણે અત્યારની સ્થિતિમાં એ સૃષ્ટિનો કાંઈ અનુભવ કરી શકતા નથી. તેનું કારણ ફક્ત એ જ છે કે, આપણી વર્તમાન ઈન્દ્રિયા આ સૃષ્ટિ સાથે જ સંબંધ ધરાવનારી છે અને ઉચ્ચતર સૃષ્ટિના આંદોલન સાથે સંવાદ અથવા એકરાગતામાં આવી શકે તેમ કેળવાયેલી હોતી નથી.

## प्रथ गुरुहेव हविवये पं. नानसन्द्रक् महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

અાકાશના એક જ પ્રદેશમાં આવી ભિન્ન ભિન્ન સૃષ્ટિઓના અસ્તિત્વ સંખંધી હવે આગળ વધેલા વૈજ્ઞાનિકાનાં દ્રદયમાં પણ આભાસ થવા લાગ્યો છે. અને જે અનુભવ આપણા પ્રાચીન મહાપુરુષોને સૈંકડા વર્ષ પહેલાં થયા હતો તે અનુભવની સહેજ ઝાંખી તેમને થવા લાગી છે. Isaac Taylor (એઝાકટેલર) નામના એક યુરાપીય વિદ્વાનના મનમાં એમ રકુરી આવ્યું છે કે— "It may be that within the field occupied by the visible and ponderable universe there is existing and moving another element fraught with another species of lifecorporeal indeed and various in its orders, but not open to cognizance of those who are confined to the conditions of animal organization. Is it to be thought that the eye of man is the measure of the ceators power? and that He created nothing but that which He has exposed to our present Senses? The contrary seems much more than barely possible, ought we not to think it almost certain?

અર્થાત એમ બનવા યોગ્ય છે કે, આ પરિદશ્યમાન અને જ્ઞાનગોચર વિશ્વ જે પ્રદેશમાં પોતાનું અસ્તિત્વ લોગવી રહ્યું છે તે જ પ્રદેશમાં જીવનનાં કોઈ વિભિન્ન પ્રકારના સત્ત્વા વહે વસાયેલી સૃષ્ટિ પોતાની નિરાળી સ્થિતિ અને ગિત લોગવી રહી હશે. અલબત્ત, એ જીવા પણ ભૌતિક દેહસંપન્ન અને ભિન્ન ભિન્ન જાતિ તેમ જ વર્ગના હશે, પરંતુ આપણે કે જેઓ પાશવ બધારણની મર્યાદા વહે પ્રતિબદ્ધ છીએ, દિષ્ટમર્યાદામાં એ સૃષ્ટિ આવી શકે નહીં. નિસર્ગની નિખિલ શક્તિનું માપ શું મનુષ્યના ભૌતિક ચક્કુઓ કહી પણ કાઢી શકે ખરા ? અને આપણી વર્તમાન ઈન્દ્રિયોને પ્રતીત ન થઈ શકે એવું શું એ મહાન શક્તિએ કુદરતે કાંઈ જ સરજ્યું નહીં હોય? નહિ, નહિ. વસ્તુસ્થિતિ એથી ઊલડી જ હોવી સંભવે છે. અમને તો એમ ભાસે છે કે, વસ્તુતઃ ચાયકસપણે એમ ઊલડી જ છે."

આપણી વર્તમાન ઈન્દ્રિયોની મર્યાદિત સ્થિતિના આપણે વૈજ્ઞાનિક પદ્મતિએ વિચાર કર્યો. હવે આપણે આપણી સ્થૂલ ઈન્દ્રિયા કેવું કાર્ય કરે છે અને આપણા વિકાસમાં કેવી ઉપયોગી છે તે સંબંધી વિચારીએ.

ઇન્દ્રિય અને તેના વિષયના પરસ્પર સંખંધ થતાં અમુક પ્રકારનું સંવેદન કે અસર ઉત્પન્ન થાય છે. આ સંવેદન, ઇન્દ્રિયગત જ્ઞાનતંતુ દ્વારા મન પાસે પહાંચે છે. પછી મન તેમાંથી અમુક પ્રકારના અર્થ ઉપજાવે છે. દરેક ઇન્દ્રિય પાતાના વિષયને લગતા જ પદાર્થો બ્રહ્યુ કરે છે અને તે વહે ઉપજતા જ્ઞાનતંતુગત સ્પંદન મન આગળ પહોંચાડી દે છે. તે જ પ્રમાણે કર્ણોન્દ્રય સ્વરના તરંગાનું બ્રહ્યુ કરે છે, પરંતુ સ્વરતરંગા બ્રહ્યાનું કાર્ય ચક્કુ અને પ્રકાશના તરંગા બ્રહ્યુ કરવાનું કાર્ય કર્ણપ્રદેશ કદી જ કરતા નથી. આવા પ્રકાશની આપણી વર્તમાન ક્ષયાપશમજન્ય અવસ્થા છે. અર્થાત્ પ્રત્યેક ઈન્દ્રિય પાતાને નિયત થયેલાં સંવેદનાને જ નોંધે છે. પાતાના નિયત પ્રદેશથી બહારનાં સંવેદનાને તે પાતાનાં રજસ્ટર ઉપર ચઢાવતી નથી. પાંચે ઈન્દ્રિયા અને જ્ઞાનતંતુઓના સમૂહ એ બધા મનના અનુચરા છે. અને બાહ્ય વિશ્વમાં બનતાં બનાવથી માહિતગાર થવા માટે તે દરેકને મન તરફથી અમુક અમુક કાર્ય સોંપવામાં આવ્યું છે.

આપણું નિત્યના પરિચયથી આ ઈન્દ્રિયોનાં કાર્ય સાથે એવા તો ટેવાઈ ગયા છીએ કે તેમનાં કાર્યનાં અવલોકનથી આપણુંને સહેજ પણ નવાઈ ભાસતી નથી. જેમ સૂર્યના ઉદય થવામાં અને અસ્ત થવામાં, ઝતુઓની નિયમિત ગતિમાં, ચંદ્રજ્યાતિના ક્રમપૂર્વક સંવર્ધન અને ક્ષયમાં આપણુંને હંમેશના સહવાસથી કશી જ અદ્ભુતતા ભાસતી નથી, તેમ આપણી ઈન્દ્રિયાની રાજની કાર્યપ્રણાલિમાં આપણુંને તે યંત્રાની સૂક્ષ્મતા અને તેની ઘટનાની અદ્ભુતતાના કશા આભાસ આવતા નથી. આ વિશ્વમાં પગલે પ્રવીત થતા પરમ વિસ્મયકર કૌશલ્યનું જેમને ભાન નથી તેમને ઈન્દ્રિયનાં સ્વરૂપની અદ્ભુતતાના ખ્યાલ આવવા અશક્ય છે.

સર્વ ઈન્દ્રિયોમાં સ્પરોન્દ્રિય સહુથી પ્રથમ આત્માને પ્રાપ્ત થયેલી છે. એકેન્દ્રિય જીવોને ફકત આ સ્પર્શની જ ઈન્દ્રિય હોય છે. આહારગ્રહણુનું કાર્ય પણ, આખા શરીર મારફત થતું હોય છે; કેમકે તે માટેનું ખાસ

## પ્જય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

ઈન્દ્રિયમંડળ તેમનામાં વિકસિત થતું હોતું નથી. આત્માને ઈન્દ્રિયોની સંખ્યા વધતી ગઈ તેમ તેમ આહાર- યહણનું કાર્ય આખા શરીર દ્વારા ન્યૂન થતું ગચું અને શરીરના અમુક ભાગા તે કરવાને માટે ખાસ યાંવ્યતા ધરાવનાર થતા ગયા. સ્પર્શેન્દ્રિયનું સ્થાન આખા શરીર ઉપર વિસ્તૃત છે અને ત્વચાના સમસ્ત પ્રદેશ ઉપર જ્ઞાનતાંતુઓ ફેલાયેલા હોઈને દરેક ઠેકાહોના રિપોર્ટ મનને પહોંચી વળે છે; પરંતુ તેમ છતાં સ્પર્શેન્દ્રિય અંગે રહેલી શકિતના વિકાસ આખા શરીર ઉપર એકસરખા હાતા નથી. કપડાંને સફાઈ અથવા ખડબચડા-પણાના ખ્યાલ હાથના આંગળાંથી આવે છે તેટલા તે કપડું શરીરના ખીજા ભાગ ઉપર લગાડવાથી નથી આવતા. ઠંડીની અસર આંખને નહીં જેવી જ થાય છે, ત્યારે ઝીણા રજકણના સ્પર્શ, જેની અસર શરીરના ખીજા ભાગને મુદ્દલ થતી નથી, તે આંખ ઉપર સખ્ત અસર પ્રગટાવી શકે છે.

પશુઓ અને મનુષ્યાની સ્પર્શેન્દ્રિયની શક્તિ ઉપલક નજરથી એકસરખી ભાસે છે; પરંતુ વસ્તુતઃ તેમ નથી. મનુષ્ય અને પશુનો જે ખાસ ભેદ છે તે મનના વિકાસને બાદ કરતાં સ્પર્શેન્દ્રિયની શક્તિના જ બહુધા છે. સ્પર્શેન્દ્રિય સિવાયની બીજી ઈન્દ્રિયો–ચક્ષુ, ઘાણુ, કર્ણુ, રસના વગેરે ઈન્દ્રિયો–પશુઓને મનુષ્યના જેવી જ બલ્કે વધારે જેરદાર અને તીફ્લુ હેાય છે, પરંતુ સ્પર્શેન્દ્રિયની બાબતમાં પશુ કરતાં મનુષ્ય ઘણું આગળ વધેલા છે. હાથ અને આંગળાંથી મનુષ્ય જે સંવેદન અનુભવી શકે છે તે પશુને મુદ્દલ હેાતું નથી.

વજન પારખવું એ પણ સ્પર્શેન્દ્રિયનું કામ છે, એ બહુ થાડા મનુષ્યા જાણે છે, પદાર્થાનાં વજન નક્કી કરવામાં કેટલાક માણસાની આંગળીઓ એવી આળાદ હાય છે કે, તેમના અનુમાનમાં એક રતી પણ ફેર પડતો નથી; ત્યારે કેટલાક બિનઅનુભવીને વજન હાથે ઊચકયા પછી પણ દશ શેર હશે કે અધમણ તે પણ સમજાતું નથી. આ ખામી સ્પર્શેન્દ્રિયની શક્તિની છે. તે ઉપરાંત ગરમી અને ઠંડીનું માપ કાઢવામાં પણ આ શક્તિનો ઉપયોગ હોય છે. કુશળ વૈદ્યો દર્શિના શરીરને હાથ અડકાડીને તેમના શરીરની ગરમીનું પ્રમાણ ચાક્કસ રીતે કહી શકે છે. આ અનુમાન પણ ઉપર્શુકત શક્તિવડેજ થાય છે. કેટલાક જાડી પ્રકૃતિવાળાને વાતાવરણની ગરમી કે ઠંડીનું પ્રમાણ મુદ્દલ સમજાતું નથી. ઘણી જ ઠંડી લાગે અથવા ઘણી જ ગરમી પડે ત્યારે તેમને તેવા પ્રકારનું ઝાંખું ભાન થાય છે, પરંતુ તે શીતાષ્ણતાના પ્રમાણનું તેમને જરા પણ ભાન હોતું નથી. આ ખામી પણ સ્પર્શેન્દ્રિયના વિકાસની જ ખામી સમજવાની છે.

સ્પર્શેન્દ્રિયની શક્તિ આખા શરીર ઉપર ફેલાયેલી છતાં અમને એમ જણાય છે કે, આંગળાંમાં તેનો ખાસ પ્રભાવ છે અથવા બીજા શખ્દોમાં કહીએ તો આંગળાંમાં એ ઈન્દ્રિયનું ખાસ નિવાસ-સ્થાન અથવા અભિવ્યકિત છે. સારા વૈદ્યો દર્દીના શરીર ઉપર આંગળાં ફેરવી તેના શરીરાંતર્ગત વ્યાધિનું નિદાન કરી શકે છે અને વાત, પિત્ત કે કફમાં શેનું પ્રાધાન્ય છે તે કહી શકે છે. કોતરકામ કરનાર તેની બનાવટના કામ ઉપર જરા આંગળાં ફેરવી કયાં અપૂર્ણતા છે તે નક્કી કહી શકે છે. ઊંચા પ્રકારનાં રેશમ અને ઊનની જાતનાં કેપડાંનું સ્વરૂપ, બાહાશ પરીક્ષકો આંગળાંથી આંકી તેની કિંમત નક્કી કરે છે અને જે શાલ આપણે પચીસ રૂપિયાની માનતા હોઈએ છીએ તે હોશિયાર ઘંઘાદારીઓ પોતાની આંગળીના સ્પર્શથી હજારા રૂપિયાની હોવાનું એક્કસ કહી શકે છે. ઊન, રેશમ અને કપાસના (વિભાગ) પાડનારાઓની બાહાશી પણ આ સ્પર્શેન્દ્રિયની શક્તિ ઉપર અવલંબીને રહેલી હોય છે. કેટલાક અતિ ઉત્કટ સ્પર્શ શક્તિવાળા મનુષ્યે આંખથી જોયા વિના હાથ ફેરવીને તે ચીજના રંગ પણ કહી શકે છે; કેમકે દરેક રંગને પણ અમુક પ્રકારના સ્પર્શ હોય છે.

સ્વાદેન્દ્રિય સ્પર્શેન્દ્રિયના એક અતિ વિકાસ છે. ઘણા નામાંકિત વિદ્વાના સ્વાદેન્દ્રિયને જુદી ઈન્દ્રિય તરીકે સ્વીકારતા નથી. કેમકે ઉભયનું કાર્ય એક સરખું છે. કાંઈ તફાવત હોય તો તે માત્ર સામાન્ય–વિશેષના છે. શરીરના ખીજા ભાગા જ્યારે શીત, ઉખ્ણુ, કર્કશ, મુલાયમ વગેરે ભેદાે અનુભવી શકે છે, ત્યારે જીભ તે ઉપરાંત સ્વાદના અનુભવ કરી શકે છે. આ ભેદ એ માત્ર પ્રમાણુના ભેદ છે, પ્રકારના ભેદ નથી એમ તેઓ માને છે. રસના પ્રદેશ ઉપર સ્પર્શેન્દ્રિયના સવિશેષ વિકાસ છે, એથી અધિક કશું જ ખરી રીતે નથી એમ કહે છે. નાક, કાન અને

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

આંખ માટે જે ખાસ સંચા કુદરતે તે તે સ્થાનમાં ગાઠવ્યા છે તેવા જીલના પ્રદેશમાં ગાઠવ્યા નથી. જીલ જે જ્ઞાનતંતુથી પોતાના સંદેશો મનને પહેાંચાઢે છે તે જ્ઞાનતંતુઓ, આખા શરીરની ચામડી ઉપર પથરાયેલા જ્ઞાનતંતુઓ કરતાં જુદી જાતના નથી. માત્ર જીલના પ્રદેશ ઉપરના જ્ઞાનતંતુઓ સવિશેષ યાંગ્યતાવાળા છે. જીલને સ્વાદનું ભાન થાય છે તે માટે કુદરતે તે સ્થાનની આસપાસ અમુક પ્રકારના રસાયણિક દ્રવપદાર્થા ગાઠવી રાખ્યા છે. આ રસ જો જીલને સહાય ન કરે તા સ્વાદ મુદ્દલ લાગતા નથી. માંદવાડમાં દરદીને જીલ તેની તે હોવા છતાં પદાર્થોમાં સ્વાદ નથી આવતા તેનું કારણ એ હોય છે કે, ઉપર્યુક્ત રસાની નિષ્પત્તિ જીલ પાસેના ગ્રંથીસમૂહમાંથી થતી હોતી નથી.

આ ઈન્દ્રિય પશુ કરતાં મનુષ્યમાં ઘણી પ્રભળપણે ખીલેલી હોય છે અને મનુષ્ય-મનુષ્યમાં પણ એ શકિતના વિકાસ પરત્વે ઘણો મહત્ત્વના ભેદ અનુભવવામાં આવ્યો છે. દરેક પ્રકારના ઘઉં, ચાખા, બાજરી વગેરમાં એકસરખા સ્વાદ હોતા નથી, છતાં જાડી રસના વૃત્તિવાળાને જમતી વખતે તેવા કાંઈ ભેદ માલૂમ પડતા નથી. દ્રધના શાખીના ઘણી ગાયા માંહેથી અમુક દ્રધ અમુક ગાયનું છે એમ ચાકકસ કહી શકે છે, અને બે ગાયાનું દ્રધ ભેગું કરેલું હાય છે તા તે પણ દ્રધના સ્વાદથી જાણી શકે છે. આ ઝીણવટ 'રસના' શક્તિની તીવતા દર્શાવનાર છે અને તે એક પ્રકારના ઈન્દ્રિયવિકાસ છે.

શાણેન્દ્રિય જીલની સાથે ઘણા નજીકના સંબંધ ધરાવનારી છે અને કાર્યમાં પણ ઉલયનું સાહ્યર્ય દ્રશ્યમાન છે. જલ ઉપર પદાર્થના સ્પર્શ થતાં જ તેના રજકણા ઊડીને ઘાણેન્દ્રિય આગળ હાજરી આપે છે અને જીલે તેના રવીકાર કરવા કે કેમ તે બાબતની સલાહ પણ તે ઈન્દ્રિય માેકલે છે. આ રજકણા નાકના અંદરના પ્રદેશની અંતરત્વચા ઉપર ચાંડે છે: કેમકે તે ભાગ ભીનાશવાળા અને સ્નિચ્ધ હાવાથી તે દરેક જાતના રજકણાને એકદમ ઝીલી લઈ શકે છે અને ત્યાં તેની ગંધનું સ્વરૂપ નકકી થાય છે; અર્થાત્ એ ત્વચા ઉપરના વિશિષ્ટ જ્ઞાનતંતુઓ, રજકણાના સ્પર્શથી ઉત્પન્ન થયેલા આંદોલનને મન આગળ માેકલી આપે છે, અને મન તેમાંથી અમુક પ્રકારની ગંધના અર્થ મેળવી લે છે. મનુષ્ય કરતાં પશુસ્ટષ્ટિમાં આ ઈન્દ્રિય બહુ બળવાન હાય છે, કેમકે પશુના આહારના અન્વેષણના આધાર ફકત આ ઈન્દ્રિય ઉપર હોય છે. એમના જીવનનિર્વાહ માટે આ ઈન્દ્રિયની શકિતના પ્રબળ વિકાસની ઘણી આવશ્યકતા હોય છે. આપણામાં પણ એવા અનેક ઘંઘા છે કે, જેમાં આ ઈન્દ્રિયની સ્ફમતાની ઘણી જરૂર હોય છે. તમાકુ, અત્તર, આસવ, ગંધચાણું વગેરેના વેપારમાં માલની પારખને આધાર આ ઈન્દ્રિયની સ્ફમતાની ઉપર છે. તેમના ઘંઘાની ફતેહ પણ તેના ઉપર નિર્ભર હોય છે. ઘણા આંધળા માણસો માત્ર ગંધ ઉપરથી અમુક માણસ ફલાણો છે એમ ચોકકસ રીતે કહી શકે છે.

કર્ણેન્દ્રિય ઉપરની ત્રણે ઈન્દ્રિયો કરતાં ઘણી જિટલ અને સ્ફ્લમ સંચાકામવાળી છે. ઉપરની ત્રણ ઈન્દ્રિયો પદાર્થોના સાક્ષાત્ સંખંધ થયા પછી જ પાતાના વિષયનું ભાન કરી શકે છે; ત્યારે કર્ણેન્દ્રિયની રચના એવી છે કે, તેના વિષય ખનનાર વસ્તુ ઘણે દ્વર હોય છતાં હવાથી ખેંચાઈ આવતા શબ્દ કે અવાજના મોજાંએ કર્ણના ગોલક ઉપર અથડાય છે અને તે માંહેનું અદ્ભુત કૌશલ્યપૂર્ણ યંત્ર તે આંદોલનને અહીને મન આગળ માકલી આપે છે. આત્માએ બહારની સ્પિટના હેવાલ મેળવવા માટે ખરેખર, કાનના આ એક અતિ વિસ્મયકારક સંચા પ્રાપ્ત કર્યો છે. વિજ્ઞાને એમ અનુમાન ખાંધ્યું છે કે, આ કર્ણેન્દ્રિય એક સેકન્ડમાં ઓછામાં ઓછા ૨૦ થી ૩૦ આંદોલના શ્રહણ કરી શકે છે, અને વધારમાં વધારે એક સેકન્ડમાં ૩૮૦૦૦ આંદોલના ઝીલી શકે છે. ધીમા સ્વશ્ના અવાજના આંદોલના મંદ વેગવાળા હાય છે અને માટા અવાજના આંદોલના ત્વરિત ગતિવાળા હાય છે. ઘણા પશુઓ–ખાસ કરીને ઘાડા–ઘણે દ્વરથી શપ્દો સાંભળી શકે છે. કેમકે જીવનસંરક્ષણ માટે આ શક્તિના વિકાસ તેમને જરૂરના હોય છે. જંગલી શિકારી મનુષ્યે ઘણે દ્વરના પશુઓના પગરવ કળી શકે છે. ગવૈચામાં આ શક્તિની ઝીણવટ ઘણી આશ્ચર્યકારક હદે વિકસી હોય છે. વાચક તેની કલ્પના કરી શકે તેમ છે તેથી વિવેચનની આવશ્યકતા નથી, પરંતુ એટલું ધ્યાનમાં રાખવાનું કે આ સ્ફ્રસ્મતા દ્વરથી શપ્દો સાંભળી શકવા, તેના કરતાં તદ્દન જુદી જ જાતની છે. અર્થાત તે શિક્ત સ્વરનાં લેદો પારખવાની અને તેનું વર્ગી કરણ કરવાની હોય છે.

મનુષ્યનાં શારીરિક બંધારણમાં ચક્ષુ સર્વથી ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ અને અત્યંત જટિલ રચનાવાળી જોવામાં આવે છે. બીજી સર્વ ઈન્દ્રિયા કરતાં મન સાથે તે અધિક વ્યવહાર રાખે છેઃ અર્થાત્ ચક્ષુ અને મન વચ્ચે જાગૃત અવસ્થાના બધા

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનઅન્દ્રજ મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

જ કાળમાં સંદેશા ચાલતા જ રહે છે. ઘણે દૂર રહેલા દ્રશ્યોને તે પોતાનો વિષય ળનાવી તેનું ભાન મનને કરાવી શકે છે. વિશ્વના પ્રત્યેક પદાર્થ અનેક પ્રકારનાં આંદાલનાની ગતિમાં હાય છે. આ આંદાલના ઉપરનાં પ્રકાશનાં કિરણા, ચક્રુના પ્રદેશ ઉપર અથડાવાથી તે પ્રદેશનાં ગ્રાનતંતુઓમાં એક પ્રકારની પ્રતિછાયા ઉત્પન્ન થાય છે: આ પ્રતિછાયાના અથવા ચિત્રના અર્થ મન તેના વિકાસ અનુસાર કરીને તે તે પદાર્થનું ખાદા સ્વરૂપ નક્કી કરે છે. દાખલા તરીકે હું અહીંથી એક વૃક્ષ એઉં છું. તેમાં વસ્તુતઃ હું વૃક્ષને પાતાને સીધી રીતે જેતો નથી, પરંતુ તે વૃક્ષ આંદાલનની જે કળામાં છે તે આંદાલનને, વૃક્ષ ઉપરના પ્રકાશનાં કિરણા, આરા ચક્રુપ્રદેશની મર્ચાદામાં લાવી રુજ્યુ કરે છે અને તે કિરણા ત્યાં અથડાવાથી તે પ્રદેશગત વિશિષ્ટ ગ્રાનતંત્રુઓમાં એક પ્રકારના ફ્રેાલ, ગતિ, વિકાર અથવા સ્પદન ઉત્પન્ન થયે છે. આ ફ્રોલનો મારા મનવડે જે અર્થ ઉત્પન્ન થયો તે વસ્તુતઃ મારું વૃક્ષનું જેવાપણું છે. ખરી રીતે બધી જ ઈન્દ્રિયોના વિષયોની બાબતમાં આપણે બહારની સ્ષ્યિનું અપરોક્ષ સીધું દર્શન કરી શકતા નથી, પરંતુ બાહ્ય વિશ્વનું મન અને ઈન્દ્રિયો મારફત ઉત્પન્ન થતું એક પ્રતિબિંબ જેઈએ છીએ. ઘણા થોડા મનુષ્યોને એ ખ્યાલ હોય છે કે, આપણું જીવન કેવળ આંતરિક છે; કેમકે તમે જે કાંઈ જીઓ છો, સાંભળો છો, ચાખો છો, સૂવા છે અને તે ચિત્રા ઈન્દ્રિયોમાં રહેલા ખાસ પ્રકારનાં ગ્રાનતંતુઓમાં ઉપસ્થિત થતાં ફ્રોલથી ઉત્પન્ન થયેલાં હોય છે.

મનુષ્યની ચક્ષુ પ્રકાશની અમુક જ કળા Degree ના આંદોલના ગ્રહ્યુ કરવા માટે લાયક હાય છે. વિજ્ઞાનનું એમ માનવું છે કે મંદમાં મંદ પ્રકાશના આંદોલના એક સેકન્ડમાં પિસ્તાલીસના આંકડાં ઉપર તેર મીંડા ચડે એટલી સંખ્યામાં હાય છે અને જ્વલંતમાં જ્વલંત પ્રકાશના આંદોલના એક સેકન્ડમાં પંચાતર ઉપર તેર મીંડા ચડે એટલી સંખ્યા હાય છે. ઉપરની સંખ્યાથી એછા અથવા વધારે આંદોલનાવાળા પ્રકાશ મનુષ્યના ચક્ષની મર્યાદામાં આવતા નથી. જે કે અમુક પ્રકારના યંત્રા વડે તે પ્રકાશની ગતિ અને સ્વરૂપ નક્કી કરી શકાય છે. ઉપરની સંખ્યાથી વધારે અથવા એછા આંદોલનાવાળા પ્રકાશ, બંને એકસરખી રીતે આપણને અધકારરૂપે ભાસે છે: કેમકે તે સંખ્યાથી એછા આંદોલનાવાળા મંદ પ્રકાશ આપણી ચક્ષુ ઉપર કાંઈ જ અસર ઉપજાવતા નથી અને તે કરતાં વધારે આંદોલનાવાળા પ્રકાશ ઝીલવા માટે આપણી ચક્ષુ અયાં એ છે.

ન્તુદા જાદા ભાસતા રંગાનું સ્વરૂપ પણ તે તે પદાર્થીના આંદોલનની ગતિ વહે નર્માય છે. એ આંદોલનોની ગતિમાં એછાવત્તાપણું થતાં આપણી દબ્ટિમાં રંગના પણ ફેરફાર ભાસે છે. બુદ્ધિમાના કહે કે, લાલ રંગ સર્વ કરતાં ન્યૂન આંદોલનવાળા હાય છે, અને જાંબુડિયા રંગ Violet સર્વ કરતાં ત્વરિત આંદોલનવાળા હાય છે. પીળા, નારંગી, લીલા, આસમાની વગેરે મધ્યમ ગતિવાળા હાય છે.

ઉપર પ્રમાણે ઇન્દ્રિયનાં સ્વરૂપની સંક્ષિપ્ત રૂપરેખા છે. આત્માને જ્ઞાનાપાર્જન માટે નિસર્ગશક્તિએ મન અને ઇન્દ્રિયના અદ્ભુત સાધના અપેલા છે અને એની રચનાનું કૌશલ્ય જેમ બાર્રાકાઇથી એઇએ છીએ તેમ તેમ આશ્ચર્ય અને આનંદમાં અધિકાધિક નિમગ્ન થતા જઈએ છીએ. આપણને જ્ઞાન મેળવવાની ખરી જિજ્ઞાસા હાય તો આ ઇન્દ્રિયોરૂપી સાધનાને બને તેટલી ઉત્તમ સ્થિતિમાં નિભાવવા આપણે સર્વદા તત્પર રહેવું એઈએ, એટલું જ નહિ પણ તેને ખીલવીને બને તેટલા અધિક બળવાન, કાર્યકર અને આજ્ઞાનુસારી બનાવવા એઈએ. મન અને ઈન્દ્રિયોને આત્માના વિકાસમાં કેવી રીતે સહાયક બનાવવા, તેની ખીલવટ કરીને તે દ્વારા આત્માને પરમ ઉજ્ઞતિના માર્ગ કેવી રીતે વાળવા એ વિષય સંબંધી હવે આપણે આગળનાં પ્રકરણોમાં એઈશું. પરંતુ આ વિષય પરત્વે એટલે કે ઈન્દ્રિયો અને મનની ઉપયોગિતા તેમ જ કાર્યશક્તિ માટે ભગવદ ગીતામાં નીચે મુજબ નિરૂપણ કરે છે:

#### इन्द्रियाणि पराण्याहुः इन्द्रियेभ्यः परंमनः । मनसस्तु परा बुध्धिः यो वुध्देः परतस्तुसः ॥

શરીરના માળખામાં પાંચ ઇન્દ્રિયાની સત્તા વિશેષ છે અને ઇન્દ્રિયાની ઉપર મનની સત્તા ચાલે છે, એટલે કે ઇન્દ્રિયાથી મન પર છે. મનનું સંચાલન કરનાર **બુદ્ધિનું તત્ત્વ છે અને બુદ્ધિથી પર એટલે** કે શ્રેષ્ઠ તે (આત્મા) છે. એટલે કે આત્મા સર્વાપરિ છે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### માનવજીવનની મહત્તા

અહીં સુધી તો આપણે ક્રમેક્રમે વિચારતાં, ઈન્દ્રિયો અને મનરૂપી સાધનાનું નિરીક્ષણ કર્યું અને છેલ્લે છેલ્લે મન, ખુન્દિ અને આત્માની ઉત્તરાત્તર ઉપરી સત્તાનું આંખું અવલાકન કર્યું. હકીકતમાં હજુ આપણે પાશવિક જીવન અને માનવજીવનના સંગમસ્થાને પહોંચ્યા છીએ. હવે પ્રશ્ન એ ઉત્પન્ન થાય કે પશુજીવન અને માનવજીવનમાં બીજી વિશેષતા કઈ છે? કે જેના લીધે માનવ સર્વથી શ્રેષ્ઠ ગણાય છે! માનવજીવનના બધા મહાપુરુષા તેમ જ (દરેક શાસ્ત્રકારોએ આટલા બધા મહિમા કેમ ગાયા છે? જેમ કે:- શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ત્રીજ અધ્યયનમાં ભગવાન મહાવીરે કહ્યું:-

#### चत्तारि परमंगाणि, दुह्नहाणिय जन्तुणो । माणुसत्तं सुइ सध्धा संजमंमि य विरियं॥

--- ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અધ્યયન-3, ગાથા-૧

અર્થ :- જીવે બધું મેળવ્યું છે અને મેળવી શકે છે, પરંતુ આ ચાર અંગ (પદ) મળવાં અતિ દુર્લભ છે. ૧- મનુષ્યત્વ, ૨- કૃતિ, (યથાર્થ સાંભળવું તે) ૩- શ્રધ્ધા-આત્મપ્રતીતિ, ૪- આત્માની સ્થિતિમાં ટકી રહેવા માટે બળ-શકિત-વીર્યના ઉપયાગ કરવા તે. આ ચાર અંગ ઉત્તરાત્તર દુર્લભ છે.

એ જ પ્રમાણે મહા તેજસ્વી એવા શ્રીમદ્ શંકરાચાર્યે પણ પોતાના વિવેક ચૂડામણિ બ્રંથની શરૂઆતમાં જ કહ્યું :-

#### दुर्लभं वयमेवैतद् देवानुग्रहहेतुकम्। मनुष्यत्वं, मुमुक्षत्वं, महापुरुषसंश्रयः॥

અર્થ :- પરમાત્માના અનુગ્રહ જ જેમાં કારણભૂત છે- અર્થાત્ એની કૃપા વિના જેની પ્રાપ્તિ નથી એવી આ ત્રણ વસ્તુ અતિ દુર્લભ છે :- ૧- મનુષ્યત્વ એટલે માણસાઈ, ૨- મુમુક્ષુવૃત્તિ-સર્વથા મુકત થવાની પ્રળળ અભિલાષા અને ૩-મહાપુરુષા-મહામાનવાના સત્સંગ થવા. આ ત્રણે વસ્તુ દુર્લભ છે.

આ જ પ્રકારે સંત તુલસીદાસજીએ પણ પોતાની તળપદી ભાષા (ત્રજભાષા)માં એ જ વસ્તુ પ્રગટ કરી છે:

### નરતન સમ નહિ કવન હિ દેહી, જીવ ચરાચર યાચત જેહિ । સરગ–નરક–અપવરગ નિઃસ્સેહ્યી, જ્ઞાન–વિરાગ–ભક્તિ સુખદેહ્યી ॥

અર્થ: - જીવને ઉત્પન્ન થવાની ૮૪ લાખ યોનિઓ છે, અર્થાત્ લાખે અવતાર જીવ ધારણ કરે છે; પરંતુ એ બધામાં નરતન-માનવના દેહ જેવા સર્વાંગ સુંદર કાઈ દેહ નથી. કારણ કે ચર કે અચર જીવમાત્રની (પછી તે તરકયોનિમાં હાય કે દેવયોનિમાં હાય) ઘણા અનુભવને અંતે એક જ અભિલાષા રહે છે અને તે એ કે એક વાર માનવના અવતાર મળે તે કેવું સારું? કારણ કે સ્વર્ગમાં જવું હાય કે કાઈ અધાગતિ (નરક)માં જવું હાય કે પછી માક્ષમાં જવું હાય તો એનું પ્રમાણપત્ર માત્ર માનવભવમાંથી જ મળી શકે છે; એટલું જ નહિ પણ જ્ઞાનની આરાધના કરવી હાય, ભકિતની સાધના કરવી હાય કે કર્મયાગની આરાધના કરવી હાય તો તે માનવ જ કરી શકે છે. બીજા કાઈ અવતારમાં કે જન્મમાં એવી સુવિધા કે એવું સામર્થ્ય નથી હાતું, માટે માનવજીવન સર્વોત્તમ છે એવા જગતના તમામ મહાપુરુષોના એકી અવાજે પ્રધાન સૂર છે. તેથી જ કહ્યું છે:-

#### नहि मानुपात् श्रेष्टतरः कश्चित्॥

"માનવથી વધારે શ્રેષ્ઠ બીજાં કાઈ નથી."

આટલું જાણ્યા પછી હવે આપણે એ શોધવાનું -જાણવાનું રહે છે કે પશુના જીવન કરતાં, માનવના જીવનમાં એવી કર્ષ વિશેષતા છે કે જેથી એને આટલું બધું મહત્ત્વ અપાય છે.

વિદ્વાનોએ આ વસ્તુનું મનન-ચિંતન કરીને નીચે મુજબ ખુલાસા કર્યા છે:-

आहार-निद्रादि समं शरीरिषु, बैशेष्यमेकं हि नरे विचारणम्। तेनोज्झितः पक्षिपशूमः स्मृतः तस्माद् विचारैकपरायणो भवेत्॥

અર્થઃ-- આહારસંત્રા, નિદ્રા, લય, મૈથુન આદિ સંત્રાએા તો દેહધારી માત્રમાં હોય છે ત્યારે માનવના ખાળી-

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનઅન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આમાં એકમાત્ર વિચારવાનું તત્ત્વ હાેવાથી તેની વિશેષતા છે. વિચાર વિનાના-વિચારશૂન્ય માનવીને પક્ષી કે પશુ જેવા જાણવા. માટે માણસે વિચારપ્રધાન-વિચારપરાયણ થવું જોઈએ. બસ, માનવ અને પશુજીવનમાં આટલા જ આંતરા છે. પશુયાનિમાં વિચારવાનું તત્ત્વ નથી હાેતું. એટલે કાેઈ પણ જાતના ઉદ્દેશ કે હેતુ વગરનું એ જીવન સંજ્ઞાત્મક રીતે વહ્યા કરતું હાેય છે. તેથી ઉપલક્ષણથી વિચાર વિનાના માનવી, નરપશુ કહેવાય છે. અમારા શુરુદેવ શ્રી. નાનચંદ્રજી મહારાજે આ જ વાત નીચેના પદમાં ઉતારી છે.

"વા નર પશુ સમાન, વિચાર બિન નર હૈ પશુસમાન. ટેક. આર્યભૌમ ઉત્તમ કુળ આયો, આકર માયામેં લપટાયા; સાચી કૌડી ન એક કમાયો, નીચ, નફક્રેટ, નાહાન...વિચાર પરમારથમેં પાઉ ન દીના, કામ એક ઉત્તમ નહીં કીના; પ્રભુકા અપને કર નહીં લીના, કિયા દંભ અભિમાન...વિચાર કંચન–કામિનીમેં મન માહા, માહ કપટ છલ ખીચમેં સાયા; અમૂલ્ય સાધન સખકુછ ખાયા, ભજે ન કભી ભગવાન...વિચાર છુરે-ખુરે ફલકા બાયા, હઁસ હઁસ કર નિજ હિત બિગાયા; ઉદયકાલમેં રંક હા રાયા, ધરત મલિન નિત ધ્યાન...વિચાર પથ્યાપથ્યકા નહીં પહિચાના, ખરાબ કિયા હૈ અપના ખાના; "સંતશિષ્ય" કહે વહી દિવાના, ભૂલ ગયા નિજ ભાન....વિચાર

એટલે કે વિચા**ર** વગરના–ઉદ્દેશ કે હેતુ વગરના માનવી એ સાક્ષાત્ 'નરપશુ' કહેવાય અથવા બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો એવા માનવ એ '**अस्पमान**ब કહેવાય. અહીં ખરા પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય કે એ વિચાર એટલે શું ? માણુસનુ લક્ષણ જે વિચાર જ હોય તે৷ માણસમાત્રમાં એ લક્ષણ દેખાવું જોઈએ. ત્યારે ચાલાે આપણે એ 'વિચાર'નાે વિચાર કરીએ. હકીક્તમાં વિચાર એ મનામય તત્ત્વ છે અથવા મનની ક્રિયાશક્તિ છે. જે મન સંત્રી પશુયોનિમાં સંચાલક શક્તિ રુપે કામ કરતું હતું, (જેનું વર્ણન આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ) તે જ મન અહીં માનવજીવનમાં રૂપાન્તર પામી-વિકસિત થઈ વિચારરૂપે પરિશુમે છે. એને હવે આપણે 'વિચારશક્તિ' કહીશું. માનવજીવનનું સંચાલકળળ આ 'વિચારશક્તિ'માં છે. વિચાર શખ્દના આપણે ધાતુગત અર્થ વિચારીએ તો સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવશે કે વિચાર એ શું છે १ वि+चर એટલે કે વિશેષ પ્રકારે ચરવું, ફરવું, અર્થાત્ માનસિક રીતે ગતિ કરવી તે વિચાર. અને વિચારનું ક્રિયાત્મકરૂપ એટલે ઉદ્દેશપૂર્વક કરાતાે વિચાર તે જ **વિચારશક્તિ**. કાર્યપરત્વે આ વિચારશક્તિના બે ભાગ પડેલા છે. એટલે સમજવા ખાતર એનાં બે નામ પણ પ્રસિદ્ધ છે. બુદ્ધિ અને દૃદય. વસ્તુના તકેયુક્ત વિચાર કરી નિર્ણય કરે તે ખુદ્ધિ, અને કરેલા નિર્ણયને જીવનમાં અપનાવે-આત્મસાત્ કરે-ક્રિયાશીલ ખનાવે તે દૃદય. આમ બુદ્ધિ અને દૃદય મળીને સંપૂર્ણ **વિચારશક્તિ** બને છે. આવી વિચારશક્તિ માત્ર માનવદેહ મંદિરમાં જ હાેય છે. એટલે માનવજીવનનું સમગ્ર સંચાલન આ વિચારશક્તિથી થતું હેાય છે. એ **વિચારશક્તિને**ા વિકાસ થતાં થતાં પછી તેના કેવા રૂપાન્તરા થાય છે તે હવે પછી આપણે આગળના પ્રકરણમાં જોઈશું. અહીં તો માનવજીવનની શરૂઆતમાં અથવા નીચલા થરના માનવામાં આ વિચારશક્તિ કેવા સ્વરૂપે કામ કરે છે તે જેવાનું છે. જેને આપણે અલ્પ-માનવ તરીકે એાળ ખીશં.

### અલ્પમાનવ–તરપશુ

#### (विचारशक्तिना ७गभवाणा भानव)

માનવજીવનમાં વિચારના ઉદ્દભવ થાય છે ત્યારે શરૂઆતમાં તાે માત્ર સામાન્ય વિચાર હાેય છે. એટલે કે માેટે ભાગે એાઘસંજ્ઞાથી ગતાનુગતિક રીતે, એ પાેતાના જીવનવ્યવહાર ચલાવતાે હાેય છે, એટલું જ

## પુંજય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

નહિ પણ એવા માનવામાં સંજ્ઞાત્મક મનની પ્રભળતા હાય છે. એટલે પાતાનું ધારણ-પાષણ કરવામાં, ગતજન્મનાં સંસ્કારાને લીધે ભૌતિક પદાર્થીને મુખના કારણરૂપ માની, એની પ્રાપ્તિ માટે એવા માનવા ઝગડતાં હાય છે, કલેશ કરતાં હાય છે. દ્રોહ અને વિશ્વાસઘાત કરતાં પણ તેઓ અચકાતાં નથી. કારણ કે મુખની સમજ એવા માનવાની એ પ્રકારની જ હાય છે. હકીકતમાં સૌ કાેઈ મુખને ઈચ્છે છે. દુઃખ કાેઈને ગમતું નથી, એટલે જીવમાત્રની પ્રવૃત્તિ સ્થૂલ-ભૌતિક મુખની પ્રાપ્તિ માટે જ હાેય છે. તેથી જ કહ્યું છે:-

सर्वत्र सर्वस्य सदाप्रवृत्तिः दुखस्य नाशाय सुखस्य हेतोः। तथापि दुःखं न विनाशमेति, सुखं न कस्यापि भजेत् स्थिरत्वम्॥

અર્થ:- માણસમાત્ર, એર! જવ માત્ર દુ:ખનો કેમ નાશ થાય અને સુખ કેમ ખની રહે એટલા માટે જ હું મેશાં ખધી પ્રવૃત્તિઓ કરે છે: તેમ છતાં પણ આપણું જોઈએ છીએ કે દુ:ખનો સદંતર નાશ થતો નથી અને સુખ કાયમ માટે ખની રહેતું નથી, એ પણ હુકીકત છે. તો પછી શું કરવાથી સાચું સુખ મળે અને શું કરવાથી દુ:ખ ટળે એ પ્રશ્ન રવાભાવિક રીતે થવા યોગ્ય છે. આમ અણવિકસિત માનવ, પ્રયત્ન કરવા છતાં સુખ મેળવી શકતો નથી; કારણ કે એવા માણસ, પાતાના જવનવ્યવહાર 'अहम'ના ભાનપૂર્વક ચલાવતા હાય છે. એના વિચારનું તત્ત્વ 'अहम'માં કેન્દ્રિત થયેલું હાય છે. પરિણામે એવા જીવામાં રાગ-દ્રેષ, માહુ વગેરે વિકારા ભરેલાં જ હાય છે તેથી પરસ્પર સંઘર્ષ, દ્રોહ વગેરે ચાલ્યા કરતું હાય છે. પછી એવા પ્રકારનાં અનુભવાને અંતે જેમ જેમ માણસ ઘડાતા જાય છે તેમ તેમ પેલા સામાન્ય વિચાર પછી વિચારશક્તિ રૂપે પરિણમે છે અને પછી તેના ઉત્તરાત્ર પ્રકાર બદલાતા જાય છે. એટલે કે એ જ વિચારશક્તિ, વિવેકશક્તિરૂપે અને પ્રજ્ઞાશક્તિરૂપે પરિણમે છે. એ સમજવા માટે અનુભવી પુરુષોએ માનવજાતના, તેની ભૂમિકા પ્રમાણે નીચે મુજબ ચાર પ્રકાર સમજાવ્યા છે:-

१-७त्तभाताम, २-७ताम, ३-भध्यम अने ४-४निष्ठ.

આ ચાર પ્રકારમાં, નીચેના ક્રમથી એટલે કે કનિષ્ઠ પ્રકારથી શરૂ કરીને આપણે ઉત્તમાત્તમ વિભાગને સ્પર્શવાના છે. સમજવા ખાતર આપણે ચાથા પ્રકારને **અલ્પમાનવ** અથવા **નરપશુ** કહીશું. ત્રીજ પ્રકારને **માનવ** ખીજા પ્રકારને **મહામાનવ** અથવા **માનવદેવ** અને પહેલા પ્રકારને **અતિમાનવ** કે તીર્થ'કર અથવા પેગમ્બર કહીશું. અત્યારે તાે આપણે નીચેથી ઉપરના ક્રમના વિચાર કરીએ છીએ.

સામાન્ય વિચારની ભૂમિકાવાળા માનવ, ખાવું-પીવું, હરવું-કરવું વગેરે ખાદ્ય જીવનવ્યવહાર ચલાવવામાં આઘમંત્રાથી જ કાર્ય કરતો હોય છે, એટલે કે સમાજના ખીજા માણસા જે રીતે જીવન જીવતા હોય તેનું જ એ અનુકરણ કરતો હોય છે. આ પ્રકારના માનવામાં નીચેના થરથી માંડીને જેને આપણે ઉપલા થરના માનવા ગણીએ છીએ- બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય કે વૈશ્ય-તેવા માનવાનો પણ સમાવેશ થતો હોય છે. સારાંશ કે, સામાન્ય વિચાર કરતાં વિચારશકિત એ જરા જુદ્દી વસ્તુ છે. એટલે કે સંત્રાત્મક જીવનથી એ પર છે. વિચાર શક્તિની રક્કરણા થાય છે ત્યારે તેવા માનવ પછી પ્રત્યેક ક્રિયા કરતી વખતે, લાભાલાભના વિચાર કરીને પ્રવૃત્તિ કરતો હોય છે. મતલબ કે, કેવળ દેહલક્ષી વિચારથી (માત્ર ભૌતિક-પાર્થિવ સુખને લક્ષમાં રાખી) જે માનવી પોતાના નિર્વાહ કરતો હોય છે એ સામાન્ય વિચાર છે, પરંતુ જ્યારે સ્વ અને પરને લક્ષમાં રાખી જીવન જીવાય છે ત્યારે વિચારશક્તિ કામ કરતી હોય છે એ દિષ્ટિએ વિચાર કરીએ તો, પશુયાનિમાંથી સૌ પ્રથમ જ્યારે જીવ માનવનું ખાળીઉં (માનવદેહ) પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે ગત ભવાનતરોના, પશુયાનિમાંથી સૌ પ્રથમ જ્યારે જીવ માનવનું ખાળીઉં (માનવદેહ) પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે ગત ભવાનતરોના, પશુયાનિના લગભગ બધા સંસ્કારા તેની સાથે જ આવે છે અને તે પોતાના ભાવ ભજવતા હોય છે. ઉપરાંત વિચારનું તત્ત્વ એમાં ઉમેરાય છે, ત્યારે એના માનસ બધારણમાં સહજભદ્રતા, સહજ વિનીતતા, અનુકંપા અને આત્મીયતાના સંસ્કારાને મસાલો ભરાતો જાય છે. માનવદેહની પ્રાપ્તિમાં આ બધું હોયું અનિવાર્ય છે એનું શાસવચન છે.

આ ભૂમિકાએ આવેલા જીવ, પછી જે સુખની તેને અવ્યક્તપણે ઝંખના રહે છે. તે શાશ્વત–સુખને શાધવાના પુરુષાર્થ કરે છે. શાસ્ત્રાકાર કહે છે:-

सब्वे पाणा पियाउया, सुहसाया, दुक्खपडिकूला॥

આચારાંગ સૂત્ર, અ. ૨, ઉ. ૩, સૂત્ર −૭

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃનિગંઘ

સર્વે જીવા જીવનને ઇચ્છે છે, સુખશાન્તિને ઇચ્છે છે, દુઃખ કાઈને ગમતું નથી. સર્વ જીવાને આયુષ્ય પ્રિય છે, અર્થાત્ જીવન પ્રિય છે, સુખશાતા પ્રિય છે અને દુઃખ પ્રતિકૂળ લાગે છે.

#### सब्बे जीवा वि इच्छंति, जीविउं न मरिज्जिउं॥

દશવૈકાલિક સૂત્ર, અધ્યયન ૬, ગાથા–૧૧

અધા જીવા જીવવા માગે છે. મરવાનું કાેઈને પસંદ નથી; આમ હાેવા છતાં સાચું સુખ મળતું નથી અને દુઃખ ટળતું નથી. તાે પછી સાચા સુખને મેળવવાના માર્ગ [કયો? જ્ઞાની પુરુષા અનુભવથી પાેકારી પાેકારીને કહે છે કે, શાશ્વત સુખ અંતરમાં છે–પાેતામાં છે. અમારા પૃ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે પાેતાના એક પદમાં આ જ વસ્તુ કહી છે.

#### તમારું છે તમારામાં

(રાગ–ગઝલ)

તમે છે શોષમાં જેની અનુભવીને ખબર એની; નથી તમને ખબર તેની, મજા સમજ્યા વિના શેની? –૧ નથી સુખ પુત્ર પ્યારામાં, નથી દિલજાન દારામાં; અવરમાં કે અમારામાં, તમારું છે તમારામાં –૨ નથી મિષ્ટાન્ન ખાવામાં, નથી ગાવા અજાવામાં; નથી દોલત જમાવામાં, તમારું છે તમારામાં –૩ નથી વેભવ વિલાસામાં, નથી ઉત્તમ આવાસામાં; લાધી વેભવ વિલાસામાં, નથી ઉત્તમ આવાસામાં; લાધીકના હર્ષ હાસ્યામાં, તમારું છે તમારામાં –૪ ભ્રમિતને અન્યમાં ભાસે, નથી સુખ અન્યની પાસે; ફસાઓ કાં વિષય ફાંસે, તમારું છે તમારામાં –૫ નથી વિદ્યા જમાવામાં, નથી ગુણ્યિલ ગણાવામાં; નથી કાંઈ રથાન જાવામાં, તમારું છે તમારામાં –૬ નથી મહેલા મજાનામાં, નથી ધનના ખજાનામાં; સુણ્યું છે 'સ'તના શિષ્ય' તમારું છે તમારામાં –૭

મતલખ કે સહજ સુખ કે સ્વયંબ્ આનંદ એ જીવમાત્રના—ચેતનના ગુણ છે. પરંતુ જીવ ઉપર માહનું—અવિદ્યાનું કે અજ્ઞાનનું આવરણ કરી વળવાથી દરેક યાનિમાં એ સહજ સુખ, વિકૃતરૂપે અનુભવાય છે અથવા પ્રતિભાસિત થાય છે: વસ્તુતઃ જે શાધ્વત સુખને જીવમાત્ર ઝંખી રહેલ છે તે સુખ પાતામાં જ છે— અંતરમાં જ છે, એ ઉપરના પદના ધ્વનિ છે. તા એવા સુખની શોધ માટે વિચારશક્તિના ઉપયાગ કરી, માનવે અંતર્મુખ થવું ઘટે. સુખને મેળવવાના બીજો કાઈ માર્ગ નથી.

#### વિચારશકિત–માનવજીવનનું પ્રાણતત્ત્વ

આપણું આગળ જોઈ ગયા તેમ ખુદ્ધિ અને દૃદય મળીને વિચારશક્તિ બને છે. આ વિચારશક્તિ જ માનવનું મુખ્ય લક્ષણ છે. તેથી ખુદ્ધિ અને દૃદય એ બે તત્ત્વો, માનવજીવનમાં આત્મદેવની-ચૈતન્યની પ્રતિષ્ઠા કરવા માટે અપૂર્વ સાધનો છે. ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મદેવને, સ્થૂલ જીવનમાં પ્રગટાવવા માટે જ્ઞાનેન્દ્રિયો અને કર્મેન્દ્રિયો જેવાં ખીજાં સાધનો અથવા કરણો તો છેજ, પણ તે બધાયને પ્રાણ પૂરનાર-ગતિશીલ કરાવનાર આ ખુષ્યિ અને દૃદયરૂપી વિચારશક્તિ જ છે. અને તે પણ એક દિવ્ય પ્રકારનું સાધન છે. એટલે એ બુદ્ધિ અને દૃદયને સંસ્કાર-વાથી, મકારવાથી, કેળવવાથી માનવજીવન ભવ્ય, ભવ્યતર અને ભવ્યતમ અને છે. પછી તો જેમ જેમ માણસ પોતાની એ વિચારશક્તિનો ઉપયોગ કરતો જાય છે–વિચારશક્તિને કેળવીને આગળ વધતો જાય છે એટલે કે

## प्रथ गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

જીવનનું ધારણ-પોષણ કરવામાં, હિતાહિતના નિર્ણય કરી, કેવળ સ્વલક્ષી નહિ પણ પરલક્ષી (પરહિતપરાયણવૃત્તિ) બનતા જાય છે, તેમ તેમ તેના જીવનમાં એક નવી શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે એને આપણે વિવેક્શક્તિ કહીશું. એ વિવેક્શક્તિ દ્વારા પછી સાધક સાચા મુખને મેળવવાના અને દુઃખના આત્યંતિક નાશ કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. એવા જીવાની મુખ-દુઃખની સમજમાં પણ પછી ફેર પહી જાય છે. આ રીતે વિવેક્શક્તિ જાગૃત થયા પછી માણસ પોતાના જીવનધારણને ધીમે ધીમે બદલતા રહે છે. એ રીતે બદલાતા માણસ પ્રથમ ન્યાય-નીતિપરાયણ બને છે, પછી મન, વચન અને કર્મની એકરૂપતા લાવવા માટે ખાનદાન અને સદૃદયી અનતા હાય છે અને ત્રીજા તબક્કામાં તેવા માણસ પછી ટેકીલા, મરદાનગીવાળા, ખમીરવાળા આર્ય કે સજ્જન અની રહે છે. આમ માનવજીવનના પણ કનિષ્ઠ, મધ્યમ અને ઉત્તમ એમ ત્રણ પ્રકાર અને છે, ત્યારે તેની આંતરિક શક્તિના ક્રમેક્રમે વિકાસ થતાં વિવેક્ણિક પણ તેની ઉચ્ચકક્ષાએ પહોંચી જાય છે. એવા માણસ પછી કુટુમ્બમાં, સમાજમાં કે નગરમાં એક નંબરના સજ્જન ગણાય છે. નગરમાં શ્રેષ્ઠ હોવાથી નગરશેઠના પદ માટે તે યાચ્ય હોય છે.

આપણે માનવજીવનના ચાર પ્રકાર જણાવ્યા તે પૈકી સૌથી છેલ્લા પ્રકાર અલ્પમાનવનું આપણે નિરીક્ષણ કરતા હતા. અલ્પમાનવ તે છે કે જેમાં વધારે ટકા પાશવિક જીવનના હાય છે અને વિચારશકિત (ખુદ્ધિ-हૃદય) ઓછા પ્રમાણમાં કામ કરતી હાય છે એવા માનવા, ઉચ્ચ કુળમાં ઉત્પન્ન થયા હાય કે માટી ઉંમરના હાય તો પણ એના જીવનવ્યવહાર પશુકાટિના એટલે સ્વાર્થ-પ્રધાન અર્થાત્ તુચ્છ સ્વાર્થથી ભરેલા હાય છે. એના દ્રષ્ટાંતા, એ આપણામાં વિચારશકિત સિક્રય બનેલી હાય તો વર્તમાનકાળના આપણી આંખે દેખાતા માનવામાં પણ આપણે એઈ શકીએ-એ આપણી દેષ્ટિ સમત્વયાગવાળી હાય તો, અને એમ ન હાય તો પણ એ આપણી વિચારશકિત એટલે કે ખુદ્ધિ અને હૃદય કેળવાયા હાય તો પણ એવા અલ્પમાનવા આપણને દેખાતા હાય છે. જ્યાં જ્યાં કલેશ, કુસંપ, અસંતાષ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, ઝેર-વેર, ઇર્ષ્યા, હિંસા, ચારી, લંપટવૃત્તિ વગેરેના ઉગ્રસ્વરૂપે દર્શન થાય ત્યાં ત્યાં એ માનવ હોવા છતાં, પશુવૃત્તિથી જીવતો અલ્પમાનવ છે, એમ સમજવું: ખૂતકાળમાં અને ઈતિહાસના પદ્દમાં બની ગયેલા એવા માનવાને કાઈ કાઈ માનવ રાક્ષસ પણ કહે છે....જેમાં આસુરી તત્ત્વોનું એર વધારે હાય છે તેવા માનવા: જેમકે:— રાવણ, કંસ વગેરે...! નીરા બાદશાહ! નાદિરશાહ! અલાઉદ્દીન ખીલજી વગેરે...!

### માનવજીવનની ઉત્તરોત્તર ચહતી કળા

#### (જીવનશકિત–ચાલુ)

આપણું ઉપર જોઈ ગયા તેમ માનવજીવન જેમ જેમ વિકાસ પામતું જય છે તેમ તેમ શરૂઆતમાં તેના જીવનમાં સામાન્ય વિચાર કામ કરતો હોય છે. એટલે કે બ્યક્તિગત જીવનમાં કે સામાજિક જીવનમાં એ માત્ર એાઘસંગ્રાથી કે અનુકરણસંગ્રાથી જીવનબ્યવહાર ચલાવતો હોય છે. એટલે એવા જીવનમાં માન-અપમાન, હર્ષ-શોક અને સંઘર્ષ રહેવાના. પરંતુ એવા અનુભવ પછી જ્યારે માણસને એમ લાગે કે આવી રીતે જીવલું એ સારું નથી; ત્યારે એના જીવનમાં તુલના કરવાની એક પ્રકારની વિવેક્શક્તિ જાગે છે. એ વિવેક્શક્તિથી પાતે હિત-અહિત, લાભ-અલાભ જોતો થઈ જાય છે. પરિણામ, વધારે અનુભવ થતાં એ જ વિવેક્શક્તિ પછી વિવેક્શક્તિ હોય છે. અહીં આપણું વિવેક્શક્તિ અને વિવેક્ષિદ્ધાં જે સામાન્ય ફેર છે તે સમજ લઈએ. વિવેક્શક્તિ માત્ર પૃથક્ષરણ કરે છે જ્યારે વિવેક્ષ્યુદ્ધિ નિર્ણય કરે છે. આ બધી હકીકત આપણું આગળ જોઈ ગયા છીએ. પછી એવા માનવામાં, વિવેક્ષ્યુદ્ધિના વિકાસથી જીવન જીવવાનું લક્ષ પણુ ફેરી જાય છેઃ આહારસંગ્રા, ભય, મૈયુન અને પરિગ્રહસંગ્રાથી ઉપરવટ થઈ તેઓને એમ લાગતું હોય છે કે જેમ મને સુખ અને સ્વમાન પ્રિય છે તેમ બીજા જીવાને પણુ એ ગમતું હોય છે તો મારે કાઈને અસુખ થાય કે કાઈનું અપમાન થાય એવી રીતે ન વર્તવું જોઈએ.

'आत्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्' पे।ताने प्रतिहूण क्षाणे स्थेवे। व्यवहार भारे णीका प्रत्ये न

## પૂજાય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃનિગ્રંથ

કરવા ઘટે. આ રીતે તેઓના જીવનના માપદંડ બદલી જાય છે. અહીંથી જ 'ધર્મતત્ત્વ'ની શરૂઆત થાય છે. ૠહીં માનવનું એક વિશેષ લક્ષણ પ્રગટે છે. કહ્યું છેઃ∽

#### आहार-निद्धा-भय-मैथुनंच, सामान्यमेतत् पशुभिनीराणाम्। 'धर्मो हि तेषामधिको विशेषो, धर्मेणहीनाः पशुभिःसमानाः॥

આહારસંજ્ઞા, ભયસંજ્ઞા આદિ સંજ્ઞાત્મક જીવન તો, જનાવર અને માનવ ખન્નેમાં સરખું હોય છે. માત્ર ધર્મનું તત્ત્વ જો માણુસમાં પ્રવેશ કરે તો, એ જ એની વિશેષતા છે. વિવેકશક્તિ કે વિવેકખુદ્ધિનું માર્ગદર્શન તે જ અહીં 'ધર્મતત્ત્વ' રૂપે પ્રગટે છે. 'ધર્મતત્ત્વ'નું આ સામાન્ય સ્વરૂપ છે. ઉપર જણાવ્યું તેમ 'आत्मनः प्रतिकूळानि' એ જ એના જીવનનું ધારણ હાય છે. એને જ જેન તત્ત્વવેત્તા, શ્રી શુભચંદ્ર આચાર્યે પાતાના 'જ્ઞાનાર્ણવ' નામના શ્રંથમાં, નીચે મુજબ ઉદ્દેશિય કરેલ છે:

#### यद्यत् स्वस्यानिष्टं, तत्तत् वाकृचिञ्चकर्माभः कार्यम्। स्वप्ने अपि नो परेषां-इतिधर्मस्यात्रिमं छिङ्गम्॥

જે જે કંઈ પાતાને અનિષ્ટ લાગતું હાય તે તે મન, વાણી અને કર્મથી (કાયાથી) ખીજાને માટે સ્વપ્નમાં પણ આચરલું નહિ. (જાગ્રત દશામાં તો નજ અચરાય.) તે જ સામાન્ય ધર્મનું પ્રધાન લક્ષણ છે. આમ જેનું માનવ તરીકેનું જીવન ઘડાતું હાય છે તેમાં વિવેકબુદ્ધિ કારણભૂત હાય છે. એટલે જેના જીવનમાં વિવેકબુદ્ધિ જાગૃત અને સિક્રિય થયેલ છે તે માનવા પછી આર્ય કે સજ્જન પુરુષા તરીકે આળખાય છે. તેઓના સમગ્ર જીવનવ્યવહાર માટે ભાગે વિવેકબુદ્ધિ પર આધારિત હાય છે. એટલે તેઓના જીવન, વ્યક્તિરૂપે કે સામૂહિકરૂપે દયા, પ્રેમ,, સંતાષ સહાનુભૂતિભર્યા હાવાથી એવા જીવનમાં સંઘર્ષ, કલહ, વૈર કે વિરાધને ઓછામાં ઓછું સ્થાન હાય છે. વર્તમાનકાળે એવા આર્ય સજ્જનાની ખાટ પડી છે. એક યુગ એવા હતા જ્યારે માનવસમાજ આર્યસંસ્કૃતિથી ભરપૂર હતા.

અમારા પૂ. ગુરુદેવે પૂર્વના આર્યોને ચાદ કરી, આજની પરિસ્થિતિના ખેદ નીચેના પદમાં વ્યકત કર્યો છે:–

( હબ-વિદેશવાટ જાઉં છું આ વાર ઘૂમલી ) આર્ચધર્મીઓની અહા શી દશા થઇ? પૂર્વની જાહેાજલાલી કયાં ઊડી ગઈ ?....૧ સ્વધર્મતાણું શુદ્ધ રુધિર શુષ્ક શું થયું? ધર્મ3૫ જીવન શું હવે નથી રહ્યું ?....ર **આત્મભાગ આપનાર કર્યા** રહ્યા ? જતા ધર્મ<sup>ર</sup>સાટે શિર દેનાર શું બધા ગયા ?....૩ નિયમને નિભાવનાર કર્યા જતા રહ્યા? બ્રષ્ટ ચીજો વાપરીને ભ્રષ્ટ શું થયા?....૪ દિલ વિષે શું પ્રાણીએાની ના રહી દયા? શાંતિતણા દિવસ અરે! સાવ શું ગયા?.... મરદાનગી મનુષ્યતણી કર્યા મરી ગઈ? રુધિરતણી ઉષ્ણતા તે શુ કરી ાઇ ?….૬ આર્યતાનું ભાન આમ છેક શું ગયું? જીવન જેવું આપણામાં શું નથી રહ્યું ?....હ અર્ચનાર તે શું ઊંઘમાં હશે ? કહેાને એ ઉદાર કયારે જાગતા થશે?....૮

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ગુપ્તદાનીએા શું અન્ય દેશમાં ગયા? અલ્પ આપી બહુ ખતાવનાર અહીં રહ્યા....૯ દેશમાં અનેક દઃખ-દર્દ આવિયા. ખજાના ગંડુ થઈ ગુમાવિયા,....૧૦ વીર્યના સુખતણાં સ્વદેશી સાધના બધાં તજ્યાં, વિલાસ તણાં વિષ સમાન વેશને સજ્યાં....૧૧ કાેડથી કર્યાં, ભૂખમરાના કામ બધાં દર્ધને દુર્ગુણાને દેશમાં ભર્યા....૧૨ હાજતાની હેડ ડાેકમાં 'પરતંત્રતાથી **'સ'તશિષ્ય'** જેશું ના જરી....૧૩

ઉપર જે પદની રચના કરી છે તે તો આજથી લગભગ પ૦ વર્ષ પહેલાંની વાત છે. તે વખતે જે પરિસ્થિતિ હતી તેના કરતાં આજે વધારે સુધારા થયા હોય તેમ લાગતું નથી. તેથી એમ કહી શકાય કે જેના જીવનમાં વિવેકભુદ્ધિના જેટલા અંશે ઊલવ વધારે થાય તેટલા અંશે એ ખરા માનવ⊢ભાવમાનવ અને છે–પછી અલ્પમાનવી કે સામાન્ય માનવી કરતાં વિવેકભૃધ્ધિવાળા માનવાની જીવનધારા કઈ રીતે વહેતી હાય છે તે જાણવા જેલું છે. એવા માનવામાં પછી સુખ અને દુઃખની સમજમાં જ ફેર પડી જાય છે.

# વાસ્ત્રવિક રીતે માનવજીવનનું મંડાણ

સંસારના અનેક અનુભવ લીધા પછી જેમ જેમ માણુસમાં વિચારશક્તિ કેળવાતી જાય છે અને વિવેક- મુદ્ધિ વિકસિત અને છે તેમ તેમ એવા જીવાને એવું લાગવા માંડે છે કે, 'જેમ મને મુખ પ્રિય છે તેમ બીજાને પણ મુખ ગમે છે. કાઈને દુઃખ નથી ગમતું, તો મારે હવે એવી રીતે રહેવું જોઈએ કે જેથી બીજાને મારા તરફથી દુઃખ ન થાય.' આવા વિચાર જ કમેકમે વિવેકખુદ્ધિને સતેજ કરનાર ખને છે તેથી એવા માનવ પ્રત્યેક કિયા કરતી વખતે હિત—અહિતના, લાભ—અલાભના વિચાર કરી, તે મુજબ પોતાના જવનવ્યવહાર ચલાવતા હાય છે. એના જીવનમાં આ રીતે માનવના ગુણુના વિકાસ થતા જાય છે; એટલે કે માનવતા પ્રગટતી જાય છે. પછી હાલતાં ને ચાલતાં જીવનમાં કરેક વ્યવહારમાં જેમ સંઘર્ષ એાછા થાય-કલેશ એાછા થાય એવું એનું જીવન બનતું હાય છે. પછી પૂર્ણ અને શુધ્ધ માનવ બનવા પહેલાં, અનુક્રમે કનિષ્ઠ, મધ્યમ અને ઉત્તમ એમ ત્રણ પ્રકારના તબક્કામાંથી માણુસ પસાર થતા હોય છે; તે વખતે માણુસની ભૂમિકા પ્રમાણે, વિવેકખુદ્ધિના આધારે તેના મન, બુધ્ધિ, પ્રાણ અને વ્યક્તિત્વનું ઘડતર થયા કરતું હોય છે.

ખરું જેતાં, માનવજાત તરીકે કુદરતની દષ્ટિએ, આપણે બધા દેહુધારી માનવા જ છીએ. પછી તે માનવી ભલે ભારતના હોય કે ચુરાપ, અમેરિકા કે બીજા ગમે તે દેશના હોય! પણ માણસ તરીકે આપણે સજાતીય-એક જાતના છીએ. ભગવાનની દૃષ્ટિએ, એમાં કાઈ લેદ નથી હોતો. "આ મારા છે અને આ પરાયા છે" એવા લેદ માણસ પાતાની સંકુચિત મનાદશા (જે પશુયાનિમાંથી ચાલી આવી છે) ને લીધે પાતે જ ઉપજાવે છે. કંઈક જન્માંતરાથી માનવ—માનવ વચ્ચેની આ લેદબુષ્તિ ચાલી આવે છે અને તેને વારસાગત સંસ્કારરૂપે આપણે કેળવી છે. એટલે દરેક દેશમાં, દરેક ક્ષેત્રમાં, દરેક જાતિમાં અલ્પમાનવ (સામાન્ય માનવી) અને માનવ વચ્ચે સંઘર્ષ ઉત્પન્ન થયા કરતા હોય છે. એ રીતે મિશ્ર સંસ્કારાથી, માનવજાતના જે જે વર્ગમાં, અમુક પ્રકારના ગુણના વિકાસ થયા હોય તે તે ગુણને લક્ષ્યમાં રાખી. પ્રાજ્ઞપુરુષાએ–ડાહ્યા અને વિવેકબુષ્તિસંપન્ન પુરુષાએ, માનવજાતના બે વર્ગ પાડ્યા, ઉચ્ચ–નીચના લેદ પાડવા માટે નહિ પણ માત્ર સમજવા ખાતર. જેમકે આર્ય માનવ અને અનાર્ય માનવ. જેઓ સંસ્કારથી અને વ્યવહારથી, વિવેકબુદ્ધિપૂર્વક માનવતાભર્જુ જીવન જીવતા તેને આયે કોટિના માનવ કહ્યા અને જેમાં વિવેકબુદ્ધિની ઉશુપ હોવાથી માત્ર વિવયના ઉપલોગ માટે સંજ્ઞાત્મક જીવન કોટિના માનવ કહ્યા અને જેમાં વિવેકબુદ્ધિની ઉશુપ હોવાથી માત્ર વિવયના ઉપલોગ માટે સંજ્ઞાત્મક જીવન

### प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

જીવતા હોય તે અનાર્થ કાેટિના માનવા ગણાય.

આર્યકોટિના માનવેામાં પણ જે વર્ગની જીવન જીવવાની પષ્થતિ એટલે કે પ્રકૃતિના ઢાળ જે રીતે ગાઢવાયા હાય તે પ્રકારે જ વારસાગત સંસ્કારા ઊતરવા લાગ્યા એટલે પછી કર્મના લઢણ પ્રમાણે સંસાર-વ્યવહારને લગતી સાહજિક ક્રિયાને લીધે ચાર વર્ણ નક્કી થયા. જેમ કે:- ખ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્ર. આમ વર્ણવ્યવસ્થામાં ઉચ્ચ-નીચના કાેઈ ખ્યાલ પણ ન હતાે. તેથી જ પુરાણમાં તાે કહ્યું છે:-

> एक एवेदं सर्वे पूर्वे आसीत् युधिष्टिर!। क्रिया–कर्म–विभेदेन, चातुर्वेण्यो व्यवस्थिताः॥

હે યુધિષ્કિર! શરૂઆતમાં આ છાદ્માતત્ત્વમય બધું એક જ હતું : પરંતુ ક્રિયા અને કર્મના સ્વભાવગત ભેદને લીધે માનવજાતમાં ચાર વર્ણો–છાદ્મણ, ક્ષત્રિય, દુૈશ્ય અને શૂદ્ર–વ્યવસ્થિત થયા.

અને શ્રી ભગવદ ગીતામાં એ ચારે વર્ણના ગુણુધર્મ પણ સ્પષ્ટ રીતે નીચે મુજબ જણાવેલ છે:-

प्राह्मशुः- शमोद्मस्तपः शौचं, क्षान्तिरार्जवमेव च। ज्ञानं विज्ञानमास्तिकयं ब्रह्मकर्मस्वभावजम्॥

ેલ. ગી. / ૧૮ / **૪**૨

क्षत्रियः - शौर्यं तेजो घृतिर्दाक्ष्य, युद्धे चाप्यपलायनम् दानमीश्वरभावश्च, क्षात्रकर्मस्वभावजम्॥

ભ. ગી. /૧૮ / **૪૩** 

वैश्यः- कृषिगोरश्चवाणिज्यं, बैद्यकर्मस्वभावजम् । १४८ः- परिचर्यात्मकं कर्म, शृद्धस्यापिस्वभावजम् ॥

ભ. ગી. / ૧૮ / **૪**૪

ઉપર પ્રમાણે સાહજિક ક્રિયાને લીધે ચાર વર્ણની વ્યવસ્થા થઈ છે. ઉચ્ચ∺નીચના ભેદ તો પાછળથી, જીવદશામાં રહેલ માનવાએ 'अहम्–मम' ના આવિષ્કારથી ઉત્પન્ન કરેલ છે.

ભગવાન મહાવીરે તા પહેલેથી એ વર્ણભેદના છેદ ઊડાડી દીધા અને કરમાવ્યું:-

कम्मुणा वम्भणो होई, कम्मुणा होई खात्तिओ। वइसो कम्मुणा होई, सुदो हवई कम्मुणा॥

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અધ્ય૦ ૨૫, ગાથા–૩૩

ખ્રાહ્મણના સ્વભાવગત કર્મથી માણસ ખ્રાહ્મણ થાય છે. ક્ષત્રિય પણ પોતાના સહજ કર્મથી થાય છે: કર્મના પ્રકારથી જ માણસ વૈશ્ય બને છે અને શૂદ્ર પણ સ્વભાવજન્ય સેવાકર્મથી અને છે. અર્થાત્ જન્મથી વર્ણભેદ થયાં નથી કે થતા નથી. ભગવાન મહાવીરે સમજાવ્યું કે, 'જન્મથી કાઈ ઉચ્ચ કે નીચ છે જ નહિ. પૂર્વજન્મે, જાણતા કે અજાણતા જીવે, પ્રકૃતિની ભદ્રતા, (શુભ મનેાવૃત્તિ) પ્રકૃતિની વિનમ્રતા, (સહજ આત્મીયતા) સાનુકાશતા (પસ્પજુપણું) અને અમત્સરતા (પ્રસન્નભાવ) વગેરે ગુણા કેળવ્યા છે તેથી તેને માનવદેહ પ્રાપ્ત થયા છે. જવને બહારની જે સાધન—સામગ્રી (ગરીબાઈ કે શ્રીમંતાઈ) મળી છે તે તેના કર્મનું ફળ તેમ જ સામાજિક અવ્યવસ્થા છે. પરંતુ તેથી હતાશ થવાનું કે ફૂલાઇ જવાનું કોઈ કારણ નથી. એવા સંજોગામાં પણ જીવને રત્ન-ચિંતામણિ જેવા માનવના દેહ મળ્યા છે તેને, પેલા જન્મજાત ગુણાના વધુ વિકાસ કરીને સાર્થક કરવા જેઈએ. પછી માનવના જન્મ ગમે તે કુળમાં કે જાતિમાં થયા હોય! કુળ કે જાતિ ગુણવિકાસમાં બાધક થતી નથી. દા. ત. હરિકેશી મુનિ પોતે ચાંડાળ કુળમાં ઉત્પન્ન થયા હતા, પરંતુ તેઓના સંસ્કાર જાગ્રત થવાથી જેન સંસ્કાર અને માનવસંસ્કારનાં મિશ્ર સંસ્કાર હોવાથી જે માનવે વિવેક્ષ્યુદ્ધિ કેળવી શકયા હતા તેવા આર્ય પુરુષાએ, ઉપર મુજળ, માણસના ગુણધર્મ પ્રમાણે ચાર વર્ણ નક્ષી કર્યા. જેની પ્રકૃતિ શાંત—દાંત અને સ્વસ્થ હોઈ, જેઓ વિચારપૂર્વક જીવન જીવતા હતા અને બીજાને પણ એ માર્ગે દોરી શકતા હતા તેને બ્રાહ્મણ કોટિમાં મુકયાઃ જેઓમાં

www.jainelibrary.org

# पूज्य गुरुदेव इविवयी पं. वावयनद्रेक सहाराक कन्मशताहिंद स्मृतिग्रंथ

રજેગુણવાળી અને તેથી તેજરવી શકિત હેાવાથી પાતાનું અને બીજાનું રક્ષણ કરી શકે તેવા હતા તેઓ ક્ષત્રિય કહેવાયાઃ જેઓની પ્રકૃતિમાં લેવડ-દેવડ કરવાની – યાગ્ય વિનિમય કરવાની વ્યવહારુ ખુદ્ધિ હતી તેઓ વૈશ્ય કહેવાયાઃ અને જેઓ કર્માઠ હતા એટલે કામ કરવાની શકિતવાળા હાેઇ ખીજાને કેમ ઉપયાગી થવું એ જાતની મનેાવૃત્તિવાળા હતા તેઓ શૂદ્ર કહેવાયાઃ અને એ રીતે માનવસમાજ ગાેડવાયાે હતાે. પરંતુ એથી ય જે જાતની શાન્તિ – મુખ માણસને જોઈતું હતું તેવું મળ્યું ન હતું.... એટલે પછી વધુ અનુભવી પુરુષોએ એક ખાનુ સુખની શોધ માટે **પુરુષાર્થ**ની શોધ કરીઃ અને સાથે સાથે વ્યક્તિગત ગુણવિકાસની તાલીમ માટે આશ્રમધર્મા નિયત કર્યો. પુરુષાર્થના ચાર ભેદ- ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ. તે પૈકી ધર્મ અને માક્ષ નામના પુરુષાર્થ તો પાછળથી નિશ્ચિત થયા. શરૂઆતમાં તો અર્થ અને કામ તરફ જ માણસની નજર પડી. કારણ કે એ બે સુખા પ્રત્યક્ષ અનુભવી શકાય તેવાં લાવ્યાં.. એવું સુખ પામવા માટે, વ્યક્તિગત જીવન અધૂરું અને અપૂર્ણ લાગવાથી સમૂહગત જીવનની જરૂર ઊભી થઈ–એટલે કે સામાજિક જીવનસ્થના માટે સમગ્ર જીવનના ચાર વિભાગ પાડી ચાર આશ્રમા નક્કી કર્યાઃ– ૧–છદ્ભચર્યાશ્રમ, ૨–ગૃહુસ્થાશ્રમ, ૩–વાનપ્રસ્થાશ્રમ અને ૪.–સન્યસ્તા– શ્રમ. તે કાળે મનુષ્યની આયુષ્ય મર્યાદા એાછામાં એાછી એકસા વર્ષની હતી એટલે તેના ચાર તબકકા નક્કી કરી ચ્યનુક્રમે ચાર આશ્રમ અને તેને લગતા ધર્મ નક્કી થયાઃ જન્મથી (૨૫) પચીશ વર્ષના પહેલાે તળકકાે એટ<mark>લે</mark> પ્રદ્માચર્યાશ્રમ, ખીજો તખકકાે એટલે વર્ષ ૨૬ થી ૫૦ વર્ષ સુધીનાે ગૃહસ્થાશ્રમ, ત્રીજો તખકકાે એટલે વર્ષ પ૧ <mark>થી</mark> ૭૫ વર્ષ સુધીનાે વાનપ્રસ્થાશ્રમ અને ચાેથા તળકકાે એટલે વર્ષ હર થી ૧૦૦ સુધીનાે સન્યસ્તાશ્રમ એમ આશ્રમ ધર્મનું પાલન કરનાર માણુસ અનુક્રમે પુરુષાર્થનું સેવન કરતાં કરતાં અંતિમ અને શાધ્યત–સુખ–માેક્ષને પામી શકે એ જાતની વ્યવસ્થા આર્યસંસ્કૃતિમાં હતી. તેથી જ વયના ક્રમ પ્રમાણે એક સુભાષિત પ્રકટશું :-

#### प्रथमे (वयसि) नाऽर्जिताविद्या, द्वितीये नाऽर्जितंघनं। तृतीये नाऽर्जितं पुण्यं, चतुर्थे किं करिष्यति?

અર્થાત્ પ્રથમ વયમાં-એટલે કે ૨૫ વર્ષ સુધીના ગાળામાં જેણે વિદ્યા સંપાદન ન કરી, બીજી અવસ્થામાં ધનની~એટલે કે જીવનનિર્વાહ કરવા પુરતા સાધનની પ્રાપ્તિ ન કરી અને ત્રીજી વયમાં પરલેાકનું ભાતું∽ધર્મ કે પુષ્યની પ્રાપ્તિ ન કરી તે৷ પછી એવે৷ માણસ ચાેથી અવસ્થામાં–વૃષ્ધાવસ્થામાં શું કરી શકે? પછી એવા માણુસથી કંઈ નહિ બની શકે. આના ફલિતાર્થ એ થયા કે સ'સ્કારી માણુસે પ્રથમ અવસ્થામાં યથાશકય પ્ર<del>હ</del>્મ– ચર્યનું પાલન કરી વિદ્યા સંપાદન કરવી જોઈએ. આ પહેલી અવરથા જ બાકીની ત્રણે અવસ્થાને ટકવા માટેના પાયા છે. ત્યારબાદ ખીજી અવસ્થામાં માણુસે ગૃહુસ્થજીવનમાં પ્રવેશ કરીને પૂર્વાવસ્થામાં જે વિદ્યાકળા પ્રાપ્ત કરી હોય તેનાે સુયાપ્ય ઉપયોગ કરતાં કરતાં ધનપ્રાપ્તિ કરવી જોઈએ. અહીં ધનપ્રાપ્તિના અર્થ છે શારીરિક, માન-સિક, આધ્યાત્મિક સામર્જ્ય પ્રગટાવવું તે. અર્થ અને કામના પુરુષાર્થની આ મર્યાદા છે. બીજી અવસ્થામાં જે માણસાએ આ રીતે ધનપ્રાપ્તિ કરો હાેય, તે પછી ત્રીજી અવસ્થામાં પુષ્ય અને ધર્મની પ્રાપ્તિ કરે એટલે કે ધર્મ નામના ત્રીજો પુરુષાર્થ આદરે અર્થાત્ ધર્મને પ્રધાનપદ આપે. હુકીકતમાં પૂર્વજોના આ સંસ્કારવારસા જો અખંડપણે ચાલુ રહ્યો હોય તા અર્થ અને કામ એ પુરુષાર્થમાં "ધર્મ" તા એાતપ્રાંત જ થયેલા હાય છે. પછી ચાૈથી અવસ્થામાં બધા અર્થને સિદ્ધ કરતાર ચાૈથા પુરુષાર્થ માેક્ષને સિધ્ધ કરવાના હાેય છે. તેથી જ પુરુષાર્થના અનુક્રમમાં ધર્મને માેખરે રાખ્યા અને માેસને અંતમાં રાખ્યા. ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ આ ચારે પુરુ-ષાર્થીના આર્યસ'સ્કૃતિમાં આ રીતે મેળ બેસાડયા છે. આ પુરુષાર્થની એક વિદ્વાન નીચે મુજબ વ્યાખ્યા કરે છે: "પુરુષાર્થ કેાને કહેવા, માણુસના સ્વભાવ કેટલાે ગુંચવણ ભરેલાે છે? તેનામાં શાં શાં તત્ત્વાે રહેલાં છે? તે પહેલાં સમજવું જોઈએ. પુરુષમાં (માનવમાં) બે પ્રકારના સ્વભાવ છે. એક પાતાની પ્રકૃતિ પ્રમાણે ચાલતા– સત્ત્વગુણ, રજોગુણ અને તમાગુણવાળા અને બીજો અંતર્યામીની ગુપ્ત પ્રેરણાથી ચાલતા અંદરના સ્વભાવ. અંદરના સ્વભાવના પહેલાં સ્પષ્ટ વ્યનુભવ હાતા નથી. જાણે કાઈ પરદેશી વસ્તુ હાય એમ શરૂમાં લાગે છે તેથી તે સ્વભાવ પ્રમાણે ચાલવામાં પુરુષની અશક્તિ જણાઈ આવે છે. તેનું ખાસ કારણ તેના ઉપર પેલા ત્રણ ગુણવાળા

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

રવભાવનું વધારે જેર રહે છે. પ્રકૃતિનો આ ટ્રેકા સ્વભાવ સામાન્ય અનુભવમાં આવે છે અને તે પૂરા હાય એમ જીવ માની ખેસે છે. આ માયા છે; તેથી જ દેખાતું જગત પૂર્ણ લાગતું નથી. દરેક ક્રિયા અલ્પ, અપૂર્ણ હાય છે; છતાં તે દરેકની અંદર અંતર્યામી તેના સ્વભાવ અલાવતા હાય છે. અંતર્યામીના સ્વભાવ જે વખતે અનુ-ભવમાં ન આવે તે વખતે કાઈ ક્રિયામાં પૂર્ણ મુખ મળતું નથી. તેથી તેમાં રહેલું અગમ્ય તત્ત્વ શાધવાની જરૂર પડે છે. તે શાધમાં દરેક ક્રિયા કરતી વખતે નવાં તત્ત્વો મળે છે અને ખબર પડે છે કે, જેમ આપણે સંજોગોને આધીન છીએ, તેમ સંજોગા પણ આપણા ઉપર આધાર રાખે છે. નવાં તત્ત્વો શાધવા, સંજોગા ફેરવવા, પોતાની નવી શક્તિઓ ખીલવવી, તેમાં સાહસ અને જેખમ રહેલું જ છે. તે જેખમ ખેડયા વગર જીવનો જવન ભાવ પૂરા ખીલતા નથી. જીવને જીવભાવ મૂકવા ગમતા નથી; તેથી નવા ભાવ પ્રાપ્ત કરતાં દુઃખ થાય છે. આખું જગત પ્રભુની ઈચ્છા પ્રમાણે ચાલતું હાવાથી જીવની ઈચ્છાને વારંવાર આઘાત પહોંચે છે. આવા સંજોગામાં જીવના અલ્પ સ્વભાવ વારંવાર હારી જાય છે, પણ હારની દરકાર કર્યા વગર પાતાના સ્વભાવ, દુઃખ ખમીને પણ તે જીવ સુધારે તો દરેક સંજોગ ઉ પરિસ્થિતિ) જીતવાની શકિત પણ જીવમાં રહેલ અંતર્યામી તેનામાં પ્રગટ કરે છે. તે વખતે ખબર પડે છે કે જ્યાં સુધી જીવભાવ પ્રભુની ઈચ્છાને તાબે ન રહે ત્યાં સુધી તે સુખી થઈ શકતો નથી. પ્રભુ તેના અંતરાતમા છે. તેના તરફ બેદરકારી રાખવાથી સુખ મળે નહિ. માત્ર જીવરૂપે એટલે અલ્પ સ્વભાવે જીવવાથી જીવના કંઈ ઉપયોગ નથી.

" જીવભાવ છેાડવામાં અને પ્રભુભાવ પ્રગટ થવા દેવામાં શરૂઆતમાં દુઃખ લાગે છે, પણ જે દિશામાં દુઃખ છે તે દિશામાં જ સુખ છેઃ કારણ કે ત્યાં જીવનના પૂર્ણ સ્વભાવ (સહજ સ્વભાવ) એટલે પ્રભુતા પ્રગટ થાય છે. હાલમાં પ્રવૃત્તિમય ખહિર્મુખી જીવનમાં આ ઉપયોગી બાબત ભુલાઈ ગઈ છે, અને પૈસાથી જ બધું સુખ મળશે એવી માન્યતાથી જીવન શરૂ થાય છે અને પૂરું થાય છે."

" અર્થ અને કામ એ બે પુરુષાર્થથી જ પ્રભુતા પ્રગટ થતી નથી. અર્થપ્રાપ્તિ અને કામતૃપ્તિમાં કેટલાે દંભ છે, તે પહેલાં બરાબર સમજવું જોઈએ. પાતાનામાં કેટલું અજ્ઞાન રહેલું છે, બીજા લાેકાે 'ધર્મ' અને 'માેક્ષ'ને પુરુષાર્થ તરીકે શા માટે માને છે એ સમજવું જાેઈએ. પાતામાં કેટલાે ગુપ્ત સ્વભાવ, અંદરની પ્રેરણા, વિચારની ઉત્પત્તિ, તેના નિયમ, તેની દિશા અને તેના આકર્ષણ વગેરે છે તે સમજવાં જાેઈએ."

આમ વિચારીએ તો પશુયેાનિ કરતાં માનવના દરજ્જો કેટલાે બધા ઊંચા છે? માણસને વિચારશક્તિ અને વિવેકશક્તિ મળી છે તે કુદરતની કેવી અપૂર્વ બહ્મિસ છે? એ સાધનથી જ હવે તેણે વિકાસ કરવાનાે છે.

"आत्मनः प्रतिक्र्छानि परेषां न समाचरेत्" એ સૂત્રને ધ્યાનમાં રાખી હવે તે વિચારે છે કે સુખના જે પ્રકાર મને ગમે છે તેવું જ સુખ માનવમાત્રને પ્રિય છે. દુઃખ મને ગમતું નથ તેમ માનવ-માત્રને પણ ગમતું નથી. તો હવે મારા અંગત જીવન માટે કાઈને દુઃખ થાય એવી રીતે મારે ન વર્તવું. પણ ખીજાને કેમ સુખ અને શાન્તિ મળે તેમ કરવું જોઈએ. આવા વિવેકપ્રેરિત વિચારથી, જે ગુણા એના માનસ બંધારણમાં મસાલારૂપે–ભદ્રતા, નમ્રતા, પરગજુપણું અને પ્રસન્નતા રહેલાં છે તેના, પાતાના સ્વજનને, પાતાના ગામને, અરે! માનવજાતને લાભ મળે એ રીતે ઉપયોગ કરવાનું એ દૃદયથી સ્વીકારે છે, એટલે કે એ રીતે એવા માનવ પાતાની જાતના વિસ્તાર કરે છે અને એમ કરવાથી જ ખરા આનંદ, ખરી શાન્તિ અનુભવે છે.

### વિકાસનું પ્રેરકળળ : વિચાર અને વિવેક

આ રીતે પાતામાં રહેલ ગુણના વિકાસ કરવા માટે માણસે કયાંય બહાર જવાનું નથી. જંગલ કે પહાડામાં ખેસીને એવા વિકાસ થઇ શકતા નથી. એના માટે તા માણસે, પાતે જ્યાં ઉત્પન્ન થયા, જે ગામના હવા–પાણીથી પાષણ મેળબ્યું ત્યાં જ રહીને પાતાના જીવનનું ક્ષેત્ર ક્રમે ક્રમે માટું કરવું જોઈએ. ગામ, નગર, ઇલાકા, રાજ્ય-દેશ અને વિશ્વ સુધી પાતાની જાતને વિશાળ કરવી જોઈએ. એનું પ્રાથમિક શિક્ષણ, એણે પાતાના ગૃહજીવનથી શરૂ કરવું

www.jainelibrary.org

### पूर्वय गुरुहेव डिवियर पं. नान्यन्द्रकु महाराज जन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

જોઈએ. પરંતુ કંઈક જન્માન્તરાના પશુયાનિના સંસ્કારાને લીધે તે તેમ કરી શકતા નથી. ક્રોધ, માન, માયા, લાલ, કપટ, ઈર્લ્યા, દ્રોહ, વેર વગેરે પાશવિક સંસ્કારા હુજુ પણ તેને હેરાન કરતા હાય છે. અને ત્યાં સુધી તે અલ્પ- માનવ કે સામાન્ય માનવ જેવા પણ કવચિત્ –કવચિત્ વર્તાવ કરતા હાય છે. સદ્દલાએ પાતાના જીવનનું ધ્યેયલક્ષી ઉચ્ચ ઘડતર જેઓએ કરેલું છે એવા સંતપુરુષા, ઋષિમુનિઓ અને સદ્દગુરુઓ પણ આ વિશ્વમાં વિદ્યમાન હાય છે. તેઓના સંપર્કમાં, આવા અલ્પ માનવા (જેમાં વિદ્યાર–વિવેકની હુજુ અંશે અંશે જાગૃતિ થઈ છે તેવા) અથવા સામાન્ય માનવા આવતા હાય છે ત્યારે, પાતાની પામરતાના તેને સાચા આલ આવે છે, પાતાના જીવનની દિશા બદલવાનું મન થાય છે. પછી વિચાર અને આચારના મેળ મેળવવા તે પ્રામાણિકપણે મથતા હાય છે. નીચેનું પ્રેરણાત્મક–સુલાષિત એ પાતાને લાગુ પાડતા હોય છે:–

#### प्रत्यहं प्रत्यवेक्षेत नरश्चारित्रमात्मनाः किन्तु मे पशुभिस्तुल्यं, किन्तु सत्पुरुषैरितिः॥

"માણુસે પોતાના વર્તાન તરફ હુંમેશાં જોતા રહેવું જોઇએ. પોતાની રહેણી–કહેણી કે વર્તાવ પશુ કે જનાવર જેવા છે કે મહાપુરુષાની રીતે પાતાના જીવનવ્યવહાર ચાલી રહ્યો છે?"

### ભાવ પ્રતિક્રમણ:

(આલોચના, નિંદના, ગહેણા)

એ રીતે પાતા તરફ નજર રાખવાથી – આત્મ–નિરીક્ષણ કરતા રહેવાથી પાતાની બ્લૂલ કે ખામી કયાં છે તે પાતે જ જોઈ શકે છે. ખરા અર્થમાં આ જ પ્રતિક્રમણ એટલે પાછું ફરવું. જીવનવ્યવહારમાં, સમયે સમયે પોતાના કર્તવ્યધર્મથી પોતે પ્રકૃતિદેષને લીધે જરા આદ્યાપાછા થઈ ગયા હાય – ન બાલવાનું બાલી જવાયું હોય, ન વિચારવા જેવું માઠું ચિંતવાયું હોય, ન આચરવા જેવું આચરણ થઈ ગયું હોય તેની ઝીણવટ-ભરી તપાસ કરીને ચેકિંગ કરવું. ભૂલ – દોષ શોંધી કાઢવા એ પ્રતિક્રમણની પૂર્વ ક્રિયા છે. ત્યાર બાદ એેલું નિદાન થયા પછી એવી ભૂલ કે દેષ કરીને ન થવા પામે એવા સંકલ્પ કરવા અને જેની સાથે જરા જેટલું યણ ઘર્ષણ કે વૈમનસ્ય થયું હોય તેની સાથે પ્રેમથી સમાધાન કરવું – ખુલાસાે કરવાે એ પ્રતિક્રમણની બીજી આવશ્યક ક્રિયા છે. પછી એવી ભૂલ કે દેાષ ફરીને ન થવા પામે એ જાતની સમજ અને શકિત પાતાને મળે એવી હૃદયપૂર્વકની પેરતાના ઈષ્ટદેવ પાસે આર્ત અને આર્દ્રભાવે પ્રાર્થના કરવી એ જ ખરું ભાવપ્રતિક્રમણ છે. શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં આક્ષાેચના, નિંદના અને ગહુંણા આ રીતે કરવાની હાેય છે. પ્રતિક્રમણનું આ વિધાન છેઃ આલાેચનાને પ્રાકૃત ભાષામાં આલાેચણા કહે છે અને વ્યવહારમાં પણ એ રીતે બાેલાય છે, પરંતુ એના લક્ષ્યાર્થને સમજવાની ભાગ્યે જ કેાઇને દરકાર હેાય છે. સામાન્ય રીતે ગૃહવ્યવહારમાં જ્યારે બેનેાથી અજાણતાં કાેઈ જીવ– જંતુ કચરાઈ જાય ત્યારે પાતાને પાપ લાગ્યું એવી સમજથી તેએાનું દિલ દુભાતું હોય છે ત્યારે ધાર્મિક લાગણીવાળા બેના, સાધુ-સાધ્વીજી પાસે જઈ એનું પ્રાયશ્ચિત માગે છે. પછી સાધુ-સાધ્વીજી પાતાની સમજ કે ધારણા પ્રમાણે એને પ્રાયશ્ચિત આપે છે. બેના એ પ્રાયશ્ચિત સ્વીકારે છે એટલે એ પાપનું નિવારણ <mark>થ</mark>યું ગણાય. આ પ્રક્રિયાને આલેાયણા લીધી કહેવાય છે અથવા કાેઈએ માેટી તપશ્ચર્યા કરી હાેય કે વ્રત−પચ્ચક્− ખાણ લીધા હેાય તે પૂરાં થાય ત્યારે કાેઈ પાપ–દાેષ લાગ્યાે હાેય તેની <mark>આલાેયણા લેવાની હેાય છે. પરિ</mark>ણા**ને** વ્યવહારના ક્ષેત્રમાં–સ્થૂલ જીવનમાં આમ આલેાયણાને તદ્દન હળવું રૂપ આપી દીધું છે. હકીકતમાં, આલેાયણા કે આલોચના એ ખૂબ જ ગ**ંભીર અર્થના બાે**ઘ કરનાર શબ્દ છે. શાસ્ત્રમાં એવા પ્રશ્ન કરવામાં આવેલ છે કેઃ–

#### आलोयणापणं भंते जीवे किं जणयइ?

આલાચના કરનાર જીવને શું લાભ થાય? જવાખમાં કહે છે:∽

## પ્જાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

आलोयणाएणं मायानियाणमिच्छादंसणसङ्खाणं, मोक्खमग्गविग्घाणं अणंतसंसारबंधणाणं उद्धरणं करेइ। उज्जुभावं च जणयइ, उज्जुभावपढिवन्ने य णं जीवे अमाइ इत्थीवेय नपुंसगवेयं च न वन्धइ, पुञ्चबध्धं च णं निजारेइ॥

ઉत्तराध्ययन सूत्र, अध्ययन--र**∉** सूत्र--५.

એટલે કે સાચી રીતે આલેાચના કરનાર જીવ, મેાક્ષમાર્ગે જવામાં વિક્ષ કરનારા, અનંત સંસારમાં રખડાવનારા એવા ત્રણુ શલ્યોને પાતામાંથી ખેંચી કાઢે છે. ઋજુભાવને ઉત્પન્ન કરે છે. ઋજુભાવ એટલે કે સરળતાને પામેલા જીવ માયારહિત ખને છે. પરિણામે તેવા જીવ હલકા 'વેદ'માં ઉત્પન્ન થવા જેવું કર્મ બાંધતા નથી. કદાચ બાંધેલ હાેય તાે તે ખંખેરી નાખે છે. આમ આલેાચના જીવનશુદ્ધિનું અપૂર્વ કામ કરે છે....અસ્તુ.

હવે આપણે મૂળ વિષય પર આવીએ. સામાન્ય માનવ—(અલ્પ માનવ)માંથી, સાચા કે પૃરા માનવ થવા માટે કેવી કેવી પ્રક્રિયામાંથી પસાર થવાનું હોય છે તેનું આછું નિરીક્ષણ આપણે કરી ગયા. જેમ જેમ માણસ આગળ વધે છે—અનેક પ્રકારના અનુભવમાંથી પસાર થાય છે તેમ તેમ "ક્ષાત્મના પ્રતિकृत्यनि परेषां न समाचरेत" પોતાને ન ગમે એવો વ્યવહાર મારે ખીજા પ્રત્યે ન કરવો એ સૂત્ર એના જીવનમાં વધારે ઊતરતું જાય છે. પોતાને જેટલા પ્રમાણમાં, વિચાર અને વિવેકની શકિતના અનુભવ થયો છે તેના ઉપયોગ કરી હવે તે વધારે સારા માનવ ખનતો હોય છે. પાંશવિક સંસ્કારા કે વલણો હવે તેને ગમતા નથી. એટલે પછી હવેથી એના જીવનમાં હિંસા કે દ્રોહને બદલે, અહિંસા અને પ્રેમની માંડણી થતી હોય છે. અસત્ય વ્યવહારને બદલે સત્ય વ્યવહાર ગમતો હોય છે. હરામની વૃત્તિ કે ચૌર્યવૃત્તિને બદલે પ્રામાણિકપણે જીવવાનું ગમતું હોય છે, લંપટવૃત્તિને બદલે પરસ્ત્રી મા—એન સમાન સમજીને એ પ્રમાણે વ્યવહાર શુદ્ધ રાખતો હોય છે. જડ વસ્તુ—બાદ્ય પદાર્થી પ્રત્યે મમત્વ કે આસંદિત ન રાખતાં તેનો જરૂર પૂરતો અને યોવ્ય રીતે ઉપયોગ કરતો હોય છે. એના જીવનમાં પછી પ્રીમે ધીમે આસુરી તત્ત્વો—હિંસા, અસત્ય, ચોરી, વૈર–વૈમનસ્ય, અનુદારતા વગેરે ઉપર કાખુ આવતો જાય છે. આ રીતે ન્યાય, નીતિ અને પ્રામાણિકતા પ્રત્યે અનુરાગી અનેલ આવો માનવી, પછી પોતાના જીવનથી વધારે ઉચ્ચ પ્રકારના સત્પુરુષો, મહાત્માઓ અને સંતોનો સહવાસ કે સંગ શોધતો હોય છે અને સમજણપૂર્વક એવા પુરુષોનો સમાગમ કરતો રહે છે. પરિણામે એના જીવનમાં એક નવા પ્રકારની જિજ્ઞાસા પ્રગટે છે. વિચાર અને વિવેકખુધ્ય આ રીતે એના જીવનમાં ઊડા મૂળ નાખે છે.

### 'ધમ'સંજીવની : ધમે ચિંતામણિ'

આપણું જોઈ ગયા કે પશુજીવન અને માનવજીવન વચ્ચે જો કાઈ લેદરેખા હાય તો તે એ જ છે કે, આહાર-સંગ્રા વગેરે ચાર સંગ્રાએ સિવાય માનવજીવનમાં એક દાર્મનું તત્ત્વ વિશેષ હાવાથી માનવ—માનવ છે. "દાર્મી हि तेवामिधिको विशेषों" નહિ તો પશુ અને માનવ વચ્ચે બીજો કાઈ આંતરા નથી. આગળ 'ધર્મતત્ત્વ' ના સામાન્ય અર્થ આપણું વિચાર્યો હતો. એટલે કે વિચાર અને વિવેકપૂર્વક જ્યારે માણસને એમ લાગી આવે કે જે મને નથી ગમતું તે બીજાને પણ ન ગમે એટલે એવા વ્યવહાર મારે બીજા પ્રત્યે ન કરવા. ધર્મનું આ સામાન્ય સ્વરૂપ જ માણસને પાશ્વિક સંસ્કારાયી ઉપર લઈ જાય છે. ક્રમેકમે તે જીવનના દરેક પ્રસંગે સાર—અસારના, હિત-અહિતના વિચાર કરતા રહે છે અને વિવેકથી નિર્ણય કરી શુલના સ્વીકાર કરે છે, અશુલયી આધા રહે છે. એમ જીવનનું ઘડતર કરતાં કરતાં એ જ માનવ પછી આર્ય કે સજ્જન

વ્રત, પચ્ચક્ષ્માણ કે પ્રતિજ્ઞા લીધી હેાય કે ન લીધી હેાય તેા પણ આ ભૂમિકાએ આવેલ માણસ જીવમાત્ર પ્રત્યે દયાળુ હાય, અસત્યમય વ્યવહાર કરતાં સત્યમય વ્યવહાર તેને પ્રિય લાગે, પાતાના હકની

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

વાત કે વસ્તુ રવીકાર પણ હરામની વૃત્તિ રાખે નહિ. પોતાના લગ્નજીવનમાં તેને સંતોષ રહે, પણ પરાયા સ્ત્રી-પુરુષ પ્રત્યે કામુકવૃત્તિ રાખે નહિ અને ખને તેટલું સાદું અને એાછી જરૂરિયાતવાળું જીવન રાખે. ટૂંકામાં, આવું માનવજીવન જીવવા છતાં ય પેલા પાશિવક સંસ્કારો-કામ, ક્રોધ, માયા, કપટ, કર્ષ્યાં, દ્રોહ વગેરે તેને પજ-વતા હોય છે. તે વખતે તેના અંતરમાં એક જાતનું મંથન ચાલે છે. સાચા અને રથાયી સુખની ઝંખના તેને રહ્યા કરતી હોય છે. આટલે સુધી પ્રગતિ કરેલ માનવ પછી ગળીઆ ખળદની જેમ ખેસી રહેતો નથી. કારણ કે માનવ એટલે જ પ્રગતિશીલ જીવાત્મા. તેથી હવે એવા માનવી પોતે જે શુંલોને કેળવી રહ્યો છે તેવા શુંલો જે માનવોમાં અધિક પ્રમાણમાં દેખાય તેના સહવાસ કે સમાગમ કરતા રહે છે. એવા મહાપુરુષાના સમાગમના પરિણામે પોતાની જાતની તુલના કરવાથી, જીવન જીવવાની એક નવી સમજ લગે છે. એવા મહાપુરુષોએ—સંતપુરુષોએ પોતાના જીવનમાં એક પ્રકારના વિશેષ ધર્મને મૂર્તિમંત કરેલો હોય છે. આ વિશેષ ધર્મ એ જ જીવનની સારભૂત વસ્તુ છે, એમ એવા પુરુષોના જીવનમાં પ્રત્યક્ષ દેખાતું હોય છે.... વિચાર અને વિવેકની કળાના જે માલુસે વધુ વિકાસ કરેલ હોય તે હવે એઈ શકે, સમજી શકે છે કે અસલમાં 'ધર્મતત્ત્વ' કેવું છે? એવા સંતપુરુષોને સંગ કરવાથી એણે સાંભળ્યું હોય છે:—

"ધર્મ આધાર છે સર્વ પ્રાણી તહ્યા, લટકતું વિશ્વ આ ધર્મ દારે, ધર્મ ત્યાં વિજય છે ત્યાં જ ધરહી ધરે, પ્રેય ને શ્રેયમાં ધર્મ દારે; ધર્મ ચિ'તામહ્યિ–ધર્મ સ'જીવની, ધર્મ છે કામધેનુ અનેરી, ધર્મમાં સર્વ છે ધર્મ સર્વસ્વ છે, ધર્મ ધીરે પ્રભા જ્ઞાન કેરી."

ધર્મના આવા મહિમા સાંભળ્યા પછી એવા માનવીને જરૂર પ્રક્ષ થાય કે એ 'ધર્મ' કર્યાે ? જે ધર્મને ચિંતામણિ, સંજીવની અને કામધેનુ જેવા સમજાવ્યાે એ ધર્મ છે કર્યાં ? અને કેવી રીતે એ પામી શકાય ?

મોટે ભાગે તો માનવી જે કુળમાં કે જે જ્ઞાતિમાં ઉત્પન્ન થયા હાય ત્યાં પરંપરાથી—ળાપ-દાદાથા, વડીલા જે રીતે ધાર્મિક અનુષ્રાન અને ક્રિયાકાંડ કરતા હાય છે તેને જ બધા ધર્મ – ધર્મ કહેતા હાય છે. તેમ છતાં પણ જિંદગીભર એવી રીતે અનુષ્રાન – જપ – તપ કરનાર વળેમાં કાઈને ચિંતામિલ કે કામધેનુ પ્રાપ્ત થયાના પુરાવા મળતો નથી તો પછી જે ધર્મ તેઓ પાળે છે તે સાચા કે મહાપુરુષાએ ધર્મને જે રીતે સમજાવ્યા છે તે સાચા ! વિવેકખુદ્ધિથી વિચાર કરનારને જરા લંડા ઊતરીને ધર્મનું રહસ્ય સમજવાનું જરૂર મન થાય. ધર્મનું લક્ષણ કેવું હોય, તેનું સ્વરંપ કેવું હોય ! અમુક જાતના દીલા– ટપકાં કરે કે અમુક પ્રકારની માળા કે કંડી બાંધે કે હાથમાં રજ્જે હરણ અને માઢે મુખવસ્ત્રિકા બાંધે તો ધર્મ કર્યો કહેવાય! હડીકતમાં એવું તો કંઈ દેખાતું નથી: બહારના આચાર કે વેષ ઉપકરણથી જ ધર્મ નીપજતા હોય તો તે માણસે પછી કંઈ બીજું કરવાપણું જ રહેતું નથી. એવા બહારના દેખાવ તો ઢાંગી કે દંભી માણસ પણ કરી શકે છે. પરંતુ તેવા જીવનમાં પછી કંઈ શાંતિ કે પ્રસન્નતા હોતા નથી, તો પછી મહાપુરુષોએ ધર્મના જે મહિમા ગાયા છે તે સાચા કયી રીતે માનવા! અડ્ડાં જ 'ધર્મતત્ત્વ' માટે લેડું ચિતન કરવાનુ રહે છે. અપૂર્ણ માનવી તો પાતે જ્યાં ઉત્પન્ન થયા હોય અને પરંપરાથી જે ચાલ્યું આવતું હાય તેને જ ધર્મ માનીને, એમાં મમત્યભાવ રાખી પોતાનાં 'જ્રદ્ધમ્' ને પાષણ આપતો હોય છે. અને એના માટે જ રાગ–દ્રેષમાં તલાઈને વૈરવૈમનસ્ય કરતા હાય છે. જેન શાસકારાએ માટે જ કહ્યું છે: –

#### जिस्सं कुले समुण्यण्जे, जेहिं वा संवसे नरे। ममाइ लुण्यइ बाले, अण्णमण्णेहिं मुच्छिए॥

સૂયગડાંગસૂત્ર પ્રથમ શુ. અધ્ય-૧, ઉ-૧, ગા-૪

માણુસ, જે કુળમાં ઉત્પન્ન થયા હાેય અને જ્યાં વસ્થાે હાેય ત્યાં જ મુગ્ધની જેમ પરસ્પર આસકિતવાળા થઈ, મમતાથી લેપાય છે. અર્થાત્ વિવેક વગર ખાળકની જેમ મારાપણાનું આરાપણ કરે છે. તેથી જ મહાત્મા આનંદઘનજીએ તાે પાેકારીને કહ્યું :--

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનરાન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### "ધરમ ધરમ કરતા જગ સહુ ફિરે, જાણે ન ધર્મના મર્મ-જિનેશ્વર ધર્મ જિતેશ્વર ચરણ ગ્રહ્યા પછી, કોઈ ન બાંધે હેહ કર્મ-જિનેશ્વર ધર્મ જિનેશ્વર ગાઉ હેહ રંગથી.......

ધર્મ–ધર્મ તો સૌ કોઈ કૂટતા હોય છે પણ ધર્મના મર્મને – રહસ્થને કોઈ જાણતું નથી. ધર્મનું વાસ્તવિક ચરણ પકડી શકે તે પછી સંસારમાં રખડે નહિ. તો પછી એવો ધર્મ કચી રીતે પામી શકાય ? પાતાને શ્રાવક તરીકે એાળખાવતા ઝેતો, પાતાના નિચ અનુષ્કાનમાં−પ્રતિક્રમણ વખતે હંમેશાં બાલે છે:∽

#### ધર્મ વાડીએ ન નીપજે, ધર્મ હાટે ન વેચાય; ધર્મ વિવેકે નીપજે, જો કરીએ તાે થાય.

મહાપુરુષોએ કહેલા ધર્મનું રહુરય અહીં છતું થાય છે. મતલળ કે ધર્મ કયાંય નીપજેતો નથી કે ધર્મ કયાંય વેચાતો નથી. માણુસમાં જો વિવેકદષ્ટિ ખુલે તો એ ધર્મ નિપજાવી શકે છે અને આચરણ કરે તો એવા માનવી ધર્મ પામી શકે છે. ટૂંકામાં, ધર્મ એ બહારની વસ્તુ નથી, પણ અંતરની વસ્તુ છે. એટલે જ ધર્મની જેને પ્રાપ્તિ થઈ છે એવા પુરુષો કહે છે:-

#### ધર્મ છે જીવના એક સાચા સખા, અંતમાં સંગ તે આવનારા; ધર્મ ક્લાંતિ હરે, હુદય શાંતિ ભરે, માેક્ષને પંચ તે લઈ જનારા,

ધર્મ જ જીવતા એક સાચા મિત્ર છે, ધર્મ જ સદાતે માટે સાથે રહેનાર છે. જેના અંતઃકરણને ધર્મના પર્શ થયા તેને દુઃખ કે અશાન્તિ હાય જ નહિ, પણ અંતરમાં શાન્તિ અને શીતલતા જ વર્તાય, એટલું જ નહિ પણ એ જ ધર્મ જીવને આત્યંતિક મુકતદશાના અનુભવ કરાવે છે. આ ખધા ધર્મના જ પ્રતાપ હાય છે. ધર્મના આવા પ્રભાવ અને આવું રહસ્ય સાંભળ્યા પછી જિરાસુની અધીરતા જરૂર વધી જાય. પ્રશ્ન થાય કે તા પછી ધર્મ, એ શું વસ્તુ છે? એ તા કહાે?

#### વસ્તુલક્ષી ધર્મ

श्री बीतराण प्रक्षुએ, અધા વાદ-વિવાદથી પર અને સર્વમાન્ય એવું ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવતા કહ્યું : 'बत्<mark>यु सहादो धम्मो'</mark> વસ્તુના–પદાર્થના જે સહજ સ્વભાવ – સહજ ગુણ એ જ ધર્મ :– માત્ર આટલા જ નિરુપણથી સામાન્ય માનવી ધર્મને સમજી ન શકે– આ તો તાત્ત્વિક રજુઆત થઈ ગણાય. એટલે એનું વ્યવહારુ– લોકગમ્ય – સ્વરૂપ સમજાવતાં એક ભકત કવિએ સાદા કાવ્યમાં જણાવ્યું:–

#### "વસ્તુને સ્વરૂપમાં જે ધરી રાખતા, 'ધર્મ' તેને કહે તત્ત્વદર્શી આત્માના ધર્મ તે વરમ આનંદ છે, જાણતા−માણુતા તે મહર્ષિ."

વસ્તુને-પદાર્થને જે પોતાના વર્ગમાં ઘરી રાખે, પકડી રાખે તેને જ તત્ત્વદેષ્ટાઓ ધર્મ કહે છે. જેમ કે સાકરના ગુણધર્મ શું'? જવાબ મળે કે મીકાશ અથવા ગળપણ. હવે મીકાશના ગુણ જેમાં ન હોય એવા મજાના– દેખાવમાં બરાબર સાકરના ટુકડા જેવા કાઈ પાંચિકા મળે તા એને આપણે સાકર નહિ કહીએ. કારણ કે એમાં મીકાશ નથી હાતી. હકીકતમાં સાકરની સાથે જ એના ગુણધર્મ-મીકાશ રહેલ છે. એવું નથી હાતું કે પહેલાં સાકર ઉત્પન્ન થઈ ને પછી મીકાશ આવી! એવું કદિ પણ બનતું નથી એ જ એના ધર્મ. એ દિષ્ટએ હવે આપણે વિચારીએ તો આપણે જેને ધર્મ-ધર્મ કહીએ છીએ, જેનું આપણે ધર્મના નામે આચરણ કરીએ છીએ એ કઈ વસ્તુના ધર્મ કહેવાય? ધર્મ કાણ કરે છે? જવાબમાં જો એમ કહેવામાં આવે કે, 'હું ધર્મ કરું છું.' 'આ મારા ધર્મ છે.' ત્યારે પ્રશ્ન થાય કે 'હુ' હું કહું છું તે હકીકતમાં વસ્તુ કઈ છે? હવે જો વસ્તુ તરીકે આપણે આપણી જાતને (પિંડને) એળબાવીએ તો બીજો પ્રક્ષ એ થાય કે જેને આપણે 'હુ' અથવા આપણા તરીકે ગણાવીએ છીએ તે પાતે કાણ છે? માણસને જે વિચારશક્તિ કે વિવેકશક્તિ મળેલી છે તેના ખરા ઉપયોગ અહીં જ કરવાના છે: જેને આપણે 'હું-હુ" કહીએ છીએ તે તો આપણું બહારનું વેષ્ટન-બાખું-ઘર છે. આપણા ઘણાં ય સ્વજના-મિત્રો એ દેહરૂપી બાળામાંથી ચાલ્યા ગયા અને આપણે એના દેહને બાળીને આખ કરી નાખ્યો એ તો

### पूर्वा गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

હકીકત છે. પછી કાઈ પૂછે તો કહીએ કે ફ્લાણા ભાઈ તો ગયા-અવસાન પામી ગયા. એટલે આ સિદ્ધ થાય છે કે, દેહ એ હું નથી પણ દેહમંદિરમાં જે રહેનાર છે તે જ ખરા 'હું' છું. અને એ હું એટલે દેહમાં જે વસતો હતો તે આત્મા: તો 'વસ્તુ' તરીકે આપણે આપણા આત્માને ગણવા નેઈએ. તેથી આત્માના ગુણધર્મ એ જ વાસ્તિવિક રીતે મારા ગુણધર્મ ગણાય. ઉપરના કાવ્યમાં કહ્યું છે તેમ મહર્ષિઓએ – જ્ઞાનીઓએ, એ જ આત્મતત્ત્વના અનુભવ કર્યો અને પછી કહ્યું:–

#### "આત્માના ધર્મ તે પરમ આનંદ છે."

મતલખ કે, એ પરમ આનંદ એ જ મારા એટલે કે આત્માના સહુજ સ્વભાવ કે સહુજ ધર્મ છે. વીતરાગ દેવાએ ધર્મનું જે લક્ષણ સમજાવ્યું " बहुष सहावो धम्मो તેનું આજ રહસ્ય છે....અન્યદર્શનકારાએ જેમ આત્માના સહુજ ધર્મ 'સच्चित्रानंद' રૂંપે સમજાવ્યો તેમ વીતરાગ દેવાએ અનુભવના અર્કરૂપે પ્રતિપાદન કર્યું કે ज्ञान दर्शन અને चारित्र એ આત્માના સહુજ ગુલ્ધર્મ છે. ત્રાનચેતના (જાલુવું તે) દર્શનચેતના (જોલું તે) અને ચારિત્ર એટલે ક્રિયાશકિત. ( માલ્યુવું તે ) આ આત્માના સહુજ ગુલ્ છે. તેના સીધા – સાદા અને સરળ અર્થ થાય – જાલ્યુવું, જોલું અને માલ્યુવું – (અનુભવવું). પરંતુ જ્યાંસુધી માનવમાં રહેલા અન્તરાતમા (ચૈત્યપુરુષ) જાગ્રત થયા નથી, પાતાના ભાનમાં આવ્યા નથી ત્યાં સુધી એ જે કાંઈ જુવે છે, જાલ્યું છે કે અનુભવ કરે છે તે સમ્ચક્ પ્રકારનું નથી હાતું – અર્થાત્ સંસારદશાનું હાય છે. માટે એ સમ્ચગ્ દર્શન, સમ્ચગ્રત્તાન અને સમ્ચક્ ધારિત્ર કહેવાય નહિ. એટલે સાચા ધર્મ તેને એ કહેવાય કે જ્યારે આત્મા, જીવનવ્યવહારમાં પાતાના સહજગુલ્ (સમ્ચગ્ર દર્શન, સમ્ચગ્રત્તાન સાધરિત્ર) ને પ્રગટ કરે…જેમ સત્, ચિત્, આનંદ (સચ્ચિદાનંદ) એ આત્માના ગુલ્યુ છે. તેમ જ્ઞાન—દર્શન—चારિત્ર પલ્યુ આત્માના જ ગુલ્યુ છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો, એ બન્ને પર્યાયવાચક શબ્દો છે. બન્ને સમાન અર્થના વોતક છે; તેને એ ગુલ્યુને જીવનમાં કેવી કેવી ફીતે પ્રગટ કરવાે? એના વ્યવહાર માર્ગ કર્યા? વીતરાગદેવાએ અર્થગંભીર એવા માત્ર શબ્દોમાં જ એ વ્યવહાર માર્ગ બતાવ્યો છે. અને એ શબ્દો જૈન સમાજમાં એટલા બધા પ્રચલિત છે કે એ સાંભળતાં જ માલ્યુસના મોતીઆ મરી જાય!—એની જિજ્ઞાસાનો પારા ઊતરી જાય! એને એમ લાગી જાય કે આ તો અમે ઘણી વાર સાંભળ્યું છે. ભગવાન મહાવીરે પોતાની દિવ્યવાણીમાં ફરમાવ્યું કે:-

#### धम्मो मंगलमुकिहं, अहिंसा-संजमो-तवो। देवावि तं नमंस्संति, जस्स धम्मे सया मणो॥

દશવૈંકાલિક સૂત્ર, અધ્યયન-૧, ગાથા-૧,

'बत्यु सहाबो घम्मो' એ તાત્ત્વિક વ્યાખ્યાને જીવનવ્યવહારમાં મૂર્તિમાંત કરવા માટે જ ધર્મનું આ વ્યવહારુ (પ્રેકિટકલ) સ્વરૂપ કહ્યું:-૧- અહિંસા, ર-સંચમ અને ૩- તપરૂપી ત્રિવેણીના જેમાં સમાવેશ થાય છે તે ધર્મા એવા ધર્મ એ ઉત્કૃષ્ટ મંગળ છે. એના જેવું શાશ્વત મંગળ બીજાં કાઈ નથી- કે બીજે કયાંય નથી. શ્રી મહાવીર ભગવાનના એ અભિપ્રાય છે કે, જેઓના મન આવા, ધર્મમાં સદાય રમમાણ છે તેવા માનવાને દેવા પણ પૂજે છે.

હવે એ શબ્દ ત્રિપુરીને આપણે જરા વિગતથી સમજીએ. પ્રથમ અહિંસાને આપણે સામાન્યરૂપે સમજી લઈએ. અહિંસાના શબ્દાર્થ અ+િદંસા એટલે હિંસા ન કરવી તે અહિંસા. ત્યારે હિંસા એટલે શું ? એ પ્રશ્ન શશે. તત્ત્વાર્થસ્ત્રમાં તેની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે કરી છે. "પ્રમત્ત્રયોગાત્ પ્રાणव्यपरोपणं हिसा" પ્રમાદવાળા યાગથી (મન-વચન-કાયાથી) કાઈના પ્રાણને ચાટ લગાડવી તે હિંસા. એવી હિંસા ન કરવી તે અહિંસા. આ નિષેધાત્મક અહિંસાનું વિધાન શશું. એટલે તે અધ્રી વ્યાખ્યા થઈ ગણાય. પ્રી વ્યાખ્યા કરવા માટે તેનું વિધેયાત્મક લવલ સમજવું એઈએ. અને તે આ પ્રમાણે છે.

"अत्मवत् सर्व भूतेषु यः पश्यति स पश्यति" "सञ्चभूयण भूयस्स सम्मं भूयाइं पासओ"

દશબેકાલિક સૂત્ર, અ૦ ૪, ગાથા-૯,

### क्य गुरुहें इविवय पं. नानसन्द्रेल सहाराज कन्स्याताहि स्मृतिग्रंथ

એટલે કે જીવમાત્રને પાતાના જેવાજ જોવા, જાણવા અને અનુભવવા તે અહિંસાનું વિધેયાત્મક સ્વરૂપ છે. અર્થાત્ બીજા શખ્દામાં કહીએ તાે જીવમાત્ર પ્રત્યે નિર્વ્યાજ પ્રેમ રાખવા-કેળવવા તે પૂરા અર્થમાં અહિંસા છે. આ પ્રકારની અહિંસા સાથે બીજા ચારે વતાે અભિપેત છે, એટલે કે એની સાથે જ એ સંકળાયેલ છે. અહિંસા વગર સત્ય, અચૌર્ય, છાદ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ પાળી શકાય જ નહિ, એવું અહિંસાનું વ્યાપક અને તેજકું સ્વરૂપ છે. ત્યાર બાદ (૨) સંયમ એટલે જે ગુણુધર્મ આપણે જીવનમાં પ્રેગટાવવેા છે⊸જે ધ્યેયને લક્ષ્યમાં રાખીને આપણે ચાલવું છે. તેનાથી આડે માર્ગ કે ઊંધા માર્ગ આપણને દોરી જાય એવા મનના અને ઈન્દ્રિયાના વલણને ધ્યેય તરફ ખેંચી રાખવા તે સંયમ અને (3) તપ એટલે મનને અને શરીરને એવી રીતે તૈયાર કરવા કે જેથો અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ સંજોગા, પરિસ્થિતિએા કે સંવેદના વચ્ચે પણ વ્યાકુળ, વ્યત્ર કે ક્ષુખ્ધ ન બની જઈએ. પણ સ્વસ્થ (સ્વરૂપસ્થ) અને શાન્ત રહી શકીએ. આ ત્રિવેણીસંગમ એ જ તાત્ત્રિક ધર્મ-નિશ્ચય ધર્મનું વ્યવહારુ સ્વરૂપ છે. જીવનમાં ઊતરેલા આવા ધર્મ એ સંજીવની જેવા કે ચિંતામણિ જેવા બની રહે છે. આવા ધર્મ જેના જીવનમાં ઊતર્યો ન હાેય અને બહારના જીવનમાં તેવા જીવ ગમે તેટલી અને ગમે તેવી ક્રિયા–કરણી કરતાે હાેય, તપશ્ચર્યા કરતાે હાેય, પ્રાર્થના કે અનુષ્ઠાન કરતાે હાેય તેમાં કંઈ સાર નથી હેાતા.

#### ભાવશન્ય ક્રિયા

એટલે જ યશાવિજયજી મહારાજે તેજીલી વાણીમાં ચાળખા મારતા ઉદ્દેખાંધન કર્યું:-

તુમ કારણ તપ-સંજમ-કિરિયા, કહેા કહાં લૌં કીજે; તુમ દરશન બિના વાહિ સબ જાકે, અંતર ચિત્ત ન ભીંજે ચેતન! અબ માહે દરશન દીજે.

આમ આત્મગુણના-નિજ સ્વભાવના-સાક્ષાત્ અનુભવ-સાક્ષાત્ દર્શન થયા વિના બહારનું બધુંય લૂખું-સુકું અને ખાટું હોય છે. એટલે જ પછી એ મહાત્માએ જ્ઞાન અને ક્રિયાના સમન્વય કરતાં કહ્યું:--

> ક્રિયા મૃહમતિ કહે જન કાઈ, જ્ઞાન ઔર કા પ્યારા: મિલત ભાવ, રસ દાે ઉમેં પ્રગટત તું દાેનાંસે ન્યારાે. ચેતન અબ માહે દરશન દીજે.

ક્રિયાવાદીએ। માત્ર ક્રિયાને-અહારના અનુષ્ઠાનોને જ મહત્ત્વ આપતા હેાય છે તેથી ક્રિયાજડ બની રહે છે. અને જ્ઞાનવાદી એટલે કોરી તત્ત્વજ્ઞાનની વાતો કરનારા 'જ્ઞાન'ને જ મુખ્ય માની શુષ્કજ્ઞાની બની રહે છેઃ ત્યારે અહીં શ્રી યશાવિજયજી મહારાજ કહે છે કે જ્ઞાન અને ક્રિયામાં જ્યારે ભાવ-પરિણામધારા-મળે છે ત્યારે એ બન્નેમાં અનેરા રસ રેડાય છે. અર્થાત્ એ બન્ને ચેતનવંતા બને છે તેથી જ કલ્યાણમંદિરના રચનાર મહામુનિ સિધ્ધસેન દિવાકરે નીચેના કાવ્યમાં બુલંદ અવાજે પડકાર કર્યોઃ–

> आकर्णितोऽपि महितोऽपि निरीक्षितोऽपि नूनं न चेतसि मया विश्वतोऽसि भक्त्या। जातोऽस्मि तेन जनवांधव! दुःखपात्रस् यस्मात् क्रियाः प्रतिफलन्ति न भावशून्याः॥

હે જનબાંધવ! મેં આપને સાંભળ્યા છે, આપનું બહુમાન પણ કર્યું છે, આપનું દર્શન પણ કર્યું છે: પણ ખરેખર, અત્યારે મને લાગે છે કે એ બધી ક્રિયાએા કરતી વખતે, ભક્તિપૂર્વક-ભાવથી મેં આપને દૃદયમાં ધારણ કર્યા નથી....પરિણામે હું દુઃખનું (જન્મ–મરણરૂપી દુઃખનું) ભાજન થઈ રહ્યો છું. તેથી એ સિધ્ધ થાય છે કે ભાવ વગરની–અંતરના પરિણામ વગરની કોઈ ક્રિયા ફ્લવલી બનલી નથી.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આ રીતે આપણા માનવજીવનમાં, 'ધર્મ તત્ત્વ'ની જ વિશેષતા છે. એ વિષે આપણે આગળ વિચારી ગયા તે મુજબ શરૂઆતમાં સામાન્ય ધર્મ – જ્યારે માણસમાં પ્રવેશ કરે છે ત્યારે તે વિવેકખુદ્ધિના સહારે કેવી રીતે આગળ વધતાં – વધતાં અલ્પ માનવમાંથી માનવ ખને છે! એમાં ન્યાય – નીતિ – પ્રામાણિકતાના તત્ત્વો કેવી રીતે દાખલ થાય છે અને પછી જેમ જેમ તેવા જીવો, મહાપુરુષો કે સત્ પુરુષોના સંપર્કમાં આવે છે ત્યારે પોતાના જીવનમાં જે ખામી – ત્રુઢી કે ઊણપ હોય તે દેખાઈ આવે છે અને પછી સત્સંગ કરતાં કરતાં વિશેષ ધર્મની જિજ્ઞાસા જાગે છે. આ વિશેષ ધર્મ એ જ માનવજીવનનું સર્વસ્વ છે. એ ધર્મ પાળવાથી જ માણસને ખરી શાન્તિ અને સાચું સુખ મળે છે. પરંતુ અહીં જ એના જીવનના સ્થ અટકી પડયો છે. જાણવા છતાં – સમજવા છતાં એ 'ધર્મ'નું આચરણ કરી શકતો નથી. એનું શું કારણ ? એનું રહસ્ય સમજાવતાં મહાપુરુષોએ અને શાસકારોએ કહ્યું છે કે જ્યાં સુષી આપણને મળેલા સાધનો મન – ખુદ્ધિ – ચિત્ત વગેરે – એટલે કે અંતઃ કરણ શુદ્ધ – નિર્મળ ન થાય, ક્ષેત્રવિશુદ્ધિ ન થાય – ચિત્તાશુદ્ધિ ન થઈ હોય ત્યાં સુષી આત્માને સહજ ગુણ પ્રગટી શકતો નથી તેથી બધા કિયાકાંડા અનુષ્કાનોનું આ જ એક પ્રયોજન છે. એટલે જ કહ્યું છે કે: –

#### "शानस्य भक्तेः तपसः क्रियायाः, प्रयोजनं खल्विदमेकमेव। चेतः समाधौ सति कर्मछोपः, विशोधनादात्मगुणप्रकाशः॥

જ્ઞાનના માર્ગ, ભક્તિયાંગ કે તપશ્ચર્યા કે ક્રિયાયાંગ અથવા કર્મયાંગ એ બધા માર્ગા અથવા સાધના પદ્ધતિના હેતુ માત્ર એક જ છે અને તે એ કે, તે તે માર્ગનું સેવન કરતાં કરતાં, ચિત્તવૃત્તિમાં સમાધાન બની રહે; ચિત્તની પ્રસન્નતા ઉપજે તા જ એ બધા લેખાના છે. ચિત્તપ્રસન્ન થયું અટેલે કે ચિત્તવૃત્તિમાંથી વિશેષ નીકળી ગયા હોય તા એવું ચિત્ત (અંતઃકરણ) વિશુષ્ય થયું ગણાય. એમ થવાથી આવરણભૂત તત્ત્વના નાશ થયે છતે આત્મગુણના પ્રકાશ એ અંતઃકરણ દ્વારા થયા કરે. શ્રી આનંદઘનજી મહાત્માએ કહ્યું છે તેમઃ-

#### ચિત્ત પ્રસન્ને રે પૂજનફળ કહ્યું રે, પૂજા અખંડિત એહ, કપટ રહિત થઇને આતમ અપીંએ રે, આનંદઘન પદ લેહ– ૠળલ જીનેશ્વર પ્રીતમ માહરા રે૦

આમ ચિત્ત-પ્રસન્નતાની જ ખલિહારી છે. ચિત્ત-મન-અંતઃકરણ આત્મામાં પર્યવસાન પામે છે, એટલે કે આત્મામાં વિરમે છે ત્યારે જૈન પરિભાષામાં આત્મા સંવરિત બને છે. અર્થાત્ કર્મરજ આત્માને ચોંટતી અટકી જાય છે. પરિણામે આત્માના સહજ ગુણ જ્ઞાન – દર્શન આપાઆપ પ્રગટે છે. આત્મગુણ (જ્ઞાન – દર્શન – ચારિત્ર)નું પ્રક્ટીકરણ એ જ ધર્મનું અતિમ લક્ષ્ય છે. અને દૃદયશુદ્ધિ –ચિત્તશુદ્ધિ સિવાય તેમ બની શકતું નથી. હવે આટલે દરજ્જે આવેલા માનવ સત્સંગથી એટલું જરૂર સમજ્યા હાય છે કે કાઈ પણ પ્રકારે દૃદયશુધ્ધિ કરવી એ જ પાયાની વાત છે. એની વિવેકશકિત પણ તેને એ વાત સમજાવે છે કે જે સુખ – શાન્તિ માટે હું બાહ્ય વસ્તુ કે બહારની સાધન – સામથી ઉપર આધાર રાખતા હતો તે બરાબર ન હતી. ઉપરાંત જે જે એવા જીવા, સંતપુરુષા કે સદ્દ્યરુએાની વધારે પર્યુપાસના કરતા રહે છે તેમ તેમ સુખ–દુઃખની સમજ પણ તેઓની બદલાતી રહે છે. એટલે કે એ વિષેના એના જૂના ખ્યાલા છૂટતા જાય છે અને નવી સમજ આકાર લેતી જાય છે.

### જીવન**દ**િટ

#### (મહામાનવની ભૂમિકા)

વિવેકખુદ્ધિના જેમાં પરિપાક થયા, એવા આગળ વધેલા માનવા, જ્યારે સંતપુરુષાના સમાગમમાં આવે છે ત્યારે તેને ખબર પડે છે કે દુઃખ એ શી વસ્તુ છે? તેઓ વારંવાર સાંભળતા હાેય છે:--

> संसारकुः बाम्न परोऽस्ति रोगः, सम्यक्विचारात् परमौषधं न। तद्रोग-दुः बस्य विनाशनाय, सत्छास्त्रतोऽधं क्रियते विचारः ॥

અર્થ: - સંસારના દુ:ખ જેવા બીજે કાઈ રાગ નથી અને તે રાગ કે, તે દુ:ખના અંત લાવવા માટે સમ્યક્

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

ાવચારના એવું કાેઈ શ્રેષ્ઠ ઔષધ નથી. એવા સમ્યક્ વિચાર સત્ શાસ્ત્રમાંથી મેળવી શકાય છે.

અહીં આપણને દુઃખ અને રાેળની ખરી વ્યાખ્યા મળી આવે છે. સામાન્ય રીતે માનવ, સાંસારિક પ્રતિકૃળતાને દુઃખ માને છે અને અનુકૂળતાને સુખ માને છે. પરંતુ જ્ઞાની પુરુષો જેને દુઃખ માને છે તેની સમજ શાસકારા નીચે મુજબ આપે છે:-

#### जम्म दुवस्तं जरा दुवस्तं रोगाणि मरणाणि य। अहो! दुवस्त्रो हु संसारो जन्ध किसन्ति जन्तुणो॥

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અધ્યયન-૧૯, ગાથા--૧૫

જન્મ એ દુઃખ છે, વૃદ્ધાવસ્થા એ દુઃખ છે. રાેગ અને મરણ એ પણ દુઃખ છે. અરે રે! સંસાર પાેતે જ દુઃખરૂપ છે. એટલે જ પ્રત્યેક પ્રાણી સંસારમાં (આસકિતથી) દુઃખ, દુઃખ અને દુઃખ જ વેઠે છે. દુઃખથી ક્લેશ પામે છે.

સંસાર પોતે જ દુઃખરૂપ છે એટલે ઉપચારથી એ જ મહાન રાગ છે. શાસ્ત્રની પરિભાષામાં એને ભવરાગ કહે છે. અને એવા એ રાગને મટાડવા 'सम्यक् विचार' જ પરમ ઔષધ છે. તો હવે આપણે બે મુદ્દા ખરાબર સમજભાના રહે છે. (૧) પહેલો મુદ્દોઃ સંસાર એટલે શું? સંસાર કોને કહેવા? અને (૨) બીજો મુદ્દોઃ સમ્યક્ વિચાર એ શું છે? અને તે કયાંથી મેળવવા? સમ્યક્ વિચાર એ ઔષધરૂપ છે તાે એ દર્દને કેવી રીતે લાગુ પડે છે? આ પ્રશ્નાનો ખુલાસા આપણને ઉપરના શ્લાકમાં જ મળી રહે છે. એમાં જ એની સમજ આપી છે. હકીકતમાં સંસારને જ દુઃખરૂપ જણાવેલ છે અને એ જ મહારાગ છે તાે એ સંસાર કયા? અને એ દુઃખરૂપ કેવા પ્રકારે છે તે સમજવાના આપણે પ્રયત્ન કરીએ.

#### સંસારનું સ્વરૂપ

સામાન્ય રીતે જગતના જીવાની–માનવાની એવી સમજ હાય છે કે સંસાર એટલે ઘર–ખા'ર, હાટ–હવેલી અને કુંદુંખ–કબીલા એ સંસાર છે. એ બધું તજી દીધું એટલે સંસાર છૂટી ગયા. અર્થાત્ આપણે સંસારની વિડંખભાશી ખર્ચી ગયા! આ સમજ કેટલી બધી છેતરામણી છે? જગતના માનવા અને જ્ઞાની–સંસ્કારી પુરુષા વચ્ચે, સંસારની સમજમાં કેટલું બધું અંતર છે? આપણે હુમણાં એઈ ગયા તેમ જ્ઞાની પુરુષાને જન્મ–જરા–મરણ એ દુઃખરૂપ લાગે છે. તેથી જેના નિમિત્તે જન્મ–મરણ થયા કરે છે તેજ ખરું દુઃખ છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં ભગવાન મહાવીર ફરમાવે છે:–

#### रागो य दोसो वि य कम्मबीयं, कम्भंच मोहप्पमञं वयन्ति । कम्मं च जाई मरणस्स मूळं, दुक्खं च जाई-मरणं वयन्ति॥

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, અધ્યયન ૩૨, ગાથા ૭

રાગ પરિષ્કૃતિ અને દ્વેષ પરિષ્કૃતિ એ બંને કર્મના બીજ છે અને એ કર્મ, માહ્યી ઉત્પન્ન થાય છે. એટલું જ નહિ પણ એ કર્મ જન્મ-મરષ્કુનું મૂળ (બીજ) છે. તત્ત્વતઃ જન્મ-મરષ્કુર્યી સંસારને ઉત્પન્ન કરનાર કર્મ જ છે. માટે પરાષ્ઠીનપષ્ઠું જન્મ-મરષ્કુ થયા કરે એ જ ખરું દુઃખ છે, એમ જ્ઞાની પુરુષા માને છે. એ સ્થિતિ- વિશેષને મહાપુરુષા સંસાર કહે છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો ",યયા अયમાતમા સંશ્રિયતે દૃતિ સંસાર કહેવામાં આવે છે. એ આ જીવાતમાં એક યોનિમાંથી બીજી યોનિમાં ધકેલાય છે, સરકે છે—આશ્રય લે છે—તેને સંસાર કહેવામાં આવે છે. એ નિમિત્તને—એ પ્રેરક તત્ત્વને કોઈ વાસના કહે છે, કોઈ સ્પૃહા કે ઈચ્છા કહે છે. જૈન પરિભાષામાં એને નિયાસું કહે છે. મતલબ કે આ વાસના જ જન્મ-મરષ્કુનું કારષ્ઠું છે. તેથી કોઈ પણ પ્રયોગથી—સાધનાથી કે અનુષ્ઠાનથી વાસનાનો છેદ ઉડાડી શકાય તો સંસારનું દુઃખ ન રહે. એટલે કે સંસારમાં પુનઃ પુનઃ જન્મ-મરષ્ઠુ ન થાય. જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની પરિભાષામાં રાગ અને દ્વેષને સંસારની જડ કહેવામાં આવે છે. એ જ કર્મનું બીજ છે. એમાંથી અથવા એનાથી જ સંસાર પાંગરે છે. હવે એ સંસારરૂપી એ રાગ મટાડવા હોય તો એના ઔષધનું વિધાન પણ

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનઅન્દ્રન સહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ઉપરના શ્લાેકમાં જણાવેલ છે :- "सम्यग् विचारात् परमोषधं न" સમ્ચક્ વિચારનું સ્વરૂપ

સમ્યક્ વિચાર એ જ પરમ ઔષધ છે. હવે પ્રક્ષ એ ઉત્પન્ન થાય છે કે સમ્યક્ વિચાર એટલે શું ? અને કયાંથી લાવવા ? એના ખુલાસા પણ એ શ્લાેકના છેલ્લા ચરણમાં નીચે મુજબ છે :–

#### "सच्छास्त्रतोऽयं क्रियते विचारः"

સત્-શાસ્ત્રમાંથી આ સમ્યક્ વિચાર મેળવી શકાય છે. પ્રશ્ન થશે કે, 'સત્-શાસ્ત્ર એટલે કચું શાસ્ત્ર? જગતમાં જીવન જીવવા માટે અને માણવા માટે અનેક પ્રકારની વિદ્યા અને કળાઓ છે, અને તેના પરગામી થવા માટે તે તે વિઘા-કળાના શાસ્ત્રો પણ હાય છે. જેના અભ્યાસ કરવાથી તે તે વિષયમાં માણસ નિષ્ણાત ખની શકે. જેમ કે સંગીતિવિદ્યા, નૃત્યકળા, શિલ્પવિજ્ઞાન, વણાટશાસ્ત્ર વગેરે ૧૪ પ્રકારની અને ખીજી ૭૨ પ્રકારની વિદ્યા-કળા હાય છે. પરંતુ એને આપણે સત્શાસ્ત્ર નહિ કહી શકીએ....એવા પ્રકારની વિદ્યાકળાએ વર્તમાન-જીવન જીવવા અને માણવા માટે ઉપયોગી ખરી; એટલું જ નહિ પણ, માનવ સમાજમાં ઉત્પન્ન થયા પછી, મન-ખુદ્ધિનો વિદ્યાસ કરી જે માણસ કોઈ પણ એક વિદ્યા કે કળામાં પ્રવીણતા ન મેળવે તો, સંસ્કારી-શિક્ષિત સમાજમાં એવા માણસને પશુ જેવા કહ્યો છે: જેમ કે:—

#### साहित्य-संगीत-कलाविहीनः साक्षात् पशुः पुच्छविषाणहीनः तृणं न खादन्नपि जीवमानः तद् भागधेयं परमं पश्नाम्॥

અર્થ:- સાહિત્યની કળા, સંગીતિવદ્યા કે એવી બીજી કાઈ લિલતકળા વગરના માનવી શીંગડા અને પૂંછડા વિનાના સાક્ષાત્ જનાવર છે. એવા માણસ પાતાના નિર્વાહ માટે ઘાસ ખાધા વગર જીવે છે એટલા પશુઓના સદ્ભાગ્ય ગણવા. આ જરા અતિશયાકિત છે એ ખરું, પરંતુ એ ભૂલ સુધારી લેવા માટે, રાજર્ષિ ભર્તુ હિરેએ વિદ્યાકળાનું રચનાત્મક સ્વરૂપ સમજાવતાં, જન-સમાજને એક નવા દિવ્દિકાણ આપ્યાઃ એણે કહ્યું કે, ''જનવ્યવહાર (લાેકસ્થિતિ) યથાયાંગ્ય નિભાવી શકે તે માટે જ વિદ્યા-કળા છે. એટલા માટે પાતાના અનુભવથી એણે જન-સમાજના નવ વિભાગ કરી કાેની સાથે કેવા વ્યવહાર કરવા તે એક શ્લાેકમાં જણાવ્યું અને સાથાસાથ વિદ્યા-કળાની કસાેટી ખતાવી—

१ २ ३
दाक्षिण्यं सजने दया परजने शाठयं सदा दुर्जने
४ ५ ६
प्रीति साधुजने नयो नृपजने विद्वज्ञनेष्वार्जवम्।
७ ८ ९
शोर्य शत्रुजने क्षमा गुरुजने, नारीजने धूर्तता
ये चैवं पुरुषाः कलासु कुशलास्तेष्वेवलोकस्थितिः॥

જે પુરુષા વિદ્યા–કળામાં કુશળ–પ્રવીણ હોય તેઓના જનવ્યવહાર નીચે મુજબ હાય છે: અર્થાત્ જેઓ, એ રીતે લાેકસ્થિતિ નિભાવી શકે તેઓ જ વિદ્યા–કળામાં પ્રવીણ ગણાય, સામાજિક જીવનના ભર્તાહરિએ એકંદર નવ વર્ગા સ્વીકાર્યા. અને તેની જેડે કેવી રીતે વર્તવું એની આચારસંહિતા પણ પાતાના અનુભવથી જણાવી. એ નવ વર્ગા નીચે મુજબ છે:-

૧. સ્વજનવર્ગ, ૨. પરજનવર્ગ, ૩. દુર્જનવર્ગ, ૪. સાધુ સજ્જનવર્ગ, ૫. નૃપવર્ગ અથવા રાજસત્તા, દ. વિદ્વાનવર્ગ, ૭. શત્રુવર્ગ, ૮. ગુરુજન–વડીલવર્ગ, અને ૯. પ્રમદા–નારીવર્ગ. આ નવે સંબધો **યશ**ાયાેગ્ય જાળવવા માટે તે તે વર્ગ સાથે કેવા વર્તાવ કરવા તે અનુક્રમે આ પ્રમાણે છે.

(૧) સ્વજનવર્ગ એટલે જેના પ્રત્યે આપણને પાતાપણાની લાગણી હાય અને સાથે સાથે વિશ્વાસ હાય, તેના પ્રત્યે દક્ષિણ્ય દક્ષતાના ભાવ રાખવા. દક્ષતા એટલે સામી વ્યક્તિનું દિલ પારખીને અનુકૂળતાથી રહેવું તે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃનિગ્રંથ

(૨) પરંજન એટલે પરાયા માણસ. જે વ્યક્તિમાં આપણને આત્મીયતાના ભાવ ન જાગે તે પરજન કહેવાય. તેથી તેના પ્રત્યે દયા એટલે કે અનુકંપા અથવા સહાનુભૂતિના ભાવ રાખવા. (૩) દુર્જન એટલે જેની પ્રકૃતિમાં દુર્જનતા ભરી હાય તેના તરફ એવી જાતની હળવી શકતા રાખવી કે જેથી આપણે દુર્જનમાં ન ગણાઈએ. (૪) સાધુજન-સજ્જન વર્ગ એટલે જે ખાનદાન, અમીર અને સદ્દવૃત્તિવાળા હાય તેના પ્રત્યે પ્રીતિભાવ-સાચા સ્નેહભાવ રાખવા. (૫) નૃપજન એટલે રાજવર્ગ અથવા યાગ્ય રાજ્યસત્તા પ્રત્યે ગમે તે ભાગે પણ ન્યાયના વર્તાવ રાખવા (કાનૃનભંગ ન કરવા). (૬) વિદ્વાન પુરુષા પ્રત્યે નિષ્કપટભાવ-સરળભાવ રાખવા. (૭) શત્રુવર્ગ – વિરાધી કે દુશ્મનવર્ગ પ્રત્યે તેજસ્વી-શરવીરતા રાખવી. (૮) ગુરુજન-વહીલવર્ગ પ્રત્યે ક્ષમા એટલે સહિષ્ણુતાના ભાવ રાખવા-ઉધ્ધતાઈ ન બતાનની. (૯) નારીજન-પ્રમદાવર્ગ-માહ તરફ ખેંચતી સ્ત્રી પ્રત્યે ધૂર્તતા રાખવી. આ પ્રકારના ભર્નુકરિના અનુભવ છે. ભર્તુક્રિનો એ અનુભવ, સામાન્ય રીતે જનવ્યવહારમાં હજુ પણ એટલા જ ઉપયાગી ગણાય-તેમ છતાં પણ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ આધારિત એવી નીતિ કે એવી વિદ્યાકળા એ સત્-શાસ્ત્ર નથી એટલું જ અહીં સમજવાનું છે. \*

સત્શાસ્ત્ર એટલે કચું શાસ્ત્ર ?

એમ તો જીવન જીવવા માટેના આ લોકિકશાસ્ત્રો ઉપરાંત ધર્મશાસ્ત્રોના નામે બીજા શાસ્ત્રો પણ જગતમાં પ્રચલિત છે, તો એને સત્શાસ્ત્રો ન કહી શકાય? આના ખુલાસારૂપે શ્રી શુભચંદ્ર નામના આચાર્ય મહારાજે 'જ્ઞાનાર્ધ્યુવ' નામના સ્વરચિત ગ્રંથમાં સત્શાસ્ત્ર અને અસત્શાસ્ત્ર કે કુશાસ્ત્ર અંગે જે સમજ આપી છે તે વિચારવા જેવી છે:-

#### असच्छास्त्रप्रणेतारः, प्रज्ञालवमदोद्धताः।

#### सन्ति केचिच्चभूपृष्ठे, कवयः स्वान्यवञ्चकाः॥

જરા જેટલી પ્રજ્ઞાશકિતના અભિમાનથી ઉષ્થત થયેલા અને તેથી પાતાની મતિકલ્પનાથી અસત્શાસને સ્થનારા, પાતાને અને બીજાને ઠગનારા એવા કેટલાક કવિએા પણ આ દુનિયામાં હાેય છે.

#### स्वतत्त्वविमुखैम्ढैः कीर्तिमात्रानुरञ्जितैः।

#### कुशास्त्रछद्मनालोको, वराको व्याकुलीछतः॥

આત્મતત્ત્વને નહિ પામેલા, માત્ર બહારની કીર્તિ કે પ્રતિષ્કામાં રાચનારા મૂઢ એવા એ કવિઓએ, કુશાસ્ત્ર રચીને તેના બા'નાથી બિચારા લોકોને વ્યાકૂળ કરી મૂકયા છે – બ્રમિત કરી મૂકયા છે.

#### क्षणं कर्णामृतं स्ते, कार्यश्चस्यं सतामि। कुशास्त्रं तनुते, पश्चादविद्यागर विकियाम्॥

(મનારંજન કરનારું અને ખુદ્ધિને ખહેકાવનારું) કુશાસ સાંભળવાથી સજ્જન પુરુષોને પણ થાડીવાર તા તે અમૃત જેવું લાગે છે. પરંતુ કંઈ કાર્ય નીપજાવનાર હાેતું નથી. પરિણામે પાછળથી એવું કુશાસ – અવિદ્યારૂપી ઝેરની વિક્રિયાને ફેલાવે છે.

#### अधीते वी श्रुतैर्ज्ञातेः कुशास्त्रैः कि प्रयोजनम्। यैर्मनः क्षिप्यते क्षियं, दुरन्ते मोहसागरे॥

\* આના અર્થ એના તથા સમજવાના કે આ નીતિ એ સર્વથા સત્ય કે હિંચત છે. પ્રાય: જનવ્યવહાર આવા હોય એવું ભર્ત હિંદિ રાજિનિ તે સમલે લાગ્યું હતું. આ બધા નીતિએ સાપેક્ષ હોય છે. એને આપણે સત્શાસ્ત્રમાં ન ગણાની શકોએ. માટે ભાગે 'નીતિ'નું ધોરણ સંજોનો અને પરિસ્થિતિ પ્રમાણે બદલાતું હોય છે. કાઇ સમર્થ પુરુષ પોતાની આગવી પ્રતિભાષી, નવું મૃત્ય સ્થાપે છે અને તે જમાના સુધી ચાલ્યા કરે છે. દા. ત. 'হાઇપ सदा दुर्जने' એ નીતિમાં મહાત્મા ગાંધીજીએ, પોતાના જીવનથી પરિવર્તન કર્યું. એમણે ''દ્યાઠપં પ્રત્યાપે સત્યં સુર્યાત્" એ નીતિ અપનાવી—એવી જ રીતે 'નારી અને ધૂર્તતા' એ નીતિ, આજના સંસ્કાર-સંપન્ન સમાજમાં માતૃજાતિનું અપમાન કરનારી લાગે ત્યાં નારીજન એટલે પ્રમત્ત ધૂર્તતાને ખદલે 'હપેક્ષાયૃત્તિ' રાખવી તે હપયુકત લાગે છે. મતલળ કે આ બધાં સંબ'ધોમાં 'વિવેક્યું હિંદુ' એ સર્વોપરિ તત્ત્વ હોવું ઘટે એ ખાસ લક્ષ્યમાં લેવા જેવું છે.

સંપાદક

### प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि समृतिग्रंथ

જેથી માણસના મન – ખુધ્ધિ, દુરન્ત એવા માહસાગરમાં તુરત જ ફેંકાઈ જાય છે; અર્થાત્ માહમય બની જાય છે, તેવા કુશાસ્ત્રોના અભ્યાસથી, શ્રવણથી કે જાણપણાથી શું લાભ ?

હવે એ જ મહાયોગી આચાર્ય પુરુષ સત્શાસની કસોટી બતાવે છે:-

#### अयमातमा महामोहकलङ्की येन शुध्ध्यति । तदेव स्वहितं धाम, तञ्च ज्योतिः परं मतम्॥

મહામાહના કલકવાળા આ આત્મા, જેનાથી (જે સાધનથી) વિશુધ્ધ પવિત્ર થાય તેજ ખરી રીતે સ્વને માટે – આત્માને માટે હિતકારી ગણાય અને તેજ ઉત્કૃષ્ટ જ્યોતિ કે પરમ તેજરૂપ મનાય છે. અર્થાત જેનાથી આત્માનું લક્ષ જાત્રત થાય તે સત્શાસ્ત્ર અને તે સિવાયના બીજા બધા કુશાસ્ત્ર સમજવા.

તો પછી જે શાસ્ત્રમાંથી સમ્યક્ વિચાર પામી શકાય છે તે સત્શાસ કર્યું? એનો જવાબ એ છે કે, સત્શાસ એટલે સત્નું શાસ. સત્ એટલે ત્રણે કાળમાં જે અબાધિત છે, જે શાશ્વત છે, જે અજર – અમર અવિનાશી વસ્તુ છે તે સત્. એવા સત્ને પૂર્ણપણે સમજવાનું, અનુભવવાનું જે શાસ્ત્રથી કે જે ગ્રંથથી બની શકે તે સત્ શાસ્ત્ર. એ દેષ્ટિએ વિચારીએ તો આત્મા એ જ સત્ છે. આત્મા – ગૈતન્ય પોતે જ શાશ્વત – અમર છે. એટલું જ નહિ પણ આત્મા પોતે જ જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. તેથી આત્મા જ સત્ના પર્યાયવાચક શબ્દ છે. આત્માને લગતું શાસ્ત્ર તે સત્શાસ્ત્ર अધિ+आत्म=अध्यात्म, आत्मनः अधि इति अध्यात्म. મતલબ કે, અધ્યાત્મશાસ્ત્ર કહેા, સત્શાસ્ત્ર કહેા કે જ્ઞાનશાસ્ત્ર કહેા. બધા એક જ વસ્તુના પ્રતિપાદક શબ્દો છે. તેથી જ 'જ્ઞાનાર્ણવ'ના સ્થયિતા તત્ત્વન્ન આચાર્ય શ્રી શુભચંદ્રજ મહારાજે નીચેના કાલ્યમાં, સત્શાસ્ત્ર કે જ્ઞાનશાસ્ત્ર માટે બુલંદ અવાજે પોતાના અભિપ્રાય જણાવ્યો છે:–

अहो, सित जगत्यूज्ये, लोकद्वय विशुध्धिदे। ज्ञानशास्त्रे सुधीः कः स्वमसच्छास्त्रेविंडम्बयेत्॥

આશ્ચર્યની વાત છે કે, આ જગત ઉપર, આ લોક અને પરલોક અન્તેને શુષ્ધ – પવિત્ર કરનાર, જગતપૂજ્ય એવું 'જ્ઞાનશાસ્ત્ર – અધ્યાત્મશાસ્ત્ર' વિદ્યમાન હોવા છતાં, એવો કેાળુ અધ્ધિમાન પુરુષ હોય કે જે અસત્શાસ્ત્રો કે કુશાસ્ત્રો વડે પોતાની વિડમ્બના કરે?

સમ્યક્ વિચારના મુદાએા

આતમા શું છે ? આત્મા કેવી રીતે બંધાય છે ? કેવી રીતે મુક્ત થઈ શકે ? કર્મ શું છે ? મન, બુધ્ધિ, પ્રાણ અને ઈન્દ્રિયોનું કેવું સ્વરૂપ છે ? આત્માની સાથે આ બધાના કેવા સંબંધ છે ? વગેરે વસ્તુનું જેમાં યથાઈ વર્ણન આવે–જેમાં અનુભવપ્રધાન વર્ણન હાય તે સત્શાસ્ત્ર, અધ્યાત્મશાસ્ત્ર કે જ્ઞાનશાસ્ત્ર. એવા અધ્યાત્મશાસ્ત્રમાંથી, ભવરાગ એટલે કે સંસાર-રૂપી રાગના નાશ કરવા માટે સમ્યક્ વિચારરૂપી ઔષધ લેવાનું છે. જીવનની એ સર્વાત્કૃષ્ટ દિવ્યકળા છે. એવા સત્શાસ્ત્રના ચિંતનીય મુદ્દાઓ અનુભવી પુરુષોએ નીચે મુજબ જણાવ્યા છે.

कोऽहं कथमिदं जातं, को वै कतोऽस्य विद्यते । उपादानं किमस्तीह, विचारः सोऽयमीदशः॥

હું કેાણ ? આ બધું કયાંથી આવ્યું ? આના કર્તા કેાણ હશે ? આ બધાનું ઉપાદાન (મૂળ) કારણ શું ? આ સમ્યક્ વિચારના મુદ્દાઓ છે. બીજી રીતે વિચારીએ તેા—

कोऽहं कथं केन कुतः समुद्गतो यास्यामि चेतः क्व शरीरसंक्षये ?। किमस्ति चेहागमने प्रयोजनम् वासोऽत्र मे स्यात् कति वासराणि ?॥

હું કેાણ ? અહીં કેવી રીતે આવ્યો ? કયા કારણથી આવ્યો ? કયા સ્થળેથી, કયા ક્ષેત્રમાંથી આવ્યો ? હવે શરીર પડી જશે–વિરમી જશે ત્યારે અહીંથી હું કયાં જઈશ ? આ સ્થળે, આ જ કુટુમ્ળમાં ઉત્પન્ન થવાનું કારણ શું ? અને અહીં મારાે કેટલા સમય સુધી વાસ - ઉતારાે છે ? વગેરે વિચારવા યાેગ્ય મુદ્દાએા અધ્યાત્મશાસના છે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ંતેના તલસ્પર્શા વિચાર – તેનું ઊંડાણથી અધ્યયન, તેનું અનુશીલન – પરિશીલન અને તેના પરિણામે નિશ્વયાત્મક ઉકેલ તે સમ્યક્ વિચાર છે. સ્વ. અમારા પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી **નાનચંદ્રજી મહારાજે** આજ સમ્યક્ વિચારને પોતાની કાવ્યમય આગવી શૈલીથી નીચે મુજબ સમજાવ્યો છે:

#### સમ્યક્ વિચારના મુદ્દા

(રાગ – ધનાશ્રી: હબ – મન તું ગમાર થા મા)

કોણુ તું કયાંથી આવ્યા, સાથ શું સામાન લાવ્યા ? ટેક્ટ

- આવિયો તું કેમ આહીં, કારણ સમજ કાંઈ;
  - કાળ કર્યાં બધા તેં ગુમાવ્યા કાેેેે તું...કાેેેેે્ે્...૧
- કેાનાથી સંબંધ તારાે, વેગે કરી લે વિચારાે;
  - દ્રુઃખમાં કેાણે દખાવ્યેા ? કેાણ તું....કેાણ....ર
- કામ તારું શું કહેને ? લક્ષમાં તું એહ લેને;
  - ફંદમાં કાેેે ફસાવ્યા ? કાેેેે તું...કાેેેેેેેેં
- તાહરા સ્વભાવ છાડી, વિભાવે રહ્યો તું દાેડી,
  - બાેધ આ કાેેે ખતાવ્યા ? કાેેેે તું…કાેેેેે્ેેે...૪
- ફેરા ભવમાં ફરીને, કર્મ દુઃખદા કરીને;
  - કહે ને નાણા શું કમાયાે ? કાેણ તું...કાેણ....પ
- તારું છે સ્વરૂપ કેવું ? અંતરે વિચાર એવું;
  - ુ આ જાદુખેલ શું જમાવ્યો? કોણુ તું....કોણ....¢
- સાચું સુખ તારું શેમાં, આંખ તું ઉઘાડ એમાં;
  - કાેે બાલ તને બનાવ્યાે ? કાેેેે તું….કાેેેેેેેેં
- વા'લા આ વિચારવાને, સુબાધ સુણાવવાને;
  - પ્રશ્ન **'સંતરાિષ્યે'** પૂછાવ્યા કાેેે તું….કાેેેેેંે

#### જીવન**દ**ષ્ટિ

#### (મહામાનવની ભૂમિકા – ચાલુ)

ભવરાગ અથવા સંસારરૂપી દુ:ખને મટાડવા માટે જે અમાઘ ઔષધિ છે તે "सम्यक् विचार ' છે. જેની વિચારણા કરતાં આપણે ત્યાં સુધી આવ્યા કે એવા 'सम्यक् विचार" સત્શાસમાંથી મેળવી શકાય છે. એટલે કે સત્ શાસ્ત્રનું અવગાહન કરવાથી – મનન, ચિંતન કરવાથી સમ્યક્વિચારના મુદ્દા પામી શકાય છે. આ સમ્યક્વિચાર માટે, અમારા પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબના કેવા ઊંચા ખ્યાલ હતા તે તેઓએ, એક જિજ્ઞાસુ આતમાને પત્ર દ્વારા નીચે મુજબ જણાવેલ છે:—

"પ્રાણીમાત્રને ત્રિદેષનો વાયુ વળગ્યો છે: મિશ્યાત્વ, માયા ને નિયાશું (વાસના). એનો ઉપાય સમ્યક્વિચાર છે. એવા વિચારાથી જ જંબૂકુમાર આઠ આઠ નવવધૂઓના માહમાંથી બચ્ચા: શાલિલદ્ર જેવા વૈલવી પણ પ્રગાઢ માયાના બંધનથી છૂટયા: એ જ સમ્યકવિચારથી સ્થ્લિલદ્ર, કેાશા નિવાસમાં નિલેપ, નિશ્ચિતલાવે રહી શકયા: એવા વિચારના બળે પ્રદેશી પ્રેમથી મૃત્યુને લેટી શકયા: અને એ જ વિચારથી શિકારે નિકળેલ મૃગઘાતક સંયતિરાજા, રાજ્યઋષ્ઠિ, સમૃષ્ઠિ અને વિપુલલાગ–ઐધ્વર્થ છેાડીને દીક્ષિત થયા: એ વિચારની પરિપકવતાથી ગૃહસ્થાશ્રમની ગૂંચવણામાં અબધાવો રહી શકાય. એ વિચારની શ્રેણી દદયની આંતરશુષ્ઠિથી પ્રગટે છે, અને આંતરશુષ્ઠિ સમ્યક્વિચાર ટકાવી રાખે છે. તમારા પત્ર વાંચતાં તમા એ જ ગડમથલમાં જણાએા છા. પ્રકૃતિઓની ધમાલથી–તેની સતત પ્રવૃત્તિઓથી પર રહી–દેષ્ટા તરીકે–સાક્ષીરૂપે નીરખવા મથા છેા અને તેમાં

## पूज्य गुरुहेव डिवय पं. वान्यन्द्रका सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

વિક્ષો પણ આવે છે. એ તો સંભવિત છે. યુધ્ધ તો આવા સમયે તીવ્ર જ હોય, પણ મને ખાતરી છે કે પરમાત્માનું શરણ સ્વીકારનારના છેવટે વિજય થાય છે. ગુરુ કે ભગવાન છૂપાયાયે નથી ને ભૂલ્યા પણ નથી. તમારા યુધ્ધ તરફ જ એની દષ્ટિ છે અને આશીર્વાદ વરસતા જ હોય છે. માત્ર એ માર્ગ કઠણ અને કાર્ય કષ્ટસાધ્ય છે...."

પૂજ્ય શુરુદેવના આ ઉદ્દગારા સાધક માટે ખૂબ જ પ્રેરણાદાયી નીવડે તેવા છે. ટૂંકામાં, જેણે એવા સમ્યક્વિચાર પચાવ્યા છે એવા સંતા અને સદ્દશુરુઓના સમાગમથી એમાં વધારે પ્રગતિ કરી શકાય છે તેથી જ કહ્યું છે:—

> પુષ્ય પરિપાકથી સંતજન સાંપડે, તેથી વિવેકના દીપ પ્રગટે, સત્ય સમજાય છે, પાપ ક્ષય થાય છે, દુષ્ટ વિચાર આચાર અટકે; સંત સહવાસથી હૃદય ઉજ્જવળ બને, હૃદય ઉજજવળ વિના જ્ઞાન ના'વે, જેમ જન્મોધને રૂપનું ભાન ના, જ્ઞાન વિના નહિ સુકિત આવે.

જો અંતરમાં જ્ઞાનગુણ પ્રગટાવવા હાેય તાે, હૃદયશુધ્ધિ કરવી જોઈએ. કારણ હૃદય જ આત્મગુણને ઝીલનાર અને પ્રગટ કરનાર દર્પણ અથવા અરીસાે છે અને હૃદયશુધ્ધિ થવા માટે, સંતપુરુષા–સદ્દગુરુએા–અનુભવી પુરુષાના સમાગમ કે સહવાસ જ ઉપકારક થાય છે.

#### જ્ઞાનગુણ કેવી રીતે પ્રગટે?

એ સમાગમ કે સહવાસ બરાબર થાય છે કે નહિ તે પોતાના આચાર-વિચારના પરિવર્તનથી સસજાય છે ખરેખર, પુષ્યના પરિપાકથી જ્યારે માનવને સંતપુરુષોનો જેગ થાય-પ્રાપ્તિ થાય તે પછી તેને ઓળખીને એની યથાવિધિ પર્યુપાસના કરવામાં આવે તો જેમ જેમ સત્સંગ વધતો જાય તેમ તેમ તેના અંતરમાં સત્-અસત્ યેાચ્ય-અયોગ્યના નિર્ણય કરનાર વિવેકરૂપી દીવા પ્રગટે. એ વિવેકના પ્રકાશથી તેને સાચી વસ્તુ સમજાય છે અને ખાટી વસ્તુના ત્યાગ કરે છે. પરિણામે દૃદય ઉજવળ-નિર્મળ થાય છે ત્યારે એનામાં જ્ઞાનના ગુણ પ્રગટે છે. જેમ જન્મથી આંધળા માણસને, વર્ણના-કાળા, ધાળા રંગના ખ્યાલ નથી આવતો તેમ જેના દૃદયમંદિરમાં જ્ઞાનના ગુણ પ્રગટયા નથી તે અંધારામાં અથડાતા હાવાથી ભવબધાનથી મુક્ત થવાના માર્ગ કયાંથી જોઈ શકે? અર્થાત્ તેને મુક્તિ કે મુક્તદશા કયાંથી મળે? માટે કહ્યું છે:-

ऋते ज्ञानाम्नमुक्तिः ज्ञान વગર મેાક્ષ નથી. ટૂંકામાં, એવું સમ્યગ્ ज्ञान પ્રગટવામાં પરંપરાએ સદ્દગુણ જ આધારભૂત થાય છે. આ જ વસ્તુ શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં નીચે મુજબ ક્રમાવેલ છે:-

> (१) प्रश्न—तहारूवं भंते ! समणं वा माहणं वा पज्जुवास— माणस्स किं फला पज्जुवासणा ?

**ઉत्तर—गोयमा ! सवणफला ॥** 

- (२) प्रश्न—सेणं भंते! सवणे कि फले? उत्तर—णाणफले॥
- (४) प्रश्न—सेणं भंते ! विज्ञाणे कि फले? उत्तर—पद्मक्खाण फले ॥
- (५) प्रश्न—सेणं भंते ! पच्चक्खाणे कि फले ? ७त्तर—संजम फले ॥
- (६) এপ্ল—सेणं मंते ! संजमे कि फले ? ওत्तर—अणण्हय फले॥
- (७) प्रश्न—सेणं भंते ! अणण्हये कि फले ? उत्तर—तव फले।
- (८) प्रश्न—सेणं भंते ! तवे कि फले ? उत्तर—बोदाण फले॥
- (८) प्रश्न—सेणं भंते ! वोदाणे किं फले ? उत्तर—अकिरिया फले ॥
- (१०) प्रश्न—सेणं भंते ! अकिरिया कि फला?

**७त्तर—सिध्धिपज्जवसाणकला—पन्नता गोयमा**!

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્સશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### सवणे णाणे य विश्वाणे, पश्चक्खाणे य संजमे! अणण्ड्ये तवे चेच, चोदाणे अकिरिया सिध्धि॥

શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શતક-ર, ઉદ્દેશા-૫, સૂત્ર-૧૧૧

મતલળ કે તથા પ્રકારના એટલે કે જેવા હોવા જોઈએ તેવા આદર્શ સંતપુરુષોની પર્યુપાસના (ચારે ભાજુથી ઉપાસના) કરવાથી જીવને શું લાભ થાય ? જવાબમાં કહ્યું કે :- શ્રવણનાે લાભ થાય. એવું સાંભળવાનું મળે કે જે જીવે કહી સાંભળ્યું ન હાય 'ગ્રશ્<del>રુતવૂર્વ'</del> એવા શ્રવણથી શું લાભ થાય? સાંભળવા પછીની ક્રિયા તે મનન, ચિંતન અને નિદિધ્યાસન. યથાર્થ સાંભળ્યું ત્યારે કહેવાય કે જ્યારે સાંભળેલ વસ્તુના હાર્દને ખુદ્ધિ દ્વારા પકડી શકાય એટલે શ્રવણથી પરંપરાએ વસ્તુનું જ્ઞાન–સેદજ્ઞાન થાય, અર્થાત્ શ્રવણથી જ્ઞાનના લાભ થાય. એટલે કે સ્વ અને પરનાે ભેદ સમજાય. **नाजे कि फल्ले** ? એવા જ્ઞાનથી શાે લાભ થાય? જવાગમાં કહ્યું કે એવા જ્ઞાનમાંથી વિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય, વિજ્ઞાનનું ફળ મળે. વિજ્ઞાન એટલે **વિશિષ્ટન્રાન** અર્થાત્ ભેદવિજ્ઞાન થાય એટલે કે જે જ્ઞાન–ભાન થયું હોય, રવ-પરના ભેદ સમજાયાે હાેચ તે ધારાવાહી અની રહે-સતત ચાલ રહે. પછી પ્રશ્ન કર્યાે કે विद्याणे कि फलं? વિજ્ઞાનથી શું લાભ થાય ? ઉત્તર : વિજ્ઞાનથી પચ્ચકખાણનું ફળ મળે એટલે કે સમજપૂર્વક વસ્તુની આસક્તિના ત્યાગ કરે. વળી પ્રશ્ન થાય કે, પચ્ચકખાણથી શું લાભ થાય? ઉત્તર–પચ્ચકખાણ, જેને સાચા અર્થમાં થયા હાેય તાે એના ક્ળરૂપે સંયમની પ્રાપ્તિ થાય, એટલે કે મન, બુહિ, પ્રાણ, વગેરે આત્મલક્ષી ખને–સમગ્ર જીવનતંત્ર અંતમુ<sup>ર</sup>ખી બને. પ્રક્ષ-સંયમથી શું લાભ થાય ? અથવા સંયમનું શું ફળ ? ઉત્તરઃ સંયમથી અનાશ્રવી થવાય, એટલે કે કર્મના જે પ્રવાહ આત્મા ઉપર રેલાતાે હાય છે તે અટકી જાય; અર્થાત્ આશ્રવ થતા અટકી જાય, નવા કર્મ બાંધે નહિ. ત્યારે પ્રશ્ન થાય કે અનાશ્રવથી શું લાભ? ઉત્તરઃ અનાશ્રવી સાધક હળુકર્મી થયાે હાેવાથી ખરા અર્થમાં તપના ફળને પામે છે. એટલે કે પાેતાના તનને તેમજ મનને તપાવવાની-વધારે શુધ્ધિ કરવાની તપશ્ચર્યા દ્વારા પ્રવૃત્તિ કરે છે. પ્રક્ષ-એવા તપનું શું ફળ ? ઉત્તર-એવી રીતે તપનું ચ્માચરણ કરનાર તપસ્વી વ્યવદાનના ફળને પામે છે, એટલે કે કર્મની નિર્જરા કરે છે. અર્થાત્ આત્મપ્રદેશ ઉપર લાગેલ કમંરૂપી રજને ખંખેરી નાખે છે. પ્રક્ષ–વ્યવદાન–નિર્જરાથી શું લાભ થાય? ઉત્તર–વ્યવદાનથી અક્રિયાનું ફળ મળે. એટલે કે મન–વચન અને કાચાના યાેગના નિરાધ થાય. પ્રક્ષ–અક્રિયાથી શું લાભ થાય? ઉત્તર–શાધ્યત સિધ્ધિ જેનું લક્ષણ છે એવું–જેમાં બધાય કર્મનાે છેડાે આવી જાય છે–એવું માક્ષપદ મળે એટલે કે એવા સાધક પછી સિધ્ધ–ખુધ્ધ અને મુક્ત બને છે. અહીં આ બધા પ્રક્ષોને આવરી લેતી ગાથા પણ ઉપર જણાવેલ છે.

આ પ્રકારે 'જ્ઞાન વિના મુક્તિ નથી' એમ જે આગળ કહ્યું તે જ પ્રમાણે જેન આગમ–શાસ્ત્ર શ્રી ભગવતી સૂત્ર પણ, ઉપર મુજબ સર્વોચ્ચપદ એટલે કે માેક્ષપ્રાપ્તિના ક્રમ સત્પુરુષા દ્વારા જ પ્રાપ્ત થાય છે એમ ક્રમાવે છે.

તેથી વિકાસક્રમમાં આગળ વધતા સાધકને સત્પુરુષો કે સદ્દગુરુઓનો મહિમા સમજવામાં આવે તે પહેલાં એમના જીવનની ભૂમિકા નીચે મુજબ તૈયાર થઈ જવી ઘટે. ભગવાન મહાવીરે જે ચાર અંગ અતિ દુર્લભ કહ્યા છે તેમાં પહેલું અંગ તે માણસાઈ—એટલે કે મનુષ્યત્વ છે. પછી શ્રુતિ એટલે યથાર્થ સાંભળવું તે. ત્રીજું શ્રધ્ધા—આત્મવિશ્વાસ અને ચાશું અંગ તે આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા કરવા જેવું વીર્ય—સામર્થ્ય રક્કરાવવું તે છે. આ ચારે અંગો ઉત્તરીત્તર દુર્લભ છે. આપણે ઉપર જોઈ ગયા તેમ વિચાર અને વિવેકશક્તિથી જેમ જેમ સાધક આગળ વધતો જાય છે તેમ તેમ તે પાશ્વિક સંસ્કારા અને માનવના સંસ્કારા વચ્ચે લેદ પારખતો થાય છે અને એ રીતે પોતાની જાતને ઘડતાં—ઘડતાં—તૈયાર કરતાં કરતાં તેના જીવનમાં કથાય (ક્રોધ, માન, માયા, લેાભ)ની મંદતા બની રહે છે. (શમ.) કંઈક આગળ વધવાના વેગ—સમ્યક્ પ્રકારના વેગ વધતો જાય છે. (સંવેગ.) પછી પોતે જે માર્ગ—જે ધ્યેય નક્કી કરેલ હોય તેમાં જ તેની મનાવૃત્તિ કેન્દ્રિત રહ્યા કરતી હોય છે, એટલે કે પછી બીજી કોઈ બાબત પરત્વે તેને રસ હોતો નથી. (નિવેદ) બધા જીવા પ્રત્યે મૈત્રીભાવ હોવાથી કોઈનું દુઃખ તે જેઈ શકતો નથી. (અનુકમ્પા.) અને જીવનમાં કોઈ શાશ્વત વસ્તુ છે અને તે જ મારા માટે પરમ ઈપ્ટ છે. (આસ્થા) એમ તેને લાગતું હોય છે. તેથી તેવો સાધક પોતાના દેહમુખને એટલે કે તુચ્છ સ્વાર્થને ગૌણ રાખી, બીજાને કેમ ઉપયોગી થવું એ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મકાતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

રીતે જીવનની પ્રવૃત્તિ કરતા હાય છે. તેમ છતાં પણ હજુ તેને પાતાના જીવનમાં કંઈક ઊણપ–ખામી લાગતી હાય છે. તેથી સંતપુરુષોના–સદ્દગુરુના સંગ શાધતા રહે છે.—-

ખરું છે કે, એવા અનુભવી પુરુષોનો અંતઃકરાયુથી સંગ કર્યા વિના ખરી વસ્તુ મળવી જ નથી. એટલા માટે દરેક સંપ્રદાયમાં – પંથમાં ગુરુને ખૂબ જ મહત્ત્વ આપ્યું છે. પરંતુ એ વેષધારી કે કહેવાતા ગુરુ નહિ પણ જેને પરમ તત્ત્વના અનુભવ થયા હાય તેવા ગુરુ કે સદ્દગુરુ ખરા કલ્યાણ સ્વરૂપ – મંગલ સ્વરૂપ – દેવ સ્વરૂપ અને જ્ઞાન સ્વરૂપ હાય છે. માટે એને સ્વ – પુરુષાર્થથી શાધી કાઢવામાં આવે તા જ ખરા આત્માના અર્થ સરે છે. એટલા માટે અમારા ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે પડકાર ફેંકીને સંભળાવ્યું છે:

#### સદ્દગુરુની શાેધ

(હળ – નિર્ળળ શત્રુ સખળ રાજ પર આજ ચઢીને આવે છે) આત્મ અવિચળ સુખ મેળવવા કદી હાેય મરજી તારી; કર સદ્દગુરુનાે સંગ – રંગથી વાત માનજે તું મારી – ટેક. ( ચલવી ) જેણે દીઠું હશે ગામ, પહોંચાડશે તે ધામ; કરી દેશે બધું કામ, શાને આથડવું આમ – આ અપાર ભવમાં સાધ્ય વિનાના, રાગતણું વૈદું કરવા; તત્ત્વજ્ઞાનના વૈંદ વિવેધી, સમય જાણની કર પરવા – આત્મ૦ ૧ ( ચલતી ) પામે રાગ કેરા પાર, બ્યાધિ રહે ન લગાર; આવે નહિ ફરી વાર, તેનું ઔષધ શ્રીકાર – જે રાગ – દ્વેષ રૂપી મળ જામ્યા, તાવ કેમ ઘટશે તેથી; પરમ જ્ઞાનની પાય પડીકી, જ્વર સઘળા જાશે જેથી – આત્મ૦ ર પાતે પીડામાં પડેલ; (ચલવી) રહ્યા રાગમાં રહેલ, આખા શરીરે સહેલ, ઘાટ માતના ઘહેલ -તે કહેા મટાઉ કેમ રાગને! ભણતર વૈદ તહ્યું ન ભણ્યા; બહુ કરે બગવા સમ બાવા, ભેખ ધરી ભવ વૈદ તાણા – આત્મ૦૩ માયાળુ ને મતિવંત: (ચલતી) કાેઈ મળે મહાસંત, તાેડી નાખે બધા તંત, આવી જાય ભવઅંત– <mark>જે કરી પાળતાં કુશળ થયાે તાે ઘટમાંથી ઘટશે વ્યાધિ</mark> : 'સ'તશિષ્ય' થઈ સરળ થયાે જે, શિવનગરી એે હો સાધી-આત્મ૦ ૪

આ પ્રમાણે અનુભવી – સમયજ્ઞ અને ઉરતાદ ભવગૈદ મળે તો જ ભવરાગરૂપી અનાદિકાળનું દુ:ખ મટે. ખરેખર, ભવરાગ જેને સાલતા હાેચ તેના દિલની બેચેની જુદા પ્રકારની હાેચ છે. કયાંય એનું દિલ ક્રેન્તું નથી. વારંવાર એકાંત – શાન્ત વાતાવરણમાં બેસીને તે અંતરખાજ કરતાે રહે છે. પાતાના દાેષાે–પાતાની ખામી શાેધી કાઢી તેને દ્વર કરવાના પ્રામાણિક પુરુષાર્થ કરતાે રહે છે. પાતાની વિવેકશક્તિને કેન્દ્રિત કરી શાન્ત પળે પાતાની જાતને નીચે મુજબ પુનઃ પુનઃ સંબાધન કરતાે રહે છે:—

( રાગ – ધનાશ્રી )

જીવ, તું જડ મૂર્ખ થા મા – ખાટ ભ્રાન્તિએ તું ખા મા, ટેક૦ આ મિત્ર અમિત્ર શાથી? ઊંચ તું તે નીચ કયાંથી? વેર—ઝેર વિષે વણા મા….જીવ! તું જડ….જીવ…૧ સર્વથી સંબંધ કીધા, લહાવા સર્વ સાથ લીધા;

### પૂજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

તૃષ્ણાના પૂરે તણા મા....જવ! તું જડ....જવ....ર સર્વ છે સમાન તારાં, બાદ્યથી જણાય ન્યારા; લેદની જાળે ભરા મા....જવ! તું જડ....જવ....૩ તા'રું સ્વરૂપ કેવું? અંતરે વિચાર એવું; માયામાં ખાલી મરા મા....જવ! તું જડ....જવ....૪ તું તારા તા સર્વ તારાં, તું સારા તા સર્વ સારાં; હલકાઈ કરી હણા મા....જવ! તું જડ....જવ....પ આદર વિચાર આવા, સર્વને મિત્રા બના'વા; આળસ ન કરીશ આમાં....જવ! તું જડ....જવ....६ 'સંતરાજ્ય' સુરા થાજે, ગાન પ્રભુના તું ગાજે; માણ તું સદા મજામાં....જવ! તું જડ....જવ....હ

આટલે દરજ્જે અંતર્મુખ થયેલ માનવને હવે આપણે સાચા અર્થમાં જીવનની સાધના કરનાર સાધક કહીશું. સગ્યક્ વિચારની, વિચારસરણી હવે તેને પ્રાપ્ત થઈ છે. જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં તે હિત-અહિત, શ્રેય કે અશ્રયને જેતો થઈ ગયો હોય છે: પ્રેય અને શ્રેયની સમજ હવે ઉગવા લાગી છે. એટલે સાધનાની પ્રથમ શ્રેંલિમાં તે આવી ગયો ગણાય. માટે ભાગે જગતના જીવા એાઘસંગ્રાથી–ગતાનુગતિક રીતે જીવન જીવતા હોય છે ત્યારે આ ભૂમિકા પર આવેલ સાધક હવે સ્વયં વિચાર કરી નિર્ણય કરતા હોય છે. માનવમાંથી મહામાનવ બનવાની આ પૂર્વ તૈયારી છે. એક ભક્ત કવિએ માનવજાતના ઉચ્ચ અને ક્ષુદ્ર (નીચ) અથવા પંડિત અને બાલ એવા બે લેદ નીચે મુજબ પાડયા છે:– તે પૈકી આવા સાધકા ઉચ્ચકક્ષાના બની રહે છે:–

ક્ષુદ્ર તો ઇચ્છતા સુખ પાર્થિવને, આત્મધન–કર્મનો ભાગ દઇને, ઉચ્ચ આલિંગતા ઈચ્છતા ધર્મને, દુઃખના ભાર માથે લઈને; ક્ષુદ્રનું લક્ષ્ય તાે ભાગ–વિલાસ છે, રાત–દી તરફડે પ્રેય માટે, ઉચ્ચતું લક્ષ્ય તાે આત્મકલ્યાણ છે, નિત્ય તે વિચરે શ્રેય વાટે.

અર્થ :- ક્ષુદ્ર અને પામરકાટિના જીવા (માનવા)માં વિવેકશકિત નહિ હાવાથી, પાતાના આત્મધનના અને શકિતના ભાગ આપીને માત્ર પાર્થિવ સુખ-ઇન્દ્રિયાના વિષયાનું સુખ ઇચ્છતા હાય છે: ત્યારે ઉચ્ચ કાટિના સંસ્ક્ષરી અને વિવેકી મનુષ્યા, બાહ્ય સુખને જતાં કરી, થાડું કષ્ટ વેઠીને પણ નિજ સ્વભાવને - આત્માના શાક્ષત સુખને ઝંખતા હાય છે. આ રીતે ક્ષુદ્ર-પામરનું લક્ષ્ય માત્ર ભાગ-વિલાસ હાઈ, રાત-દિવસ એવા પ્રેયને માટે જ તરફડતા હાય છે. ત્યારે ઉચ્ચ આત્માઓનું લક્ષ્ય આત્મશ્રેય હાવાથી સતત એ શ્રેયના માર્ગ જ વિચરતા હાય છે. એટલે જેને પાતાનું જીવન ઉચ્ચ બનાવવું છે એવા સાધક પાસે હવે છે માર્ગ ખુલ્લા છે: એક તા સદ્દશુરુની સર્વતામુખી ઉપાસના સ્વીકારવી અને બીજો આત્મિનિરીક્ષણ દ્વારા સ્વ-પુરુષાર્થના માર્ગ સ્વીકારવા. સદ્દશુરુને ઓળખીને તેને પાતાની જાતનું સમર્પણ કરવું તે જરૂર ઉત્તમ માર્ગ છે. પરંતુ એવી સુલભતા બધાને માટે સહજ હોતી નથી. ત્યારે એના અભાવે સાધકે પ્રામાણિકપણે આત્મિનિરીક્ષણ કરી પાતાની જાતનું સંશોધન કરવું જોઈએ. આ પ્રક્રિયાને જ ભાવ-પ્રતિક્રમણ કહેવામાં આવે છે. જેનું વિવેચન આપણે અગાઉ કરી ગયા છીએ.

આટલી કક્ષાએ પહેંચેલ સાધકને હવે એવું જરૂર સમજાયું હાય છે કે અર્થ અને કામ (ભાગવિલાસ)ને સુખરૂપ માની એની પાછળ જે શકિતના વ્યય કર્યો હતા તે બરાબર ન હતું. એનાથી ઉચ્ચ પ્રકારનું સુખ-સ્થાયી સુખ તા ધર્મતત્ત્વનું આરાધન કરવાથી મળી શકે. જે સુખ, શાન્તિ અને પ્રસન્નતા ત્યાગી⊢સંતપુરુષા, પાતાના જીવનમાં અનુભવતા હાય છે તે તેઓ વાસ્તવિક 'ધર્મ'નું સેવન કરવાથી જ પામ્યા હાય એવું લાગે છે. તા મારે પણ હવે એ પંથે ચાલવું જોઈએ – પાતાની પામરતા અને મહાપુરુષાની ઉચ્ચતા કેવા પ્રકારે છે તે

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

તેને સમજાતું હાય છે. તેથી ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચારે પુરુષાર્થનું મુલ્યાંકન, તેવા સાધકને નીચે જણાવેલ પદ્મ–કાવ્ય પ્રમાણે ગળે ઊતરી જતું હોય છે:-

> અર્થ ને કામને ઝંખતા માનવી, એ જ છે એમના જીવન હેતુ, ધર્મ ને માેક્ષને ઈચ્છતા સંતજન, એ જ છે એમના જીવન સેતુ; એક અહંકારને પાેષતા માનવી, દાસ થઈ એમના જીવન ખેેલે, એક પરમાત્મને પાેષતા સંતજન, દાસ થઈ એમના કર્મ રેલે.

અર્થાત્ સામાન્ય કાંટિના માનવી, અર્થ ને કામ (ભાગ-વિલાસ) ને ઇચ્છતા હાય છે. એ જ એના છવનના હેતુ હાય ત્યારે સંતપુરુષા, વાસ્તવિક ધર્મ અને આત્મિક સ્વાતંત્ર્યને જ ઇચ્છતા હાય છે-એટલે એ બે પુરુષાર્થ સંતપુરુષા માટે છવનને તરી જવાના સેતુ એટલે કે પૂલ સમાન લાગે છે. પરિણામ એ આવે છે કે જેઓ અર્થ અને કામને પાતાના જવનના હેતુ માને છે તે ક્ષુદ્ર જીવા એના ગુલામ-દાસ બનીને, અજ્ઞાનતાથી અહંકારને-મિશ્યાભિમાનને જ પુષ્ટ કરતા રહે છે. જ્યારે સંતપુરુષા, ધર્મ અને મોક્ષના પુરુષાર્થને પાતાનું સર્વસ્વ માની નિષ્કામભાવે, પરમ-આત્મતત્ત્વને પુષ્ટ કરતા, પાતાની તમામ ક્રિયા કે કર્મને દિવ્યતાના પુટ આપતા હોય છે.

ટૂંકામાં, માનવ-સાધકમાં જેમ જેમ વિવેકશકિત ખીલતી જાય છે તેમ તેમ તેના વિકાસનું ક્ષેત્રફળ માટું થતું જાય છે અને સમજશકિત પણ વિસ્તરતી જાય છે. હવે એને પશુધોનિના સંસ્કારા જરાય ગમતા નથી. એ પ્રત્યે એને ઘૃણા કે તિરસ્કાર ઉત્પન્ન થાય છે. એટલે પોતાની જાતને વિશાળ અને વ્યાપક બનાવવા માટે જીવનનું લક્ષ્ય તે બદલતો રહે છે. તેને સમજાય છે કે માનવસમાજમાં સૌથી વધુ નજીકનું એકમ કે ઘટક તે પોતાનું કુટુમ્બ છે. માટે મારે જેવું જીવન બનાવવું છે તેની પ્રયોગશાળા એ મારું ઘર છે. તેથી અહીંથી જ મારે મારા ઉન્નત જીવનની શરૂઆત કરવી. ત્યાર બાદ પોતાનો સમાજ, પોતાનું ગામ કે નગર એમ વધતાં વધતાં પોતાનો દેશ અને આખરે આખું વિશ્વ એ પોતાનું જ છે, એવી રૂપ્તિ કે ભાન, સાધકના જીવનમાં પ્રગટે ત્યારે એનો પૂર્ણ વિકાસ થયો ગણાય. વસુધા જુદુમાજમ્ એ સૂત્ર એવા મહામાનવાના જીવનમાં ઊતરી ગયું હોય છે. પરંતુ ત્યાં સુધીમાં અપૂર્ણ સાધકે અનુક્રમે વિકાસ પામતાં કેવી કેવી સ્થિતિસાંથી પસાર થવાનું હોય છે તે આપણે શાસની પરિભાષામાં વિચારીએ:

#### એાઘદૃષ્ટિ અને યાગદૃષ્ટિ

આચાર્ય ધુરંધર, સમદર્શી, દર્શનશાસ્ત્રોના સમન્વયવાદી એવા શ્રી હરિભદ્ર આચાર્ય '**યોગદા**ષ્ટેસ**મુ**च્चય' નામના સારગર્ભિત ગ્રંથની સંસ્કૃત ભાષામાં રચના કરી છે. એમાં તેઓએ તાત્ત્વિક દૃષ્ટિથી તેમ જ શાસ્ત્રદૃષ્ટિથી જીવનના ક્રેમિક વિકાસની સુંદર ભૂમિકા સમજાવી છે. એનું સાંકેતિક નામ **યોગદૃષ્ટિ** રાખેલ છે. સમુચ્ચયે આઠ યાગદૃષ્ટિએાનું એમાં વિગતથી વિવરણ છે. એ ગ્રંથમાં તેના નામ અને પ્રકાશની માત્રા નીચે મુજબ જણાવેલ છે:

#### मित्रा-तारा-बला-दीप्रा, स्थिरा-कान्ता-प्रभा-परा। नामानि योगदण्टीनां, लक्षणं च निवोधत॥

૧. મિત્રાદષ્ટિ, ૨. તારાદેષ્ટિ, ૩. અલાદેષ્ટિ, ૪. દીપ્રાદેષ્ટિ, ૫. સ્થિરાદેષ્ટિ ૧. કાન્તાદેષ્ટિ, ૭. પ્રભા-દેષ્ટિ અને ૮. પરાદેષ્ટિ એ આઠ દેષ્ટિના નામાે છે અને તે તે દેષ્ટિમાં રહેલ બાેધ કે સમજના પ્રકાશની માત્રા (ડીગ્રી) ઉપમા દ્વારા નીચેના શ્લાેકમાં જણાવી છે.

#### तृण-गोमय-काष्टाग्निकणदीप-प्रभोपमा । रत्नतारार्क चन्द्रमाः सद्दृष्टे देष्टिरप्टथा॥

૧– પહેલી દષ્ટિ મિત્રાના પ્રકાશ તૃષ્ણુ એટલે કે ઘાસની અગ્નિ જેવા, ૨– ખીજી તારાદષ્ટિના પ્રકાશ છાષ્યુની અગ્નિના પ્રકાશ જેવા, ૩– ત્રીજી બલાદષ્ટિના લાકડાના અગ્નિ જેવા પ્રકાશ, ૪– ચાથી દીપ્રાદ્ષ્ટિના

### મુંજાય ગુરુદેવ કવિવસ મં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃનિગૃંથ

દ્દીવાના તેજ જેવા પ્રકાશ, ૫– પાંચમી સ્થિસદષ્ટિના રત્નની કાન્તિ જેવા પ્રકાશ, ૧– છઠ્ઠી કાન્તાદિષ્ટના તાસની કાન્તિ જેવા પ્રકાશ, ૭– સાતમી પ્રભાદષ્ટિના સૂર્યના જેવા તેજસ્વી પ્રકાશ અને ૮–આઠમી પસદષ્ટિના ચંદ્રના જેવી શાન્ત–પ્રસન્ન–પદ્ધરી રાશની જેવા પ્રકાશ સમજવા.

શ્રંથકાર મહાત્માએ 'દૃષ્ટિ'ના ખાસ અર્થ સમજાવ્યા છે. '<del>તરજૂષ્યાસંગતોનો ઘોદ પ્રિતિયમિ ઘીયતે</del>' સત્ પ્રત્યેની અવિચળ શ્રધ્ધાપૂર્વક જે બાધ એટલે કે સમજ તેને અડીં 'દૃષ્ટિ' રૂપે સમજવાનું છે. આ આઠ દર્ષિના શાસ્ત્રકારે (ગ્રાંથકારે) મુખ્ય બે ભેદ પાઉલા છે: ૧– એાઘદષ્ટિ અને ૨– યાેગદષ્ટિ. પ્રથમની ચાર દર્ષિના એાલદર્ષિમાં સમાવેશ કરેલ છે અને પાછળની ચાર દર્ષિને 'યાેગદર્ષિ' તરીકે એાળખાવેલ છે. ટ્રંકામાં, દેષ્ટિ એટલે સમજ અથવા ક્ષયાપશમજન્ય જ્ઞાનના પ્રકાશ માનવજીવનમાં એના ગુણધર્મ-એટલે કે માનવતા, પૂર્ણા₹પે પ્રક્રટેલી નથી હોતી ત્યાં સુધી માનવદેહમાં, એ લગભગ પશુવૃત્તિથી–એાઘસંજ્ઞાથી જીવન જીવતો હોય છે. ખાવું-પીવું, હરવું-કરવું વગેરે ક્રિયામાં તેમ જ વ્યકિતગત જીવનમાં કે સામૂહિક જીવનમાં, ધર્મમાં કે કર્મમાં એનું જીવન ગતાનુગતિક રીતે ચાલ્યા કરતું હાય છે એટકું જ નહિ પણ તમાેગુણની બહુલતા હાેવાથી, એવા જીવામાં વિચારશકિતના અભાવ હાેય`છે. એટલે એવા નીચલા થરના જીવનમાં કોઈ ચાેક્કસ સમજ નહિ હોવાથી ચંથકારની દષ્ટિએ, આ આડ દબ્ટિએા પૈકી એાઘદબ્ટિમાં પણ એની ગણતરી હોતી નથી. આપણે માનવજીવનની વિચારણા કરી ગયા. ત્યાં જણાવ્યું છે તે મુજબ, એવા માનવામાં જ્યારે વિચારશક્તિ ક્રિયાશીલ ળને છે ત્યારથી એની સમજમાં ફેર પડતા જાય છે. એટલે ક્રમેક્રમે આગળ વધતા મિત્રા, તારા, બલા અને દીપ્રા દષ્ટિમાં જુંચારે તે પ્રવેશ કરે છે – એટલે કે તેની સમજશકિતની–જ્ઞાનના પ્રકાશની માત્રા વધતી જાય છે, ત્યારે પણુ તે એાઘદષ્ટિવાળા માનવ કહેવાય છે. એટલે એક દુષ્ટિએ વિચારીએ તો વાસ્તવિક જીવન જીવવાની સમજ હવે અહીંથી શરૂ થાય છે. અને એજ જીવનનું સંમાલકળળ બની રહે છે. એટલે કે પહેલી ચાર દબ્ટિએા (મિત્રા, તારા, ખલા અને દીપ્રા) અનુક્રમે જીવનમાં જેમ જેમ પ્રગટતી જાય છે તેમ તેમ એવા માનવીના જીવનમાં-એના સમગ્ર જીવનવ્યવહારમાં–ખૂબ પરિવર્તન થતું આવે છે. એનું વિસ્તારથી વિવેચન એના મૂળ ગ્રંથ ( યાેગદેષ્ટિ સમુચ્ચય )માં ખૂબ સુંદર રીતે કરેલ છે. અડ્ડાં તાે આપણે જરા આછા ખ્યાલ આપવાના પ્રયત્ન કરીશું. પ્રથમ**ની** ચાર દષ્ટિમાં આવેલ માનવી, એટલે કે દીપ્રાદૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થઈ હોય એવા માનવી, જગતનાં બીજા માણસા કરતાં જુદા જ પ્રકારના દેખાઈ આવે છે. એનામાં, માનવતાના ગુણ સારી રીતે ખીલેલા હાવાથી આંતરિક જીવન અને બહારના જીવનના એનામાં સુમેળ હોય છે. ન્યાય, નીતિ, પ્રમાણિકતા, સ્વચ્છતા, પવિત્રતા, સરલતા, હિંમત, સાહસ, નિર્ભયતા વગેરે ગુણોને એ કોઈ પણ લાગે જેખમાવતા નથી. વત, પચ્ચક્રખાણ કે પ્રતિજ્ઞા કરી હેાય કે ન કરી હેાય તો પણ એવા અદના માનવી, પશુવૃત્તિને કાેઇ સંજોગામાં પાષણ આપતા નથી. કુટુમ્બમાં, સમાજમાં, ગામ કે નગરમાં એવા માણસ માેભ જેવા ગણાતા હાેય છે. એટલું જ નહિ પણ અંશે અંશે સત્સંગ કરી સત્પુરુષો કે સદ્દગુરુઓના પરિચયમાં તે આવે છે. પરિણામે સત્કર્યા ટ્રેકે સચ્ચારિત્ર સાંભળતાં સાંભળતાં એનું અંતઃકરણ વિકસિત થતું હોય છે. એવા મહાપુરુષાના દર્શન–સમાગમથી એના હૈયામાં અપૂર્વ આનંદ થતા હાય છે. એની વિવેકભુષ્મિ, પરમાર્થને પકડનારી બનતી જાય છે. માનવજીવનના ત્રણ પ્રકારમાં (ઉત્તોમ-મધ્યમ અને કનિષ્ઠ) પણ આવા માનવા ઉત્તમ કાેટિના હાેય છે એટલે કે મહામાનવની શરૂઆત થતાં પહેલાં એવા જીવાને આત્મતત્ત્વની પ્રતીતિ થઈ જાય છે....પછી તેઓ વિચાર કરીને જે નિર્ણય કરે તેને દહતાથી વળગી રહેનારા–ટેકીલા બને છે. ખરા અર્થમાં જેને ધીર અને વીર કહેવામાં આવે છે એવા પુરુષાના ખમીરને રાજર્ષિ ભર્તુ હરિના અનુભવબાલ નીચે મુજબ એાળખાવે છે :

ધીર–વીરનું ખમીર

निन्दन्तु नीतिनिपुणा यदि वा स्तुवन्तु लक्ष्मी समाविदातु गच्छतु वा यथेप्टम्। अधैव या मरणमस्तु युगान्तरे वा— न्याय्यात् पथः प्रविचलन्ति पदं न धीराः॥

# प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रल सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

ષ્રીર અને વીર પુરુષો, પોતાને જે સત્ય સમજાયું હોય કે પોતે જેને ન્યાયયુકત માન્યું હોય તેમાંથી, અંશમાત્ર ખસી જતા નથી કે પાછા હઠતા નથી. પછી પોતાના એ વર્તનને, જગતના ડાહ્યા માણસો (નીતિનિપુણ માનવો) વખાણું કે નિન્દા કરે અથવા પોતાના એવા વલણુંને લીધે સંપત્તિ આવે કે ચાલી જાય અથવા પોતાના નિશ્ચયને કારણું માત આજે જ આવતું હોય એટલે કે આજે જ પોતાના દેહનું ખલિદાન દેવાના પ્રસંગ આવે કે લાંખા ગાળે માત આવે તો પણ એવા ધીર પુરુષો, પોતે સ્વીકારેલ ન્યાય કે સત્યને નીચે ઉતારતા નથી. અર્થાત્ સત્યને કે ન્યાયને ચાતરતા નથી. ટૂકામાં આવી અવી કસોડીમાંથી પસાર થયેલા પુરુષો જ ખરા વીર હોય છે. એવા માનવા જ આત્મતત્ત્વને પામી શકતા હોય છે- શાધ્યત્વ વસ્તુના અનુભવ કરતા હોય છે. એટલે જ કહ્યું છે:— नાડચમાત્મા ચਲદીનેન જમ્યતે ! શારીરિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક અળ વગર, માણસ આત્મતત્ત્વને પામી શકતા નથી-આન્માત્માં અનુભવ કરી શકતો નથી.

આ દશાએ આવેલ માનવ, હવે આંતરખાજ તરફ વળે છે. આપણે આગળ જેઈ ગયા તેમ આવા માનવ સતત આત્મનિરીક્ષણ કરતો રહે છે. જેને વ્યવહારમાં પ્રતિક્રમણ કહેવામાં આવે છે. તે ક્રિયા એને સહજ બની જાય છે. સાચું અને સ્થાયી સુખ આત્મદશામાં કેવું સ્વાભાવિક હાય છે તેના એવા જીવાનું લક્ષ્ય બની જાય છે. સાચું અને સ્થાયી સુખ આત્મદશામાં કેવું સ્વાભાવિક હાય છે તેના જીવાનનું લક્ષ્ય બની જાય છે. જેને આપણે મન, બુધ્ધિ, દ્રદય અને ભાવ કહીએ છીએ તે જ આંતઃકરણ અથવા ચિત્ત કહેવાય છે. કાર્ય પરત્વે એના જુદા જદા નામા વિદ્વાનાએ આપેલ છે. પરંતુ હકીક્રતમાં દૃદયશુધ્ધિ કહો, ભાવશુધ્ધિ કહો કે ચિત્તશુધ્ધિ કે પરિણામશુધ્ધિ કહો,—એ બધાના સર્વાપરિ જે આત્મદેવ તેના જ ગુણધર્મને વ્યક્ત કરનારા એ સાધનો છે. કરણના અર્થ જ સાધન થાય છે. એટલે એ કરણો —સાધનોમાં જેટલી ઊશુપ કે ખામી હાય તે પ્રમાણે જ આત્મગુણનું પ્રકટીકરણ થતું હાય છે. વર્તમાનકાળે આપણા એ આંતઃકરણો જેવા જેઈએ તેવા શુધ્ધ, કાર્યક્ષમ અને દુરસ્ત નથી હોતા, એટલે આત્માના ગુણને બદલે એ સાધનો દ્વારા, કર્મપ્રકૃતિનો—માહનીય કર્મના આપણા જીવનમાં આવિષ્કાર થાય છે...એટલે હવે જે માણસે આત્મગુણનું પ્રકટીકરણ કરવું હોય તો, પોતાને મળેલા આ સાધનોને જાતે શુધ્ધ કરવા જેઈએ... રાનેન્દ્રિયો અને કર્મોન્દ્રિયો એ તો પહારના સાધનો છે, અર્થાત્ પેટા સાધનો છે. અંતઃકરણ શુધ્ધ, નીરાગી અને કાર્યક્ષમ હોય તો જ બહારના કરણો—સાધનો બરાબર કામ આપી શકે.

અહીં આપણે અંતઃકરણને જરા વિગતથી સમજી લઈએ. જૈન પરિભાષામાં ત્રણ કરણ અને ત્રણ યોગની વાત ખૂબ પ્રસિધ્ધ છે. કરવું, કરાવવું અને અનુમાેદવું એ ત્રણ કરણ કહેવાય છે, અને મન-વચન અને કાયા એ ત્રણને યોગ કહેવામાં આવે છે. કાઈ પણ પ્રતિજ્ઞા કરવાની હાય ત્યારે આ ત્રણ કરણ અને ત્રણ યોગના વિવિધ ભાંગાથી પચ્ચક્ષ્પાણ લેવાય છે. અહીં આ અર્થ અભિપ્રેત નથી. પરંતુ અહીં તો કરણ એટલે સાધન એ અર્થમાં આ વાત સમજવાની છે: અંતઃકરણ એટલે અંદરનું સાધન અને બાહ્યકરણ એટલે બહારનાં સાધન. વ્યવહારની ભાષામાં અંતઃકરણના આ જ અર્થ હોય છે. મન, બુદ્ધિ, હૃદય, ચિત્ત એ બધા, અંતઃકરણના જ જુદ્દા જુદ્દા નામા છે. જૈન પરિભાષામાં જેને મનોયોગ, વચનયોગ અને કાયયોગ કહેવામાં આવે છે. તેમાં જ અંતઃકરણ અને બાહ્યકરણનો સમુચ્ચયે સમાવેશ થઈ જાય છે. એટલે જ્યાં જ્યાં ક્ષેત્રવિશુદ્ધિ, હૃદયશુદ્ધિ કે ભાવશુદ્ધિની વાત આવે છે. ત્યાં આપણે આ જ અર્થ લેવા ઘટે.

આ ભૂમિકાએ પહેાંચેલા સાધકને, સત્સંગ અને સદ્દવાંચનથી હવે એટલું તો સમજાયું હોય છે કે ઈન્દ્રિય-જન્ય વિષયસુખ કરતાં નિજસ્વરૂપનું એટલે કે આત્માનું સુખ એના આનંદ કાઈ અનેરા હોવા જોઈએ. સંતા, યાગિજના કે મહાપુરુષા એ સુખને જ અનુભવતા હાય એમ લાગે છે, ઈન્દ્રિયવિજ્ઞાનવાળા પ્રકરણમાં આપણે જોઈ ગયા દિન્દ્રયાળિ पराण्याहु: તેમ શરીરના માળખામાં, માળખું પાતે તા આધારરૂપ છે, શરીરના બીજા અવયવામાં પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયા અને પાંચ કર્મેન્દ્રિયા વધુ ક્રિયાશીલ હાવાથી એ માળખા ઉપર ઈન્દ્રિયોની સત્તા ચાલે છે. ઈન્દ્રિયા ઉપર તેનું સંચાલન

# પ્જય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ રમૃતિગ્રંથ

કરમાર મનની સત્તા ચાલે છે અને તે મનને દોરનાર છુદ્ધિનું તંત્ર છે. આમ પરસ્પરાવલંખી સત્તા ચાલે છે. પરંતુ એ બધાની ઉપર સર્વોપરિ સત્તા તેા આત્મદેવ–ચૈત-ચદેવની છે.

આમ અત્યાર સુધીના જીવનમાં સાધકે જેવું કે, જ્યાં સુધી વિવેકશક્તિ જાગ્રત થઈ ન હતી ત્યાં સુધી પોતે ઈન્દ્રિયો અને તેના વિષયોના ઉપભાગમાં મન અને બુધ્ધિની સહાયથી જે સુખના અનુભવ કરતા હતા તે ખરી રીતે પાકળ સુખ હતું. કાયમ ટકી ન શકે તેવું હતું, એટલે કે સાત્ર સુખાભાસ હતા. પરંતુ હવે જેમ જેમ સદ્દ્યુરુઓનો—સંતાના સમાગમ થતા જાય છે તેમ તેમ સમજાય છે કે આ બધા દશ્ય પદાર્થીથી પર, એટલે કે મન—બુધ્ધિ પણ જેને પામી ન શકે, સમજી ન શકે એવું અતીન્દ્રિય સુખ તો ખરેખર આત્માનું પાતાનું જ છે. એવું સુખ-એવા પરમાનંક તો, એવા સદ્દ્યુરુ કે સંતાની પર્શુપાસનાથી જ પામી શકાય. પરંતુ એ માટે પણ આખરે તા પાતાના આધારને કે અન્તઃકર્યુને નીરાગી અને કાર્યક્ષય કરવું જોઈએ. કાર્યુ કે આધારશુધ્ધિ, ભાવશુધ્ધિ કે પરિણામશુધ્ધિ વગર અતીન્દ્રિય સુખતા અનુભવ થતા અસંભવિત છે. તેથી એવી દૃદયશુધ્ધિ કરવા માટે અનુભવી પુરુષોએ નીચે મુજળ ક્રમાવેલ છે:—

#### समत्वं भज भूतेषु, निर्ममत्वं विचिन्तय। अपाकृत्य मनःशल्यं, भावशुच्यिं समाश्रय॥

–જ્ઞાનર્ણવ–

હે સાધક, જે તારે ભાવશુધ્ધિ—પરિણામશુધ્ધિ કે દ્રદયશુધ્ધિ કરવી હોય તો આટલું જરૂર કરઃ ૧—પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે સમભાવ—મૈત્રીભાવ ધારણ કર. ર— નિર્મામત્વદશા કેવી હોય તેનું ચિંતવન કર. ત્યારબાદ ૩— અંતરના શલ્યને (ત્રણ શલ્ય—માયા, નિયાણું અને મિથ્યાત્વ) દ્વર ફેંકીને તું ભાવશુધ્ધિનો આશ્રય લે, અર્થાત્ ભાવશુધ્ધિને પાપ્ત કર. મતલબ કે ભાવશુધ્ધિ—પરિણામશુધ્ધિ કરવા માટે ત્રણ વસ્તુ કરવાની હોય છે. એક તો જીવમાત્ર પ્રત્યે રાગ—દ્વેષ રહિત બનવું. એટલે કે સમભાવનું રસાયણુ પીવું. આ કંઈ સહેલી વસ્તુ નથી. આ જીવમાં કંઈક જન્માન્તરોથી રાગ—દ્વેષના સંસ્કારો પડયા છે તે દ્વર કરવા માટે 'આત્મવત્ સર્વમૃતેષુ' એ સૂત્ર સિધ્ધ કરવું ઘટે. ત્યાર બાદ પરવસ્તુમાં જે મારાપણાનું આરોપણ થયું છે તે કેવી રીતે ખાટું છે એના નિશ્ચય કરીને મમત્વરહિત દશાનું ચિંતન કરવું અને છેલ્લે છેલ્લે આલાચના—નિંદના અને ગહેણાના ત્રિવિધ કાર્યક્રમના પ્રયોગથી, સુકીર્ધકાળથી દ્વયમાં ભાંકાયેલા ત્રણ શલ્યો (માયા, નિયાણું અને મિશ્યાત્વરૂપી શલ્યો) ને ખેંચી કાઢવામાં આવે તો જ ભાવશુધ્ધિ કે પરિણામશુધ્ધિ ખની રહે. આવી ભાવશુધ્ધિ માટે, પેલી ચાર દિધને એાળંગી ગયેલ સાધકે, હવે આગળ વધવા માટે સ્વલક્ષી અને પરમાત્મલક્ષી ઉપાસના કરવાની હોય છે. સ્વલક્ષી–નિજલક્ષી એટલે આત્મલક્ષી અને પરમાત્મલક્ષી એટલે જે જ્યા, શુધ્ધ—ખુધ્ધ થઈ પોતાના સ્વરૂપને પામ્યા છે તે જીવોની વિશ્વચેતના (ત્યાપક ચેતના) સાથે પાતાની ચેતનાનો તાર કે છેડા જેડવા અર્થાત્ પ્રાર્થનાના માધ્યમથી પરમાત્મા સાથે પાતાના અન્તઃકરણને જેઠવું તે પરમાત્મલક્ષી ઉપાસના.

આવી પર્યુપાસનાથી જ આત્મા ઉત્તરોત્તર દષ્ટિવિકાસ કરીને **અતિમાનવ** એટલે તીર્થ કરના સર્વોચ્ચપદને પામે છે. ખરું જોતાં જેને આપણે પ્રતિક્રમણ કહીએ છીએ તે સ્વલક્ષી ઉપાસના છે અને પરમાત્મલક્ષી ઉપાસના એટલે સર્વતોલાવે પરમાત્મતત્ત્વના આધાર લેવા તે. આ બેવડી પ્રક્રિયાને આપણે પરિપૂર્ણ પર્યુપાસના રૂપે ઓળખીશું.

### પરિપૂર્ણ પર્જુપાસના

હવે આપણે આ પરિપૂર્ણ પર્યુપાસનાને જરા ઊંડાણથી જોઈએ. પરમાત્મદેવ, એ આપણા આરાધ્યદેવ છે: કારણ કે આપણા એટલે માનવમાત્રના નિશ્ચલ, અવિનાશી અને અખંડ આધાર એ પરમાત્મા છે. જૈન તત્ત્વદિષ્ટિએ આત્માના અવસ્થામેદે ત્રણ પ્રકાર સમજાવ્યા છે: ૧–અહિરાત્મા, ૨–અંતરાત્મા, ૩-પરમાત્મા, (૧) જે આત્મા કે જીવ, કર્મના આવરણથી ઘેરાયેલ છે તે ખહિરાત્મા કે જીવાત્મા કહેવાય છે. (૨) જે આત્મા, પાતાના વીર્યને– તેજને સતેજ કરી, કર્મના આવરણને લેદી, અંતર્મુખ થઈ પાતાના સહજ ગુણોના વિકાસ કરે છે તે અંતરાત્મા

### प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

કહેવાય છે. (૩) જે આત્માએ, કર્મના આવરણોના સંપૂર્ણ નાશ કરી, પાેતાના સ્વભાવગુણના પૂર્ણ વિકાસ કર્યાે છે– જે સિદ્ધ, બુદ્ધ અને મુક્ત થયેલ છે તે પરમાત્મા કહેવાય છે.

એવું પરમાત્મતત્ત્વ દેહુધારીમાત્રમાં પ્રચ્છજ્ઞરૂપે રહેલું છે. પરંતુ ખાસ કરીને માનવદેહુમાં જ એનો યુશાર્થ વિકાસ થઈ શકે છે. માનવજીવનનું એ જ અંતિમ ધ્યેય કે લક્ષ્ય છે....પરંતુ જ્યાં સુધી માનવજીવનમાં સગ, દ્રેષ અને માહજન્ય અશુધ્ધિ કે આવરણ હોય ત્યાં સુધી તેવા જીવાતમા, પરમાત્મતત્ત્વને પામી શકતો નથી. એટલે જીવનના તમામ ક્ષેત્રમાં, શુધ્ધિ કરવા માટે ખીજા શબ્દોમાં કહીએ તો આત્માના ખધા પ્રદેશોને શુધ્ધ કરવા માટે, અનુભવી પુરુષોએ પરિપૂર્ણ પર્શુપાસના અથવા હેતુલક્ષી પ્રાર્થનાના પ્રયાગ નીચે મુજબ સમજાવ્યો છે:-

શુદ્ધ–ખુધ્ધ અને મુકત એવા પરમાત્મદેવ, મનથી અગાચર છે, ખુધ્ધિથી અગમ્ય છે. પરંતુ આત્મા પાતે 'સ્વસ'વેદ્યપદ'થી તેને પામી શકે છે–તેના અનુભવ કે સાક્ષાત્કાર કરી શકે છેઃ કારણ કે આત્માના પરમાત્મા સાથે એવા ધાતુગત સંગંધ છે. શ્રી આનંદઘનજી મહાત્માએ એટલે જ કહ્યું :-

#### "એ પતિરંજન મેં નિવ ચિત્ત ધર્યું રે, રંજન ધાતુ મિલાપ-" ઋષ્યભ જિનેશ્વર, પ્રીતમ માહરા રેંગ્

તો એવું પરમાત્મપદ જે મહાપુરુષો, મહામાનવો કે તીર્થંકરા પામી ગયા છે તેઓએ, પોતાનો એ ધોરી માર્ગ કે પોતાની એ સાધના પદ્ધતિ સમજાવતાં કહ્યું કે એ પરમાત્મતત્ત્વના પાંચ મહાપદ છે: ૧ અરિહત કે અર્હન્પદ, ૨. સિધ્ધપદ, ૩. આચાર્થપદ, ૪ ઉપાધ્યાયપદ, ૫. સાધુપદ. એ પંચ પદો પરમ ઈન્ટ સ્વર્પ છે, કારણ કે એ પંચપદોની સત્તામાં પરમ મંગળ સ્વર્પ-પરમ કલ્યાણ સ્વર્પ સહજભાવે રહેલ છે. માટે એ પંચપરમેજી કહેવાય છે. જાણતા કે અજાણતા જીવમાત્રની ગતિ-પ્રગતિ એ મહાપદ તરફ જ થઈ રહેલ છે. જેમ મહાનદીએ આડીઅવળી કરી કરીને એક મહાસાગરમાં જ વિરામ પામે છે તે જ પ્રકારે જીવમાત્ર ઉચ્ચ-નીચ ગતિમાં પરિભ્રમણ કરીને અંતે તો એ પંચપરમેષ્ઠિરૂપ પરમાત્મતત્ત્વમાં અખંડ શાન્તિ અનુભવે છે: એવો જ્ઞાની પુરુષોના અનુભવેષેલ છે:-

त्वामामनन्ति मुनयः परमं पुमांस-मादित्यवर्णममलं तमसः परस्तात्। त्वामेव सम्यगुपलभ्य जयन्ति मृत्युं-नाऽन्यः शिवः शिवपदस्य मुनीन्द्र ! पन्थाः॥

ભકતામર સ્તાત્ર, શ્લાક-રક

હે મુનીન્દ્ર! પરમ યાેગીપુરુષા–મહામુનિએા તમને, અંધકારની આગળ સૂર્યના નિર્મળ તેજસ્વી પ્રકાશની જેમ પરમ પુરુષરૂપે–પુરુષોત્તમરૂપે માને છે-શ્રધ્ધે છે–સ્વીકારે છે. એટલું જ નહિ પણ તમને સમ્યક્ પ્રકારે પામીને તેઓ મૃત્યુને જીતી જાય છે, અર્થાત્ અજર–અમર ખની જાય છે. માટે હે સ્વામિન્! તને પામવા સિવાય માેક્ષપદના બીજો કોઈ કદયાણકારી માર્ગ નથીઃ

વેદાંતનું તત્ત્વજ્ઞાન પણ આ જ વસ્તુનું સમર્થન કરે છે:−

त्रयी सांख्यं योगः पशुपतिमतं, बैष्णविमदम्
प्रभिन्ने प्रस्थाने परमिद्मदः पथ्यमिति च ।
रचीनां वैचित्र्याद् ऋजु—कुटिल-नानापथजुपाम्
नणामकोगम्यः त्वमसिपयसामर्णव इव ॥

પ્રસ્થાનત્રયી, સાંખ્ય, યોગ, શાંકરમત, વૈંષ્ણવ વગેરે બધા મતાેએ–પંથાએ, ભલે જુદી જુદી ભૂમિકાએથી પ્રસ્થાન કર્યું હોય, એટલે કે પાતાના મતનું ઉત્થાન કર્યું હોય, પરંતુ એ બધાને માટે પાત–પાતાની પ્રકૃતિગત

### पूज्य गुरुहेव डविवर्य पं. नान्यक्ट्रक महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

રુચિની વિચિત્રતાને લીધે, પરમ મંગળસ્વરૂપ એવું પરમાત્મતત્ત્વજ ઈપ્ટ કે પથ્ય છે. એ જ તેઓનું અંતિમ લક્ષ્ય છે...જેમ જુદી જુદી દિશાએથી વહેતી મહાનદીઓ, ભૌગોલિક પરિસ્થિતિ પ્રમાણે સીધી, વાંકી–ચૂંકી, આડી– અવળી ગતિને ધારણ કરતી અંતે તો મહાસાગરમાં જ મળી જાય છે–પૂર્ણ વિરામ પામે છે તેમ હે પ્રભાે! ત્રિયુણાત્મક પ્રકૃતિને એાછા–વત્તા અંશે ધારણ કરતાં અને નાનાવિધ–ઉચ્ચ, નીચ કે મધ્યમ–માર્ગને ભજતાં, માનવ-માત્રને માટે તું એક જ પ્રાપ્તત્ય છેા–તું એક જ પામવા યાેગ્ય છેા.

હુકીકતમાં, એ શાશ્વતપદના અનુભવ કરવા માટે જ આપણને આ માનવદેહ મળ્યાે છે. અને તેમાંય અંતઃકરણ એટલે દૃદય અને ખુધ્ધિના આવિર્ભાવ એટલે કે પ્રગટપણું એ જ માનવજીવનની વિશેષતા છે. ખીજા કોઈ અવતારમાં–દેહમાં દૃદય અને ખુધ્ધિના આ પ્રકારના આવિર્ભાવ હોતો નથી. દૃદયના સાધનથી આપણે કોઈ પણ પ્રાણી–પદાર્થ સાથે એકરૂપ થઈ શકીએ છીએ–: આત્મીયતા કેળવી શકીએ છીએ અને ખુધ્ધિના સાધનથી પાતાની જાતને સર્વથી નિરાળી રાખી, દૃદયના ભાવને કેન્દ્રિત કરવાનું સામર્થ્ય ખતાવી શકીએ છીએ. આ ખન્ને સાધનાના સદુપયાગથી તેમ જ વિકાસથી આપણે મહામાનવ અને અતિમાનવ ખની, આપણા જીવનને ઉન્નત અને સમૃધ્ધ કરી શકીએ છીએ.

કૌટુમ્બિક કે પારિવારિક જીવન એ હૃદય અને ખુદ્ધિને કેળવવાનું પ્રાથમિક ઘટક કે એકમ છે. આ ક્ષેત્રમાં કેળવાતા હૃદય અને ખુદ્ધિના જેમ જેમ ધ્યેયલક્ષી ઉપયોગ થતા જાય તેમ તેમ તે વ્યકિત ઉત્તરાત્તર વધુ ઉત્તત, વિશાળ અને ગંભીર ખનવાથી એની ક્ષેત્રમર્યાદા પણ વધુ વ્યાપક ખનતી જતી હોય છે. એટલે કે પછી તેવી વ્યક્તિ, વ્યક્તિરુપે ન રહેતાં સમાજ, નગર, દેશ અને વિશ્વવ્યાપી ખની રહે છે. એને મન 'चसुधैव कुटुम्बकम्' એ સૂત્ર બાલવાના નહિ પણ અનુભવના વિષય ખને છે.

એ રીતે જેના ક્રમિક વિકાસ થયા કરતા હાય છે તેના હૃ**દય** અને **બુધ્ધિ** અનુક્રમે **શ્રધ્ધા** અને વિશ્વાસરૂપ બનેલ હૃ**દય** અને વિશ્વાસરૂપ બનેલ **બુધ્ધિ**, પરમ ઉત્કૃષ્ટ જીવનના અવિભાજય અંશા બની રહે છે, એટલું જ નહિ પણ બન્ને એકબીજાના પૂરક અને પાષક અંગા તરીકે કાર્ય કરે છે. બન્નેનું એ રીતે સહજ–સુભગ મિલન કે સમન્વય થવાથી જ જીવન પરિપૂર્ણ, કૃતકૃત્ય અને ધન્ય બને છે.

આવા સંપૂર્ણ વિકસિત જીવન-જહાજનું નિયામક તત્ત્વ સહજ રીતે પેલા પંચ પરમેક્ષી દેવા બની રહે છે. એવા જીવનમાં શ્રધ્ધા એ જીવાદાેરીનું કામ કરે છે અને વિશ્વાસ એ આધારસ્તંભનું કામ કરે છે. જેના જીવનમંદિરમાં શ્રદ્ધારૂપી જીવાદાેરી [પ્રાણપ્રતિષ્ઠા) નથી હાેતી તેનું જીવન પંચભૂતના માત્ર ચાંત્રિક પૂતળા જેનું હાેય છે અને જેના જીવનવ્યવહારમાં વિશ્વાસરૂપી આધારસ્તંભ નથી હાેતાે તેનું જીવન લગભગ પશુ–અલ્પમાનવ જેવું હાેય છે.

શ્રધ્ધા અને વિશ્વાસના એ પ્રકારે એના જીવનમાં આવિષ્કાર એટલે કે જીવન્ત ઉઠાવ થયાે હાેય છે ત્યાં જ 'સંત-શ્રિષ્ય'ની અખંડ જેડી સનાતન ભાવે વિલસતી હાેય છે: આદશે દંપતીના જીવનમાં, આદર્શ માત–પિતાના જીવનમાં, આદર્શ ગુરુ-શિષ્યના જીવનમાં પણ શ્રધ્ધા અને વિશ્વાસરૂપે એ જ તત્ત્વ વિલસી રહ્યું હાેય છે. એ અમર તત્ત્વનાે સૌને સરખાે વારસાે મળેલાે છે. તેથી જ એક કવિએ લાક્ષણિક વાણીમાં કહ્યું છે:—

> એ અમીરસનાે સહુનાે સરખાે વારસાે, એજ તત્ત્વ વિલસે સહુ ઘટના પાર જો; સહુ સરખી જાતિ ન અધિક કે ન્યૂન કાે', સહુમાં સરખાે એ ચેતન સંચાર જો.

હેતુલક્ષી પ્રાર્થનામાં, આ રીતે પરમાત્મતત્ત્વ જોડાયેલ છે–એના સાંગાપાંગ વિચાર કરતાં, આપણે સ્વલક્ષી ઉપાસના સાથે, પરમાત્મલક્ષી ઉપાસનાના મેળ કેવી રીતે બેસાડવા તે સંબંધી એટલે કે સાધનાના લક્ષે પ્રાર્થનાનું વ્યવહારુ (પ્રેક્ટીકલ) સ્વરૂપ કેવું હાેય તે સમજી રહ્યા હતા. તાે હવે આપણે એના અનુસંધાનમાં સ્વલક્ષી ઉપાસનાના

## प्रथ ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રના મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

પ્રયોગ જોઈએ. ટૂંકામાં આવી ઉપાસના માટે હૃદય અને ખુદ્ધિ સંપૂર્ણ નીરાગી અને કાર્યક્ષમ હેાવાની પહેલી જરૂર છે. અર્થાત્ જીવનશુદ્ધિની પૂરી જરૂર છે.

#### સ્વલક્ષી ઉપાસના

આપણે આગળ જોઇ ગયા કે આત્મગુણના પ્રકાશ માટે, દિષ્ટસંપન્ન સાધકે એટલે કે 'મિત્રા' વગેરે ચાર દિષ્ટિથી આગળ વધીને જે સાધક 'સ્થિસ' દૃષ્ટિમાં આવ્યો હોય છે તેવા સાધકે અંતઃકરણની વિશેષ શુદ્ધિ માટે સ્વલક્ષી ઉપાસના તેમ જ પરમાત્મલક્ષી ઉપાસના એમ બેવડી પ્રક્રિયા કરીને જીવનશુદ્ધિ કરવાની હોય છે. તેથી સ્વલક્ષી ઉપાસના એટલે શું ? તે વિચારીએ. સ્વલક્ષી એટલે આત્મલક્ષી. આત્માને કેંદ્રમાં રાખીને જીવનની તમામ પ્રવૃત્તિ કરતાં રહેવું. દા. ત. કૌદું ખિક જીવનમાં આપણું પદ—સ્થાન એક પિતા તરીકે હોય તો જીવન વ્યવહારમાં— પોતાના સંતાના પ્રત્યે પિતા તરીકે મારું શું કર્તવ્ય છે?—શી કરજ છે? હું ખરેખર આદર્શ પિતા હોઉં તો મારે મારા સંતાના પ્રત્યે કેવા વર્તાવ રાખવા ઘટે તે વિચારી—નિર્ણય કરી પોતાના એ આદર્શ પ્રમાણે જ વર્તવું. એમાં કયાંય માહ, માયા કે મમતાને કારણે પાતે પોતાની કરજ ચૂકતો નથી ને? તેની કાળજી રાખવી. તેમ છતાં ય રઢિગત સંસ્કારાને લીધે, દિવસ દરમિયાન કયાંય કરજ ચૂકાઈ હોય અથવા ન આચરવા યોગ્ય કંઈ આચરણ થઈ ગયું હોય તે તપાસવા માટે, રાત્રે સૂતાં પહેલાં, મનામય રીતે આખી દિનચર્યા ઉપર સફમતાથી નજર ફેરવી લેવી અને ખાસ નોંધ કરવી. કરીને એવી સ્ખલના કે ભૂલ ન થવા પામે એવા સંકલ્પ કરવો. તેમ જ થયેલી ભૂલનો એકશર કરી, જેની સાથે એવા વ્યવહાર થયા હોય તેની સાથે ખુલાસા કરી સમાધાન કરવું. ખસ, જીવનશુદ્ધિ માટેના જ્ઞાની પુરુષાએ અનુભવેલા આ સિદ્ધ પ્રયાગ છે.

અહીં આપણે પ્રસંગવશાત્ એકમાત્ર પિતા તરીકેના આદર્શ ધર્મનું અવલોકન કર્યું. તેવી જ રીતે કુટુમ્બગત દરેક સભ્યના આદર્શ ધર્મ હોય છે. જેમ કે પત્નીધર્મ, પુત્રધર્મ, બન્ધુધર્મ એમ દરેક સંબંધને આત્મલક્ષી વિશેષ ધર્મ હોય છે. એવા ધર્મનું પાલન કરવું એ જ વાસ્તવિક ધર્મ કહેવાય છે. તેથી જ ઠાણાંગ સ્ત્રમાં દશમા ઠાણે 'द्सविहे धरमे पन्नते' એ સ્ત્રમાં દશ પ્રકારના ધર્મનું નિરૂપણ નીચે મુજબ કરેલ છે:—

૧–ગ્રામધર્મ, ૨–નગરધર્મ, ૩–રાષ્ટ્રધર્મ, ૪–વ્રતધર્મ, ૫–કુળધર્મ, ૬–ગણધર્મ, ૭–સંઘધર્મ, ૮–સ્ત્રયધર્મ, ૯–ચારિત્રધર્મ અને ૧૦–જીવનધર્મ.

આ બધા ધર્મનું યથાર્થ પાલન કરતી વખતે આત્મગુણની જ અભિવ્યકિત થવી જોઈએ. પરંતુ આપણે ઉપર જોઈ ગયા તેમ તે તે ધર્મનું પાલન કરવામાં સૌથી પહેલાં દૃદયશુદ્ધિ થવી જરૂરી છે. એ દૃદયશુદ્ધિ માટે જ આપણે એક દૃષ્ટાંતરૂપે પિતાના ધર્મની વિચારણા કરી. હવે આપણે એ જ પ્રયોગમાં જરા આગળ વધીએ. પ્રથમ આપણે સ્વલક્ષી – આત્મલક્ષી ઉપાસનાની પ્રાથમિક ક્રિયા સંબંધી વાત કરી. હવે એના જ અનુસંધાનમાં પરમાત્મલક્ષી ઉપાસનાની ઉત્તરક્રિયા એટલે તે પછીથી કરવાની ક્રિયા રહે છે. એ બન્ને ક્રિયા મળી પરિપૂર્ણ પર્યુષાસના થાય છે.

આ રીતે સ્વદેષને શોધી કાઢવા–પકડી પાડવા એ હૃદયશુદ્ધિ માટેની પહેલી ક્રિયા થઈ. પરંતુ આટલું કરવાથી દૃદયશુદ્ધિ થઈ જાય છે એવું નથી હોતું. તેથી હવે બીજી ક્રિયા કરવા માટે, આપણી ભૂલ કે સ્ખલનાને જીવનમાંથી કાઢી નાખવા આપણે જે સંકલ્પ કર્યો હોય તેને પાર પાડવા, એટલે કે સંકલ્પને આચરણમાં ઉતારવા માટે, સ્વપુરુષાર્થ ઉપસંત પરમાત્માના અનુગ્રહની પણ જરૂર પડે છે. અને તેજ બીજી આવશ્યક ક્રિયા છે. એવા અનુગ્રહ પામવા માટે જે તત્ત્વની કે ગુણની ખામી હાય તેની પ્રાપ્તિ માટે હૃદયના ભાવપૂર્વકની પ્રાર્થના (ઉત્કૃષ્ટ માગણી) કરવાની હાય છે. આ હેતુલક્ષી પ્રાર્થના કહેવાય છે.મનુષ્યયત્ન અને ઈ ક્રિસ્કૃપા એ આ રીતે સફળ બને છે.

#### પરમાત્મલક્ષી ઉપાસના

હુવે અહુાં આપણા સંકલ્પને પાર પાડવા માટે, પ્રાર્થનાના માધ્યમથી, શુદ્ધ-ભુદ્ધ એવા પરમાત્મદેવને સમીપમાં લાવવાની જરૂર છે. એટલે કે ઉપાસના દ્વારા એની વધુ નજીક જવાનું હોય છે. ઉપાસના એટલે જ

## पूज्य गुरुदेव डिवियर यं. जानसन्द्रेश सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

પાસે બેસવું અને પર્યુપાસના (परि+उप+आसन) એટલે ચારે બાજીથી (સર્વતોમુખી) નજીકમાં બેસવું; આ બધું તો ત્યારે જ બની શકે કે જ્યારે સાધકે આલે!ચના, નિંદના દ્વારા, પોતાના અંતરમાંથી ત્રણ શલ્યોને ખેંચી કાઢી, અંતરને–હૃદયને ઋજુ એટલે પ્રાકૃતિક રીતે સરળ કર્યું હોય. એવા સાધકે, પોતાની ભૂલને–દેષને અરાબર લક્ષમાં રાખીને, પોતાના જીવનમાંથી તેને કાઢી નાખવા માટે–ફેંકી દેવા માટે નિખાલસ દિલથી પરમાત્મા પાસે નીચે મુજબ દૃદયથી આર્ત અને આર્દ્રભાવે પોકાર કરવાના હોય છે:–

(રાગ – શું કહું કથની મારી.)
ઇચ્છું નિશદિન એવું દેવ! ઇચ્છું નિશદિન એવું,
સદાય તુજને સેવું દેવ! ઇચ્છું નિશદિન એવું. ડેક
અજાણતાં પણ મારા કરથી, શ્રેય સરવતું થાએા;
તન–મન–ધન સાધન સહુ મારાં, એ પંથે યોજાઓ– દેવ! ૦૧
અપંણ યોગ્ય સ્થળે કર્યું એવી, પ્રેમદશા પ્રગટાવા;
યાચકતાની અધમદશા ટળી, ઉદાર ગુણ ઉભરાવા– દેવ! ૦૨
પાપપંથમાં પગ મુજ ન પડે, એ સમજણ પ્રભુ આવા;
સુખમાં પણ વીસરું નહિ તુજને, એ અધિકાર જમાવા– દેવ! ૦૩
કામ – કોધ – મદ – લાભ લુટારા, લીએ ન મુજને લૂંટી;
અંતસમે મને અકામ મરણે, કાળ ન મારે કૂટી– દેવ! ૦૪
મૃગજળ જેવા વિવિધ વિષયમાં, મન લલચાય ન મારું;
શરણાગત આ 'સાંતશિષ્ય'ને, તારક શરણં તારુ– દેવ! ૦૫

1

સાધકની સાચા દિલની આવી પ્રાર્થના જરૂર ફ્રેલિત થાય છે. પરમાત્મા તો શાધ્વત નિમિત્તરૂપે તૈયાર જ હોય છે. પરંતુ જ્યાં સુધી સાધક–આત્મા એ રીતે (હેતુલક્ષી પ્રાર્થના દ્વારા) પોતાના તાર એ વિશ્વચેતના સાથે જોડે નહિ ત્યાં સુધી કંઈ બનતું નથી. પરમાત્મલક્ષી ઉપાસનાના આ હેતુલક્ષી પ્રકાર છે.

ઉપાસનાના એક ખીજે પ્રકાર પણ છે અને તે ઈલેકિટ્રિસિટિની રચનાથી નીચે મુજબ સમજવા જેવા છે:— ઈલેકિટ્રિસિટિ એટલે વીજળી, તેને ઉત્પન્ન કરનાર મશિનરીને પાવરહાઉસ કહેવામાં આવે છે. પાવરહાઉસ એટલે શક્તિના ભાંડાર અને ત્યાંથી તાર દ્વારા વીજળીના પ્રવાહ બધે પ્રસારિત થાય છે. એ વીજળી વસ્તુતા એક જાતની ઊર્જા છે; એટલે કે શક્તિ છે. તેનાથી પ્રકાશ ઉત્પન્ન થાય છે, તેનાથી ગતિ ઉત્પન્ન કરાય છે, તેના જ પ્રયાગથી ઠંડી તેમ જ ગરમી ઉત્પન્ન થાય છે. ટૂંકામાં, વીજળી (ઇલેકિટ્રિસિટિ) સ્વયં અગ્નિ નથી પણ ઉપર કહ્યું તેમ એક જાતની ઊર્જા કે શક્તિ છે, તેના આવિષ્કાર માટે એટલે કે તેને ક્રિયાશીલ કરવા માટે બે જાતના તાર હાય છે. એક Negative—નેગેટિવ પ્રકારના તાર અને બીજો Positive—પોઝિટિવ પ્રકારના તાર. આ બન્ને તારાનું જોડાણ થાય કે તરત જ વીજળી કામ કરવા લાગે. સ્વીચ કે બટન દબાવવાની ક્રિયામાં આ જ વસ્તુ બને છે. એટલે કે જ્યાં બલ્બ (ગાળા) હાય છે ત્યાં પ્રકાશ થાય છે, જ્યાં પંખા હાય છે ત્યાં પંખાને ગતિ આપે છે. 'રિક્રિજિટર'માં ઠંડી કરે છે અને 'એરકન્ડીશન'માં ઠંડું કે ગરમ હવામાન રાખે છે. આ રીતે ઈલેકિટ્સિટિ (વીજળી) વિવિધ પ્રકારે કામ આપે છે અથવા ઉપયોગમાં લેવાય છે.

અહીં આપણને પ્રકાશ કે તેજનું તત્ત્વજ્ઞાન સમજાવતાં, એક વિદ્વાન, પરમાત્મશકિતના-ભગવદ્દભાવના લા ભ કેવી રીતે લેવા તે ઈલેકિટ્સિટિની ઉપમાથી સમજાવે છે:–

" જેમ વીજળીની અત્તી કરવા માટે પાેઝિટિવ અને નેગેટિવ એ બે છેડા જોડવા પડે છે તેમ ભગવાનનું તેજ (પ્રકાશ કે શક્તિ) પણ પાેઝિટિવ અને નેગેટિવ ભાવ એક શાય ત્યારે મળે છે. ભગવાન હંમેશા Positive–

## યુંજય ગુરુદેવ કવિવર્થ પં. નાનચન્દ્રેજા મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પાઝિટિવ છે અને જગત હમેશાં Negative-નેગેટિવ છે ત્યારે <del>जीવ</del>માં પાઝિટિવ અને નેગેટિવ અને છેડા હોય છે. (હકીકતમાં જીવાતમા અને પરમાત્મા તત્ત્વથી એક જ સ્વરૂપ છે. આવરણવાળા આત્મા તે <del>जीवात्मा</del> અને આવરણથી સંપૂર્ણ મુક્ત એવા તે परमात्माः अने પરમાતમા એટલે શક્તિના મહાસાગર) તેથી જવે ભગવાન તરફ પાતાના નેગેટિવ છેડા એટલે દીનભાવ--શરણભાવ રાખવા એઈએ. અને જગત નેગેટિવ છે તેથી જગત તરફ જીવના પાઝિટિવ છેડા એટલે કાઈ વિષયથી દખાય નહિ તેવી દહતા રહેવી એઈએ. આ પ્રમાણે ભાવ રાખવાથી અંદર ને બહાર બંને તરફ તેજ (પ્રકાશ-આનંદ) ઉત્પન્ન થશે. તે તેજમાં. અક્ષૌકિક ભગવદ્ભાવ મળશે. અક્ષૌકિક દુષ્ટિ છૂટતી જશે."

"કેટલાક જ્ઞાનમાર્ગે જાય છે અને કેટલાક ભક્તિના માર્ગ પસંદ કરે છે. જ્ઞાનમાર્ગવાળાને શરણુલાવ ગમતાે નથી, કારણ કે તેમને શરણભાવમાં જુદાપણું લાગે છે. તેએા જગતના વિષયા પાતામાં દાખલ ન થાય તેની સંભાળ રાખે છે. પણ મનની સંભાળ રાખવામાં તેમનું હૃદય એવું બંધ થઈ જાય છે કે ભગવાનના અલૌકિક ભાવ તેના હૃદયમાં દાખલ થઈ શકતા નથી."

"ભકતને શરણભાવ ગમે છે અને તેથી તે પોતાનું દૃદય ખુલ્લું રાખે છે. પણ તે વખતે મનની બરાબર સંભાળ ન રહે તો ખુલ્લા દિલમાં ભગવાનને બદલે વિષયો પેસી જાય છે. જ્ઞાની પાસેથી Positive-પૈકિઝિટિવભાવ એટલે વિષય ઉપર દુર્લક્ષ રાખતાં શીખવું જોઈએ. ભકત પાસેથી Nagative નેગેટિવભાવ એટલે ભગવાન તરફ દીન થતાં શીખવું જોઈએ. (આ રીતે સાંધકે જ્ઞાનની દૃષ્ટિ અને ભકિતની દૃષ્ટિ કેળવવી જોઇએ.)"

"સામાન્ય માણુસ જગત તરફ દીન રહે છે અને ભગવાન તરફ દઢ રહે છે. ઉત્તમ જીવન કરવા માટે જગત તરફ દઢ રહેવું જોઈએ કે જેથી લૌકિકભાવ દાખલ થાય નહિ અને ભગવાન તરફ દીન થવું જોઈએ કે જેથી અલૌકિકભાવ-ભગવદભાવને અવકાશ મળે."

હુકીક્તમાં, આત્મા પાતે જ સત્યકામ અને સત્યસંકલ્પ છે. કામના–ઝંખના અને સંકલ્પ જો સાધકના અંતઃકરણુમાંથી જ સાચે જ ઊઠયા હેાય તેા પરમાત્માની દિવ્યચેતના કે શક્તિ એને અવશ્ય ક્લિત કરે છે. પરિપૂર્ણ પર્શુપાસનાનું સ્વરૂપ સમજવા માટે આપણે સ્વલક્ષી અને પરમાત્મલક્ષી ઉપાસના સંબંધી વિચારણા કરી. ત્યારબાદ એ મુદ્દો વધારે સ્પષ્ઠ કરવા આપણે ઈલેકિટ્રસિટિના તત્ત્વજ્ઞાનના મુદ્દો વિચાર્યો. દૃદયશુધ્ધિના મૂળ વિષય ઉપર આવતાં, પ્રાર્થનાનું ક્રિયાત્મક સ્વરૂપ કેવું હાય તે વિચારીએ.

#### હેતલક્ષી પ્રાર્થના

આગળ આપણે પ્રાર્થનારૂપે જે પદનું ઉચ્ચારણ કર્યું. (ઈચ્છું નિશદિન એવું.) તે તેા પ્રાર્થનાના એક સામાન્ય પ્રકાર છે. ખરું જેતાં, પ્રાર્થના એટલે પરમાત્મા પાસે ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારની માગણી કરવી તે. અમુક સંજેગામાં વ્યકિતએ ચાક્કસ પ્રકારે પ્રાર્થના કરવાની હોય છે. અને તે વખતે તેના તેવા હેતુ અંતરમાં જીવતા જાગતા હોવા જોઈએ. દા. ત. પિતા તરીકેનું, આપણા સંતાન પ્રત્યે, આપણું એ કર્તવ્ય અથવા આપણી એ ફરજ છે કે, આપણા સંતાના ગુણવિકાસમાં, ખુદ્ધિવિકાસમાં કે સંસ્કારની તાલીમમાં, આપણાં કરતાં વિશેષ હોવા ઘટે-થવા જોઈ એ. તે માટે પિતા તરીકે આપણે તેના સર્વાંગી જીવનની કાળજ રાખવી ઘટે. જો એ રીતે આપણે કરી શકતા હોઈએ તો પિતા તર્રાકેના સ્વધર્મ ભરાબર પાળ્યા ગણાય તેમ છતાં પ્રામાણિકપણે પ્રયત્ન કરવા છતાં ય એ કર્તવ્યપાલન વખતે માહ–માચા કે મમતાને કારણે જો કંઈ ખામી કે ઊણ્પ રહેવા પામે તેા તેને કાઢી નાખવા માટે પરમાત્મા પાસે શુદ્ધ દિલથી માગ કરવી કે હે પ્રભાે! મારામાં આ જાતની (ચાક્કસ પ્રકારે જે હાેય તે) ખામી–ત્રૂટિદાષ છે તે દૂર કરી શકાય અને તેનાથી વિરાધી ગુણ પ્રગટે તેવી મને સમજ અને શકિત આપજે. આ હેતુંલક્ષી પ્રાર્થનાના સ્થૂળ દાખલા છે. આ જ પ્રકારે કુટુમ્બમાં-પરિવારમાં દરેક વ્યકિતએ પાત-પાતાના પદના-સ્થાનના આદર્શ નજર સામે રાખી પાતાના જીવનની સુધારણા કરવાના ધારીમાર્ગ વીતરાગ દેવાએ પ્રતિક્રમણની ક્રિયા દ્વારા સમજાવ્યા છે. ખરા અર્થમાં-પ્રતિક્રમણ એટલે પાધું ક્રવું તે. કચાંથી પાધ્યું ક્રવું? જીવનના આદર્શથી કે ધ્યેયથી જ્યારે જ્યારે અને જ્યાં જ્યાં આપણે આઘા-પાછા થઈ ગયા હાઈએ ત્યારે ત્યારે અને ત્યાં ત્યાંથી પાછા પાતાના સ્થાનમાં-પદમાં આવી જવું તે પ્રતિ-

### पूराय गुरुहेव डविवर्थ पं. जानसन्द्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ક્રમણ. આ ખરું હેતુલક્ષી અને જીવનલક્ષી પ્રતિક્રમણ છે.

આ જાતનું જીવન, એ આર્ય સંસારનાે સાચા વારસાે હતાે. વર્તમાનકાળે આશ્રમધર્મની એ વ્યવસ્થા તદ્દન છિન્નભિન્ન થઈ ગઈ છે. એટલે ક્રીને એ સંસ્કૃતિ જાગૃત કરવાની છે. પરંતુ એ ત્યારે જ બની શકે કે જ્યારે વ્યકિત જાતે પાતાની જાતના દિલપૂર્વક સુધાર કરવાના પ્રયત્ન કરે. ટંકામાં, વ્યક્તિ સુધરે તાે જ સમાજ સુધરે. આખરે વ્યકિતનાે સમૂહ એ જ સમાજ છે ને!

આ તો પ્રત્યક્ષ અરીસા જેવી સ્પષ્ટ વસ્તુ છે. જેમ સ્વચ્છ આદર્શ (અરીસા) સામે આપણે ઊભા રહીએ એટલે આપણે જેવા હોઈએ તેવા અવિકલભાવે-પૂર્ણ રીતે આપણે આપણને જેઈ શકીએ છીએ અને જે કંઈ બેઠુદું કે કઠંગુ લાગે તે તસ્ત સુધારી લઈએ છીએ. પછી એમાં જેટલી બેદરકારી કે પ્રમાદ રાખીએ તે આપણા જ ગેરલાભરૂપે પરિભુમે છે. તેવી જ રીતે જીવનના સર્વાંગી વિકાસ કરવા માટે આપણા આદર્શ તરફ જોવું ઘટે. ઝેન ઇતિહાસમાં ભરત ચક્રવર્તીનું એક દેષ્ટાંત આવે છે, તેમાં હકીકત આવે છે કે, 'ભરત ચક્રવર્તી એકવાર પાતાના અરીસાભવન આદર્શ ભવનમાં ગયા. નિરીક્ષણ કર્યું – ચિંતન, મનન કર્યું અને ત્યાં ને ત્યાં તેઓને કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન થયું. એટલે કે પાતે કૃતકૃત્ય-ધન્ય ખની ગયા. એ માત્ર રૂપકકથા નથી, પણ ખરેખર જીવનના ઉચ્ચ આદર્શ એ જ માનવમાત્રને માટે આદર્શભવન છે. કવિશ્રી બાટાદકરના કાવ્યમાં કહીએ તો:-

" અરીસો છે દૈવી હ્રદયરૂપ જેવા જીવનને છખી એમાં સાચી સકલ ઉરની સત્ત્વર પડે; ન ચાલે વાણી કે અભિનયતાગું કૈતવ કંઈ, ઠગાશે આ દબ્ટિ, પણ ઉર ઠગાશે નહિ કદી. દા. ખુ. બાટાદકર.

આમ જેને જીવનને કેળવતું છે, ઉન્નત અનાવવું છે એવા માનવે હમેશાં પાતાના દૃદયરૂપી અરીસામાં જેતા રહેવું જેઈએ. દૃદયરૂપી અરીસો કહેા કે વિચારરૂપી અરીસો કહેા બન્ને એક જ વસ્તુ છે. કારણ કે દૃદયમાં જે જેવાની ક્રિયા છે તે વિચારથી–મનથી જ કરવાની હોય છે પરંતુ જ્યાં સુધી અંતઃકરણ (મન-બુદ્ધિ– પ્રાણ વગેરે) રજેગુણથી કે તમાગુણથી આવૃત્ત (ઘેરાએલ) હોય ત્યાં સુધી જેનાર મન પણ સ્થૂલ અને જડ પ્રકારનું હોય છે. તે સૂક્ષ્મ તત્ત્વને પકડી શકતું નથી. એટલે અંતઃકરણની જડતા કે અંધારું કાઢવા માટે પ્રકાશ પ્રગટાવવા જેઈએ. તો જ મન વગેરે કરણા અંદરની વસ્તુને બરાબર જેઈ શકે– અને તો જ આનંદઘન એવા ચૈતન્યદેવના દર્શન થાય.

એમ તો આપણે જોઈ ગયા તેમ દબ્ટિના એટલે કે સમજના જેમ જેમ વિકાસ થતા જાય છે તેમ તેમ તેના પ્રકાશની માત્રા પણ વધતી જાય છે. મિત્રા, તારા, ખલા, દીપ્તા, એ ચાર દબ્ટિમાં અનુક્રમે ૧– તૃણાગ્નિ, ર– છાણાના અગ્નિ, ૩– કાબ્ટ કે લાકડાના અગ્નિ અને ૪– દીપ–દીવાના અગ્નિ વગેરેમાં, જેવા પ્રકારના પ્રકાશ હાય છે તેવા પ્રકારના પ્રકાશ – બાધ કે સમજરૂપી તેજ તે તે દષ્ટિમાં, ઉત્તરાત્ર વધતી જતી અને વધારે સ્થિતિ કરતી માત્રા–ડીગ્રી (Degree)માં હોય છે.

#### **વિચારદીપ**ક

(શ્રંથકારની વ્યાખ્યા પ્રમાણે) અહીં સુધી પ્રગતિ કરેલ માનવને હજુ વાસ્તવિક દર્શન-સમ્યગ્ દર્શન થયું હોતું નથી, એટલે એવા માણસના વ્યવહાર ઉત્તમ કોટિના-સજ્જનના જેવા હોવા છતાં તેમાં અંતરના પ્રકાશ થયા હોતો નથી. તેથી અંતરમાં દીવા પ્રગટાવવાની જરૂર હોય છે. સમ્યગ્દર્શન એ જ ખરા અને જાજવલ્યમાન દીપક છે. પાછળની ચાર દબ્ટિમાં એવા દીવા પ્રગટે છે. પરંતુ એવા દીવા પ્રગટે તે પહેલાં જીવનમાં સદ્દવિચારના દીવા પ્રગટાવવા જોઈએ. અનુભવી પુરુષાએ, એવા દીપ પ્રગટાવવા માટે કાેડીઆના દીપકનું સ્થૂલ દબ્ટાંત લઈ સમજાવ્યું કે:--

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

सच्छास्रतैलश्च विरागवर्तिक-श्चेतः सुपात्रश्च गुरूक्तिपावकः। निर्वातहर्गेहगतः प्रकाशयेत् सर्वेष्मितं वस्तु विचारदीपकः॥

અર્થઃ- જેમાં માેહરૂપી પવનના સંચાર ન હાેય એવા હૃદયરૂપી ઘરમાં પ્રગટેલા સદ્દવિચારરૂપી દીપક, અધી ય ઈચ્છિત વસ્તુને પ્રકાશમાં લાવે છે એટલે કે દેખાડે છે, એવા વિચારદીપક્રમાં પણ ચાર વસ્તુની જરૂર હાય છેઃ જેમ એક સ્થ્લ દીવા પ્રગટાવવા હાય તાે પ્રથમ તેલ જોઈએ. ખીજી વસ્તુ તે વાટ. ત્રીજી વસ્તુમાં તેલ ને વાટ બરાબર ટકી-રહી શકે તેવું ભાજન-પાત્ર એટલે કે કાેડિયું જોઈએ. અને ચાથી અને છેલ્લી વસ્તુ તે ચિનગારી અથવા દિવાસળી જોઈએ તો જ સ્થૂલ દિવા પ્રગટે છે. એમાં એકાદ વસ્તુ એાછી હોય તો દિવા ન પ્રગટે. એટલું જ નહિ પણ તેલ, વાટ અને પાત્ર એમ ત્રણ વસ્તુ થરાબર અને પરિપૂર્ણ હોય તો પણ દિવા ન પ્રગટે. કારણ કે ચાેશું સાધન–ચિનગારીના અભાવે અંધારું દાર હાય છે. તેવી જ રીતે અંતરમાં દિવા પ્રગટાવવા માટે ઉપરના શ્લેષ્કમાં, ઉપમા દ્વારા ચારે વસ્તુની યથાર્થ સમજણ આપી છે. જેમ કે સત્શાસરૂપી તેલ, વૈરાગ્યરૂપી વાટ, ચિત્ત–હૃદયરૂપી ભાજન અને ગુરુના આદેશરૂપી પાવક–અગ્નિ હોય તો વિચારરૂપી દિવે પ્રગટે. જે વિચાર દીપકના પ્રકાશમાં વસ્તુમાત્રનું યથાર્થ દર્શન થાય છે. હવે આપણે એ વિચારદીપક્રના ચારે સાધનોને જરા વિગતથી સમજીએ: માણસ જ્યારે એાઘસંજ્ઞામાંથી બહાર નીકળીને સ્વતંત્ર વિચાર કરવા જેટલાે વિકાસ કરે છે, એટલે કે તેની સમજશકિત મિત્રા, તારા, ખલા, અને દીપા દષ્ટિ સુધી વિકસિત થયેલી હોય છે. ત્યારે તેના અંતરમાં નવું નવું જાણવાની–સમજવાની જિજ્ઞાસા જાગે છેઃ સત્કથા સાંભળવાનું તથા સત્પુરુષા પાસે જઇને કંઇક અપૂર્વ વસ્તુ સાંભળવાનું મન થાય છે. સત્શાસ અથવા અનુભવી પુરુષાની વાણી એને અમૃત જેવી લાગતી હાેય છે. એ રીતે એવા સાધક એવી વાણી સાંભળીને ધારણ કરતા હાય છે ત્યારે હકીકતમાં સત્શાસ્ત્રરૂપી તેલના તે સંચય કરતા હાય છે : આ ભૂમિકાએ આવેલ સાધક– હિત–અહિત, શ્રેય કે અશ્રેયને બરાબર સમજીને હિત કે શ્રેયને સ્વીકારવાના અને અહિતના ત્યાગ કરવાના પ્રયત્ન કરતાે હાેય છે. પરિણામે એના જીવનમાં વૈરાગ્યરૂપી વાટ તૈયાર થતી હાેય છે. આમ સત્શાસ્ત્રરૂપી તેલ અને વૈરાગ્યરૂપી વાડ બન્ને તેના અંતઃકરણરૂપી ભાજનમાં ગાહવાતી હાય છે, પરંતુ અંતઃકરણરૂપી ભાજન-પાત્ર જો કૂટેલ હાય કે વચ્ચે તરાડ પડી હાય તા એમાં તેલ કે વાટ બરાબર ટકતા નથી. માટે ચિત્ત કે દૃદયરૂપી ભાજન પણ અખંડ અને પરિપૂર્ણ હોય તા જ એમાં તેલ અને વાટ ટકી શકે. પરંતુ જ્યાં સુધી પૂરેપૂરી યાેગ્યતા પ્રાપ્ત ન કરી હાય એટલે કે ચિત્તરૂપી ભાજન કૂટેલ કે તરાડવાળું હાય તાે તેમાં તેલ કે વાટ રહી શકતા નથી, મતલળ કે સતશાસ્ત્રફપી તેલના સંચય કર્યો હાય એટલે કે સત્શાસ્ત્ર બરાબર સાંભળ્યા હેાય અને વૈરાબ્યરૂપી વાટ પણ તૈયાર કરી હેાય, પરંતુ એ બન્ને વસ્તુને ધારી શકે − ટકાવી રાખે એવું દ્રદયરૂપી ભાજન તૈયાર ન હોય એટલે કે સાંભળેલી વસ્તુને યાદ કરી શકાતું ન હોય − એવી ધારણાશકિતવાળું દ્દદય ન હાય, તેમ જ અંતઃકરણ વૈરાગ્યથી વાસિત થયું ન હાય એટલે કે અનાસકત થયું ન હાય તાે એ શાસ્ત્રરૂપી તેલ અને પૈરાગ્યરૂપી વાટના ઉપયોગ જ ન થાય. એટલા માટે ત્રીજા સાધન તરીકે દૃદયને – ચિત્તને સુપાત્રરૂપે તૈયાર કરવું જોઈએ. હૃદયરૂપી પાત્રને તૈયાર કરવા માટે સાધકે અંતરના વિક્ષેપ – રાગ – દ્રેષરૂપી રગડાને કાઢી નાખી, ચિત્તને નિરાકુળ-શાંત કરવું જોઈએ. સ્વસ્થ અને પ્રસન્ન કરવું જોઈએ. તો જ એ તૈયાર થયેલ ચિત્તરૂપી ભાજનમાં તેલ અને વાટ ખરાખર ટકી શકે. આપણે આગળ જોઇ ગયા તે પ્રમાણે ચિત્તશુદ્ધિ– દૃદયશુદ્ધિ માટે જ્ઞાની પુરુષોએ બતાવેલ અમાઘ ઉપાય તે આલાેચના, નિંદના અને ગર્હણા છે. આ રીતે તેલ, વાટ અને ભાજન તૈયાર થયા હાેય તાે પણ અંતરમાં સદ્દવિચારાના દિવા પ્રગટતાે નથી. માત્ર એક વસ્તુના અભાવે અંતરમાં પ્રકાશ થયા હાતા નથી. ખહારની દૃષ્ટિથી એવા સાધકા, સજ્જન અર્થ, અને અમીર હાવા છતાં; અરે! પંડિત અને વિદ્વાન હેાવા છતાં એના જીવનમાં જ્યાં સુધ્રી સદ્દશરુના આદેશ કે નિર્દેશરૂપી ચિનગારી લાગી હોતી નથી ત્યાં સુધી અંતરના દિવા પ્રગટતા નથી. પછી સાધક ભલે શાસ્ત્રના પારગામી

www.jainelibrary.org

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિલય પં. નાનચન્દ્રજી સહારોજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

હોય, બાહ્ય વૈરાગ્યરંગથી રંગાયેલ હોય, ત્યાગી કે તપસ્વી હોય અને દૃદયરૂપી ભાજન પણ સરળ-નિર્દોષ હોય છતાં પણ એવા ધુરંધર સાધકના દિલમાં ડિંજી અંધારું ઘાર હોય છે. તે હજુ વસ્તુને યથાર્થરૂપે જોઈ શકતો નથી હોતો, એટલે સંસારમાં રખડતો હોય છે. તેને પણ હજુ વિકાસની ખરી દિશાની સૂઝ નથી હોતી. સત્શાસ્ત્ર કેવું હોય એની તાત્ત્વિક વિચારણા આપણે આગળ કરી ગયા છીએ એટલે અહીં તો માત્ર એટલું જ કહેવા જેવું છે કે, હવે આવો સાધક, મહામાનવ બની શકે તેવી ભૂમિકા સુધી આવી ગયેલ છે. એટલે તેણે પહેલાં ત્રણ સાધના (તેલ–વાટ અને ભાજન) પરિપૂર્ણ કરવા તરફ પાતાનું લક્ષ્ય કેન્દ્રિત કરતા રહેવું જોઈએ. આવા સાચા પુરુષાર્થ જ એને સદ્યુરુની ભેટ કરાવે છે એ શંકા વગરની વાત છે.

આમ આગળ વધતાં સાધકમાં, દિષ્ટિના–સમજશક્તિ કે વિવેકશક્તિના વિકાસ થતાં એને સદ્દગુરુના યાગ જરૂર થઈ જાય છે. એવા સાધકમાં યાગદિષ્ટિનું યાગ્ય પરિણમન થવાથી સ્થિર અને કાન્તાદિષ્ટિના લક્ષણા દેખાઈ આવે છે. એની સમજશક્તિ નિર્ભાન્ત હાય છે. એના નિર્ણય અવિચળ બની રહે છે. સંસારના બાહ્ય કે પાર્થિવ આક્રમણથી એ લેવાઈ જતા નથી. એની જીવનપદ્ધતિ અહિંસાપ્રધાન બની રહે છે એવા સાધક 'आत्मचत् सर्व भूतेषु' એ સૂત્રને પચાવતા હાય છે. એવાને એમ જ લાગતું હાય છે:–

જે 'હું'માં તે સહુમાં 'સહુ'નું હું વિષે પ્રતિ આત્માના એવા દિવ્ય અભેદ જો; એ અનુભવમાં ઊંદું સુખ સમજાય છે. સહજ થતા અંતસ્ત્રથીના છેદ જો….જે 'હું'.

–સુશીલ

આ રીતે જીવનના પ્રત્યક્ષ વ્યવહારમાં, અલેદભાવની સાધના કરતો એવા માનવ, પાતે એકાકી હોવા છતાં એનું જીવન સમષ્ટિગત ચેતનામાં વહેતું હોય છે. એના ત્રણે યાેગા (મનાયાેગ, વચનયાેગ અને કાયાનાે યાેગ) જગતનું શ્રેય કે કલ્યાણ કરવા માટે જ ક્રિયાશીલ બનતા હાેય છે. એને જ જગતના લાેકા સંતપુરુષ કે મહાપુરુષ કહે છે. મહામાનવની આ જીવનપધ્ધતિ ઉત્તરાત્તર ભવ્યતર અને ભવ્યતમ બની રહે છે. એટલે જ કહ્યું છેઃ–

मनसि वचसि काये पुण्यपीयृषपूर्णाः त्रिभुवनमुपकार श्रेणिभिः श्रीणयन्तः। परगुणपरमाणून् पर्वतीकृत्य नित्यम् निज–हृदि विकसन्तः सन्ति सन्तः कियन्तः॥

જેના મન− વચન અને કાયાના યાેગાે, પુષ્યરૂપી અમૃતથી ભરેલા છે એટલે કે મન, વચન અને કાયાથી જેએા જગતને અમૃતનું સિંચન કરતા હાેય છે. એટલું જ નહિ પણ ત્રણે ભુવનને (ઊર્ધ્વલાેક, અધાલાેક અને તિર્છાલાેક) ઉપકારની પરંપરાથી જે તૃપ્ત કરતા હાેયું છે – ખુશ કરતા હાેય છે. વળી ખીજાના પરમાણુ જેવા નાના ગુણાને, પાેતાની વ્યાપક દષ્ટિથી વિશદ અને મહાન કરીને પાેતે અંતરમાં પ્રસન્ન રહેતા હાેય છે, એવા મહામાનવાે આ દુનિયામાં કેટલા હશે.?

આપણું એ વિષયની વચારણા કરતા હતા કે, તથાપ્રકારના સંતો – સાધુપુરુષોની પર્યુપાસના કરવાથી ક્રમે ક્રમે દૃદયશુદ્ધિ થાય છે. પરિણામે, એવા શુધ્ધ દૃદયમાં, આત્માના જ્ઞાનગુણ પ્રગટે છે અને પરંપરાએ જીવ, મુકતદશાને-માેક્ષને પામે છે. સત્સંગના આજ મહાન લાભ છે. \* ઉપરાંત આપણે જોઈ ગયા કે સદ્દગુરુજ મહત્ત્વનું અને અદ્વિતીય કારણું છે: એવા સદ્દગુરુને પામ્યા પછી જ માનવ આગળ વધીને મહામાનવ અની શકતા હોય છે.

ગુરુ અને સદ્દગુરુમાં માટે આંતરા હાય છે. કુળથી માનેલ ગુરુ, વેષધારી ગુરુ કે સંપ્રદાયના ગુરુ ઠેક ઠેકાણે હાઈ શકે છે. પણ સદ્દગુરુ તો વિરલ જ હાય છે. સદ્દગુરુના અર્થ જ એ છે કે, જેને સત્ તત્ત્વના – આત્માના અનુભવ થયા હાય અને જે આત્મનિષ્દાથી જીવન જીવતા હાય તે સદ્દગુરુ. એવા સદ્દગુરુ, સમ્યક્દર્શનના જાજવલ્યમાન દીપક \* જુએા પાનું-૩૯, "तहारूनं मंते!"

# આત્મવિકાસક્રમની વિશિષ્ટ પ્રણાલિકાઓ

| o  | ——જૈન તત્ત્વજ્ઞાન—    |                                           |                                    |                                  |                                                 | ॐनेतर तत्त्वज्ञान                                   |                       |                                |                         |                                   |
|----|-----------------------|-------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------|--------------------------------|-------------------------|-----------------------------------|
| 1  | ચ્યાત્મ<br>દશા        | ૧૪ ગુણ<br>સ્થાન પેંકી<br>કેટલામું<br>ગુણ્ | ચાર<br>ધ્યાન પૈકી<br>કર્યું ધ્યાન? | અવિકાસ<br>કાળ કે<br>વિકાસ<br>કાળ | યાગદખ્ટ<br>જ્ઞાનપ્રકાશ<br>બાધપ્રકાશ<br>ની તુલના | સમુચ્ચય<br>આઠ દ <b>ષ્ટિએ</b><br>પૈકી કચી<br>દબ્ટિ ? | અષ્ટોંગ<br>યાગ        | ચ્બવસ્થા<br>વિશેષ              | સાંખ્ય<br>મત<br>ત્રિગુણ | શ્રેયાથી<br>પ્રેયાથી <sup>૧</sup> |
| 2  |                       | ٥                                         | રૌદ્ર +<br>આર્ત                    | ચ્યવિકાસ<br>કાળ                  | o                                               | એાલદૃષ્ટિ                                           | o                     | મૂઢાવ <del>ર</del> થા          | તમાેગુણ                 | પ્રેયાથી <sup>ર</sup>             |
| 3  | -                     | o                                         | "                                  | "                                | o                                               | ;; ;;                                               | o                     | ,, ,,                          | 22 22                   | ,, ,,                             |
| 4  | - 11કે 3              | o                                         | 77                                 | ,,,                              | o                                               | ""                                                  | o                     | 2) 22                          | "                       | ?? ??                             |
| 5  | स्<br>इ               | ૧                                         | અપાર્વ +<br>રૌદ્ર                  | "                                | તૃષ્ણાગ્નિ–<br>તુલ્ય-બાધ                        | મિત્રાદૃષ્ટિ                                        | યમ (૧)                | ક્ષિપ્રાવસ્થા                  | તમા-<br>રજોગુણ          | <b>77 77</b>                      |
| 6  | આ હિ                  | ૧                                         | ,,                                 | <b>3</b> ,                       | ગામયાગ્નિ-<br>તુલ્સબાધ                          | તારાદષ્ટિ                                           | નિયમ(ર)               | <b>,</b> , ,,                  | ;; ;;                   | 77 77                             |
| 7  | <br>                  | <b>ب</b>                                  | <b>,</b> ,                         | "                                | કાષ્ટ્રાસિ<br>તુલ્યબાધ-                         | <u> </u>                                            | આસન(૩)                | વિક્ષિ-<br>^તાવસ્થા            | <b>,,</b> ,,            | », ·»                             |
| 8  |                       | 3                                         | 27                                 | ,,                               | દીપપ્રકાશ<br>તુલ્ચભાઘ                           | દ્રીપ્રાદૃષ્ટિ                                      | પ્રાણાયામ<br>(૪)      | ""                             | 73 77                   | ""                                |
| 9  | <br>                  | ४                                         | આર્ત રૌદ્ર<br>ધર્મ                 | વિકાસ-<br>–કાળ                   | રત્નપ્રભા<br>તુલ્ય                              | સ્થિરાદષ્ટિ                                         | પ્રત્યાહાર<br>(પ)     | એકાગ્રા-<br>વસ્થા              | २०४स-<br>सत्त्व-        | ક્રેચા <b>થી</b> ે                |
| 10 | म् अ                  | `પ્                                       | "                                  | " "                              | 77 77                                           | ,, ,,                                               | ,, ,,                 | " "                            | ""                      | ,,                                |
| 11 | <b>म्</b><br>इ        | ķ                                         | આતં−<br>ધર્મ                       | " "                              | 77 77                                           | 72 73                                               | ,, ,,<br>!            | 77 77                          | સત્ત્વગુણ               | 77                                |
| 12 | ਾ <b>ਨ</b>            | y                                         | ધર્મધ્યાન                          | )) ))                            | તારાની<br>પ્રભા–તુલ્ય                           | કાન્તાદૃષ્ટિ                                        | ધારણા<br>( <b>ફ</b> ) | 77 77                          | ""                      | "                                 |
| 13 |                       | ૮થી ૧૨                                    | ધમ^-<br>શુકલ                       | <b>,</b> ,,,                     | સૂર્યની<br>પ્રભા–તુલ્ય                          | પ્ર <b>લા</b> દષ્ટિ                                 | ધ્યાન<br>(૭)          | નિરૃદ્ધા <sup>.</sup><br>વસ્થા | પરમ <b>-</b><br>સત્ત્વ  | ,,                                |
| 14 | परमात्म<br>साब<br>साब | ૧૩                                        | શુકલ<br>પરમ–                       | પૂર્ણ વિકાસ<br>કાળ               | ચંદ્રની<br>કાન્તિ                               | પરાદૃષ્ટિ                                           | સમાધિ<br>(૮)          | 77 27                          | ગુણાતીત                 | શ્રેયરૂપ                          |
| 15 | 7                     | ી<br>૧૪<br>                               | શુકલ                               | ""                               | ચંદ્રિકા<br>તુલ્ય<br>""                         | ,, <u>,,</u>                                        | 22 22                 | <b>&gt;&gt; &gt;&gt;</b>       | ,, ,,                   | >>                                |
| G  | ۶                     | ર                                         | 3                                  | પ્ર                              | ધ્                                              | દ                                                   | G                     | ٤.                             | ९                       | १०                                |

## જય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગૃંદ

પ્રગટાવવામાં ઉપકારક નિમિત્ત બનતા હાય છે. યાગદષ્ટિમાંની પાછળની ચાર દૃષ્ટિઓ સ્થિરા, કાન્તા, પ્રભા અને પરા – માં સમ્યક્દર્શનની રાેશની માનવસાધકને આગળ ને આગળ ધકેલવામાં પ્રેરકબળ આપ્યા કરે છે અને મહામાનવના દરજ્જો ક્રમેક્રમે વધતા જાય છે. આચાર્યશ્રી હરિભદ્રસૂરિએ, પાતાની આગવી પ્રતિસાથી 'ચાેગદષ્ટિ સમુચ્ચય 'માં આત્મવિકાસનું જે સુરેખ ચિત્ર દોર્શું છે તેના ખરા ખ્યાલ તાે એ ગ્રંથનું વાચન – મનન અને અવગાહન કરવાથી જ આવી શકે.

## ગુણસ્થાન ક્રમારાહ

તદુપરાંત જેન તત્ત્વજ્ઞાનની દૃષ્ટિએ, આત્મવિકાસની ઉત્તરાત્તર ચઢલી ભૂમિકા પ્રમાણે, સધ્ધપદની સર્વોચ્ચ-દશાને પહેાંચવા માટે, અનુક્રમે ચૌદ પગથિયા અથવા શ્રેણિએાનું વિગતથી વર્ણન આવે છે. જેન પરિભાષામાં એને 'ગુણસ્થાનકમારાહુ' કહેવામાં આવે છે. તેથી અહીં પ્રસંગવશાત્ એનું પણ થાેડું અવલાકન કરી લઇએ. 'પહેલાં તો ' ગુણસ્થાન'ના સામાન્ય અર્થ જોઈએ. 'ગુણ' એટલે આત્માની જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, વીર્ય આદિ શકિતએા, અને સ્થાન એટલે તે શકિતએાના પ્રકટીકરણની – તરતમ ભાવવાળી અવસ્થાએા અથવા દશાવિશેષ. જેમ જેમ આત્માની ઉપર ચડેલા માહુનીય વગેરે કર્મોના પડળા (આવરણા) દ્વર થતાં જાય છે તેમ તેમ આત્માના સહજ ગુણે પ્રગટ થતાં જાય છે. એવા ગુણસ્થાના અથવા આત્મવિકાસની ભૂમિકાએણ નીચે મુજબ ચૌદ છે.

> ૧–મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાન ર–સાસ્વાદન ગુણસ્થાન ૩-મિશ્ર ગુણસ્થાન અથવા समाभिथ्यात्व युख्स्थान ૪-અવિરતિ સમ્યગ્દૃષ્ટિ ગુણસ્થાન પ–દેશવિરતિ ગુણસ્થાન**ે** દ–પ્રમત્તસંયત અથવા સર્વવિરતિ ગુણુરથાન ∤૧૩–સંયાગી કેવળી ગુણુરથાન ૭-અપ્રમત્ત સંયત ગુણસ્થાન

૮–અપૂર્વકરણ અથવા નિવૃત્તિબાદર ગુણસ્થાન ૯-અનિવૃત્તિખાદર ગુણસ્થાન

૧૦-સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણસ્થાન ૧૧–ઉપશાંતમાહ ગુણસ્થાન ૧૨-ક્ષીણમાહ ગુણસ્થાન ૧૪–અયાગી કેવળી ગુણસ્થાન

આત્મવિકાસના માપદંડ તરીકે આપણે 'યાગદષ્ટિ સમુચ્ચય'નું સહજ નિરીક્ષણ કર્યું તેમ આ ચૌદ ગુણુરથાનાની એવી જ અર્થગ ભીર વિચારણા છે. એટલે એનું જેમ જેમ વધુ ને વધુ અનુશીલન અને પરિશીલન થયા કરે તેમ તેમ એના વ્યાપક અને ઊંડાણુવાળા અર્થ બાેધ થતા જાય– માત્ર ગાેખવાથી કે યાદ રાખવાથી આવા વિષયોના મર્મા પામી શકાતા નથી. જગતનાં બધા 'દર્શના'–'અભિગમા'–માં, તત્ત્વદર્શન માટે પાતાની આગવી શૈલી હેાય છે. \*સ્ચાદ્વાદ દષ્ટિથી જે અવલોકન કરવામાં આવે તેા કયાંય વિરાધાભાસ જેવું લાગે નહિ. તાત્પર્ય કે, જ્યાં વિરાધ કે વિસંવાદ જેવું લાગે છે ત્યાં એાછાવત્તા અંશે દર્ષિનો જ દોષ હાય છે અથવા કક્ષાભેદ સમજવેા. શાસ્ત્રકારે પણ આ વસ્તુ નીચે મુજબ ફરમાવી છેઃ

एयाइ मिच्छादिष्टिस्स मिच्छत्तपरिगाहियाइं मिच्छासुयं, एयाइं चेव सम्मदिष्टिस्स सम्मत्तपरिगाहियाइं सम्मसुयं, कम्महा ? सम्मत्तहेउत्तणओ, जम्हा ते मिच्छदिष्टिया चेव समेश्रीहें चोइयासमाणा केइ सपक्खदिष्टीओ चयंति ।

અર્થાત્ – "એ બધા ગ્રંથા, મિથ્યાદષ્ટિવાળાની (ખાટી) દબ્ટિ હાવાથી, એ લોકો જે રીતે, એ ગ્રંથાના સાર ગ્રહણ કરે છે તે મિથ્યાશ્રુતરૂપે હેાવાથી, તેંએાને મિશ્યાત્ત્વરૂપે–અસત્રૂપે પરિણુમે છે. અને એ જ મહાભારત

<sup>\*</sup> આર્ય સંસ્કૃતિના સ્થંભો જેવાં બીજાં જે જે દર્શના–સંપ્રદાયો કે મતા ભારતદેશમાં પ્રચલિત છે–વિદ્યમાન છે તે તે દર્શનામાં, જીવનવિકાસની કેવી કેવી પધ્યતિએ। છે તેની આછી રૂપરેખા 'ધર્મ વિકાસ'ના શીર્ષક નીચે આ જ વિભાગમાં આગળ –સંપાદક– આ પેલ છે.

## पूक्य गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

આદિ ગ્રંથા, સમ્યક્દષ્ટિવાળાની સમજ સમ્યક્ પ્રકારની હાવાથી, યથાર્થરુપે વસ્તુને પકડી શકવાથી સમ્યક્ષ્યુત રુપે પરિણુમે છે. અથવા બીજા શબ્દોમાં કહીએ તાે મિથ્યાદષ્ટિવાળાને પણ મહાભારતાદિ ગ્રંથા સમ્યક્ર્પે પરિણુમે છે. જો એમને એ ગ્રંથા સમ્યક્ત્વના હેતુરૂપ બને તાે. એટલે જ એ ગ્રંથામાંથી–શાસ્ત્રામાંથી પ્રેરણા મેળવીને બાધ પામેલા કેટલાય શ્રેયાર્થીઓ, પાતાની મિથ્યાદષ્ટિ તજી દે છે પછી એવાઓને માટે વેદ વગેરે શાસ્ત્રો પણ સમ્યક્ષ્યુત બની રહે છે."

આ જ વસ્તુ અમારા પૃજ્ય ગુરુદેવે લાક્ષણિક અને રાેચક શૈલીથી નીચેના પદમાં પ્રતિપાદન કરેલ છે.

(રાગ – માઢ, ઢખ – વીરા વેશ્યાના ચારી)
ગુણુત્રાહુક થઈએ, અનુભવ લઈએ, સુખિયા થવા સહાય.
– આવી આ અવિન વિષે, ગુણુના ખની ગરાગ;
અવગુણુ અવગુણુ એાળખી, તેનો કરીએ ત્યાગ રે.... ગુણુ૦ ૧
– સદ્દગુણુ ને દુર્ગુણતણા, ભર્યા ઘણા ભંડાર;
ગુણુત્રાહુકને ગુણુ મળે છે, અવગુણીને અંગાર રે.... ગુણુ૦ ૨
– જ્ઞાનીને સૌ જ્ઞાન છે, અલગ રહે અજ્ઞાન;
અજ્ઞાનીને આ અવિનમાં, ગોત્યું ન જે જ્ઞાન રે.... ગુણુ૦ ૩
– જે દૃષ્ટિથી દેખીએ, તેવું ત્યાં દેખાય;
સમદૃષ્ટિને સરખું લાગે, વાંકુ વિષમે જણાય રે.... ગુણુ૦ ૪
– સાર – સારને શોધીએ, અડીએ નહિ અસાર;
'સંતશિહ્ય' થઈ સુંદર બનીએ, હંસ જેવા હુશિયાર રે.... ગુણુ૦ પ

ખરું છે કે જેવી દર્ષિ હોય છે તેવું જ દેખાય છે. આનું પ્રસિદ્ધ દર્ષાત મહાભારતમાં, યુધિષ્ઠિર અને દુર્યોધનનું જગજાહેર છે. યુધિષ્ઠિરને આખી દ્વારકાનગરીમાં કયાંય કાઈ દુર્જન માણસ મળ્યો નહિ અને દુર્યોધનને ગાતવા જતાંય કયાંય સજ્જન માણસ મળ્યો નહિ! કેવા ચમત્કાર! હુકીક્તમાં, જગતમાં દુર્જન અને સજ્જન બન્ને હાય છે–પણ જેવી દર્ષિ પાતાની હાય તેવું દેખાય છે, અસ્તુ.

### લાકાત્તર જીવન

આપણે, મહામાનવ કેવા હોય, તેનું આંતરિક અને બાહ્ય જીવન કેવું ભવ્ય અને પ્રેરક હોય, તે સંબંધી વિચારતા હતા–તેના અનુસંધાનમાં આત્મવિકાસના માર્ગે, સદ્દચુરુનું કેવું અપૂર્વ સ્થાન છે તેની વિચારણા કરી–અને સાથાસાથ આત્મા જેમ જેમ આગળ વધી ઉન્નતિના શિખરે પહોંચે છે, તેમ તેમ પગલે પગલે, કેવા ગુણવૈભવ પ્રાપ્ત કરે છે તે સમજવા માટે આપણે 'ચાગદિષ્ટ સમુચ્ચય' તેમ જ 'ગુણસ્થાન કમારાહ'નું ઉપર- છલ્લી રીતે અવલાકન કર્યું: હવે આપણે મહામાનવ અને અતિમાનવના લાકોત્તર જીવન તરફ વળીએ. જે કે, એ દશા અને એ જીવનના સાક્ષાત્ અનુભવ થયા વગર, એનું વર્ણન કરવું કે એ સંબંધી વિચારણા કરવી એ નરી ધૃષ્ટતા જ કહેવાય-અથવા તા ગગનનગરની કલ્પના જેવું જ ગણાય. તેમ છતાં પણ એ માર્ગના અનુભવી પુરુષા પોતાની અનુભવપૂત વાણીમાં જે સંકેત મૂકી ગયા છે તેના યત્કિંચિત્ સહારા લઈ આપણે આગળ વધીએ. એક કવિએ તા એટલે સુધી કહ્યું છે:–

સાધુસંગત અને શાસ્ત્રવિચારણા-વિહિત કર્મો કરે હુદયશુદ્ધિ, સાધ્ય પામ્યા વિના નિંદતા સાધના, તે જ અજ્ઞાની છે મંદ–ઝુદ્ધિઃ જ્ઞાન અધિકાર વિના નહિ ઊગતું, જ્ઞાન છે સામરસ શુદ્ધ પારા, પથ્ય પાજ્યા વિના કૂટી તે નીકળે, શાન્તિ બદલે વધે છે લવારા.

## प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

તેથી લોકોત્તર જીવન સંખંધી લખતાં, જરા ક્ષાલ થાય છે તો પણ જે કંઈ વાચન-મનન કર્યું છે તેને લિપિબધ્ધ કરવા, અવ્યક્તપણે એવા પુરુષોના અનુત્રહથી જ મારું ચિત્ત ઉત્સુક યુથં છે. હડીકતમાં, જે આત્મતત્ત્વ- ચૈતન્યતત્ત્વ ઘટઘટમાં વિરાજમાન છે તેના સર્વાંગ સુંદર અને પરિપૂર્ણ માનવદેહ મંદિરમાં જ શક્ય છે. લવાન્તરમાં દરેક જીવાત્માએ, ઉચ્ચ, મધ્યમ અને કનિષ્ટ પ્રકારના દેહ કે ખાખા અસંખ્ય કે અનંતા ધારણ કર્યા છે. (કારણ કે આત્મા પાતે તો શાધ્યત-અમર છે, માત્ર બહારના ખાખા બદલાય છે એવા સત્શાસ્ત્રના અનુભવ- બાલપૂછે.) એ બધા જન્મ-જન્માન્તરામાં જીવાતમાએ પાતાના વાસ્તિવક સ્વરૂપના જીવતા જાગતા અનુભવ કર્યા નથી. અનુભવ કરવાની શક્યતા માટે લાગે માનવદેહમાં જ રહેલી છે. તેથી એક અનુભવી સંતપુરુષે 'દૃદયપ્રદીપ' નામના એક લઘુ અંથમાં જે હકીકત રજ કરી છે તે એઈએ:-

शद्वादि पञ्चविषयेषु विचेतनेषु, योऽन्तर्गतो हृदिविवेककलां व्यनिकत। यस्माद् भवान्तरगतान्यपि चेष्टितानि, प्रादुर्भवन्त्यनुभवं तमिमं भजेथाः॥

અનુભવી પુરુષ કહે છે-ઉદ્દંબોધન કરે છે કે, હે ભાઈ, સાધક! અન્તરમાં શાશ્વત સ્વરૂપે રહેલા જે અનુભવ શબ્દ, રૂપ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ આદિ જડ વિષયા અને ચેતનતત્ત્વના પ્રત્યક્ષ ભેદ પાડનાર વિવેકની કળાને પ્રગટ કરે છે અને જે અનુભવથી, જન્માંતરામાં જે કંઈ ગતિ, વિધિ કે ચેષ્ટાઓ કરી હાય તે બધું પ્રગટ થાય છે. (જાતિસ્મરણદ્વારા) તે તારા પાતામાં રહેલા અનુભવને તું ભજ – તેનું સેવન કર. (એ અનુભવજ સાચી શાન્તિ આપે છે.)

### અનુભવનું વિજ્ઞાન

"એવા અનુભવને (જે સ્વસંવેદ્ય હોવાથી) કેટલાક સાધકા, બુદ્ધિથી જાણે છે, જાણવાના પ્રયત્ન કરે છે, પરંતુ પામી શકતા નથી. કારણ કે પામી શકે તેવું સામર્થ્ય નથી હાતું. ત્યારે બીજા કેટલાક સાધકા જાણે અનુભવ થયા હાય તેવું આચરણ કરે છે, છતાં એવા આચરણના રહસ્થને તે સમજી શકતા નથી તેથી મૂળભૂત તત્ત્વથી અળગા રહે છે: યથાર્થ જાણીને તે પ્રમાણે જીવન જીવનારા વિરલ જ હાય છે."

તો એ શાશ્વત અનુભવને કેવી રીતે પામી શકાય ? શું એ અનુભવ પામી શકાય-મેળવી શકાય એવી વસ્તુ છે ? જાણી શકાય-એઈ શકાય એવો પદાર્થ છે ? હકીકતમાં એ શું વસ્તુ છે ? એવો પ્રક્ષ થાય. આના ખુલાસારૂપે તત્ત્વન્ન કવિશ્રી બનારસીદાસજીએ કહ્યું :-

### વસ્તુ વિચારત ધ્યાવતે, મન પાવે વિસરામ; રસ સ્વાદત સુખ ઉપજે, અનુભવ યાકા નામ.

વસ્તુનું ચિંતન કરતાં – નિદિધ્યાસન કરતાં મન–અૃદ્ધિ જ્યાં વિશ્રામ પામે – કરી જાય અને એ રસની અનુભૂતિ થતાં અનુલ સુખ ઉપજે – એનું નામ અનુલવ. આ અનુલવ શાધ્વતરૂપે આત્માની સાથે જ સંકળાયેલ છે. માટે સ્વસંવેદ્ય કહેવાય છે. એનું ગમે તેવું અને ગમે તેટલું વર્ણન કરીએ તો પણ તે અધૂરું જ – અપૂર્ણ જ રહે છે. આ જ અનુલવની રજુઆત – યોગીપુરુષ શ્રી આનંદઘનજી મહાત્માએ, મૌલિક રીતે પોતાના પદામાં કરી છે. જે પદા અનુલવી પુરુષો દ્વારા સમજીએ તો જ વધારે સારી રીતે સમજી શકાય તેવા છે. એટલે અહીં તો માત્ર અંગુલિનિટેશરૂપે ચારેક પદાના આદિ ચરણોના ઉલ્લેખ કરી જિજ્ઞાસુ વર્ગનું ધ્યાન ખેંચું છું.

- 'અનુભવ, તૂ 🖔 હિતુ હમારાે.'
- 'સાધા લાઈ, સમતા રંગ રમીજે.'
- 'અનુભવ ! નાથકું કર્યું ન જગાવે !'
- 'અનુભવ ! હમ તા રાવરી દાસી.'

## प्रथ गुरुदेव डविवर्थ मं. नान्यन्द्रका महाराज कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

આ ચારે પદોમાં, સુમતિપ્રિયાના ઉદ્ગારા છે: તેથી આધ્યાત્મિક દૃષ્ટિએ સમજવા જેવા છે. એમ તો જે જે સાધકો – ભકતો કે સંતોને આત્માના સાક્ષાત્ અનુભવ થયા છે; તે તે ભકતા, પછી ભલે ગમે તે દેશમાં, ગમે તે કામમાં કે ગમે તે જાતિમાં ઉત્પન્ન થયા હાય – પરંતુ એની વાણીમાં એ અનુભવના પડેથા પડેયા વગર રહેતા નથી. આપણે થાડા નમુના જોઈએ:--

### "(૧)– અનુભવી ખેડૂત"

ખેલીડા! ઊઠા ઉતાવળા થઈ, સાંતીડાને જોડા ખેતરમાં જઇ.

–ઘરમ ને નિયમના ધારી જોડા તમે અનુભવ હળને લઈ;

માહ–માચાના ઢેફાં ભાંગા ભલા, શમનું ખાતર દર્છ… બેલીડા૦ ૧

–અમર નામની એાળું કાઢો (તમે) સૂરત શેઢા પર રહી;

વાંક અંતરના કાઢો વિવેકથી, ખાટનું ખાતું નહિ….બેલીડા૦ ૨

–ગ્રાન–ધ્યાનના કણ માંઘેરા લેજો, તન–મન નાણા દર્છ;

મનુષ્ય ખેતરમાં વાવા વિવેકથી, ગુરુગમ એારણ લઈ….બેલીડા૦ ૩

–ગ્રાનના અંકુરા ઊગ્યા ખેતરમાં (ને) ધીરપ હુંઢણી થઈ;

કુડ–કપટનાં કાઢો પારેવડાં, મન રખવાળા રહી….બેલીડા૦ ૪

–માલના કણસલા પાકયા ખેતરમાં (ને) ખબર ઘણીને થઈ;

દાસ 'દયા' કહે એવી કરજો કમાઈ (જેથી) ભવની ભાવઠ ગઈ….બેલીડા૦ પ

**(**२)

### "અનુભવી વણકર : સંત કંખીર"

ચાદર ઝીણી રામ! ઝીણી ચાદર ઝીણી—
સદા રામરસ બીની—ચાદર ઝીણી રામ! ૦
—અષ્ટ કમલ—દલ ચરખા ચલતાં, પંચતત્ત્વ કર પીની—રામ…પંચ.
નવ—દશ માસ બણનમેં લાગા (૨) મૂરખ મેલી કીની…ચાદર ૦ ૧
—જબ મેરી ચાદર બુનકર આઈ, ઘર ધાબીકા દીની—રામ…ઘર ૦ માહિશિલા પર પટક પછાડી (૨) ઘેરી કુંદી કીની…ચાદર ૦ ૧—જબ મેરી ચાદર ધૂપકર આઈ, ગુરુરાજકા દીની—રામ…ગુરુ ૦ પ્રસુભક્તિ કા રંગ લગાકે (૨) ઘેરી રંગત કીની…ચાદર ૦ ૩—યહી ચાદર મુર—મુનિવરે એાઢી, દીન દસ્તાંકે દીની—રામ…દીન ૦ રાવ—રંક ઔર વંકે એાઢી (૨) નિર્મળ કબી ન કીની…ચાદર ૦ ૪—એાઢ નિઃશંક શંક નહિ મનમેં, ઔર કિસીના ચિન્હી—રામ…ઔર ૦ સાધુ સંગતિ—સેવા ગુરુકી (૨) લક્ષણ એાઢી લીની…ચાદર ૦ ૫—ધુવ, પ્રહલાદ, વિભીષણે એાઢી, શુકદેવે નિર્મળ કીની—રામ…શુક ૦ દાસ 'કળીરે' એાઢી જુગતસે (૨) જ્યાં કી ત્યાં ધર દીની…ચાદર ૦ ૧

મતલખ કે વિવિધ ક્ષેત્રોમાં, વિવિધ જ્ઞાતિમાં જ્યાં જયાં જેને જેને આત્માના અનુભવ થયા છે તે તે ભકતાએ, પછી પાતાની રીતે અને પાતાની જન્મજાત ભાષામાં, પદ્મરૂપે કે ગદ્મરૂપે એનું અવતરણ કર્યું હાય છે. ઘાંચી, માચી, ધાળી હસ્જિન વગેરે બધી કામમાં એવા અનુભવી પુરુષા થઈ ગયા છે અને થશે. આત્માનું જ્ઞાન–ભાન થવાના કાઈ ઈજારા નથી હાતો – માત્ર ચિત્તશુદ્ધિ કે દૃદયશુદ્ધિ થતાં જ એ અનુભવ પ્રગટે છે અને પછી વાણીરૂપે એના આકાર–પ્રકાર કે ઘાટ ઘડાય છે. કેટલાંના ઉલ્લેખ કરાય ? એક–બેના વધુ નિર્દેશ કરી આપણે આગળ વધીએ:–

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

### (૩) " અનુભવી વીણાવાદક "

-મચ્ચું આ વિશ્વનું સંગીત અને નાચે બધી દુનિયા; અયે આલમતણા ઉસ્તાદ, વીણા મારી મિલાવી દે.... ૧ -મલ્યાં સંગીતના સૂરમાં, સૂરજ-ગ્રહુ-ચંદ્ર ને તારા; બસૂરી એક મુજ વીણા, રહી એને મિલાવી દે.... ર -ચલાવી આંગળી અણઘડ, બધાયે તાર મેં તોડ્યા; તૃટેલા તારને સાંધી, વીણા મારી મિલાવી દે.... ૩ -ભરતી ને એાટ સાગરના, પ્રતિદિન તાલથી ગાજે; બસૂરી મુજ જીવન-વીણા, અયે માલિક! મિલાવી દે.... ૪ -ક્રિયા ચેતન અને જડની, વિવિધ સૂર તાલબદ્ધ ભાસે; બસૂરી મુજ જીવન-વીણા રહી તેને મિલાવી દે.... ૫

### (૪)

### ''અનુભવી દરજી"

(રાગ – ધીરાના લજનની ઢળ)

અંગરખુ એક તારું રે... બનાવ્યું બહુ જુગતિ કરી;
 શીવનારા દરજી ડાહ્યો રે... ભૂલ એમાં ના'વે જરી... અંગરખુવ -કારીગરી કેવી કીધી છે, (જેના) કે'તાં ન આવે પાર;
 બારીક કામ કરેલું બહુ છે, તાલ્યા ઉપર તાર—
-ટાંકા નજરે ના'વે રે... ધારીને જુવા સુરતા ધરી... અંગવ ૧ –સુંદર ઘાટ બનાવ્યા સારા, શાભા બની અપાર;
 વાળવું હાય તેમ વળે બરાબર, એવું કાઈ નથી કરનાર—
કળીઉ એવી કીધી રે... નજર સહુની રહે છે દરી... અંગવ ર
-કમર-પટા કાંઠા ને કાહ્યા, પૂરણ બન્યું પ્રમાણ;
 દાટે તા સંધાય સ્વભાવે, એવા સરજનહાર સુજાણ—
'પરમાણું એવું કીધું રે... બેસતું આવ્યું બરા રે બરી... અંગવ ૩
-અંગરૂપ અંગરખું બન્યું (ને) પૂર્યા પ્રાણ પ્રકાશ;
 દયા જુએા દરજી તહ્યા, સીવતાં થયા નવ માસ—
 દાસ 'રાણું કોર્ડ'ને રે... પહેરાવ્યું પ્રભુ ખરા રે ખરી... અંગવ ૪

### હુદચપ્રદીપનું માર્ગદર્શન

મૂળે આપણે મહામાનવ અને અતિમાનવના જીવન સંબંધી વિચારણા કરતા હતાઃ ત્યારે એવી દશાના જેને અનુભવ થયા છે તે કેવા હાય! અને તે અનુભવ પણ કેવા પ્રકારના હાય તે સમજવા માટે 'હૃદયપ્રદીપ' નામના લઘુ થયાંથી આપણે 'અનુભવ'નું અવતરણ કર્યું, એટલે કે અનુભવ સંબંધી વધુ ચિંતન કર્યું. આખરે તા એ અનુભવનું જ સેવન કરવા માટે આ મનુષ્ય અવતાર છે. તેથી એ જ બ્રંથમાં એવા આત્મ-અનુભવની સિધ્ધિ કાેણ કરી શકે તે જણાવતાં કહ્યું:-

## पूर्वा ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રન મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

सम्यक्विरिक्तर्नमु यस्य चित्ते, सम्यग्गुरुर्थस्य च तत्त्ववेता। सदाऽनुभूत्या दढिनश्चयो य-स्तस्यैव सिध्धिर्न हि चापरस्य॥

જે સાધકના હૃદયમાં સાચા વૈરાખ્ય (સમ્યક્વિરક્તિ) હાય, જેને તત્ત્વન્ન એવા સાચા સદ્દ્યુતુનું અવલંબન મળ્યું હાય અને હંમેશની પ્રતીતિથી જેના નિશ્ચય એટલે કે નિર્ધાર મજબૂત બન્યાે હાય તેને જ આત્મ-અનુભવની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. બીજા કાઈને એ અનુભવ પ્રાપ્ત થતાે નથી. સાચા વૈરાખ્ય, સદ્દયુરુની પ્રાપ્તિ અને ત્રીજી અંતરની દઢ પ્રતીતિ—આ ત્રણ સાધના જ માનવજીવનના ઉત્કર્ષ કરવા માટે તેમ જ આત્મ-શક્તિના અનુભવ કરવા માટે ઉપકારક બની રહે છે. આ ત્રણે સાધના-(વૈરાખ્ય, સદ્દયુરુ અને પ્રતીતિ)-ની આપણે ઓછાવત્તા પ્રમાણમાં આગળ વિચારણા કરી છે તેથી હવે આપણે મૂળ વિષયના દોર પકડીએ.

અત્યાર સુધી આપણે અલ્પમાનવ અને માનવના જીવનના ઉચ્ચ, મધ્યમ અને કનિષ્ટ પ્રકારના રતરની વિવિધ તારતમ્યવાળી વિચારણા કરી અને તેમાં આપણે જોયું કે અલ્પમાનવના જીવનનું સંચાલકબળ અવ્યક્તપણે તેમ જ અવશપણે જીવનશક્તિ એટલે કે પ્રાણતત્ત્વ હોય છે. પરંતુ અલ્પમાનવથી આગળ વધતાં જ્યારે માનવજીવનની શરૂઆત થાય છે ત્યારે એનું પ્રેરક તત્ત્વ-વિચારશક્તિ અની રહે છે એ પણ આપણે આગળ જોઈ ગયા. જેમ જેમ માનવ પાતાના પ્રત્યેક પ્રસંગમાં વિચારશક્તિના ઉપયોગ કરતા રહે છે તેમ તેમ એની કક્ષા (ભૂમિકા) બદલતી જાય છે.

### વિચારશક્તિનું વિવેકબુદ્ધિમાં પરિણમન

એટલે કે તેની વિચારશકિત એ પછી વિવેક્ષ્યુદ્ધિરૂપે પરિજ્ઞુમતી હોય છે. આ વિવેક્શકિત જ્યારે જીવનમાં માખરે રહીને કામ કરતી હોય છે ત્યારે એ જાતના ખમીરવાળા માનવ, મરદાનગીવાળા, સજ્જન અને આર્ય બની રહે છે, ત્યારે તે મહામાનવની ભૂમિકાવાળા ખરા માનવ—ભાવમાનવ બનેલા હાય છે. એટલે કે પાતાને જે યાગ્ય લાગે તેને સ્લીકારવા માટે પરિશ્રહ, પ્રાણ અને પ્રતિષ્ઠાનો પણ હસતે મોઢે ભાગ આપવાની તેની તૈયારી હાય છે અને એના જીવનના સંચાલક તત્ત્વ તરીકે પછી એવા માનવીમાં 'જીવનદિષ્ટ' કમેકમે વિકાસ પામતી હાય છે. આપણું 'યાગદૃષ્ટ—સમુચ્ચય'ની આઠ દિષ્ટિઓનું અવલાકન કરી ગયા, તે પૈકી છેલ્લી ચાર દિષ્ટિઓ (સ્થિરા, કાન્તા, પ્રભા અને પરા) એ મહામાનવના ઉત્તરાત્તર વિકસતા જીવનનું પ્રમાણપત્ર આપે છે. એવા મહામાનવના પ્રધાનગુણ દિવ્યતા છે. એટલે કે જીવનના જે જે ક્ષેત્રોમાં એના સ્પર્શ થાય છે ત્યાં ત્યાં તેના આકાર – પ્રકાર અને ઘાટ બદલીને પછી દિવ્યકાંટિના બની રહે છે. આ દિષ્ટિએ પહોંચેલા મહામાનવ હવે સ્થ્લ પદાર્થો કે બાહ્યજીવન કરતાં સૂક્ષ્મતત્ત્વ અને આંતરિક જીવનમાં વધારે રસ – આનંદ અનુભવતા હાય છે. આતમાબિમુખ થયેલા હાવાથી, વિરાટ વિશ્વમાં જે કંઈ બનતું હાય છે, જે કંઈ દેખાતું હાય છે તેના મૂળ કારણુને – ઉપાદાન – ને સમજી લઈ, પરમઆનંદનો તે ભાકતા બને છે. એવા મહામાનવાને જગત કેવું દેખાય છે તેની રજુઆત કવિશ્રી બાટાદકરે પાતાની સૌંદર્યક્ષી દિષ્ટિથી નીચે મુજબ કરેલ છે.

એ દૃષ્ટિ આ જગ સકલમાં, પૂર્ણ સૌંદર્ય જેતી, ને મીઠી કેં કુદરતતણી, લા'ણ સર્વત્ર લેતી; વ્યક્તિમાત્રે વસી વિમળતા, એકતા એ નિહાળે, જૂઠો પે'લા જગ–વિષયના, ભેદ ના કાંઇ સાળે.

એવા મહામાનવા આત્મ–સંતુષ્ટ હાેવાથી સદાય પ્રસન્ન અને આનંદમય રહેતા હાેય છે. જીવનસંગ્રામના તમામ કાેયડા, એવા પુરુષા સુસ વાદિતપણે ઉકેલતા હાેય છે. એવાને ખરેખર, જીવનનું સાચું મૂલ્યાંકન સમજાયું છે....હકીક્તમાં, જગતના જીવાેમાં–(ખહિર્મુખી જીવાેમાં) રાગ–દ્રેષ, માન–અપમાન, હર્ષ–શાેક, વિષાદ–ઘેલછા વગેરે

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

દ્ધંદ્રો તો ભર્યા જ પડયા હાય છે અને તેથી તેઓ પાતાની એ અપૂર્ણતાથીજ દુઃખી થતાં હાય છે-ત્યારે મહામાનવાને, ઈન્દ્રિય અને વિષયજન્ય સુખા કરતાં અતીન્દ્રિય સુખાને—આત્માના સહજ સુખાને અનુભવ થતા હાવાથી, બહારના સુખ-ત્થ્લ સુખ-ભાગ પ્રત્યે તેઓને આકર્ષણ થતું હાતું નથી. તેથી જ "હૃદયપ્રદીપ'માં કહી છે તેવી મહામાનવાની દશા હાય છે. જેમકે:-

तावत् सुखेच्छा विषयादिभोगे, यावन् मनः स्वास्थ्यसुखं न वेत्ति। लब्धे मनः स्वास्थ्यसुखेकलेशे, वैलोक्यराज्येऽपि न तस्य बाञ्चछा॥

"જ્યાં સુધી મન એટલે કે અંતઃકરણ, સ્વસ્થકશાના સુખને વેઠતું નથી-જાણતું નથી ત્યાં સુધી જ મનને, વિષયોના લોગમાં સુખની અભિલાષા જાગે છે; પરંતુ જ્યારે મન, સ્વસ્થદશાના સુખને એક લેશમાત્ર (અંશમાત્ર) અનુભવ કરે છે ત્યારે તેને એવી તૃષ્તિ-એવો અનુભવ થાય છે કે, ત્રણ લોકના સુખ-ઉપમાંગ પ્રાપ્ત થઈ શકે એવું રાજ્ય મળે, તો પણ તેને લોગવી લેવાની એવા મહામાનવોને સ્પૃહા કે ઈચ્છા થતી નથી."—આવી સ્વસ્થદશાને એવા મહામાનવે સતત અનુભવતા હોય છે: સ્વસ્થદશાની એ અલિહારી છે! ત્યવહારની ભાષામાં આપણે સ્વસ્થદશાને અર્થ માત્ર શારીરિક આરોગ્ય સમજીએ છીએ, પરંતુ આધ્યાત્મિક જગતમાં, સ્વસ્થદશા એટલે સર્વે સર્વ-વ્યુત્પત્તિથી એનો અર્થ વિચારીએ તો 'स्वस्मिन तिष्टति इति स्वस्थः' એટલે કે આત્માને વિષે–(પોતામાં જ)— પોતાની સ્થિતિ અનુભવે તે સ્વસ્થ કહેવાય. આવી સ્વસ્થદશાને પામેલા મહાસાધકોએ, 'યમ–નિયમ'ની યથાર્થ સાધનાથી તેમ જ સંતોષ, પ્રેમ, ઉદારતા, સહિષ્ણુતા વગેરે ગુણો કેળવીને પોતાના અંતઃકરણને તૈયાર કરેલ હોય છે. મન, ખુદ્ધિ, ચિત્ત, પ્રાણ અને સમગ્ર વ્યક્તિત્વ (અહંકાર) એ જ અંતઃકરણ. બીજા શખ્કોમાં એને જ આધાર કહેવામાં આવે છે. એવો આધાર સંપૂર્ણપણે તૈયાર થયા હોય ત્યારે એની દ્વારા જ આત્મ–ગુણની અભિવ્યકિત થાય છે. આત્માના સહજ ગુણો સત્ન+િત્નનમાનંદ કે જ્ઞાન, દર્તન, ન્યાત્રિ જ્યારે સાધકના જીવનમાં પ્રગટ થાય છે ત્યારે તેના દિવ્ય મુખારવિન્દ પર લેહોકાત્તર પ્રસન્નતા તરવરતી હોય છે.

ચિતપ્રસન્નતા કે આત્માના પ્રસાદગુણ

આ પ્રસન્નતા કે આત્માના પ્રસાદ, જો અંતઃકરણ એટલે આધાર શુદ્ધ કે પરિપૂર્ણ ન હાય તો મન, બુદ્ધિ, ચિત્ત કે પ્રાણમાં પ્રગટી શકતા નથી. અર્થાત્ જયાં સુધી મન ચંચળ–અસ્થિર હાય છે–જયાં સુધી બુદ્ધિ રાગ–દેવથી ખરડાયેલ હાય છે ત્યાં સુધી, આત્માના પ્રસાદગુણ ઝીલવાની એ સાધનામાં ક્ષમતા કે સામર્થ્ય નથી હોતું. તેથી જ શ્રી ભગવદ ગીતામાં કહ્યું છે:–

रागद्वेषवियुक्तैस्तु विषयानिन्द्रियैश्चरन् ।
 आत्मवश्यैविधेयात्मा, प्रसादमधिगच्छति ॥

2/38

— प्रसादे सर्वदुःखानां, हानिरस्योपजायते । प्रसन्नचेतसो ह्याशु, बुध्धिः पर्यवतिष्ठते ॥

२/६५

રાગ-દ્વેષના સંસ્કારોથી મુકત અને સ્વાધીન એવી ઈન્દ્રિયા વડે વિષયાતું સેવન કરતાે એવા યાગી (વિધેયાત્મા) નિજગુણના (આત્મગુણના) પ્રસાદને પામે છે–મેળવે છે. અર્થાત્ ચિત્તની પ્રસન્નતા નીપજાવે છે:

એવી પ્રસન્નતાથી સર્વ પ્રકારના દુ:ખાેના છેદ ઊડી જાય છે, અર્થાત્ દુ:ખ નાશ પામે છે. એટલું જ નહિ પરંતુ એવા પ્રસન્ન ચિત્તવાળાની બુહિ તત્કાળ નિષ્ઠાસંપન્ન બને છે એટલે કે તે સ્થિતપ્રજ્ઞ બની રહે છે.

આ ચિત્તપ્રસન્નતાની વાત આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ.\* ટુંકામાં, ચિત્તની પ્રસન્નતા એ જ પૂજન,

लुओ। 33 मे पाने-'ज्ञानस्य भक्तेः'

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અર્ચાન કે અનુષ્ઠાન માત્રનું એક સાત્ર ફળ છે. તેથી જ મહાત્મા આનંદઘનજીએ પ્રથમ તીર્થ કરના સ્તવનમાં પડકાર ફૈંકતા કહ્યું:-

ચિત્તપ્રસન્ને રે. પૂજનફલ કહ્યું રે. પૂજા અખાંડેત એહ; કપટ રહિત થઈને આતમ અપીંએ રે, 'આનંદઘન' પદ લેહ. ઋષભ જીનેશ્વર પ્રીતમ માહરાેં

ગ્રાન, ભકિત, કર્મ-ક્રિયાયાગ, જપ, તપ કે ધ્યાનયાગ એ બધાનું અંતિમ પ્રયાજન એક માત્ર ચિત્ત-પ્રસન્નતા જ છે: ગમે તે માર્ગનું તમે આરાધન કે ઉપાસના કરતા હો-પણ એના પરિણામે જે ચિત્તની પ્રસન્નતા ન નીપજે તો એ અનુષ્ઠાન કે આરાધના બરાબર નથી. 'ચિત્તપ્રસન્નતા'નું મહત્ત્વ સમજાવતાં 'હૃદયપ્રદીપ'માં અનુભવી પુરુષે જે ઉદ્દગાર કાઢ્યા છે તે ખરેખર મનનીય છે. તેઓ કહે છે:−

> याः सिध्धयोऽष्टाविष दुर्लभा ये रसायनं चाञ्जनधातुवादाः। ध्यानानि मंत्राश्च समाधियोगा, चित्ते प्रसन्ने विषवद भवन्ति॥

અિલુમા, લિઘમા, ગરિમા, વગેરે દુર્લભમાં દુર્લભ એવી જે આઠ સિદ્ધિએા: રસાયણ, અંજનયોગ, ધાતુવાદ વગેરે કષ્ટસાધ્ય પ્રયોગા: અને ધ્યાન, મંત્ર–તંત્ર આદિ માનસિક પ્રયોગા ગમે તેવા અદ્દેભત–આશ્ચર્યકારક હાેવા છતાં, એ બધીય ચમત્કારી વસ્તુએા, એકમાત્ર ચિત્તની :પ્રસન્નતા થવાથી ઝેર જેવી બની રહે છે. અર્થાત્ ચિત્તની પ્રસન્નતા થયે, એ બધા પ્રયાસો, એની પાસે સામાન્ય અને તુચ્છ લાગે છે.

મતલળ કે, ચિત્તની પ્રસન્નતાના આધ્યાત્મિક લાભ તો અલૌકિક અને અદ્વિતીય હાેય છે. પરંતુ આરાગ્યની દૃષ્ટિએ, તેમ જ નવ નવ ઉન્મેષવાળી ખુધ્ધિની પ્રતિભામાં પણ 'સ્વસ્થચિત્ત' કે 'પ્રસન્નચિત્ત'નું વિશેષ પ્રકારે મહત્ત્વ છે. તેથી જ કહ્યું છે:–

> चित्तायत्तं धातुबध्धं शरीरं, नष्टेचित्ते धातवो यान्ति नाशम्। तस्मात् चित्तं सर्वदा रक्षणीयं, खस्थे चित्ते बुध्धयः सम्भवन्ति॥

આઠે ધાતુથી બંધાયેલ (સુત્રથિત થયેલ) શરીર 'ચિત્ત'ના આધારે ટકી રહેલ છે. ચિત્ત–દદય જે ભાંગી પહે– હતાશ થઈ જાય તો ધાતુઓ વેર–વિખેર બની જાય– નાશ પામે. માટે ચિત્તની પ્રસન્નતા હંમેશા બની રહેવી જોઈએ. અર્થાત્ ચિત્તનું એ રીતે રક્ષણ કરવું જોઈએ. ચિત્ત જે સ્વસ્થ એટલે નિરાકુળ હેાય તેા સફ-બુધ્ધિના પ્રવાહેા ઊમટે છે– બુધ્ધ ખીલી ઊઠે છે.

### મહામાનવાની અનાેખી જીવનસાધના

લાકોત્તર પુરુષા–મહામાનવાની સાધનાના આ પાયા છે. એના જીવનમાં ઉપર કહી તેવી ચિત્તપ્રસન્નતા એતિપાત હાવાથી જગતના કાઈ બનાવા, વિશ્વેપા કે અંતરાયા તેઓને સ્પરી શકતા નથી. તેમ છતાં પણ તેઓ નિષ્કારણ કરુણામૂર્તિ હાવાથી, નિરપેક્ષભાવે જગતની તાત્ત્વિક સેવા કરતા હાય છે. પરાક્ષ કે પ્રત્યક્ષ પરિસ્થિતિ એમને મન સમાન હાય છે. એવા પુરુષાની દિવ્યસાધના માટે 'દ્દદયપ્રદીપ'નું એક તેજ કિરણ નીચે મુજબ પ્રકાશ ફે'કે છે:−

ये निःस्१हास्यक्त समस्तरागाः तत्त्वैकनिष्ठा गलिताभिमानाः। संतोषपोषैकविलीनवांछाः ते साधयन्ति स्वमनो न लोकम्॥

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

જેના હૃદયમાં કાઈ જાતની સ્પૃહ, કે લાલસા નથી, જે તમામ પ્રકારના રાગ અથવા આસકિતથી મુકત છે; જેના અંતરમાં પરમ તત્ત્વની જ એક નિષ્ઠા છે; જેણે અભિમાનને સર્વથા ઓગાળી નાખેલ છે, એટલે કે જેઓ શુદ્ધ આત્મ – તત્ત્વના આધારવાળા છે; જેઓએ સંતાષરૂપી અમૃત – પાષણથી બધા પ્રકારની ઇચ્છાના લય કરેલ છે તેવા મહામાનવા, પાતાના અન્તસ્તત્ત્વને સાધે છે. એટલે કે પોતાના મન, બુદ્ધિ, ચિત્ત, પ્રાણ વગેરે કરણોના વ્યાપકરૂપે વિકાસ કરે છે, પરંતુ જગતને રંજન કરવાની તેમજ બાહ્ય પ્રતિષ્ઠા મેળવવાની પ્રવૃત્તિઓ તેઓ કરતા નથી. ટ્રંકામાં, એવા મહામાનવાના અંતઃકરણ દ્વારા, જગતની તાત્ત્વિક સેવા આપોઆપ થયા કરતી હોય છે.

આ પ્રકારે મહામાનવ – મહાપુરુષ કે મહાત્માઓની જીવનયાત્રા ઉત્તરાત્તર વિકસિત બની રહે છે. શાસીય પરિભાષામાં એવા ક્રમિક વિકાસનું સુંદર અને યથાયિત વર્ણન થયેલું છે, એટલે એના અભ્યાસ કરનાર જિજ્ઞાસુ સાધક, અનુશીલન કરીને એવા વિકાસ ક્રમના 'તાળા' જરૂર મેળવી શકે. અહીં તાે સામાન્ય માણસ પણ સાદી ભાષામાં સમજી થકે એ રીતે આપણે વિચારીએ છીએ.

એવા મહામાનવાના જીવનમાં કેવા કેવા ગુણના વિકાસ થયાે હાેય છે અને તેઓની આંતરિક દશા કેવા પ્રકારની હાેય છે તેનું વર્ણન એક લકત–કવિની ભાષામાં જોઈએ :-

> સંત ભવસાગરે દીપદાંડી સમા, જીવનનોકા તણા કુવ તારા– સંત ચેતનભર્યા તીર્થક્ષેત્રા મહા, પુક્ષ તે પાર ઉતારનારા; સંત સહકાર સમ નમ્ર નીચા વળી, મધુર અમૃતફળા આપનારા,– સંત સાન'દ નિજ સ્વરૂપમાં ઊડતા, દિવ્યજ્યાતિ તણા તે ગભારા.

> આત્મામાં રમણ જેનું અહેાનિશ તે, બાહ્ય લાભાય ના કાઇ કાળે-બહિર આશ્ચર્ય પાર્થિવ તે ના જુએ, દિવ્ય આશ્ચર્ય તે હૃદય ભાળે; વિષયની પ્રાપ્તિ તે રાત યાગી તણી, જાગતા નિત્ય તેમાં જ ભાગી-સ્વરૂપનું જ્ઞાન તે રાત સહુ ભૂતની, જાગતા નિત્ય તેમાં જ યાગી.

> વિપદ વિદારવા યત્ન ઈચ્છા નહિ, હર્ષ થાતા નહિ સંપત્તિમાં-છાેડવું, જોડવું, તાેડવું, ખાેળવું, ના રહ્યું કાંઈ જેની વૃત્તિમાં; સહજ આવી મળે ભાેગવે પ્રેમથી, આત્મ આનંદમાં મસ્તા જેની-ધત્ય સ્થિનયજ્ઞ તે જ્ઞાની– બ્રહ્મજ્ઞ તે, જીવનસુકિત થઈ જાણુ તેની.

> વજીથી ચે કઠણું પ્રાપ્ત કર્તવ્યમાં, પુષ્પથી ચે કુણા ભાવનામાં-વિપદમાં ધર્ય ને ઉન્નતિમાં ક્ષમા, સર્વમાં દૃષ્ટિ સમ તે મહાત્મા; મેરુના શિખર ડગતા નથી વાચુથી, તેમ ડગતા નથી સંત ભાગે-કામના નામના શું કરે તેમને <sup>૧</sup> જે સદા જાગતા આત્મયાગે.

### અતિમાનવનાે જીવનવિકાસ

આવા મહામાનવા, પછી અતિમાનવ એટલે કે તીર્થ કર અથવા અરિહંત કે કેવળી ભગવાન કેવી રીતે બની શકે છે? અર્થાત્ એવા સત્પુરુષોના જીવનપ્રવાહ કઈ રીતે વહેતા હોય છે તેનું સ્પષ્ટ અને ક્રમબદ્ધ વર્ણન ભગવાન મહાવીરની વાણીમાં નીચે મુજબ છે:–

जया जीवमजीत्रे य, दोवि एए वियाणइ।
तया गई बहुविहं, सव्वजीवाण जाणइ॥

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

એવા લાેકાત્તર પુરુષા, જીવ અને અજીવના સ્વરૂપને યથાતથ્ય જાણે છે અને તેથી જીવાની વિવિધ પ્રકારની ગતિ–વિધિને પણ જાણે છે.

# जया गई बहुविहं, सञ्बजीवाण जाणइ। तया पुष्णंच पांच, बंधं मुक्खं च जाणइ।

તેઓ જીવાની ગતિ-વિધિને જાણતા હાવાથી, તેના કારણભૂત પુલ્ય અને પાપની રચનાને પણ જાણે છે; એટલુંજ નહિ પણ જીવને બધન કેવી રીતે થાય છે અને બધનથી મુકત કેમ થવાય તે પણ જાણે છે.

### — जया पुण्णं च पावं च, ढंधं मुक्खं च जाणह। तया निविंदए, भोए जे दिव्वे जे य माणुसे॥

યુષ્ય–પાપ અને ખધ–માેક્ષના સ્વરૂપને જાણનારા એવા તે પુરુષો; પછી પુષ્ય અને પાપના ફળ સ્વરૂપે, દિવ્ય પ્રકારના કે માનવીય ભાેગાને, સમ્યક્ જ્ઞાનથી નિઃસાર જાણીને વેદી લે છે. અર્થાત્ ભાેગાથી નિવૃત્ત થાય છે.

# जया निञ्चिद्द भोए, जे दिन्ने जे य माणुसे । तया चयइ संजोगं, सिन्भन्तरं वाहिरं॥

એવા સંબુધ્ધ મહાપુરુષા જ્યારે ભાગથી નિવૃત્ત થાય છે ત્યારે તેએા, આંતરિક તેમ જ બાહ્ય સંયોગના– સંબંધના લક્ષ્યપૂર્વક ત્યાગ કરે છે, એટલે કે પૂર્ણ સ્વસ્થ બને છે.

# जया चयइ संजोगं, सिंध्भिन्तरं बाहिरं। तया मुंडे भवित्ताणं, पव्यइए अणगारियं॥

એવા સાધક, બાહ્ય અને આંતરિક સંયોગ–સંગ–ને મન, વચન અને કર્મથી તજે છે, ત્યારે ખરા અર્થમાં મુંડ થઈને–નિશ્ચિંત થઈને અણુગારપણું–ત્યાગીદશા સ્વીકારે છે.

# जया मुंडे भिवत्ताणं, पव्यइए अणगारियं। तथा संवरमुिक्कटं, धम्मं फासे अणुत्तरं॥

ક્રમેક્રમે આગળ વધતાે એવા ઉત્તમ સાધક–મહામાનવ નિશ્ચિંત એવી ત્યાગદશા સ્વીકારે છે ત્યારે તે ઉત્કૃષ્ટ અને અનુત્તર એવા સંવરધર્મને સ્પર્શે છે–એટલે કે પાતાના આત્માને સંવરિત કરે છે. અર્થાત્ આશ્રવને (કર્મરૂપી રજને) સ્પર્શવા દેતાે નથી.

# जया संवरमुक्तिष्टं, धम्मं फासे अणुत्तरं। तया धुणइ कम्मरयं, अवोहि कलुसंकडं॥

ઉત્કૃષ્ટ અને અનુત્તર એવા સંવરધર્મને પામેલાે સાધક–મહામુનિ, પછી અજ્ઞાનદશાથી મલીન થયેલ કર્મરૂપા રજ જે આત્માને વળગેલાે હાેય છે તેને ખંખેરી નાખે છે–આત્માથી અલગ કરે છે.

# जया धुणइ कम्मरयं, अबोहि कलुसंकडं। तया सब्वत्तगं नाणं, इंसणं चामिगच्छइ॥

અને એ રીતે શુદ્ધ થયેલ આત્મા પછી ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારની જ્ઞાનચેતના અને દર્શનચેતના પામે છે–અર્થાત્ આત્મા પાતાના જ્ઞાન અને દર્શનગુણને અવિકલપણું–પૂર્ણરૂપે પ્રગટ કરે છે. પાતે એ રીતે કૃતકૃત્ય–ધન્ય બને છે.

# जया सव्वत्तगं नाणं, दंसणं चाभिगच्छइ। तया लोगमलोगं च, जिणो जाणइ केवली॥

એવા મહાત્મા-અતિમાનવ, જ્ઞાનચેતના અને દર્શનચેતનાથી લાેક તેમ જ અલાેકને સમગ્રરૂપે અને સંપૂર્ણ-ભાવે જાણનાર અને દેખનાર જિનપ્રભુ-કેવળી અને છે.

×

×

>

## प्रथ गुरुहेंव डविवर्य पं. नान्यन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

આમ શાસદેષ્ટિએ, અર્હુન્-જિન કે કેવળી એ જ ભગવાનરૂપે અતિમાનવ ગણાય. એટલે કે સદેહે એવા મુનિપુંગવાનું શાસન, વ્યક્ત કે અવ્યક્તરૂપે આખા જગત ઉપર ચાલતું હોય છે. પ્રગટરૂપે કે અપ્રગટરૂપે એવા તીર્થકરાની શક્તિએા, જગતના અણુએ અણુમાં સંચાલકબળરૂપે કામ કરતી રહે છે: તેથી જ્યાં જ્યાં જે જે વ્યક્તિમાં કાેઈ અસાધારણ કે અલૌકિક શક્તિ દેખાય, ત્યાં ત્યાં એ અતિમાનવા કે તીર્થકરાની જ કાેઈ ને કાેઈ વિભૃતિના આવિષ્કાર છે એમ સમજવું; અસ્તુ....

અહીં આપણે **'અતિમાનવ'**ના અધિકાર પરત્વે વિનમ્રભાવે મૌન રહીએ તે જ વધારે ઉચિત ગણાશે. કારણ કે મન, વાણી અને અુદ્ધિથી પર, એવા એ અતિમાનવ કે તીર્થ'કરના સ્વરૂપને વર્ણવી કેવી રીતે શકાય? તેથી જ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીએ નીચે મુજબ અનુભવના ઉદ્દગાર કાઢ્યા છે:–

> જે પદ શ્રી સર્વજ્ઞે દીકું જ્ઞાનમાં, કહી શક્યા નહિ પણ તે શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્યવાણિ તે શું કહે? અનુભવ ગાચર રહ્યું તે જ્ઞાન જો.ો

> > —શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

### તાત્ત્વિક વિચારણા

ચિંતનીય વિચારપારામાં; તાત્ત્વિક દેષ્ટિએ માનવજીવન, છેક નીચેથી માંડીને ઠેંડ ઉપરની ભૂમિકા સુધી કેવી રીતે આગળ વધી શકે, તેના ક્રમિક વિકાસનું ચિત્ર દોર્સું છે. મતલબ કે, વાંચન, મનન અને આધ્યાત્મિક ગ્રંથાનું અનુશીલન કરવાથી, તેમ જ પૂજ્ય ગુરુદેવના વર્ષો સુધીના સાન્નિધ્યથી મારામાં જે સંસ્કારાનું સિંચન થયેલ તેનું જ મેં મારી ભાષામાં અવતરણ કરેલ છે.

માનવતાને પાયામાં રાખીને, આત્મલક્ષી વિકાસ કેમ થઈ શકે તે સમજવા માટે, ભ્તકાળમાં અનેક સંતો-મહાપુટુષોએ પોતાનું માર્ગદર્શન આપેલ છે તે પૈકી શ્રી સિદ્ધર્ષિ મહામુનિએ 'ઉપમિતિ ભવપ્રપંચક્યા' એ નામથી સંસ્કૃત ભાષામાં એક મહાગ્રંથની રચના કરી છે. તેમાં કથાનુયાંગ દ્વારા 'તત્ત્વદર્શન'ની એવી સુંદર છણાવટ કરી છે કે જેઓ આધ્યાત્મિક માર્ગના જિજ્ઞાસુ હોય તેને પરમ સંતોષ થાય. સંસ્કૃત ભાષાના જેને બાંધ હોય તેને તો એ ગ્રંથ ભવરાગ મટાડવા માટે પરમ ઔષધરૂપે જરૂર પરિશુમે. તેના ગુજરાતી ભાષામાં પણ ત્રણ ભાગમાં અનુવાદ થયા છે—હકીકતમાં, એ ગ્રંથમાં, જીવમાત્રને પાતાના ભવાન્તરના ભરાબર ખ્યાલ આવી જાય એ રીતે, આત્માના આંતરિક દુશ્મના તેમ જ સહાયક મિત્રાને, ઉપમા દ્વારા એવી રીતે સમજાવેલ છે કે વાંચનાર જે સદદ્રથી હોય તો તેને એમ જ લાગે કે આ બધું મને જ લાગુ પડે છે.

સંક્ષેપમાં, સમગ્ર ભારતમાં, જે જે અનુભવી પુરુષો થઈ ગયા તેમજ જે જે દર્શનશાસ્ત્રો વિદ્યમાન છે તે બધાના પ્રધાનસૂર, અવિનાશી એવા આત્મતત્ત્વને જીવનમાં પ્રગટ કરવાના છે. એ તો બધા સ્વીકારે એવી બિના છે. પરિભાષાના અંચળા ઉતારી નાખીને જો જિજ્ઞાસુવળે ઊંઠા ઉત્તરે તાે કાંઇની સાથે વિરાધ કે વિતંડાવાદ દવાના સંભવ જ ન રહે. સદ્દભાવ્યે ભળવાન મહાવીરે વિચારની પદ્ધતિમાં સ્યાદ્વાદ શૈલીનું જે પ્રદાન કર્યું છે તેના જિજ્ઞાસુવર્ળ જો સદ્દભાવથી ઉપયોગ કરે તાે 'મારું એ સાચું અને બીજા બધા ખાટા' એવા અભિનિવેશ (આગ્રહ) વાળું વલાયુ રહેવા જ ન પામે. આપણે ઈચ્છીએ કે એવા 'સમન્વયવાદ'ના સૂર્યોદય વહેલામાં વહેલા ઉદ્દયમાં આવે! અને તાે જ જગતમાં સુક્ષેહ, શાન્તિ અને આનંદ ઉભરાશે.

પરંતુ આ કાર્ય તો મહાન્ ધુરંધર એવા પ્રાજ્ઞ પુરુષાનું છે. મારા જેવા સામાન્ય અભ્યા**સી આ**વા વિષયમાં બીજું શું કહી શકે ?

હા, સત્ શાસ્ત્રકારા તેમજ અનુભવી પુરુષા નિઃશંકપણે એમ કહે છે કે, કાેઈ પણ જાતનું અનુષ્ઠાન કરીને કે સાધના કરીને જીવાત્મા, જે સહજ ગુણ सचिद्गनंद અથવા ज्ञानयेतना, દર્શનચેતના ક્રિયાત્મક સ્વરૂપે તેમ જ

## पूक्य गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहिंद स्मृतिग्रंथ

અવિકલરૂપે જરૂર પ્રગટે અને ત્યાં જ સર્વોત્કૃષ્ટ સુખ–શાન્તિ અને આનંદ સહજભાવે રહેલ છે. એ સ્થિતિમાં પછી વ્યક્તિગત કે સામાજિક કોઈ પણ જાતના વિસંવાદ ઊભા થવાના સંભવ જ ન રહે. સમસ્ત માનવ–સમાજ ત્યાં એક ક્ષેત્રાવગાહી અની રહે. પછી એમાં જેન, વૈષ્ણુવ, હિન્દુ, ઈસ્લામ, ખ્રિસ્તી કે કાઈ પણ હાય ત્યાં માત્ર વિશ્વ-અંધુત્વની જ ભાવના માેખરે રહેશે.

મતલય કે, જેન પરિભાષામાં જેને વીતરાગ દશા કહે છે તેને જ ભગવદ ગીતાની ભાષામાં છાહ્યી દશા કહે છે. એમ દરેક ધર્મ-પંથ કે દર્શનમાં આવી સ્થિતિને સમજાવનારા પારિભાષિક શબ્દો જરૂર હોય છે. કારણ કે नृणामेकोगम्यः स्वमिस पयसामर्णय इव જીવમાત્રનું પરમ વિરામસ્થાન એ એક પરમાતમા જ છે એટલે એવી પરમદશા કે સ્થિતિ વિશેષમાં જ, આત્માના સહજગુણ-પ્રસાદ કે પ્રસન્નતા પ્રગટે છે: આ મુદ્દો આપણે 'ચિ. વિ. ધારામાં' માં જોઈ ગયા છીએ.

એ આત્મપ્રસાદ કે ચિત્તપ્રસન્નતા માટે અત્યારેજ એ પાનું ખાેલી તેના ભાવ સમજ લાે અને પછી ભગવાન મહાવીરની વાણીમાં પણ એ રહસ્ય કેવું પ્રગટી રહ્યું છે તે નીચે મુજબ જુઓઃ–

### अप्पा खलु सययं रिक्जिअओ, सन्विन्दिएहिं सुसमाहिएहिं

અર્થાત્ સુસમાહિત ઈન્દ્રિયાેવડે એટલે કે રાગ–દ્વેષ રહિત ઈન્દ્રિયવડે આત્માનું સતત રક્ષણ કરવું જોઈએ. એવી રીતે રક્ષાએલ આત્મા; શાધ્વત સુખ–પરમ આનંદને પામે છે.

### ભગવાન મહાવીરના સંદેશ

ઉપર કહ્યો તેવા આત્મપ્રસાદ કે ચિત્તાપ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કરવા માટે, ભગવાન મહાવીરે ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ળત્રીસમાં અધ્યયનમાં ઈન્દ્રિયા અને તેના વિષયાનું તાત્ત્વિક રીતે વિશ્લેષણ કરેલ છે તે જોઇએ:--

> कामाणुगिध्धिष्यभवं खु दुक्खं, सञ्चस्स लोगस्स सदेवगस्स। जे कोइयं माणसियं च किंचि, तस्सन्तगं गच्छइ वीयरागो॥

> > શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સુત્ર, અધ્યયન ૩૨ ગાથા–૧૯

દેવલાકમાં તેમ જ મનુષ્યલાકમાં, શારીરિક અને માનસિક જે દુઃખાે જીવા ભાગવે છે તેનું મૂળ–ઉત્પત્તિ કારણ વિષયા પ્રત્યેની આસકિત કે લાેેેેલુપતા છેઃ પરંતુ સમજપૂર્વક જે સાધક વીતરાગી બને છે એટલે કે અનાસકત થાય છે તેને કાેઈ પણ જાતનું દુઃખ રહેતું નથી; અર્થાત્ એવાે સાધક દુઃખનાે અંત લાવે છે."

> जे इन्दियाणं विसया मणुन्ना, न तेसु भावं निसिरे कयाइ। न यामणुन्नेसु मणं पि कुज्जा, समाहिकामे समणे तवस्सी॥

-"જે સાધક અનાસકિત કેળવવા માટે, મનને ગમતા (મનાેગ્ર) વિષયા પ્રત્યે રાગ કરતાે નથી અને અણુગમતા (અમનાેગ્ર) વિષયાે પ્રત્યે ઘૃણા કે તિરસ્કાર કરતાે નથી તે સમાધિની કામનાવાળાે, શ્રમણ અને તપસ્ત્રી છે."

७० २५० ३२/२१

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

एविन्दियत्था य मणस्स अत्था, दुक्खस्स हेउं मगुयस्स रागिणो। ते चेव थोवं पि कयाइ दुक्खं, न वीयरागस्स करेन्ति किंचि॥

-''તાત્પર્થ કે, ઈન્દ્રિયોના વિષયો (શખ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ) તેમ જ મનના સંકલ્પ–વિકલ્પો માત્ર આસકિત–રાગવાળા માણુસને જ દુઃખરૂપે પરિણુમે છે. પણ જે વીતરાગી એટલે કે અનાસકત હોય તેને જરા પણ દુઃખરૂપ અનતા નથી."

> न कामभोगा समयं उनेन्ति, न यांचि भोगा विगई उनेन्ति। जे तण्यशोसी य परिमाही य, यो तेस्र मोहा विगई उनेइ॥

–"કામ–માેગા પાતે આત્માને વિષે સમભાવ કે વિષમભાવ ઉત્પન્ન કરતા નથી, પરંતુ જે માણસા–સાધકા કામભાગને રાગળુદ્ધિથી તજે છે–તિરસ્કાર કરે છે તે પાતે જ માહથી વિકૃતિને પામે છે."......

७० २५० ३२/१०१

विरज्जमाणस्स य इन्दियत्था, महाइया तावहयप्पगारा। न तस्स सक्वे वि मणुन्नयं वा, निस्वतयन्ती अमणुन्नयं वा॥

–"શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ વગેરે ઇન્દ્રિયોના તથાપ્રકારના વિષયો સમજપૂર્વક વિરકત થયેલા– એવા સાધકમાં પ્રિયતા કે અપ્રિયતા નીપજાવતા નથી."

©० २५० ३२/२०६

 $\times$ 

×

### માેક્ષમાર્ગનું વિધાન

ચ્યા રીતે વીતરાગ બનેલ ઉત્તમ પુરુષ, સદ્દાને માટે નિજાનંદમાં મસ્ત રહે છે. શાધ્વત સુખને પામે છે, તા પછી એ વીતરાગદશા કે છાહ્યી અવસ્થા કેવી રીતે નીપજાવવી એ જ ખરા કેાયડા છે. એનું સમાધાન ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના બત્રીસમાં અધ્યયનની બીજી ગાથા નીચે મુજબ કરે છે:–

> नाणस्य सव्वस्स पगासणाए, अञ्चाणमोहस्स विवज्जणाए। रागस्स दोसस्स य संक्लएणं, एगन्तसोक्खं समुवेइ मोक्खं॥

"અર્થાત્ જ્ઞાનના સંપૂર્ણ પ્રકાશ થવાથી (સમ્યગ્જ્ઞાન), અજ્ઞાન અને માહુનું વિવર્જન કરવાથી (સમ્યગ્ દર્શન) અને રાગ–દ્વેષના ક્ષય થવાથી (સમ્યક્ચારિત્ર) જીવ શાધ્યત સુખતે પામે છે તેથી દુઃખમાત્રના આત્યંતિક નાશ થાય છે." સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રથી આત્માના સહજ ગુણુ આનંદ પ્રગટે છે.

પરંતુ માત્ર વ્યાટલા વિધાનથી એની પ્રાપ્તિ થવી નથી. તેા પછી એવા પ્રશ્ન ઊઠે કે એવું સમ્યગ્જ્ઞાન કેવી રીતે પ્રગટે?–સમ્યગદર્શન કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય અને રાગ–દ્વેષના જેનાથી ક્ષય ઘાય છે એવું ચારિત્ર કેમ પામી શકાય? ઉપરની ગાથામાં કહ્યું છે તેમ તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં પણ નીચે મુજબ વિધાન છે

## पूर्वा ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

"सम्यक्शंन-ज्ञान-चारित्राणि मोक्समार्गः' સમયગૃદર્શન, ज्ञान અને ચારિત્ર એ ત્રણેના સુમેળથી, જેમાં એકાંત સુખ છે એવી મુક્તદશા કે મોક્ષ જીવ પામે છે. આ એક પ્રકારનું વિધાન થયું. પણ એ બને કેવી રીતે? જ્ઞાનના પ્રકાશ કેમ થાય? અજ્ઞાન અને માેહના ત્યાગ કેવી રીતે અથવા શું કરવાથી થાય? અને રાગ-દ્રેષના ક્ષય કેમ બની શકે? એના માટે કાઈ એક માર્ગ કે સાધના પધ્ધતિ ખરી કે નહિ? અનુભવી પુરુષોએ તેમ જ શાસ્ત્રકારાએ તા અનેક માર્ગા અતાવેલા છે. જેમકે:-જ્ઞાનયાગ, ભક્તિયાગ, કર્મયાગ, જપયાગ, ધ્યાનયાગ, તપયાગ વગેરે બધા માર્ગા અથવા અનુષ્કાન પદ્ધતિએા અનુભવથી સિદ્ધ થયેલ છે. તે તે માર્ગની આરાધના કરવાથી અનેક સાધકા પાતાના અંતિમ ધ્યેયને પ્રાપ્ત કરી માેક્ષપદને પામેલા છે. માર્ગો બધાય સાચા છે, પરંતુ બધા માર્ગોનું એકીસાથે આરાધન થઈ શકતું નથી. તા પછી પાતાને માટે કેયા માર્ગ સાચા અથવા અનુકૂળ છે તે જેવાનું રહે છે. અહીં જ ખરી વિડંબના છે. બિન અનુભવી અને અપૂર્ણ સાધક, પાતાની મતિકલ્પનાથી કોઈ માર્ગ સ્વીકારે-નકકી કરે અને પ્છી જે પ્રાપ્ત થવું જોઈએ તો ન થાય તા વળી બીજો માર્ગ લે. આમ કરવાથી એટલે કે પાતાની મતિકલ્પનાથી સાચા માર્ગ મળતો નથી અને મુશકેલી વધતી જાય. તો પછી શું કરવું? એના ઉકેલ પણ એ ૩૨ માં અધ્યયનની ત્રીજ ગાયામાં શાસ્ત્રકાર નીચે મુજબ ફરમાવે છે:-

### "तस्सेस मगो गुरुविध्यसेवा"

સાધનાના રાજમાર્ગ એક જ છે, સદ્દગુરુ અને અનુભવવૃદ્ધ પુરુષની સેવાના રવીકાર કરવા: આત્મશ્રેયના અનેક માર્ગા અને અનુષ્ઠાના હોવા છતાં, અહીં વીતરાગદેવાએ કાઈ એક ખાસ માર્ગના નિર્દેશ ન કર્યાં, પરંતુ જેઓ આત્મતત્ત્વને પામેલ છે અને તેથી અનુભવી છે એવા સદ્દગુરુનો હવાલા આપ્યા....એવા સાચા સદ્દગુરુનું મહત્ત્વ આ માર્ગમાં કેવું છે તેનું વિગતથી વર્ણન આપણે 'વિચારધારા'માં આગળ જોઈ ગયા છીએ તેથી સાધકે એવા સદ્દગુરુને શોધી–ઓળખી તેની નિર્વાજ સેવામાં જોડાઈ જવું: અર્થાત્ એવા લક્ષથી ગુરુકુલવાસમાં રહેવું જોઈએ. એવા સદ્દગુરુ જ, સાધકમાં જો યોગ્યતા દેખાય તો તેની નાડ પારખીને, એટલે કે પ્રકૃતિના કયા દોષ સાધકને આત્મવિકાસમાં બાધક છે તે ખરાબર જાણીને તેને અનુરૂપ માર્ગ બતાવશે. એ જ માર્ગ સાધકના વિકાસ માટે યોગ્ય થશે અને એ જ એક માર્ગ સાધકના માટે હિતાવહ ખની રહેશે. પરંતુ એવા સદ્દગુરુ ઠેકાણે ઠેકાણે હોતા નથી. ત્યારે બીજો પ્રશ્ન એ ઊલો થશે કે એવા સદ્દગુરુનો યોગ ન મળે તો શું કરવું? એના જવાબ પણ એ જ અધ્યયનમાં સ્પષ્ટ છે. તેના સાર એ છે કે સદ્દગુરુની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી સ્વપુરુષાર્થથી સાધકે પોતાની જાતને તૈયાર કરવી.

હવે ફરીને આપણે 'જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર' જે આત્માનો ગુણ છે તે તરફ પાળા વળીએ. તેનું જરા વિગતથી નિરીક્ષણ કરીએ. એ ગુણોને પ્રગટ કરવા માટે બીજે કચાંય જવાની કે આશ્રમ બાંધીને સાધના કરવાની કોઈ જરૂર નથી. માનવજીવનના કાઈ પણ પર્યાયમાં કે અવસ્થામાં જીવ જાણવાનું અને અનુભવવાનું કાર્ય કરતા જ હાય છે. જેન પરિભાષામાં જેને 'જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર' કહે છે તેના સામાન્ય અર્થ જાણવું, જોવું અને માણવું એટલા જ થાય છે. માણસ જ્ઞાનથી જાણવાની ક્રિયા કરે છે, દર્શનથી જોવાની ક્રિયા કરે છે, અને ચારિત્રથી જાણેલું—જોયેલું અનુભવતા હાય છે. તા પછી એ પ્રકારે જાણવા—જોવા અને અનુભવવાથી માણસ, શાધ્યત સુખના અનુભવ કેમ કરતા નથી ? અને દુઃખના જ ગીત કેમ ગાયા કરતા હાય છે? શાસ્ત્રકાર જ્ઞાન-દર્શન અને ચારિત્રના ત્રિવેણીસંગમને સુખનું નિધાન કહે છે તો તે કયા પ્રકારના જ્ઞાન-દર્શન અને ચારિત્ર? બસ, આજ મુદ્દાની વાત છે. આપણું એટલે કે સામાન્ય માનવીનું જાણવું (જ્ઞાન), જોવું (દર્શન) અને માણવું (ચારિત્ર) એ સમયક પ્રકારનું હોતું નથી. એટલે જ 'સમ્યગ્ જ્ઞાન-દર્શન ચારિત્ર'ની વાત શાસ્ત્રકારે ફરમાવી એ 'સમ્યક્' વિશેષણમાં જ બધું રહશ્ય છે. આને લગતી વિશદ વિચારણા 'ચિ.' વિ. ધારા'માં થઈ ગઈ છે. એટલે અડીં તો એક જુદો જ વિચાર રજુ કરું છું.

આપણું જાણવું, જોવું અને જાણવું એ સ્વલક્ષી એટલે કે આત્મલક્ષી નથી હોતું, પણ પરલક્ષી એટલે કે દેહલક્ષી હોય છે. તેથી આપણે યથાર્થ જાણી શકતા નથી, જોઈ શકતા નથી અને માણી શકતા નથી. જ્યારે આપણા

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

જીવનમાં એટલે કે મન, ખુદ્ધિ, પ્રાણ, શરીર વગેરે આધારમાં, આત્માનું-કેવળ આત્માનું જ અવતરણ થાય છે ત્યારે આપણું જાણવું, જોવું અને આચરવું એ સમ્ચક્ પ્રકારનું અને છે. આત્મા પોતે તો રૂપ—રંગ વગરનો ચૈતન્યઘન છે. તેની અભિવ્યક્તિ શરીર, મન, ખુદ્ધિ અને પ્રાણદ્વારા થઈ શકે છે. જો આ નિશ્ચય આપણામાં અરાબર થઈ જાય તો, જે શરીર (સ્ત્રીનું કે પુરુષનું) મળ્યું છે તેના જ સહારાથી આપણે આત્માને પ્રગટ કરવાનો છે. મતલબ કે શરીર એ આપણું સાધન છે. શરીર છે તો એના આશ્ચયે જ મન, ખુદ્ધિ વગેરે રહેલા છે. એ સાધનોનો સાધન તરીકે ઉપયોગ કરવામાં જ આત્માની સિદ્ધિ છે. સાધનો એ સર્વસ્વ નથી એટલું જો સમજાય તો પછી આત્માએ 'πાતા' અને 'દ્રાય' તરીકે જ પોતાની જાતને બહાર લાવવાની કે પ્રગટ કરવાની રહે છે.

### 'ત્રિપદી કર્તાવ્ય ધર્મ'

એ ત્યારે બની શકે કે જ્યારે આત્મા, જીવનને લગતા તમામ વ્યવહારોને, તેના ઉચ્ચતમ આદર્શની દૃષ્ટિએ જાણે એટલે કે સમજે, જુએ એટલે કે જે જાણેલ હોય તેમાં નિષ્ઠા-શ્રદ્ધા રાખે અને પછી તે પ્રમાણે જ વર્તાવ કરે. બસ, જાણવા, જેવા અને માણવાની આ જ વાસ્તિવક પ્રક્રિયા છે. એને હવે આપણે કર્તાવ્યબુદ્ધિ, કર્તાવ્યનિષ્ઠા અને કર્તાવ્યપરાયણતા તરીકે એળબીશું. આ ત્રિપદી કર્તવ્યમાં જ 'સમ્યળ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર'ના અર્ક કે સત્ત્વ આવી જાય છે.

કર્તાવ્યયુદ્ધિ એટલે સમયે સમયે પોતાને શું કરવાનું છે તેની સમજ. કર્તાવ્યનિષ્ઠા એટલે એ સમજ બરાબર એમ જ છે એવી શ્રદ્ધા અથવા પાકા વિશ્વાસ. અને કર્તાવ્યપરાયણતા એટલે સમજ અને શ્રદ્ધાપૂર્વક સમગ્રભાવે આદર્શમય જીવન જીવવું તે.

જે સાધક આ રીતે પાતાના વ્યવહારુ જીવનને ઘડતા હાેય છે તેને પછી અધ્યાત્મનિષ્ઠ સદ્દશુરુની પ્રાપ્તિ થતાં એ જ ત્રિપદ્દી કર્તવ્યધર્મ સન્યક્રુપે પરિણુમે છે. ત્યારે જ તેને પછી અંતરના અને બહારના જીવનમાં આત્માની સહજ અનુભૂતિ થયા કરતી હાેય છે: એવી દશા નિપજાવવા માટે જ આ 'કર્તવ્યધર્મ' એટલે કે પાયાના ધર્મની સવિશેષ જરૂર છે. જેના જીવનમાં આ 'કર્તવ્યધર્મ' કાચા કે સંદિગ્ધરૂપે હાેય તે વાસ્તવિક રીતે જીવનના આરંભ કે આદર જ કરી શકતા નથી. તેથી જ એક અર્થગંભીર સુભાષિત સ્મૃતિપટ ઉપર તરી આવે છે:~

પ્રાણુની આહુતિ આપીને એટલે કે મરતાં મરતાં પણ જે કર્તવ્ય આવી પહે તે અવશ્ય કરવું જોઈએ: અને જે અનુચિત કર્મ છે–જે કરવા યોગ્ય નથી– અકર્તવ્ય છે તેય પણ પ્રાણુના ભાગે ન કરવું જોઈએ. આ કર્તવ્યધર્મ છે. આવા કર્તવ્યધર્મ નિપજાવવા માટે, સંસારથી ભાગી છૂટવાની કાઈ જરૂર નથી. ઘ્યેયનિષ્ઠ કર્તવ્યપરાયણ વ્યક્તિઓથી સંસાર આપાઓપ છૂટી જાય છે. જેનું લક્ષ કર્તવ્યપ્રાયણ થતો હોય છે ત્યારે રાગ–દ્રેષ અને માહ ઉપર પૂર્ણ વિજય મેળવી લે છે. એનું સમગ્ર જવન જ તપામય અની રહે છે.

જેના જીવનમાં, અંશે અંશે પણ રાગ–દ્રેષ કે માહના આંદોલના ઊઠતા હાય છે, તેવા જીવા, કદાચ સંસાર છાડી – ભગવા પહેરી કે કહેવાતા ત્યાગીના વેષ પહેરી લે અને જંગલમાં રહે તો ત્યાં પણ તે નવા સંસાર ઊભા કરતા હાય છે. તેથી ઊલટું કર્તવ્યધર્મને આદર્શ રીતે જીવનમાં ઉતારનાર વ્યક્તિ – રાગ-દ્રેષને અવકાશ મળે તેવું આચરણ જ કરતા નથી. તેથી તેનું જીવન ગમે ત્યાં હાય તા પણ તપામય હાવાથી ત્યાં જ તપાવન જેવું બની રહે છે. એના જીવનના પ્રત્યેક પ્રસંગમાં – સ્વીકાર અને ત્યાગમાં – તે અનાસકત હાવાથી સદાય પ્રસન્ન અને આનંદમય હાય તેથી જ કહ્યું છે:–

અર્થાત્ જેના હૃદયમાં, રાગ–આસકિત કે માેહ હોય છે તેવી વ્યક્તિ કદાચ સંસારના ત્યાગ કરી જંગલમાં વસે તાે ત્યાં પણ તે જડભરતની જેમ સંસાર વધારતાે જ હાેય છે.– અને જે આત્માએા રાગ–દ્વેષ

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સમૃતિગ્રંથ

કે માહિશી નિવૃત્ત થયેલા છે એટલે કે જેના હૃદયમાં રાગ – આસકિત કે માહિ હોતા જ નથી અને જેઓ પવિત્ર એવા કર્તા ગ્યધર્મમાં જોડાયેલ હોય છે તેવાને માટે ગૃહજીવન પણ તપાવન જેવું મની રહે છે. કારણ કે એ કતેવ્યધર્મનું પાલન કરવામાં એવા સાધકા સહજભાવે કેટલુંક તજતા હાય છે. ખીજાને માટે સહન કરતા હાય છે–જનહિતના માટે પાતાની જાતને જનકવિદેહીની જેમ વિના સંકાચે અર્પણ કરતા રહે છે. આ જ વાસ્તવિક તપ છે.

પૂર્ણાત્ પૂર્ણમિદમ્ (સારાંશરૂપે)

આ બધું ય લખવાના આશય એ છે કે, માનવજીવનમાં જ્યાં મુધી અધ્યાત્મચેતના જાગૃત થઈ નથી હોતી ત્યાં મુધી વસ્તિવિક ગૈતે જીવન જીવવાનું બની શકતું નથી. તેથી એ ચેતના જગાડવા માટે, તેના અનુભવી એવા સદ્દગુરુની અનિવાર્ય જરૂર રહેવાની; એટલું જ નહિ પણ આ માર્ગમાં એ જ પરમ ઉપકારી છે. એકવાર અધ્યાત્મ ચેતના જાગી ઊઠી, પછી તમામ નિમિત્તો સદ્દગુરુની જવલંત ઝાંખી કરાવનારા થઈ પડશે. આ બધી બિનાએ 'ચિંતનીય વિચારધારા'માં વિવિધ દેષ્ટિબિંદુથી યથાસ્થાને રજી કરેલ છે.

એવા મહામાનવા કે સદ્દગુરુઓના વર્તમાનકાળે સાક્ષાત્ યાંગ થવા અતિ દુર્લભ છે. તો તેની અવેજમાં માણસે, પાતાની વિવેકખુદ્ધિના માર્ગદર્શન પ્રમાણે, ઉપર જણાવેલ ત્રિપદી 'ક્ર્વાન્યધર્મ' જીવનમાં અપનાવવા, એટલે કે કર્તન્યખુદ્ધિ, કર્તન્યનિષ્ઠા અને કર્તન્યપરાયણતાથી જીવનના વિકાસ કરતા રહેવું, પરંતુ કહેવાતા મત-પંથ—સંપ્રદાય કે વાડામાં ન અધાતા અથવા મંડળ, સંસ્થા કે આશ્રમમાં ન એડાતા, હિંમતપૂર્વક પાતાના માર્ગ ખેડયે જેવા. એમાં જ ખરું આત્મતેજ પ્રગટાવવાની સાચી તક રહેલી છે. મત-પંથ કે સંપ્રદાયમાં મર્યાદિત દિષ્ટિબિન્દુ હોવાથી, એમાં પરિણામે 'अहम્'ને-અભિમાનને જ પાષણ મળવાનું અને જીવન હારી જવાનું. એ વળી વધારે લાલમાં!

સંક્ષેપમાં એટલું જ કે:-

દેવને પણ દુર્લભ એવા આ માનવદેહ પ્રાપ્ત કરીને જે કંઈ પણ કરવા જેવું હોય તો તે એ છે કે, આ વર્તમાન જીવનમાં જ માણસે, આત્મવિકાસની ભૂમિકાને ઉત્તરાત્તર વિકસિત કરી, **મહામાનવ** અને **અતિમાનવ**ની દશાએ પહોંચવાનું છે. ત્યાં જ ખરી મુક્તદશા છે–ત્યાં જ જીવનની પરિપૂર્ણતા છે–પરમ મુખ-શાન્તિ અને આનંદ છે.

જે જે મહાત્માઓ, એ ઉચ્ચદશાને પામેલા છે તેઓ, આપણી આ આર્યભૂમિ ઉપર પાતાના એ અમર વારસા મૂકી ગયા છે. તે જ આપણું સંભાળી લેવાના છે.

શુભ સંકલ્પના વિજય હાે. પ્રગાશકિતના વિજય હાે. જીવનદર્શન પરિપૂર્ણ હાે. સદ્દગુરુ તત્ત્વના વિજય હાે. નિષ્ઠાસંપન્ન સાધકનાે વિજય હાે.

## પ્રાસંગિક નિવેદન

આ 'ચિંતનીય વિચારધારા'ના વિષયનું પ્રકડીકરણ કરાવવામાં, પૂજય ગુરુદેવની ''જન્મશતાબ્દી મહોત્સવ સમિતિ અને માઠુંગા સંઘ" નિમિત્તભૂત બનેલ છે. એ હુકીકત છે.

હું પાતે મારી જાતને વિદ્વાન, લેખક કે પંડિત માનતો નથી; છતાં પણ એ નિમિત્તે જે કામગીરી મેં સ્વીકારેલ છે તે પૂર્ણ કરવી જોઈએ એ દર્ષિએ મારા આ નમ્ર પ્રયાસ છે. મારી આ 'વિચારધારા' યોગ્ય છે કે નહિ એવું કાઈ પ્રમાણપત્ર મેળવવાની અભિલાષા નથી. પરંતુ મારા પૂજ્ય ગુરુદેવના ગંભીર અને ઉદ્દાર આશયને હું કેવી રીતે અને કેટલા પ્રમાણમાં સ્પર્શી શકયો છું એટલું જ મારે અડી જેવાનું રહે છે.... અસ્તુ. માણસમાત્ર અલ્પત્ત અથવા છદ્દમસ્થ છે એટલે તેના તરકથી જે કંઈ મંત્ર કે વકતવ્ય પ્રગટ થાય

## पूज्य ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

તે સાપેક્ષ જ રહેવાનું – તરતમના ભેદવાળું જ હેાવાનું. નિરપેક્ષ તો કેવળ એક ભગવાન જ છે. જેને જેન પરિભાષામાં કેવળી ભગવાન કે અહીન્ કહે છે, તે જ પોતાની વાણીના અતિશયથી, વસ્તુને યથાર્થ જાણી શકે છે, જોઈ શકે છે અને વ્યક્ત પણ કરી શકે છે.

માણસ ગમે તેવા વિદ્વાન, પ્રાજ્ઞ અને પ્રતિભાસ'પન્ન હોય તાે પણ તે નિરપેક્ષ વ્યવહાર નથી કરી શકતાે એ જ એની મર્યાદા છે. તેથી જ મહાયાેગેધ્વર એવા શ્રી આનંદઘનજી મહાત્માએ ખુલંદ અવાજે કહ્યું :-

> "વચન નિરપેક્ષ વ્યવહાર જૂઠા કહ્યો, વચન સાક્ષેપ વ્યવહાર સાચા."

મારાથી જે કંઈ બની શક્યું તે, આ રીતે આજે 'જન્મશતાબિક મહાત્સવ સમિતિ' પાસે રજ્ કરું છું. અને આ મારા પ્રયાસમાં, જે કાેઈ નિમિત્તભ્ત બની, સહાયક થયા છે તેઓના બ્રિ બ્રિંગ અભિવાદન કરું છું. તેમ જ પ્રત્યક્ષરૂપે સ્થાનિક લીંબડી સંઘ, પરાક્ષરૂપે 'સાયલા સંઘ' તેમ જ 'દરિયાપુરી સંઘ' અને 'તપગચ્છ સંઘ'–બધાના સહકારીભાવે સદ્દભાવ મળવા બદલ તેઓ પણ અભિનંદનને પાત્ર છે.

ઉપરાંત મારા આ કાર્યને, ફર–દ્રસ્થી, માનસિક અને વાચિક રીતે અનુમાેદના આપનાર સંધા–અને વ્યકિતએક પ્રત્યે, સદ્દભાવપૂર્વક મારી સન્નિષ્ઠા પ્રગટ કરું હું.

શુલના ઉદય થાએા : અશુલ એાસરી જાએા–એ જ મનઃકામના–

### ઉપસંહાર

જીવન જીવવાની કળા, જીવનવિકાસની પદ્ધતિ, જીવનને જાણવા અને માણવાની ઉત્તમ તક, એ એક માત્ર માનવજીવનમાં જ ઉપલબ્ધ છે. તેથી જ એમ કહેવાયું:–नहि मानुवात् श्रेष्ठतरः कश्चित्' માનવ કરતાં વધારે શ્રેષ્ઠ કોઈ નથી. આ વસ્તુને લક્ષ્યમાં રાખી "ચિંતનીય વિચારધારા" લખવાના પ્રયત્ન કર્યો. પરિણામે ક્ષયાપશમજન્ય જે કંઈ સામગ્રી મારા મગજમાં હતી તે, તેમ જ અન્ય ગ્રંથા-પુસ્તકામાંથી મારી ભાવનાને અનુરૂપ જે કંઈ સળ્યું તેને આ 'વિચારધારા'માં અક્ષરાત્મક રૂપે રજ્યૂ કરેલ છે.

એક દબ્ટિએ જોઈએ તો લેખક બીજું શું કરે છે? પોતાના મગજમાં જે "જ્ઞાનકાષ" ભરેલ હોય છે તેમાંથી મૂળ વિષયને લગતા વિચારા ચૂંટી કાઢી, યથાયાગ્યરૂપે ગાેડવવા એટલે કે તેને ભાષા કે વાણીના માધ્યમથી લિપિબદ્ધ કરવા એટલું જ કાર્ય લેખકે કરવાનું હોય છે.

વસ્તુત : જે લેખકા તટસ્થવૃત્તિથી, પાતાના આંતરતમ પ્રદેશમાં વહેતા તત્ત્વરૂપી ઝરાને, પરા–પશ્યન્તી અને મધ્યમા વાણીના ઘાટમાં ઉતારી, અનુભવપૂત વાણી દ્વારા અભિવ્યક્તિ કરે છે તેવા ઋષિઓ–મંત્રકષ્ટા પુરુષા જ આદર્શ લેખક તરીકે ધન્યવાદને પાત્ર ગણાય.

'ચિંતનીય વિચારધારા' લખતી વખતે જેમ જેમ રકુરણા અને પ્રેરણા આગળ વધતી ગઈ તેમ તેમ મને સમજાયું કે :-

- અણુમાલ માનવદેહને પ્રાપ્ત કરીને સૌથી પહેલાં માણુસે પાતાના જીવનમાંથી પાશવિક સ'સ્કારા કાઢી શુદ્ધ માનવ બનવું જોઈએ.
- -- શુદ્ધ માનવ થયેલા માણુસે પછી જીવનમાં સર્વાંત્ર દિવ્યતા પ્રગટાવવી જોઈએ. અને સાથે સાથે પ્રભુતાનું ધ્યેય રાખી, માણુસે રાગ–દ્વેષના તમામ વિકારા ઉપર વિજય મેળવી, આ જીવનમાં જ પ્રભુતા પ્રગટાવવી જોઈએ.

એ રીતે વિચારતાં, માનવજીવનના આંતરિક સત્ત્વની ચાર ભૂમિકાએા નીચે મુજળ બની રહે :-૧ – અલ્પમાનવ : તેનું આંતરિક સત્વ-પશુતા.

લગભગ પશુના સંસ્કારવાળા માનવ. (નરપશુ)

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ર – માનવ : તેનું આંતરિક સત્વ–માનવતા.

લાગર્ણાપ્રધાન, સંવેદનશીલ શુષ્ય માનવ. (માનવ)

- **૩ મહામાનવ** : <mark>તેનું આંતિ૨ક સત્વ−દિવ્યતા</mark> વિવેકપ્રધાન, આત્મનિષ્ઠ માનવ. (માનવદેવ)
- ૪– અતિમાનવઃ તેનું આંતરિક સત્ત્વ-પ્રભુતા.

પ્રકૃતિ ઉપર સંપૂર્ણ વિજય મેળવી જે શુદ્ધ-ખુદ્ધ અને મુકત થયેલ છે તે અતિમાનવ-તીર્થ કરપદ પામેલ, જીવન મુકત પુરુષ (મહાપ્રભુ.)

ઉપર મુજબ જે 'સમજ'ના વિકાસ થયાે તેનું આ 'વિચારધારા'માં–મેં અવતરણ કર્યું છે. આ પ્રમાણે વિકાસપ્રધાન અને વિકાસલક્ષી એવા માનવજીવનની ઉત્તરાત્તાર વધતી જતી ભબ્યતા અને દિવ્યતા કેવી હાેય તેનું કંઈક વિસ્તારથી વર્ણન આપણે આગળ જણાવેલ "ચિંતનીય વિચારધારા"માં બેઈ ગયા.

એવા જીવન ઘડતરમાં, જે તત્ત્વ, છેક નીએથી માંડીને ટેંડ ટાેચ સુધી વિલસી રહ્યું છે. એટલે કે તમામ સ્તરમાં અનુસ્યુત (એાતપ્રોત–પરાવાયેલું) છે તે ચૈતન્યતત્ત્વના આવિર્ભાવ થવામાં, જીવનરસાયણના કયા કયા તત્ત્વાએ ભાગ ભજગ્યા છે તેનું આછું નિરીક્ષણ કરી લઈએ. જો કે એ તત્ત્વાના નિર્દેશ અને તેના કાર્યનું વર્ણન તે તે સ્થળે થઈ ગયેલ છે તાે પણ ક્રરીને એની સંકલના આપણા માનસપટ પર તાજી થાય એટલા માટે એનું સંક્ષેપમાં અહીં અવતરણ કરવું યાગ્ય લાગે છે.

### જીવનરસાયણના મૂળ तત્ત્વા

- ૧- જીવનસત્ત્વઃ...અધમ કાેટિનું જીવન=એકેન્દ્રિયથી માંડીને ચાર ઈન્દ્રિયવાળાં જંતુઓની દુનિયા.
- ર– જીવનસત્ત્વ વત્તા જીવનતત્ત્વ=તિર્ધ'ચ પશુની દુનિયા. જેમાં જીવનસત્ત્વના અંશા વધારે પ્રમાણમાં હાય અને જીવનતત્ત્વના અંશા એાછા પ્રમાણમાં હાય.
- 3- જીવનતત્ત્વ વત્તા જીવનશકિત અથવા પ્રાણતત્ત્વ = ......મનુષ્યની દુનિયા. -પશુ અને માનવના મિશ્ર સંસ્કારવાળી આ માનુષી દુનિયામાં, માનવના દેહ મળવા છતાંય જીવનતત્ત્વના ટકા વિશેષ પ્રમાણમાં હોય અને જીવનશકિત કે પ્રાણતત્ત્વના ટકા એાછા-વધુ હોય. તેથી તરતમતા ભેદે એવા જગતમાં અલ્પમાનવ, માનવ અને શુદ્ધમાનવ એમ ત્રણ પ્રકારના માનવા હોય છે.
- ૪− જીવનશકિત અથવા પ્રાણશક્તિ વત્તા જીવનદષ્ટિ = .......દિવ્યજીવનવાળા માનવા.
  -વિકાસ પામતાં પામતાં આટલી ઋહિને પામેલ જીવા, પછી મહામાનવ થવાની ચાંગ્યતા પ્રાપ્ત કરે છે. એટલે કે એવા જીવામાં રહેલ પ્રાણશકિત પાતે સંકલ્પશકિતરૂપે પરિણમી ક્રિયાશીલ બને છે, તેથી એવા માનવામાં પ્રાણશકિત તેા ભરપૂર હાય છે. તે ઉપરાંત એવા સાધકામાં વિવેકખુહિ પોતે પ્રજ્ઞારૂપે પરિણમી, વિકાસ પામતી હાય છે. અહીં પ્રજ્ઞા એટલે જીવન જીવવાની એક પ્રકારની તેજસ્વિની સમજશકિત સમજવી. વ્યાપક અર્થમાં એ જ જીવનદષ્ટિ છે.
- ૫- જીવનદષ્ટિ અથવા પ્રજ્ઞાશકિત વત્તા જીવનદર્શન = ......અતિમાનવનું પ્રભુમય જીવન. -જીવનદષ્ટિની પૂર્ણ વિકસિત શકિત એટલે પ્રજ્ઞાશકિતની સાથે સાથે તેનેજ અનુરૂપ-યથાખ્યાત જીવન જીવવું એ જ સંપૂર્ણ દર્શન એટલે કે જીવતા-જાગતા તીર્થપ્ત્વરૂપ-તીર્થં કરાનું પ્રભુતાભર્યું જીવન. તેનું જીવન એ જ સમગ્રભાવે-અખિલાઇભર્યું જીવનદર્શન છે. માનવજીવનની એ ચરમ અને ઉત્કૃષ્ટ અવસ્થા અથવા દશા છે. એ જ ખરા અર્થમાં મુકત જીવન છે.

## पूराय गुरुदेव डविवय पं. नान्यन्द्रका सहाराक कन्स्याताहिह स्मृतिग्रंथ

### દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીના ચરણુમાં, હેા વ'દન અગણિત

"ક્ષીમદ્ રાજચંદ્ર'

એ દશામાં, એવા અતિમાનવ–મહાનુભાવા, ખરેખર પુરુષાત્તમ સ્વરૂપ બની રહે છે.

### અનુચિ'તન

મારી સમજ પ્રમાણે, આવા ધ્યેયલક્ષી જીવન વિકાસની સાધના માટેજ **અમારા પૂ<sub>જ</sub>ર ગુરુદેવશ્રી** નાનચંદ્ર**છ મહારાજ** માનવતાના પુરસ્કર્તા હતા. આગમ−શાસ્ત્રોના દોહનરૂપે તેઓએ માન<del>વતા</del>રૂપી નવનીત તારવીને જગત પાસે પાતાની આગવી શૈકીથી રજૂ કર્યું હતું.∗ તેથી જ માનવતાનું આ રીતે નિરૂપણ કરા-વવામાં, જાણે અદ્રશ્યરૂપે તેઓની જ પ્રેરણા કામ કરતી હોય એમ મને લાગે છે.

વિશેષમાં તેઓશ્રીના શિષ્યો, અનુરાગીઓ અને ભક્તો કહેવડાવવાનો કે મનાવવાનો આપણને ત્યારે જ ખરા અધિકાર મળે છે કે જ્યારે તેઓએ સમજાવેલ માનવજીવનના વિકાસના હેતુ લક્ષમાં રાખી, આપણા જીવનવિકાસથી આપણે એને પરિપૂર્ણ કરીએ–ફલિત કરીએ. આપણે પાતે એ મહાપુરુષને અજર સામે રાખી આપણું જીવન ઘડતર કરતા રહીશું તા સમયે સમયે તેની સ્મૃતિ રહ્યા કરશે એ જ એમના પ્રત્યેની આપણી શ્રધ્યાંજલિ કે ભાવાંજલિ સાચી ગણાશે અને સાર્થક થશે….અસ્તુ.

#### ઉપક્રમ

જન્મશતાબ્દિ મહેાત્સવ ઉજવવા માટે કાેઈ ભકત આત્માના દૃદયમાં સ્ક્રુરણા થઈ અને તેને શ્રીબારીવલી– મુંબઈ સંઘના ઉત્સાહી ભાઈએાએ ઝીલી લીધી, પરંતુ એને આકાર કેવી રીતે આપવા એ મુંઝવર્ણના વિપય હતાે.

"જેના દૃદયમાં પ્રેમ-સિકત શોર્યના ઝરણા વહેતાં હોય છે તેના માટે કશું અશકય કે અસંભવિત નથી." એ ન્યાયે બહુ મંથન પછી કેટલાય ભાઈઓને એમ લાગ્યું કે, આ શતાબ્દિ નિમિત્તો, કાઈ ભગ્ય અને પ્રેરણાત્મક સ્મારક થવું જેઈએ. આ વિચારને વેગ આપવા માટે પછી તો મુંબઈ જેવી નગરીમાં, સદ્દભાવવાળા, યુણાનુરાગી અનેક ભકતો જોડાયાઃ અને વિચારવિનિમયને અંતે હાલ તુરત તો એ પ્રસંગ નિમિત્તે એક 'સ્મૃતિય્રંથ' અટલે જે મહાપુર્ષે સૌના દૃદયમાં અનેરું સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે એવા એ પુરુષના જીવનને, એવી રીતે બ્રંથાર્ઢ કરવું કે, જેને વાંચતા-વાંચતા સાંભળનાર કે વાંચનારને તેઓ જાણે સાક્ષાત્ બિરાજમાન હાય એવું લાગી આવે, એટલું જ નહિ પણ એમાંથી જ પોતાના જીવનને ઉન્નત કરવાની પ્રેરણા મળ્યા કરે.

પણ આવું મહત્ત્વનું કાર્ય કરે કોણ ? એમ તો આજથી ચારેક વર્ષ પહેલાં "સંતશિષ્યની જીવન સરિતા" એ નામથી પૂજય ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનું જીવનચરિત્ર ટ્રસ્ટ તરફથી પ્રગટ થઈ ચૂકશું છે. તેમાંથી તેએાના જીવનના સારા એવા પરિચય થઈ રહે તેમ છે. તેમ છતાંય હતાું જે કંઈ બાકી રહ્યું હોય તેને આવરી લઈ, જીવનઆંખીરૂપે તેમજ તત્ત્વદાહનરૂપે જેમાં વધુ સામગ્રી હોય તેવા ગ્રંથ તેના સ્મારક તરીકે હેવા તેઈએ. આવા વિચાર ઉપર તરી આવ્યો.

પરિણામે, શ્રી બારીવલી સ્થા. જેનસંઘના, સમાજસેવાની ધગશવાળા, ઉત્સાહી અને કર્માઠ પ્રમુખ શ્રી શાન્તિલાલ ભાણજીભાઈ અંબાણીએ, બારીવલી સંઘના સહકાર સાધી, ઉપરના વિચારને ફલિત કરવા એક દ્રસ્ટી મંડળની રચના કરી અને દ્રસ્ટી મંડળે આ કાર્યને વધુ વેગ આપ્યા. ઉપરાંત પૂન્ય ગુરુદેવ પ્રત્યે શિષ્યાભાવે અનન્ય સદ્ભાવ રાખનાર મહાસતી શ્રી દમયન્તીબાઈ આર્યાજી આદિ સાધ્વીમંડળ પણ મુંબઈમાં જ હતું. તેઓએ પણ આ વસ્તુ લક્ષમાં રાખી માટુંગા સંઘને પ્રેરણા આપી અને શ્રી માટુંગા સંઘ આ શ્રાથ પ્રકાશન કરવાનું કાર્ય હાથ ધર્યું. આમ આ વિચારને વેગ મળતા ગયા. પરંતુ આવું ભગીરથ કાર્ય કરે કાેણ્ ? એ પ્રશ્ન તાે \* ભુઓ ''માનવતાનું મીડ્ર' જગત'' ભાગ ૧–૨/૩–૪ વ્યાખ્યાનસંત્રહ

## प्रथ गुरुदेव इविवयं पं. नान्यन्द्रक सहाराज जनस्याताहिह रस्तिग्रंथ ।

ઊભા જ રહ્યો. ત્માખરે બધાએ મળીને એ કાર્ય માટે પ્રમાણુભૂત વ્યક્તિ તરીકે, મારા તરફ નજર કરી. હું તે વખતે (સંવત ૨૦૩૦માં) ચાતુર્માસ નિમિત્તે ધારાજીમાં હતા. શ્રી શાન્તિભાઈ અંબાણી, શ્રી લવચંદભાઈ અને બીજા સાથીદારા ધારાજી આવ્યા અને મારી પાસે બધી વાત રજુ કરી.

મને આ કાર્યનું મહત્ત્વ, એની ગંભીરતા અને જવાબદારીના વિચાર આવ્યા. ઘડીભર તા હું સ્તબ્ધની જેમ શાેભી ગયાે. જરા ઊડા ઊતરીને જોયું તાે, મને આ કાર્ય મારા ગજા ઉપરવટનું લાગ્યું, એના માટે સ્થિરતા અને સ્વસ્થતાની જરૂર લાગી. હું એકલા આવું કાર્ય કાર્ય કાર્ય હસાંબે ન કરી શકું એમ લાગ્યું એટલે મેં તે વખતે એ ભાઈઓને સ્પષ્ટ ના પાડી. "મારાથી આ કાર્ય નાહ બની શકે." એવા જવાબ આપ્યા. એ ભાઈઓ નિરાશ થયા અને પાછા ગયા.

પરંતુ જ્યારે કાેઈ એવું મહાન કાર્ય થવાનું હાેય છે ત્યારે પાંચ સમવાય કારણા પાેતપાેતાની રીતે ગુપ્તપણે પણ ગાેઠવાતા હાેંચ છે. એ ન્યાયે, બન્યું એવું કે, સંવત ૨૦૩૧ની સાલમાં પૂજ્ય ગુરુદેવની દશમી પુષ્યતિથિ આવતી હતી. મુનિશ્રી સંતળાલજી દર વર્ષે આ તિથિ પોતાની રીતે ઊજવે છે તે મુજળ આ વખતે . આ પુષ્યતિથિ પ્રોતાના પ્રાયોગિક ક્ષેત્ર–ગુંદી આશ્રમમાં ઊજવાય એવી એમની ભાવના થઈ. અને તે પણ મારા અત્રસ્થાને જીજવાય તો વધુ સારું એમ લાગવાથી તેઓએ મને ધારાજી મુકામે ભાવભર્યો હાર્દિક વિનંતીપત્ર લખ્યાે. એમાં જણાવ્યું કે, "આ નિમિત્તે આપ ગુંદી – આશ્રમમાં યધારા અને આ પ્રસંગને શાભાવા એવી મારી વિનંતી છે." એ પત્ર સાથે સાથે જ તેઓએ ગુંદી આબ્રમના કાર્યકર્તા ભાઈઓને પણ પ્રેરણા કરી કે તમા જાતે ધારાજી જઈને પૂજ્ય ચુનીલાલજી મહારાજને વિનંતી કરા અને મને ખબર આપા. શ્રી સંતબાલજીની આજ્ઞા થતાં જ, ગુંદીથી શ્રી અંબાલાલભાઈ શાહ, શ્રી કાશીબેન મહેતા, શ્રી સુરાભાઈ વગેરે આગેવાન કાર્યકર્તાએ ચાતુર્માસ દરમિયાન ધારાજી આવ્યા અને આગ્રહભરી વિનંતી કરી કે, "આ પ્રસંગે આપને પધારલું જ પડશે. મારી પરિસ્થિતિ અને સંજોગોના વિચાર કરી મેં કેટલીક વિગતા અને સૂચનાએ રજુ કરી. પરિણામે મારી બધી સૂચનાએ તેઓએ હર્ષપૂર્વક ઋીકારી, એટલે મેં તેઓની વિનંતી સ્વીકારી. અને ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે તુરત એ તરફના વિહાર શરૂ કર્યો. માગસર વદમાં એ પ્રસંગ હતો. અનુક્રમે ક્ષેત્રાની સ્પર્શના કરતાં હું માગસર વદમાં સમયસર ગુંદી પહેાંચી ગયા અને અનેરા ઉત્સાહ વચ્ચે એ પ્રસંગ લવ્યતાથી ઊજવાયા. ત્યારે પણ કરીને શાન્તિભાઈ અંબાણી, શ્રી ચીમનભાઈ મહેતા વગેરે ગુંદી મુકામે આવેલા અને પેલી વાત ફરીને મારી પાસે મૂકી. હજુ પણ હું એ જ 'મુડ'માં હતો. મેં તમ્રભાવે કહ્યું કે મારાથી એ નહિ બની શકે. એના માટે મારે સાયલા રહેવું જોઈએ અને પછી જ હું કંઈ વિચારી શકું. વળી પાછા એ લોકો નિરાશ થયા. ત્યારબાદ તા ગુંદીથી વિહાર કરી હું લીંબડી થઈ ને, એક દીક્ષા પ્રસંગે, જોરાવરનગર આવ્યો ત્યારે, પણ વચ્ચે વઢવાણ મુકામે શ્રી શાન્તિભાઈ તથા શ્રી રસિકભાઈ શાહ વગેરે (કોઈ કામ પ્રસંગે આ તરફ આવેલા એટલે) ફરીને મને મળ્યા અને પાછી એ વાત તાજી કરી. મેં કહ્યું મને સાયલા પહેાંચવા દો, પછી વિચાર કરીશ. કારણ કે મારા માટે પૃ. ગુરુદેવને લગતું "પ્રેરણાકેન્દ્ર" **સાયલા છે.** મારા આ જવાળ તેઓને આશાજનક લાગ્યાે.

આખરે હું સાયલા આવ્યો. લાંબા ગાળે સાયલા આવવાનું થયું હતું. જરા સ્થિર થયો અને સાયલાના લીંબડી સંથે ચાતુમાંસ માટે વિનંતી કરી. આમે મારે સાયલામાં શાન્તિ લેવી હતી. તેથી થાડી પ્રાસંગિક વિચારણા બાદ મેં શ્રી સંઘની વિનંતી રવીકારી. દરમિયાન ક્રેરીને શાન્તિભાઈ, એ જ હેતુ માટે સાયલા આવ્યા. જેને ખરેખર કામ જ કરવું છે તે કાઈ પણ સંજાગમાં નિરાશ થતા નથી. કરીને એની એ વાત મારી પાસે મૂકી. ત્યારે મેં મારી મુશ્કેલી અને પરિસ્થિતિ તેઓને જણાવી. તેઓએ સ્થા. જેન સમાજની મહાન વિભૃતિ જેવા સ્વ. પૃજ્ય ગુરુદેવના અસંખ્ય ઉપકારોને નજર સામે રાખી કાઈ પણ ભાગે જન્મશતાબ્દિ ઊજવવાના મક્કમ નિર્ણય કર્યો હતા અને એ નિમિત્તે યત્કિંચિત્ ઋણમુકત થવાની તક સાધવી હતી. એટલે 'સ્મૃતિશંથ'નું કાર્ય આપે જ પાર પાડવું પડશે એમ ક્રેરીને ભારપૂર્વક વિનંતી કરી. અર્ચ દરમિયાન મારી બધી પરિસ્થિતિ વિચારીને, હું કેવી

## प्रथ गुरुहेंव इविवर्ध पं. लालसन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

રીતે નિશ્ચિતપણ આ કાર્ય કરી શકું એ રીતે બધી કાર્યવાહી તેઓએ શરૂ કરી. (૧) સૌથી પહેલાં સ્થાનિક સંઘની સંમતિ મેળવી, મને વ્યાપ્યાનની જવાબદારીથી મુકત કર્યો. સાયલાના શ્રી લીંબડી સંઘે પણ એ વાત સહર્ષ સ્વીકારી. (૨) બીજું મને વધારે નિરાકૂળતાના સમય મળે એટલા માટે લેખનમાં સહાયભૂત થવા ત્રણ સાધ્વીજીઓને ચાતુર્માસ રાખવા માટે લીંબડી સંપ્રદાયના આચાર્ય મહારાજશ્રી રૂપચંદ્રજી મહારાજ અને લીંબડી સંઘના પ્રમુખ શેઠ શ્રી છેાટાલાલલાઈની મંજુરી મેળવવાની હતી એટલે તેઓના સંપર્ક સાધતાં આવા ઉત્તમ કાર્ય માટે તેઓશ્રી તરફથી પણ પૂરી સહાનુભૂતિ અને મંજૂરો મળી ગઈ.

પરંતુ પછી પ્રશ્ન એ ઊંભો થયા કે, હાલ તુરત તો બધા સાધ્વીજીઓના ચાતુર્માસ નક્કી થઈ ગયા છે. તો પછી કયા સાધ્વીજીને આ નિમિત્તે અહીં ચાતુર્માસ રાખવા? સૌરાષ્ટ્રમાં પૂજ્ય ગુરુદેવની આજ્ઞાતુર્વાતની શિષ્યાઓ પૈકી બે સંઘાડા વિચરે છે. એક તો વિદુષી મહા. શ્રી હેમકુંવરબાઈ આર્યાજી, બા. પ્ર. શ્રી પુષ્પામાઈ આર્યાજી, બા. પ્ર. શ્રી હંસાકુમારી આર્યાજી, બા. પ્ર. મહા. શ્રી ઊર્મિલાબાઈ આર્યાજી હા. ૪ અને બીજા સ્વ. તેજરવીની મહા. શ્રી પ્રભાકુંવરબાઈ આર્યાજીના સુશિષ્યા મહા. શ્રી ચંદનબાઈ આર્યાજી હા. ૭ એ બે મંડળમાં મહા. શ્રી હેમકુંવરબાઈ આર્યાજી હા. ૪ વાંકાનેર ચાતુર્માસ હાવાથી તબિયતના કારણે આ તરફ આવી શકે એવી સ્થિતિ ન હતી. તેથી મહા. શ્રી ચંદનબાઈ આર્યાજી હા.૭ ની સાથે આ સંબંધી વિચારણા કરતાં એવું નક્કી થયું કે એ સાત હાણા પૈકી બા. પ્ર. મહા. સરલાકુમારી આર્યાજી તથા બા. પ્ર. ઈન્દુમતી આર્યાજી હા.૨ તથા સ્વ. વિદુષી મહા. શ્રી પાર્વતીબાઈ આર્યાજીના સુશિષ્યા સ્થિવર મહા. શ્રી સમજુબાઈ આર્યાજી એમ કુલ હા.૩ આ કાર્યમાં સહાયભૂત થવા સાયલામાં ચાતુર્માસ રહે અને બાકીના સાધ્લીજીએા મહા. શ્રી ચંદનબાઈ આર્યાજી, બા. પ્ર. હંસાકુમારી આર્યાજી, બા. પ્ર. તરફલતા આર્યાજી, બા. પ્ર. હવાકુમારી આર્યાજી હા. પ નિયત થયેલ ચાતુર્માસ માટે ક્રાંગક્ષા તરફ વિહાર કરે.

એ રીતે મહા. ચંદનભાઈ આર્યાજીએ, ઉદારતાપૂર્વક 'રમૃતિગ્રંથ'ના આ કાર્ય માટે બે લણાને ચાતુર્માસ માટે આજ્ઞા આપી અને મહા. સમજુબાઈ આર્યાજી (જેએો તે વખતે મહા. ચંદનબાઈ સાથે વિચરતા હતા) એ વડીલ તરીકે મહા. હેમકુંવરબાઈ આર્યાજીની સમ્મતિ મેળવી. આમ લણા ત્રણ મને સહાયભૂત થવા અત્રે (સાયલામાં) ચાતુર્માસ રહ્યાં.

આ નિર્ણયને સ્થા. લીંઝડી સંઘ–સાચલાએ હુષંપૂર્વક વધાવી લીધા.

યસ, પછી તેા ચાતુર્માસ દરમિયાન 'સ્મૃતિગ્રંથ' જેમાં મુખ્ય લખાણ મારે કરવાનું હતું તે શરૂ થયું, અને શાસનદેવની કૃપાથી સાંગાપાંગ પાર ઉતર્યું. ખાસ કરીને આ મહાન કાર્યમાં પહેલેથી છેલ્લે સુધીના લખાણનું સુંદર પ્રેસમેટર (હસ્તપ્રત) તૈયાર કરવામાં સાધ્વીશ્રી ઈન્દુમતી આર્યાજીના અવિરત પરિશ્રમના ફાળા નાંધપાત્ર છે.

અહીં સાયલામાં આ 'યત્ત' શરૂ થયો ત્યારે મુંબઈમાં ઉપર જણાવેલ ટ્રસ્ટ ઉપરાંત શ્રી માટુંગા સંધે પણ મહા. શ્રી દમયન્તીબાઈ આર્યાજીની પ્રેરણાથી ખૂબ ઉત્સાહપૂર્વક આ કાર્યને વેગ આપ્યા એટલું જ નહિ 'સ્મૃતિગ્રંથ'ને ખૂબ ગૌરવભર્યો દળદાર અને આકર્ષક બનાવવા માટે એક નવું જ આંદ્રોલન ઉત્પન્ન થયું– એટલે કે આ 'સ્મૃતિગ્રંથ'ને સમૃષ્ય કરવા વિદ્વાનાતું એક સંપાદકમાંડળ તૈયાર કર્યું. એની વિગતમાં મારે ઊતરવું નથી.

અહીં તેા જન્મશતાખિદ નિમિત્તે 'સ્મૃતિગ્રંથ'નું સંપાદન કરવામાં હું કેવી રીતે જેડાયા, તેની મૂળભૃત માહિતી એટલા માટે આપી રહ્યો છું કે, આ ગ્રંથની રચનામાં, મૂળનાયકને – એટલે કે સ્વ. પૂજ્ય ગુરુદેવને યથાર્થરૂપે, એનસમાજ પાસે અને વ્યાપકરૂપે માનવસમાજ પાસે રજૂ કરવામાં મેં 'ચિંતનીય વિચારધારા'ના માધ્યમથી કેવા પ્રયત્ન કર્યો છે તે વાચકવર્ગ બરાબર સમજી શકે. અસ્તુ

### સંકલના

હવે હું મૂળ ચંચના વિષય ઉપર આવું. સૌથી પહેલાં તો જનતા, આ ગ્રંથમાં−પૂ. ગુરુદેવના ભબ્ય અને ઉન્નત

## प्रथ गुरुहेद इविवय पं. नानयन्द्रक महाराज जन्मशताहिह रुमृतिग्रंथ

જીવન સંખંધી કંઇક વધુ જાણવાની અપેક્ષા રાખે એ સ્વાભાવિક છે. એ સંખંધી મારા ખુલાસા એ છે કે, આજથી ચારેક વર્ષ પહેલાં "સંતશિષ્યની જીવનસરિતા" રૂપે જે પુસ્તક પ્રસિદ્ધ થયેલ છે તેમાં મારા દષ્ટિકાણથી તેએાશ્રીની 'જીવનઝાંખી' આલેખી છે. મારું એમ ચાકકસ માનવું છે કે માણસ ગમે તેવા ખુદ્ધિમાન કે શકિતસંપન્ન હાય તા પણ કાઈના જીવનનું સંપૂર્ણ દર્શન પામી શકતા નથી. તા પછી મહાપુરુષાના જીવનને માપવાની ધૃષ્ટતા કરનાર હું કાેણ ? માણસ, કાેઈ પણ મહાપુરુષનું જીવન આલેખવા બેસે તાે, એવા પુરુષ પ્રત્યે પાતાના જે પ્રકારના અહાેલાવ હાેય તે પ્રમાણે મર્યાદિતરૂપે જ તેઓના જીવનની તે માત્ર આંખી કરાવી શકે.

આમ હાવાથી આ 'સ્મૃતિબ્રંથ'નું મેં 'ઝાંખી' અને 'દર્શન' એવું નામ રાખેલ છે, અને એ રીતે એના બે વિભાગ કરી પાછળ ખીજા વિભાગા દાખલ કર્યા છે.

'ઝાંખી' એટલે જીવનઝાંખી. એ વિભાગમાં મુનિશ્રી સંતબાલજીએ, પોતાની પ્રસન્ન અને રાચક શૈલીથી સ્વ. પૂજ્ય ગુરુદેવ પ્રત્યેના અનન્ય સદ્દભાવ પાતાની રીતે આલેખ્યો છે. અર્થાત્ એ વિભાગમાં પૂ. ગુરુદેવના જીવનના પ્રેરક પાસાંઓ તેમ જ જીવનને લગલી બીજી બાળતાના સમાવેશ થાય છે.

અને 'દર્શન' એટલે **તત્ત્વદર્શન.** એ વિભાગમાં મેં મારા વાંચન, મનન અને ચિંતનના પરિપાકરૂપે એક સળંગ લેખ કે નિબધ લખેલ છે, જેનું નામ **'ચિંતનીય વિચારધારા'** રાખેલ છે. તે ઉપરાંત એ વિભાગમાં બીજા વિદ્વા**ના**એ લખેલ તાત્ત્વિક લેખાનું સંપાદન કરેલ છે. તેથી એ હેતુને સ્પષ્ટ કરવા મુખપૃષ્ઠ (કવર પેજ) ઉપર 'જીવનઝાંખી અને તત્ત્વદર્શન' એવા બે વિભાગ દર્શાવનારા બે પ્રતીકા મૂકેલા છે.

મારી નમ્ર સમજ પ્રમાણે 'દર્શન' પૂર્ણ રીતે આલેખી શકાતું નથી. તેથી **દર્શનની** તેમ જ **ઝાંખીની** હું નીચે મુજબ વ્યાખ્યા કરું છું.

દર્શન એટલે સમગ્રભાવે અને સંપૂર્ણ રીતે દેખાય તે-અથવા સાક્ષાત્કાર.

ઝાં ખી એટલે મર્યાદિત રીતે, અમુક દૃષ્ટિકાણથી જેવું તે.

મારું અંગત રીતે માનવું છે કે 'જીવનદર્શન'નું આલેખન કરવાના કોઈ પણ વ્યક્તિ પ્રયત્ન કરે તો પણ 'દર્શન' અને 'ઝાંખી' એ બન્નેની રજુઆતમાં, શ્રધ્યેય પ્રત્યે ભક્તિભાવ, આદર અને પ્રેમ સરખા હેાવા છતાં, તેના નિરુપણમાં જરૂર ફેર રહેવાના, એ સમજનાર વ્યક્તિ બરાબર સમજી શકશે.

#### સાયલા

'નિજાનંદ સંદિર' ત્રા. ૨૬–૧–૧૯૭૬ સંવત ૨૦૩૨ પાેષ વદ ૧૧ સાેમવાર

લેખક મુનિશ્રી ચુનીલાલજ 'ચિત્તમુનિ'

### \* \* \* \* આનંદ કેલિ અથવા ગુરુકુલવાસના અનેરા આનંદ (રાસ)

આજે આનંદ અતિ ઉછળે રે, મારા ઘટમાં આનંદ-ઘરમાં આનં...દ, આંગણે આનંદ અતિ ઉછળે....આજે૦

> સાખી:- સંતધ્વજા ફરકાવીને, તોરણ ખાંધું આજ; મેવા મન-મીઠાં ધરું, એક ગુરુને કાજ.

આજે ધરું રંગ છાળડી રે, નવતત્ત્વના વિલાસ– ઉરમાં ઉલ્લા…સ, મુક્રિતના ઉજાસ ઘર આંગણે…આજે૦૧

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સાખી- સંવર રૂડાે આદરું, અતિ ઉત્સાહ ધરી આજ; સંયમ ગુરુમુખથી બ્રહી, વિરસું સદ્દ્યુરુ સાજ.

આજે રાેકું હું દ્વાર કર્મના રે, બધા વ્યાપાર બંધ-લેવડ-દેવડ બં….ધ, શાન્તિના પ્રબંધ ઘર આંગણે….આજે૦ ર

> સાખી:- નવજીવનને આદરું, નિત્યભણું નવ પાંડ; ગુરુ મુખચંદ્ર નિહાળતાં, ઉપજે નવ નવ ઘાટ.

આજે પ્રકાશ દેખું ચા'દિશે રે, પ્રાણાધારના ફેલાવ− ભય દુઃખના અભા…વ, પ્રેમના પ્રભાવ ઘર આંગણે….આજે૦૩

> સાખી:~ પ્રથમ વાસમાં સદ્યુરુ, બીજે શ્રી અરિહંત; ત્રણ લુવન પરમાણમાં, સદ્યુરુ જ્યાત અનંત.

દેવની છાયામાં રહું આજથી રે, મારાં કર્મ એને હાથ-મારા ધર્મ એને હા....થ, રમવાના સાથ ઘર આંગણે....આજે૦ ૪

> સાખી.- જાણપણું અળગું કરું, વીત્યા કાળ અનંત; સદ્દગુરુ આજ્ઞા ચિત્ત ધરું, પામું ભવના અંત.

આજે જોયું ને જાહ્યું ભાવથી રે, હું છું સચ્ચિદાનંદ-કેવળ સુખના જ કં....દ, અનુભવ ચંદ ઊગ્યાે આંગણે....આજે પ

> સાખી:- શ્રવણ કર્યા જે શખ્દ મેં, માની સાચા નાદ; સદ્ગુરુ શખ્દ વિચારતાં, ભાસે મિથ્યા વાદ.

આજે શ્રવણ કર્યું કાનથી રે, ઘેરા ગંભીર નાદ-મધુર મંજુલ સા....દ, ગાજે અભેદ વાદ આંગણે....આજે૦૬

> સાખી:- નયના ખાેલી નિરખતાં, વિવિધ જોયા રંગ; ક્ષણ ક્ષણ બદલે રૂપને, આતમ જયાત અભંગ.

આજે જોયું મેં સગી આંખથી રે, મારો નાથ શરદચંદ-હું છું પ્રસન્ન કિરણ કં....દ, રાજે ચકાર ચંદ આંગણે....આજે૦૭

> સાખી:- સુવાસ લેવા કારણે, ભટકરો ચારે કોર; સદ્દગુરુ પડખું સેવતા સુગંધ આવે ઔર.

આજે સુગંધ લીધી નાકથી રે, આખું જગત ફાેરે વાસ– ગુણુધર્મના વિકા…સ, મીઠી સુવાસ ઘર આંગણે....આજે૦૮

> સાખી :- પુદ્દગલ રસ લેવા જતાં, ખાલી થયા ખુવાર રસનિધિ જ્યાં ઊછળે, નવરસના શાે ભાર?

આજે તો સ્વાદ લીધા જીલથી રે, અમીરસના આધાર-સુધારસના લંડા....ર, સંગીતના સાર ઘર આંગણે....આજે ૯ સાખી :- દશ્ય જગત સહવાસથી, પ્રગટ ભિન્નતા હાય; અલેદ એકીમાં વસે, તે નર વિરક્ષા કાય.

## प्राथ शुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका महाराज जन्मशताहिह समृतिग्रंथ

આજે અખંડ એક સૂરમાં રે, બધા ભેદ ગળી જાય રાગ--દ્રેષ ટળી જા….ય, '**ચિત્ત**' પ્રસન્ન થાય આંત્રણે….આજે૦ ૧૦

વૈરાગીદશામાં વિચરતી વખતે, પ્રસંગે પ્રસંગે સંવધી છત્રનના ઉત્કૃષ્ટ પરિદ્યુામાં જાગૃત થવામાં, પૂજ્ય ગુરુદેવનું સાંનિધ્ય કેવું ઉપકારક બન્યું હતું તેના ભાવવાહી ચિતાર આ રાસમાં પૂ. 'ચિત્તસુનિ' એ તે કાળે વ્યક્ત કર્યો હતાે. જેનું અનુશીલન આજે પણ સાચા સાધકને ભાવવિભાર બનાવી દે તેવું છે. (મેળવેલી હઠીકત)

### માર્ગ પ્રતીક્ષા અને દિવ્યસ દેશ

(સવૈયા એકત્રીસાની હળે)

### (ભવભ્રમણુને અંતે સરળ જીવનના અંતઃકરણુમાં ઉદ્દભવતા આદિ પ્રશ્ન)

**-9**.–

અધે મુસાફિર! કયાં તું આવ્યો ? હવે પછી કયાં જાવું છે ? પાતાના મારગને મૂકી કયાં સુધી અથડાવું છે ? હું – તું ને આ મારું – તારું સર્વ ધૂળ ઘઈ જાવું છે, ચઢેલ કક્ષ્મી ઉતરી જાતાં, વીલું મુખ થઈ જાવું છે.

**⊢र**-

તારા જીવનમંદિરમાં તેં કઈ મૂરત પધરાવી છે ? ભાવ ભરેલા શુદ્ધ જીવનમાં કઈ શાભા અપનાવી છે ? જીવન – મરણની સુંદર રચના કઈ રીતે અજમાવી છે ? અણમાલી વસ્તુની કિંમત કઈ રીતે ખરચાવી છે ?

### (પાતાની કરુણસ્થિતિ-દશાનું દિગ્દર્શન)

-3-

હું સંસારી જીવ આંધળા ચાર ગતિમાં રઝળું છું, વૃત્તિ વાસના દેહાધ્યાસે ભ્રમિતપણે બહુ ભટકું છું, માલિકના મુખ દર્શન માટે ભીખ માગતાે લથડું છું, ભવ–ભવ ફેરા ફરી ફરીને અધવચ્ચ આવી અટકું છું.

–**૪**−

અધ બનેલા પરની આશે માર્ગપ્રતીક્ષા યાચું છું. ડગલે ડગલે સ્ખલના પામી, એાથ અનેરી માગું છું; જાણભેદુ કાેઈ દયા બતાવે ત્યાં પણ પગલું માંડું છું, કાળચક્રમાં ભવભવ ફેરે થાકીને ઘર છાંડું છું.

### (हिच्य संहेश)

-પ-

અહા બિરાદર! બ્રાન્તિમાં ને બ્રાન્તિમાં કાં ભટકે છે? સર્પાકારે દોરડી દેખી ભયભીત થઈ કાં ભડકે છે? જીવ નહિ તું શાશ્વત શિવ છે તિમિર પડળ તને ભરખે છે, વિભાવના ચગડાળે બેસી ઊલડ – સુલડ કાં નીરખે છે?

## प्रथ गुरुदेव इविवयि पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहि रस्तिग्रंथ

#### -\$-

જાણ, અુઝ ને કર ઉપચારા, મુકિતના તું માલિક થા, વિભાવના પરમાણુ છેાડી, સ્વભાવ શાન્તિ શાેષક થા, કાળજૂની આ ભાવ–બીમારી તુજને માેત સરીખી થા, સ્વભાવથી ભરપૂર જીવનને એક દિલે આચરતાે થા.

#### -v-

બાંધવ, વીરા, નિઃશંક થઈને હસતું મુખ ફેરવતો થા, કરું ચિકિત્સા દુઃખ – દર્દની ઉપચારે પાવરધા થા; રાગ ઘટે ના, દ્વેષ ઘટે ના, પુદ્દગલ ફંદે ફસતો ના, શુદ્ધ સ્વરૂપે અમૃતરૂપી, વિષમથ રસ તું પીતા ના.

#### -ረ-

તેં ઇચ્છેલા માનવમેળા ભેળા આજ થયેલા છે, જેવી દષ્ટિ તેં પ્રગટાવી તેવા ખેલ બનેલા છે; યુગ યુગ જૂના પ્રપંચ પડદા તારાથી જ પડેલા છે, દૃષ્ટિના પલટા કરી જાણે તો તું સાવ છૂટેલા છે.

#### –હ્-

જગતચંત્રની ઘાણી વચ્ચે તારું ઘર સંભાળી લે, ફાેગટના રખડે છે શાને તારું પદ સંભાળી લે; પૂર્વ પરિચય ખાેટા જાણી કાેટ મજાના બાંધી લે, આશ્રવના ઠેકાણા રૂપી જ્ઞાનબળે ઘર શાેધી લે.

#### **-9.0-**

પ્રેમ – પંથ પાવકની જવાળા જગમાં બીજી છેજ નહી, સત્ય – સૂર્યની અખંડ જયાતિ જગમાં બીજી છેજ નહી; આત્મતત્ત્વની નિત્ય પ્રતિષ્ઠા અન્ય સ્વરૂપે છેજ નહી, વૃત્તિ વાસના દેહાધ્યાસા સહજ સ્વાભાવિક છેજ નહી.

#### -91-

જે ચેતન તુજને વહાલું છે તેજ ખીજામાં જોતાે જા, પાતાની ઉપમાથી પરના સુખ - દુઃખ હૈયે ધરતાે જા; દ્રવ્ય પ્રાણથી ભાવ પ્રાણનું સુંદર રક્ષણ કરતાે જા, ભાવ પ્રાણને પરમ પુરુષના આશ્રયથી કેળવતાે જા.

#### -1-1-

જે વાણી તું મુખથી બાેલે વીણા અમૃત ઝરતી હાં, મનની વાણી પ્રસન્ન વદને કાયા પર તરવરતી હાં; અનુભવના અંતર ઉદ્દગારા નચિંત થઈ ચીતરતી હાં; સ્વ–પરને હિતકારક વાણી ત્રિકાળમાં ઝગમગતી હાે.

## प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानसन्द्रक महाराज जन्मशताहिह समृतिग्रंथ

#### -93-

આ સૃષ્ટિના અણુ – અણુમાં તારા વાસ થયેલા છે, દિગન્ત વ્યાપી સર્વ જીવામાં તારા ભાસ પડેલા છે; જ્યાં સુધી તુજ સજીવ દેહે અમૃત – પ્રાણ રહેલા છે, ત્યાં સુધી ઘટતા વિનિમય કરવાના ક્રાલ થયેલા છે.

### -98-

કંચન કામિની તારે મન એકજ સરખી માટી હો, ક્ષેત્ર – ભેદની રચના ખાતર પિંડ – ભેદની ઝાંખી હો; એ દષ્ટિની ગંભીરતામાં વિષમય ઝાળ શમેલી હો, ઘેરા શાન્ત ગગનની પેરે સમરસ લગની લાગી હો.

#### -**૧૫**-

આત્મતત્ત્વના દર્શન માટે અભય પ્રતિજ્ઞાધારી થા, જનની કેરું દ્રુધ દિપાવી મૂળ સ્વરૂપે ભળતો થા; સર્વ જનેતા ગંગ તરંગી નિર્મળ ભાવે તરતો થા, હ્યદ્મચર્ચમાં ડુબકી મારી ચિદાનંદની મૂર્તિ થા.

#### -98-

બીક ન હાેચે, ખેદ ન હાેચે, શાક-શરમને છાેડી દે, રતિ – પતિનું તંત્ર વિસારી, વિજયધ્વજા ફરકાવી દે; ઈન્દ્રિયાના ખાેટા અર્થા સાંભળવાનું છાેડી દે, અમૃત – રાેશન પ્રગટ કરી તું સાચ-જા્ઠ પરખાવી દે.

#### -219-

'આ સુંદર છે, આ ખુરું છે! એ ઘૃત્તિમાં પૂળા મૂક, 'આમ બને તાે કેવું સારું' એ ઈચ્છાને બાળી મૂક; પસંદગી નાપસંદગીના કલ્પ જરા બાજુએ મૂક, સુંદર ખુરું ગણતા પહેતા પાતાના સરવાળા મૂક.

#### -24-

'આ જ ખરું છે' 'આમ જ હાેયે' એ નિશ્ચય જૂકાણું જાણ, એક પક્ષને વળગી રહેતાં કેવળ હાેયે મિથ્યા જ્ઞાન; ખુદ્ધિના ગજથી અંકાયે છે સત્યા પણ જૂકા જાણ, સર્વ સ્થિતિની હૈયાતિમાં એક અપેક્ષા વચન પ્રમાણ.

#### -9.6-

જગના લાેકા સ્તવન કરે કે નિંદાથી નવરાવી દે, પુદ્દગલ આશ્રી એ જ તમાશા એવું સ્મિત ફરકાવી દે; માનવંતની પદવી દેવા વિશ્વ તુંને ગભરાવી દે, જીવન સરિતા રસ–સાગરમાં પલકમાંહિ પલટાવી દે.

## પુજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનરા દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

#### –२०–

વાં કું – ચૂકું વે તરના રા વક્કપણું વાસ રતા જા, પરમ સરળતા ધારી દિલમાં પ્રેમળ જ્યાત જગવતા જા; તૃષ્ણાના જે તરંગ ઉછળે આખે આખા ગળતા જા, ધીર બની સંતાષે શૂરા દિલ દિલાવર કરતા જા.

#### ~ર્વ~

તન–મન–ધન સાધન સહુ જગના ફના થવા સરજાયા છે, રાચરચીલા મહેલ મજેના ફના થવા સરજાયા છે; માત–પિતા, ભ્રાતા કે ભગિની ફના થવા સરજાયા છે, દિલથી દિલભર થઈ રહેનારા ફના થવા સરજાયા છે.

#### **~₹₹**~

આ અવિનમાં મુકત થયેલા આશ્રયદાતા કેા'ક મળે; પરને માટે મુક્ત બનેલા પરાપકારી કો'ક મળે; નાશવ'ત – પર – આધીન પામર શરણું આપી શકેજ નહિ, આત્મધર્મના અચળ નિય'તા પર શરણે મલકેજ નહિ.

#### -**२3**-

આજ બનેલા બાપ કાલ તે બાળક થઈને પ્રગટે છે, જનની જીવન છાડી કાલે સુતદારા થઈ પ્રગટે છે; બિન સમજણથી જીવ અભાગી એમ નિરંતર ભટકે છે, ચાર ગતિની ઘાર બ્રમણતા સરળ જીવાને ખટકે છે.

#### -28-

સર્વ અવસ્થાને વિષે પણ તું એકાકી નાયક છેા, કર્મતાણા કૃળ ભાગવવામાં તું એકાકી નાયક છેા; ગતિ–આગતિના કારણમાં પણ તું એકાકી નાયક છેા, સ્વચ્છંદતાના વિવિધ સૂરમાં તું એકાકી નાયક છેા.

#### –રૂપ–

જાતે કરવું, જાતે ભરવું, જાતે મરવું સુંદર છે. પરાશ્રયી પામર જીવનથી, સ્વતંત્ર ખનવું સુંદર છે; સ્વપરના નિશ્ચયને ધારી અડેાલ ખનવું સુંદર છે, પરમ ઐકય વિભૂતિ ખાતર ખાખ થવું બહુ સુંદર છે.

#### -28-

એક ઉદરમાં જન્મેલા પણ પાતાથી જુદા ભાસે, સ્નેહ લગ્નથી જેડાયેલા પાતાથી જુદા ભાસે; જીવનભરના આશ્રયદાતા તે પણ તુજથી ભિન્ન દીસે, હું કહેનારા આત્મ અવિચળ અખિલ વિશ્વથી ભિન્ન દીસે.

### पूज्य गुरुदेव इविवये पं. वालयक्ट्रेकु सहाराज कन्सराताहि रस्तिग्रंथ

#### –হ্ভ–

રૂધિર પરુ ને માંસ મજજાથી આ તનમંદિર શાેલે છે, હાડ ચામની માેહક રચના દેખીને મન લાેલે છે; પસંદગી કરનારું મનડું નટની પેરે નાચે છે, એ નટવાની પાછળ ચેલાે થઈને કાંતું રાચે છે?

#### -२८-

ઈચ્છા ઊર્મિ સ્વપ્ત તરંગે ચંચળ મન ભટકાવે છે, વૃત્તિ, વાસના, માન–સ્વમાને રાત–દિવસ અથડાવે છે; નિત નિત નવલા વેષ ધરીને, વિમુખતા વસ્તાવે છે, મીઠાં બાેલું એ અલબેલું શત્રુદળ છવરાવે છે.

#### –२८-

શિર ઉપરના સર્વ બાજે અર્પણ કર સત્પુરુષને, કેવળ નમ્ર ખનીને ખાપુ! શરણે જા સત્પુરુષને; સત્-ચિત્-આનંદ પડથા પાડી રાષ્ટ્રી લે સત્પુરુષને વિકલ્પના ખંધન તાડીને સત્ર્રુપ હા સત્પુરુષને.

#### -30-

જીવન વ્યાપી સર્વે ક્ષેત્રમાં પૂર્ણ પ્રભુને ધારી લે, દેહ, ખુધ્ધિ, મનના વ્યાપારે વેગ પ્રભુના ધારી લે; સ્થ્લ અને સૂક્ષ્મ ખેલાના પ્રેરક પ્રાણ વિચારી લે, પ્રાણચુંબક મહાપ્રાણસમા अन्तर्गमी અવધારી લે.

### -31-

આત્મવિકાસે પ્રકુલ્લ થાતાં, યાગી-યતિ – સિદ્ધ સંન્યાસી, અજર – અમર પદ ભાળે જ્યાં તું આનંદી જા અવિનાશી; ચડલી – પડલીના ચકાવે દબ્દા રહેજે ચિરવાસી, કર્મળતિના અનુભવ કરવા ધરી રાખ પરમૌદાસી.

#### -32-

જ્યાં જ્યાં ચેતનતા વિલસે ત્યાં હર્ષ રામાંચે પુલકિત થા, પ્રેમળતાના પ્રકાશ ઝીલવા દિલમાં કેવળ કાેમળ થા; માર્રુ – તાર્ું મિથ્યા માની એક સ્વરૂપે રમતાે જા, ભેદક લીડી છેદક છે તાે ભેદભાવને ભૂલતાે જા.

#### -33-

આર્યભૂમિ ઉત્તમ કુલ જાતિ સર્વાંગી સુંદર નારી, પૂરણ માનવદેંહ મળ્યો ને ભાગ્યતણી છે બલિહારી; સુલભ છે ગુરુમુખની વાણી અમૃતરસને ઝરનારી, દુર્લભમાં પણ દુર્લભ છે નિજ આત્મ–બાેધની ચિનગારી.

## प्रथ गुरुहेव डविवर्या यं. लान्यक्ट्रका सहाराक कन्सरातादिह स्मृतिग्रंथ

#### --38-

સવે જીવામાં વિશુદ્ધભાવે અમૃતરસ રેલવતા જા, ઊચા – નીચા કાઈ ન જાણી સમભાવે દિલ ભરતા જા; દીનજનાને દુઃખિયા દેખી પરમ કરુણા ધરતા જા, મન-વચન-કાયા નિજ કરશી પરના દુઃખા હરતા જા.

#### -3**પ**-

તુજ પરમાણુ અનંત બનશે 'અનંત'ને તું વળગી જા, શાશ્વત મૌન રવીકારી બાપુ! 'અનંત'ને તું વળગી જા; એ ઘટનાની પાર થવામાં હાર-જીતના ગણતા જા, 'અનંત'ની આ પૂર્ણ કળામાં દેષ દર્દને દમતા જા.

### (અતુભવ મિત્રની અનુગ્રહપૂર્ણ દબ્દિ)

### -35-

આ વચના સાંભળતાં તુજમાં દશ્ય અલૌકિક દેખું છું, ખેદ–શાક–ચિંતાના રજકણ ખાખ થયેલા નીરખું છું, પ્રેમ–શૌર્થ–ભકિતના તત્ત્વા પૂર્ણ ભભકથી ભાળું છું, 'ચિત્તચંદ્ર'ના દિલભર દિલની પૂર્ણકળાને પામું છું.

#### -30-

ચિરકાળના તિમિર પડળા પળમાં વિલય થનારાં છે. ઉત્તમ સત્સંગના પરિબળથી કર્મા શુદ્ધ થનારાં છે; ચિત્ત ચંચળતા ટળી જવાની, પ્રાણિવિબુધ્ધ થનારાં છે, સકલ દ્રવ્યના આંતરભાવા આખર પ્રગટ થનારાં છે.

### (શુભ સંકલ્પ)

#### -34-

આજ થયું છે જ્ઞાન ભાનથી ધ્યાન પ્રભુનું ધરવામાં, વૃત્તિ – વાસના ઝડપી ઝડપી ટુકડે ટુકડા કરવામાં; ગુરુ 'જ્ઞાનચંદ્ર'ના સદા ઉદય છે 'ચિત્તચંદ્ર'ની પૂર્ણિમા, ઘટી ઘટીને વધવા માટે કલાયુકત છે પૂર્ણિમા.



## प्रथ गुरुहेंव डिवियर पं. नान्यन्द्रका सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

## અધ્યાત્મ ચિંતન

(શ્રી અરવિન્દ અને જૈનદૃષ્ટિના સુમેળ) લેખકઃ સ્વ. છાેટાલાલ હરજીવન પરીખ 'સુશીલ'

(१)

### શાન્તિ: દિવ્યજીવનની પહેલી શરત

શાન્તિના પાયા ઉપર જ આધ્યાત્મિક જીવનની ઈમારત રચી શકાય. અને તે પણ ગંભીર, અચળ જીવનના પ્રત્યેક ભાગમાં વ્યાપેલી શાન્તિ હેાવી જોઈએ.

પરંતુ વાસના અને આસકિતઓથી ક્ષુબ્ધ થયેલ જીવમાં એવી શાન્તિ હોતી નથી. એટલે એવા જીવ ઉપરથી પ્રકાશ પામી શકે નહિ. વિશુદ્ધ દિવ્યજીવનના આનંદ તેને મળી શકે નહિ, તેથી એવા જીવ વારંવાર સમતાલપણું કે આત્મસંચમ ગુમાવી બેસે છે. આ પ્રકારે બધી દિશામાં ખેંચાયા કરતા જીવ, મિશ્યાના બળના (મિશ્યાત્વના) સહેલાઇથી ભાગ થઈ પડે છે.

આપણે કર્મ (કાર્ય કરવાની વૃત્તિ)ની પાછળ દોડીએ છીએ, જ્ઞાન માટે તૃષ્ણુ રાખીએ છીએ અને ઈન્દ્રિયાના ક્ષણુક આનંદ માટે આતુરતાથી દોડાદોડી કરીએ છીએ. નિરંતર કંઈ ને કંઈ મેળવવાની ચિંતા, ગુમાવવાના ભય તેમ જ વિદેતા અને નિષ્ફળતાઓથી ઉપજતી અધીરતા અનુભવતા હોઈએ છીએ. આ અધી બેચેનીનું મૂળ કારણ આપણી ગેરસમજ છે. આપણે એમ માનીએ છીએ કે, આપણા કર્મના આપણે પાતે માલિક છીએ અને અભિમાનયુકત આપણી વાસનાતૃપ્તિ અને સુખભાગ એ જ આપણા જીવનના ઉદ્દેશ અને અર્થ છે. ખરું જોતાં તા જ્ઞાન, ક્રિયા કે ભકિતના અંતિમ હેતુ, જીવ માત્રને પાતાના આત્મવિકાસ દ્વારા સહજ આનંદ પ્રાપ્ત કરાવવાના છે. એ જાતના આત્મવિક સમાધાનમાં જ ખરી શાન્તિ રહેલી છે.

આ પ્રકારનું નિશ્ચયાત્મક જ્ઞાન-ભાન આપણા જીવનમાં સતત ચાલુ રહે એટલા માટે સર્વ પ્રકારની ઇચ્છાએક અને વાસનાએક આપણા જીવનમાંથી દ્વર કરવી એઈએ. કારણ કે ઈચ્છાએક અને વાસનાએક જ આપણા શાન્તિ અને આધ્યાત્મિક જીવનની શત્રુઓ છે. તેથી ઉચ્ચ અને દિવ્યજીવન તરફથી આવતી પ્રેરણા સિવાય આપણે બીજા કાઈથી ચલિત થવું ન એઈએ. આપણા સ્તરરૂપની મૂળભૂત શાન્તિની અવસ્થામાં આપણે અચળ બનીને એસવું એઈએ. એમ થાય તો જ દિવ્ય શકિત આપણામાં કામ કરી શકે અને દિવ્યજીવનમાં આપણને લઈ જઈ શકે.

આપણું વર્તમાન જીવન, નિમ્ન પ્રકૃતિ (આસુરી પ્રકૃતિ)ની જરૂરિયાતો પૂરી પાડવા માટે થતી ક્રિયા અને પ્રતિક્રિયારૂપે ચાલતા યંત્ર જેવું છે. પદાર્થો અને તેનાં બળા, બહારથી આવીને આપણા ઉપર આઘાત કરે છે. પરિણામે આપણાં મન તથા ઈન્દ્રિયા ચિલત થાય છે. એટલે કે મન તથા ઈન્દ્રિયા બહારથી આવતા લલચાવનારા વિષયોને પકડવા દાેડે છે, તેના કળજાે મેળવે છે અને અહંભાવે તેના ઉપયોગ કરે છે. આના પરિણામે આપણામાં વિચારા, ક્રિયાઓ, વિકારા અને લાગણીએ ઉત્પન્ન થાય છે. જેને સમબ્રપણે આપણે આપણા જીવન તરીકે ગણીએ છીએ. બસ, આ ઠેકાણે જ આપણું બંધન છે. બહારથી આપણા ઉપર અથડાતા બળા આપણામાં જે પ્રત્યાઘાતા ઉપજાવે છે તે જ આપણું બંધન છે, એટલે કે આપણા પરતંત્ર દશા છે. આપણી આસપાસ પ્રકૃતિનાં જે બળા આપણને ઘેરી વળ્યાં છે, અને જે નિરંતર આપણી ઉપર ક્રિયા કર્યા જ કરે છે તેની દયા ઉપર નભવાની આપણી વ્યિતિ થઈ પડે છે. તેથી ઊલડું, આપણે જો આપણી જાતને મજબૂતપણે સુરક્ષિત રાખી શકીએ અને આ પ્રત્યાઘાતા રોકી શકીએ એટલે કે બહારથી આવતા બધા સ્પર્શોને જો આપણે અક્ષુબ્ધભાવે બ્રહ્ણ કરી શકીએ તો જ આપણે ખરા અર્થમાં 'મુક્ત' થઈ શકીએ. આવતા બધા સ્પર્શોને જો આપણે અક્ષુબ્ધભાવે બ્રહ્ણ કરી શકીએ તો જ આપણે ખરા અર્થમાં 'મુક્ત' થઈ શકીએ. આવતા શાન્ત અને પ્રત્યાઘાતાથી મુકત થયેલા મન અને હૃદયમાં ઉચ્ચતમ હિલ્યજીવનના આનંદ અને પ્રભાવ પ્રકાશી શકે છે.

## જિય ગુરુદેવ કવિવર્ય મેં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિઝંથ

સમુદ્ર જેવી રીતે અક્ષુષ્ધ રહીને પાતાના ઉદરમાં અસંખ્ય ક્રરણાંએા ગ્રહણ કરી શકે છે, તેવી રીતે આપણે પણ બહારથી આવતા બધા સ્પર્શાને ક્ષાેભ પામ્યા વિના – અનાસકતભાવે સ્વીકારવા જોઈએ. અને દિવ્યજીવનના સીધા આદેશ વિના, બીજા કાેઈ કારણે બહિર્મુખ થવું ન જાેઈએ. નિમ્ન પ્રકૃતિના સર્વ વેગાેથી આપણે અલગ થઈ જઈએ તો જ આવું બની શકે છે. એટલા માટે પ્રાકૃતિક બળાના પરસ્પર આઘાત – પ્રત્યાઘાત પ્રત્યે આપણે દષ્ટાભાવ કેળવવાે જોઈએ. એટલું જ નહિ પણ નિમ્ન ગતિના અધમ વલણાથી છૂટા થવાનાે અને ભાગવતી દિવ્યશકિત સાથે સતત સંબંધ જેડવાના અભ્યાસ-મહાવરા કરવા જોઈએ. આમ કરવાથી બધા ક્ષાલ અને પ્રત્યાઘાતા આપાઆપ બંધ પડવા માંડશે અને આપણા જીવનના દરેક ભાગમાં મૂળભૂત શાન્તિ પ્રતિષ્ઠિત થઈ જશે. એમ થશે ત્યારેજ આપણામાં દિવ્યજીવનના પાયા નખાશે. માત્ર નિવૃત્તિથી અગર તો બધા પ્રકારના કર્મા બધા કરી દેવાથી સાચી શાન્તિ મળી શકતી નથી. જ્યાં સુધી મન, પ્રાણ અને શરીર બહારની અસરાને નિષ્ક્રિયભાવે અધીન છે, ત્યાં સુધી ખરૂં આત્મસમર્પણ આવી શકતું નથી. અને ત્યાં સુધી જીવનના દિવ્ય રૂપાન્તરની આશા વ્યર્થ છે.

ગમે તેવા સંચાગામાં શાન્તિ અને સમત્વ બધા વખત અવિચળભાવે નિભાવી રાખવાં જોઈએ. દિવ્યતા ભણી પ્રગતિ કરવા માટે આજ એક મુદ્દાની શરત છે. સર્વવ્યાપી શાન્તિના અચળ પાયા ઉપર જ જ્ઞાન, શકિત અને આનંદ પ્રગટ થઈ શકશે એટલે શાન્તિ એ જ આપણા જીવનનું ઊંડામાં ઉંડું અને સત્યમાં સત્ય રહસ્ય છે. દરેક જાતના ક્ષાેભ અને ચંચળતા એ અસત્યની જ ગતિ-ક્રિયા છે, આપણી અસલ (સાચી) પ્રકૃતિનાે વિકાર છે. આપણું ખર્ંુ સ્વરૂપ શાશ્વત અને અચળ છે. આપણા વાસ્તવિક (સાચા) સ્વરૂપને કશાની જરૂર કે ખામી હાેતી નથી. તેને કશી કામના−વાસના નથી. તે પાેતામાં જ પરિપૂર્ણ છે. તે પાેતાના જ અસ્તિત્વના આનંદ ભાેગવે છે. તે અક્ષુ⊍ઘ અને અચંચળ છે. તે વિશ્વની બધી ગતિઓને ધારણ કરી રાખે છે.

ખરું છે કે, આપણા વિષે રહેલાે અભિમાની Ego (ઈગા)–આપણા નિમ્ન 'હું' એ જ જીવનના દરેક પ્રવાહની ઠેાકર ખાધા કરે છે; અસહાયપણે અડ્ડાંથી ત્યાં ધકેલાયા કરે છે. જીવનનું દરેક માેજું તેને અહીંથી ત્યાં ઉછાળ્યાજ કરે છે. આપણે આ અભિમાનથી મુકત થવું જોઈએ, અને આપણા ખરા સ્વરૂપની અચળ શાન્તિ ઉપર ઊભા રહેવું જોઈએ. દિવ્યજીવનની આ પહેલી અને મુદ્દાની શસ્ત છે.

### ક્ષુદ્ર અભિમાની 'હ"થી સુકત થવા વિધાત્માના અનુભવ કરા

જે જીવનમાં પાતાના ક્ષુદ્ર અભિમાન સિવાય અન્ય ઉચ્ચતર સત્તાની ઉપલબ્ધિ નથી તે જીવન ખરેખર, એક કરુણ દશ્ય છે. તેના જેવી કમનસીબ સ્થિતિ ખીજી એકે કલ્પી શકાતી નથી. ખરેખર, એવા માણસ દયાપાત્ર, અનાથ અને અસહાય છે, તે પાતાના અભિમાનની દિવાલામાં પુરાયેલા છે, ને એક ક્ષુદ્ર-કંગાલ કેદીની હાલતમાં છે.

આ પામરતાની કોટિમાંથી મનુષ્યે બહાર આવવું જોઈએ, અને પાતાની જાતને વિશાળ, વ્યાપક અને પ્રશસ્ત અનુભવવી જોઈએ. મતલબ કે તેણે વિશ્વમય બનવું જોઈએ. એટલે કે પાતાની અહંતાના ક્ષુદ્ર કેન્દ્રમાંથી તેણે બહાર નીકળીને વિશ્વની સાથે પાતાનું એકય અનુભવવું જોઈએ.

છતાં તે ઐક્ય વિશ્વના અજ્ઞાનમય ભાવ સાથે ન હાેવું જોઈએ. વિશ્વમાં પ્રતીત થતાં સુખ−દુઃખ, રાગ–દ્રેષ, હર્ષ–શાેકના દ્ર-દ્રોના મહાસાગરમાં તેણે ડૂબવાનું નથી. એમ કરવાથી તાે આપણા અજ્ઞાન અને તેમાંથી ઉપજતા દ્વ-દ્વોના ભાવ વધી જાય છે. આપણે વિશ્વ સાથે એકય સાધવાનું છે તે 'વિશ્વાત્મા' સાથે છે. વિશ્વની નિમ્ન પ્રકૃતિ સાથે નહિ, પણ વિશ્વમાં વ્યાપીને રહેલા, પરમ મંગલમય–કલ્યાણમય-અેશ્વર્ય સાથે એંકય અનુભવવાનું છે. આપણામાં અને વિશ્વમાં રહેલી ભાગવતી ચૈતન્ય સત્તા એક જ છે. એક જ સત્તા જુદાં જુદાં કેન્દ્રોમાં નિવાસ કરીને રહેલ છે. તેમ છતાં કર્મના પૃથકપણાને કારણે જ એ બધાં જુદાં જુદાં કેન્દ્રો રહ્યાં છે એવા અનુભવ થવા જોઈએ.

પરંતુ આ વિશ્વાનુભૂતિ થતાં પહેલાં પાતાને વિષે એ આત્મસત્તાની ઉપલખ્ધિ થવી જોઈએ. એટલે કે

## प्राय गुरुहेव डिवयि पं. नान्यक्ट्रका सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

આપણું પાતે જ પરમાત્માના અંશ છીએ; તેથી પરમાત્માના અનુસવ કરવા માટે, આપણાં પ્રત્યેક કરણો (સાધનો)ને આપણું તેની સત્તાના વાહુક અનાવવાં જોઈએ. તે એટલી હૃદ સુધી કે પરમાત્મા પાતે જ આપણા સમગ્ર જીવનના પ્રેરકરૂપ છે એવા અનુસવ થવા બછી જ સત્તાનાં કેન્દ્રો વિશ્વસરમાં છે એમ અનુસવવું જોઈએ; પાતાને વિશે એ પ્રકારના કેન્દ્રસાવના અનુસવ થયા પછી જ સત્તાનાં કેન્દ્રો વિશ્વસરમાં છે એમ અનુસવવું જોઈએ. આ પ્રકારના સ્વાનુસવ અને વિશ્વાનુસવ લગભગ એક સાથે જ શાય છે. કારણ કે આત્મા એક જ છે તેથી જ જૈન શાસ્ત્રકારોએ કહ્યું છે— एમે આયા એક જ સત્તા સર્વમાં સમાનસાવે પરિવ્યાપ્ત છે. એ સત્તાના અધિષ્ઠાન ઉપર જ પ્રકૃતિની ગતિશીલતા થઈ રહ્યું છે, અગર એ જ સત્તા પાતાની પ્રકૃતિદ્વારા ગતિશીલ છે. પ્રકૃતિની આ ગતિશીલતા એ જ 'કર્મ' છે. આપણું એ કર્મના કેન્દ્ર છીએ. આ કર્મના પ્રવાહ અનાદિ અનંત છે. આ ગતિમયતા અથવા કર્મની પછવાડે બીતરમાં એ પરમ સત્તા રહેલી છે.

એ કર્મ વિશ્વગતિમાં અષ્ટધા પ્રતીત થાય છે, જેનું સુંદર અને ઝીણવટલર્સું વર્ણન જેન દર્શનકારે કરેલ છે; જે કે એ દર્શનકારા, કર્મના એ વિધાનથી, આપણને ગતિમયતાની પછવાડે અને તેની લીતરમાં લઈ જતા નથી. કેમકે આપણી એટલી તૈયારી નથી. તેઓએ તો માત્ર કર્મની ગતિ, સ્થિતિ અને પ્રકારાનું જ સવિશેષણ વર્ણન કર્યું છે. એ શા માટે છે, એ આખરે કયાં લઈ જાય છે, એ સર્વનું અંતિમ લક્ષ્ય શું છે? તે માણસે પોતે શોધી કાઢવાનું છે.

પરંતુ ખરી રીતે, એ બધું માણુસ પાતે શોધી શકતો નથી. જ્યારે તેની ભીતરમાં પરમ સત્તા ઉદયમાન થાય છે ત્યારે એ ભાન આપણુને પ્રાપ્ત થાય છે. એ ઉપલબ્ધિ આપણી નથી. તે પરમાત્માની પાતાની છે. માણુસે સ્વપુરુષાર્થથી પરમાત્માના અંશોને એટલે કે પરમાત્માના સર્વ ગુણુને પાતામાં પ્રગટાવવા જોઈએ, અને એવું નીપજાવવા માટે, પ્રકૃતિને શાન્ત, સમત્વયુક્ત, નિર્વિકાર, ઉદ્દાર અને વ્યાપક બનાવવી જોઈએ.

## (3)

### આધ્યાત્મિકતા

આધ્યાત્મિકતા એ શું છે તે કહેતાં પહેલાં, તે શું નથી એ કહેવું જરૂરી છે, જેથી કરીને જે વસ્તુ આધ્યાત્મિકતા નથી તેને આપણે તે રૂપે માનવાની ભૂલ ન કરીએ.

આધ્યાત્મિકતા એ કાંઈ ઉચ્ચ શ્રેણિની અધિમત્તા નથી કે કાેઈ પ્રકારના આદર્શવાદ પણ નથી; માનસિક ક્ષેત્રના કાેઈ પ્રકારના નૈતિક કે ચારિત્રગત ભાવ તે પણ આધ્યાત્મિકતા નથી; પ્રબળ∽વેગવાન ઉચ્ચગામી લાગણીના ઊભરા કે અમુક જાતની ધાર્મિક માન્યતા પણ આધ્યાત્મિકતા નથી; દૃદયની ઉચ્ચ અભિલાષા, ધર્મ કે નીતિના સિદ્ધાંતને અનુસરીને નક્કી કરેલ કાેઈ વર્તન અથવા આ બધી વસ્તુઓના સરવાળા–સમુચ્ચય કે સમિશ્રણ એ કાંઈ આધ્યાત્મિક ઉપલબ્ધિ કે અનુભૂતિ નથી.

ઉપરાક્ત બધી વસ્તુઓ મન અને પ્રાણુના ક્ષેત્રમાં સારી રીતે કિંમતી ગણાય. અધ્યાત્મભાવના પ્રકડી-કરણુ માટે એ બધી વસ્તુ નિતાંત જરૂરી ગણાય. પ્રકૃતિનું નિયંત્રણ કરવા માટે, આધ્યાત્મિકભાવોને ગ્રહણ કરવાની પ્રકૃતિમાં લાયકાત આવે તેની તૈયારીરૂપે આ બધા ભાવો જરૂરના છે પણ તે સ્વત∶ આધ્યાત્મિક પ્રદેશમાં ન ગણાય. એ બધાનું સ્થાન મનામય વિકાસના ક્ષેત્રમાં ગણાય. આ બધું હોવા છતાં આધ્યાત્મિક સાક્ષાત્કાર–અનુભૂતિ કે પરિવર્તન હન્નુ ઉત્પન્ન થયાં ન જ ગણાય.

ત્યારે સ્વરુપતઃ આધ્યાત્મિકતા શી વસ્તુ છે? હવે આપણે તેનું વિધેયાત્મક સ્વરૂપ વિચારીએ.

આપણી ચેતના, આપણા આંતરિક સત્ય તરફ – પરમપુરુષ તરફ – પરમાત્મા તરફ જાગૃત થાય તેનું નામ આધ્યાત્મિકતા છે. જાગૃત થવું એટલે જે તત્ત્વ આપણા મન, પ્રાણ અને શરીરથી પર છે; જે વિધ્વમાં અને આપણામાં નિવાસ કરીને રહેલ છે; નિમ્ન પ્રકૃતિથી પર જે મહાન સત્ય છે તેને જાણવાની, અનુભવવાની,

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

તે–રૂપ થવાની, તેમાં પ્રવેશવાની, તેને સ્પર્શવાની અને તેની સાથે યુકત થવાની આંતરિક અભીપ્સા ઉત્પન્ન થવી. અભીપ્સા એટલે અદમ્ય, ઉત્કટ અને જવલાંત અભિલાષા. એવી આંતરિક અભીપ્સાને પરિણામે સમસ્ત જીવનની દિશા બદલાય, એક નવું જ પરિવર્તન–નવું જ રૂપાન્તર થાય. એટલું જ નહિ પણ પરમપુરુષ સાથેનો સ્પર્શ – એક્ય અનુભવાય. એક નવા ભાવ, નવું અસ્તિત્વ, નવા આત્મા, નવી પ્રકૃતિ, નવું સંવર્ધન અને નવી જાગૃતિ અનુભવાય તેનું નામ વાસ્તવિક આધ્યાત્મિકતા છે.

**(8)** 

### સાધનાની શરતા

એકલા સ્વપ્રયત્નની સહાયથી યેાગના માર્ગ જઈ શકાતું નથી, કારણ કે, આ યાેગનું લક્ષ્ય માણસને માણસની ભૂમિકાથી ઉપરની ભૂમિકા ઉપર લઈ જવાનું છે. સાધક પાેતાની શક્તિથી પાેતાથી પર જઈ ન શકે. એટલા માટે તેણે પાેતાથી ઉપરની શક્તિના આધાર લેવા એઈએ. સર્વતાેભાવે એ શક્તિને સમર્પણ થઈ જવાથી એ શક્તિ અવતીર્ણ થઈને આપણી સાધનાના ભાર ઉપાડી લે છે. એટલે આ સાધનાની પહેલી શરત આત્મસમર્પણ છે.

આપણું જેને સામાન્ય રીતે સમર્પણ કહીએ છીએ તેના કરતાં આ સમર્પણ ઘણું વિશાળ અને સક્ષ્મ છે. આ સમર્પણ એ કાંઈ દૃદયના એક પ્રકારના ભાવ નથી. આપણા આધારના પ્રત્યેક થરામાં\* આ સમર્પણની પ્રતિષ્ઠા હોવી જોઈએ. આધારના અંગપ્રત્યંગમાંથી જે કાંઈ વિરાધી હોય તેને બહાર કાઢવું જોઈએ. ધીમે ધીમે પણ અવિરતપણું તે વિરાધી તત્ત્વોને સ્વાધીન–આત્મસાત્ કરી ઉપરની શક્તિને એ બધુંય સુપ્રત કરી દેવું જોઈએ. એમ કરવા માટે સતત–અકલાન્ત પ્રયત્ન–જાગૃતદૃષ્ટિ અને ઉપયોગ રાખવા જોઈએ.

ખીજ શરતઃ-એકાન્ત-સંપૂર્ણ એકનિષ્ઠા: આધારના દરેક અંગ દ્વારા એટલે કે દેહ, મન અને પ્રાણદ્વારા ઉપરની સત્તાને ચાહુવું જેઈએ અને તે પણ દેહ, મન, પ્રાણની ઉપરછલ્લી વૃત્તિથી નહિ પણ તેમની જે મૂળ સત્તા છે ત્યાંથી ચાહવાના આદેશ આવવા જોઈએ. દેહ, મન, પ્રાણના અનેક ખેંચાણા સાધકને અનેક દિશાએ ખેંચી જાય છે. પણ એ સર્વ પ્રલાભના તરફ નજર નહિ કરતાં, સરળભાવે, ઊર્ધ્વ તરફ જ મીટ માંડવી જોઈએ, એ તરફ જવું જોઈએ, અને એમ થવા માટે પરમ સત્તા પ્રત્યે આપણી ઊર્ધ્વમુખી અને અતૃદ્ર એકનિષ્ઠા હોવી જોઈએ.

ત્રીજી શરત :- સામર્થ્ય: સાધારણ રીતે માણસના દેહ, પ્રાણ, મનના કઠિન-જઠ-તમાવૃત્તિવાળાં વલણા, દેવા અને સંસ્કારાથી એકાંત આબધ્ધ હાય છે. નવી ગતિ, નવા માર્ગ તે તરત બ્રહણ કરી શકતા નથી. જડતા તેને નવા ચીલા પાડવા દેતી નથી. એટલે એ બધી વસ્તુઓના પ્રતિકાર કરવા માટે, આપણા આધારમાં જે નમનીયતા અને સરળતાનું સામર્થ્ય ન હાય તા ઉપરના પ્રભાવ આવીને આપણને સ્પર્શી શકતા નથી. ઢુંકામાં, આધારનાં સર્વ અંગા એવાં હાવાં એઈએ કે જેથી ઉપરની શક્તિ આવીને આપણને સહેજે પાતાના જેવા બનાવી શકે અને પાતાની ઈચ્છા પ્રમાણે આપણી પરિચાલના કરી શકે.

(પ)

## અન્તઃપુરૂષઃ ચૈત્ય પુરૂષઃ વિરાગીપુરૂષ

આધ્યાત્મિક જીવનની શરૂઆત ચૈતન્ય પુરુષના પ્રકૃતિ ઉપરના દબાણથી થાય છે. અન્તઃપુરુષ જ્યારે પુરાભાગમાં (માખરે) આવીને પ્રકૃતિનું નિયંત્રણ હાથમાં લે છે ત્યારે પ્રકૃતિએ અધીન થયા વિના ચાલતું નથી. અહેાનિશ તેનું દબાણ રહ્યા જ કરે છે. પ્રત્યેક નાની–માેટી ઘટનામાં તેની જ આજ્ઞા, તેનું જ નેતૃત્વ અને નિયંત્રણ રહે છે. જાગૃત અન્તઃપુરુષ જીવનને હાથમાં ન લે ત્યાં સુધી, પ્રકૃતિ પાેતા ઉપર ગમે તેટલું નિયંત્રણ રાખે

ં મ**ન,** પ્રાહ્યુ અને શરીરનાે સમુચ્ચય અર્થ તે આધાર અને તેને લગતી–તે પ્રત્યેક લગતી જીવનક્રિયા અથવા જીવનવ્યવહાર તે થર, કક્ષા કે ભૂમિકા.

## प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

છતાં તેની ખહુ અસર થતી નથી. અન્તરાતમા જીવનના નિયંતા થાય તે પછી બીજા કાઈ અધિકારની કે યાંચ્યતાની જરૂર રહેતી નથી. તેની જાગૃતિમાં બધું જ સમાઈ જાય છે. તે (જાગૃત અન્તરાતમા) ન હોય તો બીજાં સર્વ હોવા છતાં તે નહિવત છે, અને તે હોય તો બીજા સર્વના અભાવથી કશી હાનિ નથી, કેમકે જાગૃત અન્તરે વતા જે કાંઈ જરૂરનું હોય તે બધું ઉપજાવી લે છે. ટૂંકામાં તે છે તો બધું જ છે. તે ન હોય તો કશું જ નથી. તેના વિના તપ, જપ, સાધન સહુ નહિવત છે. તે હોય તો સર્વ કાંઈ સાધનરૂપ બની જાય છે, કારણ કે તે જાગૃત પુરુષ સર્વનો ઉપયોગ ભગવાન તરફની પ્રગતિ અર્થ કરે છે. એકવાર તે જાગૃત થયા પછી જ જીવનમાં સમૂળા ફેરફાર થાય છે. પહેલા ફેરફાર એ થાય છે કે તે વસ્તુમાત્રનું મૂલ્ય બદલી નાખે છે; એટલે કે દરેક વસ્તુનું મૂલ્યાંકન ભગવાન તરફ જવામાં સહાયભૂત થાય એ રીતે કરે છે. જે વસ્તુ કે પ્રવૃત્તિ ભગવાન તરફ દોરી જવામાં જેટલા અંશે મદદરૂપ થાય તેટલા અંશે જ તેનું મહત્ત્વ કે કિંમત રહે છે. પછી આપણી અત્યારની માહજન્ય કિંમતનું ધારણ અર્થહીન બની જાય છે.

પ્રાચીન ધર્મભાવનામાં આ ઘટનાને 'વિરાગ' એ નામથી સંબાધવામાં આવે છે. 'વિરાગ'ની આ દૃષ્ટિ કે ભાવના જેનામાં જાગૃત થઈ હોય તે 'વિરાગી પુરુષ' કહેવાય છે અને અંતરમાં એવા 'વિરાગી પુરુષ' જાગે છે ત્યારે મિશ્યાનું પરિબલ વિનાશ પામી જાય છે. જગતથી એના રાહ જુદા હોય છે. જો કે તેનું દબાણ જે પ્રકારની પ્રકૃતિ ઉપર પડે છે તે પ્રકૃતિ પ્રમાણે તેના બાદ્ધ રૂપ – રંગના ઉડાવ થાય છે, છતાં પણ જ્યારે પ્રકૃતિમાં મૂળભૂત પરિવર્તન થવાનું હોય છે ત્યારે કાઈ ને કાઈ પ્રકારે આ 'વિરાગી પુરુષ'ના જ પ્રભાવ ગુખ્તપણે અંતરમાં કામ કરતો હોય છે. તેનું આગમન- પ્રકટીકરણ પ્રકૃતિનાં બધાં અંગા ઉપર અસર કરે છે. શાસ્ત્રાએ જ્યાં જ્યાં 'વિરાગ'ની પ્રશંસા કરી છે ત્યાં ત્યાં આ અન્તઃપુરુષનો જ પ્રભાવ હોય છે. કારણ કે આ અન્તઃપુરુષનું મુખ્ય લક્ષણ જ વિરાગ છે. પ્રકૃતિની કાઈ પણ ગતિમાં તેને માહ હોતો નથી તેથી તેને વિરાગી કહેવામાં આવે છે.

આ વિરાગી પુરુષ સર્વના અંતરમાં વિરાજમાન છે. એનો આવિર્ભાવ થયા પછી પ્રકૃતિ નવા જ ભાવ ધારણ કરે છે. તેને તેની જૂની ગિત ગમતી નથી. ચત્યપુરુષ-અન્તઃપુરુષ પ્રગટ થયા પછી, આવા અણગમાં એ નવા સર્જનની, નવી સૃષ્ટિની, નવા ભાવની પૂર્વ નિશાની છે. પછી તો આ અગુગમાં એટલે જૂની ગિત, જૂના સંસ્કારા પ્રત્યેના વિરાગ વધતા જ જાય છે, અને એક નવા ચાકદામાં—ચત્યપુરુષે નકદી કરેલ હાળામાં—પ્રકૃતિ પાતાની જાતને ગાદવા માંડે છે. જૂના વેગ જે કે પાતાનું પ્રખળપણું પગલે પગલે ખતાવે છે તો પણ તેનું જેર હવે લાંબા વખત ચાલતું નથી. કારણ કે જૂનામાં પ્રકૃતિને પાતાને રસ ઊડી ગયા હાય છે. તેની નિઃસારતા તેણે અનુભવી લીધી હાય છે. એટલું જ નહિ પણ તે જે કંઈ સારામાં સારું આપી શકે તેમ હાય છે તે બધાના ઉપભાગ કરીને, તેના પ્રત્યાઘાતા સહન કરીને તે ધરાઈ ગઈ હાય છે. પ્રકૃતિ પાતાને જ્યા અંતર્દવતાને આવાહન કરતી હાય છે. તે નમ્ર બનીને, પાતાને નવા હાળામાં— ચૈત્યપુરુષના સ્વકીય ભાવના—ગાદવે એમ પ્રાર્થના કરતી હાય છે.

તેમ છતાં પણ, જ્યારે ચૈત્યપુરુષ જાગૃત થાય છે, ત્યારે અવચેતનામાં (તમાગુણવાળી સ્થિતિમાં) પડેલા પ્રાચીન સંસ્કારા વખતા વખત પ્રબળપણે હુમલા લાવે છે, અને પોતાનું સ્થાન કાયમ રાખવા—જીવનને મૂહ ઢાળામાંથી ન જવા દેવા અને ઉદ્યવિગામી પ્રયત્નને ભુંસી નાખવા—ખૂબ મહેનત કરે છે. દરેક ઉદ્યવિગામી પગલાં—વિકાસલક્ષી પ્રયત્નામાં આ પ્રકારના પ્રત્યાઘાત સહેવા જ પડે છે. આ ઘટનાને જેન—શાસ્ત્રામાં 'ઉપસર્ગ' કહેવામાં આવે છે. આધ્યાત્મિક પ્રગતિમાં આવા ઉપસર્ગા અનિવાર્શપણે આવે જ છે, કારણ કે વિકાસમાં આવા ઉપસર્ગા ઘણા મહત્ત્વના ભાગ લજવે છે. આપણે અપકવ સ્થિતિમાં આગળ ન વધીએ એ તેની આ ઉપસર્ગો દ્વારા બરાબર કસોટી થતી રહે છે. આ ઉપસર્ગીનું અસ્તિત્વ ન હાય તા આપણા વિકાસ અપરિપકવ રહે છે. એક ભૂમિકા ઉપર બરાબર સ્થિર, સિહ, અને સુદઢ ન થઈએ ત્યાં સુધી આ ઉપસર્ગા આપણુને કાચી અવસ્થામાં આગળ વધવા દેતા નથી. આપણે અપકવ—અપૂર્ણ હાઈએ ત્યાં સુધી તે આપણને પુનઃ પુનઃ મૂળ સ્થાન ઉપર લાવી મૂકે છે. ખરૂં જેતાં, તે ઉપસર્ગા નથી, પણ વિકાસકમની એક આવશ્યક ઘટના છે. તેના વિના આપણે વધુ આગળ જઈ શકીએ જ નહિ.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ યં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

તે તે ભૂમિકા ઉપર રહીને આપણે તે તે ઉપસર્ગીના વિજય–ઉત્તરીકરણ કરવું જોઈએ. તેા જ આપણે વિજેતા– વીરાત્મા–પુરુષ કહેવાઈ શકીએ.

પ્રાચીન લાંથામાં ચૈત્યપુરુષને અમિ-પાવક નામથી સંબાધવામાં આવેલ છે. તેની જ્યાતિ હૃદયના નિભૃત પ્રદેશમાં પ્રકાશે છે, અને ત્યાં રહીને મન, પ્રાણ, શરીર ઉપર પોતાના પ્રભાવ વિસ્તારે છે. સામાન્ય જીવનમાં પણ ચૈત્યપુરુષનું કાર્ય અવિરતપણે ચાલતું જ હાય છે. તેના પ્રકાશ ન હાય તો માનવી એક વિચારશૃન્ય-જડવત્ પ્રાણી બની જાય. સામાન્ય જીવનમાં તેનું કાર્ય પ્રછત્નભાવે (ગુપ્તરૂપે) થયા કરતું હોય છે એટલે કે પોતે (ચૈત્યપુરુષ) છલસ્થ રહીને (અપ્રગટપણે) પોતાના ભાવ પ્રકૃતિના પ્રદેશમાં માકલે છે, અને પ્રકૃતિદ્વારા સામાન્ય જીવન આછા-ઘેરા પ્રકાશ પામે છે. એટલે આવા જીવનમાં ચૈત્યના પ્રભાવ પ્રકૃતિ સાથે ગુંચવાઈ ગયેલા હાય છે. ત્યાં પ્રાકૃત જીવન (પ્રકૃતિગત) અને ચૈત્યભાવનું મિશ્રણ હાય છે તેથી ચૈત્યપ્રભાવ પ્રબળપણે કાર્યશીલ ખની શકતો નથી અને પ્રકૃતિનાં કાર્યો ભૂલ-ભરેલાં, અપૂર્ણ, અશુદ્ધ રહે છે અને ઘણીવાર સત્યકર્મને ખાડી પદ્ધતિથી કરે છે. ચૈત્યના ભાવાવેશ હાવા છતાં, કર્યા કેવા સંજોગામાં કયા માણસ પ્રત્યે તેના ઉપયોગ કરવા તેની યથાર્થ સમજણ હાતી નથી. એટલે ચારિત્રના પ્રદેશમાં યથાખ્યાતપણું સચવાતું નથી.

આ ચત્યપુરુષનું કાર્ય અત્યારે આપણા બાહ્ય ભાનની સપાટી ઉપર દેખાતું નથી, કારણ કે અત્યારે આપણા બાહ્યભાનના પ્રદેશ, શરીર–મન અને પ્રાણની પ્રવૃત્તિઓથી ઉભરાઈ ગયેલ છે. અંતરાત્મા કે ચૈત્યપુરુષનું કાર્ય અને હાજરી, બાહ્યભાનમાં ત્યારેજ પ્રતીત થાય છે કે જ્યારે મન, પ્રાણ અને શરીરની પ્રવૃત્તિઓ શાન્ત થઈ જાય છે.

અન્તરાત્મા મનની માફક કંઈ વિચારણાથી નિશ્ચય કરતા નથી. તે સીધું~પ્રત્યક્ષ જોઈ શકે છે અને સત્ય માર્ગના નિર્ણય કરી શકે છે. પ્રકૃતિની પ્રવૃત્તિ (મન–પ્રાણ–શરીરના વ્યાપારા) જેમ જેમ મંદ પડે છે તેમ તેમ અંતરાત્માના વિશેષ પ્રકાશ થતા જાય છે.... અને પછી ખાદ્યભાનમાં આવીને જ્યારે તે આ સમગ્ર યંત્રના કળજો લે છે ત્યારે મનુષ્ય ભાગવતી સત્યાના ખરા માર્ગ તરફ વળી શકે છે. અત્યારે તાે માનવ અહંતાના આવરણમાં ઢંકાયેલ છે. અહંતા નિવૃત્ત થતી જશે તેમ તેમ તે પ્રગટ થતાે જશે.

સામાન્ય ચેતનામાં ચૈત્યપુરુષના કાર્યને પૂરતી તક કે સંયોગા મળતા નથી. બહુ પ્રયત્ને સહેજ ભાવ પ્રકૃતિમાં આવી શકે છે. માત્ર ધોગાલ્યાસી પુરુષા જ ચૈત્યશકિતને પુરાભાગમાં લાવીને તેને (ચૈત્યશકિતને) કાર્યસાધિકા બનાવી શકે છે અને જેમ જેમ ચૈત્યશકિત પુરાભાગમાં આવીને પુરાહિત બનીને–કાર્ય કરનારી થાય છે તેમ તેમ તે પ્રકૃતિના મિશ્રહ્યુથી મુકત થાય છે. પછી તેના પ્રભાવ પ્રત્યક્ષપણે ક્રિયાશીલ બને છે. એટલે કે પછી ચૈત્યપ્રભાવ, માત્ર પછવાડે રહીને પ્રકૃતિને આધાર આપતા નથી. પણ માખરે આવીને બાહ્ય ચેતનાને પાતાથી ભરી દે છે. પછી તેને પાતાના પ્રકાશ માટે મન, પ્રાણ, શરીર ઉપર આધાર રાખવા પડતા નથી. પણ એ બધા ઉપર પાતાનું આધિપત્ય જમાવે છે અને પાતાના પ્રકાશને અનુસરતી રીતે પ્રકૃતિને ઘડી કાઢે છે. આમ થવાથી પ્રકૃતિ સંપૂર્ણપણે ચૈત્યપુરુષનું યંત્ર બને છે, એટલે કે તે સંપૂર્ણપણે ચૈત્ય-પ્રભાવને અનુસરનારી બની જાય છે, તેનાં (પ્રકૃતિનાં) સઘળાં કર્મભાવ, વિચાર, વિવેક, સૌન્દર્યાનુભૃતિ, ભાગાપભાગ ચૈત્યપુરુષના ભાવને અનુસર બની જાય છે. આનું નામ ચૈત્યીકરણ–અન્તરાત્મિકરણ–અપૂર્વકરણ છે. આધ્યાત્મિક જીવનનું તે પ્રથમ પગથિયું છે. યોગીએોના જીવનમાં આ અનુભૃતિ અત્યંત નિગૃઢ–આત્મસ્પર્શીન્ પ્રત્યક્ષ હોય છે.

માણુસ પાતાની અને પરની ખરી સેવા એક જ રીતે કરી શકે, અને તે એ કે પાતામાં અધ્યાત્મકેન્દ્ર પ્રગટાવવું અને બીજાને તેમ કરવામાં મદદ કરવી. આ રીતે જ જગતની સાચી સેવા થઈ શકે છે. આમ બની ન શકે ત્યાં સુધી માત્ર બહારની મદદ સહેજસાજ રાહત આપી શકે, દુઃખને ન્યૂન કરી શકે. આથી વધુ કશું બની શકે નહિ. મતલબ કે અધ્યાત્મકેન્દ્ર પ્રગટાવવા માટે ભગવાન સાથે ચુકત થવાની શકિત માણુસમાં ન આવે ત્યાં સુધી તે પામર છે, ક્ષુદ્ર છે, અસહાય છે, એકાકી છે, એવી પરિસ્થિતિમાં "એકલા આવ્યો છું અને એકલા જવાના છું" એવી એવી તેની ક્રિયાદ બરાબર છે, પરંતુ હવે એવા સમય આવી ગયા છે કે પાતે એકલા નથી એવું માણુસે સમજ લેવું

## प्रथ गुरुहेव इविवये पं. नानयन्द्रन सहाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ઘટે છે. આપણે એકલા નથી, લગવાન આપણી સાથે જ છે, અને તેની સહાય, કૃપા અને પ્રભાવથી ાવકાસક્રમમાં આપણે એક મહત્ત્વનું પગલું ભરવાનું છે. સાધનામાં અધીરતા, ઉતાવળ, વ્યગ્રતા એ ખાટું પગલું છે. કયાંય પણ ઉતાવળ ન હોવી જોઇએ. શાંતિ, વિશુદ્ધિ, પૂર્ણતાની આગતમાં પણ, એ બધુંય ઉતાવળથી મેળવી લેવાની વ્યગ્રતા ન હોવી જોઈએ. અલબત્ત, શાન્તિની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે, પણ તે પ્રકૃતિના ધ્વંસ, દમન કે વિનાશ કરીને નહિ પણ તેનું (પ્રકૃતિનું) રૂપાન્તર કરીને.

વર્તમાનકાળે, પ્રકૃતિના અંચળા (ઓઢા) નીચે રહેલા જીવ, અહંભાવથી પ્રેરાઈને કર્મ કરી રહ્યો છે; ભાગ-ઉપલાગ ભાગવી રહ્યો છે; અને તજન્ય આનંદના અનુભવ પણ કરી રહ્યો છે, એટલે કે કર્મ, ભાગ અને મુખની પસંદગી પ્રકૃતિદ્વારા કરી રહ્યો છે. ખરું જેતાં, એવી રીતે પસંદગી કરવી એમાં બંધન છે. બંધન છે ત્યાં અજ્ઞાન છે. એ બધું કાર્ય અન્ત:પુરુષ-ચૈત્યપુરુષને સાંપવું જોઈએ અને તે જે કંઈ પ્રકૃતિ સમક્ષ રજુ કરે તે કરવું અને ભાગવવું જોઈએ. પસંદગી અને પ્રેરણા ચૈત્યપુરુષની હોવી ઘટે. તા જ નિર્બ ધભાવે કર્મ અને ભાગ બની શકે અને તેમાં આનંદ આવી શકે. પ્રકૃતિબહ જવાતમાની પસંદગીથી માણસ બધી સાધન સામગ્રીને વિકૃતિ, વિરૂપ અને બંધનમય બનાવી મૂકે છે.

#### ક સમત્વ

સમત્વ એ સાચી આધ્યાત્મિક ચેતનાના મુખ્ય આધાર છે. સાધક જ્યારે પ્રાણજન્ય લાગણી, વાણી કે કર્મમાં પ્રવૃત્ત થાય ત્યારે સમત્વથી ચલિત થાય છે. સમત્વના અર્થ માત્ર દોર્ય નથી. જો કે એ વાત નિઃશંક છે કે દઢ થયેલું સમત્વ માણુસની સહનશીલતા અને ધીરજની શકિત બેહદ વધારી શકે છે.

સમત્વના વિશદ અર્થ કરીએ તા સમત્વ એટલે પ્રશાન્ત-અચલ મન અને પ્રાણ. સમત્વ એટલે ગમે તેવા પ્રસંગા બને અથવા આપણા પ્રત્યે ગમે તેમ કરવામાં આવે કે બાલવામાં આવે તા પણ તેનાથી અસ્પૃષ્ટ નિર્લેપ રહેવું, અક્ષુષ્ધ રહેવું. આપણે તેવા પ્રસંગા કે બનાવા પ્રત્યે સીધી નજરે નિર્હાળવું; એટલે કે વ્યક્તિગત લાગણીઓથી ઉત્પન્ન થતી બધા પ્રકારની વિકૃત્તિઓથી મુકત રહેવું. અને એ ઘટના કે પ્રસંગા પછવાડે શું રહેલું છે, શા માટે તે બને છે, એમાંથી આપણે શું શીખવાનું છે, આપણા જીવનમાં એવું શું છે કે જેના વિરુદ્ધમાં આ પ્રસંગ ઉત્પન્ન થયા છે અને તેમાંથી આપણે અત્યારે શું લાભ કે પ્રગતિ મેળવવી, એ બધુંય સમજવાના પ્રયત્ન કરવા.

સમત્વ એટલે આપણી પ્રાણ-પ્રવૃત્તિએક પર વિજય. આપણા ક્રોધ, વેદનશીલતા, અભિમાન, વાસનાએક વગેરે ઉપર આપણું સ્વામિત્વ. ટૂંકામાં, આવા કોઈ વિકારાને આપણા ઉપર કાળુ મેળવવા ન દેવા એટલે કે આપણી અંતરની શાન્તિમાં ક્ષેલ થવા ન દેવો. આવી કોઈ ઘટનાએક બને ત્યારે આવેલ કે ઉભરામાં આવી જઈ કાંઈ બાલવું કે કરવું નહિ, પણ હમેશાં આત્માના ઊંડાણની શાન્ત પ્રતિષ્ઠામાંથી જ બાલવું કે આચરવું તેનું નામ સમત્વ. પૂર્ણ માત્રામાં આવું સમત્વ મેળવવું એ કાંઈ સહેલી વાત નથી, તેથી આપણી આંતરસ્થિતિ અને બાહ્ય પ્રવૃત્તિએકના મૂળમાં આ સમત્વ નિયજાવવાના બને તેટલા વધુ ને વધુ પ્રયત્ન કરતા રહેવું જોઈએ.

સમત્વના એક ળીજે પણ અર્થ છે. માણસા, તેઓની પ્રકૃતિ, તેઓનાં કાર્યા અને જે બળાથી તેઓ પરિચાલિત થાય છે તે બધાં પ્રત્યે આપણું સમદષ્ટિથી જેતાં શીખવું. આવી સમદષ્ટિ કેળવવાથી, આપણું અવ- લાેકનમાંથી અને ન્યાયબુદ્ધિમાંથી વ્યક્તિગત લાગણીના ભાવ નીકળી જાય છે; આપણું માનસિક પક્ષપાત અને વ્યક્તિગત વલણ જતું રહે છે; અને સર્વની પછવાડે રહેલ સત્યનું દર્શન કરવામાં આપણુંને સહાય મળે છે. વ્યક્તિગત લાગણીઓ હમેશાં વિકૃતિઓ જ ઊલી કરે છે, એટલું જ નહિ પણ માણસના કાર્ય પાછળ જે હેતુ હોતા નથી તે આપણું કલ્પી લઇએ છીએ. પરિણામ એ આવે છે કે આપણું મન ગેરસમજૂતીઓ અને અન્યાયી વિચારાથી ભરાઇ જય છે. નજીવી વાતા આપણી સમક્ષ માટું રૂપ પકડી એસે છે. જે કે આપણા સામાન્ય નિત્ય

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રેનુ મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

જીવનમાં વ્યક્તિગત લાગણીએ અને વેદનશીલતા જ માનવપ્રકૃતિના સ્થાયી અંશ છે, અને આત્મરક્ષા માટે તેની જરૂર પડે છે. આ બધુંય છતાં એમ લાગે છે કે, આપણા આત્મરક્ષણ માટે, મનુષ્યા અને ઘટનાએ પ્રત્યે આપણે વધારે પ્રબળ-વધારે વિશાળ અને સમત્વપૂર્ણ વલણ રાખવું જોઈએ. આત્મરક્ષણ માટે એ જ વધારે સારી પહેતિ છે. છતાં સાધકા માટે તા ખાસ જરૂરનું છે કે તેમણે આ બધાની પાર જવું જોઈએ. એ જ એમની પ્રગતિનું મુખ્ય ચિક્ન છે.

આંતરિક પ્રગતિની પહેલી શરત એ છે કે, આપણી પ્રકૃતિના કાઈ પણ ભાગમાં જે કાંઈ ખાટું છે—અયોગ્ય છે અગર અસત્ પ્રવૃત્તિ છે તેને ઓળખી લેલું. ખાટે ભાવ, ખાટી લાગણી, ખાટી વાણી, ખાટું કાર્ય હાય તેને પકડી પાડવું. ખાટાના અર્થ એ છે કે જે ભાગવતી સત્યથી વેગળું હાય, હચ્ચતર ચેતના અને આપણા જીવનના ઉચ્ચતર અંશથી વિરુષ્ય હાય-ભગવાનના માર્ગથી વિપરીત હાય – તે બધુંય ખાટું – અયોગ્ય સમજવું. એકવાર ખાટું છે એમ નક્કી થયા પછી તેના બચાવ કરવા નહિ, અથવા તેને વ્યાજબી દરાવવા પ્રયત્ન કરવા નહિ; પરંતુ ભગવાનના પ્રકાશ અને તેના અનુગ્રહ પાસે તે રજુ કરવું અને તેને બદલે સાચી ચેતના સ્થપાય તેમ માગણી કરવી.

છ

### સાધુ કાેેેેેેેે સાધનામય સાધક

આપણા આધ્યાત્મિક જીવનની શરૂઆત ચૈત્યપુરુષના અવતરણ પછી થાય છે. આપણી સત્તામાં સાચું વ્યક્તિત્વ એ અન્તાપુરુષનું છે. એ વ્યકિત (અન્તાપુરુષ) જ્યારે જાગૃત થાય છે ત્યારે પ્રથમ અહંતાપ્રધાન વ્યકિતત્વ પરિવર્તિત થાય છે. અર્થાત્ તેનું રૂપાન્તર થાય છે. એટલે કે તેના સ્થાને એક પ્રકારનું માનસાત્તર—સમ્બાધિશકિત–જ્ઞાનમય વ્યકિતત્વ પ્રતિષ્ઠિત થાય છે. તે પછી ધીમે ધીમે એ વ્યકિતત્વ ઉચ્ચ રૂપાન્તર પામતાં પામતાં છેવટે અતિમાનસ–દિવ્યભાવને પામે છે અને આપણું જીવન ભાગવતી કેન્દ્ર બની જાય છે.

જેનામાં રૌત્યસત્તા જાગૃત છે તેને પાપ બાળી શકતું નથી. પાપને તે બાળી નાખે છે. જેના જીવનમાં રૌત્ય- પુરુષનું ચલણ છે તે ભવસાગર તરી ગયા છે. તેને ભવનું બંધન નથી. ચૈત્યપુરુષ 'ભવ'થી પર છે. એ અન્તઃપુરુષ ભગવાનની ચિન્મયી મહાશકિતનું બિન્દુ છે. તે આપણામાં પ્રગટ થઈને સિન્ધુરૂપે પરિણમે છે. અન્તઃપુરુષની જાગૃતિ એ જ દીક્ષાના સાચા અધિકાર છે. ભગવાનની સાથે યાંગ પામવાની સાધના તેના (અન્તઃપુરુષના) આવિર્ભાવ પછી શરૂ થાય છે. જીવનને સાચી ભાગવતી દીક્ષા તે ચૈત્યપુરુષ જ આપી શકે છે. તે સત્તા ઉત્પન્ન થયા પછી આપણે પૂર્ણ સ્વાધીન, સ્વતંત્ર અને સમર્થ થઈ શકીએ છીએ. પ્રકૃતિનું દાસત્વ તે પછી જ છૂટી શકે છે. પછી પ્રકૃતિ આપણી દાસી બને છે આપણે પ્રકૃતિના ઈશ્વર બનીએ છીએ.

પ્રકૃતિના ઊર્ધ્વગામી વેગને અધીન થવા માગે છે તે સાધક અથવા સાધુ છે. પરમાત્માની સહાયક શકિતના તે અધિકારી છે, પરંતુ જે માત્ર નિષ્કાવાન હાેય, આચાર સંપન્ન હાેય, એટલું જ નહિ પણ ગુણસંપન્ન હાેય છતાં પણ સ્વસ્વરૂપનું ભાન પ્રગટસું ન હાેય તાે તેથી જીવનમાં સાધુદ્દશા આવી જત્તી નથી.

સાધુ તે છે કે જે ભગવાનની પરિત્રાલ્-શક્તિના અધિકારી છે. સાધુ તે છે કે જેના વિષે પ્રકૃતિના લિક્વંગામી વેગ સતત પ્રવાહિત છે. જે સાધક આ લક્વંગતિને અધીન છે તેની આસપાસ ભગવાનની શકિતના હુર્ગ બંધાઈ જાય છે. ભગવાન પાતે તેને પાતાના આલિંગનમાં રાખી તેની રક્ષા કરે છે, કારલુ કે ભગવાન તેમાં પ્રવેશવા માંગે છે. એવા સાધકનાં સર્વ વિક્ષો નાશ પામે છે. સાધુતા જય પામે છે. સાધુતાના જય એટલે માનવમાં ભગવાનના પ્રકાશ, પ્રકૃતિનું લિક્વંગમન, અપરામાં પરાનું રૂપાન્તર, મર્ત્યમાં અમર્ત્યની પ્રતિષ્ઠા. વિજયી તે કહેવાય છે કે જે પાતામાં ભાગવતી ચેતનાની પ્રતિષ્ઠા કરી શકે છે. આવા વિજય પામનાર 'જિન' સંજ્ઞાને પામે છે તે જ ખરા અર્થમાં જિન-સાધુ છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

l

### સચ્ચિદાનંદનું સ્વરૂપ

(સત્–ચિત્–આનંદ)

ં આપણે અત્યારે જે કંઈ છીએ તે સર્વસ્વ નથી, તેમ શુધ્ધ પણ નથી. આપણી પાછળ ઊર્ધ્વચેતના–દિવ્યચેતના રહેલી છે. તેનાં ત્રણ અંગભૂત तत्ત્વેા છે :सत्, चित् (तपस्) અને आनंद. તેનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે છે :-

'सत्'એ આપણા અસ્તિત્વનું મૂળ તત્ત્વ છે. તે વિશુદ્ધ, અનંત, ભેદરહિત છે. આપણું વર્તમાન અસ્તિત્વ ભેદયુકત, નિરંતર પરિવર્તનશીલ એવા ભૌતિક તત્ત્વ ઉપર પ્રતિષ્ઠિત થયેલું છે, ત્યારે સત્ એ મૂળતત્ત્વનું દિવ્યરૂપ છે.

'चित्'–તપસ્ એ ચેતનાની વિશુદ્ધ ज्ञान–શકિત છે. તે તેની સામ્યાવસ્થામાં તેમ જ ક્રિયાત્મક અવસ્થામાં ભેં में भुक्त છે. તેના સંકલ્ય અમાઘ છે. જ્યારે આપણા વ્યક્તિગત પ્રાણની કર્મશકિત–નિર્ળળ–અવરુષ્ધ હાય છે; આપણી પ્રાણશક્તિ ભૌતિક તત્ત્વના આધારે નમેલી અને તેનાથી મર્યાદિત હાય છે ત્યારે આ દિવ્ય ચિત્શક્તિ અગર તપસ આપણી અત્યારની નિશ્ન પ્રાણશક્તિના મૂળમાં દિવ્યરૂપે રહેલી છે.

'आनंद'–શુદ્ધ ચેતનાનું અસ્તિત્વ અને શકિતના આનંદરૂપે તે હેાય છે. આપણામાં અત્યારે માત્ર ઇન્દ્રિયોનાં સંવેદના અને લાગણીના ઊભરા હેાય છે, કે જે બહાર આવતાં પ્રાણ અને ભૌતિક તત્ત્વના આઘાતથી ઉત્પન્ન થાય છે; અને તેના પ્રત્યાઘાતરૂપે આપણામાં હર્ષ–શાેક, સુખ–દુઃખરૂપે પરિણુમે છે. આપણી નિમ્ન ભૂમિકાની લાગણીઓ અને સંવેદતાનું દિવ્ય–ઊર્ધ્વરૂપ તે आनंद છે.

દિવ્ય સત્ , દિવ્ય ચિત્ અને દિવ્ય આનંદનું આ ઉચ્ચ અરિતત્વ ભેદરહિત, રવયંભૂ અને જીવન–મરણની રેખાએાથી નિકે<sup>૧</sup>૫ છે–અવિનાશી છે તેથી તેને 'અમૃતતત્ત્વ' કહેવામાં આવે છે.

આપણા નિમ્ન અસ્તિત્વ અને ઉચ્ચ અસ્તિત્વને સાંકળનારી એટલે કે એ બંને ભૂમિકાએાની વચ્ચે રહેલી ચેતનાને 'વિજ્ઞાનચેતના' અગર 'કારણ' અથવા 'અતિમનસ' એવું નામ અપાયેલ છે. વિશ્વના તે 'કારણભાવ' છે, કે જે મન, પ્રાણ અને શરીરની અસ્તવ્યસ્ત પ્રવૃત્તિઓના આધારરૂપે, ગુપ્તભાવે, પછવાડે રહીને દોરવણી કરે છે અને વિશ્વમાં સર્વ પ્રકારની ઉપયુક્ત વ્યવસ્થાએા કરે છે. વેદોમાં તેને सत्यम्, ऋतम्, वृहत् કહેલ છે.

'सत्यम्' એ વિજ્ઞાન–ચેતનાના એવા અંશ છે કે, જે પદાર્થાના માત્ર ખાદ્યભાવ જોવા ઉપરાંત, તેનું સમગ્ર સત્ય અપરાક્ષભાવે જોઈ શકે છે.

'ऋतम्' એ વિજ્ઞાન ચેતનાના એવા અંશ છે કે જેમાં દિબ્ય ચિત્ની કાર્યસાધક શક્તિ રહેલી હાેવાથી, પૃર્ણજ્ઞાન અને સર્વબ્રાહી દેષ્ટિથી દરેક વસ્તુની પ્રકૃતિ અનુસાર કાર્ય-બ્યવહાર ચલાવે છે.

'ब्रुहत्'એ વિજ્ઞાન–ચેતનાના એવા અંશ છે કે, જેનું સ્વરૂપ અનંત–વ્યાપ્ત વિશ્વજ્ઞાનના પ્રકારનું હાેવાથી, તેના પેટામાં ખધી ભિન્નભિન્ન પ્રવૃત્તિએાના સમાવેશ થઈ જાય છે.

બધી વિલક્ત ચેતનાની પછવાડે આ વિજ્ઞાન–ચેતના હેાવાથી તે બધા વિલકતોને એક અવિલક્ત લણી દોરી જાય છે. તેમ છતાં તે વિજ્ઞાન–ચેતના માત્ર અવિલકતને જ જેતી નથી, પણ વિલકત–અનંતપણાના સત્યને પણ જુએ છે. આ '<del>વિજ્ઞાન'</del> એ આપણા અત્યારના નિસ્ન વિલક્ત મનનું મૂળ દિવ્યરૂપ છે.

#### લ્ સંવેગ–સમ્યગ્ વેગ–ઊર્ધ્વગામી વેગ

રૂંધાયેલા વિકાસક્રમ એ સર્વ પ્રકારનાં દુ:ખ-દર્દનું મૂળ છે. આપણા જીવનમાં એક ઊર્ધ્વગામી વેગ રહેલાે છે. એ વેગ જ્યારે અવરુદ્ધ થાય છે, તેને વિકસવાના–પ્રગટ થવાના અવકાશ મળતાે નથી અથવા એ ઊર્ધ્વગામી વેગની સાથે જ્યારે આપણે સહકાર કરતા નથી, ત્યારે એ વેગ દુ:ખ, સંતાપ, દર્દ અને અનારાવ્ય રૂપે પ્રગટી નીકળે છે. તેથી દુ:ખ–

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્સરાતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

દર્દીને નિવારવાના એક જ ઉપાય છે. "કાર્ધ્વગામી વેગમાં આપહેૃા વેગ ભેળવવાે–તેની સાથે સહકાર કરવાે. તે પ્રવાહમાં આપણા જીવનને વહેવા દેવું."

રજોગુણનાં કાર્યોમાં નિમન્ન રહેનાર માણસામાં દર્દનું પ્રમાણ વધારે હાવાનું કારણ એ છે કે તેમની શક્તિ વિષયો અને વાસનાએ તા ક્ષેત્રમાં રૂંધાઈ રહે છે. તે શક્તિએ ઊદલેગામી એ વેગને-ઊદલેલક્ષી રૂપાન્તરને પામી શક્તી નથી, તેથી દુ:ખ-દર્દરૂપે બહાર કૂટી નીકળે છે. સત્ત્વગુણીજનોને, કષ્ટની માત્રાએ એછી હોવાનું કારણ એ છે કે તેમની શક્તિ, ઊદલગામી વેગને પૂરતો અવકાશ આપે છે. એટલે કે, જેટલા પ્રમાણમાં એ વેગને મુક્તપણે કાર્ય કરવા દેવામાં આવે તેટલા પ્રમાણમાં માનવજવનમાંથી દુ:ખ-દર્દનું પ્રમાણ કમી થાય છે. જ્ઞાની પુરુષો વીર્યના ઊદલગામી વેગને કદી રાકતા નથી. તેના ઊદલગામી સ્કુરણમાં હમેશાં સહકાર આપે છે.

### ૧૦ ભવ અથવા સ'સારનું સ્વરૂપ અને તેથી સુકિત

જીવનના કેન્દ્રભાગમાં-નિગૃહ ક્ષેત્રમાં એક 'નિર્માહી રામ' વસે છે, એ ભગવાનનું સ્કુલિંગ છે-ભગવાનની આત્મશક્તિ છે. આપણે અન્તરાતમાં છે, આપણું વાસ્તિવિક સ્વરૂપ છે. આપણું બાહ્યમાંથી—બહિરાત્મભાવમાંથી સ્વ–પ્રતિષ્ઠા (પાતાપણું ખસેડીને) ત્યાં (એ કેન્દ્રમાં) સ્થાપવી જોઈએ. ત્યાં આપણું આપણાપણું પ્રતિષ્ઠિત કરવું જોઈએ. સપાડી ઉપરના જીવનને ત્યાંથી (કેન્દ્રમાંથી—કેન્દ્રદ્વારા) નિયંત્રિત કરવું જોઈએ. બહારની રચનાઓ અને આકારા સાથે આપણી જાતને એકરૂપ કલ્પીને તેમાં આપણું મૂઢ ન થવું જોઈએ. બહારના ધારણ કરેલા આકાર તા અમુક હેતુ પૂરતા જ હાય છે, એટલે એની કિંમત પણ એ હેતુ પૂરતી જ આંકવી જોઈએ. એ બાહ્યમાં નિમગ્નતા–તેમાં જ સર્વસ્વતા એ આપણી મૂર્ળાઈ અથવા માહદ્વશા છે. એનું નામ માહનીય કર્મ અથવા માહનમંત્ર.

એ માેહનમંત્રમાંથી છૂટવા માટે આપણે આપણી પ્રતિષ્ઠા, પેલા કેન્દ્રવર્તી 'નિર્માહી રામ'માં કરવી જોઈએ. એ દેશ કે અન્તરાતમામાં સ્થિર થવું જોઈએ. એ દશાનું ભાન કેળવીને આપણે બાદ્ય કર્મો કરવાં જોઈએ. એ નવા ચીલા પાડવામાં ઘણા સમય જાય છે પણ તેમ થાય ત્યારે જ આ 'ભવસાગર'માંથી છૂટકા થાય છે. અત્યારે આપણે બાદ્ય ભાવરૂપી 'ભવ'માં એકરૂપ થઈ ડૂબી ગયા છીએ. ટૂંકામાં, 'ભવ' એ આપણે જ ધારણ કરેલા—સ્વીકારેલા એક ભાવવિશેષ—આકાર-વિશેષ છે. તે આપણું સર્વસ્વ નથી. આપણું તેમાં જ પરિમિત નથી. જે માનવ એ ધારણ કરેલા 'ભવ'માં જ પાતાપણું માની બેસે છે તે ક્ષુદ્ર છે, પામર છે, ભવમાં ડૂબેલા છે. જે ભવથી પર રહે છે—અમુક હેતુ પૂરતા ભવના (સંસારના) ઉપયાગ કરે છે, તે ભવથી પાર ગયેલા છે. આપણા અંતરમાં જ્યારે આપણી સાચી પ્રતિષ્ઠા થાય છે ત્યારે આ ભવમાંથી છૂટી શકાય છે.

માનવ એ વૈત્યપુરુષનું -'નિર્માહી રામ'નું પ્રકાશક્ષેત્ર છે. માનવનું જીવન એ તેની પોતાની ખાતર નહિ પણ અન્તઃપુરુષના પ્રગદીકરણ માટે છે. માણસદ્વારા પોતે પ્રકાશી શકે એટલા માટે લગવાન, માનવપ્રકૃતિ દ્વારા માણસ જાતનું ઘડતર કરી રહેલ છે. પરંતુ માણસ પોતાની અહંતાથી લગવાનના એ સંકેતમાં અંતરાય નાખ્યા કરે છે, અને એમ કરીને અન્તઃપુરુષના પ્રકાશને વિકૃત બનાવે છે. એ વિકૃતિ જ્યારે લાગવતી પ્રકાશને બહુ જ અંતરાયભૂત થાય છે ત્યારે લગવાનના સંકેત મુજળ, માણસની અહંતાને લસ્મીબૂત કરી નાખવાનો વિલક્ષણ પ્રયોગ થાય છે. એ ઘટનાને માણસ સમજી શકતો નથી. એટલે એવા સમયે પાપનો ઉદય માની માનવ કલ્પાંત કરવા લાગે છે. મતલબ કે, પોતાની અહંતાને અનુકૃળ કાંઈ થાય તો તેને માણસ પુલ્યોદય માને છે અને પ્રતિકૃળ બને તો પાપનો ઉદય માને છે. એક દૃષ્ટિએ તે બરાબર પણ છે. ખરું જોતાં કુદરતના સંકેત મુજબ અહંતાના આવરણને દૂર કરવાનો જે પ્રયોગ થઈ રહ્યો હોય છે તેનો તે આભાસ માત્ર છે. આમ હોવાથી જ આપણું કર્ત્તવ્ય છે કે આપણું અભિમાન સંકેલી લઈને ચૈત્યપુરુષને આપણા જીવનદારા પ્રકાશવાનો માર્ગ સરળ કરી આપવા. એનું જ નામ આત્મવિસર્જન અથવા પોતાના દૃષિત ભાવનો ત્યાગ. જેન શાસ્ત્રકારો આ બનાવને અભાળં વોત્તિરામિ (आत्माન વ્યુત્સનામિ) કહે છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

### ૧૧ શકિતસંચય ઃ મનાેગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ અને કાર્યગ્રુપ્તિ

શારીરિક પ્રવૃત્તિઓના સંચમ કરવાથી એકત્રિત થયેલી શક્તિઓ વાણી દ્વારા ખર્ચાઈ જાય છે, માટે કાચિક અને વાચિક બન્ને સંચમ જરૂરી છે. એ બન્તેના સંચમથી એકત્રિત થયેલ શક્તિ, મનની પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા છૂટી થવા માગે છે. તેથી સંચમી પુરુષોને ઘણી વાર વાસનાએ અને માનસિક ઉદ્વેગા વધી પડે છે. કારણ કે શરીર અને વાણીના સંચમથી લેગી થયેલી શક્તિ તેઓથી જીરવી શકાતી નથી, એટલે કાઈ પણ રીતે પાતાના માર્ગ શાધવા વ્યાકુળ થાય છે. શરીર અને વાણીના પ્રવાહ બંધ થવાથી મનના વેગ દ્વારા એ શક્તિ ખર્ચાઈ જવા માગે છે. માટે યાગી અને સાધકાએ શરીર, વાણી અને મન એ ત્રણેના સંચમ કરવા જેઈએ. એ ત્રણેના સંગાપનથી લેગી થયેલી શક્તિ યાગરૂપે પ્રકાશે છે. મન-વચન અને કાયગુપ્તિનું રહસ્ય આ પ્રકારે છે. જ્યાં એવું સંગાપન નથી ત્યાં શક્તિ નથી, અને શક્તિહીન-અલહીન માટે આત્માની પ્રાપ્તિ નથી. એટલે જ કહ્યું છે:- નાડયમાત્મા વસ્ફીનેન સમ્યા

### ૧૨ જનસેવા અને યાેગસાધના

જગતને ઉપયોગી થવાની-જનસેવાની અહંવૃત્તિરુપ એક ભ્રમણા આપણામાં ઘૂસી ગયેલ છે. આ ભાવ પશ્ચિમ-માંથી આયાત થયેા છે, અને આપણામાં જડ ઘાલીને બેઠાે છે. ખરી રીતે તો જે કાેઈ વ્યકિત માનવતાભર્યું જીવન જીવે છે તે એક યા બીજી રીતે જન-સમાજને ઉપયાગી ખની રહે છે; એટલે, પરસ્પરના વિનિમયમાં આ સેવા સમાઈ જાય છે. સમજપૂર્વકના જીવનમાં જાણ્યે કે અજાણ્યે એવી સેવા નીપજી આવે છે.

પરંતુ યાગસાધના તો ભગવાનને ઉદ્દેશીને હોય છે, જનસેવાના હેતુથી નહિ. માણસ પોતાની યાગસાધના દ્વારા જે દિવ્યચેતનાનું પ્રકટીકરણ કરે છે અને જગતમાં તેને પ્રતિષ્ઠિત કરે છે તેથી જગતમાં એક મહા–ક્રાન્તિ થાય છે, અને આ ક્રાન્તિ અથવા ફેરફારની અસર સમસ્ત માનવજીવન ઉપર થાય છે. આ રીતે, યોગ સાધનાથી, પરાક્ષર્પે ઊંચામાં ઊંચી માનવસેવા સિદ્ધ થઈ જાય છે.

તેમ છતાં એવી સેવા યોગના જ હેતુ નથી. તે સેવા તા યોગનું અવાન્તર ફળ-પેટા પરિણામ છે. યોગના એક જ હેતુ છે, અને તે એ જ કે આપણામાં દિવ્યચેતનાની પ્રતિષ્ઠા કરવી, અને સમસ્ત માનવજીવન દ્વારા એ દિવ્ય ચેતનાના પ્રકાશ કરવા. એ પ્રકાશથી જન-સમાજમાં આપાઓપ મહત્ પરિવર્તન થશે. અુદ્ધ, મહાવીર આદિ તારક પુરુષાની સેવા આ પ્રકારની હતી.

બુદ્ધિવાદ કે સંપ્રદાયવાદ માનવજાતનું કલ્યાણ ન કરી શકે.

સુદ્ધિગત માન્યતાએ ગમે તેવી ઉચ્ચ પ્રકારની હોય પણ તેનાથી માનવજીવનમાં કરોા મહત્ત્વના ફેરફાર થતો નથી. ધર્મસંપ્રદાયાની નિષ્ફળતાનું કારણ એ જ છે કે તેમનામાં અમુક સુદ્ધિગત માન્યતાએા, સાંપ્રદાયિક આચારા, વિધિ– નિષેધા અને કર્મકાંડા સિવાય કશું જ રહ્યું નથી. આનાથી માનવના ઉદ્ધાર થશે એવી ભ્રમણા સેવવી નકામી છે. માણસમાં તે કાંઈ શક્તિ કે શુધ્ધિ લાવી શકે તેવું નથી.

જે સંપ્રદાય કે પંથના નાયક-પુરુષોમાં ભાગવતી ગુણોનો વિશ્રહ (શરીર અથવા અવતરણ કે મૂર્ત સ્વરૂપ) હોય છે, જેઓ ભગવાનમાં નિવાસ કરતા હોય છે, જેમની દ્વારા ભગવાનનો પ્રકાશ પ્રગટ થતો હોય છે, જેના હૃદયમાં ભગવાનની વિભ્રતિ, શકિત અને આનંદના પ્રવાહો વહે છે, તેવા પુરુષો દ્વારા જ માનવનો ઉદ્ધાર શક્ય છે. તેમાંથી સમાજ, શક્તિ અને શુદ્ધિ મેળવી શકે છે. વર્તમાનકાળે તેા આખા સમાજ મૃતવત્ છે અને બુદ્ધિના કચકચાટ કરીને દિવસા વીતાવે છે. ભગવાન સંબંધી વાતા કર્યા કરે છે, પણ ભગવાન પાતામાં પ્રકાશે તેવી સાધનાથી વિમુખ રહે છે. આનું નામ અધાપતન, આનું નામ મહતી વિનષ્ટિ. એ સમાજ કે સંપ્રદાયના વિનાશ કાેણ રાકી શકે તેમ છે?

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

# મુખ–દુઃખની સમજણુઃ ઉપકારક નિમિત્તો

સુખ-દુ:ખ, સંપત્તિ-વિપત્તિ, સદ્દભાગ્ય-દુર્ભાગ્ય એ સર્વે અનુભવે આતમાની પ્રગતિ અર્થે અનિવાર્ય છે. આત્માની ભગવાન તરફની ફૂચમાં એ સર્વ સહાયકરૂપ છે, સાધનરૂપ છે, ટેકારૂપ છે. એ સર્વ કસાેડીઓ છે, અગ્નિપરીક્ષા છે. એ બધામાંથી સાેંસરા નીકળ્યા વિના શકિત-સંચય થતો નધી. સદ્દભાગ્ય અને સંપત્તિ એ દુર્ભાગ્ય અને વિપત્તિ કરતાં વધુ સખત કસાેડી છે. માણુસ દુ:ખમાંથી નિષ્કલંકપણે પસાર થઈ શકે છે, પણ સુખમાંથી કલંકરહિતપણે પસાર થઈ શકતો નથી. સુખના અંગે જે પ્રલાભના હાય છે તેમાંથી ચારિત્રસંપન્ન રહીને પસાર થવું સુશ્કેલ છે. ખરી રીતે જોઈએ તો સુખ કરતાં દુ:ખની અવસ્થા એ ભગવાનની વિશેષ કૃપારૂપ છે. એટલે દુ:ખ અને વિપત્તિ એ ભગવાનના સવિશેષ અનુચહરૂપ ગણાવાં જોઈએ, કારણ કે એ અવસ્થામાં માણુસ ઘણા દાષાથી બચી શકે છે અને આધ્યાત્મિક પ્રગતિના વેગને ઝડપી બનાવી શકે છે. તેથી જ દુ:ખરૂપી અગ્નિથી મનુષ્ય પાતાને જેવા વિશુદ્ધ કરી શકે છે તેવું સુખની અવસ્થામાં બની શકતું નથી. એટલે એક દૃષ્ટિએ એક પ્રકારે દુ:ખ એ પુષ્યેદયરૂપ લેખાવું જોઈએ અને સુખ એ પાપાદયરૂપ ગણાવું જોઈએ. પણ આ દૃષ્ટિ પામર મનુષ્યો ધારણ કરી શકે નહિ. ઊંડી આધ્યાત્મિક સમજણ હોય તે જ આ દૃષ્ટિ નિભાવી શકાય છે.

#### ૧૪ વિષયોથી નિર્લેપ કેમ રહેવાય ?

शान्ति, स्वस्थता, प्रसन्नताः એક मात्र ઉपाय

સૌથી પહેલાં, પ્રકૃતિથી પોતાને અલગ કરી, સાક્ષીપુરુષની ચેતનામાં પ્રતિષ્ઠિત થવું. આમ કરવાથી સાધક અત્2–અચંચળ શાન્તિ અને સમત્વ મેળવી શકે છે. સાક્ષી પુરુષના સ્વભાવ અને સ્વધર્મ નિષ્કંપ શાન્તિ અને નિબિડ પ્રસન્નતા છે. પ્રકૃતિના વિશ્વાભથી ચિત્તમાં તરંગ અને પ્રાણમાં ચંચળતા ઊઠવા છતાં, સાધકના સાક્ષીપુરુષને તે સ્પર્શી શકતાં નથી. સાધક તેને (તરંગ અને ચંચળતાને) પાતાના ગણતા નથી. પાતામાં ઉત્પન્ન થતાં જોતા નથી. વિશ્વપ્રકૃતિમાં એટલે પાતાની બહાર થતાં અનુભવે છે.

આ શાન્તિ આટલેથી જ અટકલી નથી. પુરુષની આ ઘનશાન્તિ પ્રકૃતિ ઉપર પણ પાતાના પ્રભાવ વિસ્તારે છે. તેના દબાણથી 'ચિત્ત' અને 'પ્રાણ' પણ શાન્ત બની જાય છે. વિકારનાં કારણા ઉપસ્થિત થવા છતાં સાક્ષીપુરુષ તરફથી સંકામિત થયેલી શાન્તિના પ્રભાવથી મન–પ્રાણ અસ્થિર બનતાં નથી; એટલું જ નહિ પણ વિકારહીન અવસ્થામાં રહી શકે છે.

આ શાન્તિ એથી પણ નીચે ઊતરીને આધારની ચેતનામાં ઊતરે છે, એટલે કે જ્ઞાનતંતુમય ભૌતિક ચેતનામાં ઊતરે છે. જ્યારે એ શાન્તિ ત્યાં ઊતરે છે ત્યારે પ્રકૃતિના બધા સ્પર્શો, દેહસ્થ શાન્તિ સાથે અથડાઈને હણાઈ જાય છે. દેહમાં કાેઈ પ્રકારની ચંચળતા કે પ્રતિક્રિયા ઉત્પન્ન કરતા નથી–કરી શકતા નથી. જરૂર, આ સિધ્ધિ બહુ પ્રયત્નસાપેક્ષ છે, સહજ મળી શકતી નથી, છતાં તે અસંભવિત નથી.

#### નિગ્રહ કે અનાસકિત ?

આ યોગમાર્ગમાં બળાત્કારપૂર્વક નિગ્રહનું વલણ મુદ્દલ રાખવાનું નથી. વિષયા સંબંધે અનાસકતભાવ કે સમત્વના ભાવ રાખવાના છે.

આવા સંજોગામાં, સાધકે પાછા હુડીને ઊભા રહેવું જોઈએ, નિજન પ્રાણની વાસનાઓથી અલગ થઈ જવું જોઈએ. એટલે કે એ વાસનાએ અને તેનું તાફાન એ પાતાનું છે એમ સ્વીકાસ્વાની આપણું ના પાડવી જોઈએ. આમ કરવાથી આપણું નિજન પ્રાણ ધીરેધીરે શુદ્ધ થતા જાય છે, શાન્ત સમભાવવાળા અનેતા જાય છે. એવી સાધના માટે વાસનાનાં માજાંએ ઉછળે ત્યારે સાધકે તેના દેષ્ટા અની જવું. કાઈ બહાર બનતા બનાવ કે પદાર્થ તરફ જેતા હાઈએ તે જ પ્રમાણે, અને તેટલા શાન્ત-અક્ષુષ્ધ, અનાસકત રહીને તે તે વાસનાના તરંગા તરફ નિહાળવું જોઈએ. તેને

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

પસાર થઈ જવા દેવાં જોઈએ, પોતાની ચેતના–ભૂમિમાંથી તેને બહિષ્કૃત કરવાં જોઈએ, અને તેના સ્થાને સાચી પ્રવૃત્તિ–સત્યચેતના પુનઃ ધીરતાપૂર્વંક પ્રતિષ્ઠિત કરવી જોઈએ.

#### 9.4

### યાેગી – યદચ્છાલાભસંતુષ્ટ

ચોગીજનાે બાહ્ય ઈ ન્દ્રિયા અને તેના સ્થૂળ વિષયાે પ્રત્યે અનાસક્ત હાેવાથી, વિશેષ કરીને નિર્ભેળ આંતરિક સુખના અનુભવ કરતા હાેય છે. એ સુખાનુભવને તેઓ વસ્તુજન્ય આનંદ સમજતા નથી, એટલે કે બાહ્ય વસ્તુથી તેમના કાેઈ અભાવની પૂર્તિ થતી હોેય એમ તેએા માનતા નથી. તેના વિના તેમને બેચેની થતી નથી. તેવી જ રીતે તેની (વસ્તુની) હાજરીથી તેઓ બ્યગ્ર બની જતા નથી. તેઓ સમજે છે કે વસ્તુમાં કે વસ્તુથી જે આનંદ અનુભવાય છે તે તત્વત : આત્મભાવનું જ વસ્તુમાં થયેલ સંક્રમણ છે. જે માણસાે વસ્તુની ખાતર વસ્તુને ચાહે છે અને તજબન્ય સુખને વસ્તુગત સમજીને સ્વીકારે છે તે માેહાંધ અને અજ્ઞાની છે. પરંતુ જે વસ્તુને ધરી રહેલ ચૈતન્યને–વસ્તુની કિંમત આંકનાર આત્માને જુએ છે અને તેમાંથી નીપજતા આનંદને અન્તઃપુરુષ પ્રેરિત માને છે તેઓ જ સાચા રસના ભાેકતા છે. યાેગીજનાે કાેઈ વસ્તુના અભાવે પાેતામાં ખામી અગર લઘુતા અનુભવતા નથી. તેએો કાેઈ વસ્તુને રાજસિક આકાંક્ષાથી પકડતા નથી એટલે વસ્તુમાં આસકત થઈ તેને ગ્રહણ કરતા નથી. પરંતુ સહજાસહજ જે વસ્તુ તેની પાસે આવી પઉ તેમાં તેઓને આત્મગત સંતોષ હોય છે. તેથી જ આવા મુકત પુરુષોને વ્યકિતગત આશા કે આકાંક્ષાએા નથી હોતી. કોઈ પદાર્થ**ને તે**એા વ્યકિતગત માલિ**કીની ચીજ** તરીકે ગ્રહણ કરતા નથી. यदच्छालाम संतुष्टः नी केम के કંઈ तेनी पासे आवी पढे तेने तेओ स्वीक्षर छे; क्ष्शायमां देशियाता नथी, केिंधी ર્ધર્ષ કરતા નથી, જે કંઈ આવી મળે તેને. અણગમાં કે આસકિત વગર સ્વીકારે છે. જે કંઈ જાય છે તેને ખેદ, શોક *કે* વિયાગના ભાવ લાવ્યા વિના, પદાર્થાના અનંત ચક્રમાં ચાલ્યું જવા દે છે. તેએાનું હૃદય અને આત્મા તેએાના સંપૂર્ણ સ્વામિત્વમાં હોય છે. પ્રત્યાઘાતા કે વાસનાએાથી તેએા મુકત થયેલા હોય છે. બાહ્ય પદાર્થોના સ્પર્શને તેએાં શ્રાભપૂર્ણ ઉત્તર આપતા નથી.

## ★ વિવેકળુદ્ધિઃ સાચાે સલાહકાર

#### લેખક ઃ− <mark>આધ્યાયી</mark>

આ સંસારમાં પ્રત્યેક મનુષ્યે પાતાના કાયડા પાતાના મેળે જ ઉકેલવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. દરેક પ્રસંગે બીજાની સલાહ અથવા સહાય માગવા દોડવું એ પાતાની અદિ અને સામર્થ્ય ઉપર કુહાડા મારવા તુલ્ય છે. જ્યારે મનુષ્ય મુશ્કેલીના પ્રસંગે પાતાની પ્રાપ્ત અદિ—તર્ક અથવા વિચારના ઉપયાગ કરવાને બદલે પાતાના આંટી બીજા પાસે કહાવવા લલચાય છે, ત્યારે તે પાતાના સર્વશક્તિઓ ઉપર વપરાશ વિનાના હથિયારના પેઠે કાટના થર ચઢાવતા હાય છે.

"મારે શીરે ફલાણું ધર્મસંકટ આવી પડ્યું છે, અથવા ફલાણી ગુંચ ઉકેલવાના રસ્તા મને સૂઝતા નથી. હવે મારે કરવું શું? આપની આમાં શી સલાહ છે!" આવા પ્રશ્નો અનેક મનુષ્યા જ્યાં—ત્યાં કરતા ફરે છે. તમે પણ ઘણે પ્રસંગે આ પ્રકારે બીજાની છુદ્ધિના લાભ ઉદાવવા દોરાયા હશે. દુનિયાના સારા કે માઠા નસીબે, આવા પ્રસંગમાં મફતીઆ સલાહ આપનારાની સંખ્યા પણ હમેશાં પુરતા જથ્થામાં રહ્યા કરે છે, અને તેથી આવા અભિપ્રાય હુંઢનારને નિરાશ થઈ માત્ર પોતાની આત્મલલાહ ઉપર જ અવલંબી રહેવાના પ્રસંગ પણ ભાગ્યે જ આવે છે.

જેને હરતા ને ફરતા ગમે તેવા નજીવા કામમાં બીજાની સલાહ માગવાની ટેવ પડી ગઈ હાય છે તેને તમે જેશા તા સાફ જણાઈ આવશે કે તે બધા વિષયમાં ઘણા જ બળહીન હાય છે. તેની શારીરિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક શકિતએા ઉપયાગના અભાવે કાઈ ગામઠી નિશાળમાં ગોંધાઈ રહી એકડા જ ઘૂંટયા કરતી હાય છે. જરા જેર કરી

## प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

આગળ વધવુ, અથવા નિત્યની ટેવાઈ ગયેલી પ્રવૃત્તિઓ કરતાં કાઈ નવીન વ્યવસાયમાં યાજાવું, એ તેને મન હિમાલયને વી'ધીને સાંસરા નીકળવા જેવું ભગીરથ જણાય છે. તેનું રગશીયું ગાડું ધીરી ગતિએ હમેશાં જૂની અને ઊંડી ઘરેડમાં જ ઘસડાતું હોય છે. પણ જ્યારે કુદરત આર મારી કાંઈક નવીન પહાતિ સ્વીકારવા અથવા જૂના ચીલામાંથી બહાર નીકળવા તેને ફરજ પાડે છે; ત્યારે તે તદ્દન ખાખાવિખા ખની જઈ પોતાની ફરજના પોટલા ઊચકવામાં ખીજાની મદદ ભીખવા દાડાદાડી કરી મૂકે છે. આવા ટાણે તેને પોતાની શક્તિ અજમાવવા વિશ્વાસ રહેતા નથી, તેથી તે શક્તિ તેના અજ્ઞાનરૂપી કીચડમાં ઊંડી અને ઊંડી ગળતી જાય છે અને પ્રત્યેક નવી મુશ્કેલી પ્રસંગે તે વધારે પામર, બળહીન અને દીન બનતા જાય છે.

### માનસિક ગુલામી

તમારા અણીના પ્રસંગે તમારે બીજાની સલાહ લેવા દોડવાની લેશ પણ અગત્ય નથી. જે ખુદ્ધિમાનની તમે સલાહ લેવા ઇચ્છેા છેં તેની ખુધ્ધિ તમારી માફક બીજાઓની સલાહોને જ્યાં ત્યાંથી વીણી એકઠી કરી મેળવેલી હોતી નથી. પણ તમને છે તેવા વિકટ પ્રસંગામાં પોતાના આત્મળળમાં શ્રદ્ધા રાખી પોતાની પ્રાપ્ત શકિતના ઉપયોગ કરવાથી મેળવેલી હોય છે. તમને જેમ તમારી ખુદ્ધિ કસવાની આળસ થાય છે તેમ તેણે પણ રાખી હોત તેા આજ એ પણ તમારા જેવું જ યાચકનું પદ શાભાવતો હોત. તમારે બે પગ હોવા છતાં પડી જવાના ભયથી શા માટે બીજાના ખબે હાથ ટેકવી ચાલવું એઈએ ? જેની સલાહ લેવા તમે જાવ છા, તે મનુષ્ય જયારે પોતાનું બધું જ કામ પોતાની ઉકલતથી કરે છે ત્યારે તમારે પણ તમાર્યું કામ તે જ પ્રમાણે શા માટે ન કરવું ? તેનામાં તમારા કરતા કશું જ વધારે નથી. તમારા સલાહકારને ખુદ્ધિ માટા પ્રમાણમાં મળી ગઈ છે અને તમારે નસીબે જૂજ સાંપડી છે, એમ પણ કાંઈ નથી. ફરમાત્ર એટલો જ છે કે તમારા સલાહકારે પોતાની ખુદ્ધિ કેળવીને વિશ્વાસયોગ્ય બનાવી છે. અને તમને તે કેળવવાના પ્રયત્ન કરતા કીડીઓ ચઢતી હોવાથી આજ સુધી તમારા સલાહકારની ખુદ્ધિનો મફ્તીઓ ઉપયોગ કર્યો હોય છે. પરિણામ એ આવ્યું કે પારકી સલાહથી તમારું એક કામ ભાગ્યે જ સુધરે છે અને તમારી સ્વતંત્ર વિચારશક્તિના શસ ઉપર કાટના થર ચઢતા જઈ દિન-પ્રતિદિન તે વધારે ખુક બનતું જાય છે.

#### संशयात्मा विनश्यति

તમારે પોતાને કરવાનું કામ તમે પોતે જ કરાે. કહી કાેઈ અટપટુ કામ ન આવડતું હાેય તાે ભલે બીજાની પાસે શીખવા પણ જાએો. પણ એકવાર કામની રીત જાણ્યા પછી જે કાંઈ તમારા ડહાપણ, અકુભવ અને ખુદ્ધિથી થતું જોઈએ, તેને માટે બીજાની પાસે દોડવાની ટેવ રાખાે નહીં. ખર્ચ છે કે, તમારી બુહિએ ચાલવામાં કાેકવાર તમારી બૂલ પણ થઇ જશે, પણ ભૂલ જે બાધપાડ શીખવી શકે છે તે ખુદ પ્રદ્રાા પણ શીખવી શકે નહીં. ઠાેકરા ખાધા વિના મનુષ્ય કદી પ્રવીણ થઈ શકતાે નથી. પાતાના જ સામર્થ્ય ઉપર શ્રદ્ધા રાખનાર સ્વાવલંખી થયા વિના મનુષ્યમાં ડહાપણ અને અનુલવ આવતા નથી. ભૂલ ખાઈ બેસવાની બીકથી બીજાએા ઉપર આધાર રાખવામાં તમે તમારી અધ્ધિરુપી દેવી સંપત્તિને અધારામાં ઉપયોગ વિનાની રાખી મૂકાે છા, તેનું તમને ભાન નથી. ભૂલ કે ઠાેકર ખાંંઓ તેની અડચણ નથી, પણ તમારી આંડી શૂંટીને તમે જ છેાડવા પ્રયત્ન કરાે. તમને થાેડી જ ખબર છે કે જ્યારે તમે બીજાની સલાહ લેવા જાઓ છેા ત્યારે તમે ખીજાની દૃષ્ટિમાં કમ અક્કલવાળા ગણાએા છેા. તમારા પાતાના અંતરાત્માની સલાહની અવગણના કરી ખીજાના અભિપ્રાય આગળ જ્યારે તમે તમારી <u>મું</u>ડી નમાવાે છેા ત્યારે તમારામાં કેટલી દીનતા અને નિર્ળળતા પ્રવેશી જાય છે, તેની તમને ખબર નથી. માટે જ તમને ખીજા ઉપર આધાર રાખવાની ખૂરી ટેવ પડી ગઈ છે. માટે બહેતર છે કે બીજાની સલાહ લેવા જવા કરતાં, કૂરી ફૂરીથી તમારા પોતાના સંયોગોનો વિચાર કરી તમારી પોતાની જ ખુદ્ધિ વડે કાંઈક માર્ગ કાઢાે. એમ કરવાથી તમે પાતે કેળવાએા છેા એટલું જ નહી પણ ભવિષ્યમાં ગમે તેવા વિકટ મામલાએમમાં પણ તમારી મુશ્કેલી તમે જાતે જ એમળ ગવા શક્તિમાન બનાે છે. અને એમ શ્રુપેથી આજે જે તમારે દાેડાદાેડ કરી મૂકી બીજાની પાસે ભાઈ ભાઈ કરતા જવું પ3ે છે તેને બદલે તમારી કેળવાએલી અુદ્ધિમાં વિશ્વાસ રાખી, ખીજા હૈયાકુટયાએ તમારી પાસે દેહિયા આવશે. તમને જાણીને આશ્ચર્ય થશે કે **પાતાની આત્મશક્તિના, મનુષ્ય** પાતે જ જ્યારે અવિશ્વાસથી અનાદર કરે છે, ત્યારે તે અપમાનથી છંછેડાયેલી શક્તિ તેને એકે કાર્યમાં

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

વિજય મેળવવા દેતી નથી. તમે જ્યારે તમારા પાતાના ઉપયાગ કરવા ત્યજી દઈને બીજાના ઉપયાગ કરા છા ત્યારે ખરેખર તમે તમારા પાતાના દુશ્મન બના છા. શંકાશીલ આત્મા વિનાશ પામે છે એમ જે શાસ્ત્રાનું અનુભવસિદ્ધ કથન છે તે આ દિષ્ટિએ જ છે. ઘણા માને છે તેમ શાસ્ત્રો સંબંધી તર્જ કરવા એ કાંઈ વિનાશ કરવાવાળી શંકા નથી. તર્જથી તો ઊલડી બુદ્ધિ કેળવાય છે અને કુતર્જરૂપી પશ્ચરના પ્રવાહ સામે નભી શકે તેવી મજબૂત થાય છે. જે શંકા આત્માના વિનાશ સાધે છે, તે શંકા, ઉપર જણાવી તેવી પાતાની આત્મશકિત સંબંધી જ છે. જ્યારે મનુષ્ય એમ કહે છે કે "આવા કામમાં અમારી બુધ્ધના શા ગજાં કે કાંઈ તાડ કાઢી શકે ?" ત્યારે તે પાતાના પ્રબુદ્ધ સ્વરૂપમાં આવી શંકા કરી ત્વરાથી પાતાના વિનાશ કરતા હાય છે.

#### આત્મ-વિશ્વાસ કેળવા

તમારી મુશ્કેલીમાં તમને પાતાને જે રસ્તાે લેવાે વ્યાજબી જણાય તેની અવગણના કરી ખીજાના નિશ્ચયને અનુસરવું એ પાતાનું સ્વાતંત્ર્ય ગુમાવવા તુલ્ય છે. ભક્ષે એકવાર તમારા નિશ્ચય ખાટા હાેય અને તેને અનુસરવાથી તમે વધાર દુઃખમાં આવી પહા તેમ હો, તો પુણ તમારા નિશ્ચયનું ખાટાપણું બીજાના કહેવા ઉપરથી જ માની તેને અમલમાં મૂકતા અટકવું એ યોગ્ય નથી. તુમને જે ખરું લાગે તેજ તમારે માટે ખરા માર્ગ છે. તમને ખરી ભાસતી વાત બીજાને ખાેટી ભાસે તેથી જો તે ખરી હશે, તાે ખાેટી થઈ જવાની નથી. કદી તમને ખાેટા માર્ગ સુઝયાે હતાે એમ પરિણામે તમને જણાય તો પણ એટલા કડવા અનુભવ ઉપરથી તમને ઘણું અમુલ્ય ડહાપણ મળશે અને તે સાથે તમારા નિશ્ચયને અનુસરવાના ટેક વડે તમારી માનસિક શક્તિ પણ વેગપૂર્વક વિકાસ પામતી જશે. તમારા પોતાના સિવાય ખીજો કોઈ મનુષ્ય તમને સલાહ આપી શકે એ વાત છેક અસંભવિત છે. કેમકે તમારું દષ્ટિબિંદ માત્ર, તમને જ સાંપાએકું હાેય છે. તમને ઘણીવાર એમ ભાસતું હાેવું જોઈએ કે ''અમુક મતૃષ્ય અમુક અવસરે મારા જેવી જ મુશ્કેલીમાં હતો અને તે વખતે તેણે અમુક માર્ગ સ્લીકાર્યો હતો; તેથી તેનું દુઃખ દૂર થયું હતું, માટે લાવ હું પણ તેના જેનું જ વર્તન કરું." ઘણીવાર તમે પોતાને જેના જેવી સ્થિતિમાં કલ્પતા હો છો, તેની સલાહ પણ લીધી હશે અને તેણે પણ ભડાક દઈને તમને સંભળાવી પણ દ્રીધું હશે કે "હું જે તમારી જગ્યાએ હેાઉં તેા આમ કરું અથવા તેમ કરું." તમે તેની આવી બેધડક સલાહથી અંજાઈ જઇ તે પ્રમાણે વર્તવા પણ પ્રયત્નાે કર્યા હશે. પરંતુ તમને ભાગ્યે જ ખબર છે કે "હું જે તમારી જગ્યાએ હેાઉ" એમ કહેનાર મનુષ્ય કદી પણ તેનું પોતાનું સ્વત્વ ત્યજી દઈ તમારા સ્વત્વના આરોપ કરી શકેજ નહી અને તમારું સ્વત્વ–તમારા આત્માનું યથાર્થ દષ્ટિબિંદ્ર–સમજ્યા કે સ્વીકાર્યા વિના તે જે કાંઈ "આમ કરું, તેમ કરું" કહે છે તે તેના પોતાના જ દષ્ટિબિંદુથી કહેતાે હોઈ તમારા સંબંધે નકામું જ છે. જ્યાં સુધી તમારા સલાહુકાર તમારી સ્થિતિમાં યથાર્થપણે પ્રવેશી શકે નહીં, ત્યાં સુપ્રી તે જે કાંઈ સલાહુ આપે છે તે તેના પોતાના ચિત્તના ળ'ધારણને અનુસરી∹તેના પોતાના રાગ–દ્વેષ પ્રમાણે જ આપે છે. એક મનુષ્યની ભૂમિકાના સ'પૂર્ણ અનુભવ ખીજા મનુષ્યથી ંકદી પણ ખેની શકતો નથી અને જ્યાં સુધી સંપૂર્ણપણે સમાન ભૂમિકાવાળા ઘણા મનુષ્યાે આ વિશ્વમાં પ્રગટાવવાનું કામ કુદરત ઉપાડી ન લે ત્યાં સુધી "જો હું તમારી સ્થિતિમાં હોઉ" વગેરે વચના ભ્રાન્તિ ઉપજાવનારાજ ગણાવા યોગ્ય છે. એક ખીબામાં ઢાળેલા બે રૂપિયા, એકજ યંત્રથી ઉપજાવેલા બે ચિત્રા, અથવા એકજ વૃક્ષની એકજ ડાળી ઉપર થનારા એ ફ્રેળાે પણ જ્યારે તદ્દન સમાન નથી તાે પછી બધી **રીતે બે મનુષ્યાે એકજ સર**ખી સ્થિતિમાં હાેય એ બનવું કેમ સંભવે ? ગમે તેવા સમાન ભૂમિકાએ ભાસતા બે સરખા મનુષ્યોની ચિત્તસ્થિતિમાં, તેમના વિકારામાં, અનંતગણા તફાવત રહેલા જ હાય છે. અને તેથી સ્થ્ર્ળપણે સમાન જણાતી ભૂમિકા ચથાથે રીતે અત્યંત અસમાન અને નિરાળા દેષ્ટિબિંદુવાળી જ હોય છે. આમ છે તેન પછી તમારી સ્થિતિના મનુષ્ય તમારા સિવાય ત્રિમુવનમાં કોઈ જ નથી અને તેથી તમારી જ સલાહને માન આપી વર્તવું. એમ કર્યા સિવાય તમારે ચાલે તેમ નથી જ. તમારી સ્થિતિનું યથાર્થ તોલન તમારા અંતર્યામી ઈશ્વર જ કરી શકે તેવું છે. તમારે કર્યા માર્ગ લેવા એ ફકત તમારી સાથે જે અત્યંત નિકટ સંખંધથી રહે છે તેવા તમારા અંતરસ્થ પ્રભુને જ પૂછવાથી ખરા ઉત્તર મળે તેમ છે તમારી જગ્યાનું સ્વરૂપ તમારી સાથે થાેડા ઘણા સડ્ડવાસમાં આવેલા તમારા સંબંધીએા સમજી શકે એવી બ્રાન્તિમાં હવે વધારે વખત રહેશા નડાં.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### અન્તર્યામીના આદેશને અનુસરા

જગતના અભિપ્રાયનું ધારણ એવું તો ઢંગધડા વિનાનું અને મતલેદોથી લરપૂર છે કે જે તમે તેના એક વિભાગની સલાહને માન આપી વર્તશો તો, જરૂર તેથી જુદા અભિપ્રાયવાળા વિભાગ તમારા વર્તન પ્રત્યે નારાજ થવાના. તમે તમારા કુઠું ખના યુવાન વર્ગની સલાહને અનુસરશા તો તુર્ત જ તમારા કુઠું ખના હોસા—હાસીએ કકળી ઉઠવાના અને તેમને રાજી રાખવાના પ્રયત્ન કરતા પેલા યુવાના તમને નમાલા, વીસમી સફીના ભાન વગરના વગેરે વચના કહી તિરસ્કાર કરવાના. મનુષ્ય જેટલી પોતાની અંતઃકરણુની વિશુદ્ધિમાંથી ઉદ્દભવતા નિશ્ચયોને અનુસરવા બંધાએલા છે, તેટલા બીજાને રાજી રાખવા બંધાએલો નથી. દુનિયાના રાજીયાં જે તમારા નિશ્ચયના સામા પૂરે વહેતો હોય તો પૂરમાં તણાવાની મુદ્દલ જરૂર નથી. પોતાના અન્તર્યામીને રાજી રાખવા એ આપણું પ્રથમ કર્તવ્ય છે. જ્યાં જગતની પ્રસન્નતા અને અન્તર્યામીની પ્રસન્નતાનો વિરાધ હોય છે ત્યાં ઘણા નિર્ભળ મનુષ્યો જગતની પ્રસન્નતાને નિભાવવા દોરાય છે પરંતુ તેઓ ભાગ્યે જ સમજતા હોય છે કે જગતના રાગ—દ્વેષમાંથી ઉદ્દભવેલી પ્રસન્નતા નિત્ય સચવાવી એ કોઈથી બની શકે તેમ નથી. એટલું જ નહીં પણ તે પ્રસન્નતાનું ધારણ સદાકાળ બદલાતું જ રહે છે. તેથી દુનિયાના અભિપ્રાયારૂપી વંટાળના વેગને અનુસરી ઉઠતો કરનાર મનુષ્ય એક તણુખલા જેવા જ હોવો જેઈએ. જ્યાં સુધી તે એક તૃણુ જેવા ન થાય ત્યાં સુધી નિત્ય બદલાતા અને સમસસામે અથડાતા અભિપ્રાયરુપી તોફાનને તેનાથી અનુસરાય જ નહીં. તેથી ઉલડું પોતાના અંતરના નિશ્ચયને જ દહતાથી વળગી રહેનાર મનુષ્ય, પ્રચંડ તોફાન અને પૂરની સામે ટકી શકનાર ઊડા મૂળવાળા વિપુલ અને બિસ્તીનું હોય છે.

તમને યથાર્થ ઓળખી શકનાર અને તમારું દેષ્ટિબિંદુ બરાેબર સમજી શકનાર પણ તમારા અન્તર્યામી ઇધિર જ છે. પ્રત્યેક પ્રસંગે સાચી દાનતથી તેની સલાહ માંગનારને તે ન મળે એમ હજી સુધી બન્યું નથી. બીજાની પાસે જવું છોડી ઘો. શાંત થાઓ, અને પ્રત્યેક ગુંચવણ કે આંડીના પ્રસંગે તે સર્વજ્ઞ સ્વરૂપમાં શ્રદ્ધા રાખી તેને પૂછા, અને તેમની આજ્ઞા ચાહાે. તે પછી તમે જે કાંઈ કરવાના તે પ્રસુની આજ્ઞાને જ અનુસરીને કરવાના. સત્ય અને શ્રેયના માર્ગે દારાવાની અંતઃકરણપૂર્વક થયેલી પ્રાર્થના કદી જ નિષ્ફળ જરી નથી. તમારા પાતાના સંબંધે પહેલી જ વાર તે નિષ્ફળ જરી શ્રી શા માટે અશ્રદ્ધા રાખો છાં ?

#### 7

## ચારિત્રગઠન

### લેખક : છા. હ. 'સુશીલ'

પ્રત્યેક વાચકને ન્યૂનાધિક અંશે ખબર હશે કે આપણે આપણું ચારિત્ર અથવા વર્તન સંકલ્પબળથી, કેળવણીથી, મનને દમવાથી, સંચમથી અથવા એવા જ પ્રકારના બીજા સાધનાથી ફેરવી શકીએ છીએ. વાસ્તવમાં ધર્મસંપ્રદાયોના મૂળ હેતુ જ એ હોય છે કે તેને અનુસરનાર વર્ગનું ચારિત્ર ઉન્નત ખનાવવું. આ લોકનું અને પરલાકનું હિત સચવાય તેવા પ્રકારનું વર્તન તેના અનુયાયી સમાજ ઉપર ઠસાવવું અને દેશકાળની પ્રધાનભાવનાઓને અનુસરી તે કાળે તેવા ચારિત્રને રચવાની સુગમતા કરી આપવી. આ રીતે ચારિત્રગઠન અથવા ચારિત્ર ઘડતર એ એક પ્રકારની કલા છે. એ કલાના અનુશીલનથી માણસ પાતે ધારે તેવા બની શકે છે.

ખાસ કરીને જૈનદર્શને આ શાખા ઉપર અન્ય દર્શના કરતાં અધિક ધ્યાન આપેલું જણાય છે. શ્રાવકા તેમજ સાધુવર્ગ માટે એ દર્શનના પ્રણેતા મહાજનાએ વર્તનશાસ્ત્રના નિરાળા ગ્રાંથા બનાવી તેમના આગળ વર્તનના આદર્શો ખડા રાખ્યા છે, અને એ આદર્શને અનુરૂપ જીવન ઘડવા માટે અનેક પ્રકારની યુકિત–પ્રયુકિત અને વિધિ–નિષેધ તેમ જ આચારપ્રવૃત્તિ પ્રબોધી છે. મૂળ તા આ બધા આચારા ચારિત્રના નિયામક સાધના હતાં, અને તે પ્રત્યેકમાં ચારિત્રને ઘડવાના કાંઈ ને કાંઈ સં કેત રહેલા હતાં. શિધ્યની માનસપ્રકૃતિને અનુસરીને તેને અમુક આચારાને અનુસરવાની

## प्रथ गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रज् महाराज जनसशताहि स्मृतिग्रंथ

આજ્ઞા કરવામાં આવતી હતી અને એ અનુસરણના ઉદ્દેશ તેનામાં રહેલા કાઈ અનિષ્ટ લક્ષણો, સંસ્કારા અથવા વલણાને દાળી દેવાના તેમજ ઉત્તમ અને આવશ્યક ઈષ્ટ લક્ષણોના આવિર્ભાવ કરવાના હતા. પરંતુ કાળે કરીને આ બધા આચારા અને વિધિઓમાંથી તે ઉદ્દેશ નીકળી ગયા. પછી તો તે હેતુ વિનાના શૂન્ય થઈ પડ્યા. માલ ખાલી કર્યા પછી ખારદાનની જેવી હાલત રહે તેવી હાલતમાં અત્યારે એ આચારા આવી પડ્યા છે, કેમકે તેમાં હેતુ અને અર્થરૂપી માલના અભાવ છે.

વિધિઓ, આચારા, ક્રિયાકાંડા એ શરૂઆતમાં, તેમની ઉત્પત્તિકાળે, હેતુપૂર્વક પ્રવર્તેલા હોય છે. પરંતુ સમયના પ્રવાહ સાથે એ હેતુના વિલય થઈ જાય છે. દર્શનમાત્રની એવી સ્થિતિ અન્વિયા છે. જે કાંઈ નામધારી છે તેના જન્મ, સંવર્ધન, અને વિનાશ કાેઈથી રાકી શકાતા નથી. એક પછી એક નવા દર્શના પ્રગટ થયા કરે છે. એનું કારણ એ જ છે કે જૂના દર્શનમાંથી અર્થ અને હેતુ ઊડી ગયા હાેય છે, અને તેથી તે સમાજની પ્રગતિ માટે ઉપયોગી રહ્યાં હાેતાં નથી; એથી જુદા જુદા દર્શન અને સંપ્રદાયના ખાખામાં એ અર્થ અને હેતુ પ્રવેશ પામીને સમાજને પાતાની ઉત્કાંતિમાં સહાય આપ્યા જ કરે છે. નામ કદાચ ખદલાય એથી ખુદ્ધિમાના સત્યના ક્ષય થયા માનતા નથી. કેમકે નામની સાથે નાશની ભાવના પણ સંકળાયેલી જ છે. એકને એક નામ, પછી તે ગમે તેવા અર્થવાળું હાેય, તાે પણ તેનું પુનઃ પુનઃ ઉચ્ચારણ અને ઉદ્લેખ સાંભળવાથી તે સામાન્યવત્ થઈ જાય છે; અને જે એ અર્થ ખીજા નામના ઢાંકણમાં મનુષ્યદક્ષ આગળ ન આવવા પામે તાે મનુષ્યની પ્રગતિ અટકી પડે એમાં શક નથી.

એક કાળે જેનદર્શન એ ચારિત્રને ખીલવવાની શાળા હતી. તે દર્શને વિહિત કરેલા અનેક આચારા અને વિધિઓ સર્વ ભિન્તભિન્ત પ્રકૃતિના મનુષ્યોને બધાબેસતાં થઈ પડે તે માટે સૂક્ષ્મખુદિથી–વિવેકપૂર્વક સ્થાપિત કરવામાં આવ્યાં હતાં. બધા જ આચારાને બધા જ મનુષ્યો અનુસરે કે પાળે એમ કાંઈ ન હતું. જેને જેવું ચારિત્ર ખીલવવું હોય તેને અનુસરતો આચાર તે તે મનુષ્ય અનુસરે એવો નિયમ હતો. જેમ ઈસ્પિતાલ માંહેલી બધી જ દવાએ બધા જ દર્દીએ ખાવી જેઈએ એમ નથી. તેમ શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલા બધા જ આચારા અને વિવિધ પ્રકારની ક્રિયાએનું અનુશ્રિલન મત્યેક અનુયાયીએ કરવું એમ ક્રિજિયાત નહોતું. જેમ અમુક રાગથી પીઠિત દર્દવાળાએ આખી ઈસ્પિતાલ-માંથી અમુક એ—ચાર જાતની દવાએ જ લેવી જેઈએ તેમ અમુક પ્રકારના દરજ્ળવાળા મનુષ્યે પોતાને જેવા પ્રકારનું ચારિત્ર રચવું હોય તેને અનુરૂપ આચારા જ સેવવા એવું ધારણ પ્રચલિત હોવું જોઈએ. પ્રત્યેક મનુષ્ય એ અસંખ્ય યોગોને અને અગણિત સાધનોને એક સમયે અનુસરી શકે એમ બને જ નહીં. શાસ્ત્રો એ દવાખાના જેવા છે, જેમાં અસંખ્ય ઔષધિઓ હોય છે તેમ શાસ્ત્રમાં અનેક આચારાની ગોહવણ કરેલી છે. એ બધાં જ બધાને માટે નહીં, પરંતુ તે માંહેલા અમુક, અમુક પ્રકારના મનુષ્યે માટે હોય છે.

શાસ્ત્રીય ગ્રંથામાં ચારિત્રને ઘડવાની ગમે તે પદ્ધતિ આપી હોય તે સાથે અત્યારે આપણે કાંઈ સંબંધ નથી કેમકે કાળના ઘસારામાં એ બધી વાતો તેના મૂળ સ્વરૂપથી કાંઈ જુદા જ પ્રકારે અત્યારે આપણા જેવામાં આવે છે.

અમે 'જૂનું એટલું ષધું યાંગ્ય' માનતા નથી. એક પક્ષે જેમ અમે નવાને (પછી તે ગમે તેવું બેવકૂફી ભરેલું હોય તો પણ) વધાવી લેતા નથી, તેમ જૂનાને પણ (પછી તે ગમે તેવું ગોટા પડતું અને અર્થ-ભ્રષ્ટ હોય તો પણ) અયાંગ્ય આદર આપતા નથી. એ બધામાંથી જે કાંઈ આપણી વર્તમાન પરિસ્થિતિને ઉપયુક્ત થઈ પડે તેના જ અમે સ્વીકાર કરીએ છીએ. કહેવાનું તાત્પર્થ એટલું જ છે કે, અમે આ સ્થાને ચારિત્રગઠનની—ચારિત્રના બધારણની જે યોજના આપીએ છીએ તે જૂના અને નવાનું મિશ્રણ છે. એ ઉભયમાંથી જે મુદ્દાઓ કાળની અને પરીક્ષાની કસોટીમાં સાચા ઠર્યા છે તેને જ અમે અગ્રસ્થાન આપવા ધાર્યું છે.

અમને પાતાને જૂના ઉપર માેહ નથી તેમ નવા ઉપર દ્વેષ પણ નથી. અજ્ઞાનપણાથી કે પાતાની શકિતના વિચાર કર્યા વિના દિવસાના દિવસા સુધી માત્ર ઉપવાસ ખેંચી કાઢવા; શરીરની અને મનની સ્વાભાવિક અને કુદરતી હાજતા ઉપર મળાત્કાર કરી તેમની પાસે અમુક પ્રકારની ઠેવા પડાવવી; કલાકાના કલાકા સુધી એક ઠેકાણે એક આસને બેસીને મંત્ર જાપ કરાવવા એ સર્વમાં અમને પાતાને વિધાસ નથી. એથી કાંઈ ચારિત્ર સુધરવા પામતું હોય એ અમે માની શકતા

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

નથી, અને કાઇ પણ છુદ્ધિમાન મનુષ્ય એ પ્રકારે માની પણ શકે નહીં. જે કાંઈ અસ્વાભાવિક છે તે, આપણી વર્તમાન લાગણીઓ ઉપર આઘાત ઉપજાવનાર છે, મનને અતિશય કંટાળા આપનાર છે. જે આચારમાં નવ્લાલું ટકા અરુચિ અને અલુગમાનું તત્ત્વ ઉભરાતું હોય છે, એ સર્વ ચારિત્ર વધારવાને ખદલે ઊલટું મનુષ્ય જીવનને અકુદરતી Ad-normal ખનાવે છે. એવા આચારાના અતિ સેવનથી ચિત્તસ્થિતિ બેચેન, નિર્વેદમય, ગ્લાનિપૂર્ણ અને જ્યાં ત્યાં દુ:ખને જેવાવાળી બની જાય છે. અમારું એમ માનવું છે કે, ચારિત્રગઢનની પહિત કુદરતના સાહજિક ક્રમથી લેશ પણ ઊલટી ન જ હાવી જોઈએ. દરેક બાળતમાં કુદરતનું જ અનુકરણ કરવું જોઈએ. વિશ્વમાં, નિસર્ગશક્તિ કેવા પ્રકારે કામ કરી રહી છે એના સૂક્ષ્મ અવલાકન ઉપરથી જ આપણા ખધી ગાંડવણા ઉપજવી જોઈએ. જ્યાં એમ ન થાય ત્યાં ધારેલું પરિણામ આવતું જ નથી. આથી આપણા મનાધર્મને નજરમાં રાખીને, તેમજ તે મન કેવા પ્રકારે કામ કરી રહ્યું છે, એ ક્રમને અનુલક્ષીને આ ચારિત્ર- ગડનની યોજના વિસ્તારીશું.

પ્રથમ તો આપણે આપણા જીવનનું લક્ષ્ય નકડી કરવું જેઈએ. જ્યાં સુધી આપણા જીવનમાં કોઈ પ્રકારનો આદર્શ હોતો નથી ત્યાં સુધી જીવનનોકા કોઈ પણ ધારેલા સ્થાને જવાને બદલે આ સંસારસાગરમાં હેતુશ્ન્યપણે જ્યાં રાગ-દ્રેષર્યી પવન તેને ઘસડી જાય ત્યાં ઘસડાયા કરે છે. કોઈ પ્રકારનો હદ્દેશ નકડી કરવા એમાં ચારિત-બંધારણનું રહસ્ય સમાયેલું છે. કેમકે જ્યાં સુધી તે નકડી થાય નહીં ત્યાં સુધી ચારિત્રનું સ્વરૂપ પણ નકકી થઈ શકે નહિ. ચારિત્ર એ બીજું કાંઈ જ નથી, પરંતુ આપણુને આપણા આદર્શ સ્થાન કે લક્ષ્યત્થિતિએ પહોંચાડવામાં સહાય કરનાર અનુકૂળ તન-મનની અવસ્થા છે. તમાએ જેવા આદર્શ નકકી કર્યો હાય તેને અનુરૂપ બને તેવી મનની સ્થિતિ સ્વયં ઉપજી આવે છે. માત્ર તેવી માનસિક સ્થિતિ ઉપજાવવા માટે એ સ્થિતિને અંગે રહેલા મનના લક્ષણો ઉપર ધ્યાન અને સંભાળ રાખવી પડે છે. આપણા મનના ઈટ લક્ષણો એ ગુલાબના રોપા જેવા છે. ગુલાબના છેડ હપર જેમ આપણે વધારે સંભાળ અને ધ્યાન આપીએ તેમ તે અધિક અધિક વિકસે છે. ઈપ્ટ મનાગુણ એ માનસ- ગુલાબ છે; અને તેના ઉપર સંભાળ રાખવાથી તે અધિક સુંદર, શાભામય, સુવિકસિત બને છે. તમે પ્રયોગ તરીકે તમારા જીવનમાં એકાદ ગુણ ખીલાવવા માગતા હો તો એ ગુણનો મનામય રીતે તમારામાં આરોપ કરી જાણે કે તે અત્યારે જ તમારામાં છે એમ કલ્યો અને શબ્હો હો તો એ ચારત્રકારો એના અર્થસુકત શબ્હોને 'મંત્ર'ના નામથી સંબાધ છે, પરંતુ શરત એટલી કે તે અર્થયુકત શબ્દ લાવના સાથે હચ્ચારો જેના અર્થસુકત શબ્હોને 'મંત્ર'ના નામથી સંબાધ છે, પરંતુ શરત એટલી કે તે અર્થયુકત શબ્દ લાવના સાથે હચ્ચારો જેને એ, અને તમારા મનમાં એ અર્થને અનુર્ય ચિત્ર પ્રગટેલું હોવું જેઈએ. પોપટની માફક પહવાથી કશો જ લાલ નથી.

માણસનું અત્યારનું ચારિત્ર એ તેના વિચારાનું, તેની કલ્પનાઓનું અને આદર્શોનું પરિણામ છે. જે માણસ પોતાને પોતાની કલ્પનામાં નિરંતર પામર, શક્તિહીન, વિજયહીન, ગરીબ અને દુનિયાના પગે કચરાતો જુએ છે, તે માણસ તેનું મનામય બધારણ એવા પ્રકારનું રચતો હોય છે કે, આખરે તેનું અખિલ જીવન અને પ્રકૃતિ એવા અનિષ્ટ મનો- લાવા વહે ભરપૂર બની જાય છે; અને એવાં વિચારાને અનુસરતું તેનું બાહ્યજીવન પણ રચાય છે. એથી ઊલદું જે મનુષ્ય પોતાને ચાતરફ વિજયી, શકિતમાન, ધારેલું કામ પાર ઉતારનાર અને સર્વ વિશ્વોને એાળંગી જનાર માને છે, તે વસ્તુતઃ બાહ્ય ચારિત્ર પણ તેવું જ પ્રગટાવી શકે છે. માણસ પોતાની આંતરસૃષ્ટિ પ્રમાણે જ બહારની સૃષ્ટિ ઘઢે છે એવા કુદરતના સનાતન-શાધ્યત નિયમ છે. તમે તમારા આંતરમન (Sub-concious mind)માં ઈર્ષ્યા, અદેખાઈ, દ્વેષને પાષણ આપશા તો તમે આખા વિધ્વમાંથી એ પ્રકારનું સત્ત્વ આકર્ષવાના. તમારું આખું જીવન અને ચારિત્ર એ આંતરભાવને અનુસરતં બની જવાનું.

સામાન્ય મનુષ્યો એમ માનતા હોય છે કે, પોતાના ચારિત્રના જે કાંઈ શુભાશુભ લક્ષણો હોય છે, તેમાં ફેરફાર કરવા એ કાંઈ પોતાની સત્તાની વાત નથી. તેઓ પોતાની વર્તમાન ચારિત્રની સ્થિતિને તે જેવા રૂપે છે, તેવા રૂપે કાંઈ પણ પ્રશ્ન વિના સ્વીકારી જ લે છે. તેમાં જાણે પોતાના કાંઈ જ ઈલાજ નથી એમ માની તેને અચળ, નહીં ફેરવી શકાય તેવી, અને ૮ઠ માને છે. અજ્ઞાન ભરેલી લૌકિક કહેવત પણ 'પ્રાણ અને પ્રકૃતિ સાથે જવાના' એમ બાહીને લાેકાના

## प्कय गुरुदेव इविवये पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहिंद स्मृतिग्रंथ

અજ્ઞાનને પાયણ આપે છે ચુરાપવાસીઓ પણ એવા જ આશયનું કથન ઉચ્ચારી સંતાષ માને છે કે, "I am just as the Lord made me અર્થાત્ 'મને પ્રભુએ જેવા બનાવ્યા તેવા હું છું.' બધી વાતમાત્રના ત્યાં અંત આવી જાય છે, અને જાણે કે હવે સુધારાને માટે કશા જ અવકાશ રહ્યો નથી એમ માની લે છે. કાેધી મનુષ્યા પાતે જ પાતાના મુખથી કહેતા સંભળાય છે કે "ભાઈ! મારા મિજાજ મારા હાથમાં નથી. તમારે એ પ્રસંગે જરા ખમી ખાવું. હું મારા જીવને ઘણા ય વારી રાખું છું પણ એ તે શું કાંઈ આપણી મરજીની વાત હતી ? એ તા પ્રાણ અને પ્રકૃતિ સાથે જવાના. એ સ્વભાવને સુધારવાની કડાકૂટ નકામી છે. કૂતરાની પૃંછડીના વાંકા રહેવાના સ્વભાવ જેમ કઢી જ જતા નથી તેમ મારી પ્રકૃતિ પણ ગમે તેટલા પ્રયત્નથી જવાની નહિ." વાસ્તવમાં આમ કહેનાર માણસ ભૂલે છે.

અલબત્ત, ખરું છે કે અજ્ઞાનના ગાઢા આવરણમાં રહેલા આત્માને એ ચારિત્ર સુધારવાના અવકાશ જણાતો નથી. છતાં પણ તે જરા વધારે બારીકીથી તપાસશે તો જણાશે કે, તેની પ્રકૃતિ, સ્વભાવ અથવા ચારિત્ર હમેશાં ફેરફારના ક્રમ ઉપર છે. તેના આસપાસના સંયોગોથી; બીજાઓ સાથેના તેના સહવાસથી, બીજાઓ તરફથી તેને મળતી સૂચનાઓ, તેનું ચારિત્ર અવ્યક્તપણે નિરંતર પરિવર્તન પામતું જ જાય છે. તેને ખબર હાેતી નથી કે અમુક અમુક બાબતામાં રસ લેવાથી અને તે ઉપર મનને સ્થિર કરવાથી ચારિત્ર અવ્યક્તપણે ફેરફાર પામતું જ ચાલે છે. તેણે સમજવું જોઈએ કે, તેનું અત્યારનું ચારિત્ર એ જન્મકાળે જે પ્રકારનું ચારિત્ર–દ્રવ્ય character stuff લઈને પાતે આવ્યા હતાે તેમાંથી પરિણામ પામેલું છે. અર્થાત્ તેમાં અનેક ફેરફાર થતાં થતાં તે હાલની સ્થિતિએ આવ્યું છે.

સબળ અને નિર્ળળ મનુષ્ય વચ્ચે ભેંદ એટલા જ છે કે, સબળ મનુષ્ય પાતાના ચારિત્રને પાતાની મરજી અનુસાર ઘડી શકે છે, તે તેના પાતાના માલિક છે. નિર્ળળ મનુષ્ય એ તેની આસપાસના સંયાગાનું પ્રાણી છે. તેને બીજા મનુષ્યાની અસરને આધીન રહેવું પહે છે. તેને કાઈ ગુસ્સે કરાવવા માગે તો તે ગુસ્સે થાય છે, રાજી કરવા માગે તો તે રાજી થાય છે. તેનું મન મીણુના જેવું પાંચું અને સંસ્કારને વશ હાય છે. તેના પાતાના મનના તે માલિક નથી. કાઈ બિવરાવે તો બીએ છે. કાઈ હિંમત આપે તા હિંમતવાન અને છે. તેના પાતાના સ્વતંત્ર સંકલ્પના અવકાશ હોતો નથી. આથી ચારિત્રને ઉત્તન પ્રકારનું ઘડવા ઈચ્છનારે પાતે પાતાના સ્વામી, પાતે પાતાના માલિક ખનવું જોઈએ.

આતમાં એ મનના સ્વામી છે. શરીરને જેમ કસરતથી ઉત્તમ પ્રકારનું સુદઢ અને બળવાન બનાવી શકાય છે, તેમ આત્મા ધારે તો મનને પણ તેવું જ બળવાન, કાર્યકર અને ઉત્તમ પ્રકારનું બનાવી શકે છે. આપણા મનની સ્થિતિને તે હાલ જેવા રૂપે છે તેવા રૂપે સ્વીકારી લઈ સંતાષ માનવા અથવા તેને અનિવાર્ય, અચળ અને સ્થિર માનવી તે ભૂલ છે. ખરી રીતે તો કાઈ મનુષ્ય અંતઃકરણથી એમ માનતા જ નથી, કેમ કે તે બીજાઓને તેમનું ચારિત્ર સુધારવાના છૂટથી ઉપદેશ આપ્યા કરે છે. ચારિત્ર સુધારવાના અવકાશ તેન સ્વીકારતા હોય તો તે કહી જ એવા ઉપદેશ આપે નહીં, પણ જ્યારે આપણે જેઈએ છે. એમના ચારિત્રને હજી સેંકડા દિશામાં સુધરવાનું બાકી છે, તેવા મનુષ્યા બીજાઓને અનેક બાબતમાં સલાહ આપે છે; હાજ્ઞા અને સમજુ થવાની ભલામણ કરે છે, વિવેકી અને શાણા બનવાની શિખામણ આપે છે, કાઈની નિંદા અને કોઈની સ્તુતિ કરે છે; ત્યારે એમ માન્યા વિના નથીજ ચાલતું કે તેઓ પાતે ધારે તા સુધરી શકે તેમ છે. કેમ કે જે વસ્તુ બીજા માટે શક્ય માને છે, તે પાતાના માટે શા માટે ન માને? જરૂર માને જ.

પરંતુ તમે કહેશા કે અમુક બાબતમાં 'રસ' હાવા એ કાંઈ મારા હાથમાં નથી, એ તો સ્વાભાવિક છે. અમુક પ્રકારના વિષયોમાં મને રસ છે અને અમુકમાં નથી તેનું કાંઈ ખાસ કારણ હાતું નથી. એક જણને કારેલાના શાકમાં 'રસ' અનુભવાય છે ત્યારે બીજાને તેમાં કડવાશ સિવાય કાંઈ જ માલૂમ પડતું નથી. આથી એ 'રસ'તા આત્માના અંધારણ સાથે જ રચાયેલા જણાય છે. હવે અત્યારે તેમાં ફેરફાર અને નહીં. વિશેષ વિચારના અભાવે આ દલીલ સાએ સા ટકા ખરી ભાસે છે. પરંતુ વાસ્તવમાં એ સત્ય નથી. રસમાં ફેરફાર થઈ શકે છે. અમુક વિષય ઉપર દીર્ઘકાળ મનને વસવા દેવાથી તે વિષયમાં આત્મા 'રસાનુભવ' કરી શકે છે. પ્રત્યેક મનુષ્યને આ પ્રકારના અનુભવ થાડા ઘણા હાય એમ માનવામાં કાંઈ પણ બાધ નથી. એક વિષય અધ્ય હાય તો અહમ સંશેષ પણ ઊગી નીકળે છે. યુવાવસ્થાના આકર્ષક અને શકાય છે તેમ અન્ય પશે એ વિષય અધમ હાય તો અધમ અંશા પણ ઊગી નીકળે છે. યુવાવસ્થાના આકર્ષક અને

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્મશનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

રમણીય ક્ષેત્રમાં પ્રથમ પગલું મૂકનારને પાતાના જીવનમાં ભ્રષ્ટતા આણુવાની મુદ્દલ ઈચ્છા હાતી નથી. તેના દૃદયમાં અનેક મહત્ત્વાકાંક્ષાઓ અને લબ્ય ભાવનાઓ ઊભરાતી હાય છે, અને જીવનને એક શ્રેષ્ઠ આદર્શને અનુસરતું રચવા તેનું મન ઉદ્યોગશીલ બન્યું હાય છે. પરંતુ થાડા જ કાળ પછી તે દારુ, ઈશ્ક, રંડીબાજી અને એવી બીજી માજમજાની વાતો બીજાના મુખેથી સાંભળ છે અથવા કાઈ પુસ્તકમાં વાંચે છે. આ વાતો ઉપર તે પાતાના મનને સ્થિર થવાની રજા આપે છે, અને એ બધા વિષયાને તે મનામય રીતે કલ્પનાના દેહથી ભાગવે છે. થાડા વખત આમ ને આમ ચાલ્યા પછી તે એ વિષયામાં 'રસ' અનુભવે છે. કલ્પનામાં એ વાસનાને પાષણ આપી તે ઉછેરે છે. થાડા સમયમાં તેને જણાય છે કે, એ વાસના હવે પાતાના બહિર્લાવ શાધે છે, અર્થાત્ તે સ્થળ ભૂમિકા ઉપર આવવા ઈ તેજાર બની છે. માત્ર કલ્પનામાં જ નહિ પરંતુ કાર્યરૂપે પરિણામ પામવા તે નિમિત્ત શાધે છે.

આ વિશ્વ ઉપર ગયા પ્રકારના અધમ કર્ત ત્યાં – ત્યલિયારા, દ્વાણા, ગુનાઓ, મૂર્ળાઈઓ અને અત્યાચારા આ પ્રકારે જ અનેલા હાય છે. પ્રથમ તો તેમાં આત્માને 'રસ' હાતો નથી. પરંતુ તે તે જાતના વિષયોના ક્ષેત્ર ઉપર મનને વિહરવા દેવાથી તેમાંથી 'રસ' ઉત્પન્ન થાય છે, એ રસ દૃદયમાં બીજનું કાર્ય કરી વધે છે, કલ્પનાના લાગથી તે પાષણ પામી પુષ્ટ બને છે. એ વધ્યા પછી આત્મા પરવશ અને છે. એ કે એ બીજને પાષણ અને સામર્થ્ય આત્મા તરફથી જ મળ્યું હાય છે, છતાં આત્મા તેના આગળ હારી જઈ અધમતામાં ઘસડાયા સિવાય રહી શકતો નથી. પ્રથમ ક્ષણે રસ– ઉપલવતી વેળાએ, તેને તેમાંથી આવા પરિણામા આવવાની મુદ્દલ શંકા હોતી નથી. પરંતુ પ્રિય વાચક! કદાચ તમારા અંતઃકરણમાં આવા પ્રકારના કોઈ અનિષ્ટ પરિણામ ઉપલવનારા 'રસ' બીજરૂપે રહેલા હોય તો તમારે ચેતવાનું છે. તેને શાધીને તમારા અંતઃકરણમાંથી ખેંચી કાઢા અથવા તેને પાષણ દેવું બંધ કરી તેનાથી વિરાધી રસની જમાવટ કરા. અમે કરેલી આ સૂચના તરફ તમે અનાદરથી લેશો નહિ. તમારા ભાવિના જીવનને અધમ કે ઉત્તમ. આસુરી કે દેવી અનાવવાના આધાર, આ સૂચના તમે બ્રહ્યુ કરો છો કે નહીં તેના ઉપર રહેલા છે. આ દુનિયામાં મનુષ્યાના હાથથી જે જે ખરાબીએ અને બુરાઈઓ બની રહી છે તેના મૂળ કારણે આ 'રસ'માંથી ઉદ્દભવેલા છે. મનુષ્યા પરિણામ તરફ જુએ છે. કારણ લણી લેવાના પ્રસંગ માત્ર તત્ત્વના જમેળવી શકે છે.

પરંતુ તે સાથે એટલું પણ સ્મૃતિમાં રાખાે કે જે 'રસ' ભ્રષ્ટતા ભણી ખેંચી જાય છે તે જ 'રસ'ને યાેગ્ય દિશામાં વાળવાથી તે દિબ્યતા ભણી પણ દોરી જાય છે. આત્મામાં એ રસને સંક્રમણ પમાડવાની અદ્ભુત સત્તા રહેલી છે. અધમ પરિણામાં લાવનારા રસખીજકાને પાેષીને માેટા કરવા એ જેમ સરલ અને સ્વાભાવિક જણાય છે તેમ ઉત્તમ પરિણામાે લાવનારા રસબીજકાના સંબંધે પણ છે. તમારા ચારિત્રમાં તમને કાેઈ પ્રકારની ખામી, દોષ, અપૂર્ણતા જણાય (અને તે કાેનામાં નથી ?) અને છતાં તેમાં ફેરફાર કરવા માટે તમારામાં આવશ્યક મનાેબળ-સંકલ્પબળ (Will Power) ન જણાય તાે શરૂઆતમાં તમે ફક્ત આટલું જ કરાે; માત્ર સુધરવાની ઈચ્છા કરાે; સુધરેલી સ્થિતિમાં મનાેમય રીતે રસાનુભવ કરાે. રસબીજને પ્રથમ સંભાળથી પાષણુ આપા. બીજા હજારા પ્રકારના વગડાઉ વેલાના જા્થમાં એ રસના, નાનકડા રાપા અટવાઈને ચુંચાઈ ન જાય તેની સંભાળ રાખાે. તમે જે પ્રકારનાે સુધારા કરવાની ઈચ્છા કરી છે તે સુધારા તમારા ચારિત્રમાં પ્રગટ થયા પછીની તમારી સ્થિતિ જે પ્રકારની ખને તે પ્રકારની સ્થિતિને તમે અત્યારથી જ મનામય રીતે જેયા કરેા; અને તે તમારામાં હેાય તેા કેવું સારું એવી ભાવના કરાે. તમને થાેડા જ વખતમાં જણાશે કે તમે એ સુધારા પ્રગટાવવા માટે પ્રગતિ કરી રહ્યા છે. હવે તે વિના તમને ચેન પડતું નથી. ચારિત્રના એ ગુણને વ્યક્ત કરવામાં તમારા રસ અધિક અધિક જામતાે જાય છે. જેટલે અંશે રસની જમાવટ થતા જાય તેટલે અંશે વધુ પ્રમાણમાં રસપ્રાપ્તિની ઉત્કંશ જાગે અને એ ઉત્કંઠા જ તીવ મનાેબળને–સંકલ્પબળને જન્મ આપે છે. એ સંકલ્પબળથી કબ્ટ સદ્દ્ર્ણણો પ્રાપ્ત કરવાના માર્ગમાં જે પ્રતિષ'ધા અને વિલ્ના રહેલાં છે તેના પરિહાર થાય છે. પ્રથળ રસવૃત્તિના પ્રભાવથી મનુષ્યાેએ જે જે મહાન પ્રાપ્તિએા કરી છે તેનું વિવેચન કરવાના આ ચાેગ્ય અવસર નથી. પરંતુ એ રસ વિના સંકલ્પળળ કશું જ કરી શકતાે. નથી. આથી એટલાે નિર્ણય થાય છે કે પ્રથમ રસ પછી નિશ્ચયળળ, પછી પ્રયત્ન અને તે પછી ફળ એમ અનુક્રમ રહેલાે છે.

તમારા ચારિત્ર બંધારણમાં કોઈ પ્રકારના અનિષ્ટ લક્ષણા તમને જોવામાં આવે તો તેને પાષણ આપતા બંધ પડો.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મરાતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

પેષાણના અભાવે તે દુર્ગુણા પોતાની મેળે મરી જવાના. તે સાથે એના વિરાધી ઈપ્ટ અંશા તમારી-ફ્રક્યલ્મિ ઉપર ઉપજાવવા પ્રયત્ન કરા. અધમ વાસનાઓને દ્રક્યક્ષેત્ર ઉપર સ્થાન આપવાની ચાકખી ના પાડવાથી, તેમ જ તેમને માનસિક ખારાક આપવા બંધ કરી દેવાથી તે વધતા બંધ પડી જાય છે. જેમ ખાતર અને પાણી આપવું બંધ કરવાથી, વનસ્પતિના રાપો સુકાઈને ક્ષીણ બની જાય છે, તેમ તે તે વાસનાને રસનું પોષણ મળતું અટકી પડવાથી તે ક્ષય પામી આખરે નિર્મૂળ બને છે. આ સૂચના ચારિત્રને ઉત્તમ પ્રકારનું બનાવવા ઈચ્છનારને અત્યંત અગત્યની છે. તેથી પુનઃ કહીએ છીએ કે, એવી અનિષ્ટ ઈચ્છાએ ઉપર મનને સ્થિત કરવાની સમૂળગી ના પાડી દેશ! તમારી વૃત્તિને એ વિષય ઉપરથી ઊઠાવી ખીજા ઠેકાલું ચોડી દેશ ખાસ કરીને કલ્પનાને તે વિષયના રસાસ્વાદ ન કરવા દો. શરૂઆતમાં એમ કરવામાં બહુ મહેનત જણાય છે. કલ્પના વારંવાર છટકી જઇને પોતાના રસપ્રદ વિષયોમાંથી આનંદ ચૂસવા બેસી જાય છે. પરંતુ પ્રત્યેક પ્રયત્નની સાથે તે અધિક અધિક કાખૂમાં આવતી જાય છે. એક વખત તમે કલ્પનાને તેના વિષયથી વિખુડી પાડવા શકિતમાન ખનશો એટલે પુનઃ પ્રયત્ન કરતી વેળા પ્રથમ પ્રયત્નના જેટલી મહેનત પડવાની નહિ. લાલચુ ના બનો. "એક વખતને માટે ભાગવી લેવા દો, હવે પછી કરીથી એમ નહિ કરું." એમ કદી પણ મનને ઢીલું મૂકા નહિ. વાસનાનો ડંખ જ 'એક વખત'માં રહેલો છે. 'એક વખત'ની લાલચ આગળ મૂંડી નમાવી તે પછી તમારા વિજય લાખો કેશ દૂર છે એ જરૂર માનો.

એ સાથે એ પણ એટલું જ અગત્યનું છે કે, એ અનિષ્ટ અંશનું ચિંતન અટકાવવા સાથે ઈષ્ટ સદ્દ્રાણમાં 'રસ' અનુભવવા પ્રયત્ન કરાે. સદ્દ્રગુણનું ગને તેટલું ચિંતન કરાે તેમાં રસવૃત્તિ પ્રગટાવાે. અહુ પ્રેમપૂર્વક, મમતાપૂર્વક એને ચાહાે, અને એ સદ્દ્રગુણના તમારી ચારિત્રઘટનામાં સંપૂર્ણ આવિર્ભાવ થયા પછી તમારી સ્થિતિ કેવી બદલાઈ જવાની એનું રસપૂર્વક મનામય ચિત્ર રચાે. એમ કરવાથી તમે એવી હતે આવી પહેાંચશાે કે જ્યાં એ સદ્દગુણ વિના તમને આવાન મળવાના નહિ. તે વિના તમારું જીવન તમને અધુરું અધુરું ભાસવાનું.

રસવૃત્તિ જાગૃત થયા પછી ઈન્ડ સદ્દગુણુ મેળવવા માટે શ્રદ્ધાની જરૂર છે. એટલે કે 'હું જરૂર તે મેળવી શકીશ ' એવા દઢ વિશ્વાસ જોઇએ. આ 'શ્રદ્ધા' પણ 'રસ'ની માફક માગ્યા પ્રમાણે આવી મળતી નથી. અર્થાત્ મનુષ્યાે ધારે છે તેમ એ 'શ્રદ્ધા' રાખવી કાંઈક આપણા હાથમાં નથી. વાસ્તવમાં 'રસ' જ્યારે ચિંતનથી મળી શકે છે. ત્યારે 'શ્રદ્ધા' કાર્ય વિના સાંપડી શકતી નથી. ધારેલું કાર્ય અમુક અંશે સિષ્ધ થયા પછી જ આપણે તેવું ખીજું કામ કરી શકીશું, એવી શ્રદ્ધા બંધાય છે. વિજય મળ્યા વિના શ્રદ્ધા બંધાતી જ નથી, આથી જેમના દૃદયમાં એ પ્રકારના વિશ્વાસ નથી તેમણે કાેઈ પ્રકારના કાર્યમાં--શરૂઆતમાં નાના કાર્યમાં – ખંત અને ઉદ્યોગ વડે મહેનત કરી સિદ્ધિ મેળવવી જોઈએ. એમ કરવાથી આપણા સામર્થમાં આપણને વિશ્વાસ બધાય છે. દાખલા દલીલાથી શ્રદ્ધા આવતી નથી. તે તેા આપણા હાથે બનેલી કાર્યસિધ્ધિમાંથી જ આવી શકે છે. આમ હાઈને નાના કાર્યોમાં સતત ખંત અને પ્રયત્નથી સંપૂર્ણ વિજય મેળવી શ્રદ્ધા સંપાદન કરવી એ ચારિત્ર ઘડતરનું બીજું પગથિયું છે. આ શ્રદ્ધાનું પ્રમાણ જેટલે કરજજે અધિક હાય છે તેટલે દરજજે મનુષ્ય પાતાના ચારિત્રમાં ઉત્તમ અંશા ઉપજાવવા અધિક અધિક શક્તિમાન બને છે. આ એક પરમ સિદ્ધ આધ્યાત્મિક મહાનિયમ છે કે, શ્રદ્ધાના પ્રમાણમાં જ કાર્ય બને છે. શ્રધ્ધા મનના ચીલાે સાક કરી બધા પ્રતિબધોને બાજુએ ખસેડી નાખે છે, કામમાં સરલતા કરી આપે છે અને વિક્ષોના પ્રસંગે આત્માને અડગ અને સ્થિર રાખે છે. નિર્ભળ શ્રષ્ઠાવાળા મનુષ્યાને કાયર બનતા વાર લાગતી નથી. આવા મનુષ્યા પાતાને તેમ જ 'પારકાને કશા જ ઉપયોગના નથી. જરા વિષમ સંયોગાે આવતાં, અથવા સહેજ વિઘ્ન આવતાં, હાથમાં લીધેલું કામ હે<sub>ઠુ</sub>ં મૂકીને પાતાની નિત્ય જૂની ઘરેડમાં પાતાનું ગાડું વાળી લે છે. આથી પ્રથમ રસ પછી શ્રધ્ધા અને તે પછી કાર્યમાં પ્રવર્તવાના નિશ્ચય અથવા સંકલ્પ. આ સંકલ્પબળના સંબંધે બહુ ગેરસમજીતી પ્રવર્તિલી જણાય છે, ઘણા લોકાે માને છે કે સંકલ્પબળ એ જાણે મુઠીએા વાળી ગુસ્સાથી ભ્રકૃટિ ચઢાવી, જેરપૂર્વક કાઈ આંતરબળના કરેલા ઉપયાગ છે. પરંતુ ખરૂં જોતાં સંકલ્પબળને અને આ બળના દેખાવને કશા જ સંબંધ નથી. સંકલ્પબળ એ એક પરમ સત્તાધારી સત્ત્વની આજ્ઞા છે. જેમ રાજાના એક પ્રસ્તાવમાં કાંઈ ઉપર જણાવ્યું તેવું જેર કે ખળ હાવાની કશી જ જરૂર હાતી નથી. એ પ્રસ્તાવ પ્રમાણે અમલ થવાના એવી શ્રદ્ધાપૂર્વક કરેલી આગ્રા જ બસ છે. તે જ પ્રમાણે આપણા સંકલ્પને, અંદરથી

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આપણું પ્રેરણા કે આજ્ઞા જ કરવાની છે. માત્ર શ્રદ્ધાપૂર્વક તેવા 'ઠરાવ' અહાર પાઠવાની જરૂર છે. સામર્થ્યના મધ્ય-બિંદુમાંથી એ આદેશ-સ્વર પ્રવર્તાવવાની જ જરૂર છે. અભિમાનીની અથવા ' હું'ની આજ્ઞા-આત્માના હુકમ એટલું જ આવશ્યક છે. એ શાંત બળની-શ્રદ્ધાની જ જરૂર છે. તે સિવાય નકામું જેર પછાડવાની તેમ જ ત્યર્થ બળ ક્ષય કરવાની કશી જરૂર નથી.

ચારિત્રમાં ઉત્તામ અંશા પ્રગટાવવા માટે આવશ્યક સામગ્રીનું વર્જીન અમે કરી ચૂકયા છીએ તે આ પ્રમાણે :– (૧) પ્રબળ રસવૃત્તિ, (૨) શ્રદ્ધા અથવા વિશ્વાસ, (૩) સંકલ્પબળ. આ ત્રણ હથિયારથી પરિસજ્જિત થયેલ આત્મા હવે ગમે તેવા વિજય માટે તૈયાર છે. હવે ફકત કાર્યક્ષેત્રમાં જ પ્રવેશવું બાકી છે. કાર્યમાં ઉતરતા પહેલાં આંતરસામગ્રી ઉપર પ્રમાણે હોય તો જ એમાં 'વિજય'નું તત્ત્વ પ્રવેશી શકે છે, એ ભૂલવું જોઈએ નહીં.

### ચારિવનું ઘડતર એ ટેવાનું જ બધારણ છે

ઉપર્શુકત ત્રણે તત્ત્વેાની આવશ્કતા મન ઉપર દૃઢપણે સ્થિર થયા પછી હવે આપણે કાર્યના પ્રદેશ ઉપર આવીએ છીએ.

પ્રથમ તો ચારિત્રને અનુસરતી 'ટેવ' પાડવાની આવશ્યકતા છે. કદાચ તમને 'ટેવ' શબ્દથી નિરાશા ઉત્પન્ન થશે અને આશ્ચર્યથી બાેલી ઊડશો કે શું ટેવથી ચારિત્ર બંધાય છે? હા, એ 'ટેવ' શબ્દમાં જ આ સમગ્ર વાતનું ગુપ્ત રહુરય સમાયેલું છે. આપણું અત્યારનું ચારિત્ર શાનું બનેલું છે, એ તમે બારીક ધ્યાન આપી કદી નેવું હશે, તો તમને માલૂમ પડશે કે, તે વંશકમાનુગત સંસ્કારો અથવા પ્રાપ્ત કરેલી ટેવાનું જ બનેલું છે. અત્યારે પણ વિષયની આલે! ચરી નેશો તો એ વાતની પ્રતીતિ તમને આ ક્ષણે જ મળશે. તમે એવી અનેક પ્રવૃત્તિ અને કાર્યો કરો છે! કે, જેમાં તમને કાંઈ વિચાર અથવા ઉદ્ધાપાહ કરવાની જરૂર જણાતી નથી. તેનું કારણ એ જ હાય છે કે, તેમ કરવાને તમે ટેવાઈ ગયા હા છે! અમુક પ્રકારે જ તમારું પ્રવર્તન છે, કેમકે તેમ પ્રવર્તવાની તમે ઘણા વખતથી 'ટેવ' પાડી છે. તમને હજી એ વાતની શાંકા છે? એમ હાય તો તમે તમારી આસપાસ નજર કરા અથવા તમારા પોતાના અંતઃકરણમાં દિષ્ટ સ્થાપો. અને તમને જણાઇ આવશે કે, તમે ઘણીજુની ટેવા ગુમાવી છે અને નવી ટેવાને તે જૂની ટેવાનું સ્થાન આપેલ છે. ચારિત્રનું ઘડતર એ ટેવાનું જ બધારણ છે, અને ચારિત્રનું પરિવર્તન એ ટેવાનું જ પરિવર્તન છે. આ વાત કદાચ તમે આ વાંચ્યા અગાઉ પણ જાણતા હશે! અને આથી તમને નવું તત્ત્વ કદાચ નહીં મળેલું માનતા હશે. પરંતુ આ વાતને તમારા અંતઃકરણમાં દહપણે અંકિત કરવાથી તમને અનેક મર્મની હશ્ચક્ત અવગત થશે.

તે સાથે બીજું એ સ્મૃતિમાં રાખવું યાંચ્ય છે કે, 'ટેવ' એ આંતરમનમાં રહે છે. ખરૂં છે કે ટેવનું ઉત્પત્તિ સ્થાન આપણા બાદ્ય મનમાં હોય છે, અર્થાત જ્યારે તે નવી જ પડે છે ત્યારે તેને આપણુ ભાનપૂર્વક પોષીને ઉછેરીએ છીએ. પરંતુ જ્યારે તે 'ટેવ' સ્થિર થાય છે ત્યારે તે આપણા અંતઃકરણના અન્યક્ત પ્રદેશમાં ચાલી જાય છે; પછી તે આપણા ચારિત્રના વિભાગ બની જાય છે; પછી તે ટેવને અનુસરવા માટે આપણે કાંઈ ખાસ પ્રયત્ન કરવા પહેતા નથી. પરંતુ તે ટેવ આપણી પ્રકૃતિભૂત બની જાય છે. અંગ્રેજીમાં કહેવત છે કે, Habit is second nature અર્થાત્ ટેવ છે તે બીજી પ્રકૃતિ છે. અરે! બીજી પ્રકૃતિ નહિ પણ દશ પ્રકૃતિ જેટલું તેનું બળ અમે માનીએ છીએ. ડયુક એાફ વેલિંગ્ટનને ટેવમાં એટલી બધી શ્રદ્ધા હતી કે તે પોતાના સૈનિકામાં અમુક પ્રકારની ટેવા દાખલ કરવા માટે બહુ યત્નવાન રહેતા, અને જુદી જુદી કસરતા દ્વારા તેના લશ્કરમાં અમુક ઈષ્ટ ટેવાને નાખ્યા જ કરતા. જ્યાં મુધી તે ટેવ પ્રકૃતિમાં એકરસ ન થાય ત્યાં મુધી પ્રયત્ન કરવા નિરંતર બની શકે તેટલી હતે તે ટેવાનું અનુશીલન કરવતો.

ટેવના સંબંધમાં ડાર્વિન (Darvin) પોતાના સંબંધે એક ઉદાહરણ પોતાના પુસ્તકમાં રજૂ કરે છે. તે કહેતો કે "મારામાં ભય પામવાની ટેવ એવા ઊંડા મૂળ ઘાલીને બેઠી છે કે, જ્યાં ભયના સહજ પણ અવકાશ નહાય ત્યાં પણ હું એકદમ આંચકા પામીને પાછા હઠું છું. હું જ્યારે પ્રાણીઓના સંબ્રહસ્થાન Zoological garden માં જેતા અને કાચના પીજ-રામાં રાખેલા માટા સર્પને, પીજરા ઉપર હાથ મૂકીને જેતો, ત્યારે કેટલીકવાર તે સર્પ મને કરડવાના ઈરાદાથી પીજરા ઉપર પામીને થાડા કદમ દૂર ભાગી જેતા. જો કે મને પાકી ખાતરી હતી

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં નાનરાન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

કે પીંજરાના કાચ એટલા બધા જાડા છે કે, સર્પની ફેલ્યુ ગમે તેટલા જોરથી તેની સાથે અથડાય તા પણ તે ભાંગે તેમના હતી અને મને ઈજા થવાના કાઈ રીતે સંભવ ન હતા, છતાં ભયની ટેવનું જોર મને પાછા ખેંચી જતી. કેટલીક વાર તે દઢ સંકલ્પ કરીને પાછા નજ હઠવાના હું નિશ્ચય કરતા, પણ જ્યાં તે સર્પ જેરથી પાતાની ફલ્યા અફાળે કે તુરત હું ભાગી જતાે અને મારા નિશ્ચય નિશ્ચયને ઠેકાણે રહેતાે."સંકલ્પળળ કરતાં ટેવનું ગળ અધિક છે એમ ડાર્વિન માનતાે હતાે.

પરંતુ અમે હિંમતથી કહીએ છીએ કે, ગમે તેવી પ્રભળ ટેવને આપણા ચારિત્રમાંથી આપણે દ્વર કરી શકીએ તેમ છીએ. શરત માત્ર એટલી જ કે, આપણા આંતરમનમાં એ ટેવથી વિરાધી ટેવ દાખલ કરવી અને વિચાર તેમ જ કાર્યની એક જુદી જ દિશા ગ્રહણ કરવી.

નવી ઉત્તમ ટેવના આપણામાં સંચાર થાય તેવા સંકલ્પ કરતી વખતે જ એ ટેવ આપણે પાડતા હોઈએ છીએ તેમ નથી. વારતવમાં એ ટેવને આપણા બંધારણમાં સ્થિર થવાના ખરા પ્રસંગ એ સંકલ્પ કર્યા પછી જ આવે છે. એ સંકલ્પ અથવા પ્રમળ ઈચ્છા કર્યા પછી આપણું આંતરમન Subconscious mind એ ટેવને પાષવા માંડે છે. આપણે જ્યારે ભાનપૂર્વક અથવા ખુદ્ધિના વ્યાપાર દ્વારા 'ટેવ'ને દાખલ કરતા હોઈએ છીએ, તે વખતે તો આપણે એ કાર્યના ખુદ્ધ જ થોડો હિસ્સા દાખલ કરતા હોઈએ છીએ, પરંતુ એ કાર્યને પૂરું કર્યા પછી જ્યારે આપણા બાહ્યમનને બીજા કોઈ કાર્યમાં પરાવીએ છીએ ત્યારે આપણું આંતરમન તે ક્રિયાને અપનાવી લે છે અને આપણુંને ખબર પણ ન પડે તેમ 'ટેવ'ને આપણી પ્રકૃતિનો વિભાગ કરતું હોય છે. આજે શીખેલા પાઠ આવતી કાલે સરળ થાય છે તેનું કારણ એ જ હાય છે કે, તે દરમિયાનના વખતમાં આંતરમને એ પાઠ ઉપર બહુ કામ કરેલું હોય છે. આંતરમનમાં એક સંસ્કાર દાખલ થયા પછી સમયે સમયે તે પાતાનું કામ કર્યે જાય છે અને સંસ્કારને–ટેવને અળવાન બનાવે છે. આ પ્રકારે ટેવો દાખલ કરવાનું ખરું કામ આપણા મનનો અવ્યક્ત વિભાગ જ કર્યે જાય છે. આપણા બાદ્ય મનને માત્ર તે પ્રકારનો સંસ્કાર દાખલ કરવાનું જ છે અને સંસ્કાર જેવા સંકલ્પળળપૂર્વક, તીલપણે, ધ્યાનપૂર્વક નખાય તેના ઉપર એ ટેવના પોષણનો આધાર રહે છે.

એક લેખકે ઠીક કહ્યું છે કે "Saw an act, Reap a habit; Saw a habit, reap a character; Saw a Character, reap a destiny" અર્થાત્ "કાર્યનું ખીજ વાવા અને ટેવરૂપી ફળ મેળવશા; ટેવનું ખીજ વાવા, અને ચારિત્રરૂપી ફળ મેળવશા. ચારિત્રરૂપી બીજ વાવા અને ઉત્તમ જીવનરૂપી તેનું ફળ મેળવશા." આ પ્રકારે ટેવ એ જ ચારિત્રની નિયામક છે. બાળકોનું ચારિત્ર કેળવવા માટે, આવા પ્રકારે તેમના અંતઃકરણમાં દાખલ કરેલી ઉત્તમ ટેવા ભવિષ્યમાં કેવું સુંદર કામ કરે છે તે સમજાવવાની જરૂર નથી. આપણા દર્શનવેત્તાએા અને ધર્મશીલ મહાનુભાવાએ બાલ્યકાળથી જ ઉત્તમ ટેવા દાખલ કરવાની જે પદ્ધતિ અને આચારા વિહિત કરેલા છે, તેની ખરી કિંમત અને ઉપયોગિતા આ પ્રકારનું ચારિત્ર કેળવવા માટે જ સમજવાની છે. અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્રાચર્ય અને સંતાષ એ આ વિશ્વ તેમ જ પરક્ષાેકમાં સુખ મેળવવાના પરમ સાધના છે. એવા આપણા મહાજનાના સંપૂર્ણ નિશ્ચય હાવાથી, તે સદ્દ્રગુણા આપણા હૃદયના એક અવિચ્છેદ્ય અંશ બની જાય તે અર્થ તેના અનુશીલન ઉપર તેમણે એટલા બધા ભાર મૂક્યા છે કે તેના પુન: પુન: વાંચન, શ્રવણ, વર્તન આદિથી તે સર્વ આપણામાં સુવિદ્ધિત 'ટેવ' રૂપે પરિણમી શકે. એ 'ટેવ' જ્યારે આપણામાં ૮ઢ થાય છે, ત્યારે આપણા બધા કાર્યમાં તે પ્રેરક શક્તિરૂપે વર્તે છે. અર્થાત્ આપણી બધી પ્રવૃત્તિમાં તે સહુચારી ભાવે હોય છે. જો કે આપણને તે વખતે તે હેતુ, પ્રેરકળળ કે ટેવ એકકેનું વ્યક્તભાન કે ઉપયોગ હોતા નથી, છતાં વાસ્તવમાં આપણે તે કાળે એક બળવાન ઉત્તમ ટેવની ઉત્તેજના વહે જ પ્રવર્તતા હેાઈએ છીએ. Herbert Spencer નામના ઉત્કૃષ્ટ પંકિતના વિદ્વાને ખરૂં કહ્યું છે કે:- "The habitually honest man does what is right not consciously because he 'ought' but with simple satisfaction; and is ill at ease till it is done' અર્થાત્ જેને પ્રામાણિકપણ ટેવરૂપ અની ગયું છે, તે વ્યાજબીજ કરે છે, અને તેમ વ્યાજબી કરતી વખતે તે એમ સમજને નથી કરતા કે વ્યાજળી કરવું એ મારી ફરજ છે માટે કરૂં છું; પણ જ્યાં સુધી તેમ ન થાય ત્યાં સુધી તેને ચેન પડતું નથી.

ઘણા વિચારકા અને લેખકા એમ માનતા હાેય છે કે, ઉપયાેગ વિના ભાન રહિતપણે આચરેલું સદાચરણ કંઈ

## प्रथ गुरुदेव इविवयं पं. वानसन्द्रेक सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

કામનું નથી. કેમકે ત્યાં સુવિકસિત નૈતિક સમજને અવકાશ હોતો નથી. આ મત અનેક ઉત્તમ કોટિના વિદ્વાન મનુષ્યો ધરાવતા જણાય છે. દાખલા તરીકે અમેરિકાનો સમર્થ વિદ્યમાન પંડિત Josiar Royce એક રથળે એમ જણાવે છે કે ''The establishment of organised habit is never in itself enough to ensure the growth of an enlightened moral Consciousness." એટલે કે ''માત્ર અંગભૂત ખની ગયેલી કાઈ ટેવ, જ્ઞાનપૂર્વક નૈતિક ભાન ઉપલબ્ધ કરવા માટે પૂરતી નથી." અમે આ મત સામે અમારા નમ્ર વિરાધ રજૂ કરીએ છીએ. અમારી દલીલ એટલી જ છે કે, ગમે તેવી ટેવ માટે પ્રથમ એ ટેવને અનુસરતી ઈચ્છા, માગણી, રસવૃત્તિ હોવી જ એઈએ, તેમ ન હોય તો એ અંગભૂત અને પ્રકૃતિમાં એકરસ બનેલી ટેવને અવકાશ જ કચાંથી હોય ? અને જ્યારે એ ઈચ્છા કે માગણીને એ ટેવની પૂર્વગામી તરીકે સ્વીકારાય ત્યારે એમાં ઉપયોગ અને તૈતિક ભાનનો સ્વતઃ સ્વીકાર અને સમાવેશ થઈ જાય છે. પ્રથમ ઈચ્છાકાળે તૈતિક ભાન હોય જ છે. અને એમ હોય તો જ તેને અનુસરતું વર્તન અને વર્તનને અનુસરતી ટેવ ખંધાય છે. અત્યારે આપણામાં અહિંસાની વૃત્તિ ટેવરૂપે બની ગયેલી છે. તેનું કારણ કોઈ કાળે પૂર્વજનમમાં તે વૃત્તિ તરફ આપણી સંપૂર્ણ રુચિ અને અભિલાષા હોવી એઈએ. એમ ન હોત તો આ કાળે તે વૃત્તિ એક સુવિહિત ટેવરૂપે, સહજભાવે આપણામાં હોઈ શકત નહિ. પ્રથમ અવશ્ય તે વૃત્તિ ફરજરૂપે, ધર્મરૂપે આપણા તૈતિક પ્રદેશમાં સ્થાન મેળવે છે અને આપણી પાસે તે વૃત્તિને અનુસરતું વર્તન કરાયે છે. પુનઃ પુનઃ વર્તનથી તે ટેવરૂપે બની આખરે સ્વયંવહ—સ્વયંસંચાલિત Automatic બની જાય છે. પેછી તો તે આપણા આંતરમનમાં જ રહે છે, અને ત્યાં રહ્યા સ્થા આપણી બધી પ્રવૃત્તિ ઉપર અસર ઉપળવે છે. તેને અનુસર્યા વિના આપણને કદી ચેન પડતું નથી.

આ પ્રકારે આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે, ચારિત્રનું ઘડવું, ફેરવવું, રચવું, એ સર્વ 'ટેવ' ઉપર અવલંખીને રહેલું છે. ખાલ્યકાળથી જ પડી ગયેલી ઉત્તમ ટેવો ભવિષ્યમાં પ્રગટવા યોગ્ય વિજયવૃક્ષના ખીજ તરીકે કાયમ રહી હોય છે. નાનપણમાં જ પ્રામાણિકપણાની ભાવના દહપણે અંકિત થાય તો મોટી વયે તે ટેવને અનુસર્યા વિના તેને ચાલતું જ નથી. તે જ પ્રકારે નાનપણમાંથી જ ખંત, ઉદ્યોગ, ધૈર્ય, પ્રયત્ન આદિ સુંદર ટેવો પડી ગયેલી હોય તો મોટી વયે તે સર્વદેશીય વિજયની ઉપાદાન સામગ્રીનું કાર્ય ખજાવે છે. બ્યક્તિનું, સમાજનું, દેશનું કે વિશ્વનું કલ્યાણ એ ટેવોની સારતા કે અસારતા ઉપર અવલંખીને રહેલું છે. જે દેશામાં કે સમાજમાં એ 'ટેવા' કેળવવા ઉપર લક્ષ્ય અપાતું નથી તેની ઉપર અધાગતિ અને નિષ્ફળતાની છાપ નિરંતર પડી રહેલી જ જોવામાં આવે છે. સારી ટેવાની જેટલી પ્રશંસા કરીએ તેટલી ન્યૂન છે.

#### કલ્પનાશકિત અને આત્મસંયમ

હવે પ્રશ્ન એ ઉપસ્થિત થાય છે કે સારી ટેવા ઉપજાવવા માટે શું કરવું ? તેના જવાબ એ છે કે તમારા મનમાં એક ઈપ્ટ માનસમૂર્તિ રચા અને તે મૂર્તિની આસપાસ તેને અનુરૂપ ખાસિયતાવાળું કલ્પનાચિત્ર ખડું કરા. સ્પષ્ટતાને ખાતર, ચાલા અધિક વિવેચનમાં ઊતરીએ.

આપણી આસપાસ આપણે જે કાંઈ સ્થૂલ રચનાવાળી સૃષ્ટિ જોઈએ છીએ તે બધી એક માનસિક ચિત્રને અનુસરીને બહિર્ભાવ પામેલી છે. વ્યકતપણે કે અવ્યકતપણે એક માનસિક ચિત્રને જ અનુસરીને બધી સ્થૂલ ઘટનાઓ રચાવી માલ્મ પહે છે. કેટલીક રચનાઓ મનુષ્યના આંતરચિત્રને અનુસરીને, કેટલીક પશુઓના મનને અનુસરીને કેટલીક દિવ્ય સત્ત્વની યોજનાઓને અનુસરીને રચાયેલી હોય છે. વિધ્યના નિયમ જ એ પ્રકારે છે કે, પ્રત્યેક રચના પ્રથમ આંતર જગતમાં હોય છે અને ત્યાંથી તે સ્થૂલ જગતમાં અવતરણ પામે છે. ચારિત્રની રચના સંબંધે પણ તેમ જ છે. જ્યારે આપણે એક ઘરની રચના કરવા માગીએ છીએ ત્યારે આપણે શું કરીએ છીએ? પ્રથમ આપણે ઘરની એક સામાન્ય ભાવના મનમાં રચીએ છીએ. તે પછી તે ઘર કેવી જાતનું કરવું તેનું વિશેષ મનામય ચિત્ર ઉપજાવીએ છીએ, તે પછી ઘરની બાંધણી, ઘાટ, સામગ્રી, બારી-બારણાં વગેરે કેવા કરવાં તે સંબંધી સવિશેષ વિગત નક્કી કરીએ છીએ. તે પછી કદાચ કોઈ મિસ્ત્રીને પૂછીને આપણે પ્લાન ઘડાવીએ છીએ. આ પ્લાન અથવા યોજના એ શું છે? આપણા માનસિક પ્લાનનું કાગળ ઉપરનું અવતરણ માત્ર છે. અને તૈયાર થયેલું મકાન એ શું છે? આપણા માનસિક ચિત્રનું બીજાં

## पूर्वय गुरुहेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

સવિશેષ અવતરણ અથવા સ્થ્લ બહિર્ભાવ Physical expression છે. આપણી કલ્પનાની મૂર્તિ બાદ્યભાવ પામે છે અને તે જ પ્રમાણે બધા જ સર્જિત પદાર્થાના સંબંધે સમજવું ત્યાજબી છે. જ્યાં જ્યાં રચના છે, ઘટના છે, વ્યવસ્થા છે, ત્યાં ત્યાં અવશ્ય તે સર્વની પૂર્વગામી યોજના, પ્લાન, બુહિગત ચિત્ર અથવા માનસભાવના હોવી જ જોઈએ.

તે જ પ્રમાણે જ્યારે આપણે આપણા ચારિત્રમાં કાઈ ઈપ્ટ સફ્યુણે ઉપજાવવા માગીએ છીએ ત્યારે પ્રથમ તો આપણા માટે આ પ્રમાણે કરવું ત્યાજબી છે. આપણે કેવા થવા માગીએ છીએ અથવા આપણા ચારિત્ર બંધારણમાં કેવા તત્ત્વો જોવાને આપણે ઈ તેજાર છીએ તેનું સ્પષ્ટ, સુરેખ, માનસચિત્ર રચલું જોઈએ. આ એક જરૂરનું પ્રથમ પગથિયું છે. તમારા માનસચિત્રને અને તેટલું સ્પષ્ટ, શંકા અને ગોટાળા વિનાનું, ચાકખું અને વિગત સહિત રૂપરેખાથી પરિપૂર્ણ રચા અને તે ચિત્રને તમારા મન સાથે સજ્જ જડી લો. એ ચિત્ર જ તમારા ચારિત્રની ઈમારતના પાયો છે. એ પાયાની ઉપર જ તમારું ભાવીનું ચણતર થવાનું છે. એ યોજનાને અનુસરીને જ તમારે રચનાત્મક કાર્ય કરવાનું છે. એ ચિત્ર ઉપર મનને વિરામ પમાડા, તેની પૂજા કરા. જેને કાઈ પ્રકારના જીવન ઉદ્દેશ છે તેમણે તો. આ માનસમૂર્તિનું પૂજન કરવું જોઈએ. સ્થૂલ મૂર્તિપૂજા પણ જો આ ઉદ્દેશને કાઈ અંશે સિદ્ધ કરતી હોય તો. અમે તેને પણ કર્ત્તવ્ય માનીએ છીએ. વિશ્વને 'મૂર્તિપૂજા' વિના ચાલતું નથી–ચાલે તેમ પણ નથી. હાલ તો. આપણે આપણા પ્રસ્તુત વિષયને છોડીને અવાંતર વિષયમાં ઉતરવું યોગ્ય નથી, પરંતુ એટલું તો કહીશું કે, જ્યાં મૂર્તિપૂજા નથી પ્રગતિ, વિકાસ કે ઉતકાંતિ નથી. પણ મૂર્તિપૂજા કથા સ્થાને નથી? બધે જ છે.

કલ્પનાવડે એ ઇબ્ટ સદ્દ્ર્ણોને તમારી ચારિત્ર—ઘટનામાં જુઓ અને જાણે તે તમારામાં અત્યારે જ છે તેમ વર્તો. તે પ્રમાણે તમારું વર્તન છે અને જીવનના પ્રત્યેક પ્રસાગમાં તમે તે ગુણોનો પરિચય આપો છો, એમ મનોમય રીતે જુઓ. ગમે તેવા પ્રબળ પ્રલાભનના પ્રસાગમાં કે વિકટ મામલામાં તમે તે ગુણોનો ત્યાગ નથીજ કર્યો. એમ કલ્પનામાં નક્કી કરા. એ ગુણની ઉપેક્ષા કરવાના પ્રસાગ ઉપસ્થિત થયો હાય, તેને ક્ષણભર છાડી દેવાથી તમને મોટો લાભ થતો હાય; છતાં તમે તેને ખત, ઉત્સાહ, ધેર્યથી સતતપણે વળગીજ રહ્યા છા, એમ કલ્પનામાં જુઓ. વખતના વહેવા સાથે આ ચિત્રનો તમારા જીવનમાં બહિર્ભાવ થયા વિના રહેશે નહીં. કલ્પનાના જળ વડે સિંચાયેલું ચારિત્રનું બીજ મનામય ભૂમિકાની માટીમાંથી ખહારના આકાશમાં અવતરણ પામશે. તે પછી એ સદ્દગ્રણને અનુસરતું જીવન અને વર્તન તમને સ્વાભાવિક, પ્રકૃતિજાત, સહજ થઈ પડશે. પછી તે પ્રમાણે વર્તવામાં તમને મુદ્દલ મુશ્કેલી પડવાની નહિ. ક્રમેકમે તે 'ટેવ' રૂપ બની જશે, અને તમારા સમગ્ર પ્રવર્તનમાં એ 'ટેવ' પદે પદે પરિચય આપ્યા જ કરશે.

ઘણા વ્યવહારુ ડાહ્યા મનુષ્યો અમારી આ વાતને હસી કાઢશે. કદાચ તમે એ કાેટિમાં વિરાજતા હશે તો મનમાં ને મનમાં બાેલતા હશે કે "આ તાે બધી કલ્પનાજાળ છે. દિવસે આવેલું ઢંગધડા વિનાનું સ્વપ્ન માત્ર છે. બહુ તાે આ એક સિદ્ધાંત છે. પરંતુ વ્યવહારુ ડહાપણને અને આવા મનામય ચિત્રને કશાે જ સંબંધ નથી." ખેર, તમને અમારી વાતને હસી કાઢવાની છૂટ છે. પણ તે જ વખતે અમને પણ તમારા તરફ હસવું આવ્યા વિના રહેતું નથી. કેમકે આ ઉપશુંકત નિર્ણય હજારા સમર્થ મનાેવિજ્ઞાન શાસ્ત્રીઓના અનુભવનું પરિણામ છે, અને તે એક સિદ્ધ મનાેવિજ્ઞાન શાસ્ત્રીની બીના છે. હજારા મનુષ્યાએ તે યાજનાને અનુસરીને પાતાના ચારિત્રમાં અદ્ભુત પરિવર્તન કરેલું છે, અને હજારા મનુષ્યાએ 'નવું જીવન' મેળવ્યું છે, સમર્થ જ્ઞાની પુરુષાના એ નિર્ણયને જ્યારે તમે હસાે ત્યારે અમને તમારા અજ્ઞાન ઉપર હાસ્ય આવતું કેવી રીતે અટકે?

ઉપર્યુક્ત વિધિવડે મનુષ્ય ધારે તો પોતાના નૈતિક જીવનને ઉચ્ચ કોટીનું ખનાવી શકે છે, એટલું જ નહિ પણ તે તેની આસપાસના સ્વરૂપને રચવા શકિતમાન ખને છે. તેના નિત્ય જીવનમાં વિજય મેળવવા માટે જે વસ્તુની તેને જરૂર હોય તે પણ તે પ્રાપ્ત કરી શકે છે. જેનામાં ખંત નથી, સળંગ–સતતપણે કામ કરવાની ધીરજ નથી તેઓ પણ આ યુક્તિથી એ કિંદ વસ્તુને પોતામાં જમાવી શકે છે. તેણે 'ખંત'નું મનામય ચિત્ર રચીને તેની 'પૂજા' કરવી જોઈએ; પોતાને કલ્પનામાં ખંતીકા જોતાં શીખવું જોઈએ; કાર્યમાં તેણે તે ચિત્રને અનુસરતું જીવન ગુજારવું જોઈએ અને એમ કરતાં એ વર્તન 'ટેવ' રૂપ બને ત્યારે તે ચારિત્રના વિભાગ બને છે. તેજ પ્રમાણે જેઓ બહુ બીકણ, ડગલે–પગલે ડર

## પ્જય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

ખાવાવાળા અને ભીરુ છે, તેઓએ પાતાની કલ્પનામાં પાતાને નિર્ભય, નિશ્ચિંત, પરમાત્મસત્તાવડે સુરક્ષિત હોવાનું કલ્પવું જોઈએ અને ક્રમે ક્રમે તે વસ્તુ તેના જીવનમાં સંક્રાંત થયા વિના રહેશે નહીં. તેવું એક પણ આચરણ નથી કે, જે આ પ્રકારે વિકસાવી ન શકાય. ચારિત્ર ઘડતરની આ યોજના વડે હજારાે મનુષ્યાેએ પાતાની જાતને નવીજ બનાવી દીધી છે.

આ માર્ગમાં જે કાઈ માેટામાં માેટી મુશ્કેલી હાય તાે તે એ જ છે કે, લાેકાેને પાતાના બળમાં વિશ્વાસ નથી. તેએા ધારે તેવા બની શકે તે વિષયમાં તેમને બહુ જ શંકા રહેતી હેાય છે. 'હું કરી શકીશ' એટલું જ વાકય અર્થ સહિત જો તેઓ કદાચ બાલી શકે તેા તેઓ પાતાના જીવનમાં અદ્ભુત ફેરફાર કરી શકે તેમ છે. પરંતુ કમનસીબે તેઓ એમ જ મનવડે નકકી કરીને બેઠા હોય છે કે અમે તેા જેવા છીએ તેવા ને તેવા જ રહેવા નિર્માયા છીએ. તેમને એટલું ભાન થાય તો કેવું સારું કે તેંએાના આત્મવિકાસનું કામ આ ભૂમિકાએ હજી પરિસમાપ્ત થયું નથી; પરંતુ હજી પૂર્ણતાની પ્રાપ્તિ સુધી આગળ ને આગળ ચાલવાનું છે. પોતાને જેવા થવું હોય તેવા બનવાનું બીજ પ્રત્યેક અંતઃકરણમાં રહેલું જ છે. લાેકા માનતા હાય છે કે, કલ્પવૃક્ષ માત્ર દેવભૂમિકામાં જ છે. આ મત્ર્યભૂમિમાં તાે માત્ર લીંખડા, બાવળ અને કેરડાનાં વૃક્ષા જ છે. પરંતુ તે વાત ખરી નથી. કલ્પવૃક્ષ પ્રત્યેક અંતઃકરણમાં સહજપણે બિરાજેલું જ છે અને તે માગ્યા મુજબ સર્વ કોઇને આપ્યે જ જાય છે. માત્ર ખામી જ એ છે કે, લાેકાેને માગતા આવડતું નથી. પરંતુ જેવા ફળા તમારે જોઈએ તેવા ફળા કાળે કરીને બાહ્ય જગતમાં પણ તે કલ્પવૃક્ષમાંથી અવતરણ પામે છે. કલ્પનાશક્તિ એ ઉદ્દભાવની શક્તિ છે, સર્જનશક્તિ છે. મનુષ્યને મળેલી ઊચામાં ઊચી–સર્વોત્કૃષ્ટ દિવ્ય બક્ષીસ છે. મનુષ્ય જ્યારે આ સત્યની પ્રતીતિ પામે છે, અને તેનાે ઉપયોગ કરે છે ત્યારે તે તદ્દન બીજો જ મનુષ્ય બની જાય છે. તે અગાઉના પામર, રંક, બીરુ, શક્તિહીન મનુષ્ય રહેતા નથી; પરંતુ પાતામાં ઇશત્વના અંશ જગ્રત કરેલા અસાધારણ મનુષ્ય બને છે. તે પછી તેને એમ લાગે છે કે, "સંધાેગા મારા વશમાં છે, સંધાેગાેને વશ હું નથી. મારા વંશકમાનુગત આચરણા ગમે તેવા નરસાં હાય પણ તે સર્વ મારા કળજામાં છે. એ સર્વ સંયોગા, પરિસ્થિતિઓ, વેષ્ટના અને કાળબળરૂપી સમુદ્ર ઉપર થઈને મારું નાવ સલામત–ભયહીનપણે વદ્યો જ જાય છે. સંયોગોને હું ધાર્યા પ્રમાણે બનાવી શકું છું. મારી મરજી ન હોય તેવું મારા વહે કશું પણ કોઈ કાળે બનશે નહીં; કેમ કે, હું સર્વનો સ્વામી છું."

અહા ! આવા આત્મ-સંયમ સમાજમાં કયારે પાતાનું યાગ્ય સ્થાન મેળવશે ? લાંકા તેની કદર કરતાં કયારે શીખશે ? અમેરિકામાં કેટલાક માટા નગરાની વિદ્યાશાળાઓમાં ઉપર્જુકત પ્રકારના 'આત્મસંયત વર્જ' (Self-governed grade) રાખેલા છે અને તેમાં ફકત એવા જ વિદ્યાર્થીઓ પ્રવેશ કરી શકે છે કે, જેઓએ પાતાના ઉપર સંયમના કાંઈ પરિચય આપેલા હાય; જેઓ પાતાના સર્વ કાર્યા તેમ જ મનાવૃત્તિને કાળમાં રાખી શકતા હાય અને જેઓએ પાતામાં અમુક પ્રકારની ઉત્તમ 'ટેવા'ને પ્રકૃતિમાં એકરસ કરી દીધી હાય. આપણી વિદ્યાશાળાઓમાં આ પ્રકારની પદ્યતિ કયારે દાખલ થશે ?

આ વિષયની સમાષ્તિ કરતાં પહેલાં સમર્થ તત્ત્વજ્ઞ પંડિત Herbet spencer ના નીચેના અમર શખ્દોને આ સ્થળે ટાંકવાની વૃત્તિને અમે રોકી શકતા નથી. આત્મસંથમ અને ચારિત્ર વિષે લખતાં તે મહાપંડિત જણાવે છે કે— "In the supremacy of self control consists one of the perfections of the ideal man. Not to be impulsive, not to be spurred hither and thither by each desire, but to be self-restrained self balanced, governed by the just decision of the feelings in Council assembled ×××× that it is which moral education strives to produce. અર્થાત્ "આત્મસંચમની ઉત્કૃષ્ટતામાં આદર્શ—મનુષ્યની સંપૂર્ણતા રહેલી છે. આવેગ અથવા તાત્કાલિક વૃત્તિફ્ષાલને વશ થઈને કાઈ કામમાં ન ઝંપલાવવું, પ્રત્યેક વાસનાતરંગથી અહીં ત્યાં અને ત્યાંથી અહીં ત્રણાયા ન કરવું, આત્મ—દમન કરવું, સમલાવ વિશિષ્ટ રહેવું, બધી વૃત્તિઓને સલામાં આમંત્રણ કરીને તેમણે એકમતે સ્થાપેલ નિર્ણયથી નિયમાવું……..આવી પરિસ્થિતિને ઉપજાવવી એ નૈતિક શિક્ષણનો ઉદ્દેશ છે.'

અમારું પણ આજ લક્ષ્ય છે. 'આત્મ-સંયત વર્ગ'માં તમારી જાતને દાખલ કરવા તમે શકિતમાન ખના એ જ અમારી શુલેચ્છા અને પ્રાર્થના છે.



## प्कय गुरुहेव डविवय पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

## એક નવીન સૃષ્ટિ

લેખક : છેા. હ. 'સુશીલ'

પ્રાણી માત્રને પાતપાતાના જુદા જુદા જગત હોય છે. એક જ સબ્દિ ઉપર વિહરવા છતાં, એક જ સૂયની હું દે તળે વસવા છતાં અને એક જ પ્રકારના અન્નવહે સ્થૂલદેહના નિર્વાહ કર્યે જતા છતાં, પ્રત્યેક જીવનું પાતાનું સાચું વિશ્વ નિરાળું હોય છે. અને તે વિશ્વ જીવના જ્ઞાનના તારતમ્યાનુસાર રચાયેલ હાય છે. સ્થૂલ સબ્દિ ઉપર ત્રણ જીવની દેષ્ટિ—મર્યાદાને લઈને તેનું જગત નાનું—માટું હાય છે અને માનસ તેમજ આધ્યાત્મિકસૃષ્ટિ સંબંધે તો એ વાત તે કરતાં પણ અનેકગણી સત્ય છે. પાણીના બિંદુમાં વસતા એક પારાના મનથી જગત એ બિંદુથી માટું હાવું સંભવતું નથી. શેરીના ફ્રતરાનું જગત, પાતાની શેરી કરતાં વધારે વિશાળ હાવું સંભવતું નથી. એક અન્નાન ગામડીઆનું જગત બહુ બહુ તો પાતાના ગામડાથી થાડાલણા ગાઉ ઉપર સીમાબદ્ધ થયેલું હાય છે. એક વિદ્વાન અને બૂગાળના અભ્યાસીનું જગત નકશામાં આવેલા બે ગાળાર્ધ વડે સીમાબદ્ધ થયેલું હાય છે.

આ પ્રમાણે બધાનું જગત જુદું જુદું હોવા છતાં, તેમાંથી એક પણ જીવની કલ્પના અસત્ય અથવા પાયા વિનાની નથી. કેમકે સર્વને પોતાના જ્ઞાનની મર્ચાદાના પ્રમાણમાં વિશ્વ નાનું—માટું ભાસે છે. ગુજરાતી ત્રીજી ચોપડીમાં કાઠિયાવાડ કે ગુજરાતના નકશા ભણનાર બાળવિદ્યાર્થીની વિશ્વ સંબંધી કલ્પના કાઠિયાવાડ કે ગુજરાત જેટલી હાય છે; ત્યારે એશિયા ખંડના નકશા ભણનાર, જરા આગળ વધેલા વિદ્યાર્થીનું વિશ્વ વધારે વિસ્તારવાળું બનેલું હાય છે. પાતે કેવા વિશ્વમાં વસે છે, તેના ખ્યાલ તેના જગત સંબંધના જ્ઞાન ઉપર આધાર રાખે છે. વિશાળ ખેતરમાં અનાજ લણતા એક અજ્ઞાન ખેડૂત કરતાં નાની સરખી એારડીમાં બેઠેલા ભૂગાળના જ્ઞાનવાળા મનુષ્યનું વિશ્વ અનેકગુણ વિસ્તારવાળું હાય છે. તેનું સ્થૂલ શરીર એારડીમાં પુરાયેલું હોવા છતાં તેનું મન આખા જ્ઞાત વિશ્વને આશ્લેષમાં લઈ શકે છે અને તેથી તે પેલા ખેડૂત કરતાં માટા જગતમાં વસતા હોય છે.

તે કરતાં પણ આગળ વધીએ તો એક વિદ્વાનનું વિશ્વ એકલી ભૂગાળ [જાણનાર કરતાં અસંખ્યગુણ અધિક વિશાળ હોય છે. તેને જણાય છે કે સૂર્ચની સાથે સરખાવતાં આ વિશ્વ એક રાઈના દાણા જેવડું પણ નથી. પાતાના જ્ઞાનવડે તે સૂર્યને પૃથ્વી કરતાં ચૌદ લાખગણા માટે જુએ છે, અને તેથી પણ વિશેષ, આપણી પૃથ્વી જેમ સૂર્ય આગળ કાંઈ હિસાળમાં નથી, તેમ અનેક વિશાળ તારા આગળ એ સૂર્ય પણ રજકણ જેવા છે એવું ભાન તેમની વૃત્તિમાં હાથ છે. ખરેજ જીવનનું જગત તેના જ્ઞાનના પ્રમાણમાં જ હાય છે.

અનેક મનુષ્યોને આ જગત જન્મ; જરા, મરણ, કષ્ટ, ત્યાધિ વગેરે સર્વ પ્રકારના દુઃખાેથી ભરેલું જણાય છે. સંસાર તેમને દાવાનળ જેવા અને શાપપૂર્ણ ભાસે છે અને તેમના અંતઃકરણની સ્થિતિ ફાંસીની શિક્ષા પામેલા કેદી જેવી દીન અને નિર્વેદ ભરી હોય છે, ત્યારે પ્રભુદ્ધ અંતઃકરણમાં એજ જગત દુઃખમાત્રથી રહિત, અપરિમિત સુખ અને આનંદથી ભરેલું પ્રતિબિંબિત થાય છે. આ સૃષ્ટિ તેને લાક્ષણિક સૃષ્ટિ જેવી કલાપૂર્ણ અને જે પ્રકારે હોવી જોઈએ તેવી જ ભાસે છે. એક મનુષ્યને એમ લાગે કે આ વિશ્વની યોજના કરનાર – પછી તે ગમે તે હો–કાઈ નિર્દય અને પોતાના ઉપજાવેલા પ્રાણીઓને કષ્ટથી તરફડતા જોઈ રાજી થનાર દુષ્ટ સત્ત્વ છે; તે યોજનાશાક્ત કાંઈ પણ ઢંગ ધડા વગરની અને આડું દો ઢુ ફાવે તેમ ફેંકી દેનાર અને સ્વેચ્છાએ પ્રવર્તનાર એક પ્રજાપીડક રાજા જેવી તેને જણાય છે. ત્યારે બીજા મનુષ્યને એમ ભાસે છે કે આ યોજનામાં જ્યાં ત્યાં અનંત જ્ઞાન, અપરિમિત ઢહાપણ અને જ્યાં જેવું જોઈએ ત્યાં તેવું જ છે.

જ્ઞાનના ભેદથી એક મનુષ્ય અનંત દુઃખપૂર્ણ જગતમાં વસે છે. ત્યારે ખીજે મનુષ્ય જ્ઞાનભેદથી અનંત સુખપૂર્ણ જગતમાં નિરંતર વસેલા હાય છે. સ્વાભાવિક પ્રશ્ન થાય છે કે આ બેમાં સાચું વિશ્વ કાનું ? પહેલાનું કે ખીજાનું ?

ઉત્તર એક જ હાેઈ શકે, અને તે એકે, ખીજા માનવીનું વિશ્વ સાચું છે. કારણ કે જ્ઞાનના વિકાસવાળી સ્થિતિમાં કાેઈ સ્થાને દુઃખરૂપતા દેખાવી નથી. વળી તે ભાન સ્થાયી રહે છે, અને કાેઈ દિવસ લાેપ પામતું નથી. દુઃખવાદી

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

મનુષ્યનું દુઃખ જ્ઞાનની ભૂમિકામાં પ્રવેશ થતાં અળપાઈ જાય છે. આથી જે અસ્થિર અને વિશેષ જ્ઞાનના પ્રકાશમાં લેશ્ય પામવાના સ્વભાવવાળું છે તે સત્ય તરીકે ગણાવા યોગ્ય નથી. જે સ્થિર, અચળ અને શાશ્વત છે, તે જ સત્ય ગણાવા યોગ્ય છે. તેમ છતાં જ્યાં સુધી મનુષ્ય અજ્ઞાનમાં છે ત્યાં સુધી તેને મન પોતાનું જગત અત્યંત સત્ય અને સ્વાભાવિક જણાય છે. અને તે કાળે તેને માટે તે જ જગત સત્ય છે. પરંતુ આગળ ઉપર તે ભાવના ફરી જઈ તે સ્થાને સુખ અને આનંદની ભાવનાની પ્રતિષ્ઠા થવી સંભવિત હોઈને, તે તે દુઃખવાદીની વિશ્વકલ્પના અસત્ય બને છે.

જેમની જ્ઞાનમર્યાદા ખહુ સાંકડી છે, તેઓ એમ માનતા હોય છે કે એવી જ્ઞાનપ્રવૃદ્ધ અવસ્થાવાળા અને સંપૂર્ણ સુખનું આસ્વાદન કરવાવાળા જીવાતમાંઓ અહીંથી કરાડા ગાઉ દૂરની કાઈ દિવ્યસૃષ્ટિમાં રહેતા હશે! તેમના અંતઃકર-ષમાં એજ વાત દેહ ખની ગઈ હાય છે કે, આંહી તો દેખીતી રીતે જ જ્યાં ત્યાં દુઃખ અને નિવેદમયતા ભરેલી છે અને તેથી સુખના લેશ પણ સંભવ નથી, સુખવાળી સૃષ્ટિ તો આ દુઃખવાળી સૃષ્ટિથી ઘણે જ અંતરે દૂર આકાશના કાઈ ભાગમાં લટકેલી હોવી જોઈએ! લોકો એ સૃષ્ટિને સ્વર્ગભૂમિ કહે છે અને તેવી સુખભૂમમાં જવાના પરવાના મેળવવા માટે વિવિધ ક્રિયાઓ કરે છે. આવી વાતા પ્રાકૃત મનુષ્યાને માટે જ તેમની સમજણમાં ઊતરે તે માટે રચવામાં આવી હોય છે. વસ્તુત: અંતઃકરણની સખમય અવસ્થાને (સ્થિતિ-વિશેષને) અને એ સ્થાનને કશો જ સંબંધ નથી.

જેટલી જ્ઞાનની કળાએા તેટલા વિશ્વો છે. અર્થાત્ સ્થૂલ વિશ્વ તેનું તેજ રહેવા છતાં જેમ જેમ અજ્ઞાનના આવરણો છેદાતા જાય છે તેમ તેમ તે નવા ઉપલબ્ધ થયેલા જ્ઞાનના પ્રકાશમાં વિશ્વ નવું રૂપ ધારણ કરતું જાય છે. વિશ્વ બદલાતું નથી. પણ મનુષ્યના આત્મા તેની સમજણ બદલાય છે. બાહ્યવિશ્વ એ મનુષ્યની આંતરાવસ્થાની પ્રતિછાયા માત્ર છે. વિશ્વના ઉપર સમજનો જેવા પ્રકાશ પડે છે તેવું રૂપ તે ધારણ કરે છે.

આથી સુખવાળી અવસ્થા માટે કાેઈ સ્થાનવિશેષની અગત્ય નથી; જેની અગત્ય છે તે 'સ્થિતિ–વિશેષ'ની છે. સ્થાન સ્થિતિને બદલી શકતું નથી, પણ સ્થિતિ સ્થાનને બદલે છે. સ્થિતિ બદલાતાં સ્થાનના પ્રભાવ કરી જાય છે. મનની સ્થિતિ બદલાતાં નંદનવન મરુભૂમિના દેખાવ પહેરી લે છે, અને મનની સ્થિતિ બદલાતાં સહરાતું રણ કાશ્મીરની હિસ્યાળી ઉપવન લક્ષ્મી બની જાય છે.

મનુષ્યના અંતઃકરણની એક એવી આધ્યાત્મિક સ્થિતિ છે કે જ્યાં તેના પ્રવેશ થતાં, આ ચર્મચક્ષુને ભાસતા વિશ્વથી અત્યંત ભિન્ન જગતમાં તેના પ્રવેશ થયા હાય એમ તેને ભાસે છે. જો કે તે વસ્તુતઃ જે સ્થાને હાય છે ત્યાંના ત્યાં જ રહે છે, છતાં પાતાના મનથી તે કરાડા ગાઉની દ્વરની સૃષ્ટિમાં આવેલા હાય છે. આ જગતનું અને તે જગતનું મુદ્દલ મળતાપણું રહેતું નથી. આ નવા જગતમાં આવ્યા પછી પૂર્વના જગતને રહેવાનું કચું સ્થાન હતું તે પણ તેને જડતું નથી.

આ આધ્યાત્મિક જગતના સંબંધમાં સામાન્ય લાેકાનુભવ અત્યંત મંદ છે અને તેથા તે સંબંધ તેમના અંતઃકરણમાં વિવિધ કલ્પનાઓ હાેય છે. કેટલાક એમ કહે છે કે મરણ પછી ઉત્તમ પુરુષા તે જગતમાં પ્રવેશી શકે છે. અર્થાત્ સ્વર્ગાદિ લાેક તે આ જગત હશ્વે એમ ઘણાખરા માને છે અને આ જન્મના અંતે તેને મેળવવા માટે અનેક અનુષ્કાના કરે છે. પરંતુ ખરી રીતે ઉપર્યુકત આધ્યાત્મિક સ્થિતિ એ સ્વર્ગાદિ લાેકસૂચક નથા. શુદ્ધ સત્ત્વના પ્રકાશથી જેમની મતિ પ્રકાશિત થયેલી હાેય છે, અથવા જેમના આત્મા ઉપરથી માહના આવરેલા ખસી જઈ પાતાના વાસ્તવિક સ્વરૂપના ભાનમાં પાતે આવ્યા હાેય છે. તે પ્રકાશની તે એક અવસ્થા વિશેષ છે અને તે આ લાેકમાં જ પ્રાપ્ત થવા યાેગ્ય છે.

તે જગતની સાથે સંબંધમાં આવનાર મહાજનોનો એવો અનુસવ છે કે તે કાળે આ જગત જેવું આપણને જણાય છે તેવું દેખાવું બંધ પહે છે. તેઓ કહે છે કે આ પ્રતીત થતું જગત તે સત્ય જગતની છાયામાત્ર છે. આ સ્થ્લ જગત જ્યારે ખાેટું છે ત્યારે તે જગત સત્ય છે. તે સંપૂર્ણ ચૈતન્યમય છે. જે કાંઈ થઈ ગયું છે, અને હોવા યોગ્ય છે તે સર્વનું તે દૈવી મૂળ છે. જુદા જુદા મહાત્માઓ તે જગતને જુદી જુદી વાણીમાં વર્ણવે છે. છતાં તે સર્વના કથિતાશય એક જ પ્રકારના હોય છે. આપણને ભાસતા વિધ્વમાં તે વિધ્વની સાચી સરખામણી કરવા યાગ્ય કંઈ જ ન હોવાથી તે

## प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

વિશ્વનું મહાજનાએ આપેલું વર્ણન આપણને બરાબર મેળ લેતું જણાતું નથી. તેમ છતાં જેમની અુદ્ધિ તે શુદ્ધ સત્ત્વના પ્રકાશથી સહેજ પણ પ્રકાશિત થયેલી હાેય છે, તેઓ એ પ્રકારના વર્ણનમાં પાતાના જ ઝાંખા અનુભવનું પ્રતિબિંબ જુએ છે અને એ વિશ્વના અનુભવ કરનારની ગમે તેવી ભાંગીત્દી વાણી સાથે પાતાના અનુભવનું સાદશ્ય ઘટાવી લે છે.

અગ્રાનરૂપી અંધકારના વિલય થતાં તે પ્રકાશમય જગતનું ભાન થવા યાંગ્ય છે. તે દિવ્ય જગતમાં જન્મ, જરા, મરણ, વ્યાપિ, દુઃખ અવ્યવસ્થા આદિ કશું જ નથી. ત્યાં સ્થળ અને કાળની મર્યાદાઓ તૃડી પડેલી હોય છે. ત્રણે કાળ તેમને એક જ કાળ છે. જ્યાં નવું જૂનું થયા કરતું હોય ત્યાં જ કાળના સંભવ છે અને તેથી જ કાળની વ્યાખ્યા પણ આપણા શાસ્ત્રકારાએ એવા પ્રકારની આપી છે કે "જે નવાનું જૂનું કરે છે તે કાળ છે." હવે તે વિશ્વમાં કશું જ અવરથાંતરને પાત્ર નથી. અચળ, અવિકારી અને સદાકાળ એક જ સ્થિતિમાં તે રહેવાવાળું હોઈ કાળનું અસ્તિત્વ ત્યાં નથી. દથળ સંબંધે પણ તેમજ છે. તે દિવ્ય પ્રદ્ભાત્મક વિશ્વ સાથે તે મહાત્માનું એકથ થવાથી જ્યાં જ્યાં તે શુદ્ધ સત્ત્વના આવિર્ભાવ છે, ત્યાં ત્યાં તે પણ છે, અને એવું કોઈ સ્થાન નથી. કે જ્યાં તે શુદ્ધ પ્રદ્ભાત્વ વળતમાં તો સર્વ એકરસ-નિરવધિ ચિતિમહાસાગરરૂપ છે. પરમાત્માના અનુભવ તે આપણા અનુભવ થાય છે. વસ્તુતઃ આપણે પછી તે પરમ-આત્માથી જુદા હોતા નથી. આપણું પૃથકત્વ ત્યાં વિલય પામે છે. અને જુદાઈની દીવાલ તૂડી પઢે છે. સર્વત્ર શાંતિ, આનંદ, પૂર્ણતા જણાય છે. આનંદ અને સુખ માટે ઉપલોગના નિમિત્તની જરૂર પડતી નથી. અસ્તિત્વમાં હોવું એ જ આનંદમય હોવા તુલ્ય છે. To be is to be happy વેદાંતના પ્રદ્ભાસાક્ષાત્કાર, ખુધ્ધાનું પરિનિર્વાણ, યોગીજનાની સમાધિ, જેનાનું કેવલ્ય Alone with the alone, સૂરીએની પ્રિયાની ભેટ, એમર્સનનો over soul એ બધું જુદી જુદી વાણીમાં એક જ અનુભવનું ઉચ્ચારણ છે, અને તે ઉપર્યુક્ત આધ્યાત્મિક સૃષ્ટિ સાથેના સંબંધ છે.

એ નવું વિશ્વ આ પ્રતીત થતા વિશ્વથી ઘણે દૂર આવેલું કાેઈ સ્થાન વિશેષ છે એમ નથી. તે આંહી જ છે. તમે પૂછશા કે "અગર જો તે આંહી જ છે તો શા માટે તે દેખાતું નથી ? જો તે હાય તા કઢી મને એકને ન દેખાય, બેને ન દેખાવ, પાંચ પચીશને ન દેખાય, પરંતુ તમે દુનિયાના લગભગ બધા જ મતુષ્યોને પૃછીને ખાતરી કરા અને તમને એકી અવાજે તેઓ કહેશે કે "અમારા અનુભવમાં તેવું જગત કદી જ આવ્યું નથી. અમે તે હોવાની વાતો સાંભળી છે, પરંતુ તે વાતા કાેઇ કલ્પનામાં વસનાર કે સ્વપ્નામાં જ વિહરનારાએાએ ગાેઠવેલી હાેય એમ જણાય છે. તેમ ન હાેય તાે શું આ કરાેડા મનુષ્યાેના અનુભવ ખાેટા અને એકાદ ચસકી ગયેલા મનુષ્યનાે અભિપ્રાય સાચાે ગણવાે ?" દુનિયાની બહુમતી ઉપર જેમણે સત્યની કસોટીનું ધારણ બાંધેલું છે, અને ઘણા માણસાે કહે તે જ સાચું એમ જેમની મતિમાં રઢે થઈ ગયું છે તેમને માટે તો ખધી જ દલીલાે વ્યર્થ છે. ખરું છે કે એ નવી સૃષ્ટિનાે અનુભવ કરનારા માણસાની સંખ્યા કાંઈ કરાેડની થવા જવી નથી; અને આ ઇંટ માટીની સૃષ્ટિના અનુભવીજનાે સાથે સરખાવતા તે મહાજનાેની સંખ્યા નહિવત જ છે. તો પણ ડાહ્યા જનાતું સત્યનું માપ "ઝાજીં તે ખરું અને અલ્પ તે ખાડું" એવું કદી હોતું નથી. સત્યના આધાર તેને માનનાર કે ન માનનારાની સંખ્યા ઉપર નથી. તેના અનુભવ ઘણાને નથી થયા તેથી તે સત્યને કશી જ હાનિ કે એાછા-વત્તાપણું નથી અને તે સાથે સત્યની એ પણ કસોટી છે કે તે સત્યનું ઉચ્ચારણ કેવા ચારિત્રવાળા પુરુષોએ કરેલું છે. એ નવી સ્ષષ્ટિની શોધના ઢેંઢેરા આજકાલ ટાળામધ ફરતા અને ભીખ ઉઘરાવતા મંડળાએ નહીં, પણ જેના ચરણમાં ચક્રવર્તી રાજાએાના મણિમંડિત કિરીટા રાળાતા, અને જેમના પ્રતાપ આગળ વિશ્વની સમગ્ર વિભૂતિ બે કર જોડી મસ્તક ઢાળી ઊભી રહેવી, તેવા અનેક ઋષિ–મહર્ષિએા વડે થયેલા છે. કાેઈ સત્યતાનાે આધાર તે વાત કરનારની સંખ્યા ઉપર નહિ, પણ તે વાત કરનારના ચારિત્ર ઉપર હાેવા જોઈએ. અને તે ધારણથી જેતાં એ નવી સૃષ્ટિ સંબ'ધે ઘાષણા કરનાર મહાજનોના અનુભવ મુદ્દલ શંકાપાત્ર હાેવા સંભવતા નથી.

તે નવી સૃષ્ટિ આજ સ્થળે હાજર છે. મને કે તમને તે નથી અનુભવાતી તેનું કારણ એ જ છે કે આપણે તેના 'ભાનમાં' પ્રવેશ્યા નથી. આપણા અનુભવ કે જ્ઞાનના આધાર માત્ર તે જ્ઞેય કે અનુભવના વિષય બનાવનાર વસ્તુના હાેવાપણા ઉપર નથી, પરંતુ તે જ્ઞેય પદાર્થ સાથે આપણે 'ભાનમાં' આવીએ તે ઉપર છે. જ્ઞેય પદાર્થ હાેય પણ તે આપણી જ્ઞાન મર્યાદામાં ન આવતાે હાેય તો તે આપણે માટે નહિ હાેવા તુલ્ય જ છે. મને, તમને અને કરાેકા માણસાેને તે નવું વિશ્વ

## पूराय ગુરુદેવ કવિવર્ય મેં. णामयन्द्रे अहाराज कन्सराता हिंह स्मृतिग्रंथ

નથી પ્રતીત થતું તેનું કારણ તે નવું વિશ્વ છે જ નહિ માટે નથી પ્રતીત થતું, એમ કાંઈ નથી, પરંતુ આપણે બધા તેના લાનમાં નથી પ્રવેશ્યા માટે નથી. જેઓ એ વિશ્વના સહેજ સરખા પણ ભાનમાં પ્રવેશ્યા છે, તેમને એ વિશ્વના હોવા-પણાની સંપૂર્ણ ખાતરી થયેલી છે. અમે, તમે અને સર્વે એ જગતમાં પ્રવેશવાના અધિકારી છીએ. આપણું અંતિમ નિર્માણ પણ એ જ છે. તેમાં પ્રવેશ્યા વિના કોઈને ચેન પડે તેમ નથી. આપણું હમેશાં અતૃપ્ત, અસંતુષ્ટ રહીએ છીએ, તેનું કારણ એ જ છે કે આપણા આત્મા તે સૃષ્ટિમાં પ્રવેશવા તત્પર થઈ રહ્યો છે. સુખ, આરામ, વિશ્વંતિ, ચેન એ બધું અહીં નહિ પણ ત્યાં જ છે. ઈચરની સૃષ્ટિ એ જ આપણું છેવટનું નિવાસસ્થાન છે. મહાત્મા જિસસ તેને 'પિતાનું સામ્રાજ્ય' કહી સંબાધતા ગયા છે. મહાત્મા સેન્ટલપાલ તેને 'પ્રભુના પ્રસાદ' Lord's Manson ની સંગ્ના આપતા ગયા છે. સર્વ મહાજનાની આંગળી તે તરફ જ હતી. સર્વ મહાજનાના ચક્ષુ તે ભણી જ ઢળેલા રહેતા અને દીનવાણીથી તે મહારાજ્યમાં, તે સુખપૂર્ણ સૃષ્ટિમાં ખેંચી લેવા પિતાને પ્રાર્થતા હતા.

સંપૂર્ણ મુકતત્વ, [સંપૂર્ણ નિરામયતા, સંપૂર્ણ સુખ, સર્વોત્કૃષ્ટ ઉન્નતિ અને ક્રમિક વિકાસના તે અંત છે. તે અવસ્થા એ વાણીના વિષય નથી કેમકે 'તે' સૃષ્ટિના અને 'આ' સૃષ્ટિના અનુભવ સાથે કશું જ સામ્ય કે સાદશ્ય નથી. આપણી અનુભવ મર્યાદામાં જે જે વિષયો આવ્યા હોય તેના જ સંસ્કાર આપણા મન ઉપર હોય છે. અને એવા સંસ્કારથી ઝુકી પડતી વાત આપણા આગળ કોઈ કરે તો તે આપણા ગળે ઊતરતી નથી. આમ હાલથી નવી સૃષ્ટિના ખ્યાલ વાણી દ્વારા લાવવામાં માટા અંતરાય છે. અનનુભૂત વિષયને અનુભૂત સંસ્કારાની વાણીમાં કેવી રીતે દર્શાવાય ? આથી જેમણે જેમણે આવા પ્રયત્ન કર્યો છે, તેમણે માત્ર અહીં પ્રતીત થતા સુખ કે આનંદનો ગુણાકાર જ કર્યો છે. સુખ કે આનંદનો પ્રકાર એના એ જ રાખી માત્ર તેને અનંતગુણે ગુણી નાખી તેનું પ્રમાણ વધાર્યું છે. અને આમ કરવા સિવાય તેમને બીજો રસ્તા પણ ન હતો. આથી તે વાત અર્ધસત્ય છે. સુખના પ્રકાર તેમજ પ્રમાણ તે નવી સૃષ્ટિમાં છેક જ જુદા છે અને તે અનુભવથી જ તેના ભાનમાં પ્રવેશ્યા પછી જ–જાણી શકાય છે. વર્ણન વાંચવાથી તેના સાચા ખ્યાલ આવતો નથી. વર્ણનનો હેતુ માત્ર મનુષ્યોને તે ભણી વાળવાના જ છે અને એમ થયે વર્ણનનો પ્રયત્ન સફળ ગણાવા યોગ્ય છે. શાસ્ત્રો અને શાસકારા મનુષ્યોમાં પ્રસુ પ્રત્યેની માત્ર ઉત્કંદા જ ઉપભવી શકે છે. આ પ્રતીત થતાં વિશ્વ કરતાં અનંતગુણ ચહિયાતું એક નવું વિશ્વ છે એટલી આપણને ખાતરી જ આપે છે. બાદીનું બધું મનુષ્યે જાતે કરવાનું છે. કુંચી તેમની પોતાની પાસે છે.

આ નવી સૃષ્ટિના ભાનમાં પ્રવેશવાના રસ્તા કયા ? પ્રભુના પ્રાસાદ ખાલવાની કૂંચી કયાંથી મળવાની છે? એ પ્રશ્ન આ સ્થળે સ્વાભાવિક છે. પ્રથમ તો તે પ્રદેશમાં પ્રવેશ કરવાની, તેને પ્રાપ્ત કરવાની અત્યંત પ્રખળ, તીવ્ર ઈચ્છા મનમાં પ્રગટવી જોઈએ. આ પ્રદેશમાં સ્થિતિ કરવાના એક જ ઉદ્દેશ સેવવા જોઈએ. પ્રત્યેક વિચાર, પ્રત્યેક શબ્દ, પ્રત્યેક કાર્યમાં વૃત્તિ એ પ્રદેશ સાથે વધારે ને વધારે અનુસંધાનવાળી થાય, એવા અંતરથી ઈપ્ટ હેતુ હોવા જોઈએ અને પ્રવૃત્તિમાત્ર એ અંતિમ હેતુની સિદ્ધિને અર્થે જ હાવી જોઈએ.

આટલું થયા પછી આત્મા તે વિશ્વમાં પ્રવેશવા તૈયાર થયા હાય છે. પછી માત્ર તેને એક જ કાર્ય બાકી રહે છે. તે કાર્ય કાઈ વિધિ, કિયા, કે અનુષ્ઠાન નથી; તપ, જપ, મંત્ર, પ્રાણાયામ, આસનસિદ્ધિ કે કાઈ તેવું જ સાધન વિશેષ નથી; પણ પ્રસુના પ્રાસાદ ભણી જવા માટેનું આ સાધન તે માત્ર 'શ્રન્દ્ધા' છે. પ્રસુના મહારાજ્યની સાથે સંબંધમાં આવવા માટે જેની ખાસ જરૂર છે તે આ એક જ તત્ત્વ છે. મનુષ્યા તે વાતને પહેલેથી સાંભળતા આવ્યા છે. આ સ્થળે કાંઈ પ્રથમ જ તેમના વાંચવામાં આવે છે તેમ કાંઈ નથી, છતાં મનુષ્ય સ્વભાવનું બંધારણ જ એવું છે કે પાંચ પચીસવાર સાંભળેલી વાતને તેઓ સામાન્ય કહીને તરછાહી કાઢે છે અને એ જૂની વાતમાં કશા જ રસ તેઓ લેતા નથી. છતાં મુકિતપાટણ સુધીની મુસાફરી એ જ વાહનમાં કર્યા સિવાય આત્માને છૂટકા નથી, કેમકે તે સિવાય બીજું વાહન જ નથી. જેન શાસકારોએ તેને સમ્યક્ત્વનું મૂળ કહ્યું છે. જિસસે તે Faith ને તેના ત્રણ મૂળ મંતબ્યામાં પ્રથમ સ્થાન આપ્યું છે. કૃષ્ણે પણ અર્જુનને ''સર્વ ધર્મા છોડી મારે શરણે આવવાનું" કહ્યું છે. જુદા જુદા ધર્મસ્થાપકોએ તે 'શ્રન્દ્ધા' સ્વરૂપને ઇશ્વરપરાયણતા આદિ શબ્દો વહે બાધેલું છે. પરમાત્મ-સ્વરૂપમાં દૃદયની દઢ માન્યતા અર્થાત્ તે આધ્યાત્મિક સૃષ્ટ છે અને હું તેમાં પ્રવેશવા યોગ્ય છું એવા ચાહ્રસ નિશ્વય, એ પરમાત્મતત્ત્વની સાથે સંબંધમાં

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનરાન્દ્રેજ મહારાજ જન્મશનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

આવવાના ધારી માર્ગ છે.

ખરું છે કે, એ પરમ તત્ત્વને આપણે અત્યારે જેઈ શકતા નથી અને તેથી આપણું તે સંખંધનું જ્ઞાન તે માત્ર બ્રહ્માજન્ય જ્ઞાન જ છે. તેમ છતાં તેવી એક સૃષ્ટિ છે એ વાત ચાક્કસ—નિસંદેહ સત્ય છે. અનેક મહાજનાએ તે પ્રાપ્ત કરેલી છે અને તિઃસ્વાર્થ ખુષ્ટિથી આપણી દૃષ્ટિને તે માર્ગ ભણી વાળતા ગયા છે. આ કાળે પણ ઘણા મનુષ્યાએ તેનો અનુભવ કર્યો છે, અને ન્યૂનાધિક અંશે તેના ભાનમાં આવ્યા છે. શરૂઆતમાં આપણે ધેર્યપૂર્વક બ્રહ્મા રાખવી જોઈએ અને એ પરમ તત્ત્વને શરણે આવવું જોઈએ. તૈયાર થયેલું દૃદય આ ભાવને ત્વરાથી ચહ્યુ કરી શકે તેમ છે. તે પરમ તત્ત્વની કલ્પના બ્રહ્માવાનને અશકય નથી. "તે તત્ત્વન તે સૃષ્ટિ, અનંતસુખપૂર્ણ—આનંદપૂર્ણ—ચિતિસ્વરૂપ છે અને હું તેમાં હુમેશાં ખેંચાઉ છું. દ્વાળુ પિતા હુમેશાં મને—તેના બાળકને—તેના મહારાજય ભણી આકર્ષે છે." એમ ભાવવું જોઈએ. આપણા સમગ્ર જીવનને અને આપણા જીવનના સંબંધવાળી પ્રત્યેક વસ્તુને તે પરમાત્માને ચરણે સોંપી દેવી જોઈએ. આપણા અને આપણા સર્વ વ્યવહારના નિયંતા આપણે તેમને જળનાવવા જોઈએ. આપણા સ્થની લગામ, અર્જુનની માફક આપણે તે કૃષ્ણ પરમાત્માને—તે દિવ્ય સત્ત્વને સોંપવી જોઈએ. આમ કરવાથી આપણે તે આધ્યાત્મિક વિશ્વ માં સ્વભાવથી જ આકર્ષાઈએ છીએ. કેમકે ઈશ્વર અને તે આધ્યાત્મિક વિશ્વ જુદ્દા નથી. પ્રભુના હાથમાં જ આપણું સાયલું સર્વસ્વ સોંપી દીધું. તેના અર્થ જ એ કે આપણે તેના વિશ્વમાં પ્રવેશ કર્યા, અને જેટલે અંશે આપણે આપણું સમગ્ર તેને સમપ્યું હોય છે, તેટલા અંશે આપણે તેના મહારાજયમાં પ્રવેશ હોઈએ છીએ.

જ્યારે આપણા યાંગક્ષેમના રથ આપણા અભિમાન હાંકવા મૂકી દે અને પરમાત્માને તે હાંકવા દે છે ત્યારે તે જે માર્ગે જવા યાંગ્ય છે તેજ માર્ગે જાય છે; પછી તે નવી સૃષ્ટિ ભણી જ હાય છે. આપણી ઈચ્છા એ પછી આપણી વ્યક્તિગત ઈચ્છા હોતી નથી. પરંતુ આપણા અભિમાન દ્વારા પરમાત્મા જ ઈચ્છા કરે છે. આપણે માત્ર તેના હથિયાર અનીએ છીએ. આપણી વિભૂતિએમ પછી પ્રભુની વિભૂતિએમ હોય છે. અલ્પને સ્થાને અનંત ભરાવા માંડે છે. આપણી ક્રિયામાત્ર તે પરમાત્માના સ્કુરણ અને આદેશથી જ થાય છે. જેટલે અંશે મનુષ્ય પરમાત્માને આપીન બને છે, તેટલે અંશે તે પરમાત્મા થાય છે.

આ જીવન પ્રભુને અર્પાયા પછી વ્યક્તિ તરીકેનું જીવન પ્રભુના મહાજીવનમાં ભળી જાય છે. પાતાનું એવું કશું જ રહેતું નથી. જે કાળે જે સાધન પ્રાપ્ત હાેય છે તેના ઉપયાગ પરમાર્થે જ પ્રભુ પ્રેરે તે પ્રમાણે–થયે જાય છે. જીવન એક મહાયત્ર જેવું સ્વાર્પણમય બની રહે છે. કાેઈ પણ પ્રકારના ફળમાં રતિ રહેતી નથી. પ્રભુ તેના દ્વારા માત્ર ફળની વહેંચણી જ કરે છે. અહંકાર, સ્વાર્થપરાયણતા, વ્યષ્ટિ પ્રત્યેકની આકાંક્ષાએા એ બધું તૃટી પડે છે.

બંધુ ! **આ**પણે બધા તે સૃષ્ટિના વારસદાર છીએ. માત્ર ઈચ્છા અને શ્રદ્ધાની જરૂર છે.



## વૈરાગ્ય

લેખક : <mark>છેા. હ. 'સુરીલ</mark>'

લોકો કહે છે કે જ્યારે વિશ્વના ઝાંક પડતી દશાનાં ક્રમ ઉપર હાય છે, ત્યારે પદાર્થમાત્ર પાતાના રસકસ ચારે છે, જનની ધરતી પાતાની માધુરી પાતાના જ ઉદરમાં ગાપવી રાખે છે. સગાઓનું સગપણ અને ગાળનું ગળપણ મંદ ધતું જાય છે. આ લાકમાન્યતા સાચી ગણવામાં આવે તો તો સાથે જમાનાની પડતીનું એક બીજું વધારાનું લક્ષણ અમે ઉમેરવા માગીએ છીએ. તે એ કે, જેમ પદાર્થા પાતાના રસ ચારે છે, અથવા તેમાંથી રસ ઊડી જાય છે; તેમ અવનતિના કાળમાં યુગની સંસ્કૃતિના પરિચારક મહાન અર્થપૂર્ણ જીવંત શબ્દો પણ પાતાના અર્થ ચારે છે, અથવા તેમાંથી અર્થના મૂળ ભાવ ઊડી જાય છે. મહાન શબ્દોમાંથી અર્થ ગુમ થયા પછી તે શબ્દો મહાન પુરુષના મૃતદેહ જેવા માત્ર પૂજકાને જ ઉપયોગના રહે છે. કૃષ્ણ વિનાની દારકા જેવાં તે સુકાં અને રસહીન મની જાય છે.

## पूर्वय गुरुदेव डिवियर् पं. नानसन्द्रेक सहाहाक कन्सकालिह स्मृतिग्रंथ

આપણાં દર્શનની પડલીનું કારણ મને પૂછવામાં આવે તો હું એટલા જ ઉત્તર આપું કે, દર્શનના પ્રાણભૂત શબ્દોમાંથી અર્થ ઊડી ગયા છે. જૈન દર્શનના અનુયાયી સમાજ, તે દર્શનના સંસ્થાપકે જે અર્થા શબ્દના વાહન દ્વાસ યોજ્યાં છે તે ગુમાવી બેઠા છે. એ મહાન ભાવનાના તેમનાં દદયમાંથી લાપ થયા છે. તેથી શબ્દા, શાસ્ત્રો અને સિદ્ધાંતા તેના તે છતાં તે સમાજના શ્રેય અર્થે નિષ્ફળ છે. જે ચતન્યમય શબ્દામાંથી સાચા અર્થ આ જમાનામાં ઊડી ગયા તે શબ્દોમાં 'વૈરાબ્ય' પણ છે. આજે આ લેખ દ્વારા વાણીની સજાવટથી તે શબ્દમાં અર્થરૂપી જીવન ઉપજાવવાના અમે પ્રયત્ન કરશું.

વરાગ્ય શું છે તે વિવિધરૂપે કહેવા કરતાં તે શું નથી તે કહેવા દેા. વૈરાવ્ય તે કંટાળા નથી. સંસાર અને સંસારના પ્રાણી, પદાર્થો પ્રત્યેના અણુગમાં તે પણ વૈરાવ્ય નથી. ખરું છે કે, કેટલાક ગ્રંથામાં પણ જનદૃદયમાં સંસાર પ્રત્યે આવા પ્રકારના તિરસ્કાર ઉપજાવવાના પ્રયત્ન થયા છે. પરંતુ તેવા પ્રકારના ભાવ પ્રત્યે હાદ્યા અને જ્ઞાનીજનાની સંમતિ નથી. જગતથી નાસી છૂટવું તે વૈરાવ્ય નથી પણ બીરુતા છે. દુનિયાની મુસીબતાથી હરીને તેના ત્યાગ કરવા તે સદૃગુણ નથી, પણ કાયરતાના ખૂરા દોષ છે. આપણુને મનપસંદ સ્વરૂપે સંસારે દેખાવ ધારણુ ન કર્યા તેવાથી રિસાવું તેમાં હહાપણ નથી, પણ બાલિશતા છે; અને એવા હરકાઈ પ્રકારના ભાવામાંથી ઉત્પન્ન થતા વૈરાવ્ય તે કલ્યાણુને અર્થે નથી, પણ અધાગતિ, અવનતિ અને પતનને અર્થે છે.

મનુષ્ય સંસારથી છૂટીને કયાં જાય તેમ છે? સંસાર એ કાંઈ ઇંટ માટીના મકાના નથી; તે સ્ત્રી, પુત્ર, માતા, પિતા, બંધુ કે મિત્ર નથી; તે ધન, વૈભવવિલાસના સાધના કે વ્યાપાર ઉદ્યોગ નથી; સંસાર એ કશામાં નથી, અને તેના ત્યાગથી સંસારના વાસ્તવ ત્યાગ થયા સમજવાના નથી. મનુષ્યના ખરા સંસાર તેના દૃદયમાં રહેલી વાસનારૂપે રહેલા છે. ઉપરની બધી ચીં તે સંસારમાંથી ઉદ્ભવે છે. સંસારનું ઉપાદાન મનુષ્યના દૃદયમાં છે. તે વસ્તીમાં હાય કે જંગલમાં હાય પણ ત્યાં તેના સંસાર ભેંગા જ હાય છે. સંસાર ઉપજાવનાર વાસનાના દૃદયમાંથી ત્યાગ થવા પહેલાં સંસારના ત્યાગ કર્યાનું કહેવામાં આવે છે, તે વાત અમારા ગળે ઉત્તરતી નથી. મનુષ્ય સ્થૂલ પદાર્થોના ત્યાગ કરી તેનાથી ભાગી છૂટે, પણ તેના દૃદયથી તે કર્યા નાશી છૂટે તેમ છે? ત્યાગ પછી તે સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ પ્રકારના હાય, પણ તે વૈરાવ્ય નથી. જ્યાં સુધી મનુષ્યનું વાસનામય અંતઃકરણ છે ત્યાં સુધી તેને સંસાર વળગેલા જ છે. કેમકે સંસારની સાચી રંગભૂમિ તે અંતરના પ્રદેશ ઉપર છે. બહાર તા ફક્ત તે અંતરના ભાવાનું સ્થૂલ પ્રકટીકરણ અથવા બહિર્ભાવ છે. અલબત્ત, તે સંસાર ઘણો ઊચી કોટિના હાઈ શકે, પરંતુ તેમ હાવું તે વૈરાવ્ય નથી, પણ સંસારની ભાવનાના એક અતિ ઈચ્છવાયાવ્ય વિકાસ છે.

વૈરાગ્ય એ કોઇ પ્રકારના ત્યાગવિશેષ નથી. પણ એક દૃષ્ટિવિશેષ-સમજવિશેષ છે. આપણને એ દૃષ્ટિ ઉપલબ્ધ થાય તો સંસાર આપણુને જે આનંદની સામગ્રી આપી શકે છે તેમાં ગુંચવાઈ મરતાં બચી શકીએ. રાગમાં બંધાઈને એક ઠેકાણે બેસી ન રહેવું; ઉજ્ઞતિ અને વિકાસના માર્ગમાં કુદરતના મહાનિયમ અનુસાર આગળ ને આગળ ન વધતાં એક જ પદાર્થમાં વ્યામાહવશ થઈ હૃદય અપીં ન દેવું, એ વૈરાગ્ય છે. આ વૈરાગ્યની દૃષ્ટિ અથવા ભાવનાના બળની ખામીને લીધે આપણે આત્માની કૃમિક અભિવ્યકિતના પથમાં આગળ વધતાં અટકી પડીએ છીએ. કેમકે આગળના પ્રદેશ કરતાં હાલના પ્રદેશમાં આપણને વધારે રસમયતા ભાસે છે. વિધ્યમાં પ્રત્યેક સ્થળે રસ છે, અમૃત છે, ઝેર નથી. એર એ હોય તો મનુષ્યના વિપરીત મનમાં છે. રસમાં રાગ હોવો એ પ્રકૃતિના નિયમથી કોઈ રીતે ઊલટું નથી. અથવા કુદરતના ક્રમથી વિરોધી નથી. એથી ઊલટું ખરી વાત તો એ છે કે આત્માની ઉન્નતિના પથમાં પ્રત્યેક પદે આનંદ અને રસની જ ભરપૂરતા છે, અને તે કારણથી જ આત્મા વિના શ્રમે રસ અને આનંદનો અનુભવ કરતાં કરતાં, પરમપદની સ્થિતિએ પહોંચી શકે છે. એ માર્ગ ઘણા લોકો માને છે તેવો સૂકો, કઠિન અને રસહીન નથી, પણ સ્તિગ્ધ, સુકોમળ અને રસમય છે. અત્યારે તેવો નથી ભાસી શકતો તેનું કારણ એ છે કે, આપણને સાચો વૈરાગ્ય નથી. અને સાચો વૈરાગ્ય શું કહેવાય તે આપણે છેક ભૂલી ગયા છીએ. એ આપણી માટામાં માટી કમનસીબી છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

આપણે તેનું કે રસમાં રાગ હોવો તે સ્વાભાવિક છે, પરંતુ તેના તે પ્રકારના રસમાં હંમેશને માટે રાગી ખની અધાઈ રહેવું તે મૂર્બાઈ છે. કેમકે જે રસમાં અત્યારે આપણું અંધન છે તે રસ કરતાં ઘણા ઉચ્ચ પ્રકારના રસો કુદરતે આપણા માટે આપણા વિકાસના માર્ગમાં આગૃળ નિયોજી રાખ્યા છે. કુદરત આપણને કહે છે કે "તમારે આગળ ને આગળ પ્રયાણ કરવું પહેશે. તમે એક જ સ્થાને એક જ પદાર્થમાં રાગી બની બધાઈ રહા તે મને પસંદ નથી. તમે આગળ ચાલા, તમને આથી પણુ ઘણા સારા રસ ત્યાં મેળવી આપવાનું હું માથે લઉં છું. એક જ સ્થળે બધાઇને પહેયા રહેવું તે તમારા આ-માના સ્વાભાવિક બધારણથી ઊલદું છે. તેમ જ મારા નિયમથી પણ વિરાધી છે. માટે હાલ પ્રાપ્ત થયેલા રસમાં માહ પામી ગળિયા બળદ પેઠે પહેયા ન રહા. કદાચ હઠથી તેમ કરશા તો મારે તમારા હૃદય ઉપર આઘાત પહોંચાડીને તમારા માહ છોડાવવા પહેરા અને એમ થશે ત્યારે તમને બહુ માઠું લાગશે." નિસર્ગના મહાનિયમ એ જ લાવના આપણા અંતરમાં શુંજાવી રહ્યો છે. આપણે તેને ધ્યાન આપી સાંભળીએ તો આપણી ઉન્નતિના માર્ગ સરળ થાય. એટલું જ નહિ પણ તે આઘાત વિનાના, આનંદપૂર્ણ અને રસમય બન્યો રહે.

કુદરતના આ આદેશ તે વૈરાગ્યની જ મહાઘાષણા છે. એક ઠેકાણે માહાંધ થઈ પડયા રહેલું અને આગળ ક્ર્ચ કરવાની નારાજી બતાવવી એ રાગદશા છે. કુદરતના આદેશ અને નિયમ સમજીને તેમજ આપણા આત્માના સ્વાભાવિક વેગ અને ધર્મ તેમજ આત્માના અંતિમ નિર્માણની સ્થિતિના વિવેક કરીને આપણે ઉન્નતિના મહાપ્રવાહના વેગને આધીન બનીએ, તેતું નામ વૈરાવ્ય છે.

'રસ' અથવા રસ પ્રત્યેના 'રાગ'માં વસ્તુતઃ કશી જ ખૂરાઈ નથી. જે ખૂરાઈ છે તે ત્યાં ચોંઠી રહેવામાં, તેનો અતિ લોગ કરવામાં છે. 'રસ' અને 'રાગ' વિશ્વના રામેરામમાં ઓતપાત છે, અને તે સર્વ આત્માના વિવેકપુર:સરના આનંદ અને ઉપલાગ અર્થે જ નિર્માયેલ છે. પ્રાણીમાત્ર આ રસને ચૂસીને જ જીવે છે અને તેમ થવું તે કુદરતના નિયમને અનુસરતું છે. આપણાં બધાં જ આવશ્યક કર્મામાં રસ અને આનંદ છે. રસ શેમાં નથી ? બધી ક્રસ્ત્રેમાં રસ છે. આહાર– ચહુણમાં રસ છે, કારણ કે આપણા જીવન અને જીવનના ઉદ્દેશ સ્વરૂપ આત્માનતિ માટે આહાર જરૂરના છે. વસ્ત્રોના પરિધાનમાં રસ અને આનંદ છે, કેમકે તે પણ જીવન અને જીવનવે સાધવા યાગ્ય ઉન્નતિ માટે જરૂરના છે. તે જ પ્રમાણે નિદ્રા, પ્રેજેત્પત્તિ, વ્યાયામ, જ્ઞાનાપાર્જન આદિ સર્વ ક્રિયાઓમાં રસ અને આનંદ છે, કેમકે તે સર્વ જીવન અને ઉજ્ઞતિ અર્થ અનિવાર્ય ઉપયોગી છે. તે કાર્યોના સ્વાલાવિક કર્મમાંથી નિષ્યન્ન થતો આનંદ લોગવવા તેમાં કશી જ ખૂરાઇ નથી. પરંતુ ખૂરાઈ ત્યાં છે કે, જ્યાં તે આનંદ ને વિવેકની હૃદ છોડીને, કુદરતની ઈચ્છેલી હૃદથી બહાર જઈ અતિ માત્રામાં લોગવવાનું, તેમજ તેના તે લોગને આસિક્તપૂર્વક વળગી રહેવાનું બને.

આપણા માંહેલા ઘણા જણાએ શાસ્ત્રો વાંચીને તેમાંથી એવા અર્થ તારુઓ છે કે, દરેક પ્રકારના સ્થૂલ, સૂક્ષ્મ વિષયા અને તેમાંથી ઉત્પન્ન થતા આનંદ, સર્વકાળ, સર્વદેશ અને સર્વ અવસ્થામાં એક સરખી રીતે અનિષ્ટ અને આત્માને અધાગતિમાં દોરી જનાર છે. તત્ત્વદૃષ્ટિએ ખરી વાત એ છે કે, આત્માના વિકાસક્રમની જે અવસ્થાએ, જે વિષયોનો ભાગાપભાગ સ્વાભાવિક હાય છે તે અવસ્થામાં તે વિષયોના ભાગાપભાગ નિંદાપાત્ર નથી, એટલું જ નહીં પણ તે દ્વારા જ તેમના કમિક વિકાસના સંકેત નિર્માયો હોય છે. પશુસૃષ્ટિમાં દૃશ્યમાન થતાં તેમના વિવિધ પ્રકારના ઈન્દ્રિયજન્ય ભાગાપભાગમાં તેમના આત્મવિકાસના સંકેત કયાં રહેલા છે એનું વિવેચન કરતાં એક જુદો જ લેખ થઈ પહે તેમ છે. તેથી વિષયાંતર નહીં કરતાં સિદ્ધાંતરૂપે એટલું જ કહેવા દો કે પશુઓ તેમના ઈન્દ્રિયજન્ય સુખ અને દુઃખના અનુભવા અને સંસ્કારા વડે જ મનુષ્યપદના અધિકાર ધીરે ધીરે મેળવી શકે છે.

આત્મા મનુષ્યત્વની ભૂમિકાએ આવ્યા પછી તેનામાં પશુતા અને પશુઓને સુલભ ઈન્દ્રિયભાગાની લાલસા કમી થવી જોઈએ, એવા કુદરતના સંકેત કે નિયમ છે. તેમ છતાં અત્યારે ભાસ્યમાન થતા 'મનુષ્ય' એ સાએ પાેેેેેેેેેે ટકા પશુ છે. તેનામાં હજી પશુત્વકાળના સંસ્કારા, ભાેગાનુભવા અને વિકારાનું તારતમ્ય ઘણું વધારે છે. પશુત્વની ભૂમિકાને વળાેેટીને ઘણા પંચ કાપ્યા ન હાેચ એવી કાેટિતા જ મનુષ્યા આ કાળે બહુધા આ દેશ–કાળમાં દર્ષિગાંચર થાય

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

છે. અમે, તમે અને સવ સામાન્ય લોકો હજ માેટા ભાગે એ પશુત્વની જ ભૂમિકાને શાભાવી રહ્યા છીએ; એમ આપણ અંતઃકરણના હાલના ળંધારણ ઉપરથી સમજી શકાય છે. આ અવસ્થામાં હજુ પણ આપણામાં પશુત્વને સ્વાભાવિક એવા વિચારા અને ભાગ–લાલસાનું પ્રાધાન્ય છે, તે બતાવે છે કે આપણે માનવના દરજળથી **ની**ચે ઊતરી ગયા છીએ. તેમ છતાં પણ આપણે કાંઈ સાએ સા ટકા પશુ નથી. જેટલે અંશે આપણે મનુષ્ય છીએ તેટલે અંશે આપણને પશુત્વની દશા ભાગવવામાં શરમ જેવું લાગવું જોઈએ. અને જેટલે અંશે આપણને વધારે શરમ ભરેલું લાગે તેટલે અંશે આપણે વધારે મનુષ્યત્વને પામેલા છીએ. જે ભાગાપભાગામાં પ્રવેશતા તમને તમારા આત્મા ડંખતા હાય તે ભાગાપમાગાના તમને હવે અધિકાર નથી. એ ભૂમિકાને તમે ઘણા વખતથી વિતાવીને આગળ વધ્યા છે. એમ માનવું ઉપયુક્ત છે. જ્યાં જે કિયા પ્રાકૃતિક છે ત્યાં શરમ જેવું કે છુપાવવાના પ્રયત્ન જેવું હોતું નથી. આપણા દ્ભધના વાસણમાંથી ખિલાડી ચારીથી દ્રુધ પી જાય તે વસ્તુતઃ ચારી નથી. કેમકે તેમ કરવામાં બિલાડી શરમાતી નથી. વસ્તુતઃ તે ચારી હોત તેા આપણા ફેાજદારી કાચદાે જરૂર ખિલાડીને ગુનેગાર હરાવી ¦ચારી માટે નક્કી કરેલી સજા તેને કરત, પણ જ્યારે કાયદાએ જોયું કે ચારીમાં બિલાડી શરમા**ની નથી તેથી તે 'ચારી' એ આપ**ણી દબ્ટિએ ચારી હેાવા છતાં બિલાડી માટે તે ચારી નથી. એવી ચારીતું કાર્ય ખિલાડીના જીવનનિર્વાહ માટે ખિલાડીને જરૂરતું છે.

મતુષ્યના શરીરસંરક્ષણ, જીવનનિર્વાહ, ખુદ્ધિવિકાસ, દૃદયવિસ્તાર અને સ્વરૂપપ્રાપ્તિ માટે જે બાહ્યાંતર ક્રિયાએા કુદરતે આવશ્યક ગણી છે તેમાં આપણને સ્વભાવથી જ શરમ જેવું કશું ભાસતું નથી. અને તેથી તેવી પ્રવૃત્તિનું સેવન એ આપણી સર્વદેશીય ઉન્નતિ માટે ધર્મ્ય છે. એવી પ્રવૃત્તિમાં આહારશ્રહણ, શરીરશુદ્ધિ, સંતાનાત્પાદન આદિ જે જે વ્યવહારિક ઘટનાએાના સમાવેશ થતા હાય તેના વિવેકપુરઃસર નિયમાનુસાર સેવનમાં કશા જ અધર્મ નથી. એટલું જ નહિ પણ તે માર્ગે થઈને જ આપણી ઉન્નતિના વિજયરથ ચાલવા નિર્માયેલા છે, તેમાં શરમાવા જેવું કે છુપાવવાનું મન થાય એવું કાંઈ જ નથી. એનાે સમજણ વિના ત્યાગ કરવાે એ વિરાગ નથી, પણ ઉન્નતિના આવશ્યક સાધનાેનાે હેતુપૂર્વક સાધેલા વિનાશ છે.

વિરાગ માત્ર એ પદાર્થમાં જ હાવેા અને ઉપજાવવા ઘટે છે કે જે પદાર્થા આપણા વર્તમાન વિકાસની ભૂમિકાએ આપણને શાભતા નથી. મનુષ્યને શું નથી શાભનું એ તેનું હૃદય તેને પ્રત્યેક ક્ષણે કહ્યા જ કરતું હોય છે. તે દૃદય તેને નિરંતર ડંખ મારી યાદ આપ્યા કરે છે કે 'હવે અમુક પ્રવૃતિ તારા માટે શાભાભરી નથી, તે માટે હવે તારે શરમાવું જોઈએ. તું દુનિયામાં ઊંચું મેાં રાખી ખાલી શકે તેવું નથી.' વ્યભિચારી, વિશ્વાસઘાતી અથવા દુરાચારી મનુષ્યનાં મુખ સામું જુએા અને તેની ચક્ષુએામાં તેના આત્માના ઊંડા ડંખ કાતરાએલા તમને ભાસ્યમાન થશે. તેને પોતાના આત્મા ઉપર તિરસ્કાર આવે છે તેમ સૂચવનારી અબ્યકત છાપ તેના મુખ ઉપર છવાયેલી પ્રતીત થશે. એમ થવાનું કારણ શું? એ જ કે એવી પ્રવૃત્તિ તે મનુષ્યના વર્તમાન અધિકારને શાભાભરી નથી. તે પ્રવૃત્તિ તેનાં જીવનના કાેઈ ઘણા પાછળના – પશુત્વના જીવનકાળને બંધબેસતી હાેઈ શકે, પણ હવે તેણે તેનાથી વિરમવું જોઈએ. આવી પ્રવૃત્તિથી વિમૂખ થવું એ વરાગ્યની મુખ્ય સાધના છે, અને વૈરાગ્યની ભાવનાનું પરમ સાફલ્ય તેમાં છે.

આત્માને તેના પાછલા જીવનમાં ભાગવેલા ભાગાપભાગ કરી કરીને ભાગવવાનું ઘણું ખેંચાણ થાય છે. પૂર્વકાળમાં ભાગાપનાગજન્ય આનંદ અને સુખના જ સંરકારા આત્માના માનસ–બંધારણ ઉપર પડેલા હોય છે તે સ્મૃતિવડે, અનુકૂળ પ્રસંગ અને દેશકાળની ઉપલબ્ધિ થતાં જાગૃત થાય છે અને તેવા જ સુખાનુભવ કરીથી ઉપજાવવા ચેષ્ટાવાન બને છે. આમ થાય ત્યાં સુધી મનુષ્ય અને પશુમાં તફાવત નથી. પશુને તેમ થાય છે તેમાં તે દ્વારા તેના વિકાસના સંકેત હોય છે અને કુદરત તેને માટે તેમ થવું જરૂરનું ગણે છે ત્યારે જ તેવી વાસના તેનામાં ઉદ્દભવે છે. પરંતુ મનુષ્યમાં તેમ નથી. તેના સ્વતાંત્ર કાર્યના પ્રદેશ પશુ કરતાં ઘણા વિસ્તારવાળા હાય છે. પશુ માટે તેના જીવનના વિકાસ કરવાનું કામ કુદરતે પૂરેપુરું પોતાની જ પાસે રાખ્યું હોય છે. પશુને પોતાના જીવનવિકાસમાં કશેા બુદ્ધિપૂર્વક પ્રયત્ન કરવાના હોતા નથી. પરંતુ તે જ પશુના આત્મા જ્યારે વિકાસ પામતાં પામતાં મનુષ્ય ળની, બુદ્ધિ અને વિવેકનું શસ્ત્ર ધારણ કરવાની હૃદે આવે છે ત્યારે કુદરત તેવા આત્માના વિકાસનું કાર્ય તે ખુદ્ધિ અને વિવેકના તારતમ્યાનુસાર તેને સોંપે છે. કુદરતે અત્યાર સુધી

વૈસાવ્ય

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

જે નિયમે તેના ક્રમવિકાસ સાધ્યા હતા તે નિયમ બુદ્ધિપૂર્વક સમજીને તેના વિશેષ વિકાસ અર્થ યોજતા તે શીખે છે અને તે પ્રકાર તે ધારે તા કુદરતે તેને માટે ઈચ્છેલા વિકાસ તે યથાયાં અ સાધી શકે છે.

પરંતુ કુદરતે, મનુષ્યને જે હેતુની સિધ્ધિ અર્થે ખુદ્ધિ અને કાર્યશક્તિ સ્વતંત્રપણે આપેલાં છે તે હેતુને સફળ કરવાના પુરુષાર્થ ન કરતાં અકૃતજ્ઞ અને સ્વેચ્છાચારી મનુષ્ય, પાતાના મનુષ્યત્વના પ્રાપ્ત થયેલ અધિકાર ભાગવવાને બદલે પશુ અનવાનું પસંદ કરે છે. તે જાણતા હાેય છે કે, તે વાત તેને શાભતી નથી છતાં પશુત્વકાળમાં અનુભૂત સુખના સંરકારાની અબ્યક્ત સ્મૃતિથી તે અનિષ્ટ પ્રવાહમાં ખેંચાઈ જાય છે અને તેમાં સૌથી ખેદકારક ઘટના એ છે કે, તેવા ભાેગાને ઉત્કટપણે ભાગવવા માટે તે પાતાના ખુદ્ધિના મદદ લે છે. ખુદ્ધિશકિત મનુષ્યની ઉન્નતિ માટે કુદરતે યાેેે છે, પરંતુ તે જ સાધનદ્વારા મનુષ્ય પાતાને બને તેટલાે વધારે પશુ બનાવવા પ્રયત્નપૂર્વંક તે ઈશ્વરી શક્તિના અધમ ઉપયાેગ કરે છે. પાતાના ભાગવિલાસની તૃષ્તિ માટે આજે મનુષ્યા પાતાની બુદ્ધિના કેવા છ્રટથી ઉપયાગ કરે છે એ કાઈથી ભાગ્યે જ અજાષ્યું હશે. મનુષ્ય દ્રવ્યવાન બનવાને માટે અને દ્રવ્યના સાધન વડે પાેતાની વિવિધ પ્રકારની ભાેગવૃત્તિ સંતાષવાને માટે કેટલી જાતના છળ–કપટ, પ્રતારણા, વિશ્વાસઘાત, દેશદ્રોહ અને નિંઘ કાર્ય કરે છે ? પશુએા તેમ નથી કરતા, કેમકે તેમનામાં બુદ્ધિ નથી. મનુષ્યે તેમ કરી શકે છે. કેમકે કુદરતે તેમને બુદ્ધિ અપી´ છે. શું બુદ્ધિશક્તિની બક્ષિસ આ હેતુ માટે થઈ હશે ? બુદ્ધિની સહાયથી મનુષ્યાએ દેવ અથવા પરમાત્માં બનવું જોઈએ એવા કુદરતના સંકેત છે. પરંતુ હકીકતમાં વર્તમાનકાળે મનુષ્ય તે જ બુદ્ધિની મદદથી પશુત્વની ગંદી ખાઈમાં પડે છે. આજે મનુષ્યોની પ્રબળ ભાગવાસનાએ ખુધ્ધિના સાધનને પાતાના જ સંહારના ભયંકર શસ્ત્રમાં પરિણુમાવી નાખ્યું છે. આમ થતું અટકાવવું એ વેરાગ્યની ભાવનાનું પરમ સાધ્ય છે. ભૂતકાળમાં ભાગવાયેલા ઈન્દ્રિયજન્ય સુખાની સમૃતિ મનુષ્યને પુનઃ પુનઃ તે સંસ્કારા અનુભવવા ખેંચી જાય છે. તેમાં ને ખેંચાવા માટે મનુષ્યે પાતાના વિવેકનાં શસ્ત્રના ઉપયોગ કરતાં શીખહું જોઈએ. અર્થાત્ તેવા ખેંચા**ણુ સામે તેણું પાતાના આત્મળળના પ્રતિ−ખે**ંચાણના ઉપયાેગ કરતાં શીખવું જોઈએ. પદાર્થ-જન્ય સુખામાં આપણને જે મુગ્ધભાવ બંધાઈ ગયા છે તેને વિવેકના દિવ્ય અગ્નિ વડે એાગાળી નાખવા જોઈએ. જ્યાં સુધી એ મુગ્ધ પ્રીતિ અને વાસનાએાનું પ્રાધાન્ય આપણા અંતરમાં વર્તતું હોય છે ત્યાં સુધી આપણા સ્વરૂપના ઉચ્ચતર પ્રદેશાના ઉજ્જવળ પ્રકાશ આપણા ખુદ્ધિપ્રદેશ ઉપર આવી શકતો નથી.

અત્યારે આપણે પદાર્થીમાં બંધાઇ ગયા છીએ. વસ્તુતઃ જે પદાર્થોને આપણી ઉન્નતિના સાધનરૂપે કુદરતે નિર્મેલા હતા તે પદાર્થીમાં જ આપણે ગૂંચવાઈ તેમાં કેદી બની ગયા છીએ. એ બંધનમાંથી છૂટવાના માત્ર એક જ માર્ગ છે અને તે એ છે કે, તે બંધનના સ્વરૂપને સમજીને તેમાં બંધાવાની સાફ ના પાડવી જોઈએ. આપણે શેમાં બંધાવું અને શેમાં ન બંધાવું એ આપણી મરજીની વાત છે. આપણા ઉચ્ચતર સ્વરૂપની પ્રાપ્તિમાં જે ઘટનાઓ બાધા કરતી હોય તેને આપણા જીવનમાં ધારણ કરવી કે ન કરવી એના આપણે પોતે જ મુખત્યાર છીએ. આપણે મનામય રીતે જ દરાવ કરી દેવો જોઈએ કે 'હું મારા સંયોગો અને પરિપાર્ધિક ઘટનાઓથી તદ્દન સ્વતંત્ર છું. અર્થાત્ તેમાં રાગભાવથી બંધાવું કે ન બંધાવું એ મારી સ્વતંત્ર ઈચ્છાની વાત છે.' આટલું આત્મસ્વાતંત્ર્ય મેળત્યા પછી મનુષ્ય પોતાની વાસ્તિવક શક્તિઓના ભાનમાં આવવાની શરૂઆત કરે છે. 'હું સ્વતંત્ર છું' એવા મનામય જાહેરનામા ઉપર તેણે મનામય રીતે સહી કરવી જોઈએ, અને તે જાહેરનામું તેણે પોતાની આંતરસૃષ્ટિના સઘળા વિભાગામાં, સર્વ પ્રદેશોમાં અને પણે ખાંચરે ફેલાવી દેવું જોઈએ. તેણે પોતાના સર્વ પ્રકારના વિકારા, વાસનાઓ, ઈચ્છાઓ, આવેગો, ભાગલિપ્સાઓને સ્પષ્ટ સંભળાવી દેવું જોઈએ કે 'તમે મારે આધીન છો, આજથી હું તમારે આધીન નથી.' આવી રીતે મનુષ્ય જ્યારે તેના વિકારાનો સ્વામી થાય ત્યારે જ તે સાચા સાધક બની શકે છે અને વિકારા ઉપર સ્વામિત્વ ત્યારે જ સ્થપાય છે કે, જ્યારે તે પ્રત્યેના મુખ્યભાવ વિવેકનાં બળથી નષ્ટ થાય.

વિવેકના શસ્ત્રથી રાગના બધનનું બળ તાેડી નાખવું તે પ્રવૃત્તિવિશેષનું નામ વૈરાગ્ય છે અને તે માક્ષપદનું પ્રથમ સાપાન છે.

# प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशतादिह रमृतिग्रंथ

### **मृत्यु**

### લેખક : <mark>છેા. હ. 'સુશીલ'</mark>

સમસ્ત વિશ્વ 'મૃત્યુ'ની બ્રાંતિને વશ અનેલું છે. જે વસ્તુ જ નથી તે વસ્તુથી જગત નકામું ભડકયા કરે છે. 'મૃત્યુ' નામની કહેવાતી અવસ્થાને જે જે વાકયોશી સંભાધવામાં આવે છે, તેમાં જ એ બ્રાન્તિના આપણુને પરિચય મળે છે. દુનિયા જેને ડાહ્યા અને સમજ મનુષ્યા ધારે છે એવા મનુષ્યા પણ 'મૃત્યુ' નામથી ઓળખાતા બનાવને વિવિધ જાતના નામ અપે છે, અને જુદા જુદા પ્રકારે વાકચરચના ઘટાવીને એ બનાવમાં નવા નવા અર્થ આરાપી આસપાસના સમુદાયમાં ભય, અજ્ઞાન અને કલેશનું વાતાવરણ ફેલાવે છે. કાઈ માણુસ અકાળે મરી જાય એ વ્યતિકરનું આવા ડાહ્યાજના લહેકાવી લહેકાવીને વર્ણન કરે છે. તેઓ કહે છે કે 'કાળ એ બિચારાના કાળિયા કરી ગયા.' 'એ બિચારાને ફ્રૂર યમરાજાએ તેના જીવનના વસંતકાળમાં ઝડપી લીધા. 'તેની સમસ્ત પ્રવૃત્તિના એકાએક અંત આવી ગયા.' 'તેના જીવનકાર્યની પૂર્ણાંહુતિ થઇ ગઈ.' આવા આવા વર્ણના ઉપરથી કાઈ અજાણ્યા માણુસને તે৷ એવા જ ખ્યાલ આવે કે એ મરનાર આત્માનો જાણે કે અસ્તિત્વમાંથી સમૂળગા લાપ થયા, શૂન્યતામાં તે પરિણુમી ગયા અને વિવિધ વાકયા વહે તે આત્મા સંભાષાતા હવેથી બંધ પડી ગયા.

આપણા શાસ્ત્રા કહે છે કે જીવન એક સળંગ, અરખલિત, અવિછિન્ન ત્યાપાર છે. માત્ર જીવનપ્રવૃત્તિના પ્રદેશ જ બદલાય છે. જો કે નિશ્ચયદેષ્ટિ અથવા નિરપેક્ષ પરમાત્મ દેષ્ટિબિંદુ Stand point of the Absolute થી જોતા સ્થળ કાળ કે કાર્યકારણ Time, space and causation કશું છે જ નહિ, છતાં આપણા સામાન્ય અનુભવમાં આવતા વ્યવહારના દેષ્ટિબિંદુ Relative stand point થી (સાપેક્ષદેષ્ટિથી) જોતાં પણુ 'મૃત્યુ' એ માત્ર સ્થળ કે જીવન પ્રવૃત્તિનું અંતર (ફેરફાર) જ છે. પરંતુ માહના પ્રાબદ્યથી આ નિશ્ચય આપણા અંતઃકરણમાં નભી શકતા નથી.

'મૃત્યુ'ની બ્રાન્તિ એટલી હું દે આપણામાં વ્યાપી ગયેલી છે કે એ નામ સાંભળીને આપણે કેપી ઉઠીએ છીએ, શાસ્ત્રોમાં પગલે પગલે પુનર્જન્મ અને સ્વર્ગાદિ લોકોનું વર્લુન કરેલું છે અને જીવન જીદા જુદા રૂપે કાયમ જ રહે છે એમ ભાર મૂકીને પ્રતિબાધ્યું છે, છતાં લોકોને તેની પ્રતીતિ મુદ્દલ આવતી નથી. આ લોકમાં જે આત્માનું આચરણ ઉત્તમ પ્રકારનું હોય, તે નિયમવે જ પરલોકમાં ઉત્તમ ગતિ મેળવે એમ તેઓ માઢેથી કબુલ કરે છે, છતાં તેમની રીતભાતમાં એ માઢાની કબુલાતના મુદ્દલ પરિચય મળતા નથી. ઉત્તમ ગતિને તેમના કાઈ સગા સંબંધી પ્રાપ્ત થયેલ છે, એ નિશ્ચયથી તેમને જે આનંદ અને સુખ અનુભવાવું એઈએ તેની લેશ પણ નિશાની તેમના મુખ ઉપર એવામાં આવતી નથી. ચાયા ગુણસ્થાનકે બિરાજવાના દાવા રાખનાર અને શાસ્ત્રામાં પ્રતિબાધેલી સિદ્ધાંત વાણામાં પાકા ભરાસો હોવાનું જાહેરનામું ફેરવનાર લાકમાં ડળમાંથી કેટલા થાડા મનુષ્યા મૃત્યુની બ્રાંતિથી રહિત છે, એ પ્રત્યેક વાચક પાતાના અંતઃકરણને પૂછશે તો ત્યાંથી ઉત્તર મળશે. સમ્યકૃત્વ અથવા શાસનિશ્ચય દૃદયમાં જામેલા હાય અને જે વર્તન થવું એઈએ તેનાથી વિપરીત વર્તન થતું એઈ અમને એમ જ માનવું પહે છે કે આ કાળે સમકિતી મહાજનાની સંખ્યા ધારવામાં આવે છે તેનાથી હજાર ગણી ન્યૂન છે. શાવકકુળમાં અવતાર પામવાથી કદાચ ઘણાખરા 'જન્મ સમકિતી' હશે પણ 'ગુણ સમકિતી' આંગળીને ટેરવે ગણી શકાય તેટલા પણ હશે કે નહિ તે શંકા જેવું છે.

અત્યારે કાઈ અન્ય દેશના માણુસ આવીને આપણા બધા ધર્મશાસના શ્રંથાની અકેકી નકલ પાતાની સાથે લઈ જય અને ત્યાં પાતાની સૃષ્ટિમાં તે છપાવીને તેના ફેલાવા કરે તો તે વાંચનારા વર્ગ એ પુસ્તકા ઉપરથી એવું જ અનુમાન કરે કે, જે ભૂમિ ઉપર આવા ઉત્તમ શ્રંથા અમર્શાદપણે વિસ્તાર પામ્યા છે, અને જ્યાં આવું દિવ્યજ્ઞાન સમુદ્રના પ્રવાહની પેઠે ચાતરફ વ્યાપી ગયું છે, ત્યાં 'મૃત્યુ'ના ભય તા ક્યાંથી જ રહેવા પામે? એવા દેશમાં પ્રત્યેક અંતઃકરણ પરમ સમાધાનવાળી સ્થિતપ્રજ્ઞ દશામાં બિરાજતું હોવું જોઈએ અને 'મૃત્યુ'ના નામે કશા જ ભય, કલેશ, હાયવાય કે રાવું ફૂટવું એ તો સવાલ જ શેના હાય! જે દેશમાં આવા સેંકડા શ્રંથા ગામ, નગર કે ગામડામાં પૂણેખચકે પણ ફરી વળ્યા હાય અને સર્વવ્યાપક પ્રભુની પેઠે એના વિના કાઈ હામ પણ ખાલી ન હાય ત્યાં 'મૃત્યુ'ના ભય તો બાજા

## प्रथ गुरुहेव डिवय पं. नान्यक्ट्रका महाराक कन्मराताहिह स्मृतिग्रंथ

ઉપર રહ્યો, પણ ઊલટા 'મૃત્યુ મહાત્સવ' ઠેરઠેર ઉજવાતા હાવા જોઈએ, અને જીવન અને મૃત્યુ એવા શખ્દો પણ અર્થહીન હાવા જોઈએ.

આપણા ધર્મશાસ્ત્રના શ્રંથાને લઈને આપણા તે લાેકમાં જે કિંમત અંકાય તેના ઉપર આપણને હાસ્ય છૂટયા વિના રહે જ નહિ. તે ભાળા પરદેશવાસીઓને કચાંથી ખબર હાેય કે અમે લાેકા બતાવવાના અને ચાવવાના દાંત જુદા જુદા વેંઢારીએ છીએ! એ સાદા સીધા અને પ્રામાણિક આત્માઓને કચાંથી ભાન હાેય કે એ શ્રંથાના સિદ્ધાંતા પ્રત્યેના અમારા આદર એ માત્ર દેખાવના, અને બહુ તા ધર્મસ્થાન કે ઉપાશ્રયના ચાર ખૂણામાં, જ મર્યાદા પામેલા રહે છે! એમને બિચારાને કાેણુ ખબર આપે કે એ શાસ્ત્રા તરફની અમારી શ્રધ્ધાના દાવા તદ્દન પાકળ, ઢાંગી અને કૃત્રિમ છે! અને 'મૃત્યુ મહાત્સવ'ને બદલે અમારા કાેઈ સગા, સ્તેહી કે મિત્રના મૃત્યુના પ્રસંગે અમે શાેક સ્ત્રચવનારા પાશાક પહેરીએ છીએ. અને જાેણે એ આત્મા નિરંતરના માટે અસ્તિત્વમાંથી ભૂંસાઈ ગયાે હાેય તેમ સમજી તેના માટે ખેદ અનુભવીએ છીએ! શ્રધ્ધા અને શ્રધ્ધાજન્ય કર્તવ્ય વચ્ચે અમારામાં કરાેડા ગાઉનું અંતર છે. 'મૃત્યુ' છે જ નહિ છતાં તેના ત્રાસ અમારા દદયમાંથી ક્ષણ પણ ખસતાે નથી, અને એ બનાવનું નામ સાંભળતાં અમે કૃજી ઊઠીએ છીએ.

'મૃત્યુ' એ માત્ર અજ્ઞાનજન્ય ભ્રાન્તિ હોવાનું જેમને ભાન થયું છે, તેમને મન એ મૃત્યુનો કશો ભયકારક અર્થ હોતો નથી. માત્ર સ્થાનાંતર અને પ્રવૃત્તિના પ્રદેશનું પરિવર્તન એ સિવાય તેમને મન કશો જ ફેરફાર એ બનાવથી જણાતો નથી. કદાચ તેમને ક્ષણિક વિયોગજન્ય વિરહ્નો ખેદ થાય, અને મૈત્રી અથવા સંબંધના પ્રત્યક્ષ અભાવ થાડા કાળને માટે લાગે, છતાં તેમના અંતઃકરણમાં દહપણે એટલું તો રહ્યા જ કરે છે કે પાતાના તે મિત્ર અથવા સંબંધી આ વિશ્વમાંથી ગુમ થયા નથી, પરંતુ જીવનની કાઈ બીજી અવસ્થામાં પ્રવેશેલ છે. તેમના અંતઃકરણમાં આવા નિશ્વય બુદ્ધિજન્ય જ નહીં, પરંતુ હૃદયજન્ય હાય છે. અર્થાત્ માત્ર બુદ્ધિ વડે માનવા પૂરતું જ નહીં, પણ "વસ્તુતા એમ જ છે." એવા પ્રકારના દઢ અને સ્થિર નિશ્વય હાય છે. આથી તેમના અંતઃકરણમાં અન્નાનજન્ય કષ્ટ મુદ્દલ અનુભવાતું નથી. પરંતુ એમ થવામાં કુદરતના સુંદર સંકત છે એમ માની શાંતિ અને સંતાષ અનુભવે છે. આપણે જેને 'મૃત્યુ' કહીએ છીએ તે ન હોત તો આ વિશ્વની પ્રગતિ અટકી પડત અને આત્મા પોતાની મહત્ત્વાકાંક્ષા કોઈ રીતે સિદ્ધ કરી શકત જ નહીં, એવા ડાહ્યા પુરુષોના નિશ્વય હોવાથી તેઓ એ વ્યતિકરમાં કાંઈ અઘટિત અથવા 'એમ ન હોત તો સારું' એવું કશું જ જેતા નથી. 'મૃત્યુ' એ માત્ર સળંગ જીવનમાં વિસામારૂપે અથવા એક શ્રંથના નવા નવા પ્રકરણા રૂપે છે. મૃત્યુ એ જીવનની સુટીએ નથી, પણ બે પ્રકારના જીવન વચ્ચેનું સંધિસ્થાન છે.

વાસ્તવમાં 'મૃત્યુ' એ ઉચ્ચતર જીવનની પૂર્વગામી અવસ્થા છે. પરંતુ આપણું તે સંખંધી અજ્ઞાન એ લવ્યતર દિશામાં આપણેને દિષ્ટિપાત કરવા દેતું નથી. આ સંખંધમાં અમને એક વાત યાદ આવે છે. એક પ્રકારની ઇચળ થાય છે, તે અમુક કાળ સુધી ઈચળ Caterpillar નું જીવન ભાગવી તે જ લવમાં પતંગ અથવા લમરીનું જીવન ભાગવે છે, પરંતુ એ ઈચળ અને પતંગના જીવનની વચમાં એ ઉલય જીવનોની સંધિરૂપે થોડા વખત તેને નિશ્ચેષ્ટપણે હલ્યા—ચલ્યા વિનાનું સ્થિર, બેલાન જીવન ગાળવું પડે છે. આ અવસ્થાને અંગ્રેજીમાં Chrysalis stage અથવા કાશસ્થ જીવન કહેવાય છે. આવી અવસ્થામાં આવતા પહેલાં તે ઈચળને મૂર્જા જેવી સ્થિતિ અનુલવાય છે, અને તેને એમ જણાય છે કે હવે હું જીવનબ્રષ્ટ થઈશ. એક ઈચળને આવી સ્થિતિ નજીક આવતી જણાઈ. જેને આપણું 'માતના લણકારા' કહીએ ઇીએ તેવું તેને જણાવા માંડયું. આથી તેણે પોતાના મિત્રા, સગાં, વહાલાં, સબ 'ધીઓ વગેરેને ભેગા કર્યા અને પાતાની હવે તુરતમાં શી અવસ્થા થવાની છે તે સંખંધી એક લાષણ આપ્યું. ભાષણની ભાષા આપણું કદાચ સમજી ન શકીએ, પરંતુ તેના અર્થ આ પ્રમાણે હોવો જોઈએ–

"ભાઈઓ! હવે મારે મારું જીવન ત્યજી દેવાના પ્રસંગ નજીક આવ્યા છે એ જાણીને જેમ મને દિલગીરી થાય છે તેમ તમને પણ ન્યૂનાધિક અંશે થશે જ. મારું જીવન કેટલી ઉજ્જવળ આશાઓથી ભરપૂર અને અનેકરંગી વિવિધ પ્રવૃત્તિઓથી પરિપૂર્ણ હતું તે મારે તમને કહેવાની જરૂર નથી. પરંતુ હવે તે સર્વના અંત ક્ષણ પછી જ નકકી થઈ ચૂકયા છે. યુવાવસ્થાના મધ્યાહ્ન સમયમાં ભયાનક કાળ મારા શ્રાસ કરી લે છે અને એ પ્રકારે કુદરત પાતાની

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ધ મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

નિર્દયતાના પરિચય મારા દર્શાતથી તમને આપશે. પણ વહાલાએા ! હવે છેલ્લી સલામ છે. આખરના રામરામ છે. ક્ષણ પછી હવે હું નહીં હોઉં."

આ પ્રમાણે ભાષણ ખતમ થયું. તેના મૃત્યુની પથારી આસપાસ લેગા થયેલા કુટુમ્બીજનાના પાકાર ને હાયવાય વચ્ચે તેણે ઈચળનું જીવન લાગવવું બંધ કરી દીધું અને નિઃસ્તબ્ધ થઈને ખાખાની માફક પડ્યું. સર્વની રડારાળ અને આંસુની ધારાઓ જોઈને એક વૃદ્ધ ઈચળે સર્વ કાઈને દિલાસા દેવા માટે નીચે પ્રમાણે ભાષણ કર્યું. 'આપણા વહાલા લાઇ આપણને ત્યજીને ચાલ્યા ગયા. નિરંતરને માટે આ લાગભૂમિના ત્યાગ કરી ગયા, પરંતુ આપણા સર્વનું વહેલામાડા એ નિર્માણ નક્કી થઈ ચૂકેલું છે. એ કૃતાંતની કરાળ સમશેર વહે આપણે સર્વ આજકાલ કપાઈ મરીશું, એ વાત કાઇથી મિથ્યા કરી શકાય તેમ નથી. વગડાના ઘાસની પેઠે આપણે સર્વ કપાવા જ નિર્માયા છીએ. આપણે શ્રદ્ધાથી એવી આશા રાખીએ કે મુવા પછી આપણને ઉચ્ચતર સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય, પરંતુ કોને ખબર છે કે એ આશા માત્ર ખાટા દિલાસારૂપે જ ન હોય! એ કહેવાતા ઉચ્ચતર જીવન સંબંધે આપણને કાઈને કશું પુરાવાથી સિદ્ધ થયેલું જ્ઞાન નથી. આથી આપણા સર્વના કપાળે જે સામાન્ય ભાવિ લખાયેલું છે, તેના ઉપર આંમુ સાર્યા વિના છૂટકા નથી, પરંતુ એ આંમુથી કાંઈ કાળને દયા આવે તેમ નથી. માટે ભાઈઓ! ધીરજ રાખા અને જે સહન કર્યા વિના ચાલે તેમ નથી જ તેને સહી લો.' આમ ઘડીવાર વાતચીતો કરી દિલગીર થઈ બધી ઈચળા છૂટી પડી ગઈ.

આપણને આ વાતો માંહેની ઈયળાની મૂર્ખાઈ ઉપર હુસવું આવ્યા વિના રહે તેમ નથી. કીટમાંથી ભ્રમરના ભવ્યતર જીવનમાં પ્રવેશવા પૂર્વેની ક્ષણવારની જે નિશ્ચેષ્ટ સ્થિતિ તેમને પ્રાપ્ત થાય છે તેને તેઓ 'મૃત્યુ' ગણવાની એવકૂકાઈ કરે છે અને એ ક્ષણિક નિદ્રા પછી જે વિવિધરંગી પતંગની આકાશગામી સ્થિતિ તેને મળવાની છે તે તરફ તેમનું લક્ષ્ય હોતું નથી તેથી તેઓ દિલગીર બની જાય છે. પરંતુ પ્રિય વાંચક અધુ! તમે એ ઈયળાની મૂર્ખાઈ ઉપર હસશા નહિ, કેમકે અમારી અને તમારી મૂર્ખાઈ કરતા એ ઈયળની મૂર્ખાઈ કાંઈ વિશેષ નથી. એ ઈયળના જીવનકમમાં મનુષ્યની મૂર્ખાઈનું જ પ્રતિબિંબ છે. એ વાતમાં કાંઇ માલ નથી. માત્ર આપણે સમજીને આપણી ભ્રાન્તિ માટે ખેદ પામવા જેવું છે.

મૃત્યુના ખરા અર્થ માત્ર એક પ્રવૃત્તિ મૂકી બીજી નવી પ્રવૃત્તિમાં પ્રવેશવું એ જ છે. એક ક્ષણવાર સુધી પણ જીવનમાં તુકી આવતી નથી. પ્રવૃત્તિમાં ફેરફાર થાય છે તે વખતે પણ જીવન તો તેમનું તેમ નભ્યું જ રહે છે.

ત્રાનીજનાના દર્શિખંદુથી જેતાં 'મૃત્યુ' છે જ નહિ. એ નામ જ અસત્ય છે, હડહડતું જૂઠ છે, માત્ર અજ્ઞાનજન્ય ભ્રાન્તિ છે. મૃત્યુ જેવું કશું છે જ નહિ. જ્યાં જોઓ ત્યાં સર્વ સ્થાને, સર્વ કાળે એક અખંડ અવિચ્છિલ, ધારાવત્ જીવન પ્રવાહ જ છે. જીવન સિવાય બીજાં કશું છે જ નહિ. માત્ર જીવનને કેટલીક બાજાઓ, કેટલાક ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપા છે અને મૂર્ખ લોકો એ માંહેલાં એકાદ જીવન સ્વરૂપાને 'મૃત્યુ'ના નામથી સંબાધે છે. વાસ્તવમાં કશું જ મરતું નથી. જો કે પ્રત્યેક પ્રાણી પદાર્થ, પ્રવૃત્તિ અને સ્વરૂપાના ફેરફાર અનુભવ્યા કરે છે. એ ફેરફારને 'મૃત્યુ' કહેવું એના જેવી બીજી માટી ભૂલ એક નથી. આપણે ઘરથી દુકાને અથવા એફિસમાં જઈએ એથી અલબત્તા, આપણી પ્રવૃત્તિનો સહેજ ફેરફાર થાય છે અને દુકાન અથવા એફિસના જીવનના અનુભવકાળે ઘેર અનુભવેલા જીવનની ક્ષણવાર વિસ્મૃતિ થાય છે, પરંતુ ઘરના જીવન સંબધે આપણે મરી ગયા છીએ એમ કાંઈ નથી. માત્ર આપણા જીવનની પ્રવૃત્તિનું ફેરાંતર થાય છે. ફેરાંતરને કદાચ 'મૃત્યુ' ગણવામાં આવે તો પણ તેમાં દિલગીર થવા જેવું કે રાવા કૂટવા જેવું શું છે? એ ગ્રાનદિવ્ટએ સમળતું નથી.

આત્મા અમર છે, અવિનાશી છે, શાધ્વત છે, એનું જીવન અધ્ખલિત, અવ્યવહિત, સળાંગ, ક્રમબદ્ધ છે. કોઇ કાળે આત્માના અસ્તિત્વના સદંતર લાેપ થતાે નથી. કદાચ આત્મા કાઇ સમયે મૂર્ચ્ઇ જેવી અવ્યક્ત ઉપયાગહીન અવસ્થા લાેગવે પણ તેથી તે પાતાના અસ્તિત્વથી રહિત થયાે છે એમ કાંઇ નથી. આખરે તેનું નિર્માણ એક પરમ ચિતિ મહાસાગરમાં લય Aboorption થવાનું છે, પરંતુ ત્યાં પણ તે લય એક મહાસત્તા સાથે અલેદ અનુભવવા રૂપે છે. વિનાશ Destruction અથવા વિલાપ Effacement રૂપે નથી. Edwin Arnold ના માહક શખ્દામાં કહીએ તાે–

## प्कय गुरुहेव डविवर्य पं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

"Never the spirit was born; The spirit shall cease to be never: Never was time it was not; End and biginning are dreams. Birthless and deathless and changeless, Remaineth the spirit for ever; Death path not touched it at all, Dead though the house of it Seemed."

અર્થાત્ – આત્મા કાેઈ કાળે જન્મ્યાે નથી, આત્મા કાેઈ કાળે અસ્તિત્વથી ભ્રષ્ટ થવાનાે નથી. એવા કાેઈ સમય ન હતાે, કે જ્યારે તે ન હતાે. તેના આદિ અને અંત એ માત્ર સ્વષ્નાં છે. આત્મા નિરંતર માટે અજન્મ છે, અમર છે, અવિકારી છે. મૃત્યુ એને કાેઈ કાળે સ્પર્શતું નથી, કદાચ આત્માનું ખાેખું મરેલું ભાસતું હશે.

પશ્ચિમ તરફના દેશામાંથી આવેલું જઠવાદનું માજું આ કાળે આપણા સુવકવર્ગ ઉપર ફરી વળ્યું છે, અને પરિણામે તેઓ એમ માનતા બન્યા છે કે આ વિશ્વમાં બધું જ વિનાશ પામવાના સ્વભાવવાળું છે. પરંતુ એ દરીલમાં માત્ર અર્ધું સત્ય છે. વાસ્તવમાં તો કશું વિનાશ પામતું જ નથી, પરંતુ આપણી સાંકડી દર્ષિને કદાચ કાંઈ વિનાશ પામતું જણાય તો પણ તે વિનાશ નથી, પરંતુ પર્યાયનું રૂપાંતર છે. કુદરતના રાજ્યમાં કશું જ ખરા અર્થમાં મરતું નથી. અણુસમજ લોકો સત્યુ જુએ છે. બાકી જ્ઞાનીજના તો સ્વરૂપના ફેરફાર, શક્તિ અને પ્રવૃત્તિનું અંતર એ સિવાય કશું જ જેતા નથી. નાનામાં નાનું અણુ પણ કોઈ કાળે સદંતર લોષ પામી જતું નથી. આપણું શરીર આપણું મરી ગયું માનીએ તેમાં પણ ભૂલ છે, કેમકે શરીર કાંઈ એક અખંડ, સળંગ તત્ત્વ નથી, તે તો અણુઓનો સંઘાત છે; અને એ અણુઓ એક શક્તિતત્ત્વ વડે, અમુક કાળ સુધી અમુક આકારે ગોડવાયેલા રહે છે. જયારે અભિમાની (બિભાન આત્મા) એક શરીરમાંથી નીકળી જાય છે, ત્યારે એ શરીરગત અણુઓ એકબીજા પ્રત્યે પૂર્વની જેમ સ્નેડાકર્પણથી જામેલાં ન રહેતા, એકબીજા પ્રત્યે વિશેધભાવ બતાવવા માંડે છે. અભિમાનીના નિવાસકાળ સુધી તેઓ આત્માની સત્તા વડે, એકબીજાને અવલંબન આપી રહ્યા હતા, પરંતુ અભિમાની જ્યારે તેમાંથી નીકળી જઈ બીજું ખાખું શોધી લે છે, ત્યારે તે શરીરગત અણુએ સંધાનરૂપ નભી રહેવાનું પસંદ કરતા નથી. એ બધા અણુઓને એકહા રાખનારું બળ પોતાની સત્તા પાછી ખેંચી લે છે, એટલે એ અણુઓ વિખરાવા માંડે છે. નાશ, મૃત્યુ, વિવર્ણ એ માત્ર અમુક આકારને છે, પરંતુ જે દ્રવ્યનો એ આકાર હતો એને કશું જ લેવાદેવા નથી. મૃત્યુ કદાચ સંધાતને સ્પર્શી શકે, પરંતુ અણુને સ્પર્શ શકે જ નહિ, વ્યક્તિત્વ અને અરિતત્વ નિરંતરને માટે એક સરખું જ કાયમ છે.

જેને જ્ઞાનદેષ્ટિ પ્રાપ્ત થઈ છે, તેના મનથી જડવાદની દલીલા કશી વિસાતમાં નથી. એ દલીલા સંખંધી, તેના ખંડનમંડન સંખંધી, કે સ્થાપન–ઉત્થાપન સંખંધી કાઈ દિવસ તે પ્રયત્ન કરતા નથી. જડવાદની દલીલા હાલ છે તે કરતાં હજારા ગણી વધારે પ્રખળ અને સચાટ હાય તા પણ તેના મનથી તે દલીલાનું કશું જ મહત્ત્વ નથી. કારણ જેને સમ્યગ્ દિવ્ટ પ્રાપ્ત થઈ છે તેનામાં એવું ઉચ્ચતર આધ્યાત્મિક સામર્થ્ય જાગૃત થયું હાય છે કે, જેથી તે 'મૃત્યુ'ની બ્રાન્તિ પ્રત્યક્ષ જોઈ શકે છે. ખુદિની દલીલાની તેમને પરવા રહેતી નથી. કેમકે તેઓ અનુભવના પ્રમાણથી જાણી શકે છે આત્મા આ શરીરમાંથી નીકળ્યા પછી પણ જેવા ને તેવા જ અધિતત્વમાન અને કાયમ રહે છે. મહાયુરુષા જવનની બીજી બાજુ અનુભવી શકે છે અને ત્યાંની સ્થિતિ–રીતિ જાણી શકે છે. આમ હાવાથી તેમને મનથી એ સંખંધી ખુદિના વ્યર્થ તર્કો અને દલીલા બેવક્કાઈ ભરેલા લાગે એમાં નવાઈ નથી.

જો તમે એવા પ્રકારની આધ્યાત્મિક દષ્ટિની ભૂમિકા સુધી ગતિ ન કરી શકયા હો કે, જ્યાંથી મૃત્યુ પછી આત્મા અવિચ્છિન્ન ધારાવત્ કાયમ રહે છે એમ અનુભવથી જાણી શકાય, અને તેથી આત્માના અમરત્વ સંબંધી કાંઈ પુરાવા માગતા હો તો તે મેળવવા માટે અહાર નહિ પણ અંતરમાં દષ્ટિ સ્થાપાે. એ પુરાવા બહારથી મળી શકે તેમ નથી. માત્ર અંતરમાં જ છે. કેમકે આત્મા પાેતાના અમરત્વના પુરાવાે

## प्रथा गुरुदेव डिवियर पं. नामयन्द्रेल सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

પોતાના સ્વરૂપમાં જ ભેગા લઈ ને ચાલે છે. તમને તમારા અમરત્વમાં શંકા આવતી હોય તો તે શંકા કરનારને પોતાને પૂછી જુઓ અને કાંઈ શાંત ક્ષણમાં એ શંકા ભાંગી જશે. અધી ફિલસૂફી આપણને એટલું જ શીખવે છે કે, બાહ્ય દશ્ય કરતાં અંતરની સૃષ્ટિ અનંતગૃણ અધિક સત્ય છે. ખરી રીતે જેવા જઈએ તો મનુષ્યને બહારની સૃષ્ટિનું કશું જ જ્ઞાન નથી. તમને અત્યારે બહારની સૃષ્ટિનું જે કાંઈ જ્ઞાન છે તે માત્ર તમારા અંતઃકરણનું નિવેદન અથવા Report છે. એટલે કે તમારા અંતઃકરણે બહારની સૃષ્ટિમાંથી જે કાંઈ સંસ્કારા impressions અને રૂપા pictures and forms સિવાય તમે અન્ય કશું જ જોતા નથી. આ વાતને ઉદાહરણથી જરા અધિક સ્પષ્ટ કરીએ.

આ સામે વૃક્ષ છે. હું તેને જોઉં છું પરંતુ હું માનું છું તેમ હું વૃક્ષને પોતાને જોતો નથી, પરંતુ એ વૃક્ષનું જે ચિત્ર મારી ચક્ષના કેન્દ્ર ઉપર ચડ્યું છે, તે ચિત્રને હું જોઉં છું. અર્થાત્ મારા પોતાના સીધા સંબંધ બાદ્ય વૃક્ષ સાથે નથી પણ માત્ર એ વૃક્ષના મારી આંખમાં પડેલા આંતરચિત્ર સાથે છે; એથી આગળ વધીને જેવા જાઉં છું તો જણાય છે કે, હું એ ચિત્રને-પોતાને પણ જોતા નથી, પરંતુ મારા ચક્ષુ ઉપર એ ચિત્ર પડવાથી તે સ્થાન ઉપર આવેલા જ્ઞાનતંતુઓના જે આંદોલના Vibratory motion ઉપસ્થિત થાય છે, અને તે ફ્રાલમાં જે અમુક પ્રકારના અર્થ રહ્યો છે તેને જ હું જેઉં છું. આથી મારું વૃક્ષનું જ્ઞાન બે એજન્સીએ અથવા આડતીઓએ દ્વારા મારા અંતઃકરણને મળે છે. આટલું સમજ્યા પછી કોણ કહી શકશે કે આપણે બાહ્યવિધ સાથે આંતરવિધ કરતાં અધિક સંબંધ રાખીએ છીએ? જ્ઞાનીજનોના નિર્ણય એ જ છે કે સર્વ કાંઈ અંતરમાં છે, બહાર નથી, અને 'મૃત્યુ' છે જ નહીં. એ પુરાવા માટે પણ આપણે અંતરમાં દેષ્ટિ કરવી જોઈએ.

છતાં ઘણા કાળની જૂની ટેવથી આપણે 'મૃત્યુ'ને ભયની દષ્ટિથી સ્વીકાર્યા વિના રહી શકતા જ નથી એ નવાઈની વાત છે. એ જૂની ટેવ કાઢી નાખી તેના સ્થાને નવી ટેવ દાખલ કરવાની બહુ જરૂર છે. શરૂઆતમાં મનને 'મૃત્યુ નથી' એ નિર્ણય ઉપર સ્થિર કરવું જરા કઠિન જણાય છે. પરંતુ એ વાતના પુરાવા ઉપર મન જેમ જેમ વિચાર, ચિંતન, મનન ક્યે' જશે તેમ તેમ એ નિશ્ચય અધિક અધિક ઊંડા ઊતરતા જશે.

તમે ગમે તેવી ગાંડી કલ્પના કરા તો પણ તમે પોતે તદ્દન મરી ગયા છે એવું તમે કહી જ કલ્પી શકવા સમર્થ બનશા નહિ. કદાચ તમને આ વાતની શંકા થતી હોય તો તમે અત્યારે જ આગળ વાંચવું બંધ રાખીને મરી ગયાની કલ્પના કરી જુવા. કદાચ તમને તમારું શરીર નિશ્ચે જ, દિઘર શખની જેમ પહેલું કલ્પનામાં દેખાશે, પરંતુ તમે પોતે—અલિમાની, જીવાતમા અથવા જેને તમે 'હું' કહેા છેા તે તો એ કલ્પનામાં પણ નિરંતર લ્પ્ટાપદે જેવા ને તેવા સ્થિર જ રહેશે. દેહની પડમે ઊભા રહીને દેહને મરેલું કલ્પનાની ચક્લુએ જેયા કરશે. પરંતુ 'હું' તેને પોતાને 'હું'પણાશ્ચી લઇ કહી જ કલ્પી શકશે નહિ. જે વાત કલ્પનામાં પણ નથી આવતી, તે વારતવમાં કયાંથી હોઈ શકે જે સ્થિતિ તેના સ્વરૂપમાં ત્રણે કાળમાં છે જ નહિ, તે સ્થિતિ પોતામાં હોવાની દરખાસ્ત પણ તે સંઘરતો નથી. મૃત્યુની સૂચના પણ તે સ્વીકારવાની ચોકખી ના કહે છે. શરીરથી, મનથી, મનની સર્વ સ્થિતિઓથી, બુદ્ધિથી, તર્કથી અને લબ્ચમાં લબ્ચ પ્રતિભાનાં દિવ્ય સ્કુરણેથી પણ આત્મા ઉપરી લાગમાં બિરાજે છે. એ સર્વ કદાચ હોય કે ન હોય, ક્ષણમાં તે આવે કે ક્ષણ પછી તે જાય છે. મૂર્સ્ટામાં અને ગાઢ નિદ્રામાં પણ તેનો ઉપયોગ અત્યક્તપણે ચાલુ જ રહે છે. અને જેને આપણે 'મૃત્યુ' કહીએ છીએ તેની પછી પણ પ્રકારફેરથી – અવસ્થાંતરે તે (આત્મા) કાયમ જ રહે છે.

અમે ઉપર કહી ગયા તેમ 'મૃત્યુ' જેવું કાંઈ જ આતમા સંખંધ નથી. એના પુરાવા માટે આપણને ખુદ્ધિની દક્ષીલાની જરૂર નથી, કેમકે ગ્રાનીજનાના એવા નિશ્ચય છે કે તર્ક અથવા બાહ્ય મનના વ્યાપારા સત્યના અન્વેષણમાં ઉપયોગી નથી. કદાચ આ વાકય તમને ભારે પડતું જણાશે અને ખુદ્ધિના વ્યાપારાથી સત્યાન્વેષણ સંખંધ એાછી કિંમત આંકેલી ભાસશે. પરંતુ એ શખ્દો અમે વિચારીને જ લખ્યા છે. અમે તર્ક, ખુદ્ધિ આદિને તેની વ્યાજબી કિંમતે સ્વીકારવા તૈયાર છીએ, પરંતુ વર્તમાન જમાના ખુદ્ધિને પ્રભુરૂપે પૂજે છે અને ખુદ્ધિવાદ Rationalism ને જ સર્વસ્વ ગણે છે. તે સાથે અમા મળતા નથી. જેઓ ખુદ્ધિના પ્રદેશ ઉપર નવા જ પ્રવેશ પામેલા છે તેઓ કદાચ તેના પ્રખર તેજમાં અંજાઈ

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

જઇ ખુદ્ધિ એ જ સર્વસ્વ છે એમ લલે માની લે, પરંતુ જેઓએ ખુદ્ધિની ઉપયોગિતાના વિચાર કર્યા છે, એવા મહાજના તો એવા નિર્ણય ઉપર આવ્યા છે કે આધ્યાત્મિક સત્યો સંબંધે તેનું કાર્ય બહુ જૂજ અને મહત્ત્વ વિનાનું છે. અમારા પૂર્વ મહાપુરુષોના જ આવા નિર્ણય છે એમ નથી, પરંતુ આ જમાનાના મહાખુદ્ધિમાના પણ એ જ નિર્ણયને સ્વીકારે છે. દાખલા તરીકે વર્તમાન યુગની ખુધ્યિના શિખરરૂપ મહાવિદ્ધાન કાંટ-Kant શું કહે છે તે સાંભળા: તે કહે છે-' 'The only use of philosophy of pure reason, is a negative one instead of discovering truth, its modest function is to guard against error.''

અર્થાત્– "વિશુદ્ધ બુદ્ધિવાદ ઉપર રચાયેલા તત્ત્વજ્ઞાનના ઉપયોગ માત્ર નિષેધાત્મક છે. સત્યના શાધનમાં યાેજાવાને બદલે તેનું કર્ત્તવ્ય માત્ર ભૂલની સામે રક્ષણ કરવાનું છે."

અમે પોતે આ મત સાથે અડધા મળતા છીએ. ભૂલની સામે રક્ષણ કરવાની શકિતને પણ અમે કાંઈજ શરત વિના એકાંતપણે સ્વીકારી શકીએ તેમ નથી. આ સ્થાને અદ્ભિનું શું કાર્ય છે એ સંબંધી નિઅંધ લખવા અમે બેઠા નથી. એના કાર્યના અને ઉપયોગિતાના પ્રદેશ કર્યો છે, એ જુદા જ વિષય છે; અને તે સાથે કહેવા દો કે તે બહુ રસપ્રદ વિષય છે, પરંતુ અમને લાગે છે કે અમે વિષયાંતરમાં ઉતરી પડયા છીએ. છતાં એ જેખમ ખેડયા પછી પણ જે અમે એટલું તમારા મન ઉપર અંકિત કરી શક્યા હોઈએ કે 'મૃત્યુ નથી' એ સિદ્ધાંતના પુરાવા બુદ્ધિમાંથી નહિ પણ દૃદયના ઉચ્ચ અંશમાંથી જ મળી શકે તેમ છે, તા અમારું વિષયાંતરમાં ઉતરવાનું જેખમ અમે સફળ થયું લેખીશું.

તમારા અરે, પ્રત્યેક વ્યકિતના દૃદયના અંતરતમ પ્રદેશમાં આત્મા, પરમાત્મા અને વિશ્વ સંબંધી સત્યાનું જ્ઞાન સુપ્ત અવસ્થામાં પહેલું છે. એ જ્ઞાન તેના માલિકની—તેના સ્વામીની શહ જોઈ રહેલું છે. તમે ત્યાં દૃષ્ટિ સ્થાપા અને તમને ત્યાં દિવ્યાક્ષરે લખેલું માલૂમ પહેશે કે તમારું ખરું સ્વરૂપ—તમારું વાસ્તિવિક 'હું' જેને અગ્નિ બાળી શકતા નથી, જળ ડુળાડી શકતું નથી, વાસુ ઘસડી જઈ શકતા નથી, પૃથ્વી આવરલુ કરી શકતી નથી, એલું આત્મતત્ત્વ, અમર, અજન્મ, શાધાત, અજેય, આનંદ સ્વરૂપ, મંગળ સ્વરૂપ, કલ્યાલુ સ્વરૂપ અંતરમાં બિરાજી રહ્યું છે. જ્યારે માનસ—ચક્ષુ અંતરમાં વળે છે ત્યારે ત્યાં તે જુએ છે કે 'હું' અવિનાશી છું. તમે કહેશા કે આ પુરાવા કાંઈ પ્રયોગસિધ્ય, પ્રત્યક્ષ કે કાયદાની દૃષ્ટિએ સાચા ઠરી શકતા નથી. પરંતુ તમે આધ્યાત્મિક સત્યા માટે સ્થ્લ પુરાવા માગા તે કયાંથી મળે ? ભૌતિક પદાર્થીના સંબંધમાં ભૌતિક પુરાવા ચાલી શકે અને કાઈ વાતને સિદ્ધ કરી શકે. પરંતુ આંતરિક વિષયા સંબંધ એ ભૂમિકા ઉપરનો પુરાવા નિરર્થક અને નિષ્ફળ છે. આથી જે પ્રદેશમાં જે હોવું વાસ્તિવિક છે તે પ્રદેશમાં તેની શાેષ કરવી ઉપશુકત છે.

આત્માને પોતાના સંબંધે પોતાને જ બાલવા દેા અને જ્યારે તમે વચમાંથી સ્થ્ળ શરીરની, બુધ્ધિની, તર્કની, અવિશ્વાસની–અશ્રધ્ધાની ડખલ કાઢી નાખશા ત્યારે આત્માનું પાતાનું દિવ્ય સંગીત ગૂંજી ઊઠશે. તે શું બાલશે ?–

### प्रकः गुरुदेव इविद्रश्री ये. वावश्रद्भेका सहाराक कन्स्यानाहि सस्तिग्रंथः

# ધર્મ – વિકાસ

(સર્વધર્મ સમન્વય-દૃષ્ટિ)

લેખક-સ્વામી માધવતીર્થ

### પરિચય

અહીં દર્શાવેલ વિષયમાં કેટલાક મુખ્ય ધર્મમાં પ્રચલિત સાધનની ભૂમિકાએ ટૂંકમાં આપેલી છે. આવા સાધન –ક્રમને પ્રણાલિકા કહે છે. એ પ્રણાલિકાએા જેતાં જણાશે કે કેટલાક મુખ્ય ધર્મોમાં મુખ્ય સાધન લગભગ સમાન છે; અને તેમનું ફળ બધા ધર્મમાં આત્માના નિરતિશય આનંદની પ્રાપ્તિ અને દુઃખની આત્યંતિક નિવૃત્તિ છે.

વળી પ્રસ્તુત વિષયમાં આપેલ ક્રમ બધા જિજ્ઞાસુઓ માટે સમાનપણે લાગુ થતો નથી. જે માણુસનું અંતઃકરણ પૂર્વજન્મના અને આ જન્મના પુણ્યથી અને ઉપાસનાથી શુષ્ય થયેલ છે, એવા સારા અધિકારી ઊચી ભૂમિકાથી પણ શરૂઆત કરી શકે છે; પણ લક્ષ્ય બરાબર સંધાયું ન હોય તો ગમે તે ભૂમિકાથી થતી શરૂઆત ફળ આપતી નથી. અને લક્ષ્ય બરાબર સંધાયું હોય તો પોતાના અધિકાર પ્રમાણે શરૂઆતની ભૂમિકા મળી રહે છે. જેને લાગેં છે કે મારે મારા કલ્યાણ માટે કાંઈક કરવું એક એ, તેને માટે શરૂઆતની ભૂમિકાઓ કામની છે. જેને નિત્ય એમ વિચાર આવે છે કે 'હું કાેણ ?' તેને માટે જ્ઞાનમાર્ગની છેલ્લી ત્રણ ભૂમિકા કામની છે.

છતાં આત્માના વધારે પરિચય મહાત્માએાના સંગથી થાય છે અને સૌથી વધારે એાળખાણું પોતાના આત્માના સાક્ષાત્કાર થયે થાય છે.

આત્મજ્ઞાનના વિકાસ માટે કાંઈક સાધન કાેઈને આમાંથી મળી શકશે. અને ક્રમશઃ આત્મવિકાસની શ્રેણી ઉપર ચડતાં ચડતાં આત્યંતિક દુઃખનિવૃત્તિ થતાં અંતે પૂર્ણ બ્રહ્માનંદ મળી શકે છે. એ બધા ધર્મનું અંતિમ રહસ્ય છે, અને દરેક પાને છેવટે તે જ ફળ બધા ધર્મો આપે છે એમ જણાવેલ છે; પણ તે ફળ મેળવવામાં પાતાના લક્ષ્ય ઉપર ખરા પ્રેમની જરૂર છે.

કેટલેક ઠેકાણે એક ધર્મવાળાના પુસ્તકમાં બીજા ધર્મનું ખંડન જેવામાં આવે છે. પણ હવે ખંડનને બદલે જેટલા અને તેટલા સમન્વય કરવાની જરૂર છે. એવા સમન્વય અહીં રજ્તૂ કરેલ દરેક ધર્મસંપ્રદાયની સાધના પ્રણાલિકાના તુલનાત્મક અભ્યાસ કરનાર વાચકને મળી શકશે.

જેણે આત્માના સાક્ષાત્કાર કરી લીધેલા છે, તેમને માટે આખું જગત નંદનવન છે, સર્વ વૃક્ષ કલ્પવૃક્ષ છે, સર્વ જળ ગંગાજળ છે, તેની બધી ક્રિયા પવિત્ર છે. તેની વાણી પ્રાકૃત હાેય કે સંસ્કૃત હાેય છતાં તેમાં તત્ત્વના સાર છે. તેને માટે આખી પૃથ્વી કાશી છે અને તેની બધી ચેષ્ટા પરમાત્મામય છે.

(૧)

#### નિષ્કામ-કર્મથાગ (સમાજસેવા-માટે)

- ૧. સેવા કરતારની શુદ્ધિ માટે સાધન :– નિર્ભયતા, આત્મજ્ઞાનમાં શ્રદ્ધા, દાન, દમ, જપ, અભ્યાસ, તપ, સરળતા, અહિંસા, સત્ય, ક્ષમા, ત્યાગ, શાંતિ, કોઇની નિંદા ન કરવી, દયા, ધીરજ, નિરભિમાનતા, નિર્લોભીપહું, વ્યર્થ ચેષ્ઠાના ત્યાગ, પવિત્રતા વગેરે દેવી પ્રકૃતિના ગુણેાનું દહતાપૂર્વક પાલન અને કામ, કોધ, માહ વગેરે આસુરી પ્રકૃતિ જીતવાના ઉત્સાહ.
- ર. બે-ત્રણ ક્રજ એક જ વખતે ઉત્પન્ન થાય ત્યારે ઊંચી ક્રજ શાધી લેવાની શકિત.
- ૩. નાનાં અને માેટાં કામ બરાબર કરવાની કુશળતા.
- ૪. જે કર્મથી આત્માનાં જ્ઞાન, શકિત, આનંદ વિકાસ પામે તેવાં કર્મ, રાગ-દ્વેષ વગર કરે.

#### ભૂમિકા

૧. ફળત્યાગ :– કર્મના અંત સુધરે, પરિણામે ચિત્તમાંથી મેલ દૂર થાય.

### प्तय गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रन सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

- ૨. કર્તૃત્વબુદ્ધિના ત્યાગ :− કર્તાપણું ઉપાધિગત માને, આત્માને અકર્તા માને, કર્મની શરૂઆત સુધરે, ચિત્તમાંથી વિક્ષેપ દ્વર થાય.
- રૂ. નિષ્કામતા ઃ– જે કર્મથી આત્માનાં સ્વરૂપ–લક્ષણ અનુભવમાં આવે તેવાં કર્મ કરે, ચિત્તમાંથી આવરણ દ્ભર થાય. નિષ્કામ થયા પછીના કર્મયાેગ–અ'તર'ગ દશા
- ૪. સેવા રહસ્યઃ– મન, વચન અને કર્મથી બધાને પ્રભુ માની સેવા કરે; જ્ઞાન અને કર્મની એકતા; આત્મજ્ઞાનને આવરણ ન કરે તેવી સેવા કરે.
- ય. સેવક રહસ્ય :– બધા ભગવાન છે એવું જ્ઞાન થતાં સેવક પણ ભગવાન છે એવું જ્ઞાન થાય. માેટી વસ્તુ ભગવાનરૂપે દેખાય અને નાની વસ્તુ પણ ભગવાનરૂપે દેખાય. જ્ઞાન અને જ્ઞાતાની એકતા.
- ¢. સેવ્ય રહસ્યઃ– સેવક, સેવા અને સેવ્ય ત્રણે ભગવાનરૂપે અનુભવમાં આવે. જ્ઞાતા, જ્ઞાન અને ગ્રેચની એકતા. શરીરનાં બધાં દ્વારામાં પ્રકાશ ઉત્પન્ન થાય, ભગવાન જેમ અંશથી અવતાર લે છે તેમ અલ્પશક્તિથી ઘણી સેવા થઇ શકે.
- ૭. નૈષ્કમ્ય સિદ્ધિઃ– બીજાં શરીરામાં પણ પાતે છે એવા અનુભવ. સર્વત્ર એક સત્તા છે એવા સાક્ષાત્કાર. ઈચ્છા અને બીકના અત્યંત અભાવ. સત્ય, જ્ઞાન અને અતિશય આનંદની લહેરમાં રમતો પૂર્ણ કર્મધાેગી.

#### ( २

#### વેદાન્ત-કેવલાઢું ત–જ્ઞાનમાર્ગ

જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ માટે સાધન:- (૧) વિવેક, (૨) વૈરાવ્ય, (૩) ષટ્રસંપતિ-એટલે-શમ, દમ, ઉપરતિ, તિતિક્ષા, શ્રદ્ધા અને સમાધાન; (૪) મુમુક્ષુતા, (૫) નિષ્કામ કર્મદ્વારા મળ દૂર કરે, (૬) ઉપાસનાથી વિશેષ દૂર કરે, (૭) આત્મ- જ્ઞાનથી આવરણ દૂર કરે.

### ભૂમિકા

- ૧. શુભેચ્છા :– શ્રવણના ક્રમ, સંસાર તરફ અરુચિ, આત્માના કલ્યાણનાે માર્ગ શાેધવાની જિજ્ઞાસા, એકાંત ગમે અથવા શાસ્ત્ર અને સત્સંગ ગમે.
- ર. વિચારણાઃ– મનનના ક્રમ, પ્રસ્થાનત્રયના અભ્યાસ, દૈવી પ્રકૃતિનું પાલન અને આસુરી પ્રકૃતિના ત્યાગ કરવાની ઇચ્છા, ગુરુનું શરણ, આત્મ–સાક્ષાત્કારની ઇચ્છા.
- 3. તનુમાનસા :- નિદિધ્યાસન, એટલે સજાવીય પ્રવાહ વધે અને વિજાવીય પ્રવાહ એછો થાય, જ્ઞાનની શરૂઆત.
- ૪. સત્ત્વાપત્તિઃ– ઉપરની ત્રણુ ભૂમિકાના અભ્યાસથી આત્મામાં સ્થિતિ બંધાવા લાગે, માન–અપમાન સમાન જાણે, મિત્ર અને શત્રુમાં સમાનતા, જગત મૃગજળ સમાન લાગે, મન અને વાસનાનો કેટલેક અંશે ઉપશમ. આત્મા દેહ, પ્રાણ અને મનથી જુદો પ્રદ્માવિત્ લાગે.

### જ્ઞાનની નિષ્ઠા (અવિચળ સ્થિતિ) માટે ભૂમિકા ક્રમ ગુણાતીત અવસ્થા

- પ અસંસકિત :– સમાધિના સુખની શરૂઆત, શકિત વધે, મન અને વાસનાનો ઉપશમ, સુખ–દુઃખમાં સમાન વૃત્તિવાળા, સ્વસ્થ, લાેંદું અને સાેનું સમાન ગણે, પરમ વૈરાગ્યવાળા, સમાધિમાંથી પાેતાની મેળે વ્યુત્થાન થાય, પ્રિય અને અપ્રિયમાં તુલ્ય, ધીર, બહારની વેદના થાય પણ સહન કરે, જગત સ્વપ્ન જેવું લાગે, બ્રહ્મવિદ્વર
- દ. પદાર્થાભાવિની:- પ્રપંચના અભાવ એટલે પ્રપંચ બ્રહ્મમચ લાગે. બીજા માણુસ ભેદ જણાવે ત્યારે પ્રયત્નથી ખબર પડે, મન અને વાસનાના ક્ષય, વ્યુત્થાનદશામાં કર્ત્ત વ્ય દેખતા નથી, ગુણાથી ચલાયમાન થતા નથી. ઉદાસી જેવા સ્તબ્ધ: બીજા માણુસ સમાધિમાંથી ઉઠાડે ત્યારે ઊંઠે, અહું ઈદં એક લાગે, બ્રહ્મવિદ્દ વરીયાન.
- ૭. તુરીયાઃ– ભાવ–અભાવ રહિત એક આત્મ–સ્વભાવમાં નિષ્પ્રકંપ સ્થિતિ, પ્રકાશસ્વરૂપ, આનંદઘન, નિત્ય સમાધિસ્થ, વ્યુત્થાન પામે નહિ, ગ્રહ્મવિદ વરિષ્ઠ.

### प्रथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रना सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

(3)

### જૈનધર્મ પ્રમાણે - ૧૪ ગુણસ્થાનરૂપે - આત્મવિકાસ

સાધન :–અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય, અપરિગ્રહ, ક્ષમા, તપ, પરિસહ, વીતરાગપણ, સત્સંગ, શ્રધ્ધા, દાન, સમલાવ, વિવેક, વ્રતપચ્ચક્ષ્પાણ, નિવૃત્તિ વગેરે. (૨) જીવ, અજીવ, પાપ, પુષ્ય, આશ્રવ, સંવર, નિર્જરા, ખંધ, અને મોક્ષ એ નવ તત્ત્વનું સ્વરૂપ સમજવું. (૩) નિશ્ચયનય અને વ્યવહાર નય દ્વારા સ્થાદ્વાદની પદ્ધતિ સમજવી. (૪) સમયસારના અભ્યાસ

### ભૂમિકા

- ૧. મિથ્યાદેષ્ટિ :–દેહ, પ્રાણ અને મનના ધર્મ પોતાના માને, તત્ત્વ તરફ રુચિ ન હોય, અવિકાસ કાળ, સંસારચક્રમાં ભમે.
- ર. સાસ્વાદન :–થાેડા વિકાસ, ૧૧ મા ગુણસ્થાનથી પહેલ જીવને તત્ત્વમાં થાેડી રુચિ રહે છે તેનું સ્થાન દષ્ટાંત તરીકે– જેમ સારા ભાજનને અંતે ઊલટી થાય પણ જરા સ્વાદ રહી જાય છે તેવી દશા.
- સમ્યક્ મિથ્યાદેષ્ટિ:–થાેડા વિકાસ પણ સંરાયાત્મક દેષ્ટિ.
- ૪. અવિરત સમ્યગ્દબ્ટિઃ⊢દેહ, પ્રાણુ અને મનથી આત્માને જુદો જોઈ શકે. અસંદિગ્ધ સત્યદર્શન, દર્શન માહનીય કર્મની ઉપશાંતિ પણ ત્યાગવૃત્તિના ઉદય નહિ તેથી પ્રાણ શુદ્ધ નહિ.
- પ દેશવિરતિ :-અલ્પાંશે પર-પરિણતિના ત્યાગ.
- દ. પ્રમત્તસંયત :-ત્યાગવૃત્તિ પૂર્ણ છતાં અલ્પાંશે પ્રમાદ, લાેકકલ્યાણની ભાવના.
- ૭. અપ્રમત્તસંયત :-પ્રમાદરહિત, ત્યાગસહિત, આત્માના જ્ઞાનમાં સ્થિતિ બંધાવા લાગે.

### આત્મામાં વધારે સ્થિતિ થવા માટેનાં ગુણુસ્થાન

- ૮. અપૂર્વ કરણ :-વીર્યોલ્લાસ, આત્મિક સામર્થ્ય, આત્માના સ્વભાવમાં રમણતા, નિર્જરાની શરૂઆત.
- લ. નિવૃત્તિભાદર :–ચારિત્યમાહનીય કર્મ ઉપશમ કરવાની શરૂઆત.
- ૧૦. સૂલ્મસંપરાય :-આત્મજ્ઞાન હોવા છતાં સૂલ્મ માેહ રહે તેવી દશા.
- ૧૧. ઉપશાંતમાેહ :–ચારિત્યમાહની ઉપશાંતિ, દર્શનમાહના ક્ષય, છતાં અહીંથી પડવાના સંભવ રહે છે, કારણ કે ચારિત્ય– માહના ક્ષય થયા નથી.
- ૧૨. ક્ષીણમાહનીય :–દર્શનમાહ અને ચારિત્યમાહના તદ્દન ક્ષય, અપુનરાવૃત્તિ, અહીંથી પડવાનું નથી, પ્રાણની શુદ્ધિ.
- ૧૩. સચાગીગુણસ્થાન :–વીતરાગદશા, સર્વજ્ઞતા, જીવનમુક્તિ, સ્વાભાવિક સુખ અને સ્વાભાવિક શક્તિ.
- ૧૪–અયોગીગુણુસ્થાન :–વિદેહમુક્તિ વખતે આ સ્થાન પ્રાપ્ત થાય. આત્મામાં નિષ્પ્રકંપ સ્થિતિ, અતિશય સુખમાં ડૂંબેલ કેવળજ્ઞાની. સિદ્ધશિલા.

(8)

### યુબ્ટિમાર્ગ-ભકિતમાર્ગ-શુદ્ધાદ્<mark>વ</mark>ૈત

સાધન :- શમ, દમ, દીનતા, વૈરાગ્ય, જપ, ઉપાસના, યેાગ, જ્ઞાન, ભગવાન માટે વ્યાકૂળતા, શરણાગતિ, સરળતા વગેરે, અન્યાશ્રય કરે નહિ.

### मुक्तिर्हित्वाऽन्यथारुपं स्वरूपेण स्थितिः।

#### ભૂમિકા

- ૧. પ્રવાહ :– સંસારના પ્રવાહમાં પહેલ જીવ, વ્યવહારમાંથી ક્રુરસદ મળે ત્યારે ભગવાનને યાદ કરે, **ધનથ**િસેવા કરે, પ્રતિકાેપાસના કરે, પુષ્ટિમાર્ગના આચાર્ચ પાસે છહ્મસંબંધની દીક્ષાલે, તેણે આપેલ મંત્રના જપ કરે.
- ર. મર્યાદા :- પ્રસ્થાન ચતુષ્ટયના અભ્યાસ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, શ્રવણ, કીર્તાન, મન અને વાસનાના નિરાધની શરૂઆત.
- ૩. વ્યસન :– ભગવાનમાં આસકિત, મનથી તેનું જ સ્મરણ, વાણીથી તેની જ વાત, શરીરથી તેની જ ચેષ્ટા, તદાત્મિક– ભાવ, માનસિક શાંતિ, નિર્ગુણપ્રદ્રા સર્વશકિતમાન છે એવા અનુભવ થવા લાગે.

### प्कथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नान्यक्ट्रका अहाराक कन्भराताहिह स्मृतिग्रंथ

### જીવનમાં અતિશય વિરહ - અને ભગવાનના અનુગ્રહની શરૂઆત

- ૪. પ્રવાહપુષ્ટિ :– લગવાનની કૃપા એ જ સાધન, શકિત અને આનંદની શરૂઆત, લગવાન ભક્તને અલૌકિક ભાવનું પાષણ આપે.
- પ. મર્યાદાપુષ્ટિ :- નિર્ભયતા, ભગવાનના વિરહમાં અન્યની વિસ્મૃતિ, મનમાં ભગવદ્દભાવના પ્રવેશ, નિષ્ઠાની શરૂઆત, આત્મ–રતિ.
- પુષ્ટપુષ્ટિ :- પ્રાણુ અને ઈન્દ્રિયોમાં અલૌકિક આનંદના આવિર્ભાવ, સાધક, સાધન અને સાધ્ય ખ્રદ્ભારૂપ, કાેઈને ઉપદેશ ભાગ્યે જ આપી ગાંકે, આત્મકીડ, જે અણુ હતાે તે વિભુ થયાે.
- ७. પુષ્ટિશિખર :- ભકતના શરીર, મન અને પ્રાણના બધા પરમાણુ આનંદરૂપ થાય, आनंदमात्र करपादमुखोदरादि । રસાત્મક સર્વાત્મભાવ, બહારનું દશ્ય ભગવાનની લીલારૂપ લાગે. रस्तो वै सः।

(૫)

### મુસલમાની-સૂક્રીએોના-પ્રેમમાર્ગ

સાધન :– મુઝાનીબત≔વૈરાગ્ય, મુનાઝીલત=સંચમ, અભ્યાસ.

ઝાેહદ=તપ, દર્દ=વિરહ, બેખુદી=નિરભિમાનપણું.

ફના-ફી-શય=કાઈ એક વસ્તુમાં અથવા મૂર્તિમાં સમર્પણ.

ફના-ફી-શેખ=ગુરુમાં સમર્પણ.

કના-ફી-રસલ=પેગંબરમાં સમર્પણ.

ક્ના-ફી-લ્લાહ=પ્રભુમાં સર્વ સમર્પણ.

#### ભૂમિકા

- ૧. શસ્થિતઃ– શાસ્ત્ર પ્રમાણે કર્મકાંડની પૂજનવિધિ, અઝાન≕નમાઝ, રકાત=પ્રાર્થના, સજદહ=શરણાગતિ, જકાત, દાન પ્રેમનું વૃદ્ધિપહ્યું.
- ર. તરીકત :- જ્ઞાન સાથે પ્રેમ, પ્રેમમાં તરતા, પ્રેમની જુવાની, પ્રેમનું દર્દ.
- 3. હકીકત :- હું ની જવ્યાએ હક એટલે પરમાત્માના પ્રવેશ; પ્રેમની ઊર્મિએા, પરાલકિતની શરૂઆત.

#### બકા - બાદ - ઉલ – ફના (ફના થયા પછી નવું દિવ્યજીવન)

- ૪. મારેક્તઃ– પ્રભુ માટે વ્યાકૂળતા, અન્યની વિસ્મૃતિ, યેાગ, દિવ્ય લિજ્જતની શરૂઆત, મીઠી સુગંધ, દિવ્યનાદનું શ્રવણુ, દિવ્ય તેજના ઝખકારા.
- પ. વહુદત :- એકતા, અલ્લાહુમાં પાતે, વધારે લિજ્જત.
- દ. અહદ વસ્લ :- અલ્લાહમાં પાતે અને જગત, બકા.
- ૭. લા મૌજુદા ઇલ્લાહુાઃ– અન્વર અલ્લાહ થાય છે એટલે ભકત ભગવાન થાય છે; હુમાઉસ્ત⇒એ જ સર્વસ્વ, લિઝત–ઉલ∽ઇલ્લાહુા≃ઇશ્વરી લિજજત, તલ્લીનતા અને ઈશ્કની મસ્તી, અનલ હક.

( 🗲 )

### **બંગાળનાે વૈ**બ્ણવધર્મ−શ્રી કૃબ્ણ ચૈતન્યનાે સંપ્રદાય

સાધન :- વર્ણાશ્રમધર્મનું પાલન, શરણાગતિ, સત્ અસત્ના વિચાર, ગૈરાચ્ય, દીનતા, અહિંસા, તિતિક્ષા, મંત્ર, જપ, ભજન, કીર્તાન, સત્સંગ, વ્યતિરેકભાવે અને અન્વયભાવે ઉપાસના, શ્રીમદ્દ ભાગવત ઉપર અને ગીતા ઉપર શ્રીધરી દીકા પ્રમાણરૂપ.

#### ભૂમિકા

૧. શાંતરસ :- વિરહની શરૂઆત, લગવાનને (અથવા આત્માને) સુખ આપવાની વૃત્તિ, ફળ-રતિ અને પ્રેમ.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ર. દાસભાવ :- ભગવાનને શેઠ માને, સેવક સેવાનું સુખ લઇ શકે પણ ભેદ, ભય અને સંક્રાેચ રહે, ઐશ્વર્યજ્ઞાન રહે, અશ્વ પુલક થાય; ફળરનેહ અને માન.

૩. સખ્યભાવ:- ઊંચા-નીચાના ભેંદ મટે, સેવાના લાભ અને સમાનતા, ભગવાનને મિત્ર માને, ઐશ્વર્યજ્ઞાન ભૃલે, પણ

પ્રેમ સાપેક્ષ રહે, ફળ-પ્રણ્ય અને રાગ.

૪. વાત્સલ્યભાવ :– નિરપેક્ષ પ્રેમ, ભગવાનને મા અથવા ળાપ માને. સેવા, સમાનતા અને રક્ષણ મળે પણ ઉંમરમાં ફેર લાગે, ફળ-અનુરાગ અને સ્થાયી ભાવની શરૂઆત.

### અંતરંગ સાધન – વિપ્રયોગ, ફળ – માધુર્ય

પ. કાન્તાભાવ :- ભગવાનને પતિ માને, સેવા, સમાનતા, રક્ષણ અને એકતા મળે, ગુણકીર્તનાસકિત, રૂઢ ભકિત.

૬. આત્મનિવેદન :– ભગવાનને ચાર માને, પરકીયાના જેવાે પ્રેમ, મર્યાદાભંગ, ભગવાન સિવાય અન્યની વિસ્મૃતિ, વિધિ–નિષેધનાે અભાવ, ભકતના શરીરમાં ભગવાનનાે પ્રવેશ, એકાંતમાં ભગવત્ સંબંધ, ભાવદેેહ.

છ. મધુરભાવ :– રાધાભાવ, શ્રીકૃષ્ણુના અલૌકિક સ્વરૂપના અલૌકિક આનંદનો ભાેગ, મહાભાવ એટલે નિર્વિકલ્પ સ્થિતિ; તન્મયતા દિબ્યાન્માદ, જીવ અને ઈશ્વર બન્નેના એક પ્રાણ, અચિંત્ય ભેદાભેદ, અત્યંત અનુરાગ, સુખની પરમ મધુરતા અને પરાકાષ્ઠા.

(v)

### શ્રી અરવિંદ ઘાષનાે–પૂર્ણચાેગ

સાધન :- બ્રહ્મચર્ચ, દઢ ઉત્સાહ, અચળ ભકિત, પવિત્ર વિચાર, ગુરુશરણ, સત્ય આચરણ, નિરસિમાનતા, દ્રદયની શુદ્ધિ, તિતિક્ષા, ધૈર્ય, મૌન, સરળતા, અર્પણતા, શ્રદ્ધા વગેરે.

### ભૂમિકા

૧. ઉત્સાહ :– મનાેબળ, હૃદયની આતુરતા, પ્રાણુની ઇન્તેજારી, શુદ્ધ આચરણ.

ર. ત્યાગ :-- (૧) પાતાની કલ્પના, માન્યતા, પસંદગી, ટેવ વગેરે છાેડી જ્ઞાન સ્થિર થાય તેવું મન કરવું; (૨) પ્રાણની ઇચ્છા, ઈન્દ્રિયાની માગણી, કામના, સ્વાર્થ, અભિમાન, દંભ, લાેભ, માેહ, ઇર્ષા વગેરેના ત્યાગ કરી દૈવીશક્તિ પ્રાણમાં રહી શકે તેવી પ્રાણની શુષ્મિ કરવી; (૩) શંકા, અજ્ઞાન, અશ્રહા, હઠ, આળસ, તમસ વગેરે છાેડી શરીરમાં દિવ્ય આનંદ રહી શકે તેવું શરીર કરવું.

3. શરણાગતિ :– હું અને મારું સર્વ ગુરુને અથવા ભગવાનને સમર્પણ કરવું, ભૂતકાળના જ્ઞાન, ઇચ્છા, ચેષ્ટાનું વિસ્મરણ. મનમાં જે કાંઈ વિચાર આવે તે પાતાના ગણવા નહિ અને ભગવાનની દિબ્યશકિતમાંથી શાંતિ અને

મૌન અવતરવા માટે પ્રાર્થના કરવી.

૪. આત્મિક દશા :– દેહથી આત્માને જુદાે જાણે, પરમાત્માના સંબંધ થાય, વિશોના ઉપશમ થાય, યાેેગને લાયક સમતા પ્રાપ્ત થાય.

### ભગવાનના અનુત્રહની શરૂઆત – ભગવાનના અલૌકિક ગુણુનું અવતરણ

પ. વિજ્ઞાનઃ–આત્માના સ્વરૂપલક્ષણમાં સ્થિતિ બંધાવા લાગે, દિબ્યજ્ઞાનના મનમાં આવિર્ભાવ, પાતાની અંદર એક નાનું છિદ્ર દેખાય, તેના વિકાસ થાય, તેમાં પાતે અને જગત અભિન્નપણે દેખાય; નવા આનંદની શરૂઆત.

દ દિબ્યશકિતઃ–પ્રાણુમાં ફેરફાર, પ્રભુની સહજ શક્તિ પ્રાણુમાં અવતરે, પ્રાણુ નવા બને, આત્મામાં વધારે સ્થિતિ

અને આનંદ લાગે, આ શક્તિવાળા ગુરુ પોતાના શિષ્યમાં તે શક્તિના સંચાર કરી શકે.

છ. દિબ્યદેડુઃ– પ્રભુની શકિત શરીરના અહુઅહુમાં બ્યાપે, શરીર દિબ્ય અને તેજસ્વી બને, રગેરગમાં આત્માના સ્વાભાવિક આનંદ બ્યાપે, જગતમાં પણ તે આનંદ લાવી શકાય, બીજાને પણ તે આનંદના અનુભવ આપી શકાય. (જ્ઞાન અને આનંદમાં નિષ્ઠા), જીવન્મુક્ત.

### प्लय गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

#### (૮) શ્રી પતંજલિમુનિનેા∽અષ્ટાંગયાેગ

સાધનઃ– યમ (એટલે અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, છદ્ભાચર્ય, અપરિગ્રહ) નિયમ (એટલે શૌચ, સંતોષ, તપ, સ્વાધ્યાય, ઈશ્વર–પ્રણિધાન) આસન (શરીર સ્થિર અને શાંત રહે તેવું) પ્રાણાયામ (રેચક, કુંભક, પૂરક) 🕉 કારના જપ (અર્થની ભાવના સહિત) તીવ્ર હત્સાહ, વિવેકખ્યાતિ વગેરે.

#### ભૂમિકા

- ૧. પ્રત્યાહાર:– પાંચે ઈન્દ્રિયાના સુખમાં વૈરાગ્ય, ચિત્તવૃત્તિમાંથી મળ દ્વર થાય.
- ર. ધારણાઃ–દીર્ઘ'કાળ નિરંતર અભ્યાસદ્વારા ચિત્તવૃત્તિની એક દેશમાં સ્થિતિ, ચિત્તવૃત્તિના વિક્ષેપ દ્ભર થાય.
- ૩. ધ્યાનઃ– દેષ્ટાનું પાતાના રવરૂપ તરફ વળવું, દેશ્યથી દેષ્ટા જુદાે લાગે, અસંગ લાગે, સર્વાર્થતાનાે ક્ષય, એકાર્થતાનાે ઉદય, આવરણભાંગની શરુઆત.

#### ઋતંભરા પ્રજ્ઞા – આત્મજ્ઞાનની શરૂઆત

- ૪. સંપ્રજ્ઞાત સમાધિઃ– પર વૈરાવ્ય, બુધ્ધિની કૃતાર્થતા, આત્માના જ્ઞાનના સંસ્કારથી અજ્ઞાનના સંસ્કારના નાશ, ધ્યેય સારૂપ્યં, કલેશ અને કર્મની નિવૃત્તિ.
- પ સં<mark>યમ :– ધાર</mark>ણા, ધ્યાન અને સમાધિનું ઐકય, સિદ્ધિએાની ઉત્પત્તિ, આત્માના સ્વાભાવિક આનં**દની શરુઆત,** પ્રજ્ઞાપ્રકાશ.
- સ્ટાત સમાધિ :- સિદ્ધિઓના સ'સ્કારના નિરાધ, સિદ્ધિઓમાં નિર્માહપણું, નિબજિ સમાધિ, ચિત્તવૃત્તિના ક્ષય,
   ૦યુત્થાન સંસ્કારના અભિભવ અને નિરાધ સંસ્કારના પ્રાદુર્ભાવ, આત્મા સ્ફ્રેટિક જેવા શુદ્ધ લાગે.
- ૭. કૈવલ્યઃ- સ્વરૂપમાં પૂર્ણ સ્થિતિ, સ્થિતપ્રજ્ઞ, અતિશય આનંદસુકત.

#### **(** )

#### તાંત્રિત માર્ગ-શકિત અને શાકત સંપ્રદાય

સાધન:- તાંત્રિક ગુરુ પાસે દીક્ષા લેવી, તિલક, યંત્ર, મંત્ર, જપ વગેરે.

મૂર્તિપૂજાના ક્રમઃ– આસન, પાદ્ય, અર્ધ્ય, આચમન, સ્નાન, વસન, આભરણ, નૌવેદ્ય, ગંધ, પુષ્પ, ધૂપ, દીપ, આવાહન, ન્યાસ, દિગ્યાંધ, વંદન એ સાેળ ઉપચારથી પૂજા. શકિત, નાદ અને બિંદુનું રહસ્ય સમજવું.

### ભૂમિકા

- ૧. આરંભઃ– પશુભાવ દ્વર કરવા માટે પાંચ મકારનું ક્રમશઃ એાર્જું સેવન કરનાર, આસુરી પ્રકૃતિને જીતવાની શરૂઆત, પંચમહાભૂતની શુદ્ધિ, ક્રિયાશકિતના થાઉા અનુભવ, તામસ ભકત.
- ર. તરુણઃ– વીરભાવ, નાડીશુદ્ધિ માટે પ્રાણાયામ, સિદ્ધિના લાેભ, ઈચ્છાશકિતનાે થાેડા અનુભવ, રાજસ ભકત.
- ૩. યૌવનઃ– દિબ્યભાવ, માનસી પૂજા, ધ્યાન દ્વારા જ્ઞાનશકિતના થાેડા અનુભવ, સાત્ત્વિક ભકત, પ્રત્યાખ્યાન–ભેદસુદ્ધિના ત્યાગ, ક'ચુક=ઉપાધિના પરાભવ, કુંડલિની શકિતની જાગૃતિ.

#### અંતરંગ સાધન – અહંગ્રહ ઉપાસના

- ૪. પ્રૌઢઃ– આત્મા અને પરમાત્માનું ઐક્ષ્ય, સન્ધિની શકિતનાે આવિર્ભાવ, કુલાચાર, જગત જગતરૂપે રહે નહિ.
- પ પ્રૌઢાન્તઃ– જ્ઞાનની સ્થિરતા, સંવિત્ શકિતના આવિર્ભાવ.
- ૬. ઉન્મનીઃ– સાયુજ્યતા, શકિત અને આનંદ, આહલાદિની શકિતનાે આવિર્ભાવ, સ્વરૂપ વિશ્રાંતિ.
- ૭. ષ્રદ્ભાકૈવલ્યઃ− જીવ, જગત અને ઈશ્વર સર્વ એક્શકિતમય બને અને આનંદમય લાગે, પરા સંવિત ઈશ્વરની લીલાનેા આનંદ. બધું દ્ર∘ય એ રસાસ્વાદને ઉદ્દીપન કરે, મહાભાવ, ઇદં અહું રૂપે લાગે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

(90)

### ળૌદ્ધધર્મ પ્રમાણે-વિકાસની ભૂમિકા

દરા દોષ :-કોધ, તૃષ્ણા, દંભ, અશ્રહા, સ્વાર્થ, લાેકેષણા, અજ્ઞાન, શાંકા, માેહ, રૂપરાગ. તે દૂર કરવાના સાધન :-દયા, તપ, નિશ્ચય, સંયમ, મૌન, ત્યાગ, દાન સમતા વગેરે.

#### ભૂમિકા

- ૧. અંધપૃથુજ્જન :–સાધારણ દશ દોષોવાળા માણસ.
- ર. કલ્યાણ પૃથુજજન ≔સત્સંગ પ્રાપ્ત કરેલ, સંસારમાં વૈરાગી, સર્વ ક્ષણિક અને દુઃખમય દેખે.
- ૩. સાતાપન્ન :-સત્ય જિજ્ઞાસાવાળા થાય, સાત જન્મમાં માેક્ષ પામે.
- ૪. સદકાગામી :--રાગદ્વેષ અને માહુની ઉપશાંતિ, ધર્મના જ્ઞાનવાળા, ધ્યાન કરી શકે. એક જન્મમાં માક્ષ પામી શકે.
- પ. ઔપપત્તિક :- દઢ વૈરાગ્યની શરૂઆત, પાંચ દેષના ક્ષય, અને પાંચની ઉપશાંતિ.
- દ. અરહા :-દશ દેષના ક્ષય, જીવન્મુકત ચાેગી, બધામાં એક પ્રાણશકિતના અનુભવ કરી શકે.
- છ. નિર્વાણ :-પરમ સુખ, જ્ઞાન અને પ્રેમ પ્રાપ્ત કરેલ સર્વાત્મભાવવાળા, અહું ઈ દં એક લાગે, અતિશય મધુર સુખ મળે.

(૧૧)

### શ્રી રામાનુજ સંપ્રદાયનાે મુખ્ય સિધ્ધાંત મુખ્ય સાધન

ઉપાસના–પ્રયત્તિ, તૈલ ધારાવત્ ઉપાસ્ય દેવનું સતત સ્મરણ; આ સ્મરણ દર્શનરૂપ થાય છે.

#### भुभ्य ईण

આત્મદર્શન-અજ્ઞાનના ક્ષય, પ્રદ્યજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ. સર્વ કલ્યાણ ગુણમય શ્રીપતિની પ્રાપ્તિ. નિજાનંદની લહેરાે.

### સુવર્ણ પાંક્તએા

જ્વન આનંદ આશા અમીવેલ છે, જીવન સુખનાે ઊડતાે કુવારાે; તેથી પ્રાણી બધા જીવનને તલસતા, મૃત્યુને કાેઈ નહિ ઇચ્છનારાે.

જીવન માનવતાશું કર્મભૂમિ મહા–પુષ્ચના પુંજથી તે પમાતું; જીવન માનવતાશું ક્ષેત્ર વિવેકતું, માેક્ષધામે અહિંથી જવાતું.

છવનમાં જાગૃતિ તેજ ઉઃલાસ છે, મહેકતાં છવન એ પુષ્પ જેવા; છવન નહિ ભાેગ−વિલાસ શાભા વળી, છવન અર્પણ અને ધર્મ સેવા.

જગત છે જીવની પાઠશાળા મહા, જ્યાં શીખાતા દયા પ્રેમ પાઠા; વિશ્વભધાત્વના સૂત્ર સમજાય છે, છૂટતી સ્વાર્થની જટિલ ગાંઠા.

[१३१]

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### જીવન–પાથેય

જીવન ખીલાવવું ઊઠતાં બેસતાં, ધ્યાન તો રાખવું જગતનાથે; વિવિધ ખેલાે કરે ચતુર ખેલાડી પણ, રાખતાે દષ્ટિ તે દાેર માથે.

ધૈર્ય, તપ ને તિતિક્ષાવ્રતાે વિસ્તરે, હૃદયસાગર વિશાળા ખને છે; અડગ ને અમિત અહિં આત્મળળ ખીલતું, જીવ કલ્યાણ પાટે ચડે છે.

કર્મ ને ધર્મ બે જીવનની પાંખ છે, એ જ લઈ જાય છે અમર સ્થાને; કર્મ ને ધર્મ બે જીવનના ચક્ર છે, ખેંચતા શાંતિ કેરા નિધાને.

જીવન હલકું હશે તે તરે સ્હેલથી, જે હશે ભારે તે ડૂબવાનું; માન અહુંકારના ભાર ભરવા નહિ, સરલ નિર્દોષ થઈ નાચવાનું.

સ્નેહ આનંદનાં બે હલેસાં વહે, જીવનનું હાેડલું નિત્ય હાંકાે; પ્રભુકૃષા વાયુને અનુસરી ચાલવું, રાખવાે ના મને લેશ ફાંકાે.

ભાેગવ્યા વગર નહિ નાશ એના કદી, કર્મ પ્રારળ્ધનું કરજ ભરવું; રંક કે રાય હાે, જંતુ કે દેવ હાે, કર્મ ઘટમાલમાં સતત ફરવું.

જીવન તે કર્મ છે, કર્મ તે જીવન છે, કર્મ ને જીવનની અસલ જેડી; જીવન ને કર્મ તેને નહિ વળગતાં, જેમણે પ્રકૃતિ જાળ તાેડી.

જીવન છે ત્યાં લગી કર્મ કરવા પડે, ઘડીક પણ કાેઇથી ના તજાતું; કર્મસર્જન જૂનું યજ્ઞ છે છ્રહ્મથી, એ થકી ચાલતું વિશ્વખાતું.

ગહન ગતિ કર્મની કાેેેેણ જાણી શકે ? જીવન ચગવા ચડે કર્મદાેરે; કર્મના મર્મમાં ધર્મ સાચાે રહ્યો, કર્મના ખીજથી જીવન મ્હાેરે.

કર્મ કીધા વિના કર્મ જાતા નથી, કર્મ વિના નહિ દૃદયશુદ્ધિ; દૃદયશુદ્ધિ વિના જ્ઞાન નહિ સાંપડે, જ્ઞાન વિના નહિ મુક્તિસિદિ.

દેવ દુર્લભ મળ્યાે માનવી દેહ આ, વિષયની વાટમાં કેમ ગાળે ? અર્ક ગુલાળના ખૂબ માેંઘા મળ્યાે, ઢાળતાે કાં અરે કીચ ખાળે ?

રત્નચિંતામણિ હાર હાથે ચડયાે, ટાચ બદલે અરે કાં ગુમાવે ? આંખ ઉઘાડીને નિરખ તું માનવી! પ્રાપ્ત અવસર ક્રી હાથ નાવે.

# જૈન આગમ સાહિત્યઃ એક અનુશીલન

### આગમસાર દોહન

#### सेणकः

રાજસ્થાનકેશરી અધ્યાત્મચાગી પૂ. શ્રી પુષ્કર સુનિજી મહારાજ સાહેળના સુશિષ્ય સમર્થ સાહિત્યકાર પં. શ્રી દેવેન્દ્ર સુનિ શાસ્ત્રી

#### ભાષાન્તરકાર:

શ્રી જગછવન લાલજી દાેશી, એડવાે કેટ શ્રી સૌભાગ્યચંદ્ર ગાેરધનદાસ તુરખિયા "અમૃતકૈવલ્ય"

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

# જૈન આગમ સાહિત્ય : એક અનુશીલન

### આગમ સાહિત્યનું મહત્વઃ

જેન આગમ સાહિત્ય ભારતીય સાહિત્યની એક અમૂલ્ય—અહુમાલ ઉપલબ્ધિ છે, અનુપમિનિધિ અને જ્ઞાનિવજ્ઞાનના ભંડાર છે. અક્ષરદેહથી તે જેટલા વિશાળ અને વિરાટ છે તેથી પહુ વધુ તેનું સૃક્ષમ અને ગંભીર ચિંતન વિશક અને મહાન છે. જેનાગમાનું પરિશીલન કરવાથી સહેજે સમજાય છે કે અહીં માત્ર શેખચલ્લીની જેમ રંગીન કલ્પનાઓ કે તરંગાના ઘાડા દાડાવ્યા નથી કે નથી અહિના ખેલા કરવામાં આવ્યા, કે નથી અન્ય મત-મતાંતરાના ખંડન-મંડનની માથાકૂટ કરી. જેનાગમાં જીવનના ક્ષેત્રમાં નવા સ્વર, નવા સાજ અને નવું શિલ્પ લઇને ઊતરે છે. તેમણે જીવનના સજીવ, યથાર્થ, ચેતન્યના પ્રકાશથી અગમગતા દિષ્ટિકાલ પ્રસ્તુત કર્યો છે અને જીવનના ઉત્થાન અને ઉત્કર્ષની પ્રમળ પ્રેરણા આપી છે. આત્માની શાધ્યત સત્તા અને અખંડ અસ્તિત્વના દિવ્ય ઉદ્દેશલ કર્યો છે તેમજ તેની સર્વોત્કૃષ્ટ વિશુદ્ધિ પરમાત્મપદ પ્રાપ્તિના માગ પ્રદર્શિત કર્યો છે. તેના સાધનરૂપે ત્યાગ, વૈરાગ્ય અને સંયમથી જીવનને નિર્મળ અને તેજસ્વી સૂર્યની જેમ ચમકાવવાના શાધ્યત સંદેશ આપ્યા છે. તેમણે સંયમ—સાધના, આત્મ—આરાધના અને મનાનિથહ દારા જીવન પરિવર્તનના અનુપમ ઉપદેશ આપ્યા છે.

જૈનાગમાના પુરસ્કર્તા માત્ર દાર્શનિકા જ ન હતા, પરંતુ મહાન અને સફળ સાધકા હતાં, તેમણે 'કાંટ'ની જેમ એકાન્તમાં બેસીને તત્ત્વની વિવેચના કરી નથી કે નથી 'હેંગેલ'ની જેમ રાજ્યના આશ્રય પામી પાતાના વિચારાના પ્રચાર કર્યો કે ન તો તે વૈકિક ઋષિઓની જેમ આશ્રમામાં રહીને કંદમૂળ ફળ ખાઈને છવન અને જગતની સમસ્યા-એાને ઉકેલવાના પ્રયત્ન કર્યા. પરંતુ તેમણે સર્વપ્રથમ મનના મેલને સાફ કર્યા. આત્માને સાધનાની અગ્નિમાં તપાવી સુવર્ણની જેમ નિર્મળ અનાવી તેજસ્વી કર્યો. પહેલાં પાતેજ અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહની સાધના કરી, કઠાર તપની આરાધના કરી અને અન્તે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય આ ચાર આત્માના ગુણાના જ ઘાત કરનાર કર્મોને નષ્ટ કરી આત્મામાં અનન્ત પરમાત્માના ઐશ્વર્ય અને વૈક્ષવનાં દર્શન કર્યા. ત્યાર પછી તેમણે બધા જીવાની રક્ષા કરવા રૂપ દયા માટે પ્રવચના કર્યા. આત્મસાધનાનું નવનીત – સાર જનસમુદ્રાયની સમક્ષ પ્રસ્તુત કર્યો. આજ ક.રહ્યુથી જૈનાગમામાં જેવા પ્રકારનું આત્મસાધનાનું વૈજ્ઞાનિક અને કમબદ્ધ વર્ણન ઉપલબ્ધ થાય છે, તેવું વર્ણન કાઇપણ પ્રાચીન પૌર્વાત્ય અને પાશ્ચાત્ય વિચારકના સાહિત્યમાં મળતું નથી. વેદામાં આધ્યાત્મિક ચિન્તનની અપેક્ષાએ લેષ્કચિન્તન વધારે પ્રમાણમાં થયું છે. તેમાં જેટલી દેવસ્તુતિની મહિમા ગવાઇ છે તેટલી આત્મસાધનાની નહિ. ઉપનિષદાે આધ્યાત્મિક ચિન્તન તરફ જરૂર આગળ વધ્યા છે. પરંત તેમના બદ્ધાવાદ અને આધ્યાત્મિક વિચારણા એટલા અધાં કાર્શનિક છે કે સર્વસાધારણ માટે તે સમજુલું કઠણ જ નહિ અતિ કઠણું છે જૈનાગમાની જેમ આત્મસાધનાના અનુભૂત માર્ગ તેમાં નથી. ૩ાં. હર્મન જેકાળી, ૩ાં. શુબ્રિંગ વિ. પાશ્ચાત્ય વિચારકાે પણ આ સત્ય–તથ્યને એક સ્વરથી સ્વીકારે છે કે જૈનાગમામાં દર્શન અને જીવનનાે, આચાર અને વિચારનાે, ભાવના અને કર્ત્તાવ્યના જેવા સુંદર સમન્વય થયા છે તેવા અન્ય સાહિત્યમાં દુર્લાભ છે.

ચાગી આનં**દઘન**જી મહારાજ કહે છે: "જિનવરમાં સઘળા દર્શન છે, દર્શને જિનવર ભજના હૈ." આ વાત ખિલકુલ <mark>યથાર્થ છે. કારણુ કે વૈદિક અને ખૌદ્</mark>ધસાધનાનું જિન શાસન પૂરક અને પરિપૂર્ણ સાધ્ય છે તેથીજ જૈન સાધુવર્ગનું વેદવિન્નિયાગ વિશેષણુ શાેભે છે.

#### આગમના પર્યાયવાચી

મૂળ વૈઠિકશાસ્ત્રોને જેમ 'વેદ,' બૌહાશાસ્ત્રોને જેમ 'પિટક' કહેવાય છે તેવી જ રીતે જૈનશાસ્ત્રોને 'શ્રુત ' 'સૂત્ર' અથવા આગમ કહેવાય છે. વર્તમાનમાં 'આગમ' શખ્કના પ્રયોગ વધુ પ્રચલિત થયા છે. પરંતુ અતીતકાળમાં

૧ સવ્વજગજીવરકખણ દયદ્વયાએ પાવયણં ભગવયા સુકહિયં. - પ્રશ્નવ્યાકરણ, સંવર દ્વાર.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

'શ્રુત ' શખ્કના પ્રયાગ વધુ થતા હતા.ે શ્રુતકેવળી શ્રુતસ્થિવિર<sup>ર</sup> શખ્ઢાના પ્રયાગ આગમામાં અનેક સ્થળા પર થયા છે, પરંતુ કાઇ પણ જગ્યાએ આગમ કેવળી અથવા આગમસ્થિવિરના પ્રયાગ થયા નથી.

સૂત્ર, ગ્રન્થ, સિદ્ધાન્ત, પ્રવચન, અપ્જ્ઞા, વચન, ઉપદેશ, પ્રજ્ઞાપન, આગમ, આપ્તવચન, ઐતિહ્ય, આમ્નાય, અને જિનવચન<sup>૪</sup> અને શ્રુત આ બધાં આગમના જ પર્યાયવાચી શખ્દાે છે.

#### આગમની પરિભાષા

આગમ શષ્ક – આ – ઉપસર્ગ અને ગમ્ ધાતુથી નિષ્યન્ન થયેલ છે. આ – ઉપસર્ગનાે અર્થ સમન્તાત્ અર્થાત્ પૂર્ણ છે અને ગમ્ – ધાતુનાે અર્થ ગતિપ્રાપ્તિ છે.

આગમ શખ્દની અનેક પરિભાષાઓ આચાર્યોએ કરી છે. જેના વહે વસ્તુતત્ત્વ (પદાર્થ-રહસ્ય) નું પરિપૂર્ણ ત્રાંન થાય તે આગમ છે જેનાથી પદાર્થેનું યથાર્થ જ્ઞાન થાય તે આગમ, જેની દ્વારા પદાર્થોની પરિપૂર્ણતાની સાથે મર્યા-દિત જ્ઞાન થાય તે આગમ છે. જે તત્ત્વ આચાર-પંપરાથી સુવાસિત થઇને આવે છે તે આગમ છે. અપ્તવચનથી ઉત્પન્ન અર્થ (પદાર્થ) નું જ્ઞાન આગમ કહેવાય છે. ઉપચારથી આપ્તવચન પણ આગમ કહેવાય છે.

આપ્તનું કથન તે આગમ. ે જેના દ્વારા સાચી શિક્ષા પ્રાપ્ત થાય છે, વિશેષ જ્ઞાન ઉપલબ્ધ થાય છે તે શાસ આગમ અથવા શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. ' આ પ્રમાણે જેતાં આગમ શબ્દ સમગ્ર શ્રુતિના પરિચાયક છે. પરંતુ જૈનદબ્ટિએ તા તે વિશેષ ગ્રંથા માટે વ્યવદ્દત થયા છે.

જૈનદૃષ્ટિએ આપ્ત કેતને કહેવાય? પ્રસ્તુત પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જણાવ્યું છે કે જેમણે રાગ-દ્રેષને જીતી લીધાં છે તે જિન-તીર્ધ કર સર્વગ્ન ભગવાન આપ્ત કહેવાય છે અને તેમના ઉપદેશ અને વાણી એજ જૈનાગમ છે. 1.2 કારણ કે તેમનામાં વકતાના સાક્ષાત્ દર્શન અને વીતરાગતાના કારણે દેખોની સંભાવના હાતી નથી, તેમ ન પૂર્વાપર વિરાધ કે સુકિત્લાધ હાય છે.

- ૧ નંદી સૂત્ર ૪૧
- ૨ સ્થાનાંગ સૂત્ર ૧૫૯
- ૩ સુષસુત્ત-ગન્થ સિદ્ધાંત પવયણે → આણવયણ ઉવએસે પણણવણ આગમે યા એગઠ્ઠા પજજવાસુત્તે →
  - 🗕 અનુયોગ દ્વાર ૪, વિશેષાવરયક ભાષ્ય ગા. ૮/૯૭

- ૪ તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય ૧⊶૨૦
- ય આ સમન્તાફ ગમ્યતે વસ્તુતત્ત્વમનેનેત્યાગમ:
- ૬ આગમ્યન્તે મર્યાદયાહવબુદ્ધયન્તેહથી: અનેનેત્યાગમ: રત્નાકરાવતારિકા વૃત્તિ.
- ૭ આ અભિવિધિના સકલશુત વિષયવ્યાપ્તિરૂપેણ, મર્યાદયા વા યથાવસ્થિતપ્રરૂપણારૂપયા ગમ્યન્તે પરિચ્છિદાન્તે અર્થા યેન સ આગમ:
  - આવશ્યક મલયગિરિગૃત્તિ

– નન્દીસુત્ર વૃત્તિ

- ૮ આગચ્છત્યાચાર્યપરમ્પરયા વાચનાદ્વારેણેત્યાગમ: સિદ્ધસેનગણીકૃત ભાષ્યાનુસારિણી ટીકા પૃ. ૮૭
- ૯ આપ્તવચનાદાવિર્ભૂ તમર્શસંવેદનમાગમ: ા ઉપચારાદાપ્તવચનાં ચ ા સ્યાદ્વાદ મંજરી, શ્લોક ૩૮ દીકા.
- ૧૦ આપ્તાપદેશ: શબ્દ: ા ન્યાયસૃત્ર ૧-૧-૭
- ૧૧ સાસિજજઈ જેણ તયું સત્થં તો વા વિસેસિયાં નાણાં । આગમ એવ ય સત્યાં આગમસત્યાં તુ સુયનાણાં ।।
  - વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ગા. ૧૫૯
- ૧૨ જં ણું ઈમં અરિહ તેહિ ભગવંતેહિ ઉપ્પણ્ણ નાણ દંસણ ધરેહિ તીય પચ્ચુપ્પણ્ણ -મણાગય જાણએહિ તિલુક્કવહિત મહિતપૂઈએહિ સવ્વણ્ણુહિ સવ્વદરિસીહિ - પણીયં દુવાલસંગં ગણિપિડગં, તંજહા - આયારે જાવ દિદ્વિભાઓ
  - અનુયાગ દ્વાર સૂત્ર ૪૨
  - નન્દી સૂત્ર ૪૦ ૪૧
  - -- બૃહત્કલ્પ ભાષ્ય ગા. ૮૮

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

નિર્શુકિતકાર ભદ્રભાઢું કહે છે– 'તપ–નિયમ જ્ઞાનરૂપ વૃક્ષની ઉપર આરૂઢ થઈને અનન્તજ્ઞાની કેવળી ભગવાન ભગ્યાત્માઓના નિર્ભાધ – અંતરંગ જાગૃતિ માટે જ્ઞાનકુસુમાની વૃષ્ટિ કરે છે. ગણધર પોતાના બુદ્ધિ–પટમાં તે બધાં કુસુમાને ઝીલી પ્રવચનમાળાની ગૂંથણી કરે છે."

તીર્થ કરે! માત્ર અર્થ રૂપ ઉપદેશ આપે છે અને ગહુકરા તેને ગ્રન્થબદ્ધ અથવા સૂત્રબદ્ધ કરે છે. અર્થાતમક ગ્રંથના પ્રહ્યુતા તીર્થ કર હેત્ય છે. એટલા માટે આગમામાં કેર–કેર 'તસ્ત્ર હું અયમટ્કે પહહાત્તે' (સમવાય) શબ્દના પ્રયાગ થયા છે. જૈન આગમાને તીર્થ કરપ્રહ્યીત કહેવાય છે. અહીં આ વાત અવિસ્મરહ્યાય છે કે જૈનાગમાની પ્રામા- હ્યુકતા કેવળ ગહુકારકૃત હાવાથીજ નથી પરંતુ તેના અર્થના પ્રરૂપક તીર્થ કરની વીતરાગતા અને સર્વાર્થ સાક્ષાત્કારિત્વને કારહ્યું છે.

જૈન અનુશ્રુતિ અનુસાર ગણુધરની જેમજ અન્ય પ્રત્યેક શુદ્ધ નિરૂપિત આગમ પણ પ્રમાણરૂપ હે!ય છે. ' ગણુધર તો માત્ર દ્વાદશાંગીની જ રચના કરે છે જ્યારે આંગળાદ્ય આગમાની રચના સ્થવિર કરે છે.'

આવી પણ એક માન્યતા છે કે ગણધર સર્વપ્રથમ તીર્થ કર ભગવાનની સમક્ષ એવી જિજ્ઞાસા અભિવ્યક્ત કરે છે કે- ભગવાન! તત્ત્વ શું છે? (ભગવં કિં તત્તં) ઉત્તરમાં ભગવાન તેમને 'ઉપ્પન્ને ઇ વા, વિગમે ઇવા, ધુવે ઇ વા' આ ત્રિપદી સૂત્ર આપે છે. ત્રિપદી સૂત્રના આધારે ગણધરા જે આગમાનું નિર્માણ કરે છે તે આગમ અંગપ્રવિષ્ટ કહેવાય છે અને શેષ બધી રચનાઓ અંગબાહ્ય. દાકશાંગી અવશ્ય ગણધરકૃત છે, કારણ કે તે 'ત્રિપદી'થી ઉદ્દભૂત થાય છે, પરંતુ ગણધરકૃત સમસ્ત રચનાઓ 'અંગ'માં સમાવિષ્ટ થતી નથી. 'ત્રિપદી' સિવાયની જે મુકત વ્યાકરણ દારા રચનાએ કરવામાં આવે છે તે ભરી ગણધરકૃત હોય અથવા સ્થિવરકૃત હોય-અધી અંગબાહ્ય કહેવાય છે.

સ્થવિર બે પ્રકારના હાય છે.

(૧) સંપૂર્ણ શ્રુતજ્ઞાની અને

(ર) કશપૂર્વી

સમ્પૂર્ણ શ્રુતજ્ઞાના વિજ પૂર્વના ધારક હોય છે. તેઓ સૂત્ર અને અર્થરૂપે સંપૂર્ણ દ્રાદર્શાગીરૂપ જિનાગમના જ્ઞાતા હોય છે. તેઓ જે કંઇ પણ કહે છે અથવા લખે છે તેના ક્રિચિત માત્ર પણ વિરાધ મૂળ જિનાગમથી નથી હોતો. તે જ કારણે બુહત્કલ્પભાષ્યમાં કર્યું છે કે જે વાતને તીર્થો કરે કહી છે તે વાતને શ્રુતકેવળી પણ કહી શકે છે.

- ૧ તવ નિયમ નાણરૂકખં આરૂઢો કેવલી અમિયનાણી ! તો મુયઈ નાણવૃદ્ધિ ભવિયજણ વિબોહણદ્વાએ !!
  - તાં બુદ્ધિમએણ પડોણ ગણહરા ગિણિહઉં નિરવસેસાં । તિત્થયરભાસિયાઈ ાંથંતિ તઓ પવયણદ્વા ।।
    - આવશ્યક નિર્યકિત ગા. ૮૯ ૯૦
- ૨ અન્યાં ભાસઈ અરહા, સુત્તં ગન્યન્તિ ગણહરા નિઉણાં સાસણસ્સ હિયઠ્ઠાએ, તએા સુત્તં પવત્તઈ 🛭
  - આવશ્યક નિર્યુકિતે ગા. ૧૯૨
  - (ખ) ધવલા ભા. ૧ એ ૬૪ તથા ૭૨

- ૩ ાનન્દીસૂત્ર ૪૦.
- ૪ સુત્તં ગણહરકથિદં, તહેવ પત્તેયબુદ્ધ કથિદં ચ । સુદ સુદકેવલિણા કથિદં અભિણ્ણ દસ પુલ્વ કથિદં ચ ॥
  - (ક) મૂલાચાર ૫-૮૦ (ખ) જયા**ધવલા પૃ. ૧૫૩, (ગ) ઓ**ઘનિર્યુક્તિ દ્રોણાચાર્ય ટીકા પૃ. ૩
- ૫ (ક) વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ગા. ૫૫૦, (ખ) બૃહત્કલ્પ ભાષ્ય ૧૪૪, (ગ) તત્ત્વાર્ગ ભાષ્ય ૧–૨૦, (ઘ) સર્વાર્થસિલ્દિ ૧–૨૦
- દ યદ્ ગણધરો: સાક્ષાદ્ લબ્ધં તદ અંગપ્રવિષ્ટં તચ્ચ દ્રાદશાંબમેતત્પુન: સ્થવિરોભંદ્રબાહુ સ્વામિપ્રભૃતિભિરાચાયૈરુપનિબહ્લં તદનજ્ગ પ્રવિષ્ટં, તચ્ચાવશ્યક નિર્યુકત્યાદિ । અથવા વારત્રમાં ગણધર–પૃષ્ઠેન સતા ભગવતા તીર્થકરેણ યત્પ્રત્યુચ્યતે 'ઉપ્પન્ને ઇ વા, વિગમે ઇ વા, ધુવેઇ વા ઇતિ યત્ત્રમાં તદનુમૃત્ય યન્નિષ્પત્નાં તદજગપ્રવિષ્ટં, યત્ પુનર્ગણધર પ્રશ્નવ્યતિરેકેણ શેષકૃતપ્રશ્નપૂર્વકં વા ભગવતો વ્યુત્કલં વ્યાકરણં તદમિકૃત્ય યન્નિષ્પત્ન જ'બૂદ્ધીષ પ્રજ્ઞપ્તયાદિ, યચ્ચ વા ગણધર વચાંસ્યેવોપજીવ્યક્લમાવશ્યક નિર્યુકત્યાદિ પૂર્વસ્થવિરોક્ત દજ્ઞપ્રવિષ્ટં ... સર્ગપક્ષેષુ દ્વાદશા-જગાનામજગપ્રવિષ્ટં શેષમનજગપ્રવિષ્ટં.
  - (ખ) આવશ્યક મલયગિરિવૃત્તિ પત્ર ૪૮
- ૭ બૃહેત્કલ્પ ભાષ્ય ગા. ૯૬૩ ૯૬૬.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

શુતકેવળી પણ કેવળીની સદશ જ હાય છે. તેમના અને કેવળીમાં વિશેષ અન્તર નથી હાતું. કેવળી સમગ્ર તત્ત્વને પ્રત્યક્ષપણે જાણે છે; જ્યારે શુતકેવળી તે જ સમગ્ર તત્ત્વને પરેલ્લર્પથી—શુતજ્ઞાન દ્વારા જાણે છે. તેથી તેમનાં વચન પણ પ્રામાણિક હોવાનું એક કારણ આ પણ છે કે ચાદ પૂર્વધર અને દશ પૂર્વધર સાધકા નિયમથી—અવશ્યમેવ સમ્યગૃદ્ધિ હાય છે. 'તમે 'તમે તમે 'ણુગાંથે પાવયણે અટ્કે, અયાં પરમટ્કે, સેસે અણ્ટ્રે' બા તેમના મુખ્ય ઉદ્દેશ હાય છે. તેઓ સદા નિગ્રેન્ય પ્રવચનને આગળ કરીને જ ચાલે છે. વેથી તેમના દ્વારા રચિત ગ્રન્થોમાં દ્વાદશાંગીથી અવિરુદ્ધ હાય છે. તેઓ સદા નિગ્રેન્ય પ્રવચનને આગળ કરીને જ ચાલે છે. વેથી તેમના દ્વારા રચિત ગ્રન્થોમાં દ્વાદશાંગીથી અવિરુદ્ધ હાય છે. એટલા માટેજ તેમણે રચેલા ગ્રન્થોને પણ આગમની જેમ પ્રામાણિક માનવામાં આવ્યાં છે. પરંતુ એટલું યાદ રાખવાનું છે કે તેમનામાં સ્વતઃ પ્રામાણ્ય નથી, પરતઃ પ્રામાણ્ય છે. તેમની પરીક્ષણ—કસોટી દ્વાદશાંગી છે. અન્ય સ્થવિરા દ્વારા રચિત ગ્રન્થોની પ્રામાણિકતા અને અપ્રામાણિકતાના માપકંડ પણ આ જ છે કે તે જિનેશ્વર દેવાની વાણીને અનુકૂળ હાય તો અપ્રામાણિક.

#### પૂર્વઅને અંગ

જૈન આગમાહિત્યના પૂર્વ અને અંગ એમ એ પ્રકારે વિભાજન કરવામાં આવેલ છે. 'પૂર્વ' સંખ્યાની દુષ્ટિએ ૧૪૪ હતા અને અંગની સંખ્યા હતી બાર. ' પૂર્વ

પૂર્વ એ શુત તથા આગમ સાહિત્યની અનુપમ મિલ્યુરતોની મંજૂષા છે. કાઇ પહ્યુ વિષય એવા નથી કે જેના સંખંધમાં 'પૂર્વ' સાહિતમાં ચર્ચા ન કરવામાં આવી હિત્ય. 'પૂર્વ' શ્રુતના અથે અને રચના કાળના સંખંધમાં વિજ્ઞેનાં જુદાં જુદાં જુદાં મત છે. આચાર્ય અભયદેવ વિ. ના અભિમતાનુસાર દ્વાદશાંગીથી પહેલાં 'પૂર્વ' સાહિત્યનું નિર્માલુ કરવામાં આવ્યું હતું તેથીજ તેનું નામ 'પૂર્વ' રાખવામાં આવેલ છે. કે કેટલાક વિચારકાનું એવું મન્તવ્ય છે કે 'પૂર્વ' ભગવાન પાર્શ્વનાથની પરંપસની શ્રુતરાશ છે. શ્રમણ ભગવાન મહાવીરથી પૂર્વવતી હોવાને લીધે આને 'પૂર્વ' કહેવાય છે. અના વાતનું તથ્ય ભલે ગમે તે હાય પરંતુ એટલું તે સ્પષ્ટ છે કે પૂર્વીની રચન. દ્વાદશાંગીથી પહેલાં થઇ ગઇ છે.

૬ પ્રથમાં પૂર્વ તસ્ય સર્વપ્રવચનાત્ પૂર્વ ક્રિયમાણત્વાત

– સમવાયાંગ ગૃત્તિ પત્ર ૧૦૧.

(ખ) સર્વશ્રુતાત્ પૂર્વ ક્રિયતે ઈતિ પૂર્વાણિ, ઉત્પાદ પૂર્વાડદીનિ ચનુદર્શ,

- સ્થાનાંગ સૂત્ર ગૃત્તિ પત્ર ૧૦-૧
- (ગ) જમ્હા નિત્યકરો નિત્યમવત્તણ કાલે ગણધરાણાં સવ્વસુત્તા! ધારત્તણના પુર્વ પુષ્વગતસુત્તત્થાં ભાસતિ તમ્હા પુર્વ તિ ભણિતા
  - નન્દીસૂત્ર (વિજયદાનસૂરિ સંશોધિત ચૂર્ણિ પૃ. ૧૧૧)
- ૭ અન્યે તુ વ્યાચક્ષતે પૂર્વ પૂર્વગત સૂત્રાઇમહેન ભાષતે, ગણધરા અપિ પૂર્વ પૂર્વગતસૂત્રાં વિરચયન્તિ પશ્ચાદાચારાદિકમ્
  - –નન્દી, મલયગિરિ પૃ. ૨૪૦

(ખ) પુલ્લાણું ગયું પત્તં પુલ્વસરૂલં વા પુલ્વગયમિતિ ગણણામાં

– ષટખંડાગમ (ધવલટીકા) વીરસેનાચાર્ય પુ. ૧૧૪.

૧ બહત્કલ્પભાષ્ય ગાયા ૧૩૨.

ર આચારાંગ ઉ. પ-૧૬૩,

૩ ભગવતી શ. ૨-૫

४ ચઉદસ પુષ્યા પણ્યત્તા તંજહા— ઉપ્પાય પુષ્યમગ્ગેષિયં ચ તઈયં ચ વીરિયં પુષ્યાં માનશીનત્થિ પ્રવાય તત્તો નાણપ્પવાયં ચ ।। સચ્ચપ્પાયપુષ્યાં તત્તો આયપ્પવાયપુષ્યાં ચ । કમ્મપ્પવાય પુષ્યાં પચ્ચકખાણં ભવે નવમાં ।। વિજજાણુપ્પવાયં અયંઝપાણાઉ બારસં પુષ્યાં તત્તો કિરિયવિસાલં પુષ્યાં તહ બિંદુસારં ચ ।।

<sup>-</sup> સમવાયાંગ, સમવાય ૧૪

પ દુવાલસંગે ગણિપિડએ પણ્ણત્તે તંજહા— પણ્હાવાગરણાઈ, આયારે, સૂયગડે, કાર્ણે, સમવાએ વિવાહપન્નતી, ણાયાધમ્મકહાઓ, ઉવાસગદસાઓ, અંતગડદસાઓ, આચુત્તરોવવાઈયદસાઓ, વિવાગસુએ દિદિવાએ.

# തവ ગુરુદેવ કવિવય મં. नानयन्द्रेल भहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

વર્ત માનકાળમાં 'પૂર્વ ' ને દ્વાદશાંગીથી પૃથક માનવામાં આવતાં નથી. દેષ્ટિવાક ખારમું અંગ છે. 'પૂર્વગત ' તેનાજ એક વિભાગ છે તથા ૧૪ પૂર્વો આ જ 'પૂર્વગત'ની અન્તર્ગત રહેલાં છે. જૈન અનુશ્રૃતિ અનુસાર શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે સર્વ પ્રથમ ' પૂર્વગત ' અર્થનું નિરૂપણ કર્યું હતું, અને તેને જ ગૌતમ પ્રભૃતિ ગણધરાએ 'પૂર્વબ્રુત'ના રૂપે નિર્માણ કર્યું હતું. પરંતુ 'પૂર્વગત' શ્રુત અત્યન્ત કિલષ્ટ અને ગહુન હતું તેથી તેને સાધારણ અભ્યાસી સમજી શકતા ન હતા. એટલે અલ્પ મેધાવી વ્યકિતએા માટે આચારાંગ આદિ અન્ય અંગાની રચના કરવામાં આવી. જિનલદ્ર-ગણું ક્ષમાશ્રમ<mark>ણું સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે–દેષ્ટિવાદમાં સંપૂર્ણ શખ્દજ્ઞાનના સમાવેશ થઇ જાય છે તે</mark>! <mark>પણ અ</mark>ગિયા**ર અંગાની** રચના અલ્પ મેધાવી પુરુષા અને મહિલાએ। માટે કરવામાં આવી હતી. જે શ્રમણા અત્યાંત પ્રતિભાસ પન્ન-મેધાવી હતા તેએા તાે 'પૂર્વો'નું અધ્યયન કરતા હતા. અને જેમનામાં પ્રતિભાની તેજસ્વિતા નહાતી તેએા અગિયાર અંગાનું अध्ययन ५२ता &ता.<sup>३</sup>

જ્યાં સુધી આચારાંગ આદિ આંગસાહિત્યનું નિર્માણ થયું નહેાતું ત્યાં સુધી ભગવાન મહાવીરની શ્રુતિરાશિ ૧૪ પૂર્વ અથવા દૃષ્ટિવાદના નામથી જ એાળખાતી હતી. જ્યારે આચાર આદિ ૧૧ અંગાનું નિર્માણ થયું ત્યારે દેષ્ટિવાદને ૧૨ મા અંગમાં સ્થાન આપવામાં આવ્યું.

આગમ સાહિત્યમાં ખાર અંગ લાગુનારા<sup>૪</sup> અને ચૌક પૂર્વ લાગુનારા<sup>૫</sup> – એમ એ પ્રકારના સાધકાતું વાગુન અધે છે પરંતુ ખન્નેનું તાત્પર્ધ એક જ છે. જે ચૌકપુર્વી હોય છે તેએ ભાર અંગના જાણકર પણ હોય છે, કારણકે ભારમાં અંગ દીષ્ટવાદમાં ચૌદ 'પૂર્વા સમાયેલાં છે જ

#### અ ગ –

જૈન, ગૌદ્ધ અને વૈક્કિ ત્રણે ભારતીય પર પરાએ(માં 'અંગ ' શબ્દના પ્રયોગ થયે છે. જૈન પર પરામાં તેના પ્રયોગ મુખ્ય આગમ ગ્રન્થ 'ગણિપિટક'ના અર્થમાં થયેઃ છે. 'દુવાલસંગે ગણિપિડગે<sup>ન</sup> એમ કહ્યું <mark>છે (૧) આગાર</mark> (૨) સુત્રકૃત્ (૩) સ્થાન (૪) સમવાય (૫) ભગવતી (૨) જ્ઞાતાધમાકથા (૭) ઉપાસક દ્રશા (૮) અન્તકૃદ્દ દ્રશા (૯) અનુત્તરેત્પપાતિક (૧૦) પ્રશ્નવ્યાકરણ (૧૧) વિપાક અને (૧૨) દુષ્ટિવાદ આ બાર અંગે છે.

આચાર આદિ આગમા શતરૂપી પુરુષના અંગાન સ્થાને પરિકલ્પના કરેલ હાલાથી પણ તે અંગ કહેવાય છે. <sup>હ</sup>

વૈદિક પરંપરામાં વેઢના અર્થમાં અંગ શબ્દ વપરાયે. નથી પરંતુ વેઢના અધ્યયન કરવામાં જે સહાયક શન્થા છે તેમને **આંગ ક**હેવામાં આવ્યાં છે તે આ પ્રમાણે છ છે. <sup>૯</sup>

- (૧) શિક્ષા શખ્દોચ્ચારણના વિધાનને પ્રરૂપનાર ગ્રન્થ.
- (૨) કેલ્પ વેઠ-નિરૂપિત કર્મોનું યથાવત પ્રતિપાદન કરનાર બન્ધ.
- ૧ જઈવિય ભૂતાવાએ, સલ્વસ્સ વએાગયસ્સ એાયારો! નિજજૂહણા તહાવિ હું, દુમ્મેહે ૫૫૧ ઈત્થી ય!

– વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ગા. ૫૫૪

-આંતગડ વર્ગ ૩, આ. ૧

– અંતગડ વર્ગ ૬, અ. ૧૫

- ૨ ચાેદ્સ પુલ્લાઈ અહિજજઈ– અંતગડ વર્ગ ૩, અ. ૯
  - (ખ) સામાઈયમાઈયાઈ ચોદ્દસપૃત્વાઈ અહિજજઈ

(ગ) ભગવતી ૧૧--૧૧-૪૩૨, ૧૭-૨-૬૧૭

- 3 સામાઈમાઈયાઇ એકારસ અંગાઇ અહિજજઇ
  - (ખ) ભગવતી ૨-૧-૯,
  - (ગ) જ્ઞાતાધર્મકથા અ. ૧૨ તથા અ. ૨–૧
- ૪ અન્તગડ વર્ગ ૪, અ. ૧, ા અન્તગડ વર્ગ ૩, ઝા. ૧

–૬ સમવાયાંગ–પ્રકીર્ણક સમવાય સૂત્ર –૮૮

૭ મુલારાધના ૪/૫૯૯ વિજયોદયા, ૮ પાણિનીય શિક્ષા 89-92.

### प्रथ गुरुहेंव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

- (૩) **૦૫ કરણ** ૫૬ સ્વરૂપ અને ૫૬ હિલા નિશ્ચયનું વર્ણન કરનાર બ્રન્થ.
- (૪) નિર્કત પદાની વ્યત્પત્તિનું વર્ણન કરનાર ગ્રન્થ.
- (૫) છન્ક મન્ત્રેાનું ઉચ્ચારણ કેવા સ્વરવિજ્ઞાનથી કરલું તેનું નિરૂપણ કરનાર ગ્રન્થ.
- ( ६ ) જ્યાતિષ યજ્ઞ-યાગાદિ કાર્યો માટે સમયશુદ્ધિને ખતાવનાર બ્રન્થ.

ઔદ્ધ સાહિત્યના મૂળ ગ્રન્થા ' ત્રિપિટક' કહેવાય છે પરંતુ તેમના માટે અંગ શબ્દના પ્રયાગ કરવામાં આવ્યા નથી. પરંતુ પાલિ-સાહિત્યમાં બુદ્ધના વચનાને નવાંગ<sup>ા</sup> અને દ્વાદશાંગ<sup>ર</sup> એમ ચાક્કસ કહ્યાં છે. નવાંગ આ પ્રમાણે છે.-

- (૧) સુત્ત ખુદ્ધના ગદ્યમય ઉપદેશ.
- (૨) ગેર્ય ગઇ પદ્યમિશ્રિત ઉપદેશના ભાગ
- ( 3 ) **વૈયાકરણ** વ્યાખ્યાત્મક ગ્રન્થ.
- (૪) **ગાથા** પદ્યમાં રચિત ગ્રન્થ
- (૫) ઉદ્યાન યુદ્ધના મુખ-કમળમાંથી નીકળેલા ભાવપૂર્ણ પ્રેમસભર ઉદ્દગારા.
- ( ६ ) ઇતિવુત્તક લધુ પ્રવચના. જે 'બુધ્ધે આ પ્રમાણે કહ્યું'થી પ્રારંભ થાય છે.
- (૭) જાતક સુદ્ધના પૂર્વભવેદ
- (૮) અહ્યુતધમ્મ અમત્કારિક વસ્તુઓ અને વિભૂતિઓનું વર્જુન કરનારા ગ્રન્થ.
- ( ૯ ) વેદલ્લ પ્રશ્નાત્તર શૈલીમાં લખાયેલા ઉપદેશ.
- ખૌદ્ધોના દ્રાદશાંગ આ પ્રમાણે છે:---
- (૧) સૂય (૨) ગેય (૩) વ્યાકરણ (૪) ગાથા (૫) ઉદાન (૬) અવદાન (૭) ઇતિવૃત્તક (૮) નિદાન (૯) વૈપુલ્ય (૧૦) જાતક (૧૧) ઉપદેશ ધર્મ અને (૧૨) અદ્ભુત ધર્મ.

#### અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાદ્ય–

આગમાનું બીજું વર્ગી કરણ દેવધિંગણી ક્ષમાશ્રમણના સમયનું છે. તેમણે આગમાને અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાદ્ધા એમ બે વિભાગામાં વિભકત કર્યા. <sup>3</sup>

અંગ પ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્યનું વિશ્લેષણ કરતાં જિનલદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણે ત્રણ હેતુ અતાવ્યાં છે. અંગપ્રવિષ્ટ શ્રુત તેને કહેવાય છે કે-

- (૧) જે ગણધરા દ્વારા સૂત્રરૂપે બનાવેલાં હાય છે.
- (२) જે ગણધરા દ્વારા પ્રશ્ન પૂછતાં તીર્થ કરા હત્તરરૂપે પ્રતિપાદિત થયેલાં હાય છે.
- (3) જે શાશ્વત સત્યાથી સંબંધિત હેાવાને લીધે ધ્રુવ અને સુકીર્ધકાલીન હેાય છે. ક એટલા માટેજ સમવાયાંગ<sup>ા</sup> અને નંદીસૂત્ર માં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે દ્રાદશાંગરૂપી ગણિપિટક કયારેય ન હતું એમ
- ૧ સદધર્મ પુષ્ડ્ડરીક સૂત્ર ૨/૩૪ (ડૉ. નલિનાક્ષ દત્તનું દેવનાગરી સંસ્કરણ, રૉયલ એશિયાટિક સોસાયટી કલકતા ૧૯૫૩)
- २ સૂત્ર ગેયં વ્યાકરણં, ગાથોદાનાવદાનકમ્ ઇતિગૃત્તકં નિદાનં, । વૈપુલ્યં ચ સજાતકમ્ ઉપદેશાદ્દભુતો ધર્મો દ્વાદશાંગમિદં વચ: ।। — બૌલ્ડ સંસ્કૃત ગ્રન્થ, અભિસમયાલંકારની ટીકા પૃ. ૩૫–
- ૩ અહવા તંસમાસએા દુવિહ પણ્યુતં, તંજહા અંગ પવિઠ્ઠં અંગબાહિર ચ. નન્દીસૂત્ર ૪૩
- ૪ ગણહર થેરક્ષં વા, આએસા મુક્ક વાગરણએા વા ધ્રુવ ચલ વિસેસએા વા અંગાણંગેસુ નાણત્તં
  - વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ગા. ૫૫૨
- u દુવાલસંગે ણાં ગણિપિડએ ણ ક્યાવિ ણૃત્થિ, ણ ક્યાઇ ણાસી, ણ કયાઇ ણ ભવિસ્સઇ. ભુવિય, ભવતિ ય, ભવિસ્સિતિ ય, અયલે, ધુવે, ણિતિએ, સાસએ, અકખએ, અવ્વએ, અવૃદ્ધિએ, ણિચ્ચે.
  - સમવાયાંગ સમવાય ૧૪૮ (મૃનિ કન્હૈયાલાલ 'કમલ' સંપાદિત) પૃ. ૧૩૮

ક નન્દી સૂત્ર ૫૭

# प्लय गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

નથી, કયારેય નથી અને ક્રયારે ય નહિ હેાય એમ પણ નથી. તે પૂર્વે હતું, વર્તમાનમાં છે અને ભવિષ્યમાં હશે. તે ધ્રુવ છે, નિયત છે, શાશ્વત છે, અક્ષય છે, અબ્યય છે, અવસ્થિત છે અને નિત્ય છે.

ં અંગમહા શ્રુત આનાથી વિપરીત હાય છે. –

(૧) તે સ્થવિરકૃત હાેય છે.

(૨) તે પ્રક્ષરૂપે પૃછાયા વગર સહજ તીર્થ કરા દ્રશ્સ પ્રતિપાદિત હાય છે.

વકતાના ભેઢની અપેક્ષાએ પણ અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગગાહા એમ છે ભેઢ કરવામાં આવ્યા છે. જે આગમના મૂળવકતા તીર્થ કરે હાય અને સંકલનકર્તા ગણધર હાય તે આગમ અંગપ્રવિષ્ટ કહેવાય છે. પૂજ્યપાદ સ્વામીએ વકતાના ત્રણ પ્રકાર અતલ્યા છે. (૧) તીર્થ કર (૨) શ્રુત કેવલી (૩) આરાતીય. ર

આચાર્ય અકલ કે કહ્યું છે કે આરાતીય અચર્ચા દ્વારા નિર્મિત આગમ અંગપ્રતિપાદિત અર્થની નિકટ અથવા

અનુકૂળ હાવાને લીધે અંગગાદા કહેવાય છે.

સમવાયાંગ અને અનુધાગદ્વારમાં તેર માત્ર દ્રાદશાંગીનું જ નિરૂપણ છે. પરંતુ નન્દીસૂત્રમાં અંગપવિષ્ટ અને અંગ-આહ્ય એમ ભેંદ્રો તો કર્યા જ છે તે સાથે અંગમાદ્યના આવશ્યક, આવશ્યક વ્યતિરિકત, કાલિક અને ઉત્કાલિક રૂપે આગમના સંપૂર્ણ ભેંદ્રાપભેંદ્રોના પરિચય આપવામાં આવ્યા છે જે આ પ્રમાણે છે:-

આગમના ભેદ-પ્રભેદ આગમ

| <br>અંગપ્રિવિષ્ટ<br> <br>આચાર<br>સૂત્રકુત                                                                                         | ્<br>આ વશ્યક                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                           | અ્યા                                                                                                                                                                                                                           | અંગખાદ્ય<br> <br>                                                                                                                                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| સ્થાન<br>સમલાય<br>ભગવતી<br>જ્ઞાતા ધર્મ કથા<br>ઉપાસકદશા<br>અન્તકૃત્દશા<br>અનુત્તરા પપાતિકદશા<br>પ્રશ્નવ્યાકરણ<br>વિપાક<br>દબ્ટિવાદ | સામાચિક<br>ચતુર્વિ શતિસ્તવ<br>વન્દ્રના<br>પ્રતિક્રમણ<br>કાચે!ત્સર્ગ<br>પ્રત્યાખ્યાન | કાલિક<br>  કાલિક<br>  ઉત્તરાધ્યયન<br>દશાશ્રુતસ્કંધ<br>કહ્પ<br>વ્યવહાર<br>નિશીથ<br>મહાનિશીથ<br>ઋષિભાષિત<br>જંખૂદીપપ્રસપ્તિ<br>દ્યીપસાગરપ્રસપ્તિ<br>સન્દ્રપ્રસપ્તિ<br>સ્કલિકા વિમાન-<br>પ્રવિભકિત<br>મહલ્લિકા વિમાન-<br>પ્રવિભકિત<br>અંગચૂલિકા<br>વંગચૂલિકા<br>વિવાહસૂલિકા | અરુણા પપાત<br>વરુણા પપાત<br>ગરુડા પપાત<br>ધરણા પપાત<br>વેશ્રવણા પપાત<br>વેલ ધરા પપાત<br>દેવેન્દ્રો પપાત<br>હત્યાનશ્રુત<br>નાગપરિતાપનિકા<br>નિરયાવલિકા<br>કલ્પિકા<br>કલ્પાવત સિકા<br>પુષ્પિકા<br>પુષ્પચૂલિકા<br>વૃષ્ણાિકશા | કશવૈકાલિક<br>કલ્પિકાકલ્પિક<br>ચુલ્લ કલ્પશ્રુત<br>અલાકલ્પશ્રુત<br>ઐાપપાતિક<br>રાજપ્રશ્નીય<br>જીવાભિગમ<br>પ્રજ્ઞાપના<br>મહાપ્રજ્ઞાપના<br>પ્રમાદાપ્રમાદ<br>નન્દી<br>અનુયાગદ્વાર<br>દેવેન્દ્રસ્તવ<br>તન્દુલવૈચારિક<br>ચન્દ્રવેધ્યક | િલ્કાલિક<br>સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ<br>પારુષીમાં હલ<br>માં હલ પ્રવેશ<br>વિદ્યાચરણ વિનિશ્ચય<br>ગણિવિદ્યાઃ<br>ધ્યાનવિભક્તિ<br>મરણવિભક્તિ<br>આત્મવિશાધિ<br>વીતરાગ શુત<br>સંલેખનાશ્રુત<br>વિહારકલ્પ<br>ચરણવિધિ<br>આતુર પ્રત્યાખ્યાન<br>મહા પ્રત્યાખ્યાન |

૧ વકતૃ – વિશેષાદ્ દ્રૌવિધ્યમ્

ર ત્રયો વકતાર: – સર્વજ્ઞસ્તીર્થંકર: ઇતરોવા શૃતકેવલી આરાતીયશ્યેતિ.

૩ આરાતીયાચાર્ય કૃતાંગાર્થ પ્રત્યાસન્ત રૂપમંગબાહ્યમ

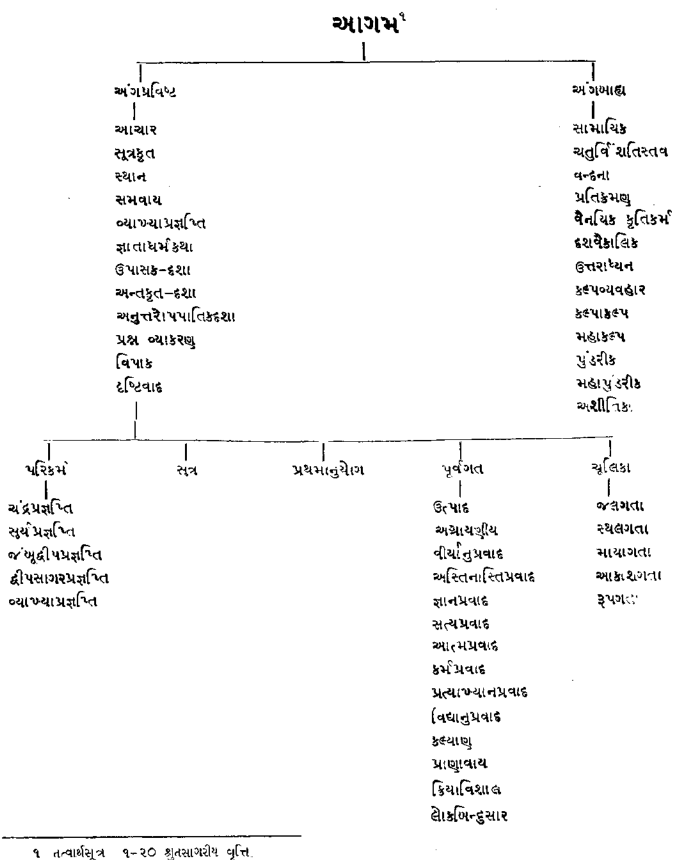
<sup>–</sup> તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય ૧-૨૦ – સર્વાર્થસિસ્ક્રિ ૧/૨૦ પુજયપાદ

<sup>–</sup> તત્ત્વાર્થ રાજવાર્તિક, ૧/૨૦ અકલંક

| on Internation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                            | -                                                                                                                                 | ÷                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                       | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                       | ·"         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ू.स्ट्र <u>ी</u> च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                            |                                                                                                                                   |                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                              | ੱ<br>ਨ<br>ਨ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | પૂર્વ <b>ા</b> ત <sup>ે</sup><br>—                                                                                                                                                                                    | ুন্তার<br>—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <br>  କୁନ୍ଦ୍ରାଟ<br>                                                                                                                                   | ू<br>जिल्ल |
| (१) (सद्ध्वितिक्षः माद्यमाहः अव्यक्ष्याक्षः स्वान्तः स्वान्यः स्वान्यः स्वान्तः स्वान्तः स्वान्तः स्वान्यः स्वान्तः स्वान्यः स्व | (૧) સિદ્ધ મેલ્લુકા (૨) મનુષ્યમેલિકા<br>માતુકાપદ માતુકાપદ<br>માતુકાપદ માતુકાપદ<br>મથાપદ માતુકાપદ<br>મુથક્ માકાશપદ મુથક્ માકાશપદ<br>કેતુબાત કેતુબાત<br>સારાબદ્ધ માકાણાદ્ધ<br>સિંગુણ સિંગુણ સિંગુણ<br>ત્રિગુણ ત્રિગુણ ત્રિગુણ<br>સિંગુણ ત્રિગુણ ત્રિગુણ ત્રિગુણ<br>સિંગુણ ત્રિગુણ ત્રાભવત ત્રિગ્નેલાલત ત્રિગનેલાલત ત્રિગ્નેલાલત ત્રિગ્નેલાલત ત્રિગનેલાલત ત્રિગ્નેલાલત ત્રિગનેલાલત ત્રિગનેલાલાલ ત્રિગનેલાલત ત્રિગનેલાલાલાલાન ત્રિગનેલાલાલાન ત્રિગનેલાલાલાન ત્રિગનેલાલાન ત્રિગનેલાન ત્રિગનેલા | (3) युरेर<br>श्रीकुरा<br>प्रथरं<br>साराश्वाक<br>श्रीकुरा<br>श्रीकुरा<br>श्रीकुरा<br>प्रथाविक्र<br>संसार-<br>प्रतिश्रेकु<br>संसार-<br>प्रतिश्रेकु<br>संसार- | (४) अवशाह<br>श्रीक्षां<br>भाक्षांश्रामह<br>श्रेतुकृत<br>माहाश्रमह<br>अत्रकृत<br>प्रतिश्रक्ष<br>मन्द्रावतं<br>भन्दावतं<br>भन्दावतं | (५) डिपस पत्<br>शिष्टुंडा<br>भूधहूमाहाश्वाद्ध<br>हेतुकृत<br>(त्रशुक्ष<br>(त्रशुक्ष<br>(त्रशुक्ष<br>संसर्भतेश्व<br>नंदाबत्<br>डिपसंपक्षावत् | (६) (वप्त- (६) (वप्त- (६) (वप्त- (६) (वप्त- ६) विक्रम् अधिक्रम् | (७) न्युता-<br>न्युत् श्रीख्रांत<br>भाषास्यपद<br>श्रीयायद<br>अध्राध्य<br>(क्युख्य<br>(त्रियुख्य<br>मात्रम्यद्वा<br>मात्रम्यद्वा<br>न्द्रावत् | अकुरस्य<br>पश्चितापश्चित<br>शहुक्तापश्चित<br>शहुक्याशुक्त<br>समान<br>समान<br>समान<br>समान<br>पृष्टापुष्ट<br>इयावत<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>समान्द्र<br>हण्यात्र | ત ઉત્પાદ<br>અગ્રાયણી<br>વીર્ય<br>મસ્તિનાસ્તિ-<br>પ્રવાદ<br>સત્યપ્રવાદ<br>અવ-ધ<br>પ્રાણાયુ<br>ફિચાવપ્રવાદ<br>સ્તાવપ્રવાદ<br>સ્તાવપ્રવાદ<br>સ્તાવપ્રવાદ<br>સાલાતુપ્રવાદ<br>સાલાતુપ્રવાદ<br>સાલાતુપ્રવાદ<br>સાલાતુપ્રવાદ | ताहरू<br>- संक्रम<br>- संक्<br>- संक्<br>- संक्<br>- संक्<br>- संक्<br>- संक्<br>- संक्<br>- संक्<br>- संक्<br>- संक<br>- संक<br>- संक<br>- सं<br>- सं<br>- सं<br>- सं<br>- सं<br>- स<br>- स<br>- स<br>- स<br>- स<br>- स<br>- स<br>- स<br>- स<br>- स | ગાંડકાનુયાગ<br>ગાંડકાનુયાગ<br>તીર્થકર ગાંડકા<br>તીર્થકર '''<br>કશાહે '''<br>બલદેવ '''<br>તપઃ કર્મ '''<br>હરિવાંશ '''<br>શિત્મપિણી ''<br>ચિત્રા-તર ''' |            |
| т<br>М                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 400<br>900<br>900<br>900                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                            |                                                                                                                                   |                                                                                                                                            | 1                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                       |            |
| ° 7°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 76°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                            |                                                                                                                                   |                                                                                                                                            | ઉત્પાદપુર્વ                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                              | અગ્રાયણીય<br>-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - <sup>১</sup> কু -                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | અસ્તિનાંસ્તિપ્રવાદ                                                                                                                                    | <u>ارة</u> |
| <b>.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૧૧૯ ચાર પૂર્વાની ગૂલકાઓ છે. બાકીના પૂર્વીની નથી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | તયો છે. બાકીન                                                                                                                                              | મ પૂર્વાતી નથી.                                                                                                                   |                                                                                                                                            | <br>આર યુલિકાએ:                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                              | <br>બાર ચૂલિકાઓ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <br>માઠે ચૂલિકાઓ                                                                                                                                                                                                      | ાકા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ક્સ યૂલિકાઓ<br>ક્સ યૂલિકાઓ                                                                                                                            | _ •        |

### पूज्य गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### દિગંબર માન્યતાનુસાર આગમાનું વર્ગો કરણ



# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રન મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### અનુચાેગ ~

આર્યવજ પછી આર્યરક્ષિત આવે છે. તેમના ગુરુનું નામ 'આચાર્ય તેમકલિ પુત્ર' હતું. આર્યરક્ષિત નવ પૂર્વ અને દસમા પૂર્વના ૨૪ યવિકના જ્ઞાતા હતા. ' તેમણે સર્વ પ્રથમ અનુયાગો અનુસાર અધા આગમાને ચાર ભાગામાં વિભક્ત કર્યા.

- (૧) ચરણ કરણાનુચાગ કાલિકશ્રત, મહાકલ્પ, છેદ્દશ્રત અહિ
- (૨) ધર્મકથાનુયાય ઋભિભાષિત, ઉત્તરાધ્યયન આદિ.
- (૩) ગણિતાનુચાગ સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ આદિ
- (૪) દ્રવ્યાનુચાગ દૃષ્ટિવાદ આદિ?

િવિષય સામ્યતાની દૃષ્ટિથી પ્રસ્તુત વર્ગીકરણુ કરવામાં આવ્યું છે. વ્યાખ્યાક્રમની દૃષ્ટિએ આગમાના એ રૂપાે અને છે. ે

- (૧) અપૃથકત્વાનુ યેાગ.
- (૨) પૃથકત્વાનુચાેગા

આર્યરક્ષિતથી પૂર્વે અપૃથકત્વાનુધાંગનું પ્રચલન હતું. અપૃથકત્વાનુધાંગમાં પ્રત્યેક સૂત્રની બ્યાખ્યા, ચરણ-કરણ, ધર્મ, ગિશ્ત, અને દ્રબ્યની અપેક્ષાએ થતી હતી. આ બ્યાખ્યા અત્યન્ત કલિષ્ટ અને રમૃતિ સાપેક્ષ હતી. આર્યરક્ષિતના ચાર મુખ્ય શિષ્યા હતા. – (૧) દુર્જલિકા પુષ્યમિત્ર (૨) ક્લ્ગુરક્ષિત (૩) વિનધ્ય અતે (૪) ગાષ્ઠામાહિલ. આ ચાર શિષ્યામાં વિનધ્ય પ્રમળ મેઘાવી હતા. તેણે આચાર્યને નમ્મ નિવેદન કર્યું કે બધાની સાથે પાઠ આપતાં અત્યધિક વિલમ્બ થાય છે તેથી એવા પ્રમાંધ કરા કે મને પાઠ તરતજ મળી જાય. આચાર્યના આદેશથી દુર્જલિકા પુષ્યમિત્રે તેને ભણાવવાની જવાળદારી પાતાના ઉપર લીધી. અધ્યયનના કમ ચાલતા રહ્યો. સમયાભાવને લીધે દુર્જલિકા પુષ્યમિત્રે પાતાના રવાધ્યાયક્રમ બ્યવસ્થિતપણે જાળવી શક્યા નહીં. તેઓ નવમા પૂર્વને ભૂલવા લાગ્યા તેથી આચાર્ય વિચાર્યું કે પ્રમળ પ્રતિભાસંપનન દુર્ભલિકા પુષ્યમિત્રની પણ જયારે આ સ્થિતિ છે ત્યારે અલ્પમેધાવી મુનિ કેવી રીતે યાદ રાખી શક્યો ?³

ઉપર કહેલા કારણે આચાર્ય આર્યરક્ષિતે પૃયકત્વાનુયેાગનું પ્રવર્તન કર્યું. ચાર અનુયાગની દૃષ્ટિએ તેમણે આગમાનું વર્ગીકરણ પણ કર્યું.<sup>7</sup>

સૂત્રકૃતાંગ ચૂર્જિના એભિમતાનુસાર અપૃથકત્વાનુયાગના સમયે પ્રત્યેક સૂત્રની વ્યાખ્યા **ચરજ્-કર**જી, ધર્મ, ગર્જિત અને દ્રવ્ય આદિ અનુયાગની દબ્દિએ તેમજ સાત નયની દબ્દિએ કરવામાં આવતી હતી, પરન્તુ પૃથકત્વાનુયાગના સમયે ચારે અનુયાગાની વ્યાખ્યાએક પૃથક્ – પૃથક્ કરવામાં આવતી. <sup>પ</sup>

૧ પ્રભાવક ચરિત્ર: આર્યરક્ષિત શ્લોક ૮૨ - ૮૪.

૨ (ક) આવશ્યક નિર્યુક્તિ: ૩૬૩ - ૭૭૭, (ખ) વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય: ૨૨૮૪ - ૨૨૯૫, (ગ) દેશવૈકાલિક નિર્યુક્તિ ૩ ટીકા.

<sup>3</sup> તતો આધરિયેહિં દુબ્બલિયપુરસમિત્તો તસ્સ વાયણાયરિએા દિણ્ણા, તતાે સાે કઇ વિ દિવસે વાયણં દાઉણ આયરિયમુવર્દ્ધિતાં ભાણઇ મમ વાયણં દે'તસ્સ નાસતિ, જંચ સણ્ણાયઘરે ના સુર્પોહિયં, અતાે મમ અજઝર'તસ્સ નવમાં પુલ્લં નાસિહિતિ તાહે આયરિયા ચિતતિ -'જઇ તાવ એયસ્સ પરમમેહાવિલ્સ એવમજલ્સ્'તસ્સ નાસઇ અન્નસ્સ ચિરગડ્ઢં ચેવ.' – આવશ્યક્રવૃતિ પૃ. 30

૪ અપુહતે આગુઓગો ચત્તારિ દુવાર લાસઇ એગા । પહુત્તાગ્રુઓગકરણે તે અત્થા તએત ઉ વુચ્છિન્તા ॥ દેવિંદ વંદિએહિ મહાગ્રુભાવેહિ રકિખઅજર્જેહિ । જુમ માસજજ વિહતો આગુએગો તા કઓ ચઉહા ॥

<sup>~</sup> આવશ્યક નિર્યુક્તિ ગા. ૭૭૩ - ૭૭૪.

<sup>(</sup>ખ) ચતુષ્લીકકસ્ત્રૂત્રાર્થા-ખ્યાને સ્યાત કોડપિ ન ક્ષમ:। તતોડનુયોગોંશ્ચતુર: પાર્થકર્યન વ્યધાત્ પ્રભુ: ।।

<sup>–</sup> આવશ્યક કથા ૧૭૪

પ જત્થ એતે ચત્તારિ અપ્યુષોગા પિહપ્પિહ વકખાણિજજંતિ, પુહુત્તાપ્યુષોગે અપુહુત્તાગ્રુજોગો, પુણ જં એકેકેકકં સુત્તં એતેહિ ચઉહિ વિ અધ્યુષોગેહિ સત્તહિ ણયસત્તેહિ વકખાણિજજંતિ । – સૂત્રકૃત સૂર્ણિ પત્ર ૪

# प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नानयन्द्रेक महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

ઉપરાકત વર્ગી કરણ કરવા છતાં એવી સીમારેખા ખેંચી શકાતી નથી કે અન્ય આગમામાં અન્ય વર્ણન નથી. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં ધર્મકથાએ સિવાય કાર્શનિક તત્ત્વ પણ પૂરતા પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. ભગવતી સૂત્ર તો અધા વિષ્યાના મહાસાગર છે જ. આચારાંગ આદિમાં પણ આ જ હકીકત છે. તાત્પર્ય એ છે કે થાેડા એક આગમાને છાેડીને શેષ આગમામાં ચારે અનુયાેગેનું સંમિશ્રણ છે. એ કારણે પ્રસ્તુત વર્ગીકરણને સ્થૂલ વર્ગીકરણ કહી શકાય.

દિગંભર સાહિત્યમાં આ ચાર અનુયોગોનું વર્ણન કંઇક રૂપાન્તરથી મળે છે. તેમના નામ આ પ્રમાણે છે:-(૧) પ્રથમાનુયાગ (૨) કરણાનુયાગ (૩) ચરણાનુંયાગ (૪) દ્રવ્યાનુયાગ.

પ્રથમાનુરોાગમાં મહાપુરુષાનાં જીવનચરિત્ર છે. કરણાનુરોાગમાં લેલ્કાલાક વિભકિત, કાળ, ગણિત આદિનું વર્ણન છે. ચરણાનુરોાગમાં આચારનું નિરૂપણ છે અને દ્રવ્યાનુરોાગમાં દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાય, તત્ત્વ આદિનું વિશ્લેષણ છે.

કિંગમ્બર પરંપરા આગમાના લાપ થયા હાવાનું માને છે. તેથી પ્રથમાનુયામમાં મહાપુરાણું અને અન્ય પુરાણ, કરશાનુયામમાં ત્રિવાક-પ્રજ્ઞપિત, ત્રિવાકસાર, ચરણાનુયાગમાં મૂલાચાર, અને દ્રવ્યાનુયામમાં પ્રવચનપાર, ગામ્મટસાર આદિના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે.

શ્રીમદ રાજચંદ્રે ચારે અનુયાગોના આધ્યાત્મિક ઉપયોગ અતાવતા લખ્યું છે- 'જો મન શંકાશીલ થઇ ગયું હાય તા દ્રવ્યાનુયાગનું ચિન્તન કરવું જોઇએ, પ્રમાદમાં પડી ગયું હાય તા ચરણકરણાનુયાગનું, ક્ષાયથી પરાજિત થયું હાય તા ધર્મકથાનુયાગનું અને જડતા ને મૃદ્ધામાં પડયું હાય તા ગણિતાનુયાગનું ચિન્તન કરવું જોઈએ.

આ અનુયાગાની સરખામણી વૈદિક સાધનાની સાથે કરવામાં આવે તેર દ્રવ્યાનુયાગના સમ્પ્રન્થ જ્ઞાનયાગ સાથે છે, ચરણુકરણુાનુયાગના કર્મયાગ સાથે, ધર્મકથાનુયાગના ભક્તિયાગ સાથે અને ગણિતાનુયાગ (મનને એકાલ કરવાની પહિતિ હાવાથી) રાજયાગ સાથે જેડી શકાય છે.

#### અંગ, ઉપાંગ, મૂળ અને છેદ

આગમાનું સાથી છેલ્લું ચતુર્થ વર્ગી કરલ છે- અંગ, ઉપાંગ, મૂળ અને છે.

નંદી સૂત્રકારે મૂળ અને છેદ આ બે વિભાગ કર્યા નથી. તેમ તે જગ્યાએ 'ઉપાંગ' શખ્દના પણ પ્રયોગ થયેલ નથી. ઉપાંગ શખ્દ પણ નન્દીસૂત્રની રચના પછી જ વ્યવદત થયેા છે. નન્દીમાં 'ઉપાંગ'ના અર્થમાં જ 'અંગબાદ્ધ' શખ્દ આવ્યો છે.

આચાર્ય ઉમાસ્વાતિએ જેમના સમય પં. સુખલાલજીએ વિક્રમની ૧લી શતાબ્દિથી ૪થી શતાબ્દિની મધ્યના માન્યા છે,ર તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં અંગની સાથે ઉપાંગ શબ્દના કર્યાળ કર્યો છે. ઉપાંગથી તેમનું તાત્પર્ય અંગબાદ્ધ આગમાથીજ છે.<sup>ક</sup>

આચાર્ય શ્રીચન્દ્રે, જેમના સમય ઇ.સ. ૧૧૧૨ થી પૂર્વ માનવામાં આવે છે તેમણે સુખબાધા સમાચારીની રચના કરી. તેમાં તેમણે આગમના સ્વાધ્યાયની તપાવિધિનું વર્ણન કરતાં આંગબાદ્યના અથમાં 'ઉપાંગ' શબ્દના પ્રયાગ કર્યો છે.

- - 🗕 રત્નકરણ્ડ શ્રાવકાચાર અધિકાર ૧, પૃ. ૭૧ થી ૭૩

- ર તત્ત્વાર્થસુત્ર પં. સુખલાલજી વિવેચન પુ. ૯.
- ૩ અન્યથા હિ અનિબદ્ધમંગાપાંગશ: સગૃદ્રપ્રતરણવદ્દ દુરધ્યવસેયં સ્યાત્
- ૪ સૃખબોધા સમાચારી પૃ. ૩૧ થી ૩૪

⊸ તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય ૧<sup>,</sup>૨૦

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આચાર્ય જિનભદ્ર જેમણે ઇ. સ. ૧૩૦૬ માં 'વિધિમાર્ગપ્રથા' નામનાે ગ્રન્થ પૂણ કર્યો હતાે, તેમાં તેમણે આગમાનાં સ્વાધ્યાયની તપાેવિધિનું વર્ણન કરતાં 'ઇયાણું ઉવંગા' લખીને જે અંગનાે જે ઉપાંગ છે, તેનાે નિર્દેશ કર્યો છે.

જિનપ્રસે 'વાયણા વિહી 'ની ઉત્થાનિકામાં જે વાકય આપ્યું છે તેમાં પણ ઉપાંગ વિભાગના ઉલ્લેખ થયા છે.?

પં. બેચરઠાસજી દેાશીના અભિમત છે કે ચૂર્ણિ માહિત્યમાં પણ ઉપાંગ શબ્દના પ્રયોગ થયાે છે. પરંતુ આના પ્રયોગ સર્વપ્રથમ કાેેલે કર્યા તે અન્વેષણના વિષય છે.

મૂળ અને છેક સૂત્રોના વિભાગ કયા સમયે થયા તે નિશ્ચિતપણે કહી શકાતું નથી. પરન્તુ એટલું સ્પષ્ટ છે કે કશવૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન આદિની નિર્શુકિત, ચૂર્ણિ અને વૃત્તિયામાં મૂળ સૂત્ર સંબંધી કંઇ પણ ચર્ચા કરવામાં આવી નથી. આથી આ અનુમાન સહેજે થાય છે કે ૧૧મી શતાબિક સુધી 'મૂળ સૂત્ર' આ પ્રકારના વિભાગ થયા ન હતા. જો થયા હોત. તો અવશ્ય તેના ઉલ્લેખ આ ગ્રન્થામાં થયા હોત.

શ્રાવકવિધિના લેખક ધનપાલે, જેમના સમય વિક્રમની ૧૧મી શતાબ્દિ માનવામાં આવે છે, તેમણે પાતાના ચન્થમાં ૪૫ આગમાના નિર્દેશ કર્યો છે. અને વિચાર–સાર−પ્રકરણના લેખક પ્રદ્યુમ્તસ્ર્રિએ પણ જેમના સમય વિક્રમની ૧૩મી શતાબ્દિ છે, ૪૫ આગમાના તાે નિર્દેશ કર્યો છે પરંતુ મૂળ સ્ત્રના રૂપમાં વિભાગ કર્યો નથી. ધ

વિ. સં. ૧૩૩૪માં રચાયેલ પ્રભાવકચરિત્રમાં સર્વપ્રથમ અંગ, ઉપાંગ, મૂળ અને છેક એમ વિભાગા મળે છે. અને ત્યાર પછી ઉપાધ્યાય સમયસુન્દરગણીએ પણ સમાચારી શતકમાં તેના ઉલ્લેખ કર્યો છે. કહેવાનું તાત્પર્યાર્થ એ છે કે 'મૂળ સૂત્ર' વિભાગની સ્થાપના ૧૩મી શતાબ્દિના ઉત્તરાર્ધમાં થઇ સૂધી હતી.

કરાવૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન આદિ આગમાંને 'મૂળ સૂત્ર' એવું નામ શા માટે આપવામાં આવ્યું તે સંબંધમાં વિભિન્ન વિજ્ઞાએ વિભિન્ન કલ્પનાએક કરી છે.

પ્રેા. વિન્ટરનિત્ઝનું એલું મન્તબ્ય છે કે આ આગમાં ઉપર અનેક ટીકાએા છે. તેમનાથી મૂળ ગ્રન્થાને અલગ પાડવા માટે તેમને 'મૂળ સૂત્રાે' કહ્યાં છે." પરન્તુ તેમના આ તર્ક વજનદાર નથી, કારણ કે તેમણે પિણ્ડનિયુંકિતને મૂળ સૂત્રમાં ગણેલ છે. પરંતુ તેની અનેક ટીકાએા નથી.

Why these texts are called "root-sutras" is not quite clear. Generally the word Mula is used of fundamental text, in the contradiction to the commentary. Now as there are old and important commentaries, in the existence precisely in the case of these texts they are probably termed "Multa-Texts".

૧ જૈન સાહિત્યના બૃહદ્ ઈતિહાસ ભાગ ૧ ની પ્રસ્તાવનામાં પૃ. ૩૮ પં. દલસુખ માલવણિયા

ર એવાં કપ્પતિષ્પાઈવિહિ પુરસ્સર' સાહૂ સમાણિય સયલજોગવિહિ મૂલગ્લન્થનન્દિ અણુઓણ દાર-ઉત્તરજઝયણ, ઈસિભાસિય, અંગ, ઉવાંગ, ૫ઈણ્યુય - છેયગ્લન્થ આગમે વાઈજજા. – વાયણાવિહિ પૃ. ૬૪, જેને સાહિત્ય બૃ. ઈ. પ્રસ્તાવના પૃ. ૪૦-૪૧

૩ જૈન સાહિત્યના ઈતિહાસ ભાગ ૧, "જૈન શુત' પૃ. ૩૦

૪ જુઓ - દશવૈકાલિક હારિભદ્રીય વૃત્તિ અને ઉત્તરાધ્યયનની શાંતાચાર્યકૃત બૃહદ્વૃત્તિ.

ષ ગાત્રા સહસ્ત્રીમાં સમયસુન્દરગણીએ ધનપાલકૃત 'શાવકવિધિ'નું નિશ્ન ઉદ્ધરણ આપ્યું છે. પણયાત્રીસં આગમ શ્લેા. ૨૯૭, પૃ. ૧૮.

૬ વિચારલેસ, ગાયા ૩૪૪-૩૫૧ (વિચારસાર પ્રકરણ)

૭ તતશ્રતુર્વિધ: કાર્યોડનુયોગાેડત: પરં મયા, તતાેડડ્'ગાેનાડ્'ગ મૂલાખ્ય - ગ્રન્યચ્છેદ કૃતાગમ : ાા ૨૪૧ ધ — પ્રભાવક ચરિતમ્ 'દૂસરા - આધરક્ષિત પ્રબન્ધ, પ્રકા. સિધી જેન ગ્રન્થમાલા - અહમદાબાદ

૮ સમાચારી શતક પત્ર - ૭૬

<sup>2</sup> A history of Indian Literature part II page 446.

# प्रथ गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रक महाराज जन्मशताहिह स्मृतिश्रंथ

ડાં. સારપેન્ટિર, 'ડાં. વ્યારીના રે અને પ્રાફેસર પટવર્ધન અહિના અભિપ્રાય એ છે કે આ આગમામાં ભગવાન મહાવીરના મૂળ શખ્ટોના સંગ્રહ છે તેથી તેમને મૃળસૂત્ર કહ્યાં છે. પરન્તુ તેમનું આ કથન પણ ઝુકિત-ઝુકત પ્રતીત થતું નથી; કેમકે ભગવાન મહાવીરના મૂળ શખ્દોને કારણેજ કાઇ આગમને મૃળસૂત્ર માનવામાં આવે તા સર્વપ્રથમ આચારાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધને 'મૂળ' માનલું જોઇએ, કારણ કે તે જ સર્વથી વધુ પ્રાચીન ભગવાન મહાવીરના મૂળ શખ્દોનું સંકલન છે.

અમારી માન્યતા પ્રમાણે જે આગમામાં મુખ્ય રૂપથી શ્રમણના આચાર સંબંધી મૂળ ગુણુ, મહા વૃત, સમિતિ, ગુષ્તિ આદિનું નિરૂપણ છે અને જે શ્રમણ જીવનચર્યામાં મૂળ રૂપથી સહાયક અને છે અને જે આગમાનું અધ્યયન શ્રમણા માટે સર્વપ્રથમ અપેક્ષિત છે તેમને મૂળસૂત્ર કહેવામાં આવ્યા છે.

અમારા આ કથનની પુષ્ટિ આ વાતથી પણ ઘાય છે કે પૂર્વકાળમાં આગમાનું અધ્યયન આચારાંગથી પ્રારંભ થતું હતું. જ્યારે કશવૈકાલિક સૂત્રનું નિર્માણ થયું ત્યારથી સર્વપ્રથમ કશવૈકાલિકનું અધ્યયન કરાવવાનું શરૂ થયું. અને ત્યારપછી ઉત્તરાધ્યયન વિ. સુત્રા ભણાવવાના ક્રમ પ્રચલિત થયા.

પહેલાં આચારાંગના 'શસ્ત્ર પરિજ્ઞા' નામના પ્રથમ અધ્યયનથી શિષ્યની (શૈક્ષ) ઉપસ્થાપના કરવામાં આવતી, પરન્તુ દશ્વૈકાલિકની રચના થયા પછી તેના ચાેથા અધ્યયનથી ઉપસ્થાપના કરાવવાની શરૂઆત થઇ, ધ

મૂળ સૂત્રાની સંખ્યાના સળંધમાં પણ મતૈકય નથી. સમયસુન્દરગર્ણએ (૧) દશવૈકાલિક (૨) એાઘનિર્સુકિત (૩) પિષ્ડનિર્સુદિત અને (૪) ઉત્તરાધ્યયન આ ચાર મૂળસૂત્રા માન્યા છે. લાવપ્રસવસૂરિએ (૧) ઉત્તરાધ્યયન

(૨) આવશ્યક (૩) પિંચુડનિર્ગુકિત - એાઘનિર્યુકિત અને (૪) કશવૈકાલિક. આ ચાર મૂળસૂત્રેલ માન્યા છે. ે

પ્રા. ખેવર અને પ્રા. વૃક્ષરે (૧) ઉત્તરાધ્યયન (૨) આવશ્યક અને (૩) દશવૈદ્યલિક ને મૂળસૂત્ર કહ્યાં છે.

In the Buddhista work Mahavyutpatti 245, 1265 Mulgrantha seems to mean original text that is the words of Buddha himself. Consequently there can be no doubt whatsoever that the Jains too may have used Mula in the sense of 'Original Text' and perhaps not so much in opposition to the later abridgements and commentaries as merely to denote actual words of Mahavira himself.

ર લ. રિલિજિયન દ જૅન પૃ. ૭૯ (La Religion the Jain) Page 79.

The word Mul-Sutra is translated as trates originaux.

The Dashvaikalika Sutra — A Study; Page 16.

We find however the word Mula often used in the sense of "original Text" and it is but reasonable to hold that the word Mula appearing in the expression Mula-Sutra has got the same sense. Thus the term Mulasutra would mean the "Original Text" i.e. "The text containing the original words of Mahavira (as received directly from his mouth)." And as a matter of fact we find that the style of Mula Sutras No. 183. (Grigleggg wift extracted as sufficiently ancient to justify the claim made in their favour by original title, that they present and preserve original words of Mahavir.

- ૪ આયારસ્સ ઉ ઉવરિ, ઉત્તરજઝયણા ઉ આસિ પુર્વ્યાં તુ ! દસવેયાલિય ઉવરિ ઈયાણિ કિ તેન હોવંતી ઉ !!
  - 🗕 વ્યવહારભાષ્ય ઉદ્દેશક ૩, ગા. ૧૭૬ (સંશાયક મુનિ માણક, પ્રકા. વકીલ કેશવલાલ પ્રેમચંદ, ભાવનગર.)
- મ ખુલ્લું સત્થપરિષ્ણા, અધીય પઢિયાઈ હાઈ ઉવટઠવણા ા ઈષ્ટ્રિહંચ્છજજીવણયા કિ સા ઉ ન હેઉ ઉવટઠવણા ॥
  - વ્યવહારભાષ્ય ઉદ્દે. ૩ ગા. ૧૭૪

- ૬ સમાચારી શતક
- ૭ અથ ઉત્તરાધ્યયન -- આવશ્યક પિણ્ડનિર્યુકિત તથા ઓધનિર્યુકિત દશર્વકાલિક ઈતિ ચત્વારિ મૂલસૂત્રાણિ (

🗕 જૈનધર્મ વરસ્તાત્ર ૨ શ્લા. ૩૦ ની સ્વાપજ્ઞવૃતિ (લેખક: ભાવપ્રભસૂરિ, પ્રકા. ઝવેરી જીવનગંદ્ર)

The Uttradhyayana Sutra — Page 32.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ર્ડા. સરપેન્ટિયર, ડૅર. વિન્ટરનિત્ઝ અને ડૅર. ગ્યારિનાએ (૧) ઉત્તરાધ્યયન (૨) આવશ્યક (૩) ક**શવૈકા**લિક અને (૪) પિષ્ડુડનિર્ધુકિતને મૂળસૂત્ર માનેલ છે.

રાં. સુખ્રિ'ગે :ઉત્તરાધ્યયન, દશવે કાલિક, આવશ્યક, પિષ્ડનિર્ધુકિત અને એાઘનિર્ધુકિતને મૂળસૂત્રની સંજ્ઞા

આપી છે.<sup>૧</sup>

સ્થાનકવાસી અને તેરાપંથી સંપ્રદાય ઉત્તરાધ્યયન, દશવૈકાલિક, નન્દી અને અનુયાગ દ્વારને મૂળસૂત્ર માને છે. આગાઉ કહેવાઇ ગયું છે કે 'મૂલ' સૂત્રની જેમ 'છેદ' સૂત્રના નામાલ્લેખ પણ નન્દીસૂત્રમાં થયા નથી. 'છેદ સૂત્ર'ના સવેપ્રથમ પ્રયાગ આવશ્યક નિર્શુકિતમાં થયા છે. ત્યારપછી વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય અને નિશીય ભાષ્ય વ. માં પણ તે શબ્દ વ્યવદૃત થયા છે. તાત્પર્થ એ છે કે આપણે જો આવશ્યક નિર્શુકિતને જયાતિર્વિદ વરાહમિહિરના ભાઇ દિતીય ભદ્રબાહુની કૃતિ માનીએ તાતે વિક્રમની છડી શતાબ્દિમાં થયા છે અને તેમણે આ છેદસુત્ર શબ્દના પ્રયાગ કર્યો છે. આથી સ્પષ્ટ થય છે કે 'છેદસૂત્ત આ શબ્દના પ્રયાગ 'મૂલસૂત્ત'થી પહેલાં થયા છે.

અમુક આગમાને 'છેદસ્ત્ર' આવી સંજ્ઞા શા માટે આપવામાં આવી ! આ પ્રશ્નના ઉત્તર પ્રાચીન-ગ્રન્થામાં સાદ્દ અને સરળ મળતા નથી. ઢા, આ હંકીકત છે કે જે સૂત્રાને 'છેદસૂત્ત' કહેલાં છે તે પ્રાયશ્ચિત સૂત્રા છે.

સ્થાનાંગમાં શ્રમણા માટે પાંચ ચારિત્રાના ઉલ્લેખ છે. (૧) સામાયિક (૨) છેદાપસ્થાનીય (૩) પરિઢારવિશુદ્ધિ (૪) સુક્ષ્મસંપરાય (૫) યથાખ્યાત. આમાંથી વર્ષમાનમાં ત્રણ છેલ્લા ચારિત્ર વિચ્છેદ થઇ ગયા છે. સામાયિક ચારિત્ર થાડા વખતનું હાય છે પરન્તુ છેદાપસ્થાનિક ચારિત્ર જ જીવનપર્યન્ત રહે છે. પ્રાયશ્ચિતના સંબંધ પણ આ જ ચારિત્ર્યથી છે. સંભવ છે કે આ જ ચારિત્રને લક્ષ્યમાં રાખી પ્રાયશ્ચિત સુત્રોને છેદ્દસ્ત્રની સંજ્ઞા આપવામાં આવી હાય.

મલયગિરિની આવશ્યક વૃત્તિમાં છેદસૂત્રો માટે પદ-વિભાગ અને સમાચારી શબ્દનો પ્રયોગ થયા છે. પદ વિભાગ અને છેદ આ બન્ને શબ્દ સમાન અર્થને અભિવ્યક્ત કરે છે. સંભવ છે આ દબ્દિને લીધે જ છેદસૂત્ર નામ રાખવામાં આવ્યું હાય, કારણુ કે છેદસૂત્રામાં એક સૂત્રના બીજા સૂત્ર સાથે સંબંધ નથી. બધા સૂત્રો સ્વતંત્ર છે. તેમની વ્યાખ્યા પણુ છેદદબ્દિએ અથવા વિભાગદબ્દિએ કરવામાં આવે છે.

દશાશ્રુતસ્કન્ધ, નિશીય, વ્યવહાર અને ખૃહત્કહપ આ સૂત્રાે નવમા પ્રત્યાખ્યાન પૂર્વમાંથી ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે. તેનાથી છિન્ન અર્ધાત્ પૃથક કરવાથી તેમને છેકસૂત્રની સંજ્ઞા આપવામાં આવી હાેય એમ પણ સંભવ થાય છે.

છેદ્દસ્તુત્રાને ઉત્તમ શ્રુત માનવામાં આવ્યા છે. ' ભાષ્યકાર પણ આ કથનનું સમર્થન કરે છે. ' ચૂર્ણિકાર જિનદાસ મહત્તર પાતે આ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત કરે છે કે છેદસૂત્ર ઉત્તમ શા માટે છે? પછી પાતે જ તેનું સમાધાન કરે છે કે છેદ-

૧ એ હિસ્ટ્રી ઓફ ધી કેનાનિકલ લિટરેવર ઓફ ધી જેમ્સ પૃ. ૪૪-૪૫ લેખક : એવ. આર. કાપહિયા.

૨ (ક) 'જૈનદર્શન' ડૉ. માેહનલાલ મહેતા પૃ. ૮૯ પ્રકા. સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, આગરા

<sup>(</sup>ખ) જૈન સાહિત્યના બૃહદ્ ઈતિહાસ, પ્રસ્તા. પં. દવસુખ માલવણિયા. પૃ. ૨૮

<sup>3</sup> જંચ મહાકપ્પસુર્ય જાણિઅસેસાણિ છેઅસુત્તાણિ ચરણ કરણાણુઓગો ત્તિ કાલિયત્થે ઉવગયાણિ. આવશ્યક નિર્યુકિત સૂ. ૭૭૭

૪ જં ય મહાકપ્પશુર્વ જાણિઅસેસાણિ છેઅરાુત્તાણિ ચરણકરણાણ્કુઓગો ત્તિ કાલિયત્થે ઉવગયાણિ. આવશ્યકનિર્યુકિત સૂત્ર ૭૭૭ વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ૨૨૯૫

૫ છેદસુતાણિ સીહાદી, અત્થાય ગતા ય છેદસુતાદી, મંતનિમિત્તોસહિ પાહુડે, ય ગાહે તિ અણ્ણત્થ – નિશીથભાષ્ય ૫૯૪૭ (ખ) કેનાનિકલ લિટરેચર પૃ. ૩૬ માં જુઓ.

૬ જૈનાગમધર અને પ્રાકૃત વાર્ડ-મય.

લે. પુષ્ટ્યવિજયજી મુનિ હજારીમલ સ્મૃતિગ્રન્થ પૃ. ૭૧૮

૭ સ્થાનાંગ સૂત્ર ૫, ઉ. ૨, સૂત્ર ૪૨૮ (ખ) વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ગા. ૧૨૬૦ - ૧૨૭૦.

૮ પદ <mark>વિભાગ, સમાચારી છેદસ</mark>્ત્રાણિ ા

<sup>🗕</sup> આવશ્યકનિર્યુક્તિ ૬૬૫ મલયગિરિવૃત્તિ.

૯ કૂતરું સુત્તં ? દસાઉકખ્યા વવહારોય ! કતરાતા ઉદધૃતં ? ઉચ્ચતે - પચ્ચકખાણપુવ્વાઓ - 📁 દશાશ્રુતસ્કન્ધચૂર્ણિ પત્ર ૨

૧૦ નિશીર્થ ૧૯/૧૭

<sup>&</sup>lt;mark>૧૧</mark> છેયસુયમુત્તમસુયં – નિશીયભાષ્ય ૬૧૮૪

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

સૂત્રામાં પ્રાથિશ્વિતિધિનું નિર્પણ છે. તેનાથી ચારિત્રની વિશુષ્ધિ થાય છે. તેથી આ શ્રુત ઉત્તમ માનવામાં આવેલ છે. શ્રમણ-જીવનની સાધનાનું સર્વાંગીણ વિવેચન છેઠસૂત્રામાંજ ઉપલબ્ધ થાય છે. સાધકની મર્યાદા શું છે ? તેનું શું કર્ત્તાવ્ય છે ? વ. પ્રશ્ના પર તેમાં ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે ? જીવનમાંથી અસંયમના આંશને કાપી પૃથક કરવા, સાધનામાંથી દેષજન્ય મલિનતાને કાઢી સાફ કરવું, ભૂલાથી ખચવા માટે પહેલાંથીજ સાવધાન રહેવું, ભૂલ થઇ જાય તેમ પ્રાથિશ્વિત ગ્રહણ કરી તેનું પરિમાર્જન કરવું. આ ખધાં છેઠસૂત્રાનાં કાર્ય છે.

સમાચારીશતકમાં સમયસુન્દરગણીએ છેદસૂત્રેાની સંખ્યા છ ખતાવી છે. ર (૧) દશાશ્રુતસ્કન્ધ (૨) વ્યવહાર (૩) ખૃહત્કલ્પ (૪) નિશીય (૫) મહાનિશીય (૧) જીતકલ્પ.

જીતકલ્પને આદ કરી શેષ પાંચ સૂત્રેાના નામ નંદીસૃત્રમાં પણ આવ્યા છે. જીતકલ્પ એ જિનભદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણની કૃતિ છે તેથી તેને આગમની કેાટિમાં સ્થાન આપી શકાય નહિ મહાનિશીધનું જે વર્તમાન સંસ્કરણ છે તે આચાર્ય હરિભદ્ર (વિ. સં. ૮મી શતાબિદ) દ્વારા યુનરાદ્વારને પામેલ છે. તેની મૂળ પ્રત તેા ઉધઇએ સ્વાહા કરી નાખી હતી. તેથી વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ મહાનિશીય પણ આગમની કેાટિમાં આવતું નથી. આ પ્રમાણે મૌલિક છેદસૂત્ર ચાર જ છે.— (૧) દશાશ્રુતસ્કન્ધ (૨) વ્યવહાર (૩) ખુહતકલ્પ અને (૪) નિશીય.

#### શ્રુતપુરુષ -

નન્દીસ્ત્રની ચૂર્લ્યુમાં શ્રુતપુરુષની એક સુન્દર પરિક∉પના કરવામાં આવી છે. પર્યવના શરીરમાં જેવી રીતે ૧૨ અંગ હેાય છે–એ પગ, એ જાંઘ, એ સાથળ, એ ગાત્રાર્ધ (ઉદ્ધર અને પીઠ), એ ભુજા, ગળું અને માર્થું – તેવી જ રીતે શ્રુતપુરુષના પણ ૧૨ અંગા છે.

> જમણા પગ ડાંગા પગ જમણી જાંઘ ડાંગી જાંઘ જમણા સાંચળ ડાંગા સાંચળ પેટ પીઠ-વાંસા જમણી ભુજા ડાંગી ભુજા ડાંગી ભુજા શ્રીવા-ગંળું મસ્તક

આચારાંગ સૂત્રકુતાંગ સ્થાનાંગ સમવાયાંગ ભગવતી જ્ઞાતાધર્મ કથા ઉપાસકદશા અન્તકૃત્દશા અનુત્તરીપપાતિક પ્રશ્નવ્યાકરણ વિપાક દબ્દિવાદ

૧ છેયસુયં કમ્હા ઉત્તમ સુત્તં? ભણ્ણતિ - જમ્હા એત્થં સપાયચ્છિત્તો વિધિ ભણ્ણતિ, જમ્હા એ તેણચ્ચરણવિશુદ્ધિં કરેતિ, તમ્હા તં ઉત્તમસુત્તં। — નિશીથભાષ્ય ૬૧૮૪ની ચૂર્ણિ

ર સમાચારી શતક – આગમ સ્થાપનાધિકાર

૩ કાલિયં અણેગવિહ પણ્ણત્તં, તંજહા - દશાઓ કપ્પાે, વવહારો, નિસીહં, મહાનિસીહં

<sup>–</sup> નન્દીસૂત્ર સૂ. ૭૭

૪ ઇચ્ચેતરસ સુતપુરિસસ્સ જં સુનં અંગભાગદિનં નં અંગપવિટ્ઠં ભણઇ.

<sup>–</sup> નાંદીચૂર્ણિ પૃ. ૪૭

# પુજય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

શ્રુતપુરુષની કલ્પના આગમાના વર્ગી કરણની દ્રષ્ટિએ એક અતિ સુન્દર કલ્પના છે. પાચીન જ્ઞાનભંડારામાં શ્રુતપુરુષના અનેક કલ્પનાચિત્રા હાથથી બનાવેલા ઉપલબ્ધ થાય છે. ભાર ઉપાંગાની રચના થયા પછી શ્રુતપુરુષના પ્રત્યેક અંગની સાથે એક–એક ઉપાંગની પણ કલ્પના કરવામાં આવી છે, કારણ કે અંગામાં કહેલા અર્થના સ્પષ્ટ બાધ કરાવનાર ઉપાંગસુત્રા છે. કયા અંગના કયા ઉપાંગ છે તેની વિગત આ પ્રમાણે છે.

| અંગ                                | <sup>©</sup> પાંગ          |
|------------------------------------|----------------------------|
| <b>આચારાં</b> ગ                    | <b>અૌપ</b> પાતિક           |
| સૂત્રફુતાંગ                        | રાજપ્રક્ષીય                |
| સ્થાનાંગ                           | જીવા <b>ભિ</b> ગમ          |
| સમવાય                              | પ્રસાપના                   |
| ભગવતી                              | क भूद्रीय प्रज्ञाप्ति      |
| જ્ઞાતા <b>ધ</b> મ <sup>6</sup> કથા | સ્ <b>રૂ</b> થ પ્રજ્ઞપ્તિ  |
| <b>ઉપાસકદશા</b>                    | ચન્દ્રપ્રજ્ઞચ્તિ           |
| અન્ત <b>કૃત્</b> દરાા              | નિ <b>ર</b> યાવલિયા−ક€િપકા |
| <b>અનુત્ત</b> રૌપપાતિકદશા          | <b>ક∉પાવ</b> ત સિકા        |
| પ્રશ્નવ્યાકરહ્યુ                   | યુષ્યિકા                   |
| વિષાક                              | યુષ્પચૂલિકા                |
| દબ્ટિવાદ                           | <b>વ</b> િગોશ્કા           |

શ્રુતુપુરુષની જેમ વૈદિક વાડ્ મયમાં પણ વેદપુરુષની કલ્પના કરવામાં આવી છે. તે આ પ્રમાણે છે–છન્દ્ર તે પગ છે, કલ્પ હાથ છે, જ્યાતિષ નેત્ર છે, નિરુકત કાન છે, વેદની શિક્ષા તે નાક છે અને વ્યાકરણ મુખ છે. ર

#### નિર્યુહણ આગમ

જૈન આગમાની રચના એ પ્રકારે થઇ છે. (૧) કૃત (૨) નિર્યૂહણ જે આગમાનું નિર્માણ સ્વતંત્રરૂપથી થયેલ છે તે આગમ 'કૃત' કહેવાય છે. જેમકે–ગણુધરા દ્વારા દ્વાદશાંગીની રચના કરવામાં આવી છે અને જુદા–જુદા સ્થવિરા દ્વારા ઉપાંગ સાહિત્યનું નિર્માણ કરવામાં આવ્યું છે તે બધા કૃત છે. નિર્યૂહણ આગમ આ પ્રમાણે માનવામાં આવ્યા છે.

- (૧) આચારચૂલા
- (૫) અૃકેત્કલ્પ
- (૨) દશ**વે**કાલિક
- (६) વ્યવહાર

(૩) નિશીથ

- (૭) ઉત્તરાધ્યયનનું પરીષદ્ધ અધ્યયન.
- (૪) **દ**શાશ્રુતસ્કન્ધ
- ૧ પાયદુર્ગ જંઘા ઉરૂ ગાયદુગલ્દ્રં તુ દો ય બાહુયાં। ગીવા સિરંચ પુરિસો બારસ અંગાે સુયવિસિઠો 🥏 નન્દીવૃત્તિ, પૃ. ૨, ૩
  - (ખ) ઇહ પુરુષસ્ય દ્રાદશ અંગાનિ ભવન્તિ તદાથા દ્રી પાદી, દ્રે જંઘે, દ્રે ઉરૂણી, દ્રે ગાત્રાર્ધે, દ્રૌ બાહુ, ગ્રીવા, શિરશ્ર, એવં શ્રુત-રૂપસ્ય અપિ પરમપુરુષસ્ય આચારાદીનિ દ્રાદશઅંગાનિ ક્રમેણ વેદિતવ્યાનિ .....
- ... શ્રુતપુરુષસ્ય અંગેષુ પ્રવિષ્ટમ્ અંગભાવેન વ્યવસ્થિતમિત્યર્થ:। યત્ પુનરેતસ્યૈવ દ્વાદેશાંગાત્મકસ્ય શ્રુતપુરુષસ્ય ભ્યતિરેકેણ સ્થિતમ્ અંગબાહ્યત્વેન વ્યવસ્થિતં તદ અનંગપ્રવિષ્ટમ્ । — નન્દી મલયાગિરિવૃત્તિ. પૃ. ૨૦૩
  - (ગ) શુનં પુરુષ: મુખચરણાદાંગ સ્થાનીયત્વાદંગ શબ્દેનાચ્યતે।

- મૂલારાધના ૪/૫૯૯ વિજયોદયા.

ર અંગાર્થ સ્પષ્ટ બાેધ વિધાયકાનિ ઉપાંગાનિ ા

ઔપપાતિક ટીકા.

- 3 છન્દ: પાદૌ તુ વેદસ્ય, હસ્તા કલ્પાેડથ પઠયતે । જયોતિષામયનં ચક્ષુ: નિરુકતં શ્રોતમુચ્યતે શિક્ષા ઘ્રાણં ચ વેદસ્ય, મુખં વ્યાકરણં સ્મૃતમ્ તસ્માત્સાંગમધીત્યેવ બ્રહ્મલોકે મહીયતે — પાણિનીય શિક્ષા ૪૧, ૪૨
- ૪ આગમયુગનું જૈનદર્શન પૃ. ૨૧ ૨૨ પં. દલસુખભાઇ માલવણિયા પ્રકા. સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, આગરા.

# પૂલ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

આચારચૂલા આ ચૌદપૂર્વી ભદ્રભાહું દ્વારા નિર્યૂહેલું કરવામાં આવેલ છે. આ વાત આજે અન્વેષણા વડે સ્પષ્ટ થઇ સુકી છે. આચારાંગથી આચારચૂલાની રચનાશૈલી સર્વથા પૃથક છે. તેની રચના આચારાંગ પછી થઇ છે. આચારાંગ–નિર્સુકિતકારે તેને સ્થવિરકૃત માનેલ છે. સ્થવિરના અર્થ ચૂર્લ્યુકારે ગલ્લુધર કર્યો છે, સ્અને વૃત્તિકારે ચતુ- ક્શપૂર્વી કર્યો છે, પરંતુ તેમાં સ્થવિરનું નામ આવ્યું નથી. વિદ્વાનાના એવા મત છે કે અહીં સ્થવિર શખ્કના પ્રયોગ ચતુર્દશપૂર્વી ભદ્રભાહું માટે જ થયા છે.

આગારાંગના ગંભીર અર્થને અભિવ્યક્ત કરવા માટે 'આચાર-ચૂલા'નું નિર્માણ થયું છે. નિર્શુકિતકારે પાંચે ચૂલાએાના નિર્યૂહણ સ્થળાના સંકેત કર્યો છે. જ

દશ**ૈકાલિક ચ**તુર્દશપૂર્વી શબ્યાંભવ દ્વારા જુદા–જુદા પૂર્વે માંથી નિર્યુદ્ધણુ કરવામાં આવેલ છે. જેમકે ચાેશું અધ્યયન આત્મપ્રવાદપૂર્વથી, પાંચમું અધ્યયન કર્મપ્રવાદ પૂર્વથી, સાતમું અધ્યયન–સત્યપ્રવાદ પૂર્વથી અને શેષ અધ્યયન પ્રત્યાખ્યાન પૂર્વની તૃતીય વસ્તુથી ઉદ્દધૃત કરવામાં આવ્યા છે. પ

બીજા અભિમતાનુસાર દશવૈકાલિક ગણિપિટક દ્રાદશાંગીથી ઉદ્દધૃત થયેલ છે. <sup>૬</sup>

નિશીયનું નિર્યૂહણ પ્રત્યાખ્યાન નામના નવમા પૂર્વથી થયેલ છે. પ્રત્યાખ્યાન પૂર્વમાં ૨૦ વસ્તુ અર્થાત્ અર્થા-ધિકાર છે. તૃતીય વસ્તુનું નામ આચાર છે. તેના પણ ૨૦ પ્રાભૃતચ્છેક અર્થાત્ ઉપવિભાગ છે. વીસમા પ્રાભૃતચ્છેકથી નિશીયનું નિર્યૂહણ કરવામાં આવ્યું છે.

પંચકલ્પ ચૂર્ણિ અનુસાર નિશીથના નિર્યૂદ્ધક ભદ્રભાદુસ્વામી છે. અા મતનું સમર્થન આગમ પ્રભાવ**ક મુ**નિશ્રી પુષ્યવિજયજીએ પણ કર્યું છે. <sup>હ</sup>

દશાશ્રુતસ્કન્ધ, બૃહત્કલ્પ અને વ્યવહાર આ ત્રણે આગમ ચૌદપૂર્વી ભદ્રભાહું દ્વારા પ્રત્યાખ્યાન પૂર્વમાંથી નિર્યૂદ થયેલા છે.<sup>૧૦</sup>

- ૧ થેરેહિંડાગુગ્ગહ2્ઠા સીસહિઅં હોઉ પાગઉત્થાં ચ । આયારાઓ અત્થા, આયારાંગેસુ પવિભત્તો
- આચારાંગ નિર્યુકિત ગા. ૨૮**૭**

- ૨ થેરે ગહુધરા આવારાંગ ચૂર્ણિ પૃ. ૩૨૬.
- ૩ 'સ્થવિરે: શુતવૃદ્ધેશ્યનુર્દેશપૂર્વ વિદ્ભિ:

- ⊸ આચારાંગવૃત્તિ –૨૯૦
- ૪ બિઇઅસ્સ ય પંચમએ અટ્ઠમંગસ્સ બિઇયંમિ ઉદ્દેસે **ભણિઓ પિંડો સિજજા, વત્યં પાઉગ્ગહો ચેવ પંચમગસ્સ ચઉત્થે ઇરિયા** વણ્ણિજજઇ સમાસેણાં છટઠસ્સ ય પંચમએ ભાસજજાયં વિયાણાહિ સત્તિક્કગાણિ સત્તવિ નિજજૂઢાઈ મહાપરિન્નાઓ**ા સત્થપરિન્ના** ભાવણ, નિજજૂઢાઓ ધુયવિમુત્તી આયારપકપ્પાે પુણ પચ્ચકખાણસ્સ તઇય વત્થૂઓા આયાર નામધિજજા, વીસઇમા પાહુડચ્છેયા — આચારાંગ નિર્યક્તિ ગાથા ૨૮૮-૨૯૧
- પ આયપ્પવાયપુવ્વા નિજજૂઢા હોઇ ધમ્મપન્નત્તી । કમ્મપ્પવાયપુવ્વા પિડસ્સ ઉ એસણા તિવિધા ॥ સચ્ચપ્પવાયપુવ્વા નિજજૂઢા હો**ઇ** વક્કસુદ્ધીઉ । અવસેસા નિજજૂઢા નવમસ્સ ઉ તઇયવત્થૂઓ ॥ –દશવૈકાલિક નિર્યુકિત ગા. ૧૬-૧**૭**
- ૬ બીઓડવિ અ આએસાે, ગણિપિડગાઓ દુવાલસંગાઓ । એઅં કિર ણિજજૂઢં મણગસ્સ આચુગ્ગહ**ઠ્ઠા**એ ॥
  - –દશવૈકાલિક નિર્યુકિત ગા. ૧૮
- ૭ ણિસીહ' નવમા પુવ્વા પચ્ચકખાણસ્સ તિત્યવત્થૂઓ । આયારનામધેજજા, વીસતિમા પાહુડચ્છેદા ॥
- ⊸ નિશીથભાષ્ય ૬૫<mark>૦૦</mark>
- ૮ તેણ ભગવતા આયારપકપ્પ- દસા કપ્પ, વવહારા ય નવમપુવ્વ- નીસંદભૂતા નિજજૂઢા-પંચકલ્પચૂર્ણિ પત્ર ૧ (લિખિત)
- ૯ બૃહત્કલ્પ સૂત્ર ભાગ ૬ પ્રસ્તાવના પૃ. ૩
- ૧૦ વંદામિ ભદ્દબાહું, પાઇણે ચરિયસયલ સુયનાણિ સુત્તરસ કારગમિસં (ણં) ૃંદસાસુકપ્પે ય વવહારે, દશાશ્રુતસ્કંધ નિર્યુકિત ગા. ૧, ૫ત્ર ૧
- (ખ) તત્તાેચિયિણિજજૂઢં આણુગ્ગહઠ્ઠાએ સંપયજતીણં સાે સુત્તકારતાે ખલુ સ ભવતિ દસકપ્પવવહારે પંચકલ્પભાષ્ય ગા. ૧૧

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કશાશ્રુતસ્કન્ધ નિર્યુકિતના મન્તવ્ય અનુસાર વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ કશાશ્રુતસ્કન્ધ, અંગપ્રવિષ્ટ આગમામાં જે કશાઓ પ્રાપ્ત છે તેનાથી નાનું છે. તેમનું નિર્યૂહણુ શિષ્યાના અનુગ્રહાર્થે સ્થવિરાએ કર્યું હતું. યૂર્ણિ ' અનુસાર સ્થવિરનું નામ ભદ્રબાહું છે.

ઉત્તરાધ્યયનનું ખીજું અધ્યયન પણ અંગથી લેવાયેલું માનવામાં આવે છે. નિર્શુકિતકાર ભદ્રભાહુંના મતાનુસાર તે કમીપ્રવાદ પૂર્વના સતરમા પ્રાભૃતમાંથી ઉદ્દધૃત માનવામાં આવે છે.

આ સિવાય આગમિતર સાહિત્યમાં વિશેષે કરીને કર્મસાહિત્યના ઘણા માટા ભાગ પૂર્વ માંથી ઉદ્દષ્ટ્રત માનવામાં આવે છે.

નિર્ધાહણ કૃતિઓના સંબંધમાં આ સ્પષ્ટીકરણ કરવું આવશ્યક છે કે તેના અર્થના પ્રરૂપક તીર્થ કર છે. સૂત્રના રચયિતા ગણધર છે અને જે સંક્ષેપમાં તેનું વર્તમાન રૂપ ઉપલબ્ધ છે તેમના કર્તા તેઓ જ છે કે જેમના ઉપર જેમનું નામ અંકિત અથવા પ્રસિધ્ધ છે. જેમકે–દશવૈકાલિકના શબ્યાંભવ, કલ્પ, વ્યવહાર, નિશીય અને દશાશ્રુતસ્કન્ધના રચયિતા ભદ્રભાદુ છે.

જૈન અંગ–સાહિત્યની સંખ્યાના સંબંધમાં શ્વેતાંબર અને દિગંબર બધા એકમત છે. બધાં અંગાને ૧૨ સ્વીકારે છે. પરન્તુ અંગબાહ્ય આગમાની સંખ્યાના સંબંધમાં જુદા જુદા મત–અભિપ્રાયા છે. આ કારણે જ કેટલાક આગમાની સંખ્યાને ૮૪ માને છે તા કેટલાક ૪૫ માને છે તા કેટલાક ૩૨ જ માને છે.

નન્દીસુત્રમાં આગમાની જે સૂચી આપવામાં આવી છે તે બધા આગમા વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ નથી. શ્વેતાંબર મૂર્તિપુજક સમાજ મૂળ આગમાની સાથે કેટલીક નિર્યુક્તિએકને સમ્મિલિત કરી ૪૫ આગમ માને છે અને કેટલાક ૮૪ માને છે. સ્થાનકવાસી અને તેશપંથી પરંપરા અત્રીસનેજ પ્રમાણુભૂત માને છે. દિગમ્બર સમાજની માન્યતા છે કે બધા આગમા વિચ્છેદ થઇ ગયા છે.

#### ૪૫ આગમાના નામ

| ૧૧ અંગ                                                                               | ૧૨ ઉપાંગ                                                                                           | દ મૂલસૂત્ર                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧ આચારાંગ<br>૨ સૂત્રકૃતાંગ<br>૩ સ્થાનાંગ<br>૪ સમવાયાંગ<br>૫ ભગવતી<br>૧ જ્ઞાતાધર્મકથા | ૧ ઔષપાતિક<br>૨ રાજપ્રશ્નીય<br>૩ જીવાભિગમ<br>૪ પ્રજ્ઞાપના<br>૫ સૂર્ધપ્રજ્ઞપ્તિ<br>૬ ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ | ૧ આવશ્યક<br>૨ કશ <b>ૈ</b> કાલિક<br>૩ ઉત્તરાધ્યયન<br>૪ નન્દી<br>૫ અનુચે!ગઢાર<br>૬ પિણ્ડનિર્સુકિત<br>—એ!ઘનિર્સુકિત |
| ૭ ઉપાસકદશા<br>૮ અન્તકૃતદશા<br>૯ અનુત્તારીપપાતિદશા                                    | ૭ જંબૃદ્ધિપત્રરૂપ્તિ<br>૮ નિસ્થાવલિયા<br>૯ કલ્પાવતસિકા                                             | <b>૬ છેદસૂત્ર</b><br>૧ નિશીથ<br>૨ મહાનિશીથ<br>૩ ખૃહેત્કલ્પ                                                       |
| ૧૦ પ્ર*નબ્યાકરણ<br>૧૧ વિપાક                                                          | ૧૦ પુષ્પિકા<br>૧૧ પુષ્પચુલિકા<br>૧૨ વૃષ્ણ્રિકશા                                                    | ૪ બ્યવહાર<br>૫ <b>ઠ</b> શાશ્રુતસ્કન્ધ<br><b>૬ પ</b> ંચક <b>લ્</b> પ                                              |

૧. ડહરીઓ ઉ ઇમાઓ અજઝયણેસુ મહઇઓ અંગેસુ । છસુ નાયાદીએસું, વત્થવિભૂસાવસાણમિવ ॥ ડહરીઓ ઉ ઇમાઓ, નિજજૂઢાઓ આણુગ્ગહટ્ઠાએ । થેરેહિં તુ દસાઓ, જો દસા જાણઓ જીવો ॥ —દશાશુતસ્કન્ધ નિર્યુકિત ૫/૬

૨. દશાશ્રુતસ્કંધ ચૂર્ણિ

૩. કમ્મપ્પવાય પુવ્વે સત્તરસે પાહુડંમિ જં સુર્તા સણુયં સાદાહરણં તં ચેવ ઇહંપિ ણાયવ્વં ॥

<sup>–</sup>ઉત્તરાધ્યય**ન નિ**ર્યુકિત ગાથા ૬૯

૪. તત્ત્વાર્થસૂત્ર ૧/૨૦ શુતસાગરીયવૃત્તિ ા

<sup>–</sup>ષટખંડાગમ (ધવલા ટીકા ) ખંડ ૧, પૃ. ૬ બારહ અંગગિજઝા

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

| ૧૦ પર્દીન્ના                    |    |                  | કુલ<br>કુલ |                |
|---------------------------------|----|------------------|------------|----------------|
| ૧ આતુરપ્રત્યાખ્યાન              | ŧ  | ગણિવિદ્યા        | અંગ        | ૧૧             |
| ૨ ભકતપરિજ્ઞા                    | ৩  | મહાપ્રત્યાખ્યાન  | ઉપાંગ      | ૧૨             |
| ૩ ત <b>ન્દુલ વૈ</b> ચારિક       | ۷  | ચતુઃશરણ          | મૂલ સૂત્ર  | ŧ              |
| ४ <b>ચન્દ્રવે<sup>६</sup>યક</b> | e- | <b>वीर</b> स्तव  | છેકે સુત્ર | ę              |
| <b>५ हेवेन्द्र</b> स्तव         | ૧૦ | સ <b>ં</b> રતારક | યઈન્ના     | 90             |
|                                 |    |                  |            | <del>૪</del> ૫ |

#### ૮૪ આગમાના નામ

| ૧ શ        | ી ૪૫ સુધી ઉપર મુજબ                         | ६८         | અંગ-ચૂલિયા                        |
|------------|--------------------------------------------|------------|-----------------------------------|
| ४६         | ક <b>લ્પસ્</b> ત્ર                         | (90        | <b>ખંગ-ચૂલિયા</b>                 |
| ४७         | યતિ - જિત - કલ્પ - સામપ્રભસૂરિ             | ७१         | વૃ <b>હ ચતુ</b> ઃશરણ              |
| ४८         | શ્રદ્ધા - જિત - કલ્પ <b>- ધર્મ</b> ઘાષસૂરિ | ૭૨         | <b>જ</b> મ્भू 'पथन्ना             |
| ४५         | પાક્ષિકસૂત્ર   આ બન્તે આવશ્યક સૂત્રના      | ध्य        | ભાવશ્યક્ર–નિયું કિત               |
| યુ૦        | ક્ષમાપનાસૂત્ર મળ છે.                       | ৬४         | <b>દશવૈ</b> કાલિક–નિર્સુકિત       |
| પુર        | વંદિત્તુ                                   | ৩૫         | ઉત્તરાધ્ય <b>યન</b> –નિર્યુકિત    |
| પર         | ऋषि सावित                                  | <b>७</b> ६ | આચારાંગ⊢નિર્શું કિત               |
| 43         | અ⊗વકહપ                                     | ৩৩         | સૂત્રકૃત્રાંગ–નિર્યુકિત           |
| પ૪         | ગ <sup>ર</sup> છાચાર                       | ড<         | સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ – નિર્શુ કિત     |
| યમ         | મરશુસમાધિ                                  | હહ         | <b>~</b> .~                       |
| પક         | સિ <sup>દ્</sup> ધપ્રાભૃત                  | ٥٥         | <b>્યવહાર–નિર્યુકિ</b> ત          |
| પહ         | તીર્થાદ્                                   | ૮૧         | કશાશ્રુતસ્કન્ <b>ધ–નિર્સુકિ</b> ત |
| પ૮         | <b>આરાધનાપ</b> તાકા                        | ૮ર         | ઋષિભાષિત–નિર્યુકિત                |
| પલ         | द्वीप–सागर-प्रज्ञित                        | <b>دع</b>  | સ સકત- <b>નિર્યુકિ</b> ત          |
| 60         | क्ये।तिष- <b>४२ ५</b> ४                    | ८४         |                                   |
| ६१         | અંગવિદ્યા                                  |            | <del></del>                       |
| ६२         | તિથિ–પ્રકીર્ણું ક                          | કુલ        | ۲8                                |
| <b>ξ3</b>  | પિષ્ડિવિશિદ્ધિ                             |            |                                   |
| ६४         | સારાવલી                                    |            |                                   |
| ६५         | પર્યન્તાશધના                               |            | *                                 |
| <b>ę</b> ę | <b>છ</b> વવિ <b>લ</b> કિત                  |            |                                   |
| ६७         | કવચ-પ્રકરણ                                 |            |                                   |

યેાનિ–પ્રાભૃત

# வെ ગુરુદેવ કવિવય પં. नान्यक्ट्रेका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिः

| _  |                             |    |                     |   |                                            |                      |            |                           |
|----|-----------------------------|----|---------------------|---|--------------------------------------------|----------------------|------------|---------------------------|
| ૧૧ | અંગ                         | ૧ર | ઉપાંગ               | ሄ | મૃળસૂત્ર                                   |                      | <b>૧</b> ૧ | <b>અંગ</b>                |
| ٩  | <b>આચારાંગ</b>              | ٩  | ઔષપાતિક             | ૧ | <b>દરાવૈકા</b> લિક                         |                      | ૧૨         | ઉપાંગ                     |
| ર  | <b>સૂ</b> ત્રકૃતાંગ         | ર  | રાજપ્રક્ષીય         | ર | ઉत्तरा <sup>६</sup> थथ <b>न</b>            |                      | ४          | મૂળ સૂત્ર                 |
| 3  | સ્થાનાંગ                    | 3  | જીવાભિગમ            | 3 | અનુચેતગદ્ભાર                               |                      | ४          | છે <b>દસ્</b> ત્ર         |
| ४  | સમવાયાંગ                    | 8  | <b>भ्रज्ञा</b> पना  | ४ | નન્દી                                      |                      | ٩          | આવશ્યક                    |
| પ  | <b>લ</b> ગવતી               | ય  | જ ંખૂદ્ધી પત્રગ્રસિ |   |                                            | ار م. د.<br>دار م. د |            | Jia.                      |
| ķ  | ગ્રાતાધર્મ કથા              | ę  | ચન્દ્રપ્રસમિ        | ૪ | છેદસૂત્ર                                   | 34                   | 3 <b>%</b> | સ્ત્રુત્ર                 |
| y  | <b>ઉપાસક</b> દશા            | ৩  | સૂર્યપ્રસંસિ        |   | નિશીથ                                      |                      |            |                           |
| 4  | <b>અ</b> ન્તકૃત <b>ક</b> શા | ૮  | નિશ્યાવલિકા         | ર | <b>૦</b> યવ <b>હ</b> ાર                    |                      |            |                           |
| ę  | <b>અનુત્તરે</b> !પપાતિકદશા  | ج  | કલ્પાવત સિકા        | 3 | ઌૢહેત્કલ્પ                                 |                      |            |                           |
| ૧૦ | પ્ર <b>શ્નવ્યાક</b> રણ      | ૧૦ | યુબ્પિકા            | 8 | કશાશ્રુત સ્કન્ <b>ધ</b>                    |                      |            | $\stackrel{\wedge}{\sim}$ |
| ૧૧ | વિ <b>યા</b> ક              | ૧૧ | <b>પુષ્પચૂલિકા</b>  |   | અને                                        |                      |            |                           |
|    |                             | ૧૨ | <b>વૃ</b> િભુકશા    | 9 | બત્રીસ <b>મુ</b> ં આ <b>વ</b> શ્ય <b>ક</b> |                      |            |                           |

#### જૈન આગમાની લાષા

જૈન આગમાની મૂળભાષા અર્ધ માગધી છે, જેને સામાન્યપણે પ્રાકૃત પણ કહેવાય છે. સમવાયાંગ અને ઔપપાતિક<sup>ુ</sup> સૂત્રના અભિમતાનુસાર ખુધા તીર્ધ કરા અર્ધ માગધી ભાષામાંજ ઉપદેશ આપે છે, કારણકે ચારિત્રધર્મની આરાધના તથા સાધના કરનાર મન્દ્રણહિ સ્ત્રી – પુરુષા ઉપર અનુગ્રહ કરીને સર્વત્ર ભગવાન સિધ્ધાન્તની પ્રરૂપણા જન-સામાન્ય માટે સુખાધ પ્રાકૃતમાં કરે છે. અા દેવવાણી છે. દેવા આજ ભાષામાં ખાલે છે. <sup>પ</sup> આ ભાષામાં ખાલનારને **ભાષાર્થ પ**ણ કહેવામાં આવ્યા છે.<sup>૬</sup> જિનદાસગણિ મહત્તર અર્ધમાગધીનાે અર્થ બે રીતે કરે છે. પ્રથમ તેે**!** એ કે, અહ ભાષા મગધના એક ભાગમાં બાલાતી હાવાથી અર્ધમાગધી કહેવાય છે. બીજું કારણ અઢાર દેશી ભાષાએાનું સંમિત્રણ

| ٩. | પારાણ <b>મહ્કમા</b> ગહ | ભાસાનિયયં | હવઇ | સુત્તાં ા |
|----|------------------------|-----------|-----|-----------|
|----|------------------------|-----------|-----|-----------|

નિશીય ચૂર્ણિ.

– સમવાયાંગ સૂત્ર પૃ. ૬૦

- તએણું સમણે ભગવં મહાવીરે કૂણિઅસ્સ રણ્ણાે ભિભિસાર પુત્તસ્સ અહામાગહીએ ભાસાએ ભાસઇ… સાવિયણું અહામાગહી ભાસા તેસિ સવ્વેસિ અપ્પણા સભાસાએ પરિમાણેણં પરિણમઇ ! ⊸ઔપપાતિક સુત્ર
- બાલ- સ્ત્રી મન્દ મૂર્ખાણાં નુણાં ચારિત્રકાંક્ષિણામ । અનુગૃહાર્થ સર્વશૈ: સિલ્દ્રાન્ત : પ્રાકૃતે કૃત : ।। –દશ્રવૈકાલિક હારિભદ્રીયવૃત્તિ ત
- ગાયમાં ! દેવાણ અહસાગહીએ ભાસાએ ભાસંતિ, સા વિયણ અહસાગહી ભાસા ભાસિજજમાણી વિસિસ્સઇ : \_\_ભગવતી સૂત્ર ૫-૪-૨૦
- ભાસારિયા જેણં અહિમાગહીએ ભાસાએ ભાસંતિ ।

–પ્રજ્ઞાપના સુત્રે ૧–૬૨ પૃ. વદ

ભગવં ચાણં અહમાગહીએ ભાસાએ ધમ્મમાઇકખઇ (

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

થયેલ છે. બીજા શખ્દામાં કહેવું હાય તા એમ કહી શકાય કે માગધી અને દેશ્ય શખ્દાના આ ભાષામાં મિશ્રણ હાવાથી આ અર્ધમાગધી કહેવાયછે. ભગવાન મહાવીરના શિષ્ય મગધ, મિથિલા, કાશલ વિ. અનેક પ્રદેશ, વર્ગ તથા જાતિના હતા.

આગળ કહેવાય ગયું છે કે જૈનાગમ જ્ઞાનના અક્ષયભંડાર છે. તેમાંનું વિચારગાંભીર્ય મહાસાગરથી પણ વધુ છે. તેમાં એકથી એક ચડિયાતી દિવ્ય અસંખ્ય મણિ-મુકિતકાએ છુપાયેલી છે. તેમાં માત્ર અધ્યાતમ અને વૈરાગ્યનાજ ઉપદેશ નથી, પરન્તુ ધર્મ, દર્શન, નીતિ, સંસ્કૃતિ, સભ્યતા, ભૂગાળ, ખગાળ, ગણિત, આત્મા, કર્મ, લેશ્યા, ઇતિહાસ, સંગીત, આયુર્વેદ, નાટક વિ. જીવનના પ્રત્યેક પાસાંને સ્પર્શ કરનારા વિચારા યત્ર-તત્ર ભર્યા પડ્યાં છે. તેને મેળવવા માટે જરીક ઉડાણમાં ડૂબકી લગાડવાની જરૂર છે. માત્ર કિનારે કિનારે કરવાથી તે અમૂલ્ય રત્નરાશિના દર્શન થઇ શકે નહીં.

આચારાંગ અને દશ્વૈકાલિકમાં શ્રમણ્જવનથી સંબંધિત આચારવિચારનું ગંભીરતાથી ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે. સૂત્રકૃતાંગ, અનુધાગદ્વાર, પ્રજ્ઞાપના, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ વિ. માં દર્શનિક વિષયાનું ઉંડાણથી વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું છે. ભગવતીસૂત્ર જીવન અને જગતનું વિશ્લેષણ કરનાર અપૂર્વ ચન્ય છે. ઉપાસકદશાંગમાં શ્રાવકસંસ્કૃતિનું સુન્દર નિરૂપણ છે. અન્તકૃતદશાંગ અને અનુત્તરીપપાતિકમાં તેવા મહાન આત્માઓના તપ-જપનું વર્ણન છે કે જેમણે કઠાર સાધનાવડે પાતાના જીવનને તપાવ્યું હતું. પ્રશ્નવ્યાકરણમાં આશ્રવ અને સંવરનું સજીવ ચિત્રણ છે. વિપાકમાં પુષ્ય-પાપના કૃળનું વર્ણન છે. ઉત્તરાધ્યયનમાં અધ્યાત્મ-ચિન્તનને સ્વર ગૂંજે છે. રાજપ્રશ્નીયમાં તર્ક વડે આત્માની સિદ્ધિ કરવામાં આવી છે. આ પ્રમાણે આગમામાં સર્વત્ર પ્રેરણાપ્રદ, જીવનસ્પર્શી, અધ્યાત્મરસથી ભીંજાયેલા સરસ વિચારોના પ્રવાહ પ્રવાહિત થઇ રહ્યો છે.

#### આગમ વાચનાએા

શ્રમણુ ભગવાન મહાવીરના પરિનિર્વાણુ પછી આગમની સંકલના માટે પાંચ વાચનાએ। થઇ છે. **પહેલી વાચના** 

વીર નિર્વાળુની બીજી રાતાબ્રિકમાં (વીર નિર્વાળુથી ૧૬૦ વર્ષ પછી) પાટલીપુત્રમાં ૧૨ વર્ષનો ભયંકર દુકાળ પડયા. જેને લીધે શ્રમણમંઘ છિલ-ભિલ થઇ ગયા. અનેક બહુશ્રુતઘર મુનિએ ફ્રુર કાળના કાળિયા થઈ ગયા. બીજી પણ અનેક વિઘ-બાધાએ અને અન્તરાયાને લીધે સ્ત્રના પરાવર્તનમાં અડચણા ઉપસ્થિત થઈ. આગમજ્ઞાનની કડીએ તૃડીને ખંડિત થઈ ગઇ. દુર્લિક્ષ સમાપ્ત થતાં વિશિષ્ટ આચાર્યો કે જેઓ તે વખતે વિઘમાન હતા તેઓ બધા પાટલીપુત્રમાં એકત્ર થયા ર ત્યારે અગિયાર અગાનું વ્યવસ્થિત સંક્રલન કરવામાં આવ્યું. ભારમા દેષ્ટિવાદના એકમાત્ર જ્ઞાતા ભદ્રબાહુ-સ્વામી તે વખતે નેપાળમાં મહાપાણુ-ધ્યાનની સાધના કરી રહ્યા હતા. સંઘની પાર્યનાથી તેમણે બારમા અંગની વાચના આપવાની સ્વીકૃતિ આપી. મુનિ રયૂલિલદ્ર કશપૂર્વ સુધી અર્થસહિત ભણ્યા અને અગિયારમા પૂર્વની પાચના ચાલી રહી હતી તે વખતે રયૂલિલદ્ર મુનિએ સિંહનું રૂપ બનાવી પોતાની છોનાને ચમતકાર દેખાડયા જેને લીધે ભદ્રબાહુએ આગળની વાચના આપવાનું બંધ કરી દીધું. ત્યાર પછી સંધે અને સ્યૂલિલદ્ર અત્યધિક અનુનય-વિનયપૂર્વક પ્રાર્થના કરી જેથી ભદ્રબાહુએ મૂળરૂપે છેલ્લા ચાર પૂર્વોની વાચના આપી, પણ અર્થની દેષ્ટિએ નહિ. શાબ્દિક દેષ્ટિએ રયૂલિલદ્ર ચૌદપૂર્વી થયા, પરન્તુ અર્થની દેષ્ટિએ તો તેએ દશપૂર્વી જ રહ્યા. \*

–આચાર્ય હરિભદ્રકૃત ઉપદેશપદ !

–આવશ્યકગૃત્તિ પૃ. ૬૯**૮** 

૧. મગધવિસય ભાસાણિબદ્ધં અદ્ધમાગહં, અઠ્ઠારસ દેસી ભાસાણિમયં વા અદ્ધમાગહં ।

<sup>–</sup>નિશીથગૂણિ

ર. જાઓ અ તમ્મિ સમએ દુક્કાલા દોય- દસંય વરિસાણિ । સવ્વાે સાહુ સમૂહાે ગઓ તઓ જલહિતીરેસુ ॥ તદુવર મે સાે પુણરવિ પાડલિપુત્તો સમાગએા વિહિયા ા સંઘેણ સુયવિસયા ચિંતા કિં કસ્સ અત્થેતિ ॥ જ' જસ્સ આસિ પાસે ઉદ્દેરસજઝયણમાઇ સંઘડિઉં । તં સવ્વં એક્કારયં અંગાઇ તહેવ કવિયાઇ ॥

તેણ ચિતિયાં ભગિણીણાં ફડ્ઢિં દરિસેમિ ત્તિ સીહરૂવાં વિઉલ્વર્ધ !

<sup>(</sup>ગ) પરિશિષ્ટ પર્વ ૯ સર્ગ- આચાર્ય હેમચંદ્ર.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### **બીજી** વાચના

આગમસંકલનના બીજો પ્રયાસ ઇ.સ. પૂર્વ બીજી શતાબિકની મધ્યમાં થયા હતા. સમ્રાટ ખારવેલ જૈનધર્મના પરમ ઉપાસક હતા. તેમના સુપ્રસિદ્ધ 'હાથીગુફા' નામના અભિલેખથી આ વાત સિદ્ધ થઇ ચુકી છે કે તેમણે ઉડીસાના કુમારી પર્વત ઉપર જૈનમુનિઓના એક સંઘ બાલાવ્યા હતા અને મીર્યક્રાળમાં જે અંગ ભુલાઇ ગયા હતા. તેમના પુનરાદ્ધાર કરાવ્યા હતા. 'હિમવંત થેશવેલી' નામનાં સંસ્કૃત પ્રાકૃત મિશ્રિત પદાવલીમાં પણ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ છે કે મહારાજા ખારવેલે પ્રવચનના ઉદ્ધાર કરાવ્યા હતા.

#### ત્રીજી વાચના

આગમાને સંકલિત કરવાના ત્રીજો પ્રયાસ વીર નિર્વાણ ૮૨૭ થી ૮૪૦ ની મધ્યમાં થયા હતા. તે વખતે આર વર્ષના ભયંકર દુષ્કાળથી શ્રમણોને ભિક્ષા મળવી અત્યન્ત કઠણ થઇ હતી. આથી શ્રમણસંઘની સ્થિતિ અત્યન્ત ગંભીર થઈ જવાથી વિશુદ્ધ આહારની અન્વેષણા – ગવેષણા માટે યુવક મુનિ દ્વર – દેશામાં ચાલ્યા ગયા. અનેક વૃધ્ધ અને અહુશ્રુત મુનિ ભિક્ષા ન મળવાથી આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ગયા. ક્ષુધાપરીષહથી સંત્રસ્ત અનેલા મુનિએા અધ્યયન, અધ્યાપન, ધારણા અને પુનરાવર્તન કેવી રીતે કરી શકે? આથી બધા કાર્યો થંભી ગયા. શનેઃ શનેઃ શ્રુતના હાસ થવા લાગ્યા. અતિશયવાળું શ્રુત નષ્ટ થઇ ગયું. અંગ અને ઉપાંગ સાહિત્યના પણ અર્થની દિષ્ટિએ ઘણા માટે ભાગ નષ્ટ થઇ ગયા. દુર્ભિક્ષકાળ સમાપ્ત થતાં શ્રમણસંઘ મથુરામાં સ્કન્દિલાચાર્યના નેતૃત્વમાં એકત્રિત થયા. જે જે શ્રમણોને જેટલા જેટલા અંશ યાદ રહ્યો તેનું અનુસંધાન કરી કાલિક શ્રુત અને પૂર્વગત શ્રુતના કેટલાક અંશનું સંકલન થયું. આ વાચના મથુરામાં સંપન્ન થઇ હોવાને કારણે 'માયુરી' વાચનાના રૂપમાં પ્રખ્યાત થઈ. તે સંકલન થયેલા શ્રુતના અર્થની વ્યાખ્યા આચાર્ય સ્કન્દિલે આપી હતી તેથી તે અનુયાગને 'સ્કન્દિલી' વાચના પણ કહેવાય છે.

નન્દીસ્ત્રની ચૂર્ણિ અને વૃત્તિ અનુસાર એમ માનવામાં આવે છે કે દુર્ભિક્ષને લીધે કિચિત્ માત્ર પણ શ્રુતજ્ઞાન વિનષ્ટ નથી થયા, પરન્તુ માત્ર આચાર્ય સ્કન્દિલને છોડી શેષ અનુયાગધર મુનિઓ સ્વર્ગવાસી થઇ ચૂક્યા હતા. તેથી આચાર્ય સ્કન્દિલે પુનઃ અનુયાગનું પ્રવર્તન કર્યું જેથી પ્રસ્તુત વાચનાને માથુરી વાચના કહેવામાં આવી અને સંપૂર્ણ અનુયાગ સ્કન્દિલાચાર્યના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા હ

#### ચાેથી વાચના

જે સમયે ઉત્તરપ્રદેશ અને મધ્યભારતમાં વિચરણ કરનારા શ્રમણાનું સમ્મેલન મથુરામાં થયું હતું તેજ વખતે દક્ષિણ અને પશ્ચિમમાં વિચરણ કરનારા શ્રમણાનું એક સમ્મેલન વીરનિર્વાણ સં. ૮૨૭ થી ૮૪૦માં વલ્લભીપુર – વળા (સૌરાષ્ટ્ર)માં આચાર્ય નાગાર્જુનની અધ્યક્ષતામાં થયું હતું. ત્યાં જે શ્રમણા એકત્ર થયા હતા તેમને પણ શ્રુતના ઘણા ભાગ વિસ્મૃત થઈ ગયા હતા. જે કંઇ પણ તેમના સ્મરણમાં રહ્યું હતું તેનેજ સંકલિત કરવામાં આવ્યું. આ વાચના 'વલ્લભી વાચના' અથવા 'નાગાર્જુનીય વાચના'ના નામથી ખાલાય છે.

#### પાંચ**મી વા**ચના

વીરનિર્વાણની કસમી શતાપ્રદી (૯૮૦ થી ૯૯૩ ઇ.સ. ૪૫૪ થી ૪૬૬)માં દેવર્ધિગણિ ક્ષમાશ્રમણની

(ખ) જિતવચન ચ દુષ્યમકાલવશાત્ ઉચ્છિન્ન પ્રાયમિતિ મત્વા ભગવિધનીંગાજૂન સ્કન્દિલાચાર્ય પ્રભૃતિભિ: પુસ્તકેષુ ન્યસ્તમ. –યોગશાસ્ત્ર પ્ર. ૩, પ. ૨૦૭

જર્નલ ઓફ ધી બિહાર એન્ડ ઓરિસ્સા રિસર્ચ સોસાયટી ભા. ૧૩, પૃ. ૩૩૬.

ર. જૈન સાહિત્યનાે બૃહદ ઇતિહાસ ભા. ૧, પૃ. ૮૨

**૩**. આવશ્યક ચૂર્ણિ

<sup>(</sup>ક) નંદી ચૂર્ણિ પૃ. ૮.

<sup>(</sup>ખ) નંદી ગાથા ૩૩, મલયગિરિવૃત્તિ પૃ. ૫૧.

જ. કાહાવલી.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અધ્યક્ષતામાં ફરી શ્રમણુસંઘ વલ્લભીપુર – વળા માં એક ત્ર થયા હતા. દેવહિંગણિ ૧૧ અંગ અને ૧ પૂર્વથી કંઇક અધિક શ્રુતના જ્ઞાતા હતા. સ્મૃતિની દુર્જળતા, પુનરાવર્તનની ન્યૂનતા અને ધર્મના હાસ અને પરંપરાની સાંકળ તૂટી જવી વિ. કારણાથી શ્રુત સાહિત્યના અધિકાંશ ભાગ નષ્ટ થઇ ગયા હતા. છતાં વિસ્મૃત શ્રુતને સંકલિત તથા સંશ્રહિત કરવાના પ્રયાસ કરવામાં આવ્યા. દેવહિંગણિએ પાતાની પ્રખર પ્રતિભા વહે તેને સંકલિત કરી પુસ્તકારૂઢ કર્યો. પહેલાં જે માશુરી અને વલ્લભી વાચનાએ થઇ હતી. તે બન્ને વાચનાએ ના સમન્વય કરી તેમાં એકરૂપતા લાવવાના પ્રહેલાં જે માશુરી અને વલ્લભી વાચનાએ થઇ હતી. તે બન્ને વાચનાએ મૃળમાં સ્થાન આપી વલ્લભી વાચનાના પાઠાને પ્રયાસ કરવામાં આવ્યો. જ્યાં મતલેક પડ્યા ત્યાં માશુરી વાચનાને મૃળમાં સ્થાન આપી વલ્લભી વાચનાના પાઠાને પાઠાન્તરમાં સ્થાન આપ્યું. આ જ કારણે આગમાની વ્યાખ્યા જેમાં કરવામાં આવી તે શ્રન્થામાં જ્યાં ત્યાં 'નાગાર્જુ'નીયાસ્તુ પઠનિત' એવાં પ્રકારના નિર્દેશ મળે છે.

આગમાને પુસ્તકાર્ઢ કરતી વખતે દેવિઈ ગિલ્લુએ કેટલીક મુખ્ય વાતો ધ્યાનમાં રાખી હતી. જે જે જગ્યાએ સમાન પાઠા આવ્યા છે ત્યાં તેમની પુનરાવૃત્તિ નહિ કરતાં તે પાઠા માટે વિશેષ થન્ય અથવા સ્થળના નિર્દેશ કર્યો છે. જેમકે 'જહા હવવાઇએ' 'જહા પહલુવલું એ'. એક જ આગમમાં એક વાત અનેક વખત આવી ત્યાં 'જાવ' શબ્દના પ્રયાગ કરી તેના અન્તિમ શબ્દ સૂચ્યી દીધા. જેમકે 'નાગકુમારા જાવ વિહરન્તિ' 'તેલું કાલેલું જાવ પરિસા ભુગ્યા' આ સિવાય ભગવાન મહાવીર પછી અનેલી કેટલીક મુખ્ય મુખ્ય ઘટનાઓને પણ આગમામાં સ્થાન આપ્યું. આ વાચના વલ્લભીપુરમાં હાવાને લીધે 'વલ્લભી' વાચના કહેવાઈ. ત્યાર પછી આગમાની ખીજી કાઇ સર્વમાન્ય વાચના થઇ નથી. વીરપ્રભુની દસમી શતાબિદ પછી પૂર્વજ્ઞાનની પરંપરા વિચ્છિન્ન થઇ ગઇ.

#### આગમ વિચ્છેદના ક્રમ

શ્વેતામ્બર માન્યતાનુસાર વીરનિર્વાણના ૧૭૦ વર્ષ પછી ભદ્રભાહું સ્વર્ગવાસી થયા. અર્થની દષ્ટિએ છેલ્લા ચાર પૂર્વો તેમની સાથે જ નષ્ટ થયા. દિગમ્બર માન્યતાનુસાર ભદ્રભાહુંના સ્વર્ગવાસ વીરનિર્વાણના ૧૬૨ વર્ષ પછી થયાે. હતાે.

વીરનિર્વાણ સં. ૨૧૬ માં સ્થૃલિભદ્ર સ્વર્ગવાસી થયા. તેઓ શાળ્દિક દેષ્ટિએ અન્તિમ ચાર પૂર્વના પણ જ્ઞાતા હતા. તે ચાર પૂર્વી પણ તેમની સાથેજ સં. ૨૧૬ માં નષ્ટ થઈ ગયા. આર્યવજીસ્વામી સુધી દસ પૂર્વોની પરંપરા ચાલી. તેઓ વીરનિર્વાણ પપ૧ (વિ. સં. ૧૦૧) માં સ્વર્ગે સિધાવ્યા ત્યારે દસસું પૂર્વ પણ વિનષ્ટ થયું. દુર્બલિકા પુષ્યમિત્ર ૯ પૂર્વોના જ્ઞાતા હતા. તેમના સ્વર્ગવાસ વીરનિર્વાણ ૧૦૪ (વિ.સં. ૧૩૪)માં થયા. તેમની સાથેજ નવમું પૂર્વ પણ વિચ્છેદ ગયું.

આ પ્રમાણે પૂર્વાના વિચ્છેક કમ દેવર્જિંગણિ ક્ષમાશ્રમણ સુધી ચાલતા રહ્યાં. દેવર્જિંગણિ પેતે એકપૂર્વથી વધુ શ્રુતના જ્ઞાતા હતા. આગમ સાહિત્યના ઘણા માટા ભાગ ક્ષુપ્ત થયેલ હાવા છતાં આગમાના કેટલાક માલિક ભાગ આજે પણ સુરક્ષિત છે. પરંતુ કિંગંબર પરંપરાની આ ધારણા નથી. શ્વેતાંબર સમાજ માને છે કે આગમ સંકલન કરતી વખતે તેના મૌલિક રૂપમાં કેટલાક ફેર અવશ્ય થયા છે. ઉત્તરવર્તી ઘટનાએ અને વિચારણાએ ના તેમાં સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે, જેનું સ્પષ્ટ પ્રમાણ સ્થાનાંગમાં સાત નિન્હવ અને નવ ગણાના ઉલ્લેખ છે. વર્તમાનમાં પ્રશ્નવ્યાકરણનું મૌલિક વિષય-વર્ણન પણ ઉપલબ્ધ નથી તથાપિ આંગસાહિત્યના મોટા ભાગ મૌલિક છે. ભાષાની દષ્ટિએ આ આગમાં પ્રાચીન સિદ્ધ થઇ ચુકયા છે. આચારાંગ પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધની ભાષાને ભાષાન્શાસ્ત્રીએ પચ્ચીસસા વર્ષ પહેલાંની માને છે.

પ્રશ્ન થાય છે કે વૈઠિક વાડ મચની જેમ જૈન આગમ સાહિત્ય પૂર્ણ રૂપથી ઉપલબ્ધ કેમ થતા નથી? તે વિચ્છેઠ શા કારણે થયા? તેનું મૂળ કારણ એ છે કે દેવર્હિંગણિ ક્ષમાશ્રમણની પૂર્વે આગમ સાહિત્ય વ્યવસ્થિત રૂપથી લખાયા નહાતો. દેવર્હિંગણિ પૂર્વે જે આગમ વાચનાઓ થઈ તેમાં આગમાના લેખન સંખંધી કશું પ્રમાણ મળતું નથી. તે શ્રુતિરૂપેજ વાલતા રહ્યાં. પ્રતિભાસંપનન યાગ્ય શિષ્યના અભાવમાં શુરુએ તે જ્ઞાન શિષ્યને અતાવ્યું નહિ જેથી શ્રુત- સાહિત્ય ધીમે ધીમે વિશ્મૃત થતું ગયું.

૧. વલહિપરમ્મિ તપરે દેવહિઢપમૃહેળ સમણસંઘેણ ા પૃત્થઇ આગમુ લિહિઓ નવસયઅસીઆઓ વીરાઓ ॥

# ത്രെ ગુરુદેવ કવિવર્થ पं. नानसन्द्रेक महाराज जन्मशताहि स्मृति ग्रंथ

#### લેખનપર પરા

આગમ તથા આગમેતર સાહિત્ય અનુસાર લિપિના પ્રારંભ પ્રાગ ઐતિહાસિક કાળમાં થઇ ચૂકયા હતા. પ્રજ્ઞાપના સ્પષ્ટ પ્રતીત થાય છે કે ભગવાન ઋષભદેવે પાતાની જયેષ્ઠ પુત્રી ખાદ્ધીને અઢાર લિપિએા શીખવી હતી<sup>ક</sup> તેજ કારણે આ લિપિતું નામ **છાદ્યી લિપી પડ્યું. ' ભગવતી વગેરે આગમામાં** મંગલાચરણ રૂપે 'નમેા બંભીએ લિવીએ 'ે કહી નમરકાર કર્યા છે. ભગવાન ઋષભે પોતાના માટા પુત્ર ભરતને ૭૨ કળાએા શીખવી હતી જેમાં લેખનકળાનું પ્રથમ સ્થાન છે. જંખૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપિત અનુસાર સમ્રાટ ભરતે કાકિણી રત્નથી પાતાનું નામ ૠષભકૂટ પર્વત ઉપર લખ્યું હતું. ભગવાન ઋષભે અસિ, મસિ અને કૃષિ આ ત્રણ પ્રકારના વ્યાપારની કળા શીખવી હતી. આ પ્રમાણે લિપિ, લેખન-કળા અને મિસ આ ત્રણે શખ્દ લેખનની પરંપરાને કર્મશુગના આદિકાળમાં લઇ જાય છે. નન્દીસ્ત્રમાં અક્ષરશ્રુતના જે ત્રણુ પ્રકાર ખતાવ્યા છે તેમાં પ્રથમ સંજ્ઞાક્ષર છે; જેના અર્થ થાય છે અક્ષરની અકૃતિ વિશેષ અ, આ વગેરે 🦈

આ નિશ્ચિતરૂપથી કહી શકાતું નથી કે પ્રાગ-ઐતિહાસિક કાળમાં લખવાની સામગ્રી કેવા પ્રકારની હતી. પુસ્તક-રત્નનું વર્ણુન કરતી વખતે રાજપ્રશ્નીય સૂત્રમાં કમ્પ્રિકા, મારા, ગાંઠ, લિપ્યાસન (મલિયાત્ર) છંદન–હાંકણુ, સાંકળી, મ<mark>વિ</mark> અને લેખની આ પ્રમાણે લેખનના સાધનાનું વર્ણન કર્યું છે. પ્રજ્ઞાપનામાં 'પાત્થાર' શબ્દ આવે છે જેના અર્થ થાય છે લિપિકાર. આજ આગમમાં પુસ્તકલેખનને આર્યશિલ્પ કહેલ છે અને અર્ધમાગધી ભાષા તથા પ્રાહ્મી લિપિના પ્રયોગ કરનાર લેખકતે સાષા-આર્યમાં સમાવેશ કરેલ છે. 'ે સ્થાનાંગમાં પાંચ પ્રકારના પુસ્તકોના ઉલ્લેખ છે. (૧) ગણ્ડી (૨) કચ્છવી (૩) મુખ્ટિ (૪) સંપુટ ફેલક (૫) સુપાટિક 🤭 દશવૈકાલિક વૃત્તિમાં ૧૨ પ્રાચીન આચાર્યોના મતને ઉલ્લેખ કરીને આ પુસ્તકાનું વિવરણ આપ્યું છે. નિશીથ ચૂર્ણિમાં તેમનું વર્ણન છે. <sup>પા</sup> ટીકાકારે પુસ્તકના અર્થ તાડપત્ર,

(ખ) લેહ લિવિવિહાણ જિણાવ બંભીએ દાહિણ કરેણં :

(ગ) અધ્ટાદશ લિપીબીહાા અપસવ્યેન પાણિના ।

(ધ) બંભીએ દાહિણહત્થેણ લેહા દાઇતા

(ડ.) આગમ સાહિત્યમાં ભારતીય સમાજ પૃ. ૩૦૧-૩૦૩

લે. ડો. જગદીશચંદ જેન

આવશ્યક ચૂર્ણિ પુ. ૧૫૬

- ૪. ૠષભદેવને હી સંભવત: લિપી- વિદ્યા કે લિયે ,લિપિ કૌશલકા ઉદ્ભાવન કિયા. ૠષભદેવને હી સંભવત : બ્રહ્મવિદ્યા કી શિક્ષા કે લિયે - હિન્દી વિશ્વકોષ શ્રી નગેન્દ્રનાથ વસુ પ્રાભાગ પુ. ૬૪ ઉપયોગી બાહ્મીલિપિકા પ્રચાર કિયા થા.
- મ. ભગવતી મંગલાચરણ
- ૬. દ્રાસપ્તતિકલા કલાકારુડં ભરતં સોડધ્યજીગપત । બ્રહ્મ જયેષ્ઠાય પુત્રાય બ્રૂયાદિતિ નયાદિવ મ

--ત્રિષષ્ઠી શલાકા પુરૂષ ચરિત્ર ૧-૨-૯૬૦

–આવશ્યક નિર્યકિત ગા. ૨૧૨

નિષ્પષ્ઠિશલાકાપૃસ્પ ચરિત્ર ૧-૨-૯૬૩

- જંબદ્રીય વૃત્તિ, વક્ષસ્કાર.
- ૮. નન્દીસુત્ર ૩૮.

૯-૧૦. પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર પદ ૧

- ૧૧. સ્થાનાંગ સુત્ર સ્થાન ૫
  - (ખ) બુહત્કલ્પ ભાષ્ય ૩. ૩૮૨૨
  - (ગ) વિસ્તૃત વિવેચન માટે જુઓ " જૈનચિત્રકલ્પદ્ર મ" શ્રી પુણ્યવિજયજી મ. દ્વારા સંપાદિત.
  - (ઘ) આઉટલાઇન્સ ઓફ પૈલિયોગ્રાફી, જનરલ ઓફ યુનિવર્સિટી ઓફ બાેલ્બે જિલ્દ ૬,ભા. ૬, પૃ. ૮૭ એચ. આર. કાપડિયા તથા ઓઝા પુ. ૪-૫૬.
- ૧૨. દશવૈકાલિક હારિભદ્રીયવૃત્તિ પત્ર ૨૫.
- ૧૩. નિશીયચૂર્ણિ ઉદ્દેશક ૧૨.

૧. જંબુદ્વીય પ્રશ્નપ્તિ વૃત્તિ.

<sup>(</sup>ખ) શ્રી કલ્પસૂત્ર સૃ. ૧૯૫

ર. પ્રજ્ઞાપના સુત્ર પદ ૧

૩. વિશેષાવશ્યક ભાષ્યવૃત્તિ ૧૩૨.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ (

સંપુટના પત્રસંચય અને કર્મના અર્થ મિલ તથા લેખની કર્યો છે, અને પાત્થારા અથવા પાત્થકાર શબ્દના અર્થ પુસ્તક દ્વારા આજીવિકા ચલાવનાર-એવા કર્યો છે.

આગમ સાહિત્ય સિવાય ભાદ અને વૈદિક વાડ્મયમાં પણ લેખનકળાનું વર્ણન ઉપલબ્ધ થાય છે. ઇતિહાસ આ વાતના સાક્ષી છે. સિકન્દરના સેનાપતિ નિઆકર્સ પાતાની ભારતયાત્રાના સંસ્મરણામાં લખ્યું છે કે ભારતવાસી લાકા કાગળ બનાવતા હતા. કે કેર્નીસન્ની બીજી શતાબ્દિમાં લખવા માટે તાડપત્ર અને ચાથી શતાબ્દિમાં લાજપત્રના ઉપયાગ કરવામાં આવતા હતા. વર્તમાનમાં ઇશુની પાંચમી શતાબ્દિમાં લખાયેલા પાનાંઓ પણ ઉપલબ્ધ થાય છે. આ વિવેચનના તાતપર્યાર્થ એ છે કે લેખનકળાના પ્રચાર ભારતમાં પ્રાચીનકાળથી થયેલા હતા પરંતુ આ વાત નકારી શકાતી નથી કે તે વખતે આગમ-સાહિત્યને લખવાની પરંપરા ન હતી, પરંતુ આગમાને માઢે સખવામાં આવતા હતા. જેન, બીહ અને વૈદિક ત્રણે પરંપરાઓમાં આજ પધ્ધતિ હતી. તેથી જ ત્રણે પરંપરાઓમાં અનુકમે શૃત, સુત્તં, અને શૃતિ શબ્દના પ્રયોગ આગમ માટે થતા રહ્યો છે.

#### આગમ લેખન યુગ

જૈન દહિરો ૧૪ પૂર્વોનું લેખનકાર્ય કરી પણ થયુંજ નથી. તે અધાં લખવા માટે કેટલી સ્યાહીની અપેક્ષા હોય છે તેની કલ્પના અવશ્ય કરવામાં આવી છે. વીરનિર્વાણ ૮૨૭ થી ૮૪૦ માં જે મથુરા અને વલ્લભીમાં સમ્મેલના થયા, તે વખતે અગિયાર અગાને વ્યવસ્થિત કરવામાં આવ્યા હતા. તે જ સમયે આયેરક્ષિતે અનુયાગદ્ધાર સૂત્રની રચના કરી. તેમાં દ્રવ્યશ્રુત માટે "પત્તય—પાત્થય—લિહિઅ" રાખ્કના પ્રયોગ થયા છે. આથી પૂર્વે આગમ લખાયાનું પ્રમાણ પ્રાપ્ત થતું નથી. આથી આ અનુમાન કરી શકાય છે કે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના પરિનિર્વાણની નવમી શતાબ્દિના અંતે આગમાન લેખનની પરંપસ ચાલી; પરંતુ આગમાને લિપિઅધ્ય કરવાના સ્પષ્ટ સંકેત દેવધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણના સમયથી મળે છે.

અલગમાને લિપિબન્દ કર્યા પછી પણ એક માન્યતા એવી હતી કે શ્રમણ ન તેર પેરતાના હાથે પુસ્તક લખી શકતા હતા કે ન પેરતાની સાથે રાખી શકતા હતા. કારણ કે એમ કરવામાં નીચેના દેશ્યા લાગવાની સંભાવના રહે છે.

- (૧) અક્ષર વિ. લખવાથી કુંશુ વ. ત્રસ જીવાની ઉત્પત્તિ અને હિંસા થાય છે તેથી પુસ્તક લખલું સંયમ વિરા**ધનાનું** કારણુ છે. <sup>૬</sup>
- (૨) પુસ્તકાને એક ગામથી બીજે ગામ લઇ જતી વખને ખલા છેલાઈ જાય છે અને વ્રાથુ-ઘા પડી જાય છે.
- (૩) તેમાં છિદ્ર પડી જતાં સમ્યક્ પ્રકારે તેમાં પ્રતિલેખના થઇ શકતી નથી.
- (૪) રસ્તામાં ચાલતાં વજન વધી જાય છે.
- (પ) કુંશુ વિ. ત્રસ જીવાનું આશ્રયસ્થાન હેાવાથી અધિકરણ છે અથવા ચાર વ. ના ચારી જવાથી અધિકરણ બની જાય છે.
- (१) તીર્થ કરાએ યુસ્તક નામની ઉપાધિ રાખવાની અનુમતિ નથી આપી.

- ૬. રાંઘ સં અપડિલેહા, ભારા અહિકરણમેવ અવિદિન્નં સંક્રમણ પલિમંથા, પ્રમાએ પરિક્રમ્મણ લિહણા⊸બૃહત્કલ્પ <mark>નિર્યુકિત ઉ. ૭૩</mark>
  - (ખ) પાત્થુએસુ ઘેપ્પાંતએસુ અસંજમા ભવઇ! દશવૈકાલિક ચૂર્ણિ પૃ. ૨૧
  - (ગ) નનુ- પૂર્વ પુરતક નિરપેક્ષેવ સિલ્હાન્તાદિવાગનાડભ્ત્, સામ્પ્રતં પુસ્તક- સંગ્રહ: ક્રિયતે સાધુભિસ્તત, કથં સંપતિમંગતિ ? ઉચ્ચતે -પુસ્તકગૃહણું તુ કારણિક નત્લાસગિકમા અન્યથા તુ પુસ્તક ગૃહણે ભૂયાંસા દોષા: પ્રતિપાદિતા:સન્તિ । ——વિશેષ શતક ૩૯

૧. રાઇસ હેવિડ્સ, બુહ્લિસ્ટ ઇંડિયા પૃ. ૧૦૮

ર. ભારતીય પ્રાચી**ન લિ**પિમાળા પૃ. ર.

<sup>3.</sup> **"** "

<sup>&</sup>lt;mark>ષ. અનુયોગદ્વાર શ્રુત અધિકાર ૩૭.</mark>

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

(૭) પુસ્તકા પાસે હેાવાથી સ્વાધ્યાયમાં પ્રમાદ થાય છે તેથી સાધુ જેટલી વખત પુસ્તકા બાંધે છે, ખાેલે છે અને અક્ષરા લખે છે તેમને તેટલાજ ચતુર્લધુકાનું પ્રાયશ્ચિત આવે છે, અને આજ્ઞા આદિ દાષા લાગે છે.

આ બધા કારણાને લીધે જ લેખનકળાનું પરિજ્ઞાન હોવા છતાં પણ આગમાનું લેખનકાર્ય કરવામાં આવતું નહેોતું. સાધુ માટે સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનનું વિધાન મળે છે પરંતુ કયાંય લખવાનું વિધાન મળતું નથી. 'ધ્યાન કેો 'ઠો⊢ પગત, સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનસ્ત<sup>ર</sup> શખ્કોની જેમ 'લેખ–સ્ત' શખ્કના પ્રયાગ થયા નથી. પરંતુ પૂર્વાચાર્યાએ આગમાના વિચ્છેક ન થઇ જાય તે માટે લેખનકાર્યનું અને પુસ્તક રાખવાનું વિધાન કર્યું ' અને આગમા લખાયા.

આ આગમાનું સારરૂપ અહીં આપવામાં આવ્યું છે. અમે અહીં વિસ્તારલયથી ૪૫ કે ૮૪ આગમાના સાર નહિ આપતાં ૩૨ આગમાના જ અતિ સંક્ષેપમાં પરિચય આપી રહ્યા છીએ, જેથી પ્રભુદ્ધ પાઠકા આગમાના મર્મને સમજી શકે. હજારા પાનાના સંક્ષેપમાં સાર આપવા તે સાગરને ગાગરમાં ભરવા સમાન કઠણ પ્રયાસ છે તથાપિ સંક્ષેપમાં તે પરિચય આ પ્રમાણે છે.

#### \*\*

## ૧ - આચારાંગ સૂત્ર

#### આ**ચારાં**ગતું મહત્ત્વઃ

આચારાંગમાં આચારનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે તેથી તેને બધા અંગોના સાર કદ્યો છે. નિર્યુકિતકારે સ્વયં જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી કે અંગોના સાર શું છે <sup>૧</sup> સમાધાન કરતાં કહ્યું કે – અંગાના સાર આચાર છે. <sup>૪</sup> આચારાંગમાં માક્ષના ઉપાય ગતાવ્યા છે તેથી તેને સંપૂર્ણ પ્રવચનના સાર પણ કદ્યો છે. <sup>૫</sup>

આચારાંગ એ શ્રમણ- જીવનના આધાર છે. તેથી પ્રાચીનકાળમાં આ આગમનું અધ્યયન સર્વપ્રથમ કરવામાં આવતું હતું. આનું અધ્યયન કર્યા વગર 'સૂત્રકૃત' વગેરે આગમ સાહિત્યનું અધ્યયન કરી શકાતું નહોતું. આચારાંગના અધ્યયન પછીજ ધર્માનુચાગ, ગણિતાનુચાગ અને દ્રવ્યાનુચાગ ભણવાનું વિધાન છે. આચારાંગના નવ પ્રદ્મચર્ય અધ્યયનાનું વાંચન કર્યા વગરજ જો કાઇ અન્ય આગમાનું અધ્યયન કરતું તા તેને માટે ચાતુર્માસિક પ્રાયશ્ચિતનું વિધાન હતું. આચારાંગના શસ્ત્રપરિજ્ઞા અધ્યયનથી નવકીક્ષિત શ્રમણની ઉપસ્થાપના કરવામાં આવતી હતી, અને આચારાંગના અધ્યયનથી અથીત્ લિક્ષા લાવવા યાગ્ય બનતા હતા. આચારાંગના અધ્યયનથી

- ૧ જત્તિયમેત્તા વાસ ઉ મુંચઇ-બંધઇ વ જતિ વાસ જતિ અકખરણિ લિહિત વ તિતે લહુંગા જે ચ અવજજે ! ⊸બૃહત્કલ્પ ભાષ્ય ઉ. ૩, ગા. ૩૮૩૧ (ખ) નિશીથ ભાષ્ય ઉ. ૧૨ ગા., ૪૦૦૮.
- (ગ) યાવતો વારાન તત્પુસ્તક બધ્નાતિ, મુંચતિવા અક્ષરાણિ વા લિખિતિ તાવિત ચતુર્લઘૃતિ આજ્ઞાદયશ્ચ દોષા :। –બૃહત્કલ્પ નિર્યુકિતે ઉ. ૩ ૨ ઝાણકોટ્રહેવગએ, સજઝાયઝાણસ્યસ્સ– ભગવતી
- ઉ કાર્લ પુણ પડુચ્ચ ચરણકરણઠ્ઠા અવોચ્છિત્તિ નિમિત્તિંચ ગેણ્હમાણસ્સ પોત્થએ સંજમો ભવઇ । 💢 દશવૈકાલિક ચૂર્ણિ પૃ. ૨૧.
- ૪ અંગાણં કિ સારો ? આયરો.

🗕 આચારાંગ નિર્યુકિત ગાથા ૧૬

- ૫ આચારાંગ નિર્યુક્તિ ગા. ૯.
- ૬ અંગં જહા આયારાે તાં. અવાએત્તા સુયગડ'ાં વાએતિ ... !

- નિશીથ ચૂધ્ષિભાગ ૪ પૃ.ર૫૨
- ૭ અહવા બંભચેરાદિ આયાર અવાએત્તા મ્માણુઓગં ઈસિભ સિયાદિ વાએતિ, અહવા સૂરપણ્ણત્તિમાઈ ગણિતાણુઓગં વાએતિ, અહવા દિદિવાતં દિવિયાણુઓગં વાએતિ, અહવા - જદા ચરણાણુઓગે વાતિતા તદા ધમ્માણુઓગં અવાએત્તા ગણિતાણુયોગં વાએતિ, એવમ્ ઉક્કમા ચારણિયાએ સવ્વા વિ ભાસિયવ્વા
- ૮ જે ભિકખુ ણવ બંભચેરાઇ અવાએત્તા ઉત્તમ સુધં વાએઈ, વાએત્તં વા સાતિજજિત

– નિશીય ૧૯–૧

૯ વ્યવહારભાષ્ય ૩ – ૧૭૪/૧૭૫

www.jainelibrary.org

# લિય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

શ્રમણધર્મનું પરિજ્ઞાન થાય છે તેથી આચારધરને પ્રથમ ગણિસ્થાન કહ્યું છે. ખીજ શખ્દેતમાં કહેવું હાય તે આ ચારધર એ જ આ ગાર્ય થવાનું પ્રથમ કારણ છે.

દ્વાદશાંગીમાં આચારાંગનું પ્રથમ સ્થાન છે. રે નિર્શુકિતકાર ભદ્રભાહુંએ લખ્યું છે કે તીર્થં કર લગવાન સર્વપ્રથમ આચારાંગનું અને ત્યાર પછી શેષ અંગાનું પ્રવર્તન કરે છે. 3

આચારાંગ ચૂર્ણિં તથા વૃત્તિમાં ય આચારાંગની મહત્તાનું પ્રતિપાદન કરતા લખ્યું છે-અનન્ત અતીતમાં જેટલા પણ તીર્થ કરેા થયા છે તે બધાએ સર્વપ્રથમ આચારાંગના જ ઉપદેશ આપ્યા. વર્ત માનકાળમાં જે તીર્થ કરા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં વિરાજમાન છે તે સર્વે પણ સર્વપ્રથમ આચારાંગના જ ઉપદેશ આપે છે અને અનાગત અનન્તકાળમાં જેટલા પણુ તીર્થે કરાે થશે તેઓ પણ સર્વપ્રથમ આચારાંગના જ ઉપદેશ આપશે. ત્યાર પછી ખાકીના અંગાના ઉપદેશ કરશે. ગણુધરા પણ એ જ ક્રમનું અનુસરણ કરતાં તે જ ક્રમે દ્રાદશાંગીની ગૂંથણી–રચના કરે છે.

સમવાયાંગની વૃત્તિમાં આસાર્ય અલયદેવે અને નંદીની વૃત્તિમાં આચાર્ય મલયગિરિએ ઉપરાક્ત માન્યતાના સમર્થનમાં પાતાના અભિપ્રાય વ્યક્ત કરી લખ્યું છે કે આચારાંગ, સ્થાપનાની દૃષ્ટિએ પ્રથમ અંગ છે અને રચનાક્રમની દિષ્ટિએ ખારમું અંગ છે. અને બીજી રીતે જોતાં રચનાક્રમ અને સ્થાપનાક્રમ બન્ને દિષ્ટિએ આચારાંગ પ્રથમ અંગ છે. આ અન્તે ધારાએ! અભયદેવ તથા મલયગિરિની પહેલાં પ્રચલિત હતી. અંગસૂત્રેા પૂર્વીમાંથી નિર્કાઢ છે. આ દબ્ટિએ જોતાં લાગે છે કે આચારાંગ સ્થાપનાક્રમની દબ્ટિએ પ્રથમ અંગ છે પરન્તુ રચનાક્રમની દબ્ટએ નહિ. ત્રિષ્બિ શક્ષાકાપુરુષ ચરિત્ર, મહાવીરચરિયં વગેરેથી પરિજ્ઞાત થાય છે કે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે ગૌતમાંદિ ગણધરાને સર્વપ્રથમ 'ઉપ્પન્ને ઇવા, વિગમે ઇવા,' ધુવે ઇવા'આ ત્રિપદી પ્રદાન કરી અને તેમણે આ ત્રિપદી દ્વારા પ્રથમ ચૌદ પૂર્વોની રચના કરી અને ત્યાર પછી *દ્રષ્દશાંગીની રચના કરી. ગ*ણુધરાએ દ્રાકશાંગીથી પહેલાં ' પૂર્વો**ની** ' ર<mark>ચના કરી</mark> તેથી તેમને 'પૂર્વ' કહેવામાં આવ્યા.

અહીં પ્રક્ષ એ થાય છે કે જ્યારે પૂર્વોની રચના અંગાથી પહેલા થઈ તેા હાદશાંગીની રચનામાં આચારાંગનું પ્રથમ સ્થાન કેવી રીતે હાઇ શકે ? એના ઉત્તર એ છે કે પૂર્વીની પ્રથમ રચના થવા છતાં પણ આચારાંગનું દ્રાક-શાંગીના ક્રમમાં પ્રથમ સ્થાન માનવામાં હરકત નથી કારણ કે બારમું અંગ દષ્ટિવાદ છે તે 'પૂર્વ' નથી. પૂર્વ તાે દેષ્ટિવાદના પાંચ વિભાગા માંહેલાે એક વિભાગ છે,<sup>૧</sup>° સર્વપ્રથમ ગણુંધરાએ પૂર્વોની રચના કરી પરંતુ ળારમાં અંગ દુષ્ટિવાકના અવશેષ એવા ઘણા માટા ભાગતું ગ્રંથન (રચના) તેા આચારાંગ આદિના ક્રમથી ખારમા સ્થાને જ થચેલ

(ખ) સ્થાપનામધિકૃત્ય પ્રથમમંગમ્

(ગ) ગણધરા: પુન: સૂત્રરચનાં વિદ્ધત: આચારાદિક્રમેણ વિદ્ધાતિ સ્થાપયન્તિ વા ।

૩ સવ્વેસિમાયારો તિત્થસ્સ પવત્તાણે પઢમયાએ । સેસાઈ અંગાઈ એકકારસ આગુપુવ્વીએ ॥

- સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક સમવાય સૂત્ર ૮૯

- નંદી, મલયગિરિવૃત્તિ પત્ર - ૨૧૧.

- નંદી મલયગિરિવૃત્તિ પત્ર ૨૪૦. 🗕 આચારાંગ નિર્યુકિત ૮.

- સલ્વતિત્થગરા વિ.ય. આયારસ્સ અત્થં પઢમં આઈકખંતિ તતા સેસગાણં એક્કારસણહં અંગાણં તાએ ચેવ પરિવાડીએ ગણહરા વિ. સુત્તં ગુંઇતિ । – આચારાંગ ચૂર્ણિ પૃ. ૩
- ૫ કદા પુનર્ભગવતાચાર: પ્રણીત: ઈત્યથ આહ સવ્વેસિમિત્યાદિ સર્વે પાં તીર્થંકરાણાં તીર્થપ્રવર્તનાદાવાચારાર્થ: પ્રથમતયાભૂદ્ ભવતિ, ભવિષ્યતિ ચ – આચારાંગ શીલાંકાચાર્યવૃત્તિ પુ. ૬. તત: શેષાંગાર્થ ઈતિ ગણધરા અપ્યત્તયૈવાનુપૂર્વ્યા સૂત્રતયા ગ્રન્થનન્તિ ઈતિ
- ૬ સમવાયાંગ વૃત્તિ 🕒 અભયદેવસૂરિ પત્ર ૧૯૯૧
- મલયગિરિવૃત્તિ પુ. ૪૮૧
- ૮ ત્રિષ્ષ્ઠિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર ૧૦-૫-૧૬૫
- ૯ મહાવીર ચરિયં ૮-૨૫૭ ગુણચન્દ્ર. (भ) दर्शन - रत्न रत्नाइर पत्र ४०३/१
- ૧૦ પરિકર્મ સૂત્ર પૂર્વાનુયોગ પૂર્વગત ચૂલિકા: પંચ । સ્યુદષ્ટિવાદભેદા: પૂર્વાણિ ચતુર્દશાપિ પૂર્વગતે ।। 🗕 અભિધાન ચિન્તામણિ 🗕 ૧૬૦

૧ આયારમ્મિ અહીએ જ નાઓ હોઈ સમણ ધર્મોા ઉ ા તમ્હા આયારધરો, ભણ્યુઈ પઢમં ગણિટ્ઠાણું ।। — આચારાંગ નિર્યુકિત ગા. ૧૦

૨ (ક) સે ણં અંગટ્ઠયાએ પઢમે

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજ મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

છે. એવા કયાંય ઉલ્લેખ નથી કે દુષ્ટિવાદનું સર્વપ્રથમ બ્રંથન થયું હાેય. તેથી નિર્યુકિતકારનું પ્રસ્તુત કથન સત્ય પ્રતીત થાય છે કે રચના તથા સ્થાપના અન્ને દુષ્ટિએ આચારાંગનું દ્રાદશાંગીમાં પ્રથમ સ્થાન છે.

આ હંડીકત સત્ય છે કે આચારાંગની રચના ગલુધર સુધર્માએ કરી છે અને તે પણ ભગવાન મહાવીરના વખતમાંજ ભાષાશાસ્ત્રી તથા ઐતિહાસિક વિદ્વાનોનું મન્તવ્ય છે કે આચારાંગ એ ઉપલબ્ધ આગમામાં સર્વથી પ્રાચીન છે. તેની રચનાશૈલી અન્ય આગમાથી અલગ છે. પ્રસ્તુત આગમની તુલના પાશ્ચાત્ય વિચારક હોં. હર્મન જેકાેબીએ બ્રાહ્મણ સુત્રોની શૈલી સાથે કરી છે. તેમના અભિપ્રાય એવા છે કે "બ્રાહ્મણસ્ત્રોના વાકયા પરસ્પર સંબંધિત છે પરન્તુ આચારાંગના વાકયા પરસ્પર સંબંધિત નથી. તેઓ લખે છે કે "આચારાંગના વાકયા તે વખતના પ્રસિદ્ધ ધાર્મિક બ્રન્ચાથી ઉદ્ધાત કરવામાં આવ્યા હાય એમ પ્રતીત થાય છે. મારું આ અનુમાન ગદ્યની મધ્યમાં આવતાર પદ્ય તથા પદ્યોના સંબંધમાં પૂર્ણ સત્ય છે. કારણકે તે પદ્ય અથવા પદ્યાની સ્ત્રપ્રૃતાંગ, ઉત્તરાધ્યયન તથા દશવૈકાલિકના પદ્યોની સાથે તુલના થઇ શકે છે."

રાં જેકાબીના પ્રસ્તુત મત પૂર્ણ આધારરહિત નથી કારણ કે એવી પણ એક માન્યતા છે કે દ્રાદશાંગી પૂર્વોમાંથી નિયૂંઢ છે અને દશવૈકાલિકનું નિયૂંહણ પણ પૂર્વોમાંથોં થયું છે. તેથી આ ઘણે ભાગે સંભવિત છે કે અધાનું નિર્યૂહણસ્થળ એક જ હાય.

આચારાંગના વાકરોા પરસ્પર સંબંધિત નથી, એવા આ કથનમાં કંઈક સત્યતા હાેઇ શકે છે કારણુ કે વર્ત સાનમાં આચારાંગતું જે રૂપ ઉપલબ્ધ છે તે પૂર્ણ નથી પરંતુ ખંડિત છે.

ત્રીજું કારણુ વ્યાખ્યાપધ્ધતિના લેઠ પણુ છે કારણુ કે આગમ સાહિત્યમાં 'છિન્નછેદનયિક અને અચ્છિત્ર છેઠનયિક' આ બે પ્રકારની વ્યાખ્યાપધ્ધતિએા ચાલી છે. પહેલી પધ્ધતિ અનુસાર પ્રત્યેક વાક્ય અથવા ગાથા પેાત-પાતાનામાં પૂર્ણુ હોય છે. તેના સંબંધ પહેલા અથવા અન્તિમ વાક્ય કે ગાથા સાથે હોતો નથી. પરન્તુ ખીજી પદ્ધ-તિમાં પ્રત્યેક વાક્ય અથવા શ્લાકની પૂર્વ અથવા અન્તિમ વાક્ય અથવા ગાથાની સાથે સંબંધ યાજના હાય છે.

આચારાંગની વ્યાખ્યા જો છિન્નછેદ્દનચિક પદ્ધતિથી કરવામાં આવે તે વાકયામાં વિસંવાદ જ્ઞાત થશે અને જો અછિન્નછેદ્દનચિક પદ્ધતિથી વ્યાખ્યા કરવામાં આવે તે તેમાં કયાંય પણ વિસંવાદ જ્ઞાત નહિ થાય.

આચારાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધની રચનાશૈલીથી આચારાંગના ખીજા શ્રુતસ્કન્ધની રચનાશૈલી સર્વથા ભિન્ન છે. ઇતિહાસ-વેત્તાએોનું માનવું છે કે આવી રચના આચારાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના ઉત્તરકાળમાં થઇ છે. આચારાંગ નિર્સુકિતમાં ખીજા શ્રુતસ્કન્ધ (આચારચૂલા) ને સ્થવિસ્કૃત માનેલ છે<sup>લ</sup> ચૂર્ણિકારે સ્થવિસ્ના અર્થ ગણુધર કર્યો છે. અને વૃત્તિકારે ચતુર્દશ-પૂર્વવિક કર્યો છે. પરંતુ સ્થવિસ્તું નામ આપ્યું નથી.

વિદ્વાનાના એવા અભિમત છે કે પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના ગૂઢ અર્થ સ્પષ્ટ થઇ જાય એ દૃષ્ટિએ ભદ્રભાહુસ્વામીએ બીજ શ્રુતસ્કન્ધમાં સ્પષ્ટ અર્થ કર્યો છે. આવ્યાસંગ નિર્શુકિતમાં પાંચ ચૂલાએાના નિર્યુદ્ધશુસ્થળના પણ સંકેત કર્યો છે.

નિર્શુકિત, ચૂર્ણિ અને વૃત્તિના નિર્દે'શાના આધારે એમ કહી શકાય કે આચારાંગના સંક્ષિપ્ત પાઠના વિસ્તાર આચારચૂલામાં થયા છે. નિર્શુકિતકારે તેના નિર્દેશ કર્યો છે. વિસ્તારભયથી અહીં અમે તે બધાની ચર્ચા કરતા નથી.

નન્દીસૂત્ર તથા સમવાયાંગમાં આચારાંગના જે પરિચય આપ્યા છે તેમાં કહ્યું છે કે આગારાંગ અંગની અપેક્ષાએ પ્રથમ અંગ છે. તેમાં ૨ શ્રુતસ્કન્ધ, ૨૫ અધ્યયન, ૮૫ ઉદ્દેશનકાળ અને ૧૮ હજાર પઠ છે. તેથી પ્રશ્ન એ થાય છે કે આચારાંગના બીજો શ્રુતસ્કન્ધ જો અર્થરૂપે ભગવાન મહાવીર દ્વારા કથિત ન હાત અને ગણ્ધરા દ્વારા રચિત ન

૧ આચારાંગ નિર્ધુકિત ગા. ૨૮૭

૨ આચારાંગ ચૂર્ણિ પૃ. ૩૨૬

૩ આચારાંગ વૃત્તિ પૃ. ૨૯૦

૪ આચારાંગ નિર્યુકિત ગા. ૨૯૧

# पूक्य गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

હાત તા આ વર્જીન કેમ થાત? આ સં<mark>ખંધમાં વિસ્તારથી ચર્ચા મેં 'જૈન આગમ સાહિત્યઃ મનન અને મીમાંસા'</mark> નામક ગ્રન્થમાં કરી છે. જિજ્ઞાસુ ત્યાંથી વિસ્તૃત જાજુકારી મેળવી શકશે.

#### विषयवस्तु

સમવાયાંગ અને નન્દીસૂત્રમાં આચારાંગનું જે વિવરણ આપ્યું છે તે આ પ્રમાણે છે-

આગાર, ગાંચર, વિનય, વૈનયિક (વિનયનું કુળ) સ્થાન (ઉત્થિતાસન, નિષષ્ટ્રાાસન, અને શયિતાસન) ગમન, ચંક્રમણ, ભાજન આદિની માત્રા, સ્વાધ્યાય વગેરમાં યાગાને જોડવા, ભાષાસમિતિ, ગુપ્તિ, શચ્યા, ઉપધિ, ભકત-પાન, ઉદ્દુગમ-ઉત્થાન, એષણા વગેરેની શુદ્ધિ, શુદ્ધાશુદ્ધ શ્રહ્યાનો વિવેક, વ્રત, તપ, નિયમ, ઉપધાન વગેરે.

પ્રશરમતિ પ્રકરણુ<sup>ુ</sup>માં આવ્યારાંગના પ્રત્યેક અધ્યયનના વિષય સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે આપ્યા છે.

- (૧) ષડ્જીવનિકાયની ચતના.
- (૨) લોકિક સન્તાનના (સંસાર સંબંધી) ગૌરવ-ત્યાગ.
- (૩) શીત-ઉષ્ણ વગેરે પરીષહેા ઉપર વિજય.
- (૪) અપ્રકમ્પનીય સમ્યક્ત્વ.
- (પ) સંસારથી ઉદ્દવેગ.
- (६) કર્માને ક્ષીણ કરવાના ઉપાય.
- (७) वैयावृत्यने। प्रयत्न.
- (८) तपनी विधि
- (=) સ્ત્રી-સંગના ત્યાગ.
- (૧૦) વિધિપૂર્વક ભિક્ષાગ્રહણ
- (૧૧) સ્ત્રી, પશુ, નપુંસક વગેરેથી રહિત એવી શય્યા.
- (૧૨) ગતિશુદ્ધિ
- (૧૩) ભાષાશુદ્ધિ

- (૧૪) વસ્ત્રની એષણા.
- (૧૫) પાત્રની એવણા.
- (૧૬) અવગ્રહશુન્દ્રિ.
- (૧૭) સ્થાનશુદ્ધિ.
- (૧૮) નિષઘાશુદ્ધિ
- (૧૯) વ્યુત્સર્ગશુદ્ધિ
- (૨૦) શખ્દ્રાસકિત પરિત્યાગ
- (૨૧) રૂપાસકિત પરિત્યાગ
- (૨૨) પર ક્રિયાવર્જન
- (૨૩) અન્યોન્ય ક્રિયાવર્જન
- (२४) भड़ामते।नी ६७ता
- (૨૫) સર્વ સંગાથી વિમુકિત

આચારાંગ નિર્શુકિતમાં દે આચારાંગના દેસ પર્યાયવાચી નામા આપ્યા છે.

- (૧) આયાર આ સૂત્ર આવરણીય કૃત્યાનું પ્રતિપાદન કરનાર હાવાથી આયાર 'આવાર' કહેવાય છે.
- (૨) આચાલ આ નિર્ભિંડ-ગાઢ બંધને આવાલિત કરે છે તેથી 'આવાલ' કહેવાય છે.
- (૩) આગાલ ચેતનાને સમભાવ રૂપ ધરાતલ ઉપર અવસ્થિત કરે છે તેથી તે 'આગાલ' છે.
- (૪) આગર આ આત્મિક શુદ્ધિના રત્નાને પેઢા કરનાર હાવાથી 'આગર' છે.
- (૫) આસાસ આ સંતપ્ત ચેતનાને આશ્વાસન આપવામાં સક્ષમ છે તેથી 'આશ્વાસ' કહેવાય છે.
- (६) આયરિસ આમાં 'સંપૂર્ણ કર્ત્તવ્યતા' જોઈ શકાય છે તેથી તે 'આકર્શ' અરીસાે છે.
- (૭) આંગ આ અન્તસ્તલમાં રહેલા અહિંસા આદિ લાવાને વ્યક્ત કરે છે તેથી તે 'અંગ' કહેવાય છે.
- (૮) આઇણા પ્રસ્તુત આગમમાં આચરવાયાગ્ય ધર્મનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે તેથી આ 'આચીર્લા' છે.
- (૯) આજા આનાથી જ્ઞાન આદિ આચારાની પ્રસૂતિ થાય છે તેથી તે 'આજાતિ' કહેવાય છે.
- (૧૦) આમાકિયા બંધનમુકિતનું આ સાધન છે તેથી આ 'આમાક્ષ' કહેવાય છે.

૩ પ્રશમરતિ પ્રકરણ ૧૧૪ - ૧૧૭ આચાર્ય ઉમાસ્વાતિ.

૪ આયારા આચાલા આગાલા આગરા ય આસાસા ા આયરિસા અંગંતિ ય, આઇણ્ણાજ્બઈ આમાકખા ॥

-આચારાંગ નિર્યુક્તિ ગા. ૭

૧ સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક સમવાય સૂત્ર ૮૯

૨ નન્દીસૂત્ર ૮૦.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આચારાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધનું નામ 'ઘ્રદ્ધાચર્ય' અધ્યયન પણ છે. સમવાયાંગમાં આના અધ્યયનાને 'નવ ઘ્રદ્ધાચર્ય' કહેલ છે. આચારાંગ નિર્શુકિતમાં આને 'નવ ઘ્રદ્ધાચર્યોધ્યયનાત્મક' ખતાવેલ છે. ધ સમવાયાંગ વ અને આચારાંગ નિર્શુકિત માં અધ્યયનાના જે નામ ઉપલબ્ધ થાય છે તેમાં થાડું અંતર છે. નામભેક પણ છે અને ક્રમભેક પણ છે. જેમકે —

> સમવાયાંગ સત્થપરિષ્ણુ લાગિલજય સીએાસિષ્કુજજ સમ્મત આવંતી ધુત વિમાહાયણ ઉવહાણસ્ય

મહેયરિષ્ણા

આચારાંગ નિર્સુકિત સત્થપરિષ્ણુ લેાગવિજય સીએાસણિજજ સમ્મત લેાગસાર ધુય મહાપરિષ્ણા વિમાકખ

**ઉવહાણસુ**ય

આચારાંગના પાંચમા અધ્યયનનું નામ 'લાગસાર' છે. સમવાયાંગમાં જે આવન્તી નામ આપેલ છે તે. આદિમાં આવેલ પદને કારણે છે. અનુધાગદ્વારમાં આને ઉદાહરણરૂપે આપેલ છે. ' આચારાંગ નિર્ધુકિતમાં પણ આવંતીને 'આદાન પદ્દ' એવું પ્રમુખ નામ અને 'લાેકસારને' ગાણ નામ આપ્યું છે. ધ

તત્ત્વાર્થ રાજવાર્તિકમાં આચાર્ય અકલ કે આચારાંગના સમગ્ર વિષય 'ચર્ચાવિધાન ' બતાવેલ છે, ' અને મૂલારાધનામાં અપરાજિત્મુરિએ આચારાંગને રત્નત્રયીના આચરણનું પ્રતિપાદક બતાવેલ છે. '

જૈન સાહિત્યમાં આચાર શખ્દ વ્યાપક અર્થમાં વ્યવદૃત થયે৷ છે. આચારાંગની વ્યાખ્યામાં આચારના પાંચ પ્રકાર ખતાવ્યા છે. – (૧) જ્ઞાનાચાર (૨) દર્શનાચાર (૩) ચારિત્રાચાર (૪) તપાચાર અને (૫) વીર્યાચાર. આચારાંગમાં આ પાંચે આચારાતું નિરૂપણ છે. આ આચાર સાધનાના પ્રાણ છે, મુકિતના મૂળ માર્ગ છે.

પ્રસ્તુત આગમ બે શ્રુતસ્કન્ધામાં વિભકત છે. પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધમાં નવ અધ્યયના છે. પ્રથમ અધ્યયનનું નામ શસ્ત્ર પરિજ્ઞા છે. આમાં 'શસ્ત્ર' શબ્દના પ્રયોગ અનેકવાર થયા છે. તેનું તાત્પર્ય એ છે કે 'જ્ઞ' પરિજ્ઞાથી શસ્ત્રાની ભયંકરતા અને તેના પ્રયોગથી થનારી હિંસા આદિને જાણીને 'પ્રત્યાખ્યાન' પરિજ્ઞાથી શસ્ત્રાના ત્યાગ કરવા જોઇએ, સાધનાપથ પર પ્રગતિ કરનારા સાધકે દ્રવ્ય અને ભાવ આ અન્તે પ્રકારે શસ્ત્રાના પરિત્યાગ કરવા આવશ્યક છે.

આચારાંગ સૂત્રના પ્રારંભ આત્મ – જિજ્ઞાસાથી થાય છે. જેમ વેદાન્ત દર્શનનું 'અથાતા પ્રદ્માજિજ્ઞાસા' મૂળ સૂત્ર છે, તેવીજ રીતે જૈનદર્શનનું 'અથાતા આત્મજિજ્ઞાસા' મૂળ સૂત્ર છે. આત્મા છે, તે નિત્યાનિત્ય છે, કર્ત્તા છે, ભાેકતા

૧ ણવ બંભચેર મઈએા – આચારાંગ નિર્યુકિત ગા. ૧૧.

૨ સમવાયાંગ સમવાય ૯, સૂ. ૩

૩ આચારાંગ નિર્યુક્તિ ગા. ૩૧ - ૩૨

૪ સે કિ તે આયાણ પએણં? (ધમ્મા મંગલં, ચૂલિયા) આવંતી ... તત્ર આવંતીત્યાચારસ્ય પંચમાધ્યયનં, તત્ર હ્યાદાવેવ – 'આવન્તી કેયાવન્તી' ત્યાલાપકો વિદ્યત ઈત્યાદાનપદે – નૈતન્નામ – અનુયોગદ્ભાર સૂત્ર ૧૩૦, વૃત્તિપત્ર ૧૩૦

પ આયાણપએણાવંતિ, ગાેણ્ણનામેણ લાેગસારુત્તિ । – આચારાંગ નિર્યુકિતે ગા. ૨૩૮

૬ આગરે ચર્યાવિધાને શુદ્ધયષ્ટક પંચ સમિતિ ત્રિગુપ્તિ વિકલ્પં કથ્યતે – તત્ત્વાર્થ રાજવાત્તિક ૧-૨૦.

૭ રત્નત્રયાચરણ નિરૂપણ પરતયા પ્રથમભંગમાચાર શબ્દેનોસ્થતે – મૂલારાધના આશ્વાસ શ્લોક ૧૩૦, વિજયોદયા

૮ સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક – સમવાયાંગ સૂ. ૮૯

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

છે, બંધ છે તેના હેતુ છે, અને માેક્ષ છે. તેના પશુ કારણ–હેતુ છે. આ બધા આધારભૂત તત્ત્વાની આમાં ચર્ચા– વિચારણા કરવામાં આવી છે.

પ્રથમ અધ્યયનના સાત ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં સમુચ્ચયરૂપથી જવૃદ્ધિ ન કરવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. અકીના છ ઉદ્દેશામાં અનુક્રમે પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વનસ્પતિ, ત્રસકાય અને વાયુકાયના જવાનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. તેમજ સાધકને એવું પરિજ્ઞાન કરાવવામાં આવ્યું છે કે આ યાનિયામાં તું એકવાર નહિ પરન્તુ અનેકવાર ઉત્પન્ન થયા છે. આ વિરાટ વિશ્વના જેટલા પણ જવા છે તે અધા તારા અતિ લાઈએ છે. જેવી તારામાં ચેતનાશકિત છે તેવીજ ચેતનાશકિત તેમનામાં પણ છે. તેમને પણ સુખ–દુ:ખનું સવેદન થાય છે. તેથી કાઇ પણ પ્રકારે તેમના વધ ન કરવા એઇએ, તેમને પરિતાપ ન પહોંચાડવા એઇએ, અને ન તાડન, તર્જન કરવું એઈએ. તેમજ ન અધનમાં તે જીવાને નાખવા એઈએ.

ખીજા અધ્યયનનું નામ 'લાકવિજય' છે. આ અધ્યયન છ ઉદ્દેશામાં વિલકત છે. આમાં 'લાક' શબ્દના ઉપયાગ અનેકવાર થયા છે, પરંતુ વિજય શબ્દના પ્રયાગ કાઈ જગ્યાએ થયેલા દેખાતા નથી. તથાપિ સંપૂર્ણ અધ્યયનમાં લાક-વિજયના ઉપદેશ પ્રધાનરૂપથી થયા છે તેથી પ્રસ્તુત અધ્યયનનું નામ લાકવિજય છે. લાક બે પ્રકારના છે. (૧) દ્રવ્ય-લાક અને (૨) ભાવલાક. જે ક્ષેત્રમાં માનવ-પશુ-પક્ષી આદિ નિવાસ કરે છે તે દ્રવ્યલાક છે અને 'ક્ષાય' તે લાવલાક કહેવાય છે.

પ્રસ્તુત અધ્યયનના મુખ્ય ઉદ્દેશ્ય છે— વૈશાગ્યની અભિવૃદ્ધિ કરવી, સંયમસાધનાની ભાવનાને દઢ કરવી, જાતિગત મિચ્યા અઢંકારને દ્વર કરવા, ભાગાની આસકિત અને ભાજનાઢિના નિમિત્તે થનાશ આરંભ-સમારંભના પરિત્યાગ કરવા, તેમજ મમત્વભાવને છોડી અનાસકત જીવન જીવવું. કષાય ભાવલાકથી જ જીવ દ્રવ્યલાકમાં પરિભ્રમણ કરે છે. તેથી શાસ્ત્રકારે સ્પષ્ટ શખ્દામાં કહ્યું કે— જે ગુણુ (વિષય - કષાય) છે તેજ મૂળ (સંસારનું) સ્થાન છે, અને જે મૂળસ્થાન છે તેજ ગુણુ છે. તાત્પર્થ એ છે કે વિષય - કષાય એજ સંસાર છે અને સંસાર એજ વિષય - કષાય છે. તેથી વિષય - કષાય ઉપર વિજયવૈજયન્તી ફરકાવનાર (જીતનાર) સાધક જ સાચા લાકાવિજેતા છે.

ત્રીજા અધ્યયનનું નામ 'શીતાે બહુનીય' છે. આમાં ચાર ઉદ્દેશક છે. અહીં શીત અને ઉપ્હુના અર્થ અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ પરીષઢ છે. સ્ત્રી અને સત્કાર આ છે શીત પરીષઢની અન્તર્ગત અને બાકીના ૨૦ પરીષઢા ઉપ્હુ પરીષઢની અંતર્ગત બતાવ્યા છે. સાધકજીવનમાં કચારેક અનુકૂળ પરીષઢા આવે છે તો કયારેક પ્રતિકૂળ પરીષઢા આવે છે. શ્રમણ બન્ને પ્રકારના પરીષઢાને સમભાવપૂર્વક સહન કરે છે; પરન્તુ સાધનાના પથથી તે કફી પણ વિચલિત થતા નથી. સાધકને પ્રતિપળ - પ્રતિકૃણ જાગૃત રહેવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. ભ. મહાવીર સ્પષ્ટ શખ્દામાં કહ્યું છે કે સત્તા અમુણી મૃણિણા સયા જાગરતિ' સાધક કફી પણ ભાવનિદ્રામાં સૂતા નથી. તે તા દ્રવ્યનિદ્રા લેતા હાવા છતાં પણ સહા જાગૃત રહે છે. બીજા ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે કે સૂત્તેલા - પ્રસુપ્ત વ્યક્તિ મહા ભયંકર દુ: બાની ખીણમાં પડે છે અને તે દુ: બાના અનુભવ કરે છે. ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં ચિત્તશુદ્ધિની વૃદ્ધિ કરવાની પ્રેરણા આપી છે, અને ચાથા ઉદ્દેશકમાં કથાય પરિહાર કરી સંયમાત્કર્ષ કરવા જોઈએ તેના ઉપર જોર આપ્યું છે.

ચાયા અધ્યયનનું નામ 'સમ્યકત્વ' છે, તેના ચાર ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં અહિંસાધર્મની સ્થાપના કરી સમ્યકત્વવાદનું નિર્પણ કર્યું છે. બીજા ઉદ્દેશકમાં જે હિંસાની સ્થાપના કરે છે તેમને અનાર્ય કહ્યા છે અને અહિંસા ધર્મનું આરાધન કરનાર આર્ય છે, એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે. ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં તપનું નિર્પણ છે. તપથી ચિત્તશુહિ અને ગુણોની અભિવૃહિ થાય છે અને ચાયા ઉદ્દેશકમાં સમ્યકત્વની ઉપલબ્ધિ માટે પ્રયત્ન કરવાના ઉપદેશ આપ્યા છે.

અહીં એવી જિજ્ઞાસા થઈ શકે છે કે – સાધકે કાૈના ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી જોઇએ ! પ્રસ્તુત જિજ્ઞાસાનું સમાધાન આ અધ્યયનમાં કર્યું છે કે અતીત – અનાગત અને વર્તમાનમાં થનારા સમસ્ત તીર્થ કરોના એકજ ઉપદેશ છે કે સર્વ-સત્ત્વ, સર્વ ભૂત, સર્વ જીવ અને સર્વ પ્રાહ્યાની હિંસા ન કરો. તેમને પીડા, સંતાપ કે પરિતાપ ન આપા. આ જ ધર્મ શુદ્ધ છે, નિત્ય છે, ધ્રુવ છે, શાધ્યત છે. આ દષ્ટિએ સમ્યક્ત્વના અર્થ થાય છે – અહિંસા, ક્યા, સત્ય વગેરે

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સદ્ગુણા ઉપર દઢ નિષ્ઠા રાખવી અને તેમને યથાશક્તિ પાતાના જીવનમાં ઉતારવાના-આચરણ કરવાના પ્રયાસ કરવા.

ચારે ઉદ્દેશકોના આ ક્રમ નિર્ધુકિત અને વૃત્તિમાં પણ નિર્દિષ્ટ છે અને આ જ ક્રમ આજે પણ આચારાંગમાં ઉપલબ્ધ છે.

પાંચમા અધ્યયનનું નામ 'લેહિસાર' અધ્યયન છે. આમાં છ ઉદ્દેશકા છે. આ અધ્યયનમાં આદિ—મધ્ય અને અન્તમાં 'આવન્તી' શખ્દના પ્રયોગ થયા છે તેથી તેનું બીજું નામ 'આવન્તી' અધ્યયન પણ છે. આમાં સમગ્ર લેહિના સારભૂત તત્ત્વનું નામ 'ધર્મ' બતાવેલ છે અને ધર્મના સાર જ્ઞાન છે, જ્ઞાનના સાર સંયમ છે અને સંયમના સાર માેલ છે એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે.

પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં ભવલમણ અને કર્માળંધનનું મૂળકારણ પ્રાણીહિસા અતાવ્યું છે. જે કાેઇપણ પ્રયાજન અથવા વગર પ્રયાજને હિંસા કરે છે તે વિશ્વમાં અસીમ દુઃખાેના અનુભવ કરે છે. હિંસાદિના પરિત્યાગ કર્યા વગર કાેઇ પણ પ્રાણી સંસાર–સાગરને પાર કરી શકતાે નથી.

બીજા ઉદ્દેશકમાં અતાવ્યું છે કે આ વિરાટ વિશ્વમાં જેટલા પણ પ્રાણીઓ છે તે બધા જીવવા ઇચ્છે છે. બધા પાતાના જીવનને આનંદમય વ્યતીત કરવા ઇચ્છે છે. કાેઇ પણ મરવાનું પસંદ કરતું નથી. તેથી સાચા શ્રમણ તે છે કે જે કાેઇ પણ જીવની હિંસા કરતાે નથી અને હિંસાજન્ય પાપથી સદા અળગાે રહે છે.

ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં સાધકને એવું ઉદ્દેખાંધન કર્યું છે કે સાધક સર્વથા અપરિગ્રહી રહી પાતાના વિકારા ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરે. બાહ્યયુદ્ધ એક પ્રકારે અનાર્ય યુદ્ધ છે. તે યુદ્ધથી કર્મભંધન થાય છે પરન્તુ વિકાર આદિ શત્રુએને જીતવા એ જ સાચું અને આર્ય યુદ્ધ છે.

ચાથા ઉદ્દેશકમાં શ્રમણુ માટે એકહ્યું વિચરવું વર્જનીય બતાવ્યું છે અને તે એવા સાધક માટે પણ વર્જ્ય બતાવ્યુ છે કે જે વય અને જ્ઞાનની દૃષ્ટિએ અપશ્પિકવ છે અથવા પરીષહોને સહન કરવામાં અસમર્થ છે.

પરિપૂર્ણ બધા જળશર જંતુઓની રક્ષા કરતા સમભૂમિમાં અવસ્થિત છે. તેવી જ રીતે આચાર્ય પણ ગ્રાન અને સદ્દુ ગુણારૂપી જળશી ભરેલાં, ઉપશાન્ત મન તથા ઇન્દ્રિયોને વશમાં રાખનારા, પ્રયુદ્ધ અને તત્ત્વગ્ન હોય છે અને શ્રુત દ્વારા સ્વ તથા પરનું કર્યાણ કરે છે. જે સાધક સંશયરહિત થઇ સર્વગ્ન દ્વારા પર્યુદ્ધ અને તત્ત્વગ્નાને સત્ય સમજી તદ્વનુસાર આચરણ કરે છે તે સમાધિને પ્રાપ્ત કરે છે. અન્તર્મુખ અની અંતરંગમાં ઊંડાણના રહસ્ય પ્રાપ્ત કરવા સંખાધન કરી કશું કે—હે સાધક! જેને તું મારવા યાગ્ય સમજે છે તે તું જ છેા—તારું જ સ્વરૂપ છે. જેને તું આગ્નામાં રાખવા યાગ્ય માને છે તે તું જ છેા, જેને તું કાર અનાવવા યાગ્ય માને છે તે તું જ છેા, તે તારું જ સ્વરૂપ છે. કારણ કે જેવું તારામાં ચેતનતત્ત્વ છે તેવું જ ચૈતન્ય અન્ય જીવામાં પણ છે. માટે પાતે કાઈ જીવની શ્વાત—હિંસા કરે નહિ, તેમ બીજા પાસે કરાવે નહિ. આ વાત સ્પષ્ટ છે કે કાઈ પણ પ્રાણીના વધ, અધન તથા પીડન વગેરેનું ચિંતવન કરવું તે ખરેખર પાતાના વધ, અધન તથા પીડન છે. કાઈને કષ્ટ આપવાના સંકલ્પ કરવા તે પણ આત્મગુણોનું હનન કરવા સમાન—આત્મલાત કરવા તુલ્ય છે.

છઠા ઉદ્દેશકમાં આ વાત ઉપર ભાર મૃક્યા છે કે સર્વગ્ન દ્વારા પ્રરૂપિત સંયમધર્મનું પાલન કરી સાધક સર્વ કર્માળધનાને નષ્ટ કરી દે છે અને શુદ્ધ, ભુદ્ધ અને મુક્ત થઇ જાય છે.

છઠા અધ્યયનનું નામ 'ધૂત' અધ્યયન છે. તેના પાંચ ઉદ્દેશક છે. ધૂતના અર્થ છે કાેઇ પણ વસ્તુ ઉપર લાગેલા મેલને દૂર કરી તેને સ્વચ્છ કરવું. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં તપ–સંયમની સાધના વડે આત્મા ઉપર લાગેલા કર્મમળને દૂર કરી આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રગટ કરવાની પ્રક્રિયા અતાવી છે. જેમ સેવાળથી આચ્છાદિત જળાશયના કાચળા આહરની વસ્તુઓને તથા અહાર જવાના માર્ગને નિહાળી શક્તા નથી તેવીજ રીતે માહાસકત વ્યક્તિ સત્યમાર્ગને જોઇ શકતા નથી. તેમ તે માર્ગે ચાલી પણ શકતા નથી. તેથી સાધકે માહ અને આસક્તિથી સદ્યા–સર્વદા અચતા રહેવું જોઇએ.

## पूर्वा गुरुहेव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ળીજા ઉદ્દેશકમાં એમ અતાવ્યું છે કે જે સાધક પરીષહાથી ભયભીત થઇ સાધુત્વ અને સંયમ સાધનામાં સહાયક એવા વસ્ત, પાત્ર, કંખલ, પાયપુંછલુ–રજોહરલુ આદિ ધર્માપકરશુના પરિત્યાગ કરી દે છે તેઓ દીર્ઘકાળ સુધી પરિભ્રમલુ કરે છે. પરન્તુ જે સાધક પરીષહાને સમભાવપૂર્વક સહન કરે છે અને સંયમસાધનામાં તલ્લીન રહે છે તેઓ નિર્વાલુને પ્રાપ્ત થાય છે.

ત્રીજા ઉદેશકમાં સાધકને એવા ઉપદેશ કર્યો છે કે ધર્માપકરણ સિવાય જેટલા પણ ઉપકરણા છે તેમને કર્મ- અંધનનું કારણ માને. સાધકના અન્તરમાનસમાં આવા વિચાર કદી પણ ઉદ્ભાલ થવા ન જોઇએ કે મારા વસ્ત્રો છર્જુ-શીર્ષ્યું થઇ ગયા છે. હવે મારે નવા વસ્ત્રોની અન્વેષણા કરવી છે અથવા સાઈ દારાથી આ પુરાણા વસ્ત્રોને સીવવા છે. તે તો એવું ચિંતવન કરે છે કે તે મહાપુરુષા મારા આઠશે છે કે જેમણે નિર્વસ્ત્ર રહી અને કઠણ પરીષહાને સહી દીર્ધકાળ સુધી સાધના કરી હતી અને હું પણ તેમના જ પગલે પગલે ચાલીને પાતાની સાધનાને ઉજ્જવળ અને તેજસ્વી અનાવી શકું છું. ભયંકર ઉપસર્ગોને સહન કરતા રહેવાથી અને તપથી સાધકની ભુજાએ અત્યન્ત કૃશ થઇ જાય, માંસ તથા રૂધિર સ્વલ્પ પણ ન રહે તા પણ તે રાગદેષ ન કરે અને સમભાવમાં અવસ્થિત રહે તા પણ તે નિર્વાણને પ્રાપ્ત થાય છે.

ચતુર્થ ઉદ્દેશકમાં આ વાત ઉપર પ્રકાશ નાખવામાં આવ્યા છે જે શ્રમણુ જ્ઞાન તથા ક્રિયા હ્યાન્નેથી લખ્ટ થઇ જાય છે તે સંસારમાં, હલેસાં વગરની નીકા સમાન ભટકતા રહે છે. તેથી સાધકે સદા જાગ્રત રહીને જ્ઞાન અને ક્રિયા દ્વારા મુક્તિપથ ઉપર પાતાના દઢ કદ્દમાં ઉપાડવા જોઇએ.

પાંચમા ઉદ્દેશકમાં ઉપદેષ્ટાના લક્ષણો ઉપર વિશ્લેષણ કરતા કહ્યું કે ઉપદેષ્ટાએ કષ્ટસહિષ્ણુ, વેઠવિંદ અર્થાત આગમજ્ઞાનમાં નિષ્ણાત અથવા પારંગત થવું જોઇએ. સર્વભૂતો ઉપર અનુકંપાવાળા અને સંપૂર્ણ જવિનિકાયના શરણુન્ય અર્થાત્ રક્ષક અને. તેના ઉપદેશ કેવળ વ્યષ્ટિ માટે જ નહિ પરંતુ સમષ્ટિ માટે હાય છે. જેમાં જવનના ઉત્થાન અને વિકાસના શાશ્વત તત્ત્વા નિહિત રહે છે. આ વાત સદા સ્મરણમાં રાખવી કે ઉપદેશ આપનાર સાધકે અન્યની આશાતના તથા અવહેલના ન કરવી જોઇએ. જેમ પશક્રમી યોદ્ધા રણક્ષેત્રમાં અધાથી માખરે રહીને શત્રુઓ સાથે ભયંકર યુદ્ધ કરી વિજય પ્રાપ્ત કરે છે; તેવીજ રીતે સાધક મહાન ઉપસર્ગા સહન કરી મૃત્યુકાળ નિક્ટ આવતાં પાદપાપગમન વગેરે સંધારા કરી, આત્મા શરીરથી પૃથક્ ન થઇ જાય ત્યાં સુધી આત્મચિતન કરતા સ્વભાવમાં સ્થિર થઇને રહે.

સાતમા અધ્યયનનું નામ 'મહાપરિજ્ઞા - મહાપરિન્ના' અધ્યયન છે. આ અધ્યયન વર્તમાનમાં અનુપલખ્ધ છે. પરન્તુ આના ઉપર લખેલી નિર્શુકિત આજે પણ ઉપલખ્ધ છે. આથી આ હકીકત સહેજે પરિજ્ઞાત થાય છે કે નિર્શુકિતકારની સામે આ અધ્યયન હતું. નિર્શુકિતકારે મહાપરિજ્ઞાના મહા અને પરિજ્ઞા આ છે પહેાનું વિશ્લેષણ કરીને પરિન્નાના લેદો ઉપર પણ પ્રકાશ પાડ્યો છે. સાથાસાથ એમ પણ અતાન્યું છે કે સાધકે દેવાંગના, નરાંગના તથા તિર્યં ચાંગના આ ત્રણેના મન - વચન - કાયાથી પરિત્યાગ કરવા જોઈએ. ' આવા ત્યાગ એજ મહાપરિજ્ઞા છે. નિર્શુકિતકારના શખ્દામાં પ્રસ્તુત અધ્યયનના વિષય છે— 'માહજન્ય પરીષઢ અથવા ઉપસર્ગા.' આના ઉપર આચાર્ય શીલાંકે વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે સંયમી શ્રમણે સાધનામાં વિશ્વરૂપે ઉત્પન્ન થનારા માહજન્ય પરીષઢા અથવા ઉપસર્ગાને સમસાવપૂર્વક સહન કરવા જોઇએ. સ્ત્રી - સંસર્ગ પણ એક માહજન્ય પરીષઢ છે. તેથી તેનાથી દ્વર રહેવું જોઇએ. આચારાંગ નિર્શુકિત, વૃત્તિ તથા યૃષ્ટિથી આ વાત સ્પષ્ટ થતી નથી કે મહાપરિજ્ઞા અધ્યયનમાં વિવધ મંત્રા તથા મહત્વપૂર્ણ વિદ્યાઓના સમાવેશ થયેલા હતા. પરંતુ પારંપરિક જનશ્રુતિ એની છે કે તેમાં અનેક મત્રા તથા વિશિષ્ટ વિદ્યાઓ હતી. માહવશ સાધક કયાંક આના હરૂપયાંગ કરી ન નાખે તે કારણે આચાર્યાએ આ અધ્યયનની વાચના આપવા લેવાનું અધ કરી દીધું; જેને લીધે આ અધ્યયન શનૈ: શને હ્યુન થઇ ગયું.

૧ આચારાંગ નિર્યુક્તિ પ્રથમ શુતસ્કન્ધ ૬૦ થી ૬૮ સુધી.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

અહીં અમે જે જનશ્રુતિ કહેલ છે તે માત્ર કમનીય કલ્પનાની ઉડાન નથી પરંતુ ઐતિહાસિક સત્ય–તચ્ય પણ આમાં રહેલ છે. જેમકે– આર્યવજ્ર રવામીએ મહાપરિજ્ઞા અધ્યયનમાંથી આકાશગામિની વિદ્યા ઉપલબ્ધ કરી હતી. આચારાંગ ચૂર્શ્યુમાં સ્પષ્ટ લખ્યું છે કે અનુમતિ વિના મહાપરિજ્ઞા અધ્યયન લણી શકાતું નહેાતું. આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે મહાપરિજ્ઞા અધ્યયનમાં કેટલીક એવી વિશિષ્ટ વાતો હતી કે તેનું જ્ઞાન બધા સામાન્ય સાધકા માટે વર્જનીય હતું.

આઠમા અધ્યયનના ખેનામ ઉપલબ્ધ થાય છે. (૧) વિમાક્ષ અને (૨) વિમાહ અને આ અધ્યયનના આઠ ઉદ્દેશક છે પ્રસ્તુત અધ્યયનના મધ્યમાં 'ઇચ્ચેય' વિમાહાયયળું ' તથા 'અણુપુર્વેણુ વિમાહાઇ ' તેમજ અન્તમાં 'વિમાહન્નયર' હિય' નગેરે પદામાં વિમાહ 'શબ્દના પ્રયાગ થયા છે. સંભવ છે આજ દબ્દિએ પ્રસ્તુત અધ્યયનનું નામ 'વિમાહ' અધ્યયન રાખવામાં આવ્યું હાય. વિમાહ અને વિમાક્ષ આ ખે શબ્દામાં અર્થની દબ્દિએ વિશેષ અંતર નથી. વિમાહના અર્થ છે – માહરહિત થઇ જવું અને વિમાક્ષના અર્થ છે – અથા પ્રકારના સંગથી પૃથક્ થઇ જવું. આ અન્તે શબ્દ આ અધ્યયનમાં સમસ્ત ભૌતિક સંસર્ગોના પરિત્યાગના અર્થમાં વ્યવદ્દત થયા છે.

પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં શ્રમણા માટે એવા નિર્દેશ છે કે પાતાનાથી ભિન્ન આચાર તથા ભિન્ન ધર્મવાળા શ્રમણાની સાથે અશન પાન ન કરે. તેમજ ન વસ્ત, પાત્ર, કંખલ, પાયપુંછણ વગેરેનું આઠાન પ્રદાન પણ કરે. મુનિ માટે એવા કલ્પ – આચાર નિર્ધારિત છે કે તે સાધર્મિક મુનિને જ આઢાર આપી શકે છે અને તેની પાસેથી લઇ શકે છે. સાધર્મિક પાર્ધિસ્થ તેમજ શિથિલાચારવાળા મુનિ પણ હાઇ શકે છે. પરંતુ મુનિ ન તો તેને આહાર આપી શકે છે કે ન લઇ શકે છે. તેથી જ નિશીયમાં તેની સાથે છે વિશેષણુ સાંભાગિક અને સમનુત્ર જેડવામાં આવ્યા છે. કલ્પમર્યાદાની દબ્લિએ જેની સાથે આહારાદિના સંબંધ હાય છે તે સાંભાગિક કહેવાય છે અને જેમની સમાચારી સમાન હાય છે તે સમનુત્ર કહેવાય છે. નિશીયમાં અન્યતીર્થિક, ગૃહસ્થ, પાર્શ્વસ્થ વગેરેને અશન–વસ્ત–પાત્ર–કંબલ પાયપુંછણાદિ આપ્યું હાય તો તેના પ્રાયશ્ચિતના ઉદ્યેખ કર્યો છે.

ખીજા ઉદ્દેશકમાં શ્રમણુને એવે! આદેશ આપ્યે! છે કે તે અકલ્પનીય વસ્તુને કાેંઇપણ સ્થિતિમાં ગ્રહણ ન કરે. કંકાચ ગૃહસ્થ અપ્રસન્ન થઇ તાડન−તર્જન પણ કરે તથા કષ્ટ પણ આપે તેા પણ શ્રમણે તેને શાંતભાવથી સહન ક**રવું જો**ઇએ.

ત્રીના ઉદ્દેશકમાં એકચર્યા, ભિક્ષુલક્ષણ વગેરેનું વર્ણન કર્યા પછી એમ કહ્યું છે કે ને કાઇ શ્રમણના શરીરકંપનને નેઇને કાઇ ગૃહસ્થના અંતરમાનસમાં એવી શંકા ઉદ્દભૂત થાય કે આ શ્રમણ કામાત્તેજનાને લીધે ધ્રૂજી રહ્યા છે તેર શ્રમણે સમ્યક્ર્પથી તેની શંકાનું નિરસન કરવું નેઇએ.

ચાયા ઉદ્દેશકમાં શ્રમણના વસ્ત્ર⊢પાત્રાદિની મર્યાકાના નિર્દેશ કર્યો છે અને એમ અતાવ્યું છે કે સર્વજ્ઞ દ્વારા પ્રતિપાદિત સચૈલક તથા અચૈલક અવસ્થાઓને સમલાવપૂર્વક સમ્યક્ પ્રકારે જાણે અને સમજે. જે એવી વિષમ પરિસ્થિતિ ઉત્પન્ન થઇ જાય કે જેમાં અનુકૂળ અથવા પ્રતિકૂળ પરીષહા આવી ગયા હાય અને તેમને સહન કરવામાં અસમર્થ હાય તા પ્રાદ્યાનું અલિકાન કરી સંયમની રક્ષા કરવી જોઇએ.

પાંચમા ઉદ્દેશકમાં એ વાતનું સ્પષ્ટીકરણુ કરવામાં આવ્યું છે કે એ વસ્ત્ર તથા એક પાત્રધારી તેમજ એક વસ્ત્રધારી અથવા અચેલક સાધક સમભાવે પરીષદ્ધાને સહન કરે. અનેક પ્રકારના અભિગ્રહા ધારણુ કરી શ્રમણુ સર્વજ્ઞ કારા પ્રકૃપિત ધર્મને સમ્યક પ્રકારે જાણીને પાતાના અભિગ્રહનું યથાર્થક્રપથી પાલન કરે અને અન્તે સમાધિપૂર્વક પ્રાણોનો ત્યાગ કરે.

૧ આવશ્યક નિર્યુકિત – મલયગિરીવૃત્તિ ૭૬૯, પૃ. ૩૯૦

<sup>(</sup>ખ) પ્રભાવક ચરિત્ર ગા. ૧૪૮

૨ નિસીહજઝયણં ૨/૪૪

૩ નિસીહજઝયણં ૧૫/૭૬-૭૭.

# प्रथ गुरुदेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रेक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

છઠા ઉદ્દેશકમાં શ્રમણને એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે જો તેણું એક વસ્ત્ર અને એક પાત્ર રાખવાના અભિગ્રહ ગ્રહણુ કર્યો હૈાય તેા શીત વગેરે પરીષહા સમુત્પન્ન થાય ત્યારે ખીજા વસ્ત્ર અને પાત્રની આકાંક્ષા ન કરે. સામક એવું ચિન્તવન કરે કે હું એકલાે છું. મારું આ વિશ્વમાં કાેઇ પણુ નથી અને ન હું પાતે બીજા કાેઇને છું. આમાં એમ પણુ અતાવ્યું છે કે રસનાે આસ્વાદ લીધા વિના આહાર ગ્રહણુ કરે. અને જ્યારે તેને એવા વિશ્વાસ થઇ જાય કે સંયમસધ્યના, તપ આરાધના તથા રાગાદિના કારણે શરીર અત્યન્ત શીણુ તથા અશકત થઇ ગયું છે; તાે તે નિર્દોષ ઘાસની યાચના કરી એકાન્ત⊢શાન્ત સ્થાનમાં ભૂમિનું પરિમાર્જન કરી, સંમાધિપૂર્વક ઇંગિતમરણને આદરે.

સાતમા ઉદ્દેશકમાં એમ પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે કે જે પ્રતિમાધારી અચેલક શ્રમણ સંયમસાધનામાં સ્થિત છે, તેના માનસમાં એવા વિચાર ઉત્પન્ન થાય કે હું તૃણુસ્પર્શ શીત, ઉષ્ણુ, હાંસ–મચ્છર વિ.ના પરીષહાને સહન કરવામાં તા પૂર્ણ સમર્થ છું પરંતુ લજળને છતવામાં અસમર્થ છું. તા તે સ્થિતિમાં તેને કૃટિળધન ધારણ કરવું કહ્યે છે.'

આઠમા ઉદ્દેશકમાં 'પંડિતમરખુતું' દૃદયસ્પશી વર્જુન છે. સંયમ સાધના કરતાં—કરતાં જ્યારે સાધકનું શરીર નિર્જળ શઇ જાય અને સ્વાધ્યાય વળેરે કરવાનું સામર્શ્ય પણ ન રહે ત્યારે તેણે ખાદ્યા આભ્યંતર શ્રન્થિઓનો પરિત્યાગ કરી અનશન સ્વીકારી લેવું જોઇએ. ભકતપ્રત્યાખ્યાન, ઇંગિતમરખુ અને પાદપાપગમન આ ત્રણું પ્રકારના સંથાસમાં અનુક્રમે સાધકે જીવન અને મરખુ બન્નેમાં સમાનરૂપથી અનાસકત રહીને ન તો જીવનની અભિલાષા કરવી જોઇએ અને ન મરવાની. બધા પ્રકારની માનસિક, વાચિક અને કાયિક વૃત્તિઓને ઉપશાંત કરી માત્ર આત્મરમણ કરવું જોઇએ. અનશનની અવસ્થામાં કેઇ પણ પ્રકારના ઉપસર્ગ ઉપસ્થિત થાય તે વખતે સાધકે સમભાવમાં સ્થિત રહીને કર્માની નિર્જરા કરવી જોઇએ. જો તે વખતે ચિત્તાકર્ષક રમણીય લાગોનું પ્રકાલન પણ આપવામાં આવે તે પણ તેથી વિચલિત થવું ન જોઇએ.

નવમા અધ્યયનનું નામ 'ઉપધાન શુત' છે. તેના ચાર ઉદ્દેશક છે. આ સંપૂર્ણ અધ્યયન ગાયાત્મક છે. નિર્શુક્તિકારે ઉપધાન શબ્કની વ્યાખ્યા કરતાં અતાવ્યું છે કે, તકિયા એ દ્રવ્ય ઉપધાન છે. તેનાથી શયન કરવામાં સગવડતા રહે છે અને તપ એ ભાવ ઉપધાન છે કે જેનાથી ચારિત્રપાલનમાં સહાયતા પ્રાપ્ત થાય છે. જેવી રીતે શુદ્ધ જળથી મલિન વસ્ત્ર શુદ્ધ થાય છે તેવી રીતે તપથી આત્મા નિર્મળ અને છે. લગવાન મહાવીર એક આકર્શ તથા મહાન શ્રમણ હતા. તેમનું વિશુદ્ધ તપામય જીવન જ શ્રમણ જીવનનું જવલનત આદર્શ છે.

પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં શ્રમણુ ભગવાન મહાવીરે દીક્ષાથી એ વર્ષ પહેલાં સચેતના ત્યાગ, દીક્ષા લીધા પછી વિહાર, કરપાત્રનું ગ્રહણુ તથા વસ્તના ત્યાગ અને તેર માસ પછી દેવદ્વખ્ય વસ્ત્રના પરિત્યાગ કર્યો તેમ અતાવ્યું છે. આમાં એમ પણુ ખતાવ્યું છે કે ભગવાન મહાવીરે પૂર્વ તીર્થંકરાની પરંપરાને જાળવી રાખવા માટેજ દેવદ્વખ્ય વસ્ત્ર ધારણ કર્યું હતું. પરંતુ શીત તથા દંશમશકજન્ય પરીષહાેથી ખચવા માટે તેમણે તેના કદી પણ ઉપયોગ કર્યો ન હતા.

બીજા અને ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં એમ ખતાવ્યું છે કે ભગવ≀ન મહાવીરને કચા કચા વિકટ - સંકટપૂર્ણ ક્ષેત્રામાં વિહાર કરી કેવા કેવા સ્થાનામાં રહેવું પડ્યું અને ત્યાં કેવા કેવા અસદ્યા અને ઘારપશ્લિહો તેમને સહન કરવા પડયા.

ચાયા ઉદ્દેશકમાં ભગવાન મહાવીરની ઉચ તપશ્ચર્યાનું વર્ણન કરતાં ખતાવ્યું છે કે તેઓ ભિક્ષામાં કેવા પ્રકારના રૂક્ષ અને નીરસ ભાજન ગ્રહણ કરતા હતા? ભગવાને કેવી રીતે નિશહાર અને નિર્જળ રહીને સાધના કરી તેનું શખ્ક-ચિત્ર પણ ઉપસ્થિત કરવામાં આવ્યું છે. અનાર્થ દેશામાં પરિભ્રમણ કરતી વખતે કેવા પ્રકારના ભીષણ ઉપસર્ગો સહન કરવા પડ્યા તેનું પણ દૃદયસ્પરી ચિત્ર અંકિત કરવામાં આવ્યું છે. તેમ છતાં ભગવાન કહી પણ પાતાના ધ્યાયથી વિચલિત થયા નહિ. તેઓ સદા સાધનાના માર્ગે આગળ વધતાજ રહ્યા.

આ પ્રમાણે આપ**ણે નો**શું કે આચારાંગ સૂત્રના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધમાં નવ અધ્યયના છે અને તેમના પ૧ ઉદ્દેશકા છે. મહાપરિજ્ઞા અને તેના સાત ઉદ્દેશકા વિલુપ્ત થવાથી વર્તમાનમાં પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના આઠ અધ્યયના અને ૪૪ ઉદ્દેશકા છે.

૧ આચારાંગ ૮-૭-૧૧૧ આયારો પૃ. ૨૯૪

## प्कय गुरुदेव કવિવर्थ मं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

### દ્વિતીય શ્રુતસ્કન્ધ

આચારાંગનું બીજું શ્રુતસ્કન્ધ પાંચ ચૂલિકાએામાં વિભક્ત છે. આમાંથી ચાર ચૂલિકાએા તેા આચારાંગમાં છે. પરંતુ પાંચમી ચૂલિકા અત્યધિક વિસ્તૃત હાેવાથી આચારાંગથી જૂદી પાડી દેવામાં આવી છે, જે વર્તમાનમાં નિશીથસૂત્રનાં નામથી ઉપલબ્ધ છે. નંદીસૂત્રમાં નિશીથનું નામ મળે છે પરંતુ સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ તેમજ આચારાંગ નિર્શુક્તિમાં આનું નામ આચારકલ્પ અથવા આચારપ્રકલ્પ રૂપે મળે છે.

આચારકલ્પની ચાર ચૂલિકાઓમાંથી પ્રથમ ચૂલિકાના સાત અધ્યયના અને પચ્ચીસ ઉદ્દેશકા છે. પ્રથમ પિંડલણા નામક અધ્યયનમાં નિર્દોષ આહાર-પાણી કેવી રીતે મેળવવા એઇએ, ભિક્ષા લેવા જતાં શ્રમણે કેવી રીતે ચાલવું, બેલવું અને આહાર પ્રાપ્ત કરવા વગેરેનું વર્ણન છે. પિષ્ડના અર્થ આહાર છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં અપવાદમાર્ગના પણ ઉદ્લેખ થયા છે. જેમકે–દુર્ભિક્ષના વખત છે, મુનિ કાઇ ગૃહસ્થને ત્યાં ભિક્ષા માટે ગયેલ છે. ગૃહપતિએ મુનિને આહારકાન આપ્યું તે વખતે અન્ય અનેક ભિક્ષુઓ કે જે અન્યતીર્થિકા છે; ત્યાં ઉપસ્થિત છે. તેમને સંબાધીને કહ્યું-તમે બધા સાથે બેસીને આ આહારના ઉપયોગ કરને અથવા બધા ભાગે પડતું વહેંચી લેજો. હવે એક નિયમ એવા છે કે જેન શ્રમણ અન્ય સંપ્રદાયના સાધુઓને આહાર આપતા નથી તેમજ ન તા તેમની સાથે બેસીને ખાય છે. પરંતુ પ્રસ્તુત શ્રુતસ્કન્ધમાં એવા અપવાદના પણ ઉલ્લેખ થયા છે કે જો બધા ભિક્ષુ ઇચ્છે તો સાથે બેસીને ખાઇ લે છે. અને બધા ઈચ્છતા હાય કે અમારા પાતાના ભાગ તેમને આપી દેવામાં આવે તા તે તેમના ભાગ તેમને આપી દે છે. પરંતુ આ વાત સ્મરણમાં રાખવી એઇએ કે આ અપવાદ માર્ગ છે, ઉત્સર્ગ માર્ગ નથી.

ખીજા શચ્યૈષણુા નામના અધ્યયનમાં સદેાષ–િનદેષિ શચ્યાના સં<mark>ખંધમાં અર્થાત્ આ</mark>વાસના સંખંધમાં ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે.

ત્રીજ ઇએલિણા નામના અધ્યયનમાં ચાલવાની વિધિતું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. આમાં અપવાદરૂપે નદી પાર કરતી વખતે નાવમાં બેસવાની વિધિ અતાવી છે. પાણીમાં ચાલતી વખતે અથવા નૌકાથી નદીને પાર કરતી વખતે પૂર્ણુ સાવધાની રાખવાના સંકેત કરવામાં આવ્યા છે. જો નજીકમાં સ્થળમાર્ગ હાય તા જળમાર્ગથી ન જાય.

ચાથા ભાષેષણા અધ્યયનમાં વકતા માટે સાળ વચનાની જાણુકારી આવશ્યક અતાવવામાં આવી છે. ભાષાના વિવિધ પ્રકારામાંથી કયા પ્રકારની ભાષાના પ્રયોગ કરવા જોઇએ, કાેની સાથે કયા પ્રકારની ભાષા ખાલવી જોઇએ, ભાષા પ્રયોગમાં કઇ કઈ વાતાેનું વિશેષ ધ્યાન રાખવું જરૂરી છે? આ બધા પાસાંઓ ઉપર ખૂબ સારી રીતે વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

પાંચમા વસ્ત્રૈષણા અધ્યયનમાં શ્રમણ કેવા પ્રકારના વસ્ત્રો ગ્રહણ અને ધરણ કરે ? તે અતાવવામાં આવ્યું છે. જે શ્રમણ યુવક હોય, શકિતસંપન્ન હોય, સ્વસ્થ હોય તેણે એક વસ્ત્ર ધારણ કરવું નેઇએ. શ્રમણીએ ચાર સંઘાતીએ (પછેડીએ) રાખવી નેઇએ. જેમાં એક સંઘાતી એ હાથ પહેાળી હોય, એ સંઘાતી ત્રણ હાથ પહાળી હોય અને એક ચાર હાથપહાળી હોય. શ્રમણ કેવા પ્રકારના શેના અનેલા વસ્ત્રા ગ્રહણ કરે આ સંબંધમાં પ્રકાશ નાખતા કહ્યું છે કે જે ગિય-ઊંટ આદિના ઊનથી અનેલ હોય, ભગિય-એઇન્દ્રિય આદિ પ્રાણિયોની લાળશી અનેલ હોય, સાણ્યિ–સણુની છાલથી અનેલ હોય, પોત્તાન–તાડપત્રના પાંદડાંથી અનેલ હોય, ખાત્રિય–કપાસથી અનેલ હોય તથા તૂલકર–આકડા વિ. ના રૂ થી અનેલ હોય. શ્રમણ ખહુ ખારીક, સોનેરી ચમચમાતા અને બહુમૂલ્ય વસ્ત્રોના ઉપયોગ ન કરે. વિનયપિટકમાં બૌદ્ધશ્રમણોના વસ્ત્રોના ઉલ્લેખ છે, પરંતુ તેમને માટે બહુમૂલ્ય–ભારે કિંમતી વસ્ત્રો લેવાના સંબંધમાં કાઈ નિયમ નથી. પરંતુ જૈન શ્રમણો માટે બહુમૂલ્ય વસ્ત્રોના ઉપયોગ કરવાની સ્પષ્ટ મનાઇ કરવામાં આવી છે.

છઠા પાત્રવણા નામના અધ્યયનમાં પાત્રગ્રહણની વિધિ અતાવી છે. જે શ્રમણ યુવક, અળવાન અને સ્વસ્થ છે તેણું એક પાત્ર રાખવું નેઇએ અને તે પાત્ર અલાવુ (તુંખડી) કાષ્ઠ તથા માટીનું હાવું નેઇએ.

૧ આચારાંગ દ્વિતીય શુતસ્કન્ધ ઉ. ૫. સૂ. ૨૯, પૃ. ૮૩૦ - ૮૩૧– સંપા. – આચાર્ય આત્મારામજી મહારાજ

## प्रथ गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रका सहाराज जनस्थाताहिह स्मृतिग्रंथ

સાતમા અવગ્રહેષણા નામના અધ્યયનમાં અવગ્રહિવષયક વિવેચન છે. અવગ્રહના અર્થ છે કાઇના સ્વામિત્વનું સ્થાન નિર્ગન્ય વિક્ષુએ કાેઇ સ્થાનમાં ઉતરતા પહેલાં તેના સ્વામીની અનુમતિ લેવી જોઇએ. વિના અનુમતિ તે કાેઇના મકાનમાં ઉતરી શકે નહિ અને જો તેમ ન કરે તેા તેને ચાેરીના દાષ લાગે છે. આ ચૂલિકા ગદાત્મક છે.

ખીજી ચૂલિકામાં પણ સ્થાન, નિશીચિકા આદિ સાત અધ્યયના છે. તેમાં એકે ઉદ્દેશક નથી.

પ્રથમ અધ્યયનમાં કાચાત્સર્જ આદિની દબ્ટિએ તેને ચાેગ્ય સ્થાન તથા બીજા અધ્યયનમાં નિશીથિકા પ્રાપ્તિના સંબંધમાં સૂચન કરવામાં આવ્યું છે. ત્રીજા અધ્યયનમાં દીર્ઘશંકા તથા લઘુશકાના સ્થાનના સંબંધમાં નિરૂપણુ કર્યું છે. દીર્ઘશંકા તથા લઘુશંકાને એવે સ્થાને નાખવા જોઇએ કે જેથી કેતઇ પ્રાણીના જીવનની વિરાધના ન થાય ચાેથા અને પાંચમા અધ્યયનમાં શબ્દ અને રૂપ પ્રત્યે રાગ-દેષ ન કરવાનુ શ્રમણુ માટે વિધાન છે.

ત્રીજી ભાવના નામક ચૂલિકામાં ભગવાન મહાવીરનું પવિત્ર ચરિત્ર ઉટ્ટેકિત છે. ભગવાનનું સ્વર્ગમાંથી ચ્યવન, ગર્ભનું અપહરણ, જન્મ, દીક્ષા, કેવળજ્ઞાન અને નિર્વાણનું વર્ણન છે. સાધનાકાળમાં વિદ્યો આવ્યા પરન્તુ કયાં કયાં ભગવાન વિચર્યા અને કયાં કયાં કેવા પ્રકારના ઉપયુર્ગે ઉપસ્થિત થયા તેના આમાં કરોા ઉલ્લેખ મળતા નથી. પરંતુ આ હકીકત છે કે ભ. મહાવીરના જીવનની આંખી સર્વપ્રથમ આ જ આગમમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેનું ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ અત્યધિક મહત્ત્વ છે. આમાં પ્રત્યેક મહાવતની પાંચ-પાંચ ભાવનાએશનું પણ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રસ્તુત યુલિકામાં ૨૪ ગાયાઓ છે અને શેષ ગદ્યપાઠ છે.

ચાથી વિમુક્તિ નામક ચૂલિકામાં મમત્વમૂલક આરંભ અને પરિગ્રહના ફળની મીમાંસા કરતાં વિવેચન કર્યું છે અને તેમનાથી દૂર રહેવાની પ્રેરણા આપવામાં આવી છે. સાધકે પર્વતની જેમ નિશ્ચળ–દઢ બનીને, સર્પની કાંચળીની જેમ મમત્વને ઉતારી ફેંકી દેવા જોઇએ આ ચૂલિકામાં અગિયાર ગાથાએા છે.

આ પ્રમાણે આચારાંગ સૂત્રના બન્ને શ્રુતસ્કન્ધામાં મળીને ૨૫ અધ્યયના અને ૮૫ ઉદ્દેશકા છે. અમે અગાઉ જણાવી ગયાં છીએ કે મહાપરિજ્ઞા નામનું અધ્યયન લુપ્ત થઈ ગયું છે. તેથી વર્તમાનમાં આચારાંગના ૨૪ અધ્યયના તથા ૭૮ ઉદ્દેશકા વિદ્યમાન છે.

ગામિટસાર, ધવલા, જયધવલા, અંગપન્નતિ, રાજવાર્તિક વગેરે દિગંભર પરંપરાના લન્શામાં આચારાંગના જે પરિચય આપ્યા છે તેમાં ખતાવ્યું છે કે મન, વચન, કાયા, ભિક્ષા, ઇર્યા, ઉત્કર્ગ, શયનાસન તથા વિનય એમ આઠ પ્રકારની શુદ્ધિએાનું વર્ણન છે. પ્રસ્તુત કથન આચારાંગના દ્વિતીય શ્રુતસ્કન્ધમાં પૂર્ણ રૂપથી ઘટિત થાય છે. આમાં આચારવા પ્રત્યેક પાસા ઉપર પ્રકાશ નાખવામાં આવ્યા છે. તે અમે અગાઉ જણાવી ગયા છીએ.

☆

# ર – સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર

પ્રસ્તુત આગમ દ્વાદશાંગીનું ખીજું અંગ છે. સમવાયાંગ, નન્દી અને અનુયાગદ્વારમાં આ આગમનું નામ 'સુયગંડા' ઉપલબ્ધ થાય છે. ૧ નિર્શુકિતકાર ભદ્રબાહું સ્વામીએ ત્રણ ગુણનિષ્પન્ન નામ પ્રસ્તુત આગમના અતાવ્યા છે. ર

- ૧. સૂતગડ સૂતકૃત
- ર. સુત્તકડ સૂત્રકૃત
- ૩. સુ<mark>યગ</mark>ડ સૂચાકૃત
- ૧ સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક સમવાય ૮૮
  - (ખ) નન્દી સૂત્રે ૮૦ (ગ) અનુયાગદ્વાર સૂત્ર ૫૦.
- ૨ સ્તગડ સત્તકડે સ્યગડ ચેવ ગાણ્ણાઈ

– સૂત્રકૃતાંગ નિર્યુકિત ગા. ૨

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રસ્તુત આગમ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરથી સૂત-ઉત્પન્ન છે અને આ ગ્રાંથરૂપે ગણધર દ્વારા કૃત છે તેથી આતું નામ સુતકૃત્ છે. સૂત્રાવેડે આમાં તત્ત્વળાધ કરવામાં આવ્યા છે તેથી આને સૂત્રકત પણ કહે છે, અને આમાં સ્વસમય અને પરસમયની સૂચના કરવામાં આવી છે તેથી આને સૂચાકૃત પણ કહેવાય છે.

જેટલા પણ અંગા છે તેમના અર્થરૂપે પ્રરૂપક લગવાન મહાવીર છે અને સ્ત્રરૂપે રચયિતા ગણધર છે. તેથી અહીં એવી જિજ્ઞાસા સહેજે ઉત્પન્ન થઇ શકે છે કે પ્રસ્તુત આગમને જ 'સ્ત્રકૃત' શા માટે કહ્યું? આની જેમ બીજા અધા અંગાને પણ આ સંજ્ઞા લાગુ પડી શકે છે. આના ઉત્તર એ છે કે પ્રસ્તુત આગમનું નામ અર્ધની દૃષ્ટિએ તેમ ત્રીજું જ નામ આધારભૂત છે. કારણ કે પ્રસ્તુત આગમમાં સ્વસમય અને પરસમયની તુલનાત્મક સ્ત્રતાના અર્ધમાં આચારની સ્થાપના કરવામાં આવી છે. તેથી આના સંબંધ 'સ્ત્રવાન'થી છે. સમવાયાંગ અને નન્દીમાં સ્પષ્ટ નિર્દેશ છે કે 'સ્ત્ર્યગઢેલું સસમયા સ્ત્રઇજ્જેતિ પરસમયો સ્ત્રઇજ્જેતિ સસમયા - પરસમયા સ્તર્ઇજ્જેતિ.

જે સૂચવે છે તે સૂત્ર કહેવાય છે. આ આગમમાં સૂચનાત્મક તત્ત્વની પ્રમુખતા છે તેથી આનું નામ સૂત્રકૃત્ છે. કષાયપાહુડમાં આચાર્ય વીરસેને લખ્યું છે કે 'સૂત્રમાં' અન્ય દાર્શનિકાનું વર્ણન છે. આ આગમની રચનાના મૂળ આધાર આ જ છે. તેથી આનું નામ 'સૂત્રકૃત' રાખવામાં આવ્યું છે. સૂત્રકૃતનાં અન્ય વ્યુત્પત્તિકૃત અર્થની અપેક્ષાએ પ્રસ્તુત અર્થ અધિક સંગત પ્રતીત થાય છે. સુત્તગડ અને ઔદ્યોના સુત્તનિપાત આ અન્ને નામ સામ્યની અપેક્ષાએ અધિક સન્નિક્ટ છે.

સમવાયાંગમાં સૂત્રકૃતાંગના પરિચય આપતાં લખ્યું છે કે આમાં સ્વમત, પરમત, જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, નિજિરા, ખંધ અને માેક્ષ આદિ તત્ત્વાનું વિશ્લેષણુ છે. તેમજ નવદીક્ષિત શ્રમણા માટે આચરણીય હિતશિક્ષાઓના ઉપદેશ છે. ૧૮૦ કિયાવાદી, ૮૪ અકિયાવાદી, ૬૭ અજ્ઞાનવાદી અને ૩૨ વિનયવાદી મતાની આમાં ચર્ચા કરવામાં આવી છે. આ પ્રમાણે કુલ ૩૬૩ મતાનું નિર્પણ કરવામાં આવ્યું છે.

સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રના બે શ્રુતસ્ક્રન્ધ છે. પ્રથમ શ્રુતસ્ક્રન્ધમાં ૧૬ અને દ્વિતીય શ્રુતસ્ક્રન્ધમાં ૭ અધ્યયના છે, ૩૩ ઉદ્દેશનકાળ, ૩૩ સમુદ્દેશનકાળ અને ૩૬ હજાર ૫૬ છે.

નન્દ્રી સૂત્રમાં કહ્યું છે કે સૂત્રકૃતાંગમાં લેાકાલેાક, જીવ, અજીવ, સ્વસમય અને પરસમયનું નિદે શન કર્યું છે અને ક્રિયાવાદ્રી વગેરે ૩૬૩ પાખંડી મતા ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે.

કિંગાંબર સાહિત્ય—અંગપહણુત્તિ, જયધવલા, ધવલા તથા રાજવાર્તિક વગેરેમાં જે સ્ત્રકૃતાંગના પરિચય આપવામાં આવ્યા છે તે ઘણા અંશે શ્વેતાંબર સાહિત્યને મળતા આવે છે. કિંગાંબર પરંપરાના પ્રતિક્રમણ ચન્થત્રથી નામક ચન્થમાં 'તેવીસાએ સુદ્દયહજઝયણેસુ' પદ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રસ્તુત પદની પ્રસાચનદ્રકૃત વૃત્તિમાં ૨૩ અધ્યયનાના નામ આપ્યા છે તે નામા આવશ્યકવૃત્તિના નામાની સાથે મળતાં આવે છે.

પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના પ્રથમ અધ્યયનનું નામ 'સંમય' છે. તેમાં પરસમયના પરિચય આપીને તેનું નિરસન કરવામાં આવ્યું છે. તેમજ તેમાં પરિગ્રહને અંધ અને હિંસાને વૈરવૃત્તિનું કારણ અતાવતાં પરવાદિયાના પરિચય આપ્યા છે. આમાં ભૂતવાદ, આત્માદેતવાદ, એકાત્મવાદ, દેહાત્મવાદ, અકારકવાદ (સાંખ્યવાદ) આત્મસચ્ટિવાદ, પંચ સ્કન્ધવાદ, કિયાવાદ, કર્જુતવાદ, ગૈરાશિક વગેરના પરિચય આપી તે અધાનું નિરસન કરવામાં આવ્યું છે.

ખીજ અધ્યયન 'વૈતાલિક'માં પારિવારિક મોહથી નિવૃત્તિ, પરીષહજય, કષાયજય આદિના ઉપદેશ આપ્યા છે અને સૂર્યાસ્ત પછી સાધકને વિહાર કરવાના નિષેધ કર્યો છે. તેમજ કામ, કેપ્પ, માહ આદિથી નિવૃત્ત થઇને આત્મભાવમાં રમણ કરવા ઉપર સવિશેષ ભાર મૂકયા છે.

૧ સમવાઓ, પર્કણ્ણગ સમવાઓ સૂ. ૯૦.

<sup>(</sup>ખ) નંદી સૂ. ૮૨

૨ ક્યાયપાહુડ ભા. ૧, પૃ. ૧૩૪

૩ સૂત્રનું પ્રાકૃતરૂપ સુત્ત અથવા સુદ્દ થાય છે અને કૃતનું પ્રાકૃતરૂપ કડ અથવા યડ થાય છે. આ પ્રમાણે સૂત્રકૃતનું પ્રાકૃતરૂપ 'સુદયડ' થાય છે.

## पूर्वय गुरुदेव डिवयं पं. नानयन्द्रेल सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ત્રીજા 'ઉપસર્ગ ' નામના અધ્યયનમાં અનુકૂળ તથા પ્રતિકૂળ પરીષહનુ વર્ણન કરી પ્રતિકૂળ પરીષહની અપેક્ષા અનુકૂળ પરીષઢ વધારે ભયાવઢ છે એમ અતાવ્યું છે. તેમજ ત્યાં તે ઝુગની વિભિન્ન માન્યતાએાના પરિચય આપીને કહ્યું છે કે કેટલાક સાધકા જળવડે, કેટલાક આહાર શ્રહણ કરવા વડે તેમજ કેટલાક આહાર ન શ્રહણ કરવા વડે મુક્તિ માને છે. અસિલ દ્વીપાયન આદિ ઋષિ પાણી શ્રહણ કરવા વડે તેમજ વનસ્પતિના આહાર કરવા વડે સિદ્ધિ માને છે. અધ્યયનના અન્તે ગ્લાનસેવા તથા ઉપસર્ગ સહન કરવાની ખાસ ભલામણ કરી છે.

સ્ત્રી-પરિજ્ઞા નામક ચાથા અધ્યયનમાં સ્ત્રી સંબંધી પરીષહાને સહન કરવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં સ્ત્રીઓની જે નિન્દા કરવામાં આવી છે તે એકાંગી છે. વસ્તુતા શ્રમણના પથલપ્ટ થવાનું મૂળ કારણ તેની વાસના છે. સ્ત્રી જેવી રીતે વાસનાને ઉત્તેજિત કરવામાં નિમિત્ત બની શકે છે તેવી રીતે પુરુષ પણ બની શકે છે. તેથી શ્રમણ તથા શ્રમણીએલએ સતત સાવધાન રહેવું જોઇએ.

પાંચમા અધ્યયનનું નામ નરકવિલકિત છે. આના એ ઉદ્દેશકા છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં ૨૭ ગાથાઓ છે અને ખીજા ઉદ્દેશકમાં ૨૫ ગાથાઓ છે. નરકમાં જીવાને કૈવા કેવા પ્રકારના ભયંકર કપ્ટા ભાગવવા પહે છે તે આમાં વિશદ રૂપથી અતાવ્યું છે. જે હિંસક છે, અસત્યભાષી છે, ચાર છે, હાંટારા છે, મહાપરિશ્રહી છે, અસદાચારી-દુરાચારી છે તેમને આવા પ્રકારના નરકાવાસામાં જન્મ ગ્રહ્ણુ કરવા પહે છે. તેથી સાધકાઓ તે અધા દાષાથી અચલું જોઇએ.

જેન, બૌહ અને વૈદિક ત્રણે પરંપરાએશમાં નરકનું વર્ણન છે. યાેગસ્ત્રના વ્યાસભાષ્યમાં છ મહાનરકાેનું વર્ણન છે. ભાગવતમાં ૨૮ નશ્ક અતાવ્યા છે. બૌદ્ધગ્રન્થ સુત્તનિપાતના 'કાેકાલિય' નામના સ્ત્રમાં નશ્કાેનું વર્ણન છે, જે વર્ણન પ્રસ્તુત અધ્યયનના વર્ણનની સાથે ઘણુંખરું મળતું આવે છે. અભિધર્મ કાેષમાં આઠ નરકાેના નામ આપ્યા છે તેના વર્ણનની સાથે શબ્દાે પણ ઘણા સમાન મળતા આવે છે.

'વીરસ્તુતિ ' નામના છઠા અધ્યયનમાં શ્રમણ લગવાન મહાવીરની સ્તુતિ વિવિધ ઉપનાએ। આપીને કરવામાં આવી છે. આ મહાવીરની સ્તુતિ સાથી પ્રાચીન છે. આમાં લગવાન મહાવીરના ગુણાનું દૃદયગ્રાહી વર્ણન છે. આમાં મહાવીરને હાથીએમાં એરાવત, મૃગામાં સિંહ, નદીએમાં ગંગા અને પક્ષીએમાં ગરૂડની ઉપમા આપી લાેકમાં સર્વોત્તમ પુરુષ બતાવ્યા છે.

સાતમું અધ્યયન કુશીલ સંબંધી છે. આ અધ્યયનમાં ૩૦ ગાયાઓ છે. કુશીલના અર્થ અનુપસુકત તથા અનુચિત વ્યવહારવાળા થાય છે. જે સાધક અસંયમી છે, જેમના આચાર વિશુદ્ધ નથી, તેમના પરિચય પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં આપ્તા છે. ચૂર્ણિકારે ગાવૃતિક સંપ્રદાય, અંડીદેવતા સંપ્રદાય, વાસ્ભિદ્રક સંપ્રદાય, અગ્નિહાત્રવાદી તથા જલશાચવાદી સંપ્રદાયોને આમાં ગણાવ્યા છે. વૃત્તિકારે પણ તેમની માન્યતાએ પર પ્રકાશ પાડયા છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં ત્રણ પ્રકારના કુશીલાની પણ ચર્ચા કરવામાં આવી છે. (૧) આહારસંપજળણ-અહારમાં મધુરતા પેદા કરનાર નમક આદિના ત્યાગથી મેહ્ય માનનારા (૨) સીઓદગસેવણ – શીતલ જલના સેવનથી માલ માનનારા (૩) હુએણ – હામથી માલ માનનારા શાસ્ત્રકારે અનેક દષ્ટાન્તા આપીને આ મતાનું ખંડન કર્યું છે; અને અતાવ્યું છે કે રાગ, દેવ, કામ, કોધ અને લેલના અન્ત કરનારા જ માલને પ્રાપ્ત કરે છે.

આઠમું અધ્યયન વીર્ય સંબંધિત છે. નિયુંકિતકાર વીર્યના અર્થ સામર્થ્ય, પરાક્રમ, બળ તથા શક્તિ કર્યો છે. વીર્ય અનેક પ્રકારનું અતાવ્યું છે. સૂત્રકારે અકર્મવીર્ય – પંડિતવીર્ય અને કર્મવીર્ય – આળવીર્ય એમ એ પ્રકારના વીર્યનું નિર્પણ કર્યું છે. અહીં કર્મ શખ્દ પ્રમાદ તથા અશીલના સ્વક છે અને અકર્મ શખ્દ અપ્રમાદ અને સંયમના નિર્દેશક છે. જે લેકિકા પ્રાણીએકના વિનાશ માટે શસ્ત્રવિદાનું અધ્યયન કરે છે અને પ્રાણીએકની હિંસા માટે મંત્રાદિકના અલ્યાસ કરે છે તે બધું કર્મવીર્ય છે. અકર્મવીર્યમાં સંયમની પ્રધાનતા હાય છે. સંયમસાધનામાં જેમ – જેમ વિકાસ થાય છે તેમ તેમ અક્ષયસખની ઉપલબ્ધિ થાય છે.

નવમા અધ્યયનનું નામ ' ધર્મ ' છે. નિર્શુક્તિકારે કુળધર્મ, નગરધર્મ, ગ્રામધર્મ, રાષ્ટ્રધર્મ, ગર્ણધર્મ, સંઘધર્મ, પાખંડધર્મ, શ્રુતધર્મ, ચારિત્રધર્મ, ગૃહસ્થધર્મ, પદ્દાર્થધર્મ આદિ વિવિધ પ્રકારે ધર્મ શખ્દના પ્રયોગ કર્યો છે. પરંતુ

## પૂજાય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

મુખ્યરૂપથી ધર્મના છે પ્રકાર છે – લૌકિકધર્મ અને લેાકાેત્તરધર્મા પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં લાેકાેત્તર ધર્મનું નિરૂપણ છે. શ્રમણુ-ધર્મના દ્ભાણરૂપ કેટલાક તથ્યા આ પ્રમાણે અતાવ્યા છે.

- ૧ અસત્ય વચન
- ર અહિંહા અર્થાત્ પરિગ્રહ તથા અણદ્દાચર્ય
- 3 અકત્તાકાન અર્થાત્ ચારી
- ૪ વકતા અર્થાત્ માયા, કપટ-પરિકું ચન- પલિઉં ચણ
- પ લાેેેલ લજન લયણ
- + ક્રોધ સ્થડિલ થડિલ
- ૭ માન ઉચ્છ્ય**ા**

આ સિવાય ધાવન, રંજન, વમન, વિરેચન, સ્નાન, કંતપ્રક્ષાલન વગેરે દ્ધિત પ્રવૃત્તિયાના ઉલ્લેખ કરીને આહાર સંબંધી દૂષણા અતાવ્યા છે – જેમનું ભિક્ષુ આચરણ ન કરે.

કસમા અધ્યયનનું નામ 'સમાધિ' છે. સમાધિના અર્થ તુષ્ટિ-સંતાષ-પ્રમાેક અને આનંક છે. ભદ્રબાહુએ સમાધિના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવ એમ ચાર પ્રકાર અતાવ્યા છે. જે સદ્દુગુણાથી જીવનમાં સમાધિભાવ પ્રગટે અને વિકસે તે ભાવસમાધિ છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં ભાવસમાધિ ઉપર વિશેષ ભાર આપવામાં આવ્યા છે. કાેઇ પણ વસ્તુના સંચય ન કરવા, સમસ્ત પ્રાણીઓ સાથે આત્મવત્ વ્યવહાર કરવા. કાેઇની અકત્ત વસ્તુને ચહુણ ન કરવા, અને પાપકમાંથી તેવી જ રીતે ડરતા રહેલું જેવી રીતે મૃગ સિંહથી ડરે છે.

અગિયારમાં અધ્યયનનું નામ "માર્ગ" છે. આમાં સાધકે સમાધિ માટે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર તથા તપામાર્ગનું આચરણુ કરવું **તો**ઈએ એવા ઉપદેશ આપ્યા છે.

ખારમા અધ્યયનનું નામ 'સમવસરષું' છે. અહીં દેવાદિકૃત સમવસરષુની વિવક્ષ કરી નથી. નિર્યુકિતકારે સમન્વસરષુના અર્થ 'સમ્મેલન તથા એકત્ર હેાવું' કર્યો છે. ચૂર્ષ્યિકાર તથા વૃત્તિકાર પણ આ કથનનું સમર્થન કરે છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં અક્રિયાવાદી, અજ્ઞાનવાદી, વિનયવાદી અને ક્રિયાવાદી—આ ચાર સમવસરષ્ણાનું વર્ષુન કર્યું છે. આમાં એકાન્ત ક્રિયાવાદ તથા એકાન્ત જ્ઞાનવાદથી મુક્તિ માની નથી પરન્તુ જ્ઞાન તથા ક્રિયાના સમન્વયમાં મુક્તિ માનેલ છે. નિર્યુકિતકારે ક્રિયાવાદીના ૧૮૦, અફ્રિયાવાદીના ૮૪, અજ્ઞાનવાદીના ૧૭ અને વિનયવાદીના ૩૨ એમ કુલ ૩૧૩ લેદ અતાવ્યા છે. આ લેદ કયા કારણે થયા તે વિષે નિર્યુકિતકારે કંઈ પણ જણાવેલ નથી.

તેરમા અધ્યયનનું નામ 'યથાતથ્ય' છે. આમાં ક્રોધના દુષ્પરિણામ જાણીને શિષ્ધે પાપભીરૂ, લજ્જાવાન, શ્રદ્ધાળુ, નિષ્કપટી, સરળ તથા આજ્ઞાપાલક થવું જોઇએ એમ અતાવ્યું છે. મદરહિત સાધના કરનાર સાધકજ સાચા પંડિત, સાચા વિજ્ઞ અને માક્ષગામી છે.

ચૌદમા અધ્યયનનું નામ શ્રન્થ છે. નિર્શુ કિતકારની દૃષ્ટિએ શંઘના સામાન્ય અર્થ પરિશ્રહ છે. તે પરિશ્રહ અહ્ય તથા આભ્યન્તર રૂપથી એ પ્રકારના છે. આહ્ય શ્રન્થ ૧૦ પ્રકારના છે. ક્ષેત્ર—ત્રસ્તુ, ધન—ધાન્ય, જ્ઞાતિજન, વાહન, શ્રયન, આસન, દાસીદાસ અને વિવિધ સામશ્રી—ભંડાપકરભું; આ અહ્ય પરિશ્રહમાં આસિકત રાખવી તે પરિશ્રહ છે. આભ્યંતર પરિશ્રહ કે! ધ, માન, માયા, લાભ, સ્નેહ, દ્વેષ, મિચ્યાત્વ, કામાચાર, સંયમમાં અરુચિ, અસંયમમાં રુચિ, વિકારી હાસ્ય, શાક, ભય ઘૃણા આ ચાદ પ્રકારના છે. જેમને અન્ને પ્રકારના શ્રન્થામાં રુચિ નથી અને જેઓ સંયમમાર્ગની આરાધના કરે છે તેઓ સાધક છે. સાધકે પ્રથમ સદ્દશુરુજનાના સહવાસ કરવા આવશ્યક છે. અપરિશ્રહ, પ્રદ્માર્થ, આજ્ઞાપાલન અને અપ્રમાદ સાધનાના પ્રમુખ અંગા છે. સાધકે આ સદ્દશુણોનું આચરણ કરવું એઇએ.

પંદરમા અધ્યયનનું નામ 'આદાન' અથવા 'આદાનીય' અધ્યયન છે. નિર્યુક્તિકારની દૃષ્ટિએ પ્રસ્તુત અધ્યયનની ગાયાએોમાં જે પદ પ્રથમ ગાયાની અન્તે આવે છે તે જ પદ્ર બીજી ગાયાની આદ્રિમાં આવે છે. વૃત્તિકારના એવા

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અભિમત છે કે કેટલાક લાેકા પ્રસ્તુત અધ્યયનને 'સંકલિકા' નામથી સંધાર્ધ છે. આના પ્રથમ પદ્મનું અન્તિમ વચન અને બીજા પદ્મનું આદિ વચન શૃંખલાની (સાંકળની) જેમ જોડાયેલ છે તેથી આનું નામ સંકલિકા અથવા શૃંખલા છે. આ અધ્યયનમાં યમક નામના અલંકારના પ્રયાગ થયા છે તેથી આનું નામ 'યમકીય' છે એમ વૃત્તિકારનું કથન છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં વિવેકની દુર્લભતા, સંયમના શ્રેષ્ઠ પરિણામ, સંયમમાર્ગની જીવનપદ્ધતિ વગેરેનું નિરૂપણ છે.

સાળમા અધ્યયનનું નામ 'પ્રાથા' છે. નિર્યુકિતકારે ગાથાના અર્થ એવા કર્યો છે કે જેનું મધુરતાથી ગાન કરી શકાય. જેમાં અર્થની અહુલતા હાય અથવા છન્દ્ર વડે જેની યાજના કરવામાં આવી હાય તે ગાથા છે. આમાં સાધુના માહણ, શ્રમણ, ભિક્ષ્યુ અને નિર્થન્થ આ ચાર નામ આપી તેની વ્યાખ્યા કરી છે.

### બીજું શ્રુતસ્કેન્ધ

ખીજા શ્રુતસ્કન્ધના સાત અધ્યયના છે. ભદ્રબાહુએ નિર્યુકિતમાં આ સાત અધ્યયનાને મહા અધ્યયન કહ્યા છે. વૃત્તિકારની દૃષ્ટિએ પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધમાં જે વાતાે સંક્ષેપમાં કહેવામાં આવી છે તે જ વાતાના વિસ્તાર આ અધ્યયનામાં હાવાથી આને મહા અધ્યયન કહેલ છે.

આતું પ્રથમ અધ્યયન પુંડરીક છે. પુંડરીકને અર્થ છે સા પાંખડીવાળું શ્રેષ્ઠ શ્વેત કમળ. જેમકે એક વિશાળ પુષ્કરણી છે તેમાં ચારે તરફ સુન્દર કમળના ફૂલા ખીલી રહ્યાં છે. તે કમળાની વચ્ચે એક પુંડરીક કમળ ખીલ્યું છે. એટલામાં ત્યાં પૂર્વ દિશામાંથી એક વ્યક્તિ આવે છે. તેણે પુંડરીક કમળને એઇ કહ્યું—હું કુશળ, પંડિત, મેધાવી અને માર્ગના જાણકાર છું તેથી આ ઉત્તમ કમળને હું પ્રાપ્ત કરીને બહાર લાવીશ. તે પુષ્કરણીમાં ઉતર્થો અને કાદવમાં ખુંચી ગયા, ન તા તે પુંડરીકને મેળવી શક્યા કે ન તે પાછા કિનારે આવી શક્યા. એ જ પ્રમાણે પશ્ચિમ, ઉત્તર તથા દક્ષિણથી ત્રણ વ્યક્તિએ આવી, પરંતુ પુંડરીકને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાથી કાદવમાં ફસાઈ ગઇ. તે વખતે એક નિરપૃદ્ધ સંયમી શ્રમણ ત્યાં આવ્યા. તેણે ચારે વ્યક્તિઓને કાદવમાં ફસાયેલી એઇ વિચારવા લાગ્યા—આ લાકો અકુશળ અને અમેધાવી છે. કયાંય આ રીતે કમળ મેળવી શકાતું હશે ? તે શ્રમણ પુષ્કરણીને તીરે ઊલા રહી પુકારવા લાગ્યા—એ કમળ! મારી પાસે ચાલ્યા આવ, અને એતાંવેત અને પુકારતાં જ તે કમળ તેના હાથમાં આવી ગયું.

પ્રસ્તુત રૂપકના સાર એ છે કે આ સંસાર તે પુષ્કરણી સમાન છે. તેમાં કર્મરૂપી પાણી અને વિષયભાગરૂપી કાદવ ભરેલાં છે. અનેક જનપદ ચારે ખાજુ ખીલતાં કમળ જેવા છે. મધ્યમાં જે પુંડરીક કમળ ખીલ્યા હતા તે રાજા સમાન છે. પુષ્કરણીમાં પ્રવેશ કરનારા ચારે પુરુષ તજીવ તચ્છરીરવાદી, પંચભૂતવાદી ઈવરકારણવાદી અને નિયતિ-વાદી છે. કુશળ શ્રમણ એ ધર્મ છે, કિનારા ધર્મતીર્થરૂપ છે અને શ્રમણદ્વારા કથિત શબ્દ ધર્મકથા સમાન છે અને પુંડરીક કમળનું ઊઠવું—ખહાર આવવું તે નિર્વાણુ સમાન છે. જે સાધક અનાસકત, નિસ્પૃહ તથા અહિંસાદિ મહાવતાને જીવનમાં મૂર્તસ્વરૂપ આપે છે, તેમનું સમ્યક પરિપાલન કરે છે તેઓ માક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે.

ખીજા અધ્યયનનું નામ ક્રિયાસ્થાન છે. ક્રિયાસ્થાનના અર્થ છે પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત. પ્રવૃત્તિએાના અનેક કારણા હાય છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં તે પ્રવૃત્તિનિમિત્ત ક્રિયાસ્થાના ઉપર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડ્યા છે. ક્રિયાસ્થાનના એ પ્રકાર છે. (૧) અધર્મક્રિયાસ્થાન અને (૨) ધર્મક્રિયાસ્થાન. અધર્મક્રિયાસ્થાનના અર્થકંડ, અનર્થકંડ, હિંસાદંડ, અક્સ્માત કંડ, કષ્ટિ-વિપર્યાસકંડ, મૃષાપ્રત્યયકંડ, અક્તાકાનપ્રત્યયકંડ, અધ્યાત્મપ્રત્યયકંડ, માનપ્રત્યયકંડ, મિત્રદેલપ્રત્યયકંડ, માયાપ્રત્યયકંડ, લેલિપ્રત્યયકંડ એમ આર પ્રકાર છે, અને ધર્મક્રિયાસ્થાનમાં ધર્મહેતુ પ્રવૃત્તિ અતાવી છે.

હિ'સાદિ પ્રવૃત્તિ જો કેાઇ પ્રવાજનવશ<sub>ે</sub> કરવામાં આવે તે તે અર્ધાદંડ કહેવાય છે. આમાં સ્વયં માટે, સ્વજન વિ. માટે ત્રસ અને સ્થાવર જીવાની હિ'સાના સમાવેશ થાય છે.

કાઇ પણ પ્રચાજન વગર માત્ર પ્રકૃતિવશ અથવા મનારંજનની દૃષ્ટિએ કરવામાં આવતી હિંસાને અનર્થકંડ

૧ તજજીવ તરછરીરવાદ તથા પંચભૂતવાદ બન્નેમાં અન્તર છે કે પહેલાના મતે શરીર અને જીવ એક જ છે જયારે બીજાના મતે જીવની ઉત્પત્તિ પાંચ ભૂતાના સમ્મિશ્રણથી થાય છે. તેઓ પાંચ ભૂત સિવાય છઠો જીવ છે એમ માને છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

કહેવાય છે. અમુક વ્યક્તિએ અથવા પ્રાણીએ મારા સંખંધીને માર્યો છે અથવા મારશે એમ વિચારી જે માણુય તેમને મારવાની પ્રવૃત્તિ કરે છે તે હિંસાદંડના અધિકારી છે.

મૃગ વગેરેને મારવાની કચ્ટિએ બાહ્યુદિ અસ્ત્ર છેાડતાં અકસ્માતથી તેને ન લાગતાં અન્ય પક્ષી વગેરેને લાગે અને તેના વધ થઇ જાય તા તે અકસ્માત દાંડ છે.

દ્રષ્ટિની વિપરીતતાને લીધે મિત્રને શત્રુ સમજ તેને મારી નાંખવા તે દ્રષ્ટિવિપર્યાસ દંડ કહેવાય છે.

પાતાને માટે અથવા પાતાના પરિજના માટે અસત્ય બાલવું, બાલાવવું અથવા બાલનારનું સમર્થન કરવું તે મુષાપ્રત્યયદંડ છે. તેવીજ રીતે તસ્કરકૃત (ચારી) કરવું, કરાવવું અને કરનારનું અનુમાદન કરવું તે અદત્તાદાનપ્રત્યયદંડ છે. નિરંતર ચિંતામાં ડૂખ્યા રહેવું, અપ્રસન્ન, ભયભીત તથા સંકલ્પ – વિકલ્પમાં ડૂખ્યા રહેવું તે અધ્યાત્મપ્રત્યયદંડ છે.

જાતિ, કુળ, બળ, રૂપ, જ્ઞાન, લાભ, ઐશ્વર્ધ, પ્રજ્ઞા વગેરેના મદથી પોતાને મહાન તથા બીજાને હીન સમજવા તે માનપ્રત્યયદંડ છે.

પાતાના મિત્રાને અથવા નજીકમાં રહેનારા પરિજનાને નાના એવા અપરાધના માટે લારે દંડ આપવા તે મિત્રદેશપત્યયદંડ કહેવાય છે. માયાયુકત અનર્થકારી પ્રવૃત્તિ કરવી તે માયાપ્રત્યયદંડ છે. લાભને વશ થઇ હિંસક પ્રવૃત્તિમાં પડી જનાર લાભપ્રત્યયદંડના ભાગીદાર બને છે.

જેઓ ધીરજથી વિવેકપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરે છે, જિતેન્દ્રિય છે, અપરિગ્રહી છે, સમિતિ – ગુપ્તિના ધારક છે તેમની પ્રવૃત્તિ ધર્મ હેતુક હોવાથી તે ધર્મ ક્રિયાસ્થાન કહેવાય છે. આ ક્રિયાસ્થાન આચરણીય છે. આક્રીના જે ક્રિયાસ્થાનો છે તે હિંસાપૂર્ણ હોવાથી અનાચરણીય – ત્યાજય છે.

ખીજા અધ્યયનનું નામ 'આહાર પરિજ્ઞા' છે. આ અધ્યયનમાં આહાર સંખંધી વિસ્તૃત ચર્ચા કરવામાં આવી છે. આમાં માનવના આહાર વિષે કહ્યું છે કે તેના આહાર એકિન, કુલ્માષ, ત્રસ એવં સ્થાવર પ્રાણીઓ છે. પરંતુ આમાં દેવ તથા નારકીના આહારની ચર્ચા કરી નથી. નિર્શુકિત અને વૃત્તિમાં ઓજઆહાર, રામઆહાર અને પ્રક્ષેપ આહાર એમ આહારના ત્રણ પ્રકાર ખતાવ્યા છે તૈજસ તથા કાર્મણ શરીર દ્વારા જે આહાર પ્રહેણ કરવામાં આવે છે તેને એજ આહાર કહેવાય છે. અન્ય આચાર્યોના એવા મત છે કે જ્યાં સુધી ઇન્દ્રિયા, શ્વાસાચ્છવાસ તેમજ દ્રવ્યમનનું નિર્માણ થયું ન હાય ત્યાં સુધી માત્ર શરીર પિંડ દ્વારા જે આહાર પ્રહેણ કરાય છે તે એજ આહાર છે. ર્વાડી દ્વારા પ્રહીત આહાર રામ છે. દેવામાં અને નારકી જીવામાં રામાહાર તથા એજ આહાર હાય છે પરંતુ કવલાહાર (પ્રક્ષિપ્ત આહાર) નથી હાતા. જે આહારના પુદ્ગઢાને શરીરમાં પ્રક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે તે પ્રક્ષેપ આહાર કહેવાય છે. કેડલાક પ્રન્થોમાં તેને કવલાહાર પણ કહેલ છે.

વનસ્પતિ મુખ્યત્ત્વે એ પ્રકારની છે. (૧) પૃથ્વીયાનિક (૨) વૃક્ષયાનિક. કેટલીક વનસ્પતિએા ઉદ્ધકયાનિક પણ છે. આથી શ્રમણાને સંયમપૂર્વક આહાર બ્રહણ કરવા માટે પ્રેરણા કરવામાં આવી છે.

ચોથા અધ્યયનનું નામ 'પ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા' છે. પ્રત્યાખ્યાનના અર્થ છે-મૂલગુણ તથા ઉત્તરગુણાના આચરણમાં બાધક એવી પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ કરવા. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં પ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા પાપરહિત હાવાથી આત્મશુદ્ધિમાં મહાન સહાયક રૂપ ખતાવી છે. જે આત્મા છકાયના જીવોના વધ કરવાના પરિત્યાગ કરતા નથી તે તેમની સાથે મિત્રવત્ વ્યવહાર કરી શકતા નથી. તેની ભાવના સહા સર્વદા સાવધાનુષ્ઠાનરૂપ રહે છે. જેમ કે એક હત્યારાના અન્તર્માનસમાં એવા વિચાર ઉત્પન્ન થયા કે મારે અમુક વ્યક્તિની હત્યા કરવી છે પરંતુ અત્યારે થાડા વખત આરામ કરી લઉં; પછી જયારે વખત મળશે ત્યારે તેનું કામ પતાવી દઈશ. હવે તે હત્યારાના મનમાં સૂતાં, બેસતાં, ચાલતાં, અન્ય કંઈ પણ ક્રામ કરતાં હત્યાની જ ભાવના રહે છે અને તે પ્રતિક્ષણ કર્મળંધન કરતા જ રહે છે. તેવી જ રીતે જેણે હિંસાના પ્રત્યાખ્યાન કર્યા નથી તે છકાય જીવનિકાય પ્રત્યે હિંસક ભાવના રાખવાને કારણે નિરન્તર કર્મળંધન કરતા રહે છે. તેથી સાધકને મર્યાદિત જીવન બનાવવા માટે પ્રત્યાખ્યાનરૂપ ક્રિયાની આવશ્યકતા રહે છે, તે વિષે સ્પષ્ટ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પાંચમા અધ્યયનના આચારશ્રુત તથા અનગારશ્રુત એમ બે નામ ઉપલખ્ધ થાય છે. નિર્યુકિતમાં પણ આ બે નામ પ્રાપ્ત થાય છે. આચારનું સમ્યક્ પાલન કરવા માટે સાધકે બહુશ્રુત થવું આવશ્યક છે.

છડું અધ્યયન 'આર્દ્ર કુમાર'નું છે. નિર્શુકિતકારે આર્દ્ર ને આર્દ્ર નામક નગરના રાજકુમાર બતાવેલ છે. તે શ્રેલિકના પુત્ર અલયકુમારના મિત્ર હતા. કહેવાય છે કે આર્દ્રપુર અનાર્થ દેશમાં હતું. અલયકુમારે આર્દ્ર કુમારને ધર્માપકરલુ માકલ્યા હતા જેથી તે અલયકુમારને મળવા માટે રવાના થયા. માર્ગમાં તેને ગાશાલકના અનુયાયી, બૌહલિક્ષુ, વેદવાદી છાદ્માલુ, આત્માદ્દેતવાદી તથા હસ્તીતાપસા મન્યાં. તેમને શાસ્ત્રાર્થમાં જીતીને તે લગવાન મહાવીરના સમવસરલુમાં પહોંચ્યા. આ ઘટનાનું આમાં સવિરતૃત વર્લુન છે. આર્દ્ર કુમારની દાર્શનિક ચર્ચાએા ઘણીજ મહત્વપૂર્લુ છે તેની વિગત આમાં આપી છે.

સાતમા અધ્યયનનું નામ 'નાલંદીય' છે. નાલંદા રાજગૃહ નગરનાજ એક વિભાગ હતા. ત્યાં માટે ભાગે ધનકુંબેર લાે કાે રહેતા હતા. લેપ નામક ગાંથાપતિએ ભવનનિર્માણમાંથી ખચેલી સામગ્રીથી 'સેસદ્રવિયા' નામની 'ઉદગશાલા'નું નિર્માણ કર્યું હતું. તે ઉદગશાલાના વિશાલકાે ભુસ્થ નામના વનખંડના એક ભાગમાં ગણુધર ગૌતમની સાથે પાર્શાપત્ય પેઢાલપુત્રનાે મધુર સંવાદ થયાે હતાે. અને પેઢાલપુત્ર તેથી પ્રભાવિત થઇ ગણુધર ગૌતમથી પ્રતિએાધ પામી ભગવાન મહાવીરની પાસે ચતુર્યામ ધર્મને છેાડી પાંચ મહાવતરૂપ ધર્મનાે સ્વીકાર કરે છે.

આ પ્રમાણે નિરીક્ષણ કરતાં પ્રતીત થાય છે કે સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રમાં કાર્શનિક ચર્ચાઓ અત્યન્ત મહત્ત્વપૂર્ણ થઇ છે, તેની સાથાસાય આધ્યાત્મિક સિધ્ધાંતાને જીવનમાં ઢાળવા તથા અન્યમતાના પરિત્યાગ કરી શુધ્ધ શ્રમણાચારનું પાલન કરવાની મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રેરણા આપવામાં આવી છે. સાધનાના મહામાર્ગ ઉપર આગળ વધતાં અનેક વિધ્ન, ઉપસર્ગ, અનુકૂળ તથા પ્રતિફૂળ પરીષહા ઉપસ્થિત થાય તા પણ સાધક પાતાના માર્ગથી વિચલિત ન થાય. તે યુગની જે કાર્શનિક કષ્ટિયા હતી તેની માહિતી પણ પ્રસ્તુત આગમથી પ્રાપ્ત થાય છે તેથી ઐતિહાસિક, કાર્શનિક તથા ધાર્મિક અધી કષ્ટિયાથી આ આગમ પાતાની એક અનાખી વિશેષતા ધરાવે છે.



# ૩– સ્થાનાંગ સૂત્ર.

સ્થાનાંગનું દ્દાદશાંગીમાં ત્રીજું સ્થાન છે. આ શખ્ક સ્થાન અને અંગ એમ બે શખ્દોના મેળથી નિમિત થયેલ છે. સ્થાન શખ્ક અનેકાર્થી છે. ઉપદેશમાળામાં સ્થાનના અર્ધ 'માન' અર્થાત્ પરિમાણુ આપ્યા છે. પ્રસ્તુત આગમમાં તત્ત્વોની એકથી દશ સુધીની પરિમાણુ સંખ્યાના ઉલ્લેખ છે તેથી તેને સ્થાન કહેલ છે. સ્થાન શખ્કના બીને અર્ધ ઉપયુક્ત પણ થાય છે. આમાં તત્ત્વોના કમથી ઉપયોગી ચુનાવ કર્યો છે તેથી તેને સ્થાન કહેલ છે. સ્થાન શખ્કના ત્રીને અર્ધ વિશ્વાન્તિસ્થળ પણ છે અને અંગના સામાન્ય અર્ધ વિભાગ છે. આમાં સંખ્યાકમથી છવ, પુદ્દગલ આદિની સ્થાપના કરવામાં આવી છે તેથી આનું નામ સ્થાનાંગ અથવા ઠાણાંગ છે.

સ્થાનાંગ તથા સમવાયાંગ આ અન્ને આગમામાં વિષયને પ્રધાનતા આપવામાં આવી નથી, પરંતુ સંખ્યાને પ્રધાનતા આપવામાં આવી છે. જવ પુક્ગલ આદિતું વિસ્તારથી વિશ્લેષણુ નહિ કરતાં સંખ્યાની દિષ્ટિએ સંકલન કરવામાં આવ્યું છે. આ એક પ્રકારે શબ્દકાષની શૈલીએ રચાયું છે તેથી સ્મરણ રાખવાની દિષ્ટિએ ઘણુંજ ઉપયોગી છે. આવી શૈલી માત્ર જૈન પરંપરામાં જ નહિ પરંતુ વૈદિક અને ખૌદ્ધ પરંપરામાં પણ પ્રાપ્ત થાય છે. મહાભારતના વનપર્વ અધ્યાય ૧૩૪માં પણ પ્રસ્તુત શૈલીમાંજ વિચારા સંગ્રહિત કરવામાં આવ્યા છે અને ખૌદ્ધશ્રંથ આંગુત્તરનિકાય, પુગ્ગલપજળતિ, મહાન્યુતપત્તિ તથા ધર્મસંથકમાં પણ પ્રસ્તુત શૈલી દિષ્ટિગાચર થાય છે.

જૈનાગમામાં ત્રણ પ્રકારના સ્થિવિરા અતાવ્યા છે તેમાં શ્રુતસ્થિવર માટે 'ઠાણુસમવાયધરે' આ વિશેષણુ અતાવ્યું છે. આ ઉપરથી ઠાણુંગ - સમવાયાંગનું કેટલું મહત્ત્વ છે તે સહેજે સમજી શકાય છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સમવાયાંગ તથા નન્દીસ્ત્રમાં ઠાણાંગના પરિચય કરાવતાં લખ્યું છે કે આમાં સ્વસમય, પરસમય અને સ્વ-પર ઉભય સમય, જવ-અજવ-જવાજવ, લાક, અલાકની સ્થાપના કરી છે. પદાર્થના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને પર્યાયની કૃષ્ટિએ ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે. એક સ્થાન, એ સ્થાન યાવત્ દ્રશ સ્થાન દ્રાશ દર્શવિધ વકતવ્યતાની સ્થાપના કરી છે અને ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય આદિ દ્રવ્યાની પ્રરૂપણા પણ કરેલ છે. આમાં ૧ શુતસ્કન્ધ, ૧૦ અધ્યયન, ૨૧ ઉદ્દેશનકાળ, ૨૧ સમુદ્દેશનકાળ, પર હજાર પદ, સંખ્યાત અક્ષર, અનંતગમ, અનંતપર્યાય તથા વર્ણનની કૃષ્ટિએ અસંખ્યાત ત્રસ અને અનંત સ્થાવરનું નિરૂપણ છે. વર્તમાનમાં પ્રસ્તુત સ્ત્રના પાઠ ૩૭૭૦ શ્લાક પરિમાણ છે.

અમે અગાઉ બતાવી ગયા છીએ કે સંખ્યાક્રમની દિષ્ટિએ દ્રવ્ય, ગુણુ, ક્રિયા વગેરેનું પ્રસ્તુત આગમમાં નિર્પણ છે. પ્રથમ પ્રકરણમાં એક, બીજામાં એ, ત્રીજામાં ત્રણ આ પ્રમાણે અનુક્રમે અન્તિમ પ્રકરણમાં દરાવિધ વસ્તુઓનું નિર્પણ છે અને તેજ સંખ્યાને આધારે પ્રકરણોના નામનિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. જે પ્રકરણમાં સામગ્રીની પ્રચુરતા થઈ ગઈ તે પ્રકરણના ઉપવિભાગ કર્યા છે. બીજા, ત્રીજા અને ચાથા આ ત્રણ પ્રકરણોના ચાર–ચાર ઉપવિભાગો કર્યા છે. પાંચમા પ્રકરણના ત્રણ ઉપવિભાગો કર્યા છે. બાકીના સ્થાનાના ઉપવિભાગો કર્યા નથી.

પ્રસ્તુત આગમમાં શ્રમણુ ભગવાન મહાવીર પછી ખીજીથી છઠી શતાબિક સુધીની અનેક ઘટનાએ! આવી છે. જેથી વિદ્વાનાને એવી શંકા ઉદ્દુસૂત થઇ ગઇ છે કે પ્રસ્તુત આગમ અર્વાચીન છે. તે શંકાએ! આ પ્રમાણે છે–

૧. નવમા સ્થાને ગાેદાસગણુ, ઉત્તરબલિસહગણુ, ઉદેહગણુ, ચારણુગણુ, ઉદુવાતિતગણુ, વિસ્તવાતિગણુ, કામડિલ્ત ગણુ, માનવગણુ અને કાેડિતગણુ. આ ગણુંાની ઉત્પત્તિના ઉલ્લેખ કલ્પસૃત્રમાં થયા છે. આ અધા ગણુ મહાવીર નિર્વાણથી ૨૦૦ થી ૫૦૦ વર્ષ સુધીમાં થયા છે. (૨) સાતમા સ્થાને જમાલિ, તિષ્યગુપ્ત, આષાઢ, અધિમિત્ર, ગંગ, રાહગુપ્ત અને ગાેષ્કામાહિલ. આ સાત નિદ્ધવાનું વર્ણન છે. આમાંથી પ્રથમ બે સિવાયના શેષ પાંચ નિષ્ઠનવ ભગવાન મહાવીશના નિર્વાણ પછી ત્રીજી શતાષ્ઠિથી લઇને છઠી શતાષ્ઠિકની મધ્યમાં થયા છે.

ઉત્તરમાં નિવેદન છે કે – જેન દૃષ્ટિએ ભગવાન મહાવીર સર્વજ્ઞ હતા, તેથી તેઓ પાછળથી થનારી – ભવિષ્યની ઘટનાએાનું સૂચન કરે તેમાં કેાઇ આશ્ચર્ય નથી. જેમ કે નવમા સ્થાનમાં આગામી ઉત્સર્પિણીકાળના ભાવી તીર્થંકર મહાપદ્મનું ચરિત્ર આપ્યું છે. આ સિવાય ખીજા પણ અનેક સ્થળે ભાવીમાં થનારી ઘટનાઓનો ઉલ્લેખ છે.

ખીજી વાત એ છે કે પહેલાં આગમાં શ્રુતિપરંપરાશ્રી ચાલ્યા આવતા હતા. તે પાઠાનું સંકલન અને આકલન આચાર્ય સ્કન્દિલ અને દેવર્દ્ધિંગણી ક્ષમાશ્રમણના સમયે લિપિઅહ કરવામાં આવ્યું. તે વખતે તે ઘટનાઓ કે જેમના ઉલ્લેખ પ્રસ્તુત આગમમાં છે તે ભવિષ્યમાં થનારી ઘટનાઓ, ભૂતકાળની અની ગઈ હતી. તેથી જનમાનસમાં ભાન્તિ ઉત્પન્ન ન થઇ જાય તે દિષ્ટિએ આચાર્યોએ ભવિષ્યકાળની જગ્યાએ ભૂતકાળની ક્રિયા આપી હાય અથવા તે આચાર્યોએ તે વખત સુધીની ઘટિત ઘટનાઓ આમાં સંકલિત કરી દીધી હોય. આવી એ ચાર ઘટનાઓ સમ્મિલિત કરી દેવાથી પ્રસ્તુત આગમ ગણધરકૃત નથી એમ કથન કરવું ઉચિત જણાતું નથી.

પ્રથમ સ્થાનમાં આત્મા, અનાત્મા, અન્ધ અને માેક્ષ આદિને સામાન્ય દબ્ટિએ એક -એક ખતાવ્યા છે. ગુણુ, ધર્મ અને સ્વભાવની સમાનતાને લીધે અનેક જુદા – જુદા પદાર્થીને એક કહ્યાં છે.

બીજા સ્થાનમાં જીવાદિ પદાર્થીના છે છે પ્રકાર કરી વર્જીલ્યા છે. જેમ કે આત્માના સિદ્ધ અને સંસારી ધર્મના સાગાર અને અનગાર, શ્રુત અને ચારિત્ર. ખંધના રાગ અને દ્વેષ, વીતરાગના ઉપશાન્ત–ક્ષાય અને ક્ષીશુક્ષાય, કાળના ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી, રાશિના જીવરાશિ અને અજીવરાશી આ પ્રમાણે બળ્બે પ્રકાર અતાલ્યા છે.

ત્રીજા સ્થાનમાં પહેલાંની અપેક્ષાએ સ્થૂલકષ્ટિએ ચિંતન કરવામાં આવ્યું છે. જેમકે-દષ્ટિ ૩. (૧) સમ્યગ્દષ્ટિ (૨) મિથ્યાદષ્ટિ અને (૩) મિશ્રદ્ધિ. વેદ ૩. (૧) સ્ત્રીવેદ, (૨) યુરુષવેદ, (૩) નપુંસકવેદ લાક ૩. (૧) ઉર્ધ્વલાક (૨) અધાલાક (૩) મધ્યલાક. આહાર ૩–સચિત્ત, અચિતા અને મિશ્ર વગેરે પ્રકારા અતાવ્યા છે.

ચાયા સ્થાનમાં અનેક ચાલાંગીઓના ઉલ્લેખ છે. આચાર્ય, શ્રાવક વિ. તું ઉપમા દ્વારા ચિત્રણ કરી ખતાવ્યું

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવસે પં. નાનચન્દ્રન મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

છે. જેમકે- (૧) ખજૂર ઉપરથી મૃદુ પરતુ અંદરથી કઠાર (૨) બદામ ઉપરથી કઠાર પણ અંદરથી કામળ (૩) સાપારી-અંદર અને બહાર બન્ને બાજુથી કઠાર (૪) દ્રાક્ષ-ઉપર અને અંદર બંને તરફ મૃદુ. તેવી રીતે ચાર પ્રકારના પુરુષાનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. (૧) રૂપવાન પરંતુ ગુણુહીન (૨) ગુણુવાન પરંતુ રૂપહીન (૩) રૂપ અને ગુણુ બન્નેથી હીન (૪) રૂપ અને ગુણુ બન્નેથી સ પત્ન. ચાર પ્રકારના કુંલ છે. (૧) અમૃતના ઘડા અને વિષતુ ઢાંકણું (૨) વિષના ઘડા અને અમૃતનું ઢાંકણું (૩) વિષના ઘડા અને વિષતું ઢાંકણું.

પાંચમા સ્થાને પાંચ વાતાને પ્રકાશિત કરી છે. જેમકે-જીવના પાંચ પ્રકાર-એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, પાંચેન્દ્રિય. વિષય પાંચ-શબ્દ્ર, ફપ, રસ, ગાંધ, સ્પર્શ. ઇન્દ્રિયા પાંચ-શ્રોત, ચક્ષુ, ઘાણુ, રસના, સ્પર્શન. અજીવના પાંચ પ્રકાર-ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્દગલ અને કાળ.

છઠા સ્થાનમાં જીવાદિ પદાર્થાની છ સંખ્યાનું વર્ણન છે. જેમકે-પૃથ્વી, અપ, તેજસ્, વાયુ, વનસ્પતિ અને ત્રસ લેશ્યા છ–કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત, તેજો, પદ્મ અને શુક્લ.

સાતમા સ્થાનમાં સાતનું વર્જુન છે. જીવના સાત પ્રકાર–સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય, બાદર એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, અસંત્રી પંચેન્દ્રિય અને સંત્રી પંચેન્દ્રિય. ભય સાત છે-ઇહલેષ્ક્રભય, પરલેષ્ક્રભય, આદાનભય, આકર્ષ્કિમક્રભય, અપયશભય, આજીવિકાભય, મરજ્ઞભય વગેરે.

આઠમા સ્થાનમાં આત્માના ભાઠ પ્રકાર–દ્રવ્ય, ક્ષાય, ચેાગ, ઉપયોગ, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વીર્ય. આઠ પ્રકારના મદ−જાતિ, કુળ, બળ, રૂપ, લાભ, તપ, શ્રુત, ઐશ્વર્ય. આઠ સમિતિ છે-ઇર્ચા સમિતિ, ભાષાસમિતિ, એષણા સમિતિ આદાન નિક્ષેપણા સમિતિ, પરિસ્થાપના સમિતિ, મન સમિતિ, વચન સમિતિ, કાય સમિતિ.

નવમા સ્થાનમાં નવની સંખ્યાનું વર્ણન છે. જેમકે નવ તત્ત્વ, ચક્રવર્તીની નવનિધિએા, પુષ્યના નવ પ્રકાર વગેરે. કસમા સ્થાનમાં કશની સંખ્યાનું વર્ણન છે જેમકે–ધર્મના કશ પ્રકાર–ક્ષમા, નિર્દ્ધોભતા, આર્જવ, માર્કવ, લાઘવ, સત્ય, સંયમ, તપ, ત્યાગ, બ્રહ્મચર્ય. કશ પ્રકારના સુખ–શરીરનું આરોગ્ય, દીર્ઘાયુષ્ય, આઢયતા–સંપન્નતા, શખ્ક તથા રૂપનું કામસુખ, ઇપ્ટગંધ, રસ અને સ્પર્શરૂપ ભાગસુખ, સંતાષ, આવશ્યકતાની પૂર્તિ, સુખયાગ, નિષ્ક્રમણ, નિરાઆધ સુખ–માક્ષ. કશ પ્રકારે ક્રોધની ઉત્પત્તિના કારણો. કશ આશ્ચર્ય વગેરે.

આ પ્રમાણે જોયું કે પ્રસ્તુત આગમમાં સ્વસમય, પરસમય તથા સ્વ-પરસમય અન્તેની સ્થાપના કરી છે. સંગ્રહનયની દિષ્ટિએ જ્યાં જીવમાં એકતાનું પ્રતિપાદન કર્યું છે ત્યાં વ્યવહારનયની દિષ્ટિએ તેમનું જુદાપણું અતાવ્યું છે. સંગ્રહનય અનુસાર ચૈતન્યગુણુની અપેક્ષાએ જીવ એક છે. વ્યવહારનયની દિષ્ટિએ પ્રત્યેક જીવ અલગ-અલગ છે. જેમકે— જ્ઞાન અને દર્શનની દિષ્ટિએ જીવાને છે ભાગમાં વિભકત કરી શકાય છે. ઉત્પાદ-વ્યય અને ક્રીવ્યની દિષ્ટિએ ત્રણ ભાગામાં વિભકત કરી શકાય છે. ચાર ગતિમાં પરિભ્રમણ કરવાની દિષ્ટિએ ચાર ભાગામાં, પારિણામિક આદિ પાંચ ભાવાની દિષ્ટિએ પાંચ ભાગામાં વિભકત કરી શકાય છે. સંસારમાં સંક્રમણુના સમયને પૂર્વ પશ્ચિમ ઉત્તર દિશ્લણ ઉર્ધ્વ અધિ આ છ દિશાઓમાં ગમન કરવાની દિષ્ટિએ છ ભાગામાં વિભકત કરી શકાય છે. સ્યાદ્ અસ્તિ, સ્યાદ્ નાસ્તિ, સ્યાદ્ અસ્તિનાસ્તિ, સ્યાદ્ અવકતવ્ય સ્યાદ્ અસ્તિનાસ્તિ અવકતવ્ય પ્રમાણે સપ્તભંગીની દિષ્ટિએ તે સાત ભાગામાં વિભકત કરી શકાય છે. આઠ કર્મોની દિષ્ટિએ તેને આઠ ભાગામાં, નવ પદાર્થ (તત્ત્વ)માં પરિણુમન કરવાની ક્ષમતાની અપેક્ષાએ તેને નવ ભાગામાં વિભકત કરી શકાય છે. પૃથ્વી, પાણી, અગિન, વાયુ, પ્રત્યેક વનસ્પતિ, સાધારણ વનસ્પતિ, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિયની દિષ્ટિએ તે દશ ભાગામાં વિભકત કરી શકાય છે.

આ પ્રમાણે સ્થાનાંગમાં પુદ્દગલ વગેરેની એકત્વ તથા બેથી દશ સુધીની પર્યાયાનું વર્જુન છે. પર્યાયાની અપેક્ષાએ

૧ કષાય પાહુડ ભા. ૧, પૃ. ૧૨૩

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

એક તત્ત્વ અનંત ભાગામાં વિભકત થઈ શકે છે અને દ્રવ્યની અપેક્ષાએ અનંત ભાગ એક તત્ત્વમાં સમાઇ શકે છે. આ અભેદ અને ભેદની વ્યાપ્યા પ્રસ્તુત આગમમાં જોઇ શકાય છે.



### ૪ – સમવાયાંગ

સમવાયાંગનું દ્વાદશાંગીમાં ચાેશું સ્થાન છે. સમવાયાંગની વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે આમાં છવ, અછવ વગેરે પદાર્થ-તત્ત્વોના પરિંચ્છેદ અથવા સમવતાર છે તેથી પ્રસ્તુત આગમનું નામ સમવાય અથવા સમવાઓ છે. કિંગુંબર શ્રન્થ ગાેમ્મટસારના અભિમતાનુસાર આમાં છવાદિ પદાર્થીના સાદશ્ય સામાન્યથી નિર્ણય લેવામાં આવ્યો છે તેથી આનું નામ સમવાય પડ્યું છે. <sup>ર</sup>

નંદી સુત્રમાં સમવાયાંગની વિષયસૂચિ આ પ્રમાણે પ્રાપ્ત ઘાય છે.

- (१) छव, अछव, देाड, अदेाड तथा स्वसमय, परसमयने। समवतार.
- (ર) એકથી લઇને સાે સુધીની સંખ્યાના વિકાસ.
- (૩) દ્વાદશાંગી ગણિપિટકના પરિચય.<sup>૩</sup>

સમવાયાંગમાં વસ્ત્રવાયની જે ચિષય-સૂચિ આપવામાં આવી છે તે આ પ્રમાણે છે-

- (૧) જીવ, અજીવ, લાેક, અલાેક, સ્વસમય અને પરસમયના સમવતાર. (૨) એકથી સા સંખ્યા સુધીના વિકાસ.
- (૩) દ્વાદર્શાંગી ગણિપિટકનું વર્જીન. (૪) આહાર (૫) ઉચ્છવાસ (६). લેશ્યા (૭) આવાસ (૮) ઉપપાત (૯) ચ્યવન
- (१०) अवगा ६ (११) वेहना (१२) विधान (१३) अपयोग (१४) येगा (१५) धन्द्रिय (१६) क्षाय (१७) येगि
- (૧૮) કુલકર (૧૯) તીર્થ કર (૨૦) ગણધર (૨૧) ચક્રવર્તા (૨૨) અલદેવ-વાસુદેવ.

અને વિષય-સૂચીઓનું અધ્યયન કરવાથી આ હંકીકત સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાત થાય છે કે નંદીની સૂચિ સંક્ષિપ્ત છે અને સમવાયાંગની વિસ્તૃત છે. સંક્ષિપ્ત અને વિસ્તૃત અને વિસ્તૃત અને ત્રિસ્તૃત અને ત્રિસ્તૃત અને ત્રિસ્તૃત અને ત્રિસ્તૃત અને છે. નંદી અને સમવાયાંગમાં એકસા સુધી એકોત્તરિકા વૃદ્ધિ થાય છે એવા સ્પષ્ટ નિર્દેશ છે. પરંતુ તેમાં અનેકાત્તરિકા વૃદ્ધિના ઉલ્લેખ થયા નથી. નંદીયૂર્લ્યુ, નંદી હરિભદ્રીયા વૃત્તિ, નંદીમલયગિરિવૃત્તિ આ ત્રલ્યુમાં પણ અનેકાત્તરિકા વૃદ્ધિના કાઇ નિર્દેશ નથી. સમવાયાંગની વૃત્તિમાં આચાર્ય અભયદેવે અનેકાત્તરિકા વૃદ્ધિના ઉલ્લેખ કર્યો છે, તેમના અભિમતાનુસાર સા સુધી એકાત્તરિકા વૃધ્ધિ થાય છે અને ત્યાર પછી અનેકાત્તરિકા વૃદ્ધિ થાય છે. પ અથી એમ પરિજ્ઞાત થાય છે કે સમવાયાંગના વિવરશ્વના આધારે વૃત્તિકારે આ ઉલ્લેખ કર્યો નથી પરંતુ સમવાયાંગમાં જે પાઠ મળે છે તેને આધારે તેમણે આ વર્લુન કરેલ છે.

સમિતિ - સમ્યક્ અવેત્યાધિકયેન અયનમય: - પરિચ્છેદો જીવાજીવાદિ -વિવિધ પદાર્થસાર્થસ્ય યસ્મિન્નસૌ સમવાય:, સમવયન્તિ વા - સમવસરન્તિ સમ્પિલન્તિ નાનાવિધા આત્યાદયો ભાવા અભિધેયતયા યસ્થિન્નસૌ સમવાય ઈતિ.
 — સમવાયબૃત્તિ, પત્ર ૧

૨ "સં - સંગ્રહેણ સાદશ્યસાયાન્યેન અવેયંતે જ્ઞાયન્તે જીવાદિપદાર્થા દ્રવ્યકાલભાવનામાશ્રિત્ય અસ્મિન્નિતિ સમવાયાંગમ્

<sup>–</sup> ગામ્મટસાર, જીવકાષ્ડ જીવપ્રબાધિની ટીકા, ગા. ૩૫૬

<sup>3</sup> સે કિંતાં સમવાએ ? સમવાએ ણં જીવા સમાસિજજીત, અજીવા સમાસિજજીત જીવાજીવા સમાસિજજીત. સસમએ સગ્રાસિજજઈ, પરસમએ સમાસિજજઈ, સસમય - પરસમએ સમાસિજજઈ. લોએ સમાસિજજઈ, અલેએ સમાસિજજઈ, લેટ્યાલેએ સમાસિજજઈ, લેટ્યાલેએ સમાસિજજઈ, સમવાએણં એગાઈયાણં એગુત્ત્તરિયાંણં ઠાણસયં - નિવડ્ઢયાણં ભાવાણં પરૂવણા આઘવિજજઈ, દુવાલસવિહસ્સ ય ગણિપિડગસ્સ પલ્લયએ સમાસિજજઈ.

૪ સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક સમવાય સુત્ર ૯૨

ય ચ શબ્દસ્ય ચાન્યત્ર સમ્બન્ધાદેકોત્તરિકા અનેકોત્તરિકા ચ, તત્ર શતં યાવદેકોત્તરિકા પરતાેડનેકોત્તરિકેતિ – સમવાયાંગ વૃત્તિ, પત્ર ૧૦૫.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પાં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અહીં પ્રશ્ત એ શાય છે કે નન્દીસૂત્રમાં જે સમવાયાંગના પરિચય આપવામાં આવ્યા છે, તો પરિચયથી વર્ત-માનમાં ઉપલબ્ધ સમવાયાંગ શું ભિન્ન છે? બીજો પ્રશ્ન એ છે કે વર્તમાનમાં જે સમવાયાંગ છે તે દેવર્દ્ધિગણિક્ષમા-શ્રમણુની વાચનાના છે? જો એમ હાય તાે સમવાયાંગના બન્ને વિવરણામાં અંતરતું કારણ શું છે?

ઉત્તરમાં નિવેદન એ છે કે નન્દીમાં સમવાયાંગનું જે વિવરણ છે તેમાં અન્તિમ વર્ણન દ્રાદશાંગીનું છે. પરંતુ વર્તમાનમાં જે સમવાયાંગ છે તેમાં દ્રાદશાંગીથી આગળ અનેક વિષયે। પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યા છે તેથી નન્દીગત સમવાયાંગના વિવરણથી આ આકારની દૃષ્ટિએ તદ્દન ભિન્ન છે.

બીજા પ્રશ્નના નિર્ણાયકરૂપથી ઉત્તર આપવા કઠણ છે; તથાપિ એમ કહી શકાય છે કે આગમાની વાચનાએ! અનેક થઇ છે. આચાર્ય અલયદેવસૃશ્એિ સમવાયાંગની ખુહદ વાચનાના ઉલ્લેખ પાતાની વૃતિમાં કર્યો છે. આથી એવા અનુમાન સહેજે કરી શકાય છે કે નન્દીમાં જે સમવાયાંગના પશ્ચિય આપ્યા છે તે લઘુવાચનાની દ્રાંષ્ટિએ આપ્યા હોવા ત્રીક્રોએ.

ગમવાયાંગના પરિવર્ધિત ત્યાકારના સંબંધમાં વિજ્ઞાએ છે અનુમાના કર્યા છે. તે અનુમાન કર્યા સુધી સત્ય છે તે નિશ્ચિતરૂપથી કહી શકાતું નથી.

- (૧) વર્તામાન ઉપલબ્ધ સમવાયાંગ દેવર્હિંગણીની વાચનાથી પૃથક્ છે.
- (૨) અથવા દ્વાદશાંગી પછીના અશા દેવર્જિંગણીના સંકલન પછી આમાં ઉમેરવામાં આવ્યા છે.

જો પ્રસ્તુત સમવાયાંગ પૃથક વાચનાના હાય તેા આ સંબંધમાં કંઇ ને કંઇ અનુશ્રુતિ અવશ્ય મળવી જોઇતી હતી. જેમ જ્યેષતિષ્કરંડ ગ્રંથ માથુરી વાચનાના છે તેમ. પરંતુ સમવાયાંગના સંબંધમાં એવી કાેઇ અનુશ્રુતિ નથી તેથી પહેલા અનુમાન અરાબર નથી.

ખીજ અનુમાનના સંબંધમાં નિવેદન છે કે લગવતી સૂત્રમાં કુલકર અને તીર્શંકર આદિના પૂર્ણ વિવરણ માટે સમવાયાંગના અન્તિમ લાગને જોવાનું સૂચન કરવામાં આવ્યું છે. એજ પ્રમાણે સ્થાનાંગ સૂત્રમાં પણ અલદેવ-વાસુદેવના પૂર્ણ વિવરણ માટે સમવાયાંગના અન્તિમ લાગને અવલાકનાર્થ સૂચન કરવામાં આવ્યું છે. આથી સ્પષ્ટ પ્રતીત થાય છે કે સમવાયાંગમાં જે પરિશિષ્ટના લાગ છે તે દેવધિંગણી ક્ષમાશ્રમણના વખતમાંજ જોડવામાં આવ્યા છે. આ એક અન્વેષણના વિષય છે કે દેવિદિગણી ક્ષમાશ્રમણ કે જે આગમાના સંકલનકર્તા છે, તેમણે સમવાયાંગ અને નન્દીમાં સમલાયાંગનું વિવરણ છે પ્રકારે શા માટે કર્યું હશે?

પૂર્વ પૃષ્ઠામાં અમે વિભિન્ન વાચનાઓના સંબંધમાં પ્રકાશ પાડ્યા છે. અનેક વાચનાઓ થયેલ હાવાથી અનેક વાચનાન્તર પણ પ્રાપ્ત થાય છે. એવા સંભવ છે કે આ વાચનાન્તર વ્યાખ્યાંશ અથવા પરિશિષ્ટ ઉમેરવાથી થયા હાય. વિદ્વઃનાએ એવી કલ્પના કરી છે કે સમવાયાંગમાં દાદશાંગીના ઉત્તરવર્તા જે લાગ છે તે તેનું પરિશિષ્ટ છે. પરિશિષ્ટનું વિવરણ ન-દીની સ્વચિમાં આપ્યું નથી. સમવાયાંગના પરિશિષ્ટ લાગમાં ૧૧ પદાના જે સંક્ષેપ છે તે કઇ દિષ્ટિએ આમાં સંલગ્ન કરેલ છે તે પણ વિદ્વાન પાઠકા માટે વિચારણીય પ્રક્ષ છે.

સમવાયાંગના વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ પાઠ ૧૬૬૭ શ્લાક પરિમાણ છે. આમાં સંખ્યાના ક્રમથી પૃથ્વી, આકાશ અને પાતાળ આ ત્રણે લેકોતા જવાદિ સમસ્ત તત્ત્વેતના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવની દરિએ એકથી લઇને કાટાનુકોટિ સંખ્યા સુધીના પરિચય આપ્યા છે. તેમજ આમાં આધ્યાત્મિક તત્ત્વ, તીર્ધ કર, ગણધર, ચક્રવર્તા અને વાસુદેવાથી સંખંધિત વર્ણનની સાથે ભૂગાળ-ખગાળ આદિ સામગ્રી સંકલિત કરવામાં આવી છે. સ્થાનાંગની જેમ સમવાયાંગમાં પણ સંખ્યાના ક્રમથી વર્ણન છે. કાઇ કાઇ સ્થળે તે રીલી મૂકીને લેકાલેકનું વર્ણન પણ કર્યું છે.

૧ ભાગવનીસૂત્ર શ. ૫, ઉ. ૫

ર સ્થાનાંગ ૯ – ૧૯ – ૨૦

૩ અંગસુત્તાણિ ભા. ૧, ભૂચિકા પૃ. ૪૦–૪૪

## प्रथ गुरुदेव કવિવर्ध पं. नान्यक्ट्रका महाराज कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

સમવાયાંગમાં દ્રવ્યની દૃષ્ટિએ જીવ, પુદ્ગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ આદિતું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. ક્ષેત્રની દૃષ્ટિએ લાેક, અલાેક, સિદ્ધશિલા આદિતું વર્ણન કર્યું છે. કાળની દૃષ્ટિએ સમય, આવલિકા, મુહૂર્ત આદિથી માંડીને પહેરાપમ, સાગરાપમ, ઉત્સિપિણી, અવસર્પિણી અને પુદ્ગલ પરાવર્તન તેમજ ચાર ગતિના જીવાની સ્થિતિ વગેરે પર ચિંતન કરવામાં આવ્યું છે. તથા ભાવની દૃષ્ટિએ જ્ઞાન, દશેન, વીર્ય આદિ જીવના ભાવાનું વર્ણન છે તેમજ વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ આદિ અજીવ ભાવાનું વર્ણન પણ કરવામાં આવ્યું છે.

સમવાયાંગના પ્રથમ સમવાયમાં જીવ, અજીવ, આદિ તત્ત્વાનું પ્રતિપાદન કરતાં અતાવ્યું છે કે સંગ્રહનયની દબ્દિએ આત્મા, લાેક, ધર્મ, અધર્મ આદિ એક – એક છે. ત્યાર પછી એક લાખ યાેજનની લંબાઇ પહાેળાઇવાળા જંખૂદીપ, સર્વાર્ધસિદ્ધ વિમાન, એક સાગરની સ્થિતિવાળા નારકી તેમજ દેવાદિનું વિવરણ આપ્યું છે.

ખીજા સમવાયમાં છે પ્રકારના દંડ-અર્થદંડ, અનર્થદંડ, છે પ્રકારના બંધ−રાગળન્ધ, દેષળન્ધ. આ પ્રમાણું છે છે વસ્તુઓના ઉલ્લેખ છે.

ત્રીજ સમવાયમાં ત્રણ દંડ – મન, વચન અને કાયા, ત્રણ શલ્ય, ત્રણ ગારવ, ત્રણ પ્રકારની વિરાધના આદિનું વર્ણન છે.

ચેત્થા સમવાયમાં ચાર ક્યાય, ચાર ધ્યાન, ચાર વિક્રથા, ચાર સંજ્ઞા, ચાર અંધ, ચાર પલ્યોપમ તથા ચાર સાગરાપમ આયુષ્યવાળા નારકી અને દેવાના ઉલ્લેખ છે.

પાંચમા સમવાયમાં પાંચ કિયા, પાંચ મહાવત, પાંચ કામગુણ, પાંચ આસ્ત્રવ, પાંચ સંવર, પાંચ સમિતિ, પાંચ અસ્તિકાય આદિનું નિરૂપણ છે.

છઠા સમવાયમાં છ લેશ્યા, ષડ્છવનીકાય, છ આદ્યાતપ, છ આલ્યાંતર તપ આદિના ઉલ્લેખ છે. પ્રસ્તુત સમવાયને અન્તે અતાવ્યું છે કે સ્વયંભૂ, સ્ત્રયંભૂષણ, દોષ, સુદોષ આદિ ૨૦ દેવાના વિમાનાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ է સાગરા-પમની છે. આ દેવા է માસના અન્તરે આદ્યા તથા આલ્યન્તર ધાસા-છવાસ લે છે. તેમને է હજાર વર્ષ વીત્યા પછી આહારની ઇચ્છા જાગૃત થાય છે.

સાતમા સમવાયમાં સાત પ્રકારના લયસ્થાન, સાત સમુદ્ધાત આદિનું વર્જીન છે લગવાન મહાવીરનું શરીર સાત રતિન (મુંઢા હાથ) પ્રમાણ ઊંચું હતું વિગેરે.

આઠમાં સમવાયમાં આઠ મદસ્થાન, આઠ પ્રવચન – માતા, આઠ સમયમાં કેવળી સમુદ્ધાત, ભગવાન પાર્ધના આઠ ગણુ અને આઠ ગણુધરાના ઉલ્લેખ છે.

નવમા સમવાયમાં નવ પ્રદ્માચર્યગુપ્તિ, આચારાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના નવ અધ્યયનાના નામનિર્દેશ કરવામાં આવેલ છે. ભગવાન પાર્શ્વનાથના શરીરની ઊંચાઇ નવરતિન (મૃંઢા હાથ) પ્રમાણ હતી. વિગેરે.

દસમા સમવાયમાં જ્ઞાનવૃદ્ધિ માટે અનુકૂળ એવા મૃગશિર, આર્દ્રા, પુષ્ય, પૂર્વા ફાલ્ગુની, પૂર્વાષાઢા, પૂર્વાભાદ્રપદ્ધ, મૂળ, આવ્લેષા, હસ્ત અને ચિત્રા આ ૧૦ નક્ષત્રાના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે. વગેરે.

અગિયારમાં સમવાયમાં અગિયાર ઉપાસક પડિમાએ તેમજ અન્ય અનેક વસ્તુએ તું વર્ણન છે.

ખારમાં સમવાયમાં ખાર લિક્ષુ પડિમા ઉપરાંત અન્ય અનેક બાબતના ઉલ્લેખ છે.

તેરમાં સમવાયમાં નાશ પામેલા પ્રાણાસુપૂર્વની ૧૩ વસ્તુ અને ૧૩ પ્રકારના ચિકિત્સાસ્થાનાનું વિશ્લેષણ છે.

ચીકમાં સમવાયમાં ૧૪ ભૂતચામ, ૧૪ પૂર્વ, લગવાન મહાવીરના ૧૪ હજાર શ્રમણ આદિનું વર્ણન છે.

પંદરમા સમવાયમાં વિલુપ્ત થયેલ વિદ્યાનુપ્રવાદ પૂર્વની પંદર વસ્તુઓ તથા અન્ય વિષયાનું વિશ્લેષણ છે.

સાળમા સમવાયમાં આત્મપ્રવાદ પૂર્વની સાળ વસ્તુઓનું વર્ણન છે.

સત્તરમા સમવાયમાં સત્તર પ્રકારના મરણ તથા સંયમનું વર્ણન છે.

અઢારમા સમવાયમાં શ્રમણાના અઢાર સ્થાનાના ઉલ્લેખ છે.

એાગણીસમા સમવાયમાં ૧૯ તીર્થ કરા ગૃહવાસમાં રહી પછી દીક્ષિત થયાનું અતાવ્યું છે.

## पूज्य गुरुदेव इविवये पं. नानयन्द्रका महाराज कन्म्शनाहि स्मृतिग्रंथ

વીસમા સમવાયમાં પ્રત્યાખ્યાનપૂર્વની ૨૦ વસ્તુએા ઉપર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા છે.

એકવીસમા સમવાયમાં ૨૧ પ્રકારના દાષાના ઉલ્લેખ છે.

આવીસમાં સમવાયમાં દ્રષ્ટિવાદના ૨૨ સૂત્ર, છિન્નછેદ્દનયવાળા ૨૨ સૂત્ર, આજીવકની દ્રષ્ટિએ અચ્છિન્નછેદ નયવાળા ૨૨ સૂત્ર, ગૈરાશિકની દ્રષ્ટિએ ૨૨ સૂત્ર, ચતુર્નથક સ્વસમયની દ્રષ્ટિવાળા ૨૨ સૂત્રેા અતાવવામાં આવ્યા છે.

તેવીસમા સમવાયમાં ભગવાન અજિતનાથ આદિ ૨૩ તીર્થ કરે પૂર્વભવમાં ૧૧ અંગ**ધર** માંડલિક રાજાએ હતા. તેના ઉલ્લેખ છે.

ચાવીસમા સમવાયમાં ૨૪ તીર્ધ કરાને દેવાધિદેવ કહ્યા છે.

પચીસમા સમવાયમાં પાંચ મહાવતોની ૨૫ ભાવનાએ! વગેરે પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે.

છવ્વીસમા સમવાયમાં અલવ્ય જીવને માહનીય કર્મની ૨૮ માંથી ૨૬ પ્રકૃતિઓ સત્તામાં હાય છે એમ બતાવ્યું છે. સત્તાવીસમા સમવાયમાં સાધુના ૨૭ ગુણાનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

અઠયાવીસમા સમવાયમાં માેહનીય કર્મની ૨૮ પ્રકૃતિએ। તેમજ મતિજ્ઞાનના ૨૮ લેદો ઉપર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા છે.

એાગણુત્રીસમા સમવાયમાં ૨૯ પાપશ્રુત અતાવ્યા છે. અવાડ, ભાદ્રપદ, કારતક, પાવ, ફાગણ અને વૈશાખ આ છ મહિનાના ૨૯ દિવસા હાય છે એમ અતાવ્યું છે.

ત્રીસમા સમવાયમાં મહા માહનીય કર્મબંધના ૩૦ કારણા ખતાવ્યા છે.

એકત્રીસમા સમવાયમાં સિદ્ધોના ૩૧ ગુણાનું વર્ણન છે. ખત્રીસમા સમવાયમાં ૩૨ યાગસંથક અને ૩૨ ઇન્દ્ર વગેરે ખતાવ્યા છે. તેત્રીસમા સમવાયમાં ૩૩ પ્રકારની આશાતના, ચાત્રીસમામાં ૩૪ અતિશય, પાંત્રીસમામાં તીર્થ કરની વાણીના ૩૫ અતિશયો ખતાવ્યા છે. છવ્યીસમામાં ઉત્તરાધ્યયનના ૩૬ અધ્યયના, સાઠત્રીસમામાં લ. કુંશુનાયના ૩૭ ગણ અને ૩૭ ગણુધર, આઠત્રીસમામાં લ. પાર્ધનાયની ૩૮ હતાર શ્રમણ્યો, એલગણુચાલીસમામાં લ. નિમનાયના ૩૯૦૦ અવધિજ્ઞાની, ચાલીસમામાં લ. અરિષ્ટનેમિની ૪૦ હતાર શ્રમણીએ! ખતાવેલ છે.

એકતાલીસમા સમવાયમાં ભ. નિમતાયની ૪૧ હજાર શ્રમણીએ!, ખેતાલીસમામાં નામકર્મના ૪૨ લેઠ અને ભ. મકાવીર ૪૨ વધાયી કંઈક અધિક સમય સુધી શ્રમણપર્યાય પાળીને સિદ્ધ, ભુધ્ધ, મુકત થયા. તેતાલીસમામાં કમેવિપાકના ૪૩ અધ્યયના, ચુમાલીસમામાં ઋષિભાષિતના ૪૪ અધ્યયના, પીસ્તાલીસમામાં માનવક્ષેત્ર, સીમંતક નરકા-વાસ, ઉડુ વિમાન અને સિધ્ધશિલા આ ચાર ને ૪૫ લાખ યાજન વિસ્તારવાળાં ભતાવ્યાં છે. છેતાલીસમામાં ભાદ્મીલિપિના ૪૬ માતૃકાક્ષર, સુડતાલીસમામાં સ્થવિર અગિનભૂતિના ૪૭ વર્ષ સુધી ગૃહવાસમાં રહેવાનું વર્ણન છે. અડતાલીસમામાં લ. ધર્મનાયના ૪૮ ગણુ અને ૪૮ ગણુધર, ઓગ્રણપચાસમામાં તેઇન્દ્રિય જવાની ૪૯ અહારાત્રની સ્થિતિ, પચાસમા સમવાયમાં લ. સુનિસુત્રતની ૫૦ હજાર શ્રમણીએ! હતી વિ. નું વર્ણન કરેલ છે.

એકાવનમા સમવાયમાં નવ છહારાર્ય અધ્યયનના પર ઉદ્દેશનકાળ, આવનમામાં મેહનીય કર્મના પર નામા અતાવ્યા છે. તેપનમામાં લગ્ મહાવીરના પર સાધુ એક વર્ષની દીક્ષા પછી અનુત્તર વિમાનમાં ગયા તેનું વર્ણન છે. યાપનમામાં ભરત અને ઇરવતમાં અનુક્રમે પ૪–૫૪ ઉત્તમ પુરુષા થયા તથા લ. અશ્પિટનેમિ પ૪ રાત્રિ સુધી છદ્દમસ્ય રહ્યા તથા લ અનંતનાથને પ૪ ગણુ અને પ૪ ગણુધર હતા. પંચાવનમામાં લગવતી મલ્લિ પપ હજાર વર્ષનું આયુ પૂર્ણ કરી સિદ્ધ થયા. છપનમામાં લ. વિમલના પદ ગણુ તથા પદ ગણુધરા હતા. સત્તાવનમામાં મલ્લિલગવતીના પ૭ સા મનઃ પર્યવજ્ઞાની હતા. અઠાવનમામાં જ્ઞાતાવરણીય, વેદનીય, આયુષ્ય, નામ અને અન્તરાય આ પાંચ કર્મોની પ૮ ઉત્તર પ્રકૃતિએા અતાવી છે. ઓગણુસાઠમામાં ચન્દ્ર સંવત્સરની એક ઋતુ પ૯ અહેાલત્રિની હાય છે. સાઠમા સમવાયમાં સૂર્યનું દ૦ મુહૂર્ત સુધી એક મંડળમાં રહેવાના ઉલ્લેખ છે.

www.jainelibrary.org

# પ્જય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

તેનું વર્જુન છે. ચાસઠમામાં ચક્રવર્તીના અહુમૂલ્ય દેજ હારાના ઉલ્લેખ છે. પાંસઠમામાં ગણધર મીર્યપુત્રે દેપ વર્ષ સુધી ગૃહવાસમાં રહીને દીક્ષા ગ્રહણ કરી. છાસઠમામાં લ શ્રેયાંસનાથના દે ગણ અને દે ગણધરા હતા. તેમજ મિતજ્ઞાનની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દેદ સાગરાપત્રની અતાવી છે. સડમઠમા સમવાયમાં એક યુગમાં નક્ષત્રમાસની ગણનાથી દેઉ માસ અતાવ્યા છે. અડસઠમા સમવાયમાં ધાતકીખંડ દ્વીપમાં ચક્રવર્તીની દે૮ વિજય, દે૮ રાજધાનીએ અને ઉત્કૃષ્ટ દે૮ અરિક્ષિતો હોય છે. તેમજ લ. વિમલનાથના દે૮ હજાર શ્રમણા હતા. આગણસીત્તેરમા સમવાયમાં માનવલાકમાં મેરૂ સિવાય દે૯ વર્ષ અને દે૯ વર્ષ ધર પર્વતો છે. સીત્તેરમા સમવાયમાં અષાડ પૂર્ણિમાથી એક માસ અને વીસ સિત્ર વ્યતિત થતાં અને ૭૦ રાત્રિ અવશેષ રહેતાં લ. મહાવીરે વર્ષાવાસ કર્યા તેનું વર્ષન છે. પરંપરાથી વર્ષાવાસના સર્થ સંવત્સરી કરવામાં આવે છે.

એકાતેરમા સમવાયમાં ભ. અજિત અને ચક્કવર્તી સગર ૭૧ લાખ પૂર્વ સુધી ગૃહવાસમાં ઘા અને પછી દીક્ષિત થયા. ભાંતેરમા સમવાયમાં ભ. મહાવીરનું અને તેમના ગણુધર અચક્રભાતાનું ૭૨ વર્ષનું આયુષ્ય ખતાવેલ છે તેમજ ૭૨ કળાઓના પણ ઉલ્કેખ છે. તેાંતેરમામાં વિજય નામના અળદેવ ૭૩ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને સિદ્ધ થયા. યુંમાતેરમામાં ગણુધર અગ્તિભૂતિ ચુમાતેર વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવી સિદ્ધ થયા. પંચાતેરમામાં ભ સુવિધિના ૭૫૦૦ કેવળી હતા. ભ. શીતલ ૭૫ લાખ પૂર્વ અને ભ. શાન્તિ ૭૫ હજાર વર્ષ ગૃહવાસમાં રહ્યા. છેાંતેરમામાં વિદ્યુત્કુમાર આદિ ભવનપતિ દેવાના ૭૧–૭૧ ભવના અતાવ્યા છે. સતાતેરમામાં સમ્રાટ ભરત ૭૭ લાખ પૂર્વ સુધી કુમારાવસ્થામાં રહ્યા અને ૭૭ રાજઓની સાથે તેમણે સંયમમાર્ગ શ્રહ્યુ કર્યા. અઠાતેરમામાં ગણુધર અકપિત ૭૮ વર્ષની આયુ પુરી કરી સિદ્ધ થયા. ઓગણુએ સીમામાં છઠી નરકના મધ્યભાગથી છઠા ઘનાદિધની નીચે સુધી ૭૪ હજાર યોજન છે. એ સીમા સમવાયમાં ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ ૮૦ લાખ વર્ષ સુધી સમ્રાટ પદ પર રહ્યા.

એક્યાસીમા સમવાયમાં લ. કુન્શુના ૮૧૦૦ મનઃ પર્યવજ્ઞાની હતા. ખ્યાસીમા સમવાયમાં ૮૨ રાત્રીંએ વ્યતીત થતાં શ્રમણુ લગવાન મહાવીરના જીવ ગર્ભાન્તરમાં લઈ જવામાં આવ્યો હતો. ત્યાસીમા સમવાયમાં લ. શીતલના ૮૩ ગણુ અને ૮૩ ગણુધરા હતા. ચારાસીમામાં લ. ઋષલદેવનું ૮૪ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય, તેમજ લ. શ્રેયાંસનું ૮૪ લાખ વર્ષનું આયુષ્ય હતું. લ. ઋષલદેવનાં ૮૪ ગણુ, ૮૪ ગણુધર અને ૮૪ હજાર શ્રમણું હતા પંચાસીમા સમવાયમાં આચારાંગના ૮૫ ઉદ્દેશનકાળ અતાવ્યા છે. છાસીમા સમવાયમાં લ. સુવિધિના ૮૬ ગણુ અને ૮૬ ગણુધર તથા લ. સુપાર્શ્વના ૮૬૦૦ વાડી હતા. સત્તાસીમામાં જ્ઞાનાવરણીય અને અંતરાય કર્મને છોડી શેષ છ કર્માની ૮૭ ઉત્તર પ્રકૃતિઓ અતાવી છે. અઠયાસીમામાં પ્રત્યેક સૂર્ય અને ચન્દ્રના ૮૮–૮૮ મહાશ્રહો અતાવ્યા છે. નેવ્યાસીમામાં ત્રીજ આરાના ૮૯ પખવાડિયાં બાકી રહેતાં લ. ઋષલ મોઢ્ય પધાર્યા, લ. શાન્તિને ૮૯ હજાર શ્રમણીએ હતી. નેલું મામાં લ. અજિત અને લ. શાન્તિ આ બન્ને તીર્થ કરીના ૯૦–૯૦ ગણુ અને ૯૦–૯૦ ગણુધરા હતા.

હેવમાં સમવાયમાં ભ. કુન્યુના ૯૧ હજાર અવધિજ્ઞાની શ્રમણા હતા. ૯૨માં સમવાયમાં ગણધર ઇન્દ્રભૂતિ ૯૨ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી મુકત થયા. ૯૩માં સમવાયમાં ભ. અન્દ્રપ્રભના ૯૩ ગણ અને ૯૩ ગણધર હતા. તેમજ ભ. શાન્તિના ૯૩૦૦ અવધિજ્ઞાની શ્રમણા હતા. ૯૪માં સમવાયમાં ભ. અજિતના ૯૪૦૦ અવધિજ્ઞાની શ્રમણા હતા. ૯૫માં સમવાયમાં ભ. પાર્ધના ૯૫ ગણ અને ૯૫ ગણધરા હતા. તેમજ ભ. કુન્યુનું ૯૫ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય હતું. ૯૬માં સમવાયમાં પ્રત્યેક ચક્રવર્તાને ૯૬ કરાડ ગામ હાય છે. ૯૭માં સમવાયમાં આઠ કર્મોની ૯૭ ઉત્તર પ્રકૃતિઓ છે. ૯૮માં સમવાયમાં રેવતીથી જયેષ્ઠા પર્યન્ત ૧૯ નક્ષત્રોના ૯૮ તારાઓ છે. ૯૯માં સમવાયમાં મેરૂ પર્વત પૃથ્વીથી ૯૯ હજાર યોજન શેંચા છે. ૧૦૦માં સમવાયમાં ભ. પાર્ધનું તેમજ ગણધર સુધર્માનું આયુષ્ય ૧૦૦ વર્ષનું હતું. આ પ્રમાણે વર્ણન કરેલ છે.

સોમા સમવાયની સંખ્યા પછી અનુક્રમે ૧૫૦–૨૦૦-૨૫૦–૩૦૦–૩૫૦–૪૦૦-૪૫૦–૫૦૦ યાવત્ ૧૦૦૦, ૧૧૦૦થી ૨૦૦૦ અને પછી ૧૦૦૦૦ થી ૧ લાખ. ૧ લાખથી ૮ લાખ અને કરાડની સંખ્યાવાળી વિભિન્ન વસ્તુઓનું તેમની સંખ્યા અનુસાર જુદા જુદા સમવાયામાં સંકલનાત્મક વિવરણ આપ્યું છે.

## प्रथ गुरुहेव हविवय पं. नान्यक्ट्रकु सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

કાેટિ (કરાેડવાળા) સમવાયમાં ભા મહાવીરના તીર્થં કર ભવથી પહેલાં છઠા પારિલના ભવમાં એક કરાેડ વર્ષનું શ્રામણ્ય પર્યાય અતાવ્યું છે. ત્યાર પછી કાેટા કાેટિ સમવાયમાં ભા ઋષભથી ભા મહાવીર સુધીની વચ્ચેનું અંતર એક કાેટા કાેટિ સાગર અતાવ્યું છે. ત્યારખાદ દ્વાદશાંગીના ગાંધાપિટક નામથી પરિચય આપ્યા છે. તત્પશ્ચાત્ સમવસરઘનું વર્ણન છે. જંબૃદ્ધીપના ભરતક્ષેત્રની ઉત્સર્ષિણી-અવસર્પિણીના કુલકરાનું વર્ણન છે, તેમજ વર્તમાન અવસર્પિણીના કુલકર અને તેમની પત્નીઓનું વર્ણન છે. તદનન્તર વર્તમાન અવસર્પિણી કાળના ૨૪ તીર્થં કરાેનું સંદેષપમાં મહત્ત્વપૂર્ણ વિવરણ આપ્યું છે. તીર્થં કરાે સિવાય તેમના માતાપિતાના નામ, તીર્થં કરાેના પૂર્વભવાના નામ, તેમની શિબિકાએક, જન્મસ્યાના, દેવદુષ્ય, દીક્ષા, સાથી, દીક્ષાતપ, પ્રથમ ભિક્ષા પ્રદાન કરનાર, પ્રથમ ભિક્ષા તથા મળેલા પદાર્થ, તેમના ચત્યવૃક્ષા તથા તેમની ઊચાઇ, તેમના પ્રથમ શિષ્ય તથા શિષ્યાઓ-આ બધી આખતાનું વિવરણ આપવામાં આવ્યું છે. તેમજ ચક્રવર્તી, અલદેવ, વાસુદેવના પરિચય પણ આપ્યા છે. પ્રતિવાસુદેવેલના નામ આપ્યા છે. પરંતુ તેમને મહાપુરુષાની હરાળમાં ગણ્યા નથી.

ત્યાર બાદ જંબૂદ્ધીપના ઐરવત ક્ષેત્રના તીર્થં કર, ભરત ક્ષેત્રમાં થનારા આગામી ઉત્સર્પિણી કાળના કુલકર, ઐરવતના દશ કુલકર તથા ભરત અને ઐરવતના આગામી ઉત્સર્પિણી કાળમાં થનારા ૨૪ તીર્થં કર, ચક્રવર્તી, બળદેવ તથા વાસુદેવના સંબંધમાં જ્ઞાતવ્ય ખતાવેલ છે. તેમજ પ્રતિવાસુદેવના નામાના નિર્દેશ કર્યો છે. સૂત્રના અન્તમાં પ્રસ્તુત સૂત્રની સંક્ષેપમાં વિષયસૂચિ પણ આપેલ છે.

આ પ્રમાણે આપણે જોયું કે સમવાયાંગમાં જિજ્ઞાસુ સાધકા માટે તથા અન્વેષણકર્ત્તાઓ માટે અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ તથ્યાનું સંકલત કરવામાં આવ્યું છે. વસ્તુવિજ્ઞાન, જૈન સિદ્ધાન્ત તથા જૈન ઇતિહાસની દ્રષ્ટિએ આ સૂત્ર અત્યન્ત મહત્ત્વપૂર્ણ છે.

આધુનિક ચિન્તકા સમવાયાંગમાં વર્ણિત ગણધર ગાતમનું ૯૨ વર્ષનું આયુષ્ય તેમજ ગણધર સુધર્માનું ૧૦૦ વર્ષનું આયુષ્ય વાંચીને એવા તર્ક પ્રસ્તુત કરે છે કે સમવાયાંગની રચના સુધર્માના માણે ગયા પછી થઇ છે. તેમના તર્કના સમાધાનમાં અમે નમ્ર નિવેદન કરવા ઇચ્છીએ છીએ કે આ ગણધરાની સ્થિતિના સંબંધમાં કવાંય ભ્રમ ન થઈ જાય જેથી દેવિહિંગણીક્ષમાશ્રમણે સંકલન કરતી વખતે આમાં ઉમેર્યું છે. શેષ સમવાય તા ગણધરકૃત જ છે જેવું સ્થાનાંગના પરિચયમાં અમે સ્પષ્ટ કર્યું છે.

#### प **लगवती** (व्याण्याप्रज्ञप्ति) सूत्र -

દ્વારશાંગીમાં વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિનું પાંચમું સ્થાન છે. પ્રશ્નોત્તરશૈલીમાં લખાયેલ હાવાથી પ્રસ્તુત આગમનું નામ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ છે. સમવાયાંગ અને નન્દીમાં લખ્યું છે કે વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિમાં ૩૬ હજાર પ્રશ્નોનું વ્યાકરણ (સમાધાન) છે. દિગંબર ગ્રન્થ તત્ત્વાર્થવાર્તિક, ષ્ટું ષ્ટું પ્રણાં કાગમાં લખ્યું છે કે વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિમાં ૬૦ હજાર પ્રશ્નોનું વ્યાકરણ (કથન) છે. આનું પ્રાકૃત નામ વિયાહ પણ્ણતિ' છે. પ્રતિલિપિકારાએ 'વિષાહ પણ્ણતિ' આપ્યું છે. વૃત્તિકાર આચાર્ય અભયદેવે 'વિયાહ પણ્ણતિના અર્થ કરતાં લખ્યું છે કે ગાતમાદિ શિષ્યોને તેમના પ્રશ્નોના ઉત્તરમાં લ. મહાવીરે અત્યુત્તમ વિધિથી વિવિધ વિષયાનું જે વિવેચન કર્યું છે તે સુધર્માસ્વામી દ્રાંશ પાતાના શિષ્ય જંખને પ્રરૂપિત કરવામાં આવ્યું હતું. તે વિશદ વિવેચન જેમાં કરવામાં આવ્યું હોય તે 'વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ' છે. '

www.jainelibrary.org

૧-સમવાયાંગ સૂત્ર– ૯૩. ૨. નન્દી સૂત્ર ૮૫ - ૩. તત્ત્વાર્થવાર્તિક ૧/૨૦. ૪. ષટ્ખંડાગમ ૧, પૃ. ૧૦૧ - ૫. કષાય પાહુડ ૧, પૃ. ૧૨૫ ૬. વિ - વિવિધા આ - અભિવિધિના, ખ્યા - ખ્યાતાનિ ભગવતો મહાવીરસ્ય ગૌતમાદીન વિનેયાન ુ પ્રતિ પ્રશ્નિતપદાર્થપ્રતિપાદનાનિ વ્યાખ્યા: તા: પ્રજ્ઞાપ્યન્તે, ભગવતા સુધર્મસ્વામિના જંભૂનામાનમસ્તિ યસ્યામ્

<sup>(</sup>ખ) વિવાહપ્રજ્ઞપ્તિ— - જેમાં વિવિધ પ્રવાહોની પ્રજ્ઞાપના કરવામાં આવી હોય તે - વિવાહ પણ્ણત્તિ

<sup>(ં</sup>ગ) એવી જ રીતે 'વિલાહ પણ્ણત્તિ' શબ્દની ત્યાખ્યામાં લખ્યું છે કે, 'વિ - બાધા - પ્રજ્ઞપ્તિ' અર્થાત્ જેમાં નિર્ભાધપણે અથવા પ્રમાણથી અબાધિત નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે તે 'વિલાહ પણ્ણતિ' છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અન્ય આગમાની અપેક્ષા પ્રસ્તુત આગમ ઘણું વિશાળ છે. વિષયવસ્તુની દૃષ્ટિએ આમાં વિવિધતા છે. વિશ્વવિદ્યાની એવી કાઇ વાત નથી કે જેની પ્રસ્તુત આગમમાં પ્રત્યક્ષ અથવા પરાક્ષરૂપથી ચર્ચા કરવામાં ન આવી હાય. આ આગમ પ્રત્યે અત્યન્ત શ્રદ્ધા જનમાનસમાં રહી છે. જેના પરિણામ સ્વરૂપે વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિની પંકેલાં 'ભગવતી' એવું વિશેષણ પ્રસુકત થવા લાગ્યું અને સૈકાએથી તેા 'ભગવતી' એવું વિશેષણ આ આગમનું ન રહેતાં સ્વતંત્ર નામ જ થઇ ગયું છે. વર્તમાનમાં વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિની અપેક્ષા 'ભગવતી' નામ વધુ પ્રચલિત છે. મહાયાન બૌદ્ધોમાં પ્રજ્ઞાપારમિતા નામના જે અન્ય છે તેનું પણ તેમનામાં અત્યન્ત મહત્ત્વ છે. તેથી અષ્ટલાહિસિકા પ્રજ્ઞાપારમિતાનું અપર નામ ભગવતી પ્રાપ્ત થય છે. તેમ જૈનાગમામાં ભગવતી પ્રસિદ્ધ છે.

સમવાયાંગમાં ' અતાવ્યું છે કે અનેક દેવતાઓએ, રાજા તથા રાજિ એએ ભગવાનને અનેક પ્રકારના પ્રશ્નો પૂછ્યા. ભગવાને તે ખધા પ્રશ્નાના વિસ્તારથી ઉત્તર આપ્યા, તેમનું આમાં સંકલન છે. આમાં સ્વસમય, પરસમય, જીવ, અજીવ, લેહ, અલેહની વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. આચાર્ય અકલંક ના અભિમતાનુસાર પ્રસ્તુત આગમમાં 'જીવ છે કે નહીં' આવા પ્રકારના અનેક પ્રશ્નોનું નિર્ષણ કરવામાં આવ્યું છે. આચાર્ય વીરસેનનું કથન છે કે વ્યાખ્યા-પ્રદાપ્તિમાં પ્રશ્નેત્તરોની સાથે સાથે લક હજાર છિન્નછેદ નયોથી દ્વાપનીય શુભ અને અશુભનું વર્ણન છે.

પ્રસ્તુત આગમમાં ૧ શ્રુતસ્કન્ધ, ૧૦૧ અધ્યયન, ૧૦ હજાર ઉદ્દેશનકાળ, ૧૦ હજાર સમુદ્દેશનકાળ, ૩૬ હજાર પ્રશ્ન અને તેમના ઉત્તર, ૨૮૮૦૦૦ પદ અને સંખ્યાત અક્ષર છે. વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞખ્તિની વર્ણન પશ્ચિમાં અનંતગમ, અનંતપર્યાય, પરિમિતિત્રસ અને અનંત સ્થાવર આવે છે.

વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિના અધ્યયના શતકના નામથી વિશ્વુત છે. વર્તમાનમાં આના ૧૩૮ શતક અને ૧૯૨૫ ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ૩૨ શતક પૂર્ણ સ્વતંત્ર છે. ૩૩ થી ૩૯ સુધીના સાત શતક ૧૨–૧૨ શતકાના સમવાય છે. ૪૦ મું શતક ૨૧ શતકાના સમવાય છે. ૪૧ મું શતક સ્વતંત્ર છે. અધા મળીને ૧૩૮ શતક થય છે. આમાં ૪૧ મુખ્ય છે, શેષ અવાન્તર શતક છે.

પ્રથમ શતકમાં ચલન આદિ દશ ઉદ્દેશક છે. પ્રારંભમાં નમસ્કાર મંત્ર, છાદ્મી લિપિ તથા શ્રુતને નમસ્કાર કરી મંગળાચરલું કર્યું છે. પ્રશ્નોત્યાનમાં ભગવાન મહાવીર અને ગલુધર ગાતમના સંદ્વેષમાં પરિચય આપ્યા છે. ત્યાર બાદ ચિલિત વગેરે નવ પ્રશ્ન, ર૪ દંડકના આહાર, સ્થિતિ, શ્વાસાચ્છવાસ, કાળના વિચાર, સંવૃત અને અસંવૃત અનગાર અને અસંવિત્તા દેવગતિનું કારલું વગેરે અતાવેલ છે. આ વાત સ્મરલુમાં સખવા યાગ્ય છે કે ભગવાને જીવાના છ નિકાય બતાવ્યા છે. તેમાં ત્રસનિકાયના જીવ તો પ્રત્યક્ષ છે. હવે તો વિજ્ઞાને વનસ્પતિકાયમાં જીવ પ્રત્યક્ષ કરી બતાવ્યા છે પરન્તુ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ અને વાયુ આ ચાર નિકાયામાં જીવ વિજ્ઞાન કાશ સ્ત્રીકૃત થયા નથી. ભગવાન મહાવીર પૃથ્વી આદિ જીવાનું કેવળ અસ્તિત્વ જ માન્યું નથી પરંતુ તેમનું જીવન, આહાર, શ્વાસ, ચેતન્યવિકાસ, સંજ્ઞાએ આદિ વિષયા ઉપર પણ વિસ્તારથી પ્રકાશ પાડયા છે. પૃથ્વીકાયના જીવાના એાછામાં ઓછો જીવનકાળ અન્તર્મુહૂર્તનો છે અને ઉત્કૃષ્ટ જીવનકાળ ૨૨ હજાર વર્ષનો છે. આ જીવા નિશ્ચિત કેમથી શ્વાસ લેતા નથી. કયારેક એક સમયમાં તો કયારેક વધુ સમયમાં લે છે. તેમનામાં આહાર ગ્રહણ કરવાની ઈચ્છા થાય છે. તેઓ પ્રતિપળ - પ્રતિક્ષણ આહાર ગ્રહણ કરે છે તેમનામાં ચેતન્યને પ્રગટ કરનારી સ્પર્શ ઇન્દ્રિય સ્પષ્ટ છે પરન્તુ અન્ય ઇન્દ્રિયા નથી. માનવ જેવી રીતે શ્વાસ લેતી વખતે પ્રાણવાયુ ગ્રહણ કરે છે તેવી રીતે પૃથ્વીકાયના જીવા શ્વાસ લેતી વખતે વાયુની સાથેજ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ અને વનસ્પતિના પૃદ્ગલો પણ ગ્રહણ કરે છે.

૧ સમવાયાંગ સૂત્ર ૯૩

२ - तत्त्वार्धवाति<del>क</del> १/२०.

૩ ક્યાયપાહુડ ભા. ૧, પૃ. ૧૨૫

૪ છિન્નછેદ એ એવી વ્યાખ્યા પહાર્તિ છે કે જેમાં પ્રત્યેક શ્લોક અને સૂત્રની સ્વતંત્ર વ્યાખ્યા કરવામાં આવે છે. તેમજ બીજા શ્લેછો અને સૂત્રોથી નિરપેક્ષ વ્યાખ્યા પણ કરવામાં આવે છે. એવી વ્યાખ્યાપહાર્તિ 'છિન્નછેદનય' ના નામથી ઓળખાય છે.

પ ભગવતી ૧–૧–૩૨

૬ ભગવતી ૯–૩૪–૨૫૩/૨૫૪

## त्यत ग्रेम्हत हिंदार, तं वाषात्रक्षेक महाराख खक्महापाहि रमेंपिणंत

પૃથ્વીની જેમ પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિના જીવા ધાસ લે છે અને આહારાદિ ગ્રહ્ણ કરે છે. આધુનિક વિજ્ઞાને વનસ્પતિના જીવા ઉપર તલસ્પશી અનુશીયન તથા પરિશીલન કરીને તેમના રહસ્યોને પ્રગટ કર્યા છે. પરન્તુ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ અને વાયુના જીવા અગે પર્યાપ્ત શાેધખાળ થઈ નથી. વનસ્પતિ કાેધ અને પ્રેમ પ્રદર્શિત કરે છે. સ્નેહપૂર્ણ સદ્વ્યવહારથી તે પ્રલક્તિ થઇ જાય છે અને ઘૃણાપૂર્ણ દુવ્યવહારથી તે સંકાંચાઇ મ્લાન થઇ જાય છે. વિજ્ઞાનનાં આ પરીક્ષણનું ભગવાન મહાવીરના આ સિદ્ધાંતથી સમર્થન થાય છે. ભગવાને વનસ્પતિમાં પણ દ્રશ સંજ્ઞાએ ખતાવી છે — આહારસંજ્ઞા, ભયસંજ્ઞા, મેથુનસંજ્ઞા, પરિગ્રહસંજ્ઞા, કાેધસંજ્ઞા, માનસંજ્ઞા, માયાસંજ્ઞા, લેાલસંજ્ઞા, લેાકસંજ્ઞા અને એાઘસંજ્ઞા. આ સંજ્ઞાએાનું અસ્તિત્વ હાેવાથી વનસ્પતિ વગેરે તેવાજ વ્યવહાર અસ્પષ્ટપણે કરે છે કે જે વ્યવહાર માનવ સ્પષ્ટરૂપથી કરે છે.

આ પ્રમાણે આવા સેંકડા વિષય પ્રસ્તુત આગમમાં પ્રતિપાદિત છે કે જેમને સામાન્યબુદ્ધિ થદેણ કરી શકતી નથી. કેટલાક વિષયા તેા આધુનિક વિજ્ઞાનમાં પણ નૂતન શાધ દ્વારા ગ્રાહ્ય થઈ ચુકયા છે અને અન્ય કેટલાક વિષય આધુનિક શાધની પ્રતીક્ષામાં છે.

આ શતકમાં છકાય જીવનિકાય ઉપરાંત રવકૃત દુઃખનું વેઠન, ઉપપાતના અસંયત આદિ ૧૩ ખાલ, કાંક્ષામાહ-નીય આદિ ૨૪ દંડકાના આવાસ, સ્થિતિ આદિ સ્થાન, સૂર્યલાક, અલાક, ક્રિયા, મહાવીર અને રાહકના પ્રશ્નોત્તર, લાેકસ્થિતિમાં મશકનું રૂપક, જીવ અને પુદ્દગલના સંબંધમાં છિદ્રવાળી નાેકાનું રૂપક, જીવાદિના ગુરુત્વ- લઘુત્ત્વનાે વિચાર, સામાયિક આદિ પદાના અર્થ, ઉપપાત, વિરહ વગેરે અનેક બાબતાનું વર્ણન છે.

ખીજા શતકમાં ધાસોચ્છવાસના વિચાર, સ્કન્ધક પરિલાજકના લાક અને મરશુ સંખંધી પ્રશ્ન અને લ. મહાવીર દ્વારા તેમના સમાધાન તથા ભગવાનની પાસે તેનું પ્રવર્જિત થવું, તુંગિયાના શ્રાવકા દ્વારા પાર્ધાપત્યાની સાથે પ્રશ્નો-ત્તર, સમુદઘાત, સાત પૃથ્વિએા, ઇન્દ્રિયાના વિચાર, ઉદકગર્લ વિચાર, તિર્ધકમાનુષી ગર્લ, એક જીવના પિતા - યુત્રનુ ઉત્કૃષ્ટ પરિમાણ આદિનું આમાં વર્શન છે.

ત્રીજા શતકમાં તામલી તાપસની ઉત્કૃષ્ટ તપસાધનાનું વર્જુન છે. ચમરેન્દ્રના પૂર્વલવમાં તે પૂર્જુ નામના તાપસ હતા. તેનું સાધર્મ દેવલાકમાં જવું અને શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની શરણમાં આવી પાતાના પ્રાણાને અચાવવા આદિનું વર્જુન છે. ક્રિયા, વિચાર, અનગાર, વૈક્રિય, લાેકપાલ અને તેમના કાર્યાના ઉલ્લેખ છે.

ચાયા શતકમાં ઇશાન લે કપાલ, નૈરચિક ઉપપાત, લેશ્યા, પદ આદિનું નિરૂપણ છે.

પાંચમા શતકમાં નારદપુત્ર અને નિર્શ્વન્થીપુત્રના સંવાદ વગેરે છે.

છઠા શતકમાં વેદનાનું વર્ણન છે. નરકમાં મહાવેદના હોવા છતાં પણ અલ્પનિર્જરા થાય છે અને કેટલાય સ્થાનામાં અલ્પ-વેદના હોવા છતાં મહાનિર્જરા થાય છે. નિર્જરા માટે કર્દ મરાગ અને ખંજનરાગના વસ્ત્રોનું દેષ્ટાન્ત આપ્યું છે. સુકું ઘાસ તથા અગ્નિની જેમ, તેમ જ તપેલા તવા ઉપર પાણીનું ટીપું જેમ ક્ષણમાત્રમાં નષ્ટ થઇ જાય છે તેવીજ રીતે શ્રમણના કર્મા સંયમની સાધના તેમજ તપરૂપી અગ્નિથી નષ્ટ થઇ જાય છે. અલ્પવેદના અને મહાનિર્જરાની દેષ્ટાન્ત સહિત ચાલંગી પ્રસ્તુત કરી છે. મુહૂર્તના ધાસોચ્છવાસ અને કાળમાન આવલિકાથી ઉત્સર્પિણી, અવસર્પિણી સુધીનું વર્ણન છે.

સાતમા શતકમાં આહારક, અનાહારક, કર્મની ગતિ, પ્રત્યાખ્યાનના ભેઠ અને સ્ત્રરૂપ, સાતા-અસાતાના અન્ધના કારણા, મહાશિલાકંટક અને સ્થમ્સલ સંગ્રામનું વર્ણન, વરુણનાગના અભિગ્રહ અને દિવ્ય દેવગતિ આદિનું વર્ણન છે.

આઠમા શતકમાં પુદ્દગલ, આશીવિષ, જ્ઞાનલબ્ધિ, શ્રમણે પાસકના ૪૯ ભાંગા, શ્રાવક અને આજવિક ઉપાસકની સાથે તુલના, ત્રણ પ્રકારના દાન, આચાર્ય આદિના પ્રત્યનીક અને અન્ધ આદિનું વર્ણન છે.

નવમા શતકમાં અસાચ્ચા કેવળી, ગાંગેય અલુગારના ભાંગા, ઋષભકત્તા અને દેવાનંકા બ્રાહ્મણી અને જમાલીના બાંધ આદિનું વર્ણન છે.

કશમાં શતકમાં દિશા, સંવૃત અધિકાર, ઉત્તર, અન્તરદ્વિપ આદિનું વર્ણન છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ **સ્મૃતિગ્રંથ**

અગિયારમા શતકમાં શિવરાજઋષિના ઉલ્લેખ છે. તે હસ્તિનાપુરના નિવાસી હતા. તેમણે દિશાપ્રોક્ષક તાપસાની દીક્ષા શ્રહણ કરી હતી અને ત્યાર પછી તેઓ મહાવીરના શિષ્ય બન્યા હતા. સુદર્શન શેઠે કાળના સંબંધમાં જિજ્ઞાસાએક પ્રસ્તુત કરી અને ભગવાને તેનું સમાધાન કર્યું. મહાબળ તેમજ આલંભિયાના ઇસીભદ્ર પુત્રનું વર્ણન છે. ત્યારબાદ પરિવાજક પુદ્દગલ ભ. મહાવીરની પાસે શ્રમણ બનીને માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે તે આબત પ્રકાશ પાડયા છે.

ભારમા શતકમાં શ્રાવસ્તીના શંખ તથા પાકખલી શ્રાવકાના સામુહિકરૂપથી ખાઇ-પીઇને પાક્ષિક પૌષધ કર્યાના ઉલ્લેખ છે. શ્રમણાપાસિકા જયન્તી ભ. મહાવીરને પ્રશ્ન કરે છે-ભન્તે! જીવ શીઘ ગુરુત્વને કેમ પ્રાપ્ત થાય છે? મહાવીરે ફ્રેરમાબ્યું-જયન્તી! પ્રાણાતિપાત વગેરે ૧૮ દેશોનું સેવન કરવાથી જીવ ગુરુત્વને પ્રાપ્ત થાય છે અને તેમની નિવૃત્તિથી જીવ લઘુત્વને પ્રાપ્ત થાય છે.

જયંતી - ભગવન્! માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાની યાગ્યતા જીવને સ્વભાવથી પ્રાપ્ત થાય છે કે પરિણામથી ?

મહાવીર - માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાની ચાગ્યતા જીવમાં સ્વભાવથી થાય છે, પરિણામથી નહિ.

જયંતી - ભન્તે! છવ સુતા ભલા કે જાગતા ભલા !

મહાવીર – કેટલાક જીવાનું સૂવું સારું છે અને કેટલાક જીવાનું જાગલું સારું છે. જે જીવા અધાર્મિક છે, અધર્મમાં આસકત છે તેમનું સૂવું સારું છે અને જે જીવા ધાર્મિક છે તેમનું જાગલું સારું છે. કારણ કે ધાર્મિક જાગીને ધર્મની પ્રવૃત્તિ કરે છે અને અધાર્મિક જાગીને સ્વયં તથા બીજા જીવા માટે એવી પ્રવૃત્તિ કરે છે કે જેનાથી કર્મબન્ધન થાય છે. વગેરે.

ત્યારપછી રાજા ઉદયન ભ. મહાવીરતું દેશાંખીમાં પદાર્પણ થતાં અત્યન્ત આહલાદપૂર્વાંક દર્શનાથે જાય છે તેનું વર્ણન છે. આ શતકમાં સાત પૃથ્વીએા, પુદ્દગલ પરિવર્ષન ઉપર વિચાર, રૂપી, અરૂપી વિધે ચિન્તન અને લાેક તથા આઠ પ્રકારના અત્માનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

તેરમા શતકમાં સાત પૃથ્વીઓમાં નારકી જીવાની ઉત્પત્તિ, ભવનપતિ, વાલુગ્યન્તર, જ્યાતિથી અને વૈમાનિક દેવાનું વર્લુન, નારકીના આહાર, રાજા ઉદયનની દીક્ષાના વિચાર અને પાતાના પુત્ર અભિચીકુમારના હિતાર્થે કેશીના રાજ્યાભિષેક, અભિચીકુમારનું મન મલિન થવું, સમ્રાટ ફૂલ્કિની પાસે તેનું જવું અને ત્યાર પછી શ્રાવકધર્મ ચહલ કરવા તેમજ આલાચના કર્યા વગર મરીને અસુરયાનિમાં ઉત્પન્ન થવું વગેરે વર્લુન છે. પ્રસ્તુત શતકમાં ભાષા, મન, કાય અને મરલ્ ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે તેમજ કર્મપ્રકૃતિ, શ્રમલ્ની વિક્રિયા અને સમુદ્દ્રલાત ઉપર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યું છે.

ચૌદમા શતકમાં ભાવિતાતમા અભુગાર દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. નૈરયિકાની ગતિ, આયુખન્ધ, ગાતમને કેવળ-જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થવાથી ઉદ્ધિગ્નતા, ભગવાનનું અધ્ધાસન, તેમજ અંબડ પરિવાજકનું વર્ણન છે. તેમજ આ જ શતકમાં કેવળીના જ્ઞાનનું નિરૂપણ પણ કરવામાં આવ્યું છે.

પંકરમાં શતકમાં એાશાલકના વિસ્તારથી પરિચય આપ્યા છે. ગાશાલક લા મહાવીરના બીજા વર્ષાવાસમાં આવે છે અને છ વર્ષ સુધી લગવાનની સાથે એક ગામથી બીજે ગામ વિચરણ કરે છે. તલના છેહને જોઇ તે લગવાન પાસે જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરે છે અને લગવાનના ઉત્તરને સાંલળી તે નિયતિવાદ તરફ આકર્ષિત થાય છે. લગવાન પાસે તેજો-લેશ્યાની પ્રાપ્તિના ઉપાય વિ. પૂછે છે. ત્યાંથી લઇને તેના અંતિમ જીવન અને તેનું સંસાર પરિશ્વમણ અને સંસાર-મુક્તિ સુધીનું સવિસ્તર વર્ષન આપ્યું છે.

સોળમા શતકમાં અ**ધિકરણ, જરા, શોક, અવગ્રહ, શકેન્દ્રની** ભાષા, કર્મ--ક્રિયા વિચાર, નિર્જરાના કારણ, ગંગદેવ, સ્વપ્નવિચાર, ઉપયોગ, લાેક, અલિ ઈન્દ્ર, અ<mark>વધિજ્ઞાન, દિપકુ</mark>માર વગેરેતું વર્ણન *છે.* 

સતરમા શતકમાં રાજા ઉદાયીના હાથીનું વર્ણુન છે. તે મરીને કયાં જશે તેના પણ ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યાે છે. ક્રિયાઓા ઉપર ચિન્તન કરતાં અતાવ્યું છે કે ક્રયા જવાને કેટલી ક્રિયાઓા લાગે છે. આદયિક, ક્ષાયાપશમિક વર્ગેરે ભાવાનું વર્ણુન છે. ધર્મી, અધર્મી અને ધર્માધર્મીનું વર્ણુન કરતાં કહ્યું છે કે જેણે પૂર્ણ પ્રાણાતિપાત આદિ પાપકર્મનું

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રત્યાખ્યાન કર્યું છે તે ધર્મા છે, જેણે પાપકર્મનું પ્રત્યાખ્યાન કર્યું નથી તે અધર્મી છે, અને જેણે કંઇક ત્યાગ કર્યો છે અને કંઇકના ત્યાગ કર્યો નથી તે ધર્માધર્મી છે. એવી જ રીતે જીવના પંડિત, બાલ અને બાલપંડિત લેઠ કર્યા છે. શૈકેશી અવસ્થાને પ્રત્યા અત્યારતી નિષ્કંપતા. ચાલવાના (કંપતના) પ્રકાર, સંવેગ અદિ ધર્મનું અન્તિમ ફલ માલ બતાવ્યું છે. આત્મા તેમજ સ્પષ્ટ ક્રિયાના સંખંધમાં કહ્યું છે કે આત્મા દર્મ દ્રારા (અપ્યરહ્યુ દ્રારા) સ્પષ્ટ કરાય છે. દુ:ખ અને સુખ આત્મકૃત છે, પરકૃત છે કે ઉસયકૃત છે? ભગવાને કહ્યું – દુ:ખ આત્મકૃત છે, પરકૃત નથી કે નથી ઉમયકૃત. ઈશાનેન્દ્રની સુધર્મસભાનું વર્ણન કર્યું છે તેમજ ઉર્ધ્વલાકના પૃથ્વીકાયિક, અપકાય, વાયુકાય અદિ જીવાના મરણસસુદ્ધાતનું વર્ણન છે. એજ પ્રમાણે નાગકુમાર, સુવર્ણકુમાર, વિશુતકુમાર, વાયુકુમાર અને અગ્નિકુમારના દેવાનું વર્ણન છે.

અઢારમા શતકમાં જીવ પ્રથમ છે કે અપ્રથમ? તે વિષે વિચર કરી ૨૪ કંડક અને સિદ્ધજીવાના સંબંધમાં કથન કરવામાં આવ્યું છે. તેમજ સલેશી, ધાેગ, ઉપયોગ આદિના પ્રથમ અપ્રથમ, અને ચરમ-અચરમ સંબંધમાં પ્રકાશ પાડવામાં અ.વ્યા છે. શકેન્દ્રના પૂર્વભવનું વર્ણન કરતાં કાર્તિક શેઠના પ્રસંગ વર્ણવ્યા છે. તેઓ તીર્થ કર ભ. સુનિ-સુવતના સમયમાં થયા. તેમણે ભ. મુનિસુવતના ઉપદેશ સાંભળી વૈરાગ્ય ભાવનાથી ઉત્પ્રેરિત થઇ એક હજાર આઠ શ્રેષ્ડિએન સાથે દીક્ષા ગ્રહણ કરી, અને ઉગ તપ કરી અન્તે એક માસની સંક્ષેખના કરી આયુષ્ય પૂર્ણ કરી શકેન્દ્ર થયા છે. તેમજ આ શતકમાં માકંદી પુત્રા સ્થવિરાથી પ્રશ્ન કરે છે કે પૃથ્વીકાયના જીવા મનુષ્ય થઇને સુકત થશે ? ભગવાને કહ્યું છે કે તેઓ મુકત થઈ પણ શકે છે. દ્રવ્ય અને ભાવભન્ધ ઉપર ચિન્તન કરી પાપકર્મના ભેક ઉપર પણ પ્રકાશ પાડવામાં અ વ્યા છે. પ્રાણાતિપાત, પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ, જીવ, લાેગ, કૃતાદિ યુગ્મચતુષ્ક, દેવની સુન્દરતા અસુન્દરતા, મહાકર્મ – અલ્પકર્મ, વિકુર્વણા, સરલ અથવા વકુ, નિશ્ચય અને વ્યવહારની દૃષ્ટિએ ગાળમાં કેટલા વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ હોય છે, ભ્રમરમાં કેટલા વર્જ્ય – ગાંધાદિ હોય છે? પરમાણ અને સ્ક્રન્ધમાં કેટલા વર્જ્યાદિ હોય છે વગેરે પ્રશ્નોનું સમાધાન કરવામાં આવ્યું છે. કેવળી ભગવાનમાં યક્ષ પ્રવેશી શકે કે નહિ ? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં અતાવ્યું કે ન પ્રવેશી શકે ? ઉપધિના કર્મ, શરીર અને ખાહા લંડાપકરણ એમ ત્રણ પ્રકાર બતાવ્યા છે. તેવી જ રીતે પરિશ્રહના પણ ત્રણ પ્રકાર અતાવ્યા છે. મન, વચન અને કાયાના યાગને કાઈ એક પદાર્થમાં સ્થિર કરવા તે પ્રણિધાન છે. તે ચાવીસે ઢંડકમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. તેના ઉપર વિચાર કરવામાં આવેલ છે. મહુક શ્રાવક કે જે ઘણા જ પ્રતિભાસંપન્ન હતા અને જેના અકાટ્ય તર્કોએ અત્યતીર્થિકાને નિરૂત્તર અનાવી દીધા હતા તેનું વર્ણન છે. વૈક્રિયથી બનાવેલા હજારા શરીરમાં એક જ આત્મા હાય છે. દેવાસુર સંગ્રામ, તેમજ સાધુના પગમાં કચરાઇ કાઇ ફૂકડા કે જીવજંતુ મરી જાય તા કેટલી ક્રિયાએક લાગે તે જણાવ્યું છે. અન્યતીર્થિકા સાથે ગૈક્તમને સંવાદ અને લગવાન મહાવીર દ્રારા ગૈક્તમની પ્રશંસા, ગાલમ દ્વારા ભગવાનને એવા પ્રક્ષ કે પરમાણું પુક્ષ્મલે છક્કમસ્થ જાણે છે કે નહિ? ભગ્ય દ્રવ્ય નૈરચિકના સંબંધમાં પ્રશ્નોત્તાર, ભાવિતાતમા અણુગારની વૈક્રિયક શાંકે 1, વાસુથી પરમાણ સ્પૃષ્ટ છે કે નહિ, મશક વાસુથી સ્પૃષ્ટ છે કે નહિ વગેરેની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. સામિલ બ્રાહ્મણ ભગવાનની પાસે આવે છે, તે યાત્ર, યાપનીય, અવ્યાળાધ, પ્રાસુકવિહાર, 'સરિસવ' ભક્ષ્ય છે કે અભક્ષ્ય, 'માસ' ભક્ષ્ય છે કે અભક્ષ્ય, 'કુલત્થ' ભક્ષ્ય છે કે અભક્ષ્ય? આ પ્રમાણે અનેક પ્રશ્ન કરે છે. તેનું લગવાન પાસેથી સમાધાન મેળવી અને ઉત્તર સાંલળી શ્રાવકધર્મ બ્રહ્ય કરે છે.

એાગણીસમા શતકમાં લેશ્યા, ગર્ભ, પૃથ્વીકાયના જીવ, અપ્કાયાદિના સાધારણ શરીર, સ્થાવર જીવાની અવગાહના સૂક્ષ્મતા, બાદરતા, વિશાળતાનું વિસ્તારથી વર્ણન કરી ચક્કવર્તીની દાસીનું દૃષ્ટાન્ત આપી એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે કે તે ૨૧ વાર કઠણ શિલા ઉપર મજબૂત પશ્થર વહે પૃથ્વીકાયના પિંહને પીસે છે તો પણ કેટલાક જીવાના પશ્થર સાથે સ્પર્શ થાય છે અને કેટલાકના સ્પર્શ થતા નથી. કેટલાક મરે છે અને કેટલાક મરતા નથી. એટલું સૂક્ષ્મ શરીર હાય છે. પૃથ્વીકાયના જીવાનું ત્યાર પછી નૈરચિકના મહા આશ્રવ આદિ ચતુષ્ક, ચરમ, પરમ નૈરચિકના કર્મ અને કિયા આદિ દ્રીપ, સમુદ્ર, દેવ, આવાસ, જીવ, નિવૃત્તિ આદિ કરણના લેદ, દેવાના આહાર વિષે ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે.

વીસમા શતકમાં વિકરોન્દ્રિયના તથા પંચેન્દ્રિયના શરીર, લાક અને અલાકાકાશ, પંચાસ્તિકાયના અભિવચન

### पूज्य गुरुहेव डिविवर्श पं. नान्यन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

(પર્યાયવાચી) આત્મપરિશ્ત ધર્મ, પાપવૃદ્ધિ, ઇન્દ્રિય ઉપચય, પરમાશુ, રકન્ધના વર્શુ આફિનું વર્જુન છે. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવની દિવ્યો પરમાશુઓનું વર્જુન કર્યું છે. અને ત્યાર આદ જીવ ઉત્પત્તિ પૂર્વે આહાર ગ્રહ્યા કરે છે કે પછી કરે છે? તો સિવસ્તર જણાવ્યું છે. અંધના ત્રણ પ્રકાર અતાવ્યા છે. જીવ પ્રયોગબંધ, અનન્તરઅંધ, અને પરંપર અન્ધ અને તેનું વિસ્તારથી નિરૂપણ કર્યું છે. ત્યાર પછી કર્મભૂમિ, અકર્મભૂમિમાં ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી અને અવસર્પિણી અને અવસર્પિણી અને કાળ છે અને ચક્ક પ્રમાણે ચાલે છે, પરન્તુ પાંચ મહાવદેહ ક્ષેત્રામાં કાળ અવસ્થિત-સ્થિર અતાવેલ છે. ત્યાં હંમેશા તીર્થં કર હાય છે કે જે ચતુર્યામ-ધર્મના ઉપદેશ આપે છે. ભરતમાં ૨૪ તીર્થં કર થાય છે તેઓમાં પ્રથમ આઠ અને અન્તિમ આઠના અન્તરકાળમાં કાલિક બ્રુતના વિશ્લેદ થતા નથી, પરન્તુ મધ્યના તીર્થં કરાના સાત અન્તરકાળમાં કાલિક બ્રુતના વ્યવસ્થેદ થયા અને દિવ્યાદનો વિશ્લેદ તા બધા જિનાન્તરામાં થયા છે. ગાતમે ભગવાનને પૂછ્યું કે આપનું પૂર્વગત બ્રુત અને તીર્થ કેટલા કાળ સુધી રહેશે! ભગવાને પૂર્વગત બ્રુત એક હજાર વર્ષ અને તીર્થ ૨૧ હજાર વર્ષ સુધી રહેવાનું અતાવ્યું તીર્થ અને તીર્થ કરના સંબંધમાં, વિદ્યારથ્યુ અને જંઘાચારણ મુનિયાની તીત્રગતિના સંબંધમાં વિસ્તારથી નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. સાપકમ, નિરૂપકમ આયુષ્યના પ્રકારાના સંબંધમાં પ્રકાશ પાડયા છે. નરકાદ સ્થાનામાં એક સમયમાં કેટલા જીવા ઉત્પત્તન થાય છે? આ પ્રમાણે જીવાની ઉત્પત્તિના સંબંધમાં વિશ્લિ ભાંગાની દર્ષિઓ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

એકવીસમા શતકમાં શાલિ, લીહિ, ઘઉં, જવ આ ધાન્યોના મૂળમાં જીવા ક્યાંથી આવીને ઉત્પન્ન થાય છે તેમજ રકન્ધ (થડ), છાલ, શાખા, પ્રવાલ અને પત્રના સંબંધમાં પણ જીવાની ઉત્પત્તિ વિષે પ્રશ્નો કર્યા છે. તેમજ અન્ય વનસ્પતિયોના સંબંધમાં પણ કર્યા છે.

ભાવીસમાં શતકમાં તાલ, તમાલ આદિ વૃક્ષાના સંબંધમાં એક બીજવાળા, બહું બીજવાળા, ગુ≈છ, ગુ∉મ, વેલ વગેરેના સંબંધમાં નિર્પણ છે.

તેવીસમા શતકમાં ખટાટા આદિના સંબંધમાં ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે.

ચાવીસમા શતકમાં ૨૮ દંડકાના ઉપપાત, પરિમાણ, સંહનન, ઊચાઇ, સંસ્થાન, લેશ્યા, દેષ્ટિ, જ્ઞાન, અજ્ઞાન, યાગ, ઉપયોગ, સંજ્ઞા, કષાય, ઇન્દ્રિય, સ**મુદ્દ**ાત, વેદના, વેદ, આ**યુષ્ય, અધ્યવસાય, અનુખન્ધ અને કાયસ**ંવેધ. આ વીસ દ્વારાનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

પચીસમા શતકમાં લેશ્યા અને યાગના અલ્પબહુત્વની દૃષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. ત્યારબાદ દ્રવ્યના જીવ અને અજીવ દ્રવ્યનું વર્ણન છે. ત્યાર પછી સંસ્થાન, ગણિપિટક, અલ્પબહુત્વ, યુગ્મ અને પર્યાય, બે પ્રકારના નિગેલ્દ, પાંચ પ્રકારના નિર્શન્થા અને પાંચ પ્રકારના સંયમનું ૩૬–૩૬ દ્વારાથી વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. દશ પ્રતિસેવના, દશ આલાચનાના દેલ, દશ આલાચનાયાગ્ય વ્યક્તિ, દશ સમાચારી, દશ પ્રાયક્ષિત અને બાર પ્રકારના તપના લેદાનું વિસ્તૃત વર્ણન છે. ત્યારબાદ સમુચ્ચયે ભવ્ય, અભવ્ય, સમ્યગ્દૃષ્ટિ, મિથ્યાદૃષ્ટિ આદિ નારદી જીવાની ઉત્પત્તિ આદિના સંબંધમાં વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

છવીસમા શતકમાં જીવના લેશ્યા, બન્ધ આદિના વિચાર કર્યો છે. અનન્તરાપપનન, પરંપરાપપનન, અનન્તરાવગાઢ, પરંપરાવગાઢ, અનન્તરાહારક, પરંપરાહારક, અનન્તર પર્યાપ્ત, પરંપર પર્યાપ્ત, ચરમ અને અચરમ આદિના ૨૪ દંડકના જીવે.માં બન્ધ કહેવામાં આવ્યા છે.

સતાવીસમા શતકમાં જીવાના પાપકર્મોના બન્ધ ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે.

અઠાવીસમા રાતકમાં ભૂતકાળના અન્ધાદિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

એાગણત્રીસમા શતકમાં પાપકર્માના વેદનનું વિવરણ કરવામાં આવ્યું છે.

ત્રીસમા શતકમાં ક્રિયાવાદી, અક્રિયાવાદી, અગ્રાનવાદી અને વિનયવાદી આ ચાર સમવસરણાનું વર્ણન છે. સંસારના

www.jainelibrary.org

# पूराय गुरुहेव डविवयं यं. नान्यक्ट्रका महाराक कन्नशताहिह स्मृतिग्रंथ

અધા જીવા ચાર સમવયરણવાળા છે. લેશ્યા તથા ઉપયાગવાળા ૨૪ દંડકના જીવા તેમના આયુષ્ય, અધ, ભબ્ય અને અભબ્યનું વર્ણન છે.

એકત્રીસમા શતકમાં ચાર યુગથી નરકના ઉપપાતનું વિવસ્થુ છે.

ખત્રીલમાં શતકમાં ચાર પ્રકારના ક્ષુદ્ર યુગ્મ, નૈરચિકાેનું ઉદ્દવર્તન તથા ઉત્પત્તિ, ઉદ્દવર્તનાેની સંખ્યા, લેશ્યા યાવત્ શુકલ પક્ષ સુધીનું ચિંતન કરવામાં આવ્યું છે.

તેત્રીસમા શતકમાં ખાર અવાન્તર શતક છે જેમને ખાર એકેન્દ્રિય શતકના નામથી કહેવામાં આવ્યા છે. પ્રથમ આઠ અવાન્તર શતકોના ૧૧–૧૧ અને અન્તિમ ચારના ૯–૯ ઉદ્દેશકની ગણતરીએ આ તેત્રીસમા શતકમાં કુલ ૧૨૪ ઉદ્દેશક છે. પહેલા એકેન્દ્રિય શતકના પહેલા ઉદ્દેશકમાં એકેન્દ્રિયના પૃથ્વી, અપ, તેજસ વાયુ અને વનસ્પતિ આ પાંચ લેઠ અને તેમના પેટા લેઠ ખતાવી તેમના કર્મ પ્રકૃતિઓના બન્ધન, વેઠન અને શેષ દશ ઉદ્દેશકામાં અનુક્રમે અનન્તરો-પન્ન એકેન્દ્રિય, પરંપરાપત્ન એકેન્દ્રિય, અનન્તરાવગાઢ તથા પરંપરાવગાઢ પંચકાય, અનંતરપર્યાપ્ત પંચકાય, પરંપર પર્યાપ્ત પંચકાય, અનન્તરાહારક અને પરંપરાહારક પંચકાય ચરમ અને અચરમ પંચકાય આદિનું સૂક્ષ્મ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. બીજા એકેન્દ્રિય (અવાન્તર) શતકમાં કૃષ્ણુલેશી, નીલલેશી, કાપાતલેશી, ભવસિદ્ધક, કૃષ્ણુલેશ્યાયુક્ત ભવસિધ્ધિક એકેન્દ્રિય, નીલલેશ્યા, કાપાતલેશ્યાની સાથે અભવસિધ્ધિક એકેન્દ્રિય, કષ્ણુલેશ્યા, નીલલેશ્યા અને કાપાતલેશી એકેન્દ્રિય અભવ્યનું વિવેચન કરવામાં અવ્યું છે.

ચાત્રીસમા શતકમાં ભાર અવન્તર શતક છે અને પ્રથમ આઠ અવાન્તર શતકોના ૧૧–૧૧ ઉદેશકો અને અન્તિમ ચાર અવાન્તર શતકાના ૯-૯ ઉદેશકોની ગણુત્રીએ પ્રસ્તુત શતકમાં કુલ ૧૨૩ ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ એકેન્દ્રિય શતક સમુચ્ચયમાં અનંતરાપપન્નથી અચરમ સુધી ૧૧ ઉદેશકો છે. કૃષ્ણુલેશ્યો, નીલલેશ્યી, કાપાતલેશ્યી એકેન્દ્રિય, લવન્સિકિક એકેન્દ્રિય, કૃષ્ણુલેશ્યી લવસિધિક, નીલલેશ્યાયુકત, કૃષ્ણુલેશ્યાયુકત અને કાપાતલેશ્યાયુકત મનનું વિવેચન છે. નવમા અવાન્તર શતકમાં અલવસિધ્ધિક એકેન્દ્રિય, દમમા અવાન્તરશતકમાં કૃષ્ણુલેશ્યી, અગિયારમામાં નીલલેશ્યી, આરમામાં કાપાતલેશ્યાયુકત અભવસિધ્ધિકનું વર્ણન છે.

પાંત્રીસમા શતકમાં પ્રથમ એકેન્દ્રિય મહાયુગ્મ શતકથી લઇને બીજા, ત્રીજા યાવત બાર એકેન્દ્રિય મહાયુગ્મ શતક સુધી બાર અવાન્તર શતક છે. તેમાં પ્રથમના આઠ અવાન્તર શતકોમાં ૧૧–૧૧ ઉદેશકા છે અને અન્તિમ ચાર અવાન્તર શતકોના ૯–૯ ઉદેશકા છે. આ પ્રમાણે પ્રસ્તુત શતકના કુલ ૧૨૪ ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ એકેન્દ્રિય મહાયુગ્મ અવાન્તરશતકના પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં મહાયુગ્મના ૧૬ ભેદ, તેમના હેતુ, કૃતયુગ્મ, રાશિરૂપ, એકેન્દ્રિયના ઉત્પાત, એક સમયના ઉપપાત જીવાની સંખ્યા, કૃતયુગ્મ રાશિરૂપ એકેન્દ્રિયોના આઠ કર્મોના અન્ધ, વેદન, સાતા, અસાતાવેદન, લેશ્યાએા, શરીરના વર્ણ, અનુબંધકાળ, બધા જીવાના આ રાશિમાં ઉપપાતાદિ ૨૦ સ્થાનાનું નિરૂપણ કર્યું છે.

ખીજા ઉદ્દેશકમાં પ્રથમ સમયોત્પન્ન કૃતયુગ્મ-કૃતયુગ્મ એકેન્દ્રિય જીવાના ઉત્પાત તથા અનુખધનું નિર્પણ છે. અપ્રથમ સમયોત્પન્ન કૃતયુગ્મ-કૃતયુગ્મ પ્રમાણ એકેન્દ્રિય જીવાના ઉપપાતના ચરમ સમય, અચરમ સમય, કૃતયુગ્મ-કૃતયુગ્મ પ્રમાણ એકેન્દ્રિયોના ઉપપાતના પ્રથમ સમય, અપ્રથમ સમય, પ્રથમ ચરમ સમય, પ્રથમ અચરમ સમય, કૃતયુગ્મ-કૃતયુગ્મ પ્રમાણ એકેન્દ્રિયોનાં ઉપપાતનું વર્ણન છે. એ જ પ્રમાણે બીજાથી લઇને બારમા અવાન્તરશતકમાં અનુક્રમે કૃષ્ણુકેશ્ય, નીલલેશ્ય, કાપાતલેશ્ય, ભવસિદ્ધિક, કૃષ્ણુલેશ્ય ભવસિદ્ધિક, અભવસિદ્ધિક, અભવસિદ્ધિક, અભવસિદ્ધિક, અભવસિદ્ધિક કૃષ્ણુકેશ્ય-નીલ-કાપાતલેશ્ય, અભવસિદ્ધિક કૃતયુગ્મ પ્રમાણ એકેન્દ્રિયોના ઉપપાતનું પહેલા અવાન્તર શતકની જેમ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

છત્રીસમા શતકમાં ખાર અવાન્તરશતક અને તેમના અધા મળી ૧૨૪ ઉદ્દેશક છે. આ બાર અવાન્તરશત કામાં બેઇન્દ્રિય મહાયુગ્મના ઉપપાત આદિનું વર્ણુન છે. તેથી આ શતકાના નામ બેઇન્દ્રિય મહાયુગ્મ રાખવામાં આવ્યું છે. તેમાં પ્રથમ આઠ અવાન્તર શતકાના ૧૧–૧૧ ઉદ્દેશક છે અને શેષ ૪ના ૯–૯ ઉદ્દેશક છે. આ બધા અવાન્તર શતકાના

### पूर्वा गुरुहेव डिवियर यं. नानयन्द्रेल सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

ઉદ્દેશકામાં પાંત્રીસમા શતકના એકેન્દ્રિય મફાયુગ્મ અવાન્તર શતકાના ઉદ્દેશકાની જેમ જ બેઇન્દ્રિયાના ઉત્પાદ, અનુબન્ધ અને લેશ્યાએ!નું અનુક્રમે કૃતયુગ્મ-કૃતયુગ્મ બેઇન્દ્રિય જીવાનું વર્ણન છે.

સાડત્રીસમા શતકમાં ભાર અવાન્તરશતક છે અને તેના કુલ ૧૨૪ ઉદ્દેશકા છે પ્રસ્તુત શતકમાં કૃતયુગ્મ-કૃતયુગ્મ તૈદક્ષિય જીવાના ઉત્પાદ આદિનું ૩૫મા શતકની જેમ વર્જાન છે.

અપ્ડત્રીસમા શતકમાં ૧૨ અવાન્તરશતક અને ૧૨૪ ઉદ્દેશક છે. પ્રસ્તુત શતકમાં ૩૪મા શતકની જેમ કૃતયુગ્મ -કૃતયુગ્મ ચઉરિન્દ્રિય જીવાના ઉત્પાદાદિનું વર્ણન છે.

એાગણચાલીસમા શતકમાં ૧૨ અવાન્તરશતક અને ૧૨૪ ઉદેશક છે. પ્રસ્તુત શતકમાં પણ ૩૪મા શતકની જેમ અસંજ્ઞી પાંચેન્દ્રિયોના ઉત્પાદાદિનું વર્ણન છે.

ચાલીયમાં શતકમાં ૨૧ અવાન્તર શતક છે અને પ્રત્યેક શતકના ૧૧–૧૧ ઉદ્દેશકા છે. આ પ્રમાણે કુલ ૨૩૧ ઉદ્દેશકા છે. પ્રસ્તુત શતકમાં યુંત્રી પંચેન્દ્રિય મહાયુગ્માના ઉપપાત અદિનું વર્ણન ૩૪મા શતકની સદેશ છે.

એકતાલીસમા શતકમાં ૧૯૬ ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં રાશિયુગ્મના ૪ ભેઠ છે. તે ભેઠોના હેતુ કૃતયુગ્મ, રાશિ પ્રમાણ ૨૪ દંડકાના જીવાના ઉપપાત સાન્તર-નિરન્તર ઉપપાત કૃતયુગ્મની સાથે અન્ય રાશિએલના સંબંધના નિષેધ, જીવાના ઉપપાતની પદ્ધતિ, હેતુ, આત્માના અસંયમ વગેરેનું વર્ણન કર્યા પછી સલેશ્ય અને સક્રિય આત્મા, અસંયમી અને ક્રિયારહિતની સિદ્ધિ વગેરે વિષયા પર વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું છે.

ખીજા ઉદ્દેશકમાં ગ્યાજ (જે રાશિમાં ચારના ભાગ દેતાં ત્રણુ શેષ રહે તે ગ્યાજ કહેવાય છે.) રાશિપ્રમાણુ ર૪ કંડકના જીવાના ઉપપાત, ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં દ્રાપર (જેમાં એ શેષ રહે તે) અને અતુર્થ ઉદ્દેશકમાં દ્રલ્યાજ (જેમાં એક શેષ રહે તે કલ્યાજ) રાશિપ્રમાણુ ર૪ કંડકના જીવાના ઉપપાત સંબંધમાં નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે. પાંચમા ઉદ્દેશકમાં કૃષ્ણુ સેશ્યાવાળા કૃત્યુગ્મ પ્રમાણુ, છઠામા કૃષ્ણુ સેશ્યા ગ્યા પ્રમાણું સાતમામાં કૃષ્ણુ સેશ્યાવાળા દ્રાપર યુગ્મપ્રમાણું અને આઠમામાં કૃષ્ણુ લેશ્યાવાળા કલ્યાજ પ્રમાણું આ પ્રમાણે ૨૪ કંડકના જીવાના ઉપપાતનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે. નવમાથી ખારમા ઉદ્દેશક સુધી નીલલેશ્યાવાળા, તેરમાથી સાળમા ઉદ્દેશક સુધી કાપાત લેશ્યાવાળા, સત્તરમાથી વીસમા ઉદ્દેશક સુધી છે. રલ્થી પદ્દમાં ઉદ્દેશક સુધી શુક્રલલેશ્યાવાળા અને પચીસથી અઠાવીસમાં ઉદ્દેશક સુધી શુક્રલલેશ્યાવાળા ચાર રાશિ યુગ્મપ્રમાણુ ૨૪ કંડકના જીવાના ઉપપાતનું વર્ણુન છે. ૨૯થી પદ્દમાં ઉદ્દેશક સુધી ચાર રાશિ યુગ્મપ્રમાણુ ભવસિદ્ધિક, ૫૭ થી ૮૪ ઉદ્દેશક સુધી ચાર રાશિ યુગ્મપ્રમાણુ અભવસિદ્ધિક, ૮૫થી ૧૧૨ ઉદ્દેશક સુધી ચાર રાશિ યુગ્મપ્રમાણુ સમ્યાહિક, ૮૫થી ૧૧૨ ઉદ્દેશક સુધી ચાર રાશિ યુગ્મપ્રમાણુ સમ્યાહિક, ૯૧૩થી ૧૪૦ ઉદ્દેશક સુધી ચાર રાશિ યુગ્મપ્રમાણુ મિશ્યાદિષ્ટ ભવસિદ્ધિક કૃષ્ણુલેશ્યા યાવત્ શુકલલેશ્યાવાળા ૨૪ કંડકના જીવાના ઉપપાતનું વર્ણુન છે. ૧૪૧થી ૧૬૮ સુધી ઉદ્દેશકમાં ચાર રાશિ યુગ્મપ્રમાણુ શુકલપક્ષી ૨૪ કંડકના જીવાના ઉપપાતનું વર્ણુન છે.

આ પ્રમાણે ભગવતી (વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ) સૂત્રમાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના પોતાના જીવનના, તેમના શિષ્યા, ભકતા, ગુક્રય ઉપાસકા, અન્યતીર્થિકા અને તેમની માન્યતાઓના સવિસ્તૃત પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે. આગમ સાહિત્યમાં ગેંગ્શાલકના સંબંધમાં જેટલી પ્રામાણિક અને વિસ્તૃત જાણકારી પ્રસ્તુત આગમમાં છે તેટલી જાણકારી અન્ય આગમમાં નથી. પુરુષાદાણીય ભ. પાર્શ્વના અનુયાયિએ અને તેમના ચાતુર્યામ ધર્મના સંબંધમાં પ્રસ્તુત આગમમાં યત્રતત્ર પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે અને તેઓ ભગવાન મકાવીરના જ્ઞાનથી પ્રભાવિત થઈને ચાતુર્યામ ધર્મની જગ્યાએ પંચમહાવત્ત રૂપ ધર્મના સ્વીકાર કરે છે. સાથાસાથ આ આગમમાં મહારાજા ફૂણિક અને મહારાજા ચેટકની વચ્ચે જે મહાશિલા કંટક અને સ્થ-મૂસલસંગ્રામ થયા હતા તે મહાયુદ્ધોનું માર્મિક વર્ણન અમાં વિસ્તારથી આપ્યું છે. તે બન્ને મહાયુધીમાં અનુક્રમે ૮૪ લાખ અને ૯૬ લાખ વીર યોદ્ધા બન્ને પક્ષાના માર્યા ગયા હતા. ૨૧થી ૨૩ શતક સુધી વનસ્પતિઓનું જે વર્ગી કરલુ કર્યું છે તે ઘણું જ અદ્દભુત છે. જૈન સિદ્ધાન્ત, ઇતિહાસ–ભૂગાળ, સમાજ અને સંસ્કૃતિ

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

રાજનીતિ વ<mark>ગેરે</mark> ઉપર જે વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું છે તે અતુપમ છે. ૩૬ હજાર પ્રશ્નાત્તરામાં આધ્યાત્મિક તત્ત્વનું સાૈન્દર્ય **દર્શ**નીય છે.

ઐતિકાસિક દિલ્છો આજવક સંઘના આચાર્ય મંખલી ગાશાલ, જમાલી, શિવ રાજિયે, સ્કન્દક સન્યાસી આદિ પ્રકરણા અત્યન્ત મહત્ત્વપૂર્ણ છે. તત્ત્વચર્ચાની દિલ્છો જયન્તી, મહુક શ્રમણાપાસક, રાહ અણુગાર, સામિલ પ્રાહ્મણ, ભા પાર્શ્વના શિષ્ય કાલાસવેસી પુત્ત, તુંગિયા નગરીના શ્રાવકા આદિ પ્રકરણા ઘણા જ મનનીય છે. ગણિતની દિલ્છો પાર્શ્વાપત્તીય ગાંગેય અનગારના પ્રશ્તાત્તર (ભાંગા) અત્યન્ત મૃલ્યવાન છે. ભા મહાવીરે જે પંચાસ્તિકાયનું જે પ્રતિપાદન કર્યું તેમાં ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય આ ત્રણે-અસ્તિકાય અમૂર્ત હોવાથી અદશ્ય છે. જવાસ્તિકાય અમૂર્ત હોવાથી દશ્ય નથી, તથાપિ શરીરના માધ્યમથી પ્રગટ થનારી ચૈતન્ય ક્રિયા વહેતે દશ્ય છે. પુદ્દગલાસ્તિકાય, ભલે તે પરમાણ હોય કે સ્કન્ધ, મૂર્વ હોવાથી દશ્ય છે. આ વિરાટ વિલ્વમાં જે વિવિધતા દિલ્હોગાચર થાય છે તે જીવ અને પુદ્દગલના સંયોગથી છે. પ્રસ્તુત આગમમાં જીવ અને પુદ્દગલનું જેટલું વિશક વિલ્લોષણ કરવામાં આવ્યું છે તેટલું પ્રાચીન ભારતીય ધર્મ તથા દર્શન ચન્થોમાં અન્યત્ર જોવા મળતું નથી.

પ્રસ્તુત આગમથી એવું પણ સમજાય છે કે તે યુગમાં અનેક ધર્મસંપ્રદાયા હતા પરન્તુ આટલી સાંપ્રદાયિક કફરતા ન હતી. એક ધર્મને માનનારા મુનિઓ અને પરિવાજકા બીજા ધર્મને માનનાર મુનિયા તથા પરિવાજકાની પાસે જવામાં સંકાચ અનુભવતા ન્હાતા. તેઓ એક બીજા સાથે તત્ત્વચર્ચા પણ કરતા અને જે કંઇ ઉપાદેય જણાતું તેને મુકતભાવથી સ્વીકાર પણ કરતા. આમાં એવા અનેક પ્રસંગા છે કે જેથી તે યુગની ધાર્મિક ઉદારતા અને મતસહિબ્શુતાના ખરા પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રસ્તુત આગમ પ્રત્યેક સાધક માટે જ્ઞાનવર્ધક, સંયમ તથા સમતાની ભાવનાનું પ્રેરક છે.

પ્રસ્તુત આગમની ભાષા પ્રાકૃત છે. આમાં કેાઇ કેાઇ જગ્યાએ શૌરસેનીના પ્રયાગો પણ દૃષ્ટિગોગર થાય છે. પરન્તુ દેશ્ય શબ્દોના પ્રયાગ અનેક સ્થળા પર થયેલા છે. ભાષા સરળ તેમજ સરસ છે. અનેક પ્રકરણા કથાશાલીમાં લખાયેલા છે. જીવનપ્રસંગા, ઘટનાએક અને રૂપકેલના માધ્યમથી કઠણ વિષયોને સરળ અનાવી પ્રસ્તુત કરવામાં આવ્યા છે. મુખ્યપણે આ આગમ ગઘશાલીમાં લખાયેલ છે. પ્રતિપાદ વિષયને સંકલન કરવાની દૃષ્ટિએ સંગ્રહણીય ગાથાએકના રૂપમાં પદ્યભાગ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. કાઇ જગ્યાએ સ્વતંત્રરૂપથી પ્રશ્નોત્તરાના ક્રમ છે તો કાઇ જગ્યાએ કાઇ ઘટના પછી પ્રશ્નોત્તરા આવેલા છે.

પ્રસ્તુત આગમમાં દ્રાદશાંગી પછીના કાળમાં રચાયેલા રાજપ્રશ્નીય, આપપ તિક, પ્રશ્નવ્યાકરણ, છવાલિગમ તથા નન્દી આદિના નામાના ઉલ્લેખ જોઇને અને તે આગમાનું વિષયની દૃષ્ટિએ સૂચન જોઇને ઐતિહાસિક વિદ્વાનાનું એવું અનુમાન છે કે પ્રસ્તુત આગમ તે આગમાં પછી રચવામાં આવ્યું છે. કારણ કે પૂર્વરચિત હાત તા ઉત્તરવર્તી રચનાઓાના આમાં ઉલ્લેખ કેમ થયા હાત અને તે વિષયની સૂચના આમાં કેમ હાત ? ઉત્તરમાં અમે નિવેદન કરવાની રજા લઇએ છીએ કે અન્ય આગમાનું જે સૂચન કરવામાં આવ્યું છે તે આગમલેખન સમયે દેવધિંગણી ક્ષમાશ્રમણે કર્યું છે. આગમલેખન વખતે અનુકમે આગમા લખવામાં આવ્યા નથી. જે આગમ પહેલાં લખાયું અને જે વિષયનું વર્ણન તે આગમમાં વિસ્તારથી કરવામાં આવ્યું તે વિષયની પુનરાવૃત્તિ ન થાય તે માટે દેવિદ્વિગણી ક્ષમાશ્રમણે આવા ઉપક્રમ કર્યો હતા. આ દૃષ્ટિએ વિચારતાં આની મૂળ રચના પ્રાચીન જ છે અને આ ગણધરદૃત જ છે, એમાં શંકાને અવકાશ નથી.

આ આગમમાં સર્વપ્રથમ 'નમસ્કાર મહામંત્ર'થી અને ત્યારપછી 'નમા બંભીએ લિવિએ' તેમજ 'નમાં સુયરસ' એમ વિનયપૂર્વક નમસ્કાર કરીને મંગળાચરણ કરવામાં આવ્યું છે. ત્યારપછી ૧૫મા, ૧૭મા, ૨૩મા અને ૨૬મા શતકના પ્રારંભમાં પણુ 'નમાં સુયદેવયાએ ભગવઇએ' આ પક દ્વારા મંગલાચરણુ કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રમાણે છ સ્થળે મંગલાચરણુ છે જ્યારે અન્ય આગમામાં એક પણુ જગ્યાએ મંગલાચરણુ કરેલું જોવા મળતું નથી.

પ્રસ્તુત આગમના ઉપસંહારમાં " ઇક્કચત્તાલીસઈમાં રાસી જુમ્મસયં સમત્તં" એવું સમાપ્તિસૂચક પદ ઉપલબ્ધ

## પ્જય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

થાય છે. આ પદમાં એમ અતાવ્યું છે કે આમાં ૧૦૧ શતક હતા પરન્તુ વર્તમાનમાં માત્ર ૪૧ શતક જ ઉપલબ્ધ થાય છે. સમાપ્તિસ્ત્ર્ચક આ પદ પછી એવા ઉલ્લેખ મળે છે કે 'સવ્વાએ ભગવઇએ અડતીસં સચં સથાણું (૧૩૮) ઉદ્દેસગાણું ૧૯૨૫.' બધા શતકા એટલે કે અવાન્તર શતકા મળીને કુલ શતક ૧૩૮ છે અને ઉદ્દેશક ૧૯૨૫ છે.

પ્રથમ શતકથી અત્રીસમા શતકા સુધી અને ૪૧મા શતકમાં એકેય અવાન્તર શતક નથી. ૩૩મા શતકથી ૩૯મા શતક સુધી જે ૭ શતકા છે તેમાં ૧૨–૧૨ અવાન્તર શતકા છે. ૪૦મા શતકમાં ૨૧ અવાન્તર શતક છે તેથી આ આઠ શતકાની પરિગ્રાણના ૧૦૫ અવાન્તર શતકતા રૂપે કરવામાં આવી છે. આ પ્રમાણે અવાન્તર શતક રહિત ૩૩ શતક અને ૧૦૫ અવાન્તરશતકવાળા ૮ શતકાને સરવાળા કરતાં ૧૩૮ શતક થાય છે. પરન્તુ સંબ્રહ્યા પદમાં જે હિરેશકાની સંખ્યા ૧૯૨૫ ખતાવી છે તેનું પ્રમાણ અને આધાર અન્વેષણા કરવા છતાં પણ મળતાં નથી. પ્રસ્તુત આગમના મૂળ પાઠમાં આના શતકા અને અવાન્તર શતકાના હિરેશકાની સંખ્યા આપવામાં આવી છે. આમાં ૪૦ માં શતકના ૨૧ અવાન્તર શતકામાંથી અન્તિમ ૧૬ થી ૨૧ અવાન્તર શતકાના હેરેશકાની સંખ્યા ૧૧ ખતાવી છે, તેવી જ રીતે શેષ અવાન્તર શતકામાંથી પ્રત્યેકની હેરેશક સંખ્યા ૧૧–૧૧માની લઈએ તે! વ્યાખ્યાપ્રમાપ્તિના કુલ હેરેશકાની સંખ્યા ૧૮૮૩ થાય છે. કેટલીય પ્રતેમના 'હેરેશક સંખ્યા ૧૧–૧૧માની લઈએ તે! વ્યાખ્યાપ્રમાપ્તિના કુલ હેરેશકાની સંખ્યા ૧૮૮૩ થાય છે. કેટલીય પ્રતેમાં 'હેરેસગાણ' આટલા જ પાઠ મળે છે. તેમાં સંખ્યાના નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો નથી. ત્યાર પછી એક ગાયા છે જેમાં વ્યાખ્યાપ્રમાપિત્રી પઠ સંખ્યા ૮૮ લાખ ખતાવી છે. આચાર્ય અભયદેવે 'વિશિષ્ટ સંપ્રદાય ગગ્યાનિ' આમ વ્યાખ્યા કરી છે. ત્યાર ખાદની ગાયામાં સંઘની સમુદ્રની સાથે તુલના કરી છે અને ગાતમ વગેરે ગાલુધરાને તેમ જ ભગવતી વગેરે ઢાદશાંગીરૂપ ગાલુપિટકને નમસ્કાર કરેલ છે. ખીતા પણ મંગલા-ચરણ છે. આચાર્ય અભયદેવનું મન્તવ્ય છે કે જેટલા પણ નમસ્કારપરક હલ્લોખા છે તે ખધા હિપિકાર અને પ્રતિલિપિકાર દ્વારા કરવામાં આવ્યા છે.

પ્રસ્તુત આગમમાં કેટલીક વાતો વારંવાર પુનરાવર્તિત થઇ છે તેનું મૂળકારણ સ્થાનભેક, પ્રશ્નકર્તાના ભેઠ અને કાળભેઠ છે.

#### ૬ જ્ઞાતાધર્મકથા

**દ્ર દર્શાગીમાં ફાતાધર્મકથાનું છ**ું સ્થાન છે. આના બે શ્રુતસ્કન્ધ છે.

પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધમાં જ્ઞાત-દષ્ટાન્ત અને બીજા શ્રુતસ્કન્ધમાં ધર્મકથાએ છે. તેથી પ્રસ્તુત આગમનું મૂળ નામ 'શાયાિલ્ય ધમ્મકહાએ ' છે. ટીકાકાર અભયદેવસૂરિએ ટીકામાં આજ અર્થ કર્યો છે. તત્ત્વાથે ભાષ્યકારે 'જ્ઞાતધર્મકથા-સૂત્ર' એવા પ્રયોગ કર્યો છે. ભાષ્યકારે આનું સ્પટીકરણ કરતાં લખ્યું છે કે દષ્ટાંન્તા દ્વારા જેમાં ધર્મનું કથન કરવામાં આવ્યુ છે તે આગમ જ્ઞાતધર્મકથા છે.

પ્રસ્તુત આગમનું નામ જયધવલામાં ણાહધમ્મકહા-'નાથધર્મકથા' એવું મળે છે. અહી નાથ ના અર્થ સ્વામી છે. નાથધર્મકથાના તાત્પર્યાર્થ એવા છે કે નાથ-તીર્થં કર દ્વારા પ્રતિપાદિત ધર્મકથા. સંસ્કૃત ગ્રંથામાં પ્રસ્તુત આગમનું નામ જ્ઞાતૃધર્મકથા પ્રાપ્ત થાય છે. આચાર્ય અકલં કે તત્ત્વાર્થ-રાજવાતિ કમાં જ્ઞાતૃધર્મકથા એવું નામ આપ્યું છે. આચાર્ય મલયગિરિં તથા આચાર્ય અલયદેવે દેષ્ટાન્તપ્રધાન ધર્મકથાને જ્ઞાતાધર્મકથા કહેલ છે. તેમની દેષ્ટિએ પ્રથમ અધ્યયનમાં જ્ઞાત છે અને બીજા અધ્યયનામાં ધર્મકથાએ။ છે.

www.jainelibrary.org

૧ - જ્ઞાતા: દષ્ટાન્તા: તાનુપાદાય ધર્મા યત્ર કચ્યતે તત્ જ્ઞાતધર્મકથા : - તત્ત્વાર્થભાષ્ય.

ર તત્ત્વાર્થવાતિક ૧/૨૦, પૃષ્ઠ ૭૨

<sup>3</sup> જ્ઞાતાનિ - ઉદાહરણાનિ તત્પ્રધાના ધર્મકથા જ્ઞાતાધર્મકથા: અથવા જ્ઞાતાનિ જ્ઞાતાધ્યયનાનિ પ્રથમશુતસ્કન્ધે, ધર્મકથા દ્વિતીયશુતસ્કન્ધે યાસુ ગ્રન્થ પછતિષ્ (તા) જ્ઞાતા ધર્મકથા: - નંદીવૃત્તિ પત્ર ૨૩૦, ૩૧

૪ જ્ઞાતાનિ - ઉદાહરણાનિ તત્પ્રધાના ધર્મકથા જ્ઞાતાધર્મકથા, દીર્ઘત્વં સંજ્ઞાત્વાદ્ અથવા પ્રથમશ્રુતસ્કન્ધા જ્ઞાતાભિધાયકત્વાત્ જ્ઞાતાનિ દ્વિતીયસ્તુ તથેવ ધર્મકથા: — સમવાયાંગ વૃત્તિ પત્ર ૧૦૮

### प्रथ गुरुदेव इविवय यं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

આચાર્ય હેમચન્દ્રે પાતાના કાેશમાં 'જ્ઞાતપ્રધાન ધર્મકથાએા ' એવા અર્થ કર્યો છે. પં. બેચરદાસછ દાેશી.ે ડાે. જગદીશચંદ્ર જૈન,ે ડાે. નેમિચન્દ્ર શાસ્ત્રી<sup>ુ</sup>નું માનલું છે કે જ્ઞાતપુત્ર મહાવીરની ધર્મકથાએાનું નિરૂપણ હાેલાથી આ અંગને ઉપરાક્ત નામથી કહેવાયું હાેય એમ લાગે છે.

શ્વેતાંખર સાહિત્યમાં ભગવાન મહાવીરના વંશનું નામ 'જ્ઞાત' ખતાવવામાં આવ્યું છે અને દિગંબર સાહિત્યમાં 'નાય' ખતાવ્યું છે. જે તેથી કેટલાક મૂધન્ય મનીષિઓએ પ્રસ્તુત આગમની સાથે મહાવીરના સંખંધ જોડવાના પ્રયાસ કર્યો છે. તેમના અભિમતાનુસાર જ્ઞાતૃધર્મકથા અથવા નાથધર્મકથાથી તાત્પર્થ એ છે કે 'ભ. મહાવીરની ધર્મકથા' પાક્ષાત્ય વિચારક ખેવૂરનું મન્તવ્ય એમ છે કે જે શ્રંથમાં જ્ઞાતૃવંશીય મહાવીરની કથાએ હાય તે 'ણાયાધમમકહા' છે. પરંતુ સમવાયાંગ તથા નન્દીસ્ત્રમાં 'જે અંગાના પરિચય આપવામાં આવ્યા છે તેને આધારે જ્ઞાતૃવંશીય મહાવીરની ધર્મકથા એવા અર્થ સંગત બેમતા નથી તે જગ્યાએ સ્પષ્ટ નિરૂપણ છે કે જ્ઞાતાધર્મકથામાં જ્ઞાતા ( દષ્ટાન્ત આપવા લાયક વ્યક્તિયા) ના નગર, ઉદ્યાન વગેરેનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. જેમકે—

આ આગમના પ્રથમ અધ્યયનનું નામ 'ઉકિખતાલાએ' 'ઉત્ક્ષિપ્તજ્ઞાત' છે. અહીં જ્ઞાતના અર્થ કર્યાન્ત જ ખરે પ્રતીત થાય છે. એટલે કે આમાં ઉકાહરલપ્રધાન ધર્મકથાએ વર્લુવી છે. આમાં તેવા વીર અને ધીર સાધકાનું વર્લુન છે કે જે મહાન ઉપસર્ગ ઉપસ્થિત થવા છતાં પહ્યુ સાધનાના માર્ગથી ખર્યા નથી. આ આગમમાં પરિમિત વાચનાએ, અનુધાગદ્વાર, વેઢ, છન્દ, 'લાક, નિર્કાતએા, સંગ્રહલ્યોના તથા પ્રતિપત્તિએ! સંખ્યાત–સંખ્યાત છે. આના ર શ્રુતસ્કન્ધ છે. પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધમાં ૧૯ અધ્યયના છે. અને બીજા શ્રુતસ્કન્ધમાં ૧૦ વર્ગો છે. બન્ને શ્રુતસ્કન્ધોના ૨૯ ઉદ્દેશનકાળ છે, ૨૯ સમુદ્દેશનકાળ છે, પ૭૬૦૦૦ પદ છે, સંખ્યાત અક્ષરા છે, અનંત ગમ, અનંત પર્યાય, પરિમિત ત્રસ, અનંત સ્થાવર આદિનું વર્લ્યન છે. આનું વર્તમાનમાં પદ પરિમાલ્ય ૫૫૦૦ લ્લેક પ્રમાણ છે,

પ્રથમ શ્રુતસ્ક**ન્ધમાં ઐતિહાસિક અને કલ્પિ**ત બન્ને પ્રકારની કથાએ। છે. મેઘકુમાર વગેરેતું ચરિત્ર ઐતિહાસિક છે અને તુંબ વગેરેની કથાએા કલ્પિત છે. આ કલ્પિત કથાએાના ઉદ્દેશ્ય પણ લબ્ય જીવાને પ્રતિબાધ આપવાને છે.

બીજા શ્રુત્તસ્કન્ધમાં ૧૦ વર્ગ છે, તેમાં પ્રત્યેક ધર્મકથામાં ૫૦૦–૫૦૦ આખ્યાયિકાઓ છે. એક એક આખ્યાયિકામાં ૫૦૦–૫૦૦ ઉપ આખ્યાયિકાએ! છે અને એક એક ઉપ આખ્યાયિકામાં ૫૦૦–૫૦૦ અન્ય આખ્યાયિકા અને ઉપાખ્યાયિકાએ! છે. આ પ્રમાણે 3!! કરાેેેડ ઉઠાહેરણ સ્વરૂપ કથાએ! છે પરંતુ વર્તમાનમાં તે અધી ઉપલખ્ધ નથી.

પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના પ્રથમ અધ્યયનમાં શ્રેણિકના પુત્ર મેઘકુમારતું વર્જુન છે. તે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશને શ્રવણ કરી સંયમમાર્ગને સ્વીકારે છે. પરંતુ શચ્યા પરીષહથી ખેદ પામી સંયમથી વિચલિત થાય છે. ભ. મહાવીર તેને તેના પૂર્વભવાતું સ્મરણ કરાવી સંયમમાં સ્થિર કરે છે. પછી તે તે શ્રમણેની સેવા માટે સર્વસ્વ સમર્પિત કરી દે છે.

ખીજા અધ્યયનમાં ધનના સાર્થવાહ અને વિજયચારનું દખ્ટાન્ત છે. ધનના સાર્થવાહ જેલમાં પાતાના પુત્રની ઘાત કરનાર વિજયચારને લાજન આપે છે કારણ કે તેની સહાયતા વગર તે શાચાદિ કાર્ય કરી શકતા નથી. તેની જ રીતે સાધકે આહારાદિ આપી સંયમની સાધના માટે શરીરના નિર્વાહ કરવા જોઈએ.

www.jainelibrary.org

૧ ભ. મહાવીરની ધર્મકથાઓ. ટિપ્પણ પૃ. ૧૮૦

૨ પ્રાકૃત સાહિત્યનાે ઈતિહાસ **પૃ**ં૭૪

૩ પ્રાકૃત ભાષા અને સાહિત્યના આલાેચનાત્મક ઇતિહાસ પૃ. ૧૭૨

૪ ભ. મહાવીર 'એક અનુશીલન' પૃ. ૨૩૮ થી ૨૫૮

૫ જૈન સાહિત્યનાે ઈતિહાસ - પૂર્વપીઠિકા પૃ. ૬૬૦.

૬ Stories from the Dharma of Naya ઇ. ઓ. જિલ્દ ૧૯, પૃ. ૬૬

૭ સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક સમવાય સૂ. ૯૪

૮ નન્દીસૂત્ર ૮૫

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ત્રીજ અધ્યયનમાં મારના ઇંડાના દ્રષ્ટાંત દ્રારા આ સત્યને પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે કે શ્રદ્ધાશીલ વ્યક્તિ કેવી રીતે ઇચ્છિત ફળને પ્રાપ્ત કરે છે અને સંયમશીલ વ્યક્તિ કેવી રીતે અભીષ્ટ ફળથી વચિત રહે છે.

ચાયા અધ્યયનમાં એ કાચખાના ઉદાહરણુથી આ વાત ઉપર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે કે ઇન્દ્રિયોને વશમાં રાખનાર સાધકને સાધનાના માર્ગથી કાેઇ વિચલિત કરી શકતું નથી. અને જેમની ઇન્દ્રિયા અને મન વશમાં નથી તેઓ પેલા કાચખાની જેમ પાપરૂપી શિયાળથી ગ્રસિત થઇ જાય છે.

પાંચમા અધ્યયનમાં થાવચ્ચાપુત્રનું વર્ણન છે. વાસુદેવ શ્રીકૃષ્ણું તેમની દીક્ષાના સમુચિત પ્રબંધ કરે છે. થાવચ્ચાપુત્ર શૈલક રાજિષ ૫૦૦ સાથીઓની સાથે દીક્ષા પ્રદાન કરે છે અને શુકદેવ પરિવાજકને ચર્ચાવિચારણા બાદ ૧૦૦૦ પરિવાજકાની સાથે દીક્ષા પ્રદાન કરે છે. શૈલક રાજિષ અસ્વસ્થ થવાથી તેમના ઔષધોપચાર કર્યો પરંતુ ત્યાર પછી તેઓ પ્રમાદના ઘેરાઇ જાય છે ત્યારે વિનયમૂર્તિ પાંયક તેમના પ્રમાદના પરિહાર કરે છે. નમ્રતા અને સેવાલક્તિથી પ્રમાદને દ્વર કરાવી સંયમમાં સસ્થાપિત કરાવે છે.

છઠા અધ્યયનમાં તૂંબડાના દેષ્ટાન્તથી એ વાત ઉપર પ્રકાશ પાડયા છે કે માટીના લેપથી ભારે બનેલું તૂંબડું પાણીમાં ડૂબી જાય છે અને લેપ ધાવાતાં તરવા લાગે છે. તેવીજ રીતે કર્મોના લેપ અને આવરણથી આત્મા ભારે અની સંસારસાગરમાં બૂડે છે અને કર્મોના આવરણથી મુકત થઇને સંસાર–સાગરથી તરી જાય છે.

સાતમા અધ્યયનમાં ધનના સાર્થવાહની ચાર પુત્રવધૂઓનું દખ્ટાન્ત છે. શેઠ પાતાની ચારે પુત્રવધૂઓને ૫-૫ શાલી (ચાખા)ના દાણા આપે છે. પહેલી પુત્રવધૂએ તે ફેંકી દીધા, ખીજીએ તેને પ્રસાદ સમજી મોઢામાં-મૂક્યા અને ખાઇ ગઇ, ત્રીજીએ તેને સંભાળીને સાચવી રાખ્યા અને ચાથીએ તે દાણાને વવરાવી તેના હજારાગણા કરાવી દીધા. તેવીજ રીતે સદ્દગુરુ પાંચ મહાવતરૂપ શાલીના દાણા પ્રદાન કરે છે. કાેઇ શિષ્ય તેને ભાંગીને નાખી દે છે, બીજે તેને ખાન-પાન અને વિવાસમાં ગુમાવી દે છે, ત્રીજો તેને સુરક્ષિત રાખે છે અને ચાથા તેને સાધના દારા ખૂબ સમૃદ્ધ કરી વિક્યાવે છે.

આઠમા અધ્યયનમાં તીર્ધ કર મલ્લી ભગવતીનું વર્ણન છે. તેમના જન્મ, આળકીડા, વિવાહ માટે છ રાજા એાનું આગમન, સાનાના પૂતળામાં કવલપ્રક્ષેપના પરિણામ વહે પ્રતિએાધ પમાડી તેમની સાથે પાતાની દીક્ષા અને દીક્ષાને દિવસેજ ઘાતીકર્મોના નાશ કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું, તીર્થની સ્થાપના કરી તીર્થ કર અનવું, વિહારક્ષેત્ર, સંહનન, સંસ્થાન, નિર્વાણ વિગેરેનું પૂર્ણ વિવરણ છે. મલ્લી ભગવતીએ ગૃહસ્થાશ્રમમાં તે સુગની પ્રસિદ્ધ પરિવાજકા ચાખાને શૂચિમૂલક ધર્મની સદેલતા પ્રતિપાદિત કરી વિનયમૂલક ધર્મની શિક્ષા આપતાં કહ્યું કે જેમ રકતરંજિત વસ્ત્રને રકતમાં ધેલાથી સ્વચ્છ કરી શકાય નહિ તેવીજ રીતે હિંસાદિથી આત્મા શુદ્ધ થઇ શકે નહિ.

આમાં મુખ્ય દેષ્ટાન્તની સાથે કેટલીક અવાન્તર કથાઓ પણ તેમાં પ્રાપ્ત થાય છે. જેમકે-પરિવાજિકા ચાંખા જિતશતુ રાજ પાસે જાય છે. રાજ જિતશતુ તેને પૂછે છે. તમે ઘણી જગ્યાએ કરા છો તો શું તમે મારા જેવું અંત:પુર કયાંય જોયું છે? ચાંખાએ કહમાં હસતાં કહ્યું કે તમે કૂપમંડ્રક જેવા છો. ફૂપમંડ્રક કેવી રીતે હું છું એવી જિજ્ઞાસા જિતશતુએ પ્રસ્તુત કરી ત્યારે ચાંખાએ કહ્યું — એક ફૂવામાં એક દેડકા હતા, તે ત્યાંજ જન્મ્યા, ત્યાંજ માટે થયા. તેણે કહી કાઇ તળાવ કે બીજું કાઇ જળાશય જોયું નહાતું. તે પાતાના ફૂવાનેજ સર્વસ્વ માનતો હતો. એક દિવસ એક સમુદ્રના દેડકા તે ફૂવામાં આવ્યા. ત્યારે તે ફૂપમંડ્રકે તેને પૂછયું – તું કાથુ છે અને કયાંથી આવ્યા છે? તેણે કહ્યું –હું સમુદ્રના દેડકા છું અને ત્યાંથીજ આવ્યા છે. ફૂપમંડ્રકે ફરી પ્રશ્ન કર્યો – શું સમુદ્ર આટલા માટે છે? ત્યારે તે દેડકાએ કહ્યું – સમુદ્ર તો આથી ઘણા માટે છે. ફૂપમંડ્રકે પાતાના પગથી ફૂવામાં રેખા ખેંચીને પૂછયું –શું સમુદ્ર આવડા માટે છે? સમુદ્રી માડ્રકે હસતાં કહ્યું – આથી પણ ઘણા માટે છે? સમુદ્રી મારીને પૂછયું – શું સમુદ્ર આવડા માટે છે? સમુદ્રી મારીને પૂછયું – શું સમુદ્ર આવડા માટે છે? કૂપમંડ્રકે જવાબ આપ્યો આથી પણ ઘણા માટે સમુદ્ર છે. ફૂપમંડ્રકે જવાબ આપ્યો આથી પણ ઘણા માટે સમુદ્ર છે. ફૂપમંડ્રકે જવાબ આપ્યો આથી પણ ઘણા માટે સમુદ્ર છે. ફૂપમંડ્રકે

www.jainelibrary.org

૧ પ્રોફેસર લાયમને પાતાની જર્મન પુસ્તક 'બુદ્ધ અને મહાવીર' માં બાઈબલની મેથ્યૂ અને લ્યૂકની કથાની સાથે સરખામણી કરી છે.

#### पूज्य गुरुदेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रेका महाराक कन्मशताहिह रमृतिग्रंथ

પાતાના આ કૂવા સિવાય બીજું કંઇ તળાવ કે જળાશય વ<mark>ગેરે જોયું ન હતું</mark> તેથી તેને તેની વાત ઉપર વિશ્વાસ ન બેઠા. તેમ હે રાજા! તું પણ તારા અંતઃપુર વિષે કૃપમાંડ્ક જેવાજ છે.

પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં અરહાક શ્રાવક તેમજ છ રાજાઓના પરિચય પણ આપવામાં આવ્યા છે.

નવમા અધ્યયનમાં માકંદીપુત્ર જિનપાલ અને જિનરક્ષિતનું વર્ણન છે. તે અન્ને ભાઇ અનેકવાર વહાણ દ્વારા ધનને માટે વિદેશયાત્રા કરે છે. જ્યારે તેઓ ખારમી વખત પ્રસ્થાન કરવા લાગ્યા ત્યારે તેમના માતાપિતાએ તેમને ઘણાં સમજાવ્યાં કે આપણી પાસે ઘણુ ધન છે અને ખાધેપીધે ખૂટે તેમ નથી એટલે હવે કથાંય જવાની જરૂર નથી. છતાં પણ તેઓ તેમની આજ્ઞાની અવહેલના—અનાદર કરી સમુદ્રયાત્રાએ નીકળ્યા. મધદ્વરિયે ભયંકર તાેફાન થવાથી તેમનું વહાણ ચૂરેચૂરા થઇ ગયું, અને તેઓ સ્ત્નદ્વીપની સ્તાદેવીની માેહજાળમાં ક્યાઇ ગયા. શૈલક યક્ષે તેમના ઉદ્ધારનું વચન આપ્યું અને તેમને પાતાના ઉપર બેસાડી સમુદ્ર પાર કરાવી રહ્યા હતે! પરંતુ જિનરક્ષિત સ્ત્નાદેવીની વાતમાં આવી ગયા અને વાસનાથી ચલાયમાન થઇને પાતાના પ્રાણ ગુમાવ્યા. જ્યારે જિનપાલ વિચલિત ન થતાં પાતાના સ્થાને સુરક્ષિત પહેાંથી ગયા. એજ પ્રમાણે સાધક પણ જે પાતાની સાધનાથી વિચલિત થતા નથી તે:પાતાના લક્ષ્યને પ્રાપ્ત કરી લે છે.

6શમા અધ્યયનમાં ચન્દ્રના દૃષ્ટાંતથી એમ પ્રતિપાદિત કર્સું છે કે જેમ કૃષ્ણુપક્ષના ચન્દ્ર અને શુકલપક્ષના ચન્દ્ર અનુક્રમે હાનિવૃદ્ધિને પ્રાપ્ત થાય છે તેવીજ રીતે ચન્દ્રની જેમ કર્મોની અધિકતાથી આત્માની જ્યોતિ મંદ પડે છે અને કર્માની ન્યૂનતાથી જ્યોતિ ઝળહળવા લાગે છે.

અગિયારમા અધ્યયનમાં સ**મુદ્રના** કિનારે થનાસ ઢાલદ્રવ નામના વૃક્ષનું દૃષ્ટાંત આપી આરા**ધક** અને વિરાધકનું નિરૂપણ કર્યું છે.

ખારમા અધ્યયનમાં ગંદા અને દુર્ગંધયુક્ત મલિન પાણીને શુદ્ધ ખનાવવાની પ્રક્રિયા ઉપર પ્રકાશ પાડ્યા છે. સંસારના કાઇપણ પદાર્થ એકાન્તરૂપથી શુભ કે અશુભ નયી. સંસારના પ્રત્યેક પદાર્થ શુભ હાય તા અશુભરૂપમાં અને અશુભ હાય તા શુભરૂપમાં પરિવર્તિત થતા રહે છે. તેથી એક ઉપર રાગ ને બીજા ઉપર દ્રેષ ન કરવા જોઇએ. એમ માહભાવને ક્ષીણ કરવા સુન્દર બાેધદપ્ટાન્ત આપ્યું છે.

તેરમા અધ્યયનમાં દેડકાનું દગ્ટાન્ત આપ્યું છે. તેમાં અતાવ્યું છે કે નન્દ મણિયાર રાજગૃહના નિવાસી શ્રાવક હતો. સત્સંગના અભાવે, વ્રતનિયમાની સાધના કરવા છતાં પણ તે વિચલિત થઇ ગયા. તેણે ચાર શાળાઓની સાથે એક વાવનું પણ નિર્માણ કરાવ્યું. વાવ પ્રત્યે તેને ખૂબ આસકિત અને મમત્વ ભાવ ઉત્પન્ન થવાથી આર્ત્ત ધ્યાનમાં મૃત્યુ પામી તેજ વાવડીમાં દેડકારૂપે ઉત્પન્ન થયા. ભગવાન મહાવીરના પદાર્પણ થવાની વાત સાંભળી તે વન્દન માટે નીકન્યો. પરન્તુ માર્ગમાં ઘાડાના પગતળે આવવાથી ભયંકર રૂપથી ઘાયલ થઇ ગયા. ત્યાંજ સમાધિપૂર્વક અનશન કરી પ્રાણોના પરિત્યાં કરી સ્વર્ગના અધિકારી અન્યા. આસકિત માણસનું કયાં સુધી પતન કરી નાખે છે. તે આમાં અતાવ્યું છે.

ચૌદમા અધ્યયનમાં તેતલીપુત્રનું વર્ણન છે. માનવ જયારે સુખના સાગર ઉપર તરે છે તે વખતે તેને ધર્મ ગમતા નથી પરન્તુ જયારે તે દુઃખની દાવાગ્નિમાં શેકાય છે ત્યારે તેને ધર્મકાર્ય કરવાનું સૂઝે છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં તેતલી પ્રધાનનું જીવન જયાં સુધી સુખમય હતું ત્યાં સુધી તેણે ધર્મ તરફ આંખ શંચી કરીને પણ જોયું નહિ. પરન્તુ પોદિલ દેવે કે જે પૂર્વભવમાં પોદિલા નામની તેની ધર્મપત્ની હતી અને જેણે સંયમસાધના કરીને દેવગતિ પ્રાપ્ત કરી હતી, તેણે પ્રતિષ્ઠાધ પમાડવાનું વચન આપેલ હોવાથી ત્યાં આવી. તેતલીપુત્રને અનેક પ્રકારે સમજાવવાના પ્રયત્ન કર્યો. પરનતુ જયારે તે ધર્મ પ્રત્યે ઉન્સુખ થયા નહિ ત્યારે તેણે રાજા કનકધ્વજના અન્તર્માનસના વિચારા પરિવર્તિત કરી નાખ્યા અને પ્રજાનાં મનને પણ ફેરવી નાખ્યાં. તેથી અપમાનિત થવાને લીધે અત્યન્ત દુઃખના ઘેરા વમળમાં પડી ગયા. આ દુઃખ અસદા થવાથી તેણે પોતાના સ્થાને આવી ગળામાં ફાંસા નાખી મરવા પ્રયત્ન કર્યો પણ મરી ન શકયા. ગળામાં સારે શિલા બાંધી અને પાણીમાં ડુબી મરવા ઇચ્છયું પણ મરી ન શકયા. સૂકાં ઘાસના ઢગલામાં આગ લગાડી બળી જવા ઇચ્છા કરી પણ બળી ન શકયા. આ પ્રમાણે અનેક પ્રયાસ કરવા છતાં પણ જ્યારે તે મરી ન શકયા ત્યારે

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય<sup>ે</sup> પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ **રમૃતિગ્રંથ**

દેવે પ્રતિભાધ કરી તેને સંયમમાર્ગમાં પ્રતિષ્ઠિત કર્યો. ઉગ્ર સાધના કરી કર્મોને નષ્ટ કરી તેણે કૈવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું.

પંકરમા અધ્યયનમાં નન્દીફળનું દેષ્ટાન્ત છે. નન્દીફળ એવું ઝેરી ફળ હતું જે જેવામાં તે! સુન્દર, ખાવામાં મધુર, અને સુંઘવામાં સુવાસિત હોવા છતાં તેને ખાનાર માણુસ તે ફળનું પરિશુમન થતાં હંમેશને માટે આ સંસારથી વિદાય લઇ લેતા—મરી જતા. તેની છાયા પણ ઝેરીલી હતી. ધન્ના સાર્થવાહે પાતાની સાથેની અધી વ્યક્તિઓને સૂચના આપી હતી કે 'બધા સાવધાન રહેજો અને નન્દીવૃક્ષથી દૂર રહેજો' પરન્તુ તેની હિતશિખામણુની ઉપેક્ષા કરી જેમણે—જેમણે તેનાં ફળાના ઉપલાગ કર્યા તેઓ હંમેશને માટે પાતાના જીવનથી વચિત અની ગયા—પરલાકવાસી થઇ ગયા. લ. મહાવીરે કહ્યું ધન્ના સાર્થવાહની જેમ તીર્થં કર છે કે જેઓ વિષયલાગરૂપી નંદીફળથી અચવાના સન્દેશ આપે છે. પરન્તુ જેઓ તેમની આજ્ઞાના અનાદર કરી વિષયલાગને ચહેલુ કરે છે તેઓ જન્મ—મરભુને પ્રાપ્ત કરે છે પરંતુ પાતાના લક્ષ્ય એવા સુક્તિસ્થળને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

સાળમા અધ્યયનનું નામ અમરકંકા છે. આ અધ્યયનમાં પાંડવપત્ની દ્રૌપદીને પદ્મનાલ અપહરાણ કરી હસ્તિશીર્ષ નગરથી અમરકંકા લઇ જાય છે. શ્રીકૃષ્ણુ પાંડવાની સાથે ત્યાં પહોંચે છે અને પદ્મનાલને પરાજિત કરી દ્રૌપદીને પાછી મેળવે છે. સમુદ્ર પાર કરતાં પાંડવાની અબુદ્ધિપૂર્વકની મજકથી શ્રીકૃષ્ણુ અપ્રસન્ન થઇ દેશનિકાલના આદેશ આપે છે, પરન્તુ કુન્તીની પ્રાર્થનાથી સમુદ્રતટ ઉપરજ નવીન મથુરા વસાવી પાંડવાને ત્યાં શહેવાની અનુમતિ આપે છે. ત્યાર બાદ પાંડવાની દીક્ષા અને મુક્તિલાલનું વર્ણન છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં દ્રૌપદીના પૂર્વલવના પણ ઉલ્લેખ છે. તેણીએ એક વાર નાગેશ્રીના લવમાં ધર્મરુચિ અનગારને કડવા તૃંબાના શાકનું આહારદાન કર્યું હતું જેના માઠા ફળ સ્વરૂપે તેને અનેક લવામાં લયકર વેદના સહન કરવી પડી. આમાં કચ્છુલ્લ નારદના કારસ્તાનાને પણ પરિચય આપ્યો છે.

સત્તરમા અધ્યયનમાં સમુદ્રી અધોનું દેષ્ટાન્ત છે. તેમાં અધોની જેમ જે શબ્દ, રૂપાદિ વિષયોના લાભામણુ આકર્ષણથી આકર્ષિત થઇને પરાધીનતાના કાદવમાં ખૂંચી જાય છે તે દુઃખી થાય છે. અને જે વિષયોથી વિરક્ત રહે છે તેઓ સ્વતંત્રતાના સ્વર્ગના અનુભવ કરે છે.

અઢારમા અધ્યયનમાં સુસુમાનું વર્જુન છે. તે ધન્ના સાર્થવાહની પુત્રી હતી. તેની સંભાળ રાખવા 'ચિલાત' નામના નેકરને રાખ્યા હતા પરંતુ તે પાતાના કાળાં કામાંથી બાળકાને હેરાન કરતા રહેતા તેથી ધનનાએ તેને કાઢી મૃક્યા હતા. તે અનેક દુર્વ્યસનાના શિકાર બની ગયા હતા તે સાથે તરકરના અધિપતિ પણ બન્યા. એક દિવસ તેણે સુસુમાનું અપહરણ કર્યું. ધનના સાર્થવાહ પાતાના પુત્રાની સાથે ભયંકર અટવીમાં તેના પીછા કરતાં આગળ વધી રહ્યા હતા. ત્યાં ચિલાત દ્વારા મારી નાખેલી સુસુમાના મૃતદેહ તેમને મળ્યા. તેઓ તે વખતે ક્ષુધા—પિપાસાથી એટલા બધા વ્યાકુળ બની ગયા હતા કે પ્રાણાની કેમ રહ્યા કરવી તેની તેમને સમસ્યા થઈ ગઈ હતી. તેથી સુસુમાના મૃતદેહનું ભક્ષણ કરી તેમણે પાતાના જીવનની રહ્યા કરી. સુસુમાના શરીરનું ભક્ષણ કરતી વખતે ધન્નાના મનમાં કિચિત્ માત્ર પણ આહારના રાગ ન હતા, કેકત પ્રાણરક્ષા કરવી એ જ પ્રક્ષ હતા. એ જ પ્રમાણે સાધકે રાગરહિત થઈને આહાર કરવા જોઈએ. આહાર દ્વારા શરીરરક્ષાનું લક્ષ એ આત્મસાધના જ છે.

એ!ગણીસમા અધ્યયનમાં યુંડરીક અને કુંડરીકનું ઉદાહરણુ છે. તેમાં એવું વર્ણન છે દે રાજા મહાપદ્મ શ્રમણ બન્યા ત્યારે તેમના જયેષ્ઠ યુત્ર યુંડરીક રાજ્યનું સંચાલન કરવા લાગ્યા અને કુંડરીક યુવરાજ બન્યા. કરી જયારે મહાપદ્મ મુનિ ત્યાં આવ્યા ત્યારે કુંડરીક શ્રમણધર્મ સ્વીકાર કર્યો. કેટલાક સમય વીત્યા બાદ જયારે કુંડરીક મુનિ ક્રેરીને ત્યાં આવ્યા તે વખતે તેઓ દાહજવરથી પીડિત હતા. રાજા યુંડરીકે તેમના એ!લધાપચાર કરાવ્યા અને તેએ! સ્વસ્થ, નીરાગી થયા ત્યારે તેમને શ્રમણમર્યાદાનું સ્મરણ કરાવી વિહાર માટે પ્રેરણ કરી. પરન્તુ મુનિ કુંડરીકના અન્તર્માનસમાં ભાગ પ્રત્યે તીલ આકર્ષણ પેદા થઈ ગયું હતું. તેથી તેઓ ફરીને થાડા દિવસમાં પાછા તે જ નગરમાં આવી પહોંચ્યા. યુંડરીકે ઘણું સમજવયું છતાં પણ ન સમજયા ત્યારે પાતાના વસાભૂષણા વગેરે કુંડરીકને આપી રાજ્ય સોપી દીધું અને કુંડરીકના શ્રમણવેષ પાતે ધારણ કરી લીધા; અને ઉત્કૃષ્ટ સંયમની આરાધના કરી સર્વાર્થસિદ્ધમાં ૩૩ સાગરની સ્થિતિવાળા દેવ થયા. આ બાજુ કુંડરીક તીલ લાગોમાં આસકત થઈને ત્રણ દિવસમાંજ મરીને સાતમી

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

નરકનાે મહેમાન અની ગયાે અને ત્યાં ૩૩ સાગરની સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી અપાર વેઠનાનાે અનુભવ કરી રહેલ છે. આ પ્રમાણે જે શ્રમણ ચિરકાળ પર્યપ્ત સંયમ પાલન કરી પથલખ્ટ થઇ જાય છે તે કુંડરીકની જેમ દુઃખી થઇ જાય છે અને જે અન્તિમ ક્ષણાે સુધી સંયમનું પાલન કરે છે તે પુંડરીકની જેમ સ્વલ્પ કાળમાં જ સિદ્ધિને પ્રાપ્ત કરી લે છે.

આ પ્રમાણે પ્રસ્તુત આગમમાં દષ્ટાન્તાના માધ્યમથી અહિંસા, અસ્વાદ, શ્રદ્ધા, ઇન્દ્રિયજય આદિ આધ્યાત્મિક તત્ત્વેતનું ઘણીજ સરળ શૈલીમાં નિર્પણ કરવામાં આવ્યું છે. કથાવસ્તુની સાથે વર્ણન એ એક પાતાની વિશેષતા છે. લાષાની દષ્ટિએ કાઈ કાઈ જગ્યાએ કાઈ અરીની જેમ ગદ્યકાવ્યાની સહજ સ્મૃતિ થઈ આવે છે. આ કથાએનનું વિશ્વના વિશિન્ન કથાગ્રંથાની સાથે તુલનાત્મક અધ્યયન કરવાથી ઘણા નવા તથ્યોનું ઉદ્દેશાટન થઈ શકે છે.

#### **બીજો શ્રુતસ્કન્ધ**

ખીજા શ્રુતસ્કન્ધમાં ચમરેન્દ્ર, અલીન્દ્ર, ધરણેન્દ્ર, પિશાચેન્દ્ર, મહાકાલેન્દ્ર, શકેન્દ્ર, ઇશાનેન્દ્રની અગ્રમહિષીઓના રૂપમાં ઉત્પન્ન થનારી સાધ્વીઓની કથાએ! આપવામાં આવી છે. દશ વર્ગોમાં ૨૦૬ અધ્યયન છે. આમાં વર્ણવેલી કુમારિકાઓ માટેભાગે ભગવાન પાર્શ્વનાથના શાસનમાં દીક્ષિત થઇને ઉત્તરગુણોની વિશધના કરવાને કારણે દેવીએ! રૂપે ઉત્પન્ન થઇ છતાં જે નામ તેમના મનુષ્યભવમાં હતા તે જ નામાથી તેમના પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.

આ શ્રુતસ્ક્રેધમાં ભગવાન પાર્શ્વકાહીન જન–જીવન, વિભિન્ન મત–મતાન્તર, પ્રચલિત રીતરિવાજ, નૈાકાસંખંધી સાધનસામગ્રી, કારાગૃહ પહિતિ, રાજ્યબ્યવસ્થા, સામાજિક- આર્થિક- ધાર્મિક- સાંસ્કૃતિક પરિસ્થિતિઓનું સજીવ ચિત્રણ કરવામાં આવ્યું છે.

# ૭ – ઉપાસકદશાંગ

આ આગમ દ્વાદશાંગીનું સાતમું અંગ છે. આમાં ભગવાન મહાવીરયુગના દશ ઉપાસકે નાં પવિત્ર ચરિત્રવર્ણન છે. તેથી આનું નામ 'ઉવાસગ દસાઓ' છે. ઉપાસક શખ્દ જૈન ગૃહસ્થ સાધક માટે વ્યવદ્વત થાય છે. 'દશા' શખ્દ દશ સંખ્યાના વાચક તથા અવસ્થાના સૂચક છે. ઉપાસકદશામાં દશ ઉપાસકાની કથાઓ છે. તેથી દશ સંખ્યાવાચક અર્થ ઉપયુક્ત છે. સાથાસથ ઉપાસકાની અવસ્થાનું પણ વર્ણન છે તેથી અર્થની દષ્ટિએ પણ દશા શખ્દ યથાર્થ છે. શ્રમણુ પરંપરામાં શ્રમણાની ઉપાસના કરનાશ ગૃહસ્થાને શ્રમણાપાસક અથવા ઉપાસક કહ્યાં છે. લ. મહાવીરના લાખા ઉપાસક હતા પરંતુ આ આગમમાં તેમના મુખ્ય દશ ઉપાસકાનું જ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

સ્થાનાંગમાં ઉપાસકદશાંગમાં આવેલા દશ શ્રાવકાના નામ આ પ્રમાણે અતાવ્યા છે: આનંદ, કામદેવ, ચુલણીપિતા, સુરાદેવ, ચુલલશતક, કુંડકાલિક, સકડાલપુત્ર, મહાશતક, નંદિનીપિતા, સાલતિયાપિયા–સાલેચિકા પિતા ઉપાસકદશાંગમાં દસમું નામ સાલીહિપિયા આવ્યું છે. કેટલીક પ્રાચીન હસ્તલિખિત પ્રતિયામાં લંતિયાપિયા, લત્તિયપિયા, લતિવિષિયા, લેતિયાપિયા, લેતિયાપિયા, લેતિયાપિયા, લેતિયાપિયા, લેતિયાપિયા, લેતિયાપિયા, લેતિયાપિયા, લેતિયાપિયા વગેરે નામ પણ ઉપલબ્ધ થાય છે. એ જ પ્રમાણે નંદિનીપિયાની જગ્યાએ લલિતાંકપિયા અને સાલેકણીપિયા નામ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. સમવાયાંગ અને નન્દીસૂત્રમાં અધ્યયનાની સંખ્યાના નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે પરંતુ નામાના નિર્દેશ કર્યો નથી.

પ્રસ્તુત આગમમાં એક શ્રુતસ્કન્ધ, દશ અધ્યયન, દશ ઉદ્દેશનકાળ, દશ સમુદ્દેશનકાળ કહ્યાં છે. તેમજ આમાં સંખ્યાત હજાર પદ, સંખ્યાત અક્ષર, સંખ્યાત નિર્શુકિતએા, સંખ્યાત સંગ્રહિણુઓ, સંખ્યાત પ્રતિપત્તિએા અને સંખ્યાત શ્લોકા અતાવ્યા છે. વર્તમાનમાં આ આગમનું પરિમાણ ૮૧૨ શ્લોક છે. ઉપાસકદશામાં વર્ણિત ઉપાસકા વિભિન્ન જાતિના અને વિભિન્ન વ્યવસાય કરનારાએા હતા. તે શ્રાવકાની જીવનચર્યાનું વર્ણન આ પ્રમાણે છે.

એક વખત ભગવાન મહાવીર વાણિજયગ્રામ પધાર્યા. રાજા જિતશત્રુ તથા હજારાની સંખ્યામાં જનતા દર્શનાર્થે તથા ઉપદેશ શ્રવણાર્થે ઉપસ્થિત થઇ. નગરમાં અદ્દભુત વાતાવરણ સર્જાયું. આનંદ ગૃહપતિએ મહાવીરના શુભાગમનના સમાચાર સાંભત્યા. તે ઘણાજ પ્રસન્ન થયા અને સુંદર વેશપરિધાન વર્હ સુસજ્જિત થઇને ભગવાનના સમવસરણમાં

# पूज्य गुरुदेव डविवय' प. नामयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

પહેંાંચ્યાે. ઉપદેશ સાંભળી તેથું ભગવાનને નિવેદન કર્યું, ભગવન્! હું નિર્ગ્રન્થ પ્રવચનમાં શ્રદ્ધાશીલ છું. તેમાં મારી શ્રદ્ધા તથા રુચિ છે. જેવું આપે કહ્યું તે પૂર્ણ સત્ય છે. આપની પાસે ઘણા રાજાએ:, યુત્રરાજ, સેનાપતિ, નગરરક્ષક, માંડ-લિક, કૌંદું ખિક, શ્રેષ્ઠી, સાર્થવાહ મુંડિત થઇ આગાર ધર્મથી અનગાર ધર્મને ગ્રહણ કરે છે. હું શ્રમણ જીવનની કઠાર-ચર્યા પાલન કરવામાં અસમર્થ છું. તેથી ગૃહસ્ય ધર્મના ખાર વત અગિકાર કરવા ઇચ્છું છું. મહાવીરે કહ્યું-દેવાનુપ્રિય! 'તમને જેમ સુખ ભ્રપજે તેમ કરો.'

આનંદ શ્રાવકે ખાર વતો ગ્રહણ કર્યા. વતો નું નિર્પણ આ પ્રમાણે છે-ખાર વતામાં પાંચ અહ્યુવત, ત્રણ શુણવત અને ચાર શિક્ષાવત છે. પ્રસ્તુત આગમમાં ગુણવત તથા શિક્ષાવતોનું સંયુક્ત નામ શિક્ષાવત છે. પહેલા પાંચ અહ્યુવત છે. અહ્યુવતના અર્થ છે નાના વૃત. શ્રમણ હિંસાદિકના પૂર્ણ પરિત્યાગ કરે છે તેથી તેના વૃત મહાવત કહેવાય છે. પરંતુ શ્રાવક તેમનું પાલન મર્યાદિત રૂપથી કરે છે તેથી તેના વૃત અહ્યુવત કહેવાય છે. જે દાષાથી વૃતભંગ થવાની સંભાવના ખની રહે છે તેમનું પણ આમાં નિરૂપણ કર્યું છે. શ્રાવકને માટે તે દાષા જાણવા યાગ્ય છે પરંતુ આચરવા યાગ્ય નથી. આ સંભાવત દાષાને 'અતિચાર' કહ્યાં છે. વૃતના અતિક્રમણના વૃત્તભંગ થવાના ચાર કારણા હતાવ્યાં છે,

- (૧) અતિક્રમણ-વનને ઉલ્લંઘન કરવાના મનમાં જાણુ-- અજાણું વિચાર થવા. (૨) વ્યતિક્રમણ--વ્રતને ઉલ્લંઘન કરવાની તૈયારી કરવી--પ્રવૃત્તિ કરવી.
- (3) અતિચાર-વતને આંશિક રૂપથી ઉલ્લંઘન કરવું.
- (૪) અનાચાર--વ્રતભંગ કરવા, વ્રતનું પૂરી રીતે તૂટી જવું. અજાણુપણે જે દેખ લાગે છે તે અતિચાર કહેવાય છે અને જાણીખૂઝીને વ્રતભંગ કરવા તે અનાચાર કહેવાય છે.
- (૧) પહેલું સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમાણ વત શ્રાવકના અહિંસાવતનું નામ સ્યૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વત છે. શ્રમણની સર્વપ્રકારે હિંસાથી નિવૃત્તિની સરખામણીમાં શ્રાવકની અહિંસા દેશવત છે. તે હિંસાનો પૂર્ણ ત્યાગી હોતો નથી. ફકત ત્રસ પ્રાણીઓની હિંસાથી વિરમે છે. તેની આ વિરતિ ત્રણ યોગ તથા છે કારણથી થાય છે. તે નિરપરાધ પ્રાણીઓને મન, વચન, કાયાથી ન તો! પોતે મારે છે, અને ન ખીજા પાસે મરાવે છે. પરિસ્થિતિ અને સંજોગવશાત સ્થૃલહિંસાના સમર્થનની તેને મર્યાદા-છૂટ હોય છે. શ્રાવક એવી કાઇ પણ પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે કે જેમાં સ્થૂલહિંસાની સંભાવના ન હોય. એવી પ્રવૃત્તિ ખીજા પાસે પણ કરાવી શકે છે. એમ કરવાથી તેના વ્રતભંગ થતો નથી. તે જે કંઇ પણ પ્રવૃત્તિ કરે છે કે ખીજા પાસે કરાવે છે તેમાં તે પૂર્ણ સાવધાનીથી વર્તે છે; જેથી કાઇને કચ્ટન થાય, કાઇની હિંસા ન થાય, કાઇ પ્રત્યે અન્યાય ન થાય. વિવેકપૂર્વક પૂર્ણ સાવધાની રાખવા છતાં પણ કાઇની હિંસા થઇ જાય તે તેથી શ્રાવકના અહિંસાવતના ભંગ થતા નથી.

કર્તાવ્ય--અકર્તાવ્યનું ધ્યાન ન રાખવું, ન્યાય--અન્યાયના વિવેક ન કરવા એ સ્પષ્ટરૂપથી હિંસાને પ્રાત્સાહન આપવા અરાબર છે. અહિંસાની સુરક્ષા માટે વિચારાની નિર્માળતા, યથાર્થતા તથા દષ્ટિની વિશાળતા અપેક્ષિત છે. શ્રાવક દ્વારા કાઇ જીવની હિંસા થઇ જાય તો પણ તે તેના પ્રત્યે અનુકંપિત થાય છે. પરંતુ વ્રતની સુરક્ષા માટે હસતાં--રમતાં તે પ્રાણાત્સર્ગ કરવા માટે પણ સદા તત્પર રહે છે. હિંસા તથા અન્યાયની સામે તે નમતા નથી. પરંતુ વીરતા અને દહતાપૂર્વક તેના પ્રતિકાર કરે છે. નિર્ભયતાના ગુણુ એ અહિંસા માટે આવશ્યક છે. હિંસા, અન્યાય તથા અનાચારને કાયર વ્યક્તિ જ પ્રાત્સાહન આપે છે. સાવધાની અને જગૃતિ રાખવા છતાં પણ પ્રમાદવશ અથવા અજ્ઞાનવશ દાષો લાગવાની સંભાવના રહે છે. આવા દાષાને અતિચાર કહ્યાં છે. સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતના મુખ્ય પાંચ અતિચારા છે.

- (૧) **પાન્ધ** કેાઇ પણુ ત્રસ જીવને કષ્ટકાયી અંધનમાં આંધવા. તેને પાતાને ઇષ્ટસ્થાને જતાં રાેકવા અથવા પાતાને આધીન રહેલી વ્યક્તિને મુકરર કરેલા સમયથી વધુ રાેકી તેની પાસેથી વધુમાં વધુ કાર્ય લેવું. આ અધા 'અન્ધ'ની અન્તર્ગત આવે છે. આ અંધન શારીરિક, આર્થિક, સામાજિક આદિ અનેક પ્રકારના છે.
  - (૨) વધ- કાઇ પણ ત્રમ પ્રાણીને મારવા તે 'વધ' છે. પાતાને આશ્રિત વ્યક્તિઓને અથવા અન્ય કાઇ પણ

300

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રાણીને લાકડી, ચાળુક, પત્થર વિ. થી મારવા, તેમના ઉપર અનાવશ્યક આર્થિક છે જે નાખવા. કાઇની લાચારીના અનુચિત લાભ ઉઠાવવા, અનૈતિક ઢંગથી શાવણ કરી તેના કસ કાઢવા તે વધ કહેવાય છે. જે કાર્યથી પ્રત્યક્ષ અથવા પરાક્ષ રૂપથી ત્રસ પ્રાણીઓની હિસા થાય છે, તે વધ છે.

- (3) છવિચ્છેદ કાઇપણ પ્રાણીના અંગાપાંગ છેલ્વા-કાપવા. છવિચ્છેદની જેમ વૃત્તિચ્છેદ પણ અનુચિત છે. કાઇની પણ આજવિકાના સંપૂર્ણ છેદ કરવા, તાડી નાખવી, ઉચિત પારિશ્રમિકથી એહ્યું આપવું વગેરે પણ છવિચ્છેદ સમાન દેશ્યુક્ત છે.
- (૪) અતિભાર— બળદ, ઊંટ, ઘાડા વગેરે પશુંએા ઉપર અથવા અનુચર તેમજ કાર્યકર્તાએા ઉપર તેમની શકિતથી વધારે ભાર ભરવા તે અતિભાર છે. કાઇની પાસેથી શકિત ઉપરાંત કાર્ય કરાવવું તે પણ અતિભાર જ છે.
- (૫) ભક્તપાન વિચ્છેદ- સમયયર લાજન-પાણી ન આપવા, નાકરને વખતસર પગાર ન આપવા. આથી તેમને દુઃખ થાય છે. શ્રાવકાએ આ અતિચારાથી સદૈવ બચવું જોઈએ.
- (ર) બીજું સ્થૂલ મૃષાવાદ વિરમણ લત— શ્રાવક શ્રમણની જેમ પૂર્ણરૂપથી સત્યવતનું પાલન કરી શકતો! નથી તેથી તે સ્થૂલ મૃષાવાદના ત્યાગ કરે છે. આ ત્યાગ પણ બે કરણ અને ત્રણ ઘેદગથી થાય છે. સ્થૂલ મૃષા-ખાટું એ છે કે જેનાથી સમાજમાં અપ્રતિષ્ઠ: થાય, સ્નેહી સાથીએદમાં પ્રામાણિકતાની છાપ ન પડે, લેદિમાં અપ્રતીતિ થાય અને સજદંડના લોગ બનવું પડે. આ પ્રમાણે અસત્યથી માનવનું સર્વતામુખી પતન થાય છે. અનેક કારણાથી માણસ સ્થૂલ જૂઠું બાલે છે, જેમકે પાતાના પુત્ર-પુત્રીએદના વિવાહને કારણે સામા પક્ષની આગળ મિચ્યા પ્રશંસા કરે છે અને કશવે છે. પશુ પક્ષીએના કય-વિક્રય માટે ખાટી વાત કરવી. ભૂમિ સંબંધી ખાટું બેદલવું-બાલાવવું, નાકરી વગેરે અસત્યનેદ પ્રયોગ કરવા. કારણા કરવા. શ્રાવક આ પ્રમાણે મૃષા-અસત્ય બેદલવું-બાલાવવાદિના ત્યાગ કરે છે. સ્થૂલ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રતના મુખ્ય પાંચ અતિચાર છે.
- (૧) **સહસાહ્યાખ્યાન** વગર વિચાર્યે કાઇની ઉપર ખાટે! આક્ષેપ નાખવે!. કાેઇની પ્રત્યે ખે:ટી ધારણા **ખાંધ**વી, સજ્જનને **દુ**ર્જન, ગુણીને અવગુણી, જ્ઞાનીને અજ્ઞાની, બ્રહ્મચારીને વ્યભિચારી કહેવા વ**ગેરે**.
  - (२) **રહસ્યાહ્યાખ્યાન** કાંઇની ગુપ્ત વાત કાંઇની આગળ પ્રગટ કરી તેની સાથે વિશ્વાસઘાત કરવા.
- (3) સ્વદાર માંત્રભેદ- પતિ~પત્નીની એકખીજાની ગુપ્ત વાતે કેાઇ અન્યની સામે પ્રગટ કરવી તે સ્વદાર અથવા સ્વપતિ માંત્રભેદ છે. આનાથી કુટુંબમાં વેર~ઝેર પેદા થાય છે અને બહાર અપકીર્તિ ફેલાય છે.
  - (૪) મિથ્યા પદેશ- સાચું-ખાડું સમજાવી કાઇને કુમાર્ગે લઈ જવા તે મિથ્યા ઉપદેશ છે.
  - (પ) ફ્રંટલેખ ક્રિયા- માહર છાપ, હસ્તાક્ષર વિગેરેથી ખાટું લખાણુ કરવું અથવા ખાટા સિક્કા ચલાવવા.

ં તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં 'સહસાભ્યાખ્યાન'ની જગ્યાએ 'ન્યાસાપહાર' આવેલ છે. તેના અર્થ થાય છે–કાઇની થાપણુ વસ્તુ રાખી હાય અને લેવા આવે ત્યારે ના પાડી દેવી. શ્રાવકે આ બધા અતિચારાથી બચીને સમ્યક્ પ્રકારે સત્યનું પાલન કરવું જોઇએ.

(3) ત્રીજું સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વત- શ્રાવકનું ત્રીજું વત સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણ છે. શ્રમણ માટે તે વિના અનુમતિએ દાંત ખાતરવા માટે તૃણની સબી પણ લેવી વજર્ય માનેલ છે. શ્રાવક સ્થૂલ અદત્તાદાનના ત્યાગ કરે છે. સ્થૂલ ચારી જેમકે-કાઈના ઘરમાં ખાતર પાડવું, કાઈનું ખીસું હળવું કરવું -કાતરવું કાઈના ઘરનું તાળું તાડવું અથવા પાતાની ચાવી લગાડી ખાલવું અને વસ્તુએ તફડાવવી. પૂછયા વગર બીજાની ગાંસડી ખાલી વસ્તુઓ કાઢી લેવી. કાઇનું દાટેલું ધન ખાદી લઇ લેવું, ધાડ પાડવી, લૂંટવું, ઠગલું વગેરે. કાઈ વસ્તુ મળી હાય તા તેના માલિકને ગાતી પાછી ન સોંપવી. ચૌર્ય શુદ્ધિથી કાઇ વસ્તુ ઉપાડી લેવી અને પાતાની પાસે રાખી લેવી. આ

# પુજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અધી સ્થૂલ ચારી શ્રાવકને વજર્ય છે. તેથી શ્રાવક ચારીના ત્યાગ પણ પૂર્વવતાની જેમ છે. કરણ અને ત્રણ ચાેગથી કરે છે. આ વતના પાંચ અતિચાર છે.

- (૧) સ્તેનાહુત- અજાણતાં અથવા એમ સમજવા છતાં કે ચારી કરવા તથા કરાવવામાં પાપ છે છતાં ચાર દ્વારા લાવેલી, ચારીની વસ્તુ ખરીદવા અથવા ઘરમાં રાખવામાં શું હરકત છે ? પરંતુ આ અતિચાર છે તે સ્મરણમાં રાખવું નેઇએ. તેમાં લાભને કારણે ઉચિત-અનુચિતપણાના ખ્યાલ રહેતા નથી. આથી ચારીને પ્રાત્સાહન મળે છે.
  - (૨) તસ્કર મચાગ- માણસને પગાર આપી ચારી, ઠગાઇ વગેરે કરાવવાં.
- (3) વિરુદ્ધ રાજ્યાતિક્રમ જુદા જુદા રાજ્યા વસ્તુઓની આયાત-નિકાસ ઉપર કેટલાક પ્રતિબન્ધા લગાડે છે, તેમના ઉપર કર લગાડે છે. રાજ્યાના તે નિયમાનું હલ્લાંઘન કરવું. અવૈધાનિક વ્યાપાર કરવા. નિષેધ કરેલ વસ્તુઓ એક સ્થળેથી બીજે સ્થળે પહેાંચાડવી. રાજ્યહિત વિરુદ્ધ ગુપ્ત રીતે દાણુચારી આદિના કાર્યો કરવા-આ બધાં રાજ્ય વિરુદ્ધ કાર્યો છે અને તે અતિચાર છે.
- (૪) ફ્રુટ**તુલા-ફ્રેટમાન** માપ–તાેલ તથા આપવા લેવામાં એઈમાની કરવી. આથી વિશ્વાસઘાત થાય છે. કાેઇના અજ્ઞાનનાે આ પ્રમાણે અનુચિત લાભ ન ઉડાવવાે **જાેઇ**એ.
  - (પ) તત્મ્રતિરૂપક વ્યવહાર વસ્તુમાં ભેળ-સંભેળ-મિલાવટ કરવી. સારી વસ્તુ અતાવી ખરાબ વસ્તુ આપવી. આ વ્રતનું વ્યાપાર તથા વ્યવહારમાં કેટલું મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે તે કહેવાની આવશ્યકતા નથી.
- (૪) **ચાશું સ્વદાર સંતાષિલત** અને વામાં શ્રાવક પરસ્તી સાથેના સહવાસના ત્યાગ કરે છે અને પાતાની સ્ત્રી સાથેના સહવાસની મર્યાદા કરે છે. આ વાત એ કરણ અને ત્રણ યાગથી પણ થઇ શકે છે પરંતુ એક કરણ અને એક યાગ આવશ્યક માનેલ છે. આ વાતમાં પરદારા--વેશ્યા અને કુમારિકાના ત્યાગ સ્વતઃ થઇ જાય છે. આના મુખ્ય પાંચ અતિચાર છે.
  - (૧) ઇત્વરિક પરિગૃહીતા ગમન- એવી સ્ત્રી સહવાસ કરવા કે જે થાડા વખત માટે રાખવામાં આવી હાય.
  - (ર) અપરિગૃહીતા ગમન- વેશ્યા આકિની સાથે સહવાસ કરવા.
  - (3) અન'ગક્રીડા- અપ્રાકૃતિક મૈશુનનું સેવન કરવું.
- (૪) 'પર વિવાહ કરાણ કન્યાદાનને પુષ્ય સમજ રાગાદિ અર્થવા સ્વાર્થવશ બીજાના દીકરા-દીકરીઓના કમેળ-કજોડાં મેળવી આપી-વિવાહ કરાવી દેવા.
- (પ) કામભાગ તીલાભિલાષા- વિષય-ભાગ તથા કામકીડામાં તીવ આસકિતનું હાવું. આ બધા અતિચારાથી સહાચાર અથવા પ્રદાચર્ય વત દ્વષિત થાય છે તેથી શ્રાવકે આ અતિચારાથી અચવું જોઈએ.
- (૫) પાંચમું સ્થૂલ પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રત માનવની ઇચ્છા આકાશની જેમ અનંત છે. આ ઇચ્છાની મર્યાદા કરવી-ઇચ્છા પરિમાણ અથવા પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રત કહેવાય છે. આ વ્રતનું મહત્ત્વ અનેક દિષ્ટિએાથી ખતાવાયું છે. આ વિશ્વમાં સાનું, ચાંદી, હીરા, પન્ના, માણેક, માતી, ભૂમિ, અન્ન-વસાદિ જેટલા પણ પદાર્થો છે તે બધા પરિમિત છે. તેથી તેમના સંગ્રહ કરવાથી વિષમતાની વિલીષિકા-જવાલા ભડકી ઊઠે છે. આ વ્રત તે ભયંકર તૃષ્ણારૂપી ભડકેલી પાવક જવાલાને શાન્ત કરે છે. આથી જીવનમાં શાન્તિના સાગર લહેરાવા લાગે છે. આ જગતના સમસ્ત પરિગ્રહ નવ લાગામાં વિલકત કરી શકાય છે.
  - (1) ક્ષેત્ર-નીપજાઉ ભૂમિની મર્યાદા.
  - (૨) વરતુ-મકાન, દુકાન, ગાહામ આહિની મર્યાદા
  - (૩) હિરથ્ય-ચાંદી-રૂપાનાં વાસણુ, આબૂષણ તથા અન્ય ઉપકરણે.
  - (૪) સુવર્ષુ-સાનું-સાનાના વાસણુ, આબૂષણ તથા અન્ય ઉપકરણા વગેરે.

### प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

- (પ) ધન-રૂપિયા પૈસા, સિક્કા, નાટ વગેરે.
- (१) ધાન્ય-અન્ત, ઘઉં, ચાપા, અડક, મગ, તલ, અળસી, વટાણા વગેરે.
- (૭) દ્વિપદ-એ પગવાળા પ્રાણીઓ-જેમકે-સી, પુરુષ, પાપટ, મેના, કબૂતર, માર વિ.
- (૮) ચતુષ્પદ-ચાર પગવાળાં પ્રાણીઓ-જેમકે-ગાય, બળદ, ભેંસ, હાથી, ઘાડા, અકરી વગેરે.
- (૯) કુપ્ય અથવા ગાપ્ય–સાના ચાંદીની વસ્તુઓ સિવાય અન્ય બધી વસ્તુઓના સમાવેશ કુપ્યમાં થાય છે. જેમ કે–ગાડી, માેટર, સાયકલ, ટાંગા, રથ, દ્રક, વગેરે વાહન તથા ક્શ્નીચર વગેરે. ગાપ્ય ધનના અર્થ છે–હીરા, માણેક, માતી વગેરે રાખવા.

પરિશ્રહ પરિમાણ વર્તના પાંચ અતિચાર છે—

- (૧) ક્ષેત્ર-વાસ્તુ પરિમાણાતિકમ.
- (ર) હરિષ્ય-સુવર્ણ પરિમાણાતિક્રમ.
- (3) દ્વિપદ-ચતુષ્પદ પરિમાણાતિક્રમ.
- (૪) ધન-ધાન્ય પરિમાણાતિક્રમ.
- (૫) કુષ્પ-પશ્મિણાતિક્રમ

આસક્તિપૂર્વક વસ્તુઓને પકડી રાખવી તે પરિગ્રહ છે. તેના સંગ્રહ અને વધારા કરવા તે લાભ છે. લાભ અને પરિગ્રહ બન્ને એકબીજાના પૂરક છે. તેથી લાભ-ઇચ્છાને મર્યાદામાં લાવવાં તે પરિગ્રહ પરિમાણ વૃત છે. શ્રાવકે જીવનમાં સુખ-શાન્તિ અને સંતાષ લાવવા આ વૃત્તનું સત્યતાપૂર્વક પાલન કરવું જોઇએ.

અહ્યુવતના વિકાસ માટે ગુણવતનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. દિશા પશ્મિણ વૃત, ઉપલાગ-પશ્લાિગ પશ્મિણ વૃત અને અનર્થ દંડ વિશ્મણ વૃત. આ ત્રણેને ગુણવત એટલા માટે કહેવામાં આવ્યા છે કે આ અહ્યુવતર્પી મૂલગુણાની રક્ષા તથા વિકાસ કરે છે.

#### (૬) છકું દિશા પરિમાણ વત

આ વૃતમાં દિશાઓમાં પ્રવૃત્તિને સીમિત કરવામાં આવે છે. શ્રાવક એવી પ્રતિજ્ઞા કરે છે કે ચારે દિશાઓમાં તથા ઉપર તેમજ નીચે નિર્ણય કરેલ સીમાથી આગળ વધી હું કિચિત્માત્ર પણ સ્વાર્થમૂલક પ્રવૃત્તિ નહીં કરું. વર્તમાન યુગમાં આ વૃતનું માહાત્મ્ય વધારે છે. અત્યારે આ વૃત એટલું અધું ઉપયોગી છે કે જો પ્રત્યેક રાષ્ટ્ર પાતપાતાની રાજનૈતિક તથા આર્થિક સીમાએ નિશ્ચિત કરી લે તા ઘણા સંઘર્ષો સ્વતઃ મટી જાય. આ વૃતના પાંચ અતિચારા છે.

- (૧) ઉર્ધ્વદિશાની મર્યાદાનું અતિક્રમણ કરવું.
- (૨) અધા દિશાની મર્યાદાનું અતિક્રમણ કરવું.
- (3) તિરછી દિશા પૂર્વ, પશ્ચિમ, ઉત્તર, દક્ષિણ દિશાની મર્યાદાનું અતિક્રમણ કરવું.
- (૪) ક્ષેત્રવૃદ્ધિ અસાવધાનીથી અથવા ભૂલથી મર્યાદાના ક્ષેત્રને વધારી લેવા. એક દિશાના પરિમાણના લાગ બીજી દિશાના પરિમાણમાં લેળવી દેવા.
- (પ) વિસ્મૃતિ મર્યાદાનું સ્મરણ ન રાખવું.

#### (૭) સાતમું ઉવલાગ પરિલાગ પરિમાણ વત

જે વસ્તુ એક વાર ઉપયોગમાં આવે છે તેને ઉપલાગ અને વારંવાર ઉપયોગમાં આવે તેને પરિલાગ કહેવાય છે. આ વતમાં ઉપલાગ અને પરિલાગમાં આવનારી વસ્તુઓની મર્યાદા કરવામાં આવે છે. આ વત અહિંસા અને સંતાષની રક્ષા માટે છે. આ વતથી જીવનમાં સાદગી અને સરળતાના સંચાર થાય છે. મહારંભ, મહાપરિગ્રહ અને મહાતૃષ્ણાથી શ્રાવક મુક્ત થાય છે. આગમ સાહિત્યમાં ઉપલાગ-પરિલાગ સંબંધી ૨૬ વસ્તુઓનાં નામ ખતાવ્યાં છે. આ વતના પાંચ અતિચાર છે.—

(૧) સચિત્તાહાર— એ સચિત્ત વસ્તુના ત્યાગ કર્યો હાય તેના પ્રમાદપૂર્વક આહાર કરવા.

www.jainelibrary.org

#### प्रथ गुरुहेव डिवियर प. नान्यक्ट्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

- (૨) સચિત્ત પ્રતિભદ્ધાહાર— જે સચિત્ત વસ્તુના ત્યાગ કર્યા તેની સાથે લાગેલી-ચાંટેલી અચિત્ત વસ્તુ હાય તે સચિત્ત પ્રતિભદ્ધ કહેવાય છે તેના આહાર કરવા. જેમકે–વૃક્ષ ઉપર લાગેલા ગુંદર, ખજૂર, ગાટલા સાથે કેરી વગેરેના આહાર કરવા. તે સચિત્ત પ્રતિભદ્ધાહાર અતિચાર છે.
- (3) અપકવાહાર— સચિત્ત વસ્તુના ત્યાગ હાવા છતાં અગ્નિમાં પકબ્યા વગર કાચાં શાક, કાચાં ફળ વગેરેનું સેવન કરવું
  - (૪) દુષ્પક્રવાહાર- જે વસ્તુ અડધી કાચી, અડધી પાકી હાય તેના આહાર કરવા.
- (પ) **તુ ચ્છોષ ધિભક્ષણ** જે વસ્તુમાં ખાવાનું એક હોય અને નાખી દેવાનું વધુ હોય એવી વસ્તુનું સેવન કરવું, જેમકે-સીતાફળ, શેરડી વગેરે.

ઉપભાેગ−પરિભાેગ માટે વસ્તુઐાની પ્રાપ્તિ કરવી પડે છે અને તે માટે પાયકર્મ પણુ કરવા પડે છે. જે વ્યવસાયમાં મહારંભ થાય છે એવા કાર્યો શ્રાવક માટે હાેય અને નિષિદ્ધ છે. તેમને 'કર્માદાન'ની સંજ્ઞા આપી છે. તે કર્માદાન પંદર છે અને તે આ પ્રમાણે છે.–

- (૧) આંગાર કર્મા અગ્નિ સંબંધી વ્યાપાર-જેમકે કાલસા પાડવા, ઇંટા પકવવી વગેરેના ધંધા કરવા.
- (૨) વન કર્મ- વનસ્પતિ સંબંધી વ્યાપાર-જેમકે, વૃક્ષ કાપવાના, ઘાસ કાપવા વગેરેના ધંધા કરવા.
- (3) શક્ટ કર્મા વાહન સંબંધી વ્યાપાર, ગાડી, માટર, ટાંગા, રિકશા વ બનાવવા.
- (૪) ભાડિ કર્મ વાહન વગેરે લાઉ ફેરવી પાતાની આછવિકા ચલાવવી.
- (પ) રફાટ કર્મા ન ભૂમિ ફાડવાના ધંધા-જેમકે ખાણા ખાદાવવી, નહેરા બનાવવી, મકાન બનાવવા વગેરેના વ્યવસાય કરવા.
- (૧) દન્તવાણિજય— હાથી દાંત વગેરેના વ્યાપાર કરવા.
- (૭) લાક્ષાવાણિજય— લાખ વગેરેના વ્યાપાર.
- (૮) રસવાણિજય- મહિરા-શરાખ વગેરેના વ્યાપાર
- (૯) કેશવાણિજય વાળ તેમજ વાળવાળાં પ્રાણીઓના વ્યાપાર
- (૧૮) વિષવાણિજય ઝેરીલાં-વિષ પાયેલાં પદાર્થ તથા હિંસક અસ-શસ્ત્રોના વ્યાપાર.
- (૧૧) યન્ત્રપીડનકર્મ મશીન ચલાવવા વગેરેના ધંધા કરવા.
- (૧૨) નિર્લા છનકર્મ પ્રાણીઓના અવયવાને છેઠવા, કાપવા આદિના વ્યવસાય.
- (૧૩) દાવાગ્નિદાનકર્મ વન, જંગલ, ખેતર વગેરેમાં આગ લગાડવાનું કાર્ય કરવું.
- (૧૪) સરદ્રહત**ડાગ રાષણકર્મ** સરાવર, તળાવ, ધરા, ઝીલ વગેરેના પાણી સુકાવવાનું –ઉલેચવાનું કાર્ય કરવું.
- (૧૫) અસતીજન પાષણતાકમં કુલટા-વેશ્યા સ્ત્રીઓને પાષવાનું કાર્ય, હિંસક પ્રાણીઓનું પાલન, સમાજ-વિરાધી તત્ત્વાનું સંરક્ષણ વગેરે કાર્યો કરવા.

આ પંદર કર્માદાન તથા આના જેવાં બીજાં પ્રકારના મહા આરંભના કાર્યો કરવાના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે.

૧ - આ વ્યવસાય - ધંધાઓના ત્યાગનું વિધાન આજીવક મતમાં પણ હતું. જુઓન:

<sup>(</sup>ક, 'એનસાયકલાપીડિયા ઓફ રિલીજન એન્ડ એથિકસ' (જિલ્દ ૧, પૃ. ૨૫૯ - ૬૮,' હોએર્નલ.)

<sup>(</sup>ખ) 'ધી આજીવિકા જ' પ્રી. બુહ્લિસ્ટ ઈંડિયન ફિલાસફી પૃ. ૨૯૭ – ૩૧૮. ડૉ. વી.એમ. બરૂઆ.

<sup>(</sup>ગ) 'હિસ્ટોરિકલ ગ્લાનીંગ્જ' પૃ. ૩૭, ડૉ. બી.સી. લાહા .

<sup>(</sup>ઘ) 'હિસ્ટ્રી એન્ડ ડાેક્ટ્રીન્સ ઓફ ધી ઓજીવિકાજ' એ. એલ બાશમ.

<sup>(</sup>ચ) 'લાઈફ ઈન એન્શિયન્ટ ઇંડિયા એજ ડિપિકટેડ ઈન જન કેનન્સ' પૃ. ૨૦૭ - ૧૧. 🗕 જગદીશચન્દ્ર જૈન .

<sup>(</sup>છ) સંપૂર્ણન્દ અભિનન્દન ગુંથમાં 'મંખલિપુત્ર ગોશાલ અને જ્ઞાતપુત્ર મહાવીર' – જગદીશચન્દ્ર જૈન .

<sup>(</sup>જ) મહાત્યા ગાંધીએ અહિંસક સમાજની જે કલ્પના કરી હતી તે આ કર્માદાનોના ત્યાગની સાથે મળતી આવે છે.

# પુલ્લા ગુરુદેલ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કારણ કે આનાથી જીવાની ભયંકર હિંસા થાય છે. શ્રાવક તેંા એવા કાર્યો કરે છે કે જેમાં ઓછામાં ઓછી હિંસા થાય અને એવા વ્યવસાય કરે છે કે જેમાં સમાજ અથવા વ્યક્તિનું શાષણ ન થાય.

#### (૮) આઠમું અનર્થદંડ વિરમણ વ્રત—

પાતાના માટે અથવા પાતાની પારિવારિક વ્યક્તિઓના જીવન નિર્વાહાર્થે અનિવાય સાવદ પ્રવૃત્તિઓ સિવાય શેષ સમસ્ત પાપપૂર્ણ પ્રવૃત્તિઓથી નિવૃત્ત થવું તે અનર્થદંડ વિરમણ વત છે. વ્યર્થ-નિરર્થક વાતા કરવી, ગપ હાંકવી, નિષ્પ્રયાજન પ્રવૃત્તિ કરવી કે જેનાથી કંઇ પણ લાભ ન થાય અને ખીજાને કષ્ટ પહોંચે-આ ખધી આખતાથી શ્રાવકે દ્વર રહેવું જોઇએ. અનર્થદંડ-નિષ્પ્રયાજન હિંસાના ચાર રૂપ અતાવ્યા છે. (૧) આર્ત-રીદ્ર ધ્યાન ધરવું (૧) પ્રમાદનું સેવન (૩) હિંસક વાણી ઉચ્ચારવી (૪) પાપકર્મના ઉપદેશ કરવા. આ વતના મુખ્ય પાંચ અતિચાર છે.

- (૧) કેન્દર્પ વિકારવર્ષક વચન બાલવા અથવા સાંભળવા અથવા તેવી ચેપ્ટાએ કરવી.
- (२) કોત્કુ-ય- ભાંડની જેમ હાથપગ, નાક, માહું, આંખ વગેરેથી વિકૃત ચેષ્ટાઓ કરવી.
- (3) મો ખર્ય --- વાચાળ અનલું, મીઠું મરસું ભેળવી વધારી-વધારીને વાતા કરવી.
- (૪) સંયુક્તાધિકરણ આવશ્યકતા વગર હિંસક હથિયાર તેમજ ઘાતક સાધનાના સંગ્રહ કરી રાખવા.
- (પ) ઉપલોગપરિલોગાતિરેક—મકાન, કપડા, ફરનિચર વગેરે ઉપકોગ અને પરિલાગની સાધન સામગ્રીનું જરૂરતથી વધુ સંગ્રહ કરી રાખવા.

શિક્ષાના અર્ધ અભ્યાસ છે. જેમ વિદ્યાર્થી ક્રેરી કરી અભ્યાસ કરે છે તેવી જ રીતે શ્રાવકે ક્રી ક્રી જે વર્તના અભ્યાસ કરવા જોઇએ તે વર્તાને શિક્ષાવત કહેવામાં આવ્યા છે. અણુવત અને ગુણુવત તેા જીવનમાં એક જ વાર શ્રહ્યા કરવામાં આવે છે પરન્તુ શિક્ષાવત તેા ક્રી ક્રી લેવાય છે. આ વત ચાડા સમય માટે હાય છે. સામાયિક દેશાવકાસિક, પોલધાપવાસ અને અને અતિથિ સંવિભાગ આ ચાર શિક્ષાવત છે.

#### (૯) નવસું સામાયિક વ્રત—

'સમ' અને 'આય' શખ્દથી 'સમય' શખ્દ અને છે તેના અર્થ થાય છે સમતાના લાભ. જે ક્રિયાવિશેષથી સમભાવ પ્રાપ્તિ થાય છેંતે સામાયિક છે. સામાયિકમાં સાવધ-યાેગના ત્યાગ અને નિરવધ યાેગ–પાપરહિત પ્રવૃત્તિનું આચરણુ કરવાનું હાેય છે. સમભાવનું આચરણુ કરવાથી સંપૂર્ણ જીવન સમતામય અની જાય છે. આ વ્રતના પાંચ અતિચાર આ પ્રમાણે છે.

- (૧) મન દુષ્પ્રચિધાન મનમાં ખરાળ વિચારા આવવા.
- (૨) વચન દુષ્પ્રિણિધાન વચનના દુરુપયાગ, કઠાર તથા અસત્ય ભાષણ કરવું.
- (3) કાય દુષ્પ્રણિધાન શરીર વડે સાવઘ-પાપકારી કાર્યો કરવા.
- (૪) સ્મૃત્યકરણ સામાયિકની સ્મૃતિ ન રાખવી.
- (પ) અનવસ્થિતતા સામાચિક વત અસ્થિરતાથી અથવા જલદી-જલદી ઉતાવળે કરવું. નિશ્ચિત વિધિ અનુસાર ન કરવું.

#### (૧૦) કસસું દેશાવકાશિક વ્રત-

છાં વતમાં યાવત જીવન માટે દિશાઓની મર્યાદા કરી હતી. તે પરિમાણમાં થાડાક સમય અથવા થાડા દિવસા માટે વિશેષ મર્યાદા નિશ્ચિત કરવી, અર્થાત્ તેને સંક્ષિપા કરવી તે દેશાવકાશિક વત છે. દેશાવકાશિક વતમાં દેશ અને અવકાશ આ બે શબ્દો છે, જેના અર્થ છે સ્થાનવિશેષ. ક્ષેત્રમર્યાદાને સંકાચવાની સાથે ઉપલક્ષણથી ઉપલાગ-પરિભાગ રૂપ અન્ય મર્યાદાઓને પણ સીમિત કરવી તે આ વતમાં સમાવિષ્ટ છે. સાથક નિશ્ચિત કાળ માટે જે મર્યાદા કરે છે તેની બહાર કાઈ પણ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ ન કરવી એઇએ. આ વત દૈનિક જીવનને વધુને વધુ મર્યાદિત કરે છે. શ્રાવક માટે

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સચિત દ્રવ્ય, વિગય, ઉપાનહ વગેરે ૧૪ નિયમા પ્રતિદિન ધારવાનું પેલુ વિધાન છે. આ વતના પાંચ અતિચારા આ પ્રમાણે છે.—

(૧) આનયન પ્રયાગ - મર્યાદિત ક્ષેત્રથી બહારની વસ્તુ મંગાવવી.

(૨) પ્રેષ્ય પ્રયોગ - મર્યાદિત ક્ષેત્રથી ખહાર કાઇ વસ્તુ માકલત્રી.

- (3) શાહકાનું પાત જે ક્ષેત્ર ભાગમાં પાતે જવાના નિયમ ન કર્યો હાય ત્યાં શખ્ક સંકેત દ્વારા પાતાનું કાર્ય કરવું.
- (૪) રૂપાનુપાત મર્યાદિત શ્રેત્રની અહાર કાેંઇ વસ્તુ સંકેત વહે-ઇશાશથી અથવા પાતાના ચેહેરા અતાવી કામ કરાવવું.

(પ) **પુદગલ પ્રક્ષેપ** – મર્યાદિત ક્ષેત્રથી અહાર કાંકરાે, પત્થર વગેરે ફેંકી કાેઇનું ધ્યાન પાતાના તરફ આકૃષ્ટ કરવું.

(૧૧) અગિયારમું પૌષધોપવાસ વત પોષધને અન્યત્ર 'ઉપવસથ' કહેલ છે. આને! અર્થ એ થાય છે કે ધર્મા આર્યની સમીપે અથવા ધર્મસ્થાનમાં રહેલું. ધર્મસ્થાનમાં રહીને ઉપવાસ કરવા તે પાષધાપવાસ છે. બીજો અર્થ એ છે પાષવું - તૃપ્ત કરવું. જેમ ભાજનથી શરીરને તૃપ્ત કરાય છે તેવીજ રીતે આ વ્રતથી શરીરને ભૂખ્યું રાખી આત્માને તૃપ્ત કરવામાં આવે છે. આત્મચિતન મનામંથન કરી આત્મભાવમાં રમણ કરવું તે પાષધવત છે. આઠ પહાર સુધી આ વ્રત હારા શ્રાવક શ્રમણુવત્ સાધના કરે છે. આહાર પરિત્યાગની સાથેજ તે શારીરિક શૃંગાર, અબ્રદ્ધચર્ય, વ્યાપાર તથા હિંસક ક્રિયાના પણ ત્યાગ કરે છે. પાષધવતના પાંચ અતિચાર આ પ્રમાણે છે.—

- (૧) અપ્રતિલેખિત દુષ્પ્રતિલેખિત શય્યા સંસ્તારક પાષધયાગ્ય સ્થાન વગેરેનું રૂડી રીતે નિરીક્ષણ ન કરવું તે અતિચાર છે.
- (૨) અપ્રમાર્જિત દુષ્પ્રમાર્જિત શચ્યા સંસ્તારક પાષધ ચાલ્યા આદિતું સમ્યક પ્રમાર્જન ન કરવું.
- (3) અપ્રતિલેખિત દુષ્પ્રતિલેખિત ઉચ્ચાર પ્રસ્ત્રવણ્બૂમિ મળ મૃત્ર ત્યાગવાના સ્થાનનું નિરીક્ષણ ન કરવું.
- (૪) અપ્રમાર્જિત- દુષ્પ્રમાર્જિત ઉચ્ચાર પ્રસ્તવણ ભૂમિ મળ-મૃત્રની ભૂમિ તે સાફ કર્યા વિના અથવા રૂડી રીતે પ્રમાર્જન કર્યા વિના ઉપયોગ કરવા.
- (૫) પાષ્ટ્રીપવાસ સમ્યગતું પાલનતા પાષ્ટ્રીપવાસનું સમ્યક પ્રકારે પાલન ન કરવું.

પહેલાં ચાર અતિચારામાં અનિરીક્ષણ - દુર્નિરીક્ષણ અથવા અપ્રમાર્જન કે દુપ્રમાર્જનને લીધે હિંસા દેાષની સંભાવના રહે છે.

(૧૨) ભારમું અતિથિસ વિભાગ વત – અતિથિ માટે પોતાના નિમિત્તે ખનાવેલી પોતાના અધિકારની વસ્તુના સમુચિત વિભાગ કરીને આપવું તે અતિથિ સંવિભાગ વત છે. જેના આવવા-જવાની કાઈ તિથિ નિશ્ચિત ન હાય તે અતિથિ છે. આધ્યાત્મક સાધના હેતુ જેઓ શ્રમણ અન્યા છે તેમને ન્યાયાપ્તિજેત નિર્દોષ વસ્તુઓનું ભકિતભાવનાથી ઉત્સાહિત થઇને પ્રમાદ ભાવથી દાન આપવું તે અતિથિ સંવિભાગ છે. જેમકે-નિર્ધાય અતિથિને દાન આપવું તે જેમ શ્રમણાપાસકનું કર્તાવ્ય છે તેવીજ રીતે દીનદુ:ખી જીવાને યથાચિત સહકાર આપવા તે પણ શ્રાવકનું કર્તાવ્ય છે. આ વતના પાંચ અતિચાર આ પ્રમાણે છે.–

- (૧) સચિત્ત નિક્ષેપ અચિત્ત આહારાદિ પદાર્થ સચિત વસ્તુમાં નાખીને રાખી મૂકવા અને તેનું દાન કરવું.
- (૨) સચિત્ત પિધાન સચિત્ત વસ્તુથી ઢાંકીને રાખી હાય તે આપવી.
- (3) કાલાતિક્રમ સમય વખતે દાન ન આપવું, અસમયમાં દાન માટે કહેવું.
- (૪) **પરવ્ય પદેશ** દાન ન આપવાની ભાવનાથી પાતાની વસ્તુને પાશ્કી અતાવવી, અથવા પારકી વસ્તુ આપી પાતાની વસ્તુ છે એમ કહેલું.
- (પ) માત્સર્ય ઇર્ષ્યા તથા અહકારની ભાવનાથી દાન આપવું.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

જૈન સાહિત્યમાં અનુકમ્પાદાન અને સુપાત્રદાન એમ દાનના બે રૂપ અતાવ્યા છે. અનુકંપા સમ્યક્તવનું લક્ષણ છે. કષ્ટથી પીડિત પ્રાણીને એઇ તેના પ્રત્યે કરુણા તથા સહાનુભૂતિ પ્રગટ કરવી અને યથાશકિત તેનું દુઃખ દૂર કરવાના પ્રયાસ કરવા તે અનુકંપાદાન છે. અને સાધુ – સાધ્વીને આપવું તે સુપાત્રદાન છે. ગૃહસ્થના દરવાએ જનસેવા માટે સદા ઉઘાડા રહે છે. તે સંતની પણ સેવા કરે છે અને અન્ય અતિથિની પણ ગૃહસ્થના દારેથી એ કાઇ નિરાશ થઇને પાછા વળે તે! તે સમર્થ ગૃહસ્ય માટે પાપ છે. પ્રસ્તુત વ્રતમાં આ પાપથી અચવાના નિર્દેશ કર્યો છે.

આનંદ શ્રમણા પાસકે ઉપરાકત વતા ગ્રહણ કર્યા પછી એક અભિગ્રહ ગ્રહણ કર્યો કે આજથી હું અન્યતીર્થિઓને, તેમના દેવતાઓને, તેમના સ્વીકૃત અરિહન્ત ચૈત્યાને નમસ્કાર નહિ કરું. તેઓ વાર્તાલાપની પહેલ નહિ કરે ત્યાં સુધી હું તેમની સાથે વાર્તાલાપ કરીશ નહિ. ગુરુખુદિથી તેમને આહાર આદિ આપવા માટે મને કલ્પતું નથી. આ અભિગ્રહમાં તેહી છ અપવાદ રાખ્યા હતા.

આનંદની પ્રેરહ્યુથી તેની ધર્મપત્ની શિવાનંદાએ પછુ ભગવાનની સમક્ષ ખાર વતા ગ્રહે હ્યુ કર્યા. શ્રાવક ધર્મ ગ્રહે હ્યુ કર્યાને ૧૪ વર્ષ વિત્યા પછી તે હો પોતાના જયે જ પુત્રને ઉત્તરાધિકારી દ્યાપિત કરી પૌષધશાળામાં જઈ પાતાના બધા સમય અહિનિશ ધર્મિકિયામાં રહેવાનું અને આત્મ-સાધના કરવાનું શરૂ કર્યું. આ પ્રતિજ્ઞા–વ્રત–તપને 'પ્રતિમા' શખ્દથી સંખાધાય છે. તેનું જીવન એક પ્રકારે શ્રમણ જીવનની પ્રતિકૃતિ (પ્રતિમા) રૂપ અની જાય છે. તે પ્રતિમાઓ ૧૧ છે અને તે આ પ્રમાણે છે. – (૧) દર્શન (૨) વ્રત (૩) સામાયિક (૪) પાષધ (૫) નિયમ (૧) પ્રદ્યાચર્ય (૭) સચિત્તત્યામ (૮) આરંભત્યામ (૯) પ્રેષ્ય (નાકર ચાકર) પરિત્યામ અથવા પરિગ્રહ પરિત્યામ (૧૦) ઉદ્દેશીને અનાવેલ ભાજનને ત્યામ (૧૧) શ્રમણ મૂત્ શ્રમણની જેવી ચર્યા.

અંતસમયે આનન્દ શ્રાવકને અવિધિત્તાન થયું. જ્ઞાનાવરણીય કર્મની વિપુલ નિર્જરા અને વિશુદ્ધ પરિણામથી થયેલા આ અવિધત્તાનની વિશાળતા એટલી અધી હતી કે ગણધર ગૌતમસ્વામીને પણ આ અંગે શંકા થઇ અને તેમણે આનંદ શ્રાવકને કહ્યું કે આવડું માટું અવિધત્તાન શ્રાવકને ન સંભવે–તેથી મિચ્યા ભાષણનું પ્રાયક્ષિત કરા. આનંદે કહ્યું. શું સત્ય વસ્તુનું પણ પ્રાયક્ષિત હોઈ શકે ખરું? ગૌતમ ગોચરી લઇ સીધા ભગવાન મહાવીર પાસે પહોંચ્યા અને આનંદના અવિધત્તાન અંગે શંકા વ્યક્ત કરતાં પૃછશું–શું શ્રાવકને આટલું માટું અવિધત્તાન સંભવી શકે? ભગવાને કહ્યું-હા, સંભવિત છે. માટે તમે આનન્દ પાસે જઇ ખમાવા અને પ્રાયક્ષિત કરા. ગૌતમસ્વામી આનંદ શ્રાવક પાસે અવી ક્ષમાયાચના કરે છે અને પ્રાયક્ષિત લે છે. કેવી તે યુગની સરળતા અને નિરહંકારિતા! ભૂલ થઈ હોય તો તેનો કેટલા સરળભાવે સ્વીકાર! જૈનધર્મના સાર વિનય છે. ધર્મનું મૂળ વિનય, નિરહંકારપણું અને સરળતા છે.

શરીર હવે સાધનામાં કાર્યક્ષમ નથી એમ જાણે આનન્દ શ્રમણે પાસકે અપશ્ચિમ- મારણાન્તિક સંલેખના કરી. સંલેખનાના અર્થ છે – મૃત્યુ સમયે પાતાના ભૂતકાળના સમસ્ત કૃત્યાની સમ્યક્ આલાચના કરી શરીર અને કષાયાદિને કૃશ કરવામાં આવતી અન્તિમ તપસ્યા. સંલેખનાયુકત થનારા મૃત્યુને સમાધિમરણ અથવા પંડિતમરણ કહેવાય છે. આ મરણ પ્રસન્નતાપૂર્વક તથા વિવેક્યુકત હાય છે. સંલેખના અથવા સંથારા એ આત્મઘાત નથી. આત્મઘાત ક્રોધાદિ કષાયથી પ્રેરિત હાય છે જ્યારે સંલેખનામાં કષાયના અભાવ હાય છે. આત્મહત્યા માનવ ત્યારે કરે છે જ્યારે તેને કાઇ કામનાની પૂર્તિ થઇ ન હાય અથવા તીવ્ર વેકના – દુઃખ હાય અથવા માર્મિક આઘાત લાગ્યા હાય. પરંતુ સંલેખનામાં આમાંથી એક કારણ હાતું નથી. તે તે તે સ્વેચ્છાપૂર્વક હાય છે અને હવે કાઇ કામના રહી નથી એટલે તે સ્વેચ્છાથી મૃત્યુનું હર્ષપૂર્વક આલિંગન કરે છે. આ વતના પાંચ અતિચાર છે. –

- (૧) ઇહ લાકાશંસાપ્રચાગ ધન, પરિવાર વગેરે આ લાકસંબંધી કાઇ વસ્તુની આકાંક્ષા કરવી.
- (૨) પરલાકારાંસાપ્રયાગ સ્વર્ગસુખ આદિ પરલાકથી સંબંધ રાખનારી કાઈ વસ્તુની ઇચ્છા- કામના કરવી.
- (૩) જીવિતારાં સાપ્રયોગ જીવનની આકાંક્ષા કરવી.
- (૪) મરણાશંસાપ્રયાગ કષ્ટ અને પીડાથી ગભરાઇને જલ્દી મરવાની ઈચ્છા કસ્વી.
- (પ) **કામભાગાશ સામચાગ –** અતૃપ્ત કામનાએાની પૂર્તિ રૂપે કામલાગા મેળવવા અને ભાગવવાની આકાંક્ષા કરવી. આ પ્રમાણે આનન્દ શ્રમણાપાસક સમાધિપૂર્વક આનન્દ્રથી દેહત્યાગ કરી પ્રથમ સ્વર્ગના અધિકારી અન્યા.

www.jainelibrary.org

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનગાન્દ્રજી સહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

બીજા અધ્યયનમાં કામદેવ શ્રાવકતું વર્ણન છે. તે અપાર ધનસમૃદ્ધિ અને વૈક્ષવથી ભરપૂર આવાસામાં નિવાસ કરતા હાવા છતાંય ત્યાગ અને તપપ્રધાન જીવન જીવતા હતા. તેણું પણ શ્રાવકધર્મ સ્વીકાર્યો હતા. અને અન્તિમ સમયે નિવૃત્ત થઇને પૌષધશાળામાં પાતાનું પવિત્ર જીવન વિતાવતા હતા.

એક વખત તે પાષધ કરીને ધર્મ જાગરણ કરી રહ્યા હતા. મધ્યરાત્રિએ એક માયાવી દેવ ભયાનક પિશાચનું રૂપ ધારણ કરીને હાથમાં ઉઘાડી તલવાર લઇને આવ્યા અને બાલ્યા – કામદેવ! તું માક્ષની મૃગતૃષ્ણામાં પાતાના જીવનને નકામું વેડફી રહ્યા છે. મારા કહેવાથી ધર્મને છાડ અને ભાગ- ઉપભાગના આનંદ લૂટ. જો તું મારી આ વતના સ્વીકાર નહિ કરે તેા હું આ જ તલવારથી તારા કટકે કટકા કરી નાખીશ. આ સાંભળીને પણ કામદેવ મૌન અને સ્થિર રહ્યા. મનથી પણ તેની વાતના સ્વીકાર ન કર્યા. દૈત્યે તેના ઉપર કૂર પ્રહારા કર્યા તા પણ તે ધર્મચિન્તનમાં લીન રહ્યો. દૈત્યે હાથી તથા સર્પ અનીને તેને ભયંકર વેદનાએ આપી પરંતુ તે જરાપણ વિચલિત ન થયા. ભગવાન મહાવીરે કામદેવના દાખલા આપી શ્રમણ- શ્રમણીઓને અતાવ્યું કે તમારે પણ આજ પ્રમાણે સંયમ ધર્મમાં દહ-નિશ્વલ રહેલું જોઇએ.

જીવનના અન્તિમ સમયે કામદેવ શ્રમણે પાસકે સમતા અને શાંતિપૂર્વક ६૦ દિવસનું અનશનવત પૂર્ણ કરી દેહ-ત્યાગ કર્યો અને પ્રથમ સ્વર્ગ પ્રાપ્ત કર્યું.

ત્રીજ અધ્યયનમાં ચુલહી પિતા અને ચાેશા અધ્યયનમાં સુરાદેવનું વર્ણન છે. પાંચમા અધ્યયનમાં ચુલણીશતકનું વર્ણન છે. આ ત્રણે શ્રાવકાએ પણ વ્રતા ચહેણુ કર્યા હતા અને અન્તે પાંચ વર્ષ સુધી પડિમાધારી રૂપે રહીને વિરકત જીવનની સાધના કરતાં સમાધિમરણ પ્રાપ્ત કરી પ્રથમ સ્વર્ગમાં દેવ અન્યા.

છઠા અધ્યયનમાં તત્ત્વત્તાની કુંડકોલિક શાવકનું વર્જુન છે. તેણે ભગવાન મહાવીર પાસે શાવક ધર્મ ચહ્યુ કર્યો હતો. એક વખત મધ્યાહ્નમાં તે અશાકવાટિકામાં ખેઠા ખેઠા ધર્મ ચિન્તન કરી રહ્યા હતો. તે સમયે એક દેવ આવ્યા તેણે કહ્યું - હે કુંડકોલિક! શ્રમણુ મહાવીર દ્વારા કચિત ધર્મ સાચા નથી કારણુંકે તેમાં ઉત્થાન અને પરાક્રમ ઉપર ભાર મૃકવામાં આવ્યા છે, જ્યારે આ જગતમાં ખધું નિયતિને આધારે જ ચાલે છે. ગાશાલકની ધર્મ પ્રરૂપણા યુકિત સંગત છે કારણુંકે તેમાં ઉત્થાન, કર્મ ખળ, વીર્ય અને પરાક્રમ કંઈ પણ નથી. જે કંઇ છે તે નિયતિ છે. તેથી મહાવીરની ધર્મ પ્રત્રમિને છોહીને ગાશાલકની ધર્મ પ્રત્રપ્તિ સ્વીકાર કરા. કુંડકોલિકે જવાબ આપતા પૂછયું - હે દેવ! આ દિવ્ય ઋદિ આદિ જે તમને પ્રાપ્ત થયેલ છે તે શું પુરુષાર્થ વગર પ્રાપ્ત થયેલ છે? દેવે કહ્યું – હા. કુંડકોલિકે પૂછયું - તો પછી જેટલા પણ લેકો પુરુષાર્થહીન છે તેઓ તમારા કથનાનુસાર દેવ થવા જોઇએ. એમ કેમ કેમ ખન્યું કે ખનતું નથી. દેવની પાસે આ તર્કનો કાઈ ઉત્તરન હતો. દેવ નમન કરી ક્ષમા માંગી. ધર્મ પ્રત્યેની તેની આસ્થા અને શ્રદ્ધાની પ્રશંસા કરતા સ્વર્થાને ગયા. ભગવાન મહાવીરે પાતાના શ્રમણ સમુદાયની સમક્ષ પ્રસ્તુત એક આદર્શ તાર્કિક અને શ્રદ્ધાવત શ્રાવકની પ્રશંસા કરી. કુંડકોલિક શ્રમણાપાસકનું શેષ જીવન પણ અન્ય શ્રાવકાની જેમ ધર્મ આરાધનામાં વીત્યું અને અતે સમાધિમરણ પ્રાપ્ત કર્યું

સાતમા અધ્યયનમાં કુંલકાર સકડાલપુત્રનું વર્ણન છે. તે પહેલા આજીવક આચાર્ય ગાેશાલકના અનુયાયી હતાે. દેવની પ્રેરણાથી તે મહાવીરને વન્દ્રન કરવા માટે ગયાે. વીર પ્રભુની ધર્મદેશના સાંભળી તેને શ્રહા જાગૃત થર્ધ.

તેની પ્રાર્થનાને સ્વીકારી લગવાન તેની કું લશાળામાં પધાર્યા. લગવાને પૂછશું. આ ઘડા કૈવી રીતે અને છે ? સકડાલપુત્રે ઘટનિર્માણની અધી પ્રક્રિયા અથ થી ઇતિ સુધી કહી અતાવી. અતે આ ઘડા પુરુષાર્થથી થયા છે કૈ નિયતિથી એમ પૂછતાં જ્યારે તેણે નિયતિકૃત અતાવ્યાં ત્યારે મહાવીરે કહ્યું—જે કે છે દુર્મતિ પુરુષ તડકામાં સુકાતા તારા ઘડાને પત્થરથી ફેાડવા લાગે તેમજ તારી પત્ની સાથે છેડતી કરી કુચેબ્ટા કરવા લાગે તો તારા મતાનુસાર તો આ અધું નિયતિકૃત છે તેથી તેમ કરવામાં તે મનુષ્યના કે છે અપરાધ નથી જે તું તેને અપરાધના દંડ આપે તા પછી તારું નિયતિવાદનું માનલું કયાં સુધી ઉચિત છે ? લગવાનના દદયગાહી, તર્ક યુકત કથનથી પ્રભાવિત થઈ તે મહાવીરના અનુયાયી અને ભકત અની ગયા. ગાશાલકે જયારે તેના મતપરિવર્તનની વાત જાણી ત્યારે તે ત્યાં સકડાલપુત્ર પાસે આવ્યો અને વિવિધ ઉપમાએશી મહાવીરની સ્તુતિ કરી પાતાની તરફ આકર્ષિત કરવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા પણ તેમાં તે સફળ થઈ ન

# ર્જ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પં. નાનટાન્ટ્રેલ્ડ સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

શકયા. માયાવી દેવે પણ તેની પરીક્ષા કરી હતી. જીવનના અન્તિમ સમયમાં સમાધિપૂર્વક મૃત્યુનું વરણ કર્યું અને સ્વર્ગ પ્રાપ્ત કર્યું.

આઠમા અધ્યયનમાં મહાશતક શ્રાવકનું વર્ણન છે. તેની પાસે અપાર વૈભવ હતા. તેને તેર પત્નીઓ હતી. ભાગવાન મહાવીર પાસે શ્રાવક ધર્મ સ્વીકાર કર્યો હતે. તેની પત્ની રેવતી અત્યન્ત ભાગપિપાસ, માંસલાહ્નપી અને ઇર્ષ્યાળુ હતી. તેણે તેની ૧૨ શેાક્રયેાને શસ્ત્ર તથા વિષપ્રયાેગ કરીને મારી નાખી હતી. <mark>મઘ–માં</mark>સના સેવનથી તેની વાસનાએ પ્રખવ જાગૃત થઈ ગઈ હતી.

એક વાર મહારાતક પાષધશાળામાં ધ્યાનસ્થ હતા. તે વખતે મધના નશામાં ચકચૂર થઇ અત્યન્ત નિર્લજ્જ બની કામ-યાચના કરવા લ:ગી. મહાશતકને ધ્યાનમાં સ્થિર થયેલા **જોઈને તેને ક્રે**ાંધ આવ્યે! અને દ્રષ્ટ વચન બાલવા લાગી. પત્નીના આ નિર્લજ્ઞ અને દુષ્ટ વ્યવહારથી મહાશતકના મનમાં ક્ષાભ ઉત્પન્ન થયેા. તેમણે આવેશમાં આવી કહ્યું –હું મારા જ્ઞ'ન બળથી કહું છું કે આજથી સાતમે દિવસે તારું મૃત્યુ થવાનું છે. તું <mark>ભયંકર રાગથી પીડિત</mark> થઇને અત્યન્ત વેઠના અને કુધ્યાનથી મૃત્યુ પામી પ્રથમ નરકમાં ઉત્પન્ન થઇશ. પતિના મુખેથી આ વાત સાંભળી ભય અને ઉદ્દેગથી તે આકુળ-વ્યાકુળ થઇ ગઈ અને સાતમે દિવસે અત્યન્ત પીડા અને શાહ સાથે આકંદ કરતી મૃત્યુ પામી. લગવાન મહાવીરે ગાતમ ગણધરને માકલી સૂચન કહ્યું કે તમે ઘણા જ કર્કશ વચનાથી પત્નીની તર્જના-તિરસ્કાર કર્યો છે અને તેના દ્રદ્દયને આઘાત પહેાંચાડ્યા છે તેથી તમારી આ ભૂલનું પ્રાયક્થિત કરાે. આથી મહાશતકે ભૂલ સ્વીકારી પ્રાયક્રિત કર્યું અને અન્તે સંલેખના–સંથારા આદરી સમાધિપૂર્વક મૃત્યુ પામી સ્વર્ગે સંચર્યા.

નવમા અધ્યયનમાં તન્દ્રની પિતા અને દસમા અધ્યયનમાં સાલિહી પિતા નામના છે શ્રાવકાનું વર્ષાન છે. તે બન્ને પહિમાધારી જીવન વ્યતીત કરી અન્ત સમયે અનશન કરી પ્રથમ સ્વર્ગમાં મહર્દ્ધિક દેવ બન્યા.

આ પ્રમાણે આપણે જોયું કે બધા શાવકા વ્રત ગ્રહણ કરે છે. વ્રતાની આ સૂચિ ધાર્મિક તથા નૈતિક જીવનની પ્રશસ્ત આચાર સંદ્વિતા છે. તેની આજે તેટલી જ ઉપયોગિતા છે જેટલી ૨૫૦૦ વર્ષ પહેલાં હતી. માનવ સ્વભાવની દુર્ખલતા જ્યાં સુપી ખની રહેશે ત્યાં સુધી આની ઉપયોગિતા રહેવાની છે.

શ્રમણના આચારધર્મતું નિરૂપણ અનેક આગમેતમાં છે, પરંતુ ગૃહસ્થના આચારધર્મ મુખ્યરૂપથી પ્રસ્તુત આગમ-માંજ મળે છે. લગવાન મહાવીર ઉપાસકાની સાધના પ્રત્યે આટલું અધું ધ્યાન રાખતા હતા. તેમને વખતાવખત પ્રાત્સાહિત કરતા હતા. તેમજ જ્યારે વિચલિત થવાનાે પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાે ત્યારે સાવચેત પણ કરતા હતા.

જયધવલામાં લખ્યું છે કે પ્રસ્તુત આગમ ઉપાસકાૈના ૧૧ પ્રકારના ધર્મનું વર્શન કરે છે. તે આ પ્રમાણે છે. કર્શન, વત, સામાયિક પાષધાપવાસ, સચિત્તવિરતિ, રાત્રિભાજન વિરતિ, છાદ્દાચર્ય, આરંભ વિરતિ, અનુમતિ વિરતિ, અને ઉદ્દિષ્ટ વિરતિ.

આનંદ આદિ શ્રમણાપાસકાએ ૧૧ પ્રતિમાએાનું આશધન કર્યું હતું જેના સંબંધમાં અગાઉ પ્રકાશ પાડેલ છે. વત અને પ્રતિમા આ બંને સાધનાની પદ્ધતિએા હતી. તેનું વતાની સાથે પણ આરાધન કરાતું અને સ્વતંત્ર પણ આરાધન કરવામાં આવતું. જયધવલામાં ફકત પ્રતિમાંઓના ઉલ્લેખ છે જ્યારે સમવાયાંગ અને નન્દીમાં વત અને પ્રતિમા બન્નેના ઉલ્લેખ છે.

#### ૮ – અન્તકૃદ્દશા સુત્ર

પ્રસ્તુત આગમ દ્રાદશાંગીનું આઠમું અંગ છે. આમાં જન્મ-મરાચુની પરંપરાના અંત કરનારી વ્યક્તિઓનું વર્ણન છે અને તેના કશ અધ્યયના અને સાત વર્ગ કહ્યા છે. ર નન્દીસૂત્રમાં આઠ વર્ગોના ઉલ્લેખ છે પરંતુ કશ અધ્યયનાના

૧ કપાયપાહુર ભાગ ૧, પૃ. ૧૨૯ – ૧૩૦. (ખ) અંગસુત્તાણિ ભાગ ૩. ૨ દસ અજઝયણા સત્ત વગ્ગા. – સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક સમવાય સૂત્ર-૯૬.

### पूक्य गुरुहेव डविवय पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ઉદ્દેશખ નથી. આચાર્ય અભયદેવે સમવાયાંગ વૃત્તિમાં ખન્ને આગમાના કથનમાં મેળ ખેસાડવાના પ્રયત્ન કરતાં લખ્યું છે કે પ્રથમ વર્ગમાં દશ અધ્યયને એન્ય વર્ગોની દૃષ્ટિએ સાત વર્ગી કહ્યાં છે. નંદીસ્ત્રમાં અધ્યયનાને છે. આ દૃષ્ટિએ સાત વર્ગી કહ્યાં છે. નંદીસ્ત્રમાં અધ્યયનાને ઉદ્દેશખ કર્યો નથી. ફકત આઠ વર્ગો અતાવ્યાં છે. પરંતુ આ સામંજસ્યના અન્ત સુધી નિર્વાહ કેવી રીતે થઇ શકે શકાયુ કે સમવાયાંગમાં અન્તકૃદ્દશાના શિક્ષાકાળ (ઉદ્દેશનકાળ) દશ કહ્યાં છે જ્યારે નંદીસ્ત્રમાં તેમની સંખ્યા આઠ અતાવવામાં આવી છે. સમવાયાંગ વૃત્તિમાં આચાર્ય અભયદેવે લખ્યું છે કે ઉદ્દેશન કાળાન આ અંતરના અભિપ્રાય અમને જ્ઞાત નથી. ઉ

આચાર્ય જિનકાસગણિ મહત્તરે નંદીચૂર્ષિમાં અને આચાર્ય હરિલદ્રે નંદીવૃત્તિમાં લખ્યું છે કે પ્રથમવર્ગના કશ અધ્યયન હોવાથી પ્રસ્તુત આગમનું નામ અંતગડકસાએ છે. ચૂર્ષિમાં કશાના અર્થ અવસ્થા પણ કર્યો છે. સ્સમવાયાંગમાં દશ અધ્યયનાના નિર્દેશ છે પરંતુ તેમાં નામના નિર્દેશ કર્યો નથી. ઠાષ્ણાંગમાં દશ અધ્યયનાનાં નામ અતાવ્યા છે. જેમકે–નિમ, માતંગ, સામિલ, રામગ્રુમ, સુદર્શન, જમાલિ, લગાલી, કિંકલ, ચિલ્લક્ક અને ફાલ અંબડપુત્ર. હ

તત્ત્વાર્થસ્ત્રના રાજવાર્તિકમાં અને અંગપણાત્તીમાં કેટલાક પાઠાન્તરની સાથે દશ નામ પ્રાપ્ત થાય છે. જેમકે– નિમ, માતંગ, સેમિલ, રામગુપ્ત, સુદર્શન, યમલોક, વલીક, કંબલ, પાલ અને અંબષ્ઠપુત્ર. તેમાં લખ્યું છે કે પ્રસ્તુત આગમમાં પ્રત્યેક તીર્થકરાના સમયમાં થનારા દશ–દશ અન્તકૃત્ કેવળીઓનું વર્ણન છે. જ જયધવલામાં પણ આ વાતનું સમર્થન કર્યું છે. જ નંદીસ્ત્રમાં ન તેા દશ અધ્યયનાના ઉલ્લેખ છે અને ન તેમના નામાના નિર્દેશ છે. સમવાયાંગ અને તત્ત્વાર્થવાર્તિકમાં જે નામાના નિર્દેશ થયા છે તે વર્તમાન અન્તકૃદ્દશાંગમાં નથી. નંદીમાં વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ પ્રસ્તુત આગમના સ્વરૂપનું વર્ણન આપેલ છે. વર્તમાનમાં અન્તકૃત્ દશાંગમાં આઠ વર્ગ છે અને પ્રથમ વર્ગના દશ અધ્યયના છે, પરન્તુ તેમના નામ સ્થાનાંગ, રાજવાર્તિક તથા અંગપણાત્રીથી જુદાં છે. જેમકે–ગાતમ, સમુદ્ર, સાગર, ગંભીર, સ્તિમિત, અચલ, કાંપિલ્ય, અફાલ, પ્રસેનજિત અને વિષ્ણુ. સ્થાનાંગવૃત્તિમાં આચાર્ય અલયદેવે આજે વાચનાન્તર ખતાવેલ છે. જે આનાથી એમ જ્ઞાત છે કે તે સમવાયાંગમાં વર્ણિત વાચનાથી પૃથક્ છે.

અન્તગડ શબ્દના એ સંસ્કૃતરૂપ પ્રાપ્ત થાય છે. (૧) અન્તકૃત (૨) અન્તકૃત અર્થની દૃષ્ટિએ બન્નેમાં કંઇ અન્તર નથી. પરન્તુ ગડનું કૃત રૂપ વધારે બંધએસતું છે. પ્રસ્તુત આગમમાં એક શ્રુતસ્કન્ધ, આઠ વર્ગ, ૯૦ અધ્યયન, ઉદ્દેશનકાળ, ૮ સમુદ્દેશનકાળ અને પરિમિત વાચનાએ છે. આમાં અનુયાગદ્રાર, વેઢા, વ્લાક, નિર્શુક્તિએા, સંગ્રહણીએા તથા પ્રતિપત્તિએા સંખ્યાત–સંખ્યાત છે. આમાં પદ સંખ્યાત અને અક્ષર સંખ્યાત હેજાર બતાવ્યા છે. વર્તમાનમાં પ્રસ્તુત

૧ અટ્ઠ વગ્ગા – નન્દી સૂત્ર ૮૮

ર દસ અજઝયણ ત્તિ પ્રથમવર્ગાપેક્ષયૈવ ઘટન્તે, નન્દાં તર્થવ વ્યાખ્યાતત્ત્વાત્, યચ્ચેહ પઠયતે 'સત્ત વગ્ગ'ત્તિ તત્ પ્રથમવર્ગાદન્યવર્ગાપેક્ષયા યતાડપ્યષ્ટવર્ગા: નન્દાામપિ તથા પઠિતત્વાત્. – સમવાયાંગ વૃત્તિ, પાન ૧૧૨.

૩ તતો ભણિતં – અટ્ઠ ઉદ્દેસણ કાલા ઈત્યાદિ, ઈહ ચ દશ ઉદેશન કાલા અધીયન્તે ઈતિ નાસ્યાભિપ્રાયમવગચ્છામ:

<sup>🗕</sup> સમવાયાંગ વૃત્તિ, પાન ૧૧૨.

૪ પઢમવગ્ગે દસ અજઝયણ ત્તિ તસ્સકખતો અંતગડદસત્તિ ૫ પ્રથમ વર્ગે દશાધ્યયનાનિ ઈતિ તત્સંખ્યયા અન્તકૃદ્દશા ઈતિ

<sup>-</sup> નંદીસૂત્ર ચૂર્ણિસહિત પૃ. ૬૮.- નંદીસૂત્ર વૃત્તિ સહિત પૃ. ૮૩.

૬ દસત્તિ – અવત્થા – નંદીસૂત્ર ચૂર્ણિસહિત પૃ. ૬૮.

<sup>&</sup>lt;mark>૭ ઠાણાંગ ૧૦/૧૧૩</mark>.

૮ તત્ત્વાર્થવાર્તિક ૧/૨૦ પૃ. ૭૩.

૯ ..... ઈત્યેતે દશ વર્તમાન તીર્થંકર તીર્થે એવમૃષભાદીનાં ત્રયેાવિશતે - સ્તીર્થેધ્વન્યેડન્યે ચ દશ દશાનગારા દશ દશ દારૂણાનુપસર્ગાન્નિજિત્ય કૃત્સ્નકર્મક્ષયાદન્તકૃત: દશ અસ્યાં વર્ણ્યન્તે ઈતિ અન્તકૃદશા. – તત્ત્વાર્થવાર્તિક ૧/૨ પૃ. ૭૩. — અંગ પણ્ણતી ૫૧.

૧૦ અંતયડદસા ણામ અંગં ચઉવ્વિહોવસગ્ગે દારૂણે સહિઉણ પાડિહેર' લહ્દૂ ણ ણિવ્વાણં ગદેસુદંસણાદિ દસ - દસ સાહુતિનં પડિવણેદિ

<sup>–</sup> ક્ષાય પાલુડ ભા. ૧ પૃ. ૧૩૦.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પે. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અંગ ૯૦૦ શ્લાક પરિમાણુ છે. આના આઠે વર્ગ અનુક્રમે ૧૦, ૮, ૧૩, ૧૦, ૧૦, ૧૬, ૧૩ અને ૧૦ અધ્યયનામાં વિભાકત છે.

પ્રથમ બે વર્ગોમાં ગાતમ આદિ વૃષ્ણિક કુળના ૧૮ રાજકુમારાની સાધનાનું વર્ણન કર્યું છે. તેમાંથી ૧૦ ના દીક્ષાપર્યાય ૧૨–૧૨ વર્ષના અને શેષ અહના ૧૬–૧૬ વર્ષના ખતાવવામાં આવેલ છે. આ બધા રાજકુમારા શ્રમણ અની ગુણુરત સંવત્સર જેવા ઉથ તપની આરાધના કરે છે. અને બધા એક માસની સંલેખના કરી મુક્તિનું વરણ કરે છે.

ત્રીજ વર્ગના ૧૩ અને ચાથા વર્ગના ૧૦ અધ્યયનામાં વાસુદેવ શ્રીકૃષ્ણ, અલદેવ, અને સમુદ્રવિજયના પુત્રાના ઉલ્લેખ છે. તે બધા પુત્રા અર્હત્ અસ્ષ્ટિનેમિના પાવન પ્રવચનને સાંભળીને શ્રમણ અને છે અને ઉચ તપ કરી કમેનિ નષ્ટ કરી સિદ્ધ થાય છે. તેમાં શ્રીકૃષ્ણના નાનાસાઇ ગજસુકુમાળે એકજ દિવસની સાધના કરી એક અન્તર્મુહૂર્તમાં જ કમેનિ નષ્ટ કરી મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી હતી. ગજસુકુમાળનું વ્યક્તિત્વ ઘણુંજ અદ્ભલુત હતું. આજે પણ ભુલ્યા– ભટકયા સાધકા માટે તેની જીવનગાથા પ્રકાશસ્તંભ સમાન પ્રેરણાદાયી છે.

પાંચમા વર્ગમાં શ્રીકૃષ્ણું દ્વારિકાના વિનાશના સંબંધમાં અહેત અસ્પ્ટિનેમિ પાસે જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી. ભગવાને હાશ્કાના વિનાશનું કારણ મહિરા, અગ્ન અને દ્વીપાયન ઋષિના ક્રેલ અતાવ્યાં અને કહ્યું કે જે સમયે દ્વારિકા અગ્નિથી ભરમીભૂત થશે તે વખતે તમે માતા-પિતા અને સ્વજનાથી રહિત થઇ અળદેવની સાથે એકાન્ત કક્ષિણ કિશાને કિનારે પાંડુ-મશુરા જવા માટે નીકળશે. તે વખતે કૈરસાંબી નગરીના ઉદ્યાનમાં ન્યગ્રેલ નામના વૃક્ષની નીચે પૃથ્વીશિલાપદ્વ પર પીતાંબરથી પાતાના શરીરને આચ્છાદિત કરી તમે સુતા હશો ત્યારે જરાકુમાર ત્યાં આવશે અને મૃગ સમજીને તીકૃષ્ણુ બાલુ છેહશે. તે બાલુ તમારા પગમાં વાગશે. તેનાથી વિધાઇને કાળ કરી તમે ત્રીજી પૃથ્વીમાં ઉત્પન્ન થશે. આ સાંભળી કૃષ્ણુ ચિન્તામગ્ન બની ગયા. ત્યારે ભગવાને કરી કહ્યું કે ત્રીજી પૃથ્વીથી તમે નીકળીને જંબૂદીપના શતદાર નામના નગરમાં બારમા અમમ નામના તીર્થ કર થશે. આ સાંભળી શ્રીકૃષ્ણુ ઘણાજ પ્રસન્ન થયા. શ્રીકૃષ્ણુની રાણી પદ્માવતી, ગૌરી, ગાન્ધારી, લક્ષ્મણુ, સુસીમા, જામ્બવતી, સત્યભામા અને રુકિમણુએ કીક્ષા ગ્રહણ કરી હતી. શ્રીકૃષ્ણુના પુત્ર શાંબકુમારની પત્ની મૂલશ્રી તથા મૂલકત્તાએ પણ દીક્ષા ગ્રહણ કરી ઉત્કૃષ્ટ સાધના કરી શિવપદ પ્રત્મ કર્યું હતું.

છાં! વર્ગમાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં થયેલા ૧૬ સાધકાનું વર્ણન છે. તેમાં ગાથાપતિ, માળી, રાજ અને આળકાને પણ સમાવેશ થાય છે. તે અધાનું તેમાં વર્ણન છે. અર્જુનમાળી જે રાજગૃહમાં રહેતો હતો, તેની પત્નીનું નામ અન્ધુમતી હતું. નગરની અહાર સુંદર અગીચા હતા. તેમાં માગ્ગરપાણી યક્ષનું આયતન હતું. અર્જુન તેને ઉપાસક ભકત હતા. એક વખત તે પાતાની પત્ની સાથે અગીચામાં ફૂલ યુંટી રહ્યો હતા. તે વખતે નગરના છ સ્વચ્છન્દ વિહારી માણસોની ટાળી આવી અને તે આયતનમાં અર્જુન-માળીને પૂરી, હાથ પગ આંધી, તેની ભાર્યા અન્ધુમતી સાથે દુષ્કૃત્ય કરવા લાગી. આ દશ્ય જોઇને અર્જુનને અત્યંત વેદના થઇ અને યક્ષ ઉપર ગુસ્સા આવ્યા. તત્ક્ષણ યક્ષ અર્જુનના શરીરમાં પેઠા. તેના અંધન તૂટી ગયા અને ક્રોધમાં ને ક્રોધમાં ટાળીના એ છ માણસોની અને પત્ની અંધુમતીની ત્યાં ને ત્યાં હત્યા કરી. પછી તા પ્રતિદિન છ પુરુષ અને એક સ્ત્રીની હત્યા કરવાના તેના ક્રેમ અની ગયા. સુદર્શન શેઠના સત્સંગથી તે યક્ષના ક્રેપ્ટાથી અન્ધનમાંથી મુકત થયા. અને સ્ત્રાના મહાવીરના ચરણામાં દીક્ષા ગ્રહણ કરી એક અભિનવ-અનુપમ આદર્શ ઉપસ્થિત કર્યા.

આ વર્ગમાં આળમુનિ અતિમુકતક કુમારનું પણ વર્ણન છે. તે પાતાના આળસાથીઓની સાથે રમી રહ્યો હતો ત્યારે ગણધર ગાતમના અદલત રૂપને નિહાળી તેણું પૂછ્યું-લહતા! આપ કેાણું છે ? અને શા માટે આ રીતે ઘર ઘર ઘરમી રહ્યા છે ? ગાતમે કહ્યું કે-અમે શ્રમણ નિર્શન્થ છીએ અને લિક્ષા માટે પરિશ્વમણ કરીએ છીએ. ત્યારે તે ગાતમની આંગળી પકડી પાતાની મા પાસે લઇ ગયા અને અત્યંત સાવપૂર્વક લિક્ષા પ્રદાન કરી. ત્યારપછી તે ગાતમની સાથે લ૦ મહાવીશના દર્શન માટે ગયા અને ઉપદેશ સાંલળી દીક્ષા લીધી. દીક્ષાની અનુમતિ આપતાં પહેલાં માતાપિતાએ તેના વૈરાગ્યની પરીક્ષા પણ કરી. દીક્ષા સમયે તેની ઉમર ફકત દ વર્ષની હતી. લગવતી સ્ત્રમાં જળપ્રવાહમાં પાત્રને

૧ ષડ્વર્ષજાતસ્ય તસ્ય પ્રવ્રજિતિત્વાત્ આહ - છવ્વરિસા પવ્વઇયાે નિગ્ગંથં રાેઈઉણ પાવયણં ત્તિ એતતદેવાશ્ચાર્યમ્ અન્યથા **વર્ષાપ્ટકાદારાન્ન** દીક્ષા સ્યાત્ – દાનશેખરની ટીકા પૃષ્ઠ ૭૩/૧.

# पूर्वा गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रथ

નાવડી બનાવી તરાવવાના પણ પ્રસંગ આપેલ છે. અતિમુકતકુમારે દીક્ષા લઇ ગુણુસંવત્સર તપ કરીને અન્તે વિપુલગિરિ ઉપર સંલેખના કરી અજર - અમર પદ પ્રાપ્ત કર્ક્ષો.

સાતમા અને આઠમા વર્ગના ર૩ અધ્યયંનામાં નન્દા, નન્દમતી, કાળી, સુકાળી વગેરે રાજા શ્રેણીકની ર૩ માણીએાના ઉપ્ર સાધનામય જીવનનું વર્ણન છે. જેમનું જીવન એક દિવસ રાજમહેલામાં વીત્યું હતું અને મખમલના સુલાયમ ગાલીચા ઉપર ચાલતાં પણ જેમના સુકામળ પગ છાલાઇ જતા હતા, તે રાજરાણીએા જયારે ભગવાન મહાવીરના શાસનમાં સંયમી અને છે ત્યારે તેઓ મુકતાવલી, રતનાવલી, કનકાવલી, લઘુસિંહવિકીડિત, મહાસિંહવિકીડિત, લઘુસર્વતાભદ્ર, મહાસર્વતાભદ્ર, ભદ્રેત્તર તથા આયંબિલ વર્ધમાન જેવા ઉપ્ર તપાનું આચરણ કરે છે. તેનું વર્ણન વાંચતા વાંચનારની રુંવાટી ઊભી થઇ જાય છે– આશ્ચર્યચકિત થઇ જાય છે. આવા પ્રકારની ઉપ્રતપની સાધના વહે કમેનિ ચૂરેચૂશ કરી તેએ મુકત અને છે.

આ સંપૂર્ણ આગમ ભૌતિકતા ઉપર આધ્યાત્મિકતાના વિજયના સંદેશ પ્રદાન કરે છે. સર્વત્ર તપની ઉત્કૃષ્ટ સાધના અતાવવામાં આવી છે. ભગવાન મહાવીરે ઉપવાસ અને ધ્યાન અન્નેને મકત્ત્વ આપ્યું હતું. એકને બાહ્યતપ અને બીજાને આન્તરિક તપ કહેલ છે. અહીંયા યાદ રાખવું જોઇએ કે બાહ્યતપની સાથે આન્તરિક તપ –ધ્યાનાદિ પશુ સાથેસાથે ચાલતા હતા. જો કે ધ્યાનના ઉલ્લેખ અલ્પમાત્રામાં થયેલ છે તા પશુ બાહ્યતપની સાથે ધ્યાન અનિવાર્ય છે.

# ૯-અનુત્તરાપપાતિકદશા સૂત્ર

પ્રસ્તુત આગમ દ્વાદશાંગીનું નવસું અંગ છે. આમાં એવા સાધકાનું વર્જાન છે કે જેમણે અનુત્તર વિમાનામાં જન્મ લીધા છે અને હવે પછી મનુષ્ય જન્મ શ્રહણ કરી માેક્ષ પ્રાપ્ત કરશે. આમાં કશ અધ્યયના છે. તેથી આનું નામ 'અનુત્તરાપપત્તિક કશા' પહેશું છે.

નંદીસૂત્રમાં આ આગમના ફકત ત્રણ વર્ગોના ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે. રચાનાંગમાં કેવળ દશ અધ્યયનાનું વર્ણન છે. તત્ત્વાર્થ શળવાર્તિકના અભિમતાનુસાર પ્રસ્તુત આગમમાં પ્રત્યેક તીર્થં કરાના સમયમાં થનારા ૧૦–૧૦ અનુત્તરા-પાતિક શ્રમણેનનું વર્ણન છે. કષાયપાહુડમાં પણ આ વાતનું સમર્થન કર્યું છે. સમવાયાંગમાં દશ અધ્યયન અને ત્રણ વર્ગ અન્નેનું સૂચન કરવામાં આવ્યું છે. પરન્તુ તેમાં દશ અધ્યયનાના નામાના નિર્દેશ નથી. સ્થાનાંગ અનુસાર તેમના નામ આ પ્રમાણે છે. ત્રાર્ધિકાસ, ધન્ય, સુનક્ષત્ર, કાર્તિક, સ્વસ્થાન શાલિકાદ, આનંદ, તેતલિ, દશાર્ધાલદ્ર અને અતિમુકત. ધ

તત્ત્વાર્થ રાજવાર્તિક અનુસાર તેમનાં નામ આ પમાણે છે. – ઋષિદાસ, વાન્ય, સુનક્ષત્ર, કાર્તિક, નન્દ, નન્દન શાલિભદ્ર, અભય, વારિષેણ, ચિલાતપુત્ર.

અંગપષ્ટ્રશ્રુતિમાં તેમના નામ આ પ્રમાણે છે. -ઝાષિકાસ, શાલિકાદ્ર, સુનક્ષત્ર, અલય, ધન્ય, વારિષેશુ, નન્દ્રન, નન્દ્ર, ચિલાતપુત્ર, કાર્તિક. ધવલામાં કાર્તિકની જગ્યાએ કાર્તિકેય અને નન્દ્રની જગ્યાએ આનંદ આવા નામા પ્રાપ્ત થાય છે. "

૧ તિષ્ણિ વગ્ગા – નાંદીસૂત્ર ૮૯, ર – ઠાણાંગ ૧૦/૧૧૪.

૩ ઈત્યેતે દશ વર્તમાન તીર્થંકર તીર્થે એવમૃષભાદીનાં ત્રયેાર્વિશતેસ્તીર્થે વ્વન્યેડન્યે ચાદશ દશાનગારા દશ દશા દારૂણાનુપસર્ગાન્નિજિત્ય વિજયા– દાનુત્તરેષૂત્પન્ના ઈત્વેવમનુત્તરોપપાતિક: દશાસ્યાં વર્ણ્યન્ત ઈત્યનુત્તરોપપાદિકદશા – તત્ત્વાર્થવાર્તિક ૧/૨ મૃ. ૭૩.

૪ અ ગુત્તરોવવાદિય દસા ણામ અંગં ચઉલ્વિહોવસગ્ગે દારુણે સહિયૂણ ચઉવીસણ્હં તિત્થયરાણં તિત્થેસ અહ્યુત્તર વિમાણં ગદે દસ દસ મુનિવસહે વર્ણ્યદિ – ક્ષાય પાહુડ ભા. ૧. પૃ. ૧૩૦.

૫ દસ અજઝયણા તિણ્ણિ વગ્ગા ..... – સમવાઓ, પઈણ્ણગ સમવાઓ ૯૭.

ક ઠાણાં ૧૦/૧૧૪.

तत्त्वार्थ राजवातिङ १/२० पृ. ৩3.

૮ ..... ઉજુદાસા સાલિભદ્ કખા સુણકખત્તા અભયા વિષ ધણ્ણા વરવારિસેણ નંદણયા ા ણંદો ચિલાયપુત્તા કત્તઈયા જહ તહ અણ્ણે – અંગ ણ્યુત્તી પાપ

૯ ષટ્ખંડાગમ ૧/૨.

### प्रथ ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રન મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

વર્ત માનમાં અનુત્તરાપપાતિક દશાનું જે સ્વરૂપ ઉપલબ્ધ છે તે સ્થાનાંગ તથા સમવાયાંગની વાચનાથી પૃથક છે. આચાર્ય અભયદેવે સ્થાનાંગવૃત્તિમાં આને વાચનાન્તર કહેલ છે.'

અનુત્તરાપપાતિક દશામાં એક શ્રુતસ્કન્ધ, ત્રણુ વર્ગ, ત્રણુ ઉદ્દેશનકાળ, ત્રણુ સમુદ્દેશનકાળ, પરિમિત વાચનાએ સંખ્યાત અનુચાગદ્રાર, સંખ્યાત વિશેષ પ્રકારના વેઢ નામક છન્દ્દ, સંખ્યાત શ્લાક નામક છન્દ્દ, સંખ્યાત નિર્યુક્તિએા, સંખ્યાત પ્રતિપત્તિએા, સંખ્યાત હજાર પદા છે.

વર્તમાનમાં પ્રસ્તુત આગમ ૩ વર્ગોમાં વિલકત છે. જેમાં અનુક્રમે ૧૦, ૧૩, અને ૧૦ અધ્યયના છે. આ પ્રમાણે ૩૩ અધ્યયનામાં ૩૩ મહાન આત્માએાનું સંક્ષેપમાં વર્ષોન કરવામાં આવ્યું છે, જેમાં ૨૩ રાજકુમાર તા સમ્રાટ શ્રેષ્ઠિકના યુત્રા છે.

પ્રથમ વર્ગમાં જલિ, મયાલિ, ઉપજલિ, પુરુષસેન, વારિસેન, દીઈ દંત, નષ્ટદંત, વિહલ્લ, વેહાયસ, અને અભયકુમાર, આ દશ રાજકુમારાના જન્મ, નગર, માત-પિતા આદિના પશ્ચિય આપ્યા છે. તેઓ ભગવાન મહાવીર પાસે સંયમ સ્વીકારી અને ઉત્કૃષ્ટ તપની આશાધના કરી, અનુત્તર વિમાન દેવ થયા છે. હવે ત્યાંથી સ્થવીને માનવલવ પ્રાપ્ત કરી મુકત થશે.

ખીજા વર્ગમાં દીર્ઘસેન, મહાસેન, નષ્ટદંત, ગૂઠદંત, શુદ્ધદંત, હલ્લ, હુમ, હુમસેન, મહાહુમસેન, સિંહ, સિંહસેન, અને પુષ્પસેન આ ૧૩ રાજકુમારાના જીવન વિષે સંક્ષેપમાં પ્રકાશ પાડ્યા છે. તેઓ પાતાની તપસાધના વહે અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા છે, ત્યાંથી ચ્યવી માનવજન્મ પામી સિદ્ધ, **ખુદ અને** મુક્ત થ**શે**.

ત્રીજા વર્ગમાં ધન્યકુમાર, સુનક્ષત્રકુમાર, ઋષિદાસ, પેલ્લક, રામપુત્ર, ચન્દ્રિકા, પુષ્ટિમાત્રિક, પેઢાલપુત્ર, પાદિલ્લ અને વેઢલ્લ આ દશ કુમારાના ભાગમય તથા ત્યાગમય જીવનનું સુંદર ચિત્ર રજૂ કર્યું છે. આમાં ધન્યકુમારનું વર્શન આ પ્રમાણે કંડાર્યું છે.

ધન્યકુમાર કાકંદીની ભદ્રા સાર્યવાહીના પુત્ર હતો. તેમની પાસે વૈભવના પાર ન હતા અને સાંસારિક સુખાની કાંઇ ઉભ્ય ન હતી. એક દિવસ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરનું ત્યાગ-વૈરાગ્યથી ભરપૂર અને છલકાતું પાવન પ્રવચન સાંભળી તેઓ સંયમના કઠાર કંટકાકીર્ણ માર્ગ પર એક વીર સેનાનીની જેમ પગ મૂકી આગળ વધે છે. તેમણે સંયમનાર્ગમાં સ્થિર અને દઢ અની જે તપામય જીવનના પ્રારંભ કર્યો તે ઘણા અદ્ભુત અને અંભેડ વિસ્મયકારક હતા. તેમના જેવું તપ જૈન સાહિત્યમાં તા શું કાંઇ પણ ભારતીય સાહિત્યમાં પણ દેષ્ટિગાચર થતું નથી. કવિકુળગુર કાળદાસે કુમારસંભવમાં પાર્વતીના ઉગ્રતપનું વર્ણન કર્યું છે પરંતુ અધિકારપૂર્વક એમ કહી શકાય છે કે તેનું તપ પણ ધન્ય અનગારની તાલે આવી શકે તેમ નથી. તેમણે મુનિ અનવાની સાથેજ જીવનભર માટે છે છે છે તપથી પારણ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરી હતી. પારણામાં પણ તેઓ આયંખિલગ્રત કરતા હતા અને લુખું સુકું ભાજન કાઇ ગૃહસ્થ બહાર ફેંકી દેવાની તેયારી કરતા હાય તે અન્નને એકવીસ વાર પાણીથી ધાઇ આહાર ગ્રહણ કરતા અને તે પાણીના પીવામાં ઉપયોગ કરતા. આવા ભીષણ અને ઘાર તપથી તેમનું શરીર માત્ર અસ્થિપંજર જેવું થઇ ગયું હતું. '

એક વખત સમાટ શ્રેણિક લગવાન મહાવીર પાસે જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી- લગવાન્! આપના ૧૪ હજાર શ્રમણે માં કયા કયા અનગાર મહાદુષ્કર તપના કરનાર અને મહાનિર્જરાના ઘણી છે? લગવાને કહ્યું: ધન્ય અનગાર મહાદુષ્કર તપના કરનાર અને મહાનિર્જરાના કરનાર છે. ધન્ય અનગાર નવમાસની સ્વલ્પ અવધિમાં ઉત્કૃષ્ટ સાધના કરી અન્તે

www.jainelibrary.org

૧ તદેવમિહાપિ વાચનાતરાંપેક્ષયા ડધ્યયનવિભાગ ઉકતા ન પુનરુપલભ્યમાન વાચનાપેક્ષયેતિ – સ્થાનાંગ વૃત્તિ પૃ. ૪૮૩.

૨ પ્રાકૃત સાહિત્યના ઈતિહાસ – ડૉ. જગદીશચંદ્ર જૈન પૃ. ૯૧ નું ટિપ્પણ.

<sup>(</sup>ખ) મજિઝમનિકાયના મહાસિંહનાદ સુત્તમાં તથાગત બુલ્હે પોતાના પૂર્વ જીવનમાં આવા જ પ્રકારના ઉગ્ર તપનું વર્ણન કર્યું છે. જુઓ - બોધિરાજકુમાર સુત્ત દિગ્ધનિકાય કરસપ સિંહનાદ સુત્ત.

૩ એવં ખલુ સેણિયાઃ ઈમાસિ ઇન્દ્રભૂઈ પામાેકખાણં ચાેદસણ્હં સમણ સાહસ્સીણં ધણ્ણે અણુગારે મહાદુક્કર કારએ ચેવ મહાનિજજરયરાએ ચેવ." – અનુત્તરોપપાતિક વર્ગ ૩ અ. ૧ સૂ. ૩૩.

# प्रथ गुरुहेव डविवर्थ मं. नानसन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

સંક્ષેખનાપૂર્વક એક માસ સુધી અનશન કરી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી વ્યવીને મનુષ્ય ભવમાં આવી સિદ્ધ, ખુદ્ધ અને મુક્ત થશે.

☆

# १० प्रश्नव्याक्षरण सूत्र

પ્રસ્તુત આગમ દ્વાદશાંગીનું કશામું અંગ છે. સમવાયાંગ, નન્દી, અને અનુયાગદ્વાર સૂત્રમાં માશ્રભ્યાકરણ માટે "પહ્કાવાગરણાઇ" આમ બહુવચનમાં પ્રયોગ થયેલા જોવા મળે છે. તેનું સંસ્કૃતરૂપ થાય છે 'પ્રક્ષન્યાકરણ નિ' પરન્તુ વર્તમાનમાં જે પ્રક્ષન્યાકરણ સૂત્ર છે તેમાં 'પહ્કાવાગરણે' એવા એકવચનમાં પ્રયોગ થયેલા છે. તત્ત્વાર્થ સ્વાપર ભાષ્ય, ધવલા તે તથા રાજવાતિ ક વગેરે બન્થામાં પહ્કાવાગરણું અથવા પ્રક્ષન્યાકરણ એવું એકવચનાન્ત રૂપ જ મળે છે. સ્થાનાંગમાં 'પહ્કાવાગરણક્સા'–પ્રક્ષન્યાકરણકશા નામ આપેલ છે પરંતુ આ નામ વધુ પ્રચલિત થઇ શક્યું નથી.

પ્રક્ષન્યાકરણના અર્થ થાય છે પ્રશ્નોનું વ્યાકરણ અર્થાત્ નિર્વચન, ઉત્તર તથા નિર્ણય. અહીં પ્રશ્ન શબ્દોના જે ઉપયોગ થયા છે તે સામાન્ય પ્રશ્નના અર્થમાં નથી. પ્રાચીન યુગમાં વિલ્લમ પ્રશ્નવ્યાકરણ જેમાં દર્પણપ્રશ્ન, અંગુષ્ઠપ્રશ્ન, આંહુપ્રશ્ન, ખડગપ્રશ્ન વગેરેથી સંબંધિત વિષયચર્ચા હતી. જેનું વિવરણ નંદી વગેરે આંગમામાં ઉપલબ્ધ છે, તકનુસાર 'પ્રશ્ન' શબ્દ મંત્ર-વિદ્યા, નિમિત્તવિદ્યા વગેરે વિષયવિશેષથી સંબંધિત છે. નંદી, ' સમવયાંગ," નંદીયૃર્ણિ, '' નંદીમલયગિરિવૃત્તિ, '' સમવયાંગવૃત્તિ 'ર તથા સ્થાનાંગવૃત્તિ ' અનુસાર વિચિત્ર વિદ્યાત્ર અર્થાત્ ચમત્કારિક પ્રશ્નોનું વ્યાકરણ જે સૂત્રમાં વર્ણિત હાય તે પ્રશ્નવ્યાકરણ છે. પરંતુ વર્ગમાનમાં જે પ્રશ્નવ્યાકરણ સ્ત્ર ઉપલબ્ધ છે તેમાં આવા પ્રકારની કાઇ ચર્ચા નથી. તથી અહીં પ્રશ્ન વ્યાકરણના સામાન્ય અર્ધ 'જિજ્ઞાસાઓ' છે. 'ર જે સૂત્રમાં અહિંસા, હિંસા, સત્ય અને અસત્ય આદિ ધર્મ – અધર્મફ્રપ વિષયોની ચર્ચા છે તે પ્રશ્ન વ્યાકરણ છે. પ્રાચીન પ્રશ્ન વ્યાકરણ સ્ત્ર જે હતું તે એક વિરાટકાય આગમ હતું. નંદીયૃર્ણિ ' તથા સમવાયાંગવૃત્તિ ' અનુસાર તેમાં ૯૨,૧૨૦૦૦ પદા હતા. ધવલામાં ' તેના પદાની સંખ્યા '૯૩,૧૨૦૦૦ માનવામાં આવી છે. વર્ગમાનમાં તેમાં ૯૨,૧૨૦૦૦ પદા હતા. ધવલામાં ' તેના પદાની સંખ્યા '૯૩,૧૨૦૦૦ માનવામાં આવી છે. વર્ગમાનમાં

– ધવલા, ભાગ ૧ પૃ. ૧૦૪.

૧. સમવાયાંગ પ્રકીર્ણ સમવાયસૂત્ર ૯૮

ર. નન્દીસુત્ર ૯૦

૩. અનુયાગદ્વાર સૂત્ર ૫૦

૪. તત્ત્વાર્થભાષ્ય ૧/૨૦

૫. પણ્હવાયરણં ણામ અંગં – કસાયપાહુડ ભા. ૧, પૃ. ૧૩૪

૬. પ્રશ્નવ્યાકરનં – તત્ત્વાર્ધવાર્તિક ૧/૨૦

૭. (ક) પણ્હાે ત્તિ પુચ્છા, પડિવયણં વાગરણં પ્રત્યુત્તરમિત્યર્થ – નન્દી ચૂિણ (ખ ) પ્રશ્ન : પ્રતીતસ્તિન્નિર્ગચનં વ્યાકરણં, બહુવાદ્બહુવચનમ્ – આચાર્ય હરિભદ્ર, નન્દીવૃત્તિ.

૮. નન્દીસૂત્ર શુતજ્ઞાન પ્રકરણ સૂત્ર ૯૩

૯. સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક ૧૪૫

૧૦. ણાગા સુવણ્ણા અષ્ટ્રિય ભવણવાસિણા તે વિજજામંતાગરિસિત્તા આગતા સાહુણા સહ સંવદંતિ – જલ્પં કરેંતિ

તે — નન્દી ચૂર્ણિ — નન્દી સૂત્ર મલયગિરિગૃત્તિ.

૧૧. યા પુનવિદ્યા મંત્રા વા વિધિના જાપ્યમાના : નષ્ઠા એવ શુભાશુભં કથયન્તિ ૧૨. અન્યે વિદ્યાતિશયા: સ્તંભ - સ્તોભ - વશીકરણ – વિદ્રોષી – કરણાચ્ચાટનાદય:

<sup>–</sup> નન્દા સૂત્ર મલયાગારણાત્ત. – સમવાયાંગ વૃત્તિ

વરૂ. પ્રશ્ન વિદ્યાયકભિ: શ્રીમકાદિષુ દેવતાવતાર ક્રિયતે!

<sup>-</sup>સ્થાનાંગ અભયદેવીયા વૃત્તિ ૧૦ સ્થાન

૧૪. પ્રશ્ન: પ્રતીત: તદ્ વિષયં નિર્વચનં વ્યાકરણમ્

૧૫. ૫૬૦૦ાં દેાણઉતિ લકખા સાલસય સહસ્સા

૧૬. દ્વિનવતિલંકાણાણિ પોડશ ચ સહસ્રાણિ

<sup>–</sup> સમવાયાંગ વૃત્તિ

૧૭. પણ્હવાયરણં ણામ અંગં તેણઉદિલકખ – સાલસસહસ્સપદે હિ

# પુજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

ઉપલખ્ધ પ્રશ્ન વ્યાકરણની શ્લાકમાંખ્યા ૧૨૫૬ લગભગ છે. ધ સમવાયાંગ તથા નન્દીમાં ૪૫ અધ્યયના ખતાવ્યા છે. તેમજ તેમાં સંખ્યાત શ્લાકો અને નિર્શુકિત આદિના પણ ઉદ્લેખ કર્યો છે. પરન્તુ સ્થાનાંગ અનુસાર આની સંગતિ ખેસતી નથી. સ્થાનાંગમાં પ્રશ્ન વ્યાકરણના ઉપમા, સંખ્યા, ઋષિભાષિત, આચાર્ય ભાષિત, મહાવીર ભાષિત, ક્ષામક પ્રશ્ન, કામલપ્રશ્ન, અદાગપ્રશ્ન, અંગુષ્ઠ પ્રશ્ન અને બાહુ પ્રશ્ન-એમ દશ અધ્યયના બતાવ્યા છે. સમવાયાંગમાં સ્પષ્ટપણે અધ્ય-યના ઉલ્લેખ નથી પરન્તુ તેના 'પષ્કહાવાગરણદસાસુ' આ આલાપકના વર્ણનથી આવા સહેએ નિષ્કર્ષ નીકળી શકે છે, કે સમવાયાંગમાં પ્રસ્તુત આગમના દશ અધ્યયનાની પરંપરા સ્વીકૃત છે.

વર્તમાનમાં જે પ્રશ્નવ્યાકરણ છે તેમાં સ્થાનાંગમાં વર્શ્યિત દશ અધ્યયનામાંથી એક પણ અધ્યયન નથી. નન્દી આદિ આગમામાં જ્યાં પ્રશ્નવ્યાકરણની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. ત્યાં અંગુષ્ઠ પ્રશ્ન, બાહુ પ્રશ્ન આદિનું તેા વર્ણન છે પરન્તુ સ્થાનાંગમાં અતાવેલા ઉપમા, સંખ્યા, ઋષિભાષિત આદિનું વર્ણન નથી. સમવાયાંગમાં પ્રત્યેક ભુદ્ધભાષિત આચાર્યભાષિત અને મહાવીર ભાષિતના અતિસંક્ષેપમાં અવશ્ય ઉલ્લેખ થયા છે. પણ તે વિષયના રૂપમાં ઉલ્લેખ છે પરંતુ સ્વતંત્ર અધ્યયનના રૂપમાં નથી. આમાં ઉદ્દેસનકાળ ૪૫ ખતાવ્યા છે તથાપિ અધ્યયનાની સંખ્યાના સ્પષ્ટ નિર્ણય કરી શકાતા નથી. ગંભીર વિષયનાળા અધ્યયનાની શિક્ષા અનેક દિવસા સુધી પણ થઇ શકે છે.

તત્ત્વાર્થ રાજવાર્તિક અનુસાર પ્રસ્તુત આગમમાં અનેક આક્ષેપા અને વિક્ષેપા દ્વારા હેતુ અને નયવડે પ્રશ્નાના ઉત્તર આપવામાં આવ્યા છે. લીકિક અને વૈદિક અર્થાના નિર્ણય કર્યો છે. જયધવલાના અભિમતાનુસાર પ્રસ્તુત આગમમાં આક્ષેપણી, વિક્ષેપણી, સંવેગની અને નિર્વેદની આ ગ્રાર કથાએ! તથા પ્રશ્નોનાં આધારે નષ્ટ, મુબ્ટિ, ચિંતા, લાલ, અલાલ, સુખ, દુ:ખ, જીવન અને મરાષ્ટ્રનું વર્ણન છે. ઉપરાક્ત ગ્રન્થામાં પ્રશ્ન-વ્યાકરાષ્ટ્રનો જે વિષય વર્ણવ્યા છે તે વર્તમાનના પ્રશ્નવ્યાકરાષ્ટ્રમાં ઉપલખ્ય નથી. પ્રાચીન પ્રશ્નવ્યાકરાષ્ટ્રનો કયારે લાપ થયો તે સંબંધમાં નિશ્ચિતરૂપથી કંઇ પણ કહી શકાતું નથી. એક એવું અનુમાન કરી શકાય છે કે આગ્રાર્ય દેવદિંગણી ક્ષમાશ્રમણના વખત સુધી તે વિદ્યાન હતું. જે તેમની સમક્ષ વિદ્યાન ન હોત તો તેઓ તેના ઉલ્લેખ કેમ કરત ? નંદીસૂત્રની ગ્રિણિમાં સર્વપ્રથમ આચાર્ય જિનકાસગણી મહત્તરે વર્તમાનમાં ઉપલખ્ય પ્રશ્નવ્યાકરાષ્ટ્રના વિષયથી સંબંધિત પાંચ સંવર આદિના ઉલ્લેખ કર્યા છે. ઉપલખ્ય પ્રશ્નવ્યાકરાષ્ટ્રના વિષયથી સંબંધિત પાંચ સંવર આદિના ઉલ્લેખ કર્યા છે.

પ્રાચીન પ્ર\*નવ્યાકરણુમાં જ્યોતિષ, મંત્ર, તંત્ર, વિદ્યાતિશય આદિ વિષયોતું પરિવર્તન કરીને નવીન વિષયોતું સંકલન એટલા માટે કર્યું છે કે વર્ત માનકાળના કાેઇ અનધિકારી વ્યક્તિ સ્ત્રમાં પ્રતિપાદિત ચમત્કારી વિદ્યાઓના દુરૂપયાગ ન કરે; તેથી ઉત્તરકાળના ગીતાર્થ સ્થવિર ભગવંતાએ આવા પ્રકારની અધી વિદ્યાએ। પ્રશ્નવ્યાકરણુ સ્ત્રમાંથી

૧. પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્ર – પ્ર. સન્મતિ જ્ઞાનપીઠ, આગરા પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૪ (ખ) જૈનધર્મ કા મૌલિક ઇતિહાસ ભા. ૨, પૃ. ૧૫૮માં ૧૩૦૦ શ્લેષક બતાવ્યા છે.

૨. પશુયાલીસં ઉદેસણ કાલા, પણયાલીસં સમુદ્દે સણ કાલા – સમાવાયાંગ સૂત્ર ૧૪૫

૩. પણાયાલીસં અજઝયણા – નન્દી સૂ. ૯૬

૪. ......સંખેજજા સિલાગા, સંખેજજાઓ નિજજુત્તિઓ – નન્દી સૂત્ર.

ય. પણ્હાવાગરણદસાર્ણ દસ અજઝયણા પણ્ણત્તા, તંજહા, ઉવમા, સંખા, ઇસિભાસિયાઈ, આયરિયભાસિયાઈ, મહાવીર ભાસિયાઈ, ખામગપસિણાઈ, કોમલપસિણાઈ, અદાગપસિણાઈ, અંગુઠ પસિણાઈ, બાહુ પસિણાઈ – સમવાયાંગ, સૂત્ર ૧૪૫

૬. પ્રશ્નવ્યાકરણ દશા ઈહાકત રૂપા ન, દ્રશ્યમાના તુ પંચાશ્રવ પંચસંવરાત્મિકા. — સ્થાનાંગ અભય દેવીયાવૃત્તિ સ્થાન ૧૯

૭. સસમયપરસમયપણ્ણવય પત્તેયબુદ્ધવિલદવ્યભાસાભાસિયાણં અઈસયગુણ ઉવસમણાણપ્પગાર આયરિયભાસિયાણં વિત્થરેણાં વીરમહેસીહિ-વિવિહ. વિત્થરભાસિયાણં ા — સમવાયાંગ સૂત્ર ૧૪૫

૮. આક્ષેપ વિક્ષેપૈ હેંતુનયાશ્રિતાનાં પ્રશ્નાનાં વ્યાકરણં પ્રશ્નવ્યાકરણમ્ ા તસ્મિંલ્લૌકિકનૈદિકાનામર્થાનાં નિર્ણય: ! – તત્ત્વાર્થ વાર્તિક ૧/૨૦ પૃ. ૭૩–૭૪

૧૦. પણ્હાવાગરણે અંગે પંચસંવરાદિકા વ્યાખ્યેયા પરપ્પવાદિણા ય અંગુક – બાહુ પસિણાદિયાણં પસિણાણં અટ્ઠુત્તરંસતં i – નન્દીચૂર્ણિ.

### પ્લય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

કાઢી નાખી અને તેની જગ્યાએ માત્ર આસ્ત્રવ અને સંવરના સમાવેશ કરી દીધા. પ્રસ્તુત કથનનું સમર્થન આચાર્ય અભયદેવ મને આચાર્ય જ્ઞાનવિમલે પણ કર્યું છે.

આ પ્રશ્ન સહેજે ઉદ્દેશત થાય છે કે વીતરાગ તીર્થં કર પ્રભુએ આવા વિષયનું નિર્પણ શા માટે કર્યું કે જેથી પાછળથી તેને કાઢવું પડ્યું? ઉત્તરમાં નિવેદન છે કે ઉત્સર્ગ માર્ગમાં આવા પ્રકારની વિદ્યાઓના ઉપયાગ નિષિદ્ધ માનવામાં આવ્યો છે. પરન્તુ આધ્યાત્મિક ઉત્કર્ષ-હેતુ અને ભાવુક ભવ્યજીવાના અન્તર્માનસમાં ત્યાગ – વૈરાગની ભાવના પેદ્દા કરવા માટે, તેમના મનમાં એવા વિધાસ ઉત્પન્ન કરવા માટે કે અતીતકાળમાં તીર્થં કરા થયા તેમણે આવા પ્રકારના અલીકિક પ્રશ્નાનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. જો તીર્થં કર ન હોત તો આવા પ્રકારના પ્રશ્નોના પ્રાદુર્ભાવ પણ ન થાત. તેથી અપવાદરૂપે આચાર્યો આ વિદ્યાઓના ઉપયોગ કરતા હતા. આ વાત સંભવિત છે કે કાળપ્રભાવને લીધે પરિસ્થિતમાં પરિવર્તન આવવાથી વિશિષ્ટ જ્ઞાનસંપન્ન શ્રુતધર આચાર્યોએ આ વિદ્યાઓના દુરુપયાગની આશંકા થવાથી તેમણે તે વિદ્યાઓને પ્રસ્તુત અંગમાંથી કાઢી નાખી હોય! વિશેષ તે શોધાર્થાઓએ અત્ર સંબંધમાં અન્વેષણ કરવું જોઇએ.

પ્રશ્નવ્યાકરણના કરા અધ્યયંના છે, અને એક શ્રુતસ્કન્ધ છે. આ કથનનું સમર્થન પ્રશ્નવ્યાકરણના ઉપસંહાર વચનથી તેમજ નન્દી અને સમવાયાંગથી થાય છે. પરન્તુ અલયદેવસૂરિએ પ્રશ્નવ્યાકરણની વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે પ્રશ્ન-વ્યાકરણના ૨ શ્રુતસ્કન્ધા છે. આશ્રવદ્વાર અને સંવરદ્વાર. પ્રત્યેક શ્રુતસ્કન્ધના પાંચ – પાંચ અધ્યયંના છે. આગળ જતાં તેઓ એમ પણ લખે છે કે બે શ્રુતસ્કન્ધની નહિ પરન્તુ એક શ્રુતસ્કન્ધની માન્યતા રૂઢ છે. અમારી દબ્ટિએ તેા બે શ્રુતસ્કન્ધની માન્યતા તર્કસંગત છે કારણ કે આસ્ત્રવ અને સંવર આ બન્ને જુદા જુદા વિષયો છે.

પ્રશ્નિગ્યાકરણુ સ્ત્રતું આગમસાહિત્યમાં એક વિશિષ્ટ અને મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. આમાં પ્રશ્નાના સમાધાન છે. તનના નહિ પણ મનના પ્રશ્નાનું સમાધાન છે. તનના રાગાથી પણ મનના રાગા વધારે સ્થાંકર હાય છે. તનના રાગા તા એક જન્મમાં જ પીડા આપે છે પરન્તુ મનના રાગા તા જન્મ - જન્માન્તરા સુધી પાછળ વળગ્યા રહી દુઃખ આપે છે. તે રાગાની ખરી ચિકિત્સા – ઉપચારનું વર્ણન પ્રસ્તુત આગમમાં છે. પ્રથમ ખંડમાં તે રાગાના નામ આ પ્રમાણે અતાગ્યા છે. હિંસા, અસત્ય, સ્તેય, અપ્રદ્રાચર્ય, પરિશ્રહ અને તે રાગાની ચિકિત્સા ખીજા ખંડમાં બતાવી છે. તે આ પ્રમાણે છે– અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્રાચર્ય અને અપશ્ચિહ.

પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના પ્રથમ અધર્મદ્વારના પ્રથમ અધ્યયનમાં હિંસાનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. હિંસા પાપ છે, અનાર્ય કર્મ છે અને તે નરકમાં હસડી લઈ જનારી છે. અસંયમી, અવિરત, મન, વાણી અને કાયાને અશુભયાગમાં પ્રવર્તાવનાર જીવા અન્ય મનુષ્ય, પશુ, પક્ષીની હિંસા કરે છે. ત્રસજીવાની હિંસાના વિવિધ કારણામાંથી મુખ્ય કારણા આ છે- અસ્થિ, માંસ, ચર્મ તેમ જ પ્રાણીઓના અન્ય અંગાપાંગ અહિ, જેમના ઉપયાગ માનવ પાતાના શરીરની શાભા વધારવા માટે અથવા પાતાના ભવ્ય ભવનને સજાવવા માટે કરે છે. પૃથ્વીકાયની હિંસા, કૃષિ, કૂવા, વાવ, ચૈત્યસ્મારક, સ્તૂપ, ભવન, મંદિર, મૂર્તિ વગેરે વસ્તુઓ માટે કરવામાં આવે છે. ક્ષાયને વશીભૂત થઇ મંદ્રખુદ્ધિવાળા જીવા ધર્મ, અર્થ

૧. પ્રશ્નાનાં – વિદ્યાવિશેષાણાં યાનિ વ્યાકરણાનિ તેષાં પ્રતિપાદનપરા દશા દશાધ્યયન પ્રતિબદ્ધા; ગ્રન્થપછલય ઇતિ પ્રશ્ન વ્યાકરણ દશા:. અયંચ વ્યુત્પત્ત્યર્થેડિસ્ય પૂર્વકાલેડભૂત । ઈદાનીં ત્વાશ્રવપંચક સંવરપંચક વ્યાકૃતેરેવેહોપલભ્યતે. અતિશયાનાં પૂર્વાચાર્થેરિદંયુગીનાનામ્ પુષ્ટાલંબન પ્રતિસેવિ પુરુષાપેક્ષયેત્તારિત – પ્રશ્નવ્યાકરણ વૃત્તિ – પ્રારંભ.

પ્રશ્ના: અંગુટ્ઠાદિ પ્રશ્નવિદ્યાસ્તા વ્યાક્રિયન્તે અભિધીયન્તે અસ્મિન્નિતિ પ્રશ્નવ્યાકરણમ્ એતાદશં અંગં પૂર્વકાલેડભૂત /৷ ઈદાનીં તુ આશ્રવ → સંવર પંચક વ્યાકૃતિરેવ લભ્યતે! પૂર્વાચાર્યે રૈદંયુગીનપુરુષાણાં તથાવિધ હીન હીનતર પાંડિત્ય બલ - બુદ્ધિ - વીર્યાપેક્ષયા પુષ્ટાંલબનમુદ્દિશ્ય પ્રશ્નાદિ વિદ્યાસ્થાને પંચાશવ – સંવરરૂપં સમુત્તારિતમ્ – — પ્રશ્નવ્યાકરણ ટીકા, પ્રારંભ.

**૩**. પણહાવાગરણે ણાં એગાે સુયકખાંધા દસ અજઝ<mark>યણા</mark>

<sup>–</sup> પ્રશ્નવ્યાકરણ ઉપસંહાર

૪. નન્દીસૂત્ર ૯૩

૫. સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક સૂત્ર

દ. દો સુયકખંધા પણ્ણત્તા – આસવદારા ય સંવરદારા ય. / પઢમસ્સણં સુયકખંધસ્સ પંચ અજઝયણા. દોશ્ચસ્સણં સુયકખંધસ્સ પંચ અજઝયણા ા

૭. યાયેલું દ્રિ શ્રુતસ્કન્ધતાકતાલ્સ્યા સા ન રૂઢા, એક શ્રુતસ્કન્ધતાયા એવ રૂઢત્વાત્ I

# पूर्वय गुरुहेव इविवर्ध प. नान्यक्ट्रेक् सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

અને કામની દુષ્ટિએ સપ્રયોજન અથવા નિષ્પ્રયોજન હિંસા કરે છે. તે હિંસા ભલે સ્થાનક, ચૈત્ય, મં**દિર, મઠ, યજ્ઞાદિ** કાર્યો માટે કરવામાં આવે તેા પણ હિંસા તે હિંસા જ છે. **ધર્મ માટે પણ** કરાતી હિંસા કદી પણ અહિંસા થઇ શક્તી નથી. તે તેા અર્થ અને કામના નિમિત્તે કરાતી હિંસાની જેમ અધર્મ જ છે. આમાં પ્રાણુવધ આદિ હિંસાના ૩૦ નામાં બતાવ્યા છે.

બીજ અધ્યયનમાં અસત્યને ભયંકર અવિશ્વાસકારક અતાવતા તેના ૩૦ નામાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. ધાર્મિક દૃષ્ટિએ જ અસત્ય ત્યાજ્ય છે એવી વાત નથી, પરન્તુ વ્યાવહારિક દૃષ્ટિએ પણ અસત્યને મહાપાય ગણ્યું છે. અસત્ય બાલનારના સંસારમાં કાઇ વિશ્વાસ કરતું નથી. તે માક્ષરૂપી કલ્પવૃક્ષને કાપનાર કુહાડી સમાન છે. જે વચનાના ઉચ્ચારણથી પણ જીવાના અન્તર્માનસમાં પીડા પહોંચે તે અસત્ય છે. ક્ષાયવશ પ્રાણિયાને પીડા પહોંચાડનારું અસત્—અપ્રશસ્ત વચન બાલવું તે પણ અસત્ય જ છે. અસત્યવાદી આ લાકમાં પણ અવિશ્વાસનું કારણ બને છે અને પરલાકમાં પણ તેને નરક, તિર્યં ચ ગતિની અસહા વેદના ભાગવવી પડે છે. મૃષાવાદિયાની ગણતરીમાં જુગારી, ગિરવી રાખનાર વેપારી, વત્તુ—એાછું જેખનાર, ખાટા સિકકા પાડનાર, સ્વર્ણકાર, વસ્તકાર, ચાડી ખાનાર, દલાલ, લાેલી, સ્વાથી વગેરના નામા પણ લીધાં છે. તેમજ નાસ્તિક, એકાન્તવાદી અને કુદર્શનવાદીઓને પણ મૃષાભાષી કહ્યાં છે.

ત્રીજા અધ્યયનમાં તસ્કર કૃત્ય-ચારીને ચિન્તા અને ભયની જનની ખતાવી છે. કાઇ પણ વ્યક્તિની કાઇ વસ્તુ તેની અનુમતિ વિના ગ્રહણુ કરવી તે અકત્તાહાન છે. ચારી માત્ર ખીજાનું ધન કે પદાર્થ લેવામાં જ થતી નથી પરન્તુ ખીજાના અધિકાર, વિચાર અને ભાવાની પણ થાય છે. વિશ્વમાં જેટલા પણ પાપકૃત્યા છે તેમાં ભય સમાયેલા છે. પ્રારંભમાં જ્યારે માનવ પાપકૃત્ય કરે છે ત્યારે તેને એક પ્રકારના અવ્યક્ત ભય પ્રતીત થાય છે, પરન્તુ ધીમે ધીમે અભ્યસ્ત થઇ જવાથી તેને ભયની પ્રતીતિ ભલે ન થાય પણ ભય તે દરે જ છે. આજે વિશ્વમાં અશાન્તિના કાળાં હિંગાંગ વાદળાંએ ઉમડી–ઉમડીને છવાઇ રહ્યાં છે. સબળ નિર્ભળના અધિકારા છીનવી લેવા અને ઝાપડ મારવા ઇચ્છે છે તેના મૂળમાં સ્તેયવૃત્તિ–ચારીની ભાવના જ કામ કરી રહી છે. તે વૃત્તિને કારણે જ માનવનું ચારિત્ર દિન-પ્રતિદિન અધાગામી ખની રહ્યું છે. ભગવાન મહાવીરે કહ્યું છે કે–અત્યધિક તૃષ્ણાવાળા, પર-ધન અને પારકી ભૂમિ પ્રત્યે આસકિત રાખનારા, પર રાષ્ટ્ર ઉપર અધિકાર કરવાની વૃત્તિથી આક્રમણ કરનારા, તેમજ અશ્વચાર, પશુચાર, દ્રાસચાર વગેરે બધા ઉપક્રમા તસ્કર પરિધિના ઘેશવામાં આવે છે. તસ્કરોના ઉપક્રમાં ઉપર વિસ્તારથી વિવેચન કરતાં તેમણે પરદ્રવહારી, અનુકંપારહિત અને નિર્લજ બતાવ્યાં છે ચારને ન તો આ લાકમાં શાંતિ મળે છે કે ન પરલાકમાં.

ચાયા અધ્યયનમાં મૈયુન-કુશીલને જરા-મરખુ-રાગ, દેષ, શાંક તથા માહને ઉત્પન્ન કરી વધારનાર બતાવેલ છે. મૈયુન અધર્મનું મૂળ; જીવનમાં મહાન દાષાની અભિવૃદ્ધિ કરનાર, આત્માના પતનનું જનક અને માક્ષમાર્ગમાં વિશ્રરૂપ છે. આના અપ્રદા આદિ ૩૦ નામાં પ્રતિપાદિત કર્યા છે. તરસ લાગતાં જેમ કેરાસીન પીવાથી તરસ શાંત થતી નથી પરંતુ ઊલ્ટી તે વધુ ભડકે છે-ઉદ્દીપ્ત થાય છે, તેજ સ્થિતિ ભાગો ભાગવવાથી થાય છે. લાખા-કરાડા વર્ષ મુધી પણ ભાગા ભાગવવાથી દેવા તૃપ્ત થતાં નથી. મૈયુન આસકત પ્રાણી મહાન અનર્થ કાર્ય પણ કરી નાખે છે. સીતા, દ્રૌપદી રૂકમણી, પદ્માવતી, તારા, કંચના, સુભદ્રા, અહલ્યા, સુવર્ણ ગુલિકા, કિન્નરી, સુરૂપા, વિદ્યન્મિત અને રાહિણી માટે કેટકેટલા ભયંકર સંચામા થયા તે ઉપર શાસ્ત્રકારે પ્રકાશ પાડ્યા છે. મૈયુનના દારુખુ દુ:ખાનું વિશ્લેષખુ કરતાં શાસ્ત્રકારે ઇન્દ્રિયા અને મન ઉપર સંચમ રાખવાની પ્રખળ પ્રેરણા આપી છે.

પાંચમા અધ્યયનમાં પરિગ્રહના ઉલ્લેખ છે. પરિગ્રહના સંચય, ઉપચય, નિધાન, પિંડ, મહેચ્છા, ઉપકરણ, સંરક્ષણ, સંસ્તવ, આસકિત આ ગધા પર્યાયવાચી નામા છે. આમાં વૃક્ષના ખીના રૂપકના માધ્યમથી પરિગ્રહનું વર્ણન કહ્યું છે. આમાં એમ ખતાવ્યું છે કે ચારે જાતિના દેવા, દેવીએા તેમજ કર્મભૂમિના ચક્રવર્તી સસાટથી લઇને એક ભિખારી સુધીમાં પણ પરિગ્રહવૃત્તિ હાય છે. પરિગ્રહવૃત્તિને કારણેજ માનવી સેક્ડા પ્રકારની શિલ્પાદિ કળાએાનું અધ્યયન કરે છે. પુરુષાની હર તથા સ્ત્રીઓની દ૪ કળાએાનું શિક્ષણ લે છે. પરિગ્રહને કારણેજ હિંસા, જૂઠ, અદત્તહરણ વગેરે દુષ્કર્મા તેમજ શુધા–પિપાસા અને અપમાન આદિના વિવિધ કષ્ટોને સહે છે. પરિગ્રહનું ખંધન સૌથી માટું ખંધન છે.

# प्राथ गुरुदेव इविवये पं. नानयन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

પરિગ્રહી આ જીવનમાં પણ દુ:ખી થાય છે અને પરલાેકમાં પણ દુ:ખી થાય છે. તેથી શાસ્ત્રકારાેએ કહ્યું છે કૈ– સમસ્ત દુ:ખાેને દૂર કરનારી આ જિનવાણીરૂપી ઔષધિ – વચનામૃત વીતરાગનાં પરમશાંતરસથી ભરપૂર અધાંને વિના મૂલ્ય આપવામાં આવે છે છતાં પણ જીવા તેનું સેવન કરતા નથી અને અસહ્ય કબ્ટાને લાેગવી રહ્યાં છે. એ જ સૌથી માેડું આશ્વર્ય છે!

ખીજા શ્રુતસ્ક-ધમાં પાંચ ધર્મદ્વાર–સંવરદ્વારાનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તે આ પ્રમાણે છે – અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રદ્માચર્ય અને અપરિગ્રહ.

બીજા શ્રુતરક મા પ્રથમ અધ્યયનમાં અહિંસાનું વિ°લેષ્ણ છે. અહિંસાના નિર્વાણ, નિર્જૃત્તિ, સમાધિ, શકિત, કીર્તિ, કાન્તિ, કયા, વિમુક્તિ, અલય અર્દિ દં નામ બતાવ્યાં છે. હિંસાનું લક્ષણ છે–પ્રમાદ અથવા ક્યાયવશ કાઇપણ પ્રાણીના પ્રાણોને મન, વચન અને કાયાથી પીડા ઉપજાવવી. તેથી અહિંસાનું લક્ષણ થશે કે કાઇ પણ જીવને કાઇ પણ પ્રકારે પીડા ન પહોંચાડવી. ફકત બાધાપીડા પહોંચાડવી નહિ એટલુંજ નહિ પણ તેને માટે કાઈ પણ પ્રકારની અનુમતિ આપવી તે પણ હિંસા જ છે. પ્રત્યક્ષ કે અપ્રત્યક્ષ કાઇ પણ પ્રકારે પ્રાણીઓને કષ્ટ-પીડા-સંતાપ ન આપવા તેજ અહિંસા છે. અહિંસા અને હિંસાની આધારભૂમિ મુખ્યપણ લાવના છે. મનમાં હિંસા હાય અને બહાર અહિંસા હાય તે પણ તે હિંસા જ છે. જે મનમાં પવિત્ર લાવનાઓના ઝરણાં વહેતા હાય, વિવેક પ્રભુદ્ધ હાય તે બહાર હિંસા પ્રતીત હાવા છતાં પણ અહિંસા છે. અંતરમાનસમાં દ્રેષ્ઠ ઘૃણા તથા અપકારની લાવનાનો અલાવ હાય અને પ્રેમ, કરુણા તથા કલ્યાણ લાવનાનો સાગર ઉછળી રહ્યો હાય તો શિક્ષા માટે યથાચિત દંડ આપવા, તાડન કરવું, રાગનિવારણ માટે કડવી દવા આપવી, જીવન સુધારવા માટે પ્રાયશ્ચિત આપવું તે હિંસા નથી. મનમાં મેલી લાવના હાય અથવા સંકલ્પપૂર્વ કે પોતાના નિમિત્તે કાઇ બીજના મનમાં દુર્લાવના ઉત્પન્ન કરી હાય તો તે હિંસા છે. આનું નિવારણ સમતા, વિવેક અને ઉપયોગથી કરવું તે અહિંસા છે.

અહિંસક સાધકનાં મન, વાણી તથા જીવનના કલ્યુ-કલ્યમાં અહિંસાના સ્વર ગૂંજતા રહે છે. તેના ચિત્તમાં અહિંસાની નિર્મળ ગંગા પ્રવાહિત થતી રહે છે. તેના ભાષભુમાં દયાના મધુર રસ વરસતા રહે છે અને તેની પ્રત્યેક શારીરિક પ્રવૃત્તિમાં અહિંસાના સુમધુર રલ્યુકાર ઝંકૃત થાય છે. તે અહિંસા ભગવતીની છદ્ધા સમાન ઉપાસના કરે છે. જેવી રીતે પક્ષીએ માટે અનંત આકાશ અને નાકા માટે સમુદ્ર આધારરૂપ છે તેવી જ રીતે સમસ્ત જીવા માટે અહિંસા આધાર છે. તે ક્ષેમંકરી છે. તીર્થં કરા હારા સુકષ્ટ છે અને વિશિષ્ટ જ્ઞાનીઓ દ્વારા અનુપાલિત તથા ઉપદિષ્ટ છે. અહિંસાના રક્ષભૂર્થ આહારશુહિ આવશ્યક છે. છકાયના જીવાની રક્ષા માટે શુદ્ધ આહારની ગવેષભૂાના આમાં ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. શ્રમણે કઇ વિધિએ આહારની ગવેષભૂા કરવી જોઈએ તેના ઉપર વિસ્તારથી પ્રકાશ પાડયા છે. જે આહાર કૃત, કારિત ન હાય, કચદોષથી રહિત હોય, ઉદ્દ્યમ, ઉત્પાત તથા એષભૂા દોષથી દૂષિત ન હોય પરન્તુ નવકાટિએ શુદ્ધ હોય તેવા આહાર શ્રમભૂ માટે શાહ્ય છે. મંત્ર-મૂળ-ભૈષજય-સ્વપ્નફળ અને જયાતિષ વગેરે અતાવી લેવામાં આવેલા આહાર અગ્રાહ્ય છે. અહિંસાના વ્રતની રક્ષા માટે પાંચ ભાવનાએ અતાવવામાં આવી છે.

પ્રથમ ભાવનામાં ત્રસ અને સ્થાવર જ્વાની રક્ષા હેતુ જોઈને ચાલવું તેને ઇર્યાસમિતિ કહે છે. બીજી ભાવના મન સિમિતિ છે, તેમાં અશુભ તથા અધાર્મિક વિચાર ન કરવાનું કહ્યું છે. ત્રીજી ભાવના વાક્સમિતિની છે, જેમાં સાવદાભાષાના પ્રયોગ ન કરવાનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. ચાથી ભાવના એષણા સિમિતિની છે જેમાં ભિક્ષાની ગવેષણા માટે શ્રમણને એવા નિર્દેશ કર્યો છે કે તે અનેક ઘરામાંથી થાડી-થાડી ભિક્ષા શ્રહણ કરે, ગુરુની સમક્ષ તેની આલાચના કરે અને અપ્રમત્ત થઇને શુભયાઓનું ચિન્તન કરે. ત્યાર પછી બધા શ્રમણાને નિમંત્રણ આપી મૂર્છારહિત થઇને માત્ર સાધના હેતુ પ્રાણધારણ કરવાની દષ્ટિએ આહાર શ્રહણ કરે. પાંચમી આદાન નિર્ધપણા—સમિતિમાં પીઠ, ફલગ અને શય્યા સંસ્તારક, વસ્ત, પાત્ર—કંબલ, દંડ, રજોહરણ, ચાલપટ્ટી, મુખવસિકા અને પગ લૂંછવાનું કપડું વગેરે ઉપકરણોને

⊸ શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ ૨/૧/૨૩.

**૧. પંચમં** આદાન નિકભેવણ સમિઇ પીઢ ફલગ સિજજા સંથારગવત્થપત્ત<sub>્</sub>કંબલ – દંડગરયહરણચોલપટ્ટગ મુહપોત્તિગ પાયપુંછણાદી

# प्कय गुरुद्व डिवियर पं नामयन्द्रका सहाराक कन्सराताहिह रुमृतिग्रंश

રાગદ્રેષરહિત ભાવનાથી યતનાપૂર્વંક ગ્રહણ કરે. જે સાધક આ પ્રમાણે નિયમાનું પાલન કરતાં–કરતાં સંયમ અને તપ સહિત જીવનયાપન કરે છે તે આરાધક છે.

બીજ અધ્યયનમાં સત્યનું વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું છે. વસ્તુનું યથાય જ્ઞાન અને ભાષણ એ જ સત્ય છે. સત્ય અહિંસાનું જ એક વિશટ રૂપ છે. સત્યના વ્યવહાર માત્ર વાણીથી જ થતા નથી. અપિતુ તેનું મૂળ ઉદ્દેગમ સ્થાન મન જ છે. જેવું જોયું હાય, જેવું સાંભળ્યું હાય, જેવું અનુમાન કર્યું હાય તેવું જ વાણીથી કથન કરવું અને મનમાં ધારણ કરવું –િવચારવું એ જ સત્ય છે. સત્ય કામળ તથા મધુર હાવું જોઇએ કે જેથી તે વાણી દ્વારા પ્રાણીઓનું હિત થાય. જેનાથી મનમાં કષ્ટ થાય છે તે સત્ય હાવા છતાં પણ સત્ય નથી તેથી સત્ય 'શિવં–સુંદર' હાવું જોઇએ. ભગવાન મહાવીરે સત્યને ભગવાન કહેલ છે. સત્યવાદી ન સમુદ્રમાં દૂખે છે, ન અગ્નિમાં ખળે છે, વિકટમાં વિકટ પરિસ્થિતિમાં પણ તે સુરક્ષિત રહે છે. તે દેવ-કાનવ અને માનવ દ્વારા વંદનીય છે. સત્યવાદી શ્રમણે માટે ભાષા સંખંધી જ્ઞાન આવશ્યક છે જેથી તેઓ નામસત્ય, રૂપસત્ય, સ્થાપનાસત્ય જેવા લેદાની યથાર્થતા વાસ્તવિકતાને જાણી શકે. કારણકે તે વ્યવહાર દિષ્ટિએ સત્ય માનવામાં આવે છે. સત્યધર્મની રક્ષા માટે પાંચ ભાવનાઓ ખતાવી છે. તે આ પ્રમાણે છે:–

પ્રથમ ભાવના અનુચિન્ત્ય સમિતિરૂપ છે. સદ્ગુરુ દ્વારા મુષાવાદ વિરમણ – સત્ય વચન પ્રવૃત્તિરૂપ સંવરના પ્રયોજનને સાંભળી, તેના રહસ્યને જાણી સંશયયુકત તથા ઉતાવળા - ઉતાવળા ન ખાલે, કડુવચન ન ખાલે, ચંચળતાથી ન ખાલે. પરન્તુ ચિન્તનપૂર્વક વિચારીને વિવેકથી ખાલે.

ખીજી ભાવના ક્રોધનિગ્રહ-શાંતિરૂપ છે. સાધક ક્રોધ ન કરે કારણ કે ક્રોધી માનવ રૌદ્રરૂપ પરિણામાને વશીભૂત થઇને મિથ્યા બાલે છે, એક બીજાની ચાડી ખાય છે અને વૈર વિરાધ પેઠા કરે છે. તે સત્ય-શીલ-સદાચારના નાશ કરે છે. ક્રોધી માનવ સર્વત્ર તિરસ્કારને પાત્ર અને છે તેથી ક્રોધ કરવા ઉચિત નથી. ક્ષમાભાવની સુરસરિતામાં નિમગ્ન રહેનાર− ડૂબકી મારનાર સાધક સદા આનંકના અનુભવ કરે છે.

ત્રીજી ભાવના લાેભિવિજયરૂપ નિર્લાભ ભાવના છે. કેંાયની જેમ લાેભ પણ સત્યના શત્રુ છે. કેંાય દેષાત્મકવૃત્તિ છે તાે લાેભ રાગાત્મકવૃત્તિ છે. જેવી રીતે સહસ્ત્રરિમ સૂર્ય ઉપર વાંદળાં છવાઇ જવાથી તેના પ્રકાશ મંદ પડી જાય છે અને કયારેક કયારેક કાળી ઘટા આવી જવાથી અંધકાર પણ ઘઇ જાય છે તેમ છુદ્ધિ રૂપી સૂર્ય ઉપર કેાય અને લાેભની ઘટાઓ છવાતાં વિવેકના પ્રકાશ હામ થઇ જાય છે અને મનમાં અવિવેકના અંધકાર વ્યાપી જાય છે. ખિલાડી જેમ દ્રય પીવાની લાલચમાં માથા ઉપર પડનારી લાકડીને જેતા નથી તેમ લાેભને કારણે આવતારી વિપત્તિઓને માનવ જેતાે નથી. તે અનેક વિપત્તિઓને સહન કરે છે. સત્યના સાધક સતત એમ ચિંતવે છે કે આ ખાન-પાન, વસ્ત્ર અને મકાન કે જેના ઉપર હું હુખ્ય થઇ રહ્યાે છું, જેમની મમતામાં હું પાગલ થઇ રહ્યાે છું, જેમના લાેભનું પૂર મને તાવની જેમ પીડી રહ્યું છે, આ થધી સંપત્તિ તાે વિપત્તિ છે, સાચી સંપત્તિ તાે આત્મશાંતિ છે. આ ભાવના દ્રાશ સાધક લાેભ ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરી અપૂર્વ ઉલ્લાસ અને નિસ્પૃહતાના અનુભવ કરે છે.

ચાથી ભાવના - ભયવર્જનરૂપ - ધર્ય શુક્રત અભયભાવના છે. લેાભ જેમ એક પ્રકારના મીઠા ઠગ જેવા છે કારણ કે તે સાધકના જીવનરસને છાનું - છાનું ચૂસે છે, જયારે ભય એ કડવા ઠગ જેવા છે. ભયથી મન આતંકિત, દુર્ખળ અને વ્યાકુળ ખની જાય છે. ભય જીવનને અંધકારમાં ધકેલનાર અને મનાબળને લીણ કરનાર છે. ભયભીત માનવી કયારેય પણ સત્ય ખાલી શકતા નથી. તેથી સાધક હંમેશા ભયથી દૂર રહે છે; તે એમ ચિન્તવન કરે છે કે ગાન, દર્શન, ચારિત્ર જેવી અમૂલ્ય નિધિ મારી પાસે છે. વિવેક, વિચાર, સંતાષ તથા સમત્વ જેવા પરમસ્નેહી મિત્રા મારા સહાયક છે તા પછી મને ડર કઇ વાતના છે? આ પ્રમાણે ચિન્તન મનન અને નિકિધ્યાસન કરવાથી નિર્ભયતાના સંસ્કારા મનમાં દઢ થાય છે અને તે પૈર્ય શુક્રત અભયભાવના દ્વારા આત્માને ભાવિત કરે છે.

પાંચમી ભાવના - હાસ્યમુકિત વચન સંયમરૂપ છે, હાસ્ય એ સત્યના શત્રુ છે. સત્યસાધક એક -એક વચનના ઊંડાણુમાં ડૂખીને ગહરાઇથી ચિન્તનના પ્રયાગ કરે છે; જેમાં વિવેકની તેા ચમક હાય છે પરન્તુ હાંસી મજાક જેવું આછકલાપણું કે છીછરાપણું હોતું નથી. હાંસી–મજાકમાં બાેલનાર બ્યકિત શખ્દોના વિવેકપૂર્વક સુનાવ કરતા નથી. તે

### प्रथ गुरुदेव इविवय पं. जान्यक्ट्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

તા એવી વાત કહેવા ઇચ્છે છે કે જેથી સાંભળનારા જેરથી હસી પડે. તે જૂઠ પણુ બાલે છે. અતિશરોાકિત પણ કરે છે. વિદ્વષક અથવા ભાંડની જેમ કુચેષ્ટા કરીને વિવિધ પ્રકારના અવાજો કરે છે– વિવિધ બાલી બાલે છે. આ બધા આચરણા ત્યાજય છે કારણ કે જેની પણ મશ્કરી-મજાક ઉડાડવામાં આવે છે તેના દૃદયમાં આઘાત – ચાટ પહોંચે છે. તેથી સાધક સતત સાવધાન રહીને પાતાની અંદર એવા સંસ્કાર જાગૃત કરે કે જેથી વાણીમાં હાસ્યના પ્રયોગ ન થાય. તેમજ અસત્ય વચન પણ ન બાલે. પરંતુ હંમેશા વાણીને સંયત અને ગંભીર રાખીને બાલે.

ત્રીજા અધ્યયનમાં અચૌર્ય ઉપર પ્રકાશ પાડયા છે. અચૌર્ય અહિસા અને સત્યનુંજ રૂપ છે. જેમ છુપાઇને અથવા બળજબરીથી કાઇ વ્યક્તિની વસ્તુ અથવા ધન હરણ કરવું તે ચારી છે તેવીજ રીતે અન્યાયપૂર્વક કાઇ વ્યક્તિ, સમાજ અથવા રાષ્ટ્રના અધિકાર છીનવી લે તે પણુ ચારીજ છે. સાધક મન, વચન અને કર્મથી ન તા કાઇની ચારી કરે છે, ન બીજા પાસે ચારી કરાવે છે કે, ન કાઇ ચારી કરતા હાય તેને અનુમાદે છે. અહિસા અને સત્યના અચૌર્યની સાથે ગાઢ સંબંધ છે. અહિંસાથી મનમાં કરુણાની ભાવના દઢ અને પુષ્ટ થાય છે. સત્યથી સાહસ તથા અભયનિષ્ઠા જાગૃત થાય છે તા અચૌર્યથી મનની અસીમ આકાંક્ષા અને અપાર તૃષ્ણા ઉપર અંકુશ રહે છે. હિંસામાં કુરતા મુખ્યપણે હાય છે, જ્યારે ચારીમાં તૃષ્ણાની મુખ્યતા હાય છે. કાઇ પણ સુન્દર વસ્તુ જોઇને તસ્કરના મનમાં ઇચ્છા થાય છે કે હું અને કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરું? તેના મનમાં ચંચળતા આવે છે અને યેનકેન પ્રકારેણ તે વસ્તુને પ્રાપ્ત કરે છે. આ સ્ત્રમાં ચારીની છે પશ્લાયએ પ્રાપ્ત થાય છે – (૧) અર્થ હરણ ચારી અને (૨) અધિકારહરણ ચારી. આ વતની પાંચ ભાવનાએમ છે. —

- (૧) નિમિત્તવાસ સમિતિ ભાવના જે સ્થાન પ્રાશુક હાય, કાઇને પીડાકારી ન હાય, જ્યાં સ્ત્રીઓનું આવાગમન થતું ન હાય, જ્યાં રહેવાથી સાધુના આચારમાં કાઇ સ્ખલના થવાની સંભાવના ન હાય અને જ્યાં કાઇ પણ પ્રકારના આરંભ સમારંભ કરવા ન પડે એવા સ્થાનમાં સાધકે આવાસ કરવા જોઇએ. શ્રમણ એમ ચિન્તવન કરે કે હું અનગાર છું. સાપ જેમ ઉંદરના અનાવેલા અલમાં રહે છે તેવીજ રીતે મારે પરકૃત ખીજાના અનાવેલા નિર્દોષ મકાનામાં જ રહેવું જોઇએ. સહીં, ગરમી અને વર્ષા શ્રતામાં અગવડતા પહેત્યારે એમ વિચાર કરે કે આ ક્ષણિક છે. મારે હંમેશ માટે તા અહીં રહેવાનું નથી. મારું જીવન તા સરિતાની જેમ ગતિશીલ છે. આજે અહીં તા કાલે ખીજે. એક જગ્યાએ તા સ્થિર થઇ કાયમ રહેવાનું નથી. મારે તા મારા વતાની રક્ષા કરવી છે. આ પ્રમાણે ચિંતન કરી તે પાતાની ભાવનાને સુકઢ અનાવે છે.
- (૨) બીજી ભાવના અનુજ્ઞાત સંસ્તારક ગ્રહેશુરૂપ અવગ્રહ સમિતિ છે. આવાસ-સ્થાનની ચિંતાથી મુકત થયા પછી શ્રમશુની સામે બીજી ચિંતા પથારી-પાગરણ અથવા સંસ્તારકની હાય છે. શ્રમણ વણુદીધેલી કાઇ પણ વસ્તુ ગ્રહેશુ કરી શકતો નથી. જો શબ્યા-સંસ્તારક અનુકૂળ ન મળે તો પણ તે મનમાં ખેદ ન કરે. તે એમ જ ચિંતવન કરે કે પૃથ્વી એજ સુંદર સેજ છે, તે યુષ્પશબ્યા સમાન જ છે, અને પાતાની ભુજા એજ મુલાયમ તકિયા-ઓશિકું છે. આ પ્રમાણે વિચારી મનમાં સમાધિ રાખે.
- (3) ત્રીજી ભાવના શચ્યાસંસ્તારક પરિકર્મ-વર્જનારૂપ શચ્યાસમિતિ છે. આ ભાવના ઉપરાક્ત અને ભાવનાઓનું સમ્મિલિતરૂપ છે. શ્રમણ જે મકાનમાં રહે તે જો હવા-ઉજાશવાળું ન હોય, ભાંગ્યું-તૂર્યું હોય, મચ્છર વગેરે હોય તેને પણુ પોતાની સુખ-સગવડ ખાતર તેની મરમ્મત-દુરસ્તી કરાવવાના વિચાર પણુ ન કરે. પથારી-શચ્યાના સંબંધમાં પણુ આ જ વાત છે. જ્યાં હિંસા છે ત્યાં ચારી પણુ છે, કારણ કે જે જીવાના પ્રાણ લેવાઇ રહ્યા છે તેમની તે માટે અનુમતિ તા પ્રાપ્ત કરી નથી. પરપ્રાણહરણ પરધનહરણ કરતાં પણુ માટી ચારી છે. આ પ્રમાણે મનને સમતાયાગમાં તરભાળ અનાવી-તેમાં રસબસ કરી શચ્યાપરિકર્મની વર્જના કરતાં પાતાના ચારિત્રને નિર્મળ રાખે.
- (૪) ચાથી ભાવના અનુજ્ઞાતભકતાદિ ભાજનલક્ષણા સાધારણ પિંડપાતલાભ સમિતિ છે. આવાસ અને શબ્યા પછી ભાજન આવે છે. આ ભાવના ભાવતા શ્રમણ જે કંઇ આહારની પ્રાપ્તિ થાય તેને એકલા ભાગવવાની ઇચ્છા ન કરે અને ન તા તેને સંતાડીને રાખે. તેમ કરવું તે સંઘ તથા આચાર્યની ચારી છે. આમ કરવાથી સંઘ અને સાધર્મિકાના અધિકારના લાપ થાય છે. સંઘમાં અવિધાસ અને અપ્રીતિ વધે છે. જે એકલાે-એકલાે ખાય છે તે પાતાના ચારિત્રને

# पुराय गुरुदेव डविवय वं. नामयनदेना महाराज कर मशताहि स्मृतिग्रथ

દુષિત અનાવે છે. સંવિભાગ નહિ કરનારને મુક્તિ મળતી નથી. અસંવિભાગી શ્રમણુ પાપશ્રમણું છે તેથી શ્રમણે હંમેશા સંવિભાગ–સમાન વહેંચવાની વૃત્તિ તથા સંસ્કાર જાગૃત કરવા માટે આ ભાવનાનું ચિંતન કરતા રહેવું જોઇએ.

(૫) પાંચમી ભાવના સાધર્મિકમાં વિનયકરણુ ભાવના સમિતિ છે. સાધર્મિકના અર્થ 'સમાનધર્મ તથા સમાન આચારવાળા' થાય છે. શ્રમણુ--શ્રમણુના જે ધર્મ, નિયમ, મર્યાદા તથા આચાર સમાન હાય છે તેથી તેઓ પરસ્પર સાધર્મિક કહેવાય છે. સાધર્મિક પ્રત્યે સન્માનની ભાવના રાખવાનું માધ્યમ વિનય છે. વિનય દ્વારા અધાના દૃદય પ્રેમ-સ્ત્રમાં અધાઇ જાય છે. આ ભાવનામાં માનસિક વાતાવરણુ એવું અનાવવું જોઇએ કે જેમાં સેવા, સહયોગ, સ્નેહ અને વિનયના કૂલ સદ્દા ખિલતા રહે અને મહેકતા રહે.

ચાયા અધ્યયનમાં છદ્મચર્યનું વિશ્લેષણ છે. છદ્મચર્ય સ્વયંમાંજ એક માટી આધ્યાત્મિક શક્તિ છે. આધ્યાત્મિક સ્વાસ્થ્ય છે, જેથી માનવસમાજ પૂર્ણ સુખ અને શાંતિને પ્રાપ્ત કરે છે. છદ્માચર્યના મહિમા અને ગરિમાનું વર્ણન કરતાં ભગવાને 'ઉત્તમ અંભ ભગવન્ત કહ્યું છે. મુનિયામાં જેમ તીર્ધ કર શ્રેષ્ઠ છે તેવી જ રીતે વતામાં હદ્મચર્ય શ્રેષ્ઠ છે. તે વતાના મુગટમણ છે. છદ્મચર્યના અર્થ છે બધી ઇન્દ્રિય અને સંપૂર્ણ વિકારા ઉપર અધિકાર – અંકુશ મેળવવા. હદ્મચર્યથી તેજ, કૃતિ, સાહસ અને વિદ્યાની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ વતની પાંચ ભાવનાએ છે--

- (૧) પ્રથમ ભાવના છે-- અસંસકતવાસ વસતિ ભાવના– જયાં--જયાં જે--જે કારણાથી પ્રદ્મચર્યમાં દુષણ અને રખલનાએ થવાની સંભાવનાએ છે તે--તે કારણા, સ્થાના અને પ્રસંગાનું વર્જન (ત્યાગ) કરતા રહેવું એજ આ ભાવનાએ નું મુખ્ય લક્ષ્ય છે. વાતાવરણથી મન પ્રભાવિત થાય છે તેથી મનને પ્રદ્મચર્યમાં સ્થિર રાખવા માટે આ આવશ્યક છે કે ચંચળતા--અસ્થિરતા ઉત્પન્ન કરનારી વાતા તેમજ માહપૂર્ણ કામાત્તેજક વાતાવરણ જયાં હાય ત્યાં સાધકે ન રહેવું જોઈએ. આ ભાવનામાં સ્ત્રી સંસર્ગયુકત આવાસ ત્યાજય અતાવેલ છે.
  - (૨) ખીજી ભાવના સ્ત્રીકથા વિરતિ છે. સાધુ પાતાનું ચિંતન સ્ત્રીકથાથી વિરમી ધર્મકથા તરફ વાળે છે.
- (3) ત્રીજી ભાવના સ્તીરૂપ નિરીક્ષણ વિરતિ છે. સ્ત્રીના રૂપને કામુક દૃષ્ટિથી જોવું, તેના ઉપર આસકત થવું, વારંવાર જોતા રહેવાના પ્રયત્ન કરવા અને સૌંદર્યની પ્રશંસા કરવી તે રાગનું કારણ અને ચારિત્રને દ્રષિત કરનારૂં છે. જે મધ્યાદ્ભના સૂર્યની સામે જોવાથી આંખા ચકાચોધ થઇ જાય છે તેવીજ રીતે સ્ત્રીના સાંદર્યને કામુકદ્ષ્ટિથી જોવાથી આંખા પણ ચકાચોધ થઈ જાય છે અંજાઇ જાય છે તેથી મનમાં છાલાચર્યના સંસ્કારા સુદઢ અનાવવા અત્યાવશ્યક છે. સાધક સ્ત્રીના સાંદર્ય અને સ્ત્રીના અંગ–પ્રત્યંગ વગેરે તરક દૃષ્ટિપાત ન કરે.
- (૪) ચાંથી ભાવના છે પૂર્વરત પૂર્વકીડિત વિરતિ શ્રમણું પાતાના ગૃહસ્ય જીવનમાં પાતાની પત્ની, પ્રેયસી અથવા અન્ય કાઇ સ્ત્રીની સાથે કામકીડા કરી હાય, મધુર પ્રેમાલાપ કર્યો હાય, તેના શરીરના વિવિધ અંગાના સ્પર્શ કર્યો હાય; આ બધાનું સ્મરણ કરે તેં તેની સ્મૃતિ તાજી થઇ જશે અને વિકારા ઉત્પન્ન થશે. તેથી પૂર્વ જીવનમાં લેાગવેલા કામલાગ રૂપી સર્પ જે સ્મૃતિઓમાં મૃચ્છિત થઇને છુપાયેલા છે તે વિચારાની ગરમી મળતાંજ પુનઃ ચૈતન્ય અને ગતિશીલ ન થઇ જાય તે માટે એવા સંસ્કારા પાડવા કે જેથી સ્મૃતિ નિજાન કમાં વિલીન થઇ જાય.
- (૫) પાંચમી ભાવના પ્રણીત આહાર વિરતિ સમિતિ છે. પ્રદ્માચર્યની સાધનામાં અહ્ય શુદ્ધ વાતાવરણ જેટલું આવશ્યક છે તેટલા જ આઢારના સંચમ. આઢારના મન ઉપર ખૂબ ઊઠા અને શીઘ પ્રભાવ પડે છે. તેથી ભાજન સાદું તેમજ શુદ્ધ કરવું જોઈએ. પ્રણીત આઢારની પાછળ બે દિષ્ટિઓ છે. ઘી, મસાલાથી ભરપૂર ભારે ગરિષ્ઠ ભાજન કરવું તેમજ અધિક પ્રમાણમાં ભાજન કરવું. આ બન્ને વાત પ્રણીત આઢારમાં સમાવિષ્ટ થાય છે. આ બન્ને બાખતા પ્રદ્માચર્ય માટે ઘાતક છે. પ્રણીત આઢારથી શરીરમાં રસ, રકત આદિ ઉત્તેજના પામે છે અને વિકારાની વૃદ્ધિ થાય છે. ગરિષ્ઠ ભારે ભાજનથી આળસ આવે છે, પ્રમાદ વધે છે અને મનમાં શક્ષસી વૃત્તિઓ જાગૃત થાય છે. તેથી સાધક મનમાં એવી ભાવના વિચાર કે શરીરને ટેકા આપવા શરીર ક્ષીણ ન થાય. કારણ કે આનાથી આત્માનું કાર્ય સાધલું છે, તે માટે ભાજન લેવાનું છે, પણ પુષ્ટ કરવા માટે નહિ. આ ભાવનાથી ભાજન પ્રત્યેની આસકિત તૂરે છે અને સંયમવૃત્તિ સુદ્દઢ મને છે.

# प्रका गुरुहेंव डिवियर पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

પાંચમા અધ્યયનમાં અપસ્થિકનું નિરૂપણ છે. ધન, સંપત્તિ, ભાગસામગ્રી વગેરે કાઇપણ પ્રકારની વસ્તુઓના મમત્વપૂર્વક સંગ્રહ કરવા તે પરિગ્રહ છે. 'પરિગ્રહ' છે શબ્દોથી અનેલો છે. પરિ+ગ્રહ=પરિગ્રહ, 'પરિ'ના અર્થ છે સંપૂર્ણપણ અને 'ગ્રહ'ના અર્થ છે ગ્રહણ કરવું. કાઇપણ વસ્તુને સમગ્રતાથી–મૂચ્છા અને મમતાબુદ્ધિથી ગ્રહણ કરવું. તે પરિગ્રહ છે. જૈનદર્શનની માન્યતા એ છે કે અપરિગ્રહના અર્થ વસ્તુના અભાવ નહિ પરંતુ મમતાના અભાવ એજ અપરિગ્રહ છે. કાઇપણ વસ્તુમાં લહે તે નાની હાય કે મોટી, જડ હાય કે ચેતન, બાદ્ય અથવા આભ્યન્તર–તેમાં આસકિત રાખવી, તેમાં બંધાઇ જવું, તેની પાછળ પડી પાતાના વિવેક ગુમાવી દેવા–આ બધું પરિગ્રહના અર્થમાં સમાવિષ્ટ થાય છે. પૂર્ણ અપરિગ્રહી સાધકને માટે તે! દાંત, શૃંગ, કાચ, પત્થર તથા ગ્રમ વગેરેના પાત્રા, તેમજ સચેત કળ, ફૂલ, કંદમૂળ વિગેરે ગ્રહણ કરવાના નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. અપરિગ્રહી સાધક ભાજન માટે પણ હિંસા કરતા નથી. તે શરીરરક્ષા તેમજ ધર્મસાધના માટે જે વસ્ત–પાત્રાદિ ગ્રહણ કરે છે તે નિર્મમત્વભાવથી જ ગ્રહણ કરે છે અને તેના ઉપયાગ કરે છે. આ વતની પાંચ ભાવનાએ! આ પ્રમાણે છે.

- (૧) પ્રથમ ભાવના-શ્રાત્રેન્દ્રિય સંવરરૂપ શબ્દ ભાવના છે. ક્યારેક કાેઇ સ્તુતિ-પ્રશંસા કરે અથવા નિન્દા કરે, મધુર બાેલે અથવા કડવું ગાેલે ત્યારે સાધક મનને એવી રીતે કેળવે કે જેથી શબ્દા પ્રત્યે ન તાે આકૃષ્ટ થાય કે ન વિકૃષ્ટ થાય. ન તાે રાગ કરે કે ન દેષ કરે.
- (૨) ખીજી ભાવના– ચક્ષુરિન્દ્રિય સંવરરૂપ નિગ્રહ ભાવના છે. સાધકની સામે ગમે તેવી સુન્દ્રર કે અસુન્દ્રર વસ્તુ આવે તેને તે સ્થિતપ્રજ્ઞની જેમ જુએ. ન તેા મનમાં રાગ કરે, ન દ્રેષ કરે. તેમજ વાણીથી તેની ન તાે નિંદા કરે કે ન સ્તુતિ કરે. પરંતુ મધ્યસ્થભાવ સાધી સમભાવપૂર્વક ચક્ષુરિન્દ્રિયના સંયમ કરે.
- (3) ત્રીજી ઘાથુનિદ્રય સંવરભાવના છે. ઘાથુના અર્થ નાક છે. નાકના સ્વભાવ છે ગાંધનું જ્ઞાન કરવું. જે ગાંધ મનને મધુર, માહક અને પ્યારી લાગે છે તે સુગાંધ કહેવાય છે અને જે અપ્રિય અને અથુગમતી લાગે છે તે દુર્ગાંધ કહેવાય છે. સુગાંધવાળી કે દુર્ગાંધવાળી વસ્તુ સામે આવે તા પણ મનને રાગ-દેષથી લેપાવા ન દે અને એવી તાલીમ આપે કે જેથી સમભાવની સ્થિતિમાં રહી શકે.
- (૪) ચાથી રસનેન્દ્રિય સંવરભાવના છે. રસનેન્દ્રિય-જીલના બે કાર્ય છે. ચાખવું અને બાલવું. આ ઇન્દ્રિય બાલીને પણ સુખ-દુ:ખ આપે છે અને ખાઇને પણ જેમ ગાડી ચલાવવા માટે પૈડાંમાં તેલ ઉંઘવું પડે છે કે જેથી ગાડી ખરાખર સરળ રીતે ચાલ્યા કરે. જેમ ઘાને રૂઝવવા માટે મલમ લગાડવા પડે છે તેવીજ રીતે શરીરને સારી રીતે ચલાવવા માટે આહારની જરૂર પડે છે. તેથી જે કંઈ નીરસ અથવા સરસ લાજન મળે તેને અસ્વાદ લાવથી શ્રહ્યુ કરે છતાં પ્રસન્નતા ચિત્તની ન વિલાય તો તે રસનેન્દ્રિયના વિજય અને સંવર થયા કહેવાય. તેમજ વાણી પણ વિવેકસુકત બાલી.
- (૫) પાંચમી સ્પર્શનેન્દ્રિય સંવરભાવના છે. પ્રતિકિન શરીરને ઠંડા, ગરમ, હળવા, ભારે, રૂક્ષ, કામળ સ્પર્શના અનુભવ થાય છે. આ ભાવનામાં સાધક મનને એવા પ્રકારની તાલીમ આપે છે કે આ ઠંડા, ગરમ, કામળ જે કંઇ સ્પર્શ થાય છે તે ખધા શરીરને થાય છે. તેમાં તટસ્થ તથા સમાધિસ્થ રહેવાના અભ્યાસ કરે. મનને કરેક પ્રકારના સ્પર્શમાં સમ અને રાગ-ક્રેલથી અલગ રાખે.

આ પ્રમાણે આ આગમમાં પાંચ સંવરદ્વારમાં ૨૫ ચારિત્રની ભાવતાએ અતાવી છે. ભાવતાએના ચિન્તન-મનન અને જીવનમાં પુનઃ પુનઃ પ્રયોગ કરવાથી સદધકને ત્યાગમય, તપામય તથા અનાસકત જીવન જીવવાની શિક્ષા પ્રાપ્ત થાય છે અને સંયમના મહાપથ ઉપર સમ્યક પ્રકારે ચાલવામાં સરળતા થાય છે.

આશ્રવ અને સંવરતું નિરૂપણ આગમ સાહિત્યમાં અનેક સ્થળે થયું છે પરંતુ પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્રમાં જે વિસ્તારથી વિશ્લેષણ કરવામા આવ્યું છે તે અદ્ભલુત અને અપ્રતિમ છે. આવું વર્ણન ખીજા કાઈ પણ આગમ સાહિત્યમાં ઉપલબ્ધ નથી. પ્રસ્તુત આગમની આ જ વિશેષતા છે.

☆

# पूर्वय गुरुहेव डिवियर पं. नाजरान्द्रेल सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

# ૧૧–વિપાકસૂત્ર

પ્રસ્તુત સૂત્ર દ્વાદશાંગીનું ૧૧મું અંગ છે. આ આગમમાં સુકૃત અને દુષ્કૃત કર્માના વિપાકનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે તેથી આનું નામ વિપાકસૂત્ર છે. દાણાંગસૂત્રમાં આનું નામ કમ્મવિવાગદસા પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રસ્તુત આગમના ખે શ્રુતસ્કન્ય છે, વીસ અધ્યયના, વીસ ઉદ્દેશનકાળ, વીસ સમુદ્દેશનકાળ, સંખ્યાત પદ, સંખ્યાત અક્ષર, પરિમિત વાચનાઓ, સંખ્યાત અનુધાગદ્દાર, સંખ્યાત વેઢા નામક છન્દ્દ, સંખ્યાત શ્લાક, સંખ્યાત નિર્શુકિતઓ, સંખ્યાત સંગ્રહણીઓ અને સંખ્યાત પ્રતિપત્તિઓ છે. વર્તમાનમાં આ ૧૨૧૬ શ્લાક પરિમાણ છે.

કર્મસિદ્ધાન્ત એ જૈનદર્શનો એક મુખ્ય સિદ્ધાન્ત છે. તે સિદ્ધાન્તનું પ્રસ્તુત આગમમાં દાર્શનિક વિશ્લેષણ નહિ પરંતુ દષ્ટાંતા વહે સમ્યક પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રથમ વિભાગમાં દુષ્કર્મ કરનારી વ્યક્તિઓના જીવનપ્રસંગાનું વર્ણુન છે. આ પ્રસંગો વાંચવાથી જ્ઞાત થાય છે કે પ્રત્યેક યુગમાં કેટલીક વ્યક્તિઓ એવી થાય છે કે જે પાતાની ક્રૂર અને હિંગક મનાવૃત્તિને કારણે ભયંકરમાં ભયંકર અપરાધ કરે છે અને તે દુષ્કર્મના ફળસ્વરૂપે તેમને ભયંકર યાતનાએ સહન કરવી પહે છે. દિતીય વિભાગમાં સુકૃત્ય કરનારી વ્યક્તિઓના જીવન પ્રસંગા છે. જેમ ફ્રૅરકર્મ કરનારી વ્યક્તિઓ પ્રત્યેક યુગમાં કોય છે. ભલાઇ અને ખુરાઇ કાઇ એક યુગવિશેષની દેણુગી નથી. સારા અને ખરાબ લેક્કા પ્રત્યેક યુગમાં મળી આવે છે.

સ્થાનાંગસૂત્રમાં કર્મવિપાકના મુગાપુત્ર, ગેલ્ત્રાસ, અંડ, શક્ટ, માહન, નંદીષેણુ, શૌરિક, ઉદુંખર, સહસોદાઢ, આમરક અને કુમાર લિચ્છવી એમ દશ અધ્યયના બતાવ્યા છે. આ નામ કાઇ બીજી વાચનાના પ્રતીત થાય છે. વર્ત-માનમાં ઉપલબ્ધ દુ:ખવિપાકમાં દશ અધ્યયનાના નામ આ પ્રમાણે મળે છે.— મુગાપુત્ર, ઉજઝતક, અલગ્યસેન, શક્ટકુમાર, બૃહસ્પતિદત્ત, નંદીષેણુ, ઉદું બરદત્તા, શૌર્યદત્તા, દેવદત્તા, અંજુશ્રી. પં. બેચરદાય દાશીએ સ્થાનાંગમાં આવેલા નામાની સાથે વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ નામાના સમન્વય આ પ્રમાણ કર્યો છે. 3

ગાત્રાસ ઉજિઝતકના કાઇ પૂર્વભવનું નામ છે. અંડનામ અભગ્નસેને પૂર્વભવમાં જે ઇંડાના વ્યાપાર કર્યા હતા તેનું સૂચક હોવું જોઇએ. છાદ્યાલુ (માહન) નામના સંબંધ અકસ્પતિકત્ત પુરાહિતની સાથે થઇ શકે છે. નંદીપેલનું નામ નંદીવર્ધનના નામ ઉપરથી પ્રયુક્ત થયું છે. સહસોદ્દાહ આમરકના સંબંધ રાજની માતાને તપેલી શલાકા વડે મારી નાખનારી દેવકત્તાની સાથે મળતા આવે છે. કુમાર લિચ્છવીની જગ્યાએ અંજુશ્રી નામ આવ્યું છે. અંજુના જવ પાતાના અન્તિમભવમાં કાઇ શેઠને ત્યાં પુત્રપણે ઉત્પન્ન થશે. આ કારણે સંભવ છે કે કુમાર લિચ્છવી એવું નામ આપ્યું હાય. લિચ્છવીના સંબંધ લિચ્છવીવંશ વિશેષથી છે.

સુખવિષાક આગમમાં દશ અધ્યયનાના નામ આ પ્રમાણે છે.– સુબાહુકુમાર, ભદ્રનન્દી, સુજાતકુમાર, સુવાસવ-કુમાર, જિનદાસકુમાર (વૈશ્વમણુકુમાર), ધનપતિ, મહાબલકુમાર, ભદ્રનન્દીકુમાર, મહાચંદ્રકુમાર અને વરદત્તકુમાર. નન્દી અને સ્થાનાંગમાં સુખવિષાકના અધ્યયનાના નામ આપ્યા નથી.

પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધના પ્રથમ અધ્યયનમાં મૃગાપુત્રનું વર્ણન છે. તે મૃગાવતીના પુત્ર હતા. જન્મથીજ આંધળા, અહેરા, લૂંલા, લંગડા, ગૂંગા અને વાત, પિત્ત, કફ વગેરે રાગાથી ઘરાયેલા અને અત્યન્ત દુઃખી હતા. આને કાઇ જોઇ ન જાય તે માટે રાણી મૃગાવતીએ તેનું પાલનપાષણ ભાંયરામાં રાખી કર્યું હતું, તે નગરીમાં એક જન્માંધ ભિખારી હતા. ગણુધર ગૌતમે તે ભિખારીને જોઇ ભ. મહાવીરને પ્રશ્ન કર્યા-ભગવન્! શું કાઇ સ્ત્રીનું કાઇ ખાળક જન્મથી અધ હાય છે? ભગવાને મૃગાપુત્રની વાત અતાવતા કહ્યું કે તે આંધળાજ નથી પણ અહેરા, લૂલા અને લંગડા તેમજ ગૂંગા પણ

– પુકાશક: પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ શાધસંસ્થાન, વારાણસી

૧ સમવાયાંગ પ્રકીર્ણક સમવાય સૂત્ર ૯૯

<sup>(</sup>भ) नंही सूत्र ७१ (ग) तत्वार्धवार्तिक १/२०

<sup>(</sup>ઘ) કસાય પાહુડ ભા. ૧ પૃ. ૧૩૨.

ર. ઠાણાંગ ૧૦/૧૧૦.

૩. જૈન સાહિત્યના બૃહદ ઇતિહાસ ભા. ૧ પૃ. ૨૬૩

### पूर्वय गुरुदेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रक सहाराक क्रमशताहि स्मृतिग्रंथ

છે. તેના હાથ, પગ, ઉપાંગ વગેરે આકારમાત્રના છે, પ્રગટ નથી. ભગવાનની આજ્ઞા લઇ ગૌતમ તેને નેવા માટે ગયા. નેયું તે તેના શરીરમાંથી મરેલા સાપ જેવી દુર્ગંધ આવી રહી હતી. તે જે આહાર કરતા તેનું લાહી--પર અનીને ગહાર નીકળતું અને તેને જ તે પાછું ખાઇ જતા હતા. તેને નેતા જ ગૌતમને નારકીય દશ્ય સ્મરણ થઇ આવ્યું. ભગવાને તેના પૂર્વભવનું વર્ણન કરતાં કહ્યું કે તે જીવે પૂર્વભવમાં અનેકાનેક પાપકૃત્યા કર્યા હતા જેના ફળસ્વરૂપે તેને તેજ જન્મમાં સાળ મહારાંગા ઉત્પન્ન થયા અને ત્યાંથી મરીને તે પહેલી નરકમાં ઉત્પન્ન થયા હતા અને ત્યાંથી મરીને આ મૃગાપુત્ર થયા છે. એમ અહીં પણ તે પાતાના પૂર્વકૃત પાપાનું ફળ લાગવી રહ્યો છે. તેમજ અનેક જન્મા સુધી આને પાપનું ફળ લાગવલું પડશે.

બીજ અધ્યયનમાં ગામાંસભક્ષણ તેમજ મઘપાન તથા વિષયાસકિતના દુ:ખદાયી ફળાને અતાવતાં ઉજ્ઝિત કુમારના પરિચય આપ્યા છે. ઉજ્ઝિત વાશ્વિજયશામના વિજયમિત્ર સાર્થવાહના પુત્ર હતા. ગૌતમ ગશુધર વાશ્વિજયશામમાં ભિક્ષા માટે પધાર્યા. ત્યાં તેમણે ભારે કાલાહલ થતા સાંભળ્યા કારણ તપાસતાં જ્ઞાત થયું કે રાજપુરુષા કાઇ માણ્યને અંધીને મારતાં-મારતાં લઇ જઈ રહ્યા છે. ગૌતમે ભગવાન મહાવીરને પ્રશ્ન કર્યા કે આને આટલું બધું કષ્ટ શા માટે અપાઇ રહયું છે? ભગવાન મહાવીરે જિજ્ઞાસાનું સમાધાન કરતાં કર્યું કે – હસ્તિનાપુરમાં ભીમ નામના એક કૃટલાહ અર્થાત્ પશુઓના તસ્કર રહેતા હતા. તેની પત્નીતું નામ ઉત્પલા હતું. જ્યારે તે ગર્ભવતી થઇ ત્યારે તેને ગાય, અળક, વગેરેનું માંસ ખાવાની ઇચ્છા જાગૃત થઈ. તેણે તેની ઇચ્છા પૂરી કરી. ગાયાને ત્રાસ આપવાને કારણે તેના પુત્રનું નામ ગોત્રાસ રાખ્યું. તે ગૌત્રાસ આખી જિંદગી ગોમાંસ વગેરેના ઉપયાગ કરતા રહ્યા. ત્યાંથી મરીને તે વાશ્વિજય ગ્રામમાં વિજયમિત્રને ત્યાં ઉજિઝત નામે પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. જ્યારે તે માટે થયા ત્યારે તેના માતાપિતાનું દેહાન્ત થયું. નિરંધુશપણે વર્તતાં કોઈ અપરાધને કારણે નગર–રક્ષકાએ તેને ઘરથા ખહાર કાઢી મૂકયા હતા. ધ્રસંગતિને લીધે તે જુગારખાના, વેશ્યાગૃહ, મદાગૃહ વગેરમાં પરિભ્રમણ કરવા લાગ્યા. તેજ નગરમાં જે કામધ્વજ્ઞ નામની વેશ્યા રહેતી હતી તેમાં તે આસકત થઇ ગયા. તે વેશ્યા રાજાને પણ પ્રિય હતી તેથી રાજાએ ગુસ્સે થઇ પાતાના સેવકા દ્વારા તેને પુષ્ટા પાપકર્મને કારણે તે નરકાદિ ગતિઓમાં પરિભ્રમણ કરશે. આ વિષયાસક્રિતનું કડયું વિપાક છે. અહીંથી મરીને પાપકર્મને કારણે તે નરકાદિ ગતિઓમાં પરિભ્રમણ કરશે. આ વિષયાસક્રિતનું કડયું વિપાક છે.

ત્રીજ અધ્યયનમાં અભગ્નસેનના પ્રસંગ છે. અહીં આ ભવમાં તે મધ અને ઇંડાના વેપાર કરી પ્રાણીઓને પીડા પહોંચાડી રહ્યા હતા. તેના જીવનનું વૃત્તાન્ત આ પ્રમાણે આપ્યું છે. પુરિમતાલ શાલાટવી ચારપલ્લીમાં વિજય નામના એક તસ્કર અધિપતિ રહેતા હતા. તેની પત્નીનું નામ ખંદસરી હતું. તેનાથી તેને એક પુત્ર થયા. જેનું નામ અભગ્નસેન રાખ્યું હતું. આ અભગ્નસેન પૂર્વભવમાં નિર્ણય નામે માટા ઇંડાના વેપારી હતા. તે કખૂતર, મરઘાં, માર વગેરેનાં ઇંડાં લેગાં કરતા અને બીજ પાસે કરાવતા. પછી તે ઇંડાઓને અગ્નિ ઉપર શેકી—ભૂંજી—તળીને વેચતા અને પાતાની આજવિકા ચલાવતા તેમજ પાતે પણુ તે ઇંડાઓના આહાર કરતા. તે પાપના ફળસ્વરૂપે તે ત્રીજી નરકમાં ઉત્પન્ન થયા અને ત્યાંથી તે અહીં અભગ્નસેન તસ્કર થયા છે. આ અભગ્નસેને પ્રજાને અનેક યાતનાઓ આપી છે. તેમનાં તન, ધન અને માણુસાનું અપહરણ કર્યું છે. રાજાએ તેને પકડવા માટે અનેક પ્રયાસે કર્યા પરંતુ તે સફળ ન થયા. અતે એક માટા ઉત્સવમાં રાજાએ તેને આમંત્રણ આપ્યું અને તેને પકડયા તેને ખૂબ દંડ આપી શૂળી ઉપર લટકાવ્યા. ભગવાને ગાતમની જિજ્ઞાસાથી તેના પાપાની દરાશુષ્કથા બતાવી.

ચાયા અધ્યયનમાં શકટના જીવનનું વૃતાન્ત છે. શકટ સાહંજણી ગામના સુક્ષદ્ર નામક સાર્થવાહના પુત્ર હતા. ગણુધર ગાતમે જોયું કે રાજપથ ઉપર અનેક બ્યક્તિઓથી ઘેરાયેલ એક માણુસ ઊભા છે અને તેની પાછળ એક શ્રી ઊભી હતી. બન્નેનાં નાક કપાયેલા હતા અને તેઓ બન્ધનથી એક બીજા સાથે અંધાયેલા હતા. તેઓ ઉચ્ચ સ્વશ્ધી ચિતકાર કરી રહ્યાં હતાં કે અમે અમારા પાપાનું ફળ ભાગવી રહ્યા છીએ. ગાતમે ભગવાન મહાવીરને પ્રશ્ન કર્યા કે આ કાેણ છે અને આ લાકાેએ એવું કયું પાપકૃત્ય કર્યું છે કે જેનું આવું ભયંકર ફળ ભાગવી રહ્યા છે? ભગવાને કહ્યું- છગલપુર નગરમાં છન્નિક નામના કસાઈ હતાે. તે અનેક પશુઓની કતલ કરી તેમનું માંસ વેચતાે હતાે,

# प्रथ गुरुदेव इविवर्ध पं. वावयन्द्रका सहाराक कन्मशताहिह रसृति अथ

જેના ફળસ્વરૂપે તે ચાથા નરકમાં ગયા અને ત્યાંથી નીકળી વૈશ્ય સુભદ્રની પત્ની ભદ્રાની કૂંખે ઉત્પન્ન થયા. માટા થતાં સખ્ત વ્યસન સેવવા લાગ્યા. સુદર્શના નામક વેશ્યા સાથે તે પ્રેમ કરતા હતા. પ્રધાનમંત્રી સુષેણ પણ તે વેશ્યા ઉપર અનુરકત હતા તેથી સુષેણું એક વખત તેને વેશ્યા સાથે જોતાં કૂપિત થયા તેથી તેની આજ્ઞાથી પૂર્વકૃત કર્માને કારણે તે બંનેની આ સ્થિતિ થઇ છે. આવી જ રીતે હિંસકવૃત્તિ તેમજ દુરાચારને કારણે તે અનેક જન્મામાં દુઃખ પામશે.

પાંચમા અધ્યયનમાં અહસ્પતિની કથા છે. અહસ્પતિદત્ત કાસાંબીના સામકત્ત પુરાહિતના પુત્ર હતા. તે પૂર્વભવમાં મહેશ્વરદત્ત નામના પુરાહિત હતા. તે રાજના બળવૃદ્ધિ હેતુ હાદ્માણ, ક્ષત્રિય, ગેશ્ય અને શુદ્રાના બાળકાને મારી નરમેષ યજ્ઞ કરતા હતા, જેથી તે મરીને પાંચમી નશ્કમાં ગયા અને ત્યાંથી નીકળીને આ બહસ્પતિદત્ત થયા છે. રાજકુમારના તેના ઉપર ઘણા અનુરાગ હતા તેથી રાજના મૃત્યુ પછી તે રાજપુરાહિત બન્યા. રાજની રાણી ઉપર આ અનુરકત થયા જેથી રાજએ તેને મૃત્યુદંડ આપ્યા. આ પ્રમાણે પૂર્વકૃત પાપાને કારણે તે અનેક જન્મા સુધી દુ:ખ પામશે.

છઠા અધ્યયનમાં નંદીવર્ધનની કથા છે. તે શ્રીદામ રાજાના પુત્ર હતા. પૂર્વભવમાં તે કાઇ રાજાને ત્યાં કાટવાલ (નગરરક્ષક) હતા. તે અપરાધીઓને અત્યધિક ક્રૂર દંડ આપી આનંદના અનુભવ કરતા હતા. ત્યાંથી મરીને તે છઠી નરકમાં ગયા અને ત્યાંથી નીકળીને રાજાના પુત્ર નંદીવર્ધન થયા. નંદીવર્ધને પાતાના પિતાને મારી રાજ્ય લેવા ઇચ્છયું અને આ ષડયંત્રમાં તેણે એક હજામના સહયાગ લીધા. પરંતુ કામ પૂરું થવાના સમય પહેલાંજ રહસ્ય ખુલ્લું પડી જવાથી રાજાએ કાપિત થઇને નંદીવર્ધનને પ્રાણકંડની સજા કરી. પૂર્વકૃત કર્મોને કારણે અનેક જન્મા સુધી આને દુ:ખ લાગવવું પડશે. તેથી અપરાધીને પણ કઠાર અત્તથી દંડ ન આપવું જોઇએ.

સાતમા અધ્યયનમાં ઉંખરકત્તની કથા છે. તે સાગરકત્તા સાર્થવાહના પુત્ર હતા. પૂર્વભવમાં તે એક કુશળ વૈદ્ય હતા. આયુર્વેક ચિક્તિસામાં નિષ્ણાત હતા. તે રાગી માણસાને મદ્દ, માંસ, મત્સ્યભક્ષણના ઉપદેશ આપતા હતા. જેના ક્ળસ્વરૂપે તે છઠી નરકમાં ઉત્પન્ન થયા અને ત્યાંથી મરીને અહીં ઉંખરકત્તાના નામથી ઉત્પન્ન થયા છે. દુરાચારના સેવનથી અને પૂર્વકૃત કર્માને લીધે આના શરીરમાં સાળ મહારાગ ઉત્પન્ન થયા. આ અહીંથી મરીને અનેક જન્માે સુધી દુ:ખ ભાગવશે.

આઠમા અધ્યયનમાં શૌર્યંદત્તની કથા છે. શૌર્યંદત્ત સમુદ્રદત્ત નામના એક માછીમારના પુત્ર હતા. તે પૂર્વ લવમાં કાઇ રાજાને ત્યાં રસાઇયાનું કામ કરતા હતા. તે અનેક પ્રકારના પશુ-પક્ષી અને મત્સ્ય વગેરેનું માંસ તૈયાર કરી—પકાવી રાજાને ખવરાવતા તેમજ પાતે પણુ આનંદવિભાર અનીને ખાતા હતા. જેના પરિણામ તે મરીને છડી નરકમાં ઉત્પન્ન થયા અને ત્યાંથી નીકળીને આ શાર્યદત્તા થયા છે. એક દિવસ તે માછલી તળીને ખાઇ રહ્યો હતા ત્યાં માછલીના કાંટા તેના ગળામાં ખૂંચી ગયા. અનેક પ્રયત્ન કરવા છતાં ય તે નીકળ્યા નહિ. હવે તે વેદનાથી અત્યન્ત કષ્ટ પામતા આયુષ્ય પૂર્ણ કરી અનેક જન્મમાં દુ:ખ ભાગવશે.

નવમા અધ્યયનમાં દેવદત્તાની કથા છે. તે દત્ત નામના એક ગૃહપતિની કન્યા હતી. વેસમણ્દત્ત રાજાના પુત્ર કુસનંદી સાથે તેનું પાણ્યુહણુ થયું હતું. કુસનંદી પોતાની માતાના પરમ ભકત હતો. તે તેલ વગેરેથી માલીસ કરી પોતાની માની સેવાશુશ્રૂષા કરતા હતો, પરન્તુ દેવદત્તાને આ વાત પસંદ ન હતી. તેથી તેણીએ રાત્રિમાં ભરનિદ્રામાં સુતેલી પોતાની સાસુને મારી નાખી. તેથી રાજાએ તેના વધ કરવાની આજ્ઞા આપી. આ પ્રમાણે પૂર્વકૃત કર્મોને કારણે તે અનેક જન્મા સુધી દારુણ વેદનાના અનુભવ કરશે.

દશમા અધ્યયનમાં અંજુશ્રીની કથા છે. અંજુશ્રી ધનદેવ સાર્થવાહની કન્યા હતી. વિજય નામના રાજાની સાથે તેનું પાણિગ્રહણ થયું. ગુપ્તસ્થાન પર ભયંકર શૂળરાગ પેદા થવાથી તેને અપાર કષ્ટ થયું. વિવિધ ઉપચાર કરવા છતાંય શાંતિ ન થઇ. ગાતમે જયારે તેની અસ્થિપિંજર સમાન કાયા જોઇ ત્યારે ભગવાન પાસે જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી. ભગવાને તેના પૂર્વભવનું વર્ણન કરતાં કહ્યું કે પૂર્વભવમાં આ વેશ્યા હતી. પાપના ફળસ્વરૂપે આ જન્મમાં આ કષ્ટ ભાગવી રહી છે. આ રીતે અનેક જન્મા સુધી દારુણ દુ:ખના અનુભવ કરવા પડશે.

### प्रथ शुरुदेव इविवय यं. नानयन्द्रेल सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

દુ:ખુલિપાકના દશે અધ્યયનામાં પાપનું કડુ પરિણામ અતાવ્યું છે અને એવા સંદેશ આપ્યા છે કે પાપના પરિણામને સમજીને તેનાથી બચવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

ખીજ શ્રુતસ્ક-ધમાં સુખના વિપાકનું સુમધુર ફળ બતાવ્યું છે. આના પ્રથમ અધ્યયનમાં સુબાહુંકુમારનું વર્ષુન છે. હસ્તિશીર્ષ નામનું નગર હતું, ત્યાંના રાજા અદીનશત્રુ હતા. તેની ધારણી નામની રાણીથી સુબાહુંકુમારના જન્મ થયા હતા. ભ. મહાવીરના ઉપદેશ શ્રવણ કરીને સુબાહુંકુમારે શ્રાવકના બાર વત ચહેલ કર્યા. સુબાહુંનું દિવ્ય−ભવ્યરૂપ અને ઋદ્ધિ–સમૃદ્ધિ જોઈને ગણુધર ગાતમે ભગવાન મહાવીર પાસે જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી કે સુબાહુંએ એવું કશું દાનાદિ સત્કૃત્ય કર્યું છે કે જેને લીધે ≈ા ઋદિ તેને પ્રાપ્ત થઈ છે ? ભગવાને કહ્યું પૂર્વભવમાં સુદત્ત અનગારને એક માસની તપસ્યાના પારણામાં અત્યન્ત ઉદાર ભાવનાથી દાન કર્યું હતું. જેને કારણે આવી ઋધિ તેને પ્રાપ્ત થઈ છે. કેટલાક વર્ષા પછી સુબાહુંકુમારે ભ. મહાવીર પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી અને સમાધિપૂર્વક આયુષ્ય પૂર્ણ કરી દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્યવી મનુષ્યલવ ધારણ કરીને મુકત થશે.

આજ પ્રમાણે બીજા અધ્યયનમાં લદ્રનંદી, ત્રીજા અધ્યયનમાં સુજાતકુમાર, ચાંથા અધ્યયનમાં સુવાસવકુમાર, પાંચમા અધ્યયનમાં જિનદાસ, છઠા અધ્યયનમાં ધનપતિ વૈશ્વમણુકુમાર, સાતમામાં મહાઅલ, આઠમામાં લદ્રનન્દીકુમાર, નવમામાં મહાચંદ્રકુમાર અને દસમામાં વરદત્તાકુમારનું વર્ણન છે. આ અધા રાજકુમારા હતા. આ અધાએ તપસ્વી મુનિને પવિત્ર ભાવનાથી નિર્દોષ આહારદાન આપ્યું હતું. તે કારણે તેમને અપાર સુખ, ઐશ્વર્ય, રૂપ વગેરે પ્રાપ્ત થયા હતા. આ અધા અન્તમાં ઉત્તામ કુળમાં જન્મ ચહ્યુ કરી સાધના દ્વારા મુક્તિને પ્રાપ્ત કરશે. આ દશ અધ્યયનામાંથી સુબાહુકુમાર વગેરે કેટલાક જીવા તા ૧૫ લવ કરીને માણે જશે અને કેટલાક જીવાએ તા તેજ લવે માણ પ્રાપ્ત કર્યું.

વિપાકસૂત્રમાં આવેલા બધા પાત્રા ઐતિહાસિક હાય એવી વાત નથી. તેમાં કેટલાક પૌરાણિક અને પ્રાગૈતિહાસિક છે. દુઃખવિપાકના બધા કથાનકામાં હિંસા, ચારી અને અબ્રદ્ધના કટુ પરિણામાનું દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે. પરન્તુ અસત્ય અને મહાપરિગ્રહના પરિણામાની કથા આમાં આવી નથી. એજ પ્રમાણે સુખવિપાકમાં દાનના ફળતું દિગ્દર્શન છે પરન્તુ અન્ય શીલાદિ ધર્મોના આરાધનના ફળાના આમાં નિર્દેશ નથી, જ્યારે નંદી અને સમવાયમાં એવા ઉલ્લેખ છે કે પ્રસ્તુત (વિપાક) આગમમાં અસત્ય અને પરિગ્રહ વૃત્તિના પરિણામાની પણ ચર્ચા છે.

☆

#### ૧૨ – દષ્ટિવાદ

દૃષ્ટિવાદ આરમું અંગ છે. તેમાં જગતના અધા દર્શના તથા નચાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. ધીજા શખ્દામાં કહીએ તાે જેમાં સમ્યકત્વ આદિ દાષ્ટિઓા–દર્શનાનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું હાેય તે દૃષ્ટિવાદ છે. ર

દુષ્ટિવાદના લાપ થઇ ગયા છે. તે વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ નથી. એમ માનવામાં આવે છે કે લગવાન મહાવીરના ૧૭૦ વર્ષ પછી શ્રુતકેવળી લદ્રભાહું થયા. તેમના સ્વર્ગગમન પછી દૃષ્ટિવાદના ધીમે ધીમે લાપ થવા લાગ્યા અને વીરનિર્વાણ સંવત ૧૦૦૦ માં તા તે સંપૂર્ણપણે નષ્ટ થઇ ગયા. એમ કહેવાય છે કે દેવિદિ ગણી ક્ષમા–શ્રમણના સ્વર્ગગમન પછી તે શબ્દકપે તા પૂર્ણતયા નષ્ટ થઇ ગયા પરંતુ અર્થક્ર્પે કેટલાક અંશ સુરક્ષિત રહી ગયા. હ

કાણાંગમાં દુષ્ટિવાદ, હેતુવાદ, ભૂતવાદ, તથ્યવાદ, સમ્યગ્વાદ, ધર્મવાદ, ભાષાવિચય અથવા ભાષાવિજય, પૂર્વગત, અનુચાગરત અને સર્વ પ્રાણુ–ભૂત–જીવ–સત્ત્વ સુખાવહ એમ દશ નામ દુષ્ટિવાદના ઉપલબ્ધ થાય છે.

૩. ગાયમા! જંબુદીવેણં ભારહે વાસે ઇમીસે એાસપ્પિણીએ મમાં એગં વાસસહસ્સં પુવગ્ગએ અણુસજિજસઇ.

-- ભગવતીસૂત્ર<sup>ા</sup>ંશતક ૨૦<sup>°</sup>ઉ. ૮ સૂ. ૬૭૭**,** સુત્તાગ**મે** પૃ. ૮૦૪

૧. દષ્ટયા દર્શનાનિ નયા વા ઉચ્યન્તે, અભિધીયન્તે પતનિત વા અવતરન્તિ યત્રાસા દિષ્ટવાદા, દષ્ટિપાતા વધ! પ્રવચન પુરુષસ્ય દ્વાદક્ષેડંબે – સ્થાનાંગ વૃત્તિ ઠા. ૪, ઉ. ૧

૨. દષ્ટિદર્શનં સમ્યકત્વાદિ, વદનં વાદો. દષ્ટિનાં વાદો દષ્ટિવાદ: ⊢પ્રવચન સારોહ્કાર દ્વાર ૧૪૪.

૪. દિટિક્વાયરસણં દસ નામધિજજા પણ્ણત્તા! તંજહા, દિટિક્વાએઇવા, હેતુવાએઇ વા, ભૂયવાયેઇવા, તચ્ચાવાએઇવા, સમ્માવાએઇવા, ધમ્માવાએઇવા, ભાસાવિજયેઇવા, પુલ્વગએઇવા, અણુઓગગએઇવા, સલ્વ પાણભૂયજીવસત્ત સુહાવહેઇ વા ! — સ્થાનાંગ સૂત્ર ઠા. ૧૦

#### प्रथ गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यक्ट्रका सहाराक कल्सहाताहिह इस्तिग्रथ

સમવાયાંગ તથા નંદીમાં પરિકર્મ, સૂત્ર, પૂર્વગત, અનુયાગ અને ચૂલિકા એમ દબ્ટિવાદના પાંચ વિભાગ થતાવ્યા છે. જે તેમના વિભિન્ન ભેદ-પ્રભેદાનું વિવરણ પ્રસ્તુત કરતાં અતાવ્યું છે કે પ્રથમ વિભાગમાં લિપિવિજ્ઞાન અને સર્વાંગપૂર્ણ ગણિતવિદ્યાનું વિવેચન હતું. બીજા વિભાગમાં છિન્નછેક્રનય, અછિન્નછેક્રનય, ત્રિકનય, ચતુર્નયની પરિપાટીઓનું વિસ્તારથી વિવેચન હતું. તેમાં એમ પણ અતાવ્યું છે કે પ્રથમ અને ચાથી આ બે પરિપાટીઓ નિર્ગથાની હતી અને અછિન્નછેદનય તેમજ ત્રિકનયની પરિપાટીએ। આછવિક મતવાદીએાની હતી. ત્રીજા વિભાગમાં ૧૪ પૂર્વોની વિસ્તારથી અર્ચા વિચારણ! હતી. પ્રથમ ઉત્પાદપૂર્વમાં સંપૂર્ણ દ્રવ્ય અને પર્યાયાની પ્રરૂપણા ઉત્પાદની દબ્ટિએ કરવામાં આવી હતી. આ પૂર્વનું પદ પરિમાણ એક કાેટી પદનું હતું. બીજા અગ્રાયણીય પૂર્વમાં અધા દ્રવ્ય, પર્યાય અને જાવવિશેષના અગ્ર-પરિમાણનું વર્ણન હતું. આનું પદપરિમાણ ૬૯ લાખ પદનું હતું. ત્રીજા વીર્યપ્રવાદ પૂર્વમાં સકર્મ અને નિષ્કર્મ, જીવ અને અજીવની વીર્ય શકિત વિશેષનું વર્ણન હતું. આની પદ્મંખ્યા ૭૦ લાખની હતી. ચાથા અસ્તિનાસ્તિ પ્રવાદ પૂર્વમાં વસ્તુઓના અસ્તિત્વ અને નાસ્તિત્વના વર્ણનની સાથે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય વગેરે દ્રવ્યાનું અસ્તિત્વ અને આકાશપુષ્પ વગેરેના નાસ્તિત્વનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હતું. તેમજ પ્રત્યેક દ્રવ્યના સ્વસ્વરૂપથી અસ્તિત્વ અને પરસ્વરૂપથી નાસ્તિત્વનું પણ પ્રતિપાદન હતું. આનું પદપરિમાણ ૬૦ લાખનું હતું. પાંચમા જ્ઞાનપ્રવાદ પૂર્વમાં મતિ, શ્રુત, અવિધ, મન:પર્યાવ અને કેવળના ભેદ-પ્રભેદોનું વિસ્તારથી વિવેચન હતું. આની પદ-સંખ્યા એક કરાડની હતી. છઠા સત્યપ્રવાદ પૂર્વમાં સત્યવચનનું વિસ્તારથી વર્શન કરવામાં આવ્યું હતું. તેમજ તેના પ્રતિપક્ષી રૂપ ઉપર પણ સવિસ્તર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા હતા. આમાં ૧ કરાડ અને છ હજાર પદ હતા. સાતમા આત્મપ્રવાદ પૂર્વમાં આત્માનું સ્વરૂપ તથા તેની વ્યાપકતાં, જ્ઞાતૃત્વ અને ભાેકતૃત્વ સંખંધી વિવેચન અનેક નયાની દબ્દિએ કરવામાં આવ્યું હતું. આ પૂર્વમાં ૨૬ કરાડ પદ હતા. આઢમા કર્મપ્રવાદ પૂર્વમાં જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, આદિ આઠ કર્મોની પ્રકૃતિઓ, સ્થિતિએ તેમજ તેમના પરિણામ તથા ખંધના લેદ-પ્રલેદાનું વિસ્તારથી નિરૂપણ હતું. આ પૂર્વમાં એક કરાેડ એસી હજાર પદ હતા. નવમા પ્રત્યાખ્યાન પ્રવાદપૂર્વમાં પ્રત્યાખ્યાન અને તેમના લેક-પ્રલેદાનું વિસ્તારથી વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું હતું. સાથાસાથ તેમાં આચાર સંબંધી નિયમા પણ હતા. આમાં ૮૪ લાખ પદ હતા. દસમા વિદ્યાનુપ્રવાદ પૂર્વમાં અતિશય શકિતસંપન્ન વિદ્યાએા, ઉપવિદ્યાએ। અને તેમની સાધનાની વિધિનું નિરૂપણ હતું. આમાં અંગુષ્ઠ પ્રશ્નાદિ ૭૦૦ લઘુ-વિદ્યારો, રાહિણી વગેરે ૫૦૦ મહાવિદ્યારો, અન્લરિક્ષ, ભીમ, અંગ, સ્વર, સ્વષ્ન, લક્ષણ, વ્યંજન અને છિન્ન અ! આઠ મહાન નિમિત્તો વડે ભવિષ્યને જાણવાની વિધિતું વર્ણન હતું. આ પૂર્વમાં ૧ કરાડે અને ૮૦ લાખ પદ હતા. અગિયારમા અવન્ધ્યપૂર્વમાં જ્ઞાન, તપ વગેરે સત્કુત્યાને શુભ ફળ આપનારા અને પ્રમાદ-ક્ષાય આદિ અસત્કૃત્યાને અશુભ ફળ આપનારા અતાવી શુભાશુભ કર્માના ફળ નિશ્ચિત રૂપથી મળે છે, તે કહી નિષ્ફળ જતા નથી એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેથી આ પૂર્વનું નામ અવન્ધ્યપૂર્વ હતું. આની પદસંખ્યા ૨૬ કરાડની હતી. દિગંળર મતાનુસાર આ અગિયારમા પૂર્વનું નામ કલ્યાણુવાદ પૂર્વ હતું, જેમાં તીર્ધ કર, ચક્રવર્તી, ખલદેવ, વાસુદેવ અને પ્રતિવાસુદેવના ગર્ભાવતરણના ઉત્સવ, તીર્થ કર નામકર્મ ઉપાર્જન કરનારી ૧૬ ભાવનાઓ તથા તપનું વર્ણન અને ચન્દ્ર - સૂર્યના ગ્રહુણુ તથા ગ્ર**હ− ન**ક્ષત્રાના પ્રભાવ, શકુન અને તેમના શુભાશુભ ફળનું વર્ણુન હતું. આ પૂર્વની પદસંખ્યા ૨૬ કરાેડ હતી. અરમા પ્રાણાસુ પૂર્વમાં અ:સુષ્ય અને પ્રાણાના લેક – પ્રલેકનું વિસ્તારથી નિરૂપણ હતું. આની પદસંખ્યા ૧ કરાેડ પદ્ લાખ હતી. ક્રિગંગર મતાનુસાર આ પૂર્વમાં કાયચિકિત્સા આદિ અપ્ટાંગ આયુર્વેદ, ભૂતિકર્મ, જાંગુલિ, પ્રક્રમ, સાધક વગેરે આયુર્વેદના લેદ, ઈડા, પિંગલા, સુધુમ્ના આદિ પ્રાણ, પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, વાયુના લેદ–પ્રલેદ, દશ પ્રાણ, દ્રવ્યા, દ્રવ્યોના ઉપકાર અને અપકાર આદિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું હતું. આની પદસંખ્યા ૧૩ કરોડ હતી. તેરમાં ક્રિયાવિશાલપૂર્વમાં સંગીત – શાસ્ત્ર, છન્દ્ર, અલંકાર, પુરુષાની ૭૨ કળાએા, સીએાની ૬૪ કળાએા, ૮૪ પ્રકારના શિલ્પ, विજ्ઞાન, ગર્ભ અવધારણ આદિ ક્રિયાઓનું સમ્યગ્દર્શન, મુનિવંદન, નિત્યનિયમ તથા આધ્યાત્મિક ચિન્તન આદિ લૌકિક તથા લાે કાત્તર બધી કિયાઓાનું વિસ્તારથી વિકલેષણ હતું. શ્વેતાંબર અને દિગંબર અને

(નંદીસૂત્ર) (નંદીસૃહ્યિ)

www.jainelibrary.org

૧. સે કિ દિટ્ટિવાએ? સે સમાસએા પંચવિહે પણ્ણતે. તંજહા પરિક્રમ્મે, સુત્તાઇં, પુવ્વગએ, અણુઓગે, ચૂલિયા.

૨. પઢમં ઉપ્પાયપુર્વ, તત્થ સવ્વદવ્વાણં પજજવાણં ય ઉપ્પાયભાવમંગીકાઉં પણણવણા કયા!

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ મં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પરંપરા આ પૂર્વની પદસંખ્યા નવ કરાડની માને છે. ચૌકમા લાકબિન્દુસાર પૂર્વમાં લોકિક અને પારલોકિક બધા પ્રકારની વિદ્યાએ!નું સંપૂર્ણરૂપથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાવનાર સર્વાક્ષર સન્નિપાતાકિ વિશિષ્ટ લબ્ધિઓનું વર્ણન હતું. જેમ અક્ષર ઉપર બિન્દુ શાલે છે તેમ આમાં જ્ઞાનના સર્વાત્તમ સાર હાવાથી આજે લાકબિન્દુસાર અથવા ત્રિલાકબિન્દુસારની સંજ્ઞાથી પણ અભિધાન કરવામાં આવેલ હતું. શ્વેતાંબર અને દિગંભર અને પરંપરાઓની દિષ્ટિએ આ પૂર્વની પદસંખ્યા ૧૨૧ કરાડની હતી.

ચૌદ પૂર્વાના વસ્તુ અર્થાત્ શ્રન્થ પરિચ્છેદની સંખ્યા અનુક્રમે ૧૦, ૧૪, ૮, ૧૮, ૧૨, ૨, ૧૬, ૩૦, ૨૦, ૧૫, ૧૨, ૧૩, ૩૦ અને ૨૫ હતી. શ્રન્થ પરિચ્છેદ સિવાય પ્રારંભના ચાર પૂર્વામાં અનુક્રમે ૪, ૧૨, ૮, અને ૧૦ ચૂલિકાએા હતી. રોષ ૧૦ પૂર્વામાં ચૂલિકાએા ન્હાતી. જેમ પર્વતનું શિખર પર્વતના અન્યભાગથી ઉન્નત હાય છે તેમ ચૂલિકાએાનું સ્થાન હતું. ર

દષ્ટિવાદના ચાથા વિલાગ અનુયાગ હતા. તેના મૂળ પ્રથમાનુયાગ અને ગાંડિકાનુયાગ એમ છે લેક હતા. પ્રથમ મૂળ પ્રથમાનુયાગમાં અરિહ તાના પંચકલ્યાણકનું સવિસ્તૃત વિવરણ હતું. બીજા ગાંડિકાનુયાગમાં કુલકર, ચક્રવર્તી અલદેવ આદિ મહાપુરુષાનું ચરિત્ર હતું. આ વિલાગ ઐતિહાસિક દબ્દિએ ઘણાજ મહત્વપૂર્ણ હતા. દિગંબર પરંપરાના સાહિત્યમાં આ વિલાગનું નામ પ્રથમાનુયાગ મળે છે.

દૃષ્ટિવાદના પાંચમા વિભાગ ચૂલિકા હતા. સમવાયાંગ અને નંદીમાં અતાવ્યું છે કે ચાર પૂર્વાની જે ચૂલિકાએ છે તેજ ચૂલિકાએમના દૃષ્ટિવાદના આ વિભાગમાં સમાવેશ કરવામાં આવેલ છે. પરંતુ દિગંબર સાહિત્યમાં જલગત, થલગત, માયાગત, રૂપગત અને આકાશગત એમ પાંચ ચૂલિકાએમ ખતાવી છે.

દષ્ટિવાદ ઘણેજ વિશાળ હતે. આચાર્ય શીલાંકે સૂત્રકૃતાંગવૃત્તિમાં લખ્સું છે કે પૂર્વ અનંત અર્થવાળું હાય છે. અને તેમાં વીર્યનું પ્રતિપાદન કરાયેલ છે તેથી તેની અનંતાર્થતા જાણવી જોઇએ. જેમ સમસ્ત નદીઓના વેળુના કણોની ગણુના કરવામાં આવે અથવા બધા સમુદ્રોના પાણીને હથેળીમાં એકત્રિત કરી તેના જળકણોની ગણુના કરવામાં આવે તેા તે વેળુકણ અને જળકણોની સંખ્યાથી પણ અધિક અર્થ એક પૂર્વના હેાય છે.

કાળજન્ય મંદ્રખુદ્ધિપણાને લીધે આ વિશાળ જ્ઞાનસશિના ધીમે ધીમે હાસ થતા ગયા. આચાર્ય કાલકે પાતાના પ્રશિષ્ય સાગરને ઉપદેશ આપતાં કહ્યું કે જ્ઞાનના ગર્લન કરા. તેમણે પાતાના હાથમાં મુદ્રી ભરીને ધૂળ લીધી અને એક જગ્યાએ તેની ઢગલી કરી. ત્યાર પછી તેમાંથી બીજી, ત્રીજી, ચાંચી, પાંચમી એમ ઢગલીઓ કરી શિષ્યને સંબાધીને કહ્યું કે જેમ આ ધૂળ એક જગ્યાએથી બીજી જગ્યાએ રાખતાં અનુક્રમે ઓછી-ઓછી થતી ગઈ તેમ તીર્થંકર ભગવાનની વાણી ગણધરાને પ્રાપ્ત થઇ અને ગણધરાથી અન્ય આચાર્યાને અને પછી તેમના શિષ્ય-પ્રશિષ્યોને મળી. આથી આ વાણી પણ ધીમે ધીમે ઓછી થતી ગઈ. આજે પ્રસ્તુત દ્વાદશાંગીનું જ્ઞાન કેટલું અલ્પ રહી ગયું છે તે કહેવું ઘણું જ મુશ્કેલ છે.

www.jainelibrary.org

૧. દસ ૧ ચાૈદસ ૨ અટઠ ૩ અટઠારસેવ ૪ બારસ ૫ દુવે ૬ ય વત્થૄણિ! સાેલસ ૭ તીરાા ૮ વીસા ૯ પણ્ણરસ અાગુપ્પવાદમ્મિ ૧૦ // ૭૯// બારસ એક્કારસમે ૧૧ બારસમે તેરસેવ વત્થૂણિ ૧૨/ તીસા પુણ તેરસમે ૧૩ ચાેદસમે પણ્ણવીસા ઉ ૧૪ //૮૦// —-નંદીસૂત્ર પુણ્યવિજયજી કૃત પૂ. ૪૫

ર. નંદીસૂત્ર ૮૧ પૃ. ૪૫, –નંદી ચૂર્ણિ.

<sup>3.</sup> યતોડનન્તાર્થ પૂર્વ ભવતિ, તત્ર ચ વીર્યમેવ પ્રતિપાદા તે, અનન્તાર્થતા ચાતોડવગન્તવ્યા તદાયા --સવ્વ નઇણં જા હોજજા બાલુયા ગણણમાગયા સન્તી।

તત્તા બહુયતરાગા, એગસ્સ અત્યા પુવ્વસ્ય 11911

સવ્વ સમુદાણ જલાં જઇ પત્થમિયાં હવિજજ સંકલિયા।

એત્તા બહુયતરાગા અત્થા એગસ્સ્સ પુવ્વસ્સ !!૨!!

તદેવં પૂર્વાર્થસ્યાન-ત્યાદ્વીર્યસ્ય ચ તદર્થત્વાદન-તતાં વીર્યસ્યતિ । -- સૂત્રકૃતાંગ (વીર્યાધિકાર) આચાર્યશ્રી જવાહરલાલજી મ. સંપાદિત પૃ. ૩૩૫.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ મં નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

નિશીય ચૂર્ષિ અનુસાર દિષ્ટિવાદમાં દ્રવ્યાનુયાગ, અરહ્યાનુયાગ, ધર્માનુયાગ અને ગણિતાનુયાગનું કથન હાવાથી છેદસ્ત્રોની જેમ આને પણ ઉત્તમ શ્રુત કહેવામાં આવ્યું છે. ત્રણ વર્ષના પ્રવજિત સાધુને નિશીય, પાંચ વર્ષના પ્રવજિત સાધુને કલ્પ અને વ્યવહારના ઉપદેશ આપવા એમ અતાવ્યું છે. પરનનુ દિષ્ટિવાદના ઉપદેશ માટે તા વીસ વર્ષની પ્રવજ્યા આવશ્યક માનવામાં આવી છે. અહંતકલ્પ નિર્યુકિતમાં લખ્યું છે કે તુચ્છ સ્વભાવવાળી, અત્યન્ત અભિમાની, ચંચળ ઇન્દ્રિયાવાળી અને મન્દ્ર ખુદ્ધિવાળી અધી સ્ત્રીઓને દિષ્ટિવાદ ભાષાવાના નિષેધ છે. આ કથનનું શું રહસ્ય છે તે ચિન્તકા માટે વિચારણીય છે.

\$\$

# ઉપાંગ – સૂત્ર

#### ૧–ઔષપાતિક સૂત્ર

ઐાપપાતિક સૂત્ર જૈનવાડ્ મયનું પ્રથમ ઉપાંગ છે. અંગામાં જે સ્થાન આચારાંગનું છે તે જ સ્થાન ઉપાંગમાં ઔપપાતિકનું છે. તેના ૨ અધ્યાય છે. પહેલાનું નામ સમવસરા છે અને ખીજાનું નામ ઉપપાત છે. ખીજા અધ્યાયમાં ઉપપાત સંબંધી અનેક પ્રકારના પ્રશ્ના ચર્ચવામાં આવ્યા છે તેથી એવું અનુમાન થાય છે કે ઉપપાત જન્મ દેવ અને નારકીઓના જન્મ અથવા સિદ્ધિગમનનું પ્રસ્તુત આગમમાં વર્ણન હોવાથી આનું નામ ઔપપાતિક પડ્યું હોવું જોઇએ. વિન્ટરનીજે (અંગ્રેજ લેખક) ઔપપાતિકની જગ્યાએ ઉપપાદિક શખ્દના પ્રયાગ કર્યા છે.

આ અંગમાં પ્રારંભના અંશ ગઘરૂપે અને અન્તિમ અંશ પઘરૂપે છે. મધ્યભાગમાં ગઘ-પઘનું સમ્મિશ્રણ છે. પરંતુ સળંગ જેતાં આ સ્ત્રના અધિકાંશ ગઘાત્મક છે. આમાં ૪૩ સ્ત્રો છે. આમાં એક બાજુ રાજનૈતિક, સામાજિક તથા નાગરિક તથ્યા (ઘટનાએ) વર્ણુવ્યા છે તા બીજી બાજુ ધાર્મિક, દાર્શનિક અને સાંસ્કૃતિક તથ્યાનું પણ પ્રતિપાદન કર્યું છે. આ આગમની સાથી માટી વિશેષતા એ છે કે આમાં જે વિષયા ચર્ચવામાં આવ્યા છે તે વિષયાનું પૂર્ણ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. અન્ય આગમામાં—અંગસ્ત્રોમાં પણ આમાં આપેલ વર્ણુનાના હવાલા આપવામાં આવ્યા છે. ભગવાન મહાવીરના પગના અંગુઠાથી તે મસ્તકની શિષ્યા સુધી સમસ્ત અંગાપાંગનું આટલું વિશદ સ્પષ્ટ વર્ણુન અન્ય કેાઇ પણ આગમમાં નથી. ભગવાન મહાવીરની શરીર—સંપદાને સમજવા માટે આ જ એકમાત્ર આધારભૂત આગમ છે. ભગવાના સમવસરણનું સજીવ ચિત્રણ આમાં કર્યું છે અને ભગવાની મહત્ત્વપૂર્ણ ઉપદેશ વિધિ પણ આમાં સુરક્ષિત છે.

ચંપા તે યુગની એક પ્રસિદ્ધ નગરી હતી. જે ધનધાન્ય આદિથી સમૃદ્ધ અને મનુષ્યેથી આકીર્જુ (વ્યાપ્ત) હતી. તે નગરીનું આમાં વિસ્તારથી વર્જુન કરવામાં આવ્યું છે. ત્યાંના રાજમાર્ગો સુંદર જ નહિ, અતિસુન્દર હતા. અને તે હાથી, ઘાડા, રથ અને પાલખીએાથી ધમધમતા રહેતા હતા. તેની ઉત્તર-પૂર્વમાં પુરાતન અને સુપ્રસિદ્ધ એવું એક પૂર્ણભદ્ર નામનું ચૈત્ય હતું. જેમાં અનેક પ્રકારના વૃક્ષા પત્ર-પુષ્પ અને ક્ળાથી લચેલાં હતા, અને તેમની ઉપર અનેક પ્રકારના પક્ષીએા કીડા કરતાં હતાં. વિવિધ લતાએાથી તે વૃક્ષા પરિવેષ્ટિત હતાં.

તે ચંપાનગરીમાં અંભસારના પુત્ર રાજ્ય કૃષ્ણિક રાજ્ય કરતા હતા. તે કુલીન, રાજલક્ષણાથી સંપન્ન, રાજ્યાર્દ થયેલા, વિપુલ ભવન-શયન-આસન-યાન-વાહન, કાષ્કાગાર-રાજ્યભંડાર વિ. ના અધિપતિ હતા. તેને સર્વાંગ સુંદર

૧. બૃહત્કલ્પ ભાષ્ય પૃ. ૪૦૪

૨. બૃહત્કલ્પ નિર્યુકિતે પૃ. ૧૪૬.

<sup>3.</sup> ઓ ચંપાનગરી હાલમાં ભાગલપુર (બિહાર)ની સમીપે અવસ્થિત હોવાનું મનાય છે. કનિઘમે (અંગ્રેજ લેખક)લખ્યું છે કે ભાગલપુરથી ઠીક ૨૪ માઇલ ઉપર પત્થરઘાટ છે. તેની આસપાસ ચંપાની અવસ્થિતિ હોવી જોઇએ. તેની પાસે પશ્ચિમ તરફ એક માેટું ગામ છે જેને ચંપાનગ કહે છે અને એક નાનું ગામ છે જેને ચંપાપુર કહે છે. સંભવ છે કે આ બન્ને પ્રાચીન રાજધાની ચંપાનું સ્થાન હોય. કલ્યાણવિજયજીન ા મતે આ સ્થાન ભાગલપુરથી ત્રણ માઈલ દૂર પશ્ચિમમાં છે. વિશેષ માટે જુએા ભગવાન મહાવીર : એક અનુશીલન (લેખક કૃત)

૪. કુણિક અને શ્રીણિકના તુલનાત્મક પરિચય માટે જુઓ 'ભગવાન મહાવીર :એક અનુશીલન'

#### प्रथा गुरुहेव डिवियर पं. नानसन्द्रेल सहाराल लन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

એવી ધારિણી નામની રાણી હતી. એક વખત ભગવાન મહાવીર અનેક શ્રમણાની સાથે તે નગરીમાં પધાયા. વૃતાન્ત નિવેદક પાસેથી સમાચાર સાંભળી કૃષ્ણિક અત્યન્ત પ્રમુદ્ધિત થયા અને તેને પ્રીતિદાન આપી તેના સત્કાર કર્યો.

ભા મહાવીરના સંતામાં ઉશ્ર, ભાગ, રાજન્ય, જ્ઞાત અને કૌરવ કુળાના ક્ષત્રિય, ભટ, ચાહા, સેનાપતિ, શ્રેષ્ઠી તથા ઇલ્યપુત્રા હતા. તે સન્તાના મળ, મૂત્ર, શુંક અને હસ્તાદિના સ્પર્શ માત્રથી પણ રાગી પૂર્ણ સ્વસ્થ-નીરાગી થઇ જતા હતા. અનેક શ્રમણા મેંધાવી, પ્રતિભાસંપન્ન, કુશલ વકતા અને આકાશગામી વિદ્યામાં પારંગત હતા. તેઓ કનકાવલી, એકાવલી, સુદ્રસિંહ નિષ્કીહિત, મહાસિંહ નિષ્કીહિત, ભદ્રપ્રતિમા, મહાભદ્રપ્રતિમા, સર્વતાભદ્રપ્રતિમા, આયંબિલવર્ધમાન, માસિકભિક્ષુપ્રતિમા, ક્ષદ્રમાકપ્રતિમા, મહામેલકપ્રતિમા, યવમધ્યચન્દ્રપ્રતિમા, અને વજ્રમધ્યચન્દ્રપ્રતિમા વિ. તપ વિશેષનું આચરણ કરતા હતા. તેઓ વિદ્યામંત્રમાં કુશળ, પરવાદીઓનું માનમઈન કરવામાં પડુ, દ્રાદશાંગવેત્તા અને વિવિધ ભાષાઓના જ્ઞાતા હતા. બાર પ્રકારના તપ-સંયમમાં સદા સંલગ્ન રહેતા હતા.

ભગવાનના આગમનના સમાચાર સાંભળી રાજા કૂધ્યુકે ચંપા નગરીને સુંદર રીતે શાધુગારવાના આદેશ આપ્યાે. તે પ્રમાણે સંપૂર્ણ નગરી અલકાપુરીની જેમ સુશાેભિત કરવામાં આવી. રાજા કૂધ્યુક પણ સ્નાન વિ. કરી બહુમૂલ્ય વસ્તાે અને આભૂષણે ધારણ કરી હાથી પર સવાર થઇ ચાતુરંગિણી સેના સાથે દર્શનાર્થે પ્રભુ પાસે પહોંચ્યાે. ભગવાને ઉપદેશ આપ્યાે. ત્યારપછી ગણધર ગૌતમસ્વામીએ ભગવાનને છવ અને કર્મ સંબંધી પ્રશ્નો પૂછયા.

પ્રસ્તુત આગમમાં ભ. મહાવીરના સંપૂર્ણ મુંદર શરીરનું શબ્દચિત્રણ પણ આપ્યું છે. શરીરના અંગાપાંગનું સવિરતૃત વર્ણન-નિર્મણ કર્યા બાદ તેમના ૩૪ પ્રબુદ્ધ અતિશય, ૩૫ સત્યવાણી વચનાતિશય, અશાકવૃક્ષ આદિ પ્રતિ- હાર્યોનું વર્ણન છે. ભગવાનના સમવસરણમાં ભવનપતિ, વાલુવ્યન્તર, જ્યાતિથી અને વૈમાનિક ચારે પ્રકારના દેવ તથા દેવીઓ આર્ય અને અનાર્ય બધા પ્રકારના લાકો ઉપસ્થિત રહેતા હતા. ભગવાન અર્ધમાગધી ભાષામાં જે ઉપદેશ આપતા હતા તે બધી આર્ય-અનાર્ય ભાષાઓમાં રૂપાંતર-અનુવાદિત થઇને સંભળાતો હતો. ભગવાનના ધર્મો પદેશના મુખ્ય વિષયો આ પ્રમાણે હતા. લાક, અલાક, જીવાદિ નવતત્ત્વ, ઉત્તમ, પુરુષ, ચારગતિ, માતા-પિતા તથા ગુરુષ્ટનોની ભક્તિ, નિર્વાણ સાધના, ૧૮ પાપ પ્રવૃત્તિયાના પરિચય અને તેમનાથી નિવૃત્તિ, અસ્તિ-નાસ્તિત્વવાદ, શુભાશુભકર્મફળ તથા સર્વથા કર્મક્ષય થવાથી મુક્તિ થાય છે. વિગેરે. નરક, તિર્યાં અનુષ્ય તથા દેવગતિના ચાર-ચાર કારણા, આગાર તથા અનગાર ધર્મના પરિચય શ્રવણ કરીને કેટલાકનું આગાર ધર્મનું (પ્રવજ્યા) ચહાણ કરલું અને ત્યારબાદ કૃષ્ણિક વિ.નું સ્વસ્થાન ગમન કરવું વિ. આ પ્રમાણે સમવસરણનું વર્ણન આપેલ છે.

તત્પશ્ચાત્ ગણુધર ગૌતમના શારીરિક તેમજ આધ્યાત્મિક પરિચય આપ્યા છે. ગૌતમ સ્વામીએ પ્રશ્ના કર્યા છે. અસંયત યાવત્ એકાંત સુપ્ત જીવાને પાપકર્માનું આગમન, માહબંધની સાથે વેદનાના બધ, અસંયતની દેવગતિ, વ્યન્તર દેવાની સ્થિતિ, ઋદ્ધિ વિ. વિ. નું પ્રતિપાદન છે–તેમજ અનિચ્છાએ પણ બ્રદ્ધાચર્યનું પાલન કરનાર સ્ત્રીઓની વ્યન્તર દેવામાં ઉત્પત્તિ, અન્નિહાત્રી યાવત કંડૃત્યાગીએ! (શરીરે ચળ આવે છતાં નહિ ખંજવાળનારાએ!)ની જ્યાતિષી દેવામાં ઉત્પત્તિ અને તેમની સ્થિતિ, કાન્દ્રપિક યાવત્ નૃત્યરૂચિવાળા શ્રમણાની વૈમાનિકામાં ઉત્પત્તિ અને તેમની સ્થિતિ. પરિવાજકાની બ્રદ્ધાલાકમાં ઉત્પત્તિ, આઠ બ્રાહ્મણ પરિવાજકાના નામ, ષટશાસ્ત્રાના નામ, સાંખ્યશાસ્ત્ર તથા અન્યશ્રંથ, પરિવાજકાની સંક્ષેપમાં આચારસંહિતા આદિનું વર્ણન છે.

અંબડ પરિલાજકના ૭૦૦ શિષ્ય કપિલપુરથી પુરિમતાલ નગર તરફ જઇ રહ્યા હતા. ભયંકર અટવી (જંગલ) માં રસ્તાે ભૂલી જવાથી રખડી પડયા. બધા પરિલાજકાને તૃષાતુર બની વ્યાકુળ થઇ ગયા. પાણીનું જળાશય હાવા છતાં પાણી આપનાર નહિ હોવાથી અને અકત્તાકાનની (વાલુદીધેલું નહિ લેવાની) પ્રતિજ્ઞા હોવાથી પાણી શહેલુ કર્યું નહિ અને ગંગાનદીની ધગધગતી રેતી પર પાદપાપગમન સંલેખના કરી સમાધિમરણુ પ્રાપ્ત કર્યું. અંબડ પરિલાજકની સાધના, તેમણે કરેલ કપિલપુરમાં વૈકિય લબ્ધિનું પ્રદર્શન, અવધિજ્ઞાન, આગારધર્મની આરાધના, અંબડનું દઢ સમ્યકત્વ, અને અતે સમાધિમરણ દ્વારા પ્રદ્વારા પ્રદ્વારા કેવલાક)માં ઉત્પત્તિ ત્યાંથી સ્થવીને મહાવિદેહમાં જન્મ થશે. ત્યાં તેનું નામ

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ ૫. નાનચન્દ્રજી મહારોજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

દઢપ્રતિજ્ઞ રહેશે. કળાચાર્યની પાસે કળાએાનું શિક્ષણ લેશે. તે ૭૨ કળા અને ૧૮ દેશની ભાષાએાના નામ આપ્યા છે. અંતમાં વિરકત થઈને પ્રવજ્યા ગ્રહણ કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી અંબડના આત્મા નિર્વાણપદને પ્રાપ્ત કરશે.

ત્યાર ખાદ આચાર્ય આદિના પ્રત્યનીક શ્રમણ વગેરેનું કિલ્લિષિક દેવામાં ઉપજવું. કિલ્લિષિક દેવાની સ્થિતિ તેમજ પરલાકમાં તેમનું અનારાધકપણું થવું વિ. ત્યાર પછી જાતિસ્મરણથી દેશવિરતિ સુધીના સંદ્યિ પંચેન્દ્રિય તિયાં ચાનું સહસ્તાર કલ્પ પર્યાત ઉત્પન્ન થવું અને તેમની સ્થિતિ. આજીવક શ્રમણાની અચ્યુત કલ્પ પર્યાત ઉત્પત્તિ અને સ્થિતિ. સવયાની પ્રશાસા કરનાર યાવત કોતાક કરનાર શ્રમણોની અચ્યુત કલ્પ પર્યાત દેવપણે ઉત્પત્તિ અને સ્થિતિ. પ્રવચન નિદ્ધાવાની શ્રેવેયકદેવ પર્યાત ઉત્પત્તિ અને સ્થિતિ. અલ્પારંભી યાવત્ દેશવિરત શ્રમણો પાસકની અચ્યુત કલ્પપર્યાત ઉત્પત્તિ તેમજ સ્થિતિ. અનારંભી યાવત્ નગ્નલાવવાળા નિર્શ્વન્થોની મુકિત. ધ્યાનસ્થ સ્થિતિમાં આયુષ્ય પૂર્ણ થયું હાય અને અવશેષ રૂપે શુભ કર્મા રહી ગયા હાય એવા નિર્શન્થોની સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પત્તિ અને સ્થિતિ. સર્વકામ વિસ્ત યાવત્ સીણ્લોભ નિર્શ્વાની મુકિત વિ. નું વિવેચન કરેલ છે.

કૈવલિસમુદ્દ્વાતના ચાથા સમયે આત્માનું સંપૂર્ણ લેહમાં વ્યાપ્ત થવું અને નિર્જરિત પુદ્દગલાનું પણ અખિલ લેહમાં સ્પર્શવું. નિર્જરિત પુદ્દગલા અતિ સૂક્ષ્મ હાય છે તે સિદ્ધ કરવા માટે ગંધપુદ્દગલાનું દેષ્ટાંત. કૈવલિસમુદ્દ્વાત કરવાનું કારણ. શું અધા કૈવળિયા સમુદ્દ્વાત કરે છે? જવાઅમાં – ના, અધા કેવળિયા સમુદ્દ્વાત કરતા નથી. કૈવળિ સમુદ્દ્વાતમાં ૮ સમય લાગે છે. કેવળિ સમુદ્દ્વાત વખતે મન, વચનના યાગોના પ્રયોગ થતા નથી, માત્ર કાયયાગો પ્રયોગ થાય છે. સમુદ્દ્વાતના સમયે કાઇ કેવળિ મુક્ત થતા નથી. કૈવળિસમુદ્દ્વાત પછી મન, વચન અને કાયાના પ્રયોગ થાય છે. સમેદ્દ્વાતામાં મુક્તિ થતી નથી.

મુકત આત્માની વિગ્રહ ગતિ હાતી નથી. મુકત થતી વખતે એક સાકારાપયાગ જ હાય છે. સિદ્ધોની સાદિ અપર્ધવસિત સ્થિતિ ખતાવવા માટે દગ્ધખીજ (બળી ગયેલા બીજ)નું ઉદાહરણ આપ્યું છે. સિદ્ધ થનારા જીવાનું સંઘયણ સંસ્થાન, જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ અવગાહેના, સિદ્ધોનું નિવાસસ્થાન, સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના ઉપરિભાગથી ઇષત્ પ્રાગભારા પૃથ્વીતળનું અન્તર, ઇષત્ પ્રાગભારા પૃથ્વીના આયામ વિષ્કંભ, પરિધિ, મધ્યભાગની જાડાઈ, સિદ્ધશિલાના ૧૨ નામ, તેના વર્ણ સંસ્થાન, પાર્વિક સ્થના, સ્પર્શ અને તેની અનુપમ સુન્દરતાનું વર્ણન કહીં છે. ઇષત્ પ્રાગ્લારાના ઉપરિતળથી લાકાન્ત સુધીનું અન્તર અને યાજનના છેલ્લા ગાઉના છેશ ભાગને વિષે સિદ્ધોની સ્થિતિ વિ. નું પ્રતિપાદન કહીં છે.

અન્તમાં ૨૨ ગાથાએ આપી છે. તેમાં એલું વર્ણન કર્યું છે કે સિદ્ધ અલેકની નીચે અને લેકની ઉપર છે. તિચ્કાલિકમાં (તિર્થક લેકમાં) તેએક શરીરનેક ત્યાગ કરે છે અને સિદ્ધલેકમાં જઇને વાસ કરે છે. સિદ્ધાત્માઓના સંસ્થાન, સિદ્ધોની જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના, એકમાં અનેક સિદ્ધાત્મા, સિદ્ધાત્માઓને લેકકાનની સાથે સ્પર્શ, સિદ્ધાત્માઓને પરસ્પર સ્પર્શ, સિદ્ધોના લક્ષણ, જ્ઞાન, દૃષ્ટિ અને અંતે સિદ્ધોના અનુપમ સુખનું વર્ણન એક લીલપુત્રના દૃષ્ટાન્ત વહે પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે.

આ પ્રમાણે જેતાં જણાય છે કે પ્રસ્તુત આગમની પેતાની અનેક વિશેષતાએ! છે. નગર, ચૈત્ય, રાજા અને રાણીએાનું સાંગાપાંગ વર્ણન છે. આ વર્ણન અન્ય આગમા માટે આધારભૂત હેાવાથી આ ગ્રન્થના ઉલ્લેખ ઠેકઠેકાણે કરવામાં આવ્યા છે.

ચંપાનગરીનું અલંકારિક વર્ષુન સર્વપ્રથમ આ જ આગમમાં આવ્યું છે. આવા પ્રકારનું સૂક્ષ્મ અને પૂર્ણ વર્ષુન સંસ્કૃત સાહિત્યમાં પણ એહ્યું દેષ્ટિગાચર થાય છે. સંસ્કૃતિ અને સમાજની દેષ્ટિથી પણ આ આગમનું મહત્ત્વ ઘણું છે. કારણુ કે આમાં ધાર્મિક અને નૈતિક મૂલ્યાની સ્થાપના કરવામાં આવી છે. આ શાસ્ત્રની ભાષા ઉપમાળહુલ, સમાસબહુલ અને વિશેષણબહુલ છે.

#### २ - राजभश्नीय सूत्र

રાજપ્રશ્નીય ખીજું ઉપાંગ છે. નંદીસૂત્રમાં તેનું નામ 'રાયપસેશ્ચિય' આપ્યું છે. જા આર્ય મલયગિરિએ

૧. નાંદી સૂત્ર ૮૩મું.

#### पूर्वा गुरुहेव इविवर्ध पं. नामसन्द्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

'રાયપસેણીઅ' એવું નામ અતાવ્યું છે, તેઓ તેનું સંસ્કૃતરૂપ રાજપ્રશ્નીયં– 'રાજેપ્રશ્નેષુ ભવં' કરે છે, સિદ્ધસેનગણીએ તત્ત્વાર્થવૃત્તિમાં 'રાજપ્રસેનકીય' લખ્યું છે ત્યારે મુનિચંદ્રસૃરિએ 'રાજપ્રસેનજિત' ખતાવ્યું છે,

આચાર્ય મલયગિરિએ રાયપસેલુઇયને સૂત્રકૃતાંગનું ઉપાંગ સિદ્ધ કરતાં લખ્યું છે કે સૂત્રકૃતાંગ સત્રમાં જે કિયાવાદી, અકિયાવાદી વિગેરે પાખંડીએલના ભેદેલી પરિગલુના કરી છે તેમાંથી અકિયાવાદીઓના મતનું આલંખન લઇને રાજ પ્રદેશીએ કેશીશ્રમલુ સાથે પ્રશ્નોત્તર કર્યા છે તેથી આ રાયપસેલુઇય સૂત્રકૃતાંગનું ઉપાંગ છે. ડાં. વિન્ટરનીઝના એવા અભિપ્રાય છે કે પસ્તુત આગમમાં પહેલાં સજા પ્રસેનજિત્ની કથા હતી પરંતુ ત્યારબાદ પ્રસેનજિત્ની જગ્યાએ 'પએસ' શખ્દ લગાડી પ્રદેશીની સાથે એના સંબંધ જોડવાના પ્રયાસ કરવામાં આવ્યો છે.

પ્રસ્તુત આગમ એ વિભાગામાં વિભકત છે. પ્રથમ વિભાગમાં સૂર્યાભ નામના દેવ ભગવાન મહાવીરની સમક્ષ ઉપસ્થિત થઇને નૃત્ય કરે છે અને વિવિધ નાટકાની રચના કરે છે. બીજા વિભાગમાં રાજા પ્રદેશીના કેશીકુમાર શ્રમણની સાથે જીવના અસ્તિત્વ અને નાસ્તિત્વના વિષયને લઇને સંવાદ છે.

પ્રસ્તુત આગમના પ્રારંભ આમલકપ્પા નગરીના વર્જુનથી થાય છે. તે નગરી ચંપાનગરીની જેમ જ અત્યંત સુંકર હતી. તેની ઉત્તરપૂર્વમાં આમસાલ નામનું ચૈત્ય હતું. તે ચૈત્ય વનખંડથી ઘેરાયેલું હતું. ત્યાંના રાજા સેય હતા અને તેની રાણીનું નામ ધારિણી હતું. ભગવાન મહાવીર તે નગરીમાં પધાર્યા અને આમસાલ વનમાં બિરાજ્યા. રાજા –રાણી ભગવાનના ઉપદેશ સાંભળવા ગયા. ઉપદેશ શ્રવણ કરી પરીષદના લાકા અત્યંત પ્રસન્નભાવથી કહેવા લાગ્યા કે નિર્શય પ્રવચનનું જેનું સુંકર પ્રતિપાદન આપે કર્યું છે તેવું અન્ય કાઇ શ્રમણ અથવા હાદ્મણ કરી શકતા નથી.

તે સમયે સૌધર્મસ્વર્ગના સૂર્યાલ નામના દેવે પોતાના દિવ્યજ્ઞાનથી જેયું કે શ્રમણ લગવાન મહાવીર અત્યારે આમુસાલવનમાં બિરાજી રહ્યા છે. તેણું ત્યાંથી જ લગવાનને વંદન કર્યા અને પોતાના આલિયોગિક દેવાને આદેશ આપ્યા કે તેઓ શીધાતિશીધ લ મહાવીરની સેવામાં પહોંચી જાય અને ત્યાંની જમીન વિ. સાફ (રજરહિત) અનાવી સુગંધિત જળના છંટકાવ કરે, વિવિધ સુગંધિત પુષ્પાની વૃષ્ટિ કરીને તેમજ સુગંધિત દ્રવ્યાથી આપ્યું વન મઘમઘાયમાન– સુગંધિત અનાવી દે. તદનુસાર કરવામાં આવ્યું.

સૂર્યાભદેવે પાતાના સેનાપતિને ખાલાવીને સુધર્મા સભામાં લટકાવેલા ઘંટને જોરજોરથી વગડાવીને પાતાને આધીન રહેલા દેવાને તૈયાર કર્યા. અત્યન્ત સુન્દર કલાત્મક વિમાનની રચના કરી. તેમાં ખેસીને ભગવાનની સેવામાં આવ્યા. તેણે ભગવાનને પ્રશ્નો પૂછ્યા. ભગવાને જવાબ આપ્યા. ત્યાર ખાદ ગાતમ આદિ નિર્ધન્ય શ્રમણોની સમક્ષ ૩૨ પ્રકારની નાટયકળા પ્રદર્શિત કરવાની ભાવના વ્યક્ત કરી અને પ્રેક્ષામંડ્ય આદિની રચના કરી. અનેક પ્રકારના વાઘોમાંથી સંગીત રેલાવ્યું. જેનું ઐતિહાસિક દષ્ટિથી ઘણું મહત્વ છે. તત્પશ્ચાત્ તેણે વિકુવેલા દેવકુમાર તથા દેવકુમારિયા એ ૩૨ પ્રકારના નાટકા કર્યા. ૩૨ મા નાટકમાં ભગવાન મહાવીરના વ્યવન, ગર્ભસંહરણ, જન્મ, અભિષેક, ખાલકીડા, યાવનાવસ્થા, ગહેસ્થવાસ, મહાભિનિષ્ક્રમણ, તપશ્ચરણ, જ્ઞાનપ્રાપ્તિ, તીર્થપ્રવર્તન અને પરિનિર્વાણ સંબંધી ઘટનાઓના અભિનય કર્યો. અભિનય સમાપ્ત થયા પછી સૂર્યાભ દેવ પ્રભુને નમસ્કાર કરી વિમાનમાં ખેસી સ્વસ્થાનકે પાછા ગયો.

ત્યાર ખાદ સૂર્યાભદેવના વિમાન સંગંધી ગાતમે પ્રશ્નો કર્યા. ભ. મહાવીરે વિસ્તારથી સૂર્યાભદેવના વિમાન પર પ્રકાશ પાડ્યા. ગાતમે ખીજે પ્રશ્ન કર્યો કે આ મહાન્ ઋષ્ધિ સૂર્યાભદેવને કયા શુભ કર્મોને લીધે મળી છે? ભગવાને આ પ્રશ્નનો જે ઉત્તર આપ્યા તે આ આગમના ખીજો વિભાગ છે અને તે આ પ્રમાણે છે.

કૈકય નામના અર્ધ જનપદમાં<sup>ર</sup> સેયવિયા (શ્વેતાંબિકા) નામની એક સુન્દર નગરી હતી. તેના ઉત્તર પૂર્વમાં

૧. બૌદ્ધ સાહિત્યમાં 'અલ્લકપ્પા' નામ આવે છે. આ સ્થાન શાહાબાદ જિલ્લામાં મસાર અને વૈશાલીની વચ્ચે આવેલું છે.

૨. જૈન સાહિત્યમાં ૨૫ાા આર્યક્ષેત્રેાની પરિગણના કરવામાં આવી છે. તે ક્ષેત્રેામાં શ્રમણ સુખપૂર્વક વિહાર કરી શકતા હતા. કેકય દેશ શ્રાવસ્તીની ઉત્તર-પૂર્વમાં આવેલ નેપાલની તળેટીમાં હતું. બૌદ્ધ સાહિત્યમાં સેયવિયાને સેતવ્યા લખ્યું છે. ભ. મહાવીર ત્યાં પધાર્યા હતા. આ સ્થાન શ્રાવસ્તી (સહેટ મહેટ)થી ૧૭ માઇલ અને બલરામપુરથી ૬ માઇલના અંતરે સ્થિત હતું.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રથ

મુગવન નામનું એક ઉદ્યાન હતું. તે નગરીના રાજા કુશાગ્ર છુધ્ધિવાળા પ્રદેશી નામે હતા. તે અધાર્મિક, પ્રચંડ તથા ક્રોધી હતા, અત્યન્ત માયાવી હતા. શુરૂજનાના તે કદી પણ સત્કાર–સન્માન કરતા ન હતા. શ્રમણ તથા બ્રાહ્મણા પર તે કદી વિધાસ કરતા ન હતા. તેની રાણીનું નામ સૂર્યકાંતા અને યુત્રનું નામ સૂર્યકાન્ત હતું. તે સૂર્યકાન્ત પ્રદેશીના રાજ્ય, રાષ્ટ્ર, અળ, વાહન, કાૈષ, કાૈષ્ઠાગાર–અન્ન ભાંડાર તેમજ અંતેયુરની દેખભાળ કરતા રહેતા હતા.

રાજ પ્રદેશીને એક ચિત્ત નામના સારથી હતા. ર તે સામ, કામ, કંડ અને **લેક ની**તિમાં અત્યન્ત કુશળ હતા. મહાન પ્રતિભાવાળા હાવાને કારણે રાજ પ્રદેશી વખતા–વખત તેની સલાહ પણ લેતા હતા.

કુણાલા જનપદમાં શ્રાવસ્તી નામની એક નગરી હતી. ત્યાંના રાજા જિતશત્રુ રાજા પ્રદેશીના આજ્ઞાકારી સામ'ત હતો. એક વાર રાજા પ્રદેશીએ પાતાના ચિત્ત સારથીને છાલાવીને કહ્યું કે આ લેટલું લઇને તમે શ્રાવસ્તી જાવ અને શાહા વખત રાજા જિતશત્રુની સાથે રહીને ત્યાંના શાસનની દેખરેખ રાખા. તે પ્રમાણે ચિત્ત સારથી ત્યાં જાય છે અને રાજાને ઉપહાર પ્રદાન કરીને તે ત્યાં રહે છે. તે વખતે ચતુર્દશ પૂર્વધારી પાર્થાપત્ય કેશીકુમાર શ્રમણ ત્યાં પધારે છે. તેમના આગમનના સમાચાર સાંભળી હજારાની જનમેદની દર્શનાર્થ ઉમટે છે. જેને જોઇ ચિત્તસારથીને કંચુકી પુર્વ (ચાકીદાર) ને છાલાવીને પૂછ્યું કે આજે કયા મહાત્સવ છે કે જેને લીધે આટલી દાડધામ અને ઉછરંગ દેખાય છે. કંચુકીએ કેશીશ્રમણના આગમનની વાત કહી. ચિત્ત સારથી કેશીશ્રમણની સેવામાં પહોંચ્યા. કેશીશ્રમણે સર્વ પ્રાણાતિપાત વિરમણ, સર્વ મુષાવાદ વિરમણ, સર્વ અદત્તાદાન વિરમણ અને સર્વ બહિદ્ધાદાન વિરમણનો ધર્માપદેશ આપ્યો.

ચિત્તસારથી કેરી!કુમારના પાવન પ્રવચનને સાંભળી અત્યન્ત આહ્રવાદિત થયા અને કહેવા લાગ્યાે હું અનગાર ધર્મને ગ્રહણ કરવામાં અસમર્થ છું તેથી મને શ્રાવકધર્મ અંગીકાર કરાવાે. શ્રાવકધર્મ સ્વીકારી તે ચિત્તસારથી નિર્ગ્રન્થ પ્રવચનમાં શ્રહાશીલ બન્યાે. ચતુર્દશી, અષ્ટમી, અમાવસ અને પૂર્ણિમાના દિવસે પૌષધાપવાસ કરતાે થકાે નિર્ગ્રેથ સુનિએ!ને નિર્દોષ અશન - પાન - આસન~શય્યા આદિ વહે નિર્માત્રિત કરતાે થકાે આત્મચિન્તનમાં લીન રહેવા લાગ્યાે.

રાજ જિતશતુ પાસેથી મળેલ ઉપહાર લઇને ચિત્તસારથી સેયવિયા (શ્વેતાંબિકા) તરફ પ્રસ્થાન કરતાં પૂર્વે કેશીશ્રમણને સેયવિયા પધારવા માટે પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા. પરંતુ કેશીશ્રમણે તેની પ્રાર્થના તરફ બિલ્કુલ ધ્યાન આપ્યું નહિ. જ્યારે તેણે તેનું કરણ પૂછ્યું ત્યારે કેશીશ્રમણે કહ્યું તમારા રાજ પ્રદેશી અધાર્મિક છે તેથી અમારાથી ત્યાં કેની રીતે આવી શકાય! ચિત્તસારથીએ નિવેદન કરતા કહ્યું – 'આપ ત્યાં નિઃસ કાંચપણે પધારા, આપને ત્યાં કાઇપણ પ્રકારનું કપ્ટ નહિ પહે.' ચિત્તસારથી આ પ્રમાણે વિનંતી કરી ત્યાંથી સેયવિયા પહેંચ્યા, અને મૃગવનના ઉદ્યાનપાલકને સ્વના આપી કે કેશીશ્રમણ જ્યારે અહીં પધારે તે! તેમને બધા પ્રકારની સગવડતા કરી આપવી. ત્યારપછી તેણે રાજ પ્રદેશીને લેટણું આવ્યું. થાડા સમય બાદ કેશીશ્રમણ સેયવિયા પધાર્યા. ચિત્તસારથી તેમને વંદન કરવા પહોંચ્યા. તેણે કેશીશ્રમણને નિવેદન કર્યું લતો! રાજ પ્રદેશી ઘણાજ અનાર્ય અને અધાર્મિક છે. તેને તમે ઉપદેશ આપા જેથી તેનું પણ કલ્યાણ થાય અને સાથાસાથ બીજાનું પણ કેશીશ્રમણે કહ્યું કે જ્યાં સુધી તે અહીં આવે નહિ, અને પાતાની શકાઓનું સમાધાન મેળવે નહિ ત્યાંસુધી તે ધર્મશ્રવણ કરી શકે નહિ અને પાતાનું કે બીજાનું કલ્યાણ કરી શકે નહિ

બીજે દિવસે ચિત્તાસારથીએ રાજા પ્રદેશીને નિવેદન કર્યું – કંબાજથી જે ચાર ઉત્તામ જાતિના ઘાડા ઉપહાર લેટમાં મળ્યા છે તેની આજે આપણે પરીક્ષા કરીએ. રાજા ઘાડાના રથ ઉપર આરૂઢ થઇ આમ તેમ કરવા લાગ્યા. જ્યારે તે

૧. દીધનિકાયના પાયાસ્ત્રિસ્તુત્તમાં રાજા પાયાસિના પ્રશ્નોત્તર છે, કે જે આ પ્રશ્નોની સાથે મળતા આવે છે. તે જગ્યાએ પાયાસિને કોશલના રાજા પસેનદિના વંશધર બતાવ્યો છે.

ર. દીઘનિકાયમાં ચિત્તને સ્થાને ખત્તે'ના શબ્દ પ્રયોગ થયાે છે. ખત્તેના પર્યાયવાચી સંસ્કૃતમાં ક્ષત-ક્ષતા બને છે, જેનાે અર્જ છે 'સત્રથિ'.

જુઓ. રાયપસેણય સુત્તનો સાર પુ. ૯૯, પં. બેચરદાસ દેાશી

૩. સ્થાનાંગ વૃત્તિ પૃ. ૨૦૨માં બહિદ્વાના અર્થ 'મૈથુન' અને આદાનના અર્થ 'પરિગ્રહ' કર્યો છે.

## प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

થાકી ગયા અને તેને પ્યાસ જેરથી લાગી ત્યારે ચિત્તસારથી તેને મૃગવનમાં લઇ ગયા, જ્યાં કેશીશ્રમણું ધર્માપદેશ આપી રહ્યા હતા. કેશીશ્રમણુંને જોઇ પ્રદેશી મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા, જડ વ્યક્તિઓ જ જડની ઉપાસના કરે છે. મૃદ વ્યક્તિઓજ મૃદાની આશંધના કરે છે. અન્ન વ્યક્તિઓ જ અન્નાનિયોને સન્માન આપે છે. આ કાેણ જડ, મૃદ તથા અન્નાની છે? આના ચહેરા તા ચમકી રહ્યો છે. આના મુખ ઉપર દિવ્ય તેજ ઝળકી રહ્યું છે. આ શું ખાતા હશે, શું પીતા હશે? આ આટલા ઉચ્ચ સ્વરથી ખરાડી રહ્યા છે કે હું ઉદ્યાનમાં સ્વચ્છન્દપણે વિચરણુ પણ કરી શકતા નથી. ચિત્તસારથીએ પ્રદેશીની શંકાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું–રાજન્! આ પાર્શ્વાપત્ય કેશીકુમાર શ્રમણ છે. ચાર ન્નાના ધારક છે અને અન્નજીવી છે.

રાજા પ્રદેશી કૈશીશ્રમણની પાસે જાય છે. કૈશીશ્રમણ તેના મનના વિચારા કહી ખતાવી તેને પ્રભાવિત કરે છે. પ્રદેશી પ્રશ્ન કરે છે– શું શ્રમણ નિર્ગન્ય જીવ અને શરીરને જુઠાં માને છે? કૈશી-- હા, અમે જીવ અને શરીરને જુઠાં માનીએ છીએ.

પ્રદેશી— મારા દાદા હતા, તે અધાર્મિક હતા, પ્રજાનું પાલન સારી રીતે કરતા ન હતા. તમારી દબ્ટિએ તેએ! મરીને નરકમાં ગયા હશે. તેમના મારા ઉપર અત્યંત સ્તેહ હતા. મને જોઇને તેએ! રાજી-રાજી થઇ જતા હતા તો અત્યારે તેએ! મને આવીને કેમ કહેતા નથી કે 'હું નરકમાં ઉત્પન્ન થયે! છું. પાપકૃત્ય કરવાને કારણે હું ત્યાં અપરંપાર કબ્ટાના અનુભવ કરી રહ્યા છું; તેથી તું પાપ કરીશ નહિ.' પરંતુ તેમણે હજી સુધી આવીને મને કંઇ કહ્યું નથી. તેથી મને લાગે છે કે જીવ અને શરીર એકજ છે.

કેશી— પ્રદેશી! તમારી રાણી સાથે કાેઇ લંપટ-કામી પુરૂષ વિષય સેવવાની ઇચ્છા કરે તાે શું તમે તેને કંડ આપશા !

મદેશી— હા, હું તેને શૂળી પર ચઢાવી ક્રઇશ, તેના પ્રાથ્ લઇ લઇશ.

કેશી— જો તે માાલુસ તમને એમ કહે કે, જરા શાલા, હું મારા સ્વજન-કુટુંબીએને સૂચના કરી આવું કે કામવાસનાને વશ થવાથી મને દેહાંતદંડની શિક્ષા મળી રહી છે. એટલે જો તમે પણ આ રીતે વર્તશા તા તમને પણ આવા પ્રકારના દંડ મળશે. તા શું તમે તે માલુસને પાતાના સગાં–સંબંધીઓને અબર આપવા માટે છેહશો ખરા ?

પ્રાદેશી — કદાપિ નહીં, કારણ કે તે મારા અપરાધી છે.

કેરી — તેા આજ પ્રમાણે તમારા દાદાના તમારા ઉપર સ્નેહ હાવા છતાં અને તેમની આવવાની અને કહેવાની ઈચ્છા હાય તેા પણ તેઓ નરકમાંથી અહીં આવી શકતા નથી. તેથી નકકી જાણે કે જીવ અને શરીર બન્ને ભિન્ન છે.

પ્રદેશી-બીજું ઉઠાહરણ પ્રસ્તુત કરે છે- મારી દાદીમા ઘણી જ ધર્માત્મા હતી. તેના પણ મારા ઉપર ઘણાજ અનુરાગ હતા. તે તમારી દષ્ટિએ સ્વર્ગમાં ગઈ હશે. તેણીએ તાે આવીને મને કહેવું જોઇએ કે પુણ્યને લીધે હું સ્વર્ગમાં ગઇ છું. તેથી તું પણ ધર્મ અને પુણ્ય કર. પરંતુ હજી સુધી તેણીએ આવીને મને કહ્યું નથી તેથી હું માનું છું કે જીવ અને શરીર જુદાં નથી.

કેશી – કલ્પના કરા- તમે સ્નાન વિ. કરી સુગંધિત પદાર્થીને લઇ કર્શન માટે જઇ રહ્યા છે. તે વખતે કાઇ વ્યક્તિ શિત્યાલયમાં બેઠેલા તેમને આવાહન કરે કે થાંડા સમય તમે અહીં આવીને બેસા તા શું તે વખતે તમે તેની વાત માનશા ?

મદેશી- હું ત્યાં શૌચાલયમાં આવી સ્થિતિમાં કદી પણ જાઉં.

કેરી – સ્વર્ગમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવ મનુષ્ય લાકમાં આવવાનું પસંદ કરતા નથી. કારણ કે મનુષ્ય લાકની ગંધ તેને ગમતા નથી અને સ્વર્ગના ઇન્દ્ર ધનુષી રાગરંગવાળા કામલાગાને તે છોડીને આવી શકના નથી.

મદેશી - એક ચારને પકડીને કાટવાલ મારી પાસે લાવ્યા. મેં તેને કું ભીમાં નાંખી ઉપરથી ઢાકણું વાસી દીધું. કાઇ ઠેકાણે છિદ્ર ન રહે તેટલા માટે તેને લાખંડ અને સીસાથી ચારે બાજુથી બંધ કરી દીધું. વિશ્વાસ ચાકીદારા

## જિય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ગાઠવી દીધા. થાડા વખત પછી કુંભીને ખાલાવીને મેં જોકું તા તે મરેલા <mark>હતા તેથા મને સ્પષ્ટ લાગે છે કે જીવ</mark> અને શરીર બન્તે એકજ છે.

કેશ્રી – કાઇ માણસ કૂટાગાર શાળાના દ્વાર અંધ કરી અન્દ્રર ખેસી <mark>જોર-જોર</mark>થી નગારૂં (ભેરી) વગાડે તેા શું તમે ખહાર બેઠાં તેના અવાજ નહીં સાંભળા?

પ્ર**દેશી**– હા, સાંભળીશ.

**કેશી – જે**મ નિષ્ઠિદ્ર-છિદ્ર વગરના મકાનમાંથી પણ અવાજ અહાર આવે છે તેવીજ રીતે જીવ પૃથ્<mark>વીશિ</mark>દ્ધા અને પર્વતને ભેદીને પણ અહાર જઇ શકે છે. આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે છવ અને શરીર એક નથી.

મદેશી– મેં એક તસ્કરને લેહાની કુંભીમાં પૂરી તે કુંભીને ખૂબ મજબૂત બં**ઠ કરાવી દીધી. ચાેડા દિવ**સેલ પછી જ્યારે તેને ખાલાવી જોયું તેા તે મૃત ક્લેવરમાં કીડાએા ખદબદતા હતા. તે લાહાની કુંભીમાં કાઈ પણ જગ્યાએ છિદ્ર ન હતું તે৷ પછી તેમાં કીડાં કયાંથી આવી ગયા ? તેથી જણાય છેકે જીવ અને શરીર ભિન્ન–જુદાં નથી.

કેશ્રી- તમે લાહાને અગ્નિમાં ધમધમાતા જોયા છે? તે વખતે લાહું અગ્તિમય અની જાય છે. લાહામાં તે અગ્નિ કયાંથી પ્રવેશ્યા ? તેમાં તે! કયાંય પણ છિદ્ર હાતું નથી. આ પ્રમાણે છવ અપ્રતિહત અને અનિરૂદ્ધ ગતિવાળા હેાવાથી તે કુંભાને ભેઢીને અન્દર જઇ શકે છે અને અહાર નીકળી પણ શકે છે. તેથી આ કારણે જીવ અને શ<mark>રીરન</mark>ું એકપણું સિદ્ધ થતું નથી.

મદેશી- એક વ્યક્તિ ધતુર્વિદામાં ઘણા કુશળ છે પરંતુ તે વ્યક્તિ જ્યારે ભાળક હતા ત્યારે એક પણ ભાષ્ છોડી શકતે<mark>ા ન હતેા. તેથી જે</mark> બાલ્યાવસ્થા અને સુવાવસ્થામાં જીવ એકજ હેાવાથી <mark>એક સમાન શકિત હ</mark>ોત તેા હું સમજત કે છવ અને શરીર બનને ભિન્ન છે.

કેશી- ધનુર્વિદ્યામાં નિષ્ણાત કાેઇ વ્યકિત નવા ધનુષ્ય-બાણ વડે જેટલી કુશળતા દેખાડી શકે તેટલી કુશળતા તે જૂનાં જર્જારત થઇ ગયેલા ધનુષ્ય બાણથી દેખાડી શકતાે નથી. તાતપર્ય એ છે કે ધનુર્વિદ્યા નિષ્ણાત વ્યક્તિ શકિત-શાળી તેા છે પરંતુ ઉપકરણોની ઉણપને લીધે તે પાતાની શકિતનું પ્રદર્શન કરી શકતો નથી. તેવીજ રીતે મંદજ્ઞાન વાળી વ્યક્તિ ઉપકરણાની ખામીને લીધે પાતાની શક્તિ અતાવી શકતી નથી. સુવાવસ્થામાં ઉપકરણ શક્તિમાન અને ખામીરહિત હેાવાથી તેની શક્તિ વધી જાય છે.

મદેશી - કાઈ યુવક લાખંડ, સીસા અથવા જસતના ભારને સારી રીતે ઉપાડી શકે છે. પરંતુ તેજ યુવક વૃદ્ધાવસ્થાને પ્રાપ્ત થતાં ભાર વહુન કરવામાં અસમર્થ ખની જાય છે અને લાકડીને આધારે ચાલે છે. ખંને અવસ્થામાં જીવ એકજ હાય તા આવું કેમ અને છે? તરૂણાવસ્થાની જેમ વૃદ્ધાવસ્થામાં પણ જો એટલાજ ભાર વહન કરવાનું સામર્થ્ય રહેતું હાત તા સમજમાં આવી શકે કે છવ અને શરીર બંને ભિન્ન છે.

કેશી~ જુઓ, દુષ્ટ–પુષ્ટ મજબુત માણુય જ ભાર વર્ષન કરી શકે છે. તેમજ તેવા દુષ્ટ–પુષ્ટ માણુસની પાસે એ નવી કાવડ હાય તેા તેથી પણ વધારે ભાર તે ઊંચકીને લઇ જઇ શકે. એ જુનું –પુરાર્ણ જર્જરીત કાવડ હાય તેા તેનાથી તે ભાર ઉંચકી શકે કે વહન કરી શકે નહિ. આ જ વાત વૃદ્ધ અને તરૂણના સંબંધમાં પણ લાગુ પડે છે.

મદેશી- ડીક ત્યારે એક બીજો પ્રશ્ન છે. કેલ્ઇ તસ્કરને આપણે પહેલાં જીવિત અવસ્થામાં જેખીએ પછી તેને મારીને જેખીએ તેા બંને અવસ્થાએ માં ચારના વજનમાં કંઇ અંતર પડતું નથી. આથી જીવ અને શરીરની અભિન્નતા જ સિદ્ધ થાય છે.

**કેશી.– જે**વી રીતે ખાલી મશક અને હવાથી ભરેલી મશકના વજનમાં વિશેષ કશું અંતર પડતું નથી. તેવી જ રીતે જીવિત પુરૂષ અને મૃત પુરૂષના વજનમાં કશું અંતર પડતું નથી. જીવ અમૂર્ત છે તેથી તેનું પાતાનું કંઈ પણ વજન હોતું નથી, તેથી શરીરમાંથી જીવ નીકળી જવા છતાં પણ મૃતકનું વજન ન્યૂન થતું નથી.

મદેશી- મેં એકવાર એક તસ્કરના શરીરનું પરીક્ષણ કર્યું પરંતુ તેમાં મને કાઈ છવ જેવું દેખાયું નહિ. તેના

# ત્રાજય ગુરુદેવ કવિવર્યા તાનસું દૂજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

શરીરના પ્રત્યેક આંગાપાંગ કાપીને-કટકે કટકાં કરીને જોયા તા પણ કયાંય જીવ દેખાયા નહિ તેથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે જીવ જેવું કંઈ નથી. જીવના અભાવ જ જણાય છે.

કેશી- અરે પ્રદેશી! મને લાગે છે કે તું મૃઢ છો. તારી પ્રવૃત્તિ તો મને પેલા લોકો જેવી લાગે છે- તે સાંભળ કેટલાક માણુસા જંગલમાં ગયેલા. તેમની સાથે ઠીકરામાં આંગારા હતા. તેમણે પાતાના એક સાથીને કહ્યું કે અમે બધા દ્વર જંગલમાં જઇને લાકડાં બાંધી લાવીએ છીએ. ત્યાં સુધીમાં તું આ આંગારાથી આગ પ્રગટાવી અમારા માટે લાજન તૈયાર રાખજે. કદાચ અંગારા એાલવાઇ જાય તા આ અરણીના લાકડાંને ઘસીને તે વઢે અગ્નિ પેટાવી લેજે. તેમ કહી તે બધા જંગલમાં ગયા. અહીં જે અંગારા હતા તે એાલવાઇ ગયા. તેણે પાતાના સાથીઓની સલાહ અનુસાર લાકડાંને આમ તેમ ઉથલાવી ફેરવીને જોયું પણ કાઇ જગ્યાએ અગ્નિ નજરે પડયા નહિ. કુકાડી વહે લાકડાંતે ફાડી- ફાડીને કટકે- કટકાં કરી નાખ્યા પરંતુ આગ દેખાઇ નહિ. તે નિરાશ અને હતાશ થઇ વિચારવા લાગ્યા કે મારા સાથીઓએ મારી મશ્કરી કરી લાગે છે. જો આ લાકડામાં આગ છે એવી વાત ન કરી હાત તા એ આંગારાને સાચવીને રાખત અને બુઝાવા ન દેત. ભૂખ્યાં તરસ્યા-પેલા સાથીએ! લાકડાં લઇને પાછાં આવ્યા. જોયું તે હજી સુધી લોજન તૈયાર થયું નથી. ત્યારે એક સાથીએ તે અરણીના લાકડાંને ઘસીને અગ્નિ પ્રગટાવીને રસાઈ બનાવી. બધાંએ લોજન કર્યું ને ક્ષુધા મટાડી. જેવી રીતે તે કઠિયારા લાકડાં ફ્રેડીને આગ મેળવવાની ઇચ્છા રાખતા હતો. તેવીજ રીતે તું પણ શરીરને ચીરીને જીવો જ મૃઢ નથી કચ્છા રાખે છે તો શું તું પણ તે મુર્ખ કઠિયારાની જેવા જ મૃઢ નથી કરીતે તું પણ શરીરને ચીરીને જીવો જોવાની ઇચ્છા રાખતો હતો. તેવીજ

પ્રદેશી- જેમ કાઈ માણુસ પાતાની હથેળીમાં આમળા રાખી સ્પષ્ટપણે આમળા દેખાઉ છે તેવી રીતે શું તમે પણ સ્પષ્ટપણે જીવને દેખાડી શકા છા ?

કેશી- ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, અશરીરીજીવ, પરમાણુ પુદ્દગલ, શબ્દ, ગંધ, વાસુ આ આઠ પદાર્થીને વિશિષ્ટ જ્ઞાની જ જોઇ શકે છે, અજ્ઞાની નહિ.

પ્રદેશી- શું કુંજર અને કીડીમાં એક સમાન જીવ હાય છે?

કેશી- હા, એક સમાન હાય છે. જેવી રીતે કાઇ વ્યક્તિ કાઇ રમમાં (એક્સમાં) દીપક પ્રગટાવે તો તે સંપૂર્ણ રૂમને પ્રકાશિત કરે છે. પરંતુ તેને જો કાઇ વાસણુથી ઢાંકી દેવામાં આવે તો તે તેટલા વાસણુના ભાગને જ પ્રકાશિત કરશે. દીપક તા ખન્ને જગ્યાએ ત્યાં ને તે જ છે છતાં સ્થાન વિશેષની દિષ્ટિએ તેના પ્રકાશમાં સંકાચ અને વિસ્તાર થાય છે. આ જ હકીકત કુંજર (હાથી) અને કીડીના જીવના સંબંધમાં લાગુ પડે છે. સંકાચ અને વિસ્તાર બન્ને અવસ્થાએકમાં તેની (જીવની) પ્રદેશ સંખ્યા ન્યૂનાધિક થતી નથી, એક સમાન જ રહે છે. પ્રદેશ એક્શાંવત્તાં થતા નથી.

કેશીકુમાર શ્રમણના અકાટય તકે ને સાંભળી રાજા પ્રદેશીની અધી શંકાએનું સમાધાન થઈ ગયું. તેણે કહ્યું– આપનું કથન તેા ઠીક છે પરંતુ આ જે મન્તવ્ય છે કે 'જીવ અને શરીર એક જ છે' તે એકલું મારૂં જ નથી પરંતુ મારા પિતાનું પણ એ જ મન્તવ્ય હતું. તેએ પણ એમજ માનતા હતા. તેથી હું આ મારા કુળ પરંપરાગત–પૈતૃક મન્તવ્યને કેવી રીતે છેહી કહેં?

કેશી- હે પ્રદેશી! તું પણ પેલા તેલાંના ભાર ઉચકનાર મૂઢ વ્યક્તિની જેવા જ દેખાય છે, તે સાંભળ. કેટલાક માણસા ધનની અભિલાષાથી પરદેશ સ્વાના થયા. કેટલેક દૂર ચાલ્યા પછી તેમણે લાહાની ખાણ એઇ, ખૂબ પ્રસન્ન થયા. તે બધા લાખંડ લઇને આગળ થાઉક દૂર ગયા તા ત્યાં તાંબાની ખાણ મળી. એક સાથી સિવાય બીજા બધાએ લાખંડ છોડી દઇ તાંબુ લીધું. આગળ વધતાં ચાંદીની ખાણ આવી તા તાંબું છોડી ચાંદી લીધી. વળી આગળ વધ્યા ત્યાં સાનાની ખાણ એઇ. તેમણે ચાંદી મૂકીને સાનું લીધું. આગળ વધતાં રત્નાની ખાણ આવતાં સાનું તજને સત્ના લીધા. ત્યાંથી થાઉ દૂર આગળ ગયા તા બહુમૂલ્ય વજરત્નાની ખાણ એવામાં આવી એટલે તેમણે તે રતના કેંકી વજરત્ના લીધાં. તેમના એક સાથી કે જેણે સર્વપ્રથમ લાહું લીધું હતું તે પાતાના સાથીઓના અસ્થિર દિમાગની મશ્કરી ઉડાડવા લાગ્યા. તેના સાથીઓએ તેને ઘણું સમજાવ્યું કે આ લાહું મૂકી દઇ મહામૂલ્યવાન એવા રતના લઇ લા જેથી તમારી મહા

## प्रथ गुरुदेव इविवय पं्वानयम्द्रक सदाराक कन्महासाहित समृतिग्रथ

દરિદ્રતા મટી જશે. પરંતુ તે માન્યા નહિ. તેણે કહ્યું – આટલે દ્રસ્થી ઉપાડી લાવેલ લાેખંડને કેમ તજી દઉં? તેના બીજા સાથીઓ કે જેઓએ રત્ના લીધા હતા તે અધા શ્રીમાંત બની ગયા અને તે તેા એવા ને એવા ભિખારી અને દરિદ્ર બની રહ્યા. જ્યારે તે પાતાના સાથીઓને શ્રી સંપન્ન જુએ છે ત્યારે તેને ખૂબ પશ્ચાતાપ થાય છે કે મેં ભયંકર ભૂલ કરી. તેવીજ રીતે તું કેવળિ પ્રરૂપિત ધર્મને સ્વીકાર નહીં કર તેા તને પણ પાછળથી પરતાવા થશે.

પ્રદેશીએ કેશીશ્રમણ પાસે ધર્મના મર્મને શ્રવણ કરી શ્રાવકના ૧૨ વર્તા અંગીકાર કર્યા પછી પ્રદેશી નમસ્કાર કર્યા વગર એમને એમ જવા લાગ્યા. ત્યારે કેશી શ્રમણે ત્રણ પ્રકારના આચાર્યોનું પ્રતિપાદન કરી તેમના પ્રત્યે કેવા પ્રકારના વિનય વ્યવહાર કરવા એઇએ તે સમજાવ્યું. તેથી તે વિનયવાન બન્યા અને પછી તેણે પાતાના રાજયના ચાર વિભાગ કરી એક આદર્શ અને ઉદાર રાજા બન્યા. જે માણસ પહેલાં અધાર્મિક હતા, જેના હાથ સદા લાહીથી ખરડાયેલાં રહેતા હતા. તેના જીવનના બધા નકશા બદલાઇ ગયા. કાલસાની જેવું જેનું જીવન કાળું મેસ હતું તે કેશીશ્રમણ રૂપી અગ્નિના સ્પર્શથી સુવર્ણની જેમ ચમકવા લાગ્યું. પછી તે પાતાના રાજય, સેના, બળ, વાહન, ભંડાર, કાંઠાર, ગામ, નગર અને અંતેપુરથી ઉદાસીન-વિરકત બનીને પાતાની આત્મસાધનામાં લીન થઇને રહેવા લાગ્યા. રાણી સૂર્યકાનતાએ જયારે શજાની આવી ઉદાસીન વૃત્તિ જોઈ ત્યારે તેણીને રાજા પ્રદેશી પ્રત્યે અરૂચિ–અણુગમાં ઉત્પન્ન થયા. રાજાને વિષ પ્રયોગથી મારીને પાતાના પુત્રને રાજગાદી પર એમાડવાના ઉપાય વિચારવા લાગી. અંતે એક દિવસે તેણીએ રાજાના ભાજન તથા વસ્ત્રામાં એર ભેળવી દીધું. તે ભાજન કરતાં જ અને વસ્ત્રાભુષણે ધારણ કરતાં જ પ્રદેશી રાજાના શરીરમાં અપાર વેદના થવા લાગી.

રાજા પ્રદેશી સમજી ગયા પરંતુ રાણી પ્રત્યે તેના માનસમાં જરા જેટલાે પણ રાષ પ્રગટયા નહિ. તેણે પૌષધ-શાળામાં જઇને પાતાના સમસ્ત કૃત્યાની આલાેચના કરી અને સમાધિપૂર્વક દેહનાે ત્યાંગ કરી ત્યાંથી સૌધર્મ સ્વર્ગમાં સૂર્યાભ નામના દેવપણે ઉત્પન્ન થયાે. સૂર્યાભ દેવને આવી અતુલ અને અનુપમ સમૃદ્ધિ મળી તેનું આ જ રહસ્ય છે.

દેવલાકથી આવીને સૂર્યાભ દેવ મહાવિદેહમાં દહપ્રતિજ્ઞ નામના રાજકુમાર થશે અને જળકમળવત્ નિલેપ અને અનાસકત ભાવથી જીવનયાપન કરશે અને માેક્ષ પ્રાપ્ત કરશે.

પ્રસ્તુત આગમની અનેક વિશેષતાએક છે. આમાં સ્થાપત્ય, સંગીત અને નાટ્યકળાની દૃષ્ટિએ અનેક તત્ત્વોના સમાવેશ થયા છે. ૩૨ પ્રકારના નાટકોના ઉલ્લેખ છે કે જે સૂર્યાબદેવે ભગવાનની સન્મુખ ખતાવ્યા હતા. લેખન સંખંધી સામગ્રીના પણ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યા છે. સામ–દામ અને દંડનીતિના અનેક સિદ્ધાન્તાનું પ્રતિપાદન કરેલ છે. ૭૨ કળાએક, ૪૪ પરીષદ, કળાચાર્ય, શિલ્પાચાર્ય અને ધર્માચાર્યનું નિર્પણ છે. પાર્શ્વનાથની પરંપશ સંબંધી અનેક વિગતાની જાણકારી પ્રાપ્ત થાય છે. કાવ્ય અને કથાએકાના વિકાસ માટે વાર્તાલાપ અને સંવાદાના મધુર આદર્શ અહીં ઉપસ્થિત કરવામાં આવ્યા છે.

¥

#### ૩ – જીવાભિગમ

જીવાભિગમ અથવા જીવાધિગમ નામનું આ ત્રીજું ઉપાંગ છે. પ્રસ્તુત આગમમાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીર અને ગણધર ગાતમના પ્રશ્ન અને ઉત્તરના રૂપમાં જીવ અને અજીવના લેઠ અને પ્રલેદાની ચર્ચા કરવામાં આવી છે આમાં લ પ્રકરણ (પ્રતિપત્તિ) ૧ અધ્યયન, ૧૮ ઉદ્દેશા, ૪૭૫૦ ઉપલબ્ધ ક્લાકપ્રમાણ ૫ઠ છે. ૨૭૨ ગદ્યસૂત્ર અને ૮૧ પદ્યાથાઓ છે. ટીકાકાર આચાર્ય મલયગિરિએ પ્રસ્તુત આગમને સ્થાનાંગનું ઉપાંગ તરીકે લેખ્યું છે. તેમણે પાતાની વૃત્તિમાં અનેક જગ્યાએ વાચનાલેઠના પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે. પરંપતાની દિષ્ટિએ પ્રસ્તુત આગમમાં ૨૦ ઉદ્દેશક હતા. અને વીસમા ઉદ્દેશકની વ્યાખ્યા શાલિભદ્રસૂરિના શિષ્ય ચંદ્રસૂરિએ કરી હતી. અલયદેવે પણ આના ત્રીજા પદ ઉપર સંગ્રહણી ગાથા લખી હતી.

૧. ઈહ ભૂયાનુ પુસ્તકેષુ વાચનાભેદો ગલિતાનિ ચ સૂત્રાણિ બહુુષુ પુસ્તકેષુ યથાવસ્થિત વાચનાભેદ પ્રતિષત્ત્યર્થ ગલિતસૂત્રાચરણાર્થ ગેવં સુગમાન્યપિ વિબ્રિયન્તે । — (જીવાજીવાભિરામ ટીકા ૩, ૩૭૬)

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પહેલું પ્રકરણ જવાજવાભિગમ પ્રતિપત્તિ છે. તેમાં જવ અને અજવના બખ્બે ભેઠ કર્યા છે. પછી ધર્મ અધર્મ આદિના રૂપમાં અજવના ભેઠો બતાવ્યા છે. ત્યારબાદ સંસારી જવના ત્રસ અને સ્થાવર એમ બે ભેઠ કર્યા છે. સ્થાવર જવના પૃથ્વીકાય, અપકાય અને વનસ્પતિકાય એમ ત્રણ ભેઠ પ્રરૂપ્યાં છે. પૃથ્વીકાયના સૂક્ષ્મ અને બાદર ભેઠ કરીને શરીર, અવગાહના, સંઘયણ, સંસ્થાન, કષાય, લેશ્યા, સંજ્ઞા, ઇન્દ્રિય, સમુદ્દ્રદ્યાત, સંજ્ઞી, ખર્સોપત, પર્યાપત, દ્વિ, દ્રશ્ન, જ્ઞાન, ચાગ, ઉપયોગ, આહાર, ઉપપાત, સ્થિતિ, સમાહિયા, અસમાહિયા– મરણ, સ્થવન, ગતિ અને આગતિ–આ દ્વારા અધામાં ઘટાવ્યાં છે. બાદ વનસ્પતિકાયના સૂક્ષ્મ અને બાદર એમ બે ભેઠ બતાવ્યાં છે. બાદર વનસ્પતિકાયના પ્રત્યેક તથા સાધારણ તથા પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયના વૃક્ષ, ગુચ્છ, ગુલ્મ, લતા, વલ્લી, પર્વ, તૃણ, વલય, હરિત, ઐાષધિ, જલરૂહ, કુહણ વિ. અને સાધારણ શરીર વનસ્પતિકાયના અનેક પ્રકારા પ્રરૂપ્યાં છે.

ત્રસજીવના તેજરકાય, વાયુકાય અને ઐાદારિક ત્રસ એમ ત્રશુ ભેંદ કર્યા છે. તેજરકાયના અને વાયુકાયના સૂક્ષ્મ અને બાદર અને પછી બાદરના અનેક ભેંદ બતાવ્યાં છે. ઐાદારિક ત્રસ બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય એમ આદર અને પહેલા છે. પંચેન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય એમ એદા પાડ્યાં છે. નરકના રત્નપ્રભાદિ સાત ભેંદ ખતાવ્યા છે. તિર્યાંચના જલચર, સ્થલચર અને નસચર (ખેચર) એમ ત્રશુ ભેંદ કરી પછી એકેકના અનેક ભેંદા કર્યા છે. મનુષ્યના સંમૃશ્છિમ અને ગર્ભોત્પન્ન એમ બે ભેંદ છે અને દેવના ભવનપતિ, વાશુવ્યન્તર, જ્યોતિષી અને વૈમાનિક એમ ચાર ભેંદ બતાવ્યા છે.

ખીજી પ્રતિપત્તિમાં સંસારી જીવના ત્રણ પ્રકાર અતાવ્યા છે. — સ્વી, પુરુષ અને નપુંસક. સ્વીએા ત્રણ પ્રકારની હોય છે. - તિયાં ચણી, માતુષી અને દેવી. પછી તેમના અનેક લેદા કર્યા છે, અને તેમની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિપર પ્રકાશ પાડ્યો છે, તે રીતે પુરુષના પણ ત્રણ લેદ કર્યા છે – તિર્યાં ચ, મનુષ્ય અને દેવ. સ્ત્રીની જેમ પુરુષના પણ અનેક લેદ અતાવી તેમની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પર વિવેચન કર્યું છે. ત્યારખાદ નપુંસકના ત્રણ પ્રકાર અતાવ્યા છે. નારક, તિર્યાં ચ અને મનુષ્ય ચને તેમના પણ અનેક પ્રકાર અતાવી તેમના જઘન્ય, ઉત્કૃષ્ટ અન્તરકાળ પણ અતાવ્યા છે. નપુંસકવેદને કાઇ મહાનગરી જેમ અળતી હોય તેની જેવા હથ દાહકારી અતાવ્યા છે.

ત્રીજી પ્રતિપત્તિમાં નરકની સાત પૃથ્વીઓનાં નામગાત્ર બતાવી પહેલી નરક રત્નપ્રભા પૃથ્વીનાં ૩ કન્ડ શર્ક રાપ્રભા યાવત્ તમસ્તમા પ્રભાના એક – એક પ્રકાર જણાવ્યા છે. સાત નરકોના નરકાવાસ, સાત નરકોની નીચે ઘનાદિધ, ઘનવાત, તનુવાત, અવકાશાન્તર, રત્નપ્રભા કાષ્ડ્રનું બાહલ્ય (વિસ્તાર) યાવત્ તમસ્તમાનું બાહલ્ય આદિ, સાત નરક અને તેમના અવકાશાન્તરામાં પૃદ્ગલ દ્રવ્યોની વ્યાપકસ્થિતિ, સાતે નરકાની ચારે દિશાઓમાં લાકાન્તરનું અન્તર, સાતે નરકાના વર્ણ, ગંધ, રસ, સપર્શાદ – ચારે ગતિયાની અપેક્ષાએ ગતિ અને આગતિ. નારકીઓના ધારો પ્રભાત પ્રફાળ, આહારના પુદ્દગળ, લેશ્યાઓ, જ્ઞાન, અજ્ઞાન, યાગ, ઉપયાગ, અવધિજ્ઞાનનું પ્રમાણ, સમુદ્ધાત, સાતે નરકામાં લુધા – પિપાસાદિની વેદના, શીતો ખ્યુવેદના, માનવલાકની લખ્ણતાની સાથે નારકીય ઉષ્ણતાની સરખામણી નારકીઓનું અનિષ્ટ પુદ્દગલ પરિષ્મન, તિર્યા યોનિના જીવાના સંભામાં વિસ્તારથી લેશ્યા, દિષ્ટ, જ્ઞાન, અજ્ઞાન, યાગ, ઉપયોગ, ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ મરણ, સમુદ્ધાત, ઉદ્દવર્તન, કુલકોડિ આ ૧૧ દ્વારાવકે વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

ત્યારપછી મનુષ્યચાનિના જીવાનું વર્ણન છે. મનુષ્યના સંમૂચ્છિમ અને ગર્ભજ એમ છે ભેંદ કર્યા છે. સંમૂચ્છિમ મનુષ્યની ઉત્પત્તિનું સ્થાન, પછી ગર્ભજ મનુષ્યના ૩ પ્રકાર – કર્મ ભૂમિજ, અકર્મ ભૂમિજ અને અન્તરદ્વીપજ અતાવ્યાં છે. એકાેેફકદ્વીપ (અન્તરદ્વીપ) નું સ્થાન આયામ, વિષ્કંભ અને પરિધિ, પદ્મવરવેદિકાની ઊચાઇ, વિષ્કંભ ભૂમિતળનું વર્ણન કરી અનેક પ્રકારના વૃક્ષ, લતાઓ, ગુલ્મ અને ૧૦ પ્રકારના કલ્પવૃક્ષાનું વર્ણન કર્યું છે. તેમજ ત્યાંના મનુષ્યાનું સર્વાંગીણ વર્ણન કર્યું છે. તેમજ ત્યાંના મનુષ્યાનું સર્વાંગીણ વર્ણન કરતાં તેમની ઉંચાઇ, પાંસબીએા, આહારેચ્છાના કાળ, મનુષ્યના ઉપભાગમાં આવતા પદાર્થા, ત્યાંની પૃથ્વી તેમજ ફળાના આસ્વાદનું વર્ણન કર્યું છે. તેની સાથાસાથ ગૃહ, ગ્રામ, નગર, અસિ, મિલ, કૃષિ આદિ કર્મ, હિરષ્ય, સુવર્ણ આદિ ધાનુ, રાજ્ય અને સામાજિક વ્યવસ્થા, ક્રાસ્થકર્મ વૈરભાવ, મિત્રાદિ, નટાદિના નૃત્ય, વાહન, ધાન્ય,

# पुरुय गुरुदेव इविवये पं. वान्यक्ट्रक सहाराक क्रमधाताहि स्मृतिग्रंथ

ડાંસ, મચ્છર યુદ્ધ, રાેગ, અતિવૃષ્ટિ, લાેખાંડ વિ. ધાતુની ખાણાે, ક્રય-વિક્રય વિ. બધી બાબતાેના ત્યાં અભાવ અતાવ્યા છે. ત્યાર બાદ અકર્મભૂમિજ મનુષ્યના ૩૦ પ્રકાર અને કર્મભૂમિજના ૧૫ પ્રકારનુ વર્ણન છે.

ચાર પ્રકારના દેવાનું વર્ણન કરતાં ભવનવાસી દેવાથી લઇને અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા સુધીના ભેદાનું નિરૂપણ કર્યું છે. ભવનવાસી દેવાના ભવનાનું સ્થાન, દક્ષિણના અસુરકુમારાના ભવનાનું વર્ણન, અસુરેન્દ્રની ૩ પરિષદ તેમાં દેવા તેમજ દેવીઓની સંખ્યા, તેમની સ્થિતિ, ૩ પરિષદોની ભિન્નતાનું કારણ. ઉત્તરના અસુરકુમારાનું વર્ણન એજ પ્રમાણે અસુરકુમારાની ત્રણ પરિષદોનું પણ વર્ણન અને દક્ષિણ ઉત્તરના નાગકુમારેન્દ્ર અને દક્ષિણ ઉત્તરના ભવનેન્દ્ર તથા તેમની ત્રણ પરિષદોનું પણ વર્ણન એ વ્યન્તર દેવાના ભવન, ઇન્દ્ર અને પરિષદોનું વર્ણન એ. જયાતિષ્ક દેવાના વિમાનાના સંસ્થાન અને સૂર્ય, ચંદ્ર જયાતિષી દેવાની ૩–૩ પરિષદોનું વર્ણન છે. ત્યાર પછી દ્રીપ-સમુદ્રોના સ્થાન, સંખ્યા, સંસ્થાન આદિનું વર્ણન છે.

જંખૂદીપના ગાળાકારની ઉપમાંએ તેમજ તેના સંસ્થાનની ઉપમાંએ. જંખૂદીપના આયામ, વિષ્કંભ, પરિધિ, જગતીની ઊંચાઈ, તેના મૂળ, મધ્ય અને ઉપરંના વિષ્કંભ, તેનું સંસ્થાન, જગતીની જાળીની દ્વાઈ તથા પહાળાઈ, પદ્મવર-વેદિકાની ઊંચાઇ, વિષ્કંભ, તેમાં ઘાડા વિ. ના ચિત્રા, વનલતા આદિ લતાએ, અક્ષય સ્વસ્તિક, વિવિધ પ્રકારના કમળા, શાધત અથવા અશાશ્વત, નિત્યતા આદિનું વર્ણન છે.

જં ખૂકીપના વનખંડના ચક્રવાલની પહેાળાઇ, વિવિધ વાપિકાએા, તેમના સાપાન તથા તારે લુ, સમીપવર્તી પર્વત, તેમના શિલાપક, અનેક લતાગૃહા, મંડપ, શિલાપક તેમના ઉપર દેવ-દેવીઓની ક્રીડાએા આદિ વિષયાનું વર્ણન છે.

જંબૂદ્ધીપના વિજયદ્વારતું સ્થાન, તેની ઊંચાઇ, લંબાઇ પહેાળાઇ તથા કપાટની રચનાનું વિસ્તૃત વર્ણન છે. વિજય દેવના સામાનિક દેવાની અગ્રમહિષીએાનું, ત્રણે પરીષદાના આત્મસંરક્ષક દેવાનું તેમજ ભદ્રાસના આદિનું વર્ણન છે. વિજયદ્વારના ઉપરિ ભાગનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે, તેના નામના હેતુ તેના પરિવાર તથા વિજયદ્વારનું નામ શાશ્યત છે એમ પણુ અતાવવામાં આવ્યું છે.

જં ખૂદીપની વિજયા રાજધાનીનું સ્થાન, તેના આયામ, વિષ્કંભ, પરિધિ, પ્રાકાર (કાેટ)ની ઊંચાઇ તેના મૂળ, મધ્ય અને ઉપરિભાગના વિષ્કંભ, તેના સંસ્થાન, કપિશિષંકના આયામ અને વિષ્કંભ, તેના દ્વારાની ઊંચાઇ અને વિષ્કંભ, દ્વારાના દ્વાર, ચાર વનખંડ, તેમના આયામ અને વિષ્કંભ, દિવ્ય પ્રાસાદ, તેમાં ચાર મહર્ષિક દેવ, પરિધિ પદ્મવરવેદિકા–વનખંડ–સાપાન તથા તાેરણ, પ્રાસાદાવતંસક મણિપીઠિકા, સિંહાસન, અષ્ટમંગલ, સમીપવર્તી પ્રાસાદાની ઊંચાઇ, આયામ, વિષ્કંભ, અન્ય પાર્શ્વવર્તી પ્રાસાદાની ઊંચાઇ, આયામ, વિષ્કંભ આદિ–આદિનું વર્ણન છે.

ત્યાર પછી વિજયદેવની સુધર્માસભા, ઊચાઇ, આયામ, વિષ્કંભ તેના ત્રણે દ્વારાની ઊંચાઇ તથા વિષ્કંભ. મુખ્ય મંડપાના આયામ, વિષ્કંભ અને ઊંચાઇ, પ્રેક્ષાગૃહ મંડપાના આયામ, ઊંચાઇ, વિષ્કંભ, મિલ્યુપીઠિકાંએાના આયામ, વિષ્કંભ અને બાહલ્ય, ચૈત્યવૃક્ષાની ઊંચાઇ, મહેન્દ્રધજાઓની ઊંચાઇ. સિદ્ધાયતનના આયામ, વિષ્કંભ આદિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. ઉત્પાત સભાનું વર્ણન, વિજયદેવની ઉત્પત્તિ, પર્યાપ્તિ, માનસિક સંકલ્પ આદિનું વર્ણન કર્યું છે. વિજયદેવની સ્થિતિ અને તેમના સામાનિક દેવાની સ્થિતિ. જંબૂદ્ધીપના વિજય, વૈજયન્ત, જયંત અને અપરાજિત દ્વારાનું વર્ણન કર્યું છે. જંબૂદ્ધીપના એક દ્વારથી બીજા દ્વારનું અન્તર, જંબૂદ્ધીપથી લવલ્યુસમુદ્રનું અને લવલ્યુસમુદ્રથી જંબુદ્ધીપને સ્પર્શ, જંબુદ્ધીપના અને લવલ્યુસમુદ્રના જીવાની ઉત્પત્તિ અતાવી છે.

જંખૂદીપમાં ઉત્તરકુરૂનું સ્થાન, સંસ્થાન અને વિષ્કંભ, જીવા અને વક્ષસ્કાર પર્વતના સ્પર્શ, ધનુપૃષ્ઠની પરિધિ, ઉત્તરકુરૂ ક્ષેત્રના મનષ્યાની ઊંચાઇ, પાંસળિયા, આહારેચ્છા, કાળ સ્થિતિ અને શિશુપાલન કાળનું વર્ણન છે. ઉત્તરકુરૂના એ યમક પર્વતા છે. તેમની ઊંચાઇ, ઉદ્દવેધ, મૂલ, મધ્ય અને ઊપરિભાગના આયામ, વિષ્કંભ અને પરિધિ, તે પર્વતા ઉપર પ્રાસાદ અને તેમની ઊંચાઇ, યમક નામ હાવાથી એ યમકદેવા છે. યમક પર્વત નિત્ય છે. યમકદેવાની રાજધાનીનું સ્થાન વિ.નું વર્ણન છે.

## પુંજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ઉત્તરકુરમાં નીલવંત દ્રહતું સ્થાન, આયામ, વિષ્કંભ અને ઉદ્ભવેધ, પદ્મક્રમળના આયામ, વિષ્કંભ, પરિધિ, બાહલ્ય, ઊંચાઇ અને સર્વાપરિભાગ. એ જ પ્રમાણે પદ્મકર્ણિકા, ભવન, દ્વાર, મણિપીઠિકા, ૧૦૮ કમળ, કર્ણિકાએા, પદ્મપરિવાર, વિ. ના આયામ, વિષ્કંભ અને પરિધિ વિ.તું વર્ણન છે.

કંચનગ પર્વેતાના સ્થાન, પ્રાસાદના નામનું કારણ, કંચનગદેવ અને તેની રાજધાની, ઉત્તરકુરુ દ્રહનું સ્થાન, ચંદ્રદ્રહ, એરાવણ દ્રહ, માસ્યવંતદ્રહ, જંખૂપીઠનું સ્થાન, મિંણુપીઠિકા, જંખૂ-સુદર્શન વૃક્ષની ઊંચાઇ, આયામ, વિષ્કંભ આદિનું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. જંખૂ સુદર્શની શાખાઓ, તેના ઉપર લવન, દ્રાર, ઉપરિભાગમાં સિદ્ધાયતનના દ્રારાની ઊંચાઇ, વિષ્કંભ આદિ. પાર્સ્થવર્તી અન્ય જંખૂ-સુદર્શનાની ઊંચાઇ, અનાધૃત દેવ અને તેના પરિવાર, ચારે બાજુના વનખંડ, પ્રત્યેક વનખંડમાં ભવન, નન્દા પુષ્કરિણીઓ, તેમના મધ્ય પ્રાસાદ, તેમના નામ, એક મહાન ફૂટ, તેની ઊંચાઇ, આયામ, વિષ્કંભ આદિનું વર્ણન છે. જંખૂ સુદર્શન વૃક્ષ ઉપર અષ્ટમંગળ, તેના ૧૨ નામ, તેના નામનું કારણ, અનાધૃત દેવની સ્થિતિ, રાજધાની વિ. તેમજ જંખૂદીપ નામની નિત્યતા, તેમાં ચંદ્ર, સૂર્ય, નક્ષત્ર, મહાગ્રહ, તારાગણ વિ. ની સંખ્યા આદિનું વર્ણન છે.

ત્યારખાદ લવાલુસમુદ્રનું સંસ્થાન, તેને ચક્રવાલ, વિષ્કંભ, પરિધિ, પદ્મવરવેદિકાની ઊચાઇ અને વનખંડ, લવાલુસમુદ્રના હારાનું અન્તર, લવાલુસમુદ્ર અને ધાતકીખંડ દ્વીપના પરસ્પર સ્પર્શ, લવાલુસમુદ્રના જીવાની ધાતકીખંડમાં પરસ્પર ઉત્પત્તિ, લવાલુસમુદ્રના નામનું કારાલુ, લવાલુાધિપતિ સુસ્થિત દેવની સ્થિતિ, લવાલુસમુદ્રની નિત્યતા, તેમાં ચંદ્ર, સૂર્ય, નક્ષત્ર, મહાગ્રહ, તારા વિ. ની સંખ્યા. અષ્ટમી વિ. તિથિએમમાં લવાલુસમુદ્રમાં થતી ભરતી-એમ્શનું કારાલુ, તેમાં ચાર પાતાળ કળશા વિ. નું વર્લાન છે.

લવણાધિપ સુસ્થિત દેવ, ગાતમ દ્વીપનું સ્થાન, વનખાંડ, ક્રીડાસ્થલ, મણ્યિડિકા અને તેના નામના કારણનું વર્ણન છે.

જંખૂદીપના ચંદ્રદીપનું સ્થાન, ઊચાઇ, આયામ, વિષ્કંભ, કીડાસ્થલ, પ્રાસાદાવંતસક, મિણપીડિકાનું પરિમાણ, નામના હેતુ વિ. એવી જ રીતે જંખૂદીપના સૂર્ય અને તેના દ્વીપાનું વર્ણન છે. લવણસમુદ્રની અહાર ચન્દ્ર, સૂર્ય અને તેમના દ્વીપ ધાતકીખંડના ચન્દ્ર, સૂર્ય અને તેમના દ્વીપ, કાલાદિધિસમુદ્રના ચંદ્ર, સૂર્ય અને તેમના દ્વીપ, પુષ્કરવર દ્વીપના ચન્દ્ર, સૂર્ય અને તેમના દ્વીપ, લવણસમુદ્રના વેલંધર મચ્છ, કચ્છપ, આદ્યસમુદ્રામાં વેલંધરાના અભાવ, લવણસમુદ્રના ઉદ્દકનું વર્ણન, તેમાં વરસાદના સદ્ભાવ પરંતુ આદ્યસમુદ્રામાં અભાવ, તેના સંસ્થાન, ચક્કવાલ, વિષ્કંભ, પશ્ધિ, ઉદ્વેધ આદિનું વર્ણન છે.

ધાતકીખંડનું સંસ્થાન, ચક્કવાલ, વિષ્કંભ, ચક્કવાલ પરિધિ, પદ્મવરવેઠિકા અને વનખંડ, તેના દ્રાર, તેમનું આંતરૂં, ધાતકીખંડ અને કાલાદિધના સ્પર્શ, જીવાની ઉત્પત્તિ, તેના નામના હેતુ, ધાતકીખંડના વૃક્ષ અને કેવ–દેવીઓની સ્તુતિ, તેની નિત્યતા, ધાતકીખંડના ચન્દ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારાગણ આદિનું વર્ણન છે.

કાલાક સમુદ્રનું સંસ્થાન, ચક્રવાલ વિષ્કંભ, પરિધિ, પદ્મવરવેદિકા, વનખંડ, ચાર દ્વાર તેમનું આંતરૂં, કાલાદ સમુદ્ર તથા પુષ્કરવર દીપના પરસ્પર સ્પર્શ, જીવાની પરસ્પર ઉત્પત્તિ, નામનું કારણ, કાળ, મહાકાળ દેવની સ્થિતિ, કાલાદ સમુદ્રની નિત્યતા, તેના ચન્દ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર આદિનું વર્ણન આપ્યું છે.

તત્પશ્ચાત્ પુષ્કરવર દ્રીપનું સંસ્થાન, ચક્કવાલ, પરિધિ, પદ્મવરવેઠિકા વનખંડ, ચાર દ્વાર, તેમનું અન્તર, દ્વીપ અને સમુદ્રના પ્રદેશોના સ્પર્શ, જીવાની પરસ્પર ઉત્પત્તિ, નામના હેતુ, પદ્મ અને મહાપદ્મ વૃક્ષ, પદ્મ અને પુંડરીક દેવાની સ્થિતિ, પુષ્કરવરદ્વીપની નિત્યતા તથા તે દ્વીપના ચન્દ્ર, સૂર્ય, મહાગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા આદિનું વર્ણન છે.

માનુષાત્તર પર્વત વચ્ચે આવી જવાથી પુષ્કરવરદીપના છે ભાગ પડી ગયા છે. સમયક્ષેત્રનું આયામ, વિષ્કંભ, પરિષિ, મનુષ્યક્ષેત્રના નામનું કારણ, સૂર્ય, ચન્દ્ર, મહાગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા વિ.નું વર્ણન છે.

મનુષ્યલાક અને તેની બહાર તારાઓની ગતિ તેમજ માનુષાત્તર પર્વતની ઊંચાઇ, તે પર્વતના નામનું કારણ, લાકસીમાના અનેક વિકલ્પ, મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં ચન્દ્રાંદિ જયાતિષી દેવાની માંડલાકાર ગતિ, ઇન્દ્રના અભાવમાં સામાનિક દેવા

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

વહે શાસન, ઈન્દ્રના વિરહ્કાળ, પુષ્કરા**દધિનું** સંસ્થાન, ચક્કવાલ વિષ્કં**સ, પરિધિ, ચાર દ્વાર, તેમનું અન્તર, દ્વીપ અને** સમુદ્રના જીવાની પરસ્પર ઉત્પત્તિ વિ.તું વર્ણન છે.

અન્તમાં સ્વયંભુરમણદ્વીપ અને સમુદ્રનું વર્ણન છે. લવણ સમુદ્ર, કાલાક સમુદ્ર, પુષ્કરાહ, વરૂણે હ, ક્ષીરાદ, ઘૃતાદ, તથા શેષ સમુદ્ર આદિના પાણીના આસ્વાદનું વર્ણન છે. આ પ્રત્યેક રસવાળા ૪–૪ સમુદ્ર, ઉદ્દગશ્સવાળા ૩ સમુદ્ર, તેમજ આકીના સમુદ્ર અલ્પ મચ્છવાળાં છે. સમુદ્રોના મત્સ્યાની કુલકાઢિ, અવગાહના આદિનું વર્ણન છે. દેવતાની દિબ્યગતિ, આદ્ય પુદ્દગલાના શ્રહણથીજ થતી વિકુર્વણા, દેવના વૈક્રિય શરીરને છદ્મસ્થ જોઇ શકતા નથી. આળકનું છેદન-લેદન કર્યા વિના આળકને નાનું માટું કરવાનું સામર્થ્ય દેવમાં હાય છે. વિ. નું વર્ણન છે.

ચન્દ્ર, સૂર્યની નીચે, મધ્ય અને ઉપર રહેનાશ તારાઓનું વર્ણન, પ્રત્યેક ચન્દ્ર, સૂર્યના પરિવારનું પરિમાણુ, જ'ખૂદ્રીપના મેરુથી લઇને જ્યાતિષીદેવાની ગતિનું અન્તર, લાકાન્તથી લઇને જ્યાતિષીદેવાની ગતિ તથા ક્ષેત્રનું અન્તર, રત્નપ્રભાના ઉપરી ભાગથી તારાઓનું, સૂર્યવિમાનનું, ચન્દ્રવિમાનનું અને સાથી ઉપરના તાશના વિમાનના અન્તરનું કથન છે.

તેવી જ રીતે અધાવતી તારાથી લઇને સૂર્ય, ચન્દ્ર અને સર્વોપરિ તારાનું અન્તર, જંબૂદીપમાં સર્વોભ્યન્તર, સર્વ બાહ્ય, સર્વોપરિ, સર્વ અધાગમન કરનારા નક્ષત્રાનું વર્જીન, ચંદ્રવિમાન યાવત તારાવિમાનના વિષ્કંભ, પરિધિ, ચંદ્ર, સૂર્ય, શ્રહ્ક, નક્ષત્રના વિમાનાનું પરિવહન કરનારા દેવાની સંખ્યા. તેમજ ચંદ્રાદિની ગતિ, અશ્રમહિષીઓ, તેમની વિકુર્વજ્ઞા આદિનું વર્જીન આપવામાં આવ્યું છે.

વૈમાનિક દેવાનું વર્ણન કરતાં શક્કેન્દ્રની ૩ પરિષદ, તેમના દેવાની સંખ્યા, સ્થિતિ યાવત્ અચ્યુતેન્દ્રની ૩ પરિષદ આદિનું વર્ણન છે. અહમિન્દ્ર શ્રેવેયક તથા અનુત્તર વિમાનના દેવાનું વર્ણન છે. સાથમં, ઇશાનથી માંડીને અનુત્તર વિમાન સુધીના વિમાનાના સાથ, સૌધર્મ યાવત્ અનુત્તર વિમાન પૃથ્વીનું ભિન્ન ભિન્ન ખાહલ્ય, ભિન્ન-ભિન્ન સંસ્થાન, ઉચાઇ, આયામ, વિષ્કંભ, પરિધિ, વર્ષ, પ્રભા, ગાંધ અને સ્પર્શ, સર્વ વિમાનાની પૌદ્દ્રાલિક સ્થના, જીવા અને પુદ્દરાલાના સથ ઉપચય, જીવાની ઉત્પત્તિના ભિન્નભિન્ન-કામ, સર્વ જીવાથી સર્વથા કદી પણ ખાલી ન હોલું, દેવાની ભિન્ન-ભિન્ન અવગાહના. શ્રેવેયક અને અનુત્તર દેવામાં વિક્રિયા કરવાની શકિત હાવા છતાં તેઓ વિક્રિયા કરતા નથી. દેવામાં સંઘયણના અભાવ છે. તેમને પુદ્દરાલાનું માત્ર શુભપરિણ્યન થાય છે. દેવામાં સમચતુરસ સંસ્થાન છે, જુઠાં-જુઠાં વર્ણ, ગાંધ, રસ અને સ્પર્શ હાય છે. વૈમાનિક દેવાના અવધિજ્ઞાનની ભિન્ન-ભિન્ન અવધિ-મર્યાદા, ભિન્ન-ભિન્ન સમુદ્ધાત, ક્ષુધા, પિપાસાના વેઠનના અભાવ, ભિન્ન-ભિન્ન પ્રકારની વૈક્રિય શકિત, સાતા વેઠનીય, વેશભૂષા, કામભાગ, ભિન્ન-ભિન્ન સ્થિતિ, ગતિ, નારકીઓની, તિર્થ શાની, મનુષ્ય અને દેવાની જઘન્ય,-ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અને જઘન્ય સંસ્થિતકાળ. નારકી, મનુષ્ય અને દેવ તથા તિર્થ સોના જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ અન્તરકાળ અને તેમના અલ્યખહુત્વનું વર્ણન છે.

ચાથી પંચવિધ જીવ પ્રતિપત્તિમાં સંસારસ્થિત જીવના પાંચ પ્રકાર ખતાવ્યા છે. એકેંદ્રિય યાવત પંચેન્દ્રિય છવ એ પ્રકારના છે - સૂક્ષ્મ અને ખાદર. તેમની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ, સંસ્થિતિકાળ તથા અલ્પખહુત્વનું વર્ણન છે.

પાંચમી ષડ્વિધ જીવપ્રતિપત્તિમાં સંસાર સ્થિત જીવા ૬ પ્રકારના કહ્યાં છે - પૃથ્વીકાય યાવત્ ત્રસકાય. તેના પ્રત્યેકના ૨ - ૨ ભેઢ છે. તેમના ભિન્ન - ભિન્ન સંસ્થિતિકાળ તથા ભિન્ન - ભિન્ન અંતરકાળ તેમજ અલ્પબહુત્વ અતાવેલ છે. સૂક્ષ્મબાદર ષટ્કાયિક જીવાની સ્થિતિ, સંસ્થિતિ, અંતરકાલ અને અલ્પબહુત્વ આદિનું વર્ણન છે.

છઠી સપ્તિવિધ જીવપ્રતિપત્તિમાં સંસારસ્થ જીવના ૭ પ્રકાર અતાબ્યા છે. તે સંસારી જીવાની સ્થિતિ, સંસ્થિતિ, અન્તરકાળ અને અલ્પબહુત્વનું વર્ણન છે. તે સાત જીવા આ પ્રમાણે છે–નૈરિયિક, તિર્ધે ચ, તિર્ધે ચણી, મનુષ્ય, માનુષી, દેવ અને દેવી.

સાતમી અષ્ટિવિધ જીવપ્રતિપત્તિમાં સંસારી જીવ ૮ પ્રકારના અતાવ્યા છે. પ્રથમ સમય નૈરિયિક, અપ્રથમ સમય નૈરિયિક, તેવી જ રીતે પ્રથમ સમય તિર્થ ચ, મનુષ્ય અને દેવ એ જ પ્રમાણે અપ્રથમ સમય તિર્થ ચ, મનુષ્ય અને દેવનું વર્ણુન છે. આ આઠ પ્રકારના સંસારી જીવાની સ્થિતિ, સંસ્થિતિકાળ, અન્તરકાળ અને અલ્પખહુત્વ પર પ્રકાશ પાડ્યા છે.

www.jainelibrary.org

## ्रप्तय गुरुहेंवें डविवर्थ पं. जानसन्द्रेक सहाराक कन्सरातार्द्धि स्मृतिग्रंथ (

આઠમી નવવિધ જીવપ્રતિપત્તિમાં સંસારીજીવના ૯ પ્રકાર અતાવ્યા છે- પૃથ્વીકાયિક, અપકાયિક, તેઉકાયિક, વાઉકાયિક, વનસ્પતિકાયિક, એઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિ, ચઉરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય ૯ પ્રકારના જીવાની સ્થિતિ, સંસ્થિતિ, અન્તરકાળ, અલ્પબહુત્વ વિ. નું વિવેચન કર્યું છે.

નવમી દસવિધ છવ પ્રતિપત્તિમાં સંસારી જવાના ૧૦ પ્રકાર અતાવ્યા છે. પ્રથમ સમય એકેન્દ્રિયથી માંડી પ્રથમ સમય પંચેન્દ્રિય સુધીના પાંચ અને તેવી જ રીતે અપ્રથમ સમય એકેન્દ્રિયથી લઇને અપ્રથમ સમય પંચેન્દ્રિય છવ સુધીના પાંચ અધાં મળી દશ પ્રકારના જવાની સ્થિતિ, સંસ્થિતિ, અન્તરકાળ અને અલ્પબહુત્વનું સમ્યક્ પ્રકારે નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. તેમજ પ્રસ્તુત પ્રતિપત્તિમાં જવાના સિદ્ધ, અસિદ્ધ, સેન્દ્રિય, અનિન્દ્રિય, જ્ઞાની, અજ્ઞાની, આહારક, અનાહારક, ભાષક, અભાષક, સમ્યવ્યબ્દિ, મિઘ્યાયિક, પરિત્ત, અપરિત્ત, પર્યાપ્તક, અપર્યાપ્ત, સ્રદ્ધમ-બાહર, સંગ્રી-અસંગ્રી, ભવસિદ્ધિક અને અભવસિદ્ધિકના ભેદો કહ્યાં છે, તથા યાળ, વેદ, દર્શન, સંયત, અસંયત, કષાય, જ્ઞાન, શરીર, કાય, લેશ્યા, યોનિ, ઇન્દ્રિય વિ. ની અપેક્ષાએ (દ્વારો વડે) વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

આ પ્રમાણે આપણે જોયું કે પ્રસ્તુત આગમમાં દ્રોપ અને સાગરાનું વિસ્તારથી વર્ણન છે. આમાં ૧૬ પ્રકારના રતન, અસ્ત્ર–શસ્ત્રોના નામ, ધાતુઓના નામ, કલ્પવૃક્ષ, વિવિધ પ્રકારના પાત્ર, વિવિધ આભૂષણ, ભવન, વસ્ત્ર, ગ્રામ, નગર, રાજા વિ.ના નામા અતાવ્યા છે. તહેવાર, ઉત્સવ, નટ, યાન, વિ.ના વિવિધ નામાનું વર્ણન છે. એ જ પ્રમાણે કલહ યુદ્ધ, તથા રાગ વિના નામા અતાવ્યા છે. વળી ઉદ્યાન, વાવ, પુષ્કરિણી, કેળઘર, પ્રસાધનઘર વિ.નું સુંદર, સરસ અને સાહિત્યિક વર્ણન છે. કળાની દષ્ટિએ સાંસ્કૃતિક સામગ્રી અહીં પ્રચુર માત્રામાં નજરે પડે છે.

આ પ્રમાણે પ્રસ્તુત આગમમાં છવ અને અછવના અભિગમ છે. સમગ્ર ગ્રંથમાં છવનિરૂપણના ક્રમ, છવના જે વિવિધ લોદો છે તેમને પ્રધાનપણે રાખી, મૂકવામાં આવ્યા છે અર્થાત પહેલાં સંસારી છવાના બે લેઠથી લઇને દશ લોદોનું વર્જુન છે. તેમાં અનુક્રમે છવલેદોનું નિરૂપણ અને તે લેદામાં તે છવાની સ્થિતિ, અંતર, અલ્પબહુત્વ આદિનું વર્જુન છે.

સામાન્યપણે એમ કહી શકીએ કે આ આખા શ્રંથ બે વિલાગામાં વિલકત છે-પ્રથમ વિલાગમાં અજીવનું અને સંસારી જીવાના લેદાનું વર્જુન છે અને બીજામાં સમગ્ર જીવાનું એટલે કે સંસારી અને સિદ્ધ-બંનેના સમાવેશ થઈ જાય એ પ્રમાણે લેદાનું નિરૂપણ છે. આ અંગબાહ્ય સૂત્ર છે અને તે સ્થિવિસ્કૃત છે.

#### ४ – प्रज्ञापना सूत्र

પ્રજ્ઞાપના જૈન આગમમાં ચાેશું ઉપાંગ છે. પ્રસ્તુત આગમના રચચિતા શ્રી શ્યામાચાર્યે આનું નામ 'અધ્યયન' આપ્યું છે. આ સામાન્ય નામ છે પરંતુ વિશેષનામ 'પ્રજ્ઞાપના' છે. તેઓ કહે છે:– લ. મહાવીરે જેમ સર્વભાવાની પ્રજ્ઞાપના કરી છે તેમ હું પણ કરવાના છું તેથી આનું વિશેષનામ પ્રજ્ઞાપના છે. આ કારણે ઉત્તરાધ્યયનની જેમ પ્રસ્તુત આગમનું નામ પણ 'પ્રજ્ઞાપનાધ્યયન' એવું પૂર્ણ નામ કરી શકાય છે.

પ્રસ્તુત આગમમાં એકજ અધ્યયન છે. જ્યારે ઉત્તરાધ્યયનમાં ૩૬ અધ્યયને છે. આ આગમના પ્રત્યેક પદની અન્તે 'પહ્ણુવણુએ ભગવઇએ' એવે પાઠ મળે છે તેથી આ સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે કે અંગ સાહિત્યમાં જે સ્થાન ભગવતી (બ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ)નું છે તે જ સ્થાન ઉપાંગમાં પ્રજ્ઞાપનાનું છે.

પ્રજ્ઞાપના એટલે શું? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં અતાવ્યું છે કે જીવ અને અજીવના સંબંધમાં જે નિરૂપણ તે પ્રજ્ઞાપના છે. પ્રસ્તુત આગમમાં જીવ–અજીવનું નિરૂપણ હાવાથી આને પ્રજ્ઞાપના નામથી સંબાધ્યું છે. ભગવતી, આવશ્યક મલય-

www.jainelibrary.org

૧. 'અજઝયણમિણં ચિત્તાં'– પ્રશાપના ગા. ૩

ર. <mark>ઉવદ</mark>સિયા ભગવયા પણ્ણ્વણા સવ્વભાવાણું... જહ વણ્ણ્યિં ભગવયા અહમવિ તહ વણ્ણઇસ્સામિ- પ્રજ્ઞાપના ગા. ૨-૩

**૩. ભગવ**તી ૧૬-૬-૫૮૦

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જનમશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ 🕆

ગિરિવૃત્તિ, ' આવશ્યક ચૂર્ણિ, ' મહાવીર ચરિત્ર'<sup>3</sup> અને ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિત્ર<sup>૪</sup>માં ભ. મહાવીરે છદ્દમસ્થ અવસ્થામાં દશ મહાસ્વપ્ના જોયાના ઉલ્લેખ છે. તેમાં ત્રીજું સ્વપ્ન તેમણે એવું જોયું કે એક ર'ગ**ોર'ગી પુંસ્કાેકિલ (નરકાેયલ)** સામે ઊભું છું. તે સ્વપ્નનું ફળ એ હતું કે તેએા વિવિધ જ્ઞાનમય દ્વાદશાંગ શ્રુતની પ્રજ્ઞાપના–પ્રરૂપણા કરશે.

આમાં 'પ્રજ્ઞાપયતિ' અને 'પ્રરૂપયતિ' આ ક્રિયાઓથી એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે ભગવાનના ઉપદેશ એ પ્રજ્ઞાપના અથવા પ્રરૂપણા છે. તે ઉપદેશના આધાર લઇને પ્રસ્તુત આગમની રચના થવાથી પ્રસ્તુત આગમનું નામ પ્રજ્ઞાપના રાખ્યું હાય એમ જણાય છે. આંગસાહિત્યમાં ઠેકઠેકાણું 'ભગવાને આમ કહ્યું' આ પ્રમાણું ઉલ્લેખ થયા છે ત્યાં 'પન્નતં' શખ્કના પ્રયાગ થયા છે. તેથી શ્યામાચાર્ય આમાં 'પ્રજ્ઞાપના' શખ્કનું પ્રાધાન્ય દેશવાથી પ્રસ્તત આગમનું નામ પ્રજ્ઞાપના રાખ્યું હાય એમ પણ અની શકે. ભગવતીસ્ત્રમાં આર્યરકન્ધકના પ્રસંગમાં લ. મહાવીરે પાતે કહ્યું છે 'એવં ખહ્યુ મએ ખંધયા ચર્જી કરે લે લેખે પણ્યુત્તે' આજ પ્રમાણે આચારાંગ વિ. માં પણ અનેક સ્થળાએ આવા પ્રકારના પ્રયોગ થયા છે કે જે ભગવાનના ઉપદેશ માટે પ્રજ્ઞાપના શખ્કનું પ્રાધાન્ય પ્રગટ કરે છે. દીકાકારના મતાનુસાર પ્રસ્તુત શખ્કના પ્રયોગમાં જે 'પ્ર' ઉપસર્ગ છે તે મહાવીરના ઉપદેશની વિશેષતાને સ્ત્રુચવે છે. જીવ અને અજીવ આદિ તત્ત્વાનું જેવું સૂક્ષ્મ વિશ્લેષણુ લ. મહાવીરે કર્યું છે તેવું સૂક્ષ્મ વર્ણન તે મુગના કાેઈપણ ધર્માચાર્યના ઉપદેશમાં હિન્દિઓચર થતું નથી.

પ્રસ્તુત આગમના ભાષાયદમાં 'પહ્ણુવણી' એક ભાષાના પ્રકાર અતાબ્યા છે. તેની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય મલયગિરિ લખે છે, જેવા પ્રકારે વસ્તુનું વ્યવસ્થિત નિરૂપણ થઇ શકે તેવા પ્રકારે તેનું કથન જે ભાષાવડે કરવામાં આવે તે ભાષા 'પ્રજ્ઞાપની ' કહેવાય છે. ' પદ્માપનાના આ સામાન્ય અર્થ છે. તાત્પર્ય એ છે કે જેમાં કાઇ ધાર્મિક વિધિ–નિષેધના પ્રશ્ન નથી પરંતુ કેવળ જેનાથી વસ્તુનું નિરૂપણ થાય તે પ્રજ્ઞાપની ભાષા છે. '

ઔદ્ધ પાલી સાહિત્યમાં 'પગ્ઝતી' નામના બન્ય છે. જેમાં વિવિધ પ્રકારના પુદ્દગલ અર્થાત્ પુરુષના અનેક લેદાનું નિરૂપણ છે. તેમાં પજગ્ઝતિ એટલે પ્રજ્ઞપ્તિ અને પ્રજ્ઞાપના બન્નેના તાત્પર્યાર્થ એક સમાન અતાવ્યા છે.

આચાર્ય મલયગિરિએ પ્રજ્ઞાપનાને સમવાયના ઉપાંગ કહ્યા છે. પરંતુ પ્રસ્તુત ઉપાંગના સંબંધ અંગની સાથે કયારથી થયા તેના રપષ્ટ નિર્ણય વિજ્ઞા કરી શકયા નથી. શ્યામાચાર્ય પાતે એમ સ્ચિત કરે છે કે પ્રજ્ઞાપનાને દિષ્ટિવાદમાંથી લીધું છે. પરંતુ અત્યારે આપણી સામે દિષ્ટિવાદ ઉપલબ્ધ નથી તેથી સ્પષ્ટ રૂપથી કહી શકાતું નથી કે 'પૂર્વ 'માંથી કઇ સામગ્રી કયાંથી લેવામાં આવી છે? તથાપિ જ્ઞાનપ્રવાદ, આત્મપ્રવાદ અને કર્મપ્રવાદની સાથે આની સામગ્રીના મેળ બેસે છે. પ્રજ્ઞાપના અને દિગંબર બ્રન્થ વર્ષાંડાગમ બન્નેના વિષય લગભગ સમાન છે. ષર્ખંડાગમની ધવલાટીકામાં ષર્ખંડાગમના સંબંધ આશ્રાયણી પૂર્વની સાથે જોડવામાં આવ્યા છે. પ્રજ્ઞાપનાના સંબંધ પણ આગ્રાયણી પૂર્વની સાથે જોડવામાં આવ્યા પૂર્વની સાથે જોડી શકાય છે.

આચાર્ય મલયગિરિના અભિમતાનુસાર સમવાયાંગમાં કહેલા અર્થ (વસ્તુતત્ત્વ)નું જ વર્ણન પ્રજ્ઞાપનામાં છે તેથી તેને સમવાયાંગનું ઉપાંગ બતાવેલ છે. પરંતુ સ્વયં શાસ્ત્રકારે આને સંબંધ દૃષ્ટિવાદની સાથે જોડયા છે. આથી ઉચિત તા એમજ લાગે છે કે આના સંબંધ સમવાયાંગની અપેક્ષા દૃષ્ટિવાદની સાથે વિશેષ છે. પરંતુ દૃષ્ટિવાદમાં મુખ્યતાએ

૧. આવશ્યક મલયગિરિ પૃ. ૨૭૦ - ૨. આવશ્યક ચૂર્ણિ પૃ. ૨૭૫ - ૩. મહાવીર ચરિયં ૫/૧૫૫ - ૪. ત્રિષ⊌િઠ શલાકા પુરુષ ૧૦-૩-૧૪૬

૫. ભગવતી ૨-૧-૯૦

૬. પ્રજ્ઞાપની- પ્રજ્ઞાપ્યતેડથેડિનયેતિ પ્રજ્ઞાપની-પ્રજ્ઞાપના પૃ. ૨૪૯.

૭. યથાવસ્થિતાર્થાભિધાનાદિયં 'પ્રજ્ઞાપની,' પ્રજ્ઞાપના પત્ર ૨૪૯

૮. ઇર્ષ ય સમવાયાખ્યસ્ય ચતુર્થા ગસ્યોપાંગમ્ તદુકતાર્થ પ્રતિપાદનાત્ –પ્રજ્ઞાપના ટીકા પત્ર ૧

૯. અજઝયણમિણાં ચિત્તાં સુયરયણાં દિકિવાયણી સાંદં જહ વર્ણિણાં ભગવયા અહમવિ તહ વર્ણાઇસ્સામિ !!ગા.૩!!

૧૦. પણ્યવણા સુત્તં. પ્રસ્તાવના મુનિ પુણ્યવિજયજી પૃ. ૯

૧૧. ષટ્ ખંડાગમ પુ. ૧, પ્રસ્તાવના પૃ. ૭૨.

## प्तर गुरुहेंव डविवर्श मं. नान्यक्ट्रेक सहाहाल लन्स्याताहि स्मृतिग्रंथ

દેષ્ટિ–દર્શનનું જ વર્ણન હતું. સમવાયાંગમાં પણ મુખ્યપણે જીવ–અજીવ આદિ તત્ત્વેાનું નિરૂપણ છે અને આ ઉપાંગમાં પણ તેજ તત્ત્વેાનું નિરૂપણ છે તેથી સમવાયાંગનું ઉપાંગ માનવામાં પણ કાઈ અડચણ નથી.

પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં ૩૬ વિષયાના નિર્દેશ છે, તેથી તેના ૩૬ પ્રકરહ્યુા છે. આ પ્રકરહ્યું ને 'પદ' એવું સામાન્ય નામ આપ્યું છે. પ્રત્યેક પ્રકરહ્યુના અંતે પ્રતિપાદ્ય વિષયની સાથે 'પદ' શખ્દના વ્યવહાર કરવામાં આવ્યો છે. આચાર્ય મલયગિરિ પદની વ્યાપ્યા કરતાં લખે છે 'પદું પ્રકરહ્યુમર્થાધિકાર: ઇતિ પર્યાયા:' તેથી અહીં પદના અર્થ પ્રકરહ્યું અને અર્થાધિકાર સમજવા.

આ ગ્રંથની સંપૂર્ણ રચના પ્રશ્નોત્તર રૂપે થઇ છે. પ્રારંભથી લઇને સૂત્ર ૮૧ સુધી પ્રશ્નકર્તા અથવા ઉત્તરકાતા કેલ્યુ છે તે સંભંધમાં કાઇ સૂચના આપેલ નથી. માત્ર પ્રશ્ને તથા ઉત્તર છે. તત્પશ્ચાત્ ૮૨માં સૂત્રમાં લ. મહાવીર અને ગણધર ગૌતમના સંવાદ છે. ૮૩ થી ૯૨ સૂત્ર સુધી સામાન્ય પ્રશ્નોત્તર છે. ૯૩માં ગૌતમ અને મહાવીરના પ્રશ્નોત્તર છે. ત્યાર પછી ૯૪થી ૧૪૭ સૂત્ર સુધી સામાન્ય પ્રશ્નોત્તર છે. સુત્ર ૧૪૮થી ૨૧૧ સુધી (અર્થાત્ સંપૂર્ણ બીજું પદ) ત્રીજ પદના ૨૨૫થી ૨૭૫ સુધી અને ૩૨૫, ૩૩૦થી ૩૩૩ તથા ચાયા પદ્ધી લઇને બાદી બધા પદ્દાના સૂત્રામાં ગૌતમ ગણધર અને લ. મહાવીરના પ્રશ્નાત્તરા આપ્યા છે. માત્ર તેમના પ્રારંભ, મધ્ય અને અંતમાં આવનારી ગાથા અને ૧૦૮૬માં પ્રશ્નાત્તર નથી.

પ્રારંભમાં જેમ સંપૂર્ણ શ્રંથના અધિકારની ગાથાએક આવી છે તેવીજ કેટલાય પદોના પ્રારંભમાં પણ વિષયનિર્દેશક ગાયાએક સ્થવામાં આવી છે. જેમકેં– ૩, ૧૮, ૨૦, ૨૩ મા પદેદના પ્રારંભમાં અને અન્તમાં ગાથાએક છે. તેવીજ રીતે ૧૦ મા પદના અન્તે, શ્રન્થની મધ્યમાં અને જયાં જરૂર જણાઇ તે જગ્યાએ પણ ગાથાએક આપવામાં આવી છે. ે

સંપૂર્ણ આગમનું શ્લાેકપ્રમાણ ૭૮૮૭ છે. આમાં પ્રક્ષિપ્ત ગાથાઓને છોડીને કુલ ૨૩૨ ગાથાએા છે શેષ ગદ્ય છે. આ આગમમાં જે સંગ્રહણી ગાથાએા છે તેના રચયિતા કાેણ છે તે કહેલું મુશ્કેલ છે.

પ્રજ્ઞાપનાના ૩૬ પહેલમાં સર્વપ્રથમ પકમાં જીવના બે લેદ-સંસારી અને સિદ્ધ અતાવ્યાં છે. ત્યારપછી ઇન્દ્રિયાના ક્રમના આધાર લઇને એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધીના બધા સંસારી જીવાના સમાવેશ કરીને નિર્પણ કર્યું છે. અહીં જીવના લેદોનું નિયામકતત્ત્વ ઇન્દ્રિયા છે. તેમની અનુક્રમે વૃદ્ધિ અતાવી નિર્પણ કર્યું છે. બીજા પદમાં જીવાના સ્થાનલેદને લઇ વિચારણા કરી છે. તેના ક્રમ પણ પ્રથમ પદની જેમ ઇન્દ્રિયપ્રધાન જ છે. જેમ ત્યાં એકેન્દ્રિયથી ક્રમ અતાવ્યો છે તેમ અહીં પૃથ્વીકાય વિ. કાય શબ્દ લઇ લેદોનું નિર્પણ કર્યું છે. ત્રીજા પદથી લઇને બાકીના પદામાં જીવાનું વિભાજન ગતિ, ઇન્દ્રિય, કાય, યાગ, વેદ, કષાય, લેશ્યા, સમ્યકત્વ, જ્ઞાન, દર્શન, સંયત, ઉપયોગ, આહાર, ભાષક, પરિત્ત, પર્યાપ્ત, સ્દ્રમ, સંગ્રી, ભવ, અસ્તિકાય, અરિત્ર, જીવ, ક્ષેત્ર, બંધ આ બધી દર્ષ્ટિએાથી કરવામાં આવ્યું છે અને તેમના અલ્પબહુત્વના વિચાર કર્યો છે. અર્થાત્ પ્રજ્ઞાપનામાં તૃતીય પદ પછીના પદામાં થાડાક અપવાદને બાદ કરી સર્વત્ર નારકીથી માંડી ૨૪ દંડકમાં વહેં ચાયેલાં જીવાની વિચારણા કરવામાં આવી છે.

આચાર્ય મલયગિરિએ ગાથા ર ની વ્યાખ્યા કરતાં પ્રજ્ઞાપનામાં આવેલા વિષય વિભાગના સંબંધ જવાજવાદિ સાત તત્ત્વોના નિરૂપણની સાથે આ પ્રમાણે સંચાજના કરી છે.

૧-૨ છવ અને અછવ પદ ૧, ૩, ૫, ૧૦ અને ૧૩ = ૫ ૫૬

૩ આશ્રવ

પદ ૧૬, ૨૨ =

૪ બન્ધ

पह २३

= ૧ પદ

૫ – ૭ સંવર, નિર્જરા અને માેક્ષ પદ ૩૬

= ૧૫૬

ભાકીના પદેામાં કયાંઇક-કર્યાંઇક કાેઇ કાેઇ તત્ત્વનું નિરૂપણ છે.

૧. પ્રજ્ઞાપના ટીકા-પત્ર ૬.

ર. સુત્રસમૃહ પ્રકરણમ્ - ન્યાયવાર્તિક પુ. ૧.

૩. પણ્ણવણા સુત્તં- દ્વિતીય ભાગ (પ્રકાશક શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય) ની પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૦-૧૧.

૪. આ અપવાદ માટે જુઓ પદ ૧૩–૧૮–૨૧.

## त्या गुरुद्व इविवयं पं नामयन्द्रेक महाराख्य बन्भशताहित स्मृतिग्रंथ

જૈન દૃષ્ટિએ બધા તત્ત્વોના સમાવેશ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવમાં કરવામાં આવ્યા છે. તેથી અલ્ચાર્ય મલયગિરિએ દ્રવ્યના સમાવેશ પ્રથમ પદમાં, ક્ષેત્રના ખીજા પદમાં, કાળના ચાયા પદમાં અને ભાવના સમાવેશ બાકીના બધા પદ્દામાં કર્યો છે.

પાંચમા અંગનું નામ 'વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિ' છે અને તેનું વિશેષણુ 'લગવતી' છે. પ્રજ્ઞાપનાને પણ 'લગવતી' એવું વિશેષણુ આપવામાં આવ્યું છે. આવું વિશેષણુ બીજા કાઈ આગમને લગાડવામાં આવ્યું નથી. આ વિશેષણ પ્રજ્ઞાપનાની વિશેષતાના સૂચક છે. લગવતીમાં પ્રજ્ઞાપના સૂત્રના ૧, ૨, ૫, ૧, ૧૧, ૧૫, ૧૭, ૨૪, ૨૫, ૨૬, ૨૭ પદામાંથી વિષયાની પૂર્તિ કરવાની સૂચના છે એટલે કે આ પદાના હવાલા આપવામાં આવ્યા છે. અહીં વિશેષ સમજવાનું એ છે કે પ્રજ્ઞાપના ઉપાંગ હાવા છતાં પણ લગવતી વિ. સૂત્રેષ્તું સૂચન (હવાલા) તેમાં કરવામાં આવેલ નથી. તેનું મૂળકારણુ એ છે કે પ્રજ્ઞાપનામાં જે જે વિષયાની ચર્ચા કરવામાં આવી છે તે તે વિષયાનું તેમાં સાંગાપાંગ વર્ષન છે.

પ્રજ્ઞાપનાના મૂળ પાઠમાં કાઇ પણ જગ્યાએ તેના રચચિતાના નામના નિર્દેશ કરવામાં આવેલ નથી. તેના પ્રારંભમાં મંગલપાઠ પછી છે ગાયાઓ છે. તેની વ્યાખ્યા આચાર્ય હરિભદ્ર અને મલયગિરિ અન્નેએ કરી છે પરંતુ તેઓ તે ગાયાઓને પ્રક્ષિપ્ત માને છે. તે ગાયાઓમાં સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ છે કે આ ગ્રન્થ શ્યામાચાર્ય બનાવ્યા છે. આચાર્ય મલયગિરિએ શ્યામાચાર્ય માટે 'ભગવાન' એવા વિશેષણુના પ્રયોગ કર્યો છે. આર્ય શ્યામ 'વાચક' વંશના હતા. તેઓ પૂર્વ શ્રુતમાં નિષ્ણાત હતા. તેમણે પ્રજ્ઞાપનાની રચનામાં ભારે વિશિષ્ટ કળાના ઉપયોગ કર્યો છે કે જેને લીધે અંગ અને ઉપાંગ-ખન્નેમાં તે તે વિષયોની વિસ્તૃત જાણકારી માટે પ્રજ્ઞાપનાના હવાલો આપી જોવા સૂચન કર્યું છે.

નન્દીસ્ત્રની પટ્ટાવલીમાં સુધર્માથી લઇને અનુક્રમે આચાર્ય પરંપરાના નામા આપ્યા છે. તેમાં ૧૧મું નામ 'વંદિમા હારિયં ચ સામજ'' આમાં આર્ય શ્યામનું નામ આવ્યું છે અને તેમને હારિત ગાંત્રના અતાવ્યા છે. પરંતુ પ્રજ્ઞાપનાની પ્રારંભિક પ્રક્ષિપ્ત ગાંચામાં આર્ય શ્યામને 'વાચક' વંશના અતાવ્યા છે અને તેઓ ૨૩મી પાટે આવ્યાનું પણ જણાવ્યું છે. આચાર્ય મલયગિરિએ પણ તેમને આચાર્ય પરંપરાની ૨૩મી પાટે આવ્યાનું સ્ત્ર્યન કર્યું છે, પરંતુ સુધર્માથી લઇને શ્યામાચાર્ય સુધીના તેમણે નામા આપ્યા નથી. પટ્ટાવલિયાના અધ્યયનથી એમ પરિજ્ઞાત થાય છે. કે કાલકાચાર્ય નામના ત્રણ આચાર્યો થયા છે. એકના સ્વર્ગવાસ વીર નિર્વાણ ૩૭૬ માં થયા હતો. ' બીજા ગર્ફ ભિલ્લને નષ્ટ કરનારા કાલકાચાર્ય થયા. તેમના સમય વીરનિર્વાણ ૪૫૩ છે અને ત્રીજા કાલકાચાર્ય કે જેમણે સંવત્સરી મહાપર્વની પાંચમને બદલે ચાયને દિવસે આરાધના કરી હતી. તેમના સમય વીરનિર્વાણ ૯૯૩ છે.

આ ત્રણ કાલકાચાર્યોમાં પ્રથમ કાલકાચાર્ય જેમને શ્યામાચાર્ય પણ કહે છે, તેમણે (પદુઃવલિયોના અભિમતાનુસાર) પ્રજ્ઞાપનાની રચના કરી, પરંતુ પદુઃવલિયોની પદુપરંપરામાં ૨૩ મું સ્થાન તેમને આપવામાં આવ્યું નથી. અન્તિમ કાલકાચાર્ય પ્રજ્ઞાપનાના કર્ત્તા નથી. કારણ કે નંદીસૂત્ર કે જે વીરનિર્વાણ ૯૯૩ પહેલાં રચિત છે તેમાંની આગમસૂચીમાં પ્રજ્ઞાપનાને સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. તેથી હવે વિચારવાનું એ છે કે પ્રથમ અને ખીજા કાલકાચાર્યમાં પ્રજ્ઞાપનાના રચિતા કે છુ કે જે અન્તે કાલકાચાર્યને એક માનવામાં આવે તે ૧૧ મી પાટ ઉપર જે શ્યામાચાર્યનો ઉલ્લેખ છે તે અને ગર્દભિલ્લ રાજ્યને નષ્ટ કરનાર કાલકાચાર્ય-અન્તે એક સિદ્ધ થાય છે. પદુાવલીમાં-જ્યાં તેમને એ અતાવ્યા છે ત્યાં પણ એકની તિથિ વીર સં. ૩૭૬ વર્ષ છે તે ખીજાની તિથિ ૪૫૩ છે. આમ જોઈએ તે અન્તેમાં ૭૭ વર્ષનું અન્તર છે. તેથી પ્રથમ અથવા ખીજા ગમે તેણે પ્રજ્ઞાપના રચ્યું હાય અથવા અને એક હોય, તો પણ એમ નક્કી થાય છે કે વિક્રમથી પૂર્વ થનારા કાલકાચાર્ય (શ્યામાચાર્ય)ની આ રચના છે.

(ખ) ભગવાન આર્યશ્યામ: પઠતિ. (ટીકા પત્ર ૪૭)

(ઘ) ભગવદાર્યશ્યામ પ્રતિપત્તી. (ટીકા. ૫ત્ર ૩૮૫)

www.jainelibrary.org

૧. ભગવાન આર્યકથામાંડિય ઇત્થમેવ સૂત્રાં રચયતિ. (ટીકા પત્ર ૭૨)

<sup>(</sup>ગ) સર્વે ધામપિ પ્રાવચનિકસૂરીણાં મતાનિ ભગવાન આર્યશામ ઉપદિણ્વાન (ટીકા. પત્ર ૩૮૫)

ર. આદા: પ્રજ્ઞાપનાકૃત ઇન્દ્રસ્ય અગ્રે નિગાદ વિચારવકતા શ્યામાચાર્ય અપરનામા. સ તુ વીરાત્ ૩૭૬ વર્ષે જાત : ৷ — (ખરતરગચ્છીય પટ્ટાવલી) (ખ) ધર્મસાગરીય પટ્ટાવલી અનુસાર. "એક કાલકાચાર્ય જે વીર નિર્વાણ ૩૭૬માં મૃત્યુને પ્રાપ્ત થયા.

## पूर्वय गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

પરંપરાની દિષ્ટિએ નિગોદની વ્યાખ્યા કરનારા કાલક અને શ્યામ આ અન્તે એકજ આચાર્ય છે કારણ કે અન્તે શબ્દ એકાર્યક છે. પરંપરાની દિષ્ટિએ વીરનિર્વાણ ૩૩૫ માં તેઓ યુગપ્રધાન થયા અને ૩૭૬ સુધી તેઓ જીવિત રહ્યા. જો પ્રદ્યાપના તે જ કાલકાચાર્યની રચના હાય તો તો આની રચના વીરનિર્વાણ ૩૩૫ થી ૩૭૬ સુધીની મધ્યમાં થયેલી માનવી પડે. પરંતુ નિર્યુકિતમાં તા આને તેની પહેલાની રચના માની છે. નંદી સૂત્રમાં જે આગમસૂચી આપી છે તેમાં પ્રદ્યાપનાનો ઉલ્લેખ છે. નંદી વિ સં. પર૩ વર્ષ પૂર્વેની રચના છે તેથી આ માન્યતાની સાથે પ્રદ્યાપનાના પૂર્વેકત સમયના વિરાધ આવતા નથી.

પ્રજ્ઞાપનામાં સર્વપ્રથમ મહામંત્ર નમસ્કારથી માંગલાચરણ કરવામાં આવ્યું છે. પરંતુ આ વાત સ્મરણુમાં રહે કે અહીં પ્રથમ અસ્હિતને નહીં પરંતુ સિદ્ધને નમસ્કાર કરવામાં આવેલ છે.

પ્રથમ પઠમાં જૈનદર્શન સમ્મત મૌલિક તત્ત્વોની વ્યવસ્થા લેક – પ્રલેક અતાવીને કરવામાં આવી છે. ત્યાર આક્ર તે જ તત્ત્વોનું વિશદરૂપથી નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે પ્રજ્ઞાપનાને જીવ અને અજીવ આ બે સાગામાં વિભક્ત કરેલ છે. પ્રથમ અજીવ પ્રજ્ઞાપના છે કારણુંકે તેના વિષય ન્યૂન છે. ત્યાર પછી શેષ્ડા અપવાદ સિવાય જીવના સંબંધમાં વિવિધરૂપથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

અજીવના રૂપી અને અરૂપી એમ બે લેક છે. રૂપીમાં પુદ્દગલ દ્રવ્ય અને અરૂપીમાં ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને અદ્ધાસમય (કાળ) આદિ તત્ત્વો છે. અરૂપી અજીવના આ લેકોના વિશ્લેષણુમાં દ્રવ્ય, તત્ત્વ અથવા પદાર્થ જેવા સામાન્ય નામના ઉપયોગ થયા નથી તેથી આ વાત આગમની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરે છે. જે રૂપી પઢાર્થ છે તે વર્ષ્યુ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ અને સંસ્થાનવાળા હાય છે. આ પ્રમાણે વર્ષુના ૧૦૦, ગંધના ૪૬, રસના ૧૦૦, સ્પર્શના ૧૮૪ અને સંસ્થાનના ૧૦૦ લેક છે. અધાં મળી રૂપી અજીવ પુદ્દગલના ૫૩૦ લેક થાય છે.

જીવના સંસારી અને સિદ્ધ એમ બે મુખ્ય લેંદ છે. સિદ્ધાના ૧૫ લેંદ બતાવ્યાં છે, તે લેંદ સમય, લિંગ, વેશ અને પરિસ્થિતિ અનુસાર કરવામાં આવ્યા છે. ત્યાર બાદ સંસારી જીવાના લેંદ-પ્રલેદ બતાવ્યાં છે. તે લેંદો પાડવામાં મુખ્ય આધાર ઇન્દ્રિયોના છે. તેમના લેંદ-પ્રલેદોમાં જીવાની સૂક્ષ્મતા અને રયૂલતા, પર્યાપ્તિ અને અપર્યાપ્તિ કારણભૂત છે. જન્મના પ્રકારોને આશ્રીને પણ લેંદ થાય છે. એકેન્દ્રિયથી અઉરિન્દ્રિય સુધી સમ્ચિઈમ તિર્યાય પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્યમાં ગર્ભજ અને સંમ્ચિઈમ તથા નારક અને દેવામાં ઉપપાત જન્મ છે. નારક અને સંમ્ચિઈમ નિયમથી નપુંસકજ હાય છે. ગર્ભજમાં ત્રણે લિંગ હાય છે. દેવામાં પુરુષ અને સ્ત્રી એમ બે જ લિંગ હાય છે. આ પ્રમાણે લિંગના લેંદથી જીવાના તેવા પ્રકારના લેંદો કરવામાં આવ્યા છે. પંચેન્દ્રિય જીવાના જે લેંદો પાડયા છે તેના મૂળ આધારમાં ચાર ગતિ છે. સાથાસાથ ગર્ભજ અને સંમ્ચિઈમ એ પણુ લેંદના કારણ છે. મનુષ્યના લેંદોમાં દેશલેદ, સંસ્કારલેદ, વ્યવસ્થાલેદ, જ્ઞાનાદિ શક્તિલેદ વિ. છે. નારકી અને દેવાના લેંદ સ્થાનલેદને લીધે છે.

સિધ્ધે માં અસંસારસમાપનન, અનંતરસિદ્ધ ત્યાર પછી સિદ્ધોના ૧૫ લેક, પરંપરાસિધ્ધના અપ્રથમસમયસિધ્ધ વિ ૫ લેક છે. સંસારસમાપનના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા એમ છે લેક પાડયા છે. ત્યાર પછી પૃથ્વીકાય આદિ ૫ સ્થાવર ૩ વિકલેન્દ્રિય અને પછી નારકી, તિર્ધ ચ, મનુષ્ય અને દેવાના લેકોનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

પ્રથમ પદમાં જીવાના સિદ્ધ અને સંસારીના રૂપમાં વિવિધ ભેદાની સૂચી આપવામાં આવી છે ત્યારે આ બીજા પદમાં તે જીવાના નિવાસસ્થાનના સંખંધમાં ચિંતન કરવામાં આવ્યું છે. નિવાસસ્થાન છે પ્રકારના ખતાવ્યા છે— (૧) જીવ જ્યાં જન્મ લઇને મરણપર્યન્ત રહે છે તે 'સ્વસ્થાન' નિવાસસ્થાન છે અને (૨) પ્રાસંગિક નિવાસસ્થાન ઉપપાત અને સમુદ્ધાતના રૂપમાં છે પ્રકારનું છે. જીવ જ્યાંથી આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને અન્ય સ્થાને જન્મ લેવા માટે જાય છે તે સમયે માર્ગમાં જે જે પ્રદેશાની યાત્રા કરે છે તે સ્થાન ઉપપાત કહેવાય છે. પ્રાસંગિક હાવા છતાં પણ અનિવાર્ય છે. તેથી ઉપપાતને પ્રાસંગિક નિવાસસ્થાન કહ્યું છે. ત્રીજું સમુદ્ધાત સ્થાન છે. આમાં જીવના પ્રદેશોના વિસ્તાર થાય છે. સમુદ્ધાતના સંબંધમાં પ્રસ્તુત આગમના ૩૬ માં પદમાં વિસ્તારથી ચર્ચા કરી છે. તેથી સમુદ્ધાતની અપેક્ષાએ પણ નિવાસસ્થાનના વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રથમ પદમાં જીવાના લેદાનું વર્ણન કરતી વખતે એકેન્દ્રિયના સામાન્ય લેદાનું જેવું વર્ણન કરેલ છે તેવું આ સ્થળે કરવામાં આવ્યું નથી પરંતુ પંચેન્દ્રિયની જેમ સામાન્ય લેકેાનું વર્ણન કરેલ છે. છવાના મુખ્ય–મુખ્ય રૂપથી ભેક-પ્રભેદોના સ્થાનાનું નિરૂપણ છે. અહીં પ્રશ્ન એ થાય છે કે જીવાના નિવાસસ્થાનના વિચાર આવશ્યક શા માટે માનવામાં આવ્યા ? તેનુ સ્પષ્ટીકરણ કરતાં કહ્યું છે કે જૈનકર્શનમાં આત્માને શરીર પ્રમાણ માનેલ છે, પરંતુ વ્યાપક નહીં. તેથી સંસારમાં તેની અનેક ગતિ થાય છે અને તે ગતિમાં નિયત સ્થાનમાં જ શરીર ધારણ કરે છે. તેથી કરોા જીવ કર્યા ઉત્પન્ન થયા છે તે જાણવા માટે સ્થાનનું વિવેચન આવશ્યક છે. તેની સાથેલ્સાથ આ વિવેચનથી જૈનધર્મના 'આત્મપરિણામ પ્રમાણે ઉત્પત્તિ' ના સંબંધમાં જે માન્યતા છે તે પુષ્ટ થાય છે, અન્યદર્શનામાં આત્માને સર્વવ્યાપક માનેલ છે તેથી તેઓ જીવાના નિવાસસ્થાનના વિચાર માત્ર શરીરની દબ્ટિથી જ કરે છે. જીવ તા તેમની દબ્ટિએ હંમેશા સર્વત્ર લાકમાં વ્યાપ્ત છે તેથી તેમણે જીવના સ્થાનના વિચાર કર્યો નથી. અહીં જીવાના લેક-પ્રલેક સંબંધી જે સ્થાનાના વિચાર કર્યો છે તે ઉપરાકત ત્રણ પ્રકારના સ્થાન સંબંધી છે, પરંતુ સિદ્ધના સંબંધમાં તા કેવળ સ્વસ્થાનના જ વિચાર છે. કારણ કે સિદ્ધામાં 'ઉપપાત' નથી. સિદ્ધોમાં ઉપપાત એટલા માટે નથી કે અન્ય સંસારી જીવની જેમ તેમને નામ-ગાત્ર કર્મના ઉદ્ધય હાતા નથી તેથી તેઓ નામ ધારણ કરી નવા જન્મ લેવા માટે ગતિ કરતા નથી. તેઓ તા પાતાના જ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે અને તેને જ 'સિહિ' કહે છે. સંસારી છવ અન્ય સ્થાન પર જન્મ ક્ષેતી વખતે જે ગતિ કરે છે તે ગતિ આકાશપ્રદેશાને સ્પર્શ કરીને થાય છે. તેથી તે આકાશપ્રદેશ તેમના સ્થાન છે. પરંતુ મુકત જીવેામાં આ લેાકમાંથી સિદ્ધશિલા સુધી જે ગતિ થાય છે તે આકાશપ્રદેશાને સ્પર્શ કરીને થતી નથી તેથી તે ગતિને 'અસ્પૃશફ ગતિ' કહેલ છે. '

સમુદ્ધાત સ્થાન પણ સિદ્ધજીવામાં નથી કારણકે સમુદ્ધાત સકર્મ (કર્મવાળાં) જીવામાંજ થાય છે. કર્મરહિત જીવામાં નહિ.

સામાન્યરૂપથી એમ કહી શકાય કે એકેન્દ્રિય જીવાે સમગ્ર લાેકમાં વ્યાપ્ત અને ઉપલબ્ધ હાેય છે. આતું રહસ્ય એ છે કે 'ત્રણે નિવાસસ્થાન'ની અપેક્ષાએ સંપૂર્ણ એકેન્દ્રિય જાતિ લેવામાં આવે છે. બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચલિરિન્દ્રિય અને પંચેદ્રિય જીવાના નિવાસ સમગ્ર લાેકમાં નથી પરંતુ લાેકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં છે. અને સિહ્ધો લાેકાંગ્રે છે, તેને પણ લાેકના અસંખ્યાતમા ભાગ કહ્યો છે. મનુષ્યમાં કેવળીસમુદ્ધાતની દબ્ટિએ નિવાસસ્થાન સમગ્રલાેકમાં અતાવ્યું છે.

અહીં પ્રશ્ન એ થાય છે કે અજવના સ્થાનના સંબંધમાં વિચાર શા માટે કરવામાં આવ્યા નથી? આતું સમાધાન એમ કરી શકાય કે જવાના લેદ – પ્રલેદામાં અમુક નિશ્ચિત સ્થાનની જેવી ક€પના કરી શકાય છે તેવી પુદ્ગલના સંબંધમાં કરી શકાતી નથી. પરમાણુ તથા સ્કંધ સમગ્ર લેલ્લાકાશમાં છે પરંતુ તેમના સ્થાન નિશ્ચિત નથી. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય આ બન્ને સમગ્ર લેલ્કવ્યાપી છે અને આકાશ લેલ્લાલેલ્યાપી છે તેથી તેમની ચર્ચા અહીં કરવામાં આવી નથી.

ત્રીજ પદમાં જીવ અને અજીવ તત્ત્વાના સંખ્યાની દિષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. લ. મહાવીરના સમયે અને ત્યાર પછી પણ તત્ત્વાના સંખ્યાવિચાર મહત્ત્વપૂર્ણ રહ્યા છે. એક બાજુ ઉપનિષદોના મતે સંપૂર્ણ વિશ્વ એકજ તત્ત્વ (પ્રદ્માતત્ત્વ) ના વિસ્તાર અને પરિણામ છે જયારે બીજી બાજુ સાંખ્યના મતે જીવ અનેક છે પરંતુ અજીવ એક છે. બૌદ્ધની માન્યતા અનેક ચિત્ત અને અનેક રૂપની છે. આ દિષ્ટિએ જૈનમતનું સ્પષ્ટીકરણ આવશ્યક હતું તેથી તે અહીં કરવામાં આવ્યું છે. અન્યદર્શનામાં કેવળ સંખ્યાનું નિરૂપણ છે જયારે પ્રસ્તુત પદમાં સંખ્યાના વિચાર અનેક દિષ્ટિએ કરવામાં આવ્યો છે. મુખ્યતાએ તારતમ્યનું નિરૂપણ અર્થાત્ કેણ કેાનાથી એક્ષ્કું કે વધુ છે તેની વિચારણ આ પદમાં કરવામાં આવી છે.

૧. (ક) ભગવતી સાર પૃ. ૩૧૩.

<sup>(</sup>ખ) ઉપાધ્યાય યશોવિજયજીએ અસ્પૃશદ્ ગતિનામ પ્રકરણની સ્વના કરી છે.

## પૂજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રથમ દિશાની અપેક્ષાએ- કઇ દિશામાં જીવા વધુ અને કઈ દિશામાં એાછા-આ પ્રમાણે જીવાના લેદ-પ્રલેદાની ન્યૂનાધિકતાનું પણ એ અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. એજ પ્રમાણે ગતિ, ઇન્દ્રિય, કાય, યાગ વિ ની અપેક્ષાએ જીવાના જે જે લેદા કાય છે તેમાં સખ્યાના વિચાર કરીને અન્તે સમગ્ર જીવાના જે વિવિધ પ્રકારા થાય છે તે સમગ્ર જીવાની ન્યૂનાધિક સખ્યાના નિર્દેશ કરવામાં આવ્યા છે.

આમાં કેવળ જીવાની જ નહિ પરંતુ ધર્માસ્તિકાય વિ. છ દ્રવ્યોતું પણ પશ્સ્પર સંખ્યાના તારતમ્યનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. તે તારતમ્ય દ્રવ્યદ્ધિ અને પ્રદેશદૃષ્ટિએ અતાવેલ છે. શરૂઆતમાં દિશાને મુખ્ય રાખીને સંખ્યાના વિચાર કર્યો છે. અને પછી ઉર્ધ્વ, અધા અને તિર્થક લેકની દૃષ્ટિએ સમગ્ર જીવાના ભેદોના સંખ્યાગત વિચાર કર્યો છે.

જીવાની જેમ પુદ્દગલાની સંખ્યા અલ્પબહુત્વ પણ તે તે દિશાઓ અને તે તે લાેકાની અપેક્ષાએ અતાવેલ છે. ત્યાર પછી દ્રવ્ય, પ્રદેશ અને દ્રવ્યપ્રદેશ ઉભય દિષ્ટિએ પણ પરમાણુ અને સંખ્યાના વિચાર છે. ત્યાર પછી પુદ્દગલાની અવગાહના, કાળસ્થિતિ અને તેમની પર્યાયાની દિષ્ટિએ પણ સખ્યાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

આ પદમાં જીવાના અનેક પ્રકારે વર્ગી કરણ કરીને અલ્પબહુત્વના વિચાર કર્યો છે. આ સંખ્યાની સૂચી ઉપરથી એમ ક્લિત થાય છે કે તે કાળે પછુ આચાર્યોએ જીવાની સંખ્યાનું તારતમ્ય (અલ્પબહુત્વ) ખતાવવાના આ પ્રમાણે જે પ્રયત્ન કર્યો છે તે પ્રશસ્ત છે. તેમાં ખતાવ્યું છે કે પુરુષની સંખ્યા કરતાં સ્ત્રીઓની સંખ્યા—ભલે પછી મનુષ્ય હાય, દેવ હાય કે તિર્યાય હાય—વધુ માનવામાં આવી છે. અધાલાકમાં પ્રથમ નરકથી સાતમી નરકમાં અનુક્રમે નારકીઓની સંખ્યાના કેમ ઘટતા ગયા છે અર્થાત્ સૌથી નીચે સાતમી નરકમાં સહુથી એાછા નારકી જીવા છે. તેથી વિપરીત કમ ઉર્ધ્વલાક (દેવલાક)ના દેવામાં હાય છે. તેમાં સૌથી નીચેના દેવલાકમાં સૌથી વધુ જીવા (દેવા) છે એટલે કે સૌધર્મમાં સૌથી વધુ અને અનુત્તર વિમાનામાં સૌથી એાછા દેવા છે. પરંતુ મનુષ્યલાક (તિર્યાફલાક)ની નીચે ભવનવાસી દેવા છે. તેમની સંખ્યા સૌધર્મથી વધારે છે અને તેમની ઉપર હાવા છતાં પણ વ્યન્તર દેવાની સંખ્યા તેથી વધુ અને તેથી પણ વધુ જયાતિષ દેવા છે કે જે વ્યન્તરથી પણ ઉપર છે.

સૌથી ઓછી સંખ્યા મનુષ્યાની છે તેથી જ આ લવ દુર્લલ માનવામાં આવ્યા હાય તા તે સ્વાલાવિક છે. ઇન્દ્રિયા જેટલી ઓછી તેમાં છવાની સંખ્યા વધારે તેમ સમજવું. અથવા એમ પણ કહી શકાય કે વિકસિત જવાની અપેક્ષાએ અવિકસિત જવાની સંખ્યા વધારે છે. અનાદિકાળથી આજ સુધી જેમણે પૂર્ણતા—પૂર્ણ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરી લીધું છે – એવા સિદ્ધ જવાની સંખ્યા પણ એકેન્દ્રિય જવાની અપેક્ષાએ ઓછી જ છે. સંસારી જવાની સંખ્યા સિદ્ધાથી સદા વધુ જ રહે છે અને વધુ રહેવાની, તેથી આ લાક સંસારી જવાથી કદી પણ શૂન્ય (ખાલી) નહિ થાય કારણ કે પ્રસ્તુત પદમાં જે સંખ્યાએા આપી છે તેમાં કદી પણ પરિવર્તન થશે નહિ. આ ધુવ સંખ્યાએા છે.

સાતમી નરકમાં બીજી નરકાની અપેક્ષાએ સૌથી એાછા નારકી જીવા છે ત્યારે સૌથી ઉપરના દેવલાક-અનુત્તર એવા સર્વાર્થસિદ્ધ દેવલાકમાં બીજા દેવલાકાની અપેક્ષાએ એાછા જીવા (દેવા) છે. આથી એમ પ્રતીત થાય છે કે જેમ અત્યન્ત પુષ્ટ્યશાળી થવું દુષ્કર છે તેમ અત્યન્ત પાપી થવું પણ મુશ્કેલ છે. જીવાના જે કમિક વિકાસ માનવામાં આવ્યા છે તે અનુસાર તા નિકૃષ્ટ (હલકામાં હલકી) કાંટિના જીવા તા એકેન્દ્રિય છે. એકેન્દ્રિયમાંથી જ આગળ વધીને જીવા અનુક્રમે વિકાસને પ્રાપ્ત થાય છે.

એકેન્દ્રિય છવા અને સિદ્ધોની સંખ્યા 'અનંત 'ની ગણતરીમાં આવે છે. અભવ્ય છવા પણ અનંત છે અને સિદ્ધોની અપેક્ષએ સમગ્રરૂપથી સંસારી છવાની સંખ્યા વધારે છે. આ તથ્ય ખિલકુલ સંગત છે. કારણ કે લિવિવ્યમાં – અનાગત કાળમાં સંસારીમાંથી જ સિદ્ધો થવાના છે તેથી જો તેમાંથી છવા એાછા થાય તે સંસાર ખાલી થઇ જાય એમ માનવું પડે.

એકેન્દ્રિયથી પાંચેન્દ્રિય સુધી ક્રમે ક્રમે જીવાની સંખ્યા ઘટતી જાય છે. આવા ક્રમ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં તેર અરાબર જળવાઇ રહે છે પરન્તુ પર્યાપ્ત અવસ્થામાં વ્યુત્ક્રમ (આડેરઅવળા ક્રમ) દેખાય છે. આમ શા માટે થયું તે વિદ્રદ્દજના-વિજ્ઞા માટે વિચારણીય અને સંશોધનના વિષય છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ચાયા પદમાં અનેક પ્રકારના જવાની સ્થિતિ અર્થાત્ આયુષ્યના વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. જવાની તે-તે નારકાદિ રૂપે સ્થિતિ- (અવસ્થાન) કેટલા સમય સુધીની હાય છે તેની વિચારણા આમાં હાવાથી આ પદનું નામ 'સ્થિતિ' પદ આપવામાં આવ્યું છે. આમાં જવાની જે વિવિધ પર્યાયા–અવસ્થાઓ થાય છે તેમના આયુષ્યના અર્થાત્ સ્થિતિનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

જીવદ્રવ્ય તે નિત્ય છે પરંતુ તે જે અનેક પ્રકારના રૂપાે જુદાં જુદાં જન્મા ધારણ કરે છે તે અનિત્ય છે. તેથી આ પર્યાયા કયારે ને કયારે નષ્ટ તા થાય જ છે. તે માટે તેમની સ્થિતિના વિચાર કરવા અવશ્યક છે અને તે પ્રસ્તુત પદમાં કરવામાં આવ્યા છે. જઘન્ય આયુષ્ય કેટલું અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય કેટલું — આ પ્રમાણે એ પ્રકારે તેના વિચાર કેવળ સંસારી જીવા અને તેમના ભેઢાને લઈ કરવામાં આવ્યા છે. કારણ કે સિદ્ધ તો 'સાદિયા અપજજવસિયા' —સાદિ અનંત હાવાથી તેમના આયુષ્યના વિચાર અમંગત હાવાથી કર્યો નથી. તેમજ અજીવ દ્રવ્યાની પર્યાયાની સ્થિતિના વિચાર પણ આમાં નથી. કારણ કે તેમની પર્યાયા જીવના આયુષ્યની જેમ મર્યાદિત સમયમાં શખી કે આંધી શકાતી નથી. તેથી તેને અહીં છોડી દેવામાં આવ્યું હાય તે સ્વાભાવિક છે.

પ્રસ્તુત પદ્દમાં પ્રથમ જીવાના સામાન્ય ભેદાને લઇ તેમના આયુષ્યના નિર્દેશ કર્યો છે. ત્યાર પછી તેમના અપર્યાપ્તા અને પર્યાપ્તા ભેદાના નિર્દેશ છે. જેમ કે પ્રથમ સામાન્ય નારકીના આયુષ્યનું ત્યાર પછી નારકીના અપર્યાપ્તા અને પછી પર્યાપ્તાના આયુષ્યનું વર્ણન છે. આજ ક્રમથી પ્રત્યેક નારકીથી લઇને સર્વપ્રકારના જીવાના આયુષ્યના વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

સ્થિતિની જે સૂચી છે તે ઉપરથી જણાય છે કે પુરુષ કરતાં સ્ત્રીનું આયુષ્ય એહું હોય છે. નારકી અને દેવાનું આયુષ્ય મનુષ્ય અને તિર્ધાં ચ કરતાં વધારે છે. એકેન્દ્રિયમાં અગ્નિકાયનું આયુષ્ય સહુથી એહું માનવામાં આવ્યું છે. આ વાત પ્રત્યક્ષ અગ્નિકાયના એહિવાવાથી અનુસવમાં આવે છે. એકેન્દ્રિયમાં પૃથ્વીકાયનું આયુષ્ય સાથી વધારે છે. એ ઇન્દ્રિય કરતાં તેઇન્દ્રિયનું આયુષ્ય એહું માનવાનું શું કારણ છે? તે વિચારણીય છે. વળી ચઉરિન્દ્રિયનું આયુષ્ય તેઇન્દ્રિય કરતાં વધુ છે પરંતુ બેઇન્દ્રિયથી એહું છે. આ પણ એક રહસ્ય છે અને તે સંશોધનના વિષય છે.

પ્રસ્તુત પઠમાં અજીવની સ્થિતિને વિચાર નથી. તેનું કારણ એવું પ્રતીત થાય છે કે ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ તે৷ નિત્ય છે અને પુદ્દગલાેની સ્થિતિ પણ એક સમયથી લઇને અસંખ્યાત સમયની છે જેનું વર્ણન પાંચમા પઠમાં આપવામાં આવ્યું છે. તેથી અલગ અહીં તેનાે નિર્દેશ કર્યો નથી. વળી પ્રસ્તુત પઠમાં તાે આયુકર્મકૃત સ્થિતિનાે વિચાર છે અને તે અજીવમાં અપ્રસ્તુત છે.'

પાંચમા પદનું નામ 'વિશેષપદ' છે. વિશેષ શખ્દના એ અર્થ થાય છે (૧) પ્રકાર અને (૨) પર્યાય. પ્રથમ પદમાં છવ અને અજવ આ એ દ્રવ્યોના પ્રકાર-લેદ-પ્રલેદનું વર્ણન કર્યું છે તો આમાં આ દ્રવ્યોની અનંત પર્યાયોનું વર્ણન છે. આમાં આ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે કે પ્રત્યેક દ્રવ્યની અનંત પર્યાયો છે તે સમગ્ર દ્રવ્યોની પણ અનંત જ થશે. વળી દ્રવ્યની પર્યાયો (પરિણમન) હોય છે તેથી તે દ્રવ્ય ક્ર્ટસ્થ-નિત્ય ન હોઇ શકે પરંતુ તેને પરિણામી નિત્ય માનવું પડશે. આ સ્પષ્ટીકરણથી એમ પણ ફલિત થાય છે કે વસ્તુનું સ્વરૂપ દ્રવ્ય અને પર્યાયરૂપ છે. આ પદનું 'વિસસ' એવું નામ આપ્યું છે પરંતુ આ શખ્દનો ઉપયોગ સ્વૃત્રમાં કરવામાં આવ્યો નથી. જયારે સમગ્ર પદમાં 'પર્યાય' શખ્દ જ પ્રયુક્ત થયા છે.

જૈનશાસ્ત્રામાં આ પર્યાય શખ્દનું વિશેષ મહત્ત્વ છે. તેથી પર્યાય અથવા વિશેષમાં કાઇ અન્તર કે લેદ નથી. અહીં પર્યાય શખ્દ પ્રકાર (લેદ) અર્થમાં અને અવસ્થા અથવા પરિદ્યામ એમ બે અર્થમાં પ્રયુક્ત થયા છે. જૈનાગમામાં પર્યાય શખ્દ પ્રચલિત હતો પરંતુ વૈશેષિક દર્શનમાં 'વિશેષ' શખ્દના પ્રયોગ હાવાથી તે શખ્દના પ્રયોગ પર્યાય અર્થમાં અને વસ્તુના–દ્રવ્યના લેદ અર્થમાં પણ થઇ શકે છે. તે અતાવવા માટે આચાર્ય આ પ્રકરણનું 'વિસેસ' એવું નામ આપ્યું હોય એવું જ્ઞાત થાય છે.

આગમસાર દેહિન

૧. પન્નવણા સૂત્ર - પ્રસ્તાવના.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રસ્તુત પદમાં જીવ અને અજીવ દ્રવ્યાના લેઠ અને પર્યાયાનું નિરૂપણ છે. લેદોનું નિરૂપણ તાે પ્રથમ પદમાં હતું જ પરંતુ પ્રત્યેક લેઠની અનંત પર્યાયા હાય છે તે અતાવવી એજ આ પાંચમા પદની વિશેષતા છે. આમાં ૨૪ દંડક અને ૨૫મા સિહની સંખ્યા અને પર્યાયાના વિચાર કરવામાં આવ્યા છે.

છવદ્રવ્યના નારકાદિ ભેદાની પર્યાયાના વિચાર અનેક પ્રકારે-અનેક દિષ્ટિયાથી કરવામાં આવેલ છે. આમાં જૈનસમ્મત અનેકાન્ત દિષ્ટિના પ્રયાગ થયેલા જૈવામાં આવે છે. જીવના નારકી આદિ ભેદાની જે જે પર્યાયાનું નિરૂપણ છે તેમાં દ્રવ્યાર્થતા, પ્રદેશાર્થતા, અવગાહનાર્થતા, સ્થિતિ, કૃષ્ણદિ વર્ણ, ગંધ રસ, સ્પર્શ, જ્ઞાન અને દર્શન આ દશ પ્રકારની દિષ્ટિઓથી વિચારણા કરવામાં આવી છે. વિચારણાના ક્રમ આ પ્રમાણે છે-

પ્રશ્ન છે- નારકી જીવાને કેટલી પર્યાયા હાય છે ?

ઉત્તરમાં કહ્યું – કે – નારકી જીવાની અનંત પર્યાયા હાય છે. આમાં સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંતના લેક જુદી જુદી દૃષ્ટિઓની અપેક્ષાએ અતાવ્યા છે. દ્રવ્ય દૃષ્ટિએ નારકીઓ સંખ્યાતા છે, પ્રદેશ દૃષ્ટિએ અસંખ્યાત પ્રદેશ (જીવના) હાવાથી અસંખ્યાતા છે, અને વર્ષો, ગાંધાદિ તથા જ્ઞાન, દર્શન આદિ દૃષ્ટિથી તેમની પર્યાયા અનંત છે. આ પ્રમાણે બધા દંડકા અને સિદ્ધોની પર્યાયાનું સ્પષ્ટ નિરૂપણ આ પદમાં કરવામાં આવ્યું છે.

આચાર્ય મલયગિરિએ પ્રસ્તુત દશ દષ્ટિએાના સમાવેશ દ્રબ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ−આ ચાર દષ્ટિયામાં કર્યો છે. દ્રબ્યાર્થતા અને પ્રદેશાર્થતાના દ્રબ્યમાં, અવગાહનાના ક્ષેત્રમાં, સ્થિતિના કાળમાં અને વર્ણાદ તથા જ્ઞાનાદિના ભાવમાં સમાવેશ કરી દીધા છે.

દ્રવ્યદ્રષ્ટિએ વનસ્પતિ સિવાય શેષ ૨૩ કંડકના જીવેા અસંખ્ય છે અને વનસ્પતિના અનંત છે. પર્યાયની દૃષ્ટિએ ખધા ચાવીસે કંડકના જીવેા અનંત છે. સિદ્ધ દ્રવ્યની દૃષ્ટિએ અનંત છે.

પ્રથમ પદમાં અજીવના જે લેદા કર્યા છે તે પ્રસ્તુત પદમાં પણ આપ્યા છે. તેમાં ફેર એટલા છે કે ત્યાં 'પ્રજ્ઞાપના'ના નામથી છે જ્યારે અહીં પર્યાયના નામથી છે. પુદ્દગલના અહીં પરમાણુ અને સ્કંધ એમ બે લેદ કર્યા છે. સ્કંધદેશ અને સ્કંધપ્રદેશ બન્નેના સ્કંધની અંતર્ગત સમાવેશ કરી લેવામાં આવેલ છે. રૂપી અજીવની પર્યાયા અનંત છે. તેમનું વિવેચન દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવની દ્વિશ્રી કરવામાં આવેલ છે પરમાણુ, દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ યાવત્ દ્વાપ્રદેશી સ્કંધ તેમજ સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંતપ્રદેશી સ્કંધની પર્યાયા અનંત છે. સ્થિતિની અપેક્ષાએ પરમાણુ અને સ્કંધ બન્ને એક સમયથી માંડી બે સમય સ્થિતિવાળાં યાવત્ અસંખ્યાત કાળની સ્થિતિવાળાં હાય છે. સ્વતંત્ર પરમાણુ અનંતકાળની સ્થિતિવાળાં હાય છે. સ્વતંત્ર પરમાણુ અનંતકાળની સ્થિતિવાળાં હાય છે. એક પરમાણુ અન્યપરમાણુની સ્થિતિની અપેક્ષાએ હીન, તુલ્ય અને અધિક હાઇ શકે છે. અવગાહનાની દૃષ્ટિએ બે પ્રદેશીથી માંડીને યાવત્ અનંત પ્રદેશી (પરમાણુઓના) સ્કંધ, આકાશના એક પ્રદેશથી લઈને અસંખ્યાત પ્રદેશ સુધીના ક્ષેત્રને રાકી શકે છે, પરંતુ અનંતપ્રદેશના ક્ષેત્રને રાકીના નથી. કારણકે પુદ્દગલ દ્રવ્ય કે અન્ય કાઈ દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ હોતું નથી.

પરમાણુવાદી ન્યાયવૈશેષિક પરમાણુને નિત્ય માને છે. પરન્તુ તેમના પરિણમન–પર્યાયને માનતા નથી જ્યારે જૈના પરમાણુને પણ પરિણામી નિત્ય માને છે. પરમાણુ સ્વતંત્ર હેાવા છતાં પણ તેની પર્યાયા-(પરિણામા) થાય છે તેમ પ્રસ્તુત પદથી સ્પષ્ટ થાય છે. પરમાણુ સ્કન્ધરૂપે અને સ્કન્ધ પરમાણુરૂપે પરિણામે છે એવી પ્રક્રિયા જૈનાભિમત છે.

છઠું વ્યુત્કાન્તિ પદ છે. આમાં જીવાની ગતિ અને આગતિ પર વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. ચારે ગતિયામાં જઘન્ય ૧ સમય અને ઉત્કૃષ્ટ ૧૨ મુહૂર્ત ઉપપાત વિરહેકાળ અને ઉદ્વર્તના વિરહેકાળ છે. તે ગતિયાના પ્રભેદા પર ચિન્તન કરતાં જણાય છે કે ઉપપાત વિરહેકાળ અને ઉદ્વર્તના વિરહેકાળ પ્રથમ નરકમાં જઘન્ય ૧ સમય અને ઉત્કૃષ્ટ ૨૪ મુહૂર્તના છે. સિદ્ધમાં ઉપપાત છે, ઉદ્વર્તના નથી. આચાર્ય મલયગિરિએ લખ્યું છે કે આગળના અન્ય સ્ત્રોમાં એક પણ નરકના ઉપપાત વિરહેકાળ ૧૨ મુહૂર્ત નથી પણ ૨૪ મુહૂર્ત અને તેથી વધારે છે, તા પછી આ

## प्रथ ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

૧૨ મુહૂર્તાના વિરહકાળ કેવી રીતે થટી શકે ? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તેમણે સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે કે સાતે નરકના એક સાથે સમુચ્ચય વિચાર કરતાં ૧૨ મુહૂર્ત પછી કાૈેઇ ને કાૈઇ જીવ નરકમાં ઉત્પન્ન થાય જ છે. આજ પ્રમાણે અન્ય ગતિયામાં પણ સમજવું.૧

પાંચ સ્થાવરામાં નિરન્તર ઉપપાત અને ઉદ્દવર્તના છે. આમાં આંતરાના કાઇ વિકલ્પ નથી. ત્યાર પછી નરકથી માંડીને સિદ્ધ સુધી એક સમયમાં કેટલા જીવાના ઉપપાત અને ઉદ્દવર્તના થાય છે તે વિષે વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. તેની સાથાયાથ નરક આદિના લેદ-પ્રલેદામાં જીવ કયા કયા લવમાંથી આવીને ઉત્પન્ન થાય છે અને મરીને કયાં કયાં જાય છે, તેમજ પરભવતું આયુષ્ય જીવ કયારે બાંધે છે તેની ચર્ચા છે. જીવે જેવા પ્રકારનું આયુષ્ય બાંધ્યું હાય તેવા પ્રકારના જ નવા લવ ધારણ કરે છે.

આયુષ્યના સાપક્રમ અને નિરૂપક્રમ એમ છે લેઠ છે. દેવા અને નારકીઓને તા નિરૂપક્રમ આયુષ્ય જ હાય છે કારણ કે તેમનું આકસ્મિક મૃત્યુ થતું નથી અને આયુષ્યના દ માસ બાકી રહે ત્યારે જ તેઓ નવા આગામી ભવનું આયુષ્ય બાંધે છે. એકેન્દ્રિયથી લઇને ચતુરિન્દ્રિય સુધીના જીવામાં બને પ્રકારના આયુ હાય છે. નિરૂપક્રમ હાય તા આયુષ્યના બાંધે છે અને સાપક્રમ હાય તા ત્રીજ ભાગના પણ ત્રીજે ભાગ કરતાં કરતાં બાકી રહે તેમાં પરલવનું આયુષ્ય બાંધે છે પંચેન્દ્રિય તિર્પ ચ અને મનુષ્યમાં અલંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યનાળા જીવા હાય તે નિયમથી આયુષ્યના દ માસ શેષ રહેતાં અને સંખ્યાતવર્ષની આયુષ્યવાળા જે નિરૂપક્રમ આયુવાળા હાય તા આયુષ્યના ત્રીજે સાપક્રમ આયુવાળા હાય તા ઓફેન્દ્રિય સમાન જાણવું. ત્યારળાદ આયુષ્ય અંધના દ પ્રકાર અતાવ્યા છે. (૧) જાતિનામ નિદ્ધત આયુષ્ય નિરૂપણ છે આ બધામાં આયુષ્ય કર્મનું પ્રાધાન્ય છે અને તેના ઉદય થાય છે.

સાતમા પદમાં સિધ્ધ સિવાય જેટલા પણ સંસારી જીવા છે તેમના ધાસાચ્છવાસના કાળની ચર્ચા છે. આચાર્ય મલયગિરિએ લખ્યું છે કે જેટલું દુ:ખ વધુ તેટલા ધાસાચ્છનાસનું પ્રમાણ વધારે. અત્યન્ત દુ:ખી જીવને તેા નિરન્તર ધાસાચ્છવાસની પ્રક્રિયા ચાલુ જ રહે છે. જેમ જેમ સુખ વધતું જાય છે તેમ તેમ ધાસાચ્છવાસના સમય લાંબા વધતા જાય છે એટલે કે લાંબા સમય બાદ ધાસાચ્છવાસ લેવા મૂકવાની ક્રિયા થાય છે. આ તા અનુસવની વાત છે. ધાસાચ્છવાસની ક્રિયા પણ દુ:ખ છે દેવામાં જેમની જેટલી આયુષ્ય સ્થિતિ હાય છે તેટલા પખવાડિયા પછી તેમની ધાસે ચ્છવાસની ક્રિયા થાય છે. આ પ્રમાણે વિસ્તારથી નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે. જ

આઠમા 'સંજ્ઞા' પઠમાં જીવાની સંજ્ઞા વિષે ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે. સંજ્ઞા દશ પ્રકારની છે-આહાર, ભય, મૈયુન, પરિચહ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, લાક અને એાઘ. આ દશે સંજ્ઞાઓ ચાવીસે દંડકામાં ઘટાવીને વિચાર કર્યો છે અને સંજ્ઞાસ પન્ન જીવાના અલ્પળહુત્વના પણ વિચાર કર્યો છે. નાશ્કીમાં ભયસંજ્ઞા, તિર્ધ ચમાં આહારસંજ્ઞા, મનુષ્યમાં મૈયુનસંજ્ઞા અને દેવામાં પરિચહ સંજ્ઞાની બહુલતા અને મુખ્યતા હાય છે.

નવમા પદનું નામ 'યોનિપદ' છે. એક લવમાંથી મરીને ખીજા ભવમાં જતાં છવ પાતાની સાથે કાર્મણ અને તેજસ શરીર લઇને જાય છે. તે સ્થળે નવા જન્મને યેલ્ય ઔદારિક વિ. શરીરના પુદ્દગલાને ગહેશ કરે છે તે સ્થાનને યેલિ અથવા ઉત્પત્તિસ્થાન કહે છે. પ્રસ્તુત પદમાં યેલિના અનેક દિષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. શીત, ઉષ્ણુ, શીતાષ્ણુ, સચિત્ત, અચિત્ત, મિશ્ર, સંવૃત, વિવૃત અને સંવૃત્વવૃત્ત. આ પ્રમાણે નવ પ્રકારે જીવાના યેલિસ્થાન અર્થાત્ ઉત્પત્તિસ્થાનનું વિસ્તારથી નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે.

૧. પ્રજ્ઞાપના ટીકા પત્ર ૨૦૫.

ર. અતિંદુ:ખિતા હિ નૈસ્યિકા: દુ:ખિતાનાં ચ નિરન્તરં ઉચ્છ્વાસ નિશ્વાર્સો તથા લોકે દર્શનાત્-પ્રજ્ઞાપના ટીકા પત્ર ૨૨૦.

૩. સુખિતાનાં ચાયથે≀ત્તરં મહાનુંચ્છવાસ નિ:શ્વાસ ક્રિયા વિરહેકાલ∶ –પ્રજ્ઞાપના ટીકા પત્ર ૨૨૧.

૪. યથા યથાડ્ડયુષ : સાગરોપમવૃદ્ધિસ્તયા તથાેચ્છવાસ નિ :શ્વાસ ક્રિયા વિરહ પ્રમાણસ્યાપિ પક્ષવૃદ્ધિ : 1

# प्लय गुरुदेव डिवयर पं. नानयन्द्रन सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

કસમાં પદમાં દ્રવ્યાના ચરમ-અચરમપણા આશ્રી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. જગતની રચનામાં કાઇ વસ્તુ ચરમ-અન્તમાં હાય છે તો કાઇ અચરમ=અન્તમાં નહિ પરંતુ મધ્યમાં હાય છે. પ્રસ્તુત પદમાં જુદાં જુદાં દ્રવ્યાની લાક અને અલાક આશ્રી ચરમ અને અચરમ સંખંધી વિચારણા કરવામાં આવી છે. ચરમ અને અચરમ બીજા કાઇની અપેક્ષાથી જ થઈ શકે. પ્રસ્તુત પદમાં છ પ્રકારના પ્રશ્નો પૂછવામાં આવ્યા છે. (૧) ચરમ છે (૨) અચરમ છે (૩) અહુવચનમાં-ચરમ છે કે (૪) અચરમ છે (૫) ચરમાન્ત પ્રદેશ છે કે (૧) અચરમાન્ત પ્રદેશ છે. આ છ વિકલ્પોને લઈને ૨૪ દંડકના જીવાના ગતિ આદિની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. જેમકે-ગતિની અપેક્ષાએ ચરમ તેને કહેવાય કે જે જીવ બીજી ગતિમાં ન જતાં, મતુષ્ય ગતિમાંથી સીધા માક્ષમાં જનાર હાય. પરંતુ મતુષ્યમાંથી બધા માફ્યમાં જનારા હાતા નથી એટલે જેના ભવા હજી બાકી છે તે બધા જીવા ગતિની અપેક્ષાએ અચરમ છે. આજ પ્રમાણે સ્થિતિ વિ. થી પણ ચરમ-અચરમના વિચાર કરવામાં આવ્યા છે.

અગ્યારમું 'ભાષાપક' છે. આ પદમાં ભાષા સંબંધી વિચારણા કરતાં અતાવ્યું છે કે ભાષા કેવી રીતે ઉત્પન્ન થાય છે, ક્યાં રહે છે, તેની આકૃતિ કેવા પ્રકારની છે, તેનું સ્વરૂપ, ભેદ–પ્રભેદ અને બાલનાર વ્યક્તિ વિગેરે અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ બાબતા ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે.

જે બેલવામાં આવે તે ભાષા કહેવાય છે બીજા શખ્દોમાં કહેવું હોય તે એમ કહી શકાય કે જે શખ્દો બીજાના અવબેલિ—સમજવામાં કારણુમૂત અને તે ભાષા છે. વિલાનું આદિ કારણુ તો જીવ છે અને ઉપાદાન કારણુ પુદ્દગલ છે. જીવે સ્થિર થયેલા ભાષાના પુદ્દગલાને કાયયેલા વહે શ્રહણુ કરી ભાષારૂપે પરિણમાવે છે. આ ભાષાના પુદ્દગલા જયારે ભાષારૂપે ખહાર નીકળે છે ત્યારે સંપૂર્ણ લોકમાં વ્યાપ્ત થઈ જાય છે. લોકવજાકાર હોવાથી ભાષાના આકાર પણ શાસ્ત્રકારે વજાકાર જ અતાવ્યો છે. ભાષાનું પર્યવસાન (અન્ત) લોકાન્તમાં થાય છે તેથી ભાષાના પુદ્દગલા સમગ્ર લોકમાં ફેલાઇને લોકને ભરી દે છે. લોકની ઉપર કે આગળ (અલાકમાં) ભાષાના પુદ્દગલા જતા નથી કારણુ કે ગમનકિયામાં સહાયભૂત ધર્માસ્તિકાય લાકમાં જ છે. જે ભાષાના પુદ્દગલા શ્રહણુ કર્યા તે ભાષારૂપે પરિણુમીને અહાર નીકળે છે. તેના કાળ પરિમાણુ બે સમયના છે. પ્રથમ સમયે શ્રહણુ કરે છે અને છીજા સમયે અહાર કાઢે છે. આવશ્યક નિર્યુક્તિ અને વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય માં અતાવ્યું છે કે કાયયાગ વડે જીવ ભાષા પુદ્દગલાને શ્રહણુ કરે છે અને વાક્યોગથી તેનું નિર્ગમન કરે છે. (બહાર કાઢે છે)

પુદ્દગલ દ્રવ્ય પરમાણુથી લઇને અનુંતપ્રદેશી સ્કન્ધ રૂપે હાય છે. જે સ્કન્ધ અનંતપ્રદેશી હાય છે તેમનું જ ગ્રહણ ભાષા માટે ઉપયોગી થાય છે. ક્ષેત્ર કે દિષ્ટિએ અસંખ્યાત પ્રદેશ સ્થિત સ્કન્ધ, કાળની દૃષ્ટિએ એક સમયથી લઇને અસંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળા સ્કન્ધ હાય છે. રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શની અપેક્ષાએ ભાષાના પુદ્દગલા એક સમાન નથી હાતા તો પણ રૂપ આદિ પરિણામવાળાં તો બધાં હાય જ છે. સ્પર્શની અપેક્ષાએ ચાર સ્પર્શવાળા પુદ્દગલાનું જ ગ્રહણ થાય છે. આકાશના જેટલા પ્રદેશાનું અવગાહન કરી આત્મા રહે છે તેટલા જ પ્રદેશામાં રહેલા ભાષાના પુદ્દગલાને તે ગ્રહણ કરે છે.

પ્રસ્તુત પદમાં ભાષાના ભેદોના અંક દબ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવેલ છે. ભાષાના છે ભેદ છે. પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા. પર્યાપ્તાના સત્યભાષા અને મૃષાભાષા એમ એ ભેદ છે. સત્યભાષાના જનપદસત્ય, સમ્મતસત્ય આદિ ૧૦ ભેદ છે અને મૃષા– અસત્યભાષાના ક્રોધનિશ્રિત, માનનિશ્રિત આદિ ૧૦ ભેદ છે. અપર્યાપ્ત ભાષાના સત્યામૃષા અને અસત્યામૃષા એમ એ ભેદ છે. જેમાં અર્ધસત્ય હાય તે ભાષા સત્યામૃષા (મિશ્ર) કહેવાય છે અને તેના ૧૦ ભેદ છે, અને જેમાં સત્ય કે મિચ્યાના કંઇ સંબંધ ન હાય તે અસત્યામૃષા છે. તેના ૧૨ ભેદ છે. બીજી અપેક્ષાએ લિંગ, સંખ્યાકાળ, વચન આદિની દબ્ટિએ ભાષાના ૧૬ પ્રકાર ખતાબ્યા છે.

બારમાં પદમાં જીવાના શરીરના સંબંધમાં ચિન્તન કરવામાં આવ્યુ છે. શરીરના ઐાદારિક, વૈક્રિય, આહારક,

www.jainelibrary.org

૧. ભાષ્યતે ઇતિ ભાષા -- પ્રજ્ઞાપના ટીકા પૃ. ૨૪૬.

ર. ભાષાવબોધ બીજભૂતા -- પ્રશાપના ટીકા પૃ. ૨૫૬.

૩. આવશ્યક નિર્યુક્તિ ગાથા ૭..

૪. વિશેષાવશ્યક ભાષા ગાથા ૩૫૩.

#### प्रथ गुरूद्व इविवय पं. नानयन्द्रक सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रथ

તેજસ અને કાર્મણ. આ પાંચ પ્રકાર બનાવ્યા છે. ઉપનિષદોમાં આત્માના પાંચ કેષની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. તેમાંથી માત્ર અન્નમય કેષની સાથે જ ઐાદારિક શરીરની સરખામણી થઇ શકે છે. ત્યાર પછી સાંખ્ય વિ. દર્શનામાં અવ્યક્ત, સૂક્ષ્મ અને લિંગ શરીર માનવામાં આવેલ છે. તેની તુલના કાર્મણ શરીરની સાથે થઇ શકે છે.

ચાવીસ દંડકામાં કાને કેટલા શરીર હાય છે તેનું ચિન્તન કરતાં ખતાવ્યું છે કે ચાદારિકથી વૈક્રિય અને વૈક્રિયથી આહારક આદિ શરીરાના પ્રદેશાની સંખ્યા ઉત્તરાત્તર વધારે હાેવા છતાં પણ તેઓ ઉત્તરાત્તર અધિકાધિક સૂક્ષ્મ છે.

તેરમા પરિણામ પદમાં પરિણામના સંબંધમાં ચિન્તન કરતાં જીવ અને અજીવ અન્ને દ્રવ્યોના – પદાર્થોના પરિણામ અતાવ્યા છે. પહેલાં જીવના ભેદ - પ્રભેદ અતાવી ૨૪ દંડકામાં ગતિ, ક્ષાય વિ.ની અપેક્ષાએ તેમના પરિણામાના વિચાર કર્યો છે. ત્યારબાદ અજીવના પરિણામાના ભેદ - પ્રભેદ અતાવ્યા છે. અહીં પરિણામાના અર્થ 'પર્યાય' અથવા 'ભાવાનું પરિણામન' કર્યો છે.

ચૌકમું 'કષાયપક' છે. તેમાં ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ આ ચારે કષાય ૨૪ દંડકમાં હતાવ્યા છે. ક્ષેત્ર, વસ્તુ, શરીર અને ઉપધિને કારણું સંપૂર્ણ સંસારી જીવામાં કષાયની ઉત્પત્તિ થાય છે. કષાયના અને તાનુલાંધી, અપ્રત્યાખ્યાન, પ્રત્યાખ્યાન અને સંજવલન એમ ચાર લેઠ હતાવી આલેશ નિવર્તિત, અનાલાેશ નિવર્તિત, ઉપશાન્ત અને અનુપશાન્ત આ પ્રમાણે લેદા વર્ણવ્યા છે. ગમે તે કારણુ ઉપસ્થિત થતાં જે કષાય થાય તે આલેશ નિવર્તિત કષાય છે અને કારણુ વગર જે કષાય થાય છે તે અનાલાેશ નિવર્તિત કષાય કહેવાય છે.

ક્ષાય એજ મુખ્યરૂપથી કર્મભંધનનું કારણ છે. ત્રણે કાળમાં આઠે કર્મપ્રકૃતિઓના ચયનનું સ્થાન અને તેના પ્રકાર ૨૪ દંડકના જીવામાં ક્ષાયને જ માનવામાં આવેલ છે. સાથાસાથ ઉપચયન, બંધ, ઉદ્ગીરણા, વેદના અને નિર્જરામાં ચારે ક્ષાય એજ મુખ્યરૂપથી કારણુ છે એમ પણુ બતાવેલ છે.

પંદરમું 'ઇન્દ્રિયપદ' છે. આમાં ઇન્દ્રિયોના સંબંધમાં છે ઉદ્દેશકામાં વર્ણન કર્યું છે. પહેલા ઉદ્દેશકમાં ૨૪ દ્વાર છે અને બીજામાં ૧૨ દ્વાર છે. ઇન્દ્રિયો પાંચ છે-શ્રેત્રેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય, ઘાષ્ટ્રેન્દ્રિય, રમનેન્દ્રિય અને સ્પર્શેન્દ્રિય. આની ચર્ચા ૨૪ દ્વારાથી ૨૪ દ્વારામાં કરવામાં આવી છે. જીવામાં ઇન્દ્રિયો વડે અવગ્રહ્યુ - (પરિચ્છેદ) અવાય, ઇહા અને અવગ્રહ - અર્થ અને વ્યંજન બન્ને પ્રકારે ૨૪ દંડકમાં નિર્પણ કરેલ છે. ચક્ષુ સિવાય ચાર ઇન્દ્રિયોના વ્યંજનાવગ્રહ થય છે. અર્થાવગ્રહ છ પ્રકારના છે કારણ કે તે પાંચ ઇન્દ્રિય અને છઠા-નાઇન્દ્રિય (મનથી) પણ થાય છે. તેવી જ રીતે ઇન્દ્રિયોના દ્રવ્યેન્દ્રિય અને લાવેન્દ્રિય એમ બે લેદ કર્યા છે. ઇન્દ્રિયોપચય, ઇન્દ્રિય નિવર્તન ઇન્દ્રિયલિધ આદિ દ્વારા વડે દ્વારેય અને લાવેન્દ્રિયની ૨૪ દંડકાની સાથે વિચારણા કરવામાં આવી છે.

સોળમું 'પ્રયેગ પદ' છે. મન, વચન અને કાયા વહે આત્માના વ્યાપારને 'યાગ' કહેવાય છે. અને તેજ યાગનું વર્જુન પ્રસ્તુત પદમાં 'પ્રયાગ' શબ્દથી કરવામાં આવ્યું છે. આને 'આત્મ-વ્યાપાર' એટલા માટે કહેવાય છે કે આત્માના અભાવમાં ત્રણેની ક્રિયા થઈ શકતી નથી. જેન દૃષ્ટિએ ત્રણે પુદ્દગલમય છે અને પુદ્દગલની જે સ્વાભાવિક ગતિ છે તે આત્મા સિવાય પણ તેમાં થઇ શકે છે. પરન્તુ જયારે પુદ્દગળ મન, વચન અને કાયારૂપે પરિણુમ્યા હાય ત્યારે આત્માના સહયાગથી જે વિશિષ્ટ પ્રકારના વ્યાપાર થાય છે તે અપરિણુત અવસ્થામાં અમંભવ છે. પુદ્દગલનું મન વિ.માં પરિણુમન થવું તે પણ આત્માના કર્માધીન જ છે. તેથી તેમના વ્યાપારને આત્મવ્યાપાર કહી શકાય. તે વ્યાપાર અર્થાત્ પ્રયોગના ૧૫ લેદોના નિર્દેશ કરીને સામાન્ય જીવમાં અને વિશેષરૂપથી ૨૪ દંડકમાં તે પ્રયોગોને ઘટાવી અતાવ્યા છે. આ આયોજનમાં અમુક પ્રયોગ હાય ત્યારે તેની સાથે બીજા કેટલા પ્રયોગ હાઈ શકે તેનું પણ વિસ્તારથી વિવેચન કરેલ છે.

Jain Education International

૧. ભગવતી ૧૭-૧ સૂ. ૫૯૨.

૨. તૈત્તારીય ઉપનિષદ, ભૂગુવલ્લી, વેલવલકર અને રાન્ડ્રે. History of Indian Philosophy, p. 250

<sup>3.</sup> સાંખ્યકારિકા ૩૯-૪૦ વેલવલકર અને રાનડે as per above p. 358.

<sup>(</sup>ખ) માલવણિયા 'ગણધરવાદ' પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૨૧-૧૨૩.

## पूर्वा गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

સત્તરમું 'લેશ્યાપદ' છે. આમાં લેશ્યાનું વર્જુન કરનારા է ઉદ્દેશક છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં નારકી વિ. ૨૪ કંડકના સંબંધમાં આહાર, શરીર, 'વાસા-છવાસ, કર્મ, વર્જુ, લેશ્યા, વેદના, ક્રિયા, આયુષ્ય આદિનું વર્જુન છે. સલેશી જીવાની અપેક્ષાએ નારકાદ ૨૪ દંડકામાં ઉપરાકત સમ, વિષમનું વિવેચન છે. બીજા ઉદ્દેશકમાં લેશ્યાના દ લેઠ અતાવી નરકાદ ચાર ગિતના જીવામાં કેટલી-કેટલી લેશ્યાઓ હાય છે તેનું નિરૂપણ છે. ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં જન્મ અને મરણ વખતે જે લેશ્યા હાય છે તેનું વર્જુન છે. અને તે લેશ્યાવાળા જીવાને કેટલું જ્ઞાન હાય છે, અવધિજ્ઞાનની મર્યાદા વિ. સંબંધીનું વિવેચન છે. ચાયા ઉદ્દેશકમાં એક લેશ્યાનું બીજી લેશ્યાપણે પરિશુમન થતાં તેના વર્જુ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શની ચર્ચા છે. પાંચમા ઉદ્દેશકમાં દેવ, નારકીની અપેક્ષાએ લેશ્યાએનું એક લેશ્યાનું બીજી લેશ્યામાં પરિશુમન થતાં નથી. અને છઠા ઉદ્દેશકમાં મનુષ્ય સંબંધી લેશ્યાના વિચાર કરવામાં આવેલ છે.

લેશ્યાના અર્થ ઠીકાકારે આ પ્રમાણે કર્યો છે. 'ક્ષાય ર'જિત યાગપ્રવૃત્તિને' લેશ્યા કહેવાય છે. આ પરિભાષા છદ્દમસ્થ સંબંધી છે. શુકલલેશ્યા ૧૩મા ગુણસ્થાનવર્તી કેવળીને પણ હાય છે તેથી ત્યાં યાગની પ્રવૃત્તિને જ લેશ્યા કહેલ છે. ક્ષાય તા માત્ર તે જ યાગની પ્રવૃત્તિમાં તીવતા આદિના સંનિવેશ કરે છે. '

જીવને અમુક લેશ્યાની પ્રાપ્તિ થયા ખાદ અન્તર્મુહૂર્ત વીત્યા પછી અને અન્તર્મુહૂર્ત શેષ રહે ત્યારે જીવ પરલાકમાં જન્મ ધારણ કરે છે. કારણ કે મરણ સમયે આગામી ભવની અને જન્મ વખતે અતીતભવની લેશ્યાનું અન્તર્મુહૂર્ત કાળ સુધી હાેવું આવશ્યક છે. જીવ જે લેશ્યામાં મરણ પામે છે, તે આવતા ભવમાં તે જ લેશ્યામાં જન્મે છે.

અઢારમા પદનું નામ કાયસ્થિતિ છે. તેમાં જીવ અને અજીવ બન્ને પાતપાતાની પર્યાયમાં કેટલા સમય સુધી રહે છે તે પરત્વે ચિન્તન કર્યું છે. ચાયા સ્થિતિપદ અને આ અઢારમા કાયસ્થિતિ પદમાં તફાવત એ છે કે સ્થિતિ-પદમાં તો ૨૪ દંડકામાં જીવાની ભવસ્થિતિ અર્થાત્ એક ભવની અપેક્ષાએ આયુષ્યના વિચાર કર્યો છે. જ્યારે આ પદમાં એક જીવ મરીને સતત તેજ ભવમાં વારંવાર નિરન્તર જન્મ્યા કરે તે તેવા બધા ભવાની પરંપરાની કાળમર્યાદા કેટલી અથવા તે બધા ભવાના મળી આયુષ્યના કેટલા સરવાળા થાય તેના વિચાર કાયસ્થિતિ પદમાં કરવામાં આવેલ છે. સ્થિતિપદમાં તા માત્ર આયુષ્યના જ વિચાર છે, જ્યારે પ્રસ્તુન પદમાં ધર્માસ્તિકાય અદિ અજીવ દ્રવ્ય કે જે 'કાય' રૂપે એાળખાય છે, તેમનું તે રૂપે ટકવાના કાળ (સ્થિતિ)ના પણ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે.

આ પકમાં જીવ, ગતિ, ઇન્દ્રિય, ચાંગ, વેઠ, કષાય, લેશ્યા, સમ્યકત્વ, જ્ઞાન, દર્શન, સંયત, ઉપયાગ, આહાર, ભાષક, પશ્તિ, પર્યાપ્ત, સૂક્ષ્મ, સંગ્રી, ભવસિન્ડિક, અસ્તિકાય અને ચરમની અપેક્ષાએ કાયસ્થિતિનું વર્ણન છે. વનસ્પતિકાયની કાયસ્થિતિ 'અસંખેજન પાગ્ગલ પરિચદા' બતાવી છે. તેનું કારણ એ છે કે 'કાઇ પણ વનસ્પતિનો જીવ અનાદિકાળથી વનસ્પતિ રૂપે રહી શકે નહિ અને તેણે વનસ્પતિકાય સિવાયના ભવ કર્યો હોવા જોઇએ–' એવી ભાંતિને ટાળવા માટે વનસ્પતિના વ્યવહાર–રાશિ અને અવ્યવહાર રાશિ એમ બે પ્રકાશના ભેઠ બતાવ્યા છે. તેમજ નિગાદના જીવાના સ્વરૂપનુ વર્ણન કર્યું છે. માતા મરૂદેવીના જીવ અનાદિકાળથી વનસ્પતિમાં હતો તેના પ્રમાણના હલ્લોખ ટીકામાં કરેલ છે.

એાગણીસમું 'સમ્યકત્વ' પદ છે. આમાં જીવાના ૨૪ કંડકામાં સમ્યગ્દિષ્ટિ, મિશ્યાદિષ્ટિ અને મિશ્રદિષ્ટિ સંબંધી વિચાર કરતાં જણાવ્યું છે કે સમ્યગ્ મિશ્યાદિષ્ટિ (મિશ્ર) કેવળ પંચેન્દ્રિયજ હાય છે અને એકેન્દ્રિય મિશ્યાદિષ્ટિજ હાય છે. ત્રસમાં બેઇન્દ્રિયથી લઇ ચલરિન્દ્રિય સુધીના જીવા સમ્યગ્ મિશ્યાદિષ્ટિ નથી હાતા. ષટખંડાગમમાં અસંગ્રી પંચેન્દ્રિયને મિશ્યાદિષ્ટિ જ કહેલ છે. સમ્યગ્દિષ્ટિ અને મિશ્યાદિષ્ટ બેઇન્દ્રિયથી માંડી પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવા હાય છે.

વીસમા પદનું નામ 'અન્તકિયા' છે. ભવના અન્ત કરનારી ક્રિયા 'અન્તક્રિયા' કહેવાય છે. આ ક્રિયા અહીં

૧. આવશ્યક યૂણિમાં જિનદાસ મહત્તરે કહ્યું છે.

<sup>&</sup>quot;લેશ્યાભિરાત્મનિ કર્માણ સંશ્લિષ્યન્તો યોગપરિણામા લેશ્યા! જમ્ણ અધોગિકેવલી અલેસ્સોા"

૨. "જલ્લેસાઈ દવ્વાઈ આયઇત્તા કાલ કરેઇ તલ્લેસેસ ઉવવજજઈ"

<sup>&</sup>lt;mark>૩. પ્રશાપના ટીકા પત્ર ૩૭૯ અને ૩૮૫.</mark>

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

એ અર્થમાં પ્રયુકત થઈ છે. (૧) નવા લવ અને (૨) માક્ષ. બીજા શખ્દામાં કહેવું હાય તા માક્ષ અને મરણુ આ એ અર્થમાં 'અન્તક્રિયા' શખ્દ આવેલ છે. આ અન્તક્રિયાના વિચાર નારકાદિ ૨૪ દંડકામાં કરેલ છે. આ પદમાં એમ ખતાવ્યું છે કે માત્ર મનુષ્ય જ અન્તક્રિયા એટલે માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. આનું વર્જીન છ દ્વારા વહે વિસ્તારથી કરવામાં આવ્યું છે. મનુષ્ય સિવાય બીજી પર્યાયમાં અન્તક્રિયાના અર્થ મરણથી સંબંધિત છે. અનન્તરાગત અથવા પરંપરાગતથી નારકાદિ જીવા અંતક્રિયા કરી શકે છે તેનું નિરૂપણ વિગતથી કરેલ છે.

એકવીસમું પદ 'અવગાહના સંસ્થાન ' છે. આ પદમાં જીવાના શુરીરના લેંદ્ર, સંસ્થાન-આકૃતિ, પ્રમાણ-શરીરનું માપ, શરીર નિર્માણ માટે પુદ્દગલાનું ચયન, જીવમાં એકી સાથે કયા કયા શરીર હાય છે, શરીરના દ્રવ્ય અને પ્રદેશાનું અલ્પબહુત્વ અને અવગાહનાનું અલ્પબહુત્વ આ સાત દ્વારાથી શરીરના સંબંધમાં વિચારણા કરવામાં આવી છે. ગતિ વિ. અનેક દ્વારા વહે આ પહેલાં જીવાની વિચારણા કરી છે પરંતુ તેમાં શરીર દ્વારથી વિચારણા થયેલ નથી. અહીં પ્રથમ વિધિ-દ્વારમાં શરીરના પાંચ લેદ-એાદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તેજસ અને કાર્મણનું વર્ણન કરીને ઔદારિકાદિ શરીરાના લેદોની ચર્ચા વિસ્તારથી કરેલ છે.

આવીસમું 'ક્રિયાપદ' છે. પ્રાચીન યુગમાં સુકૃત, હુષ્કૃત, પુષ્ય, પાપ, કુશલ, અકુશલ કર્મ માટે 'ક્રિયા' શબ્દના ઉપયોગ થતા હતા અને તેવી ક્રિયા કરનારા માટે 'ક્રિયાવાદી ' શબ્દના પ્રયાગ કરવામાં આવતા હતા. આગમ તથા પાલીપિટકામાં પ્રસ્તુત અર્થમાં 'ક્રિયાના' પ્રયાગ અનેક સ્થળે થયેલા જોવામાં આવે છે.

પ્રસ્તુત પદમાં ક્રિયા–કર્મ સંબંધી વિચારણા થયેલ છે. કર્મ અર્થાત્ વાસના અથવા સંસ્કાર જેને લીધે પુનર્જન્મ થાય છે. જયારે આપણે આત્માના જન્મ–જન્માન્તરની કલ્પના કરીએ છીએ ત્યારે તેના કારણરૂપ કર્મની વિચારણા અનિવાર્ય બની જાય છે. ભ. મહાવીર અને છુદ્ધના સમયે ક્રિયાવાદ શબ્દ કર્મને માનનારાઓ માટે પ્રચલિત હતો. તેથી ક્રિયાવાદ અને કર્મવાદ એકબીજાના પર્યાયવાચી થઈ ગયા હતા. કાળક્રમે ક્રિયાવાદને બદલે કર્મવાદ જ પ્રચલિત થઇ ગયા. તેનું એક કારણું એવું પણું છે કે કર્મવિચારની સૂક્ષ્મતા જેમ જેમ વધતી ગઈ તેમ તેમ તે ક્રિયાવિચારથી દ્વર પણું થતા ગયા. અહીં આ ક્રિયાવિચાર કર્મવિચારની પૂર્વ બૂમિકા રૂપે આપણી સામે ઉપસ્થિત છે. પ્રજ્ઞાપનામાં ક્રિયાપદ, સૂત્રકૃતાંગમાં ક્રિયાસ્થાન અને ભગવતીમાં અનેક પ્રસંગે ક્રિયા અને ક્રિયાવાદની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. આથી સમજી શકાય છે કે તે વખતે ક્રિયા ચર્ચાનું કેટલું મહત્ત્વ હતું. આ પદમાં ક્રિયાના પાંચ લેદ-ખહિંસા અને હિંસાના વિચારને લક્ષ્યમાં રાખી કર્યા છે. બીજી રીતે ૧૮ પાપસ્થાનકની અપેક્ષાએ ક્રિયાની વિચારણ કર્યું છે. કાર્યકી, આધિકરિણકી, પારિતાપનિકી અને પ્રાણાતિપાતિકી આ પાંચ ક્રિયાઓનું વિસ્તારથી નિરૂપણ કર્યું છે.

ર૩ થી ૨૭ સુધી આ પાંચ પદેામાં કર્મપ્રકૃતિ, કર્મખંધ, કર્મખંધવેઠ, કર્મવેઠઅંધ અને કર્મવેઠવેઠક આમ કર્મસંબંધી વિસ્તારથી ચર્ચા વિચારજ્ઞા કરવામાં આવેલ છે. કર્મપ્રકૃતિના મૂળ આઠ લેઠ–જ્ઞાનાવર્ણીય, દર્શનાવર્ણીય, વેઠનીય, માહનીય, આયુ, નામ, ગાત્ર અને અંતરાયનું તેમજ તે કર્માના ઉત્તરલેઠ ( ઉત્તર પ્રકૃતિએા)નું વિસ્તારથી પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે.

કર્મની આઠે પ્રકૃતિઓ નારકી આદિ છવાના ૨૪ દંડકામાં હાય છે. છવ અઠે પ્રકૃતિઓના ખંધ કેવી રીતે કરે છે તેનું કારણ સમજાવતાં અતાવ્યું છે કે જ્ઞાનાવરણીયના ઉદય હાય છે ત્યારે દર્શનાવરણીયનું આગમન થાય છે. દર્શનાવરણીયના ઉદયથી દર્શનમાહ અને દર્શનમાહના ઉદયથી મિશ્યાત્વ અને મિશ્યાત્વના ઉદય થતાં આઠે કર્માનું આગમન થાય છે. અધા જીવાના સંબંધમાં આઠે કર્મના આગમનના આવા જ ક્રમ છે.

જીવાને જે જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મના અંધ થાય છે તેના એ મૂળ કારણ છે-રાગ અને દ્રેષ. રાગમાં માયા અને લેાલ, તથા દ્રેષમાં કેાંધ અને માનના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. કર્માના વેઠન - અનુભવના સંબંધમાં અતાવ્યું છે કે વેઠનીય, આયુષ્ય, નામ અને ગાત્ર આ ચાર કર્મ તા ૨૪ ઠંડકમાં જીવા વેઠે જ છે, પરંતુ જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અન્તરાય આ ચાર કર્મા જીવ વેઠે પણ છે અને નથી પણ વેઠતા. અહીં 'વેઠના' માટે 'અનુભાવ'

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એવા શબ્દોના પ્રયોગ કરવામાં આવ્યા છે. પ્રસ્તુત પદમાં કર્મના અદ્ધ, સ્પષ્ટ, સંચય અને કર્મોના અનુભાવ (વેદન)ની ગતિ, સ્થિતિ, ભવ, પુદ્દગલ આદિ દબ્ટિએ વિસ્તારથી વિચારણા કરવામાં આવી છે.

અહાવીસમા પદનું નામ 'આહારપદ' છે. આમાં જીવે!ના આહાર સંબંધી વિચારણા ર ઉદ્દેશકામાં કરેલ છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં ૧૧ દ્વાર અને બીજા ઉદ્દેશકમાં ૧૩ દ્વાર વહે આહાર સંબંધી પ્રતિપાદન કર્યું છે. ૨૪ દંડકમાં જીવે!ના આહાર સચેત હાય છે, અચેત હાય છે કે મિશ્ર શ્ર આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે વૈક્રિયશરીરધારી જીવે!ના આહાર અચેત જ હાય છે. પરંતુ ચાદારિક શરીરધારી જીવે! ત્રણે પ્રકારના આહાર લે છે. ૨૪ દંડકમાં સાત દ્વારથી આહાર સંબંધી વિચારણા કરી છે. જેમ કે-જીવે! આહારાથી હાય છે કે નહિ, કેટલા સમય પછી આહારની ઈચ્છાવાળા થાય છે, આહારમાં શું લે છે, બધી દિશાઓ!માંથી આહારના પુદ્દગલા ચહેણ કરી સમગ્રતું પરિણ્વમન કરે છે, સર્વ લાવથી આહાર કરે છે કે અમુક અંશના અને ગ્રહણ કરેલા બધા પુદ્દગલાને આહાર રૂપે પરિણ્વમાવે છે?

જીવા જે આહાર લે છે તે આભાગ નિર્વાર્તિત (પાતાની ઇચ્છા થાય ત્યારે લેવા) અને અનાભાગ નિર્વાર્તિત— (ઇચ્છા વિના આહાર ગ્રહણ કરવા)—એમ બે પ્રકારે છે. ઇચ્છા થતાં આહાર લેવામાં જીવાની જુદી જુદી કાળમર્યાદા છે. પરન્તુ અનિચ્છાએ લેવાતા આહાર તા નિરન્તર ગ્રહણ થાય છે. વર્ણ, રસ આદિથી યુકત, અનંતપ્રદેશી સ્કન્ધવાળા અને અસંખ્યાત પ્રદેશી ક્ષેત્રાવગાઢ અને આત્મપ્રદેશા વડે સ્પર્શાયેલા યુદ્દુગળાજ આહાર માટે ઉપયોગી થાય છે.

પ્રસ્તુત પઠના ખીજા ઉદ્દેશકમાં ૧૩ દ્વારાથી જીવાના આહારક અને અનાહારક એમ બે વિકલ્પાની ચર્ચા કરી છે. એજ પ્રમાણું લામ આહાર, પ્રક્ષેપ આહાર અને એાજ આહાર કયા કયા જીવાને હાય છે તેનું સ્પષ્ટીકરણુ કરવામાં આવ્યું છે.

ર૯, ૩૦ અને ૩૩મા પદ 'ઉપયોગ', 'પશ્યત્તા' અને 'અવધિ' પદ છે. પ્રજ્ઞાપના સુત્રમાં જીવાના બાેધબ્યાપાર અથવા જ્ઞાનબ્યાપારના સંબંધમાં આ ત્રણ પદે⊩માં ચર્ચાવિચારણા કરવામાં આવી છે તેથી ત્રણેને એક સાથે અહીં લીધાં છે અને વિવેચન કર્યું છે.

આત્મા વિજ્ઞાતા છે. તેમાં કાઇ પ્રકારના રમ કે રૂપ નથી. અરૂપી હાવા છતાં 'સત્' છે. આત્મા અરૂપી, લાક-પ્રમાણ પ્રદેશાવાળા અને નિત્ય છે. તેના ગુણુ 'ઉપયોગ' છે. સંખ્યાથી અનંત આત્માઓ છે. 'ઉપયોગ' એ આત્માનું લક્ષણ અથવા ગુણુ છે. જે કે ઉપયોગમાં 'અવધિ'ના સમાવેશ થતા હાવા છતાં આતે અથળ પઢ આપવાનું કારણ એ છે કે તે કાળે 'અવધિ'ના સંખંધમાં વિશેષ વિચાર કરવામાં આવ્યા હતા. આ પઢમાં ઉપયોગના અને પશ્યત્તાના અખ્બે લેક કર્યા છે. સાકારાપયાંગ (જ્ઞાન) અને અનાકારાપયાંગ (ફર્શન), સાકારપશ્યત્તા અને અનાકાર પશ્યત્તા. આચાર્ય અભ્યદેવે પશ્યત્તાને 'ઉપયોગ વિશેષ' જ અતાવેલ છે. વધુ ૨૫૯ કરતાં કહ્યું છે કે જે બાધમાં ત્રૈકાલિક અવંબાધ થતા હાય તે પશ્યત્તા કહેવાય છે, પરંતુ જે બાધમાં માત્ર વર્તમાનકાલિક બાધ થાય છે તે 'ઉપયોગ 'કહેવાય છે. ઉપયોગ અને પશ્યત્તા આ અંનેની પ્રરૂપણા જીવાના ૨૪ કહેકમાં કરવામાં આવી છે. 'અવધિપઢ'માં લેઠ, વિષય, સંસ્થાન, બાહ્યઅભ્યન્તર અવધિ, દેશાવધિ, ક્ષયવૃદ્ધિ, પ્રતિપાતી—અપ્રતિપાતી. આ સાત પ્રકારે અવધિજ્ઞાનના સંખંધમાં વિસ્તારથી ચર્ચા–વિચારણા કરવામાં આવી છે.

ઇન્દ્રિય અને મનની સહાયતા વિના થનારા રૂપી પદાર્થોના જ્ઞાનને અવધિજ્ઞાન કહે છે. તેના એ લેક છે. એકતે। જન્મની સાથે પ્રાપ્ત થનાર ઔપપાતિક કે જે દેવ અને નારકીને થાય છે અને બીજું કર્મોના ક્ષયાપશમથી થનારૂં. જે મનુષ્ય અને તિર્યાચ પંચેન્દ્રિયને થાય છે તે ક્ષાયાપશમિક કહેવાય છે.

3૧મા સંજ્ઞિપદમાં સિદ્ધસહિત સંપૂર્ણ છવાને સંજ્ઞી, અસંજ્ઞી અને નાસંજ્ઞી-નાેઅસંજ્ઞી એમ ત્રણ ભેદોમાં વિભક્ત કરીને વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. સિદ્ધ ન તાે સંજ્ઞી છે અને ન અસંજ્ઞી-તેથી તેમને નાેસંજ્ઞી-નાેઅસંજ્ઞી કહેવાય છે. મનુષ્યમાં પણ જેઓ કેવળી છે તેઓ પણ સિદ્ધસમાન છે. કારણ કે મન હાેવા છતાં પણ તેઓ તેનાે ઉપયોગ કરીને જ્ઞાન પ્રાપ્ત નથી કરતા. અન્ય મનુષ્યા સંજ્ઞી અને અસંજ્ઞી અંતે પ્રકારના હાેય છે. એકેન્દ્રિયથી લઇને

## प्राथ गुरुहेव डिवियथ पं. नान्यन्द्रक सहाराक कन मशताहिह स्मृतिग्रंथ

ચઉરિન્દ્રિય સુધીના જીવા અસંજ્ઞી છે. નારકી, ભવનપતિ, વાણુવ્યન્તર અને પંચેન્દ્રિય તિર્ધાય સંજ્ઞી અને અસંજ્ઞી અને પ્રકારના હેત્ય છે. જ્યોતિષી અને વૈમાનિક દેવા માત્ર સંજ્ઞી જ હોય છે.

'સંગ્રા' શખ્દના ટીકાકારે બે અર્થ કર્યા છે.— (૧) મિતિગ્રાન વિશેષ — જેના એક પ્રકાર જાતિસ્મરણ છે— જે ગ્રાનમાં સ્મરણ અર્થાત્ પૂર્વ અનુભવનુ સ્મરણ આવશ્યક હાય એવું ગ્રાન સંગ્રા કહેવાય છે. (૨) સંગ્રા અર્થાત્ મન. સંગ્રામાં સંગ્રી અને અસંગ્રી અર્થાત્ મનવાળા અને મન વિનાના એવા પણ અર્થ ખુહતક પ, વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય વિ.માં થયા છે. 'સમ્યક્ જાનાતિ ઇતિ સંગ્રં–મનઃ તકસ્યાસ્તીતિ સંગ્રી. નૈકેન્દ્રિયાદિનાહતિપ્રસંગઃ તસ્ય મનસાહભાવાત્! અથવા 'શિક્ષા ક્રિયાપદેશાલાપગ્રાહી સંગ્રી' આ પ્રમાણે ધવલામાં પણ સંગ્રી શખ્દની બે પ્રકારે વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. સંગ્રા શખ્દના વાસ્તવિક કરો અર્થ અભિપ્રેત છે તે સંશાધનના વિષય છે.

3ર મા પદનું નામ 'સંયમ' છે. આમાં સંયત, અયંચત, સંયતાસંયત અને નાસંયત, નાઅસંયત, નાસંયાતાસંયત-આ પ્રમાણે સંયમના ચાર પ્રકારે સમસ્ત જીવા વિષે વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. નારકી, એકેન્દ્રિયથી લઇને ચલરિન્દ્રિય જીવા સુધી, વાણુવ્યન્તર, જયાતિષ્ક અને વૈમાનિક આ બધા અસંયત હાય છે. પંચેન્દ્રિય તિર્થે ચ, અસંયત અને સંયતાસંયત હાય છે. મનુષ્યમાં પ્રથમના ત્રણ પ્રકાર હાય છે અને સિદ્ધોમાં સંયમના ચાથા પદ્ધતિ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. નાઅસંયત નાસંયતાસંયત' હાય છે સંયમના આધારે જીવાના સંઅધમાં વિચાર કરવાની આ પદ્ધતિ મહત્ત્વપૂર્ણ છે.

3૪મા પઠતું નામ 'પ્રવિચારણા' પઠ છે. પ્રસ્તુત પઠમાં 'પ્રવિચારણુ' (પ્રવિચારણા) શખ્દના જે પ્રયાગ થયા છે તેનું મૂળ 'પ્રવીચાર' શખ્દમાં છે. ' પ્રસ્તુત પદના પ્રારંભમાં જયાં દ્વારનું નિરૂપણ છે ત્યાં 'પરિયારણા' અને મૂળમાં 'પરિયારણ્યા' એવા પાઠ છે. કીડા, રિત, ઇન્દ્રિયાના કામભાગ અને મૈશુન માટે સંસ્કૃતમાં 'પ્રવીચાર' અથવા 'પ્રવિચારણા' અને પ્રાકૃતમાં પરિચારણા અથવા 'પ્રવિચારણા' શખ્દના પ્રયોગ થયા છે. પરિચારણા ક્યારે, કાને અને કેવા પ્રકારે સંભવે—આ વિષયની ચર્ચા પ્રસ્તુત પદમાં ૨૪ દંડક આશ્રી કરવામાં આવી છે. નારકીઓના સંબધમાં કહ્યું છે કે તેઓ ઉપપાતણિત્રમાં આવીને તરતજ આહારના પુદ્રગઢા ઢેવા માંડે છે. તેથી તેમના શરીરની નિષ્પત્તિ થાય છે અને તે પુદ્દગઢા ઇન્દ્રિયે તથા અંગાપાંગરૂપે પરિણુમે છે. ત્યાર પછી તેઓ પરિચારણાના પ્રારંભ કરે છે, અર્થાત્ શખ્દાદિ બધા વિષયોના ઉપભાગ કરવાનું શરૂ કરે છે. પરિચારણા પછી વિકુર્વણા—અનેક પ્રકારના રૂપા ધારણ કરવાની પ્રક્રિયા કરે છે. દેવામાં આ કમમાં માત્ર ફેર એટલા છે કે તેઓ વિકુર્વણા કર્યા પછી પરિચારણા કરે છે. એકેન્દ્રિયમાં પરિચારણા નારકીની જેમ છે, પરંતુ તેમાં વિકુર્વણા નથી. માત્ર વાયુકાયમાં વિકુર્વણા છે. બેઇન્દ્રિય, તોઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિયમાં એકેન્દ્રિયની જેમ અને પંચેન્દ્રિય તિર્યાંગ તથા મનુષ્યમાં નારકીની જેમ પરિચારણા હાય છે.

પ્રસ્તુત પદમાં જીવાના આહાર ગ્રહણુ કરવાના એ પ્રકાર અતાવ્યા છે. (૧) અભાગનિર્વર્તિત અને (૨) અના ભાગનિર્વર્તિત–તેની ચર્ચા કરી છે. એકેન્દ્રિય સિવાય બધા જીવા બન્ને પ્રકારના આહાર લે છે, જ્યારે એકેન્દ્રિયમાં માત્ર અનાભાગ નિર્વેર્તિતજ આહાર છે. જીવ સ્વેચ્છાએ પાતાના ઉપયાગથી આહાર લે છે તે આભાગ નિર્વર્તિત છે અને ઇચ્છા ન હાવા છતાં પણ લામાહાર વિ. આહાર સતત–નિરંતર ગ્રહણ કરતા રહે છે તે અનાભાગનિર્વર્તિત છે. અધ્યવસાયાની ચર્ચા પણ આ પદમાં કરવામાં આવી છે.

3પ મું પદ 'વેદનાપદ' છે. ચાવીસે દંડકમાં જીવાને અનેક પ્રકારે વેદનાના જે અનુભવ થાય છે તેની વિચારણા આ પદમાં કરવામાં આવી છે. વેદનાના અનેક પ્રકાર અતાવ્યા છે. જેમકે- (૧) શીત, ઉષ્ણ, શીતાષ્ણુ (૨) દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ (૩) શારીરિક, માનસિક અને ઉભય (૪) સાતા, અસાતા, સાતાઅસાતા (૫) દુઃખા, સુખા, અદુઃખા- અસુખા (૧) આવ્યુપગમિકી, ઐાપક્રમિકી (૭) નિદા, અનિદા વિ. સંત્રીની વેદનાને 'નિદા' અને અસંત્રીની વેદનાને 'અનિદા' કહેલ છે.

www.jainelibrary.org

૧ – કાયપ્રવિચારા નામ મૌથુનવિષયાપસેવનમ્

<sup>--</sup> તત્ત્વાર્થભાષ્ય ૪૦૮ -- સર્વાર્થસિહિક ૪∗૭

<sup>(</sup>ખ) પ્રવીચારો મૈથુનાપસેવનમ્

## पूर्वय गुरुदेव डविवर्था पं. नानसन्द्रेल सहाराक कन्स्राताहि स्मृतिग्रंथ

3 દ મા પદતું નામ 'સમુદ્ધાત પદ' છે. પ્રસ્તુત પદમાં સાત પ્રકારના સમુદ્ધાતનું ૨૪ દંડકમાં અનેક પ્રકારે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. વેદના, કષાય, મરણ, વૈક્રિય, તૈજસ, આહારક અને કેવળી. આ સાત પ્રકારના સમુદ્ધાત છે. સમુદ્ધાતની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય મલયગિરિ કહે છે⊢વેદના આદિ અનુભવરૂપ પરિણામાની સાથે આત્માના એકયભાવ અર્થાત્ તિક્તિર પરિણામાથી વિરમીને વેદનીય આદિના ઘણા પ્રદેશાની ઉદીરણા વડે ઉદયમાં લાવી, ભાગવી તેમની નિર્જરા કરવી તે સમુદ્ધાત કહેવાય છે.

પ્રસ્તુત પઠમાં કયા કર્મથી કરો સમુદ્દદાત થાય છે તેનું વિવેચન કર્યું છે. સમયની મર્યાદાની અપેક્ષાએ કહ્યું છે કે કેવળી સમુદ્ધાત આઢ સમયના હોય છે. અકી ખીજા સમુદ્ધાત અસંખ્યાત સમયવાળા અને અંતર્મુહૂર્તકાળના હોય છે. તેનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં કહ્યું છે કે—નારકીમાં પ્રથમના ચાર ભવનપતિ, તિર્થં ચ પંચેન્દ્રિય, વાણુબ્યન્તર, જરાતિષ્ક અને વૈમાનિકમાં પ્રથમના પાંચ, વાયુકાય સિવાય એકેન્દ્રિયથી ચઉરિન્દ્રિયમાં પ્રથમના ત્રણ, વાયુકાયમાં પ્રથમના ચાર અને મનુષ્યામાં સાતે સમુદ્ધાત હાય છે.

આ પ્રમાણે પન્નવણામાં સાહિત્ય, ધર્મ, દર્શન, ઇતિહાસ અને ભૂગાળ સંબંધી અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ તથ્યાનું ચિન્તન છે. આમાં અલંકારી પ્રયોગ એાછો થયેલા હાવા છતાં જૈન પારિભાષિક શખ્દાવલીના પ્રયાગ વિશેષરૂપથી થયેલા જોવામાં આવે છે. કર્મઅર્થ, શિલ્પ આર્થ, ભાષા આર્થ આદિ અનેક વિગતાનું પ્રતિપાદન થયેલું છે.

#### ૫ – જંબુદ્વીપ પ્રજ્ઞપિત

જંખૂલીય પ્રજ્ઞિતિ કોઇ જગ્યાએ પાંચમું ઉપાંગ અતાવ્યું છે તેં! કોઈ જગ્યાએ છ<sup>ું</sup> ઉપાંગ પણ લખેલ છે. આ ઉપાંગમાં એક અધ્યયન છે અને સાત વક્ષસ્કાર તથા ૪૧૪૬ ઉપલબ્ધ મૂળ પાઠનું શ્લાેકપ્રમાણુ છે. ૧૭૮ ગદ્યસૂત્ર છે અને પર પદ્યસૂત્ર છે.

પ્રથમ વક્ષસ્કારમાં (પરિચ્છેદમાં) ભરતક્ષેત્રનું વર્ણન છે. સર્વપ્રથમ નમસ્કાર મહામંત્ર છે. મિથિલાનગરીમાં જિતશત્રુ નામના રાજા હતા. તેને ધારિણી નામની રાણી હતી. તે નગરીના મણિલદ્ર નામક ચૈત્યમાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીર પધાર્યા. તે વખતે ઈન્દ્રભૂતિ ગાતમે જંખૂદ્ધીપના સંખંધમાં જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી ઉત્તરમાં ભ. મહાવીરે કહ્યું–

જંખૂઢીપમાં અવસ્થિત પદ્મવરવેદિકા એક વનખંડથી ઘેરાયેલી છે. વનખંડની મધ્યમાં અનેક પુષ્કરણીએ, વાપિકાઓ, મંડપ, ગૃઢ અને પૃથ્વીશિલાપદક છે. ત્યાં અનેક વ્યન્તર દેવ અને દેવીઓ મનેહર કીડા કરે છે. જંખૂઢીપને વિજય, વૈજ્યન્ત જયન્ત અને અપરાજિત નામના ચાર દ્વારા છે. જંખૂઢીપમાં હિમવાન પર્વતની દક્ષિણમાં લસ્તક્ષેત્ર છે. લસ્તદ્યેત્રમાં સ્થાણુ, કંટક, વિષમ તથા દુર્ગમ સ્થાના, પર્વતપ્રપાતા, ઝરણાં, ખાઇએા, ગુકાઓ, નદીઓ, તળાવા, વૃક્ષ, ગુચ્છ, ગુલ્મલતાએા, વલ્લિઓ, અટિવિએા, શ્વાપદ, તૃણુ આદિ છે. તેમાં અનેક તસ્કર, પાખંડી, કૃપણુ અને વનીપક-બિખારીએ રહે છે. આ પ્રદેશ અનાર્યકૃત્ર કહેવાય છે કે જયાં તીર્થ કર, ચક્કવર્તી આદિ શ્લાઘ્ય પુરુષા જન્મ લેતા નથી. જે વિભાગમાં તીર્થ કર આદિ શ્લાઘનીય પુરુષાના જન્મ થાય છે ત્યાં સારાં અને નરસાં અને પ્રકારના લેકો હોય છે. ભરતકૃત્ર પૂર્વ-પશ્ચિમમાં ફેલાયેલો, ઉત્તર-દક્ષિણમાં વિસ્તૃત, ઉત્તરમાં પર્ય કેન્પલંગ સમાન અને દક્ષિણમાં ધતુષ્યના પૃષ્ઠભાગ સમાન, ત્રણ બાજુ લવણસમુદ્રથી ઘરાયેલો છે. ગંગા, સિન્ધુ અને વૈતાહય પર્વતને ઢીધે લસ્તખંડના છ વિભાગ થઇ ગયા છે. તેના વિસ્તાર પર્દ્ય કે યોજન છે.

વૈતાઢય પવ તની અન્ને આજુ એ પદ્મવરવેદિકાઓ છે જે વનખંડાથી યુકત છે. આ પર્વતની પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં એ ગુકાઓ છે જેને તમિસ્ર ગુડા અને ખંડપ્રપાતગુહા (ગુકા) કહે છે. તેમાં એ દેવ રહે છે. વૈતાઢય પર્વતની અન્ને આજુ વિદ્યાધરશ્રેણિયો છે જ્યાં વિદ્યાધરો રહે છે. આભિયાગશ્રેણિયામાં અનેક દેવ-દેવીએ:નેહ નિવાસ છે. વૈતાઢય પર્વત ઉપર એક સિદ્ધાયતન છે. આ અધાનું વર્ણન કર્યા પછી દક્ષિણાર્ધ ભરતકૂટ, ઉત્તરાર્ધ ભરત અને ઋષભકૂટનું પણ વર્ણન છે.

બીજા વક્ષસ્કારમાં કાળ (સમય) તું નિરૂપણ છે. કાળના અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી એમ છે લેઠ કર્યા છે. અવસર્પિણીના સુષમાસુષમા, સુષમા, સુષમાદુષમા, દુષમાસુષમા, દુષમા અને દુષમાદુષમા આ પ્રમાણે છ લેઠ (છ આરા)

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અતાવ્યા છે અને ઉત્સર્પિણીના તેથી વિપરીત છ લેક – છ આરા છે. કાળનું સફમાતિસફમ લેકથી લઇને પક્ષ્યાપમ – સાગરાપમ સુધીનું વર્ણન કર્યું છે તે આ પ્રમાણે છે–

> = કાળના સ્ક્રમતમ અંશ સમય = ૧ અપવલિકા જઘન્ય અસંખ્યાત સમય ४४४६ <del>२४४८</del> आविसङा = ৭ মাখ સંખ્યાત આવલિકા = ૧ ઉચ્છવાસ = ૧ નિઃ4ધાસ ૧ ઉચ્છવાસ–નિઃધાસ = ৭ স:৩. = ૧ સ્તેાક ৩ সাথ ७ स्ते।४ = ૧ લવ = ૧ ઘડી ૩૮૫ લવ = ૧ મુહુર્ત (= ૪૮ મિનિટ) ર ઘડી (૭૭ લવ) = ૧ અહે⊦રાત્ર ૩૦ મુહૂર્ત = ૧ માસ ૩૦ અહેારાત્ર = ૧ વર્ષ ૧૨ માસ = ૧ પૂર્વાંગ ૮૪ લાખ વર્ષ ,, પૂર્વાંગ = १ ५व = ૧ ત્રુટિતાંગ ,, પૂર્વ = ૧ ત્રુટિત ત્રુટિતાંગ

આજ પ્રમાણે અડડાંગ, અડડ, અવવાંગ, અવવ, હૃહૂકાંગ, હૃહૂક, ઉત્પલાંગ, ઉત્પલથી લઇને શીર્ષ પહેલિકાંગ અને શીર્ષ પહેલિકા સુધી ઉત્તરાત્તર ૮૪ લાખ ગણું સમજવું. આ અધી સંખ્યાએક મળીને ૧૯૪ આંક સુધી છે અને તે સંખ્યાતકાળની ગણુતરીમાં આવે છે. પલ્યાપમ અને સાગરાપમ વિ. કાળના માપ અસંખ્યાતકાળની ગણુતરીમાં આવે છે. આ અધી ગણતરી પછી અન્ત રહિત જે કાળ શશિ છે તે અનન્ત કહેવાય છે.

ચાર ક્રેન્ડાક્રેન્ડ સાગરાપમના સુષમાસુષમ નામના પહેલા આરા છે. તે આશમાં દશ પ્રકારના કલ્પવૃક્ષા થાય છે. મત્તાંગ, ભૃતાંગ, ત્રુટિતાંગ, દીપશિખા, જ્યાતિષિક, ચિત્રાંગ, ચિત્રરસ, મિલ્યુઅંગ, ગેહાગાર અને અિલ્યુલ, આ દશ કલ્પવૃક્ષાથી માલ્યુસની જરૂરિયાતા—ઇન્છિત પઢાર્થા—ની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે સમયના પુરુષા, શ્રીએન તથા તેમના આહાર અને નિવાસસ્થાનનું તથા તેમની ભવસ્થિતિનું વર્લન છે. ત્યાર પછી સુષમા નામના બીજા આશનું વર્લન કર્સું છે. તત્પશ્ચાત્ સુષમાદ્ભમા નામક ત્રીજા આરાનું વર્લન છે. આ આરામાં સુમતિ, પ્રતિશ્રુતિ, સીમંકર, સીમંધર, ક્ષેમંકર, વિમલવાહન, ચક્ષુષ્માન, ચશસ્ત્રી, અભિચન્દ્ર, ચન્દ્રાભ, પ્રસેનજિલ, મર્દેવ, નાભિ અને વૃષભ નામના ૧૫ કુલકરા અતાવ્યા છે. તેમાંથી એકથી પાંચ સુધીના કુલકરાએ 'હાકાર' દંડનીતિના પ્રયોગ કર્યો. છથી દશ સુધીના કુલકરાએ 'માર્યર' નીતિના પ્રયોગ કર્યો અને ૧૧ થી ૧૫ સુધીના કુલકરાએ 'ધિકકાર' નીતિના ઉપયાગ કર્યો.

નાભિ કુલકરની મરૂદેવી ભાર્યાના ગર્ભથી ઋષભદેવના જન્મ થયા. તેઓ કાશલના નિવાસી હતા. તેઓ પ્રથમ રાજા, પ્રથમ જિન, પ્રથમ કેવળી, પ્રથમ તીર્થ કર અને પ્રથમ ધર્મચક્રવર્તી હતા. તેમણે પાતાના પુત્ર ભરતાદિને હર અને પ્રાહ્યી મુંદરી આદિને ૧૪ કળાંએ અને અનેક શિલ્પોનું શિક્ષણ અને ઉપદેશ આપ્યા. અન્તે પાતાના પુત્રે ને રાજ્યગાદી સોંપી, સર્વસ્વના ત્યાગ કરી કેશાનું લૂંચન કરી એક દેવદ્રષ્ય વસ્ત્ર ધારણ કરી શ્રમણધર્મની દીક્ષા અંગિકાર કરી હતી.

www.jainelibrary.org

૧– આ પ્રમાણે ૧ મૃહુર્ન (૪૮ મિનિટ)માં ૭૭ × ૪૯ = ૩૭૭૩ ઉચ્છવાસ હોય છે.

## प्रथ गुरुद्व डिवियर पं. नानमन्द्रम सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ઋષભદેવ એક વર્ષ સુધી વસ્ત્રધારી રહ્યા. ત્યાર પછી તેના પણ ત્યાગ કરી અનેક ઉપસર્ગોને સમભાવે જીતી, પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુષ્તિનું સમ્યક્ પાલન કરી શાંતમાવથી સુખ – દુઃખ, જીવન – મરણ, માન – અપમાન તથા સંપત્તિ – વિપત્તિમાં સમભાવપૂર્વક વિચરણ કરવા લાગ્યા.

એક વખત તેઓ વિહાર કરતાં કરતાં પુરિમતાલનગરના શકટમુખ ઉદ્યાનમાં પધાર્યા અને ત્યાં ન્યગ્રાધ (વડ) વૃક્ષની નીચે ધ્યાનસ્થ થઇ ગયા. તેમને કૈવળજ્ઞાન અને કૈવળદર્શનની ઉપલબ્ધિ થઇ. ચતુર્વિધ સંઘની સંસ્થાપના કરી અંતે અધ્યાપક (કૈલાસ) પર્વત પર મુકત થયા.

દુષમાસુષમા નામક ચાયા આરામાં ૨૩ તીર્થ કરો, ૧૧ ચક્રવતી એ, ૯ બલદેવા અને ૯ વાસુદેવા ઉત્પન્ન થયા. દુષમા નામના પાંચમાં આરામાં જલન્ય અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ શતાયુથી વધારે ઉમરવાળાં લાકેક થશે. આ આરાના છેકે ચારિત્રધર્મ, રાષ્ટ્રધર્મ વિ.ના નાશ થઇ જશે. દુષમાદુષમાં નામના છકા અરામાં ભયંકર વાવાઝાંડાં વાશે. બધી દિશાઓ ધૂળ અને ધુમાડાથી આવ્છાદિત થઇ જશે. આકાશમાંથી અગ્નિ અને પથરાંઓના વરસાદ થશે જેથી માનવ, પશુ, પક્ષી અને વનસ્પતિના નાશ થઇ જશે. માત્ર એક વૈતાઢય પર્વત જ બાકી રહેશે. આ વખતે જે માણસા બચ્યા હશે તેઓ આ વૈતાઢય પર્વતની શુક્ષાઓમાં રહેશે. માંસ, મત્સ્ય અને મૃતકલેવર વિ. તું ભક્ષણ કરી પાતાના જીવનના નિર્વાહ કરશે. તેમની ઉંમર વધુમાં વધુ ૨૦ વર્ષની રહેશે.

તે આરા પૂરા થયા પછી ફરી ઉત્સર્પિણી કાળના પ્રારંભ થશે કરી માણુસાનું જીવન ધીમે ધીમે સુખ-સમૃદ્ધિથી ભરપુર થવા લાગશે. ઉત્સર્પિણીના દુષમકાળમાં પુષ્કર સંવર્ષક મેલ, ક્ષીરમેલ, છૃતમેલ, અમૃતમેલ, રસમેલ વિ. મેલા વરસાદ કરશે જેથી ફરી ચારે બાજુ હરિયાળી–હરિયાળી થઇ જશે. માનવ માંસાહારના સંપૂર્ણપણે ત્યાગ કરશે. એટલે સુધી કે માંસાહારીઓના પડછાયા પણ નહિ લે. તત્પશ્ચાત્ દુષમાસુષમા અને સુષમાદુષમાનું વર્ણન છે. ઉત્સર્પિણી કાળના આ આરાઓમાં પણ ૨૪ તીર્થકરા થશે. તત્પશ્ચાત્ સુષમા અને સુષમાસુષમાનું વર્ણન છે.

ત્રીજા વક્ષસ્કારમાં ભરત ચક્રવર્તી વિસ્તારથી વર્ષુન છે. ભરત ચક્રવર્તી વિનીતા નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા. તેમની આયુધશાળામાં ચક્રરત્ન ઉત્પન્ન થયું. આયુધશાળાના અધિકારીએ જ્યારે આ મુસમાચાર ભરતને આપ્યા ત્યારે તેઓ અત્યન્ત આધ્ધાદિત—પ્રસન્ન થયા. તેઓ એકદમ સિંહાસન ઉપરથી જાભા થયા. એક વસ્તનું ઉત્તરાસન કરી હાથ જોડી ચક્રરતને પ્રણામ કર્યા. પછી રાજ્યપુરૂષાને આદેશ આપી નગરને મુસ્જિજત કરાવી સપરિવાર આયુધશાળામાં પહોંચ્યા અને તે ચક્રરતની અર્ચના—પૂજા કરી. નગરમાં આઠ દિવસ સુધી ઉત્સવ મનાવ્યા. ત્યાર પછી ચક્રરતને વિનીતાથી ગંગાના દક્ષિણી તટ પર પૂર્વ દિશામાં સ્થિત માગધ તીર્થ તરફ પ્રસ્થાન કર્યું. સમ્માટ ભરત પણ ચાતુરંગિણી સેનાથી મુસ્જિજત થઇને હસ્તિરતન ઉપર આરૂઢ થઇને ગંગાના દક્ષિણી તટના પ્રદેશા ઉપર વિજયધ્વજ ફ્રશ્કાવતા ફ્રશ્કાવતા ચક્રરતની પછળ પાછળ ચાલતા માગધતીર્થમાં આવ્યા અને ત્યાં હસ્તિરતન ઉપરથી નીચે ઉત્તરી દર્શના સંથારા ઉપર એસી માગધ નામના દેવની આરાધના કરી. પછી અશ્વરથ ઉપર સવાર થઇને ચક્રરતનનું અનુગમન કરતાં કરતાં લવણસમુદ્રમાં પ્રવેશ કર્યો. ત્યાં પહોંચીને મગધ તીર્યાધપતિ દેવના ભવન તરફ એક બાણુ માર્યું. બાણુ જોઈને દેવ ઘડીભર ક્રોધથી ઉત્તિજત થઇ ગયો, પરંતુ બાણુ ઉપર લખેલા ભરત ચક્રવતીના નામને વાંચીને તરત જ સજાગ અની ગયો. તેને ખ્યાલમાં આવી ગયું કે ભરત નામના ચક્રવર્તીના જન્મ થયા છે. તે ઉતાવળે ભરતની પાસે પહોંચ્યો અને તેનું સ્વાગત કરી વધામણી આપી નમ્રભાવે નિવેદન કર્યું કે 'હે દેવાનુપ્રિય! હું આપના આજથી આજ્ઞાકારી સેવક છું. મારે ચાેગ્ય સેવાના આદેશ આપી.'

ભરત ચક્રવર્તી ત્યાંથી પાતાના રથ પાછા વાળે છે અને વિજય સ્કન્ધાવાર નિવેશમાં પહોંચીને આઠ દિવસના ઉત્સવ મનાવે છે. ત્યાંથી વરદામતીર્થ આવે છે અને વરદામતીર્થ કુમારદેવને પાતાને આધીન બનાવે છે. ત્યારબાદ પ્રભાસતીર્થના દેવને પણુ પાતાને વશ કરે છે. આ જ પ્રમાણે સિંધુદેવી, વૈતાઢયગિરિકુમાર તથા કૃતમાલદેવને પણુ સાધે છે. પછી ભરત ચક્રવર્તી પાતાના સુપેણુ નામના સેનાપતિને સિંધુ નહીના પશ્ચિમમાં આવેલા નિષ્કુટ પ્રદેશને જીતવા માટે માકલે છે. સુપેણુ અત્યંત પરાક્રમી તથા મ્લેચ્છ ભાષાઓમાં નિષ્ણાત હતા હાથી ઉપર આરૂઢ થઇને તેણું સિંધુ

## प्रथ गुरुदेव डविवयं पं नान्यक्ट्रक सहाराक्ष कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

નદીના કિનારાના પ્રદેશો જત્યા અને નાકા વડે નદી પાર કરી સિંહલ, બર્બર, અંગલાક, ચિલાયલાક, યવનદ્રીપ, આર્બક, રામક, અલલંઢ, પિકખુલ, કાળમુખ અને જોનક નામના મ્લેચ્છાને તથા ઉત્તર વૈતાઢયમાં રહેનાર મ્લેચ્છ જાતિને, કિલ્લા પશ્ચિમથી લઇને સિંધુ-સાગર કચ્છ દેશને જીતે છે. ત્યાર પછી સુપેશુ સેનાપતિ તિમસ્ત્ર ગુફાના દક્ષિણ દ્વારના કપાટાનું ઉદ્દ્વાટન કરે છે અને ભરત ચકવતી પાતાના મિશુરતનને લઇને તિમસ્ત્ર ગુફાની ભીત ઉપર કાકિણી રતન વડે ૪૯ મંડલ (વર્તુળ) બનાવે છે જે ટયુબલાઇટથી પણ વધુ પ્રકાશિત હાય છે જેથી ગુફા પાર કરવામાં તેમને જરા પણ તકલીફ પડતી નથી

ઉત્તરાર્ધ ભરતમાં આપાત નામના કિશત રહેતા હતા. અનેક ભવન, વાહન, દાસ, દાસી, ગે, મહિષથી સંપન્ન હતા. તેમણે અકાળે આકાશમાં વિજળી ચમકતી જોઇ અને વૃક્ષાને કેળેલા—કૂલેલા જેયા અને ચારે બાજુ પ્રસન્નતાનું વાતાવરણ જોઇને તેઓ વિમાસણમાં પડી ગયા કે જરૂર કાંઇ વિપત્તિ આવનાર છે. તેજ વખતે તમિસ્ત્ર ગુકાના ઉત્તર દારથી ચક્કવર્તા ભરત પાતાની વિશંડ સેનાની સાથે ત્યાં આવી પહોંચ્યા. બન્ને સેનાઓમાં ભયંકર યુદ્ધ થયું. કિશતોએ ભરતની સેનાને પરાજિત કરી દીધી. આ જોઇને સુપેણ સેનાપતિ અધ્વરત્ન ઉપર આફ્રદ થઇને અસિરત્નને હાથમાં લઇ કિશતોની સેના તરફ ધરયો અને તેમને પરાજિત કર્યા. કિશતો સિંધુ નદીના તટપર વેળુની પથારી પર વસ્ત્રરહિત થઇને સવળે મોઢ સુઇ ગયા. અટ્ઠમભકત વહે તેમણે પોતાના કુળદેવતા મેઘમુખ નામના નાગકુમારની આરાધના કરી. દેવ શીઘ ત્યાં આવ્યો અને બાલ્યો—આ ભરત નામના ચક્કવર્તા છે અને તે કાઇ ઉપાયે જત્યા જાય તેમ નથી. કાઇ શસ્ત્ર, અગ્તિ, મંત્ર વિ. થી તેનું કંઈ પણ અહિત કરી શકાય તેમ નથી, તથાપિ તમારા આશ્રહથી અને તેના બળ પરાક્રમની ખાત્રી માટે અમે મુસળધાર વરસાદ વરસાવીએ છીએ. ભરતે વરસાકની પરવા કરી નહિ અને પોતાના ચર્મરતન પર સવાર થઇને છત્રરતન વહે વરસાદને રાકીને મણિરતના પ્રકાશમાં સાત રાત્રિએ ત્યાં જ વીતાવી. ત્યાર પછી કિશતો ભરતના વાળ પણ વાંકા કરી શકાય તેમ નથી અને અજેય છે એમ સમજીને શ્રેપ્કરતોના ઉપહાર લઇને ભરતની શરણમાં પહોંચ્યા અને અપરાધાની ક્ષમાયાચના કરી.

ત્યાર પછી ભરત ક્ષુદ્ર હિમવંત પર્વતની સન્નિકટ પહોંચી ક્ષુદ્ર હિમવંત ગિરિકુમાર દેવની આરાધના કરીને તેને સાધ્યા. ત્યારખાદ ઋષભકુટ પર પહોંચીને કાકણી રત્નથી પર્વતની ભીંત ઉપર એક નામ લુંસી પાતાનું નામ અંકિત કર્યું. તે પર્વત ઉપર પૂર્વના ચક્કવર્તિઓના નામાં એટલા અધા ઉદ્દેકિત હતા કે તે એઇને ભરતનું સર્વપ્રથમ નામ લખવાનું જે અભિમાન હતું તે ગળી ગયું અને આ વિચારથી ઉદાસ બની ગયા કે બીજો ચક્કવર્તી આવી આ રીતે માકું નામ લુંસી પાતાનું નામ લખશે તત્પશ્ચાત્ વૈતાહય પર્વત તરફ પાછા આવ્યા. ત્યાં નિમ અને વિનિમ વિદ્યાધરાને સ્વાધીન કર્યા. વિનિમએ ભરત ચક્કવર્તીને સ્ત્રીરત અને નિમએ રતનજડિત કડું તથા બાજુબંધ અર્પણ કર્યા. ત્યારબાદ ભરત ગંગાદેવીને સાધીને અંડપ્રપાત ગુફામાં પહોંચ્યા અને નૃતમાલક દેવતાને સિદ્ધ કરી ગંગાની પૂર્વમાં સ્થિત નિષ્કુટ પ્રદેશને જીત્યો. સુધેણ સેનાપતિએ અંડપ્રપાત ગુફાના કપાટાનું ઉદ્દ્યાટન કર્યું અને ભરતે કાકિણી રત્નથી મંડળા (વર્તુળા) બનાવ્યા. ત્યારબાદ ભરતે ગંગાના પશ્ચિમી તટ પર વિજય રકન્ધાવારનિવેશ (પડાવ) સ્થાપી નૈસર્પ, પાંડુક પિંગલક, સર્વરત્ન, મહાપદ્મ, કાળ, મહાકાળ, માણવક અને શંખ આ ૯ નિધિરત્નાની પ્રાપ્તિ કરી.

આ પ્રમાણે ચક્કરત્ન પાતાની યાત્રા સમાખ્ત કરી વિનીતા રાજધાની તરફ પાછુ વળ્યું. ભરત ચક્રવર્તિ પણ છ ખંડ ઉપર દિગ્વિજયની ધળ ફરકાવી હસ્તિરત્ન ઉપર આરૂઢ થઇને તેનું અનુગમન કરીને રાજધાની પહોંચ્યા. સેનાપતિને એાલાવીને રાજ્યાભિષકના આદેશ આપ્યા. માંડલિક રાજાઓએ તેમને વધામણી આપી. સેનાપતિ, પુરાહિત, નગરજનાએ તેમના અભિષેક કર્યો.

એક વખત સ્નાન કરી ભરત ચક્રવર્તી અરીસા ભુવનમાં પોતાના શરીરને અલંકાર વહે શાળુગારતા સૌંદર્યને નિહાળી રહ્યા હતા. ત્યાં અનિત્ય ભાવના ભાવતાં તેમને કેવળજ્ઞાન થયું. તેજ વખતે સંપૂર્ણ અલંકારાના ત્યાગ કરી પંચમુષ્ટિ લાેચ કર્યો અને અંતે અધ્રાપદ પર્વત પર નર્વાણ પ્રાપ્ત કર્યું.

ચતુર્થ વક્ષસ્કારમાં ચુલ્લહિમવંતનું વર્જ્યન છે. તેમાં સર્વપ્રથમ આ પર્વતની વચ્ચાવચ્ચ પદ્મ નામનું એક સરાવર

## प्का गुरुदेव इविवय पं. जानशनद्रक् महाराज जनस्थाताहि समृतिग्रंथ

છે જેનું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે. ગંગા નદી, સિન્ધુ, રાહિતાંશા વિ. નદીઓનું વિશક નિર્પણ છે. આ પવેતના ૧૧ શિખરાનું વર્ણન છે. હેમવંત ક્ષેત્રનું તેમજ તેમાં શબ્દાપાતી નામના વૃત્તવૈતાહય પર્વતનું વર્ણન છે. મહાહિમવન્ત અને તે પર્વતના મહાપદ્મ નામના સરાવરનું વર્ણન છે. હેરિવર્ષ, નિષધ પર્વત, તિગિંછ નામનું સરાવર, મહાવિદેહ ક્ષેત્ર અને ગંધમાલક નામના પર્વત, ઉત્તરકુરમાં દ્રમક નામના પર્વત, જંખૂવૃક્ષ, મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં માલ્યવંત પર્વત, કચ્છ નામનું વિજય, ચિત્રકુટ વિ. અન્ય વિજય, દેવકુર, મેરૂ પર્વત, નંદનવન, સામનસ, નીલ પર્વત, રમ્યક, હિરણ્યવત અને ઐરાવત આદિ ક્ષેત્રોનું આમાં ઘણા વિસ્તારથી વર્ણન છે.

પાંચમા વક્ષસ્કારમાં જિનેશ્વરના જન્માભિષેકનું વર્જુન છે. તીર્થો કર પ્રભુતે! જન્મોત્સવ મનાવવા માટે દિશા-વિદિશા-ઓમાંથી પદ દિક્ કુમારિકાઓ આવે છે. તેઓ ચાર આંગળ છોડી તીર્થો કરની નાભિનાળને કાપે છે અને પછી તેલમર્દન કરી સુગંધી પીઠી ચાળી ગંધાદક, પુષ્પાદક, શુદ્ધોદક વહે સ્નાન કરાવે છે. અગ્નિહામ કરીને, રક્ષાપાટલી ખાંધી પાષાણ ઢાલક કાનની પાસે વગાઢે છે અને આશિર્વચન તથા મધુર ગીતા ગાઇને નૃત્ય કરે છે. ત્યાર ખાદ શકેન્દ્રનું સપરિવાર આગમન થાય છે અને તે પાંડુક વનમાં અભિષેક શિલા ઉપર તીર્થો કરને અભિષેક માટે લઈ જાય છે. ઇશાનેન્દ્રાદિ અધા ઇન્દ્રો મેરૂ પર્વત ઉપર આવે છે અને તીર્થા દક્યી અભિષેક કરે છે. ત્યાર પછી તીર્થો કરને માતાની પાસે લાવે છે અને દિવ્ય વસ્ત્રયુગલ અને કુંડલયુગલ આપીને હિરણ્ય, સુવર્જી, રતનાદિથી શકેન્દ્રના આદેશથી વૈશ્રમણ દેવ તીર્થ કરના નિવાસને પરિપૂર્ણ ભરી દે છે.

છઠા વક્ષસ્કારમાં જંખૂદીપમાં રહેલા પદાર્થસંગ્રહનું વર્ણન છે. જંખૂદીપના પ્રદેશાનું લવણસમુદ્રની સાથે સ્પર્શ, જીવાના જન્મ, જંખૂદીપમાં ભરત, ઐરાવત, હેમવત, હિરણ્યવત, હિરવાસ, રમ્યક્રવાસ અને મહાવિદેહ, તેમનું પ્રમાણ, વર્ષધર પર્વત, ચિત્રફૂટ, વિચિત્રફૂટ, ચમક પર્વત, કંચન પર્વત, વક્ષસ્કાર પર્વત, દીઈવૈતાહય પર્વત, વર્ષધરફૂટ, વક્ષસ્કારફૂટ, વૈતાહયફૂટ, મંદરફૂટ માગધતીર્થ, વરદામતીર્થ અને પ્રભાસતીર્થ, વિદાધર શ્રેણિયા, ચક્રવર્તી વિજય, રાજધાનીએ, તમિસ્રા ગુફા, ખંડપ્રપાત ગુફા, નદી અને મહાનદીએકનું વર્ણન–આ પ્રમાણે વિસ્તારથી વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

સાતમા વક્ષસ્કારમાં જ્યાતિષ્કનું વર્જુન છે. જંબૂદ્ધીપમાં છે ચન્દ્ર, છે સૂર્ય, પર નક્ષત્ર, ૧૭૬ મહાગ્રહ પ્રકાશ કરે છે. ત્યારબાદ સૂર્યમાં દેલાની સંખ્યા વિ. નું નિરૂપણ છે. સૂર્યની ગતિ, દિવસ અને રાત્રિનું માન, સૂર્યના આતાપનું ક્ષેત્ર, પૃથ્વીથી સૂર્ય વિ. ની દ્વરી, સૂર્યના ઉર્ધ્વ અને તિર્યષ્ઠ તાપ, ચન્દ્રમાં દેલાની સંખ્યા, એક મુહૂર્તમાં ચન્દ્રની ગતિ, નક્ષત્રમાં દલ અને સૂર્યના ઉદ્દય-અસ્તના સંબંધમાં વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

સંવત્સર પાંચ પ્રકારના છે. નક્ષત્ર, યુગ, પ્રમાણ, લક્ષણ તથા શનૈશ્વર. નક્ષત્ર સંવત્સરના ૧૨ ભેઠ છે. યુગ, પ્રમાણ અને લક્ષણ. સંવત્સરના ૫–૫ ભેઠ છે અને શનૈશ્વર સંવત્સરના ૨૮ ભેઠ છે. પ્રત્યેક સંવત્સરના ૧૨ મહિના હોય છે. તેમના લૌકિક અને લોકોત્તર નામાં અતાવ્યા છે. એક મહિનાના એ પક્ષ, એક પક્ષના ૧૫ દિવસ તથા ૧૫ રાત્રિ અને ૧૫ તિથિયોના નામ, માસ, પક્ષ, કરણ, યોગ, નક્ષત્ર, પારસી પ્રમાણ વિ. ઉપર વિસ્તારથી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે.

ચંદ્ર પરિવાર, મંડલમાં ગતિ કરનારા નક્ષત્રા, પૂર્વ, દક્ષિણ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશામાં ચન્દ્રવિમાનને વહન કરનારા દેવ, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારાના વિમાનાને વહન કરનારા દેવ, જ્યાતિષી દેવાની શીઘળતિ, અલ્પ અને મહાઋદ્રિવાળા દેવા, જંખૂદ્રીપમાં એક તારાથી બીજા તારા સુધીતું અન્તર, ચન્દ્રની ચાર અગ્રમહિષીએા, તેના પરિવાર, વૈક્રિયશક્તિ, સ્થિતિ આદિતું વર્ણન છે.

જંખૂદીપમાં જઘન્ય, ઉત્કૃટ તીર્થ કર, ચક્રવર્તી, અળદેવ, વાસુદેવ, નિધિ, નિધિઓનો પરિભાગ, પંચેન્દ્રિય રતન, તેના પરિભાગ, એકેદ્રિય રતન, જંખૂદીપનું આયામ વિષ્કંભ, પરિધિ, ઊચાઇ, પૂર્ણ પરિમાણ, શાશ્વત–અશાશ્વત કથનની અપેક્ષાથી જંખૂદીપમાં પાંચ સ્થાવર કાયામાં અનંતવાર ઉત્પન્ન થવું. જંખૂદીપના નામનું કારણ વિ. વિશદ નિરૂપણ કરેલ છે.

આ પ્રમાણે પ્રસ્તુત આગમમાં પ્રાચીન ભૂગાળનું મહત્ત્વપૂર્ણ સંકલન-જૈનદબ્ટિએ સબ્ટિવિઘાના ખીજ આમાં

## प्रथ गुरुहेंव डविवर्थ पं नान्यक्ट्रका महाराक्ष करमशताहिह स्मृतिग्रंथ

ઉપલબ્ધ થાય છે. આદિ તીર્થ કર ઋષભદેવનું પ્રાક્ ઐતિહાસિક જીવનચરિત્ર પણ આમાં મળે છે. સમ્રાટ ભરતના દિગ્વિજયનું વર્ણન પણ પ્રાપ્ત થાય છે, જે વર્ણનની તુલના વિષ્ણુપુરાણ સાથે કરી શકાય છે. ભરત અને કિરાતાના યુદ્ધનું વર્ણન પ્રાચીન યુદ્ધની સ્મૃતિ કરાવે છે. તીર્થ કરોના કલ્યાણ મહાત્સવનું વર્ણન જેના પાછળથી લખાયેલા ગ્રન્થામાં વિસ્તારથી ઉલ્લેખ છે તેનાં ખીજ આ આગમમાં છે.

#### ૬-૭ સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ

સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ અને ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ અનુક્રમે દઠું અને ૭મું ઉપાંગ છે. કેટલાક ગ્રંથામાં સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિને પમું અને ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિને ૭મું ઉપાંગ અતાવ્યું છે. સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિમાં સૂર્ય આદિ જયોતિષ્ઠ ચક્રનું વર્ણન છે. આમાં એક અધ્યયન, ૨૦ પ્રાભૃત અને ઉપલબ્ધ મૂળ પાઠ ૨૨૦૦ શ્લાકપ્રમાણુ છે. ગદ્યસૂત્ર ૧૦૮ અને પદ્યગાથા ૧૦૩ છે. એજ પ્રમાણે ચન્દ્રપજ્ઞપ્તિમાં પણુ છે. ચન્દ્રપજ્ઞપ્તિમાં ચન્દ્ર આદિ જયોતિષ્ઠ ચક્રનું વર્ણન છે.

ડા. વિન્ટજર સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને અન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ ને વૈજ્ઞાનિક શ્રંથ તરી કે સ્વીકારે છે. અન્ય પાશ્ચાત્ય વિચારકા એ પણ તેમાં આવેલા ગણિત અને જ્યાતિષ્ક વિજ્ઞાનને મહત્ત્વપૂર્ણ માનેલ છે ડા. શુષ્ટ્રિંગે જર્મનીની હેમબર્જ શુનિવર્સિટીમાં પાતાના ભાષણમાં કહ્યું કે જૈન વિચારકાએ જે તર્ક શુકત સુસમ્મત સિદ્ધાન્તે ને પ્રસ્તુત કર્યા તે આધુનિક વિજ્ઞાનવેત્તાઓની દૃષ્ટિથી પણ અમૃલ્ય અને મહત્ત્વપૂર્ણ છે. વિશ્વરચનાના સિદ્ધાન્તની સાથે સાથે તેમાં ઉચ્ચકાટિનું ગણિત અને જ્યાતિષ્ક વિજ્ઞાન પણ દૃષ્ટિગાચર થાય છે. સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિમાં ગણિત અને જ્યાતિષ્ક ઉપર ખૂબ ઊંડાણથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે તેથી સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિનો ઉલ્લેખ કર્યા વિના ભારતીય જ્યાતિષ્કનો ઇતિહાસ અધૂરા અને અપૂર્ણ રહેશે. પ

પાશ્ચાત્ય વિચારકા અને ઐતિહાસિક વિદ્વાનાની દિષ્ટિએ સૂર્યપ્રજ્ઞષ્તિ અને ચંદ્રપ્રજ્ઞષ્તિ આ અને મહત્ત્વપૂર્ણ ક્રોંથા છે. આને આપણે જરાતિષ્ક તથા ગણિતના, ભૂગાળ તથા ખગાળના મહત્ત્વપૂર્ણ કાય કહી શકીએ. 'એવરે' સન્ ૧૮૬૮ માં 'ઉવેર ડી સૂર્યપ્રજ્ઞષ્તિ' નામના નિઅન્ધ પ્રકાશિત કર્યો હતા. ડાં. આશ. શામ શાસ્ત્રીએ આ ઉપાંગનું 'એ છીક દ્રાન્સલેશન એક મહાવીરાઝ સૂર્યપ્રજ્ઞષ્તિ' નામે સંક્ષિપ્તમાં ભાષાન્તર કર્યુ છે. આ આગમમાં અતાવેલા છે સૂર્ય અને છે ચન્દ્રની માન્યતાનું 'ભાસ્કરે' પાતાના સિદ્ધાન્ત શિરામણિ શ્રન્થમાં અને છદ્માગુષ્તે પાતાના 'સ્પુટ સિદ્ધાન્ત' માં ખંડન કર્યું છે. પરન્તુ ડાં. થિર્ષોને 'જનરલ એક ધી એશિયાટિક સાસાયટી એક અંગાલ' માં 'ઓન ધી સૂર્યપ્રજ્ઞષ્તિ' નામક પાતાના શાધપૂર્ણ લેખમાં પ્રતિપાદિત કર્યું છે કે– શ્રોક લાકતવર્ષમાં આવ્યા તે પૂર્વ આ સિદ્ધાન્ત સર્વમાન્ય હતા. તેમણે ભારતીય જયાતિષના અતિપ્રાચીન જયાતિષ્કવેદાંગ શ્રન્થની માન્યતાએકની સાથે સૂર્યપ્રજ્ઞષ્તિના સિદ્ધાન્તાની સમાનતા અતાવી છે.

સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિના પ્રથમ પ્રાભૃતમાં ઉલ્લેખ છે કે મિથિલાનગરીમાં જિતશત્રુ નામે રાજ રાજ્ય કરતે હતો. તે વખતે ભ મહાવીર મિથિલાની અહાર મિથિલાને પંધાર્યા પંધાર્યા ધર્માપદેશ કર્યા પછી ગણુંધર ગાતમે જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી. ભગવાને સમાધાન કરતાં કહ્યું દિવસ અને રાત્રિના મળીને ૩૦ મુહૂર્ત હોય છે. નક્ષત્રમાસ, સૂર્યમાસ, ચન્દ્રમાસ, અને બ્રહ્નુમાસના મુહૂર્તામાં હાનિવૃદ્ધિનું કારણ અતાવ્યું. પ્રથમ મંડલથી અન્તિમ અને અન્તિમથી પ્રથમ મંડલ સુધી સૂર્યની ગતિના કાળનું પ્રતિપાદન કરતાં અતાવ્યું કે અન્તિમ મંડલમાં સૂર્યની એકવાર અને શેષમંડલામાં સૂર્યની એ વાર ગતિ થાય છે.

-Dr. Schubring

<sup>4.</sup> He who has a through knowledge of the structure of the world cannot but admire the inward logic and harm nony of Jain ideas. Hand in hard with the refind cosmogrphical ideas goes a high standard of astronomy and mathematics. A history of Indian astronomy is not conceivable without the famous "Surya Pragyapti".

ર. જિલ્દ ૪૯, પ. ૧૦૭ થી ૧૮૧.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સમૃતિગ્રંથ

તત્પશ્ચાત્ આદિત્ય સંવત્સરના દક્ષિણાયન અને ઉત્તરાયણમાં અહારાત્રના જથન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ મુહૂર્ત તથા મુહૂર્તોની હાનિવૃદ્ધિનું કારણ અતાવ્યું છે. ભરત તથા ઐરવત ક્ષેત્રના સૂર્યોદયનું ક્ષેત્ર, આદિત્ય સંવત્સરના અને અયનામાં પ્રથમથી અન્તિમ અને અન્તિમથી પ્રથમ સુધી એક સૂર્યની ગતિનું અન્તર અને અન્તરના સંબંધમાં છ અન્ય માન્યતાએા, સૂર્ય દ્વારા દ્વીપ – સમુદ્રોના અવગાહનના સંબંધમાં તથા એક દિવસ – રાત્રિમાં સૂર્ય કેટલા ક્ષેત્રમાં પરિભ્રમણ કરે છે વિ. મંડલાની રચના તથા વિસ્તાર વિ.નું વિવરણ છે.

બીજ પ્રાભુતમાં સૂર્યના ઉદય અને અસ્તનું વર્ણન છે. અહીં શાસ્ત્રકારે અન્ય અનેક મતાવલંબીઓની માન્યતાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. કેટલાક અન્યતીયિઓ એમ માને છે કે 'સૂર્ય પૂર્વ દિશામાં ઉદય પામીને અનન્ત આકાશમાં આલ્યા જ્યા છે. આ કાઈ વિમાન, રથ યા દેવતા નથી, પરંતુ ગાળાકાર કિરણોના સમૂહમાત્ર છે કે જે સંધ્યા ટાણે નષ્ટ થઇ જાય છે.' કેટલાક એમ માને છે કે 'સૂર્ય દેવતા છે જે સ્વભાવથી આકાશમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને સંધ્યા સમયે આકાશમાં અદશ્ય થઈ જાય છે.' કેટલાક એમ કહે છે કે 'સૂર્ય દેવ છે અને સદા સ્થિર રહે છે.' પ્રાતઃકાળે પૂર્વ દિશામાં ઉદિત થઇને સંધ્યા વખતે પશ્ચિમ દિશામાં પહેાંચી જાય છે અને ત્યાંથી અધાલાકને પ્રકાશિત કરતા નીચેની તરફ વળી જાય છે.

આચાર્ય મલયગિરિએ પ્રસ્તુત સૂત્રની ટીકામાં લખ્યું છે કે પૃથ્વીને જેઓ ગાળ માને છે તેમની માન્યતા પ્રમાણેજ ઉપરાક્ષત વાત પુરવાર થઇ શકે. જેનોની તેવી માન્યતા નથી. જેના માને છે કે પૃથ્વી ગાળાકાર નથી પરંતુ અસંખ્યાત દ્વીપ સમુદ્રાથી ઘેશયેલી છે. ત્યાર પછી સૂર્ય એક મંડલથી ખીજા મંડલમાં ગમન કરે છે તેનું વર્ણન છે. સૂર્ય એક મુહૂર્તમાં કેટલા ક્ષેત્રનું પરિભ્રમણ કરે છે વિ. નું આ પ્રાભૃતમાં અન્ય મતાના ઉલ્લેખ કરીને સ્વમતનું પ્રતિપાદન કર્યું છે.

ત્રીજા પ્રાભૃતમાં ચન્દ્ર, સૂર્ય દ્વારા પ્રકાશિત થતા દ્વીપ-સમુદ્રાનું વર્ણન છે અને ૧૨ મતાન્તરાના નિર્દેશ કર્યો છે.

ચાથા પ્રાભૃતમાં ચન્દ્ર અને સૂર્યનું સંસ્થાન એ પ્રકારે અતાવ્યું છે (૧) વિમાન સંસ્થાન (૨) પ્રકાશિત ક્ષેત્રનું સંસ્થાન અન્તે પ્રકારના સંસ્થાનાના સંબંધમાં અન્ય ૧૬ મતાન્તરાના ઉલ્લેખ છે. સ્વમત વડે પ્રત્યેક માંડલમાં ઉદ્યાત અને તાપ ક્ષેત્રનું સંસ્થાન અતાવી અન્ધકારના ક્ષેત્રનું નિરૂપણ કર્યું છે. સૂર્યના ઉર્ધ્વ, અધા અને તિર્ધક તાપક્ષેત્રનું પશ્મિણ અતાવ્યું છે.

પાંચમાં પ્રાભૃતમાં સૂર્યની લેશ્યાએ તું વર્ણન છે. છઠા પ્રાભૃતમાં સૂર્યના એ જતું વર્ણન છે. સૂર્ય સદા એક રૂપે અવસ્થિત રહે છે કે પ્રતિક્ષણ પરિવર્તિત થતા રહે છે? તે સંબંધમાં અન્ય ૨૫ પ્રતિપત્તિયાથી વર્ણન કરેલ છે. જેન દબ્ટિએ જં ખૂદીપમાં પ્રતિવર્ષ કેવળ ૩૦ મુહૂર્ત સુધી સૂર્યના પ્રકાશ અવસ્થિત રહે છે. આકીના સમયમાં અનવસ્થિત રહે છે કારણ કે પ્રત્યેક મંડળ પર એક સૂર્ય ૩૦ મુહૂર્ત સુધી રહે છે. આમાં જે જે મંડલ પર તે રહે છે તે દબ્ટિએ તે અવસ્થિત છે અને બીજા મંડલની દબ્ટિએ તે અનવસ્થિત છે. સાતમા પ્રાભૃતમાં બતાવ્યું છે કે સૂર્ય પાતાના પ્રકાશ વડે મેરૂ પર્વત તથા અન્ય પ્રદેશાને પ્રકાશિત કરે છે.

આઠમા ત્રાભુતમાં અતાવ્યું છે કે જે સૂર્ય પૂર્વ કક્ષિણમાં ઉદિત થાય છે તે મેરૂની કક્ષિણમાં સ્થિત ભરત આદિ ક્ષેત્રોને પ્રકાશિત કરે છે. જંખૂદ્વીપના મેરૂ પર્વતથી પૂર્વ પશ્ચિમમાં જે વખતે દિવસ હાય છે તે વખતે દક્ષિણ ઉત્તરમાં રાત્રિ હાય છે. લવણસમુદ્રની ઉત્તર દક્ષિણમાં જે વખતે દિવસ હાય છે તે વખતે પૂર્વ-પશ્ચિમમાં રાત્રિ હાય છે. ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્રાની અપેક્ષાએ ઉત્સર્પિણી તથા અવસપિણી કાળનું કથન કર્યું છે.

નવમા પ્રાભૃતમાં પાૈરુષી છાયા પ્રમાણુના ઉલ્લેખ કરતાં ખતાવ્યું છે કે સૂર્યના ઉદય અને અસ્તના સમયે પલ્ પુરુષપ્રમાણુ છાયા દેખાય છે. આ પ્રાભૃતમાં અનેક મત⊢મતાન્તરાના ઉલ્લેખ કરતાં સ્વમતના પાૈરુષી છાયાના સંબંધમાં પ્રતિસ્થાપના કરી છે.

કસમા પ્રાભૃતમાં ૨૨ ઉપ અધ્યાયામાં નક્ષત્રામાં આવલિકાના ક્રમ, મુહૂર્તની સંખ્યા, પૂર્વભાગ, પશ્ચિમભાગ અને ઉભયભાગ વહે ચન્દ્રની સાથે ચાેગ કરનારા નક્ષત્રા, યુગના પ્રારંભમાં ચાેગ કરનારા નક્ષત્રાના પૂર્વાદિ વિભાગ,

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

નક્ષત્રાના કુલ, ઉપકુલ અને કુલાપકુલ, ૧૨ પૃર્ણિમા તથા અમાવાસ્યાઓમાં નક્ષત્રાના યાગ, સમાન નક્ષત્રાના યાગવાળી પૂર્ણિમા તથા અમાવાસ્યા, નક્ષત્રાના સંસ્થાન, તેમના તારા આદિનું વર્ણન છે. વર્ષા, હેમન્ત અને બ્રીષ્મ ઋતુઓમાં માસક્રમથી નક્ષત્રાના યાગ અને પારુષી પ્રમાણ, કક્ષિણ ઉત્તર અને ઉભયમાર્ગથી ચંદ્રની સાથે યાગ કરનારા નક્ષત્રા, નક્ષત્રરહિત અંદ્રમંડલ, નક્ષત્રાના દેવના, ૩૦ મુહૂર્નીના નામ, ૧૫ દિવસ–રાત્રિ તથા તિથિઓના નામ, નક્ષત્રાના ગાત્ર, નક્ષત્રામાં ભાજનનું વિધાન, એક યુગમાં અંદ્ર તથા સૂર્યની સાથે નક્ષત્રાના યાગ, એક સંવત્સરના મહિના, તેમના લીકિક તથા લા કાર્યાના મામ પાસ પ્રકારના સંવત્સર અને તેમના ૫-૫ લેઠ અને અંતિમ શનૈશ્વર સંવત્સરના ૨૮ લેઠ અતાવ્યા છે. બે અંદ્ર નક્ષત્રાના દ્રાર, બે મૂર્ય તેમની સાથે યાગ કરનારા નક્ષત્રાના મુહૂર્તનું પરિમાણ. નક્ષત્રાની સીમા, વિષ્ક ભ-લંબાઇ, પહેલળાઇ વિ. પરિધિનું વિસ્તારથી પ્રતિપાદન કર્યું છે.

અગિયારમા પ્રાભ્યતમાં સંવત્સરાની આદિ તથા અંત તેમજ નક્ષત્રાના ચાગે:નું વર્ણન છે.

ખારમા પ્રાભૃતમાં નક્ષત્ર, ચંદ્ર, ઋતુ, આદિત્ય અને અક્ષિવર્ધિત આ પાંચ સંવત્સરાનું વર્ણન છે. છ ઋતુએાનું પ્રમાશ, છ ક્ષયતિથિએા, ઇ અધિકતિથિએા, એક યુગમાં સૂર્ય અને ચન્દ્રની આવૃત્તિએા અને તે સમયે નક્ષત્રાના યાગ અને યાગકાળ વિ નું વર્ણન છે.

તેરમા પ્રાભાતમાં કૃષ્ણ અને શુકલપક્ષમાં ચન્દ્રની હાનિ–વૃદ્ધિ બનાવી છે. દર પૂર્ણિમા અને દર અમાવાસ્યામાં ચન્દ્ર અને સૂર્યની સાથે રાહુના યાેગ, પ્રત્યેક અયનમાં ચન્દ્રની માંડલગતિ આદિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

ચૌદમા પ્રાસ્ત્રામાં કૃષ્ણુ અને શુકલપક્ષની જયાત્સના અને અધકારનું પ્રમાણ ખતાવ્યું છે.

પંદરમા પ્રાભૃતમાં ચન્દ્રાદિ જ્યાતિષ્ક દેવાની એક મુહૂર્તની ગતિ છે, નક્ષત્રમાસમાં ચન્દ્ર, સૂર્ય, ગ્રહાદિની માંડલ ગતિનુ વર્ણન છે. એ જ પ્રમાણે ઋતુમાસમાં, આદિત્ય માસમાં પણ માંડલગતિનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

સાળમા પ્રાભૃતમાં ચન્દ્રિકા, આતપ અને અધકારના પર્યાયનું વર્ણન છે.

સત્તારમાં પ્રાભૃતમાં સૂર્ય-ચન્દ્રનું ચ્યવન, ઉપપાત, વિ. ના સંબંધમાં અન્ય ૨૫ મત-મતાન્તરાના ઉલ્લેખ છે. તેમજ સ્વમતનું સંસ્થાપન કર્યું છે.

અઢારમા પ્રાભૃતમાં પૃથ્વીથી સૂર્ય, ચન્દ્રાદિની ઊંચાઇનું પરિમાણ અતાવી અન્ય ૨૫ મતમતાન્તરાને ઉલ્લેખ કરી સ્વમતનું પ્રતિપાદન કર્યું છે, ચન્દ્ર-સૂર્યના વિમાનની નીચે, ઉપર અને સમવિભાગમાં તારાઓના વિમાન છે તેના કારણ વિ. નું વર્ણન છે. એક ચન્દ્રના ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારાઓના પરિવાર, મૅર્યવેતથી જ્યાતિષ્ક ચક્રનું અન્તર, જંખૂદીપમાં સર્વ બાદ્યા-આભ્યન્તર, ઉપર-નીચે ચાલનારા નક્ષત્રો, ચન્દ્ર-મૂર્યાદિના સંસ્થાન, આયામ, વિષ્કંભ અને પરિધિનું વર્ણન છે, તેમને વહન કરનાર દેવાની સંખ્યા અને તેમનું દિશાના ક્રમથી રૂપ, તેમની શીઘ્ર અને મંદ્ર ગતિ, અલપબહુત્વ વિ. નું નિરૂપણ છે. ચન્દ્ર-સૂર્યની અગ્ર મહિલીએ!, પરિવાર, વિકુર્વણા શકિત, દેવ-દેવિયાની જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું વર્ણન છે.

એાગણીસમા પ્રાત્મતમાં અન્દ્ર અને સૂર્ય સંપૂર્ણ લેકમાં પ્રકાશ કરે છે કે લેકના અમુક વિસાગને? આ પ્રશ્નના સંબંધમાં ૧૨ મત-મતાન્તરાને ઉલ્લેખ કરી સ્વમતનું નિરૂપણ કર્યું છે. લવણ સમુદ્રના આયામ, વિષ્કંભ તથા અન્દ્ર, સૂર્ય, નક્ષત્ર અને તારા વિ. નું વર્ણન છે. એજ પ્રમાણે ધાતકીખંડના સંસ્થાનનું વર્ણન, કાળાદ્ધિ સમુદ્ર અને પુષ્કરાર્દ્ધ- દીપ, મનુષ્યક્ષેત્ર આદિનું વિવરણ છે.

ઇન્દ્રના અભાવમાં દેવલાકના વિમાનની વ્યવસ્થા, ઇન્દ્રના જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ વિરહકાળ, મનુષ્યક્ષેત્રની અહાર ચન્દ્રની ઉત્પત્તિ અને ગતિ અન્તે સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર સુધીના દ્વીપ-સમુદ્રોના આયામ, વિષ્કંભ, પરિધિ આદિનું વર્ણન છે.

વીસમા પ્રાભૃતમાં ચન્દ્રાદિનું સ્વરૂપ તથા રાહુનું વર્જુન છે. રાહુના બે પ્રકાર, તેમના જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ કાળ અતાવ્યા છે. ચન્દ્રને રાશી અને સૂર્યને આદિત્ય કહેવાનું કારણ એ છે કે જ્યાતિષ્કાના ઇન્દ્ર-ચન્દ્રને મૃગ-શશિ (સસલા) ના ચિદ્ધવાળું મૃગાંક નામનું વિમાન છે તેથી તેને શશી કહે છે અને સૂર્ય સમય, આવલિકા વિ.થી લઇને

#### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિ સ્મૃતિગ્રંથ

અવસર્પિણી-ઉત્સર્પિણી કાળના આદિ કરનાર હાેવાથી તેને આદિત્ય કહે છે. ચન્દ્ર અને સૂર્યની અગ્રમહિંષીએા, ચન્દ્ર તથા સૂર્યના કામલાેગાની માનવીય કામલાેગા સાથે તુલના કર્યા ખાદ ૮૮ ગ્રહાના નામા ખતાવ્યા છે

ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિમાં ચન્દ્રના પરિભ્રમણુનાે ઉલ્લેખ મુખ્યતાએ થયેલ છે. ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ અને સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિનું વર્ણન પ્રાયઃ સમાન છે. માત્ર મંગળાચરણુના રૂપમાં જે ૧૮ ગાથાએ! આપી છે તે વિશેષ છે.

આ પ્રમાણે આપણે જાણી-જોઇ શકીએ છીએ કે સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ અને ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિમાં પ્રાચીન જયાતિષ સંખંધી મૂળ માન્યતાઓનું સંકલન કરવામાં આવ્યું છે. અહીં આપેલ વિષયની વેઠાંગ – જયાતિષ્કની સાથે તુલના કરી શકાય છે. યુગનું ધારણ પંચવર્ષવાળું કહેપીને સૂર્ય અને ચન્દ્રનું ગણિત કરવામાં આવ્યું છે. સૂર્યના ઉદય અને અસ્તના વિચાર કરીને દિનમાનનું કથન કર્યું છે. ઉત્તરાયણમાં સૂર્ય લવણસમુદ્રની બહારના માર્ગથી જંબૂદ્રીપ તરફ આવે છે. તે વખતે સૂર્યની ચાલ સિંહગતિ જેવી હાય છે. ત્યાર પછી ગજગતિ જેવી થઈ જાય છે. જેથી ઉત્તરાયણના આરંભમાં દિવસ નાના અને રાત્રિ માટી થાય છે અને ઉત્તરાયણની સમાપ્તિ થતાં ગતિ મંદ થવાથી દિવસ માટે! અને રાત નાની થવા લાગે છે. દક્ષિણાયનના આરંભમાં સૂર્ય જંબૂદ્રીપના અંદરના માર્ગથી બહારની તરફ ગતિવાળા થાય છે તેથી દિવસ માટે! અને રાત નાની થાય છે. પ્રસ્તુત સિદ્ધાંત પરવર્તી સાહિત્યમાં કરેલ દિનમાન એવં ઉત્તરાયણ તથા દક્ષિણાયનના નિરૂપણના એલ છે. નક્ષત્રાના એવ આદિનું વર્ણન મુહૂર્તશાસ્ત્રનો પાયા છે. મુહૂર્તશાસ્ત્રમાં પ્રધાનપણે નક્ષત્રાના સ્વકાવ અને ગુણા પર વિચાર કરવામાં આવેલ છે.

ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ અને સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિમાં વિષયની સમાનતા હોવા છતાં પણ ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિની કેટલીક વિશેષતાઓ આ પ્રમાણે છે. (૧) ચંદ્રની પ્રતિદિવસની યોજનાવાળી ગતિનું કથન છે. (૨) ઉત્તરાયણ અને દક્ષિણાયનની તિથિયાનો પૃથક્ પૃથક્ વિસ્તાર બતાવી સૂર્ય અને ચંદ્રમાની અતિના નિર્ણય કર્યો છે. આ હંકીકત સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિમાં મળતી નથી. (૩) તિથિયામાં ચંદ્રમાના સમચતુરસ્ત્ર વિ. વિભિન્ન આકારાનું ખંડન કરી સમચતુરસ્ત્ર ગાળાકારનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. (૪) માનવ સભ્યતાની શરૂઆતમાં જંબૂદ્રીપના પ્રથમ સૂર્ય શ્રાવણ કૃષ્ણા પ્રતિપદાને દિવસે પૂર્વ-દક્ષિણ-આગ્નેય ખૂણામાંથી અને બીજો સૂર્ય પશ્ચિમ-ઉત્તર-વાયબ્ય ખૂણામાંથી ચાલ્યા. એજ પ્રમાણે પ્રથમ અન્દ્રમા પૃર્વોત્તર ઇશાન ખૂણામાંથી અને બીજો સૂર્ય પશ્ચિમ-ઉત્તર-વાયબ્ય ખૂણામાંથી ચાલ્યા. સૂર્ય-ચન્દ્રની પ્રસ્તુત ગમનપ્રક્રિયા જયાતિષમાં નિરૂપિત નાડીવૃત્ત અને કદમ્અ પાતવૃત્તની સાથે મળતી આવે છે. જયાતિષ્કની દૃષ્ટિએ આ વિષય અત્યન્ત મહત્ત્વપૂર્ણ છે. (૫) છાયાસાધન અને છાયાપ્રમાણ ઉપરથી દિનમાનનું વર્ણન ઘણુંજ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. આ સાધનપ્રક્રિયા પ્રતિભાગિણતના મૂળસ્ત્રોત છે. જેનાથી પ્રતિભાગિણતના વિકાસ થયા છે. (૬) છાયાસાધનમાં ખીલછાયાની વર્ણન છે. આજ ખીલછાયાથી શંકુછાયાના વિકાસ થયા છે. અને વિદ્રાનાનું માનવું છે કે શંકુગિણતના વિકાસ પણ ખીલછાયાથી થયા છે. (૯) આ ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિમાં પુરૂષ્યછાયાનું વિસ્તૃત વિવેચન છે. પુરુષ્યાયાસહિતા બન્યોમાં ફળાફળના નિર્દેશ કર્યો છે. વરાહ મિહિરના પુરુષ્યાયાને મૂળ સ્ત્રીત આ જ આગમ હોલું જોઈએ. (૮) પ્રસ્તુત આગમમાં ગેળ, ત્રિકાય, થયા છે. લસ્તુષ્ટાની છાયાનું વર્ણન છે. આને લીધે ઉત્તરકળમાં જયાતિષ્ઠ વિષયક ગણિતના અત્યધિક વિકાસ થયા છે. (૯) આ આગમમાં ચન્દ્રમાને સ્વતઃ પ્રકાશમાન બતાબ્યો છે. તેના ઘટ-વધનું કારણ રાહુ છે.

આ પ્રમાણે આ બન્ને આગમ જયોતિષ શાસ્ત્રની દિષ્ટિએ ઘણાજ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. તેથી તેમનું આધુનિક દિષ્ટિએ તુલનાત્મક અધ્યયન અપેક્ષિત છે જેથી અનેક તથ્યો પ્રકાશમાં આવી શકે.

#### ૮ થી ૧૨ <mark>નિસ્યાવલિયા આદિ પાંચ સૂત્ર</mark> (કપ્પિયા, કપ્પવર્ડસિયા, પુષ્ફિયા, પુષ્ફશ્રુલિયા અને વર્ણિદ્રકસા)

નિરયાવલિયા અથવા નિરયાવલિકા શ્રુતસ્ટન્ધમાં પાંચ ઉપાંગને સમાવી લેવામાં આવ્યા છે. (૧) નિરયાવલિકા અથવા કલ્પિકા (૨) કલ્પાવતંસિકા (૩) પુષ્પિતા (૪) પુષ્પચુલિકા અને (૫) વૃષ્ણિકશા. વિદ્વાનાનું –વિજ્ઞાનું મન્તવ્ય છે કે આ પાંચે ઉપાંગ નિરયાવલિકાના નામથી જ પહેલાં પ્રસિદ્ધ હતાં. પછી જ્યારે ૧૨ ઉપાંગાના ૧૨ અંગાની સાથે

## प्कथ गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यक्र्ल महाराज क्रम्भाताहि स्मृतिग्रंथ

સંબંધ સ્થાપિત કરવામાં આવ્યેઃ ત્યારે તેમને પૃથક્-પૃથક્ ગણવામાં આવ્યા. પ્રેઃ. વિન્ટરનિત્ઝનું પણ આવુંજ માનવું છે.

જે આગમમાં નરકગતિમાં જનારા જીવેાનું ક્રમભદ્ધ વર્ણન કરવામાં આવ્યું હોય તે નિરયાવલિકા કહેવાય છે. આ આગમમાં ૧ શ્રૃતસ્કન્ધ છે, પર અધ્યયન છે, પ વર્ગ છે. ૧૧૦૦ વ્લોકપ્રમાણુ મૂળપાઠ છે. નિરયાવલિકાના પ્રથમ વર્ગમાં દશ અધ્યયન છે. જેમાં કાલ, સુકાલ, મહાકાલ, કૃષ્ણ, સુકૃષ્ણ, મહાકૃષ્ણ, વીરકૃષ્ણ, રામકૃષ્ણ, પિતસેનકૃષ્ણ, મહાસેનકૃષ્ણ એમ ૧૦નું વર્ણન છે.

પ્રથમ અધ્યયનમાં અતાવ્યું છે કે ચંપાનગરીમાં શ્રેલિક રાજા રાજ્ય કરતા હતા. મહારાણી ચેલલાની ફૂલિએ ફૂલિકના જન્મ થયા હતા. શ્રેલિકના એક બીજી રાણી કે જેનું નામ કાલી હતું તેનાથી કાલકુમારના જન્મ થયા હતા. કૂલિકના જન્મ થયા હતા. શ્રેલિકના જન્મ થયા હતા. કૂલિક પાતાના પિતા શ્રેલિકને કારાગૃહમાં કે કરી પાતે રાજગાદી ઉપર બેસે છે. શ્રેલિક કારાગૃહમાં જ આત્મહત્યા કરી લે છે. એક દિવસ કૂલિક પાતાના નાના લાઇ વેહલ્લકુમાર પાસેથી સેચનક હાથી અને અહાર સેરવાળા હારની માગણી કરે છે. પરંતુ વેહલ્લકુમાર પિતાએ આપેલ વસ્તુ હાવાથી ઇન્કાર કરે છે. કૂલિકના લયથી હલ્લ અને વેહલ્લકુમાર બન્ને લાઇ હાર, હાથી અને પાતાના અંતેપુરને (કુટું અ પરિવાર) લઇને પાતાના નાના મહારાજા ચેટકની પાસે વૈશાલી પહોંચી જાય છે. કૂલિકને આ વાતની ખબર પડી ત્યારે તેણે દ્વત માકલ્યો પરંતુ ચેટકે જવાબમાં કહ્યું કે શરલાગતની રક્ષા કરવી એ મારૂ કર્તાવ્ય છે. જો કૂલિક આ હાર, હાથીને બદલે અડધું રાજ્ય આપે તો આ બન્ને વસ્તુ તેને સાંપી શકાય. આ જાલીને ફૂલિકને અત્યધિક કેલ્લ ચઢવા અને તેથી સંગ્રામ માટે પાતાના બધા લાઇઓની સેના લઇને વૈશાલી તરફ રવાના થયા. આ બાજુ ચેટકે પણ નવ મલ્લકી, નવ લિચ્છવી એમ ૧૮ ગણુરાજાઓને બેલાવી મંત્રણ કરી. શરણાગતની રક્ષા માટે તેમણે યુદ્ધ કરવું ઉચિત માન્યું. મહારાજા ચેટક લ મહાવીરના પરમ ઉપાસક હતા. તેમણે શ્રાવકના ૧૨ કત અંગિકાર કર્યા હતા. તેની સાથે એક વિશેષ નિયમ એવા પણ ગ્રહણ કરી રાખ્યા હતા કે હું એક દિવસમાં એકથી વધુ બાણુ નહિ ચલાવું. તેમનું બાણ કદી પણ નિષ્ફળ જતું નહિ.

પહેલે દિવસે રાજા ફૂચિકના પક્ષમાંથી કાલકુમાર સેનાપતિ બનીને રચુસ ગ્રામમાં ઊતર્યો. તેથે ગરૂડબ્યૂહની રચના કરી. રાજા ચેટકે શકટબ્યૂહની રચના કરી. પરસ્પર ભયંકર ખૂનખાર યુદ્ધ થયું. રાજા ચેટકે અમાઘ બાથુના પ્રયોગ કર્યો. કાલકુમાર જમીન ઉપર ઢળી પડયા અને મરીને નરકમાં ઉત્પન્ન થયા. આ પહેલા અધ્યયનનું વર્ણન છે. તેમજ તેમાં ફૂચિક જન્મ, દાહલા ઉત્પન્ન થયા, મહારાણી ચેલણાનું ફૂચિકને પૂર્વવૃતાન્ત અતાવી પિતા પ્રત્યે પ્રેમ જગાડવા વિ. વિસ્તારથી વર્ણન આપ્યું છે.

કાલકુમારની જેમ અનુક્રમે નવે દિવસ એક એક કરીને નવે ભાઈ સેનાપતિ પદ ધારણ કરી યુદ્ધમાં ઝંપલાવે છે અને તે બધા રાજ ચેટકના અમેલ બાણથી મરીને નરકમાં જાય છે. આમ ક્રમશ: નવ અધ્યયનમાં નવ ભાઈઓનું વર્શન છે. આ વર્ણન વિષે ચંપાનગરીમાં ભ. મહાવીર પાસે કુમારાની માતાઓ પૃષ્ઠે છે અને ભગવાન તેનું ક્રયન કરે છે. આ દસે કુમાર નરકમાંથી નીકળીને મહાવિદેહમાં જન્મ ધારણ કરશે. વૈરાગ્ય અને શ્રમણુધર્મ સ્વીકારી અને ઉત્કૃષ્ટ સાધના કરી શિવપદને પ્રાપ્ત કરશે.

ખીજા ક∉પાવતંસિકા નામના વર્ગમાં દશ અધ્યયના છે. તેમના નામ આ પ્રમાણે છે – પદ્મ, મહાપદ્મ, ભદ્ર, સુલદ્ર, પદ્મભદ્ર, પદ્મસેન, પદ્મગુ∉મ, નલિનીગુ∉મ, આનંદ અને નંદન.

ચંપાનગરીમાં રાજા ફૂચ્યુક રાજય કરતે હતો. તેની રાચીનું નામ પદ્માવતી હતું. રાજા શ્રેચિકની એક રાચીનું નામ કાલી હતું. તેને 'કાલ' નામના પુત્ર હતા જેનું વર્ષ્યુન પ્રથમ વર્ગમાં કરવામાં આવ્યું છે. તે કાલકુમારની પત્નીનું નામ પદ્માવતી હતું. તેને પદ્મકુમાર નામના પુત્ર થયો. પદ્મકુમારે ભ મહાવીર પાસે દીક્ષા બ્રહ્યુ કરી અને ૧૧ અંગાનું અધ્યયન કરી અંતે અનશન કરી સૌધર્મ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયો. ત્યાંથી મહાવિદેહમાં જન્મ લઇને માફે જશે. એજ પ્રમાથે શેષ નવ અધ્યયનામાં પથ્યુ રાજા શ્રેચિકના ૯ પૌત્રા – જેમના પિતાઓનું અનુકમે પ્રથમ વર્મ (નિશ્યાવલિકા–કલ્પિકા)માં વર્ષુન કર્યું છે. તેમના પુત્રાએ ભ મહાવીર પાસે દીક્ષા બ્રહ્યુ કરી. સાધના વડે આયુષ્ય પૂર્યુ કરીને તેઓ દેવલાકમાં ગયા અને ત્યાંથી ચ્યવી મનુષ્ય પર્યાયમાં આવી માફે જશે. આ પ્રમાણે વિસ્તૃત વર્ષાન છે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

આ પ્રમાણે આ વર્ગમાં વ્રતાચરણ વહે જીવનશાયનની પ્રક્રિયાનું સુંદર નિરૂપણ કર્યું છે. પિતાઓ જ્યાં ક્યાયને વશીભૂત થઈને આયુષ્ય પૂર્ણ કરી નરકમાં જાય છે ત્યાં પુત્રા સત્કર્મ વહે સ્વર્ગ પ્રાપ્ત કરે છે. ઉત્થાન અને પતનની જવાબદારી માનવીના પાતાના કર્તવ્યા ઉપર આધારિત છે. માનવ સાધના દ્વારા ભગવાન પણ બની શકે છે અને વિશધનાથી ભિખારી પણ બની શકે છે

ત્રીએ વર્ગ 'પુષ્પિતા' છે. તેના પણ દરા અધ્યયના છે. ચંદ્ર, સૂર્ય, શુક્ર, બહુપુત્રિક, પૂર્ણ, માનભદ્ર, દત્તા,શિવ, વલેપક અને અનાદત.

પહેલા અધ્યયનમાં ચંદ્રનું વર્ણન છે. ભ. મહાવીર એક વખત રાજગૃહમાં ખિરાજમાન હતા. જ્યાતિષ્કના ઇન્દ્ર ચંદ્ર અવધિજ્ઞાનથી ભગવાનને રાજગૃહીમાં જોઇ પાતાના વિમાન સહિત ભગવાનના દર્શનને માટે ત્યાં આવ્યા. તેણે નિવિધ પ્રકારના નાટયાર ભા કર્યા. ગાતમ જિજ્ઞાસા કરી. ભગવાને તેના પૂર્વભવનું કથન કર્યું. એવી જ રીતે ખીજા અધ્યયનમાં સૂર્યનું ભગવાનના સમવસરણમાં વિમાન સહિત આગમન, નાટયવિધિ અને તેના પૂર્વભવનું કથન વિગેરે નિરૂપણ છે.

ત્રીજ અધ્યયનમાં શુક મહાગ્રહનું વર્ષન છે. તે ભ. મહાવીરના કર્શનાર્થે આવે છે અને પૂર્વવત નાટયવિધિ ખતાવી પાછા સ્વસ્થાનક જાય છે. ભગવાને તેના પૂર્વભવનું કથન કરતાં કહ્યું—આ દેવ પૂર્વભવમાં વારાષ્યુસીમાં સામિલ નામના બ્રાહ્મણ હતા. વેદશાસ્ત્રામાં નિષ્ણાત હતા. એક વખત ભગવાન પાર્શ્વનાથ વારાષ્યુસીમાં પધાર્યા. સામિલ ભ. પાર્શના દર્શન હતુ આવ્યા અને તેણે ભગવાનને પ્રશ્ન પૂછ્યા-ભગવન્! આપને યાત્રા છે? આપને યાપનીય છે? સસ્સિલ, માસ અને કુલત્થ ભક્ષ્ય છે કે અભક્ષ્ય? આપ એક છા કે અનેક? આ અધા પ્રશ્નાના ઉત્તર ભગવાને સ્યાદ્ધાદની ભાષા અને શૈલીમાં આપી તેનું સમાધાન કર્યું. તે ભગવાનના અનુરાગી અની ભગવાન પાસે સમ્યકત્વ ગ્રહ્યું કર્યું. અહીં એ યાદ રાખવાનું છે કે આ સોમિલ કે જેણે ભગવાન પાર્શ્વને પ્રશ્ન કર્યા હતા તે અને ભગવતી સૂત્રના ૧૮મા શતકના ૧૦મા ઉદ્દેશકમાં પણ સોમિલ બ્રાહ્મણનું વર્ણન છે કે જેણે આ જ પ્રકારના પ્રશ્નો ભ. મહાવીરને કર્યા હતા. આ ખનને પૃથક્ હોવા જોઈએ, કારણ કે ભ. પાર્શ્વને પ્રશ્ન કરનાર સોમિલ વારાણસીના હતો. અને ભ. મહાવીરને પ્રશ્ન કરનાર સોમિલ વારાણસીના હતો. અને ભ. મહાવીરને પ્રશ્ન કરનાર સોમિલ વારાણસ્થાનો હતો. કાળઘટનાની દર્ષ્ટિએ પણ બનને જુદ્દા જુદ્દા પ્રતીત થાય છે.

લ. પાર્શ્વ વારાણુસીથી વિહાર કરે છે ત્યાર પછી કુસંગતિને કારણે સેામિલ પુનઃ મિશ્યાત્વી અની જાય છે. એક રાત્રે કુટું ખ જગરણ કરતાં તેણે વિચાર કર્યો કે પ્રાતઃ ઊઠીને વારાણુસીની અહાર એક ઘણે સુન્દર અગીચા ખનાવીશ કે જેમાં વિવિધ પ્રકારના વૃક્ષા અને રંગખેર ગી ફૂલા ખીલેલા અને સુવાસ ફેલાવતા હાય. સવારે વિચારને આચારરૂપમાં પરિણુમાગ્યા. પુનઃ એક રાત્રે કુટું ખ જગરિકા કરતાં તેને એવા વિચાર ઉદ્દભવ્યા કે પ્રાતઃ બધાને લાજન કરાવી ગંગા નદીને કિનારે તાપસી પ્રવજ્યા ચહ્યુ કરીશ. સવાર થતાં તેણે દિશાપ્રાક્ષક તાપસા પાસે પ્રવજ્યા ચહ્યુ કરી અને એવી પ્રતિજ્ઞા કરી કે 'જાવજન-જીવન પર્યન્ત અન્તર રહિત છઠ છે દિક્ ચક્રવાલ તપસ્યા આદરી સૂર્યની અભિમુખ લુજાઓ ઊંચી કરી સૂર્યાભિમુખ બની આતાપના ભૂમિમાં તપસ્યા કરીશ. પ્રથમ છઠના પારણાના દિવસે તે આતાપના ભૂમિથી ચાલીને વલ્કલના વસ્ત્રા ધારણ કરી પાતાની કુટિરમાં આવ્યા અને પાતાની છાબડી લઇને પૂર્વ દિશા તરફ ચાલ્યા. ત્યાં તેણે સેતમ મહારાજની પૂજા કરી અને કંદમૂળ-ફળ વિ. લઇને છાબડી ભરીને પાછા પાતાની કુટિરમાં આવ્યાઃ ત્યાં તેણે પાતાની વેદિકાને લીંપી–પાતી શુદ્ધ કરી. પછી દર્ભ અને કળશ લઈને ગાંગાસ્તાન માટે ગયા. ત્યાર પછી આચમન કરી દેવતા અને પિતરાને જલાંજલિ આપી, પછી દર્ભ અને પાણીના કળશ હાયમાં લઇને કુટિરમાં આવ્યા. દર્ભ, કુશ અને વેળુથી વેદિકા બનાવી. માંયનકાષ્ઠ વહે અરિણુને ઘસીને અગ્નિ પ્રગટાવી અને સમિધકાષ્ઠ નાખી તેને પ્રજયલિત કરી. અગ્નિની જમણી ખાજુએ તેણે સાત વસ્તુઓન્સકથ (એક ઉપકરણ), વલ્કલ, અગ્નિપાત્ર, શચ્યા, કમંડલ, કંડ અને પાતાને સ્થાપિત કર્યા. ધૃત, મધુ, તલ અને ચાખા વડે અગ્નિમાં હામ કર્યા અને ચરૂ (બલિ) પકાવી અગ્નિ દેવતાની પૂજા કરી. ત્યાર પછી અતિથિઓને લાજન કરાવી પછી પાતે લાતે બાજન કર્યું.

આ પ્રમાણે તેણું કક્ષિણમાં ચમ, પશ્ચિમમાં વરૂણ અને ઉત્તરમાં વૈશ્રમણની પૂજા કરી. ત્યારબાદ એક દિવસે

# प्लय गुरुदेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रथ

તેના મનમાં વિચાર ઉત્પન્ન થયા કે હું વલ્કલ વસ્તા પહેરી, પાત્ર તથા કાવડ લઇ કાષ્ડમુદ્રાથી પાતાનું મુખ બાંધી ઉત્તર દિશામાં જઇ અભિગ્રહ ધારણ કરીશ કે જલ, સ્થલ, દુર્ગ, પર્વત, ખીણ, ગુફામાં કદાચ પડું તો પણ ત્યાંથી ભ્રભા થઈશ નહિ એમ ચિન્તવી તે અશાક્રવૃક્ષની નીચે ગયા. ત્યાં પાત્ર, કાવડને એક બાજુ મૂકી વેદિકા બનાવી, સ્નાન કર્યું અને પછી દર્ભ આદિ પાથરી બધાં અનુષ્ઠાના કર્યા. તે વખતે એક દેવે અન્તરિક્ષમાં ઊસા રહીને સામિલને કહ્યું કે તમારું આ અનુષ્ઠાન સમ્યક્ નથી પરંતુ દાષપૂર્ણ છે. દેવના કથનની તે ઉપેક્ષા કરતા રહ્યા પરંતુ વાર વાર દેવના કહેવાથી તેણે શ્રાવકના પાંચ અણુવત અને સાત શિક્ષાવત ગ્રહણ કરી વિવિધ પ્રકારના તપાનુષ્ઠાન કરતા થકા અંતે અર્ધમાસિક સંલેખનાથી પાતાના આત્માને ભાવતા રહેવા લાગ્યા. પરંતુ પૂર્વકૃત પાપસ્થાનકાની આલાચના પ્રતિક્રમણ ન કરવાથી ત્યાંથી આયુ પૂર્ણ કરી શરૂક નામના મહાગ્રહમાં ઉત્પન્ન થયા છે. ત્યાંથી ચ્ચવી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જન્મ લઇને સિદ્ધ થશે.

ચાયા અધ્યયનમાં ખહુપુત્રિકા દેવીનું વર્ણન છે. ભ. મહાવીર રાજગૃહનગરની બહાર પધાર્યા. તે વખતે બહુપુત્રિકા નામની દેવી ભગવાનના સમવસરણમાં આવે છે અને પ્રવચન પછી પાતાની જમણી ભુજમાંથી ૧૦૮ દેવકુમાર અને ડાબી ભુજમાંથી ૧૦૮ દેવકુમાર અને ડાબી ભુજમાંથી ૧૦૮ દેવકુમાર અને ડાબી ભુજમાંથી ૧૦૮ દેવકુમાર અને કાઢે છે અને સૂર્યાભ દેવની માફક નાટક કરી બતાવે છે. નાટક પૂરું થતાં તે બધાને પાછા પાતાના શરીરમાં સમાવી હો છે. ગણધર ગૈતમે બહુપુત્રિકા દેવીના ગયા પછી ભગવાનને પૂછશું કે કુમાર-કુમારિકાએાની દિવ્યઋધિ કયાંથી નિકળી અને પાછી કયાં સમાઈ ગઇ? ભગવાને કહ્યું – જેમ એક ભવ્ય ભવનમાંથી હજારા વ્યક્તિ બહાર નીકળે છે અને ફરી તે ઘરમાં પાછા પ્રવેશી જાય છે તેવી રીતે બહુપુત્રિકા દેવીએ પાતાના શરીરમાંથી રચના કરી હતી. ગૈતમે કરી જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી કે તે પૂર્વભવમાં કાેલુ હતી? ભગવાને કહ્યું —

વારાણસી નગરીમાં ભદ્ર નામના સાર્થવાહ હતા. તેની પત્નીનું નામ સુભદ્રા હતું. તે પુત્રરહિત વન્ધ્યા હાવાથી દિન રાત દુઃખી રહેતી હતી. અને મનમાં ચિન્તન કરતી કે તે માતાએાને ધન્ય છે કે જેમણે પુત્રાને જન્મ આપી દુઃધપાન કરાવ્યું અને પેલ્તાની ગાદમાં ખેસાડી તેમની કાલીઘેલી-તાતલી ખાલી સાંભળી રાજી થાય છે. પરન્તુ હું તો ભાગ્યહીન છું. મારે કાેઇ સન્તાન નથી. એક વખત વારાણસીમાં સુવતા નામની આર્યા જે પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિથી ચુકત હતા-પાતાની શિષ્યાએ। સાથે પધારી, તેમની શિષ્યાએ। ભદ્ર સાર્થવાહને ત્યાં ભિક્ષા માટે પહેાંચી. સુભદ્રાએ વિપુલ અશન, પાન, ખાદ્ય આદિથી પ્રતિલાભીને આધિકાઓ પાસે સંતાનાત્પત્તિ માટે કાઇ વિદ્યા, મંત્ર, વમન, વિરેચન, ખસ્તિકર્મ, ઔષધિ વિ.ની યાચના કરી. આર્ચિકાઓએ કહ્યું-અમે આવી વાતો! સાંભળતા નથી અને તે સંબંધમાં ઉપદેશ કે વિધિ અતાવવી તે અમારા નિયમથી વિરૂદ્ધ છે. અમે તેા નિર્બન્થ પ્રવચનના જ ઉપદેશ આપીએ છીએ. આર્યિકાઓના ઉપદેશ સાંભળી સુભદ્રા શ્રમણાપાસિકા થઇ અને થાેડા સમય પછી તેણે સુવતા આર્યા પાસે શ્રમણ દીક્ષા થહણ કરી પરંતુ આર્યિકા થવા છતાં સુભદ્રાના ખાળકા પ્રત્યે અત્યન્ત સ્નેહ રહેતાે હતાે તેથી તે આળકાેને કયારેક પીઠી ચાળ**તી,** માલિશ ક**રતી**, શુંગાર કરતી અને તેમને ભાજનાદિ કરાવતી. સુવતા મહાસતીએ સુલદ્રાને કહ્યું કે આ કાર્ય શ્રમણ મર્યાકાને પ્રતિકૃળ છે. તમારે આમ કરવું ઉચિત નથી, પરંતુ પાતાની સદ્દગુરુણીની આગ્રાને અવગણી તે અન્ય ઉપાશ્રયમાં જઇને એક્લી રહેવા લાગી અને સ્વચ્છ દતાપૂર્વક બાળકોની સાથે પૂર્વવત્ આચરણ કરવા લાગી. ઘણા વર્ષો સુધી સ્વચ્છ દ પ્રવૃત્તિ આચરતી શ્રમણુ ધર્મનું પાલન કર્યું અને અન્તે અર્ધમાસિક સંલેખના વડે અહ્યુષ્ય પૂર્ણ કર્યું. પરન્તુ ઉત્તર ગુણેનાં જે દેખા લાગ્યા તેમની આલાચના પ્રતિક્રમણાદિ ન કરવાથી તે સાધમેં ત્રભામાં અહ્યુત્રિકા નામની દેવી થઇ. તે જયારે ઇન્દ્રની પાસે ઇન્દ્રસભામાં જાય છે ત્યારે ઘણા બાળક-આળિકાંઓની વિકુર્વણા કરીને સભાનું મનારંજન કરે છે તેથી તેને અહ્યુત્રી દેવી કહે છે.

સ્વર્ગથી વ્યવીને તે બિલેલ સન્નિવેશમાં એક બ્રાહ્મણુને ઘેર ઉત્પન્ન થશે. તે સમયે તેનું નામ સેલ્મા પાડવામાં આવશે. યુવાવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં લાણેજ સાથે તેના વિવાહ થશે અને તેને ઘણા પુત્ર-પુત્રીએ થશે. કાઇ બાળક નાચશે, કૂકશે, હસશે, રાશે, એક બીજાને મારશે, કૂટશે, ખાવા માટે હઠ કરશે, રીસાશે, બૂમ-અરાડા પાડશે, કાઇ સુતું રહેશે, અડે, પેશાબ કરતાં રહેશે, કાઇ માંદુ પડશે, અશિચમાં રમ્યા કરશે. આમ દુઃખી થઇ કંટાળશે. એક

www.jainelibrary.org

### प्रथ गुरुहेव डिवियय पं. नान्यन्द्रला सहाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

વખતે સુવ્રતા અર્યા ત્યાં આવશે. આહાર પાણી વહારાવી અધા હકીકત કહેશે કે ધન્ય છે તે માતા જે વાંઝણી છે. જેને છોકરૂં નથી. હું તો આ છોકરાઓથી ખૂબ કંટાળી દુઃખી થઇ ગઇ છું. કાેઇ જાતના આનન્દ ભાગવી શકતી નથી. સાધ્વીએ નિર્ગ્રાંથ પ્રવચનના ઉપદેશ આપશે. તે શ્રાવિકા અનશે. બીજી વખત આર્યાઓ પધારતાં ધર્મ સાંભળી પતિને પૂછી દીક્ષા ગહેલું કરશે. અગિયાર અંગા ભણી, તપ કરી ઘણા વર્ષો દીક્ષા પાળી મહિનાની સંલેખણા કરી બધા પાપાની આલેલ્થના અને પ્રતિક્રમણ કરી સમાધિભાવે કાળ કરી દેવ થશે અને ત્યાંથી આવી મહાવિદેહમાં ઉત્પન્ન થઇ સિદ્ધ, મુક્ત થશે.

એજ પ્રમાણે પૂર્ણભદ્ર, માનભદ્ર કત્ત, શિવ, વલેપક અને અનાકતનું વર્જીન કરેલ છે. આ પ્રમાણે પુષ્પિતા ઉષાંગમાં સ્વસમય અને પરસમયના જ્ઞાન સાથે કથાએાનું સંકલન છે. કથાએામાં કુતુહલ તત્વની પ્રધાનતા છે. બધા આખ્યાનામાં વર્તમાન જીવન ઉપર એટલાે પ્રકાશ પાડયાે નથી જેટલાે તેમના પરલાેકના જીવન ઉપર નાખ્યાે છે. સાંસારિક માહ અને મમતાનું તાદશ ચિત્રણ છે. પુનર્જન્મ અને કર્મસિદ્ધાન્તનું સમર્થન સર્વત્ર થયેલું જણાય છે.

ચાયા વર્ગ પુષ્પચૂલિકાના પણ દ્રશ અધ્યયના છે. શ્રી, હી, ધૃત્તિ, કીર્તિ ખુદ્ધિ, લક્ષ્મી, ઇલાદેવી, સુરાદેવી, રસદેવી અને ગંધદેવી.

પ્રથમ અધ્યયનમાં શ્રીદેવીનું વર્ણન છે. રાજગૃહી નગરીમાં શ્રેણિક રાજા. ભ. મહાવીર ગુણુશીલ ચૈત્યમાં પધાર્યા. શ્રીદેવી બહુપુત્રિકા દેવીની જેમ ભગવાનના દર્શને આવી અને નાટય વિધિ દેખાડી પાછી ચાલી ગઇ. બહુપુત્રિકાથી વિશેષ માત્ર એ હતું કે એણે કુમાર–કુમારિકાએને વિકુગ્યા ન હતા.

શ્રીદેવીના પૂર્વજન્મ વિષે ગાંતમે પૂછતાં ભગવાને કહ્યું – રાજગૃહમાં જિતશત્રુ નામે રાજ હતા. ત્યાં સુદર્શન નામના ગાયાપતિ હતા. તેને પ્રિયા નામના પત્ની હતા. તે અન્તેની એક દીકરી જેનું નામ ભૂતા હતું. તે જીલું અને વૃદ્ધા જેવી નાની વયમાં દેખાતી હતી. એક વખત પાર્શ્વ પ્રભુ તે નગરીમાં પધાર્યા. ભૂતાદારિકા માતપિતાની આજ્ઞા લઇ ભગવાન પાર્શના દર્શનાર્થે ગઇ, ધર્માપદેશ સાંભળ્યા. વૈરાગ્ય પામી પ્રવજિત થવાની ભાવના વ્યક્ત કરી. માતાપિતાએ રાજ્ય થઇ આજ્ઞા આપી. પાર્શ્વ પાસે અનુમતિ લઇ પુષ્પચૂલા આર્યાની પાસે દીક્ષા શ્રહણ કરી સંચમ પાળવા લાગી, પરંતુ એક વખતે ભૂતા સાધ્યી શરીર બાક્રશિકા થઇ ગઇ. વારંવાર હાથ, પગ, માહે ધાવામાં રાતદિવસ જેતી નહિ. અહર્નિશ શારીરિક સેવાસુશ્રૃષા કરવા લાગી. પુષ્પચૂલિકા આર્યાએ કહ્યું કે આ શ્રમણાચાર નથી. માટે આ પાપાની આલેાચના કરી શુન્દિકરણ કરવું જોઈએ પરંતુ તેણે આજ્ઞાની અવહેલના કરી જુદે સ્થળે રહેવા લાગી. અને આલેાચના કર્યા વગર મરીને આ દેવી થઇ છે. મહાવિદેહમાં જન્મ લઇને તે નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરશે. આજ પ્રમાણે નવે અધ્યયનામાં આવીજ કથા છે.

પાંચમા વર્ગનું નામ વૃષ્ણિદશા છે. તેમાં ૧૨ અધ્યયના છે. તેના નામ-નિષધ, માયની, વહ, વેધ, પ્રગતિ, જ્યાતિ, દશસ્થ, દહસ્થ, મહાધનુ, સખ્તધનુ, દશધનુ અને શતધનુ છે.

દ્વારકાનગરીમાં કૃષ્ણુ મહારાજ રાજ્ય કરતા હતા. સમુદ્રવિજય પ્રમુખ દશદશાર્જુ રાજા, બલદેવ પ્રમુખ પાંચ મહાવીર, ઉગ્રસેન પ્રમુખ રાજા, પ્રશુમ્નકુમાર—સાંબ પ્રમુખ ચેત્દ્વા, તીરસેન પ્રમુખ વીર, રૂકિમણી પ્રમુખ રાજ્યો અને અનંગસેન પ્રમુખ ગિલ્ફકાઓથી શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવ ઘેરાચેલા રહેતા હતા. દ્વારકામાં અલદેવ રાજાની રાણી રેવતીએ નિષધકુમાર નામના પુત્રને જન્મ આપ્યો. ભ. અરિષ્ટિનેમિ એક વાર દ્વારકામાં પધાર્યા. તેમનું આગમન સાંભળી શ્રીકૃષ્ણુ સામુદ્ધાયક લેરી વડે લગવાનના આગમનની ઉદ્ધાષણા કરાવી. સપરિવાર દલ—અલ સહિત શ્રીકૃષ્ણુ ભગવાનના વંદન માટે ગયા. નિષધકુમાર પણ ભગવાનને નમસ્કાર કરવા પહોંચ્યા. નિષધકુમારનું દિવ્યરૂપ જોઇને ભ. અરિષ્ટેનેમિના પ્રધાન શિષ્ય વરકત્તે તેના દિવ્યરૂપ વિ. ના સંખધમાં પૂછ્યું. લગવાને કહ્યું—રાહિતક નગરમાં મહાબલ રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેની રાણી પદ્માવતીથી વીરંગત નામે એક પુત્ર થયા. યુલાવસ્થામાં અનેક પ્રકારે મનુષ્ય સંબધી ભાગો ભાગવતા વિચરતા હતા. એક વાર સિદ્ધાર્થ આચાર્ય તે નગરમાં પધાર્યા. તેમના ઉપદેશ સાંભળી વીરંગતે શ્રમણ પ્રવજ્યા શહ્યુ કરી, અનેક પ્રકારના તપાદિ અનુષ્ઠાન કરી ૪૫ વર્ષ સુધી શ્રમણ પર્યાય પાળી. બે માસની સંલેખણા કરી સમાધિલાયે

www.jainelibrary.org

# પુલ્લ ગુરુદેવ કવિવર્સ પં. નાનસન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

કાળ કરી છહા નામક પાંચમા દેવલાકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયે<sup>.</sup>. ત્યાંથી વ્યવી અહીં આ નિષધકુમારપણે ઉત્પન્ન થયેે. છે અને આવી માનુષી ઋદ્ધિ પ્રાપ્ત **કરી** છે. તે નિષ<mark>ધકુમાર કાળાન્તરે ભ. અરિષ્ટનેમી પાસે અણુગાર થઇ નિર્વાદ્યુને</mark> પ્રાપ્ત થયા. એજ પ્રમાણે અન્ય અધ્યયનામાં પણ આવું જ વર્ણન છે.

આ પ્રમાણે વૃષ્ણિદશામાં યદુવંશીય રાજાઓના ઇતિહાસનું વર્ણન છે. આમાં ક્રથાતત્વની અપેક્ષા પૌરાણિક તત્ત્વોનું પ્રાધાન્ય છે. આમાં ભગવાન અરિષ્ટનેમિનું મહત્ત્વ અનેક દષ્ટિથી પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે.

尕

### ૪ મૂળ

#### ઉत्तरा⁵ययन सूत्र

આગમ સાહિત્યમાં પ્રાચીન વિભાજન અનુસાર ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર અંગણાહ્ય આવશ્યક વ્યતિરિક્ત કાલિકશ્રુતના જ એક ભેદ છે. સામાન્યતયા મૂળસૂત્રાની સંખ્યા ચાર છે પરન્તુ તે વિષે જે વિભિન્ન મતા છે તેમનું દિગ્દર્શન અમે પૂર્વે કરી ગયા છીએ. ગમે તેટલા મતભેદ આ વિષે પડયા હાય પરંતુ બધાંએ ઉત્તરાધ્યયનને મૂળ સૂત્ર માન્યું છે.

ઉત્તરાધ્યયનમાં બે શબ્દ છે. 'ઉત્તાર' અને 'અધ્યયન'. સમવાયાંગમાં 'છત્તીસં ઉત્તરજઝયણા' આ વાકય આવે છે. આ વાકયમાં ઉત્તરાધ્યયનના ૩૬ અધ્યયનનું પ્રતિપાદન નહીં પરંતુ ૩૬ ઉત્તર અધ્યયન પ્રતિપાદિત કર્યા છે. નંદીસૂત્રમાં પણ 'ઉત્તરજઝયણાણિ' એમ બહુવચનાત્મક નામ મળે છે. ઉત્તરાધ્યયનની અંતિમ ગાયામાં પણ 'છત્તીસં ઉત્તરજઝાએ' આ પ્રમાણે બહુવચનમાં નામ મળે છે. નિર્શુકિતકારે પણ ઉત્તરાધ્યયનના બહુવચનમાં પ્રયોગ કર્યો છે. વર્ષાણુંમાં ૩૬ ઉત્તરાધ્યયનોના એક શુતસ્કન્ધ માન્યો છે તથાપિ તેમણે આનું નામ બહુવચનાત્મક માન્યું છે. ધળહુવચનાત્મક નામથી એમ જ્ઞાત થાય છે કે ઉત્તરાધ્યયન અધ્યયનાનો એક યોગમાત્ર છે. એક કર્તુકના એક શ્રંથ નથી.

'ઉત્તર' શખ્દ પૂર્વની અપેક્ષાને લઇને છે. ચૂર્ણિમાં આ અધ્યયનાની ત્રણ વિભાગમાં વહેં ચણી કરવામાં આવી છે. <sup>હ</sup>

(१) स- ७त्तर

– ૧લું અધ્યયન

(૨) નિરૂત્તર

~ ૩૬ મું અ<sup>દ</sup>યયન

(३) स- **ઉत्तर-नि३**त्तर

– વચ્ચેના **બધા અ<sup>ધ્</sup>યય**ના

પરંતુ ઉત્તર શખ્કની પ્રસ્તુત અર્થયાજના ચૂર્ણિકાર સ્વીકારતા નથી. તેઓ તો નિર્યુકિતકારે કરેલ અર્થને માન્ય કરે છે. નિર્યુકિતકારની દબ્ટિએ આ અધ્યયના આચારાંગ પછી (ઉત્તરકાળમાં) ભણવામાં આવતા તેથી તેમને ઉત્તર અધ્યયન કહેવાય છે. ઉત્તરાધ્યયનતી ચૂર્ણિ તથા ખૃહદ્દવૃત્તિમાં પણ આ કથનનું સમર્થન છે. શ્રુતકૈવળિ આચાર્ય શય્ય ભવ

– ઉત્તરાધ્યયન નિર્ધૃકિતે ગા. ૩

૧. દક્ષવૈકાલિક ભા. ૨, પૃ. ૨૨૧ ટિપ્પણ ૨૯ તથા પૃ. ૩૫૨ દિપ્પણ ૭૮.

ર. સમવાયાંગ, સમવાયે ૩૬

**૩. નાં**દીસૂત્ર ૪૩

૪. ઉત્તરાધ્યયન ૩૬/૨૬૮

૫. ઉત્તરાધ્યયન નિર્યુકિત ગા. ૪, પૃ. ૨૧.

૬. એતેસિ ચેવ છત્તીસાએ ઉત્તરજઝપણાણં સમુદયસમિતિસમાગમેણાં ઉત્તરજઝયણ ભાવસુતકખંધે તિ લબ્ભઇ, તાણિ પુણ છત્તીસં ઉત્તરજઝયણાણિ ઇમેહિ નામેહિ આણુગંતવ્વાણિ. ⊸ ઉત્તરાધ્યયન ચૂર્ણિ પૃ. ૮

<sup>9.</sup> વિણયસુર્ય સઉત્તર' જીવાજીવાભિગમા નિરૂત્તરો, સવોત્તર ઇત્યર્થ∶ા સેસજઝયણાણ સઉત્તરાણિ નિરૂત્તરાણિ ય કહં ? પરીસહા વિણયસુયસ્સ ઉત્તરા ચઉરંગિજજસ્સ તુ પૃવ્વા ઇતિ કાઉં નિરૂત્તરા – ઉત્તરધ્યાન ચૂર્ણિ પૃષ્ઠ ૬.

કમઉતરોણ પગમં આયારસ્સેવ ઉવરિમાઇ નુ ।
 તમ્હા ઉ ઉત્તરા ખલુ અજઝયણા હંતિ નાયવ્વા । ।

### प्रथ गुरुहेव डिवयर पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

પછી આ અધ્યયના દશવૈક્ષલિકના ઉત્તરકાળમાં (પછી) ભણાવા શરૂ થયા <sup>૧</sup> તેથી આ 'ઉત્તર' અધ્યયન જ બની રહ્યા. 'ઉત્તર' શખ્દની આ વ્યાખ્યા સંગત લાગે છે.

કિગંબર ચન્થામાં ઉત્તર શબ્દની અનેક દબ્ટિએ વ્યાખ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. ધવલામાં લખ્યું છે કે ઉત્તરાધ્યયન ઉત્તર પદાનું વર્ણન કરે છે. આ 'ઉત્તર' શબ્દ સમાધાનનું પ્રતીક છે.ય

અંગપન્નત્તીમાં ઉત્તરશખ્કના એ અર્થ જોવા મળે છે. (૧) ઉત્તરકાલ – કેંાઈ ગ્રન્થની પછી ભણવામાં આવતું અધ્યયન. (૨) ઉત્તર–પ્રશ્નોના ઉત્તર આપનાર અધ્યયન. અપેલા આ અર્થીમાં ઉત્તર અને અધ્યયનાના સંબંધમાં સત્ય તથ્યનું ઉદ્દ્વાટન કરવામાં આવ્યું છે.

ઉત્તરાધ્યયનમાં ૯ મું, ૧૬ મું, ૨૩ મું, ૨૫ મું અને ૨૯ મું અધ્યયન પ્રશ્નાત્તાની શૈલીમાં લખાયેલા છે. તેમજં ખીજા કેટલાક અધ્યયનામાં પણ આંશિકરૂપથી પ્રશ્નાત્તર થયાં છે. પ્રસ્તુત દૃષ્ટિએ 'ઉત્તર'ના 'સમાધાનસૂચક' અર્ધ સંગત દેાવા છતાં અધા અધ્યયનામાં તે ઘટતા નથી. ઉત્તરકાલવાચી અર્થ સંગત દેાવાની સાથે પૂર્ણરૂપથી બધા અધ્યયના સાથે લાગુ પડે છે તેથી ઉત્તરના વાસ્તવિક અર્થ અર્જ ઉચિત પ્રતીત થાય છે.

અધ્યયનના અર્થ 'ભણુવું' એમ થાય છે. પરંતુ અહીં અધ્યયન શબ્દ પરિચ્છેદ (અધ્યાય) ના અર્થમાં વપરાયા છે. નિર્સુકિતકાર અને સૃર્ણિકાર તેના વિશેષ અર્થ પણ કર્યો છે. પરંતુ તેમના તાત્પર્યાર્થ પરિચ્છેદથી જ છે.

ઉત્તરાધ્યયનના કર્જુત્વના સંબંધમાં નિર્યુક્તિ, ચૂર્ણિ તથા વિદ્વાનામાં વિવિધ મતભેદા છે, પરંતુ તે બધાની ચર્ચા અહીં વિસ્તારભયથી કરી નથી. આ સત્ય છે કે ઉત્તરાધ્યયનના માટા ભાગ ભ. મહાવીર દ્વારા કથિત છે અને કેટલાક ભાગ પાછળથી ઉમેરવામાં આવ્યા છે.

નિર્યુકિતની દિષ્ટિએ ૩૬ અધ્યયનામાંથી કૈટલાક ભાગ શ્રાંથામાંથી લેવામાં આવ્યા છે. કેટલાક જિનલાધિત છે, કેટલાક પ્રત્યેક ખુદ્દો દ્વારા પ્રરૂપિત છે, અને કેટલાક સંવાદરૂપે કહેવાયા છે. વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિના અભિમતાનુસાર ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રનું 'પરિસહ' નામનું બીજું અધ્યયન દિષ્ટવાદમાંથી લેવામાં આવ્યું છે 'દ્રુમ પુષ્પિકા' નામનું ૧૦ મું અધ્યયન મહાવીરે પ્રરૂપ્યું છે, 'કાપિલિય' નામનું ૮ મું અધ્યયન પ્રત્યેક ખુદ્ધ કપિલે પ્રતિપાદિત કર્યું છે. 'કેશી ગાતમ' નામનું ૨૩ મું અધ્યયન સંવાદરૂપે પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે.

ભાષા અને વિષયની દિષ્ટએ આ પ્રાચીન છે. આ વિષે વિસ્તૃત ચર્ચા શાર્પેન્ટિયર, જેકાળી અને વિન્ટરનિત્ઝ વિ. વિદ્વાનાએ કરી છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથના અનેક સ્થળાની તુલના બૌદ્ધોના સુત્તનિપાત, જાતક અને ધમમપદ્ધ વિ થી કરી શકાય છે. જેમકે-રાજા નિમને બૌદ્ધ સાહિત્યમાં પ્રત્યેક છુદ્ધ માનીને તેની કઠાર તપસ્યાનું વર્જુન કર્યું છે. હરિકેશી સુનિની કથા કંઇક જુદા રૂપમાં માતંગ જાતકમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ચિત્ત સંભૂતની કથાની તુલના ચિત્તસંભૂત જાતકથી કરી શકાય છે. ઇયુકાર રાજાની કથાની તુલના હત્થિપાર જાતકમાં વર્જિત કથા સાથે કરી શકાય છે. પ્રત્યેક છુધ્ધાની

- ઉત્તરાધ્યયન નિર્યુકિત ગા. ૬-૭

- ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર અ. ૩૬ ગા. ૨૬૮

www.jainelibrary.org

૧. વિશેષશ્ચાર્ય યથા-શર્ય્યભવં યાવદેય ક્રમ : તદાડડરતસ્તુ દશવૈકાલિકોત્તરકાલં ઘઠયન્ત ઇતિ-ઉત્તરાધ્યયન બૃહદ્,વૃત્તિ પત્ર ૫

૨. ઉત્તરજઝયણં ઉત્તરપદાણિ વણ્ણેઇ -ધવલા પૃષ્ઠ ૯૭.

૩. ઉત્તરાથિ અહિજજાતિ, ઉત્તરજઝયમાં પદ જિણિદેહિ ।

૪. અજઝપ્પસ્સાણયણં કમ્માણં અવચએા ઉવચિયાણં । અણ્વચએા વ ણવાણં તમ્હા અજઝયણમિચ્છંતિ । અહિગમ્મંતિ વ અત્થા અણેણ અહિયં વ ણયણમિચ્છંતિ । અહિયં વ સાહુ ગચ્છઇ તમ્હા અજઝણમિચ્છંતિ । ।

<sup>(</sup>ખ) ઉત્તરાધ્યયન બૃહદ્વૃત્તિ પૃ. ૬-૭, ચૂર્ણિ પૃ.૭

પ. ઇઇ પાઉકરે બુહ્લે નાયએ પરિનિવ્લુએ । છત્તીસં ઉત્તરજઝાએ ભવસિદ્ધિય સમ્મએ । ।

<sup>-</sup> અંગપણણતિ ૩-૨૫-૨૬

# प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. जानसन्द्रका महाराज जनमशताहिह स्मृतिग्रंथ

કથા કુંભકાર જાતકમાં ઉપલબ્ધ છે. મૃગાપુત્રની કથા પણ થાડા ફેરફાર સાથે બૌદ્ધ સાહિત્યમાં આવે છે. આજ પ્રમાણે આ આગમના સુલાવિતા તથા સંવાદા પણ બૌદ્ધ શ્રંથામાં મળે છે કે જે આની પ્રાચીનતાને સિદ્ધ કરે છે. '

ઉત્તરાધ્યયનના ૩**૬ અધ્યય**ના છે. ઉપલબ્ધ મૂળપાઠ ૨૧૦૦ શ્લાકપ્રમાણ છે. ૧૬૫૬ પદ્યસૂત્ર છે અને ૮૯ ગદ્યસૂત્ર છે.

ઉત્તરાધ્યયનનું પ્રથમ અધ્યયન 'વિનય' છે. વિનયના અર્થ અનુવર્તન, પ્રવર્તન, અનુશાસન, શુશ્રુષા અને શિધ્ટાચારનું પાલન છે. એટલા માટે જ તેને જિનશાસનનું મૂળ કહેલ છે. વિનય એ કંઇ બોહિક આસ્થા નથી, પરંતુ આત્મિક અને વ્યાવહારિક વિશેષતાએાની અભિવ્યક્તિ છે. જે ગુરુની આજ્ઞાનું પાલન કરતો હાય, ગુરુની સમીપે રહેતો હાય, ગુરુની સમીપે રહેતો હાય, ગુરુના ઇંગિત અને મનેલાવોને જાણતા હાય તે 'વિનીત' કહેવાય છે. મડદાલ ઘાડાને જેમ વારવાર ચાળુક ખતાવવાની જરૂર પડે છે પરંતુ જાતવંત ઘાડો ચાળુક જોતાં જ સાચા માર્ગે ચાલવા માંડે છે તેવી જ રીતે વિનીત સાથક મડદાલ ઘાડાની જેમ નહિ પરંતુ આકીર્ણ ઘાડાની માફક ઇંગિતમાત્રથી બાધ પામી પાપકમંને તજી દે છે. પાતાના આત્માનું બાધપૂર્વક કમન કરવું જોઇએ. જેથે પાતાના આત્માને વશ કરી લીધા તે આ લાક તેમજ પશ્લાક અનેમાં સુખી થાય છે. કચારેક આચાર્ય કોધિત થઈ જાય તો તેમને પ્રેમપૂર્વક પ્રસન્ન કરી લેવા જોઇએ. હાથ જોડીને તેમના કોધાગ્નિને શાંત પાડવા જોઇએ અને તેમને એવા વિશ્વાસ કરાવવા જોઇએ કે હવેથી આવું કાર્ય હું કદી પણ કરીશ નહિ.

ખીજ અધ્યયનમાં પરીષહતું વર્ણન છે. જે સહન કરવામાં આવે તે પરીષહ છે. સહન કરવાના છે પ્રયોજન છે. (૧) સત્કાર્યોના માર્ગથી ચલિત ન થવા માટે અને (૨) કર્માને ક્ષીણ કરવા માટે. સ્વેચ્છાથી કષ્ટ સહન કરવા તે 'કાયકલેશ' તપ છે અને અણુધાર્યા ઇચ્છા વિના જે કષ્ટ પ્રાપ્ત થાય છે તે પરીષઢ કહેવાય છે. પરીષઢા સહન કરવાથી અહિંસાદિ ધર્મોની સુરક્ષા થાય છે. પરીષઢા ૨૨ પ્રકારના છે-ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉષ્ણ, દંશમશક, અચેલ (વસ્તરહિતપશું), અરિત (અણુગમા) સ્ત્રી, ચર્યા (ગમન) નિષદા (બેસવું), શચ્યા, આક્રેશ (કઠાર વચન) વધ, યાચના, અલાભ, રાગ, તૃણુરપર્શ, જલ્લ (મલ) સત્કાર-પુરસ્કાર, પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન અને દર્શન.

સાધકની ભુજા, જાંઘ વિ. અંગાપાંગ તપથી કુશ થઇ જાય, શરીરની પ્રત્યેક નસા દેખાવા લાગે તા પણ અન્ન-પાણી માટે ભિક્ષુ દીનવૃત્તિ દાખવતા નથી. તે તૃષાથી પીડાતા હાય તા પણ સચેત પાણીના ઉપયાગ કરતા નથી. ટાઢથી થરથર ધૂજતા હાય તા પણ અગ્નિની ઇચ્છા કરતા નથી. ડાંસ, મચ્છર ખૂબ કષ્ટ આપતા હાય, કરડતા હાય તા પણ તેમને કાેઇ પણ જાતનું કષ્ટ પહાંચાડતા નથી. આ પ્રમાણે બધા પરીષહામાં દઢતાપૂર્વક આત્મચિંતન કરતા રહે છે.

ત્રીજા 'ચતુરંગીય' અધ્યયનમાં માનવતા, ધર્મ શ્રવણ, શ્રદ્ધા તથા તપ-સંયમમાં પુરુષાર્થ–આ ચાર અતિ દુર્વસ અંગાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

ચાયા 'અસંસ્કૃત' અધ્યયનની ૧૩ ગાયાએામાં સંસારની ક્ષણભંગુરતાનું પ્રતિપાદન કરીને ભાર ઠપક્ષીની જેમ અપ્રમત્ત રહેવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. જીવન તૂટ્યા પછી સાંધી શકાય તેમ નથી, તેથી પ્રમાદના પરિત્યાગ કરવા જોઇએ. ક્રોધ, માન, માયા અને લાભને સમજપૂર્વક તજવાં જોઇએ.

પાંચમું અધ્યયન 'અકામમરણીય' છે. નિર્શુકિતમાં તેનું બીજું નામ ' મરા વિશકિત ' આપ્યું છે. જીવનની જેમ મૃત્યુ પણ એક કળા છે. જેને આ કળા આવડતી નથી તે હંમેશને માટે પાતાની પાછળ દ્વિત વાતાવરણ મૂકી જાય છે. તેથી મરા -વિવેક ( મૃત્યુનું જ્ઞાન ) આવશ્યક છે. મરા છે પ્રકારનું છે. (૧) અકામ મરા -જે સત્-અસત્ના વિવેકથી શૂન્ય-મૃદ પુરુષો હાય છે તેમને થાય છે અને તે વારંવાર થાય છે. (૨) સકામ મરા - વિવેકી પુરુષોને જે

૧. વિન્ટરનિત્સ હિસ્ટ્રી ઓફ ઇન્ડિયન લિટરેચર, ભા. ૨, પૃ. ૪૬૭-૮.

૨. અપ્પા ચેવ દમેયલ્વો, અપ્પા હુ ખલુ દુદ્ધો, –અપ્પા દંતો સુહી હોઇ અસ્સિં લોએ પરત્થ યાા ઉત્તરા અ. ૧ ગા. ૧૫

<sup>(</sup>ખ) અત્તા હિ અત્તનો નાથા કોહિ નાથા પરો સિયા!

અત્તના હિ સુદન્તેન નાર્થ લભતિ દુલ્લભંા ધમ્મપદ ૧૨-૪

### प्रथ गुरुदेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

મરણુ થાય છે તે સકામ મરણુ છે અને જે એક જ વખત થાય છે. આ સકામ મરણને સમાધિમરણ અને પંડિતમરણુ પણુ કહેવાય છે.

છઠું 'ક્ષુલ્લક નિર્જાન્થીય ' અધ્યયન છે. આમાં નિર્જાન્થના આદ્યા અને આભ્યન્તર બ્રન્થના ત્યાગતું સંક્ષિપ્ત નિરૂપણ છે. 'નિર્જાન્થ ' શખ્દ જૈન પરંપરાના વિશિષ્ટ શખ્દ રહ્યા છે. બૌદ્ધ સાહિત્યમાં પણ આના ઉલ્લેખ છે. 'બ્રન્થ ' (બાદ્યા આભ્યંતર પરિગ્રહ)ને ત્રાશુ-સુરક્ષા માનવું તે અવિદ્યા છે. સમવાયાંગમાં આ અધ્યયનનું નામ 'પુરુષવિદ્યા' મળે છે. તેના આધાર પ્રસ્તુત અધ્યયનની પહેલી ગાથા 'જાવંતડવિજ્જાપુરિસા' છે.

સાતમું અધ્યયન 'એલય' (ઉરબ્લિય) છે. એલય અને ઉરબ્લિયના અર્થ બકરા થાય છે. આ અધ્યયનમાં સંક્ષિપ્ત પાંચ કથાએ નું નિરૂપણ છે.

- (૧) જેમ કાઇ અતિથિ માટે બકરાને જવ, ચાખા વિ. ખવરાવી દ્રષ્ટ-પુષ્ટ કરે છે. જયાં સુધી કાઇ મહેમાન આવતા નથી ત્યાં સુધી તે પ્રાથ્યુ ધારણુ કરે છે. અતિથિ (મહેમાન) ના આવતાં જ લાેકા તેને મારીને ખાઇ જાય છે.
- (૨) જેમ કાકિણી (એક પૈસા–કાેડી) માટે કાેઇ માણસે હજારાે સાના મહારા ગુમાવી દીધી.
  - (3) કાઇ શજાએ અપથ્ય આહાર કરી પાતાનું સંપૂર્ણ રાજ્ય ગુમાવી દીધું.
- (૪) મનુષ્ય જીવનનું સુખ એાસબિન્દુ (ઝાકળના પાણીના ટીપા)ની જેમ અલ્પ અને ક્ષણિક છે અને દિવ્યસુખ સાગર સમાન વિશાળ અને સ્થાયી છે.
- (૫) પિતાના આદેશથી ત્રણ પુત્રા વ્યાપાર કરવા ગયા. એક વ્યાપારમાં ઘણું ધન કમાઈને પાછા આવ્યા બીજો જેવા ગયા હતા તેવાજ મૂળ પુંજી અચાવીને પાછા આવ્યા અને ત્રીજો જે પુંજી લઇને ગયા હતા તે પણ ગુમાવીને આવ્યા.

ઉપરના દુષ્ટાન્તો આપી માનવજીવન મળ્યા પછી જીવ કેવી કેવી રીતે તેને ઢારી જાય છે તેનું સુન્દર આધારાયક નિરૂપણ કર્યું છે. મનુષ્ય જીવનના પૂરેપૂરા લાભ લઇ આત્મહિત સાધી લેવું જોઇએ.

આઠમું અધ્યયન 'કાપિલિય' છે. કપિલ લેાલથી વિશકત થઈને મુનિ અને છે. ચારાએ તેને ઘેરી લીધા તે વખતે તેણે તેમને સંગીતાત્મક ઉપદેશ આપ્યા તેનાજ આમાં સંગ્રહ છે. કપિલ મુનિ દ્વારા આ ગવાયું તેથી તેને 'કાપિલિય' કહ્યું છે. સૂત્રકૃતાંગની ચૂર્લિમાં આને 'ગેય' માન્યું છે. નામના એ પ્રકાર હાય છે— (૧) નિર્દેશ્ય અર્થાત વિષયના આધારે અને (૨) નિર્દેશક (વકતા)ના આધારે પાડવામાં આવે તે. આ અધ્યયનનું નામ નિર્દેશકપરક હાવાથી 'કાપિલિય' રાખ્યું છે. માલુસના લાલ કેવી રીતે વધે છે તેનું સજીવ અનુભૂત ચિત્ર આમાં દારવામાં આવ્યું છે. 'જેમ જેમ લાલ થાય છે તેમ તેમ લાલ વધે છે. એ માસા સાનાની ઈચ્છા એક કરાડ સાનાથી પહ્યુ પૂરી થઇ નહિ' તે વાતનું સુંદર નિરૂપણ કર્યું છે.

નવમું અધ્યયન 'નિમપ્રવજયા' છે. શ્રમણુમુનિ તેજ અને છે કે જેને બાધિ પ્રાપ્ત થઈ હોય. તેવા મુનિ ત્રણ પ્રકારના હોય છે. (૧) જે સ્વયં બાધિ પ્રાપ્ત કરે છે તેને 'સ્વયં ખુદ્ધ' કહેવાય છે. (૨) જે કાઇ એક ઘટનાના નિમિત્તથી બાધિ પ્રાપ્ત કરે છે તેમને પ્રત્યેક ખુદ્ધ કહેવાય છે. (૩) જે બાધિ પ્રાપ્ત વ્યક્તિયાના ઉપદેશથી બાધિ પ્રાપ્ત કરે છે તેમને ખુદ્ધબાધિત કહે છે. પ્રસ્તુત આગમમાં ત્રણેતું વર્ણન છે. સ્વયં ખુદ્ધ તે કપિલાદિ (અ. ૮) પ્રત્યેક ખુદ્ધ તે નિમિ વિ. (અ.૯) અને ખુદ્ધબાધિત તે સંજય (૧૮મું અધ્યયન).

અહીં આ અધ્યયનમાં પ્રવજ્યા માટે અભિનિષ્ક્રમણ કરનારા રાજર્ષિ નિમના બ્રાહ્મણવેશધારી ઈન્દ્રની સાથે થયેલા આધ્યાત્મિક સંવાદની અભિવ્યકિત છે. આમાં પ્રવજ્યાના સમયે ઉત્પન્ન થતા સામાન્ય વ્યકિતના માનસિક અન્તર્દ્ધનનું ઘણું સુન્દર ચિત્રણ કર્યું છે. પ્રસ્તુત સંવાદમાં રાજર્ષિ નિમની પ્રવજ્યાનું વર્ણન હાવાથી આનું નામ નિમ પ્રવજ્યા છે. અન્યાન્ય આશ્રમોથી સંન્યાસ આશ્રમને શ્રેષ્ઠ કહ્યા છે. દાનથી સંયમની શ્રેષ્ઠતા બતાવી છે.

# पूराय गुरुद्देव इविवयं मं. नान्यान देश सहायाल लन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

દસમા અધ્યયનનું નામ 'દ્રુમપત્રક' છે. આદ્ય પદ્યના આધારે આનું આ નામ રાખ્યું છે. આ શખ્દના અર્થ થાય છે વૃક્ષનું પાકેલું પાન. જેવી રીતે પીળું પડી ગયેલું વૃક્ષનું પાકું પાન વખત જતાં પાતાની મેળેજ ખરી પડે છે, તેવીજ રીતે મનુષ્યનું જીવન પણ ક્ષણુમંગુર છે. જેવી રીતે કુશ(દાલ) ના અગ્રલાગ પર સ્થિત ઝાકળનું ટીપું ક્ષણુસ્થાયી હાય છે તેવીજ રીતે મનુષ્યનું જીવન પણ ક્ષણુલંગુર છે. મનુષ્યલવ અત્યન્ત દુર્લભ છે કે જે, જીવાને અનેક લવ પછી પ્રાપ્ત થાય છે. કર્માના પરિપાક—પરિણામ ભયંકર હાય છે તેથી હે ગાતમ! સમયમાત્રના પ્રમાદ ન કર. જીવ પાંચે ઇન્દ્રિયની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત કરી શકે છે પરંતુ ધર્મશ્રવણ અત્યન્ત દુર્લભ છે. તારું શરીર જર્જરિત થઇ રહ્યું છે, કેશ પાકીને સફેદ થઇ ગયા છે, ઇન્દ્રિયની શક્તિ ક્ષીણુ થઇ રહી છે તેથી ક્ષણુમાત્રના પણ પ્રમાદ ન કર. અરતિ, ગડ—પ્રમાડાં ઝડાં વિ. અનેક રાગાનું આ ઘર છે તેથી સફા ભય રહ્યા કરે છે અને આશંકા અની રહે છે કે કયાંક વ્યાધિ ન થય ને મૃત્યુ ન આવી જાય! તેથી ક્ષણુમાત્રના પ્રમાદ ન કર. આ પ્રમાણે ૩૬ વખત પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં ગાતમને અહાને (ઉદ્દેશી) અધા સાધકાને આત્મસાધનામાં ક્ષણુમાત્રના પણ પ્રમાદ ન કરવાના સંદેશ ભગવાને આપ્યા છે. આ અન્તર્મના જાગરણના મહાન ઉદ્દેશ છે કે જે પ્રત્યેક સાધકને માટે જયાતિર્સ્તમ્લ (દિવાદાંડી) સમાન છે.

૧૧માં અધ્યયનમાં બહુશ્રુતની ભાવપૂજાનું નિરૂપણ છે. અહીં અહુશ્રુતના મુખ્ય અર્થ ચતુર્દ શપૂર્વી છે. અહીં કરેલ બધું વર્ણન તેમને જ લગતું છે. બહુશ્રુતના જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ પ્રકાર છે. જઘન્ય નિશીયના જ્ઞાતા, મધ્યમ નિશીયથી લઇને ૧૪ પૂર્વથી કંઈક ન્યૂનના જ્ઞાતા અને ઉત્કૃષ્ટ ૧૪ પૂર્વી, અહુશ્રુતપણું પ્રાપ્ત થવાનું પ્રમુખ કારણ વિનય છે. તેનું જ શ્રુત સુક્ષ્ળકાયક હાય છે. અહંકાર, કોધ, પ્રમાદ, રાગ અને આળસ આ પાંચ શિક્ષાના વિદ્યકર્તા છે. આની તુલના આપણું યાગમાર્ગના ૯ વિદ્યોથી કરી શકીએ. જે સદ્દા ગુરુકુળમાં રહીને યાગ અને તપ કરે છે, પ્રિયકારી છે અને પ્રિયવચન બાલે છે તે શિક્ષાના અધિકારી છે. જેવી રીતે મેરૂ પર્વતામાં મહાન અને શ્રેષ્ઠ છે તેવી રીતે અહુશ્રુત જ્ઞાની પુરુષામાં સર્વશ્રેષ્ઠ છે.

૧૨મા અધ્યયનમાં મુનિ હિરિકેશીનું વર્ણન છે. ચાંડાલ કુળમાં જન્મેલા હિરિકેશબલ મુનિ ભિક્ષા માટે પ્રાદ્મણાની યગ્નશાળામાં ગયા. ત્યાં તેમને તપથી કુશ અને વસ્ત્રોથી મલિન આવી સ્થિતિમાં આવતા જોઇ અભદ્ર લેકિક હાંસી કરવા લાગ્યા. તેઓ જાતિમદથી ઉન્મત્ત અનીને અસંયમી, અસદાચારી પ્રાદ્મણ મુનિને લક્ષ્ય કરી કહેવા લાગ્યા કે આ ખિલત્સરૂપવાળા, વિકરાળ, મલિન વસ્ત્રધારી, ગંદા અને ફાટેલાં વસ્ત્રાને ગળે વીંટાળી કેાણ પિશાચ જેવા અહીં આવી રહ્યો છે? અરે! બદસુરત તું કેાણુ છે? શેની આશાએ આવ્યો છે? એ મલિનવસ્ત્રધારી પિશાચ! તું અહીંથી ચાલ્યો જન્ અહીં શા માટે ઉભા છે? આવા અપમાન અને તિરસ્કારપૂર્ણ વચના સાંભળી તિન્દુક વૃક્ષ પર રહેનાર યક્ષ અતુક પાયી મહામુનિના શરીરમાં પ્રવેશીને બાલ્યો- હું શ્રમણ છું, પ્રદ્મચારી છું, ધન-સંપત્તિ અને પરિચહેશી વિરક્ત છું એટલા માટે અતુદિષ્ટ—(મારા માટે નહિ બનાવેલ) ભાજન શહેલુ કરવા માટે હું અહીં આવ્યો છું. આમ આ સંવાદમાં દાનના અધિકારી જાતિવાદ, યગ્ન, જલસ્નાન, તપના મહિમા વિ. ની ચર્ચા કરેલ છે. બૌહ સાહિત્યમાં માતંગ જાતકમાં આ કથા પ્રકારાં તરે મળે છે.

૧૩મા અધ્યયનમાં ચિત્ત અને સંભૂત નામના બે ભાઇ આના છ જન્માની પૂર્વકથાનું વર્ણન છે. તેથી આનું નામ 'ચિત્તાસંભૂતીય' પઢશું છે. પુષ્યકર્મના નિયાણાના અંધને કારણે સંભૂત (પ્રદ્વાદત્ત ચક્રવર્તી)ના જીવનું પતન તથા સંયમી એવા ચિત્ત મુનિનું ઉત્થાન બતાવી જીવોને ધર્માભિમુખ બનવાના તથા તેના ફળની અભિલાષા ન કરવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. તેમ એ પણ પ્રતિપાદિત કર્યું છે કે કાઇ વ્યક્તિ યદિ સાધુધર્મનું પાલન ન કરી શકે તા તેણે ગૃહસ્થધમેનું પાલન તા અવશ્યમેવ કરવું જોઇએ.

૧૪મા અધ્યયનમાં છ પાત્ર જીવાનું વર્જુન છે. ભૃગુપુરાહિત, તેની સ્ત્રી, તેના છે પુત્રો, રાજા અને રાજ્યી. પરંતુ રાજાની લોકિક પ્રધાનતાને કારણે તેનું નામ 'ઇક્ષુકારીય' રાખવામાં આવ્યું છે. આ અધ્યયનના સારાંશ છે 'અન્યત્વ ભાવનાના ઉપદેશ.' વૈદિક માન્યતા હતી કે પુત્ર વિના ગતિ થતી નથી. 'અપુત્રસ્ય ગતિર્નાસ્તિ સ્વર્ગો નૈવ ચ નૈવ ચ'. લાકાને આ માન્યતામાં વિશ્વાસ હતા તેથી પુત્રાત્પત્તા એ જીવનની મહાન સફળતા ગણાતી હતી. અને અધ્યાત્મ

# प्कथ गुरुहेंव डविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहिंह स्मृतिग्रंथ

પ્રત્યે ઉક્ષાસીનતા વ્યાપી થઇ હતી. ભ. મહાવીરે આ વાતનું ખંડન કર્યું કે પુત્ર એ કંઇ શરણકાતા નથી પરંતુ ધર્મજ સાચા આત્માના રક્ષણકર્તા છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં ભૃગુપુરાહિત છાદ્મણ સંસ્કૃતિના પ્રતિનિધિ છે અને તેના પુત્ર શ્રમણ સંસ્કૃતિના. છાદ્મણ સંસ્કૃતિ પર શ્રમણ સંસ્કૃતિના વિજય ખતાવેલ છે. ખન્ને સંસ્કૃતિયાની માન્યતાએાની મૌલિક ચર્ચા પણ આમાં આવેલ છે. બૌદ્ધ સાહિત્યમાં હસ્તિપાલ જાતકમાં થાડા ફેરફાર સાથે આ કથાનું નિરૂપણ થયેલ છે.

૧૫ મા અધ્યયનમાં ભિક્ષુના લક્ષણાનું નિર્પણ કરેલ છે. આમાં અનેક દાર્શનિક તથા સામાજિક તથ્યોનું સંકલન કરવામાં આવ્યું છે. જે રાગથી ઉપરામ પામ્યા છે, સંયમમાં તત્પર છે, આસવથી વિરમ્યા છે, શાસ્ત્રાના જ્ઞાલા છે, આત્મરક્ષક એવં પ્રાજ્ઞ છે, રાગદ્રેષને જીતીને સર્વ આત્માઓને પાતાની સમાન જુએ છે, જે કાઇ પણ વસ્તુમાં આસકત થતા નથી તે 'ભિક્ષુ'ની ઉપમાને પામે છે. જે ભિક્ષુ સત્કાર, પૂજા, વંદનાને પણ ઈચ્છતા નથી તા તે ખીજાની પ્રશંસાને કેમ ઇચ્છે જે સંયત છે, તપસ્વી છે, સુવતી અને નિર્મળ આચારવાળા છે, જે આત્માની—સત્યની ખાજમાં લાગેલા છે તે ભિક્ષુ છે. આગમયુગમાં કેટલાક શ્રમણા તથા છાદ્મણા મંત્ર, ચિકિત્સા વિ. ના પ્રયાગ કરતા હતા. ભ. મહાવીરે તેના સંપૂર્ણપણે નિષેધ કર્યો. આજવક આદિ શ્રમણા વિદ્યાઓના પ્રયાગ કરી આજવિકા ચલાવતા હતા તેથી આકર્ષણ (ખેંચાણ) તથા વિદ્યર્થણ (પીછેહઠ) અન્ને થતા હતા. સાધનાના ભંગ થતા હતા. ભગવાને આ વિદ્યાપ્રયાગેથી આજવિકા ચલાવવાના નિષેધ કર્યો હતા.

૧૬ મા અધ્યયનમાં પ્રહ્મચર્ય –સમાધિનું નિર્પણ હોવાથી આનું નામ 'બ્રહ્મચર્ય સમાધિસ્થાન' રાખવામાં આવ્યું છે. આમાં ૧૦ સમાધિ સ્થાનોનું ઘણી સુન્દર મનાવૈજ્ઞાનિક શૈલીથી નિર્પણ થયેલ છે. શયન, આસન, કામકથા, સ્થાં–પુરુષનું એક આસન પર બેસલું, ચક્ષુગૃદ્ધિ, શબ્દગૃદ્ધિ, પૂર્વકીડાનું સ્મરણ, સરસ આહાર, અતિમાત્રામાં આહાર, વિભૂષા, ધન્દ્રિય–વિષયો તરફ આસકિત–આ બધા બ્રહ્મચર્ય સાધનામાં બાધક તત્ત્વા છે. વેદ-ઉપનિષદામાં બ્રહ્મચર્યની રક્ષા માટે આવા પ્રકારના કડીબંધ નિયમાનો ઉલ્લેખ થયેલા જોવા મળતા નથી. બીદ્ધ સાહિત્યમાં આ પ્રમાણે બ્રહ્મચર્ય સંબંધી કાઇ વ્યવસ્થિત કેમ નથી તા પણ પ્રકીણેક રૂપથી કેટલાક નિયમા મળે છે. ત્યાં રૂપ પ્રત્યે થયેલ આસકિત ભાવને દ્વર કરવા માટે અશુચિક્ષાવનાના ચિન્તનના મંત્ર સ્વીકારવામાં આવ્યો છે કે જે 'કામગતા – સ્મૃતિ' ના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. જ્યારે આપણે અન્ય અનેક પરંપરાઓના સંબંધમાં આ દશ સમાધિસ્થાનાનું અધ્યયન અને વિશ્લેષણ કરીએ છીએ ત્યારે તેની મૌલિકતાનું સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાન થાય છે.

૧૭ મું અધ્યયન 'પાપશ્રમણીય' છે. શ્રમણ બન્યા પછી સાધકે પોતાનું જીવન સાધનામય વ્યતીત કરવું જોઇએ. જે તેમ કરતા નથી તે પાપશ્રમણ છે. શ્રમણ બનવાના હેતુ અને લક્ષ્ય કેવળ વેશપરિવર્તન નથી પરન્તુ જીવન પરિવર્તન છે. જે શ્રમણ બનીને સદ્દા નિદ્રાશીલ રહે છે, ઇચ્છા પ્રમાણે ખૂબ ખાઇપીઇને સૂઇ જાય છે તે પાપશ્રમણ છે. જે શાંત થયેલા વિવાદ ઝઘડાને ક્રી તાજો કરે છે, અધર્મમાં પાતાની પ્રજ્ઞાના દ્રરૂપયાગ કરે છે, કદાગ્રહ અને કલહમાં જે વ્યસ્ત છે તે પાપશ્રમણ છે. જે પ્રતિલેખન કરતા નથી, ગુરુઓની આજ્ઞાનું પાલન નહિ કરતાં અનાદર કરે છે તે પાપશ્રમણ છે. તેથી સાધકે દોષોના પરિત્યાગ કરી શ્રતા શ્રહણ કરવા જોઇએ.

૧૮મા અધ્યયનમાં રાજિષ સંજયનું વર્ણન છે. તે કાપિલ્ય નગરના રાજા હતા. શિકાર માટે એકવાર તે જંગલમાં ગયા. ત્યાં મુગોની પાછળ પડી અણાથી તેમને મારવા લાગ્યા. યાં કે ફર જતાં મૃતહરણીયાઓની પાસે જ મુનિને ધ્યાનસ્ય જોયા. રાજાને વિચાર થયા કે મેં મારી નાખેલા આ હરણાંઓ આ મુનિનાં જ છે એટલે જો મુનિ કેપો ભરાશે તો લાખા કરાડા માણસોને બાળીને ભરમ કરી નાખશે. રાજા ભયભીત થઇને થરથર કાંપતા મુનિશ્રી પાસે ક્ષમાયાચના કરવા લાગ્યા. મુનિ ગર્ક ભાલીએ ધ્યાન પૂર્ કરીને કહ્યું — હે રાજન્! મારા તરફથી તને અભય છે પરંતુ તું પણ બીજાને અભય આપનારા અને જેમના માટે તું આ અનર્થ કરી રહ્યા છે તેઓ તને બચાવી શકશે નહિ. મુનિના ઉપદેશથી રાજા સંજય મુનિ ખની ગયા. એક વખત સંજય મુનિના એક ક્ષત્રિય રાજિષ્ સાથે સંવાદ થાય છે. આ સંવાદમાં ભરત, સગર, મઘવા, સનતકુમાર, શાન્તિનાથ, કુંચુનાથ, અરનાય, મહાપદ્મ, હશ્યેણ અને જય નામક ચક્રવતી તથા દશાર્શ્વ ભદ્ર, નિમ, કરકંદુ, દ્વિમુખ, નગ્નજિત, ઉદ્દાયન, કાશીરાજ, વિજય અને મહાબળ નામના રાજાઓના દિક્ષિત થયાના ઉલ્લેખ છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

૧૯મા અધ્યયનનું નામ 'મૃગાપુત્રીય' છે. રાજકુમાર મૃગાપુત્ર પાતાની પત્નીઓની સાથે મહેલના ગવાક્ષમાં (અરીમાં) ખેસીને નગરની શાભા નિહાળી રહ્યો હતો ત્યારે તેની દૃષ્ટિ એક તેજસ્વી સંત પર પડી. તે મંત્રમુગ્ધ ખનીને એડીટસે જેતા રહ્યાં—જેતા રહ્યા ત્યાં તેને પૂર્વભવની રમૃતિ (જાતિરમરણુત્રાન) થઇ આવી. તેને ભાગા રેગ જેવા લાગવા માંડયા. માતા પિતા પાસે તે દીક્ષાની વાત કરે છે. માતાપિતા તેને સમજાવતાં કહે છે કે ખેટા! સાધુજીવન ઘણું દુષ્કર અને કઠાર હાય છે. લાહાના ચણા ચાવવા સમાન છે. તું સાધુ જીવનના કઠાર નિયમાં પાળી નહિ શકે કારણુકે તું સુકુમાર છે. મૃગાપુત્રે કહ્યું—પૂર્વ જન્મમાં નરકની ભયંકર વેદનાઓ પરતંત્ર તથા અસહાય સ્થિતિમાં કેટલીયે વાર સહન કરી છે. માતાપિતા કહે – સાધુજીવનમાં તારું કાેણુ ધ્યાન રાયશે! માંદગીમાં કાેણુ તારી સેવા ચાકરી કરશે! મૃગાપુત્રે કહ્યું—જંગલમાં મૃગા રહે છે તે જયારે બીમાર થાય છે ત્યારે કાેણુ તેની સંભાળ રાખે છે! જેમ વનના મૃગા કાેઇ પણુ જાતની સગવડ વિના પાતાનું સ્વતંત્ર જીવનયાપન કરે છે તેવી રીતે હું પણુ મારું સંયમી જીવન વીતાવીશ. અહીં મૃગાચર્યાના હલ્લોખ હાવાથી આ અધ્યયનનું નામ સમવાયાંગમાં 'મૃગચર્યા' આપ્યું હાય એમ સંભવે છે. પાછળથી મૃગાપુત્રની પ્રધાનતા હાવાથી 'મૃગાપુત્રીય' નામ આપ્યું હાય એમ પ્રતીત થાય છે.

ર૦ મા અધ્યયનનું નામ 'મહાનિર્ગ્રન્થીય' છે. આમાં અનાથી મુનિ અને રાજા શ્રેણિકની વચ્ચે જે રાચક સંવાદ થયા તેનું વર્ણન છે. અનાથી મુનિની પ્રવ્રજયાનું વિશેષ રૂપથી વર્ણન હોવાથી સંભવ છે કે સમવાયાંગમાં આ અધ્યયનનું નામ 'અનાથ પ્રવ્રજવા' આપ્યું હોય. પ્રસ્તુત આગમમાં આનું નામ 'મહાનિર્ગ્ર'થીય' મળે છે. તેના સંકૈત આ અધ્યયનની બે ગાથાએમમાં છે. મહાનિર્ગ્ર'થના અર્થ સર્વવિસ્ત સાધુ છે. જીલ્લક નિર્ગ્ર'થીય અધ્યયનનું જ (અ.૬નું) વિશેષપણે વર્ણન હોવાને લીધે આનું નામ 'મહાનિર્ગ્ર'થીય' છે.

ર૧મા અધ્યયનનું નામ 'સમુદ્રપાહીય' છે. અંપાનગરીમાં પાલિત નામના એક વ્યાપારી હતો. તે મહાવીરના લકત હતા. એક વાર તે વ્યાપાર નિમિત્તો પિહું હ નામના નગરમાં પહોંચ્યાે. ત્યાં કાઇ વિદ્યાકપુત્રી સાથે તેના વિવાહ થયા. વહાદ્યમાં બેસી ઘેર પાછા વળતાં વહાદ્યમાં સમુદ્રની વચ્ચે પાલિતને પુત્ર થયાે તેથી તેનું નામ સમુદ્રપાલિત રાખ્યું. કુમારવયે તે હર કળાઓમાં નિષ્દ્યાત હન્યાે. એક વખતે કાઈ અપરાધીને આંધીને લઇ જવાતાે નોઇ તેને વિચાર ઉદ્દ્રભવ્યાે કે સારા કર્મોનું ફળ સાર્ફ મળે છે અને ખરાબ કર્માનું ફળ ખરાબ મળે છે. કર્મફળની ગહનતાને તે વિચારતાે રહ્યાે અને તેનું મન સંવેગ અને વૈરાગ્યથી ભરાઇ ગયું. તે શે શ્રમદ્યુદ્રિયા શ્રહણ કરી, તે અધાનું વર્ણન કરવાની સાથે આમાં સાધુના આંતરિક આચાર સંબંધી વર્ણન કરતાં શાસ્ત્રકારે અતાવ્યું છે કે સાધુએ પ્રિય અને અપ્રિય અને આબતામાં સમભાવે રહેવું નોઇએ.

રરમા અધ્યયનમાં 'રથનેમિ'ના ઉલ્લેખ છે. આમાં લ. અરિષ્ટનેમિ, શ્રીકૃષ્ણ, રાજેમતી, રથનેમિ આદિતું ચરિત્ર ચિત્રણ છે. રથનેમિએ ગુફામાં રાજેમતીને જોયા અને વિવાહની વાત તાજી કરી લેાગ લાગવવાની યાચના કરી. રાજેમતીએ કહ્યું-રથનેમિ! હું તમારા લાઇની પરિત્યકતા છું, અને તમે મારી સાથે વિવાહ કરવા ઇચ્છા છા ? શું આ કાર્ય વમન કરી નાંખેલા અનને ફરી ચાટવા સમાન ઘૃણાસ્પદ નથી ? તમે તમારા અને મારા કુળની ખાનદાની અને ગારવને જુએર— વિચારા, યાદ કરા. શું તમને આવા અઘિત પ્રસ્તાવને મૂકતાં લજ્જા થતી નથી ? રથનેમિને પાતાની ભૂલ સમજાણી. અંકુશથી જેમ મદોન્મત્ત હાથી વશ થઇ જાય છે અને રાજમાર્ગ પર ચાલવા લાગે છે તેવીજ રીતે રથનેમિ પણ સ્વસ્થ થઇને ફરી પાતાના સંયમ પથ ઉપર દઢ બની ગયા. રાજેમતીના આ બાધ એટલા બધા અસરકારક અને ચેતનવંતા છે કે જાણે આજેજ કરવામાં આવ્યા હાય તેમ લાસે છે. આ એવું શાધાત સત્ય છે કે કયારેય ધુમિલ કે તેજોહીન નહિ થાય.

ર૩ મા અધ્યયનનું નામ 'કેશી ગાતમીય' છે. આમાં ભ. પાર્શ્વનાથના શિષ્ય કેશી અને ભ. મહાવીરના શિષ્ય ગાતમની વચ્ચે એકજ ધર્મમાં સચેલ, અચેલ, ૪ મહાવત અને ૫ મહાવત આમ પરસ્પર વિપરીત વિવિધ ધર્મના

૧. (ક) મગ્ગં કુસીલાણ જહાય સવ્વં મહાનિયંઠણ વએ પહેણં.

<sup>(</sup>ખ) મહાનિયંદિજજમિણં મહાસુયં સે કાહએ મહયા વિત્થરેણં.

<sup>–</sup> ઉત્તરાધ્યયન ૨૦ ગા. ૫૧

<sup>--</sup> ઉત્તરાધ્યયન ૨૦ ગા. મ3

### प्तय गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रेल सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

વિષયભેદને લઇને સંવાદ થાય છે. આનું કારણુ ખતાવતાં આમાં કહ્યું છે કે સમયને અનુસરીને આદ્યાચારમાં પરિવર્તન વખતાવખત થતું રહે છે અને થશે. આ સંવાદને લીધે આ અધ્યયન ઘણી દૃષ્ટિયાથી મહત્ત્વપૂર્ણ બન્યું છે.

ર૪ મું અધ્યયન 'સમિતીય' છે. નેમિચંદ્ર વૃત્તિમાં આતું નામ 'પ્રવચનમાતા' આપ્યું છે. આમાં પ્રવચનમાતા અર્થાત્ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિતું વર્ણન છે. મા જેવી રીતે પુત્રનું લાલન-પાલન તથા રક્ષણ કરે છે અને સન્માર્ગે ચાલવાની પ્રેરણા આપે છે તેવીજ રીતે પ્રવચનમાતા સાધકને સાધનાપથ પર સમ્યક્રિધિએ પ્રયાણ કરવાની પ્રેરણા આપે છે.

રપ મું અધ્યયન 'યત્તીય' છે. ભારતવર્ષના ધાર્મિક ઇતિહાસમાં યત્ત-પૂજા આદિ ધાર્મિક અનુષ્ઠાનાનું પ્રારંભથી મહત્ત્વ રહ્યું છે. મહાવીરના સમયે તેનું પ્રભુત્વ હતું. મહાવીરે સાચા યત્ત શું છે, સાચા પ્રાહ્માલુ કાને કહેવાય તે સુન્દર ભાવથી આમાં સમજાવ્યું છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં બતાવ્યું છે કે વાસલુસી નગરીમાં જયઘાલ અને વિજયઘાલ નામના બે ભાઇ હતા. તેઓ કાશ્યપગાત્રી પ્રાહ્માલુ હતા. એકવાર જયઘાલ ગંગામાં ન્હાવા માટે ગયા. ત્યાં તેલું એક સાપને દેડકા ગળતા જોયા. એટલામાં એક કુરર પક્ષી (સમડી) આવ્યું. તેલું ચપ કઇને સાપને માહામાં પકડેયા. આમ સાપના માહામાં દેડકા અને કુરરના માઢામાં સાપ આ દશ્ય જાઇને જયઘાલ વિરક્ત થઇ ગયા અને તે શ્રમણ ખની ગયા. એકવાર જયઘાલ વારાલુસીમાં ભિક્ષાની અન્વેલલુા કરતાં યત્તમંડપમાં પહોંચ્યા, જ્યાં વિજયઘાલ અનેક પ્રાહ્માલુની સાથે યત્ત કરી રહ્યો હતો. તપને લીધે જયઘાલનું શરીર અતિ ક્ષીલુ બની ગયું હતું. વિજયઘાલ તેને એાળખી શકમા નહિ. વિજયઘાલે ભિક્ષા આપવાના ઈન્કાર કર્યો. મુનિ શાંત રહ્યા અને બાધ આપવાની ભાવનાથી કહ્યું કે હે વિજયઘાલ! તમે જે આ કરી રહ્યા છે તે વાસ્તવિક યત્ત નથી. વિષય, કલાય અને વાસનાઓને ત્રાનાબિમાં નાખી બાબી નાખવા એજ સાચા યત્ત છે. સદ્યારિત્રથી જ સાચા પ્રદાલ થયું, અને તે વિરકત થઇને સમ્યક્ આચરણવાળા બન્યા. આ અધ્યયનમાં પ્રાદ્માલુની ખૂબ માર્મિક વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે જે સત્ય અને શાક્ષત છે.

રક મા અધ્યયનનું નામ 'સમાચારી' છે. સમાચારીના અર્થ થાય છે સમ્યક્ વ્યવસ્થા. આમાં જીવનતી તે વ્યવસ્થાનું નિરૂપણ છે કે જેમાં સાધકનાં પરસ્પરના વ્યવહારા અને કર્તાવ્યાના સંકેત આવ્યા હાય. સમાચારી ૧૦ પ્રકાશની છે. આવશ્યકી, નૈષેધિકી, આપૃચ્છના, છન્દના, ઇચ્છાકાર, મિશ્યાકાર, તથેતિકાર, અભ્યુત્થાન અને ઉપસંપદા. આ અધ્યયનમાં સાધકજીવનની કાળચર્યાનું વિભાગવાર વિધાન કર્યું છે. દિવસ અને રાતના મળીને કુલ ૮ પ્રહર હાય છે. તેમાં ચાર પ્રહર સ્વાધ્યાયના અને બે પ્રહર ધ્યાન માટેના છે. દિવસમાં એક પ્રહર ભિક્ષા માટે અને રાત્રિમાં એક પ્રહર નિદ્રા માટે છે. સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનથી નિદ્રા સ્વાભાવિકપણે એાછી થઇ જાય છે. આ જાગૃત સાધકના દિવ્ય તથા ભવ્ય સાધનાકમ છે.

રહમું અધ્યયન 'ખલુંકિય' છે. ખલુંકિયના અર્થ છે મારકણા દુષ્ટ ખળદ ગર્ગ ગાંત્રીય 'ગાર્ગ્ય' મુનિ પાતાના વખતના યાગ્ય આચાર્ય હતા. તેઓ સતત સંયમસાધના તથા સ્વાધ્યાયમાં લીન રહેતા હતા. પરંતુ તેમના શિષ્યા ઉદંડ, સ્વચ્છન્દી અને અવિનીત હતા. તેમના અલદ્ર વ્યવહારથી પાતાની સમત્વ સાધનામાં વિઘ— ડખલ પડતી નેઇને ગાર્ગ્ય આચાર્ય તેમને છોડી દીધા, કારણકે તે સિવાય બીને કાઈ માર્ગ ન હતા. અનુશાસનહીન અવિનીત શિષ્ય એવા દુષ્ટ બળદીયાની જેવા છે કે જે માર્ગમાં ગાડી તાડી નાખે છે અને માલિકને કષ્ટ પહોંચાડે છે. તે વાતે વાતે આચાર્યની સાથે લડાઇ ઝઘડા કરે છે, અને તેની નિંદા કરે છે. અવિનીત શિષ્યોના પનારા પડયા હાય તા તે વખતે આચાર્યનું શું કર્ત્તવ્ય હાવું નેઇએ તેની ચર્ચા પણ આમાં કરી છે.

ર૮મું અધ્યયન 'મેહ્મમાર્ગ ગતિ છે. સમ્યગ્ દર્શન-જ્ઞાન- ચારિત્ર અને તપ આ ચાર મેહ્યગતિના સાધના છે. અને આ સાધનાની પૂર્ણતાનેજ 'માહ્મ' કહેવાય છે. નવતત્વાના યથાર્થ સ્વરૂપની સમ્યક્ષ્પ્રદ્ધાને 'દર્શન' કહે છે. નવતત્વાના સાધનાના સમ્યક્ષ્માધ તે 'જ્ઞાન' રાગાદિ આસ્ત્રવાના નિગ્રહ તથા સંવરણને 'ચારિત્ર' કહે છે અને આત્માન્મુખ તપનક્રિયાર્પ વિશિષ્ટ જીવનશુદ્ધિ એ 'તપ' છે. આનાથી પૂર્વસંચિત કર્મોના અમુક અંશે નાશ થાય છે. આ કથન વ્યવહારની અપેક્ષાએ છે. નિશ્ચયનયની દષ્ટિએ તા આત્મસ્વરૂપની પ્રતીતિ તે 'દર્શન'. સ્વરૂપેબાધ તે 'જ્ઞાન' અને

### रेक्त में महत राजाता में वाचरावदेश भवानात खब्महापाहिह र्मिप्रमें

સ્વયંમાં સ્વયંની લીનતા તે 'ચારિત્ર' અને ઈચ્છાના નિરાધ તે 'તપ' છે. પ્રથમ દર્શન, પછી જ્ઞાન અને ત્યાર ગાદ ચારિત્ર અને તપ આવે છે. આ બધાની પૂર્ણતા એજ 'માેક્ષ' કહેવાય છે.

રલ્મા અધ્યયનનું નામ 'સમ્યકત્વ-પરાક્રમ' છે. સમલાયાંગમાં આનું નામ અપ્રમાદ છે. વિદ્વાનાનું એવું મંતવ્ય છે કે સંભવતઃ આ અધ્યયનનું નિર્માણ થયું હશે. કારણુંકે આ અધ્યયનની શરૂઆતમાં જ 'સમ્યકત્વ-પરાક્રમ' એવા નામના ઉલ્લેખ છે. આ અધ્યયનમાં સંવેગ, નિર્વેદ, ધર્મશ્રહા, શરુ સાધમિક સુશ્રુષા, આલાચના, નિંદા, ગર્હા, સામાયિક, ચતુર્વિ'શતીસ્તવ, વંદન, પ્રતિક્રમણ, કાંચેત્સર્ગ આદિ ૭૩ સ્થાનોનું પ્રશ્નોત્તરરૂપે પ્રતિપાદન કર્યું છે. આ પ્રશ્નોત્તરમાળા એ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના સાર છે. આમાંની બધી બાબતા અધ્યાત્મભાવને ખૂબ ઊડાણથી સ્પર્શ કરનારી છે.

૩૦મું અધ્યયન 'તપામાર્ગગતિ' નામનું છે. 'તપ' એ એવું દિવ્ય રસાયણું છે કે જે શરીર અને આત્માના યોગિકભાવાને મિટાવી આત્માને પોતાના મૂળ સ્વભાવમાં સ્થાપિત કરે છે. તપ એ મુક્તિના માર્ગ છે. અનાદિ સંસ્કાર (કર્મા)ને લીધે શરીર સાથે આત્માનું તાદાત્મ્યરૂપ—એકમેકપણું થઇ ગયું છે. તપ એ તાદાત્મ્યને તાડવાના એક અમાઘ ઉપાય છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં પ્રાણ્વધ, મૃષાવાદ, અદત્ત, મેશુન, પરિશ્રદ તથા રાત્રિ ભાજન વિરમણથી જીવ આસ્ત્રવરહિત થાય છે અને પાંચ સમિતિ તથા ત્રણ ગુપિથી યુકત, ચાર કષાયથી રહિત, જિતેન્દ્રિય, નિરભિમાની, નિઃશલ્ય એવા જીવ આસ્ત્રવરહિત થાય છે. કરોડા ભવાના સંચિત કર્મા તપથી નષ્ટ થઇ જાય છે. તે તપ આદ્ય અને આભ્ય તર રૂપથી એ પ્રકારનું છે. આદ્યાના અનશન, ઉદ્યાદરી, ભિક્ષાચર્યા, રસપરિત્યાગ, કાયકલેશ અને પ્રતિસંલીનતા એ છ ભેદ છે અને આભ્ય તરના પ્રાયશ્વિત, વિનય, વૈયાવૃત્ય, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન અને કાર્યોત્સર્ગ એમ છ ભેદ છે. આમ તપના કુલ ૧૨ ભેદ છે અને તેના અવાન્તર—પેટાલેદ અનેક છે. જેનું આ અધ્યયનમાં વિસ્તારથી નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

3૧ મા અધ્યયનનું નામ 'ચરણિવિધિ' છે. ચરણિવિધિના અર્ધ છે 'વિવેકમૂલક પ્રવૃત્તિ'. વિવેકમૂલક પ્રવૃત્તિ એજ સંયમ છે અને અવિવેકમૂલક પ્રવૃત્તિ એ જ અસંયમ છે. પ્રથમ ગાથામાં ચારિત્રની વિધિનું વર્ણુન હેત્વાથી તેનું નામ 'ચરણિવિધિ' રાખ્યું છે. આહાર, ભય, મૈથુન, પરિગ્રહ વિ. સંજ્ઞાએાથી સાધકે દ્વર રહેવું જોઇએ કારણ કે તે સંજ્ઞાએા– ઇચ્છા–વાસનાએ સાધનામાં બાધક છે. તે સિવાય જે જે સાધનામાં બાધકતત્ત્વો છે તેની સૂચી આમાં આપી છે અને સાધકને તેનાથી બચવાની પ્રેરણા કરવામાં આવી છે.

3ર મા અધ્યયનમાં પ્રમાદના સ્થાનાનું વર્ણન હાવાથી આનું નામ 'પ્રમાદસ્થાનીય' રાખવામાં આવ્યું છે. સાધનામાં પ્રમાદ એ માટામાં માટું બાધક તત્ત્વ છે. તેથી સાધકે પ્રમાદસ્થાનાથી સતત સાવધાન રહેવું જોઈએ. ગુરુજના અને વૃદ્ધોની સેવા કરવી, અજ્ઞાની લાકેકાના સંપર્કથી દૂર રહેવું, સ્વાધ્યાય કરવા, એકાન્તમાં વાસ કરવા, સૂત્ર અને અર્થનું ચિન્તન કરવું, ધર્ય રાખવું. આ બધાં દુ:ખમુકિતના ઉપાયા છે. કર્મનાં બી તે રાગ-દ્રેષ છે. કર્મ માહથી ઉત્પન્ન થાય છે અને તે કર્મ જન્મ-મરણનું મૂળ છે તેથી માહનું ઉન્મુલન કરવું જોઈએ. જેમ બિલાડીના નિવાસસ્થાને ઉદરાનું રહેવું પ્રશસ્ત અને શ્રેયસ્કર નથી. સાધકે પાંચે ઇન્દ્રિય અને મનને પાતાને સ્વાધીન-વશ કરવાં જોઈએ.

33 મા અધ્યયનમાં કર્મપ્રકૃતિનું નિરૂપણ છે. વિભાવદશામાં કર્મના બંધ થાય છે અને સ્વભાવદશામાં કર્મમુક્તિ થાય છે. સ્વરૂપની દૃષ્ટિએ આ વિરાટ વિધામાં બધા જીવા એક સમાન છે, પરંતુ કર્માને કારણે જીવામાં ભેદ પડે છે. કર્મા જડ-પુદ્દગલ છે. રાગાદિ વિભાવ પરિણૃતિને કારણે જીવના કર્મની સાથે બંધ થાય છે. બંધ અનાદિથી છે તે ક્યારે થયા તે કહી શકાય નહિ. વિશિષ્ટ બાધરૂપ જ્ઞાનને આવ્છાદિત કરનારૂં કર્મ તે 'જ્ઞાનાવરણીય' છે. સામાન્ય બાધને ઢાંકનારૂં કર્મ 'દર્શનાવરણીય' કહેવાય છે. જે સાતા અને અસાતાના હિતુ બને છે તે કર્મ 'વેદનીય' અને જે દર્શન તથા ચારિત્રમાં વિકૃતિ પેદા કરે છે તે 'માહનીય' કર્મ છે. જીવન કાળનું જે નિર્ધારણ કરે છે તે 'આયુકર્મ' છે. જે કર્મથી જીવ ગતિ આદિ પર્યાયોના અનુભવ કરવા લાચાર બને છે તે 'નામકર્મ' છે. ઊચ અથવા નીચ ગાત્રનું કારણભૂત જે કર્મ છે તે 'ગોલકર્મ' છે. શકિતને રૂધનાર અટકાવનાર કર્મને 'અન્તરાય' કહે છે. આ આઠ

### प्रथय गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

કર્માની ઉત્તર પ્રકૃતિએ। ૧૪૮ છે. જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, વેદનીય અને અન્તરાય આ ચાર કર્માની જઘન્ય સ્થિતિ અન્તમું હૂર્તની અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૦ ક્રોડાકાડી સાગરની છે. માહનીયની જઘન્ય સ્થિતિ અન્તમું હૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ ૫૦ ક્રોડાકાડ સાગરની છે. આયુકર્મની સ્થિતિ જઘન્ય અન્તર્મુ હૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરની છે. નામ અને ગે.ત્રકર્મની સ્થિતિ જઘન્ય ૮ મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ ૨૦ ક્રાડાકાડ સાગરની છે. આ પ્રમાણે આમાં કર્મ-પ્રકૃતિનું વર્ણન હાવાથી આ અધ્યયનનું નામ કર્મપ્રકૃતિ રાખવામાં આવ્યું છે.

38 મા અધ્યયનમાં લેશ્યાનું વર્ણન છે. સામાન્ય રૂપથી મન આદિ શેાગોથી અનુરંજિત અને વિશેષરૂપથી કૃષાય અનુરંજિત આત્મ પરિણામા વડે જીવ એક વિશિષ્ટ પ્રકારનું આવરણ આત્માની ચારે આજુ ઉત્પન્ન કરે છે તેને 'લેશ્યા' કહે છે. દ્રવ્ય લેશ્યાએ પૌદ્ગલિક છે. તેમાં વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શાંદ છે. વર્તમાન યુગના વિજ્ઞાને માનવ મસ્તિષ્કમાં સ્પુરિત થનારા વિચારાનાં ચિત્રા પણ લીધા છે જેમાં સાશ, નરસાં રંગા ઉપસી આવ્યાં છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત, તેજસ, પદ્મ અને શુકલ આ છ લેશ્યાએલનું વર્ણ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ, પરિણામ, લક્ષણ, સ્થાન, સ્થિતિ, ગતિ આદિ અનેક દૃષ્ટિઓથી નિરૂપણ કર્યું છે.

3૫ મા અધ્યયનમાં 'અનગાર'નું વર્જુન છે. માત્ર ઘર છેાડી દેવાથી જ દાઇ અનગાર અની જતું નથી. અનગાર ધર્મ એક મહાન સાધના છે. તેમાં હિંસા, જૂઠ, ચારી, અપ્રદાચર્ય, ઈચ્છા લાભાદિથી દૂર રહેવાનું હાય છે. તે અનગાર સ્મશાન, શૂન્યાગાર, વૃક્ષની નીચે અથવા બીજાએ અનાવેલા એકાન્ત સ્થાનમાં રહે છે. તે ક્રય-વિક્રયથી વિરમે છે. સાનું અને માટીને એક સમાન સમજે છે અને આત્મધ્યાનમાં લીન રહે છે.

3 દ મું અધ્યયન ' જવાજવ વિકાકત' છે. જવ અને અજવની વિલક્તિ-વિકાગ-લેંદ પાડવા એજ તત્ત્વજ્ઞાનનાં પ્રાથુ છે. જવ અને અજવનું લેંદિવિજ્ઞાન એજ સમ્યજ્શન છે. જવ અને અજવ દ્રવ્ય જે આકાશમાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે તે 'લાંક' કહેવાય છે અને જયાં માત્ર આકાશ જ છે અને બીજું કાેઇ દ્રવ્ય નથી તે અલાક કહેવાય છે. અજીવના છે લેંદ છે. રૂપી અને અરૂપી. રૂપીના ૪ લેંદ અને અરૂપીના ૧૦ લેંદ છે. રૂપી પુદ્ર્ગલા વર્ણ ગંધ, રસ અને સ્પર્શ મુશેવાળાં હાય છે. એવા રૂપી પુદ્રગલના સ્કન્ધ, દેશ, પ્રદેશ અને પરમાણુ એમ ૪ લેંદ પડે છે. અરૂપી અજીવ દ્રવ્યના ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશસ્તિકાય એ ત્રણેના સ્કંધ, દેશ અને પ્રદેશ મળી કુલ ૯ લેંદ અને એક અહાસમયના લેંદ લેળવતાં અરૂપી અજીવના ૧૦ લેંદ થાય છે. અધા મળી કુલ અજીવના ૧૪ લેંદ થાય છે. તે સિવાય વર્ણાદ અવાન્તર લેદાનું નિરૂપણ આમાં કર્યું છે.

જીવના બે ભેંક છે. સંસારી અને સિદ્ધા રિદ્ધોના અનેક ભેંક છે. સંસારી જીવના ર ભેંક છે– ત્રસ અને સ્થાવર. સ્થાવર જીવાના ત્રણ ભેંક છે– પૃથ્વીકાય, અપકાય અને વનસ્પતિકાય. આ સ્થાવર જીવાના અવાન્તર અનેક ભેંદા છે. ત્રસ જીવાના ત્રણ ભેંદ છે– અગ્નિકાય, વાશુકાય, બેઇન્દ્રિયાદિ જીવા. તેમના પણ ભેંદ-ઉપભેંદ અનેક છે. પંચેન્દ્રિય જીવાના ૪ પ્રકાર છે. નારક, તિર્યાં ચ, મનુષ્ય અને દેવ. તેમના પણ ઉત્તરભેંદા અનેક છે.

પ્રસ્તુત અધ્યયનના અન્તમાં સમાધિમરણનું પણ વર્ણન છે. આ પ્રમાણે ૨૬૯ ગાયાઓમાં વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે.

ઉત્તરાધ્યયનના આ અધ્યયનામાં સંસારની અસારતા અને શ્રમણ જીવનના આચારનું વર્ણન મુખ્ય રૂપથી કરવામાં આવ્યું છે. યદ્યપિ ઉત્તરાધ્યયન ચૂર્ણિમાં આ આગમને ધર્મકથાનુચાગમાં ગણ્યા છે પરંતુ આમાં આચારનું પ્રતિપાદન હાવાથી ચરણાનુચાગનું અને દાર્શનિક સિદ્ધાન્તાનું વર્ણન હાવાથી દ્રવ્યાનુચાગનું પણ મિશ્રણ થઈ ગયું છે. આ શ્રન્ય દ્રવ્યાનુચાગ, ચરણાનુચાગ અને ધર્મકથાનુચાગનું સમ્મિશ્રિત—એકરૂપ આગમ અની ગયા છે, જેનું પઠન – પાઠન સાધકા માટે અનિવાર્ય અંગ અની ગયેલ છે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

# દશવૈકાલિક સૂત્ર

મૂળ આગમાંમાં દશવૈકાલિકનું મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. નંદીસૂત્રમાં આવશ્યક વ્યતિરેકના કાલિક અને ઉત્કાલિક એમ છે લેક પાડયા છે. તેમાં ઉત્કાલિકમાં દશવૈકાલિક એ પ્રથમ છે. અસ્વાધ્યાય સિવાયના અધા પ્રહેરામાં આ ભણી શકાય છે. ચાર અનુયાગોમાં દશવૈકાલિકના સમાવેશ ચરણુકરણાનુયાગમાં થાય છે. આમાં ચરણુ (મૂલ ગુણુ) અને કરણુ (ઉત્તરગુણુ) આ અને અનુયાગના સમાવેશ છે. ધવલાની અનુસાર દશવૈકાલિક આચાર અને ગાચરની વિધિનું વર્ષા કરનારૂં સૂત્ર છે. આગપન્નતિના અભિમતાનુસાર આના વિષય ગાચરવિધિ અને પિડિવશુદ્ધ છે. તત્ત્વાર્થસૂત્ર શ્રુતસાગરીયાવૃત્તિમાં આને વૃક્ષકુસુમ આદિના લેદકથક અને યતિયાના આચારકથક કહેલ છે.

કરાવૈકાલિકમાં આચાર-ગાંચરના વિશ્લેષણની સાથાસાથ જીવિવધા, ધાર્ગાવદા જેવા મહત્ત્વપૂર્ણ વિષધાની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. આ જ કારણે આ ગ્રન્થની રચના પછી શ્રુતશાસ્ત્રના અધ્યયનમાં પણ આચાયા એ પરિવર્તન કરી દીધું છે. પહેલા આચારાંગ પછી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ભણવામાં આવતું હતું, પરન્તુ પ્રસ્તુત સૂત્રની રચના થયા પછી પહેલા દશવૈકાલિક અને તે પછી ઉત્તરાધ્યયનનું અધ્યયન થવા લાગ્યું. જે કે શ્રમણજીવન માટે પહેલાં આચારનું જ્ઞાન આવશ્યક છે અને તેથી તે પ્રથમ આચારાંગના અધ્યયનથી કરાવવામાં આવતું. પરંતુ દશવૈકાલિકની રચના થયા પછી તે સરળ અને સુગમ હાવાથી પહેલાં તેનું અધ્યયન પ્રારંભ થયું.

દશ્વૈદાલિકની રચના પહેલાં આચારાંગના શસપ(રજ્ઞા નામના અધ્યયનને અર્થ સાથે ભણ્યા વગર શ્રમણુ∹ શ્રમણિયોને મહાવતાની વિભાગથી ઉપસ્થાપના ન્હાેતી આપવામાં આવતી, પરંતુ પ્રસ્તુત આગમની રચના થયા પછી 'ષદ્જીવનિકાય' નામના ચાેથા અધ્યયનને જાણ્યા પછી મહાવ્રતાેના વિભાગથી ઉપસ્થાપના કરવાના પ્રારંભ થયોા.લ

વ્યવહારભાષ્ય અનુસાર પ્રાચીન યુગમાં આચારાંગના બીજા લાેકવિજય અધ્યયનના બ્રહ્મચર્ય નામક પાંચમા ઉદ્દેશકના આમગંધ સુત્રને જાણ્યા અને સમજ્યા વગર કાેઈ પણ સાધક પિંડકલ્પી (ભિક્ષા ગ્રહેણું કરનાર) નહાેતા થઇ શકતાે, ત્યાર પછી દશવૈકાલિકની રચના થયા બાદ તેના 'પિષ્ડદેષણા' નામક પાંચમા અધ્યયનને જાણનાર અને ભણનાર પિંડકલ્પી થવા લાગ્યાે. આ બધી હકીકતાે દશવૈકાલિકના મહત્ત્વને સ્પષ્ટરૂપથી સિદ્ધ કરે છે. ૧૦

૪. કરણં ઉત્તરગુણા: પિડવિસાહી સમિઇ ભાવણ પડિમાઇ ઈંદિય નિરાહો, પડિલેહણ ગુત્તીઓ, અભિગ્ગહા ચેવ કરણું તુ ৷

૫. દસવેયાલિયં આયાર-ગાયર-વિહિં વણ્ણેઇ

૬. જદિ ગાેચરસ્સ વિહિ, પિડવિસુહિં ચ જં, પરંવેહિ, દસવેઆલિય સુત્તં, દહકાલા જન્થ સંવૃત્તા i

૭. વૃક્ષકુસુમાદીનાં દશાનાં ભેદકથકં યતીનામાચાર કથકં ચ દશવૈકાલિકમ્,

 આયારસ્સ ઉવર્રિ ઉત્તરજઝયણા ઉ આસિ પુવ્યં તુ ! દસવેઆલિય ઉવર્રિ ઇયાણિ કિ તે ન હોતી ઉ !!

૯. પુવ્વા સત્થપરિષ્ણા અધીયપઢિયાઇ હોઉ ઉવટ્ઠવણા। ઇષ્િુહ ચ્છજીવણયા કિ સા ઉ ન હોઉ ઉવટ્ટવણા

(ખ) પૂર્વ શસ્ત્રપરિજ્ઞાયામાચારાડ્ ગાન્તર્ગતાયામશ્રીતા જ્ઞાતાયાં પઠિતાયાં સૂત્રત ઉપસ્થાપના અભૂદિટાની પુન: સા ઉપસ્થાપના કિ ષટ્ જીવનિકાયાં દશ્વૈકાલિકાન્તર્ગતાયમધીતાયાં પઠિતાયાં ચ ન ભવતિ? ભવત્યેવેત્યર્થ: – વ્યવહારભાષ્ય ગા. ૧૭૪ (મલયગિરિ ગૃત્તિ)

૧૦. બિતિતંમિ બંભચેરે પંચમ ઉદેસે આમગંધમ્મિક સુત્તંમિ પિડકપ્પી ઇહ પુણ પિંડેસણાએ એક કા

<u>આગમસાર દેહન</u>

- પ્રવચત સારોહ્કાર ગા. પપર

-- નંદીસૃત્ર

– પ્રવચન સારોહાર ગા. ૫૬૩ – પ્રયમ સત્પરપણ ૧-૧-૧ પ્રાપ્ય

– ષટ્ખંડાગમ, સત્પ્રરૂપણા ૧-૧-૧ પૃ. ૯૭

– અંગપણ્ણત્તિ ૩/૨૪.

— તત્વાર્થવૃત્તિ શ્રુતસાગરીય પૃ. ૬૭

– વ્યવહાર ઉદેશક ૩ ભાષ્ય ગાથા ૧૭૬ (મલયગિરિ)

- વ્યવહાર ભાષ્ય ઉ. ૩ ગા. ૧૭૪

– વ્યવહારભાષ્ય ઉ. ૩ ગા. ૧૭૫

૧. સે કિ તં ઉક્કાલિયં? ઉક્કાલિયં અણેગવિહં પણવૃત્તં, તંજહા-દસવેયાલિયં.

ર. દશર્વૈકાલિક–અગસ્ત્યસિંહ ચૂર્ણિ (ખ) દસર્વૈકાલિક નિર્ગુકિત ગા. ૪

ચરણં મૂલગુણા : વયસમણ-ધમ્મ સંયમ, વેયાવચ્ચાં ચ બંભગુત્તીઓ, ણાણાઇતિયં તવ, કોહનિગ્ગહાઇ ચરણમેયો

#### प्राथ गुरुहेव इविवये पं. नानसन्द्रम् अहाराक कल्मरांना हे रस्तिभय

પ્રસ્તુત આગમના કર્તા શચ્ચાંભવ માનવામાં આવે છે. આ રચના સ્વતંત્ર નથી પરંતુ નિચ્યૂં હણ છે. આચાર્ય શચ્ચાંભવે વિભિન્ન પૂર્વોમાંથી આનું નિર્યૂહણ કર્યું છે. દશ્વૈકાલિક નિર્યુકિતની દબ્ટિએ ચાર્યું અધ્યયન આત્મપ્રવાદ પૂર્વોમાંથી, પાંચમું અધ્યયન કર્મપ્રવાદ પૂર્વોમાંથી, સાતમું અધ્યયન સત્યપ્રવાદ પૂર્વોમાંથી અને અવશેષ અધા અધ્યયના પ્રત્યાખ્યાન પૂર્વની તૃતીય વસ્તુમાંથી ઉધ્કૃત કરવામાં આવ્યા છે.

ખીજું એક મન્તવ્ય એવું પણ છે કે દરાવૈકાલિકનું નિયું હેણુ ગણિપિટક દ્વાદરાંગીમાંથી કરવામાં આવ્યું છે. તે નિયું હુણુ કયા અંગમાંથી કયા અધ્યયનનું કરવામાં આવ્યું છે તેના સ્પષ્ટ નિર્દેશ નથી તથાપિ વિજ્ઞોએ અનુમાન કર્યું છે કે ત્રોજા અધ્યયનના વિષય સૂતકૃતાંગ ૧/૯ થી મેળ ખાય છે. ચતુર્થ અધ્યયનના વિષય સૂત્રકૃતાંગ ૧/૧૧/૭-૮માં અને આચારાંગના ૧/૧/૧માં કાઇ જગ્યાએ સંક્ષેપથી અને કાઇ જગ્યાએ વિસ્તારથી છે. પાંચમા અધ્યયનના વિષય આચારાંગના ખીજા અધ્યયન 'લાકવિજય'ના પાંચમા ઉદ્દેશક અને આઠમા 'વિમાહ' અધ્યયનના ખીજા ઉદ્દેશકની સાથે મળતા આવે છે. આનું છઠ્ઠું અધ્યયન સમવાયાંગના ૧૮માં સમવાયની વયછક્ક ક્યું અકપ્પા ગિહિલાયણું પલિયંક નિસ્જિજ ય સિણાણું સાલવજજણું ગાયાનું વિસ્તારથી નિરૂપણુ છે. સાતમા અધ્યયનના મૂળસ્ત્રાત આચારાંગના ૧/૧/૬/૫માં ઉપલબ્ધ થાય છે. આઠમા અધ્યયનના કેટલાક વિષય સ્થાનાંગ ૮/૫૯૮, ૬૦૯, ૬૧૫થી મળતા અવે છે અને આચારાંગ તથા સૂત્રકૃતાંગની સાથે પણ આંશિક રીતે તુલના થઇ શકે છે. લ

અનચારાંગના બીજા શ્રુતસ્કન્ધની ૧લી ચૂર્લિકાના ૧લા તથા ૪થા અધ્યયનની સાથે અનુક્રમે પમા તથા ૭મા અધ્યયનની તુલના કરી શકાય છે. તેમજ દશવૈકાલિકના ૨, ૯ તથા ૧૦મા અધ્યયનના વિષયની, ઉત્તરાધ્યયનના ૧લા તથા ૧૫મા અધ્યયનની સાથે સરખામણી કરી શકાય છે.૪

દિગંબર પરંપરામાં દશવૈકાલિકના ઉલ્લેખ ધવલા, જયધવલા, તત્ત્વાથે રાજવાર્તિક, તત્ત્વાર્થશ્રુતસાગરીયા વૃત્તિ આદિ અનેક સ્થળાએ થયા છે અને 'આરાતીચૈરાચાર્ચીનેયુંઢ' માત્ર આટલા સંકેત મળે છે પરંતુ આ સૂત્ર કયાં સુધી માન્ય રહ્યું તેના સંકેત મળતા નથી

પ્રસ્તુત આગમના દલવેયાલિય (દશવૈકાલિક) અને 'દસકાલિય' એમ છે નામ મળે છે. આ નામ દસ અને વૈકાલિક અથવા કાલિક એમ છે પદાર્થી નિર્મિત થયેલ છે. 'દસ' શબ્દ અધ્યયનાની સંખ્યા સૂચવે છે અને આની રચના વિકાસવેળામાં થઇ તેથી તેને વૈકાલિક કહ્યું. સામાન્ય નિયમાનુસાર આગમના રચનાકાળ પૂર્વા હ્ન માનવામાં આવે છે. પરન્તુ આચાર્ય શચ્ચંભવે મનદ (પુત્ર)નું અલ્પાયુ જીવન જોઇને તે જ ક્ષણે અપરાન્હમાં જ આનું ઉદ્ધરણ કરવાના પ્રારંભ કર્યો અને તેને વિકાલમાં પૃણું કર્યું. સ્વાધ્યાયના કાળ દિવસ અને રાતમાં પ્રથમ અને અંતિમ પહાર છે. પ્રસ્તુત આગમ કાળ વિના (વિકાળ) પણ ભણી શકાય છે. તેથી આનું નામ દશવૈકાલિક રાખવામાં આવ્યું છે.

આ ગ્રન્થ એવા ચતુર્દેશપૃવીની કૃતિ છે કે જેમણે કાળને હક્ય કરી આનું નિર્માણ કર્યું છે તેથી આનું

૧. આયપ્પવાયપુલ્લા નિજજૂઢા હોઇ ધમ્મપન્નત્તી। કમ્મપ્પવાય પુલ્લા પિડસ્સ ઉ એસણા તિવિહાાા સચ્ચપ્પવાય પુલ્લા નિજજૂઢા હોઇ વક્ક સુહીઉઃ અવસેસા નિજજૂઢા નવમસ્સ ઉ તઇયવત્શ્રૂઓા।

 બીઓડિવ અ આએસા ગણિપિડગાએા દુવાલસંગાએા ક એય કિર ણિજજૂઢં મણગસ્સ અછુગ્ગહટ્દાએ ।।

- ૩. દશવૈકાલિક અ. ૪ સૂ. ૯ ∶ સરખાવા <mark>આચારાં</mark>ગ ૧/૧/૬/૪૯
  - (ખ) દશ્વૈકાલિક ૫/૨/૨૮ : ,, આચારાંગ ૧/૧/૨/૪
  - (ગ) દશ્વૈકાલિક દ/૫૩ : ,, સૂત્રકૃતાંગ ૧/૧૨/૨/૧
- 'દસવેઆલિયં તહ ઉત્તરજઝપણિ' ની ભૂમિકા પૃ. ૧૨
- ૫. (ક) નંદીસૂત્ર ૪૬ (ખ) દશવૈકાલિક નિર્યુકિત ગાઘા ૬
- ૬. દશવૈકાલિક નિર્ધકિત ગાથા ૧,૭,૧૨,૧૪,૧૫.

દથવૈકાલિક નિર્ધકિત ગાથા ૧૬-૧૭

### પુજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

નામ દરાવૈકાલિક રાખવામાં આવ્યું છે. એક કારણ એવું પણ હાઈ શકે કે આનું દસમું અધ્યયન વૈતાલિક નામના વૃત્તમાં રચેલ છે તેથી તેનું નામ 'દસવૈતાલિય' થઇ શકે છે.

અગાઉ કહેવાઇ ગયું છે કે આચાર્ય શમ્યંભવે મનક માટે દશવૈકાલિકનું નિર્માણ કશું અને તેણે છ માસમાં દશવૈકાલિકનું અધ્યયન કશું અને તેણે સમાધિપૂર્વક સંસારથી વિદાય લીધી. આચાર્યને આ વાતની પ્રસન્નતા હતી કે તેણે શ્રુત અને ચારિત્રની સમ્યક્ આરાધના કરી લીધી, તેથી તેમની આંખેામાંથી આનંદના અશ્રુ ઉમદી આવ્યા તેમના પ્રધાન શિષ્ય યશાલદ્દે આનું કારણ પૂછ્યું—આચાર્યે કહ્યું—મનક મારેા સંસારપક્ષી પુત્ર હતો તેથી શાંકા સ્તેહભાવ જાગૃત થઇ ગયા. તે આરાધક થયા તે પ્રસન્નતાના વિષય છે. તેની આરાધના માટે મેં આ આગમનું નિર્માહણ કર્યું છે. હવે આનું શું કરવું ! સંઘે ચિન્તન કરી પછી એવા નિર્ણય લીધા કે આને યથાવત્—જેમ છે તેમ રાખલું. આ મનક જેવા અનેક શ્રમણાની આરાધનાનું નિમિત્ત બનશે. તેથી તેના વિચ્છેદ ન કરવા. પ્રસ્તુત નિર્ણય લીધા પછી દશવૈકાલિકનું વર્તમાનમાં જે રૂપ છે તેને અધ્યયનક મથી સંકલિત કરવામાં આવ્યું. મહાનિશીયના અભિમતાનુસાર પાંચમા આરાના છેડે અંગમહિત્ય પૂર્ણ રૂપથી વિચ્છિન્ન થઇ જશે. તે વખતે દુષ્પસહ મુનિ દશવૈકાલિકના આધારે સંયમની સાધના કરશે અને પોતાના જીવનને પવિત્ર બનાવશે.

ભગવાન મહાવીર પછી સુધમાં સ્વામી અને તેમના ઉત્તરાધિકારી જંબૂસ્વામી થયા અને ત્યારપછી ત્રીજા આગાર્ય પ્રભવસ્વામી થયા. તેમણે પોતાના ઉત્તરાધિકારીના સંબંધમાં વિચાર વિમર્શ કર્યો પરન્તુ કાઇપણ શિષ્ય આચાર્ય પદને યાગ્ય ન જણાયા એટલે ગૃહસ્થા તરફ નજર નાખી. ત્યારે રાજગૃહમાં શચ્ચ ભવ બ્રાહ્મણ જે યજ્ઞ કરી રહ્યા હતા, તે યે ગ્ય લાગ્યા. આચાર્ય રાજગૃહ આવ્યા. શચ્ચ લગ્ની પાસે સાધુઓને માકલ્યા. તેમની પ્રેરણાથી તેઓ આચાર્યની પાસે અવ્યા, સમ્બુદ્ધ થયા અને પ્રવજ્યા ચહુણ કરી. ૨૮ વર્ષની ઉમરે તેઓ શ્રમણ બન્યા હતા તેથી દશ**ે** કાલિકના રચનાકાળ વીર નિ. સં. '૭૨ની આસપાસ માનવામાં આવે છે અને તે વખતે પ્રભવસ્વામી વિદ્યમાન હતા. ર

ડા. વિન્ટરનિત્સે વીર નિવાંણના ૯૮ વષ બાદ દશવૈકાલિકની રચનાના કાળ માન્યાે છે<sup>૪</sup> અને પ્રા. એમ.બી. પટવર્ધનનાે પણ આજ અભિપ્રાય છે<sup>પ</sup> પરન્તુ પટ્ટાવલિયાના કાળનિર્ણય પ્રમાણે તેમના કથનનાે મેળ ખાતાે નથી.

દશ કાલિકના ૧૦ અધ્યયના છે. તેમાં પાંચમાં અધ્યયનના ૨ અને નવમાના ૪ ઉદ્દેશક છે. બાકીના અધ્ય-યનાને ઉદ્દેશકા નથી. ચાંશુ તથા નવમું અધ્યયન ગઘ-પઘાત્મક છે. શેષ બધા અધ્યયના પઘાત્મક છે. ટીકાકારે દશવૈ-કાલિકના પધાની સખ્યા ૫૦૯ અને ચૂલિકાઓની સખ્યા ૩૪ની બતાવી છે, જ્યારે ચૂર્ણિકારે પઘ ૫૩૬ અને ચૂલિકાઓ ૩૩ બતાવ્યાં છે.

દરાવૈકાલિકનુ પ્રથમ અધ્યયન 'દ્રુમપું બ્પકા' નામનું છે. ધર્મ શું છે ? આ ચિરંતન ચિન્ત્ય પ્રશ્ન સદાથી રહ્યો છે. તેનું સમાધાન એ છે કે-જે આત્માનું ઉત્કૃષ્ટ હિત સાધે તે ધર્મ. જેમાં અહિંસા, સંયમ અને તપ હાય તે જ મંગળ છે. અહિંસક શ્રમણે આહાર કેવી રીતે ગ્રહણ કરવા નેઇએ તેને માટે મધુકર (ભમરા)નું રૂપક આપીને અતાવ્યું છે, કે જેમ મધુકર પુષ્પામાંથી સ્વભાવસિદ્ધ રસ ગ્રહણ કરે છે તેવી જ રીતે શ્રમણોએ ગૃહસ્થાના ઘરમાંથી જ્યાં ભાજન, પાણી વિ. સ્વાભાવિક રૂપથી તૈયાર થાય છે એવા પ્રાસુક આહાર ગ્રદણ કરવા નેઇએ. મધુકર ફૂલાને જરાપણ દુભવ્યા વગર થાઉ શાહા રસ પીએ છે, તેવી જ રીતે શ્રમણ પણ થાહું થાહું ગ્રહણ કરે. મધુકર એટલું જ મધ ગ્રહણ કરે છે જેટલું ઉદરપૃત્તિ માટે આવશ્યક હાય. તે બીજા દિવસ માટે સંગ્રહ કરતા નથી. તેવી જ રીતે શ્રમણ

દશવૈકાલિક— અગસ્ત્યસિંહ ચૂિણિ.

આણંદઅંતુષાયં કાસી સિજજંભવા તહિ થેરા।
 જસભદ્સ્સ ય પૃચ્છા કહણા અ વિઆલણા સંઘે!।

૩. દશવૈકાલિક એક સમીક્ષાત્મક અધ્યયન પૃ. ૧૬-૧૭

<sup>4.</sup> A History of Indian Literature Vol. II page 47 F.N.I.

<sup>5.</sup> The Dasvaikalika Sutra: A Study Page 9.

# प्रथ ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રન મહારાજ જન્મશતાહિ સ્મૃતિગ્રંથ

સંયમ નિર્વાહ માટે આવશ્યક હાય તેટલુ ગહુણ કરે, વધુ સંગય ન કરે. મધુકર કાઇ એક વૃક્ષ અથવા એક ફૂલમાંથી જ રસ લેતા નથી પરંતુ વિવિધ ફૂલામાંથી રસ ગહુણ કરે છે. તેવી જ રીતે શ્રમણ પણ કાઇક અમુક ગામ, ઘર કે એક જ વ્યક્તિ ઉપર આશ્રિત ન રહેતાં સામુદાયિકરૂપથી આહાર ગ્રહેણ કરે છે. આમ આ અધ્યયનમાં અહિંસા અને તેના પ્રયોગનું રચનાત્મક વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

બીજા અધ્યયનમાં ધૃતિનું વર્ણન છે. ધર્મ વિના ધૃતિ ટકી શકે નહિ. સાધુ રથતેમિ રાજેમતી પાસે વિષય-સેવનની પ્રાર્થના કરે છે. રાજેમતી તેમને સંચમમાં દઢ રહેવા માટે ઉપદેશ આપે છે અને કહે છે કે જેમ અગંધન સર્પ અગ્નિમાં બળીને પાતાના પ્રાણાને ત્યજી દે છે પણ વમેલા વિષને પાછું ચાટતા નથી તેવીજ રીતે સાધકે પણ છોડી દીધેલા વિષયભાગાનું કહી પણ સેવન ન કરવું જોઇએ.

ત્રીજા અધ્યયનમાં અનાચારના ઉલ્લેખ છે. જેને ધર્મમાં ધૃતિ નથી હાતી તેને માટે આચાર અને અનાચારના કંઇ ભેઠ હાતો નથી. ધૃતિમાન સાધક જ આચારનું પાલન કરે છે અને અનાચારથી બચે છે. જે વ્યવહાર શાસસંમત હાય છે, જેમાં અહિંસાની પ્રમુખતા છે તે આચાર કહેવાય છે. બાકી બધું અનાચાર છે. અનાચાર અનાચરણીય છે. શ્રમણા માટે એં! દેશિક ભાજન, કૃતભાજન, આમંત્રિત ભાજન, અન્ય સ્થળેથી લાવેલું ભાજન, રાત્રિભાજન, સ્નાન, ગંધ, વિલેપન, માળા, વીજણા, ગૃહસ્થપાત્ર, રાજપિંડ, દંતધાવન, દેહવિભૂષા આદિ અનાચારાનું આમાં વિસ્તારથી વહ્યું છે. કેટલાક અનાચારાના સેવનમાં પ્રત્યક્ષ હિસા છે. કેટલાકના સેવનથી તે હિંસાનું નિમિત્ત બને છે અને કેટલાક હિંસાના અનુમાઠન કરનારા છે. કેટલાક કાચા સ્વયંમાં દેષપૃષ્ણું નથી પરંતુ પછીથી શિથિલાચારના હેતુ બની શકે છે તેથી તેમનું વર્જન કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રમાણે અનાચાર સેવનમાં અનેક દેષ્યોના હેતુ રહેલા છે. કેટલાક નિયમાં ઉત્સર્ગવિધિમાં અનાચાર ગણાય છે પરંતુ અપવાદવિધિમાં તે અનાચાર માનવામાં આવતા નથી.

ચાયા અધ્યયનમાં 'ષટજવનિકાય'નું નિર્મણ છે. આમાં આચારનિર્મણ પછી પૃથ્વી, પાણી, અનિ, વાયુ, વનસ્પતિ અને ત્રસ આદિનું વિસ્તારથી વર્ણન છે. પાંચ મહાવ્રતના સ્વરૂપનું કથન કરતાં ખતાવ્યું છે કે મુનિ સજવ-સચેત પૃથ્વી ખાદે નહિ તેમ લેદે નહિ. ષટ જીવનિકાયને કૃત, કારિત તથા અનુમેહન~રાન, વચન અને કાયાથી હાનિ, દુ:ખ, સંતાપ ન પહેાંચાઉ. પાંચ મહાવ્રત તથા છકા રાત્રિભાજનના રાળધમાં વિસ્તારથી ચિન્તન કર્યું છે. પ્રત્યેક ક્રિયામાં વિવેકની જરૂરિયાત પર ભાર મૃકતાં કહ્યું છે કે-યતના (વિવેક)થી ચાલા, ખેસા, સૂઓ, ખાઓ, પીઓ, ખાલા તા પાપકમે લાગતું નથી. પહેલાં જ્ઞાન છે પછી દ્રયા છે. જે અજ્ઞાની છે તે શ્રેય અને પાપકારી મામને જાણના નથી. જે જ્યાને પણ જાણતા નથી, અજ્વોને પણ જાણતા નથી તે સંયમને કેવી રીતે જાણશે અને કેવી રીતે પાળશે ! માટે શ્રમણ-શ્રમણી તથા આત્મસાધકાં સતત સાવધાન રહીને છકાયના જ્યાની વિરાધનાથી પાતાના આત્માને ખચાવવા.

પાંચમા અધ્યનનું નામ 'પિષ્ડેષણા' અધ્યયન છે. પિષ્ડ શખ્ઠ 'પિડી સંઘાતે' ધાતુથી ળન્યો છે. જેના અર્થ થાય છે સજાતીય અથવા વિજાતીય ઠાંસ વસ્તુઓનું એકત્રિત થલું, તે ઘનીભૃત વસ્તુ પિડ કહેવાય છે. જૈન પરિભાષામાં અશન, પાન, ખાદ્ય અને સ્વાદ્ય આ અધા માટે પિંડ શખ્દ પ્રયુક્ત થાય છે. ઐષણા શખ્દ ગવેષણેષણા, ગ્રહેણેષણા અને પરિભાગેષણાનું સક્ષિપ્ત રૂપ છે. પ્રસ્તુત અધ્યનમાં પિંડની ગવેષણા અર્થાત શુદ્ધાશુદ્ધના વિવેકપૂર્વ શક્ષણ (લેવા) અને પરિભાગ (ખાના)ના નિયમાનું વણેન હાવાથી આનું નામ પિંડેષણા છે.

ગામ અથવા નગરમાં ભિક્ષા માટે શ્રમણાએ શનૈ: શનૈ: શાન્તચિત્તથી ભ્રમણ કરવું જોઇએ. માગેમાં ૪ હાય ભૂમિ સુધી દળ્ટિ પહે એ રીતે અવલાકત કરતાં ચાલવું જોઇએ. બીજ હરિત-વનસ્પતિ, પૃથ્વીકાય, અપકાય, એઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય આદિ જીવાની હિસાથી બચીને ઉપયાગપૂર્વક ચાલવું જોઇએ. સચેત રજથી ખરડાયેલાં પગ કાલસા, રાખ, કે છાણાદિ હગલાં ઉપર પડી ન જાય તેનું ધ્યાન રાખવું જોઇએ. વરસાદ વરસતા હાય, ઝાકળ પડતી હાય, જોરથી પવન પુકાતા હાય અને રસ્તામાં સપાતિક જીવા છવાઇ ગયા હાય, વેશ્યાના મહાલ્લા હાય, કૂતરા, તસ્તની વીંયાએલી ગાય હાય, મદમત્ત આખલા, હાથી, ઘાડા, બાળકાનું કીડાસ્થાન, કલહ અને યુદ્ધ થતું હાય તે માગે ભિક્ષા વિ. માટે શ્રમણે ન જવું જોઇએ. જલ્દી જલ્દી, વાર્તાલાપ કરતા કે હસતા–હસતા ભિક્ષા માટે ગમન

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

ન કરે. નિષિદ્ધ અને અપ્રીતિકારી કુળામાં ભિક્ષાર્થે'ન જાય. ઘેટાં, બકરાં, બાળક, ફૂતરા અને વાછરડા વિ.તું અતિક્રમણ કરી ઘરમાં પ્રવેશ ન કરે. ગર્ભિણી અથવા સ્તનપાન કરાવતી બાળકને એક બાજુ હડસેલી આહાર આપવા ઉભી થતી મહિલા પાસેથી આહાર ગ્રહણ ન કરે પરન્તુ નિદોષ ભિક્ષાવૃત્તિ ગ્રહણ કરે.

પિષ્ડેષણાના બીજા ઉદ્દેશકમાં અતાવ્યું છે કે ભિક્ષુએ સમય પર ભિક્ષા માટે જવું અને સમય પર પાછા વળવું. ભિક્ષુએ ગાચરી માટે જતાં માર્ગમાં ન એસવું તેમ ઊભા ઊભા કથા ન કરવી.

છડ્ડા અધ્યયનનું નામ 'મહાચાર કથા' છે. ત્રીજા અધ્યયનમાં માત્ર અનાચારના નામાના નિર્દેશ અને ઉલ્લેખ કર્યો હતા, જ્યારે પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં અનાચારના વિવિધ પાસાંઓને સ્પર્શવામાં આવ્યા છે. ત્યાં ઉત્સર્ગ અને અપન વાદની ચચા કરી નથી પરંતુ આ અધ્યયનમાં ઉત્સર્ગ અને અપવાદની પણ ચર્ચા કરી છે. પ્રારંભમાં વતાનું પાલન કરવાનું બતાવ્યું છે. જીવાની રક્ષા, ગૃહસ્થના પાત્રના ઉપયોગ ન કરવા, પલંગતથા ગૃહસ્થના આસન ઉપર ન બેસલું, સ્નાન ન કરવું, શરીરની શાભાના ત્યાગ કરવા વિ. ચર્યાનું નિરૂપણ છે. બધા જવા છવા ઇચ્છે છે તેથી નિય્રન્થ શ્રમણ પ્રાણીવધના ત્યાગ કરે છે. શ્રમણ મિશ્યા ભાષણ ન કરે, સચેત કે અચેત, અલ્પ અથવા બહુ વસ્તુના પરિશ્રહ એટલે સુધી કે દાંત ખાતરવા માટેનું તણખલું પણ રજા વગર-યાચના કર્યા વગર શ્રહણ ન કરે. મેથુન અધમંનું મૂળ છે તેથી નિશ્રન્થ મેથુન સેવનના ત્યાગ કરે છે. વસ્તુ, પાત્ર આદિ પરિશ્રહ નથી પરંતુ મુચ્છાં એ પરિશ્રહ છે. માટે વસ્તુઓ પ્રત્યેની મુચ્છાંના પરિત્યાગ કરવા. તથા ભિક્ષુએ સિશ્લોજનના ત્યાગ કરવા વિ. સાધકના આચારનું આમાં વર્શન છે.

સાતમા અધ્યયનનું નામ 'વાક્યશુદ્ધિ' છે. પ્રસ્તુત અધ્યયનમાં અસત્ય અને સત્યાસત્ય ભાષાના પ્રયોગનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. ભાષાના આ ખનને પ્રકાર સાવધા છે પરંતુ અસત્યામૃષા (વ્યવહારભાષા) ભાષાના પ્રયોગનો નિષેધ પણ કર્યો છે અને વિધાન પણ કર્યું છે. શ્રમણ માટે શું વકતવ્ય છે અને શુ અવકતવ્ય છે તેનું ઘણું જ સૂક્ષ્મ વિવેચન આ અધ્યયનમાં છે. બાલતાં પહેલાં અને બાલતી વખતે કેટલી સાવધાની અપેક્ષિત છે ને વાતનું આમાં પ્રતિપાદન કરતાં કહ્યું છે કે કઠાર અને અનેક પ્રાણિયોને ત્રાસ ઉત્પન્ન કરનારી સત્ય વાણી પણ ન બાલે, કારણ કે તેથી પાપના બધ થાય છે. કાણાને કાણા, નપુંસકને નપુંસક, રાગીને રાગી અને ચારને ચાર કહીને ન બાલાવે. ગૃહસ્થને આવા, બેસા, આ કરા, અહીંથી જાઓ અથવા ઊભા રહેર એવી ભાષા પણ ન બાલે. જે ભાષા પાપકમેનું અનુમાદન કરનારી હાય, બીજા માટે પીડાકારક હાય એવી ભાષા ક્રોધ, લાભ, ભય અને હાસ્ય ને વશીભૃત થઇને પણ સાધુએ બાલવી ન જોઈએ.

આઠમા અધ્યયનનું નામ 'આચારપણિય' છે. આચાર એક નિધિ છે, તે નિધિને પ્રાપ્ત કરી શ્રમણે કેવી રીતે રહેવું જોઇએ તેના દિશાનિદેશ આમાં કર્યો છે. પ્રાણિધિના બીજો અર્થ એકાગ્રતા, સ્થાપના અથવા પ્રયોગ પણ થાય છે. જેમ તાંફાની, ઊલટી લગામના અશ્વ સારચિને ઉન્માગે ખેંચી જય છે તેવી જ રીતે દુષ્પ્રણિહિત-સ્વચ્છન્દપણે વર્તતા ઇન્દ્રિયા શ્રમણ અવળે માર્ગે દારી જય છે તેથી શ્રમણે કષાયાદિના નિગ્રહ કરી મનનું સુપ્રણિધાન (આત્મા તરફ વાળવું) કરવું જોઈએ. આ જ વાતનુ શિક્ષણ આ અધ્યયનમાં આપવામાં આવ્યું છે તેથી તેનું નામ આચારપ્રણિધિ છે. મન, વચન કાયાથી શ્રમણે છે કાયના છવા પ્રત્યે અહિંસક આચરણ કરવું જોઈએ. સંયતાત્માએ પ્રતિદિન પાત્ર, કબલ, શચ્યા મળાદિ ત્યાગની ભૃમિ, સંચારા તથા અસનની એકાગ્ર ચિત્તથી પ્રતિલેખના કરવી જોઈએ. કાનને પ્રિય લાગે તેવા શબ્દોમાં રાગભાવ—આસિક્ત ન કરે. ભયંકર તથા કઠોર સ્પર્શને શરીર દ્રારા યહેન કરે. ક્ષુધા—પિપાસા આદિને અઢોનભાવે સહન કરે કારણ કે દેહદુ:ખને મહાફળ બતાવ્યુ છે. જયાં સુધી ઘડપણ આવ્યું નથી, વ્યાધિયા કષ્ટ આપતી નથી, ઇન્દ્રિયા ક્ષીણ થઇ નથી ત્યાં સુધીમાં ધમનું આચરણ કરી લેવું. કેપ પ્રીતિના નાશ કરે છે, માન વિનયને નષ્ટ કરે છે, માયા મિત્રાનો નાશ કરે છે અને લેલન સર્વ ગુણાને બાળી ભસ્મીભૃત કરે છે. તેથી ક્રેપને ઉપશમનથી, માનને મદુતાથી, માયાને ઋજુતાથી અને લેલને સંતોષથી છતવો જોઈએ. શ્રમણે—સાધકે પૂછયા વગર ન બાલવું જોઈએ. કોઈની સાથે વાર્તાલાપ થતો હોય તો વચ્ચે ન બાલે, ચાડી—સુગલી ન કરે તેમજ કપટપૂર્ણ અસત્ય ન બાલે.

### प्लय गुरुहेव डविवयं पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहिह स्मृतिग्रंथ

નવમા અધ્યયનનું નામ 'વિનયસમાધિ' છે. તેના ચાર 'ઉદ્દેશક' છે જૈનાગમામાં વિનયના પ્રયોગ આચાર તથા તેની વિવિધ ધારાઓના અર્થમાં થયા છે. વિનયના અર્થ કેવળ નમ્રતાજ નથી, પરંતુ આચાર છે. વિનયની બે પ્રમુખ ધારાઓ છે.-અનુશાસન અને નમ્રતા. બૌદ્ધ સાહિત્યમાં પણ વ્યવસ્થા, વિધિ તથા અનુશાસનના અર્થમાં વિનય શખ્ક વ્યવદ્દત થયા છે.

પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં આચાર્યની સાથે શિષ્યનું વર્તન કેવુ હેલું જોઇએ તેનું નિરૂપણ છે. અહુંતનાણા વ ગઓ વિ સંતો 'શિષ્ય અનંતજ્ઞાની ગુરુ પહેલાં થઇ જય તો પણ તે આચાર્યની આરાધના તેવીજ રીતે કરતો રહે જેવી રીતે તે પૃવે કરતો હતો. જેની પાસે ધમેપદ શીએ છે તેના અવશ્ય વિનય કરવા જોઇએ. મન, વાણી અને શરીસ્થી નમ્ન રહે. આશીવિષ સર્પ કુંદ્ર થઇ જય તો તે પ્રાણાન હરી લીધા સિવાય બીજુ વધારે કંઇ કરી શકતો નથી, પરન્તુ આચાર્ય જો અપ્રસન્ન થઇ જય તો અંબોધિને કારણે જીવને માક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી. જે સદ્દગુરુઓની આશાતના કરે છે તે એવી બ્યક્તિ જેવા છે, કે જે અગ્નિને પાતાના પગતએ કચરી એલવવા ઇચ્છે છે અથવા જે પગથી કાંકર મારી આશિવિષ સપેને કુદ્ર કરે છે અથવા જે જીવવાની કામનાથી હલાહલ વિષનુ પાન કરે છે.

બીજા ઉદ્દેશકમાં અવિનય અને વિનયના ભેઠ અતત્વેષ છે. અવિનીત વિપત્તિમાં પડે છે અને વિનીત સંપત્તિ ને પ્રાપ્ત કરે છે. અવિનીત અસંવિભાગી હાય છે. જે સંવિભાગી નથી તે માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. જે આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયની સેવા શુશ્રુષા કરે છે તેની શિક્ષા પાણીથી સીચેલા વૃક્ષની જેમ વધતી જાય છે.

ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે કે નાની ઉંમર હાેય છતાં દીક્ષાપર્યાયમાં જે જયે છે તે પૂજનીય છે, જે પાછળથી અવર્જાવાદ ખાલતા નથી, સામે વિરાધી વચન કહેતા નથી, જે નિશ્વયકારી અને અપ્રિયકારી ભાષા ખાલતા નથી તે પૂજ્ય છે.

ચાૈયા ઉદ્દેશકમાં ચાર સમાધિયાનું વર્ણુન છે. સમાધિના અર્થ થાય છે હિત, સુખ અથવા સ્વાસ્થ્ય સમાધિ ચાર પ્રકારની છે-વિનયસમાધિ, શ્રુતસમાધિ, તપસમાધિ; અને આચારસમાધિ. આ ચારેના ચાર–ચાર <mark>લેદ</mark> બતાવ્યા છે.

દશમું અધ્યયન 'સિલિક્ષુ' નામે છે, જેની આર્જીવકા માત્ર ભિક્ષા છે તે ભિક્ષુ કહેવાય છે. સંવેગ, નિર્વેદ, વિવેક, સુશીલ-સંસર્ગ, આરાધના, તપ, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વિનય, શાન્તિ, માઈવ આદિ ભિક્ષુનાં લક્ષણો છે. જે છકાયના જીવોને પોતાના સમાન માને છે, પાંચ મહાવતાની આરાધના અને પાંચ આસ્ત્રવાના નિરાધ કરે છે તે ભિક્ષુ છે. જે હાથાથી સંયત હાય, પગથી સંયત હાય, વચન અને ઇન્દ્રિયાથી સંયત હાય, અધ્યાત્મરત હાય, જે સૂત્રાથને જાણે છે તે ભિક્ષુ કહેવાય છે.

આ આગમની બે ચૂલિકાઓ છે. પ્રથમ ચૂલિકાનું નામ 'રતિવાકથા' છે. પ્રાણીયોને-જીવોને અસંયમમાં સહેજે રતિ અને સંયમમાં અર્રાત હેાય છે. જેવી રીતે ચંચળ ઘાંડા લગામથી અને મદેદન્મત્ત હાથી અંકુશથી વશ થઇ જાય છે તેવી રીતે આમાં બતાવેલી ૧૮ સ્થાનાનું ચિન્તન કરવાથી ચંચળ મન સ્થિર થાય છે વિ.નું વર્ણન કશું છે.

ખીજી ચૂલિક: 'વિવિત્ત ચર્ચા' છે. તેમાં શ્રમણુની ચર્ચા, ગુણુ અને નિયમેલનું નિરૂપણુ છે. શ્રમણે મઘ, માંસ આદિનું સેવન ન કરવું જોઇએ. કેલ્ઇની ઇપ્યા ન કરવી જોઇએ. વિકૃતિએલના ત્યાગ કરી પુના પુના કહ્યોત્સર્ગ કરવા જોઇએ અને સ્વાધ્યાય તથા ચાગમાં રત રહેવું જોઇએ. અહ્યાની રક્ષા મહે લાર મૂકતા કહ્યું, કે સંપૂર્ણ યત્નથી આત્માની વિષય–કષાયાદિથી રક્ષા કરવી જોઇએ. આ જ સંપૂર્ણ દ્વાવૈકાલિક સ્તૃત્રના સાર છે.

 $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ 

# ન દીસૂત્ર

નંદી અને અનુધાગદ્ધાર આ બન્ને આગમ 'ચૂલિકા' સૂત્રના નામથી ઓળખાય છે. ચૂલિકા શખ્કના પ્રધાગ તેવા અધ્યયના અને ગ્રન્થા માટે થાય છે જેમાં અવશિષ્ટ વિષધાનું વર્ણન તથા વર્ણિત વિષધા ઉપર સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવ્યું હાય. દશ્વૈકાલિક અને મહાનિશીથના અન્તે પણ ચૂલિકાએ!–ચૂલાએા–ચૂડાઓના નામે ઉપલબ્ધ થાય છે.

#### न्य न्रिका कार्या कार्या वार्या वार्या कर महाराहर हरन्म शताहित स्मृति अथ

ચૂલિકાને વર્તમાનસુગની ભાષામાં 'ચન્થનું પરિશિષ્ટ' એમ કહી શકાય. નન્દી અને અનુયોગદ્રાર પણ આગમ સાહિત્યના અધ્યયન માટે પરિશિષ્ટની ગરજ સારે છે.

નંદીસૂત્રમાં પાંચ જ્ઞાનનું વિસ્તારથી નિરૂપણ છે. નિર્સુકિતકારે 'નંદી' શબ્દને જ્ઞાનના પર્યાયવાચી માનેલ છે. નંદીસૂત્રની રચના ગદ્ય અને પદ્ય બન્નેમાં થઇ છે. આમાં એક અધ્યયન છે, ૭૦૦ શ્લાક પરિમાણ **મ્**ળપાઠ છે, ૫૭ ગદસૂત્ર છે અને ૯૭ પદ્યગાથાએ છે.

સવેપ્રથમ સૂત્રકારે લ. મહાવીરને નમસ્કાર કરેલ છે. તત્પશ્ચાત જૈનસંઘ, ૨૪ તિથે કર, ૧૧ ગણુધર, જિન-પ્રવચન, સુધર્મા આદિ સ્થિવિરાને સ્તુતિપૂર્વક નમસ્કાર કર્યા છે. અહીં જે સ્થિવિરાવલી–ગુરુશિષ્ય પરંપરા–પ્રસ્તુત કરેલ છે તે કલ્પસૂત્રની સ્થિવિરાવલીથી પૃથક છે. પ્રસ્તુત આગમમાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીર પછીની સ્થિવિરાવલી આ પ્રમાણે છે.

૧. સુધર્મ, ૨. જંખૂ, ૩. પ્રભવ, ૪. શચ્ચંભવ, ૫. યશે.ભદ્ર, ૬. સંભૂતવિજય, ૭. ભદ્રભાહું, ૮ સ્થૂલિભદ્ર, ૯. મહાગિરી, ૧૦. સુહસ્તિ, ૧૧. અલિસ્સઇ, ૧૨. સ્વાતિ, ૧૩. શ્યામાર્ય, ૧૪. શાષ્ટિકલ્ય, ૧૫. સસુદ્ર, ૧૬. મંગુ, ૧૭. ધર્મ, ૧૮. ભદ્રગુપ્ત, ૧૯. વજ, ૨૦. રિલ્લ, ૨૧. નિકલ (આનિકલ), ૨૨. નાગહરિત, ૨૩. રેવતીનક્ષત્ર, ૨૪. છાલાદીપકસી હે, ૨૫. સ્કન્દિલાચાર્ય, ૨૬. હિમવંત, ૨૭. નાગાજુન, ૨૮. શ્રી ગાવિન્દ, ૨૯. શ્રી ભૂતદિન્ન, ૩૦. લોહિત્ય અને ૩૧. દ્રષ્યગણી.

કલ્પસૂત્રની સ્થવિસવલી આ પ્રમાણે છે:-

૧. સુધમં, ૨. જંખૂ, ૩. પ્રસવ, ૪. શચ્ચં સવ, ૫. યશાેલદ્ર, ૬. સં સૂતવિજય, ૭. સ્થૂલિલદ્ર, ૮. સુહસ્તિ, ૯. સુસ્થિતસુપ્રતિબહ્ર, ૧૦. ઇન્દ્રદિન્ન, ૧૧. દિન્ન, ૧૨. સિંહિગિરિ, ૧૩. વજ, ૧૪. શ્રીરથ, ૧૫. પુષ્યાંગરિ, ૧૬. ફલ્યુમિત્ર, ૧૭. ધનિગરિ, ૧૮. શિવસૂતિ, ૧૯. લદ્ર, ૨૦. નક્ષત્ર, ૨૧. રક્ષ, ૨૨. નાગ, ૨૩. જેહિલ, ૨૪. વિષ્ણુ, ૨૫. કાલક, ૨૬. સંપલિત લદ્ર, ૨૭. વૃદ્ધ, ૨૮. સંઘપાલિત, ૨૯. શ્રી હસ્તિ, ૩૦. આયોધર્મ, ૩૧. સિંહ, ૩૨. કાશ્યપોત્રી ધર્મ, ૩૩. શાષ્ટ્રિલ્ય, ૩૪. દેવર્હિંગણી.

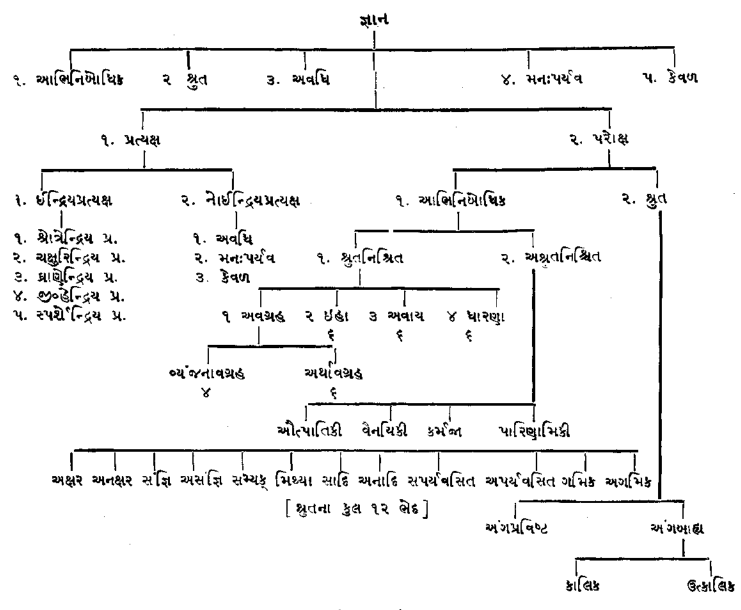
મંગલાચરણમાં શાસ્ત્રકારે સંઘતે નગર, ચક્ર, રથ, કમળ, ચન્દ્ર, સૂર્ય, સમુદ્ર અને મેરૂની ઉપમા - આપી છે કે જે સંઘના મહત્ત્વને પ્રદીપ્ત કરે છે. ત્યાર બાદ અર્થગ્રહણની ચેાગ્યતા રાખનાર શ્રેાતાએાતું ૧૪ દષ્ટાન્તેા દ્વારા વર્ણન કર્યું છે. તે દષ્ટાન્તેા આ પ્રમાણે છે.

૧ શૈલ (પર્વત) અને ઘન (વાદળ), ૨. કુટક (ઘડા), ૩. ચાલણી, ૪. પરિપૂર્ણક, ૫. હંસ, ૨. મહિષ, ૭. મેષ, ૮. મશક, ૯. જળા, ૧૦. ખિલાડી, ૧૧. જાહક, ૧૨. ગાય, ૧૩. ભેરી, ૧૪. આભીરી

આ રૂપકા ઉપર ટીકાકારે વિસ્તારથી પ્રકાશ પાડ્યા છે. શ્રાતાઓના સમૃહને સભા કહે છે. તે સભા જ્ઞાયિકા, અન્નાયિકા અને દુર્વિદ્ધા એમ ત્રણુ પ્રકારની છે. જેમ હંસ પાણીના પરિત્યાગ કરી દ્વધ પીએ છે તેમ ગુણુસ પન્ન પુરુષા દોષાને છેાડી ગુણાને ચહણ કરે છે. આવા પ્રકારની પુરુષાની સભા જ્ઞાયિકા કહેવાય છે. જે શ્રાતા મૃગ, સિંહ, ફૂકડાના બચ્ચાંની જેમ કેામળ મધુર પ્રકૃતિના હાય છે તથા અસસ્ક્રારિત સ્ત્તાની જેમ કેાઇ પણ રૂપમાં તેને આકાર આપી શકાય છે તે અજ્ઞાયિક છે અને એવા શ્રાતાઓની સભાને અજ્ઞાયિકા કહેવાય છે. જે સ્વયં જ્ઞાતા નથી પરંતુ પેતાને ઘણા માટે જ્ઞાની માને છે અને મૂર્ખ વ્યક્તિએ દ્વારા પેતાની મિચ્યા પ્રશાસા સાંભળી વાસુથી ભરેલી મશકની જેમ ફૂલીને દડા થઇ જાય છે તેવી વ્યક્તિ દુર્વિદ્દાર છે. આવી વ્યક્તિયાની સભાને દુર્વિદ્દાયા સભા કહેવાય છે.

નંદીસૂત્ર 'અંગગાહ્ય,' આગમ છે. આમાં જ્ઞાનના સંબંધમાં જે વિસ્તારથી વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું છે તેના મૂળસોત સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ, લગવતી, રાજપ્રશ્નીય, ઉત્તરાધ્યયન આદિ આગમા છે. તે આગમામાં પાંચ જ્ઞાનાનું સંક્ષેપમાં નિરૂપણ છે, ત્યારે નંદીમાં જ્ઞાનવાદનું પૂર્ણ રૂપે વિકાસનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. સંક્ષેપમાં નંદીસૂત્રના જ્ઞાનવિવેચનને આ પ્રકારે સમજી શકાય છે.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ



ગ્રાન આત્માના સ્વાભાવિક ગુણ છે. સ્વાભાવિક ગુણ તેને કહેવાય છે કે જે ગુણ પાતાના આશ્રયભૂત દ્રવ્યના ત્યાગ નથી કરતા. ગ્રાનના અભાવમાં આત્માની કલ્પના પણ થઇ શકતી નથી. વ્યવહારની દૃષ્ટિએ ગ્રાન અને આત્મામાં ભેક માનવામાં આવ્યો છે, પરંતુ નિશ્ચયનથની દૃષ્ટિએ ગ્રાન અને આત્મામાં કાઇ પણ પ્રકારના ભેક નથી.

નંદીસ્ત્રમાં પહેલાં આભિનિએાધિક જ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપયેવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન : આ પાંચ પ્રકાર જ્ઞાનના અતાવ્યા છે. આ પાંચ જ્ઞાનની પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષમાં વહેંચણી કરી છે. પહેલાં એ પરાક્ષજ્ઞાન છે જ્યારે આકીના ત્રણ પ્રત્યક્ષજ્ઞાન છે. પ્રત્યક્ષના બીજી રીતે એ લેઠ કર્યા છે-ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ અને નાઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષના શ્રીત્રેન્દ્રિયાદિ પ લેઠ અને નાઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષના અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યયજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન એમ ૩ લેઠ કર્યા છે. ત્યાર બાદ અવધિજ્ઞાનનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે-

જે ત્રાનની સીમા હેાય છે તેને અવાધ કહે છે. અવધિજ્ઞાન માત્ર રૂપી પદાર્થીનેજ જાણે છે. મૃતિ માન દ્રવ્યોજ તેના ત્રેય વિષયની મર્યાદા છે. જે રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પશંસુકત છે તેજ અવધિના વિષય છે. અરૂપી પદાર્થીમાં અવધિની ગતિ અને પ્રવૃત્તિ થતી નથી. છ દ્રવ્યામાંથી માત્ર પુદ્દગલ દ્રવ્ય જ અવધિના વિષય છે, કારણ કે શેષ પાંચ દ્રવ્ય અરૂપી છે. અવધિત્રાન બે પ્રકારનું છે- ભવપ્રત્યય અને ક્ષાયાપશમિક પ્રત્યય. ભવપ્રત્યય અવધિત્રાન

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

જન્મથીજ થાય છે અને તે દેવા તથા નારકિયાને જ હાય છે. ક્ષાયાપશમિક અવધિજ્ઞાન અને તિર્થિયાને થાય છે. ક્ષાયાપશમિક અવધિજ્ઞાન તેને કહેવાય છે કે જે તહાવરણુ (અવધિને રાકનાર) કર્મામાંથી જે કર્માના ઉદય થયા છે તેમના તા નાશ થાય છે અને અનુક્રયનું ઉપશામન થાય છે તે ક્ષાયાપશમિક અવધિજ્ઞાન છે. બીજા શખ્દામાં અવધિજ્ઞાનના ગુણપ્રત્યય (ક્ષાયાપશમિક) તથા ભવપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન પણ કહે છે. ક્ષાયાપશમિક અવધિજ્ઞાનના ૬ પ્રકાર છે.

- (૧) અનુગામી-જે જગ્યાએ સ્થિત જીવને અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે ત્યાંથી અન્યત્ર જતાં જે જ્ઞાન નેત્રની જેમ સાથે ને સાથે જાય તે અનુગામી ક્ષાયાપશમિક અવધિજ્ઞાન છે.
- (૨) અનનુગામી-ઉત્પત્તિક્ષેત્ર સિવાય અન્ય ક્ષેત્રમાં જતાં જે રહે નહિ પણ ચાલ્યું જાયન્તે અનનુગામી અવધિજ્ઞાન છે.
- (3) વર્ધ માન-ઉત્પત્તિ વખતે ધીમું હાય અને પછો અનુક્રમે વધ્યા કરે.
- (૪) હીયમાન-ઉત્પત્તિ વખતે ઘણ તેજવાળું હાય પણ પછી ધીમે ધોમે અનુક્રમે ઘટતું જાય.
- (૫) અપ્રતિપાતી-જીવનપયંન્ત રહેનારૂં અથવા કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થતાં સુધી રહેનારૂં.
- (६) મિતિપાતી-ઉત્પન્ન થઇ પછો જે ચાલ્યું જાય તે પતિપાતી છે.

વિષયની દેષ્ટિએ અવધિજ્ઞાન ૪ પ્રકારનું છે.

- (૧) દ્રવ્યની દૃષ્ટિએ-અવધિજ્ઞાનો જઘન્યથી અનંત રૂપી દ્રવ્યાને જાણે છે અને ઉત્કૃષ્ટથી બધા રૂપો દ્રવ્યાને જાણે છે.
- (૨) ક્ષેત્રની દૃષ્ટિએ-અવધિજ્ઞાની જઘન્યથી આંગળના અસંખ્યાત ભાગને જાણે છે અને જુએ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી લાકપ્રમાણ અસંખ્ય ખંડાને (અલાકમાં) જાણે છે ને જુએ છે.
- (3) કાળની **દર્ષ્ટિએ**–અવધિજ્ઞાની જઘન્યથી આવલિકાના અસંખ્યાતા ભાગને અને ઉત્કૃષ્ટથી ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીના અતીત તથા અનાગત કાળને જાણે છે અને જુએ છે.
- (૪) ભાવની દુષ્ટિએ–અવધિજ્ઞાની જઘન્યથી જઘન્ય અનંત પર્યાયોને તથા ઉત્કૃષ્ટથી ઉત્કૃષ્ટો અનંત પર્યાયોને જાણે તથા જુએ છે. અહીં જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટમાં જે અનંત શષ્ક આવ્યા છેતે અનંત અનંત પ્રકારના છે તેથી પરસ્પર કાઇ પ્રકારના વિરા**ધ** નથી.

ખીજી વાત–અહી જે ક્ષેત્ર અને કાળને જાણવા છતાં જોવાનું ખતાવ્યું છે તે માત્ર વિચાર છે. વસ્તુતાએ તેમાં રહેલા પદાર્થા'ને જાણે તથા જુએ છે.

મનઃ પર્યવજ્ઞાન મનુષ્યગતિ સિવાય અન્ય કાઇ ગતિમાં થતુ નથી. મનુષ્યમાં પણ સંયત મનુષ્યને થાય છે. અસંયતને નહીં. મનઃ પર્યાય જ્ઞાનના અથે છે-મનુષ્યના મનના ચિન્તિત અથે ને જાણનારું જ્ઞાન. મન એક પ્રકારનું પૈાદ્દગલિક દ્રવ્ય છે. જ્યારે માણસ કાઇ વિષય વિશેષના વિચાર કરે છે ત્યારે તેના મનનું અનેક પ્રકારની પર્યાયામાં પરિવર્તન થતું રહે છે. મનઃ પર્યવજ્ઞાની મનની તે વિવિધ પર્યાયાના સાક્ષાત્કાર કરે છે. તે સાક્ષાત્કારમાં તેને ખબર પડે છે કે વ્યક્તિ અત્યારે અમુક બાબત ચિતવી રહેલ છે. આ જ્ઞાન મનના પ્રવત્ક અથવા ઉત્તેજક પુદ્દગલ દ્રવ્યાને સાક્ષાત જાણનારું જ્ઞાન છે. બીજા શબ્દોમાં એમ કહી શકાય કે મનના પરિશુમનનું આત્મા દ્વારા સાક્ષાત પ્રત્યક્ષ કરીને માનવીના ચિન્તિત અથે ને જાણી લેલુ તે મનઃ પર્યાય જ્ઞાન છે. આ જ્ઞાન મનપૂર્વક નથી હાતું પરંતુ આત્મપૂર્વક હાય છે. મન તો તેના વિષય છે. જ્ઞાતા સાક્ષાત્ આત્મા છે.

મન:પર્યવ જ્ઞાનના ઋજુમતિ અને વિપુલમતિ એમ એ પ્રકાર છે. ઋજુમતિની અપેક્ષાએ વિપુલમતિજ્ઞાન અધિક વિશુદ્ધ હોય છે. ઋજુમતિની અપેક્ષા વિપુલમતિ મનના સૂક્ષ્મ પરિણામાને પણ જાણી શકે છે. અન્નેમાં બીજો ફેર એ છે કે ઋજુમતિ પ્રતિપાતી છે એટલે કે ઉત્પન્ન થયા પછી નષ્ટ પણ થઇ જાય છે પરન્તુ વિપુલમતિ કેવળ-જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સુધી ટકી રહે છે. અન્ને પ્રકારના મનઃપર્યવ જ્ઞાનનું ચાર પ્રકારે ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે.--

દ્રવ્યની દ્રષ્ટિથી ઋજુમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાની અનંત પ્રદેશી અનંત રકન્ધાને જાણે છે પરન્તુ વિયુલમતિ મનઃ પર્યવજ્ઞાની તેથી વધુ ૨૫૧૮, વિશુદ્ધ અને વિપુલ જાણે છે.

### प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नान्यक्र्रे अहाराज करमेशनाव हर साने ग्रह्म

ક્ષેત્રની દૃષ્ટિથી-ઋજુમૃતિ મનઃ પર્યવજ્ઞાની એાછામાં એાછા આંગળના અસંખ્યાતમાં ભાગને અને વધુમાં વધુ નીચે રત્નપ્રભા પૃથ્વીના છેલ્લા પ્રતર સુધી અને ઉપર જયાતિષ્ક વિમાનના ઉપરિતલ પર્યન્ત અને તિર્યકૃલાકમાં અઢી દ્વીપના સંજ્ઞો પચિન્દ્રિય પર્યાપ્તિ જીવાના મનાગત ભાવાને જાણે છે અને વિયુલમૃતિ તેજ ક્ષેત્રને અઢી આંગળ અધિક વિયુલ, વિશુદ્ધ તથા સ્પષ્ટ જાણે છે.

કાળની દષ્ટિએ – ઋજુમતિ પલ્યો પમના અસંખ્યાતમા ભાગે ભૂત તથા ભવિષ્યને જાણે છે અને વિપુલમતિ તેથી કંઈક વધારે વિશુદ્ધ તથા ૨૫૧૮ જાણે છે.

ભાવની દર્ષ્ટિએ – ऋજુમતિ અનંતભાવાને (ભાવાના અનન્તમા ભાગને) જાણે છે. વિપુલમતિ કંઇક વધુ વિસ્તાર-પૂર્વક તથા સ્પષ્ટ રૂપથી જાણે છે.

કેવળજ્ઞાનમાં કેવળ શખ્દના અર્થ એક અથવા સહાય–મદદ વિના પણ થાય છે. જ્ઞાનાવરણીધ કર્મ નષ્ટ થવાથી જ્ઞાનના અવાન્તર લેદા મટી જાય છે અને જ્ઞાન એક થઈ જાય છે. ત્યાર પછી મન તથા ઇન્દ્રિયાના સહયાગની આવશ્યકતા નથી રહેતી તેથી તે 'કેવળ' કહેવાય છે.

કૈવળ શખ્કના બીજો અર્થ થાય છે 'શુદ્ધ'. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના નષ્ટ થવાથી જ્ઞાનમાં કિચિત્ માત્ર પણ અશુદ્ધિના અંશ નથી રહેતા તેથી 'કેવળ' કહેવાય છે.

કેવળ શખ્કના ત્રીજો અર્થ 'સંપૂર્ણ' પણ થાય છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થવાથી જ્ઞાનમાં થાડી પણ અપૂર્ણતા રહેતી નથી તેથી તે 'કેવળ' કહેવાય છે.

કેવળ શખ્કનો ચાથા અર્થ અસાધારણ થાય છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયે જેવું જ્ઞાન થાય છે તેવું જ્ઞાન ખીજું હાતું નથી, તેથી તે 'કેવળ' કહેવાય છે.

કેવળ શખ્દના પાંચમાં અર્થ 'અનન્ત' થાય છે. જ્ઞાનાવરણીયના નખ્ટ થવા પર જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તે ક્ર્સી કદી પણ આવૃત્ત થતું નથી તેથી તે 'કેવળ' કહેવાય છે.

જૈન પરંપરાની દિષ્ટિએ કૈવળજ્ઞાનના અર્થ સર્વજ્ઞતા છે. કેવળજ્ઞાની કૈવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થતાં જ લાેક અને અલાેકને જાણવા લાગે છે. કેવળજ્ઞાનો વિષય સર્વ દ્રવ્ય અને સર્વ પર્યાય છે કાેઇ પણ વસ્તુ-દ્રવ્ય કે પર્યાય એવા નથી કે જે કેવળજ્ઞાની ન જાણતા હાેય. છએ દ્રવ્યની વર્તમાન, ભૂત અને ભવિષ્યની જેટલી પણ પર્યાયો છે તે બધી કેવળ-જ્ઞાનના વિષય છે. આત્માની જ્ઞાનશક્તિના પૂર્ણ વિકાસ તે કેવળજ્ઞાન છે. જયારે પૂર્ણ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે અપૂર્ણજ્ઞાન સ્વત: નષ્ટ થઇ જાય છે. અપેક્ષા દિષ્ટિએ કેવળજ્ઞાનના એ પ્રકાર ખતાવ્યા છે. (૧) ભવસ્થ કેવળજ્ઞાન અને (૨) બિધ્ધ કેવળજ્ઞાન. ભવસ્થના સચાગી અને અચાગી એમ એ લેક છે. સચાગીના પણ પ્રથમસમય સચાગી ભવસ્થ કેવળજ્ઞાન અને અપ્રથમસમય સચાગી ભવસ્થ કેવળજ્ઞાન એને અપ્રથમસમય સચાગી ભવસ્થ કેવળજ્ઞાન એવા ચરમ અને અચરમ સચાગી ભવસ્થ કેવળજ્ઞાન. સિધ્ધ કેવળજ્ઞાનના એ લેક છે — અનંતર અને પરંપર અનંતર સિધ્ધ કેવળજ્ઞાનના તીર્થસિધ્ધા, અતીર્થસિધ્ધા વિ. ૧૫ લેક છે. અને પરંપર સિધ્ધ કેવળજ્ઞાનના અપ્રથમ, દિસમય યાવત્ અનંતસમય સિદ્ધ કેવળજ્ઞાન. સામાન્યરૂપથી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની દિષ્ટિએ કેવળજ્ઞાનનાં અર્થન કરવામાં આવ્યું છે.

આ પ્રમાણે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની ચર્ચા-વિચારણા પછી અપ્રત્યક્ષજ્ઞાનની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. પરાક્ષજ્ઞાન આભિનિષ્ણિધિક અને શ્રુતજ્ઞાન એમ છે પ્રકારનું છે. આભિનિષ્ણિધિકને મિતજ્ઞાન પણ કહેવાય છે. તત્ત્વાર્થસ્ત્રમાં – મિત, સ્મૃતિ, ચિન્તા અને આભિનિષ્ણિધકને એકાર્યવાચી અતાવ્યા છે. જે જ્ઞાન ઇન્દ્રિયા અને મનની સહાયતાથી થાય તેને મિતજ્ઞાન કહે છે. મિતજ્ઞાન પછી જે જ્ઞાન, ચિન્તન અને મનન વહે પરિપક્ષ્વ થાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. શ્રુતજ્ઞાન ધવા માટે શબ્દશ્રવણ આવશ્યક છે. શબ્દશ્રવણ મિતની અન્તર્ગત છે કારણ કે તે શ્રોત્ર (કાન)ના વિષય છે. જયારે શબ્દ સંભળાય છે ત્યારે તેના અર્થનું સ્મરણ થાય છે. શબ્દશ્રવણરૂપ જે પ્રવૃત્તિ છે તે મિતજ્ઞાન છે. ત્યાર પછી શબ્દ અને અર્થના વાચ્ય-વાચક ભાવના આધારે થનારૂં જ્ઞાન તે શ્રુતજ્ઞાન છે. તેથી મિતજ્ઞાન કારણ છે અને શ્રુતજ્ઞાન કાર્ય

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રહ્ય

છે. મિતિજ્ઞાનના અભાવમાં શ્રુતજ્ઞાન કદાપિ સંભવે નહિ. શ્રુતજ્ઞાનનું અન્તરંગ (મુખ્ય) કારણ તા શ્રુતજ્ઞાનાવરણના લયોપશમ છે, અને મિત્રિયાન તેનું બહિરંગ કારણ છે. બીજા શબ્દામાં કહેલું હાય તા ઇન્દ્રિય અને મનાજન્ય એક દીર્ધ જ્ઞાનવ્યાપારના પ્રાથમિક અપરિપકવ અંશ મિતિજ્ઞાન છે. અને ઉત્તરવર્તી—પરિપકવ તથા સ્પષ્ટ અંશ શ્રુતજ્ઞાન છે. જે જ્ઞાન ભાષામાં ઉતારી શકાય તે શ્રુતજ્ઞાન છે અને જે જ્ઞાન ભાષામાં ઉતરે તેવા પરિપાકને પ્રાપ્ત ન થયું હાય તે મિતિજ્ઞાન છે. મિતિજ્ઞાન છે. મિતિજ્ઞાન છે. મિતિજ્ઞાન છે. મિતિજ્ઞાનને એ દ્રધ કહીએ તા શ્રુતજ્ઞાનને ખીર કહી શકાય.

સમ્યગૃદ્ધિ અને મિથ્યાદ્ધિ પાત્રની અપેક્ષાએ અનુક્રમે મિતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન તથા મિતિઅજ્ઞાન અને શ્રુતઅજ્ઞાન કહેવાય છે. આભિનિબા**ધિક** જ્ઞાનના બે ભેદ બતાવ્યા છે. શ્રુતનિશ્રિત અને અશ્રુતનિશ્રિત. અશ્રુતનિશ્રિતના ઐત્પાતિકી, વિનયજા, કર્મજા અને પારિણામિકી આમ છુહિના ચાર ભેદ કર્યા છે.

જેયા વગર, જાણ્યા વગર કે સાંભળ્યા વગર પદાર્થીને તથા ભાવાને તત્કાળ વિશુદ્ધ રૂપથી જે ચહ્લુ કરી શકે તેવી અુદ્ધિ ઐત્પાતિકી કહેવાય છે. આ સુદ્ધિ કાેઇ પણ પ્રકારના પૂર્વ અભ્યાસ અથવા અનુભવ વિનાજ ઉત્પન્ન થાય છે. સૂત્રકારે આ ઐત્પાતિકી સુદ્ધિનું સ્વરૂપ વિશેષરૂપથી સ્પષ્ટ કરવા માટે સત્તાવીસ દષ્ટાન્તાના સંકેત કર્યો છે. પરન્તુ ચૂર્ણિ અને વૃત્તિમાં તે દષ્ટાન્તા ઉપર વિશેષ પ્રકાશ નાખવામાં આવ્યા છે.

વૈનિયિકી ખુદ્ધિનું લક્ષણ બતાવતાં કહ્યું છે કે કઠણ કાર્યભારને વહન કરવામાં સમર્થ, ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગને વર્જીન કરનાર, સૂત્ર અને તેના અર્થના સાર ગ્રહણ કરનાર તથા આ લેોક અને પરલેોકમાં ફળ આપનાર, વિનયથી ઉત્પન્ન થનારી બુદ્ધિને વૈનયિકી કહે છે. આ બુધ્ધિનું સ્વરૂપ સમજાવવા માટે ૧૫ દેખ્ટાંતા આપ્યા છે.

કર્મજા ખુધ્ધિ તે છે કે જે એકાગ્ર ચિત્તથી કાર્યના પરિણામને જુએ છે. અનેક કાર્યોના અભ્યાસના ચિન્તનથી જે વિશાળ અને વિદ્યજ્જનાથી પ્રશાંસિત છે. આ ખુધ્ધિનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરવા માટે ૧૨ દષ્ટાન્તા આપ્યા છે.

પારિણામિકી બુધ્ધિ તે છે કે જે અનુમાન, હેતુ અને દષ્ટાન્તથી વિષયને સિધ્ધ કરે છે. આયુષ્યના પરિપાકથી પુષ્ટ અને ઇહલીકિક ઉત્નતિ એવાં માેક્ષરૂપ નિશેયસ પ્રદાન કરનારી છે. આ બુ**દ્ધિનું** સ્વરૂપ સમજાવવા માટે ૨૧ દષ્ટાન્તો આપ્યા છે. આ ચારે બુદ્ધિઓના જે ઉદાહરણે આપવામાં આવ્યા છે તે બધા રુચિકર અને જ્ઞાનવર્ધક છે.

શ્રુતનિશ્રિત મિતિજ્ઞાનના અવગ્રહ, ઈહા, અવાય અને ધારણા આ ચાર લેઠ પાડયા છે. અવગ્રહના પણ અર્થાવગ્રહ અને વ્યંજનાવગ્રહ એમ બે લેઠ છે. વ્યંજનાવગ્રહના શ્રોત્રેન્દ્રિય વ્યં ઘાણેન્દ્રિય વ્યં રસનેન્દ્રિય વ્યં અને સ્પર્શેન્દ્રિય વ્યંજનાગ્રહ એમ ૪ લેઠ છે. અર્થાવગ્રહના શ્રોત્રેન્દ્રિય, ચક્ષુત્રિન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, રસેનેન્દ્રિય, સ્પર્શનેન્દ્રિય અને નાઇન્દ્રિય જનિત એમ છ લેઠ છે. એવી જ રીતે ઈહા, અવાય અને ધારણાના પણ ૧-૧ લેઠા થાય છે. આ પ્રમાણે મિતિજ્ઞાનના કુલ ૨૮ લેઠ થાય છે. અવગ્રહ એક સમય પૂરતું રહે છે. ઇહા અને અવાયની સ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્તની છે અને ધારણા સંખ્યાત અને અત્રંખ્યાત કાળ સુધી ૮કે છે.

મતિજ્ઞાન દ્રવ્ય, શ્રેત્ર, કાળ અને ભાવની અપેક્ષાએ ચાર પ્રકારનું છે. દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિની અપેક્ષાએ મતિજ્ઞાની સામાન્ય રૂપથી બધા પદાર્થીને નહો છે, પરંતુ દેખતા નથી.

શ્રુતજ્ઞાનના ૧૪ પ્રકાર છે. અક્ષરશ્રુત, અનક્ષર, સંજ્ઞિ, અસંજ્ઞિ, સમ્ચક્, મિશ્ગા, સાદિ, અનાદિ સપર્યાવસિત, અપર્યાવસિત, ગમિક, અગમિક, અંગપ્રવિષ્ટ, અનંગપ્રવિષ્ટ. આમાંથી અક્ષરશ્રુતના સંજ્ઞાક્ષર, વ્યાંજનાક્ષર અને લિખ્ધ અક્ષર આમ ત્રશુ લોદ છે અને તેમના શ્રાત્રેન્દ્રિય આદિના લેદથી ૬ પ્રકાર છે. અનક્ષરશ્રુત વ્લાસાચ્છવાસ લેવા, છીકેલું, ખાંસવું આદિ અનેક પ્રકારનું છે. સંજ્ઞિશ્રુત, ક્રાલિકી, હેતુવાદાપદેશિકી અને દષ્ટિવાદાપદેશિકી–આ પ્રમાણે ત્રશ્રુપ્ત પ્રકારની સંજ્ઞાની અપેક્ષાએ ત્રણ પ્રકારનું છે. આનાથી વિપરીત લક્ષણવાળું અસંજ્ઞિશ્રુત છે.

સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, તીર્થ કરપ્રણીત દ્વાદશાંગી ગણિપિટક સમ્યક્ષ્યુત છે, અને તે આચારાંગથી દબ્ટિવાદ સુધી છે. સમ્યગ્દબ્ટિ માટે સ્વશ્રુત અને પરશ્રુત આ બન્ને સમ્યક્ષ્યુત છે, અને મિથ્યાદબ્ટિ માટે સમ્યક્ષ્યુત પણ મિથ્યા થઇ જાય છે. મિથ્યાશ્રુતના નામ આ પ્રમાણે ખતાવવામાં આવ્યા છે-ભારત, રામાયણ, ભીમાસુરાકત, શકુનરૂત વિ.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પૂર્વોકત દ્રાદ્રશાંગી પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ સાદિ અને સપર્યવસિત−સાંત છે અને દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ અનાદિ અને અપર્યવસિત–અન'ત છે.

જે સૂત્રની આદિ, મધ્ય અને અંતમાં કંઇક વિશેષતાની સાથે ક્રી ફરી એકજ પાઠતું ઉચ્ચારણ થતું હાય તે ગમિકશ્રુત કહેવાય છે. જેમકે–દ્રષ્ટિવાદ. તેથી વિપરીત અગમિકશ્રુત છે જેમકે–આચારાંગ વિ.

અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગમાદ્ય શ્રુતના અગાઉ પશ્ચિય અપાઈ ગયા છે તેથી સુજ્ઞજનાએ ત્યાં જોઇ લેલું એલું વિનમ્ર સુચન છે.

અંતે શ્રુતજ્ઞાનના ઉપસંહાર કરતાં શાસ્ત્રકાર ખતાવે છે કે શ્રુતજ્ઞાનનું જ્ઞાન તેવા સાધકને થશે કે જે સુશ્રુષા (શ્રવશ્રુંચ્છા), પ્રતિપૃચ્છા, શ્રવણ, ગ્રહણ, ઇહા, અપાહ, ધારણા અને આચરણ આ આઠ ગુણાથી સુકત હશે.

નંદીસ્ત્રતનું આગમસાહિત્યમાં ઘણું ગહન ગૌરવ અને મહત્ત્વ રહ્યું છે, કારણ કે આમાં ભાવમંગલરૂપ પાંચ શાનાનું વર્ણન છે. આગમ અથવા શ્રુત પણ પાંચ જ્ઞાનામાંથી એક જ્ઞાન છે તેથી નંદીના સંખંધ બીજા આગમા સાથે સ્વતઃ જોડાઇ જાય છે. તેથી શાસ્ત્રાની બ્યાખ્યા અથવા વાચનાના પ્રારંભ નંદીથી કરવામાં આવતા હતા એવા ઉલ્લેખ મળે છે.

નંદીસૂત્રના ત્રણ સંસ્કરણા પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રથમ દેવવાચક નંદીસૂત્ર, ખીજું લઘુનંદી જેને અનુજ્ઞાનંદી પણ કહે છે અને ત્રીજું યાેગનંદી. દેવવાચક વિશ્ચિત નંદીસૂત્રના તાે અહીં પશ્ચિય આપી ચુકયા છીએ. લઘુનંદી જેને અનુજ્ઞાનંદી કહે છે, તેમાં અનુજ્ઞા શખ્કના અર્થ આજ્ઞા થાય છે. આચાર્ય જ્યારે પાતાના શિષ્યને ગણુધારણ કરવાની અથવા આચાર્ય બનવાની આજ્ઞા આપે છે તે સમયે, આ મંગળરૂપ હાેવાથી આના પાઠના ઉપયાગ કરે છે એટલા માટે તેને અનુજ્ઞાનંદી એવું સાર્થક નામ આપવામાં આવ્યું છે. અનેક કલ્પામાં એક કલ્પ અનુજ્ઞાકલ્પ પણ છે તેના વિશેષ પશ્ચિય પંચકલ્પભાષ્ય અને ચૂર્ણિમાં આપ્યા છે. વિશેષ જિજ્ઞાસુએ 'નંદીસુત્તં'ની પ્રસ્તાવના જોવાની લક્ષામણ છે.

યેગનંદીમાં નંદીના સંક્ષિપ્ત સાર પ્રસ્તુત કર્યો છે. તેમાં જ્ઞાનના આભિનિએ ધિક અદિ પાંચ પ્રકાર અતાવ્યા છે. તેમાંથી માત્ર શ્રુતજ્ઞાનના ઉપદેશાદિ હોય છે અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાનનું અધ્યયન—અધ્યાપન થઇ શકે છે, અને શ્રુતમાં પણ અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગખાદ્યનાજ ઉદ્દેશક હાય છે તેથી પ્રસ્તુત યેગનદીમાં પાંચ જ્ઞાનના નામ અતાવી શ્રુતમાં આચાર—શ્રુતાદિ ૧૨ અંગસ્ત્રો, અંગખાદ્યમાં કાલિકસ્ત્રની અંતર્ગત ઉત્તરાધ્યયનાદિ ૩૯ અને ઉત્કાલિકની અંતર્ગત દશવૈકાલિકાદિ ૩૧, આવશ્યક વ્યતિરિકત અને સામાયિકાદિ છ આવશ્યક સ્ત્રોના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. આમાં યાગ શપ્દ પ્રારંભમાં રાખવાનું કારણ એ છે કે શ્રુતના અભ્યાસ વિના યોગસાધના સંભવિત થતી ન હતી. શ્રુતાનિમિત્તે જે યોગવિધિ કરવાની થતી તેના પ્રારંભમાં આ નંદીના પાઠના પ્રયોગ થયેલ હોવાથી આને યોગનંદી કહેલ છે.

પ્રસ્તુત આગમના રચયિતા દેવવાચક છે. દેવવાચક અને આગમાને પુસ્તકારૂઢ કરનારા દેવર્જિ બન્નેના નામ સામ્ય હાવાથી બંનેને એક માનવામાં આવ્યા છે. ૧૩મી શતાબ્કિમાં પણ આચાર્ય દેવેન્દ્રે બંનેને એકજ બતાવ્યા છે, 'જેનું સમર્થન ઇતિહાસવેત્તા મુનિશ્રી કલ્યાણવિજયજીએ કર્યું છે. 'તેઓ નંદીમાં આવેલી યુગપ્રધાન સ્થવિશવલી અને કલ્પસૂત્રમાં આવેલી યુર્વાવલીને પ્રમાણ માનીને પાતાના માંતવ્યની પુષ્ટિ કરે છે, પરંતુ સાથી પ્રાચીન પ્રમાણ નંદીયૂર્ણિનું છે. તેમાં સ્પષ્ટરૂપથી પ્રમાણ ટાંકયું છે કે દ્રષ્યગણિના શિષ્ય દેવવાચક છે કલ્પસૂત્રની ગુર્વાવલીમાં દેવર્જિના ગુરુનું નામ આર્યશાંહિલ્ય આપ્યું છે અને યૂર્ણિમાં દેવવાચકને દ્રષ્યગણિના શિષ્ય લખ્યું છે તેથી આર્યશાંહિલ્યના

૧. યદાહ ભગવાન દેવર્હ્વિ ક્ષમાશ્રમણ:- નાણું પંચવિહ પન્નતમિત્યાદિ યદાહ દેવર્લ્વિવાચક–સે કિં તં મઇનાણેત્યાદિ.

<sup>(</sup>ખ) યદાહુર્નિર્દલિતા જ્ઞાન સંભારપ્રસરા દેવસ્દ્રિવાચકવરા તં. સમાસએા ચઉવિહં પન્નતમિત્યાદિ]ં (આ. દેવેન્દ્રસૂરિકૃત કર્મગ્રન્થ સ્વાપજ્ઞવૃત્તિ)

ર. વીર નિર્વાણ સંવત અને જૈન કાલ ગણના પૃ. ૧૨૦

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

શિષ્ય દેવર્જિ અને દુષ્યગણિના શિષ્ય દેવવાચક બંને એક નથી. આગમ પ્રભાવક મુનિ પુષ્યવિજયજી, પં. દલસુખભાઇ માલવણિયા વિ. પણ બંનેને જુદા જુદા માને છે.' કહપસૂત્ર અને નંદીસૂત્રની સ્થવિરાવલીમાં એટલા માટે ભેંદ્ર છે.

પં શ્રી કલ્યાણુવિજયજીએ દેવવાચક અને દેવર્લિંને એક માનેલ છે તેથી કલ્પસૂત્રના આધારે તેઓ દેવર્લિનો સમય ભ. મહાવીરના નિર્વાણ પછી ૯૮૦મું વર્ષ માને છે તેથી તેમના મતાનુસાર જો ખંને એક હાેય તેા દેવવાચકનાે સમય પણ તેજ ૯૮૦મું વર્ષ માનવું જોઇએ. પરંતુ તે ખંને જો જુઠા હાેય તાે તેમની સમય વિચારણા પણ અલગ માનવી આવશ્યક છે. વલ્લભી સ્થવિરાવલીમાં ભૂતદિજ્ઞના ૭૯ વર્ષ અને કાલકાચાર્યના ૧૧ વર્ષ પછીના ખતાવ્યા છે અને કાલકની સાથે તે સ્થવિરાવલી પૂરી થાય છે અને અંતે વીરનિર્વાણ ૯૮૧માં કાલકનાે સમય પૂર્ણ થાય છે.

દેવવાચકની જે પરંપરા નંદીમાં આપી છે તે અનુસાર ખૂર્તિકન્ન પછી કાલક નહિ પરંતુ લૌહિત્યના ઉલ્લેખ છે અને લાહિત્ય પછી પાતાના ગુરુ દૂષ્યગણિના ઉલ્લેખ છે. વલ્લભી સ્થવિરાવલી અનુસાર કાલકના જો ૧૧ વર્ષ ગણવામાં ન આવે તો ભૂતિકન્તના સ્વર્ગવાસ વીરનિર્વાણ પછી લ્હુ (વિ. સં. ૫૦૦)માં થયા. ત્યારબાદ નંદી અનુસાર લાહિત્ય થયા અને પછી દૂષ્યગણિ, દૂષ્યગણિના શિષ્ય દેવવાચક છે. એવા પણ સંભવ છે કે ભૂતિકન્નના સમય હલ્ વર્ષ જેટલા લાંબા હાય તો તેમની ઉપસ્થિતમાંજ તેમના શિષ્ય લાહિત્ય અને પ્રશિષ્ય દૂષ્યગણિ અને વિધામાન રહ્યા હાય. આથી આપણે દેવવાચકને વીરનિર્વાણ લ્હુ અથી પણ પૂર્વે માની શકીએ છીએ. એમ ન હાય તો પણ ભૂતિકન્ન પછી ૫૦ વર્ષે દેવવાચક થયા એવું માનવામાં કંઇ આપત્તિ આવતી નથી. અર્થાત્ વિ. સં. ૫૦૦થી ૫૫૦ સુધીના તેમના સમય માની શકાય છે.

દેવવાચકના સમયની વિ. સં. ૫૫૦ આ અંતિમ અવિધ માનવી જોઇએ. તેની પૂર્વે પણ થયા હાય એવી શકયતા છે. તેમની આ અંતિમ અવિધનું સમર્થન આચાર્ય જિનભદ્રનું વિશેષત્વશ્યક પણ કરે છે. કારણ કે તેમાં નંદીના ઉલ્લેખ કર્યો છે. આચાર્ય જિનભદ્રના સમય વિ. સં. ૫૪૬ થી ૫૫૦ આસપાસના છે. તેથી નંદીની રચના તેમના વિશેષાવશ્યકથી પૂર્વે કરી હાય એ નિશ્ચિત છે. વીર નિર્વાણ ૯૮૦ અથવા ૯૯૩ (વિ. સં. ૫૧૦–૫૨૩)માં આચાર્ય દેવિધિએ કલ્પસ્ત્રનું લેખન પૂર્ણ કર્યું છે તેથી નંદીના સમય તેની પૂર્વે નાજ હાવા જોઇએ. કારણ કે નંદીના ઉલ્લેખ અન્ય અંગ આગમામાં આવે જ છે તેથી આ વાત સંદેહ રહિત છે કે નંદીસ્ત્રની રચના વિ. સં. ૫૨૩ થી પૂર્વે ઘઇ ગઇ હતી.

આવશ્યક નિર્સુકિત બીજા ભદ્રભાહુની કૃતિ છે. વરાહમિહિર કે જેમણે વિ. સં. ૫૬૨માં પંચસિદ્ધાંતિકા લખી છે. તે તેમના સમકાલિન છે. તેથી આવશ્યક નિર્યુકિતના સમય પણ વિ. સં. ૫૬૨ માની લઈએ તા પણ નંદીની રચના તેથી પૂર્વે થઇ હશે. એમ શુકિતસંગત માલુમ પડે છે અને અંગાદિના વલ્લભી લેખનકાળને ધ્યાનમાં લઇએ તા પૂર્વોકત વિ. સં. ૫૨૩ પહેલાં નંદીની રચના માનવામાં કંઇ હરકત નથી.

쏬

#### અનુયાગદ્વાર

મૂળ આગમ સાહિત્યમાં નંદી પછી અનુયેાગદ્વાર આવે છે. જેમ પાંચ જ્ઞાનરૂપી નંદી માંગળ સ્વરૂપ છે તેવી જ રીતે અનુયાગદ્વારસૂત્ર પણ સમગ્ર આગમાને અને તેમની વ્યાખ્યાઓ સમજવા માટે ચાવીરૂપ છે. આ બન્ને આગમ એક્ર્મીજાના પૂરક છે. આગમાના વર્ગીકરણમાં આ બન્ને આગમાનું સ્થાન ચૂલિકાવર્ગમાં રાખવામાં આવ્યું છે. જેવી

૧. દૂસગિણસસાે દેવવાયએ સાધુજાબૃહિયટ્ઠાએ ઇણમાહ -

<sup>– (</sup>નન્દી ચૂર્ીણ પૃ. ૧૦)

<sup>(</sup>ખ) એવમાહ- દૂષ્યર્ગાણ શિષ્યો દેવવાચક ઇતિ ગાયાર્શ:

<sup>– (</sup>નન્દી-હારિભદ્રીયા વૃત્તિ પૃ. ૨૦)

<sup>(</sup>ગ) દેવવાચકોડધિકૃતાધ્યયન વિષયભૂતસ્ય શાનસ્ય પ્રરૂપણાં કુર્વાન્નદમાહ

<sup>~ (</sup>એજન પૃ. ૨૩)

<sup>(</sup>ઘ) તત આચાર્યોડિપ દેવવાચક નામા શાનપંચકં વ્યાચિખ્યાસ્ તીર્થકૃતસ્તૃતિમભિધાતુમાહ (શ્રી મલયગિરિયા નન્દી વૃત્તિ પૃ. ૨)

<sup>(</sup>૮.) દુષ્યગણિપાદોપસેવિ પૂર્વાન્તગતિ સૂત્રાર્થધ્યરકો દેવવાચકો યોગ્ય વિનેયપરીક્ષાં કૃત્વા સમ્પ્રત્યધિકૃતાધ્યયન વિષયસ્ય જ્ઞાનસ્ય પ્રરૂપણ વિદ્યાર્પિત. — (એજન પૃ. ૬૫)

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

રીતે એક લવ્ય મંદિર શિખરથી વધુ શાલે છે, તેવી રીતે આગમમંદિર પણ નંદી અને અનુધાગદ્રારરૂપ શિખરથી વધુ ઝગમએ અને દીપે છે.

અનુયાગના અર્થ વ્યાખ્યા અથવા વિવેચન થાય છે. જિનભદ્રગિલુ ક્ષમાશ્રમણે અનુયાગની વ્યાખ્યા કરતાં લખ્યું છે કે શ્રુત અર્થાત્ શખ્દના તેના અર્થની સાથે યાંગ કરવા તે અનુયાગ. અથવા સ્ત્રુત્ના તેના પાતાના અર્થના સંબંધમાં જે અનુરૂપ અથવા અનુકૂળ વ્યાપાર થાય તે અનુયાગ છે. અનુયાગનું પ્રાકૃતરૂપ અશુ + યાંગ છે. અશુ = સ્તાક – સ્વલ્પ, અનુ = પશ્ચાત્ પણ થાય છે. સ્ત્ર = શખ્દ એ અર્થથી અ = સ્તાક છે તેથી તેને અશુ કહે છે. વકતાના મનમાં અર્થ પ્રથમ આવે છે. ત્યાર પછી તેનું પ્રતિપાદન કરનાર શખ્દના તે પ્રયોગ કરે છે. અથવા એમ કહી શકાય કે લ. મહાવીરે પ્રથમ અર્થના ઉપદેશ આપ્યા અને પછી ગાલુધરાએ સ્ત્રુની રચના કરી. તેથી સ્ત્રુ – શખ્દ, અર્થની પછી છે. તેથી સ્ત્રુ . 'અનુ' કહેવાય છે. આ 'અનુ' શખ્દના અર્થની સાથે યાંગ કરવા તે અનુયાગ છે. અથવા અનુ–અશુ–સ્ત્રુનો જે વ્યાપાર=અર્થનું પ્રતિપાદન કરે તે અનુયાગ છે. સારાંશ એ છે કે શખ્દોની વ્યાખ્યા કરવાની પ્રક્રિયા – પદ્ધતિને અનુયાગ કહેવાય છે. '

ભદ્રભાહું સ્વામીએ અનુયાગના પર્યાય આ પ્રમાણે અતાવ્યા છે– અનુયાગ, નિયાગ, ભાષા, વિભાષા અને વાર્તિક, ર વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણે અને ખૃહત્કલ્પભાષ્યમાં સંઘદાસગણિએ આ બધાનું વર્ણુન પ્રસ્તુત કર્યું છે.

અતુયાગદ્વારમાં દ્રવ્યાનુયાગની પ્રધાનતા છે. તેમાં ચાર દ્વાર છે. ૧૮૯૯ ઉપલખ્ધ શ્લાેકપ્રમાણુ મૂળપાઠ છે. ૧૫૨ ગદ્યસૂત્ર છે અને ૧૪૩ પદ્યસૂત્ર છે.

અનુયાગદ્વારમાં પ્રથમ પંચન્નાનથી મંગલાચરણ કર્યું છે. ત્યાર પછી આવશ્યક અનુયાગના ઉલ્લેખ છે. આ ઉપરથી વાંચનારને સહેને એમ લાગે કે આમાં આવશ્યકસૂત્રની વ્યાખ્યા હશે, પરંતુ એમ નથી. આમાં અનુયાગના દ્વાર અર્થાત વ્યાખ્યાઓના દ્વાર, ઉપક્રમ વિ. તું જ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. વિવેચન અથવા વ્યાખ્યાપદ્ધતિ કેવી હાવી નોઇએ તે ખતાવવા માટે આવશ્યકને દૃષ્ટાંતના રૂપમાં પ્રસ્તુત કર્યું છે. પ્રસ્તુત સૂત્રમાં માત્ર આવશ્યક શ્રુતસ્કન્ધ અધ્યયન નામના ગ્રન્થની વ્યાખ્યા, તેના છ અધ્યયનોના પિષ્ડાર્થ (અર્થાધિકારને! નિર્દેશ) તેમના નામ અને સામાયિક શખ્દની વ્યાખ્યા આપી છે. પરંતુ આમાં આવશ્યકસૂત્રના પદ્દોની વ્યાખ્યા આપી નથી. આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે અનુયાગદ્વાર મુખ્યરૂપથી અનુયાગની વ્યાખ્યાએના દ્વારાનું નિરૂપણ કરનાર ગ્રન્થ છે, પરંતુ આવશ્યકસૂત્રની વ્યાખ્યા કરનારા ગ્રન્થ નહિ.

આગમ સાહિત્યમાં અંગા પછી સર્વાષિક મહત્ત્વ આવશ્યકસૂત્રને આપવામાં આવ્યું છે. કારણ કે પ્રસ્તુત સૂત્રમાં નિરૂપિત સામાયિકથી જ શ્રમણુજીવનના પ્રારંભ થાય છે અને પ્રતિક્રિન પ્રાતઃ તથા સાયંકાળની સંધ્યાના સમયે શ્રમણ જીવનની જે આવશ્યક ક્રિયા છે તેની શુદ્ધિ અને આરાધનાનું નિરૂપણ આમાં છે. તેથી અંગાના અધ્યયનની પૂર્વે 'આવશ્યક'નું અધ્યયન આવશ્યક માનવામાં આવ્યું છે. એટલા માટે જ આવશ્યકસૂત્રની વ્યાખ્યા કરવાની પ્રતિજ્ઞા પ્રસ્તુત સૂત્રમાં કરી છે. વ્યાખ્યાના રૂપમાં ભલે સંપૂર્ણ બ્રન્થની વ્યાખ્યા ન હાય. માત્ર બ્રન્થના નામના પદાની વ્યાખ્યા

અથવા જમત્થતા થાવ પચ્છભાવેહિ સુત્તમણું તસ્સ । અભિધેયે વાવારો જોગાે તેણાં વ સંબંધા ॥

અથવાર્જાત : પશ્ચાદ્દભિધાનાત્ સ્તેાકત્વાચ્ચ સૂત્રમ અનુ, તસ્યાભિધેયેન યોજનમનુયોગ : ા આગુના વા યોગોડણુયોગ : અભિધેય વ્યાપાર ઇત્યર્બ : — સ્વાપજ્ઞાવૃત્તિ-વિશેષાવશ્યક

ર. અહ્યુયોગા અહ્યુયોગા ભાસ વિભાસા ય વિત્તિયાં ચેવ **ા** એતે અહ્યુઓગસ્સ તુ હ્યામા એગદ્રિયા પંચ !!

- (આવશ્યક નિર્યુકિતે ગાથા ૧૨૬, વિશેષાવશ્યક ૧૩૮ ળુ. ૧૮૭)

૧. અણુયોજણુમણુયોગો સુત્તાસ્સ ણિયએણ જમભિધેયેણું ા વાવારો વા જોગો જો અણુરૂવોડણુફૂલો વા॥ આહ– અનુયોગ ઇતિ ક : શબ્દાર્થ :? ઉચ્ચતે–શ્રુતસ્ય સ્વેનાર્થેન અનુયોજનમનુયોગ : અથવા (અણે):) સૂત્રસ્ય સ્વભિધેયવ્યાપારો યોગ : । અનુરૂપોડનુકૂલો (વા) યોગોડનુયોગ : ।

# पूज्य ગુરુદેવ કવિવર્ય पं. नान्यक्ट्रेक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

કરવામાં આવી હાય, તથાપિ વ્યાખ્યાની જે પહિતિ આમાં અપનાવવામાં આવી છે તે જ પહિતિ સંપૂર્ણ આગમાની વ્યાખ્યામાં પણ અપનાવવામાં આવેલ છે. આ હકીકતને જો આપણે એમ કહીએ કે આવશ્યકની વ્યાખ્યાને અહાને ગ્રન્થકારે સંપૂર્ણ આગમાના રહસ્યને સમજાવવાના પ્રયાસ કર્યો છે તો તે અતિશ્યોકિત નહિ ગણાય.

આગમના પ્રારંભમાં આભિનીબાધિક આદિ પાંચ જ્ઞાનાના નિર્દેશ કરીને શ્રુતજ્ઞાનનું વિસ્તારથી નિરૂપણ કર્યું છે. કારણ કે શ્રુતજ્ઞાનના જ ઉદ્દેશ (ભણવાની આજ્ઞા) સમુદ્દેશ (ભણેલાનુ સ્થિરીકરણ) અનુજ્ઞા (અન્યને ભણાવવાની આજ્ઞા) એવં અનુધાગ (વિસ્તારથી વ્યાખ્યાન) થાય છે, જ્યારે શેષ ચાર જ્ઞાનાના ઉપરાક્ત ઉદ્દેશાદિ થતાં નથી. આંગપ્રવિષ્ટિ અને આંગબાદ્યના ઉદ્દેશાદિ થાય છે તેવી રીતે કાલિક, ઉત્કાલિક અને આવશ્યકસૂત્રના પણ થાય છે.

આમાં સર્વપ્રથમ એમ ચિંતન કરવામાં આવ્યું છે કે આવશ્યક એક અંગરૂપ છે કે અનેક અંગરૂપ ? એક શ્રુતસ્કન્ધ છે કે અનેક શ્રુતસ્કન્ધ ? એક અધ્યયનરૂપ છે કે અનેક અધ્યયનરૂપ ! એક ઉદ્દેશનરૂપ છે કે અનેક ઉદ્દેશનરૂપ ! સમાધાન કરતાં કહ્યું કે- આવશ્યક ન તો એક અંગરૂપ છે કે ન અનેક અંગરૂપ તે એક શ્રુતસ્કન્ધ છે અને અનેક અધ્યયનરૂપ છે. તેમાં ન તો એક ઉદ્દેશક છે કે ન અનેક.

આવશ્યક શ્રુતસ્કન્ધ અધ્યયનનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ અતાવવા માટે આવશ્યક, શ્રુત, સ્કન્ધ અને અધ્યયન આ ચારેના પૃથક્-પૃથક નિક્ષેપ કરવામાં આવ્યા છે. આવશ્યક નિક્ષેપ ચાર પ્રકારના છે- નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ. કાઇ વસ્તુનું આવશ્યક એવું નામ આપવું તે નામ આવશ્યક છે. કાેઇ વસ્તુની આવશ્યકના રૂપમાં સ્થાપના કરવી તે સ્થાપના આવશ્યક છે. સ્થાપના આવશ્યકના ૪૦ પ્રકાર છે- કાષ્ઠકર્મજન્ય, ચિત્રકર્મજન્ય, વસ્ત્રકર્મજન્ય, લેપકર્મજન્ય, બ્રન્થિકર્મ-જન્ય, વેષ્ટનકર્મજન્ય, પુરિમકર્મજન્ય (ધાતુ આદ્વિને પીગળાવી સાંચામાં હાળવું), સંઘાતિમકર્મજન્ય (વસાદિના કંટકાના સાંધા કરવા), અક્ષકર્મજન્ય (પાસા) અને વરાટકકર્મજન્ય (કાેડી), આમાંના દરેકના એ–એ લેદ છે– એકફપ અને અનેકરૂપ. તેમ જ ક્રરી દરેકના સદ્ભાવસ્થાપના અને અસદ્ભાવસ્થાપના રૂપ બળ્બે લેદ કરવા. આ પ્રમાણે સ્થાપના આવશ્યકના ૪૦ લેક થાય છે. દ્રવ્ય આવશ્યકતઃ આગમથી અને નાે આગમથી એમ બે લેઠ થાય છે. આગમ પઠતું સમસ્હ્યુ કરલું અને તેતું નિર્દોષ ઉચ્ચારણાદિ કરલું તે આગમતા દ્રવ્ય આવશ્યક છે. આનું વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કરવા માટે સપ્તનયની દેષ્ટિએ દ્રવ્યાવશ્યક ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે. નાઆગમતઃ દ્રવ્યાવશ્યકનું ત્રણુ દેષ્ટિએ ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે. તે દષ્ટિએ! આ પ્રમાણે છે- જ્ઞશરીર, ભવ્યશરીર અને તદ્દવ્યતિરિકત. આવશ્યક અર્થને જાણનારી પદના વ્યક્તિના પ્રાણુરહિત શરીરને જ્ઞશરીર દ્રવ્યાવશ્યક કહે છે. જેમકે મધુ અથવા ઘીથી ખાલી ઘડાને પણ મધુઘટ અથવા દૃતદાર કહે છે કારણ કે પહેલાં તેમાં મધુ અથવા દૃત હતું. તેવીજ રીતે આવશ્યકપદના અર્થને જાણનાર ચેતનતત્ત્વ અત્યારે નથી તા પણ તેનું શરીર છે. ભૂતકાળના સંબંધને લીધે તે જ્ઞશરીર દ્રવ્યાવશ્યક કહેવાય છે. જે છવ વર્તમાનમાં આવશ્યક પદના અર્થને જાણતા નથી પરન્તુ ભવિષ્યકાળમાં પાતાના આ જ શરીર વહે તે તેનું સ્મરણ કરશે. તેનું તે શરીર, ભગ્ય શરીર દ્રગ્યાવશ્યક છે. જ્ઞશરીર અને ભગ્ય શરીરથી જુદું તે તદ્દવ્યતિરિકત છે. તે લીકિક, કું પ્રાવચનિક અને લાકાત્તરીય રૂપથી ત્રણ પ્રકારનું છે. રાજા, યુવરાજા, શેઠ, સેનાપતિ, સાર્થવાહ વિ. નું સવાર–સાંજનું જે આવશ્યક કર્તાવ્ય તે લૌકિક દ્રવ્યાવશ્યક છે. કુતીર્થિઓની ક્રિયાઓ કુપ્રાવચનિક દ્રવ્યાવશ્યક છે. શ્રમણના ગુણે થી રહિત, નિરંધુશ, જિનેશ્વર ભગવાનની આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કરનાર, સ્વચ્છન્દ્રપણે વર્તાનાર પાતાની માન્યતા પ્રમાણે ઉભય કાળની કિયાએ! તે લેાકાત્તર દ્રબ્યાવશ્યક છે.

ભાવ આવશ્યક આગમથી અને નાંઆગમથી એમ બે પ્રકારનું છે. આવશ્યકના સ્વરૂપને ઉપયોગપૂર્વક જાણુવું તે આગમથી ભાવ આવશ્યક છે. નાંઆગમથી ભાવ આવશ્યક પણ લૌકિક, કુપ્રાવચનિક અને લોકોત્તરિકના રૂપમાં ત્રણ પ્રકારનું છે. સવારે મહાભારત, સાંજે રામાયણ વિ. તું ઉપયોગસહિત પઠન-પાઠન કરવું તે લૌકિક આવશ્યક કહેવાય છે. મુગચર્મ આદિ ધારણ કરનાર તાપસ વિ. તું પોતાના ઇષ્ટદેવને હાથ જોડી અંજલિપૂર્વક નમસ્કારાદિ કરવા તે કુપ્રાવચનિક ભાવ આવશ્યક છે. શુદ્ધ ઉપયોગ સહિત વીતશગના વચના પર શ્રદ્ધા રાખનાર ચતુર્વિધ તીર્થનું પ્રાતઃ-સાય ઉપયોગપૂર્વક આવશ્યક કરવું તે લોકોત્તરિક ભાવ આવશ્યક છે.

# ုပ်လေ ၁၁နာ့်ငွဲက ခုကြတည့် ကုံး များအထင်တေ့ မေးရှိတွေ အမေးများမြင့် နော်မြဘုံ့ရ

આવશ્યક ઉપર વિક્ષેપ ઉતાર્યા પછી સૂત્રકાર શ્રુત, સ્કન્ધ અને અધ્યયનનું નિક્ષેપપૂર્વક વિવેચન કરે છે. શ્રુત પણ આવશ્યકની જેમજ ૪ પ્રકારનું છે. નામશ્રુત સ્થાપનાશ્રુત, દ્રવ્યશ્રુત અને ભાવશ્રુત. શ્રુતના શ્રુત, સૂત્ર, ગ્રન્થ, સિદ્ધાન્ત, શાસન, આજ્ઞા, ઉપદેશ, પ્રજ્ઞાપના, પ્રવચન એવાં આગમ આ બધા એકાર્યવાચી નામા છે.૧

સ્કન્ધના પણ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એમ ૪ પ્રકાર છે. સ્કન્ધના ગણ, કાય, નિકાય, સ્કન્ધ, વર્ગ, શશિ, પુંજ, પિંડ, નિકર, સંઘાત, આકુલ અને સમૃદ્ધ આ બધા એકાર્થવાચી નામા છે. ર

અધ્યયનના ૧ પ્રકાર છે. સામાયિક, ચતુર્વિ શતિસ્તવ, વદન, પ્રતિક્રમણ, કાયોત્સર્ગ અને પ્રત્યાખ્યાન. સામાયિકરૂપ પ્રથમ અધ્યયનના ઉપક્રમ, નિક્ષેપ, અનુગમ અને નય એમ ચાર અનુયાગદ્વાર છે. ઉપક્રમ નામાપક્રમ, સ્થાપનાપક્રમ દ્રવ્યાપક્રમ દ્રવ્યાપક્રમ, કાળાપક્રમ અને ભાવાપક્રમરૂપ ૧ પ્રકારનું છે. બીજી રીતે પણ ઉપક્રમના ૧ લેઠ અતાવવામાં આવ્યા છે. આનુપૂર્વી, નામ, પ્રમાણ, વક્તવ્યતા, અર્થાપિકાર અને સમવતાર. ઉપક્રમનું પ્રયોજન એ છે કે શ્રન્થ સંબંધી પ્રારંભિક જ્ઞાતવ્ય વિષયાની ચર્ચા હાવાથી શ્રંથમાં આવેલા વિષયાને ક્રમરૂપણ નિક્ષેપ કરવા.

આનુપૂર્વીના નામાનુપૂર્વી, સ્થાપનાનુપૂર્વી, દ્રવ્યાનુપૂર્વી, ક્ષેત્રાનુપૂર્વી, કાળાનુપૂર્વી, ઉત્કીર્તનાનુપૂર્વી, ગણુનાનુપૂર્વી, સંસ્થાનુપૂર્વી, સામાચાર્યાનુપૂર્વી, ભાવાનુપૂર્વી એમ કશ પ્રકાર છે. જેમનું સૂત્રકારે અતિવિસ્તારથી નિરૂપણ કર્યું છે. પ્રસ્તુત વિવેચનમાં અનેક જૈન માન્યતાએાનું દિગ્દર્શન કરાવવામાં આવ્યું છે.

નામાનુપૂર્વી માં નામના એક બે યાવત્ દસ નામ ખતાવ્યા છે. સંસારના સમસ્ત દ્રવ્યાના એકાર્યવાચી અનેક નામ હાય છે પરંતુ તે બધા એક નામની જ અંદર આવી જાય છે. દ્વિનામના એકાક્ષરિક નામ અને અનેકાક્ષરિક નામ એમ એ લેદ છે. જેના ઉચ્ચારણમાં એક જ અક્ષરના પ્રયોગ થાય તે એકાક્ષરિક નામ છે. જેમકે ઘી, સી, દી, વિ. જેના ઉચ્ચારણમાં અનેક અક્ષર આવતા હાય તે અનેકાક્ષરિક નામ છે. જેમકે કન્યા, વીણા, લત્તા, માલા ઇત્યાદિ અથવા જવનામ, અજીવનામ અથવા અવિશેષિક, નામ અને વિશેષિકનામ આમ છે પ્રકાર પણ થાય છે. તેનું વિસ્તારથી વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. ત્રિનામના દ્રવ્યનામ, ગુણુનામ અને પર્યાયનામ એમ ત્રણ પ્રકાર છે. દ્રવ્યાનામાં ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અકાશાસ્તિકાય, જવાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય અને અદ્ધાસમય (કાળ) એમ છ લેદ છે. ગુણુનામના વર્ણનામ, ગંધનામ, રસનામ, સ્પર્શનામ અને સંસ્થાનનામ આદિ અનેક લેદ—પ્રલેદ છે. પર્યાયનામના એકગુણુ કૃષ્ણ, દ્વિગ્રહ્યુ કૃષ્ણ, ત્રિગ્રહ્યુ કૃષ્ણ, ત્રિગ્રહ્યુ કૃષ્ણ યાવત્ કસ ગ્રહ્ય, સંપ્યેય ગુણ, અસંખ્યેયગ્રહ્યુ અને અનંતગ્રહ્ય કૃષ્ણ ઇત્યાદિ અનેક પ્રકાર છે. ચતુર્નામ ચાર પ્રકારતું છે. આગમતા, લાપતા, પ્રકૃતિતા અને વિકારતા. વિશક્તિયન્ત પદમાં વર્ણનું આગમન થવાથી જે પદ થાય તે આગમતા છે, જેમકે પદ્મનું પદ્માનિ વર્ણનો લાપ થવાથી જે પદ ખને છે તે લાપતા પદ છે. જેમકે પટાદત્ર–પટાત્ર સંધિકાર્ય પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ સંધિ ન થાય તે પ્રકૃતિભાવ કહેવાય છે. જેમકે શાલે એતે, માલે ઇમે વિકારતા પદનું દેષ્ટાન–ન કંડાય, નદીહ, મધ્દુદમ્ વિ.

પંચનામ પાંચ પકારનું છે. નામિક, નૈપાતિક, આખ્યાતિક, ઉપસર્ગિક અને મિશ્ર. ષષ્ઠનામ ઐાદયિક, ઐાપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક, પારિણામિક અને સાન્નિપાતિક એમ છ પ્રકારનું છે. આ છ એ ભાવ ઉપર કર્મસિદ્ધાન્ત તથા ગુણ્યુસ્થાનાની દષ્ટિએ વિસ્તારપૂર્વક પ્રકાશ પાડયા છે. ત્યાર પછી સખ્તનામમાં સખ્તસ્વર, અષ્ટનામમાં આઠ વિભક્તિ, નવ નામમાં નવ રસ અને દશ નામમાં ગુણવાચક દશ નામ અતાવ્યા છે.

ઉપક્રમના ત્રીજા લેદપ્રમાણ ઉપર ચિન્તન કરતાં દ્રવ્યપ્રમાણ, કાળપ્રમાણ અને ભાવપ્રમાણ એમ ચાર લેદ ભતાવ્યા છે. દ્રવ્યપ્રમાણ પ્રદેશ નિષ્પન્ન અને વિભાગ નિષ્પન્ન રૂપથી એ પ્રકારનું છે. પ્રદેશ નિષ્પન્ન દ્રવ્યપ્રમાણની અન્દર પરમાણ, દ્વિપ્રદેશી સ્કન્ધ યાવત દશ પ્રદેશી સ્કન્ધ વિ. આવે છે. વિભાગ નિષ્પન્ન દ્રવ્યપ્રમાણના

– સૂ. ૪૨, ગા. ૧

– સૂ. ૧૨ ગા. ૧ (સ્કન્ધાધિકાર)

૧. સુધં, સુત્તાં ગંથાં સિલ્હાંત સાસણાં આણૃત્તિ વયણ ઉવએસાે । પણ્યુવણે આગમે વિષ એગટઠા પજજવા સુત્તે ।।

ર, ગણ કાએ નિકાએ ચિએ ખંધે વગ્ગે તહેવ રાસીય । પુંજે ય પિડે નિગરે સંગ્રાએ આઉલ સમૃહે ।

### प्रथ गुरुहेव डविवय पं. नान्यन्द्रेक सहाराक क्रमशताहिह स्मृतिग्रंथ

માન, ઉત્માન, અવમાન, ગિલ્લામાન અને પ્રતિમાન એમ પાંચ પ્રકાર છે. આમાંથી માનના એ પ્રકાર છે. ધાન્યમાન પ્રમાણ, રસમાન પ્રમાણ, ધાન્યમાન પ્રમાણના પ્રશ્રુતિ, સેધિકા, કુડલ, પ્રસ્થ, આઢક, દ્રોણિ, જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ કુંલ વિ અનેક લેંદ છે એજ પ્રમાણે રસમાન પ્રમાણના વિવિધ લેંદો છે. ઉત્માન પ્રમાણના અર્દ્ધકર્ષ, કર્ષ, અર્દ્ધપલ, પલ, અર્દ્ધાલા, તુલા, અર્દ્ધ લાર વિ. અનેક પ્રકાર છે. આ પ્રમાણથી કુમકુમ, ખાંડ, ગાળ વિ. વસ્તુએલનું પ્રમાણ મપાય છે. જે પ્રમાણથી બ્રુમિ વિ. તું માપ કરવામાં આવે તે અવમાન કહેવાય છે. તેના હાથ, દંડ, ધતુષ્ય આદિ અનેક પ્રકારા છે. ગણિતમાન પ્રમાણમાં સંખ્યા વહે પ્રમાણ કાઢવામાં આવે છે. જેમકે એક ખેશી લઈને હજાર, લાખ, કરાડ વિ. જે વહે દ્રવ્યના આય-વ્યયના હિસાળ કરવામાં આવે. પ્રતિમાન જેથી સુવર્ણ વિ. માપવામાં આવે. આના ચણાડી, કાંગણી, રતી, માશા, તોલા વિ. અનેક લેંદ છે. આ પ્રમાણે દ્રવ્ય પ્રમાણની ચર્ચા વિચારણા કરી છે.

ક્ષેત્રપ્રમાણ બે પ્રકારનું છે. પ્રદેશનિષ્પન્ન અને વિભાગનિષ્પન્ન એક પ્રદેશાવગાહી ક્રિપ્રદેશાવગાહી, વિ. પુદ્ગલાશી વ્યાપ્તક્ષેત્રને પ્રદેશનિષ્પન્ન ક્ષેત્ર પ્રમાણ કહ્યું છે. વિભાગનિષ્પન્ન ક્ષેત્રપ્રમાણના આંગળ, વેંત, હાથ, કુક્ષિ, કંડ, કેશ, યોજન વિ. અનેક પ્રકાર છે. આંગળ (અંગુલ) ત્રણ પ્રકારનું છે. આમાંગુલ, ઉત્સેધાંગુલ અને પ્રમાણાંગુલ. જે કાળે જે માનવો થાય છે તેમના પાતાના આંગળથી ૧૨ આંગળ પ્રમાણ માહું હાય છે. ૧૦૮ આંગળ પ્રમાણ પૂર્ક શરીર હાય છે. તે પુરુષા ઉત્તમ, મધ્યમ અને જઘન્યરૂપથી ત્રણ પ્રકારના છે જે પુરુષામાં સંપૂર્ણ લક્ષણા છે અને જેમનું શરીર ૧૦૮ આંગળ પ્રમાણ છે તે લધ્તમ પુરુષ છે. જે પુરુષાનું શરીર ૧૦૪ આંગળ પ્રમાણ છે તે લધ્તમ પુરુષ છે અને જેમનું શરીર ૯૬ આંગળ પ્રમાણ છે તે જઘન્ય પુરુષ છે. આ આંગળના પ્રમાણથી છ આંગળના ૧ પાદ, ૨ પાદની ૧ વિતસ્તિ (વેંત), ૨ વિતસ્તિના ૧ હાય, ૨ હાથની ૧ ક્રક્ષિ, ૨ ક્રક્ષિનું ૧ ધનુષ્ય, છે હજાર ધનુષ્યના ૧ કાશ, ૪ કેશનો ૧ યોજન થાય છે. આ પ્રમાણથી આરામ, ઉદ્યાન, કાનન, વન, વનખંડ, ક્રૂવા, વાવડી, નદી, ખીણ, ગઢ, સ્તૂપ વિ. મપાય છે.

હત્સે ધાંગુલનું પ્રમાણુ બતાવતાં પરમાણુ, ત્રસરેણુ, રથરે છુતું વિવિધ પ્રકારે વર્લુન કર્યું છે. પ્રકાશમાં જે રજકણા આંખાયી દેખાય છે તે ત્રસરેશું છે રથના ચાલવાથી જે ધૂળ ઊંડે છે તે રથરેશું છે. પરમાણુનું છે દિષ્ટિથી પ્રતિપાદન કર્યું છે—ત્રફ્ષમ પરમાણુ અને વ્યાવહારિક પરમાણુ અને ત્ર સફ્ષમ પરમાણુ ઓના મળવાથી એક વ્યાવહારિક પરમાણુ અને છે. વ્યાવહારિક પરમાણુ અને વૃદ્ધ થતાં થતાં માનવનું વાળાગ્ર, લીખ, જૂ, યવ અને આંગળ બને છે જે અનુક્રમે એક્કેકથી આઠગણું વધુ હોય છે. પ્રસ્તુત આંગળના પ્રમાણુથી છ આંગળના આદ્ધપાદ, ૧૨ આંગળના પાદ, ૧૪ આંગળના ૧ હસ્ત, ૪૮ આંગળના ૧ હક્ષ, ૯૬ આંગળનું ૧ ધનુષ્ય થય છે. આ જ ધનુષ્યના પ્રમાણુથી બે હજાર ધનુષ્યના ૧ કેકાશ અને ૪ કેકાશના ૧ થયાય છે. હત્સે ધાંગુલનું પ્રયોજન ચારે ગતિયાના પ્રાણ્યોની અવગાહના માપવી—તે છે. આ અવગાહનાના જઘન્ય અને ઉલ્કૃષ્ટ એમ બે પ્રકાર છે. જેમકે નરકમાં નારકીની જઘન્ય અવગાહના આંગળના અસંખ્યાતમાં ભાગની છે અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ૫૦૦ ધનુષ્ય પ્રમાણુ છે. અને ઉત્સર્વક્રિય કરે તા જઘન્ય આંગળના સંખ્યાતમાં ભાગની છે અને ઉત્કૃષ્ટ એક હજાર ધનુષ્યની અવગાહના હોય છે. આ પ્રમાણે ઉત્સેધાંગુલનું પ્રમાણુ સ્થાયી, નિશ્ચિત અને સ્થિર છે. હત્સેધાંગુલથી એક હજારગણું અધિક પ્રમાણાંગુલ હોય છે. તે પણ ઉત્સેધાંગુલ તે જેમ નિશ્ચિત છે. અવસર્પિણી કાળના પ્રથમ તીર્થ કર ભગવાન ઋષભ અને તેમના પુત્ર ભરતના આંગળને પ્રમાણાંગુલ કહે છે. અન્તિમ તીર્થ કર શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના એક આંગળના પ્રમાણાંગ છે. આ પ્રમાણાંગુલ વડે અનાદ જે પઢાર્થ છે તેમનું માપ કરાય છે. આથી માેશું બીજું કાઈ આંગળ નથી.

કાળ પ્રમાણુના એ ભેંદ છે-પ્રદેશ નિષ્પન્ન અને વિભાગ નિષ્પન્ન. એક સમયની સ્થિતિવાળા પરમાણુ અથવા સ્કન્ધ વિ. ના કાળપ્રદેશને નિષ્પન્ન કાળ પ્રમાણુ કહેવાય છે. સમય, આવલિકા, મુહૂર્ત, દિવસ, અહારાત્રિ, પક્ષ, માસ, સંવત્સર, યુગ, પલ્ય, સાગર, અવસર્પિણી, પુદ્દગલ પરાવર્તન વિ. ને વિભાગનિષ્પન્ન કાળપ્રમાણ કહે છે. 'સમય' એ ઘણા જ સૂક્ષ્મ કાળનું માપ (પ્રમાણુ) છે. તેનું સ્વરૂપ અતાવવા માટે-વસ્ત્ર કાડવા સંબંધી દ્ષ્ટાન્ત આપ્યું છે. અસંખ્યાત

Jain Education International

### પુજય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સમયની એક આવલિકા, સંખ્યાત આવલિકાના એક ઉચ્છવાસ–નિશ્વાસ થાય છે. પ્રસન્નચિત્ત અને પૂર્ણ સ્વસ્થ વ્યકિતના એક શ્વાસાચ્છવાસને પ્રાણુ કહે છે. સાત પ્રાણાના એક સ્તાક, સાત સ્તાકિનો એક લવ-એમ વધતાં શીર્ષપહેલિકા સુધી સંખ્યા તથા પહેરાપમ સાગરાપમના અસંખ્યાતા કાળ–આ અધાનું વિસ્તાશ્થી વર્ણન કરેલ છે. જેના અમે અન્ય આગમાના વિવેચનમાં ઉલ્લેખ કરી ગયા છીએ. આ કાળપ્રમાણુથી ચારે ગતિના જીવાના આયુષ્ય ઉપર વિચાર કરવામાં આવ્યા છે.

ભાવ પ્રમાણ ત્રણ પ્રકારનું છે ગુણુપ્રમાણ, નયપ્રમાણ અને સંખ્યાપ્રમાણ, ગુણુપ્રમાણ એ પ્રકારના છે-જીવગુણુ પ્રમાણ અને અજવગુણુ પ્રમાણ, જીવગુણુ પ્રમાણના ૩ ભેદ-જ્ઞાન ગુણુપ્રમાણ, દર્શન ગુણુપ્રમાણ અને ચારિત્ર ગુણુપ્રમાણ, આમાંથી જ્ઞાનગુણ પ્રમાણના પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને આગમ એમ ચાર પ્રકાર છે. પ્રત્યક્ષના ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ અને અને નાઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ એમ છે ભેદ છે. ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષના શ્રીત્રેન્દ્રિયથી સ્પર્શેન્દ્રિય સુધી પાંચ પ્રકાર છે. નાઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષના અવધિજ્ઞાન, મનપર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન એમ ત્રણ ભેદ છે. પ્રત્યક્ષ પ્રમાણનું વિસ્તૃત વિવરણ નંદીસૂત્રના વિવેચનમાં આપી ગયા છીએ,

અનુમાન-પૂર્વવત્, શેષવત્ અને કષ્ટ સાધર્મ્યવત્ એમ ૩ પ્રકારનું છે. પૂર્વવત્ અનુમાનને સમજાવવા માટે રૂપક આપ્યું છે. જેમકે-કાઇ માતાના પુત્ર લઘુવયમાં પરદેશ ગયા અને યુવક થઇને પાછે પાતાના વતનમાં આવ્યા. તેને જોઇને તેની માતા પૂર્વ લક્ષણોથી અનુમાન કરે છે કે આ પુત્ર મારા જ છે. આને પૂર્વવત્ અનુમાન કહે છે.

રોષવત્ અનુમાન કાર્યથી, કારણથી, ગુણથી, અવયવથી અને આશ્રયથી એમ પાંચ પ્રકારનું છે. કાર્યથી કારણનું જ્ઞાન થવાને કાર્યત: (કાર્યથી) અનુમાન કહેવાય છે. જેમકે-શંખ, ભેરી વિ.ના શખ્દાથી તેમના કારણભૂત પદાર્થોનું જ્ઞાન થવું-આ એક પ્રકારનું અનુમાન છે. કારણથી કાર્યનું જ્ઞાન થવાને કારણત: અનુમાન કહેવાય છે જેમકે-સ્તૃતરના તાંતણાંઓથી વસ્ત્ર અને છે, માટીના પિંડથી ઘડા અને છે. ગુણના જ્ઞાનથી ગુણીનું જ્ઞાન કરવું તે ગુણતા અનુમાન છે, જેમકે-કસાટીથી સાનાની પરીક્ષા, ગંધથી કૂલાની પરીક્ષા અવયવાથી અવયવીનું જ્ઞાન કરવું તે અવયવતા અનુમાન છે. શિંગહાથી ભેંસનું, કલગીથી કૂકડાનું, દાંતથી હાથીનું જેમાં આશ્રયથી આશ્રયીનું જ્ઞાન થાય તે આશ્રયતા અનુમાન છે. સાધનથી સાધ્યની ઓળખાણ થાય છે જેમકે-ધુમાડાથી અગ્ન, વાદળાંથી પાણી, અને સદાચરણથી કુલીન પુત્રનું જ્ઞાન થાય છે.

દુષ્ટ સાધમ્યવત્ અનુમાનના સામાન્ય દુષ્ટ અને વિશેષદુષ્ટ એમ બે લેદ છે. કાેઇમાણુસને જેતાં દેશના અથવા તેની જાતિના અન્ય માણુસની આકૃતિ વિ. નું અનુમાન કરવું તે સામાન્યદુષ્ટ અનુમાન છે. આ જ પ્રમાણે અનેક વ્યકિતએાની આકૃતિ વિ. થી એક વ્યકિતની આકૃતિનું અનુમાન પણ કરી શકાય છે. કાેઇ વ્યક્તિને પહેલા એકવાર જોયા હોય કરી તેને ખીજે સ્થળે જાેઇ સારી રીતે ઓળખી લેવા તે વિશેષ દુષ્ટ અનુમાન છે.

હપમાન પ્રમાણના સાધર્મ્યોપમીત અને વૈધર્મ્યોપમીત એમ છે લોક છે. સાધર્મ્યોપમીતના કિચિત સાધર્મ્યોપમીત, પ્રાય: સાધર્મ્યોપમીત અને સર્વ સાધર્મ્યોપમીત એમ ૩ પ્રકાર છે. જેમાં થાડું સાધર્મ્ય (સમાનતા) હાય છે તે કિચિત સાધર્મ્યોપમીત છે જેમકે જેવા સૂર્ય છે તેવા આગીયા છે કારણ બન્ને પ્રકાશે છે. જેવા ચન્દ્ર છે તેવું કુમુદ્દ છે કારણ કે અન્તેમાં શીતળતા છે. જેમાં વધુમાં વધુ સમાનતા હાય તે પ્રાય: સાધર્મ્યોપમીત છે. જેમકે-જેવી ગાય હાય છે તેવી નીલગાય હાય છે. જેમાં બધા પ્રકારની સમાનતા જોવામાં આવે તેને સર્વ સાધર્મ્યોપમીત કહે છે આ ઉપમા દેશ, કાળ વિ. ની ભિન્નતાને લીધે અન્યમાં પ્રાપ્ત થતી નથી તેથી પાતાને પાતાની સાથે ઉપમા આપવી, વસ્તુને તેની જ પાતાની સાથે ઉપમા આપવી, વસ્તુને તેની જ પાતાની સાથે ઉપમા આપવી તે સર્વ સાધર્મ્યોપમીત ઉપમાન છે. આમાં ઉપમેય અને ઉપમાન અન્ને જુદાં હાતાં નથી. જેમકે-સાગર સાગરની જેવા છે. તીર્થ કર તીર્થ કર સમાન છે.

વૈધમ્યેપિમીતના પણ કિંચિત વૈધમ્યેપિમીત પ્રાયા વૈધમ્યેપિમીત અને સર્વ વૈધમ્યેપિમીત આમ 3 લોક અતાવ્યા છે. સાધમ્ય્થી વિપરીત વૈધમ્યે એટલે અસમાનતા. વસ્તુને અસમાનની ઉપમા આપવી તે વૈધમ્યેપિમીત છે.

આગમ એ પ્રકારના છે-લાકિક અને લેકિકાત્તર મિશ્યાદિષ્ટિઓના બનાવેલા ચન્ય લાકિક આગમ છે. જેમને સંપૂર્ણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે એવા સર્વજ્ઞ, સર્વક્શી દ્વારા પ્રતિપાદિત દ્વાદશાંગી ગણિપિટક એ લાકેકાત્તર આગમ છે. બીજી રીતે

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

આગમના ત્રાણુ પ્રકાર છે-સૃત્રાગમ, અર્થાગમ અને તદુલયાગમ અથવા આત્માગમ, અનંતરાગમ અને પરંપરાગમ અ પમાણુ ૩ લેઠ પણુ થાય છે. તીર્થં કર દ્વારા કથિત અર્થ તેમના માટે આત્માગમ છે. ગણુધર રચિત સૂત્ર ગણુધર માટે આત્માગમ છે અને અર્થ તેમના માટે પરંપરાગમ છે. ત્યાર પછીના આત્માઓ માટે સૂત્ર અને અર્થ બન્ને પરંપરાગમ છે. આ પ્રમાણે જ્ઞાનગુણુ પ્રમાણતું વિસ્તારથી વર્ણન કરેલ છે.

દર્શનગુણ પ્રમાણના ચાર પ્રકાર છે-ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન, અવધિદર્શન અને કેવળદર્શન ગુણ્યમાણ.

ચારિત્ર ગુણુ પ્રમાણના પાંચ ભેઠ છે–સામાચિક ચારિત્ર, છેદાેપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુદ્ધ, સુક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્ર ગુણ્પ્રમાણ.

સામાયિક ચારિત્ર ઇત્વરિક અને યાવત્કથિત રૂપથી છે પ્રકારનું છે. છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર પણ સાતિચાર અને નિર્દાતિચાર (સદ્દોષ અને નિર્દોષ) એમ છે પ્રકારનું છે. એ જ પ્રમાણે પરિહારવિશુદ્ધ, સૃક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્ર પણ અનુક્રમે નિર્વિશ્યમાન અને નિર્વિષ્ટકાયિક, પ્રતિપાતી અને અપ્રતિપાતી, છાદ્યસ્થિક અને દૈવલિક આ પ્રમાણે અખ્યે પ્રકારનાં છે. ચારિત્ર ગુણુ પ્રમાણના અવાન્તર લેદ-પ્રલેદા ઉપર પ્રસ્તુત આગમમાં વિવેચન કરેલ નથી.

અજવ ગુલ્યુપ્રમાણના પાંચ પ્રકાર છે. વર્ણગુલ્યુપ્રમાણ, ગાંધગુલ્યુપ્રમાણ, રસગુલ્યુપ્રમાણ, સ્પર્શગુલ્યુપ્રમાણ અને સંસ્થાનગુલ્યુપ્રમાણ, આ પ્રમાણે અનુક્રમે પ, ૨, ૫, ૮ અને ૫ લેઠ પ્રતિપાદિત કર્યા છે. આમ વિસ્તારથી ગુલ્યુપ્રમાણનું વર્ષોન આપેલ છે.

ભાવ પ્રમાણુના બીજો લેંદ્ર નયપ્રમાણ છે. નયના નૈંગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઋજુસૃત્ર, શખ્દ, સમભિર્દ અને એવંબૂત; આમ સાત પ્રકાર છે. પ્રસ્થક, વસતિ અને પ્રદેશના દેષ્ટાન્તથી આ નયોના સ્વરૂપને સમજાવ્યું છે.

ભાવપ્રમાણુના ત્રીજો ભેઠ સંખ્યા પ્રમાણ છે. તે નામસંખ્યા, સ્થાપનાસંખ્યા, દ્રવ્યસંખ્યા, ઉપમાનસંખ્યા, પરિમાણુસંખ્યા, જ્ઞાનસંખ્યા, ગણુનાસંખ્યા અને ભાવસંખ્યા એમ ૮ પ્રકારના છે. આમાં ગણુનાસંખ્યા વિશેષ મહત્વપૂર્ણ હોવાથી તેના ઉપર વિસ્તારથી વિવેચન કર્યું છે. જેની દ્વારા ગણુના કરવામાં આવે તે ગણુનાસંખ્યા કહેવાય છે. એકના અંક ગણુવામાં આવતા નથી તેથી ખેથી ગણુનાની સંખ્યાના પ્રારંભ થાય છે. સંખ્યાના સંખ્યેયક, અસંખ્યેયક અને અનંતક એમ ૩ ભેઠ છે. સંખ્યેયકના જલન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ૩ ભેઠ છે. અસંખ્યેયકના પરીતા સંખ્યેયક, યુકતા સંખ્યેયક અને અસંખ્યેયક ના પરીતા સંખ્યેયક, યુકતા સંખ્યેયક અને અસંખ્યેયકના પરીતા અનંતક, મુકતા અનંતક અને અનન્તાનન્તક એમ ૩ પ્રકાર છે. આ પ્રમાણે અસંખ્યેયકના ૯ ભેઠ થાય છે. અનંતકના પરીતા અનંતક, મુકતા અનંતક અને અનન્તાનન્તક એમ ૩ પ્રકાર છે. આમાંથી પરીતા અનંતક અને યુકતાનન્તકના જલન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ૩–૩ ભેઠ છે અને અનન્તાન્તકના જલન્ય અને મધ્યમ માત્ર બે ભેઠ થાય છે. આ રીતે અનંતકના કુલ ૮ ભેઠ થાય છે. આમ સંખ્યેયકના ૩, અસંખ્યેયકના ૯ અને અનન્તકના ૮ મળી ૨૦ ભેઠ થયા. ભાવપ્રમાણનું નર્ણન પૂરું થયું.

અગાઉ પૂર્વ પૃષ્ઠામાં સામાયિકના ચાર અનુયાગામાંથી પ્રથમ અનુયાગદાર-ઉપક્રમના આનુપૂર્વી, નામ, પ્રમાણ વકતંવ્યતા, અર્થાધિકાર અને સમવતાર આ છ લેંદ કર્યા હતા. તેમાંથી આનુપૂર્વી, નામ અને પ્રમાણ ઉપર અહીં ચિન્તન કર્યું. હવે બાકીના ત્રણ ઉપર ચિન્તન કરવાનું છે.

વકતન્યતાના સ્વસમય વકતન્યતા, પરસમય વકતન્યતા અને ઉભયસમય વકતન્યતા, આમ ૩ પ્રકાર છે. ધર્માસ્તિ-કાય, અધર્માસ્તિકાય વિ. સ્વસિદ્ધાન્તાનું વર્ધુન કરવું તે સ્વસમય વકતન્યતા છે. અન્ય મતાના સિદ્ધાન્તાની ન્યાખ્યા કરવી તે પરસમય વકતન્યતા છે. સ્વ–પર ઉભય મતાની ન્યાખ્યા કરવી તે ઉભયસમય વકતન્યતા છે.

જે અધ્યયનના જે અર્થ-અર્થાત્ વિષય છે તે જ તે અધ્યયનના અર્થાધિકાર છે. જેમ-કે આવશ્યક સ્ત્રના દ અધ્યયનાના સાવદાયાગથી નિવૃત્તિ એ તેના વિષયાધિકાર છે તે જ અર્થાધિકાર કહેવાય છે.

સમવતારનું તાત્પર્ય એ છે કે આનુપૂર્વી .વિ. જે દ્વારા છે તેમાં તે તે વિષયોના સમવતાર કરવા. અર્યાત્ સામાયિક વિ. અધ્યયંનાની આનુપૂર્વી વિ. પાંચ વાતાથી વિચારણા કરી, યાજના કરવી. સમવતાર નામના નામ,

# प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहिह स्मृतिग्रंथ

સ્થાપના, દ્રવ્ય ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવ સમવતાર આમ દ ભેદ છે. દ્રવ્યાનું સ્વગુણની અપેક્ષાએ આત્મભાવમાં અવતીર્ણ શવું – વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ પરરૂપમાં અવતીર્ણ શવું – તેને દ્રવ્ય સમવતાર કહે છે. ક્ષેત્રનું પણ સ્વરૂપ, પરરૂપ અને ઉભયરૂપથી સમવતાર થાય છે. કાળ સમવતાર શ્વાસો ચ્છ્રવાસથી લઇને સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનન્તકાળ સુધીના શાય છે. ભાવ સમવતારના બે ભેદ છે – આત્મભાવ સમવતાર અને તદુભય સમવતાર. ભાવનું પાતાના જ સ્વરૂપમાં સમવતીર્ણ થવું તે આત્મભાવ સમવતાર કહેવાય છે, જેમ કે - ક્રોધનું કે ધર્પ સમવતીર્ણ થવું. ભાવનું સ્વરૂપ અને પરરૂપ અને માનરૂપે સમવતાર થવા તે તદુભય ભાવ સમવતાર કહેવાય છે. જેમ કે - ક્રોધનું ક્રોધરૂપે સમવતાર થવાની સાથે જ માનરૂપે સમવતાર થવું તે તદુભયભાવ – સમવતાર છે.

અનુયાગદ્વાર સૂત્રમાં મેહી ભાગ ઉપક્રમની ચર્ચાએ રાેકી રાખ્યા છે. શેષ ત્રણ નિક્ષેપમાં સક્ષેપમાં છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથની રચના એવી છે કે જ્ઞાતવ્ય વિષયાતું પ્રતિપાદન ઉપક્રમમાં જ કરી દીધું છે જેથી પછીના વિષયાને સમજવા અતિ સુગમ અને સરળ બની જાય છે.

નિશ્ચેપ-આ અનુચાગદ્વારનું બીજું દ્વાર છે. ઉપક્રમ પછી નિશ્ચેપ ઉપર ચિન્તન કરવું સરળ થઇ જાય છે. તેથી નિશ્ચેપ ઉપર ચિન્તન કરતાં એઘિનિષ્પન્ન નિશ્ચેપ, નામ નિષ્પન્ન નિશ્ચેપ અને સૂત્રાલાપકનિષ્પન્ન નિશ્ચેપ આમ ત્રણ લેક કર્યા છે. એઘિનિષ્પન્ન નિશ્ચેપ, અધ્યયન, અક્ષીણ, આય અને ક્ષપણાના રૂપમાં ૪ પ્રકારનું છે. અધ્યયનના નામાધ્યયન, સ્થાપનાધ્યયન, દ્રવ્યાધ્યયન અને ભાવાધ્યયન એમ ૪ લેક છે. અક્ષીણાના નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એમ ચાર લેક છે. આમાં ભાવાદ્ષીણતાના આગમથી ભાવાદ્ષીણતા અને નાઆગમથી ભાવાદ્ષીણતા એમ છે લેક છે. અક્ષીણ શબ્દના અર્થને ઉપયોગપૂર્વક જાણવા તે આગમથી ભાવાદ્ષીણતા કહેવાય છે. વ્યય કરવા છતાં જે કિચિન્માત્ર પણ ક્ષીણ ન થય તે નાઆગમથી ભાવાદ્ષીણતા કહેવાય છે. જેમ કે જ્યાતિવાળા એક ક્ષીપકથી શતાધિક ક્ષિપક પ્રગટાવી શકાય છે પરંતુ તેમ છતાં તે ક્ષીપકની જયોતિ જરાપણ ક્ષીણ થતી નથી તેવી જ રીતે આચાર્ય ક્ષતનું જ્ઞાન આપે છે. તેઓ સ્વયં પણ ક્ષતજ્ઞાનથી દીપ્ત રહે છે અને બીજાને પણ પ્રક્ષિપ્ત કરે છે. સારાંશ એ છે કે ક્ષતનું કાઈ પ્રકારે ક્ષીણ ન થવું તે ભાવાદ્ષીણતા કહેવાય છે.

આયના નામ, સ્થાપનાદિ ૪ ભેંદ છે. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના લાભ તે પ્રશસ્ત આય છે. ક્રાેધ, માન, માયા, લાભ, વિ. ની પ્રાપ્તિ તે અપ્રશસ્ત આય છે.

ક્ષપણાના નામ-સ્થાપનાદિ ૪ પ્રકાર છે. ક્ષપણાના અર્થ નિર્જરા, ક્ષચ થાય છે. ક્રોધાદિનું ક્ષય થવું તે પ્રશસ્ત ક્ષપણા છે. જ્ઞાનાદિનું નષ્ટ થવું તે અપ્રશસ્ત ક્ષપણા છે.

એાઘનિષ્પન્ન નિક્ષેપના વિવેચન પછી નામ નિષ્પન્નનિક્ષેપનું વિવેચન કરતાં કહ્યું કે–જે વસ્તુનું નામનિક્ષેપ નિષ્પન્ન થઇ ચૂક્યું છે તેને નામનિષ્પન્ન નિક્ષેપ કહે છે જેમ–કે સામાચિક આના પણ નામાદિ પ્રકાર છે. ભાવ સામાચિકનું વિવેચન અહીં વિસ્તારથી કર્યું છે. ભાવ સામાચિક કરનાર શ્રમણના આદર્શ પ્રસ્તુત કરતાં અતાવ્યું છે કે જેના આત્મા સર્વ વ્યાપારથી નિવૃત્ત થઇને મૂલગુણરૂપ સંચમ, ઉત્તરગુણરૂપ નિચમ તથા તપાદિમાં લીન છે તેને જ ભાવ સામાચિકના અનુપમ લાભ પ્રાપ્ત થાય છે. જે ત્રમ અને સ્થાવર અધા પ્રણીઓને આત્મવત જુએ છે, તેમના પ્રત્યે સમભાવ રાખે તે જ સામચિકના સાચા અધિકારી છે. જેવી રીતે મને દુઃખ પ્રિય નથી તેવીજ રીતે અન્ય પ્રાણીએ ને પણ દુઃખ પ્રિય નથી એમ જાણીને જે ન કાઇ પ્રાણીને હશે છે અને ન બીજા પાસે ઘાત કરાવે છે તે જ શ્રમણ છે.

સૂત્રાલાપક નિક્ષેપ તેને કહેવાય છે કે જેમાં 'કરેમિ ભંતે સામાઇય' આદિ પદેના નામાદિ ભેદપૂર્વક વ્યાખ્યાન કરવામાં આવે છે. આમાં સૂત્રનું હચ્ચારણ શુદ્ધ અને સ્પષ્ટ રૂપથી કરવાની ભલામણ કરી છે.

અનુયોગદ્વારનું ત્રીજું દ્વાર 'અનુગમ' છે. તેના સુત્રાનુગમ અને નિર્શુકિત અનુગમ એમ ખે ભેઢ છે. નિર્શુકત્ય-નુગમના ત્રણ ભેઢ છે – નિક્ષેપ નિર્શુકત્યનુગમ, ઉપાદ્વાત નિર્શુકત્યનુગમ, અને સૂત્રસ્પર્શિક નિર્શુકત્યનુગમ. આમાં નિક્ષેપ નિર્શુકિતનું વિવેચન કરી ગયા છીએ. ઉપાદ્ધાત નિર્શુકિતના ઉદ્દેશ, નિર્દેશ, નિર્ગમ આદિ ૨૬ ભેઢ ખતાવ્યા છે.

www.jainelibrary.org

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સ્ત્રસ્પર્શિક નિર્સુકિતના અર્થ છે – અસ્ખલિત, અમિલિત એવા અન્ય સ્ત્રોના પાઠાથી અસંયુક્ત, પ્રતિપૂર્ણ, દોષયુક્ત કંઠ અને એાષ્ઠથી વિપ્રમુક્ત તથા ગુરુમુખે ચહુણ કરેલા ઉચ્ચારણથી સુકત સ્ત્રોના પદાને સ્વસિદ્ધાન્ત અનુરૂપ વિવેચન કરવું.

અનુચાગઢારનું ચાર્યું દ્વાર 'નય' છે, આમાં નૈગમ, સંગ્રહ આદિ સાત મૂળ નચાનું સ્ત્રરૂપ પ્રતિપાદિત કર્યું છે. નય એ જૈનદર્શનની આધારશિલા છે. નયદારના વિવેચનની સાથે જ ચારે પ્રકારના અનુચાગદારનું વર્ષ્યુન પૃર્ફ થાય છે.

આ પ્રમાણે અનુયોગદ્ધાર સ્ત્રમાં ઘણા જ મહત્ત્વપૂર્ણ જૈન પારિભાષિક શખ્દ-સિદ્ધાન્તાનું વિવેચન છે. ઉપક્રમ નિર્ણય શૈલીની પ્રધાનતા હાવાથી અને સાથે ભેદ-પ્રભેદોની પ્રચુરતા હાવાથી આ આગમ અન્ય આગમાંથી ક્લિપ્ટ છે તથાપિ જૈનદર્શનના રહસ્યને સમજવા માટે આ અતીવ ઉપયોગી બ્રન્થ છે. જૈન આગમની પ્રાચીન યૂર્ણા દીકાઓના પ્રારંભના ભાગને જોતાં જ્ઞાન થાય છે કે સમગ્ર નિર્પણમાં આ જ પહિત અપનાવવામાં આવી છે કે જે અનુયાગદ્ધારમાં છે. આ માત્ર શ્વેતાંભરમાન્ય જૈનાગમાની દીકાને જ લાગુ થાય છે એમ નથી પરંતુ દિગંભરાએ પણ આ પહિત અપનાવી છે. આનું પ્રમાણ દિગંભર માન્ય ષ્ટ્ખંડાગમ આદિ પ્રાચીન શાસ્ત્રોની દીકાથી પ્રાપ્ત થાય છે. આથી આની પ્રાચીનતાનું સહેજે અનુમાન લગાડી શકાય છે. અનુયાગદ્ધારમાં સાંસ્કૃતિક સામગ્રી પણ પ્રચુરમાત્રામાં છે. સંગીતના સાત સ્વર, સ્વરસ્થાન, ગાયકના લક્ષણ, ગ્રામ, મૂચ્છનાઓ, સંગીતના ગુણ અને દોષ, નવરસ, સામુદ્રિક લક્ષ, ૧૦૮ આંગળના માપવાળા, શંખાદિ ચિલ્નવાળા, મસ, તલ વિ. વ્યંજનવાળા ઉત્તમ પુરુષો વિ. નું વિવિધ વર્ણન છે. નિમિત્તના સંખંધમાં પણ પ્રકાશ પાડયા છે, જેમ કે આકાશદર્શન અને નક્ષત્રાદિના પ્રશસ્ત યાંગ થવા પર સુવૃષ્ટિ અને અપ્રશસ્ત યાંગ થવા પર દુર્ભિક્ષ વિ. થાય છે. આ પ્રમાણે સંસ્કૃતિક તથા સામાજિક વર્ણનનું નિરૂપણ કર્યું છે.

અનુયાગ દ્વારના રચરિતા અથવા સંકલનકર્તા આર્થરક્ષિત માનવામાં આવે છે. આર્થરક્ષિતથી પહેલાં એવી પહેતિ હતી કે આચાર્ય પેતાના મેધાવી શિષ્યાને નાના મેદા બધા સૂત્રોની વાચના આપતી વખતે ચારે અનુયાએ!ના બેદધ તેમને કરાવી દેતા હતા. તે વાચનાનું શું રૂપ હતું તે આજે અમારી સમક્ષ નથી તથાપિ એટલું કહી શકાય છે કે તેઓ વાચના આપતી વખતે પ્રત્યેક સૂત્ર પર આચાર ધર્મ, તેના પાલનકર્તા, તેમની સાધનાક્ષેત્રના વિસ્તાર, નિયમ શહ્યુ કરવાની કાેટિ અને ભાંગ વિ. નું વર્ષોન કરી બધા અનુયાઓના એકી સાથે બાધ કરાવી દેતા હતા. આ જ વાચનાને અપૃથકત્વાનુયાગ કહેલ છે. આચાર્ય મલયગિરિએ લખ્યું છે કે ચરણ કરણાનુયાગ આદિ ચારે અનુયાઓના પ્રત્યેક સૂત્ર પર વિચાર કરવામાં આવે છે તેને અપૃથકત્વાનુયાગ કહે છે. અપૃથકત્વાનુયાગમાં વિભિન્ન નયદિન્ટઓનું અવતરણ કરવામાં આવે છે અને તેમાં પ્રત્યેક સૂત્ર પર વિસ્તારથી ચર્ચા કરવામાં આવે છે અને તેમાં પ્રત્યેક સૂત્ર પર વિસ્તારથી ચર્ચા કરવામાં આવે છે.

આર્ય વજસ્વામી સુધી કાલિક આગમાના અનુયાગ (વાચના) માં અનુયાગોનું અપૃથકતવરૂપ રહ્યું. ત્યાર પછી આર્યરિક્ષિતથી કાલિક શ્રુત અને દિષ્ટિવાદના પૃથક અનુયાગની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી કારણ કે આર્યરિક્ષિતના ધર્મશાસનમાં જ્ઞાની, ધ્યાની, તપસ્ત્રી અને વાદી બધા પ્રકારના સંતો હતા. તે શિષ્યોમાં પુષ્યમિત્ર નામના ૩ વિશિષ્ટ મહામેધાવી શિષ્યો હતા. તેમાંથી એકને દુર્ગલિકા પુષ્યમિત્ર, બીજાને ઘૃતપુષ્યમિત્ર અને ત્રીજાને વસ્તપુષ્યમિત્ર કહેતા હતા. ઘૃતપુષ્યમિત્ર અને વસ્તપુષ્ય મિત્રની લિધ્ધના એવા પ્રભાવ હતો કે જેને લીધે પ્રત્યેક ગૃહસ્થને ત્યાંથી શ્રમણાને ઘૃત અને વસ્ત્ર સહેજે સહર્ષ ઉપલબ્ધ ઘતા હતા. દુર્બલિકા પુષ્યમિત્ર નિરંતર સ્વાધ્યાયમાં તલ્લીન રહેતા હતા. આર્યરિક્ષિતના અન્ય સુનિવૃત્કમાં કલ્શુરિક્ષિત, ઘોષ્ઠામાહિલ વિ. પ્રતિભાસંપન્ન શિષ્યો હતા. જેમને જેટલા સૂત્રપાઠ આગ્ર થથી પ્રાપ્ત થતા તેથી તેમને સન્તાષ્ય થતા હતા નિર્દ તેથી તેમણે એક પૃથક વાચનાચાર્યની વ્યવસ્થા માટે પ્રાયના કરી. અચર્યો આ માટે

- આવશ્યક મલયગિરિ વૃત્તિ પૃ. ૩૮૩)

(એજન)

૧. 'નંદિસુન્તં અપ્રથયોગદારાઇ'ની પ્રસ્તાવના પૃ. ૫૨ થી ૭૦.

અપૃહુત્તમેગભાવો સુત્તે સુત્તે સુવિત્થરં જત્ય ભન્નતેજીએાગા ચરણ ધમ્મ સંખાણદવ્યાણં

જાવન્તિ અજજવઇરા અપુલુત્તં કાલિયાણઓએ યા તેણારેમ પૃલુનં કાલિયસ્ય દિદ્વિયો યા।

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

દુર્ખિલકા પુષ્યમિત્રની નિયુકિત કરી. થાડા દિવસા પછી દુર્ખિલકા પુષ્યમિત્રે આચાર્યને નિવેદન કર્યું કે વાચના આપવામાં સમય ઘણા વીતી જતા હાવાથી હું પઠિત જ્ઞાનનું પુનરાવર્તન કરી શકતા નથી તેથી બધું વિસ્મરભ્યુ થઇ રહ્યું છે. આચાર્યને આશ્ચર્ય થયું કે જ્યારે આટલા મેધાવી શિષ્યની આ સ્થિતિ છે ત્યારે બીજાની શી વાત કરવી? તેથી તેમણે પ્રત્યેક સ્ત્રના અનુયાગ પૃથક પૃથક કરી દીધા. અપરિણામી અને અતિપરિશ્રામી શિષ્યા નયદિપ્ટના મૂળ ભાવને સમજ્યા વગર કયાંક એકાન્તજ્ઞાન, એકાન્ત ક્રિયા, એકાન્ત નિશ્ચય અથવા એકાન્ત વ્યવહારને જ ઉપાદેય માની ન લે અને સ્વૃક્ષ્મ વિષયમાં મિથ્યાભાવને ગ્રહણ કરી ન લે તેથી નયોના વિભાગ કર્યા નથી.

અનુયાગ દ્વારના રચનાકાળ વીર નિર્વાણ સં. ૮૨૭થી પહેલાના માનવામાં આવ્યા છે. જો કે કેટલાક વિદ્વાના તેને ખીજી શતાષ્ટ્રીની રચના માને છે. આગમપ્રભાવક મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજી મ. વિ. તું મન્તવ્ય એવું છે કે અનુયાગનું પૃથક્કરણ તેા આચાર્ય આર્યરક્ષિતે કર્યું પરન્તુ અનુયાગદ્વારસૂત્રની રચના તેમણે જ કરી એમ નિશ્ચિત-રૂપથી કહી શકાય નહિ.

☆

# ૧ – નિશીય સૂત્ર

છેદ સૂત્રામાં નિશીથનું પ્રમુખસ્થાન છે. નિશીથના અર્થ અપ્રકાશ<sup>ર</sup> કરેલ છે. આ સૂત્ર અપવાદ બહુલ છે. તેથી ગમે તેને વંચાવાતા કે ભણાવતા ન્હાતા. પાઠકા વાંચણી લેનાર ત્રણ પ્રકારના હાય છે.

- (૧) અપરિણામક જેમની બુદ્ધિ અપરિપકલ હાય છે.
- (૨) પરિણામક જેમની બુદ્ધિ પરિપકવ હાય છે.
- (3) અતિપરિષ્ણામક જેમની ખુદ્ધિ તર્ક પૂર્ણ હેલ્ય છે.

અપરિણામક અને અતિપરિણામક બન્ને પ્રકારના પાઠકા નિશીય ભણવાને અયાગ્ય છે. જે આજીવન રહસ્યને ધારણ કરી શકતા હાય તે જ તેને ભણવાના અધિકારી છે. અહીં જે રહસ્ય શબ્દ છે તે આ ગાપનીયતાને પ્રગટ કરે છે. નિશીયનું અધ્યયન તેજ સાધુ કરી શકે છે કે જે ત્રણ વર્ષના દીક્ષિત હાય અને ગાંભીર્ય આદિ ગુણાથી સુકત હાય. પ્રૌઢતાની દ્વિએ અગલમાં ઉત્પન્ન કેશવાળા ૧૬ વર્ષના સાધુજ નિશીયના વાચક બની શકે છે. બનિશીયના જ્ઞાતા થયા વિના કાઇ પણ શ્રમણ પાતાના સંબંધીઓને ત્યાં ભિક્ષા માટે જઇ શકતા નથી. તેમજ તે ઉપાધ્યાય વગેરે પદવીને યાગ્ય પણ માનવામાં આવતા નથી. શ્રમણમંડળીના આગેવાન નેતા અનવામાં તેમજ સ્વતંત્ર વિહાર કરવામાં પણ નિશીયનું જ્ઞાન આવશ્યક છે. કારણ કે નિશીયના જાણપણા વિના કાઇ સાધુ પ્રાયશ્વિત આપવાના અધિકારી થઇ શકતા નથી. તેથીજ વ્યવહારસૂત્રમાં નિશીયને એક માનદંડના રૂપમાં પ્રસ્તુત કરવામાં આવેલ છે.

(ખ) પ્રભાવક ચરિત્ર ૨૪૦-૨૪૩ પૃ. ૧૭ 💮 (ગ) ઋષિમંડળ સ્તોત્ર ૨૧૦

ર. જંહોતિ અપ્પગાસં તંતુ ણિસીહં તિ લાેગ સંસિદ્ધં ।

જં અપ્પગાત્સ ધમ્માં અણ્ણે પિ તર્ય નિસીધં તિ ।।

– નિશીથભાષ્ય શ્લોક **૬**૯

પુરિસા તિવિહા પરિણામગા, અપરિણામગા અતિપરિણામગા,
 તા એત્થ અપરિણામગ- અપરિણામગામાં પઉસેહા ।!

– નિશીથ ચૂર્ણિ પૃ. ૧૬૫

૪. નિશીથ ભાષ્ય ૬૭૦૨-૩

- ૫. નિશીથ ચૂર્ણિ ગા. ૬૨૬૫ (ખ) વ્યવહાર ભાષ્ય ઉદ્દેશક ૭ ગા. ૨૦૨-૩ (ગ) વ્યવહાર સૂત્ર ઉદ્દેશક ૧૦ ગા. ૨૦-૨૧
- **૬. વ્યવહારસૂત્ર ઉદેશક ૬ સૂત્ર ૨-૩**
- ૭. વ્યવહાર સૂત્ર ઉદેશક ૩ સૂત્ર ૩.
- ૮. " ઉ. ૩ સૂ. ૧

www.jainelibrary.org

305

આવશ્યક મલયગિરિ વૃત્તિ પૃ. ૩૯૯

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

દિગંબર ત્રન્થામાં નિસીહની જગ્યાએ નિસીહિયા શબ્દના વ્યવહાર કરવામાં આવ્યા છે. વે ગામ્મટસારમાં પણ આ જ શબ્દ પ્રાપ્ત થાય છે. રે ગામ્મટસારની ટીકામાં નિસીહિયાનું સંસ્કૃત રૂપ નિસીધિકા કર્યું છે. અપચાર્ય જિનસેને હરિવંશ પુરાણમાં નિસીથ માટે 'નિલઘક' શબ્દના વ્યવહાર કર્યો છે. તે તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં નિસીહ શબ્દનું સંસ્કૃત રૂપ 'નિસીથ' માનેલ છે. નિર્યુકિતકારને પણ આજ અર્થ અભિપ્રેત છે. આ પ્રમાણે વૈતાંબર સાહિત્યના અભિમતાનુસાર નિસીહનું સંસ્કૃત રૂપ નિસીથ અને તેના અર્થ અપકાશ થાય છે. દિગંબર સાહિત્યની દૃષ્ટિએ નિસીહિયાનું સંસ્કૃત રૂપ 'નિસીધકા' છે. તેના અર્થ પ્રાયશ્વિત-શાસ્ત્ર અથવા પ્રમાદદાવના નિષેધ કરનાર શાસ્ત્ર છે. પશ્ચિમી વિદ્રાન 'બેવરે' નિસીહના 'નિષેધ' અર્થને સાચા અને નિસીય અર્થને લાન્ત માનેલ છે. પ

શાસ્ત્રદેષ્ટિએ નિસીહ શબ્દ ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવે તે નિસીહ શબ્દના સંસ્કૃતરૂપ નિશીય અને નિશીધ ખંને થઇ શકે છે, કારણકે ય અને ધ ખંનેના પ્રાકૃત ભાષામાં હકાર આદેશ થાય છે. તેથી નિસિહિયા શબ્દના સંસ્કૃત નિષિધિકા અને નિશીધિકા થાય છે. અર્થની દૃષ્ટિએ વિચારતાં નિષિધ અથવા નિષિધિકાની અપેક્ષાએ નિશીય અથવા નિશીધિકા શબ્દના અર્થ અધિક સંગત પ્રતીત થાય છે. કારણકે આ આગમ વિધિ-નિષેધનું પ્રતિપાદન કરનાર નથી પરંતુ પ્રાયશ્વિતનું પ્રતિપાદન કરનાર છે. આ કથનમાં શ્વેતાંબર અને દિગંબર અને આચાર્ય એકમત છે.

ચૂર્ણિમાં નિશીયને પ્રતિષેધ સૂત્ર અથવા પ્રાયશ્ચિત સૂત્રનું પ્રતિપાદક બતાવ્યું છે. બિશીયભાષ્યમાં લખ્યું છે કે આચારચૂલામાં ઉપદિષ્ટ કિયાનું અતિક્રમણ કરવાથી જે પ્રાયશ્ચિત આવે છે તેનું નિશીયમાં વર્ણન છે. નિશીય સુત્રમાં અપવાદાનું બાહુલ્ય છે તેથી સભા વિગેરમાં તેનું વાંચન ન કરવું જોઈએ. અનિધકારી પાસે તે પ્રગટ ન થાય તેથી સત્રિ અથવા એકાંતમાં પઠનીય હાવાથી નિશીયના અર્થ સંગત થાય છે. નિસિહિયાના જે નિષેધવાચક અર્થ છે તેની સંગતિ પણ આ પ્રમાણે બેસી શકે છે કે જે અનિધકારી છે તેને ભણાવવું નિષેધ છે, તેમજ જનસમુદાયથી વ્યામ સ્થાનમાં ભણવું પણ નિષિદ્ધ છે. કકત સ્વાધ્યાય ભૂમિમાં જ આ સૂત્ર પઠનીય છે.

હરિવંશ પુરાણમાં 'નિષદ્યક' શખ્ક આવ્યો છે. સંભવ છે કે આ સૂત્ર વિશેષ પ્રકારની નિષદ્યામાં ભણાવવામાં આવતું હશે તેથી આનું નામ નિષદ્યક રાખવામાં આવ્યું હોય. આલાચના કરતી વખતે આલાચક આચાર્ય માટે નિષદ્યાની વ્યવસ્થા કરતા હતા. લે સંભવ છે કે પ્રસ્તુત અધ્યયનના સમયે પણ નિષદ્યાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી હશે તેથી નિશીથભાષ્યમાં આના હશ્લેખ મળે છે. ૧૦

– નિશીય ભાષ્ય ગા. ૨

🗕 ષટ ખંડાગમ ભા. ૧ પૃ. ૯૮

– નિશીથ ચૂર્ણિભા. ૧. પૃ. ૩

- નિશીય ભાષ્ય સૂત્ર ૭૧

૧૦. સુત્તત્થ તદુભયાણં ગહણં બહુમાણ વિણયમચ્છેરં । ઉકકુડણિસેજજ-અંજલિ-ગહિતાગહિયમ્મિ ય પણામોા ! । ।

<u>– સૂત્ર ૬૬૭૩</u>

૧. ષટખંડાગમ, પ્રથમ ખંડ પૃ. ૯૬

ર. ગાેમ્મટસાર **જીવકાં**ડ ૩૬**૭** 

૩. ,, ,, નિષેધન પ્રમાદદેશ નિરાકરણં નિષિદ્ધિ: સંજ્ઞાયાં 'ક' પ્રત્યયે નિષિદ્ધિકા તચ્ચ પ્રમાદદોષવિશુદ્ધયર્થ બહુપ્રકારં પ્રાયશ્ચિતં વર્ણયતિ ।

૪. નિષદાકાખ્યમાખ્યાતિ પ્રાયક્ર્યિત્તવિધિ પરમ્ ।

<sup>–</sup> હરિવંશ પુરાણ ૧૦/૧૩૮.

પ. This name (નિસીહ) is explained strangely enough by Nishitha though the character of the contents would lead us to expect Nisheda (નિષેધ) — ઈંડિયન એન્ટીકવેરી ભા. ૨૧ પૃ. ૯૭

૬. (ક) આયાર પકપ્પસ્સ ઉ ઇમાઈ ગાણુમાઈ ણામધિજજાઈ ।

<sup>-</sup> આયારમાઇયાઈ પાયચ્છિત્તેણઽહીગારો મ

<sup>(</sup>ખ) શિસીહિયાં બહુવિહ પાયચ્છિત્તા વિહાણ વરણણાં કુણઇ'

૭. તત્ર પ્રતિષેધ : ચતુર્શચૂડાત્મકે આચારે યત્ પ્રતિષિદ્ધંતં સેવંતસ્સ પચ્છિતં ભવતીતિ કાઉ.

આયારે ચઉસુય, ચુલિયાસુ ઉવએસ વિતહકારિસ્સ । પચ્છિત્ત મિહજઝયણે ભાગમં અષ્ણોસુ ય પદેસ ।।

૯. નિશીય ભાષ્ય સૂત્ર ૬૩૮૯

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

નિશીયના આચાર, અગ્ર, પ્રકલ્પ, ચૂલિકા વિ. પર્યાયવાચી નામાં છે પ્રાયક્રિત સૂત્રના સંખંધ ચરણુકરણાનુચાંગની સાથે છે, તેથી આનું નામ આચાર છે. આચારાંગ સૂત્રના પાંચ અગ્ર છે– ચાર આચારચૂલાએલ અને નિશીય આ પાંચ અગ્ર છે–તેથી નિશીયનું નામ અગ્ર છે. નિશીયની હમા પૂર્વ આચારપ્રાભૃતમાંથી રચના કરવામાં આવી છે, તેથી આનું નામ પ્રકલ્પ છે. પ્રકલ્પના બીજો અર્થ 'છેઠન કરનાર' એવા પણ કરેલ છે. આગમ સાહિત્યમાં નિશીયનું 'આયાર–પકપ્પ' એવું નામ મળે છે. અહીં અગ્રચ્લા સમાન અર્થવાળા છે.

નિશીયના રચયિતા અર્થની દેષ્ટિએ લગવાન મહાવીર છે, જ્યારે સૂત્રના રચિતાના સંબંધમાં અનેક માન્યતાએ છે. આચારાંગ ચૂર્ણિમાં રચિતાના સંબંધમાં ચર્ચા કરતાં સ્થિવિર શબ્કના પ્રયોગ કર્યો છે અને સ્થિવરના અર્થ ત્રણધર કર્યો છે. આચાર્ય શીલાંકે શ્રુતવૃદ્ધ ચતુર્દશ પૂર્વધરને જ સ્થિવર કહેલ છે. પંચકલ્પ ભાષ્યની ચૂર્ણિમાં લખ્યું છે કે આચાર પ્રકલ્પનું નિર્માણ લદ્રબાહુરવામીએ કરેલ છે. નિશીય સૂત્રની કેટલીક પ્રશસ્તિ–ગાથાએ અનુસાર તેના રચિતા વિશાખાચાર્ય છે. શ્વેતાંબર પદ્રાવલિયોમાં વિશાખાચાર્યના સંબંધમાં કાઇ ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થતા નથી. દિગંબર પદ્રાવલિમાં લદ્યાખાચાર્ય છે. શ્વેતાંબર પદ્રાવલિયો લદ્યાખાચાર્યના સંબંધમાં કાઇ ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થતા નથી. દિગંબર પદ્રાવલિમાં લદ્રભાહુ વિશાખાચાર્યનું નામ આવેલ છે કે જે દશપૂર્વી હતા. દિગંબર દૃષ્ટિએ વીરનિર્વાણથી ૧૬૨ વર્ષ સુધી લદ્રભાહુ હતા. ત્યાર પછી વિશાખાચાર્યના સુગ પ્રારંભ થાય છે. પ્રશસ્તિમાં નિશીયને વિશાખાચાર્ય કૃત કહેવામાં આવ્યું છે. અહીં લિખિતના અર્થ નિર્મિત છે કે લિપિકૃત છે તે વિચારણીય છે. કારણ કે એવા કાઇ ઉલ્લેખ છે. એમ પ્રતીત થાય છે કે નિશીયના રચિતા ચતુર્દશપૂર્વી લદ્રભાદું છે.

પંચકલ્પ ચૂર્ણિમાં આચાર પ્રકલ્પ (નિશીથ) કશા, કલ્પ અને વ્યવહાર. આ ચાર આગમાના નિર્યૂહક ભદ્રબાહુ સ્વામીને બતાવ્યા છે. વિશાખાચાર્યે તે લખ્યું હશે એમ જો કલ્પના કરીએ તે પ્રસ્તુત કથનની સંગતિ બેસી શકે છે. દિગંબર આચાર્યોએ નિશીયને આરાતીય આચાર્યકૃત માનેલ છે પરંતુ વર્તમાનમાં નિશીયનું જે રૂપ છે તે દિગંબર પરંપરામાં મળતું નથી. જો દિગંબર પરંપરાના વિશાખાચાર્ય દ્વારા આ લખાયેલ હાત તે દિગંબર પરંપરામાં તેની માન્યતા પ્રાપ્ત થવી જોઇતી હતી. એટલે સંભવ એમ જ લાગે છે કે વિશાખાચાર્ય શ્વેતાંબર પરંપરાના જ આચાર્ય હોવા જોઇએ. વિશાખાચાર્યના ગુણુકીર્તન પ્રશસ્તિ ગાથાએમાં મળે છે. તેથી આ સિદ્ધ થાય છે કે આ ગાથાએ વિશાખાચાર્ય દ્વારા રચિત નથી. આ ગાથાએની રચના કાહ્યું કરી તે અન્વેષ્ણીય છે.

છેદસ્ત્રગકાર ભદ્રભાહું નિર્શુકિતકાર ભદ્રભાહુંથી જુદા છે. નિર્શુકિતકાર ભદ્રભાહુંના અસ્તિત્વકાળ વિક્રમની ૬ ઠી શતાબિક માનવામાં આવેલ છે. જયારે છેદસ્ત્રગકાર ભદ્રભાહુંના અસ્તિત્વકાળ વીરનિર્વાણુની બીજી શતાબિક છે.

નિશીયમાં ચાર પ્રકારના પ્રાયશ્ચિતાનું વર્ણન છે. નિશીયમાં ૨૦ ઉદ્દેશકા છે તેમાં ૧૯ ઉદ્દેશકામાં પ્રાયશ્ચિતનું વિધાન છે અને ૨૦મા ઉદ્દેશકમાં પ્રાયશ્ચિત આપવાની પ્રક્રિયા છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં ગુરુમાસિક પ્રાયશ્ચિતનું વિધાન છે. બીજા,ત્રીજા,

-- નિશીય સૂત્ર ચેશ્યો વિભાગ પૃ. ૩૯૫

૧. આયારો અગ્ગં ચિય પકષ્પ તહ ચૂલિકા ણિસીહીતા

નિશીય ભાષ્ય ૩

ર. નિશીથ ભાષ્ય સૂત્ર ૫૭

૩. નિશીથ ચૂર્ણિ પૃષ્ઠ ૩૦

૪. એયાણિ પુણ આયારગ્ગાણિ આયાર ચેવ નિજજૂઢાણિ ! કેણ નિજજૂઢાણિ ? થેરેહિ ૨૮૭) થેરા-ગણધરા : । 🧪 આચારાંગ ચૂર્ણિ પૃ. ૩૩૬.

૫. સ્થવિરૈ: શ્રુતવૃદ્ધૈશાતૃર્દેશ પૂર્વ વિદ્ધાિ આચારાંગ નિર્યુકિતે ગા. ૨૮૭

દ. તેણ ભગવતા આયાર પકપ્પ-દસા-કપ્પ-વવહારા ય નવમપુવ્વનીસંદભૂતા નિજજૂઢા । -- પંચકલ્પ ચૂર્ણિ પત્ર ૧, બૃહન્કલ્પ સૂત્રમ્ પ્રસ્તાવતા છુ. ૩

૭. દંસણ ચરિત જુત્તો, જુત્તો ગુત્તીસુ સજજણહિએસી ।

નામેણ વિસાહગણી મહત્ત્તરએ ણાણ-મંજૂસા 11 ધ ા કિત્તી-કેતિ પિણવ્ટો જસપત્તો પડેહા તિસાગર નિરૂધ્દો ા

પુણરૂત્તં ભર્માત મહિ સસિવ્વ ગળણું ગણ તસ્સ ા ૧૧૨૧૧

તસ્સ લિહિયં નિસીંહં ધ+મ-ધુરા ધરણ પવર-પુવ્વસ્સ ।

આરાગ્ગં ધાણિજજં સિસ્સ પૈસિસ્સૌવ ભાજજં ચ ા ૩ ા -

૮. બૃહત્કલ્મ ભા. દ પૃ. ૧થી ૨૦

# પુલ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ચાયા, અને પાંચમાં ઉદ્દેશકમાં લઘુમાસિક પ્રાયશ્ચિતનું વર્ણન છે. છઠ્ઠાથી લઇને અગિયારમા ઉદ્દેશક સુધી ગુરુ ચાતુર્માસિક પ્રાયશ્ચિતનું વિવેચન છે. ૧૨ માથી ૧૯ મા ઉદ્દેશક સુધી લઘુચાતુર્માસિક પ્રાયશ્ચિતનું પ્રતિપાદન છે. ૨૦ મા ઉદ્દેશકમાં આલે! અને તેમજ પ્રાયશ્ચિત કરતી વખતે જે દોષા લાગે છે તેના ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે અને તે માટે વિશેષ પ્રાયશ્ચિતની વ્યવસ્થા છે.

પ્રાયક્ષિતના ૨ પ્રકાર છે.- (૧) માસિક અને (૨) ચાતુર્માસિક. દ્વિમાસિક, પંચમાસિક, છ માસિક પ્રાયક્ષિતો આરાપણાથી બને છે. ૨૦ મા ઉદ્દેશકમાં મુખ્ય વિષય આરાપણા છે. સ્થાનાંગ સુત્રમાં આરાપણાના પાંચ પ્રકાર બતાવ્યા છે. જ્યારે સમવાયાંગમાં ૨૮ પ્રકાર બતાવ્યા છે. ર શ્રમણ લગવાન મહાવીરના શાસનમાં છ મહિનાથી વધારે તપસ્યાનું વિધાન નથી તેથી આરાપણા દ્વારા જે પ્રાયક્ષિતનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે તે પણ છ મહિનાથી વધારે નથી.

અમે પહેલાં જણાવી ગયા છીએ કે નિશીય ગાપનીય છે તેથી અમે તેના સાર અહીં પ્રસ્તુત કરતા નથી. તેમાં સંક્ષેપમાં પાંચ મહાવત, પાંચ સમિતિ, ત્રણ શખિત તથા અન્ય સંયમી જીવનમાં જે દેષો લાગવાની સંભાવના છે તેના શુદ્ધિકરણના તેમાં ઉપાય અને વિધિ ખતાવેલ છે.

公

### २ – ०थवહारसूत्र

્રાયુક્તકલ્પ અને વ્યવહાર આ બન્ને એકબીજાના પૂરક છે. વ્યવહાર પશુ છેદસૂત્ર છે અને ચરણાનુધાગના શ્રાંથ છે. આમાં દશ ઉદ્દેશક છે, ૩૭૩ અનુષ્ટુપ ⁴લાેકપ્રમાણુ ઉપલબ્ધ મૂળપાઠ છે, ૨૬૭ સૂત્રસંખ્યા છે.

પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં અતાવ્યું છે કે માસિક પ્રાયશ્ચિત યાંગ્ય દાષાનું સેવન કરી તે દાવની આચાર્ય વિ.ની પાસે કપટરહિત આલે હતા કરનાર શ્રમણને એક માસનું પ્રાયશ્ચિત આવે છે, જયારે કપટસહિત આલે હવા કરનાર બે માસના પ્રાયશ્ચિતના ભાગીદાર થાય છે. તેવીજ રીતે બે માસિક પ્રાયશ્ચિત યાંગ્ય સાધક નિષ્કપટ આલે હવા કરે તો તેને દિમાસિક પ્રાયશ્ચિત આવે છે અને કપટસહિત કરવાથી ત્રણમાસનું આવે છે. આ જ પ્રમાણે ત્રણ, ચાર, પાંચ અને છ માસના પ્રાયશ્ચિતનું વિધાન છે. જેણે અનેક દોષાનું સેવન કર્યું હાય તેણે અનુક્રમે આલે હવા કરવી એઇએ અને પછી અધાનું સાથેજ પ્રાયશ્ચિત લેવું એઇએ. પ્રાયશ્ચિત કરવા છતાં એ કરી દોષ લાગી જાય તે તેનું પુનઃ પ્રાયશ્ચિત કરવું એઇએ.

પ્રાયશ્ચિતનું સેવન કરનાર શ્રમણે સ્થવિર વિ.ની અનુજ્ઞા લઇનેજ અન્ય સાધુઓની સાથે ઊઠવું બેસવું **જોઇએ.** આજ્ઞાની અવહેલના કરી કાૈકોની સાથેજ જો તે બેસે તેા તેટલા દિવસની તેની દીક્ષાપર્યાય એાછી થાય છે જેને આર્ગામક ભાષામાં છેદ કહેવામાં આવેલ છે. પરિહાર કલ્પમાં સ્થિત સાધુ પાતાના આચાર્યની અનુમતિથી વચ્ચેજ પરિહાર કલ્પના પરિત્યાગ કરી સ્થવિર વિ.ની સેવા માટે અન્ય સ્થળે જઇ શકે છે.

કાઇ શ્રમણ ગણના પરિત્યાગ કરી એકલાજ વિચરતા હાય અને જો તે રીતે શુદ્ધ આચાર પાલન કરવામાં પાતાને અસમર્થ અનુભવ કરતા હાય તો તેને આલાેચના કરાવી છેદ અથવા નવીન દીક્ષા ગહણ કરાવવી જોઇએ. જે નિયમ સામાન્યરૂપથી એકલવિહારી માટે છે તેજ નિયમ એકલવિહારી ગણાવચ્છેદક આચાર્ય તથા શિથિલાચારી શ્રમણ માટે પણ છે.

આલેલ્ચના આચાર્ય, ઉપાધ્યાયની સમક્ષ કરી પ્રાયશ્ચિત લઇ શુદ્ધ થવું જોઇએ. જો તેમની ઉપસ્થિતિ ન હાય તા પાતાના સંભાગી, સાધર્મિક, બહુશ્રુત આદિની સમક્ષ આલેલ્ચના કરવી જોઇએ. જો તે પાસે ન હાય તા

– નિશીય ચૂર્ણિંભા. ૪, પૃ. ૩૦૭

૧. ઠાણાંગ સૂત્ર ૪૩૩

ર. સમવાયાંગ સમવાય ૨૮

<sup>3.</sup> જમ્હા જિયકપેષા ઇમા ! જસ્સ તિત્યકરસ્સ જં ઉક્કોસ્સં તવકરણં તસ્સ તિત્યે તમેવ ઉક્કોસં પચ્છિત્તદાણં સેચસાધૂણં ભવતિ ।

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્શ પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અન્ય સમુદાયના સંભાગી, અહુશ્રુત વિ. શ્રમણા હાય ત્યાં જઈ આલાેચના કરી પ્રાયક્ષિત લેવું જોઇએ. જો તે પણ ન હાય તે સાર્ચિત લેવું જોઇએ. તેઓ પણ ન હાય તે અહુશ્રુત સાધુ હાય તે ત્યાં જઇને પ્રાયક્ષિત લેવું જોઇએ. તેઓ પણ ન હાય તે અહુશ્રુત શ્રમણાપાસકની પાસે અને તેમના પણ અભાવ હાય તે સમ્યગૃદ્ધિ ગૃહસ્થની પાસે જઇ પ્રાયક્ષિત કરવું જોઇએ. આ અધાના કદાચ અભાવ હાય તા પછી ગામ અથવા નગરની અહાર જઇ પૂર્વ અથવા ઉત્તર દિશાની સન્મુખ ઊભા રહી અન્ને હાથ જોડી પાતાના અપરાધની આલાેચના કરે.

ખીજ ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે કે એક સમાન સમાચારીવાળા એ સાધર્મિક સાથે હાય અને તેમાંથી એક દોષનું સેવન કર્યું હોય તો તેણે બીજાની સન્મુખ પ્રાયશ્ચિત લેવું જોઇએ. પ્રાયશ્ચિત કરનારની સેવા વિ. ની જવાબદારી બીજા શ્રમણુ ઉપર રહે છે. જો બન્નેએ દોષસ્થાનનું સેવન કર્યું હોય તા પરસ્પર આલાચના કરી પ્રાયશ્ચિત લઇ સેવા કરવી જોઈએ. અનેક શ્રમણામાંથી કાઇ એક શ્રમણે અપરાધ કર્યા હાય તા એકને જ પ્રાયશ્ચિત આપવું અને જો બધાએ અપરાધ કર્યો હાય તા એક સિવાય શેષ બધાએ તેની પાસે પ્રાયશ્ચિત લઇ શ્રહિકરણ કરવું જોઇએ અને તેમનું પ્રાયશ્ચિત પૂર્ણ થતાં તેને પણ પ્રાયશ્ચિત આપી શુદ્ધ કરવા જોઇએ.

પરિહાર કલ્પ સ્થિત શ્રમણ કદાચિત્ રૂગ્ણ અની જાય તેં તેણે ગચ્છથી અહાર કરવા કલ્પતું નથી. જયાં સુધી તે સ્વસ્થ ન થઇ જાય ત્યાં સુધી વૈયાવૃત્ય કરાવવી તે ગણાવચ્છેદકનું કર્તાવ્ય છે અને સ્વસ્થ થયા પછી તેણે સદોષ અવસ્થામાં સેવા કરાવી તેથી પ્રાયક્ષિત લેવું જોઇએ. એ જ પ્રમાણે અનવસ્થાપ્ય તથા પારચિક પ્રાયક્ષિત કરનાશને પણ રૂગ્ણાવસ્થામાં ગચ્છથી અહાર કરવા ન જોઇએ. વિક્ષિપ્ત ચિત્તવાળાને પણ ગચ્છથી અહાર કરવા કલ્પતું નથી, અને જયાં સુધી તેનું ચિત્ત સ્થિર થઈ ન જાય ત્યાં સુધી તેની પૂરી સેવા કરવી જોઇએ અને સ્વસ્થ થતાં નામમાત્રનું પ્રાયક્ષિત આપવું જોઇએ. એ જ પ્રમાણે દેપ્તચિત્ત (અભિમાનથી જેનું ચિત્ત દેપ્ત થઇ ગયું છે), ઉન્માદપાપ્ત, ઉપસર્ગપ્રાપ્ત, સાધિકરણ સપ્રાયક્ષિત વિ. ને ગચ્છથી અહાર કરવા કલ્પતું નથી.

નવમા અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત કરનારા સાધુને ગૃહસ્થિલિંગ ધારણ કરાવ્યા વગર સંયમમાં પુનઃ સ્થાપિત કરવા ન જોઇએ. કારણ કે તેના અપરાધ એટલા મહાન હાય છે કે તેને તે પ્રમાણે કર્યા વગર તેનું પ્રાયશ્ચિત પૂરું થતું નથી. તેમ અન્ય શ્રમણાના અન્તર્માનસમાં તેવા પ્રકારના અપરાધ પ્રત્યે ભય પણ ઉત્પન્ન થતા નથી.

એ જ પ્રમાણે કસમા પારચિત પ્રાયશ્ચિતવાળા શ્રમણુને પણ ગૃહસ્થના વેષ પહેરાવ્યા પછી જ કરી સંયમમાં સ્થાપિત કરવા જોઇએ. પ્રાયશ્ચિતકાતાના હાથમાં એવા અધિકાર હાય છે કે તે ઇચ્છે તાે તેને ગૃહસ્થના વેષ નહિ પહેરાવતાં અન્ય પ્રકારનાે વેષ પણ પહેરાવી શકે છે.

પારિહારિક અને અપારિહારિક શ્રમણ એક સાથે આહાર કરે તે ઉચિત નથી. પારિહારિક શ્રમણાની સાથે તપ પૂર્ણ કર્યા વગર અપારિહારિક શ્રમણાએ આહાર વિ. કરવા ન જોઈએ કારણ કે જેઓ તપસ્ત્રી છે. તેમનું તપ પૂર્ક થયા પછી એક માસના તપ ઉપર પાંચ દિવસ અને છ મહિનાના તપ ઉપર એક મહિના વીત્યા પહેલાં તેમની સાથે કાઇ પણ આહાર કરી શકાતા નથી, કારણ કે તે વખતે તેમના માટે વિશેષ પ્રકારના આહારની આવશ્યકતા હાય છે કે જે બીજા માટે આવશ્યક નથી.

ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં ખતાવ્યું છે કે કોઇ શ્રમણુના માનસમાં પાતાના સ્વતંત્ર ગચ્છ ખનાવી પરિભ્રમણ કરવાની ઇચ્છા હાય પરંતુ જો તે આચારાંગ વિ. શાસ્ત્રાના જ્ઞાતા નથી તે શિષ્યાદિ પરિવારવાળા હાવા છતાં પણ અલગ ગણ ખનાવી સ્વચ્છન્દી થવું યાગ્ય નથી. જો તે આચારાંગ વિ. ના જ્ઞાતા હાય તા સ્થવિર પાસે અનુમતિ લઇ વિચરી શકે છે. સ્થવિરની અનુમતિ વિના વિચરનારને જેટલા દિવસ તે આ પ્રમાણે વિચર્યા હાય તેટલા દિવસના છેઠ અથવા પારિહારિક પ્રાયશ્વિતના ભાગીદાર અનવું પડે છે.

ઉપાધ્યાય તે જ અની શકે છે કે જે એાછામાં એાછા ૩ વર્ષની દીક્ષાપર્યાયવાળા હાય. નિર્ગ્રન્થના આચારમાં નિષ્ણાત અને સંયમમાં પ્રવીણ હાય, આચારાંગ વિ. પ્રવચન શાસ્ત્રામાં પારંગત હાય, પ્રાયક્રિત આપવામાં પૂર્ણ સમર્થ તથા સંઘ માટે ક્ષેત્ર વિ. ના નિર્ણય કરવામાં કક્ષ હાય, ચારિત્રવાન તેમજ અહુશ્રુત હાય.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રના મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

આચાર્ય તે અની શકે છે કે જે શ્રમણના આચારમાં કુશળ, પ્રવચનમાં પટુ, દ્રશાશ્રુતસ્કન્ધ, કલ્પ – ખૃહત્કલ્પ તથા વ્યવહારના જ્ઞાતા હાેય અને એહ્છામાં એાછા પાંચ વર્ષના દીક્ષિત હાેય.

આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તાક, સ્થવિર, ગણી, ગણાવચ્છેદક પદ તેમને જ આપી શકાય કે જે શ્રમણના આચારમાં કુશળ, પ્રવચનદસ, અકલુષિત મનવાળા તેમજ સ્થાનાંગ તથા સમવાયાંગના જ્ઞાતા હાય. અપવાદમાં એક દિવસની દીક્ષાપર્યાયવાળા સાધુ પણ આચાર્ય, ઉપાધ્યાયના પદ ઉપર પ્રતિષ્ઠિત કરી શકાય છે. તેવા પ્રકારના સાધુ પ્રતીતકારી ધેર્યશીલ, વિશ્વસનીય, સમભાવી, પ્રમાદકારી, બહુમત તથા ઉચ્ચ કુલાત્પન્ન ગુણુસંપન્ન હાેવા આવશ્યક છે.

આચાર્ય - સાધુઓ ઉપાધ્યાયની આજ્ઞા પ્રમાણે જ સંયમનું પાલન કરવું જોઇએ. અખ્રદ્ધાનું સેવન કરનાર આચાર્ય વિની પદવી માટે તે અયેલ્ય છે. જો ગચ્છના પરિત્યામ કરી કરી તેણે તેવુંજ કાર્ય કર્યું હેલ્ય તે ફરી તેને દીક્ષા આપી ત્રણ વર્ષ વીત્યા પછી તેનું મન સ્થિર થાય, વિકાર શાંત થાય, કષાય વિ.ના અભાવ હાય તો તેને આચાર્યપદ પર પ્રતિષ્ઠિત કરી શકાય છે.

ચાયા ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે કે આચાર્ય, ઉપાધ્યાયની સાથે હેમંત અને બ્રીષ્મઋતુમાં એાછામાં એાછો એક બીજો સાધુ હોવા જોઇએ અને ગણાવચ્છેકની સાથે એ. વર્ષાઋતુમાં આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયની સાથે એ તથા ગણાવચ્છેકની સાથે ત્રણનું હોલું આવશ્યક છે. તેમજ આચાર્યની મહત્તા અતાવતા કહ્યું કે તેમના અભાવમાં કેવી રીતે રહેલું જોઇએ!

આચાર્ય, ઉપાધ્યાય જો વધારે રૂગ્યુ હાય અને જીવનની આશા એાછી હાય તો અન્ય બધા શ્રમણાને બાલાવીને કહે કે મારું આયુષ્ય પૂર્ણ થવા પર અમુક સાધુને અમુક પદવી આપવી. તેમના મૃત્યુ પછી જો તે સાધુ યાગ્ય ન જથાય તેા અન્યને પણ પ્રતિષ્ઠિત કરી શકાય છે, અને યાગ્ય હાય તેા તેને પ્રતિષ્ઠિત કરવા જોઇએ. અન્ય યાગ્ય શ્રમણુ આચારાંગ વિ. ભણીને દક્ષ ન થઇ જાય ત્યાં સુધી આચાર્ય વિ. ની સમ્મતિથી અસ્થાયીરૂપથી સાધુને કાઇ પણ પદ પર પ્રતિષ્ઠિત કરી શકાય છે. અને યાગ્ય પદાધિકાર પ્રાપ્ત થતાં પહેલાં તે વ્યક્તિએ પાતાના પદથી અલગ થઇ જવું જોઇએ. જો તે તેમ ન કરે તેા તે પ્રાયક્રિતના લાગીદાર થાય છે.

એ શ્રમણા જો સાથે વિચરતા હાય તા તેમણે ચાગ્યતાનુસાર નાના માટા થઇને રહેવું જોઇએ અને એક બીજાનું સન્માન કરવું જોઇએ. એજ પ્રમાણે આચાર્ય તથા ઉપાધ્યાયે પણ કરવું જોઇએ.

પાંચમા ઉદ્દેશકમાં પ્રવર્તિનીએ ઓછામાં ઓછી છે અન્ય સાધ્વીઓની સાથે શીતાષ્ણુ કાળમાં ગ્રામાનુગ્રામ વિચરણ કરવું તેઇએ અને ગણાવચ્છેકિકાની સાથે ત્રણ બીજી સાધ્વીઓ હાવી તેઇએ. વર્ષા ઋતુમાં પ્રવર્તિની સાથે ત્રણ અને ગણાવચ્છેકિકાની સાથે ચાર સાધ્વીએ! હાવી તેઇએ. પ્રવર્તિની વિ. ના મૃત્યુ અને પદ્દાધિકારીની નિયુકિતના સંબંધમાં જેવું શ્રમણા માટે કહ્યું છે તેવું જ શ્રમણીઓ માટે પણ સમજવું તેઇએ. વૈયાવૃત્ય માટે સામાન્ય વિધાન એવું છે કે શ્રમણ શ્રમણી પાસે અને શ્રમણી શ્રમણ પાસે વૈયાવૃત્ય ન કરાવે પરન્તુ અપવાદરૂપે પરસ્પર સેવાશુશ્રુષા કરી શકે છે. સર્પદંશ વિ. કાઇ વિશિષ્ટ પરિસ્થિત ઉત્પન્ન થાય તેં અપવાદરૂપે ગૃહસ્થ પાસે પણ સેવા કરાવી શકાય છે. આ વિધાન સ્થવિરકલ્પીએ! માટે છે. જિનકલ્પીએ! માટે સેવાનું વિધાન નથી. તે તેએ! સેવા કરાવે તે! પારિહારિક તપરૂપ પ્રાયશ્ચિત કરવું પડે છે.

છઠા ઉદ્દેશકમાં અતાવ્યું છે કે પોતાના સ્વજનાને ત્યાં સ્થાવિરાની અનુમતિ વગર જવું ન જોઇએ જે શ્રમણ-શ્રમણી અકપશ્રુતવાળા અથવા અલ્પારંભી હોય તેમણે એકલા પોતાના સંબંધીઓને ત્યાં ન જવું. જો જવું હોય તે અહુશ્રુત તથા અહુ આગમધારી શ્રમણ-શ્રમણીની સાથે જવું જોઇએ. શ્રમણ ગાંચરી માટે પહોંચે તે પહેલાં જે વસ્તુ તૈયાર થઇ ગઇ હોય તે ગ્રાહ્મ છે અને જે તૈયાર ન થઈ હોય તે અગ્રાહ્મ છે.

આચાર્ય, ઉપાધ્યાય જો બહારથી ઉપાશ્રયમાં આવે તો તેમના પગ લુંછીને સાફ કરવા જોઈએ. તેમના લઘુનીત વિ ને યતનાપૂર્વક ભૂમિ ઉપર પરઠવા જોઈએ, યથાશકિત તેમની વૈયાવૃત્ય કરવી જોઈએ. ઉપાશ્રયમાં તેમની સાથે રહેવું જોઈએ. ઉપાશ્રયની અહાર જાય ત્યારે તેમની સાથે જવું જોઈએ. ગણાવચ્છેકક ઉપાશ્રયમાં રહે ત્યારે સાથે રહેવું જોઈએ અને ઉપાશ્રયથી અહાર જાય તે સાથે અહાર જવું જોઈએ.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્યા માનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

શ્રમણ-શ્રમણીઓએ આચારાંગ વિ. આગમાના જાણુકાર શ્રમણ-શ્રમણીઓની સાથે રહેવું કહ્યે છે અને જાણુકાર વિનાની સાથે રહે તેા પ્રાયશ્ચિતના ભાગીદાર બનવું પહે છે. કેાઈ વિશેષ કારણે અન્ય ગચ્છમાંથી નીકળી આવનારા શ્રમણ-શ્રમણી જો નિર્દોષ હાય, આચારનિષ્ઠ હાય, સબલ દેાષથી રહિત હાય, કાેધાદિથી અસ્પૃર્શિત હાય, પાતાના દેાષાની આલાેચના કરી શુદ્ધિ કરી લેતા હાેય તાે તેમની સાથે સમાનતાના વ્યવહાર કરવા કહ્યે છે, અન્યથા નહીં.

સાતમા ઉદ્દેશકમાં એવું વિધાન છે કે સાધુએ સ્ત્રીને અને સાધ્વીએ પુરુષને દીક્ષા ન આપવી. કદાચ કાેઇ એવા સ્થાનમાં કાેઇ સ્ત્રીને વૈરાગ્યભાવના જાગૃત થઇ હાેય અને નજીકમાં કાેઇ સાધ્વીના ચાેગ ન હાેય તાે તે એવી શરતે દીક્ષા આપે છે કે તે સાધ્વીના ચાેગ થતાં તેને સાંપી દેશે. એવી જ રીતે સાધ્વી પણ પુરુષને દીક્ષા આપી શકે છે.

જે જગ્યાએ તરકર, બદમાશ અથવા દુષ્ટ વ્યક્તિનું પ્રાધાન્ય હેાય ત્યાં શ્રમણીઓએ વિચરવું કલ્પતું નથી કારણકે ત્યાં વસાદિના અપહરણ તથા ત્રતભંગ વિ. નાે ભય રહે છે. શ્રમણા માટે એવા કાેઇ નિયમ નથી.

કેર્સ્ક શ્રમણુના કાઇ શ્રમણુની સાથે વૈરવિરાધ થઇ ગયા હાય અને તે વિકટ સ્થિતિમાં (ચાર વિ. નું નિવાસ હાય એવા સ્થાનમાં) આવી ગયા હાય તા ત્યાં જઇને તેની ક્ષમાયાચના કરવી જોઈએ પરંતુ સ્વસ્થાને રહીને નહિ. પરંતુ શ્રમણી પાતાના સ્થાને રહી ક્ષમાયાચના કરી શકે છે. સાધુ-સાધ્વીઓએ આચાર્ય, ઉપાધ્યાયના નિયંત્રણ વિના સ્વચ્છન્દરૂપથી પરિભ્રમણ કરવું કહપતું નથી.

આઠમા ઉદ્દેશકમાં એ વાત પર વિવેચન કર્યું છે કે સાધુ એક હાથે ઉપાડી શકે તેટલી નાની અથવા માટી શચ્યા સંસ્તારક: ત્રણ દિવસમાં જેટલે દ્વર જઇ શકે તેટલે દ્વરથી લાવવી કલ્પે છે. કાઈ વૃદ્ધ નિર્ધન્ય માટે જરૂર પડે તે! પાંચ દિવસમાં જેટલું ચાલી શકાય તેટલે દ્વરથી લાવવું કલ્પે છે. સ્થવિર માટે નીચે મુજબના ઉપકરણો કલ્પનીય છે. દંડ, પાત્ર, છત્ર, માત્રિકા, લાષ્ટિક (પીઠ પાછળ રાખવા માટે ઓશિકુ તથા પાટલા) ભિસી, (સ્વાધ્યાય વિ. માટે એસવાના પાટલા) ચેલ (વસ્ત્ર) ચેલ ચિલિમિલિકા (કપડાના પડદા) ચામડું, ચર્મકાશ (ચામડાના થેલી) ચર્મ-પલિછ (લપેટવા માટે ચામડાના કટકા) આ ઉપકરણોમાંથી જે સાથે રાખવા યાગ્ય ન હાય તેમને ઉપાશ્રયની સમીપે કાઇ ગૃહસ્થને ત્યાં રાખી વખતાવખત તેના ઉપયોગ કરી શકાય છે.

કેં કે સ્થાને અનેક શ્રમણા રહેતા હાય તેમાંથી કાેઇ શ્રમણ કાેઇ ગૃહસ્થને ત્યાં કાેઇ ઉપકરણ બૂલી ગયા હાય અને અન્ય શ્રમણ ત્યાં ગયા હાેય તે વખતે ગૃહસ્થ એમ કહે કે આ ઉપકરણ આપના સમુકાયના સંતનું છે તેા તે સંત ઉપકરણ લઇ સ્વસ્થાને આવે અને જેનું તે ઉપકરણ હાેય તેને આપી દે. જો તે ઉપકરણ કાેઇ સંતનું ન હાેય તાે પાતે તેના ઉપયાગ ન કરે તેમ બીજાને ઉપયાગ કરવા માટે ન આપે. પરન્તુ નિર્દોષ સ્થાને તેના પરિત્યાગ કરી દે. જે શ્રમણ ત્યાંથી વિહાર કરી ગયાે હાેય તાે તેની અન્વેષણા કરી પાતે જઇ તેની પાસે પહાંચાડી દે. જો તેની ખબર ન મળે તાે એકાન્ત સ્થાને જઈ પ્રસ્થાપિત કરી દે.

આહારની ચર્ચા કરતા બતાવ્યું છે કે આઠ ગ્રાસના આહાર કરનાર અલ્પ આહારી, બાર ગ્રાસના આહાર કરનાર અપાર્ધાવમીદરિક, સાળ ગ્રાસના આહાર કરનાર દિસાગપ્રાપ્ત અવમીદરિક, ચાવીસ ગ્રાસના આહાર કરનાર પ્રાપ્તાવમીદરિક, બત્રીસ ગ્રાસના આહાર કરનાર પ્રમાણાપેતાહારી તથા બત્રીસ ગ્રાસથી એક પણ ગ્રાસ ઓછું લેનાર અવમીદરિક (ઉણાદરી કરનાર) કહેવાય છે.

નવમા ઉદ્દેશકમાં અતાવ્યું છે કે શય્યાતરની આહારાદિની માલિકી હાય અથવા તેના ઉપર શ્રોહા પણ અધિકાર હાય તો તે આહાર શ્રમણ શ્રમણીએા માટે ગ્રાહ્ય નથી. આમાં ભિક્ષ પ્રતિમાઓનો પણ ઉલ્લેખ છે જેની ચર્ચા કશાશ્રુત-સ્ક-ધમાં કરી ગયા છીએ.

દસમા ઉદ્દેશકમાં યવમધ્યચન્દ્ર પ્રતિમા અથવા વજ્રમધ્યચન્દ્ર પ્રતિમાનું સ્વરૂપ અતાવતા કહ્યું છે કે જે પ્રતિમા જવના કાષ્ણા સમાન મધ્યમાં જાડી અને અન્ને બાજુ પાતળી હોય તે યવમધ્ય ચન્દ્ર પ્રતિમા છે. જે વજ્રસમાન મધ્યમાં પાતળી અને અન્ને બાજુ જાડી હોય તે વજ્રમધ્યચન્દ્ર પ્રતિમા છે. યવમધ્યચન્દ્ર પ્રતિમાના ધારક શ્રમણ એક માસ સુધી પાતાના દેહ પ્રત્યેની આસકિત તજી જે કાઇ દેવ, મનુષ્ય કે તિર્યાચ સંબંધી અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ ઉપસ્રોત

### प्रथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

આવે તેને સમભાવપૂર્વક સહન કરે છે અને શુકલ પક્ષની પ્રતિપદાને દિવસે એક દત્તિ આહારની અને એક દત્તિ પાણીની, દ્વિતીયામાં બે દત્તિ આહારની અને બે દત્તિ પાણીની ગ્રહણ કરે છે. એજ પ્રમાણે અનુક્રમે એક∽એક દત્તિ વધારતા પૂનમને દિવસે ૧૫ દત્તિ આહારની અને ૧૫ દત્તિ પાણીની ગ્રહણ કરે છે. કૃષ્ણપક્ષમાં અનુક્રમે એક એક દત્તિ ઓછી કરતા જાય છે અને અમાસને દિવસે ઉપવાસ કરે છે. આને યવમધ્યચન્દ્ર પ્રતિમા કહે છે.

વજમધ્યચન્દ્ર પ્રતિમામાં કૃષ્ણુપક્ષની પ્રતિપદાને દિવસે ૧૫ દત્તિ આહારની અને ૧૫ દત્તિ પાણીની શ્રહણ કરવામાં આવે છે તેને પ્રતિદિન એક એક દત્તિ ઓછી કરતાં અમાસને દિવસે એક દત્તિ આહારની અને એક દત્તિ પાણીની શ્રહણ કરવામાં આવે છે. શુકલ પક્ષમાં અનુક્રમે એક એક દત્તિ વધારતા પૂર્ણિમાને રાજ ઉપવાસ કરવામાં આવે છે. એ જ પ્રમાણે ૩૦ દિવસની પ્રત્યેક પ્રતિમાના પ્રારંભના ૨૯ દિવસ દત્તિ અનુસાર આહાર અને અન્તિમ દિવસે ઉપવાસ કરવામાં આવે છે.

વ્યવહારના આગમ, શ્રુત, આજ્ઞા, ધારણા અને જીત વ્યવહાર એમ પાંચ પ્રકાર છે. આમાં આગમનું સ્થાન પ્રથમ છે અને પછી અનુક્રમે તેમની ચર્ચા વિસ્તારથી ભાષ્યમાં કરવામાં આવી છે.

સ્થવિરના જાતિસ્થવિર, સૂત્રસ્થવિર અને પ્રવજ્યા સ્થવિર આમ ત્રણ <mark>લેક છે. ૬૦ વર્ષની આયુષ્યવાળા શ્રમણુ</mark> જાતિસ્થવિર અથવા વયસ્થવિર કહેવાય છે. ઠાણાંગ, સમવાયાંગના જ્ઞાતા સૂત્રસ્થવિર અને દીક્ષા ધારણુ કર્યાને ૨૦ વર્ષ થયા હોય તેથી વધુ દીક્ષા પર્યાયવાળા નિર્શ્વન્થને પ્રવજ્યાસ્થવિર કહે છે.

શૈક્ષભૂમી ત્રણ પ્રકારની છે-સખ્તરાત્રિકિની, ચાતુર્માસિકી અને છમાસિકી. આઠ વર્ષથી એછી ઉંમરવાળા આળક – આળિકાઓને દીક્ષા આપવી કલ્પતી નથી. જેમની ઉંમર નાની છે તેઓ આચારાંગ સૂત્રના ભણવાના અધિકારી નથી. એાછામાં એાછા ત્રણ વર્ષની દીક્ષાપર્યાયવાળા સાધુને આચારાંગ ભણાવવું કલ્પે છે. ચાર વર્ષની દીક્ષાપર્યાય વાળાને સૂત્રકૃતાંગ, પાંચ વર્ષની દીક્ષાપર્યાય વાળાને દશાશ્રુતસુન્ય, કલ્પ (ખૃહત્કલ્પ) અને વ્યવહારસૂત્ર, આઠ વર્ષની દીક્ષાવાળાને સ્થાનાંગ અને સમવાયાંગ, દશ વર્ષની દીક્ષાવાળાને વ્યાખ્યાપ્રસખ્તિ (ભગવતી), અગિયાર વર્ષની દીક્ષાવાળાને લધુનિમાનપ્રવિભક્તિ, મહાવિમાનપ્રવિભક્તિ, આંગ્યૂલિકા, વંગ્યૂલિકા અને વિવાહચૂલિકા, ખાર વર્ષની દીક્ષાવાળાને અરૂણે પપાતિક, ગરૂલે પપાતિક, પર વર્ષની દીક્ષાવાળાને અરૂણે પપાતિક, ગરૂલે પપાતિક, ધરણે પપાતિક, વૈશ્વમણે પપાતિક અને વેલ ધરાપપાતિક, તેર વર્ષની દીક્ષાવાળાને ઉપરથાનશ્રુત, સમુપસ્થાનશ્રુત, દેવેન્દ્રોપપાત અને નાગપરિયાપનિકા, ચૌક વર્ષની દીક્ષાવાળાને સ્વપ્નભાવના, પંદર વર્ષની દીક્ષાવાળાને ચારણભાવના, સોળ વર્ષની દીક્ષાવાળાને વેકનીશતક, સત્તર વર્ષની દીક્ષાવાળાને આશીવિષભાવના, અઢાર વર્ષની દીક્ષાવાળાને દિપ્દિવિષભાવના, એાગણીસ વર્ષની દીક્ષાવાળાને દિપ્દિવાદ અને વીસ વર્ષની દીક્ષાવાળાને બધા પ્રકારના શાસ્ત્રો ભણાવવા કલ્પે છે.

વૈયાવૃત્ય (સેવા) કરા પ્રકારની અતાવી છે, ૧ – આચાર્યની વૈયાવૃત્ય ૨ – ઉપાધ્યાયની વૈયાવૃત્ય એ જ પ્રમાણે ૩ – સ્થવિરની ૪ – તપસ્વીની ૫ – શૈક્ષ – છાત્રની, ૬ ગ્લાન – રૂગ્યુની ૭ – સાધર્મિકની, ૮ – કુલની, ૯ – ગણની અને ૧૦ – સંઘની વૈયાવૃત્ય. આ દશ પ્રકારની વૈયાવૃત્યથી મહાનિજી રા થાય છે.

આ પ્રમાણે પ્રસ્તુત સૂત્રની અનેક વિશેષતાઓ છે. આમાં સ્વાધ્યાય ઉપર વિશેષપણે ભાર આપવામાં આવ્યો છે. અયોગ્ય કાળમાં સ્વાધ્યાય કરવાના નિષેધ કર્યો છે અને અનધ્યાય કાળની વિવેચના કરી છે શ્રમણ-શ્રમણીઓ વચ્ચે અધ્યયનની સીમાઓ નિર્મિત કરી છે. આહારના કવલાહારી, અલ્પાહારી અને ઉણાદરીનું વર્ણન છે. આચાર્ય, ઉપાધ્યાય માટે વિહારના નિયમા પ્રતિપાદિત કર્યા છે. આલાેચના અને પ્રાયશ્ચિતની વિધિઓનું આમાં વિસ્તૃત વિવેચન છે. સાધ્વિઓના નિવાસ, અધ્યયન, ચર્યા તથા ઉપધાન, વૈયાવૃત્ય તથા સંઘવ્યવસ્થાના નિયમાપનિયમનું વિવેચન છે. આના રચયિતા શ્રુતકેવળી ભદ્રબાહુ માનવામાં આવે છે.

### प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनस्थानाहि स्मृतिग्रंथ

### ૩ – ખૃહત્કલ્પ

ખુહત્કલ્પનું છેકસુત્રામાં ગારવપૂર્ણ સ્થાન છે. અન્ય છેકસૂત્રાની જેમ આ સૂત્રમાં પણ શ્રમણેના આચાર સઅંધી વિધિ–નિષેધ, ઉત્સર્ગ – અપવાદ, તપ, પ્રાયશ્ચિત વિ. ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે. આમાં છ ઉદ્દેશક છે. ૮૧ અધિકાર છે. ૪૭૩ લ્લાકપ્રમાણ ઉપલબ્ધ મૂળપાઠ છે. ૨૦૬ સૂત્રસંખ્યા છે.

પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં ૫૦ સૂત્રા છે. પહેલાના પાંચ સૂત્રા તાલપ્રલંભ વિષયક છે. નિર્ગન્થ અને નિર્ગન્થિયા માટે તાલ અને પ્રલંભ ગ્રહણ કરવાના નિષેધ છે. આમાં અપકવ અને અખંડ તાલફૂલ તથા તાલમૂળ ગ્રહણ કરવા નહિ પરંતુ વિકારિત, પક્રવ તાલ પ્રલંભ લેવા કહ્યે છે એમ પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે. વિ.

માસકલ્પ વિષયક નિયમામાં શ્રમણોને ઋતુઅહકાળ – હેમન્ત અને ગ્રીષ્મ ઋતુના ૮ માસમાં એકરથાને રહેવા સંબંધી વધારેમાં વધારે કેટલા સમય રહેલું તેનું વિધાન કર્યું છે. શ્રમણાને સપરિક્ષેપ (કાેટ–પરામાં નિમ્નાેકત ૧૬ પ્રકારના સ્થાનાેમાં વર્ષાઋતુ સિવાય અન્ય સમયમાં એકી સાથે એક માસથી વધુ રહેલું કલ્પતું નથી.

- ૧ ગ્રામ- (જ્યાં રાજ્ય તરફથી ૧૮ પ્રકારના કર લેવામાં આવતા હાય)
- ૨ નગર- (જયાં ૧૮ પ્રકારના કર ન લેવાતા હાય)
- 3 भेट (के गामनी यारे तरह माटीनी दीवाल द्वाय)
- ૪ કર્બંડ- (જયાં વસ્તી એાછી હોય)
- ૫ મડંબ- (જેની પછી અઢી ગાઉ સુધી કાઇ ગામ ન દ્વાય)
- ६ પત્તન- (જયાં અધી વસ્તુએ) પ્રાપ્ત થતી હાય)
- ૭ આક્રર– (જયાં ધાતુની ખાણા હાય)
- ૮ દ્રેશ્યુમુખ- (જયાં જળ અને સ્થળને મેળવનાર જમીન હાય, જયાં સમુદ્રી માલ આવીને ઉતરતા હાય– ખંદર કહેવાય છે)
- ૯ નિગમ- (જયાં બ્યાપારીઓની વસતિ હાય)
- ૧૦-રાજધાની-(જ્યાં રાજાને રહેવા માટે મહેલ વિ. હાય)
- ૧૧-આશ્રમ-(જ્યાં તપસ્વી વિ. રહેતા હાય)
- ૧૨-નિવેશ-સન્નિવેશ (જયાં સાર્થ વાહ આવીને ઉત્તરતા હાય)
- ૧૩–સંબાધ–સંબાહ (જયાં ખેડૂત લાકા રહેતા હાય અથવા ગામના લાકા ધણ વિ.ની રક્ષા માટે ગામથી બહાર પર્વાત, ગુફા વિ.માં આવીને રહેતા હાય.
- ૧૪-ઘાષ- (જ્યાં ગાય વિ. ચરાવનારા ગાવાળ-ભરવાડ વિ. રહેતા હાય)
- ૧૫-અશિકા-(ગામના અડધા, ત્રીજો કે ચાથા ભાગ)
- १६-युटलेहन-(ल्यां गामना वेपारीकी पातानी शीली वेश्रवा क्यावता द्वाय ते)

નગરના કેાટની અંકર તથા બહાર એક-એક માસ સુધી રહી શકાય છે. અંકર રહ્યા હાય ત્યારે ભિક્ષા અંકરથી લેવી જોઈએ અને બહાર રહેતા હાય ત્યારે બહારથી. શ્રમણીએા એ માસ અંકર અને એ માસ બહાર રહી શકે છે. જે ગઢને એક જ દ્વાર હાય ત્યાં નિર્જીન્થ અને નિર્જીન્થિયાએ એક સાથે રહેવાના નિષેધ છે. પરન્તુ અનેક દ્વાર હાય તા રહી શકાય છે.

જે ઉપાશ્રયની ચારે બાજુ અનેક દુકાના હાય, અનેક દ્વાર હાય ત્યાં સાધ્વીઓએ ન રહેવું જોઇએ. પરન્તુ સાધુ યતનાપૂર્વક રહી શકે છે. જે સ્થાન પૂર્ણ રૂપથી ખુલ્લું હાય, દ્વાર ન હાય ત્યાં સાધ્વીઓએ રહેવું કલ્પતું નથી. કદાચ અપવાકરૂપે ઉપાશ્રય કે સ્થાન ન મળે તા પડદા લગાડી રહી શકાય છે. નિર્શન્થા માટે ખુલ્લા સ્થાનમાં પણ રહેવું કલ્પે છે. નિર્શન્થ અને નિર્શન્થિયોને કપડાની મચ્છરદાની રાખવા તથા ઉપયાગ કરવાની અનુમતિ આપી છે.

નિર્ગન્ય તથા નિર્ગન્થિયોએ જળાશયની પાસે ઊભા રહેવું, બેસવું, **સવું, ખા**વું, પીવું, સ્વાધ્યાય વિ. કરવું કલ્પતું નથી.

# पुक्य गुरुहेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रम् महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ ।

જ્યાં વિકારાત્પાદક ચિત્રા હાય ત્યાં શ્રમણ-શ્રમણીઓએ રહેવું કલ્પતું નથી. મકાન માલિકની અનુમતિ વિના ત્યાં રહેવું કલ્પતું નથી. જે મકાનની વચ્ચે થઇને રસ્તાે હાય અને જ્યાં ગૃહસ્થા રહેતા હાય ત્યાં શ્રમણ-શ્રમણીઓએ ન રહેવું જોઈએ.

કાઈ શ્રમણુના આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, શ્રમણુ અથવા શ્રમણી સાથે પરસ્પર ઝઘડા થઈ ગયા હાય તો પરસ્પર ક્ષમાયાચના કરવી એઈએ. જે શાંત રહે છે તે આરાધક છે. શ્રમણુધર્મના સાર ઉપશમ છે. 'ઉવસમસાર' સામણ્યું'

વર્ષાવાસમાં વિહારના નિષેધ છે પરન્તુ હેમન્ત તથા શ્રીષ્મ ઋતુમાં વિહારનું વિધાન છે. જો ક્ષેત્ર પ્રતિફૂળ હાય ત્યાં નિર્શ્વન્ય નિર્શન્યણીઓએ વારંવાર વિચરવું નિષિદ્ધ છે, કારણ કે સંયમની વિરાધના થવાની સંભાવના છે તેથી પ્રાયશ્ચિતનું વિધાન છે.

ગૃહસ્થને ત્યાં ભિક્ષા માટે અથવા શૌચાદિ માટે અહાર જાય તે વખતે જો કાઈ ગૃહસ્થ વસ, પાત્ર, કંગલ વિ માટે આમંત્રણ આપે તાે તે વસાદિ ઉપકરણા લઈને આચાર્ય પાસે ઉપસ્થિત થવું જોઈએ અને આચાર્યની અનુમતિ પ્રાપ્ત થાય પછી જ તેને ઉપયાગમાં લેવા જોઈએ. આ જ પ્રમાણે શ્રમણી માટે પ્રવર્તિનીની આજ્ઞા લેવી આવશ્યક છે.

શ્રમણ-શ્રમણીઓ માટે રાત્રિના સમયે અથવા અસમયે આહારાદિ ગ્રહણ કરવાના નિષેધ કર્યો છે. એ જ પ્રમાણે વસ્ત, પાત્ર. કંખલ, રજોહરશ્રુ વિ. પણ ગ્રહણ કરવાના નિષેધ છે. અપવાદ તરીકે કદાચ ચાર શ્રમણ શ્રમણીઓના વસ્ત્રો ચારીને લઇ ગયા હાય અને તે કરી પાછા મળી ગયા હાય, તા રાત્રિમાં તે લઇ શકાય છે. જો તે વસ્ત્રા તસ્કરાએ પહેર્યા હાય, પછી સ્વચ્છ કર્યા હાય, રંગ્યા હાય અથવા ધૂપાદિ સુગંધિત પદાર્થીથી વાસિત કર્યા હાય તા પણ ગ્રહણ કરી શકાય છે.

નિર્ગ્રન્થ તથા નિર્ગ્રન્થણીઓએ રાત્રિના સમયે અથવા અકાળે વિહાર ન કરવે! જોઈએ પરન્તુ જે ઉચ્ચારભૂમિ વિ. હેતુથી અપવાદરૂપે જવું પડે તેં! એકલાે ન જાય પરંતુ અન્ય સાધુને સાથે લઇને જાય.

નિર્ગન્ય તથા નિર્ગન્યણીએ માટે વિહારક્ષેત્રની મર્યાદા પર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે. પૂર્વમાં અંગદેશ અને મગધ સુધી, દક્ષિણમાં કૌસાંબી સુધી, પશ્ચિમમાં રચૂણા સુધી તથા ઉત્તરમાં કુણાલા સુધી આ આર્યક્ષેત્રો છે. આર્યક્ષેત્રમાં વિચરવાથી જ્ઞાન–દર્શનની વૃદ્ધિ થાય છે. અનાર્યક્ષેત્રમાં જતાં જો રતનત્રયની હાનિની સંભાવના ન હાય તા ત્યાં જઇ શકે છે.

બીજા ઉદ્દેશકમાં ઉપાશ્રય સંબંધી વિવેચન ૧૨ સૂત્રાથી કર્યું છે. જે ઉપાશ્રયમાં શાલી, બ્રીહિ, મગ, અડદ વિ. દાણા વેરાયેલાં હેાય ત્યાં શ્રમણ-શ્રમણીએાએ થાડા વખત પણ રહેવું ન જોઈએ, પરન્તુ એક ખૂણામાં ઢગલારૂપે પડેલા હાય તા ત્યાં હેમન્ત તથા શ્રીષ્મ ઋતુમાં રહેવું કહ્યે છે. જો કાેડારમાં સાચવીને રાખ્યા હાય તા વર્ષાવાસમાં પણ રહેવું કહ્યે છે.

જે સ્થળે સુરાવિકટ (મિકરા) સૌવીર વિક્રટ (કાંજી) વિ. રાખેલાં હેાય તે સ્થળે થાંડા વખત પણ સાધુ-સાધ્વી-એ!એ ન રહેવું જોઇએ યકિ કાેઇ કારણથી અન્વેષણા કરવા છતાં પણ અન્ય સ્થાન પ્રાપ્ત ન થાય તાે શ્રમણ ત્યાં એ રાત રહી શકે છે, પરંતુ વધારે નહિ. વધારે રહેવાથી છેક અથવા પરિહારનું પ્રાયક્ષિત આવે છે. એવી જ રીતે શીતાેક્ક વિકટકુંલ, ઉષ્ણાક્ક વિકટકુંલ, જયાતિ, દીપક વિ.થી યુકત એવા ઉપાશ્રયમાં પણ ન રહેવુ જોઇએ.

એવી જ રીતે એક અથવા અનેક મકાનના માલિક હાય તેની પાસેથી આહારાદિ ન લેવા જોઈએ. તેમાં જો એક મુખ્ય હેાય તેા તેને છેાડી બીજા પાસેથી લઈ શકાય છે. અહીં શચ્યાતર મુખ્ય છે કે જેની ઊતરવા માટે આજ્ઞા લેવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે શચ્યાતરના વિવિધ પાસાએા ઉપર ચિન્તન કરવામાં આવ્યું છે.

<sup>.</sup>૧. સુરાવિક્ટં પિષ્ટનિષ્પન્નમ્ , સૌવીર વિક્ટં તુ પિષ્ટવજે ગુંડાદિ દ્રવ્યૈનિષ્પન્નમ્ t

૨. 'છેદો વા' પંચરાત્રિન્દિવાદિ : પરિહારોવા' માસ લઘુકાદિસ્તપો વિશેષો ભવતીતિ સૂત્રાર્થ : ।

<sup>-</sup> ક્ષેમકીર્તિકૃત વૃત્તિ પૃ. ૯૫૨

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સમૃતિગ્રંથ

નિર્બન્ય અને નિર્બન્યણીઓએ જાંગિક, સાંગિક, સાનક, પાતક અને તિરિપદુક એમ પાંચ પ્રકારના વસ્ત્રાે લેવા કલ્પે છે. તેમ જ ઔર્ણિક, ઔષ્ટ્રિક, સાનક, વચ્ચક–ચિપ્પક, મુંજચિપ્પક આમ પાંચ પ્રકારના રજોહરણુ રાખવા કલ્પે છે.

ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં નિર્જન્થાએ નિર્જન્થણીએલા ઉપાશ્રયમાં બેસવું, સૂવું, ખાવું, પીવું, સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, કાયાત્સર્ગ વિ. કરવું કલ્પતું નથી. એ જ પ્રમાણે નિર્જન્થણીએલએ નિર્જન્થાના ઉપાશ્રય વિ.માં બેસવું, ખાવું, પીવું વિ. ક્રિયાઓ કરવી કલ્પતી નથી. ત્યાર પછીના ચાર સૂત્રામાં ચર્માવિષયક, ઉપલાગ વિના સંગંધમાં કલ્પાકલ્પની ચર્ચા કરવામાં આવેલ છે.

વસ્ત્રોના સંબંધમાં ચર્ચા કરતાં કહ્યું કે વસ્ત્રા શ્વેત હાવા જોઈએ, રંગીન નહિ. તેમ જ શું શું લેવું, શું શું ન લેવું વિ.તું વિધાન કર્યું છે, દીક્ષા લેતી વખતે વસ્ત્રોની મર્યાદાનું વર્દ્યન કર્યું છે. વર્ષાવાસમાં વસ્ત્ર લેવાના નિષેધ છે પરન્તુ હેમન્ત તથા શ્રીષ્મ ઋતુમાં જરૂર પ્રમાણે વસ્ત્રા લેવામાં હરકત નથી. તેમ જ વસ્ત્રના વિભાજન સંબંધમાં પણ ચિન્તન કર્યું છે.

નિર્બન્થ-નિર્બન્થણીઓએ ગૃહસ્થના ઘરામાં બેસલું, સૂલું વિ. કલ્પતું નથી. પરન્તુ રાગી, વૃદ્ધ, તપસ્વી, અથવા મૂચ્છિતપણાની સ્થિતિમાં હાય–આવા વિશેષ કારણાને લીધે બેસલા આદિમાં આપત્તિ નથી પરન્તુ પ્રવચનાદિ કરી શકે નહિ. એકાદ ગાથાના અર્થ કહેવા હાય તા ઊભા ઊભા કરી શકે છે.

નિર્ગન્થ-નિર્ગન્થણીઓએ પ્રાતિહારિક વસ્તુઓ તેના માલિકને પાછી આપ્યા વગર વિહાર કરવા કલ્પતા નથી. જો કાેઇ વસ્તુ તેની ચારાઈ ગઇ હાેય તાે તેની અન્વેષણા કરવી જોઈએ અને મળે એટલે શચ્યાતરને પાછી આપી દેવી જોઈએ. કદાચ તેની જરૂર હાેય તાે તેની આજ્ઞા લઇ તેના ઉપયાગ કરી શકે છે.

ચાેથા ઉદ્દેશકમાં અધ્યક્ષસેવન તથા રાત્રિભાજન વિ. વર્તાના સંબંધમાં દાેષ લાગ્યા હાેય તાે પ્રાથશ્ચિત્તનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે.

પંડક, નપુંસક તથા વાર્તિક પ્રવજ્યા માટે અચેાગ્ય છે, તેમની સાથે સંભાગ (એક સાથે ભાજન પાનાઠિ) કરવા નિષિધ્ધ છે.

અવિનીત, રસલેાલુપી તથા ક્રોધીને શાસ્ત્ર **લ**ણાવવા અનુચિત છે. કુષ્ટ, મૃઢ અને દુર્વિ**દગ્ધ** આ ત્ર**ણે પ્રવજ્યા** અને ઉપદેશના અનિધકારી છે.

નિર્ગ્રન્થણી રૂગ્ણુ અવસ્થામાં અથવા કાૈક અન્ય કારણથી પાતાના પિતા, ભાઇ, પુત્ર વિ.ના આધાર લઇને એસતી ઉઠતી હાેય અને તે સાધુના આધારની ઇચ્છા કરે તાે ચાતુર્માસિક પ્રાયશ્ચિત આવે છે. એવી જ રીતે નિર્ગ્રન્થ, માતા, પત્ની, પુત્રી વિ.ના આધારે ઉઠતા એસતા હાેય ત્યારે કાેઇ સાધ્વીના ટેકાની ઇચ્છા કરે તાે તેને પણ ચાતુર્માસિક પ્રાયશ્ચિત આવે છે કારણકે તેથી ચતુર્થવતના ખાંડનની સંભાવના હાેવાથી પ્રાયશ્ચિતનું વિધાન કર્યું છે.

નિર્ગન્ય તથા નિર્ગન્યણીઓએ કાલાતિકાન્ત, ક્ષેત્રાતિકાન્ત અશન-પાનાદિ ગ્રહ્યુ કરવા કલ્પતા નથી. પ્રથમ પહેાર (પારિસી)ના લાવેલા આહાર ચાંથી પારિસી સુધી રાખવા કલ્પતા નથી. કઢાચ ભૂલથી રહી જાય તા પરદી દેવા જોઈએ. ઉપયાગ કરે તા પ્રાયક્ષિતનું વિધાન છે. જે ભૂલથી અનેષણીય, સ્નિગ્ધ, અશનાદિ ભિક્ષામાં આવી ગયા હાય તા અનુપસ્થાપિત શ્રમણા કે હજી જેમનામાં મહાવતની સ્થાપના કરવામાં આવી નથી તેમને આપી દેવા જોઇએ. જો તેઓ ઉપસ્થિત ન હાય તા નિર્દેષ સ્થાન ઉપર પરદી દેવા જોઇએ.

આચેલકચાદિ કલ્પમાં સ્થિત શ્રમણે માટે નિર્મિત આહારાદિ અકલ્પસ્થિત શ્રમણે માટે કલ્પનીય છે, જે

૧. જંગમા : ત્રસા : તદવયવનિષ્પન્નં જાંગમિકમ , ભંગા અતસી તન્મયં ભાંગિકમ્ , સનસૂત્રમયં સાનકમ્ , પોતક કાર્પાસિકમ્ તિરીટ : વૃક્ષવિશેષ-સ્તસ્ય ય : પટ્ટો વલ્કલક્ષણસ્તિન્નિષ્પન્નં. તિરિટપટ્ટકં નામ્ પંચમમ । — ઉદ્દેશક ર સૂત્ર ૨૪

૨. ઔર્ણિક ઊરણિકાનામૂર્ણાભિનિંવૃ ત્તમ , 'ઔષ્ટ્રિક' ઉષ્ટ્રરોમભિનિંવૃ ત્તમ , 'સાનક' સનવૃક્ષવલ્કાત્ જાતમ , 'વચ્ચક:' તૃણવિશેષસ્તસ્ય 'ચિપ્પક :' કુટ્ટિત : ત્વગ્રુપ : તેન નિષ્પન્નં વચ્ચકચિપ્પકમ્ 'મુંજ :' શરસ્તમ્બસ્તસ્ય ચિષ્પકાદ્ જાતં મુંજ ચિષ્પક નામ પંચમમિતિ ! –ઉદ્દેશક ૨ સ્. ૨૫

### प्रथ गुरुहेव डिवय पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

આહારાદિ અકલ્પસ્થિત શ્રમણે માટે નિર્મિત હાય તે કલ્પસ્થિત શ્રમણે માટે અકલ્પ્ય હાય છે. અહીં કલ્પસ્થિતના અર્થ છે પંચયામધર્મપ્રતિપનન' અને અકલ્પસ્થિત ધર્મના અર્થ છે, 'ચતુર્યામ ધર્મ પ્રતિપન્ન.'

કેાઇ નિર્ગન્થને જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા નિમિત્તે અન્ય ગણમાં ઉપસંપદા લેવા જવું હાય તા આચાર્યની અનુમૃતિ આવશ્યક છે. એ જ પ્રમાણે આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, ગણાવચ્છેદક વિ.ને પણ જો અન્ય ગણમાં ઉપસંપદા લેવી હાય તા પાતાના સમુદાયની યાગ્ય વ્યવસ્થા કરીને જ અન્ય ગણમાં સમ્મિલિત થવું જોઇએ.

સંધ્યા સમયે અથવા રાત્રિમાં કાઇ શ્રમણ અથવા શ્રમણી કાળધર્મને પ્રાપ્ત થઇ જાય તા બીજ શ્રમણ-શ્રમણી-ઓએ તે મૃત શરીરની આખી રાત સાવધાનીપૂર્વક સંભાળ રાખવી જોઈએ. પ્રાત: ગૃહસ્થને ત્યાંથી વાંસ વિ. લાવીને મૃતકને તેની સાથે બાંધીને ફ્રશ જંગલમાં નિર્દોષ ભૂમિ ઉપર પ્રસ્થાપિત કરી નાખવું જોઇએ, અને પાછા આવી વાંસ વિ. ગૃહસ્થને આપી દેવા જોઈએ.

શ્રમણને કાેઇ ગૃહસ્ય સાથે કઢીક કલહ ઝઘડા થઇ ગયાે હાેય તાે તેને શાંત કર્યા વગર ભિક્ષાથરી કરવી કલ્પતી નથી.

પરિહાર **વિશુદ્ધ ચારિત્ર** શહેલું કરવાની ઇચ્છાવાળા શ્રમણને વિધિ સમજાવવા માટે પારણાના **દિ**વસે સ્વયં આચાર્ય, ઉપાધ્યાય તેની પાસે જઇને આહાર અપાવે છે અને સ્વસ્થાનકે આ<del>વી</del> પરિદાર વિશુદ્ધ ચારિત્રનું પાલન કેવી રીતે કરવું તેની વિધિ ળતાવે છે.

શ્રમણ-શ્રમણીઓએ ગંગા, યમુના, સરયુ, કેાશિકા, મહી આ પાંચ મહાનદીઓમાંથી મહિનામાં એકથી અધિક પાર કરવી ન જોઇએ. ઐરાવતી વિ. છીછરી નદીઓ મહિનામાં બે–ત્રણ વખત પાર કરી શકાય છે.

શ્રમણ-શ્રમણીઓએ ઘાસની એવી નિર્દોષ ઝૂંપડીમાં જયાં સારી રીતે ઊભા રહી ન શકાય તેમાં હેમન્ત તથા તથા શ્રીષ્મ ઋતુમાં રહેલું વર્જ્ય છે. જે નિર્દોષ તૃણાદિથી અનેલી હાય અને એ હાથથી નીચી ઝૂંપડી હાય તેં વર્ષા ઋતુમાં ત્યાં ન રહી શકાય, પરંતુ એડાથથી ઊંચી હાય તેં। ત્યાં વર્ષા ઋતુમાં રહી શકાય છે.

પાંચમા ઉદ્દેશકમાં અતાવ્યું છે કે જો કાેઇ દેવ સ્ત્રીનું રૂપ બનાવી સાધુતા હાથ પકડે અને તે સાધુ તેના મુલાયમ સ્પર્શને સુખરૂપ માને તાે તેને મૈથુન પ્રતિસેવન જેટલાે દાેષ લાગે છે અને તેને ચાતુર્માસિક ગુરુ પ્રાયશ્ચિત આવે છે. એ જ પ્રમાણે સાધ્વીને પણ તેના વિરુદ્ધ લિંગી એવા પુરુષનાે સ્પર્શ થતાં સુખરૂપ માને તાે ચાતુર્માસિક ગુરુ પ્રાયશ્ચિત આવે છે.

કેંાઇ શ્રમણ કલેશને શાંત પાડયા વગર જ અન્ય ગણમાં જઇને મળી જાય અને તે ગણના આચાર્યને જ્ઞાન થાય કે શ્રમણ કયાંકથી કલહ કરીને આવેલ છે તેા તેને પાંચ રાત દિવસના છેદ આપવા જોઈએ અને તેને શાંતિથી સમજાવી તેના પાતાના ગણમાં પાછા માકલી દેવા જોઇએ.

સશકત અથવા અશકત શ્રમણ સુર્યોદ્રય થઇ ગયા છે અથવા હજ અસ્ત થયા નથી એમ સમજને જો આહારાદિ કરે અને પછી તેને એમ જણાય કે હજ તો સૂર્યોદ્રય થયા જ નથી અથવા અસ્ત થઇ ગયા છે તો તેણે આહારાદિના તત્ક્ષણ ત્યાગ કરી દેવા જોઇએ. આમ કરવાથી તેને રાત્રિભાજનના દાષ લાગતા નથી. સૂર્યોદ્રય અને સૂર્યાસ્ત પ્રત્યે શંકાશીલ થઇને આહારાદિ ગ્રહણ કરનારને રાત્રિભાજનના દાષ લાગે છે. શ્રમણ-શ્રમણીઓએ રાત્રિમાં ઓડકાર વિ. ને લીધે મોહામાં અન્ન વિ. આવી જાય તેને તરત જ અહાર થુંકી દેવું જોઇએ.

જો આહારાદિમાં એઇન્દ્રિયાદિ છવ પડી જાય તો યતનાપૂર્વક કાઢીને આહારાદિ કરવા જોઇએ. જો નીકળી શકે તેવી સ્થિતિમાં ન હોય તો એકાન્ત નિર્દોષ સ્થાનમાં પરિસ્થાપન કરી નાખવું જોઇએ. આહારાદિ લેતી વખતે કદાચ સચેત પાણીના ટીપાં આહારાદિમાં પડી જાય અને તે આહાર ગરમ હોય તો તે ખાવામાં કિચિત માત્ર પણ દેષ નથી કારણ કે તેમાં પડેલાં ટીપાં અચેત થઇ જાય છે. જો આહાર કરી ગયા હોય- કંડા હાય તા તે ન પાતે ખાવા જોઇએ તેમ ન બીજાને ખવરાવવા જોઇએ; પરન્તુ એકાન્ત સ્થાને પરઠી દેવા જોઇએ.

# પ્લય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

નિર્જા થણીએ એકાકી રહેવું, નગ્ન રહેવું, પાત્રરહિત રહેવું, ગ્રામાદિની બહાર આતાપના લેવી, ઉત્કટુકાસન, વીરાસન, કંડાસન, લગુડશાયી આદિ આસને બેસીને કાંચાત્સર્જ કરવા વિ. વજર્ય છે.

નિર્ગ્ન થ-નિર્ગયણીઓએ પરસ્પર માક (પેશાળ અથવા થૂંક) નું આચમન કરવું અકલ્પ્ય છે પરન્તુ રાગાદિ કારણે તે ગઢણ કરી શકાય છે.

પરિદારકલ્પમાં સ્થિત ભિક્ષુએ સ્થવિર વિ.ના આદેશથી અન્યત્ર જવું પડે તો તરત જ જવું જોઈએ અને કાર્ય પૂર્ણ કરીને તરત પાર્છ આવી જવું જોઈએ. જો ચારિત્રમાં કાઈ પણ પ્રકારના દોષ લાગે તો પ્રાયશ્વિત લઈને શુદ્ધિ કરી લેવી જોઇએ.

છાં ઉદ્દેશકમાં એમ બતાવ્યું છે કે નિશ્રેન્થ નિશ્રેન્થણીઓએ અલીક (જૂઠ) વચન, હીલનાના વચના, તિરસ્કારના શુષ્ટદેદ, કઠાર વચન, ગાહેસ્થિક વચન, શાંત પહેલા કલહને કરી પાછું તાજું કરાવનાર વચના-આમ છ પ્રકારના વચના ને બોલવા જોઇએ.

પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાહાન, અવિરતિ-અબ્રદ્ધા, નપુંસક, દાસ વિ.ના આરોપ લગાડનારને પ્રાયશ્ચિત આવે છે. નિશ્લેન્થના પગમાં કાંટા લાગ્યાે હુેાય અને તે કાઢવામાં પાતે અસમથં હાય તાે તેને અપવાદરૂપે નિર્શ્વન્થણી કાઢી શકે છે. તેવી જ રીતે નદી વિ.માં ડૂબવા, પડવા, લપસવા આદિના પ્રસંગ આવે તાે સાધુ સાધ્વીનાે હાથ પક્કીને

તેને અચાવી શકે છે. તે જ પ્રમાણે વિક્ષિપ્ત ચિત્ત (ગાંડપણની સ્થિતિ) વાળી નિર્ગ્રન્થિને પોતાના હાથે પકડીને તેના સ્થાને પહોંચાડી દે તેવી જ રીતે વિક્ષિપ્ત સાધુને પણ સાધ્યી હાથ પકડીને તેના સ્થાને પહેાંચાડી દેતો દેષ લાગતો નથી. પરંતુ આ સ્મરણ સખવું જોઈએ કે આ અપવાદિક સૂત્ર છે. આમાં વિકાર ભાવના નથી પરન્તુ પશ્સ્પરના સંયમની સરક્ષાની ભાવના છે.

સવના કુરફાના સામના છે.

છ પ્રકારની કલ્પસ્થિતિ છે. સામાચિક સંચતકલ્પસ્થિતિ, છેદાપસ્થાનીય સંચત કલ્પસ્થિતિ, નિર્વિશમાન કલ્પસ્થિતિ, નિર્વિષ્ટકાચિક કલ્પસ્થિતિ, જિનકલ્પસ્થિતિ અને સ્થવિર કલ્પસ્થિતિ. સાધુની મર્યાદ્રાને કલ્પસ્થિતિ કહેવાય છે.

આ પ્રમાણે ખુહત્કલ્પમાં શ્રમણ - શ્રમણીએાના જીવન અને વ્યવહારથી સંબંધિત અનેક મહત્ત્વપૂર્ણ તથ્યો ઉપર પ્રકાશ પાડયા છે. આ જ આ શાસની વિશેષતા છે.

₩

### ૪ - દશાશ્રુતસ્કન્ધ

કશાશ્રુતસ્કન્ધ આ ચાેશું છેદસૂત્ર છે. ઠાણાંગમાં તેનું બીજુંનામ 'આચારદશા' બતાવ્યું છે દશાશ્રુતસ્કન્ધમાં દશ અધ્યયના છે તેથી આનું નામ દશાશ્રુતસ્કન્ધ છે દશાશ્રુતસ્કન્ધમાં ૧૮૩૦ અનુષ્ઠુય શ્લેષ્ક પ્રમાણ ઉપલબ્ધ પાઠ છે, ૨૧૬ ગઘસૂત્રા છે. પર પધસૂત્રા છે.

પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં ૨૦ અમમાધિરથાનાનું વર્ણન છે. જે સત્કાર્ય કરવાથી ચિત્તમાં શાંતિ ઉત્પન્ન થાય, આત્મા જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રરૂપ માેક્ષમાર્ગમાં અવસ્થિત રહે તેને સમાધિ કહે છે. અને જે કાર્યથી ચિત્તમાં અપ્રશસ્ત એવં અશાન્તભાવ ઉત્પન્ન થાય, જ્ઞાન, કર્શન, ચારિત્રરૂપ માેક્ષમાર્ગથી આત્મા ભ્રષ્ટ થાય તે અસમાધિ છે. અસમાધિના ૨૦ પ્રકાર છે, જેમ કે–ઉતાવળાં ઉપયોગરહિતપણું ચાલવું, રાત્રિમાં પૂંજ્યા વગર ચાલવું, વિવેક અને યતના વગર બધા દૈહિક કાર્યો કરવા, ગુરુજનાનું અપમાન કરવું, નિન્દા કરવી વિ. આ કાર્યોના આચરણથી પાતાને તથા અન્ય જીવાને અસમાધિભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. સાધકના આત્મા દ્રષ્તિ થાય છે. તેનું પવિત્ર ચારિત્ર મલીન થાય છે તેથી તેને અસમાધિસ્થાન કહેલ છે. ધ

૧. સમાધાનં સમાધિ – ચેતસ: સ્વાસ્થ્યં, મોક્ષમાર્ગે ડ્વસ્થિતિરિત્યર્થ: । ન સમાધિરસમાધિસ્તસ્ય સ્થાનાનિ – આશ્રયા ભેદા: પર્યાયા અસમાધિ — આચાર્ય હરિભદ્ર.

## प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहिह स्मृतिग्रंथ

ખીજા ઉદ્દેશકમાં ૨૧ શખલ દેષોનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. જે કર્યો કરવાથી ચારિત્રની નિર્મળતા નષ્ટ થાય છે. અને ચારિત્ર મલિન થવાથી તે કાળરચીતરું બની જાય છે તે કાર્યોને શબલ દેષ કહે છે. 'શબલ કર્બું શબલ કર્બું ચિત્રમ્' શબલના અર્થ ચિત્રવિચિત્રવર્ણવાળું થાય છે. હસ્તમશુન, સ્ત્રી સ્પર્શ વિ. તેમ જ રાત્રિમાં ભાજન લેવું અને કરવું, આધાકમીં, ઔદેશિક આહાર લેવા, પ્રત્યાખ્યાન ભંગ, માયાસ્થાનનું સેવન વિ. આ બધા શબલદાયા છે. ઉત્તરગુણામાં અનિક્રમાદિ ૪ દેષોનું તથા મૂળગુણામાં અનાચાર સિવાય ૩ દેષોનું સેવન કરવાથી ચારિત્ર શબલ થાય છે.

ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં ૩૩ પ્રકારની આશાતનાએ તું વર્ણન છે. જૈનાચાર્યોએ આશાતના શબ્દની નિરુકિત અત્યન્ત સુન્દર રીતે કરી છે. સમ્યગ્દર્શના હિ આધ્યાતિમક ગુણાની પ્રાપ્તિને આય કહે છે અને શાતનાના અર્થ ખંડન થાય છે. સદ્યુરુદેવ આદિ મહાન પુરુષાનું અપમાન કરવાથી સમ્યગ્દર્શના દિ સદ્દગુણાની આશાતના—ખંડના થાય છે. આશાતનાએ ૩૩ પ્રકારની છે. જેમ કે–શિષ્યનું ગુરુની આગળ, સમશ્રેણિમાં અત્યન્ત સમીપે રહી ચાલવું, ભ્રભા રહેવું, એસવું વિ. તથા ગુરુથી પહેલાં કાઇની સાથે સંભાષણ કરવું, ગુરુના વચનાની જાણે કરી અવહેલના કરવી, ભિક્ષાથી પાછા વળ્યા પછી આલેલના ન કરવી વિ. આશાતના ૩૩ પ્રકારની ખતાવી છે.

ચાથા ઉદ્દેશકમાં ૮ પ્રકારની ગણિસ પદાએાનું વર્ણન છે. શ્રમણાના સમુદાયને ગણુ કહે છે. ગણુના અધિપતિ તે ગણી, કહેવાય છે અને ગણીની સંપદા તે ગણિસંપદા. ગણીસંપદાના ૮ પ્રકાર છે – આચારસંપદા, શ્રુતસંપદ, શરીરસંપદા, વચનસંપદા, વાચનાસંપદા, મતિસંપદા, પ્રયોગમતિસંપદા અને સંગ્રહપરિજ્ઞાસંપદા.

આચારસ પકાના ચાર પ્રકાર છે-સંચમમાં દહેવાગવાળા થવું, અહંકારરહિત થવું, અનિયતવૃત્તિ થવું, વૃદ્ધસ્વભાવી (અચંચળ સ્વભાવી) થવું.

શ્રુતસંપદાના અહુશ્રુતતા, પરિચિતશ્રુતતા, વિચિત્રશ્રુતતા, ઘેષ્યવિશુદ્ધિ કારકતા–આમ ચાર પ્રકાર છે.

શરીરસંપદાના શરીરની લંબાઇ તથા પહેાળાઈનું સમ્યક્ અનુપાત, અલજ્જાસ્પદ શ**રી**ર, સ્થિરસંગઠન, પ્રતિપૃર્ણ ઇન્દ્રિયતા–આ ચાર પ્રકાર છે.

વાચનસંપદ્મના આદેયવચન, ગહણ કરવા યેદગ્ય વાણી, મધુર વાણી, અનિશ્ચિત–પ્રતિઅંધ રહિત–અસંદિગ્ધ વચન આમ ચાર પ્રકાર છે.

વાચનાસ પદાન -વિચારપૂર્વક વાચ્યવિષયના ઉદ્દેશ્યના નિદે શ કરવા, વિચારપૂર્વક વાંચન કરલું, ઉપયાગી વિષયનું જ વિવેચન કરલું, અર્થનું સુનિશ્ચિતપણે નિરૂપણ કરલું. એમ ચાર પ્રકાર છે.

મતિસંપદાના ચાર પ્રકાર આ પ્રમાણે છે-અનગઢ, ઇહા, અવાય અને ધારણા.

અવગઢ મતિસંપકાના ક્ષિપ્રચહણ, બહુચહણ, બહુવિધગ્રહણ, ધ્રુવગ્રહણ, અનિશ્ચિતગ્રહણ અને અસંદિગ્ધગ્રહણ એમ છ ભેઠછે. એ જ પ્રમા**ણે ઇઢા અને અવા**યના પણ ૬–૬ પ્રકાર છે. ધારણા મતિસંપદાના બહુધારણ, બહુવિધધારણ, પુરાતનધારણ, દુર્ધરધારણ, અનિશ્ચિતધારણ અને અસંદિગ્ધધારણ એમ છ પ્રકાર છે.

પ્રયોગમતિસ પદાના ચાર પ્રકાર-પાતાની શક્તિ અનુસાર વાદવિવાદ કરવા, પરીષદને જોઇ વાદવિવાદ કરવા, કાળ અને ક્ષેત્રને જોઇ વાદવિવાદ કરવા.

સંગ્રહપરિજ્ઞા સંપદાના ચાર પ્રકાર-વર્ષાંકાળમાં પણ બધા મુનિઓના નિવાસ માટે ચેાગ્ય સ્થાનની પરીક્ષા કરવી. બધા શ્રમણે માટે પ્રાતિહારિક બાંજોઠ, પાટ, શચ્ચા, સંસ્તારક વિ.ની વ્યવસ્થા કરવી. નિયમિત સમય પર પ્રત્યેક કાર્ય કરવા. પાતાનાથી જયેષ્ઠ શ્રમણે ને સત્કાર–સન્માન કરવા.

૧. શબલં -- કર્બુરં ચારિત્રાં યે : ક્રિયાવિશેર્ષેર્ભવતિ તે શબલાસ્તદાોગાત્સાધવોડિય !

૨. આય∶– સમ્યગ્દર્શનાદાવાપ્તિ લક્ષણસ્તસ્ય શાતના – ખંડનં નિરૂક્તાદાશાતના –

આસાતણા ણામં નાણાદિ આયસ્સ સાતણા! યકાર લાેપં કૃત્વા આશાનના ભવતિ ;!

<sup>–</sup> અભયદેવ કૃત સમવા. ટીકા

<sup>–</sup> આચાર્ય અભાયદેવ સમવાયાંગ ટીકા

<sup>-</sup> આચાર્ય જિનદાસ, આવશ્યક ચર્ણિ.

### प्रथ गुरुहेंव डिविवर्ध मं. नान्यक्ट्रेक् महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ગણીસ પદાં એાના વર્ણન પછી તત્સં ખંધી ચતુર્વિધ વિનય પ્રતિપત્તિ ઉપર ચિતન કરતાં અતાબ્યું કે-આચાર વિનય, શ્રુતવિનય, નિક્ષેપણા વિનય અને દાષનિર્ઘાત વિનય. આ ચતુર્વિધ ગુરુસ અંધી વિનયપ્રતિપત્તિ કહેવાય છે. એ જ પ્રમાણે શિષ્યસં ખંધી વિનયપ્રતિપત્તિ પણ ઉપકરશેહાત્પાદનતા, સહાયતા, વર્ણાસંજવલનતા (ગુણાનુવાદિતા), ભારપ્રત્યવ-રાહેણતા રૂપ ચાર પ્રકારની છે અને તે દરેકના પણ ૪-૪ પ્રકાર છે. આ પ્રમાણે પ્રસ્તુત ઉદ્દેશકમાં કુલ ૩૨ પ્રકારની વિનયપ્રતિપત્તિનું વિશ્લેષણ છે.

પાંચમા ઉદ્દેશકમાં દશ પ્રકારની ચિત્તસમાધિનું વર્ણન છે. ધર્મભાવના, સ્વપ્નદર્શન, જાતિસ્મરણુત્તાન, દેવદર્શન, અવધિત્તાન, અવધિદર્શન, મનઃપર્યવત્તાન, કેવળત્તાન, કેવળદર્શન, કેવળમરણુ (નિર્વાણ). આ દશે સ્થાનાના વર્ણનની સાથે માહનીય કર્મની વિચિત્રતા અને વિશિષ્ટતાનું પણ નિરૂપણ કશું છે.

છા ઉદ્દેશકમાં ૧૧ પ્રકારની ઉપાસક પ્રતિમાંઓનું વર્ણન છે. પ્રતિમાંઓના વર્ણનની પૂર્વે મિથ્યાદેષ્ટિના સ્વભાવનું ચિત્રણ કરતાં બતાવ્યું છે કે તે ન્યાય - અન્યાયના જરા પણ વિચાર કે ખ્યાલ કર્યા વગર દંડ કરે છે. સંપત્તિહરણ, મુંડન, તર્જન, તાડન, બેડીબંધન, નિગડબંધન, કાષ્ઠલંધન, કારાગૃહમાં ધકેલવા, અંગોને મરડીને બાંધવા, હાથ, પગ, કાન, નાક, હાઠ, માથું, માહું વેદ – લિંગ આદિનું છેદન – લેદન કરવું, હૃદય વિદારવું, આંખા કાઢી લેવી, વૃક્ષાદિ ઉપર લટકાવવું ઘર્ષણ, ઘાલન, શૂળી પર લટકાવવું, શૂળ લેાંકવી, ઘા ઉપર ક્ષાર – મીઠું વિ. છાંટવું, દર્ભવર્તન – ઘાસ વિ.થી પીડા પહોંચાડવી, સિંહના પૂંછ કે – બળદને પૂંછ કે બાંધવું દાવાગિવથી બાળવું, અન્નપાણીના નિરાધ કરવા વિ. રૂપ દંડ–શિક્ષા કરીને આનંદના અનુભવ કરે છે. પરન્તુ સમ્યગ્દેષ્ટિ આસ્તિક હાય છે તથા ઉપાસક બનીને અગિયાર પ્રતિમાઓની સાધના કરે છે. તે અગિયાર ઉપાસક પ્રતિમાઓ આ પ્રમાણે છે—

- (૧) દર્શન-પ્રતિમા કાેઇપણ પ્રકારના રાજાભિયાગ વિ. આગાર નહિ રાખતા શુદ્ધ, નિરતિચાર, વિધિપૂર્વક સમ્યજ્શનનું પાલન કરવું. આમાં મિચ્ચાત્વ અતિચારરૂપ કદાગ્રહના ત્યાગ મુખ્ય છે. 'સમ્યજ્શનિય શંકાદિશલ્યરહિતસ્ય, અણુવતાદિ ગુર્ણાવકલસ્ય ચાેડભ્યુપગમ: સા પ્રતિમા પ્રથમેતિ ા, (અભયદેવ-સમવાયાંગ વૃત્તિ) આ પ્રતિમાનું આરાધન એક માસ સુધી કરવામાં આવે છે.
- (૨) **લતમ(તમા**–સમ્યક્<sub>લ</sub> પ્રાપ્ત થયા પછી વતી, શ્રાવક વતેની સાધના કરે છે. પાંચ અણુવત આદિ વતેની પ્રતિજ્ઞાઓને નિષ્ઠાપૂર્વક નિભાવે છે. પરન્તુ સામાચિક વતનું ચથાસમય સમ્યક્ <mark>પાલન ક</mark>રી શકતો નથી. આ પ્રતિમા એ માસની હોય છે.
- (૩) સામાયિક પ્રતિમા- આ પ્રતિમામાં પ્રાતઃ અને સાયંકાલ સામાયિક વ્રતની સાધના નિર્ધતિચાર કરવા લાગે છે જેથી તેના સમભાવ ૮ઢ અની જાય છે, પરન્તુ પર્વદિવસામાં પૌષધવ્રતનું સમ્યક્ પાલન કરી શકતા નથી. આ પ્રતિમા ત્રણુ માસની હાય છે.
- (૪) પૌષધ પ્રતિમા– અપ્ટમી, ચતુર્દશી, અમાવાસ્યા અને પૂર્ણિમા વિ. પર્વ દિવસામાં આહાર, શરીર સંસ્કાર, અપ્રદાચર્ય અને વ્યાપારના ત્યામ–આ પ્રમાણે ચતુર્વિધ ત્યાગરૂપ પ્રતિપૂર્ણ પૌષધવતનું પાલન કરવું તે પૌષધ પ્રતિમા છે. આ પ્રતિમા ચાર માસની હાય છે.
- (૫) નિયમ પ્રતિમા- ઉપર બતાવ્યા બધા વતાનું સમ્યક્ રીતે પાલન કરતાં પ્રસ્તુત પ્રતિમામાં આટલી વાતા વિશેષરૂપથી ધારણ કરવાની હાય છે. આ પ્રતિમાના ધારક શ્રાવક સ્નાન કરતા નથી, સત્રિમાં ચારે આહારના ત્યાગ કરે છે, દિવસમાં પણ પ્રકાશભાજ-સૂર્યાસ્ત થતાં પહેલાં પ્રકાશ દેખાય ત્યાં સુધીમાં જમનાર હાય છે, ધાતીની લાંગ વાળતા નથી, દિવસમાં પ્રદ્માચારી રહે છે, સત્રિમાં મૈશુનની મર્યાદા કરે છે, પૌષધ હાય ત્યારે સત્રિમૈશુનના ત્યાગ અને સત્રિમાં કારોત્સર્ગ કરે છે. આ પ્રતિમા એાછામાં એાછા એક દિવસની અને વધુમાં વધુ પાંચ માસ સુધીની હાય છે.
- (६) **પ્રક્ષાચયે પ્રતિમા** પ્ર**ક્ષચર્યનું** પૂર્ણપણે પાલન કરવું. આ પ્રતિમાની કાલમર્ચાકા જ્વન્ય એક સત્રિની અને ઉત્કુષ્ટ છ મહનની છે.
- (૭) સચિત્ત ત્યાગ પ્રતિમા–સચેત આહારના સર્વથા ત્યાગ કરવા. આ પ્રતિમા જઘન્ય એક રાત્રિની અને ઉત્કૃષ્ટ કાળમાનથી સાત માસની હાય છે.

# પ્જય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

- (૮) આરંભ ત્યાગ પ્રતિમા-આ પ્રતિમાધારી શ્રાવક સ્વયં આરંભ કરતા નથી, છકાયના જીવાની દયા પાળે છે. તેની કાળમર્યાદા જલન્ય એક, બે અથવા ત્રણ દિવસની અને ઉત્કૃષ્ટ આઢ માસની હાય છે.
- (૯) પ્રેષ્ય ત્યાગ પ્રતિમા-આ પ્રતિમામાં બીજાએ! પાસે આરંભ કરાવવાના પણ ત્યાગ હાય છે. તે પાતે આરંભ કરતા નથી, બીજા પાસે કરાવતા નથી પરંતુ અનુમાદનના તેને ત્યાગ હાતા નથી. આ પ્રતિમાના જઘન્યકાળ એક, બે, ત્રણ દિવસ છે અને ઉત્કૃષ્ટકાળ નવ માસ છે.
- (૧૦) ઉદ્દિષ્ટ ભકતત્યાગ પ્રતિમા–આ પ્રતિમામાં ઉદ્દેશીને બનાવેલા લાજન પાણીના પણ ત્યાગ હાય છે એટલે કે પાતાને નિમિત્તો બનાવેલું ભાજન પણ શહેણ કરવામાં આવતું નથી. અસ્તરાથી બિલકુલ સાફ મુંડન અથવા શિખામાત્ર રાખવાની હાેય છે. ગૃહ સંબંધી બાબતામાં કાેઇ પૂછે તાે જાણુતા હાેય તાે જાણું છું અને ન જાણુતાે હાેય તાે નથી જાણુતાે એટલું જ માત્ર કહે. આનાે સમય જઘન્ય એક રાત્રિતા અને ઉત્કૃષ્ટ કશ માસનાે હાેય છે.
- (૧૧) શ્રમણુભુત પ્રતિમા-આ પ્રતિમામાં શ્રાવક શ્રમણ તો નહિ પરંતુ શ્રમણુભૂત-મુનિસદરા અની જાય છે. સાધુ સમાન વેશ ધારણ કરી અને લિક્ષા માટે ચાગ્ય લાંડેતપકરણુ ધારણ કરી વિચરે છે. શક્તિ હોય તો હાંચન કરે છે અન્યથા અસ્તરાથી શિરોમુંડન કરે છે. સાધુ સમાન જ નિર્દોષ ગેલ્ચરી કરીને લિક્ષાવૃત્તિથી જીવનયાત્રા અલાવે છે. તેનું કાલમાન જલન્ય એક રાત્રિ અર્થાત એક દિનરાત અને ઉત્કૃષ્ટ ૧૧ માસ હોય છે.

પ્રતિમાધારક શ્રાવક પ્રતિમાની પૂર્ણ સમાપ્તિ પછી સંયમ ગ્રહણ કરી લે છે એવા કેટલાક આચાર્યોના અભિમત છે. કાર્તિક શેઠે ૧૦૦ વખત પ્રતિમા ગ્રહણ કરી હતી એવા ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે.

સાતમા ઉદ્દેશકમાં શ્રમણની પ્રતિમાંએ!નું વર્ણન છે. તે ભિક્ષુ પ્રતિમાંએ! ૧૨ છે.

પ્રથમ પ્રતિમાધારી ભિક્ષુને એક દાતી અનની અને એક દાતી પાણીની લેવી કહ્યે છે. શ્રમણુના પાત્રમાં દાતા અન્ન અને પાણી નાખતા હેાય ત્યારે તેની અખંડ ધારા જ્યાં સુધી અની રહે તેને એક દાતી કહેવાય છે. આ પ્રતિમાધારી ભિક્ષુને જ્યાં એક વ્યક્તિ માટે ભાજન અનાવ્યું હાેય ત્યાંથી લેવું કહ્યે છે. જ્યાં એ, ત્રણ અથવા વધારે વ્યક્તિએ માટે અનાવ્યું હાેય ત્યાંથી લેવું કહ્યતું નથી. આના સમય એક માસના છે.

બીજી પ્રતિમા પણ એક માસની છે. તેમાં બે કાતી આહારની અને બે કાતી પાણીની લેવાય છે. એ જ પ્રમાણે ત્રીજી, ચાંચી, પાંચમી, છેંદી અને સાતમી પ્રતિમાએામાં અનુક્રેમે ત્રણ, ચાર, પાંચ, છ અને સાત કાતી અન્નની અને તેટલીજ કાતી પાણીની ચહેણુ કરવામાં આવે છે. પ્રત્યેક પ્રતિમાના સમય એક–એક માસના છે. માત્ર કાતીઓની વૃદ્ધિને લીધે ત્રિમાસિક થી સ∿તમાસિક એમ અનુક્રમે કહેવાય છે.

અહિમા પ્રતિમા સાત ક્લિસ રાત્રિની હાેય છે. આમાં એકાન્તર ચાેવિહાર ઉપવાસ કરવાના હાેય છે. ગામની બહાર આકાશ તરફ મુખ રાખી સીધું જોવું, એકીટશે જોવું અને નિષદાસન પગને બરાબર ગાેઠવીને ગેસવું, અને ઉપસર્ગ આવે તાે શાંત ચિત્તથી સહન કરવું. આવાે વિધિ હાેય છે.

નવમી પ્રતિમા સાત રાત્રિની હાય છે. આમાં ચાવિહારા છર્જ-છર્જના પારણા કરવાના હાય છે. ગામની બહાર એકાન્ત સ્થાનમાં કંડાસન, લગુડાસન અથવા ઉકડાસન કરીને ધ્યાનમાં બેસવાનું હાય છે.

કસમી પ્રતિમા પણ સાત રાત્રિની હેાય છે. આમાં ચાેવિહારા અઠમ⊸અઠમના પારણા કરવામાં આવે છે. ગામની બહાર ગાેદાેહનાસન, વીરાસન અને આમ્રકુખજાસન વડે ધ્યાન કરવામાં આવે છે.

અગિયારમી પ્રતિમા એક અહારાત્રિની હાય છે. આઠ પહેાર સુધી આની સાધના કરવામાં આવે છે. આમાં ચાવિહારા છે કરવામાં આવે છે. નગરની અહાર બન્ને હાથ હીંચણ સુધી લાંબા કરી લાકડીની જેમ સીધા ઊલા રહી કાર્યાત્સર્ગ કરવામાં આવે છે.

ખારમી પ્રતિમા કૈવળ એક શત્રિની હાેય છે. આનું આશધન અર્દુમ વડે કરવામાં આવે છે. ગામની અહાર ઊભા રહી મસ્તકને થાેડું નમાવી કાેઇ એક પુદ્દગળ તરફ દબ્ટિ રાખી અપલક નેત્રાેથી નિશ્વલપણે કાચાેત્સગં કરવામાં આવે છે. ઉપસર્ગ આવે તાે સમભાવે સહન કરવાના હાેય છે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

આ પ્રતિમાઓમાં સ્થિત શ્રમણ માટે અન્ય અનેક વિધાના પણ કર્યા છે. જેમકે–કાઇ વ્યક્તિ પ્રતિમાધારી નિર્ધાન્ય છે તો તેણે ભિક્ષાકાળને ત્રણ વિભાગમાં વિભક્ત કરીને ભિક્ષા લેવી જોઇએ મહિનાની પડિમામાં સ્થિત શ્રમણ જ્યાં પરિચિત વ્યક્તિ તથા સ્થાન હાય ત્યાં એક રાત રહી શકે છે, અને જયાં કાઇ પણ ન જાણતું હાય ત્યાં તે છે રાત રહી શકે છે. આથી વધુ વખત રહે તા તેટલાજ દિવસના દીક્ષા છેદ અથવા તપ અને પ્રાયક્ષિત આવે છે. આવી જ રીતે બીજા પણ કઠાર અનુશાસનનું વિધાન કર્યું છે જેને વાંચીને જેન આચારની કઠારતાનું સહેજે અનુમાન કરી શકાય છે. જેમ કાઇ ઉપાશ્રયમાં આગ લગાડે તો પણ તેણે ઉપાશ્રયથી બહાર નીકળવું ન જોઇએ અને જો બહાર હાય તો અંદર જવું ન જોઇએ. કદાચ કાઇ પકડીને તેને બહાર ખેંચવાના પ્રયત્ન કરે તો હદ નહિ કરતાં સાવધાનીપૂર્વક બહાર નીકળી જવું જોઇએ. એજ પ્રમાણે ચાલતાં સામે જો મદોન્મત્ત હાથી, ઘાડા, બળદ, ફ્રતરા, વાઘ વિ. આવી જાય તા પણ તેણે ડરીને એક કદમ પણ પાછળ ખસવું ન જોઇએ. ઠંડી તથા ગરમીના પરીયહાને ધર્યપૂર્વક સહન કરવા જોઇએ.

આઠમી દશા (ઉદ્દેશક)માં પર્યુષણા કલ્પનું વર્ણન છે. પશુષણ શખ્દ 'પરિ' ઉપસર્ગ પૂર્વક 'વસ' ધાતુથી 'અન' પ્રત્યય લગાડવાથી અને છે. આના અર્થ થાય છે–આત્માની સમીપે રહેલું. પરભાવથી ખસીને સ્વભાવમાં રમણ કરતું– આત્મનિમજ્જન, આત્મરમણ અથવા આત્મસ્થ થતું. પર્યુષણા કલ્પના બીજો અર્થ થાય છે–એક સ્થાન પર નિવાસ કરવા. તે સાલંબન અથવા નિરાવલંબનર્પ બે પ્રકારના છે. સાલંબનના અર્થ છે સકારણ અને નિરાવલંબનના અર્થ છે કારણ રહિત. નિરાવલંબનના જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ એમ બે લેદ છે.

પર્યુષણાના પર્યાયવાચી શખ્દો આ પ્રમાણે છે-પરિયાય વત્થવણા, પજ્જેસમણા, પાગઇયા, પરિવસના, પજ્જુસણા, લિસાવાસ, પઠમસમાસરણ, ઠવણા રને જેટ્ડાંગહ; અ બધા નામાં એકાર્યક છે, તથાપિ વ્યુત્પત્તિ ભેદના આધારે કંઇક અર્થભેદ પણ છે. અને આ અર્થભેદ પર્યુષણાથી સંબંધિત વિવિધ પરંપરાએ તથા તેના નિયતકાળમાં કરવામાં આવતી કિયાઓનું નિદર્શન કરાવે છે. આ અર્થીથી કંઇક ઐતિહાસિક તથ્યો પણ પ્રગટ થાય છે. પર્યુષણાકાળના આધારે કાળગણના કરીને દીક્ષાપર્યાયની જયેષ્ઠતા તથા કનિષ્ઠતા ગણવામાં આવે છે. તેથી પર્યુષણાકાળને એક પ્રકારનું વર્ષ માનીને ગણવામાં આવે છે. તેથી પર્યુષણાને દીક્ષા પર્યાયની વ્યવસ્થાનું કારણ માન્યુ છે. વર્ષાવાસમાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવ સંબંધી કેટલીક વિશેષ ક્રિયાઓનું આચરણુ કરવામાં આવે છે તેથી પર્યુષણનું બીજું નામ પજ્જોસમણા છે. ત્રીજું નામ પ્રાકૃતિક છે એટલે કે ગૃહસ્થ વિ. માટે સમાનભાવથી આરાધનીય હાવાથી તે 'પાગઈયા' અર્થાત્ પ્રાકૃતિક કહેવાય છે.

અા પર્શુષણાની નિયત અવધિમાં સાધક આત્માની પાસે વધુમાં વધુ રહેવાના પ્રયત્ન કરે છે તેથી તે પરિવસના પણ કહેવાય છે. પર્શુષણાના અર્થ સેવા પણ થાય છે. આ સમય કરમ્યાન સાધક આત્માના જ્ઞાન-કર્શનાદિ ગુણાની સેવા-ઉપાસના કરે છે તેથી તેને પજજુસણા કહે છે.

આ કહ્પમાં શ્રમણુ એક સ્થાત ઉપર ચાર માસ સુધી નિવાસ કરે છે તેથી તેને વાસાવાસ–વર્ષાવાસ કહેવામાં આવે છે. કાેઇ વિશેષ કારણુ ન હાેય તેા પ્રાવૃદ્ (વર્ષા) કાળમાં જ ચાતુર્માસ વ્યતીત કરવા માટે યાેગ્ય ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરવામાં આવે છે તેથી તેને પ્રથમ સમવસરણુ કહે છે.

ઋતુઅદ્ધ કાળની અપેક્ષાએ આની મર્યાદાઓ જુદી જુદી હોય છે તેથી તેને ઠવણા–સ્થાપના કહે છે. ઋતુઅદ્ધ કાળમાં એક–એક માસના ક્ષેત્રાવચહે હાય છે પરન્તુ વર્ષાકાળમાં ચાર માસના હાય છે તેથી તેને જેટ્ઠાેંગ્ગહ (જ્યેષ્ઠાવચહ) કહેલ છે. જે સાધુ અષાડી પૂર્ણિમા સુધીમાં નિયત સ્થળે આવી પહોંચ્યા હાય અને વર્ષા વાસની જાહેરાત કરી દીધી હાય તા અષાડ વદ પાંચમથી જ વર્ષાવાસ પ્રારંભ થઈ જાય છે. ચેત્ર્ય ક્ષેત્ર ન મન્યું હાય તા અષાડ વદ દસમીએ તેમ છતાં ચાેચ્ય ક્ષેત્ર પ્રાપ્ત ન થાય તા અષાડી અમાવાસ્થાને રાજ વર્ષાવાસ પ્રારંભ કરવેત જોઈએ આમ છતાં પહ્યુ ચાેચ્ય ક્ષેત્ર ન મળે તા પાંચ–પાંચ દિવસ વધારતા અન્તે ભાદ્રપદ શુકલા પાંચમી સુધીમાં તા વર્ષાવાસના પ્રારંભ

### પ્લય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અનિવાર્ય રૂપે કરવા જ જોઇએ એમ અતાવ્યું છે. આ સમય સુધી પણ જો ઉપર્યુકત ક્ષેત્ર પ્રાપ્ત ન થાય તેા વૃક્ષની નીચે જ પર્યુષણા કલ્પ કરવા જોઈએ. પરંતુ આ તિથિને કાઈ પણ પરિસ્થિતિમાં ઓળંગવી ન જોઇએ.

વર્ત માનમાં જે પશુંષણા કલ્પસૂત્ર છે તે દશાશ્રુતસ્કન્ધના જ આઠમાં અધ્યાય છે. દશાશ્રુતસ્કન્ધની પ્રાચીનતમ પ્રતિયા જે ૧૪મી શતાષ્કીથી પૂર્વેની છે, તેમાં આઠમા અધ્યયનમાં પૂર્ણ કલ્પસૂત્રના સમાવેશ કર્યો છે. આથી સ્પષ્ટ પ્રમાણિત થાય છે કે કલ્પસૂત્ર એ સ્વતંત્ર સ્થના નથી પરન્તુ દશાશ્રુતસ્કન્ધનું જ આઠમું અધ્યયન છે.

બીજી વાત કરાાશ્રુતસ્કન્ધ ઉપર જે બીજા ભદ્રભાહુની નિયુંકિત છે, (જેમના સમય વિક્રમની આઠમી શતાળી મનાય છે) તેમાં અને તે નિર્યુકિતના આધારે નિર્મિત ચૂિણોમાં દશાશ્રુતસ્કન્ધના આઠમા અધ્યયન રૂપે વર્તમાનમાં જે પર્યુષણા કલ્પસ્ત્રત્ર પ્રચલિત છે તેના પદાની ંગ્યાખ્યા મળે છે. મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજીનું મન્તવ્ય એમ છે કે દશાશ્રુતસ્કન્ધની ચૂિણું લગભગ ૧૬૦૦ વર્ષ જેટલી જૂની છે.

કલ્પસૂત્રના પહેલા સૂત્રમાં 'તેલું કાલેલું તેલું સમએલું સમલે ભગવં મહાવીરે......અને અંતિમ સૂત્રમાં...... લુજને લુજને ઉવકંસેઇ' પાઠ આવે છે. તેજ પાઠ કશાશ્રુતસ્કન્ધના આઠમા ઉદ્દેશક (ઠશા)માં છે. અહીં શેષ પાઠને 'જાવ' શખ્કની અન્તર્ગત સંક્ષેપ કરી દીધા છે. વર્તમાનમાં જે પાઠ ઉપલબ્ધ છે તેમાં માત્ર પાંચ કલ્યાલુકનું જ નિરૂપલુ છે જેના પર્યુષલા કલ્પની સાથે કાઇ સંબંધ નથી. તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે પર્યુષલા કલ્પ નામના આ અધ્યયનમાં પૂલું કલ્પસૂત્ર હતું. કલ્પસૂત્ર અને દશાશ્રુતસ્કન્ધ આ અન્તેના સ્થિયતા ભદ્રબાહુ છે. તેથી અન્તે એકની સ્થના હાલાથી એમ કહી શકાય કે કલ્પસૂત્ર દશાશ્રુતસ્કન્ધના આઠમાં અધ્યાય જ છે. વૃત્તિ, ચૂર્લિ, પૃથ્વીચંદ દિપ્પલુ તથા અન્ય કલ્પસૂત્રની ટીકાએાથી આ સ્પષ્ટ પ્રમાણિત થાય છે.

નવમા ઉદ્દેશકમાં ૩૦ મહામાહનીય સ્થાનાનું વર્જન છે. આત્માને આવૃત્ત કરનારા પુદ્દગળા 'કમ' કહેવાય છે. મોહનીયકમે તે બધામાં પ્રમુખ છે. મોહનીય કર્મના બંધના કારણાની કંઇ મર્યાદ્રા નથી તથાપિ શાસકારે મોહનીય કર્મળંધના હેતુભૂત કારણાના ૩૦ ભેદોના ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ કારણામાં માઠાં અધ્યવસાયની તીવતા અને ફૂરતા એટલી બધી માત્રામાં હોય છે કે જેને લીધે ક્યારેક-કયારેક મહામાહનીય કર્મના બંધ એવા થઇ જાય છે કે આત્માને તે કારણે ૭૦ કોટાકાટિ સાગરાપમ સુધી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરલું પહે છે. આચાર્ય હરિભદ્ર, જિનદાસગણી મહત્તર વિ. માત્ર માહનીય શબ્દના પ્રયોગ કરે છે. ઉત્તરાધ્યયન, સમવાયાંગ અને દશાશ્રુતસ્કન્ધમાં પણ માહનીય સ્થાન કહેલ છે, પરનતુ જ્યાં ભેદોના ઉલ્લેખ કર્યો છે ત્યાં 'મહામાહે પકુ૦વઇ' શબ્દના પ્રયોગ થયા છે. તે સ્થાના આ પ્રમાણે છે, જેમકે– ત્રસજીવાને પાણીમાં ડુબાડી મારવા, તેમના ધાસો-ચ્છ્વાસ ફંધીને મારવા, માથા ઉપર ભીતું ચામડું બીટાળી મારવા, ગુપ્તપણે અનાચારનું સેવન કરલું, મિથ્યા કલંક લગાડવા, બાળપ્રદ્યાચારી ન હાવા છતાં ય બાળપ્રદ્યાચારી કહેવડાવલું, કેવળજ્ઞાનીની નિન્દા કરવી, બહુશ્રુત ન હાવા છતાં અહુશ્રુત કહેવડાવલું. જાદુમંત્ર, દોશ, ધાગા વિ. કરવા, કામોત્પાદક વિકથાઓના વાર'વાર પ્રયોગ કરવા. વિગેરે.

દરામા ઉદ્દેશંઠ (દશા)નું નામ 'આયતિસ્થાન' છે. આમાં ભિન્ન-ભિન્ન નિયાણા-નિદાનોનું વર્ણન છે. નિદાનના અર્થ છે-માહના પ્રભાવથી કામાદિ ઇચ્છાઓની ઉત્પત્તિને કારણે થનારા ઇચ્છાપૂર્તિમૂલક સંકલ્પ. જયારે માનવના અન્તર્માનસમાં માહના પ્રભળ પ્રભાવથી વાસનાઓ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તે તેમની પૂર્તિ માટે દઢ સંકલ્પ કરે છે. આ સંકલ્પ-વિશેષને જ નિદાન કહે છે. નિદાનને કારણે માનવની ઇચ્છાઓ ભવિષ્યમાં પણ નિરન્તર બની રહે છે. જેથી તે જન્મ-મરણની પરંપરાથી મુકત થઈ શકતા નથી. ભવિષ્યકાલીન જન્મ-મરણની દષ્ટિએ પ્રસ્તુત ઉદ્દેશકનું નામ 'આયતિસ્થાન' રાખવામાં આવ્યું છે. આયતિના અર્થ થાય છે જન્મ અથવા જાતિ. નિયાણું એ જન્મનું કારણ છે તેથી તેને આયતિસ્થાન માનવામાં આવેલ છે. બીજા શખ્દોમાં કહીએ તા આયતિમાંથી 'તિ'ને જુદું પાઠતાં 'આય' શેષ રહે છે. આયના અર્થના અર્થ થાય છે તેનું નામ આયતિ છે.

– દશાશુતસ્કન્ધ પૃ. ૩૨૧/ (ઉપા. આત્મારામજી મ.)

૧. તીસં માેહ – કાણાઇ – અભિકખણં – અભિકખણં આયારેમાણે વા સમાયારેમાણે વા માેહિણિજજતાએ કમ્મં પકરેઈ.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કસમી કશામાં એવું વર્લુન આવે છે કે લગવાન મહાવીર રાજગૃહ પધાર્યા. રાજા શ્રેલિક તથા મહારાણી ચેલલા લગવાનને વંદન કરવા માટે પહોંચ્યા. રાજા શ્રેલિકની કિલ્ય તથા લગ્ય સમૃદ્ધિને નિહાળી શ્રમણા વિચારવા લાગ્યા કે આ શ્રેલિક તો સાક્ષાત્ દેવતુલ્ય પ્રતીત થાય છે. જો અમારા તપ, નિયમ અને સંયમ વિ. નુ કંઇ પણ ફળ હાય તો અમે આના જેવા આવતા લવમાં થઈએ. મહારાણી ચેલલાના સુન્દર સલોના રૂપ તથા ઐધ્યં ને જોઇ શ્રમણીઓના અન્તર્માનસમાં એવો સંકલ્પ ઉત્પન્ન થયા કે અમારી સાધનાનું જો કંઇ ફળ હાય તો અમે આગામી જન્મમાં ચેલલા જેવા બનીએ. અન્તર્યામી લ. મહાવીરે તેમના સંકલ્પને જાણી લીધા અને શ્રમણ-શ્રમણીઓને પૂછ્યું કે શું તમારા મનમાં આવા પ્રકારને સંકલ્પ ઉત્પન્ન થયા છે? તેમણે સ્વીકૃતિસ્ત્રચક 'હકાર'માં જવાળ આપ્યા કે હા, લગવન્! આ વાત સાચો છે. લગવાને કહ્યું કે નિર્ધન્ય પ્રવચન સર્વોત્તમ છે, પરિપૃણું છે, સંપૂર્ણ કર્મોને ક્ષીલુ કરનારું છે. જે શ્રમણ અને શ્રમણીઓ આવી રીતે ધમેથી વિમુખ બનીને ઐધાર્ય વિ. જોઇને લોલાઈ જય છે અને ત્યાંથી તેઓ માનવ-લાકમાં કરી જન્મ ધારણ કરે પરન્તુ નિયાણાને કારણે તેમને કેવળિ ધર્મની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તેઓ સહૈવ સાંસારિક વિષયોમાં જ મુખ્ય બનીને રહે છે. શાસ્ત્રકારે ૯ પ્રકારના નિકાનાનું વર્લુન કરી એમ ભતાવ્યું છે કે નિર્ધન્ય પ્રવચન એ જ બધા કર્મીથી મુક્ત અપાવનારું એક મત્ર સાધન છે તેથી નિકાન (નિયાણું) કરતું ન જોઈએ અને કઠાચિત્ કર્યું હોય તે આલે! ચાલા–પ્રાયંશ્રત કરીને મુક્ત થઇ જવું જોઈએ.

આ પ્રમાણે પ્રસ્તુત આગમમાં ભગવાન મહાવીરનું જીવનચરિત્ર વિસ્તારથી આઠમી 'કશા'માં મળે છે. ચિત્ત સમાધિ અને ધર્મ ચિન્તનનું સુન્દર વર્ણન છે. ઉપાસક પ્રતિમા તથા ભિક્ષુ પ્રતિમાએના ભેદ-પ્રભેદોનું વર્ણન છે.

આ પ્રમાણે છેક્સુત્રોમાં જૈનશનણાની આચારસહિતા ઉપર સારા પ્રમાણમાં પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા છે. તે સંપૂર્ણ વિવેચનને ઉત્સર્ગ, અપવાક, દોષ અને પ્રાયક્ષિત—આ ચાર ભાગામાં વિભક્ત કરી શકાય છે. ઉત્સર્ગના અર્થ છે—કાઇ વિષયનું સામાન્ય વિધાન. અપવાકના અર્થ છે—પરિસ્થિતિ વિશેષની દિષ્ટિએ વિશેષ વિધાન. દોષના અર્થ થાય છે—ઉત્સર્ગ અને અપવાક માર્ગના ભંગ. અને પ્રાયક્ષિતના અર્થ થાય છે— વત ભંગ થતાં તેને યાગ્ય દંડ લઈ દોષનું શિક્કરણ કરવું. કાઇ પણ વિધાન માટે આ ચાર વાતા આવશ્યક છે. સર્વ પ્રથમ નિયમનું નિર્માણ થાય છે. ત્યાર પછી દેશ, કાળની પરિસ્થિતિને લક્ષ્યમાં રાખી થાડી ઘણી છૂટ આપવામાં આવે છે. પરિસ્થિતિ વિશેષ માટે અપવાકની વ્યવસ્થા હાય છે અને જે દોષા લાગવાની સંભાવના હાય છે તેની સૂચી પણ છેદસૂત્રામાં આપવામાં આવી છે. તેના ઉદ્દેશ્ય એ છે કે તે તે પ્રકારના દોષોથી બચી શકાય. કદાચ સાધકથી પ્રમાદવશ દોષાનું સેવન થઇ જાય તા તેને માટે પ્રાયક્ષિતનું વિધાન છે. પ્રાયક્ષિતથી પુરાણા દોષોની શુદ્ધિ થાય છે. અને નવીન દોષો ન લાગે તે માટે સાધક સાવધાન રહે છે. જેવી રીતે આચારનુ છેદસૂત્રામાં વર્ણન છે. તેની જ રીતે બૌદ્ધશ્રમણાના આચાર વિચારનું વર્ણન વિનયપિટકમાં છે. તેની સાથે છેદસૂત્રાની તુલના સહજરૂપે થઈ શકે છે. આચારધર્મના ગહન રહસ્યા એવે વિશુદ્ધ આચારવિચારને સમજવા માટે છેદસૂત્રાનું પરિજ્ઞાન કરવું આવશ્યક છે.

 $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ 

# **उरमु**ं **आवश्य**क्र—सूत्र

'આવશ્યક' એ જૈનસાધનાના મૂળ પ્રાથ્યુ છે. તે જીવનશુદ્ધિ અને દોષ પરિમાર્જનનું મહાસૂત્ર છે. સાધક ગમે તેટલા અભ્યાસી હાય પરંતુ તેને જો આવશ્યકનું પરિજ્ઞાન ન હાય તા સમજવું જોઈએ કે તેને કંઈ પથુ જ્ઞાન નથી. આવશ્યક એ સાધકના પાતાના આત્માને પરખવાના, નીરખવાના એક મહાન ઉપાય છે. જેવી રીતે વૈદિક પરંપશમાં સંધ્યા છે, ખૌદ પરંપશમાં ઉપાસના છે અને ઇસાઇ ધર્મમાં પ્રાર્થના અને ઇસ્લામ ધર્મમાં નમાજ છે તેવી જ રીતે જૈનધર્મમાં દાષશુદ્ધિ અને ગુથ્યુદ્ધિ માટે 'આવશ્યક' છે.

### प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराक कर मशताहि स्मृतिग्रंथ

ચતુર્વિ ધ સંઘ માટે પ્રતિક્રિન જે અવશ્ય કરવા યાગ્ય છે તે આવશ્યક કહેવાય છે. અનુચાગદ્વાર સૂત્રમાં આવશ્યકના આવશ્યક, અવશ્ય કરણીય, ધ્રુવનિગ્રહ, વિશાધિ, અધ્યયન ષટ્ક વર્ગ, ન્યાય, આરાધના, માર્ગ વગેરે પર્યાયા અતાવ્યા છે.

જૈનસાધના પહિતિમાં દ્રવ્ય અને ભાવ ઉપર ગંભીર ચિંતન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રત્યેક કિયા દ્રવ્ય અને ભાવ એમ છે પ્રકારે કરાય છે. અહિદેષ્ટિવાળા દ્રવ્યપ્રધાન હોય છે જ્યારે અન્તર્કષ્ટિવાળા ભાવપ્રધાન હોય છે. આવશ્યકના પણ દ્રવ્ય અને ભાવ એમ છે પ્રકાર છે. દ્રવ્ય આવશ્યકના અર્થ છે અંતરંગ ઉપયોગ વિના કૈવળ પરંપરાની દ્રષ્ટિએ સાધના કરવી. તેમાં મન લગામ વગરના ઘોડાની જેમ અથવા ચંચળ વાનરની જેમ આમતેમ ભટકતું અને કૃદતું રહે છે અને વિવેકહીન સાધના ચાલતી રહે છે. આ દ્રવ્યસાધના અંતર્જીવનને પ્રકાશ આપી શકતી નથી તેથી કેવળ દ્રવ્યસાધના સાધનાના ક્ષેત્રમાં મહત્ત્વપૂર્ણ નથી. તે પ્રાણ્યહિત મૃતક સમાન છે. તેમાં પ્રાણાતું પશ્સિપન્દન નથી. પરંતુ સામાયિક વગેરે ભાવ-આવશ્યક વિવેકપૂર્વક, કાઇ પણ જાતની કામના વગર, માત્ર વિશુદ્ધ જિજ્ઞાસા અનુસાર મન, વચન અને કાયાને એકાશ અનાવી આવશ્યક સંબંધી મૂળ પાઠાના અર્થા ઉપર ચિન્તન મનનની સાથે નિજ્ઞતમાને કર્મમળથી દ્વર કરવા માટે સવાર—સાંજ અન્તે વખત 'આવશ્યક' કરવું જોઇએ. ભાવ આવશ્યક વગર આત્મામ્યુદ્ધિ કરી પણ સંભવિત નથી.

આવશ્યકના છ પ્રકાર (લેઠ) અતાવ્યા છે. (૧) સામાયિક (૨) ચતુર્વિ શતિસ્તવ (૩) વન્દ્રન (૪) પ્રતિક્રમણ (૫) કાર્ચિત્સર્ગ અને (૬) પ્રત્યાખ્યાન. આ છ પ્રકાર એ જ આવશ્યકના છ અધ્યયના છે. આવશ્યકનું ૧૦૦ શ્લેષ્કપ્રમાણ મૂળ પાઠ છે અને ૯૧ ગદ્યસૂત્ર છે અને ૯ પદ્યસૂત્ર છે.

પ્રથમ અધ્યયનમાં સામાયિકતું વર્જુન છે. આ પ્રતિજ્ઞા સુત્ર છે. આના પ્રત્યેક શખ્દમાં ત્યાગ–વૈરાગ્યના સાગર ઉછળી રહ્યા છે. જેટલા પણ તીર્થ કરેરા થાય છે તે બધા સાધનાના પથ ઉપર ચરણુ મૂકતી વખતે જ આ મંગળ પાઠતું ઉચ્ચારણુ કરે છે.

સામાયિક એ ઉત્કુષ્ટ સાધના છે. જેવી રીતે અનંત આકાશ એ સમસ્ત ચરાચર વસ્તુઓના આધાર છે તેવીજ રીતે સમસ્ત આધ્યાત્મિક સાધનાના આધાર સામાયિક છે. મધપુડામાં જયાં સુધી શણીમાખી રહે છે ત્યાં સુધી હજારા મધમાખીઓ રહે છે. તે જયારે ઉડી જાય છે ત્યારે પાછળ એકેય મધમાખી રહેતી નથી. તેવી જ રીતે સમભાવની રાણીમાખી રહેતાં અધી સદ્દગુશુરૂપી મધમાખીઓ ત્યાં સ્થિરવાસ કરે છે,

સામાયિકના અર્થ 'સમતા' છે. સામાયિકમાં સાધકને વિષમભાવથી દ્વર હેઠી સમભાવમાં સ્થિર થવાનું હાય છે. રાગ - દેષને તજી સમભાવમાં - આત્મસ્વરૂપમાં રમણ કરવાનું હાય છે. સાધક જયારે સાવઘયાંગથી નિવૃત્ત થાય છે, છ કાયના જીવા પ્રત્યે સંયત— આત્મર્સાષ્ટ્રિવાળા અને છે, મન, વચન, કાયાને એકાગ્ર કરે છે, સ્વસ્વરૂપમાં વિચરણ કરે છે ત્યારે સામાયિકની સાધના સંપન્ન થાય છે. સામાયિકની સાધના એ મહાન્ સાધના છે. અન્ય ગમે તેટલી સાધનાએ! સાધવામાં આવતી હાય પણ તે અધાનું મૂળ સામાયિકમાં રહેલું છે. આજ કારણે ઉપાધ્યાય યરોાવિજયજીએ સામાયિકને સંપૂર્ણ દ્વાદશાંગીરૂપ જિનવાણીના સાર કહેલ છે અને જિનભદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણે સામાયિકને ૧૪ પૂર્વના અર્થપિંડ કહેલ છે. તે 'સામાયિક' આવશ્યકનું આદિમંગળ છે.

સામાયિકના સંઅંધમાં વર્તમાનમાં ભાનત ધારણાએ ચાલી રહી છે પરંતુ તે ભાનત ધારણાએતું મૂળ સાધના કરનારાએાની ઉપયાગશૂન્યતા છે. સામાયિકમાં સાવઘયાગના ત્યાગ કરી સ્વસ્વરૂપમાં રમણ કરવા માટે ધ્યાન અને સ્વાધ્યાયમાં તલ્લીન રહેવું જોઇએ, પરન્તુ કાઇની પણ નિન્દા કે વિકથા ન કરવી જોઇએ. સમભાવ એજ ચાગના મૂળ મંત્ર છે. ગીતામાં પણ શ્રીકૃષ્ણે 'સમત્વમ્ ચાગમુચ્યતે' કહ્યું છે.

આવશ્યકસૂત્રનું બીજું અધ્યયન 'ચતુર્વિ'શતિસ્તવ' છે. સામાયિકમાં સત્વઘયાેગથી નિવૃત્તિ હાય છે તેથી સાધકે કયા કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ તે માટે 'ચતુર્વિ'શતિસ્તવ' આવશ્યક અતાવેલ છે. આ આવશ્યક સામાયિકની સાધના માટે આલંબન સ્વરૂપ છે.

ર૪ તીર્ધ કરાની સ્તુતિથી સાધકને મહાન આધ્યાત્મિક થળ પ્રાપ્ત થાય છે. તેના મિશ્યા અહંકાર નાશ પામે છે અને વર્ષાથી સંચિત કર્મ તેવીજ રીતે નષ્ટ થાય છે જેવી રીતે અગ્નિના નાના એવા તથુખાથી રૂ નાે વિરાટ ઢગલાે

### મુજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રન મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ભરમીભૂત થઇ જાય છે. તીર્થ કરાની સ્તુતિ એ અન્તઃકરણનું સ્નાન છે. તેનાથી સ્કૂર્તિ, પવિત્રતા તથા બળ પ્રાપ્ત થાય છે. ભૌતિક તથા આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ તીર્થ કરા મહાન છે. તેમની સ્તુતિ કરવી એટલે તેમના સદ્દ્રણોને, તેમના ઉચ્ચ આકર્શીને પાતાના જીવનમાં મૂર્તસ્વરૂપ આપવું.

ત્રીજું અધ્યયન 'વન્દન' આવશ્યક છે. ખીજા અધ્યયનમાં તીર્થ કરોના ગુણાનું ઉત્કીર્તન કર્યું છે કારણ કે તીર્થ કર એ દેવ છે. દેવ પછી ગુરુના નંબર છે તેથી ત્રીજા આવશ્યકમાં ગુરુદેવને વન્દન કર્યું છે. મન, વચન અને કાયાના એવા પ્રશસ્ત વ્યાપાર કે જેથી સદ્દગુરુદેવ પ્રત્યે ભક્તિ તથા અહુમાન પ્રગટ થાય તે વન્દન કહેવાય છે. આવશ્યક નિર્શુકિતમાં વન્દનને માટે ચિતિકર્મ, કૃતિકર્મ, પૂજાકર્મ વિ પર્યાયો-વિકલ્પા આપ્યા છે.

આ યાદ રાખવું જોઇએ કે માનવતું મહાન મસ્તિષ્ક ગમે તેના અરહ્યામાં ઝુકાવી દેવા માટે નથી. જૈનધર્મ ગુહ્યાના ઉપાસક છે અને સદ્દુગુણી આત્માએ મહાત્માઓના અરહ્યામાં શિર નમાવવાને જ ઉપાદેય માને છે, અને ગુહ્યુહીન વ્યક્તિયાના અરહ્યુમાં ઝુકવાને હેય માને છે. અસંયમી, પતિત તથા દુરાચારીને વન્દ્રન કરવાના અર્થ છે અસંયમને પ્રાત્સાહન આપવું. તેથી જ નિર્શુકિતકારે કહ્યું છે કે જે માનવ ગુહ્યુહીન – અવન્દ્ય વ્યક્તિને વન્દ્રન કરે છે તેને ન તા કર્માની નિર્જરા થાય છે કે ન તા કીર્તિ મળે છે. પરંતુ અસંયમનું, દુરાચારનું અનુમાદ્રન કરવાથી કર્મોના બંધ થાય છે. જેમ અવંદાને વન્દ્રન કરવાથી દોષ લાગે છે તેવી જ રીતે વન્દ્રન કરાવનારને પહ્યુ દોષ લાગે છે તેથી ભદ્રબાહુરવામીએ કહ્યું છે કે – જો અવન્દ્રનીય વ્યક્તિ ગુણી પુરુષા પાસે વન્દ્રન કરાવે તા તે અસંયમમાં વૃદ્ધિ કરે છે અને પાતાનું અધઃપતન કરે છે.

જેનું જીવન ત્યાગ અને વૈરાગ્યથી ઓતપ્રાત છે, નિશ્ચય અને વ્યવહાર બંને દેષ્ટિએ જેનું જીવન પવિત્ર તથા નિર્મળ છે તે સફ્શુરુ છે. તેને લકિતલાવથી પ્રેમાર્દ્ર બની વન્દન કરવું જોઇએ જે વન્દનની પૃષ્ઠભૂમિમાં લયના ભૂત નાચી રહ્યો હેાય, લાજ, પ્રલાલન કે સ્વાર્થ જેની પછવાડે હાય એવું વન્દન સાચા અર્થમાં વન્દન નથી. વન્દન તા આત્મશુદ્ધિના માર્ગ છે. વન્દનના પણ દ્રવ્ય અને લાવ એમ બે પ્રકાર છે. દ્રવ્યવન્દનની સાથે ભાવવન્દન હાવાથી જીવનમાં અભિનવ ચેતનાના પ્રાદુર્લાવ થાય છે.

ચાયા અધ્યયનનું નામ 'પ્રતિક્રમણુ' છે. પ્રતિક્રમણુંના અર્થ છે–શુલ યાગામાંથી અશુલ યાગામાં ગયેલા પાતાના આત્માને કરી શુલયાગમાં પાછે વાળવા. અશુલયાગથી નિવૃત્ત થઇને નિઃશલ્યભાવથી ઉત્તરાત્તર શુલયાગોમાં પ્રવૃત્ત થવું તે પ્રતિક્રમણ છે.

સાધનાના ક્ષેત્રમાં મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કથાય અને અશુભયોગ આ પાંચ પ્રમાદને અત્યન્ત ભયંકર અને આત્મઘાતક માનવામાં આવ્યા છે. પ્રત્યેક સાધકે આ દેખાતું પ્રતિદિન પ્રતિક્રમણ કરવું જોઇએ. મિશ્યાત્વના પરિત્યાગ કરી સમ્યક્ત્વમાં આવવું જોઇએ. અવિરતિના ત્યાગ કરી વિરતિના સ્વીકાર કરવા જોઇએ. પ્રમાદને બદલે અપ્રમાદ અને ક્ષાયના પરિહાર કરી ક્ષમાદિને ધારણ કરવા જોઇએ તેમજ સંસારની વૃદ્ધિ કરનારા અશુભયાગાના વ્યાપારના ત્યાગ કરી શુભયાગામાં રમણ કરવું જોઇએ.

વિશેષકાળની અપેક્ષાએ પ્રતિક્રમણના પાંચ ભેંદ્ર કરવામાં આવ્યા છે. (૧) દેવસિય (૨) રાત્રિક (૩) પાક્ષિક (૪) ચાતુર્માસિક (૫) સાંવત્સરિક.

પાંચમા અધ્યયનમાં કાચાત્સર્ગનું વર્ણન છે. અનુયાગદ્વાર સ્ત્રમાં કાચાત્સર્ગનું બીજું નામ 'વર્ણચિકિત્સા' છે. ધર્મની સાધના કરતી વખતે પ્રમાદવશ કયારેક અહિંસા, સત્ય વગેરે વ્રતામાં જે અતિચાર લાગી જાય છે, રખલના થઇ જાય છે તે સંયમરૂપી શરીશના વર્ણુ–ઘા છે. કાચાત્સર્ગમાં તે ઘા ઉપર મલમપટ્ટી કરવામાં આવે છે. કાચાત્સર્ગ એવી એક ઔષધિ છે કે જે ઘાને રૂઝાવી સંયમને પુષ્ટ કરે છે. કાચાત્સર્ગ એક પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત છે કે જે જૂનાં પાપાને ધાઇને સાફ કરે છે, દૃદયને વિશુદ્ધ-નિર્મળ બનાવે છે. તેથી શાસ્ત્રકારે કહ્યું છે કે સંયમજીવનને વિશેષ રૂપથી પરિષ્કૃત કરવા માટે, પ્રાયશ્ચિત કરવા માટે, વિશુદ્ધ કરવા માટે, આત્માને શલ્યરહિત બનાવવા માટે, પાપકર્માના ધ્વંસ કરવા માટે કાચાત્સર્ગ કરવા કરવા માટે કાચાત્સર્ગ કરવા નાટે, વિશુદ્ધ કરવા માટે, આત્માને શલ્યરહિત બનાવવા માટે, પાપકર્માના ધ્વંસ કરવા માટે કાચાત્સર્ગ કરવા કરવા કરવા

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ભગવાન મહાવીરે પાપકર્માને 'ભાર' ની ઉપમા આપી છે. કાેઇના માથે ભાર હાેચ ત્યારે તે કેટલા અને કેવા કપ્ટાના અનુસવ કરે છે અને ભારમુકત થયા પછી કેવી શાન્તિના અનુસવ કરે છે? તેવી જ રીતે કાચોત્સર્ગ પાપના ભારને દ્વર કરી દે છે. આત્મા તે ભારથી હળવા થઇ જાય છે અને પાતાને સ્વસ્થ, સુખમય અને આનન્દ્રમય અનુભવ કરે છે.

કાયાત્સર્ગમાં 'કાય' અને 'ઉત્સર્ગ' આ છે શખ્દા છે જેમના અર્થ થાય છે શરીરની મમતાના ત્યાગ કરી અંતર્મુખ થવું. સાધનામાં શરીરની મમતા એ સૌથી માટું ખાધક તત્ત્વ છે કે જે સાધકને માટે વિષ સમાન છે. કાયાત્સર્ગ શરીર અને આત્માને પૃથક સમજવાની કળા છે. આ શરીર અલગ છે અને હું આત્મા, તેનાથી અલગ-જુદા છું. શરીર વિનાશી અને પૌદ્ગલિક છે જ્યારે આત્મા અજર, અમર, અવિનાશી અને ચૈતન્યસ્વરૂપ છે. કાયાત્સર્ગના પણ દ્રવ્ય અને ભાવ એમ છે લેલ છે. દ્રવ્યની અપેક્ષાએ ભાવનું અધિક 'મહત્ત્વ છે. દ્રવ્ય અને ભાવને સમજાવવા માટે ચાર રૂપ બતાવ્યા છે.

- (૧) ઉત્થિત ઉત્થિત-આવેા સાધક શરીરથી ઊભા રહે છે અને ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાનમાં પણ રમણ કરે છે. જેમ કે-ગજસુકુમાર મુનિ.
- (ર) ઉત્થિત નિવિષ્ટ-આવા સાધક દ્રવ્યરૂપથી તે! ઊભાે હાય છે પરન્તુ આર્ત્તાધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનમાં ક્સાયેલા હાવાથી બેસી જાય છે અર્થાત્ શરીરથી તાે તે ઊભાે છે પરંતુ આત્માથી તે બેઠેલા છે.
- (3) ઉપવિષ્ટ ઉત્થિત-શારીરિક અસ્વસ્થતાને લીધે તે ઉલ્લો રહેતા નથી પરંતુ ભાવથી તે ધર્મધ્યાન અને શુક્રક્ષધ્યાનમાં રમણ કરે છે તેથી શરીરથી તે એકેલા છે પરંતુ આત્માથી ઉલ્લા છે
- (૪) ઉપવિષ્ટ નિવિષ્ટ-આવા સાધક આળસુ-કર્ત્તવ્યશૂન્ય હાય છે. તે શરીરથી એઠેલાે છે અને સાંસારિક વિષય-ભાગાની કલ્પનામાં જ રાચતા અને અટવાયેલાે હાવાથી ઉપવિષ્ટ-નિવિષ્ટ છે. આ કાંગ્રાત્સર્ગ નથી પરંતુ કાંગ્રાત્સર્ગના કંભ છે.

છઠું અધ્યયન 'પ્રત્યાખ્યાન' આવશ્યકનું છે. સંસારમાં જેટલી પણ વસ્તુઓ છે તેને એક માણુસ ભાગની શકતા નથી. ભાગની પાછળ પાગલ ખની માનવ કઠાપિ શાંતિ મેળવી શકતા નથી. વાસ્તિવક આનંદ લાગોના ત્યાગમાં જ છે, તેથી પ્રત્યાખ્યાનમાં સાધક ભાગોના તેમ જ પદાર્થીના ત્યાગ કરે છે. અન્ન, વસ વગેરેના ત્યાગ કરવા તે દ્રવ્ય પ્રત્યાખ્યાન છે અને મિશ્યાત્વ, અન્નાન અને અસંયમના ત્યાગ કરવા એ લાવ પ્રત્યાખ્યાન છે. દ્રવ્ય પ્રત્યાખ્યાનની આધારભૂમિ ભાવ પ્રત્યાખ્યાન છે.

અનુયોગદ્રારમાં પ્રત્યાખ્યાનનું બીજું નામ 'ગુલુધારશું છે. ગુલુધારભુના અર્થ છે–વ્રતરૂપ ગુણાને ધારણુ કરવા. પ્રત્યાખ્યાન દ્વારા આત્મા મન, વચન, કાયાની દુષ્ટ વૃત્તિઓને રાેકી પાતાને શુભ પ્રવૃત્તિઓમાં કેન્દ્રિત કરે છે અને ઇચ્છાનિરાય, તૃષ્ણાત્યાગ દ્વારા સદ્દગુણાની પ્રાપ્તિ કરે છે.

પ્રત્યાખ્યાનના મુખ્ય રૂપથી છે લેક છે. (૧) મૂળગુણુ પ્રત્યાખ્યાન અને (૨) ઉત્તરગુણુ પ્રત્યાખ્યાન. મૂળગુણુ પ્રત્યાખ્યાનના સર્વથી અને દેશથી એમ છે લેક છે. સાધુઓના પ મહાવ્રત સર્વમૂળગુણુ પ્રત્યાખ્યાન છે અને ગૃહસ્થોના પ અણુવ્રત દેશ મૂળગુણુ પ્રત્યાખ્યાન છે. મૂળગુણુ પ્રત્યાખ્યાન જીવનપર્યન્ત માટે હોય છે અને ઉત્તરગુણુ પ્રત્યાખ્યાન થાડા કાળ માટેના હોય છે. તેના પણુ દેશથી અને સર્વથી એમ છે લેક પડે છે. ૩ ગુણુવ્રત અને ૪ શિક્ષાવ્રત. આ દેશ ઉત્તરગુણુ પ્રત્યાખ્યાન છે. અને અનાગત, અતિકાન્ત કારિસહિત, નિયંત્રિત, સાકાર, નિરાકાર, પરિમાણુકૃત, નિરવશેષ, સાંકેતિક, અદ્ધાસમય આ ૧૦ પ્રકારના પ્રત્યાખ્યાન સર્વ ઉત્તરગુણુ પ્રત્યાખ્યાન છે કે જે સાધુ અને શ્રાવક ખન્ને માટે છે.

પ્રત્યાખ્યાન આવશ્યક સંયમની સાધનામાં તેજસ્વિતા પ્રગટાવે છે. ત્યાગ-વૈરાગ્યને દઢ કરે છે તેથી પ્રત્યેક સાધકનું કર્તાબ્ય છે કે તે પ્રત્યાખ્યાન અંગીકાર કરી પાતાના આત્માની શુદ્ધિ કરે.

### प्तय ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. जानसन्द्रक सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

આવશ્યકથી જેમ આધ્યાત્મિક શુદ્ધિ થાય છે તેમ લૌકિક જીવનમાં પણ સમતા, નમ્રતા, ક્ષમાભાવ વગેરે સક્ષ્યુશ્રાની વૃદ્ધિ થવાથી આનંકના નિર્મળ ઝરશાું વહેવા લાગે છે.

☆

### <u>વ્યાખ્યાસાહિત્ય</u>

અગમનું વ્યાખ્યાસાહિત્ય ઘણું વિશાળ છે. તે સંપૂર્ણ વ્યાખ્યાસાહિત્યને પાંચ લાગામાં વિભક્ત કરી રાકાય છે. (૧) નિર્શુકિતએક (૨) લાષ્યા (૩) ચૂર્ણીએક (૪) સંસ્કૃત ટીકાએક (૫) લાકભાષામાં રચિત વ્યાખ્યાએક. નિર્શુકિતએક –

પ્રાકૃત ભાષામાં આગમાની જે પદ્યમાં ટીકાએ રચવામાં આવી છે તે નિર્યુકિતએ ભાષ્યરૂપે એાળખાય છે. નિર્યુકિતઓમાં પ્રત્યેક પદની વ્યાખ્યા કરી નથી પરંતુ મુખ્યપણે પારિભાષિક શખ્દો ઉપર જ પ્રકાશ પાડ્યા છે. આગમના કથિત અર્થો જેમાં ઉપનિખદ હાય તે નિર્યુકિત છે. અર્થાત્ સૂત્રમાં કથિત નિશ્ચિત અર્થને સ્પષ્ટ કરવા તે નિર્યુકિત છે. નિર્યુકિતઓની વ્યાખ્યાનરોલી નિર્ફ્ષેપદિતા રૂપમાં રહી છે. આ રીલીનું પ્રથમ દર્શન આપણને અનુયાગદ્વારમાં થાય છે. આ રીલીમાં કાઇ પદના જેટલા સંભવિત અર્થો હાય તેટલા કર્યા પછી તેમાંથી અપ્રસ્તુત અર્થીના નિષેષ કરી પ્રસ્તુત અર્થને જ શ્રહણ કરવામાં આવે છે. જૈનન્યાયની પણ આ પહિત છે. નિર્યુકિતકાર ભદ્રબાહુએ નિર્યુકિત માટે આ જ પહિતિને પ્રશસ્ત માનેલ છે. તેમણે નિર્યુકિતનું પ્રયોજન સ્પષ્ટ કરતાં કહ્યું છે કે એક જ શબ્દના અનેક અર્થી થાય છે. કર્યા અર્થ કયા પ્રસંગે ઘટાવવા, શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશમાં કરી અર્થ કયા શબ્દથી સંબંધિત છે વગેરે બાબતાને લફ્યમાં રાખી અર્થના સમ્યક્ પ્રકારે નિર્ણય કરવા અને તે અર્થના મૂળ સૂત્રના શબ્દાની સાથે સંબંધ સ્થાપિત કરવા તે નિર્યુકિતનું કાર્ય છે. ક

જેમ વૈદિક પારિભાષિક શખ્દાની વ્યાખ્યા કરવા માટે મહર્ષિ યારકે નિઘંટુ ભાષ્યરૂપ નિરુકત લખેલ છે તેમ જૈનાગમાના પારિભાષિક શખ્દાની વ્યાખ્યા કરવા માટે બીજા આચાર્ય ભદ્રબાહુએ નિર્યુકિતએા રચી. જેમ મહર્ષિ યારકે નિરુકતમાં સર્વપ્રથમ નિરુકત ઉપાદઘાત લખેલ છે તેમ નિર્યુકિતએાની પૂર્વે ઉપાદ્ઘાત છે.

નિર્શુકિતકાર ભદ્રભાહુ શ્રુતકેવલી તથા છેઢ સૂત્રકાર ભદ્રભાહુથી ભિન્ન છે. કારણ કે નિર્શુકિતકાર ભદ્રભાહુંએ અનેક જગ્યાએ છેઢસૂત્રકાર શ્રુતકેવળી ભદ્રભાહુંને નમસ્કાર કર્યા છે. નિર્શુકિતકાર ભદ્રભાહુંને પ્રસિદ્ધ જ્યોતિર્વિદ વરાહમિહિરના ભાઇ માનવામાં આવે છે. ભદ્રભાહુ નૈમિત્તિક અને મંત્રવિદ્યાવિશારક હતા. ઉપસર્ગહરસ્તાત્ર અને ભદ્રભાહુંસંહિતા તેમણે જ રચ્યા છે. તેમણે દશ નિર્શુકિતએા લખી હતી. ધ

(૧) આવશ્યક નિર્શુકિત (૨) **દરાવૈકા**લિક નિર્શુકિત (૩) ઉત્તરાધ્યયન નિર્શુકિત (૪) આચારાંગ નિર્શુકિત (૫) સૂત્રકૃતાંગ નિર્શુકિત (६) દરાાશ્રુતસ્કન્ધ નિર્શુકિત (૭) છૃહત્કલ્પ નિર્શુકિત (૮) વ્યવહાર નિર્શુકિત (૯) સૂર્યપ્રજ્ઞિતિ નિર્શુકિત (૧૦) ઋષિભાષિત નિર્શુકિત.

ભદ્રભાકુ નિર્મિત નિર્શુકિતઐાના રચનાક્રમ તેજ છે જે ઉપર ભતાવ્યા છે, કારણ કે તેમણે આવશ્યક નિર્શુકિતમાં આજ પ્રમાણે સંકલ્પ કર્યો છે. નિર્શુકિતયામાં જે નામ અને વિષય વિ. આવેલ છે તે પણ આ તથ્યને પ્રગટ કરે છે. '

- ૧ શિજજુતા તે અત્યા જંબલ્લા તેણ હોઇ ણિજજુતી !
- ૨ નિર્યુકતાનામેવ સૂત્રાર્થાનાં યુકિતે: પરિપાટયા યાજનમ્

– આચાર્ય હરિભદ્ર

- ૩ આવશ્યક નિર્યુક્તિ ગા. ૮૮.
- ૪ ઃ વંદામિ ભદ્રબોહું પાઇણં ચરિય સગલ સુયનાણિ । સુત્તાસ્સ કારગમિસિ દસાસુ કપ્પે ય વવહારે ॥

- દશાશ્રુત સ્કન્ધ નિર્ધકિત, પાન ૧
- (ખ) તેણ ભગવતા આધારપકપ્ય દસા કપ્પ વવહારા વ નવમ પુલ્વનીસદ'ભૂતા નિજજૂઢા

🗕 પંચકલ્પર્યાહુ

- ૫ આવશ્યક નિર્યુક્તિ ગા. ૭૯ ૮૬.
- ૬ ગણધરવાદ પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૫-૧૬.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

ભદ્રભાહુરચિત કસ નિર્શુકિતચામાંથી સૂચેપ્રજ્ઞખ્તિ અને ઋષિભાષિતની નિર્શુકિતએા વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ નથી. એાદ નિર્શુકિત, પિંડ નિર્શુકિત, પંચકલ્પ નિર્શુકિત અને નિરીચિ નિર્શુકિત અનુક્રમે આવશ્યક નિર્શુકિત, દશવૈકાલિક નિર્શુકિત, ખૃહત્કલ્પ નિર્શુકિત અને આચારાંગ નિર્શુકિતની પૂર્તિરૂપે છે. સંસકત નિર્શુકિત એ કેાઇ પાછળના આચાર્યની રચના ગાવિન્દાચાર્ય દ્વારા રચિત ગાવિન્દ નિર્શુકિત પણ અપ્રાપ્ય છે.

ભદ્રભાહુંએ જૈનપરંપરામાં પ્રચલિત અનેક મહત્વપૂર્ણ પારિભાષિક શખ્દોની સુસ્પષ્ટ વ્યાખ્યા પાતાની નિર્શુકિતયામાં કરીને જૈનસાહિત્યની ભારે ગારવવૃદ્ધિ કરી છે. ત્યારપછી થનાર ભાષ્યકાર અને ઠીકાકારાએ પ્રત્યક્ષ અથવા પરાક્ષરૂપથી નિર્શુકિતયાના આધારે પાતાની રચનાએા કરી છે. જો કે નિર્શુકિતકારનું એકમાત્ર લક્ષ્ય આગમના નિગૃદ-ભાવાને સ્પષ્ટ કરવાનું જ રહ્યું છે; તથાપિ પ્રસંગાપાત આમાં ધર્મ, દર્શન, સંસ્કૃતિ, સમાજ, ઇતિહાસ વગેરે વિવિધ વિષયાનું ઘણું સુન્દર વિવેચન પણ કરેલ છે.

#### ભાવ્ય

નિર્યુક્તિયોમાં મુખ્યપણે પારિલાધિક શખ્દોની વ્યાખ્યા છે. તેમની શૈલી અન્યન્ત સંક્ષિપ્ત અને ક્લિપ્ટ છે. વ્યાસશૈલીના અલાવ હાવાથી તે દુર્ગમ અની ગઇ છે તેથી અન્ય વ્યાખ્યાઓના અલાવમાં તેને સરળતાથી સમજ શકાય તેમ નથી. આથી નિર્યુક્તિયાના ગંભીર રહસ્યાનું સમુદ્દ્રદ્વાટન કરવા માટે વિસ્તૃત વ્યાખ્યાસાહિત્યની આવશ્યકતા જિલી થઇ અને તેની પૂર્તિ આચાર્યોએ લાખ્યના રૂપમાં કરી છે. આ પ્રમાણે નિર્યુક્તિ સાહિત્યને આધાર અનાવી અથવા સ્વતંત્રરૂપથી પ્રાકૃતલાલામાં પદ્માત્મક જે વ્યાખ્યાએા લખવામાં આવી તે લાખ્યના નામથી ઓળખાઇ. જેમ પ્રત્યેક આગમ ઉપર નિર્યુક્તિયો નથી તેમ લાખ્ય પણ પ્રત્યેક આગમ ઉપર નથી. વર્તમાનમાં નિમ્નાકત આગમ શ્રન્થા ઉપર લાખ્ય છે.

(૧) આવશ્યકભાષ્ય (૨) કરાવૈકાલિક ભાષ્ય (૩) ઉત્તરાધ્યયન ભાષ્ય (૪) ખૃહત્કલ્પ ભાષ્ય (૫) પંચકલ્પ ભાષ્ય (૧) આવહાર ભાષ્ય (૭) નિશીય ભાષ્ય (૮) જીતકલ્પ ભાષ્ય (૯) એાઘનિર્સુકિત ભાષ્ય (૧૦) પિષ્ડનિર્સુકિત ભાષ્ય.

આવશ્યકસ્ત્ર ઉપર ત્રણ ભાષ્ય ઉપલખ્ધ છે. (૧) મૃલ્યભાષ્ય (૨) ભાષ્ય અને (૩) વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય છે. ભાષ્ય અત્યન્ત લઘુ છે. અને તેમની અનેક ગાંઘાઓ વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં લળી ગઈ છે તેથી વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ત્રણે ભાષ્યે તેમ લિતરૂપ છે. આ વર્ત માનમાં ઉપલખ્ધ અને પ્રકાશિત છે. આ ભાષ્ય પણ સંપૂર્ણ આવશ્યકસ્ત્ર ઉપર થયેલ નથી પરંતુ માત્ર પહેલા અધ્યયન સામાચિક આવશ્યક ઉપર જ છે. એક અધ્યયન હોવા છતાં ઘણુ આમાં ૩૬૦૬ ગાંઘાઓ છે. દશવૈકાલિક ભાષ્યમાં ૬૩ ગાંઘાઓ છે. ઉત્તરાધ્યયન ભાષ્ય પણુ ઘણું જ સંક્ષેપમાં છે તેમાં માત્ર ૪૫ ગાંઘાઓ છે. છઠલ્ક પ ઉપર બે ભાષ્ય છે— એક ખૃક્તભાષ્ય અને બીજું લઘુભાષ્ય ખૃક્તભાષ્યમાં સંપૂર્ણ પ્રાપ્ય નથી. લઘુભાષ્યમાં ૧૪૯૦ ગાંઘાઓ છે. પંચકલ્યભાષ્યમાં ૧૫૭૪ ગાંઘાઓ છે. વ્યવહારભાષ્યમાં ૪૧૨૯ ગાંઘાઓ છે. નિશીયભાષ્યમાં લગભગ ૧૫૦૦ ગાંઘાઓ છે. છતકલ્ય ભાષ્યમાં ૧૧૭૪ ગાંઘાઓ છે. એઘનિર્શુકિત ઉપર પણ બે ભાષ્ય છે. એક લઘુ અને બીજું મહાભાષ્ય. લઘુમાં ૩૨૨ ગાંઘાઓ અને મહાભાષ્યમાં ૨૫૧૭ ગાંઘાઓ છે. પિંકનિર્શુકિત ભાષ્યમાં ૪૬ ગાંઘાઓ છે.

વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય અને જિતકલ્પ ભાષ્ય-ઝન્ને ભાષ્ય આચાર્ય જિનભદ્ર દ્વારા વિરચિત છે. વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં જૈનાગમામાં વર્ણિત જ્ઞાનવાદ, પ્રમાણુશાસા, આચાર, નીતિ, સ્યાદવાદ, નયવાદ, કર્મવાદ વગેરે દાર્શનિક માન્યતાઓનું તુલનાત્મક દિષ્ટિએ જેવું તર્ક યુકત નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે તેવું અન્યત્ર દુર્લભ છે. જૈનાગમાના રહસ્યને સમજવા માટે આ ભાષ્ય અત્યન્ત મહત્ત્વપૂર્ણ છે. આ ભાષ્ય નથી પણ ખરી રીતે મહાભાષ્ય છે.

ખુહતકલ્પલઘુલાવ્ય અને પંચકલ્પ મહાલાવ્ય આ બન્ને લાવ્યાના નિર્માતા સંઘદાસગણી છે. વસુદેવહિંડી પ્રથમ ખંડના રચયિતા સંઘદાસગણીથી આ જુદા મનાય છે. તેઓ 'વાચક' પદથી અલંકૃત છે તેા ભાવ્ય રચયિતા સંઘદાસગણી 'ક્ષમાશ્રમણુ' પદથી વિભૂષિત છે. તે સિવાય બીજા લાવ્યકારા પણ થયા છે કે જેમણે વ્યવહારલાવ્ય વિ. રચ્યા છે. સુનિશ્રી પુષ્યવિજયજીના અલિમતાનુસાર એાછામાં એાછા ચાર આગમિક લાવ્યકારા થયા છે. પ્રથમ જિનલદ્રક્ષમાશ્રમણ,

### प्लय गुरुदेव इविवयी पं. नानसन्द्रेल सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

બીજા સંઘદાસગણી ક્ષમાશ્રમણ, ત્રીજા વ્યવહારભાષ્યના સ્થયિતા અને ચાયા ખૃહત્કલ્પના છૃહદ્ભાષ્ય વિ. ના પ્રણેતા છેલ્લા એ નામાના તેા હજી સુધી પત્તો મળી શક્યા નથી. ભાષા સાહિત્યમાં ઇતિહાસ, સંસ્કૃતિદર્શન વિ. ની વિપુલ સામગ્રી યત્ર−તત્ર વેરવિખેર પડી છે. આજે જરૂર છે તેના પર્યવેક્ષણ અને અનુસંધાન કરવાની.

નિર્યુકિતસાહિત્ય અને ભાષ્ય સાહિત્યના નિર્માણ પછી જૈનાચાર્યોના અન્તર્માનસમાં આગમાં ઉપર ગદ્યાત્મક વ્યાખ્યાસાહિત્ય લખવાની ભાવના ઉદ્દસ્તુત ઘઇ. તેમણે શુદ્ધ પ્રાકૃતમાં અને સંસ્કૃત-મિશ્રિત પ્રાકૃતમાં વ્યાખ્યાઓનું નિર્માણ કર્યું કે જે આજે ચૂર્ણ સાહિત્યના નામથી વિશ્રુત છે. કેટલીક ચૂર્ણિયા આગમેતર સાહિત્ય ઉપર પણ લખાઇ છે પરંતુ સંખ્યાની દૃષ્ટિએ તે આગમાની ચૂર્ણિયોની અપેક્ષા અલ્પ છે. જેમકે કર્મ-પ્રકૃતિ, શતક વગેરેની ચૂર્ણિયો. નિર્યુકિત અને ભાષ્યની જેમ ચૂર્ણિયા પણ બધા આગમા ઉપર લખાઇ નથી. નિર્નાકિત આગમા ઉપર ચૂર્ણિયા લખાઇ છે.— ૧. આચારાંગ, ૨. સૂત્રકૃતાંગ, ૩. વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી), ૪. જીવાભિગમ, ૫. નિશીય, દ. મહાનિશીય, ૭. વ્યવહાર, ૮. દશાશ્રુતસ્કન્ધ, ૯. છૃહત્કલ્પ, ૧૦. પંચકલ્પ, ૧૧. એઘનિર્યુકિત, ૧૨. જિતકલ્પ, ૧૩. ઉત્તરાધ્યયન, ૧૪. આવશ્યક, ૧૫. દશવૈકાલિક, ૧૬. નન્દી, ૧૭. જંબૃદીપપ્રજ્ઞપ્તિ.

નિશીય અને જિતકલ્પ ઉપર અખ્બે ચૂર્ણિયા અનાવવામાં આવી હતી, પરન્તુ વર્તમાનમાં અન્ને ઉપર એક-એક ચૂર્ણિ જ ઉપલખ્ધ છે. અનુયાગદ્ધાર, ખૃહત્કલ્પ અને દરાવૈકાલિક ઉપર અખ્બે ચૂર્ણિયા અત્યારે પણ વિદ્યમાન છે. ચૂર્ણિ—સાહિત્યના નિર્માતાએમાં જિનદાસગણી મહત્તરનું મૂર્ધન્ય સ્થાન છે. વિજ્ઞાના અભિમતાનુસાર જિનદાસગણી મહત્તરનો સમય વિ. સં. ૧૫૦ અને ૭૫૦ની મધ્યના માનવા જોઈએ. તેમણે કેટલી ચૂર્ણિયા લખી તે હજી સુધી પૂર્ણ રીતે નિશ્ચિત થઇ શક્યું નથી; તથાપિ પરંપરા અનુસાર તેમની નીચે પ્રમાણે ચૂર્ણિયા માનવામાં આવે છે. (૧) નિશીય વિશેષચૂર્ણિ (૨) નન્દીચૂર્ણિ, (૩) અનુયાગદારચૂર્ણિ, (૪) આવશ્યકચૂર્ણિ, (૫) દરાવૈકાલિકચૂર્ણિ, (૬) ઉત્તરાધ્યયનચૂર્ણિ અને (૭) સૂત્રકૃતાંગચૂર્ણિ.

જિતકલ્પચૂર્ષિ જે અત્યારે અપ્રાપ્ય છે તેના રચયિતા સિધ્ધસેનસૂરિ છે. પરંતુ આ સિદ્ધસેન સિધ્ધસેનિદવાકરથી ભિન્ન છે. પં. દલસુખસાઇ માલવર્ષ્યિયાના અભિમતાનુસાર આચાર્ય જિનસદ્રકૃત છૃહદ્ ક્ષેત્રસમાસના વૃત્તિકાર સિધ્ધસેન- સૃશ્જિ પ્રસ્તુત ચૂર્ષ્યિના કર્તા છે.

ખુહતકલ્પચૃર્શિના રચચિતા પ્રલમ્બસૂરિ છે. તેએ વિ. સં. ૧૩૩૪ થી પૂર્વે થયાનું મનાય છે.

દશવૈકાલિક સ્ત્રત્ર ઉપર અગસ્ત્યસિંહ સ્થવિરની ચૃર્ણિ પણ પ્રાપ્ત છે. તેમના સમયના સંબંધમાં વિજ્ઞામાં એક મત નથી. અન્ય ચૂર્ણિકારાના નામ હજી સુધી જ્ઞાત થઇ શકયા નથી. ભાષાની દેષ્ટિએ નન્દ્રીચૃર્ણિ, અનુયાગદ્રારચૂર્ણિ, દશવૈકાલિકચૂર્ણિ (જિન્દાસ), ઉત્તરાધ્યયનચૂર્ણિ, આચારાંગચૃર્ણિ, સ્ત્રકૃતાંગચૂર્ણિ, નિશીયવિશેષચૂર્ણિ, દશાશ્રુત-સકન્ધચૂર્ણિ અને ખૃહત્કલ્પચૃર્ણિ, આ અધી ચૂર્ણિયા સંસ્કૃતમિશ્રિત પ્રાકૃતભાષામાં રચિત છે. પરંતુ તેમાં સંસ્કૃત એાર્જું અને પ્રાકૃત વધારે છે.

આવશ્યકચૂર્ણિ, દ્રશવૈકાલિકચૂર્ણિ (અગસ્ત્યસિંહ) અને જિતકલ્પચૂર્ણિ (સિદ્ધસેન) આ ચૂર્ણિયા પ્રાકૃતભાષામાં નિર્મિત છે. ચૂર્ણિયાની ભાષા સરળ અને સુબાધ છે. આ ચૂર્ણિયામાં સાંસ્કૃતિક સામગ્રી ભરપૂર ભરેલી છે.

### સંસ્કૃત ટીકાએા

ચૂર્ણિયા–

મૂળ આગમ, નિર્સુકિત અને ભાષ્ય-સાહિત્ય પ્રાકૃત ભાષામાં નિર્મિત છે. ચૃર્ણિસાહિત્યમાં પ્રધાનપણે પ્રાકૃતભાષા છે પરંતુ ગૌણરૂપથી સંસ્કૃતભાષાના પણ પ્રયોગ થયા છે. ત્યારખાદ સંસ્કૃત દીકાઓના યુગ આવ્યા. આ યુગ જૈનસાહિત્યમાં સુવર્ણયુગ કહેવાયા. આ યુગમાં આગમા ઉપર તા દીકાએ લખાણી પરંતુ નિર્સુક્તિયા, ભાષ્યા અને દીકાએ ઉપર પણ દીકાએ સ્થાણી

નિર્શુકિત સાહિત્યમાં આગમાના શખ્દોની વ્યાખ્યા તથા વ્યુત્પત્તિ છે. ભાષ્યસાહિત્યમાં વિસ્તારથી આગમાના

### पुक्य गुरुदेव डिवयर पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहिंद स्मृतिग्रंथ

ગંભીર ભાવાનું વિવેચન છે. ચૂર્જિન્સાહિત્યમાં ગૂઢભાવાને લાકકથાઓના આધારે સમજાવવાના પ્રયાસ કર્યા છે જયારે ટીકાસાહિત્યમાં આગમાનું દાર્શનિક દૃષ્ટિએ વિશ્લેષણ છે. ટીકાકારાએ પ્રાચીન નિર્શુકિત, ભાષ્ય અને ચૂર્જિસાહિત્યના પાતાની ટીકાઓમાં પ્રયાગ તા કર્યા જ છે, પરંતુ સાથાસાથ નવા-નવા હેતુઓ વહે તેમને તેથી પણ વધુ પુષ્ટ કરેલ છે. સંક્ષિપ્ત અને વિસ્તૃત ખન્ને પ્રકારની ટીકાઓ નિર્મિત થઇ છે. ટીકાઓ માટે આચાર્યોએ વિવિધ નામાના પ્રયાગ કર્યો છે. જેમ કે- ટીકા, વૃત્તિ, નિવૃત્તિ, વિવરણ, વિવેચન, વ્યાખ્યા, વાર્તિક, દીપિકા, અવચૂરિ, અવચૂર્ણિ પંજિકા, ટિપ્પણ, ટિપ્પનક, પર્યાય, સ્તબક, પીઠિકા, અક્ષરાર્થ વિ.

સંસ્કૃત ટીકાકારામાં આચાર્ય હરિભદ્રનું નામ સર્વપ્રથમ આવે છે. તેમણે ચૂર્ણિસાહિત્યના આધારે ટીકાએ રચી. આવશ્યક, ક્શવૈકાલિક, જીવાભિગમ, પ્રજ્ઞાપના, નન્દી, અનુધાગદ્વાર અને પિંડનિર્શુકિત ઉપર ટીકાએા લખી. પિંડનિર્શુકિત ઉપરની અપૂર્ણ ટીકા વીરાચાર્યે પૂર્ણ કરી હતી. આચાર્ય હરિભદ્રનું સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત બન્ને ભાષાએા ઉપર અસાધારણ પ્રભુત્વ હતું. તેમના સમય વિ. સં. ૭૫૭ થી ૮૨૭ સુધીના માનવામાં આવે છે.

હરિભદ્ર પછી આચાર્ય શીલાંક આગમાના પ્રસિદ્ધ ટીકાકાર છે. આચારાંગાદિ નવ અંગા ઉપર તેમણે ટીકાએન લખી હતી પરંતુ વર્તમાનમાં માત્ર તેમણે કરેલ આચારાંગ અને સૂત્રકૃતાંગની ટીકાએન ઉપલબ્ધ છે. તેમના ભાવાની ગંભીરતા સાથે ભાષાની પ્રાંજલતા વાંચકાના દિલને માહી લે છે. તેઓ વિક્રમની નવમી–દશમી શતાબ્દ્રમાં વિદ્યમાન હતા.

વાદિવેતાલ શાન્તિસૂરિકૃત ઉત્તરાધ્યયનની શિષ્યહિતાવૃત્તિ એક પ્રસિદ્ધ ટીકા છે. આ 'પાઇઅ' ટીકાના નામથી પણ પ્રસિદ્ધ છે, કારણ કે આમાં પ્રાકૃતભાષાના કથાનક અને ઉધ્ધરણાની અહુલતા છે. ભાષા તેમજ શૈલી અધી દૃષ્ટિએ આ ટીકા ઉત્તમ છે. તેઓ વિ. સં. ૧૦૯૬માં સ્વર્ગસ્થ થયા હતા.

અભયદેવસૂરિ નવાંગી વૃત્તિકારના રૂપમાં પ્રસિધ્ધ છે. તેમણે (૧) સ્થાનાંગ (૨) સમવાયાંગ (૩) વ્યાપ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ (૪) સાતાધર્મકથા (૫) ઉપાસકદશા (૬) અંતકૃદશા (૭) અનુત્તરીપપાતિક (૮) પ્રશ્નવ્યાકરણ (૯) વિપાક અને (૧૦) ઔપપાતિક ઉપાંગા ઉપર ટીકાઓ લખી છે. તેમની આ ટીકાઓ સંક્ષિપ્ત અને શખ્કાર્થપ્રધાન હાવા છતાં વસ્તુવિવેચનની દૃષ્ટિએ ઘણી ઉપયોગી છે.

સંસ્કૃત દીકાકારામાં મલયગિરી આચાર્યનું પણ વિશિષ્ટ સ્થાન છે. જેમ વૈદિક પરંપરામાં વાચસ્પતિ મિશ્રે ષટ્દર્શના ઉપર મહત્ત્વપૂર્ણ દીકાઓ લખીને આદર્શ ઉપસ્થિત કર્યો છે તેવીજ રીતે જૈન સાહિત્યમાં આચાર્ય મલયગિરીએ પ્રાંજલ ભાષામાં અને પ્રૌદર્શેલીમાં ભાવપૂર્ણ દીકાએ! લખીને આદર્શ ઉપસ્થિત કર્યો છે. તેઓ દર્શનશાસ્ત્રના પ્રકાંડ પંડિત હતા. તેમનામાં આગમાના ગંભીર રહસ્યોને તર્કપૂર્ણ શૈલી વડે ઉપસ્થિત કરવાની અદ્ભુત સમતા તેમજ કળા હતી. તેઓ કળિકાળસર્વસ આચાર્ય હેમચન્દ્રના સમકાલીન હતા. તેથી તેમના સમય વિ. સં. ૧૧૫૦થી ૧૨૫૦ની આસપાસ છે. તેમણે નિમ્તાકત આગમા ઉપર દીકાઓ લખી જે આજે પણ ઉપલબ્ધ છે.

(૧) વ્યાખ્યાત્રજ્ઞપ્તિ–દ્વિતીયશતકવૃત્તિ (૨) રાજપ્રક્ષીય દીકા (૩) જીવાસિંગમ દીકા (૪) પ્રજ્ઞાપના દીકા (૫) ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ દીકા (६) સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ દીકા (૭) નન્દ્રી દીકા (૮) વ્યવહારવૃત્તિ (૯) ખૃહતકલ્પપીઠિકાવૃત્તિ (૧૦) આવશ્યકવૃત્તિ (૧૧) પિડનિર્શુકિત દીકા (૧૨) જ્યોતિષ્કરંડક દીકા.

નિમ્નાકત દીકાઓ અપ્રાપ્ય છે. (૧) જંમુદ્રીય પ્રજ્ઞપ્તિ દીકા (૨) એાઘનિર્શુકિત દીકા (૩) વિશેષાવશ્યક દીકા. આ સિવાય અન્ય સાત ચન્થા ઉપર પણ તેમની દીકાઓ છે.

મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિ પણ એક પ્રસિદ્ધ ટીકાકાર છે. તેઓ મલધારી અલયદેવસૂરિના શિષ્ય હતા. તેમણે (૧) આવશ્યક ટિપ્પણ (₹) અનુચેાગદ્વાર વૃત્તિ (૩) નન્દી ટિપ્પણ અને (૪) વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય–ખૃહદ્દવૃત્તિ વગેરેની રચનાએા કરી છે.

નેમિચન્દ્રસુરિએ, જેમનું અપરનામ દેવેન્દ્રગણી છે, તેમણે વિ.સં. ૧૧૨૯માં ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ઉપર સુખબાધાવૃત્તિ **લખી** છે.

# પુજય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

શીલભદ્રસૂરિના શિષ્ય શ્રીચંદ્રસૂરિએ નિશીય (૨૦મા ઉદ્દેશક), શ્રમણાપાસક – પ્રતિક્રમણ (આવશ્યક), નન્દી, જિતકલ્પ, નિરયાવલિકાદિ પાંચ ઉપાંગા ઉપર ટીકાએા લખી છે.

સિદ્ધસેનસૂરિએ જિતકલ્પ ખુહત્ ચૂર્ણિ ઉપર વિષમપઢ વ્યાખ્યા નામની ઢીકા લખી છે.

માણુકય શેખરસૂરિએ આવશ્યક - નિર્યુકિત દીપિકા, ઉત્તરાધ્યયન દીપિકા, દશવૈકાલિક નિર્યુકિત, પિંડનિર્યુકિત-દીપિકા, એાઘનિર્યુકિતદીપિકા વગેરે અનેક વૃત્તિયા લખી છે.

અજિત દેવસૂરિએ આચારાંગદીપિકા, ભાવવિજયે ઉત્તરાધ્યયન વ્યાખ્યા, સમયસુન્દરે દશવૈકાલિક દીપિકા તથા કદપસૂત્રકલ્પલતા જ્ઞાનવિમલસૂરિએ પ્રશ્નવ્યાકરણુ–સુખબાધિકાવૃત્તિ, લક્ષ્મીવલ્લલે ઉત્તરાધ્યયનદીપિકા, કલ્પદ્રમકલિકા, દાનશેખરસૂરિએ ભગવતી–વિશેષપદ વ્યાખ્યા, સંઘવિજયબણીએ કલ્પસૂત્ર-કલ્પપ્રદીપિકા, ઉપાધ્યાય વિનયવિજય એ કલ્પસૂત્ર-સુખેધિકા આદિ અનેક આચાર્યોએ આગમા ઉપર દીકાએ લખી છે. પરંતુ અહીં તે બધાનું વર્ણન કરવું સંભવિત નથી.

સ્થા. પં. રતન પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલછ મહારાજે પણ ૩૨ આગમાં ઉપર સંસ્કૃત દીકાઓ લખીને આગમ સાહિત્યની અપૂર્વ સેવા કરી છે.

આગમ સાહિત્ય ઉપર જે વિરાટ દીકા-સાહિત્ય લખાયેલ છે તેમાં, આગમામાં રહેલા ગૃઢ તથ્યોનું ઉદ્ધાટન કરવાની સાથે આચારશાસ્ત્ર, કર્શનશાસ્ત્ર, સમાજશાસ્ત્ર, યેાગશાસ્ત્ર, નાગરિકશાસ્ત્ર, ભૂગાળ, ખગેઃળ, રાજનીતિ, ઇતિહાસ, ચરિત્ર, ધર્મ અને સંસ્કૃતિ વગેરે અનેક વિષયોનું પ્રસંગાપાત નિરૂપણ છે.

#### લાકભાષામાં રચિત વ્યાખ્યાએત

સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાઓમાં દીકાઓની સંખ્યા ઘણી વધી જવા છતાં અને તે દીકાઓની દાર્શનિક ચર્ચાઓ ચરમ સીમાએ પહેંચી જવા છતાં પણ આ ભાષાઓથી અનિભન્ન જનસાધારણ માટે તે સમજવું ઘણું કઠણ થઇ પડશું; ત્યારે જનહિતની દિવ્છો આગમાના શબ્દાર્થ કરનારી સક્ષિપ્ત દીકાઓ બનાવવામાં આવી અને તે પણ લાકભાષામાં સરળ અને સુખાઘરીલીમાં લખાણી. પરિણામે રાજસ્થાની મિશ્રિત પ્રાચીન ગુજરાતી, જેને અપભ્રંશ કહેવાય છે, તેમાં પાર્શ્વચન્દ્રગણીએ (વિ. સં. ૧૫૭૨) માં આચારાંગ, સ્ત્રકૃતાંગ આદિ ઉપર બાલાવબાધની રચના કરી. ૧૮મી શતાબિદમાં સ્થાનકવાસી આચાર્ય મુનિશ્રી ધર્મસિંહાએ વ્યાખ્યાપ્રત્રપ્તિ, જીવાભિગમ, પ્રજ્ઞાપના, ચન્દ્રપ્રત્રપ્તિ અને સૂર્યપ્રત્રપ્તિ આગમાને છોડી શેષ સ્થાનકવાસી સમ્મત ૨૭ આગમા ઉપર બાલાવબાધ ટબ્બા લખ્યા. ધર્મસિંહાએ મ.ના ટબ્બા મૂળસ્પરી અને અર્થને સ્પષ્ટ કરનારા છે. આ ટબ્બા સાધારણ જિજ્ઞાસ વ્યક્તિઓને આગમાના અર્થ સમજવામાં અતીવ ઉપયોગી સિદ્ધ થયા, પરંતુ હાલ સુધી એક પણ ટબ્બા પ્રકાશિત થયેલ નથી.

ટખ્બા પછી અનુવાદયુગના પ્રારંભ થયા. મુખ્યતાએ વર્તમાનમાં આગમ સાહિત્યના અનુવાદ ત્રણ ભાષાઓમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. (૧) અંગ્રેજી (૨) ગુજરાતી અને (૩) હિન્દી.

અંગ્રેજ અનુવાદ – જર્મન વિદ્વાન્ ડાં. હર્મન જેકાંબીએ આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ, ઉત્તરાધ્યયન અને કલ્પસૂત્ર આ ગાર આગમાના અંગ્રેજમાં અનુવાદ કર્યો છે. કલ્પસૂત્ર અને આચારાંગ ઉપર તેમની મહત્ત્વપૂર્ણ ભૂમિકા પણ છે. અબ્યંકર દશવૈકાલિકના અંગ્રેજ અનુવાદ કર્યો છે. તે સિવાય ઉપાસકદશાંગ, અન્તકૃદ્દશા, અનુત્તરાપપાતિકદશા, વિપાક અને નિરયાવલિકા સૂત્રના અંગ્રેજ અનુવાદો પણ થઇ ચુક્યા છે.

ગુજરાતી અનુવાદ – આગમસાહિત્ય વિશાસ્ક પં. બેચરકાસજએ લગવતીસ્ત્ર, કલ્પસ્ત્ર, રાજપ્રશ્નીયસ્ત્ર, જ્ઞાતાસ્ત્ર અને ઉપાસકદશા સ્ત્રના અનુવાદા પ્રકાશિત કર્યા છે. તેમના ઉપર ટિપ્પણે પણ લખી છે. છવાભાઈ પટેલે પણ આગમાના સટિપ્પણ અનુવાદા પ્રકાશિત કર્યા છે.

પં. દલસુખલાઇ માલવિશ્વાએ સ્થાનાંગ સમવાયાંગના સંયુક્ત અનુવાદ પ્રકાશિત કર્યો છે. આમાં અનેક જગ્યાએ મહત્ત્વપૂર્શ ટિપ્પણ આપેલ છે.

# પુંજય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

મુનિશ્રી સંતળાલજીએ આચારાંગ, દશ્વૈકાલિક અને ઉત્તરાધ્યયનના અનુવાદો પ્રકાશિત કર્યા છે.

શ્રી પ્રેમ જિનાગમ પ્રકાશન સમિતિ–ઘાટકાપર (મુંબર્ધ)થી પં. શાભાચન્દ્રજી ભારિલ્લના સંપાદકપણામાં શ્રમણી વિદ્યાપીઠમાં અધ્યયન કરનારી મહાસતીજીએા દ્વારા અનુવાદિત આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ, ઉપાસકદશાંગ અને વિપાક આ ચાર સૂત્રો પ્રકાશિત થયા છે જે સંક્ષેપમાં આગમના મૂળ અને અર્થને સમજવાની દિષ્ટિએ જિજ્ઞાસ સાથકા માટે અતીવ ઉપયોગી છે. આ સમિતિ તરફથી ૩૨ આગમા પ્રકાશન કરવાની યાજના છે. આના પશમર્શદાતા સ્થા સમાજના અત્રણી શ્રી દુર્લભજીલાઇ ખેતાણી છે.

હિન્દી અનુવાદ – પૂજ્યશ્રી અમાલકઋષિજીએ ખત્રીસ આગમાના અનુવાદ કરીને મહાન્ શ્રુતસેવા કરી છે.

પૂ શ્રી આત્મારામછ મહારાજ તેા અનુવાદક અને વ્યાખ્યાકાર બન્ને રહ્યા છે. તેમણે આચારાંગ, ઉત્તરાધ્યયન, દ્રશવૈકાલિક, અનુત્તરાપપાતિક, ઉપાસકદ્રશાંગ, અનુચેાગદ્રાર આદિ આગમાના સર્વાપ્રિય અનુવાદા કર્યા છે.

આચાર્ય**શ્રી જવાહરલાલજ મ. ના તત્ત્વાવધાનમાં** સૂત્રકૃતાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્કન્ધ તથા તેની ટીકાના અનુવાદ થયા છે. ખીજો શ્રુતસ્કન્ધના મૂળમાત્રના અનુવાદ થયા છે અને તે ચાર ભાગામાં પ્રકાશિત થયેલ છે.

પૂજ્યશ્રી હસ્તીમલજ મ. જે દશવૈકાલિક, નન્દી, પ્રશ્નવ્યાકરાયુ, અંતગડ, કલ્પસ્ત્ર આદિ અનેક આગમાના અનુવાદા કર્યા છે.

પ્રસિદ્ધવકતા સાભાગમલજ મ. જે આચારાંગના, શ્રી જ્ઞાનમુનિજીએ વિપાકના, મુનિશ્રી કન્હેયાલાલજ 'કમલ' એ રયાનાંગ-સમવાયાંગના, શ્રી વિજયમુનિ શાસ્ત્રીએ અનુત્તરાપપાતિકદશાના અનુવાદ કર્યો છે. સેઠિયા જૈન લાયખ્રેરી બીકાનેસ્થી તથા સંસ્કૃતિરક્ષક સંઘ-સૈલાના તરફથી અનેક આગમાના અનુવાદ પ્રકાશિત થયા છે. તેમાં ભગવતીસ્ત્રનું સંપાદન સુંદર થયેલ છે.

આચાર્યશ્રી તુલસીના નેતૃત્વમાં મુનિશ્રી નઘમલછ દ્વારા સંપાદિત દશવૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન, આચારાંગ, સ્થાનાંગ આદિ અનેક આગમા તુલનાત્મક દેષ્ટિએ સાતુવાદ પ્રકાશિત થયા છે અને 'અંગસૃત્તાણિ'ના ત્રણુ ભાગમાં મૂળ ૧૧ અંગા પ્રગટ કર્યા છે.

ઉપાધ્યાય કવિશ્રી અમરચંદ્ર મ નું શ્રમણસ્ત્રભાષ્ય અને સામાયિકસ્ત્રભાષ્ય પણ મહત્ત્વપૂર્ણ છે.

કશાશ્રુતસ્કન્ધનું ૮ મું અધ્યયન 'કલ્પસ્ત્ર' જ્ઞપર વિશિષ્ટ વિવેચન તથા સંપાદન મેં (દેવેન્દ્રમુનિજીએ) પણ કર્યું છે જે અમર જૈન આગમ શાધસંસ્થાન–ગઢિસવાનાથી પ્રકાશિત થયેલ છે અને તેના ગુજરાતી અનુવાદ સુધર્મા જ્ઞાનમન્દ્રિર કાંદાવાડી, મુંબઇ દ્વારા પ્રકાશિત થયેલ છે.

આ પ્રમાણે વખતાવખત યુગને અનુરૂપ આગમ સાહિત્ય ઉપર વિરાટ સાહિત્ય નિર્મિત થયું છે, જે આગમ સાહિત્યના ગુરુગંભીર રહસ્યને સમજવામાં સહાયભૂત થાય છે.

આગમ અને વ્યાખ્યા સાહિત્યનું આ સંક્ષેપમાં રેખાચિત્ર દાર્યુ છે તેની આ એક ઝાંખી છે. પ્રછુદ્ધ વાંચકાને આથી પરિજ્ઞાત થશે કે આગમ સાહિત્ય અને તેનું વ્યાખ્યા-સાહિત્ય કેટલું વિશાળ અને વિરાટ છે. આજે જરૂર છે તેના અનુશીલન અને પરિશીલનની આગમ સાહિત્ય સાગરનું જેટલું મંથન કરવામાં આવશે તેટલાં જ દિવ્યરત્ના તેમાંથી પ્રગટ થશે.

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

### ઉપસંહાર

આગમ સાહિત્ય અત્યન્ત વિશાળ છે. તેમાં પ્રસંગાનુસાર અનેકવિધ વિષયાની ચર્ચાવિચારણા કરવામાં આવી છે. તેમાં માત્ર ધર્મ, દર્શન, આચાર-વિચારની જ ચર્ચાએા નથી પરંતુ સાંસ્કૃતિક, ઐતિહાસિક, સામાજિક વગેરે અનેક જીવનાપયાગી વિષયાની ચર્ચાએા છે. તથાપિ કેટલાક આગમા એવા છે કે જેમાં એક જ વિષયની પ્રમુખતા છે. પ્રસંગાનુ-સાર અન્ય વિષયા પણ આવ્યા છે પરંતુ તે ગૌણરૂપે અને તે તે વિષયની પ્રષ્ટિ કરવા માટે જ આવ્યા છે.

### प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रेश सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

આચારાંગ, દશવૈકાલિકમાં મુખ્યરૂપથી સાધુના આચારનું નિરૂપણ છે. ઉત્તરાધ્યયનમાં સાધ્વાચારની સાથે અન્ય-વર્ણન પણ આવેલ છે. તેમાં મુખ્યરૂપથી ઉત્સર્જ માર્ગનું જ વિધાન છે. કેાઇ કેાઇ જગ્યાએ અપવાદના સૃત્રો છે. છેદસ્ત્રોમાં પણ સાધ્વાચારનું વિશ્લેષણ છે પરંતુ તેમાં ઉત્સર્જ અને અપવાદ માર્ગોનું વર્ણન છે. કદાચ પ્રમાદ અને માહવશ દોષા લાગે તેા તેની શુદ્ધિ માટે પ્રાયક્ષિતનું પણ વિધાન છે. ઉપાસકદશાંગમાં શ્રાવકાચારનું વિશ્લેષણ છે.

અન્તકૃતદશા અને અનુત્તરાપપાતિકમાં એવી મહાન વિભૂતિએાનું વર્ણન છે કે જેમનું જીવન ત્યાગ, તપ અને સંયમથી જ્યાતિર્મય અન્યું હતું. **દિ**ગ્ય પ્રકાશથી આલેાકિત થયું હતું.

ગ્રાતાધર્મકથામાં દેષ્ટાન્તાથી અને તથ્યપૂર્ણ ઘટનાએાનું વર્ણન કરી આત્મ−સાધનાની પવિત્ર પ્રેરણા આપવામાં આવી છે. વિપાકસ્ત્રમાં શુભાશુભ કર્મોના ફળને કથાનકના માધ્યમથી દર્શાવવામાં આવ્યા છે.

જંખૂદીપપ્રસન્તિ, અન્દ્રપ્રસન્તિ અને સૂર્યપ્રસન્તિમાં તે યુગના ભૂગાળ – ખગાળનું નિરૂપણ છે,

સૂત્રકુતાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ, પ્રજ્ઞાપના, રાજપ્રશ્નીય, જીવાલિંગમ, લગવતી, નન્દી અને અનુયાગદ્વાર વગેરે આગમાં માં દાર્શનિક વિષયાની ગંભીર ચર્ચાઓ છે. સુત્રકુતાંગમાં તે સમયે પ્રચલિત દાર્શનિક મતાનું નિરાકરણ કરવામાં આવ્યું છે. ભૂતાદ્રૈતવાદનું નિરસન કરી આત્માના પાર્થકથની સંસિદ્ધિ કરેલ છે. બ્રહ્માદ્રિતવાદના સ્થાને અનેકાત્મવાદની સ્થાપના કરવામાં આવી છે. કર્મ અને તેના ફળની સિદ્ધિ અતાવી છે. જગતની ઉત્પત્તિવિષયક ઇશ્વરવાદનું ખંડન કરી સંસાર અનાદિ અનંત છે એમ અતાવ્યું છે. કિયાવાદ, અકિયાવાદ, વિનયવાદ અને અજ્ઞાનવાદ વગેરે વાદો જે તે કાળે પ્રચલિત હતા તેમનું તર્કયુકત ખંડન કરી સમ્યક્ કિયાવાદની સ્થાપના કરી છે.

પ્રજ્ઞાપનામાં જીવના વિવિધ ભાવાતું નિદર્શન કરી આત્મા અને પરલાક વગેરેના સંબંધમાં અનેક યુકિતપ્રયુક્તિએહ વડે સમજાવ્યું છે.

ભગવતીમાં નય, પ્રમાણ, સખ્તભંગી; અનેકાન્તવાદ, કર્મ, આત્મા વગેરે દાર્શનિક વિષયાનું સુંદર વિશ્લેષણ છે નંદીસૂત્રમાં જ્ઞાનનું સ્વરૂપ તથા તેના ભેદ – પ્રભેદાનું ઘણું સુંદર વિવેચન કર્યું છે.

સ્થાનાંગ - સમવાયાંગમાં આત્મા, યુદ્દગલ વગેરે ષટ્દ્રવ્યના જ્ઞાન તથા તત્સંબંધી અન્ય વિષયાની ચર્ચા કરી છે. અનુયાગદ્વારમાં શખ્દ, અર્થની પ્રક્રિયાનું વર્ણન મુખ્ય છે. પ્રસંગાપાત તેમાં પ્રમાણ, નય વગેરેનું પણ વિશ્લેષણ છે.



# पूज्य गुरुदेव इविवय प्राणामयन्द्रेक महाराज कन्मशताहिंद स्मृतिग्रंथः

## ક્રાન્તદ્રષ્ટા મહાવીરનું અમૃલ્યપ્રદાન*–* અનેકાન્તવાદ

લેખક:- પ્રાધ્યાપક મહાકચંદ રતીલાલ શાહ, અમદાવાદ.

મનુષ્યસમાજમાં ઉપસ્થિત થતી કાન્તિ છે પ્રકારની હોય છે. (૧) આદ્માજીવનને લગતી. (૨) આંતરજીવનને સ્પર્શતી. કૃષિવિદ્યા, વરાળયંત્ર વિદ્યુત વ.ની શોધે માનવજીવનની આદ્માજીવનને લગતી ચાલુ પરિસ્થિતિમાં અસાધારણ ફેરફારા કર્યા તેથી તે તે શોધના સર્જક કાન્તિકાર કહી શકાય. મનુષ્યના આંતરિક જીવનને લગતી પરિસ્થિતિમાં કાન્તિ સર્જનાર વ્યક્તિએ પણ યુગાથી કરેક દેશમાં જન્મતી આવી છે કે જેમના અસાધારણ પુરુષાર્થના પરિણામરૂપ આજના વિકાસશીલ માનવ છે. પેલેસ્ટાઇનના કાઇસ્ટ, અરખસ્તાનના મહેમક, શ્રીસના સોકેટિસ, ચીનના કાન્ફયુસીયમ, જર્મનીના માર્ટિન લ્યુથર, રશિયાના લેનિન, તુર્કના કમાલપાશા, ભારતના ખુદ્ધ, મહાવીર, ગાંધી વ. આ પ્રકારના કાન્તિકારી મહાપુરુષો કહી શકાય. આવા કાન્તિકારના સર્જનમાં જે તે દેશનાં પ્રજા–સમાજ અને સંયોગોહો પણ ચાકકસ ફાળા હાય છે.

ભગવાન મહાવીરનું ક્રાન્તિકારિત્વ સમજવા માટે તેમના સમયની પરિસ્થિતિ જાણવી જોઇએ. તે સમયે હૈચ્ચનીચના ભેઠ પ્રબળ હતા. સર્વજ્ઞાન માત્ર વેઠમાં જ છે અને એ વેઠાધ્યયનના અધિકાર કેવળ બ્રાહ્મણોને જ છે એમ બ્રાહ્મણવર્ગની શિરજેરી સાથે બૌદ્ધિક ગુલામી પ્રવર્તતી હતી. યજ્ઞ અને બાહ્ય કર્મકાંડમાંજ માક્ષની ઉપાસના સમાઈ જેતી હતી. માંસાહાર વધતો જેતો હતો અને ધર્મને નામે યજ્ઞમાં પશુહિંસા વધતી જેતી હતી. સીને કાઇ હેકક ન હતા. આવી પરિસ્થિતિ સામે બળવા પાકારનાર એ મહાપુરુષા પાક્યા તે બહુ અને મહાવીર. ખુદ્ધે વહેમ, અજ્ઞાન અને હિંસાને પાષતા યજ્ઞા સામે વિરાધ કર્યો, અને જો વેઠ તેવા યજ્ઞાને ટેકા આપતા હાય તો તેનું પ્રામાણ્ય માનવાની સ્પષ્ટ ના પાડી દીધી. બાહ્ય કર્મકાંડ અને યજ્ઞાની સામે તેમણે તપશ્ચર્યા અને અંગત . ચારિત્યશુદ્ધિના મંત્ર આપ્યા વર્ણ્યમની ઉચ્ચતીચના લેઠની કૃત્રિમ ફીવાલા તોડી નાખીને મહાવીરે બ્રાહ્મણ અને શુદ્રને એક સરખું સ્થાન આપ્યું.

### पिता रक्षति कौमारे भर्ता रक्षति यौवने। रक्षन्ति स्थविरे पुत्रा न स्त्री स्वातन्त्र्यमहीति।। भनुस्भृति.

એમ અવહેલના પામેલી નારીજાતિને પુરુષજાતિ જેટલું જ ગૌરવ અપ્યું. જેનસંઘના ચાર અંગામાં પુરુષસંમાવડી તેને સ્થાયી અને ભગવાન ખુદ પણ સ્ત્રીને જે સ્વતંત્રતા આપતા અચકાતા હતા તે 'સાધ્વો' સંસ્થા શરૂ કરવાની પહેલ મહાવીરે કરી અને અંદનબાળાને પ્રથમ સાધ્વી બનાવી. લેકિની ભાષામાં જ – અર્ધમાગધી ભાષામાં જ પોતાના ઉપદેશ આપીને જનતાજનાઈનનું ગૌરવ કર્યું. તેથીયે વિશેષ તે આજની લેકશાહીને અનુરૂપ તીર્ધ કરોનું અને મહાવીરનું સહુથી માેટું સમાજવાદી કાર્ય તે તેમની દેષાષ્ટ્રા–કે મનુષ્યમાત્ર સમાન છે એટલે કે દરેક મનુષ્ય પરમાતમા થઇ શકે છે જેની દેવા પણ પૂજા કરે છે.

### धम्मो मंगलमुक्किट्ठं अहिंसा संजमो तवो। देवा वि तं नमंसंति जस्स धम्मे सया मणो।।

અમ 'મનુષ્યથી કાંઇ શ્રેષ્ઠ નથી' नमानुषात् श्रेष्ठतरं हि किञ्चित् (શાન્તિપર્વ ૨૯૯–૨૦) એ મહાભારતના સ્ત્રવાકયને ચરિતાર્થ કરવાનું શ્રેય તે આ રીતે મહાવીરને જ જાય છે. आत्मवत् सर्वभूतेषु ની દષ્ટિવાળા મહાવીર જગત અને જીવ પ્રત્યે સામ્યદ્ષ્ટિ–સમત્ત્વવૃત્તિ કેળવવાના પોતાના વર્તન અને વાણીથી ઉપદેશ આપ્યા. મહાવીરની આ સામ્યદ્ષ્ટિના આચહમાંથી આચારક્ષેત્રે અહિંસા જન્મી અને વિચારક્ષેત્રે તેના પરિણામસ્વરૂપ અનેકાન્તવાદ તેમને પ્રાપ્ત થયા. અધા ધાર્મિક સંપ્રદાય વધતા એાછા અંશે અહિંસાની શીખ આપે છે તા ખરા પરંતુ માનવ, પશુ, વનસ્પતિ ઉપરાંત પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ વ. ના સૂક્ષ્મજીવાની હિંસાથી પણ અચવાની સૂક્ષ્મ અહિંસાની વાત તા

### ेप्का गुरुदेव इविवर्ध पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

મહાવીર અને જૈનધર્મ જ વદે છે. ખીજાની લાગણી દુ:ખાય તેવા વાણી વર્તન એ પણ હિંસા જ છે. એ પ્રકારના સૂક્ષ્મ અહિંસાના ચિંતનના ફળ સ્ત્રરૂપે, સત્ય અને અન્યનું મન ન દુલાય એ દૃષ્ટિએ નિર્દોષ અને સત્યથી યુકત સ્યાદ્વાદની વસ્તુસ્વરૂપને વર્ણુવવાની કથનશૈલી મહાવીરને સૂઝી આવી. સાચું તે માટું એમ નહીં પરંતુ મારું તે સાચું એવી સંકુચિત વિચારપદ્ધતિથી, વિશ્વયુદ્ધની સમીપે વિશ્વને ઘસડી ગયેલા દેશોને માટે મહાવીરનું વિશ્વશાન્તિમાટે તત્ત્વજ્ઞાનના ક્ષેત્રે આ અમૃલ્ય પ્રદાન છે.

અનેકાન્તવાદ એ એક દર્ષ્ટિ છે જે સત્યના આધારે જીભી છે. જેમ કેટલાક અંધપુરુષા હાથીના ભિન્ન ભિન્ન અવયવાને સ્પર્શીને, તે ભિન્ન ભિન્ન અવયવાને જેટલા જ હાથી હાવાનું કહીને લકી પહે છે તેવી રીતે કાર્શનિક પુરુષ સત્યના એક અંશને જ જાણી શકે છે અને પછી તે આંશિક સત્યને જ પૂર્ણ સત્ય કરાવવાના આગ્રહ રાખે છે, જે વિવાદ અને વિતંકાવાદનું કારણ અને છે. મનુષ્યની શકિત સીમિત હાય છે તેથી કાર્ઇ પણ વસ્તુનું ત્રિકાલાબાધિત યથાર્થ દર્શન થવું મુશ્કેલ હાય છે અને કદાચ થાય તેમપણ તેનું યથાર્થ વર્ણન કરવું પણ અતિ મુશ્કેલ હાય છે. આથી વસ્તુનું યથાર્થ દર્શન કરનાર કે અપૂર્ણ દર્શન કરનારને અન્યાય ન થાય તેવી ચિન્તામાંથી મહાવીરને અનેકાન્તદર્ષ્ટિ મળી આવી. મધ્યસ્થભાવ, અપ્રમત્તપણે સત્યની જિજ્ઞાસા અને વિવેકખુદ્ધિથી સમન્વય કરવા એ આ દર્ષ્ટિનાં મહત્ત્વનાં અંગા છે. અનેકાન્તદર્ષ્ટિના ક્ષેત્રમાં નયવાદ અને ભંગવાદ આપોઆપ ક્લિત થાય છે. વસ્તુને જે વિવિધ દર્ષ્ટિબિંદુથી જોઈ શકાય છે તે દર્ષ્ટિબિંદુઓને જૈનદર્શનમાં 'નય' કહે છે. વસ્તુના એક અંશને સ્પર્શે તે 'નય' ભિન્ન ભિન્ન દર્ષ્ટિબિંદુ મુજબ એકજ વસ્તુ ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે દેખાય છે. આ બે વિરોધી દર્શન વચ્ચે સમન્વય સાધવા તે અનેકાન્ત દર્ષ્ટિનું સાધ્ય છે. માટે તે દર્શનના ભાવાત્મક અને અભાવાત્મક અંશાને લઇને, સંભવિત વાક્યભંગો રચવામાં આવે છે. મહાવીર આવા સાત સૂચવે છે જેને સપ્તભંગી નય કહે છે.

- (१) स्यात् अस्ति इथं थित् छे.
- (२) स्यान्नास्ति ४थं थित् नथी.
- (3) स्यादस्ति च नास्ति च ४थं थित् छे अने नथी.
- (४) स्याद् अवक्तव्यम् ५थं चित् अवक्तव्य छे.
- (५) स्यादस्ति च अवक्तक्यं च ५थं थित् छे अने अवक्रतन्य छे.
- (६) स्यान्नास्ति च अवक्तव्यं च ४थं शित् नथी अने अवश्तव्य छे.
- (৬) स्यादस्ति च नास्ति च अवक्तव्यं च ১थ থিत্ छे, नথী अने अवध्त०य छे.

આ ભંગવાકયને ઉદ્દાહરણુથી સમજીએ: (૧) ઘડા સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ કૈવા? તેા કહેવાય કૈ 'अस्तિ' અર્થાત્ सત્ (૨) ઘડા પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ કૈવા? નાસ્તિ અર્થાત્ अत् (૩) ઘડા કમશ: સ્વદ્રવ્યાદિ અને પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ કૈવા? તેા કહેવાય કે अस્તિ અને નાસ્તિ – सद्असत् (૪) ઘડા એકસાથે બન્ને અપેક્ષાએ કૈવા? તેા કહેવાય કે अवक्तव्य અર્થાત્ કાઈ શબ્દથી આળખાવી ન શકાય તેવા; કેમકે જો सત્ કહીએ તા તે કાઈ અન્ને અપેક્ષાએ નથી. એજ રીતે અસત્ પણ નથી તેમજ સત્ અસત્ પણ ન કહી શકાય કેમકે બન્ને સંયુક્ત અપેક્ષાએ નથી તેા સત્, કે નથી અસત્ તથા એકલા સ્વદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ સદસત્ નથી, કે એકલા પરદ્રવ્યાદિની અપેક્ષાએ પણ સદઅસત્ નથી એટલે એક સાથે ઉલયની અપેક્ષાએ શું કહેવું એ વિચારણીય બને છે, મતલબર્ક અવાચ્ય છે. (૫) ઘડા કેમશઃ સ્વદ્રવ્યાદિ અને ઉભય અપેક્ષાએ કૈવા? તેા કહેવાય अસ્તિ (સત્) અને અવસ્તવ્ય. (૬) ઘડા કેમશઃ સ્વદ્રવ્યાદિ અને ઉભય અપેક્ષાએ કૈવા? તાર અસત્ (અને) અવસ્તવ્ય. (૬) ઘડા કેમશઃ સ્વદ્રવ્યાદિ અને ઉભય અપેક્ષાએ કૈવા? નાસ્તિ અસત્ (અને) અવસ્તવ્ય.

સારાંશ ઘડામાં અસ્તિત્વ અને નાસ્તિત્વ (સત્ત્વ અને અસત્ત્વ) અન્ને ધર્મ રહે છે, પરંતુ જુદી જુદી અપેક્ષાએ રહે છે. જે કાળે સત્ છે તેજકાળે અસત્ પણ છે જ. ભલે પ્રસંગાનુસાર ઘડાને એકલા સત્ કહીએ તાે પણ તે સમજણ સાથે જ કે એ અસત્ પણ છે જ, આના અર્થ એ કે તેને આપણે સત્ કહીએ છીએ તે અમુક અપેક્ષાએ. આ 'અપેક્ષાએ'ના ભાવ સ્ત્રુચવવા સ્થાત્ પદ વપરાય છે.

### प्का गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

આવી રીતે સત્અસત્ની જેમ માટે નાના, ઉપયોગી બિનઉપયાગી વ. લઇને સપ્તલંગી રચીએ ત્યારે જુદી જુદી અપેક્ષાએ કામ કરે છે તેમ સમજવું જોઇએ. જેમકે ઘડા કુલડીની અપેક્ષાએ માટે છે પરંતુ કાંડીની અપેક્ષાએ નાના છે. પાણી ભરવાની અપેક્ષાએ ઉપયોગી છે અને ઘી ભરવાની અપેક્ષાએ નિરપયાગી છે વ. અપક્ષાના ઉલ્લેખ હાય કે નહીં પરંતુ સ્યાદ્વાદ દરેક કથનને સાપેક્ષ સમજે છે, નિરપેક્ષ નહીં. આ સપ્તભંગીમાં પ્રથમના ચાર ભંગ મુખ્ય છે અને બાકીના ત્રણ તેમાંથી ફ્લિત થયેલા છે.

ભગવાન મહાવીરને કૈવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં પૂર્વે જે કશ મહાસ્વપ્ન આવેલાં તેના ઉલ્લેખ ભગવતીસૂત્રમાં છે. તેમાંનું ત્રીજું સ્વપ્ન આવું છે.

### एगं च णं मह चित्तविचित्त पक्खगं पुंसकोइलगं सुविणे पासित्ता णं पडिबुद्धे ।।

(ભગવતી શતક ૧૬, ઉદ્દેશક ૬) એટલે કે એક માટું ચિત્રવિચિત્ર પાંખવાળું પક્ષી સ્વપ્નમાં **જો**ઇને તેએન પ્રતિએાધ પામ્યા. આ ચિત્રવિચિત્ર પક્ષી એટલે મહાવીર ભાવિમાં અનેકરંગી અનેકાન્તવાદ ઉપદેશશે તેનું સૂચન કરે છે એમ કેટલાક વિદ્યાના માને છે.

અનેકાન્તવાદના વિચાર આગમગ્રંથામાં જોવા મળે છે. જ્ઞાતાધર્મકથા અને લગવતીસ્ત્રમાં એકજ વસ્તુને દ્રવ્યક્ષ્ટિએ એક, જ્ઞાન અને કર્શનની અપેક્ષાએ અનેક, કેાઇ અપેક્ષાએ તેનું અસ્તિત્ત્વ, કાેઇ અપેક્ષાએ તેનું નાસ્તિત્ત્વ અને કાેઇ અપેક્ષાએ વસ્તુને અવકતવ્ય કહી છે:—

> आया भंते! रयणप्यभा पुढवी अन्ना रयणप्यभा पुढवी? गोयमा, रयणप्यभा सिय आया सिय नो आया, सिय अवत्तव्वं आया तिय नो आया तिय।। अथवती, १२-१०.

શરૂમાં સ્યાદવાદ વિભજયવાદ તરીકે જોવા મળે છે. વિભજયવાદના મૂળ આધાર, વિભાગ કરીને ઉત્તર આપવાની તેની પહિત છે. બે વિરાધી વાતાના એક સામાન્યમાં સ્વીકાર કરીને, તે એકના વિભાગ કરી બે વિભાગોમાં બે વિરાધી ધર્મોને સંગત બતાવવા એ વિભજયવાદની પ્રક્રિયા છે. બન્ને વિરાધી ધર્મો એક કાળમાં એક વ્યક્તિના નહીં બલ્કે ભિન્ન વ્યક્તિઓના હાય છે. કા. ત. ભગવતી સૂત્ર ૧૨.૨.૪૪૩ માં જયંતિ મહાવીરને પૂછે છે: જયંતિ:—ભગવાન, સૂવું સાર્ું કે જાગવું! મહાવીર:—જયંતિ, કેટલાક જીવાનું સૂવું સારું; કેટલાકનું જાગવું. જયંતિ:—તેનું શું કારણ! મહાવીર:—જે જીવ અધર્મી છે તેમનું સૂવું સારું કેમકે તે અનેકાને પીડા નહીં દે. જે ધાર્મિક છે તેમનું જાગવું સારું કેમકે તે અનેકાને પીડા

પરંતુ મહાવીરે વિભજયવાદનું ક્ષેત્ર વ્યાપક કરીને આગળ જતાં વિરાધી ધર્માને એકજ કાળમાં અને એકજ વ્યક્તિમાં પણ અપેક્ષાભે દે ઘટાવ્યા તેથી વિભજયવાદ અનેકાન્તવાદના સ્વરૂપે પલટાઈને પ્રતિષ્ઠા પામ્યા. અનેકાન્તવાદને વિભજયવાદ કહી શકાય. પરંતુ વિભજયવાદ એ જ અનેકાન્તવાદ એમ ન કહી શકાય. बौध्य मिन्झमिनकाय (સ્ક્રત-૯૯) માં ભગવાન છુધ્યે માનેલા વિભજયવાદનું ઉદાહરણ છે: માણવક: મેં સાંમળ્યું છે કે ગહેસ્થ જ આરાધક હાય છે; પ્રવૃજિત આધારક નથી હાતા; આપના શું પ્યાલ છે? છુદ્ધ: - હે માણવક, હું અહીંયાં વિભજય વાદી છું; એકાંશવાદી નહીં.

### पूज्य गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रेक सहाराज कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

આ રીતે આ પ્ર°નના જવાખ ખુધ્ધે એકાંશી 'કાં' કે 'ના' માં ન આપતા, અપેક્ષાથી આપ્યા. ખુદ્ધ વિભજયવાદ માન્યો તો ખરા પરંતુ તે મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં રહ્યો, જ્યારે મહાવીર તેના વ્યાપક ક્ષેત્રમાં ઉપયાંગ કર્યો. આથી મહાવીર અનેકાન્તવાદના પુરસ્કર્તા ખની રહ્યા જ્યારે ખુદ્ધ વિભજયવાદથી આગળ વધ્યા નહીં. મહાવીર જે અનેકાન્તવાદની પ્રરૂપણા કરી તેના મૂળમાં તત્કાલીન દાર્શનિકામાં ખુદ્ધના નિષેધાત્મક દૃષ્ટિકાણનું અગત્યનું સ્થાન છે. સ્યાદ્વાદના લંગોની રચનામાં સંજયએક્ષટ્દીપુત્તના વિક્ષેપવાદની પણ મદદ લેવાઈ હાય એવા સંભવ છે. પરંતુ ખુધ્ધ તત્કાલીન નાનાવાદોથી અલિપ્ત રહેવા જે વલણ લીધેલું તેમાં અનેકાન્તવાદનાં ખીજ છે. એ સ્પષ્ટ છે કે ખુદ્ધ બે વિરાધી વાદોને જોઇને તેનાથી અચવા પાતાના ત્રીજે માર્ગ અવ્યાકૃત એટલે કે તેના અસ્વીકાર માત્રમાં મર્યાદિત કરે છે જયારે મહાવીર તે ખન્ને વિરાધી વાદોના સમન્વય કરીને તેના સ્વીકારમાં જ તે પાતાના અનાખા અનેકાન્તવાદની પ્રતિષ્ઠા કરે છે. ખુદ્ધના અવ્યાકૃતનું ઉદાહરણ જોઈએ. ખુદ્ધને પ્રશ્ન પૂછાય છે કે જીવ નિત્ય છે? અનિત્ય છે? જવાખમાં ખુદ્ધ 'હા' કહે તેન શાધ્યતવાદમાં માનવા સમાન થાય તેથી ખુધ્ધે કહ્યું કે એ બન્ને વાદ યોગ્ય નથી, એ પ્ર°ના અવ્યાકૃત છે; તેના ઉત્તર મેં કાઈ નથી આપ્યા તેમ માના ઉપનિષદનાં 'નેતિ નેતિ' જેવા આ જવાબ ગણાય. ખુદ્ધને તે કાળના વાદોમાં દેષ જણાયા તેથી તેમના અસ્વીકાર એ તેમનું ધ્યેય ખન્યું. મહાવીરે અન્ય વાદોના ગુણદાય બન્ને જોઈને, જે વાદમાં જેટલું સત્ય હતું તેટલું સ્વીકારીને, તે તે વાદની તે તે દિવ્યને ધ્યાનમાં લઇને તેના સ્વીકાર કર્યા. અને પોતાની આ આગવી દિષ્ટિને નયવાદના રૂપમાં દાર્શનિકા સામે રાખી, અને એ રીતે નયવાદ અનેકાન્તવાદના મૂલાધાર અની ગયો.

ભગવાન ખુધ્ધે પ્રશ્નાના અબ્યાકૃત જવાએ આપ્યા તેનું કારણ તેમને તે કાળ માટે, આત્માન્નિતા દિષ્ટિએ તેવી ચર્ચા નિર્ધાંક લાગેલી તે હતું; તેમનામાં સમન્વયદિષ્ટિના અભાવનું કારણ ન હતું કેમકે ખુધ્ધની સમન્વયશીલતાનું ઉદાહરણુ મળે છે. સિંહ સેનાપતિ ખુધ્ધને પૂછે છે: - કેટલાક લેક આપને (અનાત્મવાદી હોવાથી) અક્રિયાવાદી કહે છે તેો તે અરાબર છે? ખુધ્ધ: - સાચી વાત છે કેં હું અકુશલ સંસ્કારની અક્રિયાના ઉપદેશ આપું છું તેથી અક્રિયાવાદી છું, તેમજ કુશલ સંસ્કારની ક્રિયા મને પ્રિય છે અને તેના ઉપદેશ હું આપું છું તે માટે હું ક્રિયાવાદી પણ છું જ.'' - આમાં ખુધ્ધના સમન્વય સ્વભાવ અનેકાન્તવાદ સ્પષ્ટ જણાય છે. ખુધ્ધે આવી પ્રજ્ઞાના પશ્ચિય અન્યત્ર પણ આપ્યા હોત તા તે અનેકાન્તવાદના ઉપદેશક અનત પરંતુ તે કાર્ય મહાવીરની શાન્ત, સ્થિર પ્રજ્ઞાથી થવાનું હશે તેથી ખુધ્ધ ચાર આર્યસત્યા રજુ કરવામાં જ સંતુષ્ટ રહ્યા.

અનેકાન્તવાદનાં ખીજ હિન્દુધર્મમાં પણ મળી આવે છે. ઋગ્વેદના ઋષિ કહે છે કે તે કાળે સત્ પણ ન હતું, અસત્ પણ ન હતું. नासदासीन्नसदासीन्तदानीम् ઋગ્વેદ ૧૦–૧૨૯–૧. ઇશાવાસ્ય, કઠ, પ્રશ્ન, શ્વેતાશ્વેતર આદિ અતિ પ્રાચીન ઉપનિષદોમાં પણ ભિન્ન ભિન્ન વિરાધી અપેક્ષાઓથી પ્રદ્યાતું વર્ણન મળી આવે છે. तदेजित तन्नैजित तद्द्रे तदिन्ति ।- इन्नो. ५ अणोरणीयान् महतो महीयान् कठ. २-२० ।। सदसच्चामृतं च यत् ।। પ્રશ્ન ૨–૫. वेदान्तने। અનિર્વચનીયવાદ, કુમારિલનો સાપેક્ષવાદ, ભુધ્ધના મધ્યમમાર્ગ व સિધ્ધાંતો સ્યાદ્વાદના સિધ્ધાંતને મળતા આવે છે. સ્યાદ્વાદના તુલના પાશ્ચાત્ય સાપેક્ષવાદ (Theory of relativity) સાથે પણ કરાય છે, સ્યાદવાદને વસ્તુવાદી સાપેક્ષવાદ કહી શકાય. ચીક દાર્શનિક પિરા (Pyrrho) ના સંશયવાદ સાથે પણ સ્યાદ્વાદની તુલના કરાય છે. કેમકે પિરા પણ વાકચાની પૂર્વ स्यात् - કદાચ- May be મૂકવાનું અવશ્યક સમજે છે પરંતુ જૈનાના સ્યાદ્વાદ આવા સંશયવાદ (Scepticis) છે જ નહીં. જર્મનીના વિખયાત તત્ત્વવેત્તા હેગેલ (Hegal) સ્યાદ્વાદના જેવી વિચારણા રજૂ કરે છે:—

Reality is now this, now that, in this sense it is full of negations, contradictions and oppositions: The Plant germinates, bloom, witness and dies; man is young mature and old. To do a thing justice, we must tell the whole truth about it. Predicate all those contradictions of it, and show how then are reconciled and preserved in the articulated whole which we call the life of the thing.

માનસશાસ્ત્રના વિદ્વાન પ્રેા. વિલિયમ જેમ્સ તેમના Principles of Psychology નામના ગ્રંથમાં લખે છે કે આપણી અનેક દુનિયા છે; સાધારણ માણ્યને આ અધી દુનિયાઓાનું એકબીજાથી અમંબદ અને અનપેક્ષિતરૂપમાં જ્ઞાન થાય છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

સાચા તત્ત્વવેત્તા તા એ જ કહેવાય કે જે આ ખધી દુનિયાઓને એક બીજાથી સંબદ્ધ અને અપેક્ષિત રૂપે જાણે છે.

આવી રીતે ભારતીય દર્શનામાં અને પાશ્ચાત્ય દર્શનામાં સ્યાદ્વાદ મળતી વિચાર શેણી મળી આવે છે, તો તેનો વિરોધ પણ સારી રીતે જેવા મળે છે. સ્યાદવાદના સિદ્ધાંતની વસુખંધુ, દિંગનાગ, ધમંદીર્તિ, બોહો તથા શંકર જેવા અહેત વેઠાંતીઓએ બહુ કડક ટીકા કરી છે. તેઓએ સ્થાત્ એટલે 'કદાચ' એવા લોકિક અર્થ લઇને સ્યાદવાદના સિદ્ધાંતને વદતો વ્યાઘાત કહ્યો છે. ધમંદીર્તિ કહે છે કે સ્યાદવાદ મિચ્યા પ્રલાપ છે. શંકરાચાર્યના મતે પણ સ્યાદવાદ એ કાઇ દીવાના માણસના પ્રલાપ છે. રામાનુજ પણ કહે છે કે બે પૂર્ણ વિરાધી ગુણા સત્ અને અસત્ એ તો પ્રકાશ અને અંધકાર માફક વિરાધી હાઇને, એક જ વસ્તુને વિષે સંભવી શકે નહીં. તટસ્થવૃત્તિથી જેઇએ તો સ્યાદવાદ એમ કહેતા જ નથી કે બે પૂર્ણ વિરાધી ગુણા એક જ અપેક્ષાએ એકી સાથે એક જ વસ્તુને લગાડી શકાય છે. જેનોની અનેકાન્તવાદી દિષ્ટિના અર્થ એટલા જ છે કે સત્ તત્ત્વ અનંત ગુણુ ધરાવે છે અને તેને વિવિધ દષ્ટિળિંદુથી તપાસી શકાય, જેમકે દ્રવ્યની દષ્ટિએ સત્ નિત્ય તેમજ અખંડ છે. પરંતુ પર્યાય દષ્ટિએ તે અનિત્ય અને ખંડ રૂપે છે. અંતમાં આ દષ્ટિબિંદુને સ્પષ્ટ કરતું સ્યાદવાદની ઉપયોગિતા સમજવતું પ્રેત્ર શ્રી આનંદશંકરભાઇ ધ્રુવતું વિધાન જોઇએ : "સ્યાદ્વાદનો સિદ્ધાંત અનેક સિદ્ધાંત અવેલોકીને તેમના સમન્વય કરવા ખાતર પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે. સ્યાદ્વાદ આપણી સમક્ષ એકીકરણનું દષ્ટિબિંદુ ઉપસ્થિત કરે છે. વિવિધ દષ્ટિબિંદુઓ દ્વારા નિરીક્ષણ કર્યા વિના કાઇ વસ્તુ પૂરી સમજવામાં આવી શકે નહીં. આ માટે સ્યાદ્વાદનો સિધ્ધાંત ઉપયોગી તેમજ સાર્થક છે. સ્યાદ્વાદને કેટલાક સંશયવાદ કહે છે તે હું માનતા નથી. સ્યાદ્વાદ સંશયવાદ નથી કિન્તુ વસ્તુદર્શનની વ્યાપક કળા તે આપણને શીખવે છે.

 $\stackrel{\wedge}{\bowtie}$ 

### નારી પ્રત્યેના ભારતીય દબ્ટિકાણ

સાધ્વી ચન્દના, દર્શનાચાર્ય-વીરાયતન

નારીના સંબંધમાં ભારતીય સાહિત્યમાં જ નહિ, સમગ્ર વિશ્વના સાહિત્યમાં તેના જીવન વિષે વિવિધ પાસાંએ! ચિત્રરૂપે વખતાવખત પુરુષોની કલમે અંકિત થતા રહ્યાં છે. પુરુષોએ નારીના જીવનનું જે ચિત્રણ કર્યું છે તે પોતાના દુષ્ટિકાળુથી કર્યું છે. પોતાની કલ્પનાએમના આધારે જ તેણે નારીના જીવનને બહુમુખી આયામાથી જોયું અને પારખ્યું છે. કેટલીક નારીઓએ પણ પોતાની કલમેં પોતાના જીવનચિત્રોનું અંકન કર્યું છે. આ જોતાં પુરુષલે ખકેમએ ન્યાય એમછે અને અન્યાય વધારે કર્યો છે. કાઇક જચ્યાએ નારીને પુરુષોએ નરકની ખાણ અને નરકનું દ્વાર કહેલ છે તેમ ક્યાંક તેને સ્વર્ગના આગળીયા સમાન પણ કહી છે. કાઇ જચ્યાએ નારીજીવનની પ્રશંસા પણ કરી છે તેમ કાઇ જચ્યાએ નિંદા પણ કરી છે. જીવન એ જીવન જ છે તે પોતે પોતાનામાં ભદ્ર પણ નથી કે અભદ્ર પણ નથી. તેને જે દૃષ્ટિકાણથી જોવામાં આવે, જીવનના આભાસ તેવા થવા માંડે છે. નિબળતા અને સબળતા જો માનસિક વૃત્તિજ છે તો તે જેવી રીતે નારીમાં હોઇ શકે છે તેવી પુરુષમાં કેમ ન હોઇ શકે?

વેદની રચનામાં અન્તર હોવા છતાં માનસિક રચનામાં નારીજીવન અને નરજીવનમાં કાઇપણ પ્રકારની લેદરેખાની સીમા બતાવી શકાય તેમ નથી. આલે! ચકે! કહેતા હોય છે કે નારીનું મન બહુ નિર્ળળ હોય છે, પરન્તુ ઇતિહાસના કેટલાક સાનેરી પાનાં એવા પણ ઉપલખ્ધ થાય છે કે જ્યાં નારીમનની અપેક્ષાએ નરનું માનસ વધારે દુર્ળલ નજરે પડે છે. રામાયણકાળની સુમિત્રા પાતાના પ્રિય પુત્ર લક્ષ્મણને રામની સાથે વિકટ વનમાં જવાની આજ્ઞા સાહસપૂર્વક આપી દે છે, સીતા પણ રામે ના પાડવા છતાં તેમની સાથે ભયંકર વનના દુ:ખમય જીવનને સહર્ષ સ્વીકારવા તૈયાર થાય છે. લક્ષ્મણની પત્ની શિર્મલાના ત્યાગ સુમિત્રા અને સીતાની અપેક્ષાએ અધિક ઉજ્જવળ અને અધિક પ્રભાવી થઇને અંકિત થયો છે. સીતાને રામની સાથે વનમાં રહી શારીરિક કષ્ટા જ સહન કરવા પડે છે, પરંતુ લિર્મલા તો રાજમહેલમાં રહીને પણ પતિના દારુણ વિધાગને દીર્ઘકાળ સુધી સહન કરે છે તથા સંપૂર્ણ સમવડતાએાની વચ્ચે રહીને પણ અગવડતાને સ્વીકારી પૂજ્યજનાની સેવામાં સમર્પિત થઇ જાય છે. શિર્મલાનો ત્યાગ રામ, સીતા અને લક્ષ્મણના

### पूज्य गुरुहेंवें इविवर्ध मं. नान्यन्द्रज् सहाराज जन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

ત્યાગથી પણ ચઢિયાતા છે, તે કેન્ઇ રીતે ન્યૂન નથી. ઉત્સર્ગની ભાવનાથી પુરુષાની અપેક્ષા નારીમાં વધુ હાય છે. રામાયણના નારીપાત્ર આ વાતની સ્પષ્ટ ઉદ્દ્રદોષણા કરે છે.

મહાભારતમાં દ્રોપદીનું જીવન એક આદર્શ જીવન માનવામાં આવે છે. તે જીવન શ્રદ્ધા, મમતા અને સેવાનું એક જીવન્ત દષ્ટાન્ત કહી શકાય. વિધ્વના સમગ્ર સાહિત્યમાં દ્રોપદી જેવું કાઇ અન્ય જીવન હજી સુધી અંકિત થયું નથી તેમ દષ્ટિગાચર થતું નથી. મહાભારતના યુદ્ધની દારુણ સાણેમાં કારવપસ ક્રુર ભાવનાઓથી પ્રેરિત થઇને સુખદ નિદ્રામાં પ્રસુપ્ત દ્રોપદીના પાંચે પુત્રોના વધ કરી નાખે છે. જીવનની આવી વિકટ સાણેમાં પણ દ્રોપદીનું માનસ પાતાનું સંતુલન ગુમાવતું નથી. જ્યારે શ્રીકૃષ્ણ જેવા ધીશ્પરુષ પણ અધીર થઇ જાય છે અને અર્જુન જેવા વીર પણ પુત્ર-વિશેગમાં વિદ્વળ અને હતાશ બની જાય છે. દ્રોપદીનું અન્તસ્ તે દુઃખમય વેળામાં પણ સંતુલિત અને સ્થિર બની રહે છે ને શ્રીકૃષ્ણને કહે છે—'આના બદલામાં કૌરવાના પુત્રાને ન મારા એ પ્રમાણેનું ભારે અજાયળ પમાડે તેવું આ દ્રોપદીનું કથન છે. તેના આળાં માનસના એવા તર્જ છે કે પુત્રવધની મર્માહત વેદનાની અનુભૂતિ માતૃદદયજ કરી શકે—પુરુષ દદય નહીં. જેવી રીતે હું પુત્રવિધાગથી પીડિત છું—શું બીજી માતાઓ પણ તે રીતે હુઃખી નહિ થાય? માતૃદદયની મમતાનું આ નિદર્શન વિશ્વસાહિત્યનું એક અતિ ઉજ્જવળ નિદર્શન કહી શકાય.

ભગવાન ખુદ્ધના તેપા જર્જરીત જીવનની રક્ષા કરનારી સુજાતા ઇતિહાસમાં અમર અની ગઇ. સુજાતાના ખીરકાને ખુદ્ધને પુનર્જીવન આપ્યું. તે વેળાએ જે ઘટના ઘટી તેથી આજે પણ આપણે પ્રભાવિત થઇએ છીએ. જે ખુદ્ધ યશાધરાને અંધન સમજી મુકિતની ખાજમાં નીકળ્યા હતા અને તે જ્યારે તપસ્વી અને ગ્રાની અની યશાધરાના રાજમહેલમાં પાછા આવ્યા ત્યારે પણ યશાધરાના કેમળ માનસમાં ન તો કાઇ પ્રકારની ઘૃણા હતી કે ન તો કાઇ પ્રકારના વિદેષ હતા. યશાધરા પાતાના જીવનના એકમાત્ર આધાર એવા પાતાના પ્રિય પુત્ર રાહુલને ખુદ્ધની ભિક્ષાની ઝાળીમાં સમર્પિત કરી દે છે. અહીં ખુદ્ધનું ગ્રાન અને તપ પરાજિત થઇ જાય છે અને રાજપ્રાસાદમાં બેઠી યશાધરાના ત્યાગ અનેઉત્સર્ગભાવ વિજયી અની જાય છે. જે અંધનને છોડી ખુદ્ધ જંગલમાં પક્ષાયન કરી ગયા હતા તે અંધન પણ ખુદ્ધની મુક્તિની અપેક્ષા વધુ મુખદ અને મુન્દર પ્રમાણિત સિદ્ધ થયું. આ ગ્રાનના દંભ ઉપર નિર્મળ શ્રદ્ધાના વિજય હતો.

ભગવાન મહાવીરના ધર્મમય શાસનમાં તેમની સમીપે પ્રવર્જિત થઇને રાજકુમારી ચન્કનબાળાએ સંઘની વ્યવસ્થામાં જે મહત્ત્વપૂર્ણ યેાગકાન આપ્યું હતું તેની યશાગાથા આજે પણ શ્રમણ સાહિત્યના પૃષ્ઠો ઉપર યત્ર–તત્ર ઉપલબ્ધ છે. ચંકનબાળાના ત્યાગ અને ઉત્સર્ગભાવને જોઇને પુરુષના પુરુષત્વના કંભમય અહંકાર શત–શત ખંડિત થઈ જાય છે.

રાજગૃહીનિવાસી નાગ ગાથાપતિની ધર્મપત્ની સુલસા ત્યાગી અને તપસ્વી જીવન માટે પણ એક સુનાતિફપ અનીને ઇતિહાસના પૃષ્ઠોમાં ઉપસી છે. પાતાની તપશકિતના અંહકાર કરનાર અંબડ સંન્યાસી સુલસાના માનસને ન જીતી શક્યા. ભગવાન મહાવીરમાં સુલસાને જે આસ્થા, શ્રહા અને સમર્પાણભાવ સંનિહિત હતો, તે અંબડ સંન્યાસી તેને રંચમાત્ર પણ તેના પથથી વિચલિત ન કરી શક્યો. નારી જ્યારે પણ કાઈ ઉપર શ્રહા કરે છે ત્યારે તે સંપૂર્ણ દદયથી કરે છે. અને જે શ્રહા સંપૂર્ણ દદયથી કરવામાં આવે છે તેને આજસુધી કાઇ પરાજિત કરી શક્યું નથી. મહાવીરના કેટલાય પુરુષભકતા શ્રહાથી વિચલિત થઈ ગયેલા જણાય છે. પરન્તુ સુલસા અટલ છે, અડગ અને સ્થિર છે. શ્રહા અને મમતાની દાંડમાં નારી સદા નરથી આગળ રહી છે.

રાષ્ટ્રિપતા ગાંધીજીના જીવનમાં જે સફળતા દિષ્ટિગાચર થાય છે તેની પાછળ પણ કસ્તુરબાની શ્રદ્ધા અને ત્યાગ-ઉત્સર્ગની ભાવનાજ મુખ્યપણે રહેલાં છે. કસ્તુરબાએ વખતાવખત ગાંધીજીના જીવનને વળાંક આપવાના જે સફળ પ્રયાસ કર્યો તેના જ પરિપાકરૂપે ગાંધીજીનું વર્તમાન જીવન હતું. નારીજીવનની આ જ વિશેષતા અને ઉદ્દેશષ સદાથી રહ્યાં છે કે હું પુરુષજીવનને ટાળીશ નહિ પણ સન્માર્ગે વાળીશ. પુરુષ તાેડવામાં વિશ્વાસ કરે છે અને નારી વાળવામાં. પુરુષનું માનસ વિધ્વંસાત્મક રહ્યું છે અને નારીનું માનસ સદા રચનાત્મક રહ્યું છે. ભલે નારીએ ઇતિહાસ ન લખ્યા

### प्रथं गुरुदेव डविवयी यं. नानयन्द्रका महाराक्ष क्रन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

હાય, પરંતુ ઇતિહાસ લખવા માટે જેટલી સામગ્રી નારીએ આપી છે તેની અપેક્ષાએ પુરુષાએ એાછી આપી છે. વ્યક્તિ, પરિવાર, સમાજ અને રાષ્ટ્ર બધા ક્ષેત્રામાં પુરુષને જે સફળતા મળી છે તે નારીના સહયાગ અને સહકારના આધારે જ મળી છે.

પુરુષોના મનમાં એક દંભમય અહંકાર રહ્યો છે કે નારી પ્રશાસન કરી શકતી નથી, પરન્તુ વર્તમાન યુગના સંદર્ભમાં વિશ્વના કેટલાય રાષ્ટ્રામાં નારી આજે સફળતાપૂર્વક પ્રશાસન કરી રહી છે. વર્તમાન ભારતની પ્રધાનમંત્રી ઇન્દિરા ગાંધીને અદમ્ય સાહસની સાકારમૂર્તિ કહી શક.ય. પોતાના સાહસ અને પોતાના ઊંડા અનુભવના આધારે જ તેમણે ભારતની બાગડાર સંભાળી છે. તેમણે માત્ર ભારતમાં જ નહિ પરંતુ વિશ્વની રાજનીતિમાં પોતાનું મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન બનાવી લીધું છે. તેમની કાયે કરવાની પહિત જેમ સાહસપૂર્ણ છે તેમ વિવેકપૂર્ણ પણ છે. નારીએ જે પણ ક્ષેત્રને હાથમાં લીધું તેમાં તે કર્ત્તવ્યબુદ્ધિથી વળગી અને સફળતાના ટાચ શિખરે પહેંચીને જ તેણે વિરામ અને વિશ્વામ લીધા છે. કર્ત્તવ્યશકિત પુરુષની અપેક્ષા નારીમાં વિશેષ હેાય છે. સાંખ્યદર્શને તેન કર્તવ્યશકિત પુરુતિમાં જ સ્વીકારેલ છે. પુરુષે જ્ઞાનના સ્વીકાર કર્યો છે, કર્ત્તવ્યના નહિ.

જીવનના બે પાસાં છે-વિચાર અને ભાવ. આજના નૃતન મને વિજ્ઞાનના સિદ્ધાન્ત અનુસાર ચેતન મનનું કાર્ય છે વિચાર અને અચેતન મનનું કાર્ય છે ભાવ. મને વિજ્ઞાને સ્વીકાર્યું છે કે વિચારની અપેક્ષાએ ભાવના વેગ વધુ સબળ હાય છે. સંવેઠનશીલતા ભાવમાં હોય છે, વિચારમાં નહીં. વિચાર છે મસ્તિષ્ક અને ભાવ છે દૃદય. મનુષ્યના ચેતન અને અચેતન મનમાં જ્યારે પણ અન્તાદ્વેન્દ્ર થાય છે ત્યારે વિચાર પરાજિત થઇ જય છે અને ભાવજ વિજેતા અને છે. વિચાર છે- ખુદ્ધિયાંગ અને ભાવ છે ભક્તિયાંગ. પુરુષનું જીવન છે વિચારપ્રધાન અને નારીનું જીવન હાય છે ભાવપ્રધાન. વિચાર જીવનને તારે છે જ્યારે ભાવ જીવનને જોડ છે. મસ્તિષ્ક અને દૃદયના યુદ્ધમાં સદા દૃદયની જીત થાય છે મસ્તિષ્કની નહીં. વિચાર માનવને કયાંય પહોંચાડતા નથી જ્યારે ભાવ માણુમને તેની અન્તિમ મજિલે લઇ જઇને બેસાડી દે છે. શ્રદ્ધા, મમતા, ભક્તિ આ બધા ભાવો છે અને આ બધા નારીજીવનમાં સુલભ છે, સહજ છે. આજ કારણે નારી આસ્યા, શ્રદ્ધા, અને ભક્તિના બળે જ પાતાના કાર્યક્ષેત્રમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરે છે જીવનને વિક્રય સણામાં પણ નારી પાતાની શ્રદ્ધા અને સમર્પણ ભાવના વડે વિક્ર-આધાઓની ભયંકર અટવીને પણ હસતા-હસતા પાર કરી જય છે. પ્રાચીનકાળમાં પણ નારીએ જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં પુરુષને સહયાગ આપ્યા છે અને આજે પણ સહયાગ અને સહકાર આપવાની ભાવનાથી વચિત નથી. જ્યારે-જ્યારે પુરુષના અહંકારી દંભ પુરાસ કર્યા છે, આની સાક્ષી વિશ્લસાહિત્યના પૃષ્ઠો ઉપર અંકિત છે.

公

# માનવભવનું મૃલ્ય

સંકલનઃ શ્રો જયંતીલાલ ધરમશી ગાંધી, સુદામડા.

ઘનદાર જંગલ. જંગલમાં એક વેઘુર વડલાે. બ્રીષ્મ ઋતુ છે. આકારી અગનઝાળ ધરતીને તવા પર રાટલાે શેકાય તેમ શેકી રહી છે, એવા બળબળતા બધારે નળ સરાવર તરફથી સનસનાટ કરતું એક કાગપિક્ષ, આકારી પંય કાપતું કાપતું આ તરફ આવી રહ્યું છે, આજે આ કાગપિક્ષરાજનું દિલ હેલારે ચડ્યું છે, આ વિશાળ સ્ષ્ટિની વિવિધતાએ! નીરખવા એનું મન થનગની રહ્યું છે. નળ સરાવરની દુનિયા આજે તેને નાનકડી–સાંકડી અકળાવનારી લાગી છે.

મધ્યા**હ્નના** સૂર્યના પ્રચંડ તાપ અને પ્રવાસનાં થાકથી લેાથપાય અનેલ આ પક્ષિરાજ આ વડલાની શિતળ છાંયા જોઇ વિશ્રાંતિ લેવા વિચારે છે, અને એક ડાળી ઉપર બેઠક જમાવે છે, બાજુનાં સરાવર પરથી ઉડતી આવતી મંદ્ર મંદ્ર શિતળ વાયુલહરી તેનાં તન બદનને ઔર તાજગી અપીં રહે છે.

ઠંડક વળતાં આ કાગપક્ષિ ઝાલે ચડ્યું. પણ ત્યાં તાે હવામાં સન્નન્ અવાજ થાય છે, વડનાં પાન ખડખડ ખખડે છે, કાગપક્ષિ સફાળું જાગી ગયું. સામેની ડાળી ઉપર એક હંસપક્ષી આવી બેસી ગયું.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

થાડી વારની શાંતિ પછી, વિરાટ વનવાટિકામાં યથેચ્છ વિહેરતા આ પક્ષિરાંનો વચ્ચે પરિસ વાદ શરૂ થયે.

"એા, શ્વેત કમલરંગી પક્ષિરાજ, આપ શું પ્રયોજને, કપાંથી પધારા છા તે કૃપા કરીને કહેશા ?" કાગપક્ષિ પૂછે છે.

''ખલક ખુબીના ખજાના છે. પ્રવાસ એ તેના પ્રેરક છે. અલકમલકની અજાયબીએા અવલાકવા માનસરાવરથી નીકજ્યા છું. મહાતુભાવ, આપનાં પ્રવાસતું શું પ્રયાજન છે. તે કહેશા ?'' હંસપક્ષિ પ્રતિપ્રશ્ન કરે છે.

''બિરાદર, હું પણ આપની જેમ જ વિરાટ વિશ્વની વિશિષ્ટતાએાનું વિદ્વંગાવલાકન કરવાજ નીકઝ્યાે છું. આ વડલાે અને આ જળાશય જેતાં, વિસામાે લેવા થાેભ્યાે છું."

આમ વાર્તાલાપ ચાલી રહ્યો છે. ભૂતકાળનાં સ્નેહીનું જુદા પડયા પછી પૂનર્મિલન થયું ∶હાય તેમ કુદરતી રીતે અલ્પ સમયમાં, આત્મિયલા અનુભવતાં બન્ને દિલાજાન દાસ્ત બની ગયાં.

સાંજ ઢળવા લાગી. ઉગ્ર સૂર્યદેવ મૃદુ ખન્યા.

"મિત્ર, અલ્પ સમયમાં આપણે મિત્રા તા બની ગયા પણ આ મિત્રતાને વધુ ઘનિષ્ટ કરવા, મારી એક નમ્ર વિનંતિ–માગણી છે. આ વિરાટ ભૂમંડળનું વૈવિધ્ય જોવાની તમારી ઇચ્છા તા છેજ; માટે ચાલા મારી સાથે મારી જન્મભુમિ–માનસરાવર તરફ." હંસપક્ષીએ આગ્રહપૂર્વક નૃતન મિત્રને ભાવબીનું આમંત્રણ પેશ કર્યું.

''મિત્રવર્ય, તમારા સ્નેહસભર ઇજ્જન માટે અત્યંત આભારી છું. પરંતુ હાલ નહી, કાેઇ વખત આવીશ.'' કાગપક્ષિએ કહ્યું.

"બિરાદર, કાલ કાેંગુે દીઠી છે? શુભસ્ય શિલ્લમ્ ? વળી તમારી ઇચ્છા મુજબ રાેકાંજો. એકવાર તમાે આવાે તેા મને પણ તમારી તરફ આવવાનું મન થશે. માટે માની જાએા, આનંદ આનંદ થશે." હંસ પક્ષીએ આગ્રહ ચાલુ રાખતાં કહ્યું.

હંસ પક્ષીની આગ્રહેલરી વિનંતી સામે ઝુકી પડતાં કાગપક્ષી તેની સાથે માનસરાવર તરફ જવા સંમત થયું. અને તે દિશામાં ઉકુયન શરૂ કર્યું. જોતજોતામાં માનસરાવરનાં કિનારે ખંને ઉતરી પડયા.

માનસરાવર એટલે છલછલ ધ્વનિ કરતા, કિનારા તરફ લહેરાતા, સફેદ દ્ર**ધ જે**વા, મીઠા મધુરા અમૃત જેવા જળરાશી.

પીતાં ન ધરાઇએ એવું ટાપરા જેવું આ પાણી બંનેએ પેટ ભરીને પીધું. બાજુની લતાકુ જેમાં રાત્રિ આરામથી પસાર કરી અને પૂર્વમાં બાલરવિની સાનાવરણી ટસરા ફૂટતાં અને મિત્રા ઊઠયા. હંસપક્ષિ, સ્વાકિષ્ટ, મઝેકાર, રસસભર વનફળા–તેની એકાતેર પેઢીએ કૃદિ ન ખાધા હાય તેવાં–કાગપક્ષીને આગ્રહ કરી કરીને ખવડાવે છે. ભાજન પછી હસ પક્ષી કાગપક્ષીને પાતાની પીઠ પર બેસાડી ઉજ્જવલ જળરાશીથી ઉભરાતાં માનસરાવર પર સહેલ કરાવે છે. ગજ ગજ કુકતું કાગપક્ષીનું હૈયું જાણે સ્વર્ગભૂમિમાં વિચરતાં હાય તેમ આનંકવિલાર ખની જાય છે.

આમ ઉચ્ચા કે આથમ્યા એવા સોનેરી શમણા જેવા સાત સાત દિવસા વિતી ગયા. આઠમે દિવસે કાગપક્ષીને એકાએક પાતાના તરપંખડા–માળા, પત્ની, આળકા યાદ આવ્યા. "મિત્ર; અહુ દિવસા થઇ ગયા, હવે મારે ઘેર જવું જોઈએ, મને રજા આપા."

''મિત્ર, શું ક્રમિના લાગી કે તમે જવાનું કહેા છેા ? તમારા સહચયેથી મને પણ મહા આવે છે. ચાલા, આપણે પેલી મધુર આમ્રકું જેમાં જઇએ અને મધુર ફળા આરાગીએ."

'પ્રિય મિત્ર, તમારી મહેમાનીમાં કાેઇ કમિના નથી. પણ હવે મારે મારાં આળકાે અને પત્નીની અબર લેવા જવું જોઇએ. તમારી મહેમાનગતીના બદલા તાે મારાથી નહીં વળે. પરંતુ મુજ ગરીબનું આંગણું કાેઇ વખત પધારી જરૂર પાવન કરશાે.

આભારથી નમ્ર અની કાગપક્ષી વિદાય લ્યે છે. હંસપક્ષી આંસુલરી આંએ મિત્રને વિદાય આપે છે. મીઠી યાદ રૂપે હંસપક્ષી પાતાનાં મિત્રને એક દિવ્યમણી ભેટ આપે છે.

### प्रया गुरुद्व डिवियर पं. नान्य क्रेन्स सहाराज जन्म शताहिह स्मृतिग्रंथ

એ ભેટને સ્વીકારી, કાગપક્ષિ મિત્રની વસમી વિદ્વાય લઈ, નળસરાવર તરફ પ્રવાસ શરૂ કરે છે.

<mark>(૨</mark>)

મધ્યાહ્ન તપી રહ્યો છે ગામ, નગર, જગલ, ગિરિમાળા, નહી નહેરાં વટાવતું કાગપક્ષી આકાશમાંગે આગે ધપી રહ્યું છે એવામાં લીલાછમ ડીંડલીઆ ચારનાં ઝુંડ દેખાય છે, માથે લાલ ગુલાબી કેસરીયા રંગનાં રસથી છલાછલ ભરેલાં ગલકાં લાગેલા છે. કાગપક્ષીને કકડીને ભૂખ લાગી છે. એક એક ગલકું ફાેડતું જાય છે અને અંદરના મીઠા મધ રસ પીતું જાય છે.

પણ આ રસાસ્વાદનાં તાનમાં તેને ખબર ન રહી. મિત્રે આપેલ લેટ-ચાંચમાં સાચવી રાખેલ અભુમાલ મણુ પક્ષીરાજની ચાંચમાંથી છટકી કાેઇ એકાદ ગલકામાં ખૂંપી ગયું.

ક્ષુધા તૃપ્ત કરી કાગપક્ષીએ પોતાના પ્રવાસ શરૂ કર્યા. જેતજેતામાં નળસરાવર આવી ગયું.

એના એ તરપંખડા, એના કુટુંબ પરિવાર, કે લાળનાં જેવી એની એ દુન્યવી માયાજાળ, એની એ ઘટમાળ? આ માયાવી સંસારમાં માહિશી ઘેરાયેલા પ્રત્યેક જવાતમાની પણ એવી દશા નથી શું?

કાગપક્ષી પણ પાતાની એ નાનકડી દુનિયામાં ડૂબી ગયું.

**(E)** 

એ રહારીનું નામ રતના રાયકાે ઘેટાં બકરાં ઉછેરી દ્વધ ઘી વેચી આજિવિકા ચલાવે દિનભર જંગલમાં ભટકતાે, ઘેટાં બકરાં ચરાવતાે ચરાવતાે રતના થારીયાનાં ઝૂંડ પાસે આવ્યાે. લાલચટક ગલકાં જોઇ માંમાં પાણી આવ્યું. હાથ પડયા એટલા ગલકાં ઉતારી ધાયળાનાં છેડે બાંધ્યાં.

સાંજ પડી. રતના ઘેર આવ્યા, ઘેટાં અકરાને ઝાેકમાં (વાડામાં) પૂર્યા. એાસરી પર ચડી જાટથી ભરેલા ખાટલા પર બેસે છે પત્ની રૂપાંને હાકમારીને કહે છે "આખી જિંદગી ઢસરડા કરી રળી રળીને પૂરી કરી પહુ રૂપાં તે કાઈ દિવસ સારૂ શાક અનાવીને ખવરાવ્યું નહીં.

" શું કરી દઉ તમારું કપાળ રૂપાં ખરાડતી ખાલી ? કાનિયાને હજુ ઘરખારી કરવાના છે કાલ ત્રણ હજારનું ટાણું આવીને ઊલું રહેશે એવા તેલ મરચાં અને શાકનાં ખાટસ્વાદીઆ ખરચા સખીએ તો છોકરા વાંઢા જ રહી જાય.

"શાકનાં પૈસા ખરચવાનાં નથી. જો, આ વગહેથી તાજાં ગલકા ઉતારી લાબ્યો છું મક્તીઓ માલ છે, લગરી તેલ અને મીઠું મરચું નાંખીને કરી કઈશ તેા એમાં રાજીયાનાં લગ્નનાં કામમા તૂટા નહીં આવી જય સમજી ? રતનાે બરાડી ઉદ્દેશ.

રતને હઠ લીધી રૂપાંને નમતું જેખવું પડ્યું. છરી લઈ ગલકા સુધારવા ખેઠી.

અરે પણ આ ગલકાં સુધારતાં અંદરથી આ ચમકતા કાચની ગાેળી જેવા પાંચીકુકા (ગલકાં ખાતા પેલા કાગ પક્ષીની ચાંચમાંથી નીકળી ગલકામાં ખૂંપી ગયેલાે પેલાે દિવ્ય મણિ) કયાંથી નીકળી પડયાે ?" રૂપાં સાશ્ચર્ય બાેલી ઊઠી.

"અરે આતા સુંદર મઝાની, પાસાદાર ગાળ ગાળ લખાટી છે. લાવ, લાવ, રૂપાં, આપણી કાળરડી બકરીને ગળે લટકાડી દઉં." રતના હાંશલેર ખાલી ઊઠચા.

અને આ તેજતેજનાં લિસોટા જેવી ગાળ ગાળ લખોડી કતનાએ હાંશ<mark>લેર કાળરડી</mark> બકરીનાં ગળે લટકાવી દીધી અને માજમાં આવી નાચતા કૂદતા કહેવા લાગ્યા. ''જોને રૂપાં કાળરડી કેવી રૂડી લાગે છે?"

અને ખંને તાનમાં આવી ગયા રાટલા અને શાક તૈયાર થઈ ગયા. છાશની તાંસળી અને મસાલાની ચટણી પીરસાઇ ગયા. રતનાએ સારી પેઠે ઝાપટ દીધી. વાળુ કર્યા પછી ઘડીક અલકમલકની વાતો કરી, સા નિદ્રાદેવીને ખાળે પાઢી ગયા. એક ખૂલામાં નાનક હો દિવા ઝાંખા પ્રકાશ વેરતા ટમટમી રહ્યો છે, દૂર દ્વર બાલતાં તમરાં અને શીયાળી-આનાં રદન ઘનઘાર રાતનાં ખિહામણા રૂપમાં એાર વધારા કરી રહ્યા છે. રતના નાકારા ઢસડતા ઘસઘસાટ ઉદ્યો છે કારણુ આજે તેણે તનમનથી ટેસ્ટપુલ ખાણું લીધું છે. શ્રમજીવીઓને મન તા આ માલમલિકાથી સાથે અધિક હાય ને?

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

(8)

ભટકબોલુ ભાળક માનાં ખાળામાં ખેતતું કૂદતું ગુલાબી હાસ્ય વેરતું હોય તેમ બાલ રવિ પૂર્વ ક્ષિતિજનાં પ્રાં<mark>ગણમાં ક</mark>ૂલગુલાબી કિરણે વેરતે આગળ વધી રહ્યો છે.

એવે ટાણે પાનાચંદ શેઠ હાથમાં લાટા લઈ જંગલ જવા, ગામનાં ઝાંપે થઇ બહાર જઇ રહ્યા છે.

ઝાંપામાંજ નાકા ઉપર રતના રાચકાની ઝાેક છે, ઝાેકમાં ઘેટા અકરા બેંબે કરી રહ્યા છે. તેને ડચકારતાે હાકલા પડકારા કરતાે રતનાે અકરાં દાેહી રહ્યાે છે. દાહતા દાેહતા કાઅરડી અકરીનાે વારા આવ્યાે, કાઅરડી દાહવાનું ચાલુ છે. ત્યાં પાનાચંદ્ર શેઠની ચકાેર નજર આ કાઅરડી અકરીનાં ગળે લટકાડેલ પ્રકાશિત લખાેટા પર પડી અને શેઠના (વચક્ષણ ભેજામાં એક વિચાર ચમકી ગયાે.

"એ…..રામ, રામ, રતનાભાઇ" શેઠ બાલી ઊઠયા. શેઠને જેતાંજ રતના કાળરડીને દાહતાં દાહતા ઊભા થઇ ગયા, શેઠને રામ રામ કરી બાલ્યા–"પધારા, પધારા શેઠ સાહેબ આ તરફ અચાનક દ્વા કરી, અમારું આગણું પાવન કર્યું ?"

"ભાઇ રતના, તારું એક ખાસ કામ પડ્યું છે એટલે આવ્યા છું." "ઓહા, ધન્ય ઘડી ધન્ય ભાવ્ય, શેઠછ મારા જેવા એક મામુલી માથુસના તમારે શા ખપ પડ્યા ?" રતના બાલી ઊઠયા.

શેઠ-બાલ્યા, "રતના, માટી ઉંમરે મારે ઘેર ભગવાને દીકરા દીધા."

ગગા પાંચ વરસના તા થઇ ગયા છે. પણ ગગાને અરાબર મજા રહેતી નથી. દવાદારૂ ખૂબ કર્યા પણ ગગાનું ડીલ વળતું નથી. એક અનુભવી વૈદયજને અતાવતાં સલાહ મળી કે ગગાને રાજ સવાર સાંજ અકરીનું ચાકમું દ્રધ પાએ તા કંચન જેવી કાયા થઇ જશે. નખમાંય રાગ નહીં રહે. પણ સ્તના, તને ખબર છે ને કે હળાહળ કળિયુગ આવ્યા છે. આજે કુંવારૂં દ્રધ કાેણુ વેચે છે? થાેડું પાણી તાે ભેળવે જ એટલે સારી જાતવાન અકરી જ ખરીદી લેવાના મેં વિચાર કયાે છે. અને બકરી લેવા હું તારી પાસે આવ્યા છું."

"અરે શેઠજ એમાં તે શું? તમારા ગમાં તે મારા જ ગમા કહેવાય ને! વળી આપણે તા સાત પેઢીના જૂના નાતા છે. એક એકથી ચઢ તેવી ચાર વીસુને આઠ બકરી મારી પાસે છે. તેમાંથી તમને ગમે તે એક અકરી લઇ લ્યા. મારે એક પૈસા પણ લેવા નથી." રતના ભાળાભાવે પ્રસન્ન થઇ બાલી ઊઠયા.

"ના ભાઇ ના, કાઇ ગરીબ માણુસનું મક્ત મને ન ખપે. જે પેલી કાબરડી બકરી ઊભી છે ને! તે મને ગમી છે તાે આલ, કહે, કેટલા રૂપિયા આપું" શેઠે ઘા જોઈ સાગઠી મારી.

ખૂબ રકઝકને અંતે કાબરડીની કિંમત વીસ રૂપિયા નક્કી થઇ.

કાળરડી રતનાને જવથી વહાલી હતી. છતાં તેથીયે વધુ વહાલું તો રતનાને મન વચન પાલન હતું. દુભાને દિલે પણ તુરત રતનો કાબરડી દેવા તૈયાર થયો. ગળે બાંધેલ ચમકતી લખાડી છોડવા જય છે ત્યાં જ શેઠે તેને અટકાવતાં કહ્યું, "અરે રતના એ પાંચીકુકા છોડતા નહી. વૈદરાજે બકરી લેવા કહ્યું છે પછી અમારા કુળદેવી માતાજીના દાણા નાખી માડીને પણ પૂછેલું ત્યારે માડીએ બકરી લેવા રજા આપેલી પણ સાથાસાથ માતાજીએ એવા હુકમ કર્યા છે; કે "જો જો હોં બકરી શીખબંધ લેજો. પગથી માથા સુધીમાં કાઇ શાલુગાર દારા કંઇ પણ હોય તે છોડવા કે ઉતારવા નહી, માટે ભાઇ રતના, તારે આ પાંચીકુકાનાં બે રૂપિયા વધુ લેવા હાય તાલે, પણ હું ગળેથી છોડવા તા નહીં જ દલં."

બિચારા ભાેળાદિલના રતના શેઠની આ ચાલાકી કયાંથી સમજે **?** 

" ના રે શેઠ એવું કંઈ નથી. એ પાંચીકુકા તેા ગલકાં સુધારતાં ગલકામાંથી નીક્રત્યા હતા. એટલે અમે કંઇ વેચાતા લીધા નથી. તેા ખુશીથી તે પણ તમે લઇ જાએા." સ્તના બાલી ઉદ્ધયા.

" શાબાશ, રતના, શાબાશ. તેં આજે બાપકાકાના જૂના સંબંધ રાખી બતાવ્યા. ચાલ બકરીને ઘર સુધી દારી લાવ, એટલે રૂા. (૨૦) વીશ તને ઘેરથી જ આપી કહેં.

## प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नानयन्द्रेल सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

રતનાએ બકરીને દારીને શેઠને ઘેર આંધી દીધી. શેઠે રૂપિયા વીશ ગણી આપ્યા. જૂના નાતા જાળવ્યાના પારસ રતનાને હૈયે માતા ન હતા.

#### **(પ)**

" શેઠાણી, જુઓ તમને વાત કરું. આપણે અકરી લીધી તેનાં ગળે જે લખાટી અંધેલ છે તે સામાન્ય વસ્તુ તો નથીજ. પણ આ વાત હમણાં ગુખ્ત રાખવાની છે" પાનાચંક શેઠે અકરીના ગળેથી લખાટી છેહી, શેઠાણીને સાચવીને મૂકી દેવા સૂચના કરતાં કહ્યું.

શેઠજી, મને પશુ ખાતરીજ હતી કે "લાલા લાભ વિના ન લાટે" શેઠાણી બાલી ઉઠયાં. "લાવા એ લખાડી હું સાચવીનેજ મૂકી કઉં."

શેઠાણીએ લખાટી લઇ પટારામાં મુકી દોધી. એક મહાન સિદ્ધિ મેળવી હેાય તેમ મરક મરક હસતાં એક દુકાન પર ગયા અને રાજિંદા વેપારમાં ગુંથાયા.

#### ( )

એ વાતને એક વર્ષના વહાણાં વાઇ ગયા છે. પાનાચંદ શેઠ જમી પરવારી આઉ પડેખે પડયા છે. એક વર્ષ પહેલાંના ભૂતકાળમાં ડૂબકી મારતાં તેમને પેલી લખાેટી યાદ આવી અને તે અંગે રહસ્ય જાણવા ઇંતેજારી થઇ.

" શેઠાણી, પેલી લખાટી બહાર કાઢી શખેતી. કાલે મારે શહેરમાં જવું છે, તાે લખાટી સાથે લઇ જવી છે." " ભલે, હું રાત્રે કાઢી રાખીશ" શેઠાણી બાલ્યા.

" પધારા, પધારા, પાનાચંકભાઇ ઘણા દિવસે જૂના મિત્રની સંભાળ લીધી." હીરાચંક શેઠે આવકાર આપતાં પાનાચંક શેઠને કહ્યું.

ચા અલ્પાહ:ર વિગેરેથી સત્કાર્યા બાદ બંને મિત્રા વાતે વળગ્યા. ખૂબ સમય વ્યતિત થઇ ગયા.

" જુઓ મિત્ર" આખર પાનાચંદે મૂળ વાત પર આવતા કહ્યું "આજે હું ખાસ અગત્યના કામે ખાસ તમારી પાસે આવ્યો છું. મિત્ર, અમારી સાત પેઢીની ખાનકાની છે તે તેા તમે જાણા છે. વળી અમારા કાકાનાં કાકા અને તેના દાદા એતાના શેઠ ખૂબ પ્રતાપી, આલકપાળા હતા. રાજ્યનાં કારભારી હતા. લક્ષ્મીદેવીની તથા રાજ્યની તેઓ પર ખૂબ કૃપા હતી. પરંતુ આજે તેા સાપ ગયા ને લિસોટા રહ્યા. અને અમારે ગામડામાં તેલ પળી કરી પેઢીશું ભરવાના વારા આવ્યો.

"એ પ્રતાપી યુરૂષની પ્રસાદીના આ છેલ્લા અવશેષ" એમ કહી પાકીટમાંથી લખાેઠી કાઢતાં પાનાચંક શેઠે કહું "મિત્ર, આ ગામમાં મારા એાળખીતા ચાકસીએા, મિત્રા, સ્નેહીએા ઘણા છે. પરંતુ તું મારા સાથી જૂના જીગરી દાસ્ત છેા જેથી સીધા તારી પાસેજ આવ્યા છું. તાે આ લખાેઠીની કસાેઠી-પરીક્ષા અરાબર કરી તેનું મુલ્યાંકન કર."

ચાકસી હીરાચંદ શેઠ લખાટી પાતાનાં હાથમાં લઇ તેનું ખારીકાઇથી નિરીક્ષણ કરવા લાગ્યા. આ કાઇ મામુલી નંગ નથી પણ કિમતી મણિ કે હીરા છે. તેમ તેની સમજમાં તુરત આવી ગયું.

"મિત્ર, તું મારા જૂના દાસ્ત છા. સારું થયું કે તું બીજે કયાંય ન ગયા, નહિતર બીજા ચાકસી તને છેતરી લેત. આપણા સંબંધ જૂના–ઘર જેવા છે એટલે હું મિત્ર દ્રાહ નહીં કરું બેવકા નહીં અનું. જુએા આ વસ્તુની આમ તા ખાસ કિંમત ન આવે. પરંતુ તમે કહું તેમ આ તમારા ક્રાકાના દાદા અને તેમના દાદાનાં સમયની પુરાતની વસ્તુ છે. એટલે એ દિષ્ટિએ તેની કિંમત ગણાય. જો પાનાચંદ્ર આવી ઐતિહાસિક, સાંસ્કૃતિક જૂની પુરાણી વસ્તુઓના ખાસ વિકેતા મારા એક સંબંધી મિત્ર છે. બીજા ચાકસી તને આના પાંચહજાર પણ ન આપે તેના હું તને પચાસ હજાર રૂપિયા, આપું. જો ભાઈ, તારી ખુશી હોય તા હું તને ગણી આપું".

"મિત્ર, આપણી જૂની દેારતીનાં કાવે હું તારા પર પૂરેપૂરા વિશ્વાસ મૂકું છું. મને ખાતરી જ છે કે તું મને ' સાચી જ સલાહ આપે. હવે હું તને બીજું તે! કંઇ નથી કહેતા, ફકત એટલુંજ કહું છું કે મારે તાે આ ચીજ કાેઇ

## पूर्वय गुरुहेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रेक् महाशक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

ઉપયોગી નથી. મને આની વ્યાજબી કિંમત આપજે. મારે કયાંય બીજે રખડવા જલુ નથી. એ પૈસા તને મળ્યા તો "ઘી ઢાળાયું તાય ખીચડીમાં" એમ હું માનું છું. "તને લાગે તેટલી રકમ મને આપ." પાનાચંદે નિખાલસ દિલે હીરાચંદ્ર પાસે પાતાનું મંતવ્ય રજૂ કરતાં કહ્યું.

" જો મિત્ર, મારા અને તારા વેપારી સંબંધ નથી પણ મિત્રના સંબંધ છે. જેથી વધુ એાછું કે સમજાવવા પટાવવાનું તારી પાસે હાયજ નહીં. હું મિત્રદ્રાહ નહીંજ કરું હવે તું કહે તા પચાસ હજાર ગણી આપું. એાલ, ભાઇ તારી શી ઇચ્છા છે ?"

હીરાચંદની તડ ને ફડ સીધીસટ વાત પાનાચંદનાં ગળે ઊતરી ગઇ. પચાસ હજારમાં સોદો કખૂલ કર્યો. હીરાચંદે મણુ લઇને પચાસ હજાર પાનાચંદને ગણી આપ્યા. રૂપિયા લઇ પાનાચંદ શેઠ ઘેર આવ્યા. શેઠાણી શહ જોઇને જ છેઠા હતા. શેઠના મુખપર આનંદ અને પ્રસન્નતાની રેખા સ્પષ્ટ તરી આવતી હતી.

" કેમ કામ પતી ગયું !" રોઠાણીએ પ્રશ્ન કર્યો. "પાસા પાખાર" રોઠ ગર્જી જ્ઞઠયા "પચાસ હજાર રાકડા ગણી લીધા અને એ લખાેટી નહીં પણ મણિ મારા મિત્ર હીરાચંદને આપી દીધા. આખી જિંદગી સુધી હવે સુખે ખાશું પીશું અને માજ કરશું."

શેઠાણીએ પણ ખુશાલીમાં કેસરીઓ કંસાર, દાળભાત, રાયતા, શાક, ચટણી, પાપડ, સંભારા– ઉત્તમ રસાઇ બનાવી. શેઠ જાણે કાઇ ગામ જીતીને આવ્યા હાય તેમ મૂછે વળ દેતાં આ મિષ્ટ ભાજન પર ઝાપટ મારવા બેસી ગયા.

જુઓ, સંસારી જીવા પર લક્ષ્મીના પ્રભાવ કેવા છે?

(ও)

અપારના સમય છે. બગલાની પાંખ જેવી સફેદ ગાદી પર તકીયાને અઢેલીને હીરાચંદ શેઠ બેઠા છે. સામે મુનીમ મહેતાજીએા હિસાબ કિતાબા કરતાં ચાપડા લખી રહ્યા છે.

શેઠે તિએરી ખાલી. નાટાનાં અંડલ અહાર કાઢ્યા. નાટાને બે આંગળીથી દબાવી બીજા હાથની ત્રણુ આંગળીથી ચપચપ ગણી રહ્યા છે. ઉપર ફરતા શિલિંગ ફેનની ઠંડક શેઠ માણી રહ્યા છે. અધી નાટા ગણી સરખી કરી તિએરીમાં મૂકી ત્યાં શેઠનું ધ્યાન અંદર રહેલા પેલા મણિ તરફ ગયું. મણિને અહાર કાઢી આરિક નિરીક્ષણ કરવા લાગ્યા, શેઠના માટા પુત્ર સામે જ બેઠા છે.

"અરે પુનમચંદ! આ મહ્યુ આપથે, પચાસ હજારમાં પેલા પાનીઆ પાસેથી પડાવ્યા તે છે સમજયા ?" પિતાજી, આ મહ્યુની કિંમત ખરેખર તમે કેટલી ધારા છે.! પુનમચંદે પ્રશ્ન કર્યો.

"બેટા અત્યારે તેા હું એટલુંજ કહું કે આની કિંમત તેા મુંબઇનાં ઝવેરી બજારમાં થશે. અને મારે આવતા સામવારે મુંબઇ જવાનું છે ત્યારે હું આ મણિ લેતા જઇશ. મારા માટે મુંબઇની તૈયારી તું નાકર પાસે કરાવી લેજે."

**(८)** 

હીરાચંદ શેઠ મુંબઇની આલિશાન હાટલ અન્નપૂર્ણામાં ઉતર્યા છે. નાહી ધાઈ, ચા નાસ્તાે લઇ, ઉત્તમ મૂલ્યવાન સફેદ વસ્ત્રાે પહેરી, મુંબઈ નગરીની રાેનક જોવા નીકળી પડયા છે. નાેકર ટેક્ષી લઇ આવ્યાે. પાેતાના બે માણુસાે સાથે શેઠ ટેક્ષીમાં બેસી ગયા. ક્રાઈવરને ગાડી ઝવેરી બજાર તરફ હંકારવા સૂચન કર્યું.

થાડા સમયમાં ગાડી ઝવેરી બજારમાં આવી ગઇ. પાતાનાં ખાસ પશ્ચિત અને આડતીયા લક્ષ્મીચંદ શેઠની પેઢી પાસે ગાડી ઉભી રખાવી શેઠ નીચે ઉતર્યા.

લક્ષ્મીચંદ્ર રોઠની પેઢી સાથે હીરાચંદની પેઢીનું કામકાજ ટપાલથી અને માણુસાથી અવારનવાર ચાલુ રહેતું પરંતુ આજે રોઠને ખુદ આવેલા જોઈ, લક્ષ્મીચંદ્ર રોઠ ગાદીથી એકદમ નીચા ઉત્તરી હીરાચંદ્ર રોઠની સામે જઇ તેમને લેટી પડ્યા અને ''પધારા, પધારા, રોઠ સાહેબ આપ ખુદ પધાર્યા, મેટી મહેરબાની બહુ જ આનંદ્ર આનંદ્ર થયા ''

### प्रथ गुरुदेव इविवय यं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहिह समृतिग्रंथ

વિગેરે હર્ષોદ્ગારથી શેઠના ભાવભીના સત્કાર કરી ગાદી પર બેસાડયા, ખુશ ખબર પૂછ્યા, ચા પાણી નાસ્તાે ઉપર પાનનાં ખીડાથી સ્વાગત કર્યું. અલકમલકની વાતાે કરી અંતે આવાગમનનું પ્રયાજન પૂછ્યું.

"લક્ષ્મીચંદ્રભાઇ, એક ખાસ કામ માટે હું તમારી પાસે આવ્યા છું" હીસચંદ શેઠે પાકીટમાંથી પૈલા મિશુ કાઢી લક્ષ્મીચંદ શેઠને આપતાં કહ્યું, "જુએ, આ એક મહાકિંમતી વસ્તુ છે. પ્રાચીન સમયના છે. તમા મારા વિશ્વાસુ મિત્ર અને આડતીઆ છે. વ્યાજળી કિંમત કહેશા તા મારે વેચવી છે. તા આનું ખરૂં મૂલ્ય કરા."

મિંઘુ બહાર નીકળતાં જ, રૂમમાં બીજો નાનકડાે સૂર્ય જાણે ન ઉગી નીકત્યાે હાય તેમ સર્વત્ર સાનેરાં પ્રકાશ રેલાઇ મયા. ઘડીકનાે લક્ષ્મીચંદ શેઠ પણ આ મિંઘુ જોઇ સ્તબ્ધ બની ગયા. મિંઘુનું સર્વાંગી નિરીક્ષણ કરી - સ્વસ્થ થઇ પછી બાલ્યા, "હીરાચંદસાઇ, તમા મારા જૂના સ્નેહી અને વિશ્વાસુ મિત્ર છેં એટલે તમારી પાસે હું અસત્ય વ્યવહાર નહિં જ કરું. મિત્ર, તમારા કહેવા મુજબ આ મહા કિંમતી ચીજ છે. એ હકીકત તદ્દન સાચી છે. શેઠજ હું મિત્રદ્રાહ નહિં કરું. હીરાચંદલાઇ, તમારા લાગ્ય આડેનું પાંદડું આજે ખસી ગયું છે. આ મિંઘુનાં રૂપીઆ પચાસ લાખ હું ગણી આપવા તૈયાર છું. આવી માટી રકમનાે મિંઘુ લેવાનું સાહસ મુંબઇના કાઇપણ ઝવેરી કરે તેમ નથી. આતાે મારી પાસે વિશ્વના મહાન શ્રીમંત શાહકા છે. એટલે હું હિંમત કરું છું. બાલા, શેઠ ખુશી હાતાે અત્યારે જ ચેઠ લખી આપું."

"પચાસ લાખ!" હીરાચંદ્ર શેઠે પાતે કાેઇ સાનેરી સ્વપ્નમાં તા નથીને તેની ચકાસણી કરવા, પાતાને એક ચાંડીયા ખણી જોયા અને બિનકેકમાં અને સંપૂર્ણ સાવધાનીમાં હાવાની ખાત્રી થતાં બાલી ઉઠયા "મિત્ર, પચાસ લાખ? તમે ખરાબર શુદ્ધિમાં જ બાલા છા ને ?"

"મિત્ર હા, હા, હા, હું અરાબર શુદ્ધિમાંજ બાલું છુ. તમારા ખદલે ખીજી કાઇ વ્યક્તિ હાત તા પંદર થી વીસ લાખમાંજ તેને ખુશી કરીને મેં રવાના કરી દીધા હાત. પરંતુ વ્યક્તિ અને સંબંધ જોવાય છે. બાલા, મિત્ર પચાસ લાખના ચેક લખી આપું?" લક્ષ્મીચંદ્ર રોઠે બેધડકપણું પૂછ્યું.

"લક્ષ્મી ચાંલ્લા કરવા આવે ત્યારે માેલું ધાવા જાય તે મૂખે" લક્ષ્મીચંદ શેઠ સાવધાન થઇ બાલ્યા, "મિત્ર તમારા પર મને સંપૂર્ણ વિશ્વાસ છે અને મને સંતાષ પશુ છે. ચેક લખી આપા." અને ભવના ફેરા સફળ થઇ ગયા હાય તેવા આત્મસંતાષ અનુભવતા હીરાચંદ શેઠ ઘરે ગયા. આજે પાતે પચાસ લાખના આસામી અની ગયા. શુભના ઉદય હાય તેનાં પાસાં તા પાતાર જ હાય ને!

(♦)

રાત્રિના ખાર વાગ્યા છે. વાલકે વરનાં એક ખંગલામાં રાત્રિના નાઇટલેમ્પ ઝાંખા ઝાંખા પ્રકાશી રહ્યો છે. લક્ષ્મીચંદ શેઠ પથારીમાં પડખાં ફેરવે છે. રૂમ એરકંડીશન છે. છતાં લંઘ આવતી નથી. ખારીમાંથી બહાર રસ્તા પર ડાેકીયું કરે છે. ફૂટપાથ ઉપર ખુલ્લી જમીનપર હારબંધ માણુસાે ઘસઘસાટ ઊંઘમાં સુતા છે. "છે આમને કંઇ ચિંતા? છે આમને કાેઇ લ્યા?" વધુ ધન, વધુ ચિંતા– વધુ માયા કપટ. ધનિકાનાં મનનાં ઘાડા એક રાતમાં સાશ વિશ્વમાં કેટલી વાર ચક્કર લગાવી ચુકતાં હશે તેની કાેને ખબર? ધનિકા જેવા, ઉપરનાં સુખી કાેઇ નહીં, ભીતરનાં દુ:ખી કાેઇ નહીં.

પચાસ લાખ આપીને લક્ષ્મીચંદ પાસેથી મહિ તો લીધા છે પહુ હવે છ માસ થયા હતાં. આવી અતિ મૃલ્યવાન વસ્તુ લેવા કાઇ તૈયાર નથી. ઘણાં ગ્રાહકાને મહિ અતાવ્યા. સા પ્રશંસાના કૂલ વેરે છે. અલીકિક વસ્તુ ખરેખર છે તેમ સહુ બાલી ઉઠે છે. પહુ એક કરાડની કિંમત જાહુતાં સા ઠરી જય છે અને ચાલતી પકડે છે. લક્ષ્મીચંદ શેઠ આશા અને નિરાશા વચ્ચે જકડાઈ ગયા છે. વિચારાની વહુઝાર આવરત ચાલી રહી છે. અડધી રાતના ઉજાગરા થતાં માશું દુખવા લાગ્યું છે. લક્ષ્મીચંદ શેઠ બે હાથની હથેળીથી ખંને લમણાં જેરથી દબાવે છે અને ભકત પ્રહ્લાદની જેમ "થાંભલા ફાટયા અને ભગવાન (નરસિંહ) નીકળ્યા" તેમ એકાએક એક વિચાર શેઠનાં ફળદ્રુપ ભેજમાંથી નીકળી પડયા.

## प्रथ गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रन सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

સુરાપખાંડના ક્ષાન્સ દેશનું મુખ્ય શહેર પેરિસ. પૃથ્વીનું જાણે દેવભૂવન જાણે આખા વિશ્વની સમૃદ્ધિ અહીં ન ખડકાઈ હાય ! આલિશાન ઝવેરી ખજાર, ધનાઢય ઝવેરીઓ, કિંમતીમાં કિંમતી ઝવેરાત. મેાં માગ્યા મૂલ્યે ખપી જાય. શે.ઠે મનામન નક્કી કર્યું " બરાબર, પેરિસનું ઝવેરી બજાર ત્યાં મણિ લઇ જવા તેજ સૌથી ઉત્તમ રસ્તા છે."

અને રોઠે વિચારાનાં તમામ ઘે!ડાની લગામાં ખેંચી લઈ આરામતખેલામાં પુરી દીધા અને "હાશ " કરતાં નિદ્રાદેવીનાં ખાળે હળી પડયા.

(of)

પ્લેનની ટિકિટ આવી ગઇ છે. શેઠને લઇ માટેર પુત્ર ગાડી એરાડ્રોમ પર હંકારી ગયેર. મુકરર સમયે પ્લેન ઉપડ્યું. સ્નેહીએર સૌ શેઠને 'બર્ય બાય' કરી પાછા ફર્યા.

પ્રભાત થયું. પ્લેન પેરિસનાં એરાડ્રોમ પર ઉતર્જું. શેઠ પણ ઉતર્યા. પાતાનાં બે માણુસા સાથે છે. "જલપરી"–આલીશાન હાેટેલમાં એક સુંદર સુસજ્જાત કમરામાં બધા સામાન ગાેઠવાઇ ગયાે છે.

સ્તાન, ચાહ નાસ્તા વિગેરે પતાવી શેઠ લક્ષ્મીચંકભાઈ આરામચેરમાં પડયા પડયા-પાતાનાં સેક્રેટરી એક અંગ્રેજી દૈનિકના ગુજરાતી તરજુમાં સંભળાવે છે. તે સાંભળે છે અપારનાં ભાજન વિધિ પતાવી આરામ કરે છે. સાંજે ખહાર ફરવા નીકળે છે. પાંચ છ રાજમાર્ગો પર ફરી ગાહી એક સુંદર અગીચા પાસે ઊભી રહી. શેઠ તથા સેક્રેટરી અગીચાનું સૌંદર્ય—સજાવટ જોઇ મુગ્ધ અને છે. અનેક લતામંડપા વિવિધરંગી પુષ્પાથી લચી પડ્યા છે. તેનાં ઉપર શઇને આવતા સુગંધિત વાયુ શેઠની પ્રસન્નતામાં એાર વધારા કરી રહ્યો છે.

રાત્રિ થઇ. ઝગમગતી રંગખેરંગી રેાશનીથી રાજમાર્ગો અને મહાલયા ઝળહળી ઉઠયા. ગાડી "જલપરી" હાટેલ પાસે આવી ઊભી. હાટેલ ખાય ઉકાળેલ ચાતું પાણી, દ્વધ અને સાકરનાં ત્રણ પાત્રા મૂકી ગયા. ચા દેવીને ન્યાય આપ્યા. નીચે ડાન્સિંગ હાલમાં તૃત્યના ઝણકાર સંભળાય છે. સાથાસાથ વિવિધ વાજી ત્રાની મધુર સુરાવલીઓ કર્ણગાચર થાય છે. માડી રાત સુધી પ્રાંગામ સંભળાતા હતા. પ્રેંગામ પૂરા થતાં શેઠ નિદ્રાધિન અન્યા.

પેરીસ આવ્યાને એક મહિના થયા. લક્ષ્મીચંદ્ર શેઠ હવે શહેરથી ઠીકઠીક પરિચિત થયા છે. ઝવેરી <mark>ખજારમાં</mark> પણ **કાેઇ** કાેઇવાર જતા હતા. એ ચાર ઝવેરાતના વેપારીઓના પરિચય પણ મેળવી લીધા છે.

સવારના નિત્યક્રમ આટાપી શેઠ તથા સેક્રેટરી મૂલ્યવાન પાશાકથી સુસજ્જા થઇ નીચે ઉતર્યા અને ગાડી ઝવેરી ખજાર તરફ હંકારી. વિશાળ રાજમાર્ગે વટાવતાં ગાડી ઝવેરી ખજારમાં "ઓનેસ્ટ એન્ડ કુાં."ની ઓફિસ પાસે આવી શિભી, શેઠ તથા સેક્રેટરી નીચે ઉતરી ઓનેસ્ટ એન્ડ કુાં. નાં ગેઇટ પાસે આવી ઊભા. ડારકીપર મારફત એાળખ કાર્ડ માક્લી મુખ્ય સંચાલકશ્રીની મુલાકાત માગી.

હારકીપર બંનેને માનભેર અંદર દાેરી ગયા મુખ્ય સંચાલકશ્રીના કમરામાં બંને પ્રવેશ્યા સંચાલકશ્રીએ અંનેનું બહુમાન કર્યું. હસ્તઘુનન કરી સામેથી ખુરશી પર બેસવા સંકેત કર્યો. અંનેએ પાતપાતાનું આસન લીધું. વાતચીત–પારચય શરૂ થયાં. ગરમાગરમ કેાેેેેશી બંનેનું સન્માન થયું.

માટા શેઠ મિ. દ્વપ્લે રવીટ્ઝલેન્ડ હવા ખાવા ગયા છે. મુખ્ય સંચાલક તેમનાં જયેષ્ટ પુત્ર મિ. માલે ઓફિસનું સુંદર સંચાલન કરી રહ્યા છે. દેશ પરદેશનાં દલાલા ખેઠા છે. પાતાના સુટકેઇસમાંથી વિવિધ પ્રકારની ઝવેરાત કાઢી રહ્યા છે. ઓફિસના ખરીદી નિષ્ણાતા કાળજીપૂર્વક ચકાસી રહ્યા છે અને મુખ્ય સંચાલક શ્રી સાથે મંત્રણા કરી રહ્યા છે.

લક્ષ્મીચંદ શેઠ ખધી કાર્યવાહી શાંતિથી નિહાળી રહ્યા છે. ખધા કાર્યક્રમ પૂરા થયા. કેટલાએક સાદાએ! થયા. દલાલા સા ચાલ્યા ગયા. હવે લક્ષ્મીચંદ શેઠના વારા આવ્યા.

ક્રમાવા, શેઠછ! આપનું પ્રયોજન? સંચાલક શ્રી બાલ્યા.

"ભારતમાંથા પ્રાપ્ત થયેલી આ એક મૂલ્યવાન ચીજ હું આપની સમક્ષ મૃકું છું" લક્ષ્મીચંદ શેઠ પાતાનાં સુટકેઇસમાંથી પેલા મિણુ બહાર કાઢી સંચાલકશ્રીનાં હાથમાં મુકતા બાલ્યા; "સાહેબ, આ વસ્તુ ખૂબજ અલભ્ય છે.

## पूर्वय गुरुहेव इविवयं पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

મહામહેનતે મેળવી છે. આપ તેર પૂરા પારખુ અને કદરદાન છેર તેર આપજ નિરીક્ષણ કરી તેનું મૂલ્યાંકન કરેર '' લક્ષ્મીચંદ્ર શેઠે આલેર્ગાગના સાથે પ્રત્યુત્તરની પ્રતીક્ષા કરતાં કહ્યું.

સંચાલકશ્રી અને તેનાં મદદનીશાએ આ મહિતું નખશીખ નિરીક્ષણ કર્યું – જાણે પ્રકાશના પુંજ. સા આભા બની ગયા. તેમણે નિખાલસતાથી કબૂલ કર્યું કે આટલા પ્રકાશિત મહિ તેઓએ કદી જેયા સુદ્ધાં નથી. ''આની કેટલી કિંમત ગણવી તેના અંદાજ અમા આપી શકીયે તેમ નથી' સંચાલકશ્રીએ ખુલાસા કરતાં કહ્યું

"છતાં આ મણિની એાછામાં એાછી કિંમત આપ શું આંકાે છે৷ તે તેા કહાે." લક્ષ્મીચંદ્ર શેઠે પુનઃ પ્રશ્ન કર્યો.

"ઓનેસ્ટ એન્ડ કુાં." એ અમારી પેઢીનું નામ રાખેલું છે. એટલુંજ નહીં પરંતુ એ અમારું જીવન સૂત્ર પણ છે, જેથી એક પ્રામાણિક ધંધાદારી તરીકે મારે કહેવું જોઈએ કે આ મણિની પુરતી કિંમત ચુકવવા અમારી પાસે નાણાં નથી જ. છતાંએ જો આ મણિ વેચવાની આપ એક્ષર કરતાં હો તો અમારે ત્યાં ૧૪×૧૨×૧૦ (પહેલો, લાંબા અને ઉંચા) ફૂટના એક, એવા નવ એરડાએ પ્રાંક (તે વખતના ચલણી સાનાના સિકકા)થી લરેલ થેલીએ (જે દરેકમાં એક હજાર શ્રાંકના સિકકા છે)થી તળીયેથી છત સુધી કાંસાકાંસ ભરેલા છે. તે સર્વ તમાને આ મણિના મૂલ્ય તરીકે આપવા હું તૈયાર છું. માટે જે આપને આ મણિ વેચવા હાય તા માટા કદની વીસ ટ્રક લાવા તા તે તમામ ભરાવી કહ્યું અને તમારા દેશ પહેાંચતી કરવાની વ્યવસ્થા કરી દહેં." સંચાલકશ્રીએ એક્સર કરતાં કહ્યું.

"સાહેબ, આપ મારી મશ્કરી તેા કરતા નથીને ? મને તેા લાગે છે કે આપ મજાકમાંજ બાલા છા. તા હવે મશ્કરી મૂકી દા અને સત્ય વાત કહાે" લક્ષ્મીચંદ્ર શેઠ નવાઈ પામતા બાલ્યા.

"શેઠજી, હું આ મરકરી કરી રહ્યાે છું તેમ આપ રખે માનતા. ખરેખર, હું આ ઓફર લેખિત આપવા પહ્યુ તૈયાર છું. આપ સંમત હાે તાે હું મારા લેટર પેઠ ઉપર આજ પ્રમાણે વેચાણખત લખી આપી સહી કરી આપવા પશ્ચ તૈયાર છું." સંચાલકશ્રી બાલ્યા.

અને વાત સાંભળતાંજ, આ અઢળક સંપત્તિના સ્વામી થવાના ગલગલીઆ થવા લાવ્યા. લક્ષ્મીચંદ શેઠ આ એાક્સ સ્વીકારવા સંમત થયા. તુરતજ સંચાલકશ્રીએ લેટરપેડ મંગાવી ઉપરાકત નવ એારડાએમમાં ઠાંસેસાઠાં ભરેલી ક્રાંકાની તમામ થેલીએમ આ એક મણિની સામેની વેચાણુ કિંમત ગણી તે સર્વ આપવાની ક્રણુલાત લખી આપી સહી કરી, તે કાગળ લક્ષ્મીચંદ શેઠને સુપ્રત કર્યો.

ખીજેજ દિવસે વીશ ટ્રકાે સિકકાથી ભરેલ ચેલીઓથી ભરાઇ ગઇ અને બધી ટ્રકાે સાથે લક્ષ્મીચંદ શેઠે સ્વદેશ પ્રયાણ કર્યું. મિણુ સંચાલકશ્રીને સુપ્રત કર્યાં. ખરેખર, લક્ષ્મીચંદ શેઠને ત્યાં લક્ષ્મીની રેલંછેલ થઇ ગઇ. સૌ હવંઘેલા થઇ ગયા.

પૌદ્દપલિક સિદ્ધિ કે જે મનુષ્યને એકવાર દગા દેનાર નાશવાંત છે. કાંતા એ આપણને છાડશે અથવા આપણા દેહાંત થતાં આપણે તેને છાડવી પડશે, તેવી ક્ષણિક સિદ્ધિ માટે કેટલાે હર્ષ અને તાલાવેલી?

જયારે આત્મિક લક્ષ્મી આત્મિક સિદ્ધિ જે આવ્યા પછી કૃદિ જતી નથી જે અવિનાશી છે. તે લક્ષ્મી કે સિદ્ધિ મેળવવા મનુષ્યની તાલાવેલી અને પુરુષાર્થ કેટલાં?

આ સત્ય-અચળ સત્ય સમજાય ત્યારે ખરું છવનમાં અમલી અને ત્યારે ખરું ? સ્વયં યુરુષાર્થ, તાલાવેલી અને કૃપાળુ ભગવંતાની કૃપા વિના તે પ્રાપ્ત થઈ શકે ખરા ?

(34)

મિ. દૂપ્લે સ્વીટઝરલેંડથી પેરિસ આવી ગયા છે. રાત્રે ઘેર આરામથી એઠા છે. પુત્ર એ માસની ઓફિસની કામગીરીના રિપાર્ટ રજૂ કરે છે. હેવટે લક્ષ્મીચંદ શેઠ પાસેથી ખરીદેલ પેલા મણિ તિજેરીમાંથી બહાર કાઢી પિતા**ઝને** અતાવે છે. મણિતું નિરીક્ષણ કરતાંજ મિ. દૂપ્લે સ્તષ્ધ બની જાય છે. સાથાસાથ તેમના ચહેરા ક્રોધથી લાલચાળ બની

## पूक्य गुरुदेव इविवयं पं. नानयन्द्रक सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

ધમધમી ઊઠે છે. એક્કમ ઊભા થઈ પુત્રને એક તમાચા ચાહી દે છે. અને જોરથી ખાલી ઊઠે છે. ''અરે નાલાયક, તે આપણી ફર્મનું નામ ડુખાવ્યું છે. તે ગરીબ ભારતવાસીની સાથે ઘાર છેતરપીંડી કરી છે. કુદ્દરત તને નહીંજ માફ કરે.!''

"પિતાજી, મારા લેશ પણ અપરાધ નથી. મને માફ કરાે. મેં તેની પાસે સત્ય હકીકત તાે સર્વ પ્રથમ રજ્ર કરી હતી કે આ મણિનો પુરી કિંમત ચુકવવા પુરતા મારી પાસે પૈસા નથી જ. વળી જ્યારે તેણે આ મણિ વેચવાની એં! ફર કરી ત્યારેજ તેની સામે આપણી તમામ મૂડી એટલે નવેનવ એારડાએાનું ધન તેને આપી દેવા કખૂલ કર્યું. અને તેણે સજખુશીથી આ સાદા કખૂલ રાખ્યા અને પરિણામે આ મણિની ખરીદી થઇ." પુત્રે નિખાલસતાથી સલ્લો! અહેવાલ પેશ કર્યા.

પિતા મુંગા મુંગા ખધુ સાંભળતા હતાં. છેવટ સૌ નિદ્રાધીન થયા.

(17)

શરક પૂર્શ્વિમાની ચાંદની રાત. પેલ્ફાબારના સમય થયા છે. મિ. દ્વપ્લે પાતાનાં શયનખાંડમાં સૂતાં છે. જાગતાં સુતા છે. પુત્રને હાંક મારી બાલાવ્યા.

" કેમ, અત્યારે શું કામ પડશું પિતાજી" પુત્રે પૂછ્યું. " બેટા, પેલાે ભારતવાસી પાસેથી ખરીદેલાે મણિ લઇને અગાસી ઉપર જલદી ચાલ. મિ. દ્વપ્લેએ આજ્ઞા કરી.

પિતા પુત્ર અગાસીમાં સામસામા બેસી ગયા. વચમાં પેલા મણિ મૂક્યા. આકાશી ચંદ્ર સાંળે કળાએ ખીલતા પાતાના તેજ સળીએ સમાં કિરણા સર્વત્ર રેલાવી રહ્યો છે. કિરણા પેલા મણિ સાથે ટકરાતાં થાડી વારમાં એક દિવ્ય પ્રક્રિયા શરૂ થઇ. ચંદ્રની બધી તેજ સળીએા સુવર્ણ સળીએા અની મણિ પશ્ચી ચે.પાસ ફેકાવા લાગી અને જેતજોતામાં તા આખી અગાસી સુવર્ણ સળીએાથી ઉભરાઈ ગઈ.

"જોયું ખેટા, આ મિશ્રુના પ્રભાવ ? કર શરકપૂનમે આ મિશ્રુ ચંદ્રકિરેણાત્સર્ગ મારફત આટલું સુવર્ણ આપશે. હવે કહે જોઉ તે એ ભારતવાસીને છેતર્ચા કે નહિં? આ ચંદ્રકળા નામના મિશ્રુ છે. આ પ્રકારના મિશ્રુ ભારતનાં માનસરાવર આસપાસનાં પ્રદેશમાં હજારા વર્ષે એકાદ પ્રાપ્ત થાય છે. એવું એકવાર મારા વાંદ્રવામાં આવેલું." પિતાએ સ્હસ્યસ્ફાટ કરતાં કહ્યું.

પિતાના અનુભવરૂપ વિજ્ઞાનથી, ચંદ્રકળા મણિના મહિમાની અનુભૂતિ થતાં, પુત્રનું દૃદય "ધન્ય-ધન્ય" પાેકારી ઊઠશું.

દેવાનુપ્રિયા, આ મનુષ્યભવ, ચંદ્રકળામણિથી પણ અધિક નથી શું ? પણ અક્સાસ, કેટલાક કાગસ્વભાવી મનુષ્યા રસાસ્વાદમાં ગૃહ અની ગલકાં સાટે ગુમાવી દે છે. કેટલાયે રતના રખારી જેવા, કાખરડી બકરી જેવા સંસાર પશ્વિારને શાભાવવા મઠારવામાં ગુમાવી દે છે. કાઇજ હીરાચંક કે પાનાચંક કે લક્ષ્મીચંક જેવા વળી તેના મર્યાદિત લાભ ઉઠાવે છે. જયારે કાઇ વિરલમાં વિરલ આત્મા મિ. દ્વપ્લે જેવા એના સંપૂર્ણ લાભ ઊઠાવી જીવનને ધન્ય ખનાવી શકે છે.

આપણે પણ માનવલવનું મૂલ્ય સમજ પૂ ગુરુદેવ જેવા સંતાનાં જીવન કવનમાંથી પ્રેરણા લઈ તેને સફળ અનાવવા પ્રયત્નશીલ અનીએ એ જ અભ્યર્થના!



## पूज्य गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रेज महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

### સમભાવના પ્રભાવ

લેખક : ગિરિશકુમાર પરમાનંદ શાહ, 'કલ્પેશ'

અજ્ઞાન અને માેહને કારણે બાદ્ધા વસ્તુઓમાં સાનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ મનેાવૃત્તિ થતાં રાગ અને દેષ ઉત્પન્ન થાય છે. "આવી મનેાવૃત્તિ એજ સંસાર અને તેના ક્ષય એજ માેક્ષ" માટે આત્મસુખના અભિલાષીએ સર્વવિધ્નોના દઢતાથી સામના કરી મનને રાગદેષરહિત સમભાવવાળું અનાવવું જોઇએ અને સદા સમભાવમાં રહેવા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ; કારણ કે ક્ષપકશ્રેણિ પર ચઢવાને માટે સમભાવ એજ ઉત્તમ ઉષાય છે. જેણે આત્મનિશ્ચય કર્યો છે તે જ આવી ઉત્તમ સમભાવશ્રેણિ ઉપર આગળ વધી શકે છે. "સમભાવે આત્માને જેણે ભાવ્યા છે તે કાઇ પણ સંપ્રદાયના હાય તા પણ મુક્તિ પામે છે– તેમાં સંદેહ નથી." કારણ કે જેની સતત ધ્યાનદશા વર્તતી હાય તે જ શ્રેષ્ઠ સમત્વને ધારણ કરી શકે છે.

જયાં સુધી મનના સંકલ્પ વિકલ્પ ટળતાં નથી ત્યાં સુધી સમતા આવતી નથી. પશ્નતુ જયારે જ્ઞાનગિલિત વૈશાગ્યથી અહંણુદ્ધિ અને મમતા જતાં, મનેાગુપ્તિના યથાર્થ પરિપાલનથી વાસનાના ક્ષય થાય છે ત્યારે જ સમતા પ્રગટે છે. પછી સચરાચર જગતની બાહ્ય વસ્તુઓમાં ઈષ્ટાનિષ્ટ, પ્રિયાપ્રિય, હેવાપાદેય આદિ વિકલ્પ કલ્પનામાં રહેતી નથી. રાગદ્રેષ થતા નથી. ઉદ્ધારીન પરિણામે વિષયા લાગવાતા હોવા છતાં નવા કર્મા બંધાતા નથી, પણ ઉદ્ધયમાં આવતા પૂર્વકર્મોને સમલાવે વેદવાથી સવિશેષ નિર્જરા જ થાય છે. સમલાવથી બાહ્ય પદાર્થો મળતાં હર્ષ થતા નથી તેમજ તે જતાં શોક પણ થતા નથી. માન-અપમાન, સ્તુતિ-નિંદા, જીવિત-મરણાદિ સાતાવેદનીયજન્ય સુખ અને અસાતાવેદનીયજન્ય દુઃખના પ્રસંગમાં પણ મનની એકરૂપતા રહે છે તથા શત્રુમિત્ર પ્રત્યે પણ "વાસી ચંદનકલ્પવૃત્તિ" રહે છે. આગળ વધતાં લવ અને મેાક્ષમાં પણ લેદખુદ્ધિ રહેતી નથી. કારણ કે સમલાવથી જ પરમાનંદની પ્રાપ્તિ થાય છે તથા નિર્વિકલ્પદશાના સુખને અનુભવતાં સમયનું પણ લાન રહેતું નથી. સમલાવના આવા અનુભવગમ્ય મહિમાને તો યોગીએ પણ વર્ણવી શકતા નથી.

સમભાવથી નિશ્વલ અને લું મન દાર ઉપસર્ગામાં પણ ચલાયમાન થતું નથી. આવી નિશ્વલતાથી જ અને કલવકૃત શુભાશુભ કર્મના નાશ થાય છે. સમતાથી અહિં સાની સિદ્ધિ થતાં વૈરસાવના ત્યાગ થાય છે. સમતાવંત પ્રત્યે પ્રાયઃ કાઇ વૈરભાવ રાખતું નથી. કઢાચ વૈરભાવ હાય તા પણ સમતાના પ્રભાવે ટળી જાય છે. એટલું જ નહિ પણ સમતાધારીના સાન્નિધ્યમાં સિંહ, સર્પ વગેરે કુર જીવા શાન્ત થઇ જાય છે અને ગાય-વાદ, હંસ-બિલાડી, સર્પ-મયૂર વિ. પરસ્પરના જાતિવૈરને પણ વિસરી જાય છે. સમભાવવાળા ચાંગીની સંગતથી તે ઉપદેશ ન આપે તા પણ ક્રોધાદિ દેશોના ક્ષય થવાથી મન અત્યંત નિર્મળ અને છે અને સમતામાં પ્રવર્તન થાય છે. સમભાવથી મનાલય થતાં વિષય અડશુન્યતા આવે છે. રાગાદિતિમિરના નાશ થતાં સમભાવની શલાકાથી જ જીવ અને કર્મ પૃથક્-પૃથક થાય છે, નિમિષ માત્રમાં કરોડા જન્મનાં કર્મા ખપી જાય છે અને પરમાત્માનું સ્વરૂપ પ્રકાશે છે. સમભાવથી જ કેવળત્તાનાદિ લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ થાય છે તથા અવિચલ સુખ અને પરમપદ પણ તેનું જ કળ છે. અધ્યાત્મશાસ્ત્રોના વિસ્તાર પણ માહાબનું નિવારણ કરી સમભાવને જ પ્રગટ કરવા માટે છે – દઢ કરવા માટે છે.

સંતાને સમતા જ પ્યારી લાગે છે. કારણ કે જ્યાં સમતા છે ત્યાં મુક્તિ છે. માટે મમતાના ત્યાગ કરી સમતાના આકર કરવા જોઈએ. તપ, જપ વગેરે સર્વ ક્રિયાએ સમતા લાવવા માટે જ છે. સમતા જ શિવસુખની વેલડી છે. સમતાને ધારણ કરનારા પુષ્યાત્મા છે, મહાભાગ્યશાળી છે.

વસ્તુત: મુકિત પણ સમતાના હાથમાં જ છે, કારણ કે જયાં સુધી મન રાગદ્રેષાદિ દેષિયુકત હાય ત્યાં સુધી આર્તરીદ્રરૂપ દુર્ગાતિકારક અપ્રશસ્ત ધ્યાનપરંપરા ચાલ્યા જ કરે છે. ભાવચારિત્રરૂપ સમતાના અભાવે અભગ્યજીવા પણ દ્રગ્ય ચારિત્ર લઇને નવ શ્રેવેચક સુધી જાય છે પણ સંસાર-સમુદ્રને તરી શકતા નથી, અર્થાત્ સમતા વિના ત્રણેય કાળમાં મુકિત નથી.

## प्रथ गुरुदेव इविवय पं. जान्यक्ट्रक सहाराक कन्सराताहिंद स्मृतिग्रंथ

જ્યારે જ્ઞાનના પરિપાકરૂપ સમભાવનું અવલ અન લેવામાં આવે છે ત્યારે કર્મોને નિર્મૂળ કરનાર, માેલના સાધનરૂપ પ્રશસ્ત ધ્યાન ઉત્પન્ન થાય છે એટલે સમભાવ જ સદ્ધ્યાનનું પ્રધાન અંગ છે. તેથી "ધ્યાન પણ સમભાવ રૂપ જ છે અને સમભાવ એ જ ઉત્તમ ધ્યાન છે."— આમ ધ્યાન અને સમભાવના કથ ચિત્ અલેક હાવાથી સમભાવના આધાર ધ્યાન પર અને ધ્યાનના આધાર સમભાવ પર છે. ક્ષયોપશમ અવસ્થામાં અપેક્ષાએ ધ્યાન અને સમભાવ અને ક્રિયારૂપ ઘટે છે. પણ જ્ઞાન પછી આવી સ્ક્રમ ક્રિયા કરનારા જગતમાં વિરલા જ હાય છે. ધ્યાન અને સમતારૂપ સ્ક્રમ ક્રિયાથી અનંત્ કર્મવર્ગણાઓના નાશ થાય છે અને અનેક કર્મપ્રકૃતિઓ મૂળમાંથી જ ટળી જાય છે. તેનાથી જ ક્ષણે ક્ષણે આત્મસુખ વેદાય છે. શુકલધ્યાનનું સામર્થ્ય પ્રગટે છે અને આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય છે. પછી ક્ષાયિકજ્ઞાન થતાં સમતારૂપ ભાવચારિત્રમાં મનની ક્રિયાની આવશ્યકતા રહેતી નથી, તેથી તેરમા ગુણુસ્થાનકે કેવલીને ફક્ત દ્રવ્યમન હોય છે, ભાવમન રહેતું નથી.

દૂંકમાં આત્મજ્ઞાનનું ક્રળ સમતા છે. તે જ ભાવચારિત્ર છે, તે જ આનંદરૂપ છે, અને માક્ષનું કારણ છે. સમતાથી વીર્યાન્તરાય કર્મોના ક્ષચાપશમ થવાથી વીર્યોલ્લાસમાં વિરોષ વૃદ્ધિ થાય છે અને અંતે આત્મા ક્ષપકશ્રેણિ આરાહીને માક્ષ પામે છે.

મનાવૃત્તિઓ ચંચળ છે, જ્યારે આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ સ્થિર છે. તેથી આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં ઉપયાગ દેતા મનની સ્થિરતા થાય છે, રાગદ્વેષની પરિખુતિના નાશ થાય છે અને સમભાવદશા પ્રગટે છે. જ્યારે આ આત્મા પાતાને આદારિક, તૈજસ્ અને કાર્મણ એ ત્રણે શરીરથી ભિન્ન તથા રાગદ્વેષમાહથી રહિત અને સમસ્ત પરદ્રવ્યા તથા પર્યાયાથી વિલક્ષણ જાણે છે, ભિન્ન સ્વરૂપ નિશ્ચય કરે છે ત્યારે જ તે સમભાવમાં સ્થિર થાય છે. માટે કામલાગોથી વિરક્ત થઈ, શરીરની આસક્તિ છોડી સમભાવનું સેવન કરવું એઈએ.

સમભાવના પ્રભાવે જીવનમુકતદૃશા અનુભવાય છે, જે તેરમા ગુણસ્થાન કે સચાગી કેવળીને તથા અપેક્ષાએ કેવાયના ઉપશમાદિ ભાવે સમભાવરૂપ અમૃતના લેશ હાવાથી ચાયા ગુણસ્થાન કે પણ ઘટે છે. જ્યારે બાકીના ઉપર ઉપરનાં ગુણસ્થાનોમાં શુકલ શુકલ પરિણામથી સમભાવરૂપ અમૃતની ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ થતી જાય છે-આમ સમભાવના અસંખ્ય ભેદા છે. તેમાંથી સવેશ્વિ સમત્વની પ્રાપ્તિ થતાં પૂર્ણયાગી અનાય છે. પૂર્વે મરદેવી માતા, ભરતચક્રવર્તિ, પ્રસન્નચંદ્ર રાજિ, ચિલાલીપુત્ર વગેરે અનેક ભવ્યાતમાંઓ ધ્યાન અને સમતારૂપ સૂક્ષ્મ ક્રિયાથીજ માક્ષ પામ્યા છે. એજ રીતે અનેક છવા વર્તમાનમાં માક્ષ પામે છે અને ભવિષ્યમાં પણ પામશે.

માટે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના ધ્યાનથી જગતના સર્વ જીવાને સમભાવની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાઓ -એજ અભિલાષા.



## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

# जीवन में श्रद्धा का स्थान

-आचार्य श्री आनन्दऋषिजी म० सा०

आज का भारतीय जीवन इतना श्रीहीन, शक्तिहीन, क्षीण और दिलत क्यों है? इसका प्रधान कारण है, मनुष्यों के हृदय में श्रद्धा का अभाव । अश्रद्धा और सन्देह से परिपूर्ण हृदय वाला व्यक्ति-सामाजिक, राजनीतिक या धार्मिक किसी भी क्षेत्र में प्रगति नहीं कर पाता है, क्योंकि वास्तविक शक्ति का स्रोत आत्मा है और श्रद्धा के अभाव में आत्मबल का कुछ भी उपयोग नहीं हो सकता।

महात्मा गांधी का कथन है-

To trust is a virtue, It is weakness that begets distrust.

विश्वास एक सद्गुण है और अविश्वास दुर्बलता की जननी है। श्रद्धा या विश्वास के अभाव में व्यक्ति जो भी कार्य करता है, उसमें कभी सफलता हासिल नहीं कर पाता । सन्देह का अन्धकार उसे पथभ्रष्ट कर देता है। उस पर यह कहावत चरितार्थ होती है कि—''दुविधा में दोनों गये, माया मिली न राम''

श्रद्धा ही जीवन की रीढ़ हैं। जैसे बिना रीढ़ के जिस प्रकार शरीर गित नहीं करता, उसी प्रकार श्रद्धा के अभाव में जीवन गित नहीं करता है। श्रद्धा ही मनुष्य में मनुष्यता का सृजन करती है और वही उसे कल्याण के पथ पर अग्रसर करती है। जिस व्यक्ति के हृदय में श्रद्धा नहीं होती, उसका मन चंचल बना रहता है। उसके विचारों में तथा कियाओं में कभी स्थिरता और दृढ़ता नहीं आ पाती है। इस कारण यह एकनिष्ठ होकर किसी भी साधना में नहीं लग पाता। कभी वह एक राह पर चलता है तो कभी दूसरी पर, परिणाम यह होता है कि वह अपने किसी भी उद्देश्य की पूर्ति नहीं कर पाता। अपने अस्थिर और विभिन्न विचारों के कारण सदा भटकता रहता है और भव-श्रमण बढ़ाता है। इसके विपरीत जो श्रद्धावान पुरुष होता है, वह अपने अटल विश्वास के द्वारा इच्छित लक्ष्य को प्राप्त कर लेता है। गीता में कहा गया है—

### श्रद्धावांल्लभते ज्ञानं तत्परः संयतेन्द्रियः। ज्ञानं लब्ध्वा परां ज्ञान्तिमचिरेणाधिगच्छति ।।

जिस व्यक्ति का अन्तः करण श्रद्धा से पूर्ण होता है, वह सम्यक् ज्ञान प्राप्त करता है और सम्यक् ज्ञान प्राप्त करके शीघ्र ही अक्षय शान्ति अर्थात् मुक्ति को प्राप्त करने का अधिकारी भी बन जाता है।

यह सारी करामात केवल श्रद्धा की है। वहीं प्राणी को पापों से परे रखती हुई आत्म-शुद्धि के मार्ग पर बढ़ाती है। श्रद्धा के न होने पर मनुष्य कितनी भी विद्वत्ता क्यों न प्राप्त कर ले, उसका कोई लाभ नहीं होता। विद्वत्ता की शक्ति श्रद्धा में निहित है। श्रद्धावान विद्वान न होने पर भी अपने कर्म-नाश करके संसार-सागर को पार कर लेता है और श्रद्धा के विना विद्वान उसमें गोते लगाता रहता है। एक आचार्य ने लिखा है—

### अश्रद्धा परमं पापं, श्रद्धा पापप्रमोचिनी । जहाति पापं श्रद्धावान्, सर्पो जीर्णमिव त्वचम् ।।

अश्रद्धा घोर पाप है और श्रद्धा समस्त पापों का नाश करने वाली है। श्रद्धालु पुरुष समस्त पापों का उसी प्रकार त्याग कर देता है, जिस प्रकार सर्प अपनी केंचुली को छोड़ देता है।

इसका अभिप्राय यही है कि अगर मनुष्य अपने जीवन में किसी भी प्रकार की सिद्धि प्राप्त करना चाहता है, तो उसे सर्वप्रथम श्रद्धावान वनना चाहिये। श्रद्धा के विना उसमें दृढता, संकल्प, शक्ति और साहस कदापि उत्पन्न न होगा और इन सबके अभाव में सिद्धि कोसों दूर रह जाएगी। क्योंकि जो व्यक्ति शंका और अविश्वास के चक्कर में पड़ा रहेगा, वह प्रथम तो

### पूक्य गुरुहेव डविवर्थ पं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रथ

किसी पथ पर चलने का साहस ही नहीं करेगा और अगर चल दिया तो उसके कदम दृढ़ नहीं हो सकेंगे। अर्थीत् अविश्वास की आंधी के कारण वह डगमगाता रहेगा। इसीलिए संसार के सभी धर्म और धर्मग्रन्य श्रद्धापर वल देते हैं। गीता में स्पष्ट कहा है—

### श्रद्धामयोऽयं पुरुषः, यो यच्छुद्धः स एव सः।

यह आत्मा श्रद्धा का ही पुतला है। जिसकी जैसी श्रद्धा है वह वैसा ही वन जाता है। सिक्ख धर्म कहता है—

> निश्चल निश्चय नित चित जिनके। वाहि गुरु सुखदायक तिन के।।

वे ही मनुष्य सुख की प्राप्ति कर सकते हैं, जिनके हृदय श्रद्धा से परिपूर्ण है। ईसाई धर्म भी यही मानता है।

A doubt minded man is unstable all his ways.

, एक श्रद्धाहीन मानव अपने समस्त कृत्यों में चलायमान रहता हैं। उसके दिल या दिमाग, किसी में भी स्थिरता नहीं होती। हमारे जैन शास्त्र तो श्रद्धा को धर्म का मूल मानते हैं। वे कहते हैं—

#### सद्धा परम दुल्लहा।

श्रद्धा अत्यन्त दुर्लभ है । जिसने अतिशय पुण्यों कः उपार्जन किया हो, अर्थात् जो अतीव सौभाग्यशाली हो और जिसने पूर्व में अत्यधिक साधना की हो उसी को श्रद्धा की प्राप्ति होती है । उसकी श्रद्धा इतनी दृढ़ होती है कि भयंकर से भयंकर आपत्तियाँ और शारीरिक कष्ट भी उन्हें अपनी साधना से विचलित नहीं कर पाते ।

कहा जाता है कि एक बार श्री रामकृष्ण परमहंस के गले में नासूर हो गया। वहुत इलाज करवाने पर भी वह ठीक नहीं हो रहा था। इसी बीच उनके एक भक्त ने आकर कहा— अगर श्राप मन को एकाग्र करके निरन्तर कहते रहें, रोग चला जा, रोग चला जा। तो निश्चय ही आपका रोग जड़ से चला जाएगा। रामकृष्ण परमहंस बोले—''जो मन मुझे सच्चिदानन्दमयी मां का स्मरण करने के लिए मिला है, उसे इस हाड़-मिस के पिजरे में लगाऊं?'' तब शिष्य ने आग्रह किया— "अच्छा तो आप मां से ही प्रार्थना करे कि वह आपके रोग को नष्ट कर दे।" श्रद्धावान रामकृष्ण ने उत्तर दिया— "मां सर्वज्ञ है और दयालु है। मेरे कल्याण के लिये उन्हें जो तीक लगता है वे कर ही रही है। फिर उनकी व्यवस्थामें मैं क्यों गड़बड़ करूं? यह छिछोरापन तो मुझसे नहीं हो सकेगा।"

उपासकदशांग सूत्र में भी कामदेव श्रावक का वर्णन आया है। उसकी श्रद्धा कितनी प्रगाढ़ थी? देवता ने उसे अपने धर्म से विचिलत करने के लिए क्या नहीं किया? नाना प्रकार की भयंकर धमिकयाँ दी और उन्हें कार्य रूप में परिणत भी किया, किन्तु कामदेव अपने सत्यथ या धर्म पथ से रंचमात्र भी च्युत नहीं हुआ। अगर उसके हृदय में दृढ़ श्रद्धा का वास न होता तो वह अपने मार्ग से विचिलत हो जाता। श्रद्धा ने ही उसके चित्त में अजय शक्ति और साहस का आविभाव किया। किशी ने सत्य कहा है—

श्रद्धया साध्यते धर्मी, यद्भिनार्थराशिभिः । अकिञ्चना हि मुनयः, श्रद्धावन्ता दिवंगताः ।।

महान पुरुष अपनी अटल श्रद्धा के बल पर ही धर्म की आराधना करते हैं। श्रद्धा के अलावा संसार की अन्य अमूल्य वस्तु या अपार धनराशि भी धर्म- साधना में सहायक नहीं वनती। अगर ऐसा होता तो वड़े-वड़े राजा और चक्रवर्ती ही अपने वैभव का त्याग क्यों करते? धन के द्वारा धर्म का ऋय-विऋय नहीं हो सकता। मुनिजनों के पास कौन सा धन होता है? वे तो एक पाई भी अपने पास नहीं रखते। अपनी समस्त भौतिक सम्पदा का त्याग करके ही मुनि बनते हैं तथा अकिचनता को अपनाते हैं। केवल अपनी श्रद्धा के द्वारा ही आत्म-साधना करके स्वर्ग और मोक्ष की प्राप्ति करते हैं।

# पुराय गुरुदेव इविवय पं. नान्यक्ट्रेक्ट महाराक कर मशताहिह स्मृतिग्रंथ ;

पर आज कहां है ऐसी प्रगाढ़ श्रद्धा? आज तो एक-एक पाई के लिए लोग धर्म को बेच देने के लिए तैयार हो जाते हैं। पैसे-पैसे के लिए भगवान की और धर्म की कसम खा जाते हैं। पर अन्त में उनके हाथ क्या आता है? कुछ भी नहीं, केवल परचात्ताप करते हुए यही कहना पड़ता है —

### न खुदा ही मिला, न विसाले -मनम, न इधर के रहे न उधर के रहे।।

वर्तमान भ्रष्टाचार का कारण यही है कि आज के मनुष्य में श्रद्धा का सर्वथा अभाव है। उसे यह विश्वास नहीं है कि हमारा पूर्वजन्म था और अगला जन्म भी होगा। पहले हमने जैसे कर्म किये थे, उनके अनुसार यह जन्म मिला है और अब जैसे करेंगे, वैसा अगले जन्म में प्राप्त होगा। उसे यह विश्वास नहीं है कि आत्मा अजर, अनर और अक्षय है। श्रद्धाहीन पुरुष यही समझते हैं कि जो कुछ भी है, यही जीवन है और इसमें जितना सांसारिक सुख प्राप्त कर लिया जाय करना चाहिये। यह विचार करता हुआ मानव विषय-भोगों की ओर अधिकाधिक उन्मुख होता है, किन्तु उनसे उसे तृष्ति कभी नहीं मिल पाती, क्योंकि तृष्णा या लालसा एक ऐसी कभी न बूझने वाली आग है, जो सदा जलती रहती है और जब तक जलती है जोव को शांति प्राप्त नहीं होती। एक उर्दू के किय ने कहा भी है —

### जिन्दगी की जल्जतों में, जिस कदर आगे बढ़े। दिलकशी के साथ रास्ता पुर खतर होता गया।।

ज्यों — ज्यों मनुष्य भोगों की ओर प्रवृत्त होता गया, उसका रास्ता और भी खतरनाक बनता चला गया। अर्थात् विषय-भोगों से उसने जितना सुख पाने का प्रयत्न किया, उतनी ही उसकी व्याकुलता अधिकाधिक सुख पाने के लिए बढ़ती गई। इसलिए महापुरुष कहते हैं कि सच्चे सुख की प्राप्ति का उपाय भोगतृष्णा का निरोध करना है। जो भव्य प्राणी इस बात को समझ लेते हैं वे तनिक सा निमित्त मिलते ही समस्त भौतिक सुखों को ठोकर मार देते हैं किन्तु यह सच्ची आत्म-श्रद्धा के बिना सम्भव नहीं है।

सच्ची आत्म-श्रद्धा ही आत्मोत्थान का मूल कारण है। श्रद्धा के अभाव में कोई भी मानव इस भव-सागर से पार उतरने में समर्थ नहीं हो सकता। प्रत्येक व्यक्ति की आत्मा में दृढ़ बिश्वास होना चाहिए कि देव, गुरू और धर्म में सच्ची श्रद्धा रखने से क्या नहीं हो सकता? पूज्यपाद अभिऋषि जी म० कहते हैं —

तारे गौतमादि कुवचन के कहनहारे
गौशालक जैसे अविनीत को उधारे है।
चंडकोष अहि वेह सम्यक् निहाल कियो,
सती चंदना के सर्वे संकट विदारे हैं।
महा अपराधी के न आने अपराध उर,
शासन के स्वामी एसे दीन रखवारे है।
कहे अमीरिख मन राखरे भरोसा दृढ़,
ऐसे ऐसे तारे किर तोहि क्यों न तारे हैं।

जब कटुवचन बोलने वाले गौतम को, अविनीत गोशालक को तथा महाविषयर चंडकौशिक को सम्यक्तत्वरत्न प्रदान कर निहाल कर दिया तथा चंदना जैसी महासितयों के समस्त संकटों को दूर किया, तो फिर अपराधियों के अपराधों पर ध्यान न देने वाले वीर प्रभु तुझे क्यों नहीं तारेंगे? अर्थात् अवश्य तारेंगे। कहने का अभिप्राय यही है कि प्रत्येक मुमृक्षु के हृदय में यह सम्यक् श्रद्धा होनी चाहिये कि उसका भी उद्धार हो सकता है।

## पूक्य गुरुहेव डविवर्थ पं. नान्यन्द्रका सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

श्रद्धा की शक्ति वड़ी जवर्दस्त होती है। आप दान देंगे, शील पालेंगे तथा तप भी करेंगे, किन्तु हृदय में श्रद्धा नहीं होगी तो ये सब कार्य ऊपरी और दिखावे के वन जायेंगे। कहा है —

> ''शुद्ध श्रद्धा बिना सर्व क्रिया करी, छार पर लिपणु तेह जाणो रे।

मुस्लिम मझहब में भी कहा है —

नमाज तुम हम सभी जो पढ़ते, मारे फर्क है इतना जो धरते। कोई दिलों से कोई दिखाने के लिये।

जिस प्रकार हमारे यहाँ सामायिक →प्रतिकाषण है, वैष्णव समाज में संध्यावंदन आदि है इसी प्रकार मुस्लिम समाज में नमाज है। श्रद्धा सब जगह एक सी है। सभी भगवान की ओर लौ लगाते हैं। फर्क केवल भाषा में हैं, भाव में नहीं।

नमाज पढ़ने वाले कहते हैं — "ऐ खुदा! मैं गुनहगार हूं, मेरे गुनाह माफ करो।" संध्या करने वाले भावना भाते हैं— "मेरे जीवन-ब्यवहार में जो भी हिंसा हुई है, मेरे द्वारा किसी प्राणी का दिल दुखाया गया है तो भगवन् मुझे क्षमा करो!" "हम लोग प्रतिक्रपण में मिच्छामि-दुक्तडं" लेते हैं, वह भी अपराधों की माफी मांगना ही है। वस नाम सब अलग रखते हैं। कोई प्रार्थना कहता है, कोई संध्या और कोई नमाज, पर प्रयस्त तो पापों से छूटने के लिए ही है। सच्चे हृदय से और अन्तःकरण की सम्पूर्ण श्रद्धा से प्रार्थना करनेवाला व्यक्ति दिखाबा नहीं करता। वह अपने इब्ट के लिए उद्यत रहता है फिर चाहे वह हिन्दू हो, ईसाई हो, वैष्णव हो या मुसलमान हो।

सच्चे श्रद्धालु भक्त ऐसे ही होते हैं। वे प्रार्थना में अन्तर नहीं मानते, चाहे वह किसी भी भाषा में क्यों न होवे। वे भगवान में अन्तर नहीं मानते चाहे उनका नाम कुछ भी हो। पूज्य आनन्दघनजी म० कहते हैं –

राम कहो रहमान कहो कोउ, कान्ह कहो महादेव री। पारसनाथ कहो कोउ ब्रह्मा, सकल ब्रह्म स्वयमेव री। निजपद रमे राम तो कहिये, रहम करे रहिमान री। कर्षे करम कान्ह सो कहिये, महादेव निर्वाण री। परसे रूप पारस सो कहिये, ब्रह्म चिन्हें सो ब्रह्म री। इह विधि साधो आप आनन्दचन, चेतनमय निष्कर्म री।

कितना सुन्दर पद्य है। अपने इष्ट को चाहे राम कहो, रहीम कहो, महादेव, पार्श्वनाथ या ब्रह्मा कहो, कोई अन्तर नहीं है। आत्म-स्वरूप में रमण करे, वह राम है, रहम अर्थात् प्राणियों पर दया करे, वह रहमान है, कमों को काटने का प्रयत्न करे वह कृष्ण है, संसार मुक्त होकर निर्वाण प्राप्त करे वह महादेव, आत्म-रूप को स्पर्श करे वह पार्श्वनाथ और आत्मा की पहचान करे वह ब्रह्म हैं। अर्थात् यह आत्मा ही भगवत्-स्वरूप एवं चैतन्यमय है, फिर चाहे वह किसी भी नामधारी देह में क्यों न रहे और उने किसी भी नाम से क्यों न पुकारा जाय। वस्तुतः आत्मतत्त्व में यह अटूट आस्या ही यथार्थ श्रद्धा या सम्यक् दर्शन का मूळ आधार है। इसके निम्न षट् स्थान माने गये हैं। १— आत्मा है, २— आत्मा नित्य है, ३— आत्मा कर्मी का कर्ता है, ४— आत्मा के कर्मों का प्रतिकळ अवश्य मिळता है, ५— कर्मों से मुक्ति सम्भव है, और ६— मुक्ति का उपाय सद्धमं का पालन है।

आवश्यकता केवल यही है कि ईश-चिन्तन, भजन, प्रार्थना, पूजा, सेवा, परोपकार, दान, शील-पालन तथा तपादि कियाएँ, आत्म- श्रद्धा के साथ की जाय। महाराज क्या कहेंगे ? समाज के व्यक्ति क्या कहेंगे ? इसलिये नहीं। समाज की दृष्टि में धर्मात्मा दिखाई देने की भावना से जो किया जाएगा वह दिखावा होगा, उसका कोई मृल्य नहीं होगा, किन्त्

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

अपनी आत्मा को विशुद्ध बनाने के लिए दोषों से बचते हुए जो व्यक्ति श्रद्धा-पूर्वक थोडा भी कुछ करेगा उससे भी वह अधिक लाभ उठा सकेगा।

वस्तुतः सम्यक् दर्शन या सुद्ध श्रद्धा का जीवन में महत्त्वपूर्ण स्थान है। जिस प्रकार सूर्य का उदय सृष्टि को नया रूप, नया जीवन प्रदान करता है, रजनी का निविद्ध अन्धकार सहस्त्ररिक्ष के उद्दित होते ही असीम आलोक के रूप में पलट जाता है और चराचर जगत में एक नूतन स्फूर्ति उत्पन्न हो जाती है, उसी प्रकार सम्यग्दर्शन का उन्मेष होने पर आत्मा की भी ऐसी ही स्थिति होती है। जब तक सम्यग्दर्शन उदय नहीं होता, आत्मा जड़ता-प्रस्त और प्राणिवहीन सा बना रहता है। मगर सम्यग्दर्शन का उदय होते ही आत्मा में एकदम नवीन आलोक उत्पन्न होता है और वह आलोक उसमें एक ऐसा स्पन्दन पैदा करता है, जो पहले कभी अनुभव में नहीं आया होता। सम्यग्दर्शन की अपूर्व ज्योति आत्मा के विचारों पर तो गहरा प्रभाव डालती ही है, ब्यवहार में भी आमूल-चूल परिवर्तन उत्पन्न कर देती है। विचार और आवार में गहरा सम्बन्ध है। आचार विचार का क्रियात्मक मूर्त रूप है और विचार व्यक्ति की दृष्टि पर निर्भर है। अतएव जब हमारी दृष्टि में महत्वपूर्ण परिवर्तन होता है तो आचार एवं विचार पर उसका असर न हो यह असम्भव है। यद्यपि यह आवश्यक नहीं कि सम्यग्दर्शन के उत्पन्न होते ही मनुष्य महात्रत अथवा अणुव्रत अंगीकार कर सर्वव्रती या देशव्रती वन जाय, तथापि यह निश्चित है कि उसकी जीवन प्रणाली में उसके व्यवहार में महान अन्तर आ जाता है। सम्यग्दर्शन या शुद्ध श्रद्धा का मुख्य कार्य यह है कि वह व्यक्ति की जीवन दृष्टि को वदल देते हैं। उसे भोगोन्मुख से आत्मोन्मुख बना देते हैं। यही श्रद्धा जीवन में मुख्य कार्य है, जिस से व्यक्ति आसक्ति, ममत्व और राग के घेरे से उपर उठकर परमतत्त्व का साक्षात्कार कर लेता है।



# आत्मिक उत्क्रान्ति के सोपान

### -- प्र. वक्ता श्री सौभाग्यमलजी महाराज:

अनन्त अतीत काल में जब मानव ने विचार के क्षेत्र में प्रवेश किया, उसके सामने यह बरावर प्रश्न एक गूढ़ पहेली के रूप में उपस्थित हुआ। प्रकृति की अद्भुत लीलाएं ~हिमाच्छादित उत्तुंग शिखरें, उफनते हुए नदी-नाले, सागर की अथाह जलराशि, विशाल मरूथल, घने बन—, आकाश में जगमगाने वाली असंख्य तारक मालिकाएं, बादलों की गर्जना और बिजली की चकाचौंध आदि को देखकर विचारशील मानव को सहज जिज्ञासा उत्पन्न हुई कि यह क्या हैं? क्यों हैं? कब से हैं? इसका कोई कार्य-कारण हैं या नहीं? आदि अगणित प्रश्न मानव के मस्तिष्क में उठने लगे। जिज्ञासा का यह प्रवाह आगे बढ़ता चला। विचारों का वेग निरन्तर चलता रहा। उसके चिन्तन का क्षेत्र व्यापक होता गया। उसके सामने प्रश्न खड़ा हुआ कि क्या यह विश्व इतना ही है, जितना दिखाई पड़ता है या इस दृश्यमान जगत् से परे भी कोई अदृश्य सत्ता है? यह स्थूल जगत् ही सब कुछ है या कोई सूक्ष्म तत्त्व भी विद्यमान है? इसी संदर्भ में सोचते हुए उसे अपने सम्बन्ध में प्रश्न हुआ कि ''मै क्या हूँ? क्या मैं जड़ भूतों का पिण्ड हूं या उससे पृथक् चेतन तत्त्व की विराट सत्ता हूँ?

इन प्रश्नों ने मानव की चिन्तन-धारा को अविरत गति प्रदान की । निरन्तर काल से इन महत्त्वपूर्ण प्रश्नों पर विचार होता चला आया है। महामनीक्षी चिन्तकों और विचारकों ने इन प्रश्नों को विभिन्न दृष्टिकोणों से उत्तरित करने के प्रयास किये हैं। इन प्रश्नों और उत्तरों का अध्ययन ही विचारणीय है।

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

इन प्रश्नों के उतर दुनिया के विचारकों और चिन्तकों ने भिन्न भिन्न रूप से दिये हैं। भिन्न भिन्न दृष्टिकोणों को लेकर भिन्न भिन्न विचार प्रकट किये गये हें। ये विभिन्न विचार-सरणियां संख्यातीत हैं तदिप वर्गीकरण के सिद्धान्त से हम इन्हें दो भागों मे विभक्त कर सकते हैं।

#### नास्तिक विचारधारा

एक भाग में वे विचारक आते हैं जो यह मानते हैं कि यह जगत् इतना ही है जितना दृष्टिगोचर होता है। इसके अतिरिक्त और कुछ नहीं है। न आत्मा है, न परमात्मा है, न स्वर्ग है, न नरक है। शरीर ही मूल तत्त्व है, कोई आत्मा नामक तत्त्व नहीं है। पंच भूतों से शरीर बनता है और भूतों में ही विलीन हो जाता है। चैतन्य भी शरीर का धर्म है। शरीर के साथ चैतन्य का भी अन्त हो जाता है। कोई आत्मा नाम का तत्त्व नहीं है। न परमात्मा है और न भवान्तर ही है। यह नास्तिक, भौतिक, जडवादी विचारधारा है।

#### आस्तिक विचारधारा

इसके विपरीत, दूसरे भाग में वे महाननोशी विचारक आते हैं जो सूक्ष्मदर्शी है। उनकी पैनी दृष्टि इस स्यूल जगत् से परे एक विराट विश्व का दर्शन करती है। वे मानते हैं कि जो कुछ इस दृष्टि से दिखाई पड़ता है वह तो विन्दुमात्र है उस विराट सिन्धु का, जो दिखाई नहीं देता। इस दृश्यमान भौतिक जगत से परे एक आध्यात्मिक विराट सृष्टि है। हमारी इन्द्रियों की ग्रहण शक्ति अत्यन्त परिमित और सीमित है। उनके द्वारा स्थूल बातों का ही ज्ञान हो सकता है। सूक्ष्म विषयों में इन्द्रियों की गति नहीं होती। एतावता यह नहीं कहा जा सकता कि सूक्ष्मत्व है ही नहीं? वास्तविकता तो यह है कि वे सूक्ष्म तत्व ही मौलिक और बुनियादी तत्त्व हैं, जो इस बाह्य स्थूल जगत की अपेक्षा चेतनतत्व की आध्यात्मिक दुनिया अनन्त गुण विराट और व्यापक है। इस स्थूल जगत् का केन्द्रबिन्दु शरीर है, जब कि सूक्ष्म आभ्यन्तर जगत् का केन्द्रबिन्दु सिच्वदानंदमय आत्मा है। आत्मा और परमात्मा के सनातन सत्य को स्वीकार करने वाली विचारधारा को आस्तिक मार्ग कहा जाता है।

#### आस्तिक विचारधारा का प्राधान्य

भारतवर्ष में सनातनकाल से आस्तिक विचार घारा का ही प्राधान्य रहा है। भौतिक जड़वादी नास्तिक विचारधारा को इस देश में कोई सन्मान प्रान्त नहीं हुआ। यहां सदा से ही आस्तिक विचार घारा को महत्व और गौरव प्रदान किया गया है। जैन, बौद्ध, नैयायिक, वैशेषिक, मीमांसक और सांख्य ये छहों दर्शन आस्तिक विचार घारा के पोषक रहे हैं। इन्होंने अपनी पैनी युक्तियों से नास्तिक विचार घारा का खन्डन करके आस्तिक विचार घारा का मण्डन किया है। इन दार्शनिकों ने अपने प्रवल पुरुषार्थ से भौतिक जड़वादी विचारघारा को तिरस्कृत कर आध्यात्मिक जगत् के महत्त्व को प्रतिष्ठापित किया। भारत की संस्कृति में आध्यात्मिक मूल्यों की स्थापना का श्रेय इन सूक्ष्मदर्शी महामनीषियों को है, जिन्होंने आत्मा और परमात्मा के विषय में गहन चिन्तन किया है।

### जैन दर्शन में आत्मा का सूक्ष्म निरूपण

यद्यपि सभी आस्तिक दर्शनों ने आत्मा और परमात्मा के विषय में अपने अपने मन्तव्य प्रकट किये हैं और तत्सम्बन्धी शास्त्रों, ग्रन्थों और पुस्तकों की रचना के माध्यम से उन्हें प्रवास्ति किया है, तदिप आत्मा के संबंध में जितना सूक्ष्म और तलस्पर्शी विवेचन जैनदर्शन ने किया है वैसा अन्यत्र नहीं देखा जाता। आत्मा का मौलिक स्वरूप, कर्म के सम्बन्ध से उसमें आई हुई विकृतियां, कर्मी का विस्तृत निरूपण, कर्मवन्ध के कारण, कर्मवन्ध से छूटने के उपाय, कर्मी से मुक्ति और आत्मा का अपने शुद्ध मौलिक स्वरूप को प्राप्त करना आदि सभी वातों का सांगोपांग निरूपण जैनागमों और जैनग्रन्थों में विशद रूपसे किया गया है। अधिकांश जैन साहित्य आत्मा और कर्म निरूपण से भरा हुआ है। परमपिवत्र द्वादशांगी के प्रथम अंग आचारांग का प्रारंभ ही आत्मा के निरूपण को लेकर ही हुआ है जैसा कि — सुपं मे आउसं। तेण भगवया एवमक्खायं इहमेगेसि णो सण्णा भवइ तंजहा पुरित्थमाओ वा दिसाओ आगओ अहमंसि, दाहिणाओ वा दिशाओ आगओ

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવસ પં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

अहमंसि, पच्चित्थमाओ वा दिशाओं आगओं अहमंसि, उतराओं वा दिशाओं आगओं अहमंसि, उड्ढाओं वा दिशाओं आगओं अहमंसि, अहो दिशाओं वा आगओं अहमंसि, अण्णयरीओं वा दिशाओं, अणुदिसाओं वा आगओं अहमंसि। एवमेगेसि णो णायं भवइ, अस्थि में आया उवववाइए, णित्थ में आया उवाइए के अहमंसि? के वा इओ चुओं इहं पेच्चा भविस्सामि।

आचारांग प्र. श्रु. प्र. अध्ययन प्रथमसूत्र:

श्री सुधर्मा स्वामी अपने प्रिय शिष्य जम्बू से कहते हैं कि हे आयुष्मान जम्बू। मैंने सुना हैं उन भगवान् महावीर ने इस प्रकार प्रतिपादन किया है कि इस संसार में कई जीवों को यह ज्ञान नहीं होता कि — मैं पूर्व दिशा से आया हूँ या दक्षिण दिशा से आया हूँ। पश्चिम दिशा से आया हूँ या उत्तर दिशा से आया हूँ। मै उर्ध्वदिशा से आया हूँ या अघोदिशा से आया हूँ। किसी एक दिशा या विदिशा से आया हूँ। कई जीवों को यह भी ज्ञात नहीं होता कि मेरी आत्मा जन्मान्तर में संचरण करने वाली है या नहीं ? मैं पूर्व जन्म में कौन था? यहां से मरकर दूसरे जन्म में क्या होऊंगा?'

उक्त आगमिक उद्धरण से यह सिद्ध होता है कि जैनदर्शन आत्मतत्त्व की आधार शिला पर प्रतिष्ठित है।

### 'जे एगं जाणइ से सव्वं जाणइ'

जो एक आत्मा को जान लेता है वह सब कुछ जान लेता है। यह कह कर जैन दर्शन ने आत्मा के सर्वांग महत्त्व को स्वीकार किया है।

#### 'अप्पा सो परमप्पा '

आत्मा ही परमात्मा है। आत्मा में परमात्मा का निवास है। आत्मा से परमात्मा वनना ही आत्मा की मजिल है। आत्मा किस प्रकार और किस कष से आध्यात्मिक विकास करता है तथा विकास के दौरान वह किन किन अवस्थाओं का अनुभव करता है, यह जानने की सहज जिज्ञासा अध्यात्मश्रेमियों को होतो है। इस जिज्ञासा को शास्त्रकारों ने 'गुणस्थान' के माध्यम से शान्त करने का महान् उपकार किया है।

#### गुणस्थान का स्वरूप

आत्मविकास की क्रिमिक अवस्थाओं को जैन परिभाषा में गुणस्थान कहा जाता है। मुक्तिरूपी महल के लिये ये सोपान रूप हैं। आत्मा की अविकसित अवस्था से पूर्ण विकसित अवस्था की मंजिल पर पहुंचने हेतु ये अन्तर्वर्ती विश्वाम स्थल: पड़ाव: है। ये आत्मिक व्यक्तियों के आविर्भाव की तरतमभावींपन्न अवस्थाएं हैं।

जैन दृष्टि के अनुसार आत्मा का मौलिक स्वरूप शुद्ध चेतनामय है। अनन्तज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त मुख और अनन्त शिक्त रूप-अनन्तचतुष्ट्य उसका सहज स्वरूप है! जिस प्रकार सूर्य स्वभावतः तेजोमय प्रकाश-पिण्ड है उसी तरह आत्मा स्वभावतः ज्ञान और सुख का अनन्त एवं अक्षय निधान है। घने बादलों के कारण जिस प्रकार सूर्य का प्रकाश आवृत और आच्छन्न हों जाता है तो उसका वास्तविक स्वरूप दृष्टिगोचर नहीं होता। इसी प्रकार जब आत्मा कर्मों के आवरण से आवृत्त हो जाता है तो उसका सही स्वरूप दृष्टिगोचर नहीं होता। बादलों के आवरणों के क्रमशः हटने पर सूर्य प्रकाश का आविर्भाव होता है और सर्वथा आवरणों के हटने पर सूर्य का वास्तविक स्वरूप प्रकट हो जाता है। इसी तरह ज्यों ज्यों कर्मों के आवरण शिथिल होते जाते हैं त्यों त्यों आत्मा का स्वरूप प्रकट होने लगता है। सर्वथा आवरणों के विलय होने पर आत्मा शुद्ध, बुद्ध और मुक्त हो जाता है और अपने मौलिक स्वरूप को प्राप्त कर लेता है।

जब आत्मा पर आवरणों की सबनता पराकाष्ठा पर होती है तब आत्मा प्राथमिक अवस्था में — अविकसित रूप में पड़ा रहता है और जब आवरण सर्वथा हट जाते हैं तो आत्मा पूर्ण शुद्ध स्वरूप में अवस्थित हो जाता है। ज्यों ज्यों आवरणों की तीव्रता कम होती जाती है त्यों त्यों आत्मा प्राथमिक अवस्था को छोड़कर कमवार आगे की और बढ़ता है, वह अपनी मंजिल पर आगे से आगे बढ़ता चला जाता है। अविकसित अवस्था से विकास की ओर अग्रसर होता हुआ आत्मा प्रथम और

## प्रथ गुरुहेव हविवय पं. नान्यक्ट्रक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

चरम बिन्दुओं के बीच असंख्य ऊंची नीची अवस्थाओं का अनुभव करता है। इन असंख्यात भूमिकाओं का जैन शास्त्रों ने चौदह गुणस्थानों के रूप में निरूपण किया है।

### प्रधान आवरणः– मोहः –

आत्मा का सबसे प्रवल शत्रु मोह है। आत्मिक शिवतियों को आवृत करने वाला प्रधान आवरण मोह ही है। जब तक मोह बलवान और तीन्न रहते हैं। मोह के निर्बल होते ही अन्य आवरणों की वही खशा हो जाती है जो सेनापित के भाग जाने पर सेना की होती है। इसिलये आत्मा के विकास में मुख्य बाधक मोह की प्रवलता है। इसी तरह आत्मा के विकास में गुख्य सहायक मोह की क्षीणता होती है। इसी कारण मोह की उत्कटता, मन्दता तथा अभाव को लेकर ही गुणस्थानों का विचार किया गया है।

#### मोह की दोहरी शक्तः -

मोह अपनी दुधारी तलवार से आत्मा पर दुतरका आक्रमण करता है। मोह में दोहरी शक्ति होती है। पहली शक्ति से वह आत्मा की यथार्थ दर्शन की शक्ति को कुंठित कर देता है। जिस प्रकार मदिरापान व्यक्ति को बेभान कर देता है, मदिरा के प्रभाव से व्यक्ति अपने विवेक को गवाँ बैठता है। उसी प्रकार मोह की मदिरा आत्मा की विवेकशक्ति को नष्ट कर देती है। मोहग्रस्त आत्मा अपने स्वरूप को भूल कर पर-रूप को अपना मानने लग जाता है। अपने अनन्त वैभव को बिसराकर वह तुच्छ पुद्गलों की ओर ललवाता है। वह अपने घर को छोड़ कर बाहर भटकने लगता है। वह अन्तर्देष्टि से हट कर बहिदूंष्टि वाला बन जाता है। यह दृष्टि - विपर्यास 'दर्शनमोह' कहलाता है। यह दर्शनमोह आत्मा को स्वरूप — पररूप का निर्णय किंवा जड़ चेतन का भेद करने नहीं देता। मोह को दूसरी शक्ति आत्मा को विवेक हो जाने पर भी तदनुसार प्रवृत्ति करने से रोकती हैं। उसे चारित्रमोह कहा जाता है। दृष्टि में यथार्थता या सम्यकत्व आ जाने पर भी यह चारित्रमोह पर - परिणित से हटकर स्वरूप में रमण करने नहीं देता है। इस प्रकार मोह की यह दुहरी शक्ति आत्मा को अपने स्वरूप से अब्द कर देती है। मोह की इन दो शक्तियों में से पहली शक्ति विशेष प्रवल होती है। पहली शक्ति के प्रवल रहते हुए दूसरी शक्ति कभी निर्वल नहीं होती। पहली शक्ति के निर्वल पड़ते हो दूसरी शक्ति भी निर्वल होने लगती है। कहने का तात्पर्य यह है कि एक बार आत्मा को स्वरूप दर्शन हो जाय तो फिर उसे स्वरूप लाभ करने का मार्ग प्राप्त हो ही जाता है।

### गुणस्थानों का ऋम:- प्रथम मिथ्यात्व गुणस्थान:-

मोह— मदिरा के प्रगाठ नशे से प्रभावित आत्मा की सर्बंथा अघः पितत अवस्था प्रथम गुणस्थान है। इसमें मोह की दोनों शिवतयों के प्रथल होने के कारण आत्मा की वास्तिवक स्थिति सर्वंथा गिरी हुई होती है। इस भूमिका के समय भौतिक उत्कर्ष कितना ही क्यों न हो जाय पर आत्मा की प्रवृत्ति तात्विक लक्ष्य से सर्वंथा शून्य होती है। उसके वारे प्रयास विपरीत दिशा में होते है। जैसे दिग्धान्त व्यक्ति पूर्व को पश्चिम मानकर गित करता है तो वह इब्ट मंजिल पर नहीं पहुंच सकता, उसका सारा श्रम व्यर्थ होता है। इसी तरह मिथ्यादृष्टि वाला आत्मा पररूप को स्वरूप समझकर उसे ही प्राप्त करने को लालायित रहता है। वह रागद्वेष के प्रवल आधातों से अभिभूत होता है। इस स्थिति को जैन शास्त्र में मिथ्यात्व गुणस्थान कहा जाता है। मिथ्यात्व का यह आवरण भी एक सरीखा नहीं होता। तरतम भाव से कई कोटियां होती है। किसी आत्मा पर मोह का प्रभाव गाढतम, किसी पर गाढतर और किसी पर उससे भी कम होता है।

#### ग्रन्थि भेद: -

विकास करना आत्मा का स्वभाव है। अतः अन्ततो गत्वा जानते या अनजानते ऐसी स्थिति आती है जब मोह का प्रभाब कम होने लगता है और आत्मा विकास की और अग्रसर हो जाता है। जिस प्रकार पहाडी नदी का पत्थर विभिन्न आघातों से टकरा-टकरा कर गोलमोल बन जाता है इसी तरह आत्मा भी विभिन्न शारीरिक-मानसिक दुःखों को सहता सहता ऐसी स्थिति में आ जाता है जब उसके ऊपर लगे हुए कमों के आवरण में तनिक शिथिलता आ जाती है, और इसके

### प्लय गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रन महाराज जनस्थाताहिह स्मृतिग्रंथ

प्रभाव से उसमें अनुभव और वीयोंक्लास की मात्रा बड़ती है, उसके परिणामों में शुद्धि आने लगती है। इसे जैन सिद्धान्त में काल-लिब्ध कहते हैं। इसके वाद आणे बढ़ता हुआ आत्मा आने पुरुषार्थ को प्रकट करता हुआ इतनी शुद्धि प्राप्त करता है जिसकी बदौलत वह राग-द्वेष की तीव्रतम-दुर्भर प्रत्यिको तोड़ने योग्य बन जाता है। मोह-कम की ७० कोटा कोटि सागरोपम की स्थिति में से ६९ कोटा कोटि सागरोपम से कुछ अधिक की स्थिति को नष्ट कर डालता है। इस अज्ञानपूर्वक दुख संवेदनाजनित अति अल्प आत्म—शुद्धि को यथाप्रवृत्तिकरण कहा जाता है। लोक प्रकाश में कहा है—

यथा मिथो घर्षणात् ग्रावाणोऽद्रिनदो गतः।
स्युद्धित्राकृतयो ज्ञानज्ञून्या अपि स्वभावतः।।
तथा यथाप्रवृत्तात्स्युरप्यनाभोग लक्षणात्।
लघ्स्थिति कर्माणो अन्तवो एत्रान्तारे च

-लोक प्रकाश सर्ग ३

इसके बाद जब कुछ और भी अधिक आत्मर्शाद्ध तथा वीर्योह्लास की मात्रा बढ्ती है तब आत्मा उस राग द्वेष की ग्रन्थि को अपने प्रबल पुरूषार्थ द्वारा भेद डालता है। इस ग्रन्थि भेद की प्रक्रिया को अपूर्व करण कहा जाता है।

> "तीवधार पर शुकत्या पूर्वारव्यकरणेन हि आविष्कृत्य परं वीर्यं ग्रन्थि भिन्दन्ति केचन ।

#### - लोक प्रकाश सर्ग ३

ग्रन्थि भेद का कार्य वडा ही टेढ़ा है। मोह राजा का प्रधान दुर्ग राग-द्वेष की ग्रन्थि पर अवलम्बित है। जिस प्रकार दुर्ग ढह पड़ने पर राजा की शक्ति कमजोर हो जाती है इसी तरह रागद्वेष की तीव्रतम ग्रन्थि के छिन्नभिन्न होने पर मोह की शिक्ति क्षीण हो जाती है। ग्रन्थिभेद होने से दर्शनमोह-शिथिल पड़ जाता है और दर्शन मोह के शिथिल पड़ते ही चारित्रमोह की शिथिलता का मार्ग भी खुल जाता है। ग्रन्थिभेद की प्रकिया में सफल होने वाले आत्मा का अम्युद्य निश्चित हो जाता है। इस किया में जो उत्तीण हो जाता है उसका संसार-सागर से बेडा पार ही समझना चाहिए।

ग्रन्थिभेद के अवसर पर आत्मा और मोह का प्रवल संवर्ष होता है। एक तरफ आत्मा के शत्रु और मोह के प्रधान योद्धा, राग द्वेष अपने पूर्ण वल का प्रयोग करते हैं और दूसरी तरफ विकासोन्भुख आत्मा भी उनके प्रभाव को कम करने के लिए अपनी शक्ति का प्रयोग करता है। इस संघर्ष में कभी एक शक्ति जयलाभ करती है तो कभी दूसरी। अनेक आत्मा ऐसे होते हैं जो ग्रन्थि भेद के लिये किये गये इस संघर्ष में रागद्वेष के तीत्र प्रहारों से हार खाकर पीछे भाग जाते हैं। कई आत्मा ऐसे होते हैं जो न तो हार खाकर पीछे भागते हैं और न जयलाभ ही करते हैं, मैदान में जमे रहते हैं। कोई आत्मा ऐसे होते हैं जो रागद्वेष को अपने प्रबल पौरूष से परास्त कर विजयलाभ कर लेते हैं।

जीवन के हर क्षेत्र में सकलता पाने के लिए इन तीन प्रकार की स्थितियों का अनुभव होता रहता है। प्रत्येक कार्य में विघ्न आते हैं और उनसे संघर्ष करना ही पडता है। इस संघर्ष में कितपय व्यक्ति हार खा जाते हैं तो वे लक्ष्य को प्राप्त नहीं करते और जो संघर्ष में पुरुषार्थ दिखाकर विषयी बनते हैं वे अपने इष्ट को प्राप्त कर ही लेते हैं। जो न हार खातें हैं और न प्रवल पुरुषार्थ ही प्रकट करते हैं ऐसे व्यक्ति बीच में झूला करते हैं। वे कोई उल्लेखनीय उन्कर्ष नहीं कर सकतें।

शास्त्र में इस बात को स्पष्ट करने के लिए एक उदाहरण दिया गया है। तीन प्रवासी कहीं जा रहे थे। मार्ग में चोर मिले। चोरों को देखते ही एक तो भाग गया। दूसरा इर कर तो नहीं भागा परन्तु चोरों से पकड़ा गया। तीसरा व्यक्ति अपने बल पौरुष से चोरों को हराकर आगे बढ़ ही गया। इस दृष्टान्त से मानसिक विकारों के साथ होने वाले आध्यात्मिक युद्ध में प्राप्त होने वाले जय-पराजय को समझा जा सकता है।

जो आत्मा इस संघर्ष में प्रवल पुरुषार्थ प्रकट कर रागद्वेष की ग्रन्थि को भेदने में सफल हो जाता है उसे वह अद्मुत आनन्द आता है जो पूर्व में कभी प्राप्त नहीं हुआ । इस अपूर्व स्थिति को अपूर्वकरण कहा जाता है ।

## प्रथ ગુરુદેવ કવિવર્થ પં. စာစသင္တေတ္ ချပေရတဲ့ တေခန္းမျဖင့် နေခုပြသုံမ

इसके बाद आत्मशुद्धि और वीर्योल्लास की मात्रा अधिक बढ़ती है तब आत्मा दशनमोह पर अवश्य विजय लाभ करता है। इस विजयकारक आत्मशुद्धि को अनिवृत्तिकरण कहा जाता है। क्योंकि इस शुद्धि को प्राप्त करने पर आत्मा दर्शन मोह को हराये विना नहीं रहता। वह दर्शनमोह को हराकर उस पर विजय प्राप्त कर लेता है। यह विजय प्राप्त होते ही आत्मा मिथ्यात्व के प्रथम गुणस्थान से निकल कर सम्यक्त्व प्राप्त कर लेता है।

यह स्थिति प्राप्त होते ही आत्मा के प्रयासों की दिशा बदल जाती है। आत्मा अपने स्वरूप का यथार्थ दर्शन कर लेता है। बहिर्दृष्टि हट कर अन्तर्दृष्टि जागृत हो जाती है। यह अन्तरात्मभाव आत्म-मन्दिर का गर्भद्वार है जिसमें प्रविष्ट [होकर परमात्मभाव रूप देव का दर्शन किया जाता है। इस भूमिका में आते ही आत्मा आध्यात्मिक शान्ति का अनुभव करता है। यह विकासक्रमकी चतुर्थ भूमिका अर्थात् चतुर्थं गुणस्थान कहा जाता है।

#### २ सास्वादन गुणस्थान

संसारवर्ती आत्मा की स्थिति कभी एक सी नहीं रहती। उसके अध्यवसाय वदलते रहते हैं। कभी आत्मा उत्कान्ति के पथ पर अग्रसर होता है तो कभी उस पथ से भ्रष्ट होकर वह अपकान्ति करता हुआ नीचे लुढ़क पड़ता है। सम्य कत्व के राजमार्ग से च्युत होकर जब कोई आत्मा मिथ्यादृष्टि वाली प्रथम भूमिका की ओर झूकता है तब बीच में पतनोन्मुखी आर मा की जो कुछ अवस्था होती है वही सास्वादन गुणस्थान नामक दूसरा गुणस्थान है।

जिस प्रकार खीर खाकर कोई व्यक्ति वमन कर देता है तब उसके मुख में एक प्रकार का विलक्षण स्वाद होता है। न वह मधुर होता हैं न आम्ल। इसी तरह दूसरे गुणस्थान के समय आत्मा न तो तत्त्वज्ञान की निश्चित भूमिका पर होता है और न तत्त्वज्ञान की शुभ स्थिति पर ही। अथवा सिद्धियों से खिसकता हुआ व्यक्ति जब तक जमीन पर नहीं आ जाता तब तक बीच में जो अवस्था होती है वैसी ही अवस्था इसमें होती है। सम्यक्त्व से गिरता हुआ व्यक्ति जबतक मिथ्यात्व में नहीं आ जाता, उस बीच की स्थिति में जो अध्यवसाय होते हैं या जो आत्मिक स्थिति होती है वही सास्वादन गुणस्थान समझना चाहिए।

#### ३ मिश्र गुणस्थान

जब आत्मा न तो सम्यग्दृष्टि होता है और न मिथ्यादृष्टि किन्तु मिश्र स्थिति वाला होता है तब वह मिश्रगुणस्थान बाला कहा जाता है। एसा आत्मा तत्त्व को न तो एकान्त अतत्त्व समझता है और न तत्त्व अतत्त्व का विवेक ही कर पाता है। कांच और रत्न का भेद- ज्ञान करने में असमर्थं होने से वह दोनों को समान समझता है।

इस गुणस्थानमें दोनों प्रकार के आत्मा आते हैं। उत्क्रान्ति करने बाला आत्मा प्रथम गुणस्थान से निकल कर इसमें आता है। अपक्रान्ति करने वाला आत्मा चौथे आदि गुणस्थानों से गिरकर भी इस गुणस्थान में आता है। दोनों प्रकार के आत्माओं का आश्रय तीसरा गुणस्थान है।

### ४ अविरत सम्यग्दृष्टि गुणस्थान

प्रथम गुणस्थान के वर्णन में कहा जा चुका है कि जब आत्मा दर्शनमोह को जीतने में सफल हो जाता है तो वह मिण्यादृष्टि मिटकर सम्यग्दृष्टि वन जाता है। उसकी दृष्टि बदल जाती है। पहले वह भौतिक पदार्थों और ऐन्द्रियक विषयों के प्रति तीन्न आसिक्तभाव रखता था परन्तु अब वह उनके प्रति उदासीन रहता है। वह समझ लेता है कि ये पदार्थ नाशवान् है और असार है। इनसे मुझे सुख-शान्ति मिलने वाली नहीं है। वास्तिवक आनन्द का निधान तो आत्मा ही है। इसी से आनन्दकी प्राप्ति होगी। इस तरह वह वहिर्दृष्टि से अन्तर्दृष्टि वाला बन जाता है। यह अविरित सम्यग्दृष्टि गुणस्थान है, आत्मविकास की चतुर्थं भूमिका है।

यह यथार्थ दृष्टि तीन प्रकार की होती है। औपश्चिमक, क्षायिक, क्षायोपशिमक। दर्शनमोह की मिथ्यात्व, सम्यग्मिथ्यात्व और सम्यकत्व, इन तीन प्रकृतियों तथा चारित्रमोह की अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया और लोभ इन चार प्रकृतियों—कुल सात प्रकृतियों के उपशम से आत्मा औपश्चामिक सम्यग्दर्शन प्राप्त करता है। सर्व प्रथम यही औपशामिक

## પુંજય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

सम्यग्दर्शन प्राप्त होता है। किन्तु इसका काल अन्तर्मुहूर्त ही है। अतः यह काल पूर्ण होते ही आत्मा पुनः सम्यक्तव से गिर जाता है किन्तु पुनः अपने पुरुषार्थ द्वारा उक्त सातों प्रकृतियों का क्षयोपशम करके क्षयोपशमिक सम्यग्दृष्टि बनता है। जो आत्मा इन सात त्रकृतियों का क्षय करके क्षायिक सम्यग्दृष्टि बनता है वह अधिक से अधिक तीन भव तक संसार में रहता है। चौथे भव में वह नियमतः मुक्ति प्राप्त कर लेता है।

चतुर्थ गुणस्थानवर्ती जीव की बाहरी कियाओं में और मिथ्यात्वकी बाहरी कियाओं में कोई खास अन्तर दिखाई नहीं देता परन्तु अन्तरंग की परिणित में आकाश—पाताल जितना अन्तर हो जाता है। मिथ्यादृष्टि की परिणित सदा मिलन और आर्तरीद्रध्यान प्रचुर होती है जब कि सम्यग्दृष्टि की परिणित शुद्ध, प्रशस्त और धर्मध्यानमय हो जाती है। यद्यपि चारित्रमोह के तीव उदय से चौथे गुणस्थान वाला जीव— व्रत—शील-संयम अंगीकार नहीं कर सकता है तथापि विषय—सेवन के प्रति उसकी आसक्ति एकदम घट जाती है। वह अनासक्तभावमें →निलिप्त होकर संसारव्यवहार चलाता है।

### ५ देशविरात गुणस्थान

चौथे गुणस्थान में दर्शनमोह की शक्ति को शिथिल करके स्वरूप दर्शन कर लेने के पश्चात् आत्मा चारित्रमोह को शिथिल करने का प्रयास करता है। इस प्रयत्न में वह आंशिक विरित्त अंगीकार करता हैं। व्रत-शील-संयम, त्याग-प्रत्याख्यान आदि को अंग्र रूप में अपनाता है। अंग्रत: स्वरूप स्थिरता या परपरणित—त्याग होने से चतुर्थ भूमिका की अपेक्षा इसमें अधिक शान्ति लाभ होता है। यह देशविरित नामक पंचम गुणस्थान है।

### ६ सर्व विरति गुणस्थान

पंचम गुणस्थान में अपनाये गये आंशिक व्रत — प्रत्याख्यानों से होने वाली शान्ति का अनुभव करता हुआ आत्मा सोचता है कि जब आंशिक विरित से ऐसी शान्ति मिलती है तो सर्व विरित से कितनी अधिक शान्ति मिल सकेगी? यह विचार उसे सर्व-विरित की प्रेरणा देता है और आत्मा सब प्रकार के आरंभ-समारंभ को त्याग कर कुटुम्ब -पिरवार की ममता को छोड़कर सर्व विरित - संयम को अंगीकार करता है। इस अवस्था में पौद्गलिक भावों पर मूर्छा नहीं रहती और स्वरूप की अभिव्यक्ति करने में ही आत्मा की सारी शक्ति लग जाती है। यद्यपि आत्मा संयम की साधना में संलग्न हो जाता है तदिप प्रमाद का सद्भाव इसमें बना रहता है। अतएव इस गुणस्थान को प्रमत्त संयत गुणस्थान भी कहते हैं।

#### ७ अप्रमत्त संयत गुणस्थान

सर्वविरतिजनित शान्ति के साथ अप्रमादजनित विशिष्ट शान्ति का अनुभव करने की इच्छा से विकासगामी आत्मा प्रमाद का त्याग करता है और अप्रमत्त भाव से स्वरूप की अभिव्यक्ति के अनुकूल मनन—चिन्तन के सिवाय अन्य सब व्यापारों का त्याग कर देता है, यह 'अप्रमत्त संयत' नामक सातवाँ गुणस्थान है।

इस भूमिका पर प्रमाद और अप्रमाद के बीच खींचातानी चला करती है। कभी आत्मा प्रमाद पर हावी होकर अप्रमत्तभाव में रमण करने लगता है और कभी प्रमाद हावी होकर आत्मा को तन्द्रा में डाल देता है। अतः कभी प्रमाद की तन्द्रामय और कभी अप्रमाद की जागृति की स्थिति बनती है। छट्ठे और सातवें गुणस्थान के बीच आत्मा वार बार आता जाता रहता है।

### ८ अपूर्वकरण गुणस्थान

अप्रमत्त आत्मा शेष रहे हुए मोह को नष्ट करने के लिये विशेष प्रयास करता है। मोह के साथ युद्ध करने के लिए आत्मा यहां विशेष रूप से तैयार होता है। तब उसके परिणाम प्रत्येक क्षण में अपूर्व — अपूर्व ही होते हैं। प्रत्येक समय में उसके परिणामों की विशुद्ध अनन्त गुनी होती जाती है। ऐसे विशुद्ध परिणाम उसे पूर्व में नहीं प्राप्त हुए थे अतः उन्हें अपूर्व कहते हैं। इस गुणस्थान का कार्य मोहकर्म के उपशम या क्षपण की भूमिका तैयार करना है।

इस गुणस्थान से आगे बढ़ने वाले आत्मा दो श्रेणियों में विभक्त हो जाते हैं। कोई विकासगामी तो मोह के संस्कारों को कमशः दबाता हुआ आगे बढ़ता है और अन्त में उसे सर्वथा उपशान्त कर देता है। विशिष्ट शुद्धि वाला कोई आत्मा ऐसा

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

होता है जो मोह के संस्कारों को ऋगशः जड़मूल से उखाड़ता हुआ आगे बढ़ना है और अन्त में उसे सर्वया निर्मूल कर देता है। प्रथम श्रेणी को 'उपशम श्रेणी' और द्वितीय को क्षपक श्रेणी कहते हैं।

### ९ अनिवृत्ति बादर गुणस्थान :-

आठवें गुणस्थान में अपूर्व - अपूर्व विशुद्धि प्राप्त करके विशिष्ट आत्मशक्ति का संचय करके यह आत्मा नौवें गुणस्थान में प्रवेश करता है। इस भूमिका में प्रत्येक समयवर्ती जीवों के परिणाम यद्यपि उत्तरोत्तर अपूर्व और अनन्तगुणी विशुद्धि वाले होते हैं किन्तु एक समयवर्ती जीवों के परिणाम सदृश ही होते हैं। इस गुणस्थान में होने वाले परिणामों को विशुद्धि के कारण आयुकर्म को छोड़कर शेष सात कर्मों की स्थितिवात, रसवात, गुणसंक्रमण, गुणश्रेणी और असंख्यगुण निर्जरा होती है। अभी तक जो करोडों सागरोपम की स्थिति वाले कर्म बंधते चले आ रहे थे उनका स्थितिबन्ध उत्तरोत्तर कम होता जाता हैं। यहाँ तक कि इसके अन्तिम समय में कर्मों की जो जयन्यस्थिति वतलाई है तत्प्रमाण स्थिति के कर्मों का बंध होने छगता है। उपशम श्रेणी वाला जीव इस गुणस्थान में मोहकर्म की एक सूक्ष्म लोग प्रकृति को छोड़कर शेष सर्व प्रकृतियों का उपशम कर देता है और क्षपक श्रेणी वाला जीव छन्हीं का आव करके दशव गुणस्थान में प्रवेश करता है। यहाँ यह ज्ञातव्य है कि क्षपकश्रेणी वाला मोहकर्म की प्रकृतियों के साथ अन्य कर्मों की अनेक प्रकृतियों का क्षय करता है।

#### १० सूक्ष्म सम्पराय गुणस्थान

इस गुणस्थान में परिणामों की प्रकृष्ट विशुद्धि के कारण मोहकर्म की शेष रही हुई सूक्ष्म लोभ प्रकृति की भी प्रति समय क्षीण शक्ति होती जाती हैं। उपशम श्रेणी वाला जीव तो इसके अन्तिम समय में इसका उपशमन करके ग्यारहवें गुणस्थान में चला जाता है। क्षपक श्रेणी वाला जीव इस प्रकृति का क्षय करके वारहवें गुणस्थान में पहुंचता है। जिस प्रकार घुले हुए कसुंबी रंग के वस्त्र में लालिमा की सूक्ष्म लोभ नामक प्रकृति अत्यन्त सूक्ष्म रूप में रह जाती है अतएव इस गुणस्थान को सूक्ष्म सम्पराय गुणस्थान कहते हैं।

### ११ उपज्ञान्त मोह वीतराग छदम्स्थ गुणस्थान

दशवें गुणस्थान के अन्तिम समय में सूक्ष्मलोभ का उपशम होते ही समस्त कथायों का उपशमन हो जाता है और जीव उपशान्त कथायी होकर ग्यारहवें गुणस्थान में आता है। जिस प्रकार गन्दे जल में फिटकरी आदि डालने से उसका मेल नीचे बैठ जाता है और निर्मल जल ऊपर रह जाता है। इसी प्रकार उपशम श्रेगो में मोहनीय कर्म एक अन्तर्मृहुर्त के लिए उपशान्त कर दिया जाता है जिसके कारण जोवन के परिणामों में एकदम वोतरागता, निर्मलता आ जाती है अत्तर्व उसे उपशान्त मोह या वीतराग संज्ञा प्राप्त हो जातो है। किन्तु ज्ञानावरणीय कर्म के विद्यमान होने से वह छद्मस्थ ही कहलाता है।

मोहकर्म का उपशम अंतर्मुहूर्त के लिए ही होता है अतएव इस काल की समाप्ति पर इस आत्मा का पतन होता हैं और वह नीचे के गुणस्थानों में चला जाता है। जिस प्रकार जल के तल में रहा हुआ मैल क्षोभ पाते ही ऊपर उठ कर जल को मिलत कर देता है उसी प्रकार पहले दबाया हुआ मोह पुन: सिक्रय होकर आत्मा को नीचे पटक देता हैं। ग्यारहर्वे गुणस्थान में जाने बाला आत्मा एक बार अवश्य गिरता है। गिरता हुआ वह प्रथम गुणस्थान तक भी आ सकता है परन्तु उसकी यह अधापतन की स्थिति कायम नहीं रहती। बह कभी न कभी दूनी शक्ति जुटा कर मोह का सामना करता है और क्षपक श्रेणी करके मोह का क्षय कर डाकता है।

### १२ क्षीण मोह वीतराग छद्मस्थ गुणस्थान

क्षपक श्रेगी वाला जीव दसवें गुणस्थान के अन्त में सूक्ष्म लोभ का क्षय करके एकदम बारहवें गुणस्थान में पहुंचता है। इसके अन्तिम समय में शुक्ल घ्यान का दूसरा भेद प्रकट होता है। इसके द्वारा आत्मा ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय इन तीन घातिकर्मी का क्षय कर डालता है। मोह का क्षय तो पहले हो हो चुका होता है। इस प्रकार चारों घातिकर्मी का क्षय होते ही आत्मा कैवल्यदशा को प्राप्त करके तेरहवें गुणस्थान में प्रवेश करता है।

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### १३ सयोगि केवली गुणस्थान:

वारहवें गुणस्थान के अन्त में सब घन गति कर्मों का एक साथ क्षय होते ही जीव विश्व के समस्त चराचर तत्त्वों को हस्तामलकवत् स्पष्ट देखने - जानने लगता है। वह सर्वज्ञ - सर्वदर्शी बन जाता है। वह परमात्मभाव का पूर्ण आध्यात्मिक स्वराज्य पाकर सिच्चदानन्द स्वरूप को व्यक्त कर लेता है। जैसे पूर्णिमा की रात्रि में आकाश में चन्द्र की सम्पूर्ण कलाएं प्रकाशमान होती है वैसे ही इस अवस्था में आत्मा की चेतना आदि सभी मुख्य शक्तियां पूर्ण विकसित हो जाती है।

### १४ अयोगि केवली गुणस्थान :

तेहरवें गुणस्थान में चार अधाति कर्म दग्ध रज्जु के समान शेष रह जाते हैं। इनको भी इस गुणस्थान में नष्ट कर दिया जाता है। शुक्ल घ्यान का तीसरा भेद सूक्ष्मिकिया अप्रतिपाति यहां प्रकट होता है और उसके द्वारा मानसिक, वाचिक और कायिक व्यापारों का सर्वथा निरोध हो जाता है। योग-निरोध के कारण आत्मा अयोगी हो जाता है। समुच्छिन्न किया अप्रतिपाति शुक्लघ्यान द्वारा सुमेरू की तरह निष्कंप स्थिति को प्राप्त करके आत्मा शाश्वत मुक्ति को प्राप्त कर लेता है। वह सर्वथा शुद्ध, बुद्ध और मुक्त होकर लोकोत्तर स्थान-सिद्धालय को प्राप्त कर लेता है। यही सम्पूर्णता है, कृतकृत्यता है और सर्वोत्तम सिद्धि है।

#### उपसंहार

ऊपर जिन चौदह गुणस्थानों का निरूपण किया गया है उनका तथा उनके अन्तर्गत संख्यातीत अवस्थाओं का बहुत ही संक्षेप में वर्गीकरण करते हुए शास्त्रकरों ने आत्मा की तीन अवस्थाएं बतलाई है— १ बहिरात्म अवस्था २ अन्तरात्म अवस्था और ३ परमात्म अवस्था।

प्रथम अवस्था में आत्मा का ज्ञान-प्रकाश अत्यन्त आच्छन्न रहता है जिसके कारण वह पोद्गलिक विषयों को ही सर्वस्व समझता रहता है। उन्हीं को पाने के लिए प्रयत्नशील रहता है। प्रथम, द्वितीय और तृतीय गुणस्थान बहिरात्म दशा का चित्रण है।

दूसरी अवस्था में आत्मा की दृष्टि बदल जाती है। वह पौद्गलिक विलासों से हटकर शुद्ध स्वरूप की ओर लग जाती है। चौथे से लेकर बारहवें गुणस्थान तक अन्तरात्म अवस्था का दिग्दर्शन है।

तीसरी अवस्था में आत्मा का वास्तविक स्वरूप प्रकट हो जाता है। उसके आवरण छिन्नभिन्न हो जाते हैं। तेरहवां और चौदहवां गुणस्थान परमात्म अवस्था का वर्णन है।

इस प्रकार बहिरात्मा से परमात्मा बनने के लिये समस्त भव्य आत्माओं को प्रयत्नशील होना चाहिए। आत्मिवकास के इन सोपानों पर उत्तरोत्तर आरोहण करते हुए हम सब मुक्ति-सौच मे पहुंच कर अनन्तमुख का अनुभव करें यहो कामना और भावना है।

: सिद्धा सिद्धि मे दिसन्तु:

## ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રના મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિ

# 'षट्द्रव्य में पुद्गल द्रव्य'

### महासतीजी श्री धर्मशीलाजी M. A. साहित्यरस्न ph. D.

जैन दर्शनमें षट्द्रव्य, सात तत्त्व और नव पदार्थ माने गये हैं । जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश, काल ये षट्द्रव्य हैं और जीव, अजीव, आस्त्रव, बंध, संवर, निर्जरा तथा मोक्ष यह सात तत्व हैं। इन सात तत्त्वोंमें पुण्य और पाप का समावेश करनेसे नवपदार्थ बन जाते हैं । इन्हीं नत्र का अंतरभाव जैन दर्शन के षट्द्रव्यमें किया जा सकता है । पृथ्वी, अप, तैज, वायु इन चार द्रव्यों का समावेश पुद्गल द्रव्योंमें होता है।

षट्द्रव्य, सात तत्त्व और नवपदार्थमें मुख्य दो तत्त्व हैं। जीव और अजीग। इन्हीं के वियोग और संयोगसे सब तत्त्वों की रचना होती है। जीव का प्रतिपक्षी अजीव है। जीव चेतनवान, ज्ञान-दर्शन युक्त है तो अजीव अचेतन है। जीव और अजीव के अनेक भेद-प्रभेद हैं। परंतु हमें सिर्फ अजीव के प्रकारों में से पुद्गल-प्रकार पर विचार करना है।

अजीव के पांच प्रकार हैं। (१) पुद्गल (Matter of energy), (२) धर्म (Medium of motion for soul and matter), (३) अधर्म (Medium of rest), (४) आकाश (Space) और (५) काल (Time) ।

इन पांचों को रुपी और अरुपीके अंतर्गत समाविष्ट किया जाता है। पुद्गल रुपी हैं और घर्म, अधर्म आकाश और काल अरुपी हैं। रुपी को मूर्त और अरुपी को अमूर्त कहते हैं।

छः द्रव्य में सबसे अधिक महस्वपूर्ण द्रव्य पद्गल और जीव हैं। अब पुद्गल पर ही कुछ विचार करेंगे।

पुद्गल शब्द जैन दर्शन का पारिभाषिक शब्द है । विज्ञान जिसे (Matter) कहता हैं, न्याय वैशेषिक जिसे भौतिकतत्व कहते हैं, उसे ही जैन दर्शन ने पूद्गल कहा है।

जो वर्ण, गंघ, रस और स्पर्श से युक्त है वह पुद्गल है। पुद्गल की व्याख्या उमास्वातिने तत्त्वार्थ-सूत्र में अ. ५ सू. २३ में इसी प्रकार की है।

### 'स्पर्शरसगंधवर्णवन्तः पुद्गलाः'

कुंदकुंदाचार्यने भी प्रवचन सार अ. २. गा. ४० में भी यही बात कही है । ''बर्णरसगंघस्पर्शा विद्यन्ते पुद्गलस्य सूक्ष्मत्वात् । पृथिवीपर्यन्तस्य च शब्दः स पुद्गलश्चित्रः ।।४०।।"

बौद्ध साहित्य में 'पुद्गल' शब्द 'आलयविज्ञान' 'चेतनासंतित' के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। पुद्गल परमाणु अनंत है। पुद्गल द्रव्यं का शुद्ध स्वरुप परमाणु है । जिसका विभाजन नहीं होता उसे परमाणु कहते हैं । परमाणु शाश्वत है, नित्य है, ध्रुव है ।

र्जन परिभाषा अनुसार अच्छेद्य, अभेद्य, अग्राह्य, अदाह्य और अविभागी पुद्गल को परमाणु कहते हैं। तत्त्वार्यांघिगम सूत्रमें उमास्वातिने पुद्गल के २ प्रकार कहे हैं।

#### "अणवः स्कन्धाश्च" अ. ५, सू. २५

पुद्गल अणु (Atomic) और स्कंध (Compound) रूप से दो प्रकार हैं। अणु अत्यंत सूक्ष्म होने से उनका उपयोक नहीं किया जा सकता। जो पुद्गल द्रव्य कारणस्य है, कार्यस्य नहीं वहं अंत्य द्रव्य है। वही परमाणु है। उसका दूसरा विभाग नहीं होता है। उसका आदि, मध्य और अंत नहीं होता है। ऐसे अविभागी पुद्गल परमाणु को 'अणु कहते हैं।

पुद्गल द्रव्य का दूसरा प्रकार स्कंघ है। दो अणुओं से स्कंघ बनता है। दो-तोन संख्याता असंख्याता और अनंत परमाणुके पिंड को (समूह को) भी स्कंध कहते हैं। द्वयणुक आदि स्कन्धों का विश्लेषण (Analysis) करने पर अणु आदि उत्पन्न होते हैं। अणु आदिके समूह (Synthesis) से द्वयणुक आदि होते हैं। कभी-कभी स्कन्ध की उत्पत्ति विश्लेषण और संघात दोनों के प्रयोगसे होती है।

## पूज्य गुरुहेव इविवय पं. नान्यक्ट्रेक् महाराक कक्सशताहि स्मृतिग्रंथ

अणु और स्कंघ ये दोनों ही पुद्गलोंकी विश्लेष अवस्थाओंके नाम हैं। द्वयणुकादि स्कंघोंका विश्लेषण करनेपर अंत में पुद्गलों की अणु अवस्थामें पहुँचते हैं। अणुओंको मिलाने पर पुद्गलोंकी स्कन्ध अवस्थामें पहुँचते हैं।

पुद्गल वह है जिसमें पूरण और गरून ये दोनों संभव हैं। इसीलिए एक दूसरे स्निम्घ, रुक्ष, गुणयुक्त स्कन्धिस मिलता है वह पूरण हैं। एक स्कन्ध से कुछ स्निम्घ, रुक्ष, गुणोंसे युक्त परमाणु विच्छिन्न होते हैं वह गलन है।

"पूरयन्ति गलन्तीती पुद्गलाः" पूरण और गलनिकया जिसमें है वह पुद्गल हैं । (माधवाचार्य-सर्व दर्शन संग्रह)

पुद्गल में स्पर्श, रस, गंध और वर्ण ये चारों ही गुण एक साथ रहते हैं। इन चारोंमें से किसीमें एक, किसीमें दो, किसीमें तीन ऐसा नहीं हो सकता। यह बात सत्य है कि, किसीमें एक गुण की प्रमुखता होती है जिससे वह इन्द्रियगोचर हो जाता है और दूसरे गुण गौण होते हैं जिससे इन्द्रिचगोचर नहीं हो पाते। इन्द्रियगोचर नहीं होने से हम किसी गुणका अभाव नहीं मान सकते।

आजके वैज्ञानिक हायड़ोजन और नायट्रोजन को वर्ण, गंध और रसहीन मानते हैं। यह कथन गौणता को लेकर हैं। दूसरी दृष्टि से इन गुणों को सिद्ध कर सकते हैं। जैसे 'अमोनिया' एकांश हायड़ोजन और तीन अंश नायट्रोजन रहता है। अमोनियामें गंध और रस ये दो गुण हैं। इन दोनो गुणों की नवीन उत्पत्ति नहीं मानते क्योंकि यह सिद्ध है कि असत् की कभी भी उत्पत्ति नहीं हो सकतो और सत् कभी भी नाश नहीं हो सकता इसलिए जो गुण अणु में होता है वही स्कन्ध में आता है। हायड्रोजन और नायट्रोजनके अंश से अमोनिया निर्मित हुआ है। इसलिए रस और गंध जो अमोनियाके गुण हैं वे गुण उस अंशमें अवश्य ही होने चाहिए। जो गुन्त गुण थे वे प्रकट हुए हैं। पुद्गलमें चारो गुंण रहते हैं। चाहे वे प्रकट हो या अप्रकट हो। पुद्गल तिन्हों कालोमें रहता है इसलिए सत् है। उत्पाद, ब्यय, धौब्य युक्त है।

जैन दृष्टिसे कितनेही पुद्गल स्कन्ध संख्यात प्रदेशों के, कितनेही असंख्यात प्रदेशों के और कितने ही अनंत प्रदेशों के होते हैं। सबसे बड़ा स्कन्ध अनंत प्रदेशी होता है और सबसे छघु स्कन्ध द्विप्रदेशी होता है। अनंत प्रदेशी स्कन्ध एक आकाश प्रदेशमें भी समा सकता है। और वही स्कन्ध संपूर्ण लोक में भी व्याप्त हो सकता है। पुद्गल परमाणु लोक में सभी जगह है। (उत्तराध्ययन अ ३६-गा. ११) कागज के ढेर को आग लगने पर कागज नष्ट हो जाने हैं और राख उत्पन्न होती है। परन्तु इस उत्पत्ति और विनाशमें अथवा कागजकी पयियों के नाश और राख की पर्यायों की उत्पत्तिमें परमाणु अपने रुपमें विद्यमान हैं। पर्यायें बदल गई, नाम और रुप-रंग बदल गया परन्तु परमाणु में अन्तर नहीं आया। इसलिए पुद्गल द्रव्य परमाणु के शुद्ध रुप में सदा सर्वदा बना रहता है। परमाणु सब्द रहित है। शब्द की उत्पत्ति दो पुद्गल स्कन्भों के संघर्ष से होती है। परमाणु स्कन्ध से रहित है। इसलिए वह शब्द से भी रहित है। वह एक है तो भी मूर्त हैं क्यों कि उसमें वर्ण, गंध, रस स्पर्श हैं। ये चारों गुण उसके एक प्रदेशमें रहते हैं। इसलिए परमाणु मूर्त है, साकार है। पुद्गल स्कन्धों का निर्माण परमाणुओं के समूह से होता है। यदि परमाणु मूर्त नहीं होगा तो उससे बने हुए पुद्गल स्कन्ध भी मूर्त नहीं हो सकते क्यों कि अमूर्त ब्रव्य मूर्तद्रव्य नहीं बना सकता और मूर्त अमूर्त के रुपमें परिणमन नहीं हो सकता।

द्रव्यसंग्रहमें आचार्य नेमोचंद्रते लिखा है कि "पुद्गल एक अविभाग परिच्छेद्य परमाणु आकाशके एक प्रदेशको घेरता है । उसी प्रदेशमें अनंतानंत पुद्गल परमाणु भी स्थित हो सकते हैं।"

परमाणु के बिभाग नहीं होते, हिस्से नहीं होते, परमाणु परस्पर जुड सकते हैं और पृथक् भी हो सकते हैं। किन्तु उसका अंतिम अंश अखंड है। परमाणु शाश्वत् परिणामी, नित्य, स्कंधकर्ता और भेता भी है। परमाणु कारण रूप है, कार्यरूप नहीं। वह अंतिम द्रव्य हैं। परमाणु पुद्गळ का एक विभाग है।

पुद्गल स्कन्धों की स्थिति न्यून से न्यून एक समय और अधिक से अधिक असंख्यात काल है। (भगवती सू ५/७) ''स्कन्घ और परमाणु संतति की दृष्टि से अतादि अनंत है और स्थितिकी दृष्टिसे सादि -सान्त है।'' (उत्तराध्ययन ३६/१३)

### પ્લય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

जैन दार्शनिकों ने प्रकृति और ऊर्जाको पुद्गल पर्याय माना है। विज्ञान यही मानता है की, छाया, तम शब्द आदि पुद्गलके पर्याय हैं। अंधकार और प्रकाश का लक्षण अभावात्मक न मानकर दृष्टि देश, प्रतिबंधकारक और विरोधी माना है। आधुनिक विज्ञान भी प्रकाशके अभाव रूप को अंधकार नहीं मानता। अंधकार पुद्गल की पर्याय है। प्रकाश पुद्गल से पृथक् उसका अस्तित्व है। छाया पुद्गल की ही एक पर्याय है। प्रकाश का निमित्त पाकर छाया होती है। प्रकाश को आत्र और उद्योत के रूपमें दो भागोंमें विभक्त किया है। सूर्यका चमवमाता उष्ण प्रकाश "आत्र" है। और वंद्रमा, जुगनू आदि का शीत प्रकाश "उद्योत" है। शब्द भी पौद्गलिक है।

हम को जितने भी पदार्थ नेत्रोंसे दिखते हैं, स्पर्श होते हैं, चखनेमें आते हैं और सुनाई देते हैं, वे सब पुदृगल पदार्थ है। शुद्ध पुद्गल परमाणु तो अतिसूक्ष्म होने में इन्द्रियशगोवर होता ही है। परंतु पुद्गल स्कन्धोंमें भी बहुत स्कन्ध ऐसे सूक्ष्म होते हैं जो नेत्र और इन्द्रियहारा जाननेमें नहीं आते और बहुत सिक्ष्म स्थूल होते हैं जो कि इंद्रियसे जाने जाते हैं। उन इंद्रियगोवर स्कन्धोंमें भी दो प्रकार है। १) कुछ स्कन्ध अस, फल आदि तो ऐसे हैं, जो जोग, नेत्र, नाक्ष, कान और स्वर्श उन पांची इंद्रियो द्वारा छूने, चलने, सूंधनें, सुनने और दिखने में आते हैं। २) परन्तु वायु आदि ऐसे स्कन्ध होते हैं जो दिखाई नहीं देते परन्तु छुनेमें आते है। शब्दिर पुद्गलस्कन्ध ऐसे होते हैं, जो सुनने में आते हैं, जिनका स्पर्श, रुप इंद्रियो पर आधात होता है परंतु आंखों से दिखाई नहीं देते। प्रकाश और अंश्रारहा पुद्गलस्कन्ध आंखों से दिखाई देते हैं परन्तु नाक्ष, कान, जीभ इत्यादि इन्द्रियद्वारा नहीं जाने जाते। घूप और चांदनोहा परिणत होने वाले पुद्गल स्कन्ध, शीत, गर्भ रुपसे छूनेमें तथा देखने में आते हैं परन्तु उनको प्रवक्तर व तो स्थानांतर किया जा सकता है और न अन्य इंद्रियाँ उनको जान सकती है।

इस तरह पुद्गल द्रब्य अनेक प्रकारका है। पुद्गल द्रव्यके विविध प्रकारके परिणमन विविध प्रकारके निमित्त कारणो द्वारा हुआ करते हैं। ऑक्सिजन और हायड़ोजन गेसों के मिल जानेसे पानी वन जाता है। पानी को अति ठंडी वायुका या अमोनिया गेस का निमित्त मिल जानेसे वर्फ वन जाता है। अग्नि की तथा सूर्य किरणोंकी गर्मी के निमित्तसे पानी भाप बन जाता है। भापसे बादल बन जाते है। पार्थिव लकडी तथा सोना, चाँदी, लोह आदि पार्थिव धातुएँ अग्निके निमित्तसे जलकर राख हो जाती है। समस्त धातुएँ पिघलकर अन्य आकार प्रकारोमें परिगत होती हैं। इसमें भो अग्नि निमित्त कारण होती है। इस तरह पुद्गल द्रव्यके विविध प्रकारके परिणमन में विविध प्रकारके निमित्त कारण सहायक होते हैं।

### "कार्यद्वारा पूद्गल का लक्षण"

शरीर, वाणी, मन, निःश्वास, उच्छवास, सुख, दुख, जीवन, मरण यह पुद्गलके उ∓চार कार्य हैं। उमस्यातिने 'तत्त्वार्थाधिगम' सूत्र में यहीं बात कही है।

'शरीरवाङ्मनः प्राणापानाः पुद्गलानाम् ।' । १९ । 'सुख दुःख जीवित मरणोपग्रहाश्च ।' २० । अ. ५ सू. १९।२०

आँखों से जो जो दिखता है वह सब पुद्गल द्रव्य है। पृथ्वी, पानी, बायु, श्रग्नि, वनस्पति इत्यादि का शरीर, भोगोपभोगो के सब साधन पुद्गल के बने हैं। कहने का मतलब इंद्रिय ग्राह्म जितने भी पदार्थ हैं वे सब वर्ण, गंव, रस, स्पर्शयुक्त होने से मूर्त हैं, रुपी हैं। पौद्गिलक है।

लोकाकाशके जितने भाग को एक परमाणु अवगाहित करता है उतने भाग को 'प्रदेश' कहा जाता है। किन्तु पुद्गल की स्वाभाविक अवगाहन—प्रंकोव—प्रक्ति के कारण लोकाकाश के एक प्रदेशमें 'अनन्त-प्रदेशों' (अनन्त परमाणुओं से बना हुआ) स्कन्ध ठहर सकता है। समग्र लोकाकाशों (जो कि असंख्यात प्रदेशात्मक है) अनंतानंत प्रदेशों स्कन्ध विद्यमान हैं। इस प्रकार द्रव्य संख्या की दृष्टिसे पुद्गल द्रव्य अनंत हैं, क्षेत्र की दृष्टिसे स्वतंत्र परमाणु एक प्रदेशका अवगाहन करता है और स्वतंत्र सकन्ध एक से लेकर असंख्यात प्रदेशोंका अवगाहन करता है तथा समग्र पुद्गल द्रव्य समस्त लोक में व्याप्त है। काल की दृष्टिसे अनादि अनंत है। स्वस्त की दृष्टिसे वर्ण-स्पर्श आदि गुणोंसे युक्त मूर्त है। पुद्गल के बीस गुण है।

स्पर्श-शीत, उष्ण, रुक्ष, स्निग्घ, लघु, गुरु, मृदु और कर्कश ।

## प्रथ ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

रस--आम्ल, मधुर, कटु, कषाय और तिक्त ।

गन्ध-स्गन्ध और दुर्गन्ध ।

वर्ण-कृष्ण, नील, रक्त, पीत और इवेत ।

जैन साहित्यमें पुद्गल और परमाणुके स्वरूप और कार्य का स्थम से सूक्ष्म विवेचन है। जैन दर्शन के परमाणु सिद्धांतकी सचाई से प्रभावित होकर Dr. G. S. Mallinathan लिखते है कि "A student of science if reads the Jain treatment of matter will be surprised to find many corresponding ideas.

अर्थात् एक विज्ञान का विद्यार्थी जब जैन दर्शनका परमाणु सिद्धांत पढता है तो विज्ञान और जैन दर्शनमें आश्चर्यजनक क्षमता पाता है। पण्डित माधवाचार्य का कथन है कि आधुनिक विज्ञान के सर्वप्रथम जन्मदाता भगवान महावीर थे।

परमाणु पुद्गल वर्ण, गंध, रस, स्पर्श सहित होने से रुपी है। परंतु दृष्टिगोचर नहीं होते। ऐसे अनंत परमाणु पुदगल एकत्रित होने से स्कंध बनता है। वह भी कोई कोई दृष्टिगोचर नहीं होते है। जैसे कि भाषा का शब्द, गंध के पुद्गल, हवा के पुद्गल दृष्टिगोचर नहीं होते। परन्तु आज के विज्ञानने सिद्ध कर दिया है कि, वे पुदगल दृष्टिगोचर नहीं होते तो भी टैलिव्हिजन, रेडिओ, वायरलेस, टेलिफोन टेपरेकॉर्ड, टेलिपिट, फोनोग्राफ के रेकार्ड में शब्दों को पकड़कर संग्रहीत किया जाता है और वे शब्द सुनाई भी देते हैं। वे रुपी हैं इसलिए मशीन की सहायता से पकड़े जाते हैं। यह जैन दर्शनने अनेक वर्षों पहले सिद्ध कर दिया है। जैन दर्शन के तत्त्व को विज्ञान के साथ में सिद्ध किया जाता है। अतः जैन तत्त्व विज्ञान-सिद्ध है।



# जैन दर्शन का त्रिविध साधना मार्ग

—डॉ. सागरमल जैन

जैन दर्शन में मोक्ष की प्राप्ति के लिये त्रिविध साधना मार्ग बताया गया है। तत्त्वार्थ सूत्र में सम्यक् ज्ञान, सम्यक् दर्शन और सम्यक् चारित्र को मोक्ष मार्ग कहा गया है। उतराध्ययन सूत्र में सम्यक् ज्ञान, सम्यक दर्शन, सम्यक् चारित्र और सम्यक् तप ऐसे चतुर्विध मोक्षमार्ग का भी विधान है, किन्तु जैन आवार्यों ने तप का अन्तर्भाव चारित्र में करके इस त्रिविध साधना मार्ग को ही मान्य किया है।

### त्रिविध साधना मार्ग ही क्यों ?

सम्भवतः यह प्रश्न हो सकता है कि त्रिविध साधना मार्ग का ही विधान क्यों किया गया है? वस्तुतः त्रिविध साधना मार्ग के विधान में जैन आचार्यों की एक गहन मनोवैज्ञानिक सूझ रही हुई है। मनोवैज्ञानिक दृष्टि से मानवीय चेतना के तीन पहलु माने गये हैं। १ ज्ञान २ भाव और ३ संकल्प। चेतना के इन तीनों पक्षों के विकास के लिए त्रिविध साधना मार्ग के विधान का प्रावधान किया गया है। चेतना के भावात्मक पक्ष को सही दिशा में नियोजित करने के लिये सम्यक् दर्शन, ज्ञानात्मक पक्ष के सही दिशा में नियोजन के लिये सम्यक् चारित्र का प्रावधान किया गया है।

विकस विश्वविद्यालय के जैन दर्शन सम्बन्धी सेमीनार में पठित निबन्ध ।

## प्रथ गुरुहेव डिवय पं. नान्य द्रक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

#### अन्य दर्शनों में त्रिविध साधना मार्ग

जैन दर्शन के समान ही बौद्ध दर्शन में भी त्रिविध साधना मार्ग का विधान है। बौद्ध दर्शन का अष्टांग मार्ग भी त्रिविध साधना मार्ग में ही अन्तंगत है। बौद्ध दर्शन के इस त्रिविध साधना मार्ग के तीन अंग हैं— १ शील २ समाधि और ३ प्रज्ञा। वस्तुतः बौद्ध दर्शन का यह त्रिविध साधना मार्ग जैन दर्शन के त्रिविध साधना मार्ग का समानाथक ही हैं। तुलना- समक दृष्टि से शील को सम्यक् चित्र से समाधि को सम्यक् दर्शन से और प्रज्ञा को सम्यक् ज्ञान से तुलनीय माना जा सकता है। सम्यक् दर्शन समाधि से इसलिए तुलनीय है कि दोनों में चित्त विकल्प नहीं होते हैं।

गीता में भी ज्ञान कर्म और भिन्त के रूप में त्रिविघ साधना मार्ग का उल्लेख है। हिन्दू धर्म के ज्ञान योग व कर्मयोग और भिन्त योग भी त्रिविध साधना मार्ग का ही एक रूप है। हिन्दू परम्परा में परम सत्ता के तीन पक्ष सत्य, सुन्दर और शिव माने गये हैं। इन तीनो पक्षों की उपलब्धि के लिए ही उन्होंने भी त्रिविध साधना मार्ग का विधान किया है। सत्य की उपलब्धि के लिए ज्ञान, सुन्दर की उपलब्धि के लिए भाव या श्रद्धा और शिव की उपलब्धि के लिये सेवा या कर्म माने गये हैं। गीता में प्रसंगान्तर से त्रिविध साधना मार्ग के रूप में प्रणिपात, परिप्रश्न और सेवा का भी उल्लेख है ४। इनमें प्रणिपात श्रद्धा का परिप्रश्न ज्ञान का और सेवा कर्म का प्रतिनिधित्व करते हैं। उपनिषदों में श्रवण मनन और निदिध्यासन के रूप में भी त्रिविध साधना मार्ग का प्रस्तुतीकरण हुआ है। यदि हम गहराई से देखें तो इनमें श्रवण श्रद्धा के, मनन ज्ञान के और निदिध्यासन कर्म के अन्तर्भूत हो सकते हैं।

पाश्चात्य परम्परा में भी तीन नैतिक आदेश उपलब्ध होते हैं १ स्वयं को जानो (Know thyself) २ स्वयं को स्वीकार करो (Accept thyself) और ३ स्वयं ही बन जावों (Be thyself)

पाइचात्य चिन्तन के यह तीन नैतिक आदेश ज्ञान, दर्शन और चारित्र के ही समकक्ष हो हैं । आत्मज्ञान में ज्ञान का तत्व, आत्म स्वीकृति में श्रद्धा का तत्व और आत्म निर्माण में चारित्र का तत्त्व उपस्थित है ।

| जैन दर्शन     | बौद्ध दर्शन | गीता               | उपनिषद        | पाश्चात्य दर्शन |
|---------------|-------------|--------------------|---------------|-----------------|
| सम्यक् ज्ञान  | प्रज्ञा     | ज्ञान, परिप्रश्न   | मनन           | Know thyself    |
| सम्यक् दर्शन  | श्रद्धा     | श्रद्धां, प्रणिपात | <b>श्रव</b> ण | Accept thyself  |
| सम्यक् चरित्र | शील         | कर्म, सेवा         | निदिघ्यासन    | Be thyself      |

### त्रिविध साधना मार्ग और मुक्ति

कुछ भारतीय विचारकों ने इस त्रिविध साधना मार्ग के किसी एक ही पक्ष को मोक्ष की प्राप्ति का साधन मान लिया है। आचार्य शंकर मात्र ज्ञान से और रामानुज मात्र भिक्त से मुक्ति की संभावना को स्वीकार करते हैं। लेकिन जैन दार्शनिक ऐसे किसी एकान्तवादिता में नहीं गिरते हैं। उनके अनुसार तो ज्ञान, कर्म और भिक्ति की सपवेत साधना ही मोक्ष की प्राप्ति का मार्ग है। इनमें से किसी एक के अभाव में मोक्ष की प्राप्ति संभव नहीं है। उत्तराध्ययन सूत्र के अनुसार दर्शन के विना ज्ञान नहीं होता और ज्ञान के अभाव में मुक्ति भी नहीं होती है। इस प्रकार मुक्ति की प्राप्ति के लिए तीनों ही अंगों का होना आवश्यक है।

#### सम्यक् दर्शन का अर्थ

जैन आगमों में दर्शन शब्द अनेक अर्थों में प्रयुक्त हुआ है और इस के अर्थ के संबंध में जैन परम्परा में काफी विवाद रहा है। दर्शन शब्द को ज्ञान से अलग करते हुए विचारकों ने दर्शन को अन्तर्जीध या प्रज्ञा और ज्ञान को बौद्धिक ज्ञान कहा है। नैतिक जीवन की दृष्टि से दर्शन शब्द का दृष्टिकोण परक अर्थ भी लिया गया है । दर्शन शब्द के स्थान पर दृष्टि शब्द का प्रयोग, उसके दृष्टिकोण परक अर्थ का द्योतक है। जैन आगमों में दर्शन शब्द का एक अर्थ तत्व श्रद्धा भी माना गया है । परवर्ती जैन

# प्रथ गुरुदेव इविवर्थ पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि टस्तिगंध

साहित्य में दर्शन शब्द की देव गुरू और धर्म के प्रति श्रद्धा या भक्ति के अर्थ में भो प्रयुक्त किया गया है '°। इस प्रकार जैन परम्परा में सम्यक्दर्शन तत्त्व—साक्षात्कार, आत्म - साक्षात्कार, अन्तर्बोध, दृष्टिकोण, श्रद्धा और भक्ति आदि अनेक अर्थों को अपने में समेटे हुए हैं।

सम्यक् दर्शन शब्द के इन विभिन्न अर्थों पर बिचार करने के पहले हमें यह देखना होगा कि इनमें से कौनसा अर्थ ऐतिहासिक दृष्टि से प्रथम था और किन किन ऐतिहासिक परिस्थितियों के कारण यही शब्द अपने दूसरे अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। प्रथमत: हम यह देखते हैं कि बुद्ध और महावीर के युग में प्रत्येक धर्म प्रवंतक अपने सिद्धान्त को सम्यक् दृष्टि और दूसरे सिद्धान्त को मिथ्याद्ष्टि कहता था, लेकिन यहां पर मिथ्याद्ष्टि शब्द मिथ्या श्रद्धा के अर्थ में नहीं बरन् गलत द्ष्टिकोण के अर्थ में ही प्रयुक्त हुआ है। जीवन और जगत के संबंध में अपने से भिन्न दूसरों के दृष्टिकोणों की ही मिथ्यादर्शन कहा जाता था। प्रत्येक धर्मप्रवर्तंक आत्मा और जगत के स्बरूप के विषय में अपने दृष्टिकोण को सम्यक् दृष्टि और अपने विरोधी के दृष्टिकोण को मिथ्या-दृष्टि कहता था। सम्यक् दर्शन शब्द अपने दृष्टिकोण परक अर्थ के बाद तत्त्वार्थ श्रद्धान के रूप में भी अभिरूढ हुआ । तत्त्वार्थं श्रद्धान के अर्थ में भी सम्यक् दर्शन शब्द अपने मूल अर्थ से अधिक दूर नहीं हुआ था, यद्यपि उसकी दिशा बदल चुकी थी। उसमें श्रद्धा का तत्व प्रविष्ठ हो गया था। यद्यपि यह श्रद्धा तत्व के स्वरूप की मान्यता के सन्दर्भ में ही थी। वैयक्तिक श्रद्धा का विकास बाद की बात थी। यह श्रद्धा बौद्धिक श्रद्धा थी लेकिन जैसे भागवत सम्प्रदाय का विकास हुआ उसका प्रभाव श्रमण परम्पराओं पर भी पडा । तत्त्वार्थ श्रद्धा अब बुद्ध और जिन पर केन्द्रित होने लगी । वह ज्ञानात्मक से भावात्मक और निर्वेयक्तिक से वैयक्तिक बन गई। जिसने जैन और बौध्ध परम्पराओं में भिक्त के तत्व का वपन किया । यद्यपि यह सब कुछ आगम एवं पिटक ग्रन्थों के संकलन एवं उनके लिपिबध्ध होने तक हो चुका था । फिर भी हमें यह ध्यान रखना चाहिए कि सम्यक् दर्शन का दृष्टिकोण परक अर्थ भाषाशास्त्रीय विश्लेषण की दृष्टि से उसका प्रयम एवं मूल अर्थ है । तत्त्वश्रद्धा परक अर्थ एक परवर्ती अर्थ है । यद्यपि ये परस्पर विपरीत नहीं है । आध्यात्मिक साधना के लिए दृष्टिकोण की यथार्थता अर्थात् राग द्वेष से पूर्ण विमुक्त द्िट का होता आवश्यक है किन्तु साधक अवस्था में राग द्वेष से पूर्ण विमुक्ति संभव नहीं है। अतः जब तक वीतराग दृष्टि या यथार्थ दृष्टि उपलब्ध नहीं होती तब तक वीतराग के वचनों पर श्रध्धा आवश्यक है।

सम्यक् दर्शन को चाहे यथार्थ दृष्टि कहे या तत्वार्थ श्रद्धान उसमें वास्तिविकता की दृष्टि से अधिक अन्तर नहीं होता है। अन्तर होता है उनकी उपलब्धि की विधि में। एक वैज्ञानिक स्वतः प्रयोग के आधार पर किसी सत्य का उद्घाटन वस्तुतत्व के यथार्थ स्वरूप को जानता है किन्तु दूसरा ब्यक्ति ऐसे वैज्ञानिक के कथनों पर विश्वास करके भी वस्तुतत्व के यथार्थ स्वरूप को जानता है। यद्यपि यहाँ दोनों का ही दृष्टिकोण यथार्थ होगा, फिर भी एक ने उसे स्वानुभूति में पाया है तो दूसरे ने उसे श्रद्धा के माध्यम से। एक ने तत्त्वसाक्षात्कार किया है तो दूसरे ने तत्त्वश्रद्धा। फिर भी हमें यह मान लेना चाहिये कि तत्त्वश्रद्धा मात्र उस समय तक के लिये एक अनिवार्य विषय है, जब तक कि तत्त्व साक्षात्कार नही होता। पंडित सुखलालजी के शब्दों में तत्त्व श्रद्धा ही सम्यक् दृष्टि हो तो भी वह अर्थ अन्तिम नहीं है, अन्तिम अर्थ तत्त्वसाक्षात्कार या स्वानुभूति ही है और यही सम्यक् दर्शन का वास्तिविक अर्थ है।

### सम्यक् ज्ञान का अर्थ

ज्ञान को मुक्ति का साधन स्वीकार किया गया है, लेकिन कौनसा ज्ञान मुक्ति के लिए आवश्यक है, यह विचारणीय है। जैन दर्शन में सम्यक् ज्ञान के दो रूप पाये जाते हैं। सामान्य दृष्टि से सम्यक् ज्ञान अनेकान्त या वैचारिक अनाग्रह है और इस रूप में वह विचार शुद्धि का माध्यम है। जैन दर्शन के अनुसार एकान्त मिध्यात्व है क्योंकि वह सत्य के अनुनत पक्षों का अपलाप करता है। एकान्त या आग्रह की उपस्थिति में व्यक्ति सत्य को सम्यक प्रकार से नहीं समझ सकता है। जब तक आग्रह बुद्धि है तब तक वीतरागता संभव ही नहीं है और जब तक वीतराग दृष्टि नहीं है तब तक यथार्थ ज्ञान भी असंभव है। जैन दर्शन के अनुसार सत्य के अनन्त पहलुओं को जानने के लिए अनेकान्त दृष्टि सम्यक् ज्ञान है। एकान्त दृष्टि या वैचारिक आग्रह अपने में निहित छद्म राग के कारण सत्य को रंगीन कर देता है इस प्रकार एकान्त या आग्रह सत्य के साक्षात्कार में वाघक हैं। परम सत्य को अपने सम्पूर्ण रूप में आग्रह बुद्धि नहीं देख सकती। जब तक आँखों पर राग-द्रेष, आसक्ति या आग्रह का रंगीन चश्मा है अनावृत

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

सत्य का साक्षात्कार संभव नहीं है। वैंवारिक आग्रह न केवल व्यक्ति के आध्यात्मिक विकास को कुंठित करता है बरन् सामाजिक जीवन में भी विग्रह और वैमनस्य के बीज बो देता है। सम्यक् ज्ञान एक अनाग्रही दृष्टि है। वह उस भ्रान्ति का भी निराकरण करता हैं कि सत्य मेरे ही पास है वरन् वह हमें बताता है कि सत्य हमारे पास भी हो सकता है और दूसरों के पास भी। सत्य न मेरा है न पराया, जो भी उसे मेरा और पराया करके देखता है वह उसे ठीक ही प्रकार से समझ ही नहीं सकता। सूत्रकृतांग में कहा गया है कि जो अपने अपने मत की प्रशंसा और दूसरे मत की निन्दा करने में अपना पांडित्य दिखाते हैं वह एकान्तवादी संसार चक्र में भटकते फिरते हैं। अतः जैंन साधना की दृष्टि से बीतरागता को उपलब्ध करने के लिए बैचारिक आग्रह का परित्याग और अनाग्रही दृष्टि का निर्माण आवश्यक है और यही सम्यक् ज्ञान भी है।

एक अन्य दृष्टि से सम्यक् ज्ञान, आत्म-अनात्म का विवेक है। यह सही कि है आत्म तत्व को ज्ञान का विषय नहीं बनाया जा सकता है, उसे ज्ञाता ज्ञेय के द्वेत के आधार पर नहीं जाना जा सकता है क्योंकि वह तो स्वयं ज्ञान स्वरूप है, ज्ञाता है और ज्ञाता ज्ञेय नहीं बन सकता है लेकिन अनात्म तत्त्व तो ऐसा है जिसे हम ज्ञाता और ज्ञेय के द्वेत के आधार पर जान सकते हैं। सामान्य व्यक्ति भी अपने साधारण ज्ञान के द्वारा इतना तो जान ही सकता है कि उसके ज्ञान के विषय क्या हैं? और जो उसके ज्ञान के विषय है, वे उसका स्वस्वरूप नहीं है, वे अनात्म है। सम्यक् ज्ञान आत्म ज्ञान है, किन्तु आत्मा को अनात्म के माध्यम से ही पहचाना जा सकता है। अनात्म के स्वरूप को जानकर अनात्म से आत्मा का भेद करना यहां भेदिवज्ञान है और यही जैन दर्शन में सम्यक् ज्ञान का मूल अर्थ है।

इस प्रकार जैन दर्शन में सम्यक् ज्ञान आत्म अनात्म का विवेक ही है। आचार्य अमृतचन्द्र सूरि के अनुसार जो कोई सिद्ध हुए हैं वे इस आत्म अनात्म के विवेक या भेद विज्ञान से ही सिद्ध हुए हैं ओर जो वन्धन में है, वे इसके अभाव के कारण ही है१३। आचार्य कुन्दकुन्द ने समयसार में इस भेद विज्ञान का अत्यन्त गहन विवेचन किया है। आचार्य कुन्दकुन्द का यह विवेचन अनेक बार हमें बौद्ध त्रिपिटकों की याद दिला देता है जिसमें अनात्म के विवेचन को इतनी ही अधिक गम्भीरता से किया गया है १४।

### सम्यक् चिरत्र का अर्थ

जैन परम्परा में सम्यक चरित्र के दो रूप माने गये हैं। १ व्यवहार चरित्र और २ निश्चय चरित्र। आचरण का वाह्य पक्ष या आचरण के विधि विधान व्यवहार चरित्र कहे जाते हैं। जबिक आचरण की अन्तरात्मा निश्चय चरित्र कही जाती है। जहां तक नैतिकता के वैयक्तिक दृष्टिकोण का प्रश्न है अथवा व्यक्ति के आध्यात्मिक विकास का प्रश्न है, निश्चयात्मक चरित्र हो उसका मूलभूत आधार है। लेकिन जहां तक सामाजिक जीवन का प्रश्न है चरित्र का यह बाह्य पक्ष ही प्रमुख है।

निश्चय दृष्टि से चिरत्र — निश्चय दृष्टि से चिरत्र का सच्चा अर्थ समभाव या समत्व की उपलब्धि है १५। मानसिक या चैतिसिक जीवन में समत्व की उपलब्धि यही चिरित्र का पारमार्थिक या नैश्चियक पक्ष है। वस्तुतः चिरत्र का यह पक्ष आत्म रमण की स्थिति है। नैश्चियक चिरत्र का प्रादुर्भाव केवल अप्रमत्त अवस्था में ही होता है। अप्रमत चेतना की अवस्था में होने वाले सभी कार्य शुद्ध ही माने गए हैं। चेतना में जब राग, द्वेष, कषाय और वासनाओं की अग्नि पूरी तरह शांत हो जाती है तभी सच्चे नैतिक एवं धार्मिक जीवन का उद्भव होता है और ऐसा ही सदाचार मोक्ष का कारण होता है। अप्रमत्त चेतना जो कि नैश्चियक चारित्र का आधार है राग, द्वेष, कषाय, विषय वासना, आलस्य और निद्रा से रहित अवस्था है। साधक जब जीवन की प्रत्येक किया के सम्पादन में आत्म जाग्रत होता है, उसका आचरण बाह्य आवेगों और वासनाओं से चालित नहीं होता है तभी वह सच्चे अर्थों में नैश्चियक चारित्र का पालन कर्ता माना जाता है। यही नैश्चियक चारित्र मुक्ति का सोपान कहा गया है।

व्यवहार चारित्र — व्यवहार चरित्र का सम्बन्ध हमारे मन, वचन और कर्म की शुद्धि तथा उस शुद्धि के कारण मूल नियमों से है। सामान्यतया व्यवहार चरित्र में पंच महाव्रत, तीन गुप्ति, पंच समिति आदि का समावेश है।

## प्रथ गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यक्ट्रका महाराक कन्मशताहिंद स्मृतिग्रंथ

### सम्यक् दर्शन और सम्यक् ज्ञान का पूर्वीपर संबंध -

ज्ञान और दर्शन की पूर्वापरता को लेकर जैन विचारणा में काफी विवाद रहा है। कुछ आचार्य दर्शन को प्राथमिक मानते हैं तो कुछ ज्ञान को, कुछ ने दोनों को योगपथ (समानान्तरता) स्वीकार किया है। आचार मीमांसा की दृष्टि से दर्शन की प्राथमिकता का प्रश्न ही प्रबल रहा है। उत्तराध्ययन सूत्र में कहा गया है कि दर्शन के बिना ज्ञान नहीं होता। इस प्रकार ज्ञान की अपेक्षा दर्शन की प्राथमिकता दी गई है। तत्वार्थ सूत्रकार उमास्वाति ने भी अपने ग्रंथ में दर्शन को ज्ञान और चरित्र के पहले स्थान दिया है। आचार्य कुन्दकुन्द दर्शनपाहुड में कहते हैं कि धर्म (साधना मार्ग) दर्शन प्रधान है।

लेकिन दूसरी ओर कुछ सन्दर्भ ऐसे भी हैं जिनमें ज्ञान की प्राथमिकता भी देखने को मिलती है। उत्तराध्ययन सूत्र में उसी अध्याय में मोक्षमार्ग की विवेचना में जो कम है उसमें ज्ञान का स्थान प्रथम है। वस्तुतः इस विवाद में कोई एकान्तिक निर्णय लेना अनुचित ही होगा।

न केवल जैन दर्शन में अपितु बौद्ध दर्शन और गीता में भी ज्ञान और श्रद्धा के संबंध का प्रश्न बहुर्बीचत रहा है। चाहे बुद्ध ने आत्मदीप एवं आत्मशरण के स्विणम सूत्र का उदशोष किया हो, किन्तु बौद्ध दर्शन में श्रद्धा का महत्वपूर्ण स्थान सभी युगों में मान्य रहा है। सुत्तनिपात में आलवक यक्ष के प्रति स्वयं बुद्ध कहते हैं मनुष्य का श्रेष्ठ धन श्रद्धा है। गीता में भी श्रद्धा या भिक्त एक प्रमुख तथ्य है मात्र इतना ही नहीं, अपितु गीता और बौद्ध दर्शन दोनों में ही ऐसे सन्दर्भ है जिनमें ज्ञान के पूर्व श्रद्धा को स्थान दिया है। ज्ञान की उपलब्धि के साधन के रूप में श्रद्धा को स्वीकार करके बुद्ध गीता की बिचारणा के अत्यधिक निकट आ जाते हैं। गीता के समान ही बुद्ध सुत्तनिपात में आलवक यक्ष से कहते हैं। निर्वाण की और ले जाने वाले अर्हतों के धर्म में श्रद्धा रखने वाला अप्रमत्त और विचक्षण पुरूष प्रज्ञा को प्राप्त करता है। 'श्रद्धावांस्लभते ज्ञानं' और सद्द्वानी लभते पज्ज' का शब्द साम्य दोनों आचार दर्शनों में निकटता देखने वाले निद्धानों के लिए विशेष रूप से दृष्टव्य है। '' लेकिन यदि हम श्रद्धा को आस्था के अर्थ में ग्रहण करते हैं तो बुद्ध की दृष्टि में प्रज्ञा प्रथम है और श्रद्धा द्वितीय स्थान पर। संयुक्त निकाय में बुध्ध कहते हैं श्रद्धा पुरूष की साथी है और प्रज्ञा उस पर निदंत्रण करती है। '' इस प्रकार श्रद्धा पर विवेक का स्थान स्वीकार किया गया है। बुध्ध कहते हैं श्रद्धा से ज्ञान वडा है।'' लेकिन इसका अर्थ यह भी नही है कि बुध्ध मानवीय प्रज्ञा को श्रद्धा से पूर्णत्या निर्मुक्त कर देते हैं। बुध्ध की दृष्टि में ज्ञान विहीन श्रद्धा मनुष्य के स्व विवेक रूपी चक्षु को समाप्त कर

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

उसे अन्धा बना देती है और श्रध्धा विहीन ज्ञान मनुष्य को संशय और तर्क के मरुस्थल में भटका देता है। इस मानवीय प्रकृति का विश्लेषण करते हुए विसुध्दियग्ग में कहा गया है कि बलवान श्रध्धा वाला किन्तु मन्द प्रज्ञा वाला व्यक्ति विना सोचे समझे हर कहीं विश्वास कर लेता है और बलवान प्रज्ञा किन्तु मन्द श्रध्धावाला व्यक्ति कुर्तार्किक (धूर्त) हो जाता है। वह औषधि से उत्पन्न होने वाले रोग के समान ही असाध्य होता है। इस प्रकार बुध्ध श्रध्धा और विवेक के मध्य एक समन्वयवादी दृष्टिकोण प्रस्तुत करते हैं। जहां तक गीता का प्रश्न है निश्चय ही उसमें ज्ञान की अपेक्षा श्रध्धा की ही प्राथमिकता सिध्ध होती है क्योंकि गीता में श्रध्धेय को इतना समर्थ माना गया है कि वह अपने उपासक के हृदय में ज्ञान की आभा को प्रकाशित कर सकता है।

### सम्यक् दर्शन और सम्यक् चरित्र का पूर्वीपर संबंध

चरित्र और ज्ञान दर्शन के संबंध की पूर्वापरता को लेकर जैन विचारणा में कोई विवाद नहीं है। जैन आगमों में चारित्र से दर्शन की प्राथमिकता बताते हुए कहा गया है। कि सम्यक् दर्शन के अभाव में सम्यक् चरित्र नहीं होता। भक्त परिज्ञा में कहा गया है कि दर्शन से म्राष्ट (पित्तः) ही वास्तविक रूप में भ्रष्ट है, चरित्र से भ्रष्ट भ्रष्ट नहीं हैं नयोंकि जो दर्शन से युक्त है वह संसार में अधिक परिश्रमण नहीं करता जबिक दर्शन से भ्रष्ट व्यक्ति संसार से मुक्त नहीं होता है। कदाचित् चरित्र से रहित सिद्ध भी हो जावे लेकिन दर्शन से रहित कभी भी मुक्त नहीं होता। विवास दुष्टिकोण या श्रद्धा ही एक ऐसा तस्व है जो व्यक्ति के ज्ञान और आचरण को सही दिशा निर्देश कर सकता है। मध्ययुग के जैन आचार्य भद्रवाहु आचारांग निर्युक्ति में कहते हैं कि सम्यक् दृष्टि से ही तप, ज्ञान और सदाचरण सफल होते हैं। विश्व आव्यक्ति कंति अगन्दिक संत अगनन्दिक्त में कहते हैं कि सम्यक् दृष्ट से ही तप, ज्ञान और सदाचरण सफल होते हैं। विश्व आव्यक्ति कंति अगनन्दिक्त में कहते हैं कि

शुद्ध श्रद्धा बिना सर्व किरिया करी, छार पर लीपणुं तेह जाणोरे ।

### सभ्यक् ज्ञान और सभ्यक् चरित्र की पूर्वापरता

जहां तक ज्ञान और चरित्र का संबंध है जैन विचारकोंने चरित्र को ज्ञान के बाद ही स्थान दिया है। दशवैकालिक सुत्र में कहा गया है कि जो जीव और अजीव के स्वरूप को नहीं जानता, ऐसा जीव और अजीव के विषय में अज्ञानी साधक क्या धर्म (संयम) का आचरण करेगा ? रें उत्तराध्ययन सूत्र में भी यही बताया गया है कि सम्यक् ज्ञान के अभाव में सदाचरण नहीं होता । े इस प्रकार जैनदर्शनमें आचरण के पूर्व सम्यक् ज्ञान का होना आवश्यक है फिर भी वे यह स्वीकार नहीं करते है कि अकेला ज्ञान ही मक्ति का साधन हो सकता है। यद्यपि आचार्य अमृतचन्द्र सूरि ज्ञान की चरित्र से पूर्वता को सिद्ध करते हुए एक चरम सीमा का स्पर्श कर छेते हैं। वे अपनी समयसार टीका में छिखते हैं कि ज्ञान ही मोक्ष का हेतु है क्योंकि ज्ञान के अभाव होने से अज्ञानियों में अन्तरंग व्रत, नियम, सदाचरण, और तपस्या आदि की उपस्थिति होते हुए भी मोक्ष का अभाव है। क्योंकि अज्ञान ही बन्ध का हेतु है <sup>3</sup>ै। इस प्रकार आचार्य अमृतचन्द्र बहुत कुछ रूप में ज्ञान को प्रमुख मान लेते हैं। उनका यह दृष्टिकोण जैनदर्शन को शंकराचार्य के निकट खड़ा कर देता है। फिर भी यह मानना कि जैन दुष्टि में ज्ञान ही मात्र मुक्ति का साधन है, जैन विचारणा के मौलिक मन्तव्य से दूर होना है। साधना मार्ग में ज्ञान और किया के श्रेष्ठत्व को लेकर आज तक विवाद चला आ रहा है किन्तु महावीर ने ज्ञान और आचरण से दोनों से समन्वित साधना पथ का उपदेश दिया है। सुत्रकृतांग में महाबीर कहते हैं कि मनुष्य चाहे वह ब्राह्मण हो, भिक्षुक हो अथवा अनेक शास्त्रों का जानकार हो, यदि उसका आचरण अच्छा नहीं है तो वह अपने कृत्य कर्मों के कारण दु:खी ही होगा "। उत्तराध्ययन सूत्र में कहा गया है कि अनेक भाषाओं एवं शास्त्रों का ज्ञान आत्मा को शरणभूत नहीं होता। दूराचरण में अनुरक्त अपने आप को पंडित मानने वाले लोग वस्तुत: मुर्ख ही है। वे केवल वचनों से ही अपनी आत्मा को आश्वासन देते हैं ३२। आवश्यक निर्युक्ति में ज्ञान और आचरण के पारस्परिक संबंध का विवेचन अत्यन्त विस्तृत रूप से किया गया है। आचार्य भद्रवाह कहते हैं कि आचरण विहीन अनेक शास्त्रों के जाता मी संसार समुद्र से पार नहीं होते। ज्ञान और किया के

## प्रथ गुरुहेंव डविवयं यं. नान्यन्द्रम् सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

पारस्परिक संबंध को लोकप्रसिद्ध अंध पंगु न्याय के आधार पर स्पष्ट करते हुए आचार्य लिखते हैं कि जिस प्रकार एक चक से रथ नहीं चलता है या अकेला अंधा अथवा अकेला पंगु इच्छित साध्य को नहीं पहुंचते वैसे ही मात्र ज्ञान अथवा मात्र किया से मुक्ति नहीं होती। अपितु दोनों के सहयोग से ही मुक्ति होती है <sup>33</sup>। जैन दर्शन का यह दृष्टिकोण हमें कठोपनिषद और बौद्ध परम्परा में भी प्राप्त होता है। बुद्ध कहते हैं जो ज्ञान और आचरण दोनों से समन्वित है वही देवताओं और मनुष्यों में श्रेष्ठ है <sup>34</sup>।

### KDOK

## सन्दर्भ सूचि

- १. तत्त्वार्थं सूत्र १।१
- २. उत्तराध्ययन सूत्र २८।२
- ३. सुत्तनिपात २८।८
- ४. गीता ४।३४, ४।३९
- 4. Psychology and Morals P. 180
- ६. उत्तराध्ययन २८।३०
- Some problems of Jain Psychology P. 32.
- ८. अभिधान राजेन्द्र,खण्ड ५ पृ. २४२५
- ९. तस्वार्थ १।२, उत्तराध्यन २८।३५
- **९०. सामायिक सूत्र सम्बक्त्वपाठ**
- ११. जैन धर्मका प्राण पृ. २४
- १२. सूत्रकृतांग १।१।२।२३

- १३. समयसार टीका १३२
- १४. देखिये समय सार ३९२-४०७ नियमसार ७५ - ८१

्तुळनीयसंयु<del>क्</del>तनिकाय ३४।१।१।१-१२

- **९५. प्रवचनसार १**।७,<mark>पंचास्तिकायसार १०७</mark>
- १६. उत्तराध्ययन २८।३०
- १७. तत्त्वार्थ सूत्र १।१
- **१८. दर्शन पाहुड २**
- १९. उत्तराध्ययन सूत्र २८।३५
- २०. उत्तराध्ययन २३।३५
- २१. सुत्तनिपात १०।२
- २२. सुत्तनिपात १०।६, तुलनीय गीता ४।३९
- २३. संयुक्तनिकाय १।१।५९

- २४. संयुक्तनिकाय ४।४९।८
- २५. विसुद्धिमग्ग ४।४७
- २६. भक्तपरिज्ञा ६५–६६
- २७. आचारांग निर्युक्ति २२१
- २८. दशबैकालिक ४।१२
- २९. उत्तराध्ययन २८।३०
- ३०. समयसार टीका १५३ तुलनीय गीता शांकरभाष्य अध्याय ५ की पीठिका
- ३१. सूत्रकृतांग २।१।७
- ३२. उत्तराध्ययन ६।९-१९
- ३३. आवश्यक निर्युक्ति ९५-१०२ तुलनीय – नृसिह पुराण ६१।९।**११**
- ३४. मज्झिमनिकाय २।३।५



## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રના મહારાજ જન્મશતાહિંદ સમૃતિગ્રંથ 🗸

# जैन दर्शन में स्वातन्त्र्य बोध

--- डा॰ नरेन्द्र भानावत M.A.P.H.D.

दार्शनिकों, राजनीतिज्ञों और समाजशास्त्रियों में स्वतन्त्रता का अर्थ भिन्न भिन्न दृष्टिकोणों से गृहीत हुआ है। यहां दो परिभाषाएं देना पर्याप्त है। मोटिंगर जे. एडलर के अनुसार यदि किसी व्यक्ति में ऐसी क्षमता अथवा शक्ति है, जिससे वह अपने किये गये कार्य को अपना स्वयं का कार्य बना सके तथा जो प्राप्त करे उसे अपनी सम्पत्ति के रूप में अपना सके तो वह व्यक्ति स्वतन्त्र कहलायेगा। इस परिभाषा में स्वतन्त्रता के दो आवश्यक घटक बताये गये हैं— कार्यक्षमता और अपेक्षित को उपलब्ध करने की शक्ति।

अस्तित्ववादी विवारक 'ज्यां पाल सार्त्र' के शब्दों में स्वतन्त्रता मूलतः मानवीय स्वभाव है और मनुष्य की परिभाषा के रूप में दूसरों पर आश्रित नहीं है। किन्तु जैसे ही मैं कार्यमें गूँथता हूं मैं अपनी स्वतन्त्रता की कामना करने के साथ साथ दूसरों की स्वतन्त्रता का सामना करने के लिये प्रतिश्रुत हूं। ै इस परिभाषा के दो मुख्य बिन्दु हैं – आत्म निर्भरता और दूसरों के अस्तित्व व स्वतन्त्रता की स्वीकृति।

कहना न होगा कि उक्त दोनों परिभाषाओं के आवश्यक तत्त्व जैनदर्शन की स्वतन्त्रता विषयक अवधारणा में निहित है। ये तत्त्व उसी अवस्थामें मान्य हो सकते हैं जब मनुष्य को ही अपने सुख-दुख का कर्ता अथवा भाग्य का नियंता स्वीकार किया जाये और ईश्वर को सृष्टि के कर्ता, भर्ता और हर्ता के रूप में स्वीकृति न दी जाय। जैनदर्शन में ईश्वर को सृष्टिकर्ता और सृष्टि नियामक के रूप में स्वीकार नहीं किया गया है। इस दृष्टि से जैनदर्शन का स्वातन्त्र्य बोध आधुनिक चिन्तना के अधिक निकट है।

जंन मान्यता के अनुसार जगत में जड़ और चेतन दो पदार्थ हैं। सृष्टि का विकास इन्हों पर आधारित है। जड़ और चेतन में अनेक कारणों से विविध प्रकार के रूपान्तर होते रहते हैं। इसे पर्याय कहा गया हैं। पर्याय की दृष्टि से वस्तुओं का उत्पाद और विनाश अवश्य होता है परन्तु इसके लिए देव, ब्रह्म, ईश्वर आदि की कोई आवश्यकता नहीं होती। अतएव जगत का न तो कभी सर्जन ही होता है न प्रलय ही। वह अनादि, अनन्त और शाश्वत है। प्राणिशास्त्र के विशेषज्ञ 'श्री जै. बी. एस. हाल्डेन का' मत है कि 'मेरे विचार में जगत् की कोई आदि नहीं है। सृष्टि विषयक यह सिद्धान्त अकाट्य है और विज्ञान का चरम विकास भी कभी इसका विरोध नहीं कर सकता। पर स्मरणीय है कि गुण कभी नष्ट नहीं होते और न अपने स्वभाव को बदलते हैं। वे पर्यायों के द्वारा अवस्था से अवस्थान्तर होते हुए सदैव स्थिर बने रहते हैं। इस दृष्टि से जैनदर्शन में चेतन के साथ साथ जड़ पदाथों की स्वतन्त्रता भी मान्य की गई है।

जैनदर्शन के अनुसार जीव अथवा आत्मा स्वतंत्र अस्तित्व वाला द्रव्य है। अपने अस्तित्व के लिये न तो यह किसी दूसरे द्रव्य पर आश्रित है और न इस पर आश्रित कोई अन्य द्रव्य है। इस दृष्टि से जीव को प्रभु कहा गया है जिसका अभिप्राय है जीव स्वयं ही अपने उत्थान या पतन का उत्तरदायों है। वही अपना शत्रु है और वही अपना मित्र। बंधन और मुक्ति उसी के आश्रित है। जैन दर्शन में जीवों का वर्गीकरण दो दृष्टिकोण से किया गया है-सांसारिक और आध्या-तिमक। सांसारिक दृष्टिकोण से जीवों का वर्गीकरण इन्द्रियों को अपेक्षा से किया गया है। सबसे निम्न चेतना स्तर पर एक इन्द्रिय जीव है जिसके केवल एक स्यशेंन्द्रिय ही होती है। वनस्यित वर्ग इसका उदाहरण है। इनमें वेगना सबसे कम विकसित होती है। इनसे उच्चस्तर चेतना के जीवों में कमशः रसना, झाण, चक्षु और कर्ण इन्द्रियों का विकास होता है। मनुष्य इनमें सर्व श्रेष्ठ माना गया है। आध्यात्मक दृष्टिकोण से जीव तीन प्रकार के माने गये हैं। बहिरात्मा,

q- द आइडिया आफ फ्रीडम पृ. ५८६

२- Existentalism प्. ५४

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

अन्तरात्मा और परमात्मा। बहिरात्मा शरीर को ही आत्मा समझता है और शरीर के नब्ट होने पर अपने को नब्ट हुआ समझता है। वह ऐन्द्रिय सुख को ही सुख मानता है। अन्तरात्मा अपनी आत्मा को अपने शरीर से भिन्न समझता है। उसकी सांसारिक पदार्थों में रुचि नहीं होती। परमात्मा वह है जिसने समस्त कमें बंधनों को नब्ट कर जन्म-मरण के चक्र से सदा के लिये छुटकारा पा लिया है।

सुविधा की दृष्टि से बहिरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा से सम्बध्द स्वातन्त्र्य भाव को हम तीन प्रकार से समझ सकते हैं।

- (१) बहिरात्मा को स्वतन्त्रता एक प्रकार से इच्छा पूर्ति करने की क्षमता धारण करने वाली स्वतन्त्रता है क्योंकि यह क्षमता सभी जीवों में न्यूनाधिक मात्रा में निहित होतो है। भौतिक आकाक्षाओं को पूर्ति सभी जीव करते ही हैं। यह स्वतंत्रता राजनैतिक शासन प्रणाली, सामाजिक संगठन और परिस्थितियों के आश्रित होती है। स्वतन्त्रता का यह बोध बहुत ही स्थूल है और देशकालगत नियमों और भावनाओं से बंधा रहता है।
- (२) अन्तरात्मा की स्वतंत्रता एक प्रकार से आत्म पूर्णता की क्षमता धारण करने की स्वतंत्रता है। इसे हम आत्मसाक्षा-त्कार करने की स्वतंत्रता अथवा आदर्श जीवन जीने की स्वतंत्रता भी कह सकते हैं। यह स्वतंत्रता अजित स्वतंत्रता है जो ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तम के सम्यक् परिपालन से सम्यादित की जा सकती है। सम्यक् दृष्टि सम्यन्न सद्गृहस्थ अर्थात् वृती श्रावक, मुनि, आदि इस प्रकार की स्वातन्त्र्य भावना के भावक होते हैं।
- (३) परमात्मा की स्वतन्त्रता जन्म-मरण के चक्र से सदा के लिये मुक्त होकर अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त सुख-और अनन्त वल के प्रकटीकरण की स्वतंत्रता हैं। यह स्वतंत्रता जीवन का सर्वोच्च मूल्य हैं जिसे पाकर और कुछ पाना शेष नहीं रह जाता। तीर्थंकर, अर्हत्त, केवली, सिद्ध आदि परमात्मा इस श्रेणी में आते हैं।

जैन दर्शन में परमात्मा की स्वतंत्रता ही वास्तविक और पूर्ण स्वतन्त्रता मानी गई हैं।

जीव या आत्मा का लक्षण उपयोग अर्थात् चेतना माना गया हैं। संसारी जीव अपने अपने कर्मीनुसार सुख-दुःख का अनुभव करता है। जैन दर्शन के अनुसार संसारी जीव जब राग-द्रेष युक्त मन, वचन, काया की प्रवृत्ति करता है तब आत्मा में एक स्पन्दन होता है उससे वह सूक्ष्म पुदगल परमाणुओं को ग्रहण करता है और उनके द्वारा नाना प्रकार के आम्यन्तर संस्कारों को उत्पन्न करता है। आत्मा में चुम्बक की तरह अन्य पुद्गल परमाणुओं को अपनी ओर आर्काषत करने की तथा उन परमाणुओं में लोहे की तरह आर्काषत होने की शक्ति है। यद्यपि ये पुद्गल परमाणु भौतिक हैं, अजीव हैं तथापि जीव की राग-द्वेषात्मक मानसिक, वाचिक एवं शारीरिक किया के द्वारा आकृष्ट होकर वे आत्मा के साथ ऐसे घुल मिल जाते हैं जैसे दूध और पानी। अग्नि और लौहपिण्ड की भांति वे परस्पर एकमेक हो जाते हैं। जीव के द्वारा कृत (किया) होने से ये कर्म कहे जाते हैं।

जैन कर्म शास्त्र में कर्म की आठ मूल प्रकृतियां मानी गई हैं। ये प्रकृतियाँ प्राणी को भिन्न भिन्न प्रकार के अनुकूल एवं प्रतिकूल फल प्रदान करती हैं। इन आठ प्रकृतियों के नाम है — ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय। इनमें से ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराय ये चार घाती प्रकृतियां हैं क्योंकि इनसे आत्मा के चार मूल गुणों ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्य का घात होता है। इन घाती कर्मों को नब्द किये विना आत्मा सर्वज्ञ और केवली नहीं बन सकती, आत्म साक्षात्कार नहीं कर सकती। शेष चार प्रकृतियां अघाती हैं क्योंकि ये आत्मा के किसी गुण का घात नहीं करतीं। उनका प्रभाव केवल शरीर, इन्द्रिय, आयु आदि पर पड़ता है। इन सभी कर्मों से मुक्त होना ही वास्तविक व पूर्ण स्वतन्त्रता है।

आज हम स्वतन्त्रता का जो अर्थ लेते हैं वह सामान्यतः राजनैतिक स्वाधीनता से है। यदि व्यक्ति को अपनी शासन-प्रणाली और शासनाधिकारी के चयन का अधिकार है तो वह स्वतन्त्र माना जाता है, पर जैन दर्शन में स्वतन्त्रता का यह स्थूल अर्थ ही नहीं लिया गया, उसकी स्वतन्त्रता का अर्थ बहुत सूक्ष्म और गहरा है। समस्त विषय-विकारों से, राग-द्वेष से, कर्मबन्ध से मुक्त होना ही उसकी दृष्टि में वास्तविक स्वतन्त्रता है। भगवान महावीर ने अन्तर्मुखी होकर साढ़ा बारह वर्ष की कठोर साधना कर, यह चिन्तन दिया कि व्यक्ति अपने कर्म और पृष्ट्षार्थ में स्वतन्त्र है। उन्होंने कहा—पह आत्मा न तो किसी

# પૂર્વય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

परमाक्ष्म शक्ति की कृपा पर निर्भर है और न उससे भिन्न है। जब वह यह महसूस करती है कि मेरा सुख-दुख किसी दूसरे के अधीन है, किसी की कृपा और क्रोध पर वह अवलम्बित है, तब चाहे वह किसी भी गणराज्य में, किसी भी स्वाधीन शासन प्रणाली में विचरण करे, वह परतन्त्र है।

यह परतत्त्रता आत्मा से परे किसी अन्य को अपने भाग्य का नियन्ता मान लेने पर बनी रहती है। अतः महाबीर ने कहा—ईश्वर आत्मा से परे कोई अलग शक्ति नहीं है। आत्मा जब जागरुक होकर अपने कर्ममल को सर्वथा नष्ट कर देती है, अपने में निहित अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त चारित्र और अनन्त बल का साक्षात्कार कर लेती है, तब वह स्वयं परमात्मा बन जाती है। परमात्म दशा प्राप्त कर लेने पर भी वह किसी परम शक्ति में मिल नहीं जाती वरन् अपना स्वतन्त्र अस्तित्व अलग बनाये रखती है। इस प्रकार अस्तित्व की दृष्टि से जैन दर्शन में एक परमात्मा के स्थान पर अनेक व अनन्त परमात्मा की मान्यता है पर गुण की दृष्टि से सभी परमात्मा अनन्त चतुष्टिय की समान शक्ति से सम्पन्न है। उच्चतम आध्यात्मिक स्थिति में व्यक्ति, स्वातन्त्र्य और समूहगत गुणात्मकता का यह सामंजस्य जैन दर्शन की एक विशिष्ट भौर मौलिक देन है।

परमात्मा बनने की इस प्रक्रिया में उसकी अपनी साधना और उसका पुरुषार्थ ही मूलतः काम आता है। इस प्रकार ईश्वर निर्भरता से मुक्त कर जैन दर्शन ने लोगों को आत्म—निर्भरता की शिक्षा दी।

कुछ लोगों का कहना है कि जैन दर्शन द्वारा प्रस्थापित आत्मिनिर्मरता का सिद्धान्त स्वतन्त्रता का पूरी तरह से अनुभव नहीं कराता, क्योंकि वह एक प्रकार से आत्मा को कर्माधीन बना देता है। पर सच वात तो यह है कि जैन दर्शन की यह कर्माधीनता भाग्य द्वारा नियन्त्रित न होकर पुरुषार्थ द्वारा संचालित है। महावीर स्पष्ट कहते हैं — हे आत्मन्! तू स्वयं ही अपना निग्रह कर। ऐसा करने से तू दुखों से मुक्त हो जायगा। यह सही है कि आत्मा अपने कृत कर्मों को भोगने के लिये बाध्य है पर वह उतनी बाध्य नहीं कि वह उसमें परिवर्तन न ला सके। महावीर की दृष्टि में आत्मा को कर्म बंध में जितनी स्वतंत्रता है, उतनी ही स्वतंत्रता उसे कर्मफल के भोगने की भी है। आत्मा अपने पुरुषार्थ के बल पर कर्मफल में परिवर्तन ला सकती है। इस सम्बन्ध में भगवान् महावीर के कर्म-परिवर्तन के निम्न लिखित चार सिद्धान्त विशेष महत्त्वपूर्ण हैं:—

- (१) उदीरणा: नियत अवधि से पहले कर्म का उदय में आना ।
- (२) उद्वर्तन : कर्म की अवधि और फल देने की शक्ति में अभिवृद्धि होना।
- (३) अपवर्तन : कर्म की अवधि और फल देने की शक्ति में कमी होना।
- (४) संक्रमण : एक कर्म प्रकृति का दूसरी कर्म प्रकृति में संक्रमण होना।

उक्त सिद्धान्त के आधार पर भगवान् महावीर ने प्रतिपादित किया कि मनुष्य अपने पुरुषार्थ के बल से बंघे हुए कमों की अविध को घटा-वढ़ा सकता है और कर्मफल की शिक्त को मन्द अथवा तीच्र कर सकता है। इस प्रकार नियत अविध से पहले कर्म भोगे जा सकते हैं और तीच्र फल वाला कर्म मन्द फल वाले कर्म के रूप में तथा मन्द फल वाला कर्म तीच्र फल वाले कर्म के रूप में बदला जा सकता है। यही नहीं, पुण्य कर्म के परमाणु को पाप के रूप में और पाप कर्म के परमाणु को पुण्य के रूप में संक्रान्त करने की क्षमता भी मनुष्य के स्वयं के पुरुषार्थ में है। निष्कर्ष यह है कि महावीर मनुष्य को इस बात की स्वतंत्रता देते हैं कि यदि वह जागरुक है, अपने पुरुषार्थ के प्रति सजग है और विवेकपूर्वक अप्रमत्त भाव से अपने कार्य सम्पादित करता है, तो वह कर्म की, अधीनता से मुक्त हो सकता है, परमात्म दशा अर्थात् पूर्ण स्वतंत्रता को प्राप्त कर सकता है।

महावीर ने अपने इस आत्म स्वातंत्र्य को मात्र मनुष्य तक सीमित नहीं रक्खा। उन्होंने प्राणी मात्र को यह स्वतंत्रता प्रदान की। अपने अहिंसा सिद्धान्त के निरुपण में उन्होंने स्पष्ट कहा कि प्रमत्त योग द्वारा किसी के प्राणों को क्षति पहुंचाना या उस

पुरिसा ! अत्ताणमेव अभिनिगिज्झ, एवं दुक्खा पमोक्खर्रस —आचारांग ३।३।११९

## પુલ્લ ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંક્ષ

पर प्रतिबंध लगाना हिंसा है। इनमें से यदि किसी एक भी प्राण को स्वतंत्रता में वाबा पहुंचाई जाती है तो वह हिंसा है। स्वतंत्रता का यह अहिंसक आधार कितना व्यापक और लोक मांगलिक है। जब हम किसी दूसरे के चलते फिरने पर रोक लगाते हैं तो यह कार्य जीव के शरीर वलप्राण की हिंसा है। जब हम किसी प्राणी के बोलने पर प्रतिबंध लगाते हैं तो वह वचन वल प्राण की और जब हम किसी के स्वतंत्र चिन्तन पर प्रतिबन्ध लगाते हैं तो वह मनोबल प्राण की हिंसा है। इसी प्रकार किसी के देखने सुनने आदि पर प्रतिबंध लगाना विभिन्न प्राणों की हिंसा है। कहना नहीं होगा कि हमारे संविधान में मूल अधिकारों के अन्तर्गत लिखने, बोलने गमनागमन करने आदि के जो स्वतंत्रता के अधिकार दिये गये हैं, वे भगवान महाबीर के इसी स्वातंत्र्य वोध के परिणाम हैं।

भगवान् महावीर का स्वातंत्र्य बोध उनकी व्रत साधना के माध्यम से सामाजिक जीवन-पद्धित से जुड़ता है। अहिंसा के साथ-साथ सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, इच्छा परिमाण आदि व्रत व्यक्ति को संयमित और अनुशासित बनाने के साथ साथ दूसरों के अधिकारों की रक्षा और उनके प्रति आदर भाव को बढ़ावा देते हैं। अचौर्य और इच्छापरिमाण व्रतों की आज के युग में बड़ी सार्थकता है। अचौर्यव्रत व्यवहार शुद्धि पर बिशेष वल देता है। इस व्रत में व्यापार करते समय अच्छी वस्तु दिखा कर घटिया दे देना, किसी प्रकार की मिलाबट करना, झूठा नाप तौल तथा राज्य—व्यवस्था के विरुद्ध आचरण करना निषिद्ध है। यहां किसी प्रकार की चोरी करना तो बिजित है ही, किन्तु चोर को किसी प्रकार की सहायता देना या चुराई गई वस्तु को खरीदना भी बर्जित है। आज की बढ़ती हुई तस्करवृत्ति चौरवाजारी, रिश्वतखोरी, टेक्स चोरी आदि सब महावीर की दृष्टि से व्यक्ति को पाप की ओर ले जाते हैं, उसे पराधीन बनाते हैं। इन सबकी रोक से ही व्यक्ति स्वतंत्रता का सही अनुभव कर सकता है।

महाबीर की दृष्टि में राजनैतिक स्वतंत्रता ही मुख्य नहीं है। उन्होंने सामाजिक व आर्थिक स्वतंत्रता पर भी वल दिया। उन्होंने किसी भी स्तर पर सामाजिक विषमता को महत्व नहीं दिया। उनकी दृष्टि में कोई जन्म से ऊंचा नीचा नहीं होता, व्यक्ति को उसके कर्म ही ऊंचा नीचा बनाते हैं। उन्होंने परमात्मदशा तक पहुंचने के लिये सब लोगों और सब प्रकार के साधनामार्गियों के लिये मुक्ति के द्वार खोल दिये। उन्होंने पन्द्रह प्रकार से सिद्ध होना बतलाया—तीर्थ सिद्ध, अतीर्थंकर सिद्ध, अतीर्थंकर सिद्ध, स्वयंबुद्ध सिद्ध, प्रत्येक वृद्ध सिद्ध, बुद्ध—बोधित सिद्ध, स्त्रीलिंग सिद्ध, पुरुषिलंग सिद्ध, नपुसंक लिंग सिद्ध, स्वलिंग सिद्ध, अन्यलिंग सिद्ध, गृहस्थिलिंग सिद्ध, एक सिद्ध अनेक सिद्ध (पन्नवंणा पद १, जीव प्रज्ञापन प्रकरण) उनके धर्मसंघ में कुम्हार, माली, चाण्डाल आदि सभी वर्ग के लोग थे। उन्होंने चन्दनवाला जैसी साध्वी को अपने संघ को प्रमुख बनाकर नारी जाति को सामाजिक स्तर पर ही नहीं आध्यात्मिक साधना के स्तर पर भी पूर्ण स्वतंत्रता का भान कराया।

गृहस्थों के लिये महावीर ने आवश्यकताओं का निषंध नहीं किया। उनका वल इस बात पर था कि कोई आवश्यकता से अधिक संचय—संग्रह न करे। क्योंकि जहां संग्रह है, आवश्यकता से अधिक है, वहाँ इस बात से इन्कार नहीं किया जा सकता कि कहीं आवश्यकता भी पूरी नहीं हो रही है। लोग दुःखी और अभावग्रस्त हैं। अतः सब स्वतंत्रतापूर्वक जीवनयापन कर सकें इसके लिये इच्छाओं का संयम आवश्यक है। यह संयमन व्यक्ति स्तर पर भी हो, सामाजिक स्तर पर भी हो और राष्ट्र स्तर पर भी हो, इसे उन्होंने परिग्रह की मर्यादा या इच्छा का परिमाण कहा। इससे अनावश्यक रूप से बन कमाने की प्रवृत्ति पर अंकुश लगेगा और राष्ट्रों की आर्थिक प्रतिद्वन्दिता रुकेगी। शोषण और उपनिवेशवाद की प्रवृत्ति पर प्रतिवन्ध लगेगा।

महावीर ने कहा जैसे सम्पत्ति आदि परिग्रह है वैसे ही हठवादिता, विचारों का दुराग्रह आदि भी परिग्रह है। इससे व्यक्ति का दिल छोटा और दृष्टि अनुदार वनती है। इस उदारता के अभाव में न व्यक्ति स्वयं स्वतंत्रता की अनुभूति कर पाता है और न दूसरों को वह स्वतंत्र वातावरण दे पाता है। अतः उन्होंने कहा—प्रत्येक वस्तु अनन्त धर्मात्मक होती है। उसे अपेक्षा से देखने पर ही, सापेक्ष दृष्टि से ही, उसका सच्चा व समग्र ज्ञान किया जा सकता है। यह सोचकर व्यक्ति को अनाग्रही होना चाहिये। उसे यह सोचना चाहिये कि वह जो कह रहा है वह सत्य है, पर दूसरे जो कहते हैं उसमें भी

# प्लय गुरुदेव इविवय पं. नान्यन्द्रक सहाराक कन्स्थाताहि स्मृतिग्रंथ

सत्यांश है । ऐसा समझकर दृष्टि को निर्माठ, विवारों को उदार और दिल को विशाल बनाना चाहिये । हमारे संविधान में धर्म निरपेक्षता का जो तत्त्व समाविष्ट हुआ है वह इसी वैचारिक सापेक्ष चिन्तन का परिणाम प्रतीत होता है ।

कुल मिलाकर कहा जा सकता है कि महावीर का स्वातंत्र्य बोध यद्यपि आत्मवादी चिन्तन पर आधारित है पर वह जीवन के सभी पक्षों—आर्थिक, सामाजिक, राजनैतिक आदि को सतेज और प्रभावी बनाता है।

स्वतंत्रता के २८वर्षों वाद भी हम विभिन्न स्तरों पर स्वतंत्रता की सही अनुभूति नहीं कर पा रहे हैं। इसका मूलकारण स्वतंत्रता को अधिकार प्राप्ति तक ही सीमित रखकर समझना है। पर वस्तुतः स्वतंत्रता मात्र अधिकार नहीं है। वह एक ऐसा भाव है, जो व्यक्ति को अपने सर्वांगीण विकास के लिये उचित अवसर, साधन और कर्म करने की शक्ति प्रदान करता है। यह भाव अपने कर्तव्य के प्रति सजग और सिक्य वने रहने से ही प्राप्त किया जा सकता है। परन्तु दुःख इस वात का है कि आज हम अपना कर्तव्य किये विना ही अधिकार का सुख भोगना चाहते हैं। इसीका परिणाम है – आज का यह संत्रास, यह संकट।

इस संत्रास और संकट से नियटने के लिये हमें वाहर नहीं, भीतर की ओर देखना होगा। बाहर से हम भन्ने ही स्वतंत्र और स्वाधीन लगें पर भीतर से हम छोटे-छोटे स्वार्थी, संकीर्णताओं और अंधविश्वासों से जकड़े हुए हैं। शरीर से हम स्वतंत्र लगते हैं पर हमारा मन स्वाधीन नहीं है। जबतक मन स्वाधीन नहीं होता, व्यक्ति की कर्मशक्ति सही माने में जागृत नहीं होती और वह अपने कर्तव्य पय पर निष्ठापूर्वक बढ़ नहीं पाता। मन की स्वाधीनता के लिये आवश्यक है — विषय विकारों पर विजय पाना और यह तब तक संभव नहीं जब जब तक कि व्यक्ति आत्मोन्मुखी न बने।

आज की हमारी सारी कार्य प्रणाली का केन्द्र कर्तव्य न होकर, अधिकार बना हुआ है। शक्ति का स्रोत सेवा न होकर, सत्ता है। प्रतिष्ठा का आधार गुग न होकर, पैसा और परिग्रह है। जब तक यह व्यवस्था रहेगी तब तक हम स्वतंत्रता का सही आस्वादन नहीं कर सकते। हमें इस व्यवस्था को बदलना होगा और इसके लिये चाहिए, तप, त्याग, बलिदान, कर्तव्य के प्रति अगाध निष्ठा और आत्मोन्मुखी दृष्टि।



### काव्याञ्जली

श्री राजेन्द्रमुनि शास्त्री, साहित्यरत्न

परम पावन जीवन आपका, प्रखर थी किरणें गुणराशि की।

यदिप भानु समान विकास था, तदिप जीवन शीतल केन्द्र था।१।

अचलता गिरिराज समान थी, अतिगंभीर अथाह समुद्र से।

वितत थी घरणी सम धीरता, गगन के सम व्यापक रूप था।२।

विशद भावभरी वचनावली, अमृतधार समा बहती सदा।

कर गयी वह पूत जनस्थली, उपज थी जिस से जिनधर्म की।३।

विविध अन्चल भारत देश का, विषद प्रान्त रहा गुजरात है।

कवि शिरोमणि नानमुनीन्द्र के, सुयश सारभ से महका स्वयं।४।

जनम के शत वर्ष हुए अभी, अखिल मानव जाति प्रसन्न है।

इस महोत्सव से अनुरक्त हो, यह समिप्त है कुसुमाञ्चली।।५।।

公公

# પુજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પંડિત નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાબ્દિ સ્મૃતિગ્રંથ

### વિભાગ-3

# વ્યક્તિત્ત્વ દર્શન

- ★ સંસ્મરણા
  - \star શ્રદ્ધાંજલીઓ
    - ⋆ પૂ. ગુરુદેવનું સમાજને પ્રદાન
      - ★ ચાતુર્માસની યાદી—નોંધ

## पूक्य गुरुहेव इविवर्ध पं. वानसन्द्रक सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

# ૹ સંસ્મરણો ૹ

## એક મહાન વિભૂતિના સંચાેગ

🎇 આચાર્ય શ્રી પૃ. આનંદઋષિજી મહારાજ સાહેબ

સ્થાનકવાસી જૈન સમાજના ઇતિહાસના આ સુવર્ણ અવસરે સન ૧૯૩૨માં જ્યારે અજમેરમાં પ્રથમ બૃહદ્ સાધુ સમ્મેલન ભરાયું હતું ત્યારે પૂજ્યશ્રી નાનચંદ્રજી મ. સા. નેા પ્રથમ પરિચય અને દર્શનના સુઅવસર મળ્યાે હતાે. યદ્યપિ તે વખતે મારી વય લઘુ હતી તાે પણ તે વખતના સ્મૃતિચિક્ષો હજી પણ મારા માનસપટ પર વિદ્યમાન છે.

તેમનું વ્યકિતત્વ આકર્ષક હતું. ગૌરવર્ણ, તેજસ્વી મુખમુદ્રા અને ધવલ વસ્ત્રોથી આચ્છાદિત તેમનું લવ્ય વ્યક્તિત્વ જનમાનસની અપાર શ્રદ્ધાનું કેન્દ્ર હતું. તેમના વ્યક્તિત્વની સહજ સરળતા, નિશ્વળ સ્નેહ અને ઉદાર સદ્દદયતા મુનિવૃન્દ માટે પણ અનુકરણીય હતાં. આન્તરબાહ્ય એકરૂપ તેમનું નિર્મળ મન તેમના સાધુત્વની સહુથી માટી ગરિમા હતી.

તેમની પ્રવચનશૈલી, વિદ્વત્તા અને કાવ્યકળા અમારા જેવા લઘુ–મુનિઓ માટે વિશેષરૂપથી પ્રેરણાપ્રદ હતી. તેઓશ્રી ઉચ્ચ કેાટિના વિદ્વાન અને કવિ હોવા છતાં પણ લોકિક એષણાઓથી–યશ–કીર્તિ–પ્રશંસાથી મુકત હતા. તેના તેમને જરા પણ માહ ન હતા. કવિતા લખતા પરંતુ પાતાના નામના કાઈ જગ્યાએ ઉલ્લેખ નહાતા કરતા માત્ર 'સંત–શિષ્ય' લખીને પાતાની વિનમ્રતા પ્રદર્શિત કરી દેતા હતા.

પૂ. શ્રી અમાલકઋષિજી મ. સા. ની સાથે જ્યારે મારી તેમની સાથે વ્યકિતગત ચર્ચા થઈ તો તેમણે મને અધ્યયનની દિશામાં પ્રગતિ કરતા રહેવાના નિર્દેશ કર્યો. જ્ઞાનની સતત સાધનામાં રત તે મહાન વ્યકિતત્વ દ્વારા જ્ઞાન પ્રત્યે સમર્પિત રહેવાની શુભ પ્રેરણા મેળવવી એ મારા માટે એક મહાન સૌભાવ્યના અવસર હતો.

તેઓશ્રીની આત્માલિમુખતા અને આત્માનુશીલનના દિવ્ય ગુંહોુંએ પણ મને વિશેષ પ્રેરણા આપી છે. મને પોતાની ચર્ચાના પ્રસંગમાં એકવાર કહ્યું કે 'આજે શ્રાવકવૃત્દ આપણા પ્રત્યે અસીમ શ્રહા વ્યકત કરે છે અને આપણને વંદન કરે છે, પરંતુ શું આપણું તેને યોગ્ય સિધ્ધ કરી શકયા છીએ? આ વાત વિચારણીય છે. આપણું અંતર્મુખ થઈને આપણુંને પોતાને જોવા છે અને ચારિત્રના ગુણાંના વિકાસ કરતાં કરતાં તેને લાયક બનાવવાના છે.' કેટલી ઉચ્ચ ભાવના હતી તેમની! આજે પણ તે વાત આપણા બધા મુનિવૃત્દ માટે મનનીય છે.

મુનિપદ એ જીવનશુધ્ધિનો મહાન યગ્ન છે. અને આત્માતુશીલન તેનું માેટામાં માેટું અવલંબનરૂપ સાધન છે. ગ્રાન અને આત્મસાધનાની તે વિભૂતિ પ્રત્યે આપણા બધાની વિનમ્ર શ્રધ્ધાંજલિ ત્યારેજ સક્લીભૂત થઈ શકે કે જ્યારે આપણે સ્વયં તે દિશામાં આગળ વધીએ.

આજે સ્થાનકવાસી જેન સમાજ તેમની જન્મશતાબ્દિ મનાવી તેમના પ્રત્યે પાતાની શ્રહા અને કૃતરાતા વ્યક્ત કરી રહેલ છે તે બિલકુલ ઉચિત જ છે. તેમની વાસ્તવિક ગરિમાનું મૂલ્યાંકન તેા આપણે જ્ઞાન અને ચારિત્ર પ્રત્યે સમર્પિત થઈને નિષ્ઠાપૂર્વક જિનશાસનની સેવા કરીએ તેમાં જ રહેલું છે.

## મુજ્ય ગુરુદેવ કવિવય મં નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### અધ્યાત્મયાેગી કવિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ મારી દર્ષિએ

### 🎇 –માલવકેસરી સુનિશ્રી સૌભાગ્યમલજી મ. સા.

કવિવર્ધશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના સંબંધમાં કંઈક લખી માેકલવાના આદેશ વિદુષી મ. સ. શ્રી દમયંતીબાઈ તરફથી પ્રાપ્ત થયાે. વૃદ્ધાવસ્થા, સ્વાસ્થ્યની પ્રતિકૂળતા તેમ જ દર્શનાર્થીઓની ભીડને લીધે સમયાભાવ હાેવા છતાં તેમના આગ્રહને ટાળી શકતાે નથી.

આજે તેમના સંબંધમાં લખવા બેઠાે છું તો વર્ષોજૂની સ્મૃતિએા ચલચિત્રની જેમ એક એક કરીને સ્મૃતિપટ ઉપર ઉપસી રહી છે. તે બધી સ્મૃતિએા અને અનુભૂતિએા શબ્દોના માધ્યમથી આજે અભિવ્યક્ત થવા ઇચ્છે છે, પરંતુ મારી સામે એક ગંભીર સમસ્યા એ છે કે મારી પાસે શબ્દો સસીમ છે અને અનુભૂતિએા અસીમ છે. તેથી અસીમને સસીમમાં વ્યક્ત પણ કેવી રીતે કરી શકાય.

કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મ. તું સર્વપ્રથમ મિલન અને પરિચય સં. ૧૯૮૨ માં પ્રવર્તક શ્રી તારાચંદજી મ., પૂ. ગુરુદેવ શ્રી કિસનલાલજી મ., શ્રી બહરાજજી મ., શ્રી સૂર્યમુનિજી મ. તથા આ પંકિતએાના લેખક જયપુર ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી જ્યારે આખુ પહોંચ્યા ત્યારે થયા હતા. તે વખતે અમારૂં માનસ આચાર્યશ્રી માધવમુનિજી મ. ના સ્વર્ગવાસ થયેલ હાવાથી વ્યથિત હતું, પરન્તુ કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મ. ના દર્શન તથા તેમના અન્તરંગ પરિચય મળતાં અમે તે વ્યથાથી થાડીક ક્ષણા માટે મુક્ત થઈ ગયા અને અમારા જીવનના એક નવા અધ્યાય પ્રારંભ થયા. હું જે સંપ્રદાયના હું, કવિવર્ય પણ તેજ સંપ્રદાયના હતા; તેથી બે શરીરાના મિલનની સાથે સાથે બે દિલાનું પણ મિલન થયું અને તે એવું મિલન હતું કે અમે એકબીજાથી જુદા પડવા હતાં પણ એક બીજાના દૃદયસિંહાસન ઉપર આસીન થઈ ગયા.

કવિશ્રીનું બાહ્યરુપ, ગૌરવર્ણ, સદઢ શરીર, લાંબુકદ, ધવલ વસ્ત્રા અને નેત્રામાં ચમકતી તેજસ્વી દષ્ટિ માનસપટલ પર એક ગંભીર વ્યકિતત્વની છાપ પાડી દેતી હતી. હું જ્યારે પણ કવિવર્ષશ્રીની મહાનતા અને ગંભીરતાના વિષયમાં વિચારું છું ત્યારે મારું મન અસીમ શ્રદ્ધાથી ભરાઈ જાય છે. તેમનામાં સાગરસમ ગંભીરતા, બાળક જેવી સરળતા અને હિમગિરિસમાન મહાનતા હતી. જીવનના કડવા—મીઠાં અનુભવા વચ્ચે પણ તેમના જીવનમાં સહજ શાંતિ અને પ્રસન્નતા કાયમ રહેતી હતી. કાઈ તેમના ઉપર પ્રશંસાના પુષ્પા ચડાવે અથવા વિરાધના વંટાળ ઊભા કરે; તેઓ બધાનું સ્વાગત એક મીઠી મુસ્કાન અને શાંત હૃદયથી કરતા હતા.

તેમના જીવનની મધુરતાની યાદ આવતાં મને એક સંસ્કૃત કવિની કેટલીક પંકિતએા તાજી થઈ આવે છે.

અધરં મધુરં – વદનં મધુરં નયનં મધુરં હસિતે મધુરં, દૃદયં મધુરં – ગમને મધુરં મથુરાધિપતેરખિલં મધુરં ! વચનં મધુરં – ચરિતે મધુરં વસનં મધુરં ખલિતે મધુરં, ચલિતં મધુરં – ભ્રમિતં મધુરં મથુરાધિપતેરખિલં મધુરમ્॥

આ જ પ્રમાણે તેઓશ્રીનું બાલવું, હસવું, ચાલવું બધું મધુર હતું. તેમના વચનામાં ચાતુર્ઘ, માધુર્ઘ, ઔદાર્થની સાથે સાથે ગાંભીર્થ પણ હતું.

તેમની **વા**ણીમાં જાદુ હતો, તેમની વાક્પટુતાથી માત્ર સ્થાનકવાસી જેન સમાજ જ નહિ, પરંતુ શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક તેમજ ભારે મેાટી સંખ્યામાં જેનેતર લોકો પણ પ્રભાવિત હતા. આ જ કારણે સંપ્રદાય સિવાયના બીજા લોકો પણ તેમના પ્રત્યે ઊઠી નિષ્ઠા રાખતા હતા. તેમના ઉપદેશ, રાષ્ટ્રીય, સામાજિક, ધર્મ અને દર્શન વિ. વિષયો ઉપર થતો હતો. આધ્યાત્મિકતા તો તેમના મનના કણુકણમાં ભરી હતી. તેમણે સંગ્રહિત કરેલી 'આધ્યાત્મિક ભજનપદ પુષ્પમાળા' અત્યધિક લોકપ્રિય થઈ એ જ તેનું પ્રમાણ છે. તે સિવાય અન્ય શાસ્ત્રીય અને આધ્યાત્મિક સાહિત્ય પણ વિશાળ માત્રામાં પ્રકાશિત થયેલ છે.

તેઓશ્રી ગધા વિષયા ઉપર કવિતા રચતા હતા. તેમના કાવ્યામાં ભાવ, ભાષાશૈક્ષી ખૂબ રુચિકર દેખાય છે.

### पूक्य गुरुદेव કવिવर्ध पं. नान्यन्द्रेकु सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

એ વિષય ઉપર તેમણે કવિતા લખી તે વિષયને હેતુ દેશાન્તથી એટલાે પુષ્ટ કર્યાે કે વાંચનારના મન તાજગીથી અને પ્રસન્નતાથી ભરાઈ જતા હતા.

અજમેર સાધુ-સમ્મેલનમાં મને ફરી તેમના સંપર્કમાં આવવાનું સદ્દભાવ્ય સાંપડ્યું હતું. સમ્મેલનમાં સેંકડાની સંખ્યામાં સંત-સતીઓ એકત્રિત થયા હતા. તેમાં માટા માટા મહારથી તેમજ પાતપાતાના સંપ્રદાયના નાયક હતા. બધા પાતપાતાની વિશેષતા રાખતા હતા પરન્તુ તેમનું વ્યક્તિત્વ તે વખતે ચમકતા સિતારાની જેમ દષ્ટિગાચર થતું હતું. વ્યક્તિત્વ જેટલું તેજસ્વી હોય છે. તેમના સંપર્કમાં આવનાર વ્યક્તિ ઉપર તેટલા જ મધુર અને પ્રભાવક સંસ્કારાની છાપ પડે છે; તેથી સમ્મેલનમાં આવનાર સાધુ-સાધ્વી તથા શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ ઉપર તેમણે અમિટ છાપ પાડી હતી.

ત્યાર પછી તેમના દર્શનોના સુઅવસર મને રતલામ, મુંબઈ વિ. શહેરામાં પણ મળેલ હતા. મુંબઈમાં તો લગભગ ૪–૫ મહિના સુધી સાથે જ રહ્યા. તે સમયે કંઈક એવા જ પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયા કે સ્થાનકવાસી જૈન સમાજ તથા મંદિરમાર્ગી સમાજમાં કડવાશ ઊભી થવા સુધીની નાેબત વાગી ગઈ હતી, પરન્તુ કવિશ્રી મહારાજની અનન્ય સૂઝબ્ઝ તથા દીર્ઘદિષ્ટના પરિણામસ્વરૂપ પરસ્પર એવું પ્રેમમય વાતાવરણ સર્જાઈ ગયું કે ઝઘડા શાંત થઈ ગયા અને સ્થાનકવાસી સમાજના ગૌરવમાં વૃદ્ધિ થઈ.

તેમના જીવનનું મહાન લક્ષ્ય એ જ હતું કે માનવમાં માનવતા કેવી રીતે જાગૃત થાય. દરેક વ્યાખ્યાનમાં તેમના એ જ આશય અભિવ્યકત થતા હતા. તેમની વકતૃત્વકળા એવી વિશિષ્ટ પ્રકારની હતી કે શ્રોતાગણ તેમના સુમધુર ગીતા અને વિચારાના પ્રભાવમાં મંત્રમુખ્ય ખનીને પોતાને ભૂલી જતા હતા.

આવા મહાન સંત-પ્રવર આજે અમારી વચ્ચે સ્થ્લદેહ વિદ્યમાન નથી, પરંતુ તેમના જીવનની સુમધુર કૃતિ આજે પણ તેમના અનુયાયીઓ અને શ્રધ્ધાળુઓના દૃદયમાં જેમની તેમ બેઠેલી છે. તેમના જેવા ગંભીર, નમ્ર, સરળ, શાંત, સહિષ્ણુ, નિર્ભિક, નિષ્પક્ષ, દ્યાળુ, સેવાશીલ, દ્વરદર્શી, વાક્પટુ અને વ્યવહારકુશળ વ્યક્તિત્વના અભાવ હંમેશા ખટકશે. મને વારંવાર એવા વિચાર આવે છે કે મહારાજશ્રીનું સાન્નિધ્ય મળ્યું તા પણ હું તેમની સેવાના સંપૂર્ણ લાભ મેળવી ન શકયા. હવે તા તેમના ગુણુગાન કરીને જ મારી શ્રધ્ધા સમર્પિત કરું છું.



### છવનના કુશળ કર્ણ<sup>૧</sup>ધાર

#### 🎇 આત્માર્થી શ્રી માહનૠવિજી મ. સા.

અનુભવનું અમૂલ્ય ધન અનંતના એ માર્ગેથી ત્વરિત ગતિમાન થતું મહાત્માઓને સ્પર્શે છે અને જીવનને કર્મયાગમાં પળાટે છે. કર્મયાગ અને ભકિતયાગની અનુભવ–મસ્તી જ આત્માને ચેતનવંતી અનાવતી વિશુદ્ધ જ્ઞાનયાગી બનાવે છે. એ જ અનુભવના કુશળ શિલ્પકાર છે-જીવનના કુશળ કર્ણધાર છે.

કુશળ શિલ્પકાર જ અણુઘડ પથ્થરને ઘડીને સુસંસ્કૃત બનાવે છે અને તેને પ્રતિમાના સ્વરૂપમાં મૂર્તિમાન કરે છે. તેના ચરણામાં લાખાના મસ્તક નમે છે. પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે સમાજની અગણિત વ્યક્તિઓને સુસંસ્કારી બનાવી, જે સમાજના ચરણે સેવાયજ્ઞ માટે જીવન સમર્પણ કરી રહેલ છે.

તેઓશ્રીનું વિશાળ, શ્રીમંત, શિક્ષિત અને સુસંસ્કારી ભક્તમંડળ, ગુરુભક્તિ અને ગુણુલાહકતાના ગુણેથી સંપન્ન હતું. આ તેમના ભક્તોની એક વિશેષતા હતી. બીજાઓમાં વિશાળતા અને ઉદારતાના બદલે સંકુચિતતાના અનુભવ થાય છે ત્યારે ગુરુદેવના ભક્તમંડળમાં સરળતા, વિશાળતા, ઉદારતા એવં ભક્તિ આદિ સદ્દગુણા તાણાવાણાની માફક તેમના જીવનમાં વણાઈ ગયેલા દેખાય છે.

તેઓશ્રીના સુસંસ્કારી શિષ્યરત્નામાં શ્રી ચુનીલાલજી મહારાજે ચરમ ધાસાચ્છવાસ સુધી ગુરુસેવા કરીને સમાજ સામે ગુરુભકિતના આદર્શ મુકેલ છે. સંતરત્ન શ્રી સંતઆલજીને તૈયાર કરીને અણમાલ ભેટ આપેલ છે. શ્રી સંતઆલજીએ ગુરુભકિતના આદર્શ સમાજ સામે રાખીને ગુરુશ્રીના ઋણમાંથી મુકત થવા માટે યત્ન સેવેલ છે.

## पूर्वा गुरुरेत द्विवर्ध पं. नान्यक्ट्रका सहाराक कन्स्थाताहि स्मृतिग्रंथ

સાધ્વી સમુદાયમાં વિદુષી શ્રી હેમકુંવરભાઈ સાધ્વી, ચંદનભાઈ સાધ્વી, દમયંતીબાઈ સાધ્વી, વિનાદિનીબાઈ સાધ્વી વગેરેના જીવનના ઘડતરમાં પણ પૂજચપાદને અમૂલ્ય ફાળા હતા.

વાત્સલ્ય, પ્રેમ, અનુકંપા આદિ માનવતાના ગુણેએ એમના જીવન સામ્રાજ્યનું આધિપત્ય સ્વીકાર્યું હતું. सहृद्दयताने। स्नेह्सर्थो व्यवहार अने "आत्मवत् सर्व भूतेषु" नी सावना हुनु पण स्मृतिपटस पर साधार थाय છે.



### વિશ્વવાત્સલ્થના પાઠ શીખવનાર સંત

🔉 પ્રવર્ત ક શ્રી વિનયૠષિજી મ. સા

#### वही है धन्य जो जीता सदा परमार्थ के लिए। विनयपूर्वक स्मरण कर हम जिएँ सत्यार्थ के लिए॥

સંસારમાં જે બીજાઓ માટે જીવી જાણે છે તેમનું જીવન ધન્ય છે.

અગરબત્તી પાતે બળી બીજાને સુગંધ આપે છે, મીલુબત્તી પાતે બળી બીજાને પ્રકાશ આપે છે, શેરડી પાતે પીલાઈ બીજાને મીઠા મધુરા રસ આપી તૃપ્ત કરે છે. વૃક્ષ પાતે શરદી–ગરમી–વર્ષા–તાડના–તર્જના આદિ સહન કરી મીઠાં મધુરાં- કૃળ આપે છે. આ થઈ લૌકિક પદાર્થોની વાત. પરંતુ આવા લૌકિક જગતમાં જીવી અલૌકિક બનનાર વિભૂતિઓ– મનીષિઓ પરમાર્થની સેવના કરતા જગતના પરમ કલ્યાણની સદા અબીપ્સા સેવે છે.

સૌરાષ્ટ્રનાં એક નાનકડા ગામમાં જન્મ લઈ પાતાના જીવન અને વિચારાના આંદોલના ફેલાવી વિશ્વને વાત્સલ્યના પાઠ શીખવનાર આપણા પૂજ્યપાદ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજથી કેાણ અપરિચિત હશે ?

તેએાશ્રી આ યુગના અહિંસક; ક્રાંતિકારી–યુગદ્રષ્ટા હતા. તેમણે પોતાના જીવનની એક–એક ક્ષણના જનકલ્યાણનાં હિત માટે ઉપયોગ કર્યો હતો.

સામાજિક, ધાર્મિક, શૈક્ષણિક, રાષ્ટ્રીય આધ્યાત્મિક આદિ ક્ષેત્રા વિકાસ માટેના પ્રખર પ્રચારક હતા.

સામાજીક ક્ષેત્રામાં જે કુરિવાજો હતાં, કુરૂઢિએા ઘર કરી ખેડી હતી, તેના માટે પ્રબળ પુરુષાર્થ તથા પ્રચાર કર્યો હતાે. તેવી જ રીતે ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં પણ જે અવિવેકમય ક્રિયાકાંડ થતાં હતાં તેમાં પણ સુધારા કરી સત્ય માર્ખની દિશાના નિર્દેશ કરેલા હતાે.

શૈક્ષણિક ક્ષેત્રમાં સ્થાન-સ્થાન પર લાયખ્રેરી, પાઠશાળા, મહિલા-મંડળ, બોર્ડિંગ આદિ સંસ્થાઓની સ્થાપના કરી માટીમાંથી માનવનું ઘઠતર કરેલ છે. આજે સૌરાષ્ટ્ર, ગુજરાત, આદિ પ્રાંતામાં જે બોર્ડિંગો ચાલે છે તેમાં તેઓશ્રીના મુખ્ય ફાળા છે. સમાજમાં વ્યાપેલી અશિક્ષા અને અજ્ઞાનતાના દિગ્દર્શનથી તેમનું દિલ દ્રવિત થઈ ઊઠતું હતું. સ્ત્રીએા અને પુરુષામાં વ્યાવહારિક અને ધાર્મિક જ્ઞાન સિવાય સમાજ ઊચાસ્તરે જઈ શકશે નહી એમ જણાતાં તેમણે પૂબ પ્રયત્ન કર્યા. આજે વડીલ, બેસ્ટિટર, ડાકટર, પ્રાફેસર, સાલિસિટર આદિ અનેક વિદ્યાર્થીઓ એમની સ્થાપેલી સસ્થામાંથી શિક્ષણ પ્રાપ્ત કરી ઊચ સ્તર પર પહેંચી સામાજિક સેવા કરી રહ્યા છે.

રાષ્ટ્રીય ક્ષેત્રમાં તેમના બહુ માટા ફાળા છે. ખાદી, ચરખાે, ગાપાલન, અસ્પૃશ્યતા-નિવારણ, તિલક વ્યરાજ્ય કંડ શામાઘોગ આદિ ક્ષેત્રામાં સહકાર આપી રાષ્ટ્રની સેવા કરી છે.

આધ્યાત્મિક પ્રાર્થના પ્રવચન દ્વારા જનતાની આધ્યાત્મિક સેવા અને તેમનાં દુર્ગુણા–દેષો છોડાવી ધર્માનિષ્ઠ, અધ્યાત્મપ્રેમી વ્યકિતઐાનાં જીવનનું ઘડતર કરેલ છે.

આ સિવાય અનેક માનવતાની સેવાના કાર્યોમાં પાતાના માટા ફાળા આપેલ છે.

એક વખત મહારાજશ્રી પાસે એક શ્રીમાંત કુટુંખ દર્શનાર્થે આવ્યું હતું. તે કુટુંબની મહારાજશ્રી પ્રત્યે અતૃટ શ્રદ્ધા હતી. મહારાજશ્રીનાં સદ્ભપદેશથી તેમણે લાખાે રૂપિયા ઉદાર ભાવે સત્કાર્યમાં ખર્ચેલ છે.

# જય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉંદ સ્મૃતિગ્રંથ

શેઠનાં ધર્મપત્ની ધર્મપરાયણ હતાં. તપશ્ચર્યા કરતાં હતાં--એકાંતરે--છઠ્ઠ છઠ્ઠ કરતાં હતાં. શેઠજીએ મહારાજ સાહેળને કહ્યું કે, આપની શ્રાવિકા બહુ તપશ્ચર્યા કરે છે, શરીર અશકત થતું જાય છે. ત્યારે શેઠજને મહારાજશ્રીએ કહ્યું કે ભગવાને તપશ્ચર્યાના એ પ્રકાર કહ્યાં છે–આહ્ય-અને આબ્યંતર. તપશ્ચર્યામાં પણ વિવેક રાખવા જરૂરી છે. મહારાજ-શ્રીએ ફરમાવ્યું કે બેન! શકિત પ્રમાણે ભકિત કરવી જોઈએ. આ શરીર સંસારસાગર તરવા માટે નૌકા સમાન છે, આમ દરેક ધાર્મિક ક્રિયામાં વિવેક રાખવા માટે તેમના ઉપદેશ હતા.

સ્વ. શેઠ રસિકલાલ મુંબઈમાં સ્વર્ગવાસી થયાં તે વખતે તેમનાં ધર્મપત્ની શ્રીમતી નંદકુંવરબેને મહારાજશ્રીનાં ઉપદેશને પચાવ્યા હતા. તે સમયે તેઓ અમદાવાદ જતાં ખબર મળતાં તુરત જ મુંબઈ–માટુંગા, આવ્યાં. આંખમાં એક પણ આંસુ ન લાબ્યાં. તેમની સ્મશાન્યાત્રા જ્યારે વિદાય થઈ ત્યારે ખહાર આવી જય~જીનેન્દ્ર કહી વિદાય આપી હતી.

સ્વ. રસિકલાલના નાના ભાઈએ તેમનાં પૂજ્ય ભાભીજીને કહ્યું કે "પૂજ્ય ભાભીજી! આખા ભવનમાં એક પણ આંસુ માેટા ભાઈ ના પાછળ પાડવું નહીં. આ પ્રભાવ પૂ. મહારાજ સાહેબનાં ઉપદેશના છે. તેમણે રેડેલા સંસ્કારનું આ ફળ છે.

સૌરાષ્ટ્રમાં દુષ્કાળ પડયા ત્યારે શેઠ અમુલખ અમીચંદ કે જેએ। મહારાજશ્રીના અનન્ય અસીમ શ્રહાળુ ભક્ત હતા. તેમણે પોતાના અંગત શ્રી ચંદુભાઈને સૌરાષ્ટ્રમાં દુષ્કાળપીડિત પ્રાણીએાની સેવા માટે માેકલ્યા હતા. અને ત્યાંના ભયંકર દુષ્કાળમાં શકય તેટલી દુષ્કાળપીડિત પ્રાણીએાની સેવા કરી. તેએા માનતા કે આવી સેવા કરવાના પ્રસંગ નહીં મળે. 'નાણું મળશે પણ ટાણું નહીં મળે." આમ મહારાજશ્રીના ઉપદેશને જીવનમાં ઉતારી પાતાના જીવનને ધન્ય તથા કૃતાર્થ માનતા હતા.



### મહતા મહીયાન

### 🎇 ઉપાધ્યાય શ્રી અમરસુનિ મહારાજ

પરમાનન્દમૂર્તિ શ્રધ્ધેય મુનિ શ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજકા નામ લેતે હી મેરી સ્મૃતિ પ્રથમ બૃહત્સાધુ સમ્મેલન અજમેરકે ચિર અતીતમે વિચરણ કરને લગતી હૈ. વિરાટ સાધુ ઔર સાધ્વીસંઘ ઉપસ્થિત હૈ. હજારા હજાર શ્રાવક શ્રાવિકાએ સુદ્રરપ્રાન્તોરો સાધુદર્શનકી એક દૃદયસ્પરી મધુર ભાવના લિએ આયે હુએ હૈં. અન્તરંગ સભામેં, વિભિન્ન સંપ્રદાયોંમેં બિખરે હુએ શ્રમણાંકા એકબદ્ધ કરને કી. સુદિશામેં વિચારચર્ચાએ ચર્લ રહી હૈ. અંધકારકી - કાલી રજની છંટ રહી હૈ, લગતા હૈ સમાજકે સુન્દર ભવિષ્યકા સુપ્રભાત હેાનેવાલા હૈ. ઉત્સાહકે ક્ષીરસાગરકી તર**ં**ગે માનેં તટકા છ્−છ્રકર હર્ષનાદ કર રહી હૈં. ખાસ કર હમ તરુણ સાધુએાંકા અન્તર્મન તેા ઇતના હર્ષવિભાેર થા કિ વહ કુછ કા કુછ હુઆ જા રહા થા.

#### નવ ચેતનાકે મધુ સ્ત્રાત

અધિકતર નયે સાધુ અન્તરંગ સભાકે પ્રતિનિધિ નહીં થે. મૈં બી ઉનમેં એક થા. પ્રતિનિધિસભાકી દક્ષિસે હમારી ઉપસ્થિતિ અસ્તિત્વહીન થી. ન હમેં અન્દરકે કોઈ ત્રિચાર મિલતે થે ઔર ન હમારે વિચાર હી અન્દર પહુંચ પાતે થે. એક તરહ ક્ષાેહ પદેઉકે પીછે બાહર શૂન્યમેં ખડે થે. બડે–બડે પદવીધર મહામહિમ સન્તાેંકા ઇતના કહાં અવકાશ કિ હમ ઉનતક પહુંચ સકેં, મન ખાેલકર બાત કર સકેં. અતઃ તત્કાલીન ઉપાધ્યાય શ્રી આત્મારામજી આદિ દાૈ ચાર હી મહાન્ ઐસે થે, જિનકે શ્રી ચરણાંમેં બૈઠકર યથાવકાશ કુછ વિચાર–ચર્ચા કર લિયા કરતે થે. શ્રદ્ધૈય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ ઉન્હીં દો ચાર મહત્તમાંમેં એક ઐસે મહત્તમ થે કિ ઉનકા પવિત્ર સાન્નિધ્ય હમ કુછ તરુણાંકે લિએ નવચેતના એવં પેરણાકા એક મુક્ત મધુસ્ત્રોત બન ગયા થા.

#### વહ સહજ નિષ્કેપટ આત્મીયતા

શ્રદ્વેય મુનિશ્રી ગુજરાતી. પ્રાન્ત ભિન્ન, ભાષા ભિન્ન, સંપ્રદાય ભિન્ન, ફલત: આચારપદ્ધતિ ભિન્ન. કિન્તુ ઇતની સારી ભિન્નતાએ)મેં વહ વિલક્ષણ અભિન્નતા કિ કુછ પૂછે৷ નહીં. ઈતની સરલ સહજ, અભિન્ન આત્મીયતા કિ લગતા

### न्त्रय गुरुहेत हिंदार्थ पं नान्यक्ट्रक महाराक कल्मशतालिह स्मृतिग्रंथ

થા કિ વે ગુરુ હૈ ઔર સબ સતીર્થ્ય હૈં, શિષ્ય હૈં, અન્તેવાસી હૈ. આજ ભી ઉસ આત્મીયતાકી મધુરસ્મૃતિ આતી હૈ, તો મનકા કણ કણ માદક આનંદસે ભર ભર જાતા હૈ.

રાત્રિકા સમય હૈ. પ્રતિક્રમણ હા ચુકા હૈ. ઔર હમ ઉન્હેં આગેકી ઓર કાફી દૂર તક ઘેરે ળેઠે હૈ. કલી હમ ઉન્હેં કાઈ લજન-ગીત સુનાતે હૈં ઔર કલી વે હમેં સુનાતે હૈં. અવલ્થા ઢલતી હુઈ હૈ, પર કંઠ ઈતના મધુર એવં માદક કિ હમ સબકા દૃદય ઉછલને લગતા થા, ઉત્તરંગિત હા જતા થા. કાઈ માનગુમાન નહીં, જીતના ચાહા ઉતના સુના, જરાસા યાં હી નિવેદન કરતે હી. વે મહાન્ થે અવશ્ય, કિન્તુ આજકી ઈધર ઉઘર દિષ્યનેવાલી આક્રમક મહત્તા કે દુવંહ લારસે આકાન્ત નહીં થે. ઉસ સમય બરાબરકે સમવયસ્ક સાથી જૈસે લગતે થે. ખુલકર હસતે થે, ખુલકર હસાતે થે. મેં અપની કહું, મુઝ પર તા અપાર કૃપા. વિચાર ચર્ચા કે બીચ કીતની હી બાર નામ લેતે ઔર ખુલકર કહતે, 'કહા, કવિ, ઠીક હૈ ન?' મેં કારા તુક્કડ, ઉસ યુગમેં લી કવિકે નામસે પ્રચારિત થા. મેં સમજ નહીં પા રહા હું, કિ એસા કર્યો થા? પર થા એસા કુછ અવશ્ય. ઔર તો ઔર, જેન ગગનકે પ્રદીપ્ત મધ્યાહન સૂર્ય આચાર્ય શ્રી જવાહરલાલજી મહારાજ લી મુઝ નગણ્યકા સસ્તેહ કવિકે નામસે સમ્બોધિત કરતે ઔર મેરી તત્કાલીન કવિતાએ અપને પ્રવચનોમેં સુનાતે જે આજ લી જવાહર કિરણાવલિયોમેં યત્ર તત્ર મુદ્રિત હૈં. યહ મેં ઈન દો ચાર મહાન દેવતાત્માઓકી મહત્તા હી માનતા હું, ઔર કયા?

### મધુરવર્ષી-પ્રવકતા

શ્રુષ્ટ્રેય સ્વામીજીકી વક્તૃત્વકલા તો ઇતની દિવ્ય એવાં માહક કિ જો એક ખાર સુનલે, વહુ સહસા માંત્રમુગ્ય હો જાએ, ઉનકા અપના હો જાએ. ગાંભીર સે ગાંભીર વિષયકા ભી ઇતને સરલ સુખાંધ રૂપમાં ઉપસ્થિત કરતે કિ મસ્તિષ્કકી ટેઢી મેઢી તંગ ગલિયોમાં ન અટકકર સીધા દૃદયકી અતલ ગહરાઇમાં પહુંચ જાતા. ખીચ ખીચમાં વિષય વિશ્લેષણુંકે સાથ સંક્ષિપ્ત કૃથાએ હોતી, ચુટકુલે હોતે ઔર હોતે પ્રસંગાચિત મધુરાતિમધુર ભજનગીત! ખસ, રંગ જમ જાતા ઔર સખ તફે એક અનિર્વચનીય–સા સન્નાટા છા જાતા. અજમેરમેં જહાં કહીં ભી ઉનકે પ્રવચન હોતે, મુઝે અવશ્ય સાથ લેકર જાતે! હમ દોનોંકી ઈન સહયાત્રાઓમાં એક એસા અવિભક્ત આનન્દ થા, જિસકા બંટવારા હમ ઉચિત માત્રામેં કર નહીં પાતે થે, કરના ચાહતે ભી નહીં થે!

શ્રદ્ધેય મુનિશ્રીજીકા વિ. સં. ૧૯૯૦ કા યહુ ચાતુર્માસ મેરે વન્દનીય ગુરુદેવ પૂજ્યશ્રી પૃથ્વીચન્દ્રજી મહારાજકે પરામર્શાસે હમારે પુરાતન સામ્પ્રદાયિક ક્ષેત્ર આગરામેં હુઆ થા! આગરાકી જનતા ઉનેકે પ્રવચનોંસે ઇતિની અધિક પ્રભાવિત હુઈ થી કિ આજ ભી વહુ પુરાતન સ્મૃતિ જન–મનમેં તૈર રહી હૈ! રાધારવામી સમ્પ્રદાયકે સુપ્રસિદ્ધ કેન્દ્ર દયાલળાગ આગરામેં, સદ્દગુરુ આન-દસ્વરૂપજીકે આગ્રહ પર પ્રવચન કરનેવાલે સર્વપ્રથમ જેન મુનિ આપ હી થે! જેન પરમ્પરાકે મુનિયોંકે લિએ ઉસ યુગમેં દયાલળાગ જેસે ધર્મકેન્દ્રોંમેં પ્રવચન કરના, અપનેમેં એક અસાધારણ ઘટના થી. ઇસ પરસે સ્પષ્ટ હી નિર્ધારિત હો જાતા હૈ કિ શ્રદ્ધેય મુનિશ્રીજી કિતને ઉચ્ચ કોર્ટિક અસાધારણ એવં પ્રભાવક પ્રવકત્તા થે!

### વિચારકાન્તિકે સૂત્રધાર

સમ્પ્રદાયોંકી પરમ્પરાગત માન્યતાએ જનજીવન મેં ઈતની રુઢ હો જાતી હૈ કિ અચ્છે સે અચ્છે સાહસી વ્યકિત લી ઉનકે વિરોધમેં દો બોલ ભી નહીં કહ સકતે! અહે–અહે મનીવી ભી લોકાપવાદકે ડરસે આંખ બંદ કિએ ઉન અર્થહીન માન્યતાઓંકા સમર્થન કરતે રહતે હૈં, ઉન્હેં હી જનભાષામેં 'લકીરકે ક્કીર' કહા જાતા હૈ! યે લકીરકે ક્કીર જઠે યશકે પ્રલોભનમેં કંસકર સમ્પ્રદાયોંકી નિર્જાવ એવં નિષ્પ્રાણુ માન્યતાઓંકે અન્ધકારકો દ્વર કરનેકે બજાય ઉસે એ.ત અધિક સઘન બના દેતે હૈ. પ્રતિષ્ઠા પિશાચીકી મોહમાયા હી એસી હૈ. પરન્તુ મુનિશ્રીજી મુકતભાવસે ઉકત અર્થહીન માન્યતાઓંકા વિંધ કરતે થે! ઉનકે અન્તર્મનમેં ન કોઈ એસા લય થા ઔર ન પ્રલેભન! ઉનકે શ્રીમુખસે જબ વિચારક્રાન્તિકે સ્વર મુખરિત હોતે તો હમ સબ તરુણું ભિક્ષુ સહસા આશ્ચર્યચિકત હો ઉડતે કિ વૃદ્ધત્વકી એાર અગ્રસર હોતે ઈસ તનમેં કિતના તરુણું તેજસ્વી મન નિવાસ કરતા હૈ! જે ભી બાત, વહુ સબ સાફ. કોઈ લાગ નહીં, લપેટ નહીં, કોઈ છિપાવ નહીં, કોઈ દુરાવ નહીં! જેસે અન્દર વૈસે બાહર, ઔર જેરો બાહર વૈસે અન્દર. જબ મૈંને ઉનકી બંબઈસે સૌરાષ્ટ્રકી દુતગામી

# प्रथ गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

વિહારયાત્રાકે સંખંધમેં કુંઇ સુના તો મુઝે કાઈ આશ્ચર્ય નહીં હુઆ! મેં જાનતા થા, ઉનકી કથની ઔર કરનીમેં અન્તર જેસા કુઇ થા હી નહીં! યહી તો વહ સાધુતા હૈ, જિસકી શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને અપને સાધુઓંસે કભી અપેક્ષા કી થી. કહા થા–'ધમ્મા સુધ્ધસ્સ ચિક્કઈ.' ધર્મ શુધ્ધ અર્થાત્ નિર્મલ એવં નિષ્કપટ દૃદયમેં હી નિવાસ કરતા હૈ. કાશ, આજ ભી વે હોતે તો નવચેતનાકે સાથ સમાજકે નવનિર્માણ હેતુ કિયે જાનેવાલે હમારે પ્રયત્નોંકા કિતના અધિક ખલ મિલતા! નિર્મલ પ્રેમકા તરંગિત સાગર

શ્રધ્ધેય આદર્શ સન્ત નિર્મલ એવં નિશ્ઇલ પ્રેમકે વિશાલ સાગર હી થે એક શબ્દમેં. મેં કહાં ઔર વે કહાં ? વે કૃષ્ણ ઔર મેં સુદામા. કયા મેલ થા હમ દોનોંમેં ઉન દિનોં ફિર બી સ્નેહકી રસધારા ચિરકાલ તક ખહતી રહી ઉનકી એાર સે. એક આર જબ આગમ સંપાદનકે લિએ મુઝે વિહયા ગુજરાતમેં લે જાનેકે લિએ અખિલ ભારતીય સ્થાનકવાસી જૈન દાન્ફરન્સકી એાર સે ચર્ચા ચલી ઔર એતદર્થ પ્રાર્થના કરનેકે લિએ બમ્બઈ સે સમાજકે પ્રમુખ સજ્જનાકા શિષ્ટ મહલ આગરા આયા, તો બંબઈ સે મહારાજશ્રીકા તુરત પત્ર મિલા કિ સ્વાગત હૈ આપકા. કૈસે બી હો, ઈધર મુજસે મિલનેકા ધ્યાન રિખએ. 'યહ હૈ વહ પ્રેમ, યહ હૈ વહ મૈત્રી, જિસકે સમ્બન્ધમેં સુપ્રસિદ્ધ લેકનીતિકાર આચાર્ય ભર્તુ હરિને ચીર અતીતમેં કબી કહા થા–

### દિનસ્ય પૂર્વાર્ધ-પરાર્ધ-ભિન્ના, છાયેવ મૈત્રી ખલ સજબનાનામ્ i

મહારાજશ્રી સાધારણ કાચકે દર્પણ નહીં થે કિ સામને ખડે હૈ તો પ્રતિબિમ્બ હૈ, સબકુછ હૈ ઔર જરા દ્રર હટે નહીં કિ એક ક્ષણમેં સબ ગાયબ. ત્ કૌન ઓર મૈં કૌન ? જેસા કિ આજ હમ દેખ રહે હૈ. પ્રથમ અજમેર સમ્મેલનકા હી તો કિતના પુરાના મિલન થા. વહ ભી અલ્પસમયકા. કિન્તુ વે ભૂલે નહીં થે મુઝ જેસેકા. સ્મૃતિમેં મુરક્ષિત રખે હુએ થે વે મુઝે ભી. કિતના સંવેદનશીલ સ્વચ્છ હૃદય થા ઉનકા. વહ સ્નેહધારા આજ બી પ્રવાહિત હૈ ઉનકે પ્રિય શિષ્ય ચિત્તમુનિ તથા સંતબાલજમેં. મેરે મિત્ર હૈ યે ગુરુબન્ધુ. ઔર ઈસ મૈત્રીકે માધ્યમ થે મહારાજશ્રી. કયા મેં ભૂલ્ંગા ઉનકા ઔર ઉનકે પ્રિય શિષ્ય એવં શિષ્યાઓંકા.'

સ્વાસ્થ્ય ઠીક નહીં હૈ. હૃદયરાગકા રાગી હું. દુર્ખલતા કાફી હૈ. મેરે રનેહીજનોંકે લિએ ચિન્તાકા વિષય હૈ યહ. ચિકિત્સક ઔર રનેહી તન-મન દોનોંકે લિએ પૂર્ણ વિશ્રામકા આગ્રહ રખતે હૈં. ફિર બી મૈં ઇ તિહાસપ્રસિદ્ધ વૈભાર-ગિરિ (રાજગૃહ, બિહાર) દી છાયામેં રૂપાયિત હોનેવાલે વીરાયતનમેં જો કબી ભગવાન મહાવીર, ગણુધર ગૌતમ, આર્ય સુધર્મા, આર્ય જમ્બૂ, આર્યા ચન્દના આદિકે પુનીત ચરણુકમલોંસે પાવન ભૂમિ રહી હૈં; શાન્ત મનસે બૈઠા હુઆ આન-દકે ક્ષણોંમેં યે પંકિતયાં લિખ રહા હું કયાં હૈં એસા ? શ્રધ્ધેય મહારાજશ્રીકા વહુ દિવ્ય પ્રેમ હી હૈ, જો નકારકી સ્થિતિમેં બી મુઝ સે સહર્ષ લિખાયે જા રહા હૈ. ઐસે વિરાટ ઉદાર ચેતા સન્તોંકા દર્શન કિસી ભાગ્યશાલી કે હી મિલતા હૈ. ઔર વહુ મુઝે સર્વતોભાવેન મિલા થા. સાદર વન્દન, શતશત વન્દન હૈ, હે મેરે વન્દનીય દેવ!

#### \*\*

# કવિશ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ : એક મધુર સંસ્મરણ

### 麗 અધ્યાત્મયાેગી રાજસ્થાનકેસરી પુષ્કરમુનિજી મ.

મને મારા જીવનમાં અનેક મહાપુરુષાના સંપર્કમાં આવવાના, તેમની સાથે રહેવાના, તેમના જીવનને સન્નિકટ રહીને જેવાના અવસર મળ્યા છે. તે મહાપુરુષાની હારમાળામાં એક મહાપુરુષ, કવિસમ્રાટ, સ્નેહસૌજન્યમૂર્તિ પ્રસિદ્ધવક્તા શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પણ હતા. તેમના દર્શનોના સૌભાગ્ય સર્વપ્રથમ મને ખ્યાવરમાં મળ્યા હતા.

સંગઠનની સુરીલી મધુર સ્વરલહેરિયા ઝણઝણી રહી હતી. રાજસ્થાનના આ રંગીલા નગરમાં, ગૌરવશાળી ગુજરાતની પુણ્યભૂમિથી પધારેલા પાતાના પ્યારા મહેમાનનું સ્વાગત કરતાં અમારું દૃદય ગજ–ગજ ઉછળી રહ્યું હતું. તેએા પણ રાજસ્થાની મુનિયાના સ્નેહ સૌજન્યપૂર્ણ સદ્દ્વ્યવહારને જોઈને આનંદમગ્ન બની ગયા હતા.

## प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नान्यक्ट्रका महाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

ખ્યાવરથી અમે ખુહત્સાધુસમેલનમાં સમ્મિલ્તિ થવા માટે અજરામરપુરી—અજમેર પહોંચ્યા. ખ્યાવરમાં જે સ્નેહનું બીજ વાલ્યું હતું તે અજમેરમાં અંકુરિત થઈ ખૂબ અભિવૃદ્ધિને પામ્યું. મેં અત્યન્ત સન્નિકટતાથી તે તેજસ્વી નક્ષત્રને નેથો હતો, જેના જીવનના કલ્ –કલ્યમાં, મનના અલ્યુ –અલ્યુમાં ક્રાન્તિની ચિનગારી ઝગી રહી હતી. જેઓ સમાજની દયનીય સ્થિતિ નેઈ ને ચિન્તિત હતા. સમાજમાં વ્યાપેલી વિષમતાને નેષ્ટ કરી સમતા પેદા કરવા ઈચ્છતા હતા. સંપ્રદાયવાદને સ્થાને શુધ્ધ જેનત્વના પ્રચાર કરવા ઈચ્છતા હતા. તે વખતે તેમની પ્રત્યેક કવિતામાં અથવા સંગીતમાં આ જ સ્વર મુખરિત થઈ રહ્યો હતા અને પાતાના નેશીલા તેજસ્વી પ્રવચનામાં આ જ વાત ઉપર ભાર મુકતા હતા કે શુધ્ધ જેનત્વ અને સ્થાનકવાસી ધર્મના પ્રચાર કરવા માટે આપલે એક થવું છે, નેક બનવું છે. તેઓશ્રી મારા સદ્યુરુવર્ય પરમશ્રધ્યેય શ્રી તારાચંદજી મ. ની સેવામાં પધારતા અને તેમની સાથે સામાજિક–સંગઠનની ચર્ચા કરતા રહેતા હતા.

વિ. સં. ૧૯૯૩ માં પૂ. ગુરુદેવશ્રીની સાથે રાજસ્થાનથી વિહાર કરી મુંબઈ પહોંચ્યા તે વખતે તેઓશ્રી કાંદાવાડીના રથાનકમાં બિરાજમાન હતા. તેમની સાથે આત્માર્થી શ્રી માહનઋષિજી મ. અને મધુરવકતા વિનયઋષિજી મ. પણ બિરાજી રહ્યા હતા. કાંદાવાડીની સન્નિકટમાં જ આર્થસમાજ તરફથી એક વિરાટ સભાનું આયોજન થયું હતું. તેના અધ્યક્ષપદે શ્રી કવિજીને નિયુકત કર્યા હતા. હજારાની જનમેદનીમાં તેઓશ્રીએ 'આર્ય' શખ્દ ઉપર જૅન, બૌધ અને વૈદિક દૃષ્ટિએ જે વિશ્લેષણ કર્યું હતું તે ભારે અદ્ધુત હતું અને તે તેમના ગંભીર પાંડિત્યનું પરિચાયક હતું. તેમના પ્રવચનની સૌથી મહત્ત્વપૂર્ણ વિશેષતા મેં એ જોઈ કે ગંભીરથી પણ ગંભીર વિષયને પણ રૂપકના માધ્યમથી તેઓ એવી રીતે પ્રસ્તુત કરતા હતા કે શ્રોતાજના મંત્રમુગ્ય બની જતા હતા. શ્રાતાઓને પ્રવચનના પ્રવાહમાં સાથે લઈ ચાલવું તે તેમની માટી વિશેષતા હતી.

મુંબઈમાં લાંબા વખત સુધી સાથે રહેવાના અવસર મળ્યા અને ખૂબ જ નજીકમાં રહી તેમને પારખવાના પણ મળસર મળ્યા. સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કહેવત છે કે 'ફ્રસ્થ ભૂધરા રમ્યા:' ફ્રસ્થી ડુંગર રળિયામણાં લાગે છે પરન્તુ પાસે પહેંચતા તે ઉબડ—ખાબડ, ઊંચા નીચા દેખાય છે, પરન્તુ મહાપુરુષો તેના અપવાદ હોય છે. મને અનુભવ થયા કે કવિ નાનચંદ્રજી મહારાજ ફ્રથી જ નહિ પરન્તુ નજીકથી વધારે રળિયામણાં અને સુન્દર લાગતાં હતાં. તેમના સ્વભાવ મળતાવડા હતાં. તેમના જીવનની એક મહત્ત્વપૂર્ણ વિશેષતા એ હતી કે તેઓ પાતાનાથી જે માટા હતા તેમના વિનય કરતા હતા અને નાનાની સાથે પ્રેમથી વ્યવહાર કરતા હતા. તેમનું સ્પષ્ટ મન્તવ્ય હતું કે પ્રેમ જીવનની એવી કળા છે, માધુર્ય છે, એવું સંબલ છે અને વિનય એવું દુર્સેઘ કવચ છે કે જેને કાઈ પણ તાેડી શકતું નથી.

સને ૧૯૪૯ માં ફરી તેમના દર્શનોનો સુઅવસર સૌરાષ્ટ્રના સાયલા ગામમાં મળ્યો. તે વખતે તેરાપંથી સમાજના પ્રચાર સૌરાષ્ટ્રમાં જેરથી વધી રહ્યો હતો. સ્થાનકવાસી સમાજ શષ્દજાળમાં ફસાઈ રહ્યો હતો. સૌરાષ્ટ્રની જનતા ચિન્તિત હતી. દયા–દાન પ્રચારક સંઘના અધિકારીઓને કવિશ્રીએ પૃ. ગુરુદેવશ્રીની સેવામાં મુંબઈ માેકલ્યા. ગુરુદેવશ્રી ઘાટકાપરનું શાનદાર ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી સૌરાષ્ટ્ર પધાર્યા. તેઓશ્રીની પ્રબલ પ્રેરણાથી ગુરુદેવશ્રીનું સૌરાષ્ટ્રમાં ભવ્ય સ્વાગત થયું. વૃદ્ધાવસ્થાને કારણે તેઓશ્રી તે વખતે સાચલા સ્થિત હતા. તેઓશ્રીના અત્યાગ્રહથી ગુરુદેવશ્રી સાચલા પધાર્યા અને ૪-૫ દિવસ ત્યાં રાેકાયા. તે વખતે તેમની સાથે અનેક શાસ્ત્રીય વિષયા ઉપર ગંભીર ચર્ચાઓ કરવાના અવસર મળ્યા. મને અનુભવ થયા કે તેઓ માત્ર પ્રખર વક્તા જ નથી. પરંતુ શાસ્ત્રાના ગંભીર રહસ્યાના ગ્રાતા પણ છે. શ્વેતાંબર આગમાની સાથે દિગંબર બ્રન્થ સમયસાર, નિયમસાર, પંચાસ્તિકાય, ષટખંડાગમ વગેરેના પણ જાણકાર છે. નિશ્ચય અને વ્યવહારના, ઉત્સર્ગ અને અપવાદના મર્મને પણ સમજે છે.

તેઓશ્રી આગમાના જ્ઞાતા, વકતા અને કવિ હોવા છતાં પણ સાચા જિજ્ઞાસુ હતા. તેઓશ્રીએ મારી તેમજ મારા પૂ. ગુરુદેવશ્રી પાસે તેરાપંથી માન્યતાએના સંબંધમાં અનેક જિજ્ઞાસાએ પ્રસ્તુત કરી અને તે ગુરુગંબીર રહસ્યોને જાણીને અત્યન્ત આહલાદિત થયા અને કહ્યું-સારું થયું કે આપ સૌરાષ્ટ્રમાં પધાર્યા. હવે અમે આપના નેતૃત્વમાં શાસાર્થ માટે તેમના મુકાબલા કરશું.

કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મ. નું જીવન અનેક સદ્દ્રગુણાનું આગાર હતું. તેઓશ્રી જ્ઞાની હતા, ધ્યાની હતા અને

### प्कर गुरुहेव डिवियर पं नान्यक्ट्रेक महाराक कन्मशानाहि स्मृतिग्रंथ

સમાજસુધારક પણ હતા. તેમના વિરાટ વ્યકિતત્વને અભિવ્યક્ત કરનારા પૃંહદાકાર શતાષ્દ્રીગ્રન્થ પ્રકાશિત થાય તેવી મારી હાર્દિક ઈચ્છા હતી અને મેં મારી હાર્દિક ભાવના કવિશ્રીજીની સુશિષ્યા પરમવિદુષી મહાસતી દમયંતીબાઈને કે જેએ! મને બારીવલી—મુંબઈમાં મળ્યાં ત્યારે વ્યક્ત કરી. મહાસતીજીએ કહ્યું—જે ગ્રન્થના સંપાદન–કેમનની જવાબદારી આપના સુશિષ્ય દેવેન્દ્રમુનિજી રવીકારે તો આ કાર્ય સરળતાથી થઈ શકે. મારી આજ્ઞાથી દેવેન્દ્રમુનિએ ગ્રન્થના એક અધ્યાયનું લેખન અને સંપાદનની જવાબદારી સ્વીકારી અને અતિ શીઘ મારી ભાવનાએ મૂર્ત રવરૂપ ધારણ કર્યું તેનો મને હર્ષ છે. સાથાસાથ આ જન–જનના મનમાં કવિશ્રી પ્રત્યે કેટલી અગાધ શ્રદ્ધા છે તેના પણ આ ગ્રન્થ પુનીત પ્રતીક છે.

કવિશ્રીના સુયાવ્ય શિષ્ય ૫. મુનિશ્રી ચુનીલાલજી માં તથા સ્નેહમૂર્તિ સંતબાલજીની સાથે પણ મારા ઘણા જ સ્નેહપૂર્ણ સદ્દવ્યવહાર રહ્યો છે. કવિશ્રીજીના અને તેમના શિષ્યાના અનેક સુમધુર સંસ્મરણા આજે પણ સ્મૃતિપટ પર ચમકી રહ્યાં છે અને સદા ચમકતા રહેશે.

#### -3%-

### કવિવર્ય નાનચંદ્રજ મહારાજ: મારી દષ્ટિમાં

### 🎛 શ્રી દેવેન્દ્રમુનિ શાસ્ત્રી, સાહિત્યરત્ન

સન ૧૯૪૮ માં ઘાટકાપર (મુંબઇ) નું લવ્ય ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી પરમ શ્રદ્ધેય મહાસ્થવિર શ્રી તારાચંદજી મહારાજ તથા અધ્યાત્મયાંગી સદ્દયુરુવર્ય શ્રી પુષ્કર મુનિજી મ. ની સાથે અમે સૌરાષ્ટ્ર પહોંચ્યા. સૌરાષ્ટ્ર ત્યાંગ, અલિદાન, સાહિત્ય, સંસ્કૃતિ, સંગીત અને કળાનું પ્રમુખ કેન્દ્ર રહ્યું છે અને લિકત તથા શકિતનું અદ્દલત સમન્વય સ્થળ પણ. સૌરાષ્ટ્રની સોનેરી પાવન પુષ્યુધરામાં પ્રવેશ કરતાં જ અર્હત્ અરિષ્ઠનેમિ, કર્મયાંગી શ્રીકૃષ્ણ, અધ્યાત્મપ્રેમી શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, રાષ્ટ્રપિતા મહાત્મા ગાંધી આદિ અનેક મહાપુરુષોની સહેજે સ્મૃતિ ઉપસી આવી. તેમના તેજસ્વી વ્યક્તિત્વ અને કૃતિત્વના સુમધુર પ્રસંગા સ્મૃતિપટ ઉપર સુવર્ણક્ષરોની જેમ ચમકવા લાગ્યા. જે સાધનારત તપોનિષ્ઠ ઉદાત્ત મનીષિઓએ પાતાના પવિત્ર ચારિત્ર વહે અને તપથી પાવન અનેલી વાણી વહે જન-જનના માનસમાં ત્યાગ વૈરાગ્યની દિવ્યત્રયાતિ પ્રગટાવી, રાષ્ટ્રીયતાની ભાવના ઉત્પન્ન કરી લલા, તેમને કાણ લુલાવી શકે તેમ છે? તેમની જીવનગાથા અને વિચારા માત્ર ઇતિહાસના પાનાં-એમમાં જ લખાયા નથી પરન્તુ જન-જનના જીવનમાં પણ કોતરાઈ ગયા છે. આજ કારણે આજે પણ ત્યાંના લોકોના જીવનમાં અહિંસા, અધ્યાત્મ અને રાષ્ટ્રીય ભાવનાની ત્રિવેણીધારા કલકલ નિનાદ કરતી વહી રહી છે. એ જ ગૌરવમયી પરંપરાના એક જાજવલ્યમાન રત્ન કવિ નાનચંદ્રજી મહારાજ હતા.

કવિસમાટ નાનચંદ્રજી મહારાજના સંબંધમાં મુંબઈ તથા સૌરાષ્ટ્રમાં મેં ઘણું સાંભળ્યું હતું. તેથી તેમના દર્શન તથા ચરણસ્પર્શ માટે મન હત્સુક હતું કે કચારે દર્શન થશે. તેઓશ્રી તે વખતે પાતાની જન્મભૂમિ સાયલામાં બિરાજી રહ્યા હતા. તેમની શારારિક સ્થિતિ એવી નહાતી કે તેઓશ્રી લાંબા વિહાર કરી શકે. તેથી તેઓશ્રીએ શ્રધ્ધેય સદ્દચુરુવર્થને નિમંત્રણ પાઠવ્યું કે આપશ્રી સાયલા પધારા તો મને દર્શનોનો સૌલાગ્ય મળે. તેઓશ્રીના સ્નેહસભર આગ્રહને માન આપી પૂજ્ય ચુરુવર્થ પાતાની શિષ્યમંડળી સાથે સાયલા પધાર્યા. તેઓશ્રીના સુશિષ્ય સેવામૂર્તિ પ. મુનિશ્રી ચુનીલાલજી મહારાજ અમાં લે ભાવલીનું સ્વાગત કરવા ઘણે દ્વર સુધી આવ્યા. તેમ જ તેઓ પણ પધાર્યા. આ હકીકત તેમના વિનીત સ્વભાવનું પુનીત પ્રતીક હતું. મને અનુભવ થયા કે તેઓશ્રી ખરેખર વિનમ્રતાની સાક્ષાત્ મૂર્તિ હતા. વિનય સંતજીવનનું બહુમૂલ્ય આભૂષણ છે. જે સંતને અહંકારના કાળા નાગ ડસે છે તે સંત અસંત બની જાય છે. કારણ કે અહંકાર અને સાધુતામાં સાક્ષાત્ વેર છે—પ્રકાશ અને અંધકારની જેમ. શ્રમણ લગવાન મહાવીરે ધર્મનું મૂળ વિનય કહ્યું છે— 'ધમ્મસ્સ વિણુઓ મૂલં.' સન્તની પરિભાષા કરતાં નાનકે પણ લખ્યું છે— ''નાનક ન-હે હો રહો, જેસે ન-હી દ્વય." કવિ નાનચંદ્રજી મા નાનામાં નાની વ્યકિત સાથે પણ વિનમ્રતાપૂર્વક વ્યવહાર કરતા હતા જેની કાઈ કલ્પના પણ કરી શકે નહિ. આ તેમના જીવનનો મહાન સદ્દ્યાલ હતો.

મેં તેમના વ્યક્તિત્વને જોયું તો સૂર્યની જેમ ચમકતું ભવ્ય લલાટ, રૂપેરી ચળકતી શિર ઉપરની વિરલ કેશરાશિ,

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સર્ચલાઇટની જેમ પ્રકાશ વેરતા નેત્રયુગલ, દીર્ઘ નાસિકા, મંદ-મંદ મુશ્કરાતું ચંદ્રમા જેવું સૌમ્ય વદન, ભીમ જેવું કદાવર અને કસાયેલું શરીર, અંગદની જેમ બલિષ્ઠ ભુજાઓ, ગજરાજની જેમ મસ્તગિત. આ તેમના દિલ્યત્વનું બાહરી રૂપ કે જેને લેકિક કવિવર્ધ નાનચંદ્રજી મ. ના નામથી ઓળખતા અને બાલાવતા હતા. તેમનું લેકિપ્રિય ઉપનામ 'સન્ત-શિષ્ય' હતું. પ્રથમ દર્શને જ મારી દૃદયની વીગાના તાર ઝાલુકાણી ઊઠ્યા કે શ્રધ્ધેય! મુનિપ્રવર! દૂર બેઠાં-બેઠાં મેં આપનું પવિત્ર નામ તો સાંભળ્યું હતું, પરંતુ જે જે સાંભળેલું તેના ઉપર નેત્રા વિશ્વાસ કરતા નહાતા. કારણ કે તેમણે (નેત્રાએ) તેઓશ્રીના દર્શન કર્યા નહાતા. આજે તમારા દર્શન કરતાં મને પરમ આહલાદ થયા કે જેવું મેં સાંભળ્યું હતું તેથી પણ વધારે રમણીય સ્વરૂપમાં આપને મેં નિહાલ્યા છે. આજે આપશ્રીના દર્શન કરી મેં શ્રીત અને નેત્રના દીર્ઘકાલીન વિવાદને મિટાવી દીધા છે.

દૂરેડિપ શ્રુત્વા ભવદીય કીર્તિ કર્ણો તૃપ્તૌ ન ચ ચક્ષુષી મે \ તચાર્વિવાદ પરિહર્ત્વ કામ : સમાગતાડહં તવ દર્શનાય ॥

હું અધિકારપૂર્વક કહી શકું છું કે મેં મારા જીવનમાં અનેક મહાપુરુષાના, સન્તોના દર્શન કર્યા છે તેમાંના કવિ નાનચંદ્રજી મ. પણ એક છે. તેમના દર્શન કરી મારું હૃદય શ્રહાથી નમી પડ્યું. તેમને જોઈ મને એવા અનુભવ થયા કે કાઈ મહાન ઋષિના દર્શન કરી રહ્યો છું કે જેનામાં સિદ્ધસેન દિવાકર જેવી તેજસ્વિતા છે, કવિકાલસર્વન્ન હેમચન્દ્ર જેવી પ્રતિભા છે, યાકિની મહત્તરાસુનુ હરિભદ્રની સમન્વચતા છે, ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીની તાર્કિક્તા છે અને સંત કવિ આનન્દઘનની ફ્રેક્કડતાનું અદ્ભુત સંમિશ્રણ થયેલું છે, જે ચુંબકની જેમ બધાને આકર્ષિત કરી લે છે.

જે કોઈ કવિ નાનચંદ્રજી મ. ના નિકટ સંપર્કમાં આવ્યા તેઓ આ સત્ય તથ્યથી પરિચિત છે કે નાનચંદ્રજી મ. નું જીવન હિમાલય જેવું ઉન્નત, સાગર જેવું ગંભીર, ચન્દ્ર જેવું સૌમ્ય, સિંહ જેવું નિર્ભીક, સાકર જેવું મધુર અને અગરબત્તી જેવું મુગંધિત હતું. તેમની મનની ગરિમા, વાણીની મીઠાશ અને કાર્યની મહિમાએ જન-જનના માનસને વિશુદ્ધ બનાવ્યું હતું. તેમનું મન નિર્મળ હતું, દૃદય સરળ હતું, અૃદ્ધિ પ્રખર હતી અને વ્યવહાર મધુર હતો. ભલે પરિચિત હોય કે અપરિચિત હોય, પોતાના હોય કે પરાયા હોય તે બધાથી પ્રેમ કરતા હતા. પ્રેમ તેમના જીવનનો મૂળ મંત્ર હતો. મારા જેવા અકિંચન વ્યક્તિ ઉપર પણ તેમના અપાર સ્વેહ હતો. રનેહના અખટ ખજાના મેળવી હું પોતાની જાતને ધન્યભાગી અનુભવવા લાગ્યા અને આજે પણ હું મને ભાગ્યશાળી માનું છું કે તેઓશ્રીના સ્મૃતિગ્રન્થના સમ્પાદન અને લેખનના મને મુઅવસર પ્રાપ્ત થયા.

કવિશ્રી સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતભાષાના પંડિત હતા. આગમાના જ્ઞાતા હતા, દર્શનશાસ્ત્રના આગમાના જ્ઞાતા હતા, દર્શનશાસ્ત્રના જાલુકાર હતા છતાં પણ તેમનામાં કહી પણ જ્ઞાનનો અહંકાર જેયા નથી. તેઓશ્રી વાર્તાલાપ અને પ્રવચનમાં શુદ્ધ કાઠિયાવાડી – ગુજરાતી ભાષાના પ્રયોગ કરતા હતા. તેઓ નાનીશી વાતને પણ એવી ચિત્તા-કર્ષક ઢંગથી કહેતા હતા કે સાંભળનાર મંત્રમુગ્ધ ખની જતા. પ્રવચનશૈલી સાઢી અને સરળ હાવાની સાથે મધુર હતી. ગંભીરમાં ગંભીર વિષયને સરળથી સરળ ખનાવી પ્રસ્તુત કરતા હતા. પ્રવચનામાં સુભાષિતાના પ્રાધાન્યની સાથે બાધકથા-એમી પ્રસુરતા રહેતી જેથી બાધવિષય શ્રાતાઓના દૃદયમાં એવા ઊતરી જતા કે જિંદગી સુધી ભૂલતા નહિ. વકતા માટે આ આવશ્યક છે કે તેના જ્ઞાન અને અનુભવના આયામ ખૂબ વિસ્તૃત હોવો જોઈએ. વિશાળ અધ્યયન, ચિન્તન – મનન અને અનુભવના પરિષાક વાહ્યાને તેજસ્વી અને સ્થાયી ખનાવે છે. અધ્યયન અને ચિન્તન વિનાનું ભાવણ માત્ર ભષણ (અકલું જ) છે.

કવિ નાનચંદ્રજી મ. ઘણા વિનાદિપ્રિય હતા. રાતી અને ઉદાસ સુરત તેમને પસંદ ન હતી. તેઓ કહેતા કે ખીલેલું કૂલ જ સારું લાગે છે, કરમાયેલું નહિ. તમે હસશા તા સંસાર તમારી સાથે હસશે, પરંતુ તમે રાશા તા તમારી સાથે કાઈ રાશે નહિ. કવિશ્રીના કાન માટા હતા તેથી મેં કહ્યું – આપના કાન તા ઘણા મોટા છે. તેમણે તત્ક્ષણ હસતાં કહ્યું – કાન તા મારા જરૂર મોટા છે પરંતુ હું ગધેડા નથી.

### पूर्वय गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनस्थाताहिंद स्मृतिग्रंथ

શ્રી નાનચંદ્રજી મ. સફળ કવિ હતા. તેમણે કોઈ મહાકાવ્યની રચના કરી હોય એવું મારા ખ્યાલમાં નથી, પરંતુ તેમણે વિવિધ વિષયા ઉપર જુદી – જુદી રાગ – રાગણીઓમાં મહાકવિ સુરદાસની જેમ ભજના અવશ્ય બનાવ્યા હતા. આજે જરૂર છે તેમના સંપૂર્ણ કવિતા સાહિત્યની અન્ય ગુજરાતી ભાષાના કવિઓ સાથે તેમજ ઈતર ભાષાના કવિઓ સાથે તુલના કરવાની, જેથી તેમના કવિત્વનું યથાર્થ મૂલ્યાંકન થઈ શકે. જેન શ્રમણ હાવાને લીધે તેમની કવિતામાં શાન્તરસની પ્રધાનતા છે. અનુપ્રાસ, યમક આદિ અલંકારાની છટા પણ યત્ર–તત્ર દર્શનીય છે.

કવિ નાનચંદ્રજી મ. સ્વભાવથી દયાળુ હતા. તેઓ દયાના દેવતા હતા. કાઈ પણ જાતના ભેદભાવ વગર દરેક પર દયા કરવી તે તેમના સ્વભાવ હતા. તેમનું દૃદય નવનીતથી પણ વિલક્ષણ હતું. નવનીત સ્વતાપથી દ્રવિત થાય છે. પરંતુ તેઓ સ્વતાપથી નહિ, પરતાપથી દ્રવિત થતા હતા. જેને લીધે તેમની સાધુતા જ્યાતિમધ્ય બની હતી. માનવતાના તે ગૌરીશંકરનું માનવું હતું કે દયા સાધનાનું નવનીત છે, કરુણાની નિર્મળ ધારાથી જ સાધનાની ભૂમિ ફળદ્રુપ બને છે. દયા નદીના તીરે જ સદ્દ્રણણાના કલ્પવૃક્ષ ફળે છે, ફૂલે છે, તેથી તેમણે એવી અનેક સંસ્થાઓ સ્થાપિત કરી કે જેથી અનેક ગરીય પરિવારાનું પોષણ થાય અને તેઓ પોતાનું જીવન સુખપૂર્વક ચલાવી શકે.

કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મ. સાથે ધર્મ, દર્શન, સાહિત્ય, સંસ્કૃતિ, સંગીત, કાવ્ય, અધ્યાત્મ, યાંગ વિગેરે અનેક વિષયો ઉપર મારી ચર્ચાએ થઈ જેથી મને એવા અનુભવ થયા કે તેઓશ્રીનું અધ્યયન ગંભીર છે. તેઓશ્રી પ્રત્યેક પ્રશ્નના ઊંડાલુ સુધી પહેાંચી ચિન્તન કરતા હતા. વાર્તાક્ષાપના પ્રસંગમાં મેં જિજ્ઞાસા પ્રસ્તુત કરી કે સંક્ષેપમાં અનેકાન્તવાદ શું છે? તેઓએ સમાધાન પ્રસ્તુત કરતાં કહ્યું—અનેકાન્તવાદ સમતાનું દર્શન છે, સત્યની અન્વેષણા છે; જેમાં વિવાદ નથી સમન્વય છે. વસ્તુમાં અનન્ત ધર્મો છે. તે અનન્ત ધર્મોનું અપેક્ષાદિષ્ટિથી કથન કરવું તે અનેકાન્તવાદ છે. અનેકાન્તદિષ્ટ એવી સંજીવની છે કે જેના સ્પર્શમાત્રથી મિથ્યાદર્શન પણ સત્યદર્શન અની જાય છે.

મેં પૂછ્યું-ધ્યાન શું છે ? તેમણે કહ્યું-ધ્યાન એ ચિત્તની નિર્વિકલ્પ અવસ્થા છે જેમાં કાેઈ પણ ાવષયમાં મન હાેતું નથી, મન અંતરાભિમુખ બની વિકલ્પ રહિત બની જાય છે. ધ્યાન એક એવી અલાૈકિક મસ્તી છે કે જે પ્રાપ્ત કર્યા પછી 'પર'નાે બાેધ રહેતાે નથી. સાધનામાં સૌથી માેટી મુશ્કેલી છે મનની ચંચળતા, તેને જ સર્વપ્રથમ દ્વર કરવાની હાેય છે. તેથી શ્રીમદ રાજચન્દ્રે પણ કહ્યું છે—

'બીજી સમજણ પછી કહીશ જ્યારે ચિત્ત તમારું સ્થિર થશે.' વસ્તુત : ધ્યાન શખ્દોના વિષય નથી. તે શખ્દાવીત અનુભૂતિ છે. ધ્યાનને ધ્યાનથી જ જાણી શકાય છે.

ક્રિવ નાનચંદ્રજી મહારાજનું જીવન ગુણોનો ભંડાર હતું. મારી દૃષ્ટિએ તેમનામાં ત્રણ મુખ્ય ગુણો હતા. પહેલાે ગુણ–તેઓ ભારે સાહસિક હતા. તેમને કાઇનાે પણ ભય ન હતાે. જેને તેઓ ઠીક માનતા તે કાર્ય કરવામાં કિચિત્ માત્ર પણ સંકાેચ કરતા ન હતા. બીંજો ગુણ–તેઓ જવાબદ્વાર વ્યક્તિ હતા. કાેઈનાે પણ વિશ્વાસઘાત કરતા નહાેતા. ભલે બાળક હાેય, વૃદ્ધ હાેય; જે કહી દીધું તે કરીને બતાવતા. ત્રીજો ગુણ હતાે–તેઓ ભારે પરિશ્રમી હતા.

કવિ નાનચંદ્રજી મ. શું હતા તેને વ્યક્ત કરવા માટે મારી પાસે કાેઇ શખ્દ નથી, કાેઈ ઉપમા નથી. તેઓ પાતાના ઢંગના અન્ઠા હતા, અદ્દલ્હત, અનુપમ અને અસાધારણ હતા. હું તેમના શ્રીચરણામાં ભાવભીની શ્રદ્ધાંજલિ સમર્પિત કરું છું. તેમનું ઉજજવળ જીવન મને સતત પેરણા આપતું રહે અને હું મારા કર્ત્તવ્ય પથ પર નિરન્તર આગળ વધતા રહું એ જ મંગળકામના.



# સ્વ કવિવર્ય પૂજ્યશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના મધુર સંસ્મરણા

🎇 પં. મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી મ.

સ્વ. કવિવર્ય પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સ્વ-પર કલ્યાણની સાધનાના પક્ષપાતી શ્રમણશ્રેષ્ઠ હતા. સમાજમાં પ્રચલિત કુરુઢિએા અને કુપ્રથાએાને કારણે થનારી આત્મહત્યાએા, અન્યાય, અત્યાચાર વિ. ના પૂર જોઈને તેમના આત્મા

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કિવિયા પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કકળી ઊઠતો હતો. સમાજમાં પ્રચલિત અનિષ્ટો પ્રત્યે તેઓ આંખો મીચી ચુપચાપ, એકાન્ત અને અળગાં રહી બેસી રહેવું તેમજ શુષ્કજ્ઞાની–આત્માથી (સ્વાથી) બનવાની વાત તેમને જરા પણ પસંદ ન હતી. આ કારણે જ તેઓ એક બાજુ જેમ આત્મસાધના પ્રત્યે સજાગ-જાગૃત હતા તેમ બીજી બાજુ તેઓ સમાજકલ્યાણ માટે સમાજમાં પ્રચલિત અનિષ્ટો અને બૂરાઈઓ દ્વર કરવા માટે તનતોડ પ્રયત્ન કરતા હતા.

સન ૧૯૫૬ માં અમદાવાદ જિલ્લાન્તર્ગત 'શિયાલ'માં સર્વપ્રથમ તેમના મને સાક્ષાત્કાર થયા હતા. તે વખતે મારી સાથે મારા માટા ગુરુલાઈ પૂ. મુનિશ્રી ડુંગરસિંહ મા. હતા. તે વખતે અમે પૂજ્યશ્રી સંતખાલ મહારાજની પ્રેરણાથી લાલનલકાંઠા પ્રદેશમાં પ્રચલિત ધર્મદિષ્ટિએ સમાજરચનાના પ્રયાગ જાણવા—જેવા અને સાધુમર્યાદામાં રહી તેવા પ્રયાગ કરવા વિષે પૂ. મહારાજશ્રી સાથે ચર્ચા—વિચારણા કરવા માટે આવ્યા હતા. પૂ. નાનચંદ્ર મહારાજ જિજ્ઞાસુદિષ્ટિથી અમને જોઈ રહ્યા હતા. તેમના મનમાં એવું મંથન થઈ રહ્યું હતું કે આ બન્ને મુનિ રાજસ્થાનથી ચાલીને ગુજરાતમાં ખાસ આ પ્રયાગ જાણવાની દિષ્ટિથી આવ્યા છે તેથી કંઈને કંઈ વિશિષ્ટ આકર્ષણ જરૂર હશે તેથી તેમણે અમાને આ મતલખનું પૂછચું—"મુનિયા! આ પ્રયોગને જાણીને તમને સન્તોષ અને સમાધાન થયું કે નહિ? તમને આ પ્રયોગ ન દેખાયા ?"

અમે ઉત્તરમાં નમ્ર નિવેદન કર્યું કે, 'આમ તો અમે સ્વામી સત્યભકતજીનું સાહિત્ય વાંચ્યું છે અને તેમની સાથે વિચાર-વિનિમય પણ કર્યો હતો જ. તેવી જ રીતે સંત વિનોબાજી દ્વારા સંચાલિત સર્વોદય સમાજનું સાહિત્ય અને તેમના લોકસેવકાની સાથે વિચારોની આપલે પણ કરી છે, પરંતુ તેનાથી અમારી આત્મસંતુષ્ટિ થઈ નહિ. અમને જેવા પ્રકારનું સમાધાન જોઈતું હતું તેવું સમાધાન મળ્યું નહિ. તેમજ રાજસ્થાન, મધ્યપ્રદેશ વગેરે સ્થાનામાં વિચારશીલ જેન મુનિઓની પ્રેરણાથી કેટલીય જચ્યાએ ચાલી રહેલા કાર્યોને પણ જાણ્યા – જોચા પરંતુ તે બધા કાર્યો એક સીમિત ડાયરામાં અને સંકીર્ણ ક્ષેત્રમાં ચાલી રહ્યા છે. તેથી અમારા મનસ્તોષ પૂર્ણતયા થઈ ન શકયો. તેથી જ અમે આ પ્રયોગને જાણ્યો અને જોયો અને આ સંબંધમાં પ્રયોગમાં સંલગ્ન કાર્યકર્તાઓ તેમજ પ્રયોગપ્રેરક મુનિશ્રીજી સાથે વિચારવિનિમય કર્યા પછી અમારું સમાધાન સારી રીતે થઈ ગયું છે. હવે તો પ્રયોગ શરૂ કર્યા પછી જ કંઈ નવી મુશ્કેલી ઊલી થશે તો તે સંબંધમાં અમે પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજી મહારાજ પાસેથી માર્ગદર્શન મેળવશું."

તેમણે પૂછશું – "આ પ્રયોગની આધ્યાત્મિક પૃષ્ઠભૂમિ શું છે?" અમે કહ્યું – "અમે એમ સમજ્યા છીએ કે સાધુને છકાય (પ્રાણિમાત્ર) ના માતા – પિતા, પિયર અને આત્મીય કહ્યાં છે. તેથી 'વિશ્વવાત્સદય' સાધુજીવનનું ધ્યેય હાય છે. આ ધ્યેયને અમે અમારા એક શરીરથી પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી તેથી તેને પ્રાપ્ત કરવા માટે વ્યક્તિ, સમાજ અને સમષ્ટિના રૂપમાં વર્ગી કરણ કરીને ધર્મમય સમાજસ્થનાના આ પ્રયોગના માધ્યમથી જ પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. જો સાધુ એકાન્ત અને માનવસમાજથી અલગ થઈને રહે તો તે, તે ધ્યેયને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. સાધક જ્યારે વિશ્વના સમસ્ત આત્માએાની સાથે અભિન્નતા સ્થાપિત કરવા જશે ત્યારે વિશ્વના આત્માએાની સાથે વિશ્વનાત્સલ્ય ધ્યેયને અનુકૂળ અનુબન્ધ પણ જોડવા પડશે. આ માટે નીતિમય ધર્મલક્ષી જનસંગઠન, ધર્મનિષ્ઠ અધ્યાત્મલક્ષી જનસેવક સંગઠન અને અધ્યાત્મનિષ્ઠ વિશ્વનાત્સલ્યલક્ષી ક્રાન્તિપ્રિય સંત–સંકલન દ્વારા સમાજ અને સમષ્ટિ સુધી પહેાંચી શકાય છે." આ વાત ઉપર તેમણે પોતાની સહમતિ પ્રગટ કરી.

ત્યારપછી પણ શિયાલ નિવાસ દરમિયાન અમારી ચર્ચાંએા થતી રહી. પૂજ્યશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે આ હકીકત જાણીને અત્યન્ત પ્રસન્નતા વ્યક્ત કરી.

મેં જોયું કે તેઓ જે વાતને સારી રીતે સમજી લેતા તેને અભિવ્યક્ત કરવામાં તેઓ જરા પણ સંકાચ કરતા નહેાતા. અમદાવાદ ચાતુર્માસ કરવા માટે જતી વખતે તેઓ થાડાએક દિવસ સાબરમતી તટ ઉપર સ્થિત બાબુભાઈ ચિનાઈના બંગલે રહેલા, તે વખતે અમે બન્ને મુનિઓ પણ ત્યાં તેમના દર્શનાર્થ ગયેલા. તેમના રાત્રિપ્રાર્થના-પ્રવચનમાં સર્વધર્મસંસ્થાપકાનું સ્મરણ તથા સર્વધર્મસમન્વયનું કાવ્ય સાંભળી અમે આશ્ચર્યચકિત થઈ ગયા. તેમની સભામાં જેન, વૈષ્ણવ વગેરે બધા થાતાઓ આવતા હતા.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એક દિવસ વાતચીત દરમ્યાન અમે અમાએ ઊઠાવેલા નવા કદમના વિષયમાં પૂછ્યું ત્યારે તેમણે કહ્યું –"સંતખાલનું કામ સારું છે. પરંતુ આને શાસ્ત્રીય દેષ્ટિએ પરખી વ્યવહારિક રૂપમાં પ્રસ્તુત કરવું જોઈએ જેથી જેનસમાજ અને જૈન-સાધુઓની સમજમાં આવી શકે, ત્યારે જ હું આના ઉપર કહી શકું." યદ્યપિ તેમણે કેટલીય વાર આ વિચારધારા અને કાર્યપદ્ધતિની પ્રશંસા કરી હતી. પરન્તુ તેમની આંખા આને સરળ–સરસ ભાષામાં વ્યવસ્થિતરૂપથી પ્રસ્કુરિત થયેલ જેવા ઈચ્છતી હતી. તે વર્ષે અમારું ચાતુર્માસ પણ સાખરમતી–રામનગરમાં હતું તેથી મેં આ કામનું બીડું ઝડપ્યું. તે માટે પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજી મ. નું તમામ ઉપલબ્ધ પ્રકાશિત–અપ્રકાશિત સાહિત્ય શાન્તિનગર નિવાસી લક્ષ્મીચંદભાઈ સંઘવી પાસેથી લીધું અને તેનું દોહન અને મંથન કરવા લાગ્યા. ચાતુર્માસમાં પ્રયત્ન કરીને મેં તમામ સામગ્રી છ ભાગામાં વિભાજિત કરી. વ્યક્તિગત ક્ષેત્ર, સામાજિક, આર્થિક, ધાર્મિક, નૈતિક અને આધ્યાત્મિક અને પુસ્તકનું નામ આપ્યું– 'સાધુતાનું જીવનદર્શન'.

પુરતકનું આદ્યોપાન્ત અવલાકન કરી લીધા પછી હું નગરશેઠના વંડે સૌરાષ્ટ્ર સ્થા. જૅન ઉપાશ્રયમાં બિરાજિત પૂ. કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની સેવામાં પહેાંચ્યાે અને તેમને પ્રાર્થના કરી– "પૂજ્યવર! મેં આપના નિર્દેશને ધ્યાનમાં રાખી પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજી મહારાજની વિચારધારા અને કાર્યપદ્ધતિનું વ્યવસ્થિત રૂપથી સંકલન⊸સંપાદન 'સાધુતાનું જીવનદર્શન'ના રૂપમાં કર્યું છે. આપ આને સંપૂર્ણ અવલાકન કરી આના વિષયમાં 'આશીર્વચન' લખવાની કૃપા કરાે."

તેમણે પુરતકની પાંડુલિપી જોઈને કહ્યું, 'અચ્છા, આને મૂકી જાઓ, "હું આનું અવલાકન કરીશા."

હું એક મહિના પછી ફરી તેમની સેવામાં પહેાંચ્યાે. તેમણે મને જેતાં જ હસતાં મુખે કહ્યું–"સંતબાલના પુરસ્કર્તાના રૂપમાં તમે ઘણું જ સુન્દર સંકલન કર્યું છે. આને હવે પ્રકાશિત કરાવી નાખાે.

મેં કહ્યું-"આપની કૃપાથી આ બધું થયું છે. હવે આપશ્રી જ આને પ્રકાશિત કરાવવાની કૃપા કરાે. તેઓશ્રીએ કરમાવ્યું-"તમે ઘણાે જ પરિશ્રમ કરી આ ગ્રંથ તૈયાર કર્યાે છે. આટલું વ્યવસ્થિત સંકલન થવાથી કાેઈને પણ વિચારધારા અને કાર્યપદ્ધતિ સમજવામાં હવે અડચણ નહિ આવે. સંતળાલની પ્રેરણાથી 'મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મન્દિર' નામની સંસ્થા ચાલી રહી છે. તેની મારકત જ આને છપાવવું ઢીક રહેશે. તેમણે લક્ષ્મીચંદભાઈને તે પુસ્તકના પ્રકાશન માટે કહ્યું અને તે પુસ્તક પ્રેસમાં છાપવા અપાયું. પુસ્તકનાે અડધા લાગ છપાયા હતાે ત્યારે પૂ. મહારાજશ્રી સૌરાષ્ટ્ર પહોંચી ગયા હતા. મેં કરી તેમની સેવામાં આશીર્વચન લખી માકલવા પત્ર દ્વારા પ્રાર્થના કરી. પૂ. મહારાજશ્રીએ કૃપા કરીને પાતાનું આશીર્વચનરૂપ સંક્ષિપ્ત મન્તવ્ય લખી માકલાવ્યું, અને તેને પુસ્તકના પ્રારંભમાં પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યું.

ત્યાર પછી તેા અમે રાજસ્થાન વિહાર કરી ગયા હતા, પરંતુ તેમની સાથે અવારનવાર પત્રવ્યવહાર થતા રહેતો. તેઓ પોતાના પત્રામાં હંમેશા તેમના આશીર્વાદ માેકલાવતા રહેતા હતા.

મારા સાણુંદ ચાતુર્માસ (૧૯૬૦) માં મને પૂ. સંતભાલજી મ. તરફથી સમાચાર મળ્યા કે આવતા વર્ષે મુંબઇમાં ચાતુર્માસિક સાધુ–સાધ્વી શિબિરના વિચાર ચાલી રહ્યો છે. તેથી તમારે પહેલાં અમદાવાદ તથા મુંબઇ વિ. માં વિરાજિત સાધુ–સાધ્વીઓને શિબિરના વિચારા સમજાવવાના છે તેમ જ જે સાધુ–સાધ્વી દ્વર–સુદ્ધર વિચરી રહ્યા છે તેમને પણ પત્રવ્યવહાર દ્વારા સાહિત્ય વગેરે માકલી તેમની સમ્મતિ મંગાવી લેવાની છે. આ સંદર્ભમાં મેં પૂ. કવિવર્ષ શ્રી નાનચંદ્રજી મ. પાસેથી પણ તેમની સમ્મતિ મગાવી. યદ્યપિ તેમની સમમતિ ઘણા વિલમ્બે આવી પરન્તુ તે હાર્દિક આશીર્વાદથી અનુપ્રાણિત હતી.

તેઓશ્રીના વ્યવહારથી મને લાગ્યું કે તેઓ ઉદાર વિચારાના મનસ્વી સાધુરત્ન હતા. પૂ. સંતબાલજી મ.ની સાથે કાેઈ વિષયમાં મતભેદ હાેવા છતાં પણ તેઓ સાચા દિલથી તેમને ચાહતા હતા. તેમણે પાતાના સુશિષ્ય પૂ. સંતબાલ-જીને કયારેક પણ પાતાના દૃદયથી અલગ કર્યા નહાેતા.

હું તેમના પુષ્ય દિવસ પર તેમના પ્રત્યે હાર્દિક શ્રદ્ધાંજિલ અભિવ્યકત કરૂં છું.

46

### पूर्वा गुरुदेव डिविवर्य मं. नान्यक्ट्रेक् महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

# વિદ્યાર્થી<sup>°</sup>છવનમાં સાધુદર્શન

### 🛞 શ્રી માનવ મુનિ, ઇન્દોર

પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મશતાળ્દી મહાત્સવ સંવત ૨૦૩૩ માં મનાવવાના નિશ્ચય કર્યો તેમજ સ્મૃતિગ્રંથ પણ પ્રકાશિત કરવાના નિર્ણય કર્યો છે તે સ્વાગતયાગ્ય છે. સાધુવાદ – ધન્યવાદ.

સ્વ. પૂ. ગુરૂ દેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના કર્શન મને વિદ્યાર્થી જીવનમાં થયા હતા. હજી જ્યારે સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત થયું ન હતું તે વખતે બ્રિટિશ શાસનકાળમાં ભગવાન મહાવીરના મૂળભૂત સિદ્ધાંતાને દઢતાપૂર્વક રાજનૈતિક અને આધ્યાત્મિક પદ્ધતિના સમન્વય કરીને માનવસેવાના વ્યાપક વિચાર જન જનના માનસમાં પાદવિહાર કરીને પહોંચાડયા હતા. તેમજ આદિવાસી ક્ષેત્રોમાં તો એક ક્રાન્તિકારી વિચાર દ્વારા લાકોને હિંસાની પ્રવૃત્તિથી અહિંસા તરફ વાળ્યા હતા. આ તેમની સાધના અને ત્યાગના પરમ પ્રભાવ છે. તેમના વચના આજે પણ મારા દૃદયમાં કાતરાઈ ગયા છે. તેમણે પ્રવચનમાં કહેલું કે 'માણસ સત્ય જીવન જીવવા ઈચ્છતા હાય અને પ્રભુને મળવા ઇચ્છતા હાય તો કોઈ પણ પ્રાણી પ્રત્યે ઘૃણા ન કરે અને તેમની સાથે પ્રેમથી રહેવાનું શીખે. સાધનાશકિત સેવા કરનારની સુદઢ હાવી જોઈએ. ત્યાગમય જીવન હશે તો જ સેવા કરી શકશે."

રગ ગુરુદેવે એક મહાન સંતનું નિર્માણ કર્યું. આધ્યાત્મિક સાધના તથા મહાવીરના સિહાંતાને જીવનમાં સાક્ષાત્ કરનાર ક્રાન્તિકારી ગુરુના શિષ્ય પણ ક્રાન્તિકારી જ હાય છે તેએ સમાજની ચિન્તા કરતા નથી. સમાજના માન – અપમાનની દરકાર કરતા નથી, પરંતુ પોતાના પુરુષાર્થ – આત્મસાધના પર વિશ્વાસ રાખીને તેઓ સમભાવે દેષ્ટા બની રહે છે, એવા મુનિશ્રી સંતખાલજી તેએ શ્રીના શિષ્ય છે. આ શિષ્યદાન ભારતના સન્તોમાં સમન્વયકારી અહિંસાના સિદ્ધાંતાની સાથે સાધુ મર્યાદાનું દહતાપૂર્વક પાલન કરનાર તથા ગુરુનું નામ સૂર્યસમાન તેજસ્વી બનાવનાર સંત છે. જેમણે રાષ્ટ્રની નાડ એાળખી ગામડાંઓને આધાર માની ગુરુદેવની જે ભાવના હતી તેને સાકારરૂપ આપવા માટે ધર્મમય સમાજરચના માટે કટિબહ છે. ધન્ય સૌરાષ્ટ્ર ધરણી અને ધન્ય એ પવિત્ર ભૂમિ.

સાયલા ગામની પવિત્રભૂમિ ધન્ય છે. જે આજે તીર્ધાસ્થાન બની ગયું છે, પરિવાર ધન્ય છે જેમણે આવા આધ્યાત્મિક સંત દેશને આપ્યા. આજે નશ્વરહેહરૂપે તેઓ આપણી વચ્ચે નથી, પરંતુ તેમની આધ્યાત્મિક સાધનાશકિતથી માનવકલ્યાણની ભાવનાના જે વિચાર દેશ અને દુનિયાને આપ્યા છે, તે ચિરંજીવ બની રહેશે. તેથી ગુરુદેવ આજે પણ આપણને પ્રેરણા આપી રહ્યા છે. સૌરાષ્ટ્રની ધરતી સદા પુષ્યવંતી અને ભાષ્યશાળી રહ્યા છે કે જેણે શ્રીમદ રાજચંદ્ર, મહાતમા ગાંધી અને ગુરુદેવ જેવા મહાપુરુષા આપ્યા.

પૂ. ગુરુદેવના જન્મશતાળ્દી મહાત્સવ ઉપર તેમને દૃદયથી વિનમ્રભાવે વંદનપૂર્વક શ્રદ્ધાંજલિ સમર્પિત કરું છું. જન્મશતાળ્દી વર્ષમાં પૂજ્ય ગુરુદેવના વિચારાનું સાહિત્ય, પ્રચારકા દ્વારા જન–જન સુધી પહોંચાડવામાં આવે એવી મારી નમ્ર વિનંતી છે, કારણ કે પૂજ્ય ગુરુદેવ જેન સમાજના જ નહીં પરંતુ માનવમાત્રના હતા. સર્વ પ્રતિ તેમના દૃદયમાં ભાવના અને સ્થાન હતું.

#### \*\*<del>\*</del>

# કવિવય<sup>ે</sup> શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ આપણા સંઘની શાેભા ઃ ક્ષે કો. મુનિ શ્રી ડુંગરશી સ્વામી

કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ, લીંબડી સંપ્રદાયના મુગટ સમાન હતા. પ્રસિદ્ધ વકતા પૂ. નાગજીસ્વામી, ભારતભૂષણ શતાવધાની પં. શ્રી રત્નચંદ્રજી સ્વામી અને કવિવર્ય નાનચંદ્રજીસ્વામી આ ત્રિપુઠી જ્યારે પ્રવચન સમયે પાટ પર બિરાજતી ત્યારે સત્યમ્, શિવમ્, સુન્દરમ્ના પ્રતીકસમ શાેભી ઊઠતી. કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજ અને મારા તારક

### पूर्वय गुरुदेव डिवय पं. वावयनदेक महारोक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ગુરુદેવ ભારતભૂષણ શતાવધાની પૂ. રત્તચંદ્રજી મહારાજ જાણે સગાં સહાદર ભાઈ એ હોય તેટલા નિક્ટ, તેટલી બન્ને વચ્ચે આત્મીયતા હતી. તેએ બન્ને સંપ્રદાયના અનેક કાર્યોમાં પરસ્પર સલાહ લેતા.

વર્તમાનમાં શ્રી ચિત્તમુનિ (ચુનીલાલજી મ.) હજી તેમની પાટપરંપરા સાચવી રહ્યાં છે. શ્રી સંતબાલજી (સૌભાગ્યચંદ્રજી મહારાજે) જેન સાહિત્યની અપૂર્વ સેવા કરી છે અને આજે પણ માતા જેવું વાત્સલ્ય ધરાવનાર પાતાના ગુરુને તેઓ પ્રત્યેક ક્ષણે સંભારે છે.

તેઓશ્રીએ સૌરાષ્ટ્ર, કચ્છ, ગુજરાત, મુંબઈ અને ઉત્તર ભારતમાં દેઠ આગ્રા સુધી વિદ્ધાર કર્યો હતો. એમના તરફ જેન અને જેનેતર બધા લોકો ભેદભાવ વિના ભકિત રાખતા હતા. તેએા શાસ્ત્રના મહાન પંડિત હતા. તેએા ક્યારેક પાતાની ભૂલ થઈ ગઈ હોય તાે પણ કબૂલ કરે એવા સરળ અને નમ્ર સ્વભાવી હતા.

શ્રી સંઘમાં કલહ હોય કે ખટપટ હોય તો તેને દૂર કરવાની કુનેહ તેમનામાં અપૂર્વ હતી. જ્યારે તે વખતના સાંપ્ર-દાાયક કટ્ટરતાથી તેરાપંથી સમુદાયે સૌરાષ્ટ્રમાં સ્થાનકવાસી સંપ્રદાય પર આક્રમણ કરવા પ્રયત્ન કર્યો હતો. ત્યારે કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે સૌને જાગત કરી દીધાં હતાં.

રાષ્ટ્રપિતા મહાત્મા ગાંધી સાથે એમને ગાઢ પરિચય હતો. ગાંધીજીના અનેક અનુયાયિએ તેમની મુકતકઉ પ્રશ્<sup>ં</sup>સા કરતા.

હાલ વર્તમાનમાં જ્યારે સાધુસંસ્થાને અનેક પ્રકારે પ્રતિષ્ઠાને હાનિ કરે તેવાં આક્રમણાના સામના કરવા પહે છે, શિધિલાચાર વિરાષ્ટ્રી શ્રાવકસભાઓ ભરવામાં આવે છે, નાની–નાની ખાળતામાં સમાજમાં મતલેકા ઊભા થાય છે ત્યારે કવિવર્યશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જેવા મધુરભાષી સ્થવિરની ખાટ આપણને ખૂળ જ જણાય છે.

એારીવલીમાં રૂા. અગિયાર લાખને ખર્ચે બધાયેલ જ્ઞાનનગર કવિવર્યશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની સ્મૃતિમાં બધાયેલ છે. તેમાં હાસ્પિટલ પણ ચાલે છે. તેમના ભકતા આજે પણ તેમના સ્મરણથી ગદ્દગદિત થાય છે. કવિવર્યશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની શિષ્યાએાના સમુદ્દાય આજે પણ શ્રમણસંઘની શાેભામાં વધારા કરે છે.

કવિવર્યશ્રીની સ્મૃતિમાં તેમના વતન સાયલામાં તેમના ભક્તોએ રૂપિયા ત્રણ લાખના ખર્ચે પ્રાથમિક સ્કૂલ બંધાવેલ છે, જેમાં આજે પણ સેંકડાેની સંખ્યામાં આસપાસના ગામાેના બાળકાે શિક્ષણ મેળવી રહ્યાં છે.

જે કાઈ તેમના પરિચયમાં આવતું તેમના પર તેઓ કાયમી પ્રભાવ પાડી દેતા હતાં.

માનવસેવા અને સંઘસેવા એ તેમના જીવનના મુખ્ય મંત્રા હતા, છતાં યે તેઓ આત્મધ્યાનમાં સઢાય તલ્લીન રહેતા. સામાન્ય દેષો દ્વર કરવાના ઉપદેશની સાથે સાથે તેઓ હંમેશા શ્રોતાવર્ગને આત્મકલ્યાણુને સ્વસ્વરૂપની પ્રાપ્તિનો ઉપદેશ આપતા હતા. 'પ્રાર્થના મંદિર' અને બીજ અનેક પુસ્તિકાઓ રૂપે પ્રગટ થયેલી ભજનાવલીઓ હજુએ આપણુને તેઓશ્રીની પ્રભુભકિત અને કાવ્યશકિતના સુંદર પરિચય આપે છે. 'માનવતાનું મીઠું જગત' જેવા અનેક પુસ્તકામાં તેમણે પાતાની કલ્પનાનું જગત વાચકવર્ગ સમક્ષ ખડું કરી દીધું છે. કવિવર્ધશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ આપણા સંઘના રતન અને શાભારૂપ હતા. એમની ગેરહાજરી આપણને અનેક પ્રસંગે વિરહવ્યથારૂપ બની પુનિત સ્મરણ કરાવે તેમાં જરાયે આશ્રર્ય નથી.

#### \*\*

### સાયલા સંતની ચરણસેવા

### 🏽 શ્રી હીરામુનિ 'હિમકર' મારવાડી

પરમશ્રધ્ધેય સંત લગવન્ત શ્રી નાનચંદ્દજી મ. સા. ની સ્મૃતિ અમર ળની ગઈ. મારા પૂ. ગુરુદેવસ્વ. શ્રી તારાચંદજી મ., શ્રી પુષ્કરમુનિજી મ. ઢા. ૯ મુંબઈથી વિહાર કરી કાઠિયાવાડમાં સાચલા ગામે પધાર્યા હતા. વિ. સં. ૨૦૦૫ ની વાત છે. સાયલાના સર્વ સંતો એક સાથે બિરાજમાન હતા. આહાર-પાણી-વ્યાખ્યાન બધું સાથે જ. તેએના ખરેખર વાણીના સ્વામી-વકતા અને કાઠિયાવાડના સાચા અને યથાર્થ વાચસ્પતિ સંત હતા તો પણ તેમને ઉપાધિઓની ભૂખ નહોતી.

તે મહામુનિને આત્મજ્ઞાનની ભૂખ હતી. 'ઉદ્ભિએ નાે પમાયએ' સાધનાજીવનમાં પ્રારંભથી જ આ મંત્રની સાધના

## पूर्वय गुरुहेव इविवयी पं. नानयन्द्रका महाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

કરી 'સંતશિષ્ય' પોતાના વિકાસ કરતા ગયા. તેમાં પ્રમાદ આશ્રવને આવવા ન દીધા. નમ્રતા, સરળતાના ગુણાએ તેમને અમર બનાવી દીધા. સાધુજીવનની આ જ સંપદા માનવામાં આવી છે. આત્મજ્ઞાન વિના બધી વિડંબના છે. અધ્યાત્મ કવિ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે ઠીક જ કહ્યું છે.

> આત્મજ્ઞાન ત્યાં મુનિપાશું તે સાચા ગુરુ હોય, બાકી કુળગુરુ કલ્પના, આત્માર્થી નહિ જોય.

શ્રી નાનચંદ્રજી મ. લીંબડી સંપ્રદાયના માનવંતા અધ્યાત્મયાેગી મુનિ થઈ ગયા. તેમના જ ચરણાેમાં મારી આ શ્રદ્ધાંજલિરૂપ પુષ્પમાળા અર્પણ છે.



### સાક્ષાત્ માનવતાના જ્યાતિધ'ર

કચ્છ આઠકાેટી સંપ્રદાયના પંહિતરત્ન આચાર્ય પૃ. રત્નચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ

અર્ય નિજ: પરા વેત્તિ ગયુના લઘુ ચેતસામ્। ઉદાર ચરિતાનાં તુ વસુધેવ કુટુમ્બકમ્॥

મહાપુરુષો ઉદાર ચારિત્ર અને વિશાળ દૃદયવાળા હોય છે. તેમને મન આ મારું આ બીજાનું એવા ભેદભાવ હોતા નથી. એવા ભેદની રેખામાં જે હોય તે સંત કેમ કહેવાય? તેમને મન તો આખું વિશ્વ જ કુટુંબ છે. એટલે જ સંત પુરુષો આખા વિશ્વની ચિંતા કરતા હોય છે. તેઓના સમાગમમાં જે કાઈ આવે તેને વૃષ્ણમાગી સુગંધ અને વૃષ્ણમાગ્યા પ્રેમ સહેજે મળી જાય છે. તેઓની દૃષ્ટિ પર પરમાત્માના ચશ્મા હોવાથી સર્વત્ર પ્રભુ જ દૃષ્ટિગાચર થાય છે. પાપીમાં પણ તેમને પરમાત્મા જ દેખાય. આવા જ આત્મભાવમાં સદા રમતા સૌરાષ્ટ્રના કેસરીસિંહ સમાન કવિવર્ષ નાનચંદ્રજી મહારાજ હતા. તેમની માનવતાની સુગંધ અને માતા જેવું વાત્સલ્ય સૌ કાઈ આકર્ષતું.

પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજના સમાગમમાં એકવાર અમે આવેલા. તેઓ લીંબડી મુકામે હતા ત્યારે મળેલા હજી પણ તે સુખદ સમાગમની યાદ આવે છે. જુદા દેશ તથા જુદા સંપ્રદાયના હોવા છતાં તેઓ એટલા બધાં આતમીયતાથી મળતા કે તેમના જીવનમાં કોઈ પણ પોતાના કે પરાયા જેવું કશું પણ લાગતું ન હતું. જ્યારે બધાં ભેગા થયાં ત્યારે જાણે પોતાના જ સાધુ હોય તેવું પ્રેમભર્યું તેમનું વર્તન હતું. તેમના કંડમાધુર્ય તથા કવિત્વશક્તિ અદ્દસુત હતાં. જ્યારે વ્યાખ્યાન ફરમાવતા ત્યારે ઉતુંગ ગિરિશૃંગમાંથી જાણે ખળખળ વાણીના શાંત મધુર અરા વહેતા હોય તેવું લાગતું. જાણે મહારાજશ્રી બાલ્યા જ કરે ને સાંભળ્યા જ કરીએ એવા તેમના વાણીના પ્રવાહ હતા. કલાકાના કલાકા સાથે બેસી જ્ઞાનની ચર્ચા થતી.

તેમના જીવનની વિશિષ્ટતા એ હતી કે પૂ. દેવચંદ્રજીસ્વામીની અપ્રમત્ત ભાવે સેવામાં સંલગ્ન રહેતા. ત્યારે પ્રથમ સેવા, બીજું બધું પછી. વ્યાખ્યાન ચાલતું હોય ને ગુરુદેવને બળખા આવે તો હાથમાં લઈ નિર્દોષ જગ્યાએ પરઠવાં જતાં. તેમને પ્રશંસાની કશી ભૂખ ન હતી, નિંદાની દરકાર ન હતી.

એકવાર પૂ. નાગચંદ્રજી મહારાજ તથા નાનચંદ્રજી મ. નું સંયુકત વ્યાખ્યાન થયું હતું. આહારપાણીની બાબતમાં પણ આત્મીયભાવ સ્પષ્ટપણે તરી આવતા હતા. અન્યના ઉત્કર્ષ જોઈ પ્રમાદ ભાવ થતા. સમાજેત્થાન માટે સતત ઉદ્યમશીલ રહેતા. આજના યુવાના ધર્માભિમુખ બનીને વ્યવહારના જ્ઞાન સાથે આત્મ–જ્ઞાન પણ પામે એવી સતત તેમની ઝંખના હતી ને અમને પણ કહેતા કે આપણા યુવાના જો દરેક ક્ષેત્રે ઉજમાળ હશે તા જ આપણે ધર્મને ટકાવી રાખશું.

# प्रथ गुरुहेव इविवर्ध में जान्यक्र्रेक महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

સમાજ સંસ્કારસંપન્ન બને એવા તેમના બાધદાયક વ્યાખ્યાના થતાં. વ્યાખ્યાનમાં પણ જૂનીપુરાણી રીતામાં તેઓએ ઘણા જ ફેરફાર કર્યા હતા. સત્ય વાત કહેતાં જરા પણ અચકાતા નહિ. આ બધું હોવા છતાં તેઓ સર્વ પદાર્થીમાં અનાસકિત ભાવે વર્તતા હતા. ક્યાંય પણ ચીટકી રહેવું તે તેમના સ્વભાવમાં જ ન હતું.

વિશેષગુણી અને સમાનગુણીને આદરભાવથી તો જેતાં પણ હીનગુણી અને ગુણહીનને પણ સ્નેહપૂર્ણ દક્ષિથી આદર આપતા. માધ્યસ્થભાવ તો એવો અપૂર્વ હતો કે મુશ્કેલીના પ્રસંગામાં પણ પોતાના ચિત્તની સમતુલા જાળવી શકતા. સ્થાનકવાસી તમામ સંપ્રદાયોમાં એકય સધાય, અંતરમાં વેરઝેરની આગ બુઝી જાય ને સર્વત્ર પ્રેમ–પ્રેમના મંત્ર ગૂંજતા થાય એવા અનેક વિચારા ત્યાખ્યાનમાં રજ્યૂ કરતા. તેઓ સાક્ષાત્ માનવતાના દીવડા હતાં. જેના પ્રકાશ સૂર્ય કરતાં પણ વિશેષ ઉપકારી હતાં. જે ગમે તેવા અધિયાર ખૂણામાં પણ પ્રકાશની એક ચિનગારી પ્રગટાવી દેતા એવા તેમનામાં વિલક્ષણ ગુણ હતાં.

તેમના પુષ્યદેહ પણ દર્શનીય હતા. સમગ્ર જીવન સ્વપર કલ્યાણ સાધનામાં વીત્યું. જીવનમાં સદ્દુણોની સૌરભ-દ્વારા અમરતાને વર્યા. કાઈ પણ જાતની મહાગાંઠ તેમનામાં ન હાવાથી દરેકના વિચારા સમજ શકતા. દરેક વિચારા સમજવાથી તેમનું દિલ પ્રસન્નતાથી ભર્યું ભર્યું હતું. ઉદારતાથી સમૃદ્ધ હતું. આવા અનેક ગુણા તેઓમાં પ્રત્યક્ષપણે કે પરાક્ષરીતે જોયેલા, સાંભળેલા, પુસ્તકા દ્વારા વાંચેલાં છે. આ મહાપુરુષની શતાબ્દી નિમિત્તો પુસ્તક રૂપે તેમના ગુણા આલેખીને સમાજના ચરણે ધરશા, તા તેમાંથી અનેક આત્માઓ પ્રેરણા પામશે. પૂ. કવિવર્ષ નાનચંદ્રજી મહારાજ સરળ-તાની સાક્ષાત્ જીવંતમૂર્તિ હતા.



### સંતશિષ્યના સાન્નિધ્યમાં

### 🛞 મુનિશ્રી નવીનચંદછ 'લઘુશિશુ'

સંતાના સમાગમમાં રહેવું એ એક લ્હાવા છે, પરંતુ સંતશિષ્યના સાન્નિધ્યમાં રહેવું એ પણુંએક અનેરા લ્હાવા હતા. 'સંતસમાગમ દુર્લભ ભાઈ-સબસે ઊંચી સંત સગાઈ ' સંત તુલસીદાસજીનું આ કથન સંતસમાગમની દુર્લભતાનું ભાન કરાવે છે. 'શાંતિ પમાઢે તેને સંત કહિયે' એ લાેકાેકિત તદ્દન સાચી છે.

'સંતશિષ્ય' ઉર્ફે કવિવર્ય પંડિત મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી સાચા અર્થમાં સંત હતા. અમને તેમજ અમારા પૃ. ગુરુદેવને તેમના સારામાં સારા પરિચય – સમાગમ થયેલ છે.

પહેલવહેલાં સં. ૧૯૭૪ ની સાલમાં અમારા પરમ ઉપકારી કવિરતન ગુરુદેવ પૂ. આચાર્યશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ આદિ કાણા પ લીંબડી પધાર્યા. તે વખતે કવિવર્ય પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પાતાના પૂ. ગુરૂદેવશ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજની સેવામાં લીંબડીમાં બિરાજતા હતા. આમ બન્ને કવિદ્વદય સંતાનું પ્રથમ મિલન લીંબડીમાં થયું. ખૂબ પ્રેમ, લાગણી અને ઉદારતાથી સાથે રહ્યા. આ મધુર મિલનની યાદ અમારા ગુરુદેવ પ્રસંગાપાત અમારી પાસે કરતા અને સંતશિષ્યની વિદ્વત્તા, સરળતા અને ઉદારતાના ભારાભાર વખાણ કરતા.

મને એ સંતના પ્રથમ દર્શન થયા સં. ૧૯૮૬ ની સાલમાં. એ સમયે હું મારા પૃ. ગુરુદેવની સાથે ભાવદીક્ષિત રૂપે અભ્યાસ કરી રહ્યો હતો. એ સાલમાં લિં. સં. ના સંતો વયોવૃદ્ધ મ. શ્રી સુંદરજીસ્વામી, કવિવર્ય પં. મ. શ્રી નાનચંદ્રજી, મુનિશ્રી હરખચંદજી, પં. મુનિશ્રી ચુનીલાલજી (ચિત્તમુનિ) તથા પં. મુનિશ્રી સૌભાગ્યચંદજી (સંતભાલજી) આદિ દા. પ કચ્છમાં પધાર્યા. કચ્છ આઠકોટિ માટીપક્ષ સંપ્રદાય અને છકોટિ લીંબડી સંપ્રદાય વચ્ચે પહેલેથી જ મૈત્રીભાવ અને એકતાના સંબંધો રહ્યાં છે. પૂ. ગુરૂદેવશ્રી નાગચંદ્રજીસ્વામી આદિ કાણાઓ તેમની સાથે લુણી, ગુંદાળા આદિ ઘણા ગામામાં વિચર્યા ત્યારે હું ધાર્મિક અભ્યાસ કરતો હતો. ત્યારે તેઓશ્રી મને ખૂબ પ્રેમભાવથી બાલાવતા, ધાર્મિક પ્રશ્નો પૂછી થાડી ગમ્મત

# પૂજાય ગુરુદેવ કવિવર્ગ પં નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પણ કરતા અને વૈરાવ્ય સિવ્યન કરી પ્રેરણા આપતા. કચ્છ રામાણિયા ગામે મુનિસમ્મેલન થયું ત્યારે પણ ઘણા સંતો ભેગાં થયેલા ને સારામાં સારી સાધુ સમાચારીની કલમાે ઘડી હતી.

ત્યાર પછી સં. ૨૦૦૮ની સાલે મુનિપણામાં તેમના અતિનિકટના પરિચય થયા. સુરેન્દ્રનગરમાં તે વખતે કચ્છ-સૌરાષ્ટ્ર અને ગુજરાતના સાધુજીઓ પૂ. કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના નેતૃત્વમાં એકત્ર થયેલ. સમાજની એકતા માટે તેમને ઘણી ધગશ હતી. તેઓશ્રી ઉદાર, વિચારક અને ગાંધીવાદી સિદ્ધાંતપ્રેમી સંત હતા. તેમના કાવ્યા આજે પણ 'સંતશિષ્ય'ના ઉપનામથી ગુજરાતના ભક્તદ્દદયોમાં ગૂંજી રહ્યા છે. આટલા સમર્થ જ્ઞાની છતાં જરા પણ ઘમંડ નહીં. સૌરાષ્ટ્રના કેશરીસિંહ સમાન સંતને હજી પણ તેમના અનુરાગી ભક્તજના સદ્દભાવપૂર્વક યાદ કરી રહ્યા છે. અંગ્રેજીમાં કહેવત છે કે–

The life of the great men all remind us we can make our lives sublime.

મહાપુરૂષોનું જીવન આપણને પ્રેરણાપિયૂષનું પાન કરાવે છે. તેમના જીવનમાંથી સદૃગુણા લઈને આપણે આપણા જીવનને મહાન બનાવી શકીએ. એ મહાન ગુરુદેવના સુશિષ્યો–સુશિષ્યાએા. પં. ચુનિલાલજી મ. (ચિત્તમુનિ) મુનિશ્રી સંતબાલજી તથા મહાસતીજી દમયંતીબાઈ, વિનાદિનીબાઈ આદિ પ્. ઉપકારી ગુરુદેવના અધૂરાં કાર્યોને પૂર્ણ કરવા પ્રયત્નશીલ છે. આ તબદેક એ 'સંતશિષ્ય' પૂ. કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજને વિનયભાવે વંદન કરીએ છીએ.



# સંતરાિષ્યની સંયમ, સેવા, સાહિત્ય અને સંગીત સાધનાની સિદ્ધિઓ ા પંસ્તિશ્રી અમાચદેજ મે. બોટાદ

પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ 'સંતશિષ્ય'ના પુનીત દર્શન અને પ્રવચનપ્રસાદીનો લાભ પ્રથમ લીંબડીમાં સ્વ. શ્રી મનહરલાલજી મ. ની દીક્ષા પ્રસંગે મળેલો, ત્યારે હું અપ્રગટ વૈરાગી સંસારાવસ્થામાં હતો. તે વખતે તેઓ શ્રીએ મૂર્તિ પૂજક છાત્રાલયમાં આપેલ પ્રવચનમાં 'ત્યાગનું મહત્ત્વ, અંતરની ઉજ્જવળતા અને નિયમની નિષ્દા ઉપર સુંદર અને સરળ શૈલીમાં બાંધ કરમાવેલ. તેઓ શ્રીના પ્રવચનમાં એક યાગી જેવી મસ્તી તરી આવતી હતી. તેઓ શ્રીના પુનીત દર્શન, પ્રવચન અને સહવાસનો લાભ કરી વખત સુરેન્દ્રનગર સાધુ સમ્મેલન વખતે થયેલો ત્યારે પણ તેઓ સમ્મેલના પ્રવર્તક અને નિયામક હતા. તેઓએ દંભ અને આડળરથી દ્વર રહી ખુલ્લા દૃદયે સમ્મેલનને સફળ બનાવવા અથાગ મહેનત કરી હતી અને મુનિરાજેની વિચાર–વિનિમયની સભામાં પાતાની નિર્દાભ માન્યતા રજ્ય કરી હતી. સંયમ સાધનાને સફળ બનાવવા સામાજિક અને આધ્યાત્મિક દૃષ્ટિકાેણ રજ્ય કરતા હતા. તે વખતે સાગર જેવા ગંભીર અને ઊડા વિશાળ દૃદયવાળા મુનિયુંગવને હું અલ્પમિત કયાંથી અવગાહી અને માપી શકું ?

મુનિ સંમેલનમાં હાજરી આપવા તેઓ શ્રીના વ્યવહાર કુશળ સુશિષ્યશ્રી ચુનીલાલજ મ. (ચિત્તમુનિ) સાથે મુરેન્દ્રનગર પધાર્યા. તે વખતે સંમેલનને સફળ બનાવવા સ્વરચિત ભજન-કાવ્યો ગુરુશિષ્યની એ બેલડીએ કેટલી મધુર વાણીએ ગાઈ સંભળાવ્યા અને કેવી સુંદર પ્રેરણા અને ભવ્યભાવનાઓથી રજૂ કર્યા હતા, તે આજે પણ હૃદયમાં ગૂંજે છે. ત્યાર પછી જોરાવર-નગરમાં અમારા દાદા ગુરુદેવ પૂ. શ્રી માણેકચંદજ મ. સાથે થાડા સમય માટે તેમના સમાગમ થયેલ. તે વખતે અનેક ગંભીર ગૂંચવણભરેલા પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થતા પણ તેઓ શ્રી ગરૂડ જેવી ફીઈ દૃષ્ટિથી સરસ રીતે પતાવતા ત્યારે તેમની સંતપ્રતિભા દેખાઈ આવતી. તેમની સમતા. નીડરતા અને સજાગતા અપ્રતિમ હતા.

એક વખત પૂ. શુરૂદેવ લીંબડીમાં પગની સારવાર કરાવી રહ્યા હતા. મને વ્યાખ્યાન માટે મમતાભરી આજ્ઞા કરી. તે વખતે ધ્વનિવર્ષક યંત્ર (માર્કક) ના ઉપયાગ બદલ ખૂબ ચર્ચા ચાલેલી સાગરસમા મુનિરાજે મને પૂછયું કે તારા આમાં

## प्रथ गुरुदेव डिवियर मं. नान्यन्द्रेल सहाराल लन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

શું અભિપ્રાય છે ? મેં વિનમ્રપણે જવાબ આપ્યા – મહારાજશ્રી ! હું તો નાના સાધુ છું – મને શું ખબર પહે ? આપ જેવા સમર્થ મહર્ષિ મુનિરાજોનું આ કાર્ય છે ? ત્યારે તેઓશ્રી કેટલી પ્રસન્નતાથી બાેલી ઉઠ્યા કે, માળા – બાેટાદના સાધુ ભારે બાહાેશ છે. હું ઉપરના માળે વ્યાખ્યાન આપતા હતા તે તેમણે નીચે સારવાર લેતા–લેતા સાંભળ્યું. વ્યાખ્યાન બાદ કવિવર્યશ્રી બાેદયા – તારા જેવા પહાડી અવાજવાળાને ધ્વનિવર્ધકની જરૂર નથી પણ મારા જેવા બુદૃાએ શું કરવું? હું તે વખતે સર્વતા પ્રતિભાશાળી સંત સાથે જીભાંજોડી કરી શકયાે નહિ.

વાત્સલ્યમૂર્તિ પૃ. શ્રી નાનચંદ્રજી મ. જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અને સ્વાનુભૂતિ માટે જૈન અણુગાર ધર્મને સ્વીકારી ગુરુદેવની લવર્ષ સુધી 'સેવાધર્મો પરમ ગહેનો યેગિનામપ્યગમ્ય:' ઉકિત અનુસાર અગ્લાન પ્રસન્ન ચિત્તે સેવાકરી હતી. જીવ અને જગતના પ્રત્યેક પાસાનું જ્ઞાન મેળવી અંતરની વીણાના તારમાંથી નીકળેલ સુરીલી ધ્વનિ દ્વારા કંઇક ભગ્ય પાત્રોને પ્રેરણા આપી છે. તેઓશ્રીએ 'પ્રાર્થના મંદિરમાં' ભકિત, અભિલાષા અને આરજુના માધ્યમથી સ્વ–પરના હિતની પ્રેરણા પાઇ છે. જેમકે – 'જગતના નાથને જોયા વિણ સૌ ધૂળધાણી છે,' "જાગ્યા ન ઘટ અંતર વિષે નિશિ જાગવાથી શું થયુ" દ્વર કાં પ્રભુ! દેહ તું મારે રમત રમવી નથી" વિ. કાન્યઝરણાંમાં ભારાભાર જિજ્ઞાસા સત્યપિપાસા અને અંતરની નિર્મળ અભિલાષા તરતી દેખાય છે. 'માનવતાનું મીકું જગત' માં આળાલવૃદ્ધ અને ગાપાલથી ભૂપાલ સુધીના માનવીઓને માનવતાના મહા-પંચના પ્રવાસી બનાવી દે તેવા પાવર પૃર્યો છે. સામાજિક, નૈતિક અને આધ્યાત્મિક ત્રિવેણીના સંગમ કરી આત્માને પરમાત્માના પ્રયાગરાજમાં નિમજ્જન કરાવી દે તેવાં પ્રવચન સંપુટ છે તેમ કહી શકાય. આધ્યાત્મક પ્રખંધાવલીમાં તો સાધનાના શિખર સર કરાવી પ્રેરણાની પરે માંડી દીધી છે. સુરેષુ કિં બહુના – સ્વ. પૃ. નાનચંદ્રજી મ. શ્રીની સંયમ, સેવા, સાધના અને સિદ્ધિનું વર્ણન હું અલ્પમિત શું વર્ણવી શકું?



### નયવાદના રહસ્યને પચાવનાર સંતપુરુષ

### 🛞 આચાર્યશ્રી વિજયધર્મસૂરિ મહારાજ

જેન–સંસ્કૃતિ, વૈદિક–સંસ્કૃતિ અને બૌશ્વ–સંસ્કૃતિ મુખ્યત્ત્વે ત્રણ સંસ્કૃતિમાં ભારતીય–સંસ્કૃતિ અસંખ્ય વર્ષોથી વહેંચાયેલી અદ્યાવધિ વિદ્યમાન છે. એક એક સંસ્કૃતિ પુનઃ અનેક વિભાગોમાં વહેંચાયેલી છે. મૌલિક તેમ જ પેટા– વિભાગરૂપે વિદ્યમાન આ સર્વધર્મદર્શન કિંવા સંસ્કૃતિના સિદ્ધાન્તોમાં અને તેનાં આચારામાં કાેઈ ને કાેઈ તફાવત અવશ્ય હાેય છે.

જેન–સંસ્કૃતિમાં પણ શ્વેતામ્બર, દિગમ્બર, શ્વેતામ્બર–દિગમ્બરમાં પણ મૂર્તિપૂજક, સ્થાનકવાસી, તેરાપંથી, વીસાપંથી અને તેમાં પણ તપગચ્છ, અચલગચ્છ, ખરતરગચ્છ, પાચચંદગચ્છ, છ કાેટિ, આઠ કાેટિ વગેરે અનેકાનેક અવાંતર સંપ્રદાયા છે. અને જ્યાં સુધી જ્ઞાનની અપૂર્ણતા છે ત્યાં સુધી બુધ્ધિલેદના કારણે આવા આવા અવાંતર પેટા વિભાગા અવશ્ય રહેવાના છે.

ગુરુપરંપરા અથવા ગમે તે અન્ય કારણે ઉપર જણાવેલા વિવિધ સંપ્રદાયો પૈકી પાતે કાેઈ પણ સંપ્રદાય કિંવા ગચ્છપરંપરાના અનુયાયી હાેય એમ છતાં "મારા સંપ્રદાય અથવા મારી ગચ્છપરંપરા એ જ સાચી અને બીજા સંપ્રદાયો તેમજ ગચ્છપરંપરાઓ એકાંતે ખાટી" એવી પાતાની કદાગ્રહભરી માન્યતા ન હાેય તાે તે આત્માને પૂર્વાચાર્ય ભગવંતાએ સમ્યગ્દિષ્ટિ તરીકે ગણેલ છે. અસત્ના અનાગ્રહ એ સમ્યક્ત્વનું લક્ષણ છે. અસત્ના આગ્રહ એ મિચ્યાત્ત્વનું લક્ષણ છે. જેન દર્શનના સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે અન્યલિંગીને પણ માક્ષ અને માક્ષના બીજરૂપ સમ્યગ્દર્શન હાેવાની સંભાવનાનું પ્રતિપાદન તે તે શાસ્ત્રગ્રન્થામાં જોવા મળે છે.

સદ્દગત સંતમહાત્મા શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સંપ્રદાયે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના શિરામણિ સાધુપુરુષ હતા. એ સંતપુરુષમાં સાંપ્રદાયિકભાવના જરા પણ આગ્રહ ન હતા. સર્વધર્મ સમન્વયની વાસ્તવિક તેમની યથાર્થ દષ્ટિ ઘણી પ્રશંસનીય

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મરાતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

હતી. જૈનદર્શનના નચવાદનું રહસ્ય તે સંતપુરુષે પોતાના જીવનમાં બરાબર પચાવેલું હતું. સાતે નયેા પરસ્પર નિરપેક્ષ હાેય તાે એ બધા નયાે મિશ્યાદષ્ટિ છે. એ જ સાતે નયાે પરસ્પર સાપેક્ષ હાેય તાે સર્વ નયાે સમ્યગ્દષ્ટિ છે. અનેકાંતવાદ, સ્યાદ્વાદ અથવા સાપેક્ષવાદની આ અદ્દમુત ચાવી આ સંતપુરુષની અણુમાેલ જીવનદષ્ટિ હતી.

વિ. સં. ૨૦૦૭ ની સાલમાં ફાળણ મહિને મારા પૂ. ગુરુદેવની છત્રછાયામાં શિષ્ય-પ્રશિષ્યાદિ પરિવાર સાથે કચ્છ પ્રદેશની માટી નાની તીર્થભૂમિએાની યાત્રા અને માટા નાના શહેરા તેમજ ગામાની ક્ષેત્ર સ્પર્શના કરતા કરતા માટું મારબી શહેરમાં આવાગમન થયું. મારા એક વૃદ્ધ સાધુની તબિયત વધુ પડતી બીમાર હાવાના કારણે મારે મારબીમાં માસકલ્પ કરવાના પ્રસંગ આવ્યા. મારબીમાં તપગચ્છ અને સ્થાનકવાસી સંઘનું પ્રશંસનીય સંગડન હાવાના કારણે ચૈત્ર મહિનાની શાધ્યતી એાળીમાં સ્થાનકવાસી ઉપાશ્રયમાં મારા પ્રવચના નિયમિત રીતે શરૂ થયા. તપગચ્છ સંઘની તા ચાતુર્માસ મારબીમાં કરવા માટે વિનંતીએા ચાલુ હતી, તેમાં સ્થાનકવાસી સંઘે જોરદાર સાથ-સહકાર આપ્યા અને ક્ષેત્રસ્પર્શનાના યાગે પૂ. ગુરુદેવની આજ્ઞા પ્રમાણે મારબી તપગચ્છ સંઘના ઉપાશ્રયે મારા ચાતુર્માસના વિ. સં. ૨૦૦૩ ની સાલ માટે નિર્ણય થયો.

ભવિતવ્યતાના યાેગે આ સંતિશરામિણ નાનચંદ્રજી મહારાજના આ વર્ષના ચાતુર્માસ માટે પણ સ્થાનકવાસી સંઘના અતિશય આગ્રહથી માેરબી ખાતે નિર્ણય થયાે. અને ચાતુર્માસ માટે શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ તેમજ મારાે શુભ-મુહૂર્તે નગરપ્રવેશ પણ થયાે.

તપગચ્છ સંઘના અને સ્થાનકવાસી સંઘના ભાઇઓ–ખહેનોની એવી ઇચ્છા હતી કે ચાતુર્માસ બિરાજમાન બન્ને સાધુ મહાત્માના પ્રવચન શ્રવણના અમાને નિયમિત લાભ મળવા જોઇએ. બન્ને સંઘના ઉપાશ્રયા પણ ૧૦૦–૧૫૦ ડગલાના આંતરે હતા. "સવારે ૮ થી ૯ સુધી સ્થાનકવાસી ઉપાશ્રયમાં શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનું પ્રવચન અને ૯ થી ૧૦ સુધી તપગચ્છના ઉપાશ્રયે મારું પ્રવચન". આ પ્રમાણે બન્ને સંઘોએ પ્રવચનના સમયના નિર્ણય કર્યા તેમજ બન્ને સંઘના સેંકડા ભાઇએ ખહેના આ નિર્ણય પ્રમાણે ઉભય સ્થળે બન્ને સાધુ મહારાજના શ્રીમુખેથી જિનવાણીના શ્રવણના ઘણા ઉલ્લાસપૂર્વક લાભ લેવા લાગ્યા. બન્ને સંઘમાં આ ચાતુર્માસ દરમ્યાન ઉપર જણાવેલા કારણે ઘણા ઘણા આનંદ-ઉલ્લાસ પ્રવર્તી રહ્યો.

અવસરે અવસરે અમા બન્ને એકબીજાના ઉપાશ્રયમાં જઈ પરસ્પર જ્ઞાનગાશી કરતા હતા. શાસના અનેક વિષયો ઉપર ખુલ્લા દિલથી, નિરાગ્રહ ભાવે અમારી ધર્મચર્ચાઓ ચાલતી હતી. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ વિદ્વાન, શાસ્ત્રોના જ્ઞાતા, કિવવર્ય તેમજ ગુણુગ્રાહી મહાત્મા હોવા સાથે ઉમરની અપેક્ષાએ વયાવૃદ્ધ અને બુઝર્ગ પુરુષ હતા. હું ઉમરમાં તેઓની અપેક્ષાએ નાના હતા. સાંપ્રદાયિક ભાવે અમા પરસ્પર વિરાધી ગણાતા ભિન્ન ભિન્ન સંપ્રદાયના હતા. પરંતુ અમા બન્નેની જૈનશાસન સંમત વાસ્તવિક વિચારધારાની વશાળતાના કારણે અમાએ અમેદભાવે ઘણા ઉલ્લાસથી ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરેલ હતું. કાર્ત્તિક પૂર્ણિમા બાદ એએાશ્રીએ જ્યારે વિહાર કરેલ ત્યારે પરસ્પરના ધર્માનુરાગના કારણે એક માઈલ સુધી મારું તેઓશ્રીને વળાવવા જવાનું થતાં મારબીના દેરાવાસી–સ્થાનકવાસી સંઘની સમગ્ર જનતામાં મેં હર્ષ અને આનંદનું અદ્દમૃત દેશ્ય જોયું છે. આજે પણ તે દેશ્યનું સ્મરણ થતાં મારા અંતરાતમાને અપૂર્વ આલ્હાદ પ્રગટ થાય છે.



### હ્રદ્રચની સરળતા એજ સાચી સાધુતા છે

### 🏽 પૂ. શ્રી કાંતિઋષિજી મ. સા.; ખં. સં.

પૂજ્યશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના સ્મૃતિશંથ છપાઈ રહ્યો છે. તેએાશ્રી જૈન સમાજના એક વિદ્વાન સંત તરીકે પ્રખ્યાતિ પામ્યા હતા. તેમની પ્રખ્યાતિનું મૂળ કારણ તેમના દૃદયની સરળતા અને વિશાળતા હતી. વીતરાગ પ્રભુના કેરુણામય વચનાનું અમૃતપાન કરીને તેમણે જગતના જીવાને પોતાની સુંદર શૈક્ષીથી વ્યાખ્યાના આપી, માનવતાને સ્પર્શતા પુરતકા પ્રગટ કરી, અને કાવ્યા રચી સમાજની સામે વીતરાગ પ્રમુના માર્ગની સુંદર રજુઆત કરેલ છે.

તેમના અતિ નિકટ પશ્ચિયમાં આવવાના સંજેતેો બહુ એાછા સાંપડેલા, પરંતુ તેમના રચેલા પુસ્તકા વાંચતા તેમના

# पूक्य ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશ્રનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

हૃદયની ઝાંખી થયેલ. તેમાં ખાસ કરીને ચેતન ચતુર હોવા છતાં સંસારના મોહપાશમાં પડીને કેવા મૂરખ બની જાય છે, કે, આ માનવ જન્મમાં મળેલી સુંદર બુદ્ધિના સદ્ઉપયાગ કરવાના અવસર મળ્યા છતાં દુરૂપયાગ કરી કેવું ભયંકર નુકસાન પાતાના આત્માને પહોંચાડે છે કે જેના ફળા ભાગવતાં ત્રાસ ત્રાસ થઈ જાય છે. આવા સંસારમાં ફસાયેલા માણસાને બાધ મળે એવા તેમણે ઘણા કાવ્યા રચ્યાં છે. તેમાંનું એક કાવ્ય "વાત કહું વરાગી વહાલા (૨) ચેતન કેરી તજી ચતુરાઈ શું યૂંયે ચાળા" મને ખૂબ પસંદ પડેલું જે હું વારંવાર ગાતા અને આત્માને સમજાવવા પ્રયત્ન કરતા અને કાઈ મુમુક્ષને પણ આ વાત સમજાવતા કે આ ચેતન જ્ઞાનના પુંજ છે. તેથી તેનામાં જે ચતુરાઈ છે તેના ઉપયાગ નહીં કરતાં સંસારના ચાળા ચૂંથવાનું કેમ પસંદ કરે છે? આવા ચેનચાળામાં ફસાઈને જીવાનું ભૂતકાળમાં કેવું પતન થયું છે? અને જેઓ સંસારના રાગથી બચવા માટે ધર્મનું આલંબન લઈ દઢ રહ્યા તેઓ જ પાતાના આત્માની ઉજ્ઞતી સાધી શકયા છે.

તે જ કાવ્યમાં અંબડ સંન્યાસીના સાતસાે શિષ્યાેની ધર્મની દઢતા બતાવતાં ફરમાવેલ છે કે—

"ટેકથી પ્રાણ તન્યા પ્યારા (૨) સંન્યાસીના શિષ્ય સાતસે કર્યા ન વત ન્યારા" અંબડ જેવા સંન્યાસી પણ ભગવાન મહાવીરની વાણી સાંભળી સંન્યાસી અવસ્થામાં પણ શ્રાવકના બાર વૃતો અંગીકાર કરી સાતસા જણાએ અખંડપણે પાળ્યા અને પ્રાણની પણ પરવા ન કરી. વાણિયા ભુદ્ધિથી કાયદામાંથી સ્વાર્થમય ફાયદા ન ખાળ્યો. સાતસા જણાએ ત્રીન અદત્તાદાન વૃતમાં, કાેઈ આગ્ના આપે તાે જ વસ્તુ ખપે એવી પ્રતિગ્રા કરી હતી. તેમાં પરિસહરૂપે ગંગા નદીના તટમાં બપારે વિહાર કરી રહ્યા હતા ત્યારે પાણી પીવાની આગ્ના આપનાર કાેઈ ન મળ્યું ત્યારે એવા વિચાર ન કર્યો કે એક જણ ને વ્રતના લંગ કરી બધાને આગ્ના આપે તાે સાતસાય બચી નય, પરંતુ લીધેલી પ્રતિગ્રાની ટેકની ખાતર રેતીમાં સંથારા કરીને સાતસા જણા પાંચમા દેવલાકે ઉત્પન્ન થયાં. આવી રીતે વીતરાગ પ્રભુના ધર્મ શ્રુરવીર હાેય તે જ પાળી શકે છે.

ખીજું દેષ્ટાંત તેમણે મેતારજુ મુનનું કાન્યમાં આત્યું છે. "મુનિ મેતારજ શીવવરીયા (૨) કુકુટ પર કડુણા કરી એવા દયાતણા દરીયા" મેતારજ મુનિ રાજગ્રહી નગરીમાં એક સાનીને ત્યાં ગાંચરી ગયા હતા. ત્યાં સાની સાનાના જવલા ઘડવાનું કામ કરી રહ્યો હતો તે મૂકીને રસાડામાં જઈ ભાવપૂર્વક ભાજન વહારાન્યું. તે દરમિયાન કૂકડા ત્યાં આવી સાનાના જવલા અનાજના દાણા સમજી ચરી ગયા. સાનીએ પાછા આવી જોયું ત્યારે જવલા દેખતા નથી. તેથી મેતારજ મુનિને ચાર સમજી તેમને પકડી તેમના માથા ઉપર લીલી વાધર બાંધી તડકામાં ઊભા રાખ્યા. આ વાધરના ઉપસર્ગ જાણી સાનીના દોષ ન કાઢયા પરંતુ પાતાના કર્મ ઉદયમાં આવ્યા જાણી ગજ્યુકુમાર જેવા મહાપુરુષાના દેષ્ટાંતા નજર સમક્ષ રાખી સમાધિ ભાવે કેવળજ્ઞાન પામી માશે પધાર્યા. કૂકડાને જવલા ચરતા પાતે જોયેલા છતાં કૂકડાની દયા ખાતર મૌન ધારણ કરી વધના પરિસહ સહન કરી મુકિત પામ્યા.

આવા દર્ષાતો આપ્યા પછી આપણું શું કરવું જોઈએ અને શું કરી રહ્યા છીએ તે અંગે બાધ આપવા માટે કાવ્યમાં કરમાવ્યું છે કે "કરીશ નિંહુ ધૂળતણા ધંધા (૨) શા માટે બની જઈએ સુંદર આંખ છતાં અધા" આ પંકિતમાં પણ કેવો સરસ બાધ જનતા સમક્ષ આપ્યા છે કે મહાન પુષ્યના યાંગે સુંદર આંખા મળ્યા છતાં માહનીય કર્મમાં ક્સાઈ જઈને કાેધાંધ, માહાંધ, લાેભાંધ બનીને આપણને મળેલી માનવજીવનની અમૂલ્ય પળા પ્રમાદમાં ગુમાવીએ છીએ. મનુષ્યજીવનની પેઢી કમાવા માટે મળી છે છતાં વિષય કષાયના વેપારમાં કમાવાને બદલે ગુમાવવા જેવી સ્થિતિ થઈ જાય છે. તે સમજાવવા માટે ધૂળ જેવી નકામી ચીં તે પાર કરવાથી મહેતત અને ટાઈમ નિષ્ફળ જાય છે અને ગળામાં ધૂળની રજોડી ચાટી જતાં તિખયત પણ બગડે છે. તેવી સ્થિતિ આપણી ન થાય, તે માટે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર રૂપ ધર્મના ધંધા કરવા જોઈએ પણ પ્રમાદ રૂપ ધૂળના ધંધા કાેણ કરે? ખરેખર અજ્ઞાની આંધળા હાેય તે જ કરે. આપણને સુંદર આંખા મળ્યા છતાં આંધળા શા માટે થવું જોઈએ ?

સંસારમાં કાેઇનું મૃત્યુ થાય છે ત્યારે સગાંવહાલાં બધા કાેંઘુે જાય છે ત્યારે બધા લાેકા બાેલે છે કે કાંહ્યાય આવ્યા છે. આવનાર બધા બે આંખાેવાળા હાેવા છતાં તેમને કાહ્યાય કેમ કહેવાય છે એ બાબત કાેંઇ વખત વિચાર્યું છે ખરું? તેનું રહસ્ય એવું છે કે દુનિયા બધી દરરાજ બે આંખે જુવે છે કે કેટલાય માણસાે મરી જાય છે છતાં શાેકની ખાસ અસર થતી નથી, પરંતુ આપણું કાેંઇ સગું મરી જાય છે ત્યારે લાેકા એક આંખે જ જુએ છે કે મારું સગું મરી ગયું. આ રીતે

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

કાણીયા કહેવાય છે. માટે આંખના ઉપયોગ સ્વાર્થદષ્ટિથી નહિ કરતા પરમાર્થ દષ્ટિથી કરવામાં જ માનવજીવનની સાર્થકતા છે. અજ્ઞાનરૂપી આંધારામાં લાેભી આંધળા છે કારણ કે તેને ધન સિગાય કાંઈ દેખાતું નથી, ખર્ચાળ માણસ આંધળા છે કારણ કે તે આજ જ જુએ છે, આવતી કાલ દેખતા નથી. શબ્દજ્ઞાની વિદ્વાન પણ આંધળા છે કારણ કે કિયા એને જડ લાગે છે. આમ આંધળા અનવાની જરૂર નથી.

વિશેષ બાધ આપતાં "વિષયમાં કેમ રહ્યો વળગી (૨) અળગી કર અવળાઈ બધુ! તુજ ઘર ઊઠ્યું સળગી." જ્યારે બુદ્ધિમાં વિકાર હાય છે ત્યારે પાંચે ઈન્દ્રિયોના વિષયામાં ફસાઈ જવાય છે. રૂપમાં ફસાઈને પતંગીયુ જેમ બળી મરે છે તેમ રૂપમાં માેહ પામીને સંસારના ખાહામાં પડી લાેકો આખી જિંદગી સુધી કેટલીય યાતનાઓ વેઠે છે. અને કાેઈ વખત આપઘાત પણ થઈ જાય છે. જો સહનશીલતા કેળવાઈ હાય તાે પણ ઉપાધિની અનેક મુંઝવણા મનને કાેરી નાખે છે. વળી પરસ્ત્રીમાં ફસાનારના હાલ કેવા થાય છે? હિંદુસ્તાનના છેલ્લા રજપૂત રાજા પૃથ્વીરાજ ચૌહાણે સંચુકતાના માહમાં ફસાન્યો તાે આખું રાજ શુમાન્યું પણ આવા પવિત્ર દેશને પણ અનાર્થના પંજામાં ફસાન્યા જેના ફળ આપણે બધા લાેગવીએ છીએ.

કાનના વિષયમાં સિનેમા, રેડીઓ, ટેલીવિઝન વિગેરેમાં માનવજીવનના કેટલા અમૂલ્ય ટાઈમ ળગડે છે તેનું પણ ભાન રહેતું નથી. અને કુસંસ્કારા મેળવી જીવનની બરબાદી થાય છે. ગંધના વિષયમાં કસ્તુરીઓ મૃગ આથડી મરે છે તેમ સુગંધી પદાર્થાના માહમાં પડેલી પ્રજા માટે સરકારને કેટલુંય માઘું હુંડીઆમણુ આપવું પડે છે. આવી સુગંધી ચીજોની બનાવટમાં હિંસા કેટલી થશે તેનું માપ કાણ કાઢે?

જિલનો વિષય તો એટલા બધા ખરાબ છે કે રાગનું ખાસ કારણ બની જાય છે અને ખાટા ખર્ચમાં ઊતરી જવાય છે. માટી માટી હોટલાવાળાની કમાણી જિલના સ્વાદવાળાની જ હાય છે. એક ગૃહસ્થને ઘેર અમા ગાંચરી બધેલા ત્યાં શાક ખૂબ ટેસ્ટદાર દેખાયું તે જોઇ મેં કહ્યું કે બેન! તમારા ઘરમાં તેલની માંઘવારી લાગતી નથી. તે બેને જવાબ આપ્યા મહારાજ શું કરીએ! આવી રીતે સ્વાદિષ્ટ ન બનાવીએ તા પુરુષા ઘરમાં પુરું ખાય નહિ અને હોટલામાં જઇને સ્વાદ માટે કેટલાય ખર્ચ કરી આવે. આ છે રસનાની રામાયણ, વળી જિલના વિષય બાલવાના પણ છે. જો ભાષા સમિતિનું ભાન ન રહ્યું તો તમારી જીલ મિત્રને દુશ્મન બનાવશે. કહેવત પણ છે કે લાખંડના ઘા રૂઝાય, પણ વચનના બાણના ઘા રૂઝાતા નથી. અને વેરની પરંપરા એવી ચાલે છે કે અનંતા ભવા બગડી જાય છે અને બાકી રહેલું જીવન પણ કલેશમય ઝેરવાળું બની જાય છે.

સ્પર્શના વિષયમાં લપટાઈને એવા સુકામળ અની જવાય છે કે થાડું પણ સહન કરવાની તાકાત રહેતી નથી. અત્યારે એરક ડીશનવાળા કેટલા ખર્ચ વેઠે છે. છતાં કાઈ વખત ઈ લેકટ્રીક અંધ થઈ જાય અગર વીજળીમાં કાપ આવી જાય ત્યારે તેઓની સ્થિતિ દયાજનક અની જાય છે. પરંતુ યાદ રાખવું જોઈએ કે ફૂટપાથના પત્થરા પણ સુંવાળા બની જાય છે તો લપસી પડાય છે. સુંવાળા ફેલેટામાં પણ પગ લપસી જાય છે અને ફ્રેકચર થઈ જાય છે. તેથી ફૂટપાથના પત્થરા ટાંકણા મારી ખરબચડા કરવા પડે છે અને ફેલેટાના દાદરમાં પણ આંકા પાડવા પડે છે. માટે સ્પર્શેન્દ્રિયના વિષયમાં પણ ફસાવું ન જોઈએ, પણ ખડતલ અનવું જોઈએ. આમ પાંચે ઇંદ્રિયોના વિષયોને વળગી પડવાથી આપણી અવળાઈ વધતી જાય છે, અને આવી અવળાઈમાં આત્મારૂપી ઘરમાં જે સદ્દશુણા લરેલા છે તે ઘર સળગી ઉઠતાં આત્મા કેટલી નુકસાની વેઠે છે તે સમજાવ્યું છે.

છેલ્લી પંકિતમાં તેમણે સાર રૂપે ક્રમાવ્યું છે કે "રાખમાં કેમ રતન રાળે? (ર) સંતશિષ્ય કહે કાંઠેરે આવ્યું નાવ કેમ બાળે?" આ માનવજીવનમાં સમ્યવ્દર્શન, જ્ઞાન, અને ચારિત્રરૂપી રત્ના સદ્દ્યુરુના સમાગમથી જ મળી શકે છે. આપણને આવા અમૂલ્ય રત્ના મહાપુષ્ય યાગે મળ્યા છે. તેની કિંમત સમજ તેના પૂરેપૂરા લાભ ઉઠાવવા જોઇએ. પરંતુ જ્યારે આપણે અજ્ઞાનદશામાં અથવા બેદરકાર રહીએ છીએ ત્યારે આવા રત્નાને રાખમાં રાળી દેવા જેવું કરીએ છીએ, તેથી પૂજ્યથી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ સમજાવે છે કે તારી આ બેદરકારી એવી છે કે આખા સમુદ્ર તરીને કિનારે આવેલું નાવ ડૂબી જાય છે.

# प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

આપણે મનુષ્ય જન્મ પામ્યા છીએ તે ચારાશી લાખ જીવાયાનિ રૂપ મહાન સંસાર સમુદ્ર તમીને કાઈ એક સારા ધીખતા ધંધાવાળા—માે ક્ષરૂપી બંદર નજીક આવી ગયા છીએ. અહીં જન્મ લીધા એટલે આચુષ્યરૂપી લંગર નાખી, આપણા જીવરૂપી નાવ માે ક્ષરૂપી બંદરના કિનારે ઊલું છે. ત્યાં સુધી તે નાવમાંથી ઊતરી શહેરમાં જઈ બજારોના અનુભવ કરી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપરૂપી સદાચારના વેપાર કરવાના છે કે જેથી માનવજીવનમાં ધર્મરૂપી ધંધા કરીને જીવનની પળા સફળ બની જાય. અનંતકાળથી આ જીવ જે કર્મના આધારે ચારે ગતિમાં રખડયા છે તેને હવે રખડવાનું મટી જાય, અને કર્મા જે દુ:ખનું મૂળ છે તેના નાશ કરીને આ ભવમાં અગર થાડા લવા કરીને પણ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન જેવી અમૂલ્ય રિદ્ધિ મેળવી, સિધ્ધ પ્રભુના શાધ્યત સુખ પામી શકાય.

જો આમ નહિ કરતાં બેદરકાર રહીશું તો આયુષ્ય જે ક્ષણે ક્ષણે ઘટતું જાય છે તેના સમય પૂરા થઈ જતાં લંગર ઉપડી જશે, અને આ સમયમાં જે કાંઈ કુકમાં કર્યા હશે તેનાથી જીવરૂપી નાવમાં કાણાં પડી ગયા હશે તેમાંથી પાપના પ્રવાહ આવતાં સરવાળે આવા ઉત્તમ કિનારે આવેલું નાવ ડૂબી જશે. માટે માનવ જેવા બુધ્ધિમાન પ્રાણીએ સદ્દગુરુના સમાગમમાં રહી, ત્રણ રત્નાે મેળવી તેને પવિત્ર હૃદયરૂપી તિજેરીમાં સાચવી દરેક પળે સાવચેત રહી યાગ્ય સમય મેળવી વ્રત નિયમાનું પાલન કરી આ રત્નાેના લાભ પૂરેપૂરા લેવા જોઈએ એ જ આ કાવ્યનાે સાર છે.



### વિશ્વશાંતિના દષ્ટા મહાસંત

### 💥 શ્રીગિરીશમુનિ મહારાજ

મહાવૃતી અનવાની મારી મંગળ મનીષાને ચરિતાર્થ કરવા જેમના મંગળમય આશિર્વચનાે સહાયભૂત બન્યા એવા સૌરાષ્ટ્રના કવિકેસરી, માનવતાના પુરસ્કર્તા, સુતેલી માનવતાને ઢંઢાળવા જેમણે શંખનાદ બજાવ્યાે હતાે તેવા પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મ. સાહેએ માનવીય જગતની મધુરતાના સંદેશ ગૃહે ગૃહે ગૃંજતાે કરવા મંગળ પ્રવચનાે ફરમાવ્યા. પૂજ્યવરે અનેક લજનાે, પદાે અને કાવ્યાને ગુંથી પ્રાર્થના દ્વારા ધર્મનું ચર્થાર્થ દર્શન કરાવ્યું.

#### ચત્તારિ પરમંગાણિ દુલ્લહાણીય જંતુણો, માણસત્ત સુઈ સદ્ધા સંજમસ્મિય વીરિયા

આત્માની ચાર અંગાની દુર્લભતામાં માનવતાને પ્રથમ સ્થાને મુકવાના શાસ્ત્રોના કથનને પૃષ્ટિ અર્થનાર તેમ જ જેમાં વિશ્વશાંતિનું બીજ જેનાર આવા મહાસંતને શતશત કોટિ વંદન !



# નીડર અને તેજસ્વી સૌરાષ્ટ્રના માનવતાપ્રેમી સંત

### 🎇 પં. શ્રી સાગરસુનિજી મહારાજ

સ્વ. કવિવર્ધ પં. રત્નશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જૈનશાસનમાં એક પ્રભાવશાળી વ્યકિતત્વ ધરાવતા હતા. તેમની વાણીમાં અતિશય માધુર્ય અને કંકમાં પંચમ સ્વર બિરાજતા હતા. તેમના પ્રવચનમાં જૈન તેમજ જૈનેતર સમાજની હાજરી માટા પ્રમાણમાં રહેવી. પ્રાર્થના કરાવતી વખતે તો સાક્ષાત્ પરમાત્માના દર્શન થતા હોય એવું અદ્ભુત, રમણીય અને આહ્લાદક વાતાવરણ નિર્માણ થતું હતું. પ્રાર્થનામાં બેઠેલા લેડકા પાતાની જાતને પણ બૂલી જતા એવી વાણીની જાદુઈ અસર થતી હતી.

તેઓશ્રીના તેજેમય લલાટ પર ખ્રદ્ધાચર્યનું તેજ ઝળહળતું હતું. ખન્ને સુંદર અમીલર્યા નયનાેમાંથી–એકમાંથી જ્ઞાન અને બીજામાંથી વૈરાગ્ય ઝરતાં હતાં. તેએા સરળદૃદયી અને પ્રેમાળ સ્વભાવના હતા. તેમના વ્યાખ્યાનાેમાં આધ્યાત્મિક તેમજ સમાજસુધારાની વાતાે સવિશેષપહે્ વ્યક્ત થતી હતી. તેએાશ્રીનું પ્રવચન શ્રોતાએાને મંત્રમુચ્ધ ખનાવી દેતું હતું.

[૨૫]

## प्रथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रम सहाराज जनस्थाताहिह स्मृतिग्रंथ

જૈનેતર લાેકા તાે તેમને એક મહાન સંત સ્વરૂપે જેતા હતા. જ્યારે જોઈએ ત્યારે તેમના મુખ ઉપર સ્મિત ક્રરકતું જ હાેય. રૂઢિચુસ્ત માન્યતાએા અને જડ પરંપરાએાની વિધિએામાં તેએાશ્રીને વિશ્વાસ ન હતાે. આ યુગના તેએા એક મહાન સુધારક હતા. તેએાશ્રી સંપ્રદાયના વાડાબંધીથી ઘણે છેટે રહેતા હતા.

વિ. સં. ૧૯૯૦ ની સાલમાં અજમેરમાં સર્વ પ્રથમ સ્થાનકવાસી સાધુ સમ્મેલન મળ્યું હતું. તેઓશ્રી સૌરાષ્ટ્રથી અજમેર પધાર્યા ત્યારે વચ્ચે રતલામમાં તેઓશ્રીના દર્શનના પ્રથમ લાભ મળ્યા હતા. ત્યાં રાત્રે નવચુવક મંડળ તરફથી દરેક બજારામાં પ્રવચના ગાઠવવામાં આવ્યા હતા. લોકો જેમ જેમ તેમના પ્રવચના સાંભળતા ગયા તેમ તેમ હજારાની સંખ્યામાં શ્રોતાઓ આવવા લાગ્યા. ટૂંક સમયમાં તેમની કીર્તિ ચારે તરફ પ્રસરી ગઈ. તેઓશ્રીના સમાજસુધાર વિષેના પ્રવચનાથી રતલામની જનતા પર ઊંડી છાપ પડી હતી. તેમની નીડરતા, મધુર વાણીપ્રગલ્લતા અને સમલાવવૃત્તિથી વિરાષીઓ પણ તેમનાથી પ્રભાવિત બની તેઓશ્રીના પ્રશાસકા બની ગયા હતા. આ તેઓશ્રીના ચારિત્ર્યના પ્રભાવ હતા.

રતલામથી વિહાર કરી નાના માેટા અનેક ગામાને સ્પર્શતાં અનેક લાેકાને તેમના સત્સંગ–પ્રવચન આદિના લાભ મળ્યાે. એક ગામમાં તેઓએ વૈષ્ણુવમંદિરમાં ઉતારાે કર્યાે હતાે. આરતી પછી ગામના ઘણા માણસાે ત્યાં આવ્યા ત્યારે મહારાજશ્રીએ પ્રથમ તાે અતિ મધુર સ્વરે ભજન સંભળાવ્યું. પછી પ્રવચન કરતાં સંભળાવ્યું કે 'માનવ અનવું સુલભ છે; પરંતુ માનવતા આવવી દુર્લભ છે. આકૃતિ તાે મનુષ્યની છે પરંતુ પ્રકૃતિ તાે પશુની છે. પ્રકૃતિને સુધારશાે તાે માનવતા આવશે. આ વાત ઉપર એક સુંદર દેષ્ટાન્ત આપ્યું કે–

કોઈ એક ગામમાં એક મહાત્મા પધાર્યા હતા. તેમના સત્સમાગમમાં અનેક લોકો આવવા લાગ્યા. તે ગામના એક શ્રીમંત શેઠે એ મહાત્માને પોતાને ઘેર લોજન માટે અતિ આગ્રહથી ભાવભર્યું આમંત્રણ આપ્યું. પોતાને ઘેર લઈ જઈને મહાત્માને અતિ પ્રેમથી લોજન કરાવ્યું અને મહાત્મા પાસે આશિર્વાદ માગ્યા કે, બીજી બધી વાતે તો સુખી છું પરંતુ શેર માટીની ખાટ છે. સંતાન નથી તો મને એવા આશિર્વાદ આપા કે મારે ત્યાં પુત્રજન્મ થાય. મહાત્માએ જતી વખતે કહ્યું કે 'મનુષ્યા ભવ' અર્થાત્ માનવ બન. બે ત્રણ દિવસ સુધી મહાત્મા ભાજન કરીને આ જ પ્રમાણે આશિર્વાદ આપીને જતા રહેતા. શેઠને ભારે આશ્ચર્ય થયું. પછી એક સાંજે મહાત્મા પાસે જઇને શેઠે પૂછ્યું. તમે વારંવાર મને 'મનુષ્યા ભવ' કહીને જતા રહેતા હતા તો શું હું પશુ છું?

તેના જવામમાં મહાત્માએ પાતાની ઝોળીમાંથી એક સિદ્ધ કરેલું દર્પણ શેઠને આપતાં કહ્યું કે જ્યાં ઘણા લોકોની અવરજવર થતી હોય ત્યાં આ દર્પણ ધરીને તેમાં જુએા. શેઠ તેવી જગ્યા–જાહેર ચાકમાં જઈ જેવા લાવ્યા તો સા મસો માણસામાંથી એક જ સ્ત્રી અને એક જ પુરુષ દેખાયા. બાકી તો જેવી જેની પ્રકૃતિ તેવી તેની આકૃતિ– કાેઈ ભેંસ, કાેઈ પાડા, કૂતરા, ગધેડા, ખળદ, સિંહ, વાઘ, વરૂ આદિ જાનવરા જેવાં નજરે પડતા હતા. ઘેર આવીને શેઠાણીને જાેઈ તાે કૂતરી જેવાં લાગ્યા,– કારણ કે શેઠાણી ખારણે આવેલા અતિથિને જાેઈને લડવા ઝઘડવા દાેડતી હતી. એની પ્રકૃતિ કૂતરી જેવી હતી અને પૂર્વજન્મમાં તાે તેને કૃતરીના જ અવતાર હતાે.

પછી શેઠે શેઠાણીને દર્પણ આપતાં કહ્યું કે આને મારા તરફ રાખી મને જો. શેઠાણી એમ કરીને જેવા લાગી તો શેઠ પાડા નજરે પડયા. કારણ કે શેઠ પરાપકારી ન હતા, દાનવીર ન હતા. શેઠાણીએ કહ્યું તમે પાડા જેવા નજરે પડા છા, શેઠે કહ્યું તું કૂતરી જેવી દેખાય છે. પછી બન્ને મહાતમા પાસે ગયા અને આતું રહસ્ય પૃછ્યું – ત્યારે મહાતમાએ સમજાવ્યું કે 'આ જીવે અનેક શરીરા બદલ્યા છે. જીવ જે શરીરમાં જાય છે તેની સાથે એની પ્રકૃતિ પણ જાય છે. તે પ્રકૃતિ સાધના અને સત્સંગ વિના બદલાવી નથી. એટલે તમારું શરીર તા મનુષ્યનું છે પણ પ્રકૃતિ તા પશુની છે.

માનવમાં માનવતા તો ત્યારેજ આવે છે કે જ્યારે દયા, પ્રેમ, સેવા, પરાપકાર વૃત્તિ વિ. ગુણા વિકસિત થાય છે, ત્યારે માનવતા પ્રગટ થાય છે. માટે જાતિ–પાંતિ, સંપ્રદાય, પંચ વિ. ના ભેદભાવાને છેાડીને પ્રાણીમાત્રની સેવામાં લાગી જાવ. અનન્ય પ્રેમ અને અનન્ય ભકિતથી પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થાય છે.

મહારાજશ્રીના આ ઉપદેશથી લોકો અત્યન્ત પ્રભાવિત બન્યા અને લોકો ઘણે દૂર સુધી વિદાયમાન આપવા ગયા. આપ્રમાણે ગરીબ કે શ્રીમંત, હિન્દુ કે મુસલમાન જે કોઇ તેમના સમાગમમાં આવતા તે માનવતાની સત્પેરણા

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

લઈનેજ જતા.

તેઓશ્રી દરેક કામ અને જાતિના લાેકા સાથે આત્મીયતાની દષ્ટિથી જેતા હતા. નવચુવકા તાે તેમને ચુગસુધારકના રૂપમાં જેતા હતા. મધ્યપ્રદેશમાં 'બામનિયા'માં મામાજ દ્વારા એક આદિવાસી આશ્રમનું સંચાલન થાય છે, ત્યાં ગરીબ આદિવાસીઓને માેટી સંખ્યામાં ધાળળાએ આપવામાં આવે છે તે કવિવર્ષની પ્રેરણાનું સુકળ છે; જેની સ્મૃતિ આજે પણ ત્યાં તાજ બની રહી છે. તે જ પ્રમાણે તેમના જન્મદિન પણ અતિ ઉત્સાહથી ઊજવવામાં આવે છે. તેમની વાણી અને પ્રતિભા જનતાને પ્રભાવિત કરતી હતી.

તેઓશ્રી સરળદૃદયી, સત્યવકતા અને નીડર હતા. તેમના સહવાસને લીધે અનેક ગૃઢ રહ્ત્યો સહુ પ્રથમ જાણવા મળ્યા. મુંખઈમાં પણ તેઓશ્રી સાથે ઘણીવાર મળવાનું થયું હતું. તેઓશ્રી જ્યારે પ્રસન્નવદને વદતા ત્યારે ત્યાંથી ઉઠવાનું મન પણ થતું ન હતું. દેશ, સમાજ અને શાસનના ઉત્થાનમાં તેમનું જીવન સમર્પિત હતું. તેમના આવા મહાન સદ્શોણોથી આજે પણ તેઓશ્રી અમર છે. આવી આ મહાન વિભૂતિને મારા શતશત વંદન હો.



# જૈનેતરાેન પણ આદર્શ જીવન જીવતાં શીખવાડયું

### 🎇 સુનિશ્રી નરસિંહ મહારાજ

પંડિતરત્ન કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ સ્થાનકવાસી સમાજના એક મહાન પ્રતાપી તેજસ્વી સિતારા હતા. મેારલીના અવાજ સાંભળી જેમ ભુજંગ જાગૃત થાય તેમ તેમ આપની વાણીથી જૈનાજ નહિ પણ જૈનેતરા પણ મુગ્ધ બની જતા. તેઓશ્રીની કંઠકળા અદ્દભુત હતી.

હું જ્યારે નાના હતા ત્યારે ૧૯૯૨ માં પૂજ્યશ્રીનું ચાતુર્માસ ઘાટકાપરમાં હતું. પર્શુષણના દિવસામાં તેઓશ્રી વ્યાખ્યાન સાથે સ્થુલિભદ્રાખ્યાન વાંચતાં તે સાંભળતાં મારામાં વૈરાગ્યભાવ સાથે જાગૃતિ આવી. અવારનવાર તેઓશ્રીના સંતસમાગમ થવાથી તેમની પ્રેરક વાણીથી આજે હું ચારિત્રમાર્ગમાં વિચરી રહ્યો છું.

તેઓશ્રી સમાજના, રાષ્ટ્રના હિતચિન્તક હતા અને વિશેષે દીનદુઃખીએાના બેલી હતા. હતાશ થયેલાને સન્માર્ગ ખતાવતા. તેમનામાં એવા એવા વિશિષ્ટ ગુણા હતા કે જેનું વર્ણન મુખેથી કે કલમથી થઈ શકે તેમ નથી.

તેઓ શ્રીની પ્રાર્થના અને પ્રવચનાની પ્રેરક વાણીથી ચાટિલાનું કાપડીઆ કુટુંબ જૅનધર્મી પ્રેમી બની ગયું છે. આજે એ કાપડીઆ કુટુંબ માનવસેવામાં દર વર્ષે લાખા રૂપિયા ખર્ચે છે એ બધા પ્રભાવ એ મહાપુરુષના. જ્યારે જ્યારે એમની સાથે સમાગમ થતો ત્યારે તેઓ કંઈ ને કંઈ નવીન વસ્તુ સમજાવતા. તેમના આખ્યાના જ્યારે વ્યાખ્યાનમાં વાંચીએ છીએ ત્યારે તેમની સ્મૃતિ સામે તરી આવે છે. તેઓ શ્રીના અમારા ઉપર અસીમ ઉપકાર છે. એ વિશ્વના ધુરંધર ગુરુદેવને અમારા કોટિ કોટિ વંદન હાે.



### માનવતાના ગૌરીશં કર કવિરત્ન શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ

### 🛞 સ્વ. વિદુષી મહાસતી શ્રી ઉજ્જવક્ષકુમારીજી

પૂજ્યપાદ કવિરત્ન શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના સંસ્મરણ લખવા માટે શ્રી દેવેન્દ્રમુનિજી, શ્રી સંતખાલજી મ., વિદુષી શ્રી દમયન્તીબાઈ મહાસતીજીએ વારંવાર આગ્રહ કર્યો, પરંતુ સંસ્મરણ લખવામાં મને ઘણાજ સંકાચ થઈ રહ્યો છે. કારણ કે જ્યારે પૂજ્યશ્રી સૌરાષ્ટ્રમાં હતા ત્યારે અમે મુંબઈમાં હતા. પૂજ્યપાદ ગુણાતુરાગી હાવાથી અમારા ઘાટકાપર, મુંબઈ આદિના ચાતુર્માસાના વ્યાખ્યાન, વિચાર, પ્રચાર અને વ્યવહાર સાંભળી તેમણે મને સૌરાષ્ટ્ર તરફ આવવાની આગ્રહભરી પ્રેરણ કરી. શેઠ અમુલખ અમીચંદ, શેઠ રસિકલાલ પ્રભાશંકર, શેઠ શાંતિભાઈ સંઘવી વિ. શ્રાવકા મારફત અત્યન્ત ઉત્પ્રેરિત કર્યા. પરંતુ સ્વાસ્થ્યની પ્રતિકૂળતાને કારણે સૌરાષ્ટ્ર જવાનું બની શક્યું નહિ અને પૂજ્યશ્રીના

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રત્યક્ષ દર્શનથી વંચિત રહ્યા. તેમના પ્રત્યક્ષ દર્શનની ખૂબ જ અભિલાષા હેાવા છતાં પ્રકૃતિની અનુકૂળતા ન થવાથી દર્શનની અંતરાય રહી.

વિચારપૂર્વક જીવનાર પ્રત્યેક વ્યકિત જીવનના એક આદર્શ-જીવનની કળાને ઉપલબ્ધ કરી જીવે છે. તેની દષ્ટિમાં કળારહિત અને આદર્શવિહીન જીવન એ જીવન જ હાતું નથી. આદર્શરહિત વ્યક્તિ પદભ્રષ્ટ થઇ જાય છે. માટી બ્રાંતિમાં પડી જાય છે.

માનવતાના પુરસ્કર્તા, સર્વધર્મસમભાવના સમર્થક, ઉદારમતવાદી, ક્રાંતિકારી, સંતશિષ્ય, કવિવર્ય મહારાજ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે ૨૪ વર્ષની અલ્પ વયમાં અને કૂલ જેવી કેામળ અવસ્થામાં જ જીવનના આદર્શ સ્થાપિત કરી લીધા હતા. તે<del>જ આદ</del>ર્શ પર જીવનની છેલ્લી પળ સુધી તેઓ અવિરતપણે અગ્રસર થતા રહ્યા.

તેમનું જ્ઞાન ન તો શુષ્ક જ્ઞાન હતું અને તેમના આદર્શ ન તાે પંખવિહીન હતાે. તેઓ માનતા હતા કે સમાજમાં રહીને આંખાે બંધ કરીને યાેગસાધનાનું નાટક ખેલી શકાય નહિ. સમાજને પાેતાની દબ્ટિથી એાઝલ કરી શકાય નહિ.

તેમના જીવન વિષે મેં પૂ. ગુરુદેવ આત્માર્થી શ્રી માેહનઋષિજી મહારાજ અને મહારાષ્ટ્રમંત્રી પ્રવર્તકજી શ્રી વિનયઋષિજી મહારાજના મુખારવિંદથી તેમના માનવતાલર્થા ઉદાર ચિત્તની અનેક વાતો સાંભળી છે. જે કાેઈ તેમના એકવારના પરિચયમાં આવતા કે તે સદાને માટે તેમના થઈ જતાે. તેના મનમાં તેમના પ્રત્યેની શ્રદ્ધા સ્થિર થઈ જતી અને જેની પણ એકવાર તેમના પ્રત્યે શ્રધ્ધા ઉત્પન્ન થઈ કે તે મૂર્તિમાન બની જતી.

તેમણે જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં વિકાસ કર્યો છે. નારીજાતિના ઉત્થાન માટે 'મહિલા ઉદ્યોગ મંદિર' ઠેકઠેકાણે ખાલાવી સમાજની અસહાય બેનોને સ્વાવલંબી બનાવી સમ્માનપૂર્વક અને ગૌરવપૂર્ણ જીવન જીવતા શીખવાડ્યું, તેમણે સમાજની જે સેવા કરી તેમાં આ માટામાં માટી અને વિશિષ્ટ સેવા હતી.

વિરલ વિભૂતિ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પ્રાર્થના, પ્રવચન, ધ્યાન, સાધના વિ. કરતા હતા. તેની સાથે સાથે સમાજકલ્યાણ માટે ધ્રુવ કાંટાની જેમ બરાબર લક્ષ્ય આપતા હતા. તેમનામાં સમયને એાળખવાની કળા હતી. આજે સૌરાષ્ટ્ર, ગુજરાત, મુંબઇ આદિ ક્ષેત્રેામાં જે વિશેષતા દેખાય છે તેમાં તેએાશ્રીના માટા કાળા અને શ્રેય છે.

તેઓ શ્રીએ શિક્ષણપ્રચાર માટે અનેક જગ્યાએ છાત્રાલયા પણ સ્થાપિત કર્યા છે જે આજે પણ વિદ્યાપ્રચારનું કાર્ય કરી રહ્યાં છે. તેઓ શ્રીની વાણીમાં જાદુ હતું. એક વખત પણ જે તેમને સાંભળતા કે તેના હૃદયતળમાં ઊંડી છાપ પડી જતી. સ્થાનકવાસી સમાજ માટે લાેકાના હૃદય ઉપર મુંજીપણા (કંજુસાઈ)ની છાપ હતી, તે તેમણે લાેકામાં ઉદારતાના સસ્કાર નાખી નિર્મૂળ બનાવી દીધી અને આજે સ્થાનકવાસી સમાજ ઉદારતામાં અને માનવકલ્યાણના કાર્યમાં અગ્રસર છે તેનાે જો કાેઈ શ્રેય ઘટતાે હાેય તાે તેઓ શ્રીને જ ફાળે જાય છે.

તેઓશ્રીને યશ, પ્રશંસાની પડી ન હતી. હૃદયથી તેઓ સંત હતા, ફક્કડ સાધુ હતા. જડ ક્રિયાકાંડના પ્રદર્શન વડે તેમણે પાતાની સાધુતાને લીલામ થવા દીધી ન હતી. તેઓ સંપ્રદાયના કારાગૃહમાં કદી રહ્યા નહિ. કવિવર્યશ્રીનું પુષ્પ જેવું કાેમળ મન બધા સંપ્રદાયાના સાધુઓ પ્રત્યે વિનમ્ર હતું. હૃદયથી, મનથી બધાને તેઓ સમાનરૂપથી પ્યાર કરતા હતા. તેમના હૃદયક્રમળના પુષ્પની એક પણ પાંખડીમાં એવી કામના પ્રવેશી શકી ન્હાેતી કે લાેકાે મને જાણે, મારું નામ થાય, મારી ખ્યાતિ વધે. ખરેખર આવું જીવન ઘણું કઠણ હાેય છે, તેથી જ તુલસીદાસજીએ કહ્યું છે કે—

### કંચન તજબો સહજ હૈ, સહજ ત્રિયાકાે નેહ માન, બહાઈ, ઇર્બ્યા તુલસી તજબાે દુર્લભ એહ.

માણુસ ઘરથી, પરિજન – પરિવારથી, નારીથી, ધનથી, તનથી, કંચનથી સંબંધ વિચ્છેદ કરી શકે છે, પરંતુ યશ, સમ્માન અને પ્રતિષ્કાથી મમત્વ તાેડી શકતાે નથી, પરંતુ આ બધી વાતાેમાં પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ અપવાદરૂપ હતા, કારણ કે તેમણે કદી પણ કીર્તિ'ની ઈચ્છા રાખી નહિ.

તેમનું ચાતુર્માસ જ્યાં પણ થતું ત્યાંનું વાતાવરણ અત્યન્ત શાન્ત અને પ્રેમયુકત રહેતું હતું. તેમના ચાતુર્માસથી

[२८]

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

જનતાની ધર્મ ભાવના મૂર્તિમંત અની જતી હતી. તેમના ભદ્ર સ્વભાવથી, નિષ્પક્ષ વ્યવહારથી અને પ્રશાંત મુખમુદ્રાથી દ્વેષ, કલેશ અને ઝઘડા આપાેઆપ શાંત થઈ જતા હતા.

તેમનું મન અને हૃદય શાંત સરાવરની જેમજ પ્રશાંત અને વિશાળ હતું. તેઓશ્રી બાળક, ચુવાન અને વૃદ્ધ દરેક પ્રત્યે સમાન પ્રેમ ધરાવતા હતા. તેઓમાં જાતિ, સંપ્રદાય, પ્રાન્ત અને પ્રદેશના કોઈ જાતના ભેદભાવ ન હતાં. તેઓ બધાને ચાહતા હતા અને બધા તેમને ચાહતા હતા. તેઓ બધાના બની જતા હતા અને બધા તેમના બની જતા હતા.

નાનચંદ્રજી મહારાજ જે કંઈ કહેતા તે વખત આવ્યે કરી અતાવતા હતા. નવી પેઢીને સુશિક્ષાની સાથે સાથે સુસંસ્કાર આપવાના તેઓ પ્રબળ સમર્થક હતા. તેઓ વ્યક્તિગત રૂપથી જેટલા મહાન અને દિવ્ય હતા, તેટલા સામાજિક જગતમાં તેથી પણ વધુ મહાન હતા. તેઓ બીજાના સુખદુઃખને આત્મીયભાવથી સાંભળતા હતા. પાતાના દુઃખદર્દથી ભરેલી જીવનગાથા ગાનાર એમ જ અનુમાન કરતા કે મારા કાઈ શુભચિંતક હાય તા તે આજ મહાપુરુષ છે. પાતાના જીવનમાં તેઓ સ્વ અને પરના ભેંદરહિત આળકની જેમ સાફ અને સરળ દૃદયવાળા બની રહ્યા.

તેમના સ્વભાવ ઘણા જ સરળ હતા. ક્ષમા, મૃદુતા ત્યાદિ સાધુતાના ગુણા વિશેષપણે તેમનામાં ઝળકતા હતા. તેએા ઉચ્ચ કાેટિના કવિ હતા, અને સંયમનિષ્ઠ મહાગુણી સંત હતા. આજે તેએા પાતાના પાર્થિવદેહમાં બિરાજમાન નથી તાે પણ તેમનું યશરુપી સૂક્ષ્મ શરીર આજે પણ સમાજની અંતર્દષ્ટિના વિષય બની ગયાે છે. તે સંતજીવનની પુનિત પુષ્પવાર્ટિકાથી આજે સમાજ મઘમઘી રહ્યો છે.

મને તેમના દર્શનના સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત થયા નથી પરંતુ તેમના ભકતાના મુખેથી આજ વાત સંભળાતી હતી કે નાનચંદ્રજી મહારાજના આચાર સરળ, વિચાર સરળ અને પરસ્પરના બધા વ્યવહાર સરળ. જે કંઈ કર્યું તે સાક્ અને જે કંઈ કહ્યું તે પણ સાક્ અને સ્પષ્ટ ફીવા જેવું, કયાંય છૂપું નહિ, કયાંય અળગાવ નહિ, દેખાવ નહિ. સંપ્રદાયાતીત તેમનું જીવન હતું. સત્ય ગમે ત્યાં હાય, ગમે તેનું હાય તે બધું તેમનું થઈ જતું.

વિશ્વવિભૃતિ પૂજયશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ નમ્રતાની મૂર્તિસમાન હતા. " ધમ્મસ્સ વિણ્એા મૂલં" ધર્મનું મૂળ વિનય છે. આ જ વિનયને તેમણે પાતાના જીવનમાં સાકાર તાણાવાણાની જેમ એકરુપ બનાવ્યું હતું. નાનકની ભાષામાં કહું તાે−

### "નાનક નન્હે હેા રહેા જૈસી નન્હી દૂબ "

આ ઉકિતને પણ તેમણે પાતાના જીવનમાં ચરિતાર્થ કરી હતી. નમ્રતાની મૂર્તિ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે પાતાના શુરુની પરમાત્માની સમાન સેવા કરી હતી.

રોઠાણી શ્રી સમતાખેન અમુલખ અમીચંદ પૂજ્યપાદ શ્રી કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજના સંખંધમાં ઘણી પ્રેરક વાતો કહેતા હતા. તે વાતોમાં ગુરૂસેવાના એક પ્રસંગ મને ખૂબ જ પ્રેરક લાગ્યો. તે એ કે શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના ગુરુ જ્યારે ખીમાર હતા ત્યારે તેમના લઘુનીત, વહીનીત નિવારણનું કાર્ય સ્વયં પોતાના જ હાથે કરતા હતા. ચાવીસે કલાક ગુરુની સેવામાં રહેતા હતા. ચૂંકવું હોય તો પણ તેમની પાસે જઈ હાથેથી સાફ કરતા હતા. ગુરુની ખીમારી લાંબા વખત સુધી ચાલી. વ્યાખ્યાનનું કાર્ય હંમેશા પૂજ્યશ્રીને સંભાળવું પહતું હતું તેથી તેમણે પોતાના ખીમાર ગુરૂની પાટ વ્યાખ્યાનની પાટ પાસે પહેદો રખાવી રાખતા. કંઈ પણ દેહ અશુચિ નિવારણનું કામ પહતું કે તરત જ કવિવર્ય વ્યાખ્યાન આપતા આપતા ઊભા થઈ જતા અને ગુરુની સેવામાં હાજર થઈ જતા. કામ પતી જતું કે તરત જ પાછા વ્યાખ્યાન શરૂ કરી દેતા. આ પ્રમાણે વિનયમૂર્તિ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પોતાના ગુરુની સેવામાં અવિરતપણે સંલગ્ન રહેતા હતા.

તેમના ઉચ્ચ વ્યકિતત્વની છાપ મારા મન પર ભારે ઉપસી છે તેથી જ આવા મહાન આત્માને હું શ્રદ્ધાના પુષ્પો સમર્પી પરમ આનંદની અનુભૂતિ કરી રહી છું. આવા દિવ્ય પુરુષને મારા કોટિશ: વંદન હજો.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

# સંસ્મરણીય પ્રસંગાની સૌરભ

### 🏽 વિદુષી મહાસતી દમયંતીબાઈ સ્વામી

"ગુરુદેવના હૃદયપૂર્વકના આશિર્વાદ એ જ અમારા સાધના–પથના અમૂલ્ય નિધિ છે. તેમના અનંત ઉપકારાથી કાેઈ પણ રીતે અમે મુક્ત થઈ શકીએ તેમ નથી." આ વાત ધ્યાનમાં રાખીને પત્રપુષ્પ વહે શ્રહાંજલિ સમર્પવા હૃદયસ્પર્શી ભાવાથી હું એ અમારા સદ્દગત ગુરુદેવ પરમપૂજ્ય શ્રી કવિવર્ષ પંડિત નાનચંદ્રજી મહારાજના અવિસ્મરણીય પ્રેરક પ્રસંગા મારી ત્ડી–કૂડી કાલી ઘેલી ભાષામાં આલેખવા એડી છું.

#### ગુણસાગર વ્યક્તિત્વ

નારા વિનમ્ન અભિપ્રાય પ્રમાણે ગુરુદેવનું જીવન દુલા કવિ (કાગ)ના મહાસંત-ફ્કીરવાળા ગીતના જેવું એક બાજુ ગંગાસમાન નિર્મળ, મેરુસમાન ઉન્નત અને અહાલ, સમુદ્રસમ ગંભીર હતું અને બીજી બાજુ ચંદ્રસમ શીતળ અને સૂર્યસમાન તેજસ્વી હતું. મહાકવિ ભારવિના કથન પ્રમાણે તેઓ એવા લોકોત્તર સાધુપુરુષ હતા કે શખ્દોમાં તેમના ગુણા વર્ણવવા અશકય છે. તેમના જીવનના પ્રદેશે પ્રદેશે, શરીરના રુંવે—રુંવે અને મનના અણુએ અણુમાં પ્રેમ છલાછલ ભરેલા પ્રગટ દેખાતા હતા. બાળક, ચુવાન, વૃદ્ધ, સ્ત્રી—પુરુષ, શ્રીસંપન્ન, નિર્ધન, ગ્રાની કે અગ્રાની સર્વ પ્રત્યે તેમનું પ્રેમામૃત ઝરણું સદા સમભાવે અસ્ખલિતપણે વહેતું નજરે ચડતું. માધુર્ય જાણે સાકાર દેહ ધરીને ન અવતર્યું હાય તેવી મન, વચન, કાયામાં મધુરતા ત્યાપેલી હતી. જેમ પુષ્પમાં સુગધ, દૂધમાં મધુરતા, આગમાં ઉષ્ણતા એ સ્વભાવરૂપે, અનિવાર્ય ગુણ રૂપે વિદ્યમાન હાય છે, તેમ ગુર્દેવની રગેરગમાં વત્સલતા સ્વાભાવિક ગુણરૂપે બિરાજમાન હતી. એનું અવિરોધ પ્રમાણ એ છે કે ગમે તે જેન–જૈનતર તેમના સંપર્કમાં આવતો તે થાડા જ વખતમાં તેમના બની જતા.

#### ઉદાર મતવાદી તથા સફળ પ્રવચનકાર

ગુરુદેવ પ્રભાવોત્પાદક સક્ષ્ળ પ્રવચનકાર હતા. તેમના કંઠમાં હલકભર્યો મીઠા રશુકાર અને વાણામાં જાદુ હતો. જેવું મનમાં તેવું જ વચનમાં અને જેવું વચનમાં તેવું જ વર્તનમાં. આ વિરલ અલભ્ય ગુણ તેમને સહજ ઉપલબ્ધ હતો. તેથી તેઓ મહાત્મા, મુનિ, મહાકવિ અને મહાસંત બન્યા હતા. નિખાલસતા, ઉદારતા અને બિનસાંપ્રદાયકતા આ ત્રિવેણીની ધારા એકાકાર પામી તેમનામાં નિરન્તર વદ્યા કરવી હતી. મને નાસિકમાં સન્ ૧૯૭૪ માં રથાનકવાસી જેવા કાન્તિપ્રિય જૈન સમાજના વર્તમાન આચાર્થ પૂજ્યશ્રી આનંદઋષિજી મહારાજ તથા માલવકેસરી પૃ. સૌભાગમલજી મહારાજનાં દર્શન- શ્રવણના પવિત્ર લાભ પ્રાપ્ત થયો હતો. તે વખતે તેઓ શ્રીએ વાર્તાલાપમાં કહ્યું હતું કે "પૂજ્ય નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રી તો અમારા સૌના એકસરખા આપ્ત પુરુષ હતા. વર્ષો પહેલાં મળ્યા છીએ છતાં તેમની અખૂડ પ્રેરણા અને સંસ્મરણો ભૂલી શક્યા નથી." આ કાર્ક એક સમાજ કે સમુદાયના સંતોનો જ અનુભવ નથી. ગમે તે ફિરકાના સાધુ – સાધ્વીજી હોય, મંદિરમાગી, દિગંબર, તેરાપંથી અથવા જૈનેતર સંન્યાસી – સંત મળે તો પણ તેઓની આત્મીયતાનો અનુભવ બધાંને એકસરખા જ થાય. અને જયારે વાણીપ્રવાહનો ધોધ વહેવા માંઠે ત્યારે તો પૂછવું જ શું? સૌ આનંદરસમાં તરબાળ બની જાય. નીતિકારો કહે છે તેમ – 'વકતા દશસહસ્ત્રેયુ' પરંતુ કવિ, વકતા અને અપૂર્વ આત્મરસ નિમગ્ન આવા મહાસંત તો કહાચ કરાડમાં પણ સાંપડે કે કેમ એ પ્રશ્ન છે.

#### ધર્મચુગ પ્રવર્તક – ચુગપુરુષ.

હકીકતે તેઓ યુગયુરુષ હતા. યુગયુરુષ કાળને ચલાવી શકે છે, કાળ યુગયુરુષને ચલાવી શકતો નથી. ગાંધીજી હજી ભારતમાં ચમકયા ન્હોતા તે પહેલાં જ તેમણે તેમને પિછાની લીધા હતા. નહીં તર એક જૈન મુનિ એક ગૃહસ્થ માટે એ જમાનામાં કેમ લખી શકે કે–

> 'જાગા ભારતજાયા તમને ભારતવીર જગાડે છે, વિજયતાશું વાજું મનમાહન એ નરવીર વગાડે છે; ભારતના સ્વાધીનપણાના વિજયી મારગ બતાવે છે, સાંતશિષ્ય એની સંગતથી જનજીવન સુધરી જાયે છે.'

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

તેજ પ્રમાણે–

"જગતને બાધ દેવાને, જરૂરી વાત કહેવાને, લઇ સંદેશ પ્રભુજના, અવિનમાં ગાંધીજ આવ્યા. વધ્યા છે વીરના નામે અનાચારા બહુ જગમાં, નયનથી ન્યાય નીરખવા, અવિનમાં ગાંધીજ આવ્યા. ધરમના નામના ઝઘડા, પરસ્પર દ્વેષના રગડા, કળાથી કાઢવા માટે અવિનમાં ગાંધીજ આવ્યા."

ગાેખલે ગાંધીજીના રાજ્યપ્રેમના માર્ગદર્શક બન્યા એ ખરું, પણ ગાંધીજી પાતે કહે છે તેમ એમના અહિંસા-ધર્મના પરમમાર્ગદર્શક તેા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર એકલાજ બનેલા. હા, કુલ મળી એમના સ્વપર શ્રેયના પથપ્રદર્શક ત્રણ પુરુષો હતા. પણ ધર્મમાર્ગના સર્વોચ્ચ પુરુષ તેા એકમાત્ર શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જ હતા.

અહીં આ ધર્મજીવી યુગપુરુષે માત્ર યુગવાણી ઉચ્ચારી જ નહિ પરંતુ તદનુરૂપ આચરણ પણ કર્યું અને કરાબ્યું. તેઓ વિચારમાં ગંભીર, વાણીમાં મધુર અને મનોહર તથા આચાર પાળવા–પળાવવામાં પ્રખર હતા. આથી જ માનવું પડે કે આવા યુગપુરુષ વ્યાપક પ્રમાણમાં લોકેલોકના જીવનમાં પ્રેરણા, સ્કૂર્તિ અને ચેતના ભરી શકે છે. અરે પચાસ વર્ષ પહેલાંની તેમની સમાજસુધારાની વાત લોકોને કઠવા લાગતી તે આજે અનિવાર્યપણે મહત્ત્વની બની ચૂકી છે. તે કાળે સૌરાષ્ટ્ર અને કચ્છમાં એવું વાતાવરણ હતું કે 'કન્યાનાં માળાપ વૃદ્ધો સાથે પૈસા કાજે વળાવી દેતા એટલે કે કન્યા- વિક્રય ખૂબ થતો. ત્યારે એક મહાન જૈન મુનિરાજ સ્પષ્ટપણે કહે, એટલું જ નહિ પરંતુ એવા આચાર બનાવ્યે જ છૂટકા કરે તે મહાપુરુષની યુગપ્રવર્તક શકિત કેટલી? 'કન્યાનો પૈસા લેવા તે મહાપાપ છે.' એને પરિણામે પુષ્યવંતા અને ધર્મચિંતકા નાની- મોટી જ્ઞાતિ—જાતિ અને વર્ણના આગેવાના પ્રતિજ્ઞાબધ્ય થઈ એવા પ્રચારની ધૂનમાં કેઠ બાંધી આખાએ સમાજમાં ઘૂમી વળતા. પરિસ્થિતિ પાછી બીજી અતિ પર ગઈ–તેનાથી ઉલટી–જેવા વરવિક્રય પેઠા કે તરત આ ધર્મપેગંબરી વાણી સરી પડી– ''આમાં તો કન્યાનું ઘાર અપમાન છે." શિક્ષિત મુરતીયા અને તેનાં માબાપ 'આ તો જ અમાલ'ની માફક સાદે ચઢી ગયાં છે! લગ્ન એ તો બે આળાં–કામળ હૈયાંને મેળવી દેવાની શુભ પ્રક્રિયા છે. એમાં રૂપ, ભણતર અને ચીજવસ્તુ કે ધનની લેવડ–દેવડ ગૌણ બનવીજ એઈએ તોજ સમાજ સ્વસ્થ બની શકે અને સાચા માનવસમાજનું નિર્માણ થાય."

આજે આખાએ ગુજરાતના ધાર્મિક જીવનમાં અને સામાજિક જીવનમાં આ યુગે ભારતના બીજા પ્રાંતો કરતાં વિશેષતા દેખાય છે તેમાં મહર્ષિ દયાનંદ પછી જૈન જૈનતર સંતો પૈકી કાઈનોયે વધુ ફાળા હાય તા ગુજરાતના યુગ ઈ તિહાસકાર એ 'વિરલ સંતવિભૂતિ'ને ગૌરવપૂર્ણ રીતે યાદ કર્યા વિના નહીં રહી શકે. દિવસનાં પ્રવચના તા વયાવૃદ્ધ અને જૈનાનુરાગી જેના જરૂર ખાસ સમય કાઢીને પણ સાંભળી શકે, પરંતુ યુવાન ભાઈ–ખહેના અને દિવસે વ્યવસાયમાં રચ્યાં–પચ્યાં જૈન જૈનેતરા શી રીતે દિવસના સમય નિસંતે કાઢી શકે? એટલે આ નારીગૌરવના પ્રખર હિમાયતી મહાપ્યુરે દીર્ધાદિષ્ટ વાપરીને ગાંધીયુગને સાથે સાંકળી દઈ સાર્વજનિક પ્રાર્થના અને પ્રવચના રાત્રિએ શરુ કર્યાં. જેના લાભ તેઓ ગુજરાત ઉપરાંત ભારતના જે જે પ્રાંતામાં સ્થા. જૈન સાધુસમ્મેલનને નિમિત્તે ફર્યા, ત્યાં ત્યાં વ્યાપક સમાજચેતનાને ધર્મના ચાલમજઠર ગે સાંગાપાંગ રંગી દીધી. માટે જ એ સંતમાં વિધ્યસંતપણાની ઝાંખી સ્પષ્ટ થવા લાગેલી અને તેએ રાષ્ટ્રસંત ઉપરાંત વિધ્યસંતની ભૂમિકાએ જઇ શકે તેવી પરિસ્થિત આપાઆપ સર્જાઈ ગઈ!

### ભારતીય સંસ્કૃતિના અપ્રતિમ પ્રતીક -

શ્રી અરવિંદ આશ્રમનાં પાંડીચેરીવાળાં માતાજીએ એક સ્થળે સાચું કહ્યું છે "આ ભારતરાષ્ટ્ર એ એક દુનિયા-ભરમાં સનાતન કહી શકાય એવા મહાન દેશ છે." તાજેતરમાં ગઈ એકત્રીસમી ડિસેંબરે (ઈશુ વર્ષના બરાબર અંતિમ દિવસે) એક પત્રકારને આપેલી લાંબી મુલાકાત વખતે વિશ્વક્લકમાં મહત્ત્વના ભાગ ભજવતા ભારત માટે વર્તમાન વડા પ્રધાનને દરજ્જે બહેન શ્રી ઈન્દિરા ગાંધીએ ચાખ્ખા શખ્દોમાં ભારપૂર્વક કહેલું – "ભારત એવા દેશ છે કે જે હજારા વર્ષથી ટકી રહ્યો છે અને જ્યાં સુધી દુનિયા રહેશે ત્યાં સુધી અથવા માનવજાત પૃથ્વી પર હશે ત્યાં સુધી આ દેશનું

### प्रथ गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहिह स्मृतिग्रंथ

અસ્તિત્વ રહેવાનું છે." આનું મુખ્ય કારણ ભારતીય સંસ્કૃતિ છે. ધર્મ માનવીના હૈયાને સ્પર્શે છે, અને સંસ્કૃતિ માનવીય સમાજના હૈયાંને ઘેરી વળે છે. આ દેશના ધર્મની એ મહાન ખૂબી છે કે તે માત્ર વ્યક્તિઓના હૈયાંને સ્પર્શીને વિરમી ગયા નથી, પરંતુ માનવીય સમાજનાં એકે–એક અંગ અને એકે–એક ક્ષેત્રને સ્પર્શીને શાધ્વત અને સર્વધર્મ સમન્વયરૂપ અવિભાજ્ય બની ગયા છે. આનું મુખ્ય કારણ આપણા ઋષિમુનિઓ છે, સંતા અને ભકતા છે તેથી જ આપણા દેશ એાલિયાઓના કે સંતાના દેશ કહેવાય છે. સાથાસાથ તે ધર્મપ્રધાન છે. વ્યક્તિગત અને સમાજગત બન્ને સાધનામાં તાણાવાણાની જેમ વ્યાપેલ હોવાથી સર્વ ક્ષેત્રોમાં પણ ધર્મભાવના પડેલી છે.

### ગરિમાપૂર્ણ માતૃભૂમિ અને સંતાની તપાેબૂમિ

આપણી ગૌરવશાળી માતૃભ્રિ ભારતના સંતાની ત્યાગમય તપાબ્રિ છે. સંતા જ ભારતીય સંસ્કૃતિના પ્રાણ છે. મુખ્યપણે સંતાની સાધનાથી જ આ ભારતીય સંસ્કૃતિ અંકુરિત, પલ્લિવત, પુષ્પિત અને ફલવતી બની છે. સાચું કહીએ તો સંતર્જનાની દિનચર્યા અને ચિંતનમય વાણીનો ઈતિહાસ જ ભારતની આધ્યાત્મિક સંસ્કૃતિનો ઈતિહાસ છે.' ભારતમાં આવી ઋષિમુનિ સંતની પરંપરા ન હોત તો ભારતીય નરનારીઓ પાસે અધ્યાત્મવિદ્યા ન હોત અને તો ભારત સામે આજે જગત મીટ માંઢે છે તે શી રીતે માંડત ? કારણ કે ભારત પાસે નથી વૈભવ કે નથી અમીરી. ભારતે હંમેશાં ગરીળીમાં જ અમીરી માણી છે અને અમીરાત હોય ત્યાં પણ ગરીબ જેવા સાદાઈ સંયમમાં છવવાનું મહાલક્ષ્ય રાખ્યું છે. આજના ભૌતિક વિજ્ઞાનમાં ભારત વચ્ચે પછાત હતું, (ત્રો કે આજે નથી) પરંતુ હંમેશાં એણે ભાગને બદલે એ તેન ત્યજેન મુજીયાં" ત્યાગમાં જ સાચા ઉપભાગના સ્વાદ માણ્યો છે! આવી અંજોડ અધ્યાત્મવિદ્યાને કારણે જ ભારતની અંજોડ મહાનતા છે! એથી જ ભારતમાં ભૌતિકવાદના આ જમાનામાં પણ મહાતમા ગાંધી જન્ગ્યા અને તે પણ આધ્યાત્મિકતાની ફળદ્રપબ્રિમ ગુજરાતમાં. ભારત પર કુદરતની એ મહાન કૃપા છે કે આમ તો એક એક પ્રાન્તમાં નાના મોટા સંતો પાકયા જ છે. પૂર્વથી પશ્ચિમ અને ઉત્તરથી દક્ષિણ ગમે તે ખૂણે ભારતમાં જાએ પણ સ્થળે—સ્થળે તમને સંતો જ સંતો આજે પણ નજરે ચઢશે. પ્રાચીન કાળથી માંડીને આ જ પર્યન્ત એ વારસો અખાંડ અને સાતત્યપણે ચાલ્યો આવતો જણાશે. આમ હાવાથી જ આ દેશમાં વિપત્તિઓના પહાંડા ખડકાય કે પ્રલાભનના દરિયા ઊભા કરાય, પણ સર્વસામાન્ય ભારતીયજના એમાં અડોલ, અચળ રહી શકે છે. આંતરિક પવિત્રતા, સાદાઈ અને ઉચ્ચતા એ ભારતીય સંસ્કૃતિના મૂળભૂત ગુણે છે.

સંતાના જીવનવ્યવહાર અને ઉપદેશ આખી યે માનવજાતિને તો અંધકારમાંથી પ્રકાશ તરફ લઈ જનાર હાય જ છે, પરંતુ પ્રાણિમાત્રને પણ જીવવાના અધિકાર માટે એકમાત્ર આ ભારત દેશ જ આધારસ્થળ છે. ભારતીય સંસ્કૃતિ ઉપર મુખ્યપણે સંતાના ઉપકાર છે અને તે સમયે સમયે સ્થાયી મૂલ્યોનું સંસ્કૃષ્ણ તેમના વહે જ થયું છે, થઈ રહ્યું છે અને થશે. તેથી જ આખું યે જગત ભારતનું અને ભારતીય સંતાનું સદ્દાને માટે ઋણી છે. આવી મહાન સંતસંસ્કૃતિના મહાન પ્રતીકસમ અમારા સદ્દગત ગુરુદેવ કવિવર્ષ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ ગુજરાતની વિશિષ્ટ સંતપર પરાને કારણે જ તેઓ ગુજરાત (સાયલા)માં જન્મ્યા.

#### પ્રવજ્યા પહેલાં અને પછીની સાધના-

તેઓ શ્રી દીક્ષા પહેલાંથી જ (ખરેખર બચપાણથી જ) જાણે કાઇ અદ્દસત યાંગીના આત્મા પાતાની અધુરી રહેલી સાધના પૂરી કરવા આવેલ હાય તેમ લાગતું. તેઓ જાતે કહેતા:— "આત્મજ્ઞાનની અજેડ તાલાવેલી સાથે ભરપૂર વૈરાચ્ય હતો. આળપણથી જ નદીનાં ઝરણું, કુદરતનાં અનાખાં દ્રશ્યો અને સંધ્યાનાં મેઘધનુષ્ય નીરખીને તેઓ એક બાજુ જીવનના વિધવિધ રંગો જોઈ આનંદ માણતા, તો બીજી બાજુ ક્ષણેક્ષણે પલટાતી પરિસ્થિતિ વિ. ને લીધે તેમનામાં તીવ વૈરાચ્ય ઝળકી ઊઠતો! તેઓ ગાઢ જંગલમાં જઈ એકાન્તમાં જીવનની શાધ કરતા. દીક્ષા પછી પણ એક બાજુ ઉદારતાદિ સદ્દુણણા વડે પાતાની જૈનમુનિ મર્યાદા મુજબ રહીને પરાપકાર અને સેવાની પરબરૂપ બની જતા તો બીજી બાજુ સૂર્યગરમીથી તપેલાં લાખંડનાં ઘાર પતરાં ઉપર અને શિયાળાની ઠંડીમાં નદીની રેતીમાં સૂર્ઇ 'આયાવયંતી ગિમ્હેમુ, હેમતેમુ અવાઉડા'ની જેમ સુ સમાહિત જૈન સાધુનું ઉદાહરણ પૂર્વ પાડતા. એમની આંતરબાદ્ય સાધુતા સોળે કળાએ ઝળકી ઊઠતી જણાઈ આવતી. એથી જ એમની કાવ્યકળા કે વકતૃત્વકળા કેવળ મનારંજન બની જતાં નહતાં.

## प्रथ गुरुहेव डिवियर यं. नान्यक्ट्रका महाराज जनमश्नादिह स्मृतिग्रंथ

### ચાેગસાધક વ'દનીય ચાેગાપુરુષ–

હું કોગુ ને આ શું બધું છે! સ્વરૂપ મારું શું ખરું! આ જન્મમરણા શા થકી છે? એ બધાં શાથી હરું? કરવાં પહે નહીં કાર્ય ક્રેરીને કર્મ એવાં શું કરું? ક્રેરી જન્મવું – મરવું પહે નહિ એમ કઈ રીતે મરું?

આ તેમનું લક્ષ્ય હતું અને તેથી 'અપૂર્વકરણ' દશા પ્રાપ્ત કરવા માટે રાત્રે તેઓ પ્રાયઃ હંમેશાં બેથી ત્રણ કલાક ધ્યાનમગ્ન રહેતા. અવિરત પુરુષાર્થથી એમને યેાગસાધના સહજ બની ગયેલી. યેાગીઓના યાગી એ ગુરુ ભગવંતે બળવાન એવા જન્મપરંપરાગત સંસ્કારાના પ્રતાપે સ્થિતપ્રત્તદશા જાણે સહજ પ્રાપ્ત કરેલી. આ રીતે ધ્યાન, ચિંતન અને મનનથી રાગદ્વેષ અને કોધમાનાદિ દોષોનું શમન, વિકારવાસનાની વૃદ્ધિનું વમન અને ઈન્દ્રિયોના સહજ નિયમનથી ચિત્તની સારી એવી સમસ્થિતિરૂપ સમાધિ જાણે સધાઇ ગઈ હોય એવું એમના દર્શનથી–શ્રવણથી અનુભવાતું. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને જે ઉલ્લાસ બાળપણમાં આવ્યો હતો તેવાં જ ઉલ્લાસ અને અનુભવ એમને સંવત ૧૯૯૪ના કરનાળીના ચામાસામાં થયેલાં જણાતાં હતાં.

#### અધ્યાત્મદશાની મસ્તી

'ચાંદની બહુ ખીલી રે અંતરચાંકમાં' જેવા કાવ્યામાં એ અધ્યાતમદશાની મસ્તી અને દિવ્ય આત્માનંદની અનુભૂતિ પણ જણાયા વિના રહેતી નથી. આથી જ એમનું વકતૃત્વ માત્ર એક કળા જ ન હતી પણ તત્ત્વાર્ધસૂત્ર મુજબ " જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાણિ માેક્ષમાર્ગ:"ના સાકાર નમૂના બની ગયું હતું. એને લીધે જ તેમનાં જંખૂ કુમાર, સ્થૂલિબદ્ર, નંદમણીયાર જેવાં બાેધપૂર્ણ આપ્યાના એવાં બની જતાં કે શ્રોતાજના એમાં તરબાળ બની જાણે ક્ષણવાર માટે તા જાત અનુભવમાં ડાેકિયું કરી આવતાં ન હાય! તેથી તેમને માટે શ્રોતાઓને હસાવવા કે ક્ષણ પછી પાછા રડાવી દેવા એ બધા જાણે તેમના ડાબા હાથના ખેલ હતા. તેઓની નજીક આવનારમાં તેઓ અભિનવ ચેતના જગાડી દેતા. શાસ્ત્રોના થાવચ્ચાપુત્ર અને ધન્ના શાલિબદ્ર જેવા દાખલા આપી શ્રોતાઓને વૈરાગ્યરસમાં તરબાળ બનાવી મૂકતાં. એમનું વ્યક્તિત્વ અને કૃતિત્વ સચાટપણે બની રહેતું. એમની પાસે જૂની અને નવી લાેકકથાએ અને લાેકકહેવતા એટલાં બધાં–અપરંપાર હતા કે તેઓ ગમે તેવા ગંભીર પ્રસંગાને પણ સરળ અને સરસ બનાવી ભલભલા વક્તાઓને પણ આશ્ચર્યમુગ્ય બનાવી દેતા. આ પ્રમાણે જોઈએ તા અમારા ગુરુદેવ છતાં માનવતાના મહાન પુરસ્કર્તા અને ભારતીય સંતસંસ્કૃતિના ધારી એવા એ વિશ્વસંત હતા.

#### સર્વપ્રથમ પરિચય

સંવત ૨૦૦૫ ની સાલ હતી. ગુરુદેવનું ચાતુર્માસ સૌરાષ્ટ્રના જોરાવરનગર મુકામે હતું. એ વખતે મારી સંસારી અવસ્થા હતી. કચ્છમાંથી (સમાઘાઘા–કંડી વિભાગમાંથી) અમારું આખું યે કુટુંબ એમના પ્રવચનશ્રવણ તથા સંત– સમાગમ માટે જોરાવરનગર ચાતુર્માસના લાભ માટે જઈ ને રહ્યું હતું. ત્યાં જ મારી મુગ્ધ યુવતિદશામાં તેમનાે પ્રથમ પરિચય થયાે.

એમનું રાજનું પ્રાતઃ પ્રવચન એટલે જાણે અમીની જ વર્ષા! પ્રાર્થના પછી અડધા પાણા કલાક તેમનું જુદા જુદા વિષયા પર આત્મલક્ષી અને જ્ઞાન વિજ્ઞાન સાથેનું પ્રેરણામય પ્રવચન સાંભળનું એ જાણે એક મહાન લહાવારૂપ હતું. જાહેર રાત્રિપ્રવચનામાં રાજબરાજના બનાવા અગે એમનું અદ્ભુત માર્ગદર્શન જૈન જૈનેતર સૌને એકસરખું મળી રહેતું. અમારું આખું કુટુંબ એ પરાપકારી અને પરમમાર્ગદર્શક મહાપુરુષની અમૂલ્ય વાણીના લાભ લઈ ખુશખુશાલ બની રહેતું.

#### અણુધારી ઘડીના કારમા આઘાત

આસો સુદ ૧૩ નાે દિવસ હતાે. કારમાે વજાઘાત વર્ણન થાય તેમ નથી. મારા સંસારનાે રંગેચંગે ઉગેલાે સૂરજ અસ્ત થવાની તૈયારી કરવા લાગ્યાે. આખાે કુટુંબ મેળાે વેરવિખેર થઈ ગયાે. સૌનાં હૈયાં ઘવાઈને સૂનમૂન થઈ ગયાં.

### અણી સમયે પ્રભુની કૃપા ઉતરી

આ અહીની લયંકર વેળાએ જ પ્રભુ જાણે પધાર્યા હેાય તેમ આ મહાસંતનાં યુનિત પગલાં અમારે ત્યાં થયા અને સમયસર જે જેઈતું હતું તે તરત જ મળી ગયું. ખરેખર ચમત્કાર જ થયેા. એમણે મારા એ સંસારી સખાના

# પ્જય ગુરુદેવ કવિવર્થ પં. નાનચન્દ્રેન મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

અંતિમ કાળ સુધારી નાખ્યો. ગુરુદેવે અદ્ભુત–અતિ અદ્દભુત ધર્મશ્રવણ કરાવ્યું. એમના જ બતાવેલા માર્ગદર્શન પ્રમાણે હું ભકતામર સ્તોત્ર બરાબર સંભળાવી શકી. ચિરવિદાય લેનાર પુનિત આત્મા પ્રસન્ન – પ્રસન્ન થઈ ગયા. ચિત્તની અપૂર્વ પ્રસન્નતાથી ભકતામર – રસનું પાન કરતાં કરતાં જ એમણે નશ્વરદેહના ત્યાગ કર્યા. ખરેખર એ વેળાએ જ અમૃતના વરસાદ વરસ્યા. પરંતુ એ મહામુનિને એકના જ ઉધ્ધાર નહાતા કરવા. અમ બન્નેના અને સાથાસાથ આ નિમિત્તે અનેકાના ઉદ્ઘાર કરવા હતા.

#### સ'ધ્યાની પ્રાર્થનામાં

એ રાત્રિ પ્રાર્થનામાં આમ તો અમારું આખું યે કુટુંબ ગયું. ફકત હું જ ન ગઈ, પૂ. ગુરુદેવે દર્દભર્યા અવાજે કહ્યું – 'જોયા આ સંસારના તમારા રિવાજ! બીજાં બધાં ય છૂટાં પણ એકને જ ખૂણા પાળવાના ! એ કુમળી કળી. 'ખૂણામાં' શું સમજે ?

#### ભવિષ્યવાણી ખરી પડી

વળતે દિવસે પ્રભાતે ગુરુદેવ જાતે અમારા નિવાસસ્થાને માંગલિક સંભળાવવા પધાર્યા અને તહાળ તેમના મહાન અને ઉદ્દાત્ત સંતદ્દદયમાંથી ભવિષ્યવાણી સરી પડી. મને ઉદ્દેશીને કહ્યું – કચ્છ – કાઉયાવાડના રિવાજો મેં જોયા- જાણ્યા છે અને વેદના પણ વેદી છે. કારણ કે જાણતાં કે અજાણતાં આવે ટાણે બધાં બહેના ભાંગી પડે છે. મહાં વાળે છે, રડાક્ર્ર કરે છે. તે વખતે એકલી તેઓ જ રડતી નથી પરંતુ અન્યને સૌને રડાવે છે! પણ તું પ્રતિજ્ઞા લઈ લે. રડાક્ર્ર કરીને જેણે પ્રસન્નતાપૂર્વક ચિરવિદાય લીધી છે તે આત્માને શું રડાક્ર્ર ટની ભેટ માકલવી છે કે ધર્મવૃદ્ધિની સાચી ભેટ માકલવી છે? આ અંતરંગનાં અંતઃપ્રેરિત શખ્દો એ એવા તો મારા કૂણાં અને ધર્મથી ભીં જાયેલાં હું યાંને સ્પર્શી ગયા કે ન પૂછો વાત! હું બાલી જીઠી–ગુરુદેવ! આપની વાત સો ટકા સાચી અને ઉચ્ચ છે પણ આપની આવી આગ્ના જેવી હું માથે ચઢાવીશ કે તરત દુનિયા કહેશે–જોશું, શિરછત્ર ગશું છતાં આને છે જરાય દુઃખ! ગુરુદેવે તરત જવાબમાં સાંત્વન આપતાં કહ્યું—"આપણે મુખ્યપણે તો આપણા સત્યધર્મને જોવાના છે. જો દુનિયાના બાલવા સામે જોઇને એક એક પગલું ભરીશું તો કયાંય આરાવા નહિ આવે. આપણે શું કરતું યાગ્ય છે તે અંતઃકરણુથી વિચારી વિવેકપૂર્વક આગળ વધીશું તો દુનિયા આપણી સાચી વાતને છેવટે સમજશે. આપણે આપણા અંતઃકરણુથી સ્વસ્થતાથી માપ કાઢવો જોઈએ."

સમાજની સાચી નાડના પારખુ એ પૂજ્ય ગુરુદેવે મારા સંસારપક્ષના સસરાજીને પહેલાં પ્રતિજ્ઞા કરાવી અને પછી મને પ્રતિજ્ઞા કરાવી કે આત્ત—રૌદ્ર ધ્યાન ન ધરવું પણ સદ્દવાંચન કરીને જ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં ઉદ્યમ કરવા. આવી વિકટ કટાકિટની પળ જન્મ—મરણના જિટલ પ્રશ્નને તત્ત્વસભર સરળ ભાષામાં સમજાવી દીધા કે "જોયું ને! મૃત્યુમાંથી સાચા છે પ્રમા છે છે અને સમય પ્રમાણે વીખરાય છે અને સમય પ્રમાણે વીખરાય છે અને સમય પૂરા થતાં ચાલી જાય છે. આમાં કોના અને શેના હરખશાક કરવા? તેનું મૂળ સમજાઈ જવું જોઈએ. સમતાની કસાટી આવે જ ટાણે થાય છે. જો સમભાવ ટકશે તા આ મહાસંકટમાંથી પણ પ્રભુની દિવ્યપ્રસાદી સાંપડશે. ત્યારબાદ મને મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રેરણા આપતા કહ્યું કે તારે ભવિષ્યને અજવાળવાનું છે, અભ્યાસ કરવાના છે. અરે! ઉપદેશ જેમ લેવાના છે તેમ અનેકને ઉપદેશ આપી અનેકનાં જીવન સુધારવાનાં છે. જો રડાકૂટમાં શકિતને વેડફી નાખીશ તા આવાં મહાન કાર્યા ભવિષ્યમાં કેવી રીતે કરી શકીશ? ત્યાર પછી હવે સમજાય છે કે એ યુગપ્રધાન મહાન સંતની આગાહી સાચી હતી.

#### દીક્ષા પહેલાં શિક્ષા

કચ્છમાં ગયા પછી થાેડા જ કાળના ગાળામાં મારી જેમ બીજાં પણ મને બે વૈરાગી સહાધ્યાયિની બહેના – સૌમ્યમૂર્તિ કલાબાઈ અને મહાવિદુષી વિનાદિનીબાઈ – મળી ગયાં; અને અમારા યુગદર્શિની ગુરુણી સાથે અમા ત્રણેય દીક્ષાર્થિનીએા રૂપે શાસાધ્યયનમાં જોડાઈ ગયાં. સંવત ૨૦૦૮ માં એમનું આતુર્માસ ભાવનગરમાં હતું. અમે ત્રણે બહેના તેમના દર્શનાર્થે ગયા ત્યાં તેમણે વિદાય વખતે એક મહાન જીવનસૂત્ર આપ્યું કે જેજો, હાે! તમારે દીક્ષા સ્વીકારતા પહેલાં શિક્ષા લેવાની છે. બન્ને પ્રકારની શિક્ષા (અધ્યયન અને ઘડતર) થી જ દીક્ષા સ્વ–૫૨ ઉભય કલ્યાણકારી થશે. અમને

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ટ પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ત્રણેને આ વચનામૃતો અમારા માટે આત્મસ્પર્શા બની ગયા. અમને ત્રણેયને ત્યારથી ઢુંયે વસી ગયું કે ' ભલે અમે અમારાં ગુરુણીની જેમ કાયમ માટે એમની સાથે નહીં રહી શકીએ, પણ અમારા તારણહાર તો આ ગુરુદેવ જ છે."

#### વાત્સલ્થસાગર ગુરુદેવ

અમે માત્ર જોયું નહીં ખલકે અનેકવાર અનુભવ્યું કે 'અમારા એ પૂજ્ય ગુરુદેવમાં જન્મદાત્રી જનેતા કરતાં ય અનેકગણું વાત્સલ્ય સભર ભર્યું છે. આવા સર્વ પ્રત્યે સમભાવી અને એકાન્ત હિતદર્શી વિશ્વસંતના સત્સંગના લાભ મળવા એ જવનના એક પરમ લહાવા છે. અમે ત્રણેય દીક્ષાર્થિનીઓએ અમારી દીક્ષા ઉપર કચ્છમાં પધારવા હાિ કિ વિનંતી કરી તે કુદરતી રીતે જ તેમને ખરાબર સ્પર્શી ગઈ. 'દિલભર દિલ છે ને' તેમણે કહ્યું – ઈચ્છા તો જરૂર થઈ જાય છે, પરંતુ તિખયત હવે એટલી ઝીંક અલી શકે તેમ નથી. હું દીક્ષા ઉપર તો આવી શકતા નથી પરંતુ બહેના! તમે ખરાબર યાદ રાખજે કે આ કાળે સંયમી જીવનની જવાબદારી બેવડી અને ઘણી માેડી છે. તમે અત્યારે છા તેના કરતાં પણ દીક્ષા અંગીકાર કર્યા બાદ સતત જાગૃત રહેશા અને દીક્ષા પહેલાં બન્ને પ્રકારની શિક્ષા પૂરેપૂરી લેશા. એમના એક એક શખ્દ અમારા ત્રણેયના દદયમાં આરપાર સાંસરો ઊતરી જતા. અમારી દીક્ષા અમારાં સરળ અને ઉદાત્ત દિલનાં શાંતમૂર્તિ પૂ. રતનબાઈ મહાસતીજી પાસે કચ્છમાં સં. ૨૦૦૯માં થઈ પણ અમારી આત્મ–દીક્ષા તો એ પરમયતાપી ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારજ પાસે જ જાણે ત્યારે થઈ ગૂકી હોય એમ લાગતું હતાં.

#### ગુરુમૈયાના સમાગમ

સંવત ૨૦૧૦માં કચ્છમાંથી અમારું લીંખડી આગમન થયું. ગુરુમૈયાના ભેટા કરી પ્રત્યક્ષ આટલા જલ્દી અને કાયમને માટે થશે એ તો અમારી કલ્પનામાં યે ન હતું. પરંતુ ભવિતવ્યતા અને સત્પુરુષાર્થ ઉભયપદ્ધે જેર કરે છે ત્યારે કલ્પનાતીત ઘટનાઓ મૂર્તિમંત બની જ જાય છે. જુઓ કે કયાં એક વખત વેશ્યાને ત્યાં વેચાયેલી અથવા કઠેકાણે જઈ પડનારી વસુમતી! એમાંથી ઘનાવાહ શેઠને ત્યાં લાડકાડથી વિકસતી! એમાંથી વળી અકારણ કલંકિત થતી વસુમતી અને કયાં લગ્ મહાવીરના અભિગ્રહ પૂરા કરવામાં ઉપયોગી અનતી વસુમતી ત્યાર પછી એજ ભગ મહાવીર તીર્થ કરના ચતુર્વિધ સંઘમાં છત્રીસ હજાર સાધ્વીઓને દોરતી પ્રવર્તિની ચંદનબાળા સાધ્વી! અન્તે માફ્ય તરફ દોરતી અને દોરાતી એ મહાનથી યે મહાન મુક્તિ પામેલી મહાસતી! પુરુષાર્થની પ્રખળતા, પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુના સંયોગ અને શુભ ભવિતવ્યતા મળીને આવું ભગીરથ કાર્ય મૂર્તિમંત બની જાય છે.

#### અમારી જીવનનૈયાના કુશળ સુકાની

કવિવર્ય પં. નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રી આ રીતે સંવત ૨૦૧૦ થી અમારા પણ પ્રત્યક્ષરૂપે જીવન સુકાની કાયમ માટે બની ગયા. તેમના ભૌતિક દેહિવિલયને ૧૧ વર્ષ પૂરાં થઈ ચૂકયા છે, પરંતુ ચૈતન્યદેહથી તો અમારા માટે પળેપળ હાજરાહજુર છે! કારણ કે એમણે જ અમારું સંયમ જીવતરનું ઘડતર કર્યું છે.

### ્રજીવન ઘડતરના શિલ્પી

કુંભાર જેમ માટીને કાલવીને વૈવિધ્યભર્યો આકાર આપે છે તેમ અમારા એ પરમપૂજ્ય ગુરુદેવે અમારા જીવનને ઘાટ આપવા માટે એકધારી રીતે કલાકાના કલાકા સુધી ઊંડા અભ્યાસ કરાવ્યા છે. શાસ્ત્રીય જ્ઞાન સાથે અમારું ચારિત્ર્યપૂર્ણ સંઘમી જીવન કેમ પુષ્ટ બને તે એમણે આચરીને અચરાવી દીધું. એમની હિતશિક્ષાએા અત્યારે પણ રામેરામે રમી રહી છે. શરૂઆતમાં શ્રી દશ્વેકાલિક સૂત્ર, શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, શ્રી આચારાંગ સૂત્ર, શ્રી કાણાંગ સૂત્ર, શ્રી સ્યાપસેણીય સૂત્ર, શ્રી ભગવતી સૂત્રના અમુક ભાગ અને અનુયાગદ્વાર જેવાં કઠિન સૂત્રા તેમજ બીજાં સિહાંતા પાતે જાતે અથાગ શ્રમ લઈને વંચાવ્યાં, એટલું જ નહિ પણ એ સૂત્રાનાં પરમ મર્મ અને રહસ્યા સમજાવી દીધાં. તેઓશ્રી ખાસ ભલામણ કરતાં કે સૂત્રોનું વાંચન કરતાં, કરાવતાં અને બાધતાં પહેલાં અપેક્ષાદષ્ટ સમજવી જોઈએ કે આ સૂત્રા કયા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ કે ભાવે લખાયેલાં છે? મતલબ અનેકાન્તવાદ અને સ્યાદ્વાદ દૃષ્ટિ પ્રથમ પ્રગટ થવી જોઈએ, તા જ તમે સર્વત્ર સત્ય શાધી શકશાે. આથી જ તેમણે સમયસાર, પ્રવચનસાર, પંચાસ્તિકાય, જેવા દિગંબર જૈન શાસ્ત્રા તેમજ

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પે. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ગીતામ'થન, ગીતા પ્રવચન, આધ્યાત્મિક પ્રબંધાવલિ તેમજ વિવિધ પ્રકારનું જૈનેતર સાહિત્ય પણ ઊંડાણથી તેમણે વંચાવ્યું અને તેમની અસીમ કૃપાથી જ અમને પ્રત્યક્ષ અનુભવ થયેા કે જો સમ્યગ્દૃષ્ટિએ નીરખાય તો ભૂલ્યેચૂકયે કાેઈ અસમ્યક્ વિચાર કે વાત આવી જાય તાે યે તે સમ્યક્ર્પ જ અની જાય છે.

#### સત્સાધનની જરૂર -

તેઓ શ્રીની વિશેષતા એ હતી કે તેઓ વારંવાર કહેતા – આખરે તો આ સાહિત્ય – શાસ બધાં સાધનમાત્ર છે. તમે હંમેશા વિચાર અને મનન કરો અને પળે પળ વિચારવાની આદત પાડા કે દીક્ષા શા માટે લીધી છે? સંયમની મહત્તા કેટલી અને તે શા માટે? જે આસ્ત્રવાના ત્યાગ કરવાનાં પચ્ચક્ષ્માણ લીધાં છે તે વાતનું યથાઈ પાલન થાય છે ખરૂં? સંવરના મહિમા શા માટે? નિર્જરાથે તપ છે તે પ્રમાણે તપ થાય છે? તપના આભ્યન્તર અને બાદ્ય એમ બાર ભેદા શા માટે? અંધ અને મોક્ષનું સ્વરૂપ શું છે? મુટિતમાર્ગની તાલાવેલી કેટલી? મહાવતા સ્વીકાર્યા પછી એનું સતત ભાન રહેવું જોઈએ કે હું સંચમી છું. લોકો મને ખમાસમણો કહે છે તો મારામાં ક્ષમા કેટલી વધી? પંદર, વીસ, પચ્ચીસ વર્ષના દીક્ષાપર્યાય થઇ ગયા તો તે કાળ દરમિયાન નિઃસ્પૃહતા, વિશાળતા, ઉદારતા, વૈયાવચ્ચ, (સર્વ સેવા) ઈન્દ્રિયનિય્રહ, સહિષ્ણુતા વિ. સદ્દ્રણોની વૃદ્ધિ કેટલા પ્રમાણમાં થઈ? વિષયો અને કષાયો ઉપર કેટલો વિજય પ્રાપ્ત થયા? તેઓ ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રવના નવમા અધ્યયનમાં આવતી ગાથા 'અપ્પણામેવ જુજઝાહિ'નો વારંવાર વિરતારપૂર્વક અર્થ સમજાવતા. તાત્પર્ય એ છે કે મુખ્ય લડાઈ તો આપણા પોતાના મનરૂપી બહિરાતમા સાથે કરી અન્તરાત્માનો વિજય મેળવવાનો છે.

તેઓશ્રી ભ. મહાવીરદેવે નિર્વાણકાળે જે ચરમવાણી ઉચ્ચારી, તેમાંથી સંપાદિત થયેલા શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના પ્રથમ અધ્યયનમાંના વિનય – અધ્યયનને અત્યન્ત ઝીણવટથી સમજાવતા, કારણ કે એજ ધર્મનું મૂળ છે. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે કહ્યું તેમ "અધમાધમ અધિકા પતિત સકળ જગતમાં હુંય, એ નિશ્ચય આવ્યા વિના સાધન કરશે શુંય?" એનું રહસ્ય પણ એ જ છે. અમને નવદીક્ષિતાને 'ઇ ગિયાગાર સંપન્ને'ના અર્થ અજખ રીતે સમજાવ્યો છે. સુપાત્ર શિષ્યના રામેરામની અંદર વિનયની પ્રતિષ્ઠા હોય. ગુરુના ચહેરા ઉપરથી જ તે સમજી જાય કે ગુરુદેવ શું ઈચ્છે છે? સુવિનીત શિષ્યના એક પણ વિચાર એવા ન હાય કે જેની જાણ ગુરુને ન હોય! 'જેણે તન, મન, ધન અર્પ્યાં ગુરુચરણમાં રે' આ માત્ર તેમની વાતા ન હતી.

સંવત ૧૯૬૭થી ૧૯૭૬ સુધી જે ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ૨૯મા અધ્યયનના ૪૩મા બાલ મુજબ ઇંગિતાકાર— સંપન્નપણે એમણે લીંબડીમાં સ્થિરવાસ સેવી ભરજુવાનીમાં જે અજોડ ગુરુસેવા કરી છે, તે કેાણુ કરી શકે? લઘુનીત, વડીનીતની બધી ક્રિયા, બળખા કાઢવા, પડખું ફેરવવું આ બધુ મતલબ કે એક બાજુ વ્યાખ્યાનમાં એકાગ્રતા હોય ત્યારે બીજી બાજુ પક્ષઘાતથી પીડિત ગુરુદેવને સાચવવા–આમ ઉભયમુખી એકાગ્ર સાધના એ યાગેધર ગુરુદેવને સહજસાધ્ય બની ગઈ હતી.

તેએાશ્રીએ સ્વ–પર શ્રેયનાં અનેક સત્કાર્યો કર્યાં જેમાં મહિલા સન્માન, ગૌરવ માટે સ્વાવલંબી જીવનથી માંડીને શિક્ષા–દીક્ષાના ક્ષેત્રે અદ્દ્ભુત કાર્યો કર્યાં છે, નિરાધાર, વિધવા અને ત્યકતા બહેનોને સ્વાધીન બનાવી કે જે પાછી બીજી અનેક પોતાના જેવી બહેનોને સંયમલક્ષી સ્વાધીન બનાવી શકે.

#### ગુરુદેવને ચરણે સમર્પણ

આવા અમારા ગુરુદેવ વિષે લખી લખીને કેટલું લખીએ. આખરે લેખિની અને વાણી મૌન ભજે છે. એવા એ અમારા ગુરુદેવની ચરણકૃપા અમારા જીવનના કણેકણમાં અણુપ્રાણિત છે. તેમની કૃપાદેષ્ટિ હંમેશાં અમારા ઉપર વરસતી રહે અને અમારા જીવનપથમાં પ્રકાશ પાથરતી રહે એ જ મંગળભાવના સાથે પરમતારક ગુરુદેવને અમારા કોટિકોટિ વંદન.

#### ગુરુદેવના સુવિનીત શિષ્યા

પૂ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના શિષ્ય પરિવારમાં અમે હંમેશા જેમને પાંચમા આરાના "પંથકજ"ના હુલામણા ઉપનામથી સંબાેધીએ છીએ તે પં. રત્ન શ્રી ચુનીલાલજી મહારાજે ગુરુદેવની અંતિમ સમય સુધી સતત જીવનભર સેવા કરી છે તે તો અજોડ અને અવર્ણનીય છે. ખુદ ગુરુદેવ કહેતા કે મારે રાત્રે પડખું ફેરવલું હાેય તાે હું

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

જલ્દી ન ફેરવું, કારણ સ્હેજ પડખું ફરૂં ત્યાં તો ચુનીલાલજી આવે અને કહે કેમ સાહેબ! શું કામ છે? રાત્રે બાર વાચ્યા હોય તો પણ ઊડીને આવે, પૂરા સજાગ, કદી બાલાવવા ન પડે આવી સેવા અંતિમ સમય સુધી પ્રસન્નતાથી કરી. આજે પણ તેઓશ્રી ધ્યાન–સાધના અને આત્મલક્ષી દૃષ્ટિથી સ્વ–પરતું કલ્યાણ સાધી રહ્યા છે. અમારા વિકાસમાં તેમના ભારે માટે હિસ્સા છે. તેવા શ્રી ચુનીલાલજી મહારાજ 'ચિત્તમુનિ'ના ઉપનામથી પ્રસિદ્ધ છે.

બીજા વિદ્વાન શિષ્યસ્તન પૂ. સંતબાલજી મહારાજ છે કે જેમણે સંયમ અને ચારિત્રની સાધના સાથે કર્મયાંગની અનુપમ સાધના કરી છે. ભાલ નળ કાંઠાની વિવિધ રચનાત્મક પ્રવૃત્તિઓની સુગંધ ગામડાઓમાં અને શહેરામાં ખુબ પ્રસરી છે. વિશ્વવાત્સલ્ય પ્રાયોગિક સંઘ દ્વારા સમાજેપયાંગી કલ્યાણકારી પ્રવૃત્તિઓનું સંચાલન તેઓશ્રીના માર્ગદર્શનથી ચાલી રહ્યું છે. જનતા જે દુવ્યંસનામાં ક્સાઈ ગઈ હતી અને નિર્માલ્ય બની ગઇ હતી તેમાં નવા પ્રાણ ફૂંકી દારૂ, માંસ વિ. ભયંકર બદીઓથી મુક્ત કરી. રાષ્ટ્રીય કોંગ્રેસને પાતાની સાધક જીવનની મર્યાદામાં રહીને પણ ભારે સહકાર આપ્યા. તેથી તેમને રાષ્ટ્રસંત તરીકે બહુમાન મળ્યું છે. આજે ચીંચણમાં મહાવીરનગર આંતરરાષ્ટ્રીય કેન્દ્રમાં સ્થિરતા કરી આત્મ– કલ્યાણ અને સમાજકલ્યાણના પ્રેરક સ્થંભ બની માર્ગદર્શન કરી રહ્યા છે.



### માનવતાના પૂજારી

### ા વિદુષી સાધ્વી હેમકુંવરબાઇ મ.

સ્વર્ગાસ્થ કવિવર્થ પં. મહારાજ શ્રી નાનચંદ્રજી મ. ની જન્મ શતાષ્દ્રીનું આ છેલ્લું વર્ષ છે. તે યાદ કરી આજે આપણે–ગંગાજળમાં અવગાહન કરવાનું છે. આ પુષ્ય પ્રસંગે પૂજ્યશ્રીની પ્રભાવશાળી મૂર્તિ માનસપટ ઉપર ઉપસી આવે છે. પૂજ્યશ્રીએ પોતાના જીવન અને કવન દ્વારા એક સન્નિષ્ઠ સેનાનીની–અદાથી "માનવતા"ના મહામૂલ્યોને સ્થાપિત કરેલ છે. સમાજ ઉપરાંતે આ ઉપકાર ચિરસ્મરણીય રહેશે.

પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ એક ક્રાન્તિકારી સંત હતા. જ્યારે જ્યારે પૂ. ગુરુદેવના અંતરમાંથી અનાહત નાદનો રાષ્ટ્રકે ઊઠે, ત્યારે ત્યારે તુરત જ તેઓ પ્રયત્નપૂર્વક તેના અમલ પણ કરતા. પૂ. ગુરુદેવ જેન પરંપરાના સંત હતા છતાં પણ જેનેતર લોકો આ પ્રતાપી પુરુષ પાસેથી ખૂબ જ અણમાલા લાભ લેતા, અને વર્તમાન યુગને અનુસરીને આગેકૂચ કરતા. ગ્રામાનુગ્રામ વિચરીને સમાજને 'માનવતા'ના પાઠાનું અમૃતપાન કરાવતા. રૂઢિગત સંસ્કારા, જ્યારે ધર્મતત્ત્વને અવરુદ્ધ કરતા, ત્યારે પોતાની લાક્ષણિક શૈલીથી રૂઢિચુસ્ત જીવાને સમજાવી અંતરમાં ઉતરાવતા. સામાન્ય ગુણા જેવા કે, દયાળુતા, સત્યનિષ્ઠા, વિશ્વવાતસલ્ય, પ્રેમાળપણ, નીડરતા વિગેરે ગુણા તો એમના જીવનમાં એાતપ્રાત હતા.

આજના યુગ એવા સંક્રાન્તિકાળમાંથી પસાર થઈ રહેલ છે કે જ્યારે માનવતાનાં મૂલ્યાે ઘટતાં <mark>જાય છે,</mark> ત્યારે પૂજ્યશ્રી ગુરુદેવ સૂકાં રણુની અંદર મીડી વીરડી સમાન હતા. માનવતાના દિવ્ય સંદેશ એક અચ્છા વૈજ્ઞાનિકની અ<mark>દાથી</mark> આપી ગયા છે.

પૂજ્ય ગુરુદેવના અનુરાગીએ અને ભકતો જ્યાં જ્યાં હોય ત્યાં ત્યાં પ્રણાલિકા પ્રમાણે વાર્ષિક તિથિ ઉજવાતી હોય છે. આપણે જો પૂ. ગુરુદેવના ચાહક કે ભકત હાેઇએ તાે તેઓશ્રીના સદ્દગુણામાંના એકાદ ગુણ આપણા જીવનમાં ઉતરે એવી આપણે ભાવના ભાવીએ.

આપણા મંડળના સૂરજ આથમી ગયા, શિરતાજ ચાલ્યા ગયા. એ અપ્રિય છતાં વાસ્તવિક હુકીકત છે. આપણા ગુરુદ્દેવ હવે આપણી સાથે નથી. અહેા! તેમના નેત્રમાંથી કેવા અમીપ્રવાહ વહેતા હતા ! પૂજ્યશ્રીનાં દર્શનમાત્રથી કેવી શાન્તિ વર્તાતી હતી! આપણા–તારકદેવની ખાટ પુરાય તેવી નથી, આ દુઃખ ભુલાય તેમ નથી.

તેએાશ્રીના પરમ અંતેવાસી શિષ્ય શ્રી ચુનીલાલજ (ચિત્તમુનિશ્રી) સ્વામીએ તેઓશ્રીની સારી જિંદગી સેવા કરીને દુષ્કર એવા 'સેવાધર્મ' જે પરમગહના યાેગિનામપ્ય ગમ્ય : એ સૃક્તિને સાર્થક કરેલ છે. પૂજ્યશ્રીના નિર્વાણથી

### प्रथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नानरान्द्रेक सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

એમની સ્થિતિ મહાવીરસ્વામીના નિર્વાણ બાદું ગૌતમસ્વામીની સ્થિતિ જેવી થઈ તે અતિશયોકિત નથી. એટલું જ નહિ પરંતુ અમે શ્રદ્ધા સાથે કહીએ છીએ કે પૂજ્યશ્રી પ્રત્યેનું એમનું યોગદાન મૂક છતાં પ્રબળ છે કે તે એટલું જ પૂજ્યશ્રીના આત્મા, તેમણે પ્રગટાવેલ 'માનવતા'ની ઉજ્જવળ મશાલને વહુન કરવા શકિતના સ્રોત નિરંતર એમના પ્રતિ વર્ષાવતા રહેશે અને એ શુભ માર્ગદર્શન હેઠળ અનુયાયી વર્ગને અવશ્ય આધ્યાત્મિક શાન્તિ પમાડી કૃતાર્થ કરશે. ઉપરાંત આવી પડેલ કાર્યભાર તેઓશ્રી, પૂજ્યશ્રીની તાલીમ અનુસાર ઉપાડી લઈ, પૂજ્યશ્રીએ પ્રગટાવેલ 'માનવતા'ની મહાન જ્યાત પ્રકાશની રહે તેવા પ્રકારની માનવતાલક્ષી પ્રવૃત્તિએા ચલાવવાની પૂજ્યશ્રીની અદશ્ય પ્રેરણા તેમને મળતી રહે, એ જ પૂજ્યશ્રીના આત્મા પ્રતિ અમારી હાર્દિક પ્રાર્થના.' આ પ્રસંગે અનંત ઉપકારી જળહળતી જ્યાતસમા પરમશ્રધ્યેય તારક પૂજ્ય ગુરુદેવના પુનિત આત્માને અમારી ભાવબીની શ્રદ્ધાંજલિ અપીંએ છીએ.

\*\*

## પરમશ્ર<sup>દ</sup>ધેય મહાન ઉપકારી ગુરુદેવ

### 🎛 વિદુષી શ્રી વિનાદિનીબાઇ મ.

પરમ પૃજ્ય ગુરુદેવના સંસ્મરહોા લખવાનું શરૂ કરું હું તો એમ થાય છે કે શું લખું ને શું ન લખું. એવું વિદ્વત્તાભર્યું લખતાં યે આવડતું નથી. છતાં 'ત્વદ્દભક્તિરેવ મુખરી કુરુતે બલાન્મામ્' માત્ર ભક્તિથી પેરાઈને બાળક– બુદ્ધિથી કંઈક સાંભળેલા તેમ જ કંઈક અનુભવેલા અનુભવે રજુ કરું છું.

લીંબડી સંપ્રદાયના પૂ. સ્વ. આચાર્યદેવશ્રી દેવચન્દ્રજીસ્વામી જેવા મહાન વિદ્વાન ઉદ્દારચરિત મહારાજશ્રીના વરદ હસ્તે વિ. સં. ૧૯૫૭ ના ફાગણ સુદ ૩ ને દિવસે કચ્છ અંજારમાં તેઓ શ્રીએ દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી. દીક્ષા પછી તન, મન અને સંપૂર્ણ જીવન સમર્થ ગુરુચરણે સમર્પિત કરી તેઓ નિરંતર સંચમની ત્રિવિધ આરાધનામાં એટલા ઉત્સાહથી આગળ વધવા લાગ્યા જેથી તેમના પર ગુરુજાની કૃપાની અપાર વર્ષા થવા લાગી. ગુરુના હાથ પગ અને હૈયું બન્યા. ગુરુભાઈ ને પણ એટલા જ પ્યારા હતા. સકલ સંઘમાં તેમનું સન્માન પ્રતિદિન વૃદ્ધિંગત થતું ચાલ્યું. કચ્છ, સૌરાષ્ટ્ર, ગુજરાત, મુંબઈ, અજમેર તેમ જ આગ્રા સુધીના પ્રદેશામાં તેઓ વિચર્યા. ફર વર્ષ જેટલી દીર્ઘ ચારિત્રપર્યાય કે ૮૮ વર્ષની દીર્ઘ જીવનયાત્રા દરમ્યાન તેમણે આપણા સમાજ પર કેટલા ઉપકારા કર્યા તેનું પુરૂ વર્ણન કરવા હું સમર્થ નથી. માત્ર યતિકંચિત સ્મરણો દ્વારા અંજિલ અર્પું છું.

અમને તેમનાં સર્વપ્રથમ પુનિત દર્શન વર્ષો પહેલાં સં. ૨૦૦૮ના કાર્તિક મુદ એકાદશીએ ભાવનગરમાં થયાં. અમારે દીક્ષિત થવા પહેલાં તાલીમ લેવાના એ સમય હતો. દુન્યવી અનુભવાથી અજ્ઞાત એ વખતનું અમારું જીવન હતું. એમની ભવ્ય આકૃતિ, મધુર સ્વર અને અગાધ જ્ઞાનચુકત સમર્થ વ્યક્તિત્વથી તેજ વખતે અમે ખૂબ પ્રભાવિત થયાં હતાં. એમણે પ્રેમપૂર્વક અનેક મધુર બાધદાયક વચનામૃતો કહ્યાં. અમને રાકાવા તેમણે આગ્રહ કરવા છતાં સંયાગવશાત્ તે વખતે અમે ત્યાં વિશેષ રાકાઈ શક્યા નહીં. દીક્ષિત થયાં પછી પ્રારુષ્ધાો કચ્છથી લીંબડી આવવાનું થયું. અને ત્યાં પ્ર. ગુરુદેવનું વર્ષીત્તપ પ્રસંગે પધારવાનું થતાં કરીથી તેમના ચરણે આવવાનું, તેમનું માર્ગદર્શન મેળવવાનું સૌભાવ્ય પ્રાપ્ત થયું. બસ, ત્યારથી તે અમારા જીવનના સર્વતામુખી સુકાની બન્યા. નાનીમાટી દરેક પ્રવૃત્તિ કે પ્રત્યેક જરૂરિયાતની જવાબદારી તેમણે સંભાળી, ને તે છેલ્લા ધાસ સુધી.

થાનગઢ, અમદાવાદ અને સ્થિરવાસ દરમ્યાન સાયલા એમ ત્રણ ચાતુર્માસમાં અને એ સિવાય શેષકાળમાં અનેક વખત અનહદ કૃપા વરસાવીને ભરચક પ્રવૃત્તિમાંથી પણ પુષ્કળ સમય કાહીને તેમણે અમને અભ્યાસ કરાવ્યો. દશ વૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન, આચારાંગ, અનુધાગદ્વાર, ભગવવીજીના અમુક ભાગ, સૂયગડાંગ, સમવાયાંગ, વગેરે જૈન આગમાનું સાદ્યંત વાંચન ગુરુગમપૂર્વક કરાવીને એક અનાખી જીવનદષ્ટિ આપી. શાસ્ત્રવચનાનાં અપેક્ષાપૂર્વકનાં મૂલ્ય સમજાવ્યાં. ઉપરાંત ગીતા અને તેમણે જ કરેલા સુભાષિત સંગ્રહ સંસ્કૃત કાવ્યાનંદ ભાગ ૧, ૨, ૩, ભકતામર, કલ્યાણમંદિર આદિ સ્તાત્રોના અર્થ સમજાવ્યા. સમયસાર, પ્રવચનસાર, તત્ત્વાર્થસૂત્ર, ગીતાપ્રવચન, જૈનદીક્ષા, આધ્યાત્મિક પ્રબંધાવલી વગેરે જીવનસ્પશી

# પુજય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

વિકાસજનક સાહિત્યનું વાંચન કરાવ્યું. દરેક વાંચન વખતે સ્વાનુભવના ઉદ્દગારા ટાંકી તે તે સાહિત્યનું ઊંડું ગંભીર રહસ્ય સમજાવતા. છેલ્લે છેલ્લે શ્રી અરવિંદ ઘાષના સાહિત્યમાં પ્રવેશ કરાવ્યાે. જે કે તેઓ જેટલું આપતા તેમાંનું અલ્પાંશે પણ અમે છુદ્ધિમાં યે ધારણ કરી શકયા નથી. અને જીવનમાં તો યત્કિંચિત્ પણ ઉતારી શકયા નથી. અપાત્ર એવા અમારા પર એમની કૃપાના ધાેધ વરસતા તો જે યોગ્ય સુપાત્ર હોય તેનું તો કેટલું કલ્યાણ થાય ?

તેમને સર્વ દર્શનાનું જ્ઞાન હતું. રયાદ્વાદ અને સમત્વયુક્ત દિષ્ટિથી તેઓ સર્વધર્મ સમન્વય અને સર્વધર્મ સમભાવવાળું વલણ રાખતા. સર્વધર્મોની આધારશિલા માનવતા અને આધ્યાત્મિકતાની ખીલવટ એ તેમના પ્રિય વિષય હતો. તેમને સંગીતનું જ્ઞાન પણ સારું હતું. દૃદય ઉર્મિલ, કંઠ મધુર અને કવિત્વશકિત સહજ વરી હોવાથી તેમણે સેંકડા ભજન 'સંતશિષ્ય'ના ઉપનામથી રચ્યાં છે. પ્રાયંનામંદિર અને ભજનપદ પુષ્પિકાનાં ઘણાં ભજના દરરોજ સમય લઈને તેઓ અમને શીખવાડતા. કવિત્વશકિતની જેમ વક્તૃત્વશકિત અને અભિનયકળા પણ તેમને એવી જ સુંદર વરી હતી. વળી યાદશકિત પણ તીવ હતી. હજારા દૃષ્ટાંતો અને કથાઓ તેમને યાદ હતા. હજારા કથાઓનાં પાત્રાનાં નામકામ અને પ્રસંગોની પરંપરા આટલી મોટી ઉત્તરે પણ તેઓ કેવી રીતે યાદ રાખી શકતા હશે તેનું અમને ભારે આશ્ચર્ય થતું. જરા જરા વારમાં તો કેટલા ય દાખલા તેમનાં માદેથી સરી પડનાં અને જે વાત કહેતાં હોય તેનાં પાત્રા અને તે તે પ્રસંગો સાથે તે એટલાં તર્જુપ બનીને તેનો એવો જ સહજ તાદશ અભિનય કરતા કે સાંભળનારને તે વાત પ્રત્યક્ષ બની રહેતી હોય તે! એમ લાગે. સંપ, ઐકય, દ્યા, પ્રેમ, ક્ષમા, અવૈરવૃતિ, અભિમાન, ત્યાગ, કષાયત્યાગ, સત્ય, પ્રદ્માચર્ય, જાગૃતિ, આદિ માનવધર્મના વિવિધ અંગો પર તેમનાં મધુર અને ચાટદાર પ્રવચના જેણે જેણે સાંભળ્યા હશે તે એની મધુરતા બૂલી નહિ શકે. તેઓ લક્ષ્યપૂર્વક પ્રવચન કરતા ને ધારેલી અસર ઉપજાવતા, તેથી જ તેઓ "પ્રખરવક્તા" અને "કવિદર્ય" ના બિરુકને શાભાવતાં હતા.

જયાતિષ, વૈદક અને સ્વરાદય જેવી અનેક વિદ્યાઓના તેમણે અભ્યાસ કર્યો હતો. તેમની એ કેટલીક ઉચ્ચ રહસ્યાથી ભરપૂર દિવ્યવિદ્યાઓ અમારે મન તો તેમની સાથે જ ગઈ. યાગ્ય પાત્રતાને અભાવે એ જ્ઞાનના વારસા અમે કાઈન લઈ શક્યા. એ પ્રમાદિતાને હવે ગમે તેટલું રહીએ પણ એ તક કરી સહેલાઈથી થાેડી આવવાની છે?

તેઓ વર્તમાનપત્રા નિયમિત વાંચતા. પ્રાચીન કે અર્વાચીન કાઈ પણ વિષયનાં સંબંધમાં ઐતિહાસિક વિષય શું કે શું વિજ્ઞાન, શું રાજકારણ કે શું વર્તમાન? વિશ્વના સામાજિક પ્રવાહા–દરેકમાં રસ ધરાવતા ને તેનું ઊંડું જ્ઞાન મેળવતા. તેઓ કહેતા કે ઉપદેશકે બધી બાજુનું જ્ઞાન મેળવતું જોઈએ. જરાક પણ નવરાશ મળે કે તરત વાંચન–ચિંતનમાં મશાયુલ રહેતા. તે એવી એકાગ્રતાથી વાંચતા કે એકવાર વાંચેલું તેમને બરાબર યાદ રહી જતું અને તે વિષયના પછી ખૂબ વિચાર કરતા. આજના કૂદકે ને ભૂસકે આગળ વધતાં જતાં વિજ્ઞાનના વિષયમાં તો એ એટલા બધા રસ ધરાવતા કે તે અંગેના સાહિત્યની જેટલી વિગત તેમને ઉપલબ્ધ થતી તે દરેક વિગતને કીણવટથી વાંચતા. વાંચેલા અને વિચારેલા દરેક ભારે વિષયને ખૂબ હળવી ભાષામાં શ્રોતાજનાને સરસ રીતે સમજાવતા. સેંકડા માણુસા અવારનવાર દર્શનાર્થ કે અન્ય કાઈ કારણે કંઈ પણ માર્ગ-દર્શન મેળવવા તેમની પાસે આવતા તો તે દરેકને એકસરખા પ્રેમથી તે સમય આપીને ઉપદેશ આપતા. કાઈની કંઈ પણ મુશકેલી હોય તો સદદયતાથી સાંભળતા ને યાબ્ય ઉકેલ બતાવતા. આ રીતે તેમના ઘણા સમય ખર્ચાવા છતાં નિરંતર અપ્રમતપણે પુરુષાર્થ ચાલુ રાખવાની ટેવ હોવાથી ખૂબ ખૂબ વાંચતા, વિચારતા, પચાવતા અને બીજાને આપતા.

જેમ જ્ઞાનની આરાધના નિરંતર કરતા તેમ આરિત્રનું ઘડતર પણ એવું સુદઢ હતું. આરિત્રના જીવંત પાઠ તેમની પાસેથી જોવા મળતા. તેઓ એટલી બધી ક્ષમતા ધરાવતા કે ગમે તેવા ઉગ્ર વિરોધીઓ, ટીકાકારા કે નિંદકા પ્રત્યે તેમને દ્વેષ ન હતા. હંમેશા તે એમ કહેતા કે આપણે રાજ બાલીએ છીએ કે "આખા જગતના પ્રાણીઓ સાથે મૈત્રી છે." જો આખા જગત સાથે મૈત્રી કરવી હાય તા કેટલું માટું મન રાખલું જોઈએ? કાઈ પણ દેશના, કાઈ પણ કામના, કાઈ પણ ધર્મના કે સંપ્રદાયના માણસા મળે, પણ તે દરેકની સાથે હાર્દિક પ્રેમ પ્રગટાવતા.

તેમના વિનય, સેવા અને નિરિલિમાનતા અનુપમ અને અંજોડ હતાં. મારા પરના છેલ્લા પત્રમાં તેમણે લખ્યું છે કે, " પુસ્તકમાંથી જેમ શીખવા મળે છે તેમ જગતના દરેક પ્રસંગામાંથી, પ્રાણી કે પદાર્થમાંથી પણ ઘણું ઘણું શીખવાનું મળે

[૩૯]

## प्लय गुरुहेव डविवय पं. नान्यक्ट्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

છે. હું પણ એક વિદ્યાર્થી જ છું...." પાતાના ગુરુની તેમણે જે સેવા કરી છે તે તો જેમણે નજરે એઈ છે તે બધા મુક્તક ઠે વખાણે છે. સેવાધર્મની મહત્તાના અનેકવાર દેશાંતા આપી ભારપૂર્વક સમજાવતા. ઉત્તરા૦ અધ્ય૦ ૩૨ની **તરસેસ મગ્ગાે ગુરુવિદ્ધસેવા** એ પદવાળી ગાથા પર ખાસ ધ્યાન આપવાનું અને જીવનમાં ઉતારવાનું કહેતા.

તેમનું હૃદય એવું દયાળું હતું કે કાેઈના પણ દુઃખની વાત સાંભળી તે કેમ દ્વર થાય તે માટે પ્રયત્ન કરતા. વ્યક્તિગત કે સામાજિક અજ્ઞાનજન્ય, રૂહિજન્ય કે અસંયમજન્ય દુ:ખા ટાળવા માટે તેમણે ખૂબ પુરુષાર્થ કર્યો છે. અનેક સામાજિક સંસ્થાઓ સ્થાપવા માટે પ્રેરણા આપી અને તે સંસ્થાઓના નિભાવ માટે, તેમ જ સમાજમાં ક્ષુદ્રતા ટાળી ઉદારતા તથા વ્યાપક ભ્રાતૃભાવના ફૈલાય તે માટે દાનનાે પ્રવાહ વહેવડાવવા માટે એવાં સુમધુર પ્રવચન કરતાં કે તેથી ત્યાં દાનના વરસાદ વરસતા. છાત્રાલય, મહિલામાંડળ, ઔષધાલય, પુસ્તકાલય, શિષ્યવૃત્તિ માટે કંડ આદિ અનેક સામાજિક પ્રવૃત્તિમય સંસ્થાચાનાં નવાં નવાં બીજ રાપ્યાં. કાેઈ કાેઈ પ્રસંગે તાે રૃહિચુસ્ત વર્ગ તરફથી તેમનાં ક્રાંતિકારી પગલાં માટે ઉચ ટીકાએા પણ થતી. છતાં તે પ્રેમથી એ અધી ટીકા, નિંદા, ઇર્ષા કે વિરાધના ઝેર પી જતાં ને સદ્દૈવ પ્રેમનું જ અમૃત વરસાવતાં. તે એવા નિર્વિકારી હતા કે તેમની આંખેથી કે તેમની પ્રત્યેક ક્રિયામાંથી સદા વિશુષ્ત્ર પ્રેમ અથવા વાત્સલ્ય જ ઝરતું. તેએા કહેતાં કે, હું કાેઈ પણ બહેન સાથે વાતા કરતાે હાેઉં ત્યારે મને લાગે છે કે હું મારી 'મા' ની જાતિ સાથે વાત કરું છું. નાની કે માેટી દરેક બહેનમાં તે માતૃત્વની ભાવના કરતાં. ફળસ્વરૂપે તેમનું પાતાનું હૃદય 'મા' જેવું બની ગયું હતું. અમે તેમની પાસે જ્યારે જ્યારે જઈએ ત્યારે એમ ન લાગે કે આ માત્ર ગુરૂ છે પણ એવા અનુભવ થતા કે અમારી 'માં' છે. એમનાં સ્વર્ગ વાસથી જન્મદાત્રી માતાના વિયાગથી પણ વધુ અસહ્ય દુઃખદ વિયાગ એ અમારી નવજીવન દાત્રી માના લાગે છે. સ્વરચિત જ'બૂસ્વામી કે સ્થૂલિભદ્રનાં આપ્યાન પર જ્યારે તે પ્રવચન આપતાં ત્યારે એતું ગૌરવ એવી ભગ્ય ફીતે સમજાવતાં કે, ''જ'ખૂ કે સ્થલિભદ્રની ભૂમિકા પર તમે કહી વિચાર કરવાં થેાભ્યા છેા ? સ્વપરિણીત આઠ – આઠ નવયૌવના વિચક્ષણ કન્યાએાનાં બધાં જે શસ્ત્રો, કરાડાની દેાલત અને ભરચુવાનીનાં પ્રબળ પ્રલાેભના સામે હાેવા છતાં એનાં ફ્રંવાડામાં પણ વિકાર ન થયેા. એની કેવી સાધના હશે ?" જ્યારે આ વાત એ સમજાવતાં ત્યારે એમની પાતાની મૂર્તિ પણ જાણે સાક્ષાત્ 'જ'ખ' જેવી લાગતી.

નિર્દોષ બાળક જેવાં સરળ ગુરુદેવ પાતે જેવું માનતા ને જેવું કહેતાં તેવું જ આચરતાં. કહી પણ ઢંભ ન કરતાં. કોઈ ગમે તેવી ટીકા કરે તો તેથી ક્ષાભ ન પામતા અને પાતાની ભૂલ લાગે તો તે સ્વીકારવામાં પણ તેમને સંકાચ ન થતાે. વળી કાઈ નાના સાધુ કે અનુયાથી ગમે તેવી ભૂલ કરે પણ જે તેમની પાસે આવીને કરગરીને માફી માંગે તાે તરત જ તેમનું દૃદય આર્દ્ર બની જતું ને તેને માફ કરતા. તેમની સરળતા ને ભલમનસાઈના કાઈ દુરુપયાગ કરે તાે પણ તે તેના પ્રત્યે ક્ષમા અને પ્રેમ જ રાખતા.

તેમની ત્યાગવૃતિ પણ એવી ઉચ્ચ કક્ષાની હતી. ગાંધીજીની વિચારસરણીને ઘણે અંશે તેમણે અપનાવી હતી. હંમેશા ખાદીના જ વસ્ત્રો ધારણ કરતાં અને હાથે દળેલા લોટની જ બનાવેલી બિક્ષા લેતા. પ્રકૃતિને પ્રતિકૂળ તેમજ સાધનામાં બાધક ગમે તેવી સરસ માહેક ખાવાપીવાની ચીજ લેવા માટે ગમે તેટલા કોઈ આગ્રહ કરે તાે પણ તે કદી લલચાતા નહિ. કોઈપણ વસ્તુ બીજાને આપવામાં તેમને જેટલા આનંદ આવતા તેટલા કદી પાતાને ઉપભાગ લેવામાં આનંદ ન થતા. દરેક વસ્તુના ઉપયોગ પાતે કરકસરથી કરતાં. સહજત્યાગી હતા. 'ઈચ્છા નિરાધ એ જ તપ.' એ તપ હમેંશા પાતે કરતાં ને બીજાને કરવાનું કહેતાં. નાના સાથે નાના જેવા, માટા સાથે માટા જેવા મિલનસાર પ્રકૃતિવાળા તે સર્વની સાથે ખુલ્લા દિલથી મળતાં ગમે તેવી મુશ્કેલીમાં ધર્ચ ગુમાવતા નહીં ને અનુકૂળતામાં છલકાતા નહીં.

યોગસાધના તેમજ પરમાત્માના ધ્યાન પરત્વે પણ તેમની ઉત્કટ અભિલાષા રહેતી. નિરંતર નિયમિત ધ્યાન કરતાં રાત્રે એકધારી બે કલાકથી વધારે નિદ્રા ન લેતાં. પ્રતિક્રમણ, પ્રાર્થના, પ્રવચન અને અન્ય નિત્યનિયમ પછી લાેગરસની માળા ગણતાં છેવટે પરમાત્માનું નામસ્મરણ સતત કરતાં. નિદ્રાધીન થયા પછી બે કલાકે અવશ્ય ધ્યાનારાધના પછી સહજ આરામ લેતા. વળી પાછા કરી કરી કલાક – દોઢ – કલાકે ધ્યાનચિંતન કરતાં. તે અમને કહેતાં કે આપણું ખરું આત્મકાર્ય તાે રાત્રે જ થાય. દિવસે તાે લાેકાે સમય લઈ લે પણ ધ્યાનચિંતન રાતે જ નિરાંતે થઈ શકે. શરીર અને આત્માની ભિન્નતા અનુભવવાના, અહવૃત્તિ અને તેમાંથી જન્મતી ખીજી આસુરી વૃત્તિએા ઓગાળીને દૈવી સાત્ત્વિક વૃતિએા કેળવવાના તેમના

## प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि समृतिग्रंथ

પુરુષાર્થ જીવનભર ચાલુ રહ્યો. જે જે સદ્દગુણ પાતે આચરતાં તેજ આચરવાના ઉપદેશ બીજાને આપતાં

વળી સ્વચ્છતા, સુઘડતા, નિયમિતતા, વ્યવસ્થિતતા, વચનપાલન અને શિસ્તપાલન જેવા નાના માટા કેટલાય સદ્દગુણોથી તેમનું ચારિત્ર શાલતું હતું. દરરાજ સવારે ચાર વાધ્યાથી સાડાઅગિયાર અને બપારે દોઠથી રાતે સાડાનવ સુધી લગભગ એક રથાને અપ્રમાદપણે વાંચન, લેખન, પ્રવચન, આગન્તુકા સાથે મિલન, ચિંતન, મનન, આદિ કાર્યા કરતાં. વચ્ચે આરામ લેવા માટે ગમે તેટલું વિનવીએ તા પણ આરામ ન લેતા પણ હસીને જવાબ દેતા, મારે તા આરામ જ છે ને ? તમે જેટલા શ્રમ કરા છા એટલા શ્રમ મારે કયાં કરવાના છે? જવનના છેલ્લા દિવસ સુધી આ રીતે પાતાની શકિતનું ટીપેટીયું સ્વપરના શ્રેય અર્થે ખરચ્યું. અધી સદી કરતાં પણ વધારે વર્ષો સુધી માટે લાગે સૌરાષ્ટ્રમાં વિચર્ચાને અમેક કુરુઢિઓને તાડીને, નવા વિચારા અપીંને, જવનનાં કે યુગના નવા મૂલ્યા સમજાવીને તેમણે સ્થા. જેન જગતમાં એક નવા જ યુગ સરજ્યા એમ કહીએ તા પણ અતિશયોકિત નથી. અથવા નવયુગના ઘડતરમાં જીવનભર બનતા સાથ આપ્યા. જેન સ્થાનક-વાસી સંપ્રદાયના સાધુવેશમાં ને સાધુજીવનની મર્યાદામાં રહીને પણ એમનું દિલ કદી સાંપ્રદાયકતાના બધનમાં જકડાયું ન હતું. એ માત્ર સ્થા. સમાજના ન હતા પણ આખા વિધના બધુ હતા.

નિત્ય પ્રભાતે મંગલ પ્રવચન આપતા. સર્વદા નવી જીવનસ્પર્શી સમયોચિત માર્મિક વાનમાં નવાં ને નવાં જ દેશન્તો સહ પીરસતાં અને પછી જીવનશુદ્ધિ માટે પ્રત્યક્ષ ચારિત્રનું ઘડતર કરવા એક એક પ્રતિજ્ઞા આપતા. બાલતા હોય ત્યારે ગુરુદેવની વૃદ્ધાવસ્થા કે નરમ તિખયતના કાઈ ને જરાયે ખ્યાલ ન આવી શકે. પોતાને હાથે જેટલું પોતાનું કાર્ય થઈ શકે તે બધું જાતે જ કરવાની તેમની ભાવના રહેતી. 'અને તેટલી ઓછામાં ઓછી સેવા લેવી અને વધુમાં વધુ પરાપકાર કરવા' એ સ્ત્રને તેઓ વર્યા હતા. જ્ઞાન અને ક્રિયાના સુમેળ કેમ થાય એ વાત વારંવાર સમજાવતાં. એઘદિષ્ટિથી સમજણ વિના પરિણામશૂન્ય ક્રિયાઓ કરનાર કે તેનું અભિમાન ધરાવનાર વર્ગને તે ક્રિયાનું સાચું પ્રયોજન અને સાચી ફ્લસિદ્ધિ સમજાવતાં. જ્યાં તેમનાં પગલાં થતાં ત્યાં તે તે સંઘને કંઈક ને કંઈક સિક્રય પ્રેરણા મળતી. અમદાઘાદમાં ઘરે ઘરે શુભ પેટીની શરૂઆત કરાવી. લીંબડીમાં સર્વપ્રથમ મહિલા મંડળ સ્થપાવીને બહેનોને કેળવણી લેતી તેમજ સ્વાશ્રયો બનાવતી કરવામાં પ્રબળ પ્રેરણ આપી. જે જમાનામાં વિધવા, ત્યકતા કે નિરાધાર બહેનો અશિક્ષિત અને પરાધીન હાલતમાં, દુ:ખમાં સબડતી પણ ઘર બહાર નીકળી ન શકતી. તે વખતે બહેના માટે સંસ્થાઓની પ્રેરણા આપી. લીંબડીમાં છાત્રા-લયના વિદ્યાર્થીઓને જાતે સમય આપી સંવાદો દ્વારા કે અન્ય વાર્તા, પ્રવચન આદિ પ્રવૃત્તિ દ્વારા સારા સંસ્કારાનું સિંચન કર્યું ને આદર્શ સમાજસેવક બનવાની તાલીમ આપી. કેટલી વિશાલ, ઉદાર, બ્રાપક દર્ષિ! ભાબીનાં એધાણ જાણે અગાઉથી નિહાળતા. દશ—અગિયાર વર્ષમાં તેમના જે સત્સંગ સાંપડયા તેમાં જેટલું જેવાનું, સાંભળવાનું કે અનુભવવાનું મળ્યું છે તેનું આ તો એક અલ્પતમ આલેખન છે. ખરેખર તો તેમના સાગરદિલનું સાચું માપ અમે લઈ શકયા જ નથી. અમારે માટે લેવું શકય નથી.

તેમને એાળખવા મુશ્કેલ છતાં તે અજબ જાદુ કરી ગયા. વૈરાગ્યના સ્વાદ ચખાડીને અત્યંત રાગ લગાડી ગયા. અપાર મમત્વ દર્શાવીને પાતે તો અંતરના ઊંડાણમાં નિર્માહી જ રહ્યા. તેમના ભજનામાં પ્રભુ પ્રત્યે જે ભાવ તેમણે પ્રદર્શિત કર્યો છે, જે ગુણા ગાયા છે, તે ભાવ અને તે ગુણા તેમનામાં જ મૂર્તિમંત દેખાતા.

'સિંહના બાળ સિંહ જેવાં હોય' એમ તેમના સુશીલ શિષ્ય પૂ. ચિત્તસુનિ મહારાજ સાહેબ તેમની અનન્ય સેવા કરતાં. તેમને ચરણે પોતાનું જીવન અપી તેમનાં આદર્શને અનુરૂપ સુવિનિત કર્તાવ્યપરાયણ શિષ્ય બની તેમની કૃપાદષ્ટિ મેળવી સુંદર જીવનવિકાસ સાધ્યો છે. તેમનાં અધૂરાં કાર્યો પૂરાં કરવા અને આધ્યાત્મિક સાધના કરવાં પુરુષાર્થ કરી રહ્યા છે. તેમનાં બીજા વિદ્વાન શિષ્ય પૂ. સંતબાલજી તેમનાથી દૂર રહીને પણ વિકાસ સાધી વિશ્વકલ્યાણમાં જે ફાળા આપે છે તે સૌને સુવિદિત છે. છૂટા પડયા છતાં ગુરુશિષ્યના પ્રેમ અંત સુધી એવા જ અખંડ રહ્યો. પૂ. ગુરુદેવની શિષ્યાએા, ગુણાનુરાગી ઉદારચરિત ગૃહસ્થા અને અનેક લિક્તલીના શ્રાવિકા બહેના એ બધા અનુયાયીઓમાં પૂ. ગુરુદેવે રાપેલી સંસ્કારની, માનવતાની અને પ્રેમની સુવાસ મહેકે છે. આવા એક મોઠા વિશ્વકુટુંબને વર્ષો સુધી શીતલ છાયા અપી, વાત્સલ્યના મધુરફળ ચખાડીને અણુધારી, અણુકલ્પી એક ફૂર કૃષ્ણાનવમી કાળરાત્રિએ જીવનલીલા સંકેલી લીધી. જ્ઞાન, લિકત અને કર્મયાગથી ચુકત, સમત્વિનષ્ઠ એ મહાયાગી – પૂર્ણયાગી અનંત સમાધિમાં પાઢી

## पूराय गुरुदेव डिवियर पं. नानरारद्रम सहाराज जनस्थानाहित रस्तिग्रंथ

ગયા, જ્યાં એમની શાંતિના હવે કાઈ કયારે પણ ભંગ કરી શકે નહિ, એવા દિવ્યધામમાં જઈ વસ્યા.

અમે તો પેલી પ્રચલિત ઉકિત અનુસાર ચામડીના જોડા કરી પહેરાવીએ તોયે તેમના ઋણથી મુકત થઈ શકીએ નહિ. નિરંતર ભાવના ભાવીએ કે અંતરમાં એમની સ્મૃતિના દીપ અખંડ જલ્યા કરે ને અમારા જીવનને પ્રકાશિત ખનાવે, ઉજ્જવલ રાખે. પરમ તત્ત્વ તરફ પ્રગતિ કરાવે. ને તેમના પરિશ્રમ અલ્પાંશે સાર્થક કરી શકવા જેવી યાગ્યતા પ્રગટાવીએ એવું ફરી ફરી માંગીએ છીએ.

જ્ઞાનગુરુદેવ સદાયે અમર છે. અમર રહેવાનાં સાહિત્યરૂપે, પત્રાેરૂપે, પ્રભુભજનરૂપે, ક્રાંતિરૂપે, પરાપકારની પરંપરાની અવિચ્છિન્ન સ્મૃતિરૂપે, સંસ્થાએારૂપે, ભકતાના ઊંના આંમુરૂપે અને ન જાણે સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ કેટલાંય પ્રતિકા રૂપે–અનેકરૂપે તેઓ અમર છે. એની મધુર સુવાસ મઘમાં છે. એના ઉજ્જવલ થશ દ્વર–સુદ્ધર દિગંતમાં પ્રસરે છે. એમણે ગાયેલું વિશ્વ-વાતસલ્યનું ગાન યુગયુગ સુધી ગવાતું રહેશે ને એમનું આહલાદક સ્મરણ નિરંતર નવી રાશની પ્રગટાવતું રહેશે.

🕉 જય ગુરુદેવ.... ગુરુગુણમુગ્ધ વિનાદિનીના શતશ : વંદન



## માેક્ષપંથનાે રાહ ચીંધનાર પરમગુરુ

🎇 સાધ્વી વસંતપ્રભાળાઈ

પૃથ્વીના પટાંગણે પ્રકાશ ફેલાવનાર, અદ્દસુત વાત્સલ્ય વરસાવનાર, માનવતાના પુરસ્કર્તા, મારા મૂચ્છિત જીવનને ધબકતું અને ચેતનવંતું બનાવનાર, પરમ કૃપાળુ પરમાપકારી કવિવર્થ પૂ. જ્ઞાન ગુરુદેવના પરમ પવિત્ર ચરણુકમળમાં લાખા લાખા વંદન!!!

અજે પૃ. શુરુદેવનું નામસ્મરણ કરતાં રામરામમાં આનંદ વ્યાપી જાય છે. બીજી તરફ અદ્દલત યાગી પ્રત્યે પ્રેમની લાગણીઓ ઊભરાય છે. એ ક્રાન્તિકારી મહાન વ્યકિતના અનંત ગુણાનું વર્ણન કરવા મારી શકિત નથી. છતાં પણ તેમના પ્રત્યેની 'ભકિત' જ મને મનના ભાવ પ્રગટ કરવાનું કહી રહી છે. એ વિરલ વિભૂતિના ગુણગાન ગાવા કાતું મન ઉત્સાહી ન બને ?

પૂ. ગુરુદેવ તો ખરેખર ગુરુદેવ જ હતા. તેએાશ્રીના જીવનમાં અપાર કળાએાનું દર્શન થતું, શાસ્ત્રનું જ્ઞાન, થાકડાનું જ્ઞાન, જયાતિષતું, સંગીતનું, વિજ્ઞાન અને ભૂગાળનું જ્ઞાન વગેરે સર્વતામુખી પ્રતિભા એમના જીવનમાં દર્ષિગાચર થતી. પૂ. ગુરુદેવ દિવ્ય વિભૂતિ હતા. એમની મહાનતા ઉંમરમાં નહિં પણ જ્ઞાનમાં જ ઝળકતી.

"જેમ બૃક્ષની છાયા નીચે વિસામા લેવા બેસનાર પશિકના તન–મનના તાપ શમી જાય છે, તેમ પરમતારક ગુરુદેવની છત્રછાયાના અદ્દભુત પ્રભાવ જેના પર પડે તેને અપૂર્વ આત્મશાંતિ પ્રાપ્ત થયા વિના રહેજ નહિ. જેમ સૂર્ય હજારા માઇલ દ્વર છે પણ તેની પ્રભા જ સૂર્યવિકસીત કમળને વિકસીત કરી દે છે. તેમ એમના ઉપદેશની વાતા તા દ્વર રહી, પરંતુ એમની શાંત–મૌન જીવનચર્યા પણ આપણને ઘણા બાધપાઠ આપી જાય છે.

મારા શિરછત્ર, પરમ હિતચિંતક, અનંત ઉપકારી, શાસનના સમ્રાટે મને સંયમપથનું સરળ, સચાટ, સુખદ સર્વોચ્ચ કેાટિનું જે માર્ગદર્શન આપ્યું તે ભવાભવ ભૂલી શકાય તેમ નથી. એ નવચુગ સુષ્ટાના પ્રથમ સમાગમ મુંબઈ (માટુંગા)માં થયા. જેતાંવેંત તા જાણે કોઈ દિવ્ય વિરલ વિભૂતિ અને અલૌકિક પુરુષ ન હાય! તેમ લાગ્યું. પ્રથમ દર્શ નથી જ કઠેણ દૃદય કાંઈક કુણું બન્યું. પવિત્ર દર્શનથી પાવન થઈ ઘેર ગઈ. સમય સમયનું કાર્ય કર્યે જાય છે. બે ત્રણ વર્ષ એમ જ નીકળી ગયા. સં. ૨૦૧૫માં પૂ. ગુરુદેવનું ચામાસું બારીવલી કૃષ્ણકુંજમાં હતું. ફરી એ દિવ્ય વિભૂતિના દર્શન થયા. મધુર શૈલી, અને સંતસમાગમના લાભ મળ્યા. સંયમની મહત્તા વિષે કહ્યું કે, સફેદ કપડાં પહેરવાથી, મુહપત્તિ બાંધવાથી, રજોહરણ પાસે રાખવાથી વગેરે બાહ્ય કિયાએ કરવાથી કાંઈ સંયમ કે સાધુનું ૬ હું ગુણુસ્થાનક મળી જતું નથી, પરંતુ

## प्रथ गुरुदेव ५विवर्थ चं. लालसन्द्रका सहाराक कन्सराताहि रसृतिग्रंथ

સંયમના અર્થ પહેલાં બરાબર સમજવા જોઈએ. સંયમ એટલે મન અને ઈન્દ્રિયાને સમ્યક્ રીતે કામુમાં રાખવી. રાગ, દ્વેષ, કષાય પર વિજય મેળવનાર સંયમને યાંચ્ય (પાત્ર) બની શકે છે. મને કહેતા કે, તારું તો વિદ્યાર્થી જીવન છે. તારે તો સર્વતામુખી જ્ઞાન મેળવવું જોઈએ. બધાની સેવા, વિનય કરવા, અંશે અંશે કષાય પર વિજય મેળવવા, યાડી વાર ધ્યાન કરવું. વિહારમાં હા કે, કાઈ કામમાં હા, ત્યારે ભાવવાના સમય મળે નહિ. રાજ પ્રમાણે ગાથાએા થઈ ન શકે, પરંતુ જો સંકલ્પ રાજ કરીએ કે, ઓછામાં ઓછી બે ગાથા સૂત્રની અને એક શ્લોક કરવા તો અવશ્ય માઢે કરી શકાય. યાંતું યાડું શીખવું પણ અર્થસહિત શીખવું. સારા પુસ્તકનું વાંચન કરવું. રાજ થાડું (ર) કરવાથી મહિનામાં ૬૦ ગાથા ને ૩૦ શ્લોક રમતાં (ર) થઈ જાય ને બાજો ન લાગે. વધારે સમય મળે ત્યારે પ્રમાદમાં ન ગુમાવતા શકિત પ્રમાણે અભ્યાસ કરવા. જેથી સારી એવી મૂડી લેગી થઇ શકે. પૂ. ગુરુદેવે એક શ્લોકમાં કહ્યું છે, કે

#### જલબિન્દુ નિપાતેન ક્રમશ; પૂર્યતે ઘટા સ હેતુઃ સર્વકૃવિદ્યાનામ્ ધર્મસ્ય ચ ધનસ્ય ચ॥

જેમ " કાંકરે કાંકરે પાળ બંધાય, ટીપે ટીપે સરાવર ભરાય." રાજ એક એક પૈસા ભેગા કરવાથી ધનવાન થવાય. રાજ એક એક ગાથા–શ્લાક માઢે કરવાથી વિદ્વાન થવાય, તેમ રાજ ધર્મ અને આત્મિક વિકાસ કરવાથી સુખી થવાય." ભાવપ્રતિક્રમણ અને અનુપ્રેક્ષા રાજ કરવી જેથી આત્મા હળુકર્મી બને. સાનેરી શિખામણને તેઓ સરળ, સચાટ અને હૃદયદ્રાવક રીતે સમજાવતા અને તે હૃદયને અસરકારક બની જતી. અમે બંને બેના (વનિતાબેન–દેવીબેન) ભણતા ત્યારની આ વાત છે.

દિવ્યદેશ પૂ. ગુરુદેવ બાલે ત્યારે ઉઠવાનું મન ન થાય. એમ થાય કે બાલ્યા કરે તો કેવું સારું? બારીવલી ચાતુર્માસમાં જ તેમના પ્રત્યે લિકત જાગી. અમે અંને બેના પૂ. ગુરુદેવને સૌરાષ્ટ્રમાં પધારવા વિષે અને આપના વરદ હસ્તે દીક્ષા લેવી છે, તે માટે અત્યંત આગ્રહલરી વિનંતી કરી. તે વખતે પૂ. ગુરુજીને બીજો દૃદયરાગના હુમલા થવાથી તબિયત એકદમ નાજુક હાવાથી, ડાેકટરે ઉઠવા બેસવાની મનાઈ કરી હતી. એ વખતે શાંતિલાલલાઈ અંબાણી અને રસિકલાઈ હાજર હતા. તેમણે કહ્યું પૂ. ગુરુદેવને અમે દેશમાં માેકલી શકીએ તેમ નથી. તમારા પૂ. ગુરુણીશ્રી અહીં પધારે તાે પૂ. ગુરુદેવના સાન્નિધ્યમાં અમે જ તમારી દીક્ષા કરશું. દીક્ષા બારીવલી કરવા માટે અમને ખૂબ વિનંતિ કરેલ.

પૂ. ગુરુદેવની તિબચત નાજુક હોવા છતાં પણ જ્યારે અમે દર્શન કરવા જઇએ ત્યારે ૧૦ થી ૧૫ મિનિટમાં જીવનાપયાગી ઉપદેશ આપે. સાંભળીને મન સ્થિર થઈ જાય. કેટલી એમની મહાનતા! કેટલી એમની ઉદારતા! કેવી વાત્સલ્ય નીતરતી શખ્દ પંકિતએા જાણે "જન્મદાત્રી મા" જ ન હોય! ગુરુદેવની વસમી વિદાય લઈ અમે ખને બેના સૌરાષ્ટ્રમાં આવ્યા પૂ. મહાસતીજી દમચંતીબાઈ મ., પૂ. કળાબાઈ મ., પૂ. આ. છા. મ. વિનાદિનીબાઈ મ. પાસે વાત કરી. પૂ. ગુરુદેવને સૌરાષ્ટ્રમાં લાવવા માટે પ્રયાસા ચાલુ રાખ્યા. પરમાત્માની કૃપાથી ગુરુદેવની તિબચત સારી થતા, અમારી શુદ્ધ લાવના સફળ બની.

અમારી કરમાતી જીવન વાડીને સદુપદેશ રૂપી વાણીના સિંચનથી નવપલ્લવીત કરવા પૂ. ગુરુદેવ સં. ૨૦૧૬ માં મુંબઇથી લીંબડી મુકામે પધાર્યા. એમના પવિત્ર દર્શનથી અમે પાવન થયા. સં. ૨૦૧૬ માં લીંબડી મુકામે પૂ. ગુરુદેવના વરફ હસ્તે અમારી દીક્ષા થઈ. વડી દીક્ષાના દિવસે સાધુ જીવનની મહત્તા સુંદર લાક્ષણિક શૈલીમાં સમજાવી. દરાવેકાલિકનું ચાથું અધ્યયન અને ઉત્તરાધ્યયનનું પ્રથમ અધ્યયન બંને સૂત્રના અર્થ અને મુખ્ય સાર સમજાવ્યો.

જ્યારે પૂ. ગુરુદેવનું સાયલામાં ચાતુર્માસ હતું ત્યારે તેમની છત્રછાયામાં રહેવાના અમને સુંદર ચાન્સ મળ્યા. પરમ ઉપકારી પૂ. માટા મહાસતીજી દમયંતીબાઈ મ. એ પોતાને પ્રાપ્ત થયેલી સુંદર તકના લાભ જતા કરી, ઉદારતાથી અમને ત્રણે ઠાણાને (પૂ. કળાબાઈ મ., પૂ. બા. બ્ર. વિનાદિનીબાઈ મ. અને મને) પૂ. ગુરુદેવના સાન્નિધ્યમાં રહીને લાભ લેવા માટે માંકલ્યા. પૂ. માટા મહાસતીજીની કેટલી મહાનતા ? ચામાસામાં મારી તબિયત સારી ન હાવાથી હું કાંઈ કામ કરી શકતી ન હતી. જેટલા લાભ લેવા જોઈએ તેટલા લઈ શકી નહિ. પૂ. બંને મહાસતીએ પ્રેમથી મારી સેવા કરતા અને સારી રીતે મને સાચવતા. પૂ. ગુરુદેવ મને કહેતા કે તું કેટલી ભાગ્યશાળી છા કે આવા ઉદાર અને પ્રેમાળ ગુરુણીના તને સમાગમ થયા. તને અત્યારે કાઈ જાતની ચિંતા નથી. તેથી થાડીવાર ભણવું, થાક લાગે ત્યારે સ્તાં સૂતાં કે હાલતા, ચાલતા પ્રભુનું સ્મરણ કરવું. તેઓ કહેતા "જે થાય છે તે સારા માટે." માંદા પડીએ, બીમારી આવે, વેદના થાય તેને

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

સમભાવે સહન કરવી.

પ્રશુનું સમયણું :- "નામાપિ પાતિ મવતો મવતો ગર્માન્ત " પ્રશુનું નામસ્મરણ કરવાથી ભવેાલવના પાતક દૂર થઈ જાય. ભગવાનને ભજવાની અમૂલ્ય તક મળી છે એમ તેઓ મને કહેતા. પાત્રતા વિના સાનેરી-શિખામણ શ્રહણ થાય નહિ તેથી પાતાની ક્ષતિને દૂર કરવી.

ચામાસામાં ઉત્તરાધ્યયનનું રહમું અધ્યયન અને તત્ત્વાર્થ સૂત્રના હમા અધ્યાય એ બંનેના અર્થ સરળ રીતે સમ- જાવતા. લગવાને શું કહ્યું છે? અનુપ્રેક્ષા રાજ કરવી જોઈએ અને આપણે શું કરીએ છીએ? પૂ. ગુરુદેવ જ્યારે વંચાવતા હાય ત્યારે એમની વિદ્વતાના દર્શન થાય. ૮૫–૮૬ વર્ષની ઉંમરે માંહા પર થાક કે શાકની રેખામાત્રના દર્શન ન થાય. સદા જામિલ હસતો ચહેરા જ નજરે પડતા. રાજ પ્રાતઃકાળે અડધી, પાણી કલાક દૃદયસ્પર્શી દરેક વ્યક્તિને વર્તમાન જીવનમાં ક્ષાગુ પડતું, નવીનતા ભરેલું નવનીત પીરસતા. કાંઈ ને કાંઈ શિખામણનું ભાતું બંધાવે જ. એમ જ થાય કે જન્મદેનારી 'મા"એ તો કેવળ જન્મ જ આપે છે, પરંતુ આ "નવજીવનદાત્રી મા" તો ભવોભવના જન્મ-મરણને દ્રર કરનાર, જીવનને ઉન્નત અને પવિત્ર સ્થળે લઈ જનાર, મુકિત મંજીલને સર કરનાર, સૃક્ષ્મ વાતને સરળ અને હળવા રૂપમાં મૂકે છે. તેઓ કહેતા કે પહેલાં તો માણસ થવું જોઈએ. સાધુની વાત તો દ્વર રહી, કારણ કે એનું સ્ટેજ તો ઘણું ઊંગું છે. જીવનમાં માનવતા પ્રગટે તો પણ ઘણું છે. જેમ મકાનનો પાયા મજબૂત હોય તો ઈમારત ચણી શકાય. પાયા વિનાની ઈમારત કેવી ? તેમ માનવતા વિનાની સાધુતા કેવી?

આપણું માણુસ છીએ કે કેમ ?"प्रत्यहं प्रत्यवेक्षेत नरश्चारित्रमात्मनः । कि नु मे पशुभिस्तुल्यं कि नु सत्पुरुषैरिति ॥" हरें व्यक्षित पोताना જીવનને लेई शक्षे छे हे, भारुं જીવન, भारा कार्यों, केंने લગता छे? पोताना જીવનમાં लुએ तो थाडीघणी ખબર પહે ने? भारी प्रकृति लानवर, भाणुस के हेव लेवी छे? पाशवी वृत्ति आपणुने पूल हेरान करे त्यारे तेने हर करवा पुरुषार्थ करवे। घटे. आकृति भाणुसनी भणी पणु प्रकृति ले भानवनी न होय तो भानवळवनने। शो अर्थ? भानवताना शुण्ये केणववा लेके के. क्षायत्याग, रागद्वेष पर-विजय, क्षमा, उद्दारता, निर्भणता, प्रामाणुकता, प्रेम, मैत्रीलाव, नीति, न्याय वभेने शुण्ये ले ळवनमां विक्रसे तो भानवता ३पी पाया पर उच्च प्रकारनी साधुता अने संयमनी धमारत हीपी जिद्देशे. उत्तरात्तर पुरुषार्थने अते क्षपक्षिणीओ आरोहण करी केवणज्ञान - केवणहर्शन पामी ८ कर्मने। क्षय करी, मुक्ति ३पी भंळवने तमें भेणवी शहरो।. तेओ ळवनमां उच्च सुसंस्कारनुं सहैव सिंचन करता. भानवता पर णूल क लार आपता. એ भानवताना साथा हिमायती हता.

ધ્યાન વિષે રાજ કહે, કેવી રીતે કરવું તે શિખવાડે, પરંતુ મારી યાંગ્યતાના અભાવે એમની શિખામણ ધ્યાનમાં ન લીધી. આજથી ચાર વર્ષ પહેલાં ધ્યાન વિષે તાલાવેલી જાગી. તે વખતે કરાવનાર ન મળે. જો મળે તો મનને સંતોષ ન થાય. પૂ. ગુરુજી કહેતા ત્યારે ન માન્યું. આજ્ઞાનું પાલન ન કર્યું. ક્ષમાસાગર પૂ. ગુરુજીની એ વાત યાદ આવતાં આંખમાંથી આંસુ સરે છે. હવે તા ગમે તેટલા વલખાં મારીએ તા નકામા છે. આજે સમજાય છે કે, તેમની ઉદારતા કેટલી ? ક્ષાન્તિકારી એવા મહાત્માના ગુણાનું શું વર્ણન કરૂં? તેમના ગુણાના અંત આવે તેમ નથી.

જીવનમાં આવતી મુશ્કેલીઓ અને આપત્તિના સમયે પૂ. ગુરુજનું સ્મરણ કરવાથી, આપોઆપ સંકટ દ્વર થતાં માર્ગ મળી રહે છે. ઘણીવાર પૂ. ગુરુદેવની કૃપાથી માતના માઢામાંથી ઉગરી છું. શૂળીની સજા શૂળથી ગઈ છે. જેમ જેમ દિવસા અને વર્ષો વીતતા જાય છે તેમ તેમ તેમના પ્રત્યે શ્રહા વધારે મજબૂત બનતી જાય છે. મારા પર તેમની અનંત કૃપા નિરંતર વરસી રહી છે. અદશ્યપણે મારી નાવને ચલાવી રહ્યા છે. એવા ગુરુદેવની જોડી જગમાં મળવી મુશ્કેલ છે. પ્રેમળ જ્યાતિ ગુરુજની અલૌકિક છૂપી શક્તિ આપણને પ્રેરણાદાયક બની રહે. આપણે બધા તેમના વારસદાર બની, તેઓશ્રીના ગુણવેલવના વારસાને સુરક્ષિત રાખી, જીવનમાં અપનાવીએ. પ્. ગુરુજના સમાગમમાં આવેલ દરેક વ્યક્તિ કરોડોની કમાણી અલ્પ પ્રયત્ને કરી શકે છે.

મારા પર તેમના અનંત ઉપકાર છે. એમનું ઋણુ તો ભવાેભવ વાળી શકાય તેમ નથી, પરંતુ બીજા મારા અનંત ઉપકારી પરમકૃપાળુ ગુરુણી શ્રી પ્. મ. દમયાંતીઆઈ મહાસતીજી, મારા શુષ્ક જીવનમાં સુસંસ્કારનું સિંચન કરનાર

વ્યક્તિત્વ દર્શન

## प्जय गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

સૌમ્યાકૃતિ, સાધનાશીલ પ્ મ. કળાળાઈ મ., મારા જીવનને નવપલ્લવિત રાખનાર, જ્ઞાનગંગામાં સ્નાન કરાવનાર, વાત્સલ્યમૂર્તિ, વહાલા, ગુરુમેંચા પૂ. આ. પ્ર. મ. વિનાદિનીભાઈ મ. એ મારી પાછળ પાતાના જે કિંમતી સમયના ભાગ આપી, મારા જીવનઘડવૈયા બની મને પૂ. ગુરુદેવની વાણી સાંભળવાની, આનંદ માણવાની જે તક આપી છે અને જે કાંઈ મળ્યું છે, તેના યશ આ પવિત્ર ત્રિપુટીને આભારી છે. મારા પર તેમના અનંત ઉપકાર છે. તેના બદલા શી રીતે વાળી શકું? તેમની હું ભવાભવ ઋણી છું. મારા જીવનમાં દયા, પ્રેમ, સેવા, કરુણા, મૈત્રીભાવનાના ઝરણા વહે, તેમાં સ્નાન કરી કૃતકૃત્ય બનું. તેમના પ્રત્યે વધારે ને વધારે શ્રધ્યા–ભક્તિ જીવનમાં જલતી રહે તેવી પ્રાર્થના.

ભ. મહાવીરે કહ્યું છે કે, सध्या परम दुल्लहा " એવી શ્રદ્ધાની દીવડી મારા દૃદયમાં પ્રગટાવી, પૂ. ગુરુજીએ ચીધિલા માર્ગે ચાલુ, જીવનમાં પ્રેમની જ્યાત જગાવી, તેઓશ્રીના જીવનમાંથી ઝરતી માનવતા, નમ્રતા, ઉદારતા, વિનય, વિવેક, સેવા, દયા, પ્રેમ, કરુણા, મૈત્રી વગેરે ગુણોને મારા જીવનમાં અપનાવી, જીવન જીવવાની કળાને શીખી, માનવતાને પ્રગટાવું તા જ સાચી જન્મશતાબ્દિ ઉજવી કહેવાય. એવી ભાવના સહ ભવાભવની ઋણી સાધ્વી વસંતપ્રભાની સ્મરણાંજલિ અર્પું છું!



## ૐ શ્રી જ્ઞાનગુરુદેવાય નમાનમ :

#### 🏽 બા. બ્ર. સદાનંદી કરુણાકુમારી મહાસતીજી

અમારા મહાન ગુણિયલ જ્ઞાનગુરુજી કેવા હતા?

અમારા આ શબ્દો વાચક વર્ગને આશ્ચર્યકારક લાગશે, કારણ કે જે વ્યકિત માટે હું મારી અલ્પ શકિત અને અલ્પ મિત પ્રમાણે લખીશ તે માનવ હતા કે મહાદેવ હતા તે કહેવું પણ અશક્ય જ છે. પૂ. ગુરુદેવ તો વિશ્વસંત હતા. આખું વિશ્વ તેમનામાં સમાયેલું હતું. અને વિશ્વના હૃદય સિંહાસન પર તે બિરાજ્યા છે તે આ ગ્રંથથી જોઈ શકશો.

#### "वज्रादिष कठोराणि मृदूनि कुसुमादिष। लोकोत्तराणां चेतांसि को हि विज्ञातुमर्हति॥"

આ શ્લોક તેઓને ખિલકુલ અનુરૂપ છે. પ્રેમલમૂર્તિ પવિત્ર સંતના સમાગમમાં આવી ત્યારથી મારા અનુભવ કહીશ. કુલ પ્રત્યે જેમ ભમરાંએા આકર્ષાઈ આવે છે, તેમ તેમના પ્રતિ મારું કાેઈ નજીકના ભવનું ઋણાનુંબંધ હશે તે ઈશ્વર જાણે. માનવી કાંઈ કલ્પી શકતા નથી. મહાપુરુષાની અદશ્ય કૃપા નરમાંથી નારાયણ બનાવે છે. હું તો ધૂળમાં રમતી નાદાન છેાકરી કહું તો પણ ના નહિં એવી હતી. પણ મારા સદ્લાગ્યે મારા સ્વર્ગસ્થ ખહેન શ્રી હીરાબહેન (લી. સં. ના ભા છા. સ્વ. પૂ. હર્ષાબાઈ સ્વામી ) જેઓ પૂર્વની અધૂરી આરાધના પૂરી કરવા આવેલા હતા. બાલ્યાવસ્થાથી જ જે વૈરાગ્ય ભાવનાથી અલંકૃત હતા. તેએાશ્રી અમારા પરમ ઉપકારી પરમ શ્રદ્ધેય ગુરુણી દમયંતીબાઈ મહાસતી પાસે જ્ઞાનાભ્યાસ કરવા દીક્ષાની ભાવના સાથે નીકળ્યા હતા. અમારા કુટું અનું એ સૌથી પ્રિય પાત્ર હતું. તેમના પરના અત્યંત પ્રેમને લઈ થાડા દિવસ થાય અને તેમના અભ્યાસ છાડાવી ઘેર તેડાવીએ. તેવી રીતે તેઓ એકવાર ઘેર આવ્યા. તેમને મેં પૂછ્યું તમારા ગુરુ કેાણ ? તેમણે પૂ. ગુરૂદેવશ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજનું નામ કહ્યું. ખસ! તેમણે કહ્યું મને પૂજ્ય ગુરુજી પ્રત્યે અત્યંત આકર્ષણ જાગ્યું. મારા મનમાં સતત ઝંખના થયા કરવી કે હવે મારે જલ્દી જલ્દી પૂ. મ. સાહેખને મળવું છે, ગમે તેમ થાય મારે સાયલા જવું છે. દર્શન માટે દ્રદય તલસાટ અનુભવી રહ્યું હતું. ઘરના કાેઈને કહું તાે પણ આવી વાત સાચી માનવામાં પણ ન આવે. પણ મારા સદ્દભાગ્યે મારી પુષ્યરાશીની પ્રખળતાથી મારા માતાપિતાએ સામે ચાલીને જ મારી ખહેનને કહ્યું આ ચંદનને તું લઈ જા. અમારે એને પણ દીક્ષા દેવી છે. 'જોઈતું હતું ને સામેથી મળ્યું' એ રીતે હું ઝંખી રહી હતી તે પૂ. ગુરુદેવના મને પાવન દર્શન થયા. જાણે કે વર્ષોની વિરહ અિનને શાંત કર્યો. પૂ. ગુરૂદેવને નજર ભરી ભરીને નીહાળ્યા. તેમનામાં મને અપાર–અપૂર્વ વાત્સલ્ચના દર્શન થયા. મારું જીવન ધન્ય ધન્ય ખન્યું-કૃતકૃત્ય થયું. એ વિભૂતિની વાત્સલ્યપૂર્ણ માધુર્યભરેલી કલ્યાણકામી મૂર્તિને મેં નીરખી અને વૈરાગ્યભાવ જાગ્યા.

## प्रथ गुरुहेव डविवयं पं. नानयन्द्रका सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

તેમના જીવન વિષે કાૈક વિદ્વાન, કલાકુશલ અને જેમણે તેમને જોયા-જાણ્યા કે અનુભવ્યા હાૈય તેવા લેખકાૈ લખવા ખેસે તાે પાનાનાં પાના ભરાય પણ મારી પાસે એ શકિત નથી.

પૂ. ગુરુદેવ સાથેના મારા ત્રણ વર્ષાના પરિચયમાં મેં જે જોયું ને જે અનુભવ્યું, તે ખરેખર અત્યંત પેરણાપ્રદ હતું. ભાગ્યશાળી હોય તેને આવેા સંતયાગ મળે તેમ હું માનું છું.

સૌથી પહેલાં તો એ કહેવું પડશે કે ૮૮ વર્ષની ઉંમરે, જીવનના આરે પહોંચેલા હોવા છતાં તેમનું શરીર-સૌહવ આજના સૌંદર્યના પ્રસાધનાથી સન્નજ થયેલા યુવાનને પણ શરમાવે તેવું હતું. આ અવસ્થાએ પણ તેમની કામ કરવાની સ્કૂર્તિ અને ચીવટ પણ આપણે જેઈ રહીએ તેવા હતા. વ્યવસ્થા અને સુઘડતા તો તેમને જ વરેલા હતા. મહેમાનાની સતત આવળની વચ્ચે પણ પોતાના કાર્યો, પત્રલેખન, વાંચન વગેરે એવી એકાયતા અને કુશળતાથી કરી લે કે આપણે વિચારતા રહી જઈએ કે ગુરુદેવ આટલું બધું કામ કેવી રીતે કરી લે છે? વળી જે જિજ્ઞાસુ ભકતો આવે તેમને પણ એટલા જ પ્રેમથી સન્સાની કંઈક ને કંઈક પ્રેરણા લઈને જાય તેવો ઉપદેશ શબ્દ દ્વારા અને જીવન દ્વારા આપતા. અને સાથે સાથે અમારા સાધ્વી સમુદાયમાંથી જે ત્યાં ઉપસ્થિત હોય તેમને પણ જ્ઞાનાભ્યાસ કરાવતા. નાના માણસ આવે તો તેઓ તેમના જેવા બનીને દિલથી તેની વાત સાંભળતા. ને કોઈ વૈજ્ઞાનિક, ડાકટર કે મિલમાલિક આવે તો તેમની પાસેના રહસ્યો જાણવામાં પણ તલ્લીન બની જતા. જિજ્ઞાસાવૃત્તિ બાળક જેવી તીલ હતી. તેઓ કહેતા હું પણ વિદ્યાર્થી જ છું. વળી એવા માટા વિદ્વાન ગણાતા માણસોને પણ મનુષ્ય જીવનના મુખ્ય ઉદ્દેશ સુંદર, મધુર અને સચાટ શૈલીથી સમ-જાવી દેતા. દરેક વસ્તુમાંથી આપણે પ્રેરણા લેતા શીખવું જોઈએ. પ્રત્યેક વસ્તુ પ્રતિક્ષણ ત્યાગ અને ક્ષ્યિકૃતાનો બાધ આપી રહી છે. જીવન ભાગ માટે નથી, ત્યાગ માટે છે. ત્યાગમાં જે આનંદની અનુભૂતિ થાય છે તે ભાગમાં આનંદ નથી એમ સમજાવતા.

પૂ. ગુરુદેવ ક્ષમા, પ્રેમ, કરુણા ને સરળતાની સાક્ષાત્ મૂર્તિ હતા. દયાના દેવતા હતા. કોઇનું પણ દુઃખ તેઓ જોઈ શકતા નહીં. અને પોતાના પર આવતા કબ્ટોની એક રેખા પણ બહાર આવવા ન દે. તેમના વિરાધીઓનું પણ તેમણે અંતરથી કલ્યાણ ઈચ્છયું છે. તેમના પ્રેમ સાગર જેવા હતા. જીવ માત્રને તેઓ આત્મીયતાથી જેતા. આ બધી માત્ર બાેલવાની કે ઉપરના દેખાવની વાતા નથી. તેમના મન, વાણી અને કાર્યની પવિત્રતા, મધુરતા અને સરલતાના અજબ સુભગ સંગમ હતા.

તેમની સંકલ્પશક્તિ અને રચનાત્મક કાર્યશક્તિ પણ અદ્દભુત હતા. કાેઈ પણ લાેકકલ્યાણના કાર્યો કરતા વિક્રો આવે તાે પણ સામે પૂરે ચાલીને ઝેર પીને અમૃત પીરસતાં પીરસતાં તે કાર્ય પૂરું કરીને રહેતા.

પૂ. ગુરુદેવ ચુગઢષ્ટા હતા. આવતા ૫૦ વર્ષ તેઓ એઇ શકતા. આવતી કાલના માનવની ખાસિયતા, ઉપાધિઓ અને જરૂરિયાતાને તે ઓળખી શકતા. તે આગળ એઈને આગળ ચાલતા. ત્યારે આજના ઘણાજ ધર્મગુરુઓમાં હું એઈ શકું છું કે તેઓ પાછળ એઈને આગળ ચાલી રહ્યા છે. તેનું પરિણામ આપણે સૌ અનુભવી રહ્યા છીએ. વધારે મારે કહેવાનું ન હાય પણ એટલું જરૂર કહીશ કે માઈકમાં બાલવું કે ન બાલવું તેના હજુ યથાર્થ નિર્ણય આજ સુધી આચાર્યો કરી શકયા નથી. ત્યારે તેઓ વર્ષો પહેલાં લોકાની જરૂરિયાત અને જનતાને સન્માર્ગે દોરવાના હેતુથી માઈકમાં પ્રવચન આપતા.

સરસ્વતીના તેઓ પ્યારા 'લાલ' હતા. વચનસિદ્ધિને વરેલા હતા. તેમના વચનથી સમાજના અનેક લાેકકલ્યાણના કાર્યા પૂરા થયા છે. કાવ્ય મધુરતાની તા શી વાત કરવી ? તેમના સૂરીલા કંઠ પાસે કાેયલના સૂર પણ ઝાંખા લાગે. તેઓ જ્યારે ગાતા હાેય ત્યારે આજુઆજુનું ભાન વિસારી પ્રભુમાં લીન બની જતા. અમને પણ તેઓ કહેતા કે જ્યારે આપણે પ્રાર્થના કરતા હાેઈએ ત્યારે એમ માનવું જાેઈએ કે મારી સામે ભગવાન બિરાજે છે. જે ભકિત કરીએ છે તે અંતરના દેવને રીઝવવા કરવાની છે. બહારની દુનિયાના લાેકાેને રાજી રાખવા નહીં.

ુ લીંબડી સંપ્રદાયના તેઓ સિતારા હતા, મહાન ભાગ્યવિધાતા હતા. જેન સમાજના અશુમાલ રત્ન હતા અને સારાયે વિશ્વની એ વિભૂતિ હતા. સંતાના શિરામણી હતા, સતીઓના શિરછત્ર હતા, પાપીઓના પુણ્યતીર્થ હતા. પુણ્યવન્તાના પયગંબર હતા, આળાલવૃહના વિસામા હતા. એ મહામના શુરુજી પાસે સૌ પાતપાતાના દિલના દરવાજા ખાેલી

## पूक्य गुरुदेव इविवय पं. जानयन्द्रक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

શકતા. ત્યાં કાેઈ પણ ભેદભાવની સાંકળ ન હતી. પાપી કે પુષ્યશાળી પર એમની નજર સરખું જ અમૃત વેરતી.

જૈન જૈનેતર જે એમના સમાગમમાં આવ્યા હશે, જે ગામ તેમના પુનિત પગલાથી પાવન બન્યું હશે તે ગામની, તે જનતાની રાનક, ખુમારી ને તેમના વિચારાની વિશાળતા કઈક જુદી જ તરી આવશે. તેઓ જ્યાં બિરાજતા હોય તે સ્થાનનાં વાયુમંડળમાં ઉત્સાહ, આનંદ, પવિત્રતા અને નિવે'રતાનું ગુંજન થતું. શાંતિના સંત હતા, માનવતાના હિમાયતી હતા.

પૂ. ગુરૂ છએ તો ખૂબ ખૂબ ક્રાન્તિ કરી, ખૂબ સમાજસેવા કરી, સ્વપરનું કલ્યાણ કર્યું પણ આપણા સમાજની કમનસીબી એ છે કે જ્યારે આવા મહાન સંતો આપણી સમક્ષ હોય છે ત્યારે આપણે એાળખી શકતા નથી. બલ્કે ઝેરના ઘૂંટડા પીવડાવી અડધી શક્તિ ક્ષીણ કરી નાખીએ છીએ. છતાં સંતો પોતાના સ્વભાવ પ્રમાણે સૌનું ભલું કર્યે જાય છે.

મારા પર પૂ. ગુરુદેવના અનંત અનંત ઉપકાર છે. તેઓ મને કહેતા, ચંદન! તું ચંદન છેને ચંદન જેવી બનજે હૈા! પૂ. ગુરુદેવના સમાગમમાં આવનાર દરેકને એમ લાગતું કે પૂ. મ. સાહેબના મારા પર અત્યંત સદ્ભાવ છે. મારું પણ તેમ જ છે. મારા જીવનના વિકાસની મને જેટલી ચિંતા ન હતી તેટલી તેઓ ચિંતા રાખતા તેમના ઉપકારના બદલો તો કાઈ જન્મમાં વળે તેમ નથી. પણ તેઓએ સિષ્ધ કરેલી ક્ષમા, મૈત્રી, પવિત્રતા, વિશાળતા મારા જીવનમાં ઉત્તરાત્તર વધુ ને વધુ પાંગરે અને તેમના નામને રાશન કરું અને મારા જીવનને સુવિનીત બનાવું અને તેમના સંસ્કારસૌરભથી સભર ભરેલા પૂ. ગુરુદેવના અહૈતભાવને જેમનામાં હું નિહાળી રહી છું એવા પૂ. મ. શ્રી વિનોદિનીબાઇસ્વામીના ચરણમાં મારા જીવનને અપંણ કરી દઉં એવા આશીર્વાદ ઈચ્છતી તેમની કૃપાકાંક્ષી સાધ્વી કરુણાની ભાવભરી અંજલી.

#### \*\*

### માનવમાંથી મહાવીર ખનવાની પ્રેરણા કરનાર

🏽 બા. બ્રા હસુમતીબાઈ મ.

"નવ ભાન હતું રસજ્ઞાન તહ્યું, નવ ધ્યાન હતું પ્રભુ આપતહ્યું; થઈ પ્રેરક પાષક તત્ત્વ ભર્જી, અણુપ્રહ્ય અમી ઉરમાંહે ધર્યું. ઉરથી ન જતું નવ વિસરતું, હસતું મુખ શાંતિથી શીખવતું; ગુરુરાજ કૃપા કળ આપતહ્યું, ચરણે ધરતાં કૃતકૃત્ય બનું."

આત્માના સ્વરૂપમાં રમણ કરનાર, સાહિત્યકુંજમાં કિલ્લોલ કરાવનાર, આત્માના દિલરૂખાના તારને ઝણુઝણાવનાર, સરસ્વતીના તરંગમાં ઉલ્લાસથી ગ્રાનરૂપી ગંગામાં સ્નાન કરાવનાર, ભવ્ય જીવાના ઉદ્ધારક, જનમાંથી જિનેધર બનાવનાર, માનવમાંથી મહાવીર બનાવનાર, નરમાંથી નારાયણ બનાવનાર, જીવમાંથી શિવ બનાવનાર, પામરમાંથી પરમાતમા બનાવનાર, વિભાવમાંથી વિલુ બનાવનાર, અહંમાંથી અરિહંત બનાવનાર, રાગીમાંથી વિતરાગી બનાવનાર, સાેડહંમાંથી સિદ્ધ બનાવનાર, એવા અનેક સદ્દગુણાથી અલંકૃત અનંતાઅનંત ઉપકારી સ્વ. પૂ. ગુરુદેવ આપના પરમ પુનિત ચરણકમળમાં અંતરની ભાવભરી વંદનાનું અર્ધ્યા—અર્પણ કરૂં છું.

સ્થાનકવાસી જૈનપત્રમાં પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજના જન્મશતાષ્દ્રી મહોત્સવનું આયોજન અને તેના સ્મૃતિગ્રંથની તૈયારી ૧૨ મહિનાથી ચાલી રહી છે તે વાંચી મારા અંતરની ઉર્મી ઉછળી આવી. રાત્રે ૩ વાગે અદશ્ય – ગુરુપ્રેરણા જાગી કે "સૂતાં સૂતાં પાટીમાં લખી નાખ." શા માટે તું મુંઝાય છે? ખસ, આ પ્રેરણાએ તા. ૧૦–૩–૭૬ ના મેં વિચાર્યું કે કાવ્યરૂપે શ્રદ્ધાંજલિ બે શબ્દો દ્વારા ભાવને વ્યક્ત કરી દઉં.

આજે પૂ. ગુરુદેવને સ્વર્ગે સિધાવ્યા ૧૨ મું વર્ષ ચાલે છે, સમય તો પાણીના રેલા જેવા છે. પલવારમાં વર્ષોના વર્ષ તો શું ? ચુગ પણ વીતી જશે. પૂ. શ્રી. ગુરુદેવના ગુણુગ્રામ જેટલા કરીએ તેટલા એાછા છે. પણ હું તે વિષે કાંઈ પણ વિચારું છું, ત્યારે માર્ડુ હૃદય રડી પડે છે, ખરેખર મારા આત્મા મુંઝાય છે. "આપની સ્મૃતિના દીવા હજી દિલમાં પ્રકાશે છે."

## प्रथ गुरुहेव डविवर्थ पं. नानसन्द्रेल सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

'બૂલાયે કેમ જીવનભર, હજી અંતરમાં બિરાજે છે' તે દિવ્ય મંગલ મૂર્તિ આજે પોતાની શીળી છાયારૂપે જે આનંદ અને શાંતિ આપણા માટે વ્યાપક બનાવી ગયા છે, અને તેમની અમૃત રૂપી જ્ઞાનવાણી, સ્તવના, પ્રાર્થના મંદિર, આધ્યાત્મિક પદ્યુખ્પા, માનવતાનું મીઠું જગત વગેરે સાહિત્ય દ્વારા વિશ્વમાં—સૌરભરૂપે પ્રસરાવી ગયા છે, તેમના વહાલસાયા સંસ્મરણા આજે–દૃદયને રડાવી રહ્યા છે. તેઓ તો જે સાધનાં માટે આવ્યા હતા તે સાધના સંપૂર્ણ સાધી પોતાના આત્માને કૃતકૃત્ય બનાવી ગયા છે. પણ તેઓ શ્રીની અમીભરી દબ્દિ જતાં, આજે આપણા સમાજમાં, અને જૅન-શાસનમાં મહાન ખાટ પડી છે. દુઃખિત આત્માઓ માટે એ શીતલ વડલાની છાયારૂપી વિસામા આજે કયાં યે શ્રોધ કર્યે મળે તેમ નથી.

તે આત્મારૂપે વ્યાપક હતા અને વિશ્વને પાતારૂપે બનાવવા માટે તેમણે ઘણી ઘણી સંસ્થાએા, જેન બાહિ ગા સ્થપાયી અનેક જીવાને ખૂબ જ શાંતિ પમાડી હતી. તેના ઉપકારના બદલા આપણે શી રીતે વાળી શકીએ ?

એ સંત મહુંત પૂ. ગુરુજીના અગણિત ઉપકારાનું ઋણ કદી ચૂકવી શકાય તેમ નથી. જ્યાં જ્યાં તેઓ શ્રીનું આગમન થતું ત્યાં ત્યાં તપ—ત્યાગથી મહેકતી કૂલવાડી મઘમઘતી બની જતી. અંતરના અખૂટ-પ્રેમભાવ ઉજ્જડ વનમાં પણ ઉદ્યાન સર્જે છે. પૂ. ગુરુદેવના અંતરમાં પણ દિવ્ય પ્રેમના ઝરણાએ સતત વહેતા હતા. જ્યાં જ્યાં પૂ. ગુરુદેવ ચાતુમાં સા તથા શેષકાળ રહ્યાં ત્યાં ત્યાં પૂ. ગુરુદેવે માનવકલ્યાણના સદ્દ્રગૃણીરૂપી અનેક આંબા વાવ્યા છે, તેના સુક્ષ્ળાના સ્વાદ તેઓ-શ્રીના શિષ્યા—સુશિષ્યાએ — માણી રહ્યાં છે, જેન સમાજમાં અનેરી જાગૃતિ લાવ્યા છે અને અનુપમ પ્રેરણાએ આપી છે અને મહાન ઉપકાર કર્યો છે. તેમ જ તેઓ વિરલ અદ્દભૂત ચમત્કારિક—અવધુત મહાન યાગી પણ હતા.... (મારા જ અનુભવેલા પ્રસંગ.)

સંવત ૨૦૧૭ની સાલમાં અમારા સ્વ. પ્રભાવક શ્રી ગુરુણીની સાથે અમે સાતેય ઠાણા જ્યારે કાઠિયાવાડમાંથી ઝાલાવાડમાં સૌ પ્રથમ પુનિત પુરુષની પુષ્ટ્યભૂમિ સાયલામાં પૂ. ગુરુદેવશ્રીના દર્શન માટે મંગલ પ્રવેશ કર્યો ત્યારે તેઓશ્રીના પરમ દર્શન કરી બીજાઓ જેમ તૃપ્તી અનુભવતા, તેમ અમા બધા પણ પાવન થયાં. તે દરમ્યાન મને દોઢ વર્ષથી દેવના ઉપસર્ગ હતો. તેના માટે જૈન-જૈનતર બધાયે મંત્ર, તંત્ર કરાવવા ઘણું કહ્યું પણ મને પૂ. ગુરુદેવ પ્રત્યે અનહદ શ્રધ્ધા, એટલે લાકોને પ્રેમથી સમજાવ્યાં કે, અમારે એ ન કલ્પે. પૂ. ગુરુદેવે પંચપરમેષ્ઠીનું સ્મરણ અમાઘ મંત્ર-જાપ આપ્યા હતો. તે મહામંત્ર પંચપરમેષ્ઠીનો એક કલાક સ્વસ્થ ચિત્તે મારા અનંત ઉપકારીણી સ્વ. ગુરુણી પૂ. પ્રભાકું વરબાઈ મહાસતી- જીએ એક ધારા રાજ એક કલાક પાંચ વર્ષ સુધી કર્યો. જે દિવસે ઉપસર્ગની શરૂઆત થયેલી તેજ દિવસે શાંત થયા! પણ તે ઉપસર્ગ એટલા ભયાંકર કે, આહાર–પાણીનાં સમયે જ બેલાન બનાવે–એ–ત્રાસ જોઈને વાત્સલ્યવારિધિ પૂ. ગુરુદેવની કરૂણા વહેલી કે, આ દશ્ય કેમ જોવાય? આવા તે મહાન કરૂણા સાગર હતા. છતાં તેઓશ્રીની અદશ્ય અસીમ કૃપાથી મહાન શાંતિ સમાધિ છે.

એ અનંત કરૂણાનિધિનું ઋણ ચૂકવવા મારામાં શકિત નથી. તેઓ શ્રી નાના સાથે નાના અને માેટા સાથે માેટા અપાર વ્હાલ ધરાવનાર એ મહાન સંત આપણા પૂ. ગુરુદેવ હતાં. તે સૌ કોઈ જાણે છે. "જ્યાં ન પહેાંચે રવિ, ત્યાં પહેાંચે કવિ." એ કહેવત મુજબ કવિત્વ શકિત તેા અજબ ગજબની હતી.

એક વખત મેં મારી બાળખુદિથી હઠ પકડી કે, પૂ. ગુરુદેવ ? હું આ કડી ભજનની બાેલું તેના ઉપર આપશ્રી કૃપા કરીને આખું ગીત બનાવી દો– પછી જ મારે વાપરવું છે, નહિંતો નહિ. પછી કહે. બાેલ, બાેલ, કચું ભજન બનાવી દઉં ? મેં ગાયું–

" હંસલા વિનાનું અંધારૂં મંદિરિયામાં, હંસલા વિનાનુ અંધારૂં" તેઓ બેલ્યા કે તું પ્રેમથી વાપરી લે જે, હું બપારે તને લખી દઇશ. પછી તું મને સંભળાવજે. અહેા ? પરમ કૃપાળુ ગુરુદેવ, હવે આપના અસીમ ઉપકારના બદલા વાળવા મારામાં શકિત નથી. મારી તબિયત નાદુરસ્ત છે. છતાં ગુરુભકિતના પૂરને રાકી ન શકતા બે શબ્દો લખવા આ કલમ ઉત્સાહી બની છે. હું લેખક કે, કવિયત્રી પણ નથી. પણ ગુરુભકિતની સ્ક્રુરણા થતાં રાત્રે સૂતાં સૂતાં પણ આપના સંસ્મરણાનું આલેખન કર્યું છે.

### पूर्वा गुरुहेव इविवर्ध पं. नामरान्द्रेका सहाराक कन्मरामाहित स्कृतिगरा

"મૂકી સદા મારા મનના મેલા, ગાલું ગુરુજ્ઞાન બનીને ઘેલા, હું આવ્યા સદા એારા, જો, જો 'હસુ' ના રહી જાય કારા." "છાડ્યા આપે રાગ, દ્રેષ ને માન, જ્ઞાનગુરુને કરું પ્રણામ, જેણે આપ્યું મુજને અનુપમ જ્ઞાન, તેને કરું અ'તરથી સત્માન."

એ માતૃવહાલ વરસાવનાર ગુરુદેવ, આપશ્રીએ અનેક જીવાે તેમજ મારા ઉપર અધિકાધિક મહાન જે કૃપાકિરણા વરસાવ્યા છે, તે ઝીલવાને કૃપાપાત્ર બની ભાગ્યશાળી બનું એ જ હાર્દિક ભાવના.

એ અદશ્ય રહેલી દિવ્ય મંગલમૂર્તિ જ્યાં હો ત્યાં પરમ જ શાંતિ, પરમશાંતિ, દિવ્યશાંતિ, સમાધિ–આનંદ પામાે. અને તેમના આશ્રયે રહેલા સર્વ આત્માએાને આત્મિક શકિત મળા અને તેએાશ્રીના આપેલા સદ્ધાધ આપણે આપણ જીવનમાં જડી, મનમાંહી મહી, સ્વભાવમાં સજી, અંતરમાં અપીં, વિભાવને વમી, તેએાશ્રીને જે સેવાકાર્યો પ્રિય હતા તે તન–મન–વર્ચને કરી વર્તનમાં વણવા સદ્દભાગી અનીએ.પૂજ્ય ગુરુદેવના ગુણુગ્રામ આ જડ શખ્દો દ્વારા કરીએ તેટલા એાછા છે.

#### (ઉપજાતિ–ત**જ** :)

શીઘ્ર તરૂં આ ભવવન માંહી, પ્રગટાવું ઉષા આતમ માંહી, ઝૂહું સદા જ્ઞાન પ્રભાની માંહી, ''હસુ" સદા ચિત્ત સમાધિ માંહી."

આ કાવ્ય, પૂ. તારક ગુરુદેવે સં. ૨૦૧૭ ની સાલમાં⊸એક જ લીટી ઉપરથી આ આત્માને ગીત બનાવી દીધું. સ્વ. પૂ. ગુરુદેવે નાના એવા એક પદની અંદર પણ આત્માના સારાંશ સમજાવી દીધા છે કે' આ દેહરૂપી મંદિરિયામાં જો હંસલા ન હાેય તાે અંધારૂં જ લાગે, અને આ દેહ ઉપર જીવન ઈમારત ચણીને સચાેટ (દબ્ટાંત રૂપી) રીતે આપણી સમક્ષ આબેહુબ રજાૂ કર્યું છે.

#### "તર્જઃ⊢ હંસલા વિનાનું અધારું મંદિરિયામાં "

હંસલા વિનાનું અધારૂં મંદિરિયામાં, હંસલા વિનાનું અધારૂં. -એ ટેક. સાત સાત સુંદર મહેલ બનાવ્યાં ને, ઊંડા ઊંડા ધરળ્યા છે પાયા, ઝગમગ ઝગમગ જ્યાતિ જલે ત્યારે, છેલ્લું જ્યારે વાગશે નગારૂં-મંદિરિયામાં-૧ દેહ મંદિર જ્યારે ડગુ ડગુ થાશે ને, શકિત બધી સમેટાશે, અમૃત સરખું મીઠું મીઠું માન્યું તેં તો, સર્વે બનશે ખારું ખારું...મં.-૨ આશાના મહેલમાં ઉંઘી ગયા તેને, પાછળથી થાશે પસ્તાવું, સંવેભાએ સમજે તો સારૂં.-3

અહાહા,....કરુણાસિંધુ, અને કયાં હું અલ્પ બિંદુ, કયાં શરણાઈના સૂરા–કયાં આ ગુરુપ્રેમના અધ્રા આત્મા. આવા મહાન વિરાટ વિભૂતિના ગુણગ્રામ ગાવા માટે તો મારૂં ગજું નથી, પણ ગુરુપ્રેમનાં પવિત્ર વાત્સલ્યથી પ્રેરાઈને–કૂલ નહિં તો કૂલની પાંખડી–માટે મારી કાલીઘેલી કાબ્ય-ભાષામાં બે શખ્દો આપની શ્રદ્ધાંજલિ રૂપે ચરણે ધરી કૃતકૃત્ય બનું....

(તર્જ: - મેરા દિલ તાેડનેવાલે)

અમારા એ દૃદયવાસી, ગયા કયાં સર્વને છાડી, ખરે, એ કાળ એાચિતા, અરે કેમ આવ્યા દાેડી? .... ૧ જન્મ થયા સાયલા ગામે, સંયમ લીધા અંજાર ગામે, પિતા પાનાચંદભાઈના જાયા, માતા રળિયાત બાઇના લાડીલા. .... ર –

### પુલય ગુરુદેવ કવિવયે પે. लालसन्द्रेल મદારાજ જન્મદાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

હતા જે જ્ઞાનચંદ્રજી ગુરુજી મારા, થયા આ શાસનમાં શૂરા, ઝળકતું ખાલ વરાગ્ય, કર્મના તાે કર્યા ચુરા. ગુરુજીએ તાે બાલપણમાં, તજી સંસારની માયા, ધર્મરૂપી ખગીચામાં, વસી મદ માહેને ટાળ્યા વચનામૃત પ્રેમથી પાતા, સમભાવે સદા રહેતા, પ્રગટાવી જ્ઞાનના કિરણાે, વરસાવી પ્રેમનાં વારી. સંવત ૨૦૨૧ ની સાલે, કાળે ઝડપી લીધા આજે, દિવ્યમૂર્તિ ચાલી જતાં, રડે છે ભકતજના આજે. .... ધ સ્વર્ગ ગમનની વાત સુણીને, અમ સૌના દૃદય ચીરાય, વિરહાગ્નિ જલે દૃદયે, અહા, ગુરુદેવ ક્કીરીની અમીરીએ, દીધા જીવને અલય દાના, દ્વીનાની દ્વીનતા ટાળી, કરાવ્યા જ્ઞાનના પાનાે. પડી છે ખાટ સમર્થની, ધર્મના જે અનુરાગી, પડ્યા ખપ એમના કાને? ગયા ભારત ભૂમિ ત્યાગી. ... ૯ હતા એ ત્યાગની મૂર્તિ, ધ્વજા ધર્મની ફરકાવી, કાળનાં તેડા, સ્વીકાર્યા દેહ અપનાવી. .... ૧૦ "સતી પ્રભા" સાક્ષિધ્યમાં, વિરહ કાવ્ય ળનાવે આજે, સંતની શિષ્યા " હસુ" ગાવે, સ્વીકારા શ્રદ્ધાંજલિ લાવે. ... ૧૧ સ્વ. પૂ. ગુરુદેવને કાવ્યરૂપે શ્રધ્ધાંજલી (તર્જ:- તારા મને સાંભરશે સથવારા) ગુરુ મારા હતા મહા અનંતા ઉપકારી, અનેક જુવાને લીધા ઉગારી, મંગલ કેડી ખતાવી દીધી .... ગુ૦ અંતર ઘટમાં દીપક જલાવનારા, પ્રેમસુધા વરસાવનારા, જીવન વનમાં સૌના માટે, મુક્તિની મંઝીલ ખતાવી દીધી. ... ગુ૦ ધર્મ ધ્વનિ હાથમાં ધરીને, વીર વાણીની લ્હાણી કરીને, માનવતાની સૌરભ મહેંકાવી, દીધા સૌના દુઃખડા નિવારીરે. .... ગુ૦ જીવન નૌકાને તારનારા, ભ્રમણાને ભુલાવનારા, જ્ઞાન પીચુષનું દાન દેનારા ક્ષમા દયાની શીખને દેનારા રે. .... ગુ૦ ગુરુદર્શન વિણુ મનડું મુંઝાયે, કાેની રે લઉં સહાયે, કાલીઘેલી મારી અરજી સુણીને, ખાેલા મારા અંતરની બારી રે .... ગુળ ગુરુજી મારા હતા સૌને પ્યારા, રાગદ્વેષથી રહેતાં સક્ષ ન્યારાં, સંતની શિષ્યા ''હુસ્'' પ્રાર્થે, ગુરુકૃપા રહેા સાથે સદ્દા. ... ગુ૦

\*\*

### નિખાલસ સંતની ઝલક

### 🛞 ઉગ્રવિહારી વિદુષી, બા. બ્ર. જયાબાઇ મહાસતીજી

પૂ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેખની જન્મ શતાબ્દિ આવી રહી છે! ત્યારે શું લખવું એ પ્રશ્ન મન પર સહેજે ઊંઠે છે. કેમકે, પૂજ્યશ્રીના જીવનથી હું તદ્દન અજાણ છું.

**વ્યકિતત્વ દર્શન**ે

## पूर्वा गुरुहेव डिवियर्थ प. नामशक्द्रका सहाशेक कन्मशताहिह स्कृतिग्रंश

પરંતુ હાલ મુંબઈમાં બિરાજમાન અમારા ખરા અંતરસ્નેહી પ્રદમચંતીબાઈ મહાસતીજીના અતિ લાગણીલર્ધી પ્રેમપત્ર અને એમાંય પૂજ્યશ્રીના જીવન પર સંસ્મરણ લખવાનું ફરમાન આવ્યું. તેથી થાડું લખવાની લાવના થઈ. લખવાના વિચાર આવતાંજ દ્વરના ભૂતકાળમાં દબ્ટિ દોડી ગઈ. બહુ બાળપણમાં સંસારી અવસ્થામાં એક વખત પૂજ્યશ્રીને ધારી બિરાજલું થયું અને એમની ખ્યાતનામ કીર્તિ અમારી જન્મભૂમિ ઠેઠ દલખાણિયા સુધી પહેાંચી.

પૂજ્યશ્રીની નામના સાંભળીને કુટુંબ સાથે દર્શને જવાતું થયું અને તે વખતે પૂજ્યશ્રીની કવિત્વશકિત અને વકતૃત્વશકિતનું દર્શન પહેલું કહેા કે છેલ્લું, પણ તે સૌભાગ્ય જીવનમાં એક જ વખત પ્રાપ્ત થયું છે.

મહાન ગુણી સંતાની કવિતા કે વકતાપણાની પ્રસંશા કરવાનું કામ મારું નથી. એ કીર્તિની ચાંદની તો એની મેળેજ ખીલતી રહે છે. ત્યારે પુજ્યશ્રીના પ્રથમ દર્શને મારા ખાલજીવનના ડૂંક પરિચયમાં મેં શું જોયું!

તે લાેખંડી સંતના મુખપર તરવરતી નિખાલસતા અને નિડરતાના અપૂર્વ દર્શન થયાં.

અને એ સદગુણની બેલડી પર જ હું બે શબ્દ લખું છું.

આજના કહેવાતા શાસનપ્રેમી કે ધર્મપ્રેમી એવા કરાડપતિ શ્રીમતોની તબદિલી કરતાં અનેક સતીવૃંદ કે સંતાને જેયા છે. અરે! સુશ્રાવકજી! શાસ્ત્રજ્ઞ, આવા પ્રમાણપત્રાે આપતા અનેકને સાંભળ્યાં છે.

પરંતુ માેકા પેર કહેવું સત્ય કહેનાર અને નીડરપણે કડવું આચરણ કરી બતાવનાર એવા પરમ સંત પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ એકના જ જીવન દરમ્યાન દર્શન થયાં છે.

એકાંત જડ ક્રિયાને જળાની જેમ વળગી પહેલા અનેક ધર્માંધ ધનપતિઓને આ મહાન વ્યકિત પાસે કખૂલ કરવું પડ્યું છે કે આંતરજીવનની આધ્યાત્મિકતા વગર, રામરામ સત્યની પાત્રતા વગર વીરના વારસદાર થવું કડ્યું છે.

અહેા! તે યુરુષની જન્મશતાબ્દિ સમયે આપણું એટલું જ સ્મરીએ કે આપણામાં ખરી નિખાલસતા અને નીડરતા ક્યારે આવે!



## સંયમ–માગ<sup>°</sup>ના પથપ્રદરા<sup>°</sup>ક અને જ્ઞાનદીપક

### 🎇 વિદુષી બા. બ્ર. લલિતાભાઇ મહાસતીજી

સંયમ જીવનના દીપને પ્રગટાવવા હજુ તો હું વાટ સંકારતી હતી, ત્યાં જ આવી મળેલ પ્રકાશપૂંજને કેમ વિસરી શકું? જેમણે મારા દીપકમાં સ્નેહ પૂરીને જ્ઞાનની ચિનગારી પ્રગટાવી. સંયમી જીવનની કેડીએ પ્રથમ ચરણ મૂક્તા એટલે કે વૈરાવ્યાવસ્થામાં જ જે મારા માર્ગદર્શક અનીને ઊભા રહ્યા તે પૂજ્ય ગુરુદેવના ગુણુગ્રામ કરવા મારી પાસે ક્યાંથી શકિત હોય ?

મને યાદ છે એ દિવસાે સં. ૨૦૦૨ માં ધારાજનું એમનું ચાતુર્માસ થયું. ચારેય મહિના 'જૈન સિદ્ધાંત પ્રવેશિકા' કે જે જિનેશ્વર પ્રભુની વાણીના સાગરમાં પ્રવેશવા નાવ સમાન છે, તેનું જ્ઞાન તેઓશ્રીએ મને અત્યંત પ્રેમથી અને ગહન-તાથી કરાવ્યું જે આજ સુધી મારા અંતર મન પર એની ઊંડી છાપ સાથે એવું ને એવું વિદ્યમાન છે.

આવા પરમાપકારી ગુરુદેવની વિશિષ્ટતાએાનું ખ્યાન કરવું એને હું સાહસ સમજ છું છતાં સમય આવ્યે કહ્યા વગર રહી શકતી નથી કે એમનું જીવન એટલે સૂર્યની તેજસ્વિતા, ચંદ્રની શીતલતા, મેરૂની અંડાલતા, કમળની નિલેપિતા ધરતીની સહિષ્ણુતાના શુભ સમન્વય હતું. તેએાશ્રીના જીવન મંત્ર હતા, 'જન સેવા તે પ્રભુની સેવા' એમના જીવનની ક્ષણ સેવાર્થે વપરાઈ હતી.

આવા સર્વતામુખી પ્રતિભાસંપન્ન મહાપુરુષના ચરણેામાં અગણિત પ્રણિપાત હેા.

### प्लय गुरुहेव डविवय पं. लालसन्द्रेक महाराज जनसराताहि रुसृतिग्रंथ

### દિવ્યપુરુષની છવનપરાગ

### 🗏 વિદુષી પ્રાણુકુંવરબાઈ મહાસતીજી

વિશ્વના વિશાળ ક્લક પર જન્મ લઈ છવન ધારણ કરનાર જવામાંથી છવન છવી જનારા તો લગભગ બધા જ હાય છે પણ જીવન જીવી જાણનારા ખહુ જ જૂજ હાય છે.

જીવન જીવી જવું એ જુદી ચીજ છે. જીવન જીવી જાણવું એ જુદી ચીજ છે.

જીવન જીવી જવું એ પર્વતની ટાેચ પરથી પત્થરના ગાેળા નીચે ગબડાવવા બરાબર છે. એમાં કાેઈ પ્રયત્નની, કાેઈ સાહસની કે કાેઈ મહાન ઉત્સાહની જરૂર રહેતી નથી. ગાેળા ટાેચ પર મૂકયા કે આપમેળે એ ગબડતાે ગબડતાે નીચે ઊતરી જ જવાનાે છે.

જીવન જીવી જવામાં પણ કાઈ પ્રયત્નની, કાઈ સાહસની કે કાઈ મહાન ઉત્સાહની અપેક્ષા રહેતી નથી. જીવન મળ્યું એટલે આપમેળે એ જીવાઈ તો જવાનું છે. કીડીનેય જીવન મળ્યું છે, મેકાડીનેય જીવન મળ્યું છે, ને વિષ્ટામાં ખદબદતા અસંખ્ય કીડાઓને પણ જીવન મળ્યું છે, અને એજ જીવન માનવને પણ મળ્યું છે. જેમ કીડી, મેકાડી કે કું શુઆ પાતપાતાને મળેલું જીવન જીવી જીવીને જગતમાંથી વિદાય લે છે, એમ માનવને પણ જીવન મળ્યું એટલે ગમે તેમ જીવન જીવીને ચાલ્યા જાય; તા જીવનની દષ્ટિએ વિષ્ટામાં ખદબદતાં કીડાના જીવનમાં ને માનવનાં જીવનમાં કાઈ માટા તફાવત ન આંકી શકાય.

હકીકતમાં જગતમાં જીવાતા ખીજા તમામ જીવેા કરતાં માનવમાં જીવનનું વધુ ને વધુ મૂલ્ય આજ સુધી અંકાતું આવ્યું છે, અને એથી જ એ પ્રશ્ન ઊભા થાય છે, કે માનવના જીવનમાં એવું તાે શું રહેલું છે, જેથી સહુથી વધુ મૂલ્યવાન એને ગણી શકાય?

એની પાછળ છુપાયેલું મહાનમાં મહાન રહસ્ય એ છે કે બીજા બધાને જન્મસિદ્ધ માત્ર જીવન જીવી જવાના જ હકક મળેલ છે. ત્યારે માનવને જીવન જીવી જવાના જ નહીં પણ જીવન જીવી જાણવાના મહાનમાં મહાન જન્મસિદ્ધ હકક જન્મ લેતાં જ મળી ગયા છે. એથી જ માનવનું મૂલ્યાંકન જગતના તમામ જીવા કરતાં કંઈક વધી જાય છે.

જીવન જીવી જાણવામાં પર્વતની ટાેચ પરથી પત્થરનાે ગાેળાે ગળડાવવાનાે નથી; પણ તળેટીમાં પહેલા ખરબચડા પત્થરને કળશનાે આકાર આપી પર્વતની ટાેચ ઉપર ચડાવી ત્યાં ને ત્યાં સ્થિર રાખવાનાે છે.

જીવન જીવી જાણુવું એ કંઈ સહેલું નથી. જીવન તેજ જીવી જાણે જેનામાં સાહસ, ઉત્સાહ, પુરુષાર્થ અને પરાક્રમ હાેય.

જગતમાં જન્મ લેતા માટા ભાગના માનવાનું જીવન ખરખચડા પત્થરના ગાળા જેવું જ હાય છે. એમાં પ્રયત્ન અને પુરુષાર્થના ટાંકણા મારી સદ્દગુણના આકાર આપવામાં જે સફળ ખને છે તે જ જીવન જીવી જાણે છે. ''જેણે જીવી જાણ્યું' તેને મૃત્યુને માણી જાણ્યું."

એવા જેન સમાજના મહાન જ્યાતિર્ધાર, શાસનશિરતાજ, કર્મ સાહિત્યના અજેડ જ્ઞાતા, કવિવર્ધ, તારક, પ્રભાવક અને આરાધક અમૂલ્ય નરરત્ન પ્રકાશ પાથરીને આપણી પાસેથી ચાલ્યું ગયું છે.

આ એક તેજીલા અને ચમકતા સિતારા લાખાના લાડકવાયા હતા. અનેકના જીવનમાં ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક જાગૃતિની જ્યાત જગાવનાર, પહાડી દેહ તથા પહાડી અવાજના ધારક હતાં. હિંમત અને સાહસના રસિયા પૂજ્ય નાનચંદ્રજી મહારાજ અવનવા જ્ઞાન-વિજ્ઞાનનાં દ્વારા તથા દિશાઓનું ખેડાણ કરનારા, તત્વજ્ઞાનથી માંડીને ટેકનાેલાજીના વિષયમાં પણ વિચક્ષણ હતાં. અદ્દભુત વાક્પટુતાના ધારક, તીક્ષ્ણ તર્કશકિત તથા પ્રભાવક દેષ્ટાંતા અને રાચકોરજ્યુઆત એ એમની વ્યાખ્યાનશકિતની વિશિષ્ટતા હતી. શાસનશુદ્ધ દેશના, ઉત્સ્ત્રત્ર પ્રરૂપણ ન થાય તેની સખ્ત જાગૃતિ, એ એમની

# पूक्य गुरुदेव इविवयं पं. नाजयन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

અનુપમ મૌલિકતા હતી. તેઓ શ્રીની જિન તથા જિનવાણી પ્રત્યેની અપૂર્વ લકિત હતી.

તેએાશ્રી માનવતાવાદી સમાજસુધારક અને પ્રભાવશાળી હતા તેમની રસિક વાગ્ધારાએ અનેકના જીવનમાં માનવતાના બીજારાપણ થયાં હતા. અનાદિના અધકારમાં રખડતા અનેક આત્માને સન્માર્ગે વાળનાર અને જગાડનાર હતા.

રવર્ગસ્થ શુરુદેવ એક જ વાત માનતા હતા. કે ગુલાબને પાતાનામાં રહેલ સૌરભની જાહેરાત કરવી પડતી નથી, તે સ્વયં પ્રસારિત છે. જૈન શાસનના સાચા સુકાની એક મહાન સુભટની અદાથી વફાદાર રહી જૅન શાસનની મહાન પ્રભાવના કરી છે

સ્ત્રી સમાજ તેમના સદા ઋણી રહેશે. તેમણે સ્ત્રી-શિક્ષા માટે ક્રાન્તિકારી પગલું ભરી સ્ત્રીઓને અજ્ઞાન અંધકારમાંથી બહાર કાઢી જ્ઞાનપ્રકાશ આપ્યા. તેઓ કેવળ ધર્મવીર હતા. એમ નહીં પણ સમાજસુધારકના અનેક કાર્યો કરતા હતા. આજીવિકા માટે અતિ કષ્ટ અને પરિશ્રમ કરતા, મુંબઇની જનતા રાત્રે જ સમય મેળવી શકે તેમ લાગતાં સાધુસમાજ માટે રાત્રિ પ્રવચન કે પ્રાર્થના વિરુદ્ધ છે છતાં તેઓશ્રીએ રાત્રિ પ્રવચન અને પ્રાર્થના શરૂ કરાવ્યાં કે જે આજ સુધી ચાલે છે.

ભકતો અને શિષ્યો પ્રત્યે તેએાશ્રીના અનેરા વાત્સલ્યભાવ હતો, અત્યંત સરળ સ્વભાવી હોવા ઉપરાંત સિદ્ધાંતની વાતને ગમે તેવી કટોકટીના પ્રસંગે પણ રજૂ કરતા અચકાતા ન હતા. વિરાધીએા પ્રત્યે કયારેય તિરસ્કાર કે ઘૃણા દાખવતા ન હતા. પૃજ્ય સ્વર્ગસ્થ નાનચંદ્રજી મહારાજને કાેટિકાેટિ ભાવવંદન કરી હાર્દિ'ક શ્રદ્ધાંજલિ સમર્પું છું.



## સંસ્કૃતિની સિતાર

🎇 સાધ્વી લીલમબાઈ મહાસતી

'માનવમાં મીઠી મહે'કલરી સંસ્કૃતિની સિતાર કર ગ્રહી સત્ય સ્વરૂપની સારેગમ છેડી શાનચંદ્ર ગયા ચાંદની ચમકાવી, સારઠની ભૂમિપર એવા કંઇક સંતા આવ્યા ને ગયા, નર-નારીમાં છુપાયેલા નૂરને 'નાનચંદ્ર' ગુરુ પ્રગઢાવી ગયા.'

પૂ. મુનિરાજના પ્રત્યક્ષ પરિચય નથી, છતાં તેમનાથી પરિચિત છું. વ્યક્તિના મિલન માત્રથી જ પરિચિત નથી થવાતું. પુષ્પમાં રહેલી મુવાસ માઈ લાના માઈ લા સુધી પાતાના અસ્તિત્વને પ્રગટ કરે છે. વ્યક્તિ પાતાના નાનકડા ક્ષેત્રના ત્યાગ કરે છે ત્યારે તે વિસ્તૃત કુટું બના મેમ્બર બને છે. તેમાં પણ તેમની કૃતિઓ તો જગતને તેમનાંથી પરિચિત બનાવી કે છે. તેમની કૃતિ 'માનવતાનું મીઠું જગત,' 'પ્રાર્થના પદ' વગેરે વાંચીને અંતરાયું નમી પડે છે. એમ કહેવા કરતા પણ જે જે ક્ષેત્રમાં સાયલાના સંતના પુનિત ચરણા સંચર્યા છે તે તે ક્ષેત્રમાં તેમના જીવંત શિલ્પને જોઈ મન મહેંકયા વગર, વાણી અવાચક બન્યા વગર અને કાયા થનગન્યા વગર રહી શકતી નથી. પૂ. મુનિરાજનું જે વિહરણ ક્ષેત્ર હતું તે ઘરતીના ધાવણ ધાઈને ઉત્પન્ન થયેલા, આકાશ જેના આવાસ છે, ઘરતી જેની શસ્યા છે, વનસ્પતિ જેનું વસ્ર છે, હિંસા જેના આહાર છે અને મદિરા જેનું પેય છે તેવા આકૃતિથી માનવ પરંતુ કાર્યથી દાનવ એવા જંગલીઓની વાત્સલ્યપૂર્ણ હૈયે પૂ. કવિવર્ય સંતે આળસને અળગી કરાવી. મૂળ પાયામાંથી જ મળેલા હાથ–પગ વગેરે અવયવાનું જ્ઞાન કરાવી પાંચ ઇન્દ્રિયોથી પરિપૂર્ણ દેહથી શું શું કાર્ય કરી શકાય છે તેવા પાઠ પહાવી 'પરપ્રાણીને પીડા ન પહોંચાડાય' તેવા પ્રેરણાના પીપૂષ પ્રેમપૂર્વ ધાવડાવી, માનવતાના તાજમહેલ કેમ કંડારાય છે તેનું કળા–કૌશલ્ય પ્રાપ્ત કરાવ્યું છે. દાનવતાના ત્યાગ કરી માનવતાને વરેલા ભાલકાંદાના કાંદળા માનવોની ખાદીના વસ્ત્રના હંકાયેલી આદર્શ ખડતલ કાયામાં સંસ્કૃતિ ડાકિયા કરતી આજે દેખાય આવે છે. જાણે કે જેનાગમામાં દેખાડેલ મનુષ્યત્વની દુલભ મહેંક આ માનવોમાં જ મઘમઘી ઉડી

## प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नाजसन्द्रेका महाराक कन्मराताहि स्मृतिग्रंथ

ન હોય! આજે પણ જે સંત–સતીજીઓ ત્યાં વિહાર કરીને જતાં હોય તેને આ આદર્શ નમૂના નજરાનજર જેવા મળે છે. પ્યારા સંતના અનુયાયીઓને પૂછતા હજુએ તેઓના ભાવવિભાર હૈયાં બાલી ઊંઠે છે કે અમારા સાચા ઘડવૈયા, અમારા પ્રભુ સાયલાના સંત ગુરૂદેવ 'નાનચંદ્રજી'ના શિષ્ય સંતબાલજી મહારાજજ છે.

આવી વાતો કળાથી કંડારેલી કૃતિઓની આદર્શ માનવમૂર્તિઓ પાસેથી કાનાકાન સાંભળવા—જેવા મળે છે ત્યારે આ સાધ્વીનું અંતઃકરણ પૂર્વક નમી પહે છે, અને ધન્યવાદ દીધા વિના રહી શકાતું નથી. વાહ! વાહ! સાયલાના સાધક-સંત! આપે તો જેન શાસનના અદ્દભૂત—અનુપમ સિદ્ધાંત સાગરમાં ડૂબકી મારી માનવતાના મૌકિતકને ગ્રહણ કરી સાધક દશાની કઠાર સાધના સાધી, પદયાત્રાએ — પ્રવાસ કરીને જ્યાં જ્યાં જેને જેને જરૂર હતી ત્યાં ત્યાં તેની જરૂરિયાત પૂરી પાડી, માનવલવનું પ્રથમ સાપાન સર કરાવ્યું. જેમ વર્ષા ઝતામાં ડહાળાયેલા પાણીને શરદ ઝતુના સમાગમ થતાં નિર્મળતા પ્રાપ્ત થાય છે તેમ અજ્ઞાનના અધકારમાં અટવાયેલા માનવીને જ્ઞાનના પ્રકાશ આપી નાનચંદ્ર નામ સાર્થક કર્યું. ધન્ય આપની સાધના! એવા સાધક સંતને શત્ કારિ વંદના.



# લીંબડી સંપ્રદાયના શાસન સિતારા પૂ. બા. બ્ર. કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજના જીવન ઉપવનમાં મહેકતા રોષ સૌરભયુકત સંસ્મરણો....

🎇 ગાંડળ સંઘાણી સંપ્રદાયના વિદુષી બા. છા. જયાબાઈ મહાસતીજી

આર્યભૂમિના સાહિત્ય, ઔદાર્ય ગુણથી અલંકૃત, જીવન માધુર્યથી મહેકતા,....સાત્વિક શૌર્ય ઝળકાવતા.... કવિવર્ય પૂજ્ય નાનચંદ્રજી મહારાજ......

'કાદવમાંથી કમળ ખિલ્યું,' અલિપ્ત દશાના આદર્શ શાેધ્યાે અને ભવ્ય આત્માને મુકિતના રાહ ચીંધ્યાે. આવા તત્ત્વન્ન ગુણાનુરાગી સંતના સદ્દગુણુનું બહુમાન અલ્પન્ન માનવ જડ પેન દ્વારા કેમ કરી શકે ?

ગુણાનુરાગથી જીવનના સદ્દભાગ્યે પૂ. ગુરુદ્દેવનાં સાન્નિધ્યમાં રહેવાના સુઅવસર પ્રાપ્ત થતાં. દર્શનના અમૂલ્ય લાભ મળેલ હતા. મિલન થતાં મલીનતા મુરઝાઇ અને મંગલતા સરજાઈ ગઈ.

તેમના જીવનની કાર્યવાહી ભવ્ય આત્માને ભાવવાહી અનાવી આપે. જીવનના પ્રાથમિક ગુણ વિશાળતા અને વિશેષતાભર્યો હતા. જેનાથી વિરલતા ઝળકતી વિનયની વાટે શ્રધ્ધાના દીપક પ્રગટાવ્યા, પ્રકાશના પરિમલે ત્રૈલાકને પ્રકાશિત કર્યો.

ગુરુલક્તિ એટલે જાણે પંચમ કાળમાં લગવંત મહાવીરને ગણધર ગૌતમના આદર્શને જ્યોર્તિમય બનાવતા તેમના અંતરના નાદ એ જ હતો કે હે નાથ ? જોઈએ છીએ ગુરુલકિત, જેનાથી મુકિત તા મારા ચરણની દાસી બની ચરણ ચુમતી મસ્તક જીકાવતી આવશે. સેવાના સુમના માનવ જિંદગાનીના બાગમાં મહેકતા સેવાના મેવા લેવા અજોડ અને અજબ પુરુષાથી બન્યા.

દિવ્યદ્રષ્ટિથી દીપતા એવા સ્વ. પૂ. આચાર્યદેવ શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ જેમની પ્રશાંતભાવે નવ વધ સુધી અજબ સેવા કરી, ગજબ મુકિતના મેવા લીધા.

દિલના દયાળુ, મનના માયાળુ, પ્રકૃતિના પ્રેમાળ, વિચારના વિશાળ, સ્વભાવે સ્નેહાળ ગુરુદેવને જોઈ અમારા મસ્તક નત મસ્તક બની તેમના ચરણમાં ઝૂકી પડતા.

માનવ જીવનમાં તેમના એક "Principal" સિધ્ધાંત હતા કે, આ માનવ જિંદગાની મળ્યા પછી શું કરવું જોઈએ? આ પ્રમાદી સમાજ પ્રમાદ ભાવનામાં કેમ ઝૂલે? પતન પામેલા પામર આત્મા પ્રકૃતિના–પ્રવૃત્તિના પરિવર્તન કરી કેમ પ્રગતિ સાધી શકે, એના વિચાર પ્રતિક્ષણે તેમના અંતરને સ્પર્શતા–મનમાં સ્ક્રુરતા અને સમાજ માટે કંઈક કરી જૂટવા પ્રેરતા હતા.

આગમના અજેડ અભ્યાસી......ત<sub>ર</sub>વચિંતક ચૈતન્યચિંતક અન્યા. સનાતન વિદ્યાના ખજાનચી બની કંઈક અ<u>ને</u>ય

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. ના નચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

આત્માને પ્રજ્ઞેય બનાવ્યા. આગમ ઉદ્દર્ધિએ તિત્વનું નવનીત પ્રાપ્ત કરી ભવ્ય આત્માને આનંદનું અમૃત આપ્યું.

તેઓ શ્રીએ તિક્ષ્ણ ખુધ્ધિએ શિક્ષણ લઈ આધ્યાત્મિક ભાવવાહી ઘણા કાર્યોના પવિત્ર પદાની રચના કરેલ છે. જેની રચનામાંથી અમી ઝરતા, આધ્યાત્મિક ભાવા કંઈકના હૈયાને હચમચાવતા, દિલડાને ડાેેલાવતા, અંતરને ઉછાળતા, જેમની કવિત્વશક્તિ અજોડ અને અજબ હતી.

સરળતાની મૂર્તિ, સૌમ્યતાની સૂરતી ઝળકાવતા. ખાેટી રીતે પાળવાની વાત નહીં. અકકડતા સામે અડગતા, દુષ્ટતા સામે દિવ્યતા, કૂરતા સામે કાેેેમળતા, વૈમનસ્ય સામે શમનસ્ય, એ તેમના જીવનના મુખ્ય આદર્શ હતાે.

પૂ. ગુરુદેવના આંખના અમી-વિષધરના વિષને વમી નાંખતા અને સ્વભાવમાં શમી કલ્યાણકામી બની જતા. આવા ગુરુવર્ય મુકિતના રાજ લેવા આત્મકાજ કરી ચાલ્યા ગયા.

તેમના સાગરસમા વિશાળ ગુણોના ગુણાનુવાદ અલ્પમતી શું કરી શકે? અંતરના અહાેભાવથી સદ્દગુણની મહેકતી મહેકે અંતરનું અર્ધ્ય આ સમયે અક્ષરરૂપે અર્પણ કરી આનંદ અનુભવીએ છીએ. તેમના આદર્શો જવાહિર જેવા ઝળકતા હતા.

અતિશયોકિતથી નહીં પણ અનુભવેલા મંગલ મિલનમાં જે કાંઈ 'સુવર્ણ શિક્ષા' સોનેરી સુવાકયા અને અજેડ આદર્શો અમને મળેલા તેનું જ આ સંક્ષિપ્ત વર્ણન છે. તેમને શબ્દ દ્વારા મહી ચરણમાં સમર્પણ કરતા, ધન્યતા-કૃતકૃત્યતા અનુભવીએ ઇએ. તેમના આદર્શો સૌના જીવનની દીવડી બના.

તેમની પરાક્ષ વાણી સૌના જીવનની મીઠી વીરડી અને–વિદ્વષી આ. છા. પૂ. જયાબાઈ મહાસતીજી તથા તત્વચિંતક આ. છા. પૂ. વિજયાબાઇ મહા. (જય–વિજય) સાધક–બેલડીનાં અંતરનું અર્ધ્ય અને મહેકતું માધુર્ય સમર્પિત કરીએ છીએ.



# અજારુયું છતાં જાણ્યું!!!

#### 🏽 બા. બ્ર. વિદુષી હીરાબાઈ મહાસતીજી

શું લખવું ? તે પ્રશ્નને વિચારવેગ ન આપતાં મારા ભાગ્યને સદ્ભાગી માનું છું કે આજે એક પુષ્યશ્લાકી શાસન સિતારા સમ સાધક સંતની જન્મ–શતાષ્દ્રીનાે મંગલ ઉત્સવ ઉજવવાના છે તે શબ્દો શ્રવણુ–ગત થયા ત્યારે થયું ચાલાે આપણે પણ કંઈક આંશિક ભાગ લઈએ. છેવટે બુદ્ધિની અલ્પતા ભાસી….ત્યાં જ સિદ્ધસેન દિવાકર પ્રણીત.

# बालोऽपि किं न निजवाहुयुगं वितत्य विस्तीर्णतां कथयति स्विधयाऽभ्वुराहोः।

સંત શિષ્ય વિષે લખવું એ તેા શિશુ હાથે ચંદ્રને આંખવા જેવું છે! એ વિશાળ સાગરના જલને નાનકડું નાવડું કેમ તરી શકે? તાે પણ સંત–જીવનના વિશાળ સાગરમાંથી એક બે ખૂંદ ટપકાવી જીવનની ધન્યતા અનુભવીશ.

અમારા કમલાએ એ મહાપુરુષના દર્શન તથા વાણી-શ્રવણ આ જીવનમાં થયા નથી. પ્રત્યક્ષ પરિચય-અનુલવ થયા નથી. પરંતુ પરાક્ષ અનુલવ તો જરૂર જાણ્યાે. લક્ષે તેઓના આદર્શ ત્યાગપૂર્ણ જીવનને ન નિહાળ્યું, પણ તેઓશ્રીનું સાધનાશીલ જીવન ઉદ્દામ ગુણ – પુષ્પાની મઘમઘલી પરિમલ – ખુશ્ખૂ આજે પણ પ્રસરી રહી છે, ને અનુલવાય રહી છે. પુષ્પ ન પેખ્યું પણ સુગંધ તાે માણી....!!

તેઓશ્રીના પરિચયમાં આવેલા પ્રત્યેક માનવીના મુખમાંથી પૂ. ગુરુવર્થ પ્રત્યેના ખહુમાન પૂર્વકની ગુણ શબ્દાવલી સાંભળતા હૈયું ભાવિત થયા વગર રહેતું નથી. તેઓશ્રીની દરેક પ્રત્યે મીઠી દષ્ટિ ને કુણી લાગણી હતી. તેઓની ઉદારતા– વિશાળતા અને ગંભીરતા આદિ ગુણે અમાપ હતા. તેઓશ્રીનું વ્યક્તિત્વ પ્રતિભાસંપન્ન હતું. તેઓની બુહિની બહુલતા દરેકને આશ્ચર્યચકિત ખનાવતી હતી. તેઓના સાન્નિધ્યમાં બેસનારાઓ અને રહેનારાઓ શીતળતા ને શાંતતાના અનુભવ કરતા હતા.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

તેઓની આકૃતિ સૌમ્ય, પ્રકૃતિ શાંત અને સંસ્કૃતિ આદર્શમય હતી. તેઓ સંત સ્વભાવી હતા, જીવનમાં તંત ન હતો. મહંત સ્વભાવી હતા, જીવનમાં મમત્વ ન હતું. કાર્ય સ્વભાવી હતા, પ્રમતતા ન હતી. નિંદા અને પ્રશંસા પચાવવાની તેઓ અગાધ શકિત ધરાવતા હતા. આ બાલગોપાલ સહુને તેઓ પ્રેમભીના શબ્દોથી બાલાવતા હતા. તેઓના શિષ્ય પ્રત્યેના વ્યવહાર માતા જેવા હતા. તેઓશ્રીના પ્રત્યેક સમય શાસ વાંચન અને સદ્દકર્તવ્યમાં જ પસાર થતા હતા.

પૂ. ચિત્તમુનીશ્રીએ તથા પૂ. સંતળાલશ્રીએ લખેલ તેમનું જીવનચરિત્ર વાંચ્યું. તેમના છપાયેલા વ્યાખ્યાન 'માન-વતાનું મીઠું જગત', તેમના બનાવેલા ભજનપદ પુષ્પિકામાંથી કાવ્યા વાંચ્યા. તેમના પરમાત્માના પંચ બતાવનારા પ્રેરક પદો વાંચ્યા. એ બધું વાંચતા થયું કે કેવા એ અવધૂત યાગી હશે ? કેવા એ વિશાળ વિચારક હશે ? કેટલા એ પરમાત્મા પ્રેમી હશે ?

આ બધું વાંચતા જરૂર વિચાર આવ્યો કે તેમના અંતરમાં એક દિવ્ય ભાવના સદૈવ રમતી હતી કે 'સર્વજન હિતાય, સર્વજન સુખાય, કાર્ચ નિષ્કામભાવે કરવું.

તેઓએ જનકલ્યાણના કામા, આત્માન્નતિના કામા, શાસન ઉજ્જવલતાના ઘણાં કામા કરી એક આદર્શ જીવનના પ્રણેતા બની ગયા. તેઓશ્રી જ્યાં હાેય ત્યાંથી સર્વ પર અમીવર્ષા વરસાવતા રહે, પરમ શ્રધ્યેય એ તારણહારને અમારા હાર્દિક વંદન.



### પૂ. સંતરત્ન નાનચન્દ્રજી મ. સા.નું વિરાટ વ્યકિતત્વ

#### 🎇 વિદુષી મહાસતી શ્રી મદનકુંવરજી

કવિવર્ય શ્રીજી મહારાજના વિષયમાં અનેક સુવાસ ભરેલા પ્રસંગા મને સાંભળવા મળ્યા છે તે ખરેખર ઘણા જ આશ્ચર્યજનક અને પ્રેરણાદાયક છે. જે મહાન વ્યકિતત્વ વિષે હું મારી અલ્પબૃદ્ધિ પ્રમાણે બે શબ્દો લખવાના પ્રયાસ કરી રહી છું તે સાધારણમાંથી અસાધારણ મહાન બન્યા છે.

(૧) જ્યારે એમને વૈરાગ્ય જાગૃત થયા ત્યારે એમના હૃદયમાં કેશલ્ંચન કરવાની ઈચ્છા થઇ. તેઓ શ્રી એક મુનિરાજ પાસે ગયા અને પાતાના ભાવ વ્યકત કર્યા ત્યારે એ મુનિરાજે કહ્યું—ભાળિયા! સાધુ ગૃહુસ્થના લાંચ નથી કરતા. ત્યારે એ ઉત્કટ વૈરાગી નાઈની પાસે ગયા ને કહ્યું મારા લાંચ કરી આપ. તે નાઈએ કહ્યું—મને હાથેથી લાંચ કરતા નથી આવડતું ત્યારે તેમણે કહ્યું—તો ચીપીયાથી ખેંચી નાખ. નાઈએ (હજામે) ચીપીયાથી વાળ ખેંચવા માંડયા તો લાહીની ધાર વહેવા લાગી. ઘેર આવ્યા. ભાભીએ જોયું તો તેમને ભારે દુ:ખ થયું. તમે આવાં કબ્ટા સહન કરા તે અમારાથી જોઈ શકાતા નથી. સાંભન્યું છે કે સુખડ લગાડવાથી ઠંડક વળે છે અને દીસીઓ બધ થઈ જાય છે. કબાટમાં જોયું તો ઉતાવળમાં સુખડને બદલે સૂંઠ આવી ગઈ. લેપ કરવાથી ઘણી બળતરા અને વેદના થઈ પરંતુ તે વખતે એ મહાપુરુષે જે શાન્તિપૂર્વક કષ્ટ સહન કર્યું તેવું આત્મબળ સિવાય બીજે કોઈ સહન કરી શકે જ નહિ. આત્મબળ એ માનવજીવનના આદર્શ પાયા છે. આત્મબળથી પરમ આનંદ મળે છે. તે જ શાશ્વત અને અમર જીવન છે. દુર્ખળતા દુ:ખસ્વરૂપ છે અને દુર્ખળતા જીવને પ્રમાદી ને કાયર બનાવે છે.

કવિવર્ય શ્રીજી મ. સા. માં આત્મલળ ખૂબ જ હતું. ગૃહસ્થાવસ્થામાં જ એમણે શીત-ઉભ્યુની આતાપના પણ ચાક્ષુ કરી દીધી હતી. શરીર ઉપર ક્રફેાલા પડી જતા પણ એ આત્મલકી ક્યારેય કાયર ન બન્યા એવી હતી એમની વૈરાગ્યની દઢતા અને આત્મલળના આદર્શ.

તેઓશ્રીની આત્મશક્તિ, વાક્શકિત, ઘૈર્યશકિત, વીરતા, ગંભીરતા, સહિષ્ણુતા મહાન હતી. એમના જીવનમાં એાતપ્રોત હતા. 'સમા ચ સવ્વ ભૂએસુ' એ પાઠ તેઓશ્રી સારી રીતે ચરિતાર્થ કરી રહ્યા હતા.

પુજ્ય પ્રવર શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની સેવાભાવના, ગુરુભકિત અદ્વિતીય હતી. એમની ગુરુભકિત તો એવી હતી

### पूज्य गुरुदेव डिवियर्थ पं. नान्यक्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

કે શાસ્ત્રમાં ભગવાન મહાવીર પ્રત્યે ગણધર ગૌતમની જે ભકિત હવી તેનું તાદશ્ય ચિત્ર ર**ન્તૂ** થતું **હ**તુ.

પૂજ્યશ્રીના દર્શન કરીને પાવન થવાના મને અવસર ન મળ્યાે પણ એમના ગુણાે સાંભળીને વિચાર થાય છે કે એવા મહાન સંતને વિષે કંઈ પણ લખવું એ સૂરજને દીવાે દેખાડવા જેવું છે.

આવા ત્યાગી, કર્મનિષ્ક તેમજ સમાજ−સુધારક સંતનું નામ કર્જીગોચર થતાં જ સંસારસાગરને પાર કરવાની અતુપમ પ્રેરણા મળે છે.

પૂજ્યશ્રીનું જીવન ગંગા જેવું નિર્મળ, મેરૂ જેવું ઉચ્ચ, સમુદ્ર સમાન ગંભીર, ચંદ્રમા સરખું શીતળ અને સૂર્ય જેવું તેજરવી હતું. તેમના સદ્દ્રશ્હ્યોથી સભર જીવન માટે મારા મુખમાંથી ઉદ્દ સાયરની પંકિતએા સરી પડે છે.

> કૂલ બનકર મહકા, તુઝકાે જમાના જાને । તેરી ભીની ખૂશબૂ કાે, સારા સંસાર જાને॥



## શ્રદ્ધાલાેકના દેવના ચરણાેમાં

#### 🛞 મહાસતી શ્રી પ્રકાશવતીજી

જેન જગતના જ્યાંતિર્ધર નક્ષત્ર કવિવર્ધ પરમ શ્રધ્ધેય શ્રી નાનચંદ્રજીનું જીવન સૂર્ય સમાન તેજસ્વી, ચન્દ્ર સમાન શીતળ, પૃથ્વીની જેવું વિશાળ હતું. જો કે મેં તેમના દર્શન કર્યા નથી પરંતુ મેં પરમ આદરણીય શ્રધ્ધેય સદ્દર ગુરુવર્ધ રાજસ્થાન કેસરી પૃષ્કરમુનિજી મ. તથા મારા પ્રિય ભ્રાતા દેવેન્દ્ર મુનિજી મ., કે જે પ્રસ્તુત ચન્ય રતના સમ્પાદક તથા લેખક છે. તેમની પાસેથી તેમજ મારા પુત્ર રમેશમુનિજી, રાજેન્દ્રમુનિજીના મુખેથી કવિ નાનચંદ્રજી મ. ના સંબંધમાં ઘણું સાંભળ્યું છે કે તેઓ ગૌરવશાળી ગુજરાતના દેદિપ્યમાન રતન હતા. તેમની કવિતા તથા પ્રવચનમાં એવા પ્રકારના જાદુ હતો કે શ્રોતાએ આનંદમાં હોલી ઊઠતા હતા, ચુંબકની જેમ ખેંચાઈને ચાલ્યા આવતા, પાપી પણ ધર્માતમા બની જતા અને કૃપણ પણ દાની બની જતા.

સન્ત કાેઈ પ્રાન્ત, રાષ્ટ્રની વિભૂતિ હાેતી નથી. તે તાે વિશ્વની વિભૂતિ છે. તેમના નિર્મળ વિચારાથી વિશ્વના ઉદ્ધાર થાય છે. આજના માનવી જો સન્તના વિચારાને આચારરૂપમાં પરિવર્તિત કરી નાખે તાે આજની વિષમતા ખતમ થઈ શકે અને સર્વત્ર સુખશાન્તિનું સામ્રાજ્ય વ્યાપી શકે.

મને અસીમ હર્ષ થાય છે કે કવિ શ્રી નાનચંદ્રજી મ. જેવા મહાન સન્તના વિરાટકાય સ્મૃતિશ્રન્થ પ્રકાશિત થઈ રહ્યો છે અને સમાજ તેમના જન્મશતાબ્દિ મહાત્સવ ઉજવવાની તૈયારી કરી રહ્યો છે. હું તે શ્રદ્ધાલાકના દેવતાના ચરણોમાં શત–શત વન્દન કરી મારી શ્રધ્ધાંજિલ અર્પિત કરું છું અને એવી મંગલકામના કરું છું કે તેમના સદ્દશેણા મારા જીવનમાં ઉતરે અને મારું જીવન મહાન બને.



### શ્રદ્ધાસ્નિગ્ધ શ્રદ્ધાંજલી

#### 🎛 મહાસતી શ્રી પ્રભાવતીજી

આ વિરાટ વિશ્વમાં હજારા પ્રાણી જન્મ લે છે અને કૂકર તથા શુકરની જેમ વિષયવિકારાના કાદવમાં ખુંચી પોતાનું જીવન બરબાદ કરી નાખે છે. એવા જીવનાને લલા કાણ સ્મરણ કરે છે? ઈતિહાસના સોનેષી પૃષ્ઠામાં તેમનું જ નામ ચમકે છે કે જેમનું જીવન ચશસ્વી, વર્ચસ્વી અને તેજસ્વી છે. કવિસમ્રાટ નાનચંદ્રજી મહારાજનું જીવન એવું જ મહાન જીવન હતું. મેં મારા પ્રિય પુત્ર દેવેન્દ્રમુનિ પાસેથી તે મહાપુરુષના સંસ્મરણા સાંભળ્યા હતા. તે સંસ્મરણા સાંભળી મારી પણ ઇચ્છા તે મહાપુરુષના દર્શન કરવાની થઈ હતી પરંતુ પરિસ્થિતિવશ હું સૌરાષ્ટ્રમાં જઈ ન શકી અને તે મહાન

### प्रथ गुरुहेव डविवर्थ पं. नानसन्द्रे सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

આત્માના દર્શન થઈ ન શક્યા. આજે તે મહાન આત્મા ભૌતિક શરીરથી આપણી વચ્ચે નથી પરંતુ તે યશ : શરીરથી આજે પણ વિદ્યમાન છે. નિશ્ચયનયની દબ્ટિએ પર્યાયમાં પરિવર્તન થયું છે પરંતુ દ્રવ્યદ્બ્ટિએ તો તેઓ નિત્ય છે, શાશ્વત છે.

કવિ નાનચંદ્રજી મ. પોતાના શિષ્યસમુદાય સહિત અજમેર ભૂહેદ્દ સાધુસમ્મેલનમાં સમ્મિલિત થવા માટે રાજસ્થાનની વીરભૂમિમાં આવ્યા હતા, મેં તેમના દર્શન પણ કર્યા હશે પરંતુ સ્મરણ નથી તેથી હું તેમના સંબંધમાં વિશેષ લખી શકતી નથી. મને અત્યન્ત હુર્ષ થાય છે કે તે વિરાટ વ્યકિતત્વની કૃતિત્વને સ્થાયીરૂપ આપવા માટે સ્મૃતિયન્ય પ્રકાશિત કરવામાં આવી રહ્યો છે. આશા જ નહિ અપિતુ દઢ વિશ્વાસ છે કે તે સ્મૃતિયન્થમાં આગમ, સાહિત્ય, દર્શન વિ. વિષયોની મહાન સામગ્રીની સાથે તે મહાન આત્માનો પરિચય હશે કે જેથી એક નવા જ પ્રકાશ ખાહર આવશે.

હું તે મહાન સન્તના શ્રી ચરણામાં શ્રદ્ધાસ્તિગ્ધ શ્રધ્ધાંજલિ સમર્પિત કરું છું.



# માનવતાની મંજૂલ મૃતિ

### 🛞 મહાસતી શ્રી પુષ્પાવતીજી, સાહિત્યરતન

કવિવર્ષ શ્રી નાનચંદ્રજી મા ના દર્શનોના સૌભાષ્ય મને પ્રાપ્ત થયા નથી, પરંતુ તેમના તેજસ્વી વ્યક્તિત્વ અને કૃતિત્વના સંખંધમાં મેં મારા લઘુલાતા દેવેન્દ્રમુનિ શાસ્ત્રી પાસેથી ઘણું સાંભળ્યું છે, તેના આધારે હું સાધિકાર કહી શકું છું કે તેઓ એક મહાપુરુષ હતા અને મહાપુરુષના જીવનના સંખંધમાં લખવું ઘણું જ કઠણુ કાર્ય છે. કારણ કે તેમનું વ્યક્તિત્વ એટલું મહાન હાય છે, તેમનું જીવન એટલું દિવ્ય હાય છે, તેમના કાર્યાનુષ્ડાના એટલા બહુમુખી અને ચારિત્ર એટલું પવિત્ર હાય છે કે તેને લઘુ નિખધની સીમામાં આંધવું તેટલું જ મુશ્કેલ હાય છે, જેટલું ગાગરમાં સાગરને ભરવા. તેમના જીવનની ગાથાએ ખુઝાયેલા દિલામાં જગૃતિના સંચાર કરે છે, કર્તવ્ય માર્ગમાં જૂજવાની અમર પ્રેરણાએ આપે છે, વિચારાને પવિત્ર બનાવે છે તેથી જ મહાકવિ હુષે રાજા નળના ચારિત્રના વિષયમાં લખ્યું છે કે-

પવિત્રમત્રાતનુતે જગત્યુગે સ્મૃતા રસક્ષાલન એવ યત્ કથા કથં ન સા યદ્દ ગિરમાવિલામયિ સ્વસેવિનીમેનં પવિત્રયિષ્યતિ ॥

કવિશ્રી નાનચંદ્રજી મ. ની કવિતાએો મેં વાંચી છે. ભાષાના લાલિત્યની સાથે ભાવામાં ગજળનું ગાંભીર્ય છે. વાંચતાં–વાંચતાં દૃદય ચ્યાનંદથી ડાેલવા લાગે છે.

કવિશ્રીના પ્રવચનાે સાંભળવાનાે અવસર તાે મને મળ્યાે નથી, પરન્તુ કવિશ્રીના પ્રવચનાેનાે સંગ્રહ 'માનવતાનું મીઠું જગત' વાંચવાની તક મને અવશ્ય મળી છે. તેમણે સામાજિક, ધાર્મિક અને રાષ્ટ્રીય વિષયાે ઉપર જે પ્રવચનાે આપ્યા છે તે ભારે કમાલના છે. તે પ્રવચનાેમાં તેમની વિચારકાન્તિના સ્પષ્ટ દર્શન થાય છે.

હું તે માનવતાની મંજૂલ મૂર્તિના શ્રી ચરણેમાં મારી શ્રદ્ધાંજલિ સમર્પિત કરું છું. તેમનું નિર્મળ જીવન સદા અમાને પ્રેરણા આપતું રહે.



## ્કવિ નહીં પણ સંતરાિષ્ય

### 🎇 શ્રી દલસુખભાઈ માલવણિયા

પાતાને 'સંત' નહીં પણ 'સંતશિષ્ય'ને નામે એાળખાવી જેમણે સંતવાણી વહેવડાવી એ કવિવર પૂજ્ય નાનચંદ્રજી મહારાજ મારા જ સાયલા ગામના હતા, એટલે તેઓશ્રીના દર્શનના લાભ મને મળ્યા છે, અને તેમની વાણી સાંભળીને

Jain Education International

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજ મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

તૃષ્તિ પણ અનુભવી છે. જૈન સંપ્રદાયના એક સાધુ છતાં અને જૈનોમાં કટ્ટરપંથી મનાતા સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના એ સાધુ હતાં પણ બાહાચિક્ષ મુહપત્તિ સિવાય તેમનામાં સ્થાનકવાસી સાધુઓમાં જે કેટલીકવાર સાંપ્રદાયિકતા દેખાય છે તેવું કશું જ મેં જોશું નથી. તેમના ભકતામાં માત્ર સ્થાનકવાસી જૈના જ હતા એમ પણ ન હતું. તેમની નિર્મળ સંતવાણી સાંભળવા બહુજનસમાજ એકત્ર થતા અને આધ્યાત્મિકતામાં તરેબાળ થઈને જતા મેં જોયા છે. એકવાર જે તેમને સાંભળતા તે તેમના ભકત થઈ રહેતા એમ પણ મેં જોશું છે.

જડ નિયમાના તેઓ કદાગ્રહી હતા નહીં. સામાન્ય રીતે જેન સાધુઓ રાત્રે બત્તીના પ્રકાશમાં વ્યાખ્યાન ન આપે પણ પૃ. નાનચંદ્રજીનું વ્યાખ્યાન રાત્રે જે રીતે જામતું અને બધા વર્શના લોકો જે રીતે તેમને સાંભળતા તેવું તેમના દિવસના વ્યાખ્યાનમાં બનતું નહિ. ભજના બીજાના અને પાતાના સંગીતકારની અદાથી મીઠાં-સુરીલા અવાજે તેઓ ગાતા અને લોકોને માટે તે પ્રેરક બનતાં હતાં. માત્ર જૈનધર્મની પરિભાષામાં તેઓ લોકોને ઉપદેશ આપતા નહીં પણ ભારતના સમગ્ર સંતાની જે સામાન્ય પરિભાષા છે તેના જ મુખ્યત્વે તેઓ ઉપયોગ કરતા.

સામાજિક કુરૂઢિએા અને આર્થિક વિષમતા વિષે પણ તેમના વ્યાખ્યાનમાં ઠીકઠીક રીતે પ્રહારા થતા. અને છતાં તેમના ભકતામાં ધનાઢયા પણ હતા. તે હૃદયશ્રાહી અને મનાહારી છટાથી તેમના તે વખતના વ્યાખ્યાનને જ આભારી માનવું રહ્યું.

રથા. જેનાના સાધુસમ્મેલનમાં જે સૌહાર્દથી તેમણે વિરાધીઓને સાથે રાખવા પ્રયત્ન કર્યો હતો તે આજે પણ તે કાળે ઉપસ્થિત જેના યાદ કરે છે. એકતા માટેની તમન્ના તેમનામાં હતી પણ સાંપ્રદાયિકોને લીધે આજે પણ સમાજમાં તે સિદ્ધ થઈ શકી નથી તે ખેદના વિષય છે. ગુજરાતના સ્થાનકવાસી બધા સંપ્રદાયા એક થાય તે માટે તેઓ પ્રયત્નશીલ હતા પણ તે ધ્યેય પણ સિધ્ધ થયું નહિ.

ળાળકામાં ધાર્મિક સંસ્કારા માટે તેએાનું ખાસ ધ્યાન હતું. આથી જૈનશાળાની પ્રવૃત્તિમાં તેએા સારા રસ દાખવતા.

પાતે સતકાટિના કવિ હતા. એટલે આજે ગુજરાતી સાહિત્યમાં આધુનિક અર્થમાં તેઓ કવિ તરીકે યાદ કરાતા નથી, પરંતુ સાધારણ જનતાને હૈયે તેમની સીધી સાદી કવિતા જે ચડી ગઈ છે તે જ તેમને કવિ ભલે ન ગણાવે પણ સંતપદ તો અપાવે જ છે અને કવિ કરતાં સંતપદ કાંઇ ઉતરતું નથી.

તેમણે સાયક્ષામાં પાતાના છેલ્લા વર્ષોમાં સ્થિરવાસ કર્યો હતો અને તેથી સાયક્ષામાં તેમની ઉપસ્થિતિને કારણે વિદ્યાનું વાતાવરણ જે જામ્યું તેના ફળરૂપે આખા ગામમાં ગણતરીમાં ક્ષેવાય તેવું કાઈ પણ મકાન હોય તો તે તેમના સ્મારકરૂપે ઊભું કરાયેલી નિશાળનું મકાન છે. તે તેમનું ઉત્તમ સ્મારક તેમની જ જન્મભૂમિમાં સદાય તેમની સ્મૃતિને જાળવશે અને ક્ષેાકોને જ્ઞાનની પરળ પૂરી પાડતું રહેશે.

#### \*\*

# અનુભવી ગુરુજ ધર્મનેતા બની શકે

🛞 શ્રી કાકા કાલેલકર

ગઈ કાલે જ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજીનું જીવનચરિત્ર જેવા મળ્યું છે. એ જ્યારે વાંચી શકીશ ત્યારે એમના પ્રત્યેનાં મારા આદરને સંતાષ થાય એવી એમની જીવન વિગતા જાણી લઈશ.

હમણાં મારી ઉમ્મર નેવું વટાવી ચૂકી છે ! પરિણામે ભૂલકણાપણું એટલું વધ્યું છે કે 'આજે વાંચેલું કાલે ભૂલી જવાય છે.' તેથી મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી વિષે જે શ્રધ્કાભકિત આજ સુધી મનમાં ટકી છે, તેજ અહીં પ્રથમ નેંધી રાખવા માર્ગુ છું.

હું મુનિશ્રી નાનચંદ્રજીને અમારા આદરણીય મિત્ર મુનિશ્રી સંતબાલજીના ગુરુ તરીકે જ જાણું છું અને એાળ ખું છું. મુનિશ્રી જ્ઞાનચંદ્ર (આ ખરું નામ હશે! 'જ્ઞાન' નું જ 'નાન' થયું હશે!) એક વિદ્વાન અનુભવી જૈન સાધુ એમને —

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

વિષે બધી રીતે જાણનારા મારા સ્નેહીએ આગળ વાત કરતાં મેં જે કહ્યું, તે એ લોકોને ગમ્યું તેથી મારા વિશ્વાસ વધ્યાે. મેં કહ્યું:- "આપણી સંસ્કૃતિમાં અથવા બધી જ સંસ્કૃતિએામાં ગુરુભક્તિ અને ગુરુનિષ્ઠાનું માહાત્મ્ય સ્વીકારાયેલું છે. અનુભવી ગુરુ જે કાંઇ કહે તે જ ધર્મના સાચાે સિદ્ધાંત અને તે જ યાેગ્ય સાધના, એમ માનીને ચાલવું. આપણે ભાગે જે ગુરુ પ્રાપ્ત થયા, આપણને મળ્યા, તેની મારકતે જે કાંઇ જ્ઞાન, સૂચનાએા અને પ્રેરણા મળે, તે ઈશ્વરે જ આપણને માટે માંકલી છે; એમ સમજીને ચાલવું. ઈશ્વર ભક્તિ કરતાં આપણી ગુરૂભક્તિ જરાય એાઇી ન હાેય તાે આપણા ભાગ્યમાં હશે તે બધુંયે ગુરૂ મારકતે જ મળવાનું છે. એટલાે વિશ્વાસ રાખી ચાલવું એમાં જ આપણું સમસ્ત કલ્યાણ છે એવી શ્રદ્ધા હાેવી જોઇએ. " परा मिन्तर्यथा देवे तथा गुरौ" એ સૂત્રમાં બધું આવી જાય છે.

મુનિશ્રી નાનચંદ્રજીમાં આવી ગુરુભકિત તેા હતી જ પણ એમનામાં જે વિશેષતા હું જોઇ શકયાે એને શિષ્યનિષ્ઠા જ કહી શકાય.

મુનિ સંતબાલજી, પાતાના શિવલાલ નામથી ગુરુની સેવામાં પહેાંચી ગયા. શિવલાલની યાેગ્યતા જોઇ, એને જે આપવા જેવું લાવ્યું, તે બધું નાનચંદ્રજીએ આપી દીધું. પછી જોયું કે આ શિષ્ય એક સ્વતંત્ર સાધકલકત છે. જે જ્ઞાન મળે છે, તે પાતાની શ્રધ્ધા ઉપર કસીને જુએ છે. આ શિષ્યમાં કેવળ જિજ્ઞાસા નથી, પણ સાક્ષાત્કારની ભૂખ છે અને એ ભૂખ તૃત્ત કરવા માટે જીવન અર્પણ કરવાની તમનના પણ છે.

ળસ આટલું જેવું અને ગુરુમહારાજે આવા યાંગ્ય શિષ્યની સ્વતંત્રતાની કદર કરી. એના ત્યાગ ન કર્યા. શિષ્યે પાતાની સાધના પાતાની ઢળે ખીલવી અને ગુરૂમહારાજ એને અનુકૂળ થયા. આને હું શિષ્ય–નિષ્ઠા કહું છું. શિષ્ય પાતાની આધ્યામિક–સાધનાના વિકાસના પ્રયોગા અજમાવતા જાય અને ગુરુ નાનચંદ્રજી એને અનુકૂળ થઈ મદદ કરતા જાય–આને જ હું શિષ્યનિષ્ઠા કહું છું. સંતબાલજમાં ગુરુલકિત એાછી ન હતી. પણ એની સાથે પાતાને રસ્તે જવાના આબહુ પણ હતો. એની કદર કરી મુનિ નાનચંદ્રજી અનુકૂળ થયા. એવા ગુરુના દાખલા મેં તા ખીંજા જાણેલા – જોયેલા યાદ નથી. સાધકમાં પરંપરા તત્પરતા પણ હોવી જોઈએ. તા જ 'ઈશ્વર તરફથી મળેલું વ્યક્તિત્વ' કૃતાર્થ શાર્ક શકે. આ વાત ગુરૂએ સ્વીકારી.

(મહારાષ્ટ્રમાં જનાર્દન–સ્વામીના શિષ્ય એકનાથની બાળતમાં પણ આમ જ થયું હશે!) પણ મુનિ નાનચંદ્રજીની શિષ્યનિષ્ઠા અદ્દભુત હતી એ તરફ જ, સહુથી પ્રથમ મારું ધ્યાન ગયું છે. હવે એ દિશામાં વધારે ચિંતન કરી શકાશે.



### જાયૃતિ

#### 🎇 પં. બેચરદાસજી દાેશી

મારા સ્નેહી મિત્ર શ્રી સંતબાલજીએ પત્ર લખીને મને જણાવેલ છે કે તેમના ગુરુશ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામીની શતાબિદ અંગે એક સ્મૃતિગ્રંથ તૈયાર થઈ રહ્યો છે તેમાં મારે પણ કાંઈક લખલું. મારા પરિચય થોડા ઘણા શ્રી સંતબાલજી સાથે ખરા પણ તેમના ગુરુજી નાનચંદ્રજીસ્વામી સાથે તો મારા નજીવા પરિચય છે. તે પણ જ્યારે શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી અમદાવાદમાં ચામાસા માટે પધારેલા ત્યારે કાેઈ કાેઈ વાર તેમના સમાગમ મેળવવા હું તેમની પાસે જતાે પણ આ વાત ઘણા વરસ પહેલાંની કહેવાય એટલે એ ઘણા ગ્રાંખી થઈ ગ્રયેલી વાતને ખૂબ સંભારૂં છું તાે પણ બરાબર આકાર પકડતી નથી. તેમ છતાં શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી પૂ. ગાંધીજીના સર્વાદયના વિચારાના સમર્થક હતા. એટલું જ નહીં, તેઓએ એ વિચારાને અનુસરીને ક્રિયામાં પણ મૂકેલા. એટલે તેએ નખશિખ શુધ્ધ હાથે કાંતેલ સુતરમાંથી હાથે જ વણાએલી ખાદીનાં જ વસ્ત્રો વાપરનારા મુનિજન હતા. એ જમાનામાં અહિંસા નામના મહાવ્રતને પાળનારા હોવા છતાંય કાેઈ વિરલ મુનિજ ખાદીનો ઉપયાગ કરનારા હતા. ખરી રીતે તાે પ્રાણાતિપાત વિરમણ નામના મહાવ્રતને પાળનારા ખાદીધારી જ હાેવો જોઈએ. પણ એ વ્રતના ધારક હાેવાના દાવા કરનારા પણ મુનિઓ એ વ્રત વિષે વિશેષ જાગત ન હાેવાથી ખાદી પહેરવાથી હિંસાનો દાેષ લાગે છે એવું પણ માનનારા હતા. અને વર્તમાનમાં પણ માેટે ભાગે એવા જ મહાનુભાવ મુનિઓ વિદ્યમાન છે.

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અમ તો વસ્ત્ર માત્ર હિંસાની પ્રવૃત્તિ સિવાય પેદા થઈ શકતું જ નથી. એટલે જ 'મારે કાઈ પાપ–પ્રવૃત્તિ ન કરવી' એવા નિયમને વરેલા મહામાનવ ભગવાન મહાવીરે પોતાના શરીરની સાચવણ કે રક્ષા માટે કદી પણ વસ્ત્રના ઉપયોગ કરેલ નથી. જ્યારે ભગવાને પ્રવજ્યા સ્વીકારી ત્યારે તેમણે 'મારે કાઈ પણ પ્રવૃત્તિ ન કરવી' એવા નિયમ સ્વીકારેલા અને ભગવાનને એવા સ્પષ્ટ ખ્યાલ હતા કે વસ્ત્ર પેદા કરવામાં હિંસારૂપ પાપના સંબંધ રહેલ છે માટે મારા શરીરને અથે વસ્ત્રના ઉપયાગ નથી કરવા એવા એમણે નિર્ણય કરેલા અને તે નિર્ણય પ્રમાણે તે લાકળાં ધુ યાવજજીવન વર્ત્યા. જ્યારે પ્રવૃત્તી પરંપરા પ્રમાણે તેમના ખભા ઉપર વસ્ત્ર મુકાશું તો ખરૂં પણ તે વસ્ત્રને તેમણે પરંપરાની તરફ આદર દળ્ટિ રાખીને તથા લાકસમૂહ તરફ સન્માનની દૃષ્ટિ રાખીને પોતાના ખભા ઉપર જ પડ્યું રહેવા દીધું, પણ તેમણે એ વસ્ત્રના કદી ઉપયાગ કર્યા જ નથી, એમ તેમણે પોતાના આચરણથી જ બતાવી આપેલ છે. આ હડીકત આચારાંગ સ્ત્રમાં આવેલા નવમા ઉપધાનસુત નામના અધ્યયનના પ્રારંભમાં જ જણાવવામાં આવેલ છે. વસ્ત્ર માત્ર હિંસાના દોષથી દૃષ્યિત છે તો હવે હિંસાની પ્રવૃત્તિને સર્વથા ત્યાગ કરનારા મુનિએ શું કરવું? કાં તો ભગવાનની જેવી ચર્યા સ્વીકારીને પોતાની આત્રમશુદ્ધિ કરવી ઘટે અથવા આ કાળે અને આ શરીરે વસ્ત્રના ઉપયોગ વિના રહી શકાય તેમ નથી એમ માની એવી પરિસ્થિતિમાં શું કરવું?

કલ્પસૂત્રની વૃત્તિમાં જેન મુનિના દશ કલ્પાે ખતાવવામાં આવેલ છે. કલ્પ એટલે આચાર. એ દસમાં પ્રથમ કલ્પરૂપે आचेलक्य ને ગણાવેલ છે. આચેલકય એટલે અચેલકની સ્થિતિ અર્થાત્ કપડું નહીં વાપરવું એ ઉત્તમ સ્થિતિ ગણાય. પણ કપડું વાપરવા માટે ન છૂટકે આચાર્યોએ 'અચેલક' શખ્દ દ્વારા 'કપડું વાપરી શકાય' એવા પણ અર્થ ખતાવેલ છે. પણ મને લાગે છે કે આ અર્થ ખતાવનારા જૈન આચાર્ય જરૂર આત્માર્થી હોવા એઈએ પણ વસાર્થી તો નહીં જ. એ અર્થ ખતાવતાં એ આચાર્યોએ અ+चેलक्य=અચેલક આમ વ્યુત્પત્તિ ખતાવીને 'લ' નાે અર્થ 'તદ્દન અભાવ' ન સ્વીકારતાં લ એટલે કૃત્સિત અર્થાત્ કાેઈને ન ગમે તેવું –જે વસ્ત્રને એઈને કાેઈને લેવાનું મન ન થાય એવું તુચ્છ વસ્ત્ર-ગૃહરથાએ વાપરેલ એવું જૂનું પાનું કે ફાટેલ તૂટેલ યા એાછામાં એાછી કિંમતનું વસ્ત્ર એવા અચેલક શખ્દના અર્થ ખતાવીને તે વસ્ત્રને વાપરવાના આચાર જૈન મુનિઓ માટે ખતાવેલ છે.

વસ્ત્ર વાપરવા સારું પ્રાચીન મુનિઓએ આટલી બધી એષણા – ગવેષણા શા માટે કરી હશે ? એ પ્રશ્ન અંગે વિચારતાં એમ માલૂમ પહે છે કે મુનિઓનું લક્ષ જીવનશુષ્ત્રિ દ્વારા પોતાની જાતને બને તેટલી અહિંસક અને નિરિલિમાની બનાવવાની છે. અને સાથે સાથે એવા આચરણુ દ્વારા સમાજશુદ્ધિ પણ કરવાની નેમ છે. જ્યારે મુનિ કોઈ પણ પાપ પ્રવૃત્તિ ન કરવાના નિયમ લે ત્યારે તે ઉપર પ્રમાણે જણાવેલ વસ્ત્ર જ વાપરી શકે. હવે અત્યારે આપણે જોઈએ છીએ કે કોઈ પણ સાધુ જાર્ણશીર્ણ અને તદ્દન અલ્પમૂલ્ય તુચ્છ વસ્ત્ર વાપરનારા ભાગ્યે જ કેખાય છે. એટલે સાધુઓમાં વસ્ત્રો વાપરવા વિષે શુદ્ધ ગવેષણા લગલગ એાછી થઈ ગઈ છે. હવે તો લોકો જે વસ્ત્ર વાપરે છે તેની ઉત્પત્તિ માટે કેવા પ્રકારની અને કેટલી હિંસા થાય છે એ વિષે વિચાર કરનારા મુનિઓ ઘણાં જ વિરલ હાય એમ લાગે છે.

જયારે ગાંધીજી હિંદુસ્તાનમાં આવ્યા અને એમણે જેયું કે દેશમાં હાથે બનાવેલ કાપડના બહુ માટા ઉદ્યોગ હતા. તે કાપડ ઉદ્યોગ સાથે હાથ કંતામણ, ધાલાઈ, રંગકામ, છાપકામ વગેરેના પણ અનેક ઉદ્યોગો હતા. અને તે ઉદ્યોગો દ્વાર કરાંડા માણસા રાજની રાટી મેળવતા અને પોતાના સીધા સાદા જીવન દ્વારા ઈધર લજન પણ કરતા. અંગ્રેજોએ આવીને જેયું કે જ્યાં સુધી હિન્દુસ્તાનમાં હાથ બનાવટના ઉત્તમ કાપડના ઉદ્યોગો નાશ ન કરવામાં આવે ત્યાં સુધી વિલાયતી મિલાનું કાપડ હિન્દુસ્તાનમાં ખપાવીને કરાડા રૂપિયાની દેલત વિલાયતમાં પહોંચાહી નહિ શકાય. આ નેમથી અંગ્રેજોએ હિન્દુસ્તાનમાં સુંદર મુલાયમ બારીક સૂતર કાંતનારા અને એવા જ ઝીણા સૂતરને વણનારા કારીગરાના માટા લાગના નાશ કરી નાખ્યો અને તેનાં સાધનાનો પણ નાશ કરી નાખ્યો, અને વિલાયતી કાપડ હિન્દુસ્તાનમાં ઘુસાહી દીધું અને હિંદુસ્તાનના વતની લાખા લોકોની રાજી તોહી નાખી. આ સમયે અહિંસાના ઝંડાધારીઓ જેન સાધુઓ, બૌધ્ધ સાધુઓ, વેદાનુયાયી સંત્યાસી લોકો, વૈષ્ણવ સાધુઓ, શૈવ સાધુઓ અને ઈસ્લામના મૌલવીઓ, ફકીરો અને સાંઇ બાબાઓ, દેશમાં રાજી વગર ભૂખે મરનારા લાખા લોકોની થયેલી ખૂરી દશાને શું નહીં જાણતા હોય ? નહીં સમજતા હોય ? મને લાગે છે કે ભારતીય શ્રમણે, ભિશ્નુઓ, સંત્યાસીઓ કે ઈસ્લામી સંતો જે ખરેખર પાતપાતાના જીવંત ધર્મને આચરનારા હોત

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

અને ભારતની પ્રજાના ધર્મની દૃષ્ટિએ રખેવાળનું પાતાનું બિરુદ સમજનારા હોત તો અંગ્રેજો કાેઈ પણ રીતે ભારતની લાખાની જનતાને રાેજ દ્વારા મળતી રાેટી વગર ભૂખે ટળવળતી કહી ન કરી શક્યા હોત અને જેન-વૈષ્ણવ વગેરે ધર્મના અનુ-યાયીઓ પાતપાતાના ધર્મના નિયમ મુજબ કહી પણ તે વિદેશી કાપડના દલાલ ન બન્યા હોત. અને મિલા કાઢીને તે દ્વારા કાપડ બનાવવાના ઉદ્યોગ સ્થાપવાના વિચાર પણ ન કરી શક્યા હાેત.

તાત્પર્ય એ કે જ્યારે અંગ્રેજો આવ્યા ત્યારે આપણા દેશના સાધુ-મૃનિ વગેરે લાેકાએ અહિંસાનું આચરણ લગભગ નેવે મૂકેલું અને તેમના અનુયાયીએા તાે બિચારા અહિંસાના આચરણ બાબત વિચાર જ કેમ કરી શકે એટલે તેએા તા પાતપાતાના ગુરુઓને જ પગલે - ચાલ્યા. તે સિવાય ખીજું શું કરી - શકે ? અંગ્રેજોએ દેશની પ્ર**જાની જે** તારાજી સર્જી છે તે હજુ સુધી પણ નિર્મૂળ તેા શું થાય? પણ એ તારાજીના ભાગ બનેલ બેકાર જનતા થાડી ઘણા પણ હજુ સુધી એડી થઈ શકેલ નથી. આપેણા પૂર્વજ ત્યાગી વર્ગે અને ગૃહસ્થ વર્ગે એ શું કાંઈ એા**છું પાપ માથે વહાેરેલ છે** ? ગાંધીજીએ પાતાની ચકાેર નજરે દેશની ભયંકર દશા પારખી લીધી અને તેની રામળાણ દવારૂપી લાેકાેને ક્ર્રીથી હાથ બનાવટના કાપડના ઉદ્યોગ શરૂ કરવાની હાકલ કરી, દેશને ચારે ખૂણે કરી કરીને તેમણે લાેકાને જગાડયા ત્યારે આપણા ત્યાગીવર્ગ તા સતત માક્ષમાર્ગની અને અદ્વૈત વેદાંતની કારી વાતા જ કરતા રહ્યો અને આજે પણ એવા જ બણમાં ચાલ્યા કરે છે. ગાંધીજીએ સ્પષ્ટ માર્ગ બતાવ્યા છતાં અહિંસાના તિલકધારી જેન ત્યાગી સંન્યાગી વગેરેએ એ માર્ગ વિષે ઘણા જ એાછા વિચાર કરેલ હોય તેમ જણાય છે. ખરી રીતે તો આ તમામ ગુરુઓની–સમાજના દાન ઉપર નલનારા આ બધા ગુરુઓની અને દાનદાતા તેમના અનુયાયીઓની પાતપાતાના ધર્મની દબ્ટિએ પણ ચાખ્પી કરજ હતી કે તેઓએ ખધાએ અહિંસા ધર્મના વિચારની દૃષ્ટિએ તો હાથે કાંતેલ સુતરમાંથી હાથે વહેલ કાપડને જ વાપરતા થઇ જવું જરૂરી હતું, પણ ખૂખીની વાત એ છે કે લાખાની જનતાને રાજી દ્વારા રાટી મેળવી આપનારા આ માનવપાષક ઉદ્યોગની હિમાયત કરવાને બદલે એ અહિંસાના ઝંડાધારીએ। એ ઉદ્યોગમાં હિંસા બતાવીને ઊલટા તેના વિરાધ કરતા રહ્યા છે. જ્યારે કાપડ બે જાતનું ઉપલબ્ધ હોય જેમાં એક જાતની બનાવટ પાછળ એાછી હિંસા જણાતી હાય અને ખીજી જાતના કાપડની ખનાવટ પાછળ લાખાે મનુષ્યાને બેકાર અનાવી ભૂખે મારનારી ધાર હિંસા પ્રત્યક્ષ થવી હોય ત્યારે અહિંસાધમી એા શું હિંસક કાપડ પસંદ કરશે ? કે અહિંસક કાપડ પસંદ કરશે ? મને લાગે છે કે સ્વામી નાનચંદ્રજી મુનિરાજ 'હિંસા ન કરું, ન કરાવું અને હિંસા કરનારને સંમતિ પણ ન આપુ' એવા વ્રતઘારી જ્યારે થયા હશે એટલે અહિંસાધર્મમાં દીક્ષિત થયા હશે ત્યારે તો જે જાતના કાપડ વાપરવા અંગે મુનિઓના પ્રવાહ ચાલતાે હશે તેમાં જ વહેવા લાગ્યા હશે. પણ ગાંધીજીએ અહિંસાના આચરણની દબ્ટિએ જ્યારે લાેકાની આંખ ઉઘાડી ત્યારે તા તે હળુકમી નાનચંદ્રજી સ્વામીની આંખ ઉઘડી જ ગઇ. એ તેમની ધર્મ પ્રતિ જાગૃતિનું માેટું નિશાન છે. તેએા શુદ્ધ ખાદીના વસ્ત્રો પહેરતા થઈ ગયા. એટલું જ નહીં પણ એ અંગે અહિંસા ધર્મની સમજતી આપવા સાથે લેાકાેની આંખા ઉદ્યાડવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. એટલું જ નહીં પણ ગ્રામાદ્યોગ જેના મૂળમાં ખીજા ઉદ્યોગા કરતાં એાછી હિંસા છે તેના પણ પ્રચાર કરવા લાગ્યા. એ, એ જમાનાના મુનિ માટે વિચારકતાની સાથે આચાર પરાયણતા છે. જરૂર એક આદર્શ જ માની શકાય.

જેવી રીતે વસ્ત્રની બાયતમાં ગાંધીજીએ જેન દબ્ટિના અલ્પારંભનો હેતુ ગૃહસ્થધમીં એા માટે પ્રચાર અને આચારમાં મૂક્યો તે જ દિષ્ટિને લઇ શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીએ ખારાકની બાયતમાં પણ એ જ આદર્શને આગળ લંબાવ્યા એટલે કે ચક્કીના લાેટની અપેક્ષાએ હાથઘંટીના લાેટ અલ્પારંભી છે અને તેમાં ઘઉના પાષક તત્ત્વા પણ વધારે જળવાય છે તાે ગૃહ-સ્થાશ્રમી ચક્કીના લાેટ ખાય તેના કરતાં હાથે ઘંટી દળી અથવા હાથની ઘંટીના પીસેલા લાેટ વાપરે તાે અહિંસાની વધુ નજીક જાય છે. આ દિષ્ટએ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ હાથના દળેલ લાેટને મહત્ત્વ મળે તે; પાતાની મુનિમર્યાદા જાળવીને સિકિય રીતે જેતા. આમ મારે મન શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીના ખાદી વગેરેના પ્રચાર દ્વારા સર્વ જનકલ્યાણની દિશ્ટિના ઉદ્દેશ તેમની ધર્મજાગૃતિના પૂરા સૂચક હતાે એ મારી માન્યતા વિશેષ દઢ થઈ એમ મને અત્યારે લાગે છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી સહારાજ જન્સશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### ધમ<sup>િ</sup>શ્રદ્ધા–જ્ઞાન અને ભક્તિના સંગમના પ્રતીકસમા કવિવર

😹 પં. રાેેેશનલાલ જૈન, વહિયા

કવિવર્ય પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ જેવા પ્રભુપરાયણ, અતિરથી મહામાનવના સંબંધમાં કંઈ પણ લખવા કરતાં મારા જેવી સ્થ્લ બુદ્ધિપરાયણ અને રાજસ–તામસવૃત્તિઓથી સઘન વ્યકિતત્વવાળી વ્યકિત માટે મૌન શ્રદ્ધાંજલિ એ જ હિતકર અને અભયંકર હોવા છતાં ભગવતી સ્વરૂપા મહાસતી દમયંતીઆઈના અનુરાગપૂર્ણ આમંત્રણના અસ્વીકાર કરવાનું મારું સામર્થ્ય નથી. તેથી શારીરિક પ્રતિકૂળતાઓની વચ્ચે પણ બે શ્રદ્ધાપુષ્પા શ્રીચરણે ઘરૂં છું.

પ્રકૃતિથી ખાળક જેવા સરળ, ભદ્રિક અને કેામળ, વ્યકિતત્વની દષ્ટિએ ઉદ્દાત્ત, ઉદ્ઘાર અને ઉત્કાન્ત વ્યકિતત્વથી સભર, પ્રતિભાસ પન્ન આ પુષ્યશ્લોક દિવ્યપુરુષના પરમ ઐશ્વર્યને વાણી અને કલમના આધારે માપવા–જોખવા એ ઉચિત દિશાના બંધબેસતા વ્યવહાર ભલે માની લેવાય પરંતુ લાેકાત્તર પુરુષાનું વ્યક્તિત્વ તાે સદા શબ્દાતીત જ રહે છે.

શ્રી કૃષ્ણના હાથમાં જે ચક્ર રહે છે તે સુદર્શન ચક્રના નામે એાળખાય છે. સામાન્યતયા આ ચક્ર મૃત્યુના વાહક છે. કૃષ્ણ આ ચક્ર જેના ઉપર ફેંકે છે તેના શિરાચ્છેદ થયા વગર રહેતા નથી. ખરી રીતે તા માથાને ધડથી એક ક્ષણમાં જુદું પાડનાર આ ચક્ર સુદર્શનને બદલે કુદર્શન તરીકે એાળખાવવું જોઇએ પરંતુ કૃષ્ણ જેવી વિરાટ વ્યક્તિત્વ ધરાવતી વ્યક્તિના હાથમાં પડેલું આ યમરાજસમું મૃત્યુ–વાહક ચક્ર પણ સુદર્શન બની જાય છે.

શ્રી રામના ધનુર્ધરત્વ સાથેના અવિનાભાવ સંબંધ છે. રામ સદા ધનુર્ધારી છે, ધનુષ એ તો ચાકખું હિંસાનું પ્રવીક છે છતાં જ્યાં રામ હાય અને ધનુષ્ય તેમના હાથમાં ન હાય એવું એકેય ચિત્ર કાઈને કયાંય જેવા નહિ મળે. હિંસાના સાક્ષાત્ પ્રવીકસમું આ શસ્ત્ર પણ શ્રી રામના હાથમાં રક્ષાનું ઉપકરણ બની જાય છે. આજ કારણે દૂંગીતાના દસમા અધ્યાયમાં ભગવાન કૃષ્ણે પાતાના સ્વરૂપના સંકેતા આપતા સ્પષ્ટ શબ્દોમાં બતાવ્યું છે કે ધનુર્ધારિયામાં હું રામ છું. આ જ ધનુષ જો રામના બદલે રાવણના હાથમાં હોત તો હિંસા, પાપ અને અનર્થ દંહની અવિરત અનર્થ પરંપરા સર્જાઈ જાત, પરંતુ હિંસાનું આ શસ્ત્ર શ્રી રામના હાથમાં સુરક્ષિત છે તેથી ત્યાં કશા જ અનર્થને અવકાશ નથી એટલે જ ભગવાન કૃષ્ણ સ્વયં ધનુર્ધારિયામાં રામ હોવાના દાવા કરી શકે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે સ્થ્લદેષ્ટિએ હિંસાનું સાધન જણાતું ધનુષ કે મૃત્યુનાે વાહક ગણાતું ચક્ર પણ સુપાત્રના હાથમાં જતાં ઉપકરણ–ઉપકારનું સાધન બની જાય છે અને અનધિકારીના હાથમાં આવતાં સારા સાધનાે પણ અધિકરણ– પાપહિંસાના સાધન બની જાય છે. વસ્તુ તાે સઢા વસ્તુ જ હાેય છે પરંતુ વ્યક્તિની પાત્રતા અને અપાત્રતાના આધારે સાધનમાં પણ સારા – નરસાપણાનું આરાપણ થાય છે.

જેમને કેન્દ્રબિન્દુ – લક્ષ્ય બનાવી આ આખું લખાણ લખાઈ રહ્યું છે તે કવિવર્યના વ્યકિતત્વની છાપ મારા ઉપર જે રીતે અંકિત થઈ છે તે અમિટ છે, પ્રથમ દર્શને જ તેમનું શરીરસૌષ્ડવ, ભવ્ય લલાટ, ગજકર્ણ, મુંદર આકૃતિ એ બધાં ગમે તે વ્યકિતને એમના તરફ આકર્ષે તેવા હતાં. બાહ્ય આકૃતિમાં જે ભવ્યતા અને વિશિષ્ટતાના દર્શન થતા હતા તેમ એમના સાન્નિષ્યમાં આવનાર એમની પાસે શાન્તિ, શીતળતા અને સમાધિની અનુભૂતિ કર્યા વગર રહેતા નહિ.

ભવ્ય પ્રતિભા અને અદ્દભુત વિદ્વત્તા, બીજાને મંત્રમુગ્ધ બનાવી ઘે એવી વાક્છટા છતાં નિરહુંકાર વૃત્તિ, સાત્વિકતા અને સરળતાના મુમેળ ભાગ્યે જ કયાંય જેવા મળે એવા મુમેળ સદેહે તેમના સ્વરૂપમાં પ્રતીત થતા હતા. શાસ્ત્રાના તલસ્પશી અભ્યાસ, વૈજ્ઞાનિક રીતે છણાવટ કરવાની અદ્દભુત કળા, તે ચુગની વાણીને આધુનિકરૂપ આપવાની વિશિષ્ટતમ કળાના કુશળ કારીગર છતાં શાસ્ત્રાના અક્ષરા કે સ્થૂલ દેહને જ વળગી રહેવાની પારંપરિક વૃત્તિ અને રૃદિચુસ્તતાના સદંતર અભાવ જેમાં દેખાતા. શાસ્ત્રોના અક્ષરાને સ્પર્શવા કરતાં તેમની વાણીના પ્રાણાના અંતરતમમાં પ્રવેશવાની આંતરિક વૃત્તિવાળા જાગૃત આત્મા હતા. ઉપર જણાવેલ તેમ વિવેકશૂન્ય અને ક્રિયાકાંડામાં માત્ર રચ્યાપચ્યા રહેનારા પુરુષાના હાથમાં આવેલા શાસ્ત્રો પણ શસ્ત્રોના કામ કરતાં હાય છે. શસ્ત્રો જેમ બીજાનું છેદન, ભેદન અને વિદારણ કરવાની અપ્રતિમ શકિત ધરાવે છે તેમ તે શ્રાસ્ત્રોની વાણીની આડમાં સંકૃચિતતા, કહુષિતતા, અહંની સંતુષ્ટિ,

### પૂજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

સાંપ્રદાયિકતા અને તનાવને વર્ધમાન કરે છે. તેને લીધે હિતકર શાસ્ત્રો પણ ભયંકર બની જાય છે.

કવિવર્યાશ્રીની સાથે પ્રથમ મુલાકાતનું સદ્દભાવ્ય શ્રી દિવ્યપ્રભાગાઈ તથા વસંતપ્રભાગાઇ સ્વામીના દીક્ષાભિષેકના મંગળ પ્રસંગે લીંબડી મુકામે સાંપડ્યું. દીક્ષાભિષેકના ભરચક કાર્યક્રમમાં પણ રાત્રિના ૯ વાગે તેમણે મુલાકાતના સમય આપવાની અવિસ્મરણીય કૃપા કરી. ઔપચારિક કુશળ ક્ષેમ પૂછયા પછી મારા જીવન વિષે રસ લઈ મારી દાર્શનિક અભિરુચિ, ધર્મપસંદગીની કસાેટી વિ. બાબતમાં પૂછયું–

હું જૈનત્વના રંગે રંગાયેલા હતા. છએ દર્શનાના સામાન્ય અભ્યાસ પછી પણ મારી અભિરુચિ જૈનદર્શન તરફજ હતી છતાં બીજા દર્શના, ધર્મા કે સંપ્રદાયા તરફ મને કાઈ સૃગ કે ઘૃણા પણ ન્હાતી. ગીતાના જેટલા ભાષ્યા અને ટીકાઓ ઉપલબ્ધ થયા તે વાંચવા, વિચારવા અને યથાર્થ રીતે સમજવા સદા પ્રયત્ન કર્યો હતા. તેથી ગીતા તરફ પણ માંરું આકર્ષણ વધ્યું હતું છતાં કેન્દ્રમાં જૈનત્વનું પરિપૃષ્ટ સ્થાન હતું એટલે મેં સહજભાવે જણાવ્યું—ભગવન્! આમ તા મને જૈનત્વ તરફનું ગજબનું આકર્ષણ છે પરંતુ બીજા દર્શનાને વાંચવા, તેમના તત્ત્વજ્ઞાનને તેમની રીતે સમજવા અને પચાવવાના મારા યથાર્થ પ્રયત્નને લઈ દર્શન વિષય ભલે તે નૈયાયિક, વૈશેષિક, બૌહ, વેદાન્ત કે સાંખ્ય પણ હોય—મને સદા પ્રિય રહ્યા છે. આ બધા દર્શનાના તત્ત્વજ્ઞાનના મધ્યબિન્દુને એક અધ્યાપક તરીકે ન્યાયપૂર્ણ અને તટસ્થ દબ્ટિએ સમજવા— વિચારવાના પ્રયત્ન કરું છું. પરિણામે દાર્શનિક અભ્યાસમાં આનંદ અને સંતુષ્ટિ મળે છે.

હું વાતચીતના પ્રવાહમાં તેમની આંતરવૃત્તિને યથાર્થપણે સ્પર્શા શકયા. મારા હાર્દિક અને સહજ ઉત્તરથી તેઓ પ્રભાવિત અને સંતુષ્ટ થયા તે પણ આનુષંગિક રીતે સમજી શકાયું. તેમના દૃદયમાં અધ્યાપકાની એકાંગી અને સંકીર્ણ દૃષ્ટિ અને અભ્યાસાર્થીઓના મગજમાં પાતાની સંકુચિત દૃષ્ટિને ઠાકી બેસાડવાની જે હીનતમ મનાદશાની તેઓને અનુભૂતિ હતી તેથી અધ્યાપકા વિષે તેમના માનસમાં એક લઘુલાંથી બધાઈ ગઇ હતી તેવી મનાદશા મારામાં તેમને ન દેખાતાં તેઓ ખૂબ સંતુષ્ટ અને પ્રસન્ન થયા હતા.

વિશાળ દિષ્ટિ, સમભાવ, વિકાસ, પ્રેમ, સૌંદર્ય, જ્ઞાન અને કલ્યાણનું જ્યાં સામંજરય દિષ્ટિગાચર થાય એવા અધ્યાપિકા પાસે પાતાની શિષ્યાઓને અભ્યાસ માટે માેકલવાની તેમની આંતરિક મનાભાવનાને મારા જવાબધી યાંગ્ય સંતુષ્ટિ મળી હતી. તેથી તેઓ શ્રીએ કચ્છથી પધારેલા પૂ. દમયંતીબાઈસ્વામી, પૂ. કળાવતીબાઈસ્વામી અને બા. છ્ર. શ્રી વિનાદિનીબાઈસ્વામીને શ્રી ત. મા. સ્થા. જૈન વિદ્યાલય, વહિયાના તત્ત્વાવધાનમાં ચાલતી સિહાંતશાળામાં દર્શન-શાસ્ત્રના વિશિષ્ટ અભ્યાસ માટે માેકલ્યાના સંતોષ થયા હતા. આ પ્રથમ મિલનના સંક્ષિપ્ત પરંતુ દૃદયત્રાહી અને મારા માનસમાં તેમની સરળતા, સાત્વિકતા, સર્વધર્મ સમભાવ અને માનવતાના દિવ્યભાવને અંકિત કરતા ક્ષણવર્તી ઇતિહાસ છે.

દીક્ષાભિષેકના ભવ્ય પ્રસંગ હતા, આવેલા અતિથિઓના વિરાટ સમુદાય હતા. તેમના તરફ અપ્રતિમ શ્રધ્ધા અને બકિત ધરાવનાર એક વિશિષ્ટતમ વર્ગ હતા. વાક કૌશલ્ય, વિવિધરંગી પ્રતિભા અને પ્રભુતાને લઈ લીંખડી સંપ્રદાયમાં તેઓ માખરાના સ્થાને બિરાજતા હતા એટલે અલ્પકાળના પરિચયથી જ મારે સંતાષ માની લેવાના હતા. વધારે વખત તેઓશ્રી આપી શકે તેવી સ્થિતિ ન્હાતી. પરંતુ દીક્ષાના મંગળ દિવસે તેઓશ્રીએ તેમની રીતે હજારાની વિશાળ માનવ મેદની વચ્ચે થાડા પણ સારગ્રાહી શખ્દોમાં જે મારા પરિચય આપ્યા તે આજે પણ મારા કાને ગૂંજી રહ્યો છે. દીક્ષાભિષેકની વિશાળ સભામાં પ્રવચનના આગ્રહપૂર્વક અવકાશ આપી તેઓશ્રીએ મારા તરફની સદ્ભાવના અને મમતાભરી લાગણી વ્યક્ત કરી હતી. તેમની સાથેના મારા આ પરિચય પ્રથમ અને ચરમ નીવડયા. આ ક્ષણિક પ્રસંગના મધુર સંસ્મરણે આજે પણ મારા માનસમાં જીવંત છે.

તેઓશ્રી સાગરસમ ગંભીર, ઉદાર હૃદય અને સહજ કારૂણ્ય આદિ સદ્યાણાથી સહજ શાંતિ તથા શીતળતા અર્પતા હતા. પ્રેમથી ભરેલું તેમનું કાેમળ હૃદય હતું, તેથી તેઓફ્રેષ તાે સ્પર્શી પણ શકયાે ન હતાે. ધર્મ, જ્ઞાન, ભકિતના તાે જાણે જંગમ–સંગમ તીર્થ હતા.

જ્ઞાનશૂન્ય ક્રિયા કલેશાત્પાદક અને કૌશલ્યશૂન્ય હોય છે. અને કર્મ વગરતું જ્ઞાન વન્ધ્ય હોય છે. ભકિત–શ્રદ્ધાથી શૂન્ય જ્ઞાનની પણ આવી જ કરૂણ સ્થિતિ છે. એવું જ્ઞાન કંટાળા જન્માવનારા અને ભારસમ બની જાય છે. તેથી ધર્મ, જ્ઞાન

**વ્યકિતત્ત્વ દર્શન** 

### पूर्वा गुरुदेव इविवर्ध पे. वान्यक्द्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

અને લકિતના સુમેળ ભાગ્યેજ જેવા મળે છે, પરંતુ પારમાર્થિક દષ્ટિપૂર્વક નિહાળતાં કવિવરશ્રી આ ત્રણેના સક્રિય મૂર્ત સ્વરૂપ હતાં.

મારી દેષ્ટિ તેઓ હીરાપારખું ઝવેરી હતા. પારદર્શી સૂક્ષ્મતમ ઉદ્ધર્વ દિશામાં ગતિ કરનારી આધ્યાત્મિક વિચાર-દેષ્ટિ સંપન્ન હેાવાથી શાસ્ત્રોના પરમાર્થમાં અવગાહન કરવાની મરજીવા જેવી આત્યન્તિક વૃત્તિ અને તદનુરૂપ સદ્ઘેચરણની ભાવનાને લઈ પારમાર્થિક અર્થમાં શાસ્ત્ર હતા.

સ્થૂલ દૃષ્ટિએ વિચારનારા અને શાસ્ત્રોના બાહ્ય કલેવરને જ સ્પર્શી શકનારા અમુક રૃદિવાદી પરેપરા તેમને શિથિલાચારના પુરસ્કર્તા માનતા હતા પરંતુ વાણી અને વ્યવહારની આત્યન્તિક શ્ર ચાઈને સમજ અને સ્પર્શી શકવાની ક્ષમતાવાળા એક સમુદાય તેઓ શ્રીને પરમદૃષ્ટા અને પરમાર્થસુષ્ટા માનતો હતો. મારી દૃષ્ટિએ સામાન્ય સાધુ સમાજમાં જોવા ન મળે એવી તેઓ શ્રીમાં લેાકોત્તર પ્રતિભા હતી. પ્રકૃતિ સાથે તાદાત્મ્ય સાધવાની કળા હતી, પરમાત્મભાવ તરફ બહુ જ આકર્ષણ હતું, કવિત્વ અને પ્રતિભાની કુદરતે બહેલી બક્ષીસના તેઓ અધિપતિ હતા. પ્રભુતાના ઐશ્વર્યની દિશામાં ગતિ કરાવનાર આ પ્રકૃતિદત્ત બિફ્સસ જ તેમના માટે પ્રથમ સાપાન બની ગયેલ હતું.



### પૂર્<sup>©</sup>ચાેગના સાધક સંત

#### 🎇 – પ્રાધ્યાપક શ્રી મહુકચંદ રતીલાલ શાહ, અમદાવાદ

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જયંતી-ઉત્સવના સંદર્ભમાં સંત વિનાળાજીને કાઈએ પ્રશ્ન કર્યો કે શ્રીમદ્ મહાત્માજના માર્ગદર્શક બનેલા એ ઠીક છે. બાકી તેમણે ભારતની શું નોંધપાત્ર સેવા કરી હતી ? ત્યારે વિનાળાજીએ જવાળમાં જણાવ્યું કે બીજી સેવાની વાત તો જાણે ઠીક પરંતુ શ્રીમદ્ કે કાઈ આત્માર્થી પુરુષના માત્ર ધાસોધાસ જ જે આ પૃથ્વી પર ચાલતા હાય તો તે જ તેમના આ જગત પર અતિ મહાન ઉપકાર છે. આથી સમજાય છે કે સંતો પરાક્ષ રીતે પણ માનવ- જાતનું મહાકલ્યાણ કરતા હોય છે. આપણે જેમની જન્મ શતાબિદ ઉજવી રહ્યા છીએ તે પૂજય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પણ આવા પરાક્ષ રીતે માનવ જાતનું મહાકલ્યાણ કરનારા આત્માર્થી મહાપુરુષ તો હતા જ પરંતુ પ્રત્યક્ષ કર્મયાંગથી પણ તેમણે જેન જૈનેતર સમાજની અને રાબ્દ્રની એક વિરલવિબ્દ્રિતને શાભાવે તેવી વ્યાપક અને ઊંડી સેવા કરી હતી. તેમનાં આ પૃથ્વી પરના ધાસોધાસથી આજુબાજુની ધરા ધન્ય બનતી હતી; તેમનાં દર્શનના સાન્નિધ્યમાં માનવતાનું મીઠું જગત જેવા મળતું હતું.

જેવી રીતે માતાને પોતાનાં બધાં સંતાના તરફ એકસરખા વાત્સલ્થભાવ હોય છે છતાં ય બીમાર અને મંદ બુધ્ધના બાળકની તે વધુ કાળ લે છે તેવી રીતે ગરીબ-તવંગર કે પછાત બુદ્ધિશાળી-સહુ વર્ગો તરફ સમલાવ હોવા છતાં પૂજ્યશ્રીને પછાત ગરીબ વર્ગ માટે અત્યંત કર્ણા અને આશા હતી. તે સંદર્ભમાં પ્રસંગ રજૂ કરું તે સને ૧૯૫૩ના અરસામાં જ્યારે પૂજ્યશ્રી લીંબડીમાં બિરાજતા હતા. ત્યારે હું તેઓ શ્રીના દર્શને ગયેલ. એ કાળમાં રાજપીપળા વિભાગના નર્મદા કિનારા પરના આદિવાસી વિસ્તારામાં રહીને હું સર્વોદય પ્રવૃત્તિઓ અલાવતો હતો. પૂજ્યશ્રી સાથેના વાર્તાલાપમાં,, આદિવાસીઓની હન્તિ અંગેની મારી પ્રવૃત્તિઓ બાણી લઈને તેઓ શ્રી મને તે સેવાકાર્ય અંગે માર્ગદર્શન આપી રહ્યા હતા. તે જ વખતે તેમને વ્યાપ્યાનના સમય થયા. અન્ય મુનિના વ્યાપ્યાન બાદ પાછળના અર્ધો કલાક તેઓ શ્રીએ બાલવાનું હતું. વ્યાપ્યાન હોલની બાજુના રૂમમાં મારી સાથે વાત કરી રહેલા એવા તેઓ શ્રીને આ માટે સંદેશો માંકલીને યાદી અપાઈ કે પૂજ્યશ્રીના પ્રવચન માટે રાહુ જેવાઈ રહી છે પરંતુ તેમણે જવાની ના પાડી ને મને બેસી રહેવાની સંજ્ઞા કરી ને એવી મતલબનું કહ્યું કે શહેરાનાં બુદ્ધિશાળી લોકોને બાધ પમાડવા મેં ઘણી મહેનત કરી છે. પરંતુ તેમનામાં જે કાંઈ થોડા ઘણા સુધારા દેખાય છે તેથી વિશેષ તેઓ પ્રગતિ કરે તેવી તેમને માટે મને આશા નથી. મને લાગે છે કે ગામડાના પછાત ગરીબ લોકો, આદિવાસીઓ વગેરે માટે બે આટલી મહેનત લીધી હોત તે ઘણું વધારે કામ થાત. ઉપદેશ અને માર્ગદર્શનની ખરી જરૂર તો તેમને છે અને તેમને માટે કરેલી મહેનત લીધી હોત તે ઘણું વધારે કામ થાત. ઉપદેશ અને માર્ગદર્શન મોર્ગદર્શનની ખરી જરૂર તો તેમને છે અને તેમને માટે કરેલી મહેનત લીધી હોત તે ઘણું વધારે કામ શાત. ઉપદેશ અને માર્ગદર્શન માર્ગદર્શન લીકી તે લાગે છે. બાકી આ શહેરી લોકોની

### पूर्वा गुरुहेव डविवर्थ पं. नान्यन्द्रेकु सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

ती जाना में धर्में न च में प्रवृत्तिः, जानामि अधर्में न च में निवृत्तिः केवी पुरुषार्थ हीन प्रवृत्ति लेक ने तेमने वधु उपहेश आपवानुं हवे अहु मन धतुं नथी. माटे मारा वणतनी चिन्ता क्या विना तमें वात याक्ष राणा. क्या कहीने मारी वातो के प्रक्षो सांकणी क्षर्यने तेको क्याहिवासीकोनी प्रजित करेंगे मार्ग ह्या क्या रह्या. तेमना सुशिष्य मुनिश्री संतणकल धर्म धर्षिक समाजरवना' नी के कव्य वात वर्षांथी समाज समक्ष मूके छे तेना पायामां तेकोश्रीनी क्याशा जामहुं छे के क्यां मुण्यत्वे क्याहिवासीको के तेमना केवा निरक्षर कने जरीक क्षेत्र वसे छे. पू. महाराजश्रीने क्या 'जामडां'मांथी श्रध्या (के विश्ववात्सक्य पाक्षिक्रमां 'धर कने जामहुं' नामनी केवम द्वारा हुं मेशा व्यक्षत थया करे छे) तेमना पूज्य जुरुहेवना सान्निध्यमांथी तो नहीं सांपडी होय ? के अन्नेको जांधीयुजमांथी कीवी होय क्यावा क्षेत्रसंभंधी पण्ड प्राप्त करी होय.

દેશકાળ પ્રમાણે વ્યક્તિ કે વર્ગની ઉન્નતિ માટે તેની સાથે કઈ રીતે કામ લેવું તેની પૂજ્યશ્રીમાં અને ખી વ્યવહારિક સૂઝ હતી. દા. ત. ઉપરના વાર્તાલાપમાં આદિવાસીઓની ઉન્નતિ માટે તેએ શ્રીએ મને સલાહ આપેલી કે મારે આદિવાસીઓને માંસ મચ્છી ન ખાવાનું કે મધપાન નહીં કરવાનું વ્રત આપવું પરંતુ તેમની સ્થિતિ અને સંજોગા જેતાં ખટાકા–કંદ ન ખાવા કે ચા ન પીવી વગેરે વાતા તેમની સમક્ષ મૂકવી નહીં.

ં જૈન શ્રમણની ચર્ચામાં થાેડા ફેરફાર સાથે દીક્ષા લેવામાં એક ભાઈને રસ હતાે. તેમના વતી પૃજયશ્રીને મેં વાત કરી. તેઓ શ્રીનું કરૂણાયુ દૃદય વ્યકિત જે સન્માર્ગે આગળ વધતી હોય તો વધુ અને વધુ ઉદાર બનવા તૈયાર જ હતું. પુજ્યશ્રીએ સલાહ આપી કે તે ભાઈ પાતે નિર્ણય કરે કે પાંચ મહાવત ઉપરાંત જૈનમુનિનાં આચારના કયા કયા નિયમાના તે અંગીકાર કરશે અથવા નહીં કરે. આટલાે નિર્ણય કર્યા બાદ તે ભાઈ ભલે સ્વતંત્ર સાધુ તરીકે દીક્ષિત થાય, (તે ભાઈની કાૈઈના પરંપરાથી શિષ્ય નડીં એવા સ્વતંત્ર સાધુ થવાની ઇચ્છા હતી) અમે તેને અમારા આશીર્વાદ અને ટેકાે જાહેર કરીશું. તે લાઈના વિચારાની વધુ વિગત જાણી ત્યારે તેએાશ્રીએ એ પણ સૂચવ્યું કે આ જાતના નિયમાથી તો પોતે 'જૈન યતિ' થતું વધુ સારૂં રહેશે. પૂર્વે ચતિ સંસ્થા હતી જ; કાળબળે તેના લાેપ થયાે છે તાે તે સંસ્થા આ ભાઈના પ્રવેશથી ચાલુ કરી દઈએ. યતિ સંસ્થાના તેઓને સહુ પ્રથમના યતિ જાહેર કરીએ. અલળત્ત, પોતાના સંજોગામાં આ ભાઈ પછી આ બાબતમાં આગળ વધ્યા નહીં પરંતુ આ પ્રસંગ નિમિત્તે એ સ્પષ્ટ જોઈ શકાયું કે પૂજયશ્રીને વ્યક્તિના કલ્યાણમાં જ રસ હતો, તે માટે મુમુક્ષુએ પોતાના જ શિષ્ય થવું જોઈએ એવી તેમનામાં જરા પણ ગુરુગ્રંથી ન હતી; શિષ્યા કરવાના તેમને જરા પણ માહ ન હતા, કે અનુયાયીએા બનાવવાના પણ તેમને કાેઈ શાખ કે આગ્રહ ન હતાે. આમ છતાં ત્યાગે તેની આગે એ નિયમ મુજબ તેઓશ્રી અનુયાયીઓથી સદાય ઘેરાયેલાં જેવા મળતાં. પરંતુ જેનાર જેઈ શકતા કે સમાજમાં રહેવા છતાં, 'એકાકી વિચરતાે વળી સ્મશાનમાં'ની [ભાવપ્રધાન મુદ્રા ધારણ કરીને રહેલાં, પ્રાણીએો વચ્ચે રહેતા એકાકી સિંહ જેવા તે વીર સાધક હતા. પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ એ શ્રમણ્જીવનરૂપી સિકકાની ભાષ્ટ્રો એ બાજુએ જ હાય તેમ તેમના શ્રમણજીવનમાં પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિના અદ્ભુત સમન્વય જેવા મળતા. આના તત્કાલિન પ્રતિક એવા શ્રી ગાંધીજી અને શ્રી અરવિંદ–એ બન્નેમાં તેમને સરખાજ અને ઘણાજ રસ હતા. તેએાશ્રીના ચક્રુમાં 'ધ્યાન' (Meditation) હતું તો હસ્તમાં નિષ્કામ કરુણાપ્રેરિત પ્રચંડ કર્મની ઘૂન પણ–સેવાકાર્યની ચળ પણ–ઘણી જ હતી. તેમના જમાનાના ચૂસ્ત સાંપ્રદાયિક વાતાવરણમાં અંગ્રેજ શાસનની ગુલામીની આળાહવામાં એક જેન સાધુનું આવું દર્શન અને એ દર્શનપ્રેરીત તેમની અનેકવિધ સમાજ અને રાષ્ટ્રસેવાની પ્રેરક, પરાક્ષ કે પ્રત્યક્ષ પ્રવૃત્તિએા તેમને મહાન ક્રાંતિકારી જૈન સાધુ માનવતાના મહાન પુરસ્કર્તાની હરાળમાં યાેગ્ય રીતે જ સ્થાપી કે છે.

અનેક મહાપુરુષાની જયંતી ઉજવાય છે એવા મહાપુરુષામાંના કેટલાક રાજકારણના ક્ષેત્રમાં કે સત્તા પર હાય છે, જેમ આજના અખળાર બીજે દિવસે પસ્તી બની જાય છે તેમ આવા માણસા સત્તા પરથી ખસી જતાં તુરત તેમની સ્મૃતિ—કીર્તિ ઘસાઈ જાય છે. સામાજિક, સાહિત્યિક, કલા કે વિજ્ઞાન ક્ષેત્રે અમકનારા વ્યક્તિ વધુ યાદ રહે છે. પરંતુ આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે પ્રદાન કરનાર પુરુષ તા શાધ્વત કીર્તિને વરે છે. કેમ કે આધ્યાત્મિક જીવનના મૂલ્યા અચળ, શાધ્વત હાય છે અને તેથી માનવજાતને તેની ઉપયોગીતા સદાય રહેતી હાવાથી, તેમાં માર્ગદર્શક બનનાર વિભૂતિ માનવની હંમેશની યાદ અને ઉપાસના—ભક્તિના વિષય બની જાય છે. તેથી હજારા વર્ષ વીતવા છતાં તેવા જ્યાતિર્ધરાની જન્મજયંતી જગત લિકતપૂર્વક ઉજવ્યેજ જાય છે, કાળ તેમની સ્મૃતિને ભૂસી શકતા નથી. ઊલટા કાળના પ્રસાર તેમની સ્મૃતિને વધુ

## प्रथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नानशनदेन सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

સતેજ ખનાવે છે. એમ પણ ખને છે.

ભગવાન મહાવીર આવી વિભૂતિઓમાં પરમ અગ્રણીરૂપે છે. સેંકડા વર્ષ વીત્યા છતાં, તેમનું જીવન અને કવન જાણે આપણી સામે જ છે. નિરંતર વધતા વ્યાજની જેમ એ વીરની જીવન-મૂડીની આપણી સ્મૃતિ સહૈવ વધતી જ રહે છે. પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે પણ સંતજીવન જીવીને તે સમયે પ્રવર્તમાન ગાંધીયુગના નવા મૂલ્યા ઝીલીને, સમાજમાં જ્ઞાન, ભકિત અને કર્મથી યુકત પૂર્ણયાંગના આચાર ઉપદેશીને, ક્રાન્તિની જે ચિનગારી પ્રજ્વલિત કરેલી તે માટે તેઓશ્રી પણ વ્યક્તિ અને સમાજના હૃદયના સ્મૃતિપટ પર સહૈવ રહીને આગામી પેઢીઓને પ્રેરણા અપ્યાં કરશે તેમાં કેઈ શંકા નથી. જન્મશતાબિક નિમિત્તે ક્રાન્તિપ્રિય પૂજ્યશ્રીની સ્મૃતિને આપણે પ્રણમીએ છીએ ત્યારે તેમના જમાનાની માંગ પ્રમાણે તે કાળે લોકકલ્યાણના હેતુથી તેમણે રાત્રિપ્રવચના શરૂ કરવા વ. જે નવા ચીલા પાડયા તેવી રીતે આપણે એ જ ક્રાન્તિપ્રિય તત્ત્વોને આત્મસાત કરીને, યુગબળને કારણે જેન શ્રમણ–શ્રાવકની ચાર તીર્થ સંસ્થામાં તેમ જ આપણા ગૃહ અને સામાજિક જીવનમાં વર્તમાનયુગમાં જે નવા સુધારા કરવા જરૂરી હોય તે કરવાની હિંમત કે શાણપણ અતાવીને જ – એ રીતે જ, તેમના ક્રાન્તિકારી મિશનને સાચી અજલિ અપી શકીએ; અને તે માટે પૂજયશ્રીની જન્મ- શતાબિકથી વધુ રૂકા સમય બીજો કર્યો હોઈ શકે ?

ધર્મશાસ કહે છે કે ગંગા પાપ હરે છે, ચંદ્ર તાપ હરે છે અને કલ્પવૃક્ષ દીનતા ટાળે છે મરંતુ સંતનું ચરણ એકી સાથે આ ત્રણેને હરે છે:--

#### गंगा पापं विधु तापं दैन्यंच हाति कस्पतरः। पापं तापं दैन्यंच हरति संतसमागमः॥

પૂજ્યશ્રી પણ આવા એક પરમ સંત હતા. એવા જ્ઞાન–ભકિત–કર્મના સુલગ સમન્વયવાળી પૂજ્યશ્રીની જીવન-સ્મૃતિના ત્રિવેણી સંગમમાં અહિનિશ સ્નાન કરીને અને એ રીતે અંતે આપણે પણ 'સંતશિષ્ય' બની રહીએ–એજ આપણા સહિની અભિલાષા અને મંગળ પુરુષાર્થ હો.

### મહામના મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી

### 羅 શ્રી દુર્લ ભ્રજ કે. ખેતાણી

૮૮ વર્ષની વૃદ્ધ ઉંમરે તેમણે પોતાના જન્મસ્થાનમાં જ દેહ છેાડયા. સુરેન્દ્રનગર જીલ્લાનું સાયલા ગામ–ત્યાં કાયમની એક સેવામંદિર નામની સંસ્થા ચાલલી–મહારાજશ્રી પ્રત્યે જેમના અપૂર્વ ભાવ હતા–તેમની સહાયથી એ સંસ્થાનું સંચાલન થતું હતું.

મુનિશ્રીના સ્વભાવ વિનાદી હતા. બચપણથી જ અભિનય અને સંગીતકળાના શાખ કેળવેલા હતા. સાધુસંતાને સમાગમે ગૃહસ્થાશ્રમ માંડવાના ભાવ ટળ્યા અને સંન્યાસ સ્વીકાર્યા. પરાપકારી વૃત્તિ અને તેમાં જેન ધર્મના દયા, કરુણાના સંસ્કારાનું સિંચન થતાં તેમનું જીવન એક સંતના સાચા સ્વરૂપમાં પ્રકાશી ઊઠ્યું –વાચાળ અને વિનાદી સ્વભાવે તેમનામાં વક્તૃત્વ શક્તિ ખીલી ઊઠી. સાથે સાથે કાવ્યરચનાની કળા કુદરતી જ પ્રગડી નીકળી. તેઓ ઉચ્ચ ક્ક્ષાના વ્યાખ્યાનકાર થયા અને અધ્યાત્મના પદા રચનારા કવિ પણ બન્યા. તેમના શુરુમહારાજશ્રી દેવચંદ્રજીની ખીમારીના પ્રસંગે અથાગ સેવા કરીને અપાર શુરુકમા સંપાદન કરી.

માનવતાના શ્રેષ્ઠ ગુણા આ ગુરુકૃપા વહે તેમનામાં પ્રગટયા. દુઃખીનું દુઃખ દેખી અકળાઈ જતા. શિક્ષણ તથા સંરકારના અભાવે તેમનું હૃદય કકળી ઊઠતું. સંત મહાત્માઓના ઉત્તમ ચારિત્ર તથા તત્વચિંતનને જેતાં જ તેમની મહત્વાકાંક્ષા જાગી ઊઠતી.

સંસ્કૃત ભાષા, કાવ્યશકિત, વક્તૃત્વ શકિત તથા તત્ત્વન્નાન અને આગમાના અભ્યાસ પછી પણ જાણપણાની તેમની જિન્નાસા અજબ હતી. સાધુ સંતો ગૃહસ્થાની સાથેના વાર્તાલાપમાં ક્યારેક કાેઈ વ્યક્તિ વિષેના જાણપણાની જીન્નાસા કે અમુક વિષયમાં પાતાની ઉભુપ હાેય એટલે વધુ પ્રકાશ પાડવાની ઉત્કટ ઇચ્છા નથી દર્શાવતા હાેતા. એમ કરવાથી પાતાનું

### पूक्य गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहिह स्मृतिग्रथ

જાણપણું એાછું છે એવું દર્શાવાઈ જાય એની બીક રહે છે, અને તેથી Inferiority Complex લઘુત્રથી ખંધાય જાય છે. પાતે આઠ જાાનાની મૂડી ધરાવતા હોય તો પણ સવા રૂપિયાની પૂંજીવાળા છે એવો દેખાવ કરવામાં પ્રાયઃ પાતાનું ડહાપણ માને છે. એ દાખલા ત્યાગી અને ગૃહસ્થી બધાને લાશુ પડે છે! આ સ્વચ્છદ ગણાય. પણ હજારા શિષ્યાના શુરુ ગણાતા, તેમજ માટા કહેવાતા ત્યાગી પુરુષામાં બહુધા આવી ટેવ જ હોય છે!

મુનિ નાનચંદ્રજી બાળપણથી જ ગમે તેની પાસેથી વધુ જાણી લેવાની જીજ્ઞાસાવાળા હતા. એ ટેવ એમણે પોતાના ગુરુમહારાજ પૂજ્ય દેવચંદ્રજીસ્વામીની વરસાથી અનન્ય સેવા કરતાં કરતાં કારી રીતે કેળવી હતી એ જ એમની મહત્તા હતી. ગમે તેની પાસે ઉપયોગી જ્ઞાન હોય તો, તેની પાસેથી એ વસ્તુ મેળવી લેવાનું તેઓ ચૂકતા નહીં, એમાં પોતાની ફરજ સમજતા.

વિજ્ઞાનશુગના આરંભથી જ તેઓ એના પ્રશંસક હતા. એ રીતે પાતાની પચાસ વર્ષની દીક્ષા અને એરી વર્ષની ઉંમર થવા છતાં એ જીજ્ઞાસા એવી ને એવી સતેજ હતી એના હું સાક્ષી છું.

ધર્મ વિષે તેંએા હંમેશાં એમ માનતા કે, પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે સમભાવ તથા કરુણાભાવ રાખનાર ખરાે ધર્મી જ છે. સંપ્રદાયતું મમત્વ કયારે ય એમને નથી સતાવી શકશું.

અન્ય સંપ્રદાયના સંત પુરુષા જેવા કે કબીર, રમણ મહર્ષિ, અરવિંદ આદિના જીવન–ચરિત્રા તા પૂર્ણ રસપૂર્વક વાંચતા અને સત્સંગની તક મળે ત્યારે ચર્ચા કરતા.

વિજ્ઞાનની માેટી માેટી શાેધાની જડ આપણા જૈન ધર્મના છકાય, નવ તત્વ આદિ થાેકડાઓમાં છે. આપણા ગણ-ધરાેએ, તીર્થ'કરની વાણીમાંથી તારવીને આપણા માટે ગુંથી મૂકેલ છે–એ વિષે એમને ખૂબ રસ હતાે.

ઘણી વૃદ્ધ વધે પણ સમાજની વાહવાહ કે ખમાખમાની તમા રાખતા નહીં. પણ વિજ્ઞાન વિષે જાણુકાર મળે તો આવા પ્રકારના સમન્વય કરવામાં તેઓ ભાજનના સમયને વિસારી મૂકીને ગભીંત ચર્ચામાં બેસી રહેતા.

ધ્યાન અને પ્રાર્થના માટે તેઓ ખૂબ જ નિયમિત હતા એટલું જ નહીં, પણ નવી રક્કુરણા થતાં જ પ્રાર્થનામાં ગાવાના નથાં પદા તથા એકાલ થવા માટેની ઘૂન માટે નવાં છેંદા જેડીને સહુને રાગમાં શીખવતા. ઘણું જાણીને પણ અમલમાં ન મૂક્યું–તા તે જાણપણાના ખાટા ભાર મનુષ્ય ખેંચી રહ્યો હાય છે એવી સચાટ માન્યતાને કારણે જીવનની દિનચર્યામાં અનેક નવી રીતભાતાને તેઓ અમલમાં મૂકીને જ રાજી થતા.

ગૃહસ્થાશ્રમમાં પુરુષ પાતે જ સર્વ કાંઈ છે, સ્ત્રી તો ઘર તથા બાળકાને સંભાળનાર છે; એવી રઢ વાતોને તેઓ નકારી કાઢતા, અને ગમે ત્યાં જાય, ત્યારે સ્ત્રીઓની આગેવાની હાેવી જેઈએ, સ્ત્રીએા સંસ્કારી હાેવી જેઈએ, તેમને શિક્ષિત બનાવ્યા વગર સંસારરૂપી રથ નહીં ચાલી શકે એવી વાતો પર પ્રવચનમાં ભાર દઈને સમજાવતા. એટલું જ નહીં પણ સ્ત્રીઓની સંસ્થાએ ઊભી કરી બહેનોને તેનું સંચાલન કરવાનું શીખવતા.

સારા વાંચનના ફૈલાવા માટે ઠેર ઠેર સારી લાયખ્રેરીએા ઊભી કરવાના આદેશ આપતા. સમસ્ત ધર્મના સમન્વય થવા જોઈએ એમ તેઓ માનતા. તેથી કરીને બધા ધર્મોના ઊંઠા અભ્યાસ કરવા તથા વિવિધ સંપ્રદાયાના ધર્મ ગુરુએા તથા અગ્રેસરા સાથે નિકટતા સાધીને જૈનધર્મ એ વિશ્વધર્મ છે એવા પ્રચાર કરીને લાકોમાં નવા પ્રકારના સમાજવાદ ઊભા કરતા. મહાત્મા ગાંધીજીના રાષ્ટ્રવાદના પ્રચારની સાથે જ તેમણે તેમના સહવાસ કેળવ્યા તથા વસ્ત્રા ખાદીના પહેરવા શરૂ કર્યા.

સાધુ અથવા સંન્યાસીની વ્યાખ્યા તેઓ એમ કરતા કે– "શ્રમણ" એટલે સ**દા**ય શ્રમ કરે તે અને "નિર્ગ્ર'થ" એટલે હ્રદયને વિષે કશાય માટે એક પણ ગ્રંથી–ગાંઠ ન રાખે તે.

આવી માન્યતાને તેઓ લાકા સમક્ષ પ્રવચનમાં ઉપદેશ આપતા એટલું જ નહિ પણ પાતાના જીવનમાં એટલે વર્તનમાં ઉતારતા. જેથી તેમના વર્તનની છાપ અન્ય ત્યાગીએ પર પણ પડતી.

આવા અનેક સદ્દશું મે અપનાવ્યા પછી તેમનામાં સહજ, કુદરવી પ્રેમનું ઝરણું કૂટી નીકળ્યું હોય એમ તેમના

**વ્યકિતત્વ દર્શન** 

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જનમશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

નિકટ જનાને ભાસતું. પ્રેમ વહે તેમના તરફ લાખાની જનતા આકર્ષાતી અને એવું પણ બનતું કે તેમના ચાતુર્માસની ખબર મળતાં જ દૂર દૂરથી લાકા, (જેના તેમજ જેનેતરા) નિયમિત તેમનું પ્રવચન સાંભળવા માટે પડાપડી કરીને પહાંચતા. દૂરના પરામાંથી રેલ્વે પાસ કઢાવતા.

તેમનું પ્રવચન, લાેકાને જીવન સુધાર, કુટુંખ ઐક્ષ્ય, શિક્ષણ પ્રતિભાવ અને **હુઃખીને ઉપયાગી થવા તરફના ભા**વ પ્રગટાવતું. તેમણે પાતાની માેટાઈ પ્રકાશવા માટે કથારેય કશું કર્યું નથી.

કુદરતી વાતાવરણ તેમને બહુ જ પસંદ હતું– એવા યાેગ સાંપઉ ત્યારે તેએા એકાંતમાં ચિંતન કરવા અથવા અધ્યાત્મના પદેા રચવામાં મસ્ત ખની જતા.

પોતાની સાથે રહે અથવા પરિચયમાં આવે તેનું જીવન સુધરે, ઉંચી કક્ષાના એ માનવી બને એવા તેમના સદ્ભાવ સદાય ઝર્યા કરતો હતો. શ્રીમંતાને એમના ઉપદેશ હંમેશા એવા જ હાેય કે સંપત્તિહીન તરફ નજર રાખે. એક દિવસ તમે એ જ કક્ષામાં હતા. માટે સંપત્તિથી કદી છકી ન જશા.

જેમ તેએા વધુ લાેકપ્રિય થઈ ગયા તેમ તેમ વધુ વિનય અને જનતાના હિત માટે કર્ત વ્યપરાયણ થયા હતા.

સવાર અને સાંજ બન્ને સમયની તેમની પ્રાર્થનાની ઢબ અદ્દભૂત અને અનુકરાણીય હતી. પ્રાર્થના વખતે તેમની મસ્ત અવસ્થા જણાઈ આવતી હતી. પોતાની સાથે શિષ્યગણ રહેતા તેમને પણ પોતાના જીવનની પ્રગતિ માટે સંપૂર્ણ છૂટ તેઓ આપતા. તેમની ઈચ્છા મુજબ સાયલામાં જ જન્મ અને ત્યાં જ દેહ પડે એવી ભાવના તેમની ફળી.

મુનિશ્રીએ પોતાની સરળતા અને ઉત્તમ પ્રકારની માનવતા વહે હજારા લાેકાના દિલમાં વાસ કર્યા છે જે ચિરંજીવ રહેશે. તેમના કહેવાતા અનુયાયી અથવા પ્રેમીજનાએ તેમના નામથી ઘણી સ્મારક સંસ્થાએા **લ**ભી કરી છે જેમાંથી અનેક બાળકાે, સ્ત્રીએા તથા ભીડવાળા ભાઈઓને મદદ મળી રહે છે.

આવા પુરુષો મરતા નથી પણ તેઓ આ જગતના પટ પર મહામના માનવ તરીકે સદાય જીવતા જ રહે છે. મુનિશ્રીના આવા આદર્શ ગુણોને જેમ જેમ સંભારીયે તેમ તેમ, એવા સંતાની ખાટ કયારે પૂરાશે ? એવી ઝંખના થયા કરે છે.



## અદ્વિતીય સુધારક શ્રમણ

#### 🎇 શ્રી ન્યાલચંદ મૂળચંદ શેઠ

સાધુજીવનની મર્યાદા સાચવીને લાેકજીવનની સાથે ઓતંત્રાત થતાં એ કાળમાં એક સુધારક સાધુ તરીકે પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજને જે અનેક મુશ્કેલીઓના સામના કરવા પહેલાે છે તેના હું એક સાક્ષી છું. આવા અંજેડ સાધુએ જીવન સુધારની કેટલીક સમજણ આપીને મહાન ઉપકાર કર્યા છે. વ્યવહાર ધર્મના સમન્વય અને ધર્મ તથા રાષ્ટ્રના સંબંધ જેડીને આ મહામના મુનિએ લાેકા ઉપર જે ભાત પાડી છે તે કદી વીસરી શકાય તેમ નથી. મહાવીર સ્વામીની અહિંસા અને સ્યાદવાદનું લગ્ન ચૂકયા વિના પૂ. ગુરુદેવે પાતાના જાત અનુભવ દ્વારા લાેકનાયકાનું, રાષ્ટ્રના ઘડવૈયાનું અને ગામડાંનું જે ઘડતર કરેલ છે તેનું પરિણામ ઘણું સારું આવ્યું છે. એના વારસદારા આજે માજુદ છે. આ વારસદારા એટલે મુનિશ્રી મુનીલાલજી તથા મુનિશ્રી સંતખાલજી ગુરુદેવના આ ખંને વારસદારા-શિષ્યા પાતે મેળવેલા જ્ઞાનને ગુરુ- ભકિત સાથે એાતપાત કરી પાત-પાતાના રાહે જન-કલ્યાળુનું એક માટું ભગીરથ કાર્ય કરી રહ્યા છે. આ બધું પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજને આભારી છે.



## प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रका महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

### વિશ્વના મહાન માગદર્શક સંત

#### 🐰 શ્રી જીલુલા જાડેજા (લે. કર્નલ ભૂ. પૂ.)

જૈન સંપ્રદાયમાં લીંખડીનું સ્થાન અનેરું અને અને ખું છે. અનેક સાધુસંતોના ત્યાં વાસ થએલ છે. લીંખડી છ કાેટી સંપ્રદાયની ગાદીસ્થળ હાેવા ઉપરાંત ત્યાંના સ્થાનિક જેના અને જેનેતર સમાજની એક ખાસ વિશિષ્ઠતા છે કે જે બીજા સ્થળે જોવામાં નથી આવતી અને તે છે વિશાળ દૃદય અને સમાન દૃષ્ટિ અને તે પરંપરા હ્રજી પણ જળવાઈ રહી છે.

પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજની જન્મશતાબ્દિની તૈયારીની જ્યારે મેં વાત સાંભળી ત્યારે આજથી ૫૦ વરસ પહેલાના દૃષ્યા મારી આંખ સામે ખડા થયા. પૂ. જેઠમલજીસ્વામી જે તેઓશ્રીના સંપ્રદાયના હતા તેમને ક્ષત્રિયા તરફ થાઉં. પક્ષપાત ખરા. પાતે પૂર્વાશ્રમમાં ક્ષત્રિય હતા. એટલે અમારી રાજપૂત બાેડિંગમાં પધારે અને ધમેલાભ આપે. તેમની સાથે પાછા ઉપાશ્રયમાં જઈએ એટલે પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ અમને પાસે બેસાડીને વાતા કરે અને ધર્મ લાભ આપે. તેમ ૧૦ વરસ તાે તેઓશ્રીના દર્શનો લાભ મળતાે રહ્યો, ઘણા વ્રતાે લેવડાવ્યા અને જૈન ધર્મની પૂરી એાળખ આપી.

ઘણા વર્ષો પછી જ્યારે અમારા બહેન શ્રી દમયંતીએન પૂ. મહારાજશ્રીના શિષ્યા બન્યા. મહાસતીજીનું પદ પામ્યા– ત્યારે તેમના દર્શન કરવા સાયલા ગયા ત્યારે પૂ. મહારાજ સાહેબના દર્શન થયા. ત્યારે તેમણે મને ઘણા જ સ્નેહ અને પ્રેમથી પાતાના પુસ્તકા અને બીજું જૈન સાહિત્ય મને પ્રસાદીરૂપે આપ્યું. પછી તો જ્યારે જ્યારે ગુજરાત – સૌરાષ્ટ્રમાં આવવાનું થાય ત્યારે તેમના દર્શન કરવા જેતા અને મહારાજશ્રી ધર્મલાભ આપતા.

પૂ. મહારાજશ્રી સંઘના એક મહાન નેતા ઉપરાંત ઉત્તમ કેાટિના કવિ પણ હતા. એમની કાવ્ય રચનાએ પીંગળ-શાસ્ત્રના નિયમ ઉપરાંત – આત્મા–પરમાત્માની એકતા–સાધારણ માનવીને માનવ તરીકે જીવન જીવવાની સૂચના અને શિખામણ અને સમાજની દરેક વ્યક્તિને પાતપાતાના ધર્મ અને ફરજ બજાવવાનું, સારી કાવ્યમય રીતે સુચવ્યું છે. જૈન સંપ્રદાય ઉપરાંત ભારત અને વિધ્વના એક મહાન સંત તરીકે ઈ તિહાસમાં તેમનું નામ અમર રહેશે.

આવા "સંતશિષ્ય"ની જન્મશતાબ્દિ તો તેમનું હુંમેશા સ્મરણ કરીએ તોજ સાચી ઉજવી કહેવાય.



### કમ ચાગી નહિ પણ જ્ઞાનચાગી

#### ቜ શ્રી રતિલાલ મફાભાઇ શાહ–માંડવી

પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી માં પ્રત્યે મારા પિતાશ્રીને સમાન વિચારોને કારણે ઘણા સદ્દભાવ હતો. તેથી હું પણ એમના પ્રત્યે ખૂબ આકર્ષાયા હતો. પં. છાટાલાલજી માં તથા અન્ય કેટલાક મુનિઓને મળવાની મને તક મળી હતી પણ પૂ. ગુરુદેવને મળવાના કરી યાગ જ ન આવ્યા. આમ છતાં તેમના વિષે જે કંઈ સાહિત્ય પ્રાપ્ત થયેલું એ વાંચીને જ સંતાલ મેળવ્યા હતા.

વ્યકિતની મહત્તા એેલું પ્રાપ્ત કરેલી ઊચાઈ અને પ્રસિદ્ધિ પર અવલંબતી નથી. એ દિષ્ટિએ તો વ્યકિત કહાચ ખૂબ નાની કરે. પ્રસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થવી એ વ્યકિતના કર્મથાેગ પર આધારિત છે અને કર્મથાેગ પણ શુલ-અશુલ બન્ને માર્ગે પ્રવાહિત થતો હોઈ એથી વ્યકિતની મહત્તાનું માપ નીકળી શકતું નથી. જગતની માટાઈમાં આમ તો ચંગીઝખાન-સિકંદર કે ઔરંગઝેબ, હિટલર જેવા પણ ગણાય પણ વ્યકિતની ખરી મહત્તા તો એ જનતાનું કેટલું કલ્યાણ કરી શકે છે, ઉત્થાનની પ્રેરણા આપી એને કેટલે ઊચે ચડાવી શકે છે તેમજ જનતાને અનિષ્ટ નિવારણ માટે કેટલા પ્રમાણમાં માર્ગદર્શન આપી શકે છે એના પર અવલંબિત છે.

એટલું ખરું કે કર્મયાગી શુભ કે અશુભ માર્ગે ખૂબ પ્રસિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, જ્યારે જ્ઞાનયાગી અમુક મર્યાદિત વર્તુળ પૂરતાં જ સીમિત રહે છે અને ચારિત્ર વિભૂતિ તાે ઘણીવાર જગતથી સાવ અજાણ રડી દુનિયાના એક

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

ખુશે જ જીવન વિતાવતા હેાય છે.

પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ એ કર્મયાગી પુરુષ નહેાતા. એ જ્ઞાનયાગ અને ચારિત્રયાગ વચ્ચેના તબ-ક્કાએમમાં પસાર થઈ રહ્યા હતા એથી એ એટલા પ્રસિષ્ધ નથી ખની શક્યા. છતાં પણ એમની જે મહત્તા છે એ એમના વિચારા, ભાવનાએ, દૃદયની ઉદારતા તથા યુગને સમજવાની અને પિછાણવાની એમની વિશાળ અને વ્યાપક દૃષ્ટિને કારણે છે.

એમના શિષ્યામાં પૂ. મુનિશ્રી સંતખાલજને રાષ્ટ્રીય સ્તર પર એક રાષ્ટ્રીય સંત તરીકે વિકસાવવામાં એમણે જે ઉદારતાપૂર્વક અનુકૂળતા કરી આપી હતી. તેમજ એમની રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિઓને આશીર્વાદ આપ્યા હતા. એ જ એમની મહત્તા અને ઊંચાઇ પૂરવાર કરે છે. તે વખતે સાંપ્રદાયિક દષ્ટિના આગ્રહને કારણે જે એમના માર્ગમાં અન્તરાયા ઉભા કરવામાં આવ્યા હોત તા કાં તો ગુરુશિષ્ય વચ્ચે ઘર્ષણા પેદા થાત અને કાં તા સંતખાલજ જેવા રાષ્ટ્રીય સંત ભારતને ઉપલબ્ધ નથાત.

**\*** 

## 'ગાંધીયુગના જીવન્ત સંન્યાસી, ત્યાગી છતાં મહાન સમાજસુધારક'

🞇 આચાર્યા યશાદાબેન પટેલ M. A. B. T.

પ્રાચીન સમયના સંન્યાસીઓની સમાચારી સ્વાત્મ-કલ્યાણુ સાધતાં સહેજે સમાજ-કલ્યાણ સધાય તેવી હતી. આવા સંન્યાસીઓ કદી સમાજને ભારરૂપ થયા નથી, થતા નથી. તેઓ પાતાના ગુરુના આદેશ પ્રમાણે પાતાની મર્યાદા જાળવીને પણ યુગની સાથે ચાલવા વ્યવહારિક પ્રવૃત્તિઓમાં પરિવર્તન કરતા રહેતા. એનું દેષ્ટાંત પૂજ્ય મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પૂરું પાડે છે.

ગાંધીયુગમાં તેઓ જીવ્યા. તેઓ ગાંધીજીના શ્રમજીવન-સ્વદેશીવત, અસ્પૃશ્યતા વગેરે સમાજસુધારાના વિચારાના રંગે રંગાયા હતા. તેઓ હાથે કાંતેલ અને હાથવણાટની ખાદીના વસ્ત્રો ધારણ કરતા હતા, શ્રમથી રારીર સ્વાસ્થ્ય સુન્દર રહે છે; બહેના ફરીથી ગૃહસ્થ જીવનમાં શ્રમનું મહત્વ સમજે તે હેતુથી હાથની ઘંટીથી દળેલા લાેટના રાેટલા-રાેટલી જ ગાંચરીમાં સ્વીકારતા. દેશમાં જ બનેલી વસ્તુઓના ઉપયાગ કરવાે એવા ઉપદેશ આપતા. હિન્દુ સમાજમાં રહેલ અસ્પૃશ્યતાના તેઓ કહેત છે "હિન્દુ સમાજે ગંદકી કરનારને, ગંદકી સાફ કરનાર કરતાં ઊંચા ગણ્યા છે, તેનું મેલું ઉપાડનારને અસ્પૃશ્ય કહી તિરસ્કાર્યો છે, એટલું જ નડાં પણ એ તે અસ્પૃશ્ય, હિન્દુ ધર્મ છાંડી મુસ્લિમ કે ક્રિશ્ચિયન બને તો તેની સાથે બાલવા ઊઠવામાં જરા ય વાંધા ન આવે અને તે અસ્પૃશ્ય મટી જાય. કેવા મૂર્ખાઈ લયેર્ધ વિચાર ?"

તેવી જ રીતે યંત્રવાદના પણ વિરાધ કરતા. તેઓ માનતા કે લાખા શ્રમજીવીઓના પેટ પર પાટું મારી એક પૂંજીપતિ, ગણ્યાગાંઠયા માણસા પાસે યંત્રથી કામ લઈ ધનવાન બને છે. અનેકાની રાજી–રાેટી લૂંટી તેમને બેકાર બનાવે છે. આવાે અપ્રામાણિક વ્યવહાર એ હિંસાના જ એક પ્રકાર છે. જેન ધર્મ અહિંસા અને સત્ય પર જ આશ્રિત છે. તે સમાજમાં આવી અપ્રમાણિકતા ન હાેવી જોઈએ, એમ તેઓ પાતાના ઉપદેશમાં અવારનવાર કહેતાં.

જેન ધર્મના સામ્પ્રદાયિક સંતાની સમાચારી ઘણી કડક હાય છે. તેને પણ મડારીને વ્યવહારિક બનાવી ચાસડ ચાસડ વર્ષ સુધી એકધારા સંયમ જેમણે શાેભાવ્યા તે પૂજ્ય મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સૌરાષ્ટ્રમાં સુરેન્દ્રનગર જીજ્ઞાના સાયલા ગામના વતની હતા. નાનપણથી જ તેમને અભિનય કળા અને કાવ્યના ભારે શાેખ હતા. તેમનું ગળું અતિ મધુરું અને સંગીત કળાથી રસબસ ભરેલું રહેતું. ઉપાશ્રયમાં વ્યાખ્યાન વાંચવા બેસે ત્યારે શરૂઆતમાં પરમાતમાની સ્તુતિ કરે અને તે એવી હલક, રાગ અને ભાવથી કરે કે શ્રોતાવર્ગ સ્તબ્ધ અને એકાગ્ર બની જાય.

વિનાેફી સ્વભાવ એ એમની લાક્ષણિક પ્રકૃતિ હતી. શિક્ષણ પ્રત્યે તેમને અપાર ભાવ હતાે. સાધનહીણા ગરીબાેને જોઈને એમનું હૃદય કરુણાથી ભરાઈ જતું. અને તેમની પાસે જતાે શ્રીમાંત વર્ગ કાેઈ સેવા માટે પૃછે, કે તરત આવા ગરીબાેને સહાય કરવાનું સ્ત્ર્ચવતા. પુરતકાલયાેમાં તેમજ સ્ત્રીશિક્ષણ માટે ધનનાે સદુપયાેગ કરવાનું કહેતા. આ રીતે લાેકા ઊંચા સાહિત્ય તરફ અભિરુચિ કેળવે, દીનાે પ્રત્યે દયા કેળવી દવાખાના – પુસ્તકાલયમાં દાન આપી ધનનાે સદુપયાેગ

## प्कर गुरुहेव डिवयर पं नानशन्द्रका महाराज जनसशताहिह स्मृतिग्रंथ

કરે તેવી પ્રેરણા સદા આપતા રહેતા. સાથાસાથ છાત્રાલયા અને છાત્રવૃત્તિ માટે પણ સૂચવતા.

આમ સમાજસુધારાના ઘણું કામાે કર્યાં. ત્યાગી છતાં તેંએા માનવબધું અને દીનાના આશ્રયદાતા હતાં. તેમને માટે સદ્દગુણા એ કેવળ ઉપદેશના જ વિષય ન હતા પણ તેઓ તેને આચરણમાં મૂકતાં. એમના ગુરુની બીમારી પ્રસંગે વર્ષો સુધી એમની પથારી પાસે રહી એમણે કરેલી સેવા અવર્ણનીય છે.

જન્મથી જ તેમના સ્વભાવમાં આધ્યાત્મિક ભાવ ઝળહળી રહ્યાં હતાં. એકાન્તે ખેસી તત્વજ્ઞાનની મસ્તીમાં આવીને આધ્યાત્મિક પદ્દોની સ્ચના કરતા. તેમના રચેલા આવા પદેા સેંકડાની સંખ્યામાં વાંચવા મળે છે. તેઓ અન્યધર્મ કે ધર્મીઓ પ્રત્યે હંમેશા સમભાવ રાખતા. તેમના વ્યાખ્યાનામાં ખીજા ધર્માના રાચક ઉદાહરણા આપતા હતા. જ્યાં ત્યાંથી જાણવા શીખવાની તક કહી જવા દેતા નહીં. ગાંધીજી, રમણ મહર્ષિ વગેરેના જીવનના પ્રખર અભ્યાસી હતા. યાંગી શ્રી અરવિંદ ઘાષના પુસ્તકા પણ તેઓ વાંચતા. સાંપ્રદાયિક સાધુઓમાં આવી ઠેવ જવલ્લેજ જોવા મળે છે. એમના નિકટના પરિચિતામાં જૈના સિવાય જૈનેતર વ્યક્તિઓ વિશેષ હતી.

સ્ત્રીઓના શિક્ષણ માટે એમના અતિ આગ્રહ હતો. તેના ફળસ્વરૂપ એમની પ્રેરણાથી મહિલા સમાજની સ્થાપના થઈ હતી. આજે પણ એમના શિષ્ય મુનિ શ્રી સંતખાલજી દ્વારા સ્થાપેલ માતૃસમાંને સ્થળે – સ્થળે, ગામેગામ નેવા મળે છે. જેમાં મધ્યમ અને સામાન્ય વર્ગના ખહેના પાતાની રાજી મેળવી ગૃહકાર્યમાં સહાયભૂત થાય છે.

આવા સમાજ ઉદ્ધારક સમાજના ઉત્કર્ષમાં આનંદ માનનારા સંતો એાછા જેવામાં આવે છે. એવા એ પૂજ્ય મુનિશ્રીને મારી હાર્દિક હજારા વંદનાએા સાથે સ્મરણાંજલિ સમર્પું છું.



# ધર્મ-ક્રાન્તિના પ્રણેતા અને નિર્વાદ્ય પ્રવૃત્તિના ઉપદેશક જૈન સાધુ..... ભિક્ષુ નાનચંદ્રજી

🎇 શ્રી ભાઈલાલ ભુરાલાલ શેઠ

જેન સાધુ અને નિર્વદ્ય વ્યવહારપ્રવાતના ઉપદેશક એવા શિર્ષકમાં જેન દર્શનના અભ્યાસીઓને વિરાધાભાસ લાગવાના પૂરા સંભવ છે. પણ સદ્દગત કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજના સાધુ જીવનના આ એક સ્વયંસિદ્ધ અને સફળ પ્રયાગ હતા.

બાળપણથી શરૂ કરી જીવનના આંતકાળ સુધી કવિશ્રી નાનચાંદ્રજી મહારાજે વ્યવહારક્રાન્તિ અને ધર્મક્રાન્તિના અનેક પ્રયોગો આદર્યા અને સિલ્હ કર્યાં. સમાજ જીવનને સુસંસ્કૃત અને સુસંવાદિત બનાવવા મૌલિક શિક્ષણસંસ્થાએક સ્થાપી–સ્થપાવી અને એ સંસ્થાએમાં ધાર્મિક શિક્ષણ અપાય એવું સુપાચ્ય સંકલન પણ ગોઠવી દીધું.

સામાજિક કુરૂઢિએા સામે શાન્ત છતાં સફળ અને અસરકારક જેહાદ જગાવી, તેવી કુરૂઢીએાનું ઉન્મૂલન કરી સદાચાર સ્થાપવા ભગીરથ પ્રયાસા કર્યા અને સતત પ્રેરણાએા આપ્યા જ કરી.

સમાજમાં સ્ત્રીએાનાં સ્થાનને ગૌરવાંકિત કરવા અને નિરાધાર વિધવાએા સ્વમાનલેર પાતાની રાજી – રાેટી મેળવી શકે એ શુભાશયથી મહિલા મંડળની સ્થાપના કરવાની પ્રેરણા આપી ઠેરઠેર મહિલા પ્રવૃત્તિએા વિકસાવી અને તેમાં નિર્વદ્ય ઉદ્યોગા તથા સ્ત્રીશિક્ષણનું સંકલન ગાેઠન્યું.

નાના ગામડાંએાનાં જૂથાેથી વિંટળાએલા શહેર–કસ્ખા વિસ્તારમાં છાત્રાલયાેની શુભ પ્રવૃત્તિએા વિકસાવી ગ્રામ્ય પ્રજાને શિક્ષણ પ્રાપ્ત કરવાની સુવિધાએા માટે જરૂરી પ્રેરણા આપી સફળ પ્રયોગ આદર્યો.

જૈનદર્શન એ વિશ્વદર્શન છે. સાપેક્ષવાદ અને મંડનાત્મક નીતિ એ જૅનદર્શનની વિશ્વવ્યાપકતા અને શ્રેષ્ઠતાના આધારવ્ય ભાે છે. અન્ય દર્શનીઓને જૅનદર્શનની સાપેક્ષવાદની વ્યવહારૂ પ્રતીતિ થાય એ અથે માત્ર ઉપાશ્રયા યા

## प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

ધર્મસ્થાનામાં જ ત્યાખ્યાના આપવાના રૂઢિગત પ્રણાલિકાના વિસ્તાર કરી અન્ય સ્થળાએ અને જૈન તેમજ જૈનેતર જનતામાં લોકભાગ્ય અને અસરકારક ત્યાખ્યાના આપવાના નવા ચીલા ઉપસાવ્યા. તેમજ સાંજના સમયે પ્રતિક્રમણ બાદ સર્વધર્મ સમન્વય પ્રાર્થનાઓ અને પ્રવચનાના પ્રક્રિયા શરૂ કરી. તેમની આ બન્ને પ્રવૃત્તિઓએ જૈતત્વને જગતમાં ગાજતું કર્યું. સામાન્ય જનતા તેમના આવા ધાર્મિક ત્યાખ્યાન – પ્રવચનાના લાભ લઈ મંત્રમુગ્ય બનવા લાગી અને ધન્યતા અનુભવવા લાગી. આમ ધર્મ અને નીતિના સરકારાનું પ્રેરણાબીજ રાપવા તેઓશ્રીએ ભગીરથ પુરુષાર્થ કર્યો.

માનવતા એ ધર્મના મૂળભૂત પાયા છે. જેમ જળ વિનાના સરાવરમાં તીરાડા પડી જાય છે તેમ માનવતા વિહાેણા ધર્મ અસ્ત–વ્યસ્ત બની જાય છે, એમ તેઓશ્રી દહપણે માનતા. એમના સર્વ પ્રવચના, લખાણા, વ્યાખ્યાના અને ઉપદેશામાં હંમેશા માનવતાના સૂર અવશ્ય પ્રધાનપણે ગુંજતા રહેતા.

જૈન સાંપ્રદાચિક વેશધારી સાધુ આવી વિશ્વ વ્યાપક કર્ત વ્યપ્રેરણા અને ઉપદેશ આપે તે સાંપ્રદાચિક-મમત્વવાળા રૂઢિંગત પરિબળામાં ઉઢાપાઢ જગાવે એ નિર્વિવાદ હતું. રૂઢિચુસ્ત વર્ગ તેમને સાધ્વાચારમાં શિથિલ માનવા લાગ્યા. તેમના પ્રત્યે તિરસ્ટાર અને ધિકકારનું વાતાવરણુ પેદા કરવા પ્રયત્નશીલ બન્યા. પણ આવા પ્રચાર અને પ્રયત્નાની સામે તેમણે લાક્ષણિક રીતે પ્રેમવર્ષણ જ કર્યું. આવા વિરાધીઓ જે પ્રત્યક્ષ ખુલાસા મેળવવા અથવા વિચારવિનિમય કરવા આવતા તો તેમને પ્રેમપૂર્વક આવકારતા અને શાસ્ત્રોકત પ્રમાણાથી તેમની શંકાઓનું નિરસન કરી પાતે જૈન સાધુતાની મર્યાદામાં જ છે તેની સચાટ અને સંતાપકારક પ્રતીતિ કરાવી દેતા.

મનુ મહારાજે પ્રરૂપેલા ચારેય વર્ણાશ્રમના ગુણુધર્મા તેમના આગવા વ્યક્તિત્વમાં સમાયેલા હતાં. તેઓ અભ્યાસમાં બ્રાહ્મણ હતા. તેમને ભારતના સર્વ દર્શનાના અભ્યાસના શાખ હતા. તેમણે રઘુવંશ, મહાભારત, રામાયણ, ભગવદ્દગીતા– વિગેરે ગ્રંથાના તલસ્પર્શી અભ્યાસ કર્યો હતા. ભગવદ્દગીતા તા લગભગ કંઠસ્થ હતી. ઉપદેશ આપવાની કળા ભલભલા પાંડિતાની પ્રશાસા માંગી લ્યે તેવી અસરકારક હતી.

કર્મે તેઓ ક્ષત્રિય હતા. વ્યવહારશુહિ, સાધનશુદ્ધિ, પરંપરાગત રૂઢિશુકત ધર્મકર્તવ્યની શુદ્ધિ અંગે પ્રેરણાપ્રદ જે કાર્ય તેઓ ઉદ્દેણાધતા તેને ગમે તેવા પ્રગળ અવરાધા સામે ટક્કર ઝીલવા છતાં પણ પાતાની વાણી અને વર્તનમાં કદાપિ કટુતાને પ્રવેશવા ન દેતા અને હરહંમેશ પ્રેમવર્ષણ જ કરતાં. તેમની આ સહજ પ્રકૃતિ ક્ષાત્રધર્મને દીપાવે તેવી હતી.

સમાજેપયોગી કાર્યો કરાવવામાં વૈશ્ય હતાં. તેઓશ્રી જન્મે વૈશ્ય તો હતાં જ પણ જ્યાં જ્યાં સામાજિક અસમાનતા ભાસતી અથવા તો જ્યાં જ્યાં દાના મેળવવાની આવશ્યકતા ઊભી થતી ત્યાં ત્યાં તેઓ પાતાની આગળી પ્રેમપ્રતિભાથી ધનિકા પાસેથી સ્વૈચ્છિક દાન–દેણગી કરાવી જરૂરીઆતવાળી સંસ્થાઓને અથવા વ્યક્તિઓને સ્વમાનભેર મળે એવાં સુંદર અને અસરકારક વિનિયાગના પ્રેરક બની રહેતાં.

સ્વભાવે અને સાધના કાર્યમાં પાતાની જાતને તદ્દન શુદ્ર જ માનતાં. જ્ઞાન–ગંભીરતા, વાંચન–વિસ્તાર, ચિંતન– ચણતર અને સાધના ક્ષયાપશમ પ્રશંસનીય હાેવા છતાં તેઓમાં જ્ઞાનના જરા પણ અહંભાવ જણાતા ન હતાે. હંમેશા નમ્રાતિનમ્ર જ રહી શકતા હતાં.

પડછંદ તથા સુડાેળ અને સપ્રમાણ દેહ્યબ્ટિ, આકર્ષક દેહકાન્તિ, નમણી મુખાકૃતિ, તેજસ્વી વિશાળ ભાલપ્રદેશ, શીઘ્ર કવિત્વ, આગવી અને મધુર કંઠકળા, લાક્ષણિક અભિનયચુક્ત વેધક વ્યાખ્યાનશૈલી, વિ. તેમના વિશિષ્ટ ગુણે હતાં.

કુદરતની બક્ષિસ સમા આ ગુણાથી તેઓશ્રી જે જે ક્ષેત્રમાં વિચર્યા તે તે ક્ષેત્રના જૈન–જૈનેતર વર્તુળાને આકર્ષા જૈનદર્શનના ચાહક બનાવી શકયા. અજમેરના સાધુ સંમેલનથી પાછાં ફરતાં આગ્રા ફાર્ટમાં તેમણે પાતાની આ શકિતએોના અચ્છા પરિચય જૈન તેમજ જૈનેતર પ્રજાને કરાવ્યા જ હતા તેની સૌને જાણુ હશે જ.

વેશથી તેઓ જૈન સાધુ ભલે હતા પણ ઉપદેશથી અને પ્રેરણાથી તો તેઓ રાષ્ટ્રીય સંત હતાં. રાષ્ટ્રીય ગીતાે રચી તેમજ ખાદીપ્રચાર, હાથછડ ચાખા, હાથે દળેલાે લાેટ, સ્વદેશી પ્રચાર વિ. અનેક રાષ્ટ્રાત્થાનના કાર્યોમાં પાતાના સાધુત્વની મર્યાદામાં રહીને સુંદર કાવ્ય ફાળાે, પ્રચાર ફાળાે અવશ્ય આપ્યાે છે જ.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનઅન્દ્રજ સહારાજ જન્સશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

વિશિષ્ટતા એ છે કે તેમની પ્રેરણાથી જે જે સંસ્થાએા ચાલે છે તેનું સંચાલન બલે જેન સંસ્થાએા કરતી હોય પણ તે તે સંસ્થાએાના કાર્ય−વ્યાપ સાર્વજનિક જ છે. આ જ પુરવાર કરી આપે છે કે તેઓ વેશથી બલે જેન સાધુ હતા પણ કર્ત વ્ય પ્રેરણાથી અને ઉપદેશથી ભારતના રાષ્ટ્રીય સાધુ હતાં.

કાર્યકર વ્યકિતના ગુણોના તેઓશ્રી અચ્છા પરીક્ષક હતાં. રત્નપારખુ ઝવેરી હતાં. તેઓશ્રીની પ્રેરણાથી ચાલતી સંસ્થાએમાં માત્ર "શ્રી" પતિઓને જ નહીં પણ સેવાનિષ્ઠ અને કર્તવ્યનિષ્ઠ કાર્યકરાને પણ અગ્રિમ સ્થાન મળતું જ હતું. તેમની આ વિવેકશકિતનું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જોવું હોય તો જુએ**ા શ્રી વર્ધ માન સ્થાનકવારી જૈન સંઘ–બારીવલી.** 

આ સંઘનું કાર્યકર જ્થ માત્ર સેવાનિષ્ઠ અને કર્તા વ્યનિષ્ઠ કાર્યકરાનું જ અનેલું છે. લગભગ અધા જ કાર્યકરા મધ્યમવર્ગના—નાકરા આત કાર્યકરા જ છે. છતાં આ સન્નિષ્ઠ કાર્યકર જૂથે પૂ. ગુરુવર્યની પ્રેરણાથી જે જે સાંપ્રદાયિક અને સાર્વજનિક સેવાપ્રવૃતિઓ ઉપાડી છે તે સર્વે પ્રવૃત્તિએ આજે સાળે કળાએ ખીલી રહી છે. માનવતાના મહાન પુરસ્કર્તા પૂ. કવિવર્ય નાનચંદ્રજી મહારાજની પ્રેરણાના જીવન્ત ધળકાર સમી બારીવલી સંઘની પ્રવૃત્તિએ મઘમઘી રહી છે. બારી-વલીનો સંઘ સેવાના ક્ષેત્રે એક ઉત્તમ દેવાંત પૂરું પાડી રહ્યો છે કે સંતની અસીમ કૃપાપ્રેરણા હાય અને ભલે મધ્યમકક્ષીય છતાં સેવાનિષ્ઠ અને કર્ત્ત વ્યનિષ્ઠ કાર્યકરાનું જૂથ હાય તો એવી સંસ્થાઓને આર્થિક સહકાર આપોઆપ મળતા જ રહે છે અને સમાજેત્થાન તથા રાષ્ટ્ર ભાવનાનાં ઉત્તમ કાર્યો કરી સમાજને સુવ્યવસ્થિત સુખી અને સમૃધ્ધ બનાવી શકે છે. આવા માનવતાના મહાન ઉપદેશક રાષ્ટ્રીય સંતનો આત્મા જ્યાં હોય ત્યાં તેને કાર્યિ કોર્ડિ ભાવવંદના હો.



#### શ્ર<sup>દ</sup>ધા કેન્દ્ર

#### 🎇 શ્રી જશવંતભાઇ દફ્તરી

જૈન શાસનના ચુળપુરુષ માનવતા અને ગાંધીવાદના પ્રચારક પ્રાતઃસ્મરણીય એ ગુરુદેવનાં અનેક સંસ્મરણો મેં મારા પ્ દાદીમા પાસેથી સાંભળ્યા છે. જેમાંના એક પ્રસંગ માનવના શ્રધ્ધાદીપને કેવી રીતે જ્વલંત બનાવવા એ ગુરુદેવે સરળતાથી શીખવ્યું, તેના છે.

મારા પૂ. દાદીમા નાની ઉંમરનાં હતા. ધર્મપ્રેમ ઘણા પણ ભણતર એાછું. ગુરુદેવે તેમને ભકતામરના મુખપાઠ કરી લેવા સૂચના કરી. દાદીમાને પાતાનાં ઉચ્ચાર, સ્મરણશકિત પર બહુ શ્રધ્ધા નહાતી. ગુરુદેવ તો રાજ ટકાર કરે અને દાદીમાની પાસે શુધ્ધ ઉચ્ચારણ કરાવી આગળના શ્લાક આપે. ખરેખર ગુરુદેવની કૃપાના ચમત્કાર કહા કે પછી જે સમજે તે પણ ભકતામર આખું યે શુધ્ધ ઉચ્ચારણ સાથે તેમને માઢે થઈ ગયું. એ ગુરુદેવ તા ભૌતિકદેહ રૂપે ભલે નથી પણ ચૈતન્યદેહ રૂપે સચરાચરમાં વસી રહ્યા છે. શ્રધ્ધાદીપમાં જ્ઞાનની જેયાત જલાવનાર, વિશ્વાસને જેમ આપનાર ગુરુના મહિમા યાવત્ સૂર્યચંદ્ર સુધી રહેશે.



### મહાનસાધક અને કવિવર્ષશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ

#### 🞇 શ્રી રિષભદાસ રાંકા

જેનદર્શનની વ્યાપકતા અને સમન્વયદેષ્ટિના જેન સમાજમાં અભાવ જોવાને મળે છે. આના લીધે સંપ્રદાય, ગચ્છ અને સંઘામાં તે વહેંચાઈ ગયા છે. તેના લીધે જેન–ધર્મની વિશિષ્ટતાએ અને સમાજની વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓના સમાજને જે લાભ મળવા જોઈએ, એ મળી શકતા નથી. અહીં સુધી કે, એક સંપ્રદાયના મહાપુરુષના સમ્યક્ પરિચય બીજા સંપ્રદાયની જનતાને મળી શકતા નથી. આવી વૃત્તિ ધીમે ધીમે એાછી થતી જાય છે; પણ આજથી પચાસ વરસ પહેલાં તો વધારે પ્રમાણમાં હતી. એના લીધે સ્થાનકવાસી સમાજમાં થયેલા બે જ્યાતિ ધરોના જેન સમાજમાં વિશેષ પરિચય થઈ

# पूक्य गुरुदेव डविवय पं. वानसन्द्रेक सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

શકયા નહીં. તે હતા:-જેન સમાજના જજવલ્યમાન સિતારા આચાર્ય જવાહરલાલજી અને બીજા કવિ નાનચંદ્રજી મહારાજ. જેમના વિચારા સમયાનુકૂલ વ્યાપક અને સાર્યજનિક હતા. જેમણે સ્થાનકવાસી સમાજની નહીં, પણ જૈનત્વની શાભા વધારી અને સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિઓમાં મહત્વપૂર્ણ ફાળા આપ્યા હતા. જેમના સમાજ તરફથી શતાબ્દિ મહાત્સવ ઉજવવામાં આવે છે.

આચાર્ય જવાહરલાલછ મહારાજની જન્મભૂમિ માળવા હતી અને કાર્યક્ષેત્ર મુખ્ય રૂપમાં માળવા, રાજસ્થાન અને મહારાષ્ટ્ર હતું. જ્યારે કવિશ્રીની જન્મભૂમિ સૌરાષ્ટ્ર હતી અને એમતું મુખ્ય કાર્યક્ષેત્ર મુજરાતી ભાષાનું ક્ષેત્ર; કચ્છ, સૌરાષ્ટ્ર, ગુજરાત અને મુંબઈ હતું. આમ તો આચાર્ય જવાહરલાલછ મહારાજે સૌરાષ્ટ્ર–ગુજરાતનાં ચાતુર્માસ કરેલા; પરંતુ તેમનું મુખ્ય કાર્યક્ષેત્ર રાજસ્થાન, માળવા અને મહારાષ્ટ્ર જ ગણાય.

કવિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પણ ગુજરાતી ભાષા પ્રદેશની બહાર એક ચાતુર્માસ આગરા કરેલ અને અજમેર સાધુસમ્મેલન વખતે રાજસ્થાનમાં પણ વિહાર કરેલ, પરંતુ મુખ્ય ક્ષેત્ર ગુજરાતી ભાષાવાળા પ્રદેશ જ રહ્યો.

આ અન્ને મહાપુરુષોના વિચારમાં ઘણું સામ્ય હતું. તેઓ જૈન જગતની વિરલ વિભૂતિઓ હતી. અન્ને સમયને જાણનારા હતા. એમના વિચારા વ્યાપક હતા અને તેમની પ્રવૃત્તિ સમાજ અને રાષ્ટ્રધર્મને પાષક હતી. કવિવર્યનો સ્થાનકવાસી સમાજ સાથેના સંપર્ક વ્યાપક હતો જ. પરંતુ ગુજરાતી ભાષી સામાન્યજના સાથે પણ વ્યાપક સંપર્ક હતો. એમના માટે સામાન્ય જનતામાં પણ આદર હતો. તેઓના વિચાર ઉદાર હતા. જૈનસંપ્રદાયના મૂર્તિપૂજકા માટે પણ એમના તેટલા જ પ્રેમ હતા; જેટલા સ્થાનકવાસી સમાજ પ્રત્યે હતા. મૂર્તિપૂજક સમાજ પ્રત્યે એમના વ્યવહાર બહુ જ ઉદારતાના હતા. તેમની કાઈ દિવસે ટીકા ટિપ્પણી નહીં કરતા. પરંતુ ખીજા કાઈ ટીકા કરે તા એમને-પસંદ ન હતી. એટલા માટે તેમના શિષ્યે 'ધર્મ પ્રાણ લોંકાશાહ' નામના જીવનચરિતને ન્યાય આપવા પૂરતી કરેલી ટીકા પણ તેઓ સહન નહીં કરી શકયા.

કવિવર્ય જૈનસમાજમાં ધાર્મિક સંસ્કારાની સાથે સાથે કેળવણી વધે, સત્સાહિત્યના પ્રચાર થાય, જૈનામાં પરાપકારની વૃત્તિ વધીને તેઓ સમાજ અને રાષ્ટ્રહિતનાં કાર્યો વધારે પ્રમાણમાં કરે, આવા પ્રયત્ન તેમના ઉપદેશો દ્વારા કરતા. સમાજનાં બન્ને અંગા સ્ત્રી અને પુરુષ બન્નેના ઉત્કર્ષ થાય તા જ સમાજના ઉત્કર્ષ થઈ શકે; એ માટે તેઓ સ્ત્રી શિક્ષા અને સ્ત્રીસુધાર માટે મહિલા મંડળા સ્થાપવાની પ્રેરણા આપતા. તેઓએ મહિલા–મંડળ તેમજ છાત્રાલયા, વાંચના-લયા અને પાઠશાળા કે વિદ્યાલયા ખાલવાની હિલમાલ કરેલી અને તેનું બહુ સારુ પરિણામ આવ્યું.

ગૃહરથીઓનું જીવન સાદુ અને પરિશ્રમી અને, તેઓ સમાજ અને રાષ્ટ્રનું હિત જુએ; એ માટે ગાંધીજીની પ્રવૃત્તિ-ઓને ઉત્તેજન આપતા. નાનચંદ્રજી મહારાજના ગાંધીજી સાથે સંપર્ક હતા. તેઓ તેમને તીથલમાં મળેલા ત્યારે સારી ચર્ચા વિચારણા પણ થઈ હતી. આ ચર્ચામાં તેમણે ગાંધીજીને એક એવા પણ પ્રશ્ન કરેલ કે 'મહાભારતમાં ભગવાન કૃષ્ણે પાતે ધર્મરાજ યુધિષ્કિરને અર્ધસત્ય (કિંતુ ભાવની દૃષ્ટિથી અસત્ય) ભાષણ કરાવી દ્રોણાચાર્યની શકિત ક્ષીણ કરાવી. પાંડવાને ન્યાય– વિજય અપાવ્યા. આપ ભગવાન કૃષ્ણના અનન્ય ભક્ત છા તા આપ સત્યના ભાગે સ્વરાજ્ય મળતું હાય તા પસંદ કરા કે નહીં?

આના ઉત્તરમાં ગાંધીજી આ મતલબનું બોલ્યા, 'હા, હું ભગવાન કૃષ્ણુને અવશ્ય અનન્ય ભાવે ભન્નું છું; પણ સાથે સાથે સત્યને પણ ભગવાન માનીને ચાલું છું. એથી મહાભારતનું આ અનુકરણ પસંદ નથી કરતો, પણ સત્યને પસંદ કરું છું. એટલા માટે સત્યના ભાગે સ્વરાજ્ય પસંદ ન કરું. મારા મને સત્ય જ સર્વોચ્ચ અને ભગવાન છે.

આમ ગાંધીજી રાજકીય નેતા હતા, પરંતુ સાથે સાથે આધ્યાત્મિક અને સાચા ધાર્મિક હેાવાને લીધે સાધનશુહિનો આગ્રહ રાખતા. અને પ્રત્યેક કાર્યમાં ધર્મને સર્વોચ્ચ સ્થાન આપતા. એટલા માટે કવિ નાનચંદ્રજી કે આચાર્ય જવાહર-લાલજીને એમનાં કાર્યો પ્રત્યે આકર્ષણ હતું. કવિશ્રી તો હરિયુરા કેાંગ્રેસમાં પણ ગયેલા.

કવિશ્રીને ખાદી અને ગ્રામાઘોગમાં અલ્પારંભ લાગવાથી તેએ। પોતે ખાદી અને ગ્રામાઘોગની વસ્તુઓનો ઉપયોગ કરતા. જેથી શ્રાવકામાં પણ તેના પ્રચાર થતાે. તેએા હાથચકદીથી દળેલ લાેટની જ રાેટલી (પ્રાય:) આહારમાં લેતા.

[૭૫]

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

પાતે ખાદી વાપરતા અને શ્રાવકાને પણ ખાદીના ઉપયોગ માટે સતત ઉપદેશ આપતા. એમની દબ્ટિ બહુ જ સૂક્ષ્મ હતી. તેઓ જે ભાતમાંથી પાણી કાઢવામાં આવતું તે નહીં લેતા. ભાતમાંથી પાણી કાઢવાથી તે ખુલ્લાે થાય છે, પણ તેમાંથી પાષક દ્રવ્યાે ચાલ્યાં જાય છે. એટલે પ્રત્યક્ષ રીતે સમાજને પાષક તત્ત્વાે ન છાેડવાનાે ઉપદેશ આપતા.

એમનાે ચુવા–શકિતમાં વિશ્વાસ હાેવાથી એએા ચુવકાેને ઉદ્દેખાેધન આપવા સુવક–પરિષદાેમાં હાજરી આપતા.

કોંગ્રેસનું જેમ સમર્થન કરતા, તેમજ સ્થાનકવાસી સમાજની કોન્ફરન્સને પણ પ્રેરકબળ આપતા. મુંબઇમાં ક્ષેરાંદાનજી શેઠિયાની અધ્યક્ષતામાં જે કેાન્ફરન્સ થયેલ, તેમાં હાજરી આપી હતી. અને ઉદ્દેબાધન પણ કરેલું.

એમના વિશ્વાસ હતા કે, જેનધર્મમાં વિશ્વધર્મ થવાની ક્ષમતા છે. જે વિશ્વના ધર્મ થઈ સંસારની સમસ્યાએાના ઉકેલ કરી શકે તે સમાજ અને રાષ્ટ્રની સમસ્યા કેમ નહીં ઉકેલી શકે ? એટલે સાધુધર્મની સીમામાં રહીને સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિએામાં ભાગ લેતા.

ગુજરાતના જૈનિયા પર શ્રીમદ્દ તથા ગાંધીજીના પ્રભાવ હતા, તેમાં કવિશ્રીએ વૃદ્ધિ કરેલ. સુપ્રસિધ્ધ રાષ્ટ્રસંત સંતખાલછ; એ આ કવિશ્રીએ સમાજ અને રાષ્ટ્રને અનુપમ લેટ આપેલ, જેમણે વ્યાપક ક્ષેત્રમાં ઘણું રચનાત્મક કાર્ય કરી સમાજ અને રાષ્ટ્રની અનુપમ સેવા કરેલ છે.

સંતબાલજીના વિચારા વધારે ક્રાન્તિકારક હાેવાને લીધે તેઓ ગુરુથી અલગ થયા. પરંતુ કવિશ્રીએ એમના ઉપર એવી અમી દબ્ટિ રાખેલ કે છેવટ સુધી એમના અંદર પરસ્પર સ્નેહ અને આત્મીયતા રહી શકેલ. આવું બહું જ એાછું જેવામાં આવે છે. કવિશ્રીએ અંત સુધી સંતબાલજ પ્રત્યે અમી દબ્ટિ રાખેલ અને આને લીધે સંતબાલજીની પાતાના ગુરુ પ્રત્યે અનન્ય ભક્તિ જોવામાં આવે છે.

કવિશ્રી; ઉપનિષદના ઋષિની જેમ કાન્તદૃષ્ટા હતા. એમણે સમાજનું ભાવિ હિત ઓળખીને યોગ્ય માર્ગદર્શન આપ્યું. સાંપ્રદાયિકતાનાં ખંધન દૂર કરી જનજનના માટે ત્યાપક ધર્મના પ્રચાર કરેલ. ધર્મની ત્યાપક ત્યાપથા અને પ્રચારનાં સાધનામાં ત્યાપકતા લાવવાની વાત રૃહિચુસ્ત લાકોને પ્રતિકૃળ લાગતી. તેઓ તેના વિરાધ પણ કરતાં. પરંતુ તેઓ નિર્ભયતાપૂર્વક પાતાની વાત કહેતા. એમણે લાકોની સગવડ ખાતર રાતના ત્યાખ્યાના આપવાનું પણ શરુ કરેલ. આમ તેઓએ સમાજહિતની અનેક પ્રવૃત્તિઓ શરૂ કરી શુભ ક્રિયાઓને પ્રેરણા આપેલ. પરંતુ વૃત્તિથી તેઓ આધ્યાત્મિક હાવાને લીધે તેમને એકાંત અને નિવૃત્તિ વધારે પસંદ હતી. અને જ્યારે જ્યારે અનુકૂળતા મળતી ત્યારે ત્યારે તેઓ આત્મ-સાધનામાં વખત વિતાવતા. એમનું દૃદય ભક્તનું હતું. એમનાં કાત્યાનાં પણ ભક્તિરસ એવાને મળે છે. એમની ભવ્યમુદ્રા ભક્તિરસમાં તરબાળ થયેલી એવાના જેમને પ્રસંગ મળ્યો, તેઓના માટે એ અપૂર્વ લહાવા હતા.

આવા યુગદેષ્ટા પરંતુ પાતાના સાધુત્વની મર્યાદાઓનું સચેત અને અપ્રમત્ત ધ્યાન રાખવાવાળા સાધક જેમનું દર્શન જવલ્લે જ થાય એવા કવિશ્રીના પ્રત્યે આદરાંજિલ અર્પણ કરતા પ્રસન્નતા અનુભવું છું અને પ્રભુ પ્રત્યે પ્રાર્થના છે કે, તેઓના સદ્દ્યુણોનું અનુસરણ કરવાની શકિત આપે!

#### \*\*

### વંદનીય ગુરુદેવ

#### 🏽 સમતાબેન અમુલખ અમીચંદ

પૂજ્ય ગુરુદેવ મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાથેનાે અમારા કુટુંબનાે પરિચય સાઠથી વધુ વર્ષ જુનાે છે. મારા પતિના તેએાશ્રી પરત્વેનાં ભકિત અને આદર અનેરાં હતાં. અદ્દ્ભુત વ્યકિતત્ત્વની એમના પર ઊડી અને વેધક અસર હતી. આ અસર અમારા કુટુંબમાં પણ માેટા નાના સૌ પર એકઘારી હતી.

મારાં લગ્ન સંવત ૧૯૭૬ માં થયાં. તે પહેલાંની વાત છે. પૃજ્ય મહારાજસાહેખ તેઓશ્રીના ગુરુદેવ પૂજ્યશ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજની બીમારીના કારણે લીંબડીમાં સ્થિરવાસ હતા. મારા સસરા અમીચંદભાઈ સંસ્કારી વ્યકિત હતા પણ સ્વભાવે તામસી હતા. તે વખતના શિક્ષકોના તાપ અને પ્રભાવ બંને તેમનામાં હતા. પૂજ્ય મહારાજશ્રીના તેએા અનુયાયી

## प्कय गुरुदेव डविवय पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

હતા. એક વખતે મારા સસરા ઉપર પૃજ્ય મહારાજની દષ્ટિ પડી. "અમીચંદભાઈ તમે આવા ? આ ટેવને તમારા સંસ્કાર સાથે મેળ ખાય છે ? આ તા માનવજીવનનું અમૃત શાેષી જાય તેવા દૈત્ય છે."

અને મહારાજશ્રીના આ શબ્દોએ મારા સસરાનું હૃદય વીધ્યું. તેમના સ્વભાવમાં પરિવર્તન આવ્યું. અમારા કુઠુંબમાં મહારાજસાહેબના સંસ્કારસીંચનનું આ મંગળ પગરણ બન્યું.

પૂજ્ય મહારાજસાહેબના પરિચયમાં અમે જેમ જેમ આવતા ગયા તેમ તેમ તેમના વ્યકિતત્વની ઊંડી છાપ અમારા કુટુંબ પર પડતી ગઈ. સદાય સ્મિત વેરતા, વાત્સલ્યભાવનાના અમી વરસાવતા અને જ્ઞાનજયોતની સુરખી પ્રસરાવતા ગુરુદેવનું સ્મરણ આજે પણ અમારી નજર સમક્ષ એ પ્રભાવશાળી મંગળમૂર્તિની તેજેમયતા ખડી કરે છે.

પૂજ્ય મહારાજસાહેબના શખ્દ મારા પતિ માટે આજ્ઞા સમ નીવડતા. કેાઈવાર ઉતાવળે ઢીલાે જવાબ અપાઈ જાય તાે તેની વ્યથા એમના અંતરમાં થતી. મહારાજશ્રી પાસે જઈને, દિલની વેદના પ્રગટ થાય નહિ ત્યાં સુધી મન હળવું બને નહિ. મહારાજશ્રીનું લાક્ષણિક સ્મિત એમના દૃદયને હળવું અને નરવું બનાવી શકતું.

લીંખડીમાં પોતાના પુસ્તક – સંગ્રહને જાહેર પુસ્તકાલયનું સ્વરૂપ આપવાના નિર્ણય લેવાયા. પૂજ્ય મહારાજશ્રીએ એમણે કહ્યું "અમુલખભાઈ! પુસ્તકાલય માટે મકાનની વ્યવસ્થા વિચારવાની છે." અને તેવીજ રીતે લીંખડી જેવા સાધુ– સાઘ્વીઓના આવાગમનથી ઉભરાતા સ્થળમાં સાઘ્વીજી માટે ઉપાશ્રય ન હતો. મહારાજશ્રીને આ વાત ખટકતી હતી. એ વાત પણ પૂજ્ય મહારાજશ્રીએ એમને કરી. આ બન્ને માટે ફંડમાં પહેલ કરવા અને જવાબદારી લેવાના તેમને સંકેત કર્યા. "ગુરુદેવ! આપની ઈચ્છા એ મારા માટે આદેશ છે. ફંડ કરવાનું નથી. આ લાલ મારે લેવાના છે." મહારાજશ્રીએ હાસ્ય વેરતાં પૂછ્યું. "કેટલા પૈસા આ કાર્ય માટે ગણ્યા છે?" સાહેબ! જરૂર પડે જેટલા જેશે તેટલા, જુદા રાખ્યા છે. નહિ રાખ્યા હોય તો ઊભા કરીશ." આમ પુસ્તકાલય અને આર્યાજના ઉપાશ્રય ઊભાં થયાં. પૂજ્ય મહારાજસાહેબની ઈચ્છાના પ્રતીક સમા આ બંને કાર્યો અમારા કુટુંબના દૃદય–સંતાષનાં નિમિત્ત બન્યાં.

એમની તિખયત લથડતી જતી હતી. પૃત્ત્ય મહારાજશ્રીનાં છેલ્લાં દર્શન કરવાની તીવ્રતમ ઝંખના હતી. કાર્યક્રમ નક્કી થાય પરંતુ તિખયત સિધ્યારા આપે નહિ, પરિણામે જવાના કાર્યક્રમ દેલાતા જાય તે કારણે એમના દદયમાં અપાર દુ:ખ થતું. ગુરુદેવના નામનું તે સતત સ્મરણ કરતા હતા. "એક વખત મારા ગુરુદેવનાં દર્શન થઈ જાય પછી નિરાંત." અને એક સવારે ટેલિફાનની ઘંટડી વાગી. મેં ટેલિફાન ઉપાડયા. મુંખઇના કાલમાં પૃત્ય મહારાજસાહેબના અણુધાર્યો દેહિનલય થયાના ખબર હતા! મારાથી અવાજ નીકળી ગયા. હેં શું થઈ ગશું! "તેમના અંતરમાં ચેતા પહોંચી ગયા. તે જમતા હતા. અત્યંત વ્યાકૂળ થઈ ગયા." શું છે? "મેં કહ્યું, કંઈ નથી. તમે જમી લ્યા. નિરાંતે વાત કરું." આ સમાચારની શી અસર થશે તે મને ખબર હતી! રાહ જુએ તેમ ન હતું. મેં કંપતા અવાજે કહ્યું—"ગુરુદેવ કાળધર્મ પામ્યા!" આ શબ્દો સાંભળતાં જ દૃદયને હલાવી મૂકે એવા વિલાપ કરી રહ્યા. "મારા કમનસીએ મારા દર્શનની પિપાસા અધૂરી રહી ગઈ! છેલ્લાં દર્શન ન પામ્યો" આ દુ:ખ ભૂલતાં મહિનાએા વીત્યા. કોઈના કોલમાં ગુરુદેવના નિર્દેશ આવે, શબ્દ પણ આવે ત્યારે આંખામાંથી ટપક ટપક આંમુ સરી રહેતાં. ગુરુદેવના જવાથી એમના જીવનમાં અધાર્ય ફેલાયું હતું.

એમના જીવનની અંતિમ પળા આવી રહી હતી! થાેડી ક્ષણ બેભાનાવસ્થામાં ગાળી, જરાક જાગૃતિ આવી. હાેસ્પિટલમાં લઈ જવાના હતા. બેસવા બાેલવાની ય શકિત ન હતી. એમ્બ્યુલન્સ આવીને ઊભી હતી. સ્ટ્રેચર પર લેવા માંડયા. કહે "ઊભા રહાે, મારે ગુરુદેવનાં દર્શન કરવાં છે!" મહારાજનાે ફાેટા લટકતાે હતાે. ઊભા રહી નજર નાંખી દિલ ઢાળીને વંદન કર્યાં અને સંતાેષનું આધું સ્મિત વેર્યું. ત્યાર પછી જ સ્ટ્રેચર પર ગયા – ઘરની છેલ્લી વિદાય લીધી.

હાસ્પિટલમાં હતા. ઘડીક ભાનમાં! ઘડીક બેભાન! ક્યારેક ક્યારેક અવાજ નીકળે. ગુરુદેવને યાદ કરે. થાડી પળ બાકી હતી. "મારે હવે મારા ગુરુદેવ પાસે જવાનું છે!"અમારાં સૌનાં હૃદય ભીંજવતાં આ શબ્દો સાથે એમણે દેહ છાડયા.

પૂજ્ય મહારાજ સાહેબના વેરાયેલા અમૂલ્ય શબ્દોમાંથી નીપજેલા થાેડા રાપા આજે પણ અમારા ઘરમાં ઝગે છે. મહારાજશ્રીની અમી ઝરતી આ જ્યાેત અમારા દૃદયમાં પણ પ્રકાશ રેલાવે છે.

## પુંજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

### નિભ'ય અને હિમ્મતવાન શ્રમણ

#### 麗 શ્રી જયંતીભાઇ ગાંધી, સુદામડા

પૂ. ગુરુદેવ એક જૈન શ્રમણ હતા. એથી વિશેષ તેઓ ચીલાચાલુ ગાડરીઆ પ્રવાહે ચાલતાં એાઘસંજ્ઞાએ જીવતા શ્રાવક અને સાધુ સમાજને દિવ્યદેષ્ટિ આપનાર દિવ્ય પુરુષ હતા. ગુરુદેવ જુદી જ માટીનાં બનેલ હતા. સાધુ અને શ્રાવક ધર્મની મૂળ પરંપરાનાં પ્રાણને સુરક્ષિત રાખી, નૃતન ચેતના–નવી જાગૃતિ લાવવાના હિંમતભર્યો પ્રયાસ તેઓ શ્રીએ કર્યો જે ખરેખર યાગ્ય અને પ્રશંસનીય છે.

સૂત્રો એ અણુમાલ વસ્તુ છે. પરંતુ જેમ કનકપાત્ર વિના સિંહણનું દ્ભધ રહી શકે નહીં. તેમ અમુક કક્ષા સુધીની યાગ્યતા પ્રાપ્ત થયા પહેલાં એ ઉત્તમ સૂત્ર શ્રવણ પણ ફળદાયી નીવડે નહીં.

અંદર રંવાડે ર્વાડે રાગ ભર્યો છે તેવા રાગીને કિંમતી વસાલંકારાથી મુશાભિત કરીયે તાે પણ તેનાં ચહેરા પર નૈસર્ગિક આનંદ કે પ્રકુલ્લિતતા દેખી શકાતાં નથી. તેમ પ્રથમ તાે વ્યક્તિ માણસ ખને. માનવતાનાં પ્રાથમિક લક્ષણા પ્રાપ્ત કરે પછી જ શ્રાવક બનાય–જૈન બનાય એવું તેઓશ્રીનું સ્પષ્ટ મંતવ્ય હતું.

પૂજ્યશ્રી સાથલા આવતા ત્યારે કાેઇ વાર સુદામડા પણ આવતાં. ત્યારે તેઓશ્રીની અમૃત વાણીનાે કદિ કદિ લાભ મળતાે હતાે. તેઓશ્રીની વકતવ્યતા–કંઠકળાથા સાે કાેઇ પ્રભાવિત થતાં હતાં.

ઘણાં વર્ષો પહેલાં તેએાશ્રીનાં ઉપદેશના સાદ–"પ્રથમ માણસાઇ પ્રગટાવા અને માનવભવનું મૂલ્ય સમજવા કાેશિષ કરાે." પૂજ્યશ્રીએ આ સૂત્ર ઢસાવવા એક રૂપક કહેેલું તે હજુ મારા સ્મૃતિપટ પરથી ભુસાસું નથી. એ રૂપક થાેડી સજાવટ સાથે લેખ તરીકે આપેલ છે.



# યુગદષ્ટા પુરુષની વિશેષતા

#### 🎇 શ્રી ચીમનલાલ મણિલાલ શાહ

અમદાવાદમાં શ્રી સૌરાષ્ટ્ર સ્થાનકવાસી જૈન સંઘના ઉપાશ્રય ખંધાયા બાદ પહેલું જ ચાતુર્માસ સને ૧૯૫૬ મા કવિવર્થ પૂજ્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ તથા તેમના સુશિષ્ય પૂજ્ય શ્રી ચુનીલાલજી મહારાજનું થયું હતું. ચાતુર્માસ દરમ્યાન અવારનવાર તેમના પ્રવચના સાંભળવા હું જતાે. તેમનાં પ્રવચનાેના મુખ્ય સુર વ્યવહારસુધારણા, સમાજસુધારણા, કુરિવાંજોના ત્યાગ, સાદાઈ અપનાવી, માનવતાનાં ગુણા પ્રગટાવી, અધ્યાત્મ માર્ગે આગળ વધવું. વિ. પ્રકારનાે રહેતાે. રાષ્ટ્રીય ભાવનાની પણ તેઓ પુષ્ટિ કરતા.

પૂજ્ય કવિવર્ય મહારાજશ્રી એક ચુગદેષ્ટા પુરુષ હતા. આવા ચુગદેષ્ટા પુરુષોનાં કાર્યનું મહત્વ તેમનાં જીવનકાળ દરમ્યાન જણાય છે તેથી વિશેષ તેમની હૈયાતી બાદ સમજાય છે. એ સૌ કાઈને સુવિદિત છે કે સમાજને ઉપયોગી ઘણી સંસ્થાએનો જન્મ તેમની પ્રેરણાથી થયા છે. આજે તે સંસ્થાએા સમાજને આશીર્વાદરૂપ થઈ પડી છે.

અંગત રીતે મને પાતાને શુદ્ધ ખાદીનાં વસ્ત્રા પહેરવાની પ્રેરણા તેમનાં ઉપદેશમાંથી મળી, તેથી ૧૯૫૬ થી ખાદીના વસ્ત્રા પહેરું છું.

તેમનાં પ્રવચનામાંથી યાદ રહેલા કેટલાેક ભાગ મેં ૮૫કાવી લીધા હતાે, તે મારી પાસે સચવાઈ રહ્યો છે. પુજ્ય મહારાજશ્રીની જન્મશતાબ્દિ પ્રસંગે તેમનાં વચનામૃતાે સ્મૃતિ ગ્રંથમાં દાખલ કરતાં હું આનંદ અનુભવું છું.

## पूज्य गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंध

## સદ્દગુરુદેવ અને સત્ધમ<sup>૧</sup>ની શ્રધ્ધાનું અમાેઘ ફળ

🎇 શ્રી કંચનબેન કાન્તિલાલ,

મહાપુરુષ કાઇ જન્મથી થતું નથી. સંયમસાધના અને કર્ત્ત વ્યનિષ્ઠા, વિવેક અને સમજણપૂર્વકના ત્યાગ, તપ અને સદ્વ્યવહારથી તેમનામાં એવા સદ્દ્યુણા અને સચ્ચારિત્રની શકિત ઉપલબ્ધ થાય છે કે ગમે તેવા ભયંકર માણસ શાંત બની જાય છે. કોધી ક્ષમાશીલ બની જાય છે. રાગી વીતરાગી અને રાગી નિરાગી બની જાય છે. તેઓ ચમત્કાર કરતા નથી. તેમનું જીવન જ ચમત્કારમય હાય છે. તેમની સાધનાથી પવિત્ર થયેલા દેહમાંથી શાંત પરમાણુઓની નિરંતર વર્ષા થયા કરે છે. એટલે જ સંત કબીરે ગાયું છે કે પારસમણિ અને સંતની શી તુલના ? પારસમણિ તો બહુબહુ લાહાને સાનું બનાવે પણ પારસમણિ ન બનાવે, જ્યારે સંત તા અધમમાં અધમ અને પાપીમાં પાપી માણસને પણ પાતાના જેવા સંત બનાવી દે છે. એવા સંતપુરુષાના નામસ્મરણથી પણ દોષા દ્વર થાય છે તે શ્રહાની તા શી વાત ?

#### "પારસમણિ ઔર સંતમેં, બહા અંતર જાણ, વા લાહા કંચન કરે, વા કરે આપ સમાન."

વિ. સં. ૨૦૧૨ ની સાલમાં પંહિતરતન પરમ ઉપકારી પૃ. કવિવર્થ શુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજસાહેળનું ચાતુર્માસ અમદાવાદ નગરશેઠના વંડે હતું. મારા પરમાપકારિણી (સંસાર પક્ષના બેન) પરમ વિદુષી દમચંતીબાઇ મહાસતીજી આદિ ઠા. ૪ પણ ત્યાં ચાતુર્માસ બિરાજતા હતાં.

તે વખતે મને વમન (ઉલટી)ની બીમારી હતી, પણ એ તકલીફ એટલી અસહા હતી કે મારી ધીરજ ખૂટી જતી. કચ્છમાં તેમ જ મુંબઈમાં નિષ્ણાત ડાેકટરાેની સલાહ લીધી, પણ તકલીફ વધતી જતી હતી. કમેંની વિચિત્રતા એવી હતી કે બળ્ળે મિનિટે ઉલટી થાય. ભલભલા સ્પેશ્યાલિસ્ટ ડાેકટરની ટ્રીટમેન્ટ ચાલુ છતાં, સફળતા ન મળી. શરીર કૃશ થઈ ગયું, મન હતાશ થઈ ગયું, આખું કુટુંબ ચિંતિત હતું. હું અને મારા માતાપિતા કચ્છથી મુંબઈ જઈ રહ્યા હતાં. વચ્ચે અમદાવાદ પૂ. શરુદેવના દર્શને આવ્યા. મને શરુદેવે પૂછ્યું, આટલી બધી નિરાશ કેમ છા ? મેં મારી દર્દભરી વાત કરી. કરુણાળુ શરુદેવે મને ભકતામર સ્તાત્રના પ્રભાવ સમજાવ્યા અને કહ્યું નગાવાનની સ્તુતિથી નરકનાં ઘાર દુઃખાના અંત આવે છે. આકરામાં આકરી ભવળધનની જેલ પણ તૂટી જાય છે. ભવાંતરના નિબિડમાં નિબિડ બંધ પણ ભગવાનના નામસ્મરણ માત્રથી છેદાઈ જાય છે.

મને પૂ. ગુરુદેવના વચન પર અતૃદ શ્રદ્ધા થઇ— મેં મુંખઇ આવી લકતામરસ્તાત્ર બાલવાનું શરૂ કર્યું. વાંચનારને કદાચ આશ્ચર્ય થાય, પણ આ તો શ્રદ્ધાના વિષય છે. જે સ્તાત્રથી માનતુંગ આચાર્યના જેલનાં બંધના તૃદયાં હતાં, શ્રદ્ધા-પૂર્વક એ જ સ્તાત્રથી મારું અશાતાવેદનીય કર્મ પણ હઠી ગયું; અને એક મહિને અસદા ઉલટીઓ પણ બંધ થઈ ગઈ. તે વખતે મેં દઢ સંકલ્પ કરેલા કે આ તકલીફમાંથી મુકત થાઉં તા પ્રથમ સદ્દશરુદેવના દર્શને જવું. તે મુજબ મેં દર્શનના લાલ હીધા.

આજે ૧૮ વર્ષ થયા ભકતામરના પાઠ કરું છું ને આરાગ્ય ભાગવું છું. મારું મસ્તક શ્રધ્ધાપૂર્વક શુરુદેવના ચરણુંમાં નમે છે. મને ગુરુદેવના સ્મરણુમાં પણ અપૂર્વ શ્રધ્ધા છે. એટલે ભીડમાં પણ હું સ્મરણ કરું છું ત્યારે મારા સંકટા દૂર થાય છે. પછી તા સાયલા, લીંખડી જ્યાં જ્યાં સત્સંગના લાભ મળતા ત્યાં અમે પહેાંચી જતાં. અમારું ગૃહસ્થ જીવન કેમ ઉન્નત ખને, સદાચારની સૌરભ જીવનમાં મઘમઘે અને ભાવિ પેઢીમાં સુંદર સંસ્કારા કેવી રીતે રેડવા વિ. ઉપદેશ આપતા. એ ઉપકારી જગત્શુરુને અમારા કાેટિ કાેટિ વંદન.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

### પ્રથમ દર્શનેજ

#### 🔀 શ્રી નંદકુંવરબેન રસિકલાલ પ્રભાશ કર શેઠ

ઈ. સ. ૧૯૪૪ માં પૂ. ગુરુદેવ કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ ચાેટીલા ચાતુર્માસ બિરાજતા હતા ત્યારે અમે માેરબીથી દર્શને ગયા હતા. પ્રથમ દર્શને જ તેમનું પ્રેરક પ્રવચન માનવતાલયું સાંભળ્યું ને હું પ્રભાવિત થઈ ગઈ. પૂજ્યશ્રીને અમે માેરબી પધારવા આગ્રહભરી વિનંતી કરી. અમારી ભાવભરી વિનંતી સ્વીકારી પૂ. ગુરુદેવ માેરબી પધાર્યા ત્યારે એક માસ સુધી અમાેને લાભ મળ્યા. સવાર-સાંજની સાર્વજનિક પ્રાર્થનામાં હજારા લાભ લેતા. સવારે પ્રાર્થના પછી પ્રવચન અને બપાેરે તત્ત્વજ્ઞાનની ચર્ચા એમ દિવસમાં ચાર-ચાર વખત માેરબીની જનતા લાભ લેતી.

ત્યારબાદ વાંકાનેર, થાન, સાયલા, જોરાવરનગર-અધી જગ્યાએ જ્યાં જ્યાં પૂ. મહારાજશ્રીનું ચાતુર્માસ થતું ત્યાં ત્યાં અમે લાભ લેવા જતા. પ્રેરક પ્રવચના અને સત્સંગના પ્રભાવે વસ્તીતપ આદર્થો અને તેનું પારશું પૂ. ગુરુદેવના સાન્નિધ્યમાં થાય એવા મનમાં ભાવ થયા. તેથી અમે પૂ. ગુરુદેવને મુંબઈ પધારવા વિનંતી કરી. મહારાજશ્રીની વૃદ્ધાવસ્થા હતી, મુંબઈ પધારવાનું કેવી રીતે બને એવી વિમાસણમાં હતા ત્યાં સદ્દભાગ્યે તે જ વર્ષે ઘાટકાપર સંઘે પણ પૂજ્યશ્રીને ચાતુર્માસ માટે જેરદાર વિનંતી કરી. અને પૂજ્યશ્રી ઈ. સ. ૧૯૫૭ માં ઘાટકાપર ચાતુર્માસ માટે પધાર્યા. મારાં મનારથ ફળ્યાં. સને ૧૯૫૮ માં અમારે ત્યાં માટુંગા–રાજુવિલામાં એમનાં પુનીત પગલાં થયાં. ત્યાં પણ સવાર–સાંજ પ્રાર્થના, પ્રવચન વિ. નો લોકોએ ઘણા લાભ લીધા. પૂ. મહારાજશ્રીના માતિયાનું એપપરેશન ત્યાં જ કરાવ્યું એ નિમિત્તે અમારું સદ્દભાવ્ય માનીએ છીએ.

એક પ્રસંગે પૂ. મહારાજશ્રીએ દાનના પ્રભાવ અને એનું સ્વરૂપ સમજાવતાં ટકાર કરી કે શેઠશ્રી! તમે આજ સુધીમાં લાખાના દાન કર્યા છે અને તમારી સંપત્તિના સદુપયાગ કર્યા છે. (પૂજ્યશ્રીની પ્રેરણાથી મારબીના પ્લાટમાં મણિએન પૌષધશાળા થઈ હતી) પરંતુ એ બધાં તખતીના દાન છે. હવે ગુપ્તદાન તરફ વળા. સમાજમાં કેટલાય કરમાયેલાં ને અણિવિકસિત કુમળાં છોડ છે. તેમનામાં ચેતના પ્રગટે તેવું કરા. આ પ્રેરણાથી તેમના જીવનમાં એવા પલટા આવ્યા કે તેમણે પ્રગટ દાન તા ઘણું કર્યું, સાથે–સાથે ગુપ્તદાનથી સમાજના કેટલાય કુટુંળાના પાષક બન્યા. દર વર્ષે અમે મારબી–વતનમાં જતા ત્યારે આવા સામાજિક કાર્યામાં, માનવરાહતમાં, અન્ન, વસ્ત્ર દવા વિ. માં ગુપ્તપણે વાપરતા.

પૂજ્યશ્રી બાહ્ય સાધના–તપ આદિ ક્રિયા કરતી વખતે આભ્યંતર તપ અને ધર્મસાધના માટે પણ ખાસ પ્રેરણા કરતા. મારું વરસીતપ જ્યારે પૂરું થયું ત્યારે પૂજ્યશ્રીએ મને પૂછશું કે બાર મહિનાનું આવું આત્મકલ્યાણનું તપ કર્યું; ક્રુધા સહન કરી તો તે દરમ્યાન તમારા કેાધાદિ કષાયા કેટલા કૃશ થયા? જેમ વૈદ્યની બાર માસ સુધી દવા લીધી હોય અને વૈદ્ય પૂછે કે કેટલા ફેર પડયા તેમ આ બાર માસના તપ પછી આંતરિક કેટલા ફેર પડયા ?

શેઠશ્રીને પૂ. મહારાજસાહેબ ઉપર અત્યન્ત શ્રધ્ધા અને સદ્દભાવ હતો તેથી સને ૧૯૬૦માં પૂજ્યશ્રી સાથે સકળ સંઘ સાથે સાયલાથી મારબી સુધી પગપાળા સંઘ લઈ જવાની, પગપાળે આખું કુટુંબ સાથે જોડાઇ સેવાની ભાવના વ્યક્ત કરી પરંતુ અંતરાયને કારણું તે લાભ અમને મળી ન શક્યા.

શેઠશ્રીના અન્તિમ સમયે હું અમદાવાદ હતી ત્યાં મને સમાચાર મળ્યા ને મુંબઈ આવી. અચાનક અવસાનથી મને એકવાર તો સખ્ત આંચકાે લાગ્યાે પરંતુ ગુરુદેવના જીવન અંગેના ઉપદેશથી, અનેક વખત જીવન અને મરણનું સ્વરૂપ સુંદર રીતે સમજાવ્યું હતું તે યાદ કરી મેં આર્ત–રૌદ્ર ધ્યાન કરવાનું છાેડી દીધું અને બિલ્કુલ સમતા અને શાંતિ ભાવથી તે વિરહ વેદના સહન કરી મનને ધર્મધ્યાનમાં પરાવ્યું.

શેઠશ્રીના અવસાન પછી ત્રીજે જ દિવસે મેાં વાળવાની રૂઢિને મેં તિલાંજલિ આપી ઉપાશ્રયે પ્રવચન સાંભળવા ગઈ અને મનને ધર્મભાવના–એકત્વ–ભાવના તરફ વાળ્યું. આ બધા પ્રતાપ પૂ. ગુરુદેવના છે. આવા ગુરુદેવને અમારા ભક્તિભાવપૂર્વક કાેટિ કાેટિ વંદન છે.

### पूर्वा गुरुहेव इविवर्श पं. नाजयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृति हथा

### જંગમસંસ્થા સ્વરૂપ મુનિપુંગમ

#### 🎇 શ્રી વર્ધ માન સ્થાનકવાસી જૈન શ્રાવકસંઘ, દાદર

છેલ્લા પચાસ-સાઠ વરસામાં સ્થાનકવાસી જૈન સમાજમાં જે પ્રતિભાશાળી સંત-મુનિવરા થયા છે તેમાં લીંખડી સંપ્રદાયના કવિવર્ષ પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબનું નામ ઝળકી ઊઠે છે. રાજર્ષિ જેવું આજસ્વી અને સાહામણું વ્યકિતન, ભકિત-ઉર્મિલ દૃદય, અને સવેધર્મ સમન્વયકારક વિદ્વતા ધરાવતા આ મુનિવર એક જંગમ સંસ્થા સમાન હતા. આત્માના કાઈ અગમ્ય ઓવારથી ઉદ્દભવતો, દૃદયના ભકિતભાવથી ભીં જાતો, મધુર અને સૃરિલા કંડથી સીંચાતો, તેમનો વૈરાચ્યપૂર્ણ અને માનવતાલક્ષી ઉપદેશ શ્રોતાઓને મંત્રમુખ્ય કરતો. આ ઉપદેશ કયારેક હિમાચ્છાદિત શિખર જેવી મનોહરતા ધારણ કરતો, તો કયારેક ગંગાના નીર જેવી પવિત્રતા અર્પતો, તો કયારેક વળી સહસ્રદળ કમળની સુવાસની જેમ મઘમઘાટ પ્રસરાવતો ઉપસ્થિત શ્રોતાગણને આધ્યાત્મિક ભાવમાં નિમજ્યન કરાવતો. તેમની તળપદી, રાચક અને છટાદાર વાણીમાં કવિત્વના ઝંકાર સાથે મધુરતાની ખંજરી ખજતી ત્યારે ત્યાં નિર્ભયતાની સાથે નિખાલસતાના રેલા રેલાતા. પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે આત્માપમ્યની ભાવના સેવતા આ મુનિશ્રેષ્ઠની અહિંસા અને શ્રમણત્વ કિડી–મકાડી પર્યંત પર્યાપ્ત ન હતું. પરંતુ માનવજાતિના દુ:ખ, દારિદ્રય, કરુણતા અને શાયણખોરીને જોઈને દ્રવી ઉદતું. તેમની આ દારુણ વેદના અને વ્યથા જોઈને તેમના સદુપદેશથી પ્રેરાઈને સન્નિષ્ઠ અને સેવાભાવી કાર્યકરોએ માનવકલ્યાણકારી પ્રવૃત્તિએા શરૂ કરેલી, જેમાંની કેટલીક આજે કબીરવડસમ ફાકીફૂલી છે.

ગાંધીયુગના હોવાથી મુનિશ્રીના વિચારામાં જેમ નવીનતા આવવી રવાભાવિક હતું તેમ તે વિચારામાં કથારેક ક્રાન્તિની ચીનગારીઓ પ્રગટવી તેટલું જ સ્વાભાવિક હતું. શિષ્યો પ્રત્યે અપાર વત્સલતા હતી તો ભકતો પ્રત્યે પરમ મૈત્રી-ભાવ હતો. માણુસમાં રહેલા ઉત્તમ ગુણાના તેઓ પારખુ હતા; અને તેથી જ તેમની નિકટવતી વ્યક્તિઓ પાસેથી લોકો-પયોગી પ્રવૃત્તિઓ માટે યોગદાન મેળવવામાં તેઓ સફળ થતા.

તેમની તિતિજ્ઞા અને સમત્વ અન્ય સાધકોને પ્રેરણાદાયી અનતું. જેન શાસન પ્રત્યે તેઓશ્રીને અનન્ય ભક્તિ હતી અને રાષ્ટ્ર પ્રત્યે અપાર પ્રેમ હતો. પ્રપત્તિયાગથી ભરેલું તેમનું કવન ભક્તિપ્રધાન હતું. તેમના મુંબઈના છેલ્લા ચાતુર્માસ પ્રસંગે દાદર ક્ષેત્રને શેષકાળમાં પાવન કરેલું જે સંસ્મરણા અમાને આજેય તાજાં લાગે છે. આવા પરમ ઉપકારી ગુરુદેવની જન્મશતાબ્દિ મહાત્સવ પ્રસંગે અમા ભક્તિભાવપૂર્વક આ અંજલિ સાદર અર્પણ કરી કૃતકૃત્યતા અનુભવીએ છીએ.



### મારું તાે એ કામ છે ને હું તે કરીશ

#### 🎇 શાંતિક્ષાલ દામજી નાથાભાઈ

સંયમના શાશુગારથી શાેભતા, જ્ઞાનના તેજથી દીપતા, દિવ્ય પ્રેમના પરિમલથી વાતાવરણને મઘમઘતું અનાવનાર એવા પૂ. ગુરુદેવનું નામ યાદ આવતા હર્ષ અને રાેમાંચ થાય છે. એ નામમાં એવા જાદુ છે કે નામ લેતાં જ જાશું આપણા ભવાેભવના પાપ એાછા થતાં હાેય તેમ લાગે. દૃદયમાં એકદમ પ્રસન્નતા અને આનંદ પ્રસરી જાય. ગમે તેવા વૃદ્ધ માણસ હાેય પણ જેશું તેમને જોયા છે તેને પૂછવામાં આવે તાે એવા અનુભવ થાય છે કે જાશું કહેવાનું તાે ઘણું છે પણ કહી શકતા નથી. એમના અમાપ ગુણાને માપવાના શખ્દા પણ અમારી પાસે નથી. ઘડીભર એ વૃદ્ધના માેઢા પર પણ ગુરુદેવનું નામ પડતા સુરખી ખીલી ઊઠે છે અને જાણે વૃદ્ધત્વ વિલીન થઈ જાય છે.

પૂ. ગુરુદેવના જીવન માટે જાણે શું કહેવું ને શું ન કહેવું? આપણી ભારતમાતા આવા પવિત્ર પુત્રરત્નાેથી ગૌરવવંત છે. એ ભૂમિ ભાગ્યશાળી છે જ્યાં પૂ. ગુરુદેવના પગલાં થયા છે. આજથી લગભગ ૪૪ વર્ષ પહેલાં અમારા

## पूर्वा गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

વડીલાની વર્ષોની માગણી અને ઝંખના પછી પૃ. ગુરુદેવના પાવન પગલાં અમારા ગામમાં થયા. ત્યાર પછી સંઘના ખૂબ જ આગ્રહને લઈ અમને તેમના એક ચાતુર્માસના લાભ મળ્યા. અમારા માટે એ ચાર માસ એવા બન્યા કે જો તે વખતે કાઈ ઈન્દ્ર કસાટી કરવા આવે અને કહે કે ચાલા ભાઈ! તમને વિના તકલીફે સદેહે સ્વર્ગમાં લઇ જાઉં અને તમને કે તમારા કુટું બને જરા પણ તકલીફ આવવા નહીં દઈ તા પણ અમે ફટ દઈને કહી દઈએ કે આ ચાર મહિના તા અમારે માેક્ષ પણ મળતા હાય તા પણ ન જોઈએ તા તારા સ્વર્ગને શું કરીએ ? શું સ્વર્ગમાં આવા પારસમણિ સંત છે?

પૂ. ગુરુદેવની વિદ્વત્તા અને મહાનુભાવતા અંજોડ હતા. તેમની વાણીમાં વરદાન હતું. તેમની જીલમાં સરવ્વતીનો વાસ હતો. તેઓ વ્યાખ્યાન આપતા ત્યારે ધારે તેવું વાતાવરણ સર્જી શકતા હતા. જ્યારે કાઈ શરવીર માણસના શૌર્યની વાત કરતા ત્યારે શ્રોતાજનોને પણ તેઓ તે સ્ટેજ પર મૂકી દેતા ને તેના રામેરામમાં જાણે વીરતા કરી વળે, તેમ કાઈ અનુકંપાની—કરુણાની વાત કહે ત્યારે સાંભળનાર કદાચ પાષાણ દૃદયનો હોય તો પણ પીગળી જાય. હાસ્યરસની વાત કરે તો પણ કાઈ અનાખી શૈલીથી સાંભળનાર ભલે પેટ પકડીને હસ્યા જ કરે. આવી ધારી અસર ઉપજાવી શકતા હોવા છતાં એ કૂલગુલાળી દૃદય સદા નિજાનંદના અલોકિક રસથી ભરપૂર ભરેલું રહેતું. તેમનો આત્મા ન કયારે રુષ્ટ થતો કે ન તેા કયાય લેપાતો. નિર્લિપ્ત કમલ જેવું તેમનું જીવન હતું. તેમનું દિલ દિલાવર હતું. અહીં ચાતુર્માસ રહ્યા ત્યારે તેમના સહાધ્યાયીઓ સહિત પાંચ કાણા હતા. તેમાં પૂ. સુંદરજીસ્વામી અહીંના હતા તો તેમના દૃદયમાં ભાવ જાગ્યો કે તેમના ગામમાં તેમનું કઈક પણ સ્મારક રહેવું જોઈએ અને તેથી તેમણે તેમના નામની લાયખ્રેરી શરૂ કરી તે હજુ પણ તેમની ઉદારતાના પ્રતીક સમી ચાલુ છે. કયાં પાતાની નામના માટે ખેગતાણ ? અને કયાં આ ગુરુળ ધુ માટેનું ઉદાર ચરિત માનસ!

અહીં કચ્છમાં અમારે ખપારના એક વાચ્યાનું મુખ્ય વ્યાખ્યાન હોય. ખપારના ગૌચરી કરીને જરાવાર આરામ કરવાના સમય હોય ત્યારે દરવાને બંધ હોય તેથી ખપારે શ્રાવકાની બહાર લાઈન લાગે એટલા માટે કે વહેલા જઈ શું તો આગળ જગ્યા મળશે, નહીં તો બહાર જાના રહેવું પડશે. આજે તો ધર્મ રથાના માટા લાગે છે, સામેથી લોકોને કહેવું પડે છે કે કેમ વ્યાખ્યાનમાં નથી આવતા ? ત્યારે તે વખતે તેમના પગલાથી એ જ સ્થાનમાં ઊભા રહેવાની પણ જગ્યા ન મળતી. આ વાત અનુભવેલી છે. પાતે સામે ચાલી હરિજનવાસમાં ગયેલા અને ત્યાં પ્રવચન કરેલું અને તેમને સ્થાનકમાં આવવા માટે આમંત્રણ આપ્યું. નાનું બાળક પણ તેમને જુવે તો ભૂલે નહીં, ત્યારે આ લોકોને સામેથી ગંગા મળી. વળી આકૃતિ, પ્રકૃતિ ને વાણી ત્રણેમ ભવ્ય હતા. તેમનું આકર્પણ અપૂર્વ હતું તેથી તે લોકોની પણ સભામાં લીડ જામવા લાગી. રૃદિચુસ્ત લોકોએ જરા વાંધા ઊઠાવ્યો તો પણ શાંત અને દહતાપૂર્વક જવાબ આપ્યો. મારું એ કામ છે ને હું કરીશ. સાધુ છે તે સૌનો બધુ, મિત્ર છે. જેને ન રુચે તે ગૌચરી ન વહારાવે. પણ મારા જે ધર્મ છે તે હું છોડીશ નહીં. વિશ્વના પ્રત્યેક જવ પ્રત્યે મૈત્રીના પાઠ બોલનારા એવા આપણે આપણા માનવબધુઓ સાથે એક સ્થળમાં માત્ર બેસી પણ ન શકતા હોઈએ તો એ પાઠ પુસ્તકમાં હોય કે આપણી જિલે રટાતો હોય તો તેના અર્થ નથી. ઉપદેશ જુદો અને જીવન કંઈક જુદું જ હાય એવું એમનામાં કયારેય પણ નેવા માત્યું નથી. આવી એમની દહતાને લઈને એ હરિજન સમાજને દારૂ અને માંસના ભયં કર પાપમાંથી સદ્દેબાધ આપી છોડાવ્યા.

એમના ગુણાનુવાદ જેટલા કરીએ તેટલા એછા જ છે. એ વિરાટ શક્તિધારી માનવ હતા અને અમે અલ્પમતિ ને અલ્પશક્તિવાળા. કહી કહીને પણ છેવટે તો વિરમવાનું જ ને ?

અમારા સદ્ભાગ્યે ૨૦૩૧ માં તેમના શિષ્યા બા. બ્ર. તેજસ્વી છતાં નમ્ર પ્. મ. શ્રી વિનાદિનીબાઈ સ્વામીનું ચાતુર્માસ મળ્યું. જાણે વર્ષોની આતુરતા પછી પ્. ગુરુદેવ તેમના રૂપમાં કરી અમને મળ્યા અને અમારી સુષુપ્ત ચેતના કરીને જાગૃત થઈ ઊડી. પ્. મ. શ્રીના ઉપદેશથી અમે ગુરુદેવના સ્મારક તરીકે 'કવિવર્ષ શ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજ જૈન અતિથિગૃહ,' બનાવવવાનું નક્કી કર્યું છે. તે માટે કંડ પણ ૭૦,૦૦૦ નું થઈ ગયું છે અને એક લાખ રૂા. કરવાની ભાવના છે. અતિથિગૃહના નકશા પણ તૈયાર થઈ ગયા છે. આ વર્ષથી જ કામ શરૂ કરવાની ભાવના છે અને શતાબ્દિ સુધીમાં કામ પૂર્ણ કરી તન, મન, ધનથી અંજલિ અર્પણ કરી કૃતાર્થ થઈ એ એવી પવિત્ર ભાવના સહ વિરમું છું.

374

# पूक्य गुरुदेव डिवियर पं. नान्यक्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

### અમારા ગામનું ઝળહળતું રતન

🔀 શ્રી જેઠાલાલ ઉમરશીભાઈ,

પરમ પૂજ્ય પ્રખર વકતા માનવતાના પુરસ્કર્તા કવિવર્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચન્દ્રજી મહારાજસાહેબની સ્મૃતિ રજૂ કરતા અમને ખૂબજ આનંદ થાય છે.

અમારા એક નાનકડા ખાેબા જેવડા રામાણીઆ ગામમાં પૂ. ગુરુદેવનું સ્મારક અમે કરી શક્યા છીએ અને તે સ્મારક અમને ડગલે ને પગલે તેમની જીવ'તતાની યાદ દેવડાવી રહ્યું છે.

અમારા પરમ સદ્દભાગ્યે આજથી ૪૫ વર્ષ પહેલાં પૂ. ગુરુદેવના યુનિત પગલા અમારા ગામમાં થયા અને પ્રખળ પુષ્યયોગે અમને પૂ. ગુરુદેવના બે ચાતુર્માસનો લાભ મળ્યો છે. જે વખતે હરિજનોને ધર્મસ્થાનામાં પગ મૂકવાના પણ અધિકાર ન હતો ત્યારે પૂ. મહારાજસાહેળના વ્યાખ્યાનમાં, પ્રાર્થનામાં તે લોકો મુકતતાથી લાભ લેતા. તેમના ઉપકારાથી અમારું ગામ ઋશી છે. અને બીજી રીતે કહીએ તો પૂ. ગુરુદેવના માથે અમારા ગામનું ઋણ છે. કારણ કે પૂ. ગુરુદેવના ગુરુમહારાજ પૂ. આચાર્યશ્રી દેવચન્દ્રજીસ્વામી અમારા ગામના તેજસ્વી હીરા હતા. તેમના નામની પ્રાથમિક શાળા 'શ્રી દેવચન્દ્રજીસ્વામી જૈન પાઠશાળા અને લાયબ્રેરી' પૂ. ગુરુદેવે શરુ કરેલી તે આજે પણ ચાલુ છે, અને એક 'અતિથિગૃહ' બન્યું. જાણે એ ગુરુશિધ્યની જુગલે હોડી આજે પણ અમારા ગામને શોભાવી ગામનું ગૌરવ અને ઉત્કર્ષ વધારી રહ્યાં છે.

આજથી ચાર વર્ષ પહેલા પૂ. મ. શ્રી વિનાદિનીઆઈસ્વામી ઢા. દ. ના વર્ષાતપ ચાલતા હતા. તેમના પારણ કરાવવા માટે રામાણીઆવાળા શ્રી ભાલુજીભાઈ તેજસીએ ભાવના ભાવી. પૂ. મ. શ્રી, મુંબઈથી ગુજરાત બાજુ વિહાર કરી રહ્યા હતા. વજે ધરીમાં પારણા કરવા તેવું નકડી થયું. પૂ. મ. શ્રીએ દરખાસ્ત મૂડી કે તે પ્રસંગે જે ફંડ થાય તેનું પૂ. ગુરુ-દેવના નામનું સ્મારક બને. એ વાતને ભાલુજીભાઈએ વધાવી લીધી. વજે ધરી જેવા ગામમાં એક પણ જેનનું ઘર નથી. માત્ર સહેલગાહની જવ્યા છે, ત્યાં જે ભાવિકા પારણાના લાભ લેવા આવેલા તેવી ગણીગાંઠી વ્યક્તિઓમાંથી જ રૂા. ૭૦૦૦ જેવી રકમ થઈ અને નાનકડી રકમથી શરુ થયેલું અમારું આ ભવ્ય અતિથિગૃહ પૂ. ગુરુદેવની કૃપાથી ગયા વર્ષ સંવત ૨૦૩૧ અક્ષયતૃતીયાના પવિત્ર દિવસે પૂર્ણ થયેલ છે. તેની વિશેષતા તો એ છે કે તેની શરુઆત વર્ષીતપના પારણાથી થઈ અને પારણાના દિવસે તે જ મ. શ્રી વિનાદિનીબાઈ સ્વામી આદિ ઠાણાએના સાન્નિય્યમાં ઉદ્દઘાટન કરવામાં આવ્યું. પૂ. મહાસતીજી પણ અમારા ગામના તેજસ્વી સિતારા છે. તેમની વિદ્વત્તા અને સરળતા અને ગુરુભકિત અંજેડ છે. ઉદ્દઘાટન પણ વર્ષીતપ કરતા ચંચળબહેન (શ્રી ભાણજીભાઈના દીકરી)ના હાથે જ કરવામાં આવ્યું. એટલે ઈમારતના કૃણેકણ જ્ઞાન અને તપના પ્રતિબિંબથી પ્રકાશિત છે.

પૂ. ગુરુદેવની કૃપાથી અમારું આ ગાેકુળીયું ગામ વધુ ને વધુ પ્રગતિશીલ બની રહ્યું છે. આજે આ ગામમાં લિજ્જત–પાપડ કેન્દ્ર પણ ચાલી રહ્યું છે. તેમાં આજલવાળા ગરાસીયા બહેના પણ લાભ લઇ રહ્યા છે. જે કામના સ્થિતિ આજે લગભગ સાવ નબળી થઈ રહી છે, તે લાેકા મુખેથી આમાંથી રાેજી મેળવી રહ્યા છે, ને સ્ફ્રાપ્ટ્રીનતાપૂર્વક, ગૌરવપૂર્ણ જવન જીવી રહ્યા છે. જેને જેનેતર સહુ તેના લાભ લે છે. આ ઉદ્યોગથી આખા ગામની શકલ બદલાઈ ગઈ છે. ગુરુદેવ ગૃહઉદ્યોગ ઈચ્છતા તેમાંની એક વાત જાણે સાકાર બની ગઈ છે.

પૂ. ગુરુદેવ મહાન ક્રાન્તિકારી વીરપુરુષ હતા. તેમની અમારા ગામ પર ખૂબજ કૃપાદૃષ્ટિ હતી. અમારા પર તેમના લાખ લાખ ઉપકાર છે. તે ઋણુમાંથી મુક્ત થવા માટે જે કંઇ કરીએ તે એાછું જ છે. તેમના રાપેલા સંસ્કારબીજ અમારી પેઢી દરપેઢીમાં ફાલે ફૂલે ને ફળે અને એમના પવિત્ર વિચારા, મૈત્રી, પ્રેમ, કરુણા, સત્કાર્થના નિર્મલ ઝરણાં અમારા સૌના દૃદયમાં નિશદિન વહેા એવી અમારી પ્રાર્થના છે.

## प्कथ गुरुहेव डविवये पं. तान्यक्ट्रका महाराक कन्सराताहिह रमृतिग्रंथ

#### સેવાધમ ના પરમ સંનિષ્ઠ ચાેગી

※ શ્રી જાદવજી મગનલાલ વકીલ※ શ્રી હિ'મતલાલ એચ. ખ'ધાર

પૂ. આચાર્યશ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજશ્રીની પક્ષઘાતની બીમારીના કારણે લીંબડીમાં ૯ વરસ સ્થિરવાસ રહેવું પડશું. તે દરમ્યાન પૂજ્ય ગુરુદેવે પૂજ્ય આચાર્યશ્રીની અનુપમ સેવા કરી તેથી તેમને પૂ. આચાર્યશ્રીના આશીર્વાદ સાથે તેમના જ્ઞાતનો અલભ્ય લાભ અને અખૂટ વારસા મળ્યા હતા તે કારણે જ પૂ. ગુરુદેવ સંચમ માર્ગમાં નિશ્ચલ રહી નિર્ભયપણે માનવતાના પુરસ્કર્તા બની રહ્યા હતા. તેમજ તેમની પ્રેરણા અને માર્ગદર્શનથી અનેક સંસ્થાએા જુદા જુદા ક્ષેત્રમાં જન્મ પામી અને ખૂબ વિકસિત થઈ અનેક લોકોના આશીર્વાદ સમ બની રહી છે.

કેળવણી પ્રત્યે તેમના અથાગ પ્રેમ અને નિષ્કા હતી એટલે વ્યવહારિક કેળવણી અને ધાર્મિક શિક્ષણ પ્રત્યે પાતે જાતે રસ લઈને વિદ્યાર્થી વર્ગના ઘડતર માટે સાક્ષાત્ સંસ્કારમૂર્તિસમ બની રહ્યા હતા.

્યું. ગુરુદેવના સ્થિરવાસ દરમ્યાન તેમની પ્રેરણાથી ઉદ્દભવ પામેલી શ્રી લીંબડી સ્થા. જૈન બાેડિંગ કેળવણીના સાપાન માટેનું ભવ્ય પ્રતીક અને સુન્દર સંસ્થા બની ગયેલ. આ સંસ્થામાંથી શિક્ષણ મેળવી સંસ્થાનું નામ રાશન કરનાર આજે અનેક વ્યક્તિઓ સમાજનું નેતૃત્વ અગ્રસ્થાને રહી કરી રહી છે. તેમાં મુખ્ય શ્રી ચીમનલાલ ચકુભાઈ શાહ વિ. છે. જેએ સમાજના સ્ત્રધાર બની સમાજનું ગૌરવ વધારી રહ્યા છે. એટલું જ નહિ પરંતુ અખિલ ભારતમાં સમસ્ત જૈન સમાજમાં જેમનું અંતેડ વ્યક્તિત્વ છે. આ બધું પૃજ્ય ગુરુદેવની કૃપા ફળશ્રુતિ છે.

પૂ. આચાર્યશ્રીના કાળધર્મ ખાદ પૂ. ગુરુદેવે જે જે ક્ષેત્રા સ્પર્શ્યા ત્યાં તેમની ભવ્ય પ્રતિભાથી જ્ઞાનની ગંગા વહાવી અનેક જીવાને ઉપદેશ દ્વારા ધર્મ પમાડી માનવતાના કાર્યમાં ખૂબ જાગૃતિ આણી.

પૃ. ગુરુદેવ શીશકવિ હતા. સાથે સાથે તેમના કંડમાં એટલી મધુરતા અને રણકાર હતો કે પોતાના વ્યાખ્યાનમાં શ્રોતાએાને મંત્રમુગ્ધ કરતા અને ડાેલાવતા. તેમના જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્રની લાેકાે ઉપર જખ્બર છાપ પડતી. તેઓશ્રી સુધારક વિચારધારાને પ્રાત્સાહિત કરતા હાેવાથી યુવકવર્ગમાં પણ તેમનું ખૂબ આકર્ષણ રહેતું. આમ તેમના વ્યાખ્યાનના પ્રભાવ ઘણા અફ્લુત હતાે.

અજમેર મુકામે ભરાએલ સ્થા. જૈન સાધુ સમ્મેલન તેમજ કેાન્ફરન્સના ઐતિહાસિક અધિવેશનની સફળતા એ પૂ. ગુરુદેવને જ આભારી હતી. તેમની સલાહથી જ એ વખતના ભાવનગર સ્ટેટના રેલ્વે એન્જીનીઅર મારખીનિવાસી શ્રી હેમચંદ રામજી મહેતાને અધ્યક્ષસ્થાન આપવામાં આવ્યું હતું.

અજમેરથી વિહાર કરીને પૂ. ગુરુદેવે એક ચાતુર્માસ આગ્રામાં કર્યું હતું. આગ્રામાં જૈન સમાજના અગ્રેસર શ્રી અચલસિંહજએ પૂ. ગુરુદેવની ખૂબ ભકિતભાવથી સેવા કરી જેથી તેમના જ્ઞાનના અક્ષભ્ય લાભ આગ્રા તેમજ આજુબાજુના શ્રેત્રાના સમાજને પણ ખૂબ મળ્યા એટલું જ નહિ પરંતુ જૈનેતર વર્ગ કે જેમાં હિન્દુ તથા મુસલમાન કામના અનેક ભાઈઓએ માંસાહારના ત્યાગના પચ્ચકખાણ કર્યા હતા. તે ચાતુર્માસ પણ અપૂર્વ અને અનેડ હતું.

પૂ. ગુરુદેવની પ્રતિભાના એક પ્રસંગ મારબીમાં બન્યા હતા. જ્યારે શ્રી રસિકભાઈ પ્રભાશંકર શેઠે પ્લાેટમાં સ્થાનક બનાવ્યું ત્યારે તેમાં બે પક્ષા વચ્ચે ખૂબ ઘર્ષણ થયું અને કટુતાના બીજ વવાયા ત્યારે પૂ. ગુરુદેવની દરમ્યાનગીરી અને સમ-જાવટથી બન્ને પક્ષે માનભર્યું સમાધાન થયું. તેમાં પૂ. ગુરુદેવ સાથે સૌરાષ્ટ્રના પ્રખ્યાત ધારાશાસી અને અભ્યાસી શ્રી જાદવજી મગનલાલ વકીલ પણ હતા.

પૂ. ગુરુદેવના વિદ્વાન શિષ્ય કે જે સંતબાલના તખલ્લુસથી ખુબ પ્રસિદ્ધ થયા છે તેમણે ભાલ નલ કાંઠા વિ. અનેક સ્થળાએ રચનાત્મક કાર્ય દ્વારા અનેકના જીવનપલટા કરી અનેકને સન્માર્ગે વાળી પાતાના જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના લાભ આપી અત્યારે ચિંચણમાં સ્થિરવાસ થઈ ગયા છે. તે સંતબાલજી પણ પૂ. ગુરુદેવની અસીમ કૃપાના જ પરિપાક છે.

સાયલા પાસે ડેાળીઆનું ચાતુર્માસ પણ ઐતિહાસિક હતું. તદ્દન નાનકડું ગામ એ ચાતુર્માસમાં યાત્રાધામ સમું

## पूर्वा गुरुदेव इविवय पं. वाजयन्द्रका सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

બની <mark>રહ્યું</mark> હતું.

નર્મદાતટે ચાણાદ કરનાલીમાં પૂ. ગુરુદેવે એકાન્ત સાધના અર્થે ચાતુર્માસ કશું હતું અને અનેક હિન્દુ યાત્રાળુ-એાએ એ પવિત્ર સ્થળમાં પૂ. ગુરુદેવના દર્શન, વાણી અને લક્તિના લાભ લીધા હતા.

મુંબઇમાં પૂ. ગુરુદેવના અમુક વર્ષના અંતરે ચાતુર્માસ થયા દરમ્યાન કાંદાવાડી–ચિંચપાકલી–ઘાટકાપર વિ. સ્થળે ચાતુર્માસ કરી મુંબઇના જૈન સમાજને પાતાના જ્ઞાન–દર્શન અને ચારિત્રના લાભ આપ્યા હતા, ત્યારે અનેક જૈનેતર કુટુંબા પૂ. ગુરુદેવના સંપર્કમાં આવી તેમના પ્રત્યે આકર્ષાયા હતા. અને પૂ. ગુરુદેવના જીવનકાળ સુધી તેમના ભકતા તરીકે રહી સદુપદેશ અને સત્સંગના લાભ પામ્યા હતા. તેમાં મુખ્યત્વે શ્રી લાલજીભાઈ કાપડિયા ચાટીલાનિવાસી પૂ. ગુરુદેવના ઉપદેશથી ગુસ્ત જૈનધર્મનું પાલન કરી રહ્યા છે. ઉપરાંત ચિનાઈ કુટુંબ પણ પૂ. ગુરુદેવનું અનુરાગી બન્યું તેમાં હીરાલક્ષ્મી ચિનાઈનું જીવન પરિવર્તન થયું.

પૂ. ગુરુદેવ સ્વભાવે અતિ નિખાલસ હતા. તેમનું માર્ગદર્શન સ્પષ્ટ છતાં વિનમ્ર હતું. કાેઇના દુ:ખને પૂ. ગુરુદેવ એઇ શકતા ન હતા. એટલી અનુકંપા અને કરુણા તેમનામાં ઝરતી કે તેઓ તુરત જ માનવતાના કાર્યમાં અને દીનદુ:ખી-એાનું દુ:ખ હળવું કરવામાં પાતાના અમૂલ્ય ફાળા આપતા. ઘણા શ્રીમતા તેમના એાજસભર્યા ઉપદેશથી દાનના અવિરત પ્રવાહ વહેવડાવતા હતા.

વિદ્યાર્થી વિગોના તો એ વાલી સમા હતા. અને દુઃખીએાના બેલી હતા. તે સાથે પૂજ્ય ગુરુદેવનું જીવન ચાકખા અરીસા જેવું હતું.

તેમનું મુંબઇનું છેલ્લું ચાતુર્માસ બારીવલી ક્ષેત્રમાં હતું. ત્યાં પૂ. શુરુદેવે જ્ઞાનગંગા વહાવી અનેકને પ્રતિબાધ પમાડી સમાજને જીવંત અને ચેતનવંતા બનાવ્યા. આ ક્ષેત્રને ફળદ્રુપ અને વિકસાવવામાં અમૂલ્ય શકિત ખરચી હતી. બારીવલી સ્થાનક–દવાખાનું–જ્ઞાનનગર (વસાહત) એ પૂ. શુરુદેવની અસીમકૃષા અને તેમના પુરુષાર્થનું જ પરિણામ હતું.

ખારીવલી ચાતુર્માસ ખાદ પૂ. ગુરુદેવ સાયલા પાતાના વતન પધાર્યા. ત્યાં તેઓ શ્રી જીવનના અંત સુધી સ્થિરવાસ કરી એકાન્ત સાધના અને સ્વાધ્યાયમાં જ મગ્ન રહ્યા, અને ત્યાં જ તેઓ કાળધર્મ પામ્યા ત્યારે તેમની સ્મશાનયાત્રામાં સાયલા જેવા નાના ગામમાં બહારથી પચાસ હજારની માનવમેદની ઉમટી પડી હતી અને સ્મશાનમાં જ પૂ. ગુરુદેવના સ્મારકની સ્થના માટે અડધા કલાકમાં જ ચાર લાખ રૂપિયાની રકમ એકઠી થઈ ગઈ જે એક અજેડ પ્રસંગ હતો.

પૂ. ગુરુદેવના આશીર્વાદ મેળવતાની જેને તક મળતી તેઓ પોતાની જાતને ધન્ય માનતા અને એમના ગુણાનુવાદ ગાઈ તત્ત્વસાર મેળવવા શકય તેટલા પ્રયત્ન કરતા. આ પ્રમાણે પૂ. ગુરુદેવ જેન સમાજને માટે એક આદર્શ, અનુકરણીય પ્રેરણાસ્થાન અને માેલ સમાન હતા. એવા પૂ. ગુરુદેવને અમારા લાખ–લાખ વંદન હજો.

#### 4%

### કવિશ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ

#### 麗 શ્રી ચીમનલાલ ચકુભાઇ શાહ

કવિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના પ્રથમ પરિચય મને સં. ૧૯૧૪ માં થયા. ત્યારે હું લીંબડી બાેડિંગમાં રહી અભ્યાસ કરતા હતા. બાેડીંગના બધા વિદ્યાર્થીઓને જૈનશાળામાં જવું કરજિયાત હતું. કવિશ્રી જૈનશાળાના અભ્યાસમાં ઘણા રસ લેતા. પર્યુષણના દિવસામાં કવિશ્રીના રચેલા ધાર્મિક સંવાદા અને ગીતા જૈનશાળાના વિદ્યાર્થીએ ઉપાશ્રયમાં ભજવતા.

કવિશ્રીના ગુરુ પૂજ્ય દેવચંદ્રજી મહારાજને પક્ષઘાત થયેા હતો. તેથી કવિશ્રીને નવ વર્ષ સુધી લીંખડીમાં રહેવું પડ્યું. ગુરુની તેમણે અનન્ય ભાવે સેવા કરી. કવિશ્રીમાં શરૂઆતથી સમાજસુધારકની ધગશ હતી. તેમના પ્રવચનામાં કુરૂઢિઓના વિરાધ અને માનવતાના ઉપદેશ રહેતાે. કેટલાક લાેકા એમ માને છે કે જેન સાધુએ શાસ્ત્રાનું જ વાંચન કરવું

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં, નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

જોઈએ, સાંસારિક પ્રવૃત્તિઓ સાથે તેમને કાઈ સંખંધ ન હાવા જોઈએ. માક્ષમાર્ગના જ ઉપદેશ આપે. અહિંસા અને આરંભ-સમારંભ વિષે આપણામાં એવા ખ્યાલા પ્રવર્ત છે કે જેન સાધુ સમાજસુધારણા કે સામાજિક સેવા અથવા લાેક-કલ્યાણનાં કાર્યોના ઉપદેશ આપે તાે તેમને દાેષ લાગે. કવિશ્રીએ એ જમાનામાં પણ આજથી ૬૦ વર્ષ પહેલાં પ્રગતિશીલ વિચારા ધરાવતા હતા. માણસનું અને સમાજનું જીવન નીતિમય ન હાેય તાે માત્ર માેક્ષમાર્ગના ઉપદેશ આપવા અથવા શાસ્ત્રાનું જ વાંચન કરવું એથી ધર્મની અભિવૃદ્ધિ થતી નથી. પાયા ન હાેય ત્યાં ઇમારત ચણવા જેવું થાય! કવિશ્રી માનતા કે માનવતા એજ સાચા ધર્મના પાયા છે.

તે જમાનામાં સ્ત્રીઓની મુક્તિ કે ઉન્નતિની વાત કરવી અને તે પણ જૈન સાધુએ–એ અકલ્પ્ય હતું. પણ કવિશ્રી માનતા કે, પુરુષ જેટલા જ સ્ત્રીને અધિકાર છે. સ્ત્રીને નિરક્ષર કે દખાયેલી રાખવાથી સમાજની અધાગતિ થાય છે. તેથી કવિશ્રીના ઉપદેશથી મહિલા–મંડળની સ્થાપના થઈ હતી જે હજી પણ ચાલે છે.

લી'બડીમાં ગામડાનાં વિદ્યાર્થી'એાના અભ્યાસની અનુકૂળતા માટે તેમના જ ઉપદેશથી સ્થાનકવાસી બાર્ડિ'ગની સ્થાપના થઈ હતી જેના સેંકડા વિદ્યાર્થી'ઓને લાભ મળ્યાે છે. દરેક પ્રકારના લાેકકલ્યાણના કાર્યો માટે કવિશ્રી પ્રેરણા આપતા.

પોતાને નવું જાણવાની જિજ્ઞાસા એટલી બધી હતી કે રાત્રે ઉપાશ્રયમાં દીવાબત્તી – તે વખતે તો ફાનસથી-છોટા-લાલ હરજીવન – 'સુશીલ' સારા અંગ્રેજ પુસ્તકા વાંચી તેમને સમજાવતા. પૂજ્ય દેવચંદ્રજી મહારાજ કાળધર્મ પામ્યા પછી કવિશ્રી બધે વિચર્યા. સર્વે સ્થળે માનવતા અને લાેક કલ્યાણના સત્કર્માના ઉપદેશ અને પ્રેરણા આપતા. વિશેષમાં કવિશ્રી માનતા કે જૈન સાધુના ઉપદેશ માત્ર જેના માટે જ નથી, સકળ જનતાને તેના લાભ મળવા જોઈએ. તેથી ગામહાઓમાં વિચરતા ત્યારે રાત્રિ પ્રવચના રાખતા અને ગ્રામજનતા માટી સંખ્યામાં તેમના ઉપદેશના લાભ લેતી. ખુલંદ અવાજ હતાે અને કંઠ મધુર હતાે. પાતે કવિ હતા અને ભક્તિના સુંદર કાવ્યા અને પદા રચતા અને ગાતા.

ત્વભાવમાં આગ્રહ પણ હતો. સાચી અને સારી વસ્તુ થવી જ જોઈએ. પોતાના અનુયાયીઓને આગ્રહપૂર્વક સત્કાર્યી માટે પ્રેરણા આપતા. સેંકડા ભાઈએા અને ખહેનાએ કવિશ્રીથી પ્રભાવિત થઈ પોતાનું જીવન સન્માર્ગ વાળ્યું છે. તેમના ઉપદેશથી ઘણા લાેકકલ્યાણના કાર્યા થયા છે.

આપણા દેશમાં ગાંધીચુગ શરૂ થયા ત્યારે કવિશ્રી પાતે ગાંધીજીના વિચારાથી આકર્ષયા અને ખાદી પહેરવી, રેંટીયા કાંતવા, બ્રામાઘાગને ઉત્તેજન આપવું, અસ્પૃશ્યતા નિવારણ વિગેરે રચનાત્મક કાર્યક્રમા માટે ઉપદેશ આપતા. પાતે ખાદી પહેરતા. મારી વિસ્મૃતિ થતી ન હાેય તાે– હાથે દળેલા લાેટ જ વાપરવાે એવા આગ્રહ રાખતા. જૈન સાધુ માટે આ પગહું કાન્તિકારી હતું.

શાસ્ત્રોના જ્ઞાનમાં એમના કરતાં કદાચ વધારે વિદ્વાન એવા સાધુએા હતા. પણ યુગળળને ઓળખી યુગધર્મનો ઉપદેશ આપવામાં તેઓ વિરલ હતા. રૂઢિચુસ્તા તરફથી ટીકા થાય તેની બહુ પરવા ન કરતા. આપણામાં એક માન્યતા એવી છે કે ક્રિયાએા ચુસ્તપણે પાળે એ સાચા સાધુ ગણાય–એ દ્રષ્ટિએ કવિશ્રીએ દેશકાળ પ્રમાણે સારા પ્રમાણમાં છૂટ હીધી હતી.

કવિશ્રીને જીવનમાં કસાેટીના પ્રસંગાે પણ આવ્યા એમાંના એકાદ પ્રસંગનાે, જેનાે હું સાક્ષી છું, તેનાે અહીં હલ્લેખ કરું છું.

તેમના શિષ્ય, જે પાછળથી સંતળાલ ને નામે જાણીતા થયા, તેમની સાથે તીવ્ર મતભેદ થયા. સંતળાલે કવિશ્રી પાસેથી જ પ્રેરણા મેળવી બે ડગલા આગળ જવા તૈયાર થયા. સંતળાલમાં તરવરાટ ઘણા. માત્ર ઉપદેશ આપી બેસી રહેવું એ તેમને યાંગ્ય ન લાગ્યું. સામાજિક સેવા અને લાેકકલ્યાણના કાર્યામાં સક્રિય ભાગ લેવા અને ઉપદેશ આપીયે તે કરી બતાવવું એવી તેમની ભાવના થઈ. જૈન સાધુ આટલે સુધી જાય તે કવિશ્રીને માન્ય ન હતું. આ ગહન પ્રશ્ન છે. તેની ચર્ચામાં અહીં નથી ઊતરતા. સંતળાલ મક્કમ હતા. ગુરુ–શિષ્ય વચ્ચેની ચર્ચામાં હું સાક્ષી અને કેટલેક દરજ્જે ભાગીદાર હતા. મુંબઇમાં વરસાવા ઉપર જીવણલાલ ચિનાઇના બંગલે બન્ને હતા ત્યારે આ વિવાદ ચાલતા હતા. તેમાં મેં પણ થાડા ભાગ લીધા હતા. મુખ્ય પ્રશ્ન એ હતા જૈન સાધુના વેષ રાખીને આવી પ્રવૃત્તિમાં પડવું કેટલે દરજ્જે યાંચ્ય લેખાય એ

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવય પં. નાનચન્દ્રજ મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રશ્ન હજ અણઉકલ્યાે છે. છેવટ ગુરુ–શિષ્ય ભારે હૈયે છૂટા પડયા. સંતબાલે પાતાના માર્ગ લીધા. અંતઘડી સુધી ગુરુ પ્રત્યે ભકિત એવી જ રહી. ગુરુએ પણ તેમના પ્રત્યે છેવટ સુધી પ્રેમભાવ રાખ્યાે.

કવિશ્રીએ પાતાના દીર્ધ જીવનકાળમાં ઘણા ભાઈએા અને બહેનાને ધર્માભિમુખ કર્યા. મને તેમના મીઠાં સંસ્મરણા યાદ છે. જૈનશાળામાં નાની વચે તેમના પ્રતાપે ધાર્મિક સંસ્કારા મળ્યા તે જીવનભર મારા વારસામાં રહ્યાં છે.

આપણા શ્રમણવર્ગ ના ઘણા પાયાના પ્રશ્નોની પુન : વિચારણા કરવાની જરૂર છે. તેમાં કવિશ્રીનું જીવન માર્ગદર્શક બને તેવું છે. કવિશ્રીની જન્મશતાબ્દિ પ્રસંગે હું અંતઃકરણપૂર્વક તેમને શ્રદ્ધાંજલિ અર્પું છું.



## પૂ. ગુરુદેવને શ્રદ્ધાંજલિ

#### 🎇 પ્રમુખ : શ્રી સ્થાનકવાસી જૈન સંઘ – સુરેન્દ્રનગર

શ્રી સુરૈન્દ્રનગર સંઘના ત્રણેય સંપ્રદાયાના આગેવાનાની આગ્રહભરી વિનંતીને માન આપીને પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ સંવત ૨૦૧૦ માં ચાતુર્માસ માટે સુરૈન્દ્રનગર પધાર્યા હતા.

પૂજ્ય ગુરુદેવના વ્યાખ્યાનમાં જેન-જેનેતર ઘણી માટી સંખ્યામાં આવતા હતા, અને પૂ. ગુરુદેવની સમન્વયકારી દિવ્ય વાણીથી મંત્રમુગ્ધ થઈ જતાં. એમની કહેવાની શૈલી ખૂબ જ દૃદયસ્પર્શી હતી. તેમાં યે માનવતાની વાત કહેતી વખતે તેઓ એવા ખીલી ઉઠતા કે સાંભળનાર વર્ગ રસપૂર્વક એકાગ્રતાથી સાંભળતા. તેઓ કહેતા કે પ્રથમ માનવતા પ્રગટાવા, માનવતા પ્રગટશે તો જ પ્રભુતા પ્રગટશે. તેઓ રાષ્ટ્રીય વિચારસરણીથી રંગાયેલા હતા.

આ જ વર્ષે બિહારમાં રૈલસંકટ આવેલું. તે અંગે સટ્ટા હોલમાં તેઓશ્રીએ જાહેર પ્રવચન આપેલું અને લોકોના દિલમાં માનવતાના નાદ જાગૃત કરેલા અને ત્યાં ને ત્યાં બહુ માેડી રકમ ફાળામાં થયેલી. તેઓમાં એવી દિવ્યશક્તિ હતી કે આમજનતા ભક્તિભાવપૂર્વક તેઓ પ્રત્યે આકર્ષાતી.

જનસમાજને હિતકારી રાત્રિ પ્રાર્થના અને પ્રવચનની પ્રવૃત્તિ તેઓએ ચાલુ રાખી હતી. અમારા શહેરમાં એ ક્રાન્તિકારી વાત હતી. છતાં પણ તે વખતે આમ જનતા સારા લાભ લેતી. પ્રસંગે પ્રસંગે તેઓશ્રી ભક્તિગીતા ગાતા અને એક એક પદના વિસ્તૃત રીતે ભાવાર્થ સમજાવતા એટલે શ્રોતાજના તેમનામાં તન્મય થઈ જતાં, અને ભાવવિભાર બની જતાં. એ રીતે તેઓની રાત્રિ પ્રાર્થના અને પ્રવચન પૂખ સફળ બન્યા હતા. સહુને એની અગત્યતા સમજાણી, જીવનમાં નિયમિત પ્રાર્થના મોટેના એમના પૂખ આગ્રહ હતાં. તેથી અહીં એમનું ભક્તમાંડળ પણ થયેલું. જેણે ઘણા વર્ષો સુધી પ્રાર્થના ચાલુ રાખી હતી.

શ્રી સુરેન્દ્રનગર સંઘમાં ત્રણ સંપ્રદાયો છે. (૧) લીંબડી માટે સંપ્રદાય, (૨) લીંબડી નાના સંપ્રદાય, (૩) દરીયાપુરી સંપ્રદાય. એ રીતે ત્રણેય સંપ્રદાયના વહીવટ અલગ અલગ રહેતા. જે સંપ્રદાયનું ચાતુર્માસ હોય તે ચાતુર્માસના ખર્ચ તે સંપ્રદાય લાગવતા અને જે સંપ્રદાયનું ચાતુર્માસ હોય તે જ સંપ્રદાયના સભ્યા તે ચાતુર્માસમાં વધુ રસ ધરાવતા. પૃ. ગુરુદેવે આ જોવું અને તેમના દૃદયને આ વાત ખટકી. તેમણે ઐકચતા પર ખૂબ ભાર મૂકયા, આગેવાનોને પ્રેમભરી રીતે સમજાવ્યા ઐકચતા અને સંગઠનના ફાયદાઓ ખતાવ્યા. તે વખતે શ્રી લીંબડી માટા સંપ્રદાયના આગેવાન શ્રી જાદવજીલાઈ મગનલાલ વડીલ હતા. શ્રી લીંબડી નાના સંપ્રદાયના આગેવાન શ્રી દાેશી ફતેચંદ ત્રિલાવનદાસ હતાં. અને શ્રી દરીયાપુરી સંપ્રદાયના આગેવાન શ્રી દાેશી વલ્લમભાઈ લહેરાલાઈ હતા. તેઓના અને તેમની સાથેના સહ-કાર્યકરાના દૃદય પૃ. ગુરુદેવે જીવી લીધા અને પરિણામે ત્રણેય સંઘના વહીવટ ઐકચતાથી કરવાના ત્રણ વર્ષ પૂરતા દરાવ કર્યો. અને પરિણામે તે દરાવ લંબાવતા આજે છેલ્લા ૨૦–૨૨ વર્ષથી ઐકચતાની ભાવનાપૂર્વક સંઘના વહીવટ ચાલે છે. સંઘસંગઠનના પરિણામે શ્રી સંઘની ખૂબ ખૂબ પ્રગતિ થઇ છે. સૌરાષ્ટ્રભરમાં પ્રથમ પંકિતમાં તેનું સંગઠનબળ ગણાય છે અને ખૂબ નવી નવી પ્રવૃત્તિઓ વિકસી છે. જેમ કે– શ્રી દોશી વલ્લમભાઇ લહેરાલાઈ આયંબીલ ગૃહ, શ્રી છબલબેન લફ્સીચંદ જેન પાઠશાળા, શ્રી સી. યુ. શાહ

Jain Education International

### पूर्वय गुरुदेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रका सहाराक कन्स्याताहि स्मृतिग्रंथ

માનવરાહત કેન્દ્ર વિ. આ ખધા યશ પૂ. ગુરુદેવની એક્યતાના પ્રયાસાને આભારી છે.

પૂજ્ય ગુરુદેવે સુરેન્દ્રનગર સંઘને એક અણુમાલ લેટ આપી છે. અને તે એ કે, ઉપાશ્રયની અંદર ચારેય દીવાલા ઉપર પૂજ્ય ગુરુદેવે અમૂલ્ય સૂત્રા અને વચનામૃતા લખાવ્યા છે.

> -બીજાઓનું બગાડીને, ભલું પાતાતાશું કરવું; વિષમ આ વાત છે કેવી, તમે શું તે વિચાર્યું છે? -વખત છે અલ્પને ઊંચા, ઘણા છે કામ કરવાના; ઘણાં જરૂરી તાણા સમયે, સૂતેલાં કયાં સુધી રહેશા? -સમય સરખા નથી સહુના, સદા તડકા અને છાયા; વખત આવ્યે જરૂર વહાલા, ભલા થઇને ભલું કરજો.

આ અને આવા હિતકારી અનેક સુવાકયા આજે પણ પૂજ્ય ગુરુદેવની યાદ તાજી કરાવે છે. પૂજ્ય ગુરુદેવના અમારા શ્રી સંઘ ઉપર અસીમ ઉપકાર છે. આજે પણ એ મહાપુરુષના ભવ્ય ચહેરા અમારી નજર સમક્ષ તરવરે છે. એવી મહાન વિભૂતિ ગુરુદેવને અમારી દૃદયપૂર્વકની શ્રધ્ધાંજલિ અપીઈએ છીએ.



#### નાગરદાસમાંથી નાનચંદ્રજી મહારાજ

#### 🎇 શ્રી ગુલામ રસૂલ કુરેશીભાઇ

કુદરતની ગતિ અકળ છે. જગતનાં કેટલાંયે બાળકા શિશુકાળમાં માતા ગુમાવતાં સમય વીત્યે તેઓ પાતે જ જગતની માતારૂપ બન્યાનું પદ પ્રાપ્ત કરી ગયા છે. આપણા નાનચંદ્રજી મહારાજ જ્યારે નાગરદાસ હતા ત્યારે 'મા' ના અંતિમકાળે બાળસુલભ પ્રક્ષ પૃછે છે– "ભાઈ! 'બા' આજે ખાટલામાં કેમ સૂતાં છે?" ઉત્તર શા હાઈ શકે? મધદરિયે જીવનમરણનાં ઝાલાં ખાતી બા....અને પાક પડે છે, બા ગઈ લાેકા હતા અને બીજા આવ્યા. ગુપચૂપ આવે છે અને બેસે છે. નનામી તૈયાર થઈ લાેકા ઉપાડે છે. નાગર પૃછે છે – "બાને બાંધી આ બધા કયાં લઈ ચાલ્યા." રમશાને જનારા હાલુઓની ટેવને કારણે પાષાણ બનેલાં દૃદય ઢીલાં પડી આંખમાંથી અશ્વુ ટપકાવે છે. આ બાળ શું જાણે..."બા ગઈ!"

ખુદ્ધ ભગવાનના પ્રસંગ યાદ આવે છે. સિદ્ધાર્થ મડદું જુએ છે. પ્રશ્ન ઊઠે છે—"આ શું? જરા શું? મરણુ શું?" આ બાળનાગરના કામળ હૈયામાં કુટુંબના સંસ્કારને આધારે વગર લખ્યે કયાંક કાતરાય છે 'માનવની આ પીડા!' હું શું કરી શકું? વખત વીતે છે. શિશુમાંથી તરુણુ અને તરુણમાંથી સુવાન નાગર બને છે નાગરદાસ. પણ તેના આ બધા સમય એળે નથી ગયા. કાળની ગતિ સાથે લીતરમાં કંડારાયેલ માનવપીડાને ટાળવા ટાઢમાં ટાઢ અને તડકામાં તડકા સહન કરવાના પાતાના પ્રયોગા જરી છે, ત્યારે લબ્ય સંસ્કારના ઉદય થાય છે—માનવપીડા મટાડવા સાધુ બનવું! જરામરણના ઉપાય સમદિવ્ય! અને તે સાધવા દેહદમન અને મનના નિગ્રહ! પણ સાધુ બનવું સહેલું નથી. તેવા વિચારા ઘેરી વળે છે.

નાગરદાસ કાચી માટીના નથી. દેહદમનના અને મનને વશ કરવાના પોતાના પ્રયોગો ચાલુ છે. તે પ્રયોગોમાં દિનરાત-ભૂખતરસ ભૂલી જાય છે. સાધુ ખનવાની ધૂન છે. તે માટે જે કંઈ સહન કરવું પહે તે માટેની તૈયારી છે. નાગરદાસ વિચાર કરે છે, જેન સાધુને તેા લાેચ કરી ઊભી થતી પીડાના અનુભવ કરવાના હાેય છે. પોતે સાધુ પાસે જાય છે અને કહે છે મારે લાેચના અનુભવ લેવા છે. સાધુ સંસારીના લાેચ કરવાની ના પાડે છે. છતાં નાગરદાસ નિરાશ થતા નથી. પરંતુ પાતાના નિશ્ચયળળને દઢ કરવા છેવટે હજામ પાસે લાેચ તાે કરાવે જ છે. લાેચ થયાે. પીડા કારમી ઊઠી તે સમાવવા કાેઈ ભલા માણુસે માથામાં વાટેલી સૂંઠ ભભરાવાનું કહેતાં આપણા નાગરદાસભાઈ તે પ્રમાણે કરે છે. પછી તાે અપ્રિઝાળ

## पूर्वा गुरुहेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रक सहाराक क्रमशताहि स्मृतिग्रंथ

જેવી ઊઠેલી વેદના જેણું ભાગવી હાય તે જ જાણું. આપણા નાગરની અહાદુરી જાણવાની અહીં જરૂર નથી પણ તેનું મનોબળ કેટલું દઢ છે તેના આ સચાટ પુરાવા છે. આવી અનેક પ્રકારની યાતનાઓ પાતે જાતે ઊભી કરીને વેઠે છે અને દીક્ષા લેતાં નાગરદાસમાંથી તેઓ મુનિ નાનચંદ્રજી બને છે.

નાનચંદ્રજી મહારાજની એક સુંદર ટેવ હતી. તેઓ દિવસ વીત્યે રાતના સમૂહપ્રાર્થના રાખતા. પડછંદ કાયા અને છુલંદ અવાજ સેંકડાની સંખ્યામાં તરી આવે. તેઓ ટૂંકી નજરે જેનારા ન હતા પરંતુ વિશાળ અને વેધકદષ્ટ ધરાવતા હતા. આ કારણે તેમની પ્રાર્થનામાં જૈન જેનતર સૌ હોંશે હોંશે લળતા. મધુરકંઠ અને વકતૃત્વશક્તિને લીધે લાકોની મેદની હેકડેઠઠ જામતી. પ્રાર્થનાના નાદ જામતા ત્યારે સૌ ગુલતાન ખની "એક પિતાનાં આપણે સૌ આળકા છીએ" તેના સરખા આસ્વાદ સૌ સાથે મળી આખતાં.

જૈન સાધુએામાં ગાંધીજીને પારખનાર એાછા છે. અને જે ગાંધીજીને એાળખી શક્યા તે જૈન સાધુમાં યે નાનચંદ્રજી મહારાજ માેખરે છે. પાતાની દીર્ઘદેહિના પ્રતાપે તેએા સવેળા ગાંધીજીને કળી ગયેલાં. ગાંધીજી વિષે તેમણે સ્વયં સ્થેલા એક ુંકાવ્યમાં તેઓ કહે છે:–

> ં "જગતને બાેધ દેવાને, જરૂરી વાત કહેવાને લઇ સંદેશ પ્રભુજના, અવનિમાં ગાંધીજ આવ્યા. ભૂલેલા માર્ગ બતાવવા, સત્યનાં સૂત્ર સમજાવવા અહિંસા ઔષધિ પાવા, અવનિમાં ગાંધીજ આવ્યા."

આવા વિચારાને લીધે મહારાજશ્રી તરફ આમજનતા કે ભણેલાં ગણેલાં સૌ સરખી રીતે આકર્ષાતા. તેમની પાસે ધર્મી કે અધર્મીનો ભેદ નહીં હેાવાથી તેઓ સહેજે સૌની પ્રીતિનું પાત્ર થની જતા. મળેલા સંસ્કારાને આધારે નાનચંદ્રજી મહારાજ પાસે માનવતાના સ્રોત વહ્યા કરતાે. તેઓશ્રી કહે છે :-

> ભલા છે৷ તે৷ ભલા રહેજો, બરૂં થાવા નહીં દેજો; તમારા દુશ્મનાનું પણ, ભલા થઈને ભલું કરજો. સમય સરખા નથી સહુના, સદા તડકા અને છાયા; વખત આવ્યે જરૂર વહાલાં, ભલા થઈને ભલું કરજો."

સાદી ભાષામાં હૃદયના તારા ઝખુઝણી ઊંઠે છે. હુજારા શખ્દોના માનવતા ઉપરના નિખધ આ બે ચાર પંકિતમાં સમાઈ જાય છે. ત્યાં ન નાત છે–ન જાત છે, ન આશા, ન અભિલાષા છે. શરત માત્ર એક જ છે, 'ભલા છા તાે ભલા રહેજો, – ભલા થઈને ભલું કરજો.' માનવદૃદયને પિછાણુવાની (માસ્ટર કી) ગુરુચાવી તમારા હાથમાં તેઓશ્રી મૂકી દે છે. આ વિશાળ ભાવનાના અર્થમાં તેઓ દેવ થયા. અંતમાં તેમને પગલે ચાલવાનું આપણુને સૌને બળ મળાે એજ અભ્યર્થના.



### પરમ ઉપકારી ગુરૂદેવ

#### 🎇 મીરાંબેન શાહ

વાત્સલ્યભરી અમીરસ છલકતી આંખલડી એવા પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્થ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબનાં સંસ્મરહોા તાજાં કરવાની જે અમૂલ્ય તક મને સાંપડી છે તેથી માર્ગું દૃદય આનંદથી ઊભરાઈ જાય છે. એમનું વાત્સલ્ય, ઉદારતા, નિખાલસતા અને માતા જેવું કામળ દૃદય એ બધું સંભારતાં એમની આખી મુખમુદ્રા તાદૃશ થઈ આવે છે. સવારની એમની પ્રાર્થના અને પ્રવચના આંખ સામે તરી આવે છે. સૌના ઉપર સરખા પ્રેમ, સૌને એમ લાગે કે આ મારા ગુરુદેવ છે!

પૂ. ગુરુદેવની ઉદારતાની શી વાત કરું ? તેએાના સાન્નિધ્યમાં રહેવાના માેકા મને તથા શ્રી મધુખેનને સને

સંસ્મરણે৷

### प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रका सहाराज जनसशताहि स्मृतिग्रेथ

૧૯૪૮માં મળેલા. લગભગ ૨૧ દિવસ સાથે રહેલાં. 'મીરૂલાઈ આવ્યા'નું સ્મરણ આજે તાજું થઇ આવે છે. તેમનાં સંસ્મરણા લખવા બેસું તા પાર ન આવે, પણ તેમને ન્યાય આપવા થાડાં' તા લખું જ. તેમની સાથેના ૨૧ દિવસ જીવનમાં અમૂલ્ય સ્થાન જમાવી ગયા છે!

મંતબાલજી સાથેના મારા પ્રથમ પ્રવાસ તે વખતે સમાજને તથા અમારા નજીકના ઘણુંને ન ગમતા. પૂ. ગુરુદેવ પણ એવું મંતવ્ય ધરાવી મને ટકાર કરતા. પૂ. ગુરુદેવની આગ્રા શિરે ચઢાવી પ્રવાસમાં સાથે ન રહેતાં બાવળા આવી. કચ્છ વગેરે સ્થળે દિવસા વિતતા ગયા અને સંતબાલજીના પ્રવાસ ઘાયો. ત્યારબાદ દિલ્હી-કલકત્તાના પૂ. સંતબાલજીના પ્રવાસ નક્કી થયા. આ પ્રવાસમાં સાથે રહેવાની ઈચ્છા ખરી. આ સમયે ગુરુદેવને મળવાનું થયું. હું, પૂ. સંતબાલજી અને મણિલાઈ ગુરુદેવ પાસે બેસીએ અને ગ્રાનગાપ્ટિ કરીએ. આ ગાપ્ટિ આંખ સામે તરી આવે છે. આ ગાપ્ટિ દરમ્યાન પૂ. સંતબાલજીના દિલ્હી, કલકત્તા પ્રવાસની વાત નીકળી. પૂ. ગુરુદેવે સામેથી કહ્યું. 'કેમ મીરલાઇ! દિલ્હી જવું છે ને?' જરૂર આનંદથી લાંઓ! એમ ગુરુદેવે જણાવ્યું અને મારા આનંદના પાર ન રહ્યો. ભાવતું વૈદે ખતાવ્યા જેવું થયું. જ્યાં સાચા વાત્સલ્યભાવ હાય છે ત્યાં બંધન આપાઆપ હટી લાય છે. દિલ્હી, કલકત્તાના પ્રવાસ લાંબો એટલે પાછા આવતાં ઘણા સમય લાગે. અમે વિદાય લેવા તૈયાર થયા એટલે પૂ. ગુરુદેવ સંતબાલજીના ખલે હાથ મૂકી બારણા સુધી વિદાય આપવા અમારી સાથે ચાલ્યા અને બાલ્યા 'આપણે હવે કયારે મળીશું?' તું કયારે આવે? એમ કહેતાં પૃ. ગુરુદેવની આંખ લીની લીની થઈ ગઈ. એ દશ્ય આજે પણ મારી આંખ સામે તરી આવે છે.

શિયાલ ગામે ગુરુદેવ પધાર્યા ત્યારના એક પ્રસંગ યાદ આવે છે. શિયાલમાં પૂ. ગુરુદેવ અને સંતખાલજીનું મિલન થયું. શ્રી ચિત્ત મુનિજી તથા ખીજા શ્રી કિશારમુનિજી સાથે હતા. પૂ. ગુરુદેવ સંતખાલજીની પ્રયાગ ભૂમિમાં પધારેલા તેથી પૃ. સંતખાલજીના આનંદના પાર ન હતા. તેમને મન તાે જાણે સ્વર્ગ પૃથ્વી ઉપર ઊતરી આવ્યું.

પૂ. ગુરુદેવ શિયાલથી અમદાવાદ વિહાર કરવાના હતા. મેં વિહારમાં સાથે રહેવાની અનુમતિ માગી. માગતા પહેલાં મનમાં થયા કરે કે તે આપશે કે નહીં ? પરંતુ પૂ. ગુરુદેવે આનંદથી રજા આપી, જાણે કોઈ ચમત્કાર થયા. મારા આનંદનો પાર ન રહ્યો. વિહારની તૈયારી થઈ. શિયાલ ગામની જનતાએ અને પહારભાઈઓએ ભજન ગાતાં ગાતાં અમને સૌને વિદાય આપી. પૂ. સંતખાલજી દૂર સુધી આવ્યા, વિહારમાં સાણુંદવાળા મણિબેન પણ સાથે હતાં. મારું ગામ બાવળા વચ્ચે આવે. ગુરુદેવને બાવળા પધારવા વિનંતી કરી. તેઓશ્રીએ તે સ્વીકારી આગલા દિવસે હું બાવળા આવી ગઈ. મેં તથા ગામ લોકોએ પૂ. ગુરુદેવનું હાર્દિક સ્વાગત કર્યું. બાવળા સંત આશ્રમમાં ઉતારા કરાવ્યો. આશ્રમની નજીક જ આવેલા મારા મકાનમાં પધારી પૂ. ગુરુદેવને પાવન કરવા વિનંતી કરી. મારા ઘરને પાવન કરશો તો મને ઘણા આનંદ થશે. પૂ. ગુરુદેવથી ચલાતું ન હતું છતાં લાકડીના ટેકે મારા ઘરે પધાર્યા સાથે ચિત્તમુનિજી તથા બીજા મુનિએા પધાર્યા. મેં ગુરુદેવને બે શબ્દો કહેવા જણાવ્યું એટલે તેમની લાક્ષણિક રૌલીમાં બાવ્યાઃ "હજી ય બાકી રહ્યું છે?" મારાથી સહજભાવે બોલી જવાયું: ગુરુદેવ! અમૃતથી કેાણ ધરાયું છે! પૂ. ગુરુદેવે પોતાની અમૃતધારા વહાવી અને અમે સૌ ગદ્દગદિત થયા.

અમારા વિહારમાં વાઘજપુરા આવે. પૂ. સંતળાલજીએ અહીં ચાતુર્માસ કરેલું. અહીં શ્રી વાડીલાલ જમનાદાસની વાડી હતી. શ્રી તારાબેને તથા વાડીલાઈએ પાતાની વાડીમાં પધારવા આગ્રહ કર્યો. આવેલા અવસરને અમે જતો કેવી રીતે કરી શકીએ ? ત્યાં પણ પૂ. ગુરુદેવ થોડા વખત રાકાયા.

સરખેજથી અમદાવાદ આવ્યા હીરાખેન ચિનાઈને ત્યાં. દૂધેશ્વર ળંગલે અમારા મુકામ રહ્યો. ત્યાં ૧૧ દિવસ રહ્યા. હીરાખેનની પૂ. ગુરુદેવ પ્રત્યેની ભકિતભાવના કહેવી પડે! તેમના આનંદનો પાર ન હતો. તેઓ વૈષ્ણવ ધર્મી એટલે પાતાના ધર્મગુરૂના ચરણસ્પર્શ કરી શકે. ગુરુદેવના ચરણસ્પર્શ કરવા માટે તેમનું મન દોડી ગયું. સામે લેવા માટે હરખભેર દોડી આવ્યાં. હરખમાં અને હરખમાં પડી ગયાં. સમાધિ આવી ગઈ. જૈન સાધુને ચરણસ્પર્શ ન થાય એટલે તેઓએ દૂરથી દર્શન કરી સમાધાન મેળવ્યું.

એક વખતે વિહારમાં પૂ. ચિત્તમુનિને પગે કાંટા વાગ્યા હતા. પગે ધીરેથી ચલાતું હતું. અમે એમની સાથે વાતા

### पूज्य गुरुहेव इविवर्ध पे. नानशन्द्रकु सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

કરતાં કરતાં આધ્યાત્મિક <mark>જીવનના</mark> રસ લૂંટતાં ધરાતાં ન હતાં. એમની પૂ. ગુરુદેવ તરફની **લક્તિ હનુ**માન જેવી હતી. પૂ. ગુરુદેવ કયારે શું માગશે તેના પાતાને ખ્યાલ હાેય જ. એમની સેવા અને લક્તિ, અનુપમ હતાં. આવા શિષ્ય પૂ. ગુરુદેવને મળ્યા તે પણ એમના જીવનના એક અનુપમ લહાવાે હતાે.

પૂ. સંતખાલજનું ચાતુર્માસ કલકત્તા મુકામે હતું ત્યારે જ ગુરુદેવના જીવનદીપ સદાને માટે છુઝાઇ ગયા. અમારા સૌના વિલાપના પાર ન રહ્યો. પૂ. સંતખાલજીએ પૂ. ગુરુદેવને 'વિરહ–કાવ્ય' લખી જાહેરસભામાં ભાવભરી શ્રધ્યાંજલિ આપી. ગુરુદેવના આ વિરહ અમને ઘણા વખત સાલ્યા. પૂ. ગુરુદેવને યાદ કરતાં આંખામાં આંસુ આવી જાય છે અને મુખમાંથી સરી પડે છે કે ગુરુ શિષ્યનું સુલગ મિલન આ જિંદગીમાં હવે કરી જેવા કયારેય નહીં મળે!

પૂ. ગુરુદેવની શતાબ્દિના પુનિત પ્રસંગે સદ્દગતને, પૂ. ચિત્તમુનિશ્રીને, પૂ. સાધ્વીજીઓને તથા પૂ. સંતબાલજીને મારા કોટિ કોટિ વંદન હો.



## પૂ. ગુરુદેવનાં સંસ્મરણા

#### 🛞 મણિલાઇ બાપુલાઈ પટેલ

વિશાળ લલાટ, અમીઝરતી આંખો, વાત્સલ્ય ફેલાવતા ચહેરા એમની પ્રથમ મુલાકાતે જ આકર્ષણ જમાવી દેતાં. એવા એ હતા વિદ્વાન જૈન મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ. હું સંતબાલજી મહારાજ સાથે રહેતા હાવાથી તેઓ શ્રીના નિમિત્તે મને ઘણીવાર એ જ્ઞાની પુરુષનાં દર્શન, શ્રવણના લાભ મળેલા. વરસાે પહેલાં સાયલા મુકામે તેઓ શ્રીને પ્રથમ મળવાનું થયું. ઉપાશ્રયની ખહાર રાતે જાહેર પ્રાર્થના પ્રવચન હતું ત્યારે એક પાટ ઉપર વચ્ચે પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ અને તેમની આજુખાજુ પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ અને પૂ. સંતખાલજી બિરાજેલા હતા. જાણે પ્રદ્વા, વિષ્ણુ, મહેશની ત્રિપુડી સાક્ષાત ખેડી હોય તેવા ભાસ થતા હતા. જયારે પ્રાર્થના શરૂ થઈ ત્યારે ગુરુદેવના અંતિમ કડીના અક્ષરોનો ઉચ્ચાર જદો પડતા ત્યારે એ લય એટલી તાલખદ્ર લાગતી કે આજે પણ એના ભણકારા કાનમાં ગુંજે છે. પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ ધૂન ખાલતા ત્યારે તેમના મીઠા અને સુરીલા અવાજ વાતાવરણને સભર કરી દેતા. ગુરુદેવની વ્યાખ્યાનશૈલી અનાખી હતી. કાઈપણ ધર્મના માણસ એક જ વાર એમનું પ્રવચન સાંભળવા બેસે તે પછી ઊઠવાનું મન ન કરે. તેમનાં પ્રાત: પ્રવચના જીવનને સ્પર્શ કરે તેવાં અને આધ્યાત્મિકતાની ભૂખને સતેજ કરે તેવાં લાગતાં. શરીર, મન અને ઇન્દ્રિયાના દાખલા હાવભાવ સાથે આપી મુક્તિના પંથ બતાવતા હતા.

તેમની નમ્રતા, જિજ્ઞાસા અને જાગૃતિ નમૂનેદાર હતાં. જિજ્ઞાસુ તો એટલા ખધા કે નાના ખાળક પાસે વાતો કઢાવે અને સાંભળે. મારી પાસે કલાકા સુધી પૂ. સંતખાલજીના ધર્મમય સમાજરચનાના પ્રસંગા રસિકતાથી સાંભળે. તેમના જીવન વહેવાર અંગે પણ પૂછે. તેઓશ્રીની ખીજા પાસેથી વાતો કઢાવવાની રીત અનાખી હતી. આંખોના ભાવ અને હુંકારા કરે કે સામી વ્યક્તિ બાલ્યા જ કરે. એક વાર મેં પૂછેલું કે મહારાજશ્રી કેટલીકવાર આપણા અંતરાતમાં એક વાત કહેતો હોય અને બહાર જુદું બાલાતું હોય તે એ અસત્ય ના કહેવાય ? સંતોએ તો પાતાને સત્ય લાગે તે સ્પષ્ટ કહેવું એઈએ અને તો જ સમાજને સાચી દોરવણી મળે. ત્યારે તેઓ "યઘપિ શુદ્ધ લાકવિરૃદ્ધ નાચરણીયં ના કરણીયં" શંકરાચાર્યના દાખલા આપી સ્થાદ્વાદની ભૂમિકા સમજાવતા. પરંતુ મારા એ બાબતમાં યાહો મતભેદ રહેતો. તેઓ ગાંધીવિચારના ચુસ્ત હિમાયતી હતા. પાતે અને પોતાના શિષ્યો શુદ્ધ ખાદીધારી હતા. અસ્પૃશ્યતાનિવારણમાં માનતા. એક વખત સવર્ણ હરિજનના સમૂહભાજન સમારંભમાં હાજર રહી આશીર્વાદ આપેલા. આમાઘોગને ટેકા આપતા. હાથ ઘંટીના દળેલા લોટની જ વસ્તુ વાપરતા. એસાવેલા ભાત ન લેતા, એટલા માટે કે એમસામણ દ્વારા પોષણતત્ત્વ ચાલ્યું જાય અને બીજી ખાજુ ગરમ એમસામણ જમીન ઉપર પડે એટલે જીવહિંસા થાય. ખાદીને ઉત્તેજન મળે તે માટે ઘણા વખત સુધી ખાદીધારી બેન કે ભાઈ ભિક્ષા વહારાવે તો જ લેતા. પોતાના પ્રવચનમાં ગાપાલન ઉપર ખાસ કહેતા. સ્ત્રી સન્માનમાં ખૂબ માનતા, સાધ્યીએમનું સન્માન જાળવતા અને તેમને વિકાસની પૂરી તકો આપતા.

સ'સ્મરણા

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેન મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

વિધવાએને અને ગરીબ સ્ત્રીએને નાેકરી મળે, હુન્નર ઉદ્યોગ મળે તેં માટે સક્રિય પ્રયત્ના કરતા. એ માટે તેમણે કેટલીક સંસ્થાએન પણ ઊભી કરી હતી.

એક વખતે હું, છાંદુભાઈ અને ખચુલાઇ મારખી મુકામે તેઓ શ્રીના દર્શને ગયેલા. ત્યારે વાતા થતાં તેમણે કહ્યું. અહીં ના શ્રાવકાએ મને કહ્યું કે 'મહારાજ! તમે વ્યાખ્યાનમાં માનવતાની વાતા કરા છા, બીજાના ધર્મની વાતા કરા છા તેના કરતાં લગવતી સૂત્ર વાંચા તો સારું. મને થયું કે શું વાંચું!' જીવનની પ્રાથમિક ભૂમિકાઓનું તો દેકાણું નથી અને ગગનમાં ઉડવાની વાતા કરે છે. કાન પવિત્ર થાય એટલે માલ મળી ગયા એમ માને. તેમના આગ્રહથી થાંડા વખત લગવતી સૂત્ર વાંચ્યું તો ખરું પણ એમાં કંઈ બધાને રસ ના પહે. છેવટે માનવતાની વાતા ઉપર જ આવતું પડ્યું. લોકો સદાચારી બને તેવા જ તેઓ શ્રી ઉપદેશ આપતા અને એ જ હેતુ માટે સારાં પુસ્તકાનું પ્રકાશન કરાવતા. તેમના સાહિત્ય પ્રેમ કેવા હતા તે લીં બડીનું પૂ. કેવચંદ્રજી મહારાજ પુરતકાલયની લગ્યતા એવાથી જણાઈ આવશે. તેઓ ખરા અંતરથી સર્વ ધર્મ સમન્વયમાં માનતા હતા અને એજ કારણે ચુસ્ત વૈષ્ણવા, ચુસ્ત મુસ્લિમા, પારસીઓ, ખિસ્તીઓ વગેરે ધર્મના લોકો તેમના અનુયાયી બનતા. જેન ધર્મને નાસ્તિક ધર્મ કહેનાર આર્યસમાજીઓના કેટલાય સમિલનમાં તેઓ શ્રીને પધારવા અને મંગલ પ્રવચન કરવા આમંત્રણ અપાતાં. આર્યસમાજની સમાજસુધારણ, બ્રહ્મચર્ય, સ્ત્રીશિક્ષણ અને તેમની વીરતા, ધર્મને નામે ચાલતાં પાખંડ અને ગંધવિયાસ સામે જેહાદ, ખડતલ શરીરધારી ચુવકા તૈયાર કરવા, આલડછેટ દૂર કરવી, વિ. ચુણોના તેઓશ્રી ભારે પ્રશંસક હતા.

પૂ. સંતખાલજીની કાન્તિકારી વિચારસરણી સમાજ અપનાવી શકયો નહીં. તે કારણે તેઓશ્રીએ તે વખત પૂરતા છૂટા કર્યા. પરંતુ પૂ. સંતખાલજીએ પોતાના અંતરથી ગુરુ તરીકેનું સ્થાન છેાડયું નહિ. કારણકે ગુરુના અનહદ ઉપકારા કેમ ભૂલાય ? અને ગુરુએ પણ એ શિષ્યને પોતાના અંતરથી કદી દૂર કર્યા નહોતા. મેં અનેકવાર તે બન્નેની આત્મીયતાના પ્રસંગાના પ્રત્યક્ષ દર્શન કર્યા છે. છેલ્લે છેલ્લે પૂ. સંતખાલજીને કલકત્તા તરફ જવાનું થયું ત્યારે ગુરુને મળી લેવા સાથલા ગયા. દર્શક દિવસ સાથે રાકાયા અને છેલ્લી વિદાય વેળા આવી ત્યારે પોતે ડગતા ડગતા બહાર સુધી આવ્યા. સંતખાલજીએ વંદના કરી. પછી ગુરુદેવે અમીભરી અને કરુણભરી આંખલડીએ શિષ્ય સામે અમુક પળા સુધી મીટ માંડી જોયા કર્યું અને પછી બેલ્યા હવે ક્યારે મળીશું? મળાય ત્યારે ખરૂં! આ દશ્યથી અમારી આંખો અશ્રુઓથી છલકાઈ ગઈ અને બન્યું પણ એવું કે આ વિદાય છેલ્લી વિદાય બની.



## પારસમણિ ગુરદેવની કરૂણાપૂર્ણ પ્રસાદી

#### 🕱 હાે. કાશીબેન છાેંદુલાઇ મહેતા

- (૧) જેનશાસનના ઝળહળતા રતન, રાષ્ટ્રપ્રેમી, માનવ ઉદ્વારક વંદનીય પૂ. ગુરુદેવ જ્યારે શિયાલ પધાર્યા ત્યારે મને તેમના વિશેષ પરિચય થયા. મારા પિતાજી છાટુલાઈ તેમને ગુરુ માનતા. એકવાર સાયલા દર્શન કરવા ગયા ત્યારે તેમના માથામાં લાેચ કરી પૂ. ગુરુદેવે એકડા કર્યા. પછી ગુરુદેવે કહ્યું-લલે, તું સંતબાલજીનું કહ્યું કરે. મારા પિતાશ્રીએ કહ્યું કે એકડા તાે તમે કર્યા છે ને! સંતબાલજી ગમે તેટલા મીંડા ચડાવે પણ આપે જે એકડા ન કર્યા હાેત તાે શૂ-ચની શું કિંમત!
- (૨) શિયાલમાં એક પાટ પર જ્યારે ત્રિપુટી બિરાજતી ત્યારે પૂ. ગુરુદેવ સંતબાલજીની પીઠ પર હાથ ફેરવતાં કહે કે ધૂની છે, ધૂની! અભ્યાસ કરતો હતો. ત્યારે (સ્થાંડિલે જાય તો લોટી ભૂલી આવે.) ખાવા-પીવાનું યાદ ન રહે, સંતબાલ! કેમ બાલતો નથી? મા જેમ પાતાના બાળકને પ્રેમસાગરમાં સ્નાન કરાવે તેમ વહાલ વરસાવતા જાય. એ વાત્સલ્ય નિહાળવાનું સદ્દભાગ્ય મને શિયાલમાં પ્રાપ્ત થયું, તેમણે ગાંધીજીના કેટલાક સિહાંતો જીવનમાં તાણાવાણાની જેમ વણી લીધા હતા. પાતે આજીવન ખાદી પહેરે અને અન્યને પ્રેરણ આપે એવા એ રાષ્ટ્રપ્રેમી ગુરૂદેવ હતા!

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

- (૩) સન્ ૧૯૩૭ થી ૧૯૪૨ સુધી મારા અભ્યાસકાળ હતા. એકવાર દર્શને જતાં ગુરુદેવે મારા જીવનને અણિશુદ્ધ રાખવા મહત્ત્વની શિક્ષા આપતાં ફરમાવ્યું કે–બેન! કાજળની કોટડીમાં સફેદ કપડા ઉપર ડાઘ ન પડે તેમાં કેટલી સાવધાની જોઈએ ? એવી રીતે સાવધાનીપૂર્વક અભ્યાસ કરજે. જેથી જેનની છાકરીએ જે બ્રહ્મચારિણી રહે અને દીક્ષા ન લઈ શકે તે ભણીને સેવા કરે.
- (૪) અભ્યાસ પૂરા કરી પાસ થયા પછી જ્યારે ગુરુદેવના દર્શને આવી ત્યારે આશીર્વાદ આપતાં કહ્યું કે મેડિકલ કાેલેજમાં જઇને પાસ થઈને તું અણીશુદ્ધ આવી, હવે અણીશુદ્ધ એવું પ્રસાદપૂર્ણ જીવન જીવજે કે જેથી સેવાનું દ્વાર આવું ને આવું ષ્રદ્ધચારી બેના માટે ખુલ્લું રહે. તેવું આનંદપૂર્ણ જીવન કેવી રીતે જીવી શકાય તે માટે તેમણે ત્રણ શિક્ષા આપી. મારે મન તે ત્રણ રત્નાની ભેટ હતી.
- ૧ કાઈની પણ સેવા કરા ત્યારે સામાને તમારી સેવાના બાજ લાગવા ન જોઈએ.
- ર સેવાઢ્રોત્રે ક્યારે પણ એકાન્ત સેવન અને અવિવેકી સ્પર્શન થવા જોઈએ.
- 3 કાેઇની પણ પ્રેઝન્ટ (ભેટ) ન લેવી. પરંતુ જીવન જરૂરિયાતની વસ્તુની જરૂર પઉ તો જે સંસ્થામાં કામ કરાે તે સંસ્થા પાસેથી જ વધારે લેવી, અત્યારે તું તારા કુટુંબમાં જીવે છે એટલે હજાર–પાંચસાેના ત્ટાે આવે તેટલાે ઘસારાે તારા કુટુંબને સહન કરવાનાે રહે. પણ હવે તારું કુટુંબ છાેડી તું સંસ્થાના વિશાળ પરિવારમાં જાય છે તાે સમાજના વહીવટમાં પાઈ–પાઈનાે હિસાબ રાખજે. સંસ્થાની મૂડીનાે એક પૈસાનાે દુર્વ્યય ન થાય તેની કાળજી રાખજે.

પ્. ગુરુદેવની આ શિખામણેએ મારા જીવનને નવા જ એાપ આપ્યા છે અને વિચારું છું કે સેવાના ક્ષેત્રમાં આ શિખામણે આજે પણ કેટલી અગત્યની છે! એ પરમપવિત્ર ગુરુદેવને મારા શતશ : અભિનંદન



### વત્સલ હૃદયી મહાયાેગી

#### 🗏 છેાડુલાઈ વસનજી મહેતા

પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજના અમદાવાદ ખાતે મુકામ હતા. હું તેમના દર્શને ગયેલા. સંતખાલજી તે વખતે તાજા દીક્ષિત હતા અને એમની એારડીમાં આખા દિવસ અભ્યાસમાં રત રહેતા. પણ નાનચંદ્રજી મહારાજ એના આહારની, પાણીની, પુસ્તકની અને પેન્સિલથી માંડીને તબિયત જાળવવા સુધીની બધી કાળજી રાખે. શિષ્યને ગુરુની સેવા કરતા જોવાનું તો ઘણું સ્થળે મળતું પણ ગુરુ શિષ્યને માતા જેવા વાત્સલ્યથી સેવતા હાય તે જેવાના યાળ તો આ મહાપુરુષ પાસેથી જ મળ્યા.

'સકળ જગતની બની જનેતા વત્સલતા સહુમાં રેડું' એ મહાસૂત્ર સંતબાલજીના જીવનદર્શનમાં એાતપ્રાેત થવાના મૂળમાં આ વત્સલદ્વદયી મહાયાેગી શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જ છે.

ધર્મ છો ધર્મા તો સુરુદેવની જ. આ દેશના આજે પણ કાનમાં ગૂં જી રહી છે. જેમકે ધર્મનું પ્રથમ પગથિયું માનવતા છે. વહેવાર અને ધર્મ જદો પાડવામાં આવે છે તે મહાન અજ્ઞાન છે. વહેવાર એનું નામ જે ધર્મ તરફ લઈ જાય અને ધર્મ એનું નામ જે વહેવારને શુદ્ધ કરે. આમ સાચા વહેવાર અને સાચા ધર્મ એાતપાત થાય ત્યારે સંપ, શાંતિ અને સર્વધર્મ પ્રત્યે પાતિકાપણાના ભાવ જાગે. ધર્મનું કામ દૃદયની શુદ્ધ ભાવના જગાડવાનું છે. નાતજાતના ભેદ હોય, સંકુચિત દૃદય હોય, બીજાની લાગણી દુભાય તેવા કઠાર વર્તાવ હોય અને બીજાનું લઇ લેવાના સ્વાર્થ હોય ત્યાં ધર્મ ન હાય.

દરિયાવ દિલ, અપૂર્વ ઉદારતા, અલૌકિક પ્રેમ અને નિરંતર ક્ષમા તેમના જીવનમાંથી નીતરતાં હતા. ધર્મ કેવા હાય? તેનું મૂર્તિમાંત દેષ્ટાંત તેમનું જીવન રજૂ કરતું હતું. એમનાં ગુણાનું સ્મરણ હજુ જીવનમાં આ ગુણાને ઉત્કૃષ્ટપણે ખીલવવાનું કેટલું બાકી છે તેનું સ્મરણ કરાવે છે.

\*\*

સંસ્મરણા

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

## પૂ ગુરૂદેવના ધરમપુર ચાતુર્માસના યાદગાર સંસ્મરણા

🎇 શ્રી ઝવેરચંદ. બી. મહેતા

ધરમપુર રાજ્યના મહારાજા વિજયદેવજીના પૂ. કવિવર્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પ્રત્યે અદ્ભુત સદ્દભાવ હતો. તેમની ઉદાર અને ધર્મભાવનાથી પ્રેરાઈને જૈન કારભારી શ્રીયુત્ ભાગીલાલભાઈ જગજીવન માદી, ભાગીલાલ તારાચંદ શાહ, સવચંદ સુરચંદ માદી વિ. ની શુભભાવના અને ધર્મ પ્રત્યેના પ્રેમથી પ્રેરાઈ વલસાડથી ૧૯ માઈલ દૂર જંગલ– વિભાગમાં શુજરાત રાજ્યના ધરમપુર રાજ્યમાં ઈ. સં. ૧૯૩૭ની સાલમાં પૂ. શ્રી ગુરુદેવના ચાતુર્માસ માટે આગ્રહપૂર્વક વિનંતી કરવામાં આવી અને તેના અપૂર્વ લાભ મળ્યા, તે વખતે તેમના શિષ્યામાં શ્રી ચિત્તમુનિજી અને હરખચંદજી મહારાજ સાથે હતા.

૧–ચાતુર્માસ માટે રાજ્ય તરફથી "વિધાેગલવન" નામના વિશાળ બંગકો વિશાળ કંપાઉન્ડ સાથે અલાયદા આપવામાં આવ્યા હતા. તે ચાતુર્માસમાં મહારાજાએ સંતાની સેવા સાથે દર્શનાથી સાધમી બંધુઓની સેવાના અપૂર્વ લાલ પણ ખૂબ લીધા હતા.

ર- ગુરુદેવશ્રીના પ્રતિદિન પ્રવચન દરમ્યાન તેઓશ્રીના પડછંદ અવાજ અને સુરીલા સંગીત સાથે દરેક કામના ધર્મ તેમ જ પ્રત્યેક વિષય ઉપરની ચર્ચા જનતાને રસસભર રુચિકર અમૃતવાણીમાં સાંભળવા મળતી. જેનેતર કામ માટે આ બિલ્કુલ નવા જ પ્રસંગ અને નવી જ વાત હતી. ખાસ કરીને માનવધર્મ વિષે અને ચારાસી લક્ષયાનિમાં પ્રાનવીને રખડાવનાર જે કાઇ હોય તા તે પાતાના કરેલા કર્મા જ છે, આમ ભારપૂર્વક રજુઆત કરતા. આવી નવીન રજુઆત અને મધુર વાણી એક વખત સાંભળ્યા પછી સતત સાંભળ્યા જ કરવાની શ્રોતાજનાની ભાવના દિનપ્રતિદિન વધુ દઢતર અનતી જતી હતી. પૂ. ગુરુદેવશ્રીની મંત્રમુચ્ધ કરનારી વાણીના જ આ એક અનાખા પ્રભાવ હતો.

- ૩– ધરમપુરના મહારાજા અને રાણીસાહેળા પણ ઘણા જ ભક્તિભાવથી ગુરુદેવશ્રીની અમૃતમય અણેમાલ વાણીનું રસપાન કરતા હતા.
- ૪ ચાતુર્માસ દરમ્યાન ધરમપુરના સંગીતકાર દોસ્ત મહમદખાન પોતાના સુરીલા કંઠ માધુર્યથી ગુરુદેવશ્રીના શ્રીતિપાત્ર બન્યા હતા.
- પ ચાતુર્માસની ખાસ યાદગીરી માટે "વિયોગલુવન" બંગલાનું નામ બદલાવીને "આનંદલુવન" રાખવામાં આવ્યું હતું.
- ६ ચાતુર્માસ દરમ્યાન ભળદગાડાને હાંકવા માટે લાકડાની પરાણીમાં લાેખંડની ધારદાર અણીવાળી આર રાખવામાં આવતી હતી તે જંગલી, ક્રૂર અને ઘાતકી રિવાજને પૂ. ગુરુદેવશ્રીના ઉપદેશથી રાજ્યના કાયદાથી સદંતર બધ કરવામાં આવ્યા હતા.
- ૭ પૂ. ગુરૂ દેવશ્રીના ચાતુર્માસ દરમ્યાન સદુપદેશ અને માગદર્શનથી વધુ પડતા શિકારના શાખીન રાજવીએ પણ પાતાની આદિવાસી કામ અને અબાલ પ્રાણીના રક્ષણ ખાતર, હિંસક જનાવર સિવાય નિરપરાધી પશુઓના શિકાર નહિ કરવાના દઢ સંકલ્પ કર્યા હતા.
- ૮ આ ચાતુર્માસ દરમ્યાન ભાવુક દર્શનાર્થીઓ માટે રહેવા–જમવા–હરવા–ફરવા તેમજ પ્રભાવનાના તથા વલસાડથી ધરમપુર આવવા–જવાની તમામ વ્યવસ્થા તથા સેવાના ધરમપુર રાજ્ય તરફથી લાભ લેવામાં આબ્યાે. તે સિવાય મુંબઇ સુધી ટેલીફાનની સગવડ તાે હતી જ.
- ૯ સૌરાષ્ટ્ર અને ગુજરાતના દેશી રજવાડામાં રાજ્ય તરફથી જે કાેઈ ચાતુર્માસ થયું હાેય તાે તે આ ધરમપુર રાજ્યનું પહેલવહેલું ચાતુર્માસ હતું.

ધરમપુરના મહારાજા ગાદીનશીન ૧૯૨૧ થી તે ગાદીત્યાગ ૧૯૪૮ – આ ૨૭ વર્ષના રાજ્ય કારભાર દરમ્યાન પાતાની પ્રજાને આપવામાં આવેલા યાદગાર દેન–પ્રસંગાની તવારીખ આ પ્રમાણે છે. આ બધા હતા સત્સંગના પ્રભાવ; કે જેથી

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવયે પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

તેમના જીવનમાં સદ્દ્રગુણાની પરંપરા સર્જાણી.

૧ – ધરમપુર રાજ્યના રાજવી નામદાર મહારાણા શ્રી વિજયદેવજી મહારાજ સાહેબ તદ્દન સાદા, સરળ, નિર-લિમાની અને સ્વભાવે સૌમ્ય રાજવી હતા. તેઓશ્રી ઉદેપુર–મેવાડના સૂર્યવ'શી કુળના સીસાદિયા રાજપૂત રાજવી હતા. ગાદીનશીન તરીકે તાે તેઓશ્રી છેલ્લા જ રાજવી હતા. દેનગીમાં તેઓ અતિ ઉદાર અને આગળ પડતા રાજવી હતા.

ર–આ રાજવી આતિથ્ય–સંગીત–મુસાફરી અને શિકારના ખાસ શાેખીન હતા. તેએાશ્રીની આતિથ્યભાવના અવર્ણનીય હતી. રાજ્યનું એક વખત આતિથ્ય માણ્યા પછી સૌ કાેઈ રાજ્ય અને રાજવીની મુક્તકઉં પ્રશંસા કરતા હતા.

૩–તેઓશ્રી સંગીતના પણ ભારે શાખીન હતા. તેથી સંગીતના શાખીના અને જાણકાર માટે 'સંગીતભાવ' નામતું મહામૂલ્યવાન અને દળદાર પુસ્તક પ્રગટ કરાવીને સૌને ભેટ તરીકે આપવામાં આવેલ હતું.

૪-તેમને પર્યટનના પણ ઘણા શાખ હતા. પૃથ્વીપટ પરના જોવાલાયક પ્રત્યેક સ્થળની મુસાફરી અને કરવા લાયક જાત્રાના કાેઈજ સ્થળ ખાકી રાખ્યા ન હતા.

ય-તેમની પાતાની વરસગાંઠના શુભ દિવસે નીચે મુજબ સત્કાર્યા કરવામાં આવતા.

અનાથ-વિધવા-નિરાધાર અને અપંગાને દરેકને દોઢ મણ અનાજ આપવામાં આવતું.

કર્મચારાએ અને પ્રાન્તની વિધવા અહેનાને પાતાના કુટુંબના નિર્વાહ માટે હ્યાતિ સુધી માસિક રાેકડ રકમ 'પેન્શન' તરીકે બાંધી આપવામાં આવતી હતી.

રાજ્યના કેદી અને રકતપિત્તિઆએાને મીઠું ભાજન આપવામાં આવતું હતું.

રાજ્યના કેદ્દીઓને મુકિત અને સજામાં ઘટાડા કરવામાં આવતા હતા.

કતલખાનું બંધ રખાવવામાં આવતું હતું.

६─પોતાની પ્રજાને કુટુંખના સભ્ય તરીકે જ ગાણીને પ્રાથમિકથી માધ્યમિક સુધીની કેળવણી મફત જ આપવામાં આવતી હતી. આ રીતે પ્રત્યેક વિદ્યાર્થીને આગળ આવવાની મહાન સુંદર તક પણ આપવામાં આવતી હતી. કેળવણીની સાથે સાથે પ્રજાજનોને વૈદકીય દવા અને સારવાર પણ વિના મૂલ્યે જ આપવામાં આવતી હતી. આ સિવાય રાજ્યના ખર્ચે આયુ-વૈદિક ઔષધાલય પણ અનુભવી અને પીઢ રાજવૈદ દ્વારા ચલાવવામાં આવતું હતું.

૭– લાેકા રૂબરૂ અરજ કરી શકે તે માટે સવારના અર્ધા કલાક ખાસ ફાળવવામાં આવ્યા હતાે. તે સિવાય પાતાની એાફિસની નીચે 'અરજી પેટી' પણ રાખવામાં આવી હતી.

૮-પ્રજ્ઞજન અને કર્મચારીઓને સારાં-માડાં પ્રસંગે 'ઘર-જમીન' ઉપર વગર વ્યાજે નાણાં આપવામાં આવતાં હતાં.

૯—જંગલ ભાગમાં ગરીબ અભાષુ–અજ્ઞાન–આદિવાસી કેમની પ્રજાને રાજ્ય અમલદારા તરફથી થવી કનડગત અંગે ગામડામાં રાજ્યને ખર્ચે કેમ્પ ગેઠવી પ્રત્યેક અરજદારની તકલીફ રાજવી પાતે જાતે એકાન્તમાં શાંતિથી સાંભળતા અને તેવા દુઃખા અને તકલીફા તાકીદે દ્વર કરવામાં આવવી હતી.

૧૦–ગામડાંના ગરીય-અલણ આદિવાસી કામના ઉત્કર્ષ અને ઉત્થાન માટે પ્રત્યેક ગામડામાં રાજ્યના ખર્ચે વિના મૂલ્યે સ્કૂલાે–દવાખાના અને ટેલીફાેનની સગવડતા રાખવામાં આવતી. પુસ્તકા પણ મફત જ આપવામાં આવતા હતા.

૧૧–અપંગ જેના માટે પ્રતિદિન દોઢ મણ ખીચડી રંધાવી અપારના જમાડવામાં આવતી હતી.

૧૨–ધરમપુર રાજ્યના રાજવીની ખાસ મહેચ્છા મુસાફરી વિ.ના અનુભવથી ધરમપુર રાજ્યને 'પારિસ' શહેર ખનાવવાની હતી પણ પ્રમાણમાં આવક જ ઘણી ટૂંકી પડતી હતી. ટૂંકામાં ટૂંકી આવક હોવા છતાં પણ ૨૨૦૦ ફીટ ઊંચા-ઈએ હવાખાવા માટે અને ટી. ખી. પેશન્ટો માટે વિલસન હીલ નામની ટેકરીને રમણીય રીતે વિકસાવામાં આવેલ.

૧૩–ધરમપુર રાજ્યના રાજવી ઉદાર ભાવના અને વિશાળ દૃદયના કારણે મને "છોકરા" તરીકે જ સંધાધીને બાલાવતા અને ગણતા હતા. આ રાજ્યની આતિથ્ય ખાતાની એક જ ખાતામાં એકધારી ૨૩ વર્ષ સુધી નાેકરી કરી છે. પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના ચાતુર્માસ દરમ્યાન જેન શ્રાવક તરીકે મેં યથાયાેગ્ય લાભ લીધાે હતાે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજી મહારાજ જન્મરાતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

આમ પ્. ગુરુદેવના ચાતુર્માસથી તેમના જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર અને અમૃલ્ય વાજીના પ્રભાવથી ધરમપુરના રાજવી રાજપૂત છતાં ઉચ્ચ કાેટિનું માનવતાલર્શું જીવન જીવતા હતા. આ બધા પ્રતાપ પૂ. ગુરુદેવશ્રીના ચારિત્રનાે છે. તેમને કાેટિકાેટિ વંદન હાે.



#### तत्त्वज्ञ संत

#### 🎇 શ્રી અમૃતલાલ મગનલાલ ગાંધી

આજથી આશરે પચાસ વરસ પહેલાં લીંખડી સ્થાનકવાસી જૈન સંપ્રદાયના માટા ઉપાશ્રયની ભારે જાહાજલાલી હતી. એ વખતે લીંખડી સંપ્રદાયમાં પ્રખર વકતા પૂ. શ્રી નાગજસ્વામી, પંહિતરત્ન પૂ. શ્રી રત્નચંદ્રજી મહારાજ તથા કવિવર્ય પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ લીંખડી સંપ્રદાયને શાભાવી રહ્યા હતા. પૂ. શ્રી નાગજ સ્વામી કડક ચારિત્રપાલનના હિમાયતી હતા અને તેમની વ્યાખ્યાનશૈલી ઘણી જોરદાર હતી અને જનસમૂહમાં તેમજ ગ્રામ્ય જનતામાં તેઓ ઘણા પ્રિય થઇ પડયા હતા. પંહિતરત્ન પૂ. શ્રી રત્નચંદ્રજી મહારાજ એક પ્રખર વિદ્વાન અને તત્ત્વન્ન હતા. તેમણે રચેલ અર્ધ—માગધી શખદકાષ એક અદ્વિતીય શ્રંથ છે અને કાલેજોમાં પણ તેના ઉપયાગ થાય છે. પૂ. કવિવર્ધ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ પણ ખૂબ પ્રભાવશાળી વ્યક્તિત્વ ધરાવતા હતા અને પ્રખર વકતા અને મહાન કવિ હતા. આ ત્રણે સમર્થ મહાપુરુષોએ પાતન્યોતાની રીતે સમાજની ઘણી માટી સેવા કરી છે.

પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ તેમનાં પૂ. ગુરુદેવ દેવચંદ્રજી મહારાજ સાહેબની પક્ષઘાત અંગે ૯ વરસની લાંબી માંદગીને લઇ તેએાશ્રી તેટલાે સમય લીંબડીમાં સતત રાેકાયા હતા. પૂ. શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ પક્ષઘાતથી પીડાતા હાેઈ તેમની લાગણીભરી સેવા પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ ખૂબ ઉત્સાહ, ખંત અને પ્રેમથી કરતા મેં એમને નજરે નિહાળ્યા છે અને એ જ ગુરુભક્તિએ એમને મહાન બનાવ્યા છે. એમનાે આ એકધારાે આશરે ૯ વરસનાે લીંબડીને જે લાભ મળ્યાે તે ખરી રીતે પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનાે સાધના કાળ હતાે. અને એ સમયમાં તેમણે જૈનધર્મ ઉપરાંત બીજા ધર્મોના પણ ખૂબ ઉંડાણથી અભ્યાસ કર્યો. તેઓ જેનધર્મનું તત્ત્વજ્ઞાન અન્ય ધર્મા સાથે સરખાવી તુલનાત્મક રીતે તપાસતા હતા અને જૈનધર્મની મહત્તા અને વિશેષતા સમજાવતા. પૃ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનાે એ વખતે યૌવનકાળ હતાે અને તેએ। ઉત્સાહની પ્રેરણામૂર્તિ સમાન હતા. જેન સમાજને આદર્શ સમાજ બનાવવાની તેમને અજબ ધૂન હતી. તેએા ખૂબ વાંચન અને ચિંતન કરતા. તેઓશ્રી સમાજસુધારાના હિમાયતી હતા. એમની જ પ્રેરણાથી લીંબડીમાં સ્થા. જેન બાેડિંગ તથા પૂ. શ્રી અજરામરજી જૈન વિદ્યાશાળા તથા પૂ. શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ પુસ્તકાલય વિગેરે સંસ્થાએાની સ્થાપના થએલી. તેએાશ્રી સમાજના એક મહાન શિલ્પી હતા અને સમાજનું આદર્શ ઘડતર કરવા માટે બાળકોને નાનપણથી સારાં સંસ્કારા પડે તે જરૂરનું છે તેમ માની, જૈનશાળામાં બાળકા ઉચ્ચ પ્રકારનું ધાર્મિક શિક્ષણ તે માટે સતત કાળજી તેઓ રાખતા. લીંબડીમાં એ વખતે લીંબડીના કાપડના વેપારી અને ધર્મપ્રેમી સ્વ. ચત્રભૂજ નાનચંદ્ર શાહુ વિના વેતને પ્રેમ-ભાવથી જૈનશાળાનાં બાળકાને ભણાવતા હતા. પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના તેંએા ખાસ વિધાસુ હતા. તેંએાશ્રી મારા સગા થતા હાઈ અને તેમને ત્યાં જ રહી હું અભ્યાસ કરતા હાઈ એ જેનશાળામાં રહી ધાર્મિક શિક્ષણ મેળવવા અને પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનું સહૃદયી નિકેટનું સાન્નિધ્ય મેળવવા હું ભાગ્યશાળી થયેા છું. જૈનશાળા અંગે પૂ. મહારાજ સાહેબે પાઠયપુરતકા તથા મેળાવડા અંગે રેસિટેશના વિ. તૈયાર કરી આપેલા ઘણા મેળાવડામાં મેં પણ ભાગ લીધેલા અને પૂર્ણીયા શ્રાવકનું પાત્ર ભજવેલું. અહારગામ પણ મેળાવડા કરવા જતા. એ વખતે જૈનશાળા અને બાર્ડિંગમાં તૈયાર થએલ વિદ્યાર્થી એાને પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની સીધી દેખરેખ નીચે તાલીમ મળેલી છે અને સેવાના સંસ્કારા પુ. મહારાજશ્રીએ સૌ કાેઈમાં પાડેલા. એ વખતના વિદ્યાર્થીએા આજે આપણ સમાજમાં ઠેરઠેર અગ્રસ્થાને રહી સેવાના કાર્યો કરી રહ્યા છે. સમાજસેવકાે માેડી સંખ્યામાં ઊભા કરવાની તેમની નેમ હતી તે કેટલેક અંશે ખર આવેલી છે. પરંતુ એ પરંપરા ચાલુ રહેવી જોઈએ એ રીતે ચાલુ રહી શકી નથી. સમાજનાં ઉત્કર્ષ માટે જેમ દાનવીરાની જરૂર છે તેમ

## प्रथ गुरुहेव डिवर्क पं. नानसन्द्रक् महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रथ

ભેખધારી સમાજસેવકાની પણ જરૂર છે. જેઓ હરહંમેશ સમાજના સંપર્કમાં રહી સમાજમાં ધર્મ અને સેવાના સંસ્કારાને વેગ આપતા રહે. એક દીવામાંથી અનેક દીવા પ્રગટે. લીખડી જૈનશાળા એ સમયે ધાર્મિક શિક્ષણ માટે પંકાવી અને તેના રેસિટેશના ખૂબ વખણાતા. એ સમયમાં ભાંડિંગના ગૃહપતિ સ્વ. વજલાલ પુંજાણી હતા. જેઓ પણ ખૂબ ઉત્સાહી હતા. એ બધાએ ભેગા મળીને લીખડીનાં નિદ્યાર્થીઓનાં ચારિત્ર ઘડતર માટે ભારે જહેમત ઊઠાવી હવી. બાળકોને નાનપણથી જ ધાર્મિક સંસ્કારા અને સેવાના પાઠ ભણાવવામાં આવે તેા આગળ ઉપર સારા નાગરિકા થાય અને સમાજના ઉત્કર્ષ પણ કરી શકે એ પાયાની વાત હોવા છતાં આજે આપણે તેમાં લગભગ ઉદાસીનતા સેવી રહ્યા છીએ. જેનશાળા પાછળ સમાજના આગેવાનોએ જે ધ્યાન જાતે આપવું જોઈએ અને સંત–સતિજીઓએ તેમાં જે રીતે રસ લેવા જોઇએ એ રીતે હાલ જેવામાં આવતું નથી એ દુઃખદ બીના છે. અને આ પ્રશ્ન વહેલી તકે જેરદાર વિચારણા માગી લે છે. પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ વિદ્યાર્થીઓ સાથે તન્મય થઈ તેમને પ્રેરણા આપતા. તેને લઈને જ વિદ્યાર્થીઓ પણ ઉત્સાહપૂર્વક આગળ વધતા હતા.

પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ એક પ્રખર વકતા ઉપરાંત મહાન તત્ત્વજ્ઞાતા હતા. અન્ય ધર્મનાં ધુરંધર પંડિતોની સાથે ધાર્મિક ચર્ચા કરી તેમના ઉપર જેનધર્મ અંગે સુંદર છાપ પાડતા. તેઓશ્રી મહાન પ્રતિભાશાળી અને પ્રખર વકતા હોઈ તેમનાં વ્યાખ્યાના સાંભળવા લોકા માટી સંખ્યામાં ઉમેટી પડતા. રાજામહારાજાઓ તથા અન્ય ધર્મી અધિકારીઓ અને પંડિતો પણ તેમને સાંભળવા આવતા. તેઓ સમર્થ કવિ હતા અને તેમના મધુર કંઠમાં અજબ જાદુ હતું. તેમની વાણી એટલી જેરદાર અને અસરકારક હતી કે પત્થર દૃદયના માનવીઓ પણ પીગળી જતા અને સામાન્ય જનસમૂહ તેા મંત્રમુગ્ધ થઈ જતાે. મડદાંને પણ બેઠા કરે એવી એમની પ્રાણવાન શૈકી હતી. અનેક શ્રીમંતાને તેમણે દાનનાં માર્ગ વાળ્યા છે, અને એમની મારફત ઠેરેઠેર જ્ઞાનની પરઓ-બાર્ડિંગા, જેનશાળાઓ તથા અન્ય સંસ્થાઓ સ્થપાઈ છે. અમદાવાદની સ્થા. જેન બાર્ડિંગ એ એમની પ્રેરણાનું જ ફળ છે. સને ૧૯૩૩ના અરસામાં અમદાવાદમાં તેમનું ચાતુર્માસ થએલું અને તેમના ઉપદેશના પરિણામે આજે સ્થા. જેન બાર્ડિંગ એક માતઅર સંસ્થા તરીકે કામ કરી રહી છે.

આશરે એંસી વરસની વયેાવૃદ્ધ ઉંમરે પણ તેઓશ્રી અમદાવાદમાં સૌરાષ્ટ્ર રથા. જૈન સંઘના નવા બંધાએલ ઉપાશ્રયે સંવત ૨૦૧૨માં ચાતુર્માસ માટે પધાર્યા હતા અને ચુવાનને પણ શરમાવે એટલી ધગશ અને ઉત્સાહથી ચાતુર્માસ દીપાવ્યું હતું અને ખૂબ પ્રેરણા આપી હતી. અનેકવિધ સંસ્થાએા તેમની ઋણી છે.

સાહિત્યના અને સંગીતના શાખ પણ તેમને ઘણા હતા. તેમના પાતાના જ કંઠે કાવ્યા સાંભળવા એ એક માટા લ્હાવા હતા. આશાવરી રાગમાં જ્યારે તેઓ "પ્યાક્ષા વીરતણા કાળુ પાય, પ્યાક્ષા વીરતણા" વિ. કાવ્યા અને ભજના ગાતા ત્યારે હજારા માણુસાની મેદની સ્તબ્ધ થઈ જતી.

પૂ. મહારાજસાહેબની વાણીમાં અદ્ભુત જેમ અને શકિત હતા. ખરેખર તેઓશ્રી એક વિરલ વિભૂતિ હતા.



### મહાન ઉપકારી સંત

#### 🛞 શ્રી સૌરાબ્દ્ર સ્થાનકવાસી જેન સંઘ, અમદાવાદ

ગુજરાતના પાટનગર અમદાવાદમાં શહેરની મધ્યમાં નગરશેઠના વંડાની પુષ્ય ભૂમિમાં સૌરાષ્ટ્ર સ્થાનકવાસી જૈન સંઘની વિશાળ વાડી અને ઉપાશ્રય આવેલા છે. તેનું ઉદ્દઘાટન સંવત્ ૨૦૧૧ ના આસો સુદ ૧૦ વિજયાદસમી તા. ૨૬--૧૦-પપ ના રોજ થયું હતું. એ પ્રસંગે આપણા સમાજના અગ્રેસર શ્રી ચીમનલાલ ચકુભાઈ શાહ તથા મુંબઈના અન્ય આગેવાના તથા રાજકોટના દાનવીર શેઠશ્રી છગનભાઈ વિરાણી, શેઠ શ્રી દુર્લભજીભાઈ વિરાણી તથા શેઠ શ્રી કેશવલાલ અમૃતભાઈ પારેખ તથા અન્ય સંધાના આગેવાના હાજર રહ્યા હતા. ઉદ્દઘાટન જૂનાગઢના ધર્મ પ્રેમી શ્રી જેઠાલાલભાઈ પાગજીભાઈ રૂપાણીના હસ્તે થયું હતું. સંવત ૨૦૧૨ નું પ્રથમ ચાતુર્માસ લીંબડી સંપ્રદાયના સુપ્રસિદ્ધ વકતા, પંહિતરતન, પૂજ્ય કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજનું અમારા ઉપાશ્રયે થતાં સંઘમાં આનંદનું અનેરું માજું કરી વળ્યું હતું. પૂજ્ય મહારાજ સાહેબ

## प्लय गुरुहेंच डिवियर पं. नानयन्द्रल सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

પધારે તે પહેલાં અમારે મુખ્ય વાડી ઉપરનાં મેડાનું બાંધકામ તથા બહેના માટેના ઉપાશ્રયની જેગવાઈ તેમજ પૌષધશાળા વગેરેની ઘણી સગવડ કરવાની બાકી હતી. ઉદ્દઘાટન વખતે ખુલ્લી જમીનની ફકત એક જ બાજુના નીચેના ભાગ અમે બાંધેલ હતા અને ઉપર મુજબની બીજી જેગવાઈ કરવાની હતી. તે તમામ જરૂરિયાતા અમાએ ઝડપલેર ચાતુર્માસ શરૂ થાય તે પહેલાં પૂરી કરી હતી.

પૂજ્ય મહારાજ સાહેળના આગમન સાથે જ અમારા ઉપાશ્રય અનેકવિધ પ્રવૃત્તિઓથી ધમધમી ઊઠયા હતા અને સંઘની પ્રવૃત્તિઓ ખૂબ વધી ગઈ હતી. અમારા સંઘ હસ્તક આ પ્રથમ ચાતુર્માસ હાઈ બધી પ્રવૃત્તિઓ નવેસરથી જ શરૂ કરવાની હતી. પૃ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનું પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિત્વ, અને સમાજનું ઘડતર કરવાની તેમની અનાપી આવડતના અમાને અનુભવ હતા એટલે અમાને શ્રહ્મા હતી કે અમા અમારુ ચાતુર્માસ સારી રીતે દીપાવી શકીશું. વળી સંઘનાં ઘણા આગેવાના સ્વ. પાપટલાલ ચુનીલાલ, સ્વ. અમુલખભાઈ નાગરદાસ શેઠવાળા, સ્વ. લક્ષ્મીચંદ ઝવેરચંદ સંઘવી, સ્વ. કાનજીભાઈ ચત્રભૂજ શાહ, સ્વ. નરાતમભાઈ માહનલાલ શાહ વીગેરે તથા અન્ય કાર્યકરા પૃ. મહારાજસાહેબથી સારી રીતે પરિચિત હતા. જેથી અમાને જોઈતું માર્ગદર્શન પૃ. મહારાજસાહેબ પાસે સહેજે મળી રહેશે એવા વિશ્વાસ હતા. પ્રથમ ચાતુર્માસ શરૂ થતાં જ પૃ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનાં તત્વજ્ઞાન સભર તથા—મધુર કાવ્યમય વ્યાખ્યાના સાંભળવા સારાયે સમાજ ઉમટી પડયો હતો અને અમારા નવોદિત શ્રી સંઘ પ્રત્યે સારાએ સ્થાનકવાસી જૈન સમાજનું આકર્ષણ વધ્યું હતું. સંઘ રસોડું શરૂ કરતાં જ બાપોદરવાળા સ્વ. શેઠ શ્રી અમૃતલાલભાઈનાં સુપુત્રોએ રસોડું ચલાવવાની તથા તેના ખરચની કુલ જવાબદારી ઉપાડી લેવાની મેનેજિંગ કમિટી સમક્ષ ઈચ્છા પ્રદર્શિત કરતાં તે માન્ય રાખી અને સ્વ. ભાઈલાલમાઈ તથા તેમના કુડુંબીજનાએ ચાતુર્માસ દરમ્યાન કુડુંબ સાથે ત્યાંજ હાજર રહી જાત મહેનત કરી મહેમાનાની સુંદર સરભરા કરી અને સંઘને ઉજ્જવળ પ્રતિષ્ઠા અપાવી હતી.

પૂ. મહારાજસાહેળ તેમના વ્યાખ્યાનામાં આગમાનાં ગૃઢ રહસ્યાે તારવી તારવી જનતા સહેલાઇથી સમજ શકે અને પચાવી શકે તેવી રીતે તેમની રાચક, મધુર, અમૃતમય વાણી રાજે રાજ સંભળાવી રહ્યા હતા. અને તેમના સુશિષ્ય પૂ. મુનિ શ્રી ચુનીલાલજી મહારાજ પણ તેમની ચિંતનશીલ વાણીમાં સાધકની ક્રમવાર ભૂમિકા પૂળજ ઝીણવટથી સમજા-વતા હતા. સમાજનું ઘડતર કરવામાં ભારે કુશળતાને વરેલા અને સમાજની નાડ પારખીને સમાજનાં અનેકવિધ પ્રશ્નોની છણાવટ કરીને સમાજને આદર્શ બનાવવા ઝંખી રહેલા પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે અમાને જે માર્ગદર્શન અને પેરણા આપેલ છે તેનું શબ્દોથી કાેઈ વર્ણન થઈ શકે તેમ નથી. અમારા સંઘ આજે ટ્રંકા સમયમાં જે કાંઈ પ્રગતિ કરી શક્યા છે અને સર્વત્ર માન અને પ્રતિષ્ઠા મેળવી શકયો છે તેનાં મૂળ અને પ્રાથમિક<sup>ે</sup> ભૂમિકા પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે અમાને આપેલ માર્ગદર્શન અને સિ'ચેલ સેવાની ભાવનાને આભારી છે. તેમનાં વ્યાખ્યાનામાં ખાસ કરીને માનવતાને અનુલક્ષીને સૌ પ્રથમ માનવનાં ગુણેા જીવનમાં ઉતારવા–માણસાઈ લાવવા અને ન્યાય અને નીતિસ'પન્ન રહી સમાજસેવાનાં કાર્યો કરવા તેઓ અનુરાેધ કરતા. સમાજમાં ઉદારતા અને સેવાની ભાવના વધે તે જેવા તેએ**ા ઉત્સુક હતા. પૃ. શ્રી નાનચંદ્ર**જ મહારાજ સાહેબની પ્રેરણા અને માર્ગદર્શન નીચે અમાેએ તાત્કાલિક કેટલીક પ્રવૃત્તિએા શરૂ કરી. પ્. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના ચાતુર્માસ દરમ્યાન પૌષધશાળાનું ઉદ્દઘાટન સંવત ૨૦૧૨ના શ્રાવણ વદ્દ ૮ ને તા. ૨૯–૮–૫૬ના રાજ રાજકારીનવાસી સ્વ. દાનવીર શેઠ શ્રી દુર્લભજીભાઈ વિરાણીના વરદ્દ હુસ્તે કરાવ્યું. પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની વ્યાખ્યાનશૈલી એટલી સચાટ અને અસરકારક હતી કે ભલસલાને તેઓ પિગળાવી શકતા અને દાનતા ધાેધ વહેવડાવી શકતા. પૂ. મહારાજ સાહેળની સાન્નિધ્યમાં અમાેએ જૈનશાળા તથા લાયખ્રેરીની તેમજ શિવણવર્ગ ઉદ્યોગ મંદિરની સ્થાપના કરી. જૈનશાળા હાલમાં સ્વ. ક્રાંતિલાલ લાલચંદ પાઠ્યાળા એ નામથી ચાલે છે. અને શિવણ વર્ગ સ્વ. રતનએન દેવચંદ અજમેરા એ નામથી ચાલે છે. જે શાળામાં બાળકા તથા બાળાએા માેટી સંખ્યામાં હાજરી આપે છે અને શિવણવર્ગમાં પણ અત્યાર સુધીમાં ઘણી માેટી સંખ્યામાં જૈન તેમજ જૈનતર બહેનાએ લાભ લીધા છે. વળી પૂજ્ય મહારાજ સાહેળની હાજરી દરમ્યાન જ લીંબડી સંપ્રદાયના પૂ. આ. શ્રી રૂપચંદજી મહારાજસાહેળ તરફથી ગુલાબવીર પુરતક ભંડાર અમારા સંઘને અર્પણ કરવાની હીલચાલે નક્કર સ્વરૂપ લીધું. અને અમને કહેતા આનંદ થાય છે કે પાંચ કળાટા ભરેલા અનેક સુંદર, કિંમતી અને અપ્રાપ્ય પુસ્તકા તથા પાથીઓના ભંડાર અમાને લાયબ્રેરી માટે મળ્યાે છે. આ માટે લીંબડી માટા ઉપાશ્રય

## प्रथ गुरुहेव डिवियर प. नानयनद्रक महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

સંઘ તથા પૂ. આ. શ્રી રૂપચંદ્ર મહારાજના અમે ઋણી છીએ.

આ ઉપરાંત અમારા સંઘની કાયમી આવક ચાલુ રહે તે માટે કેટલીક સુંદર પ્રણાલિકાઓ પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી સ્થાપવામાં આવી જે હતા ચાલુ છે. અમારા સંઘમાં સલ્યોનાં ઘેરઘેર ઘરપેટી અમાએ મૂકી અને તેમાં દર મહિને હરેક સલ્ય રૂપિયો, છે રૂપિયા કે વધુ રકમ નાખે અને તે અમારા માણસ પહોંચ આપી દર મહિને લઇ આવે. આ ઘરપેટીની યોજના આજે વીસ વરસે પણ વ્યવસ્થાપૂર્વક ચાલી રહી છે અને તેમાં હજારા રા. ની રકમ અમારા સંઘને મળી છે. વળી પર્યુષણમાં સંવત્સરીને દિવસે સૌ કાઈ ભાઈબહેના પ્રતિક્રમણ કરવા આવે તે પેટીમાં વ્યક્તિ દીઠ એાછામાં એાછા એક રૂપિયા નાખે એ પ્રણાલિકા તેમણે પડાવેલી તે પણ હજુ ચાલુ છે. તેમજ બેસતા વરસે સૌ કાઈ માંળલિક સાંભળવા આવે તે પણ વ્યક્તિ દીઠ સૌ કાઈ ભાઈ બહેના એાછામાં એાછા એક રૂપિયા પેટીમાં નાંખે એ પ્રણાલિકા પણ તેમણે પડાવેલી તે આજે પણ ચાલુ છે.

પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજે અમારા ઉપતા સંઘને પ્રગતિશીલ અને શકિતશાળી સંઘ બનાવવામાં પ્રેરણાત્મક અને જેરદાર–માર્ગદર્શન આપેલ છે. અને અમારા સંઘનું સંગઠન વધે અને સૌ કોઈ એકતા અને સંપથી સાથે રહી કામ કરી સમાજના ઉત્કર્ષમાં પોતાના ફાળા આપે એ એમના અમને મુખ્ય સંદેશ હતા.

અમારા સંઘ આજે જે કાંઈ પ્રગતિ કરી રહેલ છે તે માટે અમા ગૌરવ અનુભવીએ છીએ. પૂ. શ્રી નાનચંદ્રછ મહારાજે અમારા શ્રી સંઘ ઉપર કરેલ અનહદ ઉપકાર, સદાય અમને પ્રેરણા આપતા ચિરસ્મરણીય રહેશે.

## સૌના પારસમણુ

麗 શ્રી ચંચળખેન ડી. છ. શાહ

પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનું સ્મરણ કરતાં જ દૃદય ભકિતભાવથી નમી પડે છે. એમની અનેકમુખી પ્રતિભાના ઝળહળતા પાસામાંથી એક વિરલ વ્યકિતત્વ ઉપસી આવે છે. એક પ્રખર પંડિત અને સાધુ હોવા છતાં એ શુષ્ક, જડ કે અરસિક નહોતા. એમના સમાગમમાં આવનાર સહુને એમની વત્સલતાની સંજીવની સ્પર્શા જતી. આબાલવૃદ્ધ દરેકને એમની સમજણ, વય અને સ્થિતિ પ્રમાણે જ્ઞાનદાન આપી સુંદર માર્ગદર્શન કરતા.

એમની વકતૃત્વકળા અનુપમ હતી. એમના છુલંદ છતાં મીઠા અવાજ, અસ્ખલિત વહેતા વાણપ્રિવાહ, સચાટ દૃદય સાંસરવા ઊતરી જાય તેવા દૃષ્ટાન્તા, એમના રમુજી-આનંદી રવભાવ, એમની કાવ્યપ્રતિભા, તત્ત્વજ્ઞાનના ગહન સત્યાને સરળતાથી લાક્ષણિકતા એમના શ્રોતાઓને મંત્રમુખ્ય કરી દેતી. પાતે કવિવર અને રાગરાગણીઓના જાણકાર હાેવાથી જ્યારે એમના કંઠમાંથી સંગીતમય સુરા નીકળે ત્યારે વાતાવરણ આપું બદલાઈ જાય ને શ્રોતાએ કંઈક અવનવી અનુભૂતિથી રંગાઈ જાય.

માનવતાને ચાતરી જતાં આપણામાંના ઘણાયને માનવતા પ્રત્યે દોરવા અને માનવતામાંથી સાધુતા પ્રગટાવવી એ જ એમના જાણે જીવનમંત્ર હતો. પ્રેમ, શૌર્ય, તપ, ઉદારતા, સંપ, સેવા વ. ઉદાત્ત ગુણા સામાન્ય જનતામાં પ્રવેશે તે માટે એવી સરસ વાર્તાઓ કહે કે બાળકથી માંડી વૃદ્ધને એમાંથી પ્રેરણા મળ્યા જ કરે. ગુરુ-શિષ્ય, પિતા-પુત્ર, શેડ-નાકર, સામુ-વહુ એમ દરેક પ્રકારના માનવસંબંધને વધુ ઉજ્જવળ અને ઉદાત્ત બનાવી જીવન મુગંધમય અનાવે એવા દેશ્ટાંતો આપતા. અભિનયકળા એમને મુસાધ્ય હતી. તેથી એમની કથનશૈલી વીર, શૌર્ય, શાંત, અદ્ભુત, કરુણ એવા રસાની જમાવટથી ધારી અસર ઉપજાવી શકતી અને સામાન્ય લોકોનાં દૃદય સુધી પહેાંથી શકતી.

એમની જોડે વિહાર કરવા એ પણ એક લહાવા હતા. ઉખાણા, વાર્તા, રમુજી ટ્રચકા, ગણિત-ગમ્મત, પ્રશ્નોત્તરી, દેષ્ટાંત-દલીલા, મીઠા વિનાદ-આ બધામાં એવું તન્મય થઈ જવાય કે પંચ અને સમય કર્યા કપાય છે તેનું ભાન પણ ન રહે. પશુંષણને દિને ખરા અર્થમાં એ દિવસ સાર્થક કરવા હાય તા એમના મુખે અલાયણા સાંભળવી, એવી આલાયણા કે શેઠ-નાકર, નેતા-અભિનેતા, ગુરુ-શિષ્ય, સાસુ-વહુ દરેકને અંતર્મુખ બનાવી, દૃદયપૂર્વક પસ્તાવા કરાવી નિર્મળ અને વિશુષ્ઠ બનાવે. આવા પારસમણિ હતા પૂ. નાનચંદ્ર જ મહારાજ

3/6

## प्लय गुरुहेव इविवय पं. नान्यन्द्रका महाराज जनमशताहि स्मृतिग्रंथ

## નૈતિક હિંમત આપનાર અને પડખે રહેનાર યુગપુરૂષ

#### 🛞 શ્રી ગુજલાલ મૂળચંદ ગાંધી

પૃ. ગુરૂવર્યશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના સત્સમાગમે મને જીવનની અશુમાલ તક મળી. હું સ્વાતંત્ર્યસંગ્રામના સૈનિક, દેશની આઝાદી માટે નીકળી પડનાર અનેકામાંના એક. મારી વિચારધારા બદલી ગીતાના એક પ્રવચને.

હું આજીવિકાને માટે ખાનદેશમાં નંદરખાર પાસે ગામ 'તળાદા'માં જઈ વસ્યા હતા. સ્વદેશભિકિતના મૂળ હૃદયમાં ઊંડા હતાં જ અને હું ધંધાદારી માણસ બની ગયેલા, તે દરમ્યાન મહારાષ્ટ્રના પ્રવચનકાર એક સંત મહાતમાના સંપર્ક થયા. તેમના ગીતાના ઉપદેશે મને વિચાર કરતા કરી મૂક્યા. રર-ર૩ મું વર્ષ ચાલે, ચુવાનીના સમય, રૂિંદુઅને પરંપરાગત જીવન જીવવું ન ગમ્યું. મારે તા રાષ્ટ્રભિકિત જોઈતી હતી. સમાજને પલટવા હતા. અસ્પૃશ્યતા અને જાતિવાદ સામે લડવું હતું. આવા ક્રાંતિના વિચારા અને ઉત્સાહને લીધે હું કુલચંદભાઈના આશ્રમમાં ગયા. ત્યાં શ્રી છગનલાલભાઈ જોષી રચનાત્મક કાર્યકરાના તાલીમ વર્ગ ચલાવતા હતા. સને ૧૯૪૦ ની આ હકીકત છે. ત્યાં રહી મેં જોઈતું ખાદીકામનું શિક્ષણ લઈ લીધું અને સાયલામાં ખાદીકામ કરવા હું સાયલા ગયા. ત્યાં ખાદીકામની શરૂઆત કરવામાં મુરખ્બીશ્રી છાટાલાલભાઈ દેસાઈના સહકાર મળ્યા.

આ સમય દરમ્યાન પૃ. નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રી સાયલા પધાર્યા. તેમની સાથે મેળાપ થયો. જૂના યુગાનુયુગના જાણે સંબંધ હોય નહિ તે રીતે લકિતલાવથી તેમની સાથે તાદાતમ્ય જેવા સંબંધ બંધાઈ ગયા.

સાયલાનું ખાદીકામ ખૂબ વિકસ્થું. આ બધા પ્રભાવ પૂ. મહારાજશ્રીના સાયલાનું ખાદીકામ એ પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજનું ખાદીકામ છે, તેવી લાેકામાં છાપ. તેથી ખાદીકામને પ્રતિષ્ઠા અને પ્રસિધ્ધિ ખૂબ મળી.

ઈ વિરભકત હોય તે રાષ્ટ્રભક્ત હોવો જ જોઈએ એ પૂ. મહારાજશ્રીના ઉપદેશ હતા. જે કાળે અને જે સમયે રાષ્ટ્ર ગુલામ હોય ત્યારે પ્રજાના પ્રથમ ધર્મ રાષ્ટ્રને ગુલામીની બેડીમાંથી મુકત કરવાના હોય છે; કારણ કે ગુલામ પ્રજાને કોઈ ધર્મ હોતા નથી. આમ તેએાશ્રી ભારપૂર્વક કહેતા.

આ દેશના અનેક મહાપુરુષોની કાેટિએ મહાત્મા ગાંધીજી આવ્યા. આ દેશના એ મહાન યુગપુરુષ અને તે ઉત્તમ કાેટિના મહાત્મા જેને ગાેખલેજીએ પુરૂષાત્તમ તરીકે બિરદાવ્યા હતા. એવા મહાત્મા ગાંધીજીના કામને અને ઉપદેશને યથાર્થ રીતે સમજાવનાર જેો કાેઈ સંત મહાત્મા હાેય તાે તે પૃ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રી હતા.

'લઈ સંદેશ પ્રભુના અવિનમાં ગાંધીજી આવ્યા' આવા કાવ્યાે રચીને ગાંધીજીના કાર્યને સંપૂર્ણ રીતે બિરદાવ્યું. સ્વદેશી ધર્મને પણ યથાર્થ રીતે સમજાવ્યાે. મહા આરંભ અને અલ્પારંભના સિદ્ધાન્તાે સમજાવવામાં પૂ. મહારાજશ્રીએ અનાેખાે ભાગ ભજવ્યાે છે.

કાપડની શુદ્ધતામાં ખાદી, ગ્રામાેઘોગની ચીજવસ્તુના ખાસ આગ્રહ, ઘંટીના દળેલાે લાેટ, એાસાવ્યા વગરના ભાત. આ બધું જીવનમાં આચરીને સ્વદેશી ધર્મને યથાર્થ ન્યાય આપનાર પૂ. મહારાજશ્રી હતા.

મહાત્મા ગાંધીના ઉપદેશને જીવનમાં ઝીલવા કટિબદ્ધ થયેલા મારા જેવા અનેક યુવાનાને પૃ. મહારાજશ્રીએ પોતાની આકર્ષક વાણી દ્વારા પ્રેાત્સાહન આપ્યું છે. નૈતિક હિંમતની બાબતમાં સદાયે અમારે પડએ રહેનાર પુ. મહારાજશ્રી હતા. નૈતિક હિંમત દ્વારા યથાર્થ રીતે જીવન કેમ જીવવું તેનું માર્ગદર્શન અને પ્રેાત્સાહન આપનાર પૂ. મહારાજશ્રી હતા. નાતજાતના વાડા, અસ્પૃશ્યતા નિવારણ વિ. અનેક બાબતા તેમજ કુરૂઢિએા તાડવામાં નૈતિક હિમ્મત દાખવવાની બાબતમાં મને સદાયે પ્રાત્સાહિત કરનાર પૂ. મહારાજશ્રીના મારા ઉપર ઘણા ઉપકાર છે.

ૈનૈતિક હિંમત દ્વારા જીવતરને ધન્ય બનાવવામાં ઊર્મિ અને ભારે ઉમળકાથી પ્રસન્નચિત્તે મારી દીકરી ગુણવંતીના

[60b]

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિટ સમૃતિગ્રંથ

લગ્ન હરિજન યુવાન સાથે કર્યા. શ્રી હરિભાઈ રાણાભાઇ ભાસ્કર અમારા વેવાઈ બન્યા. તેમણે પણ પૂ. મહારાજ-શ્રીની પ્રેરણા મેળવી આવી નૈતિક હિંમત બતાવી. આ પ્રસંગે પૂ. સંતબાલજીએ સંદેશામાં જણાવેલ કે જીવનનું આ અતિ ઉમદા કાર્ય પૂ. મહાત્મા ગાંધીજીને અને પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રીના આત્માને શાંતિ આપે તેવું છે. મહાત્મા ગાંધી પછી આ રીતે ઉમળકાથી આત્મીયતા સાધનાર હું પાતે બીજી વ્યક્તિ થવા બદલ અમે ખૂબજ ગૌરવશાળી છીએ.

રાષ્ટ્રભકિત, ખાદી અને રચનાત્મક કામાને આ રીતે ન્યાય આપવા બદલ અમે ગૌરવશાળી બન્યા છીએ. જીવનમાં ધન્યતા અનુભવીને પૂ. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજને અમે કોટિ કોટિ વંદન કરીએ છીએ.

પૂ. મહારાજશ્રી, પૂ. ચિત્ત મુનિજી, પૂ. સંતબાલજી, શ્રી મેઘજીલાઈ આ બધાની પ્રથમ મુલાકાત અને દર્શન મારા માટે ચિરસ્થાયી–યાદગીરી રૂપ બન્યાં છે. જૈન ધર્મ, જૈન શાસનને આ રીતે મૂર્તિમંત કરીને બધા જ ધર્મોની સેવા સાથે જૈન ધર્મની વિશષ્ટતાએા બતાવી જૈન શાસનના ખબ જ ઉદ્યોત કર્યો છે.

પૂ. મહારાજશ્રીની જન્મ જયંતી ઊજવવાની પ્રથમ પહેલ કરનાર એક લીલ આશ્રમ છે. એ લીલ આશ્રમ "બામનીઆ"ના સંચાલકા શ્રી બાલેશ્વરજી દયાલ તથા શ્રી કેશવચંદ્રજી જૈન મહાન નૈતિક હિંમતવાન વ્યક્તિએા છે. પૂ. મહારાજશ્રી સદ્દ્રગુણી અને ચારિત્રવાન લકતજનાનું મહાન આકર્ષણ બની ગયા છે.



#### સંત સમાગમના મહાન પ્રભાવ

#### 🛞 શ્રી જયંતીલાલ ધીરજલાલ દક્તરી

ભારતદેશમાં આર્યસંસ્કૃતિએ અને બધા ધર્મોએ સત્સંગના અદ્ભુત મહિમા ગાયા છે. સત્સંગથી માણ્સને સદ્દ્ભુષ્ધિ આવે છે, સત્સંગથી વિચારા બદલાય છે અને સત્સંગથી માણ્સ અધમદશામાંથી પલટા ખાઈ ઉચ્ચ સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરે છે. પાપીમાં પાપી માનવ પણ સંતાના સહવાસથી પવિત્ર બને છે, દાનવમાંથી માનવ બને છે, દુરાચારી મઠી સદાચારી બને છે, તેનું અજ્ઞાન દૂર થાય છે અને તેના જીવનમાં જ્ઞાનના પ્રકાશ પથરાય છે.

આવા સંતા ભારતમાં અને અન્ય દેશામાં યુગે યુગે થયા છે અને થાય છે. એવા એક સંતના સમાગમથી મારા જીવનમાં પણ સુવાસ પ્રગઢી અને દાર વ્યસનમાંથી મુક્ત બની નિર્વ્યસની બન્યા.

ઈ. સન ૧૯૫૭માં પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મ. સા. નું ચાતુર્માસ ઘાટકાપર હતું. એ લવ્ય ચાતુર્માસમાં ઉપાશ્રયમાં વ્યાખ્યાન વખતે માનવમેદની ચિકાર લરાતી. સવાર—સાંજની ગુરુદેવની લાવવાહી સાર્જનિક પ્રાર્થના અને રાત્રિ પ્રવચનમાં હુજરા લોકો લાલ લેતા. તેમના કંઠનું લાલિત્ય અને સ્વરની મીઠાશ એવી હતી કે પ્રાર્થનામાં તન્મય થયા હોય ત્યારે જગતનું લાન લુલાઈ જાય એવી એકાગ્રતા થઈ જતી. ત્યાર પછી તેઓશ્રી જીવનાપયાગી રાત્રિ પ્રવચન સાથે તેમની આગવી શૈલિમાં પ્રેરક કથા કરમાવતા. એ શાન્ત વૈરાવ્યરસનું પાન કરતાં લોકો એવા તો લીન થઈ જતા કે રાતના ૧૦ વાગી જતાં છતાં ઉઠવાનું મન થાય નહિ. શૈલી તો તેમની આગવી જ. જાણે મુખમાંથી સરસ્વતીની ધારા વહી રહી હોય નહિ! તેમાં નાના આળાલવૃદ્ધ સહું ખેંચાતા. તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રવચનાની સાથે સાથે પૂ. ગુરુદેવ માનવ સમાજનું કેમ લહું થાય, કેમ ઉત્કર્ષ થાય, લોકો કેવી રીતે સદાચારી ખને આવી હિતશિક્ષાની એવી ગૂંથણી કરતાં કે લોકોને તત્ત્વજ્ઞાન શુષ્ક કે કંટાળાજનક લાગતું નહિ.

તે ચાતુર્માસમાં પૂ. ગુરુદેવના વ્યાખ્યાના સાંભળવા દરરાજ હું જતા. મને તેમાં ભારે રસ પડવા લાગ્યા. એક દિવસે પ્રવચનમાં પૂ. ગુરુદેવે વ્યસનાના માઢાં પરિણામ અને તેના દુઃખા વર્ણવી તેમાંથી કેવી રીતે મુક્તિ મળે અને જીવન નિર્વ્યક્ષની અને સુખી, સમૃષ્ધ કેવી રીતે બનાવી શકાય તે વિષે જેરદાર સચાટ પ્રેરક કથા સાથે પ્રવચન આપ્યું. તે સાંભળી મારા દૃદયમાં એવી સચાટ અસર થઈ કે હું દ્રરાજ ૪૦-૫૦ સિગારેટ પીતા હતે, તે મેં ત્યાં જ સિગારેટ કે બીડી પીવાના ત્યાગ કર્યા અને જીવનપર્યાતની બાધા લીધી, તમાકુ માત્ર ખાવી, પીવી કે સુંઘવી નહિ એવા નિયમ કર્યો. આનાથી મારા

## प्कय गुरुहेव इविवर्ध पं. नान्य द्रक् महाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

જીવનમાં જે લાલ અને આનંદ થયેા તે અવર્ણનીય છે. મારા આ નિયમની વાત સાંભળી મારા પૂજ્ય માસીબા પણ જે દરરાજ ત્રણ વખત બજર ઘસતા હતા તેમને પણ તેના ત્યાગ કરી દીધા.

આવા આવા એ સંત પુરુષના પ્રતાપે ઘણાને દુઃખાે અને વ્યસનામાંથી મુક્તિ મળી છે. ધન્ય છે એ ગુરુદેવને, તેમને મારા કાેટિ કાેટિ પ્રણામ.

\*

## સંગીતથી પ્રભુમાં એકતાન અનાવતા ગુરૂદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજ

🛞 શ્રી અમૃતલાલ સુખલાલ શાહ

પૂ. ગુરુદેવ જ્યારે વ્યાખ્યાન આપતાં ત્યારે તે સાંભળ્યા જ કરવાનું મન થાય, ઉઠવાનું મન થાય જ નહિ એટલી સરસ શૈલીથી સહુને સમજી શકાય તેવી ભાષામાં માનવતા ઉપર વાણીના ધાેધ વહેવડાવતા.

પ્રાર્થના સમયે તેમના રાગ, તેમની પુલક, તેમની ઝલક, તન – મનથી એક તાર થઈ જહું; આ બધું જ્યારે યાદ કરું છું ત્યારે તેમની ભાવદશા યાદ આવે છે. અને મનમાં શાય છે કે આ મારા અમૂલ્ય માનવભવ નકામાં એળે ન જાય તેવાં સદ્દવિચારા આવ્યા જ કરે જે કાેઈ તેમની સામે બેઠેલું હાેય તેને તેઓશ્રી પ્રાર્થના વખતે અજબ રીતે ખેંચી લેતા.

જ્યારે તેઓ તત્ત્વચર્ચા કરતાં બેઠાં હેાય ત્યારે પ્રશ્ન કરનારની શાંકાઓનું એવી સુંદર સમજાવટથી સ્પષ્ટતા કરતા કે શાંકા રહેતી નહિ અને તેમના પ્રત્યે શ્વહા થઈ જતી.

એક પ્રસંગે મારે અને તેમની (ગુરુદેવની) એક ખાસ મહત્વની વ્યકિત સાથે મતભેદ ઉત્પન્ન થયો. વાત ખૂબ વધી ગઈ અને ઝઘડાનું સ્વરૂપ લીધું. બાલચાલ બંધ થઈ. ગુરુદેવને જ્યારે ખબર પડી ત્યારે તેમણે બન્નેને બાલાવી સમજાવ્યા. તે વખતના સૌરાષ્ટ્રના વડા પ્રધાન શ્રી રસિકલાલ પરીખની દરમ્યાનગિરીથી અને પૂ. ગુરુદેવની પ્રેમપૂર્ણ સમજાવટથી અમારા બન્નેના સંબંધા કરી સુમેળવાળા બની ગયા. ધન્ય છે એ ગુરુદેવને.

તેમના એક ચુસ્ત શ્રાવક વિષે મેં ફરિયાદ કરી. વાત મારી વ્યાજળી લાગી તેથી તેમણે એવી સીફતથી મારી ફરિયાદ દૂર કરાવી દીધી કે સામી વ્યકિતને એની ગંધ સરખી પણ ન આવી કે ગુરુદેવને કાેઈએ મારી ફરિયાદ કરી છે.

'માનવતા' એ એમનાે મુખ્ય વિષય હતાે. ચામાસા દરમ્યાન તે વિષય પર તેઓશ્રી ઘણા જ દાખલા દલીલાેથી સમજાવતા. હું વિનંતી કરતાે- તબિયતને અસર કરે તેટલું ખેંચવું ન જોઈએ. તેઓશ્રી કરમાવતા કે ભાઈ! તમારા માટે મહેનત લેતાં હજારામાંથી કદાચ પ/૧૦ પણ સમજી શકશે તો પણ બેઠા પાર થઈ જશે અને લેખે લાગશે. આવા હતા તે સંત. યાદ કરીએ છીએ અને જાણે સામે ઊભા હાેય તેવી તાદશ્યમૂર્તિ ખડી થાય છે. ધન્ય છે એવા ગુરુદેવને અમારા કેાિટ કાિટ વંદન.



# જૈન જગતનાં જવાહિર અને લી. સં. ના કાેહિનૂર હીરા

🗏 શ્રી ચીમનલાલ માતીલાલ શાહ

દશ વર્ષની નાની વયથી જ લીંબડીમાં ચાતુર્માસ કે શેષકાળમાં પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજસાહેબના પ્રભાવશાળી, અક્લત શૈલીથી સિદ્ધાંતાને સરળ દાખલા દલીલથી સમજાવનારા પ્રવચનાના લાભ મળ્યાે. તેમના ગુરુ પૂ. પૂ. શ્રી દેવચંદ્રજી મ. સા. ની દશ વર્ષની સતત માંદગીમાં તેઓશ્રીએ અંતરના સહજભાવથી અનન્યભાવે જે સેવા કરી છે તેની અમિટ છાપ મારા અંતરપટમાં કાતરાઈ ગઈ છે. લીંબડી માટે આ સાનેરી સમય હતાે. પૂ. મ. સા. ના અંતરમાં સમાજના આંતર-બાહ્ય વિકાસ અર્થે જે મનામાંથન થયું અને તેના યાજનામાં જે આવિષ્કાર થયાે તે અવર્ણનીય છે. સામાજિક કુરિવાંજો, પરંપરાગત રૂહિયાે, જ્યવહાર અને આચારધર્મના ભેદામાં પરિવર્તન લાવવાના તેમના ભવ્ય પુરુષાર્થ

## पुक्य ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. जानसन्द्रेक सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

આશ્ચર્યચકિત કરે તેવા હતા. તેમની જ પ્રેરણાથી અસ્તિત્વમાં આવેલ છાત્રાલયાે અને જૈનશાળાએામાં જ્ઞાન મેળવતા સુવાનામાં ક્રાંતિકારી જીવનદષ્ટિનું નિર્માણ કર્યું જેના પરિપાકરૂપે આજે મહાનગરી મુંબઈ અને અન્ય શહેરામાં આર્થિક ક્ષેત્રે, ધર્મક્ષેત્રે કે સામાજિક ક્ષેત્રે અનાેખી સિદ્ધિ હાંસલ કરનાર એ કાળના યુવાનામાં જોઈ શકાય છે.

૬૦ વર્ષ પહેલાંના એ વહેમ, અજ્ઞાન, જાતિલેદથી વ્યાપ્ત અંધકારચુગમાં સમાજના વિરાધ છતાં સમાજના યાગ-ક્ષેમની જેમને હુઁયે નિરંતર ચિંતવના હતી એવા ગુરુદેવે સમાનતાના નારાને વહેતો મૂકી સમાજલક્ષી વિચારધારા વહેવડાવી. સમાજના સ્વધમી લાઈ-બહેના ગૌરવપુર્વક આજીવિકા મેળવી શકે તે અર્થે હુન્નર ઉદ્યોગ શીખવા પ્રેરણા આપી અને વિશેષે કરીને બહેનાના વિકાસ અર્થે મહિલામંડળ જેવી સંગઠિત સંસ્થાએ। સ્થાપવામાં મહાન પ્રેરક બન્યા. જેમાં ભરત, ગુંથણ, શીવણ વર્ગો શરૂ કરાવ્યા જે આજે પણ ચાલુ છે.

વ્યવસાયી જનતાને ધર્મલાભ મળે એ હેતુથી રાત્રિ પ્રવચનાે શરૂ કર્યા, જેનાે જૈન તેમજ જૈનેતર જનતાએ પૂબ જ સારા પ્રમાણમાં લાભ લીધાે. તેઓ જ્યાં–જ્યાં વિચરતા ત્યાં પ્રાતઃકાળે અને રાત્રિએ આત્મલક્ષી સમૂહ પ્રાર્થના યાજ સામૂહિક સાધનામાં સર્વ સામાન્ય જનને સહભાગી બનાવ્યા.

ગાંધીજીની આચારશુધ્ધિ, ત્યવહારશુધ્ધિ અને અસ્પૃશ્ચતા નિવારણ અંગેની વિચારધારાના તેઓ પ્રખર હિમાયતી હતા. ખાદીને અહિંસાનું પ્રતીક સમજીને તેઓએ અપનાવી હતી. સાધનના અભાવે જિજ્ઞાસુ વિદ્યાર્થીના અભ્યાસમાં રૂકાવટ ન થાય એ હેતુથી પૂજ્યશ્રી દેવચંદ્રજી મ. સા. ના કાળધર્મ વખતે જે ફાળા થયા તેના ઉપયાગ વિદ્યાર્થીઓના ઉત્કર્ષ અર્થે વાપરવા એવી પ્રણાલિકા સ્થાપવામાં અગ્રણી બન્યા.

પૂજ્ય શ્રી રત્નચંદ્રજી મ. સા. ના સ્વર્ગવાસ પછી લીંબડી સંપ્રદાયના તેઓ કાર્યકારી નિયામક બન્યા અને સંપ્રદાયને સુન્દર માર્ગદર્શન આપી સમાજ અને સંતોમાં શિસ્ત અને સંગઠનની ભાવના પ્રગટાવી. આવા વિશાળ દૃદયી, નિઆલસ, કરુણાના અગ્રગામી, વિવેકશીલ સંત પૂ. મ. સાહેએ પોતાના વિશાળ સંત—સતીઓના પરિવારમાં સરળતા અને સાત્વિકતાના સંસ્કારાનું સિંચન કર્યું. વ્યવસાયમાં પણ સત્યનું આચરણ કરવાથી ઉન્નતિ થાય છે તેના પ્રત્યક્ષ પરિણામા તરફ સમાજનું લક્ષ્ય ખેંચ્યું. આવા ક્ષમાશ્રમણ ગુરુદેવને કોટિ કોટિ વંદન.

#### \*

### રામનામથી પત્થર તરે તાે શ્રદ્ધાથી માનવ કેમ ન તરે?

🛞 દરજી કરસન ગાેરધન

આજથી રહ વર્ષ પહેલાંની વાત છે. ગુરુદેવના અમૃત પ્રવચનાથી જૈનાનું તેા પરિવર્તન થતું પણ જૈનેતરાના હૃદયનું પણ કેવું પરિવર્તન થતું તે આ વાતથી સ્પષ્ટ સમજાય છે.

સુદામડાના વતની અમુલખ શાહ પેરીસમાં રહેતા. તેઓ હીરા ઝવેરાતના વેપાર કરતા હતા. ત્યાંથી પાતાના વતન સુદામડા આવ્યા. યોગાનુયોગ તે વખતે પૂ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના પુનીત પગલાં થયા. અમુલખ શેઠે મને ઉપાશ્રયે આવવા આગ્રહ કર્યા પરંતુ અમે વૈષ્ણવ હાવાથી મારી બા મને અપાસરે જવાની ના પાડતા– (ત્યારે કેટલાકની એવી માન્યતા હતી કે બે બળદ લડતા હાય ત્યારે વચ્ચે પડી મરવું સારું પણ હુંઢીયાના અપાસરે જવું નહિ) છતાં શેઠ મને ખેંચી ગયા. અમે ગયા ત્યારે વ્યાખ્યાન ચાલુ હતું. પડછંદ કાયા, સંચમના તેજથી દેદીખ્યમાન પ્રભાવશાળી ચહેરા અને છટાદાર પ્રવચન સાથે અદ્દભુત કંડકળાથી હું મુગ્ધ બન્યો.મને મનમાં થયું અહેા! આવા મહાપુરુષા જૈન ધમ'ને શોલાવી રહ્યા છે.

અમુલખભાઈએ ગુરુદેવને મારા પરિચય આપ્યા કે આ ભાઈ દરજી છે. એની બન્ને આંખે તકલીફ છે. એક આંખે ઝામર આવવાથી સૂઝતું નથી અને બીજી આંખના રતન ઉપર ડાઘ છે. ડાકટરે કહ્યું છે. ૧૦, ૧૫ દિવસમાં આંખા ચાલી જશે અને અંધ જેવી હાલત થઈ જશે. ત્યારે પરમકૃપાળુ ગુરુદેવે મને પૂછ્યું કે તું કોને માને છે? મેં કહ્યું 'હું રામને માનું છું.' ગુરુદેવે કહ્યું– તમે શ્રહાપૂર્વક તેની માળા ફેરવા. તમારી આંખ સારી થઈ જશે. 'રામનામથી પત્થર

## पूर्वय गुरुदेव इविवय पं. नान्यक्ट्रका महाराज करत्सराताहिह स्मृतिग्रंथ

તરે તો માનવ કેમ ન તરે ?' આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિના ત્રિવિધ તાપથી સંતપ્ત મોનવ પ્રભુરમરાથી શાંતિ પામે છે. નામ-સ્મરાથમાં કેટલી તાકાત છે તેના સાર સમજાવ્યા. તેમના કહેવા પ્રમાણે મેં નિષ્ઠાપૂર્વક સ્મરાથ કર્યું. આજે ૨૭ વર્ષથી આંખનું તેજ જળવાઈ રહ્યું છે અને કંઈ હરકત આવી નથી. આથી મારા દ્રદયમાં સદ્દચરૂ પ્રત્યે અપૂર્વ શ્રદ્ધા પ્રગટી તે હજી એવી ને એવી કાયમ રહી છે.

ત્યાર પછી મને પૂછ્યું – દરજી લોકો ઘરાકનું કપડું ચારે છે ખરું ને ? મેં એકરાર કર્યો. હા સાહેબ! હું પોતે પણ કપડાની ચારી કરૂં છું ત્યારે ગુરુદેવે સચાટ ઉપદેશ આપ્યા કે અસત્ય અને ચારી એ હળાહળ ઝેર છે. આહકને છેતરતી વખતે આપણે અંધ બનીએ છીએ પણ ભગવાન તો ખધું જુએ છે. કપડું ન ચારાય અને આહકને સારું કામ કરી આપીએ તો જીવનમાં સત્યની પ્રતિષ્ઠા થાય. મેં ત્યારે જ નિયમ કર્યો કે હવે કપડું ચારવું નહિ અને આટલા વર્ષોથી હું મારી પ્રતિજ્ઞામાં મકકમ છું અને સદાચારમય જીવનથી હું સુખી છું. પછી તો જેમ જેમ પરિચયમાં આવતો ગયો તેમ તેમ વિશેષ સમજણ આપતા ગયા. રાત્રિભાજન ત્યાગ, ચાવિહારના લાભ, પીવામાં ગરમ પાણીના ઉપયોગ, મહિનામાં બેથી ચાર ઉપવાસ. તપસ્યાથી કર્મની નિર્જરા થાય અને આરાગ્ય જળવાઈ રહે. આ બધું તેમના પ્રભાવે અને કૃપાથી પાળી શકું છું. પ્રદ્માચર્યના મહાન લાભને હું સમજયા અને આજીવન વત સ્વીકાર્યું.

એક વખત તેમણે મને પૂછશું કે તું ચા બીડી પીવે છે? મેં કહ્યું – હું વ્યસનથી ઘેરાઈ ગયા છું અને ભારે લત વળગી છે. માયાળુ ગુરુદેવે ચા, સિગારેટ, તંબાકુ વિ. થી થતા તુકસાન સમજાવ્યા અને કહ્યું કે જેના દૃદયમાં ભગવાનના વાસ હોય અથવા જેને પોતાના દૃદયમાં ભગવાનની પધરામહ્યી કરાવવી હોય તેણે વ્યસનથી મુક્ત થવું જોઈએ. આથી મારા વ્યસના બધાં છૂટી ગયાં. તેમની વાત્સલ્યતા જેન–અજેન રાય રંક સર્વ ઉપર સમાન હતી. આજે પણ તેમના સુશિષ્ય પ્. ચુનીલાલજી મહારાજ તથા પ્ર. વ. મહાવિદુષી પ્. દમયંતીબાઈ મહાસતીજીથી નિરન્તર મને ધર્મની પ્રેરણા મળ્યા કરે છે. જીવનના કાના ખિવૈયા એવા સત્પુરુષને મારા લાખ-લાખ વંદન હો.

#### -3'&-

### સંગઠનપ્રેમી અને વિવેક્શીલ નીડર ગુરુદેવ

🎇 શ્રી ત્ર'બકલાલ પી. વાેરા

"સંતશિષ્ય" એવા ગુણવાચક ઉપનામના ધારક પૃત્રય ગુરુદેવ બા. છા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજસાહેબ સ્વભાવે કેમળ, નીડર અને સિદ્ધાંતનિષ્ઠ, સત્ય અને સંગઠનપ્રેમી પ્રભાવશાળી સંત હતા. તેએાશ્રીના ગુરુદેવ સ્વ. પૃત્રય આચાર્ય શ્રી દેવચંદ્રજી મ. સા. ની તેમણે અવિસ્તપણે અવર્લુનીય સેવા કરી હતી. તેના પરિણામે તેમના દૃદય મંદિરમાં કરુણાના ઝરા વહેતા હતા, જેના આપણને તેએાશ્રીએ સ્ચેલા પદો અને ધૂનામાં પ્રત્યક્ષ પરિચય થાય છે. ઉપરાકત ગુણાની પ્રતીતિ નીચેના પ્રત્યક્ષ પ્રસંગથી વિશેષ પુરવાર થાય છે.

સૌરાષ્ટ્રની પુષ્યભૂમિ ઉપર ૨૦-૨૫ વર્ષ પહેલાં દયા-દાનની અવળી પ્રરૂપણાનાં પ્રવચના આપતા ત્યારના અમુક તેરપંથી સાધુ-સાધ્વીજીઓએ પગપેસારા કર્યો હતો. ત્યારે સૌરાષ્ટ્ર-કચ્છના સંઘાના પ્રતિનિધિઓનું એક વિશાળ સમ્મેલન જોરાવરનગર મુકામે ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના નેતૃત્વમાં યોજવામાં આવ્યું હતું. તે વખતે અ. ભા. \*વે. સ્થાનકવાસી જૈન કાેન્ફરન્સના મંત્રીશ્રીની આગેવાનીમાં એક પ્રતિનિધિમંડળ પણ પધારેલ હતું. અમારા ચૂડા ગામના પ્રતિનિધિ તરીકે મને સ્થાન મળતાં હું પણ જોરાવરનગર ગયા હતાે. ભાજનશાળાના વિશાળ પ્રાંગણમાં ગુરુદેવશ્રીના સંગીતમય, આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યાનના ધાધ વરસતા હતાે. સર્વત્ર શાન્તિ પથરાએલ હતી તેવામાં અચાનક તે વખતના સાંપ્રદાયિક ભાવમાં તણાયેલા તેરાપંથી મારવાડી ભાઈઓએ ઊભા થઈ પૂ. ગુરુદેવને પ્રશ્ન કર્યા—

'ધારા કે તમે જે રસ્તે વિહાર કરતા હો, ત્યાં એક " છોકરૂં" રસ્તો ક્રોસ કરતું હોય અને સામેથી ,ધ્લસ્પીડમાં માેટર ધસી આવતી હોય અને છોકરૂં કચડાઈ મરે તેવી સ્થિતિ સર્જાય જાય તો તે વખતે આપ શું કરા ?'

્રા. ગુરુદેવે તુરત જ જવાળ આપ્યો કે અમે છકાયના રક્ષક, પ્રત્યક્ષ નજર સામે પંચેન્દ્રિયના ઘાત થતા ન

## प्रथ गुरुहेव डादेवर्थ पं. वावशन्द्रक् महाशक कन्मशताहि स्मृतिग्रथ

તો જોઈ શકીએ કે ન સહન કરી શકીએ અને ન મૌન નિષ્ક્રિય ઊભા રહી શકીએ. આવી વિષમ પરિસ્થિતિમાં સમયસૂચકતા વાપરી તે બાળકને હાથથી પકડી રસ્તામાંથી દ્વર ખેંચી લઉં અને બચી જય તેવા પ્રયત્ન કરું. આવા નીડરતાલથી જવાબ સાંભળી તે મારવાડી ભાઇએ ફરી પ્રશ્ન કર્યો કે "હાથ ઝાલતાં પહેલાં તે છાકરા છે કે છાકરી તે તમે જાણવા પ્રયત્ન કરા કે કે કેમ ? ત્યારે ગુરુદેવે કહ્યું કે વિચાર કરવાના તે અવસર નથી. માત્ર તે બનાવને જેતાં જ મારા દૃદયની કરુણાના વેગને હું કાઇ રીતે રાષ્ઠ્રી શકું જ નહિ. તે બાળક હાય કે પછી બાળકા હાય પણ પ્રથમ તા હું તેના હાથ પકડીને દ્વર ખેંચી લઉ." બાલા, તમારે શું કહેવું છે?

કુત્રહલ દેષ્ટિએ પૂછાએલ પ્રશ્નનો કરુણાની દેષ્ટિએ નીડરપણે આપેલ અણુધાર્યો શીશ્ર અને સચાટ જવાળથી આખી સભા મંત્રમુગ્ધ બની ગઈ. શ્રોતાઓએ ગુરુદેવની જય બાલાવી હર્ષ વ્યક્ત કર્યો. પેલા મારવાડીભાઈ એા ચૂપચાપ વિદાય થયા ત્યારે પૃત્ર્ય ગુરુદેવે સ્વયંસેવકોને તેમને વળાવવા માકલ્યા અને તેએા શાન્તિપૂર્વક સ્વસ્થાને પહેાંચી ગયા

धन्य छे धर्मवीर-इान्तिवीर शुरुहेवने !



### પૂ. ગુરૂદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મ. સા.ના વ્યક્તિત્વની સુવાસ

🎇 શ્રી ચીમનલાલ ભૂદરદાસ ગાંધી

સંતશિષ્યની "જીવનસરિતા" ના જળ સમાજે ખાેખલે ખાેખલે, ભરી પીધાં ન પીધાં ત્યાં તા સાગરમાં વહી ગયાં. તેમના સંસ્મરણા રૂપી અમૃતિબંદુઓ, એ ચુવાન પેઢીને ચાખવા મળશે કે જેમણે એ મહાસંતને કદાચ જેયા, અને સાંભળ્યા પણ નહિ હાેય. પ્રભુ ચરણમાં સ્થાન પામવા પ્રભુ વિરહ્થી તડપતા, ભકત દૃદયમાંથી ઉદ્દભવતા, "દુર કાં પ્રભુ દાંડ તું મારે રમત રમવી નથી" જેવા સ્વરચિત ભક્તિપદો, દર્દભર્યા મધુર કં 3 ગવાતાં સાંભળવાના દહાવા મળ્યા નહિ હાય, એવા પ્ ગુરુદેવ સાથેના પરિચયના લાંબા કાળ દરમ્યાનના સંસ્મરણા માનસપટ પર ચલચિત્રની જેમ અંકિત થયેલ છે, જે રજ્યૂ કરવાની તક મળી તેથી ધન્યતા અનુભવું છું.

સં. ૧૯૯૮ ના વૈશાખ વદના દમંગળ દિવસ, સંસારપશે મારા માટા ખહેન ૧૬ વર્ષની નાની વયે જ સંસાર ચૂકી ગયેલ એવા ચંચળએન (હાલ ચંદનબાઈ મહાસતિજી) ના થાન મુકામે પૂ. ગુરુદેવના વરદ હસ્તે દીક્ષાવિધિ થઈ તે સમયનું તેમનું પ્રવચન–"ભગવાન મહાવીરની તપઃપૂત વાણીના લાભ જૈન જૈનેત્તર સમાજને મળે, એ કત્તં વ્યધર્મ સંતસવીઓએ અપનાવવા બેઈએ" હજીએ કાનમાં ગુંજયા કરે છે, એ જ ભાવનાને કર્ત્ત વ્યનિષ્ઠાથી પાતે આચરી અનેક જૈનેતર કુટુમ્બાને, કમે જૈનત્વના આચારમાર્ગ વાળ્યાના તેઓ યશના અધિકારી ખન્યા છે.

તેજરવી મુખમુદ્રા, લલાટે જ્ઞાન અને તપનું તેજ, ઊંચા ગૌર દેહ અને મુખ પર સફેદ વસ્ત્રિકાથી શાભતા એ પ્રભાવશાળી સંતનું પ્રથમ દર્શન થયું વિદ્યાર્થી અવસ્થામાં ૧૯૩૮માં સ્થાનકવાસી જૈન બાહિંગ અમદાવાદમાં. ત્યાર પછી અનેક સ્થળે એમની વ્યાખ્યાનવાણીનો તેમ જ પ્રાતઃ અને સંધ્યા સમયની પ્રાર્થનામાં ઉપસ્થિત રહેવાના લાભ મળ્યા. જીવનને યહિંચિત પણ સમાજને સમર્પિત કરવાની મારી ભાવનાને એમના કરુણાના જળથી સિંચન થયું છે. ધર્મ અને વિજ્ઞાનના સમન્વય દ્વારા સમાજના પરંપરાગત ધર્માચરણમાં ક્રાન્તિકારી વિચાર પરિવર્તન લાવી 'માનવસેવા' એજ આધ્યા- તિમક કલ્યાણના છેલ્ટ આચારધર્મ છે, જેના વિના સામાચિક પ્રતિક્રમણ અને તપાચાર માત્રથી મુકિત અધુરી રહેશે, એવી એમની પ્રબાધના હતી. 'સમાજ જીવશે તોજ ધર્મ જીવશે' એ એમના મુદ્રાલેખ હતો. સમાજને પ્રતિભાવંત આચરણનાળો ખનાવવા હાય તો બૌધ્યક શિક્ષણ સાથે ધર્માશક્ષણ હોવું એઈએ તેવા હેતુથી જ્ઞાનપરબા સમા છાત્રાલયા અને ગ્રંથાલયા ચાલુ કરવા પ્રેરણા આપી અને જ્ઞાનાત્સુક પણ પ્રતિકૃળ પરિસ્થિતિવાળા ચુવાનાને જ્ઞાનાભ્યાસ માટે અનુકૃળતાએમની તકા આપી.

વૈધવ્ય જીવનને સમજણપૂર્વક મહાવીર પ્રભુના ચરણમાં સમર્પિત કરાવી, સ્થા. જૈન સમાજને અનેક તેજસ્વી,

[40]

## પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પે. નાનસન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

જ્ઞાનશીલ અને સાધ્વાચારયુકલ સાધ્વીએાથી વધુ ઊજમાળ સમાજને બનાવનાર આ આષેદ્રષ્ટા સંત અને કવિરાજે પૂર્ સંતબાલજી જેવા સમાજેદ્વારક અને પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજસાહેબ જેવા જ્ઞાનાપાસક સંતાની સમાજને લેટ ધરી છે.



### રાજવીઓને પણ પ્રભાવિત કરનાર અજબ સંત

#### 🔏 શ્રી અમૃતલાલ માેહનલાલ વારા

પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજસાહેલની જન્મશતાબ્દિ પ્રસંગે સ્મૃતિગ્રંથનું પ્રકાશન થઈ રહ્યું છે. આ પ્રસંગે મને પણ દૃદયમાંથી સ્ક્રુરણા થઈ તેથી આ પ્રેરક પ્રસંગ લખ્યા છે.

પૂ. કવિવર્ષ ગુરૂદેવનું લીંબડીમાં આગમન થયું અને શ્રીસંઘને તેમના ચાતુર્માસનો અપૂર્વ લાલ મળ્યા. તે વખતે મારી ઉંમર ૧૩ વર્ષની હતી અને મારા માટા લાઈ વાડીલાલ માહનલાલ વારાની ઉંમર ૧૫ વર્ષની હતી. પૂ. આચાર્ય મહારાજશ્રીની સેવાની સાથે સાથે તે વખતે ગુરૂદેવે બાર્ડિંગ તથા શ્રી અજરામરજી જેન પાડશાળાની સ્થાપના કરેલ હતી. આ પ્રસંગ લખું છું તેને ૬૦ થી વધુ વર્ષ થયા છે.

શ્રી અજરામરજી જૈન પાઠશાળાના ઉદ્દઘાટન સમયે એક મેળાવડા થયેલ જેમાં અમે પ૧ બાળકાએ સંવાદ, ગાયન, ભાષણ વિ. સાં ભાગ લીધા હતા. નાનપણમાં થતા લગ્નથી કેવું નુકશાન થાય છે તેના એક સંવાદ રુન્યૂ થયેલ. તેમાં એક પ્રસંગ એવા કરુણ હતા કે ભજવનાર અમા બન્ને ભાઈઓની આંખા અશ્વભીની થઈ ગઈ હતી. તે સમયે લીંબડીના ઠાકારસાહેબ શ્રી દોલતસિંહજી બાપુની તે ડ્રામામાં હાજરી હતી. તે જોઈ તેમના દૃદય ઉપર એવી જબરજસ્ત અસર થઈ કે ચાલુ સંવાદમાં જ તેમણે જાહેરાત કરી કે "મારા રાજ્યમાં આજથી જાહેર કરું છું કે છાકરાની ઉંમર ૨૧ વર્ષની અને છાકરીની ઉંમર ૧૬ વર્ષની હાય તા જ લગ્ન કરવા. આ કાયદાના ભંગ કરનાર રાજ્યના ગુનેગાર ઠરશે અને યાંગ્ય શિક્ષાને પાત્ર થશે." આ ડ્રામા ગુરૂદેવની કૃતિ હતી. સમાજેપયાગી આવા કેટલાયે સંવાદો તે વખતે ગુરૂદેવે લખેલ હતા અને ધાર્મિક શિક્ષણ લેતા વિદ્યાર્થીઓ ખૂબ સરસ રીતે ભજવી બતાવતા. આવા શિક્ષણપ્રેમી ગુરુદેવને શતશઃ વંદન

## જૈનમાત્રનું હિત ઈચ્છનાર સાચા પથપ્રદર્શક

#### 🎇 શ્રી કરસન લધુ નીસર

સાં. ૨૦૦૫ ની સાલમાં પૂ. ગુરુદેવ કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજી મ. તું ચાતુર્માસ જોરાવરનગર હતું. તે વખતે હું લચાઉ બોર્ડિંગના મંત્રી તરીકે કામ કરતો હતો. ત્યારે ધાર્મિક શિક્ષણ અંગે સલાહ અને માર્ગદર્શન મેળવવા અમે ગયેલા. તેઓ શ્રીએ ભેદભાવ-રહિત ઉદારતાપૂર્વક મહત્ત્વની સલાહ આપતા કહ્યું કે તમે દેરાવાસી, સ્થાનકવાસી દરેક જૈન વિદ્યા- થીંના વિકાસ થાય તેવું શિક્ષણ આપા. તેમનામાં સુસંસ્કારા સીંચા અને તેમના જીવનમાં માણસાઈના દિવા પ્રગટે એવી જીવનની તાલીમ આપા. આ માટે તેઓ શ્રીએ સમાજની કુરૂઢિઓ, વહેમા, અધ્યશ્રદ્ધા, પ્રેતભાજન, બાળલગ્ન, વૃદ્ધવિવાહ વિ. ઉપર વજાઘાત કરતા એવા સંવાદ-ગ્રામાના પુસ્તકા આપ્યા. તેમ જ કન્યાકેળવણી, દાનના મહિમા, લાભથી થતા નુકશાન ઉપર એક લાભી શેઠના ગ્રામા વિ. સ્વરચિત મને આપેલા. મેં તે સાં. ૨૦૦૭ની સાલમાં કચ્છ વાગડમાં ગામકે—ગામકે ફરી કેળવણીના પ્રચાર કરવા તે ગ્રામાઓ ભજવ્યા. તે વખતે ૪૨ વિદ્યાર્થીઓ મારી સાથે ગામકે—ગામકે ફર્યા હતા. આળાલવૃદ્ધ સૌએ તેમાં રસ લીધા હતા. અધ્યશ્રદ્ધા વિષે એક ભૂવા ઘૂણે છે અને તેની ચાલાકીથી લોકોને કેવા છેતરે છે તે પ્રસંગ આળેહુબ ભજવ્યા હતા જેની સ્મૃતિ હજી પણ તાજી છે. આ પુસ્તકો દ્વારા શિક્ષણસંચાઓ ઉપર તેમણે જે મહાન ઉપકારા કર્યા છે તે કેમ વિસરી શકાય? એવા ધાર્મિક શિક્ષણ પ્રેમી સંતને અમારા કાિટ કાિટ વદન હજો.



## पूक्य गुरुहेव इविवर्ध पं. वानसन्द्रक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

# સર્વધર્મના સમન્વયકાર પૂ. ગુરુદેવ

#### 羅 શ્રી નાનજી વીરજી ડાયા

પૂ. આચાર્ય શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ, પૂ. સુંદરજીસ્વામી, પૂ. રાયચંદ્રજી તથા કવિવર્ષ ગુરુદ્દેવશ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી આદિ દા. તું ચામાસું સમાઘેદઘા ગામમાં હતું. તે વખતે મારી ઉંમર નવ વર્ષની હતી પણ મને યાદ છે કેગુરુદેવતું પ્રવચન શરૂ થાય અને મારહીના નાદ થતાં મણિધર જેમ સ્થિર થઈ જાય તેમ જનસમુદાય તેમના પ્રવચનમાં સ્થિર થઈ જતાે. તેમની વ્યાખ્યાનકળા એવી આકર્ષક અને બાધદાયક હતી કે આળાલવૃદ્ધ તેમાં રસલીન બની જતા.

અમારા કુટુંખ તેમ જ સમાઘાઘા ગામની જનતાના દૃદયમાં ગુરુદેવનું અદ્ભિતીય સ્થાન હતું. હું અને મારા પિતાશ્રી બર્મા રહેતા. કરુણાસાગર કૃપાળુ ગુરુદેવની અપાર કૃપા અમારા ઉપર વરસી રહી હતી. પરદેશમાં અમે સજાગ રહીએ, આત્મલક્ષ ન ચુકાય, પ્રમાદ ન થાય તેવી પ્રેરણા આધ્યાત્મિક પત્રા દ્વારા આપતા. ઈ. સ. ૧૯૪૨માં બર્મા ખાલી થયું. અમે મુંબઈ આવ્યા. પછી તેા સૌરાષ્ટ્ર—ગુજરાતમાં પૂ. ગુરુદેવ જ્યાં જ્યાં બિરાજતા હોય ત્યાં ત્યાં અમે અયૃક પહોંચી જતા. ગુરુદેવના પ્રવચનામાં વિશેષતા એ હતી કે આધ્યાત્મિક ઉપદેશની સાથે પ્રસંગે પ્રસંગે ગૃહસ્થ જીવનની કરજો, કૌટુંબિક અને સામાજિક કર્તાવ્યાની સુંદર છણાવટ કરતા. તેમની સાવજિનિક લાકપ્રિય પ્રાર્થના અને સચાટ રસપ્રદ રાત્રિપ્રવચનાના હજારા લાક લાલ લેતા. દહવરાગી, સર્વધર્મના સમન્વય કરનાર પૂ. ગુરુદેવના પ્રવચનાથી અનેક જૈન અને જૈનતરાના જીવનમાં પરિવર્તન આવ્યું છે.

તેઓશ્રીના વરસાવામાં પુનીત પગલાં થતાં એક જ પ્રવચનથી હીરાલક્ષ્મીબેન માણેકલાલ ચુનીલાલ ચીનાઇના જીવનમાં અજબ પરિવર્તન આવ્યું. તેઓ લાગી મટી યાગીસમ બની ગયા. તેમને આત્મલક્ષી દિવ્યદેષ્ટિ પ્રગટી હતી. આજે તેઓ નિજાનંદની મસ્તીમાં મહાલી રહ્યા છે. તેવી જ રીતે વર્તમાનમાં જૈન સમાજના ભૂષણરૂપ વિદુષી પૂ. દમયંતી- બાઇ મહાસતીજી બિરાજે છે. તેઓ જ્યારે સંસારી અવસ્થામાં જોરાવરનગરના ચામાસામાં સત્સંગના લાભ લઈ રહ્યા હતા તે વખતે પૂ. ગુરુદેવે તેમને અપૂર્વ માર્ગદર્શન આપ્યું હતું. સંસારની રચનાનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું, તેમના વૈશચ્ચમાં વૃદ્ધિ થઈ અને તેઓ દિક્ષીત થયા. આજે તેઓ ગુરુદેવના શિક્ષણને સુંદર રીતે દીપાવી રહ્યા છે.

#### -X-

### મહાન સુધારક સંત

#### 🛞 શ્રી કાંતિલાલ માનસિંગ દાેશી

માનવતાના પ્રખર હિમાયતી કવિવર્ષ ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજશ્રીના મને ૯ વર્ષની ઉંમરે મારખીમાં પ્રથમ પરિચય થયા. મારી બાલ્યાવસ્થા હતી પણ તેમના રાત્રિપ્રવચન સાંભળી હું આટર્ષાયા. પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજ અને પૂ. સંતબાલજી મ. ની દીક્ષા પછી પૂ. ગુરુદેવ કચ્છ રામાણીયા પધાર્યા. ત્યાં હું અને મારા માતુશ્રી દર્શનાર્થે ગયેલા. ત્યારબાદ મારબી, લીંબડી, આગ્રા, મુંબઈ, ધરમપુર વિ. સ્થળાએ તેમના ચાતુર્માસ થયા. સંવત ૧૯૯૮ ના ચામાસા પછી દરેક ચામાસામાં એક મહિના હું તેમના સત્સંગમાં રહેતા. સં. ૨૦૧૩ માં જ્યારે તેઓશ્રી લીંબડીથી ઘાટકાપર ચામાસા માટે પધારી રહ્યા હતા ત્યારે હું વિહારમાં તેમની સાથે રહ્યો હતા તેથી પ્રવાસમાં તેમના પ્રવચના ઉપરાંત બહાળા અનુભવ ગ્રાનના અપૂર્વ લાભ મળ્યા હતા. આ મહાન સંતના દર્શન તથા વાણીના લાભ લેવા મુંબઈના ભાવિકા ઠેર ઠેર લાભ લેતા હતા.

તેઓશ્રી મહાન સુધારક વિચારના હતા. ગાંધીવિચારધારાને તેઓએ પચાવી હતી. તેમનું હૃદય એટલું કામળ અને વિશાળ હતું કે દુશ્મન ઉપર પણ તેમની પ્રેમની વર્ષા વરસતી રહેતી. તેમની વ્યાખ્યાનશૈલી આકર્ષક અને રાચક હતી. તેઓશ્રી સહેજે કાવ્યા રચી શકતા હતા. સૌરાષ્ટ્રમાં તેઓ સિંહસમાન હતા. ક્રાંતિકારી સાધુપુરુષ હતા. હરિજનાને લાગ તેમણે ખૂબ પ્રયત્ન કર્યો હતા. આજથી ૪૦ વર્ષ પહેલાં ઉપાશ્રયમાં હરિજનાને વ્યાખ્યાન આપ્યું હતું. આવા મહાન સદ્દગુરુના સત્સંગના મને અવસર મળ્યા તેથી હું મને સદ્દભાગી માનું છું. તારક ગુરુદેવને મારા સદ્દભાવપૂર્વક વંદન હા.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પે. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

### અપ્રમત્ત અને સેવાભાવી સાધક

#### 🎇 શ્રી ચુનીલાલ લક્ષ્મીચંદ ડગલી

કવિવર્ષ ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબના દર્શન અને પ્રવચનનું નાનપણથી મને અજબ આકર્ષણ હતું. પ્. આચાર્થ મહારાજ શ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામીને પક્ષઘાતની બીમારી હતી. બિલ્કુલ પરવશ અને પથારીવશ હતા. એમની સેવામાં ગુરુદેવ ૯–૧૦ વરસ એકઘારા લીંબડીમાં રહ્યા. પડખું ફેરવવું, કપડાં બદલવા, બળખા કાઢવા વિ. દરેક, સેવા ગુરુદેવ જાતે જ કરતા.

વ્યાખ્યાત હાલમાં વ્યાખ્યાનની પાટ પાસે જ આચાર્ય મહારાજશ્રીની પાટ રહેતી. ચાલુ વ્યાખ્યાનમાં બાલાવે 'નાનચંદ્રજ'!, ત્યાં ગુરુદેવ'જી', મહારાજ! કહીને વ્યાખ્યાનનું પૃઠું નીચે મૂકીને તેમની સેવા બજાવતા. જેવું તે કામ પતતું કે તુરત જ પાછું વ્યાખ્યાન ચાલુ કરી દેતા. પરતુ તત્મયતા એવી હતી અને ગુરુકૃપાથી સ્મરણશકિત એવી હતી કે વ્યાખ્યાનનો દેશ જ્યાંથી તૃટ્યા હાય ત્યાંથી જ સાંધીને તે જ વિષય પર બાલવાનું ચાલુ કરી દેતા. આવી સેવા કરતાં તેમને કદી કંટાળા આવતા નહિ પરંતુ પ્રસન્નતાથી સેવા કરતા.

ગુરુદ્દેવ પોતે ગુરુસેવા, વ્યાખ્યાન, ગૌચરી એકલે હાથે બધું પતાવી પછી જે સમય મળતાે તેમાં એક મિનિટનાે પણ પ્રમાદ સેવતા નડીં. નવું નવું વાંચવું, જાણવું, વિચારવું એવી સતત જિજ્ઞાસા તેમને રહેતી. તેથી અરવિંદના અંગ્રેજી પુસ્તકાેનું તથા થીએાસાેફીષ્ટ એની બેસેન્ટના પુસ્તકાેનું વાંચન છાેટાલાલ હરજીવન 'સુશીલ' પાસે બેસીને રાજ રાત્રે કરતા

ગુજરાતી, હિન્દી, સંસ્કૃત, પ્રાકૃત ભાષાના અભ્યાસ ઉપરાંત તેઓ ગંગાળી ભાષા પણ શીખતા. ત્યાં એક રાયજી-ભાઈ સારું બંગાળી જાણતા. મને યાદ છે કે ફકત ૪ મહિનામાં જ તેઓ સારું બંગાળી શીખી ગયા હતા. એક બંગાળી પુસ્તકનું તેઓએ ગુજરાતી અનુવાદ કરી પ્રગટ પણ કર્યું હતું.

પૂ. મહાજશ્રીને સંગીત પ્રત્યે અનહદ પ્રેમ હતો. રાગરાગણીના વિશાળ અનુભવ હતો. તેમની પાસે સંગીત નિષ્ણાત એક મુસલમાન ભાઈ રાજ આવતા અને તેમની પાસેથી સંગીતના પાઠ લેતા.

તેમણે સામાજિક સુધારા માટે, જાઝૃતિ માટે ઠેર–ઠેર ઉપદેશા કર્યા, કુર્ઢિઓ પર ખૂબ પ્રહાર કર્યા રડવા–કૂટવાના રિવાજો એવા હતા કે અણુસમજુ ખહેના વિધવા થતાં ભીંત સાથે માથું પછાડવી અને છાતી એવી કૂટવી કે તમ્મર ખાઇ બેહાશ બની જવી. કેટલીક જગ્યાએ તો ખાસ રડવા માટે અમદાવાદથી સ્પેશ્યલ બેનોને બાલાવવામાં આવતા. આ બધું અંધ કરાવ્યું. મરણ પાછળ જમણ, કરજ કરી દા'ડા કરવા, નાત કરવી વિ. કુરિવાજોથી થતા નુકશાના સમજાવી ઉપદેશ આપ્યા જેથી તે અંગેની લાકોએ કુરિવાજો છેાડવાની પ્રતિજ્ઞા કરી.

તેમના વ્યાખ્યાન-પ્રવચનમાં ચિકાર મેદની ભરાતી. સ્ટેટ અમલદારા, લીંખડીના મહારાજ દોલતસિંહ જ તેમ જ જૈન જૈનેતરા આવતા અને તેમને ખૂબ રસપૂર્વક સાંભળતા. જરા માડા પડયા તો જગ્યા જ ન મળે એવું આકર્ષણ હતું. વ્યાખ્યાન એવું રાચક થતું કે વિષયની છણાવટ લાેકાના મગજમાં ઠસી જાય અને છેલ્લે છેલ્લે પ્રેરણા આપે તેવી કથા કરતા. તેમની પ્રવચનશૈલી એવી મધુર ને એવા રસ મૂકે કે સમયની કાઈને ખબર જ ન પડે. પાતે એટલા બધા નિયમિત કે વ્યાખ્યાન સમયસરજ પૂરું કરે, જેથી બીજે દિવસે લાેકા વ્યાખ્યાનના સમય થતાં પહેલાં જ ઉપાશ્રયમાં આવી જતા. મારી વૃદ્ધાવસ્થાને લીધે ભાંગીત્ટી ભાષામાં થાડા પ્રસંગા લખ્યા છે. બાકી સેંકડા પ્રસંગા અને અનુભવા પૂ. ગુરુદેવના જીવનના નાેંધવા જેવા અને જાણવા જેવા છે.

ક્રાન્તિકારી પરમ તારક એ ગુરુદેવને શતશા વંદન

### प्रथ गुरुदेव डविवय मं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

### છવનના ક્રાંતદ્દષ્ટા અને નિલે<sup>૧</sup>પી ચાેગી

#### 🛞 શ્રી નવીનચંદ્ર અજરામર દાેશી

પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજના નામતું સ્મરણ કરતાં દૃદય અત્યન્ત પ્રસન્ન થાય છે. તેમતું જીવન ગંગા જેવું નિર્મળ અને પવિત્ર હતું અને દૃદય માતા જેવું વાત્સલ્યથી ભરપૂર હતું.

આજથી ૪૦ વર્ષ પહેલાં પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજ આગ્રામાં ખિરાજતા હતા ત્યારે હું અને મારા પિતાશ્રી અજરામર દેાશી ઉત્તર ભારતની મુસાફરીએ નીકળ્યા હતા, તે સમયે સંતખાલજી એટલે મુનિ સૌલાગ્યચંદ્રજી ખીમાર હતા. તેથી ગુરુદેવે મારા પિતાજીને કહ્યું—તમારા દીકરાને દોઢ માસનું વેકેશન છે તેથી જે તમે ગુજરાત તરફના વિહારમાં સાથે રહો તો સાર્યું. મેં તો પિતાજીને તુરત જ આ વાત સ્વીકારી લેવા આગ્રહ કર્યો અને અમે લગભગ દોઢ માસ સુધી ગુરુદેવની સાથે વિહારમાં રહ્યા અને દિલ્હી જવાનું રદ કર્યું.

વિહારમાં ગુરુદેવ જાહેરમાં વ્યાખ્યાના આપતા. દિગંબર, શ્વેતાંબર, સ્થાનકવાસી ભાઈએ તેમજ જૈનેતરા સહુને મધ્યસ્થદૃષ્ટિથી સમભાવથી સમજાવતા. મને તેએાશ્રીની સેવા કરવાના લાભ મળ્યા હતા. તેના પ્રતાપે આજે મને અનેક પ્રકારે સુખશાંતિના અનુભવ થયેલ છે. આજે પણ પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજના નામ અને ગુણસ્મરણ કરતાં અમા પુલકિત થઈએ છીએ.

હું જૈનધર્મના પંડિત તથા સંસ્કૃત અને અર્ધમાગધીના અધ્યાપક થયાે તેમાં ગુરુદેવના આશીર્વાદ સતત મને મળ્યાં કર્યા છે.

ગુરુદેવશ્રી તેમના વ્યાખ્યાનામાં કયારેક કચ્છના મેકણુદાદાની તો કયારેક સૌરાષ્ટ્રના અનેરા સંતની કથા કહેતા. તેઓ પાતાના જીવનથી પણ સમજાવતા કે જગતમાં દૃષ્ટાભાવે, અલિપ્તપણે રહેવાથી ચિત્તમાં પ્રસન્નતા ઉત્પન્ન થાય છે. આ વાત તેઓ વિશિષ્ટ રીતે સૂક્ષ્મતાથી સમજાવતા.

પૂ. સંતળાલજી સાથે રહેવાથી દરરાજ મને સંસ્કૃતના શ્લોકો મુખપાડ કરવાની ટેવ પડી અને તેથી મને અભ્યાસમાં ઘણા લાભ થયાે. ગુરુદેવનું જ્ઞાન અત્યન્ત વ્યાપક હતું. વિભિન્ન મતવાળા તેમજ પૂર્વાત્રહી કેટલાંય લાેકા ગુરુદેવ પાસે આવતા પરંતુ તેમની મધુર વાણી સાંભળી કેટલાક તાે તેમના ભક્ત અને પ્રેમી બની જતા.

મુહ્યત્તિ મુખ પર બાંધનાર સાધુ આટલાે પ્રભાવશાળી હાેઈ શકે એ વાત તે દિવસામાં અપૂર્વ લાગતી. ગુરુદેવ અનેક રીતે ક્રાંતિકારી હતા. કાેઈ ધર્મનું ખંડન કર્યા વિના ખુદ્ધ–ભગવાનની શૈલીએ તેઓ જીવનની હિતકર વાતાે શ્રોતાઓના મગજમાં કસાવી દેતા છતાંયે તેઓશ્રી વીરપ્રભુનાં તપ સંયમના અનન્યપ્રેમી હતા. તેમને મન કાેઈ માનવી પરાયા નહાેતાે. બધાંને તેઓ આત્મવત્ સમજતા.

અમારા ગૃહપતિ દક્ષિણામૂર્તિ ભવનમાં તે સમયે મનુભાઈ પંચાળી હતા. તેમને પણ પૂ. મહારાજશ્રીના પરિચય થયેલા. તેઓ કહેતા કે નાનચંદ્રજી મહારાજ ક્રાંતિકારી પુરુષ છે. પ્રજાને વ્યસનમાંથી છાહાવવા, શારીરિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક ઉન્નતિને રસ્તે ચહાવવાં તે તેમના જીવનનું એકમાત્ર લક્ષ્ય હતું.

ગુરુદેવનાં ભક્તિભાવભર્યા અનેક ભજના કંડસ્થ છે તેમાં–

#### દૂર કાં પ્રભુ દાેડ તું મારે રમત રમવા નથી; આ નયનળધન છાેડ તું આવી રમત રમવી નથી.

આ કડીએામાં ગુરુદેવની મુમુક્ષુતાના ખરા પરિચય થાય છે. તેએાશ્રી શાસ્ત્રોનાં વચના જ જીવનમાં પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ કરનાર વૈજ્ઞાનિક હતા. સમાય સવ્વભૂએસુ તસેસુ થાવરેસુ ય' તેમજ દેવાવિ તં નમંસંતિ જસ્સ ધમ્મે સયા મણેા' આ તાે તેમના જીવનમંત્ર બની ગયાે હતાે.

મારા ધર્મપિતા શેઠ હરગાવિંદ રામજ શાહ જેમના પરિચય મને ખૂબ ગાઢ હતો. તેઓ અનેકવાર ગુરુદેવની જ્ઞાનગરિમાની વાતો સંભળાવતા. વિશ્વની વત્સલતા તો ગુરુદેવને સહજગુણરૂપે દીક્ષા સમયે જ મળી ગઈ હતી.

[906]

### पूक्य गुरुहेव इविवर्ध पं. नाजसन्द्रेकु सहाराक कन्सराताहिह स्मृतिग्रंथ

આપણે પણ સર્વધર્મ અને સર્વ જીવા પ્રત્યે સમલાવ અને મૈત્રીલાવ કેળવીને આ પરમપુરુષને સાચી શ્રદ્ધાંજિલ આપી શકીએ. ધર્મના ક્ષેત્રમાં માયાને અને પ્રદર્શનને તિલાંજિલ આપી સર્વત્ર દૃદયમાં ધર્મની સ્થાપના કરી વીરપ્રભુનું તેમજ શુરૂદેવનું યત્કિંચિત્ ઋણ ચૂકવી શકીએ છીએ.

#### \*\*

# વાંકાનેર જૈન સમાજ ઉપર ગુરૂદેવના ઉપકારા

#### 🎛 શ્રી હરખચંદ વલમછ

કવિવર્ધ પંડિતરત્ન તથા સંતશિષ્યના નામે જે ગુરુદેવને સંધાધવામાં આવતા તે પૂજ્ય નાનચન્દ્રજી મહારાજશ્રીના જીવન વિષે તેમના ભક્તજના, અનુયાયીએા અને પરમરાગી વ્યક્તિએા તરફથી ખૂબ કહેવામાં આવ્યું હાેય તે સ્વાભાવિક છે.

તેમનું ભવ્ય લલાટ, આકર્ષક અને માેહક ભરાવદાર મુખમુદ્રા, તેજસ્વી આંખો અને પડછંદ કાયાથી વિભૂષિત બનેલાં. પૂજ્ય ગુરુદેવના પરિચયમાં જે જે વ્યકિતઓ આવતી તે તેમનાથી ખૂબ જ પ્રભાવિત થતી. તેમની રાચક અને મુગ્ધ કરનારી વાણી, તેમના ગળામાં રહેલું સુરીલું સંગીત, તેમના અનેરા અભિનય અને વાક્છટાથી સૌ કાઈ મુગ્ધ ખની જતાં અને કલાકાન કલાક સુધી તેમને સાંભળવા માટે ઉત્સાહિત બનતા.

પુજ્ય ગુરુદેવે જૈન દીક્ષા અંગીકાર કરેલી છતાં તેમને મહાન સામાજિક સુધારક તરીકે સૌ કાેઈ પીછાનતાં. યુગના પરિવર્તનની સાથે સારાએ સમાજમાં ચાહે પુરુષવર્ગ હાેય, સ્ત્રી વર્ગ હાેય કે યુવાના હાેય તે દરેકમાં પરિવર્તન આવવું જ જોઈએ એવી મક્કમ વિચારધારા તેઓ હંમેશા રુજાૂ કરતા.

સમાજની કચડાયેલી, દુલાયેલી ત્યકતા અને આંમું સારતી વિધવા ખહેનાના ઉત્કર્ષ માટે સમાજના આગેવાનાની શું કરજ હાેઇ શકે તે મક્કમપણે સમજાવી અને તેના મુંદર ઉકેલ પાતે શાેધી આપી માર્ગદર્શન આપતા, જે આજે સમાજને ખૂબજ હિતકર નીવડેલ છે.

સમાજમાં ચાલતી કુરૂઢિઓ અને કુરિવાજો દ્વર કરવા – કરાવવા ખૂબ જ નિર્ભયતાથી, નીડરતાથી તેઓશ્રીએ અનેક પ્રયત્ના કર્યા છે. તે રિવાજોને તિલાંજલી આપવા માટે તેમણે મહત્ત્વના ફાળા આપ્યા છે.

નિરાધાર અને નિઃસહાય જૈન ખહેના કેમ સ્વાવલંબી ખને, અને પાતાના જીવનનિર્વાહ માટે પાતાના પગ ઉપર ઊભી રહી શકે તે માટે અનેક સ્થળાએ શ્રાવિકાશાળાએા સ્થપાવી, બહેનાનાં દુઃખ દૂર કરવામાં સુંદર ફાળા આપ્યા છે.

પૂજ્ય સાહેખ પાતે એટલા બધાં નીડર હતાં કે ગમે તેવી મહાન વ્યકિત સામે પ્રત્યક્ષ જે કાંઈ કહેવાનું હોય તે સ્પષ્ટ રીતે કહેતાં અચકાતા નહિ. જેના અનેક દાખલાએા અંગત રીતે અનુભવેલ છે. ક્રાંતિકારી વિચારા રજૂ કરવામાં ગમે તે પ્રકારના સામના કરવામાં આવે તા પણ ખૂબજ દહતાથી પાતાના વિચારા પાતે રજૂ કરતા અને શ્રોતાજના ઉપર અનેરા પ્રભાવ પાડતા હતા.

અમારા સંઘ ઉપર તેમના મહાન ઉપકાર છે. તેમના પુનિત પગલાંથી વિશ્રાંતિભુવન તથા માેતીએન પૌષધશાળામાં સુંદર આરાધના થાય છે તે તેમની પવિત્ર પ્રેરણાનું જ કૂળ છે. વાંકાનેરનું તેમનું સંવત ૨૦૦૯નું ચાતુર્માસ ખૂબ જ યશસ્વી બન્યું હતું. આવી વિરલ વ્યકિતની સારાએ ઝૈન સમાજને જીવનભર ખાેટ સાલ્યા કરશે.



### રાજાઓના પ્રતિબાધક મહારાજશ્રી

#### 🎇 પરમાનંદ ઊજમશી શાહ

આજથી લગભગ ૪૩ વર્ષ પૂર્વે પરમ પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ ધ્રાંગધા શહેરમાં પધાર્યા હતા તે વખતે શ્રી ચુનીલાલજી તથા શ્રી સંતબાલજી મહારાજસાહેળા સાથેજ હતા. ત્યારે ધ્રાંગધામાં સ્થાનકવાસી જૈન ઉપાશ્રયાે

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પાં. નાનસન્દ્રેન મહારાજ જન્મશતાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

એ હતા. પૂજ્ય મહારાજશ્રીના પ્રવચનમાં લોકોની ભીડને લઈને નાના પડતા હોઈ તેઓશ્રી પોતાના શિષ્યપરિવાર સાથે ધાંગધાના માટા દેરાસરવાળા ઉપાશ્રયમાં ઉતર્યા હતા. તે સમયે શ્રી સંતળાલજીના શતાવધાનના પ્રયોગા જાહેર જનતાને અતાવવાના જાહેર કાર્યક્રમ ગાેઠવ્યા હતા. તે કાર્યક્રમ ધાંગધાની સર અજીતસિંહજી હાઈસ્ક્ર્લમાં રાખવામાં આવ્યો હતા. તે વખતે ધાંગધા રાજ્યના - રાજવી ઘનશ્યામસિંહજીને પણ આમંત્રણ આપવામાં આવ્યું હતું અને તેઓશ્રી પાતે આ શતાવધાનના કાર્યક્રમમાં સર અજીતસિંહજી હાઈસ્ક્રલમાં સહર્ષ ઉપસ્થિત રહ્યા હતા.

અવધાનના વિવિધ પ્રયોગોની પ્રાથમિક સમજ પૂજ્ય મહારાજશ્રીના નિવાસસ્થાને માટા દેરાસરમાં ઉપાશ્રયમાં આપવામાં આવતી હતી. અને ધ્રાંગધા રાજ્યના કેટલાક અમલદારા તથા ત્યાંના સરઅજતસિંહજ હાઈસ્કૂલના વિદ્વાન આપવામાં આવતી હતી. અને ધ્રાંગધા રાજ્યના કેટલાક અમલદારા તથા ત્યાંના સરઅજતસિંહજ હાઈસ્કૂલના વિદ્વાન આચાર્યશ્રી જટાશંકર એમ. દવે પણ પૂજ્ય મહારાજશ્રીની સાબ્નિધ્યમાં આવેલ હતા. અવધાનના પ્રયોગોની અગાઉ થાડા દિવસા ધ્રાંગધાનું વાતાવરણ બહુ ઉત્સાહમાં આવી ગયું હતું. જૈન–જૈનેતર જનતા સારા એવા પ્રમાણમાં મહારાજશ્રીના પ્રવચનમાં આવતી. ત્યારે કેટલાક જૈનેતરા શ્રીફળ લઈને પૂજ્ય મહારાજસાહેળની લકિત કરવાની ભાવનાથી સાથે સાથે ચાલતા. ત્યારે મહારાજશ્રી એવા ભાવિક લાકોને નરમાશથી અને કામળતાથી સમજાવતા હતા કે અમે જૈન મુનિઓ છીએ અને અમને શ્રીફળ વગેરે કાંઇ કલ્પે નહીં.

ધાંગધાથી સર અજીતસિંહજી હાઇસ્કૂલમાં શતાવધાનના પ્રયોગો વખતે રાજવીએ પણ એક પ્રશ્ન પૂછયા હતા. તેના યથાર્થ જવાબ શાેધી આપવા માટે શ્રી સંતબાલજી મનામંથન કરી રહ્યા હતા. જનતા ઉત્સાહ અને આતુરતાથી તે પ્રયોગાના યથાક્રમે જવાબ સાંભળી રહી હતી. તે વખતે શ્રી ઘનશ્યામસિંહજીએ બીજી સભાએામાં વર્તે તેમ એક 'ચીર્ટ' બીડી પાતાના ખિસ્સામાંથી બહાર કાઢી અને તે વખતે ત્યાં અને ત્યાં સહજભાવે સળગાવી.

આ પાપિકિયા કહેવાય અને આ સાવદ કિયા તે પણ એક જૈન મુનિની હાજરીમાં જ. આ વખતે બીજા ઘણા જેનો પણ હાજર હતા તે કાઈ કંઈ બેલ્યા નહીં પણ પૃ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ તો આ ધ્રાંગધાના મહારાજાની સામે જ બેઠા હતા અને તેથી તેમના ધ્યાનમાં આ વસ્તુ તરત જ આવી. તેઓએ રાજવી સાહેબને સંબાધીને કહ્યું 'રાજન્! અમે સૌ આપશ્રીના મકાનમાં બેઠા છીએ. આ એક ધાર્મિક કાર્યક્રમ છે. અહીં અમારી હાજરીમાં કાઇ પણ પાપિકિયા થવી ન જોઈએ. આપશ્રી જે અમારા ધર્મસ્થાનકમાં બિરાજતા હાત તો અન્ય કાઈએ આપને જણાવ્યું હોત. અહીં યા બીડી ન પીવાય. આટલું કહ્યું ત્યાં તો ધ્રાંગધાના રાજવીએ તરત જ બીડી એલવી નાખી અને પોતાને આવી ખબર ન હોવાથી ક્ષમાના ભાવો વ્યકત કર્યા અને શતાવધાનાના પ્રયોગો આગળ ચાલ્યા. આ વખતે ઉપસ્થિત રહેલી સમસ્ત જનતાએ પરમપૂજ્ય મહારાજશ્રીની અપૂર્વ નીડરતા અને રાજવીશ્રી ઘનશ્યામસિંહજીની નિખાલસતાની આશ્ર્યપૂર્વક પ્રશંસા કરી. આવા એ નીડર અને ઉદાર સંત હતા.



# વ્યસનાથી મુકત કરાવનાર સદ્દ્યુંરુ

🔀 હીરજી માલશી ભેદા

સંવત ૧૯૮૫ માં પૂ. સંતબાલજ મહારાજશ્રીને દીક્ષા આપીને પૂ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ કચ્છમાં સં. ૧૯૮૬ માં પધાર્યા ત્યારે મુદ્રા તાલુકાના અમારા સમાઘાઘા ગામમાં તેમના પુનીત પગલાં થયા, તે વખતે મારી ઉંમર દસ વર્ષની હતી.

પૂ. મહારાજશ્રીના પ્રવચનાે માનવતાલર્યા થતા હાેવાથી એટલાં બધાં લાેકપ્રિય હતા કે ઉપાશ્રયમાં જગ્યા જ ન મળે. જ્યાખ્યાનનાે સમય થતાં પહેલાં આખાે હાેલ ચિક્કાર લરાઇ જતાે. ત્યારે અમારા ગામમાં દરબારાની–રજપૂત ગરાસિયાની ઘણી વસતિ. પૂ. મહારાજશ્રીના પ્રવચનાે સાંભળવા દરબારાે તેમજ અન્ય જેનેતરાે પણ પુષ્કળ આવતા.

તે વખતે કાર્યકરાેએ જાહેર વ્યાખ્યાના ગાેઠવ્યા. શેડીઆવાડીમાં પૃ. મહારાજશ્રીએ ત્રણ પ્રવચના આપ્યા. તેમાં સાત વ્યસનના ત્યાગનું પ્રવચન સાંભળી જનતા એટલી બધી પ્રભાવિત થઈ કે તેજ સમયે ઘણા ભાઈ બેનાેએ ઘણા

સંસ્મરણા

# प्रथ गुरुहेव डिवियर पं. नाजयन्द्रक सहाराक कन्सराताहिह स्मृतिग्रंथ

દુર્વ્યસનો ત્યાગ કરવાની બાધા ઢીધી. તે વખતે કચ્છમાં ચા અને કસુંબા (અફીણ) પીવાના ઘણા રિવાજ હતા. તે પ્રવચનમાં તેમનાથી થતું નુકશાન અને ચા અને કસુંબા પીનારની લાચારી વિ. સાંભળી સમાદ્યાદ્યાના દરબારા સુદ્ધાં તેમજ જૈન જૈનેતરાએ ચાન પીવાની, દારૂ તથા કસુંબા ન પીવાની, અને જુગાર ન રમવાની જીવનભરની પ્રતિજ્ઞા ઢીધી.

ત્યાર પછી પૂજ્યશ્રી કપાચા બાજુના ગામમાં પધાર્યા હતા. ત્યાં પણ જાહેર પ્રવચના થયા અને લાેકામાં ઘણી જાગૃતિ આવી. આમ પૂ. મહારાજશ્રીના કચ્છમાં પદાર્પણથી કચ્છની પ્રજામાં અનેરા ધર્મોત્સાહ પ્રગટયા હતાે. આવા સંતપુરુષને અમારા નમ્રતાલર્યા પ્રણામ.



### સંત જીવનની અમૃતધારા

#### 🎇 શ્રી ગિરધરલાલ ઉગરચંદ પરીખ

પૂજ્ય મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની જન્મશતાબ્દિ આવે છે ત્યારે, સાઠથી વધુ વર્ષો પહેલાંના સમયની સ્પિટ નજર સમક્ષ ખડી થાય છે.

લીંખડીમાં જૈનધર્મની બાલખાલા હતી. ઉચ્ચ કાેટિના અનેક મુનિવરા અને સાધુઓથી લીંખડી (સ્થાનકવાસી) ઉપાશ્રય ઉભરાતા હતા. ધર્મ પરત્વેની ઊડી અભિરુચિ એ અમારા કુટુંખની વિશેષતા હતી. સાંપ્રદાયિક ધર્મના પંથ ભેંદીને અધ્યાત્મ માર્ગના અનેક સાધુ–સંન્યાસીએા અમારા ઘર આંગણે આવતા. ઉપાશ્રય તરફ અમારા ઘરની વ્યક્તિએા વળેલી હતી અને છતાં અમે રૃઢિગત સ્થાનકવાસીમાં ગણાતા ન હતા. ધર્મની ક્રિયાએા 'કર્મકાંડ'માં અમે એાતપાત થયેલા ન હતા. એનાં કારણાની બહુ ગમ નથી. કદાચ જૈનધર્મના ઊંડાણભર્યાં તત્ત્વોની અનુભવગમ્ય સ્થિતિની અમારામાં ઉણપ હેાય કે ક્રિયાધર્મ પરત્વે દૃદયમાં રૃચિ ઊભી થઈ ન હાય.

એ દિવસોમાં એક તેજસ્વી પ્રતિભા ઉપસ્થિત થઈ. પ્રેમ અને વાત્સલ્ય વેરતું અદ્દ્યુત વ્યક્તિત્ત્વ, અલૌકિક કંઠ-માધુર્ય, માનવતા ઝરવી મુખપ્રભા અને નજર પડતાં જ દૃદયમાં આકર્ષણ જન્માવે એવી તેમની પ્રતિભા હવી. યુવાન વય, પ્રભાવાત્પાદક ખુદ્ધિકૌશલ્ય, સદાય સ્મિત વેરતું પ્રસન્ન વદન અને દિવ્યાનંદનાં તેજ રૈલાવતાં નયનાથી નાનચંદ્રજી મહા-રાજનું વ્યક્તિત્વ શાભતું હતું. લીંખડી સંઘાડાના ગાદિપતિ પૂજ્ય શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ આજારી બન્યા અને દેહથી પરવશ થયા. લીંખડીમાં સ્થિરવાસ અનિવાર્ય બન્યો. તેમના પરમ શિષ્ય મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાથે પૃજ્યશ્રી લીંખડીના ઉપાશ્રયમાં સ્થિરવાસ રહ્યા.

દિવ્યતા રેલાવતું, માધુર્ય વેરતું અને આધ્યાત્મિકતાના એજસને પ્રતિબિબિત કરતું એવું એ વાતાવરણ હતું. પૂજ્યશ્રી પોતાની જાતે આંગળી પણ હલાવી શકે નહિ તેવી સ્થિતિમાં હતા. પરમશિષ્ય તેમના પરિચારક હતા. પૂજ્યશ્રીની સુશ્રૂષા એ તેમની પળેપળની જીવનસાધના હતી. પૂજ્યશ્રીનું બીજાનું, સાધના અને વસ્ત્રો પર નજર પહે તરત જ સમજાય કે હૈયાનું હીર નીચાવીને સુશ્રૂષા કરવી કોઈ વ્યકિત અહીં પરિચર્યા કરી રહી છે.

પૃત્યશ્રીનું મુખ પણ જકડાઈ ગયેલું. મુખમાંથી લાળ અર્ધા કરે. પણ તેના એક છાંટા—એક ડાઘ કે અસ્વચ્છતાના અંશ પણ તેમને પૃત્યશ્રીની શલ્યા કે વસ્તો પર જેવા મળે નહિ. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ અનેક પ્રવૃત્તિઓથી વીંટળાયેલા હાય. ગામના અને બહારના અનુયાયીઓના ટાળાં વચ્ચે વિરાજતા હાય અને અનેકવિધ પ્રવૃત્તિઓ વચ્ચે તેઓ કિયામગ્ન બની રહ્યા હાય, ત્યારે પણ તેમનું હૃદય અને નજર પૃત્યશ્રી પર કેન્દ્રિત થયેલાં જ રહેતાં. પૃત્યશ્રીની વાચા બંધ હતી પણ ગળાના એક નાના સરખા અવાજથી પણ મહારાજશ્રીનું લક્ષ ત્યાં ખેંચાય. મહારાજશ્રીનું માધુર્ય ઝરતું વ્યાખ્યાન ચાલતું હાય, શ્રોતાએા મંત્રમુગ્ધ થઇને સાંભળતા હાય અને મહારાજશ્રી એકધારી અમૃતવાણીના ધાધ વહેડાવી રહ્યા હોય એ પળ પણ પૃત્યશ્રીની શચ્યા પર સળવળાટ ઘાયતા મહારાજશ્રીના કર્ણ અને નયન તરત જ ગુરુદેવ તરફ વળે. પૃત્યશ્રીની શચ્યા પાસેથી આવેલ સળવળાટનાં કારણ શમ્યા પછી જ વ્યાખ્યાન શરૂ થાય.

વ્યક્તિત્વ દર્શન

# पूर्वा गुरुदेव इविवर्ध पं. वावसक्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ગુરુભકિતની ઉદ્દાત્ત જ્યાત મહારાજશ્રીના દૃદયમાં પ્રગટેલી હતી. શ્રવણની ગુરુભકિત તે દિવસે લાેક છેલે ચડેલી કથા હતી. એ કથા અનુપમ લાગતી અને દૃદયમાં અકશ્ય ભાવ નિપજાવતા. આ શ્રવણ કાેણ હશે ? કેવા હશે ? તેના અંતરમાં પ્રેમની રસધારા કેવી વહેતી હશે ? તેના દૃદયમાં કેવા ભાવા ઉભરાતા હશે ?

આવી કલ્પનાથી ઉભરાતા દૃદયમાં એક પ્રતિકૃતિ નજર સામે ઉપસ્થિત થઇ જતી. એ મૂર્તિ મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજની હતી. મૂર્તિમંત શ્રવણ નજર સામે જાણે હાજર થયા. દૃદય વંદતુ, શિર નમતું અને અંતર એાગળતું હતું. આ અનુભવ એ પણ એક જીવનલ્હાણ હતી. એ દૃદયની અનુપમ સ્નિગ્ધતાના આવિર્ભાવ હતા. શખ્દામાં ઉતારી ન શકાય તેવી ગુરુની ભક્તિભરી સુશ્રુષા લીંબડીના ઉપાશ્રયમાં દિવ્ય વાતાવરણ સર્જી રહી હતી. માનવદૃદયમાં પહેલાં કામળ તત્ત્વાની અભિવ્યક્તિ થઈ રહી હતી. સુષુપ્ત બનેલાં અનેકના દૃદયમાં તે માનવતાના અંકુરા જન્માવી જતી હતી.

ગુરુભકિતનું આ અદ્દેલત ઉદાહરણ લીંબડીના માનવતત્ત્વો ઉદ્યાડવામાં ઘણાં અંશે કારણબૂત ખન્યું છે. ગુરુ અને શિષ્યની અદ્દેલત બેલડીનું આ દૃદયાકર્ષક ચિત્ર આજે પણ આંખ સામે તરવર્સ રહે છે. બે દેહ પણ એક આત્માના અનુભવ્દુકરાવતી આ જીવનધારા એ માનવજયોત બનીને અનેક દૃદયોમાં પ્રેરણા અને પ્રકાશસ્થંભ બની છે.

જૈન ફીરકાના એ સાધુ હતા. સાધુના આચાર–વિચારમાં ગુંથાએલા હતા. કેટલીક શ્રમણે,ચિત ક્રિયાએા એમના માટે અનિવાર્ય ગણાતી. એ મર્યાદાએા સાધુએા માટે લક્ષ્મણરેખા ગણાતી.

મહારાજને વાંદવા હુજારા આવે છે. સંઘાના સંઘા ટાળે મળે છે. લીંબડીમાં આ વર્ષોમાં આવા ઉત્સવા ખૂબ જોવા મળતા હતા. કેાલાહલ અને ક્રિયાધર્મના ઉભરા અનેરા હતા.

લીલાતરીમાં 'જીવ' વસે છે અને તેના પણ જતન કરવા સુધીની સૂક્ષ્મતા એ જૈન ધર્મનું આગવું મૂલ્યાંકન છે. આવી સૂક્ષ્મતા જીવનની સંવેદનામાં પરિણમવાને અદલે ક્રિયાકાંડ રૂપે પ્રરૂપવાલી એઈને મહારાજશ્રીનું દૃદય કકળે છે. લીલાતરીનાં જતન કરતા જૈન સમાજની દૃદય-શૂન્યતા તેમનું દૃદય લેદે છે. શુષ્ક શૂન્યતા અનુભવતા અને રૂહિની બેડીથી જકડાએલાં જીવનમાં માનવતત્વોની ઉણુપ આ સાધુ પુરુષને ગૂંગળાવે છે. જૈન કહેવરાવવાના અધિકારની યથાર્થતાના પડકાર એમના દૃદયમાં પેદા થાય છે. મહાવીરની અહિંસા માનવદૃદયાના વેરાન રણમાં ઉગે તે વાત માનવા આ યુવાન સાધુ ના પાડે છે.

એના આ આર્તાનાદ વ્યાખ્યાનામાં અને વાતામાં પ્રગટ થાય છે. તે અસંદિગ્ધ ભાષામાં સંભળાવે છે. "તમારા સંસારજીવનમાં જો માનવતા નથી, માનવ પ્રત્યે આત્મીયતા નથી, તો જૈનધર્મની સૂક્ષ્મ અહિંસા તમે કયાંથી સમજવાના છે ? અહિંસાના સાચાં મૂક્યા સમજ્યા વિના, જીવનમાં ઉતાર્યા વિના, થતી ધર્માક્રયાઓ, પચ્ચકખાણા, ઉપવાસા અને તપના ખ્યાલા તમારી આત્મવંચનાના કારણરુપ બનશે." ક્રિયાકાંડની પરંપરા પર તેમણે પ્રહારા કર્યા. ઉપાશ્રયની આધાર-શિલાઓ હલબલી ઊઠલી અને વાતાવરણમાં ઉત્તેજના ફેલાઈ રહેલી.

મહારાજશ્રીના આ પ્રભાવચુકત વાગ્ધારાની અસર સંઘ પર થવી અને સમુદાય પણ આ રંગે રંગાતા હતા. જૈન-ધર્મના ફીરકાલેદના વલણ સામે તેમણે જેહાદ જગાવી. દેરાવાસી, સ્થાનકવાસીનાં લેદ સામે તેમણે દૃદયની આગ ઠાલવી. સમાજને પ્રશ્નો કર્યા. એક ધર્મના અનુયાયીએા વચ્ચેના વિવાદ, વિતંડાવાદ અને વિખવાદ ઓગાળવાની ચેતના જીવંત નહિ હોય તાે, "જીતે તે જૈન" આવાે સાચાે જૈન કયાંથી પ્રગટશે ?

ધર્મભેદના ખ્યાલાને જર્જારત કરવામાં આ પુરુષના અનન્ય ફાળા છે. તે વખતનું લીંબડી સંતાની અવરજવરથી ઉભરાતું હતું. જૈન ધર્મમાં આધ્યાત્મિક અવતરણા ઉતરે નહિ, તે ધર્મ ખને નહિ.

મહારાજશ્રીએ સંસારીઓને તેમના સંસારજીવન અને સામાજીક જીવનને તપાસવાની, અને સંસ્કારવાની શીખ સદાય આપી છે. આ પ્રાજ્ઞ પુરુષે અુલંદ પડકાર કર્યો કે હૈયાની ભૂમિ ખેઠશા નહિ, સંસ્કારશા નહિ, લીની કરશા નહિ, અને માનવતત્વાનાં ઉમદા ખીજ વાવશા નહિ ત્યાં સુધી તમારી જીવન ધરતી કદી ફળશે નહિ. મહારાજશ્રીના આવા વલણને કેટલાકા એ સામાજિક કાર્ય તરીકે વર્ણ વ્યું છે. આ એક બ્રાન્તિ હતી. એ પુરુષને સંબંધ હતા ધર્મ અને આધ્યાત્મિકતાના

# प्रथ ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ફ્રાલને માટે અવકાશ ઊભા કરનાર માનવ – ધરતી સાથે. એમણે જેવું કે ધર્મ, શખ્દથી બતાવાય નહિ, ક્રિયાથી કંડારાય નહિ અને ઉપકસ્ણોના આશ્રયથી ઉપયાગી બને નહિ. એમણે માનવદૃદયની ધરતી ખેડવા ભગીરથ પુરુષાર્થ કર્યો અને માનવદિલ જગાડવા અને લાેક્ટ્ષ્ટિના કવચ ભેદવા માટે અવિરત શ્રમ ઉડાવ્યાે.

મહારાજશ્રી દુ:ખ દરિદ્રતા, અજ્ઞાનાવસ્થા અને સંક્રીર્ણતાથી પીડાતા વર્ગ પરત્વે ભારે અનુકમ્પા ધરાવતા હતા. તેમણે અનેક ધબકતા દૃદયોને હરવા પ્રયત્ન કર્યા છે. દુભાયેલાં અને જકડાયેલાંઓને આશ્રય અને આધારા મેળવવામાં સહાય કરી છે. પરવશતામાંથી મુકત થવા પ્રેરીને સ્વાશ્રયી અને સ્વાવલંબી બનાવવાના પુરુષાર્થ કર્યો છે અને દુ:ખ અને દરિદ્રતાને અળગા કરીને સ્વનિભંર થવામાં ઉત્તેજના આપી છે.

મહારાજશ્રીએ ઊભી કરેલી અનેક સંસ્થાએાની પ્રવૃત્તિએા એ યુગમાં માનવતાની માેલાતા પૂરવાર થઇ છે. એ સમયે લીંબહીમાં સ્થાનકવાસી બાેડિંગ ઊભી કરી. એ સમયના બાેડિંગના વિદ્યાર્થીઓની ઉજવળ કારકીર્દિ આજે લીંબડી અને દેશાવરમાં પણ વ્યાપી રહી છે. આ વિદ્યાર્થીઓએ દેશના ઉત્થાનના કાર્ચમાં પણ ભાગ લીધા છે. એ વખતના વિદ્યાર્થીઓમાં 'માનવતત્ત્વોના જે બીજ રાેપાયા તે આજે પણ ફાલ આપી રહ્યા છે. જવાળ વાળી રહ્યા છે. આ ઉમદા કાર્ય મહારાજશ્રીની યશકલગીરૂપ સર્જન બન્યું.

પૂજ્યશ્રી દેવચંદજ પુસ્તકાલય એ મહારાજશ્રીનું બીજું એવુંજ સર્જન છે. પાેતાનું અંગત વિશાળ સાહિત્ય એમણે લાેકજીવનને અર્પણ કર્યું. આજે લાેકજાગૃતિના જુવાળમાં કિંમતી મદદ આપી રહેલું આ પુસ્તકાલય સત્પ્રવૃત્તિનું ધામ બની શક્યું છે. અનેક આવરણા અને આડખીલીએા વીંધીને એ માનવસેવા માટે સજ્જ થઈ ઊભું છે. એની પાછળ પૂજ્ય મહારાજશ્રીની આકાંક્ષા, પુરુષાર્થ અને પ્રેરણાના ભારે હિસ્સાે પડયાે છે.

મહારાજશ્રીની એ વિશિષ્ઠતા હતી કે તેઓ સંસ્કારી-વર્ગની સુષુપ્ત અવસ્થાને હટાવી શકતા હતા. તેઓનાં મે વાકયો પણ વ્યકિતના કર્ત્ત વ્યભાનને જાગૃત કરવામાં સફળ થતા. લીંબડી સાર્જનિક મહિલામંડળ એ મહારાજશ્રીનું ત્રીજું સર્જન છે. હિજરતના મૂઢ મારની કળ લાેક જવનને વળી ન હતી અને આર્થિક જડથી પણ લાેક જવન ઘેરાએલું હતું. એવા વખતે નીરસ, નિષ્ક્રિય અને નિઃસહાય નારી જવનમાં પૂજ્ય મહારાજશ્રીએ એક ચેતના ઊભી કરી. જવનને લાગેલી ઉપઈ સમી આ જડતા નિવારવાની તેમણે પ્રેરણા આપી, વિવેક આપ્યા ને સંસ્થા ઊભી થઈ. આ સંસ્થાએ તેના પ્રમથ દસ વર્ષમાં આકર્ષક મનાેહર કામગીરી બજાવી છે. સંસ્થાએ ક્ષીણ બનેલા નારી સમાજમાં ઉત્સાહ અને વેગ સિંચ્યાં, સિક્રિયતા જન્માવી, સ્વાવલંબી બનવાની તક ઊભી કરી, શિક્ષણ, સંસ્કાર અને સામાજિકતાનાં તત્વા ઊભાં કર્યાં, સહકાર, સેવા અને એકતા ઊભી કરતી પ્રવૃત્તિઓ કરી. આજે આ સંસ્થાને, પૂજ્ય મહારાજશ્રીની સ્મૃતિ–સમિતિએ કાયમી નિભાવ ફંડની જોગવાઈ કરીને ઉપકૃત કરી છે.

દરેક સંસ્થા–જીવનમાં બનવાની શકયતા હોય છે તે મહિલામાંડળ અંગે બન્યું છે. મહિલામાંડળ ®મા, માર્ગદર્શન અને સથવારાની આજે ઉણુપ અનુભવે છે. અને છતાં ય, મહારાજશ્રીએ સૂતેલા નારીસમાજમાં પ્રાણ, પેરણા અને સંસ્કાર ઊભા કરવા જે પ્રયત્ના કર્યા છે તે અફળ ગયા નથી. શોષાયા છે પણ સજીવન થવાની પુરતી લાયકાત તા હજુ ય ધરાવે છે.

આજ રીતે સાયલા, મુંબઈ, ઘાટકાેપર, બારીવલી અને ઈતર અનેક સ્થળે મહારાજશ્રીની લાવનાને પ્રતિબિંબિત કરતી અનેકવિધ સંસ્થાએા અને પ્રવૃત્તિએા સજીવપણે ઉપસ્થિત છે. આ સંસ્થાએા આજે પણ મહારાજશ્રીના નામ અને કામને ઉજ્જવલ રાખી શકી છે.

ક્ષાલસુલજ નરવાપણું એ આ પુરુષની સાહજિકતા હતી. પોતાનાં કાર્યો, પ્રયોગો અને ખ્યાલાને તેમણે વિચાર-શુદ્ધિની એરણ પર મૂકયા અને જ્યારે તેમાં કચાસ કે ક્ષતિ લાગી ત્યારે જાહેર રીતે અને મુક્તભાવે તેનું નિદર્શન કરતા ખંચકાયા નથી. આવા પ્રત્યેક સમયે મહારાજશ્રીની નિખાલસતાએ તેમને વધુ સ્વચ્છ, વધુ ઉજ્જવલ અને વધુ ઉન્નત પુરવાર કર્યા છે. ભાવનાને વશ તેમનું વ્યક્તિત્વ હતું. કાેઈવાર ખેંચાઈ જાય, અસર નીપજે, પણ સત્ય પરખાતા એક પળનીય ઢીલ કર્યા વિના મહારાજશ્રી "નીર અને ક્ષીર"ને જદા પાડી નાખતા કદી અચકાયા નથી.

'ક્રાન્તિ' શખ્દ અનેક ઠેકાણે વપરાયેલા જેવાય છે. આવેગ, તુચ્છકાર અને તીવ્રતાથી ભરેલા આ શખ્દ આજે કેટલા

વ્યક્તિત્વ દર્શન

### पूज्य गुरुहेव डिवियर पं. नानसन्द्रक सहाराक कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

લાેકપ્રિય રહ્યાે છે તે ખબર નથી. પણ માનવઅંતરનાં ભીંગડા ઉખેડતી, દૃદય ભેદતી અને જાતનું ભાન કરાવ<del>તી</del> મહારાજશ્રીએ સર્જેલી ક્રાન્તિ તાે અનેક અંતરતમમાં આજે પણ જીવંત જયાત બનીને ઝગી રહી છે. એ સંસ્કાર બીજ હતાં, જે ફ્લીફાલી અને વિકસીને અનેક જીવનને પથદર્શન કરાવવાના કારણભૂત બન્યા છે.

મહારાજશ્રી દસથી વધુ વર્ષ પહેલાં આપણને છેાડીને ગયા છે. પણ તેમણે ઉગાડેલા સંસ્કાર–છેાડ, ધર્મ–છેાડ આજે પણ વિકસીત થઈ સૌરભ આપી રહ્યા છે. આપણાં હૃદયમાં અચળ બનેલું એમનું સ્થાન આજે પણ તેમનાં પ્રેમ અને પ્રભાવની જ્યાત ઝગતી રાખી રહ્યું છે. મહારાજશ્રીએ પાછળ મૂકેલા કાર્યને પૂર્ણ કરવા મથનારા એક વર્ગ આજે પણ હસ્તિ ધરાવે છે.

紫

### સંસ્કૃતિરક્ષક મહાન ધમ<sup>દ</sup>નેતા પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજ મહારાજ

🎇 હરિલાલ માણેક્ચંદ નેહીવાળા

ય. પૂ. કવિવર્ય શાંતસ્વભાવી સૌમ્યમૂર્તિ પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબના સો વર્ષ પૂરા થતા હેાઉ તેમની જન્મશતાબ્દિ ઉજવવાનું નકડી થયું છે તે જાણી અમા ખૂબ જ આનંદ અનુભવીએ છીએ. તેઓશ્રી જેરાવરનગર સ્થા. જૈન સંઘ પ્રત્યે અપાર કૃપાદેબ્ટિ વરસાવતા હતા. અમારા સંઘ તેઓશ્રી પાસે જ્યારે જ્યારે ચામાસાની અગર શેષકાળની વિનંતી કરવા જતા ત્યારે અમાને ખૂબ શાન્તિથી સાંભળતા અને અમાને ચામામું અથવા શેષકાળના લાભ આપી વખતાવખત ધર્મનું માર્ગદર્શન આપતા હતા.

સાં. ૨૦૦૪-૫ની સાલમાં તેરાપંથી સાધુ અને સાધ્વીજીઓનું આગમન ઝાલાવાડમાં થયું અને અમારા ગામમાં પણ એક ભાગ સાધુ તથા સાધ્વીજીનું ચામાસું કરાવેલ અને સાથે તેમના પંડિતો પણ આવેલ. તે વખતે અમારા શ્રી સંઘનું એક ડેપ્યુટેશન પૂ. ગુરુદેવ પાસે સાયલા વિનંતી કરવા ગએલ. ત્યારે ચામાસી પાખીને થાડા જ દિવસા ખાકી હતા. પણ જ્યારે ધર્મ ઉપર કાઈ ધાડ આવતી હાય ત્યારે ધર્મધુરંધરા કાંઈ એસી રહે નહિ એટલે અમારી વિનંતીને માન આપી પૂ. ગુરુદેવ જોરાવરનગર પધાર્યા. તેરાપંથી મુનિરાજે અને પંડિતો પૂ. ગુરુદેવ સાથે ચર્ચા કરવા અવારનવાર આવતા. પૂ. ગુરુદેવ સિદ્ધાન્ત અને શાસ્ત્રો દ્વારા એવા સચાટ જવાબ આપતા કે તેઓ મૌન અને સ્થિર થઈ જતા. તેરાપંથીઓએ ઉપરાઉપરી જેરાવરનગરમાં બે ચામાસા કર્યા. તેની સામે પૂ. ગુરુદેવના પણ બે ચામાસા થયા. પૂ. ગુરુદેવના પ્રભાવશાળી ઉપદેશથી અમારા સંઘમાંથી એક પણ ઘર તેમાં લળ્યું નહિ. તેમના બધા પુરુષાથે નિષ્ફળ ગયા. તેઓના બેધ જૈન તો શું જૈનેતરાને પણ રુચ્યા નહિ. આથી અમારા શ્રી સંઘ પૂ. ગુરુદેવના ખૂબ જ ત્રણી છે. તેમના ઉપકારાના બદલા કાઈ રીતે વાળી શકાય તેમ નથી. આવા પરમ શ્રદ્ધેય પૂ. ગુરુદેવને અમારા લાખ લાખ વંદન. જન્મ શતાબ્દિની અમે પૂર્ણ સફળતા ચાહીએ છીએ.



# કરુણામૃતિ પૃ. ગુરૂદેવ

#### 🎇 શ્રી વર્ધ માન સ્થા. જૈનસંઘ, બારીવલી

પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજનું પ્રથમ દર્શન ૧૯૫૮ માં થયું. પ્રસંગ હતા શ્રી બારીવલી ઉપાશ્રયના ઉદ્દઘાટનના તેએાશ્રીએ બારીવલીમાં પુનિત પગલાં કર્યા અને બારીવલી મધ્યમવર્ગીય જનતાના હુઃખદર્દ જેઈ તેએાશ્રી વ્યક્ષિત થઈ ગયા.

ઉપાશ્રયના ઉદ્દઘાટન બાદ શ્રી સંઘે ચાતુર્માસની વિનંતી કરી જે તેએાશ્રીએ સ્વીકારી **તે**મના માનવતાલક્ષી ઉપદેશથી મધ્યમવર્ગનું દુઃખ હળવું થઈ શકે તેવી પ્રવૃત્તિએાના મંડાણ થયા.

શ્રી બારીવલી સંઘની વિશાળ જવ્યા જોઈ તેઓ કહેતા કે "આમાં કાંઈ રાજ-બ-રાજની પ્રવૃત્તિઓ આદરા,

[૧૧૫]

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

નહિતર આ જગ્યા સાફ્સફ કરનારની કેડ વાંકી વળી જશે અને ચકલા માળાં બાંધશે." આ શખ્દો હજી યે કાનમાં ગૂંજે છે. ગરીબ અને મધ્યમવર્ગીય જનતાનું દુઃખ તેઓ જોઈ શકતા નહિ. તેમના કારુણ્યભાવ ઉભરાઈ આવતાે. જો માણસને તેના જીવનવ્યવહારમાં શાંતિ હાય તાે જ તે ધર્મ તરફ સહેલાઈથી વળી શકે છે એટલે શકય તેટલી શહત આવા સમાજને મળે એવી પ્રવૃત્તિઓ કરવા તેઓ બાંધ આપતા.

તેએાશ્રીની પ્રેરણાથી બેારીવલીમાં સાર્વજનિક સંસ્થાએા સ્થપાઈ છે. આ સંસ્થાએાના સવિસ્તર અહેવાલ પુ. શુરુદેવતું સમાજને પ્રદાન' એ વિભાગમાં આપેલ છે.

તેઓશ્રી બારીવલીમાં ફકત બે જ વર્ષ બિરાજ્યા પરંતુ બારીવલીમાં મધ્યમ વર્ગ માટે આજે જે કાર્યો ચાલે છે તેની સંભાળ તેઓ તેમના જીવનના અંત સુધી રાખતા અને અત્યારે પણ તેઓશ્રીના પરાક્ષ આશીર્વાદ બારીવલી ઉપર છે એવી અમને શ્રધ્ધા છે. તેમની પ્રેરણાથી સ્થપાયેલ સંસ્થાઓ નાના બીજમાંથી વટવૃક્ષ સમી બની છે.

તેઓશ્રીની દયાળુતા, નિખાલસતા, વાત્સલ્યભરી સમદિષ્ટિ વિગેરે ભુલાય તેમ નથી. આ પુરુષ આત્મદશા પામેલા હતા એ રીતે ઘણા એાછા એમને એાળખી શકયા છે.

આવા પ્રેરક ગુરુદેવને તેમના જન્મશતાબ્દિ પ્રસંગે કાેટિ કાેટિ વંદન!

\*\*

# મહાપુરૂષની હરાેળના આચાર્ય કલ્પ સંત એવા અંજોડ ગુરૂદેવ

🎛 મુનિશ્રી સંતળાલજી

ઉભયમુખી સાધના

અમારા એ સદ્દગત ગુરુદેવ જાણે સામે બિરાજમાન છે! એવા લાવે અહીં આ સંસ્મરણા રજૂ કરવા ઇચ્છું છું :-તીર્થ કર કેવલી - સર્વ જ્ઞપ્રણીત જૈનધર્મમાં - તરવું અને તારવું - એમ ઉભયમુખી સાધના છે. આચરણ કરે અને કરાવે, તેનું નામ આચાર્ય. અમારા એ ગુરુદેવ અને પરમ પૂજ્ય કવિવર્ય પંડિત નાનચંદ્રજી મહારાજ વધ્-લખ્યા અને વશુસંબાધ્યા એવા આચાર્ય હતા. કલ્પસૂત્રમાં કલ્પના સાતમા પ્રકારમાં જે જયેષ્ઠ શખ્દ આવે છે, તે શખ્દ એમને ખરાબર લાગુ પડતા હતા. જૈન પરિભાષા મુજબ જેમનાં 'સંદાણ અને સંઘયણ' કુદરતી રીતે એવા હતાં કે જૈન જૈનેતર, ભારતીય કે ભારતીયેતર સૌ માનવાને એમને જેતાંવે તજ આદરમાનભરી આત્મીયતા સહેજે ઉપજે. સંત વિનાળા-જીના સૌથી નાના અને ધુરધર વિદ્વાન એવા શિવાજી ભાવે એમના પુસ્તિકાપરના ફાટો જોઈ લખે છે:- " ગુરુવર્થ નાનચંદ્ર-જીતું ટૂં કું ચરિત્ર હમણાં જ વાંચવામાં આવ્યું. તેમના ફાટા પણ જોયા. જેતાંવેંત તેઓ મહાપુરુષાની હરાળમાં સૌથી ઊંચા સ્થાન પર ળિરાજેલા હશે એ વિષે શંકા ન રહી. કેવળ ફોટા ઉપરથી જો એવા અપૂર્વભાવ મનમાં ઉપજ્યાે, તા જેઓ ગુરુવર્ય નાનચંદ્રજીના સહવાસમાં આવ્યા હશે, તેઓનું જીવન કેટલું ધન્ય અને પાવન થયું હશે !" તેઓ ખચપણથી માંડીને દેહાંત લગી જેમ એકાંતપ્રેમી રહ્યા હતા, તેમ સાથાસાથ તેઓ પ્રાણીમાત્રમાં એાતપ્રાેત પણ રહ્યા હતા. તેથી જ સાયલાના એકાંતવાસમાંથી તેઓ જેમ સંવત ૨૦૦૫માં ફરી જોરાવરનગર બીજાં ચાતુર્માસ કરવા પહેાંચી ગયા, તેમ સૌરાષ્ટ્ર સ્થાનકવાસી સંઘ ૨૦૧૨ માં અમદાવાદ લાવી શકયો. ત્યારખાદ સીધા ડાેલીવિહાર ઘાટકાેપર મુંબઈનાે થઈ શકયાે. અને કરી પાછા લીંબડીથી સાયલા સ્થિરવાસ કરી જ્યાં જન્મ ધારણ કરેલ ત્યાંથી જ અંતિમ વિદાય લીધી ! ટકાેરા મારી મારીને ઘડાયેલા અને પકવેલા ઘડા પસંદ કરાય છે, તેમ અમા એમના બે સાધુશિષ્યા કાયમી રહ્યા. તેમાં શ્રી શિવાજી ભાવેએ ઉપર કહ્યું તેમ દીક્ષાથી –કાળથી માંડીને ગુરુદેવના દેહાંત લગી લગભગ એકધારાં આડત્રીસ વર્ષના એ ધન્યપણાના અને પાવનપણાના મહાલાભ તાે એક માત્ર મારા વડીલ ગુરુભ્રાતા પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજશ્રી (ઉર્ફે ગુરુદેવના ચિત્તરૂપ પૂ. ચિત્તમુનિજી)ને જ મળ્યાે. એટલે કે દીક્ષા લીધા ખાદ તેઓ છત્રીસ વર્ષ લગી ગુરુદેવનું સાન્નિધ્ય પામી ધન્ય ધન્ય બન્યા! તેઓ જાતે જ કહે છે:--

'' સાધનામય જીવનના હાક્ષે સંતબાલજીએ દીક્ષિત થયા પછી નવમા વર્ષે અમારાથી જુદા પડી નવા જીવનના

[११६]

# प्रथ ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ચીલા શરૂ કર્યા, ત્યારે બીજી બાજુ મને એકધારા છત્રીસ (૩૬) વર્ષ સુધી પૂજ્ય ગુરુદેવના લાભ મળ્યા. ક્રમે ક્રમે વિકાસ કરતાં સાધનાના માર્ગ ખેડતાં ખેડતાં સત્તબાલજીના હૃદયમાં ૐ 'મૈયા' એ ગુરુદેવનું સ્થાન લીધું, છતાં ગુરુદેવ પ્રત્યે સદ્ભાવ રાખીને તેમજ સાધુજીવનની મર્યાદા સાચવીને પાતાની સ્વતંત્ર વિચારધારા મુજબ તેઓએ પાતાના ધ્યેયને પાર પાડવા એક જાતની માનવ—જીવનની પાંડશાળા ખાલી છે. જેના વિકાસ અને વિસ્તાર તમા બધા અત્યારે અહીં જોઈ રહ્યા છા. ત્યારે હું મારી રીતે જીવનસાધના કરી રહ્યો છું." દરિયાવ દિલ, અમીભરી આંખડીએ અને પ્રસન્ન-પ્રશાંત મુખમુદ્રા, વિશાળ ભાલ અને ખખડધજ કાયાવાળા ગુરુદેવના પટ્શિષ્ય તરીકે તેઓએ ગુરુદેવની દશમી પુષ્યતિથિના મુખ્ય અધ્વર્યુ તરીકે ૧૯–૧૨–૭૪ ના રાજ આટકોટ મુકામે લખીને ઉચ્ચારેલાં વચના એમની મહાનતા પાકારે છે. બાકી મને લાગે છે કે મારાથી સદ્દગત ગુરુદેવને અને એમને જે અવિનય, અસાતના, અભક્તિ અને અપરાધ જાલ્યે-અજાલ્યે ધૂનમાં ને ધૂનમાં થઇ ગયાં છે, તે હું કેમ બૂલી શકું? સદ્દભાવ્ય મારા એટલાં કે જેવા અજેડ ગુરુદેવ સાંપડયા, તેવા જ નાના ગુરુદેવ પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજથ્રી અને એમના વિશાળ ચતુર્વિધ સંઘ પણ મારી સહાયમાં ખડે ખડે અચળ રહી શકયો! જેના મહાપકાર કેાણ અને કયારે વાળશે? એ સવાલ છે.

#### મારું પાતાનું સમાધાન

હા, મને પોતાને સમાધાન મળ્યું: - (૧) સંવત ૧૯૯૯ માં લીંખડી મુકામે ચાર સાડાચાર માસ ગુરુદેવની બીમારી વખતે મારા પૂજ્ય વહીલ ગુરુભાતા ચુનીલાલજી મહારાજશ્રીની સેવાછાયાની લાગણીના લહાવા મળ્યા પછી (ગુરુદેવ અંગે સંતોષ સમાધાન સાંપડ્યું) અને (૨) મારી ગેરહાજરી છતાં મારી વિનંતીને માન આપી અમારા ગુરુદેવની દશમી પુષ્ય-તિથિએ ગુંદી પધાર્યા પછી પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજના ત્યાં જે સંતાષજનક ઉદ્દગારા મારા માટે નીકળ્યા, તે અનેક મુખા દ્વારા જાણીને. (પૂ. ચુનીલાલજી મહારાજશ્રીને મારાથી થયેલા અન્યાય નિવારણનું સંતાષ-સમાધાન સાંપડયું.)

#### કાકા કાલેલકરના ઉદ્દગારા

'શિષ્યનિષ્દાના લાકોત્તર નમૂના' નામના તાજ એક રમૃતિ લેખમાં કાકાસાહેએ લખ્યું છે:-''ગુરુ મહારાજે શિષ્યની સ્વતંત્રતાની કદર કરી. એના (શિષ્યના) ત્યાગ ન કર્યા. શિષ્યે પાતાની સાધના પાતાની ઢંમે ખીલવી અને ગુરુ મહારાજ એને અનુકૂળ થયા. શિષ્ય પાતાની સાધનાના વિકાસના પ્રયાગા અજમાવતા જાય અને ગુરુ નાનચંદ્રજી એને અનુકૂળ થઈ મદદ કરતા જાય......(શિષ્યને)......પાતાને રસ્તે જવાના આગ્રહ હતા. એની કદર કરી મુનિ નાનચંદ્રજી અનુકૂળ થયા. એવા ગુરુના દાખલા મેં તા બીજે જાણેલા–જોયેલા યાદ નથી" એટલે જ મેં ઉપર 'અજેડ ગુરુદેવ' એ વિશેષણ અમારા ગુરુદેવ માટે વાપર્યું છે.

#### ધર્મકાન્તિનાં બીજ વાવનાર

જૈન જૈનેતર એવા ગુજરાતના વ્યાપક માનવસમાજમાં અમારા એ ગુરુદેવે ગાંધીજીની વ્યાપક ધર્મભાવનાને આખા યે જૈન (મુખ્યત્વે રથાનકવાસી જૈન) સમાજના માધ્યમે કર્યાને સુંદર વેગ આપ્યા. જેનો ક્ષેપ અજમેર સાધુસંમેલનમાં સંવત ૧૯૮૯માં જવાને કારણે ચુ.પી. રાજસ્થાન અને મધ્યપ્રદેશ ઉપરાંત ત્યાં ઉપસ્થિત થયેલા વિશાળ સ્થા. જૈન સાધુ વર્ગ અને સમુદાય દ્વારા દેશભરમાં પણ પહોંચતા થઈ ગયા. એમણે આવાં શ્રીમદ્ પ્રતાપે અહિંસા ધર્મ ઝીલનાર અને આચરી અચરાવનાર વિશ્વ- વંદા વિભૂતિ મહાત્મા ગાંધીજી અને એમણે ઘડેલી કોંગ્રેસ વગેરે મારફતે જે ધર્મક્રાન્તિના બીજ વેર્યા, એમાંથી જ મને નિમિત્ત બનાવીને ભાલનલકાંદા પ્રયાગનું વિશ્વલક્ષી વટવૃક્ષ ઊભું થઈ ગયું. સદ્દભાગ્યે તે મુખ્ય પ્રદેશ (ભાલનલ કાંદા પ્રદેશ) વિસ્તારમાં એમનાં પાતાનાં પાવન પગલાં થઈ ચૂક્યાં હતાં! એમના વિરહાંજિલ કાવ્યની પાંચમી કડીમાં મારાથી કુદરતી રીતે ગવાઈ જ ગયું છે:—

"સ્વપર શ્રેયનાં કાર્યો કીધાં હાંશથી, ધર્મ દષ્ટિના વેર્યા' બીજ અપાર જો; સંપ્રદાયને વિશ્વવિશાળ સમાજના, રંગ લગાડ્યા રાષ્ટ્રભક્તિરસ સાર જો. દુષ્ટ દૈવ વિકરાળ કાળ તે' શું કર્યું ?"

મારા એ વડીલ ગુરુભ્રાતા પૂજ્ય ચુનીલાલજી મહારાજે 'સંતશિષ્ય' એક રેખાચિત્ર સંવત ૨૦૧૨માં એમની

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાઉદ સમૃતિગ્રંથ

ઉપસ્થિત વખતે જ આલેખ્યું છે. જેમાં પણ નીચેના ઉદ્દગારા છે. "…….જેણે વેષ તો રથાનકવાસી ઐનસાધુના પહેર્યો છે, છતાં પણ, સાંપ્રદાયિકતાથી પર રહી માત્ર સાધુદૃદયથી જેણે આમ જનતાને પાતાની કરી છે……..જે રાજકીય પરિસ્થિતિ અને ભૌગાલિક મર્યાદાઓને ઝીણી નજરે જોઈ શકે છે, પરંતુ અપવાદ સિવાય 'સાધુપદ'ને એ બધા સંયાગાથી પર એટલે નિલેપ અને ઉદાસીન રાખવામાં જે એક પ્રકારની સાત્ત્વિક ખુમારી અનુભવે છે. જેના ઉદાર અને ઉન્નત દૃદયે સેવાધર્મના અનાખા રંગથી રંગાયેલ 'સંતબાલ' જેવી વ્યક્તિ સમાજને ચરણે ધરી છે. સફેદ શુષ્ધ ખાદીનાં વસ્ત્રો, પ્રસન્ન-શાંત મુખ- મુદ્રા, સપ્રમાણ ઘાટીલી કાયા એટલે કવિવર્ય પંડિત મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ."

#### વિશ્વવત્સલ એવા કાન્તિપ્રિય સંતની ઝાંખી

એમને જેતાં વિશ્વસંત-અથવા વિશ્વવત્સલ એવા ક્રાન્તિપ્રિય મહાસંતની ઝાંખી થયા વગર રહેતી નહીં. "વિશ્વ વાત્સલ્ય પ્રયેાગકી રૂપરેખા"માં સાથી મુનિ નેમિચંદ્રજી કહે જ છે:— "વિશ્વવાત્સલ્યકી સાધના કરનેવાલા વ્યક્તિ; સર્વપ્રથમ અપની જાતિપાંતિ, રંગ, રાષ્ટ્ર, પ્રાંત, ધર્મ—સંપ્રદાય, ભાષા વેશભૂષા યા શિષ્ટાચાર આદિકે પૂર્વ શ્રેહોંસે સર્વથા મુકત હોગા." એમણે દશમી પુષ્યતિથિ પરના સંદેશામાં સ્પષ્ટ જણાવ્યું કે "……ભાલનલકાંઢા પ્રાયોગિક સંઘ પણ તેમના જ…શિષ્ય મુનિશ્રી સંતખાલજી મહારાજની પ્રેરણાથી રચાયેલ છે. તેમના પુનિત આશીર્વાદથી વિકસેલ છે અને પૂ. કવિવર્યશ્રીજી મહારાજ, આત્મદેષ્ટા ચિત્તરોાધક પૂજ્ય ચિત્તમુનિજી મહારાજ તેમજ બીજાં સાધુસાધ્વીએ અને પૂ. મુનિશ્રી સંતખાલજી મહારાજ તથા ભાલનલકાંઢા પ્રયોગમાં ખુંપેલાં અનેક જનસેવક—સેવિકાએાના સહયોગે ઉછરેલ છે. એટલે એક રીતે કહું તો 'ભાલનલકાંઢા પ્રાયોગિક સંઘ' પણ પૂજ્ય કવિવર્યશ્રીજી મહારાજના માનસ પુત્ર છે.

ટૂં કમાં ભાલનલકાંઠા પ્રયોગના મૂર્િળયાં ઘણે દ્વર સુધી ઊંડા જણાય છે. એની પાછળ સદ્દગત ગુરુદેવની પ્રેરણાએ પણ ભાગ ભજવ્યો છે.

અમારા ગુરુદેવની ચિર વિદાય પછી એમની જન્મશતાબ્દિ ઉજવવામાં પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ રીતે જેમણે જેમણે પૂરેપૂરા સાથ આપ્યા છે તે સૌને અભિનંદન ઘટે છે. શતાબ્દિ ઉજવણી માટેની પ્રેરણા બારીવલીમાં જાગી અને એ ભાવનાને તન, મન અને ભાવ સાથે વિદુષી સાધ્વી દમયંતીબાઈએ ઝીલીને દીપાવી, અને સમગ્ર યાજનાને માટુંગામાં મૂર્તસ્વરૂપ અપાયું. આટલા ઉલ્લેખ કરી ૐ મૈયા, ૐ ગુરુદેવ પ્રત્યે વિનમ્ર શ્રદ્ધાંજલિ એ મહાત્માને ચરણે ઘર્ં છું.

#### \*\*

# પ્રેમ, કરૂણા અને જ્ઞાનના સંગમરૂપ શ્રી સદ્દગુરૂદેવ

🎉 ડેા. એન. વી. સુચક

અમારા સદ્દગુરુદેવે અમારા વચ્ચેથી કાયમી વિદાય લીધાને આજે વર્ષો વીલી ગયા, તેમ છતાં જ્યારે જયારે હું તેમનું સ્મરણ કરું છું ત્યારે તેઓ મારી દબ્ટિ સમક્ષ, મારા દૃદયમાં પ્રેમ, કરુણા અને જ્ઞાનના ત્રિવેણી સંગમરૂપે સદા યે ઉપસ્થિત હોય છે.

આ મહાપુરુષને સમજવાને વિરલ વ્યક્તિએા જ ભાગ્યશાળી બની હતી. જે કે હું તેમાંના એક હોવાના દાવા કરતા નથી. અલબત્ત મેં તેમને સાચી રીતે સમજવાના પ્રયત્ન જરૂર કર્યો છે.

સંતપુરુષોને અમારા જેવા અલ્પન્ન અને ભૌતિકવાદી માનવીએા દ્વારા ગવાતા તેમની પ્રશંસાના ગીત સાંભળવા ગમતાં નથી. તેઓ જગતનાં દ્વન્દ્રોથી પર હતા અને તેઓએ જીવનમાં પણ સમત્વયાગની સાધના કરી હતી. આ પ્રમાણે તેઓએ આત્મસાક્ષાત્કાર દ્વારા સ્વયંના પૂર્ણ પરિચય પ્રાપ્ત કર્યા હતા.

તેઓ એવી સંતકાટિની વિભૂતિ હતા કે જેમણે સહજ સમાધિ પ્રાપ્ત કરી હતી. તેઓ આર્થિક અને સામાજિક દુઃખાથી મુંઝાયેલા, અપાર સાંસારિક વિટંખણાએાથી પીડિત, અજ્ઞાન અને અસહાય દશામાં અટવાયેલા એવી માનવજાતની સેવા માટે પાતાની જાતને સમર્પિત કરી દીધી હતી. પ્રાણિમાત્ર, માનવ, પશુ, પક્ષી અને અન્ય સર્વ પ્રતિ તેઓ પૂર્ણ પ્રેમ અને કરુણાથી ભરેલાં હતાં.

# પુજય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રેજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

તેમને યથાર્થ રીતે જેઓ સમજી શકયા તેઓએ અનુભવ કર્યો કે તેઓશ્રીને સર્વ પ્રાણીઓમાં પ્રભુ અને પ્રભુમાં પ્રાણિમાત્રના દર્શન થતા હતા. તેમના જીવન દરમ્યાન જે યાજનાઓ અમલમાં મૂકવા તેમણે જે પ્રેરણા આપી છે તે તેમની આ વિશ્વભાવનાના સચાટ પુરાવા માટે પર્યાપ્ત છે, 'જનસેવા એ પ્રભુની સેવા છે,' તેમના જીવનના આ મહામંત્ર હતા.

તેઓશ્રી ગમે તેવી ગમે તેની થઇ ગયેલી ભૂલ હંમેશા જતી કરતા અને ઉદાર મન અને પ્રેમપૂર્ણું હૃદયથી સૌના કલ્યાણની ભાવના ભાવતા. તેમણે હજારા માનવીઓને પ્રભુ સાક્ષાત્કારના પંચે દોર્યા અને પ્રેર્યા હતા કે જે માનવજાતના અંતિમ ઉદ્દેશ અને ધ્યેય છે. તેમના વિષે કંઈ પણ અભિપ્રાય આપવા તે આપણા અધિકાર અહારની વાત છે, કારણ કે તેઓ આપણી સમજશક્તિની મર્યાદાથી ઘણી ઊંચી આત્મદશામાં સ્થિત હતા.

તેમના સર્વે અનુયાયીઓ કે જેમને તેઓએ માર્ગદર્શન આપ્યું છે અને જેઓ આજે હ્યાત છે તેમના જીવન ઉપર પડેલા તેમના સદ્દ્વગુણાના ઉચ્ચ પ્રભાવને હું જોઈ શકું છું અને અનુભવી શકું છું. તેમના સત્સમાગમમાં આવેલા સર્વે<sup>ર</sup>ને આધ્યાત્મિક તેમ જ ભૌતિક જીવનમાં અવશ્ય શાંતિ મળી છે.

શુલ શ્રદ્ધા, કલ્યાણ અને સમર્પણતાથી કરાતું કોઈ પણ કાર્ય યેાવ્ય પુરસ્કારને પામે છે, જો તે કાર્ય ગુરુકૃપાથી અલિબિકત હોય તો. ગુરુના આશિષ, માર્ગદર્શન અને કૃપા વિના આ વિશ્વમાં કોઈ માનવી પ્રભુના સાક્ષાત્કાર કરી શકે નહિ જ અને સુપાત્રોને ગુરુઆશિષ સહેજે મળે છે. જો કે સંતો હંમેશા દયાળુ હોય છે અને તેમને પાત્ર—અપાત્રના કાઈ લેદલાવ હોતા નથી. સંતાના દૃદયમાં તા પ્રેમ અને કરુણાના ફુવારા સદા ઊડતા હાય છે. તેઓ તા સૂર્ય જેમ પ્રાણીઓની પ્રકૃતિ કે પાત્રતા—અપાત્રતા જોયા વગર સર્વ ચરાચર પ્રાણીઓને સરખી રીતે જીવન અહ્યે છે તેમ સર્વ જીવાને સરખા પ્રેમ આપે છે.

મારા ગુરુદેવને લીધે જે કાઈ મારા સંસર્ગમાં આવેલા તે સૌના હું ઘણા આભારી છું, કારણ કે તેમના સાન્નિ-ધ્યમાં રહેવાની તક મને એાછી સાંપડી છે. પૂ. ગુરુદેવના આદર્શો, સિદ્ધાંતા અને આજ્ઞાએા માનવજાતની સેવાર્થે અમલ કરવા જેમણે જેમણે શુભ અને નમ્ર પ્રયાસા કર્યા છે તેમના હું કરીથી આભાર માનું છું.

જ્ઞાન, આશીર્વાદ અને આનંદના પ્રેરણાસ્રોત એવા શ્રી સદ્દગુરુદેવ પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજના ચરણામાં મારા વિનમ્ર ક્રોટિ કોટિ વંદન !

#### **%**

#### માનવતાવાદી મહર્ષિ<sup>૧</sup>

#### 🏽 શ્રી રતિલાલ સરખેેજ

માનવ-જીવનના સાચા મહિમા સમજાવનાર, માનવતાના પુરસ્કર્તા, ગાંધીજીના સિદ્ધાંતાના પ્રખર હિમાયતી, શુદ્ધ ખાદીધારી, ઉપાશ્રયાની ચાર દીવાલા વચ્ચે રહીને પણ ભગવાન મહાવીરની વાણીને મધ્યમાં રાખી જીવનસાધના એ માનવ જીવનના સાચા મહિમા છે એ બાંધ આપનાર ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજની જન્મ શતાબ્દિ આ વર્ષમાં ઉજવાઇ રહી છે, એવે વખતે એ કૃપાળુ ગુરુ અને મંગળકારી મહાપુરુષના કેટલાક પ્રસંગા યાદ આવે છે.

ગુરુદેવ લીંબડી સંપ્રદાયના હતા પણ સાંપ્રદાયિક ભાવના એમનામાં નહાતી. એ વિશ્વબંધુત્વમાં માનતા. એમના અનુયાયીઓમાં માત્ર જૈના જ નહાતા, જૈનેતરા પણ હતા. એએાશ્રી વરસાવા પધારેલા અને ચિનાઈના બંગલે ઉતરેલા. જ્યારે ત્યાંથી એમણે વિદાય લીધી ત્યારે ચિનાઈના માતુશ્રી જેઓ વૈબ્ણવ છે તેઓએ તેમ જ અનેક જૈનેતરાએ મહારાજ સાહેબને અશ્રુલીની વિદાય આપી હતી.

#### મજિલ એક, માર્ગ જુદા

એટલે એમની ઉદારતા અને વિશાળ દિલથી એમણે અનેકાને સાચા જૈન બનાવ્યા હતા. એએા કહેતા હતા: તમે ગમે તેને માના, ગમે તે ધર્મ અપનાવા, માંજિલ એક છે, માર્ગ જુદા છે. મૂળ ઉદ્દેશ મનને નિર્મળ કરવાના હાય તા કાઈ પણ ધર્મને તમે તમારા ચાકદામાં બેસાડી શકશા.

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્સ પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

ગુરુદેવ સરળ હતા, નમ્ર હતા, નિખાલસ હતા, બીજાનું દુઃખ જોઈને એમનામાં કરુણા જાગે એવા કરુણાપરાયણ સંત હતા. એમના જીવનમાં અનેક ઘટનાએા બનતી રહી પણ એ સ્વસ્થ રહેતા. એમનામાં અભિમાન નહોતું અને એમની નિરિભિમાન વૃત્તિ, શાંત અને ભરાવદાર સામા પર છાપ પાડે તેવા ચહેરા, પરગજ પ્રકૃતિ, અને ઉદારતા આજે પણ અનેક સંસ્થાએમાં દેખાઈ આવે છે અને એમની પ્રેરણાથી ઊભી થયેલી અનેક સંસ્થાએમ આજે અનેક જીવામાં આશ્વાસન, આશા અને આધાર રૂપ બનીને એમનામાં બળ, બુહિ, તેજ પ્રગટાવે છે. એમની હતાશા ખંખેરવામાં નિમિત્તરૂપ બને છે. કરજિયાત ધાર્મિક શિક્ષણ

આપણા આ પ્રાતઃસ્મરેષ્ણીય ધમોપુરુષના લાભ હું લીંબડી સ્થાનકવાસી જૈન બાેડિંગમાં ભણતા હતા ત્યારે મળેલા. સત્તારેક વર્ષના હાેઈશ, મેેદ્રિક ભણતા. મહારાજસાહેળના આદેશે બાેડિંગમાં રહેનાર માટે ધાર્મિક શિક્ષણ ક્રજિયાત લેવું પડતું અને સ્વ. ચત્રભૂજ મહારાજ દ્વારા અજરામર જૈન વિદ્યા શાળામાં સામાચિકથી માંડી સૂત્રા સુધી મેં કંડસ્થ કરેલું. અવારનવાર ઉપાશ્રયે જાઉં. નાનપણમાં વાચાળતા વધુ સારી, શરીર સારું અને વકતૃત્વશક્તિ પણ ખરી. પરિણામે ગુરુદેવને મારા પર પ્રેમ.

ગુરુદેવને ધાર્મિક નાટકાના શાખ. ધાર્મિક મેળાવડા થાય અને એમાં નાટકા લજવાય. મને ખરાબર યાદ છે કે કચ્છની એક ધર્માકથા પરથી નાટક લજવવામાં આવેલું. એક પિતા ધર્મની ખાતર એના સાતે પુત્રાનું ખલિદાન આપે છે એવી કથા હતી. મારું પાત્ર પિતાનું હતું. એ વખતના સંવાદાએ ઉપાશ્રયમાં ખધાને હલખલાવી મૂકેલાં. અને ચાધાર આંસુએ રડાવેલા. અને પછી તા મહારાજ સાહેબનું જ્યાં ચામાસું હાય ત્યાં મને ખાસ બાલાવે, નાટક લજવાય. વાંકાનેર અને અન્ય સ્થળાએ ગયેલા. મને ઠેરઠેરથી આમંત્રણ મળે અને પુરસ્કાર મળે.

#### દાનનું મહત્વઃ ભાવદયા

એક પ્રસંગ યાદ આવે છે. દાનને એ મહત્વ આપતા. એકવાર એમના એક પરમભકત શ્રીમંત સજ્જન એમને મળવા આવ્યા. હું ઊભાે થયાે એટલે મને જવાની જરૂર નથી કહી બેસાડયાે. કાેઈસંસ્થા માટે નાણા આપવાની વાત હતી.

ગુરુદેવે કહ્યું: દાનના મહિમા કેવળ હાથ લાંબા કરી લક્ષ્મી આપવાથી સમજાતા નથી. દાન એવી રીતે થવું જોઈએ કે જેથી બીજો હાથ ન જાણે. અગર તો એ દાન કેવળ દીન દુ:ખીને થાંડી રાહત માટે નહિ પણ સાચું દાન એનું નામ છે કે કમમાં કમ સહધમી લાઇને કે બહેનને એના દાનથી સ્વાશ્રયી બનવાની તક મળે. એ દાન લેનાર ફરી હાથ લાંબા કરવા ન પ્રેરાય. એ રીતે જેને પ્રેરણા મળે, સાધના મળે; આનું નામ લાવદયા. દાનવીરા પાસે ગુરુદેવ લાવદયા માટે હેમશા આગ્રહ રાખતા. જે લાવદયાથી દાન કરે છે એનામાં અન્ય જીવા પ્રત્યે ઉપકારની નહિ પણ મૈત્રીની લાવના જાગે છે. વાત્સલ્ય લાવ જાગે છે અને ત્યારે જ દાનવીરના માહે માયા, મમતાના, ક્લાયોના અને કરેલા કર્માના અંત આવે છે.

પેલા ગૃહસ્થ સાંભળી રહ્યા અને જે સંસ્થાને નાણાની જરૂર હતી એને 'ભરવા હાય એટલા ભરી લાે' એમ કહી કાેરા ચેક મળી ગયાે.

#### સેવાપરાયણતા : તપ જેટલા જ મહિમા

ડૂંકમાં ગુરુદેવ માનવતાને મહત્ત્વ આપતા અને ભગવાન મહાવીરે પ્રરૂપેલા ધર્મની આ વાત છે એમ કહેતા. કેટલીક વાર અમે બેઠા હોઈએ ત્યારે ભગવતી સૂત્રમાંથી ગાથાએ। બેહો. મહાવીર−ગૌતમ સંવાદ કહે અને કહે કે હું નથી કહેતા, ભગવાન કહે છે કે જેનામાં માનવતા છે, જેનું દિલ દુઃખિયાઓને જોઇ દ્રવે છે. જે માંદાઓની માવજત કરે છે તે ઘન્ય છે અને એ રીતે માનવીની સેવા કરનાર ભગવાનના દર્શન પામે છે.

ક્રિયાકાંડા સમજપૂર્વક થાય તા તે માણુસના કર્માના ક્ષય કરે છે. તપ પણ જરૂરી છે પણ જે એ ન થતું હાેય અને ભગવાનને પામવા હાેય તા માનવતા શ્રેષ્ઠ માર્ગ છે. માંદાની માવજત કરાે. ગરીબાના ઉદ્ધાર કરાે. દુઃખિયાની પડખે ખભેખભા મિલાવી ઊભા રહાે.

ક્રિયા કાંડામાં સ્વર્ગ –નર્ક અને મહાવ્રતાના વમળમાં અટવાઈ જઈ ભારેખમ વ્યાખ્યાનાથી માણસ મૂંઝાઈ જાય છે. ધર્મનું સાચું સ્વરૂપ એમાં વર્ણવ્યું હોય છે પણ એ સમજતાે નથી. ગુરુદેવ કહેતા કે જૈન ધર્મમાં જેટલું મહત્ત્વ ક્રિયાકાંડ ને તપનું એટલા જ મહિમા સેવાપરાયણતાના વર્ણવાયાે છે.

\*\*

# पूर्वय गुरुदेव इविवयं पं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

# વંદના ભાવાંજલિ – શ્રદ્ધાંજલિ

(પૂ. ગુરુદેવ સમાધિપૂર્વંક કાળધર્મ પામ્યા ત્યારે અનેક સરથાએા, પૂજ્ય સાધુ–સાધ્વીએા તથા શ્રાવક શ્રાવિકાએા તરફથી દૃદયદ્રાવક ભકિતભાવથી ભરેલી શ્રદ્ધાંજલીએા વિરહાંજલીએા વિ. આવેલ હતી. તેમાંથી થાેડી અહીં આપેલ છે. સં.)

#### વ દના

વંદન કરીએ, દિલના જોડી તા.... ર ગુરુજી વંદન કરીએ. પાવન થઈએ, કરી હૃદય ઝંકા.... ર ગુરુજી પાવન થઈએ. ધરીએ ધરીએ, પ્રેમ પુષ્પના હા.... ર પ્રીતેથી વંદન કરીએ.

- અમ જીવન રસ–ગ્રાગ ભરેલા (૨) હર્ષ – શાેકના સ્વાંગ સજેલા (૨)
- કર્યા જઈ ડેરીએ ?.... અમ જીવન આધા....૨ ગુરુજી૦ વંદન૦ ૧
  - સ્વાર્થ સાધવામાં છીએ શૂરા (૨)
  - પરમારથમાં સાવ અધૂરા (૨)
- સામું જેશા.... અલય શરણ દાતા....ર ગુરુજી૦ વંદન૦ ૨
  - પશુતાના સંસ્કાર સુણાવ્યા (૨)
  - માનવતાના મર્મ જણાવ્યા (૨)
- સુર્દીષ્ટ કરેને.... દિબ્ય તેજ અંધા....ર ગુરુજી વંદન ૩
  - અर्ध-हण्ध अभ व्यक्ति छवन छे (२)
  - સામાજિક પણ એાઘ જીવન છે (૨)
- કિરણા ફેંકાે.... ધન્ય બને અવતા....ર ગુરુજી૦ વંદન૦ ૪
  - અંધ-ક્રિયા જરીયે નથી ક્લતી (૨)
  - सभक विना उगक्षं नथी अरती (२)
- ભાવે ભરજો.... જ્ઞાન ક્રિયા ભંડા...ર ગુરુજી૦ વંદન૦ પ
  - ચિત્તશુદ્ધિના નિશ્ચય કરીએ (૨)
  - પુનિત પુરુષના પંથ વિચરીએ (૨)

એ વું કર જો.... જ્ઞાન પૂંજ અહુગા....ર ગુરુજી વ દંન કરીએ. વંદન કરીએ દિલના જોડી તા...ર ગુરુજી વંદન કરીએ.

### प्रथ ग्रूटिय કચિવર પ. लालसन्द्रका महाराज जनमशताहि € समृतिसंध

### 'સંતશિષ્ય'ને ભાવાંજલિ

(ઢળ–ઝંડા ઊંચા રહે હમારા)

(૧)

विरक्ष विभूति च्येष्ठ विराजे (र)

સંત-સમાજ અને દેવ-સમાજે (૨) - વિરલ ૦

– પ્રગટ થયા માનવહિત કાજે (૨) કાવ્ય સરિતામાં ગુણ ગાજે (૨)

'સંતશિષ્ય' પડછંદ અવાજે (૨) – વિરલ ૦

**38** 

(२)

ચેતનવંતા હે ગુરુદેવા (૨)

नितनित स्भरण કરું તું જ સેવા (२) - ચેતન ૦

– જ્ઞાન – કર્મ – ભકિત રસ દેવા (૨)

અમ અંતર આવા તત્ખેવા (ર)

'સ'તશિષ્ય'ની ખબરું લેવા (૨) – ચેતન ૦

(3)

વાણી અમૃત – રસ ઝરનારી (ર)

દિષ્ટિયાત છે પાવનકારી (૨) – વાણી ૦

સદ્ગુરુ ભાવ સદા સુખકારી (૨)

પ્રેમળ જ્યાત છે જય જયકારી (૨)

**'સ'તશિષ્ય'** જીવન અલિહારી (૨) – વાણી ૦

(સંતશિષ્ય' ગુણની બલિહારી ) (૨)

**38** 

(8)

(ઢબ-અંતર્યામી અંતરમાં વિરાજી રહેા)

ગુરુ! આંતર - જ્યાત જગાવી દિયા (૨)

પ્રભુ! પાવનપંથ ખતાવી દિયાં (૨)

આજ તારા ગુણની જપમાળ ચાલ થાય છે (૨)

પ્રાણ સાથે 'સંતરાષ્યના લાવ' નગી નય છે (૨) ગુરુ ૦

આપના આદેશ ઝીલવા જ્ઞાન – શકિત આપજો;

જીવનને વિકસાવવા પ્રભુ! પ્રેમભકિત આપજે. ગુરુ૦

### पूज्य गुरुदेव इविवय पं. नानयन्द्रका सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

(હબ – ઉપર મુજબ)

**(4)** 

માના માના કે આજ ગુરૂ આવી ગયા (ર) માના માના કે ગુરૂજી પધારી ગયા (ર) મારા ચિત્તમંદિરને ગજાવી ગયા (ર) – માના શાંતભાવે એકલા પળપળ પ્રતીક્ષા મેં કરી (ર) 'સંતશિષ્યે' આજ મારા લાવમાં લરતી કરી (ર) – માનો

(\$)

( હખ – સુધારસે ભરપૂર શ્રી વીતરાગી ) દીઠા મેં દેવના દિદાર આજ મારા મનમાં વસેલા દીઠા ચુરૂ દેવના દિદાર આજ મારા મનમાં વસેલા મનમાં વસેલા ને દૃદયે રસેલા... દીઠા બ 'સંત' સ્વરૂપે સાગર વિશાળ છે (૨) 'શિષ્ય' સ્વભાવે રસાળ.. આજ મારા બ મનમાં રમેલા ને દૃદયે ગમેલા... દીઠા

器

(৩)

(હળ - અખ તો મેરા રામનામ)
આજ મારા ભવનમાં છે દેવના ઉતારા
દેવના ઉતારા - ગુરૂ દેવના ઉતા રા.... આજ૦
નજર ભરી નીરખી લીધું, એ જ લાભ મારા (૨)
દર્શન વિશુદ્ધ થયે, મટયા છે મું કારા (૨) આજ૦
માર્ગ કે કુમાર્ગને મુસ્પષ્ટ દેખનારા (૨)
આજ જ્ઞાનચંદ્રના પ્રકાશના ઉજારા (૨) આજ૦
નજ સ્વરૂપ રમણતાના પ્રગટ છે સિતારા (૨)
'સંતશિષ્ય' ચિત્તની પ્રસન્નતા પ્રસારા (૨)

8

(८)

(હળ-રામ છે (૩) રે અંતરઘટમાં એ રામ છે.) ચાય છે (૩) રે ગુરુદેવનું સ્મરણ એમ ઘાય છે. આવી આવીને સરી જાય છે રે...ગુરુદેવનું સ્મરણ ૦ હરતાં ને કરતાં ઊઠતાં ને બેસતાં (૨) ઝાંખી નિરંતર થાય છે રે...ગુરુદેવનું ૦ – ૧ નેણામાં નેહ ભર્યો દિલ દરિયાવ છે (૨) ભાલે વિશાળતા છવાય છે રે...ગુરુદેવનું ૦ – ૨ વાણી મધુરી છે સ્વરે મહેલી (૨)

### પ્જય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેન સફારાજ જન્મશાનાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

હાવ-ભાવથી ચિત્ત ચારાય છે રે...ગુરુદેવનું ૦ - ૩ શ્વેત અંખરમાં કાયા છે શાલતી (૨) શિર પર વાળ સાહાય છે રે....ગુરૂદેવનું ૦ - ૪ સુંદર ખે કાન છે સરવા સુલક્ષણા (૨) હું ફાળા હાથ ફરી જાય છે રે....ગુરૂદેવનું ૦ - ૫ જ્ઞાન-ધ્યાન-કર્મા અને ભક્તિના યાગમાં (૨) 'સંતશિષ્ય' ભાવથી ભીં જાય છે રે....ગુરૂદેવનું ૦ - ૬ નિતનિત એમ ગુણકીર્તન કરવાથી (૨) 'ચિત્ત'માં સમાધિ વર્તાય છે રે....ગુરૂદેવનું ૦ - ૭

\*\*

#### છવન છતી ગયા

(रनेड्धाभ सूना सूना रे - व्ये ७७)

ધન્ય જીવન ગુરુદેવતું, જેણે શાધ્યા જીવનના સાર રે જીવન જીવી ગયા રે... સ્મરણ કરુ ગુરુદેવતું, હું તાે પામું (ચ્યા) ભવના પાર રે જીવન જીતી ગયા રે...ટેક

– જન્મ લીધા ગામ સાયલામાં– (ત્યારે) સૈકાની સાલ તેત્રીશ રે....જીવન જીવી ૦ માગસર શુકલની એકમે,કુળદીપક જન્મ્યા સવાવીશ રે...જીવન જીતી ૦ – ૧ ~ માતા ૨ ળિયા ત આ ઇ હરખિયા, પિતા પાનાચંદભાઈના ઉલ્લાસ રે...જીવન જીવી ૦ નાગરશસ રૂઠું લાગ્યું, જેમાં ભાવિ જીવનની સુવાસ રે…જીવન જીલી ૦ – ર – કિશોર જીવનના પ્રવાહમાં, ક્રમે વિતિયાં વર્ષ દશ– ખાર રે... જીવન જીવી ૦ કડવા – મીઠાં સંસારના રંગથી, જાગ્યા જીવનના તાર રે.... જીવન જીતી ૦ – ૩ – આવી ઊભા ભરયૌવનને આંગણે, પૂર્વ સંચિતના દેાર રે... જીવન જીવી ૦ ત્યાગ – વિરાગ, સફ્શુર્ની સંગતિ, ખેંચી રહ્યા પુર જોર રે... જીવન જીવી ૦ - ૪ ઋણાનુબ ઘથી, થયું નિમિત્ત વેવિશાળ રે… જીવન જીવી ૦ – પુર્વ ચિત્તા ચમત્કૃતિ પામતાં, ઉર વાદ્યા વિરાગ રસાળ રે.... જીવન જીવી ૦- ૫ – તરણતારણ શુરુ શાેષવા, જેણે કીધાે અંતર નિર્ધાર રે.... જીવન જીવી ૦ રનેહી – સ્વજનના અધન સઘળાં, છેાડતાં ન લાગી વાર રે.... જીવન જીવી ૦--૬ શાધુગાર રે.... જીવન જીવી ૦ દેવચંદ્રછ. – આચાર્યશ્રી જિનશાસનના શિષ્ય–પરિવા<del>રે</del> શોભતાં, ખિરાજતા કચ્છ માેઝાર <del>રે</del>... જીવન જીતી ૦ – ૭ ચાેગે કરી, રૂડા મળીઆ ગુરૂ શિરતાજ રે... જીવન જીવી ૦ ∵– પૂર્વ~પ્રબંધના સાલ એાગણીસસા સત્તાવને, ફાગણ શુદી ત્રીજ રાજ રે.... જીવન જીવી ૦ – ૮ -- દીક્ષિત થયા ગુરુ સાન્નિધ્યમાં, કચ્છ દેશ ને શહેર અંજાર રે... જીવન જીવી ૦ ગુરુમુખે 'નાનચંદ્ર મુનિ,' નામ આપ્યું, સ્થાપ્યું શ્રીકાર રે.... છવન છતી ૦-૯ – સેવા, સંગીત ને શાસ્ત્રની, ત્રિવેહ્થી ચમકતી જાય રે.... જીવન જીવી ૦

### प्रथ गुरुदेव इविवय पं. नान्यक्ट्रेल सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिगंथ

સંયમપંથની સાધના ક્રમે સંવેગવંતી થાય રે... જીવન જીતી ૦ – ૧૦ - ત્યાગી જીવનની પ્રૌદદશાએ, ખિરુદ ધર્યું 'સંતશિષ્ય' રે... જીવન જીવી ૦ સંઘ-સ્વજન ને આત્મસેવાથી, ઉજ્જવળ અને છે ભવિષ્યુ રે... જીવન જીતી - ૧૧ - 'સર્વ – ધર્મ – સમભાવી' 'કવિ' અને 'પંડિત' થયા વિખ્યાત રે... જીવન જીવી ૦ જૈન જૈનેતર વર્ગમાં, 'નિજસાધુ' રૂપે પ્રમ્યાત રે.... છવન છતી ૦ – ૧૨ – સેવા અને પુરુષાર્થ તણાં, ફળ મીકાં – મધુરાં ખાસ રે.... જીવન જીવી ૦ 'ચિત્ત પ્રસન્ન'ના વારસા, અને બીજા 'સૌભાગ્ય' વિલાસ રે... જીવન જીતી ૦ – ૧૩ – વર્ષો વીત્યા કર્મયાગમાં, સંતસેવા ને સંઘમાં સુધાર રે... જીવન જીવી ૦ જ્ઞાને અનુભવે સ્થિર થયા, પછી ધ્યાનયાગના જયકાર રે.... જીવન જીવી ૦ – ૧૪ – ચાેસઠ વર્ષના દીક્ષા પર્ચાયથી, સમૃદ્ધ થયાે પરિવાર રે... જીવન જીવી ૦ શિષ્યો – ભકતો – અનુરાગી માંડળમાં, વધ્યો' તો પ્રેમ – પસાર રે.... જીવન જીતી ૦ – ૧૫ – નેવાસી વર્ષની ખુઝર્જાવયમાં, દેખાતા આત્મના ઉલ્લાસ રે... જીવન જીવી ૦ ઉત્સાહ અનેરા આશા અનેરા, પ્રજ્ઞા વિજ્ઞાનના વિલાસ રે.... જીવન જીતી ૦ – ૧૬ – સંવત બે હજાર ને એકવીસમાં, પ્રાગસર વદ ને નામ રે... જીવન જીવી ૦ જીવન દીવડા ખુઝાઈ ગયા, રવિની રાત નિજ લામ રે... જીવન જીતી ૦ - ૧૭ – અંધકાર પડદેા પડી ગયો, (ને) હાહાકાર થયેા ચિત્કાર રે.... જીવન જીવી ૦ શાેક શ્રદ્ધાંજલિ મહાપ્રવાહે, કર્યાે દિવ્યજીવન સત્કાર ૨ે... જીવન જીતી ૦ – ૧૮ – આજે અહીં છે, આજે અહીં છે, (એ) નિત્યજીવનના વાસ રે… જીવન જીવી ૦ જીવી ગયા તે મહાપુરુષની, પૂરવી આપણે આશ રે... જીવન જીવી ૦ – ૧૯ – અહાે! ગુરુદેવ! આપના, કહાે શાં શાં કરું સન્માન રે... જીવન જીવી ૦ ચરણક્રમળ રજ બની રહું, તા ય એાછા રહે અરમાન રે.... જીવન જીતી ૦ - ૨૦ - સંયમભર્યા રૂડા ત્યાગી જીવનમાં, વીરના એ અવતાર રે... જીવન જીવી ૦ '**ચિત્તચંદ્ર'** સર્વ સાથે મળી, બાેલાે સદ્દગુરુનાે જયકાર રે... જીવન જીવી ૦–૨૧



#### વિરહાં જ લિ

(સગ - અપૂર્વ અવસર એવા ૦)

દુષ્ટ કૈવ વિકરાળ કાળ તહેં શું કર્યું ? હતું જેહ જિનશાસનનું શુભ રતન જો; ઝૂંટવી લીધું તેહ અચાનક હાથથી, હવે ન લાધે કરતાં કાેિટ પ્રયત્ન જો....દુષ્ટ ૦ – ૧ જેના દિલને દરિયાની ઉપમા દઉં! પણ રદિયા માઝા મૂકે કાે'કવાર જો; જેને હૈયે મૂકી નહિ માઝા કદી, રહી નયનકાંઠે નિત અમીરસ ધાર જો....દુષ્ટ ૦ – ર ચંદ્રકળા પુનમશી મુખથી જો કહું, તા મહામુનિનું વદન અતિ શરમાય જો; કારણ વદમાં શશીનું તેજ ઘટી જતું, 'નાનચંદ્ર' મુખ તેજ ઘટે ન જરાય જો....દુષ્ટ ૦ ૩ સૌરભ નમ્રપણાની રંગ સુકંઠના ખુધ્ધ પુષ્પ ગુલાબ અખંહિત પાસ જો; અનુભવવૃદ્ધ શરીર પણ વૃદ્ધ ભલે થયું, મૃત્યુ લગી ઝીલ્યા છે જ્ઞાન-પ્રકાશ જો....દુષ્ટ ૦ – ૪ સ્વ-પર શેયનાં કાર્યા કીધાં હાંશથી, ધર્મદષ્ટિના વેર્યા બીજ અપાર જો; સંપ્રદાય ને વિશ્વ વિશાળ સમાજને, રંગ લગાડયા રાષ્ટ્રભક્તિ રસધાર જો.... દુષ્ટ ૦ – ૫

### प्रथ गुरुहेव डविवर्य मं. नान्यन्द्रका महाराज जनसराताहि समृतिग्रंथ

શિષ્યની જેડી દર્ઈ જંગ હતી ગયા, બાહ્યાંતર જગ કરવાને શુંભ કાર્ય જે; સંત વારસા 'ચિત્ત' અને 'સૌભાગ્ય'માં, નીરખી જનગણ મનમાં ધૈર્ય ભરાય જો… ૬ષ્ટ ૦ – ૬ વાચા થાકે ગુણ વદી ગુરુ! આપના, વિરહાશ્રુના વસુધા વહે ન ભાર જે; તા ય શ્રદ્ધાંજલિરૂપ કાવ્ય ચરણે ધરું, અમ આત્માના એ જ નિમિત્ત સુધાર જે, અમ આત્માના એ જ નિમિત્ત આધાર જો…૬ષ્ટ ૦ – ૭



#### શ્રદ્ધાંજલિ

ં ('વાયુ તારા વીંઝણલાને' – એ હબ )

અનંત સમાધિએ પોઢયા, આજે વહાલા જીવનપ્રાણ, વત્સલદૃદયી મહાયાગીએ. કીધાં પરલાકે પ્રયાણ... –જન્મભૂમિ એની નિર્વાણભૂમિ, ધન્ય સાયલાની સુભાગીભૂમિ; એાગણીસે તેત્રીસ માગસર શુદ્ર એકમે, પ્રગટયા પ્રેમાવતાર.... માર્ગદર્શક તારણહાર.... ૧ ધન્ય માતા-પિતા કુળદીપ જન્મ્યા, ધન્ય ગુરુજી શિષ્ય સવાયા જેન શિક્ષા–દીક્ષા પ્રાપ્ત છતાંય, સર્વ ધર્મ સમભાવ....

ગ્રાનચંદ્ર અપૂર્વ પ્રભાવ... સ્વયં પ્રકાશિત દીર્ઘ પ્રવાસી, જીવનયાત્રા વર્ષ અફાસી; કૃષ્ણાનવમી રવિ રજનીએ, જ્યાતિ, વિરાટે વિલીન થાય...

સૂક્ષ્મ તેજ સર્વત્ર ફૈલાય.... ૩

જનદૃદ્ધો ઝણુઝણી હાલ્યા, વિદ્યુત્ સ્પર્શા આંચકા લાગ્યા; અચાનક સ્વર્ગવાસ સાંભળતાં, કાેઇ ન માને સાચી વાત...

આ શા મચ્યા ઉત્પાત!.... ૪

હૈયાનું હીર અમ આંખાનું નૂર, કયાં જઈ વસ્યું એ સાગર ઉર; દિશાઓ સૂની આંખડી ભીની, સંઘના હૈયા ઘવાય....

એના ઘાવ કદી ના રુઝાય.... પ

માનવધર્મનું મૂર્ત સ્વરૂપ, દિબ્યપ્રેમનું સાક્ષાત રૂપ અભેદભાવે માનવદૃદયો, (એણે) સ્નેહે સાંધ્યા એકતાર....

ઐની કરુણાના નહિ પાર.... ૬

ઋજુ, મૃદુલ ક્ષમાસિંધુ યશસ્વી,વિદ્યા સિદ્ધિનિધિ ખ્રદ્ધાવર્ચસ્વી; દિબ્યદેષ્ટા નવચુગ – સષ્ટા, પૂર્ણયાેગ આરાધતા જાય...

સમર્પણ શીખવાડતા જાય.... ૭

અખુટ નવનવી જ્ઞાન સરવાણી, વિમલ મધુર વહેલી વાણી; અમૃતધારા આકંઠ પીતાં, તૃષ્તિ કહી નવ થાય....

ભવખંધન તૂટી જાય.... ૮

### पूक्य गुरुदेव इविवये यं. नानयन्द्रका सहाराक कन्स्याताहि स्मृतिग्रंथ

કવિવર્ચની જીવન કવિતા, મૃત્યું જ્યની ધૈર્ય સરિતા: વિચાર – આચારની એકરૂપતા, અનુપમ અખંડ સદાય.... એના ઉંડાણ નહિ મપાય.... ૯ ગુણ તમારા કેટલા ગાઉં, અલ્પમતિ કદી પાર ન પામં: યુનિત પ્રેરક જીવન પ્રસંગા, યાદ આવે હૈયું વલાવાય... ખામી કદી નહિ પૂરાય.... ૧૦ ગુણનિધિ શિષ્યયુગલસિંહબાલ, સુપાત્ર **ચિત્તપ્રસન્ન' 'સ**ંત**ળાલ'**; શિષ્યાએ৷ ભકતા આખાલવૃધ્ધનાં, સાચા સખા જગતાત... નવજીવન દાત્રી માત... ૧૧ અશ્રુપુષ્પદાન પ્રવચનની, શ્રધ્ધા કાવ્ય કે સત્કાર્યની; અંજલિ સુભાવિત અપી<sup>©</sup>એ પણ, ઋષ્ણમુક્ત ન થવાય.... સૌમાં પ્રેરક તુંહી જણાય... ૧૨ કૃપાદેષ્ટિ અમીવૃષ્ટિ કરેજો, સંસારનાં સર્વ દુ:ખા હરજો; ચુગયુગ અમર રહાે ગુરુજી, યશાગાન નિરંતર ગવાય.... જ્ઞાન–ગુરુનું સ્મરણ ન ભૂલાય.... ૧૩ ભાવના અમારી હે દેવના દેવ ! જન્મ-જન્મના સ્વામી ત્વમેવ: રાગ-દ્રેષ અહંકારને ટાળી, 'આળ' તુંહી સાગરમાં સમાય.... તને સર્વસ્વ અર્પિત થાય... ૧૪

**%** 

### ગુરુજી ક્યાં જઈ વસ્યા

સૂનો ઉપાશ્રય સુના પાર્થના ચાક શેરીએ વ્યાપ્યા સુનકાર રે....ગુરુજી કયાં જઈ વસ્યા... દિલહાની વાતા કર્યા જઈ સાંભળીએ, કાેને કરીએ પાેકાર રે...ગુરુજી કર્યા જઈ વસ્યા... તરફડે ને, ઝૂરતા જેન શિષ્યાએા સમાજ રે....ગુરૂજી કર્યા જઈ વસ્થા.... લેતા સંભાળ આબાલવૃઘ્ધની, બન્યા અદશ્ય કેમ આજ રે….ગુરુજી કર્યાં જઇ વસ્યા છાસું અંધારૂં ને મનડું મુંઝાય માર્ગુ હૈયું ન રહેતું હાથ રે...ગુરુજી કયાં જઈ વસ્યા. કર્યા જઈ શાેધવા નાથ રે….ગુરુજી કર્યા જઈ વસ્યા. અમૃત લરેલા નેણાવેણાને, ગંગાના નીરથી એ પતિતપાવન ઉજ્જવળ અનુપમ ઉદાર રે...ગુરુજી કયાં જઈ વસ્યા. પ્રેમના પારાવાર રે....ગુરુજી કર્યા જઈ વસ્યા. અખૂટ શાંતિ અનંત સમાધિ, ધન્ય માતાપિતા ધન્ય એ ધામધરા, ધન્ય ગુરુકુળ વંશ રે....ગુરુજી કયાં જઈ વસ્યા... તમે, ઐશ્વર્ય પૂર્ણ અંશ રે...ગુરુજી કર્યા જઈ વસ્યા. મનુજ દેહે અવતર્યા મંગલ મુરતિ વાણી મધુર સરળતા સાક્ષાત રે....ગુરુજી કર્યા જઈ વસ્યા. ઊભરાતું વાત્સલ્યપૂર્ણ માતરે....ગુરુજી કર્યા જઈ વસ્યા. રામે પ્રદ્યતેજ વિનંતી કરું વહાલા ધ્યાન ધરાે મારી અરજ સુણજે હે દેવ રે...ગુરુજ કયાં જઈ વસ્યા. અંતર કેરા માંદિરીએથી, અળગા ન થાશો દેવ રે...ગુરુજી કયાં જઈ વસ્ત્રા. શ્રમ્થા વિનય વિવેક જ્ઞાન પ્રેમના, દીપક કહી ન ખૂઝાય 🕏 ... ગુરુજી કર્યાં જઈ વસ્યા... અમ જીવનની પ્રત્યેક ઝરહી, તૃંહી સાગરમાં સમાય રે....ગુરુજી કયાં જઈ વસ્યા...

※

### प्कथ गुरुदेव डिवियर पं. नानयन्द्रेल सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

### શ્ર<sup>દ્</sup>ધાંજલિ-શાેકસભા

સ્વ. કવિવયં મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેખ તા. રહ-૧૨-૧૯૬૪ ના કાળધર્મ પાગ્યા ત્યારે તેઓશ્રીના ભકતો, અનુયાયીઓ, સેવકો, અનુરાગીઓ અને પ્રશંસકા અને શ્રીસંઘા તરફથી શ્રદ્ધાંજલિ, વિરહાંજલી, સ્મરણાંજલિ અને શાકસભારૂપે તારા અને પત્રોના અવિરત પ્રવાહ રેલાયા હતા તેની સંક્ષિપ્ત નાંધ—

લીંબડી - પૂ. સાહે**ણ**શ્રી ધનજ<del>ર</del>વામી

સમાઘાઘા (કચ્છ) - મહારાજશ્રી રૂપચંદજ સ્વામી

કંદાર - સદાનંદી મહારાજશ્રી છાટાલાલજી સ્વામી

કલકત્તા – મુનિશ્રી સંતળાલજી

અંબરનાથ - તપરવી મહારાજશ્રી ડુંગરસી સ્વામી

ધાનેરા – પં. શ્રી છેાટાલાલજી મહારાજ (કચ્છ માેડી પક્ષ)

અમદાવાદ - भुनिश्री हथानंद्दळस्वाभी (हरियापुरी)

વઢવાણ શહેર – મુનિશ્રી ચીમનલાલજી સ્વામી (દરિયાપુરી)

મારુબી – મહાસતીશ્રી માતીબાઈ આર્યાજી તથા વિદુષી મ. સ. શ્રી પ્રભાકુંવરબાઈ આર્યાજી

વિરમગામ 🗕 મહાસતીશ્રી દમયન્તીભાઈ આર્યાજી

વડીયા – મહાસતી શ્રી વિનાદિનીભાઈ આર્યાજ

અમદાવાદ – મહાસતી શ્રી કેસરબાઈ તથા વસુમતીબાઈ આર્યાછ

પૂના – શ્રી અમુલખ અમીચંદ

મારખી - શ્રી સમરતબેન (નાના ખા),

રાજકોટ – શ્રી દયાબેન દુર્લભજી પારેખ

હૈદ્રાબાદ – બેન સુરજબેન મારબીવાળા

કલકત્તા – બેન હેમકુંવરબેન વાંકાનેરવાળા

સિકાગા (અમેરિકા) - એન કાેકિલાએન તથા દીપકભાઈ

મુંબઈ – શ્રી શાંતિલાલ ભાણજી અંબાણી

અમદાવાદ – શ્રી હીરાલક્ષ્મી ચિનાઈ

ટૂવા – મુનિશ્રી પૂનમચંદ્રજી

લીંમડી (પંચમહાલ) – મુનિ રતિલાલજી તથા વિનય મુનિ

ખુહારી (સૂરત) – મુનિશ્રી કસ્ત્રસાગરજ મહારાજ

કલકત્તા– મુનિશ્રી સંતળાલજી તથા મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજી

મુંબઇ – શ્રી ગિરધરલાલ દામાદર દક્તરી

મુંબઈ – શ્રી ચંચળબેન ટી. છ. શાહ

મુંબઈ – શ્રી અમૃતલાલ જીવરાજ સાયલાવાળા

રાણપુર– શ્રી ધીરજલાલ કેશવલાલ તુરખિયા

ભાવનગર – શ્રી હેમચંદ રામજીભાઈ મહેતા

શારદાગ્રામ – શ્રી પ્રતાપકુમાર દાેલિયા

એારીવલી – શ્રી તિમાયી ડી. અવધાની

મુંબઇ – શ્રી ગિરધરલાલ ઉગરચંદ

ઘાટકાેપર – ડાે. રતિભાઈ ચુડગર

### पुराय गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रका महाराज जन्मशतादि रम्तिग्रंथ

વસઈ (મુંબઇ) - શ્રી રતિલાલ જગજીવનદાસ શાહુ સાયલાવાળા રાજકાટ -શ્રી મણિશંકર યાસિક સાયન – શ્રી હરિલાલ ઉજમશી દેસાઈ અમદાવાદ –શ્રી રસિકલાલ પરીખ માટુંગા - શ્રી કેશવલાલ મૂળચંદ લગડીવાળા વિલેપાર્લા – શ્રી હિંમતલાલ રાયચંદ કાેઠારી ઘાટકાેપર – શ્રી હરિલાલ જેચંદ દાેશી વાંકાનેર – શ્રી છાટાલાલ માનસંગ કામદાર સુજાલપુર – શ્રી બાલેશ્વર દ્યાળ ગાંધીધામ – શ્રી ચંદ્રલાલ ગુલાખચદ રાજકાટ – દયાબેન દુર્લભજ પારેખ કાેઇમ્બટૂર – શ્રી નાગજ વેલજ રાઘવજી (સમાઘાઘા–કચ્છવાળા) વાંકાનેર – શ્રી નવીન મહેતા ગારેગાંવ – શ્રી ત્રિલુવન વીરજભાઈ હેમાણી અનેક સંસ્થાઓ તરફથી શાકસભા યાજ શ્રદ્ધાંજલિ આપવામાં આવી હતી તેની વિગત:-મુંબઈ – શ્રી બૃહદ્દ મુંબઈ વર્ધમાન સ્થા. જૈન મહાસંઘ તા. ૩૦–૧૨–૬૪ હા. શ્રી ચીમનલાલ ચકુભાઈ શાહ મુંબઇ - શ્રી બહુદ મુંબઈ વર્ધમાન સ્થા. જૈન મહાસંઘ તા. ૨૦-૧–૬મ હા. શ્રી ખીમચંદ મગનલાલ વાેરા મુંબઈ - શ્રી શ્વે. સ્થા, જૈન ઝાલાવાડ સ્વયંસેવક માંડળ તા. ૧૯-૧-६૫ મંત્રી શ્રી વૃજલાલ માહનલાલ ખંધાર મુંબર્ધ - શ્રી જેન કેળવણી મંડળ મુંબર્ધ તા. ૨૮-૧૨-६४ હા. ખચુભાઈ પી. દાેશી મુંબઈ – શ્રી બાેમ્બે ગ્રેન ડીલર્સ એસાેસિએશન તા. ૭–૧–६૫ હા. શ્રી માેરારજ રવજલાઈ વિલેપાલે<sup>6</sup>-શ્રી વર્ધમાન સ્થા. જેન શ્રાવક સંઘ ता. १४-२-६५ હા. શ્રી ધનજીભાઈ લ. મહેતા દાદર – શ્રી વ. સ્થા. જેન શ્રાવક સંઘ તા. ૧૯–૧–૬૫ હા. શ્રી ચત્રભુજ મહિયા અધેરી – શ્રી વ. સ્થા. જેન શ્રાવક સંઘ તા. ૪–૧–૬૫ હા. શ્રી માણેકલાલ ઠાકરસી વાેરા મુંબઇ – શ્રી માતૃસમાજ ઉદ્યોગગૃહ તા. ૧૧-૧- ६૫ ડા. શ્રી વિમળાએન અધેરી – શ્રી ઝાલાવાડનગર મિત્રમાંડળ તા. ૩૧–૧૨–६૪ હા. શ્રી વૃજલાલ નારણજી શાહ ભાંડ્રપ – શ્રી વ. સ્થા. જૅન શ્રાવક સંઘ તા. ૪-૧-६૫ હા. શ્રી રમણિકલાલ મણિલાલ ગાંધી

# प्रथ ग्रुहेव इविवर्ध पं. नान्यक्ट्रेक् महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

| મલાડ – શ્રી વ. સ્થા. જૈન શ્રાવક સંઘ                       | તા. ૩૧–૧૨–૬૪ |
|-----------------------------------------------------------|--------------|
| હા શ્રી મૂળચંદ દેવચંદ સુંઘવી                              |              |
| મલાડ – શ્રી ઝાલાવાડ સ્થા. જેન મિત્રમંડળ                   | તા. ૨૯–૧૨–૬૪ |
| હા. શ્રી હિંમતલાલ જાદવજી કાેઠારી                          |              |
| મુહ્લુંડ – શ્રી વ. સ્થા. જૈન શ્રાવક સંઘ                   | તા. ૧૦–૧–૬૫  |
| હા. શ્રી માેરારજી પતુલાઈ                                  |              |
| બાેરીવલી∽શ્રી વ. સ્થા. જેન સંઘ તથા અન્ય સંસ્થાએા          | તા. ૬-૧–૬૫   |
| હા. શ્રી ભાઈલાલ ભૂરાલાલ શેઠ _                             |              |
| કલકત્તા – કચ્છી જૈન ભુવન મુનિશ્રી સંતબાલજીના સાન્નિધ્યમાં | તા. ૧૦–૧–૬૫  |
| કલકત્તા– શ્રી ઝાલાવાડી સ્થા. જૅન મિત્રમાંડળ               | તા. ૧૦–૧–૬૫  |
| હા. શ્રી પ્રવીણ કે. દેાશી                                 |              |
| ગાંદિયા – શ્રી શ્વે. સ્થા. જૈન સંઘ                        | તા. ૪–૧–૬૫   |
| હા. શ્રી પ્રેમચંદ છાેટાલાલ શાહ                            |              |
| અમદાવાદ-શ્રી દરિયાપુરી આઠંકાેટિ સ્થા. જૈન સંઘ             | તા. ૩૧–૧૨–૬૪ |
| હા. શ્રી રજનિકાન્ત કસ્તુરચંદ શાહ                          |              |
| અમદાવાદ-શ્રી સૌરાષ્ટ્ર સ્થા. જેન સંઘ                      | તા, ૧૬–૧–૬૫  |
| હા. અાર. બી. મહેતા                                        |              |
| લીંબડી – શેઠ નાનજી ડુંગરશી સ્થા. માેટા ઉપાશ્રય જૈન સંઘ    |              |
| હા શ્રી ચીમનલાલ એમ. શાહ                                   | તા. ૧–૧–૬૫   |
|                                                           | તા. ૬–૧–૬૫   |
| ,, શ્રી જીવદયા મંડળ                                       |              |
| હા. શ્રી અમૃતલાલ ઉમેદચંદ શાહ                              |              |
| ,, પૂ શ્રી દેવચંદ્રજી પ્રકાશન મંદિર                       | તા. ૮–૧–૬૫   |
| હા. શ્રી ભાઈલાલ મગનલાલ વકીલ                               |              |
| ,, શ્રી સ્થા. જેન બાહિંગ કાર્યવાહક સમિતિ                  | તા. ૮–૧–૬૫   |
| ,, શ્રી નાગરિક સભા હા. સી. ટી. શાહ                        | તા. ૨–૧–૬૫   |
| " શ્રી સાર્વજનિક મહિલા મંડળ                               | તા. ૪–૧–૬૫   |
| હા. શ્રી ધીરજબેન પી. સંઘવી                                |              |
| મારળી – શ્રી સ્થા. જેન સંઘ હા. શેઠશ્રી ચંદ્રકાન્તભાઈ      | તા. ૧–૧–૬૫   |
| શ્રી જૈન શુવક મંડળ                                        | તા. ૪–૧–૬૫   |
| હા. શ્રી ખેસીલાલ વૃજ્લાલ મહેતા                            |              |
| રામાણીયા – (કચ્છ) છ કાેટિ સ્થા. જૈન સંઘ                   | તા. ૧૩–૧–૬૫  |
| હા શ્રી નાનાલાલ પુરુષોતમ મહેતા                            |              |
| ટંકારા – શ્રી સ્થા. જૈન સંઘ                               | તા. ૨૮–૧૨–૬૪ |
| હા. શ્રી મણિલાલ વનેચંદ                                    |              |
| જામનગર – શ્રી સ્થા. જેન તથા જેનેતર સભા                    | તા. ૩૧–૧૨–૬૪ |
| હા. શેઠ શાન્તિલાલ નગીનદાસ                                 |              |
| ,, શ્રી દશાશ્રીમાળી વર્ણિકમંડળ                            | તા. ૩૦–૧૨–૬૪ |
| હા. પાેપટલાલ પ્રાણ્છવન શાહ                                |              |

વ્યકિતત્વ દર્શન

### पूर्वा गुरुदेव डिवियर्थ पं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

| , ?                           |
|-------------------------------|
| તા. ૯–૩–૬૫                    |
| તા. ૩૧–૧૨–૬૪                  |
| તા. ૨૫–૧–૬૫                   |
| તા. ૨૮-૧૨-૬૪                  |
|                               |
| તા. ૨૮–૧૨–૬૪                  |
|                               |
| તા. ૨૩–૧–૬૫                   |
|                               |
| તા. ૨૮–૧૨–૬૪                  |
|                               |
| તા. ૩૦–૧૨–૬૪                  |
|                               |
| તા. ૨૮–૧૨–૬૪                  |
|                               |
| તા. <b>૨૯</b> –૧૨– <b>૬</b> ૪ |
|                               |
| તા. ૧–૧–૬૫                    |
|                               |
| તા. ૧૧-૬૫                     |
|                               |
| તા. ૨૫–૧–૬૫                   |
|                               |
| તા. ६૧–૬૫                     |
|                               |

શ્રદ્ધાંજલિએા અને શાેકસભાના કરાવા વ્યકિતગત તેમ જ સંસ્થાગત ઉપર મુજબ સંખ્યાબંધ આવેલા એ સર્વેમાં ભાવના ભકિત અને ગુણાનુરાગના ભારાભાર પડઘા પડયા છે. તેમાં કાેના ઉલ્લેખ કરવા, કાેના ન કરવા ? તેમ છતાં પ્રસિદ્ધ સંસ્થાએા તથા જાણીતી વ્યકિતએાના થાેડા નમૂનારૂપે અહીં આપેલ છે.

#### ં લીંબડીથી પૂ. સાહેળ શ્રી ધનજીસ્વામીએ લખાવેલ છે

પત્ર મળતાં દિલગિરીના પાર રહ્યો નથી પરંતુ આપેલો કંઈ ઉપાય ચાલે તેમ નથી. સંપ્રદાયનું શિરછત્ર ઉડી ગયું. આપના તો ગુરુ છે એટલે આપને આઘાત ઘણે જ હોય પરંતુ અમારું તો જમણું અંગ ચાલ્યું ગયું. અમા નાનપણથી સાથે રહેલા તેથી તેમના પ્રેમભાવ અમારા ઉપર ઘણા જ હતા. અમારું તો પૂછવાનું દેકાણું હતું તે આધાર તૂટી ગયા અને અમે એકાકી અની ગયા. અંતસમયે મળી શકાયું નહિ તેથી એક ઘણા થાય છે પરંતુ નિરૂપાય. તમે અંતરમાં એક કરશા નહિ.

#### સમાધાઘા (કચ્છ)થી મહારાજશ્રી રૂપચંદજ સ્વામી લખાવે છે-

પં. કવિવર્ધ મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીના સ્વર્ગવાસ થયાના ખળર સાંભળતાં દરેક કાણાને ઊંડા આંચકાે અને આઘાત લાગ્યાે છે. તેઓશ્રીની જષ્ભર ખામી આપણને પડી. તમે તાે ગુરુસેવાનાે ખૂબ અમૂલ્ય લાભ લીધાે છે. છતાં

# પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનઅન્દ્રના મહારાજ જન્મશાનાઉદ રમૃતિગ્રંથ

કાયમના સહવાસ, વળી તમારા ઉપર અત્યંત પ્રેમ એટલે ગુરુવિયાગનું દુઃખ થાય તે સ્વાભાવિક છે. હવે તા તેઓના ગુણાનુવાદ કરીને આત્મસંતાષ અનુભવવા એજ શ્રેયસ્કર છે. તેઓશ્રી આપણા સંઘાડાના ખરેખર સુકાની હતા. ૩૨ વર્ષ સુધી સંચાલન કર્યું. સંપ્રદાયના સ્થંભ સમાન હતા. તેમની આખા સ્થા. સમાજમાં તા ઠીક પરંતુ સારાયે જૈન આલમમાં એક વિચક્ષણ અને માનવતાપ્રેમી સંત તરીકેની ખરેખર ખામી પડી ગણાય.

#### કંઠાેરથી સદાનંદી મહારાજશ્રી છાેટાલાલજસ્વામી લખાવે છે-

પંચમ આરાના પંથકજી શ્રી ચુનીલાલજી મહારાજ! ગુરુદેવના દેહવિલયના સમાચાર સાંભળી ઘણા આઘાત થયાે. આશ્વાસન આપવા કાેઈ શખ્દાે જડતાં નથી. આપ જે પ્રભાવિક પુરુષના શિષ્ય છેંા તેમના ગુણ ગ્રહણ કરી ઘૈર્ય અને અપૂર્વ શાન્તિ અનુભવસા. અમાને બાહ્ય શાન્તિ છે પરંતુ મનની શાંતિ તાે ઉડી ગઈ છે.

#### બુહદ સુંબઇ વર્ધ માન સ્થા. જૈન મહાસંઘના આશ્રયે મળેલ શાકસભાના કરાવ-

તા. ૧૯–૧–૬૫ ને રવિવારે કાંદાવાડી જૈન ધર્મસ્થાનકમાં મહાસંઘના પ્રમુખ શ્રી ચીમનલાલભાઈ ચકુભાઈ શાહના અધ્યક્ષપદે મળેલ જાહેરસભામાં શ્રદ્ધાંજલિ અર્પતા પસાર થયેલ કરાવ–

આપણા સમાજના વયોવૃદ્ધ અને જ્ઞાનવૃદ્ધ કવિવર્ષ પૂ. મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મ. સા. સાયલા મુકામે કાળધર્મ પામતાં સ્થા. જૈન સમાજને એક આગેવાન મુનિરાજની પૂરી ન શકાય તેવી ખાટ પડી છે.

સદ્દગત પ્રખરવક્તા, પ્રભાવશાળી અને આગેવાન મુનિરાજ હતા. તેઓશ્રીની પ્રેરહાથી ધાર્મિકાત્કર્ષની અનેક રચનાત્મક પ્રવૃત્તિએ મૂર્તકૃષે સાકાર બની. તેઓશ્રી કેળવણી અને સાહિત્ય પ્રચાર ઉપર ખાસ ભાર મુકતા હતા. તેમના લખેલા પુસ્તકાથી માનવપ્રેમની સુવાસ ચારે તરફ પ્રસરી છે. આજની આ સભા તેમને શ્રદ્ધાંજલિ અપીં તેમના આત્માને શાશ્વત શાંતિ પ્રાર્થે છે.

#### બારીવલી વ. સ્થા. જૈંન સંઘના ઉપક્રમે થયેલ જાહેર શાકસભાના **ઠરાવ**

સર્વધર્મસમભાવી અને માનવધર્મની પ્રેરણા આપનાર પૂ. કવિવર્ચ મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજસ્વામીના દેહવિલયના દુઃખદ સમાચારથી શ્રી વ. સ્થા. જૈન સંઘ બાેરીવલી તથા શ્રી સંઘરચિત ટ્રસ્ટાના આશ્રયે મળેલી આ જાહેરસભા દર્દભરી નોંધ લે છે.

પૃ. ગુરુદેવની કરુણામય પ્રેરણાના પ્રભાવથી બારીવલીમાં અનેક જાહેર સંસ્થાએ અને સાર્વજનિક સત્પ્રવૃત્તિઓની પરંબા મંડાણી છે અને તે સંગીન રીતે ચાલી રહી છે. પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરણાએ અનેકના જીવનમાં નવા પ્રકાશ પાથર્યો છે. આવા મહાન સંતના જવાથી આખાયે સમાજને ન પુરાય તેવી ખાટ પડી છે તેથી બારીવલીની તમામ સંસ્થાઓ અને જનસમુદાય હાર્દિક દુઃખ અનુભવે છે અને તેમને ભાવભરી શ્રદ્ધાંજલિ અર્પણ કરે છે. પરમાતમા પૂજ્ય ગુરુદેવના ભવ્ય આત્માને શાંતિ અને અમારામાં માનવતાના કાર્યને જીવંત રાખવાનું સામર્થ્ય અર્પે એવી પ્રાર્થના કરે છે.

#### અમદાવાદ શ્રી સૌરાષ્ટ્ર સ્થા. જૈન સંઘના ઉપક્રમે થયેલ શાકસભાના ઠરાવ

રેવન્યુ ટ્રીબ્યુનલના અધ્યક્ષ શ્રી આર. બી. મહેતા સાહેબના પ્રમુખપદે સૌરાષ્ટ્ર સ્થા. જૅન સંઘની વાડીમાં સમસ્ત સ્થા. જૅન સંઘાની સભામાં નીચે મુજબ પ્રસ્તાવ પસાર થયેા હતો.

અમદાવાદમાં વસતા સમસ્ત જેનાની આ સભા સ્થાનકવાસી જૈન સમાજના અગ્રગણ્ય મહાપુરુષ કવિવર્ષ પં. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાયલા મુકામે તા. ૨૭-૧૨- દરના રાજ કાળધર્મ પાસ્યા તે અંગે હાર્દિક શ્રધ્ધાંજલિ અપે છે. તેઓ શ્રી ધાર્મિક તથા સામાજિક કાંતિકારી વિચારા ધરાવતા હતા. તેઓ સંપ્રદાયથી પર વિશ્વકલ્યાણની ભાવનાથી ઓત-પ્રેાત હતા. તેઓ શ્રી માનવતાના પ્રખર હિમાયતી હતા. સમસ્ત સ્થાનકવાસી જૈન સમાજની પ્રગતિ માટે તેઓ શ્રી જીવનભર નીડરતાથી ઝઝુંમ્યા હતા અને કાઈ પણ જાતના ભેદભાવ વગર માનવસમાજની સેવા માટે તેમણે આખું જીવન સમર્પણ કર્યું હતું. તેમના વ્યાખ્યાના તત્ત્વરસથી ભરપૂર અને ખૂબ જ પ્રેરણાત્મક હોઈ જનસમાજ પર જાદુઈ અસર કરતા. તેઓ ઉત્તમ પ્રકારના કવિ હોઈ ભકિતરસથી ભરપૂર અનેક કાવ્યા જનસમુદાયના હિતાર્થ રચ્યા છે. તેમના ઉપદેશ અને પ્રેરણાથી સમાજમાં અનેક માનવકલ્યાણની સંસ્થાએા શરૂ થઈ છે તેમજ ઉચ્ચ પ્રકારના સમાજસેવકા તૈયાર થયા છે. આવા એક મહાન તત્ત્વજ્ઞાની અને શકિતશાળી મહાપુરુષના કાળધર્મથી લીંબડી સંપ્રદાય જ નહિ પણ સમસ્ત સ્થા.

<sub>વ્યકિતત્વ</sub> દર્શન

# प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. लान्यक्ट्रक सहाराक कन्स्रशताहिह रस्तिग्रंथ

જૈન સમાજને ન પૂરી શકાય તેવી મહાન ખાટ પડી છે. આ સભા તેમને ખૂબ માનપૂર્વક ભાવભીની શ્રધ્ધાંજિલ અપે છે અને તેમના આત્માને પરમશાંતિ મળે તેવી પ્રાર્થના કરે છે.

#### લીં ખડી સ્થા. જૈન માટા ઉપાશ્રય સંઘની સભાના કરાવ-

લીં બડીના સમસ્ત જૈનોની એક શ્રધ્ધાંજલિ સભા પૂ. શ્રી ધનજીસ્વામી તથા તપસ્વી શ્રી શામજીસ્વામીના સાન્નિધ્યમાં શેઠ લલ્લુભાઈ નાગરદાસના પ્રમુખપદે ભરાઈ હતી તેમાં નીચે મુજબ પ્રસ્તાવ પસાર થયેલ છે.

શ્રી લીંખડી માટા ઉપાશ્રય રથા. જૈન સમાજના પં. રતન પ્રખર વિદ્વાન કવિવર્ધશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ કાળધર્મ પામ્યાથી આપણા સમાજ પર શાકની ઘેરી છાયા પ્રસરેલ છે. તેઓશ્રીના દેહવિલયથી આપણા સંપ્રદાયે જ્ઞાનદીપને પ્રદાપત રાખનાર તેજરવી સિતારા ગુમાવેલ છે. આપણા સંપ્રદાયના રવિકિરણોનું અતિ પ્રકાશવંત કિરણ વિદ્વાન થયું છે. તેઓશ્રી પાતાની સાદી, સરળ, સચાટ અને વિદ્વત્તાપૂર્ણ વ્યાખ્યાનશૈલીથી શ્રોતાજનાને મંત્રમુખ્ય બનાવી દેતા હતા. તેઓશ્રી માનવધર્મના મહાન તત્ત્વવેત્તા અને અપૂર્વ હિમાયતી હતા. સમાજમાં માનવતાના સંસ્કાર સીંચી તેને ઉન્નત બનાવવા માટે તેઓશ્રીએ પાતાના જીવન દરમ્યાન ભગીરથ પ્રયત્ના કર્યા છે.

પરાપકારવૃત્તિ, દયાધર્મ વિ. માનવતાના સર્વશ્રેષ્ઠ ગુણોને સમાજમાં વિકસાવી માનવતાનું મીઠું ઝરણું વહેતું રાખવા માટે આજીવન અમૃતમય વાગ્ધારા વહાવી છે. બાહિંગા, જૈનશાળા, દવાખાના વિ. લાેકકલ્યાણકારી સંસ્થાઓ તેઓશ્રીના ઉપદેશની ફળશ્રુતિરૂપે ઘણે સ્થળે વિદ્યમાન છે. પરાર્થે કંઇક કરી છૂટવાની દિવ્ય ભાવનાનું અમી સીંચનાર એ મહાન વિભૂતિ આજે આપણી વચ્ચે નથી પરંતુ તેમના ઉપદેશ અને સત્કૃત્યાની સુવાસ સદાને માટે આપણી વચ્ચે મહેકતી રહેશે.

ટૂંકમાં તેઓશ્રીના દેહવિલયથી આપણને સહુને તેમ જ સમરત માનવજાતિને મહાન ખાટ પડી છે તેનું આ સભા ભારે દુઃખ અનુભવે છે, અને તેઓશ્રીના આત્માના દિવ્ય પ્રકાશ આપણા માર્ગને સમુજ્જવળ બનાવતા રહે એવી પરમકૃપાળુ પરમાત્માને પ્રાર્થના કરે છે.

#### મારુખી સ્થા. જૈન સંઘની તા. ૩૧-૧૨-૬૪ ની જાહેરસભામાં શ્રદ્ધાંજલિ આપી થયેલ ઠરાવ-

લીંખડી સ્થા. જેન સંપ્રદાયના કોહિન્ર્સમા જૈનધર્મ દિવાકર પં. રત્ન કવિવર્ષ નાનચંદ્રજી મ. સા. સાયલા મુકામે કાળધર્મ પામતાં અ. ભા. સ્થા. જૈન સમાજે એક મહાપુરુષ અને લીંખડી સંપ્રદાયે મહામૂલું રત્ન ગુમાવેલ છે તેથી સમસ્ત જૅન સમાજે તેમ જ તેયનાથી પરિચિત ઇતર સમાજે સખત આંચકા અનુભવ્યા છે. આ મહાપુરુષની ખાટ જૅનસમાજમાં વણપુરાયેલી રહેશે. અન્તિમ અવસ્થામાં પૂજ્યશ્રી પાતાની જન્મભૂમિ સાયલામાં સ્થિરવાસ રહી આત્મકલ્યાણ સાધતા અને દર્શનાથી ચાત્રાળુઓને ધર્મબાધ આપતા હતા. 'પરાઘાત' નામકર્મના ઉદય અને પ્રભાવશાળી વ્યક્તિત્વ ધરાવતા હોવાથી શ્રોતાજનોના દૃદયપલટા થયાના અનેક દાખલાઓ માજુદ છે. માનવકલ્યાણની સાર્વજનિક પ્રવૃત્તિઓમાં તેઓ સક્રિય રસ લુક અનેક સંસ્થાઓના પ્રેરક અને પ્રાણ હતા.

મારળીમાં વસતા માળીયાવાળા અંબાવીદાસ શેઠને અન્તિમ સમયે બાધ આપી મારબીને આંબણે જે બાર્ડિંગ સ્થપાઈ તેના બધા યશ પ્ ગુરુદેવની કુનેહલરી દૃષ્ટિને આલારી છે. પાતે કવિ હાવાથી અને કંઠની મધુરતાને લીધે સંગીતદ્વારા અનેક શ્રોતાએના દૃદયને ડાલાયમાન કરી શકતા હતા. તેઓશ્રીને સાતેક વર્ષથી હાર્ટની બીમારી થયેલ હાવા છતાં પાતાના દેહની પરવા કર્યા વગર દર્શન અને અમૃતવાણીના લાલ અન્તિમ સમય સુધી આપ્યા કર્યો હતા. તેમના અન્તિમ મહાત્સવ પણ હજારાની સંખ્યામાં જૈનશાસનની શાલાને અનુરૂપ ઉજવાયા હતા.

મારબીના સમસ્ત જૈન સમાજ તેમને ભાવભરી શ્રદ્ધાંજિલ આપે છે અને તેમના આત્માને ચિરશાંતિ માટે પ્રાર્થના કરે છે.

### કલકત્તા સુનિશ્રી સંતળાલજીના સાન્નિધ્યમાં કલકત્તા નાગરિકાેની પ્રાર્થના સભાનાે ઠરાવ :-

સૌરાષ્ટ્રના વિદ્વાન જેનમુનિ કવિવર્થ પં. નાનચંદ્રજી મહારાજના અવસાન નિમિત્તો તેમના આત્માની શાંતિ માટે અને તેમને શ્રદ્ધાંજલિ અર્પવા મુનિશ્રી સંતળાલજીના સાન્નિધ્યમાં કલકત્તાના નાગરિકાની એક પ્રાર્થના સભા કચ્છી જેન

[१३३]

# प्कय गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रका महाराज जन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

ભવનમાં મળી હતી તેમાં શેઠશ્રી સાહનલાલ દુગડ, માહનલાલ એલ. શાહ, સવાઇલાલ જે. પી. વિ. એ તેમને શ્રહાંજલિ આપી હતી. મુનિશ્રી નેમિચંદ્રજીએ સદ્દગતની સાથેના સંસ્મરણા તાર્જા કર્યા હતા.

મુનિશ્રી સંતખાલજીએ જહાવ્યું હતું કે અમારામાં જે કંઈ જ્ઞાન, રાષ્ટ્રીયતા અને સર્વધર્મપ્રતિ આદર દેખાય છે તે એ મહાપુરુષને આભારી છે. તેમણે આધ્યાત્મિકતા અને વ્યવહારનું સુંદર સંકલન કર્યું છે. જૈનધર્મને સાંપ્રદાયિકતાનાંથી બહાર કાઢી વિશ્વધર્મની વિશાળ દૃષ્ટિ આપી છે. બ્રામાઘોગ, અસ્પૃશ્યતા નિવારણ, સ્ત્રી ઉન્નતિ, સાહિત્યસેવા વિ.માં તેઓ ભારે રસ લેતા હતા. કલકત્તા તરફ અમા આવતા પહેલાં ૮૭મી તેમની જન્મજયંતી વખતે અગિયાર દિવસ તેમની સાથે રહેવાનું થયું. તેની વિદાય વખતે મારે ખબે હાથ મૂકી આંખામાં અમી સાથે જે પ્રેમાળ શખ્દો કાઢયા કે હવે તો મળાય ત્યારે ખરું! એ દૃશ્ય હજુ આંખા સામે તાદૃશ્ય થાય છે. તેમના આત્મા જ્યાં હાય ત્યાં શાંતિ પામા એ પ્રસ પ્રાર્થના.

ત્યાર ળાદ પ્રમુખસ્થાનેથી શ્રી સવાઈલાલભાઈ જે. પી. એ સદ્દગતને શ્રધ્ધાંજલી અર્પતા નીચેના કરાવ રજૂ કર્યા હતો.

રથાનકવાસી જૈન સંપ્રદાયના અગ્રગણ્ય મુનિવર કવિવર પં. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સંવત ૨૦૨૧ના માગસર વદ ૯ તા. ૨૭-૧૨-૬૪ ને રિવિવાર રાત્રે સવાદશ વાગે કાળધર્મ પામ્યા જેથી માત્ર સ્થાનકવાસી જૈનોને જ કે સમગ્ર જૈન સમાજને જ નહિ પરંતુ ભારતવર્ષના સમગ્ર ધાર્મિક સમાજને તેમની અસાધારણ ખાટ પડી છે. તેમના જન્મ સંવત ૧૯૩૩ ના માગસર સુ. ૧ સાયલા મુકામે થયા હતા. ભરચુવાનીમાં કુંવારી કન્યાને ભગિની બનાવી સં. ૧૯૫૭ના ફાગણ સુદ ત્રીજના દિવસે કચ્છ અંજાર મુકામે સદ્દગત પ્. દેવચંદ્રજી સ્વામી પાસે સ્થા. જૈનધર્મની દીક્ષા લીધી, પરંતુ તેમણે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવને જોઈને મૌલિક ધર્મતત્ત્વ જાળવી હંમેશા બાહ્ય ક્રિયાઓમાં ફેરફારા કર્યા અને કરાવ્યા હતા. સ્થાનકવાસી જૈન કાન્ફરન્સનું બીજારાપણ એમને હાથે મારબી મુકામે થયું હતું. સદ્દગતને સાચા શિક્ષણમાં અને માનવસમાજની આંતરબાદ્ય શુધ્ધિમાં ખુબ ઊંડા રસ હતો. બાર્ડિંગો, પાદશાળાએ, વાંચનાલયા, પુસ્તકાલયા, ઔષધાલયા, ઉદ્યોગશાળાએ વ. અનેક શુલ કાર્યો એમની પ્રેરણાથી થયા છે. તેઓ પ્રખર વક્તા, સમર્થ પ્રભાવશાળી, મુંદર કાવ્યકાર અને મહાન ઉદાર સાધુ હતા. કલકત્તાની સર્વધર્માં પ્રેમી આ સભા તેમના સદ્દગુણોને દ્રદયની શ્રદ્ધાંજલિ અર્પ છે અને એમનાં સાધુ શિષ્ય – શિષ્યાએમને તથા વિશાળ ચાહક અનુયાયીઓને લાગેલા આઘાતમાં દિલાસોજી પાદવે છે.

### મુંબઇથી શ્રી ગિરધરલાલ દામાદર દક્તરીની વ્યક્તિગત અંજલિ

સેવાબાવી પંડિત મુનિશ્રી ચુનીલાલજ મહારાજ!

પૂજ્ય મહારાજશ્રીની આપે પાંત્રીસ વરસમાં છેલ્લા ૧૦–૧૨ વર્ષથી ખૂબ સેવા કરી છે. આપે આપના શરીર માટે જેટલી કાળજી રાખી હશે તેથી વિશેષ ગુરુજી માટે આપે રાખી હતી. મને ઘણી વખત દર્શને આવું ત્યારે યાદ આવતું કે પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજે તેમના ગુરુજીની ૯ વર્ષ સુધી જે સેવા કરી હતી તેનું ફળ મહારાજ સાહેબ ભાગવી રહ્યા છે અને તેમને આપના જેવા સેવાભાવી શિષ્ય મળ્યા છે.

લીંબડી સંપ્રદાયને કવિશ્રીની ખાટ જણાય તે સ્વાભાવિક છે. મારા મત પ્રમાણે તો આખા રથા. સમાજને તેમની ખાટ પડી છે. મહારાજશ્રી સરળસ્વભાવી, શાંતિચાહક અને ધર્મના શુદ્ધ રાગી હતા અને તેથી જ આજે બધા તેમને યાદ કરે છે. શાસ્ત્રનું જ્ઞાન તેમનામાં સંપૂર્ણ હતું. અજમેર સાધુ સમ્મેલન વખતે પન્નાલાલજી મહારાજશ્રીને ૨૦૦ માઇલથી સાધુઓ ડાળીમાં લાવેલ. તેમને ઉપાશ્રયે ડાળીમાં લાવવા માટે બધાની ભાવના હતી. પ્ જવાહરલાલજી મહારાજ સાહેબે વાંધા ઊઠાવ્યા જ્યારે પં. રતન શ્રી રતનચંદ્રજી મહારાજ અને કવિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબે ખૂબ ટેકા આપ્યા અને પહેલાં ડાળી આ બે સાધુઓએ ઉપાડી અને ગામમાં લગભગ એક માઇલથી વધુ લાંબે સુધી ડાળીમાં પન્નાલાલજી મહારાજશ્રીને ઉપાશ્રયે લાવવામાં આવ્યા હતા.

#### ભાવનગરથી શ્રી હેમચંદભાઈ રામજભાઈ મહેતા (પ્રમુખ અજમેર સાધુ સમ્મેલન)ની સ્મરણાંજલિ

'મારા પરમ ઉપકારક ગુરુ મહારાજશ્રીના આકસ્મિક વિયાગના સમાચાર તારથી મળતાં મારું મન અસ્વસ્થ થઈ ગથું છે. છેલ્લા દર્શનની ભાવના ઘણી હતી પણ ભાગ્યમાં નહિ લખાયું હાેય. પૂજ્યશ્રીની માેડી ખાેટ મને પડી છે. મારા માર્ગદર્શક અને શુભેચ્છક તરીકે તેંગાેશ્રી એક જ હતા. મારા વિચારા એમને કેટલીયે વખત

વ્યકિતત્વ દર્શન

# प्रथ गुरुहेव इविवय पं. नानयन्द्रेल सहाराल कन्सराताहि स्मृतिग्रंथ

નહાતા ગમતા એ હું જાણું છું, છતાં એમના પ્રત્યેના મારા પૂજ્યભાવ એકધારા ભક્તિપૂર્ણ હતા એની હું ખાત્રી આપું છું. તેએ શ્રી પણ આ વાત જાણતા હતા. પક્ષઘાત વખતે ગુરુદેવની તેમણે કરેલી સેવા જોઈ હતી. આવા ગુરુ અને શિષ્ય વિરલ જ જોવા મળે છે. આપે પણ એમની એવા જ ભાવથી સેવા કરી છે તેથી આપ પણ તેના ઉચ્ચતમ કળ અને પરિણામ જોઇ શકશો. એમનું દૃદય ઘણું ઉદાર હતું અને ભાળું પણ એટલું જ હતું. એવા શુદ્ધ દૃદયવાળા જીવ દેવલાકમાં ઘણે ઉચ્ચ સ્થાને જાય તે નિશ્ચિત છે. ત્યાં રહીને પણ તેઓ આપણા માર્ગદર્શક બની રહેશે તેની મને ખાત્રી છે.

#### લીંખડી સ્થા. જૈનસંઘ-સાયલાની શ્રધ્ધાંજ લિ

જેમની ૮૮ મી જન્મજયન્તી ઉજવાયાને હજુ માત્ર ૨૩ દિવસ જ થયા છે તે મહાપુરુષ કવિવર્ધ પંડિત શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સં. ૨૦૨૧ ના માગસર વદ ૯, રિવવાર તા. ૨૭-૧૨-૬૪ રાત્રે ક. ૧૦-૨૫ મિ. સાયલા મુકામે શુદ્ધિપૂર્વક પ્રતિક્રમણ આલાચના આદિ સર્વ ક્રિયાએા થયા બાદ દૃદયરાગના હુમલાથી શાન્ત-સમાધિભાવે કાળધર્મ પામ્યા. આ દુઃખદ સમાચાર શહેરમાં પ્રસરતાં સર્વત્ર સન્નાટા વ્યાપી ગયા હતા. રિવવાર હાેવાથી સૌરાષ્ટ્ર-કચ્છ-ગુજરાતના મુખ્ય મુખ્ય શહેરા અને ગામા તેમજ મુંબઇ-કલકત્તા વ. સ્થળાએ અર્જન્ટ તાર અને ટ્રક્કાલથી ખબર આપવામાં આવ્યા હતા.

પૂજ્ય ગુરુદેવના સ્વર્ગવાસથી જેનસમાજમાં એક વજપાત જેવા આંચકા લાગ્યા હતા. જેનેતર આલમ પણ તેમના કાળધર્મથી ખેદ–ખિન્ન ખની ગયેલ, કારણ કે તેઓએ ધર્મના વ્યાપક તત્ત્વના સંદેશ માનવમાત્ર માટે સંભળાવ્યા હતા એટલું જ નહિ પણ કાઈ પણ જાતના ભેદભાવ વગર માનવસમાજની સેવા માટે પાતાનું આખું જીવન વિતાવ્યું હતું.

પૂજ્ય ગુરુદેવના કાળધર્મથી લીંબડી સંપ્રદાયને તેા માેટી ખાેટ પડી છે પરંતુ સમસ્ત જૈન સમાજમાં પણ ન પુરી શકાય તેવી ખાેટ પડી છે.

તેમણે પૂ. દેવચંદ્રજી મ. પાસે સં. ૧૯૫૭ ના ફા. સુદ ૩ ના રાજ સંયમ સ્વીકારી ૬૪ વર્ષના દીક્ષાપર્યાયને અંતિમ સમય સુધી ઉજ્જવળ ચારિત્રથી દિપાવ્યો હતો. સમાજસેવા દ્વારા આત્મવિકાસ એમનું ધ્યેય હોવાથી જૈનસમાજમાં જ્યાં જ્યાં જે વખતે જેની જરૂર જણાઈ તે તે કાર્યો અને સેવાએ તેઓ નીડરતાથી કરતા હતા તેથી તેઓ ક્રાન્તિકારી સાધુ તરીકે ઓળખાતા હતા. તેમને અન્તિમ વિદાયમાન અને શ્રહાંજિલ આપવા જે માનવસમુદાય એકત્ર થયેલ તે જ તેમના ઉચ્ચ કેાટિના ચારિત્ર અને વાતસલ્યમય પ્રેમની સુગંધ કેટલી વ્યાપક હતી તે પુરવાર કરતા હતા. સુરેન્દ્રનગર, જેરાવરનગર, વહવાણ, લીંખડી, સુદામડા, ધાંધલપુર, ચૂડા, રામપરા, શુંદીઆળા, નોલી, બાટાદ, રાણપુર, પાણશીણા, થાન, ચાટિલા, સરા, વાંકાનેર, મારખી, રાજકાટ, જેતપુર, ધારાજી, જૂનાગઢ, વીંછીઆ, લખતર વ. સ્થળેથી તેમ જ મુંબઈમાં વસતા કચ્છના સમાધાઘા, રતાડીઆ, રામાણીઆ, લાકડીઆ, ત્રંખી નિવાસી ભાઈઓ તેમ જ અમદાવાદ, દિલ્હી, હૈદ્રાબાદ, મુંબઈ જેવા દ્વર્દ્વરના શહેરામાંથી સેંકડાની સંખ્યામાં ભાવિક ભાઈ—છેના હાજર રહ્યા હતા. જાણે એક જાતના માનવ મહેરામણ ઉમટયા હતો.

પૂજ્ય ગુરૃદેવની સ્મશાનયાત્રા વખતે નયનરમ્ય પાલખીમાં ભવ્ય દેશરના દર્શન કરવા સમગ્ર જનતાના દિલમાં ઉત્સાહના પૂર ઉછળ્યા હતા. જેન-જેનેતર તમામ વર્ગે ઉત્સાહભર્યો ભાગ લીધા હતા. સ્મશાનઘાટ પર માટી માનવમેદની વચ્ચે મુંબઇના આગેવાન શ્રી દુર્લભજી કેશવજી ખેતાણીએ ગદ્દગદિત વાણીમાં સ્વર્ગસ્થને ભાવનામય અને દૃદયવિદાસક અંજિલ આપી હતી. ત્યાર બાદ સ્વર્ગસ્થના કાયમી સમારક માટે દર્દભરી અપીલ કરી હતી. પરિણામે તેજ સ્થળે કાઈ પણ જાતની ઉછામણીઓ વિના તેઓના અનુયાયી વર્ગમાંથી આશરે ત્રણ લાખનું કંડ થયું હતું. રાત્રે સમસ્ત શહેરીજનાએ એક શાકસભા ભરી હતી જેમાં સ્વર્ગસ્થના આત્માને પરમશાંતિ મળા અને તેમના શિષ્ય–શિષ્યાઓને આ દુ:ખ સહન કરવાની શક્તિ મળા એવી પ્રાર્થનાને વ્યક્ત કરતા હરાવ છે મિનિટના મૌનપૂર્વક પસાર કર્યો હતા. ઉપરાંત સમસ્ત ગામલાકોએ અનહદ ભક્તિભાવ દર્શાવી બે દિવસની પાખી રાખેલ હતી અને સ્થિરવાસ માટે પાતાની જન્મભૃમિ સાયલાને પસંદ કરી તે માટે પાતાને ધન્યભાગ્ય માનવા લાવ્યા.

### प्रथ गुरुदेव इविवये पं. नानयन्द्रज्ञ सहाराक कन्सराताहि रस्तिग्रंथ

#### કવિ ગયાે

કવિ ગયા વકતા ગયા ગયા જ્ઞાનકા ચંદ; સર્વ ધર્મ સમજાવતા ગયા ગુરુ નાનચંદ.

#### હિંમતદાન ગઢવી

# પૂ. ગુરુજીની વિદાયને....

#### —શ્રી અબુલાઈ શેખાણી

બંધ <mark>દ્વારે</mark> આવશે પ્રકાશની નાે'તી ખબર! સંત દ્વારે પહેાંચશે આ ધાસની નાે'તી ખબર.

નાે'તી ખબર કે બાેલશા મારા હૃદયની વાતને ! નાે'તી ખબર કે ખાેલશા મારા હૃદયની વાતને.

મેળાપની આવી ઘડી ને આપલે જામી પડી! શોધતા તાે, જે કડી સ્વામી તરફથી સાંપડી.

મળશે તમારા જ્ઞાનની સૌરભ મારા ધાસને! મળશે તમારા માનની મીડી નજર આ દાસને.

લીધું ઘણું છે આપથી દીધું નહિંકંઈ જાતથી! દેવાય શું આ હાથથી વંદન કરું છું જાતથી.

દેનાર જ્યાં સમ્રાટ છે લેનાર તો લાચાર છે, લેનાર લેશે કેટલું? દેનાર તો દાતાર છે.

ચાદ રહેશે આપની વાણી, વિનય ને વાતડી, ભૂલશે કાયા કદી? યાદ કરશે આંખડી.

યાદ કરજો કાેકદી, ભેગા થયા તાં' માેરખી, ભૂલાે અમારી ભૂલજો, સંભારશાે ના – કાેઇદી.

વેદના છે અંતરે ! **''રો ખાણી**''થી સહેવાય ના ! વિદાયને રાેકાય ના રહેવાય ના કહેવાય ના !

### पूर्वय गुरुदेव इविवर्ध पं. नामसम्द्रेक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

# પૂજ્ય ગુરુદેવનું સમાજને પ્રદાન

મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ એ સામાન્ય સાધુ ન હતાં. નાનપણથી જ તેમનામાં વૈરાગ્યના આતસ પ્રજવલતા હતાં. મુનિશ્રીના વ્યકિતત્ત્વના એ મુખ્ય પાસાં હતાં. એક રાષ્ટ્રપ્રેમી મહાનુભાવનું અને બીજીં સાચા જ્ઞાનપિપાસુનું આ બન્ને પાસાંઓ તેમનામાં એકાકાર બની ગયા હતાં, તેમને જુદા પાડી શકાય તેમ ન હતાં અને એ બન્ને પાસાંએ પણ તેમની ધર્મ્ય — આધ્યાત્મ ભાવનાના વિશાળ પરિવેશમાં સમાવિષ્ટ હતાં. મુનિશ્રીના જીવનમાં રાષ્ટ્રીયતા, વિદ્યાની લગની અને ધર્મભાવના એ ત્રણેયના સુંદર સમન્વય થયા હતા. એમની ધર્મપિપાસાએ અધ્યાતમાપાસનામાં તૃષ્તિ અનુભવી અને રાષ્ટ્રભાવનાએ દેશાહારક અને સમાજે દ્વારક રચનાત્મક પ્રવૃત્તિઓમાં અભિવ્યકિત સાધી. અનેક સંસ્થાઓને તેમના પ્રેરક વાત્સલ્યના લાભ મળ્યો. સંસ્થાઓ સર્જતાં સર્જતાં તે પાતે જ સંસ્થારૂપ બની ગયાં. મુનિ નાનચંદ્રજી એટલે ચલતી— ફરતી જંગમ વિદ્યાપીઠ! અનેક સંસ્થાઓ તેમના વ્યકિતત્વની સુવાસથી મહેં કી ઊઠી છે. આમાંની કેટલીક સંસ્થાઓના પરિચય અહીં આપવામાં આવેલ છે.

# તલસાણિયા ઉજમસી એાધવજી સ્થાનકવાસી જૈન વિદ્યાર્થી ભુવન લીંબડી

#### 🐰 માનદ્દ મંત્રી-શ્રી ભાઇલાલ મગનલાલ વકીલ

રવ. ગુરુદેવ કવિવર્ય શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીના પૂ. ગુરુદેવ આચાર્ય શ્રી દેવચંદ્રજી સ્વામીને પક્ષઘાતની ખીમારી હતી. ડાેળીમાં પણ વિહાર કરી શકે તેવી શારીરિક સ્થિતિ નહતી. પરિણામે સંવત ૧૯૬૮ થી ૧૯૭૬ (સને ૧૯૧૨ થી ૧૯૨૦) એમ લામલાગટ નવ વર્ષ તેઓશ્રી શિષ્યસમુદાય સાથે લીંબડીમાં સ્થિરવાસ રહેલા.

તે સમયમાં ગામડામાં જૈનાના ઘરા સારા પ્રમાણમાં હતા. તેઓ દેવ શુરુ ધર્મ પરત્વે ખૂબ જ ભકિતભાવ ધરાવતા. કાૈક પણ ગામડામાં ધાેરણ ૪ થી વધુ અભ્યાસ કરવાની સગવડતા ન હતી. અંગ્રેજી નિશાળ તાે હતી જ નહિ એટલે પાતાનાં બાળકાેને શહેરમાં ખાસ કરી જ્યાં અંગ્રેજી શાળા હાેય ત્યાં માેકલે તાેજ અભ્યાસ કરાવી શકે તેવી સ્થિતિ હતી.

તે વખતનાં લીંખડીનરેશ શ્રી દોલતસિંહ જ કેળવણીપ્રિય હતા. લીંખડીમાં ધારણ પથી ૧૧ (મેડ્રિક) સુધીની સર્જસવંતસિંહ જ હાઇરેક્લ શરૂ કરેલી. એટલું જ નહિ પણ પાતાની તમામ પ્રજા ખાસ કરી સામાન્ય અને ગરીખ વર્ગ પણ લાભ લઈ શકે તે હેતુથી લીંખડી રાજ્યનાં પ્રજાજન વિદ્યાર્થીની કેળવણી કાઈ પણ ફી લીધા વગર મફત આપવાના પ્રજા ધ કરેલા. આ શાળામા બ્રામ્યપ્રજાના બાળકોને અભ્યાસ કરાવી શકાય તેવી સગવડ હતી પણ તેમને રહેવાના પ્રશ્ન મુંઝવતો. કાઈ કાઇ સુખી ગૃહસ્ય લીંખડીમાં મકાન રાખી રસાેડું કરી બાળકાેને અભ્યાસ કરાવતા પણ તેવા કિરસા જુજ અપવાદ રૂપ્જ હતા. પરંતુ ઘણા માેટાભાગને સ્વતંત્ર રસાેડું કરી શહેરમાં રહેવું પાષાય તેમ નહતું. એટલે તેમના બાળકા માધ્યમિક શાળાની (મેડ્રિક સુધીની) અંગ્રેજ કેળવણીથી તથા ધાર્મિક સંસ્કારથી (લીંખડીમાં ધાર્મિક અભ્યાસ માટે શ્રી અજરામર જૈન વિદ્યાશાળા હતી. આજે પણ છે. ત્યાં બાળકાેને ધાર્મિક શિક્ષણ અપાય છે. ઉપાશ્રયે મહારાજશ્રીના ત્યાખ્યાનનાે લાભ મળતાે) વંચિત રહેતા. ચાર ચાપડી અભ્યાસ કરાવી ગામડામાં જ દુકાનના કામે લગાડી દેતા. પરિણામે તેમનું સમગ્ર જીવન ગામડામાં જ પસાર થતું.

આ દુ:ખદ પરિસ્થિતિએ બીજાના દુ:ખે દુ:ખી એવા સ્વ. ગુરુદેવ શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના માનસ પર ભારે અસર કરી. ગ્રામ્ય સ્વધર્મી બાળકા શહેરમાં રહી અભ્યાસ કરી શકે તેમજ ધાર્મિક સંસ્કારા મેળવે, જીવનમાં વિકાસ પામે એ માટે કાંઇક કરી છૂટવાની તમના જાગી. પરિણામે તેએાશ્રીને લીંબડીમાં છાત્રાલય ઊભું કરવાના વિચાર ઉદ્દભવ્યા.

તેએાશ્રીએ આ હુકીકત અને યોજના લીખડી સ્થાનકવાસી સંઘનાં કાર્યકર્તાએ સમક્ષ રજૂ કરી, ગ્રામ્યવાસી સ્વધમી

### શ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

બંધુએા પ્રત્યેની ફરજનું ભાન કરાવ્યું. છાત્રાલય શરૂ કરવા પ્રેરણા આપી. જે સંઘે ઝીલી લીધી. પરિણામે સંવત ૧૯૭૦ ના માગસર સુદ ૧૫ (તા. ૧૯–૧૨–૧૯૧૧)ના શુભ દિવસે આ છાત્રાલયની સ્થાપના થઈ. સતત ૬૩ વર્ષથી આ છાત્રાલય ચાલે છે. આજે આ છાત્રાલય પાતાનું અદ્યતન ઢબનું સ્વતંત્ર મકાન રૂા. સાડાત્રણ લાખની કિંમતનું ધરાવે છે. સમસ્ત ઝાલાવાડમાં સહુથી પહેલું શરૂ થનાર આ છાત્રાલય છે, ત્યાર પછી તો અનેક થયા છે. લીંબડીમાં જ કાેેેદારી મગનલાલ ભૂરાભાઈ શ્રી મૂર્તિ પુજક વિદ્યાર્થી ભૂવન, ઔદિચ્ય ખ્રાહ્મણ બાેડિંગ, દિગ્વિજયસિંહજી રાજપૂત હાેસ્ટેલ સિવાય એકાદ ખાનગી હાેસ્ટેલ ચાલે છે. પછાત વર્ગ માટે શ્રી મેઘજ પેથરાજ સાવેજનિક છાત્રાલય શ્રી લીંખડી કેળવણી માંડળ ચલાવે છે. સુરેન્દ્રનગર, વહવાણ શહેરમાં પણ છાત્રાલયા થયા છે.

આ છાત્રાલયની સ્થાપના વખતે સ્વ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી લીખડીમાં સ્થિરવાસ હતા. પછી પણ એકધારા દ વર્ષ સ્થિરવાસ રહ્યા. તેઓશ્રી વિદ્યાર્થીઓને વ્યાખ્યાન અને ઉપદેશ દ્વારા તેમની ક્રજ અને જવાબદારી સમજાવતા અને સુસંસ્કારનું સિંચન કરતા. મહાવીર જયંતી તેમ જ પર્શુંષણના ૄદિવસામાં રેસિટેશના, (પ્રાર્થના, ગાયના, સંવાદ જેમાં ધાર્મિક ભાવના અને ચારિત્ર્યના ઉપદેશ સમાવેશ થતાે તે) ગાઠવતા અને જાતે રસ લઈ વિદ્યાર્થી એાને તે માટે તૈયાર કરતા.

ત્યારખાદ તેઓ શ્રીના ગુરુ કાળધર્મ પામતા સંવત ૧૯૭૬ નું ચાતુર્માસ પૂરું કરી લીંખડીમાંથી વિહાર કર્યો. પણ શેષકાળમાં અવારનવાર લીંબડી પધારતા ત્યારે તેમજ સંવત ૧૯૭૯, ૧૯૮૩, ૧૯૮૮, ૧૯૯૯ અને સંવત ૨૦૧૬ માં એમ પાંચ ચાતુર્માસ કર્યા. જે દરેક વખતે છાત્રાલયનાં વિઘાર્થી એાના નિકટના પરિચયમાં રહેતા અને એક યા ખીજી રીતે સદ્વિચાર અને સંસ્કારનું સતત સિંચન કરતા.

આ છાત્રાલયની એક વિશિષ્ટતા હતી, જે પણ પૂ. ગુરુદેવના ઉપદેશને આભારી હતી. તેઓશ્રી સતત કહેતા કે ગામડામાં ગરીબાઈ છે. કાઈ સ્વધર્મી વિદ્યાર્થી છાત્રાલયની કી ભરવા અશક્ત હાય તો મકત દાખલ કરાે. અર્ધ લવાજમમાં દાખલ કરાે. તૂટાે ગમે ત્યાંથી મળી રહેશે (તેએાશ્રીની પ્રેરણાથી મળી પણ રહેતાે) પણ કાેઈ વિદ્યાર્થીને કેવળ ફી ભરવાની અશક્તિના કારણે જ દાખલ ન થાય તેમ બનવું ન જોઈએ. મુંબઈમાં ભૂતપૂર્વ વિદ્યાર્થી નું મંડળ આપણા સમાજના પ્રખર આગેવાન શ્રી ચીમનલાલ ચકુભાઈના પ્રમુખપણા નીચે સ્થપાયેલ તે મંડળની પણ સતત આજ માંગણી હતી અને તેઓ જરૂરિયાતે અવારનવાર રકમ પણ માકલાવતા. પરિણામે વિદ્યાર્થી એોને દાખલ કરતી વખતે લવાજમની રકમમાં ખૂબ ઉદારતા ખતાવાતી. તદ્દન મકૃત અને અર્ધ લવાજમમાં રહી ગયેલ વિદ્યાર્થીઓની સંખ્યા પણ ઘણી માેડી છે.

લીંબડીનરેશે હાઈ સ્કૂલમાં લીંબડી રાજ્યના વતની વિદ્યાર્થીની ફી માફી રાખેલી. તેમને શાળામાં મક્ત કેળવણી મળવી. પરંતુ લીંખડી રાજ્ય સિવાયના વતની વિદ્યાર્થીઓની કેળવણી ફી લેતા. તેમ છતાં બાર્ડિ ગાને ઉત્તેજન આપવાના હેતુથી એવી યોજના કરેલી કે લીંબડી રાજ્ય સિવાયના ગામના વિદ્યાર્થી બાર્ડિંગમાં હોય ને ત્યાં ફ્રી હોય તાે હાઈસ્કૂલની રી તદ્દન મા**ક અને** બાેડી ગમાં અર્ધમાફીમાં હાેય તાે હાઈ સ્કૂલમાં અર્ધમાફીમાં રાખતા. પરિણામે બાેડિંગ પ્રત્યે લીંબડી રાજ્ય સિવાયના વિદ્યાર્થી નું પણ આકર્ષણ હતું. (જે કે હવે રાજ્યોનું વિલીનીકરણ થઈ ગુજરાત રાજ્ય થતા ફી એક સરખી સહુની થએલી છે.)

આ છાત્રાલયમાં અભ્યાસ કરી ગયેલ વિદ્યાર્થીએા ખૂખ તેજસ્વી નીવડયા છે અને આજે હિંદુસ્તાનભરમાં જુદા જુદા સ્તરે ગાેઠવાઈ ગયા છે. માેટા ભાગના મુંબઈમાં જ છે. સાેલિસિટર, વડીલ, ડાેકટર, એન્જનીયરા, વેપારીએા છે જેએા સમાજમાં સારી પ્રતિષ્ઠા અને મોલો ધરાવે છે. આર્થિક રીતે પણ (સધ્ધર છે. અને અમને કહેતા આનંદ થાય છે કે ભૂતપૂર્વ વિદ્યાર્થી એને તેઓએ ખાસ કરી પૂ. સ્વ. ગુરુદેવના સાન્નિધ્ય અને અમૃતપાનના જેમને લ્હાવા મળેલ છે તેએા આજે આ સંસ્**થા** પ્રત્યે. અનન્ય ભકિતભાવ ધરાવે છે. તેએા કહે છે તેમની અત્યારની સ્થિતિ કેવળ લીંબડી બાહિ<sup>લ</sup>ાને આભારી છે.

એાર્ડિ'ગમાં ભણવાની સગવડ ન મળી હોત તો અંગ્રેજી ભણી શકયા ન હોત. ગામડામાં કયાંય ગોંધાઇ રહ્યા હોત. એટલે તેએા સંસ્થા પ્રત્યે પાતાનું જીવનભરનું ઋણ માને છે અને સંસ્થાની જરૂરિયાતે ફરજ સમજી દાન ભેટ હેાંશેથી આપે છે.

આ સંસ્થામાં હરકાઈ ગામના જૈન વિદ્યાર્થીને જ દાખલ કરવામાં આવે છે. આજ સુધીમાં ૧૦૦૦ ઉપરાંત

વ્યકિતત્વ દર્શન

# पूक्य गुरुहेव डविवय पं. नानयन्द्रक सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

વિદ્યાર્થીએો અભ્યાસ કરી ગયા છે અને માેટા ભાગના વિદ્યાર્થીએો ધંધા નાેકરીમાં જુદા જુદા સ્તરે ગાેઠવાઈ ગયા છે. આ પ્રતાપ આ બાેર્ડિંગનાે છે અને બાેર્ડિંગ સ્વ. ગુરુદેવનું સર્જન છે. આ રીતે તેઓશ્રીનાે સમાજ પર અનંત ઉપકાર છે.



# પૂ. શ્રી દેવચંદ્રજી સાર્વજનિક પુસ્તકાલય લીંબડી (સૌરાષ્ટ્ર)

🎛 માનદ્દ મંત્રી ભાઇલાલ મગનલાલ વકીલ,

રવા કવિવર્ય મહારાજશ્રી નાનચંદ્રસ્વામી એક મહાન પ્રતિભાશાળી, વિરક્ષ વિદ્વાન વ્યક્તિ હતા. તેએાશ્રીએ પાતાની હચાતી દરમ્યાન કેવળ માનવતાની દબ્ટિથી લાેકસેવાની અનેક સંસ્થાએા ઊભી કરી હતી તેમાં આ પુસ્તકાલય ગૌરવવંતુ સ્થાન ધરાવે છે.

તેઓ શ્રીના ભંડારમાં જુદા જુદા વિષયોના મળી ૭૦૦૦ (સાત હજાર) પુસ્તકા હતાં, તે પૂરતા શ્રાડા કખાટા હતા, અને તેમાંના પુસ્તકા રથા. જૈન ભાઈઓને વાંચવા મળે તેમ વ્યવસ્થા કરી હતી. આ વ્યવસ્થા તેમાશ્રીના ગુરુદેવ શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજના નામે એટલે કે પૂજ્યશ્રી દેવચંદ્રજી પુસ્તક ભંડારના નામથી ચાલતી હતી. પણ વિશાળ દૃદયના આ મહામાનવે લાકાની ભૂખ જોઈ. સહુ ભૂખ્યાજનની આ ભૂખ સંતાષવા તેઓ શ્રીના દૃદયમાં પ્રેરણા જાગી ઊઠી. તેમના નાનકડા ૭૦૦૦ પુસ્તકોની સંખ્યા ધરાવતા પુસ્તકાલયને વિશાળ પાયા પર મૂકવાની યોજના કરી. ભક્તોમાંથી રા. ૪૦,૦૦૦/– નું દાન મેળવ્યું. દાનવીર શેઠશ્રી અમુલખ અમીચંદે પૂ. શ્રી ગુરુદેવની પ્રેરણાથી સંઘની ભાજનશાળાના યાગાનમાં વિશાળ મકાન બંધાવી આપ્યું અને આ મકાન, રૂર. ૪૦,૦૦૦ ની મૂડી તથા ૭૦૦૦ પુસ્તકોથી પૂજ્યશ્રી દેવચંદ્રજી પુસ્તકાલય તથા વાંચનાલય નામની સંસ્થા જાહેર જનતાના માટે ખુલ્લી મૂકી અર્થાત્ આ સંસ્થાના સંચાલન માટે ખંધારણ, ટ્રેટીમંડળ અને કાર્યવાહક કમિટીનું આયોજન કર્યું.

આ સંસ્થાનું ઉદ્ઘાટન સ્વ. શ્રી પાેપટલાલ લવજીલાઈ ચૂડગરે તા. ૧૫–૪–૧૯૪૬ના રાજ કર્યું. આ રીતે સ્વ. પૂજ્ય મહારાજશ્રીના પ્રયાસથી આ સંસ્થાની શુભ શરૂઆત થઈ.

આ સંસ્થા પર તેઓશ્રીની અમી નજર હતી. જયારે જ્યારે લીંબડી પધારતા ત્યારે ત્યારે સંસ્થામાં પધારી કાર્યવાહીની માહિતી મેળવતા અને યાેગ્ય સૂચનાએા આપતા તેમ જ અવારનવાર લકતજનાેને પ્રેરણા આપી સારી સહાય મેળવી દેતા. તેઓશ્રી કાળધર્મ પામ્યા બાદ તેઓશ્રીના શિષ્ય શ્રી ચિત્તમુનિએ તે જવાબદારી સંભાળી **લીધી** છે.

પુરતકાલય એ માત્ર વાંચનભૂખ છિપાવવાની સંસ્થા નથી પરંતુ લાેકજીવન માટે સંસ્કાર, પ્રેરણા, શિક્ષણ, સંપર્ક અને માહિતીનું કેન્દ્ર છે. પુસ્તકાનું વાંચન અને મનન જીવનઘડતરમાં–જીવનને ચારિત્ર્યવાન અને ઉજજવળ બનાવવામાં આત્માની ઉન્નતિમાં ઘણા માટા ફાળા આપે છે. આ હકીકત નજર સમક્ષ રાખી જુદી જુદી યાજના દ્વારા પુસ્તકાલયને વિકસાવવા તથા તેને લાેકાપયાગી બનાવવા કાર્યકર્તાઓએ ભગીરથ પુરુષાર્થ કર્યા છે.

આજે આ સંસ્થાને ૩૦ વર્ષના વહાણા વહી ગયા છે. આ સમયમાં સંસ્થા ખૂબજ ફૂલીફાલી છે. પ્રાણવંત અને સૌરાષ્ટ્રભરમાં વ્યવસ્થા માટે અજોડ ગણાય તેવી તેની વ્યવસ્થા અને પ્રતિષ્ઠા છે. અમે ગૌરવભેર કહી શકીએ છીએ કે આ પુરતકાલયનું નિરીક્ષણ કરનાર સહુ કાેઈને અવશ્ય સંતાેષ્યશે. અમારું સહુને આમંત્રણ છે.

#### પ્રગતિ અને ગૌરવગાથા

પુસ્તકોઃ- ૭૦૦૦- પુસ્તકેાથી શરૂ થયેલી આ સંસ્થામાં આજે ૨૮૭૯૨ પુસ્તકેા બેઠી કિંમત પ્રમાણે લગભગ રૂા. પ૪૦૦૦ની કિંમતના છે. તેમાં ગુજરાતી, અંગ્રેજી, હિંદી, બંગાળી, સંસ્કૃત, અર્ધમાગધી, મરાઠી, ઊર્દુ ભાષાના પણ છે.

ફરનીચરઃ- બે જ કબાટેાથી શરૂ થએલી આ સંસ્થામાં આજે ઉપની સંખ્યામાં કબાટેા છે. ઉપરાંત દીવાલમાં અભેરાઈએા છે જે લગભગ રૂા. ૧૮૦૦૦ની કિંમતની છે.

અનુલય:- (Reference) વિભાગ:- કિંમતી પુસ્તકાે સંસ્થામાં બેસી વાંચી શકે એ માટે ખાસ Reference

### પ્લય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિદ સમૃતિગ્રંથ

(અનુલય) વિભાગ રાખેલ છે.

સામિશ્રિકા:- દૈનિક, અઠવાઠિક, પાક્ષિક, માસિક, દ્વિમાસિક, ત્રિમાસિક મળીને ૬૦ સામચિકા આવે છે. આ સામચિકા ખરાબર સચવાઈ રહે તે માટે દરેકના માપના એલ્યુમિનિયમ પતરામાંથી ફાઇલા બનાવેલ છે. જેના ઉપર સામચિકનું નામ એાઈલપેન્ટથી લખવામાં આવેલ છે. આ યોજના આ પુસ્તકાલયે જ સહુથી પ્રથમ શરૂ કરી છે અને તે ખૂબ પ્રશંસા પામેલ છે.

વાંચનાલય:– સંસ્થામાં આવી વાંચનારાની સંખ્યા રાજની સરેરાસ ૩૦૦થી ૪૦૦ની છે. સંસ્થામાં બેસી વાંચવા માટે ખુલ્લી હવાથી ભરપુર વિશાળ રૂમ તથા ટેબલ ખુરશીએાની તથા પાણીની પુરવી સગવડ છે. સિલિંગ ફેના પણ રાખવામાં આવેલ છે.

**બાલવિભાગઃ**– બાળકો માટેનું વિપુલ સાહિત્ય વસાવેલ છે અને સંસ્થામાં બાળકો ૃબેસી વાંચી શકે તે માટે ખાસ વ્યવસ્થા કરેલી છે.

**ફેરતું વાંચનાલય :**– પુસ્તકાલયમાં આવી વાંચી ન શકે તેવાઓને ઘરે રાજે રાજ છાપાઓ પહેાંચાડવાની યોજના છે. સુવિચાર :– સંસ્થામાં એ ખ્લેક બાડે રાખી દર અઠવાડિયે તેના પર જુદા જુદા સુવિચારના સૂત્રાે લખવામાં આવે છે. શું વાંચશાે ? :– ખ્લેક બાર્ડ પર આ મથાળા નીચે વાંચકાેને યાેગ્ય માર્ગદર્શન આપવામાં આવે છે.

ભીંતચિત્રો-પોસ્ટરા :- ફ્રેઈમાની અંદર ફાટાએ મૂકવાની યોજના છે. આવી ફાટા ફ્રેઈમાે છે જે તમામમાં ધર્મ શુરુએાના, દેશ નેતાએાના તેમજ જુદા જુદા ક્ષેત્રમાં પ્રસિધ્ધિ મેળવી હોય તેવા મહાન પુરુષાનાં તેમજ કુદરવી સૌંદર્યના ફાટાએા મૂકવામાં આવે છે.

**ટાઇમ ટેબલ**:– રેલ્વે તથા લીંબડીથી ઉપડતી બસોના ટાઈમટેબલ (સમયપત્રક) પણ રાખવામાં આવે. છે. ઉપર પ્રમાણે જુદા જુદા વિષયો અને વિભાગો દ્વારા આ સંસ્થા પ્રજાની સેવા કરી રહી છે. તેનું અર્ચ વાર્ષિક રૂા. ૧૪૬૬૪–૯૭ લગભગ છે.

સંસ્થાની કાર્યપધ્ધતિ અને વ્યવસ્થા અજેડ છે. પુસ્તકાના વિષયવાર તથા કક્કાવારી રજીસ્ટર છે. જે પરથી પુસ્તકા તુરત જ પ્રાપ્ત થઈ શકે તેમ છે.

સંસ્થાના નિરીક્ષણથી ખૂબ જ પ્રભાવિત થયાના પ્રથમ કેાટિના નિરીક્ષકોના અભિપ્રાય મળ્યા છે. સંસ્થાના લાભ લેનારની સંખ્યા

- ૧ સંસ્થામાંથી પુસ્તકાે લઈ જનાર સભ્યાેની સંખ્યા પદ્દ૦
- ર વાંચનાલયમાં બેસી સામયિકા વાંચનારની સંખ્યા ૩૦૦ થી ૪૦૦ ની છે.
- ૩ ઘેરબેંકાં છાપા મેળવનાર સભ્યની સંખ્યા ૩૦
- ૪ ખાલ વિભાગમાં વાંચનાર ળાળકાેની સંખ્યા રાજની ૧૦૦ થી ૧૨૫ ની છે.

આવા પ્રાણવંત પુસ્તકાલય તથા વાંચનાલય દ્વારા લીંખડીની પ્રજાની સેવા કરવાની તક મળી છે. તે બદલ તેના સર્જંક સ્વ. ગુરુદેવ કવિવર્થશ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામીને અમારા કોટિ કોટિ વંદન છે.



#### પૂ. ગુરુદેવ શ્રી નાન•થંદ્રજી મહારાજ સંસ્થાપિત પૂ. શ્રી દેવચંદ્રજી સાર્વ. પુસ્તકાલયના સર્જન પાછળની દૃષ્ટિ ∰ પ્રાે.પ્રતાપકુમાર ટોળિયા, ભૂતપૂર્વ ગ્રંથાલચી

સ્વ. ગુરુદેવ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જેવી સમન્વયકારી, સર્વસ્પશી અને સર્વહિતદર્શી પ્રતિભાએ પોતાના વ્યાપક જ્ઞાનપ્રસારના સ્વપ્નને સાકાર કર્યું —સ્વયં પર ઉપકારી ગુરુવર્ય શ્રી. દેવચંદ્રજીના નામને આગળ મૂકીને સર્જેલા "પૃ. શ્રી. દેવચંદ્રજી સાર્વજનિક પુસ્તકાલય" દ્વારા સાનામાં સુગંધ ભળે તેમ જન–જન અને દૂર–સુદૂર સુધી જ્ઞાન-

**બ્યક્તિત્વ દર્શન** 

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજી સહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

સંદેશ પહેંચાડવાના તેમના આ સુકાર્યને ઉપાડી લેનારા કાર્યવાહકો પણ સુંદૃષ્ટિ સંપન્ન સાંપડ્યા. સ્વ. અમુલખ અમીચંદ શેઠ, સ્વ. શ્રી. વનમાળીદાસ ગુલાબચંદ, સ્વ. શ્રી રસિકલાલ પ્રભાશંકર શેઠ, સ્વ. ભાગીલાલ રાયચંદ તુરખિયા, શાંતિલાલ હેમચંદ સંઘવી જેવા અનેક દાનીઓની આર્થિક સહાય ઉકત સુયાં કાર્યવાહકા દ્વારા દીપી ઊઠી. સ્વ. મુરુખી શ્રી અમૃતલાલ ઉમેદચંદ શાહ જેવા એક ભૂતપૂર્વ ન્યાયાધીશ છતાં અહિમત્તા અને વ્યવસ્થિતતાના આદર્શ સાથે ધર્માજિસાસા, ળાલવત્ સરળતા અને ઉદારતાથી ભરેલા વયાવૃદ્ધ સત્પુરુષ, શ્રી ગિરધરલાલ ઉગસ્ચંદ પરીખ જેવા સંસ્કાર, સાહિત્ય, ચિંતન અને જીવનની સમગ્રતાને સ્પર્શતા દૃષ્ટિસંપન્ન મહાનુભાવ, વકીલ શ્રી ભાઇલાલભાઈ મગનલાલ શાહ જેવા કાર્યદક્ષ, વ્યવસ્થા–કુશળ, સેવાભાવી અને પ્રેમાળ મંત્રી અને શ્રી મનુભાઈ મહેતા જેવા ચુવાન છતાં ગંભીર અને વિચક્ષણ ખળનચી જ્ઞાન-વિદ્યા–સંસ્કાર–પ્રસારની આ સંસ્થાને કાર્યવાહક સમિતિમાં સાંપડયા એ એનું એાછું સદ્દભાચ્ય નથી! સૌથી મહત્વની વાત તો એ છે કે આ બધા કાર્યવાહકોમાં આશ્રયની એકતા, દૃષ્ટિની સમરસતા, સ્વભાવની સાલસતા, દૃદયની સેવાભાવના અને અન્યોન્ય રનેહભાવના સભર હતી. ઘણી સંસ્થાઓમાં ચાલતા અહંકાર સામે અહંકારના, હુંસાતુંસીના કે તે જોદ્રેષના ઘર્ષણ અહીં સ્વપ્ને ય ન હતા. અને તેથી આ સંસ્થા આરંભથી જ દૂલવા–ફાલવા લાગી. સંસ્થાઓ હમેશાં મકાને, વૃક્ષા, સાધનો કે પૈસાથી નહીં, તેના જીવતા જાગતા, સમરસતાભર્યા કાર્યવાહકો અને કાર્યકર્તાઓથી અને છે અને કૂલે–ફાલે છે તે અહીં દેખાઈ રહ્યું.

આવા સમરસ, સુર્યો ગ્ય, દષ્ટિસંપન્ન કાર્યવાહકોના મનમાં અને સંસ્થાના પ્રણેતા વિશાળ દ્વદયી ગુરુદેવ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના સાગર–હૈયે આ ગ્રંથાલય દ્વારા ઉકત જ્ઞાનપ્રસાર થાય તે માટેનાં અનેરાં કાેડ હતાં.

મારી શાધના ઉપક્રમમાં મુનિશ્રી સંતખાલ દ્વારા ગુરુદેવ નાનચંદ્ર મહારાજના, તેમના દ્વારા આ શ્રંથાલયના અને શ્રંથાલય દ્વારા ઉપર્યુકત કાર્યવાહકોના મને જે પરિચય થયા તેલે મને આ વિશિષ્ટ દિવ્યુકત પુસ્તકાલય સંભાળવા—તેના શ્રંથાલયી—લાયખેરિયન બનવા પ્રેર્યો. ઇ. સ. ૧૯૫૧ માં હું સંસ્થામાં જેડાયા. મારા વ્યાવસાયિક, વિદ્યાકીય અને લહેરજીવનનું આ પ્રથમ અને મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્ય હતું. એક વિશિષ્ટ ભાવના અને દિવ્યપૂર્વકનું જ્ઞાન-વિદ્યાની આરાધનાનું કાર્ય, એક સંતપુરુષની છત્રછાયા અને સ્નેહભર્યા કાર્યવાહકાના સાથ—સંગાય ને સાર—સંભાળ (એવા કાર્યવાહકા કે જેમણે મને કેવળ 'કાર્યકર્તા' તરીકેના નહીં, પણ એક 'સ્વજન' તરીકેના વ્યવહાર, સ્નેહ અને આત્મીયતા આપ્યા): આ બધું મળ્યું એટલે મારા ઉત્સાહ અનેકગણા વિકસિત થયા. શ્રંથાલય જેવી સંસ્થાને કેવળ સાધુ વર્ગ, સંશાપકા—અભ્યાસીઓ અને થાડા રસિક વાંચકવર્ગ શ્રંથાનું એક 'સંગ્રહસ્થાન' યા 'શ્રંથભંડાર' માત્ર બનાવે તે મને પણ રુચ્યું નહીં. મારા અંતરઊંડે પણ આ સંસ્થાને જ્ઞાનનું, સંસ્કારનું એવું જીવતું જાગતું કેન્દ્ર બનાવવાના કાડ જાગ્યા કે જે સૌ કાઇને—બધી કેલાના લોકસમાજ અને શિક્ષિત—સમાજને—આકર્ષનારૂં, પ્રેરણા આપનારૂં વાતાવરણ પૂરું પાડે, વ્યવસ્થા પૂરી પાડે અને વાંચનસામગ્રી પૂરી પાડે!

અમે પ્રામાણિકપણે, અતિશયોકિત કે આત્મવંચના વિના કહી શકીએ કે આ પુસ્તકાલયના સર્જન અને સંચાલન પાછળની અમારી ભાવના અને દૃષ્ટિ તદ્દન નિરાળી જ હતી. ગ્રંથા, સામયિકા, પુસ્તકા અનેક વિષયાનાં મેળવતા રહી ગ્રંથાલયને સમૃદ્ધ કરવા ઉપરાંત આ પુસ્તકા—સામયિકા દ્વારા કેવળ માહિતીજ્ઞાન કે મનારંજન પહોંચાડવાના જ નહીં પરંતુ ઊંડી અભ્યાસરુચિ જગાડી જીવનમાં સમજણ પ્રગટાવવાના, જીજ્ઞાસા જગાવવાના, સંવાદિતા અને વ્યવસ્થા શીખવવાના, શોધ અને સજાગતાની વૃત્તિ ખીલવવાના, સત્ય અને રહસ્યના સંસ્પર્શ કરાવવાના, ગુણવિકાસ કરાવવાના અને ધર્મને વ્યવહારમાં ઉતારવા—ઉતરાવવાના અમારા સૌના કાડ હતા. આ માટે ગ્રંથાલયને એક જીવતું જાગતું, જ્ઞાન–વિદ્યા–પ્રવૃત્તિઓથી મઘમઘતું, જીવનમાં ગાંભીર્ય અને પ્રગલ્ભતા પરિભાષતું "જ્ઞાનાલય" બનાવવાની અમારી સૌની ભાવના હતી. ગ્રંથાલય, વિજ્ઞાનના પ્રાચીનમાં પ્રાચીન અને અર્વાચીનમાં અર્વાચીન ગ્રંથા, સાધના, પ્રયોગા અને પ્રક્રિયાઓ દ્વારા આ ભાવના સાકાર કરવા અમે ઝંખી અને મથી રહ્યા હતા. નાનાથી માંડીને માટા અને એક પ્રકારની રુચિ–વૃત્તિ દૃષ્ટિબૂખ ને આવશ્ચકતાવાળા જનતાના વિવિધ વર્ગો સુધી, જનજન સુધી, લીંબડી ગામ જ નહીં, આજુબાજુના ગ્રામ પ્રદેશો સુધી પહોંચવાના અને લોકરૂચિને સંસ્કારવાના અમારા પ્રયત્ન હતો. આ માટે સ્પષ્ટરૂપે કહીએ તો—

—ગ્રંથાલય વિજ્ઞાનની દર્ષ્ટિએ સુવ્યવસ્થિત અને વૈજ્ઞાનિક વર્ગી કરણ અને વ્યવસ્થા પદ્ધતિ અમે શાધીને શક્તિ અનુસાર અપનાવી રહ્યા હતા.

# યુંજાય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

- ---ગ્રંથ સમૃષ્ટિ અને વૈવિધ્યની દૃષ્ટિએ અનેક વિષયના સામચિકા અને ગ્રંથા અમે મેળવી રહ્યા હતા.
- —વાચકવર્ગને સ્મરણુ, સૂચન, પ્રેરણા અને જજ્ઞાસા–જાગરણ કરાવવાના હેતુથી અનેક પ્રકારના કલાત્મક દિવાલ પત્રા અને સૂચના ફલકા અમે ગાેઠવી રહ્યા હતા.
- —શિક્ષિત વાચકાની સુરુચિ ઘડવા તેમ જ તેમને સદ્દવાચન તરફ વાળવા સૂચનાપત્રાે, વાર્તાલાપાે, પરિસંવાદાે, ચર્ચાસભાએા, અભ્યાસવર્તુળા વગેરે દ્વારા અમે અવનવા પ્રયાગાે કરી રહ્યા હતા.
- —અશિક્ષિત વાચકાને-લોકોને-અક્ષરજ્ઞાન અને વિદ્યા ભણી આકર્ષવા અને અનેકવિધ પ્રદર્શનો યોજી રહ્યા હતા. આમ એક તરફથી શિક્ષિત-અશિક્ષિત સર્વની સંસ્કારિતાને સ્પર્શવા, સમન્વયદેષ્ટિ વિકસાવવા, જિજ્ઞાસારુચિ જગાડવા અને વિવેકવિશ્લેષણ બુધ્ધિ વિકસાવવા અમે પરિસંવાદા-પ્રવચના ગાડવી રહ્યા હતા, તો ખીજી તરફથી એ વિશ્લેષણને સંશ્લેષણમાં લઈ જવા, જ્ઞાનને મૌનમાં, ભકિતમાં અને આચારમાં વાળવા અમે અંતરને સ્પર્શતા સાપ્તાહિક પ્રાર્થના તેમ જ પ્રાસંગિક ભકિતસંગીતના સાત્વિક સંગીતના-કાર્યક્રમાં પણ યોજી રહ્યા હતા.

સંક્ષેપમાં, આ ગ્રંથાલય–વાચનાલયને માહિતી યા મનારંજન પૂર્ું પાડનારૂં કેન્દ્ર યા શાબ્દિક ગ્રંથાનું મૃત સંગ્રહસ્થાન નહીં, પણ જીવંત, બાલતા અને વિકસતા જીવનના વિદ્યાજ્ઞાનનું ધામ બનાવવા અમે યથાશક્તિ.–યથામતિ– યથાદબ્ટિ મથી રહ્યા હતા.

અમારી એ દિષ્ટિઓ, ભાવનાઓ, કાર્યચેષ્ટાઓ કેટલી સાકાર થઈ છે એ તો દેષ્ટાઓ અને વાચકો જાણે! અમે તો એટલું જાણીએ છીએ કે કાળક્રમે પૂ. ગુરુદેવ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જેવા અમારા પ્રણેતા અને મહામના મુ. શ્રી. અમૃતલાલભાઈ જેવા અમારા સહ્યાત્રીઓ અમારાથી વિદાય થયા, વયાવૃદ્ધ થયા કે દૂર જઈ વરયા છતાં અમારી એ ભાવનાઓ ને દિષ્ટિઓ વિરમી નથી. અમારા કાંડ કરમાયા નથી. વૃષ્ય થયા નથી, વિરમ્યા કે સુપ્ત બન્યા નથી. એ સદાયે એવા ને એવા જાગૃત છે. એટલું જ નહીં, હજુ તો એને કુલવા-કાલવાનું બાકી છે. હજુ તો એ બીજ-દશા પૂરી કરી રહેલ છે અમને શ્રદ્ધા છે કે એક સંતપુરુષના નામે, એક સંતપુરુષના હાથે અને એક સંતપુરુષના પ્રરણા, પરિશ્રમ અને પુષ્યના બળે પ્રારંભાયેલું આ બીજરૂપ મંગળકાર્ય આવી જ ભાવના ધરાવતા પલ્લવ-પુષ્પાવાળા નવા કાર્યવાહકા ઉત્પન્ન કરતું બીજમાંથી વટવૃક્ષરૂપે પરિણમશે. તેમ જ અનેકને શીતળછાયા અને આત્મસ્વારથ્યકર, સ્વાદુ કળા આપી રહેશે. એ દિવંગત સંતપુરુષના આશીર્વાદ અને વિશાળ જનસમાજની સદ્દભાવના એને એવા વિશાળ વટવૃક્ષરૂપે જુએ એવા દિવસ દૂર નથી. ઈ. સ. ૧૯૪૬થી આજ ઈ. સ. ૧૯૭૬ સુધીના ૩૦ વર્ષોની બીજદશાનો એના કાળ હવે પૂરા થઈ ચૂકયો છે.



# કવિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાર્વજનિક મહિલા મંડળ-લીંખડી

આજે સુરેન્દ્રનગર જિલ્લામાં કન્યા કેળવણીમાં લીંબડી માેખરે ગણાયું છે. પણ વર્ષો પહેલાં–જે વખતે કન્યા-કેળવણીની આંખી પણ ન હતી, તેવા વખતે માનવતાના અખૂટ ભંડાર સમા એક જૈન મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામીની સતત પ્રેરણાથી લીંખડીના લગડીવાળા નામે જાણીતા શ્રી મૂળચંદ જીવરાજના પુત્રો શ્રી ઉગરચંદભાઈ, માેહનલાલભાઈ તથા કેરાવલાલભાઈએ તેમના પૂજ્ય પિતાશ્રીના સ્મરણાર્થે શ્રી મૂળચંદ જીવરાજ કન્યા વિદ્યાલય નામની સંસ્થા ઊભી કરી, જેના લાભ આજ સુધીમાં હજારા ખહેનાએ લીધા છે અને લઈ રહી છે. આ કન્યા વિદ્યાલયના પ્રતાપે લીંબડીની કન્યાએા સંસ્કારમાં માેખરે ગણાતી અને લીંબડી સંસ્કારધામ ગણાતું.

આ રીતે નાની ખંદુનાને કેળવણીની સગવડ થઈ અને ઉત્તરાત્તર વધતી ગઈ. પરંતુ વિધવા, સમાજથી

# पूज्य गुरुदेव डविवस पं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्स्रशताहिह स्मृतिग्रंथ

તરછોડાયેલી, દુઃખી કુટુંબની બહેનોને રાજ મળે તેવા કાઈ ઘરગથ્યુ ઉદ્યોગ નહાતો. આવી ઘણી બહેના ઘર આંગણે આંસુ સારી દિવસા પૂરા કરતી; પરંતુ પારકાના દુઃખે દુઃખી એવા એજ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીને તેમનું દુઃખ દુૈયે વસ્યું. આજથી ૩૦ વર્ષ પહેલાં સંસ્થાના આજના પ્રમુખશ્રી ધીરજબ્હેન સંઘવીને બાલાવી સાર્જજનિક મહિલા માંડળ નામની સંસ્થા સ્થાપી.

શરૂમાં ખ્હેના માટે એક શિવણ વર્ગ શરૂ કરવા કહ્યું. શ્રી ધીરજખ્હેન સંઘવી અને હાલના મંત્રી શ્રી મુકતાખ્હેન હિમતલાલ ભટ્ટે શરૂઆતથી જ ખૂબજ હેાંશથી એ માગણી સ્વીકારી પાતાની સેવા આપવા તૈયારી બતાવી અને આ ખંને બહેનોએ સહ જવાબદારી લેવાનું સ્વીકારવાથી જ આ સંસ્થા શરૂ થઈ શકી. શરૂઆતમાં આ મંડળ જેના પૂરતુંજ હતું. તે માત્ર નામનુંજ હતું. મુકતાખ્હેન બ્રાહ્મણ હેાવા છતાં શરૂઆતથી સેવા આપતા એ આનંદની વાત છે.

આ બંને બ્હેનોએ સંસ્થા શરૂ થઈ એટલે કે ૨૫ વર્ષથી આજ સુધી (રજાના દિવસો કે બહારગામ હોય તે સિવાયના) તમામ દિવસો રોજ ૧ થી ૪ સુધી મંડળમાં જાતે હાજરી આપી સતત તમામ પ્રવૃતિ પર દેખરેખ સખે છે અને પચીશ વર્ષથી એકધારી બંને બ્હેનો માનદ સેવા આપી રહ્યા છે. જે પુરુષ હોત તો કહેવાત કે રામ–લક્ષ્મણની જોડ છે તે રીતે તેમની કામગીરી છે. કોઈપણ સંસ્થાના માનદ હોદ્દેદારા સતત રાજ રાા-૩ કલાક સંસ્થામાં નિયમિત હાજરી આપતા હોય તેવા કિસ્સો ભાગ્યેજ બીજે કાઈ હશે. આપણી અન્ય સંસ્થાઓના હોદ્દેદારાએ વિચારવા જેવું ન ગણાય?

પૂ. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે શ્રી સ્થા. સંઘના આગેવાનોને પ્રેરણા આપી મકાનની વ્યવસ્થા પણ કરી આપી. નાનકડા મકાનમાં ફેકત બેજ સંચા સાથે ૨૫ વર્ષ પહેલાં શિવણ વર્ગ શરૂ થયે. અને તે બીજમાંથી વૃક્ષ થયું અને મહિલા મંડળની વિવિધ પ્રવૃત્તિએ। પાંગરતી ગઈ છે.

લીં અડીમાં 'શ્રી લીં અડી કેળવણી માંડળ 'ની સ્થાપના ૧૯૫૯ માં થઇ પછી તે સંસ્થા સાથે આ સંસ્થા જોડાઈ છે. એટલે તૂટાે લીં અડી કેળવણી માંડળ આપે છે અને મહિલા માંડળને સતત રહેતી આર્થિક ચિંતામાંથી સદાને માટે મુકત કરેલ છે.

#### મંડળની પ્રવૃત્તિએ।

શિવણ, ભરત—ગુંથણ—એમ્બ્રોયડરી વિ. શીખી અત્યાર સુધીમાં અંદાજે ૨૨૦૦ બહેનાએ લાભ લીધેલ છે. કેટલીક બહેનાએ શિવવાના સંચા લીધા છે અને તે ઉપર કામ કરી ગુજરાન ચલાવે છે.

આ ઉપરાંત મહિલા માંડળ દ્વારા અનેકવિધ પ્રવૃત્તિએ৷ ચાલે છે.

સંગીત વર્ગ, ગૃહઉદ્યોગા, પુસ્તકાલય-વાંચનાલય અને સંસ્કારવર્ધક પ્રવૃત્તિઓ-પર્યટન–રાસ ગરળા–વિગેરે પ્રવૃત્તિએક સારી રીતે ચાલી રહી છે-વિકસી રહી છે.

# બારીવલી (મુંબઈ) ની સંસ્થાએા

🎇 શ્રી વર્ધમાન સ્થાનકવાસી જૈન સંઘ –બારીવલી

🎛 શ્રી વર્ધ માન ક્લીનીક (શ્રીમતી નંદકું વરબ્હેન રસિક્લાલ શેઠ-જનરલ હાસ્પીટલ)

🎇 શ્રી સર્વાદય ઉદ્યોગ મ'દિર

🎛 શ્રી સ્વધર્મા સ્ટાેર્સ

#### 器 ભાઈલાલ ભુરાલાલ શેઠ-માજી માનદ મંત્રી

માનવતાના પુરસ્કર્તા પૂ. ગુરુદેવ પાંડેત કવિવર્થ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનું ઈ. સ. ૧૯૫૭નું ચાતુર્માસ ઘાટકાપરમાં હતું. આ અરસામાં ખૃહદ મુંબઈના ઉત્તરને છેંડે મુંબઈથી ૨૨ માઈલ દૂરના પરા બારીવલીમાં શ્રી વર્ધમાન સ્થાનકવાસી જૈન સંઘ તેની શિશુ અવસ્થામાં પા પા પગલી પાડતા હતા. પાંચ વરસની સતત મહેનતને અંતે રૂપિયા પાંસઠ હજારની કીંમતનું તૈયાર મકાન ઉપાશ્રય માટે ખરીદેલું, પરંતુ તેમાં પાેલીસખાતાના માણસા ભાડુતા તરીકે હતા.

### पूर्वा गुरुदेव डिवियर पं. नान्यन्द्रेकु सहाराक कन्सशताहि स्मृतिग्रंथ

મકાનના ખાલી કબજે મેળવવા અથાગ પ્રચાસા ચાલતા હતા અને ૧૯૫૮ માં મકાનના કબજે મળ્યાે. તે દરમ્યાન મકાનના પટાંગણમાં સર્વાદય હાેલનું બાંધકામ–લાેન લઈને શરૂ કરેલું. ઉપાશ્રય મકાનના કબજે મળતાં માર્ચ ૧૯૫૮ માં ઉપાશ્રયનું ઉદ્દઘાટન થયું. ઉદ્દઘાટન પ્રસંગે પૂ. ગુરુદેવ પં. કવિવર્ચ મુનિશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ સાહેબ પધાર્યા. આમ શ્રી સંઘને પ્રથમથી જ પૂ. ગુરુદેવના આશીર્વાદ મળ્યા.

શ્રી. સ'દે નમ્રતાપૂર્વક પૂ. ગુરુદેવને પ્રથમ ચાતુર્માસની વિનંતી કરી, જેના તેઓશ્રીએ ઉદારતાથી સ્વીકાર કર્યો. આમ શ્રી. બારીવલી સંઘ ૧૯૫૮નું "પ્રથમ ચાતુર્માસ" પૂ. ગુરુદેવનું મેળવવા ભાગ્યગાળી બન્યા.

પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરક વાણી, દ્વારા આધ્યાત્મ ધર્મ સાથે વ્યવહાર ધર્મનું સમન્વય, વ્યવહારશુદ્ધિ વિગેરે ઉપર તેએાશ્રી ખાસ ભાર મૂકતા. સર્વેદિય હાેલનું બાંધકામ અધુરૂં હતું. તે પૂરું કરવા શ્રી સંઘ પાસે કાંઈ ફ્રંડ ન હતું.

### શ્રી જૈન સાર્વજનિક દવાખાનું

પૂ. ગુરુદેવના ઉપદેશમાં 'જનસેવા એ પ્રભુની સેવા' એ મુખ્ય મંત્ર હતો. સમગ્રપણે માનવજાતની અને એમાંય ખાસ કરીને દર્દપીહિત માનવજાતની સેવા માટે તેઓશ્રીએ ખાસ પ્રેરણા આપી દીનદુઃખીએ પ્રત્યે પૂ. ગુરુદેવની કરુણાર્દ્ર દ્રષ્ટિ હતી અને તેવા માનવાને જોઈને તેઓશ્રીની આંખમાં આંસુ આવી જતા.

પૂ. ગુરુદેવે 'સાર્વજનિક દવાખાના'ની પ્રેરણા કરી. દવાખાના માટે કંડ એકત્ર કરી તેમાંથી અધૂરા રહેલાે 'સર્વાદય હાેલ' પૂરા કરવાે અને 'સર્વાદય હાેલ'ની આવકમાંથી દવાખાનું ચલાવવું એવી યાેજના થઇ.

કૃંડ એકત્ર કરવાનું કાર્ય શરૂ થયું. પૂ. ગુરુદેવે એક મંત્ર આપ્યો હતો કે દરરાજ એાછામાં એાછા પાંચ દાતાએાના સંપર્ક સાધ્યા સિવાય બારીવલી પાછું આવવું નહિ. કાેઈ પૈસા આપે કે ન આપે પરંતુ પાંચ દાતાએાના સંપર્ક થવા જાેઈએ. આ ધારણે કાર્ય શરૂ થયું. અને દૂંક સમયમાં દવાખાના માટે જાેઈતા પચાસ હજાર રૂપિયાનું લક્ષ્યાંક પૂરું થઈ ગયું.

પૂ. ગુરૂદેવના ચાતુર્માસ દરમ્યાન નવેમ્ખર ૧૯૫૮ માં શ્રી જૈન સાર્વજનિક દવાખાનાનું ઉદ્દઘાટન થયું, અને પહેલે જ દિવસે દર્દીઓના આંકડાે ૧૦૦ થયાે, જે ખતાવે છે કે આવા દવાખાનાની કેટલી જરૂર હતી. આમ પૂ. ગુરુદેવની શુભ પ્રેરણાથી પાયારૂપે આ નાનકડું દવાખાનું શરૂ થયું.

ઈ. સ. ૧૯૫૯ માં પૂ. ગુરુદેવનું ચાતુર્માસ−તબિયતને કારણે બારીવલીના એક ખંગલા–કૃષ્ણ્કુંજમાં થયું. આ વરસે દવાખાનામાં 'પેથાલાજી વિભાગ' તથા 'કન્સલ્ટેશન વિભાગ' (નિષ્ણાત ડાક્ટરાના આઉટડાર વિભાગ) શરૂ થયા. હવે આમાં એકસરે વિભાગ ખૂટતા હતા જે વિભાગ પણ પૂ. ગુરુદેવના અનન્ય ભકત શેઠ શ્રી અમુલખ અમીચંદ તરફથી ભેટ મલ્યા. આમ દર્દના નિદાન માટેનું સંપૂર્ણ કલીનીક બની ગયું.

#### શ્રી વર્ધમાન ક્લીનિક

હવે ઇનેડાર હાેસ્પીટલ માટેની વિચારણા ચાલી. પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરણાથી સંસ્થાના કાર્યકરામાં અજેડ ઉત્સાહ પ્રવર્તતો હતો. સને ૧૯૭૧ માં ઇનેડાર હાેસ્પિટલનું આયાજન–કાર્ય હાથ ધરાયું. તે માટે ફંડ એકત્ર કરી શ્રી સંઘના મકાનના પટાંગણમાં હાેસ્પિટલ માટેના મકાનનું આંધકામ કરવામાં આવ્યું. ૧૯૬૩ માં "શ્રીમતી નંદકુંવરએન રસિકલાલ શેડ જનરલ હાેસ્પિટલ"ની સ્થાપના કરવામાં આવી. ૧૦ થી ૧૫ પથારીની સગવડથી શરૂ થયેલ આ હાેસ્પિટલ આજે લગભગ ૫૦ ખાટલા ધરાવતી દરેક વિભાગા સાથે સુસજ્જ હાેસ્પિટલ રૂપે પરિણુમી છે.

આમ ૧૯૫૮ માં નાના ખીજ રૂપે શરૂ થયેલું દવાખાનું આજે "શ્રી વર્ધમાન કલીનીક" રૂપે વટવૃક્ષ બન્યું છે જેના કણ કણની અંદર પૂ. ગુરુદેવનું નામ ગૂંજે છે.

આ સંસ્થા સાર્વજનિક છે અને નાતજાતના ભેદભાવ વગર દરેકને આ સંસ્થાના લાભ આપવામાં આવે છે. દરેક વિભાગમાં લાભ લીધેલ દર્દીઓની સંખ્યા નીચે પ્રમાણે છે:—

व्यक्तित्व दर्शन

### પૂજ્ય ગુરુદેવની પ્રેરણાથી સ્થપાયેલી લી'બડી (સૌરાષ્ટ્ર)ની ધબકતી સંસ્થાએન





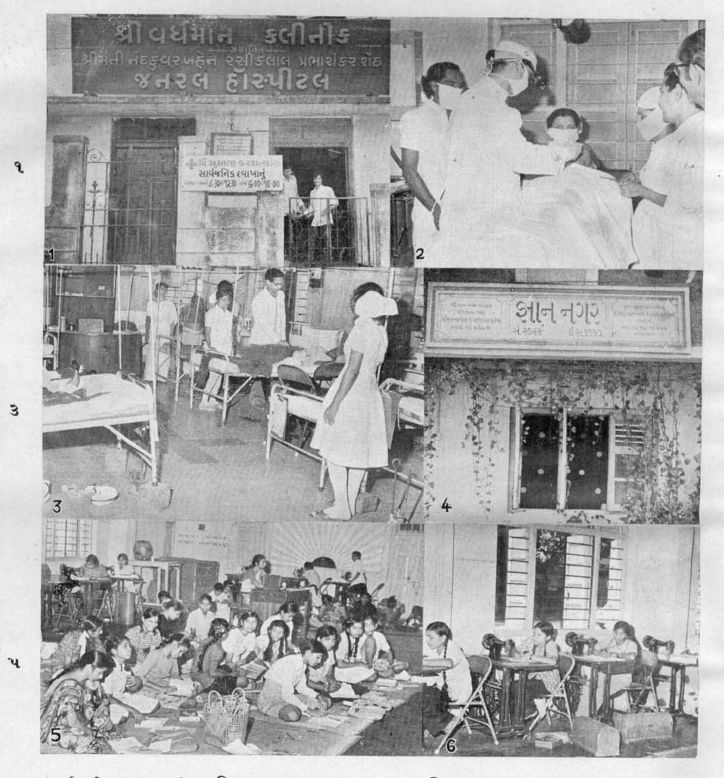




- (૧)–(૨) "શ્રી લીંબડી બાેર્ડિંગ" તરીકે આળખાતી તલસાણીયા ઉજમશી ઓધવજી સ્થાનકવાસી જૈન વિદ્યાર્થી ગૃહનું મુખ્ય પ્રવેશદ્વાર તથા મકાનના ફાેટા–જેમાં રહી અભ્યાસ કરનાર અનેક ભાઈઓ આજે સમાજક્ષેત્રે આગળ વધ્યા છે.
- (૩)-(૪) સાર્વજનિક મહિલા શાળાનું પ્રવેશદ્વાર તથા અભ્યાસ કરતી બહેનો, જેઓ સીવળુકળા શીખી પૂરક આવક મેળવી શકે છે.
- (પ) (६) (૭) પૂ. દેવચંદ્રજી સાર્વજનિક પુસ્તકાલયના વિભાગો : ફરતું પુસ્તકાલય–બાળવિભાગ : શ્રી રસિકભાઈ પરીખ પુસ્તકાલયની મુલાકાતે.

3

### પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરણાથી શરૂ થયેલી બારીવલી (મુંબઇ)ની ધબકતી સંસ્થાએા



(૧) શ્રીમતી નંદકુંવર બહેન રસિકલાલ પ્રભાશંકર શેઠ જનરલ હેાસ્પિટલનું પ્રવેશદ્વાર તથા સાર્વજનિક દવાખાનું (૨) હેાસ્પિટલના એાપરેશન થિયેટરમાં એાપરેશન ચાલુ છે, તેનું દશ્ય. (૩) હેાસ્પિટલના વાર્ડનું દ્રશ્ય (૪) "જ્ઞાનનગર" વસાહત–૭૫ બ્લાેકનું મકાન–જેના ભાડાની નેટ આવકમાંથી કાયમી રાહત ખાતું ચાલે છે (૫)–(૬) શ્રી સર્વાદય ઉદ્યોગ મંદિરમાં નજીવી ફીથી બહેના સીવણકળા શીખે છે અને તેમાંથી પુરક આવક મેળવી શકે છે.

### प्रथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रका महाराज जन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

| વિભાગ                  | વર્ષ | સ્થાપનાથી માર્ચ ૭૬ સુધી લાભ<br>લીધેલ દર્દીઓની સખ્યા | સ <b>રે</b> રાશ<br>વાર્ષિ <sup>૧</sup> ક સંખ્યા | એપ્રિલ ૭૫ થી<br>માર્ચ ૭૬ની સંખ્યા |
|------------------------|------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------|
| દવાખાતું               | ૧૮   | १०,५०,०००                                           | ૫૮,૩૩૦                                          | <b>૯</b> ૨,૩૩૨                    |
| પેથાેલાેે વિભાગ        | ঀৢড় | 3 <i>६,</i> ८७०                                     | ૨,૧૬૫                                           | ६,४६६                             |
| એકસરે વિભાગ            | ૧૩   | પરૂ,પ૦૦                                             | ૪,૧૧૫                                           | ८,५०६                             |
| કન્સલ્ટેશન વિભાગ       | ৭৩   | २,४२,८००                                            | १४,२६०                                          | <b>૩૦,૦</b> ૬પ                    |
| આઉટડાેર, ટી. બી. વિભાગ | 8    | ૧,૩૨૬                                               | 330                                             | <b>२</b> ९ <del>६</del>           |
| હાસ્પિટલ               | ૧૩   | ૧૩,૭૧૦                                              | ૧૦૫૫                                            | १६०५                              |
| સારવારના દિવસા         |      | <b>૧,૩૭,</b> ૧૦૦                                    | ૧૦,૫૫૦                                          | ૧૬,૦૫૦                            |
| કેન્સર હિરેકશન સેન્ટર  | 3    | ૧૨૪                                                 | ४१                                              | ૫૦                                |

અત્યારે આ હેાસ્પિટલ (જે શ્રી વર્ધમાન જૈન કલીનીકના નામે અધેરીથી વિરાર સુધી જાણીતી છે) માં લગલગ પ૦ પથારીની સગવડ છે. લગલગ ૩૦ થી ૩૫ માનદ તાળીએા સેવા આપી રહ્યા છે. બે એાપરેશન થિયેટર છે. દરેકમાં વિભાગા છે. ઉપર આપેલ છેલ્લા વર્ષના ૧૯૭૫–૭૬ ના આંકડાએા ઉપરથી આપ જોઈ શકશાે કે ઘણી માેટી સંખ્યામાં દદીઓ આ સંસ્થાના લાભ લઈ રહ્યા છે.

#### શ્રી સર્વાદય ઉદ્યોગ મંદિર

મધ્યમ વર્ગીય સમાજના કુટુંએામાં પહેના પૂરક આવક ઊભી કરી શકે એ હેતુથી પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરણાથી બ્રી સર્વોદય ઉદ્યોગ મંદિર ઇ. સ. ૧૯૫૯ માં શરૂ કરવામાં આવ્યું. આમાં શીવણ, ભરતકામ, સી. ટી. સી. વિગેરે અભ્યાસક્રમ ચલાવવામાં આવે છે. માસિક ફી બહુ જ અલ્પ લેવામાં આવે છે. આ સંસ્થા સરકારમાન્ય છે અને આ સંસ્થામાં અભ્યાસ કરી મધ્યમવર્ગની અનેક પહેના પૂરક આવક મેળવે છે. આ સંસ્થા સ્થપાઇ ત્યારથી માર્ચ ૧૯૭૬ માં નીચે જણાવેલી સંખ્યાની પહેનોએ લાભ લીધેલ છે:-

આ ઉદ્યોગમંદિરમાં હિપ્લામાના ત્રણ વર્ગ (૧) ટી. સી. ડબલ્યુ. સી. છ. (૨) એમ્બ્રોઇડરી એન્ડ ફેન્સી વર્ક કાર્સ (૩) સી. ટી. સી. ઇન નીડલ વર્ક એન્ડ એમ્બ્રોઇડરી (શિક્ષક તરીકેની તાલીમનો વર્ગ) આ ત્રણેય વર્ગ–મહારાષ્ટ્ર રાજ્યના ટેકનીકલ એજ્યુકશન વિભાગની માન્યતાથી ચાલે છે અને તેના હિપ્લામા સરકાર તરફથી મળે છે.

ઉપરાંત બીજા ત્રણ વર્ગ (૧) જનરલ કટિંગ (૨) ફેન્સી કટિંગ (૩) હેન્ડ એમ્બ્રેાઈડરી ચાલે છે.

આ પ્રવૃત્તિ સાર્વજનિક છે અને મધ્યમવર્ગના કુટુંખા માટે બહુ ઉપયાગી નીવડી છે. લગભગ ૨,૦૦૦ ખ્હેના આ સંસ્થાના લાભ લઈ અત્યારે પૂરક આવક મેળવી રહી છે.

#### સ્વધર્મી સ્ટાર

આ સ્ટેારમાંથી મધ્યમવર્ગના કુટું બાને રાહતના દરથી અનાજ આપવામાં આવે છે. બારીવલી ઉપાશ્રયની પાછળ જ્ઞાનનગર વસાહત પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરણાથી બાંધવામાં આવી છે જેમાં ૭૫ બ્લાેકા છે.

### प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नानसन्द्रेल सहाराज जनस्थाताहि स्मृतिग्रंथ

આ ખ્લાેકાના ભાડાની વાર્ષિક નેટ આવક પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજ માનવરાહત ટ્રસ્ટને શ્રી સંઘ તરફથી આપવામાં આવે છે. આ આવકમાંથી સ્વધર્મી સ્ટાેર ચલાવવામાં આવે છે.

દરેક કુટું બાને કાર્ડ કાઢી આપવામાં આવ્યા છે અને કુટું બાના સભ્યાની સંખ્યા પ્રમાણે ચુનિટ રાખવામાં આવ્યા છે, તે ચુનિટ મુજબ અનાજ રાહતથી મળે છે. આ યોજનાના લાલ કાઇ પણ સ્થાનકવાસી જૈન કુટુંબ લઇ શકે છે. કાને કેટલી રાહત મળે છે (૧૦ ટકાથી પ૦ ટકા સુધીની) તેના આજુઆજુમાં ઊલેલ કાઈને ખ્યાલ ન આવે તેમ યાજના કરવામાં આવી છે. હાલ વાર્ષિક રા. ૨૩,૦૦૦ આ યોજના પાછળ ખર્ચાય છે અને લગભગ ૧૦૫ કુટુંબાને આ યોજનાના લાલ મળે છે. ગ્રાનનગર વસાહત રહેશે ત્યાં સુધી આ રાહતકાર્ય અવિરતપણે પ્. શુરુદેવની સ્મૃતિમાં ચાલ્યાજ કરશે.

આમ બારીવલી જેવાં મધ્યમવર્ગીય પરામાં ચાલતી માનવરાહતની સંસ્થાએાના પાયામાં પૂ. ગુરુદેવની પ્રેરણા પડેલી છે અને સંસ્થાના ક્રેફેક્શમાં પૂ. ગુરુદેવનું નામ ગૂંજે છે.



### ્યૂ. ગુરૂદેવ નાનચંદ્રજ મહારાજ પ્રાથમિક શાળા–સાયલા

પૂજ્ય ગુરુદેવ સં. ૨૦૨૧ માં સાયલા મુકામે કાળધર્મ પામ્યા ત્યારે તેમની પાલખી વખતે લગભગ રૂપિયા ૪થી પ લાખ નું ભંડાેળ થયું હતું. આ ૨કમ પૂ. ગુરુદેવના સ્મારકાે બનાવવામાં વાપરવાની હતી જેના માટે "પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ સ્મારક ટ્રસ્ટ"ની રચના મુખેઈમાં કરવામાં આવી હતી.

પૂ. ગુરુદેવ સાયલામાં જે પ્રાથમિક શાળામાં લખ્યા હતા તે શાળા બહુ જૂની હતી. જગ્યા પણ પૂરતી ન હતી અને સાધના પણ પૂરતા ન હતા. પૂ. ગુરુદેવના સ્મારકરૂપે આ પ્રાથમિક શાળાનું સુંદર મકાન બનાવવાનું કાર્ય, પૂ. નાનચંદ્રજી મહારાજ સ્મારક ટ્રસ્ટે, શ્રી સાયલા નાગરિક મંડળ મુંબઈના સહકારથી ઉપાડયું અને લગભગ ૨૦ થી ૨૫ એમારડાવાળું એક માળનું અદ્યતન મકાન આ પ્રાથમિક શાળાનું તૈયાર થયું. જેના ઉપર પૂ. ગુરુદેવનું નામ રાખવામાં આવ્યું: "પૂ. ગુરુદેવ નાનચંદ્રજી મહારાજ પ્રાથમિક શાળા" આ શાળા ઈ. સ. ૧૯૭૨ થી શરૂ થઈ છે, અને બાળકોની તકલીફ દ્વર થઈ છે. પૂ. ગુરુદેવના વતનમાં સ્મારકરૂપે આ સંસ્થા બહુ સુંદર રીતે અત્યારે ચાલે છે.

## પૂજ્ય ગુરુદેવની પ્રેરણાથી અન્ય ઘણી સંસ્થાએાના ઉદ્દભવ થયાે છે. જેમાંની મુખ્યત્વે નીચે મુજબ છે≔

- (૧) શ્રી લીંખડી માટેા સંઘ ઉપાશ્રય
- (૨) શ્રી નગરશેઠ વંડા ઉપાશ્રય અમદાવાદ
- (૩) શ્રી કચ્છ માંડવી ઉપાશ્રય
- (૪) શ્રી જામનગર જૈનશાળા
- (૫) શ્રી ઘાટકાેપર ઉપાશ્રય
- (६) શ્રી કસ્તુરીએન જેચંકભાઈ વારા સ્થાનકવાસી જૅન બાર્ડિંગ, સુરેન્દ્રનગર
- (૭) શ્રી માેરણીની સ્થાનકવાસી બાેર્ડિંગ
- (૮) શ્રી નવરંગપુરા સ્થાનકવાસી બાર્ડિંગ, અમદાવાદ
- (૯) શ્રી સાવંજનિક પુસ્તકાલય, સાયલા
- (૧૦) શ્રી સાર્વજનિક દવાખાનું, સાયલા

સંવત ૧૯૮૨ માં ઘાટકાપરમાં શ્રી જગજીવન દયાળની વાડીમાં પ્ ગુરુદેવે પ્રમુખશ્રી ગાેકળદાસ પ્રેમજીની વિનંતીથી ચાતુર્માસ કર્યું હતું, અને ત્યાં ઉપાશ્રયની પ્રેરણા કરી. પ્ ગુરુદેવના અનન્ય ભકત શ્રી ધનજીભાઈ દેવશીભાઈએ ઉપાશ્રયની પ્રેરણા ઝીલી જેને લીધે હાલના ઘાટકાપર ઉપાશ્રય અસ્તિત્વમાં આવ્યા.



### प्लय गुरुहेव डिवियर पं. नानयन्द्रेक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

# યાતુર્માસની યાદી

### અ ન

## સંક્ષિપ્ત નોંધ

સ્વ. કવિવર્ય પંડિત મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજે ૬૪ વર્ષની દીર્ઘ દીક્ષાપર્યાય દરમિયાન જે ક્ષેત્રામાં ચાતુર્માસ કર્યા તેની સાલવાર ક્રમશઃ યાદી

ઈ. સ. ૧૯૦૧ થી ૧૯૬૪

| અનુક્રમ        | સંવત                       | ગામનું નામ                | ઇ. સ.        | ઉ′મર–વર્ષ  |
|----------------|----------------------------|---------------------------|--------------|------------|
| ٩ .            | <u> </u>                   | માંડવી–કચ્છ               | ૧ <b>૯૦૧</b> | રપ         |
| ૨              | ૧૯૫૮                       | <b>જા</b> મનગર            | ૧૯૦૨         | <b>૨</b> ૬ |
| 3              | ૧૯૫ <b>૯</b>               | મારબી                     | १६०३         | રહ         |
| 8              | १६६०                       | જેતપુર (કાહિ.)            | १६०४         | ર૮         |
| પ              | १६६१                       | ન્નૂનાગઢ–પાછળથી જેતપુર    | ૧૯૦૫         | રહ         |
| ę              | १८६२                       | માંડવી (કચ્છ)             | १८०६         | 30         |
| ও              | १६६३                       | વાંકાનેર                  | ঀ৾৾ৼ৹७       | 39         |
| <              | १६६४                       | મારળી                     | १५०८         | 3२         |
| ė-             | १७६५                       | માંડવી (કચ્છ)             | १५०५         | 33         |
| 90             | १५६६                       | રામાણીઆ (કચ્છ)            | १८१०         | 38         |
| <b>૧</b> ૧     | १८६७                       | મુંદ્રા (કચ્છ)            | १८११         | <b>૩</b> ૫ |
| ૧૨ <b>/૨</b> ૦ | <b>૧૯</b> ૬૮/७६            | <b>લીં</b> બડી (સ્થિરવાસ) | ૧૯૧૨/૨૦      | 38/88      |
| ૨૧             | ૧૯૭૭                       | મારબી                     | ૧૯૨૧         | ૪૫         |
| રર             | १८७८                       | વાંકાનેર                  | १६-२२        | ४६         |
| ર૩             | १८७८                       | <b>હ્યી</b> ંબડી          | ૧૯૨૩         | હજ         |
| २४             | १६८०                       | સાયલા                     | ૧૯૨૪         | ४८         |
| રપ             | १६८१                       | થાન                       | ૧૯૨૫         | 86         |
| े २६           | ૧૯૮૨                       | ઘાટકાેપર                  | ૧૯૨૬         | Чo         |
| રહ             | ૧૯૮૩                       | <b>લી</b> ંબડી            | <b>૧૯૨</b> ૭ | પ૧         |
| ર૮             | १६८४                       | વાંકાનેર                  | १६२८         | પર         |
| ર૯             | ૧૯-૮૫                      | મારળી                     | ૧૯૨૯         | પઉ         |
| 30             | <b>૧</b> <mark>૯૮</mark> ૬ | રામાણીચ્યા (કચ્છ)         | ૧૯૩૦         | પ૪         |
| 39             | १८८७                       | ખીદડા (કચ્છ)              | ૧૯૩૧         | પપ         |
| <b>૩</b> ૨     | १६८८                       | <b>લી</b> ંખડી            | ૧૯૩૨         | યક         |
| 3 <b>3</b>     | <b>૧</b> ૯૮૯               | અાગ્રા                    | ૧૯૩૩         | પછ         |
| 38             | १८५०                       | અમદાવાદ                   | ૧૯૩૪         | પ્ય        |
| <b>૩</b> ૫     | ૧૯૯૧                       | ઘાટકાેપર<br>              | ૧૯૩૫         | યલ         |

### યુંજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રજ મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

| અનુકમ           | સંવત                 | ગામનું નામ          | ઈ. સ.       | ઉ'મર−વર્ષ   |
|-----------------|----------------------|---------------------|-------------|-------------|
| 3 <b>६</b>      | ૧૯૯૨                 | ચિંચપાકલી (મુંબઇ)   | ૧૯૩૬        | ६०          |
| 30              | ૧૯૯૩                 | ધરમપુર              | ૧૯૩૭        | <b>६</b> १  |
| 3८              | ૧૯૯૪                 | કરનાળી (ચાણાદ)      | ૧૯૩૮        | ६२          |
| <b>3</b> &      | ૧૯૯૫                 | અમદાવાદ             | ૧૯૩૯        | £3          |
| ४०              | ૧૯૯૬                 | ધારાજી              | १५४०        | <i>६</i> ४  |
| ያያ              | ૧૯૯૭                 | જામનગર              | ૧૯૪૧        | <b>૬</b> ૫  |
| <b>૪</b> ૨      | १५५८                 | <u> ડેાળિયા</u>     | ૧૯૪૨        | <b>?</b> ?  |
| 83              | ૧૯૯૯                 | <b>હ્યી</b> 'બડી    | ૧૯૪૩        | <i>ę</i>    |
| ४४              | २०००                 | ચાેટીલા             | ૧૯૪૪        | , ۶۷        |
| ૪૫              | २००१                 | વાંકાને <b>ર</b>    | ૧૯૪૫        | ¢¢.         |
| 86              | २००२                 | ધાેરાજી             | ૧૯૪૬        | (90         |
| 8.9             | २००३                 | <u></u> મારબી       | १८४७        | <b>৩</b> ֏  |
| 84              | २००४                 | જોરાવરનગર           | ૧૯૪૮        | હર          |
| 8 <del>c</del>  | २००५                 | <u>જે</u> રાવરનગર   | ૧૯૪૯        | છર          |
| ૫૦              | २००६                 | સાયલા               | ૧૯૫૦        | ૭૪          |
| પુ૧             | २००७                 | <u>ભાવનગર</u>       | ૧૯૫૧        | ૭૫          |
| પર              | २००८                 | સાયલા               | ૧૯૫૨        | ७६          |
| чз              | २००६-                | વાંકાનેર            | ૧૯૫૩        | 99          |
| પે૪             | २०१०                 | સુરેન્દ્રનગર        | ૧૯૫૪        | ৩८          |
| પપ              | २०११                 | થાનગઢ               | ૧૯૫૫        | <b>ં</b> લ્ |
| પદ              | २०१२                 | અમદાવાદ             | ૧૯૫૬        | < ০         |
| પાહ             | २०१३                 | ઘાટકાેપર            | ૧૯૫૭        | ૮૧          |
| પ૮              | ૨૦૧૪                 | <b>બારીવ</b> લી     | ૧૯૫૮        | ૮૨          |
| <b>પ૯</b> .     | २०१४                 | એારીવલી (કૃષ્ણકુંજ) | ૧૯૫૯        | <b>ح</b> 3  |
| ६०              | २०१६                 | <b>લી</b> ખડી       | <b>१८६०</b> | <8          |
| ६१              | २०१७                 | સાયલા               | ૧૯૬૧        | ረህ          |
| <del>\$</del> 2 | <b>२</b> ०१८         | સાયલા               | १५६२        | <b>८</b> ६  |
| <b>₹</b> 3      | <b>२०</b> १ <b>८</b> | સાયલા               | १८६३        | <i>৩</i> ১  |
| <b>ξ</b> 8      | २०२०                 | સાયલા               | १८६४        | 44          |
|                 |                      | -X-                 |             |             |

દરેક ચાતુર્માસની સંક્ષિપ્ત નોંધ

સંવત ૧૯૫૭ માં કવિવર્ય પં. મહારાજશ્રીએ, ગુરુદેવ શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ પાસે દીક્ષા લીધી ત્યારે સાત કાણાએા હતા. પાતે દીક્ષા લીધી એટલે કુલ આઠ કાણા થયા તેમના નામ :-

૧– પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજ. ર– મહારાજ શ્રી માનજસ્વામી. ૩– મહારાજશ્રી માટા માણેકચંદ્રજી સ્વામી. ૪– મહારાજશ્રી મુંદરજીસ્વામી. ૫– મહારાજશ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી. ६– મહારાજશ્રી માણસીસ્વામી. ૭– મહારાજશ્રી પ્રેમચંદ્રજીસ્વામી. ૮– મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીએ ચામાસામાં ૩૫ થાકડા, ઉત્તરાધ્યન તથા દશવૈકાલિક સુત્ર કંડસ્થ કર્યા. અને સાથાસાથ સુત્રાનું વાંચન પણ કર્યું.

v

### पूक्य गुरुदेव डविवर्ध पं. नानसन्द्रेकु महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

#### ૧. માંડવી-કચ્છ : સંવત ૧૯૫૭ : ઈ. સ. ૧૯૦૧

માંડવી-કચ્છ : ઠાણા ૪ નીચે મુજબ હતા:-

૧– મહારાજશ્રી માણેકચંદ્રજસ્વામી. ૨– મહારાજશ્રી સુંદરજસ્વામી. ૩– મહારાજ શ્રી રાયચંદ્રજસ્વામી ૪– મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી.

પૂજ્ય ગુરુમહારાજ શ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામી અને બીજા સાધુજીએા કાણાં ૪તું ચાતુર્માસ કાઠિયાવાડમાં જૂનાગઢ મુકામે થયું હતું.

#### ર. જામનગર : સંવત ૧૯૫૮ : ઈ. સ. ૧૯૦૨

જામનગર : ઠાણા ૫ નીચે મુજબ હતા :-

૧– મહા. શ્રી માણેકચંદ્રજી સ્વામી. ૨– મહા. શ્રી સુંદરજીસ્વામી, ૩– મહા. શ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી. ૪– મહા. શ્રી મેાણ્સી સ્વામી. ૫– મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી.

માંડવીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી પાછા કાઠિયાવાડ પધાર્યા. આ વર્ષમાં મહા. માણેકચંદ્રજી મહારાજ સાથે તેમણે અમદાવાદ સુધી વિહાર કર્યો. દરમિયાન ચાતુર્માસ જામનગરનું નક્કી થયું હતું. તે વખતે પાંચ ઠાણા ઉપર મુજબ સાથે હતા. વચ્ચે મહા શ્રી મેાણસીસ્વામી બીમાર પડવાથી એકંદર નવ મહિના જામનગરમાં રાકાણ થયું. દરમિયાન મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામીએ સુત્રા અને સિદ્ધાંતાના અભ્યાસ કર્યો-સાથે સાથે સંસ્કૃત વ્યાકરણમાં સિદ્ધાંતચંદ્રિકાના અભ્યાસ કર્યો. તેમજ ઊદું ભાષાના પણ પરિચય કર્યો-આળકોમાં સંસ્કારનું સીંચન થાય એટલા માટે જૈનશાળા પણ ચાલુ કરેલી.

#### **.** .

#### ૩. માેરબી : સંવત ૧૯૫૯ : ઇ. સ. ૧૯૦૩

મારબી : ઢાણા પ, હતા. તેનાં નામ :-

૧– પૂજ્ય ગુરુમહારાજ શ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામી, ૨ – મહા. શ્રી સુંદરજીસ્વામી, ૩ – મહા. શ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી ૪ – મહા. શ્રી પ્રેમચંદ્રજીસ્વામી, ૫ – મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી.

આ ચાતુર્માસ દરમિયાન સંસ્કૃત અભ્યાસમાં વધુ પ્રવેશ કર્યો: પદ્મ – રચના પણ ચાલુ હતી.

– કેા-ફરન્સના પ્રથમ અધિવેશન માટે પ્રેરણા આપી. અંબાવીદાસભાઈ ડાેસાણીને સમજાવી હસ્તલિખિત સૂત્રાની બત્રીસી સંઘમાં સુપ્રત કરાવી અને શ્રેયસાધક માંડળની સ્થાપના કરી. શ્રી મનસુખભાઈ જીવરાજ, શ્રી અભેચંદભાઈ સંઘવી, શ્રી બાલુભાઇ (પ્રાણુજીવન) વારા વગેરે શ્રેયસાધક માંડળના સબ્યા હતા.

#### ×

### ૪. જેતપુર (કાઠિ.) સંવત ૧૯૬૦ : ઇ. સ. ૧૯૦૪

જેતપુર: ઢાણા ૪, નીચે મુજબ:-

૧– પૂજ્ય મહા. શ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામી, ર– મહા. શ્રી માેનજસ્વામી, ૩– મહા. શ્રી પ્રેમચંદ્રજીસ્વામી, ૪– મહા શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી. ત્યાં પૂ. ગુરુદેવે એક જ આસને અડ્રમતપની આરાધના કરેલ હતી.

ઉપર મુજબ ઠા. ૪ જેતપુરમાં ચાતુર્માસ રહ્યા અને બાકીના ઠાણાઓનું ચાતુર્માસ ધારાજી થયેલ. ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે-બધા ઠાણા ધારાજમાં લેગા થયા. તે સમયે એકદા મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી પગે ચાળવાની ઝેરી દવા શરતચૂકથી પી ગયા અને તકલીફમાં મુકાયા. પરંતુ હિંમતવાન હોવાથી તત્કાળ દવાખાને પહોંચી ગયા એટલે સારવાર કરવાથી આરામ થઇ ગયા. આ ચાતુર્માસ બાદ બધા ઠાણા ધારાજી લેગા થયા અને ત્યાંથી મહા. શ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામી, મહા. શ્રી માણેક-ચંદ્રજીસ્વામી, મહા. શ્રી માનજીસ્વામી, મહા. શ્રી મુંદરજીસ્વામી, મહા. શ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી, મહા. શ્રી પ્રેમચંદ્રજીસ્વામી અને મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી ઠા. ૭ પારબંદર, માંગરાળ, વેરાવળ વગેરે ક્ષેત્રાની સ્પર્શના કરવા એ તરફ વિચર્યા.

#### ×

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ. જીનાગઢ : સંવત ૧૯૬૧ : ઇ. સ. ૧૯૦૫

જુનાગઢ: કાણુ ૬, નીચે મુજબ:

૧- પૂજ્ય મહારાજ શ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામી, ૨- મહારાજશ્રી માણેકચંદ્રજીસ્વામી, ૩- મહારાજશ્રી સુંદરજ સ્વામી, ૪- મહારાજશ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી, ૫– મહારાજશ્રી માનજીસ્વામી, ૬- મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી. અહીં ચાતુર્માસ દરમિયાન પ્લેગના ઉપદ્રવ હાેવાથી જેતપુરમાં સ્થળાંતર કરવું પડ્યું. જેતપુરમાં પણ પ્લેગની

અહીં ચાતુમાસ દરામચાન પ્લગના ઉપદ્રવ હાવાથા જતપુરમાં સ્થળાતર કરવુ પડ્યું. જતપુરમાં પણ પ્લગના અસર હોવાથી નવાગઢમાં ચાતુર્માસ પૂર્ણ કર્યું. દરમિયાન ભાદરવા મહિનામાં મહારાજશ્રી માણેકચંદ્રજસ્વામી કાળધર્મ પામ્યા. ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી મારળી તરફના વિહાર શરૂ થયા. મારળીમાં શ્રી અંબાવીદાસભાઈને સમજવી અ. ભા. શ્વે. સ્થાનકવાસી જૈન કાેન્ફરન્સનું પ્રથમ અધિવેશન મારળીમાં ભરવાની પ્રેરણા આપી. પરિણામે તેના ખર્ચને પહોંચી વળવા માટે ઉદારતાથી શ્રી અંબાવીદાસભાઈએ રૂા. ૧૦,૦૦૦ની રકમ આપી. આવું સુંદર કાર્ય પતાવ્યા પછી ત્યાંથી ઠા. ૫ તથા મહારાજ શ્રી નાગજસ્વામી ઠા. ૬ – કુલ ઠાણા ૧૧ – કચ્છ તરફ વિહાર કર્યો.

×

#### દ. માંડેવી-કચ્છ : સંવત ૧૯૬૨ : ઇ. સ. ૧૯૦૬

માંડવી : કાણા પ, નીચે મુજબ :-

૧– પૃજ્ય મહારાજશ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામી, ૨– મહારાજશ્રી સુંદરજીસ્વામી, ૩– મહારાજશ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી, ૪– મહારાજશ્રી માેનજીસ્વામી, ૫– મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી.

ઉપર મુજબ ઠા. ૫ નું ચાતુર્માસ માંડવીમાં થયું અને મહારાજશ્રી નાગજરવામી ઠા. ૬ નું ચાતુર્માસ ભૂજમાં થયું. અહીંથી મહારાજ શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીએ જાહેર પ્રવચન આપવાનું શરૂ કર્યું. વ્યાખ્યાનના પ્રભાવથી લાેકાેને ખૂબ આકર્ષણ થયેલ.

×

#### ૭. વાંકાનેર : સ**ં**વત ૧૯૬૩ : ઈ. સ. ૧૯૦૭

વાંકાનેર : ઠાણા પ, ઉપર મુજબ.

માંડવીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી હા. ૧૦ કચ્છમાંથી રથુ ઊતરી કાહિયાવાડમાં પધાર્યા. તે પૈકી પ્. આ. દેવચંદ્રજસ્વામી આદિ હા. ૫ નું ચાતુર્માસ વાંકાનેરમાં થયું. દરમિયાન ચાલુ સાલમાંજ ફાગણ વદ ૭ ના રાજ મહારાજ શ્રી દેવચંદ્રજી સ્વામીને લીંબડીમાં આચાર્યપદે સ્થાપ્યા.

×

#### ૮. મારબી: સંવત ૧૯૬૪: ઇ. સ. ૧૯૦૮

મારબા : ઠાણા પ, ઉપર મુજબ.

આ સાલમાં દાનવીર શેઠ અંબાવીદાસ ડેાસાણીના લાણેજ ગુજરી જતાં તેના સ્મારક તરીકે અંબાવીદાસભાઈને સમજાવી બાર્ડિંગની સ્થાપના કરી. ઉપરાંત સૂત્રાની બત્રોસી, હસ્તલિખિત પાનાવાળી પાેથીએા શ્રી અંબાવીદાસભાઈની સહાયથી સંઘમાં સુપ્રત કરાવી.

×

#### ૯. માંડવી–કચ્છ : સંવત ૧૯૬૫ : ઈ. સ. ૧૯૦૯.

માંડવી – કચ્છ : ઠાણા પ, ઉપર મુજબ.

મારબીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી, રણ ઊતરી કચ્છમાં પધાર્યા અને ચાતુર્માસ માંડવીમાં કર્યું.

v

### ത്ര വുകള്ല് ടമ്രില്ല് വ്. നിത്യാർക്ക് കളില്ല് തെക്കുപ്പിരുട്

#### ૧૦. રામાણીઆ (કચ્છ) : સંવત ૧૯૬૬ : ઈ. સ. ૧૯૧૦

રામાણીઆ – કચ્છ : ઠાણા પ, ઉપર મૂજબ.

રામાણીઆ પૂજ્ય મહારાજથ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામીની જન્મભૂમિ હાવાથી ત્યાંના સંઘની વિનંતીથી ચાતુર્માસ રામાણીઆમાં કર્યું. ત્યાં અને સમાઘાઘા ખંને સ્થળે પૂ. દેવચંદ્રજી મહારાજશ્રીના નામથી પુસ્તકાલથની સ્થાપના કરી.

૧૧. મુંશ-કચ્છ : સ'વત ૧૯૬૭ : ઈ. સ. ૧૯૧૧ ્

મુંદ્રા – કચ્છ : ઠાણા (બે) ૨, નીચે મુજબ :-

૧– મહા. શ્રી માેનજસ્વામી, ૨ – મહા. શ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી અને પૂજ્ય આચાર્ય મહા. શ્રી દેવચંદ્રજ સ્વામી આદિ કાણાઓએ આ સાલનું ચાતુર્માસ બીદડા [કચ્છ] માં કર્યું હતું.

### ૧૧–૨૦, લીખડી: સંવત ૧૯૬૮–૭૬: ઇ. સ. ૧૯૧૨–૧૯૨૦

લીંબડી∶ ઠાણા ૩ + ૨=૫, નીચે મુજબ:–

૧– પૂજ્ય આ. મહા. શ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામી, ૨–મહા. શ્રી માેનજીસ્વામી, ૩–મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી કાણા ૩ કચ્છમાંથી વિહાર કરતાં કરતાં લીંબડી પધાર્યા. પછી પુજ્ય મહારાજ શ્રી દેવચંદ્રજી સ્વામી બીમાર પડી. ગયા એટલે એકસાથે નવ વર્ષ લીંબડીમાં ચાતુર્માસ રહ્યા. શરૂઆતમાં ઉપર મુજબ ઠાણા ૩ હતા. પછીથી સેવા નિમિત્તે મહા. શ્રી સુંદરજીસ્વામી તથા મહા. શ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી કચ્છમાંથી પધાર્યા એટલે કાણા પ, થયા. તબિયતના કારણે લીંબડીમાં સ્થિરવાસ હેાવાથી વચ્ચેના ગાળામાં તપસ્વી મહા. શ્રી શામજીસ્વામીના શિષ્ય મુનિશ્રી લાલચંદ્રજી મુનિ પણ સેવામાં જેડાયા હતા. પૂ. મહારાજ શ્રી દેવચંદ્રજીસ્વામીને પક્ષઘાતનું દર્દ હાેવાથી સાવ પરાધીન હતા. એવી સ્થિતિમાં મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીવ્વામીએ અનન્યભાવે પૃત્ર્ય સાહેબની અખંડ સેવા કરી હતી. પૃત્ર્ય સાહેબ સંવત ૧૯૭૭ના કારતક વદ ૮ના રાજ લીંબડી મુકામે કાળધર્મ પામ્યા. આ સ્થિરવાસ દરમિયાન અગ્લાનભાવે પૂજ્યશ્રીની સેવા કરવા ઉપરાંત, મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીએ જ્ઞાન, ભકિત અને સેવાના ક્ષેત્રમાં ખૂબ પ્રગતિ કરી. ભજના, પદ્દેા, કાવ્યોદ્વારા સાહિત્યરચના કરી, સામાજિક ક્ષેત્રે લીંબડીમાં જેની ખૂબ જરૂર હતી તેવી સંસ્થાએ - જેનશાળા, પુસ્તકાલય, બાહિંગ, ભાજનાલય, અતિથિગૃહ, વગેરેમાં પાતે પ્રેરક બન્યા. ઉપરાંત ગુરુમહારાજના પુષ્યસ્મારક તરીકે ફંડ-ફાળા કરીને સ્કેાલરશીપની કાયમી યોજના કરી. હવે પાતે ઠાણા ૩ હતાઃ- ૧-મહા. શ્રી સુંદરજીસ્વામી, ૨-મહા. શ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી, ૩-મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી.

### ર૧. મારબી : સંવત ૧૯૭૭ : ઇ. સ. ૧૯૨૧

મારખી: ઠાણા ૩, નીચે મુજબ:-

૧– મહા. શ્રી સુંદરજીસ્વામી, ૨– મહા. શ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી, ૩– મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી.

મારબી સંઘના અતિ આગ્રહ હાવાથી, પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રી દેવચંદ્રજી મહા. લીંબડીમાં કાળધર્મ પામ્યા પછીનું પહેલું ચાતુર્માસ મારબીનું થયું. આ સમયે ગાંધીયુગનું માંડાણ થયેલ હાવાથી, મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીને ગાંધીવિચારધારાની સ્પર્શના થઈ હતી.

#### રર. વાંકાનેર : સાંવત ૧૯૭૮ : ઇ. સ. ૧૯૨૨

વાંકાનેર : ઠાણા ૩ ÷ ૧ = ૪ નીચે મુજબ :-

ઉપર મુજબ ત્રણ ઠાણા અને ચાેથા મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજી સ્વામી. માેરબીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે, ઠાણા ૩, જેતપુર મુકામે વિહાર કરીને પધાર્યા હતા. કારણ કે ત્યાં જુનાગઢ નિવાસી હેમકુંવરબાઈની દીક્ષાના પ્રસંગ હતા. દીક્ષાનું કાર્ય

### पूराय गुरुदेव इविवर्ध पं. नान्यन्द्रेकु सहाराक कन्सराताहिंद स्मृतिग्रंथ

પરિપૂર્ણ કર્યા પછી, ચાતુર્માસ નિમિત્તે વાંકાનેર તરફ વિહાર ચાલુ હતો ત્યારે તપસ્વી મહા. શ્રી શામજસ્વામીના શિષ્ય મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજને મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ પ્રત્યે ભક્તિભાવે ખેંચાણ થવાથી, તપસ્વી મહા. ની આજ્ઞા લઈ સેવાભાવે તેઓ વાંકાનેર ચાતુર્માસમાં સાથે રહેલા. વાંકાનેરનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજને તેના ગુરુમહારાજશ્રીને પાછા સોંપવામાં આવેલ.

Х

#### ર૩. લીંબડી : સંવત ૧૯૭૯ : ઇ. સ. ૧૯૨૩

લીંબડી : કાણા ૩, નીચે મુજબ :-

૧– મહા. શ્રી સુંદરજ્રસ્વામી, ર– મહા. શ્રી રાયચંદ્રજી સ્વામી તથા મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી. નવ–નવ વર્ષ લીંબડીમાં એકધારા ચાતુર્માસ થવાથી, અને તે સમયમાં સામાજિક અને ધાર્મિક સંસ્થાઓની સ્થાપના કરી. સંઘના ખૂબ સદ્દભાવ જાગેલ હાેવાથી આ વખતે ચાતુર્માસ થતાં, મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજના સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વની અને કૃતિત્વની અનેરી છાપ પડી. બધી સંસ્થાઓને નવજીવન મળ્યું. પુસ્તકાલયને જરા વિસ્તૃત કર્યું.

ર૪. સાયલા : સંવત ૧૯૮૦ : ઇ. સ. ૧૯૨૪

સાયલા : ઠાણા ૩ × ૧ = ૪, નીચે મુજબ :-

કાળા ત્રણ ઉપર મુજબ અને ચાથા મુનિશ્રી હર્ષચંદ્ર અરવામી. મહા. શ્રી નાનચંદ્ર અમહારાજ સાથે મુનિશ્રી હર્ષચંદ્ર અનું દિલ મળેલ હોવાથી અલ્યાસ કરવા નિમિત્તે તેમજ સેવાલાવથી, કરીને [બીજવાર] પોતાના ગુરુની આગ્રા મેળવી તેઓએ લીંબડીથી સાથે વિહાર કર્યો અને સાયલા ચાતુર્માસ રહ્યાં. આ વર્ષ દરમિયાન શ્રી હેમચંદલાઈ રામજી મહેતા, (મૂળ મારબીના વતની, પરંતુ તે વખતે લાવનગર સ્ટેટમાં રેલ્વેમાં એક ઝીક ચુટીવ એન્જિનિયર હતા,) જેઓ મહારાજશ્રીના અનુરાગી હતા. તેઓએ લિકતપૂર્વક વિનંતી કરવાથી મહા. શ્રી નાનચંદ્ર જસ્વામી તથા મુનિશ્રી હર્ષચંદ્ર જ ઘણા ર ભાવનગર પધારેલા. પછી તો હેમચંદલાઈ અવારનવાર સાયલા પણ આવતા. એ સંબંધના લાલ લઈ તે વખતના સાયલાના નામદાર ઢાકોર સાહેબે જોરાવરનગરથી સાયલા સુધીની રેલ્વે લાઈન શરૂ કરાવેલ. તે સમયમાં શ્રી હેમચંદલાઈ અવારનવાર પૂ. મહારાજ શ્રી નાનચંદ્ર જરવામી પાસે આવતા. તેથી તેઓની સેવાના લાલ સાયલા સ્ટેટ અને લીંબડી સંઘ બન્નેને મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી મળ્યો. એટલે કે જરૂર જેવું લાગતાં શ્રી હેમચંદલાઈએ લીંબડી સંઘના ઉપાશ્રયમાં જગ્યા વધારી ઘણા સુધારા કરાવ્યો હતો.

×

#### ૨૫. થાનગઢ : સંવત ૧૯૮૧ : ઇ. સ. ૧૯૨૫

થાનગઢ : કાણા ૪, નીચે મુજબ :-

૧– મહા. શ્રી સુંદરજસ્વામી, ર– મહા. શ્રી રાયચંદ્રજસ્વામી, ૩– મહા. શ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી, ૪– મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજ સ્વામી. સાયલાનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી કાણા ૨, વિહાર કરી તારંગાજ તથા આબુ તરફ વિચરવા ગયેલા અને મહા. શ્રી સુંદરજસ્વામી તથા મહા. શ્રી રાયચંદ્રજસ્વામી કાણા ૨, વૃદ્ધ હેાવાથી તેઓ લીંગડીમાં રહ્યા હતા. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજ સ્વામી કાણા, જદાજદા ક્ષેત્રાની સ્પર્શના કરી પાછા ફર્યા ત્યારે ચારે કાણા ભેગા થઈ સાથે થાનગઢ ચાતુર્માસ કરેલ.

×

#### રફ. ઘાઢકાપર : સંવત ૧૯૮૨ : ઈ. સ. ૧૯૨૬

ઘાટકાપર: હાણા ૨, નીચે મુજબ:-

૧– મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીરવામી અને મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજીરવામી હા. ર તું ચાતુર્માસ થાનગઢમાં પૂર્ણ થયું. તે દરમિયાન મુનિ શ્રી હર્ષચંદ્રજીને ગળામાં કાકડાતું દર્દ થયેલ, તેથી તેનું એાપરેશન કરાવવાની જરૂર ઊભી થઈ. તે

વ્યક્તિત્વ દર્શન

### प्रथ गुरुदेव डिवियर पं. नानसन्द्रेक सहाराज बन्सराताहि रस्तिग्रंथ

સમયે નડિયાદની મિશનરી હાેસ્પિટલમાં એાપરેશન સારાં થતાં એટલે મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજને કારણે નડિયાદ તરફ વિહાર કરવાના વિચાર થયા. આથી મહા. શ્રી સુંદરજીસ્વામી તથા મહા. શ્રી રાયચંદ્રજીસ્વામી [જેઓ વૃષ્ય હતા] તેઓ લીંબડી સુધી સાથે રહ્યા. પરંતુ લાંબા વિહાર ન કરી શકે માટે તેઓને લીંબડી રાકાવાનું કરી, મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહા. તથા મુનિ શ્રી હર્ષચંદ્રજી કા. ૨, બેએ નહિયાદ તરફ વિહાર કર્યો. અનુકૂળ સમયે નહિયાદ પહોંચ્યા અને કાકડાનું એમપરેશન કરાવ્યું. એમપરેશન ઘણું સારું થયું. થાડા સમય આરામ લીધા પછી બન્ને કાણા ત્યાંથી વિહાર કરી આગળ વધ્યા અને સૂરત સુધી પહેાંચ્યા. દરમિયાન મહારાજશ્રીના અનુરાગી અને અનુયાયી એવા બહાળા વર્ગ જે મુંબઈમાં વસતા હતા તેઓના દિલમાં લક્તિલાવના પ્રવાહ વહેવા લાગ્યા. તેઓને થયું કે સૂરત સુધી મહારાજ સાહેબ પધાર્યા છે તા હવે મુંબઇ બહુ દૂર ન ગણાય. તે વખતે મુંબઈ સંઘના સેક્રેટરી શ્રી ગાેકળદાસ પ્રેમજી હતા. તેઓને અનુરાગી વગે<sup>ડ</sup> પ્રેરણા કરી. તે કાળમાં ઠેઠ મુંબઈ સુધી સૌરાષ્ટ્રના મુનિરાજે ભાગ્યે જ પધારતા. સાધુની ઝંખનાવાળા મુંબઈ સંઘને અનેટું આકર્ષણ થયું, એટલે સંઘના આગેવાન ભાઈ એાનું એક ડેપ્યુટેશન મહારાજશ્રીને વિનંતી કરવા સૂરત આવ્યું. મહારાજશ્રીને ખૂબ આગ્રહભરી વિનંતી કરી અને વિશેષમાં કહ્યું કે આપને જરૂર લાભ થશે. માટે જરૂર એકવાર તેા આપ મુંબઈ પધારા જ. પૂ. મહારાજશ્રીને પણ ભાવના થઈ, એટલે પછી મુંબઈ જેવા ક્ષેત્રમાં જવા માટે લીંબડી સંપ્રદાયના સંચાલકાની તેમજ ત્યાં રહેલા છે વૃદ્ધ ગુરુભાઈ એાની સંમતિ મેળવવાનું કહ્યું. એટલે મુંબઈ સંઘે એ વિધિ પણ પૂરા કર્યો. પરિણામે સુરતથી હાણા ર એ, મુંબઈ તરફ વિહાર શરૂ કર્યો. અનુક્રમે ગ્રામાનુગ્રામ વિહાર કરતાં કરતાં, તેઓશ્રી મુંબઈ પહોંચ્યા. સંઘના ઉત્સાહના પાર ન હતા. તે વખતે આખા મુંબઇમાં એક ચિંચપાેકલીમાં જ ઉપાશ્રય હતાે. કાંદાવાડીમાં કાેઈ સુવિધા ન હુતી. વળી સાધુ મુનિરાજેના યાગ પણ વિરક્ષ હુતા. આવા સંયોગામાં મહારાજશ્રી કાણા રેનું ચાતુર્માસ શ્રી સ'ઘે ઘાટકાપરમાં નકકી કર્યું. ઘાટકાપરમાં પણ ઉપાશ્રય ન હતાે. તેથી જગજીવન દયાળની વાડીમાં પતરાંના વિશાળ હાલ બનાવી ત્યાં ચાતુર્માસ રહેવાનું નકકી કર્યું. હાલમાં વ્યાખ્યાન થાય અને ખાજુના મકાનમાં મહારાજશ્રીને રહેવાનું રાખ્યું.

તે સમયે ગાંધીજીની એાલબાલા હતી. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી, ગાંધીવિચારસરણી અને રાષ્ટ્રીયભાવનાથી કચારનાય રંગાયેલ હતા. એટલે એમના પ્રવચનામાં ધર્માતત્વ સાથે એ વિચારધારા અને એ ભાવના એાતપાત થઇ જતી હતી. મુંબઈનો સંસ્કારી સમાજ આવા પ્રવચનાથી ખૂબ આકર્ષાયા. હજારા માણસા મુંબઈનાં જુદાં જુદાં પરાંઓમાંથી એ પ્રવચનના લાભ લેવા નિમિત્તો સવારે આવી જતા. પરિણામે આવા શુભ યાગથી મહારાજશ્રીની આંત્રરિક અને બાદ્ય એમ બન્ને પ્રકારની ઋદ્ધિ ખૂબ સમૃદ્ધ થવા લાગી.

એ ચાતુર્માસ દરમિયાન મુંબઇથી સેંકડા માણસાે, ઘાટકાેપરમાં સવારે પ્રવચનસુધાનાે લાલ લેવા આવતા. તે પૈકી એ નવસુવાન જિજ્ઞાસુએાની હકીકત જાણવા જેવી હાેવાથી અત્રે તેનાે ઉલ્લેખ કરવામાં આવે છે.

મારળી નિવાસી ભાઈ શ્રી ચુનીલાલ કેશવજી મહેતા તળ મુંબઈથી અને ટંકારા-ટાળ નિવાસી ભાઈ શ્રી શિવલાલ નાગજી દોશી દાદરથી હુમેશાં ઘાટકાપર વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવતા. ભાઈ શ્રી ચુનીલાલ ચાતુર્માસના છેલ્લા દાહ-એ મહિનાથી વધુ રસ લેતા, ત્યારે ભાઇ શ્રી શિવલાલ થાઉા સમય પહેલા એટલે કે ચાતુર્માસની શરૂઆતમાં વ્યાખ્યાનમાં હાજરી આપતા. બન્નેની તેની ભૂમિકા પ્રમાણે અસર થવા લાગી હતી. બન્ને એકબીજાને ઓળખતા ન હતા. આખરે ચાતુર્માસના છેલ્લા મહિનામાં ભાઈ શ્રી ચુનીલાલને ભાવના જગી. અને પછી તે પૂજ્ય મહારાજશ્રીના સંપર્કમાં આવ્યા, પેતાની ભાવના જણાવી, વિચાર વિનિમય થયો. પરિણામે અનુકૂળ સંયોગો હોવાથી ત્યાગમાર્ગ રવીકારવા તૈયાર થયા. પરિચય વધારવા અને અભ્યાસ નિમિત્તે પોતાના વડીલ ભાઈ શ્રી ભાઈ કંદભાઈની આજ્ઞા મેળવી અને ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે ઘાટકાપરથી મહારાજશ્રી સાથે વિહાર શરૂ કર્યો. ત્યારે ભાઈ શ્રી શિવલાલભાઈ ને અસર તો થયેલી, પરંતુ તેઓએ, મહારાજશ્રી વિહાર કરી ગયા બાદ છ કે અહ મહિના પછી પોતાની અંતરંગ ભાવના પ્રગટ કરેલી….અસ્તુ.

ઘાટકોપરમાં કચ્છ અને સૌરાષ્ટ્રના સ્થાનકવાસી સમાજના ઘણા ઘરા હતાં, એના ખ્યાલ પૂન્ય મહારાજશ્રીના આ ભવ્ય ચાતુર્માસ દરમિયાન શ્રી સંઘને આવ્યા, એટલે વિશાળ ઉપાશ્રયની પણ જરૂર લાગી. પૂ. મહારાજશ્રીની હાજરીમાં જ એની અપીલ કરવામાં આવી અને મહારાજશ્રીએ પાતાની આગવી શૈલીમાં પ્રેરણા કરી, પરિણામે સારામાં સારા ફંડ–

### प्तय गुरुहेव इविवर्ध मं. नान्यक्ट्रक महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

ફાળા થઈ ગયા અને ઉપાશ્રયની ભવ્ય ઈ મારતના પાયા નખાયા. અતિ આગ્રહ અને વિનંતી હોવા છતાં સંજોગવશાત્ પુજ્ય મહારાજશ્રી ઠાભા ર તથા દીક્ષાના ઉમેદવાર ભાઈ શ્રી ચુનીલાલે ગુજરાત તરફ વિહાર શરૂ કર્યો.

ર૭ લીંખડી : સંવત ૧૯૮૩ : ઈ. સ. ૧૯૨૭

લીંબડી : ઠાણા ચાર નીચે મુજબ :-

૧–પૃ. મહા. શ્રી સુંદરજીસ્વામી, ૨–મહા. શ્રી રાયચંદ્રજી સ્વામી, ૩–મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી, ૪–મહા. શ્રી હર્ષચંદ્રજી રવામી.

મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી તથા મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજી સ્વામીએ ઘાટકાેપરનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ ઉત્સાહથી પૂર્ણ કર્યું. દરમિયાન સમગ્ર મુંબઇ સંઘની ભાવનામાં ખુબ ભરતી આવી. એક જ ચાતુર્માસ કરીને ત્યાંથી છૂટી શકાય તેમ ન હતું. આ ખાજુ દેશમાં લીંખડીમાં રહેલા બે વૃદ્ધ સાધૂજીએા, મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહા. ને ઝંખતા હતા, એટલે નિરૂપાયે મુંબઈ છેાડવું પડ્યું. દરમિયાન તે જ સાલમાં મુંબઈ માં સ્થા. જૈન કેાન્ક્રરન્સનું સાતમું અધિવેશન ભરાવાનું હતું. એટલે તેટલા સમય પુરતું મુખઈમાં રાકાઈ જવા સંઘની આગ્રહભરી વિનર્ધત થઇ એટલે પાેતે ઠાણા ર, રાકાયા અને અધિવેશનને પ્રેરણા આપવા મુંબઇમાં મધ્યભાગમાં (લાલખાગમાં) પાેતે જાહેર પ્રવચનાે આપતા હતા...આ નિમિત્તે સંઘને અનેરાે લાભ મળ્યાે. પછી વિદાયની ઘડી આવી ત્યારે દીક્ષાર્થી ભાઈ શ્રી ચુનીલાલને મુંબઈની ભેટ તરીકે સ્વીકારી ઉત્ર વિહાર શરૂ કર્યો....વિહાર કરતાં અનુક્રમે ગ્રામાનુગ્રામ વિચરતાં તેએા જ્યારે અમદાવાદ પહોંચ્યા ત્યારે ભાઇશ્રી શિવલાલભાઇએ પાતાની વૈરાવ્ય દશા દર્શાવતા પત્ર મહારાજશ્રી ઉપર લખ્યાે. ઘાટકાેપરમાં પ્રવચન દ્વારા પહેલા સંસ્કારબીજો પણ અંકુરિત થવા લાગ્યા. પાતાની આંતરિક ભાવના પત્રમાં જણાવી અમદાવાદ દર્શનાર્થે આવવા અને હૃદયના ભાવ વ્યક્ત કરવા આજ્ઞા માગી. તે મુજબ તેઓ અમદાવાદ આવ્યા. પ્રાથમિક વિચારણા કરી અમદાવાદથી પાછા મુંબઈ ગયા. કેટલાક વ્યવહારિક વળગણથી મુકત થયા. પૂ. મહારાજશ્રી અમદાવાદથી વિહાર કરી લીંબડી પધાર્યા. ભાઈ શ્રી ચુનીલાલ પણ પાદવિહારના આનંદ માણતા સાથે જ હતા. મહારાજશ્રી લીંખડી પધાર્યા બાદ સંકેત મુજબ ભાઈશ્રી શિવલાલ પણ દીક્ષાના ઉમેદવાર તરીકે મુંબર્ધથી લીંબડી આવ્યા અને ભાઇશ્રી ચુનીલાલ સાથે અભ્યાસમાં જોડાયા. એ સાલ [સંવત ૧૯૮૩]નું પૃ. મહા-રાજશ્રીનું ચાતુર્માસ લીંબડી નક્કી થયું હતું બન્ને દીક્ષાથી લાઈએ। પરસ્પર પ્રેમ ને સહકારથી સિહાંતના અને સંસ્કૃતના અભ્યાસ કરવા લાગ્યા. ભાઈશ્રી ચુનીલાલના સમય પાકી ગયા હતા એટલે ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે લીંબડી સંઘના ભારે ઉત્સાહ સાથે દીક્ષાની તૈયારી થવા લાગી. અને સંવત ૧૯૮૪, માગશર શુદ્દ ૬ તા. ૩૦–૧૧–૧૯૨૭ બુધવારે અનેસ વાતાવરણમાં ચુનીલાલભાઈ દીક્ષિત થયા. [આ અધી હુકીકત પૂ. ગુરુમહારાજશ્રીના જીવનચરિત્ર 'સંતરિાષ્યની જીવન સરિતા'માં તથા 'પૂ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મ શતાબ્દિ સ્મૃતિગ્રંથ' વિભાગ પહેલાે 'જીવનઝાંખી'માં વિગતથી વર્ણવેલ છે.

ર૮. વાંકાનેર : સંવત ૧૯૮૪ : ઇ. સ. ૧૯૧૮

વાંકાનેર : ઠાણા ૫, **ની**ચે મુજબ :

૧- મહા. શ્રી સુંદરજસ્વામી, ૨- મહા. શ્રી રાયચંદ્રજ સ્વામી, ૩-મહા. શ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી. ૪-મહા. શ્રી હર્ષચંદ્રજસ્વામી અને ૫-નવદીક્ષિત મુનિશ્રી ચુનીલાલજસ્વામી.

લીંખડીંનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી, દીક્ષાના પ્રસંગ ઉજવી, ત્યાંથી અનુક્રમે વિહાર કરતાં થાન-વાંકાનેર થઈને ઠાણા-પ મારખી પધાર્યા. વૈરાગી ભાઈ શ્રી શિવલાલભાઈ પણ અભ્યાસ કરતા થકા વિહારમાં સાથે જ હતા. દરમિયાન આગામી ચાતુર્માસ (સં. ૧૯૮૪) વાંકાનેર નક્કી થયું હતું એટલે યથાસમયે ચાતુર્માસ નિમિત્તે વાંકાનેર પધાર્યા. ત્યાં ચાતુર્માસ દરમિયાન સંવત ૧૯૮૪ ના બીજા શ્રાવણ શુદ અગિયારસના તા. ૨૬-૮-૨૮ ના રાજ પૂ. મહા. શ્રી રાયચંદ્રજી મહા. ૩૯ વર્ષની દીક્ષાપર્યાય પાળી ૬૦ વર્ષની ઉમરે હાર્ટફેઇલ થઈ જવાથી સમાધિપૂર્વક કાળધર્મ પામ્યા. ભાઈશ્રી શિવલાલના

[૧૫૪]

### पूर्वा गुरुदेव इविवर्ध पं. वान्यक्ट्रेक सहाराक करमशताहि स्मृतिग्रंथ

રનેડુા–સંખધીએા વાંકાનેરમાં હતા એટલે પાતે પુરુષાથં કરી, સમજાવી દીક્ષા માટે આગ્રા મેળવી. આ ચાતુર્માસમાં પણ શ્રાવિકાશાળા વગેરે અનેક સામાજિક પ્રવૃત્તિએા થઈ ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે મારળી તરફ વિહાર કર્યો.

#### રહ. મારુબી સાંવત ૧૯૮૫ : ઈ. સાં. ૧૯૨૯.

મારબા : હાલા પ, નીચે મુજબ :-

૧ – મહા. શ્રી સુંદરજીસ્વામી, ૨ – મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી, ૩ – મહા. શ્રી હર્ષચંદ્રજીસ્વામી, ૪ – મહા. શ્રી ચુનીલાલજી સ્વામી અને ૫--નવદીક્ષિત મુનિશ્રી સૌભાગ્યચંદ્રજી સ્વામી.

વાંકાનેરનું ચાતુર્માસ પૂછે કરી ઠાણા-૪ ના વિહાર શરૂ થયા. મારબી નજીક હાવાથી ત્યાંના સંઘની વિનંતી થઈ એટલે મારબી પધાર્યા વિહારમાં દીક્ષાર્થી ભાઇશ્રી શિવલાલ પણ સાથે હતા. દીક્ષા માટે આજ્ઞા થઈ ગઈ હતી. એટલે ભારે ધામધૂમપૂર્વક સંવત ૧૯૮૫ ના પાય શુદ આઠમ શુક્રવારના રાજ ભાઈશ્રી શિવલાલભાઈના મારબીમાં દીક્ષા-મહાત્સવ થયા. (આ બધી બિના વિગતથી-વિસ્તારથી 'સંતશિષ્યની જીવનસરિતા'માં તથા પૂ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ જન્મ શતાબિદ સ્મૃતિગ્રંથ, વિભાગ પહેલા 'જીવનઅંખી'માં આલેખી છે.) ભાઈશ્રી શિવલાલનું 'મૃનિ સૌભાગ્યચંદ્રજી'માં રૂપાન્તર થયું. આ સાલનું ચાતુર્માસ મારબીનું નક્કી થયું હતું એટલે થાંડા સમય અન્યત્ર વિહાર કરી ઠાણા પ, ચાતુર્માસ નિમિત્તે મારબી પધાર્યા.

### ૩૦. રામાણીઆ (કચ્છ)ઃ સંવત ૧૯૮૬ઃ ઇ. સ. ૧૯૩૦

રામાણીઆ (કચ્છ) : કાણા પ, ઉપર મુજબ.

મારબીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું તે દરમિયાન કચ્છ તરફની વિનંતી હેાવાથી, વિહાર કરી, રશુ ઉતરી કાણા-૫, વાગડમાં-લાકડીઆ, ભચાઉ, સામખીઆરી, અંજાર થઈને કચ્છ-કંડીમાં પધાર્યા ચાતુર્માસ રામાણીઆ-કચ્છનું નક્કી થયું. બન્ને નવદીક્ષિતોના અભ્યાસના પ્રબંધ કર્યો.

### **૩૧. બિદડા (કચ્છ)** : સંવત ૧૯૮૭ : ઈ. સ. ૧૯૩૧

બિદ્દડા (કચ્છ): ઠાણા પ, ઉપર મુજબ.

કચ્છમાં બીજા ચાતુર્માસ માટે બિદડા–કચ્છનું નકકી થયું. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજને હવે એકાન્તવાસ અને સાધનાની ભાવના હેાવાથી, આ ચાતુર્માસમાં ચાેગનિષ્ઠ શ્રી વેલજીભાઈ ઠાકરસીના સંપર્કમાં આવ્યા. ગામ અહાર તેએાના આશ્રમ હતો. તેના લાભ લેવાનું રાખ્યું નવદીક્ષિત બન્ને મુનિઓના અભ્યાસ ચાલુ હતા. એ રીતે ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું. કચ્છી ભાઈએા તે કાળે ખૂબ શ્રદ્ધાળુ અને ભક્તિવાળા હતા.

#### **૩૨. લીંખડી** : સંવત ૧૯૮૮ : ઈ. સ. ૧૯૭૨

લીંબડી : કાણા ૪, નીચે મુજબ :-

૧– મહા. શ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી, ૨ – મહા. શ્રી હર્ષચંદ્રજસ્વામી, ૩ – મહા. શ્રી ચુનીલાલજસ્વામી તથા ૪–નવદીક્ષિત મુનિ શ્રી સૌભાગ્યચંદ્રજસ્વામી.

ખિદડાનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું તે દરમિયાન અજમેર સાધુ–સંમેલનનું નગારું વાગી રહ્યું હતું. એટલે તેની પૂર્વ તૈયારીરૂપે લીંખડી સંપ્રદાયના સાધુઓનું સંમેલન થવાની જરૂર હતી. તેથી લીંખડીથી વિનંતિ થતાં, કચ્છમાંથી કાઠિયાવાડ તરફ વિહાર કર્યો. ગ્રામનુગ્રામ વિહાર કરતાં અનુક્રમે લીંખડી પધાર્યા. સંવત ૧૯૮૮ ના વૈશાખ મહિનામાં લીંખડીમાં સંમેલન થયું. તે વખતે મહા. શ્રી મુંદરજીસ્વામી સમાધિભાવે કાળધર્મ પામ્યા એટલે ખાદીના સાર ઠાણાએાનું તે સાલમાં લીંખડી મુકામે ચાતુર્માસ થયું.

v

### पूर्वा गुरुहेव इविवर्ध मं. नान्यन्द्रका महाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

૩૩. આગ્રા: સંવત ૧૯૮૯ ઇ. સ. ૧૯૩૩

આગ્રા: કાજી ૪, ઉપર મુજબ.

લીંબડીનું ચાતુર્માસ પૂરું થયા પછી, લીંબડી સંપ્રદાયના પ્રતિનિધિ મુનિરાજોને અજમેર ભૃહત્ સંમેલનમાં જવાતું નક્કી થયું હતું. તે મુજબ કાલા ચારે લીંબડીથી વિહાર કર્યો. (આ બધી વિગત "સંત શિષ્યની જીવનસરિતા"માં તથા આ જન્મશતાબ્દિ સ્મૃતિત્રંથના પહેલા વિભાગમાં વિગતથી આપેલ છે.) ટૂંકમાં, અજમેર સંમેલન પૂરું થયા પછી લીંબડી સંપ્રદાયના પ્રતિનિધિ મુનિ મહારાજો ત્રણ મંડળમાં વહેંચાઈ ગયા. એટલે કે ત્રણેના ચાતુર્માસ એ તરફ નક્કી થયા. મહાર શ્રી નાનચંદ્રજીરવામી કાલા ચારનું ચાતુર્માસ આગ્રામાં થયું. ત્યાં ચાતુર્માસ પૂર્ણ કર્યું.

૩૪. અમદાવાદ : સંવત ૧૯૬૦ : ૧૯૩૪

અમદાવાદ: ઠાણા ૪, ઉપર મુજબ.

આગાનું ચાતુર્માસ ભવ્યતાથી પૂર્ણ કર્યું. ત્યારબાદ, ત્યાંથી વિહાર કરી કતેહપુર, સીકરી, રચ્યું ભાર કિલ્લા, કાડા- શહેર, ઉજ્જૈન, ઇ દાર, માંડવગઢ, ધાર-કિલ્લો, રતલામ, થાંદલા, દાહાદ, લીંખડી, ગાંધરા, ડાકાર, મહેમદાવાદ, મચિનગર વગેરે લગભગ ૧૩૧ ક્ષેત્રાં—ગામાની સ્પર્શના કરી અનુક્રમે અમદાવાદ આવ્યા. અમદાવાદના છ કોટિ સંઘના આચહથી સં. ૧૯૯૦ ની સાલનું ચાતુર્માસ પૃ. મહારાજશ્રીની ભાવના અનુસાર મચિએન કુબેરદાસ પટેલના બંગલામાં કાચરબ રાડ, એલિસ બ્રિજ થયું. આ ચાતુર્માસમાં સામાજિક પ્રવૃત્તિએા ઉપરાંત મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી 'મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર' અસ્તિત્વમાં આવ્યું. નવદીક્ષિત મુનિશ્રી સૌભાગ્યચંદ્રજને પાતાની વિદ્વત્તા પ્રગટ કરવાની ઉત્તમ તક મળી. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન, શ્રી દશવૈકાલિક વગેરે સ્ત્રોના તેઓએ ગુજરાતી ભાષામાં અનુવાદ કર્યા ત્યારથી તેઓ સૌભાગ્યચંદ્રજને બદલે 'સંતબાલ' તરીકે આળખાવા લાગ્યા. આ રીતે સાહિત્ય પ્રકાશન શરૂ થયું. તે વખતે પ્રાગપુર કચ્છના વતની મેઘજીભાઈ અહીંથી વૈરાગ્યભાવે મહારાજશ્રી સાથે જોડાયા હતા. અમદાવાદનું ચાતુર્માસ ખૂબ આનંદથી પરિપૂર્ણ થયું.

### ૩૫. ઘાઢકાપર : સ'વત ૧૯૯૧ : ઇ. સ. ૧૯૩૫

ધાટકાપર : ઠાણા ૪, ઉપર મુજબ :

અમદાવાદના ચાતુર્માસ દરમિયાન ઘાટકાપરના સંઘની આગામી ચાતુર્માસ માટે વિનંતી થઈ ચૂકી હતી અને તેના સ્વીકાર પણ થયા હતા. એટલે અમદાવાદથી વિહાર કરી સુરત અને પછી વલસાડ આવ્યા. ત્યારે ધરમપુર સ્ટેટમાં રાજકાટના વતની શ્રી લાંગીલાલ જગજીવન માહી પર્સનલ સેક્રેટરી હતા. વળી મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામીની ખ્યાતિ ખૂબ વિસ્તૃત બની હતી એટલે જયારે શ્રી લાંગીલાલલાઈને ખબર પડી કે પૂ. મહારાજશ્રી વલસાડ પધાર્યા છે ત્યારે તેઓએ ધરમપુરના મહારાજાને વાકેક કર્યા. મહારાજા શ્રી વિજયદેવજી પાતે સંસ્કારી હતા. તેઓની આગ્ના થતાં શ્રી લાંગીલાલલાઈ અને બીજા અમલદારા જે માટે લાંગે સૌરાષ્ટ્રના વતની હતા] નું એક ડેપ્યુટેશન વલસાડ આવ્યું. અને પૂ. મહારાજશ્રીને વિનંતી કરી કે 'આપ અહીં સુધી પધાર્યા છે તો હવે શેષકાળ પૂરતો અમને પણ લાલ આપો વગેરે.' વિનંતિ અને આગ્રહ જેરદાર હતા એટલે એના સ્વીકાર થયા અને વલસાડથી ધરમપુર તરફ વિહાર કર્યો. ત્યાં વીસ–પચીસ દિવસ રોકાયા. મહારાજા સાહેબના ખૂબ સદ્ભાવ થયા. ત્યાંથી જંગલના રસ્તે વિહાર કરી નાસિક થઈને અનુકમે ઘાટકાપર ચાતુર્માસ નિમિત્તે પધાર્યા. ઘાટકાપરમાં બીજું ચાતુર્માસ હતું. વિશાળ ઉપાશ્રય તૈયાર થઈ ગયા હતા. શાંતિથી ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું.

### ૩૬. ચિ**ંચપાેકલી (સુંબઈ કાંદાવાડી)** ઃ સ<sup>.</sup>. ૧૯૬૨ ઃ ઇ. સ. ૧૯૩૬

ચિંચપાેકલી : ઠાણા ચાર, ઉપર મુજબ.

ઘાટકેપરનું ચાતુર્માસ પૂરું થયા પછી મુંબઈના સંઘની બીજું ચાતુર્માસ ચિંચપાકલીમાં કરાવવાની ભાવના થઇ. એટલે જેરદાર વિનંતિ થતાં મુંબઈમાં રાકાણુ થયું. તે વખતે મૂળ મારબીના વતની શ્રી અમૃતલાલ ખાખાણી ઘાટકેપરમાં રહેતા હતા. તેઓના મહારાજશ્રી પ્રત્યે પૂખ જ સદ્ભાવ હતા. તેઓ બીમાર હેાવાથી દરિયાકાંઠે વરસાવા રહેતા હતા.

વ્યકિતત્વ દર્શન

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય માં. નાનરાન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સમૃતિગ્રંથ

તેથી પ્ મહારાજશ્રીના લાભ લેવા તેઓએ થાડા દિવસ વરસાવા પધારી લાભ આપવા વિનંતિ કરી. પૂ. મહારાજશ્રી ઠાણા ૪. ત્યાં પધાર્યા. વરસાવા દરિયાકાં ઢે આવેલ હોવાથી હવા ફેર કરવાનું મથક હતું. ત્યાં અન્ય જેનેતર શ્રીમંત વર્ષના કુડું ળા પણ રહેતા હતા. મહારાજશ્રી ત્યાં પણ રાત્રે પ્રાર્થના—પ્રવચન આપતા એટલે ઘણા માણસા એના લાભ લેતા દરમિયાન ચિનાઈ કુડું ખના શેઠ માણેકલાલ ચુનીલાલ સહકુડું ખત્યાં રહેતા હતા. તેઓને પૂ. મહારાજશ્રીના પ્રવચનાની સારી અસર થઈ. ખાસ કરીને શ્રીમતી હીરાલક્ષ્મી માણેકલાલ ચિનાઈને ખૂબ અસર થઈ. પછી તો આપું કુડુમ્બ મહારાજશ્રી પ્રત્યે પ્રેમવાળું ખન્યું. પછી બીજા પરાંઓમાં ફરતાં ચતુર્માસના સમય નજીક આવ્યા એટલે ચીંચપાકલીમાં ચાતુર્માસ માટે પધાર્યા. પર્યુવણના દિવસામાં કાંદાવાડી જવાનું થયું હતું. એ ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે ત્યાંથી બીજા પરાંઓમાં સ્પર્શના કરતાં પૂ. મહારાજશ્રી ઠાણા ૪ ઉનાળામાં પાછા વરસાવા પધાર્યા. ત્યાં મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજી તથા મુનિશ્રી સૌભાગ્યચંદ્ર ઠાણા ૨, સકારણ રાકાયા અને પૂજ્ય મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી તથા મુનિશ્રી ચુનીલાલજીસ્વામી ઠાણા ૨ એ નવા પ્રદેશની સ્પર્શના કરવા માટે વિહાર કર્યો. લેાનાવાલા, માથેરાન અમ્બરનાથ વગેરે ક્ષેત્રોને સ્પર્શા લગભગ બે મહિના પછી ચારે ઠાણા લેગા થયા. વિચારબેદના કારણે અહીં થી મુનિશ્રી સૌભાગ્યચંદ્રજી (સંતભાલજી) એ એકાંતવાસ માટે અલગ વિહાર કર્યો.

### 39. ધરમપુર : સ વત ઈ.૧૯૯૩ : સ . ૧૯૩૭

ધરમપુર : ઢાણા ત્રણ, નીચે મુજબ :--

૧– મહા. શ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી, ૨– મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજસ્વામી તથા મુનિશ્રી ચુનીલાલજ સ્વામી.

મુનિશ્રી સોભાગ્યચંદ્રજી છુટા પડયા પછી પૂ. મહારાજશ્રી ઢાણા ત્રણ મુંખઇથી વિહાર કરી ગુજરાત તરફ વિહાર કરતા હતા. વિહાર કરતાં કરતાં લગભગ વલસાડ સુધી પહોંચ્યા ત્યારે ધરમપુરના મહારાજ જેમણે ળે વર્ષ પહેલાં પૂ. મહારાજશ્રીના સત્સંગ કર્યો હતા અને જેને સદ્ભાવ જાગ્યા હતા. તેને ખળર પડવાથી આગામી ચાતુર્માસ ધરમપુર કરાવવાની પાતાના અમલદારા મારફત પૂજ્ય મહારાજશ્રીને આયહભરી વિનંતિ કરી. પરિણામે મહારાજ શ્રી વિજયદેવજીના સદ્ભાવથી ખેંચાઈને પૂ. મહારાજશ્રીએ વિનંતિ સ્વીકારી. ચાતુર્માસની બધી વ્યવસ્થા કરવાનું સ્ટેટ તરફથી નક્કી થયું. ત્યાં 'વિયાગભવન' નામના બંગલામાં પૂજ્ય મહારાજશ્રી ઢાણા ૩, ચાતુર્માસ રહ્યા. ચાતુર્માસ દરમિયાન રાજા અને પ્રજા અપૂર્વ લાભ લેતાં હતાં અને આનંદ – ઉત્સવ થયા કરતા હતા. એટલે 'વિયાગભવન' નું નામ બદલીને 'આનંદ ભવન' રાખવામાં આવ્યું. આ ચાતુર્માસ દરમિયાન અવારનવાર મુંબઇથી અનેક લકતા આવતા, તેમ વૈષ્ણવધર્મી ચિનાઈ કુટુમ્બના બેન શ્રીમતી હીરાલફમી પણ ત્યાં લાભ લેવા આવ્યા હતા. ચાતુર્માસ આનંદ ને ઉલ્લાસથી પૂર્ણ થયું.

૩૮. કરનાળી–ચણાદ (નર્મદા કાંઠે) સં. ૧૯૯૪ ઃ ઈ. સ. ૧૬૩૮

કરનાળી : ઠાણા ૨, નીચે મુજબ :–

૧– પૂ. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી તથા ૨–મુનિશ્રી ચુનીલાલજીસ્વામી.

ધરમપુરમાં ઠાણા ૩ તું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું. ત્યાર ખાદ ત્યાંથી ગુજરાત તરફ વિહાર ચાલુ થયા. કારણ કે સૌરાષ્ટ્રમાં વિચરતા સાધ્વીજીએ મહા. શ્રી દેવકું વરબાઈ આર્યાજી, મહા. શ્રી સમસ્તબાઈ આર્યાજી આદિ ઠાણાએને દર્શનની ખૂબ ઝંખના હતી. તેથી વિહાર કરતા આગળ વધ્યા. તે દરમિયાન રસ્તામાં મુનિશ્રી હર્ષચંદ્રજીનું મન અસ્થિર થવાથી તેઓ છૂટા થયા. એટલે ત્યાંથી બે ઠાણાના વિહાર ચાલુ થયા. સાથે હતા વૈરાગી ભાઈશ્રી મેઘજીભાઈ. આવા નિમિત્તાથી પ્ર. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજનું મન કંઈકે એકતાં નિવૃત્તિ તરફ વળ્યું હતું. એટલે કાેઈ શાન્ત વાતાવરણવાળા ક્ષેત્રમાં રહેવાની તેઓશ્રીની ભાવના થઈ. એ વિચાર તેઓના પરમ અનુરાગી વૈદ્યરાજશ્રી માણેકલાલભાઈએ જાણ્યા. એટલે પ્ર. મહારાજશ્રીને અનુકૂળ આવે તેવા ક્ષેત્રોના પ્રબંધ કરવાનું તેઓએ વિચાર્યું. વિચારણાને અતે પૂજ્ય મહારાજશ્રીની અનુમતિ મેળવીને તેઓએ આગામી ચાતુર્માસ પવિત્ર નર્મદા કિનારે આવેલ કરનાળી (ચાણાદ)માં ગાળવાનું નક્કી કર્યું. સૌરાષ્ટ્રમાં પહેાંચવાને બદલે એક ચાતુર્માસ આવા શાન્તિના સ્થળે ગાળવાના નિર્ણય થયા. એટલે પ્ર. મહારાજશ્રી ઢાણા ર તથા ભાઈશ્રી મેઘજીભાઈ કરનાળીમાં ચાતુર્માસ રહ્યા. ખૂબ આનંદ અને શાંતિથી આ ચાતુર્માસ પૃર્ણ થયું. ચાતુર્માસ દરમિયાન મુંબઈ, સૌરાષ્ટ્ર–ગુજરાતના ઘણા ખરા ભકતો ત્યાં લાભ લેવા આવ્યા હતા.

×

### પ્જય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશાનાઉદ સ્મૃતિગ્રંથ

૩૯. અમદાવાદ–કેાચરબ રાેંડ : સં. ૧૯૯૫ : ઇ. સ. ૧૯૩૯

અમદાવાદ: કાંગુા ૨, ઉપર મુજબ.

કરનાળીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી ઠાણા ર તથા વૈરાગી લાઈથ્રી મેઘછલાઇ અમદાવાદ તરફ આગળ વધ્યા. આ બાજુ સૌરાષ્ટ્રમાં આ સમાચાર મળતાં સાધ્વી મંડળ ખૂબ ઉલ્લાસમાં આવી ગયું. મહા. શ્રી હરિબાઈ આર્યાછ, મહા. શ્રી હેમકું વરબાઈ આર્યાછ તથા મહા. શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યાછ કાણા 3, પૂ. મહારાજશ્રીનું ભાવભર્યું સ્વાગત કરવા સૌરાષ્ટ્રમાંથી વિહાર કરીને આગળ વધ્યાં અને પૂ. મહારાજશ્રીને ધાળકામાં લેગા થયા દરમિયાન મહાસતી શ્રી હરિબાઈ આર્યાછને પેટની તકલીફ હાવાથી તેનું નિદાન કરાવવાની જરૂર હતી અને આપરેશન કરાવવું પહે તો પૂ. મહારાજશ્રીની હાજરી હોય તો વધુ રાહત મળે એમ લાગવાથી તેમજ અમદાવાદના સંઘની એ લગ્ને વિનિત થવાથી પૂ. મહારાજશ્રી હાણા ર અને સાધ્વીજી કાણા 3, અલગ અલગ વિહાર કરીને અમદાવાદ પધાર્યા. ત્યાં માટા ડાક્ટરો પાસે નિદાન કરાવતા મહાસતી શ્રી હરિબાઈ આર્યાજીના પેટની ગાંદનું એપપરેશન કરાવવાનું નક્કી થયું. પરંતુ આવા એપપરેશન માટે તે સમયે આણંદની મિશનરી હાસ્પિટલ ખૂબ પ્રસિદ્ધ હોવાથી પૂ. મહારાજશ્રીની આજ્ઞા લઈ એપપરેશન માટે ઢા. 3, આણંદ પધાર્યા. એપપરેશન સફળ થયું. પણ તુરતમાંજ બીજી તકલીફ ઊભી થવાથી હરિબાઈ આર્યાજી સમાધિપૂર્વક કાળધર્મ પામ્યા. બે કાણા પાછા અમદાવાદ પધાર્યા. દરમિયાન મહારાજશ્રી હાણા ર ચીનાબાગ વગેરે અમદાવાદના પરામાં ફર્યા અને પછી ચાતુર્માસ માટે કાચરબ રાડ પર મણિબન પટેલની નવી ચાલમાં રહ્યા અને આર્યાજી કાણા ર, એલિસિબ્રિજ વિસ્તારમાં 'પ્રીતમનગર'માં ચાતુર્માસ રહ્યાં. અમદાવાદ સંઘના પૂર્ણ લક્તિભાવ સાથે અમદાવાદનું ચાતુર્માસ સંપૂર્ણ થયું.

૪૦. ધારાજી : સંવત ૧૯૯૬ : ઈ. સ. ૧૯૪૦.

ધારાજી : ઢાહ્યુ ૨, ઉપર મુજબ.

પૂ. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી તથા મહા. શ્રી ચુનીલાલજસ્વામી અમદાવાદનું ચાતુર્માસ સંપૂર્ણ થયે વિહાર કરી સૌરાષ્ટ્ર તરફ આગળ વધ્યા અને મહાસતી કાણા ર વિહાર કરીને ધોલેરા પધાર્યા. પૂ. મહારાજશ્રી કાણા ર, વિહાર કરતાં કરતાં કરતાં વટામણ પધાર્યા. ત્યારે પૂ. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજસ્વામીની તિબચત બગડી એટલે ડાળીથી વિહાર કરી ધોલેરા પધાર્યા. પૂ. મહારાજશ્રીની તિબચતના સમાચાર સાંભળી સાધ્વી સમુદાય ધોલેરા ભેગા થયા. તે વખતે સાધ્વીજીમાં મહા. શ્રી દેવકું વરબાઈ આર્યાજ, મહા. શ્રી સમરતબાઈ આર્યાજ, મહા. શ્રી લક્ષ્મીબાઈ આર્યાજ, મહા. શ્રી માતીબાઈ આર્યાજ, મહા. શ્રી પાર્વતીબાઈ આર્યાજ, મહા. શ્રી હેમકું વરબાઈ આર્યાજ, મહા. શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યાજ, મહા. શ્રી સમગુબાઇ આર્યાજ આદિ કાણાઓ ધોલેરામાં હતાં. તિબચત સુધરી એટલે આર્યાજના બધા કાણાઓ અનુકૂળતા મુજબ વિહાર કરી ગયા. પછી તો ધોરાજ શ્રી સંઘની આગ્રહભરી વિનંતીથી પૂજ્ય મહારાજશ્રી કાણા ર નું ચાતુર્માસ પણ ત્યાં જ (ધોરાજીમાં) થયું. ચાતુર્માસમાં ધર્મ ઉદ્યોત ખૂબ થયા. સંઘનો ઉત્સાહ અને ભક્તિ અનેરાં હતાં. રાત્રે પ્રાર્થના—પ્રવચનમાં જૈનેતર વર્જ પણ ખૂબ પ્રભાવિત થઈ લાભ લેતો હતો. એ રીતે ધારાજીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું. છેલ્લી બીમારી પછી પૂ. મહારાજશ્રીના પગે વાતું દર્દ રહ્યા કરતું હતું એટલે વિહારમાં ડોળીના ઉપયોગ ચાલુ થયા હતો.

૪૧. જામનગર: સાંવત ૧૯૯૭: ઈ. સ. ૧૯૪૧

જામનગર: ઢાણા ૨, ઉપર મુજબ.

ધારાજનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી ત્યાંથી વિહાર શરૂ કર્યો. પૂજ્ય મહારાજશ્રીને પગે વાનું દર્દ હતું. ઘણા ઉપચારા કર્યા હતા. પણ એ દર્દ મટયું નહિ. આ વખતે કેટલાક લકતા તરફથી સૂચના થઈ કે જામનગરમાં 'સાલેરિયમ' ની અદ્યતન સારવાર છે. જે આના લાભ લેવાય તા વાને જરૂર ફાયદા થાય. દરમિયાન જામનગર સંઘે પણ ત્યાં પધારવા માટે આમંત્રણ આપ્યું અને પ્રત્યુત્તરમાં પૂ. મહારાજશ્રીએ કહ્યું કે "જેવી ક્ષેત્રસ્પર્શના." ત્યારબાદ પૂ. મહારાજશ્રીને ગિર પ્રદેશ તરફ વિચરવાની ભાવના હોવાથી ધારાજીના ચાતુર્માસ બાદ પૂજ્ય મહારાજશ્રી ઢાણા ર, કારતક વદ બીજના જૂનાગઢ પધાર્યા. ત્યાંની તીર્થભૂમિ એવા ગિરનારના પવિત્ર આંદાલનાનો લાભ લેવાની ભાવના થતાં, કુદરતી વનરાજી અને ચેતનમય

[૧૫૮]

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનચન્દ્રેજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સમૃતિગ્રંથ

તત્ત્વોના અનુભવ કરવા બે દિવસ ગિરનાર ઉપર રહ્યા. ત્રીજે દિસસે નીચે આવી, પછી લાંબા વિહાર શરૂ કર્યા. અનુક્રમે પ્રાંસવા થઈ માગસર શુદ્દ ૪, ના બીલખા પધાર્યા. ત્યાં ચારેક દિવસ લાભ આપી ચણાકા–કાેટડા થઈ સતી નાગબાઇથી પ્રસિદ્ધ થયેલ ગામ માેણીઆમાં એક દિવસ રાેકાઈ માેણપરી, સરસઈ થઈને માગસર વદ ૮ના વીસાવદર પધાર્યા. માગસર વદ ૧૨ ના બગસરા થઈ પાેષ શુદ બીજના ધારી પધાર્યા. ત્યાંથી ચલાળા ઉપર થઈ ને પાેષ શુદ ૧૧ ના સાવરક્ષંડલા, પાેષ વદ ૩ ના અમરેલી <mark>ને પાેષ વદ ૭ ના</mark> લાડી પધાર્યા. આવા અનેક ક્ષેત્રાેની સ્પર્શના ક<mark>રી, ભાવિકજનાેને</mark> સત્સંગનાે લાભ આપતાં આપતાં બાબરા, આટકાેટ, કંદણી, આણંદપુર થઈ મહા શુદ ૩ ના ચાેટીલા પધાર્યા. મહા શુદ ૧૦ ના થાનગઢ, મહા વદ ૮ ના વાંકાનેર થઈને માેરબી ફાગણ શુદ ૬ ના પધાર્યા. અને ત્યાંથી ફાગણ વદ ૪ ના ૮ ંકારા થઈને નેકનામ, પડધરી, જામવંથલી, અલીઆળાડા થઈ ચૈત્ર શુદ્ધ ૪, તા. ૩૧−૩−૪૧ ને સામવારે જામનગર પધાર્યા. ખાસ કરીને સોલેરિયમની ટીટમેન્ટ લેવાની હતી પરંતુ સોલેરિયમ જરા દ્વર હતું એટલે શરૂઆતમાં ગામ બહાર લીંબડા લાઈનમાં થાેડા સમય રાકાયા અને ત્યાંથી સાલેરિયમ નજીક હાેવાથી દરરાેજ સારવાર લેવા જવાનું રાખ્યું. દરમિયાન પ્રાર્થના, પ્રવચન વગેરે તેા ચાલુ જ હતાં. તેથી જામનગરના શ્રી સંઘની ભાવના વધતાં સારવારને જરા વધુ લંખાવવા શ્રી સંઘે પુજ્ય મહારાજશ્રીને ચાતુર્માસ માટે વિનંતિ કરી. એ વિનંતિ સ્વીકારવામાં આવી. એટલે સંઘની મંજુરીથી શ્રી એાતમલાલ માેનીચંદના બંગલામાં (શહેર બહાર) ચાતુર્માસ રહ્યા. એકંદર નવ મહિના સારવાર લેવાઈ, પણ જોઈએ તેવા ફાયદો થયાે નહિ. આ ચાતુર્માસમાં લીંળડીના વતની શ્રી છાેટાલાલ હરજીવન સુશીલ જેઓ બહુશ્રુત અને વિદ્વાન હતા, તેઓનાે લાભ લેવા ખાસ તેએાને બાલાવેલ. તેમના અનુરાગી પાંડિત લાલન પણ અહીં આવ્યા હતા. બન્નેના મુકામ મહારાજશ્રી પાસે હતો. ઉપરાંત જામનગરના મહારાજા તથા મહારાણી પણ મહારાજશ્રીના સત્સંગના લાભ લેતાં. જૈનેતર પ્રજા પણ મહારાજશ્રીના ઉન્નત અને ઉદાર વિચારાથી ખૂબ આકર્ષાઈ હતી. ચાતુર્માસ આનંદથી પૂર્ણ કર્યું.

×

૪૨. ડાેેેબિયા (સાયલા પાસે): સં. ૧૯૯૮: ઈ. સ. ૧૯૪૨

ડાેળિયા : કા**ણા ૨, નીચે મુજ**ળ :

પૂત્રય મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ તથા મુનિશ્રી ચુનીલાલજીસ્વામી તથા વૈરાગી ભાઈશ્રી મેઘજભાઈ.

જામનગરનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી પૂ. મહારાજશ્રી મારખી તરફ પધાર્યા. વચ્ચે ધ્રોળ, ટંકારા, મારખી, વાંકાનેર વગેરે ક્ષેત્રોની સ્પર્શના કરતાં પૂ. મહારાજશ્રી ઢાણા ૨ તથા વૈરાગી ભાઈશ્રી મેઘજીભાઈ થાન પધાર્યા. તે દરમ્યાન મહાસતી શ્રી દેવકુ વરળાઈ આર્યાજ તથા વિદુષી મહા. શ્રી પ્રભાકુ વરળાઈ આર્યાજ પાસે થાનના બેન ચંચળબેન વૈરાગ્યભાવે અભ્યાસ કરતાં હતાં તેની આજ્ઞા થઈ જવાથી સંવત ૧૯૯૮ના વૈશાખ વદ ૬ ને ખુધવારે તેમને દીક્ષા આપી. નવદીક્ષિતાનું શુલ નામ મહાસતીશ્રી ચંદ્રનભાઈ આર્યાજી રાખવામાં આવ્યું. મહાસતી શ્રી સમરતળાઈ આર્યાજી, મહાસતી પ્રભાકુ વરળાઈ આર્યાજ તથા મહાસતી શ્રી સમજીળાઈ આર્યાજ આદિ કાણાએ તે પ્રસંગે ઉપસ્થિત હતા. આર્યાજી ચંદનખાઈને વડી દીક્ષા આપી ત્યાંથી પૂજ્ય મહારાજશ્રી કાણા ૨, વિહાર કર્યો. છેલ્લા કેટલાક વર્ષોથી પૂ. મહારાજશ્રી શાન્તિ અને નિવૃત્તિને ઝખતા હતા. લાઈશ્રી મેઘજીલાઈ વૈરાગી અમદાવાદના ચાતુર્માસથી સાથે જ વિચરતા હતા. આથી એકાદ શાન્ત ક્ષેત્રનાે વિચાર કરતાં મહારાજશ્રીએ ડાેળિયા ગામ પસંદ કર્યું. સાયલાથી આઠ માઈલ દૂર પશ્ચિમ તરફ રાજકાેટ–સુરેન્દ્રનગરના ધાેરી માર્ગ પર ડાેળિયા ગામ આવેલ છે. સાયલા સ્ટેટનું એ ગામ હાેવાથી ત્યાં ઠાકાર સાહેબના નદીકાંઠે એક ખંગલા છે. વિશાળ કંપાઉન્ડ છે. તે સ્થળ નિવૃત્તિ માટે અને ચાતુર્માસ માટે પસંદ કર્યું. ઠાકાર સાહેએ પણ પ્રસન્નતાથી એ લાભ લેવા માટે વિનંતી કરી. ખૂબ શાન્તિ અને નિવૃત્તિ હતી. ચાતુર્માસ નક્કી થયું અને મહારાજશ્રી ઠાણા ૨ તથા મેઘજીભાઈ ચાતુર્માસ નિમિત્તે ડાેળિયા પધાર્યા. પણ કુદરતે કંઇક જીદું જ નિર્માણ કર્યું હતું. ચાતુર્માસના દિવસા પસાર થવા લાગ્યા. પર્યુષણ પહેલા જ પૂ. મહારાજશ્રી ગંભીર માંદગીમાં પટકાઇ પડયા. માંદગીના સમાચાર સર્વત્ર ફેલાઈ ગયા. પરિણામે તે વખતે જેતપુર (કાર્ઠ.)માં મહાસવીશ્રી સમરતળાઈ આદિ ઠાણા ચાતુર્માસ બિરાજતાં હતાં. તેએાના દિલમાં ગુરુસેવાની પ્ર**ળળ ઝંખના થવાથી, તેએાએ પાેતાના શિ**ષ્યા શ્રી હેમકુંવર આર્યાજી તથા સમજીબાઈ આર્યાજી ઠા. ર ને તાબડતાેબ સંઘની આગ્રા મેળવી ડાેળિયા પહેાંચવા માટે વિહાર કરાવ્યાે. અહીં ડાેળિયામાં

[૧૫૯]

### पूक्य गुरुदेव डिवियर पं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

ખરેખર તે વખતે સેવાની જરૂર હતી. ઉગ્ર વિહાર કરી કાણા ૨, આવી પહેાંચ્યા. ઢાકટરા અને દવા તેમજ ઉપચારામાં કંઈ કમી ન હતી, પરંતુ દર્દમાં કંઈ સુધારા ન થયા એટલે ત્યાંથી ચાટીલા જવાનું થયું, પછી ત્યાંથી લીંખડી સંઘની વિનંતીથી આત્તા થતાં સ્થળાંતર કરી લીંખડી હેાસ્પિટલમાં દાખલ થવું પડ્યું. એકંદર સાતેક મહિના સારવાર કરવાથી ધીમે ધીમે તિબયતમાં સુધારા થયો, એટલે કે વિહાર કરી શકાય તેવું થયું. ૅ

અહીં એ નોંધ લેવી જરૂરી છે કે મુનિશ્રી સૌભાગ્યચંદ્રજી (સંતખાલજી)ને, પૂજ્ય ગુરુ મહારાજથી છૂટા થયાને સાત સાત વર્ષ વીતી ગયાં હતાં, તેમ છતાં પણ તેઓની વચ્ચે પરસ્પર સદ્દભાવ જળવાઈ રહ્યો હતાં. એટલે પૂ. ગુરુદેવની માંદગીની જાણ થતાં તેઓ લીંબડી આવ્યા હતા. જો કે આ માંદગી દરમિયાન તેઓશ્રીના (પૂ. ગુરુદેવના પટ્શિષ્ય મુનિશ્રી સુનીલાલજીરવામી (ચિત્તમુનિ) અનન્યભાવે સેવામાં જેડાયેલા હતા, તેમ છતાં પણ મુનિશ્રી સૌભાવ્યચંદ્રજીએ ગુરુ સાન્નિધ્યમાં રહી ઉચિત લાભ લીધા હતા. ચાતુર્માસ ખાદ પૂ. ગુરુદેવશ્રીના મુશિષ્યાએ મહા. શ્રી પ્રભાકું વરળાઈ આર્યાજી તથા નવદીક્ષિત મહા. શ્રી ચંદનબાઈ આર્યાજી જૂનાગઢનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી, ઉગ્ર વિહાર કરી, તેરમે દિવસે લીંબડી ગુરુસેવા માટે પહેાંચી ગયા હતા.

×

#### ×૩. લી'બડી : સંવત ૧૯૯૯ : ઈ. સ. ૧૯૪૩

લીંબડી : કાણા ૪, નીચે મુજબ :-

૧– પૂ. મહા. શ્રી ધનજીસ્વામી, ૨– પૂ. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી ૩– મહા. શ્રી જાદવજીસ્વામી તથા ૪–મહા. શ્રી ચુનીલાલજીસ્વામી આદિ કાણાએા.

લાંબી અને ગંભીર માંદગીમાંથી તિબયત મુધરતાં, ક્ષેત્રસ્પર્શના માટે વિહાર કરવાનું મન થયું. પરંતુ શ્રી સંઘે ચાતુર્માસ તો લીંગહીમાં જ કરાવવાનું નકકી કર્યું અને વિનિત કરી. એ વિનિતના રવીકાર થયા. ત્યારબાદ પૂ. મહા. શ્રી હણા ર, લીંગહીથી વિહાર કરી, આસપાસના ક્ષેત્રોની સ્પર્શના કરતાં કરતાં, અનુક્રમે દરેકને લાભ આપી ચાતુર્માસ માટે લીંગહી પધાર્યા. તે વખતે મહા. શ્રી સમરતબાઈ આર્યાજી, મહા. શ્રી પાર્વતીબાઇ આર્યાજી, મહા. શ્રી હેમ કુંવરબાઈ આર્યાજી તથા મહા. શ્રી સમજબાઈ આર્યાજી હોણા ચાર પણ લીંબહીમાં ચાતુર્માસ નિમિત્તે બિરાજતા હતા. શાન્તિપૂર્વક ચાતુર્માસ વીતી રહ્યું હતુ. તે દરમિયાન એક અપૂર્વ બનાવ બની ગયા.

પૂજ્ય ગુરુમહારાજશ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી પ્રત્યે અનન્ય શ્રદ્ધા-ભક્તિ ધરાવતા સરળ સ્વભાવી સ્થવિર શિષ્યા મહાસતી શ્રી સમરતભાઇ આર્યાજને આઠેક દિવસથી સાધારણ માંદગી હતી. તે દિવસે ભાદરવા શુદ ૧૫ ના ચડતો દિવસ હતો. સવારના પહેારમાં પૂ. ગુરુદેવશ્રી નાનચંદ્રજી મહા. તથા મુનિશ્રી ચુનીલાલજીસ્વામી, મહાસતીજીને દર્શન આપવા અને માંગલિક સંભળાવવા જ્યાં મહાસતીજીએ બિરાજતા હતા (ગેસ્ટ હાઉસમાં) ત્યાં પધાર્યા, તે પહેલાં મહાસતી શ્રી સમરતબાઈ આર્યાજી અને તેઓના શિષ્યાએ બરાબર સ્વસ્થ થઈ ને ભક્તામર સ્તાત્રનો, મધુર સ્વરે સ્વાધ્યાય કરતા હતા. પૂ. મહારાજશ્રી પધાર્યા ત્યારે ભક્તામરનો ૧૩ માં શ્લાક બધા શણા ભાવથી બાલી રહ્યા હતા.

પૃત્ર મહારાજશ્રી સન્મુખ પધાર્યા એટલે મહાસતી શ્રી સમરતળાઇએ 'પધારા સાહેળ! એમ કહીને આદરમાન આપ્યું. પૃત્રય મહારાજશ્રીએ, મહાસતીને બેઠા બેઠા જ માંગલિક સાંભળવાના આદેશ આપ્યા. કારણ કે તબિયત નબળી હતી, તે વખતે મહા. હેમકું વરળાઈ એક બાજુ પડખે જ બેઠા હતા. ત્યારે બીજી બાજુ મહા. સમજુબાઈ માટા મહાસતીના હાથ ઝાલીને બેઠા હતા. તે વખતે લક્તામરના ૧૩ મા શ્લોક મનમાં ગૂંજી રહ્યો હતા. પ્. મહારાજશ્રીએ પ્રીર–ગંભીર વાણીથી સ્તાંત્રો સંભળાવ્યા અને પછી માંગલિક સંભાળવ્યું. ખૂબ શાન્તિથી – પ્રસન્નતાથી માટા મહાસતીજીએ બધું સાંભળ્યું, સ્થિર આસને બેઠા હતા. સાંભળતાં (૨) જ તેઓ ભાવવિભાર બની ગયા. સ્તબ્ધ જેવા થઈ ગયા. ચહેરા ઉપર કાઈ અજબ ઝળક આવી ગઈ અને શાન્ત થઈ ગયા. પ્. ગુરુદેવ આ બધું સૂક્ષ્મતાથી જોઈ રહ્યા હતા. જે મહાસતીએ હાથ પકડયા હતા તેને લાગ્યું કે નાડી ચાલતી નથી. જરા ઠેઢાળ્યા ત્યાં તો આંખા વધારે પડતી ખુલી ગઈ. પાસેના આર્યાજીઓએ પૂરી ખાતરી કરી અને ધસી પડતા દદયે ઉદ્દગાર નીકળી પડયા- 'સાહેળ! મહાસતીજી કાળધર્મ પાસ્યા!' ક્ષણવાર વાતાવરણ ગાલીર

[१६०]

### पूर्वा गुरुदेव इविवयी पं. नानयनद्रम् सहाराक कन्सशताहिह स्मृतिग्रंथ

બની ગયું. તે વખતે શેઠશ્રી શિવલાલભાઈ, શેઠશ્રી નાગરભાઈ તથા શ્રી વેલસી ચત્રભૂજ વગેરે ભાઈએક તત્કાળ આવી પહેાંચ્યા હતા.

પોતા પ્રત્યે અનન્ય લક્તિલાવ રાખનાર રતન જેવા મહાસતી, ખસ ચાલ્યા ગયા ? અહા ! કેવી સહજતાથી પંડિત મરણ પામી ગયા ! એ બનાવથી પૂજ્ય ગુરુદેવ પોતે ગદ્દગદિત થઈ ગયા. કેવા એ અપૂર્વ અવસર ! કેવી એ ધન્ય ઘડી ! આવી પરિસ્થિતિ ખરેખર લાગ્યવાન આત્મા જ પામી શકે! એવા એ નિખાલસ પવિત્ર આત્મા હતા. ખરેખર, આવું પંડિતમરણ અને તે પણ પૂજ્ય ગુરુદેવના સાબ્નિધ્યમાં આવા યોગ થવા એ અપૂર્વ પ્રસંગ હતા ! આ ચાતુર્માસમાં, આ એક અવિસ્મરણીય બનાવ બન્યા. ચાતુર્માસ શાન્તિથી પૂર્ણ થયું.

૪૪. ચાેટીલ : સંવત ૨૦૦૦ : ઈ. સ. ૧૯૪૪

×

#### ૪૪. ચાેટીલા-: સંવત ૨૦૦૦: ઈ. સ. ૧૯૪૪.

૧- પૂજ્ય મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી તથા ૨- મહારાજશ્રી ચુનીલાલજસ્વામી. વળી પાછા નિવૃત્તિ અને શાન્તિના વિચાર માેખરે આવ્યા. પૂજ્ય મહારાજશ્રીની આ ભાવનાની શ્રી ચાંઠીલાના ભકિતપ્રધાન સંઘને જાણ થતાં આગેવાન ભાઈઓ શ્રી રાયચંદ ઠાકરસી, નેમચંદ ઠાકરસી, શ્રી વનેચંદ રાયચંદ, શ્રી હરિલાલ સુલાબચંદ પારેખ, કેવળચંદ ઝવેરચંદ કાેઠારી, માેતીચંદ ખીમચંદ, અમૃતલાલ સુખલાલ, જગજીવન હાેરાચંદ વગેરે ભાઈ ઓએ પ્. મહારાજશ્રીની સેવાના લાભ લેવા આગામી ચાતુર્માસ માટે વિનંતી કરી. પરિણામે પાતાના નિવૃત્તિના હેતુ બરાબર પાર પડશે એમ લાગવાથી તેઓએ તે વિનંતિ સ્વીકારી અને ગામ બહાર થાણામાં શાહ હાેરાચંદ ઠાકરસીના મકાન 'કેશવકુંજ'માં ચાતુર્માસ રહ્યા. અને સાગારી મૌન સ્વીકાર્યું. આ ચાતુર્માસની બધી વ્યવસ્થા અને સરભરાના પ્રખંધ શ્રી નીમચંદ ઠાકરસી તરફથી કરવામાં આવેલ. આ ચાતુર્માસમાં જ ભાઈ શ્રી અંબાલાલ પટેલ, જે સંતખાલજ પાસે રહેતા હતા, તે કેઈ કારણસર છૂટા થયેલ તે હવે પછી પૂ. મહારાજશ્રી પાસે સેવાભાવે જોડાયા હતા.

### ૪૫. વાંકાનેર : સંવત ૨૦૦૧ : ઈ. સ. ૧૯૪૫

વાંકાનેર : ઠાણા ૨, ઉપર મુજબ.

ઉપરાંત વૈરાગી લાઈ શ્રી મેઘજીલાઈ તથા સેવાલાવે જેડાયેલ લાઈ શ્રી અંબાલાલ પણ સાથે હતા. ચાટીલાના ચાતુર્માસ દરમિયાન નિવૃત્તિના હેતુ ઠીક સર્યો હતા. સાગારી મૌનને લીધે સાધના સારી ચાલી. પછી પણ એલું એકાંત સ્થળ પસંદ કરવાની પૂ. મહારાજશ્રીની અલિલાયા હતી. એટલે એ ઉદ્દેશને લક્ષમાં રાખી અનુક્રમે વિહાર કરતાં તેઓ શ્રી સરાસુંદરી પધાર્યા. ત્યાં થાડા દિવસ રહ્યા. સરા ગામ નજીક હતું. વળી ત્યાંના શ્રાવકા પણ લહિતપ્રધાન હતા. તેથી સરામાં લગભગ શેષકાળ પૂરા કર્યો. દરમિયાન લીંખડીના વતની પણ હાલ મુંબઈ વસતા પૂજ્ય મહારાજશ્રીના અનુરાગી શ્રી અમુલખ અમીચંદ દર્શાનાર્થે સરામાં આવ્યા હતા. પ્રસંગોપાત વાત નીકળતાં લીંબડીમાં બેના માટે એક ઉપાશ્રયની ખાસ જરૂર છે એવું સૂચન થયું. તેમ જ પૂ. શ્રી દેવચંદ્રજી પુસ્તકાલયને પણ મોટા સ્વરૂપે સાર્વજનિક બનાવવાની જરૂર છે એવી વાતચીત થઈ. શ્રી અમુલખલાઈ સ્વલાવે ઉદાર અને વળી પૂ. મહારાજશ્રી પ્રત્યે લિકતભાવવાળા હતા. એટલે થાડી વિચારણાને અંતે, પૂજ્ય મહારાજશ્રીની એ બન્ને સૂચનાઓને પાતે સ્વીકારી લીધી. ત્યારબાદ પૂ. મહારાજશ્રી હાણ ર, સરાસુંદરથી વિહાર કરતાં કરતાં હીંબડી પધાર્યા. ચાલુ સાલનું ચાતુર્માસ વાંકાનેરનું નક્કી થયું હતું એટલે લીંબડીથી અનુક્રમે વિહાર કરતાં તેઓશ્રી હાણા ર, ચાતુર્માસ નિમિત્તે વાંકાનેર પધાર્યા. એ ચાતુર્માસમાં, શ્રી સંઘના આગેવાન લાઈ શ્રી રૂપચંદ કુલચંદ, હા. ધીરુલાઈ તરફથી ચાતુર્માસ અંગે બધા ખર્ચ આપવામાં આવેલ હતો.

### ૪૬. ધારાજી : સંવત ૨૦૦૨ : ઇ. સ. ૧૯૪૬

ધારાજી: ઠાણા ૨, ઉપર મુજબ.

સાથે શ્રી મેઘજીલાઈ વૈરાગી તથા લાઈશ્રી અંબાલાલ હતા. વાંકાનેરનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે લીંખડી તરફના વિહાર શરૂ થયા. દરમિયાન ગત વર્ષમાં શ્રી અમુલખલાઈએ પૂજ્ય મહારાજશ્રીની જે પ્રેરણા ઝીલી હતી તે સ્થૂલ આકારમાં

### प्कथ गुरुहेव इविवय मं. नानयन्द्रका महाराज जनमशताहिह स्मृतिग्रंथ

પરિશુમી ચૂકી હતી. એટલે કે તેઓએ સ્થાનકવાસી જૅનસંઘના પૂર્ણ સહકાર સાધી પોતાના સ્વ. માતુશ્રી શિવળાના સ્મરણાર્થે, બેનો માટે એક લબ્ય પૌષધશાળા તૈયાર કરાવી અને પોતાના પિતાશ્રી સ્વ. ભીમજીભાઈના સ્મરણાર્થે રા. ૨૨૦૦૦ (બાવીસ હજાર) ખર્ચી—પુસ્તકાલયનું મકાન બનાબ્યું અને શ્રી સંઘને સુપ્રત કર્યું હતું. હવે આ વર્ષે પૂ. મહારાજશ્રી લીંબડી પધાર્થા ત્યારે એટલે સંવત ૨૦૦૨ ની સાલમાં, ઈ. સ. ૧૯૪૬, માર્ચની ૯ મી તારી બે જાણીતા બેરિસ્ટર, શ્રી પોપટલાલ ચુડગરના હસ્તે તેના લબ્ય રીતે ઉદ્ઘાટન વિધિ થયા. જે પુસ્તક સંગ્રહ પૂ. મહારાજશ્રીએ 'પુસ્તક લંડાર' રૂપે અંગત રાખેલ તેમાં ખૂબ વધારા કરી તે દિવસે "પૂજ્ય શ્રી દેવચંદ્રજી સાર્વજનિક પુસ્તકાલય" એ નામથી જાહેર જનતા માટે ખુલ્લો મૂકવામાં આવ્યા. જે આજે તો ખૂબ વિકસિતરૂપે સૌરાષ્ટ્રભરમાં અગ્રસ્થાન લાગવે છે. ઉપરાંત આજ સાલમાં પૂ. મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી ચાલતી 'મહિલા મંડળ'ની સંસ્થાને, સાર્વજનિકરૂપે વિધિપૂર્વક ખુલ્લી મૂકવામાં આવેલ. જે સંસ્થા અત્યારે સારી રીતે ફાલીકૂલી છે.

એ પ્રસંગા બરાખર પતી ગયા પછી લીંખડીથી વિહાર શરૂ થયા. લગલગ છ વર્ષ પહેલાં ધારાજમાં ચાતુર્માસ કર્યું હતું. તે વખતના લિકતલાવ અને જનસમાજનું આકર્ષણ હજુ પણ તેવું જ હતું. તે સમયે સ્થવિર મહા. શ્રી દેવકું વર-ખાઈ આર્યાજીના શિષ્યા વિદુષી મહા. શ્રી પ્રભાકું વરખાઈ આર્યાજને વર્ષી તેપ ચાલુ હતો. ધારાજી સંઘના આગ્રહ અને વિનિતથી તેઓશ્રીનું પારણું ધારાજીમાં થવાનું હતું. એ પ્રસંગને નિમિત્ત બનાવી ધારાજી સંધે પૃત્રય મહારાજશ્રીને ધારાજી પધારવા વિનિત કરી. બરાબર એ સાલમાં ચાટીલામાં શ્રી રાયચંદ ઠાકરસીલાઈના ધર્મપત્ની સરજબેનને વર્ષી તેપ ચાલુ હતો. જેથી તેઓની આગ્રહલરી વિનિત થવાથી વૈશાખ શુદ ત્રીજ (અખાત્રીજ)ના પારણાના પ્રસંગ પતાવી પૃ. મહારાજશ્રી ઠાણા ર, ધારાજી તરફ વિહાર શરુ કર્યો. તે વખતે મહા. શ્રી દેવકું વરબાઈ આર્યાજી તથા મહા. શ્રી મેતીબાઈ આર્યાજી. મહા. શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યાજી તથા મહા. શ્રી મેતીબાઈ આર્યાજી. મહા. શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યાજી તથા મહા. શ્રી ચેદનબાઈ આર્યાજી આર્દા અને મહા. શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યાજી જેઠ શુદ પ, ના દિને પૃત્રય ગુરુદેવશ્રીના સાન્નિધ્યમાં પારણું થયું. પારણાને પ્રસંગ પૂળ ઉત્સાહપૂર્વક ઉજવાયા. પછી તો શ્રી સંધે ચાતુર્માસ માટે આગ્રહલરી વિનતિ કરી. પૃ. મહારાજશ્રી ઠાણા ર તું ચાતુર્માસ પણ ત્યાં જ (ધારાજમાં) નક્કી થયું. પારણાને પ્રસંગ પત્રી ગયા બાદ પૂ. મહારાજશ્રી ઠાણા ર, ક્ષેત્ર સ્પર્શના કરવા માટે પાટણવાવ તરફ પધાર્યા. અમુક દિવસ ત્યાં રાકાઈ ચાતુર્માસ નિમિત્તે ધારાજી પધાર્યા. મહા. શ્રી દેવકું વરબાઈ આર્યાજીની અવરઘાના કારણે તેઓશ્રી ઠાણા ચાર, ત્રણ વર્ષથી ધારાજીમાં સ્થિર પૂર્ણ શ્રી રણા ચાર, ત્રણ ઉલ્લાસપૂર્વક પૂર્ણ થયું.

### ૪૭. મારબી : સંવત ૨૦૦૩ : ઇ. સ. ૧૯૪૭

મારખી : કાણા બે, ઉપર મુજબ.

ધારાજનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે વિહાર શરૂ થયા. જેતપુર, ગોંડલ થઈને રાજકાટ પધાર્યા. રાજકાટમાં શ્રી સંઘરાજકા હાઉસમાં ઉતારા હતા. લગભગ ૧૦/૧૫ દિવસ રાકાયા. ચુવકવર્ગ સારી રીતે પ્રભાવિત થયા હતા. ત્યાંથી વિહાર કરતાં વાંકાનેર, થાન, ચાડીલા વગેરે ક્ષેત્રાની સ્પર્શના થઇ. આ વર્ષ દરમિયાન બે દીક્ષાઓ આપી. માગસર વદ ૩ ના રાજ થાન મુકામે છળલબેનને દીક્ષા આપી અને તેનું શુભ નામ હીરાબાઈ આર્યાજ રાખવામાં આવ્યું. બીજી દીક્ષા ચાડીલામાં બેન ચંપાબેનને વૈશાખ શુદ ૫ ના રાજ આપી. હીરાબાઈના ગુરુણી મહા. શ્રી પાર્વતીબાઈ આર્યાજી અને ચંપાબાઈના ગુરુણી મહાસતી શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યાજી થયા. દરમિયાન આગામી ચાતુર્માસ માટે શ્રી મારબી સંધે વિનતિ કરી હતી તે મુજબ મારબીમાં ચાતુર્માસ રહ્યા અને આનંદપૂર્વક ચાતુર્માસ સંપૂર્ણ કર્યું.

### **૪૮. જોરાવરનગર** : સંવત ૨૦૦૪ : ૧૯૪૮

જોરાવરનગર : ઢાણા ૨, ઉપર મુજખ.

વૈરાગી મેઘજભાઈ સાથે સેવાભાવી ભાઈશ્રી અંગાલાલ પણ ત્રણેક વર્ષથી સાથે જ વિચરતા હતા. કેટલાંક વર્ષોથી

[૧૬૨]

### पूज्य गुरुहेव डिवियर पं. नान्यक्ट्रका अહःराक कन्सशताहिह रमृतिग्रंथ

પૂ. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજને પગે વાનું દર્દ હેાવાથી વિહારમાં હાળીનું સાધન રાખવું પડતું. તેથી ભાઇશ્રી અંબાલાલ પણ એ રીતે સેવાભાવે સાથે જ રહેતા. માેરબીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી વિહાર શરૂ કર્યો.

આ ચાલુ સાલમાં તેરાપંથી સાધુઓ પાતાનું પરિખળ જમાવવા સૌરાષ્ટ્રમાં આવ્યા હતા. અને ઝાલાવાડમાં જોરાવરનગર સેન્ટર તેઓએ પસંદ કર્યું હતું. પરિણામે સ્થાનકવાસી સમાજને સુદેહ અને સુરક્ષિત રાખવાની જરૂર લાગતાં જોરાવરનગર સંઘે પૂ. મહારાજશ્રીને આગામી ચાતુર્માસ કરવાની આગ્રહભરી વિનતિ કરી. પરિણામે દીર્ઘદિષ્ટથી વિચાર કરીને, ધર્મરક્ષા ખાતર, નિવૃત્તિનો ભાગ આપીને પૂ. મહારાજશ્રીએ જોરાવરનગરનું ચાતુર્માસ સ્વીકાર્યું. ચાતુર્માસ દરમિયાન ખૂબ ભગૃતિ લાવ્યા અને તેરાપંથીની મુરાદ પાર ન પડી. તે વખતે જોરાવરનગરમાં ઉપાશ્રયની જોઈએ તેવી સુવિધા ન હોવાથી કાનજ ચત્રભૂજના નવા બંગલા 'પ્રીતમનિવાસ' માં ચાતુર્માસ રહ્યા. પ્રાર્થના અને રાત્રિ પ્રવચન ચાલુ હતા. તેથી આમજનતા ઉપર સારી અસર થઈ સાથે સેવા નિમિત્તે મહાસતી શ્રી હેમકું વરબાઈ આર્યાજ તથા મહાસતી શ્રી ચંદનબાઈ આર્યાજ કાણા ર, પણ ચાતુર્માસ રહ્યા હતા.

### ૪૯. જોરાવરનગર : સ'વત ૨૦૦૫ ઈ. : સ'. ૧૯૪૯

જોરાવરનગર : ઠાણા છે, ઉપર મુજબ.

પહેલું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી પૂ. મહારાજશ્રી કાલા ર, વિહાર શરૂ કર્યો. પણ હવે નિવૃત્તિ લેવાની ભાવના હતી. એટલે શાન્તિધામ સાયલામાં પધાર્યા. દરમિયાન તેરાપંથી સાધુઓએ બીજા વર્ષે પણ જેરાવરનગરમાં થાલું નાખ્યું હતું. ગયા વર્ષે જે પુરુષાર્થ કર્યો હતો તેથી જેરાવરનગર સંઘ ખૂબ પ્રભાવિત થયા હતો. સૌરાષ્ટ્રમાં આવા પ્રભાવક પુરુષ તરીકે પૂન્ય મહારાજશ્રી એક જ હતા. તેથી આ વર્ષે પણ સમાજના શ્રેયની ખાતર જેરાવરનગર સંઘ બીજાં ચાતુર્માસ કરવાની વિનતિ કરી. પરિણામે ૭૧ વર્ષની જૈફ ઉમરે પણ એટલા જ ઉત્સાહ ધરાવતા પૂન્ય મહારાશ્રીએ ધર્મ-સંસ્કૃતિના રક્ષણ માટે નિવૃત્તિને ગૌણ કરી જેરાવરનગર સંઘની વિનતિ રવીકારી જેરાવરનગરમાં ચાતુર્માસ કર્યું. આ વખતે ચંદુલાલ ચુનીલાલના 'વસંત નિવાસ' નામના બંગલામાં ચાતુર્માસ પૂર્ણ કર્યું. તેરાપંથી જમાતના મજળૂત સામના કર્યો. પરિણામે તેરાપંથી સાધુઓ ઝાલાવાડના પ્રદેશ છાડી ગયા. આ ચાતુર્માસમાં સેવાના લાભ લેવા મહાસતીશ્રી માતીબાઈ આર્યાજી, મહા. શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યાજી, મહા. શ્રી ચંદનબાઈ આર્યાજી, તથા પણ જેરાવરનગરમાં થયું હતું.

#### પ૦. સાયલા : સંવત ૨૦૦૬ : ઇ. સ. ૧૯૫૦

સાયલા : ઠાણા ૨, ઉપર મુજબ.

જોરાવરનગર ઉપરાઉપરી બે ચાતુર્માસ કર્યા પછી હવે પોતે સ્થિરવાસ રહેવાનું વિચારી રહ્યા હતા. શાન્તિ માટે છેલ્લાં કેટલાંક વર્ષથી પોતે સાયલા (પાતાની જન્મભૂમિ) ક્ષેત્ર પસંદ કર્યું હતું. એટલે ત્યાં આવીને રહ્યા; તે દરમિયાન થાનના વતની માણેકચંદભાઈની સુપુત્રી બેન પ્રભાવતી જે મહાસતી શ્રી હેમ કુંવરખાઈ આર્યાજી પાસે વૈરાગ્યભાવે અભ્યાસ કરતા હતાં, તેની આજ્ઞા થઈ જવાથી ચૈત્ર શુદ દ, શનિવારના રોજ તેને સાયલામાં દીક્ષા આપી. અને તેનું શુભ નામ આર્યાજી પુષ્પાબાઈ રાખ્યું. સાયલામાં જ ચાતુર્માસ એકાંત નિવૃત્તિના લક્ષે કર્યું અને તે ભાવના પરિપૂર્ણ થઈ.

#### પ૧. ભાવનગર : સંવત ૨૦૦૭ : ઈ. સ. ૧૯૫૧

ભાવનગર: ઠાણા ૨, ઉપર મુજબ.

સાયલાનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી ત્યાં જ સ્થિરતાથી રહેવાનું હતું. પરંતુ કુદરતના સંકેત જુદા પ્રકારના હતા. એવું બન્યું કે તેરાપંથી સાધુઓને ઝાલાવાડમાં ફાબ્યું નહિ એટલે એમણે દિશા બદલી. હવે ગાહિલવાડને લક્ષ બનાબ્યું. એટલે કે ભાવનગર જેવા ક્ષેત્રમાં તેઓએ થાણું નાખ્યું. પરિણામે ભાવનગરમાં સ્થા. સંઘ જાગૃત થયા. બે વર્ષ પહેલાં જેરાવરનગરમાં જે પ્રતિકાર થયા હતા તેની હવા તા સર્વત્ર ફેલાઈ ગઈ હતી. એટલે તેરાપંથી સાધુ ભાવનગરમાં તેની જડ નાખે

### प्कथ गुरुहेव इविवयं पं. नानयन्द्रका महाराक कन्मशतः हिंह स्मृतिग्रंथ

તે પહેલાં કાઈ સમર્થ પુરુષને આપણે ચાતુર્માસ કરાવવું જોઈએ એમ લાગવાથી ભાવનગર સંઘની નજર પ્ મહારાજશ્રી પ્રત્યે ઠરી. એક વગદાર પ્રતિનિધમંડળ ભાવનગરથી સાયલા આવ્યું અને જેરદાર વિનતિ કરી કે આ વખતે તો આપે ભાવનગર ચાતુર્માસ કરવું જ પડશે. પ્ મહારાજશ્રી નિવૃત્તિ લેવા માગતા હતા, પરંતુ ધર્મરક્ષાના પ્રશ્ન હતો. એટલે એમની વિનંતિ સ્વીકારી. ભાવનગર જેવું માટું ક્ષેત્ર અને માત્ર બે જ હાણા માટે એ ભારે પહે તેવું હતું. એટલે સેવા નિમિત્તે આર્યાજીના હાણા ર, પણ ચાતુર્માસ સાથે રહે એવી ગાંઠવણ લીંખડી સંઘની સંમતિથી કરવી પડી. મહાસતીશ્રી હેમકું વરખાઈ આર્યાજી તથા નવદીક્ષિતા મહા. શ્રી પુષ્પાળાઈ આર્યાજી હાણા ર, પણ ભાવનગર પધાર્યા. ચાતુર્માસ નિમિત્તે ગામ બહાર ભકિતબાગમાં રહ્યા. પર્યુષણના દિવસો પૂરતા ગામના ઉપાશ્રયે રહ્યા અને આઠ દિવસ ટાઉન હોલમાં વ્યાપ્યાન આપ્યું. પ્ મહારાજશ્રીનું નામ બહાર આવતાં તેરાપંથીઓએ રાહ બદલ્યો. એટલે કે કાઈ તેરાપંથી સાધુ ભાવનગરમાં ફરકયા જ નહિ. ચાતુર્માસ રંગેચંગે પૂર્ણ થયું.

#### પર. સાયલા : સંવત ૨૦૦૮ : ઇ. સ. ૧૯૫૨

સાયલા : ઠાણા ૨, પૃ. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી તથા મહા. શ્રી ચુનીલાલજીસ્વામી.

ભાવનગરનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી મહારાજશ્રીએ ઝાલાવાડ – લીંબડી તરફ વિહાર શરૂ કર્યો. ત્યાંથી અનુક્રમે વિહાર કરતા સાચલા પધાર્યા. અહીંના સંઘની વિનતિ થતાં આગામી ચાતુર્માસ પણ સાચલાનું નકડી થયું. ત્યારબાદ આસપાસના ક્ષેત્રામાં વિચરી સાચલા ચાતુર્માસ પધાર્યા. સાચલાનું ચાતુર્માસ શાંતિથી પૂર્ણ થયું. દરમિયાન કચ્છ–સમાઘાઘાના સાજપાળ ચન્નાના પુત્ર કેશવજી, પૂ. મહારાજશ્રી પાસે અભ્યાસ કરતા હતા તે પણ સાથે હતા.

#### પુત્ર, વાંકાનેર : સ'વત ૨૦૦૯ : ઇ. સ. ૧૯૫૩

વાંકાનેર : ઠાણા ૩, નીચે મુજબ.

પુ. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી, મહા. શ્રી સુનીલાલજી સ્વામી અને નવદીક્ષિત મુનિશ્રી કિશારચંદ્રજી.

સાયલાનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી પૂ. મહારાજશ્રી ઠાણા ૨, એ મારબી તરફ વિહાર કર્યો. મારબીમાં મહાસતીશ્રી પાર્વતીબાઈ આર્યાજી, મહાસતી શ્રી હેમકું વરબાઈ આર્યાજી પાસે મારબીના વતની પ્રભુદાસ રણછાડ ખાપાણીનાં પુત્રી કુમારિકા બેન હીરાલક્ષ્મી વૈરાવ્યભાવે અલ્યાસ કરતાં હતાં. તેમની આજ્ઞા થઈ જવાથી દીક્ષા ઉત્સવની તૈયારી થવા લાગી. મારબી સંઘના ઉત્સાહ અનેરા હતાં. ઉપરાંત આ સમયે ભાઈશ્રી કેશવજીને પણ આજ્ઞા મળી જવાથી ચાલુ સાલમાં એ બન્ને ઉમેદવારાની દીક્ષા મારબીમાં થઈ. બેન હીરાલક્ષ્મીબેનને મહા શુદ ૧૧ ના રાજ દીક્ષા આપવામાં આવી અને તેનું શુભ નામ મહાસતી શ્રી હંસાકુમારી રાખ્યું અને ભાઈશ્રી કેશવજીને કાગણ વદમાં દીક્ષા આપી અને તેનું નામ મુનિશ્રી કિશોરચંદ્રજી રાખવામાં આવ્યું. આ સાલનું ચાતુર્માસ વાંકાનેર નક્કી થયું હતું તેથી પૂ. મહારાજશ્રી ઠાણા ત્રણ યથાસમયે વાંકાનેરમાં પધાર્યા અને ચાતુર્માસ પૂર્ણ કર્યું

### ૫૪. સુરેન્દ્રનગર : સંવત ૨૦૧૦ : ઇ. સ. ૧૯૫૪

સુરેન્દ્રનગર : ઠાણા ૪, પૂજ્ય સાહેળ શ્રી ધનજીસ્વામી. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી સ્વામી, મહા. શ્રી સુનીલાલજીસ્વામી તથા નવદીક્ષિત સુનિશ્રી કિશોરચંદ્રજીસ્વામી.

વાંકાનેરનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયે ઠાણા ૩, વિહાર કરી અનુક્રમે લીંબડી પધાર્યા. દરમિયાન સુરેન્દ્રનગર વારાનું ક્ષેત્ર હોવાથી સંઘની વિનતિ થતાં સુરેન્દ્રનગરમાં ચાતુર્માસ નક્કી થયું. આ વખતે પૂજ્ય સાહેબશ્રી ધનજીસ્વામી સાથે હતા એટલે કુલ ઠાણા ચારનું ચાતુર્માસ થયું. આ ચાતુર્માસમાં સંઘમાં સારી જાગૃતિ આવી અને પૃ. મહારાજશ્રીના પ્રેરણાત્મક પ્રવચનાથી લીંબડી મોટો સંપ્રદાય, લીંબડી નાના સંપ્રદાય, અને દરિયાપુરી સંપ્રદાય આ ત્રણે સંઘની એકતાનું મંડાણ થયું. અર્થાત્ ત્રણે સંઘનું વહીવટી તંત્ર એક થયું જે હજુ સુધી જળવાઈ રહ્યું છે અર્થાત્ ચાલુ છે.

×

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય મં. નાનચન્દ્રજી મહારાજ જન્મશતાહિંદ સ્મૃતિગ્રંથ

#### પપ. થાનગઢ: સંવત ૨૦૧૧: ઈ. સ. ૧૯૫૫

થાનગઢ: ઠાણા ૪, ઉપર મુજબ.

ચાલુ સાલના ચાતુર્માસ માટે થાનગઢ સંઘની ભાવભરી વિનતિ હોવાથી પ્ર મહારાજશ્રી હાણા ચારતું ચાતુર્માસ થાનગઢમાં થયું તથા મહાસતીશ્રી દમયંતીબાઈ આર્યાજી, મહા. શ્રી કલાવતીબાઈ આર્યાજી તથા બા. બ્ર. શ્રી વિનાદિનીબાઈ આર્યાજી હાણા ૩, અભ્યાસાથે ચાતુર્માસ રહ્યા. ચાતુર્માસ અંગે તમામ ખર્ચ વાંકાનેર નિવાસી શ્રી શાન્તિલાલ હેમચંદ સંઘવી તથા થાનના વતની શ્રી છબીલદાસ ત્રિભાેવનભાઈ તરફથી આપવામાં આવેલ

×

#### પક્. અમદાવાદ : સંવત ૨૦૧૨ : ઈ. સ. ૧૯૫ક

ચ્યમદાવાદ : ઠાણાં ૩, નીચે મુજબ :-

૧-પૂ. મહારાજ શ્રી નાનચંદ્ર અમહારાજ, ૨-મહા. શ્રી ચુનીલાલ જુરવામી, ૩-મુનિશ્રી કિશારચંદ્ર જુરવામી. શાનગઢનું ચાતુર્માસ આનં દપૂર્વક પૂર્ણું થયું, અને વિહાર શરૂ થયો. વૈરાગી ભાઈ શ્રી મેઘ છભાઈ તથા સેવાભાવી ભાઈ શ્રી અંબાલાલ સાથે જ હતા. દરમિયાન સૌરાષ્ટ્ર સ્થાનકવાસી જૈન સંઘ અમદાવાદને પોતાના નવા ઉપાશ્રયમાં પ્રથમ ચાતુર્માસ કરાવવાની ઉત્કટ ભાવના થવાથી શ્રી સાથે પૂ. મહારાજ શ્રીને આગ્રહભરી વિનિત કરી. મહારાજ શ્રીએ પણ સંઘનો ઉત્કૃષ્ટ ભાવ જાણી, એ વિનિતના સ્વીકાર કર્યો. તેથી સૌરાષ્ટ્ર સંઘમાં પણ અને રા ઉત્સાહ પ્રગટયા. પરિણામે ઉપર જણાવ્યા મુજબ કાણા ૩ નું ચાતુર્માસ અમદાવાદમાં નક્કી થયું. તે દરમિયાન આ ચાલુ સાલમાં મહાસવી શ્રી મોતીબાઈ આર્યા છ, મહા શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યા છ પાસે વૈરાચલાવે અભ્યાસ કરતાં મારબીનિવાસી ચુનીલાલ ભાઈચંદ મહેતાના સુપત્રી ખા. શ્ર. બેન લીલમબેનની આજ્ઞા થઈ જવાથી ફાગણ વદ ૧૦, ગુરુવારના રાજ સાયલામાં ધામધુમપૂર્વ કે દીક્ષા આપી. નવદીક્ષિતાનું શુલ નામ મહા. શ્રી સરલાકુમારી આર્યા રાખ્યું. ત્યારબાદ આગામી ચાતુર્માસ માટે અમદાવાદ તરફ વિહાર શરૂ કર્યો. આ ચાતુર્માસ પ્રવેશ વખતે અમદાવાદના શ્રી સંઘના ઉત્સાહ અપૂર્વ હતો. આ ચાતુર્માસ દરમિયાન પૂન્ય મહારાજ શ્રીની પ્રેરણાથી સમાન્નપયોગી અનેક સામાજિક પ્રવૃત્તિઓ શરૂ થઈ. ઉપરાંત દાનધર્મના મહિમા સમજાવતા પૂ. મહારાજ શ્રીએ, સંઘના દરેક ઘરમાં એક 'દાનપેટી' રાખવાની પ્રેરણા કરી. જેમાં દરેક વ્યક્તિએ સવારમાં ઊઠીને એક એક પૈસા નાખવા એમ નક્કી કર્યું અને દર મહિને જે રકમ થાય તે સંઘના ચાપડે જમા કરાવવાનું રાખ્યું. પરિણામે તેના સદુપયાંગ કરવા માટે શ્રી સંઘને દર વર્ષે હજારા રા. ની આવક થવા લાગી.

આ ચાતુર્માસ ખૂબ આનંદપૂર્વક પૂર્ણ થયું. આ ચાતુર્માસમાં શાસ્ત્રોની વાંચણી કરવા નિમિત્તે મહા. શ્રી મણિખાઈ આર્યાજી, મહા. શ્રી દમયંતીબાઈ આર્યાજી આદિ કાણા ચારનું ચાતુર્માસ સૌરાષ્ટ્ર સંઘની પૌષધશાળામાં થયું હતું.

×

#### પ૭. ઘાટકોપર : સંવત ૨૦૧૩ : ઇ. સ. ૧૯૫૭

ઘાટકાપર : ઢાણા ૨, નીચે મુજબ :-

૧– પૂજ્ય મહા. શ્રી નાનચંદ્રજસ્વામી. ૨ – મહા. શ્રી ચુનીલાલજસ્વામી. સાથે વૈશગી મેઘજભાઈ તથા સેવાલાવી શ્રી અંબાલાલ પણ હતા.

અમદાવાદનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી અનુક્રમે વિદ્વાર કરતાં પૂ. મહા. શ્રી ઠાણા ૩, લીંબડી પધાર્યા. દરમિયાન લીંબડીમાં માટા ઉપાશ્રયની નવરચના થઈ હતી એટલે એ નવા અને ભવ્ય ઉપાશ્રયની ઉદ્દઘાટન વિધિ સંવત ૨૦૧૩ના પાષ શુદ્દ ૧૩, સામવાર તા. ૧૭–૧–૧૯૫૭ ના રાજ થયેલ હતી. તે વખતે પૂજ્ય સાહેળ શ્રી ધનજીલ્વામી, કવિવર્ષ પં. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજીસ્વામી ઠાણા ૪, તથા મહાસતી શ્રી શિવકું વરબાઈ આર્યાજી આદિ ઠાણા દશ, કુલ ઠા. ૧૪ ની હાજરીમાં એ ભવ્ય પ્રસંગ ઉજવાયા હતો.

દરમિયાન મુંબઈ જેવા ક્ષેત્રમાં કંઈક એવું વાતાવરણ કરી ગચું હતું કે જેથી મુંબઈના સંઘને કાેઈ શક્તિશાળી અને પ્રભાવક મહારાજશ્રીની જરૂર હતી. વિચારણાને અંતે તેઓની દર્ષ્ટિ પૂજ્ય મહારાજશ્રી ઉપર પડી. એટલે સૌથી

ચાતુર્માસની યાદી

### प्रथ गुरुहेव इविवर्ध पं. नानसन्द्रेक्न महाराक कन्मशताहिह स्मृतिग्रंथ

પહેલાં ઘાટકાપર સંઘે લીંખડી એક વગદાર ડેપ્ચુટેશન માેકલી ઘાટકાપરના આગામી ચાતુર્માસ માટે જેરદાર વિનતિ કરી. તે વખતે લીંખડી સંપ્રદાયના શેઠ શ્રી લલ્લુભાઈ નાગરદાસ તથા પૂજ્ય સાહેખ શ્રી ધનજરવામીએ બધા સંજોગોને લક્ષમાં રાખી પૂ. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ કાણા ર ને ઘાટકાપરના આગામી ચાતુર્માસ માટે સંમતિ આપી. ઘાટકાપર સંઘના ડેપ્ચુટેશનને પૂખ્ય સંતાષ થયા. પછી તાે લીંખડીથી પૂ. મહા. શ્રી નાનચંદ્રજ મહારાજ તથા મુનિશ્રી ચુનીલાલજરવામી કાણા ર, એ ઘાટકાપર તરફ પ્રયાણ કરવા માટે વિહાર શરૂ કર્યો. મુનિશ્રી કિશાસ્ચંદ્રજને પૂજ્ય મહા. શ્રી ધનજરવામીને સેવા નિમિત્તે સોંપવામાં આવેલ. છેલ્લાં કેટલાક વર્ષથી પૂ. મહારાજશ્રી પગની તકલીફના કારણે હાળીના સાધનથી વિહાર કરી રહ્યા હતા, એટલે હાળીના માણસા અને તે સાથે બે ભાઈઓ (મેઘજભાઈ તથા અંબાલાલભાઈ) પણ હતા.

ત્યારબાદ સંવત ૨૦૧૩, ફાંગણ વદ ૨, રિવવાર, તા. ૧૭–૩–૧૯૫૭ ના રાજ ઘાટકાપરના ચાતુર્માસ નિમિત્તે લીંબડીથી ઠા. ૨નું શુભ પ્રસ્થાન થયું. અનુક્રમે ગુંદી, ખંભાત, ધુંઆરણ (તા. ૨૮–૩–૫૭), જંબુસર, આમાદ, ભરૂચ (તા. ૩–૪–૫૭), પાનાલી, કઠાર (તા. ६–૪–૫૭), સુરત, નવસારી, ખીલીમારા, ખલસાર (વલસાડ), વાપી, ભિલાડ, અંબાલી, ભીવંડી (તા. ૨૭–૪–૫૭) મુલુંડ, ભાંડુપ વગેરે અનેક ક્ષેત્રાની સ્પર્શના કરતા ઘાટકાપર વૈશાખ શુદ ૩, બુધવાર તા. ૧–૫–૫૭ ના રાજ પ્રવેશ કર્યો. ઘાટકાપર સંઘમાં અનેરા ઉત્સાહ હતો. ઘાટકાપરના આંગણે (મુંબઈમાં) પ્. મહારાજશ્રી એકવીસ વર્ષના લાંખા ગાળા દરમિયાન પધારી રહ્યા હતા. જેથી ખૂબ ઉત્સાહ વચ્ચે અપૂર્વ સ્વાગત કર્યું. ત્યારબાદ શિવ, માટુંગા, ખાર, વિલેપારલા, વરસાવા વગેરે મુંબઈના પરાંચામાં લાભ આપી, અષાઢ શુદમાં પૂ. મહારાજશ્રી ઠાણા બન્નેએ ઘાટકાપરમાં ચાતુર્માસ અર્થ મંગલ પ્રવેશ કર્યો. ચાતુર્માસ દરમિયાન અનેકવિધ સામાજિક ધાર્મિક પ્રવૃત્તિઓથી ઘાટકાપર ચેતનવંતુ બની રહ્યું હતું. એ રીતે આ ચાતુર્માસ ખૂબ ઉલ્લાસ અને આનંદપૂર્વક પૂર્ણ થયું.

### પડ. બારીવલી: સંવત ૨૦૧૪: ઇ. સ. ૧૯૫૮

<mark>બારીવલી : ક્ષણા ૨, ઉપર મુજ</mark>બ.

ઘાટકાપરનું ચાતુર્માસ પૂરું થયા પછી વચ્ચેના ગાળામાં મુંબઈના પરામાં વિચરવાનું બન્યું. દરમિયાન માટુંગામાં રસિકલાલ પ્રભાશંકરના બંગલે પૂ. મહારાજશ્રીની આંખે માતીઆનું સફળ એપરેશન થયું. તે સમયે મુંબઈના ક્ષેત્રમાં, જેવા આજે ઉપાશ્રયો અને સંઘાની રચના છે તેવી હતી નહિ એટલે ઘાટકાપરના ચાતુર્માસમાં જદા જદા પરામાંથી માણસો લાભ લેવા આવતા. બારીવલીમાં નવા સંઘ થયો હતો. ખાસ કરીને મધ્યમવર્ગી સમાજ ત્યાં રહેતો હતો. તેઓએ પરિશ્રમ લઈને નવા ઉપાશ્રય તૈયાર કર્યો હતો. સૌથી પહેલા મહારાજશ્રીનું ચાતુર્માસ થાય એવી તેઓની પ્રખળ ભાવના હતી. એટલે બારીવલી સંઘ ખૂબ જ ભાવપૂર્વક આગામી ચાતુર્માસ માટે મહારાજશ્રીને વિનતિ કરી. સંઘના કાર્યકર્તાએ ઉત્સાહી અને જાતમહેનત કરનાર હોવાથી અને વાતાવરણ અનુકૂળ લાગવાથી પૂજ્ય મહારાજશ્રીએ તેઓની વિનતિ સ્વીકારી, ચાતુર્માસ માટે બારીવલીમાં પ્રવેશ કર્યો. પૂજ્ય મહારાજશ્રીની માનવતાલક્ષી ઉપદેશધારા માટે બારીવલી ખૂબ આતુર હતું. પરિણામે જેમ જેમ ચાતુર્માસના દિવસો આગળ વધવા લાગ્યા તેમ તેમ ફંડફાળા સારા થયા. ગહુઉઘોગા અને બીજી સમયમાં જ મધ્યમવર્ગીય બારીવલીના સંઘ અને ઉપાશ્રય ગાજતા થઈ ગયા. એટલું જ નહિ, પણ મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી થાડા સમયમાં જ મધ્યમવર્ગીય બારીવલીના સંઘ ખૂબ સમૃદ્ધ અને દ્વીપતા થઈ ગયા. એટલું જ નહિ, પણ મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી થાડા સમયમાં જ મધ્યમવર્ગીય બારીવલીના સંઘ ખૂબ સમૃદ્ધ અને દ્વીપતા થઈ ગયા. એ પ્રમાણે ઉલ્લાસપૂર્વક ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું.

### પ૯. બોરીવલી (કૃષ્ણકુંજ) : સંવત ૨૦૧૫ : ઇ. સ. ૧૯૫૯

બારીવલી - કૃષ્ણકુંજ : ઠાણા ૨, ઉપર મુજબ.

બે વર્ષ મુંબઈના ક્ષેત્રમાં વીતી જવાથી સૌરાષ્ટ્રમાં વસતાં સાધ્વીજીઓની દર્શનભાવના તીલ થવા લાગી. વળી સૌરાષ્ટ્ર-ગુજરાતના સંઘાની પણ ઝંખના હતી. એટલે બારીવલીથી સૌરાષ્ટ્ર તરફ વિહાર કરવાનું નક્કી કર્યું. અનુક્રમે વિહાર શરૂ કર્યો. લી'વડીથી આગળ વધતાં રસ્તામાં વજે ધરીના પ્રદેશ આવ્યા. મહારાજબ્રીને પગે વાની તકલીફ હાવાથી વજે ધરીમાં હવા-પાણીના પ્રયોગ કરવાનું મન થયું. એટલે લગભગ બે મહિના ત્યાં રાકાયા. તે સમયે વિદુષી મહાસતી

### पूक्य गुरुदेव डिवियर पं. नानसन्द्रेक सहाराक कन्मशताहि स्मृतिग्रंथ

શ્રી પ્રભાકું વરબાઈ આર્યાજ પાસે જેતપુર (કાર્દિ.) મારબી તથા ધારાજના એમ ત્રણ બેનાે વૈરાવ્યભાવે અભ્યાસ કરતા હતાં. તેઓને દીક્ષાએ માટે આજ્ઞા મળી જતાં ત્રણે બેના-બેન શ્રી હંસાકુમારી (જેતપુર), બેન શ્રી ઈન્દુકુમારી (મારબી) અને બેન શ્રી હસુમતી (ધારાજી) દીક્ષા લેવા પહેલા પૂ. ગુરુ મહારાજશ્રીના આશીર્વાદ લેવા વજેવરી આવેલા. પૃ. મહારાજશ્રીએ તે ત્રણે બેનાને સંયમનું સાચું સ્વરૂપ સમજાવી આશીર્વાદ આપ્યા. પછી તેા વજે<sup>શ</sup>્વરીના રાેેેકાણ દરમિયાન હવાપાણી અનુકૂળ ન લાગવાથી પૂ. મહારાજશ્રીને જીર્ણ જવર લાગુ પડયા. ઉપચાર ઘણા કર્યા પણ આરામ ન થયા. તિખયતના આ સમાચાર સૌરાષ્ટ્રમાં પહેંચી ગયા એટલે અનન્ય સેવાભાવી મહાસવી શ્રી હેમકુંવરબાઈ ઠાણા ૩ ની ધીરજ ન રહી તેથી ઉગ્ર વિહાર કરીને તેએ વજે ધરી પધાર્યા. બારીવલી સંઘને તેા તાજ ભક્તિ હતી એટલે જ્યારે મહારાજશ્રીની તબિચતના સમાચાર જાણ્યા કે તુરત સંઘના આગેવાન લાઈ એા વજે ધરી આવ્યા અને આવી પરિસ્થિતિમાં આપ બારીવલી પાછા પધારા અને અમને સેવાના લાભ આપા, એવી વિનતિ કરી. મહારાજશ્રીને તબિયતના કારણે એ વિનતિ સ્વીકારવી પડી એટલે કે આટલા લાંબા વિહાર કર્યા પછી પાતે કાણા ૨, વિહાર કરીને બારીવલી પધાર્યા મહાસવી શ્રી હેમ-કુંવરબાઈ ઠા. ૩, પણ બારીવલી પધાર્યા. ધીમે ધીમે તબિયત સુધારા પર આવી પરંતુ હવે સૌરાષ્ટ્ર કે ગુજરાત તરફ જઈ શકાય તેવું ન હતું. એટલે બારીવલી સંઘ બીજું ચાતુર્માસ પણ બારીવલીમાં કરવા જેરદાર વિનતિ કરી. પૂજ્ય મહારાજશ્રી, તબિયતના કારણે હવે ચાતુર્માસના બાજ ઉપાડવા તૈયાર ન હતા તેથી કહ્યું કે ચાતુર્માસ નિમિત્તે નહિ પણ નિવૃત્તિના લક્ષે ચાતુર્માસ રહેવાની ભાવના છે. શ્રી સાંઘે આનંદપૂર્વક એ દરખાસ્ત સ્વીકારી. અને ઉપાશ્રયના બદલે ઘાડળંદર રાેડ પર સત્યનારાયણ ભવન પાસે' કૃષ્ણકું જ 'માં ચાતુર્માસ અંગેની બધી વ્યવસ્થા શ્રી સંઘે કરી. ત્યારે આર્યાજી શ્રી હેમકું વરબાઈ આદિ કાણા ૩, તો આ પ્રદેશમાં (મુંબઈ તરફ) પહેલા જ પધાર્યા હતા. તેએાનું ચાતુર્માસ ઘાટકાપરમાં નકઠી થયું. ચાતુર્માસ દરમિયાન સુખ-શાન્તિથી પાતે 'કૃષ્ણુકુંજ'માં બિરાજતા હતા. દિવસા પસાર થયે જતા હતા. દરમિયાન એક કાળરાત્રિએ મહારાજશ્રીને સખત હાર્ટએટેક આવ્યા. ખૂબ ચિંતાજનક સ્થિતિ બની ગઈ. મુંબઈ, ઘાટકાેપર વગેરે સંધામાં ખબર ફેલાઈ જતાં રાતમાં જ નિષ્ણાત ડાેકટરાેને બાેલાવ્યા. ઉપચાર ચાલુ થયા. બાેરાેવલી તેમ જ ઘાટકાેપર સંઘની સેવા~સુશ્રુષા સફળ થઇ અને થાેડા દિવસામાં તળિયત સુધરવા લાગી. પરંતુ હાર્ટ નબળું પડી જવાથી ખૂબ આરામ લેવા જેવું હતું. એમ કરતાં બાેરી-વલીનું બીજું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયું અને ઘાટકાપર તરફ વિચરવાનું બન્યું. તે સમયે અનુકૂળતા લાગવાથી શિયાળામાં બીજી આંખના માતિયાનું એાપરેશન ઘાટકાપરમાં કરાવ્યું. એાપરેશન સફળ થયું. પરંતુ હાર્ટની પરિસ્થિતિ એવી હતી કે હવે હોળીથી પણ વિહાર ન થઈ શકે. બીજી બાજુ મુંબઈ જેવા ક્ષેત્રોમાં રહેવાય તેા આરામ પણ પૂરતા પ્રમાણમાં ન મળી શકે. આવી નાજુક પરિસ્થિતિમાં લીંગડી સંઘે દીર્ઘદેષ્ટિ વાપરીને પૂજ્ય મહારાજશ્રીને સ્થળાંતર કરાવવાના નિર્ણય લીધા. પરિણામે ત્યાંથી પ્રયાણ કર્યું અને લીંબડી પધાર્યા.

×

#### **૬૦. લીંબડી : સંવત ૨૦૧**૬ : ઈ. સ. ૧૯૬૦

લીંબડી : ઠાણા પ, નીચે મુજબ :--

૧- પૂજ્ય સાહેખશ્રી ધનજીરવામી, ૨- પૂ. મહારાજશ્રી નાનચંદ્રજીરવામી, ૩, મહારાજશ્રી છાટાલાલજીરવામી, ૪- મહા. શ્રી સુનીલાલજીરવામી તથા ૫- મહા. શ્રી માધવિસંહજીરવામી.

મુંબઈથી મહા. શ્રી નાનચન્દ્રજ્સવામી કાણા ૨, જ્યારે લીંબડી પધાર્યા ત્યારે ત્યાં પૂજ્ય સાહેબ શ્રી ધનજસ્વામી તથા સદાનંદી મહા. શ્રી છાટાલાલજસ્વામી કાણા આદ કાણા ત્રણ લીંબડીમાં બિરાજતા હતા. પૂ. મહારાજશ્રીને પૂરા આરામ લેવાની જરૂર હતી. એટલે આગામી આતુમાંસ લીંબડીમાં જ કરવાની શ્રી સંઘની વિનતિ થઈ. તે દરમિયાન સદાનંદી મહા. શ્રી છોટાલાલજી મહારાજ પાસે અભ્યાસ કરતાં કચ્છના વતની ભાઈશ્રી વનેચંદભાઈ, મહા. શ્રી ભાનુમતીબાઈ આર્યાજી પાસે અભ્યાસ કરતાં મારખીના વતની બેન શ્રી સરસ્વતીએન તથા મહા. શ્રી દમયંતીબાઈ આર્યાજી પાસે અભ્યાસ કરતાં કચ્છના વતની બેન શ્રી દેવકાએન તથા વિનતાએન આ ચારે દીક્ષાથીએમાં આજ્ઞા થઈ જતાં પૂ. મહારાજશ્રી પાંચે કાણાની સાત્રિયમાં વેશાખ શુદ ૧૨ ને રવિવારના રાજ આનંદપૂર્વક દીક્ષાવાધ થઈ. દીક્ષા લીધા બાદ વનેચંદભાઈનું શુભ નામ વસંત-નામ વનચમુન રાખવામાં આવ્યું. દેવકાએનનું શુભ નામ દિવ્યપ્રભાળાઇ આર્યાજી તથા વનિતાએનનું શુભ નામ વસંત-

### પૂજ્ય ગુરુદેવ કવિવર્ય પં. નાનસન્દ્રેન મહારાજ જન્મશતાહિદ સ્મૃતિગ્રંથ

પ્રભાષાઈ આર્યાજી રાખવામાં આવ્યું. અને લીંબડી સંઘની ચાતુર્માસની વિનતિ હેાવાથી ઉપરાક્ત પાંચે ઠાણાનું સંવત ૨૦૧૬ નું ચાતુર્માસ લીંબડીમાં થયું. પર્યુષણના આઠેય દિવસામાં પૂ. મહારાજશ્રીએ લીંબડીની જનતાને ત્રણે લખત પાતાની વાણીના લાભ આપેલ.

#### **દ્ધ. સાયલા: સંવત ૨૦૧૭** : ઈ. સ. ૧૯૬૧

સાયલા : ઠાણા ૨, નીચે મુજબ :-

૧- કવિવર્ય પંડિત મહા. શ્રી નાનચંદ્રજી મહારાજ તથા ૨ – મહા. શ્રી ચુનીલાલજીસ્વામી.

લીંબડીનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયા બાદ હવે સામાન્ય રીતે આરાગ્ય સારું હતું. એટલે હવે સ્થિરવાસની દષ્ટિએ શાન્તિ માટે સાયલામાં રહેવાનું નક્કી કર્યું. તેથી લીંબડીથી સાયલા પધાર્યા. હાર્ટની તકલીફ હાવાથી હવે પૂર્ણ આરામની જરૂર હતી. એટલા માટે પણ સાયલા પસંદ કરવા જેવું હતું. ચાતુર્માસ સિવાય તા અવારનવાર સેવા નિમિત્તે સાધ્વીજીઓના યોગ થયા કરતા. પરંતુ ચાતુર્માસમાં પણ અભ્યાસ અને સેવા નિમિત્તે સાધ્વીજીના પરિવારમાંથી બે થી ત્રણ ઠાણા દર વર્ષે ચાતુર્માસ સાથે રહે, એવી વ્યવસ્થા લીંબડી સંપ્રદાયના તે વખતે વિદ્યમાન શેઠશ્રી લલ્લુલાઈ મારફત થઈ ગઇ. તે મુજબ આ ચાતુર્માસમાં વિદુષી મહા. શ્રી પ્રભાકુંવરબાઈ આર્યાજીના શિષ્યા મહા. શ્રી ચંદનબાઈ આર્યોજી તથા બા. શ્ર. આર્યાજી ઇન્દુમતીબાઈ ઠાણા ર, ચાતુર્માસ રહ્યા અને ચાતુર્માસ શાન્તિથી પૂર્ણ કર્યું.

#### **દર. સાયલા: સંવત ૨૦૧૮: ૧૯૬૨**

સાયલા : ઠાણા, ૨+૩ કુલ ઠાણા પ

મહારાજશ્રી ઠાણા ૨, ઉપર મુજબ તથા મહાસતીજી ઠાણા ૩. પૂ. મહારાજશ્રી સ્થિરવાસ હાેવાથી આ સાલનું ચાતુર્માસ સાયલામાં જ થયું અને સેવા સાથે અભ્યાસાર્થ મહાસતીશ્રી હેમકુંવરબાઈ આર્યાજી, બા. બ્ર. મહા. શ્રી પુષ્પાબાઈ આર્યાજી, બા. બ્ર. મહા, શ્રી હંસાકુમારીબાઈ આર્યાજી ઠાણા ૩ ચાતુર્માસ સાથે રહ્યાં – ચાતુર્માસ આનંદપૂર્વક પૂર્ણ થયું.

#### **૧૩. સાયલા** : સંવત ૨૦૧૯ : ઈ. સ. ૧૯૬૩

સાયલા : કાણા ૨, ઉપર મુજબ તથા સાધ્વીજ કાણા ૩, કુલ કાણા પ

આ સાલનું ચાતુર્માસ પણ અહીં થયું. મહાસતીજીઓ પૈકી આ વખતે મહા. શ્રી કલાવતીબાઈ આર્યાજી, આ, બ્ર. મહા. શ્રી વિનાદિનીબાઈ આર્યાજી તથા આ. બ્ર. મહા. શ્રી વસંતપ્રભાબાઈ આર્યાજી કાણા 3 ચાતુર્માસ સાથે રહ્યા. ચાલુ સાલમાં મહા. શ્રી દમય તીબાઈ આર્યાજી પાસે વૈરાવ્યભાવે અભ્યાસ કરતાં ગોંડલ નિવાસી કુરજીભાઈ ફૂલચંદ દોશીના સુપુત્રી આ.બ્ર. એન પુષ્પાએનની આજ્ઞા થઈ જવાથી સં. ૨૦૧૯ ના ફાગણ શુદ ૨, સામવારના રાજ સાયલા મુકામે પ્. મહારાજશ્રીના વરદ હરતે દીક્ષા આપી. તેઓનું શુભ નામ મહાસતીશ્રી પ્રમાદિનીબાઈ રાખવામાં આવ્યું. ચાતુર્માસ શાન્તિથી પરિપૂર્ણ થયું.

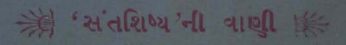
### **૬૪. સાયલા** : સવત ૨૦૨૦ : ઈ. સ. ૧૯૬૪

કાણા ૨+૨, સાધુ મહારાજશ્રી કાણા ૨, ઉપર મુજબ તથા સાધ્વીજી કાણા ૨.

સાધ્વીજમાં આ વખતે વિદુષી મહાસતી શ્રી પ્રભાકું વરળાઈ આર્યાજનાં સુશિષ્યા આર્યાજ ચંદનબાઈ મહા. તથા બા. બ્ર. આર્યાજ સરલાકુમારીબાઈ કાણા ૨, ને સેવાના લાભ મળ્યા.

આ સાલમાં પૂજ્ય ગુરુદેવને ૮૮ વર્ષ પૂરા થયાં. એટલે કે સંવત ૨૦૨૧ ના માગશર શુદ એકમના ૮૯ મું વર્ષ એફું. દીક્ષાપર્યાયના ૬૪ વર્ષ પૂરા થયા હતાં.

**%** 



काणण ताणी छाडी वडे, सागर कही उत्ताथ नाः शितरेव माटी आगथी, लेकन कही रोधाय नाः गोषध ताणां नामा उत्यार्थाणी कः, हरह हणाय नाः सेवा ताणी वाताः क्र्यांथी, सेक्यनां हुःण जाय नाः शिवा साणीना कपाणी, यिता क्रवी भावाय नाः विण् धान्य छावां वाववायी, पाठ डांगर याय नाः कत्वीर्थनां द्वियार हेणी, राष्ट्रभा अक्षराय नाः यित्रय वाताः, क्षव्य लावख्यी, विक्रय वरताय नाः यित्रय वाताः, क्षव्य लावख्यी, विक्रय वरताय नाः व्यक्तिय वाताः क्ष्यं क्ष्यं समर्थाः क्ष्यं वाताः क्ष्यं वाताः क्ष्यं वाताः क्ष्यं वाताः क्ष्यं वाताः क्ष्यं वाताः वात

(રાગ: - દેશ - વિનેષા નવે કરશા ઉપાદ એ દેખ)
રાત્રે રાજ વિચારા, આજ કમાયા શું અહીં રે;
શાંત પળે અવલોકા, નિજ ઘરમાં ઊંડે જઈ રે, સત્રે ટેક કરવાનાં શાં કાર્યો દીધાં? નહિ કરવાનાં કયા તજી દીધાં?
લાભ ખાટમાં વધેલ ભાજુ છે કથી રે? સત્રે ૧ ૧ રાત્રે ૧ માર્ટે;
'સંતરિષ્ઠ શ્રે શેષ જવામ આપીશ ત્યાં જઈ રે શ રાત્રે ૧ પ્ર

કહે 'સંત્રશિષ્ય' તકા જગતમાં, સમજવિદ્ય સુખ થાય ના.

लाग्या न घट गंतर विषे, निश्च भगवाथी शुं वल्युं? त्याण्या न हर्गुष्म हिल तामुं, घर त्याणवाथी शुं वल्युं? य लाग्या न हर्गुष्म हिल तामुं, घर त्याणवाथी शुं वल्युं? शोध्युं न निक घर तो, अवरने शाधवाथी शुं वल्युं? शोध्युं न निक घर तो, अवरने शाधवाथी शुं वल्युं? र छोडी न भग्या अभत ती, संसार छोड्ये शुं वल्युं? तोडी न तृष्णा तो पछी, शिर हैश तोड्ये शुं वल्युं? अधाल्यां न भीवात् क्युं परना पद्माल्ये शुं वल्युं? पद्मा पद्माल्ये शुं वल्युं? ४ देख्या न निक दिवहार घटमां अवर हेणे शुं वल्युं?

જો 'સ'ત (રાષ્યા' ન સંત સેવ્યા, (તા) મનુષ્યભવમાં શું મળ્યું ? પ