

# नन्दनवनकल्पतरुः ४



शासनसम्राजामिह समुदाये मेरुपर्वतौपम्ये ॥ कल्पतरुर्नन्दनवनसत्कोड्यं नन्दतात् सुचिरम् ॥

चतुर्थी शाखा (दक्षिणायनम्) वि.सं. २०५६



संङ्कलनम् कीर्तित्रयी



## नन्दनवनकल्पतरुः

8

शासनसम्राजामिह समुदाये मेरुपर्वतौपम्ये ।। कल्पतरुर्नन्दनवनसत्कोञ्चं नन्दतात् सुचिरम् ।।





संङ्कलनम् कीर्तित्रयी नन्दनवनकल्पतरुः ।। चतुर्थी शाखा ।। (संस्कृतभाषामयं अयन-पत्रम् ॥)

संङ्कलनम् : कीर्तित्रयी ॥

सर्वे ७ धिकाराः स्वायत्ताः ॥

प्रकाशनम् : श्रीजैनग्रन्थप्रकाशनसमितिः, खंभात ॥

वि. सं. २०५६, ई.सं. २००० मूल्यम् - संस्कृतसाहित्यरुचिः ॥

प्राप्तिस्थानम् : १. शनुभाई के. शाह, जीरालापाडो, खंभात ।

२. सरस्वती पुस्तक भण्डार, अमदावाद ।

मुद्रणम् : सचिन एन्टरप्राइझ, अमदावाद ॥

फोन: 079-7497047 मोबाईल: 9825011414



भोः ! स्वाध्यायरिसकाः ! प्रवर्तमानोष्ठयं संवत्सरः श्रमणभगवन्महावीर-स्वामिनः षिड्वंशितशततमो जन्मसंवत्सरोष्ठिस्त । अत एव वयमागामिनीं शाखां भगवन्महावीरस्वामि विशेषाङ्कृत्वेन प्रकाशियतुमुत्सुकाः । एनमनुलक्ष्य भगवन्महावीरस्य जीवनं साधनां देशनां तपश्चरणिमत्यादि-विषयानाश्रित्य यिकिश्विदिप गद्यं पद्यं वा नूतनं संस्कृत प्राकृतं वा साहित्यसर्जनं कृत्वा भवन्तोष्ठरमाकं प्रेषयन्तु इत्युनुरोधोष्ठरित भवतः प्रति ।

(लेखप्रेषणस्याङवधि: - वि.सं. २०५७ माघबहुलामावास्या दिनाङ्कः - २३-२-२००१)

सम्पर्कसूत्रम् -

"विजयशीलचन्द्रसूरि"

C/o. अतुल एच. कापडिया A/९, जागृति फ्लेट्स, महावीर टावर पाछळ, पालडी, अमदावाद - ३८० ००७.

| अनुक्रमः                                                          |                          |          |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------|----------|
| कृतिः                                                             | कर्ता                    | पृष्ठम्  |
| श्रीशङ्खेश्वरपार्श्वनाथजिन-गीतिका ।।                              | -विजयशीलचन्द्रसृिः       | १        |
| ા श्रीमद्बाहुबलिस्तवः ॥                                           | -एम्. के. नञ्जुण्डस्वामी | 7        |
| स्तुत्यष्टकम्                                                     | -विजयभद्रसेनसूरिः        | ४        |
| [ मित्रसन्तापः ]                                                  | -एम्. के. नञ्जुण्डस्वामी | <b>પ</b> |
| चरित्र<br>कि शांचार्यवर्यश्रीविजयकस्तूरसूरीश्वराणां<br>जीवनचरितम् | -विजयसोमचन्द्रसूरिः      | Ę        |
| ः आस्वादः हाः                                                     |                          | ,        |
| (शिचिन्तनधारा ॥)                                                  | -मुनिरत्नकीर्तिविजय:     | २६       |
| र् त्रिवर्गः                                                      | -मुनिधर्मकीर्तिविजयः     | ३१       |
| ( विकासः )                                                        | -मुनिधर्मकीर्तिविजय:     | 3८       |
|                                                                   |                          | •        |

| ( स्याद्वादस्य पराजेता न भूतो न भविष्यति ) | –मुनिहितवर्धनविजय:       | ३९         |
|--------------------------------------------|--------------------------|------------|
| पत्रम्                                     | -मुनिधर्मकीर्तिविजयः     | ४२         |
|                                            |                          |            |
| किथा (हे विवादों व्याध-निसंहयोः है)        | -विजयशीलचन्द्रसूरिः      | <b>૪</b> ૬ |
| ्रे<br>झनकथा                               | -विजयशीलचन्द्रस्िः       | цo         |
| है भगवन् ुें                               | -मुनिरत्नकीर्तिविजय:     | ५१         |
| ्रे भावना भवनाशिनी <sup>०</sup> ्रे        | -मुनिरत्नकीर्तिविजय:     | (५६        |
| ्ट्रे सत्यघटना <sup>०</sup> ्रे            | -मुनिधर्मकीर्तिविजयः     | ५९         |
| ्री शबम्                                   | -मुनिधर्मकीर्तिविजयः     | ६२         |
| 💲 कः छतु केन जीवति ?                       | -मुनिकल्याशकीर्तिविजयः   | ६८         |
| 💲 बुद्धियंस्य धनं तस्य 🔻 🖔                 | -साध्वी युगन्धगश्री      | ६७         |
| 🔇 सुभाषित-कथा                              | -एम्. के. नञ्जुण्डस्वामी | ૭૪         |
| मर्म-नर्म                                  | •                        | હ્ય        |



सिरिदसवेयालियं जयउ

संवेगमंजरीकुलयं



-विजयप्रद्युम्नसूरी

-मुनिकल्याणकीर्तिविजय:

८२

60

68

-मुनिकल्याणकीर्तिविजय:

-विजयभद्रसेनसूरिः ୧୬







वन्दे शङ्खेश्वरजिनचन्द्रं वन्देडहं गतपातकतन्द्रं...

अम्लानं यद्भदनकमलिमह, राजित नित्योन्निद्रम्। सुरिभतधर्मपरागप्रकटने, यदहर्निशमदिरद्रम् .....

कठिनकर्मकाष्ठानि चिदग्धुं, विह्नसदृशमितरुद्रम्। द्विष्टजनेष्वपि शिष्टजनेष्विव, त्वां कारुण्यसमुद्रम् .....२

सुप्रसन्नमधुरा तच दृष्टि-र्विदधात्विह मम भद्रम् । वितर वितर हे जिनवर ! महां, गुणनिधानमुन्मुद्रम् .....३

- विजयशीलचन्द्रसूरिः





| (॥ श्रीमद्बाहुबलिस्तवः ॥)                                                                      |                         |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--|--|
|                                                                                                | एम्. के. नञ्जुण्डस्वामी |  |  |
| प्रसन्न-मुखमुद्राय नमस्ते धीरचेतसे ।<br>नमस्ते अद्भुतगात्राय नमो बाहुबले नमः ॥                 | 3                       |  |  |
| शुभ्राभ्रपरिवीतस्त्वं उच्छिरा धीरलोचन: ॥<br>पश्यन् लोकानशेषांश्च विनीतान् कुरुषे ननु ॥         | 7                       |  |  |
| वर्णयन्ति रसेन त्वां स्थाने खण्डान्तरागताः ।<br>जगत् रिनह्यित भव्येऽर्थे निवृत्तासूयमूर्जिते ॥ | <b>3</b>                |  |  |
| इयती मूर्तिरेषेत्थं जनानामभिधास्यताम् ।<br>लौकिकीयं स्मृता वाणी नेयत्ता महितस्य ते ॥           | 8                       |  |  |
| इदं तव मुखे तेज: इयं चाऽपि प्रसन्नता ।<br>अनुग्रहवती दृष्टिरियं चाऽन्यत्र दुर्लभम् ॥           | بع                      |  |  |
| उन्नतोऽपि विवस्त्रोऽपि महाकायोऽप्यभूषणः ।<br>पश्यतां सुन्दरो बाल इव धन्य, विराजसे ॥            | Ę                       |  |  |
| आत्मगौरवरक्षार्थं जित्वा९पि भ्रातरं पुन: ।<br>तस्मायेवोपदीकृत्य विजयं भ्राजसे भृशम् ॥          | G                       |  |  |
| अहङ्कारस्य जनकौ शौर्यत्यागौ कदाचन ।<br>तद्घांस्त्वं प्रश्रयाधिक्यात् गुणात् गुणमवर्धय: ॥       | 6                       |  |  |

अपनीयाडन्धकारं द्राङ् मनसश्चक्षुषोरिप । बुद्धिं प्रचोद्य रक्षाडस्मान् भारवानिव नवोदितः ॥

कामक्रोधावृतिं क्षिप्त्वा प्रोत्तिष्ठत गुणोन्नताः । बोधियत्रेऽखिलानेवं तुभ्यं बाहुबले नमः ॥ १०

प्रसन्नमुखमुद्राय नमस्ते धीरचेतसे । नमस्तेऽद्भुतगात्राय नमो बाहुबले नमः ॥

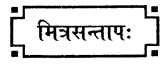




### सिद्धान्तमहोदिध-न्यायवाचस्पति-आचार्यश्रीविजयोदयसूरीश्वराणां स्तुत्यष्टकम्

-विजयभद्रसेनसूरिः

भक्त्या सर्वजिनान् नत्वा गुरोर्गुर्वनुभावतः । सरस्वत्याः प्रसादेन रचयाम्येतदष्टकम् 11311 पूज्यशासनसम्राजः शिष्यं श्रीनेमिस्ररिणः । सुगुरुं स्तौमि सद्भक्त्या श्रीमन्तमुदयाभिधम् 11211 अलडकृतं गृणैः सर्वैः सन्मृनिषूत्रमं तथा । उदयं सूरिणं वन्दे भव्यानां हितकारिणम् 11311 कर्मणामाश्रवं रोद्धं सदा संवरधारिणम् । वयं सर्वे स्तुमो भक्त्या गुरुदेवं कृपानिधिम् 11811 यथाङ्कतापतप्रेभ्यः शैत्यं यच्छति चन्द्रमाः । भवतापेन तप्तेभ्यः तथा बोधेन शैत्यदम् ॥५॥ युग्मम् ॥ स्वभावे च सदा रक्तं विभावे विरतं तथा । उदयाख्यं गुरुं नौमि रत्नित्रतयपालकम् 11211 चिन्तारतं हि रतेष ग्रहेष चन्द्रमा यथा । समुदाये सुसाधूनां सूरीश उदयाभिधः ા છા आशीर्वादं नवीनेडब्दे मम कल्याणकारकम् । महां यच्छत हे पूज्य! गुरुदेव! गुणाकर! 11/211



एम्. के. नञ्जुण्डस्वामी

- (३) त्विये हन्त वयस्यपश्चिमे सित मित्रे प्रलयं समेष्यित । हृदयं च तमःसमावृतं सततं मे अशुवृते विलोचने ।।
- (२) ज्वलित त्विय नार्डिपतं सखे हृदुपोढं कियदप्युपायनम् । अयि संप्रति निर्गते त्विय प्रतिखेदो हृदये कियानयम् ।
- (३) तव हासवचांसि यान्यतिप्रमुदे पूर्वमुदाहृतान्यहः । इह दुःखकृते स्मृतानि चेत् प्रणयेनाङ्लमलं सुहृत्तया ।।
- (४) तव संस्मरणाश्रुणाङङप्लुते मम चित्ते विमले मृदुन्यिप प्रतिबिम्बमनुप्रवेशितं वद केनाङ्य विचाल्यते तव ॥





कृपाविज्ञानाद् ये, जगित विदिता, ज्ञानिनरताः, अनासक्ता आर्षाः, प्रकृतिसरलाः, साधकवराः । सुधीकस्तूराख्याः, सुयितवृषभाः, सूरिमुकुटाः, कथं वर्ण्या तेषां, गुणगणकथा मन्दमितना? ॥

## प्राकृतविशारदाचार्यश्रीविजयकस्तूरसूरीश्वराणां जीवनचरितम्।।

-विजयसोमचन्द्रसूरिः

(3)

#### आचार्या जिनशासनोन्नतिकराः

वैशिष्ट्यविशिष्टे लोके ऽस्मिन् विविधानां दर्शनानां धर्माणां च सद्भावे ऽपि अनेकान्तमण्डितमईदर्शनं जैनधर्मश्च वरीवर्तेते। तस्य दर्शनस्य प्ररूपकाः, तीर्थस्य स्थापकाश्च केवलज्ञान-दर्शनधरा विश्वकल्याणकारकाः, कृपापराः तीर्थकराः "अर्हन्तः", परं, अनेकान्तदर्शनस्य प्रसारकाः, जैनशासनस्योन्नतिकरा योगक्षेमकराश्च "आचार्याः" भगवन्त एव। उक्तं च "तित्थयरसमो सूरी, सम्मं जो जिनमयं प्रयासेई" इति।

परमकृपालोः परमात्मनः श्रीमहावीरस्वामिनः शासने अद्याविध अनेके श्रीसूरिभगवन्तः बभूवुः, भवन्ति, भविष्यन्ति च, ये स्वापेक्षां विना जिनशासनधुरो वहनं गीतार्थभावेन अकुर्वन्, कुर्वन्ति, करिष्यन्ति च।

स्वनामधन्यानां तेषां पूर्वाचार्याणां पावनपरम्परायां सूरिचक्रचक्रवर्तिनः परमपूज्यपादाः शासनसम्राडाचार्यश्रीमद्विजयनेमिसूरीश्वरा देदीप्यन्ते स्म । निजान्विता नवरत्निभाः नव आचार्या भगवन्तः अशोभन्त । तेषामन्तिमा वात्सल्यवारिधीनां परमपूज्याचार्य-श्रीविजयविज्ञानसूरीश्वराणां पट्टधराः प्राकृतवाग्विशारदाः, गुणगणसमलङ्कृताः, प्रगुरुभगवन्तः, परमपूज्याचार्यश्रीविजयकस्तूरसूरीश्वराः ।

निर्मला येषां मुखाकृतिः, निर्दम्भा येषां कृतिः,

⊸MO ξ QKL

निष्पापा येषां प्रवृत्तिः, निर्दोषा येषां वृत्तिः

गुणनिधीनां तेषां महापुरुषाणां गुणगणं गणयितुमहं कथं शक्नुयाम् ?

येषां गुणिसन्धूनां बिन्दुरिप न ज्ञायते, तेषां वर्णनं कथं करिष्ये ?

येषां दिनचर्यापि वर्णयितुम् अशक्या, तेषां जीवनवर्णनं कथं नाम शक्यम् ?

तथापि मन्दधीर्बालोऽहं यथातथा तेषां गुणगणलेखनं करिष्यामि, तन्न हास्यपात्रम् । ''बालोऽपि किं न निजबाहुयुगं वितत्य, विस्तीर्णतां कथयति स्वधियाम्बुराशे:'' इत्युक्तत्वात् ।

एवं च तत्रभवतां पूज्यवराणां न जीवनचरितं, परं केषाञ्चिद् विशिष्टगुणानां वर्णनं करिष्ये। संयमपूतानां पुण्यात्मनां तेषां पुण्यनामस्मरणपूर्वकं यथामित यित्कञ्चिदिप लिख्यते, तत्सर्वं मे स्वाध्यायरूपमेव स्याद् इति अहं मन्ये। यतः "आवश्यकस्वाध्यायसमो हि गुरूणां गुणानुवादः"॥

#### (२)

# शुचीनां श्रीमतां गेहे योगभ्रष्टो हि जायते

इहैव जम्बूद्वीपे नानाराज्यविभूषिते भारतराष्ट्रे धर्मकर्मनिरते गूर्जरराज्ये अनेकैतिहासिक-प्रसङ्गसाक्षीभूतेऽहमदावादेत्यपराभिधानं 'राजनगरं'नाम गूर्जरपट्टनगरं वरीवृत्यते । यत्र न केवलं प्रतिपोलं, प्रतिपथमपि रमणीयानि जिनचैत्यानि विराजन्ते, पोषधशालाश्च । ततोऽत्रत्याः श्रावका न केवलं व्यापारिणः, परं श्रद्धावन्तो धर्माराधकाश्च । नगरान्तर्माणेकचोकाख्यं मुख्यस्थानम् । तत्र क्षेत्रपालपोलाख्यं पोलं शोभते । तिस्मिश्च फत्तेचंद-नानचंद-कीनखाबवालेति विदितं जिनशासनानुरागि, देवगुरुचरणोपासकं कुटुम्बं वर्तते स्म । कुलेऽस्मिन् 'अमीचंदभाई' नाम्ना परमश्रद्धालुः, अर्हच्चरणसेवी श्रावकः, तस्य च शीलादिगुणगणसमलङ्कृता, जिनधर्मानुरागिणी धर्माङ्गना 'चंपाबेन' श्राविका ।

तस्याः कुक्षौ अश्वबाणनिधिचन्द्रसमलङ्कृते (१९५७) विक्रमवर्षे पौषे मासे कृष्णपक्षे प्रतिपदि शुभलक्षणोपेतः, सर्वजनानन्दकारी सुपुत्रः समजनि। ज्योतिर्विदोऽपि पितरौ जगदुः,

यदस्य बालकस्य लग्नकुण्डल्यां केन्द्रे सूर्य-बुध-चन्द्राः, धनराशौ च बृहस्पतिरित्याद्युच्चतमो ग्रहयोगः । अतः खलु युवां धन्यौ, यद् युवयोः कुले एतादृशः पुत्ररतः समागतः, स युवयोः कुलदीपकः, जगदुपकारकश्च भविष्यति । पितृभ्यां तस्य "कान्तिलाल" इत्यभिधानं कृतम् । तस्य च रितभाई, हिम्मतभाई इति बन्ध् आस्ताम् ।

विद्योपार्जनकाले च मनसुखभाई-शेठाख्ये पोले जैनशालायां स पितृभ्यां प्रेषित: । खंभातिनवासिन: उमेदचंदभाईशिक्षकस्य समीपे व्यवहारिकोऽभ्यास: कारित: । परं तस्मै बालकाय व्यवहारिकाभ्यासो न रोचते अत:, भट्ठीनीबारीतिनामपोलवर्तिनि श्रीवीरिवजयोपाश्रये वयोवृद्धो मुनिश्रीप्रतापविजयाख्य: साधुर्वर्तते, स तस्य समीपेऽहर्निशं याति, शुभाशीर्वादं च गृहणाति । एवं बाल्यत एव स साधूनां दर्शनं सेवां च करोति । विशेषतश्च वयोवृद्धाः पूज्यपादा आचार्यश्रीविजयसिद्धिसूरीश्वराः (बापजी महाराज) तस्य संसारिपितृव्याः, परमतपिक्वनी साध्वी श्रीशान्तिश्री च संसारि-पितृष्वसा, आस्ताम्। एतादृशस्य कान्तिलालस्य चित्तं संसारे कथं रमेत ? ।

तदा सर्वत्र प्रसिद्धाः शासनसम्राड्-आचार्यश्रीविजयनेमिसूरीश्वरा राजनगरे पांजरापोलवर्तिन्युपाश्रये समागताः । षोडशाब्दिको युवा कान्तिलालस्तत्र ययौ । पूज्यपादानां च दर्शनेनान्तरात्मिन अतीवाह्यदः सञ्जातः । तदैव वात्सल्यवारिधीनां पंन्यासप्रवराणां परमपूज्य-श्रीविज्ञानविजयगणिवराणां समागमोऽभवत् । दिने दिने सम्पर्को वर्धते स्म, वर्धमानश्च साधूनां सम्पर्कः समर्पणे परिणमते "शिष्यस्तेऽहं, शाधि मां, त्वां प्रपन्नम्" ॥

## (३) गुरुकृपा हि केवलम्

परमपूज्यपादा आचार्यश्रीविजयनेमिसूरीश्वराः सपिरवारा राजनगराद् विहृत्य क्रमशो राजस्थानं-मरुभूमि गतवन्तः । तत्र मेवाडभूमौ नावलीस्टेशनादूरवर्तिनि गोधूमक्षेत्रे रसतुरगनारदेन्दु (१९७६)मिते विक्रमाब्दे फाल्गुनमासे कृष्णपक्षे तृतीयायां तिथौ राजनगरात् पलायित्वा समागतः कान्तिलालः पंन्यासप्रवरश्रीविज्ञानविजयानां सित्रधौ दीक्षितवान् । तस्य च गुरुभि: मुनिश्रीकस्तूरविजय: इत्यभिधानं कृतम्।

दीक्षादिनादेव मुनिश्रीकस्तूरिवजयाः पूज्यगुरुवर्याणां चरणे तथा समर्पणं कृतवन्तः यथा कथ्यते-निजचक्षुभ्यां न कदा दृष्टं, कर्णाभ्यां न श्रुतं, जिह्नया न किञ्चिदुक्तं, मनिस न स्वयं चिन्तितं, परं गुरुवर्येः यद् दृष्टं, श्रुतं, कथितं, चिन्तितं च तदेव प्रमाणीकृतम्। पूज्यगुरुवर्येः - "दिवसे गित्रः, गत्रौ वा दिवा" इत्युक्तं, तदिप तैः "तथा इति कृत्वा स्वीकृतम्; "आणाए धम्मो," "आज्ञा गुरूणामिवचारणीया" इति शास्त्रेषूक्तत्वात्।

"गुरूणां चरणं मे शरणम्" इति मन्यमानाः, न कदाचित्तेषां शरणमुज्झितवन्तः, तेषां विनयं वा त्यत्त्कवन्तः यतः शास्त्रेषूक्तम्

नाणस्स होई भागी. थिरयरदंसणे चरित्ते य।

धण्णा जावकहाए, गुरुकुलवासं न मुंचंति ॥

प्राप्नोति विनयाज्ज्ञानं, ज्ञानाद्दर्शनसम्भव: ।

ततश्चरणसम्पत्ति-श्चान्ते मोक्षसुखं लभेत् ॥ इति ॥

गुरुकृपाफलमिप तै: प्रत्यक्षमनुभूतम् । दीक्षाग्रहणकाले स्वकीया की हशी परिस्थिति: ? तदनन्तरं च जिनशासननभोङ्गणे की हशी स्थिति: ?

गुरुकृपा फलित सर्वत्र; न विद्या, न च पौरुषम्...॥

(8)

### **७०० विजयविज्ञानसूरीश्वराणां विज्ञानम्**

परमपूज्या आचार्यश्रीविजयविज्ञानसूरीश्वरा: शासनसम्राट्समुदाये चाणक्यनिभा बुद्धिमन्तः आसन् । पूज्यपादा आचार्यश्रीविजयनेमिसूरीश्वरा भगवन्तोऽपि यथाप्रसङ्गं तेषामभिप्रायं स्वीकृर्वन्ति स्म, सोल्लासं ब्रुवन्ति स्म च

''विज्ञानविजय ! त्वं खलुं धीमान्''॥

तेषामाचार्यश्रीविजयविज्ञानसूरीश्वराणामन्तरात्मिन एकोऽभिलाष आसीद्, यद्-''मदीय एकमात्र: कस्तूरविजयोऽस्तु, तस्य तु अनेका भवेयु:''।

30 9 QKE

"कस्तूरविजयः केवलं मदीयो न भूत्वा शासनस्य भूयात्ः"। "दीक्षासमये यः शब्दानामुच्चारमि स्पष्टं कर्तुं न अशक्नोत्, तस्य कस्तूरविजयस्य नाम साधवः श्रावकाश्च सदा गृहणीयुः"

इति गुरुशिष्यभावं विस्मृत्य मुनिकस्तूरिवजयं श्रुतसम्पन्नं कर्तुं नानाविधाः सर्वे प्रयासाः कृताः । सर्वे बाह्या व्यवहाराः त्यक्ताः, चातुर्मासा अप्यनेके मरुभूमौ बिडालादिग्रामेषु कृताः यत्र केऽपि न समायान्ति, गच्छन्ति वा । यदि एको मुनिकस्तूरिवजयः समर्थो भवेत्, तदनु का चिन्ता ? ।

एकेनापि सुपुत्रेण, सिंही स्वपिति निर्भरम्।

सहैव दशभि: पुत्रै-भीरं वहति गर्दभी ॥ इत्युक्तत्वात् ।

गुरुनिष्ठो मन्दबुद्धिरिप मुनिश्रीकस्तूरविजयो गुरूणां मनोभिलाषं विज्ञाय ज्ञानयोगं स्वीकृत्य सततस्वाध्यायपरतया श्रुतनिष्ठो गीतार्थः सञ्जातः ॥

"अहो ! ते खलु धन्याः शिष्याः, येषां हृदये गुरूणां संवासः,

ते हि धन्या गुरवः, येषां हृदये शिष्याणां समुत्कर्षः" ॥

(4)

#### 🗪 ज्ञानवन्तो गुरुवराः ("गुरुजी") 🔊

विनयाद् गुरुकृपातो वा यथा ज्ञानप्राप्तिः, तथा प्रयाससाध्यापि ज्ञानसम्पत्तिः । मुनि श्रीकस्तूरविजयः संसारित्वे, संयमस्वीकागनन्तरं च अक्षरोच्चारणमपि स्पष्टं कर्तुं समर्था नासन्, अतः सर्वे द्रष्टार एवं मन्यन्ते स्म-" मुनिश्रीकस्तूरविजयोऽयं कथं अध्येष्यित कथं वा ज्ञानं प्राप्स्यित ? कथं च व्याख्यानं दास्यित ?; परं यथार्थप्रयत्नशीलतया, स्वाध्यायपरतया च पण्डितानामसद्भावेऽपि स्वयं सततं सिन्नष्ठं प्रयासं समारभ्य न केवलं ज्ञानिनः, किंतु परमगीतार्थाः, तान्विकाः, सर्वमान्याश्चाभवन् ।

''श्रद्धावान् लभते ज्ञानं, तत्परः संयतेन्द्रियः'' इति गीतोक्तिश्चरितार्थीकृता । यो ज्ञानप्राप्तिप्रयासः संयमस्य प्रारम्भषु वर्षेष्वासीत्, स एव जीवनस्यान्तिमक्षणं यावद् आसीत्। स्वाध्यायरिसकतया प्रतिक्षणं तेषां करकमलेषु कोऽपि ग्रन्थोऽवश्यं भवेदेव, गोचर्या (भोजनस्य) अनन्तरं शास्त्रान्तरासत्त्वे अखण्डानन्दादिकं गुर्जरमासिकमपि स्यात्। न केवलं पुस्तकानां पठनमात्रं ते कुर्वन्ति, किन्तु तिस्मन्नेव समये चिन्तनमप्येकाग्रतया कुर्वन्त आसते, ततो ये ग्रन्थाः तैः पठिताः, ते सर्वे चिह्निताः, किञ्चिद् लिखिताश्च अद्यापि वर्तन्ते। एवम् उपयोगिनः पदार्थाः श्लोकाश्च स्वकीये सङ्ग्रहपुस्तके लिखिता अपि विद्यन्ते। शास्त्राणामभ्यासतः अवगाहनतश्च नवीनपदार्थोपलब्धौ परमप्रसन्ना अपि ते भवन्ति स्म।

यदुक्तं - ''जह जह सुयमवगाहइ, अइसयरससंजायमउळ्वं। तह तह पल्हाइ मुणी, नवनवसंवेगसद्धाए॥'' इति॥

द्वे द्वे लोचने सर्वेषां, विद्या तृतीयलोचनम्।

चतुर्थं लोचनं धर्मः, ज्ञानी अनन्तलोचनम् ॥इति च ।

एवं च ज्ञानमहोदधितया, अनन्तलोचनतया च तत्रभवन्तस्ते मूर्तिमन्तः चलद्ग्रन्थालयसमाः, साक्षात् गणकयन्त्रसदृशाश्च समजायन्त ।

आगमसमुद्रावगाहनतो, विविधशास्त्रावलोकनतश्च यद् ज्ञानं ते प्राप्तवन्तः, तद् अन्येभ्योऽपि निरन्तरमप्रमत्ततया दत्तवन्तः ॥ यतः–

''अन्नदानात् परं नास्ति, विद्यादानं ततोऽधिकम्।

अन्नदानान् क्षणं तृप्तिः, यावज्जीवं च विद्यया ॥" इति ।

तस्मिन् तस्मिन् समये आत्मनः शिष्याः प्रथमं मुनिश्रीयशोभद्रविजयादयः, तदनु मुनिश्रीशुभङ्करविजय, मुनिश्रीकुमुदचन्द्रविजय, मुनिश्रीचन्द्रोदयविजय, मुनिश्रीबलभद्रविजय, मुनिश्रीकीर्तिचन्द्रविजय, मुनिश्री सूर्योदयविजयादयः, पश्चाद् गुरुवर्याः मुनिश्रीअशोकचन्द्रविजयादयः, तदनन्तरं मुनिश्री जयचन्द्रविजय, मुनिश्री अभयचन्द्रविजय, मुनिश्री-प्रबोधचन्द्रविजय, मुनिश्रीप्रमोदचन्द्रविजय, मुनिश्रीअजितचन्द्रविजयादयः, मुनिश्रीशीलचन्द्रविजयादयः, अन्तिमवर्षेषु मुनिश्रीकल्याणचन्द्र-ह्रांकारचंद्रविजयादयो मादृशाश्च मन्दमतयस्तथा सप्रयासं पाठिताः, यथा ते सर्वे प्रायः अद्य सूरिपदसमङ्कृता विद्वांसोऽभवन् । पूज्येराचार्यमहाराजैः आचार्यश्रीविजयचन्द्रोदयसूरीश्वरैः उक्तम्-पूज्यगुरुवरा यथा

ज्ञानवन्तः, तथा ज्ञानलब्धिमन्तोऽपि । दीक्षायाः प्रारम्भेषु वर्षेषु वयं तेषां पार्श्वे परिशिष्टपर्वं पठामः स्म, तदा पूज्याचार्यश्रीविजयविज्ञानसूरिवराः प्रोक्तवन्तः – एवं गुरुसमीपे सर्वं पठित्वा त्वं कथं विज्ञो भविष्यसि, स्वयमेव अभ्यासः कार्यः, यन्नावबुध्यते तत्र चिह्नं कार्यम्, पश्चात् तव गुरूणां समीपे प्रष्टव्यम् । तथा कृत्वा गुरूणां समीपं गतः, सर्वं पृष्टम्, गुरुवराः स्मित्वा प्राहुः किमेतत् सर्वं न बुध्यसे ?, इत्युक्त्वा मस्तके टप्पलिकां ददित स्म, तदैव तत् सर्वमवबुद्धम् एवं च बहुभिर्बहुशः अनुभूतम् ।

पूज्यगुरुवर्यै: (आचार्यश्रीविजयअशोकचन्द्रसूरीश्वरै:) कथितम्, गुरुवरा: प्रोक्तवन्तः – यस्या गाथाया:, यस्य विषयस्य वा अर्थो नावबुध्येत, तदा पूर्वापरसम्बन्धः पुनः द्रष्टव्यः, तथा चावश्यं सर्वं स्मरणमागच्छेत्। प्रायः सुरेन्द्रनगरे गगननयनभोनेत्रमिते (२०२०) विक्रमाब्दे चातुर्मासे षष्ठकर्मग्रन्थस्य वाचना प्रचलित स्म । गुरुवराः सर्वे भावनगरं स्थिताः । अत्र च वाचनायां कस्याश्चिद् गाथाया अर्थो यथार्थो न अज्ञायत, "पूर्वापरसम्बन्धो द्रष्टव्यः" इति गुरुवरवाक्यं स्मरणमागतम्, तथैव कृते सर्वोऽर्थो यथार्थतयाज्ञातः ।

संयमस्य प्रारभ्भेषु दिनेष्वेव मामाख्यातवन्तः पूज्याः, किं तेऽभिलिषतम् ? विद्या वा, सुखं वा ? विद्या चेत्, तर्हि सदैषः श्लोकः स्मरणीयः-

''सुखार्थी चेत् त्यजेद् विद्याम्, विद्यार्थी चेत् त्यजेत् सुखम् । सुखार्थिनः कुतो विद्या? विद्यार्थिनः कुतः सुखम् ? ॥'' इति ॥

एवं च यस्य यद् योग्यम्, तदवश्यं तस्मै ते कथितवन्तः, तेन च यथा तस्य श्रेयोऽपि अवश्यं भवेत्।

तत्रभविद्धः पूज्यैः न केवलं निजिशिष्याः, परंतु अनेके परसमुदायवर्तिनः साधवोऽपि अध्यापिताः । सर्वेऽपि ते ज्ञानदातृत्वेन परमोपकारितां दर्शयितुं पूज्यान् सदा "गुरुजी" इत्येवं परमादरणीयतया कथितवन्तः । तेषां सकाशादन्येऽपि पण्डितश्रीभगवानदास-हरखचंद, प्रो.श्रीहीरालाल-रिसकलाल-कापिडयादयः साक्षरः, गुर्जरराज्यवित्ताध्यक्ष-कान्तिलाल-िषया प्रभृतयः राजपुरुषाः, हाईकोर्ट न्यायाधीश-साकलचंदभाई शेठ विरमगामवाला, सूरचंदभाई बदामी, झवेरचंदभाई मास्तरप्रमुखाः, लल्लुभाई-नेमचंद-दलाल, जादवजीभाई-अमरचंद-

देसाई, कान्तिभाई-प्रधाना व्यापारिणोऽपि स्वस्वक्षयोपशमानुसारमधीतवन्तः । अहो ! ज्ञाननिधीनां गुरुवराणां ज्ञानमहिमा अद्यापि जेगीयते ॥

 $(\xi)$ 

#### 🗪 प्राकृतवाग्विशारदाः 🗪

व्याकरण-न्याय-दर्शन-साहित्यपारंगता बुद्धिनिपुणा विद्वांसो बहवः, परं सचूणि-भाष्य-निर्युक्तिका जैनागमाः, प्रकरणानि, जैनावश्यकसूत्रादीनि इत्येवं प्रभूततरं जैनसाहित्यं च यया भाषया निबद्धं तस्या जैनानां मातृतुल्यायाः प्राकृतभाषाया अध्ययनं लुप्तप्रायम्, धीमन्तोऽपि तदभ्यासे न प्रयत्नशीलाः, अतः पूज्यपादैनिर्धारितम् "सर्वे यथेच्छं कुर्वन्तु, अहं तुं प्राकृतभाषाध्ययनं सप्रयत्नं करिष्यामि" इति । प्रारम्भत एव तथा प्रयासः समारब्धः, यथा तेषां प्राकृतवाग्विशारदत्वेन लोके प्रसिद्धिर्जाता ।

श्रुतमेतद्-एकवारं पूज्यपादा आचार्यश्रीविजयनेमिसूरीश्वरा भगवन्तः शास्त्राध्यापनं कारयन्ति स्म, मुनिश्रीलावण्यविजयप्रमुखाः साधव आसन् । तदा 'अद्भुट्ट'इति प्राकृतः शब्दः समागतः, पूज्यपादैः सर्वेभ्यः पृष्टम्, कोऽर्थः अद्भुट्टशब्दस्य, न केऽपि प्रत्युत्तरमददुः । तदा पूज्यपादैः मुनिश्रीकस्तूरविजयं प्रति दृष्टिः कृता, तेन च क्षणमप्यविलम्ब्योक्तम् ''सार्द्धत्रयम्'' इति । पूज्याः प्रसन्नीभूय भाषितवन्तः ''अवश्यमेष कस्तूरविजयो भविष्ये प्राकृतवाग्विशारदो भविष्यति'' इति । शासनसम्राजां एतस्या वाचः फलश्रुतितयेव, संयमस्वीकारादनु षष्ठे वर्षे एव, नयनमदनारदिवधुमिते (१९८२) विक्रमवर्षे मुनिकस्तूरविजयैः प्राकृतशब्द-धातुरूपाद्यनेकविषयगुम्फिता ''प्राकृतरूपमाला'' प्रथमं प्रकाशिता । तस्याः प्रस्तावनायां प्राकृतभाषामर्मज्ञैः मुनिश्रीपद्मविजयैः (विजयपद्मसूरिभिः) प्राकृतभाषा अध्ययनावश्यकता दर्शिता, प्रकाशकमुनिभ्यश्च धन्यवादो दत्तः ।

प्राकृतिवज्ञानपाठमाला-प्राकृतभाषाया अभ्यासोऽनुभवगम्यः, प्राकृतभाषा-प्रवेशोऽपि न तथा सरलः, तदर्थं यः प्रयत्न क्रियते, स तैरनुभूतः, अतः प्राकृताभिलाषिणां विद्यार्थिनां प्राकृतभाषायां सरलतया प्रवेशः स्यादिति विचार्य कलिकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्राचार्यविरचितं श्रीसिद्धहेमशब्दानुशासनाष्टमाध्यायरूपं प्राकृतव्याकरणमनुसृत्य स्वपूज्यगुरुवरनामसमलङ्कृता ''प्राकृतिवज्ञानपाठमाला'' महाव्रतिनिधिनन्दचन्द्रयुते (१९९५) विक्रमाब्दे तत्रभविद्धः पूज्यैविरचिता। सम्प्रति सर्वे साधवः, साध्वः, प्राकृतिवद्यार्थिनश्च तामेव पाठमालां पठन्तः प्राकृतभाषायां प्रवेशं कुर्वन्ति, पूज्यगुरुवराणां नाम चाहर्निशं स्मर्रान्त । अध्ययनग्रन्थत्वेऽपि अद्ययावत् तस्याः चतुर्थी आवृत्तिः प्राकाश्यं नीता। विशिष्टेः साधुभिः, प्रो. अभ्यङ्कर, पं. लालचन्द्र-भगवानदास-गांधी प्रभृतिभिविद्विद्विभश्च मुक्तकण्ठं सा प्रशंसिता। चतुर्थ्यामावृत्तौ विद्वद्वर्थेः पूज्यमुनिराजश्रीजम्बूविजयजीमहाराजैर्लिखितम् – ''एतस्याः पाठमालाया अभ्यासेन प्राकृतसाहित्ये सरलतया सफलतया च प्रवेशो भवति'' इत्यादि।

पूज्यगुरुवराणां कालधर्मानन्तरं प्राकृतविज्ञानपाठमालाया मार्गदर्शिकापि प्रकाशिता। तेषामेव गुरुवराणां जन्मशताब्दीवर्षेऽस्मिन् तत्रभवद्धिः पूज्यैरेव संशोधित''प्राकृतविज्ञान बालपोथी'' नाम्नः पुस्तकस्य प्रथमो द्वितीयो भागश्च प्रकाशितः। प्रथम-द्वितीय भागयोः द्वितीयावृत्तिश्च प्रकाशिता। तृतीयः चतुर्थो भागोऽपि यथा शीघ्रं प्राकृत-संस्कृत-गुर्जर-आङ्गलभाषासमन्वितः प्रकाशिष्यते।

"पाइयिवनाणकहा" भागः प्रथमो द्वितीयश्च – छात्राणां प्राकृतसाहित्ये शीघ्रं गतिः स्यादिति पूज्यैः आगमिकलौकिकादिसाहित्योद्धृता अष्टोत्तरशतकथाः प्राकृतभाषया निबद्धाः, सिद्धमन्त्रस्वरूपं गुरुवराणां नाम चानुसृत्य "पाईयिवन्नाणकहा – भा. १.२" रूपेण प्रकाशिता। तस्याः प्रथमे भागे पञ्चपञ्चाशत् कथाः, द्वितीये भागे चावशिष्टाः त्रिपञ्चाशत् कथाः समाविष्टाः। प्रत्येकं कथाः व्यवहारे, व्याख्याने, अभ्यासे, प्रसङ्ग। न्तरेषु चानेकरीत्या अत्युपयोगिनी। तस्या द्वितीयभागस्य आमुखे पूज्यानां बाल्यत एव परमसुहद्भः। आचार्यश्रीविजयधर्मधुरन्धरसूरिभिरुक्तम् "विजयकस्तूरसूरीश्वराः अनुभववृद्धाः, प्राकृतभाषाया विद्वांसः, व्याकरणागमादिविषयेषु पूर्णतया प्रभुत्वधारकाश्च, तैः प्राकृतभाषायां सुवाच्यतया ग्रिथताः कथाः हेतुपूर्विकाः, सारान्विताश्च वर्तन्ते" इति।

श्रीभोगीलाल जे. सांडेसरा महोदयै: ओरिस्सा राज्ये मिलितायां विश्वप्राकृतपरिषदि कथितम्- "प्राकृतभाषाविदो जैनाचार्या अनेके समजायन्त, वर्तमानकाले च विजयकस्तूरसूरीश्वराः सन्ति । यदि तैः स्वरचिते "पाइयविन्नाणकहा" इत्याख्ये ग्रन्थे निजनामोक्लेखो न कृतः स्थान्, तर्हि अस्मादृशां संशोधकानां महती समस्या उद्भवेद्, यदेष ग्रन्थः कस्मिन् शतके?, केन विदुषा रचित आसीद् ?" इति ।

"सिरिउसहणाहचरियं" – तेषां हृदयेऽयमप्यभिलाष आसीद् यत् – किलकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्रसूरिभिः यथा संस्कृत भाषायां पद्यबद्धतः त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरितं निर्मितं तथा तत्सारभूतं चरितं प्राकृतभाषायां गद्यबद्धतोऽपि स्यात्, ततस्तदनुकारेण "सिरिउसहणाह चरियं" इत्येतद्ग्रन्थ निर्माणमपि कृतम्।

"सिरिचंदरायचरियं"-समुपलब्धप्राकृतगाथाद्वयमवलब्य कविराजश्रीमोहनविजयकृत "चंदराजरास" नामकगुर्जरासकानुसारं "सिरिचंदरायचरियं" इति नामकग्रन्थं विरचय्य प्राकृतसाहित्ये संवृद्धिः कृता । अत एव तद्ग्रन्थप्रकाशनसमये प्रवर्तमानविज्ञाने विशेषदोषशोधकैः पंन्यासप्रवरश्रीअभयसागरजीगणिवर्यैः प्राकृतभाषया संदेशः प्रेषितः -"आगोवंगणविबुहजणविस्सुयस्स सुगहियणामधेयस्स सिरिचंदरायस्स महारिसिणो गेयकव्यस्स समुवलंभेऽवि पाइयभासाणिबद्धकव्यस्स खंडियप्पायस्स समुद्धारो सक्कयपायय-भासाविसिट्ठविबुहसेहरेहिं पच्चूससमरिणज्जेहिं सिरिविजयकत्थूरसूरिवरेहिं कओ" इति ।

किं बहुना ? पाइयवित्राण कहा भा. १,२; सिरिउसहणाहचिरयं, सिरिचंदरायचिरियादि— ग्रन्थानां गुर्जरानुवादोऽपि प्रकाशितः । सिरिसिरिवालकहा, सिरिधणवालकहा, विविधग्रन्थसमुद्धृतकरुणरसवर्णनसंग्रहरूप ''करुणरसकदम्बक'' प्रभृतिप्राकृतग्रन्थानां, श्रीहेमचन्द्राचार्यविरचितायाः चन्द्रोदयाभिधगुर्जरटीका—बीजक— शेषनाममाला — शिलोञ्छादियुतायाः ''अभिधानचिन्तामणिनाममालाया'' श्र पूर्णपरिश्रमतः सम्पादनं कृतम् तच्च भारतराष्ट्रीयैः समर्थैः विद्वद्भिश्च सादरं स्वीकृतमिष ।

एतदिप श्रुतम्-आगमोद्धारकपूज्यपादाचार्यश्रीआनन्दसागरसृरिवरैपि प्राकृतिवषयकप्रश्नेषु पूज्यगुरुवरा एव प्रमाणीकृता: । परमपूज्याचार्यश्रीविजयदेवसूरीश्वराणां शिष्यरत्नै: पंन्यासश्रीहेमचन्द्रिवजयगणिवर्ये: (श्रीविजयहेमचन्द्रसृरिभि:) सिरिचंदरायचिरयप्रकाशनकाले सत्यमेव लिखितम् -

"सिरिचंदरायचरियं, पाइयभासामयं कयं जेण। रम्मं सकण्णसुहयं, पाइयभासादुवारं च॥ सो कत्थूरायरियो, अणवरयं सत्थिचंतणानिरयो। अज्झावणिम्म रसियो, लोए न पसंसिणज्जो किं ?॥" इति॥

(b)

#### सरला निरिभमानिनः

ज्ञाननिधि प्राप्य प्रायो जनाः साहङ्कारा भवन्ति, परं पूज्यगुरुवरास्तु ''फलन्ति नम्रास्तरवः फलागमैः'' इति नीतिवाक्यानुसारं यथा यथा ज्ञानं समुपलब्धवन्तः तथा तथा सरलाः – निष्कपटाः, निरिभमानिनश्च समजायन्त । यतस्ते जानन्ति –

"ज्ञानं मददर्पहरं, माद्यति यस्तेन तस्य को वैद्य:?।

अमृतं यस्य विषायति, तस्य चिकित्सा कथं क्रियते ?॥ (बृहत्कल्पे) इति ।

एकदा स्वपूज्यगुरुवर्थैः सह विहरन्तस्तत्रभवन्तो बुरहानपुरं समागताः । रात्रौ सहसा राजनगरतः श्रमणोपासकः फूलचंदभाई श्राद्धः समायातः। तैः पृष्टं, कुतोऽधुना? । तेनोक्तम् – पूज्यपादाचार्यश्रीविजयनेमिसूरीश्वराणां पत्रमानीय उपस्थितोऽस्मि । पत्रशब्दं श्रुत्वा सरलास्ते विचारमग्ना जाताः, अस्माभिः कोऽपराधः कृतः ? यत् पूज्यपादैः पत्रं प्रेषितम् । अवश्यं कोऽपि प्रमादः अज्ञानतया संजातो भवेत इति क्षणं तु निष्कपटास्ते विह्वला अभवन् । पश्चात् फूलचंदभाई-श्रावकेण पूज्यपादानां पत्रं दत्तम् । लिखितं चैतत् कृपापत्रे ''उपाध्याय-श्रीकस्तूरविजयः सूरिपदेन समलङ्कृतः क्रियेत, यदि विज्ञानसूरिः कस्तरविजयाय सूरिपदं नादास्यत्तिं तस्य प्रमादोऽभविष्यत्, यदि च कस्तूरविजयः सूरिपदं नाग्रहोष्यत् तर्तिः तस्य प्रमादोऽभविष्यत्' इति । पश्चाद् गुर्वाज्ञां शिरस्यवधार्य चन्द्रगगननभोनत्रमिते (२००१) विक्रमवर्षे फाल्गुने कृष्णचतुर्थां पूज्यपादानामस्तित्वे अन्तिमाः सूरिभगवन्तो विजयविज्ञानसूरिवरपद्धरा नाम्ना विजयकस्तुरसूरिणः समुद्धोषिताः ।

कालान्तरे च सूरिपदिवभूषितास्ते गुरुशिष्याः सपिरवाराः सूर्यपुरं समागच्छन् । कस्यापि सङ्घस्य कितिचित् श्रावकाः शासनस्य विशिष्टकार्यार्थं समायाताः । श्रीविजयविज्ञानसूरिवराः श्रान्ताः, ततस्ते श्रावकाः पूज्यानां समीपमगच्छन्, पूज्यगुरुवरेस्तु सरलतया तेषां सर्वा विज्ञिप्तिः स्वीकृता । एतत् श्रुत्वा श्रीविजयविज्ञानसूरिभिविचारितं नैतद् योग्यम्, अतो गमनकाले ते श्रावका आहूताः, तदा ते साक्रोशमुक्तवन्तः "कस्तूरविजयः किं जानाित ? स तु मूर्खोऽस्ति" इति । श्रावका मूका एवागच्छन् ॥

गते काले तत्रैव विद्वांसः श्रावकाः आगमिकप्रश्नार्थं पूज्याचार्यश्रीविजयविज्ञानसूरीश्वरपार्श्वे समायान्, पूज्येः सर्वं श्रुतम्, पश्चाच्चोक्तम्, ''किमर्थं मत्समीपम् आगताः ? एष आगमावतारो वर्तते, तत्पार्श्वं गच्छन्तु''। पूज्यगुरुवराणां मुखारविन्दे सरलतया मूर्खकथनकाले न विषादः आगमावतारत्वकथनसमये प्रसन्नता वा न, यद् गुरुभिरुक्तं तत् प्रमाणम्।

कदा कदा केचित् पण्डितम्मन्या पुरुषाः समागच्छिन्ति, तर्हि गुरुभिक्ततः शिष्याः पूज्यान् कर्णे कथयन्ति – भवन्तं वञ्चयितुमेते समायाताः, ततः सावधानीभूय भवन्तः तिष्ठन्तु, तदा ते पूज्याः कथयन्ति, मां केऽपि न विञ्चष्यन्ति, ये मां प्रतारियष्यन्ति ते एव विञ्चष्यन्ते । अहो ! कीदृशी सरलता ! ।

अत एव निजसमुदायवर्तिनः, समुदायान्तरवर्तिनश्च साधव्यः, साधवः, श्रावकाः, श्राविका वा एवमाहः – पूज्याः खलु भद्रकाः, मन्यामहे यत् – पञ्चमारके चतुर्थारकसाधूनां दर्शनमस्माकं सौभाग्येन सञ्जातम्; महाविदेहे श्रीसीमन्धरस्वामिनां समीपं गच्छन्तः महापुरुषा अस्मत्पुण्ययोगतो भरतक्षेत्रं समागताः, युगलिकसदृशा भद्रका एते पूज्याः । अतस्तेषां पूज्यानां ''धर्मराजाः'' इत्येवं प्रसिद्धिः लोके जाता ॥

अहो ! पूज्या: साधुत्वेऽपि विद्वांस:, विद्वत्त्वेऽपि सरला:, सरलत्वेऽपि गीतार्था:, गीतार्थत्वेऽपि निरिभमानिन: । एवंविधा: ते कथं न सर्वे: आदरणीया: वन्दनीयाश्च? ।

#### **अनासका आर्षपुरुषाः**

अनगारिणः साधवो बहवः सन्ति, परम् अनासक्ताः (अलगारि) तु कतिचिद् एव । अगारं-गृहं न विद्यन्ते येषां ते अनगारिणः, परं देहादिषु निखिलेषु परपदार्थेषु येषामासिकः न विद्यते ते अनासकाः । शिखरमारुह्य खराः कर्कशाः तु प्रायशो भवन्ति, ये तु पराः - परपदार्थेः अलिसा भवन्ति, ते एव विशिष्यन्ते । पुण्यपुरुषाः, धर्मपुरुषाः, साधुपुरषाः लभ्यन्ते एव, परंतु आर्षपुरुषाः केचनेव ।

आर्षा निरपेक्षाः मानमपमानं वा न गणयन्ति, निन्दाप्रशंसासु समाः, सुखे दुःखे च समदृष्टिकाः, व्याख्यानं तेषां नोपदेशः, आचरणमेव तेषामुपदेशः। एवं च इन्द्रियार्थेभ्योऽपि परास्ते अनासक्ता आर्षपुरुषाः। भगवद्गीतायामुक्तम्–

"न हि संन्यासादेव, सिद्धि समधिगच्छति"॥

किन्तु ''कर्मेन्द्रियाणि संयम्य, य आस्ते मनसा स्मरन्।

इन्द्रियार्थान् विमूढात्मा, मिथ्याचारः स उच्यते ॥

यस्त्विन्द्रयाणि मनसा, नियम्यारभतेऽर्जुन !।

कर्मेन्द्रियै: कर्मयोग-मसक्तः स विशिष्यते ॥

तस्मादसक्तः सततं, कार्यं कर्म समाचर।

असक्तो ह्याचरन् कर्म, परमाप्नोति पुरुष: ॥'' इति ।

पूज्यपादा विजयकस्तूरसूरीश्वरा अपि तथैव आसन्।

न कोऽप्यिभलाषः, न कापि महत्त्वाकाङ्क्षा, न किमप्यभीप्सितम्।

न स्वीयनाम्नो मोहः, न निजकर्मणां विमोहः;

न शिष्याणामभीप्सा, नाहारेषु लिप्साः

न देहे आसक्तिः. नेन्द्रियार्थेषु प्रसक्तिः.

न कापि विषयेष क्रिया, न कापि परपदार्थेषु प्रक्रिया।

यदुक्तम्- ''विकारहेतौ सति विक्रियन्ते, येषां न चेतांसि त एव धीराः'' ॥ गीतायामपि - ''वशे हि यस्येन्द्रियाणि, तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता'' ॥ इति च ।

पूज्यानामनासिक्तप्ररूपकः प्रसङ्गश्चेषोऽनुभूतः – पूज्या नित्यं प्रातःकाले श्रीसूरिमन्त्राराधनां कुर्वन्ति स्म । एकदा जापसमये विशिष्टध्यानतः, यथा परमकृपावन्तः अर्हन्तः यत् समवसरणमारुद्धा विश्वकल्याणकरीं देशनां ददित, तथा तत् समवसरणं यथास्वरूपं दृष्टं, हृदये अङ्कितम्, अतोऽन्तःकरणे परमाह्णदः समृत्पन्नः । तदा आजीवनगुरुचरणसेविनः गुरुकृपापात्रा बान्धवयुगलाः विजयचन्द्रोदयसूरीश्वराः, पंन्यासअशोकचन्द्रविजयाश्च पूज्यानां परमप्रसन्नाकृतिं प्रेक्ष्य पृच्छन्ति स्म – गुरुवर्याः ! अद्य भवतां मुखारविन्दे किमर्थमियती प्रसन्नता? । भगवन्तः प्राहुः –''अद्य श्रीसूरिमन्त्राराधनासमये समवसरणं दृष्टम्, तदेव प्रसन्नताकारणम्, यदि संयोगः सानुकूलः स्यात्, तर्हि एतादृशं समवसरणं कारियतुमुचितं कार्यम्' । परं शिष्याणामादेशो न कृतः, एवं कर्तव्यम्, इत्थं करणीयम् इत्यादि । अद्य तत्फलस्वरूपं पादिलप्तपुरे गिरिराजोपत्यकायां विशालं श्री१०८जैनतीर्थं दर्शनसमवसरण–महामन्दिरं दरीदृश्यते ।

आर्षाणाम् आबालवृद्धैः व्यवहारोऽपि लोकोत्तरः, प्रसङ्गाद् एतस्मात् ज्ञायते । पूज्यैः स्वाध्यायकाले विविधेभ्यो ग्रन्थेभ्यो या या गाथाः समुपलब्धाः, ताः ताः सर्वाः विषयक्रमानुसारं सङ्गृहीताः, तासां च सङ्ग्रहः संस्कृत-गुर्जरभाषानुवाद समन्वितः ''पाइयविन्नाणगाहा''— नामक पुस्तकरूपेण प्रकाशितः । तिस्मिन् प्रस्तावनारूपपत्रे पूज्यपंन्यासप्रवर-श्रीशीलचन्द्रिवजयगणिवरैः (पूज्याचार्यश्रीविजयशीलचन्द्रसूरीश्वरैः) परमसाधकानां पूज्यानां साधना, भावना, वत्सलता च कोदृशो ? इत्यादिकं सिवस्तरं वर्णितम्, पूज्यानां प्रासादिकाः, तात्त्विकाः, सात्त्विकाश्च प्रसङ्गाः सुचारुतया वर्णिताः (समये तत्पत्रमवश्यं द्रष्टव्यम्) । तत्र तैः स्वयमनुभूतः प्रसङ्गो लिखितः – गगननयननभोनेत्रमिते (२०२०) वर्षे भावनगर-समवसरणवंडाख्ये उपाश्रये आचार्यश्रीविजयविज्ञानसूरीश्वरः, आचार्यश्रीविजयकस्तूरसूरीश्वरः सर्वे ऽपि आसन् । मम तु बाल्यावस्था, मया पंन्यासश्रीचन्द्रोदयविजयाः (विजयचन्द्रोदयसूरिवरः) विज्ञताः, मम केशलुञ्चनं यूयमेव कुरुत । लुञ्चनं सुष्ठ जातम् ।

सायं प्रतिक्रमणवेलायां पूज्यैरहं आहूत:, प्रोक्तश्च "अद्य प्रतिक्रमणं मया सार्धं कर्तव्यम्"। अहम् अहोभाववान् सञ्जातः, चमत्कृतश्च । प्रतिक्रमणवेलायां चैत्यवन्दनानन्तरं प्रतिक्रमणसूत्राणां पाठः पूज्यैरेव समारब्धः । मया पूज्या विज्ञसाः, नैतद् युक्तं यद् भवन्तः प्रतिक्रमणं कारयेयुः । तदा पूज्याः प्रोक्तवन्तः त्वादृशो बालश्रमणो लुञ्चनं कारयित, तस्य प्रतिक्रमणं कारियतुं लाभोऽस्माकं कृतो भवेत्? । "अन्येषाम् आराधना कारियतव्या" इत्यस्माकं कर्तव्यम् । अतो "वयमेव प्रतिक्रमणं कारियव्यामः" इति ।

अहो ! पूज्यानां कीदृशो वात्सल्यपूर्णोऽनुपमो व्यवहारः । वयमपि भाग्यवन्तो यद् अस्माकम् एतादृशानां पूज्यगुरुवराणां समायोगः समुपलब्धः ।

 $(\mathcal{E})$ 

#### समतावन्तो महर्षयः

श्रूयते खलु ''समृत्पद्यन्ते गुणाः सर्वे, स्वस्वकर्मानुसारतः''। स्वकीयां क्रियामाश्रित्य अन्ये सर्वे गुणाः समुद्भवन्ति, परं समता, सरलता, सिहष्णुतादयः स्वतः प्रादुर्भवन्ति । सुखे दुःखे, प्रिये अप्रिये, रागिणि द्वेषिणि एवंप्रभृतिषु यः समचित्तो भवति स समतावान् ।

ये शान्ताः, कान्ताः, दान्ताः, साधकाश्च भवन्ति ते महर्षयः । महर्षयो न वदन्ति, तेषां मौने एव महाशक्तिः, तेषां मौनमेव सर्वार्थसाधकम् । तथापि कथंचित् ते यद् वदन्ति, तदेव भवति ।

यदुक्तम् - लौकिकानां हि साधूनामर्थं वागनुवर्तते ।

ऋषीणां पुनराद्यानां, वाचमर्थोऽनुधावति ॥ इति (उत्तररामचरिते भवभूति:)

पूज्यगुरुवरा अप्येवमेव समताधारिणो महर्षय:। प्रायस्तु मौनमेव भजन्ति, यदि सित कार्ये ब्रुवन्ति, तर्हि हितं, मितं, पथ्यं, सार्थकमेव।

शरीरप्रातिकूल्येऽपि अपूर्वसमताधारकाः । तेषां देहचिन्तातोऽपि विशेषा साधनाचिन्ता । प्रसङ्गाद् एतस्मात् पष्टीभविष्यति –

चन्द्रवेदगगननयनयुजि (२०३१) विक्रमाब्दे आश्विनमासे शुक्लैकादश्यां रात्रौ

एकादशवादनकाले साबरमती रामनगरे आकस्मिको जिह्वायाः पक्षघातः समुत्पन्नः । डॉकटरमहाशयाः सर्वे मिलिताः । यदि शीघ्रं रुग्णालयं नीत्वा योग्य उपचारे न स्यात्, तर्हि अधिकं कष्टं स्यात्, जीवनमिप साशङ्कं भवेद् इत्यादिकम् उक्तवन्तः । शिष्यपरिवारः, सङ्घश्च अखिलः चिन्तामग्नो जातः । परं पूज्यास्तु परमप्रसन्नाः, जीवनमरणतो निश्चन्ता आासन् । वक्तुमसमर्थास्ते ईङ्गिताकारेण उपलक्षितवन्तः – वयं निशायां रुग्णालयं नैव गिमष्यामः, यद् भावि तद् भवतु । तदा गुरुभक्तः कश्चित् श्रावकोऽब्रवीत् – पूज्याः ! अधुना एको वादितः, अपवादतः प्रतिक्रमणं प्रतिलेखनादिकं विधाय गमने का बाधा? । किञ्चिद् रोषपूर्वकं पूज्याः चेष्टितवन्तः, या किया यस्मिन् काले कार्या, सा तस्मिन् काले एव करणीया, ''साधूनां कि मरणभयम्''? । ''अहह ! महतां निःसीमा चारित्रनिष्ठा'' द्वितीयदिने एकान्ते गुरुसमर्पिताः विजयचन्द्रोदयसूरिणः पंन्यासअशोकचन्द्रविजयाश्च भाविनीं शारीरिकीं स्थितिं ज्ञापयित्वा रुग्णालयं गन्तुं पूज्यान् मानितवन्तः । सायं च शिबिकाद्वारा वाडीलाल–साराभाईरुग्णालयं नीताः । डॉकटरमहाशयाः औषधानि अददु तर्हि पूज्याः विश्वासितान् डॉकटर श्रावकान् पृच्छिन्त स्म, एतानि औषधानि भक्ष्याणि न वा ? यदि न समीचीनानि तर्हि न भोक्ष्यामहे । अहो ! शरीरदौस्थ्येऽपि कियती समता साधनान्ति ता च ।

कितिचिद् दिनानन्तरं किञ्चित् शरीरसौस्थ्ये जाते, या विस्मृितः उत्पन्ना सापि पुनः शनैः शनैः व्यपगता। अतः डॉकटरमहाशयैः प्रोक्तम् अधिकस्मृत्यर्थं भोजने यद् यद् भुक्तं स्यात्, तत्त्, स्वयं स्मरणीयं, स्मारणीयं वा शिष्यैः। तेषां गमनानन्तरं पूज्यैः शिष्येभ्य उक्तम् – कथियतारस्तु सर्वं ब्रुवन्ति, परं तत् सर्वं न कार्यम्। अधुना वयं रुग्णालये, ग्लानाश्च, तेन सम्प्रित संयमजीवने या न गृहीतव्या, सा सदोषा स्वानुकूला गोचरी गृह्यते, तस्याः स्मरणे तु अधिकतरो दोषः संभाव्येत। किं दोषोत्पादद्वारा कर्मबन्धनार्थं संयमजीवनं, कर्मनिर्जरार्थं 'वा?। अतो गौतमाष्टकं, स्मरणादिकं वा स्मार्यं, नान्यत् किञ्चित्। अहो ! की दृशी आत्मजागृितः?''॥

देहानुकूल्ये समुत्पन्ने रुग्णालयाद् गन्तुम् अनुमितः मिलिता, तर्हि पूज्याः विजयचन्द्रोदय-सूरिप्रमुखान् शिष्यान् प्रोक्तवन्तः, वयं पूर्वं पांजरापोले श्रीविजयनेमिसूरिज्ञानशालायां परमपूज्यानाम् आचार्यभगवतां श्रीमद्विजयनन्दनसूरीश्वराणां सिन्नधौ गिमिष्यामः, पश्चात् साबरमतीम्। द्वितीयेऽह्नि, पूज्याः पूज्यवर्याणां निश्रायां समुपस्थिताः। एकस्मिन् एव आसने उभये ते पूज्याः समासीनाः, पृथ्वीतले खलु सूर्यचन्द्रौ सहोदितौ, अनेके साधवः, साध्यः, श्रावकाः, श्राविकाश्च मिलिताः, सर्वे परमहर्षं प्राप्तवन्तः। तदा च सार्द्रनयनैः पूज्यैः निजवस्रस्य ग्रन्थेः, स्वयं लिखितमालोचनापत्रं निष्कास्य पूज्येभ्यो दत्तम्, पूज्येश्च तेषां कर्णे किमिप कथितम्, अन्योन्यं ते पूज्याः ज्ञातवन्तः, अन्ये सर्वे तु तद् रहस्यं किमिप नाजानन्। तदा च सङ्घकौशल्याधारैः, परमगीतार्थेः, करुणानिधिभिः पूज्यपादाचार्यं श्रीविजयनन्दनसूरीश्चरैः सर्वोत्तमस्य साधकस्य भवभीरुता पापभीरुता च कीदृशी? लोकोत्तरे जिनशासने प्रायश्चित्तस्य को महिमा?, आत्मिवशुद्धेश्च को लाभः? इत्येतत् सर्वं विस्तरतः प्रतिपादितम्। मिलिताश्च सर्वे नतमस्तकाः ब्रुवन्ति स्म –

अहो! कीदृशी लोकोत्तरशासनस्य महत्ता ?

अहो! की हशा: प्रायश्चित्तदातार: पूज्यवर्या: ?

अहो! कीदृश: प्रायश्चित्तगृहीतार: साधकवर्या: ?

वयमपि धन्याः, यद् एतादृशं विशिष्टम् आलोचनाव्यवहारं प्रत्यक्षमवलोकितवन्तः ।

(30)

#### न शोचनीयं मरणं महात्मनाम्

यथा गुणशालिनः पूज्याः, तथा पुण्यशालिनोऽपि, अतः तेषामनेके शिष्याः, यथा ज्ञानिनः, ध्यानिनश्च, तथा तपस्विनोऽपि । तेषां मूर्धन्याः । परमपूज्याचार्य- श्रीविजयकुमदचन्द्रसूरीश्वराः । तत्सदृशानि महातपस्विरत्नानि अद्य क्कापि न दृश्यन्ते । यशस्विनो हि पूज्याः, तेषां पुण्यनिश्रायामनेके शासनोन्नतिकरा अञ्जनशलाकाप्रतिष्ठादीक्षा- पदप्रदानउपधानोद्यापनादिमहोत्सवा निर्विघ्नतया सम्पन्नाः । यत्र यत्र च तेषां निश्रायां प्रभुप्रतिष्ठा सञ्जाता, तत्र तत्र सङ्घस्य ग्रामस्य वाभ्युदयो जातः ।

निजजीवनान्तिमे नयनवेदगगनकर्णमिते (२०३२) वर्षे श्रीशतुञ्जयमहातीर्थे नवीने

द्विपञ्चाशिष्जिनालयसमलङ्कृते टुंके चतुरिधकपञ्चशतिजनिबम्बानां प्रतिष्ठा श्रेष्ठिश्रीआणंदजी कल्याणजी संस्थासञ्चालकै: श्रीकस्तूरभाई-लालभाई-प्रमुखै: परमपूज्यापादाचार्य-श्रीविजनन्दनसूरीश्वराणां पावनित्रायां निश्चितीकृता, परं दैववशत: अस्माकं मन्दभाग्यतया तत्रभवन्त: पूज्यवर्या: मध्येपथं धंधुकासमीपे तगडीग्रामे मार्गशीर्षकृष्णचतुर्दश्यां कालधर्मं प्राप्ता: । अत: सा महती प्रतिष्ठा पूज्यगुरुवराचार्यश्रीविजयकस्तूरसूरीश्वरप्रमुख-सर्वगच्छीयाचार्यवर्याणां पुण्यनिश्रायां माघमासे सुदिसप्तम्यां समहोत्सवं समजिन।

ततः पश्चात् पूज्यास्ते सिशिष्याः श्रीस्थम्भनतीर्थयात्रां कृत्वा राजनगरं प्रति विजहुः। कार्यक्रमस्तु धर्मज-बोरसद-पेटलादादनु कासोरग्रामस्य आसीत्, परं पूज्यैरुक्तं सोजित्रा-ग्रामः प्राचीनः, प्राचीन चतुर्विशतिसमन्वितं जिनचैत्यम्, श्रेष्ठिवर्य श्रीमोतीचंद-अमीचंद-(मोतीशा) श्राद्धस्य जन्मभूमिश्च, पूज्यपादाचार्यश्रीविजयनेमिसूरीश्वरा भगवन्तोऽपि अवश्यं सोजित्राग्रामं समागच्छन्ति स्म, अतः तीर्थरूपस्य तस्य यात्रां कर्तुं गमिष्यामः। अतः सर्वे सोजित्राग्रामं समायाता: । जिनालयानां सम्प्रतिनृपतिकालीनजिनबिम्बानां च दर्शन-वन्दनतः पूज्या अतिप्रसन्नाः समजायन्त । तदनु पूज्यैः नित्यक्रमानुसारम् श्रीमदुत्तराध्ययनसूत्रस्य किमपि एकमध्ययनं गणयित्वा प्रत्याख्यानं पारितम् । गिरिराजोपरि प्रतिष्ठानन्तरं 'सित्तुंजकप्पो' नामकग्रन्थस्य पठनं पूज्याः कुर्वन्ति, तदपि कृतम् । मुनिश्रीर्हीकारचंद्रविजयस्य, ममापि प्राकृतव्याकरणस्य पाठं दत्तवन्तः । पाठकाले च पूज्यैः प्रोक्तमपि आगामिदिनतः पाठो नातिसरल:, अतो ध्यानपूर्वकम् अध्ययनं कार्यम् इत्यादि । परं मन्दभाग्यतया, प्रशस्तरागवशतया च अस्माकं मनसि विचारलेशोऽपि न समुद्भूतो यत्-पूज्या अन्तिमां हितशिक्षां ददित । तदनु श्रीसूरिमन्त्राराधनां स्मरणादिकं सर्वं कृतवन्तः । सायंकाले पूज्यानां हृदये तीत्रवेदना समुत्पन्ना । संयोगतः सोजित्रावासिहृदयिचिकित्सकडॉक्टरमहोदयाः तस्मिन् दिने तत्रैव आसन्, ते समायाताः, हार्टएटेकाख्यहृदयवेदना अस्तीति तैः निर्णीतम्। शीघ्रम् अहमदावादे रुग्णालयं नेया इत्यापि उक्तम्। सर्वे शिष्याः, श्रावकाश्च चिन्तितवन्तः, परं शरीरात्मभेदज्ञाः पूज्यास्तु चेष्टया कुत्रापि गन्तुं निषेधं कृत्वा अम्लानभावतः ' ॐ हीं अर्ह नमः' इति योगशास्त्रोल्लिखतं मन्त्रमुच्चैः पुनः पुनः स्वयम् उदचारयन्, नववादने पेटलाद-बोरसद-खंभात-राजनगरतो गुरुभक्तितः अनेके श्रावकाः समागताः, पूज्याः

पण्डितवर्यश्रीछबीलदाससंघवीमहोदयान् संस्मरिन्त स्म, तेऽिष आयाताः । प्रतिक्रमण-संस्तारकपोरिसीप्रभृतिका आवश्यकिकया कारिता । काञ्चित् स्वस्थतामिष अलभन्त । नित्यक्रमतो जापं स्वाध्यायं च कृत्वा स्वयम् अशेरत, शिष्यपरिवारः सङ्घश्च सावधानः सन् नमस्कारमहामन्त्रादिकं श्रावयन्ति स्म । निशाया अन्तिमे प्रहरे पुनः तीव्रा हृदयवेदना समुत्पना श्रीनमस्कारमहान्त्रं स्वयं गणयन्तः पूज्याः हस्तसन्ध्यानभोनेत्रमिते (२०३२) वर्षे वैशाखे कृष्णचतुर्दश्यां क्षणद्वयाधिके चतुर्वादने अस्माकं दौर्भाग्येन कालधर्मं प्राप्ताः । परमगुरुभक्ता आचार्यश्रीविजयचन्द्रोदयसूरिणस्तु मूर्छं प्राप्ताः, अन्ये सर्वेऽिष शून्यमनस्काः, किंकर्तव्यमूढाश्च जाताः ।

पुण्यपुरुषाणाम् अग्निसंस्कारो निजनिजग्रामेषु भवेदिति स्थम्मतीर्थ-पेटलाद-बोरसदादिसङ्घानां श्रावका अत्याग्रहं कृतवन्तः, पर शिष्यैः सोजित्रासङ्घेन च उद्घोषितम् पूज्याः स्वयमागत्य अत्र कालधर्मं प्राप्ताः, अतोऽत्रैव पुण्यभूमौ अग्निसंस्कारो भवितव्यः सर्वे च तं निर्णयं स्वीचकुः । ग्रामाद् बिहः पुण्यक्षेत्रे केषाञ्चिद् महापुरुषणां समाधयः आसन्, तत्रैव पूज्यानाम् अग्निसंस्कारं कर्तुं निश्चयो जातः । सोजित्राग्रामवासिनः अष्टादशज्ञातिमन्तः सर्वे शोकमग्ना जाताः । हिट्टकाद्वारमिप नोद्धाटितवन्तः, श्मशानयात्रायां च मिलिताः, अन्येऽपि सहस्रशः श्रावकाः राजनगर-भावनगर-खंभात-पेटलाद-बोरसद-सुरत-मुम्बापुरीप्रभृतिनगरतः समागताः । विजयमुहूर्ते स्थम्भतीर्थादागतायां मयूरमुखशिबिकायां पूज्यानां विनश्चरदेहं संस्थाप्य 'जय जय नन्दा', 'जय जय भद्द' इति घोषणापूर्विका श्मशानयात्रा चिलता । सम्पूर्णं ग्रामं भ्रमित्वा चतुर्वादनकाले पुण्यभूमौ समागता । चन्दनबहुलायां चितायां शिबिका संस्थापिता । साश्रुलोचनैः पूज्यानां संसारिभ्रातृजैः बन्धुपुत्री-जामातृभिः, तथा चान्यैः चितायाम् अग्निः प्रज्वालितः । समयान्तरे ज्वलज्ज्वालायां पूज्यानां संयमपूतो विनश्चरो देहः पञ्चभूतेषु विलीनः । स्वयं तु प्रसन्नमुद्रया स्वर्गलोकं जग्मुः, परम् अत्र शिष्याः सर्वे श्रावकाश्च पूज्यगुरुवराणां सान्निध्यरहिताः समजायन्त ।

अहो ! धन्यस्तेषामवतारः (जन्म), ये संसारे सर्वादर्शस्वरूपाः ।

अहो ! धन्य: स शिष्यपरिवार:, यस्यैतादृशा महापुरुषा गुरुवरा: ॥

अग्निसंस्कारस्थले श्रद्धालुजनैः संयमपूतानां पूज्यानां सर्वं भस्म गृहीतम्, तदनु तत्स्थलीया मृत्तिकापि गृहीता। अतो द्वितीयेऽह्नि प्रातः तत्र गमने अग्निसंस्कारभूमेरुपलब्धिः

न जाता, परं तत्र महती गर्ता दृष्टा, अतः शीघ्रं स्तूपः कारितः । पश्चाद् गुरुपादुकासमलङ्कृता देवकुलिका निर्मापिता ।

आश्चर्यं खलु एतद्-देवकुलिकारचनापूर्वमिप आणंदग्रामसमीपवर्तिनः वल्लभिवद्यानगरात् कश्चित् प्राकृतभाषावित् प्राध्यापकः पुनः पुनः तत्र आयाति । स प्राध्यापकः 'गउडवहो' प्रभृतिप्राकृतग्रन्थानां पठनं करोति, कारयित च । यदा च ग्रन्थार्थो यथार्थो न बुध्यते । तदा मनिस मुद्यति, किं कार्यमधुना ?। परमेकदा समाचारपत्रे पठितं स्मरणागतम्, सोजित्रायां प्राकृतभाषाविशारदा जैनाचार्याः श्रीविजयकस्तूरसूरिणः स्वर्गं गताः । अतः स शीघ्रं सोजित्रां समागतः, अग्निसंस्कारस्थलं च गत्वा अदृष्टपूर्वाणां पूज्यानां मौनपूर्वकं ध्यानं स्मरणं च करोति, निजनगरं समागत्य ग्रन्थमवलोकयित, सर्वश्च अर्थो बुध्यते, परमो हर्षश्च भवति । एवं च वारंवारं स तत्रागत्य प्रश्नानां समाधानं कृतवान् । अग्निसंस्कारभूमेरिप कीदृशो महिमा ।

प्रान्ते-उपकारं मन्ये, परमपूज्याचार्य श्रीविजयसूर्योदयसूरीश्वराणां, पूज्याचार्य-श्रीविजयशीलचन्द्रसूरीश्वराणां, श्रीकीर्तित्रयाश्च, येषां हृदयपूर्विकां विज्ञितं स्वीकृत्य परमपूज्याचार्यमहाराजै: श्रीविजयचन्द्रोदयसूरीश्वरै: प्रोत्साहित: परमपूज्यगुरुवर्यै: आचार्य-श्रीविजयअशोकचन्द्रसूरीश्वरै: च लब्धाशीर्वादोऽहं गुणमहोदधीनां पूज्यप्रवराणां गुणलेशोत्कीर्तनं कृतवान् । यदि प्रस्तावोऽयं न सम्भाव्येत तर्हि लेखनमिप एतत् कथं स्यात् ? तथा च गुरुगणसंस्मरणमिप न भवेत् ।

पूज्यगुरुवरा न प्रत्यक्षा इति न स्वीकार्यम्, अद्यापि ते प्रत्यक्षा एव, तेषां गुणगणा अपि दृष्टिसमक्षा एव, तेषां गुणसमूहात् स्तोको वा गुणो निजजीवने समागच्छेत् तर्हि गुणोत्कीर्तनमेतत् सफलं स्याद् इत्याशासे ॥

विजयकस्तूरसूरिजन्मशताब्दीवर्षे वि.सं. २०५६ आषाढे शुदि पूर्णिमायाम् (गुरुपूर्णिमा) मुम्बापुरी-मलाड देवकरण-मूलजीजैनोपाश्रये । विजयचन्द्रोदयसूरिगुरुबन्धु-विजयअशोकचन्द्रसूरिचरणकिङ्करः सोमचन्द्रविजयः ॥



# अगरवादः इं

# (्रा चिन्तनधारा ।)

-मुनिरत्नकीर्तिविजय:

यत्र वयं तिष्ठेम तत आकाशस्याऽन्तः परिदृश्यते । सुदूरमाकाशं पृथ्वी च सिम्मलत इत्यिप प्रतिभासते । किं वस्तुतस्तत्राऽऽकाशस्याऽन्तोऽस्ति ? कोऽपि मुग्धजनो यदि तं प्राप्तुं प्रयतेत, तर्हि किं स तिस्मिन् साफल्यमश्नुयात् ? अथ वा तु कदा च तमन्तं स प्राप्नुयात् ? न सम्भवत्येतत् ।

एतदेव कथनिमच्छामप्यनुसरत्येव। सर्वेरप्येवमेव सम्भाव्यते यद् ''एकैवेयिमच्छा यदि पिरपूर्येत पश्चान्न किमप्यविष्ठाष्टमस्माकम्। तदनु तु नितरामानन्देनैव कालं निर्गमिष्याम'' इति । 'आकाशस्यऽन्तो दृश्यते' इति भ्रमविदच्छास्वप्यन्तस्यैतादृश एव भ्रम उत्पद्यते। शास्त्रेष्विप इच्छा व्योमतुल्याऽनन्ता कथिता – ''इच्छा हु आगाससमा अणंतिया ''। एतदेव दुःखस्य मूलं मनुजस्य। इच्छाया अन्तिमोंऽशो न कदापि पूर्णतामेति तस्य।

प्रत्येकं जनः किञ्चिदिप प्राप्तुमाकाङ्क्षते सदाकालम् । न केवलं प्रापणे एव तस्याऽऽसिक्तः किन्तु, मनोहत्य स प्राप्तुं लिप्सुः । किं वारिधिः कदापि तृप्यति खलु ?

नित्यं निद्रां त्यजित च जनो नूत्रयाऽऽकाङ्क्षया, ह्यस्तन्या अपूर्णया इच्छायाः पूरणे मनोरथेन च सह। समग्रमिप दिवसं तदवलम्ब्यैव पुरुषार्थमिप कुरुते सः। रात्रौ च यदा शयनशरणो भवति तदापि कदाचितदन्तः प्रज्वलितेनाऽतृप्तेरिग्नना सह स्विपिति, कदाचिच्च नवीनाभिलाषस्य परितापेन शेते। कुत्राऽस्ति एकस्या अपीच्छायाः पूर्णतायाः परितोषस्तस्य? एकवारं भुक्तं भोजनमिप षड्घण्टापर्यन्तं किं तृप्तिं न जनयित? अर्थाज्जनयत्येव। एतादृशीं सरलामिप गणनां न ज्ञातुं शक्तो जनः किम्? एका परितृष्तेच्छा तु न तं षट्समयमात्रमिप कालं सुखयित। वस्तुतस्तु स न ततः सुखं प्राप्नोति–इति सत्यम्। किं कारणं तत्र?

यद्युदरपूरं भोक्तुमिच्छेत्, तत्तु शक्यम्, परिधातुं यदि वस्त्राणि वाञ्छेत्, तदिप शक्यम्, यदि वस्त्रितुं गृहस्याऽभिलाषा तस्य, साऽपि नाऽशक्यं पूरियतुम् । किन्तु न जनः केवल-मुदरपूरं भोक्तुं वाञ्छिति, स तु यत्तस्मै रोचते तदेव भोक्तुमभिलषित । तथा न सामान्य-

वस्त्रादिष्वेव तस्याऽभिलाषः किन्तु यथारुचि तत्प्राप्तौ प्रयत्नवान् भवति । एवं गृहेऽपि तदिभलिषते एव तस्याऽऽसिक्तरिस्त । एतत्सर्वं तु प्रायो न शक्यम् । एतदेव चाऽस्ति तस्य दुःखस्य कारणमि । एका सुन्दरोक्तिरिस्त यद् – "यस्मिन् भवते रुचिर्वर्तते तद् यदि नाऽश्नुयात्, तर्हि यद्भवता प्राप्तं तस्मिन्नेव रुचिरुत्पादयतु ।" त्रीण्यपि मनुष्यस्या-ऽऽवश्यकाङ्गानि सन्ति जीवने । किन्तु, एतेष्विप यावत्यनिवायता तावदेव तत्प्राप्तौ प्रयतः कर्तव्यः । शेषकालेन तु जीवनतत्त्वमेवाऽनुभवितव्यम् ।

कालमेव वयं निर्गमयामः, न तु जीवनं कदाप्यनुभवामः । कस्याश्चित्प्राप्तावेव वयं विक्षिप्ताः स्मः। एतस्य करुणतमः परिणामस्तु जनस्याऽन्तिमेषु क्षणेष्वनुभूयते सर्वेर्यद्-तत्क्षणे तस्य जिजीविषाऽतीवोत्कटा भवति । तस्यामिप न जीवनतत्त्वानुभवस्य काऽपीच्छा प्रवर्तते, किन्तु यस्यां कस्यामिप स्पृहायामपूर्णमनोरथः स तदा जीवनिमच्छित । तत्कालेऽपि न तस्य बोधोपलब्धिः । इतः परा काऽपि विद्यते करुणता किम् ?

सिकन्दरो दिग्विजयार्थं प्रस्थितः । एकैकं कृत्वाऽनेकदेशान् जयतस्तस्य विजययात्रा प्रतिदिनमग्रमग्रं प्रवर्धते स्म । एकदा पार्मोनियाख्यो जनस्तमपृच्छत्-

पार्मोनिया - अधुना किं कर्तुमिच्छति भवान् ?

सिकन्दर: - ईरानदेशं जेष्यामि।

पार्मीनिया - पश्चात्?

सिकन्दरः - हिन्ददेशान् पराजेष्ये।

पार्मोनिया - तदनु च?

सिकन्दर: - सिथियानामदेशं स्वायत्तं करिष्यामि ।

पार्मोनिया - ततः परम् ?

सिकन्दर: - पर्याप्तमेतेन । पश्चादहं तेन विश्वविजेता सम्राड् भविष्यामि । अतो नितरामानन्देन सुखमनुभविष्यामि ।

श्रुत्वैतत्कथनं सम्राजः पार्मोनियाख्येन तेन जनेनैको वेधकः प्रश्नः कृतः-यद्येतत्सर्वं कृत्वाऽप्यन्ततोगत्वा शान्ति सुखमेव वाऽभिलषित भवान् तर्हि किमर्थमद्यापि हस्तगतां तां नाऽनुभवितुमृत्सुकः ?

पार्मीनियोक्तमेतत्सत्यं विजयोन्मत्तः सिकन्दरो न स्वीक्रियेत चेत् तत्तु स्वाभाविकमेव। किन्तु यैरेतादृशाः केऽपि विजया न प्राप्ताः प्रत्युत प्रयत्नसहस्रेष्विप सततं निष्फलतां निर्ण्णामेव च ये भजन्ति, तादृशाः काल्पनिकविजयेषु रममाणा अनेके सिकन्दरानुकारिणोऽस्मिन्जगित वर्तन्ते ये किमिप स्वमनोऽभिलिषतं मनोहत्य सम्प्राप्य पश्चाद् वयं शान्तिपूर्वं जीविष्यामः - इति कृत्वाऽन्धवत् इतस्ततो धावान्ति, तेषां हृदये एतत्सत्यं कथमवतरिष्यिति ?कदाचित् ते एवं विकल्पयेयुर्यत् ''सिकन्दरो निष्फलतां प्राप्तः । तमुदाहृत्य वयमिप न किमिप प्राप्स्येम प्राप्य वा न किञ्चिदप्युपभोक्ष्येम इति किमत्र प्रमाणम् ?'' स्वस्मृहासाफल्यस्य सुखदकल्पनाया अमृताचमनस्य मिथ्योद्गार एवतादृशां जनानां जीवनबलमस्ति ।

'आशा एव जिजीविषां प्रेरयित' इति कविजनोक्तिः सत्यमेव किन्तु 'सा जीवनतत्त्वानुभवं रुणद्धि' इति ज्ञानिजनोक्तिरिप किं न तथ्या प्रतिभासते ?

> आशाया ये दासा – स्ते दासा सर्वलोकस्य। आशा येषां दासी, तेषां दासायते लोक:॥

सिकन्दरस्य जीवनमेतत्सत्यमेवोद्घाट्य समाप्नोदिति सुविदितमेव सर्वेषाम् । किन्त्वाश्चर्यं त्वेतद् यत्–तस्य विजयाः स्मर्यन्ते सर्वत्र परंतु अन्तकाले तस्योद्भृतः सद्बोधो न कदापि स्मृतिपथमायाति कस्याऽपि ।

संसृतेर्या काचिदिप घटना - सिकन्दरस्य, ईशुख्रिस्तस्य, बुद्धस्य, भगवन्महावीरस्य यस्य कस्यचिदिप सामान्यजनस्य वा जीवनस्य भवेत् सत्यमुदघाटयत्येव । केवलं मनुजस्य मिथ्या भौतिकाभिलाषा तं तत्प्रत्यक्षिनिमीलनं कारयित । अत एव चैतादृगेव यित्कमिप सत्यं यदि स्वकीये जीवनेऽनुभिवतुमापतित तदा जनो नैराश्यमभ्युपगच्छित । यतोऽद्यपर्यन्तं सर्वत्र निश्चिन्ततयैव तेन वर्त्ततं स्यात् । तदा च न स सत्येन पथा गन्तुं क्षमो भवित ।

एकत्र मनः समुद्दिश्य कथितम् - ''रे मनः । अवसरो व्यतीतः, यावत् तारके किमिप द्रष्टुं शिक्षिते तावनत्रे निमीलिते'' इति । सद्दर्शनमेव वास्तविकः सुखस्य मार्गः । अधुना वयं यत् पश्यामस्तन्मनसो माध्यमेन मनःप्रेरिता वा । तदेव च दर्शनमस्मान् पदार्थान् प्रति परिस्थितेभौतिकतां वा प्रति बलान्नयति । किन्तु यदा हि दर्शनस्याऽऽधार आत्मा भवति तदा च दर्शनं पदार्थानां परिस्थितेश्च सत्यं प्रति – अध्यात्मं प्रति वा प्रेरयित । यत्र गते सित सुखस्यैव केवलमुदिधिः कल्लोलयित । यतस्तठ्वदर्शने न विद्यते काऽपि वासना स्पृहाऽतृप्तिर्वा । सत्यं दर्शनमेव केवलं तत्र भवित ।

कस्याऽपि कामुकस्य योगिनो वा पुरुषस्य कामिनीदर्शने यो दृष्टिभेदो वर्तते स एव भेद उपर्युक्तयोर्द्वयोरिप दर्शनयोर्वर्तते । एको भुक्तौ सुखं कल्पयित तत्प्राप्तौ च यतते । अपरश्च पुनः परमाणूनां विलासमात्रं तत्र पश्यित । अतो विरक्तावेव स सुखं निश्चिनोति । यच्च तस्य हस्तगतमेव, न तत्र प्राप्तौ कोऽपि प्रयतः करणीयस्तेन । एकस्य, परिस्थितेर्वर्तमानं बाह्यस्वरूपं विलोभ्याऽऽसिक्तं जनयित, अपरस्य च परिस्थितेः सत्यमध्यात्मं वा विरक्तिमृत्पादयित, एतदेव च सद्दर्शनम् । उच्चैरिप भौतिकतायां क्षणविनश्चरत्वं संदृश्य तद् द्वारा च विरिक्तं प्रदीप्य निरपेक्षतायाः सुखस्याऽनुभव एव सम्यग् दर्शनम् । कस्याश्चिदिप भौतिकतायां वर्तमानस्थितौ विमुद्धा तत्र च सुखं मत्वा तत्प्राप्तौ यत्न एव मिथ्यादर्शनम् । येनैतादृशः प्रयत्नो न कृतस्तस्य सुखं तु स्थिरं शाश्चतं च भवित । यतस्तत्र साधारम् । येन च यत्ने कृते किमिप लब्धं तर्िं तत्सुखं त्वल्पकालीनं भवित । यतो वस्त्वादिनाशस्तत्यागश्च तं दुःखयत्येव । यश्च प्रयत्वशतैरिप निष्फलोभूत् स तु सदाकालं दुःखी एव । अत एव तद्मिथ्या एव । सुखं तु सम्यग्दर्शननेनैव भवित ।

नैवं चिन्तनीयं केनाऽप्यत्र यद् "नास्त्यस्य किञ्चिदिप प्रापणे शक्यताऽतो विरक्तेर्मार्गः स्वीकृतः ।" एतत्कथनानुसारं सन्देहस्तु पुरुषाधिनमप्यनुसरतीयानेव । न तत्र सर्वथा सर्वं शक्यमेव । अपरं च, अप्राप्तौ विरक्तिस्तु निराशा, न 'विरक्ति'रित्यनेन साऽभिधेया । किन्तु ज्ञानमूलकस्त्याग एव विरक्तिः । सम्प्राप्याऽपि यदि सर्वमन्ततोगत्वा त्याज्यमेव तर्हि किं तत्र विफलपुरुषार्थस्य प्रयोजनम् ? अत एव विरक्तिः प्रशस्ता वर्णिता ।

आवश्यकेष्विप न यतितव्यमिति नास्त्यत्राऽऽशयः । आवश्यकताप्रेरिते पुरुषार्थे आकाङ्क्षाजन्ये च पुरुषार्थे महदन्तरं वर्तते । आकाङ्क्षाजन्यश्च पुरुषार्थोऽनन्तः, इच्छाया निखिधकत्वात्। अस्मिश्च जनो जीवनतत्त्वमनुभिवतुं विस्मरित। प्रश्नश्च जीवनरसानुभवस्याऽ- स्ति । तं विमुच्य पदार्थेषु सुखानुभवं मत्वा यां प्रवृत्ति करोति यत्किश्चिदिप च प्राप्नोति

तस्मिश्च बुधपुरुषा न कमपि सारं पश्यन्ति, सम्यग्दर्शित्वात्तेषाम् ।

मनुष्याणामनेकविधानां प्रश्नानामेकस्यैवाऽस्य सम्यग्दर्शनस्य साहाय्येन निराकरणं सुलभम्। प्रत्येकं जनः स्वकीयया दृष्ट्येव स्थितिं पदार्थांश्च प्रेक्षते विचारयित च। तत एव च प्रश्नाः समुद्भवन्ति। यस्याऽस्ति सद्दृष्टिः सत्यान्वेषणस्य वा दृष्टिः सोऽपि स्वदृष्ट्येव परिस्थितिं पदार्थाश्च मानयित। किन्तु, न नाम कोऽप्याग्रहस्तं तत्र पीडयित, अत एव च सङ्घर्षोऽपि तस्य नोद्भवति। अन्यत्र च क्षुद्रदृष्टिराग्रहग्रहिलो जनोऽनेकषु प्रश्नजालेषु मुह्यन् स्वकीयाया मूलावस्थाया भ्रष्टो भवति।

मनुष्यरूपेणाऽस्माकं वर्त्तमानाऽवस्था यद्यप्यल्पकालभाविनी एव तथापि तत्वतो जीवनं शाश्वतम् । सर्वत्र सर्वकालं च तद् वर्तते । एतादृशस्य जीवनतत्वस्याऽनुभूतिं विनैवेतः प्रस्थानं न तस्य साफल्यं कथ्यते । ईदृशं शाश्वतं तत्त्वं विमुच्य नश्वरप्राप्त्याऽऽत्मसन्तोषप्रापणं यदि न मौर्ख्यं तर्हि कि तत् ?

या काऽप्यवस्था यद्यशाश्वता तर्हि तया सम्बद्धेर्दुष्प्रापैर्दुर्लभैर्वा सर्वेः पदार्थेरप्यशाश्वतैरेव सम्भाव्यते । सर्वेष्वपि सम्बन्धेषु सर्वास्विप चेच्छासु प्रान्तेऽतृितरेवाऽविशिष्यते । शाश्वतं तु सर्वाप्यवस्थास्वनुगतं केवलं जीवनतत्त्वमेवाऽस्ति । तदेवैतद् यदस्तित्वेनाऽभिधीयते । अस्तित्वमात्रस्याऽऽनन्द एव जीवनतत्त्वस्याऽऽनन्दः । इच्छानामतृित्तीनामेषणानां भारैर्मुक्तोऽ-यमानन्दः । अस्याऽऽनन्दस्य न विद्यते कोऽप्याधारः । नैष कस्मादिप पदार्थसार्थात् कस्या अपि वा परिस्थितेः प्राप्यते । स तु पदार्थानां परिस्थितेश्च सत्यादुद्धविति, सम्यग् दर्शनं च तस्य मूलम् । दृष्टेरुद्धाटनादेव सत्यमुद्घटते । सत्यस्य दर्शनस्य पश्चादेवाऽऽनन्दस्य सुखस्य वा गृहे प्रवेशोऽपि भवित । तदेव च सुखं शाश्वतमनन्तं वाऽस्ति ।

यदीह च जनस्य कस्या अपि प्राप्तेरिच्छायां लक्ष्यरूपेण यद्यखण्डं सुखं सम्पूर्णश्चानन्दः स्याताम्; अद्यापि च यदि स्वस्वीकृतमार्गेण न स साफल्यमाप्नोत् तर्हि किमर्थमनेन सद्दर्शनस्वरूपेण मार्गेण न यतितव्यम् ?



## त्रिवर्गः

#### -मुनिधर्मकीर्तिविजयः

त्रिवर्ग संसाधनमन्तरेण पशोरिवाऽऽयुर्विफलं नरस्य । तत्राऽपि धर्मं प्रवरं वदन्ति न तं विना यद् भवतोऽर्थकामौ ॥

अन्वय:- त्रिवर्गसंसाधनमन्तरेण नरस्य आयु: पशो: इव विफलं (अस्ति)। तत्राऽपि धर्मं (एव) प्रवरं वदन्ति, यत्तं विनाऽर्थकामौ न भवत:।

भावार्थः- धर्म-अर्थ-कामस्वरूपपुरुषार्थविहीनो नरः पशुनिभः कथ्यते, ततस्तस्याऽऽयुरिप निष्फलमस्ति । तत्र त्रिषु पुरषार्थेषु बुद्धैः- आगमज्ञैः धर्मपुरुषार्थ एवोपादेयः साधनीयश्च कथितः। यतस्तेनैव धर्मपुरुषार्थेनाऽन्यौ द्वाविप अर्थकामपुरुषार्थौ सिध्येते ।

जाता अस्मिन् जिनशासनेऽद्यपर्यन्तं नैके महापुरुषा:। प्रत्येकं शतके जिनमते विशिष्टा महापुरुषा अवातरन् । तै: सर्वे: महापुरुषे: यथामित यथाशिक्त च विद्या-तपो-योग-मन्त्रादिसाधनाभि: विविधयुक्तिभिश्चाऽस्य शासनस्योपासना कृता। तत्प्रभावेणैव निराबाधिमदं शासनं प्रवर्ततेऽद्याऽपि ।

तत्र त्रयोदशशतकस्य प्रारम्भकाले कलिकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्रसूरीश्वरभगवतां समकालीनाः पूज्यपादश्रीसोमप्रभसूरीश्वर बभूवः । तैः गुरुवरैः 'सिन्दूरप्रकर' इतिनामा शतश्लोकमितो ग्रन्थो रचितः। अस्मिन् ग्रन्थे तीर्थकर-गुरु-जिनमत-सङ्घभक्तिमाहात्म्य-कषायविपाक-गुणिजनसमागमलाभ-इन्द्रियदमनादिविविधान् विषयान् निरूपयन्तोऽनेके श्लोकाः सन्ति । तत्र धर्मस्य माहात्म्यं वर्णयत्रेष श्लोकोऽस्ति ।

चतुर्गतिषु परिभ्रमणशीलानां सर्वेषामि जीवानां त्रैकालिकं कार्यं यैः दृष्टिगतं कृतं तैः सर्वज्ञ-सर्वदिशतीर्थकरभगविद्धः 'धर्म-अर्थ-काम-मोक्ष' इति चत्वारः पुरुषार्थाः प्रदर्शिताः। एषु चतुर्षु पुरुषार्थेषु सर्वमिप कार्यं जगतः समाविष्टं भवति । न केवलं मनुष्याणामिप तु देवानां नारकाणां तिरश्चामिप जीवानां सर्वं कार्यमेषु पुरुषार्थेषु आपति। एतेभ्यः पुरुषार्थेभ्यो विना सृष्टेः कल्पनाऽप्यशक्या, यत एते चत्वारः पुरुषार्थे एवाऽस्य जगत आधाराः सन्ति ।

तथा च पुरुषार्थरहितमेकमपि कार्यं न संभवत्यस्मिन् जगति।

तथाऽपि ग्रन्थकारै: 'मोक्षे' त्यिभधानं पुरुषार्थं धर्मे एवाऽन्तर्गतं कृत्या त्रय एव पुरुषार्थाः प्ररूपिताः, यतो धर्मेणैव मोक्षः, धर्म एव मोक्षस्वरूपफलस्य कारणं च।

आत्मनः पौरुषं प्रकटीकर्तुं यः प्रयत्नः स पुरुषार्थः कथ्यते ।

सर्वेऽपि संसारिजीवाः सुखमभिलषिन्त । यद्यपि तत्सुखं भवेत् भौतिकमात्मिकं वा स्वाधीनं पराधीनं वा भववर्द्धकं भवनाशकं वा, किन्तु जीवास्तु सुखमेव प्रार्थयन्ति । ततस्तदर्थं पुरुषार्थं कुर्वन्त्येव । पुरुषार्थव्यतिरेकेण केऽपि प्राणिनो जीवितुं न समर्थाः क्षणमि ।

अस्यां मेदिन्यां यस्मिन् दिने जीवोऽवतरित तिद्दनादेव-तत्क्षणादेव स पुरुषार्थमाचरित । रोदनं हसनं क्रीडनं चलनं आसनं स्वपनं जागरणं चेत्यादयः सर्वा अपि चेष्टाः पुरुषार्थस्यैव भेदाः सिन्त । एवं जीवने प्रत्येकमवस्थायां तदनुरूपा चेष्टाऽस्माभिः क्रियते । किन्तु 'सा चेष्टा पुरुषार्थः कथ्यते' इति तदा ज्ञातुं न समर्थाः, यतस्तथाविधबोधस्याऽभावात् । तथाऽपि बाल्यकाले रोदनं हसनं पठनं क्रीडनं च, यौवने धनोपार्जनं विषयसुखरमणं च, प्रौढत्वे कदाचिद्धर्माऽऽराधना कदाचिद्दुष्कृतस्य पश्चात्तापो, विशेषत आर्तध्याने रौद्रध्याने च रमणमित्यादयः चेष्टाः क्रियन्ते। ता एव चेष्टाः कदाचिदर्थपुरुषार्थत्वेन कदाचित् कामपुरुषार्थत्वेन कदाचिद्धर्मपुरुषार्थत्वेन च कथ्यंते, एवं जीवनं पुरुषार्थं विना न शक्यमेव ।

तत्र कामस्य कारणमर्थः धर्मश्च मोक्षस्य कारणमस्ति। तत्राऽपि धर्मस्तु शेषाणां त्रयाणामपि पुरुषार्थानां निदानम्, ततो धर्म एवोपादेयः। वर्तमानकाले त्वरितसुखाभिलाषिभिः क्षणिकशर्माभिकाङ्क्षिभिः जीवैः धर्मं गौणीकृत्याऽर्थकामौ एव प्रधानीकृतौ। तथा चाऽर्थकामयोः सुखार्थमेव विशेषतः प्रयत्नं कुर्वन्ति, किन्तु तन्नोचितम्, यतोऽर्थकामाभ्यां यत्सुखं लभते तत्सुखं पराधीनं क्षणिकं चाऽस्ति। ततो यत् पराधीनं तद्वस्तुतो दुःखमेव, यस्मात् कारणात् यावद् वातावरणं वस्तूनि वा सन्ति तावदेव तत्सुखमस्ति। किन्तु यदा तदेव वातावरण-वस्तूनि वा नष्टानि भवन्ति तदा तदेव तत् तत् वस्त्वादिकमवलम्बमानं सुखं दुःखं परिणमति। एवं सित मनसि क्लेशः संतापश्चोद्भवित, ततो येन सुखंन चित्ते संतापः- उद्वेगः- अप्रसन्नत्वं-व्याकुलता-शोकं इत्यादिक्लेशा उत्पद्यन्ते तत् सुखं कथं

सुखत्वेन कथयितुं शक्यम्।

किञ्च, यस्य सुखस्य प्राप्तौ दुःखं, अर्थेन लब्धसुखस्य स्थिरीकरणे दुःखं, तथा यस्य वियोगेऽपि दुःखम्, एवं यस्मिन् सदा दुःखमेवाऽस्ति तत् सुखं कथं सुखं कथ्यते ।

कथितम्-

अर्थानामर्जने दुःखमर्जितानां च रक्षणे । आये दुःखं व्यये दुःखं धिग् द्रव्यं दुःखवर्धनम् ॥ एवं यथार्थत्वेन दुःखमेवाऽस्ति अर्थेन लब्धं सुखम् । तथैव कामेन लभ्यमानं सुखमपि दुःखरूपमेव । कामस्य विपाकान् वर्णयता भगवता श्रीउत्तराध्ययनसूत्रे प्ररूपितम्-खणमित्तसुक्खा बहुकालदुक्खा पगामदुक्खा अनिगामसुक्खा । संसारमुक्कस्स विपक्खभूया खाणी अणत्थाण उकामभोगा ॥

अन्यच्च-यत् पराधीनं तत् क्षणिकं, यत् क्षणिकं तद्वस्तुतो न सुखं, किन्तु सुखाभासः एव। चारुवस्तुनो दर्शनात् चक्षुः प्रीणयित, मनोज्ञगन्धात् प्राणमानन्दमनुभवित, कोमलस्पर्शात् त्वक् प्रसन्नतां प्राप्नोति, मधुरारावश्रवणेन कर्णः प्रोल्लसित, एवमेतेभ्योऽ'हं सुखं लभे' इति वयं मन्यामहे। किन्तु सा भ्रमणैव। यतः सुखं नाऽऽगन्तुको गुणोऽिप तु आत्मनो गुणः स्वाभाविकः, तेन कस्याऽिप बाह्यवस्तुनो भौतिकपदार्थस्य चाऽवलम्बनात् कदािप न सुखं प्राप्यते। एवमर्थकामाभ्यां लभ्यमानं सुखं सुखाभासः एव। तथाऽप्येतस्मिन् सुखाभासे मोहिता वयं सर्वेऽिप तदर्थकामयोः प्राप्त्यर्थमेव निरन्तरं रात्रिदवं परिभ्राम्यामः। निद्रा-परिश्रम-आतप-शीतादीनि दुःखान्यदृष्ट्वाऽऽजीवनमर्थकामार्थमेव सदा प्रयतामहे।

किञ्च, एष सुखाभासस्तु अब्धिजलावर्तनिभोऽस्ति । अब्धिजलावर्ते पतितो जनो बिहिर्निर्गन्तुं यथा यथा प्रयतते तथा तथा स जीवस्तस्मिन्नेव दृढत्वेन निमज्जित, तथैवैकदाऽर्थकामयो: सुखेषु निमग्नो जनः कदाप्युपिर नाऽऽगन्तुं समर्थो भवित, किन्तु स बिहिर्निर्गन्तुकामो जीवस्तस्य सुखाभासस्य भ्रमणायां विशेषतो निमज्जित । एवं शनैः शनैः स सर्वतो भ्रष्टो भवित । प्रान्ते स जीवः स्वकीयधर्मात्तथाशाश्वतादात्मिकसुखादिप विञ्चतो

भवति । परम्परया मोक्षसुखादपि दूरीभूतो भवति ।

तथाऽपीदानीं न जाने कथमर्थ एव परमेश्वरः, अर्थ एव जीवनदाता, अर्थ एव सर्वस्वमिति मन्यामहे वयं सर्वेऽपि। संप्रति अस्माकं सर्वेषामपि जीवानां चेतस्येका मिथ्याभ्रमणाऽस्ति, यदर्थेनैव जीवने सुखं लभ्यते, तेनैव धर्म आराधियतुं शक्यः, तेनैवाऽयं संसाख्यवहारः सुखेन निर्वहित, अर्थेनैव लोकं समाजं कुटुम्बे च सत्कारो मानः प्रतिष्ठा च प्राप्यन्ते। तत एतया मिथ्याभ्रमणयाऽसत्कल्पनया चाऽस्माकं मनोवृत्तिः सङ्कुचिता भवति। ततः तत्प्रभावेण वयं परोपकारित्व-औदार्य-निरिभमानित्व- सन्तोषादीन् सहजगुणान् तथा सामाजिककर्तव्यमपि च विस्मृत्य अर्थकामार्थमेवैतज्जीवनं प्रवहामः। किन्तु नैतदुचितम्, यत अर्थ एव सर्वेषामप्यनर्थानां कारणम्।

यद् वर्णितम्- अर्थमनर्थं भावय नित्यं नास्ति ततः सुखलेशः सत्यम् । पुत्रादिप धनभाजां भीतिः सर्वत्रैषा विहिता रीतिः ॥

अस्मिन् कालेऽप्यर्थकामाभ्यां येऽनर्था उत्पादितास्ते तु कल्पनातीताः सन्ति । इदानीं राजकीयक्षेत्रे विद्याकीयक्षेत्रे सामाजिकक्षेत्रे कोडाक्षेत्रे च याऽराजकताऽस्तव्यस्तता च वर्तते, तस्य मूलं किं? अर्थ एव । अहो ! धार्मिकक्षेत्रेऽपि तस्य विशिष्टः प्रभावो विद्यते । धार्मिकसंस्थाया अधिकारिषु गर्व-दम्भ-प्रपञ्च-ईष्या-असूया-महत्त्वाकाङ्क्षादिदुर्गुणाना-मृत्पादकोऽर्थ एव । अर्थकामाभ्यां मानवीया गुणा अपि नष्टाः । अर्थकामाभ्यां वशीभूता उच्चासने स्थिता आत्मानोऽपि घृणास्पदं जुगुप्साप्रेरकं चाऽनिष्टं कार्यस्य करणे कारणे च न लज्जामप्यनुभवन्ति ।

एतादृशीं प्रवृत्तिं प्रेक्ष्य मनस्येवं भवित यद्, यद्यर्थ एव सर्वेषां सुखानां निदानं तथा जीवनस्याऽऽधारो भवेतां तर्हि पूर्वजै: पूर्वराजिषिभ: महाराजैश्च न त्यज्येयातां विषयसुखं राजसुखं च । निखिलशर्मपूर्णराज्यवैभवमिप विहाय संन्यासं प्रत्यपद्यन्तते, तेनैव ज्ञायते यन्नाऽर्थकामाभ्यां सुखं लभते ।

पूज्यपादश्रीधर्मदासगणिना उपदेशमालायां प्रोक्तम्-दोससयमूलजालं पुळ्वरिसिविविज्जियं जई वंतं । अत्थं वहिस अणत्थं कीस अणत्थं तवं चरिस ? ॥ तथाऽपि कलिकालस्य महत्तममाश्चर्यमेतदेव यत् सर्वेऽपि जीवा अर्थकामयोः अशुभिवपाकाननुभवन्ति पश्यन्ति च, तथाऽन्यान् कथयन्त्यपि, किन्तु स्वयमर्थकामयोः मूर्च्छां विहातुं न समर्थास्ते ।

इदानीमर्थकामार्थं न केवलमज्ञानिनो मूढा निर्धनाश्चाऽपि तु धनपतयः त्यागिनो वचनमात्रेणैव धार्मिकाश्च जीवा अपि प्रोन्मत्ता भवन्ति ।

अहो ! संसारस्य विचित्रता । अहो ! अर्थकामयो: प्रभाव: ।

एवमर्थकामयो: दुष्टविपाकं ज्ञात्वा वीतरागै: प्ररूपितो धर्म एवाऽऽचरणीय आदरणीयश्च । कि स्वरूपं धर्मस्य ?

बाह्यपरिणतिं- विभावावस्थां च संत्यज्याऽऽभ्यन्तरपरिणतौ स्वभावाऽवस्थायां रमणमेव धर्म: ।

आत्मनो ज्ञान-दर्शन-चारित्रादिविशुद्धगुणानामुपासनैव धर्मः ।

अत्र जिनशासने जिनै: ज्ञानदर्शनचारित्रस्वरूपो धर्मः अहिंसासंयमतपोभेदरूपो धर्मः दानशीलतपोभावनास्वरूपो धर्मश्च निरूपितः, एवं भिन्न-भिन्नभेदैः धर्मो वर्णितः । एतद्धर्मेणैवाऽर्थकामाभ्यां यत्सुखं लभ्यते तत्सुखं प्राप्यते ।

यतो मोक्षपुरुषार्थान्वितो धर्मपुरुषार्थ एवोपादेय:, अर्थकामौ तु हेयौ।

ततो धर्म एव सर्वसुखस्य निदानं, स एवाऽर्थकामप्राप्तेर्मूलं, स एव दुःखौघनाशकः, तथा स एव मोक्षमार्गस्य सरिणः। एतेन धर्मेणैव पञ्चेन्द्रियाणां विषयभोगेश्च सहाऽऽित्मकं पिरपूर्णं सुखमिप प्राप्यते। तथा तत्सुखं च कदापि नष्टं न भवित मोक्षरूपस्य परम-निर्व्याघात-शाश्वतसुखस्य प्राप्तिपर्यन्तम्। एवमेतत्सुखं वर्द्धमानपरम्परया लभ्यते। ततोऽर्थकामयोः सुखस्याऽऽकाङ्क्षां त्यक्त्वा, येन देवानामिप दुर्लभं सुखं प्राप्यते स धर्म एवाऽऽराधनीयः।

एतद् ज्ञेयमत्राऽपि-न कयाऽप्याकाङ् क्षया धर्मः कर्तव्यः । यतो यत्र स्पृहा तत्राऽपेक्षा, अपेक्षा एव रागः, रागस्तु सर्वेषामपि दुःखानां मूलम् । ततो यत्राऽपेक्षा तत्र दुःखमस्त्यवश्यमेव ।

उपदेशमालायां गदितं – को दुक्खं पाविज्जा ? कस्स व सुक्खेहिं विम्हओ हुज्जा ?। को व न लभिज्ज मुक्खं ? रागदोसा जड़ न हुज्जा ?॥

अस्मिन् जगत्यपेक्षया तुल्यं न किमिप दुःखमिस्त । ततोऽपेक्षाविहीनः कृतो धर्म एव श्रेयस्करो भवित । यदि बाह्यसुखस्य भौतिकसुखस्य च स्पृहया धर्मः क्रियेत तर्हि संसारनाशको धर्मोऽपि संसारवर्द्धको भवपरम्परादश्च भवेत् । निराशंसभावेनाऽऽदृतोऽल्पः सूक्ष्मोऽपि धर्मः कल्याणकारी भवित । तत एतादृश एव धर्म आचरणीयः । तदैवैतादृशो धर्मः साधियतुं शक्यः, यदा निष्काममनोवृत्तिः निरासक्तिचत्तवृत्तिश्च प्रादुर्भवेत् । अन्यथा कर्मक्षयस्य निदानरूपो धर्मोऽपि कर्मबन्धस्य कारणं भवेत्, ततः शुभकर्मबन्धोऽपि बन्धनकर्तेव ।

शास्त्रेषु अपि कथितं-न पुण्यबन्धस्याऽपेक्षयाऽपि धर्मः कर्तव्यः । यतः कर्मैव पुण्यमपि, कर्ममात्रं बन्धनं, ततः शुभमपि कर्म मोक्षमार्गस्य बाधकं भवति । यथा शीतलचन्दनैः प्रादुर्भूतोऽग्निरिप विस्तृतं वनवृन्दं दहित तथैव धर्मेण प्राप्तं पुण्यसुखमप्यात्मनो विशुद्धगुणान् शाश्वतं सुखं च स्थगयित । तत उत्तमजीवा धर्मेण प्रादुर्भूतं पुण्यभोगं मनसाऽपि नाऽभीष्टं मन्यन्ते ।

तथापीदानीं विदग्धात्मान एवं कथयन्ति, यद् यदि धनसंपत्तिः भवेत्तर्हि धर्मकार्याणि सामाजिककर्तव्यानि दुःखिजनसेवा चेति धर्मिक्रयाः भवेयुरिति मत्वा ते जीवा धनार्थमन्यान् वञ्चयन्ति, असत्यं वदन्ति, मायया मुग्धजनेभ्यो धनं गृहणन्ति, दुःखिजनानां हृदयं घातयन्ति एवं विविधप्रकारैः दुष्कृतैरनर्थेश्च द्रव्यमुपार्ज्य सत्कार्येषु धार्मिकक्षेत्रेषु च धनव्ययं कुर्वन्ति । अधुनैतादृशो धर्मस्यैव प्रमाणमधिकं वर्तते । अपि तु वस्तुतोऽत्र न धर्मः किन्त्वाडम्बर एव । यतो भूतानां हिंसा, असत्यस्य आचरणं, अदत्तस्य ग्रहणं, मायाप्रपञ्चपूर्वकेण प्रवृत्तिः दुःखिजनानामवहीलना, एतदेवाऽधर्मः । कदाप्यधर्मेण प्राप्तया श्रिया धर्मः कर्तुं नैव शक्यः । यस्य मूलेऽशुभभावा वर्तन्ते स बाह्यापेक्षया दृश्यमानो बृहत्तमोऽपि धर्मोऽधर्म एव । कदाचिदेतादृशेन धर्मेण पुण्यबन्धो भवति किन्तु स सूक्ष्मरूपः, तदपेक्षया तस्याऽशुभः बन्धो बृहत्तमो भवति । तेन बन्धेन भविष्यति काले ते जीवाः पुण्यानुबन्धिपुण्यभाजो न

भवन्ति । ततो धर्मार्थं धनस्यऽपेक्षा न प्रशंसनीया ।

चतुर्दशशतग्रन्थप्रणेतृपूज्यपादश्री**हरिभद्र**सूरीश्वरभगवताऽ**ष्टकप्रकरणे** प्ररूपितं

धर्मार्थं यस्य वित्तेहा तस्याऽनीहा गरीयसी ।

प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्य दूरादस्पर्शनं वरम् ॥

एतेन ज्ञायते, यद् धर्मोऽपि निरपेक्षभावेनैव करणीयः । स धर्मो भिन्नभिन्नरीत्या-ऽऽराधियतुं शक्यः । तं धर्मं कर्तुं सर्वेऽपि जीवाः समर्थाः । अत्राऽऽवश्यकमेतदेव, यत् सर्वेषामपि चित्ते शुभभावो भवेत् ।

प्रान्ते-येषु जीवेषु कोऽपि पुरुषार्थी नास्ति ते जीवाः पृथ्व्यां मानवरूपेण पशुनिभा एव ज्ञेयाः । तथा च तेषां जीवनमपि निष्फलमेव भवति ।

अत एतादृशमनिच्छन्तो वयं सर्वेऽपि मोक्षपुरुषार्थान्वतधर्मपुरुषार्थाय विशेषतः प्रयतेमहीति मतिर्मे ।



फल्गु बाह्यं हि मण्डनम् । " हैमवचनामृतम् "

## गणकोटिः

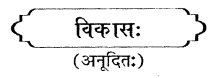
-साध्वीश्रीयुगन्धराश्री

यः कर्म्मणः उदये उद्गिनः स अजः।

यः कर्म्मणः उदये अनुद्विग्नः स विज्ञः।

यः कर्म्मणः उदये सद्विचारेषु निमग्नः स प्राज्ञः ।

36 OK



- मुनिधर्मकोर्तिविजयः

यथा यथा वयो वर्धते तथा तथाऽऽत्मनः स्वभावस्य न्यूनता येन गृह्यते स विकासः । स्वकीयस्य स्वभावगतायाः न्यूनतायाः बोधो यस्य नास्ति, तस्याऽशक्यो विकासोऽपि । कदाचिद् बाह्यदृष्ट्या लोके समाजे चाग्रणीः प्रतिभातिः, तत्र तस्याऽदृष्टस्यैव प्रभावो ज्ञेयः, किन्तु न विद्यते तस्य तत्र पुरुषार्थलेशोऽपि । ततः पुरुषार्थेन विना केवलं दैववशेनैव विस्तृतः प्रभावो वस्तुतो विकासत्वेन कथियतुं न शक्यः । यतो विकास एव प्रगतिः, प्रगतौ गतिरस्ति, सा गतिः पुरुषार्थं विना कथमपि न शक्या ।

आत्मनो न्यूनता द्विप्रकाराभ्यां जनाभ्यां स्वीक्रियते - धृष्टेन वा लज्जालुना वा। स्वस्य न्यूनतायाः स्वीकृताविप केषाञ्चिज्जनानां हृदयेऽहङ्कार उच्छलित। तत्र केवलं तस्य धृष्टतैव भवति। एतादृग्जनानां विकासस्याऽशक्यैवाऽस्ति संभावनाऽपि।

स्वकीयस्य न्यूनतायाः स्वीकरणेऽप्यतीव लज्जामनुभवन्त्यन्ये तथा तस्मिन् काले सा न्यूनता तेषां बाढं पीडयति । तथैव तां न्यूनतामपाकर्तुं सदोद्यमशीला अपि भवन्ति । एतादृशानां जनानां विकासः सुलभः शक्यश्चाप्यस्ति, यतो न तेषामहङ्कारः, अपि तु पश्चात्तापोऽस्ति ।



महात्मानः प्रकृत्याऽपि शपथच्छेदकातराः ।
" हैमवचनामृतम् "

## 🛴 "स्याद्वादस्य पराजेता न भूतो न भविष्यति" 🕽

-मुनिहितवर्धनविजय:

त्रिलोक गुरुभि जिनोत्तमै: प्ररूपितं विश्व-श्रेयस्करं जैन दर्शनं ननु स्याद्वाद-सिद्धान्तोपर्येव निर्भरम् ।

स्याद्वादः श्रीमज्जिनशासनस्य आत्मा ।

स्याद्वादवादस्य तन्तुभिरेव समग्रं जिनशासनं ग्रथितम् । स्याद्वादिसद्धान्तेन साकं जैनदर्शनस्याऽविभाज्यसम्बन्धः सुप्रसिद्धः ।

अत उच्यते – स्याद्वाद एव जैनमतोऽथवा तु जैनमतस्त्वेव स्याद्वादः । तत्स्याद्वादस्य विजितान्यनिखलनादस्य धुरन्धरोद्गाता भगवान् श्रीतीर्थङ्करः ।

भगविद्भस्तीर्थकृद्भिः प्रस्फूर्जितः स्याद्वाद एव नूनं ब्रह्माण्डस्य तत्त्वान्यारपारमगवन्तुं सक्षमः । विना स्याद्वादयुक्त्या कस्यचिदपि तत्त्वस्य निष्कर्ष क्वचिदपि नैव गम्यते ।

स्याद्वादस्तु प्रखरवादः ।

स्याद्वाद: सर्वावगाही वाद:।

स्याद्वाद: सापेक्षवाद: ।

स्याद्वादस्तात्पर्योपजीवी वाद: ।

तस्य प्रभावोऽपि महान् स्वभावोऽपि महान्।

दिग्गजा अपि विपश्चितस्तं पराभवितुं सर्वथा पामरा: ।

प्रचुरप्रभाविन्योऽपि विचारशैलयस्तमतिक्रमितुं त्रुटितांह्य:।

बुद्धि-जित बृहस्पतयोऽपि मेधाघनपतय स्तमर्दयितुं विकलबलाः ।

स्याद्वादरेखा किलेदृशी चातिशयवती लक्ष्मणरेखा, यदुत तामतिक्रमितुं केचिदिप दार्शनिकदशानना नहयेव प्रभवन्ति ।

स्याद्वाद पराजेता न भूतो न भविष्यति ।

स्याद्वादस्रैकालिकसङ्कुलोपरि स्वकीयस्य कीर्तिकलाकीणं विस्तीणं विजयध्वज-

#### मारोपयति ।

स्याद्वाद एव दर्शनसिंह: । तस्य च सिंहनादेन सर्वेऽपि दर्शनगजास्तदनुयायिनश्च प्रत्यङ्गं प्रकम्पन्ते ।

स्याद्वादस्तु सिंहोपमः शेषास्तु गजोपमाः । मीलितकोटिबलोऽपि गजसङ्घः सिंहमपहर्तुं त्रिकालं न ईष्टे ।

स्याद्वादस्य व्यक्तित्वं सर्वविजयि । सर्वविजेतुस्तस्य सामर्थ्यं समुद्घोषयिताऽसौ कथानक: ।

एकस्मिन् सभास्थाने गोष्ठीरसिकानां दार्शनिकानां महती सभा संमीलिता । अनेके विद्वांसस्तस्यामुपस्थितवन्तः । लोकवृन्दास्तु कौतुकवशादपरिमितसङ्ख्यासु तत्रैकत्रिताः । एवं बहुजनाकीर्णं तत्स्थानं समभूत् ।

मङ्गलोच्चारेण सहाऽग्रेसरजनैः सा सभाप्रारब्धवती । विदुरैरथो स्वकीया बहुचर्चाकर्कशा चिन्तनस्य कोट्याः शिरसि संकृष्टा विचारसंहिता क्रमशस्तत्र प्रकाश्यते ।

सभामध्ये क्वचित्तत्त्वतुमुलोऽपि प्रादुर्भृत: ।

व्याख्या-विग्रहोऽपि क्वचिज्ज्वलितवान्।

संघर्षस्निग्धा लोका अपि तत्सकलदृश्यं प्रेम्णाऽवलोकयन्ति ।

एवंविघे सद:प्रवर्तिते तदैकश्छटाटोपकुशलो वक्ता वक्तुमुत्थित: । किन्तु तेन भाषणाऽऽरम्भस्य पूर्वस्मिन्नेव संरम्भेण पृष्टम् = कोऽपि स्याद्वादी वर्ततेऽत्र ? यदि च स्याद्वादी स्यान्नाहं ब्रुवे । सर्वेरुक्तं- न विद्यत इति ।

एवं विषयकस्य प्रौढसंशोधनस्य पश्चादेव तेन वक्तृणा व्याख्यानं समारब्धम् । विद्युच्चाञ्चल्यवच्च तेन वेगेन वाक्य-विस्तारेण व्याख्यानमग्रेकृतम् ।

व्याख्यानमध्ये प्रसङ्गोपात्तं तेनोक्तम् एका धवल-जलधारिणी सरिताऽभूत । सततं प्रवाहिन्यास्तस्याः पार्श्वे विशालदल एको वटवृक्षोऽप्यभूत् । स वटवृक्षश्चातिचमत्कारिकः । तस्य चमत्कारोऽप्यद्भुत एवंप्रकारः तद्दृक्षस्य काश्चिच्छाखा नदीजलोपिर काश्चिच्च पृथिव्युपिर आसन् । यानि च तस्य पर्णानि जले पतन्ति स्म तानि जलचराणि भवन्ति स्म; यानि च स्थले

पतन्ति स्म तानि स्थलचराणि भवन्ति स्म इति ।

एवं रसरिसका कथामाश्रुत्य सभा भूर्यातुरा जज्ञे। तस्य एवं वक्तव्यस्य अनन्तरं तत्सभायां एक: स्याद्वादी उत्थित:। सोऽप्यस्य कथाश्रवणस्य सहभाग्यभूत्।

एवंविधकथाप्रसङ्गश्रवणेन तन्मनसि गृहस्तात्पर्यगम्भीस्श्र संशयोऽजिन । समुत्थाय तेन स्याद्वादिनाऽभिव्यक्तम्

''यानि जलस्थलयोर्मध्ये पतन्ति स्म तानि कि भवन्ति स्म ?''

प्रश्नश्रवणेनाऽनेन समग्रसभा स्तब्धा। कौशलिका अपि तेन क्षुब्धाः। वक्ता तु प्रतिरोम प्रकम्पितः।

अथ तेन वक्तृणा पृष्ठम्- भो बन्धो ! कि भवान् स्याद्वादी ?

आमेति प्रत्युत्तरं प्रश्नकर्तृणाऽपि प्रदत्तम् । तत्क्षणमेव वक्तृणा स्वव्याख्यानं समापितम् स्वयं च पलायित: । सभा च विसर्जिता ।

अत एव प्रबोध्येताम् "स्याद्वादस्य पराजेता न भूतो न भविष्यति"



निराम्नायस्य वचिस श्रद्धा न प्रत्ययं विना । " हैमवचनामृतम् "



नमो नम: श्रीगुरुनेमिसूरये॥

- मुनिधर्मकीर्तिविजयः

आत्मीयबन्धो ! चेतन !

धर्मलाभोऽस्तु ।

करुणानिधि-वात्सल्योदधि-जगज्जनपतिश्रीवर्द्धमानिवभोः परमकृपया पूज्यपादानां गुरुवराणामाशिषा च लक्ष्यसिद्धिं प्रति मदीया संयमयात्रा शनैः शनैः प्रवर्द्धते ।

त्वदीयमान्तरिकमनोवेदनाभृतं पत्रं मिलितम् , मया पठितम् । किन्तु पत्रप्रत्युत्तरे कियान् कालो व्यतीतः, विहारपरिश्रमादध्यनव्यस्तत्वाच्च ।

भ्रातर् ! कठिनोऽस्ति त्वदीयप्रश्नः । नैष प्रश्नः तवैव, अपि तु त्रिलोकवर्ति-निखिलप्राणधारकजनानामेष प्रश्नोऽस्ति । प्रश्नोऽस्ति तत्रोत्तरोऽप्यस्त्येव । आकालपर्यन्तं पृथक् पृथक् पद्धतिभिः बहवो जना धर्मगुरूनप्रश्नयन् । तैरुत्तरोऽपि दत्तोऽस्ति । एवं विद्वद्वयैः चिन्तकैरेतत्प्रश्नमनुलक्ष्य मननीयानि पुस्तकान्यपि लिखितानि सन्ति । तथापि यथाशिक तावकीनं प्रश्नं निराकर्तुं प्रयत्नवान् भवाम्यहं, तवाऽऽग्रहत्वात् ।

त्वया पृष्टम्-''किं कर्तव्यं तरलं मनः प्रशान्तीकर्तुम्''?

अस्मिन् जगत्यविरतगतेः स्वान्तस्य स्थैर्यं दुःशकमस्ति । वाक्काययोः स्थैर्यं सुलभं, न चेतसः ।

बन्धो ! तिष्ठतु दूरे मनसः साङ्गोपाङ्गं स्थैर्यं, किन्तु यदि ज्ञायेस्त्रस्माभिरज्ञातिचत्ते रममाणा अकथ्यभावाः, तदिप प्रशंसनीयम् । यतोऽज्ञातिवचाराविलं ज्ञात्वा पश्चात् स्वान्तस्य स्थिरताऽशक्या तु नास्त्येव ।

अथ मनिस रममाणानामकथ्यभावानां जनकानीन्द्रियाणि सन्ति । ततो यदीन्द्रियाणि हस्तगतानि भवेयुस्तिहं मनसः स्थैर्यं अतीव सुलभं भवेत् । यदि भवेत् नगरस्य मुख्यद्वारं

स्वाधीनं तर्हि सर्वमिष नगरं स्वसात् स्यात् । तथैवोपर्युक्तवर्णितानामगम्यविचारश्रेणीनां जनकानीन्द्रियाण्यात्मसात् भवेयुस्तर्हि चञ्चलमनसः स्थिरत्वं सिद्ध्येदेव । ततश्चित्तस्य स्थैर्यार्थमाद्ये इन्द्रियाण्यात्मसात् करणीयानि सन्ति ।

किञ्च, हृषीकचित्तयोः साहचर्यमस्ति, अविनाभावित्वात् । वयं सर्वेऽप्यनुभवामः, यत् मनिस प्रतिक्षणमगणिता विचाराः प्रादुर्भविन्ति, किन्तु तान् सर्वानिप विचारान् सफलीकर्तुं न वयं समर्थाः । यतो न मनः स्वैरं विहर्तुं समर्थम्, किन्तु तत्र कस्यचिदपीन्द्रियस्याऽऽधार आवश्यकोऽस्ति । भवन्त्यत्र सर्वेऽपि विचाराः कस्याऽपीन्द्रियस्यव विषयाः । तत इन्द्रियेण विषयीकृतो विचार एव दृष्टिगोचरो भवति, नान्यः । एविमिन्द्रियस्य साहाय्यं विना नास्ति शक्तिमिकमिप कर्तुं मनः ।

यथा- यदा भवित घटं निरीक्षितुं स्पृहा, तिस्मिन्नैव काले आन्तरिचते एकाऽतिसूक्ष्मप्रिक्रया भवित यन्मनो झिटिति चक्षुषो निकटं गच्छिति। तत्र गत्वा तदालम्बनेन घटप्रत्यक्षं करोति। एषा प्रिक्रिया ज्ञातुं न शक्या। एतेन ज्ञायते, यत् प्रबलकामनायां सत्यामिप चक्षुरिन्द्रियं विनाऽशक्यमिस्त घटप्रत्यक्षम्। अतो यदेन्द्रियाण्युपशान्तानि निर्मलानि च भविन्त तदा मनोऽप्युपशान्तं स्थिरं च भवित।

एतत्कथनं दृढीकुर्वन् स्वामिरामस्य प्रसङ्गः स्मर्यते -

एकदा स्वामिरामो हिमालययात्रां प्रवासयन्नासीत्। तदा मिलित एक: परमसिद्धयोगी। स्वामिरामेण स पृष्टः, प्रभो! ज्ञानस्य परमावस्थां प्राप्तुं किं कर्तव्यम्? तदोपनिषदो मन्त्रमुच्चरन् सिद्धयोगी आह-''यदेन्द्रियाणि संसारस्य विषयेभ्यो निर्वृत्त्य स्वायत्तानि भवेयुस्तदा तदुद्भूतसंस्काराः मानसं किमपि कर्तुं न शक्तिमन्तः। ततो मनः स्थिरमेकाग्रं च भवति''।

एतेन कथनेन ज्ञायते , यदेन्द्रियाणि यदि स्थिरीभवेयुः तर्हि मनोऽवश्यमेव स्वस्थं भवेत् । ततो मनसः स्थैर्यार्थं प्रथममिन्द्रियाणि स्वाधीनानि करणीयानि सन्ति ।

अथ, इन्द्रियाणां स्वाधीनत्वे सित प्रवृत्तिविहीनं मनः व्याकुलं भवति, व्याकुलं मनश्च प्रतिक्षणिमतस्ततो भ्राम्यति । तदा चञ्चले मनस्यनेके विकल्पाः विभिन्ना आकाङ्क्षाः कामनाश्चोद्भवन्ति । तदा तत्स्पृहायाः पूर्त्यर्थं मनो निरन्तरं प्रयतते । तथाऽप्युद्धिग्नं मनः प्रतिनियतिनर्णयार्थमसमर्थं भवति । ततः स्वमनोरथानां निष्फलत्वात् मनसि संतापः

उद्वेगश्चोत्पद्यते, एवमनेकानि शारीरिकाणि मानसिकानि च कष्टान्यापतिन्ति । तथापि यदि तितिक्षावृत्तिः परिपालयेत् तर्हि तत्प्रभावेण चित्ते प्रादुर्भूता व्याकुलता शमत्वं प्राप्नोति । अन्यथा तितिक्षाभावेन मनसः प्रचण्डावेगात् स्वाधीनान्यपीन्द्रियाणि स्वतन्त्राणि भूत्वा स्वेच्छ्या सर्वत्र विहरति । तत एव स्वाधीनानामिन्द्रियाणां निरन्तरं स्थैर्यार्थं तितिक्षावृत्तिरभ्यसनीयाऽस्ति । या सहनशीलता सैव तितिक्षा, अथवेच्छानिरोध एव तितिक्षा ।

एवं बन्धो ! कस्या अपि सिद्धे: प्राप्तिरशक्या, विना कष्टसहनम् ।

अस्त्येव प्रभु'वीर'स्याऽऽदर्श:। किं किं न कृतं कैवल्यलक्ष्म्या: प्राप्त्यर्थं तेन वीर्प्रभुणा। यावत्केवलज्ञानं न सिद्धं तावत्कालपर्यन्तं विभुना मनुजै: देवै: तिर्यिग्भिश्च कारिता: कदाचित्प्रतिकूला:, कदाचिदनुकूला:, कदाचित्तु मारणान्तिका: सर्वेऽपि दुस्सहा उपसर्गा माध्यस्थ्यभावेन सोढा:। तस्मादेवाऽस्माभि: सर्वेरवश्यमेव तितिक्षावृत्ति: परिपालनीया।

एविमन्द्रियतितिक्षावृत्त्योः स्थिरत्वं संप्राप्य धैर्यं पालनीयमस्ति । अस्मिन् जगित सुलभं कष्टसहनं, धीरता हि सुदुर्लभा ।

यथा नयनयुगलं कायस्य प्रमुखाङ्गं तथैवाऽस्ति जीवनोन्नते: आधारस्तम्भो धीरता। आजीवनं कृतं कष्टसहनमपि निष्फलं भवेत् यदि न धैर्यमभ्यासयेत्। धीरताया माहात्म्यं ज्ञानं सुलभं भवेत् केनाऽपि प्रसंगेनैव। तत: श्रीस्कन्धकसूरीश्वरस्य वृत्तान्तो दृग्गोचरो भविति।

विनाऽपराधं जैनद्वेषी बद्धमत्सरो नमूचि: सूरिण: समक्षं क्रमश एकोनां शिष्यपञ्चशतीं यन्त्रेऽपिनड् । तदा सूरिणाऽवर्णनीयाऽतीव मानसिकपीडा सोढा । तत्पीडाया: कल्पना-मात्रेणैवाऽस्मादृशां जीवानां कम्पनमृत्पद्यते । एतस्यां परिस्थिताविप धैर्यं स्थैर्यं च सूरीश्वरेण नाऽमुञ्चि । बह्वीं यातनां दित्सु: नमूचि: सूरिणोऽनिच्छायां सत्यामिप तत्प्रत्यक्षमेव परमं प्रियं क्षुष्लकसाधुमानीय यन्त्रे प्राक्षिपत् ।

एतत् करुणदृश्यं निरीक्ष्य गुरोः धैर्यमस्खलत् । सूरिणः कायोऽकम्पत, मानसं विह्वलमभवत्, नेत्रयुग्मं कोधाग्निना रक्तवर्णीभूतम् एवं धैर्यवर्मान्वितं चित्तमपि कृरकोपराक्षसपाशेन वेष्टितमभूत् ।

प्रान्ते धैर्यगिरेरपतत् सूरीश्वरः । इयत्कालपर्यन्तं धैर्यं धृत्वा तेन सूरिणा सर्वेषां शिष्याणां

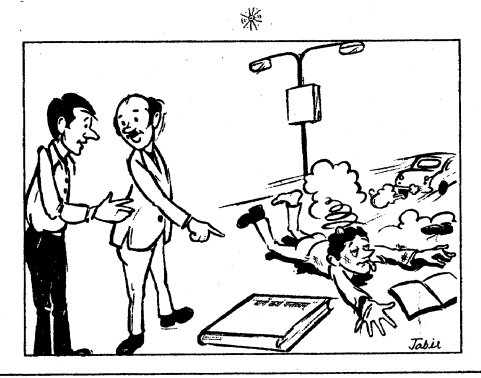
मुनीश्वराणां निर्यामणाऽकारि । ततस्सर्वेऽपि वाचंयमाः मोक्षभाजोऽभवन् । अपि तु प्रदत्तशिवसर्रणः स सूरीशः स्वयमेव नाऽभवत् परमपदभागधैर्यत्वात् । अहो ! धैर्यस्य बलम् ।

एवं सूरिणा सोढाऽकल्प्ययातनाऽपि व्यर्थीभूताऽधीरतया ।

एवमिन्द्रियस्य स्वायत्तं तथा तितिक्षाधैर्ययोः परिशीलनं मनसः स्थैर्यार्थमत्यावश्यकमस्ति ।

मित्र ! साम्प्रतं तु मनः स्थिरीकर्तुं रेचक-कुम्भक-शून्यक-पूरक-अनुलोम-विलोम-रूपप्राणायामादयः प्रयोगाः प्रचलिताः सन्ति । तथैव प्रत्याहार-ध्यानादयोऽपि प्रवर्तन्ते । ते सर्वेऽपि मनः स्थैर्यार्थं शोभना उपायाः सन्ति ।

अधुनाऽऽवश्यकित्रयावसरो भवति, ततो विरमामि । प्रश्नं पृष्टवा त्वया मय्युपकारः कृतः, यतः स्वाध्याये चिन्तने च कालो व्यतीतः ।





(3)

# 🖔 विवादो च्याघ्र-सिंहयोः 🖔

- विजयशीलचन्द्रसूरिः

आसीदेकं वनम्।

अतिगहनम् ।

अतिघोरम् ।

बिभीषिकाशतसङ्कलम्।

परितो हिंस्नै: पशुभिर्व्याप्तम्।

तत्र द्वौ वसतः स्म । एको मृगेन्द्रः अपरः शार्दूलश्च ।

द्वाविप स्वं वनराजम्मन्यौ भृशं पराक्रमिणौ च।

द्वाविप च तौ स्वीयसाम्राज्यहानिभयेनेव परस्परं मित्रायेते । नैकोऽपि परस्य मर्यादामुझङ्घते स्म ।

कार्यक्षेत्रमपि ताभ्यां स्वाभाविकविवेकशीलतयैव पृथक् पृथक् स्वीकृतमासीत्। अतो न कोऽपि तयोर्मध्येऽन्यस्य क्षेत्रे प्रवेशं हस्तक्षेपं वा करोति स्म।

एकदा शीतकालः प्रवृत्तः । सर्वेऽपि जन्तवः शीतकातगः स्वस्वकोटरे निलीय स्थिताः । न कोऽपि प्राणी वने विचरन् दृश्यते स्म ।

इमाविप शीतकम्पितौ तु अभूतामेव, किन्तु भक्ष्यालाभेन क्षुधादुर्बलाविप अभूताम् । तयोर्मनिस लग्नं यत्-क्षुधितस्य शीतमितशयेन बाधत एव, अतो भक्ष्यगवेषणाऽवश्यं त्विरतं च कर्तव्यैव ।

समदुःखितौ तौ दैवयोगात् समकमेव स्वस्वावासान्निर्गतवन्तौ, भोजनान्वेषणे च इतस्ततः परिभ्रमन्तौ अकस्मादेवैकत्र स्थले मीलितवन्तौ ।

पृष्टपरस्परकुशलोदन्तयोस्तयोर्दन्ता दंष्ट्राश्च शैत्यप्राचुर्येण कर्-कर् इति शब्दं बाढं कर्तुं लग्ना: । ईदृशीं दशां उभयस्यावलोक्य मृगेन्द्रेण सहसा शार्दूल: पृष्ट: - भो: ! पौषमासे शीतं

सदैवाऽधिकं स्यादिति मे मितः । तव किं प्रतिभाति ?।

किञ्चिद् विमृश्य शार्दूल उक्तवान्- नैवं नैवं, पौषे न, माघमासे एव प्रतिवर्षं शैत्याधिक्यं भवति । प्रभृतैर्वर्षेरहमेवमेव पश्यामि, अनुभवामि च ।

श्रुत्वेदं स्वमान्यताभञ्जकं तद्वचनं मृगारिरुच्छलित: –रे! किमहं मृषा कथयामि तर्हि? शार्दुलेनाऽपि तथैव प्रत्युक्तम् – तर्हि किमहं वितथं वदामि भो: !!?

कित क्षणा द्वयोरिप ' घुर् घुर् ' इति कुर्वाणयोरेवमेव व्यतीताः । द्वाविप स्वीये मन्तव्ये तथा दृढा बभूवतुर्यथा द्वयोरिप शीतं निर्नष्टं, देहे घर्म उद्भूतः । क्षुधा तु दूरिवस्मृतैव । पश्चात् कलहायमानयोस्तयोः कियानिप समयस्तद्विवादे एव क्षीणः ।

किन्तु तौ विवेकशीलौ स्वार्थसुहृदौ चाऽऽस्ताम् । ताभ्यां चिन्तितं यद्येवमेव आवां झकटराटिमग्नौ वर्तेव तर्हि न कोऽपि निर्णयः प्राप्स्यते, क्षयश्चोभयोरपि अकाल एव भविष्यति । अतोऽत्र कलहकरणं विमुच्य कमपि मध्यस्थं जनं पृच्छावः । तस्य निर्णय एवाऽऽवाभ्यामङ्गीकार्यः श्रेयस्कारी च ।

निश्चित्यैवं द्वाविप प्रस्थितौ वनमध्ये कमिप मध्यस्थजनमन्वेष्टुम् ।

गच्छद्भ्यां ताभ्यां सहसा स्मृतं यदस्मिन् वने अस्मादृशां राज्ञामिप मान्यः आदरणीयश्चैको वृद्धो मार्जारो वर्तते । स तु दीर्घायुः, अनुभववृद्धो ज्ञानी च । चलतु तमेव पृच्छावः ।

त्वरितं तौ गतौ तस्य जरन्मार्जारस्य बिलसमीपे। गत्वा च पूत्कृतं- भो भो वृद्धमार्जारश्रेष्ठ ! बहिरागच्छ बहिरागच्छ।

मार्जारस्तु तं नादं श्रुत्वैव थरथरायते स्म । तथाऽपि स्पष्टावबोधार्थं तेन सौम्यस्वरेणा-ऽऽभाषितमन्तः स्थेनैव – कस्कोऽत्र भो ! मां पूत्कुरुते? अहं जरन्मार्जारः क्षीणदेहः भगवन्नामस्मरणपरायणः प्रायो बिलाद् बहिर्न निर्गच्छामीति प्रायः सर्वत्र वने विश्रुतम् । किं भवान् न जानात्येनां वार्तां येन मामाह्वयति ?

मृगेन्द्रेण जिल्पतं- तात ! अस्माभि: सुज्ञातमेवेदम् । किन्तु अद्यैको विवादो मम व्याघ्रस्य च मध्ये समुत्पन्नोऽस्ति । न तिन्नराकरणं आवाभ्यां केनाऽप्यन्येन वा कर्तुं शक्यते । अत आवाभ्यां विचारितं भवानेवाऽस्माकं विवादं निराकर्ता स्यात् तदा शोभनं स्यात् । अतोऽद्य तत्रभवते भवते कष्टं दातुमावामागतौ । कृपयाऽस्मत्कृते बहिरगम्यताम् । मार्जा रेण चिन्तितं - अहो ! एतौ द्वौ राजानौ साक्षादत्र समागतौ ! अनयोर्मध्यादेकोऽपि यदि मादृशं पश्येत्, तिर्ह मम मृत्युरेव निश्चप्रचम् । तिर्ह यदा द्वाविप समायातौ तदा तु िकं विचार्यम्? किन्तु यदि ताभ्यामाहूतोऽपि न गच्छामि तदा तु असंशयं प्राणसंशयो भावी । शिव ! शिव ! किमधुना कार्यम्? इतो व्याघ्र इतो हिरः । इतोऽपि मृत्युरितोऽपि मृत्युः । भगवन् ! पाहि माम् । पाहि माम् ।

एवमेव चिन्तामग्नस्य तस्य पुनरिप कितपये क्षणाः अतिक्रान्ताः । ततश्च बिहः प्रतीक्षमाणयोर्वनराजयोधैर्यं गिलतम् । शार्दूलेन पुनर्गर्जाखं कृत्वा पृष्टं- भो गलद्गात्र ! बिहरागच्छिस न वा ? आवां कियतीं वेलां प्रतीक्षावहे? शीघ्रमागच्छ ।

मार्जारेण 'यद्भवित तद्भवतु, गच्छामि बिहः, यथा पितष्यित तथा दास्यते' इति विचार्य 'अयमागतोऽस्मि वत्स! जराजर्जरितकायस्य मादृशस्य जनस्य ईदृशो वेलाविलम्बः क्षन्तव्य एव त्वादृशा पराक्रमशालिना' इति वदन् स बिलाद् बिहरागतः ।

द्वाविप सिंह-शार्दूलौ तं प्राणमताम् । तेनाऽपि तौ दीर्घायुष्याशिषा संभावितौ, अकस्मादागमनकारणं च पृष्टौ । ताभ्यां स्वकीयविवादकारणवार्ता तदग्रे निवेदिता, पृष्टं च-तात ! भवान् वृद्ध: अनुभवसमृद्ध: । बहव: शीतकाला भवता समितकान्ता: । अतोऽत्र विषये भवानेव आवयो: प्रमाणम् । कथयतु, किं पौषमासे शैत्यं बहु स्यादुत माघमासे?

मार्जिरण द्विस्त्रिश्च तयोर्विवादः श्रुतः । नैके प्रश्ना अपि उत्थाप्य सूक्ष्मात् सूक्ष्मतरं विवादिवषयं पदार्थं परीक्षितवांश्च सः । ततस्तेन तावुपवेशितौ बिलाद दूरम् । स्वयं च निजदेहस्य पश्चार्धं बिलमध्ये रिक्षत्वा मुख-कण्ठभागमेव बिहः कृत्वा स्थितोऽकथयत्-काचिद् वेलाऽस्य विवादस्य निगकरणान्वेषणार्थमभिलषामि । युवां विना किञ्चिद् घुर्घुगगवं तिष्ठतामत्र । मा विक्षेपं कुरुतं चिन्तननिरतस्य ममेति जिल्पत्वा गम्भीरमुखमुद्रया चिन्तनमुद्रायामुपविष्टः सः ।

चिन्तितवांश्च स मनिस तदा- इमौ द्वाविप वने नृपौ । नृपाणां मनांसि सदैव तरलान्येव भवन्तीति बहुशोऽनुभूतपूर्व्यहम् । एतयोरेतावन्मात्रे विवादे निराकरणं न कठिनम् । किन्तु स्पष्टिनिराकरणकथने द्वयोर्मध्यादेकस्य मन्तव्यं वितथत्वेन दर्शनीयमेव । तथा च यस्य मन्तव्यं असाधु कथियष्यामि मां तत्क्षणं व्यापादियष्यतीति नाऽत्र शङ्का मे चित्ते । ततः कं मिथ्या

वदामि, कं वा सत्यं कथयामि ? अहो ! सुमहद्धर्मसङ्कटं आपिततम् । किं करोमि? शिव ! शिव ! शिव ! ---- किन्तु क्षणानन्तरमेव तस्य हृदये स्फुरितं-अरे रे ! वृथैवाऽहं विचारप्रस्तारं करोमि, इदं तु अतीव सरलं , किमनेन प्रलम्बविचारेण? अहमेता दृशमेव निराकरणं वदामि यथा न व्याघ्रो रुष्यति न वा सिंह: । सर्पो प्रियेताऽपि न यष्टिर्भञ्ज्यादिप न ।

वदनोपरि पूर्णां गम्भीरतां विलिप्य स स्वस्थान एव सहसोत्थित: । प्रतीक्षारतौ तौ अपि तं सज्जीभूतं दृष्ट्वा हृष्टौ साकाङ्क्षौ च बभूवतु: । जरन्मार्जरिण तारस्वरेण विवादस्य निराकरणं निर्णयश्च श्रावितौ तौ-

भो महाराजपादौ ! भवतोर्विवादोऽतीवगम्भीरः, सूक्ष्मिविषयश्च । नैतादृशस्य विवादस्य निर्णयं कर्तुं अन्यस्य वराकस्य पृथग्जनस्य शक्तिः । मादृशोऽनुभवसम्पन्नो जन एवाऽधिकारी स्यादीदृशे विषये । अतो भवन्ताविहाऽऽगतौ तद् बाढं साधु कृतमिति मन्ये । मद्गेहाङ्गणमिप भवादृशानां चरणधूल्याऽद्य पावनं संजातम् । अथ भवतोर्विवादस्य निराकरणं वदामि । सावधानीभूय शृणुतम् ।-

महाराजौ ! शीतं सदा पवनाधीनं वर्तत इति मामकीनाऽनुभूतिः । ततश्च मन्येऽहं यद् यदा यत्र मासे पवनाधिक्यं तदा तत्र मासे शीतमपि प्रभूतं स्यात् । यदि स्पष्टं वदेयं तदा यस्मिन् शीतकाले पौषमासे पवनस्य प्रचुरता स्यात्, तदा पौषमासे शैत्यप्राचुर्यं निश्चितमेव स्यात् । यत्र च शीतकाले माघमासे पवनबाहुल्यं भवेत्, तदा माघमास एव शैत्यस्याऽपि बाहुल्यं भवेदेव ।

शैत्यं कस्मिन् मासे कियदिति भवतोर्जिज्ञासाया विवादस्य च एतदेव समीचीनं समाधानं निराकरणं च मम प्रतिभाति । भो: ! अन्यदिप किञ्चित् प्रष्टव्यमस्ति? तर्हि त्वरितं वदतम् । अन्यथाऽहं वार्धक्यप्रभावाच्छीतभीतो गेहान्तर्गच्छामि, नामजपलीनश्च भवामि ।

शिव! शिव! **----**-

ततश्च एवं वदन् तयो: प्रतिवचनमनपेक्ष्यैव स मार्जारो बिलं प्रविष्ट: । सिंह-द्वीपिनौ च तौ द्वाविप स्वं स्वं विजितम्मन्यौ यथागमं जग्मतु: स्वस्थानम् ।



#### (२) ( झेनकथा १

- विजयशीलचन्द्रसूरिः

एकस्य झेनसाधोः पार्श्वे गत एको जनः । स प्रणम्य मौनं उपविष्टः । झेनसाधुस्तु ध्यानलीन आसीत्। कितिचित् क्षणानन्तरं झेनसाधुना ध्यानं विसृज्य प्रसन्नहष्ट्याऽवलोकितं आगमनप्रयोजनं च पृष्टम् । आगन्तुकेन कथितं – अहं कथाकारत्वेन विश्रुतोऽस्मि । श्रुतं मया तत्रभवतां धन्यं नामाभिधानम् । ततश्च मम हृदये सङ्कल्प उत्थितो यद् यदि मम वाणी भवाहशानां परमतत्त्वसाधकानां कर्णातिथिभवेत् तर्हि सा निःशङ्कं पवित्रिता भवेत् । अतो यदि भवतां सम्मितः समयश्च स्यात्, तदा किञ्चिच्छावियतुकामोऽयं पामरजनः ।

झेन साधुना मन्दं मन्दं हसित्वा गदितम्-

भद्र ! नाऽस्ति अधुना मम ईदृशः समयः ।

किन्तु, ओम्, एकं निजप्रसङ्गं स्मराम्यहम्। यदाऽहं पञ्चवर्षीयो बाल आसम्, तदा मम जननीपार्श्वात् प्रतिदिनमहं कथायाः श्रवणं अकरवम्। साऽपि नित्यं नूतनां कथां मे श्रावयित स्म। तां शृण्वन् शृण्वन् एवाऽहं निद्राधीनो भवन्नासम्। कथाऽपूर्णैवाऽवर्तत, निद्राराज्ञी तु कथार्धे एव मामधिकृत्य प्रावर्तततराम्।

अद्य तव निवेदनं श्रुत्वा तत्सर्वं स्मृतिपथमागतं मम । अहमिह क्षणे विचारयामि – किं तादृशीं वार्तां कोऽपि मामधुना श्रावियतुं समर्थः स्यात् ? यदि त्वं तादृशीं कथां कथियतुं शक्तिमान् स्याः तदाऽवश्यं श्रावय । अस्ति मम पार्श्वे तत्कृते समयः नाऽन्यथा ।



# $\langle \! egin{pmatrix} eta \ \hat{\zeta} \ \end{pmatrix}$ हे भगवन् ! $\hat{\zeta}$

- मुनिरत्नकीर्तिविजयः

आसीदेकः काष्ठहारकः । दारिद्यस्य मन्दिरम् । ग्रामस्य सीमनि साधुजनानां सहवास एव तस्याऽतीवाऽरुचिकरम् । तस्य गृहिणी तं सदाऽवमानयति स्म ।

एकदा रात्रौ मत्तवत् स गृहं प्रति गच्छन्नासीत् । सहसा भयावहं ताण्डवमुद्भूतम् । मार्गाद् भ्रष्टः सः । निश्चेष्ट इव भूत्वा भूमावपतत् । गाढिनिद्रां स लेभे । यदा जागृतस्तदा स्वसमीपमेवैकं साधुं दृष्टवान् ।

'अरे! एष साधुस्तु बहुकालपूर्वं मृतः' इति तेन स्मृतम्। साधुरवदत् 'त्वं ताण्डवात् मृतोऽसि। अधुना त्वया तव सर्जकस्येश्वरस्य पार्श्वमागन्तव्यम्।'

काष्ठहारकोऽपि तं साधुमन्वसरत्। उभाविप तावरण्यस्यैकं लघुगृहं प्राप्तवन्तौ। ईश्वरोऽत्र निवसित स्म। साधुर्द्वारमुदघाटयत्। अन्तस्तीब्रोऽग्नि: प्रज्वालित आसीत्। ईश्वरस्य दूताः परित उपविश्याऽङ्गानि तापयन्ति स्म। काष्ठहारकं दृष्टा पुनः तापयितुं प्रवृत्ताः।

साधुरेकं दूतमकथयत्-अन्तर्गत्वा ईश्वरं सन्दिशतु यत् न्यायार्थमेक: काष्ठहारक आगतोऽस्ति।

काष्ट्रहारकोऽग्निं प्रत्यपासरत् । देवदूतास्तमरुन्धन् तापियतुं च नान्वमन्यन्त । तावत् कक्षद्वारमपावृतम्, बहिरागत्य देवदूत उवाच- 'भगवान् आगच्छति' । कक्षमध्ये एका तुला स्थापिता । धटा अपि तत्राऽऽनीता: ।

काष्ठहारकः साधुश्च शीतमपनेतुमितस्ततो भ्रमितुं लग्नौ । तावत् कक्षद्वारं पुनरुद्धटितम् , ईश्वरश्चाऽऽगतः ।

ईश्वरः श्रान्तो वयोवृद्धश्च प्रतिभासते स्म । अधिकेन कार्यभारेण स एवं दृश्यते स्म । कार्ये विक्षेपात् विक्षुब्योऽपि स आसीत् ।

'किं नाम ?'- सोऽपृच्छत्

काष्ट्रहारकः स्वनाम उदचरत्।

पुस्तकात्तस्य नाम्नः पत्रं दृष्ट्वा तत्रेश्वरेण चिह्नं कृतम्।

'आम् ! कानि तव सत्कर्माणि ?'

एकमेव सत्कर्म तस्य स्मृतिपथमागतम् । अतः तुलायामेको धटः स्थापितः ।

'अथ तव दुष्कृत्यानि कथय।'

तस्य कथनमनुसृत्य एकैकं कृत्वा धयन् तुलाया विपक्षभागे मुच्यमानान् दृष्ट्वा काष्ठहारकः स्तब्धो जातः । क्षणेनैव तुलाया एक भागोऽनमत् । अधिकमधो नेतुं भूमिरुत्खाता ।

एवं काष्ट्रहारकस्य पापानां गणना पूर्णाऽभवत् । प्रभुणा त्वरितं पुस्तकं पिहितम् ।

"अज्ञानिन्! स्वार्थिन्! प्रमादिन्! अधमात्मन्!" भगवता चीत्कृतम्। "मया तुम्यं जीवनमर्पितं, त्वया चैतावदेव कृतम्? तवैतानि दुष्कृत्यान्याश्रित्य कठोरोऽपि दण्डोऽल्पीयानेव मम भाति। ज्ञातम्?"

हिमवत् स्तिमितः क्लान्तश्च काष्ठहारकः शीर्षमधूनयत् । ''एका दुर्गता नारी त्वया विश्वता, तत्तु तवाऽत्यन्तमधमकृत्यमस्ति । तुलायां न्यूनं तोलितं त्वया ।'' प्रभोर्वचनेषु तिरस्कार्याधक्यं दृश्यते स्म । समीपस्थं देवदूतमादिशत् – 'काष्ठस्य स महान् भारोऽत्राऽऽनय' । त्रिभिर्देवदूतै दुं:खेन उत्पाट्य स आनीतः । भगवच्चरणसमीपं च मुक्तः ।

भगवता काष्ठहारक आदिष्टः ''दृष्ट एष भारः ? सदाकालं तव पृष्ठभागेन एनमुत्पाट्यैव त्वया जीवितव्यम् । एषा ममाऽऽज्ञाऽस्ति ।''

काष्ठहारकस्तु तं महान्तं भारं मूकवत् पश्यन् स्थितः।

भगवता च निःश्वास्य मुखमन्यत्र कृतम्।

'भारस्तस्य पृष्ठे स्थापयत । इतः परं च न केनाऽपि मम विक्षेप करणीयः' इत्याज्ञसं भगवता ।

देवदूताः काष्ठहारकस्य समीपमागताः।

'नहि नहि' - सं उक्तवान्।

देवदूता: स्थगिता: । भगवानिप तिर्यग्दष्ट्या काष्ठहारकं दृष्टवान् । अवक् च -

'किमुदितम्?'

सोऽकथयत् - 'नाऽहं ग्रहीष्याम्येष भारः । नैतादृशो दण्डो भवता कर्तव्यः । एष नोचितः ।'

ईश्वरः, साधुर्देवदूताश्च सर्वे एनं वामनं दिरद्रं मनुष्यं तस्य च कठोरं भावशून्यं च मुखमनिमेषनयनैर्निरीक्षितुं लग्नाः । अद्यपर्यन्तं न केनाऽपि दण्डकालेऽस्वीकृतिर्दिशिता । ईश्वरः समगीरत – ' आदेशमनसत्य त्वया कर्तव्यमेव' ।

'निह' - क्रोधावेशेन दग्ध इव स अन्यायं दृष्ट्वा कम्पित इवाऽभूत् । 'शृणोतु में कथनम्, भगवन् ! न मम कथनेन भवता जन्मैतत् प्रदत्तम् । अपरं च, अस्मिन् जीवितव्ये भवता किं प्रशस्यं मह्मर्मिपतम् ? यस्या मुखमिप मया न निरीक्षितं तादृशीं जननीमहं प्राप्तवान् । येन सदाऽहमुपेक्षितस्तादृशः पिता मया लब्धः । शीतकालेनोष्णकालेन च कद्धितोऽस्मि । हस्ताविप मे कर्कशौ जातौ । अङ्गुलीभ्योऽिप शोणितं प्रवहित । सदाऽवमानयन्त्या पत्न्या सह लघीयसि गृहे मे वसितरस्ति स्म । किं कदाऽिप ज्ञातो भवता ममोदन्तः ? क्विचदागतोऽिप किं भवान् मत्सहायार्थम् ? मह्यं जन्म दत्त्वा भवान् मुक्त इवाऽभवत् । अधिकधनलाभार्थं मया विप्रतारणं कृतम् । बहुशो जाता मृत्योरिच्छा मम । मृतोऽप्यहं किं प्राप्तवान् ? भवता प्रदत्त एष कठोरः दण्डः । समग्रं जीवनमेव मे

कक्षमध्ये काष्ठहारकस्य शब्दा प्रतिध्वनिताः । पश्चात् स्वल्पेनैव कालेन उपशान्तकोपः स सञ्जातः । भयभीत इवाबभूव । तेन दृष्टं यद् –ईश्वरो रोदिति । आश्चर्यमनुभवान् सः । ईश्वरस्य शरीरं रोदनात् कम्पते स्म । पश्चाच्च साधुर्दूताश्चाऽपि रोदितुं लग्नाः ?

भगवता च काष्ठहारकस्य स्कन्धोपिर हस्तं प्रसार्य कथितम् 'अत्यन्तं दुःखितोऽस्मि । बहुषु कार्येषु व्यस्तत्वात् मया नैतद् ज्ञातम् । वत्स ! त्वं सत्यम् वदिस मया कदिथतस्त्वम् । क्षमस्व मां वत्स ! क्षमस्व । मह्यं क्षमां दास्यसि किम् ?

काष्ट्रहारकः - 'यद्येतस्माद् दण्डात् मम मुक्तिः स्यात् !' 'तथाऽस्तु वत्स !'

दण्डस्वरूपमासीत्। अधुना नाऽहमेनं दण्डं स्वीकरिष्ये'।

तर्हि क्षमयामि ।

'अभिवादनम् । अधुना किं दीर्घनिद्रां वाञ्छिस पृथिव्यां वा पुनर्गन्तुमिच्छिस ?'

'किम् ? पुनः पृथिव्याम् ?'

'आम् वत्स ! तत्शक्यम् । पृथिव्यां यदा जागरिष्यसि तदा शीतेन पीडितो भविष्यसि किन्तु जीविष्यसि । कथय किं रोचसे, दीर्घनिद्रां जीवनं वा ?

काष्ट्रहारकः मनसि आलोचितवान् - 'अतः परं भगवान् एव सर्वं करिष्यति।'

'यदि भवान् प्रसन्नस्तर्हि गृहगमनमेव काङ्क्षे' - स उवाच ।

'शोभनम् ! तदप्यनुभव' – ईश्वरोऽवदत् ।

'एनं पुनर्नयतु' भगवता साधुरुक्तः । पश्चात् कक्षान्तरं प्रविश्य द्वारं पिहितवान् । काष्ठहारकः सोऽरण्ये जागृतोऽभवत् । ताण्डवं तु तदा शान्तं जातम् । सूर्यस्तु मन्दं प्रकाशते स्माऽऽकाशे ।

तत उत्थाय गृहं प्रति धावितवान् । स्वयं जीवित इति आनिन्दित आसीत् सः । गृहस्य जीर्णद्वारं लीलयैवोद्घाटितम् । यदनुभूतं तत् कथियतुं यावद् वचनमुच्चारितं तावत् पत्नी तं ताडितवती ।

'कियान् विलम्बः कृतः त्वया ?' – सा उक्तवती ।

काष्ठहारको भूमावपतत्। व्योम प्रति करुणदृष्टिं कृत्वा पार्श्वं परावृत्त्य च मन्दमवदत् – 'हे भगवन !!!'

[क्रिस्टोफर-लीच-इत्यनेन आङ्ग्लभाषायां लिखिताया मूलशङ्कर-भट्ट-इत्यनेन च गूर्जरभाषा- यामनूदिताया 'हे भगवान!' इति कथाया अनुवाद एष: ।]



सर्वं शोभते समयोचितम्। " हैमवचनामृतम् "

### सरला उपायाः खलु दुःखप्राप्तेः।।

- स्वामी अध्यात्मानन्दः

सर्वदा निजवृत्तान्तस्यैव वर्णनम् । सदा स्वस्यैव चिन्तनम् । स्वस्योपेक्षायां अन्तर्ज्वलनम् । सर्वतो निजश्लाघायाः स्पृहा । आत्मानं मुक्त्वा सर्वत्राऽविश्वासः । यथाप्रयत्नं निजकर्तव्यात् च्युतिः । यथाशक्यं सर्वत्र 'अहं' शब्दस्य प्रयोगः । परार्थे यथाशक्ति अल्पीयान् प्रयत्नः । तुच्छेऽपि परोपकारे निजस्तुतेरिभलाषः । प्रतिप्रवृत्ति 'ममैव सत्यं' इति कदाग्रहः । (अनुवादः)



# 🖔 "भावना भवनाशिनी" 🖔

- मुनिरत्नकीर्तिविजय:

साधुजनानामागमनेन तेषां चोपदेशदानेन सततं लाभान्वित एको ग्राम आसीत्। तत्रत्या जना अपि भावुका मुग्धा धर्मरुचयश्चाऽऽसन्। साधूनां पदार्पणेन ते सर्वे प्रसन्नतां प्राप्नुवन्ति स्म। सर्वेरीत्या च तान् पर्युपास्य तल्लाभेन तोषमनुभवन्ति स्म। सर्वेषां साधूनां सकाशात् धर्मवचनान्यपि तेऽश्रृण्वन्।

एकदा तस्मिन् ग्रामे शिष्यगणपरिवृत एक साधुरागतः । ग्रामजनाश्च तेषां स्वागतं कृतवन्तः । वन्दनादिकं कृत्वा तत्र स्थैर्यार्थं प्रार्थनाऽपि लोकैः कृता । लोकानां भक्तिमनुलक्ष्य विज्ञितिः स्वीकृताऽपि साधुभिः । अन्यस्मिन् दिने प्रवचनमपि निश्चितम् ।

अथ द्वितीयदिने प्रवचनसमये सर्वेऽपि जना उपस्थिता अभवन् । साधुमहात्मनाऽपि मंगलाचरणपूर्वकं प्रवचनं प्रारब्धम् । तस्मिश्च प्रवचने "भावना भवनाशिनी । भावनाया अनेके लाभाः सन्ति । भावनया हृदयस्य शुद्धिर्भवति । शत्रुरिप मित्रायते शुभभावेन । अतो नित्यं शुभभावना भावनीयैव" इत्याद्युक्त्वा भावनया केन कीद्दगूपेण को लाभविशेषः प्राप्तस्तद्दष्टान्तोऽपि सूचितः ।

यथाकालं प्रवचनं समाप्तिमगात् । जना अत्यन्तं मुदिता जाताः । जना भावुका आसन् किन्तु किञ्चिण्जाङ्यमपि तेषु प्रवर्तते स्म । अत उपदेशस्य भावार्थमगृहीत्वा शब्दा एव तैर्गृहीताः, यत् ''शुभभावना नित्यं भावनीयैव'' इति ।

सपरिवारः स साधुश्च प्राप्तकालस्ततो विहृतवानिप ।

अत्र ग्रामजनै: - 'अहरह एकत्र सम्मील्याऽस्माभिर्भावना भावनीया' इति निश्चयः कृत: । तदर्थं च स्थलं कालश्चाऽपि निश्चितौ ।

अथ सर्वेऽपि रात्रिसमये नित्यमेकत्र सम्मीलन्ति । भिन्नां भिन्नां च भावनां भावयन्ति । केचित् प्रभुभक्त्यर्थं किं कर्तव्यमिति भावयन्ति –यद् 'भगवत्प्रतिमां वयमाभूषणैरलङ्करिष्यामः ।

तत्समक्षं च गीत-नृत्य-नाट्यादि रचियष्यामः' इत्यादि । केचिद् दानधर्मेण दुर्गतानामनाथानां दीनानां च जनानां सहायार्थं भावयन्ति । केचिद् ग्रामस्योन्नत्यर्थमहमेवं करिष्यामि, एतादृशं करिष्यामी' ति प्रस्तौति । कश्चिदहं नित्यं दीनेभ्यो भोजनं दास्यामि इति भावयन्ति । एवमेव च दिवसा गमयन्ति ।

एकदा गत्रौ सर्वै: सम्मील्य तीर्थयात्रार्थं भावना भाविता। ''तीर्थयात्रा त्वश्यमेव कर्तव्या। तीर्थयात्रया दुरितानि क्षयन्ति, परमात्मनामनुग्रहश्चाऽपि प्राप्यते'' इत्यादि वार्तालापं कुर्वद्भिस्तैः ''अतीवोत्कण्ठा वर्ततेऽस्माकं तीर्थयात्रायामतस्तदर्थं निश्चिनुमः'' इति कृत्वा तद्दिवसोऽपि निश्चितः। परस्परमामन्त्रिता अपि ते सर्वे।

तिसमंश्च दिने तेषां तद्भावनासभायामेक आगन्तुकोऽप्युपस्थित आसीत्। स च तेषामेनया प्रणालिकयाऽनिभज्ञ आसीत् यद्-अत्र केवलं भावनैव भाव्यते न किञ्चिदिप किन्तु क्रियते इति । तेनाऽपि तिद्दिने तेषां तीर्थयात्राया वार्ता श्रुता । सोऽपि तत्रोपास्थितत्वात् यात्रार्थमामन्त्रितस्तै:। अतस्तदामन्त्रणं सत्यं मत्वा हृष्टचित्तः सोऽभूत् । समस्तो महाजनस्तु नित्यमिव भावनया निवृत्य स्वगृहं प्रस्थितः । आगन्तुकोऽपि स्वग्रामं गतवान् ।

तेन स्वग्रामं गत्वा सर्वेभ्यस्तद्यात्रावार्ता श्राविता । तत्संश्रुत्य 'बहुभिर्वर्षेर्यात्रावसरः प्राप्तः' इति सर्वेऽप्यानन्दभरहृदया बभूवुः । सोऽपि निश्चितं यात्रादिवसं ज्ञाप्य, 'कथं तत्र गन्तव्यम् ? के के आगमिष्यन्ति' इत्यादि निश्चितंवान् ।

अथ-'कदा तदवसर आगमिष्यति' इति चिन्तनेनैव दिनानि व्यतियन्ति । एवमेव प्रतिज्ञातदिवस आगतः । पूर्विस्मिन् दिने सर्वयात्रिकैः सार्द्धमेकेन बृहद्यानेन स तद्ग्रामं सम्प्राप्तः । तत्र च नित्यव्यवहारे एव प्रवर्तमानान् जनान् स दृष्टवान् किन्तु न काऽपि यात्रायाः सज्जा दृग्गोचराऽभूत् । तेन चिकतोऽभूत् सः ।

स महाजनस्य पार्श्वे गतः । तं चाऽपृच्छत् ''तिह्ने यात्राया वार्ता प्रवृत्ताऽऽसीत् । सर्वे निमन्त्रिता अपि तत्रोपस्थिताः । 'निजस्वजना ग्रामजनाश्चाऽप्यानेतव्या अवश्यमेव' इत्यादि भवद्भिरुक्तम् । अहमपि तिह्ने तत्रोपस्थित आसम् । अतः कथनानुसारेण अहमागतः । कदा च यात्रार्थं प्रस्थानं भविष्यति ?''

महाजनश्च तमवदत् 'भोः । अस्माभिः केवलं भावनैव भाविता यात्रार्थम् । तदर्थं कृतो निश्चयः प्रदत्तमामन्त्रणं चाऽपि भावनास्वरूपे एवाऽऽस्ताम् । वयं तु नित्यमेवं भावनां भावयामः । अतो नास्ति यात्राप्रवासे काऽपि प्रवृतिः । अतो भवानपि यथेच्छं निवर्तताम् ।

एतेन प्रत्युत्तरेण स खिन्नोऽभवत् । तेन-'एतैरहं विश्वतः' इति चिन्तितम् । किञ्चिद् विचार्य स्वास्थ्यं च सम्प्राप्य स महाजनमुक्तवान् ''भवतु यद् भूतम् । अहमप्येतान् सर्वान् नीत्वाऽत्राऽऽगतोऽस्मि । सर्वेऽपि बुभुक्षिता जाताः । काऽपि भोजनव्यवस्था करणीया । यूयं च मम साधर्मिकाः, अतोऽहमिच्छामि यद् भवन्तः सर्वेऽप्यस्माभिः साधं भोजनं कृत्वा मां लाभान्वितं कुर्वन्ताम् । साधार्मिकभक्तेर्लाभेन मामुपकुर्वन्तु । सर्वाऽपि व्यवस्था त्वरितगत्या कर्तव्याऽधुना, येन पुनर्गमनं सुलभं भवेत् ।''

महाजनेन गदितम् - अस्मिंश्च कार्ये द्रव्यव्ययोऽधिको भविष्यति ।

स समगीरत – नास्ति किमिप चिन्ताकारणम् । कदाऽहं भवादृशां लाभं प्राप्स्यामि ? । श्रुत्वैतद् वचनं तस्य सर्वोऽपि महाजनो भोजनव्यवस्थायां प्रवृत्तोऽभवत् । भिन्नभिन्न–मिष्टान्न–पान–धान्यादिका सर्वाऽपि सामग्री सज्जीकृता । सूदा अपि आनीताः । समागताश्चा–ऽभ्यागता भोजनार्थमुपविष्टाः । भोजनादिना निवृत्य प्रतिगन्तुं स प्रवृत्तोऽभूत् । यावत् पुनःप्रस्थानार्थं स प्रवृत्तस्तावद् महाजनेनोक्तम्– अरे ! क्व गमिष्यन्ति सर्वे ? एतद्धनं को दास्यित ?'

सोऽवोचत् - किं नाम द्रव्यम् ?

जना: – किं नाम किम् ? एतस्य भोजनस्य ।

सज्जन: - नाऽयं मम विषय:। मया तु केवलं भावनैव भाविता युष्पद्वत्...।



कृते प्रतिकृतं सद्यो कुर्वन्ति हि मनस्विन: ।
" हैमवचनामृतम् "

## (५) १ सत्यघटना १

- मुनिधर्मकीर्तिविजय:

पुरा किल वसित स्म 'सूर्यपूरे' श्रेष्ठी सुश्रावकश्च 'श्रीमोहनलाल पानाचन्दे' त्यिभिधानकः । स च श्रीमच्छङ्खेश्वरपार्श्वनाथप्रभोः परमोऽनुरागी सेवक आसीत् । 'श्रीमच्छङ्खेश्वरपार्श्वनाथप्रभुरेव मम शरणं, रक्षकः पालकश्च, स एव जीवनाधारो मे' इति मेरुगिरिरिव तस्य मनिस परमाऽविचला श्रद्धाऽऽसीत् ।

यदा कदाचिद्विभु: स्मृतिपथमायाति तदा सर्वमिप कार्यं विहाय द्रुतमेव श्री'शङ्खेश्वर'तीर्थं स गच्छत्रासीत् । तत्र गत्वा पार्श्वनाथिवभो: मङगलदायिनं सांनिध्यं संप्राप्याऽनन्यचित्तेन तद्भिक्तं चकार । प्रभो: भक्तिप्रभावेण सर्वस्या अप्याधि-व्याधिस्वरूपपीडाया: निवृत्तीभूय प्रसन्नतां स्वस्थतां च प्राप्नोति स्म स: ।

एकदा पार्श्वनाथभगवत आराधनार्थं स तत्र गतः । विभुवदनैकचित्तस्तद्गुणमयमनस्कश्च स जगत्पतेः पर्युपासनां कुरुते स्म । तस्य कण्ठः पिकवत् मधुरोऽब्धिवदम्भीरश्चाऽऽसीत् । तस्योच्चैर्निनादस्य प्रतिध्विन निशो नीरवे परमशान्तिमये च वातावरणे सर्वतोऽगुञ्जत् । यथा हरिणाः मधुरगान्धर्वतूर्यरवेणाऽऽकृष्यन्ते तथैवाऽस्य मधुरेण मङ्गलगानेन बहिःस्थिताः सर्वेऽपि जना आकृष्य झटिति मन्दिरमागताः । एवं शनैः शनैः जिनालयस्य समग्रोऽपि मण्डपो जनवृन्देन भृतः ।

दैवात् तदैव सेवकसमुदायै: पिर्वष्टितेन तत्क्षेत्राधिपितना 'नवाबे'न जिनगृहस्यान्तिकं शिबिरोऽकारि । ततस्तेनाऽपि जिनेश्वरभक्तस्याऽस्य श्रावकस्य मधुरो निनादः श्रुतः । तस्य मानसमानन्देन प्रोल्लिसितमभूत् । ''चारु चारु'' एवं तन्मुखात् वाणी निर्गता । प्रत्यक्षमेतच्छ्रोतुमुत्किण्ठितमभूत् तन्मानसम् । द्वतमेव स सेवकमादिष्टवान् – त्वमधुनैव तत्र गच्छ, यः कोऽपि भवेत् तं सादरमत्राऽऽनय ।

'तथाऽस्तु' एवमुक्त्वा स सेवकस्तत्र जगाम । तेन सिवनयं सः श्रावको विज्ञप्तः – श्रेष्ठिन् ! महाभाक् ! तव निर्मलामनुपमां च भिक्तं दृष्ट्वा तथा सुमधुरं गम्भीरमारवं च निशम्याऽस्मदीयः नवाबोऽतीव प्रसन्नोऽभूत्। ततः प्रत्यक्षं तस्य शुश्रूषाऽस्ति । अतस्तत्राऽऽगत्य मे प्रभोः स्मृहापूर्तिं करोतु भवान् ।

श्रावक आह – नैतत् शक्यम् । न त्रिजगदीश्वरं विना कस्याऽपि सदेशमेवंरीत्या गीतं गायाम्यहम् । यद्यस्ति तेषां जिज्ञासा तह्र्यत्राऽऽगन्तुमहमामन्त्रयामि । सुखेनाऽत्राऽऽगम्यताम् ।

स सेवकः कुद्धोऽभवत् श्रुत्वैवम् । तेन कथितम्-श्रेष्ठिन् ! नैष कोऽपि सामान्यजनः अपि तु अस्याः सर्वस्या अपि भूमेरिधपितरिस्ति, वयं सर्वेऽपि तदाज्ञायां वर्तामहे । ततस्तत्राऽऽगच्छ सपिद, अन्यथा भवन्तं दण्डियष्यिति सः ।

तेन श्रावकेण निर्भयत्वेनोदितम्- न काऽपि मे भीति: । तव स्वामिने यद् रोचते तत्कर्तुं स स्वतन्त्रोऽस्ति । श्री'शङ्खेश्वरपार्श्वनाथं' विमुच्य तस्य मनोरञ्जनार्थं न तत्राऽऽगच्छेयमहम् ।

अपूर्वसामर्थ्यान्वितमेतद्वाक्यं संश्रुत्य स सेवकोऽपि विह्वलो भीतश्च । अचिरेण शिबिरं गत्वा 'नवाबा'य तेन सर्वमपि निवेदितम् । क्षणं नवाबेनाऽपि आश्चर्यमनुभूतम् । तस्याऽपि वाक्शक्तिः किञ्चित्कालं स्थगिता ।

परं तु, सः नवाबोऽपि भक्तिनिष्ठ आसीत्। तेन (स्वतः) मनिस चिन्तितम् एष एव प्रामाणिकः प्रभुभक्तः, अस्यैव भक्तिरिप तथ्या। मयाऽद्यपर्यन्तमनेके प्रभुसेवकाः दृष्टाः, अपि तु, एतादृशो भक्तस्तु न निरीक्षितः यतो यस्य चरणे जीवनं समर्पितं तं विना कस्याऽपि चरणसेवां न करोति।

एवं विचार्य स्वसेवकमाहूय तेन नवाबेन प्रोक्तम् – भवतु स नाऽऽगतोऽत्र, किन्तु एताहशो भिक्तिनिष्ठस्य परमश्रद्धावतश्च भक्तसेवकस्य दर्शन कर्तुं मे मनोऽत्युत्किण्ठितमस्ति, अत आवां द्वाविप तत्र गच्छेताम्। अन्यच्च प्रभोः साक्षात् दर्शनं तु कदा भिवष्यित तदहं न जानामि, परंतु प्रभोः प्रतिकृतिसमस्याङ्गगतस्य च भिक्तमत आत्मनः पुण्यदर्शनं कृत्वा मन्मानसं पवित्रं करवाणि।

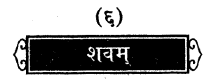
एवं ससेवकस्स 'नवाबः' जिन्गृहं गतः।

अत्र च-स श्रावकस्तु एतां घटनां विस्मृत्य प्रभुभक्तौ निमग्न आसीत्। अस्खिलतवाग्धारया मधुरस्वरेण रसिनबद्धं भक्तिभृतं च गीतं गायत्रासीत् सः । स 'नवाबोऽपि किमप्यनुक्त्वा अस्य भक्तिपूतं समर्पणसंदीप्तं च वदनं निरीक्षमाणोऽतिष्ठत् ।

'पार्श्वनाथ'प्रभोः पर्युपासनां कृत्वा स श्रावको बिहरागच्छिति। तदैव नवाबेन स श्रावक आिश्लिष्टः। आनन्दाश्रुपूरित- अनुमोदनाभावभिरतेन वदनेन तेन प्रोक्तम्-त्वं धन्योऽसि, त्वं सत्यमेव प्रभुभक्तोऽसि, तवाऽकिम्पतश्रद्धान्वितां निरुपमां भिक्तं वीक्ष्यातीव प्रसन्नो भवाम्यहम्। अपि च, अद्य सफलीभूतं मे जन्माऽपि। अनेकशो भक्तेः वार्ता श्रुता, किन्तु भिक्तशब्दस्य तात्पर्यं तु ज्ञातमनुभूतं चाऽद्येव।



<u>></u>₩Θ ξξ Θμε



- मुनिधर्मकीर्तिविजयः

(3)

शवम्, शवम्, शवम्।

पिततमासीत् सर्वतो भूमिं स्पृष्ट्वा शवमेकम्। सर्वं मुखमिप तस्य रुधिरेण रञ्जितमासीत्। एक: क्रमो वक्र:। एको हस्तो वक्षसि, अन्यो हस्तो वदनोपिर पितत आसीत्। आस्तां द्वौ हस्ताविप रुधिरेण लिप्तौ। नयनेऽपि मीलितेऽभूताम्।

पितत आसीदेष कुणपो नगरस्य मार्गस्य मध्यभागे। नासीत् कोऽप्यन्यो मार्गो नगरस्य बिहर्गन्तुं ततोऽन्यग्रामं प्रति गमनोत्सुकास्सर्वे पौरजना एतदेवाऽयनं प्रत्यागच्छन्त आसन्। किन्तु वर्त्मनो मध्यस्थितं कुणपमेतं वीक्ष्य भीतिं प्राप्नुवन्तो न केऽपि जनाः पुरस्सरं गमनार्थं समर्था आसन्। ततस्तत्रैव सर्वे जनाः स्तम्भीभूता इव स्थिताः। एवं तत्रत्यस्थाने बहवो नागरिका मीलिताः। अपि तु नासीत् शक्तिरुपकुणपं गन्तुं केषाञ्चिदपि। ततस्सर्वे जना दूरे एव संस्थिताः।

तदा तत्रस्थितास्सर्वे जनाः परस्परमेवमलपन्।

संभवत्येष मार्गस्तु मध्याह्ने एव केवलं पथिकविहीन: । अन्यस्मिन् काले तु भवत्येव पौरजनानां गमनाऽऽगमनम् । अत एवैतद्धटनाकालोऽपि मध्याह्ने एव संभाव्यते । एवं सर्वे निर्णीतवन्तोऽभवन् ।

तदैवैको जन आह, यत्रैष निर्णयो योग्यो युष्मदीय:, यतोऽहमस्मादेवाऽयनात् मध्याहने आगत आसम्; तदा तु नासीत् कुणपोऽत्रैष:।

श्रुत्वैतद्वाक्यं सर्वे जनाः पुनिश्चन्तिता बभूवुः । कुत आगत एष कुणपः ? किमत्रैवाऽस्य हत्या कृता, उताऽन्यत्र हत्यां कृत्वाऽत्र शवं प्रक्षिप्तम् ?

30 €3 OKE

कस्यचिदेष कुणपः ? किमस्ति कञ्चिदस्य शवस्याऽभिव्यञ्जकः ?, एवं सर्वे यथामित प्रश्नान् चकुः । तथाप्येतस्य शवस्य समीपं न केऽपि जना जग्मुः, दूरातु न शवं संलक्ष्यते ।

किं करिष्यामः ? किं करिष्यामः ?, एवं निःश्वस्य सर्वे तूर्ष्णींस्थिताः । तदा केचिद्घीरपुरुषाः कुणपस्याऽस्य लक्षणानि ज्ञातुं समीपं गताः ।

कुणपं निरीक्ष्य-

एकेन कथितं - अरे! एष:?

अन्येनोक्तं-ज्ञायते देहस्य रचनयैष यद्, अहो ! ज्ञातं ज्ञातम् ....।

अन्येन प्रोक्तं - अरे ! तस्य सदृशान्येवाऽस्य वस्त्राणि; अतस्स एवाऽयं,

स एवाऽयम्...।

तदा सहसैवैक आह - एष तु हक्क: कल्प्यते यत्, चिकुरा अपि तन्निभा एव अन्येन गदितं- सत्यमेव, सत्यमेव, एष हक्क एव दृश्यते; यत उपानहावपि तत्तुल्ये एव।

प्रान्ते जनसमुदायादेको बिलाष्ठो जनस्सर्वेषां शङ्कां दूरीकुर्वन्नुवाच यत्, तत्तुल्यान्यंशुकानि, तिन्नभाः शिरोरुहाः, तस्य प्रतीकाशे उपानहौ, एवं कथं वदथ? एष हक्क एवाऽस्ति, इत्येवं किमर्थं न जल्पथ? एवं संश्रुत्य सर्वे जनाः स्तब्धा इवाऽभवन्, किमपि न वदन्ति, सर्वे जनाः क्षणं शबमेव दरीदृश्यन्ते ।

'अस्ति हक्क एव' एवं निर्णीते सित व्याकृतमेकेन, एतत्तु न संभविति, न कथमिप मन्येऽहम, यतो मया स प्रातरेव दृष्टः ।

अन्येनाऽऽचष्टम् – भो! भो! त्वया तु प्रातः काले दृष्टः, किन्तु मया त्वधुनैव कियत्कालं पूर्वमेव निरीक्षितः, अहो किमेतद् ?

एवं श्रुत्वा वीक्षन्ते सर्वेऽन्योन्यं मुखानि, क्षणवारं सर्वेऽवाच इव भूताः । प्रकृतिरिप शोकमयी भूता, सर्वे स्तम्भीभूता इव संस्थिताः । (२)

#### अस्त्यत्र घटनैषा ।

अस्मिन्नेव नगरे निवसित स्मैष हक्क:। अमृत तस्य पिताऽल्यवयस्येव । अकस्मात् तन्माताऽपि कियत्कालपूर्वं मृता । एवं नासीत् तस्य परिवारे कोऽपि जन:, यतस्स निर्बन्ध एव ग्रामेऽपि व्यहरत् ।

तस्याऽऽसीत् काऽपि नाऽन्या चिन्ता । ग्रामजनानामापणं गत्वा तैः सह वार्तालापद्वारेण समयाकरोति स्म । निशि तु मन्दिरस्य विद्यालयस्य ग्रामचत्वरस्य वा भूमौ स स्वपन्नासीत् ।

अथ च, स सर्वेषां नगरजनानां प्रिय आसीत्, यतो नगरस्य बालै: वा वृद्धै: वा, स्त्रीभि: वा पुरुषै: वा, सामान्यजनै: वा विशिष्टजनै: वा, सर्वेरिप लिक्षतानि कृत्यानि स निगलसं कुर्वन्नासीत्। स प्रकृत्या हसनशील:, निष्पापी, उत्साही, सर्वेषां कर्मकरणोद्यमी चासीत्। स कौतुकी अप्यासीत्। सर्वेऽिप तस्य कुतूहलं सहमाना आसन्, यतो हक्कस्य स्वभावो निष्पाप:।

एवं भ्रमित स्म स इतस्ततस्सर्वस्मिन्नैव नगरे। किन्तु तस्य चारित्रमितिवशुद्धमासीत्। आस्तामितगम्भीरेऽब्धिवत् तस्य नयने, तस्य मानसमिप स्फिटिकवत् सुनिर्मलमासीत्। तस्य चारित्रे न केऽिप शिङ्कता आसन्। अत एव केषाश्चिदिप गृहे आपणे वा निर्वन्धं गन्तुं समर्थ आसीत् स हक्क:।

यदा कदाचित् बुभुक्षितो भवेत् तदा कस्यचिदप्यापणात् किमिप खाद्यवस्तु गृहीत्वा तमेवाऽऽपणस्वामिनं प्रति मयैतद्वस्तु गृहीतं, किं ज्ञातं भवता ? इति पृष्ट्वा सर्वानिप जनान् हासयित स्म । एवं स जनिप्रय आसीत् ।

किञ्च, आसीत् तस्याऽन्यदिष वैशिष्ट्यमेकम् । पृथक् पृथक् वेषमाकलय्य स ग्रामे निर्गच्छेत् तदा तमालोक्य सर्वेऽिष मुह्यन्ति स्म । यस्य कस्याऽिष वेषं स भजेत् तदा तमनुलक्ष्यैव तै: सह व्यवहरिन्त स्म सर्वे जनाः । वेषपरिवर्तनेन स एतादृशं सादृश्यं निरूपयित स्म ।

एकदा कस्यचिदारक्षकस्य वस्त्राणि धृतानि, चर्म्मणः कटिबन्धः (बेल्टः) गृहीतः, मस्तके शिरस्त्राणं परिधृतं, हस्ते दण्डं गृहीतं, अजायाः केशैः श्मश्रु कृतम् । पश्चात् हस्तदण्डमूर्ध्वीकुर्वन् नगरश्रेष्ठिन आपणं गत्वोच्चैरकथयत्, रे श्रेष्ठिन् ! उत्तिष्ठ ! प्रया दृष्टा दृष्टा तव प्रामाणिकता, अधुनैव मया सहाऽऽरक्षकस्थानं प्रति चल ।

श्रेष्ठी तु भीत: । देह: कम्पितोऽभूत्, वदनमिप निस्तेजं भूतम् । अरे ! अरे ! मम कः....कः...अ...प...एवं दीनस्वरेण वदत: श्रेष्ठिनो मुखं संलक्ष्य हको जहास । स ज्ञात: श्रेष्ठिना; त्वरितमेव हस्ते दण्डं गृहीत्वा ताडियतुं तं प्रति धावित:। रे दुष्ट ! मम भापियतुं...। तावत्कालेन तु हक्कोऽन्यत्र गतवान् ।

एवमीदृशानि नैकानि कुतूहलान्याचिरतानि तेन । कदाचिदाभीरस्य, कदाचिदारक्षकस्य, कदाचिद् भिक्षुकस्य, कदाचित् श्रेष्ठिनः, कदाचिद् रामस्य, कदाचिद् हनुमतः कदाचित् शङ्करस्य, कदाचित् लङ्केशस्य, कदाचित् स्त्रियः वेषो धृतः, एवं भिन्नं भिन्नं वेषं धृत्वा जनानां प्रमोदमचीकरत् ।

एवं तत्रस्थितै: सर्वै: जनै: तस्य हक्कस्य समस्तमिप जीवनं स्मृतिपटे आनीतम्। सर्वै: कथितं-यत्, तेन हक्केन स्वकीये जीवने कदापि कस्यापि न दुष्कार्यं कृतम्, केनाऽपि सह न वैरभावो बद्धः, तथाऽपि केन दुष्टेनैष निरपग्धी हक्को मारितः ? एवं वदतां सर्वेषां नयनेभ्योऽश्रूण्यझरन्।

(3)

तदैव तत्राऽऽगतः 'कम्मरअली'नामको जनः । स आह- किमेतद् श्रृणोम्यहं, किमेतद् सत्यम् ? । निह, निह, कदापि न संभवेत्, यतस्स हक्कस्तु द्वादशवादने एव ममाऽऽपणे आगतः, वार्ताऽपि कृता मया सह, किञ्चिद्वस्तु गृहीत्वा गतः । अधुना...अधुना...एतद् किं...अहं पश्यामि । एवं वदन् स उच्चैः रुरोद । सहसैवाऽऽघातवशेन भूमितले पिततः । आसीत् हकः 'कम्मरअली'त्यस्य मित्रम् । दिनपर्यन्तं तदापणे एव उपविशत्रासीत् हकः । आस्तां परस्परं सुखदुःखयोः सहभागिनौ तौ । तत एवाऽनया घटनया स कम्मरअली

NO EH ON

अतिव्याकुलोऽभवत्।

क्षणेन स्वस्थीभूतः कम्मरअली आह-भो! भो! किं युष्पाभिराक्षकगृहे एष वृत्तान्तो ज्ञापितो न वा?

अकथयन् सर्वे जना अन्योन्यं मुखं वीक्षमाणाः, निह, निह, अस्माभिः सर्वैः विस्मृतमेवैतत्तु ।

तदैव ग्रामणीरुवाच-अरे! करशन! आरक्षकगृहं गत्वाऽधुनैवैतमुदन्तं ज्ञापय।

श्रेष्ठिना प्रोक्तं – क्षणं तिष्ठन्तु, विचारयन्तु । अत्राऽऽगत्याऽऽरक्षकाः किं करिष्यन्ति, तद् यूयं जानीथ ? आगत्य युष्मानेव प्रक्ष्यन्ति ते तु, यद् एतं को ममार । तदा किं प्रत्युत्तरं दास्यथ यूयम् ?

ग्रामणीराह-श्रेष्ठिन् ! कथं त्वं मुह्यसि ?, अस्माकं सर्वेषामेषैव जिज्ञासाऽस्ति, केन मारितो निरपराधी हक्क एष: ।

श्रेष्ठी आह-ग्रामणि ! त्वं पुन: पुन: विचारय । एतावन्मात्रेणैकेनैव प्रश्नेनैतत्कार्यं न समाप्तं भवेत् । अन्यानिप प्रश्नान् प्रक्ष्यन्ति । शवं केन केन दृष्टम् । कियत्कालात् शवमत्र पिततम् । तदा कः क आसीत् । एवं नैकाः प्रश्ना उद्धविष्यन्ति, तत आरक्षकगृहे नैष वृत्तान्तो ज्ञापनीयः; एतदैवोचितम् ।

श्रुत्वैतत् श्रेष्टिवचनं सर्वै: कथितम् – हा,हा, एतत्तु सत्यमेव, ते आरक्षकास्तु निर्दयाः सिन्ति । ततः कमिप निरपर्राधनं बन्दीकृत्य ताडियष्यन्ति, तथैतादृशमतीव कष्टं सिहत्वाऽपि तेभ्यः पुष्कलं धनं प्रदास्यन्ति, अतोऽलमारक्षकैः । अधुना तु निराधारस्याऽस्य हक्कस्याऽन्त्यिकया करणीया ।

एतां वाचं निशम्यैकेन प्रोक्तम्-कथ्यते एषा तु हत्या, अस्य शवस्य हस्तस्पर्शोऽपि प्रोच्यतेऽपराधः । आरक्षकाः कारागारेऽस्मानेव बन्दीकृत्य पूरियष्यन्ति ततोऽस्य..

अभवन् स्तब्धीभूतास्सर्वे नागरिकाः । तेभ्यो न कोऽपि शवस्याऽस्य स्पर्शमिप कर्तुमुद्यम्यभवत् । अस्तङ्गता सहानुभूतिं दर्शयतां सर्वेषां जनानां क्षणमात्रेणैव दया । सर्वेऽप्यभवन् किंकर्तव्यमूढाः ।

न विश्वसनीया आरक्षका: । ते तु येन केन प्रकारेण यं कमिप गृहीत्वैतेनैव हत्या कृता,

एवं प्रमाणीकरिष्यन्ति, ततः....एवं वदन् नगरश्रेष्ठी एवाऽऽद्ये ततो निर्गतः । तत्पश्चात् सर्वे जनाः शनैः शनैः निर्गता अभवन् ।

प्रान्तेऽङ्गगतं मित्रं कम्मरअली एव तत्र स्थित: । स चिन्तयित यत्, शवं निराधारं विमुच्य सर्वेऽपि नगरजना: स्वकीयगृहे गतवन्त: । अधुना त्वत्र नास्ति कोऽपि । ततो यद्यारक्षका आगच्छेयु: तर्हि ते मामेव बन्दीकरिष्यन्ति । प्रमाणीभविष्याम्यहमेवाऽपराधीस्वरूपेण; अतोऽहं किं करोमि ? किं शवं विमुच्याऽहमपि नश्येयम् ?

निह, नैतदुचितम् । हक्कस्तु मे परमं मित्रमासीत् । आसीत् सुखदुःखयोः सहभागी । तथा दुःखिजनानां साहाय्यं करणीयम्, एतदेव परमो धर्मोऽस्ति । एवं विचार्य कियत्कालं स तत्रैवाऽतिष्ठत् ।

पुनस्तन्मानसे एको विचार उद्भूतो यद्, आरक्षका न विश्वसनीयाः केन कृता हत्या हक्कस्य, एतत्तु न जानाति कोऽपि। तथापि न कदापि क्षमिष्यति हक्कस्य घातुकमल्लाहः। एवं मनस्येव चिन्तयित्वा स अपि ततो निर्गत्य दुतं स्वस्थानं प्रति गतवान्।

इदानीं केवलं हक्कस्य शब एव तत्राऽस्थात्।

तदैव हक्कस्तत्रस्थानादुदितष्ठत् । समीपस्थतडागस्य जलेन हस्तौ मुखं च प्रक्षाल्य चचाल ।



#### जीवनस्य कर्माष्टकम्

-साध्वीश्रीयुगन्धराश्री

ज्ञानचन्द्रनामको जनः प्रतिदिनं दर्शनाय गच्छति । एकदा मार्गे गच्छतः तस्योदरे वेदना जाता । तदा तस्य सन्मुखं मोहनमहोदय आगतः । स ज्ञानचन्द्रमपृच्छत्, यत्कथं पीडितो दृश्यसे ? तस्मै उवाच ज्ञानचन्द्रः-अधुना मम स्वल्पमपि आयुः नाऽविशिष्टमिति चिन्तया । मोहनमहोदयः तमकथयत्, ईदृशं न वक्तव्यम्, भगवतो नामस्मरणं कुरु, गोत्रदेवस्य स्मरणं कुरु, तत्प्रभावेण तव सर्वेऽपि अन्तरायाः विनङ्क्ष्यन्ति ।

### कः खलु केन जीवति ?

. - मुनिकल्याणकीर्तिविजयः

पुरा किलैकस्मिन् नगरे चत्वारः सुहृदोऽवसन्। एको राजपुत्रः, अन्यो मन्त्रिपुत्रः, अपरः श्रेष्ठिपुत्रः, इतस्थ्र सार्थवाहपुत्रः। ते चत्वारोऽपि सर्वदा सहिता एव रमन्ते पठन्ति भ्रमन्ति खादन्ति च।

अथैकदा तैश्चिन्तितम्- 'वयं देशाटनं कुर्मः, तेन च नवनवान् अनुभवान् कुर्वाणाः विविधान् प्रदेशांश्च पश्यन्तो ज्ञानवृद्धिं कुर्महे ।' तदैकेन कथितं- 'किन्तु अस्माकं पितरौ देशाटनाय नोऽनुमितं नैव दद्युः । अतो वयं तावनापृच्छ्यैव इतो निर्गच्छामः ।'

सर्वेऽपि 'बाढम्' इत्युकत्वा तस्यामेव निशि नगरान्निर्गताः । ततश्च ते सर्वत्र भ्रामं भ्राममनेकेषु ग्रामनगरादिष्वनेकान् कुतूहलान् विलोकयन्तोऽन्यदैकं विशालं नगरं प्राप्ताः । नगरस्य बहिरेकं रमणीयमुद्यानमासीत् । चत्वारोऽपि सुहदः तत्रैवोद्याने स्वादूनि फलान्यास्वाद्य वाप्याश्च निर्मलशीतलं जलं पीत्वा विश्रामार्थमेकस्मिन् लतामण्डपे उपविष्टाः ।

तदा राजपुत्रेण कथितं- 'भो वयस्याः ! कतिपयदिनेभ्यो मम मनस्येका जिज्ञासा उत्पन्नाऽस्ति । कथयेयं वा ?

वयस्या उचु: अवश्यं कथय भो: ! कोऽत्र प्रश्नावकाश: ? तेनोक्तं- अस्मत् चतुर्ध्यः 'क: खलु केन जीवति ?' इति ज्ञातुमिच्छाम्यहम् ।

कोऽर्थ: ? किं विवक्षति भवान् ? इति मित्राण्यपृच्छन् । सोऽवोचत् अयमर्थः, वयं किल निजां आजीविकां केन उपायेनाऽर्जयामः खलु ? इति । वद सार्थवाहज ! त्वं केन जीवसि ?

तेनोक्तं- अहं दाक्ष्येण जीवामि । श्रेष्ठिपुत्र ! त्वं केन जीवसि ? इति कुमारेण पुष्टे तेनाऽप्युक्तं अहं रूपेण जीवामि ।

SHO EC OME

त्वं च मन्त्रिपुत्र! कथं जीवसि ? इति राजपुत्रेण पृष्टे तेन गदितं- अहं बुद्ध्या जीवामि । अथैतत्प्रश्नानन्तरं त्रिभिरिप सम्भूय कुमारोऽपि पृष्टः-कुमार! त्वमिप कथय निजाजीविकोपायम् ।

तेनोक्तं – अहं तु भाग्येन जीवामि । किन्तु भोः वयस्याः ! अस्माभिरेतेषां निजनिजवृत्त्यर्जनोपायानां परीक्षाऽपि कर्तव्या । अतोऽद्यप्रभृति प्रतिदिनं प्रत्येकं सुहृदा निजसम्मतोपायेन वृत्तिं प्रसाध्य स्वेन सह चत्वारोऽपि भोजयितव्याः । अद्य तव वारकोऽस्ति सार्थवाहपुत्र !, भोजयिष्यिस न वा ?

अवश्यं भोजयिष्यामि मम कौशलेनेति तेनाऽपि प्रत्युक्तम् ।

तदनु स नगरं प्रविष्टः । अथ तिहने किमिप पर्व आसीत् । अतः नगरे सर्वत्र लोका दरीहश्यन्ते स्म । तान् विलोकयन् विपणौ च भ्राम्यन् स एकं हट्टमपश्यत् । तत्र हट्टे एको वृद्धः श्रेष्ठी ग्राहकेभ्यो विविधान् क्रयाणकान् विक्रीणन् आसीत् । तस्य हट्टे बहवो ग्राहका आगताः । किन्तु वार्धक्यग्रस्तत्वात् स तेभ्यः शनैः शनैर्वस्तूनि ददाति स्म । एतद् हष्ट्वा सार्थवाहपुत्रो झिटित हट्टान्तर्गतः श्रेष्ठिनमापृच्छ्य च विविधवस्तूनां पुटकान् बद्धमालग्नः । स्वहस्तलाघवेन तेनाऽल्पेनैव कालेन सर्वेभ्योऽिप ग्राहकेभ्य इष्टक्रयाणकानि दत्तानि । तेन सर्वेऽिप ग्राहकाः सन्तुष्टाः सन्तः श्रेष्ठिने उचितमूल्यं दत्त्वा गताः । अनेन पार्श्वस्थेष्वापणेषु स्थिता अन्येऽिप बहवो ग्राहकास्तत्रैव हट्टे वस्तूनि क्रेतुमागताः । तेऽिप सार्थवाहपुत्रेणाऽल्पीयसा कालेनैव सन्तोषिता उचितमूल्यं दत्त्वा गताः । एतेन तस्य श्रेष्ठिनस्तिहनेऽचिन्तितलाभो जातः । अत सोऽतीव हष्टः सन् तमपृच्छत् – कस्त्वं पुत्र ! ? नाऽत्रत्यो दृश्यसे ।

तेनोक्तं- तात ! पर्यटकोऽस्म्यहम् । विविधान् देशान विलोकयितुं भ्राम्यामि । तर्ह्यद्य त्वं ममाऽतिथीभव । चल, मम गृह एव त्वां स्नानभोजनादिकं कारयामीति श्रेष्ठ्युवाच ।

किन्तु तात ! नाऽहमेकलोऽस्मि । मम त्रयो वयस्या अपि नगराद् बहिरुद्याने सन्ति । तान् ि विहाय नाऽहं भवदातिथ्यं स्वीकुर्याम् । इति स प्राह ।

श्रेष्ठी कथितवान् कोऽत्र बाध: ? आकारय तान् । तेऽपि ममैवाऽतिथीभविष्यन्ति ।

भवतित्युक्त्वा स तान् त्रीनिप तत्राऽऽनीतवान् । श्रेष्ठी च तान् चतुरोऽपि निजगृहं नीतवान्, दीनारदशकव्ययेन च स्नानादिकं कारयित्वा नवानि वस्त्राणि परिधाप्य भोजितवांश्च ।

एवं प्रथमो दिनो व्यतीत: । अथ द्वितीयदिने श्रेष्ठिपुत्रस्य वारक आसीत् । सोऽपि प्रात:कृत्यानि समाप्य नगरभ्रमणमारब्धवान् ।

इतस्तत्र नगरे एका नर्तकी समवसत् । तस्याः पुत्री षोडशवर्षीया नवयौवना-ऽतिरूपलावण्यवत्यासीत्। किन्तु साऽऽबाल्यात् पुरुषद्वेषिण्यभवत्। अतः पुरुषप्रतिच्छायामपि नैवाऽऽदत्ते स्म । तिह्दने तु गवाक्षस्थया तया सुन्दर्या नगरचर्यां विलोकयन्त्या सुरूपवानयं श्रेष्ठिपुत्रो दृष्टः । तं दृष्ट्वैव तस्या मनिस महाननुराग उत्पन्नः । मुखं च विकस्वरं जातम् । समीपस्थया तत्सख्या तस्या मुखभावो लक्षितः । अतस्तमातरमाहूय तयोक्तं- मातः ! पश्यैतं श्रेष्ठियुवानं, तव पुत्री तं दृष्ट्वाद्याऽनुरागवती जाता । तस्याः पुरुषद्वेषो नष्ट इति मन्ये ।

नर्तक्याऽपि निजपुत्रीमुखं विलोक्य, तद्भावं चोपलक्ष्य दासीद्वारा स श्रेष्ठिपुत्र आहूत उक्तश्च -भो युवन् ! कस्त्वं ? कुतश्चाऽऽयात: ?

प्रवास्यस्मीति मधुरस्वरेण तेनोक्ते तया कथितं- तर्ह्यद्य मदृह एव तव निवास: । त्विय आयाते मम भाग्योदयोऽद्य । यत आबाल्यात् पुरुषद्वेषिणी मत्पुत्री त्वां दृष्ट्वाऽनुरागवती जाता । अतस्त्वया ममाऽऽतिथ्यं स्वीकर्तव्यमेव ।

तेन प्रत्युक्तं- मात: ! ममाऽन्येऽपि त्रय: सुहृद उद्याने विद्यन्ते । तान् मुक्त्वा नाऽहं भवदातिथ्यस्याऽधिकारी ।

नर्तिकाऽवदत्- अरे ! किमत्र वक्तव्यम् ? तेऽपि ममाऽतिथीभवन्तु ।

बाढिमित्युक्त्वा स्ववयस्यानाहूय स तद्गृहमागतः । मुदितया तयाऽपि दीनारशतव्ययेन स्नान-भोजनादि कारियत्वा वस्त्रालङ्कारादिभिः सत्कृताः । एवं श्रेष्ठिपुत्रेण निजरूपप्रभावेण सर्वेऽपि भोजिता इति द्वितीयदिनमपि व्यतीतम् ।

तृतीयदिने तु मन्त्रिपुत्रस्याऽऽजीविकार्जनावसर आसीत्। सोऽपि प्रभातकाल एव नगरं प्रविष्ट:। दर्शं दर्शं नगररमणीयतामुपन्यायालयं प्राप्तः सः। तत्र बहून् लोकान् समाकीर्णान् दृष्ट्वा कुतूहलवशात् तेन कश्चित् तत्कारणं पृष्टः। तेनाऽपि प्रोक्तं यदद्यैका विचित्रा घटना घटिताऽस्ति ।

इह नगरे एक पुरुषस्य द्वे पत्न्यौ आस्ताम्। स पुरुषः कितिचिद्दिनपूर्वं विपन्नः। तस्य धनमनयोर्द्वयोर्भार्ययोर्मध्ये विभजनीयमस्ति। एतावता तु न काऽप्यापित्तस्तयोः। किन्तु तयोर्मध्ये एका सपुत्राऽस्ति द्वितीया त्वपुत्रा। याऽपुत्रा सा, तं बालकं प्रति प्रेमपरवशा भणित यदेष ममैव पुत्रोऽस्ति नाऽन्यस्याः। अतः स मह्यमेव दातव्यः। पुत्रमाता च भणित यन्ममैवैष पुत्रो मह्यमेव च दातव्य इति। एतेन कोऽपि निर्णेतुं न पारयित यत् कस्या अयं पुतः? का वा सत्या माता ? इति। अतोऽनयोर्द्वयोर्न्यायोऽपि न भवित। तेनाऽत्रैतावान् कोलाहलः प्रवृत्तोऽस्तीति।

एतच्छुत्वा मन्त्रिपुत्रेण भणितं- अहो ! सामान्येयं घटना । सरलश्चाऽत्र न्याय: । एषोऽहमेवाऽनयोर्विवादं शमयामि ।

तस्य इयन्तमात्मविश्वासं दृष्ट्वा स जनस्तं न्यायालयान्तरनयत्, कथितवांश्चोच्चैः - भो जनाः ! अयं कश्चित् प्रवासी अत्राऽऽगतोऽस्ति । सोऽनयोर्द्वयोर्विवादं शमिष्यिति ।

सर्वे जनास्तं विलोकितवन्तः । स ते द्वे स्त्रियौ कथितवान् युवयोः पत्युर्यद् धनमस्ति तस्य सर्वस्याऽपि द्वौ समौ भागौ कुरुताम् । तथाऽस्याऽपि युवयोर्विवादमूलस्य बालस्य द्वौ भागौ कुरूताम् । द्वाभ्यामपि स्त्रीभ्यां एकैको भागो गृह्यते चेत् तदाऽयं विवादो निर्मूलीभविष्यति ।

एतच्छुत्वा सर्चेऽपि जना स्तब्धीभूताः, किन्तु पुत्रमाता साश्रुनयना झटित्युवाच- भो युवन् ! न मे कार्यमनेन धनेन । पुत्रमपि चैतस्यै एव देहि येन जीवन्तं पुत्रं दूरतोऽपि द्रक्ष्यामि नयन्युगलं च प्रीणयिष्यामि । द्विधाकृतं ततश्च मृतं तं कथं द्रक्ष्यामि ?

द्वितीया स्त्री तु मन्त्रिपुत्रस्यैतद्वचः श्रुत्वाऽपि तूष्णीका एवाऽतिष्ठत् । एतद् विलोक्य तेन कथितं- भो जनाः ! नैष बालकोऽस्या द्वितीयायाः कुक्षावृत्पन्नः । तस्य सत्या माता तु प्रथमैव । अतस्तस्यै एव एष दीयते ।

ततश्च मुदितैर्जनैर्न्यायाधीशेश्च स बालकस्तन्मात्रे समर्पितः धनमि च द्वयोर्मध्ये विभाजितम्। एतेनाऽतीव प्रसन्ना तन्माता मन्त्रिपुत्रं स्वगृहे भोजनादिकृते आमन्त्रितवती। तेनाऽपि स्विमत्रवृत्तान्ते कथिते ते सर्वेऽपि आकारितास्तया। सोऽपि सुहृद आहूय तद्गृहं

प्राप्तः । तया च स्त्रिया दीनारसहसव्ययेन स्नान-भोजनादिकं कारियत्वा ते सर्वेऽपि वस्त्रादिभिः सत्कृताः ।

एवं तृतीयदिनमपि तेषां निराबाधं व्यतीतम्।

अथ चतुर्थे दिने त्रिभिरिप वयस्यै राजपुत्रो भणितः कुमार ! अद्य त्वया निजभाग्यबलेनाऽस्माकं योगो वोढव्यः । एवं भवत्विति प्रोच्य सोऽपि उद्यानान्निर्गतः । बहिरागत्य स एकस्य विशालवृक्षस्य च्छायायां निर्भरं प्रसुप्तः ।

इतश्च पूर्वस्यामेव रात्रो तन्नगरस्य राजा अपुत्रो मृत: । ततो मन्त्रि-सचिवादिभिरन्यस्य राजो गवेषणाय हस्त्यश्व-छत्र-कलश-चामरारूपाणि पञ्च दिव्यानि देवतयाऽधिवासितानि । तदनु ते सर्वेऽपि तानि दिव्यान्यग्रेकृत्वा सर्वं नगरं भ्रामं भ्रामं यत्र राजपुत्र: सुप्त आसीत् तत्राऽऽगता: । तं दृष्ट्वैव हस्तिना गर्जितं, अश्वेन हेषारव: कृत:, कलशेन स मस्तकेऽभिषिक्त:, चामरे च स्वयमेव तं वीजयितुमारब्धे ।

एतद् दृष्ट्वा मुदितै: प्रधानपुरुषैर्जनैश्च 'नूतनो राजा जयतु' इति जयजयारावं कृत्वा स हस्तिन: स्कन्धे उपवेशित: । ततश्च सर्वेऽपि मङ्गलगानपूर्वं नगरं प्रविष्टा: राजप्रासादं च प्राप्ता: । तत्र स मन्त्रि-सामन्ताद्यै: सिंहासनोपिर समुपवेश्य राजत्वेऽभिषिक्त: ।

अभिषेकानन्तरं स निजमित्राण्युद्यानादाहूय ससम्मानं विविधेषु पदेषु संस्थापितवान् कथितवांश्च यदहं भाग्येन जीवामि । पश्यत, मम भागधेयैरद्याऽहं राजा सञ्जात: इति ।

एतच्छुत्वा सुहृद्धिरुक्तं-सत्यमेतत् मित्र! सर्वेषां पुरुषकाराणामुपरिष्टाद् भाग्यमेव विद्यते तदेव च बलिष्ठम् ।



यस्योदयः स वन्द्यो हि यथा हीन्दुर्यथा रवि: । " हैमवचनामृतम् "

# 🕻 बुद्धिर्यस्य धनं तस्य 🖔

- साध्वीश्रीयुगन्धराश्री

एकदा कश्चित् श्रेष्ठी बालकश्चाऽग्निरथेऽन्योन्यं सन्मुखमुपविशतः स्म । बालको धनवात्रासीत् तथाऽपि स धीमानासीत् । गणकयन्त्रयुग इव सोऽपि धनोपार्जनार्थं मुम्बापुरीं गच्छत्रासीत् । तत्र यात्रायां कालक्षेपार्थं स बालकः श्रेष्टिनमवदत् यद्, आवां परस्परं प्रश्नं पृच्छावः । यदि भवान् प्राजितः स्यात्तदा भवता दश रूप्यकाणि मह्यं प्रदेयानि । यद्यहं पराजितः स्याम् तदा मया रूप्यकमेकं देयमिति ।

श्रेष्ठी - कथमेवम् ?

बालक:- दरिद्रोऽहं, श्रीमान् भवान्, अत:।

श्रेष्ठी - शोभनं, शोभनम्।

अधुना कः प्रथमः पृच्छको भवेदिति प्रश्ने उद्भूते श्रेष्ठिना बालकः कथितः,

'त्वमेव प्रथम: पृच्छको भव', इति ।

बालक:- (पृच्छित)गगने उड्डयमानस्य कस्य खगस्य पादौ भूतलं स्पृशत: ?

श्रेष्ठी - (किञ्चिद् विचार्य) न जानाम्यहम्।

बालक:- तर्हि देहि मे दश रूप्यकाणि । वचनानुसारं स श्रेष्ठी बालकाय दश रूप्यकाण्ययच्छत् ।

बालक:- (पुन:) अधुना प्रश्नार्थं ते वारक:।

श्रेष्ठी - (किमन्येन प्रश्नेन इति विचिन्त्य) तवैव प्रश्नमहं त्वां पृच्छिमि । कथय तस्योत्तरम् ।

बालक:- न जानेऽहमपि, अतो गृह्णातु एकं रूप्यकम्।

एवं, स बालकः स्विधया नव रूप्यकाण्युपार्जितवान् । अत एव ज्ञायते यद्-यथा बृद्धिर्यस्य बलं तस्य तथा बृद्धिर्यस्य धनं तस्येत्यिप सत्यम् ।



# 🕻 सुभाषित - कथा 🖔

- एम्. के. नञ्जुण्डस्वामी

कदाचित् कबीरः साधुः भिक्षामटन् स्वकुटीरं प्रति निवर्तमान आसीत्।

मार्गं गिमध्यतस्तस्य मनिस सहसा चिन्ता उदियाय-अहो अहं बहो: कालात् तपस्यन् तत्त्वावगमाय यतमान एवास्मि । तथापि सिद्धि नावगच्छामि; किं करोमि; कदा वा सिद्धि प्राप्नुयामिति । स एवमत्यर्थं खिन्न: अग्रेसरन्नासीत् ।

एवं ध्यायन् कियच्चित् दूरं गतवतः तस्य मार्गपार्श्वतः कोऽप्यारामः दृष्टिगोचरो बभूव । तत्र आरामपालश्च वार्षिकफलप्रसविनं कमप्येकमेव वृक्षं आलवालपरिक्षिप्तं सिञ्चन् अदृश्यत ।

कबीरः अवनम्रघटमुखात् पततः वारिणः मधुरप्विनना आक्षिप्तिचित्तः आरामपालस्य जल-सेचन-क्रियां अवलोकयन् तूष्णीं कियन्तमपि कालं स्थित एवासीत्।

आरामपालस्तु सिञ्चनात् न कथमपि विरमति ।

तदा समृत्सुक: कबीर: तं पप्रच्छ।

भो: आरामपालक!, कुत एवं एककमेव वृक्षं परःशतैः जलघटैः सिश्चन् असि ?-'इति।

आरामपाल: प्रत्यवदत् – आर्य ! किमन्यत्, एष वृक्ष: शीघ्रं फलं दद्यात्, इति । तदा कबीर: सहसाऽवदत् !-

भो: अधिकजलसेचनेन न स्थाने प्रचुराणि फलानि भवेयुः । वृक्षः स्वं ऋतुमनुसृत्यैव फलित । शीघ्रं कथं वा फलित ?-इति ।

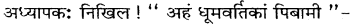
एवं कथयतस्तस्य मनिस विचारः समजनि-अहो ! अहं आरामपालं उपदेष्टुं यते, स्वयं तु आत्मिसिद्धि प्रति त्वरावान् अभूवम् इति । एवं ध्यायतः तस्य मुखात् अतर्कितं वाणी निरगात् यथा-

''धीरे धीरे रे मना, धीरे सबकुछ होय। माली सींचै सौ घडा रितु आये फल होय॥''



# मर्म-नर्म

म्निधर्मकीर्तिविजय:



ति वाक्यस्य भविष्यत्काले किं रूपं भवति?

निखिल: प्रभो ! भवन्तं 'केन्सर' व्याधि: भविष्यति ।









रमण, स्वर्गप्राप्त्यर्थं किं करणीयम्? वैद्य:

रमण: मर्तव्यम्!

वैद्य: मरणार्थ किं कर्तव्यम्?

भवत औषधं ग्राह्यम्। रमण:









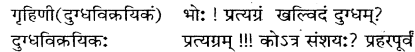












तु घासस्वरुपेणाऽऽसीदेतत् !!



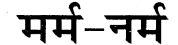








<u>wo</u> 64 **04** 











































शिक्षक: रमेश ! अस्मिन् विश्वभूपटे (MAP) अमेरिकादेश: कुत्र

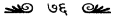
वर्तते? दर्शय त्वम् ।

(निरीक्षमाण: ) नोपलक्षयामि शिक्षकवर्य?

शिक्षक: (क्.द्रः) किमेतावदिप न जानासि ? मञ्चोपरि उत्तिष्ठ।

रमेश: (मञ्चोपरि उत्थाय शिर: कण्ड्यन् ) शिक्षकवर्य ! तथाऽपि

न हश्यते ।



रमेश:

### मर्म-नर्म

( कथाकारो रामायणं व्याख्याति । कथान्तरे श्रोतृवर्गे नगरश्रेष्ठी

निद्रायमाणो दृश्यते )

कथाकारः श्रेष्ठिन् ! भोः श्रेष्ठिन् ! स्विपिषि किम् ?

श्रेष्ठी (प्रबुद्धः सन् ) को वदति?

(क्षणार्धेन पुनर्घूर्णमानं तं दृष्ट्वा)

कथाकार: श्रेष्ठिन्! स्विपिषि किम्?

श्रेष्ठि (सहसोत्थाय) को वदति?

( पुनरिप तं सुप्तं दृष्टवा )

कथाकार: (किञ्चिद् विचार्य) श्रेष्ठिन् ! भो: श्रेष्ठिन् ! जीवसि किम्?

श्रेष्ठी ( झटिति जागृत: सन् ) को वदित?





































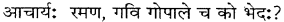
रामलाल: भो: किं त्वं राजकीयक्षेत्रे प्रधानोऽसि ?

श्यामलाल: निह भो: !, केनोक्तम् ?

रामलाल: तर्हि अर्धहोरात: किमिति अस्खलितं वावद्यसे ?

- मुनिकल्याणकीर्तिविजय:

## मर्म-नर्म



रमण:

गुरुदेव ! गौ: शुद्धदुग्धं ददाति, गोपालश्च

जलमिश्रितं दुग्धं ददाति।



WO OU .







सोहन: भो: ! मोहन ! त्वं कथं सोपनेत्र: स्विपिषि?

मोहनः स्वप्नं सुस्पष्टं द्रष्टं तथा करोम्यहम् ।



































#### 

रमेश: पित:, अस्माकं शिक्षक: किमपि न वेति।

अहो ! किमपि न वेत्ति स: ? तत्तु सर्वथाऽसम्भवम् । पिता

रमेश: पित: , सत्यमेव वदाम्यहम् , स पाठशालायां

निरन्तरमस्मभ्यं एव प्रश्नान् पुच्छति । यदि स किञ्चिदपि

जानीयात्तदा केन कारणेन अस्मभ्यं एतादृशान् प्रश्नान् पृच्छेत् ?

- साध्वीश्रीयगन्धराश्री





#### सिरिदसवेयालियं जयउ

11811

11911

-विजयप्रद्युम्नसूरी

मणगस्स कए रहयं सिरिदसवेयालियं जयउ ॥१॥

सळ्सुहमूलबीयं, सामण्णं, तस्स सारमायारे ।
तस्स वि सारो जं तं सिरिदसवेयालियं जयउ ॥२॥

सिज्जंभवसूरिसर - रहयं जं पुत्तभावकरुणाए ।
नवनीयमागमाणं सिरिदसवेयालियं जयउ ॥३॥

अप्पाणं जो सत्तू मोहो लोहो तहा य कामो य ।
ताण जये जं कुसलं तं दसवेयालियं जयउ ॥४॥

समणस्स य राइंदिअ - चरिया वरिया पयासिया जत्थ ।
कम्मगणनासणत्थं तं दसवेयालियं जयउ ॥५॥

हिययाहारो देहो आहारो तस्स होइ आहारो ।

सयलसुयसिट्ठसारं मुणिमणआणंदनंदण्जाणं।

तिव्वही जेण नज्जइ तं दसवेयालियं जयउ

दुज्जयमयणविकारं जेउं जं परममंतसारिच्छं।

पदमंतक्खरभरियं तं दसवेयालियं जयउ

30 CO OK

काल पहावेण जया सुत्ताणन्नाण होइ विच्छिओ। जेस्सइ तया जए जं तं दसवेयालियं जयउ

11211

नियसुयमणगेण कयं सिहयं अप्पायुणा वि दहूण । ो आणंदंसुजुओ जाओ सिज्जंभवो जयउ

11811



जा ज वच्चइ रयणी न सा पडिनियत्तई । अहम्मं कुणमाणस्स अफला जंति राइओ ॥ (उत्तराध्ययनसूत्रम्-१८-२८)

### संवेगमंजरीकुलयं

- मुनिकल्याणकीर्तिविजयः

जाणंतो अणुहवंतो वि य पावकम्माणं कडुअं विरसं च विवागं जीवो ताइं निस्संकं आयरइ तं तु महंतं अच्छरियं ति कहेइ–

पिच्छिस ताव सयं चिय निसुणेसि सत्थेसु पावकम्माणं । कडुअं विवागमायरिस तह वि रे ! पावकम्माइं ॥११॥

अन्वयः रे (जीव! तं) ताव सयं चिय पावकम्माणं कडुअं विवागं पिच्छिस सत्थेसु य निसुणिस, तह वि पावकम्माइं आयरिस ?।

भावार्थ: रे जीव! एत्थ संसारंमि जे जीवा हिंसाईणि पावकम्माइं आयरंति ते तेसिं फलत्तणेण बंध—वधच्छेआईणि अवस्सं पावेंति, इइ तं धम्मसत्थेसु पढिस गुरुमुहाओ निसुणेसि य, तं तु कामं; किं तु सयमेव पिच्छिस जं एसो हिंसं काउं विविहाइं दुक्खाइं पत्तो, एसो मुसं वयंतो लोए अवीससणिज्जो जाओ एसो य चोरियं काउं एरिसं दंडं पत्तो ति । तहा तं सयमिव कयाइ किंचि पावकम्मं आसेविऊण तस्स विरसं फलं अणुहवसि । तह वि रे निब्भीअ! तं सव्वं भयं चइऊण पावकम्माइं आयरंतो न लज्जेसि तं तु महंतं अच्छेरं।

एत्थ संसारे किर वेरग्गस्स कारणाइं सव्वहा सुलहाइं, तह वि जीवो न पडिबुज्झइ वेरग्गं च न पावेड ति निदरिसइ-

कइया वि किंपि संपप्प कारणं जायइ जह विरागो। खणमेगं सो जइ तुह सया वि ता किं न पज्जतं ? ॥१२॥

अन्वय: (जीव!) कइया वि किंपि कारणं संपप्प तुह जह एगं खणं विरागो जायइ, सो (विरागो) जइ सया वि (हवेज्ज) ता किं न पज्जत्तं ?

भावार्थ: रे जीव! इह भवे अकालमच्चु-रोगा-णिट्ठसंजोग-इट्टवियोगाईणि वेरगस्स निमित्ताइं पए पए लब्मंति। अह कयाइ एयाइं दठु तुज्झ चित्तिम खणमेत्तकालं पि वेरगस्सुब्भवो हवइ, जहा-एयं सळ्मणिच्चं खणियं असासयं च। न केणा वि अत्तणो कज्जं सिज्झइ-इच्चाई। किं तु खणद्धमेत्तेण वि तं सळ्वं पि वेरगं मेहजालं पवणेण व रागाइणा विणस्सइ तुज्झ चित्ताओ। ता एसो विरागो तुह चित्ते सया वि थिरीहवेज्ज-तं किं न पज्जत्तं ? अस्सि च अट्ठे तं किं ति पयत्तसीलो न हवसि ?

पावकम्मकरणे धम्मायरणे य जीवस्स चित्तवित्ती केरिसी हवइ तं दरिसेइ-

विसविसमं पि हु पावं करेसि अमयं व हरिसिओऽणज्ज ।

अमयमहुरं पि धम्मं मन्निस लिंबाउ कडुअयरं ॥१३॥

अन्वयः (रे) अणज्ज ! (तं) विसविसमं पि हु पावं अमयं व हरिसिओ करेसि, अमयमहुरं पि धम्मं लिंबाउ कडुअयरं मन्नसि॥

भावार्थः रे अणायारकरणे अणज्जसम ! तं इमस देहस्स अट्ठाए नियचितियस्स य पूरणाए हालाहलिवसं पिव दारुणं पावं पि अमयं व सुमहुरं मन्नमाणो निभरत्तणेण करेसि तत्थ कइया वि जीवाणं घायं करेसि, कइया वि माया-कवडाईसु जुंजिस अप्पाणं, कयाइ तु अन्नेसिं धणहरणं करेसि, कइया वि अणायारे रमिस । इच्चाईणि अणेगपावाइं अत्तविणासणे विससारिच्छाणि वि तं अमयपाणं व मन्नंतो करेसि हरिसिओ य भविस । अन्नपक्खंमि पुण अत्तविगासणे पीऊससरिसाइं मिट्ट-महुराइं वि धम्मकज्जाइं खमा-अहिंसा- सच्च-संयम-दाण-तवाईणि लिंबाइ- कडुयपयत्थेहिंतो वि अहियकडुयाइं अणिट्ठाइं च मन्नंतो नेव कयाइ आयरिस । पसभं आयरणे अ वाउलीहविस । इच्चेयं अईव विम्हयकरं ।

विसयपसत्तं जीवस चित्तं कस्सेव किं कुणइ ति पयासेइ-

विसएसु लोलुअं तुह चित्तं चित्तं कुलालचक्कं व। परिभममाणं दुग्गइ-दुहभंडे घडइ अखंडे॥१४॥

अन्वयः (रे जीव!) विसएसु लोलुअं तुह चित्तं कुलालचक्कं व परिभममाणं अखंडे दुग्गइ-दुहभंडे घडइ (तं) चित्तं ॥

भावार्थः रे विसयासत्त ! सद्द-रूव-गंध-रस-फासेसु विसएसु गाढत्तणेण अणुरत्तं तुह चित्तं कया वि थिरत्तणं न पावेइ । तं तु सया वि इट्ठा-णिट्ठेसु विसएसु कुलालचक्कं पिव पिरभमइ । जहा य कुलालो चक्कं भमाडिअण विविहाइं घडाइभायणाइं घडइ एवं तुह चित्तं पि अखंडपिरभमणेण दुग्गईए दुहसरूवे अखंडे भायणे घडइ । अह एयं नियचित्तसरूवं जाणंतो वि तं विसयेहिंतो तं न पिडिनियत्तावेसि तं तु महंतं अच्छिरयं ॥





#### -मुनिकल्याणकीर्तिविजय:

सोत्थिसिरि चरमतित्थयरं समणभगवंतं सिरिमहावीरिजणेसरं चित्ते धरिऊण परमगुरुसिरिविजयणेमिसूरीसरं च वंदिऊण सधम्मलाहं लिहइ मुणिकल्लाणिकत्ती –

सिरिआणंद!

पुज्जगुरुभगवंताणं पवित्तनिस्साए अम्हे सव्वे वि ससुहा सज्जा य वट्टेमो । तुमं पि खेमजुत्तं संभावेमि ।

पुळ्वपत्तंमि ण्हाणाइविसओ पण्हो उद्विओ आसी। अओ पढमं ण्हाणस्स चेव विभावणं करेमो।

धम्मसत्थेसु ण्हाणं दुविहं पण्णत्तं। तं जहा–दव्वण्हाणं भावण्हाणं च। अन्ने उण एअस्स चेव ण्हाणदुगस्स बाहिरं ण्हाणं अब्भिंतरं च ण्हाणं इइ नामंतरं कहेंति।

तत्थ-जं तुब्भे जलाइयं गहिऊण सरीरस्स बाहिरपएसस्स सोहिं करेह तं दव्वं बाहिरं वा ण्हाणं कहीअइ। एएण ण्हाणेण सरीरस्स बाहिरो च्चिय पएसो सो वि य थोवकालमेत्तं चिय सुईहवइ जओ अब्भिरं सरीरप्पएसं सोहिउं न जलस्स पहुत्तणमित्थ। तत्थ य पइखणं रुहिर-वसाईणं मलस्स य निज्झरणं सया संचलइ। सो य मलो ते य रुहिर-वसाईया न जलेण सुईकाउं समत्था। तहा जलेण सुद्धीकओ वि बाहिरो पएसो पस्सेयाईहिं खणमेत्तेणं चिय असुईहवइ। तहा अस्सिं ण्हाणे जलकायजीवाणं वहो वि हवइ। अओ एअं दव्वण्हाणं वहजणियं पावं बंधावेइ।

तहा वि एअं ण्हाणं न सव्वहा निप्फलं पावजणयं च। जओ एअं ण्हाणं काऊण तुब्भे गिहत्था जइ जिणेसराणं दव्वपूअं करेह, ताए य पूयाए भावस्स विसोहिं काउण सम्मत्ताइ-गुणज्जणं गुणवुट्टिं च करेह ता एअं ण्हाणं सोहणफलं पसाहेइ। अण्णहा पावकम्मजणयं तहा तुच्छं चिय मुणेयव्वं दव्वण्हाणं।

तहा सुहचित्तस्स एगग्गयारूवेण झाणजलेण कम्ममलस्स सुद्धीए कारणं अत्तणो य परमनिम्मलयाजणयं ण्हाणं भावण्हाणं अन्भितरं वा ण्हाणं कहीअइ। हिंसाईदोसेहिं निवट्टियाणं सव्वेहिं सावज्जेहिं च विरयाणं मुणीणं तु एअं चिय परमित्थियं उत्तिमं च ण्हाणं ति भणंति परमिरिसणो सव्वण्णू भगवंता।

एएण ण्हाणेण मुणिणो निययचित्तं विसोहिऊण कम्ममलं च पक्खालिऊण जिणेसराणं भावपूर्यं करेंति, ताए य पूयाए सव्वं कम्मलं पक्खालिऊण परमसुईभूया तेण कम्ममलेण पुणरिव न लिप्पंति । अओ ते चेव ण्हायगा इइ कहिज्जंति ।

अम्हाण साहूणं एअं चेव भावण्हाणं अहिगयं न उण दव्वण्हाणं । किंतु तुम्हे उण एअं भावण्हाणंपि काऊण निम्मलयं पाविऊण विसुद्ध होउं सव्वहा अरिहेह ।

अह पूयाए सरूवं किंचि विचारेमो । तत्थ वि पढमं दव्वपूया कहेयव्वा । सा य सत्थेसु विविहप्पयोरेहिं विण्णिया अत्थि । तं जहा-दुप्पयारा, पंचप्पयारा, अट्टुत्तरसयप्पयारा सव्वप्पयारा इच्चाइं ।

किंतु एत्थ अट्टप्पयाराए तहा अट्टपुप्फियाए चेव सरूवं विभावेमो । तत्थ अट्टप्पयारा प्या एवं हवइ-पढमा जलप्या, बिइआ चंदणप्या, तइया पुप्फप्या, चउत्थी धृवप्या, पंचमी दीवप्या, छट्ठी अक्खय(तण्डुल)प्या, सत्तमी नेवेज्ज(नैवेद्य)प्या अट्टमी य फलप्या । एयाण नामेहिं चिय जाणिज्जइ एत्थ किं कायव्वंति । जहा जलप्याए जिणेसराणं पडिमाए जलाभिसेओ, चंदणप्याए चंदणस्स विलेवणं, पुप्फप्याए पुप्फारोवणं, धृवप्याए दीवप्याए य धृव-दीव उक्खेवणं, अक्खयप्याए अक्खएहिं तण्डुलेहिं जिणेसराणं पुरओ सोत्थियाईण आलेहणं, नेवेज्जप्याए जिणेसराणं पुरओ नेवेज्जढोयणं तहा फलप्याए फलढोयणं ।

अट्ठपुप्फियाए पूयाए उ अट्ठ सुयंधीणि पच्चग्गाइं च पुष्फाइं गहिऊण जिणेसराणं पडिमाए आरोवियव्वाइं हवंति । एत्थ अट्ठसद्दो जहन्नपयमहिकिच्च कहिओ अत्थि । जओ अहिगाण पुष्फाण आरोवणे अहिगो लाहो हवइ ।

अट्टप्पयाराए अट्टपुप्फियाए य पूयाए जा अट्ट ति संखा गहिआ तत्थ एअं कारणं

अत्थि-सिरिजिणेसरभगवंता अडुविहाइं कम्माइं खिवऊण अणंतनाणाई अडु गुणे पयडीकाउं सिद्धिगइं पत्ता । अओ अम्हे वि तेसिं पूया अडुप्पयारेहिं अडुपुप्फेहिं वा करिऊण ताइं अडुकम्माइं खिवउं समत्था हवेमो इइ एएण अत्थेण पूयाए अडु त्ति संखा गहिआ अत्थि । अहुणा भावपूयाए अवसरो । किंतु अज्ज मह समओ नित्थ । अओ अण्णंमि पत्तिमि तस्सरूवं जाणाविस्सं ति सं ॥



{ वित्रज्जइ भिच्चगुणो न परुक्खं न य सुयस्स पच्चक्खं । } महिलाए नोभया वि हु न नस्सए जेण माहप्पं ॥ } (उवएसख्यणकोस-१७)

### सिरिअइमुत्तमुणिचरियं ।

- विजयभद्रसेनसूरिः

कयाणेगणमक्कोऽवि नियं णिदंतो भावओ। ईरियावहियाए सिद्धो अइमुत्तो महामुणी॥१॥

पेढालणामे महाणयरे सिरिविजयाभिहो राया रज्जं करीअ। तस्स सुसीलसालिणी सिरिमई अभिहाए राग्पत्ती आसी। दोण्णि अवि रंपई जिणधम्मे कुसला होत्था। दाण-सील-तव-भावणा-पूजा-पहावणा-अमारिघोसणा सत्तक्खेत्तीए अप्पणिज्जधणवावाइयं पुण्णकज्जं कुणन्ति।

अप्पसिरिसंजुआ जेऽवि दाणं कुणंति अणेगसो। नियसत्ति पयडीकिच्चा ते धण्णा दाणीणं णेया॥ २॥

धम्मकज्जाइं कुणंताणं तेसिं दुण्हं एगो सुहलक्खणोवेओ पुत्तो अभू । तस्स पुत्तस्स जम्मोच्छवं काऊण राएण अइमुत्त त्ति नामं दिण्णं । कमेण सो वुड्ढिं पावतो अट्ठवरिसो जाओ ।

एगया समवयंसेहि सिद्धं रच्छाए रमन्तो आसी । इओ गोअरचिरयाए तत्थ वियरंतं सिरिगोयमसामिं गणहरेंदं दइटुं सो अइमुत्तकुमारो हिट्ठो संतो पणिमऊण भणीअ – हे भगवंत ! के तुम्ह ! केण कारणेण च एत्थ विहरेह ? तेहिं भणिअं – अम्हे समणा म्हो । सुद्धाहारं गवेसेउं विहरामो । अइमुत्तेण किहअं – तो हे भयवं ! मज्ह गिहे समागच्छेह । 'मे जणणी तुम्हाणं सुद्धाहारं देस्सइ' इइ भणिऊण हत्थं गहिऊण सो गोयमसामिं नियगेहे समाणीअवंतो । तस्स माआए वि भगवंतं सिरिगोयमसामिं समागयं पेच्छिऊण अईव हिट्ठाए मोयगाइसुद्धाहारो तेसिं पिडलंभिओ ।

अह तओ पइणिवट्टंतं सिरिगोयमसामिं अणुगच्छिऊण अइमुत्तो भणीअ-भयवं-अहं भवारिसो होउं इच्छामि। तया गोयमेण भणिअं-भो अइमुत्त! तुमं अज्ज वि बालो सि, जईण दिक्खा दुक्करा अत्थि। अओ तए वयपालणं सुदुक्करं संभाविज्जइ। " तव-किरिया-मणोगुत्ति-विणयादिसुकम्मेहिं चारित्तं दुक्करं बालत्तणे नज्जइ न इह संसओ।" तं सोच्चा अइमुत्तेण भणिअं-भयवं! णाहं बालो णूणं महव्वयडिवत्तीए तुम्ह सरिसो भविस्सं, अओ मं

310 C/9 QK

कहेह – तुम्हे किं विसत्था ? जहा अहं तुब्भेहिं सिद्धं तत्थ आगच्छेमि । सिरिगोयमेण भणिअं – मम आयरिया सिरिवीरिजिणिदा एत्थ उज्झाणे णिवसंति । अम्हे वि तेहिं सिद्धं तत्थेव वसेमो ।

इइ सोच्चा सो बालो अइमुत्तो वि तेहिं सिद्धि सिरिवीरिजणालंकिए पुरस्स बाहिरे उज्जाणे समागओ। तत्थ आगिमउं गोयमजुत्तो अइमुत्तो जिणं नच्चा, धम्मं सोच्चा बुद्धो। गिहमागच्छिऊण अब्बवी पियरं। हे माआ! हे पिअर! अज्ज मए पुरस्स उज्झाणं गएण सिरिवीरपहुणो मुहकमलाओ धम्मसवणं कयं, अओ अहं एयाओ अइघोरसरूवाओ संसारओ उिंच्यागे मिह, तेणे मह दिक्खाए अणुमण्णेह। पिओरेहिं भिणअं-हे वच्छ! तए कहं एवं भिणज्जइ। तुमं एगो च्चिअ अम्हाणं पुत्तो सि, अस्स रज्जस्स आलंबणो भिवस्सिस। एिष्हं तु अम्हाणमेव दिक्खाग्गहणावसरो अत्थि। तं तु एिष्हं बालो सि, भागवई दिक्खा य सुदुक्करा विज्जए। एयं सोच्चा अइमुत्तओ भणीअ-भो पिअरे! केण जाणिज्जइ को वुड्ढो? को लहू? संसारे सव्चं वि अणिच्चं च्चिअ संभाविज्जइ। को कस्स पुत्तो अत्थि! संसारिम्म भमंताणं जीवाणं बहवो संबंधा बहूसु भवेसु हिवआ सिन्त। परं ण को वि कस्सावि सरणं।

जओ – माया पिअरो भाया भज्जा पुत्ता य मित्तधणणिवहा। न य सरणं संसारे जीवाणं मोत्तुं जिणवयणं ॥१॥ जो पिया सो हु पुत्तो सिआ जो पुत्तो सा पिआ भवे। जो पिआ सो भवे माया जा माया सो सुओ भवे॥२॥ एवं भवे भवेऽणेग–संबंधा कम्मजोगओ। जम्मंते देहीणं तेण को पुत्तो को पिओ कहिज्जह ॥३॥

किंच – संसारंमि असारे नित्थ सुहं वाहिवेयणापउरे। जाणंतो इह जीवो न कुणइ जिणदेसियं धम्मं॥४॥

एवं माआपिओरे अणुजाणिउं सो अइमुत्तकुमारो महोच्छवपुव्वयं सिरिगोयमसामिहत्थेण पव्वज्जं गहीअ।

एवं सिरिगोयमसामिणा आदिट्ठं चारित्तिकच्चं कुणंतो हिट्ठमणो संतो सो अइमुत्तमुणी

सुद्धं संजमं आराहइ।

अह एगया गोअरचिरयाए एगिम्म गामिम्म भमंतो सो अइमुत्तओ मुणी एगाए वुड्डाए हसंतीए भिणओ - रे खुड्डगमुणे ! किं तुमए अकाले च्चिअ उच्छ्रो कओ ? किं णच्चा तुमए एयिम्म बालत्तणच्चिअ चारितं गहीअं ? एवं अउव्ववाणीए निअहिअयिम्म अईव अच्छरिअं पत्तो सो खुइडगो अइमुत्तमुणी भणीअ - "जं जाणािम तं न जाणािम" एयं सोच्चा विलक्खीभूयाए अच्छरिअं च पत्ताए ताए वुड्डाए तेण मुणिणा भिणअस्स भावत्थमजाणंतीए भिणयं - रे खड्डगमुणे ! तुमए किं भिणअं ? अहं तए भिणअस्स वयणस्स अत्थं जािणउं असमत्था मिह । तया सो खड्डगो वि निअकिहअस्स वयणस्स अत्थं अब्बवी - रे वुड्ढे! वयग्गहणे सकाले बालत्तणे वि को उच्छूरं कुज्जा ? । जं जाणािम तं मरणं किंस पि विरसे अवस्सं भिवस्सइ ति, इइ मए संसाखुहमुत्तीए सकालेऽवि बालतेण वयं गहिअं अत्थि । उच्छूरो तु सो कालो तया एव जािणज्जइ जया नाणं हवइ । तं नाणं तु मम अज्झ वि पत्तं नित्थ । इअ मया भिणअस्स वयणस्स रहस्सं णेयं । तं पच्चुत्तरं सोच्चा अच्छारिअं पत्ताए ताए वुड्ढाए हिअअिम्म चितिअं । अहो एएण खुड्डगेण मुणिणा सव्यमेव भिणअं । इइ विचितिकण ताए सािवगाए तस्स अइमुत्तमुणिणो समीवे हासकयस्स अवरहस्स खमाजायणपुव्वयं सम्मत्तमूलाइं बारह सड्ढवयाइं अंगीकयाइं । अइमुत्तो खुडुगो वि सुद्धान्नपणं गवेसिकण धम्मसालाए गओ ।

अह एगया सो खुड्डगो कईहिं मुणीहिं सिद्धं देहिंचतत्थं बाहिरं भूमीए गओ। तत्थ विस्साकालत्तणेण लहुगड्डाइँ जलपुण्णाणि अभिवसु। तेसु जलपुण्णगड्डेसु नगरस्स बाला नियनियपत्तपवहणाणि तारेन्ता अरिमसु। एवं रमन्ते ते बाले दहूण सो अइमुत्तमुणिवरो वि नियबालचावल्लसहावओ सकीयकट्ठपत्तं तेसु गड्डेसुं तारन्तो तेहि बालेहिं सह कीलं काउं पवत्तो। पच्छा बोल्लिअं च रे बाला! पासह पासह ममावि इमा नावा जले तरेइ! एवं बालेहिं सह कीलन्तं तं मुणिं दट्ठण ते थेरमुणिणो तं निवारिऊण तेण सह उवस्सये समागया। तओ संझाए आवस्सयं काउं अइमुत्तुसंजुत्ता ते सब्वेवि मुणिणो सिरिमहावीरपहुणो समीवे समागया। तत्थ च पहुं पयाहिणं किच्चा पणिमऊण य सब्वे ते मुणी तं अइमुत्तखुड्डगं पुरओ काऊण पहुं विण्णाविसु। भयवं! इमो अइमुत्तो सिसुत्तणाओ दिक्खाए अणिरहो संभाविज्जइ, इअ भणिऊण तेहिं दिट्ठं तस्स बालचेट्ठिअं पहुणो भणिअं । तं सोच्चा केवलनाणणाय-सव्वचराचरसरूवेण भगवया भणियं – रे मुणिणो ! एअस्स बालस्स वि खड्डुगमुणिणो आसायणं मा कुणह तुब्भे । संपइ च्चिअ एसो केवलनाणं लिहस्सइ । एयं सुणिऊण ते गोयमाईणो सव्वे मुणिणो विम्हयं पत्ता ।

इह सो अइमुत्तखुड्डगमुणी वि समोसरणे जगगुरुणो पुरओ सुहवासणाए पायच्छित्तरूवं ईरियाविहयं पडिक्रमन्तो ''दगमिट्ट'' ति सदं उच्चोरेंतो पुढवीकाय-आउक्कायादिजीवे खमावन्तो तया च्चिअ केवलनाणं लहीअ। तया गोयमाइमुणिवग्गेसु अच्छेरं पत्तेसु देवा तस्स खुड्डगकेविलणो महोच्छवं अकारिंसु।

जओ - पणिहणंति खणद्धेण सम्ममालंबिऊण कम्मं तं। जं हणेउ न सक्कइ नरो तिळ्वतवसा जम्मकोडिहिं॥

अह सो केवलनाणालंकिओ नवविरसो खुड्डगो अइमुत्तमुणी पुहवीए विहरन्तो भव्वजीवे पिडबोहेंतो पइदेसं पइनयरं पइगामं च जणगणे विम्हावीअ। एवं विहरमाणो सो अइमुत्तकेवली एगया सुज्जपुरस्स बाहिं उज्झाणे समवसिरओ। तत्थ जिअसत्तुणामो निवई अणेगणर-णारीगणोवेओ तं केविल वंदिउं समागओ। केविलणो पयाहिणं किच्चा तईयधम्मदेसणं सुणिउं च सो अग्गे समुवविट्ठो। सव्वे णरणारीगणा वि जहाठाणं तत्थ समुवविट्ठा। अइमुत्तकेविलणा वि धम्मदेसणा पारद्धा।

तं जहा – आउं वाउचलं सुरेसरधणुलोल बलं जोळ्वणं विज्जुदंडतुलं धणं गिरिनईकल्लोलिमवाथिरं। जाव सत्थिमिमं कलेवरिगहं जाव य दूरे जरा ताव धम्मफलित्तए जणगणेहिं कज्जो पयत्तो सुहो॥

एवंविहं केविलणो धम्मदेसणं सोच्चा पिडबोहिओ जिअसत्तुराया सम्मत्तमूलाइं बारह सावगवयाइं गहीअ। अण्णे वि बहवो लोगा भद्दगभावजुआ सम्मत्तं पत्ता। एवं कइपयकालं विहरिऊण सो अइमुत्तकेवली अंते मोक्खं गओ।

(श्रीशुभशीलगणीभिविरचितस्य संस्कृतचरित्रस्याऽनुंवादोऽयम्।)



30 90 OK