# निद्वापनाकत्तारः - १३

शासनसम्राजामिह समुदाये मेरुपर्वतौपम्ये । कल्पतरुर्नन्दनवन-सत्कोऽयं नन्दतात् सुचिरम् ।।



कीर्तित्रयी दक्षिणायनम् वि.सं. २०६०

# विद्वविवाक तत्राः - ३३

शासनसम्राजामिह समुदाये मेरुपर्वतौपम्ये । कल्पतरुर्नन्दनवन-सत्कोऽयं नन्दतात् सुचिरम् ।।



: सङ्कलनम् : कीर्तित्रयी दक्षिणायनम् वि.सं. २०६० नन्दनवनकल्पतरुः ॥ त्रयोदशी शाखा ॥ (संस्कृतभाषामयं अयन-पत्रम् ॥)

सङ्कलनम् : कोर्तित्रयी ॥

प्रकाशनम् : श्रीजैनग्रन्थप्रकाशनसमितिः, खंभात ॥

वि.सं. २०६०, इ.स. २००४

मूल्यम् : रू. १००/-

### प्राप्तिस्थानम् : श्रीविजयनेमिसूरीश्वरजी स्वाध्याय मंदिर

१२, भगतबाग, शेठ आणंदजी कल्याणजीनी पेढी समीप, पालडी, अमदावाद - 380007 दूरभाष: 26622465

सम्पर्कसूत्रम् : ''विजयशीलचन्द्रसूरिः''

C/o. Atul H. Kapadia A-9, Jagruti Flats, Behind Mahavir Tower, Paldi, Ahmedabad-380007

दूरभाष: 26688879

मुद्रण : 'क्रिष्ना ग्राफिक्स', नारणपुरा गाम, अमदावाद 380013

दूरभाष: 079 - 27494393



### प्रास्ताविकम्

## अवसरोऽयं नागृते:

अतिवृष्टिः, अनावृष्टिः, भूकम्पः, निर्घृणहत्याः, अनाचारः, विस्फोटाः, अपहरणानि, आत्मघातः..... अहहह.... ! किं किं न घटतेष्ठ्य ? नित्यक्रम एवैष जात इति प्रतिभाति । प्रकृतेः कोपस्य, आसुरीशक्तेर्बलस्य चैव प्रभावः सर्वत्र दृश्यतेष्ठनुभूयते च । सर्वमेतद् दृष्ट्वाष्ठनुभूय च हृदयसहस्रेभ्य आर्तनाद उत्तिष्ठते, उत्थाय च पुनस्तत्रैव शाम्यति । परिस्थितीनामालोचनं सर्वेष्ठिप कुर्वन्ति, न किन्त्वन्वेषणं गवेषणं वा क्रियते केनाष्ठिप यत् 'किमर्थमेवं प्रवर्तते घटते वा ?' न कारणं विना कार्यं भवति कदाचिदिप ।

आसुरीशक्तेर्बलवत्तायां हि आध्यात्मिकशक्तेर्ह्रासः कारणम् । आसुरीशक्तिरियं छिद्रान्वेषिण्यस्ति । यदा कदाङ्पि चाङ्ङध्यात्मिकी शक्तिर्मन्दत्वमुपयाति तदा सा तत्राङ्ङधिपत्यं स्थापयित । पश्चाच्च बलादिप तां निवारियतुं न शक्यते । एतादृश्या मिलनायाः शक्तेराध्यात्मिकता होक एवोपायोङ्स्ति । यदि कोङप्यत्रैवं विचारयेद् यद् वयं बलेनैनां शिक्तं वशीकरिष्यामस्तर्हि स तु भ्रम एव । नित्यमेव वयं पश्यामो यद् युद्धेन वा शस्त्रबलेनाङ्पि वा सा न वशंगता प्रत्युताङ्धिकतया विकृतिं गता प्रबलेन वेगेन च साङ्कामित । अर्थस्य प्राधान्येन भौतिकताया विकृत्या चाङ्मित्तिषा विडम्बना ।

नाड्यं भारतदेशस्य मार्गः । किन्तु दुर्भाग्यमेतद् यदर्थ एवाड्य देशस्य समृद्धेर्मानदण्डः परिगण्यते । भारतवर्षस्याड्डध्यात्मिकमूल्यानि तु विसमृतप्रायाणि नष्टप्रायाणि वा जातानि । धनेनैवाड्यं देशः समृद्धो भविष्यति, राष्ट्रस्य चोद्धारोड्पि धनेनैव भविष्यतीति भ्रमो दृढमूलो जातोड्डित । तस्य पृष्ट्यर्थं च यः कोड्पि मार्गोड्नुसरणीयः स्यात्-हिंसाया असत्यस्याङ्गाचारस्य-सोड्डनुस्रियत एव । आस्तामन्येषामिनष्टानां वार्ता किन्तु हिंसायाः परिमाणं तु कल्पनानीतं वर्धितमस्ति । तच्छ्रवणेनाड्पि हृदयं कम्पते । महावीर-बुद्ध-गान्धिमहोदयादीनां स्मृतिदिने भाषणकर्तारो नेतारोड्डिसाया आध्यात्मिकतायाश्च महिमानमुच्यैर्गायन्ति । त एव च मञ्चादधोड्वतीर्य सूनागृहाणां स्थापनार्थमनुमितपत्रोपरि स्वहस्ताक्षराण्यपि निःशङ्कं कुर्वन्ति । कीदृशी विडम्बनैषा ? किंरूपं धाष्टर्यमिदम् ?



इदानी हैदराबादनगरे 'अलकबीर' नाम्नः सूनागृहस्य स्थापनायै अनुमत्यर्थं सततं प्रयासः क्रियते । दुःखकरं त्वेतद् यदत्र सर्वकारोऽपि सम्मीलितोऽस्ति । प्रतिवर्षं तत्र द्वादशलक्षमितानां पशूनां निर्घृणहत्या भविष्यति । किमर्थम् ? किं तत्र प्रयोजनम् ? केवलं परदेशीयानां स्वादिलप्सापोषणार्थम्, तथा च देशसमृद्धियाजेन धनसम्पादनार्थम् । एकस्याऽस्य सूनागृहस्य कृतेऽनुमतिप्रदानस्याऽनुपदमेवाऽन्यान्यप्यनेकानि तादृशानि सूनागृहाणि स्थापितानि भविष्यन्ति । तत्र जनिष्यमाणाया हिंसायाः परिमाणस्य कल्पनामात्रमपि ययथपति हृदयम् । आपद्भय आमन्त्रणरूपैषा हिंसा ।

भूकम्प-जलप्रलयातङ्कृवादादिताण्डवकाले मृत्युमुखदर्शनेन भीता आक्रन्दन्तश्च वयिमच्छामो यत् कश्चिन्मम खः शुणुयात्, ममाङ्श्रूणि प्रमृज्यात्, सान्त्वनं साहाय्यं वा कश्चित् कुर्यात्, मम रक्षणं स्यात् ! किमर्थम् ? जीवनमस्माकं प्रियमस्ति, मृत्युः पीडा दुःखं वाङप्रियाणि सन्ति, अतः । एवं च स्वकीयापितकाले दीनतां प्राप्तानामस्माकं हृदये, यदा निर्दोषाणां कोटीनां पशूनां नृशंसः संहारः क्रियते तदा तेषां करुणमाक्रन्दनं चित्कारं वा श्रुत्वा करुणोत्पद्यते खलु ? तेषामार्त्तस्वरं श्रुत्वा किमस्माकमिक्षणी आर्द्रे भवतः ? संवेदनाबिधरा जाताः स्मो वयम् । एतादृश्यवसरेङप्यिक्षिनिमीलनं कुर्महे । निर्दोषाणां पशु-पिक्षणां हिंसा, वृक्षादीनां छेदनं, असत्याचरणिमत्यादि सर्वमिप प्रकृतिविरुद्धं कार्यमस्ति । एष प्रकृतिं प्रत्यस्माभिर्विहितोङपराधोङस्ति । अस्य परिणाममिप भूकम्पातिवृष्ट्यादिप्रकृतिकोपरुपेणैव भोक्तव्यं भवत्यस्माभिः । आध्यात्मिकशक्तेर्ह्रासस्य निदानमप्येतदेव ।

कदा वयमस्मान्मार्गात् प्रतिनिवत्रयामः ? कदा च जागृता भविष्यामः ? एतावता ५पि यदि बोधो नैव स्यात् तर्हि त्वीश्वर एव शरणम् । तं प्रार्थयेम यत् 'सर्वेभ्यः स सन्मतिं दद्यात्' इति शम् ।

भाद्रपदकृष्णैकादशी वि.सं. २०६० वलसाडनगरम् ॥ - कीर्तित्रयी

## वाचकानां प्रतिभावः

डॉ. सुरेन्द्रमोहनो मिश्रः उपाचार्यः, संस्कृतपालिप्राकृतविभागे, कुरुक्षेत्रविश्वविद्यालये, कुरुक्षेत्रम् (हरियाणा)

#### ।।श्री:।।

शिवैकसङ्कल्पेषु मुनिवरेषु प्रणतिस्तवकपुरः सरिमदं वितन्यते दृष्टा मे पथिलस्य नन्दनवने सा द्वादशी शाद्धले प्रीत्या श्यामलकोमला सुमफलैः शाखा नवीनोदया । शीलेन्दुप्रियकीर्तिसन्मुनिवरैर्भानोरुदीच्यायने संसेच्या मुदमादधत्यवितथं सौहित्यसाहित्यदा ]]3]] निष्ठा संस्कृतभारती-विकसिता या भारतीं सेवितम संस्कृत्या जननीं भुवः प्रतिभुवं सा वन्दनीया सताम् । मौलं मानवसभ्यताकुलतरोर्या बिभ्रती सद्व्रता सा बाह्मी किल संस्कृता निह कथं स्यात्प्रेयसे श्रेयसे मुनिधुरस्थरविजयानुवदनं सुखसर्जनं चमत्कृतिसदनम् । सरससहजसुरभाषाकवनं भवनं कस्य न निर्वृतेर्मदनम् 11311 सुकविर्जगन्नाथो हि विस्लो हंसानुत्प्रेक्षते हा हृदये । दिग्वलयश्रीस्तमसा लूना लीना हंसा वा७७रुणोदयम् 11811 आभाणकजगन्नाथो जगति मनुजजीवनदृष्टिं सूत्रयति । कार्णाटकोविदमर्मजन्मा विष्णुंसोम्रमारको भाति 11411 अहिंसा साङ्र्यधर्मो भारते तद्गीजमभयं धर्मसूत्रम् । कपिल-वीर-सुगतादिदेशितं कीर्तिनिगदितं विश्वशाल्यै ११६११

अनुयोगाधिकारचारित्रं कीर्तिधृतं शास्त्रखसारम् । शीलशशिसमृदयकारि भविकं तन्तां धर्मणः स्थापनायै श्रीवीरिचत्रस्तुतिर्धत्ते चित्रं सरसं वस्तुभी रस्यैः । प्रवालाभासो मणिषु रम्योडप्याभासत्वेडर्थक्रियाकारी 11/211 पान्थस्य वर्षावधूसपर्या निवेशिता नन्दने सप्रणयम । सादरं तत्सत्कृतिमह पथिको चेत्त्याषाढ आसन्ने कुरुष [[8[[ संस्कृतशारदार्चनसुदीक्षा लेखा इह सम्प्रेषणसुदक्षाः । पादाकुलंसंहतप्रतिभावः कल्पमसौ भजताद्विनयाद ॐ 113011 सप्रश्रयबहुमानं भवदीय: (सुरेन्द्रमोहनो मिश्रः) ॥ तमसो मा ज्योतिर्गमय ॥ मान्या वदान्याः श्रीमन्तः ! प्रणतिपुरस्सरं प्रणामाञ्जलयः । श्रद्धेयश्रीदेवर्षिकलानाथशास्त्रिसविधे भवद्भिः प्रकाशितां 'नन्दनवनकल्पतरु' नाम्नी संस्कृतपत्रिकां दशैं दशैं परमप्रमोदास्पदं सञ्जातं मन्मनः । अद्यतनीयसमये संस्कृतसेवाकार्यं महत्तरं सुदुर्लभञ्ज ।

भावत्क:

प्रो. ताराशंकर शर्मा आचार्य एवम् अध्यक्ष साहित्य-विभाग, राजस्थान संस्कृत विश्वविद्यालय जयपुर

पादाकलकमिति मात्रासमकवृत्तम्

पूज्यमुनिवर्यश्रीविजयशीलचन्द्रसूरे !

## वाचकानां प्रतिभावः

सादरप्रणामा: ।

नन्दनवनकल्पतरोर्द्वादशी शाखाऽधिगता । सन्धि-सहितस्य साहित्यस्य प्रकाशनस्य निर्णयः सुयोग्य एव । सन्धिस्तु संस्कृतभाषाया विशेषताऽस्ति । अन्यथा संस्कृतात् विस्मृताऽपि स्यात्, एतत् चिन्तनीयमेव । भवता चिन्तितं तन्नितरां धन्यवादार्हम् ।

पत्रविभागे प्रकृतिरक्षणविषयकं यित्कचित् लिखितं तिन्नतरां साम्प्रतकालोचितमासीत्। सर्वैर्मनुष्यैर्विचारणीयं यत्- ''एषा पृथिवी न केवलं मनुष्याय, अपि तु भूचरखेचराचराणां कृतेऽपि निर्मिताऽस्तीश्वरेण। तेषां सर्वेषामपि प्रकृत्या उपिर समानाधिकारोऽस्त्येव यथा मनुष्याणाम्।''

महेश्वरः रमानाथः द्विवेदी

जाम-वणथली ।

#### $\star$

#### रूपनारायणपाण्डेय:

एस् II/330, राज्यशिक्षा संस्थान कॉलोनी, एलनगञ्जः, प्रयागः, उ.प्र., २११००२

मान्याः, सादरं प्रणामाः ।

'नन्दनवनकल्पतरः'(१२, उत्तरायणम्, वि.सं. २०६०)सम्प्राप्तः । अत्र सर्वा रचना, रम्या भव्याश्च । 'प्रास्ताविकम्' तत्रभवतां संस्कृतिनष्ठां पुष्णाति संवर्धयित च । श्रीमुनिधर्मकीर्तिविजयस्य लेखः 'आर्यधर्मः-अहिंसा' अहिंसायाः साम्प्रतिकीमपेक्षां प्रस्तौति । अहिंसा वैदिकधर्मस्य प्राणभूतं तत्त्वम् आसीद् अस्ति च, किन्तु पाश्चात्यसंस्कृतेः प्रभावाद भोगलिप्सायाश्च संवर्धनाद् हिंसा राष्ट्रेऽस्मिन् अनुदिनं वर्धते । कृतेऽपि प्रयत्ने देशे गोवधिनषेधो न समग्रतया जातः । मानसिकी हिंसा नितरां चिन्तनीयतरा वर्तते । शिष्टे समाजे सद्भावनां सिद्धचाराणां च यादृशी हत्या साम्प्रतं वर्तते, तादृशी पुराकाले न बभूव ।

सिन्धिवरिहताया रचनायाः प्रकाशननीतिः तत्रभवद्भिः परित्यक्तेति शुभमेवानुभूयते।

Lackackack

### 🧝 वाचकानां प्रतिभाव:🥌

नन्दनवनकल्पतरोर्द्वादशी शाखा प्राप्ता-पठिता च ।

पू. मुनिधुरन्धरविजयाणां ''जिनस्तवनम्''-तथा प्राकृते आ.पद्मसूरेः ''सिरिसिद्धचक्कथोत्तं'' अतीव प्राञ्जले । मुनिधर्मकीर्तिविजयस्य 'पत्रम्' अतीव प्राकृतिक-वर्णनपूर्णं वर्तते । यथा अस्माभिरिप अनुभूतं तथैव पत्रे पठितम् ।

''वर्षावाग्वधूटीविलासः'' तथा ''आभाणकजगन्नाथः'' अतीवातीव सुन्दरे । अन्यत् च भवतां सरलता प्रशस्या । यत् सन्धिं कृत्वा मुद्रितं कर्तव्यम् इति सूचना यथा प्राप्ता तथैव शीघ्रं स्वीकृता ।

मुनिविश्रुतयशविजयः

नमो नमः श्रीगुरुनेमिसूरये

परमोपास्याचार्यप्रवरश्रीविजयशीलचन्द्रसूरीश्वरस्य चरणयोः कोटिशो वन्दनां कृत्वा प्रथमप्रयासेन इदं लिख्यते मया ।

कीर्तित्रितयमुनिपुङ्गवानां नन्दनवनकल्पतरुसामयिकस्य संपादनकार्ये लेखने च यत्नोऽतीवाऽनुमोदनीय: प्रवर्तते । नन्दनवनकल्पतरोर्द्वादशी शाखा प्राप्ता । उत्तरोत्तरं लेखसङ्ग्रहोऽतीवाऽऽनन्ददायको भवति ।

प.पू.विजयपद्मसूरीणां 'सिरिसिद्धचक्कथोत्तं' तथा च मुनिधुरन्धरविजयेनाऽनूदितानि प्राचीनस्तवनानि मह्यं खलु भृशमरोचन्त।

> अरविन्दभाई कापडिया बी/१२, पञ्चतीर्थ एपार्टमेन्ट श्रीहेमचन्द्राचार्य चौक, पांच रस्ता, पालडी अमदावाद-३८००७७





## वाचकानां प्रतिभावः

''श्रीसीतारामाभ्यां नमः''

अयि प्रियमहोदयाः महद्भ्यो भवद्भ्यः प्रीतिपूर्विका अनन्तनतयः ।

भवद्भिः प्रेषिता नन्दनवनकल्पतरुनाम्न्याः सुरभारतीषाण्मासिकपत्रिकाया द्वादशी शाखा समासादिताऽस्ति ।

तत्रस्थाः सर्वे विषयाः सकुतूहलं मयाऽवलोकिताः । सर्वे विषयाः संस्कृतभाषासंवर्धनप्रसारणप्रचारे निरताः संस्कृतानुरागिणां सर्वेषां सर्वासां च प्रमोदावहाः सन्ति ।

"नन्दनवनकल्पतरुः" लोके संस्कृतनन्दनवने कल्पतरुरिव दिने दिने संस्कृत-लेखकानां कवीनां विविधविषयतज्ज्ञानां महानाश्रयदायको भूयादिति शुक्लपक्षशिशन इव दिने दिने प्रवर्धतामिति च भगवन्तं संप्रार्थ्य विरमे"

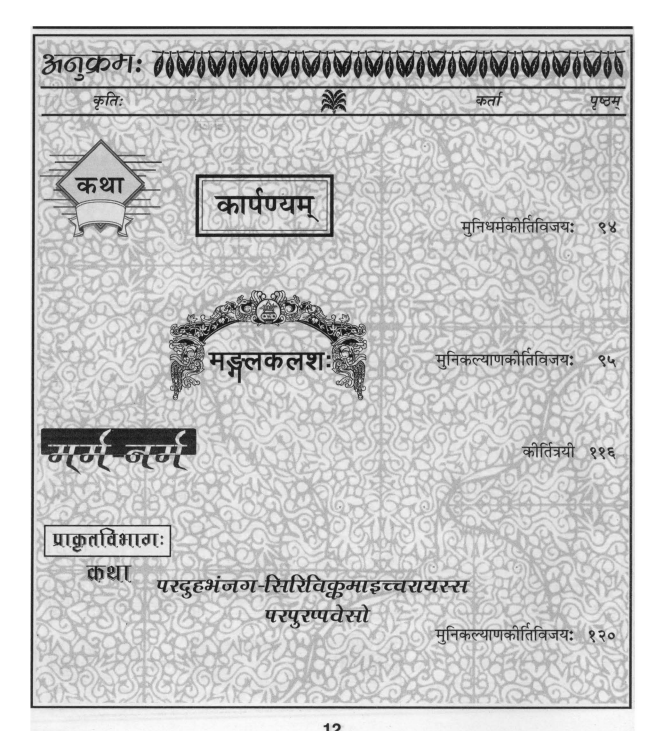
भवदीय:

विद्वान् महाबलेश्वरशास्त्री

''तेजस्'' नं. १२४/C 1<sup>st</sup> Main 5<sup>th</sup> Cross - कन्यकापरमेश्वरी देवस्थानद रस्ते गिरिनगर बेङ्गळूर ५६००८५

| 310jarti: 1000000000000000000000000000000000000 |     |                            |            |  |
|-------------------------------------------------|-----|----------------------------|------------|--|
| कृतिः                                           |     | कर्ता                      | पृष्टम्    |  |
| सकललिंधान श्रीगीतम्भवाम्यव्यकम्                 |     | आचार्यविजयहेमचन्द्रसूरि:   | 2          |  |
| श्रीमाणिभद्रयक्षरानस्तुत्यष्टकम्                | 11  | आचार्यविजयहेमचन्द्रसूरि:   | 2          |  |
|                                                 |     | स्व.आचार्यविजयपद्मसूरि:    | 8          |  |
| देवि ? दिव्यभारति ?                             | уї. | ताराशङ्कर शर्मा 'पाण्डेय:' |            |  |
| गोलाञ्जालिवजाहुयम्                              |     |                            |            |  |
| (१) हन्त, भूयो मरिष्ये !                        | डॉ. | अभिराजराजेन्द्रमिश्र:      | 9          |  |
| (२) प्रतिबिम्बः                                 | डॉ. | ः<br>अभिराजराजेन्द्रमिश्रः | १०         |  |
| <u>आश्वायकाभट्यामः</u>                          |     | विद्वान एस्. जगन्नाथ:      | 88         |  |
| योगशतकदोहनम्                                    |     | मुनिरत्नकीर्तिविजय:        | <b>3</b> 4 |  |





# अकळ्ळाह्नाण्नाण-शागाण्नाभवान्यव्यक्त

आचार्यविजयहेमचन्द्रसूरिः

(ललित-वृत्तम्)

महिमशालिनं विश्वतारकं, गुणगणालयं गीतगौरवम् । सकललब्धिभृद्योगिनं स्तुवे, गणधरोत्तमं गौतमप्रभुम् ]]3]] चरमतीर्थकृतुपट्टभास्करो, मुनिततीडितः कामितप्रदः । स्रवरैर्नृतस्तेजसां निधि-र्विजयतेतरां गौतमेश्वरः 11311 चिरतमद्भतं ते दयानिधे ! जडमितः कथं स्तोत्मृत्सहे ? । तव कराम्बुजाद् दीक्षिताः समे, मुनिवरा ययुर्मुक्तिमन्दिरम् 11311 भविकतायिनं मुक्तिदायिनं, कुमतनाशिनं तत्त्वपायिनम् । पतितपावनं भाविराजितं, प्रणिदधे ७ न्वहं गौतमे श्वरम 11811 गणभूदग्रणीः श्रेयसां पदं, हितकरो नृणां पापनाशकः । विमलदर्शनः कर्मजित्वरो. विजयतेतरां गौतमेश्वरः 11411 नमनतस्त्विय श्रीगणाधिप !, सकलकल्मषं नश्यति ध्रुवम् ! पवितनाम ते यत्र राजते. भवति तत्र नो विष्नकल्पना 11211 गिरिवरे गतोङष्टापदे भवान, भगवतोङर्चितं स्वीयशक्तितः । अतुलसाखन् ! नाथ ! ते गुणान्, गणियतुं क्षितौ केन पार्यते ? 11७11 तव पदाम्बुजे वन्दना सदा, भवतु मे प्रभो ! योगिसत्तम ! तव प्रभावतो मंगलावलिर्मम दिने दिने देव ! जायताम् 11/211 अष्टकं गौतमेशस्य, सर्वसिद्धिप्रदायकम् । रचितं हेमचन्द्रेण, गुरुदेवांहिसेविना ॥ विज्ञप्त्या निजशिष्यस्य प्रद्यम्नाख्यम्नेर्मया । पारेखचीमनभ्रातः पाठाय लिखिता स्तृतिः ॥

# तपागच्छाधिष्ठायक-

# श्रीमाणिभद्रयक्षराजरू

आचार्यविजयहेमचन्द्रसूरिः

'भुजङ्गप्रयातम्'

यदीयप्रभावान्नणां भक्तिभाजां, फलन्ति धुवं सर्वहृत्कामितानि । सदा तं स्तुवे यक्षराजं सुभक्त्या,

तपागच्छसंरक्षकं माणिभद्रम् 11811

मुधा भ्राम्यथेतस्ततः किं मनुष्याः !?, निजेष्टार्थसंसाधनार्थं पृथिव्याम् । श्रयध्वं लसद्भावभक्त्या श्रयध्वं, तपागच्छसंरक्षकं माणिभद्रम्

ાારાા

अवाष्येव कार्याण्यशक्यानि यस्य,

सहायं रम सूरीश्वराः साधयन्ति ।

स्तवीमः सदा तं प्रभावासमानं,

तपागच्छसंरक्षकं माणिभद्रम्

11311

प्रभामण्डलैर्मण्डितं खण्डिताघं, यशःपुञ्जश्रभीकृताङङशाकदम्बम् । स्तुवेङनन्यसद्वृत्तविस्मापितज्ञं, तपागच्छसंरक्षकं माणिभद्रम्

11811

श्रयेद् भाविको कोडपि यो यं प्रमोदाद्, भवेद् रोगशोकादिदुःखं न तस्य । तथा साडडप्नुयाद् वाञ्छितं, संस्तुवे तं, तपागच्छसंरक्षकं माणिभद्रम् ॥५॥

विशुद्धात्मभावेन शत्रुञ्जयादिं, व्रजन् यो हि मार्गे च कुर्वन्ननीकम् । विपद्याष्ट्रष्टप नाकं स्तुवे भक्तितस्तं, तपागच्छसंरक्षकं माणिभद्रम् ॥६॥

त दास्यं न जाड्यं न तस्यार्ध्यकाश्यं,

त चार्धनिष्टसंयोगजन्यादिदुःखम् ।

स्मरेद् यो हि विश्रब्यचित्तेन नित्यं,

तपागच्छसंरक्षकं माणिभद्रम ॥७॥

धनाद्यर्जितुं देशदेशान्तरेषु, जना बम्भ्रमन्तीति चित्रं महन्मे । पुरस्थं सुरद्वं न पश्यन्ति साक्षात् तपागच्छसंरक्षकं माणिभद्रम् ॥८॥

श्रीदेवसूरिशिष्येण, हेमचन्द्रेण सूरिणा । अष्टकं यक्षराजस्य, रचितं श्रेयसेडस्तु वः ॥९॥



# 

### पूज्याचार्यश्रीविजयनेमिसूरिशिष्य-स्व.आचार्यविजयपद्मसूरिः

(अनुष्टुब्वृत्तम्)

प्रणम्य स्तंभनाधीशं नेमिसूरीश्वरं मुदा । कुर्चे स्वान्योपकाराय श्रीतत्त्वामृतभावनाम् ॥११॥ उन्मीलिता७७त्मदृष्टिर्मे श्रीजिनेन्द्रप्रसादतः ।

विभावतिमिरं नष्टं तदद्या ७५ नन्दवासरः ॥११॥

फलितो धर्मकल्पदुः प्रसन्नाः परमेश्वराः ।

यतोडद्याडडत्मगुणारामे विहरामि प्रमोदतः ॥३॥

दर्शनज्ञानचारित्राराधनोत्साहदायकाः ।

सांनिध्याधायकास्तत्र ये वन्दे तानहर्निशम् ॥४॥

स्वभावात्परिनष्ठासद्दोषात्पश्यन्ति ये सदा ।

मध्यस्थभावना तेषु द्वेषलेशोऽपि नास्ति मे ॥५॥

समीहे भद्रमेतेषां सद्दोषोच्चारकारिणाम् ।

मत्वोपकृतिमातन्वे दोषशुद्धिं हितावहाम् ॥६॥

स्वचिन्ता हितदा तथ्या परिचन्ता न शान्तिदा ।

उभयोर्हिन्त भद्रं सा तत्सृतं परिचन्तया ।।७।।

एकोइं नास्ति मे कश्चिन्नाइप्यहं कस्यचिद्भवे ।

यन्मदीयं च मालिन्यं तज्ज्ञीयं कर्मबन्धनैः ।।८।।

रागद्वेषाविति प्रोक्ते कर्मबन्धनकारणे ।

सरलत्वतोषतः शीघं नश्यते रागबन्धनम् ।।९।।

| क्षमानम्रत्वहेतुभ्यां द्वेषनाशो भवेद् धुवम् ।<br>रागद्वेषविहीनात्मा नमस्यार्हः फलप्रदः        | <u>]</u> [૧૦]] |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ज्ञानदर्शनचारित्रैर्युतोऽहं शाश्वतः सदा ।<br>द्रव्यार्थिकेन चाऽनित्यः पर्यायस्थितिभावतः       | ો[કકી[         |
| देहे वर्णादयो धर्मा नैते वर्त्तन्त आत्मिन ।<br>तस्मान्नैक्यं द्वयोरेवमुच्चरन्ति मनीषिणः       | ાાકરાા         |
| मया संयोगजन्याङङप्ता दुःखश्रेणिर्भवे भवे ।<br>तेन संयोगसंसर्गं व्युत्सृजामि त्रिधा मुदा       | 118811         |
| संसारे ममताहेतुः संयोगः, परिहारतः ।<br>तस्य सौख्यं भवेत्सत्यं प्रशमादिसमन्वितम्               | ીકિક્ષી        |
| कदा९हं समतालीनः सर्वोपाधिविवर्जितः ।<br>तीर्थकृद्ध्यानसंपन्नो भविष्यामि प्रमोदभाक्            | ાકિસ્કા        |
| कोडहं किं मे कथं वर्तेडधुना मे कीदृशी स्थि<br>कः कालः कीदृशं क्षेत्रमित्यालोचयित प्रधीः       | यतिः ।<br>॥१६॥ |
| मानसे मेंडधुना कीदृग् भाव आत्महितं कियत्<br>कृतं मयांडविशष्टं च किमेतदवधारयेत्                | ી<br>આક્ષા     |
| अनन्तशक्तिसंपन्नोडप्ययमात्मा विमोहतः ।<br>भजते विविधं भावं संसाराखेटकेडिनशम्                  | )[१८)]         |
| जीव ! जानीहि स्वल्पस्मादधमान्मोहपाशतः ।<br>नैकाङ्गिनो नास्कत्वं प्राप्तास्तत्त्यागतः सुखम्    | ][\$8][        |
| महापुण्योदयेनाङङप्तो नृभवो देचदुर्लभः ।<br>गतक्षणार्पणे नैव कोङपि शक्तो धनैरपि                | <u> </u>       |
| आसन्नसिद्धिकास्तत्र लभन्ते धर्ममार्हतम् ।<br>यत्प्रभावेण सिद्धचिन्त सिद्धाः सेत्स्यन्ति भाविन | : પીરશી        |

| नेहे विधर्मसाम्राज्यं खुत्वं धर्मसंयुतम् ।       |                 |
|--------------------------------------------------|-----------------|
| वरं मन्ये यतो नाशस्तस्य स्याद्धर्मसाधनात्        | ોોરસોો          |
| जीव ! केशाः सिता जाता न जाता मतिशुक्ल            | ता ी            |
| विषयेषु कषायेष्वासक्तिस्तन्मोहजूम्भितम्          | ોરિરૂપી         |
| त्यक्त्या तान्विषयादीन्ये सिंहशूराः समाश्रिताः । |                 |
| सत्संयमं बाल्यकाले वन्दे तत्पादपङ्कुजम्          | <u> </u>        |
| संजातस्य धुवं मृत्युः चारित्रोत्कर्षशालिनाम् ।   |                 |
| प्रशस्यं मरणं प्रोक्तं सर्वगोत्कर्षभूषितम्       | <u> </u>        |
| पावनं शासनं जैनं पावनाशयशालिनः ।                 |                 |
| समाराध्य समीहन्ते भावतस्तद्भवे भवे               | ારિદ્દાા        |
| आराधिता जिना देवा भावतो गुरवोऽपि यैः ।           |                 |
| साधितो जैनधर्मश्च तेषां मृत्योर्भयं कथम् ?       | ોો <b>ર</b> હોો |
| पञ्चा७पि विषयास्त्यक्ताः कषाया यैर्विरागिभिः ।   |                 |
| क्षामिताः सकला जीवा भाविता भावनाः शुभाः          | ોારડોો          |
| जिनागमाः समभ्यस्ता विधिना गुरुसंनिधौ ।           |                 |
| तत्प्रधानप्रयोगा ये तेषां मृत्योर्भयं कथम् ?     | )[૧૬]]          |
| सत्पात्रेभ्यो ददानानां दानं सद्बह्मचारिणाम् ।    |                 |
| तपस्यासाम्ययोगानां तेषां मृत्योर्भयं कथम् ?      | lloell .        |
| उद्दिश्याङङत्मानमाचारसाधनाङध्यात्ममीरितम् ।      |                 |
| तत्र निश्चलचित्तानां तेषां मृत्योर्भयं कथम् ?    | ][33]]          |
| धर्मकर्त्ता गुरुर्वैद्यो धर्मज्ञो धर्मदेशकः ।    |                 |
| सदौषधं मोक्षमार्गसाधना ज्ञानपूर्विका             | ો <u>ા</u> ર્રા |
| पथ्यं सद्भावना योगात् त्रयाणां च प्रणश्यति ।     |                 |
| भावामयो, मिलन्तु मे त्रये एते भवे भवे            | ॥३३॥ (युग्मम्)  |

श्रुताभ्यासो नितर्देवे सत्कथाङङचार्यसंगातेः । दोषप्रकाशने मौनं प्रिया वागात्मभावना <u>ી</u>ફિક્ષી वैराग्यं गुणदृष्टिश्च विंशतिस्थानसेवना । अन्तरालभवेष्वेते संपद्यन्तां भवे भवे 113411 आत्मवादादिभिस्तत्त्वैर्जयति जिनशासनम् । उत्कृष्टं सर्वधर्मेषु साधकाः सन्तु निर्मलाः ીરિફોો निर्लेपाः पद्मवज्जाता अनन्ता अधुनाङङ्गिनः । भवन्ति च भविष्यन्ति जैनधर्मस्य साधनात् 113611 जैनधर्मी रत्नतुल्यो धर्माश्चाडन्ये न तादृशाः । यथार्थकरणं जैने धर्मेङन्यत्रैव भाषणम् 113611 जैनधर्मरताः सर्वे भवन्तु सुखिनः सदा । मैत्रीप्रमोदकारुण्यसन्माध्यस्थ्यान्वितास्तथा 113811 मङ्गलं तीर्थराजो मे मारुदेवप्रभुस्तथा । शान्तिनेमिपार्श्वचीरा देवाः कुर्वन्तु भङ्गलम् 118011 वर्षे ७ चैक मे श्रेष्टे निधिनन्दनवेन्द्रमे (१९९९) । फाल्गुने सितपञ्चम्यां ग्रामे बोटादनामनि <u>ી</u>ી8શી नेमिस्रीशिष्येण कृतेयं पद्मसूरिणा । ११४२१। (युग्नम्) लक्ष्मीप्रभस्य विज्ञप्त्या श्रीतत्त्वामृतभावना

### देवि ? दिव्यभारति ? प्रो. ताराशङ्कर शर्मा ''पाण्डेयः'' . सरै: सदैव वन्दिते ७म्ब ! देवि ! दिव्यभारित ! नमामि देववन्दितेष्ठम्ब ! देवि ! दिव्यभारित !! कृन्दचन्द्रचन्द्रिकातुषारहारहारिणि ! हंसराजराजिते ! सदैव पुस्तधारिणि ! शान्तिपावने वने प्रकाशचारुहासिनि ! वन्दनां सदा करोमि देवि ! पद्मवासिनि ! सुरै: सदैव वन्दिते इम्ब ! देवि ! दिव्यभारित ! नमामि देवचन्दितेअम्ब ! देवि ! दिव्यभारित !! वेददेववन्दिते ! पुराणमर्मबोधिनि ! व्यासभासकालिदासमाधकाव्यलासिनि ! कान्तकाव्यकौमुदीक्र्याकटाक्षकारिणि ! बालके कृपां कुरुष्य देवि ! वेदवासिति ! सरै: सदैव वन्दिते इन्ब ! देवि ! दिव्यभारित ! नमामि देववन्दितेष्ठम्ब ! देवि ! दिव्यभारति !! पादपद्मपूजिते ! प्रपन्नदुःखदारिणि ! ज्ञानदानतत्परे ! विवेकराशिदायिनि ! बुद्धिशुद्धिकारिके ! कलाकलापकिलपिन ! बालिशे दयां विधेहि. देवि ! मोहनाशिनि ! सुरै: सदैव वन्दिते डम्ब ! देवि ! दिव्यभारित !

नमामि देववन्दितेष्ठम्ब ! देवि ! दिव्यभारति !!

वेधेहि, देवि ! मोहनाशिनि ! ते ! : !! आचार्य एवम् अध्यक्ष साहित्य-विभाग राजस्थानसंस्कृतविश्वविद्यालय, जयपुर



## गलाज्डालिटहाहुथम्

डॉ. अभिराजराजेन्द्रमिश्रः

कुलपति: सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालय:

बनारस

### (१) हन्त, भूयो मरिष्ये !

विना मृत्युना भावि जन्मान्तरं नो मृतोडहं ततो, हन्त भूयो मरिष्ये ॥१॥

न यतं विना जायते लक्ष्यसिद्धिः

प्रयतितं ततस्साधु, भूयो यतिष्ये ॥२॥

शतायु:स्पृहा कीदृशी कर्म हित्या ? कृतं प्राक्ततो७द्या७रिम कुर्वन करिष्ये ११३११

> सतां शाश्वती कीर्तिता कीर्तिरूर्याम् सतां वर्त्म तस्मानितान्तं ग्रहीष्ये ।१४११

परेषां न के सौरव्यमर्थं हरन्ति ? समेषामहं दुःखमार्तिं हरिष्ये ॥५॥

नवो भट्टमीमांसकः कोडप्यहम्भोः!

युसद्भारतीं गर्तगामुद्धरिष्ये ॥६॥

तितिक्षावतामेव लोके समज्ञा

ततः सोढमद्या७पि भूयस्सहिष्ये ॥७॥

यमाश्रित्य दीनोऽपि जातश्शरण्यः

तमेवाङभिराजाश्रयं संश्रयिष्ये ॥८॥

घनो जायते शोषितोङ्केण सिन्धः

प्रशुष्को७पि किश्चिलवीनं सिहष्ये ॥९॥



### (२) प्रतिबिम्बः

रुचिं वर्धयति सर्वेषामिह भुवने प्रतिबिम्बः । मनो रञ्जयति नहि केषामिह भुवने प्रतिबिम्बः ?? ॥१॥ हसिते हसित, विलिपते रोदिति. भिणते भणति तथा । हृदि दग्धे नो दहित किन्तु बिम्बैस्सह प्रतिबिम्बः अश्रु पातयति, तदन् मार्जयति, भवति तुल्यधर्मा । किन्तु न पश्चात्तपति सम्मुखं सदयं प्रतिबिम्बः 11311 प्रत्यक्षं दर्शयति रूपगुणदोषं निर्भीकः । क्षमते तदिप न हृदयं प्रोद्घाटियतुं प्रतिबिम्बः 11811 बह गुणयति यद्यपि सुभगम्मत्यत्वं सर्वेषाम् । किमपि सङ्कटे नो साहाय्यं कुरुते प्रतिबिम्बः ાાકાા दर्पणतले चकास्ति निर्मले. मलीमसे नैव । सबलः क्वचित क्वचिच्च निर्बलो भवति प्रतिबिम्बः ॥६॥ मूले नष्टे भवति विनष्टस्तत्प्रत्यययोग्यम् । मूले इक्षते दुर्दिने क्रमान्नैति प्रतिबिम्बः 11611 सूर्यातपमहिमैव कारणं यदि तस्योदभवने । तर्हि मधैव बिभर्ति समाख्यां सोड्यं प्रतिबिम्बः ાાડા मल्ले प्रतिमल्ले क्वोपाधिः क्व प्रतिभूर्दृष्टः ? किन्तु तादृशं सम्बन्धं धत्ते नो प्रतिबिम्बः 11611



## आशाणक्रम्भान

एस्. जगन्नाथः

२९२५, शाण्डिल्य: 1st Main 5th Cross सरस्वतीपुरम्, मैसुरु- ५७०००९

१३३. खलम् आलिलिङ्गिषुः खड्गं प्रीत्या लेढि ।

१३४. खल्वाटस्य शृङ्गाराय चूडामणिरुपाय**नीकृतः** ।

१३५. खाण्डववने खण्डिकाबीजं दग्धिमिति गाण्डीवधन्वनः पुरस्तात् गोपालो रोदिति । १

१३६. खुरलीनिरतस्य मुरलीनादेन किम् ?

१३७. गजस्योपर्युपविश्य गर्दभेनाङङलिङ्गितः ।

१३८. गजान् हन्तुर्गोपूजायां महती प्रीतिः ।

१३९. गजस्य शुण्डया गरुडस्य को लाभः ?

१४०. गप्पेश्वराणां सन्निधौ मिथ्यावाचां दासत्वम् ।

१४१. गरुडाय डयनं चटकः शिक्षते ।

१४२. गर्जनमेव दुर्बलानाम् अर्जनम् ।

१४३. गर्दभवाहस्य पञ्चकन्याभिर्विवाहः ।

१४४. गर्दभानां गानं मण्डूकानां प्लुतये ।

१४५. गर्दभाय गान्धर्वो वेदः ।

१४६. गर्ववतां शिरसि दर्वीताडनम् ।

१४७. गर्वहीनानां हितं सर्वतोदिशम् ।

१४८. गवयं परारि नष्टं गवेषयन्ति आगामिनि वर्षे ।

१४९. गाढेन रोदनेन मूढो बृहस्पत्याचार्यायते वा ?

१५०. गातं विवृतवदनस्याङङस्ये मशकः पतितः । १५१. गायनस्य संगीतं श्रुत्वा गर्दभः पलायितः । १५२. गिरिधरेण गोवर्धने वोढे काष्ठामल्लाधीशेन काष्ठा वोढा । गुञ्जैव मर्कटस्य माणिक्यम् । १५४. गुरुरिति श्रितोङस्माभिर्गग्रायते । १५५. गेहेपण्डितस्य सभाध्यक्षत्वे गोष्ठेपण्डितः प्रमाणम् । १५६. गोमायोः पुरस्ताद् गौळरागे श्राविते 'नारित रुधिरं हें नास्ति मांसं नास्ति चाङस्थी'त्यवदत् । १५७. गोर्द्वी शृङ्गी, गर्वस्य नव शृङ्गाः । १५८. गोविन्देन गोवर्धने वोढे ग्रामीणेन मृत्यिण्डं वोढम् । १५९. गौतमबुद्धं ध्यात्वा घोरं खडगं लाति । (ला आदाने) १६०. ग्रन्थं रिरचिषपूर्गिन्थं ससर्ज । १६१. ग्रामटिके सार्वभौमो महानगरे तृणायाङपि न । १६२. घूकानां नर्तने भेकानां संगीतसंगीतिः । १६३. चक्रिकां (Reed) विस्मृत्य नागस्वरवादनम् । १६४. चण्डव्याघ्रे पण्डितोपदेश: 1 १६५. चर्वति कपर्दिकां चक्रवर्ती भिक्षते ! १६६. चलतां सौभाग्यं, स्वपतां दौर्भाग्यम् । १६७. चषकं नव्यं संभूतगव्यम् । १६८. चाणक्यचेतसो माणिक्यं वचनम ।

१६९. चापवते कोपो न कारियतव्यः । १७०. चिन्तायाः समाप्तिश्चिताया उपरि । १७१. चोरः रशिष्यश्छुरिकावान आचार्यः । १७२. चोरितेन पुष्पेण धर्मदेवस्य पूजा । १७३. जरठस्या७पि जठरं पट् । १७४. जरदायकस्य वदने धन्यासीरागः संन्यासी बभूव । १७५. जरायाम अवरा बुद्धिः । १७६. जाते संताने जयघोष: प्रवर्धिते संताने भयघोष: 1 🛭 १७७. जामात्रा शष्पिञ्जरे भक्षिते श्वशूरेण शिशपा कबलीकृता । १७८. जिनापणे झषमौल्यं जिज्ञासते । १७९. जीवाचार्यशिष्यो जीवतोऽपि मारयति ! १८०. ज्ञानहीनस्य श्मश्रु अवलम्बनम् । १८१. झञ्झां किं जरद्गवः प्रतिरुणिद्ध ? १८२. डिण्डिमभाषी पटहभाषिणं नीचैः शंसितं प्रार्थितवान् । १८३. तण्डुलखादनात् प्राक् तुषं निवारय । १८४. तण्डले नष्टे ताण्डवं नृत्यम् । १८५. तण्डुलध्वंसी मण्डनमिश्रः खण्डनं करोति खण्डिकायाः । १८६. तपश्चिकीर्षः कपिं पालयति । १८७. तरक्षोः पातेन हर्यक्षस्याङस्थिभङ्गः ? १८८. तरिणतप्तानां तरुरेवाडडश्रयो न च निजा छाया। १८९. ताटकां कथं तर्पयत् कीटकः कीकटायाः ?

|            | १९०. ताटकापुरे देवे वृष्टे, तोटकापुरे तदिगिणतोम् !                     | S S S S S S S S S S S S S S S S S S S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 36.53      | तावद्दघ्नं पापं यावद्दघ्नं पुण्यम् ।                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | १९२. तित्त्रिणीफलेन दाडिमस्य विवादः ।                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 35.3       | तृणमतुं गजस्य कीदृशं मुहूर्तम् ?                                       | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | १९४. तृणेन ताडयन् किं मुसलेन नाघट्टयति ?                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 354.       | तेजस्तावन्नास्तीति सोरस्ताडं प्ररोदनम् ।                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 3          | १९६. त्वरा क्रियतां, गर्ते पत्यताम् ।                                  | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 386.       | दण्डवत् प्रणम्य दशार्धपूजां करोति । (दशार्धं=पञ्च । पञ्चागुलीभिः पूजां |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | करोति, अर्थात्, चपेटिकां ददाति ।)                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1000       | १९८. दण्डहीनेन चण्डच्याघ्रो न कोपनीयः ।                                | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 385.       | दम्पत्योः कलहश्चोरस्य सौभाग्याय ।                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | २००. दम्भो वा कुयशःस्तम्भो वा ?                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (2) 5 303. | दियतो विवाहानन्तरं दौर्भाग्यदो जातः ।                                  | THE STATE OF THE S |
|            | २०२. दरिद्रस्य जठरं भारः, धनिकस्य द्रविणं भारः ।                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २०३.       | दिरद्राणां दुन्दुभिवादनम् ।                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | २०४. दर्पसर्पो दारिद्रचेण दीनो बभूव ।                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 204.       | दर्वीमधिक्षिपन्ति दुष्पाचकाः ।                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | २०६. दुरितं दैवाल्लब्धम् ।                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 120 206.   | दुर्गतो मृगेन्द्रो गर्दभस्य पादसंवाहकः ।                               | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | २०८. दुर्गतिकाले देवं स्मरित ।                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 30°S.      | दुर्व्यवहारिणां दिव्योपदेशाः ।                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| [27]}c     | २१०. दुष्टाय देवाय धूर्ती देवलः ।                                      | - A.W.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

२११. द्वयोः कोलाहले तृतीयस्य हालाहलम् । २१२. देव इति नामधेयं, दौर्जन्यं प्रकृतिः । २१३. देव एव दीव्यति चेद् भक्तस्य भिक्षापात्रं शरणम् । २१४. देवदत्तं तर्पयितं रेवणार्यं लगुडेन ताडयति । २१५. देवानांप्रियाय दुकूले दत्ते दिवाभीतमाच्छादयति । २१६. देवाय भागे दत्ते देवलस्य करे कपर्दिका । २१७. देवो देव इत्याक्रश्य सेवते सुकरस्य पुच्छम् । २१८. द्रविणं दत्वा मरणं क्रीणाति । २१९. द्राडक्षत्स जनेष दैवं हस्तं प्रसारयति । २२०. धनमर्जय, मानं वर्जय । २२१. धर्मनिष्ठानां कर्मपीडा 1 २२२. धर्मारण्ये दारुच्छेदः । २२३. धर्मारण्ये दुर्मरणम् । २२४. धर्मार्थं चीरे दत्ते 'पीताम्बरं किमिति न दत्तम्' है इत्यपूच्छन् । २२५. धैर्ये गलिते दण्डै: प्रहार: 1 २२६. नक्रमुखी वक्रमुखीम् अपहसति । २२७. नगरे कलकले प्रवृत्ते नकुलो निद्राति । २२८. नन्दने स्थित्वा नरके पतिति । २२९. नम्रा बुद्धिः कम्रा वाणी । २३०. नयने शुद्धे सर्वं शुद्धम् । २३१. नरं चिकीर्षवानरं चकार ।

२३२. नर्तकी दृष्ट्वा पड्गुः पाशबद्धो वृक्षे ललाग । २३३. नवीनभीष्मस्य प्रतिसप्ताहं नूतनी सन्तितः । २३४. नवीनभेषजापेक्षया पुराणरोग एव वरम् । २३५. नवे वयसि नगराजोडपि नवनीतायते । २३६. नासिकया भूमिंरपृक्षु महामल्लेषु चमरपुच्छः सोरुताडं गर्जति । २३७. नाटकयोधस्य शब्दकोषे शिञ्जिनीपदस्य गुञ्जाफलमित्यर्थः । २३८. नाटकरामस्य कति सीताः ? २३९. नाटकसाधोराटोप एवा५धिकः । २४०. नाटके निपुणानां सहस्रं संज्ञाः । २४१. नानामार्गेषु, नाना मरीचिकाः । २४२. निकृष्टा निटिलं निन्दन्ति । २४३. निरक्षरभट्टाचार्यस्य नानाशास्त्रीति संज्ञा । २४४. निरक्षरभट्टाचार्याय नैषधं कान्यम । २४५. निर्जितरतेः सुन्दरीमणेः कनीनिकैच नाङस्ति । २४६. निर्विवेकानां खर्वबुद्धिर्देवता । २४७. निशितबृद्धि शास्त्राणि नमस्कृर्वन्ति । २४८. निःश्रेणिकया किं वृक्षविहारविदग्धस्य वानरस्य ? २४९. नैके गुरवो नाना भ्रान्तयः । २५०. पटच्चरे गतो मानः पट्टचीरदानादिप न निवर्तते । २५१. पटहिनर्माणाय मूकप्राणिनां मारणम् । २५२. पठने लब्धं ज्ञानं स्टने नष्टम् ।

२५३. पठित्वा पठित्वा शठोडभवत् । २५४. पततोडप्युदरम् उत्तानम् । २५५. पतितं चाटकैरं प्रासैः (=आयुधविशेषैः) प्रहरन्ति । २५६. पतिपत्न्योः कलहे शिशचेष्टितं निर्बाधम । २५७. पतिपत्न्योः परस्परेण प्रतारणा २५८. पत्नी करेणुः पतिः परमाणुः । २५९. परनिन्दा पायसं पिशनानाम । २६०. परमेश्वराय पर्युषितं नैवेद्यम् । २६१. परश्चिद्या पामरहृद्या । २६२. परिणयात् प्राक् प्रेष्ठः, परिणयानन्तरं पापिष्ठः । २६३. परुषवचनानां प्रतिपदं प्रतिपक्षाः । २६४. परवार्तैव वाचाटानां विश्वम् । २६५. पर्पटीं कर्तुमजानन् पौरोगवपदवीं काङ्क्षते । २६६. पर्पटीभक्षणेनैच भग्नदन्तः कथं भक्षयत् लडड्कम ? २६७. पर्पटीमृत्पाट्य पर्वतमृत्पाटय । २६८. पर्वताय प्रस्तरदानम् ! २६९. पलायितायां पिशाचिकायाम् उच्चाटनमन्त्रे मुसलामुसलि । २७०. पातञ्जलं योगमभ्यस्य परमोग्रं शापं ददाति । २७१. पाताले कीदृशी पीयूषवार्ता ? २७२. पातं जलं नाङस्ति, 'पायसं पित्तलपात्रे किम' इति जगर्ज ।

२७३. पापाचरणेन पुण्यसंचयः । २७४. पापिष्ठानां दीर्घमायः । २७५. पायसभाण्डे वायसः पतितः । २७६. पायसे मक्षिकापातः । २७७. पालनं चिकीर्षुलीलनं कृत्वा हालाहलमपिबत् । २७८. पालीत्रिपिटकेन पिपीलिकां मारयति । २७९. पिपीलिकायै आदिष्टे कार्ये पिपीलिका पुत्तिकायै आदिष्टवती । २८०. पिपीलिकारोदनं पर्वतः श्रूणोति किम् ? २८१. पिपीलिकाशववाहनाय पञ्च मल्ला आगताः । २८२. पिशाचानां कि पण्डितभाषया ? २८३. पिशाचेन पुराणप्रवचनम् । २८४. पीठे स्थिते पाठेन किम ? २८५. पीडायामपि पत्थानं पश्यन्ति पट्बद्धयः । २८६. पुच्छेन लाङगुलं युयुजे । २८७. पच्छेनैव चोरयन् शुण्डया किं न गृहणाति ? २८८. पुण्डरीकात कि पुतिगन्धः स्रवित ? २८९. पुण्डुं धृत्वा पाण्डित्यं नाटयति । २९०. पण्यं स्वप्रणीतं परैरन्ष्टितं कम्भीपाकाय । २९१. पुण्यपादपे पापफलम् । २९२. पुण्येनाङ्जितं द्रव्यं पापाय व्ययितम् । २९३. पुत्तिकापुरे जिजीविषुणा मृत्तिकाभक्षणं शिक्षणीयम् । २४४. पुरस्ताद्देवस्य पादरक्षायां चिन्ता ।

२९५. पुराणं श्रुत्वा पादरक्षाम् अचूचुरत् । २९६. पुस्तकचोरस्य पुण्ये पञ्च प्राणाः । २९७. पुस्तकं पठित्वा मस्तकं कुट्टयति । २९८. पृथुकतण्डुलराज्ये पट्टाभिषिक्तः पौरवपुरं पाति २९९. पोषिते मूले पल्लवो हसति । ३००. प्रणिपातं नाटयन् पार्ष्णि गृहीत्वा पातयामास ३०१. प्रतारकस्य वचने पलाण्ड्रेवाडडम्रफलम् । ३०२. प्रत्यग्रहरिणापेक्षया पुराणः शशको वरम् । ३०३. प्रत्यग्रं भूषितं शस्तं, पुराणं भाषितं शस्तम् । ३०४. प्रथमा संतितर्लालनाय, द्वितीया पालनाय, त्रतीया ताडनाय । ३०५. प्रसूतः सूकरोडपि प्रसूतवतां लालनाय । ३०६. प्रदीपेन तमः प्रस्तम् ! ३०७. प्राचीनपुण्यानां प्रत्यग्रपापेन परिहारः । ३०८. प्राचीनं पुण्यं नवीनं पापमभूत् । ३०९. प्राणायामं चिकीर्षः प्राणसंकटं व्यतानीत् । ३१०. प्रीतिर्वा प्राणसंकटं वा ? 3११. प्रेयसी परिणयानन्तरं प्राणसंकटाय । ३१२. बंडिशं विकीर्य तिमिङ्गलं काङ्क्षते । ३१३. बधिरस्य कर्णयोर्मधुरो मण्डुकनादः । ३१४. बधिरस्य गानामृतं बधिराय । ३१५. बहुभि: कुम्भकारैर्भङ्गः कुम्भस्य ।

३१६. बहिः शान्तो बहुरूपधारी । ३१७. बादरायणस्य शिष्या भेदरायणा अभवन् । ३१८. बाहुमूले स्थितं छत्रं राहुमूले गवेषयति । ३१९. बुद्धिहीनः कुलीरको बकराजे विश्वसिति । ३२०. बुद्धयनुसारं भक्षय । ३२१. बीजं नोप्तं, आम्रफलं पतित्विति विवृतवदनः शेते । ३२२. बुद्धि वदतां शुद्धिर्ना७स्ति । ३२३. बोधं सिसक्षोः क्रोधः किमर्थम ? ३२४. बोधे रुदिते बाधो हसति । ३२५. बोधे जाते बुद्धिर्वका । ३२६. ब्रह्मज्ञाने न्यूने७पि जिह्महृदयं न न्यूनम् । ३२७. भग्नास्थिकस्य शिरसि लग्डेन प्रहारः । ३२८. भण्डेन भगवद्गीतोपदेश: 1 ३२९. भर्म गृहीत्वा भूषणाय रुदन्ति । ३३०. भर्मदेवतैव धर्मदेवता । ३३१. भव्यं रागमारभ्य भषकवत् 'कय्या पिय्या' इति आक्रुक्षत् । 33२. भरमि शयालोर्भर्मणि खप्नः । ३३३. भारतं श्रुत्वा दिवारात्रं भीष्मः किं द्रौपद्याः पतिरिति पृष्टवान । ३३४. भिक्षाजीवः कुबेरं भृत्यं चिकीर्षिति ! ३३५. भिक्षाधीश्वरो यक्षाधीश्वरं पादमर्दनायाङङज्ञापयति ! ३३६. भीकराकारः सूकरं दृष्टवा थरथरायते । ३३७. भीमो वामनं दृष्ट्वा थरथरायते ।

३३८. भीरूणां शशकानां तृणकम्पोडपि व्याघ्रझम्पः । ३३९. भीरोरुतरकुमारस्य 'भूमिञ्जय' इति संज्ञा । ३४०. भूजबलमेव भूरि भद्रम् । ३४१. भूतपूर्वसर्वाधिकारी संप्रतिभिक्षाचारी । ३४२. भूमेरुपरि गिरि:, गिरेरुपरि मेरु:, मेरोरुपरि मुषिकः । ३४३. भूरिदु:खस्योपरि नारिकेलपत्रपातः । ३४४. भूलोकस्याङन्तरङ्गे वल्मीकस्याङन्तरङ्गे बिलस्याङन्तरङ्गे वराहस्य शैत्यमभूदिति हेतोः पर्वतस्योपरि निर्वाचितः सर्वमठाधिपः 'आक्षि', 'आक्षि' इति क्षुतवान् । ३४५. भेषजे पीते रोगो जात: 1 ३४६. भैरवीरागो वा रौरवनरको वा ? ३४७. भोगं लिप्सू रोगं प्राप । ३४८. भ्रंशानन्तरं मुसलः पल्लवितः । ३४९. भ्रान्त्वा त्रीन् लोकान् भुङ्क्ते कपर्दिकाम् । ३५०. मठे नष्टेअपि हठ: शिष्ट: 1 ३५१. मतिहीनानाम् अतिरेकः । ३५२. मत्या हीनो मिथ्या वदति । ३५३. मद्यपानां शीधुरेव महादेशिकः साधुः ३५४. मन्दीभूतं मस्तिष्कं मैरेये मग्नानाम् । ३५५. मधु न सवति मरिचफलात् ।

🥆 ३५६. मधुरं वचनं श्रुत्वा रुधिरगर्ते ममज्ज । ३५७. मन्दं मन्दं महासिद्धिः । ३५८. मन्दाकिनी गत्वा मूदम अखादत् । ३५९. मया गप्पे विकीर्णे७पि ममान्वयः सत्यहरिश्चन्द्रस्य । ३६०. मयुखन्मनोहरो व्यंसकवद् विश्वासध्वंसकः । ३६१. मरणमेव मनुजानां शरणम् अन्तिमम् । ३६२. मर्कटध्याने मण्डुकः साक्षी । ३६३. मर्कटं पालियत्वा मनोजयाय दीक्षां स्वीकुरुते ! ३६४. मर्दलैरारम्भो म्लाना समाप्तिः । ३६५. मल्लिकया सह मलुयुद्धम् । ३६६. मिल्लुका यदि नारिकेलवृक्षे फुल्लेत्, मम गृहे ह कनकवर्षणं भवेत् । ३६७. मशको मृगाधिपं भाययति । ३६८. मस्तकं पुस्तके त्यक्त्वा मस्तिष्कं दूरतोडत्यजत् । ३६९. मस्तकज्ञानी पुस्तकज्ञानिनं कनिष्ठिकया धुनयति । ३७०. महाभ्यासेन मायां मर्दयेत । ३७१. महामहोपाध्यायमहिमान्वितभट्टाचार्यो वर्णमालामेव न जानाति । ३७२. महामहोपाध्यायो महोपद्रवकारी । ३७३. महाशा मोघाशा । ३७४. महिषो मयूरवन्नत्यन पतित्वा अस्थि बभञ्ज । ३७५. मातङ्गेना७५क्रान्तो मार्ग एव मार्गः । ३७६. माननाशाय महामानवैर्मेत्री ।

३७७. मार्जालं भायियतुं मूषिको गर्जित । ३७८. मार्दिङ्गकस्य शङ्गेन किं कार्यम् ? ३७९. मिथ्यामृतिः सत्ये (=सत्यविषये) पटहं वादयति । ३८०. मीनान ग्रहीतकामो महोदधौ ममज्ज । ३८१. मीनापणे महावीरविग्रहं मीमांसते ! ३८२. मीमांसकस्य पुत्रस्तं मीनस्य मांसं खादित । ३८३. मुक्तिकाभ्रान्त्या शुक्तिकायै पट्टाभिषेकः । ३८४. मुखे कारुण्यं करे कार्पण्यम् । ३८५. मुदा अतिथौ आगते मूदा अलिम्पन् । ३८६. मुसलेन ह़दे लिङ्गते दण्डेन गिरिर्लिङ्गितः । ३८७. मूढेषु हितमुपदिशनु गाढमूढः । ३८८. मुर्खाचार्यस्य मर्कटः शिष्यः । ३८९. मूषिकं जित्वा मूगाधिपं जय । ३९०. मूषिकं मशकोडजयत् । ३९१. मृगस्य शृङ्गं दृष्ट्वा मृगाधिपस्य दंष्ट्रा बिभेति ! ३९२. मूर्गाधिपस्य वनेषु शक्तिः, मूषिकस्य बिलेषु यक्तिः । ३९३. मृतः पिशाचः, उज्जीवितो ब्रह्मराक्षसः । ३९४. मृत्यिण्डे विश्वस्य महानदीं तितरिषति । ३९५. मृदलेषु महास्त्रम् । ३९६. मेरुं दृष्ट्वा मृत्कुम्भं विस्मरित । ३९७. मौनवीरा मेरुं गिलन्ति ।

३९८. मौनव्रतवतः किमर्थं मण्ड्केन सख्यम् ? ३९९. मौनेन मुढा जेतच्याः । ४००. यतिपतेः कतिकृपिकामात्रं मद्यम ? ४०१. यद्मव्यं तद भवत्, उदरपूरं भोजनं भवत् । ४०२. यदा देवः सवर्णं वर्षति, तदा मम पितामहाय पीताम्बरं क्रेष्यामि । ४०३. यद्वा तद्वा सिद्धिविनायकस्य सपर्या । . ४०४. योगिना पीयूषे पीते विदुषा विषं पीतम । ४०५. यवागुपायी सुवर्णमौल्यं जिज्ञासते । ४०६. यावती युक्तिस्तावती शक्तिः । ४०७. रहस्यं जुगोपियषतां पटहाजीवेन सख्यं रौरवनरकाय । रागो रोगः, तालो वेतालः, श्रुतिर्विस्मृतिः, ४०८. गान्धर्ववेदो गर्दभगानम । ४०९. रागो वा रोगो वा ? ४१०. राजगर्दभः पाडितवान् (=पादाभ्यां ताडितवान्) इति हेतोग्रमि पटहं वादयामास । राजसौधे कोलाहलं श्रुत्वा कर्णवेधः कारित एडमूकेन १ ४१२. रात्रौ यक्षा = कुबेरा दिनं, दिना भिक्षादनम् । ४१३. रामग्रामे रावणः सार्वभौमः । ४१४. रासभे दृष्टे दन्तशलम । ४१५. रुग्णे दृष्टे भेषजं विसमृतम् । ४१६. रोगी वैद्यस्य भेषजम् ।

४१७. रोदनशीलस्य पुरस्ताद् वेदघोषः । ४१८. रोषवतामग्रे जोषमुपविश । ४१९. लङ्कां गत्वा पङ्के मग्नः । ४२०. लज्जालुर्वधूर्हारं पुरोहितस्य कण्ठे समार्पयत् ४२१. लज्जाशन्याः सकलैर्मान्याः । ४२२. लताप्रहारेण भग्नकटौ लगुडप्रहारः । ४२३. लाक्षा दहनं लेढ किम ? ४२४. लालनाय वृद्धगृधं पालयन्ति । ४२५. लालनार्थो गर्दभपोतः पालकं पाडयति । (=पादाभ्यां ताडयति ।) ४२६. लालितः सारमेयो लीलया दशति । ४२७. लालितो मूषिको लुलायो बभूव । ४२८. लिखितं सर्वं कवनं क्रूष्टं सर्वं गानम् । ४२९. लीलां सिस्क्षर्हालाहलं ससर्ज । ४३०. लोकज्ञानां पाण्डित्यं नाडस्ति, पण्डितानां लोकज्ञानं नाडस्ति । ४३१. लोकोक्तिर्वा छेकोक्तिर्वा ? ४३२. लोकोद्धारं नटन काकोदरो भेकान् भक्षयामास । ४३३. लोकोद्धारे शोकोडनल्पः । ४३४. लोलबुद्धिर्ललाटं निन्दति । ४३५. वक्रबद्धिः शक्रं जयति ! ४३६. वचनं पालियतुं कण्टकेन कण्टो विद्धः । ४३७. वटिकाभाण्डे व्याघ्रपोतस्य किं कार्यम् ?

४३८. चद सत्यं, वह कुणपम् ? ४३९. वनिताद्वेषिणो वारं वारं विवाह: 1 ४४०. वरः क्रमेलकः, वध् रासभी । ४४१. वराहस्य पुरो वेणनादः । ४४२. वरीयान भण्डेषु दण्डोपायः । ४४३. वर्म नाङस्ति धर्मदेवतायाः । ४४४. वर्षे वाञ्छायां वर्षोपलाः पतिताः । ४४५. वल्मीके ७पि वज्रं वीक्षन्ते विपुलाशयाः । ४४६. वल्ल्युपरि वृक्षः पतितः । ४४७. वस्तुस्थितौ कथितायां व्याघ इव लङ्गित । ४४८. वस्त्रशुद्धौ निर्णेजक एव निर्णेता । ४४९. वस्त्रसौन्दर्यं विजानाति किं रासभ: ? ४५०. वाकाटंकगुप्तः प्राकारं विलङ्गच काकाधिपः संवृत्तः । ४५१. वाक्चत्रो वा वागुरिको वा ? ४५२. वाचाटानां वाचाल एव महानाचार्यः । ४५३. वाचा साधोर्वर्णः अन्यः । ४५४. वामनं दृष्ट्वा खर्वो गर्वं बिभर्ति । ४५५. वामनस्य भीमोदरम । ४५६. वामाङ्गलीविदग्धस्य पुरस्तादज्ञानी सर्वज्ञः । ४५७. वाराणसी गत्वा विवादम् आनिनाय । ४५८. विग्रस्य कि प्रतिश्यायः ?

४५९. विचारे मृते विकार उत्थितः । ४६०. विद्वलभट्टाचार्यः अट्टालिकायां तण्डुलं कुट्टयित । ४६१. विदिता देवता विपर्यस्ता जाता । ४६२. विद्यां वर्तने पश्य । ४६३. विद्यावतां ग्रन्था एव पन्थाः । २६४. विद्वानिति श्रितोङ्माभिर्यद्वा तद्वा बूते । ४६५. विनष्टे वेतण्डे लाङ्गलाय मुसलामुसलि । ४६६. विलम्बो बभूव, विशब्द्धिर्बभूव । ४६७. विवाहो वा विकारो वा ? ४६८. विशृद्धबृद्धिर्विजयते विश्वम् । ४६९. विशेषः को मुमुर्षीर्विषवापीपाशानाम् । ४७०. विश्वं नरको वाचाटानाम् । ४७१. विश्वस्य योगक्षेमं विचिन्त्य विद्धनेत्रः संवृत्तः । ४७२. विश्वासघाती चोलाञ्चले वृश्चिकः । ४७३. विष्टिकरणे विविधा निन्दा । ४७४. वीधबुद्धीनां वाचाटतैव वेदशास्त्राणि । ४७५. वेतण्डस्य वर्णे जाते वराहस्योपरि चण्डोष्णं तैलमसिञ्चन् । ४७६. वेदान्तमधीत्य वैरं वर्धयति । ४७७. वेश्मित धगधगायमाने वीणां वादयति । ४७८. वैद्ये दृष्टे व्याधिर्जातः । ४७९. वैद्येन गृन्थे पठ्यमाने रुग्णस्य प्राणाः आकाशमपठन् ।

वैयाकरणखसूचिरिप हैयङ्गदीनभक्षणे न केनाडिप ४८०. पराजीयते । ४८१. व्यग्रमना उग्रभैरवः । ४८२. व्याख्या वा ग्रन्थं गिलन्ती व्याघी वा ? ४८३. व्याघरय वायसेन किम ? ४८४. व्याघे तृणं खादति, वराहः किं करोत् ? ४८५. वृतं भ्रष्टं सुखं नष्टम् । ४८६. शठाः शास्त्राण्यालभन्ते । ४८७. शशकस्य कि शुगालेन मैत्री ? ४८८. शषसान् अविज्ञाय शास्त्राण्युपदिशति । ४८९. शाखास चडक्रमणं शाखामृगाणां प्रकृतिः । ४९०. शाखिनः शाखा न भारः, पर्वतस्य प्रस्तरो न भार: ो ४९१. शास्त्राण्यधीत्य शीर्षं कुट्टयति । ४९२. शण्डापाने तक्रमन्विष्यति । ४९३. शुभाशीर्वादे प्रार्थिते 'मरणपर्यन्तं जीव' इत्यवदत् । ४९४. शुल्कं विना प्राप्तिमिति शल्कं वेणोर्दशत्यसौ । ४९५. शुन्यारण्ये पिपीलिकैव गरुडाचार्यः । ४९६. शुन्येनैय मुखेन चर्चन किम् इक्षुदण्डं त्यजित ? ४९७. शिरः खल्वाटं, भूषणं पुण्डरीकम् । ४९८. शिलां ग्रहीतुं जालं विकिरित । ४९९. शिवयोगी कालेन भवरोगी बभूव ।

५००. शिशुशून्ये गेहे जस्तामेव बाललीलाः । ५०१. शीर्षासनप्रयोगेडपि निम्बकं न जम्बीरायते । ५०२. शीर्षाणां वैपुल्यं कार्याणां शैथिल्यम् । ५०३. शीर्षे विशीर्णे बुद्धिरागता । ५०४. शीलभ्रष्टैः शान्त्युपदेशः । ५०५. शुनः पुण्यवृद्धया शशस्य पापवृद्धिः । ५०६. शृगालस्या७पेक्षया लाङ्गलमेव दीर्घतरम् । ५०७. शुगालीकाकयोर्विवाहे संपन्ने शोभते मुर्खो मस्तिष्ककान्त्या । ५०८. शुङ्गवता शुगालेन उपद्रवोऽधिकः । ५०९. शृङ्गाराय शिखायां शादः । ५१०. श्रद्धालूनां शुद्धा सिद्धिः । ५११. श्रश्रुरहालिकां कुट्टयति, सुषा पेटिकां घट्टयति । ५१२. संकटप्रसंगे स्वान्तधैर्यं संजीविनी । ५१३. संघटना वा संघट्टनं वा ? ३१४. संन्यस्तुमिच्छोः प्रतिमासं नवीनो विवाहः । ५१५. संपन्ने नृत्यति दरिद्रो झम्पं विदधाति । ५१६. संपुञ्जिते सर्षपराशौ तिलमेकं पतितम् । ५१७. संशयालोः सुखं नाङस्ति । ५१८. सत्यां गप्पवात्यायां सत्यं नरके पतितम् । ५१९. सत्वरं गत्वराश्चत्वरे भ्रंशन्ते । ५२०. सदा वक्रं सारमेयपुच्छम् । ५२१. समयः स्-मयः कर्तव्यः ।

५२२. समानस्वान्ताः संमिलन्ति । ५२३. समितिर्घटिता संमतिस्त्रटिता । ५२४. समुदाये संग्रामः । ५२५. समुद्रे तृषिते सलिलं कृत आनेयम् ? ५२६. समैरेव सौहार्दम । ५२७. सम्मार्जन्या साधूनां समाराधना । ५२८. सर्पभ्रान्त्या किंचुलुकम् अमारयन् । ५२९. सर्वं सहमाना गर्वचद्गिर्गीर्यन्ते । ५३०. सर्वत्र गुणदर्शी सौगन्धिकं मरुस्थलेऽपि साक्षात्करोति । ५३१. सर्वत्र मृदेव सीसकदृष्टीनाम् । ५३२. सर्वाङ्गसुन्दरः, किन्तु विग्रः । ५३३. सर्वे पाचकाः स्वपाकं नलपाकं ब्रवते । ५३४. सर्वेश्वरः किं दर्वीं गृहणाति ? ५३५. सर्वेषां सार्वभौमत्वे का प्रजा ? ५३६. सर्वेषु सर्वाधिपेषु गर्वस्य साम्राज्यम् । ५३७. सर्वैर्हसिते बधिरो घघति । (=घघ हसने ।) ५३८. सिललाकाङ्क्षिणा सरोवरे मज्जयितव्यम् । ५३९. सहसा कृत्यं तरसा चित्यम् । (=मृतम्) ५४०. सामगानं चिकीर्षोः समागता हिक्का । ५४१. सामिज्ञानं संकटाय । ५४२. सारल्यमेच सौजन्यम् ।

५४३. सिंहरय गर्जनं श्रुत्वा ग्रामसिंहः 'भौ भौ' इति अभषत । ५४४. सीसकं लिप्सोर्हीरकं लब्धम् । ५४५. सुखे प्राप्ते सख्यं किमर्थम् ? ५४६. सुग्रासे लब्धे सर्वेऽपि प्राणसखाः । ५४७. सूत्रामपुरे सर्वदा वित्रासनं वैरिभिः । ५४८. सुभाषितं श्रुत्वा कुभावनां धरित । ५४९. सुभाषितमेव सुजनस्याङङयुधम् । ५५०. सुमनसां सकलं समञ्जसम् १ ५५१. सवर्णशरावे लोष्टं प्रादः । ५५२. सवर्णसच्या नेत्रं विद्धम । ५५३. सुष्ठु प्रारम्भः सुमुहूर्तम् । ५५४. सुष्टु बुद्ध्या दुष्टु करोति । ५५५. सकरः किं सभाषितं जानाति ? ५५६. सुक्रै: स्रेहात सारसै: कलहो वरम् । ५५७. सूकरस्य पुरस्तात् सुखदुःखे प्रकटयन्ति । ५५८. सचीनिवार्यं कण्टकमृत्पाटियतं दर्वी ? ५५९. सेवकाः प्रत्यग्राः प्रसेवं प्रकर्षेण घट्टयन्ति । ५६०. सैन्यवतामग्रे दैन्यमेव सद्बुद्धिः । ५६१. सौभाग्यतल्पे सुषुप्सुः दौर्भाग्यकर्दमे लुठित । ५६२. रखिलत्वा पतितं चाटकैरं लगुडैः प्रहरन्ति । ५६३. स्थाने कोपः स्वर्गं सजिति । ५६४. स्थूलायां त्वचायां सरस्वती न लगति ।

५६५. सेहो वा हृदयदाहो वा ? ५६६. स्फूर्जथोर्गर्जनं, क्षद्रलोष्टार्जनम । ५६७. स्मितं कृत्वा स्वर्णं चोरयित । ५६८. स्मितं सज्जनानां संपत् । ५६९. स्मितेन सर्वे जीयन्ते । ५७०. स्मित्वा साधः साधयति । ५७१. स्वकीये ललाटे स्वयमेव लिख्यते । ५७२. स्वकीये साम्राज्ये स्वप्नान् सूज । ५७३. स्वग्रामे वेतण्डः परग्रामे पिष्टपिण्डः । ५७४. खप्ने दशकण्ठं कबलीकृत्य जागरितो द्विरेफाय साष्टाङ्गं प्रणिपतित । ५७५. स्वप्ने नन्दनं, जागरे क्रन्दनम् । ५७६. स्वयं कृतं सुवर्णं परकृतं क्वर्णम् । ५७७. स्वयम अशिष्टाः परान भ्रष्टान् भणित्त । ५७८. स्वयं पश्यतोहराः परांश्वोरान् बुवन्ति । ५७९. स्वयं मूदं खादित परमुखेषु च कर्दमं लिम्पित । ५८०. स्वर्धन्यां सलिलं नाङस्ति । ५८१. स्वल्पा बुद्धिरनल्पं भाग्यम् । ५८२. स्वल्पारम्भे स्वर्णप्राप्तिः । ५८३. हंसतुलिकातल्पे शयानानां स्वप्ने यवागूर्दृष्टा । ५८४. हननं घातकस्य धर्मः । ५८५. हन्त्रकेन हितोपदेशः ।

५८६. हयमारुह्य हिङ्गु खादित्वा हाहाकारं चकार । ५८७. हरी भिक्षा मरी क्रियते । ५८८. हलं किंचुलको हन्तं यतते ! ५८९. हाटकार्थं नाटकम् । ५९०. हाटकाशया कीटकं त्रोटयति । ५९१. हालाहलं प्राप्तं कोलाहलं कुर्वन्ति । ५९२. हास्यं समाप्तं हुड्युद्धमाख्यम् । ५९३. हाहाहूहू इति द्राङ्कित्वा गन्धर्वगानं चिकीर्षति । ५९४. हिडिम्बाया उदरं हेमलेन [= सरटेन, कूकलासेन वा किं तप्यति ? ५९५. हितोपदेशो वा हतोपदेशो वा ? ५९६. हीरकं धृत्वा हेम्ने हाहाकारं करोति । ५९७. हीरहारेण कन्धरायाः प्रचुरो भारः । ५९८. हृदयङ्गमं रूपं, हृदयन्तपा वाचः । ५९९. हृदयशुद्धि वदनं वदति । ६००. हृदयज्ञय एव वास्तविको जयः । ६०१. हृदयस्य भाषां हृदयालुर्जानीते ।



एवं हेवाक्रवेगादतनुत जगतां नाथ एनां नवीनां वाणीं सद्धाक्यवेणीमिभनवरिसकश्रेणिवीणायमानाम् । क्वाचित्कैः पौनरुक्त्यैरनुचितवचनैरप्रबुद्धप्रयोगै- र्दूरोत्सार्येयमार्येरिप ननु नृतये नृतनी नव्यधीनाम् ॥

प्रागैवैतादृशीं यद्यपि कृतिमकरोद् ज्ञः "करूर् शेष"\* नामा व्याहारैश्चित्तचोरैः सहृदयसुभगैः कन्नडोक्तीरनूद्य । एषोङस्यां मे विशेषो विशदमनुकृता रीतिराभाणकानां प्रासप्राधान्यमान्या जडबुधमधुरा नव्यया यत् पदव्या ।।

विश्वं क्वाभाणकानां झिटिति जडिधयामप्यशेषस्फुटानां क्वापि न्यायक्रमोर्ची प्रखरतरमितज्ञेयगाम्भीर्यगुर्ची ? इत्थं मत्वादिमोत्थं स्तबकमकरवं प्रायशः प्रीणनार्थं धन्यानां नूतनाध्वन्यपरमिवरलं पद्धतौ पण्डितानाम् ॥

अत्र प्रात्तां प्रयोक्तुं सुवचनसरिंगं सम्यगन्यापदेशः पन्थाः सेव्यः सुधीभिः सकुतुकमितिभर्भाविभिः काव्यकारैः । एतावत्येव तावद् भवित कृतिरियं प्राय एतादृशीति भ्रान्तिः कार्या न चार्यैरनविधरुदयो यद् वचोवैभवानाम् ।।

उद्यानेषु क्रीडता मर्कटेन क्रोधोद्रेगं नैति पद्मी कदाचित् । ध्वाड्क्षे रूक्षं ध्वाड्क्षति, च्छिन्नपक्षो विक्षिप्तः सन् किं पिको सस्टीति ? ॥

(★ दिवङ्गतेन विदुषा करूर्शेषाचार्येण एतादृशी काचिद् रचना "लौकिकगाथाचतुश्शती" वि नाम्नी रचिता महाराजसंस्कृतमहापाठशालापत्रिकायां प्रकाशितपूर्वा च । तत्र प्रासो नाऽऽसीत् । कन्नडाभाणकानाम् अनुवादमात्रा सा ।)





## मुनिरत्नकीर्तिविजयः

## भूमिका

योगशतकनामाऽयं ग्रन्थोऽपि सूरिपुरन्दरैः पूज्याचार्यचरणैः श्रीहरिभद्रसूरिभगविद्धः सन्दृब्धोऽस्ति । प्राकृतगाथानिबद्धोऽयं ग्रन्थः । ग्रन्थेऽस्मिन् योगस्य पश्चियक-व्यावहारिके-तिप्रकारद्वयस्य स्वरूपं वर्णितमस्ति । निश्चययोगस्य कारणत्वाद् व्यवहारयोगोऽत्र विस्तरेण वर्णितोऽस्ति । योगमार्गस्याऽधिकारिणः के ? अर्थात् किस्वरूपायां भूमिकायां प्रवर्तमानानां जीवानां प्रवृत्तिर्योगत्वेन ख्याप्यते-इत्यस्य वर्णनमस्ति । पूर्णज्ञानिभिश्चेव ज्ञेयमिदमधिकारित्वं वयमपि यथा जानीयाम तथा तत्तदिधकारिजीवानां लक्षणान्यप्यत्र दिशतानि सन्ति ।

तदनु च तेषां भूमिकाभेदं विज्ञाय किंरूप उपदेशस्तेभ्यो दातव्यो येन ते स्वस्वभूमिकानुरूपं विकासं साधयेयुः ? इत्युपदेशाधिकारोऽप्यत्र विशदं वर्णितः । पश्चाच्च प्राप्तेऽस्मिन् योगमार्गे कथं स्थैर्यं सम्पादनीयम्, स्वयोग्यतां च सम्यक् परीक्ष्य कथं नवं गुणस्थानं प्रापणीयम्, कर्मवशाच्च रागादिदोषाणां समुद्भवे तेषां स्वरूपादिचिन्तनं कथं करणीयं येन तेभ्यो रक्षणं स्यात्, – इत्याद्यनेकविधो योगमार्गसहायको विधिरत्र निरूपितोऽस्ति कारुणिकेन श्रीमताऽऽचार्यवर्येण । अन्ते च योगस्य महाफलं संदर्श्य ग्रन्थस्योपसंहारः कृतोऽस्ति ।

एतस्य ग्रन्थस्य पठनेनैतित्सद्धं भवित यद्यदि मनुष्यो योग्यतां प्राप्नुयात् स्वकीयाया भूमिकाया विकासं च साध्नुयात् तर्िह व्यवहारजीवने प्रवर्तमानः सन्निप व्यावहारिकं योगित्वं प्राप्नोत्येव । तदेव च व्यावहारिकं योगित्वं तं क्रमेण निश्चययोगस्य शिखरमारोहयित ।

एवं च ग्रन्थोऽयमत्यन्तमुपादेयः पठनीयो मननीयश्च । विषयबोधसौकर्यार्थं ग्रन्थान्तर्गता गाथा व्युत्क्रमेणाऽप्यत्र दोहने प्रस्तुताः सन्ति, तज्ज्ञेयम् । ग्रन्थस्याऽस्याऽध्ययनेन सर्वेऽपि योगित्वं लभन्तामिति शुभाशयः । इति शम् ।

## योगशतकदोहनम्

णिमऊण जोगिणाहं, सुजोगसंदंसगं महावीरं । वोच्छामि जोगलेसं, जोगज्झयणाणुसारेणं ॥१॥

नित्वा योगिनाथं, सुयोगसंदर्शकं महावीरम् । वक्ष्ये योगलेशं, योगाध्ययनानुसारेण ॥१॥

अत्राऽऽचार्यवर्यः शिष्टसमयपरिपालनार्थं विघ्नोपशान्तये च मङ्गलादिकं कुर्वन् योगकथनं प्रतिजानीते – ''योगिनाथं सुयोगसंदर्शकं श्रीमहावीराख्यमन्तिमं तीर्थकृतं नत्वा सिद्धान्तप्रसिद्धं योगाध्ययनमनुसृत्य योगस्य लेशं वक्ष्ये'' इति ।

अथ प्रतिज्ञानुसारेण योगं विवृणोति । इह योगो द्विविधो भवति- निश्चयतो व्यवहारतश्चेति । तत्र निश्चयतो नाम ?

निच्छयओ इह जोगो, सण्णाणाईण तिण्ह संबंधो । मोक्खेण जोयणाओ, णिद्दिट्ठो जोगिनाहेहिं ॥२॥ सण्णाणं वत्थुगओ बोहो, सद्दंसणं तु तत्थ रुई । सच्चरणमणुट्ठाणं, विहिपडिसेहाणुगं तत्थ ॥३॥

निश्चयत इह योगः, सज्ज्ञानादीनां त्रयाणां सम्बन्धः । मोक्षेण योजनाद्, निर्दिष्टो योगिनाथैः ॥२॥ सज्ज्ञानं वस्तुगतो, बोधः सद्दर्शनं तु तत्र रुचिः । सच्चरणमनुष्ठानं, विधिप्रतिषेधानुगं तत्र ॥३॥

सञ्ज्ञानादीनां-सम्यग्ज्ञानस्य सम्यग्दर्शनस्य सम्यक्वारित्रस्य चेत्येतेषां त्रयाणां यः सम्बन्धः-एकात्मन्यवस्थानं-स निश्चयेन-आनन्तर्येणाऽक्षेपेण च मोक्षेण योजकत्वाद् निश्चयतो योग इति योगिनाथैः-तीर्थकृद्धिर्निर्दिष्टमस्ति ।

तत्र सज्ज्ञानादित्रयाणां मध्ये सम्यग्ज्ञानं नाम वस्तुगतो बोध: । अर्थाद् ज्ञेयं वस्त्वधिकृत्य यज्ज्ञानं प्रवर्तते तत् सम्यग्ज्ञानम् । ज्ञेयस्याऽवलम्बनं विना ज्ञानं न भवत्येव । यदि, सम्भवतीत्युच्यते तर्हि तन्मिथ्यैव न सम्यग् । यथा कस्यचिद् मृगतृष्णां । दृष्ट्वा जलस्य बोधो जायते किन्तु वस्तुतस्तत्र जलाभावात् तज्ज्ञानं बोधो वा मिथ्या . भवति तथा। सत्यसत्यपि च ज्ञेये यदि ज्ञानं भवतीति मन्यते तर्हि किं सत्? किं वाऽसत् ? इत्यस्य निश्चय एव न सम्भवेत् । अतो वस्त्ववलम्बनेन जायमानो यो यथार्थबोध: स एव सम्यग्ज्ञानमिति ।

अथ सम्यग्दर्शनं तु तत्र-वस्तुनि रुचिः श्रद्धा वा । यस्य वस्तुनो यत्स्वरूपमस्ति तस्य तत्स्वरूपेणैव स्वीकारो नाम रुचिः श्रद्धा वा । तत्त्वार्थिधगमसूत्रे श्रीउमास्वास्ति-वाचकवर्येणाऽप्युक्तम् - ''तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्'' - तत्त्वभूतानामर्थानां यथार्थरूपेण श्रद्धानं सम्यग्दर्शनमिति ।

एतत्सम्यग्दर्शनं ज्ञानादन्यदेव, अर्थाद् ज्ञानं-दर्शनं चेत्युभे अपि भिन्नौ गुणौ यतो ज्ञानं ज्ञानावरणीयकर्मणां क्षयोपशमेन प्राप्यते तथा दर्शनं तु दर्शनमोहनीयकर्मणां क्षयोपशमेन । अत एव च कदाचिद् ज्ञानस्य सद्भावेऽपि श्रद्धा-दर्शनं न दृश्यते कदाचिच्च ज्ञानाभावेऽपि श्रद्धाऽनुभूयते ।

सम्यक्चारित्रं हि तत्र-वस्तुनि पदार्थे वा विधिप्रतिषेधावनुस्त्रियमाणं यदनुष्ठानं तत् सम्यक्चारित्रम् । अर्थादागमग्रन्थेषु यान् यान् पदार्थानाश्रित्य यत् कर्तव्यत्वेन निर्दिष्टं स्यात् तस्य करणम्, यच्च निषिध्यत्वेनोक्तं स्यात् तस्याऽकरणमिति । एतदेव च विधिप्रतिषेधानुगमागमानुसार्यनुष्ठानमस्ति ।

अत्र तत्रशब्देन 'पदार्थे' इत्यर्थ: प्रतीयते । सम्यक्चारित्रत्वेन निर्दिष्टं विधि-प्रति-षेधानुगमनुष्ठानं तु महाव्रतरूपमस्ति, विधिप्रतिषेधादिकं च बाह्यपदार्थावलम्ब्यै-वोपदिश्यते। यथा संसारवर्तिनो जीवाजीवादिपदार्थान् विषयीकृत्य हिंसा न करणीया, तद्विषयकं च मृषाभाषणं न कर्तव्यम्, तेषां चौर्यं परिहर्तव्यम्, तदुपरि विकृतमनोवृत्तिना न भाव्यम्, तेषां परिग्रहो न कार्य: इत्यादि । एवं च महाव्रतानां बाह्यविषयत्वमेव वर्तते । अतोऽत्र 'तत्र' इत्यनेन वस्तुनि-वस्तुविषयं यदनुष्ठानं तत् सच्चरणमित्युक्तमस्ति ।

अथ कि नाम व्यवहारतो योग: ?

ववहारओ उ एसो, विन्नेओ एयकारणाणं पि । जो संबंधो सो वि य, कारण कज्जोवयाराओ ॥४॥

व्यवहारतस्त्वेष विज्ञेय एतत्कारणानामपि । यः सम्बन्धः सोऽपि च, कारणे कार्योपचारात् ॥४॥\_

सज्ज्ञानादित्रयाणां कारणभूता वक्ष्यमाणस्वरूपा ये गुरुविनयादयस्तेषां यः सम्बन्धः सोऽपि कारणे कार्योपचारात् व्यवहारतश्च - फलं प्रति सामान्येन योग्यतामाश्रित्य च - योगो विज्ञेयः ।

कारणे कार्योपचारो द्विधा भवति । तद्यथा-अनन्तरकारणे कार्योपचारः, परम्परकारणे कार्योपचारश्चेति । तत्राऽनन्तरकारणे कार्योपचारो यथा 'आयुर्घृतम्' इति प्रयोगो व्यवहारे श्रूयते । तत्र वस्तुतो घृतं नाऽऽयुः किन्तु घृतासेवनेनाऽऽयुर्बलादिकं वर्धतेऽत आयुष्कारण-त्वाद् घृतमेवाऽऽयुरिति । परम्परकारणे कार्योपचारो यथा 'तन्दुलान् वर्षति पर्जन्यः' इति । अत्र तन्दुलानां परम्परकारणमस्ति पर्जन्यः । यतस्तन्दुलस्याऽनन्तरकारणमस्ति वर्षा तस्याश्च कारणं पर्जन्य इति । अत्र च यो गुरुविनयादिरूपकारणे योगरूपकार्योपचारो निर्दिष्टः स परम्परकारणे कार्योपचाररूपोऽस्ति । यतो मोक्षस्याऽनन्तरकारणमस्ति सज्ज्ञानादित्रयाणां सम्बन्धस्तत्कारणभूतोऽस्ति गुरुविनयादीनां सम्बन्ध इति ।

कानि पुनस्तानि गुरुविनयादीनि ? गुरुविणओ सुस्सूसाइया य, विहिणा उ धम्मसत्थेसु । तह चेवाणुट्ठाणं, विहिपडिसेहेसु जहासित्तं ॥५॥

ु गुरुविनय: शुश्रूषादयश्च विधिना तु धर्मशास्त्रेषु । तथा चैवाऽनुष्ठानं विधिप्रतिषेधयोर्यथाशक्ति ॥५॥ 🗕

(१) गुरुविनयः - गुरुजनादिषु बहुमानः, तेषां पादधावनादिरूपेण सेवा, आहारौषधादिदानेन परिचर्या, तेषां कार्येषु सहायः इत्यादि । अर्थात् गुरुजनानां शारीरिकं मानसिकं वा स्वास्थ्यं यथा स्यात्तथा सदा प्रयत्नकरणं नाम गुरुविनयः ।

(२) धर्मशास्त्रेषु विधिना शुश्रषादयः - शुश्रषादयो नाम शुश्रूषा-श्रवण -

विज्ञान-धारणोहापोह-तत्त्वाभिनिवेशाः, इत्येतेषां धर्मशास्त्रमधिकृत्याऽऽसेवनम् । ये एतेषामासेवनमि विधिना-स्थान-शरीर-मनो-वसनादीनां शुद्धिपूर्वकं करणीयम् । यतो प्रविधिनाऽऽसेवितो योग एव योगत्वेन निर्दिश्यते, नाऽन्यथा । अविधिना सेवितस्तु कदाचित् प्रत्यवायस्य कारणमि स्यात् । अविधिना कृतादकृतमेव वरम् । यथा कोऽपि प्रस्णो व्याध्यपनयनार्थं सिव्विकत्सामेवाऽऽदरित । तदभावेऽसिव्विकत्सां नाऽङ्गीकरोत्येवेति । व

(३) विधिप्रतिषेधयोर्यथाशक्त्यनुष्ठानम् - शास्त्रेषु ये ये भावा विधेयत्वेन ( निर्दिष्टाः सन्ति तेषु प्रवर्तनम्, ये च निषिद्ध्यत्वेनोपदिष्टास्तेभ्यो निवर्तनम् । एतदिप यथाशक्ति-शक्तिमनतिक्रम्य, अर्थात् शक्तितोऽधिकमपि न, शक्तितश्च न्यूनमपि न-एवंरूपेण करणीयम् ।

एतानि च व्यवहारनयेन योग इत्युच्यते । अथैतेषां गुरुविनयादीनां योगव्यपदेशकारणभूतां निश्चययोगाङ्गतां दर्शयति-एत्तो च्चिय कालेणं णियमा सिद्धी पगिहरूवाणं । सण्णाणाईण तहा जायइ अणुबंधभावेण ॥६॥

मग्गेणं गच्छंतो सम्मं सत्तीए इट्टपुरपहिओ । जह तह गुरुविणयाईसु पयट्टओ एत्थ जोगि ति ॥७॥

अत एव कालेन नियमात् सिद्धिः प्रकृष्टरूपाणाम् । सञ्ज्ञानादीनां तथा जायतेऽनुबन्धभावेन ॥६॥

मार्गेण गच्छन् सम्यक् शक्त्येष्टपुरपथिकः । यथा तथा गुरुविनयादिषु प्रवृत्तोऽत्र योगीति ॥७॥

अत एव-गुरुविनयादेरेव, अर्थाद् गुरुविनयादीनामासेवनेन कालक्रमेण निश्चययोग-रूपेण निर्दिष्टानां प्रकृष्टरूपाणां-कर्मणां क्षयेण प्राप्यमाणानां सम्यग्ज्ञानादीनां नियमेनाऽनु-बन्धभावेन च सिद्धिर्भवति । अर्थादौचित्यपूर्वकं भगवदाज्ञामनुसृत्य चाऽऽसेवमानो योगः सततं वृद्धिं प्राप्नोति । एतस्माच्चाऽऽज्ञाविशुद्धाद् गुरुविनयादेरनुष्ठानादुत्तरोत्तरमन्यान्यभवेषु सत्संस्काराणामनुबन्धः प्रवर्तते । ततश्च नियमेन निश्चययोगस्य प्राप्तिर्भवति । यथा स्वशक्त्या सम्यक्प्रकारेण च मार्गेण गच्छन् जन इष्टपुरपथिक इत्युच्यते। यतस्तथा प्रवर्तमानः स निश्चयेन स्वाभिलिषतं स्थलं प्राप्नोत्येव। तथा हि गुरुविनयादिरूपे व्यवहारयोगे यथाविधि प्रवर्तमानः पुरुषोऽप्यत्र-योगप्रक्रमे योगित्वेन निर्दिश्यते। यतः सोऽपि नियमेन निश्चययोगरूपं सज्ज्ञानादिकं प्राप्स्यत्येव इति।

कि यः कोऽप्यत्र प्रवर्तमानो योगसिद्धि लभत उत कश्चिद् विशिष्टो जनः ? इत्यत्राऽऽह-

> अहिगारिणो उवाएण, होइ सिद्धी समत्थवत्थुम्मि । फलपगरिसभावाओ, विसेसओ जोगमग्गम्मि ॥८॥

अधिकारिण उपायेन भवति सिद्धिः समस्तवस्तुनि । फलप्रकर्षभावाद् विशेषतो योगमार्गे ॥८॥

यत्किमपि कार्यं स्यात् तत्र प्रवर्तमानो जनोऽधिकारी-योग्यः स्यादिति व्यवहारे-ऽप्यनिवार्यमस्ति । यो योग्यो भवति स एव तत्कार्यसाधकोपायान् सम्यगभिजानाति । यथा हि घटनिर्माणकार्ये कुम्भकार एवाऽधिकारी न तन्तुवायः, पटनिर्मितौ तु तन्तुवाय एव योग्यो न तु कुम्भकारः । एवं सर्वत्राऽपि कार्यजाते प्रवर्तमानो योग्य एव सिद्धिं प्राप्नोति । अत्र योगमार्गे तु, तस्य मोक्षसाधकत्वाद् विशेषेणाऽधिकारित्वमपेक्ष्यते । योग्य एव जीवो योगमार्गं सम्यगवबुध्यते श्रद्धया च तत्र प्रवर्तमानः सिद्धिं चाऽपि प्राप्नोति इति ।

अथ के ते योगमार्गस्याऽधिकारिणो जनाः ? तथा कि च तत्राऽधिकारित्वे-ऽनिधकारित्वे च कारणम् ? इत्युपदर्शयति-

अहिगारी पुण एत्थं विण्णेओ अपुणबन्धगाइ ति । तह तह णियत्तपगई अहिगारो णेगभेओ ति ॥९॥ अणियत्ते पुण तीए एगंतेणेव हंदि अहिगारे । तप्परतंतो भवरागओ दढं अणहिगारी ति ॥१०॥

अधिकारी पुनरत्र विज्ञेयोऽपुनर्बन्धकादिरिति । तथा तथा निवृत्तप्रकृतेरिधकारोऽनेकभेद इति ॥९॥ अनिवृत्ते पुनस्तस्या एकान्तेनैव हन्ताऽधिकारे । तत्परतन्त्रो भवरागाद् दृढमनधिकारीति ॥१०॥

अत्र योगमार्गेऽधिकारिणोऽपुनर्बन्धकादयो जीवाः सन्ति । अत्र 'आदि'शब्दात् सम्यग्दृष्टिः, देशविरतः, सर्वविरतश्चेत्येते जीवा अप्यधिकारिणो ज्ञेयाः ।

यथा यथा प्रकृतेरिधकारो निवृत्तो भवित तथा तथा योगमार्गस्याऽिधकारित्वं विशेषेण जीवाः प्राप्नुवन्ति । अत्र प्रकृतिशब्दात् कर्मप्रकृतिर्ज्ञेया । यथा यथा जीवस्य मोह उपशान्तो भवित-क्षीणो वा भवित तथा तथा कर्मप्रकृतीनां ग्रहणस्य तािभश्च सह सम्बन्धस्य जीवगतयोग्यताऽपगच्छित । अर्थात् मोहप्राबल्यात् कर्मप्रकृतिषु विशिष्टं विचित्रं वा फलं दातुं यत्सामर्थ्यमस्ति तन्मन्दं भवित । एतादृशश्च जीवो 'निवृत्तप्रकृत्याधिकार' इत्युच्यते । एते निवृत्तप्रकृत्यधिकारजीवा अनेकभेदा भविन्त । यतः प्रकृतेरिधकारस्य निवृत्तिर्भित्रभित्रजीवानामपेक्षया भिन्ना भिन्ना भवित । अर्थादपुनर्बन्धकजीवेषु याऽिधकारस्य निवृत्तिर्वर्तते ततो विशिष्टा सम्यग्दृष्टिजीवेषु वर्तते, ततोऽपि विशिष्टा देशविरतजीवेषु ततश्च सर्वविरतजीवेष्विति ।

यावत्रैष प्रकृतेरिधकारः सर्वथा निवृत्तो भवति तावज्जीवोऽत्र योगमार्गेऽनिधकार्येव भवति । कर्मप्रकृतेः पारतन्त्र्याज्जीवेषु संसारं प्रति दृढोऽनुरागः प्रवर्तते । अतश्च स सर्वथा योगमार्गस्याऽनिधकार्येवेति ।

निवृत्तप्रकृत्यधिकारित्वं विशदयति-तप्पोग्गला तग्गहणसहावावगमओ य एयं ति । इय दट्ठव्वं इहरा तह बंधाई न जुज्जंति ॥११॥

तित्पुद्गलानां तद्ग्रहणस्वभावापगमतश्चैतदिति । एवं द्रष्टव्यमितरथा तथा बन्धादये न युज्यन्ते ॥११॥

जगदवस्थितानां पदार्थानां भिन्नभिन्नः स्वकीयः कश्चित् स्वभावविशेषो भवति । (स्वभावानुगुणमेव च कार्यमपि भवत्येव । अत्र यथा जीवस्य कश्चित् स्वभावोऽस्ति तथा पुद्रलपरमाणूनामपि स्वभावोऽस्त्येव । कर्माऽपि च परमाणुरूपमेव विद्यते । तत्र तेषु परमाणुषु जीवग्रहणस्वभावो वर्तते तथा जीवे तु तद्ग्राहकस्वभावोऽस्ति । अथ यदा येन य

येन स्वरूपेण यावान् यावांश्च कर्मप्रकृते: परमाणूनां तद्ग्रहणस्वभावोऽपगच्छति तथा च जीवस्य तद्ग्राहकस्वभावोऽपगच्छति तदा तथास्वरूपेण तावच्च निवृत्तप्रकृत्यिधकारित्वं भवति ।

अथ यदि कर्म-जीवादिपदार्थानां ग्राह्मग्राहकभावादिस्वभावो नाऽभ्युपगम्यते तदाऽऽत्मना सह कर्मादीनां बन्धादिकं न युज्यते । बन्धादीनामभावे च मोक्षोऽपि सुतरां न युज्यतेव । अतो यथा मृत्-तन्त्वादीनां घट-पटादिपरिणामस्वभावत्वाद् मृदो घटस्तन्तुभ्यश्च पट उत्पद्यते तथा कर्मपरमाणूनां ग्राह्मस्वभावत्वाद् जीवस्य च ग्राहकस्वभावत्वाद् बन्धादिकं जायते । कर्मपरमाणूनां तथास्वभावभेदेनैव ज्ञानावरण-दर्शनावरणादिभिन्न-भिन्नस्वरूपेण परिणमनमपि भवति । एतदेव च प्रकृतेरिधकारित्वमुच्यते । एतत्स्वभावापगमत एव च निवृत्तप्रकृत्यिधकारित्वं जायते इति ।

किञ्च-

एयं पुण निच्छयओ अइसयणाणी वियाणए णवरं । इयरो वि य लिंगेहिं उवउत्तो तेण भणिएहिं ॥१२॥

एतत्पुनर्निश्चयतोऽतिशयज्ञानी विजानाति नवरम् । इतरोऽपि च लिङ्गैरुपयुक्तस्तेन भणितै: ॥१२॥

निश्चयत एतदिधकारित्वं त्वितिशयज्ञानिभि:-केवलज्ञानिभिरेव ज्ञातुं शक्यम् । यद्येवं तिहं सामान्यज्ञानवतां जनानां कृते तदिभज्ञानं कथं शक्यम् ? अत्रोच्यते- अतिशयज्ञानिभिस्तादृशानामपुनर्बन्धकादीनामुपलक्षणार्थं कानिचन लिङ्गानि निर्दिष्टानि सन्ति । तत्र लिङ्गेषूपयुक्तः सन् सामान्यज्ञानवानिप जनः परिस्मन्नेतदिधकारित्वमस्ति नवेति ज्ञातुं शक्नोति ।

तत्र प्रथमं ताव**दपुनर्बन्थक**जीवानां लिङ्गानि दर्शयति-पावं न तिव्वभावा कुणइ ण बहुमण्णई भवं घोरं । उचियद्विइं च सेवइ सव्वत्थ वि अपुणबंधो ति ॥१३॥

पापं न तीव्रभावात् करोति न बहुमन्यते भवं घोरम् । ] उचितस्थितिं च सेवते सर्वत्राऽप्यपुनर्बन्धक इति ॥१३॥ ] अपनर्बन्धकजीवानामभिज्ञाने त्रीणि लिङ्गानि सन्ति । तत्र-

(१) तीव्रभावेन पापाकरणम् - प्रायः संसारवर्तिनो जीवाः सावद्यारम्भप्रवृत्ता एव भवन्ति । तत्राऽसदनुष्ठानान्यपि कदाचित् कर्तव्यानि भवन्ति-कदाचिदिच्छया कदाचिच्चाऽनिच्छया । प्रायशो जनाः स्वाभिलिषतं साधियतुमनुष्ठानेषु प्रवर्तने सदसद्विचारणं न कुर्वन्ति । किन्तु कतिचिदात्मानः स्वभावत एव निर्मला भवन्ति । ते च सतत-मसदनुष्ठानेभ्यः स्वं रक्षितुं प्रयत्नरता भवन्ति । यदा कदाचिच्च तत्र प्रवर्तनीयं स्यात् तथाऽपि न ते तीव्रभावेन प्रवर्तन्ते किन्तु खेदमेव तत्राऽनुभवन्ति यथा – 'मम कर्मणां दोषेणैव मयाऽत्र प्रवर्तनीयं भवत्यद्यं इति ।

(२) संसारं न बहुमन्यते - संसारं प्रति हृदये प्रीर्ति स नाऽऽवहित । समग्राऽपि संसारस्थिति: कर्मपरिणामवशवर्तिन्यस्ति, अतो न कुत्राऽपि स रागेण वा द्वेषेण वा वर्तते । संसारबहुमानकारणान्येवैते रागद्वेषादयः परिणामाः । आत्महानिकरमेतद् रागद्वेषादिकं ज्ञात्वा संसारं प्रत्यौदासीन्येनैव स वर्तेत न बहुमानेनेति ।

(३) उचितस्थितिसेवनम् – उचिते एव सर्वत्र प्रवर्तेत, नाऽनुचिते । स्वकुलस्य, स्वमातापित्रोः, स्वधर्मस्य, स्वगुरुजनानां वा कुत्राऽपि निन्दनं न स्यात् तथैव सर्वत्र व्यवहरेत् । लोकविरुद्धं धर्मविरुद्धं चाऽपि स त्यजेत् ।

इत्येतैर्लक्षणैर्युक्तो यो भवति सोऽपुनर्बन्धक इत्युच्यते । अथ सम्यग्दृष्टीनां लिङ्गानि निदर्शयति-सुस्सूस धम्मराओ गुरुदेवाणं जहासमाहीए । वेयावच्चे णियमो सम्महिद्रिस्स लिंगाइं ॥१४॥

शुश्रूषा धर्मरागो गुरुदेवानां यथासमाधिना । 🕇 वैयावृत्ये नियम: सम्यग्दृष्टेलिङ्गानि ॥१४॥

(१) शुश्रूषा-श्रोतुमिच्छा शुश्रूषा । धर्मशास्त्राणां श्रवणमत्राऽभिप्रेतमस्ति । शास्त्रश्रवणेनैव सदसद्विवेको जागर्ति । स एव च सम्यग्दर्शनं खलु ! शास्त्रश्रवणे तस्य शृश्रुषा कीदृशी प्रबला भवति तदर्थं ग्रन्थेषुक्तिरस्ति यत्-

कान्तकान्तासमेतस्य, दिव्यगेयश्रुतौ यथा ।

यूनो भवति शुश्रूषा, तथाऽस्यां तत्त्वगोचरा ॥ (योगदृष्टिसमुच्चयग्रन्थे ५२)

(२) धर्मरागः- सम्यग्दृष्टिजीवस्य धर्मं प्रत्यत्यन्तमभिष्वङ्गः पक्षपातो वा भवित । कदाचित् समयादिसामग्रीवैकल्येन धर्मकार्येषु प्रवर्तितुं न शक्नुयात् तथापि यत्र तस्य हार्दिकी प्रीतिर्वर्तत एव ।

यथा - 'कश्चिद् ब्राह्मणोऽटवीमुिल्लिल्लिष्टुषुर्गृहान्निर्गतः । अटव्या मध्यभागं प्राप्तः स बुभुिक्षतो जातः । मार्गस्तिवतोऽपि दीर्घ आसीत् । किमप्यगृहीत्वैव स गृहान्निर्गत आसीदतिश्चिन्तितोऽभूत् । अतः स्खलन् सन् कथमपि पदमग्रे धते । किन्तु किञ्चित्कालेनैव स चिलतुमशक्त उपविष्टः । तावद् दैवयोगात् किञ्चिज्जनस्तस्माद् मार्गान्निर्गतः । स तु सपाथेयो गृहान्निर्गत आसीत् । सोऽपि बुभुिक्षतः सन्नेकन्नोपविश्याऽऽनीतं पाथेयमुद्धाट्य भोजनार्थं सज्जोऽभवत् । स च ब्राह्मणस्तं पश्यित स्म । तत्र पाथेये घृतपूरं दृष्ट्वा तस्य जिह्म लालािक्लन्ना जाता । मनिस चिन्तयित यद् 'अहं कदैतादृशं घृतपूरं लभेयं' इति । तावत् तस्य पिथकस्य दृष्टिरस्योपिर पितता । अस्य स्थितिमुपलक्ष्य तेनाऽसौ निमन्त्रितः । ब्राह्मणोऽपि प्रतीक्षमाण इवैव विना प्रतिवचनमुत्थायाऽऽगतः । तत्सार्द्धमेव च भोजनं कृतवान्' । एवं दृष्टान्तं प्रदर्श्य शास्त्रकारा वदन्ति यत्–यादृशोऽनुरागो घृतपूरविषये ब्राह्मणस्याऽऽसीत् ततोऽप्यिक्षको रागः सम्यग्दृष्टेर्धर्मविषये भवतीति ।

(३) वैयावृत्ये नियमः - मोक्षमार्गस्थापकानां जिनेश्वराणां, तेषां चैत्यानां तथा मोक्षमार्गोपदेशकानां गुरूणां बहुमानपूर्वकं सेवादिकार्यं नाम वैयावृत्यम् । तदिप यथासमाधिना-स्वस्य परस्य च व्यग्रतोद्वेगः पीडा वा यथा न स्यात्तथा-करणीयम्। सम्यग्दृष्टिश्च नियमेनाऽस्मिन् प्रवर्तते ।

यथा कश्चिद् गुणज्ञ: श्राद्धजनो दैवात् चिन्तामणिरत्नं लभेत । पश्चाच्च मनोऽ-भिलिषतदायकस्य तस्य रत्नस्य यथाविधि पूजादिविधानेन नियमेन यादृशीं सेवां कुर्यात् ततोऽप्यधिकनियमदाढ्र्येन सम्यग्दृष्टिर्देवगुरूणां वैयावृत्यं करोतीति ।

एतानि सन्ति लक्षणानि सम्यग्दृष्टेः । अनादिकालीना रागद्वेषाणां ग्रन्थिर्यदा जीवेन भिद्यते तदा तस्य तत्त्वे तीव्रा रुचिरुत्पद्यते । ततश्चैतादृशानि लक्षणानि प्रादुर्भवन्ति, यान्याधारीकृत्य जीव: सम्यग्दृष्टिर्नवेति ज्ञातुं शक्यते ।

अथ च चारित्रवतां लिङ्गानि विवृणोति-

मग्गणुसारी सद्धो पण्णवणिज्जो कियापरो चेव । गुणरागी सक्कारंभसंगओ तह य चारित्ती ॥१५॥

मार्गानुसारी श्राद्धः प्रज्ञापनीयः क्रियापरश्चैव । गुणरागी शक्यारम्भसङ्गतस्तथा च चारित्री ॥१५॥

(१) मार्गानुसारी-चारित्रमोहनीयकर्मणः क्षयोपशमात् तीर्थकृत्रिर्दिष्टं देशविरितरूपं सर्वविरितरूपं वा चारित्रमार्गं सोऽनुसरेत् । एवं मार्गमनुसरतां तत्त्वप्राप्तिरवश्यंभावेन भवित ।

यथा कान्तारगतः कश्चिदन्धपुरुषो यदि कस्यचित् सत्पुरुषस्य योगं प्राप्नुयात् तर्हि स निश्चयेनैव स्वाभीप्सितं स्थलं प्राप्नोति । तथा संसारेऽस्मिन्नज्ञानमोहादिभावैरन्धत्वं प्राप्तानां भ्रमतामात्मनामपि चारित्रमार्गस्य योगेन निश्चयेनैव तत्त्वावाप्तिर्भवति ।

- (२) श्राद्धः एवं च चारित्रमार्गानुसरणेन प्राप्तं तत्त्वं प्रति तस्य दृढा श्रद्धा प्रवर्तते । यतो मार्गानुसारित्वेन श्रद्धायाः प्रत्यनीकरूपाणां क्लेशानामितशयेन ह्रासस्तस्य जायते ।
- (३) प्रज्ञापनीयः बोधस्य योग्यता यस्मिन् विद्यते स प्रज्ञापनीय इत्युच्यते । श्राद्ध एवैतादृशः प्रज्ञापनीयो भवति यतः स गुर्वाद्यासजनान् प्रति समर्पितो भवति ।
- (४) क्रियापरः चारित्रवांश्च प्रज्ञापनीयः सन् सर्वस्वोचितिक्रियासु सदैव तत्परो भवति । आलस्य-प्रमाद-विकथादिदोषान् सयत्नं सन्त्यज्य सदा सदनुष्ठानेषु प्रवृत्तो भवति ।
- (५) गुणरागी एष चारित्रमार्गी गुणप्राप्तेर्गुणवृद्धेर्वा मार्गोऽस्ति । एतादृशेन च मार्गेण गच्छतां दृष्टिर्गुणरक्तैव भवति । गुणानामनुरागस्तस्य हृदये सततं प्रवहति । अत्र तत्र सर्वत्र स गुणानेव पश्यति ।
  - (६) शक्यारम्भसङ्गतः यस्मिन् कार्ये स्वशक्तिर्विद्यते तत्रैव कार्ये स

प्रवर्तेत न कदाप्यहङ्कारावेगादशक्यानुष्ठाने प्रवर्तेत । स्वशक्तेर्मर्यादामवगम्यैव किमप्य-नुष्ठानमारभेतेति ।

एते चारित्रवन्तोऽपि जीवाः सामायिकशुद्धिभेदतः-समताशुद्धिभेदादनेकप्रकारा भवन्ति । एषा सामायिकशुद्धिर्वीतरागाणामाज्ञामनुसृत्य जायते । चारित्रमोहनीयकर्मक्षयो-पशमवैचित्र्यादेषाऽऽज्ञाऽपि भिन्न-भिन्नजीवेषु भिन्नभिन्नरूपेण परिणमित । कश्चिद् देशिवरितचारित्रमङ्गीकुरुते । तत्राऽपि सामायिकादीनामेकादशानां प्रतिमानां मध्यादेक-द्वित्र्यादिप्रतिमाप्रतिपद्यमानका जीवा भवन्ति । कश्चिच्च सर्वविरितं प्रतिपद्यते । तत्राऽपि सामायिकचारित्र-छेदोपस्थाप्यचारित्रादिभेदेन चारित्रवतां भेदोऽस्ति । सर्वभेदानामन्ते क्षायिकवीतरागोऽस्ति ।

एसो सामाइयसुद्धिभेयओ णेगहा मुणेयव्वो । आणापरिणइभेया अंते जा वीयरागो ति ॥१६॥

एष सामायिकशुद्धिभेदतोऽनेकधा मन्तव्य: । आज्ञापरिणतिभेदादन्ते यावद् वीतराग इति ॥१६॥

एतेषामपुनर्बन्धकानामनुष्ठानानां योगत्वं दर्शयति-एएसि णियणियभूमियाए उचियं जमेत्थऽणुट्ठाणं । आणामयसंयुत्तं तं सव्वं चेव योगो ति ॥२१॥

> एतेषां निजनिजभूमिकाया उचितं यदत्राऽनुष्ठानम् । आज्ञामृतसंयुक्तं तत् सर्वमेव योग इति ॥२१॥

आप्तसम्मतमेवाऽनुष्ठानं योगत्वमाप्नोति । अतश्चाऽपुनर्बन्धकादिजीवाः स्वस्व-भूमिकानुरूपमाप्तस्य जिनेश्वरस्याऽऽज्ञामृतेन युक्तं यित्कमप्यनुष्ठानजातं कुर्वन्ति तत्सर्वमिप योग इत्युच्यते ।

यद्यपि मिथ्यात्वाख्यप्रथमगुणस्थानकस्थितानामपुनर्बन्धकजीवानां तीर्थकरा-द्याप्तपुरुषाणां परिचयाभावादाज्ञायोगो नास्ति तथापि तीव्रभावेन पापाकरणादिरूपा या परिणतिरस्ति सैवाऽऽज्ञामृतसंयोग उच्यते । यतो बाह्याज्ञायोगोऽप्येतादृश्याः परिणतेरेव कारणं भवति ।

## एतदेव स्पष्टयन्नाह-

तल्लक्खणयोगाओ उ चित्तवित्तीणिरोहओ चेव ।
तह कुसलपवितीए मोक्खेण उ जोयणाओ ति ॥२२॥
एएसि पि य पायं बज्झाणायोगओ उ उचियम्म ।
अणुठाणम्म पवित्ती जायइ तह सुपरिसुद्ध ति ॥२३॥
गुरुणा लिंगेहिं तओ, एऐसि भूमिगं मुणेऊण ।
उवएसो दायव्वो जहोचियं ओसहाहरणा ॥२४॥

तिल्लक्षणयोगादेव चित्तवृत्तिनिरोधतश्चैव ।
तथा कुशलप्रवृत्त्या मोक्षेण तु योजनादिति ॥२२॥
एतेषामिप च प्रायो बाह्याज्ञायोगत एवोचिते ।
अनुष्ठाने प्रवृत्ति-र्जायते तथा सुपिरशुद्धेति ॥२३॥
गुरुणा लिङ्गैस्तत एतेषां भूमिकां ज्ञात्वा ।
उपदेशो दातव्यो यथोचितमौषधोदाहरणात् ॥२४॥

भिन्नभिन्नप्रकारैयोंगलक्षणानि निर्दिष्टानि शास्त्रेषु । तानि सर्वाण्यापि लक्षणानि 'मोक्षेण योजनाद् योगः'-इति लक्षणे पर्यवस्यन्ति । अतश्चैतानि लक्षणानि यत्र सङ्घटन्ते तदनुष्टानं योग उच्यते ।

अत्राऽपुनर्बन्धकादीनामनुष्ठानेषु "सर्वत्रोचितानुष्ठानं योगः" इत्येतल्लक्षणमुपपद्यते । एतेषां च जीवानां स्वस्वावस्थानुगुणश्चित्तवृत्तेर्निरोधोऽपि भवत्येव । अतोः "योगश्चित्त-वृत्तिनिरोधः" इत्येतल्लक्षणमपि सार्थकतां भजित । एवं चैते जीवास्तथाविधपरिणतिवशात् कुशलानुष्ठानेष्वेव प्रवर्तन्ते । एवं चाऽत्र चित्तवृत्तिनिरोध-कुशलप्रवृत्त्यादिरूपेण योगलक्षणानां सङ्घटनादेतेषामनुष्ठानानि मोक्षेण योजकत्वाद् योगत्वेन निर्दिश्यत इति ।

किञ्च, अपुनर्बन्धकादीनामेतेषां जीवानां या तीव्रभावेन पापाकरणाद्यनुष्ठाने प्रवृत्ति-जीयते सा च प्रायशो बाह्याज्ञायोगात्-तीर्थकृद्धचनोपदेशादेव जायते न त्वनाभोगेन-अज्ञाततयेति । तथा तेषां चित्ते भगवन्तं प्रति दृढबहुमानं वर्ततेऽतस्तान्यनुष्ठानान्यत्यन्तं विशुद्धानि भवन्ति । अतश्चोपरिनिर्दिष्टैलिङ्गैरेतादृशान् जीवानुपलक्ष्य तथा तेषां भूमिकामपि चाऽभिज्ञाय यस्य यादृश उचितस्तादृश उपदेशो गुरुभिर्दातव्यः ।

यथा कस्यचिद् व्याधे: प्रमाणं कियदस्ति, ग्रीष्मशीतादिभ्यः कः कालः प्रवर्तते, व्याधितो जनः पुरुषोऽस्ति स्त्रीर्वा, तस्य प्रकृतिः कीदृशी ? इत्यादिकं सर्वमवबुध्यैव चिकित्सकस्तदनुरूपमौषधाद्यपचारं करोति । अन्यथा परीक्षणं विनैव यद्यौषधादिकं दद्यात्तिं तद् विपरिणमेदिप । तथैव जीवानां बालबुधादिभूमिकां ज्ञात्वा तदनुरूप एवोपदेशो दातव्यः, येन तेषामुत्रतिः स्यात् । तथाहि-

(१) अपुनर्बन्धकजीवानां तु लोकधर्मविषयक उपदेशो दातव्य: । यथा परपीडा वर्जनीया, सत्यं वक्तव्यम्, गुरूपूजा देवपूजा अतिथिपूजा च कर्तव्या, दीनतपस्व्यादिभ्यो देयमित्यादि ।

यथाऽरण्ये पथभ्रष्टः कश्चिद् मध्यवर्तिनीं वर्तनीमनुसरन् मूलमार्गं प्राप्नोति तथैवाऽयं लोकधर्ममनुसरन् कालक्रमेण सम्यग्दर्शनादिरूपं मूलमार्गमवतरित ।

> पढमस्स लोगधम्मे परपीडावज्जणाइ ओहेणं । गुरुदेवातिहिपूयाइ दीणदाणाइ अहिगिच्च ॥२५॥ एवं चिअ अवयारो जायइ मग्गम्मि हंदि एयस्स । रण्णे पहपब्भट्ठोऽवट्टाए वट्टमोयरइ ॥२६॥

प्रथमस्य लोकधर्मे परपीडावर्जनाद्योघेन । गुरुदेवातिथिपूजादि दीनदानाद्यधिकृत्य ॥२५॥ एवमेवाऽवतारो जायते मार्गे हन्तैतस्य । अरण्ये पथभ्रष्टोऽवर्तन्या वर्तनीमवतरित ॥२६॥

(२) सम्यग्दृष्टिजीवानां लोकोत्तरधर्मविषयकः परिशुद्धाज्ञानुसारेणाऽणुव्रताद्य-धिकृत्योपदेशो देयः । यतः सोऽणुव्रतादिग्रहणरूपश्रावकधर्मस्य निकटवर्त्यस्ति, तत्रैव च तस्य पक्षपातोऽपि वर्तते । तथा शीघ्रमेव क्रियारूपेण तस्य परिणमनमपि भवति, सम्यक् सूत्रानुसारेण स परिपालयत्यपि । बीयस्स उ लोगुत्तरधम्मिम्म अणुव्वयाइ अहिगिच्च । परिसुद्धाणायोगा तस्स तहाभावमासज्ज ॥२७॥ तस्सासण्णत्तणओ तिम्म दढं पक्खवायजोगाओ । सिग्घं परिणामाओ सम्मं परिपालणाओ य ॥२८॥

द्वितीयस्य पुनर्लोकोत्तरधर्मेऽणुव्रताद्यधिकृत्य । परिशुद्धाज्ञायोगात् तस्य तथाभावमासाद्य ॥२७॥ तस्याऽऽसन्नत्वात् तस्मिन् दृढं पक्षपातयोगात् । शीघ्रं परिणामात् सम्यक् परिपालनातश्च ॥२८॥

(३) अथ चारित्रवतां, तत्राऽपि च देशविरितचारित्रिणां-श्रावकाणां तु भूमिकाभेदं मनिस निधाय सामायिकादिविषयको नानाप्रकारक उत्तरोत्तरं च सुयोगसाधको भावसार उपदेशो नयनैपुण्येन दातव्य: । यथा-सद्धर्मस्योपरोधो यथा न स्यात्तथा वृत्तिः स्वीकरणीया, धर्मेण शुद्धं च दानं कर्तव्यम्, यथाविधि जिनपूजनं भोजनं च करणीयम्, चैत्य-गृहगमनादिसन्ध्यानियमः पालनीयः, रात्रौ च शयनात् पूर्वं विविधभावनाभिरन्तः करणं भावितं कार्यम्-इत्यादि ।

तइयस्स पुण विचित्तो तहुत्तरसुजोगसाहगो णेओ । सामाइयाइविसओ णयणिउणं भावसारो ति ॥२९॥

सद्धम्माणुवरोहा वित्ती दाणं च तेण सुविसुद्धं । जिणपूयभोयणविही संझानियमो य जोगंतो ॥३०॥

तृतीयस्य पुनर्विचित्र-स्तथोत्तरसुयोगसाधको ज्ञेय: ।
सामायिकादिविषयो नयनिपुणं भावसार इति ॥२९॥
सद्धर्मानुपरोधाद् वृत्ति-र्दानं च तेन सुविशुद्धम् ।
जिनपूजाभोजनविधि: सन्ध्यानियमश्च योगान्तः ॥३०॥

(४) सर्वविरितचारित्रवतां हि सामाचारीविषयक उपदेशो देय: । सामाचारी ( नाम – 'शिष्टाचरितिक्रयाकलापः' इति । यथा – गुरुकुलवासो न मोक्तव्यः, गुरुपरतन्त्रेण 2

सदा भाव्यम्, ज्ञानाद्युचितविनय आसेव्यः, कालापेक्षया - अर्थात् यस्मिन् काले यत्कर्तव्यम् तत्र वसतिप्रमार्जनादिषु यतः करणीयः, पुरुषार्थे बलं न निगृहनीयम्, सर्वत्र श्रमणोचितयोगेषु प्रशान्त्या प्रवर्तनीयम्, निर्जराफलमपेक्ष्य निजलाभश्चिन्तनीयः, गुर्वाज्ञायां प्राप्तायां 'महाननुग्रह एष ममोपरि' इति चिन्तनीयम्, कर्मणां संवरकार्ये निश्छिद्रेण भाव्यम्, दोषाणां त्यागेनैव भिक्षाचर्यायां प्रवर्तितव्यम्, यथाविधि वाचनापुच्छनादिस्वाध्यायोऽनुष्ठातव्यः, मरणस्य प्रमादजनितकर्मणां च चिन्तनं करणीयम्, इत्यादि । गुरुकुलवासो गुरुतंतयाय उचियविणयस्स करणं च । वसहीपमञ्जणाइसु जत्तो तह कालवेक्खाए ॥३३॥ अणिगृहपा बलम्मि सव्वत्थ पवत्तणं पसंतीए । णियलाभर्चितणं सइ अणुग्गहो मे त्ति गुरुवयणे ॥३४॥ संवरणिच्छिड्टतं सुद्धंछुज्जीवणं सुपरिसुद्धं । विहिसज्झाओ मरणादवेक्खणं जइजणुवएसो ॥३५॥ 🗂 गुरुकुलवासो गुरुतन्त्रतयोचितविनयस्य करणं च । वसतिप्रमार्जनादिषु यत्नस्तथा कालापेक्षया ॥३३॥ अनिगृहना बले सर्वत्र प्रवर्तनं प्रशान्त्या । निजलाभचिन्तनं सदाऽनुग्रहो मे इति गुरुवचने ॥३४॥ संवरनिश्छद्रत्वं शुद्धोञ्छजीवनं सुपरिशुद्धम् । विधिस्वाध्यायो मरणाद्यपेक्षणं यतिजनोपदेश: ॥३५॥ उपदेशमधिकृत्यैव विशेषेणाऽऽह-उवएसोऽविसयम्मी विसए वि अणीइसो अणुवएसो । बंधनिमित्तं णियमा जहोइओ पुण भवे जोगो ॥३६॥ ग्रुणो अजोगिजोगो अच्चंतिववागदारुणो णेओ । जोगीगुणहीलणा णद्रणासणा धम्मलाघवओ ॥३७॥ उपदेशोऽविषये विषयेऽप्यनीदृशोऽनुपदेश: । बन्धनिमित्तं नियमाद् यथोदितः पुनर्भवेद् योगः ॥३६॥

गुरोरयोगियोगोऽत्यन्तविपाकदारुणो ज्ञेय: । योगिगुणहीलनाद् नष्टनाशनाद् धर्मलाघवात् ॥३७॥ 🗕

उपदेशानर्हजनेभ्यो दत्त उपदेशोऽनुपदेश एव, तथा योग्येभ्यश्चाऽप्ययोग्यरीत्या-भूमिकाननुरूपेण दत्त उपदेशोऽप्यनुपदेश एव। एतादृशोपदेशेन च श्रोतृजनानामनिष्टापादनात् कर्मणां बन्धो भवति । योग्येभ्यो योग्यरीत्या दत्त उपदेश एवाऽऽज्ञाशुद्धत्वाद् योगः कथ्यते ।

एतादृशो विपरीतोपदेशदातुर्गुरोरप्युपदेशोऽत्यन्तं विपाकदारुणः प्रसजित । यतो वैपरीत्येनोपदेशदानाद् योगिनां गुणानां लोके हीलना भवित । उपदेशको गुरुर्हि योगित्वेन ख्यातः सन्निप यद्येवमयोग्येभ्यो योग्येभ्यश्चाऽनुचिततयोपदेशो दद्यात् तर्हि स्वधर्माननुपालनात् लोके विडम्बना भवित । तथा ये संसारिभनिन्दनो जीवाः तेभ्यो यदि धर्मोपदेशो दीयेत तर्हि ते स्वरुच्यभावादाधिक्येन धर्माद् विमुखा भवित । एवं नष्टनाशनदोष उद्भवित । तथा धर्मस्य लाघवमिप भवित, इति ।

अथैतेऽधिकारिणो जीवा योग्यमुपदेशं समवाप्य भूमिकानुरूपं विकासं साध्नुवन्ति । तत: परं तै: किं करणीयमिति ज्ञापयति-

> निययसहावालोयण जणवायावगम-जोगसुद्धीहि । उचियत्तं णाऊणं निमित्तओ सइ पयट्टेज्जा ॥३९॥

ि निजकस्वभावालोचन-जनवादावगम-योगशुद्धिभिः । उचितत्वं ज्ञात्वा निमित्ततः सदा प्रवर्तेत ॥३९॥

निजस्वभावस्याऽऽलोचनम्, जनवादस्याऽवगमनम्, योगशुद्धिश्चेत्येतैस्त्रिभिरुपायैः स्वकीयमुचितत्वं - योग्यतां ज्ञात्वा तदनुरूपं शुभिनिमित्तानवलम्ब्य प्रवृत्तिं कुर्यात् । जनः स्वकीयां मर्यादां शिक्तं वा सम्यक् परीक्ष्य यदि पदमग्रे निदधाति तदा तेन पश्चात्पदेन भिवतव्यं न भवति । अत एवैत उपाया अत्र दिशताः सन्ति । एकैकं पश्यामः-

(१) निजस्वभावालोचनम् - निजस्वभावस्य प्रामाणिको भूत्वा स सम्यक् चिन्तनं कुर्यात् यत्-कीदृशो मम स्वभावः ? अग्रिमस्य कस्य गुणस्थानकस्य प्राप्त्यर्थ- मेषोऽनुकूलोऽस्ति ? अहं यद् गुणस्थानकं प्राप्तुं वाञ्छामि तस्याऽनुरूप एष न वा ? इति ।

(२) जनवादावगमः-स्वरीत्या निजस्वभावस्याऽऽलोचनानन्तरं मनुष्यो बुधजना-नामभिप्रायं ज्ञातुमपि प्रयतते । यतः स्वोद्देशेन स्वयमेव कृतं स्वभावालोचनं कदाचिद् वितथमपि स्यात् । अतो-जनानां मद्विषयकोऽभिप्रायः कीदृशः ? मिय योग्यताया किं प्रमाणं ते निर्धारयन्ति ? किं च गुणस्थानकमधिकृत्य मम योग्यतां ते सम्भावयन्ति ?-इत्यादि स चिन्तयेत् ।

(३) योगशुद्धिः-मम मनो-वचः-काययोगाः कीदृशाः ? तेषां शुद्धिः कीदृशी ? कस्य गुणस्थानकस्याऽङ्गीकरणे मया प्रयतितव्यमिति ।

अथाऽग्रिमगुणस्थानकस्य प्रतिपत्तिः कथं विधेया ?-इत्येतदाह-

एत्थ उवाओ च इमो सुहदव्वाइसमवायमासज्ज । पडिवज्जइ गुणठाणं सुगुरुसमीविम्म विहिणा तु ॥४२॥ वंदणमाई उ विही निमित्तसुद्धी पहाणमो णेओ । सम्मं अवेक्खियव्वा एसा इहरा विही ण भवे ॥४३॥

अत्रोपायश्चाऽयं शुभद्रव्यादिसमवायमासाद्य । प्रतिपद्यते गुणस्थानं सुगुरुसमीपे विधिना तु ॥४२॥

वन्दनादिः पुनर्विधिर्निमित्तशुद्धिः प्रधानं ज्ञेयः । सम्यगपेक्षितव्यैषेतरथा विधिर्न भवेत् ॥४३॥

एवं च निर्दिष्टोपायै: सम्यक् स्वोचितत्वं विज्ञाय शुद्धद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावमाश्रित्य सदुरुसमीपे विधिपूर्वकं नवगुणस्थानकमङ्गीकुर्यात्, अर्थाद् योऽपुनर्बन्धकः स सम्यक्त्वं गृह्णीयात्, सम्यक्त्वी च श्रावकस्य द्वादशव्रतग्रहणरूपं देशवरितधर्मं स्वीकुर्यात्, देश-विरितिधरश्च पञ्चमहाव्रतात्मकं साधुधर्मं प्रतिपद्येतेति ।

अत्र विधौ सदुरुसमीपे विधिपूर्वकं चेत्येतद् द्वयं निर्दिष्टमस्ति । तत्र-यो गुणाधिकोऽस्ति तत्समीपे एव व्रतादिकं ग्रहणीयम् । यतस्तादृशो गुणवत आत्मनश्चेतनाशके- व्रताग्राहकजने आधानं भवति येन च तस्मिन् शुभभावानां प्राबल्यं स्यात्, ततश्च तद्विकासोऽपि शीघ्रः फलदायी च स्यात् । अतः 'सदुरुसमीपे' इत्युक्तम् ।

तथा क्षेत्रशुद्धि-गुरुसत्कार-जिनपूजा-चैत्यवन्दन-गुरुवन्दन-कायोत्सर्गादि-पुरस्सरमेव व्रतग्रहणं विधेयम् । एषोऽपि विधिर्निमित्तशुद्धिपूर्वकमेव भवेत् । भाविन इष्टानिष्टसूचकानि निमित्तानीत्युच्यन्ते । यथा पुरुषाणां दक्षिणाङ्गस्पन्दनम्, स्त्रीणां वामाङ्गस्फुरणम्, मङ्गलवाद्यश्रवणम्, चित्तोत्साह:-इत्यादीनि शुभनिमित्तानि सन्ति । एतेषां शुद्धिरप्यनिवार्या । अन्यथाऽऽचीर्णो विधिर्विधिर्न भवति, अविधिरेव स: । नवगुणस्थानकप्रतिपत्त्यनन्तरं किं कर्तव्यम् ? इत्यत्राऽऽह-उड़ं अहिगगुणेहिं तुल्लगुणेहिं च णिच्च संवासो । तग्गणठाणोचियकिरियपालणासइसमाउत्तो ॥४४॥ उत्तरगुणबहुमाणो सम्मं भवरूवचितणं चित्तं । अरईए अहिगयगुणे तहा तहा जत्तकरणं तु ॥४५॥ अकुसलकम्मोदयपुळ्न-रूवमेसा जओ समक्खाया । सो पुण उवायसज्झो पाएण भयाइसु पसिद्धो ॥४६॥ सरणं भए उवाओ रोगे किरिया विसम्मि मंतो ति । एए वि पावकम्मोवक्कमभेया उ तत्तेणं ॥४७॥ सरणं गुरू उ इत्थं किरिया उ तवो ति कम्मरोगिम्म । मंतो पुण सज्झाओ मोहविसविणासणो पयडो ॥४८॥ एएसु जत्तकरणा तस्सोवक्कमणभावओ पायं। नो होइ पच्चवाओ अवि य गुणो एस परमत्थो ॥४९॥ 🛘 ऊर्ध्वमधिकगुणैस्तुल्यगुणैश्च नित्यं संवास: । \_ तदुणस्थानोचितक्रियापालनास्मृतिसमायुक्तः ॥४४॥ उत्तरगुणबहुमानः सम्यग् भवरूपचिन्तनं चित्रम् । अरतावधिगतगुणे तथा तथा यत्नकरणं तु ॥४५॥ अकुशलकर्मीदयपूर्वरूपमेषा यतः समाख्याता । स पुनरुपायसाध्यः प्रायेण भयादिषु प्रसिद्धः ॥४६॥

शरणं भये उपायो रोगे क्रिया विषे मन्त्र इति । एतेऽपि पापकम्मोपक्रमभेदा एव तत्त्वेन ॥४७॥

शरणं गुरुरेवाऽत्र क्रिया तु तप इति कर्मरोगे ।

मन्त्रः पुनः स्वाध्यायो मोहविषविनाशनः प्रकटः ॥४८॥

एतेषु यत्नकरणात् तस्योपक्रमणभावतः प्रायः ।

न भवति प्रत्यपायोऽपि च गुण एव परमार्थ: ॥४९॥ 🛚

एवं चोपर्युपदिष्टक्रमेण विधिपूर्वकं सदुरुसमीपे च स्वयोग्यतामनुसृत्य नवगुण-स्थानप्राप्तेरन्तरं (१) ये स्वस्मादिधकगुणाः समानगुणा वा जनास्तैः सहौचित्येन वासः करणीयः, तथा (२) तत्तत्स्वप्रतिपत्रगुणस्थानोचिता क्रिया परिपालनीया, अर्थात् 'अस्मिन् गुणस्थाने व्यवस्थितेन भूत्वा मयेदं करणीयमस्ति' इति स्मृतिपूर्वकं तत्तत्कर्तव्यपालन उद्युक्तो भवेत्, (३) स्वाङ्गीकृतं यद् गुणस्थानं तत उत्तरगुणस्थाने हार्दो बहुमानभावो- रागो विधेयः, तथा (४) संसारस्याऽनित्यत्वाशरणत्वादिनानाप्रकारकं चिन्तनं सम्यक् करणीयम् । (५) अथ यदि कस्यचन कर्मण उदयात् स्वप्रतिपत्रगुणेऽरतिरुत्पद्येत तर्हि तीर्थकरादीनां भावशरणग्रहणादिना यत्नेन स्वगुणरक्षणं विधेयम् ।

'एषाऽरतिर्भाविनोऽकुशलकर्मोदयस्य सङ्केतरूपाऽस्ति' इत्येतज्ज्ञानिभिः समाख्यात-मस्ति । एवं सत्यप्येष कर्मोदयोऽपि भयरोगादिवदुपायसाध्योऽस्ति ।

यथा भयस्योत्पत्तौ कस्यचिद् दुर्गादिकस्य शरणं गृह्यते, रोगे सित चिकित्सा क्रियते तथा विषे मन्त्रादिकं प्रयुज्यते, एवं च भय-रोग-विषाणामुपद्रवोऽपाकर्तुं शक्यस्तथाऽरतावुत्पद्यमानायामिप तित्रबन्धनमोहनीयकर्मण उपक्रमं कर्तुं भावशरणाद्युपाया आचरणीया भवन्ति । तथैव च पापकर्मणामुपक्रमो भवति तेन चाऽरितरितक्रान्ता भवति ।

अत्राऽरतौ सत्यां शरणं तु गुरुरेव । गुरूणां सान्निध्याद् हितवचनैश्च मोहोपशमो भवित । अपरश्चोपायः चिकित्सारूपोऽस्ति । सा च तपोरूपा । अरितर्हि कर्मरोगोऽस्ति । विशिष्टतपश्चरणैस्तन्निवारणं भवित स्वास्थ्यं च पूर्ववल्लभ्यते । अरितः पुनर्मोहविषमस्ति । तत्राऽमोघमन्त्रोऽस्ति स्वाध्यायः । वाचना-पृच्छना-परावर्तना-नुप्रेक्षा-धर्मकथात्मके स्वाध्याये

लीनतया मोहविषस्योन्मूलनं भवति, आध्यात्मिकी च चेतना पुनर्जागृता भवति । उक्तं च -

सज्झाएण पसत्थं झाणं जाणइ य सळ्वपरमत्थं । सज्झाए वट्टंतो खणे खणे जाइ वेरग्गं ॥३३८॥ उपदेशमालायाम् ।

स्वाध्यायेन प्रशस्तं ध्यानं जानाति च सर्वपरमार्थम् । स्वाध्याये वर्तमान क्षणे क्षणे याति वैराग्यम् ॥

एते च प्रकटा-अनुभवसिद्धा उपायाः सन्ति । एतेषु यत्ने कृते कर्मणामुपक्रमो भवति । अरत्या च सङ्केतितोऽकुशलकर्मणामुदयरूपो विघ्नो विनश्यति गुणप्राप्तिश्च भवति ।

अत्रैव विशेषं दर्शयति-

चउसरणगमण दुक्कडगरहा सुकडाणुमोयणा चेव । एस गणो अणवरयं कायव्वो कुसलहेउ त्ति ॥५०॥

चतुःशरणगमनं दुष्कृतगर्हा सुकृतानुमोदना चैव । ] एष गणोऽनवरतं कर्तव्यः कुशलहेतुरिति ॥५०॥ ]

अचिन्त्य एवाऽऽयाति कर्मणामुदयः । अतः कल्याणकाङ्क्षिभिर्जनैः सदा कुशला-नुष्ठानेष्वेव प्रवर्तितव्यम्, येन कर्मणामुपक्रमो-विनाशः स्यात् । तज्जायमानैरशुभपरिणामैश्च रक्षणमपि स्यात् । एतानि च सन्ति तानि कुशलानुष्ठानानि-

- (१) चतुःशरणगमनम् अर्हत्-सिद्ध-साधु-केवलिप्रज्ञसधर्म-इत्येतेषां चतुर्णां शरणं ग्राह्यम् । गुणाधिकानां शरणग्रहणेनैव रक्षणं भवति । अर्हदादीनां शरणाङ्गीकरणेन तान् प्रति समर्पणश्रद्धादिभावेन क्लिष्टकर्मणामुपशान्तिर्भवति । कर्मणामुपशमेन च या शान्तिः प्राप्यते तदेव रक्षणम् ।
- (२) दुष्कृतगर्हा अनाभोगेनेच्छया वा स्वाचिरतानां दुष्कृतानां संवेगभावापन्नेन चेतसा या जुगुप्सा-निन्दा वा सा दुष्कृतगर्हा । अर्हित्सद्धादीनां शरण्यानां पुरत एषा करणीया । अनया चाऽनर्थानां परम्पराया अन्तो भवति कर्माणि च शिथिलबन्धनानि भवन्ति ।

(३) सुकृतानुमोदनम् - मोक्षमार्गानुकूलं नैकभेदिभन्नं यत् सदनुष्ठानं तत् . स्वेन येन केनिचद्वाऽन्येनाऽप्याचिरतं स्यात् तस्य 'महता पक्षपातेन' या प्रशंसा तन्नाम (सुकृतानुमोदनम् । एतच्च सुकृतानुमोदनं यथार्थरूपेण तदैव शक्यं यदा चित्ते सुकृतस्य प्रक्षपातः स्यात् । सुकृते उपादेयताबुद्धिर्बहुमानभावश्च यदि स्यात् तदैवैतच्छक्यम्, नाऽन्यथा । एतदनुमोदनं महत्कल्याणाङ्गमस्ति ।

एतच्चतुः शरणगमनादित्रिकं सततं भावनीयम् । यत एतदपायानपाकृत्य कल्याणस्य हेतुर्भवति ।

अथ योगमार्गप्रवृत्तानां कृते स्वासादितगुणस्थाने स्थिरीभवितुं ततो वाऽग्रे गन्तुं विशेषेणोपायान् निदर्शयति-

भावणासुयपाढो तित्थसवणमसति तयत्थजाणिम्म । तत्तो य आयपेहणमितिनिउणं दोसवेक्खाए ॥५२॥

भावनाश्रुतपाठ: तीर्थश्रवणमसकृत् तदर्थज्ञाने । ततश्चाऽऽत्मप्रेक्षणमतिनिपुणं दोषापेक्षया ॥५२॥

(१) भावनाश्रुतपाठः - ''रागादिप्रतिपक्षभावनं भावना'' । तस्मिन् प्रतिबद्धं यच्छुतं तद् भावनाश्रुतम् । अर्थाद् रागादीनां निमित्त-स्वरूप-फलादीनां प्रतिपादकं श्रुतम् । तादृशस्य श्रुतस्य विधिपूर्वकमध्ययनं नाम भावनाश्रुतपाठः ।

(२) असकृत्तीर्थश्रवणम्-अत्र तीर्थं नामाऽधिकृतसूत्रार्थोभयज्ञाता, अभ्यस्त-भावनामार्गश्चाऽऽचार्यः । एतादृशादाचार्याद् वारंवारं यच्छ्रवणं तत्तीर्थश्रवणम् । एतादृशा-दाचार्यादृतेऽन्यस्मात् कस्माच्चिदपि कृताच्छ्रवणाद् रागादीनां स्वरूप-निमित्त-विपाकादीनां सम्यगज्ञानस्य सिद्धिर्न भवत्येव ।

एतत्तीर्थश्रवणं सम्यग्भावनाश्रुतपाठानन्तरमेव फलवद् भवति । यतोऽनेकशः श्रुतपाठाद् रागादिभावाः शिथिला भवन्ति तदनु च कृतात्तीर्थश्रवणाद् रागादिभ्यो मुक्तिः प्राप्यते । अन्यथा "अपरिपाचितमलसंस्रनकल्पं ह्यपाठं श्रवणम्" इति वचनात् तित्रष्फलं भवति ।

(३) आत्मसम्प्रेक्षणम् - एवं च तीर्थश्रवणेन भावनाश्रुतस्याऽर्थावबोधे

सत्यात्मसम्प्रेक्षणं करणीयं भवति । रागादिदोषाणामपेक्षया-अर्थात्-किमहं रागबहुल: ? द्वेषबहुल: ? मोहबहुलो वा ?-इत्यादिरूपेणाऽत्यन्तं निपुणतयाऽऽत्मनो निरीक्षणं नामाऽऽत्मसंप्रेक्षणम् । एवं च रागादिदोषानुपलक्ष्य तद्दूरीकर्तुमुपायांश्च चिन्तयेत् । येषां दोषाणामपेक्षयाऽऽत्मसंप्रेक्षणं करणीयमस्ति तेषामात्मसंप्रेक्षणस्य च स्वरूपं वर्णयति-

रागो दोसो मोहो एए एत्थायदूसणा दोसा । कम्पोदयसंजिणया विण्णेया आयपरिणामा ॥५३॥ तत्थाभिसंगो खलू रागो अप्पीइलक्खणो दोसो । अण्णाणं पुण मोहो को पीडइ मं दढिममेसि ॥५९॥ णाऊण ततो तब्बिसय-तत्त-परिणइ-विवागदोसे ति ।६०-१॥ थीरागम्मि तत्तं तासि चितेज्ज सम्मबुद्धीए । कलमल-मंस-सोणिय-पुरिस-कंकालपायं ति ॥६७॥ रोगजरापरिणामं णरगादिविवागसंगयं अहवा । चलरागपरिणति जीयनासणविवागदोसं ति ॥६८॥ अत्थे रागम्मि उ अज्जणाइदुक्खसयसंकुलं तत्तं । गमणपरिणामजुत्तं कुगइविवागं च चितेज्जा ॥६९॥ दोसम्मि उ जीवाणं विभिण्णयं एव पोग्गलाणं च । अणवद्वियं परिणतिं विवागदोसं च परलोए ॥७०॥ चिंतेज्जा मोहम्मी ओहेणं ताव वत्थुणो तत्तं । उप्पाय-वय-धुवजुयं अणुहवजुत्तीए सम्मं ति ॥७१॥ िरागो द्वेषो मोह एतेऽत्राऽऽत्मदूषणा दोषा: । कर्मोदयसंजनिता विज्ञेया आत्मपरिणामाः ॥५३॥

तत्राऽभिष्वङ्गः खलु रागोऽप्रीतिलक्षणो द्वेषः ।

अज्ञानं पुनर्मोहः कः पीडयति मां दृढममीषाम् ॥५९॥

ज्ञात्वा ततस्तद्विषय-तत्त्व-परिणित-विपाकदोषान् इति ॥६०/१॥
स्त्रीरागे तत्त्वं तासां चिन्तयेत् सम्यग्बुद्ध्या ।
कलमल-मांस-शोणित-पुरीष-कङ्कालप्रायमिति ॥६७॥
रोगजरापरिणामं नरकादिविपाकसङ्गतमथवा ।
चलरागपरिणित जीवितनाशनविपाकदोषमिति ॥६८॥
अर्थे रागे पुनरर्जनादिदु:खशतसङ्कुलं तत्त्वम् ।
गमनपरिणामयुक्तं कुगतिविपाकं च चिन्तयेत् ॥६९॥
द्वेषे पुनर्जीवानां विभिन्नतामेव पुदलानां च ।
अनवस्थितां परिणितं विपाकदोषं च परलोके ॥७०॥
चिन्तयेद् मोहे ओघेन तावद्वस्तुनस्तत्त्वम् ।
उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययुक्तमनुभवयुक्त्या सम्यगिति ॥७१॥

रागो द्वेषो मोहश्चेत्येते त्रय आत्मदूषका दोषाः सन्ति । कर्मणामुदयेनोत्पन्ना एते दोषा आत्मपरिणामस्वरूपाः सन्ति । यथा स्फटिकरत्नं स्वभावतो निर्मलमेव भवति किन्तु यदि तत्पुरतो रक्तश्यामादिवर्णः पदार्थः स्थाप्येत तदा तदिप तत्तद्वर्णस्वरूपमाधत्ते तथा ह्यात्माऽसाविप स्वभावतो निर्मलः सन्निप कर्मोदयाद् रागादिभावानापद्यते ।

तत्र रागो नामाऽऽसक्तिः, अप्रीतिलक्षणो द्वेषः, मोहस्त्वज्ञानस्वरूपोऽस्ति । एतेभ्यश्च 'को मामधिकं पीडयति ' इति विचिन्त्य तेषां स्त्र्यादिविषयं रोगजरादिपरिणामान् नरकादिविपाकांश्च चिन्तयेत् ।

(१) रागे सित चिन्तनम् – स्त्रीविषयके रागे उत्पन्ने सित जिनवचनगिभतं तत्त्वचिन्तनं कुर्याद् यद् ''रुधिर-मांस-शोणित-पुरीषाद्यशुचिपूर्णमिदं शरीरमस्ति । बाह्यदृष्ट्या रूपवद् दृश्यमानं सदिप तत्त्वदृष्टया तु तदशुचिपूर्णं क्षणभङ्गुरमेवाऽस्ति । उक्तं च-

बाह्यदृष्टेः सुधासार-घटिता भाति सुन्दरी । तत्त्वदृष्टेस्तु सा साक्षाद् विण्मूत्रपिठरोदरी ॥ ज्ञानसाराष्टके १९/४

रोगाकालवृद्धत्वादिकानि हि रागस्य परिणामानि सन्ति । आगामिनि च काले

नरकतिर्यगादिकुगतिगमनं तस्य कटुविपाकोऽस्ति'' इति । अथवा ''चञ्चलोऽयं रागः । य अद्य यो रागस्य विषयस्तत्रैव परस्मिन् दिने द्वेषोऽप्युत्पद्यते, अतश्चलपरिणामोऽसौ रागः । ( जीवितनाशस्त्वस्य विपाकः- ''विषं विरक्ता स्त्री'' इति वचनात् । रागे निवृत्ते सित द स्वकीयाशुभाचरणमाच्छादयितुं परस्याऽहितेऽपि जनः प्रवर्तते'' - इति ।

यद्यर्थविषयको राग उत्पद्येत तदा तस्याऽर्जने संरक्षणे उपभोगे च कानि कानि दुःखानि सोढव्यानि भवन्ति तच्चिन्तयेत् । "धनलुब्धः किं किं समाचरतीत्यत्रोक्तमस्ति-

"धावेइ रोहणं तरइ सायरं भमइ गिरिणिगुंजेसुं । मारेइ बंधवं पि हु पुरिसो जो होइ धणलुद्धो ॥"

महता परिश्रमेणाऽप्यर्जितिमदं धनमिप तरलमेवाऽस्ति । पवनवित्रर्बन्धमेव धनम् । यथा काष्ठादुत्पन्नः कीटः काष्ठमेव नाशयित तथा मनुष्येणार्जितं धनं तमेव नाशयित । यतो धनार्जनादनु प्रतिदिनमनुक्षणं वा तस्य संरक्षणस्य संवर्धनस्य चिन्तैव चेतिस (प्रवर्तते । न च स सुख्रमनुभवित कदाचित् । एवं च धनलोभादशुभध्यानापन्नचेताः स जनः परलोके दुर्गितभाग् भवित-इत्येषोऽस्ति कटुविपाकोः धनरागस्य'' इति ।

(२) द्वेषे सित चिन्तनम् - "अनुरागिवषयोपरोधिनि प्रतिहितिर्द्वेषः" । द्वेषे सत्येवं चिन्तयेद यद्-यथाऽनुरागिवषयभूता पदार्था मत्तो भिन्नास्तथैव द्वेष्येण कित्पताः पदार्था अपि भिन्ना एव । यत्र भिन्नताया बोधो विद्यते तत्र ममत्वभावो नोत्तिष्ठते । ममत्वाभावे च यथा रागो नोद्भवित तथा द्वेषोऽपि नोद्भवत्येव । एष स्वजन-धन-धान्यादिशरीरपर्यन्तेषु पदार्थेषु जायमानो भेदस्य बोध एव द्वेषभावाद् रक्षित ।

एते च जीवाजीवादयः पदार्था यत्र द्वेषबुद्धिर्मम जायते – सर्वेऽप्यनवस्थितपरिणामा अशाश्वता एव । ये चाऽशाश्वताः सन्ति तेषां पर्यायः स्थितिर्वा सततं परिवर्तते, तथा च सित यत्रैकदा वयं रागाकुला आस्म तत्र द्वेष उत्पद्यते यश्च द्वेष्य आसीत् तत्र राग उद्भवति । एवं च रागवद् द्वेषोऽपि चपलो यतः स बाह्यविषयानवलम्बते, बाह्याश्च विषया अनवस्थिताः सन्ति ।

द्वेषस्याऽनागतविपाका अप्यनिष्टा भवन्ति । अस्मिन् जन्मन्यत्यन्तं द्वेषबुद्ध्या ( जीवन्नात्मा भवान्तरेष्वपि तथाबुद्धिरेव जायते । सर्वेषामपि सोऽप्रियो जायते न कस्याऽपि ू प्रेम स सम्पादयितुमर्हति । तथा नरक-तिर्यगादिकुगतिभाजनमपि स भवति'' इति ।

(३) मोहोद्भवे चिन्तनम् - "मोहोऽज्ञानस्वरूपोऽस्ति । सम्यग्बोधाभावे एव मोहस्योद्भवो भवति । कस्मिश्चिदपि जीवेऽजीवे चा पदार्थे वयमस्माकं विचारानारोपयामः, तदनुरूपमेव च वस्तुनि मोहो जायते । सर्वेऽपि जीवाः स्वस्वदृष्ट्यैव पदार्थान् सम्भावयन्ति तदनुगुणमेव च तेषां तत्र भावो भवति । सर्वस्मिन्नपि वस्तुनि सर्वेषामपि भावः समानो न भवति । यद् मह्यं रोचते तत्परस्मै नाऽपि रोचेत । अतः पदार्थस्तु यथातथ एव विद्यते केवलमस्माकं दृष्टिकोणेन तद् रुचिकरमरुचिकरं वा सम्पद्यते । एवं च पदार्थः सम्यगसम्यग्वा न भवति, स तूत्पाद-व्यय-ध्रौव्यस्य शाश्वतं नियममनुसरन् पुद्रलसमूह-मात्रमेवाऽस्ति । पदार्थे सततं नवनवपर्यायाणामुत्पत्तिर्भवति, पूर्व-पूर्वतनपर्यायाणां विनाशो जायते तथा द्रव्यत्वेन सोऽवस्थितो वर्तते । पदार्थानामेतन्नैश्चयिकं सत्यं तत्त्वं वाऽस्ति । अस्य तत्त्वचिन्तनस्याऽभावे वयं पदार्थानां जायमानं भविष्यद्वा परिवर्तनं नाऽवगन्तुं शक्नुमः, तथा च सति पदार्थानां वर्तमानमेव पर्यायमनुलक्ष्य तत्र सत्त्वासत्त्वस्याऽऽरोपणं कुर्म: – एषोऽस्ति मोहो नाम, एतदेव चाऽज्ञानमपि। एतत्तु वयं सर्वेऽपि नित्यमनुभवाम:। अनुभवानन्तरमपि प्रवर्तनं नाम मोहोऽज्ञानं वा । अज्ञानमूलो मोहमूलो वाऽस्माकं क्लेशजात: । एवं चाऽज्ञानदशायां क्लेशमयं जीवनं यापयन्तोऽस्मिन् भवे भवान्तरे वा कटुविपाकानासादयन्तीत्यत्र नास्ति संशयः'' इति ।

एवं यदाऽनुभवपूर्वकं तत्त्वचिन्तनमार्गमनुसृत्याऽज्ञानस्याऽऽवरणमपाक्रियते तदा मोहादस्माद् रक्षणं भवति ।

एवं च राग-द्वेष-मोहानिधकृत्य तिद्वषय-परिणित-विपाकादीनां सम्यक्चिन्तन-स्वरूपमात्मसम्प्रेक्षणं करणीयम् । एतेन च रागादिदोषाणां सम्यगवबोधो जायते, तेषां नाशे उद्यमोऽपि शक्यो भवति, तथा च मोक्षमार्गेऽपि प्रगितः सुलभा भवति, इति ।

रागादिदोषाणां चिन्तनं करणीयमित्युक्तम् । अथ तत्करणे को विधिः ? तथा कृते च को लाभो जायते ?-इति विवृणोति-

चितेज्जाऽऽणाए दढं पइरिक्के सम्ममुवउत्तो ॥६०/२॥ गुरुदेवयापणामं काउं पउमासणाइठाणेण । दंसमंसगाइ काए अगणेंतो तग्गयज्झप्पो ॥६१॥

आणाए चिंतणम्मी तत्तावगमो णिओगओ होंति । भावगुणागरबहुमाणओ य कम्मक्खओ परमो ॥७४॥

> पइरिके वाघाओं न होइ पाएण योगवसिया य । जायइ तहा पसत्था हंदि अणब्भत्थजोगाणं ॥७५॥

उवओगो पुण एत्थ विण्णेओ जो समीवजोगो ति । विहियकिरियागओ खलु अवितहभावो उ सव्वत्थ ॥७६॥

> गुरुदेवयाहि जायइ अणुग्गहो अहिगयस्स तो सिद्धी । एसो य तन्निमित्तो तहाऽऽयभावाओ विण्णेओ ॥६२॥

जह चेव मंतरयणाइएहिं विहिसेवगस्स भव्वस्स । उवगाराभाविम्म वि तेसिं होइ ति तह एसो ॥६३॥

> ठाणा कायनिरोहो तक्कारीसु बहुमाणभावो अ। दंसाइ अगणणम्मि वि वीरियजोगो य इटुफलो ॥६४॥

तग्गयचित्तस्स तहोवओगओ तत्तभासणं होति । एयं एत्थ पहाणं अंगं खलु इट्टसिद्धीए ॥६५॥

> एवं अब्भासओ तत्तं परिणमई चित्तथेज्जं च । जायइ भवाणुगामी सिवसुहसंसाहगं परमं ॥७७॥

चिन्तयेदाज्ञया दृढं विविक्ते सम्यगुपयुक्तः ॥६०/२॥

गुरु-देवताप्रणामं कृत्वा पद्मासनादिस्थानेन ।

दंशमशकादीन् कायेऽगणयन् तद्गताध्यात्मः ॥६१॥

आज्ञया चिन्तने तत्त्वावगमो नियोगतो भवति । भावगुणाकरबहुमानतश्च कर्मक्षयः परमः ॥७४॥

> विविक्ते व्याघातो न भवति प्रायेण योगवशिता च । जायते तथा प्रशस्ता हन्द्यनभ्यस्तयोगानाम् ॥७५॥

उपयोगः पुनरत्र विजेयो यः समीपयोग इति ।

विहितिक्रयागतः खल्ववितथभाव एव सर्वत्र ॥७६॥

गुरुदेवताभ्यो जायतेऽनुग्रहोऽधिकृतस्य ततः सिद्धिः । एष च तन्निमित्तस्तथाभावाद् विज्ञेयः ॥६२॥

यथैव मन्त्ररतादिभ्यो विधिसेवकस्य भव्यस्य । उपकाराभावेऽपि तेषां भवतीति तथैषः ॥६३॥

स्थानात् कायनिरोधस्तत्कारिषु बहुमानभावश्च । दंशाद्यगणनेऽपि वीर्ययोगश्चेष्टफल: ॥६४॥

तद्रतचित्तस्य तथोपयोगतस्तत्त्वभासनं भवति । एतच्चाऽत्र प्रधानमङ्गं खल्वष्टिसिद्धेः ॥६५॥

एवमभ्यासात्तत्वं परिणमित चित्तस्थैर्यं च । जायते भवानुगामि शिवसुखसंसाधकं परमम् ॥७७॥

सप्तप्रकारको विधिरत्र चिन्तनमधिकृत्य दर्शयित । तद्यथा- (१) आज्ञापूर्वकम्, (२) विविक्ते-एकान्तप्रदेशे, (३) सम्यगुपयोगवान् भूत्वा, (४) गुरुभ्यो देवताभ्यश्च प्रणम्य, (५) पद्मासनाद्यासनस्थो भूत्वा, (६) दंशमशकादिशारीरिकोपद्रवानवगणय्य, तथा (७) तत्त्वावबोधार्थं तत्र लीनं भूत्वा चिन्तनं करणीयम् । तत्र-

(१) आज्ञया - आसवचनापेक्षयैव कृता काऽपि प्रवृत्तिः सफला भवति । स्वातन्त्र्रेण करणेऽनर्थाः सम्भवन्ति । सामान्यप्रवृत्तावप्याप्तवचनानामनुसरणं यद्यनिवार्यमस्ति तह्येष तु योगमार्गः, अत्र तु कियत्यनिवार्यताऽऽप्तवचनस्य ? अतोऽत्र 'आज्ञया' इत्युक्तमस्ति । वीतरागा एव वस्तुतस्तत्त्वद्रष्टार उपदेष्टारश्च भवन्ति, अतः परमगुरो-वीतरागस्याऽऽज्ञापूर्वकं तत्त्वचिन्तनकरणेन सम्यक् तत्त्वावबोधो भवति, यत आज्ञा हि रागादिविषाणां कृते परममन्त्रतुल्याऽस्ति ।

एवं च वचनानुरूपप्रवृत्या भावगुणाकरं भगवन्तं प्रति हार्दो बहुमानभावो जागृतो भवित, ततश्च कर्मक्षयोऽपि परमो भवित । बहुमानभावादृते कर्मक्षयफलं नाऽवातुं शक्यम्, यतः क्रिया तु सर्वाऽपि तुल्यत्वेनैव क्रियते किन्तु तत्र यद्याज्ञासापेक्षत्वं न स्याद

वीतरागान् प्रति च बहुमानोऽपि न स्यात्तदा तुल्याऽपि क्रिया कर्मक्षयाय न प्रभवति । अतोऽत्र 'आज्ञया' इति प्रथममुक्तमस्ति ।

- (२) विविक्तदेशे एकान्तप्रदेशे तत्त्वचिन्तनं करणीयम् । तथाकरणेन च योगाभ्यासे प्रवर्तमानस्य विक्षेपो-व्याघातो न भवति, योगविशता-योगाभ्याससामर्थ्यं चाऽपि प्राप्यते । विधिप्रवृत्तिवशात् तत्राऽसदाग्रहस्याऽभावो वर्तते, तेन च सा योगवशिता प्रशस्ता भवति । नित्यं च सामर्थ्यस्य वृद्धिरपि भवति ।
- (३) सम्यग्पयुक्तः उपयोगस्त्वाध्यात्मिकक्षेत्रे प्राणभृतोऽस्ति । उपयोगो नाम जागृतिः । उपयोगशुन्यायाः कस्या अपि कीदृश्या अपि क्रियाया मृल्यं किञ्चिद्पि न भवति । यदुक्तम् ''अनुपयोगो द्रव्यम्'' इति - यस्यां क्रियायां जागृति:-उपयोगो नास्ति सा क्रिया द्रव्यक्रियैव भवति न भावक्रिया । तस्याश्च फलमप्यत्यन्तमल्पं सामान्यं वैव प्राप्यते । अत एव उपयोगस्त् सर्वत्राऽनिवार्यः । उपयोगो नाम समीपयोगः, अर्थाद योगसिद्धेः प्रत्यासन्नयोगो नामोपयोगः । एष उपयोग आगमविहितकियासु सर्वत्रा-ऽवितथभावस्वरूपोऽस्ति ।
- (४) गुरुभ्यो देवताभ्यश्च प्रणम्य गुरु-देवान प्रणम्य तत्त्वचिन्तनं करणीयमिति चतुर्थो विधि: । तथाकरणेन तेषामनुग्रहो जायते येन च स्वेष्टमार्गे विघ्नभूता अन्तराया: क्षीयन्तेऽधिकृतस्य च तत्त्वचिन्तनस्य सिद्धिरपि भवति ।

सामान्यतस्त देवा वा गुरुवो वा माध्यस्थ्यमेव धारयन्ति, अत: प्रत्यक्षेण नाऽनुग्रहादि कुर्वन्ति । किन्तु साधकस्य विनेयस्य वा चित्ते यस्तान् प्रति बहुमानभावो वर्तते तेनैव तस्याऽन्त्यरायाः क्षयं यान्ति कार्यसिद्धिश्च भवति-एष एवाऽनुग्रहो नाम । एष एवाऽनुग्रहो 'देवस्य गुरोश्चाऽय'मित्युच्यते ।

यथा मन्त्र-रतादिकं प्रत्यक्षेण न किमप्युपकुर्यात् किन्त् यथाविधि तत् सेवमानस्याऽभीष्टफलप्राप्तिरूप उपकारो भवति, स च मन्त्र-रत्नादिकस्यैवेत्युच्यते तद्वदत्राऽपि विज्ञेयम् ।

(५) पद्मासनादिस्थानेन-पद्मासन-सिद्धासन-वीरासनाद्यासनेभ्योऽन्यतमे स्थित्वा तत्त्वचिन्तनं कार्यम् । एतेन च कायनिरोधो भवति, बाह्यविषयेष्विन्द्रियाणां भ्रमणं च

निरुध्यते ततश्च तत्त्वचिन्तने एकाग्य्रं सिद्ध्यति । यैश्च योगिभिरेष मार्ग आसेवितोऽस्ति तेषामनुसरणेन तान् प्रति बहुमानभावोऽपि समुद्भवति ।

- (६) दंशमशकादि कायेऽवगणय्य-पद्मासनाद्यासनस्थः सन्निप यदि दंशम- यशकादीन् सम्यग् न सहेत तर्हि वारंवारं तत्त्वचिन्तने विक्षेपो जायते । तांश्च जीवान् प्रति चित्तं द्वेषकलुषितं भवति । दंशमशकादिसहनेन तु सामर्थ्यं जागर्ति, तत्त्वचिन्तनमार्गे च प्रगतिरिप भवति येनेष्टफलिसिद्धिः सुकरा भवति ।
- (७) तद्गतिचत्तेन-रागादीनां विषयभूतानां पदार्थानां तेषां च क्षणभङ्गुरतादिभावानां तत्त्वस्य तद्गतिचत्तेन तत्त्विचन्तनेन विषयाणां यथार्थावबोधो जायते । तेन च योगमार्गे प्रगतिमिच्छन् साधको निमित्तैरिप विचलितो न भवित । सकललब्धीनां प्राप्तौ कारणभूतो यः साकारोपयोगस्तद्रूपत्वादेतिदृष्टसिद्धेः-भावनानिष्यत्तेः प्रधानमङ्गमस्ति ।

एवं चोपरिनिर्दिष्टेन विधिना कृतादभ्यासात् तत्त्वं चित्ते परिणमिति, तेन च भवान्तरेष्वनुगामि-उत्तरोत्तरं भवेषु दृढं दृढतरं वा सम्पत्स्यमानम्, पारम्पर्येण च मोक्षसुखस्य संसाधकं प्रधानं चित्तस्थैर्यं प्राप्यते ।

एतस्य तत्त्वज्ञानस्य प्राधान्यं ज्ञापयति-एयं खु तत्तणाणं असप्पवित्तिविणिवित्तिसंजणगं । थिरचित्तगारि लोगदुगसाहगं बेंति समयण्ण् ॥६६॥

एतदेव तत्त्वज्ञानमसत्प्रवृत्तिविनिवृत्तिसञ्जनकम् । स्थिरचित्तकारि लोकद्वयसाधकं ब्रुवते समयज्ञाः ॥६६॥

भावनामयज्ञानस्वरूपममृतमयं यदेतत्तत्वज्ञानं तदसत्प्रवृत्तेरात्मानं निवर्तयित, चित्ते स्थैर्यं जनयित, उभयलोकगतं हितमपि साधयित ।

तत्त्वचिन्तनं ह्यज्ञानपटलीं भित्त्वा सदसतोर्बोधं प्रकटयित, मिथ्याबोधवशाच्च कृतात् क्रियमाणाच्चाऽसत्प्रवर्तनान्निवर्तयित । यथा यथा चाऽसतो निवृत्तिर्भवित तथा (तथा चित्ताद् व्याकुलताऽपसरित, निष्प्रकम्पता स्थैर्यं वोद्भवित । चित्तस्थैर्येण चौत्सुक्यनिवृत्तिः कुशलानुबन्धश्च जायेते । ततश्चेहपरोभयलोकिहतं प्राप्यते-इति समयविदः । -सिद्धान्तज्ञा वदन्ति ।

एवं च रागादिदोषाणां जयार्थमेको विधिस्तत्त्वचिन्तनरूपो दर्शित: । अथ विध्यन्तरं दर्शयति –

> अहवा ओहेणं चिय भणियविहाणाओ चेव भावेज्जा । सत्ताइएसु मेत्ताइए गुणे परमसंविग्गो ॥७८॥ सत्तेसु ताव मेत्ति तहा पगोयं गुणाहिएसुं ति । करुणामज्झत्थत्ते किलिस्समाणाऽविणेएसु ॥७९॥

अथवौघेनैव भणितविधानादेव भावयेत् । सत्त्वादिषु मैत्र्यादीन् गुणान् परमसंविग्नः ॥७८॥

सत्त्वेषु तावन्मैत्रीं तथा प्रमोदं गुणाधिकेष्विति । करुणा-मध्यस्थत्वे विलश्यमानाविनेययोः ॥७९॥

अथवा तु सामान्येनोपरिनिर्दिष्टेन 'आज्ञया-विविक्तदेशे' इत्यादिविधिनैव परमसंविग्नो-लिब्धिपूजाख्यात्याद्याकाङ्क्षारिहतो भूत्वा सत्त्वादिषु मैत्र्यादिभावनां भावयेत्। तत्र जीवमात्रमिधकृत्य मैत्रीं भावयेत्, न किन्तु प्रत्युपकारस्याऽपेक्षामावहेत् । ये च स्वस्माद् गुणाधिकास्तेषु प्रमोदभावं भजेत् । प्रमोदोऽयं बहुमानाशयस्वरूपोऽस्ति । गुणान् गुणिजनांश्च प्रति पक्षपाते सत्येवैष शक्यः । जगित चाऽस्मिन् बहवो दुःखिनो दुर्गताश्च जना विद्यन्ते, तेषु कारुण्यं धारयेत् । ये चाऽविनेया अप्रज्ञापनीयास्तेषु माध्यस्थ्यं भावयेत् । यदुक्तं तत्त्वार्थसूत्रे भगवता श्रीउमास्वातिवाचकेन-''मैत्री-प्रमोद-कारुण्य-माध्यस्थ्यानि सत्त्व-गुणाधिक-क्लिश्यमाना-ऽविनेयेषु' ७/६ इति । एवं च मैत्र्यादिभावना-भिरिप रागादिदोषाणां जयः शक्यः ।

एतादृशानां योगमार्गप्रवृत्तानामाहारः कीदृशो भवति तद् दर्शयति-साहारणो पुण विही सुक्काहारो इमस्स विण्णेओ । अण्णत्थओ य एसो उ सव्वसंपक्करी भिक्खा ॥८१॥ वणलेवोवम्मेणं उचियत्तं तग्गयं निओएण । एत्थ अवेक्खिअव्वं इहराऽयोगो त्ति दोसफलो ॥८२॥ जोगाणुभावओ च्चिय, पायं ण य सोहणस्स वि अलाभो । लद्धीण वि संपत्ती इमस्स जं विण्णया समए ॥८३॥ रयणाई लद्धीओ अणिमादीयाओ तह य चित्ताओ । आमोसहाइयाओ तहा तहा जोगवुड्ढीए ॥८४॥

साधारणः पुनर्विधिः शुक्लाहारोऽस्य विज्ञेयः । अन्वर्थतश्चेष पुनः सर्वसम्पत्करी भिक्षा ॥८१॥

व्रणलेपोपम्येनोचितत्वं तद्गतं नियोगेन । अत्राऽपेक्षितव्यमितरथाऽयोग इति दोषफलः ॥८२॥ योगानुभावत एव प्रायो न च शोभनस्याऽप्यलाभः । लब्धीनामपि सम्प्राप्तिरस्य यद् वर्णिता समये ॥८३॥ रत्नाद्या लब्धयोऽणिमाद्यास्तथा च चित्राः । आमर्षोषध्याद्यास्तथा तथा योगवृद्धेः ॥८४॥

योगस्य कस्यामप्यवस्थायां वर्तमानस्याऽऽत्मन आहारः शुक्लाहार एव भवित । यः शुद्धानुष्ठानेन साध्यः, शुद्धानुष्ठानस्य हेतुभूतः, स्वरूपेण शुद्धश्च भवित स शुक्लः । एतस्य शुक्लाहारस्यैवाऽपरं नामाऽस्ति 'सर्वसम्पत्करी भिक्षा' इति । सर्वसम्पत्करणशीला या भिक्षा सा सर्वसम्पत्करी भिक्षा । सा च दातृग्रहीतॄणामुभयलोकिहताय भवित । दाता ह्यत्र सुपात्रं प्रति भक्त्या प्रेरितः सन्नाकाङ्क्षादिरिहतो भूत्वा ददाति, ग्रहीता चाऽपि 'स्वसाधनायां सहायभूतस्य देहस्य रक्षणार्थमेवाऽऽहारं गृह्णामि' इति बुद्ध्यैव गृह्णाति न तु लोलुपो भूत्वा । एवं चोभयोरिप कल्याणमेव भवित ।

अत्रोचितिभक्षाया हिवःपूर्णिदिकाया लाभो योगप्रभावादेव भवति । शोभनाऽपि भिक्षा योगानुभावात् सुलभा भवति । यतो 'योगिनां रत्नादिलब्धयः, अणिमा-मिहमादिलब्धयः, आमर्षोषध्यादिलब्धयश्चाऽपि योगवृद्धेः कारणाद् भवन्ति' इति सिद्धान्ते उक्तमस्ति । येषां कृते एतादृश्यो लब्धयोऽपि सुलभास्तेषां कृते शोभनस्योचितस्य चाऽऽहारस्य का वार्ता ?

अथ योगावस्थायाः फलं दर्शयति-

एतीए एस जुत्तो सम्मं असुहस्स खवगमो णेओ । इयरस्स बंधगो तह सुहेणिमय मोक्खगामि ति ॥८५॥ एएण पगारेणं जायइ सामाइयस्स सुद्धिति । तत्तो सुक्कञ्झाणं कमेण तह े वलं चेव ॥९०॥

एतयैष युक्तः सम्यगशुभस्य क्षपको ज्ञेयः । इतरस्य बन्धकस्तथा सुखेनैव मोक्षगामीति ॥८५॥

एतेन प्रकारेण जायते सामायिकस्य शुद्धिरिति । ततः शुक्लध्यानं क्रमेण तथा केवलं चैव ॥९०॥

एवं च योगमार्गप्रवृत्तानां कृते योगवृद्ध्यर्थमनेकप्रकारको विधिद्रितः । यथाविधि प्रवर्तमानस्य योगिनो योगवृद्धिरवश्यंभाविनी । तया च योगवृद्ध्याऽशुभकर्मणां, पुनर्यथा (न बध्यन्ते तथा, क्षयो भवित । तथाऽसौ योगी शुभकर्मणां बन्धको भवित, अर्थाद् विशिष्टदेश-कुल-जात्यादीनां निमित्तभूतानां पुण्यकर्मणां बन्धको भवित । एवं चाऽशुभकर्मणां क्षयेण शुभकर्मणां चोपार्जनेनैष योगी सुखपरम्परां प्राप्य क्रमेण मोक्षगामी भवित ।

तथा योगमार्गस्य स्वस्वभूमिकानुरूपमुपरिनिर्दिष्टविधिना प्रवर्तनेन सामायिकस्य-आत्मनो मोक्षकारणभूतस्य समत्वपरिणामस्य शुद्धिर्भवित, अर्थात् समता विशेषेण निर्मला निर्मलतरा निर्मलतमा भवित । तया च शुद्ध्या शुक्लध्यानं जायते, क्रमशश्च केवलज्ञानं प्राप्यते ।

अथैतत्सामायिकं-समतैव प्राधान्येन मोक्षाङ्गमस्तीति दर्शयित-वासीचंदणकप्पं तु, एत्थ सिट्ठं अओ च्चिय बुहेहिं। आसयरयणं भणियं अओऽण्णहा ईसि दोसो वि ॥९१॥

वासी-चन्दनकल्पमेवाऽत्र श्रेष्ठमत एव बुधै: । आशयरत्नं भणितमतोऽन्यथेषद्दोषोऽपि ॥९१॥

एतत्सामायिकं-समत्वं वासीचन्दनकल्पमस्ति । वासीचन्दनकल्पं नाम सर्व-

माध्यस्थ्यरूपम् । यदि कश्चिच्चन्दनेन विलेपनं कुर्यादपरश्च कश्चिद् वासिना शरीरं छिन्द्यात् तर्ह्यपि तत्रैकिस्मन् रागोऽपरिस्मिश्च द्वेषो न स्यादित्यस्ति सर्वमाध्यस्थ्यम् । यत्र च चित्ते एतादृशं माध्यस्थ्यं समत्वं वा प्रवर्तते तिच्चत्तमाशयरत्नत्वेन-चित्तरत्नत्वेन वा विद्विद्धिर्निर्दिष्टमस्ति । अतोऽन्यथा यच्चित्तमस्ति तत्र मनाग् दोषः सम्भवति । अर्थात् किस्मिश्चिदपकारिणि "विघ्नान् सम्पाद्येष मामुपकरोति, कर्मक्षये च मम सहायको भवति" एतादृशी या बुद्धिर्जायते तत्र यदि "अहो ! एष मम निमित्तेनाऽशुभकर्माण्युपार्ज्याऽपायभाजनं भवति" एवंरूपं कारुण्यं न स्यात् तर्हि तदेव तदपायानिरूपणं दोषोऽस्ति । अथ योगस्य महाफलं दर्शयति-

जइ तब्भवेण जायइ जोगसमत्ती अजोगयाए तओ । जम्मादिदोसरिहया, होइ सदेगंतिसिद्धित्ति ॥९२॥ असमत्ती य उ चित्तेसु एत्थ ठाणेसु होइ उप्पाओ । तत्थ वि य तयणुबंधो तस्स तहब्भासओ चेव ॥९३॥

जह खलु दिवसब्भत्थं रातीए सुविणयम्मि पेच्छंति । तह इह जम्मब्भत्थं सेवंति भवंतरे जीवा ॥९४॥

ता सुद्धजोगमग्गोच्चियम्मि ठाणिम्म एत्थ वट्टेज्जा । इह परलोगेसु दढं जीविय-मरणेसु य समाणो ॥९५॥

यिद तद्भवेन जायते योगसमाप्त्ययोगतया तत: । जन्मादिदोषरहिता भवति सदेकान्तसिद्धिरिति ॥९२॥

असमाप्तिश्च पुनश्चित्रेष्वत्र स्थानेषु भवत्युत्पाद: । तत्राऽपि च तदनुबन्धस्तस्य तथाभ्यासत एव ॥९३॥

यथा खलु दिवसाभ्यस्तं रात्रौ स्वप्ने पश्यन्ति । तथेह जन्माभ्यस्तं सेवन्ते भवान्तरे जीवाः ॥९४॥

ततः शुद्धयोगमार्गोचिते स्थानेऽत्र वर्तेत । इह-परलोकयोर्द्रढं जीवितमरणयोश्च समानः ॥९५॥ ]

एवं च सततं योगवृद्धेरभ्यासाद् यद्यस्मिन्नेव जन्मिन योगसमाप्तिः स्यात् तह्यात्माऽयोग्यवस्थां-शैलेश्यवस्थामर्थाद् यत्र मनोवाक्काययोगानां प्रवृत्तिर्नास्ति तादृशीं निष्प्रकम्पां शैलतुल्यां स्थिरामवस्थां प्राप्नोति । तदवस्थाप्राप्त्या च जन्म-जरा-मरणादिदोषरिहता, सती-यतः पुनरागमनं नास्ति तादृशी, एकान्तिवशुद्धा च सिद्धिगितः प्राप्यते ।

यदि च कदाचित्तस्मिन्नेव भवे योगसमाप्तिर्न स्याद् योगश्चाऽपूर्णो यद्यवितष्ठेत तर्ह्यिप योगरूपे मोक्षमार्गे आजन्म कृतेन पुरुषार्थेनाऽऽत्मा देवगतौ विशिष्टजाति- कुलादियुक्तायां वा मनुष्यगतौ जन्म प्राप्नोति, यत्र च योगमार्गेऽग्रेसरीभवितुमनुकूला सामग्री प्राप्यते । गतभवे च कृतेन योगस्य दृढाभ्यासेन-अर्थात् प्रणिधानपूर्वकं कृतया योगप्रवृत्त्या तस्य विघ्नानां नाशो भवति, अस्मिश्च भवे शीघ्रमेव योगसिद्धिर्जायते ।

यथा कश्चिद् दिवसाभ्यस्तं विषयं तद्दृढाभ्यासवशाद् रात्रौ स्वप्नेऽप्यनुभवित तथैवाऽस्मिन् भवे यदि योगस्य दृढोऽभ्यासः कृतः स्यात् तर्हि भवान्तरेऽपि योगप्राप्तिर्भविति ।

अत एव च प्रत्येकमात्मिभः शुद्धयोगमार्गोचितानि यानि स्थानानि-अर्थादा-गमनिर्दिष्टानि निरवद्यानि योगमार्गानुकूलानि समत्वादिसंयमस्थानानि-तत्र सततं वर्तितव्यम्। इह-परलोकविषये जीवित-मरणादिविषये च सदा समदृष्टिना भाव्यम्, यत एतादृश्यवस्थैव मुक्तावस्थाया बीजमस्ति ।

#### अथोपसंहरन्नाह-

परिशुद्धचित्तरयणो चएज्ज देहं तदंतकाले वि । आसण्णमिणं णाउं अणसणिविहिणा विसुद्धेणं ॥९६॥ अणसणसुद्धीए इहं जत्तोऽतिसएण होइ कायव्वो । जल्लेसे मरइ जओ तल्लेसेसुं तु अववाओ ॥९८॥ लेसाण वि आणाजोगओ उ आराहगो इहं नेओ । इहरा असर्ति एसा वि हंतऽणाइम्मि संसारे ॥९९॥ ता इय आणाजोगो जइयव्वमजोग-अत्थिणा सम्मं । एसो चिय भवविरहो सिद्धीए सया अविरहो य ॥१००॥ परिशुद्धचित्तरतः त्यजेद् देहं तदन्तकालेऽपि ।
आसन्नमेनं ज्ञात्वाऽनशनविधिना विशुद्धेन ॥९६॥
अनशनशुद्धाविह यत्नोऽतिशयेन भवित कर्तव्यः ।
यह्नेश्यो प्रियते यतस्तह्नेश्येष्वेवोपपद्यते ॥९८॥
लेश्यायामप्याज्ञायोगत एवाऽऽराधक इह ज्ञेयः ।
इतरथाऽसकृदेषाऽपि हन्ताऽनादौ संसारे ॥९९॥
तत एवमाज्ञायोगे यतितव्यमयोगतार्थिना सम्यग् ।
एष एव भविवरहः सिद्धेः सदाऽविरहश्च ॥१००॥

एवं चाऽऽजीवनमुचितवृत्याः सेवनेन येन स्वकीयं चित्तरत्नं परिशुद्धं विहितं तादृश आत्मा स्वज्ञानेनाऽऽगम-देवता-प्रतिभा-स्वप्नादिभिर्वा स्वीयं मरणकालं सगीपं ज्ञात्वा विशुद्धेनाऽनशनविधिना देहं त्यजेत् ।

अनशनस्य विशुद्धावप्यतिशयेन यत्नो विधेयः, यतो मृत्युकाले यादृशी लेश्या-आत्मपरिणामविशेषो वर्तते तदनुरूपैव गतिः प्राप्यते । शास्त्रेऽप्युक्तमस्ति 'जल्लेसे मरइ तल्लेसे उव्वज्जइ' (यल्लेश्यो म्रियते तल्लेश्य उपपद्यते) इति ।

अन्यच्च, केवलं शुभलेश्या-केवलं शुभात्मपरिणाम एव नोपकुरुते, यतो-ऽनादावस्मिन् संसारे तादृशी शुभलेश्या त्वनेकशः प्राप्ता, तद्द्वारा च शुभा गतिरिप प्राप्ता किन्तु कर्मणामभावरूपो मोक्षो न तन्मात्रेण प्राप्यते । यतस्तत्राऽऽज्ञायोगस्य-सम्यग्-दर्शना-दिपरिणामस्याऽभाव आसीत् । अतोऽत्र शुभलेश्यया सह सम्यग्दर्शनादिपरिणामरूप आज्ञायोगोऽप्यावश्यकोऽस्ति, तथैव चाऽऽत्माऽऽराधको भवतीष्टफलं च प्राप्नोति ।

अत एव च योऽयोग्यवस्थामभिलषित तेनाऽऽत्मना त्वाज्ञायोगे एव सततं सम्यक्तया च यत्नो विधेय: । यत एष आज्ञायोग एव भवविरहोऽस्ति सिद्धिगतेश्चाऽ-विरहोऽप्येष एवाऽस्ति । अर्थादेष आज्ञायोगो भवविरहस्य कारणमस्ति मोक्षप्राप्तेश्चाऽपि कारणमस्ति, इति ।





### मुनिरत्नकीर्तिविजय:

आहारार्थं कर्म कुर्यादिनिन्द्यं, स्यादाहारः प्राणसन्धारणार्थम् । प्राणा धार्यास्तत्त्वजिज्ञासनाय, तत्त्वं ज्ञेयं येन भूयो न भूयात् ॥

प्रवृत्तिर्द्विधा भवति- (१) प्रयोजनमुद्दिश्य (२) इच्छामनुसृत्य च । द्वयोरिष मध्ये महदन्तरमस्ति । प्रयोजनं हि तदस्ति यत् सिद्ध्यित, सिद्धे च सित तृप्तिमप्यनुभूयेत, परिमच्छा तु सा या न पूर्णा भवित । भाग्ययोगेन पूर्णायां सत्यामप्यतृप्तिरेव जनयेदिति । प्रयोजनं नियतं भवित, इच्छा तु न तथा । इच्छा लघुस्वरूपेणोद्ध्य वायुवच्छनैः शनैर्विस्तरित । प्रयोजनस्याऽन्तो विद्यते यश्च प्राप्तुमिष शक्यते किन्त्विच्छाया अन्तो दृश्यमानः सन्निष ग्रहीतुं प्राप्तुं वा न शक्यते ।

किं मूलमस्त्यस्माकं प्रवृतेः प्रयोजनमुतेच्छा ? इति संशोध्यमस्माभिः । अविरतं वयं प्रवृत्तिनिरताः स्मः । कदाचिद् वयमेतदिप न जानीमो यदेतत्सर्वमिप वयं किमर्थं कुर्मः ? इच्छाया एकमन्तं गृहीत्वाऽपरान्तस्य प्रापणस्य मिथ्येहां वहमाना वयं सततं धावामः । अन्ततोगत्वा च मुखेऽतृप्तेविषाद एव लिप्तो दृश्यते । जीवनस्याऽन्तकालेऽपि तस्या अपरोऽन्तो न प्राप्यते । जीवश्चाऽनवाप्तबोध एवेहलोकं त्यक्त्वा प्रयाति । अतो यदि नाम वयमस्माकं प्रवृत्तेर्मूलं शोधयेम, इच्छायाः स्वरूपमुपलक्ष्य च प्रयोजनमेवोद्दिश्य । प्रवर्तेमिह तहर्यनेकेभ्यो विषादव्यथासन्तापादिभ्यो मुञ्चेम ।

अत्र श्लोके प्रवृत्तेर्जीवनस्य चाऽपि वास्तविकानि मूलभूतानि प्रयोजनानि दर्शितानि सन्ति । तदनुसरणमेव सुखस्य मार्गः ।

तत्र-आहारार्थं कर्म कुर्यादिनन्द्यम् - न कर्म विना संसारः प्रवर्तते । अनिवार्यस्य कर्मणोऽत्र यथा प्रयोजनं दिशतमस्ति तथा मर्यादाऽपि निर्दिष्टाऽस्ति । आहारार्थं कर्म कुर्यादिति प्रयोजनमस्ति, अनिन्द्यं कर्म कुर्यादिति च मर्यादा । एतद् द्वयं यत्र विद्यते तत्र संसारे स्वर्गमेव भवति । अपेक्षा यद्यल्पाः स्युस्तिह पापं नाऽनिवार्यं भवति । अस्माकमपेक्षा आहारमाजीविकां वाऽतिक्रम्य प्रवर्तन्ते, अत एव चाऽस्मािभः कथनीयं

भवति यत् पापं विना संसारो न प्रचलित । सत्यमेतद् यत् पापं विना संसारो न प्रचलित किन्तु जीवनम् ? तत्तु पापं विना प्रचलत्येव । अस्माकं कर्मणः प्रयोजनं न केवलमाहारः किन्त्विच्छापूर्तिरस्ति । तदेव च निन्द्यकर्मिण प्रेरयित प्रवर्तयिति च । अनिन्द्यकर्मेत्येतद् जीवनधर्मोऽस्ति । आत्मिकधर्मस्य तु वार्ताऽपि दूरेऽस्ति । तत्प्राप्तेः पूर्वं जीवनधर्मस्य सिद्धिरनिवार्याऽस्ति । जीवनस्य नैतिकमूल्यानि येन न ज्ञातानि नाऽप्यात्मसात्कृतानि स कथं नामाऽऽत्मिकधर्मं प्राप्तुं स्थिरीकर्तुं सिद्धं वा कर्तुं शक्नुयात् ? जीवनतत्त्वं प्रति यस्य चित्ते आदरः प्रवर्तते तदर्थमेतदिनन्द्यपदं साधनास्वरूपमस्ति । यस्य च मनसि भौतिकतैव विलसित तदर्थं त्वेतदुन्मत्तालापस्वरूपम् । अनिन्द्यकर्मेत्ये-तदुन्नतेर्यात्रायाः प्रथमं चरणम् । तादृशकर्मिण च परमाध्यात्मस्थितेर्बीजं निहितमस्ति, तस्यैव चाऽपरनामाऽस्ति मानवता ।

अन्यायेन निन्द्यकर्मणा वा प्राप्तात् स्वादुभोजनात् न्यायेनाऽनिन्द्यकर्मणा वा प्राप्तं । साधुभोजनं वरम् । तदमृततुल्यं भवति, तस्योद्गारेऽपि माधुर्यमेवाऽनुभूयते । निन्द्यकर्मणा प्राप्तं भोजनं तु विषतुल्यम् । तस्योद्गारेऽतृप्ति-लोभ-कषाय-व्यसनादीनां दुर्गन्धोऽनुभूयते ।

विषयाणां लौल्यं यदा मन्दं भवित तदैवाऽनिन्द्यकर्मीण प्रवर्तनं शक्यं भवित । सन्तोष-मैत्री-स्वपरिहतबुद्ध्याद्यनेकगुणास्तत्र प्रवर्तनेऽनिवार्याः सन्ति । यत एतादृशो गुणवान् जनो जानात्येव यदाहारस्तु केवलं शरीरपृष्ट्यर्थं शरीरस्वास्थ्यार्थं वाऽस्ति न तु जिह्वा-लौल्यपोषणार्थं मनस्तुष्ट्यर्थं वा - स्यादाहारः प्राणसन्धारणार्थम् - आहारस्तु प्राणानामुपष्टम्भः - इति बोधो यदा स्पष्टो भवित तदैवाऽऽहारगतः स्थल-काल-भंक्ष्याभक्ष्य- पेयापेयादिविवेको जागृतः स्यात् । प्रमाणभानमिष च तदैव शक्यम् । अन्यथा वर्तमानकालस्य वातावरणेन को नामाऽनिभज्ञोऽस्ति ? । जीवनार्थमाहारोऽस्त्युताऽऽहारार्थं जीवनिमत्येतदेव न ज्ञायते ।

आत्मिकसत्त्वादिप वयं शारीरिकों शक्तिमधिकं महत्त्वपूर्णां गणयामः । एतद्दौर्बल्यमुपलक्ष्यैव पाश्चात्यैरस्माकं विचारधारा परिवर्तिता । ते यन्निर्दिशन्ति तदेव मान्यं गणियत्वा तादृशमेवाऽऽहारं वयं गृह्णीमः । किन्त्वेतामाहारपरिवर्तनस्य नीतिं पुरस्कृत्य तेऽस्माकं प्राणानां संकटं निर्मिमत एव, यतस्तेषां मनिस नाऽस्त्यस्माकं जीवनस्य किञ्चिदिप मूल्यं, किन्तु सार्द्धमेवाऽस्माकं विचारेषु स्थिताया अध्यात्मस्य पक्षपातरूपायाः

सात्त्विकताया अपि ह्रासं नाशं च ते कुर्वन्ति । किन्तु न केवलं वयमेतद् न जानीमः परं लक्ष्यमिप तत्र नास्त्यस्माकम् । विडम्बनैवैषा खलु ? विचारेभ्योऽपि सत्त्वं येषां नष्टं ते कथं स्वसंस्कृतिं रक्षितुमलं भवेयुः ? नैवैतच्छक्यम् । यथाऽऽहारस्तथा विचाराः, यथा विचारास्तथाऽऽचारः-वैज्ञानिकं तथ्यमेतद् ।

पाश्चात्यानां कृते तु शरीरं विलासितायाः साधनमस्ति किन्त्वस्माकं कृते तु तद् धर्मस्य साधनमस्ति । 'शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधन'मित्युक्तिरप्यस्ति । अत एव च पाश्चात्याः शक्ति महत्त्वपूर्णां गणयन्ति वयं च सात्त्विकताम् । सत्त्वहीन एव विलासिताया मार्ग स्वीकरोति । यश्च सत्त्वशीलः स तु विचारयति यत् 'कथमस्य शरीरस्य सार्थक्यं स्यात् ? किमर्थमेतज्जन्माऽस्ति ? प्राप्तानामेतासां सामग्रीणां प्रयोजनं किम् ? अस्य जगत:, जगति च वर्तमानानां भावानां कोऽर्थ: ?' इति । सत्यं तत्त्वं वा ज्ञातुं तस्येच्छा प्रबला जायते - प्राणा धार्यास्तत्त्वजिज्ञासनाय - किं सत्यम् ? किमसत्यम् ? किं हितम् ? किमहितम् ? सर्वस्या अपि परिस्थितेर्मूलं किम् ? एतादृशी जिज्ञासा यदा जागृता भवति तदन्वेव ज्ञानमुदेति । नित्यं जायमानैरनुभवैः, सत्पुरुषाणां वचनानां श्रवणेन पठनेन च ज्ञानं बोधो विवेको वा जागृतो भवति, जनं चाऽऽत्मलक्षिणं करोति। तत्त्वबोध एवौदार्य-सिहष्णुता-धैर्य-परोपकार-गुणग्राहितादिगुणान् प्रापयति । रागद्वेष-अहंममेत्यादीनि सर्वाण्यपि द्वन्द्वानि विलीयन्ते । पश्चात् संसारेऽपि कदाचित् कर्मवशात् वास: स्यात् तर्ह्यापि स यत्किमप्यनिवार्यं कर्म कुर्यात् तेन तु स न लिप्येदेव । तत्तस्य कर्म हि शुष्कवस्त्रोपरिस्थरजस्तुल्यं भवति, यच्च विनाऽऽयासेनैव क्षरेत् । संसारं प्रति 🕡 तस्य रागो निर्मूलो भवति । 'निवृत्तरागस्य गृहं तपोवनम्' इति वचनं तत्र चरितार्थतां याति । स्यान्नाम तस्य संसारे वासः किन्तु संसारस्तु तस्मान्निवृत्तो जायते । प्रत्येकमपि प्रवृत्तौ तस्य बोधस्य-ज्ञानस्य निर्मलता सततमनुभूयते । न केवलं वाणी अपि तु चास्त्रिमाचार एव वा बोधस्य वास्तवं परीक्षणम् । एतादृशमाचारेण सह तद्रूपतां गतं तत्त्वज्ञानमेव जन्ममृत्योश्चक्रात् मोचयति, नाऽन्यत् । तदेव च तत्त्वज्ञानस्य वास्तवं फलमपि - तत्त्वं ज्ञेयं येन भूयो न भूयात् इति ।







### दान-प्रदान-सम्प्रदानानि

शास्त्री व्रजलालभाई वी. उपाध्याय जानकी ओपार्टमेन्ट, पहेले माळे, लाला मेतानी शेरी, जामनगर-३६१००१

दानप्रदानसम्प्रदानानि शरीरान्तः करणात्मनां शुभंकराणि । सचेतनप्राणि-शरीरस्वस्थतादायकं (प्रापकं) दानम्-अनुकम्पा । सचेतनप्राण्यन्तः करणप्रसन्नतादायकं प्रकृष्टं दानं-प्रदानम्-जीवनोपकारि । अथच सचेतनस्य प्राणिनो जीवस्य स्वकीयान्तरधन-दर्शनोपयोगि देवगुरुशास्त्रदर्शितदिशा प्रवचनप्रभावनाप्रभावकं यत्प्रदानं तत् तु सम्यक्प्रदानम्-अतः सम्प्रदानम्; आर्यपुरुषाणामयमेव महोपकारः

(8)

देहाच्छादनस्थानभोजनादिविकलानां विकलांगानां बुभुक्षापिपासापरिपीडितानां प्राणिनां च तत्तत्कष्टनिवारणसद्भावनोपेतं-शरीरमन्दिरविराजितसुभगात्मदेवसंप्रीणनं प्रीत्युत्पादकं यथाकालं वस्तुद्रव्यप्रदानं **दानम्**-अनुकम्पापदवाच्यम् ।

(२)

तथैव भूमिकोचित-सात्विकजनसत्त्वसंरक्षणैकभाव-सद्भावकामनापूर्वकं समुचितं प्रभुकृपाप्राप्तसम्पद्वितरणं प्रदानम्-प्रकृष्टदानम् ।

(3)

अथ च सर्वातिगं चेतनातन्त्रसमुद्धरणदक्षमात्मैश्वर्यबलवीर्यशक्तितेजःप्रदं परमात्मां-शीभूतजीवसत्ता-चैतन्यात्मकस्वकीयान्तरमूलधनदर्शनपुरःसरं यद् दानं तत्तु सम्प्रदानम्।





उक्तं च ''ईश्वर अंश जीव अविनाशी चेतन अमल सहज सुखराशि'' परोपकाराय सतां विभूतयः सदा सर्वदा वर्तन्ते । दैवी सम्पदेषा-सर्वेषां सुखदा भवित्रीति शम् ॥



या श्रीः सुकृतीनां भवनेषु सा स्वयं श्रीः । यतः सुकृतय एव परमाः सम्पदः । या पापात्मनां भवनेषु सा अलक्ष्मीः । या कृतिधयां हृदयेषु सा बुद्धिः । सा एव सतां हृदयेषु श्रद्धा । कृलजनप्रभवस्य तु सा लज्जा । सा पुनः शक्तिः परमात्मकृपात्मिका विद्यैव ।

पं. व्रजलालोपाध्यायः





### तस्मै श्री गुरवे नमः

डों. महेश्वरः रमानाथः द्विवेदी

न हि ज्ञानेन सदृशं पवित्रमिह विद्यते । गीता. अ-४/३८

सत्यमेव कथितं यत् – ज्ञानसदृशं पिवत्रं न किञ्चिदिप । यदा ज्ञानचर्चा भवित तदा ज्ञानवाहकयोर्द्वयोः पात्रयोर्गुरुशिष्ययोर्विचारणां विना चर्चेयमपूर्णेव ।

अद्य तु गुरुपूर्णिमासदृशः पवित्रदिवसः, गुरुपूजनस्य दिवसः । स्वाभाविकतया स्वजीवने प्राप्ता गुरुजनाः स्मृतिपथे आयान्ति । मनसा स्वगुरून् वन्देम ।

अस्माकं शास्त्रकारैस्तु गुरवे ईश्वरतुल्यं कंदाचित्तु ईश्वरादप्यधिकतरं स्थानं प्रदत्तम् । अनेन ज्ञायते यत् – मानवजीवने कीदृशं महत्त्वं गुरुजनानाम् ! श्रीमद्भगवद्गीतायामपि भगवता श्रीकृष्णेनाऽर्जुनसमीपे स्वकीयं गुरुरूपं प्रकटितमस्ति ।

कथितं च तत्र- शिष्यस्तेऽहं शाधि मां त्वां प्रपन्नम्।

ईश्वरस्तु सर्वोच्चस्थानारूढः, तथापि स केन कारणेन गुरुर्भवितुमीप्सितवान् ? अनेनैन विचारेण स्पष्टीभवति यत् – गुरोः स्थानमीश्वरादप्यधिकतरमस्तीति ।

कबीरोऽपि कथयति-

कबीरा ते नर अन्ध है, गुरुको कहते और । हरि रूठे गुरु ठौर है, गुरु रूठे नहीं ठौर ।

यो मन्यते यत् – गुरो: स्थानमीश्वरात्र्यूनं स अन्धोऽस्ति । यत: – यदा ईश्वरो विमुखो भवति तदा तस्योपायो गुरुसमीपेऽस्ति । परन्तु यदा गुरुर्विमुखो भवति तदा नास्ति कोऽप्युपाय: । अत ईश्वरादप्यधिकतया गुरुराराधनीय: ।

यदा गुरुजनानां गुरु-शिष्यसम्बन्धस्य च वार्ता भवित तदा स्वाभाविकतया प्राचीना अर्वाचीनाश्च गुरवः स्मृतिपथे आयान्ति । प्राचीनकाले श्रीकृष्णः सुदामा च सांदिपनि-आश्रमे समानरीत्यैवाऽभ्यासं कुरुतः स्म । श्रीकृष्णस्तु राजपुत्रः, सुदामा दीनब्राह्मणः । तथापि शिक्षायां

नाऽऽसीत् कोऽपि भेदः । सम्प्रतिकाले त्वशक्यमेतत् । श्रीमतां शालायां दीनजनानां कृते प्रवेश एवाऽशक्यः । अत्यन्तं दुःखदायकमिदम् । यदा कोऽपि श्रेष्ठो गुरुजनो मिलति तदा मानवस्य जीवने आमूलं परिवर्तनमायाति । जीवनं धन्यं भवति । अधुना गुरो: शिष्यस्य च - उभयोरिप पक्षयोर्दिने दिने न्यूनतां दृश्यते । प्राचीना इव गुरवो यथा न विद्यन्ते तथा प्राचीना इव शिष्या अपि न दृश्यन्ते । अधुना गुरुशिष्यसम्बन्धः समयेऽर्थप्राप्तौ च बद्धो जात: । अनया स्थित्या मानवजीवने तथैव शिक्षणजगति महती हानि: सञ्जाता । अद्यतनशिक्षणतो मानवमूल्यानां ह्रासो जात: । दया, करुणा, प्रेम, परोपकार:, सत्यम्- इत्यादयः शनैः शनैः न्यूनीभवन्ति । चिन्ताया विषयोऽयम् । यदा एतानि मानवमूल्यानि मानवजीवने प्रस्थापितानि भविष्यन्ति तदैव शिक्षणं सार्थकं भविष्यति । तदर्थं च गुरुशिष्ययोर्मध्ये पितापुत्रतुल्य उदात्तः सम्बन्धः पुनः स्थापनीयोऽस्ति । B.A.M.S., M.A. (संस्कृत) नंदपुरम् गुरवो बहवः सन्ति शिष्यवित्तापहारकाः । दुर्लभः स गुरुलोंके शिष्यचित्तापहारकः ॥

# आचार्यहेमचन्द्रसूरिकृतं छन्दोऽनुशासनम्

आचार्य डॉ. रामकिशोर मिश्रः

२९५/१४, पट्टीरामपुरम्

खेकडा-२०११०१ (बागपत)

उत्तरप्रदेश:

छन्दोदृष्ट्या छन्दोऽनुशासनमेका महत्त्वपूर्णरचना विद्यते । अत्र संस्कृतप्राकृता-ऽपभ्रंशसाहित्यिकच्छन्दोनिरूपणम् । अस्य रचियताऽऽचार्यहेमचन्द्रसूरिरस्ति । अस्य जन्म गुर्जरप्रदेशे धंधुकानगरे शरयुगचन्द्रेश्वराऽङ्किते ११४५ वैक्रमाब्दे कार्तिक्यां रात्रौ बभूव । अस्य बाल्यनाम चाङ्गदेव आसीत्, यः सूरिपदं प्राप्य हेमचन्द्रनाम्ना विख्यातः । अयं पूर्णतलगच्छीयदेवचन्द्रसूरिशिष्योऽणहिलपुरपत्तनस्य नृपतिसिद्धराजजयसिंहसभाप्रमुखो विद्वान्महाराजकुमारपालस्य च धर्मगुरुरासीत् । अस्य पिता चाचिगो माता च पाहिणीनामिकाऽऽसीत् । अस्य पिता चाचिगो माता च

मेरुतुङ्गकृतप्रबन्धिचन्तामणौ देवचन्द्राचार्येण स्तम्भतीर्थस्य पार्श्वनाथचैत्यालये समुद्रबाणभूचन्द्राऽङ्किते ११५४ विक्रमाब्दे माघशुक्लचतुर्दश्यां शनिवासरे चाङ्गदेवस्य दीक्षानाम सोमचन्द्रः कृतः प्राप्यते, परमन्यत्राऽस्य दीक्षासंवत् खव्रतरुद्राङ्कितो११५०-ऽस्ति। गरं रसदोषरुद्राङ्किते ११६६ विक्रमसंवदि सोमचन्द्रेण सूरिपदं प्राप्य हेमसमकान्त्या चन्द्रसमाह्णदकतया च हेमचन्द्रसंज्ञाऽधिगता। विधुवसुरुद्रसंवदि ११८१ सिद्धराज-जयसिंहसभायामस्य हेमचन्द्रसूरिनाम्ना परिचयो लब्धः। जयसिंहशासने हेमचन्द्रसूरिणा ग्रहनिधिरुद्राऽङ्कित ११९९ विक्रमसंवत्पूर्वं शब्दानुशासन-नाममाले द्वे रचने कृते। विश्वस्राप्तिन कृते। विश्वस्राप्तिन कृते। विश्वस्राप्तिन कृते।

- १. डॉ. नेमिचन्द्रशास्त्री, आचार्यहेमचन्द्र और उनका शब्दानुशासन, पृ. ९
- २. चन्द्रदेवसूरिकृते प्रभावकचरिते हेमचन्द्रसूरिः, ११-१२ श्लोकौ ।
- 🕽 ३. प्रभावकचरितम्, २७-४५ पद्यानि ।
- ४. आचार्य हेमचन्द्र और उनका शब्दानुशासन, पृष्ठ १३, १४ ।
- प. ह.दा.वेलणकरः, जयदामन्, परिचयः, पृ. ४६ ।
- ६. ह.दा.वेलणकरः, जयदामन्, परिचयः, पृ. ४६ ।

जयसिंहमृत्योः पश्चादनेन कुमारपालशासने छन्दोऽनुशासनं, काव्यानुशासनं, द्व्याश्रयकाव्यं, त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरितं, योगशास्त्रं च ग्रन्था विरचिताः । ग्रहाऽऽत्मनेत्रेश १२२९-संवदीहलीलाऽस्य समाप्ता । अतश्छन्दोऽनुशासनरचनाकालः सिद्धिग्रहरुद्रान्निधि-नेत्रात्मभूमध्ये ११९८-१२२९ विक्रमाब्देषु सम्भवति ।

छन्दोऽनुशासनमेकः सूत्रग्रन्थोऽस्ति । अत्र हेमचन्द्रसूरिणा संस्कृत-प्राकृता-पभ्रंशभाषाच्छन्दांसि निरूपितानि । मूलग्रन्थः संस्कृतभाषायामस्ति, यस्मिन् स्वोपज्ञवृत्तिरिप् संस्कृते हेमचन्द्रकृतैव प्राप्यते । अत्राऽष्टाध्यायाः सन्ति, येषु ७४६ सूत्राणि ९७९ छन्दोलक्षणानि च विद्यन्ते । प्रथमाध्याये छन्दोलाक्षणिकचिह्नानि दर्शितानि । द्वितीये तृतीये चतुर्थे चाऽध्यायेऽन्तर्गतानि ६२५ संस्कृतच्छन्दांसि लक्षितानि, येषु समार्धसमविषमवृत्तैः सह १० दश द्विपदवृत्तानि सन्ति । चतुर्थपञ्चमाध्याययोरपभ्रंशस्य षष्ठसप्तमाध्याययोश्च प्राकृतस्य ३५४ छन्दांसि लक्षितानि, येषु १०४ द्विपदीनि, ९९ चतुष्पदीनि, ११३ अर्धचतुष्पदीनि, ५ पञ्चपदीनि, २ अष्टपदी, ३ द्विभङ्गीनि, २ त्रिभङ्गी, ४ अर्धषट्पदीनि, शेषेषु विषमाणि तथाऽन्यानि छन्दांसि सन्ति । संस्कृतच्छन्दसामुदाहरणेषु ६२६ पद्यानि, प्राकृतापभ्रंशच्छन्दसामुदाहरणेषु च ३८० पद्यानि सन्ति ।

आचार्यहेमचन्द्रसूरिः पद्येषु छन्दांसि मन्यते, गद्येषु न । १० अतस्तेन लोके व्यवहारयोग्यानामेव छन्दसां निरूपणं कृतम् । १० छन्दसां विषये सैतव-काश्यप-भरत-पिङ्गलाऽहीन्द्र-जयदेव-स्वयम्भुप्रभृतिसप्तानां पूर्वाचार्याणां मतानि प्रकाशितानि । १० भरतोल्लेखः सर्वाधिकः प्राप्यते, तन्नाम्ना वृत्तौ बहूनां तेषां छन्दसां नामान्तराण्यपि प्राप्यन्ते, येषां प्राप्तिर्वर्तमाने नाट्यशास्त्रे नास्ति । सप्तवाहन-श्रीहर्ष-धनपालादिकवीनां केषाञ्चि-च्छन्दसामुदाहरणपद्यान्यपि १० सन्ति । ग्रन्थे छन्दोऽनुशासने यानि ६२५संस्कृतवृत्तानि

७-८. ह.दा.वेलणकरः, जयदामन्, परिचयः, पृ. ४६ ।

९. ह.दा.वेलणकर:, टीकासहितं छन्दोऽनुशासनम्, मुम्बापुरी, १९६१ ।

१०. 'गद्यकाव्ये न छन्दसामुपयोगः' । छन्दोऽनुशासनवृत्तिः-१/१ ।

११. 'काव्योपयोगिनां वक्ष्ये छन्दसामनुशासनम्' ।-छन्दोऽनुशासनम्-१/१ ।

१२. छन्दोऽनुशासनम्-२/१२ तः २/११० सूत्रपर्यन्तम्, वृत्तौ-२/२४३/१, २४४/१, २९७/१, ३/३२/१, ४४/१, ५२/१, ३२३/१

१३. छन्दोऽनुशासनम् - ३/७३/२, ४/८५/१, ५/३२/**१**:

| क्षितानि, तेषु हेम <sup>न</sup><br>द्वियोगदानम् ।  | वन्द्रस्य लौकिकच | छन्द:शास्त्रेऽध | ोलिखितानां | चन्द्रग्रह९१-च्छन्दसां               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------|------------------|-----------------|------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अाचार्यहेमचन्द्रसूरेः ९१ स्थतन्त्रलक्षितच्छन्दांसि |                  |                 |            |                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| छन्दोनाम                                           | लक्षणम्          | वृत्तिः         | पादवर्णाः  | छन्दोऽनुशासनम्<br>( सन्दर्भग्रन्थः ) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १ - नन्दा                                          | तलगाः            | सुप्रतिष्ठा     | <u> </u>   | २/२८                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २ - सावित्री                                       | नलगा:            | सुप्रतिष्ठा     | ų          | 2/30                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ३ - तटी                                            | मरौ              | गायत्री         | ξ          | २/३४                                 | <b>1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 🚱 ४ - गुरुमध्या                                    | सभौ              | गायत्री         | ξ          | २/३७ .                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 🎇 ५ - कच्छपी                                       | रनौ              | गायत्री         | ξ          | २/४४                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 🔏 ६ - गान्धर्वी                                    | मौग:             | उष्णिक्         | ७          | २/५२                                 | 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ू ७ - हंसमाला                                      | ररगा:            | उष्णिक्         | ७          | २/५८                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ८ – विभा                                           | तरगगा:           | अनुष्टुप्       | ۷          | २/७२                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ९ - गुणलयनी                                        | नसगगा            | अनुष्टुप्       | ۷          | २/८४                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १०- मही                                            | ससलगा:           | अनुष्टुप्       | 6          | २/८५                                 | <b>1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ११- वक्त्रम्                                       | भो मौ            | बृहती           | 9          | 2/66                                 | <b>1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १२- तारः                                           | सौ मः            | बृहती           | 9          | २/९८                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १३- सौम्या                                         | सौ सः            | बृहती           | 9          | २/९९                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १४- सिंहाक्रान्ता                                  | भमसाः            | बृहती           | 9          | २/१०५                                | The state of the s |
| १५- प्रणवः                                         | मनसगाः           | पङ्कि:          | १०         | वृत्ति:-२/११०/१                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १६- निलया                                          | नननगाः           | पङ्कि:          | १०         | २/११५                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १७– उषिता                                          | जजजगा:           | पङ्कि:          | १०         | २/११६                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 🖒 १८- बन्धूक:                                      | भनमगा:           | पङ्कि:          | १०         | २/११८                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १९- कलिका                                          | रमसगाः           | पङ्कि:          | १०         | .२/१२१                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ्रिक छन्दोनाम<br>भूक | लक्षणम्     | वृत्ति:    | पादवर्णाः | छन्दोऽनुशासनम्<br>( सन्दर्भग्रन्थः ) |          |
|----------------------|-------------|------------|-----------|--------------------------------------|----------|
| २०- प्रत्यवबोधः      | भतना गौ     | त्रिष्टुप् | ११        | २/१२३                                |          |
| २१- रोचक:            | भौ रगौ गः   | त्रिष्टुप् | ११        | २/१२७                                |          |
| २२- विदुषी           | सौ सलौ गः   | त्रिष्टुप् | ११        | २/१३१                                |          |
| २३- वातोर्मिः        | मभौ भगौ गः  | त्रिष्टुप् | ११        | २/१३७                                |          |
| २४- सारणी            | सजयलगा:     | त्रिष्टुप् | ११        | २/१५३                                |          |
| 🏂 २५- कल्याणम्       | ममममा:      | जगती       | १२        | २/१७३                                |          |
| क्षि २६- कमुदिनी     | रयनया:      | जगती       | १२        | २/१८५                                |          |
| 🗞 २७- मेघावलिः       | नरररा:      | जगती       | १२        | २/१८८                                |          |
| क्षि २८- हीः         | नननसाः      | जगती       | १२        | २/१९२                                |          |
| <i>ू</i> २९- कोलः    | जससया:      | जगती       | १२        | २/१९३                                | 38       |
| ूँ ३०- क्षमा         | नतौ तरौ गः  | अतिजगती    | १३        | 7/700                                |          |
| ू ३१- श्रेयोमाला     | मौ जौ गः    | अतिजगती    | १३        | २/२०१                                |          |
| ३२- क्ष्मा           | नौ मरौ गः   | अतिजगती    | १३        | २/२०३                                |          |
| ३३- चिन्द्रका        | ननस्यगाः    | अतिजगती    | १३        | २/२०५                                |          |
| ३४- मञ्जभाषिणी       | जतसजगा:     | अतिजगती    | १३        | २/२०६                                |          |
| ३५- लयः              | नसजजगा:     | अतिजगती    | १३        | २/२०८                                | <b>1</b> |
| ३६- विद्युन्मालिका   | नसततगा:     | अतिजगती    | १३        | २/२०९                                |          |
| 🗞 ३७- अभ्रक:         | तमौ जौ गः   | अतिजगती    | १३        | २/२१५                                |          |
| 💫 ३८- कोड्डम्भः      | मतौ सरौ गः  | अतिजगती    | १३        | २/२१६                                |          |
| ३९- सिंहः            | नमौ रसौ लगौ | शक्वरी     | १४        | २/२२८                                |          |
| ४०- सुकेशर:          | नरौ नरौ लगौ | शक्ररी     | १४        | २/२३३                                |          |

| ्री छन्दोनाम<br>विक  | लक्षणम्      | वृत्ति:   | पादवर्णाः | छन्दोऽनुशासनम्<br>( सन्दर्भग्रन्थः ) |          |
|----------------------|--------------|-----------|-----------|--------------------------------------|----------|
| ४१- इन्दुवदना        | भजसनलगाः     | शक्ररी    | १४        | २/२३८                                | 200      |
| ४२- शरभललितम्        | नभनतगगाः     | शक्ररी    | १४        | २/२३९                                |          |
| 👸 ४३- चन्द्रलेखा     | ररमयया:      | अतिशक्वरी | १५        | २/२५१                                |          |
| <i>६</i> ४४− गौ      | ननभभरा:      | अतिशक्वरी | १५        | २/२५७                                |          |
| 🔏 ४५- भोगिनी         | ननरयया:      | अतिशक्वरी | १५        | २/२५८                                | - EX     |
| ्र ४६- शिशु:         | तजसा: सयौ    | अतिशक्वरी | १५        | २/२५९                                |          |
| ४७- केतनम्           | भयसाः सयौ    | अतिशक्वरी | १५        | २/२६०                                | 100      |
| 🖔 ४८- मृदङ्गम्       | तभजा जरौ     | अतिशक्वरी | १५        | २/२६१                                |          |
| 🗞 ४९- कामुकी         | मौ मौ मगौ    | अष्टि:    | १६        | २/२६६                                | <b>B</b> |
| 🔏 ५०- कामुकी         | सौ सौ सगौ    | अष्टि:    | १६        | २/२६७                                | 28       |
| ५१- चलधृति:          | नौ नौ नगौ    | अष्टि:    | १६        | २/२६८                                | 200      |
| ५२- सुरतललिता        | मनसतरगा:     | अष्टि:    | १६        | २/२८०                                |          |
| 🍎 ५३- वाणिनी         | नजभजा जगौ गः | अत्यष्टि: | १७        | २/२९९                                |          |
| 🛞 ५४- चित्रलेखा      | मतनया यौ     | धृति:     | १८        | २/३०३                                |          |
| 🕵 ५५- भङ्ग           | भौ भौ तयौ    | धृति:     | १८        | २/३१९                                | 33       |
| ५६- बुद्बुद:         | सजसजतरा:     | धृति:     | १८        | २/३२०                                |          |
| ५७- मुग्धक:          | यमौ नौ रौ गः | अतिधृति:  | १९        | २/३ <i>२</i> ९                       |          |
| 🍎 ५८- तरुणीवदनेन्दुः | सौ सौ सौ गः  | अतिधृति:  | १९        | २/३३३                                |          |
| 🛞 ५९- सद्रतमाला      | मनसनमयलगा:   | कृति:     | २०        | २/३४०                                |          |
| 🔏 ६०- मत्तक्रीडा     | ममतनननसाः    | प्रकृति:  | २१        | २/३४८                                | 3        |
| ६१- चपलगतिः          | भमसभनननलगा:  | विकृति:   | २३        | `२/३६३                               | 8        |
| ६२- सुभद्रम्         | भौ भौ भौ भौ  | संकृति:   | २४        | २/३६८                                |          |
| ६३- चपलम्            | नजजयननननगा:  | अभिकृति:  | २५        | <b>२/३७</b> ५                        |          |

| छन्दोनाम                      | लक्षणम्                                                  | पादवर्णाः                 | छन्दोऽनुशासनम्<br>( सन्दर्भग्रन्थः ) |     |  |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------|-----|--|
|                               | दण्डका:                                                  |                           |                                      |     |  |
| ६४- मालावृत्तम्               | मतौ तौ नौ यौ यः                                          | २७                        | २/३८१                                |     |  |
| ६५- पन्नगः १४                 | नतौ तौ तौ तौ तगौ                                         | २८                        | २/३९०                                |     |  |
| र्द्ध- प्रमोदमहोदय:           | मययतनननरसलगाः                                            | २९                        | २/३८२                                |     |  |
| क्षि ६७- दम्भोलिः             | नतौ तौ तौ तौ तौ गः                                       | ३१                        | २/३९०                                |     |  |
| ६८- हेलावलिः                  | नतततततततततततगाः                                          | ३४                        | २/३९०                                | S.  |  |
| ६९- मालती                     | नतौ तौ तौ तौ तौ तौ ग                                     | :: 3 <i>\o</i>            | २/३९०                                |     |  |
| ७०- केलिः                     | नतौ तौ तौ तौ तौ तौ त                                     | ागौ ४०                    | २/३९०                                |     |  |
| 🗱 ७१- ककेल्लिः                | नतौ तौ तौ तौ तौ तौ तं                                    | गै गः ४३                  | २/३९०                                |     |  |
| 💫 ७२- लीलाविलासः              | नतौ तौ तौ तौ तौ तौ तं                                    | गै तगौ ४६                 | २/३९०                                |     |  |
| ్ర ७३- उत्कलिका               | यथेच्छं केऽपि पञ्चमात्रगण                                | गा: <sup>१५</sup> (असीमित | वर्णाः) २/४०१                        |     |  |
| अर्थसमवृत्तानि                |                                                          |                           |                                      |     |  |
| ्र्र्थ्य ७४- मकरावलि <b>ः</b> | नभभराः, नमभभराः                                          | १२, १५                    | ३/१२                                 |     |  |
| ७५- करिणी                     | मससगाः, सभभसाः                                           | १०, १२                    | ३/१३                                 |     |  |
| ७६- मानिनी                    | मरनजनलगाः, नजभजनस                                        | া: १७, १८                 | ३/१९                                 |     |  |
| 🤲 ७७- कामिनी                  | र:, जरलगा:                                               | ०३, ०८                    | ३/२०                                 |     |  |
| र्द्धि ७८- शिखी               | र:, जरजरा:                                               | ०३, १२                    | ३/२१                                 |     |  |
| ७९- नितम्बिनी                 | र:, जरजरजगाः                                             | ०३, १६                    | <b>३/२२</b>                          |     |  |
| ८०- वारुणी                    | र:, जरजरजरलगा:                                           | ०३, २०                    | ३/२३                                 |     |  |
| 🎾 ८१- वतंसिनी                 | रः, जरजरजरजराः                                           | ०३, २४                    | ३/२४                                 |     |  |
| 🦫 ८२- वानरी                   | जरलगाः, रः                                               | ०८, ०३                    | ३/२५/१ वृत्तिः                       |     |  |
|                               | . 4 4 4 4 4                                              |                           | 1 1 1 1 2                            | - 3 |  |
| € <b>V</b> /2.                | णं (नगौ रौ रौ रौ)कृतं, यत् पि<br>। पञ्चमात्रगणा भवन्ति । | गङ्गलानुसारेण (नत         | तो तो तो तगी) भवति                   |     |  |

| छन्दोनाम                                                                                                       | लक्षणम्                                                                         | पादवर्णाः               | छन्दोऽनुशासनम्<br>( सन्दर्भग्रन्थः ) | P. C. |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------|-------|--|--|
| ८३- शिखण्डी                                                                                                    | जरजरा:, र:                                                                      | १२, ०३                  | ३/२५/२ वृत्तिः                       |       |  |  |
| ८४- सारसी                                                                                                      | जरजरजगाः, रः                                                                    | १६, ०३                  | ३/२५/३ वृत्तिः                       |       |  |  |
| 🍎 ८५- अपरा                                                                                                     | जरजरजरलगाः, रः                                                                  | २०, ०३                  | ३/२५/४ वृत्तिः                       |       |  |  |
| <i>६</i> ८६− हंसी                                                                                              | जरजरजरजरा:, र:                                                                  | २४, ०३                  | ३/२५/५ वृत्तिः                       |       |  |  |
| <i>ू</i> ८७− हला                                                                                               | सलगाः, सससलगाः                                                                  | ०५, ११                  | <i>३/२६</i>                          | S     |  |  |
| ८८- मृगाङ्कमुखी                                                                                                | सलगाः, सौ सौ सौ सौ                                                              | ०५, २४                  | <i>३/२७</i>                          | 200   |  |  |
|                                                                                                                | द्विपदमात्रावृत्ते                                                              | Ì                       |                                      |       |  |  |
| ८९- अतिरुचिरा                                                                                                  | २७ ला:+ग:, २७ ला:+ग:                                                            | २८, २८                  | 3/38                                 |       |  |  |
| 🏀 ९०- अतिरुचिरा                                                                                                | २८ ला:+ग:, २८ ला:+ग:                                                            | २९, २९                  | <b>३/३२</b>                          |       |  |  |
|                                                                                                                | चतुष्पदमात्रावृत्त                                                              | ाम्                     |                                      |       |  |  |
| ११- पद्धतिः                                                                                                    | ४ चतुर्मात्रगणा <sup>१६</sup> १                                                 | 4,84,84,84              | <i>₹</i> •⁄\ <i>\$</i>               | 33    |  |  |
|                                                                                                                | अन्ते च जो नो वा                                                                |                         |                                      |       |  |  |
| आचार्यहेमचन्द्रसूरेः ६२५संस्कृतच्छन्दस्सु ९१संस्कृतच्छन्दांसि स्वतन्त्ररूपेण <equation-block></equation-block> |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| 🥍 लक्षितानि सन्ति । शेषाणि ५३४ संस्कृतच्छन्दांसि, यानि छन्दोऽनुशासने हेमचन्द्रेण 📢                             |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                          | 🛞 लक्षितानि सन्ति, तानि पूर्ववर्तिच्छन्दोलक्षणकारभरत-पिङ्गल-पुराणकार-कालिदास- 🧩 |                         |                                      |       |  |  |
| जनाश्रय-जयदेव-स्वयम्भु-नन्दिताढ्य-भट्टोत्पल-जयकीर्ति-विरहाङ्क-राजशेखर-क्षेमेन्द्र-                             |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| केदारभट्ट-रत्नमञ्जूषाकाराणां नाट्यशास्त्र-छन्दःसूत्राऽग्निपुराण-श्रुतबोध-च्छन्दोविचिति-                        |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| जयदेवच्छन्द:-स्वयम्भुच्छन्दोगाथालक्षण-बृहत्संहितावृत्ति-च्छन्दोऽनुशासन-                                        |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| वृत्तजातिसमुच्चय-छन्दःशेखर-सुवृत्ततिलक-वृत्तरत्नाकर-रत्नमञ्जूषादिग्रन्थेषु प्राप्यन्ते । अतो 🍀                 |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| हेमचन्द्रस्य संस्कृते ९१ स्वतन्त्रलिक्षतानि छन्दांसि सन्ति ।                                                   |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| १६. जगणो भगणः सगणश्च चतुर्मात्रगणा भवन्ति ।                                                                    |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| शब्द-प्रमाण-साहित्य-च्छन्दोलकष्ट्रमविधायिनाम् ।                                                                |                                                                                 |                         |                                      |       |  |  |
| श्रीहेमचन्द्रपादानां                                                                                           | प्रसादाय नमो नमः ॥ (१                                                           | ीरामचन्द्रसूरि <b>ः</b> | गुणचन्द्रसूरिश्च)                    |       |  |  |



## पत्रम्

नमो नमः श्रीगुरुनेमिसूरये ॥

मुनिधर्मकीर्तिविजयः

आत्मीयबन्धो ! चेतन ! धर्मलाभोऽस्तु । तव कुशलं कामये ।

दक्षिणप्रदेशस्य विविधानुभवान्वितां दीर्घां विहारयात्रां समाप्य गूर्जरदेशे आगतवन्तो वयं सर्वेऽपि । तस्यां विहारयात्रायां मयैकदा लघुः कासारो दृष्टः । तत्र पङ्कस्थितमपि स्फिटिकवदुज्ज्वलं रमणीयं च पङ्कजं मयाऽदिश । तस्य सौन्दर्यं निरीक्ष्य चित्ते प्रसित्तः सञ्जाता । दशक्षणान् तत्रैव स्थितवानहम् । पङ्कजस्य वैचित्रयं वीक्ष्योत्पत्तिः कृतः ! स्थानं कृत ! एवं सत्यपि तस्य स्वरूपं जीवनं च कीदृशं सुन्दरं खलु ? इति मनस्यूहापोहो जातः ।

बन्धो ! अस्माकं जीवने प्रकृतिर्न केवलं सहयोगिनी, अपि तु सा बोधदायिनी चित्ताह्वादकारिणी चाऽप्यस्ति । चन्द्रस्तारकं वृक्षो मेघ: पुष्पं फलं विद्युच्चेत्यादीनि सर्वाण्यपि प्रकृतेरङ्गानि सन्ति । अस्माकं परमसौभाग्यं यद्, जगित सर्वतस्तान्यङ्गानि विराजन्ते । प्रतिक्षणं तान्यस्मभ्यमानन्दं बोधं च ददन्ति, यदि विकसिता गुणग्राहिणी च दृष्टि: स्यात् । नगरवासिनां त्वादृशानां जनानां कृते कदाचित् कारुण्यमुत्पद्यते यतो भवन्तो धनैकलक्ष्याः सुखप्राप्तिमात्रप्रयत्नाश्च प्रकृतेः सौन्दर्याद् विमुखीभवन्ति । प्रकृते-र्दर्शनमिप केभ्यश्चिदेव रोचते तथा येभ्यो रोचते, तेषां जीवनमिप प्रकृतेः सौन्दर्यवद् विविधरङ्गयुतं रमणीयं दर्शनीयं शान्तियुतं च भवित । अहमिप तत् पङ्कजं दृष्ट्वा शान्तिमानन्दं चाऽनुभवन् स्वस्थानं गतवान् । तदा मार्गे येऽनेके विकल्पाः सञ्जाताः, तान् वर्णयामि।

कि त्वया पङ्कस्थितं पङ्कजं दृष्टं खलु ? पङ्काज्जायते इति पङ्कजिमिति तस्य शब्दस्य व्युत्पत्तिरस्ति । तस्मिन् पङ्कजविषये परामर्शे कृते सित सकौतुकमाश्चर्यं भवति यत्, पङ्के जन्म, तत्रैव स्थानम्, निरन्तरं दुर्गन्धिजल-कर्दम-क्षुद्रजन्तुभिस्सहैव सङ्गतिश्च। एवं सत्यिप तत् पङ्कजं जनेषूत्तमसुरिभ प्रसारयित, जनानां चित्तं प्रसादयित, तथा सर्वपुष्पजातिषु सर्वोपरितया प्रवर्तते । आ निर्धनेभ्यः चक्रवर्तिपर्यन्तं सर्वेरप्युपासमानाया लक्ष्मीदेव्यास्तदासनतया राजते । अहो ! पङ्के जनित्वाऽपि तेन पङ्कजेन कीदृशं माहात्म्यं प्राप्तम !

यदि पङ्कजमेवं चिन्तयेद् यत्, "पङ्के मम जन्म, तत्रैव वासः, तथा कर्दम-क्षुद्रजन्त्वादिभिः सहवर्त्तिभिर्यत् क्रियते आचर्यते च तदेव मयाऽपि करणीयमाचरणीयं च, यद्यहं तन्न कुर्यां तर्हि ते सहवर्त्तिनो मां निन्देयुरि"ति । तर्हि किं तत्पङ्कजमेतादृशीं महत्तामेतावच्च सन्मानं प्राप्तुं शक्नुयात् खलु ? अशक्यम् । किमप्येतादृशमचिन्तयित्वा तेन पङ्कजेन केवलमूर्ध्वं गन्तुमेव विशेष: प्रयतः कृत: । स्वकीयेन पुरुषार्थेन समीपस्थितं मिलनं वातावरणमावरणं बन्धनं दुष्टजन्तूनां संगतिं च विच्छिद्य जीवने नावीन्यं प्रकटीकृतं तेन । तथा जीवनेऽन्धकारमपास्य प्रदीप्तप्रकाशस्य प्रादुर्भावः कृतः । एवं च वातावरणे एतादृश: सुगन्ध: प्रसारितो यतो दूरं वसन्तो भ्रमरा अपि तद्गन्धादाकृष्टा: पङ्कजस्य सामीप्येऽटाट्यन्ते । पङ्के स्थितौ सत्यामिप निर्लेपतया यद्वसनं तत्त्वाश्चर्यमेवाऽस्ति । तत एव शास्त्रेषु महामुनेरुपमानरूपेण तस्यैव निर्लेपता वर्ण्यते । वाचकः पूज्यश्रीउमास्वाति-महाराज आह- "यद्वत् पङ्काधारमिप पङ्कजं नोपलिप्यते तेन" ।

(प्रशमरतिप्रकरणम् - १४०)

बन्धो ! अस्मान् परितो वर्तमाना स्थितिरपि पङ्कजजन्मस्थलसदृश्येवाऽस्ति । इदानीं वयमपि दुष्टवातावरणे एव वसाम: । वर्तमानं सामाजिकं वातावरणं नितरां प्रदूषितं क्लेशमयं सङ्घर्षमयं चाऽस्ति । वातावरणेऽस्मिन् धर्मश्रद्धायाः सद्धुणानां च रक्षणं दुःशकमस्ति । प्रमाणिकता–सत्यनिष्ठा– सारल्यौदार्यपूर्वकं जीवने सन्मार्गे गमनं लोहचणक– चर्वणवदतीव कठिनमस्ति । पूर्वं समाजे धर्मनिष्ठस्य मर्यादास्थितस्य च माहात्म्यं वर्तते स्म । तेषां वचनमादेशरूपमिव भाव्यते स्म । अद्य स्थितिर्विपरीता विद्यते, अतो धर्मनिष्ठावान्

मृढः, सिद्धान्तमनुसरन् जनो जडः परम्परावादी वा, मर्यादास्थितो मूर्खः, सरलश्च धृष्टः कथ्यते ।

साम्प्रतं समाजे प्रामाणिकता सत्यनिष्ठा चाऽस्तङ्गतेत्याभाति । अधुना तु दम्भासत्य-प्रपञ्च-क्लेश-राग-द्वेषाहङ्कारादिदुर्गुणानां तथा तेषां पोषकस्यैव समाजे स्थानं दृश्यते । अद्य जनैः स्वयोग्यतानुरूपं प्रतिष्ठितं पदं न लभ्यते किन्तु दुष्टकार्यकरणे निपुणः, दम्भप्रपञ्चद्वारेण स्वरचितमायाजालेऽन्येषां पातने कुशलः, पदे पदे रक्तनेत्रश्च तत्पदस्य योग्याधिकारी मन्यते । अर्थाद् यावद्येषु दुर्गुणानां प्रमाणमधिकं तावती समाजे प्रतिष्ठितपदस्य कृते तेषां योग्यताऽधिकेत्यनुभूयते । अस्माकं दुर्भाग्यं यत्, प्रामाणिकता सात्त्वकता सारल्यमौदार्यं चेति शब्दा एव यैर्न श्रूयन्ते ते एव देशे समाजे च श्रेष्ठस्थानेषु विराजमाना दृश्यन्ते । ते प्रतिष्ठितपदाधिकारिणो न समाजोत्कर्षकराणि कार्याणि कुर्वन्ति, कुर्वतां च परेषां विघ्न एवोत्पादयन्ति । तैरेकमेव सूत्रं रचितं ''दुष्टं कार्यं कुर्वन्तु उत दुष्टकार्याणि कुर्वतोऽस्मान् साहाय्यं च कुर्वन्तु'' इति । आश्चर्यं त्वेतद् यदेतेऽधिकारिणः सामान्यजनेभ्यः सकाशादस्य सूत्रस्याऽवश्यंतया पालनं कारयन्ति । यदि नाम ये केऽपि तस्य विरोधं कुर्युस्तिहं ते तान् पीडयन्ति, कदाचितु मारयन्ति चाऽपि ।

अत्र वस्तुतः सामान्यजना न धृष्टा दुष्टाश्च सन्ति । किन्त्वस्माकं सामाजिक-स्थितिरेतादृग्जनानां च मिलनं वर्तनमेव जनान् धृष्टान् करोति । यदैते प्रतिष्ठितपदाधिकारिणः स्वदृष्टिबिन्दुनैवाऽन्यान् पश्यन्ति, तथाऽवश्यंतया तदनुरूपमेव वर्तनं कारयन्ति तदैते सामान्यजना अनन्यगतिकतया परम्परया च धृष्टतामाचरन्ति । एवमेतन्नीतेर्वशाद् विद्वांसः सज्जनाश्च निरन्तरं पीड्यन्ते तथैते निरक्षरा दुष्टाश्च प्रमोदन्ते । नैतत् काल्पनिकं किन्तु वास्तवं नग्नसत्यं चाऽस्ति । वयं सर्वे एतां स्थिति प्रतिदिनमनुभवाम एव ।

पश्यतु, राजकीयक्षेत्रे किं प्रवर्तते ? येऽधिकारवशा्त् सामान्यजनान् पीडयन्ति, लुण्टन्ति, व्यभिचारं कुर्वन्ति तथा लोकहितस्य व्याजेन कोटिशो रूप्यकाणि स्वोदरे बिभ्रति ते एवाऽस्माननुशासित खलु । एषैव स्थितिर्विविधासु संस्थास्वप्यनुभूयते । यथा कार्यस्याऽकरणं, संचालनेऽराजकता, धनस्य चौर्यम्, पदस्य कृते पदाकर्षणम्, परस्परं

संघर्षश्च, तत्राऽन्यत् किं प्रवर्तते ? हन्त ! अस्मिन् क्लेशमये सामाजिके वातावरणे सत्यिप पापभीरूणां श्रद्धालूनां जीवानां कृते धर्मस्थानमेकमेवोत्तमालम्बनमासीत् । किन्तु कियत्कालादेतेषु निर्मलेषु धर्मस्थानकेष्विप वातावरणस्याऽस्य प्रभावो विशेषतोऽनुभूयते । अद्यैतेषु स्थानेष्विप कियन्तः सज्जनवेशधारिणो दुष्टजनाः प्रविष्टाः सन्ति । ते निरन्तरं मिथ्याभिमानाहङ्कारेष्यामहत्त्वाकाङ्क्षादिभिः पीडिताः सन्ति । ते मायाविनः स्वमहेच्छापूर्वर्थं धर्मस्य व्याजेन समाजे क्लेशं संघर्षं चोत्पाद्य जनानज्ञानरूपान्धकारे एव रमयन्ति । यतस्ते जानन्ति यत्, यावज्जना अज्ञानिनः स्युस्तावित्रराबाधं वयं यां कामिप पापलीलां कर्तुं समर्थाः । सज्जनवेशधारिण एते दिम्भनो मायाप्रपञ्चद्वारेण मुग्धजनान् वञ्चयित्वा समाजे स्वमहत्तां स्थापियतुं निरन्तरं प्रयतमानाः सन्ति । अद्याऽत्राऽिप ये दम्भादि-कमाधिक्येन विरचियतुं शक्ताः, तेषां समाजे विशेषतो माहात्म्यमनुभूयते ।

किश्च- सङ्कुचितबुद्धीनामस्माकं मानसं विचित्रमस्ति । अद्य यदि कश्चित् सामाजिकीं विचित्रां नीतिं, स्वविकासे विघ्नरूपं बन्धनं, दुष्ट्ररूढिं मान्यतां चाऽपाकृत्या-ऽऽित्मक विकासस्य कृते शुद्धमार्गमनुसरेत्, वैशिष्ट्यं धारयेच्च तर्हि कैश्चिद् दुर्विदग्धजनै-मूर्खेश्च "एष समाजद्रोही पलायनवादी चेति कथ्यते, किन्तु तन्नोचितम् । समाजे प्रवर्तमानां दुष्टप्रणालिकामपास्य सत्यस्य मार्गे यद् गमनं तन्न द्रोहो न च पलायनवादः । वस्तुतः स्वेच्छापूर्त्यर्थमशुभप्रणालिकायाः स्थापनम्, असत्यस्य मार्गस्याऽनुसरणं, सामान्यजनानामुन्मार्गे नयनमेव समाजद्रोहोऽस्ति । आश्चर्यं त्वेतदस्ति यत्, ह्यो यः समाजप्रेमी प्रामाणिकश्च कथ्यते स्म स क्षणमात्रेणैव समाजद्रोही दुष्टश्च भवति । यत एतेन स्वजीवने एकान्ते कृतानि नैकानि पापानि दुष्टाचरणानि च ज्ञातानि । ततः कदाचित् स तानि पापानि प्रकटिष्यन्तीति भीत्यैव सामान्यजनान् तिरस्कुर्वन्त्येते जनाः, तथा "द्रोही दुष्टः" इत्युक्त्वा समाजे तेषामवमाननं विधाय स्वकीयां पापलीलामाच्छादयितुं प्रयतन्ते । अत्र न सत्यस्याऽसत्यस्य वा प्रश्नोऽपि तु स्वप्रतिष्ठायाः प्रश्नोऽस्ति । अत एवैते दुष्टा एवं विपरीतं वर्तन्ते ।

एषा दुर्दशाऽस्माकं समाजस्याऽस्ति । एतादृश्यां स्थितौ सद्भावनाया रक्षणं

नितरां कठिनमस्ति । तथापि पङ्कजवदस्मिन् मिलने वातावरणे दुष्टालम्बनमध्ये च स्थित्वैवाऽस्माभिः सन्मार्गे गन्तव्यं, लक्ष्यं प्रापणीयं च, तथा सद्गुणरूपसुगन्धमयं जीवनं करणीयमस्ति ।

अस्मिन् वातावरणे स्वचिन्तनमात्मकल्याणचिन्तनं चैव श्रेयस्करमस्ति, तदर्थमुचितविवेक आवश्यकः । विवेकमग्रे कृत्वैव सर्वमिप कार्यं करणीयम् । किस्मिन्नपि
कार्यकरणे एतन्मे हितकरमुचितं चाऽस्ति न वेति विचिन्त्य सिववेकं व्यवहरणीयम् ।
प्रतिक्षणं जागृतेन भवितव्यम् । एवं त्वं निरीक्षणशिक्तं विचारधारां च दृढय । यदि
स्वजना मिन्नाणि च स्वार्थतया दुष्टाचरणं कुर्युः ततो मयाऽपि तदेव करणीयमिति
नाऽवश्यकम् । किन्तु यत्र कुत्रचिदिप शुभकथनं सद्गुणांश्च पश्येः तिहं ते ग्रहणीयाः ।
तथा दृष्टिपथमायान्तो दुर्गुणा उपेक्षणीयाः । न कदाचिदिप केभ्यश्चिदिप तेषां तद्दुर्गुणाः
कथनीयाः, तथा तान् जनान् प्रति नाऽरुचिद्वेषश्च करणीयः, किन्तु ''कर्मणो गहना
गतिरि''ति विचिन्त्यम् । अन्यथा परदोषदर्शनेन तेषां यित्कमिप स्यात्, किन्त्वस्माकं
त्वात्मिकदृष्ट्या हानिर्भवत्येव । कर्मराजस्य सत्तायां हस्तक्षेपमकृत्वा केवलं साक्षिभावेनैव
सर्वं दर्शनीयम् । अन्येषां दुर्गुणाः स्विचत्ते यदि चिन्त्यन्ते तिहं मनिस कालुष्यमुद्भवित,
किन्तु यदि नाम ते दुर्गुणा उपेक्ष्यन्ते तिहं का चिन्ता ? कथं मनो मिलनं स्यात् ?
अतो दुर्गुणेभ्यो दुर्गुणजनेभ्यो दूरत एवाऽञ्जलिर्देया ।

किञ्च-अस्मिन् वातावरणे सज्जनानां संयोगो दुःशकोऽस्ति । ततस्त्वयैवैतादृशं वातावरणं विरचनीयं यद्, एतस्य मिलनवातावरणस्य दुष्टजनानां च प्रतिच्छायैव चित्तवृत्तौ न पतेत् । ततो नाऽऽवश्यकं न शक्यं च वातावरणस्यैतेषां दुष्टजनानां च परिवर्तनं किन्त्वावश्यकं शक्यं चैतदेव यत् – "स्वदृष्टेः परावर्तनम्" । अस्माकं मान्यता-कदाग्रह-चातुर्यभान-कलाभिमानेत्यादिकमेव वस्तुतोऽस्माकं विकासे बन्धनरूपमस्ति । अतस्तत्सर्वं बन्धनं विच्छिद्योध्वं गन्तुमेव प्रयतितव्यम् ।

पश्य, निरभ्रं गगनम् । तस्य न किमिप बन्धनमावरणं चाऽस्ति । तथैव त्वमिप बन्धनादिकं विहायाऽन्यानदृष्ट्वैव सात्त्विकतया प्रामाणिकतया च सत्यमार्गेण गच्छ । त्वं तव जीवनस्य स्वाम्यसि । अतो निष्ठया त्वं सत्यस्य मार्गे प्रयातुं स्वतन्त्रोऽसि ।

'स्वच्छन्दता' इति न स्वतन्त्रस्याऽर्थः करणीयः । यतोऽद्य स्वतन्त्रस्य व्याजेन केचिज्जनाः स्वच्छन्दतया कुलीनतां पदोचितमर्यादां चोल्लङ्घ्य निन्दनीयमशोभनीयं वा सर्वमपि कुर्वन्ति । अद्य समाजे दुराचारस्य मिलनतायाश्च यत् ताण्डवं प्रवर्तते तत् स्वच्छन्दिनामेतादृशानां जनानां पापमस्ति, इत्यपि चिन्तनीयम् । अतः स्वच्छन्दतामपाकृत्याऽस्माकं स्वभावः सरल उदारश्च करणीयः, सर्वैः सह मैत्रीपूर्णतया व्यवहरणीयम् । तव स्वभावो व्यवहारश्चेवैतादृशः स्याद् येन यथा पङ्कजं प्रति भ्रमरास्तथैव जनास्त्वां प्रत्याकर्ष-णमनुभवेयः । तथा तव सांनिध्यमवाप्य ते जनाः स्वजीवने शान्ति समाधि च प्राप्नुयः, एतदेव जीवनस्य सार्थक्यमस्ति ।

अन्ते, त्वमपि पङ्कजवज्जगित सदुणानां सुगन्धं प्रसार्य निर्मलो भवेत्याशा ।



### लेखकेषु निवेदनम्

- सर्वे७पि लेखकाः संस्कृत-प्राकृतमयं सर्वविधं गद्यं पद्यं वा साहित्यं प्रेषयितुमर्हन्ति ।
- २. अङ्गीकृतं साहित्यं यथावसरं प्रकाशियष्यते ।
- साहित्यं पृष्ठस्यैकस्मिन्नेव पार्श्वे सुवाच्यैरक्षरैर्लिखितं स्यात् ।
   Computer prints अपि स्वीक्रियन्ते ।
- ४. कृपया Xerox प्रतिर्न प्रेषणीया ।





### ॥ सन्तोषान्न परं सौख्यम् ॥

### मुनिरत्नकीर्तिविजय:

'हेन्रीफोर्ड्' इत्येष ख्यातः कारयानोद्योगस्य स्थापक आसीत् । प्रत्येकं शुक्रवासरे सन्ध्यासमये स्वकार्यालयात् प्रत्यागच्छन् स एकस्य पुष्पविकेन्तुरापणात् पत्न्यै उपायनीकर्तुं मनोहरं शोभनं पुष्पगुच्छं क्रीणाति स्म । एष तस्य क्रम आसीत् ।

सततं सर्वत्र च विकासमेव लक्ष्यीकृत्य विचारयन् हेन्रीफोर्ड्महाशय एकदा तदापणस्य वृद्धं स्वामिनं स्वविचारमुक्तवान् यत्- "आ बहोः कालादहं भवत आपणात् क्रममनुष्लङ्घ्य प्रत्येकं शुक्रवासरे सन्ध्यासमये पुष्पगुच्छं कीणामि । भवतः पुष्पाणि प्रत्यग्राणि सुवासितानि च भवन्ति । तथा भवित्रिर्मितः पुष्पंगुच्छोऽप्याकर्षको मनआह्णादकश्च भवति । अतोऽहं विचारयामि यद् भवतोऽस्याऽऽपणस्य काचिदन्याऽपि शाखा स्याद् येनाऽधिको धनलाभः स्याद्" इति ।

एतच्छुत्वाऽऽपणस्य स्वाम्यवदत् - 'सत्यमुक्तं भवता, किन्तु ततः परं किम्?'

'अहो ! तदनु डेट्रोइट्राज्येऽपि प्रतिस्थानं भवता शाखाः स्थापनीयाः । तेन तु धनस्याऽऽयस्ततोऽपि वृद्धिं गमिष्यति' – स उवाच ।

'पश्चात् ?' - वृद्धोऽप्रश्नयत् ।

'पश्चादन्येष्विप राज्येषु शाखाप्रतिशाखानां स्थापनां कृत्वा पुष्पविक्रयणोद्योगं वर्धापयतु नाम । सम्पूर्णेऽप्यमेरिकादेशे उद्योगान् स्थापयतु । तेन च भवतो धनराशिरिप पर्वतोपमाना भविष्यति' – इति सोऽवक् ।

पुनरिप वृद्धस्तमेव प्रश्नमुपास्थापयत् - 'क्षाम्यन्तु महाभागाः ! किन्तु तदनु किम्?'

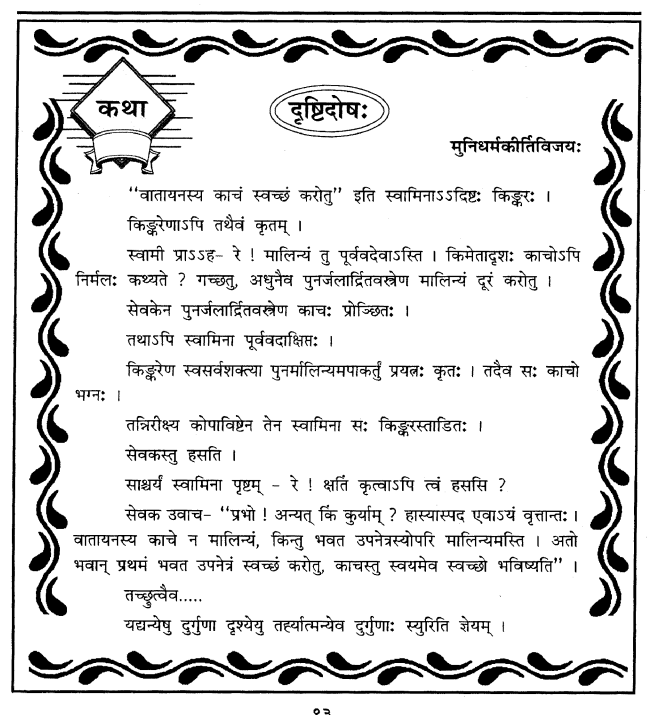
हेन्रीफोर्ड् उवाच - न किञ्चित् ! तावदेव । एवं कृत्वा पश्चात् भवान् विश्रान्तिसुखमनुभविष्यति । सत्यं खलु ? ।'

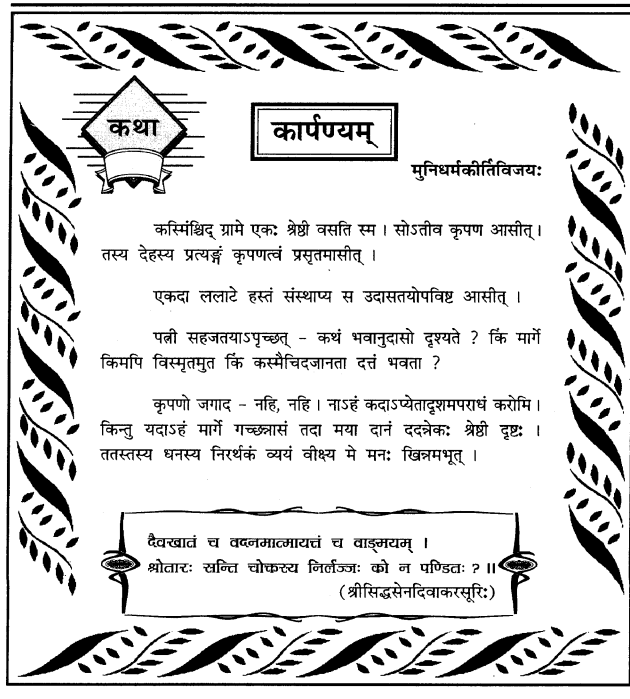
एतदाकर्ण्य स वृद्धः प्रत्युदतरत् - 'महोदय ! तत्त्वहमधुनाऽप्यनुभवाम्येव । तदर्थं चेयत्करणीयस्याऽऽवश्यकतामेव न पश्यामि । यदप्यस्ति तत्तु पर्याप्तमेव, तेन च सुख्येवाऽहम्'।

एतेन च प्रत्युत्तरेण हेन्रीफोर्ड्महोदयो लज्जामनुभूतवान् ।



ये विजितात्मनो नयनिष्ठाः जाग्रति लोकं रक्षितुकामाः । स्यामियतं तेषां वसुधेयं रुक्मवती मृन्मय्यपरेषाम् ॥ (छन्दोनुशासने श्रीहेमचन्द्राचार्यः)







मुनिकल्याणकीर्तिविजयः

अस्ति किलेह भरतखण्डे सर्वेषां मानवीय-सामाजिक-राष्ट्रियव्यवहाराणां प्रथमतया प्रवर्तकानां प्रथमतीर्थकर-परमेष्ठिप्रवरश्रीआदिनाथभगवतां सुतस्य श्रीअवन्तिवर्धनस्य नाम्ना विश्रुतोऽवन्तीजनपद: । तत्र च सकलपुराधिपत्यं बिभ्राणा राजते उज्जयिनी नाम नगरी। या च-वापी-तटाकोद्यानैर्मण्डिता, हट्ट-प्रपा-सभादिभिर्विराजिता, तथा परनरालङ्घितया स्वच्छभावया महासतीसदृक्ष्या खातिकया वेष्टिता, तथा, उत्तुङ्गेन सुवृत्तेन परोपद्रवहारिणा सज्जनेनेव शुद्धेन प्राकारोत्तमेनाऽलङ्कृता शोशुभ्यते।

तां च - वैरिकरिणां सिंह इव वैरिसिंहो नृपावतंसः शास्ति । तस्य च सौम्य-तया चन्द्रिकेवाऽस्ति चन्द्रमुखी शीलशालिनी सोमचन्द्रा नाम राज्ञी ।

अथ तस्यां नगर्यां नृपाभिमतः पूर्णगुणालयो विनीत उपशान्तमानसो शीलयुतो धार्मिको जिनेन्द्र-साध्वाराधनतत्परो धनदत्तो नाम श्रेष्ठी वसित । तस्य च शील-सत्य-नयोपेता सुरूपा चारुभाषिणी सर्वत्रोचितकर्तव्यरता सत्यभामा नाम भार्याऽस्ति । धन-कनक-सुवर्णमणि-मुक्तादिभिर्धान्य-भवन-वाहनादिभिश्चैश्वर्यशालिनोरिप तयोर्मध्यमे वयस्यिप अपत्यसुखं नाऽस्ति । यद्यपि भगवित धर्मे प्रारब्धे च पूर्णश्रद्धावन्तौ तौ सहजतया जीवतस्तथाऽप्येकस्यां निशि श्रेष्ठिनश्चिन्ता जाता यद् - 'अस्माकं सर्वमिप वैभवं पुत्रेण विना निरर्थकम् । को भवष्यित सर्वस्यैतस्य भोक्ता ? को वा वार्धक्ये पालियष्यित नौ ?' अनया चिन्तया तस्य निद्रा नाऽऽयाति ।

चिन्ताकुलं तं दृष्ट्वा सत्यभामा पृच्छति-स्वामिन् ! किमिति भवान् राज्यभ्रष्ट-

राजपुत्र इव, यन्त्रबद्धमदमत्तमतङ्गज इव, द्यूतपराजितमहाद्यूतकार इव, विद्याभ्रष्टविद्याधर इव, परिक्षीणायुर्देवेन्द्र इव शोकाकुल: परिलक्ष्यते ? किं केनाऽपि मुषितो वा ? राज्ञाऽपमानितो वा ? महाजनो वा पराङ्मुख: ? निधानं वाऽङ्गारे पर्यस्तम् ? बालिकया वा कयाऽपि चित्तं चोरितं भवत: ? यदि नाऽनाख्येयं तर्हि कथ्यताम् ।

भो: ! तवाऽप्यनाख्येयं किञ्चिदस्ति वा मम ? तथा नाऽन्यत् किञ्चित् दुःखमिप विद्यते मम । केवलमेकेव चिन्ता चित्तं पीडयित यत् – क एतस्य वैभवस्य भोका भिवता ? तथा को नौ वार्धक्ये पालियता ? इति । अनयैव चिन्तया चिन्तितोऽहं नाऽन्यत् किञ्चिदिप चिन्तियतुं पारये-इति श्रेष्ठिना कथितम् ।

एतच्छुत्वा तयोदितं यत् - स्वामिन् ! यद्यप्यावां पुण्यशालिनौ तथाऽपि कस्यचित् पुरा कृतस्य पापस्यैतत् फलं येनाऽऽवयोरपत्यसुखं नाऽस्ति । अतस्तस्य पापस्य शुद्ध्यर्थं नौ जिनोदितधर्माराधनं, जिनेश्वराणां पूजादिविधानं, गुरुभिक्तकरणं तथा साधिमकवात्सल्यं, दीनानाथादिभ्यो दानं, प्रशस्तपुस्तकलेखनिमत्यादि-शुभकार्येषु स्वीयधनमुपयोयुज्यावहे । एवंकरणेन पापशुद्धिस्तावद् भविष्यत्येव । ततो धर्मप्रभावेन यदि सुतो भावी तदा शोभनम् । अन्यथाऽपि पुण्यप्राग्भारस्तु विधष्यत्येवेति न काऽपि हानिः ।

निशम्य स्वभायीयाः सुवचांसि श्रेष्ठी ह्यत्यन्तं प्रसन्नो जातः । स तदुक्तं सर्वमिप विशेषेण कर्तुमारब्धः । विशेषतो जिनपूजार्थं स मालाकारान्तिकं गत्वा तस्मै च प्रभूतं धनं दत्त्वा प्रत्यहं भूयांसि सुगन्धीनि सुन्दराणि च पुष्पाण्यवचेतुं कथयति स्म । तेनाऽपि प्रतिपन्नम् । ततः प्रत्यहं प्रातःसमये स पुष्पभाजनं गृहीत्वाऽऽरामं गत्वा मालाकारेणोच्चितानि मनोहराणि पुष्पाण्यानयति स्म । स्वकीये गृहजिनालये चाऽतीव भक्त्या जिनेश्वराणां पूजां करोति स्म । तदनु यथाविधि चैत्यवन्दनादि करोति स्म । ततो निवृत्तो गुरुभगवदन्तिकं गत्वा गुरुवन्दनं करोति स्म प्रत्याख्यानं च गृह्णाति स्म । ततो धर्मकथां श्रुत्वा गृहं गत्वा काले सुपात्रदानं दीनादीनामनुकम्पनं कृत्वा पश्चादेव भोजनं करोति स्म । वाणिज्यव्यवहारादिकमिप नीतियुक्तं करोति स्म । एवं यद् यच्छोभनं सुकृतं च, तत् सर्वं प्रसन्नमनसा करोति स्म । एवं करणेन तस्य पापकर्म विगलितम् । पुण्यपुञ्जः स्फूर्तिमगच्छत्, तेन च तुष्टा शासनदेवता 'पुत्रस्ते भविष्यती'ति वरं ददाति स्म ।

तस्यां रात्रौ सुखनिद्रया सुप्ता सत्यभामा नानामङ्गलमण्डितं पुष्पहार-कुङ्कुमादिभिः शोभितं निर्मलजलपूर्णकलशं स्वप्ने पश्यित स्म । स्वप्नं दृष्ट्वाऽत्यन्तं हृष्टा सा जागृता पत्ये स्वप्नवृत्तं कथयित स्म । श्रेष्ठ्यपि तच्छुत्वा प्रमुदितस्तस्यै उत्तमपुत्रस्य लाभं कथयित स्म । ततः सा शकुनग्रन्थि बद्ध्वा प्रकटितेषु गर्भचिह्नेषु प्रसन्नमनसा पूर्णश्रद्धया च यथोचितं गर्भपालनं करोति स्म । परिपूर्णे काले सा निराबाधं निरामयं च सुन्दरं पुत्ररत्नं प्रसूतवती । हृष्टः श्रेष्ठी प्रभूतधन् व्ययेन तस्याऽनुत्तमं वर्धापनं करोति स्म, दीन-दुर्गतेभ्यश्च याचिताधिकं दानं दत्ते स्म । प्राप्ते च द्वादशाहे स्वजन-महाजनसमक्षं स्वप्नानुसारेण तस्य नाम मङ्गलकलश इति स्थापयित स्म ।

द्वितीयकलायुतचन्द्रमा इव वर्धमानः स मातापित्रोः पूर्णप्रीतिभाजनं क्रमेणाऽष्टवार्षिकः सञ्जातः । अत्यन्तं सुरूपः, सौम्यः, प्रियदर्शनः, सर्वलक्षणसंयुक्तः स पूर्वसंस्कारबलेन बाल्येऽप्यत्यन्तं विनयी मधुरभाषी चाऽऽसीत् जिनेश्वरकथिते धर्मे च पूर्णश्रद्धालुरासीत् ।

एकदा प्रभाते पुष्पाण्यानेतुं गच्छन्तं पितरं दृष्ट्वा पृष्टवान् स गमनप्रयोजनम्। कथिते च प्रयोजने साग्रहं पितरं कथयित स्म यद्-अहमिप भवता सार्धमागिमष्यामि। निषिद्धेऽपि पित्रा सोऽतीवनिर्बन्धेन पितरं विज्ञपयित स्म। पिताऽपि तस्य हठं ज्ञात्वा तं स्वसार्धं नयित स्म। आरामे गत्वा श्रेष्ठी मालिकेनाऽविचतािन पुष्पाणि गृहीत्वा यावत् प्रतिनिवृत्तस्तावता तेन पृष्टं- स्वामिन्! क एषोऽत्यन्तं वल्लभो बालकः ? श्रेष्ठिनाऽपि –मामकीनः सुतोऽयिति कथितम्। हृष्टो मालाकारो बालकाय फलादि ददाित स्म। सोऽपि गृहीत्वा पित्रा सार्धं गृहं गतः सन् मात्रे तत् सर्वं दत्तवान्।

अथ द्वितीयदिने प्रातःकाले स पितरं कथयित स्म यद् - इतः परं पुष्पानयनायाऽहमेकाक्येव गिमष्यामीति । तद्विनयेनाऽतीव तुष्टोऽपि पिताऽनिष्टाशङ्कया वारयित स्म । किन्तु तस्य निश्चयं दृष्ट्वा स मालाकारं सूचितवान् यद्- इतः परमस्मै पुष्पाणि देयानीति । ततः प्रभृति प्रत्यहं स एव पुष्पेभ्यो गच्छित स्म । तथाऽन्तराले किञ्चित् कलाविज्ञानादिकं धर्मतत्त्वादिकं च मातापित्रोः सकाशात् शिक्षते स्म । एवं कश्चित् कालो व्यतीतः । अत्र च तावदेवम्।

इतोऽत्रैव भरतवर्षेऽङ्गदेशेषु प्रधाना चम्पा नाम नगरी राराजित । तस्यां सुर-

सदृशसुन्दरः सुरसुन्दरो राजाऽऽधिपत्यं प्रतनोति स्म । तस्य नैकराज्ञीषु विशिष्टगुणानामावल्या शोभमाना गुणावली नाम पट्टमहिषी आसीत् । राज्ञस्तावतीषु राज्ञीष्विप अपत्यं नाऽऽसीत् । अन्यदा गुणावली राज्ञी राज्ञौ निद्रायमाणा स्वप्ने सुन्दरपुष्प-फलादिभिः समाकुलां कल्पवल्ली दृष्ट्वा प्रबुद्धा सती नृपाय तत् कथितवती । तेनाऽिप विचार्य प्रसन्नेन कथितं यत्-तव नानागुणगणालङ्कृता रूपलावण्यशालिनी पुत्री भविष्यतीति । एतिन्नशम्याऽतीव प्रमुदिता सा सोल्लासहृदयेन गर्भपालनं करोति स्म । क्रमेण कालमासे साऽत्यन्तं मनोज्ञस्वरूपं तेजिस्वनीं पुत्रीं सुषुवे । दासीद्वारा तज्जन्मवार्तां लब्ध्वा हृष्टमानसो राजा महोत्सवपूर्वकं वर्धापनकं कारयामास । नगरजना अपि निरपत्यनृपगृहेऽद्य सुताजन्मोऽभवदिति हर्षाकुल-चित्ताः समेऽिप गायन्ति नृत्यन्ति राज्ञे च विविधान्युपायनानि ददित स्म । राजाऽिप समस्तपौरजनान् भोजयामास, सत्कारादिना च प्रीणयामास । प्राप्ते च द्वादशे दिने सकलसभासमक्षं स तस्या नाम 'त्रैलोक्यसुन्दरी'ित स्थापयामास । साऽिप बालिकाऽत्यन्तं रूपवती स्वमातृणां हस्ताद्धस्तं संक्रममाणा कला–सौम्यता–कान्ति–लावण्यादिभिश्च वर्धमाना क्रमेण योवनस्था जाता । अत्यन्तं विनयिनी मञ्जलभाषिणी कुशाग्रबुद्धिमती च सा राजः सर्वासां राज्ञीनां चाऽतीव वल्लभाऽऽसीत् ।

अथैकदा प्रधाननेपथ्यालङ्कारशालिनीं तां विलोक्य राज्ञो मनिस चिन्तोत्पन्ना यत्- ''कोऽस्याः पुण्यशालिन्या वरो भविष्यतीति ?'' अनया चिन्तया व्याकुलिचत्तं नृपं दृष्ट्वा सर्वा अपि राज्ञ्यस्तं पृष्टवत्यस्तिच्चन्ताकारणम् । राज्ञाऽपि यथाचिन्तितं कथितम् । तच्छुत्वैकेन स्वरेणैव सर्वा अपि ताः कथितवत्यो यत् – ''मैवं वदतु भवान् ! अस्माभिस्तिद्वयोगो नैव सिहष्यते ।'' राजा कथयित स्म यत् – ''कन्या तु भर्तृगृहे एव शोभते, नैव कदाचित् पितृगृहे ।'' एतिन्नशम्य वस्तुस्थितिमवबुध्य च ताभिश्चिन्तितं यत् केनोपायेन साऽस्मत्सिवध एव वसेत्– इति । विचिन्त्य च राज्ञे कथितं यत्– ''तिह एवं क्रियतां, यदत्रैवाऽस्माकं राज्यस्य महामिन्त्रणः सुबुद्धेः पुत्राय सा दीयतां येन प्रत्यहं तां दृष्ट्वा तृसाः सुखिन्यश्च भवेम'' इति । श्रुत्वैतत् प्रमुदितो राजा । प्रतिपन्नं च तेनैतत् ।

द्वितीयदिने स मन्त्रिणमाहूय तत्पुत्रेण त्रैलोक्यसुन्दर्या विवाहं कर्तुमन्वरुणत् । मन्त्रिपुत्रस्तु त्वग्-रोगी आसीत् । अतो मन्त्री राजानं विज्ञप्तवान् – ''प्रभो ! क्र भवतः कुलम् ? क्र च मम ? समानकुलयोः सम्बन्ध एव जगित प्रशस्यते । सिंही-शृगालयोः सम्बन्धस्त्वप्रशस्तो निन्दितश्चैव । अतो नैतत् कर्तुं योग्यम् ।" राजा तु परमार्थ- मजानानस्तमत्यन्तमाग्रहीत् । प्रान्ते च स्वदेहशपथेन तं शप्तवान् यद् – "निर्विकल्पं ममाऽऽदेशः कर्तव्यः" इति । किंकर्तव्याकुलो मन्त्री तूष्णीमेव तदभ्युपगम्य गृहं गतवान् । बहुधा विचिन्त्याऽपि अलब्धमार्गोऽनन्यगिकतया कुलदेवतामाराद्धं निर्णीतवान् ।

सायंकाले पुष्प-फल-कुङ्कुमादि सर्वं सामप्रयं गृहीत्वा कुलदेवतासदनमगमत् सः। आडम्बरेण तत्पूजां विरचय्य दर्भमये संस्तरे देवीपादमूल एव सुप्त्वा तज्जपं करोति स्म । जपप्रभावेन देवताऽऽगता । असाविप तत्पादयोः प्रणितं विधाय साञ्जलि स्थितः । तयाऽऽकारणप्रयोजने पृष्टे कथयामास यत् – "मम सुतं नीरोगं कुरु" । तया ज्ञानेन विज्ञाय कथितं यत् – "तन्नैव शक्यम् । रोगकृत् कर्म तेनाऽवश्यं भोक्तव्यमेव ।" अनेन विचार्य कथितं यत् "तिर्हं कञ्चिद् भाटकेनाऽऽनीयाऽत्रोपस्थापय यो राजकन्यां पिरणीय मत्पुत्राय ददाति ।" देव्योक्तं "भवतु । तव भक्त्या प्रसन्नाऽहं करिष्यामि तवाऽभिमतम् ।" ततो ज्ञानाभोगेन विलोक्य कथितं "श्वः परश्चो वा पुराद् बिहः स्थानपालानां पार्श्वे शीतार्तः पिरश्चान्तोऽग्निना तप्यमानश्च बालकस्त्वया प्रच्छनं गृहमानायितव्यः । पश्चाद् यथेप्सितं कुर्याः ।" विनयावनतेन मन्त्रिणा सर्वं तत् प्रतिपन्नम् । प्रणामाञ्चलिपुरस्सरं स देवीं स्तुतवान् । ततो देवी अन्तर्हिताऽसाविप गृहमागतः सन् हृष्टमानसः सर्वां विवाहयोग्यां सामग्रीं प्रगुणीकरोति स्म ।

तत एकं स्थानपालं पूर्वपरिचितमाहूय किञ्चिद् धनं दत्त्वाऽऽदिदेश यत् - ''सुरूप: कश्चिद् बालो यदा नगराद् बहिरागच्छेत् तदा तं प्रच्छन्नमत्राऽऽनये''ति । सोऽपि इ ''यथादिष्टं करिष्ये'' इति कथयित्वा गतः ।

इतो मङ्गलकलशो नित्यक्रमेण प्रातःकाले पुष्पाण्यानेतुं मालाकारगृहं गच्छिति स्म। तदा देव्याऽऽकाशे स्थित्वोक्तं "एष दारको भाटकेन सुकन्यां परिणेष्यिति, न सन्देहः" इति । अनेन तिन्नशम्य तद्भावार्थमजानता चिन्तितं यत् - पितरमाख्यायो-पलप्स्येऽस्य भाविमिति । किन्तु गृहं गतः स विस्मृतवान् तत् । अन्यदिनेऽपि देव्या तदेवोच्चरितम् । श्रुत्वा तत् - अद्य तु पित्रे कथियतव्यमेवैतदिति निश्चित्य यावद गच्छित तावद् देवीप्रभावेन महावायुनोन्नीतः सन् स आकाशमार्गेण चम्पान्तिकेऽटवीं

प्राप्तः । एतेनाऽतीव विस्मितः स मार्गं शोद्धं सर्वत्राऽटव्यामिटतवान् । किन्तु क्षुनृषं पिरश्रान्ति च विना न किञ्चित् प्राप । अतो वृक्षाणां फलैः सरसो जलेन च तित्रवार्य यावद् विश्रान्तस्तावता सूर्योऽपि विश्रान्तिमनुभिवतुमस्ताचलं प्रस्थितवान् । सन्ध्या सित्रिहिता। क्रमशस्तमसः साम्राज्यं प्रसर्तुमारब्धम् । शृगाल-चिल्ल-निशाटनादिनिशाचराणां शब्दाः श्रूयन्ते स्म । अनेन भीतो मङ्गलकलशः समीपस्थं वटवृक्षमारुह्य सर्वत्र विलोकयित स्म ।

अथोत्तरस्यां दिशि तेन प्रज्वलदिग्नर्दृष्टः । अतो द्वृतमेव वृक्षादवतीर्यं स उत्तरिभमुखं प्रचलितः । तदा च शीतकालो वरीर्वातं स्मेति हिमकणिमिश्रितो वायुर्वावायते स्मे । अत्यन्तं शीतलः स पवनस्तस्य देहं कम्पयित स्म, आरण्यकाः शब्दा आरावाश्च हृदयं कम्पयामासुः । पिरिहितवस्त्राद् ऋते न किञ्चित् प्रावरणं तत्पार्श्वे आसीत् । अतो हस्तावाकुच्य दन्तवीणां च वादयन् स शनैः शनैस्तत्र प्राप्तः । तत् स्थानं तु चम्पानगर्या वप्ररक्षकाणामासीत् । बहवो यामिकास्तत्र सम्मील्य काष्ठानि प्रज्वाल्य विह्ना शीतं, मिथो वार्ता-पिरहासादिभिश्च निद्रामपाकुर्वाणास्तत्रोपिवष्टा आसन् । असाविप शीतार्तः सन् तत्रैवाऽिनसिवधं गत्वा देहं तापयित स्म । तं बालकं दृष्ट्वा सर्वेऽिप ते यामिकास्तमेव पिरहासिवषयं कृत्वा हिसतुमारब्धाः । तावता केनिचत् स दण्डेन प्रणुद्य पीडितः । एतेन तन्मुखात् सहसा 'आह' इति शब्दो निर्गतः । निशम्य तत् सर्वेऽिप क्रमशस्तं दण्डेन पीडितुमारब्धाः । तदसहमानस्य तस्य नेत्राभ्यामश्रूणि निर्गतानि । यामिकास्तु तथाऽि तं पीडियत्वोपहसन्ति स्मैव । तावता मिन्त्रिनिर्दृष्टः स्थानपालस्तं दृष्टवान् । अतो यामिकभ्यस्तं मोचियत्वाऽन्यत्र नीतवान्, काष्ठानि ज्वालियत्वा शीतमपाकृत्य च तं सान्त्वयित स्म ।

प्रत्यूषे जाते सोऽन्यान् स्थानपालान् वञ्चयित्वा प्रच्छत्रतया नगरान्तर्गत्वा मन्त्रगृहं प्रापितवान् । मन्त्र्यपि सुरूपमाभिजात्ययुतं च तं दृष्ट्वाऽत्यन्तं हृष्टः स्वकीयप्रासादस्य सप्तमतले नीत्वा तं रक्षितवान् । ततः स्वयमेव तं स्नानादिकं कारयित्वोत्तमवसनानि परिधाप्य च सरसं भोजनं भोजितवान् । ततो विविधैर्वार्तालापैर्दिनं यापितवान् । एवं प्रत्यहं करोति स्म । किन्तु तं कुत्राऽपि गन्तुं नाऽनुमन्यते स्म । यदा च स्वयं गच्छति स्म तदा तदपवरकं तालयित्वव गच्छति स्म । मङ्गलकलशेन चिन्तितं – "किमर्थमयमेवं

करोति ? पृच्छामि तावत् ।" अतस्तेन मन्त्रिणे पृष्टम् – "महोदय ! किंनामैतत् पत्तनम् ? को वा भवान् ? किमर्थं च ममैतादृशं गौरवमातिथ्यं च करोति ? किमिति मां बहिर्गन्तुं नाऽनुमन्यते भवान् ?"

मन्त्रिणोक्तं - "शृणु । इयं चम्पा नगरी अस्ति । अहं चाऽत्र सुबुद्धिर्नाम महामात्योऽस्मि । तव गौरवमातिथेयं च स्वकार्यार्थं करोमि । तेनैव च त्वां बहिर्गन्तुं नाऽनुमन्ये ।" "िकं पुनर्भवतः स्वकार्यम् ?" इति तेन पृष्टे मन्त्री तं त्रैलोक्यसुन्दरीवृत्तं राजादेशं च कथियत्वा निर्दिष्टवान् यत् -"मम स्वकार्यं त्वत्रैकमेव - त्वया राजकन्या परिणीय मत्पुत्राय दातव्या, यतो मम पुत्रस्त्वग्दोषेण दूषितोऽस्तीति ।"

मङ्गलकलशस्त्वेतच्छुत्वा स्तब्धमना विषण्णश्च सञ्चातः । तेनोक्तं – "कथमेतत् संभवेत् ? सर्वथा नीतिविरुद्धमेतत् कार्यम् । अहं हीदं सर्वथा न करिष्ये ।" मिन्त्रणा पुनः पुनः साग्रहं स बोधितः किन्तु तेन तत् सर्वथा निषिद्धम् । अनेन कुद्धो मन्त्री खड्गं गृहीत्वा तं हन्तुमुद्यतः । तावता तत्परिजनेन कथमिप तं निवार्य मङ्गलकलशाय कथितं – "भोः ! किमर्थमकारणमरणमाकारयिस ? विना प्रतिकारं तदुक्तमङ्गीकुरु येन तवाऽिप मुक्तिभवेत् तस्याऽिप कार्यं भवेत् ।" एवं मङ्गलकलशां विविधप्रकारैबोधियत्वा मन्त्रीवचनं स्वीकारितः । सोऽिप सर्वं विचिन्त्य तदर्थमनुमन्यते स्म कथयित स्म च यत् – "विवाहकाले मण्डलेषु राजा यद् दास्यित तत् सर्वमिप निर्विकल्पं मे दातव्यमुज्जियनीमार्गे च रथसिहतं स्थापियतव्यम् । विवाहनन्तरं च ममोज्जियनीं गन्तुं न कोऽिप निषेद्धमहितं" इति ।

मन्त्रिणस्तन्निशम्याऽतीव हर्षः सञ्जातः । स तदुक्तं सर्वमपि यथातथमङ्गीकृत्य नृपसमीपं गतवान् । राज्ञा सह विवाहदिनविषयं चर्चियत्वा राजपुरोहितमाकार्यं च प्रधानं दिनमुत्तमं च मुहूर्तं गणियतुं विज्ञप्तवान् । राजपुरोहितेनाऽपि स्वगणितानुसारमुत्तमं लग्नं निर्णीय कथितम् । ततो राजा मन्त्रिणं मुहूर्तानुसारं प्रगुणीभिवतुं निर्दिष्टवान् । स्वयमिप च स्वानुचरानाहूय विवाहार्थमुपयोगिनीं सामग्रीं मेलियतुमादिष्टवान् स्वस्याऽन्तःपुरेऽपि च तदर्थमाज्ञापितवान् ।

इतो मन्त्र्यपि प्रसन्नमनसा गृहमागत्य सर्वा अपि विवाहसामग्री: सम्मेल्य मङ्गलकलशायाऽपि तदर्थं सन्नद्भुमादिष्टवान् । ततः प्राप्ते विवाहदिवसे मन्त्री मङ्गलकलशं 000

सुगन्धितजलेन स्नपित्वा चीनांशुकाद्युत्तमवस्त्राणि परिधाप्य बहुमूल्यैराभरणैविभूष्य चोत्तुङ्गहस्तिस्कन्धे समारोपितवान् । ततः सकलस्वजन-परिजनसमाकुलो विहायो-भेदितूर्यिनिनादपुरस्सरं सरभसचलज्जनव्रजं सुवासिन्यारब्धमङ्गलगानं क्रमशो राजप्रासादद्वारं प्राप्तो मन्त्री मङ्गलकलशसिहतः । तत्र च कृतकौतुकमङ्गलो मङ्गलकलशो राज-मिहषिभिर्मातृगृहे प्रवेशितः । अतीव सुरूपं सौन्दर्यशालिनमाकृत्यैवाऽऽभिजात्यविराजितं मुखमुद्रया जनमनोमोहकं च तं दृष्ट्वैव त्रैलोक्यसुन्दरी - ईदृशो मे भर्ता भावीति हृष्टा, सखीभिरभिनन्दितेति लज्जिता, कथं तेन सह वार्तालापादि करिष्ये इति चिन्तया भयभीता, अत्यन्तं पुण्यवत्यहमिति गौरविता च सञ्जाता ।

अथ प्राप्ते च लग्नकाले, पुरोधसा पुण्याहमिति उद्घृष्टे, सम्प्राप्ते विशिष्टशकुनसम्पाते, प्रवादितेषु च मङ्गलरवकारिनन्दीवादित्रेषु, प्रज्वालिते च घृतमधुकर्पूरादिभिर्वह्नौ विधिपूर्वकं मङ्गलकलश-त्रैलोक्थसुन्दर्योः करमेलनं जातम् । ततो वधूसमेतोऽसावग्नेः प्रदक्षिणां करोति स्म । तत्र प्रथमे मण्डले राज्ञा महार्घाणि वस्त्राणि, द्वितीये रत्नादिखचितानि भूषणानि, सुवर्ण-रजतादिघटितानि च स्थालादिभाण्ड-भाजनानि, तृतीये प्रभूतं सुवर्ण-मणि-मुक्तादि द्रव्यं तुर्ये च रथादीनि वाहनानि मङ्गलकलशाय समर्पितानि । ततः करमोचनसमये नृपः करं मोचयति स्म । असौ न मुञ्जति स्म । "किमन्यदिच्छसी" ति पृष्टेऽनेन पञ्चोत्तमास्तुरङ्गा याचिताः । "अहो ! मुधा मुक्तोऽहं त्वये" ति वदन् राजा दत्ते स्म तुरङ्गान् ।

ततः समाप्ते विवाहविधौ सवधः सकलोपायनसमूहयुतश्च मङ्गलकलशः सतूर्यनिनादं मिन्त्रगृहं गन्तुमुद्युक्तः । तं दर्शं दर्शं युवत्यस्तादृशं वरं प्रार्थयित स्म, स्त्रियस्त्रैलोक्यसुन्दर्ये ईर्घ्यन्ति स्म तद्भाग्यं च प्रशंसन्ति स्म, प्रौढास्तु तस्या अखण्डितसौभाग्यार्थं प्रार्थयन्ते स्म, वृद्धाश्च तां हार्दिकानाशीर्वादान् समर्पयन्ति स्म । प्रत्यक्षं मदनस्वरूपं मङ्गलकलशं रूपनिर्जितरत्या त्रैलोक्यसुन्दर्या सह विलोक्य नागरा युवानोऽपि नितरां स्तब्धिचत्ताः सञ्चाताः ।

असाविप दीन-दुर्गतेभ्यो दानं ददत्, अभिनन्दनानि स्वीकुर्वन्, प्रशंसावाक्यानि शृण्वंश्च गच्छति स्म । साऽपि त्रैलोक्यसुन्दरी नागरीणां विविधानुल्लापान् श्रुत्वा लज्जां, गौरवमाह्णदं, हास्यिमत्यादीन् मिश्रितान् भावान् सहैवाऽनुभवन्ती गच्छति स्म ।

मङ्गल-सत्कारादिपूर्वं गृहं प्रवेशित: सवधूर्मङ्गलकलश: क्रमेण वासगृहे प्रविष्ट:। द्राविप पर्यङ्क उपविष्टौ । तावता मन्त्री तमिङ्गितेन ततो निर्गन्तुमादिशति स्म । असाविप सङ्केतं लब्ध्वा मुखादिक्षालनिमषेण बहिर्गन्तुं प्रवृत्तः । तदा साऽपि राजकन्या तदनुपदमेव सुवर्णालुकं जलपूर्णं गृहीत्वा सहैवाऽऽगता । मुखादि प्रक्षाल्य स पुनरपि तया सार्धं वासगृहं प्राप्त: । ततो बहिर्गमनायोपायमन्विष्यन्तं व्यग्रचित्तं तं दृष्ट्वा तया पृष्टं -''प्रिय! किं त्वां क्षुद् बाधते।'' रहस्यमकथयता तेनाऽपि ''आम्'' इत्युक्तम्। अतोऽनया स्वमातुगृहादु मोदका आनाय्य तस्मै परिवेषिताः । ततो द्वाविप तत् खादितवन्तौ । आचमनं कुर्वताऽनेन स्वं ज्ञापियतुं "उत्तमा इमे मोदकाः, किन्तु उज्जियनीनीरयुता यदि स्युस्तदा शोभनतरम्" इति कथितम् । साऽप्यकाण्डं तत् श्रुत्वा मनस्येव हसित्वा चिन्तितवती यत् - ''प्रायोऽस्या मातुलगृहमुज्जयिन्यां भवेत्, अथवा बाल्ये स तत्र पर्यटित: स्यात् - इति स एवं कथयति ।'' ततस्तयाऽनुरागातिरेकेण मधुरवचनानि भणन्त्या तस्मै ताम्बूलं दत्तम् । यावदसौ तच्चर्वयन् तया सह संलापं करोति स्म तावत् सुबद्धिना तत्परिजनैश्च पुनरिप तस्य ततो निर्गन्तुं सञ्ज्ञा कृता । तदिभलक्ष्य किञ्चिद्विचिन्त्य च मङ्गलकलशस्तां कथयति स्म यद् - ''अहं देहचिन्तार्थं गच्छामि, त्वं क्षणानन्तरं सेवकेन सह जलं प्रेषये''ति । एवमुक्त्वा द्रुतमेव स मन्त्रिगृहात्रिर्गत्य तदनुचरै: सह राजदत्तं वस्तुसमूहं रथतुरगादिकं च यत्र स्थापितमासीत् तत्र प्राप्तः । स तस्माद् वस्तुजातात् सारतरं रथे संगोप्य तुरगानिप रथे संयोज्य शेषं द्रव्यादिकममात्याय देयिमिति सूचियत्वा रथमारूढ: । ततो मन्त्रिनरात् स्वनगरस्य मार्गं ज्ञात्वा तुरगान् प्रेरितवान् । वायवेगा जात्याश्च तेऽश्वाः स्तोकदिनैरेव तमुज्जयिनीं प्रापितवन्तः।

उज्जियनीं प्राप्य मङ्गलकलशः सत्वरं स्वगृहं गत्वा सरथो यावदन्तः प्रविशिति स्म तावद् वस्त्रालङ्कारादिभिर्भ्राजिष्णुं तं दृष्ट्वाऽनुपलिक्षतवती तन्माता तं कञ्चिद्राजपुत्रं मत्वा कथितवती - "भो राजपुत्र ! अत्र नाऽस्ति कश्चिन्मार्गः । कथमन्तः प्रविशिस ?" स तु – "अत्रैव मार्गोऽस्ति ।" इति कथयन् हठादन्तः प्रविष्टः । अतः सा द्वृतं श्रेष्ठिनमाहूय – "असौ कोऽपि निवारितोऽपि अस्मद्गृहे प्रविशिति" इति कथयित स्म । तावताऽसाविप रथादुत्तीर्य पित्रोः पादपतनं कृत्वा पितुश्च कण्ठे विलग्य गाढं रोदिति स्म । ततः पिताऽप्येनमुपलक्ष्य गद्रदकण्ठो रोदितवान् । साऽपि तन्मातोच्चै रुरोद ।

अतीव हृष्टास्त्रयोऽपि ततो गृहान्तर्गताः । तदनु मङ्गलकलशेन सर्वं राजदत्तं वस्त्र-द्रव्यादिकं गृहान्तर्मुक्त्वा रथादश्चा वियोजिताः । ततः स्वीयानुचरान् गृहं परितः प्राकारं रचियतुमादिश्य रक्षार्थमश्चपालनार्थं च स्थानपालमश्चपालं च नियोजितवान् । एवं सर्वमपि सुस्थं कृत्वा निवृत्तचित्तः स पित्रोः समीपं गत्वोपविष्टः, ताभ्यां पृष्टश्च देववाण्यादि-भाटकविवाहपर्यन्तं वृत्तान्तं कथितवान् । तित्रशम्याऽहो ! महापुण्यवानेषः – इति श्रेष्ठी चिन्तयित स्म । तत्पश्चात् मङ्गलकलशः कथयित स्म यत् – "पितः ! अहं किमपि विद्या-कलादिकं न जानामि । अतोऽहं कस्यचिद् विद्यागुरोः समीपे तत् सर्वं शिशिक्षिषे ।" तदा पित्राऽपि तदनुमत्य गृहान्तिक एवोपाध्यायपार्श्वे कलादिकं शिक्षितुं व्यवस्था कृता ।

इतश्चम्पायां मन्त्रिगृहे राजकन्या देहचिन्तानिवृत्त्यर्थं गतं स्वपितं प्रतीक्षते स्म । तावता मन्त्रिणा त्वग्दोषदूषितः स्वपुत्रस्तस्याः समीपे प्रेषितः । सा तु तं दृष्ट्वा – "क एष सरोगः ?" इति यावत् चिन्तयित स्म तावत् स तां स्प्रष्टुमुद्यतः । एषा तु तं तिरस्कृत्य झटिति वासभवनाद् बिहिनिर्गत्य दासीभिः समं सुप्ता । प्रातश्चोत्थाय स्वमातुः पार्श्वे गता– तद्वृत्तं च कथियत्वा तत्रैवोषिता ।

इतो मन्त्र्यपि घटितं सर्वं विलोक्याऽत्यन्तं विषण्णो बहु विचिन्त्य राजानं द्रष्टुं गतः । सिवनयं प्रणम्योपविष्टं तथाऽपि विषण्णं मिन्त्रणं दृष्ट्वा राजा तं पृष्टवान् - ''भो! किमित्यद्य विषण्णो दृश्यते भवान् ? तोषस्थले विषादः किमर्थम् ?'' मन्त्री उवाच- ''किं वक्तव्यं प्रभो! मम तु जिह्नैव सीवितेव न प्रचलित । अन्यथा चिन्तयतां नोऽन्यथैव जातम् । भवतु, अस्माकमेव कर्मपरिणतिर्विचित्राऽस्ति । तत्र किमर्थमन्यस्य दोषो द्रष्टव्यः ?'' ''तथाऽपि वदतु । यित्किञ्चिदप्यस्तु – वदतु भवान्।'' इति राज्ञा सिनर्बन्धं पृष्टे मन्त्री कथयित स्म ''प्रभो! यद्यप्यश्रद्धेयं ममेदं वचो भविष्यित तथाऽपि कथयामि । ह्यो रात्रौ मम पुत्रेण यदा भवतो दुहितुः स्पर्शः कृतः ततः प्रभृति स महाकुष्ठी दृश्यते । न जानामि किं तत्र कारणं स्यात् ? इति ।''

एतत् श्रुत्वाऽतीव कुद्धो राजाऽऽचुक्रोश ''अहो ! पापिनी सा कथं जन्मनः पूर्वमेव न मृता ? ईदृशस्य नररत्नस्य विनाशिन्यलक्षणा सा इतः परं मम दृष्टिपथे नैवाऽऽनेतव्या । नाऽहं तस्याः पापिन्या मुखमिप द्रष्टुमिच्छामि ।'' तदा त्रैलोक्यसुन्दर्या मात्रैवाऽन्तः पुरमहालयस्य कुत्रचिदपवरके धारिता सा यत्र कश्चिदिप तां द्रष्टुं तया सह

वक्तुं च न पारयेत् ।

अनेन त्रैलोक्यसुन्दरी चित्ते सुदुःखिता सती चिन्तयित – "दुर्विषद्धां कलङ्कमेतन्मम दैवदोषादुपस्थितम् – किमत्र कर्तव्यम् ? जीवितं त्यजािम ? अनशनं वा करोिम ? नैव नैव । विवेकिनां नैतादृशं दुष्कर्म शोभते । यादृशी तादृशी वा परिस्थितिः स्वकर्मणैवोपस्थिता सती विवेकेन धैर्येण च सम्मुखीकृत्य पारंगमनीया । तिर्ह किं करवाण्यहम् ? आम् – स्मरामि तद्रात्रौ प्रियेण मोदकादनानन्तरं भिणतं यत् – उत्तमा इमे मोदकाः किन्तु उज्जियनीनीरयुता यदि स्यु-रित्यादि । कदाचित् स उज्जियन्यां भवेत् । मम ज्ञापनार्थमेवैतादृशं गदितं स्यात् तेन । मया स्वयमेव तत्र गत्वा तच्छुिद्धः कर्तव्या।"

अतः सा मातरं- "एकदा पितृदर्शनं कारये" ति याचते स्म । किन्तु मात्राऽवज्ञयोपेक्षितं तत् । साऽपि तदपमाननं सहमाना समतया वर्तते स्म । अथाऽन्यदा स्विपितृतुल्यः शान्तमूर्तिर्गुणालयः सिंहनामा सामन्तराजस्ततो गच्छन् तया दृष्टः । सा तमाहूय विज्ञप्तवती यत् "कृपया केवलमेकवारं पितृदर्शनं कारयतु । भवान् हि मम तातभूतः । पित्रे ममैकं वचनं श्रावियतुमवसरं कल्पयतु । ततोऽहं तूर्णमेव निर्गिमिष्ये।" सोऽपि तदुक्तमूरीकृत्य राजानं गत्वा विज्ञपयित स्म यत् – "प्रभो ! भवतः पुत्री केवलमेकवारमेव भवदर्शनं कर्तुं भवते एकं वचनं च श्रावियतुमिच्छिति । कृपया तस्यै वराक्यै एकमवसरं कल्प्यताम् । साऽन्यत् किमिप नेच्छिति ।" एतच्छुत्वा वल्लभाया दुहितुः स्मरन् राजाऽत्यन्तं करुणार्द्रहृदयो जातः । द्रुतमेव च प्रतिहारद्वारा तामाहूय पृष्टवान् – "वद पुत्रि ! किमिच्छिस त्वम् ?" तदा तयोक्तं – "तात ! कृपया मे कुमारवेषं प्रदेहि विश्वस्तभटांश्च कांश्चिदर्पय मत्साहाय्यार्थम् ।"

श्रुत्वैतद् विस्मितो राजा सिंहं पृच्छित स्म- "भो: ! किमर्थमेषा कुमारवेषं भटांश्च याचते ?" सिंहेनोक्तं – "प्रभो ! राजकुलीयानां परम्परैषा यद् – यदा किञ्चिद् गुरुकार्यमापतित तदा राजकन्या राज्ञी वा पुरुषवेषेण तस्य कार्यस्य निर्वाहं करोति पारं च गच्छित । एषाऽपि कस्यचित् कार्यस्य निर्वाहार्थं भवन्तं कुमारवेषं याचते । कृपया तत्साहाय्यार्थं भटान् कुमारवेषं च तस्यै अर्पयतु भवान् ।" राज्ञा किञ्चिद् विचिन्त्य तत् स्वीकृतम् । उक्तं च – "भो: सिंह ! तस्या वचनानुसारमेषोऽहं तस्यै सर्वामिप सामग्रीं

ददामि । किन्तु त्वयाऽपि तया सहैव गन्तव्यम् । यथा च मम वंशे दूषणं नाऽऽयात् तथा कर्तव्यम् ।" सिंहेन सविनयं तदङ्गीकृतम् ।

साऽपि वेषं प्राप्य हृष्टा सतो तत्क्षणमेव पितुः सकाशादुज्जयिनीं गन्तुमाज्ञां याचते स्म । पित्रा तत् स्वीकृत्य कथितं- ''पुत्रि ! यथेष्टं स्थलं गत्वा निजकार्यं साधय, किन्तु नः कुले कलङ्कलेशोऽपि यथा न लंगेत् तथा वर्तेथाः ।" एवं पित्रा बोधिताऽऽज्ञप्ता च सा तूर्णमेव सिंहनृपेण सहाऽन्येश्च भटै: परिवृता राजपुत्रवेषधारिणी उज्जयिनीं प्राप्ता।

इत उज्जियन्या राज्ञा- 'चम्पाया राजकुमार आयाति' - इति श्रुत्वा तस्य सत्कारार्थं सर्वसामग्रीसंयुतेनाऽभिमुखं गतम् । महता वैभवेन तस्य नगरीप्रवेशं कारयित्वा विशेषप्रतिपत्तिं च कृत्वा तं सपरिवारं विटगृहे निवासयित स्म । तत्रोषिता स्वभर्तु-रन्वेषणार्थमुपायं चिन्तयन्ती सा स्वानुचरानाकार्य - ''यत्र स्थले स्वादु शीतलं च जलं भवेत् तादृशं स्थलं निरूपयन्तु'' इत्यादिदेश । तेऽपि तदनुचराः सर्वत्र नगरीपरिसरे भ्रामं भ्रामं निरूपितवन्तो यन्नगराद् बहिः पूर्वस्यां दिशि विद्यते तादृशं स्थानम् । ततस्तैर्विज्ञप्ता सा स्वयमेव तत्र गत्वा गृहयोग्यं प्रदेशं विलोक्य च राजास्थानं प्राप्ता । राजानं प्रणम्य सा तत्र स्थले गृहनिर्माणार्थं विज्ञपयित स्म । तदा राजा सूत्रधारानादिश्य क्षिप्रमेवैकं सप्तभूमिकं महालयं कारयामास धन-धान्यादिसामग्या च पूरयामास । तत: शुभे दिने सपरिजनं कुमारं तत्र प्रावेशयत् । असाविप प्रत्यहं गवाक्षे निषण्णा जलवर्तनीं तत्सविधवर्तिप्रदेशं च विलोकयति स्म ।

अथैकदा पञ्च वराश्वान् नीरपानार्थमागतान् दृष्ट्वा- 'अहो ! पितृसत्का इमेऽश्वास्तदात्वे च पित्रा करमोचनाय प्रियतमाय दत्तपूर्वाः' इति ऊहमाना सा 'मम भर्ताऽत्रैव नगरे कुत्रचिन्निवसती'ति विनश्चितवती । ततः स्वभृत्यान् अश्वपालेभ्य-स्तदश्वविषयिकीं पृच्छां कर्तुमादिष्टवती । तेऽपि सर्वं प्रपृच्छ्य तां निवेदितवन्तो यथा ''चम्पानगरीत आनीता एतेऽश्वाः । तथा धनदत्तश्रेष्ठिनो युवपुत्रस्येमेऽश्वाः । स चाऽधुना कलाचार्यस्य पार्श्वे विद्याः शिक्षते" इत्यादि । ततः सा सिंहसामन्तमाहूय तदश्वक्रयणोपायं पृष्टवती । तेनाऽपि च सुतरां विचिन्त्य ''प्रथमं तावत् स-कलाचार्यं सान्यच्छात्रं च श्रेष्ठिसुतं भोजनार्थमामन्त्रयतु'' इति विज्ञप्तम् । साऽपि च तत् प्रतिश्रुत्य सर्वान् भोजनार्थ-माकारितवती ।

राजकुमारामन्त्रणं प्राप्य हृष्ट उपाध्याय: सर्वेश्छात्रै: सह निश्चिते दिवसे तद्गृहं प्राप्त:। अनयाऽपि सर्वा भोजनसामग्री प्रगुणीकृता। तत आगतान् सर्वान् सत्कारयन्ती सा श्रेष्ठिसुतं दृष्ट्वोपलक्षितवती यदयमेव मे भर्तेति। ततोऽन्यान् सर्वान् भोजनार्थमुपवेश्य परिजनाय परिवेषणार्थमादिष्टवती, इमं च स्वीये आसन एवोपवेश्य छन्नादि धारियत्वा च स्वीये स्थाले स्वयमेवोत्तमाहारं परिवेषितवती भोजितवती च।

भोजनानन्तरं च सम्माननार्थं भाण्डागारिकद्वारा सर्वेभ्यो यथोचितं वस्त्रालङ्कारादि दापितवती, अस्मै च स्वीयवस्त्रादि स्वयमेव दत्ते स्म । एतद् विलोक्य 'अहो ! अनेनैकेन वयं सर्वेऽप्यपमानिताः' इति चिन्तयन्तरछात्रा विमनस्काः सञ्जाताः ।' तावताऽनयोपाध्यायाय निवेदितं यद् ''एतेभ्यरछात्रेभ्यः कश्चिद् यदि रम्यं कथानकं श्रावयेत तदा वरम् ।'' उपाध्यायेनाऽपि छात्रेभ्यः कथितं कथानककथनाय । असूयाप्रेरितैरछात्रेश्च मङ्गलकलशमेव अग्रेकृत्य कथितं यद् – ''अयमेव कथयतु कथानकं यतोऽस्यैवाऽऽदरोऽत्र क्रियते ।'' अत उपाध्यायेनाऽऽज्ञतो मङ्गलकलशः कुमारनेपथ्यां तां पृष्टवान् यत् ''चिरतं कथयेयं कित्पतं वा ?'' तयोदितं – ''चिरतमेव कथय, किं कित्पतेन ?'' तस्याः साभिप्रायं वचः श्रुत्वा चम्पाया आगतोऽयिमिति च स्मृत्वा शङ्काकुलो मङ्गलकलशस्तां सम्यङ् निरूप्याऽवगतवान् यद् 'एषा सैव नृपकन्या या मया चम्पायां विवाहिताऽऽसीत्। केनाऽपि कारणेनेहाऽऽगताऽनेन रूपेणे'ति । 'भवतु यः कश्चिदपि सः । कथयामि मत्कथानकं येन सर्वमिप स्वयमेव स्फुटीभविष्यति' इति विचिन्त्य च स पुष्पानयनगमनत आरभ्य विवाहानन्तरमुज्जयिनीगमनपर्यन्तं सर्वमिप स्वीयवृत्तान्तं सरसं वर्णितवान् ।

तित्रशम्य सा कृतिमकोपं प्रदर्श्याऽऽचुकोश - "रे ! रे ! गृहाण गृहाणेम-मसम्बद्धप्रलापिनम् । किं नश्चम्पायामप्येतादृशं घटेत ? किमस्माकममात्य ईदृशस्याऽकार्यस्य विधाता ? गृहाणेमं मृषाभाषिणम् ।" तच्छुत्वा भटा द्रुतमेव तद्ग्रहणार्थमागताः । तांश्च दृष्ट्वा मङ्गलकलशं मुक्त्वा भयद्गुत उपाध्यायश्छात्रैः सह सत्वरं ततो निर्गतः । एषाऽपि भटात्रिवार्य तं प्रासादस्योपरितने तले नीतवती प्रधानसिंहासने च गौरवेणोपवेशितवती । ततः सिंहनृपमाहूय "तात ! एष स येनाऽहं चम्पायामूढा । तदनु यद् घटितं तत्तु भवता श्रुतमेव । ततो मया तिरस्कृते मन्त्रिपुत्रे मन्त्रिणा ममोपरि कलङ्कमारोपितम् । अधुना भवतोऽग्रे सर्वमपि स्फुटमस्ति । अतो भवानेव मम यत्कर्तव्यं निरूपयतु येन मे कलङ्कमपनीयेत सर्वमिप सुस्थं च भवेत्।" इति विज्ञप्तवती।

सिंहेनोक्तं ''वत्से ! येन सार्धं त्वं विवाहिता स एव न्यायानुसारं ते भर्ता । अतः प्रकाशितेऽस्मिन् वृत्ते न कोऽपि दोषः स्यादिति मे मितः ।''

''तिह शीघ्रमेवाऽस्य गृहं गत्वा तातप्रदत्तं सर्वं स्थालादिकं विलोकयतु भवान् येन वयं सर्वथा नि:शङ्का भवेम'' इति कुमार्या निवेदितम् ।

सिंहः शीघ्रमेव श्रेष्ठिगृहं प्रति प्रस्थितः ।

इतश्छात्रै: पूर्वमेव गत्वा धनदत्ताय कथितमासीत् यत् "त्वत्पुत्रेण तादृशं किमि किथतं येन रुष्टः कुमारस्तं गृहीतवान् । वयं तु ततो निष्क्रान्ताः किन्तु तस्य किं जातिमिति न जानीमहे ।" श्रुत्वैतदत्यन्तमाकुलीभूतः श्रेष्ठी राजपार्श्वं गन्तुमुद्यतो यावत् प्राभृतादि प्रगुणीकरोति तावत् सिंहस्तत्र प्राप्तः । आकुलं श्रेष्ठिनं यथावृत्तकथनेन सान्त्वियत्वा स "स्थालादिदर्शनायाऽहमागतः" इति कथितवान् । श्रेष्ठिनाऽपि दिशते स्थालादिवस्तुजाते चम्पापितनामाङ्कितं तद् दृष्ट्वा हृष्टः सिंहः श्रेष्ठिनमिभनन्दितवान् – "धन्योऽसि त्वं श्रेष्ठिन् ! यतस्तव पुत्रो गुणालयोऽस्ति । अधुना तु स महता कारणेन तत्राऽऽस्ते । अतो मा खिद्येथाः । शीघ्रमेव स सवधूरत्र समेष्यतीति रहस्यमिप ते कथयामि ।" अनेन श्रेष्ठी नितरामाश्वस्तो जातः ।

ततः सिंहो राजपुत्रीसमीपं गत्वा ''सर्वं त्वदुक्तमवितथमेव पुत्रि !'' इति कथयामास । अतो हृष्टा सा कुमारवेषं त्यक्त्वा निजवेषेण मङ्गलकलशपादयोः पितता विनिवेदितवती च – ''हा नाथ ! केनाऽपराधेनाऽहं भवतैवं मुक्ता ? इदानीमिप मां सर्वथा क्षमियत्वा मिय दीनायां नाथत्वं कुरु । स्वामिन् ! त्विद्वयोगे मया यद्दारुणं दुःखं सोढं तत्तु शत्रोरिप मा भूत् । अतः परं कदाऽपि मां मा त्याक्षीः ।''

तेनोक्तं - "प्रिये ! किं करवाण्यहम् ? यतस्तदा तादृश्यां परिस्थितौ एवंरीत्यैव मम त्वयोद्वाहः सञ्जातः । तदनन्तरं च त्वां मुक्त्वा मया गन्तव्यमापिततम् । साम्प्रतं तु सर्वमिप शोभनं यथा स्यात् तथैव करिष्ये । विषादं परित्यज । तथा तदाऽपि तव ज्ञापनिमित्तमेव मयोज्जियनीनीरयोग्या मोदका - इति साभिप्रायं वचः कथितमासीत् । त्वया च तत् सम्यक् स्मृत्वोपयुक्तं येनाऽऽवयोः संयोगो जातः । अद्यप्रभृति तु न कदाऽपि नौ वियोगो भविता ।"

ततो द्वाविप सिंहान्वितौ नृपास्थानं गतौ सभासमक्षमेव च सर्वमिप स्वीयवृत्तान्तं निवेदितवन्तौ । तद्वतं श्रुत्वा राजा सकला पर्षच्चाऽत्यन्तं विस्मिता जाता ''अहो ! दैवस्याऽचिन्त्या गितः !'' इति कथितवन्तश्च । तदा मङ्गलकलशेन – ''अग्रे आवाभ्यां किं कर्तव्यम् ? अहमेव तस्या भर्ता स वा ?'' इति राज्ञे पृष्टम् । राज्ञाऽिप सर्वेमिन्त्र–सामन्तादिभिविमर्शं कृत्वा – ''एषा तवैव पत्नी'' इति समनुज्ञातम् । तामिप च त्रैलोक्यसुन्दरी – ''वत्से! अयमेव ते दैवप्रदत्तो भर्ता । अनेनैव सह त्वं पुण्यसौख्यमनुभव'' इति अनुरुद्धवान् । तयाऽिप ''महान् प्रसादो भवता''मित्यङ्गीकृतम् ।

ततो राज्ञा सा स्वसुतात्वेन प्रतिपद्य वस्त्राभरणादिभिर्भूषिता । मङ्गलकलशमिष-पुण्यवान्-इति श्लाघित्वा वस्त्रादिभिः सत्कृतवान् । तावता धनदत्तेनाऽपि पुत्रवधूं गृहं नेतुं राज्ञे प्रार्थितम् । राज्ञा सहर्षं तदनुमत्य कथितं ''भोः ! इदमिष नूतनं गृहं – अस्या निमित्तं कारितमधुना तवैव । अतस्तत्रैव सकुटुम्बः संवस ।'' तेनोक्तं – ''भवदादेशः प्रमाणम् । किन्तु मङ्गलकार्यार्थमधुना स्वगृह एव नयामि ।''

ततो धनदत्तान्वितौ तौ गृहं गतौ । श्रेष्ठिनाऽपि तयो: प्रवेशनिमित्तं वर्धापनकं कृतम् । हृष्टया सत्यभामयाऽपि महताऽऽडम्बरेण वधू-वरौ गृहं प्रवेशय्य कौतुकमङ्गलादि कृतम् । ततः सर्वेऽपि राजप्रदत्ते सप्तभूमिके प्रासादे संविसतुं गतवन्तः ।

अथ त्रैलोक्यसुन्दरी सिंहसामन्ताय कुमारवेषं सैन्यं च प्रत्यप्यं ससन्देशं पितृसकाशे चम्पां प्रेषितवान् । सोऽपि सबाष्पनयनो गद्गदहृदयश्च तदाज्ञां गृहीत्वा चम्पां प्रति प्रस्थितः प्राप्तश्चाऽनवरतप्रयाणे राजसकाशे । आस्थाने स्थितं चिन्ताकुलं राजानं प्रणम्य वेषादिकं समप्यं च सर्वमपि तस्या वृत्तान्तं कथयामास । श्रुत्वा तत् हर्षाकुलो राजा तां प्रशंसित स्म- "अहो ! तस्या बुद्धिमाहात्म्यं विज्ञानकौशलं क्षान्तिः शीलरक्षणं भर्तृभक्तिदेषभयं च । न सा मम कन्या किन्तु मूर्तिमती समुज्ज्वला कीर्तिः । तादृश्यां मम दुहितिरि किं किं न सम्भाव्यते ? भोः सिंह ! त्वं पुनरिप उज्जियनीं गत्वा सत्वरं भर्तृसमेतां तामत्र समानय ।"

सिंहः पुनरिप उज्जियनी प्रति प्रस्थितः । कितिचिद्दिनैस्तत्र प्राप्य कुमार्ये पितुराज्ञां

श्रावियत्वा च स-धवां तां चम्पां प्रति निनाय । मङ्गलकलशयुतां त्रैलोक्यसुन्दरीं दृष्ट्वा परमसन्तुष्टो राजा मन्त्रिणे कुपितः ''अहो तस्य सुबुद्धेरीदृशी कुबुद्धिः ? तेनाऽनार्येणैतादृशं निष्पापं निर्दोषं च मिथुनं वियोजितम् ? अहो तस्याऽदीर्घदर्शिताऽत्यन्तमूढता निर्भयं चित्तं पापप्रसक्तता निर्दयकारिता दृष्टचित्तता च !! तदकार्यस्य फलमधुनैव तस्मै दर्शयामि । अरे भटाः ! तं पापकर्माणं निर्दयं बद्धवाऽऽनयताऽत्र येन स्वयमेवाऽहं तस्य शिरो लुनामि ।"

तदादेशानुसारं शीघ्रमेव भटाः सुबुद्धिगृहं गत्वा रज्जुपाशैस्तं बद्ध्वा चाऽऽनीतवन्तो नृपसमीपे, यावतृपः किञ्चिद् वक्तुमुद्युक्तस्तावता मङ्गलकलशस्तस्य पादयोः पितत्वा विज्ञपयित स्म - ''देव ! अयं मे ताततुल्यः । अनेनैव चम्पायामानीयाऽहं भवतः कन्यया विवाहितः । तथा तत्पूर्वमिप मम सर्वाऽिप प्रतिपत्तिस्तेनैव कृता । अतः कृपया कृपालुहृदयो भवानेनं मुञ्चतु ।"

तित्रशम्याऽतीव प्रसन्नो राजा सुबुद्धिमुवाच - "पश्य भो निर्घृणचित्त! त्वयाऽस्येदृशमपकृतं, त्रैलोक्यसुन्दर्यिप कलङ्कारोपणेनाऽत्यन्तं दुःखीकृता तथाऽप्ययं तव हितमेवेच्छिति । इदमेव दुर्जन-सुजनयोरन्तरम् ।" ततो मङ्गलकलशमाह- "वत्स ! न युक्ताऽनुकम्पाऽस्मिन् निष्कृपे दुष्टे । तथाऽपि त्वत्प्रार्थनं नैव लङ्घे । नाऽहमेनं मारियष्ये । किन्तु दण्डस्त्वस्मै दातव्य एव।" "भो ! यतस्तव नामाऽपि नो श्रूयेत तत्र प्रदेशे व्रजाऽन्यथा तव जीवितं नाऽस्ति" इति भणित्वा च सुबुद्धिमन्त्रणं स्वदेशतो निर्वासितवान् ।

ततो राज्ञाऽऽस्थान एव सर्वा अपि स्वभायां आहूताः । तास्त्वागत्य यावद् मङ्गलकलशसमन्वितां त्रैलोक्यसुन्दरीं पश्यन्ति तावत्तत्र हर्षबाष्पदुर्दिनं संवृत्तम् । सर्वा अपि तास्त्रैलोक्यसुन्दरीं स्नेहिम्नाधवात्सल्यरसैः स्नपयन्ति स्म । ताविपि सर्वा अपि ता प्रणमतः स्म । सर्वोऽपि परिसरः सौख्येनाऽऽ-नन्देन-हर्षेण च सम्बभार । ततो मङ्गलकलशविज्ञप्त्या तन्मातापितराविप चम्पायामेवाऽऽनायितौ । सर्वेऽपि ससुखं सानन्दं च राजप्रासादे निवसन्ति स्म ।

अथाऽन्यदा राजा स्वीयामात्य-सामन्तादीनाकार्य कथयित स्म - ''महाभागाः। मम कुलं वंशं चोद्धर्तुं साम्राज्यं च वोढुं समर्थः पुत्रो नाऽस्ति। अत एनं मङ्गलकलशमेव मम पट्टेऽलङ्कर्तुमिच्छामि । स एव मम कुलमुद्धरिष्यति राज्यभारं चाऽऽभिजात्येन निर्वोढा । अतोऽत्राऽर्थे भवतामभिप्रायं शुश्रूषामि ।''

तै: सर्वेरिप राज्ञोक्तं सर्वमिप निर्विरोधं स्वीकृतम्। ततो नृपेण दैवज्ञमापृच्छ्योत्तमं दिनं ज्ञात्वा शुभे लग्ने महोत्सवपूर्वकं मङ्गलकलशश्चम्पानगर्या राजिसहासने नृपत्वेनाऽभिषिक्तः। अभिषेकान्ते च राज्ञा सर्वेभ्यः प्रजाजनेभ्यो मङ्गलकलशस्याऽऽज्ञां पालियतुं समादिष्टं, स्वीये शासनकाले च कृतानां दण्ड-शिक्षानुशासनादीनां क्षमायाचनं कृतम्। ततः सभासमक्षं सोल्लासं भावयित स्म यद् - ''यदि कोऽपि सद्धर्मकोविदो गुरुवर्य आगच्छेत् तिहं सर्वथाऽसारं संसारमेतत् त्यक्त्वा तत्पादपद्मयोजीवनं समर्प्य प्रव्रज्यां चाऽङ्गीकृत्य स्फुरत्पताकाञ्चलचञ्चलं मनुजजीवितं सफलीकरोमि।''

एतावता नगरबिहः ष्ठस्योद्यानस्य् रक्षक आगत्य विज्ञप्तवान् – "प्रभो ! अद्याऽस्माकमुद्याने मरौ कल्पतरुरिव रोरकरे चिन्तामणिरिवाऽपारे पारावारे च द्वीपिमव दिव्यज्ञानी परमतेजोमयो भास्वरैः शिष्यनक्षत्रतारागणैः परिवृतो मुनिनिशाकरः श्रीयशोभद्रसूरिः समागतोऽस्ति" । निशम्यैतत् सुप्रसन्नो राजोद्यानपालकाय प्रभूतं धनं दत्त्वा पुत्री जामातृमन्त्रिसामन्तादिभिः सह गुरुवन्दनार्थं गतवान् । यथाविधि प्रदक्षिणां वन्दनं च कृत्वा गुरुभगवन्तं स्तोतैः स्तौति स्म, स्तवनैः स्तवीति स्म स्तुतिभिश्च स्तुवीति स्म । ततो गुरुमुखनिर्झराद् वैराग्यरसम्लाविणीं देशनां श्रुत्वा राजा निवेदयित स्म "प्रभो ! असारसंसारात् त्रस्तोऽहं परमसुखदायिनी प्रशमसुखकारिणीं च प्रव्रज्यामङ्गीकर्तुमिच्छामि । कृपया भवतः पूज्यचरणयोः स्थानं दत्त्वा मम भवनिस्तारणं करोतु ।"

गुरुभगवताऽपि नृपस्य प्रव्रज्याग्रहणयोग्यतां नितान्तपवित्रतामन्तस्तलनिर्मलतां च स्वज्ञानेन विज्ञाय तस्मै भवोदधितारणतरीतुल्या प्रव्रज्या साधुवेषश्च समर्पितौ । दीक्षाग्रहणानन्तरं राजिष: स्वकर्मगहनं शीघ्रतया ज्वालियतुमिवोग्रतपश्चरणं तीव्रभावेन च संयमानुष्ठानं करोति स्म ।

इतो मङ्गलकलशोऽपि भाग्यवशात् संप्राप्तं राज्यं न्यायानुसारं पालयन् पुण्य-फलानि भुङ्क्ते स्म । तदा तं जन्मना वैश्यं ज्ञात्वा प्रतिवेशिराजानो सम्मील्य तद्राज्यभ्रंशार्थं चम्पानगरीमास्कन्दन्ते स्म । एषोऽपि प्रबलपुण्योदयान्वितः प्रचण्डसामर्थ्येन तैः सह घोरं सङ्ग्रामं कृत्वा सर्वानिप तान् विजित्य स्ववशे स्थापितवान् । एवं तस्य राज्यं विस्तीर्णं, शत्रवोऽपि तन्महत्त्वमङ्गीकृत्य मित्रायिताः ।

अन्यदा त्रैलोक्यसुन्दर्यिप शुभस्वप्नसूचितं तेजस्विनं सुरूपं च पुत्रं प्रासूत । तत्राम जयशेखर इति स्थापितम् । तदनु सभार्यो मङ्गलकलशो धर्मकार्येषु सूद्यमं करोति स्म । स बहून् जिनालयान् कारियत्वा तत्र जिनप्रतिमाः प्रतिष्ठापयामास । नैकेषु जिनमन्दिरेषु विविधप्रकाराः पूजा रचयामास । नगरे रथयात्राः कारयामास । आगम-शास्त्रपुस्तकानि लेखयामास । मुनिभ्यः सुपात्रदानं करोति स्म कारयित स्म च । तथा साधिमकानामुचितप्रतिपत्ति दीनादिभ्यश्चाऽनुकम्पादानं करोति स्म । तथा नैजे शासने सर्वा अपि प्रजाः पुत्रवत् पालयित स्म । नीतेरुलङ्कनं कथमपि न सहते स्म । अनेन सर्वत्र राज्ये सौख्यं शान्तिश्च नितरां प्रसरित स्म ।

अथैकदाऽतिशायिज्ञानी तपस्तेजसा भ्राजमानो नैकसाधुगणसमन्वितः श्रीजयसिंहसूरिस्तत्र समागतः । तदागमनं ज्ञात्वा मङ्गलकलशोऽपि सपुत्रकलत्रो मन्त्रिसामन्तादिपरिवृतः
सन् तान् वन्दितुं गतः । वन्दित्वा स्तुत्वा च गुरुसम्मुखं धर्मदेशनां श्रोतुं निषण्णः ।
सूरिवर्योऽपि समुद्रमन्थनसमगभीररवेण देशयित भव्यान्, यथा – "असारोऽयं संसारः ।
सर्वेऽपि संयोगा विद्युत्पुञ्ज इव लोलाः क्षणक्षणं च दृष्टनष्टाः । सुखं हि दुःखकक्षीकृतम् ।
कुशाग्रजललवचञ्चलं जीवितम् । कोऽपि जीवो निरन्तरं सुखं न प्राप्नोति । मानभ्रंशप्रियविप्रयोगादिदुःखानि वारं वारं लभते । निरन्तरं भ्रंशरिहतं च सुखं धर्मादेव प्राप्यते ।
अतो जनैः सदा धर्मकार्येषु प्रयत्नशीलैर्भाव्य''मित्यादि ।

देशनान्ते राजा पृच्छिति स्म - "भगवन् ! पूर्वत्र मयाऽनया च तादृशं किं कर्म कृतं - येनेहाऽऽवामेवं विडम्बितसुखितौ ?"

तदा गुरुवर्यस्तयोः पूर्वजन्मवृत्तं कथायामास - "पुरा किल क्षितिप्रतिष्ठित-नगरेऽबहुधनोऽपि सुबहुगुणो जने प्रमाणभूतो निर्मलान्तः करणश्च सोमचन्द्र-नामा कुलपुत्रो निवसित स्म । शीलशालिनी पवित्रहृदया च श्रीदेवी नाम तद्भार्याऽऽसीत् । तत्रैव नगरेऽत्यन्तं पापभीरुरनवद्यकारी जिनेश्वरभक्तियुक्तिचत्तो नितरां धर्माचरणासक्तो जिनदेवा-भिधः श्रावकः सोमचन्द्रस्य परमित्रमासीत् । अन्यदा सोऽधिकं धनमर्जियतुं देशान्तरं जिगमिषुमित्राय दश दीनारसहस्राणि समर्प्य 'मन्नाम्ना धर्मे व्ययं कुर्याः' इति निर्दिश्य च गतवान् ।

अयमपि तिन्नर्देशानुसारं जिनेश्वरान् पूजयामास, साधुभ्यो दानं दत्तवान्, सङ्घर्भांक दीनादिप्रतिपत्तिं च करोति स्म । एवमन्यान्यिप धर्मकार्याणि प्रवर्तयामास । एवं कुर्वता तस्य हृदयेऽपि भावोल्लासः प्रकटितः । अतः सोऽत्यन्तं प्रसन्नचित्तेनैतत् सर्वं करोति स्म । तद् दृष्ट्वा श्रीदेव्या तत्कारणे पृष्टे सर्वमिप कथयामास । तच्छ्वणेन च तस्या अपि भाव उल्लिसतः । ततो द्वाविप मिलित्वा धर्मकार्याणि कुरुतः स्म ।

इतस्तन्नगरे एव श्रीदेव्याः सखी भद्रा नाम निवसित स्म । तस्या विवाहो देवदत्तनाम्ना श्रेष्ठिपुत्रेण सञ्जातः । स कदाचित् कर्मवशात् त्वग्दोषी सञ्जातः । तच्च भद्रया श्रीदेव्यै कथितम् । तदोपहासपूर्वं - 'तव स्पर्शादेवैवं सञ्जात'मिति श्रीदेवी जल्पित स्म । एषा तन्निशम्य विच्छायवदना दुःखिता चाऽभूत् । तदा तज्ज्ञात्वा श्रीदेवी क्षमां याचित्वा तां सान्त्वयामास ।

अथ तन्नगरोपान्ते रमणीयोद्यानेऽन्यदा पञ्च दुर्दान्ता नरा मदनमञ्जर्या वेश्यया सह क्रीडारता आसन् । तावता तेषु परस्परं संकथा प्रचलिता यत् – सोमचन्द्रः श्रीदेवी च शीलव्रतात् चालियतुं न शक्यौ केनाऽपि । तदा मदनमञ्जर्या किथतं – 'अस्मिन् जगित तादृशः पुरुषो नाऽस्ति यो नार्या नेत्रकटाक्षेण चिलतो न भवेत् ।' 'अहमेव तं सोमचन्द्रं शीलव्रतात् यथाकथमपि चालियिष्ये ।' इति प्रतिज्ञातं च । तदा तेषु पञ्चसु अन्यतमः कामाङ्करनामा पुरुषोऽपि एवंरीत्यैव श्रीदेवीशीलखण्डनाय सगर्वं प्रतिज्ञां गृहीतवान् ।

तावता सोमचन्द्रस्तदुद्यानपर्यन्तवर्तिना मार्गेणैव ग्रामाद् बहिर्गच्छन् तैर्दृष्टः । तं दृष्ट्वा सत्वरं सा वेश्या तत्पार्श्वं गता । तत्र सर्वथा विजने मार्गे एकािकन्येव सा सोमचन्द्रं स्वां प्रत्याक्रष्टुं विविधान् हावभावान् कृतवती । किन्त्वयं तदपश्यन्नेव ततो गन्तुं प्रवृत्तः । तदाऽनया तत्सम्मुखमेव गत्वा प्रलिपतम् । यथा - 'त्रायस्व भो ! रक्ष मां कृपया ।' सोमचन्द्रो झिटित तत्पार्श्वं गत्वा पृष्टवान् - 'कस्त्वां पीडयित भिगिनि !?'। सोक्तवती - 'मा मां भिगिनीित वद । कामशरा मां पीडयिन्त । कृपया तेभ्यो मे रक्षां कुरु । ममाङ्गे प्रज्वितं कामािंन स्वाङ्गसङ्गदानेन निर्वापय ।' तेनोक्तं - 'मा मैवं वद भिगिनि!। कुलीना दृश्यसे त्वम् । परपुरुषं प्रत्येवं वचनमिप पापकािर । किं नाऽस्ति

तव कुलकलङ्कभयम् ? तवैतत् कथनं सर्वथाऽयोग्यमेव । गच्छ गृहे । पातिव्रत्यं च पालय ।' इति एवंरीत्या तेन निराकृताऽसौ 'यदि त्वं मां न स्वीकुर्यास्तदा-ऽहमत्रैवाऽऽत्मघातं करिष्ये तेन च तव स्त्रीहत्यापातकं भविष्यति' इति कथितवती । तदाऽनेनोक्तं – 'भवतु मे स्त्रीहत्यापातकं, प्रलयो वा कल्पान्तो वाऽप्यागच्छतु । अहं तु प्राणात्ययेऽपि पापाचरणं नैव करिष्ये ।' एतिन्नशम्य लिज्जता साऽवदत्– 'कृपया मां क्षाम्यतु । अहं मदनमञ्जरीनाम वेश्या भवतः शीलव्रतं परीक्षितुमागताऽऽसीत् । किन्तु भवान् लेशमात्रमपि न विचलितः । नूनं भवानेव वास्तवेन शीलव्रतधारी । कृपालुर्भवान् मेऽपराधमवश्यं मर्षयिष्यते ।' ततस्तं प्रणम्य सा ततो निर्गता तान् पञ्च नरान् कथितवती स्वपराजयवृत्तम् ।

एतत् सर्वं श्रुत्वा कामाङ्कुरोऽभिमानेनाऽवक् - 'मदने ! यद्यपि त्वं हारिता भ्रष्टा च प्रतिज्ञया । किन्तु अहं तां श्रीदेवीं नूनं शीलव्रतखण्डनाय प्रेरियष्यामि ।' ततः स शीघ्रमेव सोमचन्द्रगृहं गतः । 'अहं सोमचन्द्रमित्रमिस्म' इत्युक्त्वा गृहान्तर्गतः स श्रीदेवीमुक्तवान् - 'हे सुतनो ! तव रूपाग्नावहं शलभीभिवतुमागतोऽस्मि । नवं वयः, सुन्दरं रूपं, प्रबलं यौवनं, ईप्सितं च विजनं - सर्वाऽपि सामग्री विद्यमानाऽस्ति । आगच्छ, अस्याः सामग्र्याः सार्थक्यं भजेविह । ईदृशोऽवसरो न पुनरिप प्राप्स्यते । मादृशो युवाऽपि महाभाग्येनैव लब्धस्त्वया । सर्वमप्येतदुपयुज्य सौख्यसीमानमुझङ्घावहै।' तस्य मुखादीदृंशि वचांसि श्रुत्वा स्तब्धा श्रीदेवी द्वृतमेव स्वस्थतां प्राप्य तं प्रतिबोधियतुं कथितवती - 'बन्धो ! किमित्येतादृशं पापप्रेरकं वचनं वदिस ? नैतद् योग्यं भवादृशामुत्तमकुलप्रसूतानाम् । मा मनसाऽप्यनाचारं सेवस्व बन्धो ! येन मा नरकेऽयोमयीं तप्तां नारीं श्लिक्षिष्ठाः । तथोज्ज्वलं कुलयशो मा मषीकूर्चकैः कलङ्कितं कुरु । ईदृशाकार्यकरणेनेह परत्रोभयत्राऽपि दुःखं विना नाऽन्यत् किञ्चित् प्राप्येत ।' एवं प्रतिबोधितः कामाङ्कुरो लज्जानप्रशिरास्तां स्वागमनहेतुं कथित्वा क्षमियत्वा च ततः प्रतिनिवृत्तः । एवं श्रीदेव्यपि शीलव्रतपरीक्षायामक्षततयोत्तीर्णा ।

ततः सोमचन्द्रः श्रीदेवी चाऽभ्यधिकं धर्मरतौ सञ्जातौ । कदाचित् साधूनामुपदेशं प्राप्य द्वाभ्यामिप प्रधानं तपोनुष्ठानं कृतमुत्तमा भावना च भाविता । एवमेव निरन्तरं धर्मकार्यरतौ तौ श्रावकधर्ममङ्गीकृत्य द्वादशाऽणुव्रतानि प्रतिपन्नौ । निरतिचारतया तानि प्रपाल्य तौ सौधर्मकल्पे पल्योपमपञ्चकायुष्कौ देवौ सञ्जातौ । तत्र निरन्तरं सौख्यमुपभुज्या-ऽऽयुःक्षये च च्युत्वा भवन्तौ द्वौ सञ्जातौ ।

तत्राऽपि मङ्गलकलश ! त्वया परद्रव्येण धर्मव्ययः कृत आसीदत एषा त्वया भाटकेन परिणीता । अनया च त्रैलोक्यसुन्दर्या हास्येनैव सख्यै दूषणं दत्तमासीदतोऽत्रैषा शुद्धाऽपि कलङ्किता क्षमा च याचितेति सद्यस्तत कलङ्कादुत्तीर्णा । तथाऽखण्डशीलत्वात् द्वयोरपि युवयोरत्र पुनरपि सङ्गमो जातः'' ।

एवं गुरुभगवन्मुखात् स्वीयपूर्वभववृत्तश्रवणेनोहापोहं कुर्वतोर्द्वयोरिप जातिस्मरणं सञ्जातम् । अल्पमिप दुष्कृतमिनष्टफलदायि भवतीति ज्ञात्वा द्वाविप भृशं खिन्नौ । तदा सूरिस्तौ सान्त्वयित स्म यद् – "भो ? मा खेदमनुभूतम् ! अद्याऽिप न किञ्चिद् विनष्टम्।" तदा ताभ्यां पृष्टं– "प्रभो ! कथमीदृशं दुष्कर्म क्षयं प्राप्यते ?" गुरुणोक्तं– "संसारसागरोत्तरणतरीं प्रव्रज्यां श्रयथः । तस्या आश्रयणेन वज्रतुल्यमिप कर्म सर्वथा चूर्णीभूय विनंक्ष्यित । अयमेवैक उपायोऽस्ति कर्मक्षयार्थम् ।" तदा मङ्गलकलशोऽिप "यथाऽनुशास्ति भगवान्" इत्युक्त्वा नगरं गतः । तत्र मन्त्रि–सामन्तादीनापृच्छ्य स्वपुत्रं जयशेखरं राज्येऽभिषिक्तवान् । ततो गुरुसमीपं गत्वा द्वाभ्यामिप मङ्गलकलश- त्रैलोक्यसुन्दरीभ्यां विज्ञितः कृता – "प्रभो ! प्रव्रज्यादानेनाऽनुगृह्णत्वावाम् । येन द्वतमेव सर्वकर्मणां क्षयं कृत्वा शाश्चतं सौख्यं भजावहै ।" गुरुणाऽिप यथाविधि दीक्षा प्रदत्ता ताभ्याम् ।

ततो द्वाविप निरतिचारं व्रतानि पालियत्वाऽऽयुःक्षये पञ्चमे कल्पे देवौ सञ्जातौ। ततो भवत्रयपर्यवसाने मोक्षं प्राप्स्यतः।

> (श्रीदेवचन्द्रसूरिविरचितस्य प्राकृतभाषामयस्य 'सिरिसंतिनाहचरियं'स्स आधारेण सङ्कलितैषा कथा।)







चित्रशिक्षकः मयोक्तं खलु यत् तृणं भक्षयतोऽश्वस्य

चित्रं कुरु ? किमर्थं तन्न कृतं त्वया ?

मया कृतं तद् गुरो !। विद्यार्थी

यदि कृतं तर्हि कागदे किमर्थं तन्न शिक्षकः

दुश्यते ? कुत्राऽस्ति तृणम् ?

विद्यार्थी तत्त्वश्वोऽभक्षयत् !

तर्हि कुत्राऽस्त्यश्वः ? शिक्षक:

स तु तुणं भक्षयित्वा गतवान् ! विद्यार्थी





अधिकारी ह्यो मध्याहने त्वमेवमुक्त्वाऽवकाशं प्राप्तवान् यद 'अहं दन्तचिकित्सकं मीलितुं गच्छामि'!

आम्, सत्यम् ! जनः

अधिकारी किन्तु ह्यस्तु वानखेडे स्टेडियम् - इति स्थलात् स्पर्धासमाप्यनन्तरमेकेन मित्रेण सह

बहिरागच्छन् त्वं मया दृष्टः ।

स एव मम दन्तचिकित्सक: । जन:

पत्रकारः (निवृत्तं राजकीयपुरुषमुद्दिश्य) भवतः कार्यकालस्य किमप्युज्ज्वलं पक्षं वदत् ।

राजकीयपुरुष:

असत्प्रवृत्तिं कुर्वन्नहं न कदाऽपि केनाऽपि दृष्टो गृहीतो वा !









नरेश: अहं परदेशीयवस्तुनोऽतीव विरोध्यस्मि ।

दिनेश: कथं तर्हि त्वया धूम्रपानं क्रियते ? सा

धूम्रवर्त्तिकाऽपि परदेशीयवस्त्वेवाऽस्ति खलु !

''अत एव सा मया दग्धा'' !!

## 

**मितेशः** भो ! तव कार्यालयस्य कार्यं कथं प्रवर्तते ?

अहो ! अतीव सुन्दरम् । अहमेकादशवादने प्रविशामि, पश्चाच्चाय्पानम्, ततः परस्परं

नरेशः

वार्तालापः, पश्चाद्धोजनम्, तदनन्तरं किञ्चित्कालात्

पुन: चाय्पानम्.... इति ।

तर्हि भवता कार्यं कदा क्रियते ?

''द्वितीयदिने''।



महेश:

मितेश:

महेश:

अपूर्वः भो ! रथ्यावसाने वसन् मणिकान्तः किं भवतः स्वजनो

वा ?

अद्वितीयः आम् स मे स्वजन एव, किन्तु दूरस्वजनः ।

अपूर्व: कथं दूरस्वजन: ?

अद्वितीय: पश्यतु, गृहे वयं द्वादश भ्रातर: स्म:, तेषु ज्येष्ठोऽहम्,

अयं च कनिष्ठः ।



चञ्चला (प्रातिवेश्मिकी) वयमागामिनि सप्ताहे नूबगृहे उषितुं गमिष्याम: । तत्र चाऽस्माकमत्यन्तं

शोभनाः प्रतिवेशिनः प्राप्स्यन्ते ।

मङ्गला अस्माकमपि शोभनाः प्रतिवेशिनः प्राप्स्यन्त

इत्याशासे ।

चंञ्चला किं भवन्तोऽपि गृहपरिवर्तनं करिष्यन्ति ?

मङ्गला नैवम् । वयं ह्यत्रैव वत्स्यामः, किन्तु भवतः

स्थानेऽवश्यं केचिदागमिष्यन्त्येव खलु ?



रमा (पति) भवतः शिरसि खलितिः प्रारब्धाऽस्ति, शीघ्रं

चिकित्सां कारयतु ।

**(मण:** विचारशीलानां चिन्तकानां च केशा अल्पीयस्येव

वयसि क्षरन्ति ।

एतादृशीं तर्कविहीनामुक्ति नाऽहं विश्वसिमि ।

रमणः ममाऽप्यत्र विश्वासो नैवाऽऽसीत् । परन्तु तव सुन्दरान्

मृदूनायतांश्च कुन्तलान् दृष्ट्वा प्रत्ययो जात: ।







अमेरिकादेशीयः कश्चिद् भारतदेशस्य प्रवासार्थं प्रथममेवाऽऽगत आसीत्। मुम्बाईनगरे 'क्राफर्ड् मार्केट' - स्थलस्य समीपे एकत्र फलविकेर्तुर्निकटं स्थित्वा कदलीफलं प्रत्यङ्गुलिनिर्देशेन पृष्टवान् -

किमेतत्?

कदलीफलम् ।

एतादृशं कदलीफलम् ? अस्माकं देशे तु मीटर्प्रमाणं कदलीफलं भवृति । भवतु, एतच्च किम् ?

एपल्फलम् ।

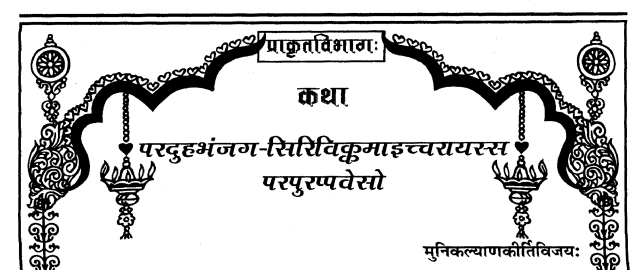
ईदृशम् ? । अस्माकं देशे त्वेतदेकैकमपि पञ्चिकलोमानं जायते ।

एतत्पुन: किम् ? (तरस्बुजफलं (Watermelon) प्रत्युद्दिश्य पृष्टवान्)

द्राक्षा ! विक्रेतोक्तवान् ।

एतच्छुत्वैव विलक्षो भूत्वा स ततो निर्गत: ।





एत्थ चेव जंबुद्दीवे दीवे सिरिभरहिखत्ते अवंतिजणवओ अत्थि । तस्स य पुहईमहिलाए कण्णाहरणसमा उज्जेणीनयरी नाम रायहाणी अत्थि । जा य अब्भंलिहपासायसिहरफुरंतकोडिधयाण आडंबरेण सुरपुरीमिव उवहसइ पिव ।

तत्थ य नियविक्षमकंतसयलनिरंदो असमसत्तविणिज्जियवेयालमइंदो सुवन्नपुरिस-सिद्धिपणासियभुयणदालिद्दो परदुहभंजणे य सया वि निन्निद्दो विक्षमराया रज्जं करेइ। सव्वत्थ जणवए सव्वेसि पि जणाणं पीडाओ अवहरेउं निच्चतप्सरो सो अन्नया कयाइ एवं चिंतेउं पवत्तो जहा – मज्झं सेनाइं ताव जाणंति एक्कं परपुरप्पवेसं, अहं पुण दुइज्जं पि तं जाणेउं इच्छामि। जइ वि मए अणेयाओ सिद्धीओ पाविया किंतु इमा परपुरप्पवेसविज्जा अज्ज वि अयाणिया चेव विज्जइ। ता कहमवि सा विज्जा जाणियव्वा चेव, नऽन्नहा हिययनिव्जुई मज्झ।

तओ सो रज्जसुत्थं काउं मंति-सामंताण य अणुसासिऊण निययसिववेण सह पुर्हीवं भिमउं पयट्टो, जह कह वि कस्सइ सिद्धपुरिसस्स संजोगो हवेज्ज सो य परपुरप्पवेसं सिक्खावेज्ज । कइवयदिणाइं भिमउं सो अण्णया पइट्टाणनयरं पत्तो । तत्थ नयरसीमंते दिट्टो एगो जोगी । दिरसणेण चेव अईव मिहमावतं तं दट्टूण णेण चितियं नूणं एसो सिद्धपुरिसो । जइ एयं सेवेमि तो निच्छयं ममाहिलासो फलेज्ज ।

तओ सो सचिवबीओ तं सेविउं आढत्तो । पइदिणं तस्स सळ्यमिव कर्जं 🗗

क तर एर चि

करेइ। एयं दहूण तेण सिद्धेण पुच्छिअं - भो! को सि तुमं ? किमत्थं वा मं सेवेसि ? तया रण्णा वि निययवुत्तंतो निययाहिलासो य कहिओ। सिद्धो कहेइ- जाणामि अहं एयं विज्जं। तुमं च तं सिक्खेउं जोग्गो। परं न एसो तुज्झ सहाओ तारिसो ति सो चिट्ठउ। जओ -

होइ अणत्थफलं चिय वयं कुपत्ते परेण सुकयं पि । परिणमइ विसत्तेणं दिन्नं दुद्धं पि सप्पस्स ॥

तया रत्ना वृत्तं - अहं एयं सहायं ति काऊण आणीयवंतो ता कहं वंचेमि एयं?। तया सिद्धेण वि नियइ ति काऊण दोण्ह वि परपुरप्पवेसविज्जा सिक्खविया। सिक्खंते सिद्धपुरिसं पणिमऊण आपुच्छिऊण य राया ससहाओ तत्तो निग्गओ। कमेण पत्तो नियनयरबाहिं। तत्थ य तिम चेव दिणे पट्टहत्थी केणइ कारणेण विवन्नो आसी। तस्सरीरं रत्ना दिट्ठं। तओ किंचि आलोचिऊण तेण सचिवस्स भिणयं - भो! अहं अज्ज तं विज्जं परिक्खेउं इच्छामि ति तुमं मह सरीरं रक्खेज्ज। तओ पच्छा हं पुण वि मज्झ सरीरं अहिट्ठाइस्सं। तेण वि कहियं - जहारुइयं करेउ देवो। अहं तुम्ह सरीरं रिक्खस्सामि।

तओ राया कत्थ वि मढे गंतूण तत्थ एयं सिचवं नियदेहरक्खगत्तणेण ठाविऊण य नियदेहाओ निग्गओ समाणो पविट्ठो हित्थदेहं। एएण पट्टहत्थी उट्ठिओ वियरिउं च पयट्टो।

एत्थ य अणेण वि सढसचिवेण नियसरीरं चइऊण रायसरीरं अहिट्ठियं। तओ चियं रइऊण तत्थ नियसरीरं पज्जालियं। तओ य जाणावियं मंति-सामंताणं जहा राया आगओ ति। तेहिं वि एयं जाणिऊण हरिसिएहिं गरुअरिद्धीए पवेसिओ सो नयरमज्झे। एसो वि रायपासायं गंतुं मंतीहिं समं रज्जं करेइ। तओ अंतेउरं पि गओ सो देवीहिं समं कीलइ मणोविणोयं च करेइ। किंतु सरीरेण रायसरिसं पि चरिएहिं अत्रारिसं तं दट्टुण देवीहिं तस्स फासो निसिद्धो।

इओ य राया वि हित्थिदेहत्थो नियसरीरपविट्ठं सइवं दट्टूण चिंताउलो 'अहो हैं सिद्धवयणं सच्चं' ति चिंतंतो नगराओ निग्गंतूण गओ अडविं । तत्थ य कस्सइ स सरवरस्स तीरे कंचि पुरिसं रुक्खगए सउणे सरप्पओगेण विणासंतं दट्टूणं तेण किंचि चितियं। तओ एगं विवन्नजच्चकीरसरीरं पिविसिऊण सो गयणे उड्डिओ। तओ पियणत्थो चेव सो तं पुरिसं किहउमारद्धो - भो! जइ मह वयणं करेसि ता पभूयं द्वं पाविहिसि। तेणावि वृत्तं - जं भणेसि तं काहं। कीरेण वृत्तं - मं घित्तूण नयरं वच्च। तत्थ य बहुअदव्वेण मं विक्किणेसु, जेण पाविएण तुमं ईसरो भविस्सिस। सो वि 'एवं किरस्सं' ति किहऊण नियकरयलं समागयं सुगं धित्तूण उज्जेणि नयिरं गओ। तत्थ य चहुट्टए ठिओ सो तं विक्किणेउं पयट्टो।

एत्थंतरे तत्थाऽऽगयाए गणियाए दिट्ठो सो कीरो । अच्चंतं मणोहरं मणुस्सभासा- वं जंपिरं च तं दहूण विम्हियमणाए तीए भणिओ सो वाहो जं देसु मे दव्बेण एयं कीरं । तेण वि 'गिण्ह पंचिंहं सएिंहं' ति वुत्तं । इत्थंतरे तत्थ नयरसिट्ठिसुओ आगओ । तेण वुत्तं - देसु मे छिंहं सएिंहं । ताहे गणियाए किहयं- भो ! तुमए पुव्वं चिय मम दिन्नो एसो ति मा देसु इमस्स । तया सो कहेइ - एसो मे अहिंगं मुझं देइ ति तस्स चेव दाहं । एवं तेसिं मज्झे कलहो आरद्धो । तो तलारेण एयं दट्टूण ते रायउलं नीया सव्वे वि । मग्गमज्झे य देवयापणमणत्थं निग्गयाए पट्टमिहसीए दिट्ठो कीरो । अईव मणोहरं तं दट्टूण भणिओ तीए तलारो जहा - 'एयस्स जंमिंग्गयं मुझं दाऊण मम चेव समप्पेसु कीरं'ति । तेणावि तहेव कयं । महादेवीए वि सुओ निययनिकेयणं नीओ । अइवझहो ति निरंतरं तेण समं चेव कीलए सा । जइ वि एस चेव राय ति न मुणइ देवी तह

दुद्धं ति अमुणियं पि हु पीयं दुद्धं कुणइ तुद्धि ।

वि तंमि चेव सा लहइ रइं। जओ-

इओ राया वि 'सइवेण एवंपयारेण छिलओ हं' ति लज्जाए नो पयडेइ अप्पाणं। जओ एयं चेव सज्जणाण सज्जणत्तणं। सो य महादेविं विविहेहिं मणोहरेहिं कलाकलावेहिं निरंतरं तोसेइ। सा वि य एवं तुट्ठा तस्सुविरं तहा णेहाणुबंधिणी संजाया जहा कीरं पयंपए – 'जीवामि तइ जीवंते, मरमाणे पुण निच्छएण जीवियं चइस्सामि' त्ति।

इओ सइवो वि जहा कहमवि महादेवि तोसेउं पयत्ते कुणई।

ता अण्णया कयाइ देवीए सयणभुवणे एगा गिहकोइला सेज्जाए उवरिं संचरंती और जिल् काए वि चेडीए दिठा। तं दहुण मणा परुट्ठाए तीए लट्टिप्पहारेण आहया सा तक्खणं जिल्

चेव अहे पिडिया मया य। एयं दहूण किंचि चिंतिऊण रण्णा कीरसरीरं मोत्तुं तीए घरकोइलाए निच्चेट्ठं सरीरं अहिट्ठियं, वेगेण य किंह पि विवरंमि पिविट्ठो सो। ताहे निज्जीवं कीरसरीरं दहूण अच्चंतिवसायभरेण दुक्खिया देवी विलवइ जह - 'हा वल्लह! मणहरदेह! महुरभासग! कत्थ पत्तो सि कीर!? किंति पिडवयणं न देसि? तुह वयणाणि असुणंती खणं पि जीविउं न सक्काऽहं' ति। मंती-सामंत-रायाईहिं बहु विन्नविया वि सा झूरिऊणं एवं भणइ- क्रड्लेह चंदणागरुकट्ठाइं, रयावेह य चियं जओ मए एएण कीरेण सह ''मए मिरयव्वं'' ति पिडवन्नं आसी। तिन्नव्वाहणत्थं अवस्सं साहिस्सामि जलणं।

एयं दहूण रायसरीरट्टिएण सइवेण चिंतियं जह 'एस चेव अवसरो त्थि एयाए तोसेउं'। तेण किंदयं – देवि ! मेल्लसु मरणग्गहं, जं तुज्झ रुच्चइ तं सव्वं पि काहं। तीए वि वृत्तं सग्गहाए जह – जइ एसो न जीवेइ तो नाऽहं जीविउमिच्छामि । ताहे तेण भिणयं – जइ कहमवि एयं जीवावेमि तो मरणग्गहं मेल्लसि ? ममं च अणुकूला भविस्सिस ? तीए किंदयं – 'आमं' ति ।

तो णेण 'एत्थ कस्स वि पवेसो न दायव्वो'ित पाइके आइसिऊण पल्लंके य ससरीरं मोत्तूण कीरसरीरे अप्पा संकामिओ । एयं दट्टुण अईव हरिसिया महादेवी ।

एत्थंतरे रण्णा वि 'एस चेव पत्थावो'ति गिहकोकिलादेहं मुत्तूण निययसरीरं अहिट्ठियं भणियं च - 'अहो कयम्घत्तणं सइवस्स, अहो ! निग्घिणत्तणं, अहो ! निट्ठुरया!'।

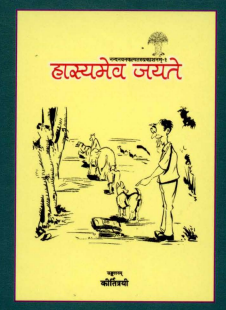
एयं सुणेउं विम्हियमणाए देवीए वित्रवियं - 'किमेवं भणह ?' रण्णा वि सत्वो वि परपुरप्पवेसविज्जासाहणपमुहो निययवृत्तंतो निवेइओ पसंसियं च अंतेउर-वग्गस्स सीलपालणं । तओ कयावराहो वि कीरसरीरत्थो सइवो रण्णा जीवंतो चेव विमुक्को जओ - 'देव्वनिहएसु सप्पुरिसा कइया वि पोरुसं न कुणंति । 'ति ।

(संकलिया एसा कहा

सिरिसोमप्पहसूरिविरइयकुमरवालपिडबोहो-गंथाओ ।)

(परपुरप्यवेसो ति परसरीरप्यवेसो) 👀

## नूतनं प्रकाशनम्



नन्दनवनकल्पतरुप्रकाशनम् - १ ह्यात्यमेव ज्याते (सचित्राणां हास्यकणिकानां सङ्कलनम्)

सङ्गलनम्

कीर्तित्रयी

प्रकाशनम् -

- श्रीभद्रङ्करोदय शिक्षण ट्रस्ट, गोधरा

मूल्यम्

- ६० रूप्यकाणि

प्राप्तिस्थानम् -

श्रीविजयनेमिसूरीश्वरजीस्वाध्यायमन्दिरम् १२, भगत बाग, शेठ आणंदजी कल्याणजी पेढी पासे, पालडी, अहमदाबाद - ३८०००७ दूरभाष - ०७९-२६६२२४६५