



# AUUEUSIE





ઉપાધ્યા પદ

Line of the land o

### શ્રીમતી શાન્તાએન લાલચંદ છગનલાલ ફાઉન્ડેશન ગ્રન્થમાળા નંખર ૩–૪

# નવપદ પ્રકાશ

નવંપદ પૂજા પરની <mark>વાચના</mark>એા ૩–૪

# આચાય<sup>૧</sup>૫૬ અને ઉપાધ્યાયપદ

વાચનાચાર્ય પૂજ્ય આચાર્યભગવંત શ્રી વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજ

પ્રકાશક :-

દિવ્**યદર્શન** દ્રસ્ટ કુમારપાળ વિ. શાહ ૬૮ ગુલાલવાડી ત્રીજે માળે મુંબઇ. ૪૦૦૦૪

# પ્રકૃ સંશાધક–સંપાદક પ્∙ સુનિરાજ શ્રી પવસેનવિજયજી મહારાજ

વિ. સં. **૨૦૩૮** 

भूस्य : ८-००

સુદ્રકે: –જગદીશચંદ્ર ચંદ્રુલાલ શાહ, પલક ટાઈપ સેટર નગરશેઠના વંડા, ઘીકાંટારાડે અમદાવાદ–૩૮૦૦૧

### પ્રાપ્તિસ્થાન :

- (૧) **દિવ્યદર્શન ટ્રેસ્ટ** ૬૮ ગુલાલવાડી મુંબઇ–૪૦૦૦૦૪
- (ર) **રમણલાલ લાલચંદ શાહ ૧૩**૫/૩૭ ઝવેરી ખજાર મું મઈ—૪૦૦**૦**૦૨
- (૩) **ભરતકુમાર ચતુરભાઈ** ૮૬૮ કાળુસીની પાળ,કાળુપુર અમદાવાદ–૩૮૦૦૦૧

# જૈનશાસનતું સર્વોપરિ પદ

અનં તજ્ઞાની તીર્થ 'કર પરમાત્માએ ચતુિ ધસંઘ-તીર્થની સ્થાપના કરીને વિશ્વ પર એક અનન્ય શ્રેષ્ઠ ઉપકાર કર્યો છે. બીજો મહાન ઉપકાર તેઓ શ્રીએ એ કર્યો કે પાતાની હાજરીમાં જ પાતાના ઉત્તરાધિકારીની પણ ગૌરવાસ્પદ નિમણું ક કરી. પ્રભુ શ્રી મહાવીર ભગવાને સ્વહસ્તે ૧૧ બ્રાહ્મણપંડિતોને ગણધરપદ્દે સ્થાપ્યા. આનાથી ચતુિધ સંઘને મહાન લાભ એ થયા કે ભગવાનની ગેરહાજરીમાં શ્રીસંઘ–શાસનનું સફળ નેતૃત્વ વહન કરનારની કાઈ જ શાધ કરવાની ચિંતા કે ફિકર કરવાની રહી નહીં તેમજ ગણધરની પછી આચાર્ય પાટપરંપરા એવી ચાલતી રહી કે તેની પાછળ તે અંગે સંભવિત તમામ વિવાદ–કલેશ વગેરે નિરવકાશ ખન્યા.

આચાર્ય પદની સૌથી વધુ મહત્તા જેવી હાય તા એ રીતે જોઈ શકાય કે ખુદ તીર્થ કર પરમાત્માએ સ્વયં વાસક્ષેપ કરીને 'પાતાના ઉત્તરાધિકારી પ્રત્યે કાઇએ કાઈ જ પ્રકારની શંકા–કુશંકા–અવિશ્વાસ રાખવાની જરૂર નથી.' આવી મહાર છાપ મારી આપી છે, અને પાતાની હાજરી કે ગેરહાજરીમાં સકળ સંઘે તેમના આજ્ઞાંકિત રહેવાનું છે એવું સ્પત્ર ક્રમાન કર્યું છે. 'જો ગુરું મન્નઈ સા મ' 'એવા ઉદ્દેશય દ્વારા પણ આચાર્ય પદનું સંપૂર્ણ ગારવ

વધારવામાં આવ્યું છે. આ બધાથી એ ફ્લિત થાય છે કે—આચાર્ય ભગવંત શ્રી જૈનશાસનનાં સબળ નેતા છે. કુશળ સુકાની છે, ધર્મ રથના સારથિ છે, શાસન—ધર્મની રક્ષા કરવા સદા અપ્રમત્ત છે. જ્ઞાન વિના આમાનું કશું શકય નથી, માટે વર્ત્ત માન સમસ્ત શ્રુતના પારગામી છે. ભવ્યજીવાને કરુણા બુદ્ધિથી સદ્ભુપદેશદાતા છે—આચારવિનાના ઉપદેશની ઝાઝી કિંમત ન હાવાથી સ્વયંપવિત્ર પંચ સદાચારપાલક છે, અને સકળ સંઘમાં જૈનશાસનના સમુદ્ધ-ગ્રાન અને આચારના જૈનત્વથી આતપ્રોત શુભ સંસ્કારોના વારસા જળવનાર અને વધારનાર છે. એ રીતે શ્રી જૈન-શાસનના પ્રભાવક છે—પ્રચારક છે—ઉપદેશક છે.

જૈનશાસનમાં આચાર્ય પદની ભારે મહત્તા છે એ હકીકત શ્રી નમસ્કારમહામન્ત્રથી પણ સિદ્ધ છે કારણ કે એમાં તૃતીયપદ 'નમા આયરિયાણું'ના જપ કરવામાં આવે છે. આ પદની ભવ્યતા અને મહત્તાને પૂર્ણ પણે પીછાનવાને આપણી છુદ્ધિ તો પાંગળી છે. ઉપકાર કર્યો છે પૂર્વ મહિષિં ઓએ આપણા ઉપર, પ્રસ્તુતપદની ભક્તિ અને ગુણુગાન કરતી અનેક ભવ્ય કૃતિઓની લેટ આપીને. એવી એક ઉત્તમકૃતિ 'શ્રી નવપદપૂજા'માં પ. પૂ. ન્યાયાચાર્ય શ્રીમદ્ ઉપાધ્યાય યશાવિજય મહારાજે શ્રી આચાર્ય પદની ઉત્તમતા બહુ જ સુંદર ભાષામાં વ્યક્ત કરી છે અને તે સાથે એ કૃતિમાં શ્રીમદ્ના પાતાના હૃદયમાં જૈનશાસનના

આચાર પ્રત્યે વિદ્યમાન ખહુમાન-સન્માનના લબ્ય લાવાનું દર્શન થાય છે જે આપણને પણ એમ દર્શાવી જય છેકે— આવા મહાન ધુરંધર તર્ક શાસ્ત્રી વિબુધશિરામણિ ઉપાધ્યાયજી મહારાજ જ્યારે આચાય પદ માટે આટલું લરચક માન ધરાવે છે, એનું ગુણુગાન કરે છે, તો આપણે પણ શા માટે આ કલિકાલમાં જંગમ કલ્પવૃક્ષસમાન આચાય લગવંતની સેવાલક્તિ ઉપાસનાથી વંચિત રહીએ!!! સુવિહિત સર્વ ગુણુસંપન્ન આચાર્ય લગવંતના આ કાળે પણ આપણને દર્શન પ્રાપ્ત થાય એ આપણું પરમસૌલાગ્ય જ છે.

'શ્રી નવપદપૂજા'માં પ્રથમ બે પદની પૂજા ઉપરની વાચનાઓના ગ્રન્થા 'અરિહંત' અને 'સિદ્ધ'પદને મુમુક્ષુ ભવ્યાત્માઓ એ જે ઉમળકાથી વધાવ્યા છે તેથી અગ્રિમ પદ્દોની વાચનાઓના ગ્રન્થા પ્રકાશિત કરવાના અમારા ઉત્સાહ અને પ્રયત્નના વેગમાં ભરપૂર ઊભરા આવ્યા છે અને અહું જ દ્વંકા ગાળામાં પ. પ્. આચાર્યદેવ શ્રી વિજયભુવનભાનુસ્રીશ્વરજી મહારાજ સાહેખની આચાર્યપદ ઉપરની વાચનાઓને અક્ષરદેહ આપતા આ 'આચાર્ય'પદ'ના ગંભીર શ્રન્થનું પ્રકાશન કરવામાં અમા સફળ ખન્યા છીએ.

પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં ડગલે ને પગલે આપણે-જૈનશાસનનાં આગાર્ય કેવા હોય ? એમની શી શી જવાબદારી છે? તે જવાબદારીઓને તેઓ કઇ કઈ રીતે વહન કરી રહ્યા હોય છે? તેમાં કેટલા અપ્રમત્ત રહેવું પડે છે? વાણી અને

વર્તન સાથે સંવાદ જાળવવા માટે તેઓ ફેવા કરિખદ્ધ હોય છે. શ્રુતજ્ઞાનના કેવા પારગામી હોય છે. જૈન શાસનની કોઇપણ શુભ મર્યાદાનું કયારે ય પણ રહેજે ઉલ્લંઘન ન થાય એ માટે કેટલા જાગરુક હાય છે? એ બધી મર્યાદા ઓથી બંધાઈને પણ પાતે કેવી સુંદર જૈનશાસનની પ્રભાવના કરે છે? શાસન—સંઘ અને ધર્મની રક્ષા અને ઉન્નિત માટે કેટલા ચિંતનરત હાય છે? પંચાચારનું પાલન સ્વયં કરવામાં અને આશ્રિતા પાસે કરાવવામાં કેવા સાવધાન હાય છે? શાસન–સંઘ અને ધર્મમાં બાહ્ય આભ્યન્તર અનિષ્ટોના પગપેસારાને ટાળવા અને ખાળવા માટે કેવા સખ્ત પગલા ભરતા હાય છે? આવી બધી અનેક જિજ્ઞાસાઓનાં સુંદર સમાધાના હૃદયંગમ કરી શકીશું.

છત્રીશ ગુણુ ધારક આચાર્ય ભગવંતમાં અનેકાનેક રીતે છત્રીશ ગુણાની સંભાવના રહેલી છે એ આ જ ગ્રન્થમાં આપેલા છત્રીશ છત્રીશીના કાઠાએ ઉપરથી આપણે સહજ જાણી શકશું.

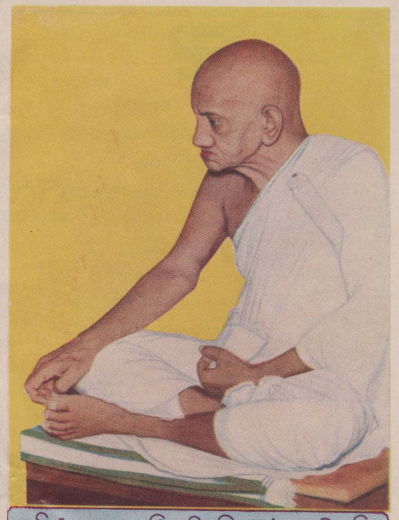
# શ્રી ઉપાધ્યાયપદની વાચના

પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં આચાર પદ પછી ઉપાધ્યાયપદની વાચનાનું પણ સહ્મુદ્રણ થયું છે, જે એક રીતે ઉચિત જ છે, ક્રેમ કે આચાર્ય અને ઉપાધ્યાય એ જૈનશાસન-રૂપી સ્થના બે ચક્ર જેવા છે. એકલા આચાર્ય કે એકલા ઉપાધ્યાયથી શાસનનું નાવ આગળ ધપે એવું નથી. અંને પદસ્થા એક બીજાના પૂરક બનીને શાસનની જયાત ઝળહળતી રાખવામાં દિવેટ અને તેલનું કામ કરી રહ્યા છે. ગણધર ભગવંતા એ સૂગથી ગૃંથેલી દ્રાદશાંગીનું સ્વયં અધ્યયન કરવું અને બીજાને કરાવવું, ને એમ શુદ્ધ ઉચ્ચારપૂર્વ કના સૂગોની પરંપરા ટકાવવી, એ ઉપાધ્યાય ભગવંતનું મહાન કાર્ય છે. તથા સૂગોનાં બહુમૂલ્ય ગૂઢ રહસ્યા સહિત એના વિસ્તૃત વિશદ અથે ને આત્મસાત કરી રાખવા અને નિકટવર્તી યાગ્ય સાધુઓને એ આપવા તેમજ શ્રાવકામાં પણ સ્વાધ્યાયને અર્થાત્ શાસ્ત્રના અધ્યયનને વ્યાપક બનાવવું આચાર્યનું મહાન કર્ત વ્ય છે, એ રીતે સૂગ અને અર્થની પરંપરાની સરિતાને વહેતી રાખવી, આ બધા પૂ. ઉપાધ્યાય અને આચાર્ય ભગવંતના મહત્ત્વનાં કર્ત વ્યા છે.

એમ જ થશે કે 'અહાે…શ્રી ઉપાધ્યાયપદના આટલા અધા મહીમા ગવાયા છે.…! આટલી અધી એની મહત્તા અને શ્રેષ્ઠતા છે…!' માટે જ એ ૨૫ ગુણાની ગુપ્ત રત્નપેટી જેવા છે.

ઠોઠમાં ઠોઠ પણ વિદ્યાર્થી જૈનશાસનના ઉપાધ્યાય પદની સક્રિય ઉપાસના આરાધના દ્વારા અધિકૃત વિદ્વાન ખની ગયાના દાખલાએ આજે પણ શ્રી સંઘમાં વિદ્યમાન છે. આ જ શ્રી ઉપાધ્યાયપદની ખરી ખૂબી છે. એ પદને ભાવ ભરી કરીએ એટલી વંદના એાછી છે.

પ્રસ્તુત ગ્રન્થનું પ્રકાશન એ કાઈ અક્સ્માત સર્જન નથી પરંતુ તેમાં અનેક મહાત્માઓ અને ભવ્યાત્માઓના શુભ પ્રયત્ન સાકાર અને કળીભૃત થયેલા છે, જેનું મૂલ્યાંકન પાર્થિવ જીભ વડે કરી શકાય તેમ નથી. વાચનાદાતા, વાચનાશ્રોતા, વાચનાલેખક, વાચનાપ્રૂક સંશાધક, સંપાદક, વાચનામુદ્રક વગેરે અનેકના સહયાગ અને શુભેચ્છાપૂર્ણ ઉત્સાહથી અમે આ ગ્રન્થ શ્રી સંઘના કરકમલમાં પ્રસ્તુત કરવા ભાગ્યશાળી અન્યા છીએ.



સુવિશાલ ગરછાદિપતિ સિટદાંત મહાદદિ આચાર્ચ શ્રીમદ્ વિજયપ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજ

# H

# આચાર્ય પદની પૂજા

ા તૃતીય શ્રી આચાર્યપદ પૂજા ા ા કાવ્યં ઈંદ્રવ**લ**વૃત્તમ્ ા સૂરીણ દ્વરીકય કુગ્ગહાણું, નેમાે નેમાે સુરસમપ્પહાણું ા સદ્દંસણાણું સમાયરાણું, અખાંડ છત્ત્તીસ ગુણાય**રા**ણું ા**૧**ા

> ા ભુજંગપ્રયાતવૃત્તમૂ ા નમું સૂરિરાજા સદા તત્ત્વતાજા, જિને દ્રાંગમે પ્રૌઢસામાજ્ય-ભાજા ા ષડ્વર્ગ-વર્ગિત ગુણે શાભમાના, પંચાચારને પાલવે સાવધાના ાાવા! ભવિપ્રાણીને દેશના દેશ- કાળે, સદા અપ્રમત્તા યથાસૂત્ર આલે ॥ જિંકે શાસનાધાર દિગ્દ તિકલ્પા, જગે તે ચિરંજીવજો શુદ્ધજલ્પા ાારા

ા ઢાળા ા ઉલાળાની દેશી ા આચારજ મુનિપતિ ગણી, ગુણુછત્રીશી ધામાંજી ા ચિદાનંદ રસ સ્વાદતા, પરભાવે નિઃકામાં જી ાા (ઉલાળા) નિઃકામ નિમેળ શુદ્ધ ચિદ્ધન, સાધ્ય નિજ નિરધારથી ા વર જ્ઞાન દર્શન ચરણ વીરજ, સાધના વ્યાપારથી ા ભવિજીવ બાેધક તત્ત્વ શાેધક, સયલગુણ સંપત્તિ ધરા ા સંવર સમાધિ, ગતઉપાધિ દુવિધ તપગુણ આગરા ાારા ા પૂજા ઢાળાા શ્રીપાળના રાસની ા પંચ આચાર જે સુધા પાળે, મારગ ભાખે સાચાે ા તે આચારજ નમિયે તેહશું, પ્રેમ કરીને જાચાે રે ા ભવિકા ા સિ૦૧૧ ા

વર છત્રીસ ગુણે કરી સાંહે, યુગપ્રધાન જન માંહે ા જગ બાહે નરહે ખિણ કાેહે, સ્રરિ નમું તે જાેહે રે ા લવકા ા સિલ્૧૨ ા

નિત્ય અપ્રમત્ત ધર્મ ઉવએસે, નહીં વિકથા ન કર્ષાય !! જેહને તે આચારજ નમિયે, અકલુષ—અમલ અમાય રે !! ભવિકા !! (સિઠ્૧૩ !!

જે દિયે સારણુ વારણુ ચાેયણુ, પડિચાેયણુ વળી જનને ॥ પટધારી ગચ્છ–થ'ભ આચારજ, તે માન્યા મુનિ મનને રે ॥ ભવિકા ॥ સિ૦૧૪ ॥

અત્થમિયે જિનસૂરજકેવળ, ચંદે જે જગદીવા ા ભુવન પદારથપ્રકટન–પટુ તે, આચારજ ચિર'જીવાે રે ાા ભવિકા ા સિઠ્૧૫ાા

#### गिद्राजा

ધ્યાતા આચારજ ભલા, મહામાંત્ર શુભ ધ્યાની રે ાા પંચ પ્રસ્થાને આતમા, આચારજ હાેય પ્રાણી રે ા વીર૦ ાાઝા

ાા શ્રી આચાર્યપદ કાવ્યં ા ન તં સુઢં દેઇ પિયા ન માયા, જં દિંતિ જીવાણ સૂરીસ–પાયા; તમ્હા હુ તે ચેવ સયા ભજેહ, જં મુખ્ખસુખ્ખાઇં લહુ લહેહ ॥૧॥

# ઉપાધ્યાય શ્રીયશાવિજયજી મહારાજ કુત શ્રી નવપદજીની પૂજા પરની વાચનાએ નવપદપૂજા પર વાચનાએ! વાચના

કાકર

\*\*\*\*

મહાસુદ ૬--૨૦૩૬

90

આચાય<sup>લ</sup>પદ

આદ્ય કાવ્યમ (ઈન્દ્રવજાવૃત્તમ)

સુરીણ દૂરીકય-કુગાહાણં, નમા નમા સુરસમય્પહાણં

અર્થઃ–કુત્રહાે જેમણે દૂર કર્યા છે, અને જેઓ સૂર્ય સમાન તેજસ્વી છે તે આચાર્યાને હું વાર વાર નમસ્કાર કરૂં છું∙

વિવેચન: આચાર્ય ભગવંત કેવા છે?

કુશ્રહાે એટલે મિથ્યામતાને દૂર કરનારા છે, પરાસ્ત કરનારા છે. સૂર્ય જેવા પ્રભાવાળા ખનીને મિથ્યામતારૂપી અધકારને પરાસ્ત કરનારા આચાર્ય ભગવંતા છે.

આચાર્ય જૈનધર્મના અનેકાંતવાદના સિદ્ધાંત પર વસ્તુનું પ્રતિપાદન એવું કરે છે કે દુનિયામાં ચાલતી અનેક એકાંતવાદી માન્યતા જે વસ્તુમાં બીજી અપેક્ષાએ ઘઠી શકતા યથાર્થ ધર્મીના-તત્વાના-સિદ્ધાંતાના વિરોધ કરનારી છે,આચાર્ય મહારાજો તે એકાંતવાદની અયથાર્થ તા–અસત્યતા ખુલ્લી કરે છે, પ્રકાશિત કરે છે.

દા. ત. મિથ્યાદર્શના આત્માને માને છે, પણ કોઈ ન્યાય–દર્શન જેવા આત્મામાં એકાન્તે નિત્યતા માની અનિત્યતાનું ખંડન કરે છે કે 'આત્મા અનિત્ય હોય જ નહિ,' તો બૌદ્ધ દર્શન જેવા કોઇ એકાન્તે અનિત્યતા માની નિત્યતાનું ખંડન કરે છે કે 'આત્મા નિત્ય હોય જ નહિ,' આ દરેક માન્યતાની પાકળતા આચાર્ય મહારાજો પ્રદર્શિત કરે છે. આત્મા ફક્ત નિત્ય નથી કે ફક્ત અનિત્ય નથી, પણ દ્રવ્યની દૃષ્ટિએ નિત્ય છે, ને પર્યાયની દૃષ્ટિએ અનિત્ય છે. એમ બંને ધર્મ નિત્યતા∹અનિત્યતાની અનેકાંતવાદથી યથાથ'તા આચાર્યા દર્શિ છે.

અહીં 'સૂરસમપ્પહાણું'ના અર્થ સૂર્ય સમાન પ્રધાન એવા નહીં લેવાના કેમકે 'સૂરીણુ' એ છડ્ઠી વિભક્તિવાળા વિશેષ્યપદનું આ વિશેષણપદ છે, તેથી આ પદ છડ્ઠી વિભક્તિવાળું સમજવું જોઈએ. એઠલા માટે મૂળ શખ્દ 'પહા' લઈ એના પર છડ્ઠી વિભક્તિ લાગીને 'પહાણું' શખ્દ અન્યા એમ સમજવાનું. તેથી 'સૂરસમપ્પહાણું' પદના અર્થ આ થાય કે સૂર્ય જેવી પ્રભાવાળા છે. એઠલે કે સૂર્ય જેમ વિધાના અધ્કારને દૂર કરી પ્રકાશ પાથરનાર છે તેમ ભવી જીવાની મિથ્યા માન્યતાઓ રૂપી અધ્કારને નાશ કરી સમ્યક્તત્વોના પ્રકાશ કરનારા આચાર્ય ભગવંતા છે.

એમને હું વાર વાર નમસ્કાર કરૂં છું. 'નમ નમ કરે છે' એમાં જેમ 'નમ' શબ્દ એ વાર બાલાયાથી જેમ 'નમ નમ કરે છે' એટલે 'વાર'વાર નમે છે' એવા અથ થાય છે, એ જ રીતે અહીં 'નમા નમા' બે વાર બાલાયાથી એનાે 'હું વાર'વાર નમું છું' એવાે અર્થ થાય.

કાવ્ય:- "નમું સૂરિરાજા સદા તત્ત્વતાજા જિનેન્દ્રાગમે પ્રૌઢ સામ્રાજ્ય ભાજા"

સૂરિરાજા એટલે સૂરિઓમાં રાજા નહિ, પણ રાજા સમાન સૂરિ. તેથી 'નમું સૂરિરાજા' એટલે ચતુવિ ધ જૈન સંઘમાં રાજા સમાન આચાર્ય ને હું નમસ્કાર કરું છું. રાજા પ્રજા પર શાસન ચલાવે છે, એમ સૂરિ જૈન સંઘ પર જિનશાસનતું સામ્રાજ્ય ચલાવે છે. તે સામ્રાજ્યના રાજા તે આચાર્ય છે, ને આચાર્યના મંત્રી-દિવાન ઉપાધ્યાય છે, અને મુનિઓ સહિત ચતુવિધ સંઘ તે પ્રજા છે.

આચાર્ય સૂર્ય સમાન પ્રભાવાળા છે. જેમ પ્રજાના રાજા બધાને પૂજનીય બને છે, માનનીય બને છે, તેના હુકમ દિવાનથી માંડીને જમાદાર સુધીના બધા ઉઠાવે છે, તે રાજાનું શાસન માથે ધરે છે, આમ રાજાનું શાસન ચાલે છે; તેમ આચાર્ય ભગવાન જેન સંઘમાં બધાને માન્ય અને પૂજ્ય બને છે ને તેમના હુકમ માથે ચડાવે છે. આચાર્યનું શાસન ચાલે છે. વિશેષ કરીને મુનિમંડળ પર તેમનું પૂર્ણ શાસન ચાલે છે, ને મુનિમંડળ તેમનું ગૌરવ પણ તેવું જ કરે છે.

રાજાના કારભારીમાં રાજાની પ્રત્યે સન્માન-અદ્દળ-આજ્ઞાંકિતતા, વિનય-વિવેક-નૃપેઈચ્છાનુવર્તિ તા (ગુરૂઇચ્છાનુ-સારિતા) હોય છે. રાજાને કાંઈ હુકમ ન કરવા પડે. રાજાના તેવા ઇંગિત પરથી દિવાનને ખખર પડી જાય કે રાજાની આ ઈચ્છા છે. ને તે પ્રમાણે દિવાન વતી લે છે. આ ઇચ્છાનુવર્તિતા છે, ઇચ્છાનું અનુવર્તન છે, તે પ્રમાણે આચાર્યાની પ્રત્યે શિષ્યોના ભાવ હોય છે.

શ્રમણસંઘ પર અનુશાસન ચલાવનાર આચાર્ય શ્રમણસંઘને પૂજ્ય છે. માટે આચાર્ય રાજા જેવા છે. સંઘ પર જ્યારે આફત આવે ત્યારે આચાર્ય આગળ થાય છે.

આચાર્ય રાજા સમાન છે, તેથી જૈન શાસ્ત્રો તેમનું ખૂબ મહત્ત્વ આંકે છે.

કાઇ આચાર્યના અવિનય કરે, દા. ત. એમ કહે આચાર્ય એટલા અનુભવી નથી હજી તા આચાર્ય માત્ર ૪૦ વર્ષના છે, હું ૭૦ વર્ષના છું. મેં ત્રણ દસકા વધારે જોયા છે.

તા તેવા અવિનય કરનાર આગમાં હાથ ઘાલી રહ્યો છે એમ શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર કહે છે. કર્મ'-સત્તા બળવાન છે. શાસ્ત્રમાં મુનિના અવિનય કરે તાે અમુક દંડ

ગીતાર્થીના અવિનય કરે તેા એથી વધુ દંડ. સ્થવિરમુનિના અવિનય કરે તેા તેથી વધુ દંડ.

એમ સુનિ–ગીતાથ સ્થિવિર–ઉપાધ્યાયના અવિનય કરે તા વધુ ને વધુ દંડ થતા જાય છે.

એમાં આચાર્ય તે રાજા છે. તેમના અવિનય કરે એને અતિ મહાન દૃંડ હોય છે.

# અવિનયનાં ઉદાહરણુ :-

- (૧) આચાર્ય કહે તે સાંભળતા હાય, તે છતાં આચાર્યને જવાબ ન આપે, તાે તે અવિનય કહેવાય.
  - (ર) રાત્રે આચાર્ય પૂછે: 'કાેણ જાગે છે ?' તાે પાતે

જાગતાે પડ્યા હાય છતાં હું કારા ન દે, તાે તે અવિનય કહેવાય

- (3) ગુરુ–આચાર્ય જેટલું આસન કે માેઢું આસન બિછાવીને બેસે, તાે તે અવિનય કહેવાય.
- (૪) આચાર્ય કાેેેકની સાથે વાત કરતા હાેેેય ને વચમાં યાતાના ડહાપણ–ડાેેેેેેે લગાવે, તાેે તે અવિનય કહેવાય.
- (પ) આચાર્ય કાેઇને વાત કર્યા પછી, એની આગળ પાતાના ડહાપણ–ડાેચા ચલાવે તા અવિનય દા. ત. કહે, 'જુએા, આમ આવા, તમને આચાર્ય મહારાજથી બરાબર સમજાયું નહિ હોય હું તમને સમજાવું.' તા આ દાેઠ ડહાપણ એ અવિનય કહેવાય.
- (૬) આચાર્ય મહારાજને જશ આપવાના હોય, ને તે જશ પાતે જ લઈ લે, તાે તે અવિનય કહેવાય.
- (૭) શિષ્યે અવસરે બીજાઓને અમુક કહેવા માટે આચાર્યને કાેઈ સૂચન કર્યું હોય, ને આચાર્ય તે સૂચનનાે ઉપયાગ કરી બીજાએા પાસે અમલ કરાવે, ત્યાં પૈલાે મુનિઓને કહે 'આ તાે મેં જ આ સૂચન કર્યું' હતું આચાર્ય મહારાજને.' તાે આ અવિનય કહેયાય.
- (૮) એમ આચાર્ય પાસે એાફિસરની જેમ હહાપણ ડાળે તે અવિનય છે. દ્રંકમાં જેની અંદર આચાર્યનું ગૌરવ ઘટે, તે બધા અવિનય કહેવાય; અને એમનું ગૌરવ વધે, તે વિનય કહેવાય.
- (૯) આચાર્યની સેવા–વૈયાવચ્ચ અન્ય કરતા હોય ત્યારે પાતે બેસી રહે, તે અવિનય કહેવાય.

(૧૦) 'આચાર્ય'ને ઘણા કરનારા છે, આપણા વગર થાેડું અઠકી રહેલ છે ?' આ વિચાર અવિનયના ઘરનાે છે.

આચાર્ય જૈન શાસનના જૈન સંઘના રાજા સ્થાને છે.

આચાર્ય હંમેશાં તત્ત્વમાં તાજા હોય છે, એટલે કે તૈયાર તત્ત્વવાળા છે. જૈન શાસ્ત્ર ભણેલા છે, તે ભૂલી ગયેલા નહીં, પણ હોઠ પર તૈયાર છે. જ્યારે જઇને પૂછા કે તરત જ શાસ્ત્રીય ઉત્તર આપે. તે ઉત્તર સાંભળનારને લાગે કે આચાર્ય મહારાજ જાણે જીવંત આગમ ભંડાર છે. (Living Library)

ઉદાહરણ-આચાર્ય દેવ શ્રી વિજયદાનસૂરિજી મહારાજ વિ. સં. ૧૯૯૨માં પાટહીમાં કાળધર્મ પામ્યા. '૯૧ માં રાધનપુર ચામાસુ હતા, ત્યારે રામચંદ્રસૂરિ મહારાજ કાંઈક પૂછવા ગયા, તા તરતજ જવાબ આપ્યા કે-જાઓ આચારાંગ સૂત્રના કલાણા સૂત્રની દીકામાં જોઇ લા. આમ આચાર્ય સદા તૈયાર હોય છે, એટલે કે તત્ત્વ-તાજા હોય છે. પાતાને સૂત્રોનું સ્વયં પારાયણ ચાલુ હોય, તેનું રટણ, તેનું ચિંતન ચાલુ હોય. તેથી સહજ છે કે આચાર્ય સદા તત્ત્વ-તાજા હોય છે. વળી આચાર્ય કેવા? તા કે—

'જિનેન્દ્રાગમે પ્રૌઢ સામ્રાજ્ય ભાજા.' 'સદા તત્ત્વ તાજા'ના બે અથ°—

- (૧) જેમને તત્વ તૈયાર હાય છે.
- (ર) જે હંમેશા તત્વથી તાજા એટલે સ્ફૂર્તિ વાળા છે.

દા.ત. શારીરિક આપત્તિ-વિપત્તિ આવતી હોય, સામુદ્દાયિક ચિંતા આવતી હોય, આચાર્ય પર સમુદ્દાયના ભાર છે, એટલે આવે. છતાંય આપત્તિ-વિપત્તિ કે અણુધારી આફત વખતે આચાર્ય ભગવંત જરાયે સ્કૂર્તિ – પ્રસન્નતા – પ્રકૂલ્લિતતા નહિ ગૂમાવનારા હોય છે; કારણ કે તે તત્ત્વ – તાજા છે, એટલે કે તત્ત્વથી સ્ફૂર્તિ વાળા છે, શારોરિક પુષ્ણ્યની તરતમતાએ કાયાથી સ્કૂર્તિ વાળા એ, શારોરિક પુષ્ણ્યની તરતમતાએ કાયાથી સ્કૂર્તિ વાળા – આરોગ્યવાળા હોય કે ન પણ હોય, કિન્તુ તત્ત્વબાધથી સદા સ્ફૂર્તિ વાળા છે. કારણ એ છે કે એમણે અંતરમાં તત્ત્વને પરિણુમાવ્યા છે. ૧૦ પ્રકારના યતિધર્મ ક્ષમા – નમ્રતાદિ, એ તત્ત્વ છે. સમ્યક્ત્વના ૬૭ વ્યવહાર એ તત્ત્વ છે. સંવર - નિર્જરાના પ્રકારો એ તત્ત્વ છે. આચાર્ય આ તત્ત્વની રમણ તાવાળા છે. એ જિન – આગમે જે તત્ત્વો જેવા ખતાવ્યા છે, તે તત્ત્વોથી પાતાના અંતરાત્માને તે તત્ત્વસ્વરૂપને અનુરૂપ ભાવિત કર્યો છે, પાતાના આત્મામાં તત્ત્વ પરિણુત કરી દીધા છે. તેથી જ એ નિત્ય પ્રસન્ન – પ્રફૂલ્લિત રહે છે.

તમારે નિત્ય સ્ફૂર્તિ જોઈતી હોય, નિત્ય પ્રસન્નતા જોઈતી હોય તો, તે તત્ત્વથી મળશે. તે તાત્ત્વિક સ્ફુર્તિ કહેવાય તાત્ત્વિકતાના પાયા પર ઊભેલી તે કદાપિ નાશ ન પામે. કાઇ કહે–

પ્રo-અમે પણ નવતત્ત્વ, કર્મ તત્ત્વ, બાંધ-ઉદય ઉદીરણા ૧૪ ગુણસ્થાનક…એવું ઘણું ઘણું જાણી લીધું, તાય કેમ સ્કૂર્તિ થતી નથી ? સંસારના સંધાગામાં કેમ પ્રસન્નતા ને દીનતા વચ્ચે હિંચાળા ખાઈએ છીએ ?

ઉ૦-તત્ત્વને ખૂણામાં અર્થાત્ પુસ્તકમાં ભંડારી રાખેલ છે માટે રાગ-દ્વેષનાં હિ'ચાળે હિંચવાનું થાય છે. ખરી રીતે એના ખદલે તત્ત્વ દિલમાં પરિણામ પામલું જોઈએ; દિલ તત્ત્વથી રંગાઇ જવું જોઈએ, ભાવિત થઈ જવું જોઇએ. તત્ત્વવિચાર આપણા ધાંસાેધાસ <mark>અની</mark> જવા જોઈએ.

કાઇ વિચાર આવે, કશાનું દર્શન થાય, કશાકનું શ્રવણ થાય, તે તત્ત્વપૂત જ ખનાવાય. વિચારણા કરે તો તે તત્ત્વપૂત જ ખનાવાય. વિચારણા કરે તો તત્ત્વદ્ધિથી કરે; શ્રવણ કરે તે તત્ત્વદ્ધિથી કરે; ખાનપાન–ભાષા–આલાપ– સંલાપ ખધું તત્ત્વદ્ધિથી કરે, આ જેને આવડે તે સદાય તત્ત્વસ્કૃતિ વાળા હોય છે. આચાર્ય ભગવંતને આ આવડે છે. માટે તે તાજા છે, માટે તે નિત્ય–પ્રસન્ન હોય છે.

આચાર્ય આગમામાં પ્રૌઢ છે, ગંભીર છે, ને સામ્રા-જ્ય વાળા છે. જેમ પાતાના ગુણા પર ને શિષ્યા પર તેમ આગમ પર સામ્રાજ્ય ધરાવે છે, અર્થાત્ આગમ ખજાનાના માલિક હોય છે.

અથવા પ્રૌઢ શબ્દને સામ્રાજ્યનું વિશેષણ અનાવીએ તા આચાર્ય આગમાના પ્રૌઢ સામ્રાજ્યવાળા છે. એટલે કે આગમ પર તેમનું વર્ચસ્વ હોઈ ગમે ત્યારે ગમે તે આગમના ગમે તે ખૂણાની વાત એમની પાસે મનમાં હાજર જ છે.

પ્રૌઢ સામ્રાજ્યવાળા એટલે કે સિદ્ધહસ્ત સામ્રાજ્યવાળા. જેમકે સિદ્ધહસ્ત લેખક, સિદ્ધહસ્ત ચિતારા...સિદ્ધહસ્ત ચિતારા આમતેમ ૨–૪ પીંછા મારે ને આબેહ્બ ચિત્ર તૈયાર થઈ જાય. એમ,

સિદ્ધ હસ્ત કવિ હોય એ ગમે તે વિષય પર તરત જ કાવ્ય જોડી શકે. દા. ત. તેને કહેા : કમાડ પર કાવ્ય કર, તા ક્ષણવાર વિચારી તરત જ તે બાલવા લાગશે. તેમ સિદ્ધ હસ્ત આગમજ્ઞાની; કાૈઇ વાત તેમને પૂછા તા એમની પાસેથી આગમમાંથી તૈયાર જવાબ મળે. તેઓ આગમ–નિષ્ણાત કહેવાય, એમને આગમ પર પ્રભુત્વ હોય, વર્ચસ્વ હોય, આગમના જ્ઞાન પર પ્રભુત્વ હોય.

આચાર્યાએ આગમ પર વર્ચ સ્વ-પ્રભુત્વ પ્રાપ્ત કરેલ હોય છે. છતાં ખૂબી જુઓ, એમને તેનું રહ્યું પારાયથુ ચાલુ જ હોય. માટા દરિયા જેવું જ્ઞાન અગાધજ્ઞાન તેમને હોય તો ય એનું પુનરાવર્તાન ચાલુ. તો અલ્પજ્ઞાનીને કેટલું પારાયથુ જોઈએ ? માટે જ આચાર્યને અપરિસ્તાવી ક્ષુત-વાળા કહ્યા, અર્થાત્ એમનામાંથી પ્રાપ્ત કરેલ ક્ષુત વહીન જાય, ઢળીન જાય, પરંતુ ટકયું રહે. શી રીતે ? કહા નિરંતર પારાયથુથી.

પહેલાં પુસ્તકો ન હતાં, ગુરુ બાલી જાય તે શિષ્ય ધારી લે, ને પછી રઠણા ચાલુ કરે. ગુરુને બધું માંઢે જ હોય, તે બાલતા જાય, ને સમજાવતા જાય.

પાતાને તેનું પરાવર્તાન ચાલુ હોય એટલે આચાર્ય જિનાગમે સામ્રાજ્ય-ભાજા છે. જિનેશ્વરના આગમ પર પ્રભુત્વવાળા હોય છે. આચાર્ય આગમ∷શાસ્ત્રમાં સિદ્ધ-હસ્ત બનેલા છે, ને પાછા પ્રૌઢ છે.

અહીં 'પ્રૌંઢ' શબ્દ સ્ચક શબ્દ છે.

કાઇ આગમના નિષ્ણાત હોય પણ પ્રૌઢ ન હોય. પ્રૌઢ એટલે ગંભીર…...આગમની જે વાતા છે તે વાતાને પચાવી જાણનારા આચાર્ય છે.

આગમની વાતાને યથાયાગ્ય ન્યાય આપનાર છે એટલે ઉત્સગ<sup>6</sup>ને ઉત્સગ<sup>6</sup>ના સ્થાનમાં, અને અપવાદને અપવાદના સ્થાનમાં લગાડનારા હોય છે. અપવાદને ઉત્સર્ગાના સ્થાનમાં નહિ, કે ઉત્સર્ગાને અપવાદના સ્થળમાં નહિ લગાડનારા

દા. ત. ચાલુ સંયાેગમાં કાચા પાણીને ન અહાય... તે ઉત્સર્ગ'−માર્ગ'; પણ જતાં વચમાં નદી આવે તાે વાિધ-પૂર્વ'ક તેને અહાય તે અષવાદ-માર્ગ'.

# 'પ્રૌઢ' શખ્દના ત્રણુ અર્થ'—

પહેલા અર્થ : આગમની વાતાતા સમન્વય કરનારા માટે આચાર્ય પ્રૌઢ એટલે ગ'ભીર છે.

ર્બીજો અર્થ : આગમની વાતાને યથાયાગ્ય ન્યાય આપનારા માટે આચાર્ય પ્રૌઢ એઠલે ગંભીર છે.

ત્રીજો અર્થ : આગમની વાતાના વિસંવાદ નહિ, પણ સંવાદ કરનારા. વિસંવાદી દેખાતી ખંને વાતાનું યથાયાગ્ય નયથી–અપેક્ષાથી સમર્થન કરનારા, માટે આચાર્ય પ્રૌઢ એટલે ગંભીર છે.

## સંવાદિતાનું ઉદાહરણ-

આગમમાં કહ્યું છે કે એક સમયમાં સામાન્યાપયાગ વિશેષાપયાગ, એ બે ઉપયાગ એકસાથ ન હોય. વસ્તુના બે ધર્મ—એક સામાન્ય અને બીજો વિશેષ. જ્યારે વિશેષને મૃખ્યતાએ જાણે ત્યારે જ્ઞાનાપયાગ,પછી સામાન્યને મુખ્યતાએ જાણે ત્યારે દર્શનાપયાગ, ખંતને એક સાથે મુખ્યતાએ કેમ ન જાણે ? કારણ, સામાન્ય ને વિશેષ ખંતે ધર્મ જ એવા છે કે ખંતે મુખ્યતાએ એક સાથે ન જણાય.

સિદ્ધસેનસૂરિજીએ કહ્યું : શા માટે ન હોય ? ગ્રાનના ઉપયાગ ને દર્શનના ઉપયાગ એક સાથે હોય, કેમકે ખંનના આચાય`–પદ ૧૩

આવરણ નષ્ટ થઈ ગયા છે, તેથી હવે એને અટકાવનાર કાેઇ નથી, તાે બ'ને સાથે સ્કુરે.

મલ્લવાદી સૂરિજીએ કહ્યું: બે ઉપયાગની શી જરૂર છે? કેમકે સર્વજ્ઞતા છે એટલે સામાન્ય-વિશેષ ભંનેય એક જ જ્ઞાનમાં સાથે દેખાય છે. તેથી એક જ ઉપયાગમાં ભંને વિષય આવી જાય. બે નામ જુદા કેવળજ્ઞાન ને કેવળદ્વશ્લન એ અમુક ભેદની દબ્ટિએ છે, સાકારની દબ્ટિએ જ્ઞાન કહેવાય, ને એજ નિરાકારની દબ્ટિએ દર્શન કહેવાય. એક જ જ્ઞાન વિશેષ ધર્મની અપેક્ષાએ સાકાર, બીજી સામાન્ય ધર્મની અપેક્ષાએ નિરાકાર.

હવે આપણે શું સમજવું?

સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિજી અને મલ્લવાદિસ્રિજિ અંનેય મહાપુરુષ છે, એમને ખાંદા પડાય? ના, તેથી યશાવિજયજી મહારાજે 'જ્ઞાન-બિન્દુ' શાસ્ત્રમાં તેના સમન્વય-યુક્ત જવાબ આપ્યા કે નયવાદની દૃષ્ટિએ તે તે અપેક્ષાએ ખંનેય સાચા છે. નય પાતાના વિષયમાં સાચા હોય છે. આમ યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય પ્રૌઠજ્ઞાનવાળા કહેવાય.

જે છીછરા જ્ઞાનવાળા હોય તે શાસ્ત્રની વાતા કરે, પણ સાથે પાતાનું ડહાપણ ડાળે, ને શાસ્ત્રના એક પાઠને સાચા, ને પાઠાંતરને ખાદો કહે. પ્રૌઢ જ્ઞાનવાળા બધા મહાપુરુષાને ન્યાય આપે. મતાંતરા ને પાઠાંતરાને ન્યાય આપે. આચાર્યને જ્ઞાનના સામ્રાજ્યવાળા કહ્યા ભરચક શાસ્ત્રીય જ્ઞાનવાળા કહ્યા. આપણે લૌકિક દુન્યવી વાતાથી પર સામ્રાજ્યવાળા છીએ. લૌકિક વાતમાં પૂર્ણ હોશિયારી છે, પણ શાસ્ત્રીય બાબતમાં ધબેડા! બહુ અધરા! કહો, અતિ અલ્પ જ્ઞાનવાળા છીએ. તે પણ સ્પષ્ટ નજર સામે ન

દેખાય, યાદ કરવી પડે. નવકારની છેલ્લી ચાર લીઠીના અર્થ નજર સામે નથી તરવરતા, પદ યાદ કરીને એના અર્થ કહી કાકીએ. ત્યારે આચાર્ય ભગવંતે જિનેલ્વર ભગવાનાના આગમાનાં તત્ત્વબાધને આગમાના પદાર્થા– ને એવા લાસાલ્યાસમાં વણી લીધા હોય છે કે એમને એ પદાર્થા, સૂત્રના અક્ષરા યાદ કર્યા વિના, નજર સામે તરવરે છે. આતું નામ કહેવાય એ વાતાના બાધ પર પ્રભુત્વ.

આ બધું શીખવે છે કે અનંતા કાળ લૌકિક દુન્યવી બાબતાની બહુ જંજાળ કરી, લૌકિક વાતમાં ઘણી હોંશિયારી કરી, તે બધી વાતા ધાસોધાસમાં વણાઈ ગઈ, એટલે લાકાત્તર શાસ્ત્રીય વાતામાં છુદ્દઠા છીએ. લૌકિક વાતામાં મગ્નતા હોય તા લાકાત્તરમાં મીંડું દેખાય. માટે જ,

લાકાત્તર વાતમાં મગ્નતા લાવવી હાય તા લાકિક વાતામાં આલપ્તતા રાખવી પડે.

એકવાર ગુરુ જીટેરાયજી મહારાજને મૂલચંદજી મહરાજે ગાચરી વાપરી લીધા પર દૂધપાકની પાતરી પીવા આપી.

ગુરુ કહે ' મૂલા ! કઢી ખાત મીઠી લગતી હે*.*'

ખુદેરાયજી અવધૂત મસ્ત યાગી હતા તેમને દૂધપાક પીતા એ મીઠી કઢી લાગી! તેમને ખખર નથી કે આ દૂધપાક છે. તેમને લાકોત્તર વાતમાં રમણતા હતી, પછી લીકિક કઢી શું, કે દૂધપાક શું? એની હાેશિયારી રાખવાની પડી નહાેતી. માટે જ એ લાેકાત્તર સાધનામાં મસ્ત હતા.

> " ષડ વગ<sup>°</sup> વગિ<sup>°</sup>ત ગુણુ શાેભમાના, પંચાચારને પાળવે સાવધાના "

આચાર્ય છ ના વર્ગના વર્ગથી શાભતા ગુણવાળા છે. છના વર્ગ ૩૬, તેના વર્ગ-૧ર૯૬, આવી છત્રીશી છત્રીશ છે (૩૬×૩૬-૧ર૯૬) એટલે કે છત્રીસ ગુણાની એક છત્રીસી, એવી છત્રીસ છત્રીસી એટલે ૧૨૯૬ ગુણાથી યુક્ત આચાર્ય હોય છે, તથા પ'ચાચારને પાળવામાં અતિ સાવધાન જાયત્ છે.

આના જો વિચાર કરીએ તા તેથી અનુમાદના થાય, તેમજ મનને લાગી જાય કે ' જીવનમાં પ્રાપ્ત કરવા લાયક આ ગુણા છે. આ ગુણાની સંપત્તિ તે જ સાચી સંપત્તિ છે. તે ગુણા આત્મા સાથે જોડાઈ જાય, ને આત્મામાં સાંસરા ઊતરી જાય, એવા કે આત્મા સાથે જડાઈ જાય, એવું કરવું જોઈએ.'

પંચાચાર એટલે જ્ઞાન–દર્શન-ચારિત્ર–તપ-વીર્યના ભવ્ય આચાર, એ સિવાય કાેઈ વસ્તુ આચાર્યના જીવનમાં કરકતી નથી.

ક્ષાત. આચાર્ય આગળ કાેઇ માંડે કે 'સાહેબ! છાેકરી માેઠી થઇ, પરણાવી તાે પડે ને!' અહીં જો પંચાચારના ખ્યાલ ન હાેય, તાે તાે મત્તુ મારવાનું થાય કે 'હા ભાઇ!' પણ પંચાચારમાં સાવધાન હોય તાે કહેઃ "ત્યાગી એમાં મંજુરી આપે?"

સાવધાન હોય તાે વાણીના પણ અસદ આચારથી ખર્ચી શકે. સાવધાન હોય તાે કહે: " પહેલેથી ત્યાગની શિખામણ અને ત્યાગી સાધ્વીજીના સમાગમ ન આપ્યા એ કલ્યાણ–મિત્રની કરજ સૂક્યા, માટે હવે એને પાપમાં પાડવાની વાત કરાે છાે."

આચાર્ય પાતે પંચાચાર પાળવામાં સાવધાન છે,

જાગ્રત્ છે, માટે જગત ઉપર એકાન્તે ઉપકાર કરવાળા છે. એ કહે છે,

> ''ભવી પ્રાણીને દેશના દેશ–કાળે, સદા અપ્રમત્તા યથાસૂત્ર આલે.''

આચાર્ય પ્રાણીને દેશ⊢કાળને ઉચિત દેશના આપનાર હોય છે, ને સ્વયં હંમેશા અપ્રમત્ત રહી સ્ત્રાનુસાર વર્તનારા હોય છે.

પ્રo-દેશને ઉચિત દેશના કેવી રીતે અપાય ?

એકવાર પ્રભાવક આચાર્ય કમલપ્રભાચાર્ય ગૈત્યવાસી-ઓના દેશમાં ગયા. ત્યાં ગૈત્યવાસી એટલે મંદિરમાં રહેનાર ને મંદિરનું ખાનાર મઠધારી સાધુઓ હતા. એ લોકોએ મંદિર ખનાવવાના ઉપદેશ આપવા આચાર્યને ભારપૂર્વક વિનંતી કરી, પણ આચાર્ય તેવી દેશના ન આપી. કારણ કે ત્યાં મંદિર ખનાવવાની દેશના આપવી એટલે દેવદવ્ય-ભક્ષીઓ માટે એમના અખાડા ઊભા કરવાની સગવડ આપી કહેવાય. ઉચિત દેશના એ કે તેવા તેવા દેશના હિસાબે અધર્મના સેવનને પુષ્ટિ ન આપનારી દેશના. કાલાચિત દેશના એટલે કાલ-સમયને ઉચિત ધર્મપ્રસારક દેશના આપવી.

દા.ત. ચામાસુ શરૂ થવાનું છે તા તેને ઉચિત દેશના આપવી કે ધર્મના આચારા આ પર્વ દિવસામાં વધારવા જોઈએ. જે કાેઈ કાંઈ જ ધર્મ ન કરતા હોય તેણે તે શરૂ કરવા જાેઈએ.

ધર્મ ન કરતા હોય તેને 'ભાવ વગર ધર્મ કિયા કરવી નકામી છે. પહેલાં ભાવ ચાકુખા કરવા ભાવ વગર નવકાર–સ્મરણ, દેવ દર્શન–પૂજા, સામાયિક–પ્રતિક્રમણ– ષ્મધું નકામું' આ દેશના આપવી એ ધર્મ ન સાધવાની અક્સોસી પણ નહિ થવા દે, ને એથી મિથ્યાત્વ દઢ કરશે.

વળી દેશ ને કાળને ઉચિત દેશના દેનારા આચાર્યો ધર્મની વાણી બાેલે, દુન્યવી બીજું કાંઈ ન બાેલે. તે સમજે છે કે બીજું ધર્મ સિવાયનું બાેલવાનું તે બળતામાં લાકડાં હોમવા જેવું છે. એક તા જગતના જવા વિષયાસક્તિ અને કષાયાથી બળી રહ્યા છે, અર્થ ને કામની આસક્તિથી ને લાલસાથી બળી રહ્યા છે. ત્યાં દુનિયાની, લડાઈની, કે સરકારી નિયંત્રણ વગેરેની એવી વાતા કરે ત્યાં પેલાની કષાયની આગ વધુ પ્રજ્જવલિત થાય.

ઉદાહરણ (i) " આ બ્રિટિશરોએ આ ભારતના કોડા લાેકાેને તા પાયમાલ કર્યા હતા, પણ એથી વધુ ઘરની સરકારે કર્યા!" જો સાંભળનાર અર્થની લાલસાવાળા હોય તાે તે બાેલશે, 'સરકાર હરામખાર!'

(ii) "આજના શેઠિયા સીદાતા સાધિષિક સામે જુએ નહિ! અંગલા રાખવા છે! મેઠરો રાખવી છે! પણ પાંચ સાધિષિક નથી પાષાતા! પાંચના ખર્ચા -કેઠલો? પાંતે મહીનામાં દશ પંદર હજારનાં ખર્ચા રાખે! પણ સાધિષિક ઉદ્ધારના એક બે હજારનાય ખર્ચ ન રાખે,-" આવી દેશના સામાન્ય ને મધ્યમ સ્થિતિના શ્રોતાઓને હેષ અસુયા કરાવનારી શાય. પાપદેશના જેવી મની જાય.

વ્યાખ્યાનમાં સાંભળનાર માેઠા ભાગ સામાન્ય ને મધ્યમ વર્ગના હોય છે. તે આવું સાંભળે તાે તેમને શ્રીમંતા પર કષાય થાય. એ કહેશે, 'મહારાજ સાચી વાત કહે છે. આવા લક્ષ્મીનંદનાને તાે પકડીને પીઠવા જોઇએ!'

માટે આ દેશના હેશકાળને ઉચિત નથી.

# નવપદપૂજા પર વાચનાએા

हाहर

વાચના

મહાસુદ ૭-૨૦૩૬

96

આચાય<sup>ે</sup> પદ

જૈન આચાર્ય ઉચિત દેશના આપનારા હાેય.

# ઉચિત દેશના કેવી ? :-

" આર્થિક સીદામણ તે અસમાધિ કરનારી છે, પરંતુ સારા પૈસા માટી અસમાધિ કરનારા છે. એ આપણી સમાધિ બગાઉ છે. પૈસા કરતાં મહાન સંપત્તિ આપણી પાસે છે નવકાર મહામંત્રની. અરે! લૂખી રાેટલી ખાઈ લે, પણ જો નવકાર મંત્ર શ્રદ્ધાથી ગણે છે તાે તે મહાન સમાધિ છે, અને નવકાર સદ્દગતિદાયી છે. પૈસા સદ્દગતિ દાયી ન કહેવાય…" આવી દેશનાથી પૈલા દુ:ખી ગરીખને સમાધિ આવે.

એક સામાન્ય સ્થિતિના શ્રોતા કહે 'સાહેબ! અહી' સાધર્મિક ઉત્થાનની વાત સાંભળીએ છીએ તેા એટલાે બધો સમાધિના પાવર આવે છે! ને બીજે સાધર્મિક ઉત્થાનની વાત સાંભળીએ છીએ તાે શ્રીમ'તાે પર ઝાળ ચઉં છે!' જૈનાચાય<sup>લ</sup>ની દેશના ર'કથી માંડીને રાયને ઠા**ર-**નારી હોય, બાળનારી નહિ.

આચાર્ય થયા તે શ્રાવકમાંથી થયા. પહેલાં સાધુ, પછી પદસ્થ, પછી આચાર્ય ભન્યા. સારા શ્રાવકપણામાં ય આ વિવેક હોય છે કે આપણા સંપર્કમાં આવેલાના હૈયાના કપાયાને ઠારવા પણ હૈયાં ભાળવા નહિ; તો શ્રાવકપણથી આ વિવેક લઈને આવેલ મુનિમહાત્મા આચાર્ય પદ સુધી પહોંચનારા અને, તો તે શું મહા વિવેક ન જાળવે!

ઉદાહરણ-જન્મીને તરત અદ્દેમ કરનાર નાગકેતુના પહેલાના ખેડતપુત્રના ભવમાં તેની સાવકી માતા ત્રાસ દેતી હતી, તે મિત્રની સલાહ લેવા ગયા કે 'આ સ્થિતિમાં મારે શું કરવું'?' તા મિત્રે તેને બાળ્યા નહીં પણ ઠાર્યા, એમ ન કહ્યું કે 'તારામાં કાંઈ જોરબાર છે કે નહિં'? લે હથું ને બાપાની એ નવી સામે ઊભા થઈ જા." એમ ન કહેતાં એમ કહ્યું, 'એ તને કેમ સતાવે છે? કારણ, તેં પૂર્વ ભવે તપ નથી કર્યો માટે. તપ ન કરનારને પરાભવ-તિરસ્કાર પામવા પડે છે ને અહીં પણ તપ નહિ કરે, તો આગળના ભવની સ્થિતિ વિચાર." પૈલા કહે "એમ? તો શું તપ કરે?"

"તપસ્યા અનેક પ્રકારે છે. પહેલાં મ'ગળમાં અદ્દમ લગાવ. નજીકમાં પર્યુષણા આવે છે એમાં લાગઠ ત્રણ ઉપવાસ કર."

આ પ્રમાણે-આત્મ-કલ્યાણનો રસ્તો અતાવી મિત્રે નાગકેતુના જીવને ઠાર્યો.

તાે એ અડ્ઠેમની ભાવનામાં મર્યો ને ચરમ શરીરી

નાગકેતુ થયા ! જો શ્રાવક પણ આવા ઠારનારા હોય, તો સાધુ તો વિશેષ ઠારનારા હોય.

સાધુ બીજાને ઠારનારા ત્યારે જ અને કે જ્યારે પહેલાં તો પોતે સાધુ સાથેના વ્યવહારમાં દેષ પોતાના જોનારા હોય, કષાય શાંત કેમ પડે એ જોનારા હોય; કષાય વધે નહી કે કષાયની ઉદ્ઘરણા ન થાય, એ જોનારા હોય. પોતાના વ્યવહારમાં જ જો દેષ સામાના જોવાની દેવ હોય તો એ બીજા ગરીબ-સામાન્ય-મધ્યમ માણસને દેશના કઈ આપવાના? શ્રીમંતાના જ દેષ જોવાની આપે ને?

આચાર્ય દેશ કાળને ઉચિત દેશના આપે, અને યથા-સૃત્ર અર્ધાત્ સ્ત્રાનુસાર યાને આગમમાં લખ્યા મુજબની દેશના આપે. ઘરનું કાંઈ કહેવાનું નહીં; તેમજ શાસે આળ મધ્યમ કે તત્વજ્ઞની કક્ષા જોઇ એને અનુરૂપ જ દેશના આપવાનું કહ્યું તા સામાની કક્ષા અહારની દેશના નહિ આપવાની. કેમકે 'ધર્માબન્દુ' શાસ્ત્ર કહે છે કે 'પરસ્થાન દેશના પાપ દેશના' શ્રોતા આળ કક્ષાના હોય તા એમને સદ્દ આચારાની દેશના આપવી જોઈએ. ત્યાં જો ભાવપ્રધાન દેશના અપાય, તા ભલે એ ભાવ શાસ્ત્રીય શાસ્ત્રોક્ત હોય છતાં એ દેશના પાપ દેશનારૂપ કહેવાય. માટે દેશના આગમે કહેલી રીતથી આપવી જોઈએ. મૂળ આલંખન જિન–આગમ છે. તેને અવલંખીને જ આચાર્ય દેશના આપતા આવ્યા છે માટે શાસન ટક્યું છે.

આજે કેટલાક કહે છે, '' અમુક બાબતની શાસ્ત્ર ના પાઉ છે, પણ તે વ્યાસ-રચનાના કાળમાં બરાબર હશે, કિન્નુ આ કાળમાં બરાબર નહિ"–આમ શાસ્ત્ર ઉડાવવાનું શાય તો શાસનનો અંત આવી જાય. શાસ્ત્રના આગમના ઉપદેશા અને સિદ્ધાન્તોના પાલનથી જ શાસન ડકે; ને શાસ્ત્ર–આગમ રચનારા ત્રિકાલદર્શી હતા, એટલે ભવિષ્ય કાળ પણ જોઈને જ શાસ્ત્રાગમા રચેલા છે.

આચાર્ય સદા અપ્રમત્ત રહીને દેશ કાળને ઉચિત તથા શાસ્ત્ર–સૂત્ર આગમને અનુસાર ભવી જીવાને દેશના આપે છે. તેમને પ્રમાદ નથી એટલે નિદ્રા, આળસ, વિકથા, કુથલી, જમાનાવાદ, લાેકર જન, વગેરે કાંઈ નથી.

શ્રાવક કહે:-' વ્યાખ્યાનના સમય થયા છે, પધારા ' આચાર્ય પૂછે:- ' કેટલા સાંભળવા આવ્યા છે ?' શ્રાવક કહે:- 'સાહેબ! પાંચ જણ છે ' આચાર્ય કહે;- 'તા વ્યાખ્યાનની ના કહી દેા.'

અને પછી આચાર્ય વ્યારામ કરે, તા આ યાગ્ય નથી. વિજય યશાદેવસૂરીજી મહારાજ તા કહેતા હતા : 'મારે એક શ્રોતા હોય તા ય ખસ છે. સામે અર્યો ઝીલનારા જોઈએ; વળી મારે ભગવાનની વાણીના અનુપ્રેક્ષાદિ સ્વાપ્યાય થાય છે, પછી એક સાંભળે તાય થાય, ને અનેક સાંભળે તાય થાય.'

હા ! વધુ માણસા સાંભળે વધુ પામે, પણ પાતાને તાે એક શ્રોતા કે અનેક શ્રોતામાં એક સરખું પરિણામ છે,-ધમ<sup>ે</sup>કથા-તત્ત્વાનુપ્રેક્ષા અને પરહિતછુદ્ધિ સમાનરૂપે પાષાયછે.

# વળી આચાર્ય કેવા છે ?

કાવ્ય: " જિ કે શાસનાધાર દિગ્દં તિ કલ્પા, જગે તે ચિરંજીવજો શુદ્ધ જલ્પા " આચાર્ય શાસનના આધાર છે. પ્રo- 'શાસનના આધારે આચાર્ય' ? કે આચાર્યના આધારે શાસન ?

ઉ૦- અહીં સ્યાદ્વાદ છે.

(i) શાસનના આધારે આચાર્ય છે, તે એ રીતે કે જ્યાંસુધી આચાર્યના દિલમાં શાસન જીવંત હોય, ત્યાં શાસનને રહેવા માટે દિલ અર્થાત્ આચાર્ય આધાર ખન્યા ને એવું હોય ત્યાં સુધી તે સાચા આચાર્ય છે, નહિ તો આચાર્યાભાસ છે.

દાત કમલપ્રભાચાર્ય. જ્યાં સુધી તેમના દિલમાં શાસન જીવંત હતું, ત્યાં સુધી એ નામી આચાર્ય હતા, તીર્થે કર નામકર્મ ભાંધનારા બન્યા હતા. દિલમાં શાસન હતું માટે જ એ માનનારા હતા કે 'દેવડ્વ્યના એક રાતા પૈસા ચવાવા ન જોઈએ, ચવાય તેવા સંધાગ હોય તો તેને સમર્થન આચાર્ય ન જ આપે.' અને તેથી જ ચૈત્ય-વાસીઓના દેવ્રમાં નવાં મંદિર ખંધાવવાના ઉપદેશ ન જ આપો. એમાં દેવ્રમાં નવાં મંદિર ખંધાવવાના ઉપદેશ ન જ આપો. એમાં શાસના પ્રવચનરાય જવલાંત હતા, એથી તીર્થે કર્યા નામકર્મા ઉપાર્જનારા ખનેલા

પરંતુ આ નામી-પ્રખ્યાત કમલપ્રભાચાર્ય એક વખત સાધ્વી-સંઘકાના ખાટા ખચાવ કર્યા ને તેમના હુંયામાંથી શાસન નીકળી ગયું.

ખન્યું એલું કે એકવાર કાઇ ભીડમાં કસ્માત્ સાધ્વીજીયી એમને અડી જવાયું હશે. વિરાહીઓએ સભામાં પ્રક્ષ કર્યા 'સાધુથી સાધ્વીને અડાય ?' આ સમજી ગયા. બીજ ત્રીજી રીતે વિવેચન કરી આના સીધા જવાખ ડાહ્યા. એલું દિવસા ચાલ્યું. પછી તા પેલાઓએ સીધું જ પૂછયું,– 'તે દિવસે તમે કેમ સાધ્વીને અડવા હતા ?' કમલપ્રભાચાર્યે કહ્યું,–'શાસ્ત્રમાં ઉત્સર્ગ ને અપવાદ માર્ગ ઘણા છે એ તને કચાં ખબર છે ?'

સા<sup>દ</sup>ત્રીને પાતે પ્રમાદથી અડવાની <mark>આખતને અપવા-</mark> દમાં ખપાવી, આ ખપાવ્યું તે ખાે**ડું છે.** પ્રમાદ એ ઉત્સ-ગના અપવાદ નહિ, પણ ઉત્સર્ગના અંશે ભાંગ <mark>છે.</mark>

" સાધ્વીને ન અડાય-" તે ઉત્સર્ગ માર્ગ છે, પણ સાધ્વી નદીમાં લપસી પડી ડૂઅતી હોય તે৷ તેને અડીનેય ભચાવી શકાય તે અપવાદ માર્ગ છે.

હવે કમલપ્રભાચાર્યના હૃદયમાંથી શાસન નીકળી ગયું તા તીર્થ કર નામકમાનું પૃષ્ય વિખરાઇ ગયું! ને આચાર્યાસાસ બન્યા. વિરાધીઓએ તેમનું નામ પાડયું 'સાવઘાચાર્ય,' પાપવાળા જે આચાર તેનું સમર્થન કરનારા તે સાવઘાચાર્ય અત વાત થઈ શાસનના આધારે આવાર્ય, તેને

હિયામાં શાસન છે ત્યાં સુધી એ શાસનના કાનૂન પાળીનેજ આસાર પાયું છે.એ દાસનના આધારે આચાર પાયું ગણાય એટલે એ હિસાપે આચાર્યના આધાર શાસન છે, શાસનના આધારે આચાર્ય.

હવે 'આચાર્યના આધારે શાસન' એની વાવ જોઈએ.

શાસન હૈયામાં હોય, એમ આચારમાં પણ હાયા હૈયામાં કેકત માનવાનું એટલું જ નહિ, પણ તે આચરવાનું ય હોવું જ જોઇએ, તે! જ તે આચાર્ય છે. શાસ્ત્રે ખતાવેલ હૈાય તેનાથી વિપરીત માર્ગે ચાલનાર તે આચાર્ય નહિ, પણ આચાર્યાભાસ છે. તે નટની જેમ માત્ર દેખાવ કરનારા ગણાય. આમ આચાર્યા શાસનને આચારમાં-આચરણમાં અને વાણીમાં ઉતારતા આવ્યા છે અને બીજાઓને સાસન આચરાવતા આવ્યા છે તાે જ શાસન ડક્યું છે. આ હિસાએ કહેવાય કે આચાર્યાના આધારે શાસન. માટે જ પાંચમા આરો પૂરા થતાં જો આચાર્ય નહિ તાે આ ભરતમાં શાસન પણ નહિ.

(૨) આચાર્લ્લ બીજ રીતે શાસનના આધાર,—

અય્યાર્યના આધારે શાસન છે, કેમકે શાસન કોઈ મૂર્ત ચીજ નથી, શાસન એટલે દેરાસર-ઉપાશ્રય નહિ, કિન્દુ શાસન એટલે ભગવાનની વાણી ને ભગવાનની વાણીએ કહેલ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપી રત્નત્રથી છે. તે આપનાર છે આચાર્ય ભગવંત. પૂર્વાચાર્યોએ પછીના આચાર્યાને આપેલ, પછીના આચાર્યોએ તેમની પછીના આચાર્યોને આપેલ. એમ ભગવાનની વાણીની ને રત્નત્રયીની ઉત્તરોત્તર પરંપરા એક પછી એક આચાર્યોએ ચલાવી, તો આજે આપણા સુધી શાસન આવી પહોંચ્યું. આમ આચાર્યના આધારે શાસન ચાલ્યું.

શાસનના બે અર્થ થાય,

- (૧) શાસન એટલે જિન–પ્રવચન ભગવાનની વાણી; ને
- (૨) શાસન એટલે જિનાક્ત રત્નત્રચી.

આ બંનેની પરંપરા આચાર્યોએ ચલાવી. જો આચાર્ય ન હોય તો તે પ્રવાહ લુપ્ત થઈ જાય. એ તો આચાર્ય જે પૂર્વાચાર્યથી પામેલા છે, તે જગતને આપે છે, જગત તેને ઝીલે છે સાધુ થાય છે પછી આચાર્ય થાય છે, એમ શાસન આગળ ચાલ્યું.

'શાસનાધાર' પદના આ બ'ને પ્રકારના અર્થ માટે ''શાસનાધાર'' પદના બે જાતના સમાસ થઇ શકે,–

નવપદ પ્રકાશ

- (૧) 'શાસનના આધાર' એ 'શાસનાધાર' એમ પષ્કી તત્પુરુષ સમાસ થયો.
- (૨) <sup>'શા</sup>સન છે આધાર જેમના, એવા આચાર્ય એ શાસનાધાર' એમ ખહુલીહિ સમાસ થયા.

આમાં બીજા અર્થમાં શાસનને આચાર્ય પાતાના જીવનની દીવાદાંડી બનાવે એટલે શાસનના આધારે આચાર્યપર્શું પામે. સમુદ્રમાં વહાણ દીવાદાંડીને આધારે ચાલે છે તેમ શાસનને આધારે આચાર્યની જીવનગાડી ચાલે છે.

આચાર્ય શાસનને પાતાના જીવનનું સુકાન <mark>ખનાવીને</mark> ચાલવું. આચાર્ય શાસન સિવાય બીજી વાત ન કરે.

# "દિગ્દંતી કલ્પા, જગે તે ચિરંજવ**ેને** શુદ્ધ જલ્પા"

અર્થાત્ આચાર્ય દિગ્દંતી-દિગ્ગજ જેવા છે. આઠ દિશાના રખેવાળા તેના હાથી તે દિગ્ગજ. વિજેતાના અર્થ ખતાવવા હાય ત્યારે દિગ્ગજની ઉપમા અપાય છે.

દિગ્ગજ હાય તેના ગ'ભીર ધ્વનિ નીકળે તા તે આખી દિશાને ભરી દે. તેમ આચાર્યની તત્ત્વવાણી આખા દેશમાં ચામેર પ્રસરી જાય, એટલે કે ધમ'ે–પ્રશ'સા જેનશાસનની વાહવાહ લાેકમાં પ્રસરી જાય.

'શુદ્ધ જલ્પા':-એવા એ આચાર્ય ચિરકાળ જીવંત રહેજો ને શુદ્ધ જલ્પા છે એડલે કે નિર્દોષ વાણી બાલનારા છે, શુદ્ધ પ્રરૂપણા કરનારા છે. માત્ર દેશનામાં નહિ, પણ ચાલ વાતચીતમાં પણ ચાલુ જીવન-પ્રસંગમાં ય આચાર્યનું વચન નિર્દોષ હોય, સાવઘ યા કષાયવાળું કે અપ્રિય ન ત્હાય. સાવઘ અર્થા પાપવાળું વચત ન હોય. બીજાને પાપસ્થાનકમાં પ્રેરનારું વચન ન બાેલે. નિર્દોષ વાણી કહેનારા હાેય. "એવા આચાર્ય આ જગત પર ચિરકાળ જીવતા રહેજો."

શું આ આશીર્વાદ વચન છે? ના (૧) કિન્તુ આવી અમે શુદ્ધ આશંસા રાખીએ છીએ, અમારા હૃદયની આવી તીલ્ર અભિલાષા છે. એ આશીષવચન કેમ નહિ? કારણ કે એમને આશીર્વાદ આપવાનું આપણું ગજું શું? અમારી તીલ્ર હાર્દિક કચ્છા છે કે જગતમાં એ ચિરંજવા. એમ, ખીજો અર્થ-(૨) અમારી દિલથી વિનંતી છે કે આ જગત પર અમે હાઇ એ ત્યાં સુધી આવા આચાર્ય અમારા દિલમાં ચિરકાળ જીવંત રહો.

આવા આચાર્ય ભગવંત જગત પર જીવંત હોય તો અમે જીવતા છીએ; અમારાથી કર્મસત્તા હરે, ગભરાય, ને કચરાય. આવા આચાર્ય ભગવંત ન હોય તા અમારે કર્મસત્તાથી હરવું પહે, કચરાવું પહે. તત્ત્વમાર્ગની શુદ્ધ પ્રરૂપણાથી આચાર્ય એવા ધર્મના રાહ આપે છે કે વિચાર-વાણી-વર્તાવની દિશા મળી જાય છે. આચાર્ય એ ત્રણેનાં સુકાની છે, એ ભવી જીવને કહે છે,-

> વાણી તેા આવી જ બાલજે, વિચાર તેા આવેા જ કરજે, વર્તાવ તેા આવેા જ કરજે.

આવું બતાવનાર આચાર્ય ભગવંત છે. એ રાહે જો જવાય તાે કમ<sup>°</sup> સત્તાને કચરાવું પડે. આચાર્ય ન હોય તાે આપણે કમ<sup>°</sup>સત્તાથી કચરાવું પડે.

## નવપદપૂજા પર વાચનાએા

દાકર

વાચના

મહાસુદ ૮-૨૦૩૬

૧૯

### આચાય<sup>ે</sup> પદ

હવે ઉલાળાની દેશીનું કાવ્ય આવે *છે,*– ''આ<mark>ચારજ મુનિપતિ ગર્ણા ગુણ છત્રીશી ધામ</mark>ોજ''

—આચાર્ય મુનિપતિ છે, ગણી છે, ને છત્રીસ ગુણાના આવાસ છે.

આચાર્ય મુનિઓના સ્વામી છે; કારણ કે (૧) મુનિઓ તેમની આજ્ઞા ઉઠાવે છે. મુનિઓ હાથ જોડીને આચાર્યના વચનને તહિત્ત કરનારા હોય છે. એમ (૨) સ્વામી' એટલે નાથ. આચાર્ય પોતે મુનિઓની સંભાળ કરનારા છે કે કોઈ મુનિમાં કોઈ દાષ ન પ્રવેશ; મુનિ ઉત્માર્ગ ન આચરે, ઉત્સૂત્ર ન બોલે, તેમજ ૧૦ યતિધર્મ અને સાધ્વાચારો અરાબર પાળે.

મુનિઓના હિતને ધેગોમ કરનારા હોય તે નાથ કહેવાય, સાચા સ્વામી કહેવાય. 'યાગ' એટલે હિતની પ્રાપ્તિ કરાવનારા, ને 'ક્ષેમ' એટલે પ્રાપ્ત હિતનું રક્ષણ કરનારા આચાર્ય છે. ત્યારે એમનામાં સાચું સ્વામીપણું છે, નહિ તો કહેવાના સ્વામી કહેવાય. " દી વાળે તે દીકરાે ને છા વાળે તે છાકરાે "

સાચા દીકરા બાપના દી વાળે, અર્થાત્ ભાપના સારા કર્યા–કારવ્યાને અજવાળે તે દીકરા, બાકી જો એના પર છા વાળી નાખે પ્લાસ્ટર–કૂચડા ફેરવી લાખે, તાે તે સારાે દીકરાે નહિ પણ કહેવાના દીકરાે, ખરેખર તાે એ છાેકરાે છે. એમ આચાર્ય મુનિઓના હિતના યાેગલેમ કરનારા હોય તાે સાચા મુનિપતિ કહેવાય

પત્નીના સાચા પતિ તે જે પત્નીના શીલ વગેરે હિતના યાગ-ક્ષેમ કરનારા હોય; નહિ તા એ કહેવાના પતિ પૂતળા-પ્રધાન જેવા. મુનિઓના હિતના યાગ-ક્ષેમ નહિ કરનાર આચાર્ય પણ સાચા મૃનિપતિ નહિ કિન્તુ પૂતળા પ્રધાન જેવા.

ભરવાહ પૂતળા-પ્રધાન ગુરુનું દલ્ટાન્ત :-

એકવાર એક સંન્યાસીએાના સમુદાયના ગુરુ ગુજરી ગયા. હવે નવા ગુરુ અનાવવા કાેને ? ગુરુ તાે જોઇએ ગુરુ મળતા પણ તે દુખળા પાતળા મળતા; અહારમાં ઓજસ્ પાંડે તેવા કાેઈ મળતા નહિ. દિવાન–સંન્યાસી અધી વાતે હાેંશિયાર અને ગુણિયલ હતાે, પણ શારીરિક દેખાવે એાજસ્ પાંડે તેવા નહિ.

તેવામાં જંગલમા લાલભુંદ અને પડછંદ કાયાવાળા એક ભરવાડ જોયાે. દિવાન–સંન્યાસીએ કહ્યું: '' તને અમે ગુરુ બનાવીએ તને બધી સગવડતા ખાવાની પીવાની રહેવાની મળશે. તું અમારાે ગુરુ બન₊''

ભરવાઉ કહ્યું: 'ભલે થાઉ' ત્યારે.'

દિવાન સ'ન્યાસી બાેલ્યા: 'પણ તારે એક શરત પાળવી પડશે.' આ લે≀કાેને તાે પૂતળા–ગુરુ બનાવવાે હતાે, ગુણથી ગુરુ મળતાે નહિ એટલે કેખાવનાે ગુરુ બનાવવાે હતાે.

કહેવાના ગુરુ ખનાવવાના હતા એટલે આ ભરવાડ અભણ છતાં એને પસંદ કર્યા, નહિ તે આ ભરવાડમાં કશી આવડત ગુરુ તરીકેની ન હતી. દિવાન સંન્યાસી એને કહે છે 'શરત એ, કે તારે ખિલકુલ બાલવાનું નહિ.' શરત મંજુર થઇ-તેને સંન્યાસીના કપડાં પહેરાવ્યાં, મુખ્ય સંન્યાસી ગુરુ કર્યા બેસવાની રીત અતાવી કે લાકના દેખતાં આંખ પાણી મીંચેલી રાખવી, ને જાણે ધ્યાનમાં છે એમ દેખાય એવી રીતે પદ્માસને બેસી રહેવું; ખસ, એને ગુરુ કરીને કાફલા ગામ-ગામ કરે છે.

ગામ–ગામ વાત ફેલાવી કે "ગુરુ તેા અસ ધ્યાનમગ્ન રહે છે. જો એમની આપણા પર જરાક આંખ ખૂલે તેા સમજવું કે આપણા ભાગ્ય ઉઘડી ગયા !"

કાેઈ પૂછે તાે પેલાે દિવાન-સંન્યાસી જવાળ આપે.

આવા તે સ્વામી કહેવાય ? પૂતળા સ્વામી શું કરે ? એ શું માર્ગદર્શાન આપે ? એ ચેરગ–ક્ષેમ શું કરે ?

આ ભરવાડ તા શાભા માટે ગુરૂ હતા, પરંતુ જિન-શાસનના આચાર્ય મહારાજ એવા નથી, તે સાચા ગુરૂ છે, તે માર્ગદર્શન આપે છે. પણ સાચા ન હોય તા કાેક દી' ખાફી નાખે. અને આવું એક દી' આ શાભા-ગુરૂએ. ખાફી નાખ્યું.

કાેઈ નગરમાં ગયા. ત્યાં રાજાને કાને વાત આવી કે: 'મહાન સંત–મહત્ત આવ્યા એ.' રાજા ત્યાં આવ્યો. ઝુરુના પગ પડ્યા, ગુરુને વિનંત્તી કરી. "સ્વામીજ!કાંઈક ચ્ચાશીર્વાદ આપાૈ" રાજા ત્યાં એઠાે છે, એટલામાં બન્યું એવું કે દૂર બકરાતું ટાેળું ગુરુએ જોયું, આદત સે લાચાર …મૂળ તાે આ ભરવાડ જ ને ? તે ત્યાં તરત જ

### ભરવાડ ગુરુએ બાફ્યું :-

એ "તક, તક, તક, ફરરર કૂ" બાલ્યા. ત્યાં તો દિવાન સંન્યાસી બેઠા હતા તેણે ગુરુને ખાનગાં ગૂંટી ખણી, એટલે એણે ચેતી જઈ મોન પકડ્યું. દિવાન સંન્યાસીએ જોયું કે શાભાગુરુએ બાલવાને અદલે બાળી નાખ્યું' દિવાન હાશિયાર હતા, તે બાલ્યા : 'અહોહો! મહારાજા આજ તમે ન્યાલ થઈ ગયા! જે વર્ષાથી ધ્યાનમાં રહે તેમણે આજ તમને કહી દીધું: 'તક તક તક' આમ ત્રણ વાર કહીને કહ્યુ કે-

'' આ મનુષ્ય જીવન મહાન તક છે તેને જવા દેતો નહીં, સાધી લે, ધર્મ કરીને જીવનનો તક સફળ કરી લે. નહિતર જીવનના અંતે 'ફરરર ફૂ' બધું ઊડી જવાનું છે. તક ઊડી જશે.''

આમ કાૈઈ સુધારી લે તે જુદી વસ્તુ છે, બાકી પૂતળા–પ્રધાન ગુરુ બાફી નાખે.

### આચાય<sup>ે</sup> ગણી છે.:-

એટલે કે ગણને ધારણ કરનારા છે. ગણીમાં ત્રણ શબ્દો આવે: કુલ, ગણ ને સંઘ. એક આચાર્યની સંતતિ તે કુલ ગણાય, અનેક કુલના સમૃહ તેગણ ગણાય. અનેક ગણના સમૂહ તે સંઘ ગણાય. એક ગણમાં સૌથી માેટા આચાર્ય હોય તેમના માેટા પરિવારમાં અવાંતર કેટલાક આચાર્યા હોય; તે દરેક આચાર્યની સંતતિ તે કુલ થયું. એવા કુલાને અનેક અવાંતર આચાર્યા એ ખધાના સસૂહને ગણ કહેવાય; અને તેવા ગણને ધારણ કરનાર તે ગણી કહેવાય•

અહીં કાવ્યમાં 'ગણી' શખ્દમાં ગણપતિ, ફુલપતિ, સંઘપતિ બધાય આચાર્યના સમાવેશ સમજવા. આવા ગણી આચાર્ય કેટલાય પાત્ર સંસારી ભવી આત્માએાના ઉદ્ધાર કરનારા હોય છે, એમને સાલુખનાવનારા હોય છે. એટલે સાલુ જો હંમેશાં ખ્યાલ રાખે કે,–

" મારા જેવા દુનિયાના વિષયાની લાલસાવાળા ને વિષયાની ભીખ માગનારા કેટલાય ભિખારીને તેમાંથી મુક્ત કરનારા છે. દુનિયાના લાખા કરાડા ભિખારીઓમાંથી મારા જેવા ૨૫-૫૦-૧૦૦ને ઊંચકીને વિષયની ભીખ ને વિષયાની લાલસા મુકાવી મહાન સંયમ-સંપત્તિ આપી શ્રીમંત ખનાવી દીધા! તે મહાન ઉપકાર કરેશે."

આવા જો વિચાર રખાય તા સંયમમાં કદી આચાર્યની સારણા–વારણાથી નિરાશ–હતાશ ન થવાય. સારણા–વારણા ને કહ હિતશિક્ષા રૂપી ચરુના ખાસડા પણ ખાવા પડે, પરંતુ કંડાળા ન આવે, ઉલ્કે આનંદ થાય કે ' મારા સંયમ-ધનને ખચાવે છે.' વળી આચાર્ય ગણી ઉપરાંત કેવા છે ? તા કે

## 'ગુણ છત્રીસી ધામાેજ '

આચાર્ય છત્રીસ ગુણના ધામ છે, આવાસ છે તેમ-નામાં ગુણાની છત્રીસીએા આવી વસી છે.

તમારે ગુણા જોવા હોય તેા જૈન ધર્મના ભાવ– -આચાર્ય જુઓ તા ત્યાં ભરચક ગુણાનાં દર્શન થશે.

' ઇન્દ્રિય–સંવર શું છે? સંયમ શું છે?' આ ખધું

ભાવ આચાર્યમાં જોવા મળશે. ગુણ વિનાના દ્રવ્ય–આચા-ર્યની કિંમત નથી, ભાવ આચાર્ય તે ગુણથી છે, તેમની કિંમત અમૃલ્ય છે.

ગુણા અમૂર્ત છે. એ ગુણીને જુઓ એટલે સમજાય. જેમકે સમ્યક્ત ગુણ સમકિતીને સમકિતની કરણી કરતો. જુઓ એટલે સમજાય.

ઉદાહરણ, અંબડ પરિવ્રાજકે ભગવાનના ધર્મ લીધો, ભગવાનનું સમક્તિ લીધું, ભગવાનના શ્રાવકપણાના ત્રત લીધા. તેને સમક્તિના સંતાષ હતા, કંઇક અહંત્વ પણ હશે કે 'મારે હજાર ચેલાંઓ ને લાખા ભક્તો; આવા મોટા હું પ્રભુ! મેં તમારું સમક્તિ લીધું.' પ્રભુએ એને આદર્શ સમક્તિનું દર્શન કરાવવું હતું પરંતુ સમક્તિ ગુણ તો એવા જેનામાં નમુનેદાર આદર્શરૂએ દર્શન ન થાય, તેથી એવા જેનામાં નમુનેદાર આદર્શરૂપ સમ્યક્ત્વ ગુણ હતો તેની કરણીનાં આંખડને દર્શન ભગવાનને કરાવવા હતા. તેથી સુલસાનાં દર્શન કરાવ્યાં; કારણ કે સુલસા જે સમ્યક્ત્વાદિ ગુણાનું ધામ હતો, એને યાગ્ય એનામાં કરણી હતી, યાગ્ય આહ્ય પ્રવૃત્તિ હતી.

અ'અડ ચ'પાપુરી આવ્યા હતા, રાજગહી જવાના હતા. તેથી ભગવાનને પૂછવા આવ્યા '' ભગવન્! રાજગહી જાઉં છું. ત્યાંને ચાેગ્ય કાેઈ સેવા '''

તો ભગવાને સેવા ખતાવી. ભગવાને મોંઢે એમ ન કહ્યું કે ''તારે આદર્શ સમકિત જોવું હોય તો જાસુલસાને જોઈ આવ.'' તેના ખદલે ભગવાને કહ્યું 'રાજગૃહીમાં રાજા શ્રેશિકના અંગત અમલદાર નાગરિયકની પત્ની સુલસાને ધર્મલાભ કહેજે, અને અમારા વતી સુલસાની ધર્મ –ખખર ભૂજે,'' અ અ બડ ગયા અને એણે 'સુલસા તે વળી કેવીક ગુણિયલ કે તીર્થ કર પ્રભુ એને સ દેશા કહેવડાવે છે '− એમ વિચારી સુલસાની ધર્મ શ્રદ્ધા અને પ્રભુપ્રીતિની વિવિધ પરીક્ષાએા કરી એમાં સુલસાની જે નિશ્વલ સમકિત ⊹પ્રવૃત્તિ જોઈ તેથી ચક્તિ થઈ ગયા, અને સમજ્યા કે 'પ્રભુએ મને સાચા સમ્યક્ત્વનું દર્શન કરાવ્યું.' સુલસા સમ્યક્ત્વના ગુણાનું ધામ હતી.

આ ખતાવે છે કે જો આપણે મુનિ છીએ તેા મુનિ-પણાના સાધુપણાના ગુણાના ધામ ખનવું જોઇ એ. તેા જ સાધુ જીવનના સ્વાદ આવે, સાધુ જીવનમાં મજા આવે.

ગુણના ધામ એટલે ગુણ જ ગુણ, હિમાલય ખરફનું ધામ છે, તેા હિમાલયમાં શું મળે? ખરફ, ખરફ ને ખરફ જ મળે. ત્યાં આગ ન મળે; તેમ મુનિ એટલે ક્ષમાશ્રમણ ક્ષમાના ધામ છે. ત્યાં ક્ષમા જ ક્ષમા જોવા મળે. ત્યાં ક્રોધાદિ ક્ષાય જોવા ન મળે.

આચાર્ય ગુણાના ધામ છે, ગુણાના ભંડાર છે, ગુણાના સંત્રહાલય છે.

કેવા કેવા ગુણ ? ૩૬–૩૬ ગુણાની એક છત્રીશી, એવી ૩૬ છત્રીશીના ગુણા આચાર્યમાં હોય. એમાંની એક છત્રીશી ' પ'ચિ'દિય ' સૂત્રમાં છે. એમાં,—

- (૧) એકેએક ઇન્દ્રિયના સ'વર એટલે કે પાંચે ઇન્દ્રિય પર ઢાંકહું જેથી એમાં એનો મનગમતા વિષય ન પૈસે.
- (૨) બ્રહ્મચર્યાની નવવાડ પૈકી એકેક વાડતું સજ્જડ પાલન.
  - (3) ચાર કષાયથી મુક્ત એટલે કે ક્રોધ નહિ, માન

નહિ, માયા નહિ, લાેભ નહિ, પરંતુ એના અદલે ક્ષમા જ ક્ષમા, લઘુતા જ લઘુતા, સરળતા જ સરળતા, નિસ્પૃહતા જ નિસ્પૃહતા.

- (૪) પાંચ મહાવ્રત પૈકી એકેક અહિ'સા, સત્ય વગેરેની જ બાેલખાલા.
- (પ) પંચાચારપૈકી એકેક જ્ઞાનાચાર આદિના અવાંતર આચારા એમનામાં જીવંત જાગ્રત્
- (૬) પાંચ સમિતિ ત્રણ ગુાં પ્ત એ દરેકના અઠ'ગઉપાસક. સમિતિ⊸ગુપ્તિ એ જ આચાર્ય ના સાચા પ્રાણ. એક રીતે આ ૩૬ ગુણાના ધામ. એવી ૩૬ રીતે ૩૬–૩૬ ગુણાના ધામ હોય છે. વળી આચાર્ય કેવા છે ? તેા કે,

## " ચિદાન દ રસ સ્વાદતા, પરભાવે નિઃકામાછ"

ચિત્+આન ક-ચિકાનં દે. આચાર્ય ચિત્ ને આનં કના રસના સ્વાદ કરનારા છે. (અહીં 'સ્વાદતા' ને ક્રિયાપદ અનાવ્યું.)

'ચિત્' એટલે નિર્મળ જ્ઞાન, રાગ-દ્વેષ–માહથી અલિપ્ત શુદ્ધ જ્ઞાન, આનંદ એટલે સહજ સુખ, પરની અપેક્ષા વિનાતું સુખ, કહો કે વિષયાથી નિવૃત્તિતું સુખ, વિષયોની પ્રવૃત્તિતું સુખ નહિ.

## <u>નિવૃત્તિનું સુખ એટલે</u>?

ઇન્દ્રિયાને વિષયાની ગુલામીની નિવૃત્તિના આનંદ. મનને કષાયાની ગુલામીની નિવૃત્તિના આનંદ. ઇન્દ્રિયાને વિષય-સેવા ન કરવી પડે, તેમ મનને કષાયવશ ન થવું પડે, એના આનંદ એ નિવૃત્તિના આનંદ છે. એ સાચા આનંદ છે. ઇન્દ્રિયાને વિષય-પ્રવૃત્તિથી અને મનને કષાય- પ્રવૃત્તિથી આનંદ લાગે એ સાચા આનંદ નથી; કેમકે એ ક્ષણિક છે, પરાધીન છે, વિહ્વળતાના ઘરના છે. જ્યારે નિવૃત્તિના આનંદ સ્વસ્થતાના ઘરના છે, અવિનાશી છે, સ્વાધીન છે. સવાલ થાય,

પ્રo- સાધુની વેયાવચ્ચ માટે ધક્રો ખાવા મળ્યો તેના આનંદ તા પ્રવૃત્તિના આનંદ થયા ને?

૭૦- (i) આ પ્રવૃત્તિ વિષયાની નહિ, પણ ધર્મ°ની છે. એમાં વિષયાની નિવૃત્તિ છે. માટે એ નિવૃત્તિના જ આનંદ છે.

વિષયોની પ્રવૃત્તિના આનંદ મળે તે નિવૃત્તિના આનંદ ન કહેવાય

(ii) 'હું દાડધામથી થાકતા નથી હા, મને સેવા નહિ ખતાવા તા ખેદ થાય કે અરે! સેવાના લાભ ન મળ્યા!' સેવાની એવી ધગશ કે માને કે 'મને દશ કામ ખતાવ્યા તે કર્યા, પણ હવે અગિયારમું કામ નહિ ખતાવે તા ખેદ થશે.' કેમ ! ધમે પ્રવૃત્તિથી વિષય-પ્રવૃત્તિ અરકીને વિષય-નિવૃત્તિ થાય એમાં પ્રસન્નતા છે. આ છે નિવૃત્તિના આનંદ આવે શક્ય જ્ઞાન, આચાર્ય તેના રસાસ્વાદ કરનારા છે; એટલે કે, ચિત અને આનંદમાં મગ્ન રહેનારા આચાર્ય હોય છે.

તે જ્ઞાનમય છે તેથી સુખી છે. સ્વાધ્યાય અને તત્ત્વ ચિંતન વિનાની તેમની એક પળ નથી જતી. ગાચરી વખતે તત્ત્વ-ચિંતન હોય? હોય, માત્ર તત્ત્વ-ચિંતન નહિ, પણ તત્ત્વ-ભાવન હોય, પરિણમન હોય, તત્ત્વ-પરિણિતિમય જીવન હોય. પ્રતિપળ તત્ત્વ-ખાધમાં રમનારા હોય છે. એડલે જ આચાર્ય આનંદ-મગ્ન છે. પ્ર૦-નિવૃત્તિના આનં ક ને ત્યાગના આનં ક કયારે મળે ?

ઉ૦-જેને ભાેગમાં આનંદ ન લાગે, વિષય-પ્રવૃત્તિમાં આનંદ નહિ પણ વિઠ'બણા લાગે કે 'આ શી વિષય–વેઠ !' બહાદ્દરી નહિ પણ શરમ લાગે કે 'મારે આ કેવી ગુલામી !'

એમ ઇન્દ્રિય વિષયાની અનુકળતામાં આહોશી નહિ, બેહોશી હોય; એટલે કે એમાં જે બેહોશ અર્થાત્ ઉદ્દાસીન ભાવવાળા હોય, એને ત્યાગના આનંદ આવે, નિવૃત્તિના આનંદ આવે.

### નિવૃત્તિના <u>આનંદના ૩ ઉપાય :-</u>

- (૧) વિષય-પ્રવૃત્તિમાં ઉદાસીનતા ઈચ્છે ને નિવૃત્તિના આનંદ ગમે.
  - (ર) ભાગમાં વિટ'ખણા લાગે, ને ત્યાગના આનંદ ગમે.
- (3) અજ્ઞાનતા–મૂઢતાનું જીવન ન ગમતું હોય, ને જ્ઞાનમય જીવન ગમે.

આ અધું વર્ષોના અભ્યાસ માગે છે. વર્ષો સુધી રાત દિવસ તકેદારીથી નજર રાખવી પડે 'હું તત્ત્વબાધમય જ જીવન જીવી રહ્યો છું ને ? મને વિષયની પ્રવૃત્તિમાં વિઠ'બણા લાગે છે ને ?'

ઇન્દ્રિયા મનગમતા વિષયમાં જાય ત્યાં 'હાય! આ વિદ' ખણા શી? આ વેઠ કયાં સુધી?' એમ વિષય-પ્રવૃત્તિ મનને વિદે ખણા રૂપ લગાડવા વર્ષો સુધી ઝઝુમવું પડે. પછી નિવૃત્તિના આનંદ આવે.

અહીં 'ચિદાનંદ રસ' એટલે કે 'ચિત' જ્ઞાનના રસ્ અને 'આનંદ'ના રસ, એમ બે કહ્યા, એના સ્વાદ લેનારા આચાર્ય હોય છે. તાે 'જ્ઞાનના સ્વાદ ન લેનારા' કહેતાં 'જ્ઞાનના રસના સ્વાદ લેનારા' કહ્યું, એથી સૂચવ્યું કે જ્ઞાનના આરાધકે પ્રારંભમાં જ્ઞાન માત્ર ભણી કાઢવાનું એટલું જ બસ નથી, પરંતુ જ્ઞાનના સ્વાદ પણ અનુભ-વવાના છે.

પ્ર૦- જ્ઞાનનાે સ્વાદ અનુભવવાે એટલે શું ?

ઉ૦- માણુસ જેમ મનગમતી ચીજ કેરી વગેરે ખાય એ સાથે એના એવા સ્વાદ અનુભવે છે કે એને વહીલર એમ લાગે છે કે 'આની આગળ બીજ ચીજ કુછ નહિ,' એમ જ્ઞાનના એવા સ્વાદ આવે કે એને એમ લાગે કે 'જ્ઞાનની આગળ બીજ ચીજ કુછ નહિ,' ખસ, જ્ઞાનના એવા રસ આવે કે મનને એમ થાય કે 'જ્ઞાનની આગળ અજ્ઞાનતા-એશઆરામી-સુંખશીલતા-વાતાચીતા વગેરેના આનંદ કુછ નહિ,' ખસ, જ્ઞાન, સ્વાધ્યાય વાચના, પારાયણ, ચિંતન વગેરે જ ગમે, એ જ કાવે, એક મિનિટ પણ આળસ, વાતચીત વગેરે કશું કાવેજ નહિ.

ગ્રાનના આવા સ્વાદ આવે એટલે મન જ્ઞાન-વ્યવ-સાયમાં તન્મય થાય, મન બીજે જાય નહિ, બીજા ત્રીજા વિચારા-વિકલ્પા કરે નહિ; ઉપરાંત પ્રમાદ-વિકથા-કૃથલી વગેરે ઓછા થઈ જાય, અને જ્ઞાનમાર્ગની મમતા વધતી ને વધતી રહે.

હવે આચાર્ય તેા આનાથી આગળ છે, જ્ઞાનના સ્વાદ તાે ખરા જ, વધુમાં જ્ઞાનના રસનાે પણ સ્વાદ લેતારા છે.

પ્ર૦-જ્ઞાનનો રસ એટલે શું?

ઉ૦-જેમ પુષ્પના રસ એટલે સાર, એમ જ્ઞાનના રસ એટલે સાર, અર્થાત્ અંતરઆત્મામાં જ્ઞાનની પરિણતિ તથા તત્વસંવેદન થાય તે. એમાં આત્માના રામ રામમાં જ્ઞાનપરિણતિ પ્રસરી ગઈ હોય. હેય વસ્તુના જ્ઞાનની પરિણતિ હેય તરફ નફરતવાળી હોય, ને ઉપાદેય વસ્તુના જ્ઞાનની પરિણતિ ઉપાદેય પ્રત્યે અહેાભાવ, બહુમાન અને આદર ઉદ્યમવાળી. આના સ્વાદના અનુભવ આચાર્ય કરે છે.

## " પરભાવે નિઃકામતા "

અાચાર્ય પરભાવમાં પરભાવ−વિષયમાં નિષ્કામ છે, નિરિચ્છ નિરીહ છે, ઈચ્છા વગરના છે.

પરભાવ અટલે આત્માથી પર એવા પુદ્દગલના ભાવો, ને પુદ્દગલના ગુણા, દા.ત. કપડું પુદ્દગલ છે, તેના ભાવો તે ઉજળામણ, સુંવાળાશ…વગેરે, હવે કપડું ઉજળું છે તેમાં શું ખુશી થવાનું? કારણ કે ઉજળાશ કાર્ના છે? ઉજળાશ એ કપડાંના ભાવ છે, આત્માના નહિ, તેથી તે પરભાવ કહેવાય, એમાં આત્માનું શું સારું વધ્યું?

પર એટલે કાયા, પરભાવ એટલે કાયાના ભાવ કાયા– ના ભાવ એટલે કાયાની લગ્ડ–પુગ્ટતા તેવી કાયાની લગ્ડ પુગ્ટતા જોઈને ખુશી થયા તો તે રાજપા કાયાના એટલે કે પરભાવના આવ્યા, આચાર્ય આ પરભાવ અંગે નિષ્કામ એટલે કામના વિનાના, આસક્તિ વિનાના, નિરા-સક્ત, રાગ-માહ-મમતાની લાગણી વિનાના છે.

દા.ત. કાઇએ પ્રશંસા કરી તા આચાર્ય વિચારશ,— આ પ્રશંસા મારા સ્વ-ભાવ નથી, તે પર-ભાવ છે. લાેકાના મુખેથી નીકળતા શબ્દા તે પર પુદ્દગલના ભાવ છે, કિન્દુ સ્વના આત્માના ગુણ નથી. આત્મા પર એની કાેઈ અસર નથી. તેથી પ્રશંસાના શબ્દથી માર્ગ કાંઈ સુધરવાનું નથી. એમાં શું રાજી થવું? તેમ નિંદાના શબ્દ પણ, પર-ભાવ, એ કાંઈ મારા આત્માનું બગાઉ નહિ, તાે એમાં નારાજ શું થવાનું?

આચાર્ય પરભાવે નિષ્કામ છે, કારણ કે સ્વના ભાવ જે શુદ્ધ ચિત, શુદ્ધ જ્ઞાન ને નિર્દોષ આનંદ, તેની જ કામનાવાળા છે. તેમાંજ એમને ખુશી થવાનું છે.

પ્રશંસા તે ક્ષિણિક છે. તે આજે છે અને કાલે લોકો ભૂલી જશે. એની શી કિંમત? આ સમજને આચાર્ય પર-ભાવમાં નિષ્કામ રહી શકે છે. માટે જ તે જગત પર મહાન ઉપકાર કરી શકે છે. દા.ત. મોટા વેપારી સ્વાથી હોય, ને પોતે જ ધન ભેગું કરવાનું ઈચ્છે, તા તે નાના વેપારીનું ભલું શું કરે? એમ પર-ભાવમાં આકંઠ ભરેલા હોય તેને ઐહિક સ્વાર્થ ઘણા હોય. એ પરાપકાર શું કરે? પર-ભાવ અંગે નિષ્કામ દશા એટલે કે ઈન્દ્રયાને અનુકૂળ વિષયાની પરવા નહિ, ને પ્રતિકૂળ વિષયાને ટાળવાની તમન્ના નહિ; તમન્ના માત્ર પાતાના સ્વ-ભાવરૂપ ક્ષમા નિલેશિતા નિરહંકાર વગેરેને આત્મસાત્ કરવાની. એમ પર-ભાવ સ્વરૂપ માન-સન્માનની પરવા નહિ. પરવા માત્ર સ્વાત્માને વીતરાગ સાથે એકરસ-એકરૂપ કરવાની. આ અધું, એક એક ખાબતમાં કાળજી રાખતાં, વર્ષોના અભ્યાનથી સિદ્ધ થાય, અને તો જ પરભાવમાં નિષ્કામ ખનાય. સથી સિદ્ધ થાય, અને તો જ પરભાવમાં નિષ્કામ ખનાય.

આચાર્ય શુદ્ધ-નિર્મળ ચિત્ને આનંદ યુક્ત નિષ્કામ પરભાવની કામના ચિનાના છે. પર-ભાવ અંગે અલિપ્ત છે, ઈચ્છા તાે નહિ, પણ લેપાવાનું ય નહિ, એની લેશ-માત્ર પણ અસર જ નહિ લેવાની.

અહીં પ્રક્ષ થાય,—

## છદ્મસ્થ આચાર્ય શુદ્ધ જ્ઞાનમય કેવી રીતે ? :-

પ્ર૦–આચાર્ય શુદ્ધ જ્ઞાનમય–શુદ્ધ સ્વરૂપવાળા ખની ગયા તાે શું અત્યારથી તેઓ જીવનમુક્ત વીતરાગ સર્વજ્ઞ થઈ ગયા ? હજી તાે એ કર્માથી આવૃત છદ્મસ્થ છે.

ઉ૦-વાત સાચી કે તદ્દન શુદ્ધ સ્વરૂપ તા સર્વજ્ઞ ભગવંતનું છે, પણ આચાર્યને એ વીતરાગ સર્વજ્ઞતાના અર્થાત્ જીવન-સિદ્ધપણાના પાતાના સાધ્યના નિર્ધાર છે, એટલે કે 'મારા આત્મા તદ્દન શુદ્ધ જ્ઞાનમય અને પછી નિત્ય આનંદમય થાય' તે સાધ્ય નિશ્ચિત છે, અને એવા મુખ્ય સાધ્યના લક્ષ સાથે એ માટેની સાધના એમની એવી જોરદાર છે કે દુનિયાના ખીજા જીવાની અપેક્ષાએ એમનામાં શુદ્ધ જ્ઞાનદૃષ્ટિ એટલી ખધી વિકસેલી છે કે એમનું જીવન વિશુદ્ધ જ્ઞાનમય અને નિવૃતિના વિશુદ્ધ આનંદમય દેખાય છે.

સિદ્ધ ભગવાનને ક્ષાયિક ભાવના વિશુદ્ધ જ્ઞાન આનંદ છે, પરંતુ આચાર્યને ક્ષયોપશમના ઘરની જ્ઞાન-દર્શન- ચારિત્ર ને વીર્યની સાધના જેરદાર હોવાથી ક્ષયોપશમની કક્ષામાં એ વિશુદ્ધ જ્ઞાન આનંદવાળા ખની ગયા કહેવાય. તેમાં સર્વે સર્વા વ્યાપૃત એટલે કે પરાવાઈ ગયેલા હોવાથી ઉપચારથી વિશુદ્ધ જ્ઞાન આનંદમય જીવન જીવનારા કહી શકાય. આ વિશુદ્ધ જ્ઞાનમય જીવનમાં શું શું આવે તે જોઈએ. એમાં પંચાચારની પ્રખર સાધના આવે.

જ્ઞાન–દર્શનની સાધનાએ કઈ કઈ?

(૧) જ્ઞાનની સાધના એટલે વાચના–પ્રચ્છના–પરા-વર્તના–અનુપ્રેક્ષા ધર્મ'કથા ચાલુજ હોય.વાંચવાનું–ગાખવાનું પૂછવાનું, પરાવર્ત'ન–પુનરાવર્ત'ન, સૂત્ર-અર્થ'–ચિંતન, -અવસરાેચિત ધર્મ –કથા–ચર્ચા−વિચારણા, આ બધું જ્ઞાન⊸ -સાધના કહેવાય₊

(ર) દર્શનની સાધના એટલે સમ્યગૃદર્શનની સાધના, એટલે કે સમ્યગૃદર્શનના આઠ પ્રકારના આચાર. સમ્યગૃદર્શનની દેવદર્શન પૂજન તીર્થયાત્રાદિકરણી અને સમ્યગૃદર્શનના દેવદર્શન પૂજન તીર્થયાત્રાદિકરણી અને સમ્યગૃદર્શનના દેવદર્શન પૂજન તીર્થયાત્રાદિકરણી અને સમ્યગૃદર્શનના દેવદર્શન પ્રવેલા ચાર પ્રકાર નિવૃત્તિ રૂપ છે ને છેલ્લા ચાર પ્રકાર પ્રવૃત્તિરૂપ છે. તે આ પ્રમાણે-(૧) જિનવચન પર લેશમાત્ર શંકા નહિ. (૨) જૈનેતર મતની લેશપણ અપેક્ષા-આકર્ષણ-અભિલાષા નહિ. (૩) ધર્મના ફળમાં લેશમાત્ર સંદેહ નહિ (૪) મૂદદષ્ટિ નહિ, એટલે કે મિથ્યાદ્યા્ટના ચમત્કાર આડં ખર વગેરે જોઈ લેશ પણ મતિ-વ્યામાહ નહિ, મોહિત થવાનું નહિ.

પછીના ચારમાં આ પ્રવૃત્તિ છે,–ઉપ**ખૃ**'હણા, સ્થિરી*-*.કરણ, વાત્સલ્ય અને પ્રભાવના.

- (૧) ઉપ**ષ્ટુ**ંહણા–સાધમિંકમાં સારું દેખાય તેની <sup>ઉપ</sup>્યુંહણા–પ્રશંસા–સમર્થન કરે.
- (૧) સ્થિરીકરણ-તપમાં-શ્રદ્ધામાં-ચારિત્રમાં-સ્વાધ્યાય િવનય વૈયાવચ્ચ આદિમાં કાેઈ ઢીલા પડતા હાેય ત્યારે, 'કાેેેેે હાે તમે ? કયા કળના ? મહાન પુણ્યવંતા તમે; તમને આ કેવા અનંત કલ્યાણની સાધના મળી છે !' એમ કહી ેતેમાં સ્થિર કરે.
  - (૩) વાત્સલ્ય–એટલે સાધર્મિક પ્રત્યે હૈયામાં માતાના જેવું હેત રાખવાનું છે, ને તેને સક્રિય બનાવવાનું છે.
  - દા. ત. સાધુ પર હેત છે, પણ જો તેમના માટે ધક્કો− ઢાંપા કરવાની પડી નથી, તેમનું કાેઈ કામ કરવા તૈયારી

નથી, તો ત્યાં સાચું વાત્સલ્ય નથી. જેના પર હેત હોય તેની પાછળ તૂટી પડવાનું મન થાય. દા. ત. દાકરા પર માને હેત છે, તા મા દીકરા પાછળ તૂટી મરે છે ને ? માતાની હેતની સક્રિય પ્રવૃત્તિ હોય છે.

(૪) પ્રભાવના-વિશિષ્ટ ગુણથી–સુકૃતથી ઇતરને જૈન÷ ધર્મ પ્રત્યે આકર્ષણ કરે. એકાદ ગુણ પણ જો સર કરે તેા ય તેના પ્રભાવ પડે.

દા. ત. પ્રભુદર્શને દાન દેતા દેતા જ જાય; તપ એવા કરે કે લોકા દિઙ્ થઈ જાય! ક્ષમાગુણ એવા કે ગુસ્સા થાય જ નહિ, ને એના પ્રભાવ પડે. જે ધમ'-સાધના કે સદ્દગુણ બીજાને પ્રભાવિત કરનારા અને, તે પ્રવૃત્તિરૂપ છે. તે દર્શનની સાધના છે. ચરણ-સાધના તે તપ ને સંયમની∶ સાધના છે.

'ધમ્મા મંગલ મુક્કિદ્ધઠ' અહિંસા સંયમા તવા'–ચારિત્ર ધમ° ઉત્કૃષ્ઠ મ'ગલ છે, કારણકે ચારિત્ર તે અહિંસાશીલ∍ તપ ને સંયમરૂપ છે. એ એવી કરે કે ઇતરા પ્રભાવિત થાય. એ પ્રભાવના કહેવાય.

#### વીર્યાચારની સાધના

જ્ઞાનાદિ જે ચાર આચાર છે, તેની સાધનામાં હંમેશા વીર્ય અર્થાત્ ઉલ્લાસ-ઉત્સાહ વધારવા પ્રયત્ન કરે; સવારે હોય તેથી વધારે ઉત્સાહ સાંજે, ને સાંજે હોય તેથી વધુ રાત્રે, રાત્રે હોય એના કરતા વધુ ઉલ્લાસ ખીજા દિવસે, આ વીર્યાચારની સાધના કહેવાય.

દા.ત. નવકાર ગણવા તે સમ્યક્ત્વની સાધના છે. ગુરુની સેવા વૈયાવચ્ચ તે જ્ઞાન સાધના છે. એમ ઇર્ધા– સમિતિ વગેરે તે ચારિત્રની સાધના છે. વ્રત-નિયમ તે તપની સાધના છે. બધી સાધનામાં નવા નવા ઉત્સાહ, જોમ-જોસ પાવર-વેગ.ઉલ્લાસ-ઉછરંગ વધારતા રહેવાના પ્રયત્ન,તે વીર્યા-ચારની સાધના છે. આવી સાધનામાં નિરાશ સ ભાવે સતત રોકાયેલા રહેવાથી આચાર્ય શુદ્ધ ચિત્ (જ્ઞાન) અને આનંદ કમય બને છે. શુદ્ધ આનંદ એટલા માટે કે બીજ ત્રીજ કોઈ જડ સંખંધી અરતિ-ઉદ્દેગ નથી, ને પંચાચાર-પાલનમાં અતિશય પ્રસન્નતા ને અખૂડ આનંદ છે.

આચાર્યમાં લક્ષ્ય-શુદ્ધિ તથા સાધનાની શુદ્ધિ છે, એટલે કે તેમને સાધ્ય બહુ નિકટમાં સિદ્ધ થવાનું છે, તેથી એમને શુદ્ધ ચિદ્દ આનંદમય કહેવાય.

લ<u>ક્ય - શુદ્ધિ આ છે</u>, કે વીતરાગ ભાવ સાથે શુદ્ધ અનંત જ્ઞાનમય થવાનું જ લક્ષ્ય; પછી બીજા લૌકિક ફળ સામે આવે તાેય તેની કશીજ પરવા–કિંમત આચાર્ય ને નથી.

પ્ર૦-લક્ષ્ય-શુદ્ધિ એટલે શું ?

૭૦–લક્ષ્ય−શુદ્ધિ એ, કે લક્ષ્ય છે વીતરાગ ભાવરૂપી લાકાત્તર ફળે પહોંચવાનું તે પહેલાં દુન્યવી સુખરૂપ લોકિક કળ યાને અવાંતર ફળની લેશ પણ ઝંખના નહિ, એવું ફળ મળે તેનાથી ખુશી થાય નહિ, તાે લક્ષ્યશુદ્ધિ કહેવાય⊷

દા.ત. ખેડૂત ખેતરમાં ઘઉં વાવે તા પહેલાં ઘાસ તા ઊગે, પછી ઘઉંના છાડવા પર પાક આવે. ત્યાં ઘઉં વાવતાં ઘાસની ઝંખના નહિ, ઘાસ ઊગે તેથી ખેડૂત રાજ ન થાય. તે તા ઘઉં આવે ત્યારે જ રાજી થાય. ઘઉં વાવ્યા ને ઘાસ ન થતાં સીધા ઘઉંના પાક થઈ જતા હોત તા ખેડૂત ઝર પાક મળવાથી ખહુ રાજી થઇ જાય. ત્યાં ઘાસ ન થવાને કારણે દુ:ખી થાય ખરા ? ના, જરાય નહિ, એમ દા.ત. કાઈ ્વૈયાવચ્ચ કરે તેનું લાેકાેત્તર ફળ અંતે વીતરાગતા મળે તે ં છે; પણ વચ્ચે પ્રશંસા રૂપી લાેકિક ફળ મળે તે ઘાસ સમાન છે. કદાચ તે ન મળે તાે તેના અફસાસ પણ નહિ. તાે લક્ષ્ય–શુદ્ધિ છે એમ કહેવાય.

પરંતુ '' લાે, સેતા– વૈયાવચ્ચમાં કેટલાય ધક્કા ખાધા, ઃ છતાંય કદર નથી ''-આવું માને બાેલે તેને વૈયાવચ્ચના ઃસાચા લક્ષ્યતું ધ્યાન નથી, એમ કહેવાય.

આ ઉપરથી જેજે આપણે કચાં ભૂલીએ છીએ ? લક્ષ્ય શુદ્ધિ કેટલી સલામત છે ? સાધુ સાધુની સેવા કરે, ને પેલા જો આભારના શબ્દ ન બેહી, ને જો ૬:ખ થાય, તાે લક્ષ્ય શુદ્ધિની ખામી છે.

સેવા-વૈયાવચ્ચ કરનારના પાતાના બિમારીના સમયે પેલા સેવા લેનારા સેવામાં ન ઊભા રહે, ને આને જો દુ:ખ થાય કે 'હાય! પેલા કેટલા સ્વાથિ'લા છે? કદરહીન છે? એની બીમારીમાં આપણે તૂટી મર્યા, ને હવે એ આપણી બિમારીમાં થાડીય સેવા આપતા નથી. આજ કાળ કેવા આવી લાગ્યા છે? માણસા કેટલા બેકદર? કેવા નગુણા?' આવું આવું જો દુ:ખ થાય, તા માનવું કે લક્ષ્ય-શદ્ધિ નહિ. એનું જ આ ફળ કે પાતાના મનથી જ રીબાવાનું થાય છે. સામા સેવામાં ન ઊભા એ સામાન્ય દુ:ખ તા બાહ્ય ઊભું જ હતું, પરંતુ એના પર આવા વિચાર કરે એ આત્માને માનસિક રિઝામણનું નવું વિશેષ દુ:ખ જાતે ઊભું કરે છે. કેવી દુર્દશા!

<u> અહારના સામાન્ય ૬ંખ પર જાતે જલદ માનસિક</u> ૬:ખ ઊભું કરવું એ દુર્દશા છે.

કેમ આ દુર્દશા <sup>?</sup> કારણ, લક્ષ્ય–શુદ્ધિ નહિ, ને લોકિક

કેળની લાલસા₊ આપણી અનેકાનેક ધર્મ-પ્રવૃત્તિમાં જોવા. જેવું છે કે એના લોકિક કળની કેઠકેઠલી લાલસા રહે છે ?ં

ઉપધાન કરીએ ને સારી પ્રભાવના મળે, તપ કરીએ ને સારું પારહું મળે, દાન દુધએ ને પ્રશાંસા કે કીર્તિની તકતી મળે, પરાપકાર કરીએ ને ખદલા મળે, આ અધા લીકિક ફળ છે. કાઈ ને ભણાવીએ ને એ આપણી સેવા કરે એ લીકિક ફળ આની બિલકુલ લાલસા નરખાય તાે જ લક્ષ્ય-શુદ્ધિ આવે.

જેને લક્ષ્ય–શુદ્ધિ છે, તેને ભળતા આનંદ નથી. 'ભળતા' એટલે લૌકિક લાભના આનંદ લક્ષ્ય–શુદ્ધિવાળાને એ ન હોય. ભળતી સિદ્ધિ ન મળે તાય મનને ખાટી અસર ન થાય.

જેને લક્ષ્ય−શુદ્ધિ છે, ને સાધનાના પૂર્ણ અ'શે પ્રયત્ન છે,તેને સાધ્યની સિદ્ધિ નિકઽમાં છે.તેને માક્ષ હાથવે તમાં છે.

ઉદાહરણ:– મેઘકુમાર–ધન્ના અણગાર વગેરેએ એવી લક્ષ્યશુદ્ધિથી સાધના કરી કે તેઓ અનુત્તર વિમાનમાં ઉપન્યા, તે ત્યાંથી મનુષ્ય થઇ ચારિત્ર લઇ માક્ષ પામશે. આચાર્ય શુદ્ધ ચિદ્દ–આનંદમય છે, કેમકે એમને લક્ષ્ય-શુદ્ધિ છે.

પણ જેજે, એકલી લક્ષ્ય-શુદ્ધિ ન કામ લાગે, સાથે સાધનાની શુદ્ધિ જોઇએ.

### સાધનાની શુદ્ધિની ૩ શરત :–

- (૧) સાધના અંગે અત્યન્ત ઉપાદેય સુદ્ધિ જોઈએ,
- (૨) સાધના–કાળમાં આહારાદિ ૧૦ સંજ્ઞાએાની : અઠકાયત જોઇએ, ને

- (૩) સાધના-કાળમાં સાધનાના વિચાર, ફળના વિચાર, નહિ જોઈએ, શ્રી ચાગદષ્ટિ સમુચ્ચય શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે-
  - ' उपादेयधियाऽत्यन्तं संज्ञाविष्कम्भणान्वितम् । फलाभिसन्धिरहितं संशुद्धं द्वेतदीदशम् ॥ '
- (૧) આમાં પહેલું આ જરૂરી કે જે સાધના હાથમાં લીધી 'એ માટે અત્યન્ત ઉપાદેય છે, આંતશય હિતકર્ત'વ્ય છે,' એવી છુદ્ધિ જાગતી રહેવી જોઇએ; તાે જ એમાં વિશુદ્ધ પ્રણિધાન લાગે, સાધનામાં એકાકાર થઇ જવાય.
- (ર) સાધના-કાળમાં આહાર-વિષય-પરિગ્રહ કે નિડાની ખણજ ન જોઈએ, તેમ કોધાદિ ચાર કષાયામાંથી એકેય કષાયની લત ન જોઈએ, એમજ ઓઘસંજ્ઞા અર્ધાત્ ગતાનુગતિકતા ન જોઈએ, પરંતુ પાતાના હિતની સમજપૂર્વ ક સાધના કરવી જોઇએ, તથા લાેકસંજ્ઞા યાને સાધનાથી લાેકમાં સારા દેખાવાની વૃત્તિ ન જોઈએ. આ દશમાંની એક પણ સંજ્ઞા જો તગમગી, તાે એ સાધનાને ડહાેળી નાખે છે.
- (3) સાધનાકાળે કાેઇ પૌદ્દગલિક કાેઇ લાૈકિક ફળની આશ'સા ન જાેઇએ, વધુમાં સાધનાકાળમાં લાેકાત્તર ફળના પણ વારેવારે વિચાર ન જાેઇએ કે 'મારે માેક્ષ જાેઇએ છે.' જાે આ વિચાર વચમાં વચમાં ઠપકચા કરે, તાે તે સાધનામાં ફાેસ નહિ આવવા દે. સાધનામાં ફાેસ તાે જ આવે કે સાધના કેમ ઉચ્ચ કાેડિની અનાલું એ જ તમન્ના હોય. અહિલ્કાપુત્ર આચાર્યને કેવળજ્ઞાન જાેઇતું હતું, પરંતુ ભાલે વિધાયા ત્યાં ઉચ્ચ ઉચ્ચ સ'યમની સાધનાના ફાેસ વધારી દીધા તાે અ'તે કેવળજ્ઞાન પામ્યા.

#### નવપદપૂજા પર વાચનાએા

દાદર

વાચના

મહાસુદ ૭-૨૦૩૬

२०

આચાય°પદ

કાવ્ય,—

"ભવી જીવ બાેધક, તત્ત્વ શાેધક"

આચાર્ય ' ભવી જીવ બેાધક ' <mark>છે, એટલે કે ભવી</mark> જીવાને માેક્ષ–માર્ગના આચાર–અતુષ્ઠાન−સુકૃતાે–સદ્ગુણાના બાેધ કરાવનારા છે.

કેશીગણી આચાર્ય નાસ્તિક રાજા પ્રદેશીને માર્ગ-ખાધ કરી મહાન જિનભક્ત શ્રાવક અનાવ્યા. કાલકાલ સર્વ જ્ઞ હેમચં દ્રાચાર્ય સિદ્ધરાજને અનિભગ્રહિક મિથ્યાત્વમાં આણી સિદ્ધ હેમવ્યાકરણ પ્રશંસક અને ગીરનાર પર જોણાદ્દાર સુકૃતના અર્જ ક ખનાવ્યા, કેમકે એ સુકૃતમાં સાજન મંત્રીની કૃતેહ તા જ કામ કરી ગઈ કે મન પર આચાર્યની છાયા હતી. રાજાઓની ખંડણીથી ઊભા થયેલ ૧રાા ક્રોડથી જોણાદ્દાર સાજને કરાવ્યા. રાજા દાહતા આવ્યા રાડ પાડે છે- 'નાણાં કર્યાં?'

મંત્રીએ વણથલીથી લાેન તૈયાર રખાવેલ, તે કહે

'નાહ્યાં તૈયાર છે, ગાડા મંગાવાે' રાજાને ધરપત વળી. પછી મંત્રી કહે.

' આટલે આવ્યા છેા તાે ઉપર પરમાત્માનાં દર્શન કરાે.' ઉપર ચડાવ્યા, ' કઈ ધન્ય માતાના દીકરાએ આવા વિમાનશા મ'દિર અ'ધાવ્યા ?'

 $^{\prime}$  મીનલદ્રેવી ધન્ય માતાના દીકરાએ  $^{\prime}$ 

' અરે ! મે ?'

'મંત્રી કહે, 'હાજી, ખંડણીના નાણાંથી આ ભંધાવ્યા છે, છતાં નીચે લાનથી મળેલ નાણાં તૈયાર છે. આ પર-માત્માનાં મંદિરા સુકૃત છે, એ પરલાેકનું નાષ્ટું તૈયાર છે. નીચે માડીનું નશ્વર નાષ્ટું તૈયાર છે. જે જોઈએ તે પસંદ કરી લાે.' વિવેકી સિદ્ધરાજે સુકૃત પસંદ કરી નાશવંત માડીનું નાષ્ટું જતું કર્યું. આમાં મૂળ ઉપદેશ આચાર્યના કામ કરી ગયાે.

### આચાર્ય<sup>°</sup> તત્ત્વના શાધક <u>હોય</u> છે.

- (૧)તત્ત્વ એટલે સૂત્રોનાં રહસ્યમય ટીકાથન્થા વૃત્તિ-ચન્થા, તેમાં સ્થાને સ્થાને તત્ત્વો પરનાં રહસ્યોને શાધી કાઢનાર અને સમજાવનારા તારવી આપનારા આચાર્ય છે. અથવા
- (ર) ભવ્ય છવા તત્ત્વને ગમે તે રીતે એટલે કે અસદ્ રીતે સમજ્યા હાય તેની શુદ્ધિ કરણ કરનારા છે.
- (3) સ્વયં આચાર્ય તત્ત્વ શાધક છે. શાસ્ત્રના બાધ કરી, તે પર અનુપ્રેક્ષા કરી કરીને તત્ત્વના ઊંડાણ સુધી પહોંચનારા છે. ૧૪ પૂર્વ ધર શ્રી ભક્ષ્માહુસ્વામી, જિનભદ્ર– ગણી ક્ષમાશ્રમણ, શ્રી જિનદાસગણી મહત્તાર, શ્રી ચંદ્ર– મહત્તારાચાર્ય, વગેરે એના દર્શાંત છે.

### " સહલ ગુણુસંપત્તિ-ધરા"

આ ચાર્ય સમસ્ત ગુણ-સંપત્તિવાળા છે, સમસ્ત ગુણ-સંપત્તિના ધારક છે. તે સૂચવે છે કે આ ચાર્ય પદે પહેાંચવાની ભૂમિકામાં પાતાના આત્માને ગુણાથી ભાવિત કરતા જવું અને દુર્ગુણમાંથી ખસતા જવું; તા જ અંતે એ ગુણસંપત્તિ પાતાના આત્માની મૂડી બનીને રહે.

શ્રાવકપણાધી આ કાર્ય એમ સમજને શરુ કરેલ કે "આ મનુષ્ય કાેંદિના ઉત્તમ અવતાર છે તેમાં અનન્ય પુદ્ધિ-શક્તિ મળેલ છે, જે પુદ્ધિ-શક્તિ જનાવર પાસે નથી, કરાેંદો દેવતા પાસે નથી, આવી મળેલી પુદ્ધિ-શક્તિનો ઉપયોગ અવગુણાના નિકાલ ને ગુણાની કેળવણીમાં કરવાના છે." આ વિશિષ્ટ પુદ્ધિ-શક્તિનું કાર્ય શરૂ કર્યું; સાલુ થયા એટલે પુલ્લું મેદાન મળ્યું, જેટલા જેટલા ગુણા કેળવાય, તેટલા તેટલા પ્રમાણમાં આત્માની ઉત્તરો ત્તર ચઢતી અવસ્થા થાય. કેમકે ગુણાની કેળવણીના જ એક લક્ષથી ઉત્તરોત્તર વિકાસ સાધતા જવાય છે.

દા.ત. દયા કે ક્ષમાના ગુણ શરુઆતમાં અમુક કક્ષાના હતા; પછી ભાવથી ર–3, ર–3 સાધુનાં પહિલેહણ કરતા રહે, એમાં દયાના પરિણામ પાષાય છે. કેમકે પહિલેહણમાં જીવદયા જોવાની છે,-'કાઇ નિર્દોષ જીવ બિચારા આમાં ભૂલા તા નથી પહેશે!' એમ દયાની ભાવના કરાતી જાય. એમ વિકાસ કરતાં કરતાં આગળ વધ્યા, બેના પાંચ ને પાંચના સાતનાં પહિલેહણ કરે, એવાં જીવદયાનાં ખીજા કામ કાજો વસતિ— સાધન વબેરે કરતા રહે. આ તા નાતું દેપ્ટાંત છે, એવાં બીજાં દયાની પરિણતિ વધે એવાં કામ કરતા રહે. માકે માકે એજ કામ, એજ ધંધા, એની જ બાજ, એનું જ મના-

મ'થન, એમ ગુણ વિકસે. એમ ક્ષમા વિકસાવનાર **બીજ** સાધનાઓમાં એના અવસરે એની જ લગન, એની જ ચીવટ કે, 'કયાં ભુલું છું ? કયાં સુધારૂં ? કયાં ઓછા પડયા ? કયાં પાછા પડયા ?' એવું મન કેન્દ્રિત રહે, તા તે ઉપર દાષાનું સ'શાધન ને ગુણાના અલ્યાસ ચાલુ રહે, વિકાસ ચાલે. આવા સ'યમની સાધનાના લેખ લીધા હાય તા આચાય –પદે પહાંચતા સુધીમાં સકલ ગુણ–સ'પત્તિધર ખને.

કેમકે ભેખ લેવાથી મોકાે મળ્યે ગુણ સાધતા જ જવાય, સાધતા જ જવાય, આગળ આગળ વિકાસ કરતા જ રહેવાય...

દા.ત. દયાગુણના વિકાસ કરવા હાય તા નાનામાં નાના પ્રસંગમાં ઝીણામાં ઝીણા જીવની રક્ષાના પુરુષાર્થ કરતા રહેવાય. દા.ત. એક મુહપત્તિના પહિલેહણ વખતે ય મુહપત્તિના ખે છેડાને હલાવવા તે જતનાથી ખંખેરવા; નહિતર જોરથી ખંખેરતાં વાયુકાયની વિરાધના થાય. એ તરફ લક્ષ રહે તા દયા ગુણના વિકાસ પામે.

વળી આચાર્ય મહારાજ કેવા છે?

" સંવર-સમાધિ ને ગત-ઉપાધિ દુવિધ તપગુણ—આગરા "

આચાર્ય માં સ**ંવર રૂપ સમા**ધિ છે.

સમાધિ-સમ+આ+ધિ.

જે ક્રિયામાં –જે અવસ્થામાં –જે પ્રસંગમાં મનને સમ્યગ્ રીતે સ્થાપિત કરાય તેનું નામ સમાધિ છે. સમ્યક્ર-રીતે એટલે મન દીન–હીન-ઉન્મત્ત કે આકળવ્યાકળ નહીં; કાેઈ હરખના કે રાગના ઊમરા નહીં; કાેઈ હેષની બળતરા નહીં; પણ મન સ્વસ્થ હાેય. ત્યાં હર્ષ-ખેદ શાક-દીનતા

ચ્મને રાગ−દ્વેષ વિનાની ચિત્તાની સ્વસ્થતા ખરાખર જળવાઈ રહે એ સમાધિ છે.

અહીં સંવરમાં સમાધિ છે; દુનિયાની માનેલી સમાધિ ચ્યાશ્રવની છે, જે વાસ્તવમાં માેડી અસમાધિ હોય છે.

દા.ત. પાંચ લાખની આશા હતી, ને દશ લાખ મળ્યા ! અતિ હરખ થયા કે મન ખૂબ સંતાેષ પામ્યું, તે માેઠી અસમાધિ થઈ.

> નાના હરખ તે નાની અસમાધિ છે, માટા હરખ તે સાટી અસમાધિ.

આચાર્ય પાસે સંવર રૂપ સમાધિ છે એટલે સંવરના જેટલાં સ્થાન છે, તેમાં ચિત્તની સ્વસ્થતા–શાંતતા–પ્રસન્નતા છે, કરવાપહું છે. દા. ત. સંવરમાં આવીશ પરીષહ છે, તેમાં તેમનું ચિત્ત ઠરે, સ્વસ્થ રહે, એટલે કે રાગ, ક્ષુધા, તુષા, અપમાન વગેરેમાં એમને સ્વસ્થતા હોય.

જેમ વેપારીને કમાઈના અવસર મળતાં મગરૂબી અને આનંદ થાય છે, તેમ સાધને સંવરના આનંદ છે. સંવર સાધવા મળે ત્યાં 'હાશ!' થાય, ચૂકાય ત્યાં ખેદ થાય. અલખત્ વિવેક કરવા જોઈ એ; જેમકે, કાઈ સ્થળે કાઇ સંધાગ-પરિસ્થિતિવશ એક સંવર સાધના ચૂકાતી હાય છતાં આત્ત<sup>6</sup>ધ્યાન-અસમાધિ ન થવી જોઈએ; એ માટે બીજા સંવરને મુખ્ય કરવું જોઈએ. વેપારી એક વેપારની ખાટ બીજા વેપારમાં પૂરી કરે છે ને?

ઉદાહરણ : સુરેન્દ્રનગરમાં પં. પદ્મવિજયજી મહારાજ કેન્સરમાં હતા. એકવાર ચૌદસ હતી ત્યારે તેમણે નવકારસી ક્રેરેલ પછી હું પાસે જઈ બેઠાે ત્યારે મન પર ૬:ખ લાવીને એ કહે 'હુ**ં કેવા કમનસીખ** ? આજે ચૌદસ જેવી મોઠી તિથિએ ય નવકારસી કરી !'

મે કહ્યું 'તમા આમ ન વિચારા, જુઓ, ચૌદસને દિવસે આયં ખિલ ઉપવાસ હોત તો તપની આરાધના થાત ને ?' પણ હવે વિચારા કે જેમ તપ તે સંવર છે,–કેમકે દશ પ્રકારના યતિ-ધર્મવૃપ સંવરમાં તપને સંવર તરીકે લીધા છે,–તેમ રાેગ–પરીષહ સમતાથી સહેવા એ પણ સંવરની આરાધના છે. જાલીમ કેન્સર રાેગની વેદના સહન કરવી તેય સંવર છે. તે કાેઇ ઓછી કમાણી નથી–' આથી તેમના સુખ ઉપર પ્રસન્નતા આવી.

તપ ન થતાે હાેય પણ જીવનમાં અનેકવિધ પીડા પ્રતિકૂલતા શાંતિથી સહન કરે, ખેદ-અરતિ ન થવા દે, એ અરતિ પરીષહ જીત્યા એ સંવર સાધના થઇ.

આચાર્ય સંવર-સમાધિ માનનારા-જાળવનારા છે. તેમના ચિત્તની સ્વસ્થતા સંવરમાં રહે છે. પણ એ ત્યારે બને કે જ્યારે આશ્રવમાં ચિત્ત ઠરતું ન હોય. આ નિયમ છે,– જેને આશ્રવમાં ચિત્ત ન ઠરે એને સંવરમાં સમાધિ રહે.

દા. ત. મનગમતી ગાચરી મળી તે ઇન્દ્રિય–આશ્રવનું નિમિત્ત અને છે,–એ સમજીને તેમાં જો મન ઠરતું નથી, ને અણુગમતીમાં ચિત્ત ઠરે છે, તેા તે સંવર-સાધના છે.

## ''ગત–ઉપાધિ"

આચાર્ય ને સંવરમાં સમાધિ છે કારણ કે આત્માને અહિતકારી પૌદ્દગલિક સંયોગો એટલે કે ઉપાધિ દૂર કરી છે દા. ત. (i) 'શરીર સારું ચાલવું જોઈએ'–આ પૌદ્દગલિક અપૈક્ષા છે, એ ઉપાધિ છે.

- (ii) 'શ્રાવકામાં જરા વિનયભાવ જોઇએ, સાધુના ભાવ પૂછનારા જોઇએ,' આ અપેક્ષા તે ઉપાધિ છે.
- (iii) ચાર માસ સુધી વાણિયા ન ડાકાય ને છેલ્લે આવે આ અપેક્ષા એ ઉપાધિ છે.
- (iv) ઉપાશ્રયમાં ઘાલ્યા તે ઘાલ્યા, હવે વિદાય કરવા ચ્યાવ્યા !' ચ્યાવું મનમાં ચ્યાવે તે ઉપાધિ છે.

ઉદાહરણ:- ધન્ના સાર્થવાહ-(ઋષભદેવભગવાન પહેલા ભવમાં) તેમણે પાતાની સાથે ખેમકુશળ અઠવી પસાર કરવા માટે લોકોને આમંત્રેલા,- " સાર્થમાં જોડાવ, તમને જંગલમાં રક્ષણ મળશે, ખાનપાન મળશે." તે સાધન સંપન્ન હતા, ખધી જાતની સગવડતા હતી, ઘણા લોકા સાર્થમાં જોડાયા, સાધુએા પણ જોડાયા. ખધાના નામ લખાયાં.

સાર્થ ચાલ્યા, શરૂઆતમાં વાંધા ન પડયા, પણ પછી ઉનાળા લાગતાં પાણી ખૂડવા આવ્યા, ખારાકમાં તંગી પડવા લાગી, ધનાશાહ પાસે તેની ફરિયાદ આવી કે 'લોકોને ખાવા પીવાની તંગી પડવા લાગી છે.' ધનાશાહે પૂછયું કે. "કેટલાને શાની શાની તંગી ચાલે છે?" સાથે આવનારાનું લિસ્ટ જોયું, તા એમાં સાધુનાં નામ હતાં. એ જોઈ તેને ધ્રાસકા પડ્યા, ''અરે! આ સાધુઓને વિધાસ આપી મેં સાથે લીધા પણ પછી હાય! મેં સાર-સંભાળ ન લીધી? એમને કેટલી અગવડ પડેલ હશે?"

# સમકિતની ભૂમિકામાં કત'વ્યનિષ્ઠા:–

તે સમક્તિ કેમ પામ્યા ? તેની આ પૂર્વ ભૂમિકા છે. એ ખનાવવાનું ને પછી તેને સમક્તિની ઉત્તર ભૂમિકામાં લાવવાનું આવડવું જોઈએ.

સમકિતની ઉત્તર ભૂમિકામાં દેવ–ગુરૂ–ધર્મ પર અનન્ય શ્રદ્ધા-વફાદારી ને પ્રીતિ-એહુમાન છે. એની પૂર્વ ભૂમિકામાં જે શુભ કર્તવ્ય માથે લીંઘું એના પર એવી શ્રદ્ધા કે 'એ આદર્યા પછી વ્યવસ્થિત પાર ઉતારવું જ જોઈએ. કદાચ ભૂલ્યા તેા ખ્યાલ આવતાં ભૂલનાં પરિમાર્જન સાથે એ કર્ત વ્ય પાર પાડવાનું.' આવી કર્ત વ્ય પ્રત્યેની વફાદારી અર્થાત કર્તવ્યનિષ્ઠા આગળ વધતાં દેવ-ગુરુ-ધર્મ પ્રત્યે. વકાદારીમાં - દઢ સમ્યકત્વમાં લઇ જાય છે.

ધનાશાહને થયું ' મેં વિધાસ આપ્યા હતા, ખાન-પાનની તંગી પડી, મહાત્માની સંભાળ ન લીધી આ વિચારે તે બેઠાે 'તા ત્યાંથી ઊભાે થયા, ને ઝઠ સાધુના ઉતારે ગયા. તેમની સુખશાતા પૂછી 'હે દેવ! કૃપા કરા ને કહેા આપ સુખશાતામાં છા?'

સાધુ કહે છે-'દેવ-ગુરુ કૃષાએ સુખશાતા છે.' ધનાશાહ બાલ્યા : 'અરે ! મારી ભૂલ થઇ ગઇ. મે' વિ<sup>દ</sup>્યાસ આપી આપને સાર્થમાં લોધા<sup>ે</sup>પણ એક દિવસ સંભાળ લીધી નહિ. આપને ઘણી પીડા થઇ હશે હ આપના અપરાધી છું તા મને ક્ષમા કરાે.'

સાધુ બાલ્યા: ' હે મહાનુભાવ! આ તમારે હિસાબે તાે અમા અડવી ખેમકુશળ ઉલ્લ'ઘી રહ્યા છીએ. અમારે આવી માટી અટવી ક્ષેમકુશળ ઓળંગવાતું તમે કરાવ્યું એ તા તમારા ગુણ છે તમારા કશા અપરાધ નહિ. પછી ભુલ શાની? ને ક્ષમા માગવાની શાની?

શું આ ? આચાર્ય 'ગત-ઉપાધિ' એટલે કે ઉપાધિ અર્થાત એને પૌદ્દગલિક અપેક્ષા પર જીવનારા નહિ; તેથી અહીં અગવડ પડી ય હશે છતાં એને કશા લેખામાં ન લેતાં આચાર્ય ધનાસાર્થવાહના ગ્રણ માને છે !!

## સંવર-સમાધિ, ગત ઉપાધિ-

આચાર્ય સંવરમાં સમાધિ અતુભવનારા અને ઉપાધિ ને નહિ આવકારનારા અર્થાત ખાદ્ય પ્રત્યે ખહુ અપેક્ષા-ભાવ નહિ રાખનાર હેાય છે. પછી એ શાને બીજો શબ્દ <mark>બાેલે</mark> ? સાધુએ કાેઇ અધેક્ષા ન રખાય, આ શીખવાતું છે. દરાવકાલિક સૂત્ર કહે છે 'જે ભવ'તિ અણિસ્સિયા ' સાધુ નિશ્રા–પરાધીનતા–અપેક્ષા વગરના છે; કેાઇના આધારે જીવનારા નથી. પાતાના શરીર પ્રત્યે પણ નિ:સ્પૃહી છે; એટલે કે 'શરીર સારુ' સુખાકારી લબ્ટયુબ્ટ હોય તાે ઠીક રહે; સાધના સારી કરી શકાય;' આમ સારા પુષ્ઠ શરી-રની સ્પૃહા નહિ. માત્ર સાધનાની સ્પૃહા. તેથી તપથી શરીર સહેજ દુખળુ પડ્યું તો રોવા ન બેસે, ખેદ ન કરે. એમને શરીરના દુ:ખમાં મનને કાેઈ હીનતા–દીનતા નહિ. આ સાધુની સમાધ દશા છે. બાકી બાવા જેગી પણ ઘર છેાડી નીકળી તેા પડચા એટલે અલબત એમણે અપેક્ષા તેા ન રાખી, પણ નવરાઘૂપ ફક્કડ લંગાંટિયા લાલ, ઝાંડ નીચે ખેસી અલકમલકની વાતા કરવા હાય, તા તેમાં સમાધિ ન રહે; કેમકે એમને શાસ્ત્ર−વ્યવસાય નહિ એઠલે ' નવરું મન તે શેતાનનું ઘર,' પાપની વાતા ચાલે. એ વાતા ઉપાધિની ચાલે છે એમ કહેવાય.

તપ બે પ્રકારના છે, તમે ગુણ બે પ્રકારના છે. બાઇ ને આલ્યંતર. તપ એ ગુણાની ખાણ છે. સ્વાધ્યાય, તપ, કાઉસ્સવ્ય ભરચક કરે, સ્વાધ્યાય ભરચક પ્રમાણમાં, કાઉસ્સવ્ય ભરચક પ્રમાણમાં, એમાં સંવર સમાધિ છે; કેમકે ત્યાં બીજ ત્રીજી વસ્તુના અપેક્ષા-લાવ નથી. એમને દુન્યવી માન-પાન કશું જોઇતું નથી.

'વાપરવામાં અમુક જ ચીજ જોઈએ. એ પાછી આવી જ જોઈએ.' એવી અધીઃ અપેક્ષા એ ઉપાધિ છે•

જો તેના અદલે કાેઈ અપેક્ષા ઉપાધિ રાખેલ નથી, જેવું આવે તેવું ચાલે છે. હિસાખ એક, સારું-નરસું, ફાવતું-નફાવતું કર્યા વિના વાપરીને ઊભા થઈ જવાતું. વાપરતાં કે વાપરવા પાછળ એની કાેઈ પિંજણ નહિ, ત્યાં સમાધિ રહે.

સમાધ મળે તે માટે અતશન, ઊણાદરી, દ્રવ્યસંક્ષેપ, રસત્યાગ, સંલીનતા, કાયકલેશ વગેરે બાદ્ય તપ રાખેલ છે, કેમકે આમાં સારી રીતે દેવાઈ જવાથી દેહાધ્યાસ,–દેહમમતા—કાયસુંવાળાશ ઘટતી આવે છે, તેથી જરા જરામાં મન અગડતું નથી. જે–તેથી ચલાવી લેવાના જ હિસાબ, કપ્ટ—અગપડ સહી લેવાના હિસાબ, બાદ્ય પ્રવૃત્તિ–બાલ–વિચારો ઓછા કરવાના જ હિસાબ…આવું કાંઇ રાખે તા તે સમાધિ આપનાર છે. આ બધું બાદ્ય તપ છે. બાદ્ય અને આલ્યન્તર બે પ્રકારના તપમાં જ ખુશાલી એ સંવરની સમાધિ છે. બાદ્ય ને અલ્યંતર તપથી કાયા કસાય છે, મન માડાય છે, તેથી આશ્રવ રાકાઈ સંવર થાય. એમાં ચિત્તને સ્વસ્થતા છે, સમાધિ છે.

જડેની અપેક્ષા એાછી કર્યા વિના સમાધિ ન મળે.

ઉકાહરણ-: એકવાર એક શ્રાવકે રત્નાકરસ્**રિજીને** પૂછશું-'સાહેખ પરિગ્રહ કેવું પાપ ?' પૂછવાનું કારણ, શ્રાવકને ખુબર પડી ગયેલી કે મહારાજ પાસે માતીઓની કે રત્નાથી પાટલી છે. એ છેલ્ડાવવા પૂછ્યું 'પરિગ્રહ કેવું પ્રાપ્ત ?' રત્નાકર સુરિ કહે માહું પાપ; એમ કહી તેનું હિલેગ્રન કર્યું. પછી શ્રાવકે કહ્યું, 'આપે કહ્યું તે હૈયે જચતું નથી.' બીજે દિવસે વ્યાખ્યાનમાં તેની જ બીજી રીતે જ્ણાવટ કરી તે શ્રાવકે તે જચતું નથી એમ જવાબ આપ્યા ! આમ કેટલાય દિવસ ચાલ્યું. ત્યાં જુદી જુદી રીતે 'પરિગ્રહ એ મહા પાપ કેમ ?' એ એક જ વિષય ચર્ચ્યા કર્યા, ને શ્રાવકે એક જ જવાબ આપ્યા,–'હૈયે જચ્યું નહિ.

રત્નાકરસૂરિએ આત્મ–નિરીક્ષણ કર્યું. પાતે રત્નની પાેટલી રાખી હતી એટલે એ જડ પદાર્થની અપેક્ષા હતી. તે રત્નના ગ્રુરેગ્ર્સ કરાવી નખાવી દીધા, પછી અપેક્ષા ગઈ. હવે વ્યાખ્યાનમાં ગજબના પ્રાણ પૂરાયા.

પછી તેા શ્રાવક તે સાંભળીને રડી પડયા; પરિગ્રહ-પાપની ભયાનકતા સાંભળી છાતીએ તે ભેંદાયા

શ્રાવકે કહ્યું સાહેળ! વ્યાખ્યાનની આજે ખૂબ અસર થઇ. રત્નાકરસૂરિએ કહ્યું: વિધ્ત કાઢી નાખ્યું; અપેક્ષા ફગાવી દીધી, ચિત્તમાં સમાધિ આવી ગઇ. <u>પરિત્રહ હોય</u> ત્યાં સમાધિ સુશ્કેલ.

પરિણતિવાળા શ્રાવક હતા અને રત્નપાટલીની ખબર પડેલી, રાજ રાજ પરિગ્રહ અંગેના પ્રશ્ન પૂછતા હતા. પરંતુ છેલ્લે મુનિએ રત્નાના ચૂરા કરી ઉરાડી મૂકયા, એમાં અત્યાર સુધી આચાર્યની હાેઠની વાણી હતી, હવે તે દિલની વાણી થઈ. આમ સંવરમાં સમાધિ થઈ.

આચાર્ય જિનશાસનને પૂરા ન્યાય અપ્પીને જગતનાં જીવાનું ભલું થાય એ રીતના ઉપદેશ આપે છે; જે પંચાચારના સ્વયં પાલક છે, જે સત્ય માર્ગના જગતને ઉપદેશ સમ્યક્ રીતે કરે છે, તેથી શાસન અવિચ્છિન્ન ચાલ્યું આવ્યું છે, એવા આચાર્યને સાચા પ્રેમથી નમસ્કાર કરાે.

#### (કાવ્ય-હાળ)

પંચ આચાર જે સુધા પાળે, મારગ ભાખે સાચાે, તે આચારજ નમીએ, તેહશું પ્રેમ કરીને જાચાેરે. ભવિકા ૦ (૧)

અર્થાત આચાર્ય એવા છે કે જે પંચાચાર 'સુધા' અર્થાત સારી રીતે પાળે છે, અને ભવી જીવાને સાચા માર્ગ ભાખે છે, તે આચાર્યને નમીએ. પણ કેવી રીતે? તા કે 'તેહશું' એમના પ્રત્યે 'જાચા' અર્થાત્ જાત્ય-અસલી પ્રેમ કરીને નમીએ.

આચાર્ય પદે બિરાજમાન સુધા-સમ્યક્ રીતે પાંચ આચારતું પાલન કરે છે.

'ઊ'ધા' એઠલે અવળો રીતે અવિધિથી, માર્ગને પાળે, એમાં સખલના પમાડે. પાલન કરે પણ ગરખડિયું ઢાષવાળું, એ ઊ'ધા પાલન કહેવાય.

'સુધા' એટલે સમ્યક્ રીતિએ અર્થાત્ શાસ્ત્રે કહેલ વિધિ–રીતિ–નીતિ સાથે તથા શાસ્ત્રે કહેલ ભાવા સાથે માર્ગ તું પાલન કરવું તે.—પંચાચારના દરેક આચારતું વિધિસર અને તેને ચાગ્ય ભાવા સાથે પાલન કરે તે સુધા પાલન, એથી ખાહ્ય પાલનમાંથી આભ્યંતર પરિણતિમાં જવાય.

દા∙ ત∙ જ્ઞાનાચારના આ પ્રકાર છે કે 'કાલે વિણ્એ. અહુમાણે•'...

હવે જો જ્ઞાન ભણતા પહેલાં આ સ્વાધ્યાય-ઘાગ્ય શાસ્ત્રો કહેલ કાળ, વિનયના વિવિધ પ્રકાર, આંતર અહુમાન વગેરે સાચવે, એમ વિધિ-નીતિથી ભણે તેા અત્તરમાં જ્ઞાનની પરિણતિ ઊભી થાય. જીવનમાં જીતવાનું છે તે આંતરિક શુભ પરિણામ પર; અને તે આંતરિક પરિણતિ આચારના સુધા પાલન પર અવલ'બે છે.

પરિહાતિ એ નાજુક ચીજ છે. પરિહાતિ ક્ષયાપશમ પર આધારિત છે. ક્ષયાપશમ પણ નાજુક છે. તે ક્યારે અધ પડી જાય તે કહેવાય નહીં.

દા. ત. ચારિત્ર માહનીય કમેની પ્રકૃતિના ક્ષયાપશમા છે તે, તે પ્રકૃતિના વિપાક ઉદયના નિરાધ કરીને થાય છે. ' નિષેક ' એટલે ?

કર્મ અ'ધાયા એટલે કર્મ જેટલી કાળ-સ્થિતિનાં છે, તે કાળ-સ્થિતિના પ્રત્યેક સમયે વિપાકમાં આવવા યાગ્ય કર્મ' દલિકા ગાઠવાઈ ગયા એને 'નિષક' કહેવાય નિષક એટલે એકેક સૂક્ષ્મ-સમયે ઉદયમાં આવવા યાગ્ય અમુક અમુક કર્મ' દળિયાં (કર્મ અણુ)ની રચના. જેમ જેમ તે તે એકેક સમય આવતા જાય, તેમ તેમ તે તે સમયનાં કર્મ' દળિયાં ઉદયમાં આવવાનાં, વિપાકમાં આવવાનાં. હવે સ્થાપશમ કરવા એટલે કર્મને ઉદયમાં આવતાં પહેલાં એના વિપાક રાકી લેવા. એ એવી રીતે કે શુભભાવથી તેના ઉદય-સમયના પૂર્વ સમયમાં તેનું સજાતીય હળવા કર્મમાં સંક્રમણ કરે, એટલે કે એના જેવી બીજ પણ મુદ્દ કર્મા-પ્રકૃતિમાં તેને લેળવી દે. એટલે હવે એ એની સાથે પછીના સમયે ઉદયમાં તે આવશે, પણ પાતાનાં મૂળ ઉત્ર રસ-વિપાક સ્થિગિત થઈને મૃદ્દ રસવિપાકથી. ઉદયમાં આવશે.

દા. ત∙ સાધુપણું, તેમાં ત્રીજી કષાયની ચાેકડીનેા∶ અર્થાત્ પ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્રોધાદિ ૪ કષાયમાહનીય કર્મોનેા. ક્ષચાપશમ જોઈએ. તે ક્ષચાપશમ કરવા માટે એ માહનીય– કર્મનું સમયે સમયે તેથી હળવા સંજવલન કષાયનાં મોહનીય કર્મમાં સંક્રમણ કરતો જાય; એડલે હવે એ સંક્રમિત થઈ ગયેલ કર્મ મૃદુ રસથી ઉદયમાં આવવાનાં આમ જે એના મૂળ રસના ઉદય અડકી ગયા, એનું નામ સ્થોપશમ. એ જ્યાં સુધી શુભ ભાવ દિલમાં જાગતા રહે ત્યાં સુધી ક્ષયોપશમ ચાલુ. ઉદયમાં આવવાને ડાંપી રહેલા અશુભ કર્માનું તેવા પ્રકારના શુભ ભાવાલ્લાસના બળે સંક્રમણ કરવું પડે. પછી મૃદુ રસના કષાયમાં સંક્રમિત થઈ તે રૂપે ઉદયમાં આવે, એડલે રસના પાવર એક્શ થઈ જાય, અર્થાત મૂળ રસ-વિપાક સ્થગિત થઈ જાય. પ્રત્યેક સમયે શુભ અધ્યવસાયના બળ પર ઉત્ર કપાય-કર્મ, મંદ કપાય-કર્મ સાથે ભળતા જાય. જાગૃતિ ચાલુ હોય તે! તેને ભેળવતા જવાનું કામ ચાલુ રહે. જયાં જાગૃતિ ગઈ કે ઉત્ર રસવાળા પ્રત્યાપ્યાનાવરણકર્માર્ય તે ઉદયમાં આવવાના જ. જાગૃતિ હતી તે! એ હળવા રસવાળા કપાયકર્મારૂપે ઉદયમાં આવતા હતા.

સ્તિણુક સંક્રમણ - ઉદયના પૂર્વ સમયે જ સળતીય મુદ્દકર્મમાં ભારે કર્મ સંક્રલિત થઈ જાય તે 'સ્તિણુક સંક્રમણું' કહેવાય છે. આમ વિપાક-ઉદયના નિરોધ કરીએ તો ક્ષયોપશમ થાય. એ શુભ ભાવ ટકાવવાની જાગૃતિ હોય તો જ ચાલુ રહે. કર્મસત્તાને આચાર્યપદની શરમ નથી કે 'આ આચાર્ય પદ છે માટે ઉદયમાં ન આવું.' એ તો જાગૃતિ ગઈ તો પેલું સ્તિણુક-સંક્રમણ ખંધ એટલે ઝટ ક્યાય માહનીયાદિ કર્મ ઉદયમાં આવે જ.

ં આચાર્ય પણ પંચાચાર સુધા પાળે તેા જાગૃતિથી આંતરિક પરિણતિ જળવાઇ રહે. આચાર્ય એ માત્ર પોતાની આરાધનાથી સંતાષ માનીને ખેસી નથી રહેતા; તેઓ 'મારગ ભાખે સાચા.' જગતને સાચા માર્ગના ઉપદેશ કરે છે; સાચા માર્ગ કહેવામાં તેઓ શરમમાં તણાતા નથી, તેમજ કાઈ પર ખાંદી દયા નથી લાવતા. દા. તે. કેટલાક કહે છે કે-આજના સમયમાં કયાં સામાયિક કરવાના સમય મળે છે? માટે એના ઉપદેશ રહેવા દઈ દાનના ઉપદેશ કરા, પણ આચાર્ય દયા ન ખાય કે 'હશે ત્યારે આજના જવાને બિચારાને સમય નથી મળતા તા સામાયિકના ઉપદેશ રહેવા દ્યો.' એમ રાત્રિ ભાજન અ'ગ; કે 'આજે બાવકાને બિચારાને ધ'ધા જ એવા થઈ ગયા તેથી રાત્રિભાજન કરવું પડે છે તા ઓના ત્યાગના ઉપદેશ ન કરવા,' એમ દયા ન ખાય; તે રાત્રિભાજન ત્યાગ કે સામાયિકના ઉપદેશ ખંધ ન કરે.

એમ કાઈ ઠેકાણે દેવદ્રવ્યના નાશ થતા હાય, તા દ્રસ્ટીઓ કે બીજાની શરમમાં પડી દેવદ્રવ્યરક્ષાના ઉપદેશ અ'ધ ન કરે.

મહાવૌર પ્રભુએ શાસન સ્થાપ્યું ત્યારથી માંડીને. અત્યાર સુધીમાં આચાર્થા સાચા જૈન માર્ગના ઉપદેશ: કરતા આવ્યા છે, તેથી જ જિનશાસન ઠકયું છે, અવિચ્છિન્ન ચાલ્યું આવ્યું છે.

આચાર્ય પર 'જાત્ય પ્રેમ' એઠલે કે અસલી પ્રેમ . જોઈએ, કૃત્રિમ પ્રેમ નહિ. કૃત્રિમ પ્રેમ આચાર્યને મોંઢેથી પ્યુશ કરવા પૂરતા કહેવાય, તે ન જોઇએ. 'જાત્ય પ્રેમ' એઠલા માટે જોઈએ કે જગતના સ્નેહી સંખ'ધી પરના પ્રેમ આત્માને અહિતકારી લાગ્યા છે, 'દુનિયાના પ્રેમ ખધા ખાટા, બધા મારણહાર ને પવિત્ર-નિ:સ્વાર્થ-ધર્મ સૂતિ' આચાર્ય પરના પ્રેમ, તે તારણહાર પ્રેમ છે,' એવી સમજ પૂર્વકના હાદિ'ક નિ:સ્વાર્થ પ્રેમ તે જાત્ય પ્રેમ છે.

આચાર્ય સિવાય કાઇ તારનાર નથી, કાઇ હિતૈષી નથી તેપી, અને આચાર્ય ગુણગણના ભાંડાર છે તેથી, તેમના પર સહેજે પ્રેમ જાત્ય પ્રેમ થાય. આવા ગુણના નિધાન જગતમાં કયાં જોવા મળે? માટે તેમના પર જાત્ય પ્રેમ, હાર્દિ'ક સાચા પ્રેમ કરો. એ પ્રેમ કરીને આચાર્યને આપણે નમીએ. આચાર્ય પર હાર્દિ'ક સાચા પ્રેમ કરવાથી એમના ગુણાના આવર થાય, ગુણાનું અહુમાન થાય, તેમના ઉપકારના ભાર આપણે માથે આવે. મનને લાગે કે 'પ્રેમ, મમતા કરવા લાયક હાય તા તે આચાર્ય પર છે.' તેમના ઉત્તમ કાંદિના 3ક-3ક ગુણાને કારણે હયું આવારી જાય.

( કાવ્ય-હાળ )

વર છત્રીસ ગુણે કરી રેહાહે, યુગ પ્રધાન જન માહે; જગ બાહે, ન રહેં, ખિણ કાહે, સૂરિ નમું તે જોહે રે

લવિકા૦ (૨)

આચાર્ય મહારાજ ઉત્તમ છત્રીસ ગુણાથી શાભતા છે. શાસ્ત્રમાં આ ૩૬ ગુણાની એક છત્રીશી, એવી ૩૬ છત્રીશી આવે છે. તાત્પર્ય ૩૬ રીતે ૩૬–૩૬ ગુણા આચાર્યના વર્ણવેલા છે. એ એકેક ગુણની અનુમાદના પણ કરીએ તા ય મહાન લાભ થાય, ગુણાનું આપણા આત્મામાં બીજા-ધાન થાય. જો એકેક ગુણની અનુમાદનામાં મહાન લાભ, તા પછી ૩૬ × ૩૬ = ૧૨૯૬ ગુણાની, એકેક ગુણને નામવાર લઇને, અનુમાદના થાય એમાં કેટલા બધા લાભ!! એટલા ગુણાનાં બીજાધાન થાય બીજ વાવણી થાય એ અદ્ભુત લાભ કરનાર ખને.

અહીં ૩૬ છત્રીસીના ગુણાના વર્ણું નમાં ઊતર્યા વિના ગુણાને નામથી જોઇ લઇએ;–

#### (છત્રીસી ૧)

| ૪ દેશના                                                                            | , ૪ કથા                |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| અાર્ક્ષપિણી-(ધર્મ પ્રત્યે આકર્ષનાર)<br>વિક્ષપિણી-(અશુદ્ધ ધર્મમાંથી પછી વાળનાર)     | અર્થ કથા               |
| વિક્ષેપિણી-(અશુદ્ધ ધર્મમાંથી પછી વાળનાર)                                           | કામ કથા                |
| સંવેગિની-(માક્ષ–દેવ–ગુરુપ્રત્યે ભોવવધ'ક<br>નિવે'દિની-(સંસારના દુ:ખનું વર્ણન કરનાર) | ધર્મ કથા<br>સંકીર્ણકથા |

| 8 ધમ <sup>°</sup> | ૪ ભાવના | ४ स्मारणाहि                                   |
|-------------------|---------|-----------------------------------------------|
| દાન               | ગ્રાન   | સ્મારણા (વ્રત આચાર યાદ કરાવે)                 |
| શીલ               | દેશન    | વારણા (સખલના અઠકાવે)                          |
| તપ                | ચારિત્ર | નાદના (ભૂલ થઇ હાય તા ઠપકા                     |
| ભાવ               | વૈરાગ્ય | ં ઐાપે)<br>∖પ્રતિનાેદના (વાર'વાર ભૂલમાંસજાકરે |

| ૪ <u>આત<sup>્દ</sup>યાન</u>                            | ૪ રો <sup>દ્રદ્</sup> યાન     | <u> ૪ ધર્મધ્યાન</u>           |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|
| અનિષ્ટ પ્રાપ્તિ અ'ગે<br>ઇબ્ડ વિયાગ અ'ગે                | હિંસામાં આનંદ<br>મુષામાં આનંદ | મેત્રી ટુપસ્થ<br>પ્રમાદ પદસ્થ |
| રાગ અ'ગે<br>નિદાન (પરભવ માટે<br>નિયાર્હ્યું કરવું)અ'ગે | ચારિમાં આનંદ                  | કરણા પિંતસ્થ                  |

#### ૪ શુકલ<sup>દ્</sup>યાન

′(૧) પૃથક્તવ વિતર્ક' પ્રવીચાર (૨) એકત્વ-વિતર્ક' અપ્રવીચાર (૩) સૂક્ષ્મક્રિયા અપ્રતિપાતિ (૪) વ્યુચ્છિન્ન ક્રિયા નિવૃત્તિ

#### (છત્રીસી-૨)

| પ સમ્યક્ત્વ    |      |
|----------------|------|
| <b>ક્ષાયિક</b> | સા   |
| ક્ષાચાપશમિક    | છ    |
| વેંદ્રક        | પિ   |
| ચ્યો પશામિક    | સૂ   |
| સાસ્વાદન       | યુરે |

<u>પ ચારિત્ર</u> સામાચિક છેદ્દાપસ્થાપનીય પરિહાર વિશુદ્ધિક સૂક્ષ્મ સંપરાય યથાખ્યાત

<u>ય બ્રત</u> પ્રાણાતિપાત વિરમણ ઝુષાવાક વિરમણ અદત્તાદાન વિરમણ મૈથુન વિરમણ પરિગ્રહ વિરમણ

| £8                             |                    |            |                   | नवपह प्रकारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
|--------------------------------|--------------------|------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ૫ વ્યવહાર                      | પ અ                | ાચાર       |                   | પ સમિતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
|                                | ગ્રાના             | ચાર        | 1 250             | િર્યાસમિતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| શ્રુત વ્યવહાર                  | દેશ <sup>ુ</sup> ન | ાચાર       | GH                | ાષા સમિતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| આજ્ઞાવ્યવહાર                   | ચારિ               | ત્રાચાર    | એ                 | ષણા સમિતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ધારણાવ્યવહાર                   | તપ                 | અાચાર      | અ                 | કાનભંડ મત્ત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
|                                |                    | •          | નિ                | સેપ <b>ણા સમિતિ</b> _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| ळत व्यवढार                     | ં વીર્યા           | ચાર        | પારિ              | ારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| પ સ્વાધ્યાય                    | į.                 |            | ૧ સ               | વેગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| વાચના                          |                    | આગમા       | હ્ય <del>ાર</del> | d _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| <sup>પૃત્ર</sup> છના           |                    | ક્રિયા અ   | તે ચ              | હારિત્રમાં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| પરાવત <sup>્</sup> ના          | <u>l</u>           | આનંદ       |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| અનુપ્રક્ષા                     |                    |            |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| ધમ°કર્શા                       |                    |            |                   | AND ELECTRONIC PERSONS SERVING AND ADMINISTRATION OF THE PERSONS AND ADMIN |  |
| THE PROPERTY OF THE SERVICE CO | (છત્રીર            | સી−3)      |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| ય પ્રમાદ ત્યા                  | ા પ્ર              | શક્રવ ત્યા | ગ                 | ૄ પ નિકા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| મંદા                           | હિંસા              |            |                   | નિહા_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| વિષય                           | જાડ                |            |                   | નિકા નિકા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| કપાય                           | ચોરી               |            |                   | પ્રચલા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| નિકા                           | અભ્રહ્મ            |            |                   | પ્રચલા પ્રચલા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| વિકથા                          | પરિશ્રહ            |            |                   | સત્યાનિર્દ્ધિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| ષ કુભાવના                      | षद् छव-ि           | નકાય રક્ષ  | ÷                 | ય ઇન્દ્રિયા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| કુાંદિપિ <sup>6</sup> કુ       | પૃશ્વીકાર          | ય          | 1                 | શ્રોત્ર−ક્ષાણ−ચ <u>ક્ષુ</u> :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| કિલ્બિષિક                      | અપકાય              |            |                   | જિહ્વા–સ્પુશ <sup>ુ</sup> –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| <b>આ</b> ભિયાગિક               | તેજસ્કા            | ય          |                   | ને ફિય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| <b>આ</b> સુરી                  | વાયુકાય            |            | 2                 | પ વિષયા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| સંમાહની                        | વનસ્પતિ            | ોકાય       |                   | શાબદ-રુપ-રસ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| -                              | ત્રસકાય            |            |                   | ગંધ-સ્પર્શ એ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
|                                |                    |            |                   | રા <b>બ્દા</b> દિમાં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
|                                |                    |            |                   | યતનાવાળા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |

### (છત્રીસી-૪)

| છ લેશ્યા      | છ આવશ્યક                                        | छ द्वा                                                   |
|---------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| કૃષ્ણ<br>નીલ  | (i) સામાયિક                                     | (i) ધર્માસ્તિકાય                                         |
|               | (Þ) ચતુવિ <sup>૧</sup> શાિતસ્તવ                 | (ii) અધર્માસ્ <del>તિકાય</del>                           |
| કાપાત<br>તેજો | (iii) વંદન                                      | (iii) આકાશાસ્ત્રિત <b>કાય</b>                            |
|               | (iv) પ્રતિક્રમણ<br>(v) કાંગ્રાત્સગ <sup>ર</sup> | (iv) કાલ                                                 |
| પદ્મ<br>શુકલ  | (v) કાંચાત્સગ°<br>(vi) પ્રત્યાખ્યાન             | ( <sup>v</sup> ) જવ<br>( <sup>vi</sup> ) પુદ્દગલાસ્તિકાય |
| છ દર્શન       |                                                 | ચનદાષ                                                    |
| रुत           |                                                 | 2 Kl@a(2)25210314                                        |

છ દર્શન છ ભાષા ૬ વચનદાષ જૈન સંસ્કૃત ૧૨ લીક ર હીલિત(મશ્કરીવચન) બોંક શૌરસેની ૩ ખિંસિત હોલા, ગાલા વૈશિષિક પૈશાચિકી આદિવચન ૪ કર્ક શ બીમાંસક પ્રાકૃત પંનાત્રકાહે દૂડન 'કાકા' આદિવચન નૈયાયિક માગધી ૬ અધિકરણા દીરક સાંખ્ય અપદ્ભાંશ (ક્યાયાદીરક

## (છત્રીસી-પ)

#### ૭ ભય

ઇહલાક ભય | પરલાક ભય | આદાન ભય આકસ્મિક ભય | આજવિકા ભય | મરણ ભય અશ્લાક ભય (નિંદા–ભય)

| ૭ પિં'ડેષ <del>ણા</del> – <b>૭પા</b> નેષ <u>ણા</u> | ૭ સુખ          | ૮ મકસ્થાન   |
|----------------------------------------------------|----------------|-------------|
| સ સૃ <u>ષ્</u> દા<br>અસ સૃષ્દા                     | સંતાષ          | <u>જાતિ</u> |
| <b>અસ</b> ંસુષ્યા                                  | ઇન્દ્રિયજુથ    | કુલ         |
| ઉદ્દધૃત્ાં                                         | પ્રસન્નચિત્તતા | 3,4         |
| અલ્પલેપા                                           | <b>દયાલુતા</b> | રુપ<br>અલ   |
| અવગૃહીતા                                           | સુત્ય          | શ્રુત       |
| પ્ર <b>ગ્રહીતા</b>                                 | શૌચ            | ત્પ 🗇       |
| ઉજ્ઝિતધર્મિકા                                      | દુજૈનપરિહાર    | લાભ         |
| 45 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1           | !              | <u>શ્રી</u> |

| 383                                    |                  |                  |                               |  |  |
|----------------------------------------|------------------|------------------|-------------------------------|--|--|
| (છત્રીસી–૬)                            |                  |                  |                               |  |  |
| જ્ઞાનાચાર-૮                            | <u>દર્શાનાચા</u> | <u>२-८</u>       | <u>ચારિત્રાચાર-૮</u>          |  |  |
| કાલ                                    | ြ નિઃશ કિત       | 1                | ય સમિતિ                       |  |  |
| વિનય                                   | નિ:કાંક્ષિ       | 1 <sup>'</sup> 2 | <b>ખને ત્ર</b> ણ ગુપ્તિ       |  |  |
| <u> બહુમાન</u>                         | નિવિંતિ          | ગેત્સક 🔫         | ક સહિ                         |  |  |
| ઉપ્ધાન                                 | અમૂહ દ           | , -c             |                               |  |  |
| અનિન્હવ                                | ઉપછે હા          | શા               | ર્યોત્પાતિકી<br>વૈનયિકી       |  |  |
| વ્યાંજન                                | સ્થિરીક          | . •              | વનાવકા<br>કામિકી              |  |  |
| અથ                                     | વાત્સલ્ય         |                  | ડાા <i>ન</i> કા<br>પારિણામિકી |  |  |
| તદુભય                                  | ં પ્રભાવન        |                  | વાારહાાન્ડા                   |  |  |
| ૮ ગુણ                                  |                  |                  |                               |  |  |
| આચારવાન અવ                             | યધારણાવાન        | વ્યવહારવા        | ન અપત્રીડક                    |  |  |
| કારક અ                                 | યરિશ્રાવી        | નિર્યાપક         | અપાયકશી <sup>ર</sup>          |  |  |
|                                        | (છત્રીસ          | દ્યા–૭)          |                               |  |  |
| <u>૮ કમ°</u>                           | ( અલ્ટાં         |                  | ૮ મહાસિદ્ધિ                   |  |  |
| જ્ઞાનાવરણ                              | યુમ              | લા               | ઘમા                           |  |  |
| દુરા નાવરણ                             | નિયમ             | ધા               | શેતા<br>િ                     |  |  |
| વેદનીય                                 | ં આસન            | f                | હિમા                          |  |  |
| માહનીય                                 | પ્રાણાયા મ       | ્ય ચ             | રકામાવશાયિતા<br>રેડા          |  |  |
| આયુષ્ય                                 | પ્રત્યાહાર       |                  | શેતા                          |  |  |
| નામ                                    | ધારણા            | ) X(             | કામ્ય<br>ણિમા                 |  |  |
| ગાત્ર<br>આ <b>ં</b> ત્ર                | ધ્યાન<br>સમાધિ   | ວັນ              | ાલુના<br>ધર્ય પ્રાપ્તિ        |  |  |
| <u>અ'તરાય</u>                          | સમાવ             | 1 -01            | 44 46 (1                      |  |  |
| ૮ ચાેગ <u>દ</u> િષ્ઠ                   |                  | _                |                               |  |  |
|                                        | ૩) ખલા           | (૫) સ્થિરા       | (૭) પ્રભા                     |  |  |
| (ર) તારા (૪) દીપ્રા (૬) કાન્તા (૮) પરા |                  |                  |                               |  |  |
| ૪ અતુરાગ                               |                  |                  |                               |  |  |
| o ચર્ણ–કરણાતુયાેગ                      |                  |                  |                               |  |  |
| o ધર્મકથાનુ <sup>ર</sup>               | <b>ો</b> ગ       | ૦ દ્રવ્યા        | તુચાગ                         |  |  |
|                                        |                  |                  |                               |  |  |

### (છત્રીસી-૮)

| <b>७ तत्त्व</b>                                                                           | ્ ૯ પ્રક્ષચર્ય ગુપ્તિ                                                                                                                    | <u>હ નિયાણા</u>                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| o છવ<br>o અછવ<br>o આશ્રવ<br>o સંવર<br>o પુષ્ટ્ય<br>o પાપ<br>o ખેધ<br>o નિર્જરા<br>o મોક્ષ | o વસતિ<br>o સ્ત્રીકથા<br>ઃ સ્ત્રી-આસન<br>o સ્ત્રી ગાત્ર<br>o ભી'તઆંતરે<br>o પૂર્વકીડિત<br>o પ્રહ્યીત-ભાજન<br>oઅતિમાત્રાએઆહાર<br>o વિભૂષા | o રાજાભિલાષ<br>o ઉત્રદ્ભેતિપત્ત્યભિલાષ<br>o સ્ત્રી–અભિલાષ<br>o યુરુષાભિલાષ<br>o દ્વાભિલાષ<br>o શ્રાવકકુળમાં<br>જન્મની અભિલાષા<br>o કામમાં અત્રિત્થી<br>ખહુયુગલ વિક્ર– |
| કલ્પ- ૯<br>ઉઘત વિહાર                                                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                    | વર્ષોની અભિલાષા<br>૦અ પ્રવિચારી દેવ થવાન<br>૦ ચારિત્રની ઇચ્છાથી<br>દ્રરિદ્રતાનો અભિલાષા                                                                               |

### (છત્રીસી-૯)

| t <u>૦ અસવ'ર ત્યા</u> ગી       | ૧૦ સ'કલેશ ત્યાગી                 | ૧૦ ઉપઘાત                                |
|--------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------|
| ૦ ૫ ઇન્દ્રિય<br>૦ મ <b>ન</b>   | o ઉપધિ o ઉપાશ્રય                 | o ઉદ્દગમ o ઉત્પાદન<br>o એષુણા o પરિક્રમ |
| ૦ વચન<br>૦ વચન<br>૦ શરીર       | ૦ મન ૦ વચન                       | ૦ પરિહરણ ૦જ્ઞાન<br>૦ દર્શાન ૦ ચારિત્ર   |
| ) ઓવિક ઉપધિ<br>) ઔપત્રહિક ઉપધિ | oઅદ્દર્શ <sup>°</sup> નoઅચારિત્ર | o અપ્રીતિક<br>o સંરક્ષણ                 |

### ૬ હાસ્યાદિના ત્યાગી

૦ હ્રાસ્ય ૦ રતિ ૦ વ્યરતિ ૦ શાક ૦ ભય ૦ જુગુપ્સા

### છ્રત્રીસી-૧૦

| ુ<br>૧૦ ચિત્ત સમા(                                                                                                                                      | ધેસ્થાન                                                                                      | ૧૦ સમાચારો                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| o સ્રીપશુનસપું સુકમુક્ત<br>સ્થાનાસત ત્યારા<br>o સ્ત્રીકથા ત્યાગ<br>o પ્રણીત રસ ત્યાગ<br>o અસિત આદારત્યાગ<br>o પૂવકીડા સ્મૃતિ ત્યાગ<br>o સ્ત્રીઆસન ત્યાગ | o સ્ત્રીઅ'ગા-<br>પાંગદર્શ નત્યાગ<br>o શબ્દાદિત્યાગ<br>o પ્રશં સાત્યાગ<br>o સુખશીલતા<br>ત્યાગ | o આવસ્તિહિ o નિસી હિ o પડિયુચ્છણા o યુચ્છણા o છંદણા o ઉપ સંપદા o ઇચ્છાકાર o નિચ્છાકાર |
| १६ इषाय त्यांग                                                                                                                                          |                                                                                              | ં તથાકાર<br>૦ અભ્યુત્થાન                                                              |

#### છત્રીસી-૧૧

| ૧૦ પ્રતિસેવા ક                                                                           | रष त्याञ                                  | ૧૦                                                       | શાધિ                | કાષ                                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| o પ્રમાદ<br>o અનાભાગ<br>o આતુર<br>o                                                      | શ'કા<br>સહસાકાર<br>ભય<br>પ્રદાષ<br>વિમ'સા | o આક્રમ્પ<br>o અનુમાન<br>o દુષ્ઠ<br>o છન્ન<br>o શબ્કાર્સ | ાયિત્વા             | o ખાદર<br>૦ સુક્ષ્મ<br>૦ ખહુજન<br>૦ અલ્યક્ત<br>૦ તસ્સેવી                                                                |
| 8 વિનયસમાધિ<br>૧ શુશ્રુષા<br>૧ સંપ્રેતિપત્તિ<br>૧ વેકારાધના<br>૧ અષ્દ્રમ સંપ્ર<br>ગૃહિતા | ૦ શ્રુત:<br>૦ એકા<br>૦ આ લ                | પ્રાપ્તિ                                                 | ૦ ન<br>૦ ન<br>૦ ન્ફ | ાસમાધિ<br>ઇહેલાકાથ <sup>િ</sup><br>પરલાકાર્થ<br>કીતિ <sup>°</sup> આદ્રિઅથે <sup>°</sup><br>યલ નિજે'રાર્થે<br>ા અનુષ્ઠાન |

#### ૪ આચારસમાધિ

o ન ઇહલાેકાર્થ o ન પરલાેકાર્થ o ન કીર્ત્યાદિનિમિત્ત o અરિહ તહેતુથી જ આચાર અહેરઠાન

| ુઆ <b>ચાર્ય</b> પદ       |                                       |               | se.                         |
|--------------------------|---------------------------------------|---------------|-----------------------------|
|                          | છત્રીસી                               | -22           |                             |
| ૧૦ વૈયાવૃત્ય, અ          | ાચાર્યા દિનં 1                        | १० धर         | <sup>િક્ષ</sup> માદિ        |
| ૧૦ વિનય, અરિ             | હ તાકિના                              | ુ આ           | स्थनीयाहि परिद्वार          |
|                          | (છત્રીસં                              | w <b>2</b> 3) |                             |
| ૧૨–ઉપાંગ                 | 203                                   | થિ            | ૧૨ અવેગ                     |
| ઔપપાતિક                  | ૦ નિસ                                 | ર્ગ દુચિ      | <b>આચારાંગા</b> દિ          |
| રાયપસેજીય                | ο ઉપદ                                 | શ ુ           |                             |
| જીવાભિગમ <b></b>         | ૦ આજ                                  | ારૂચિં        |                             |
| પત્તવણા                  | ં ૦ અંજિ                              | • •           |                             |
| જ બૂઢી પ્રજ્ઞાપ્તિ       | ० विस्त                               | શર્ ,         |                             |
| ચંક્ર પ્રજ્ઞાપ્ત         | ં ૦ સંક્ષ                             | ષ             | ર શિક્ષા                    |
| સુય પ્રજ્ઞપિત            | 0 સૂત્ર<br>0 અ <b>િ</b>               | 4.            | <u> ચહુલુ-</u>              |
| નિ <b>રયાવલિ</b>         | ૦ એ િ                                 | ાગર્મ         | આસેવન                       |
| કલ્પાવત સ                | ૦ કિયા                                | 93            |                             |
| પશ્ચિકા                  | ૦ ધર્મ                                | "             | İ                           |
| પુ <sup>રુ</sup> પચૂલિકા |                                       | 77            |                             |
| વહિહદેસા                 |                                       |               |                             |
| છત્રીસી-૧૪               |                                       |               |                             |
| ૧૧ શ્રાવક પ્રતિમા        | <mark>૧૨ વ્રત (શ્રા</mark> વ          | ાકના) ઉપ      | દેશક                        |
| ઉપદેશક                   |                                       |               | <del></del>                 |
| . <b>દરા</b> °ન          | ૧૩                                    | ક્રિયા સ્થ    | ાનાપ- <b>દે</b> શક          |
| . વત                     | . અર્થ ક્રિય                          | ) (           | અ <sup>દ્</sup> યાત્મક્રિયા |
| . સામાયિક                | . અનથ                                 | _   '         | ( આત્માનાં                  |
| เป็นผ                    | ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( | '             | 2301                        |

| <u> ઉપદેશક</u>          |                           |                              |  |
|-------------------------|---------------------------|------------------------------|--|
| . દરાવ                  | ૧૩ ક્રિયા સ્થાને ૧૫– દેશક |                              |  |
| . વત                    | . અર્થ ક્રિયા             | . અ <sup>દ</sup> યાત્મક્રિયા |  |
| . સામાયિક               | . અનથ <sup>ે</sup> ,,     | ( આત્માનાં                   |  |
| . પૌષ્ધ                 | ાહેસાું ∌ુ                | ક્લેશ)                       |  |
| . પ્રતિમા               | . આક્રેસ્મિક્રી .:        | . માન 🕠                      |  |
| . પ્રહ્મચય <sup>©</sup> | . દુષ્ટિકી 🚜              | . અમિત્ર 👸                   |  |
| . અચિત્ત                | • મુષા "                  | . માયા 🦸                     |  |
| . અનાર ભ                | . અદત્ત 🔑                 | , લાભ                        |  |
| . प्रेष्ध               |                           | . ઈંચોપથિકી "                |  |
| • હદિગ્દ                |                           | 70                           |  |
| ₊ શ્રમ <b>ણભૂ</b> ત     |                           |                              |  |

#### છત્રીસી-૧૫

#### ૧૨ ઉપયાગ પ જ્ઞાન 3 અજ્ઞાન ૪ દરા<sup>૧</sup>ન

# ૧૪ ઉપકરણધર

#### મુ ખવસ્ત્રિકા રજોહરણ

- 3 કપડાં
- ૭ પાત્રોપકરણ
- માત્રક
- ચાલપટ્ક

#### ૧૦ પ્રાયશ્ચિત્તકાતા

- આલાેચના
- **પ્રતિક્રમ**ણ
- તદુભય
- વિવેક
- કાચાત્સગ
- તપ
  - छेद
  - મુલ
- ઐનવસ્થિત
- પાસંચિત

#### છત્રીસી-૧૬

|   | <u> १२ त ५</u> |  |
|---|----------------|--|
| ţ | <b>બા</b> હ્ય  |  |
| ţ | અલ્યંતર        |  |

# ૧૨ ભિક્ષુપ્રતિમા

૧૨ ભાવના અનિત્યાદિ

#### છત્રીસી-૧૭

### ૧૪ ગુણસ્થાનકમાં

#### નિપુણ ૮ સંક્રમાપદેશી

- સ્નેહ
- પુષ્પ
- પ્રાણ
- ઉત્તિંગ
- પનક ખીજ
- હરિત
- *અ*ંડસૂક્ષ્મ

- પ્રતિરુપ તેજસ્વી
- યુગપ્રધાનાગમ
- મધુરવાકચ ગંભીર
- ધૃતિમાન
- ઉપદેશપર

### ૧૪ પ્રતિરુપાદિ -ગુણચુક્તતા

- અપરિશ્રાવી સીમ્ય
- સંગ્રહશીલ
- અભિગ્રહમતિ
- **ચ્યવિક**થાકર
- . અચપલ
- પ્રશાંતહૃદયવાળ

### coalail\_q\_

| છત્રાસા–૧૮                                                                                                                                                    |                                                                                                                          |                                                                                                                                                                            |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ૧૫ યાગ-ઉપદેશક<br>• સત્ય<br>• મુષા<br>• મિશ્ર<br>• અસત્યામૃષા<br>મનના તથાવચનના<br>યાગ=૮<br>• ઔદારિક<br>વૈક્રિય–આહારકયાગ<br>મિશ્ર સાથ=૬<br>કામ'ણ ૧              | 3 ગારવ<br>રસ-ઋંદિક શાતા<br>૧૫ ર<br>. આહાર<br>. ભય<br>. પરિશ્રહ<br>. મેંશુન<br>. ક્રોધ<br>. માન<br>. માયા                 | 3 શલ્ય :<br>• માયા • નિયાણ<br>• મિથ્યાત્વ<br>• લોભ<br>• ઓઘ<br>• લોક<br>• સુખ<br>• દુ:ખ<br>• પ્રાહ<br>• વિચિકિત્સા                                                          |  |
| છત્રીસી–૧૯                                                                                                                                                    |                                                                                                                          |                                                                                                                                                                            |  |
| ૧૬ ઉદ્દગ<br>• આધાકર્મ<br>• ઓંદ્દેશિક<br>• પૂતિ<br>• મિશ્રજાત<br>• સ્થાપના<br>• પ્રાભુતિક<br>• પ્રાદુષ્કરણ<br>• કીત<br>૪ અભિગ્રહ<br>• દ્રવ્ય<br>• કોળ<br>• ભાવ | ામદાષા<br>. પ્રામિત્ય<br>. પરાવર્તિત<br>. આ દ્વત<br>. ઉદ્દભિન્ન<br>. માલાપદ્ધત<br>. આ ચ્છેઘ<br>. અનિસુષ્ડ<br>. અધ્યવપૂરક | ૧૬ ઉત્પાદન દ્વોષા - ધાત્રી - દ્વતી - આઝવના - નિમિત્ત - વનીપક - ચિકિત્સા - ક્રોધ<br>- માન<br>- માયા<br>- લેલ્લ<br>- પૂર્વસંસ્તવ<br>- પશ્ચાત્ સંસ્તવ<br>- વિદ્યા<br>- મંત્રૂ |  |

### છત્રીસી–૨૦

| ૧૬ વચનવિધિજ્ઞ                                                                                                                                  | રૂહ સંથમ                                                                                                                                       | 3 વિરાધના                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| . 3 કાલ શ્રિક<br>. 3 વચન ત્રિક<br>. 3 લિંગ શ્રિક<br>. પરેક્ષ<br>. પ્રત્યક્ષ<br>. ઉપનીતાપનીત<br>. જ્યપનીતાપનીત<br>. અપનીતાપનીત<br>. અધ્યાત્મવચન | પ પૃથ્વ્યાદિરક્ષા • એક ન્દ્રિય ,, • તેઇ ન્દ્રિય ,, • ચઉરિન્દ્રિય ,, • પ'ચેન્દ્રિય ,, • અજવરક્ષા • પ્રેક્ષા • પ્રમાજ ના • પરિષ્ઠાપના • મન • લચન | જ્ઞાન<br>દર્શન<br>ચારિત્ર |

#### છત્રીસી-ર૧

| ૧૮ નરફીક્ષાદાષપારહાર                                                                               |                                                                                                          | ૧૮ પાપસ્થાનક                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| . ખાલ<br>. વૃદ્ધ<br>. નપુંસક<br>. કલી ખ<br>. જડ<br>. વ્યાધિત<br>. સ્તેન<br>. રાજપકારી<br>. ઉત્મત્ત | . અદર્શન<br>. દાસ<br>. દુષ્ય<br>. મૃઢ<br>. ઋહાત'<br>. જુંગિત<br>. ઉપ સ્થિત<br>. ભૂતક<br>. ાશષ્યનિષ્કેઢિક | પ્રાહ્યાતિયાતાદિ<br><b>પ</b> રિહાર |

#### છત્રીસી-સર

### ૧૮-સીલાંગસહસ-

ધારક

- ७ **७व**+६ अ७व
- ૧૦ યત્તિધર્મ
- 3 5291
- 3 યાગ
- ૪ સંજ્ઞા
- પ ઇન્દ્રિયના ગુણાકારથી ૧૮
- હજાર શીલાંગ થાય.

# ૧૮ બ્રહ્મભેદ

**દિવ્ય અને** ઔદારિક અ પ્રહ્માત્યાગ

- મત
- વચન ને
- કાયાથી

- ચ્યનુમાદિત

છત્રીસી-૨૩

૧૯ કાયાત્સગ<sup>૧</sup> हे।षवॐ

ઘાેટક લતા ખ ભાદિ

માળ શઅફિ

નિગડ (કવિક)ખલિણ

વધ

લં બાત્તર સ્તનસ યતિ

ભ્રમર અ ગુલિ

વાયસ કપિત્થ

સિરક પ

મુક વારાષ્ટ્ર પ્રેક્ષા

૧૭ મરણપ્રકારાતું

આવીચિ

પાદ્રપાપગમન

પ્રકેટન

#### છત્રીસી-૨૪ ૨૦ અસમાધિસ્થાન ત્યાગ

• કુતકૃતચારી

• અપ્રમાજિ તસ્થાયી

*.* ૬<sup>ુ</sup>ત્રમાર્જિતસ્થાયી

. ઘ**ં**ઘશાલાદિસેવી

• અતિરિક્તશયનાદિ સેવી

. રત્નાધિકપરિભાષ<u>ી</u>

. સ્થવિરાપઘાતી

. ભુતાપઘાત<u>ી</u>

. સેંજલનાપઘાતી

. દીર્ઘ કાેપી

. પરાં<sup>ડ</sup> મુખાવર્ણ વાદી.

. વાર'વાર' ચૌર' ઈત્યાદિ વાદી

ઉપશા<u>ન્ત</u>ાધિકરણા– દિકર

અકાલસ્વાધ્યાયકા રી

. સરજસ્ક પાણિપાદ

. રાત્રૌ ઉચ્ચશબ્દકર

. કલહકર

ગણભેદકર

સુવ<sup>¢</sup>પ્રમાં અભાજ

.એષેણામાં અસમિત

પ ત્રાસેષણા દેાષત્યાગ સંયાજના . પ્રમાણ<sup>ા</sup> તિરિક્ત . ઇંગાલ ધુમ . અકારેણ

છત્રીસી–૨પ

૧૦એષણાદાષ ત્યાગી

શ કિત

મ્રક્ષિત નિક્ષિપ્ત

પિહિત

સંહત

• દ્વાયક

• ઉન્મિશ્ર

• અપરિણત લિપ્ત

છ*દિ<sup>૧</sup>ત* 

૧ મિથ્યાત્વ

ર૧ સખલસ્થાન ત્યાગ એક વર્ષમા દસવાર લેપ નદી ઊતરવી. એક માસુમાં ત્રણવાર નદી ઊતરવી. જાણીને હિંસા કરવી. જાણીને જુડું **બાલવું**.

જાણીને અદંત ગ્રહણ કરવું. મૈથન રાત્રિ . ભાજન

આધારમી<sup>૧</sup> ગ્રહણ રાજપિંડ ગ્રહણ

. ક્રિત ગ્રહ્ણ ' પ્રામિત્ય ગ્રહ્ણ

. અભ્યાहૃત ત્રહુણ . આચ્છેઘ ત્રહુણ

. વારંવાર સંવર (પરચકુખાણ) નહી . કંદાદિ ભક્ષણ

. કાચા પાણીવાલા હાથે ગાચરી વહેારવી . સચિત્ત પાણી કેપૃથ્વીવાળા શરીરે ભાજન

. સીધું ભુમિ ઉપઃ ખેસવું

. છ માસમાં એક ગચ્છમાંથી બીજા .ગચ્છમાં જવુ**ં** . હસ્તમૈથુન સચિત્ત પૃથ્વીકાય તથા કાલ-ત્રસકાયઉપર બેસવું 🖟 🕡

૧૫ શિક્ષાશીલ નીચૈવૃ<sup>ર</sup>ત્તિ:

અચપલ

અમાર્યો

અકુતુહુલ

**અલ્પા વિક્ષેપ** 

ંપ્રભ'ધાકારિત્વ

મૈત્રી

*જ્ઞુ*તા પ્રમાફ

**પાપાપરિક્ષે**પી

અપ્રિય મિત્રસ્ય રહિસ કલ્યાણ ભાષણ

કલહવજેન

**યુદ્ધાભિજા**ત્ય લજજાવાન

પ્રતિસ લીન

|                   | છત્રીસી-૨૬               |                  |
|-------------------|--------------------------|------------------|
| રર−પરિસહ          | ક્ષુધા−પિપાસાદિ          | ૄ ૄ ૧૪ આ લ્યં તર |
| ક્ષુધા            | ો આક્રોશ                 | ત્રન્થ           |
| પિપાસા            | વધ                       | રાગ              |
| શીત               | યાચના                    | ફ્રેષ            |
| ઉષ્ણ              | અલાભ                     | મિથ્યાત્વ        |
| દ'રા              | રાેગ                     | ૪ કષાય           |
| અચેલ              | તૃણ સ્પરા                | ૬ હાસ્યાદિ       |
| અરતિ              | મલ                       | ૧ વેદ            |
| સ્ત્રી            | સત્કાર                   |                  |
| ચૂર્યા            | પ્રજ્ઞા                  |                  |
| નિષદ્યા           | અજ્ઞાન                   |                  |
| શ <sup>ર</sup> યા | <b>स</b> भ्य <u>ङ</u> ्ख |                  |

### છત્રીસી-ર૭

| પ્રતિલેખનમાં                                                      | છ આરભઠાદિ                                                                   | રપ પ્રતિલેખનાના                                                |
|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| પ વેદિકા દેાષત્યાગ                                                | દાષ ત્યાગ                                                                   | ભેદ                                                            |
| . પ્રસારિતપાદ<br>. જાનું ખાહ્ય<br>. અ'તા લગ્ન<br>. એકેક ભુજાખાદ્ય | . આરભડ<br>. સંમદે<br>. માસલિ<br>. પ્રસ્કાેડક<br>. વ્યાક્ષિપ્ત<br>. નચ્ચાવિય | ૧ દબ્ટિપડિલેહ્યુ<br>૬ ઉધ્વેપ્રસ્ફાેટન<br>૯ અકખાડા<br>૯ પ્રમાજન |

### છત્રીસી-૨૮

| ર૭ અણગારગુણ                                                                                  |                                                                                                    | હ કાેિ વિશુક્રતા                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| . ૬ વ્રત<br>. ૫ ઇન્દ્રિયનિગ્રહ<br>. ૩ મન-વચન-<br>કાય-નિરોધ<br>. ૬ ષડ્કાયયતના<br>૧ યોગયુક્તતા | . ૧ કરણસત્ય<br>. ૧ ક્ષમા<br>. ૧ વૈરાગ્ય<br>. ૧ વેદના <sup>દ</sup> યાસ<br>. ૧ માત્રણાંતિકા-<br>દયાસ | હનન–પચન<br>ક્રયણના ત્રિવિધે<br>કૃત–કારિત<br>અનુમાદિત ત્યાગ |

#### છત્રીસી-૨૯

# ર૮ લબ્ધિ

| • ટ્યામાસહિ            | િ ચારણ      | ્રે . મહુ <b>ચ્યાસવી</b> |
|------------------------|-------------|--------------------------|
| . વિશ્યાસહિ            | . આશીવિસ    | 🏅 . સપ્પિટ્યાસવ          |
| . ખેલાેેેસહિ           | ∣ . કેવલી   | . કુંદ્રકેબ્રુન્ક્રિ     |
| . જલ્લાેસહિ            | . ગણહારી    | ં પયાજ્ઞસારા             |
| . સ <b>્</b> વાસહિ     | . પુવ્વધર   | . ખીઅપુરિદ્              |
| . સ <b>ં</b> ભિન્ન સાય | . અરિહ ત    | . તે અગ્ગિ નિસગ્ગ        |
| • એાહિ                 | . ચક્કવદ્રી | . આહારગ                  |
| . રિઉમઇ                | . ખલદેવ     | . સીયલેસી                |
| . વિઉલમર્ધુ            | . વાસુદેવ   | , વેઉલ્વિચ્ચ દેહલહ્      |
| <u>. પુલાગલક્રિ</u>    | . ખીરાસવી   | . અકખીણમહાણસી            |
| - G116-611-1X          | 1           | 1. 1.13 11.3 1.01.2      |

#### ૮ આઠ ત્રભાવક

| ૧ પ્રાવચની | ∣ ૪ નૈમિત્તિક | ા હાંસિદ્ધ |
|------------|---------------|------------|
| ર ધર્મ કથી | પ તપસ્વી      | ૮ કવિ      |
| ૩ વાદી     | ૬ વિઘાધર      | •          |

### છત્રીસી-૩૦

### છત્રીસી-૩૧

| સ્થાન વર્જન<br>ક અ'તર'ગારિવર્જન<br>કામ-ક્રોધ-લાે્લ-<br>માન-મદ-હર્ષ |
|--------------------------------------------------------------------|
|                                                                    |

#### છત્રીસી-૩૨

# ૩૧ સિદ્ધ શુંથાનું અનુકીર્તન-

### શ્ચીરના ૩૧ ધર્મોનાં અભાવરૂપ

- . ક્રીથ તા
- . પ્રતાતા
- ત્રિકૈા્ણતા
- . ચતુષ્કાણતા
- . ગાલાઇ (વણ<sup>૯</sup>)
- કુંંગ્ણ
- . નોલ
  - २५्रत
- . પીત
- . શુકુલ

- . સુરભિગ ધતા . દુરભિગ ધતા
- કંદ્રકેતા
  - . કષાવતા (તુરારસ)
- . अभ्सत्।
  - . માધુય<sup>ે</sup> (૧૧૧૬
- . કેક<sup>ર</sup>શ પહ
- . મૃદુષચ્<u>યુ</u> . ગુરુપચુ

- . લધુપથ
- . શીતપહું
- . સ્નિગ્ધપ**છ**
- . રુક્ષતા
- સંસ ગતા
- રુહતા(જન્મ)
- સશરારતા
- . જ્યાત્વ મેરુપ્ર-લ
- નપું સફત્વ

(આ બધાનાં અભાવ રૂપ ૩૧ ગુણા)

#### પ જ્ઞાનનું અનુકીર્તન

મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન અવધિજ્ઞાન મનઃપય<sup>લ</sup>વ જ્ઞાન

કેવલજ્ઞાન

છત્રીસી ૩૩

#### ३२ छव २<del>६</del>। इ

પૃશ્વ્યાદિ પ× - સક્ષ્મ

્ર બાદર = ૧૦ ૧ પ્રત્યેકવનસ્પતિ⊦

ં કાય, ૫ વિકલે. સ જ્ઞિ-

પ'ચે.અસ'ફ્રિં. = ૧૬ પર્યાપ્ત+

૧૬ અપર્યા પ્ત=3ર

### 😮 ઉપસગ જેતા

- . દેવકૃત
- . મનુષ્યકૃત - નિ<sup>પ્રાપ્</sup>રાપ્ત
- . તિય ચકૃત
- . આત્મસ'વંદન

### 'ચુગ પ્રધાન જન માહે'

આચાર્ય આ યુગના પ્રધાન પુરુષ છે. આગળ પડતા મુખ્ય પુરુષ છે. કેમકે ભવી જીવા તેમના પર આકર્ષિત થાય છે, જીવન જીવવામાં તેમનું માર્ગ-દર્શન લે છે, જન સમાજ તેમને આગળ કરે છે, તેમનાથી હું ફે-આવાસન મેળવે છે. મુશ્કેલી-મુસીખતમાં આચાર્ય સમાધિ-દાતા છે. પહેલાના સમયમાં રાજા મહારાજા વગેરે આ માટે તેમની પાસે આવતા. એમાં આચાર્ય પાસે રડતા આવેલા તે હસતા થઈને જતા. એવી તેમની સંયમ પ્રભા, તપનું તેજ અને હિતવાણીના રણકાર રહેતા. એથી જનતા તેમના પર માહિત આકર્ષિત થઈ જાય છે, એમનાથી પ્રભાવિત થઈ જાય છે. ગામે ગામે ધર્મના અંડલ મુકતા જાય છે.

### 'જગ બાહે, ન રહે ખિણ કાહે'

આચાર્ય જગતને બાધ સમ્યગ્જ્ઞાન પમાડનારા છે. વીત-રાગની વાણીને કરુણાભરી દૃષ્ટિએ જવાની કક્ષા મુજબ પ્રકાશી એમને બુઝવનારા હોય છે. તે સાથે એક ક્ષણ માત્ર પણ ક્રોધમાં રહેતા નથી; એવી તેમનામાં સતત–અવિરત ક્ષમા–સમતા વહેતી રહે છે. એવા ઉપશમભાવમાં એ ઝીલતા હોય છે, એટલે તેઓ કષાયાના પ્રસંગમાં સદા ઉપશાંત રહેનારા છે એ વા એ આંતર–શત્રુઓ સામે વિજેતા 'જોહે' જોદ્ધા રણસુભટ છે. એવાં આચાર્યને– સૂરિને નમું હું.

'આચાર્યો છે જિન–ધરમના દક્ષ વ્યાપારી શુરા'

એટલે કે, જિન–ધર્મના શૂરવીર વેપારી છે∙ સ્વયં કર્મ સામે અને જગતમાં મિથ્યાત્વ સામે માટેા સંગ્રામ

#### છત્રીસી ૩૬

#### ૩૨ પ્રકારની ગણિસ પદામાં ચ્યાયુક્ત

#### ૪ આચાર સંપત્

- , ચૂરણ સંપત્તિ
- . નિમ<sup>ૃ</sup>દતા
- . અનિયતવિદ્ધારિતા
- . અચ ચલેન્દ્રિયતા
  - ૪ વચનસ પત
- . અનાહતપ્રતિભા . મધુરવાકય
- . નિવિ<sup>૧</sup>કારવચન
- , સ્કુટવચન
  - ૪ પ્રયાગમતિ સ'પત
- . સ્વરાક્તિપરિજ્ઞાન
- . પુરુષ પરિજ્ઞાંન
- . સ્વ–પરાનુકૂળક્ષેત્ર પરિજ્ઞાન
- . સ્વ-પરાનુકૂળ રાજદિવસ્તુ વિજ્ઞાન

### ४ श्रुतसं पत्

- , યુગપ્રધાનાગમ-જ્ઞતા પ્રેલિક્સ્સ્સ્સ્સ્સ્સ્
- . પરિચિતસુત્રાર્થતા
- . ઉત્સર્ગાદિવેદિત્વમ્ . ઉદાત્તાદિપદ્ગવર્ણો-
  - · હકા પાઠવકુત્ર ચ્ચારિત્વમ્
  - ૪ વાચના સંપત્
- . યાગ્યાચાગ્યપાત્રજ્ઞ<sup>ત</sup> . <sub>પૂર્વ</sub> જ્ઞાને પરિણતે
- એપરસૂત્રાથ દાન . સૂત્રપ્રતિ પ્રાત્સા-
  - હન અથ<sup>્</sup>પ્રતિ
  - નિર્વા<u>હિત્વ</u>

#### ૪ સંગ્રહપરિજ્ઞા સંપત

- , ગણ વિહારયાગ્ય ક્ષેત્રાદિપરીક્ષા
- . ભદ્રકાદિને ઉપ-દ્દેશથી ગણચિ-ન્તામાં સ્થિરીકરણ
- , સ્વાધ્યાયાપયાગી પુસ્તકસંગ્રહ
  - . તપ–અનુષ્કાના-દિમાં શિષ્યાદિને યથાયાગ્ય જોડવા

#### <u>૪ શરીર સંપત્</u> . સમચતુરસ્ત

- સંસ્થાનતા
- ' સંપૂર્ણઅંગાે ધાં ગતા
- · અવિકલેન્દ્રિયતા
- સાહબ્થુતા

#### ૪ મતિસ'પત્

- . આવગ્રહ
- . વિમર્શ
- . અપાય . ધારણા

#### ૪ વિનય

- , આચાર વિનય
- . શ્રુત્વિનય • વિક્ષેપ વિનય
- |વજ્પ | પનથ (મિશ્યાત્વાદિમાંથી કાઢીને સમ્યય-ક્ત્વાદિમાંસ્થા-પવા રૂપ•) • તદદાષ પ્રતિથાત
- . તદ્દુ કાર્ય પ્રતિઘાત વિનય (શિષ્યાદિન<sub>!</sub> વિષયાદિ કેષાય દાષો દૂર કરવા ૨**૫**)

#### છત્રીસી−૩૪ ૩૨ દેાષ રહિત •'ફન્ત કરવાચ્યધિકારી

| . અનાદર                                                 | • ભય                           | . ચુકુલિક                        |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------|
| . સ્તબ્ધ                                                | • ભીષણ                         | . હોલિત                          |
| . પ્રવિબ્ધ(પ્રવિદ્ધ)                                    | • મેત્રી                       | . વિષ્કલિઉચિત                    |
| . પરિપિંડિત                                             | • ગારવ                         | . દેપ્ટાદેષ્ટ                    |
| . ટેાલ ગતિ                                              | • કારણ                         | . સિંગ                           |
| . અ'કશ                                                  | • સ્તેનિત                      | . કર–માચન                        |
| . કચ્છપરિંગિત                                           | • પ્રત્યનીક                    | . અનાલિક                         |
| . મત્સ્યાદ્વત્ત્વ                                       | • રુષ્ટ                        | . ન્યૂન                          |
| . મત્સ્યાદ્વત્ત્વ                                       | • તર્જિત                       | . ઉત્તરચલિક                      |
| . મત્સ્વાહ્ન<br>, મન:પ્રહેષ<br>. વેદિકા–અદ્ધ<br>. ઢડ્ઢર | . તુંજિંત<br>. તુંજિંત<br>. શક | . વૃત્ત<br>. ઉત્તરચૂલિક<br>. મૂક |

### <u>૪ વિકથા રહિત</u>

#### . સ્ત્રી કથા ' ભક્તકથા . દેશકથા . રાજકથા

#### છત્રીસી−૩૫ ૩૩ આશાતનાવર્જ

૧ પૂર: ૨ પાર્વ, ૩ આસન્ન, પ્રમન– સ્થાન (ઉભા રહેવું)– નિષીદન (૩×૩=૯) ૧૦ આચમન, ૧૧ આલાચના (ઇરિયા.) ૧૨ પ્રતિશ્રવણ, ૧૩ પૂર્વાલપન, ૧૪ આલાચન (ગાચરી આલોવવી) ૧૫ ઉપદર્શન, ૧૬ નિમંત્રણ, ૧૭ અપૃષ્ઠ- આહારદાન, ૧૮ અ–પૃષ્ઠભાજન, ૧૯ અપ્રતિશ્રવણ, ૨૦ અહારદાન, ૧૮ અ–પૃષ્ઠભાજન, ૧૯ અપ્રતિશ્રવણ, ૨૦ કર્કરા સ્વરથી બાલવું, ૨૧ જવાખ પાતાના સ્થાનેથી આપવા. ૨૨ શું ?' એમ કહેવું, ૨૩ 'તમે' એમ કહેવું ૨૪ ગુરૂની વાતથી રાજી ન થવું, ૨૫ ભૂલ કાઢવી, ૨૬ વચમાં બાલવું, ૨૭ પર્ષદા ભાંગવી. ૨૮ કથા–વિસ્તાર, ૨૯ આસનને પગ લગાડવા, ૩૨ શાંચ બેસવું, ૩૩ સ૨ખા આસને બેસવું.

### ૩ ત્રણ પ્રકારના (મન-વચન-કાયા) વીર્યાચારને છૂપાવે નહિ.

ુખેલનારા છે, તે સુભદ્ર અની વિજય મેળવીને શાસનની શાન ખઢાવનારા છે, પ્રાણના ભાગે પણ શાસનના ઝંડા ઊંચા રાખનારા છે.

( કાવ્ય-ઢાળ )

નિત્ય અપ્રમત્તા ધર્મ ઉવચેસે, નહિ વિકથા ન કપાય; જેહને તે આચારજ નમીથે,

અકલુષ-અમલ-અમાય રે. ભવિકાર્ ૧૩ માચાર્ય નિત્ય અપ્રમત્ત બનીને ધર્મના ઉપદેશ આપાના છે. ધર્મ સિવાય બીજી વાત નહીં. ધર્મ સિવાય જે વસ્તુની વાત કરવાનું મન થાય ત્યાં સમજવું કે દિલમાં તેની આગ છે. અર્થ-કામની આગમાં ને માન-સન્માન અને માહ-મમતાની આગમાં જે કાઇ સંસારી સળગી રહ્યો હોય તેને ધર્મ સિવાયના અર્થ-કામની વસ્તુના ઉપદેશ કરા, તા બળતામાં ઘાસલેટ હામવાનું થાય; પણ જંગતના એ સંસારી જીવા પર જો દયા હોય તા તેની અર્થ-કામની આગને ઠારવી જોઇ એ; અને તે ઠારવાનું ધર્મથી જ બને. માટે આચાર્ય નિત્ય અપ્રમત્ત રહીને ધર્મના ઉપદેશ કરનારા હોય છે.

આચાર્ય નિત્ય અપ્રમત્તા એટલે પ્રમાદના ત્યાંગ કર્-નારા છે. 'પ્રમાદ' એટલે નિફા, વિકથા, વિષય, કર્યાય, અને મદાદિ વ્યસન વગેરથી હ મશા પર રહેનારા દૂર શહેનારા આચાર્ય છે.

ે પ્રo-નિદ્રા-પ્રમાદના ત્યાગ એટલે શું **આચાર** નિદ્રા ન<sup>ે</sup>લે? ઉ૦–લે,પરંતુ અર્ધ જાગ્રત જેવી નિકા, અર્ધ નિકા.જેમાં આંતરિક રહેચૈલ શાસ્ત્ર–તત્ત્વાનું મનામ થન જાણે અવ્યક્ત રૂપે ચાલુ હોય. અર્ધ જાગ્રત્ કેમ ? તાે કે મગજ પર સ્વાત્મ ચિંતા, ગચ્છચિંતા, સંઘશાસન ચિંતા, વગેરેના ભાર છે.

પાંચ પ્રકારના પ્રમાદની જેમ આઠ પ્રકારના પ્રમાદ પણ છે જેવા કે ૧ અજ્ઞાન, ૨ ભ્રમ, ૩ સંશય, ૪ વિસ્મરણ, ૫ રાગ, ૬ દ્વેષ, ૭ ધર્મના અનાદર, ૮ ધર્મમાં નિરુત્સાહ,– આવા આઠ પ્રકારના પ્રમાદથી આચાર્ય દૂર રહેનારા હાૈય છે.

િ તિત્ય અપ્રમત્તા કેમ <sup>9</sup> તો કે આચાર્ય સાધનામાં સદા સાવધાન રહેનારા હોય છે. આચાર્ય શુદ્ધ ધર્મના ઉપદેશ કરનારા જગતને આ<sup>દ</sup>ધાસનતું એક જ સ્થાન છે.

' નિત્ય અપ્રમત ધર્મ ઉવએસે, નહિ વિકથા ન કષાય ' આચાર્ય પાસે ન મળે વિકથા, ન મળે કષાય. આચાર્ય શુદ્ધ ધર્મની જ વાત કરે છે, એટલે આચાર્ય બીજી ત્રીજી વાતમાં **પ**ડતા નથી. કેમ?

ું ધર્માપદેશથી જ ખરેખરી શાંતિ-સમાધિ-આશ્વાસન મળે છે.

પ્રo–થાડી રાજકારણની વાત કરી લે તેમાં શું અગડી ગયું ?

ઉ૦-લોકોને ધર્મ તરફ આકર્ષવા માટે બીજી વાત કરે, પરંતુ એ વાત કરીને શુદ્ધ ધર્મ તરફ ખેંચી લાવવા પડે; તા વાંધા નહિ નહિતર જે એ આવડત ન હોય તા રાજ-કારણ વગેરેની વાત કરીને શ્રોતાના મનમાં રાગદ્વેષ વગેરે કષાય જગાવનારા અને તે ખંડલ સાથે પકડાવનારા અને ! રાજકથા, દેશકથા, વગેરે કરવાની જ્ઞાનીઓએ ના કેમ

પાડી છે? આટલા જ માટે કે એ કથાએ કષાયા જગા-વનારી છે. માટે ખાલતાં સાવધાની રાખવાની છે કે એથી શ્રોતાના દિલમાં કષાયના ભાવ જાગે નહિ; કદાચ જગ્યા હાય તાે એનું નિવારણ જોરદાર કરતાં આવડવું જોઇએ. હાસ્યનું કૌતુક તાે કહી દીધું, પરંતુ પછી તરત એમના પર ધાધમાર વૈરાગ્યનો વાત કરતાં ન આવડે તાે શ્રોતા શું લઈ ને ઊઠે?

શાસ્ત્રોના મ'થન–પરિણુમન વગર આ આવડત ન આવે; ને આવડત વિના કરાતી ધર્મ'કથા એ કષાય–કથા અની જાય.

પ્રo–આચાર્ચે જરા વિકથા–કુથલી કરી તેા શુ<sup>•</sup> અગડી ગયુ<sup>•</sup> ?

<sup>ઉ૦–'</sup> ભવભાવના ' નામના શાસ્ત્રમાં ભુવનભાતુ– કેવલીના ચરિત્રમાં એ ખતાવ્યું છે કે–

આચાર્ય શાસનના ડેકા અજાવતાં આગળ વધી રહ્યા હતા, ને માહની સેનામાં ખળભળાડ થઈ ગયા. મહામાહ ધુંવાકુંવા થઈ ગયા. તે સભામાં ગાજી ઊઠયા. 'આ જૈનાચાર્ય' આપણા વાડામાંથી ખકરાં ચારિત્ર–ધર્મના રાજ્યમાં ખેંચી જાય છે! આ સભામાં ખધા ભાયલા ખેઠા છે ખાયલા? આપણા કિલ્લામાં અનાદિ અનંત કાળથી અનંત અનંતને પૂરી રાખ્યા છે! તેવી સુરક્ષિત કિલ્લેખ'ધીમાંથી આ એકને પણ તાણી જાય? તા શું કરી રહ્યા છા તમે?"

તે સભામાંથી " વિકથા " નામની સ્ત્રીસુભઠ ઊભી થઈ. તે બાલી " શાંત થાંએા મહારાજા ! શાંત થાંએા, હું નાની સુભઠ છું પણ આ કામ જુએા આમ પતાવી દઉં છું" તે ગઇ ને અદેશ્ય રીતે આચાર્યના દેહમાં પ્રવેશી ગઈ. પછી આચાર્ય પાસે મુખ્ય અને બીજા લોકો આવતા હોય. એમાં, દા. તે. એક ભગતે વાત માંડી, કેમ મહારાજ સાહેળ ? શાતામાં ? આજે સામાન્ય દેખાતા એક ભાઈ, જેમની પાસે પૈસા હોવાથી કલ્પના ન આવે એવા એમના તરકથી આજે સરસ જમણ હતું. આચાર્ય કહે, ' હે'?

પૈલા કહે, ' હાજી, જમણ આપનાર અંદરખાને શ્રીમ'ત ને અહાર સાદાઇથી રહેનારા માણસ હતા. '

આચાર્ય',-' હ'' 'જમણ સાથે સુંદર ક્રસાણ વગેરે એવા ખનાવેલા કે…' 'એમ ''

વિકથા પેસી ગઈ છે, તેથી આચાર્ય ને ભાજન–કથામાં રસ પડયા, એટલે હવે પાતે જ પૂછે છે,−

'હા ! રસાઇયા કયાંના બાલાવેલા ! '..... ચાલી વાત આગળ. આવી બધી વિકથામાં કેટલા ટાઇમ જાય, તેના હિસાળ નહીં ! પછી પેલા ભગત જવા માંડે ત્યારે આચાર્ય કહે 'હા, જુઓ, ભાઈ તમે આવતા રહેજો.'

આ વિક્રથાના હરામચસકા લાગી ગયા.

પૈલા વાતાહિયા ભાઈ કહે : સાહિમ ! આવું તા ખરા, પેરેલું આપને સ્વાધ્યાય કરવાના હાય ને ??

તા સાહેબ કહે: 'તેની ચિંતા ન કરશા. મે' વર્ષો સુધી સ્વાધ્યાયનું પારાયણ કર્યું છે, તેમાં એક દિવસનું પારાયણ જાય તા કાંઇ ભુલાઇ જતું નથી.'

આ વિકથાના ચસકાને કારણ પૂર્વો ભલાઈ ગયા. ફ્લાધ્યાયના રસ ન રહ્યો. એ રસ ખૂડયા; ને આ વિક-થાના રેસ વધી. ગયા. ક્રિયામાંથી રસ ગયા. યંત્રવત જિલ્ગી ખેતી, એમાં સંયુખતા અંતરમાંથી કુમરા. એધા ય રસ ઊડા ગયા ! તે વિક્રથામાં લવલીન બન્યા !

પરિણામ શું આવે?

વિકથાના રસ માણસને એભાન કરી નાએ! પછી પોતાના આવે પાતાના કરેલ્ય, એવી બીજ કાઈવાતનું ભાન જન રહે. ફકત એક જ વિકથા-વાતાચીતા કથલીના જ રસ! આવું જો આરાધનામાં એભાનપશું છે, તા એ ભાવ એભાનપશું નો અવતાર આપે! એટલે કે એકેન્દ્રિય પૃથ્લી કાય... યાવત અને તકાય નિગાદના અવતાર મળે! માંદી ચીદ પૂર્વી જેવા પણ કથલીના રસમાં મરીને નિગાદમાં ચાલ્યા ગયા.

નિગાદમાં ?

હાછ, જેવા ભાવ તેવા ભવ.

કુથલી વગેરેની ગાઢ મૂચ્છા છે તા કુદરત જાણ કહે છે. 44 લેતા જ ગાઢ મૂચ્છાના અવતાર નિગાદ અને તકાય એકન્દ્રિયપણાના. 25

જાત માટે વિચારા, આતમાં સામે લેશપણ જોવું નથી, ને બસ, પૈસાના રસ, કામના રસ, સારા સારા ખાને પાનના રસ, રૂપાળી સ્ત્રીઓના રસ, સમજ રાખા આ તા અલબેલી મુંબઇ છે, આ અલું પોષ્ટ્રવા મળશે, પણ એમાં મરીને ક્યાં ઘસડાઇ જવાનું?

માત્ર એક જ ઈન્દ્રિયનાય રસ લાવા તો યુ તે આત્માને બેલાન કરવામાં સમર્થ છે.

તો પાંચેમ કૃતિદ્વાના વિષયોના ત્યા કેવા મેભાતઃ કરે ? પછી નિગાદની હિકિટ ફાટે ! એમાં નવાઇ છે ? આરાધના મળી હતી, આત્માનું જ્ઞાન મૃત્યું હતું પણ આચાર્ય જેવાએ જાગૃતિ ન રાખી તાે કમ્પસત્તા કહે છે. ' જાએા નિગાદમાં ને ત્યાં અનંતા કાળ પસાર કરજો ! '

પાંચ પ્રમાદમાં 'વિષયપ્રમાદ' આવે. આચાર્ય એનાય ત્યાગી હોય છે. કેમકે એ સમજે કે 'જો ક્ષણવાર પણ પ્રમાદ કર્યો, એટલે દાતા માત્ર એક શ્રોત્ર-ઇન્દ્રિયના નિંદા વિક્શામાં રસ ઊભા કર્યો, તો તેના હરામચસકા લાગ્યા સમજો! પછી પૂછકું ચાલે લાંભું પછી એ રસ લાંબા કાળ ચાલીને તેમાં આત્માને લયલીન કરી આરાધનાનું ભાન બૂલાવે, સ્વાધ્યાયનું ભાન બૂલાવે! આ બધું આચાર્ય સમજતા હોય છે, તેથી ક્ષણ વાર પણ વિષયરસના ય પ્રમાદ નથી કરતા.

પ્રમાદમાં કષાયા પણ છે. કષાયામાં કોધ, માન, માયા, લાભ આવે. એમ રાગ-દ્વેષ આવે. એમ હાસ્ય, મજાક, હરખ ઉદ્વેગ વગેરે પણ આવે. આચાર્ય આ કાઇ જ કષાયને કરતા નથી.

આચાર્ય જાણે છે કે સંસારને છોડયા છે તે, સંસાર વિષય કષાયની આગનું ઘર છે માટે તૈને છોડચાં.

તા હવે એ આગ પાછી અહીં ઊભી કરવી ?

કાઈ પૂછે કે 'તમને અભિમાન નથી આવતું ? '

તા જવાળ એ કે 'અભિમાનની આગમાંથી છૂટવા તેદ આ સાધુપષ્ડું લીધું છે, હવે શા સારુ એ આગ પાછી નાંતરવી ? '

આચાર્ય તત્ત્વના વેત્તા છે તેથી તેઓ સમજે છે કે 'આ વિક્રથા વિષય, કષાય તે મારા આત્માના નિર્મળ સ્વરૂપમાં નથી. એ તો આત્માની કહરૂપી અવસ્થા છે, એ વિકાર છે, ખગાડા છે હવે તેની છાયા પણ નહિ લેવાની,' એવા એમના નિર્ધાર છે.

પ્રo-અહીં એક સવાલ થાય કે પાંચ પ્રમાદમાં જોદ્ધા જેવા કાેેે છે ?

ઉo- જોદ્રા જેવાે 'વિષય' છે, તે સેનાપતિ જેવાે છે∙ તે આગળ થાય, પછી ખીજા કષાય વગેરે પ્રમાદા પાછળ ચાલ્યા આવે, છતાં વિકથા–કુથલી એ પણ મામુલી પ્રમાદ નથી, એ ય અળવાન જોદ્ધો છે. માટા વ્યાચાર્યને પષ્ પ્રશ્કે, મહાવૈરાગ્યથી આચાર્ય પહેલાં સાધુપર્થ લીધું પૈસા પરિવાર વગેરે વિષયા મુક્યા; ઉપરાંત શાસ્ત્રો ભણ્યા છે, એટલે મનમાંથી ય વિષયોને હટાવવાનું સહેલું અની ગયું છે, તેથી વિષયા ઘણા ઘણા તગેડી મૂકયા; પણ વિકથાની તક ઊભી છે. આચાર્ય છે એટલે તેમની પાસે ઘણા આવે છે; ને આવનાર અધા ધર્માત્મા ઓછા જ છે ? એટલે એવા ય ગૃહસ્થ આવે કે જે વિકથા માં3! એમાં વિષયા સામે જો મહાવૈરાગ્યની પહેલેથી કિલ્લેખ'ધી કરી લીધી છે એટલે તા વિષયાથી ખચવું સહેલું થયું; પણ વિકથા સામે એવા જોરદાર આત્મરસ અને અતિપ્રણળ સ્વાધ્યાય-રસની કિલ્લેખ'ધી ન કરી શક્યા એટલે વિક્થાથી બચવું મુશ્કેલ થઈ ગયું એ 'ભવભાવના' શાસ્ત્રે ખતાવ્યું <mark>છે.</mark> આ બધું સમજનાર આચાર્ય પ્રમાદ માત્રથી આઘા રહે છે. 'તે આચારજ નમીયે અકલવ અમલ અમાય રે ભવિકા૦'

આચાર્ય ઉપશમની મૂર્તિ છે, એટલે

ું આચાર્ય અકલુષ, અમલ, અને અમાય છે. કલુષ એટલે કથરા.

- (૧) આચાર્ય અકલુષ <del>છે</del>, એટલે કે તેઓ <sup>ક</sup>લેલથી કલુ<sup>ે</sup> ું વિત નથી.
- (૨) આચાય<sup>૧</sup> અમલ છે, એટલે તેમનામાં મળ મલિનતા નથી.
- (૩) આચાર્ય અમાર્ય છે, એટલે તેમનામાં માયાથી માયાલિપ**હ**ેનથી.

ંપ્ર૦–કલુષ એક જાતના મળ–કચરા જ છે, તા અક-લુષમાં 'અમલ' વિશેષણ આવી ગયું તો 'અમલ' કરીથી કૈમ કહ્યું ?

ઉ૦–કલુષ એ ખાદ્ય કચરા છે. દા.ત. જીવ જયણાં વિનાની પ્રવૃત્તિ, સાંસારિક આર'લ સમાર'લ વગરેના બાલ, અપ્રિય વાણી, આ કલુષ છે.

આચાર્ય આ કલુષ વિનાના છે. તેમના વાણી–વર્તાવ હ'મેશા નિષ્પાપ પવિત્ર દયામય હોય છે. હવે તે 'અમલ' છે, એમાં—

—'મલ' એટલે આલ્યન્તર કચરા, દા.ત. દુન્યવી આશે માં, માનાકાંક્ષા, આસક્તિ, અહે ત્વ, ગારવ, સંશલ્યતા,...વગેરે વગેરે. આચાર્ય એ મળ વિનાના હોય છે. આચાર્ય અકલુષ–અમલ એટલે એમનામાં મન–વચન

≟કાયાથી લેશ પણ મલિનતા નથી હોતી.

વળી આચાર્ય 'અમાય' અથાત માયા રહિત હોય છે. એમના વાણી-વર્તાવ અમાયી-માયા રહિત છે. એટલ આચાર્ય નિખાલસ દિલવાળા, સરળ સ્વભાવી, ને ભદ્રક પ્રકૃતિવાળા હોય છે. પ્રo-'અંમલ' કહ્યા પછી અમાય ફરીથી કહેલું એમાં પુનરુક્તિ નથી ? મળમાં ક્યાર્પા ગણાય, એ જો નથી તા માયા-કષાય પણ નથી. એ નથી આવી જતું ?

૭૦-આવી જાય, છતાં પુનરુક્તિ નથી; કેમકે ક્ષાયમાં માયાથી ખહુ સાવધાન રહેવાનું છે. માયા પર ભાર મૂકવા ખાતર 'અમાય' જુદું કહ્યું, એનું કારણ એ છે, કે–

આ માયા દાષ એવા છે કે ખહુ સાવધાન રહેનાર સારા આરાધકમાં પણ ચૂપકીથી, ખબર ન પડે-તેમ, પેસી જાય છે! દા. ત. આચારાંગ શાસ્ત્રે કહ્યું કે, જો વિશષ આરાધનાની શાકિત છે, ને તેના ઉપયાગ ન કરીએ તા તે માયા છે.

' આચારાંગ 'ના આઠમા અધ્યયનમાં ભગવાનનું જીવન અમાયી છે, એમ લખ્યું છે, ત્યાં ઠીકામાં ખુલાસો છે કે ભગવાન પાતે આરાધનાની શકિતને જરાય ગાપવતા નથી

ં પ્ર૦-શકિતને થાડી ગાપવે એટલે કે ન ખરચે, એમાં માયા શીં ?

ઉ૦ કાઇ ખાખતના આચરણમાં થાડી ઢીલાશ હોય, પણ જો દુનિયામાં દેખાંડ છે કે આ 'સારા આચારવાન છે.' તા તે માયા થઇ કહેવાય.

અહીં સમજવું જોઈએ કે તપસ્વીપણાના, વિદ્વાન-પણાના કે શાંતપણાના દેખાવ તો કર્યો, તે જગતમાં વડાઈ તા ચઇ, પણ તે વડાઇ ક્ષણિક છે; પરંતુ માર્યાના જે રંગ લાગ્યા તે હંમશના શહેશ. પછી તા તુષ્ઇ આબ- તમાંય નિરંતર અહાર સારા દેખાવાની પરંપરા ચાલશે! ને શક્તિ ગાપાવાતી રહેશે, એમ માયા પાષાયા કરશે.

માયાના કષાય ભારે છે. બીજા કષાય કોધ, માન, લાભ, બહાર દેખાવમાં આવી જાય છે. ગુસ્સા કર્યા તા આંખ ઊંચી જાય છે, એ બહાર દેખાઈ આવે છે. અભિમાન કર્યું, તા ખભા ઊંચા જવાના, એ બહાર દેખાશે. લાભ કર્યા, તા દાડધામ પ્રવૃત્તિથી તે જણાય છે. આ ત્રણે કષાયા બહારમાં દેખાય છે. તેથી હિતૈષી બાપ ગુરૂ વગેરે તે રાકવા આવશે.

પરંતુ માયા કષાય એવા છે કે તે બહારમાં દેખાય જ નહીં માયા દેખાવમાં નહિ આવે, તાે તેને રાેકનાર નહિ મળે. એટલે પછી કેમ? તાે કે આપમેળે એ રાેકવાની તાકાત નથી, ને બીજા કાેઈ રાેકનાર મળતા નથી, એટલે માયાની પરંપરા ચાલશે.

દા. તે. રાજમતી ને નેમનાથના જ્યારથી સંખંધ થયા ત્યાર પછી દરેક ભવમાં નેમનાથ પુરુષ તરીકે, ને રાજમતી સ્ત્રી તરીકે જન્મે છે. સ્ત્રી–અવતાર માયાથી મળે છે. તો પહેલાં તો ભૂલ કરી હશે તેથી પહેલા ભવે રાજમતી ખની. પરંતુ પછી તો જીવન સારા હતા, પ્રભુની હારોહાર સ્વર્ગમાં જાય છે, તો પછીના ભવામાં સ્ત્રી–અવતાર કેમ? તો માનવું પડે કે કથાંક સૂક્ષ્મ માયા થતો હશે.

અનુત્તર વિમાનમાંથી આવનાર ખ્રાહ્મી સુંદરીના જીવને માયા લાગી ગઈ ને ? તેઓ સ્ત્રી કેમ થયા ? માયાને લીધે જ. કેટલી માયા કરી ? ગુરુ ભાચાર ભગવંત હતા. તેમણે ભરત-ભાહુ બલી-ના જીવ સાધુની સારા ગૈયાવચ્ચી તરીકે પ્રશંસા કરી; બ્રાહ્મી-સુંદરીના જીવ સાધુને મનમાં આ પસંદ ન પડ્યું, ઈર્ષ્યા થઈ; પણ ગુરુએ કહ્યું તેમાં ખાટી ખાટી હાજી-હા કરી. પ્રશં-સામાં ખહારથી સંમતિ, પણ મનમાં બીજું રાખ્યું, એ માયા 'ત્યાં આચાર્ય ચૌદ પૂર્વધર છે, બાપ છે, ગુરુ છે. જે બાલતા હશે, તે બરાબર બાલતા હશે, ' આવું સરળ ન વિચારતાં મનમાં માયા રાખીને ખાટા દેખાવના રાજીયા કર્યા, માયાના પરિણામે તેઓ સ્ત્રી બન્યા.

આમ માયાકષાય પ્રવ્છન્ન ગુધ્ત શત્રુ છે. તેથી તેના ત્યાગની વિશેષતા દર્શાવવા માટે 'અમાયી' એવા જુદા ઉદલેખ કર્યો.



### नवपहपूल पर वायनाओ।

કાદર

વાચના

તા. ૧૫-૨-८૦

२ १

આચાય<sup>લ</sup>પદ

(કાલ્ય,-)

के हिथे सार्ख-वार्ख-यायणु;

પડિચાયણ, વળી જનને;

પડધારી ગચ્છ થંભ આચારજ,

તા માન્યા સુનિ મનને રે. ભાવકા૦ અત્થમિયે જિન–સૂરજ કેવળી–ચ**ંદે** જે જગદીવા;

भुवन पहारथ प्रकृदन पदु

તે આચારજ, ચિર જીવા રે ભવિકા૦ ત્રીજ પદ્દ બિરાજમાન આચાર્ય ભગવાન જનને– આશ્રિત જનને સારુણા–વારુણા–ચાયુણા–પડિચાયણા કર-નારા છે.

' સારણા'–અર્થાત્ સ્મારણાં એટલે યાદ કરાવવું. આશ્રિતાએ જે પંચ મહાવતા અંગીકાર કર્યા છે, જેમણે સમિતિ–ગુપ્તિ પાળવાની છે, જેમણે સાધુની સામાચારી જાળવવાની છે, તેમને એ કયાંક ભૂલી જતા હાય તેનું આચાર્ય સ્મરણ કરાવનારા છે. ં વારણાં.' એઠલે રાેકલું. કાેઇ આશ્રિત સાધુ-દાષ-અતિચાર–સ્પલના કરતા હાેય, ઉત્સૂત્ર-ઉન્માર્ગ જતા હાેય, સામાચારીમાં અવિધિ આદરતા હાેય, અકલ્પ્ય, અકરણીય કે સાવઘમાં પ્રવર્તતા હાેય, સાધુ માટે અનિ-વ્છનીય જે કાેઇ વાણી-વિચાર–વર્તાવ કરતા હાેય, તેને આચાર્ય રાેકનારા છે.

'ચાયુષા' એટલે પ્રેરુષા-પ્રાત્સાહન. ૫૭ પ્રકારના સ'વર તથા ૧૨ પ્રકારના તપ જેવા સુકૃત –શુભકર્ત વ્યમાં આચાર્ય પ્રેરુષા કરનાર છે, પ્રાત્સાહન આપનારા છે. દા. ત. આજે પવે-તિથિ છે, આરાધ્ય છે, એની વિરાધના ન થાય; માટે શક્તિ ફારવીને તપ કરા. પરીસહનાં કાય–કષ્ટ સહવામાં મહાન કર્મ નિજે રા છે,તે કષ્ટ ઉપાડા. સેવા–વૈયાવચ્ચ અપ્રતિપાતી શુષ્ણ છે, પરલાકે સાથે ચાલનાર છે, એમાં પાછીપાની કરા નહિ...વગરે બાબતની મધુર વાષ્ટ્રીથી પ્રેરુષ્ણ કરે. તેથી સામાને આરાધવાના ઉલ્લાસ થાય.

પંહિચાયણા ' એકલે વાર'વાર પ્રેરણા–પ્રાત્સાહન.

પિતા સુનિને ચાળપદ્દો કેવી ક્રનેહથી પહેરાવ્યા?

ખાર્યરક્ષિત સૂરિજી મહારાજે તેમના સંસારિકપણાના પિતાને દીક્ષા આપેલી. તે વખતે પિતાએ કેટલીક શરતા સાથે દીક્ષા લીધેલી કે "પગ પાવડી પહેરીશ, માથે છર્ત્ર ધરીશ, પીતાંબર પહેરીશ, ગાચરીએ નહિ જઉં." હવે એ પાવડી વગેરે કઢાવવા આચાર્ય મહારાજથી બાલાય એવું નહોતું, કેમકે એ રાખવા છતે દીક્ષા આપવા કબૂલ શ્રેલા; તથી બીમે ધીમે આડકતરી રીતે ચાયણાથી એ કઢાવે છે. એમાં છત્રી અને પાવડી કઢાવવા ખૂબીથી

આડકતરી રીતે ચાયણા આ કરી કે,—કાઈ ગામમાં છાકરા-ઓને શિખવાડી રાખેલું કે 'માત્ર એમને વંદન નહિ કરતા, પૂછે તા કહે જો કે તમે સાધુ કયાં છા તે વંદન કરીએ? છત્રી રાખે, તે સાધુ ન હાય.' છાકરાઓ તેમ કરતાં પિતા મુનિ બાલ્યા 'લે ત્યારે આ છત્રી છાડી દીધી.' છાકરાએ પછી અહુમાનથી વંદન કર્યું. એમ બીજેગામ પાવડી છાડાવી. આચાર્ય કનેહથી આ આડકતરો રીતે પ્રેરણા કરી. હવે પીતાંબર કઢાવવું હતું તેની પ્રેરણા અહુ ખૂબીથી કરી. એક વખત મૃત સાધુનું મડદું ઊંચકીને જંગલમાં જઇ પરઠવી આવવાનું હતું તેને માટે ઘણા સાધુઓ તે લાભ પાતાને મળે તેવા આગ્રહ કરવા લાગ્યા. કેમકે ત્યાં આચાર્ય આર્ય રક્ષિતસૃષ્ટિજ મહારાજે એ પર-કવવાના મહાન લાભ ખતાવેલા, તેથી પ્રેરણા પામેલ પિતા–મુનિએ પણ એવા આગ્રહ કર્યા કે 'આ લાભ મને આપા.'

આ ભાષત ભગવાન મહાવીરના સમય પછીની છે. તે વખતે જૈનકુળા ખ'ધાયા ન હતા, પાળે તેના ધર્મ હતા, તેથી સાધુ મૃતકને ઊંચકીને જ'ગલમાં મૂકી આવતા.

આર્ય રિક્ષિતસૂરિજીએ પરધ્વાની રીત અતાવી. પિતા મુનિ કહે: 'મને આવેા લાભ કયાંથી મળે. હું ઊંચકીને કેઠ જંગલમાં વિધિસર મૂકી આવીશ.'

આચાર્ય મહારાજે કહ્યું:-'પણ જુઓ એકવાર ઊંચકયા પછી વચમાં કાંઇ બાલાય જ નહિ; તેમ વચમાં પ્રાણાંત કષ્ટ આવે તાય મહદું નીચે મૂકાય નહીં; નહિ-તર કદાચ જો ભૂત પ્રવેશ થાય તા ગચ્છ પર ઉપદ્રવ આવે. એ તા ઠેઠ જંગલમાં જ મૂકી દેવાનું.' પિતા મુનિએ કહ્યું 'ગમે તે થાય ને ? ન સુકું વચમાં, જંગલમાં જ મૂકી આવું.' તેમણે મહદું ઊંચકયું. આ પહેલા બે ત્રણ સાધુને આચાર્ય મહારાજે શીખવાડી રાખેલ, એટલે જ્યાં હજુ પિતા-સનિ સુકામની બહાર નીકળ્યા નથી ત્યાં એક સુનિએ પીતાંબર ખેંચીને તરત બીજાએ ચાલપટ્ટો એમના શરીરે વીંટી દેવા તૈયાર રાખ્યા હતા, તે પિતા સુનિને બાલવાનું તા હતું જ નહિ, એટલે 'ઉ' ઉ' કરતા રહ્યા ને એક સુનિએ પીતાંબર ખેંચી કાઢયું ને બીજા સુનિએ સાથાસાથ ચાલપટ્ટો પહેરાવી દીધા. ત્રીજાએ ઉપર ક'દારા બાંધી દીધા.

મડદું નીચે મૂકવાતું તો હતું જ નહિ, એટલે હવે ચાલ-પટ્ટો પહેરેલા એ વૃદ્ધ મ્રુનિ અહાર નીકળી અજાર આખી વીંધીને મડદું લઇ ગયા. જંગલમાં પરઠવીને પાછા આવ્યા.

આચાર્ય મુહારાજ મુનિઓને ધમકાવો બાલ્યા;''આપી કા એમને એમનું પીતાંખર.''

પિતા મુનિ કહે: " હવે આખી બજારમાંથી ચાલપટો અડધી ઢાંગ ઊઘાડી છતાં પસાર થઈ આવ્યા, દુનિયાની શરમ છાડી. હવે જવાદા, પીતાંભર જોઇતું નથી." આમ ચાલપટો ચાલુ થઈ ગયા.

### પિતા-સુનિને ગાેચારી જતા શી રીતે કર્યા ?

હવે એમને ગાચરી જતા કરવા હતા. વાચનામાં સાધુ–ધર્મ ભતાવતાં ગાચરી જવાના લાભ ભતાવ્યાં છતાં પ્રેરણા લાગતી નહોતી; તેથી એકવાર એમના આહાર પૂછવાની મુનિઓને ખાનગીમાં ના કહીને આચાર્ય ભાજૂના ગામમાં ગયા. મુનિઓના સ'ઘાડકાેએ પાતપાતાની ગાચરી

લાવી વાપરી લીધી; આમને ગાચરી વાપરવા વ્યામ ત્ર્યા નહિ. પાતે જાતે શરમથી ખહાર ગાચરી ન જતાં ઉપવાસ પહેરા

ં બીજે દિવસે આચાર્ય પાછા આવ્યા ત્યારે આમણે કુરિયાદ કરી કે 'આ જુઓ તમારા ચેલાએા, મારા આહાર જ ન લાવ્યા, મારે ઉપવાસ પડયા.'

આચાર્ય મહારાજે મુનિઓને ખાંદું ખાંદું ધમકાવી કહ્યું 'લાવા ત્યારે, આજે હું જ ગાચરી લાવી તમને પારહ્યું કરાવું. મને આવા લાભ કયાંથી ?' એમ કરી આચાર્ય ઝોળીપાત્રા લેવા માંડયા!

ત્યાં જ પિતા–મુનિ કહે 'અરે! અરે! આ શું કરા છા ! તમ જિનશાસનના આવા માદા રાજા જેવા આચાર્ય, તમને ગાંચરી માકલાય? મને આચાર્યની આશાતનાનું કેવું માદું પાપ લાગે? લાવા હું જ ગાંચરી જઈ આવું છું.' તે ગાંચરી ગયા. એમને કાઇ બાલાવતું નથી, તેથી શરમથી કાઇ ઘરમાં જઇ શકતા નથી. એમાં એક ભદ્રક જણે એમને શરમાતા જોઇ માનપૂર્વક બાલાવ્યા, અને પાત્રમાં લાંડું ભરી દીધા. મુકામે આધી આચાર્ય પાસે આલાચના કરી લાંડુ ગણીને આચાર્ય મહારાજ કહે, 'પહેલી ગાંચરીમાં 3ર લાંડુ આવ્યા, તા તમને 3ર શિષ્યા થશે' આમ ચાય-ણાથી ગાંચરી પણ ચાલુ થઇ ગઇ.

આચાર સાધુએને પોતાના કર્ત વ્યમાં-સુકૃતામાં-સ્વાધ્યાયમાં-આરાધનામાં ચાયણા કરે, એટલે કે પ્રે**ર**ણા કુરે, તેમને સતત જાગત રાખે.

્રિદ્ધ પહિંચાયણા એકવાર ચાયણા-મેરણા કરે છતાંય ન

સમજે તા પહિંચાયણા અર્થાત્ વારંવાર પ્રેરણા કરે; તેથી આજે સસ્તી ન ઊડે તાે કાલે ઊડે.

આંમ આચાર પાતાના આશ્રિત સાધુઓનું મધુર વાણીથી સારણાદિ કરીને ભવ્ય હિત કરી રહ્યા છે. આશ્રિત સાધુને એમ થાય કે "આચાર્ય ભગવંતને શરણે આવ્યો તો હું નિશ્ચિંત ખની ગયા, સંસારમાં રહયા જો ધર્મમાં પ્રમાદ થાય, સુકૃત–કર્તવ્ય ભૂલવાનું થાય તા, ત્યાં કાઇ યાદ કરાવનાર ને એમાં જોડનાર ન મળે. એમ કેટલાય દાષ–દુષ્કૃત્યા–કષાયા કરવાનું થાય, ત્યાં કાઇ રાકનાર–દાકનાર નહિ; તેથી માથે ચિંતા હતી 'મારુ' શું થશે ?' પરંતુ અહીં પૂ. આચાર્ય મહારાજ અવસરાચિત સારણા–વારણા–ચાયણા–પડિચાયણા કરનારા છે. તેથી મારે ચિંતા નથી."

જીવ અનાદિ કુસંસ્કારાથી વાસિત છે, તેથી જીવને ધર્મ માર્ગ પામ્યા પછી એ કુસંસ્કારા નડી જાય છે, માર્ગ બૂલાવે, કર્ત વ્ય બૂલાવે, ઉન્માર્ગ આચરાવે; તેથી સારણા-વારણા,–ચાયણા–પડિચાયણાની જરૂર છે, જેથી પેલા કુસંસ્કારા ઊઠવા ન પામે, ઊઠતાં જ દખાઈ જાય, અને એમ ધીમે ધીમે ઘસાઈ જાય, આત્માના કચરા સાફ થઈ જાય. સારણાદિથી આત્માના દેદાર કરી જાય, જીવન સુધરી સુંદર સુંદરતર બનતું જાય.

સાધુ સારણાદિથી કેમ કંટાળે નહિ? -

પ્રo–આચાર્ય રોક્ટોક કરતા રહે તેથી સાધુ કંટાળે નહિ ? સાધુને આચાર્ય પર અભાવ ન થાય ?

ઉ૦−ના, કેમકે સાધુ મૂળ પાયામાં જન્મ મરણના ત્રાસથી થાકેલા તેથી આચાર્યને શરણે આવ્યા છે. ''નિષ્પાપ જીવન જીવવા સંયમ-ચારિત્ર લીધું છે. સંસા-રમાં પાપ પાપ ને પાપ થાય છે. ઘરવાસનાં જીવ-નમાં રાજના હજારા પાપવિચાર, સેંકઢા પાપના બાલ અને સે કડા ઇન્દ્રિયા સહિત કાર્યાનાં પાપવર્તન ચાલ્યા કરે છે. એથી ખચવા સંયમ–ચારિત્ર લીધું છે. તેથી હવે સંયમ–જીવનમાં એક પણ પાપ ન લાગવા દઉં, ભરચક સુકૃત કર્યે જાઉં, તાે જ જન્મ મરણના ત્રાસ મટે, " – સાધુને ચ્યા વાત સમજાઇ છે, તેથી સારણાદિથી રાજ રાજ થઈ જાય; કેમકે સારણાદિના પ્રભાવે પાપથી ખચવાનું થાય, અને સુકૃતનાે ઉત્સાહથી આદર થાય. એટલે સાધુ સારણાદિથી કંટાળે નહિ, પણ બાલે, ' તહિત ' ' મિચ્છામિ દુક્કડ'' ' હવે જુલ નહિ થાય. આપ કહે! છેા, જાગતા રાખા છા, તે બહુ ઉપકાર કરાે છા. આપ ન કહેતા હોત તો અજ્ઞાન, મૂંઢ ને સહેજમાં બૂલાે કરનારા અમારું શું થાત ? ' સારણા–વારણાદિથી આમ આચાર્ય પર ઐભાવ નહિ પણ સદ્દભાવ-બહુમાન એાર વધે.

શુદ્ધ કલ્યાણના અર્થી સારણાદિથી ખુશ થાય. 'શુદ્ધ' એટલે એકલું કલ્યાણ જ ઈચ્છનારા. એને ખાનપાનની ખેવના નહિ, સગવડતા-અનુકૂળતાની પરવા નહિ. 'આમ સારણાદિથી પાતાના વ્રતા આદિની જાગૃતિ રહે; સ્ખલનાનું વારણ થાય; ને સુકૃતાની પ્રેરણા મળે; આથી કલ્યાણ સધાતું રહે,'–એ જ એને ગમે છે, એ જ એને જોઈ એ છે, અને આચાર્ય ભગવંત આનું સંપાદન કરનારા હોય છે.

જગદ્દચુદુ વિજય હીરસૂરીધરજી મહારાજના એક શિષ્યની કાંઇક ભુલ થઇ; તા આચાય મહારાજે કહ્યું 'કેમ આમ કર્યું' ? જાવ આઠ દિવસ મારી પડિલેહણા કરવા આવતા ન**હિ**.' તા પૈલા સાધુ એ સજા સાંભળીને ધ્રુસકે ને ધ્રુસકે રડી પડયા. તે બાલ્યા: ' અજિ કાઈ પણ શિક્ષા કરાે, માસખમણની શિક્ષા કરાે, પણ આ નહિ. મારે તરવાનું છે આપની સેવાથી; ને તે જ અધ થાય તા મારું શું થાય <sup>?</sup>' આવાે રંગ હતાે અંદરનાે, કારણ કે તે શુદ્ધ કલ્યા-ણના અર્થી હતા.

વાત આ છે, મુનિઓ કલ્યાણના જ અર્થી એટલે સારણા–વારણા–ચાયણા–પડિચાયણા એમને અહુ ગમતી; તેથી આચાર્ય સારણાદિ કરનારા હાેઈ આચાર્ય સાધુઓને પ્રિય રહેતા.

#### ' પઢધારી '

આચાર્ય પટધારી હોય છે. પટધારી એટલે ગુરૂએ પાતાની પાટ પર સ્થાપિત કરેલા છે, ને એ પૂર્વાચાર્યની પાટને દીપાવનારા છે, પાટને કુશળતાથી ધારણ કરનારા હોય છે. 'પાટ' એટલે વંશના નેતૃત્વને ધારણ કરનારા આચાર્ય છે. અથવા 'પટ્ટ' સૂરિમ ત્રના ગુરૂ પાસેથી મળેલા પટ્ટ, તેને ધારણ કરનારા, એટલે કે પટ્ટમ ત્રના આરાધક હોય છે. આના ઘણા પ્રભાવ હોય છે.

#### 'ગચ્છથ ભ'

'આચાય' ગચ્છથં ભ છે, ગચ્છને માટે સ્તં ભ સમાન છે, ગચ્છના આધારભૂત છે. જેમ નીચેના થાં ભલાં પર માટી ઇમારત ઊલ્લી રહી ટકે છે, એમ આચાર્યના નેતૃત્વ પર આખા ગચ્છ નભે છે, ગચ્છને દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્રરૂપી આત્મહિતની વ્યવસ્થિત સાધનાની સગવડ મળે છે, પ્રેરણા –પ્રાત્સહન મળે છે.

"તા માન્યા સુનિ મનને રે" –

આ પ્રમાણે આચાર્ય ભાગવંત સારણા-વારણાદિથી ગચ્છની બધી જવાબદારી અને હિત વહન કરનારા છે. તેમના નેતૃત્વ હેઠળ ગચ્છની બધી આરાધના સારી ચાલે છે. માટે તેઓ મુનિઓને ખૂબ ગમી ગયેલા હોય છે. મુનિઓને એમ થાય છે કે 'અમારે માથે આચાર્ય' ભગવંત છે તે તો જાણે અમારે સાક્ષાત ભગવાન છે! અમારી કેટલી બધી કરુણા ને કાળજી રાખનારા છે કે અમાને માસ રના કાદવ-કીચડમાંથી બહાર તો કાઢયા! અમાને માફ્ષા માર્ગય ચડાવ્યા, પણ હવે સારણા-વારણાદિ કરી કરી દોષ-અતિચાર-ઉત્માર્ગથી બચાવી બચાવી કેવા અમને માક્ષા માર્ગે આગે કૂચ કરાવી રહ્યા છે.! આ આચાર્ય ભગવાના આલ'બને જ અમે આગળ વધી રહ્યા છીએ, કેવા એ ભવાભવના ઉપકારી!' એમ ભાવના ભાવી ભાવી મુનિઓ આચાર્ય મહારાજ પર અથાગ ધર્મરાગ કરી રહ્યા છે. મુનિઓના મનને આચાર્ય બહુ ગમી ગયા છે.

આમ જ્યારે વર્તમાન કાળે તીર્થ કર ભગવાનની ગેરહાજરીમાં આચાર્ય ભગવાન જ માર્ગ દર્શ છે, હિત શિક્ષા આપનારા છે, અને એમ કહેવાય છે કે શ્રી જિને- ધર દેવરૂપી સૂર્ય જ્યારે આથમી ગયા છે અને કેવળ- જ્ઞાનીરૂપ ચંદ્રમા પણ જ્યારે અત્યારે નથી, ત્યારે અજ્ઞાનના અ ધકારમાં જગતના જીવોને તત્ત્વજ્ઞાન-પદાર્ય જ્ઞાનના અજવાસ કયાંથી મલે? પરંત્ર આચાર્ય ભગવાન દીપક સમાન છે, એટલે કે જગતના પદાર્થો જેવા સ્વરૂપે સર્વજ્ઞ ભગવંતાએ દેખેલા છે, તેવા યથાર્ય સ્વરૂપે એ તત્ત્વો અને પદાર્થીને ભવ્ય પ્રાણીઓને દર્શાવનાર છે, એના જ્ઞાન પ્રકાશ આપનારા છે. એ પ્રકાશિત કરવામાં આચાર્ય

ભગવંત પડુ-હાંશિયાર-કાબેલ છે.

જેમ સૂર્ય કે ચંદ્રની ગેરહાજરોમાં દીવા છતે અધ-કારમાં કૂટાઈ મરવાનું નહીં; કેમકે તે વખતે પદાર્થાના પ્રકાશ પાથરવામાં દીવા કામ કરે છે, એમ તીથ કર ભગવાનની ગેરહાજરીમાં પદુ-હાંશિયાર આચાર્યા દીપક સમાન કામ કરે છે.

પ્રગ્રાચાર્યને માર્ગના ખાલી ' પ્રકાશક' ન કહેતાં 'પ્રકાશનમાં પદ્ધ ' કેમ કહ્યા !

૭૦–એકલું 'પ્રકાશક' કહે તો એમણે માર્ગના તત્ત્વના પ્રકાશ તો કરી દીધા પરંતુ એની સામે મિથ્યાત્વીની દલીલ આવે તો શું? એઠલે જ અહીં આચાર્યને 'પ્રકાશનમાં પડું' કહ્યા. એઠલા માટે કહ્યા કે જમાનાવાદીની દલીલના રકાસ કરી એ જિનાજ્ઞાનુસારી માર્ગને તર્ક-પુરસ્સર પ્રકાશનારા હોય છે. દા. ત. 'દેવદ્રવ્યના ઉપયોગ કદાપિ પણ સાધમિંક ઉદ્ધાર માટે થાય તો તેમાં સાધમિંકનું અધઃપતન છે,' એવું તર્ક-પુરસ્સર સમજાવનારા હોય છે.

આજે કેટલાક દલીલ કરે છે કે " આજે સાધિમ કની સ્થિતિ નખળી છે, અને દેવદ્રવ્યમાં ઘણું છે, તો એનાથી નાના ઉદ્યોગા ખાલી સૌદાતા સાધિમ કોને ધંધા આપા. નહિતર જો સીદાતા સાધિમ કની સ્થિતિ સારી નહિ હોય તો દેહરે ઉપાશ્રયે આવશે કાેણ્ય લેલે દેવદ્રવ્ય તેમને સીધું ન આપા, પણ તેનાથી સસ્તા ભાડાની ચાલી ખાંધા, ગરીખ સાધિમ કને રહેવા મૂકામ તા મળે. ફેક્ટરી ખાલા, રાજી મળશે. તા સાધિમ કોના ઉદ્ધાર થશે."

અહીં જો આચાર્ય પ્રવચન-પદ્ધન હોય તા આવામાં તણાઈ જાય ને એ ય લાેકાેને આવું ખધું ખતાવે. પાષ્ક્ આચાર્ય પડે હોય તા અતાવે કે, '' સાધમિ'કને દેવડવ્યથી ટેકા કરવામાં તા ઉદ્ધારને ખદલે તેમનું અધ:પતન જ થાય; કેમકે સાધમિ'ક–શ્રાવક દેવાધિદેવને પૂજનારા છે. એ દેવાધિદેવનાં ચરણે શું પાતાનું દ્રવ્ય લાવીને અર્પણ કરે? કે દેવાધિદેવના દ્રવ્યને પાતે પાતાના અંગત ઉપયાગમાં લેવાનું કરનારા હાય? વળી દેવદવ્યનું ખાવાથી શ્રાવકની સુદ્ધિ સ્ત્રષ્ય થાય. દેવદ્વયની લાનથી પણ સ્વાર્થમાં ઉપયાગ કરવામાં સુદ્ધિ સ્ત્રષ્ય થાય.

તાે કાેઇ પ્રક્ષ કરે ∹લાેનથી બુદ્ધિ લા∘ટ કેવી રીતે થાય? બે'કની માફક વ્યાજ આપે તાે ?

જવાષ્ય એ છે કે : દેવદ્રવ્યમાં વ્યાજના ૮-૧૦ ટકા જો આપ્યા, પરંતુ ખાકીના નફાના દા. ત. ૧૦% કયાં જવાનાં ? ખાવામાં જ ને ? તા આમ દેવદ્રવ્યની મૂહી પર થયેલ નફા ભાગવે એટલે દેવદ્રવ્યનું જ ખાકું ગણાય. આવું કેમ થાય છે ? એટલા જ માટે ને કે દેવદ્રવ્ય કાઈ જીવંત વ્યક્તિ નથી ? દેવદ્રવ્ય જો વ્યક્તિ હાત તા પાતે વેપાર કરી ૨૦ ટકા ન ઉપજાવત ? એટલે કહા કે દેવદ્રવ્યથી પાપ-વ્યાપારનાં પાષ્ય ન થાય.

શંકાઃ-બેંકમાં મૂકાય છે તેનું શું ? બેંક દેવદ્રવ્યભક્ષણમાં પડે ને ?

સમાધાન :-બેંક તે શ્રાવક નથી. તેના ઉપયોગ માટેની ભાખત તે દૂરની વસ્તુ છે. શ્રાવકે દેવદ્રવ્યની લાેનથી ૨૦ ઢકા ઉપજાવ્યા તે તાે દેખાય તેવી વસ્તુ છે; ભાકી ખરેખર તાે ખાનગી બેંકાેમાં કે સરકારી સીકયુરીટીમાં ય મૂકવા જેવા નથી, કેમકે એનાથી પર'પરાએ મહસ્યાેઘોગ વગેરે પાપના ઉદ્યોગા પાેષાય છે.

# પ્રશ્ન : તેા દવદ્રવ્યનું શું કરવું ?

જવાય: દેવદ્રવ્ય વાપરી નાખવું, રાખવું નહીં. એથી તો આજે અવ્વલ કાેંદિના મંદિરા ઊભા થયા છે. માળવા મેવાડ વગેરેમાં જુના છહાં થયેલ મંદિરાના ઉદ્ધાર કરી શકાય, તીર્થના મંદિરાને સાને મઢયા કરી શકાય. ભગવાનના વિવિધ કારીગરીની અનેક આંગીના ખાલાં કેંદ્રલાય જુદી જુદી ભાતના અનાવી શકાય. એમાંથી પ્રભુજને રાજને રાજ નવનવું આંગી ખાલું ચડે, તા દર્શન કરનારનાં દિલ ઠરી જાય. વાત આ છે, આચાય તત્ત્વ–માર્ગ પ્રકા-શનમાં પડ છે એટલે આચાર્ય ભગવંત ભાવ અને આચાર, નિશ્ચય ને વ્યવહાર, ઉત્સર્ગ ને અપવાદ,... ઇત્યાદિને યથાયાચ્ય ન્યાય આપીને, યથાયાચ્ય એનું ગૌરવ ખરાષ્યર સાચવીને પદાર્થનું યથાર્થ પ્રકાશન કરનારા છે, માટે તેઓ પ્રવચન –પડ છે. તેવા આચાર્ય ભગવંત ચિરંજીવ રહાે.

(કાવ્ય, પૂજા-દુહા)

<sup>ધ્</sup>યાતા આચા<sup>્</sup>જ ભલા, મહામ**ંત્ર શુભ** ધ્યાની રે;

પંચ પ્રસ્થાને આતમા, આચારજ હેાય પ્રાણી રે....વીર૦

'ધ્યાતા આચારજ ભલા'

આચાર્ય ભગવંતનું હૃદયથી તન્મય થઇ ને ધ્યાન કરે, તે ભલા=ઉત્તમ જીવ આચાર્ય થઇ શકે છે. આચાર્યના ગુણાનું અનુભવ જ્ઞાનમય સંવેદન કરે તે આચાર્ય થઇ શકે. અનુયાગદ્વાર સાસ્ત્રે કહ્યું છે તે સુજખ"આચાય" પદના જે જ્ઞાતા બની તેના ઉપયાગવાળા હાય તે આત્મા 'આગમ'થી ભાવાચાર્ય છે. બાકી ધ્યાન, ભાવન અને અનુભવજ્ઞાન જીવને ક્રમશ: આગળ વધારી 'નાે-આગમથી' ભાવાચાર્ય બનાવે છે. આચાર્ય પદ સુધી પહેાંચાડે છે.

પ્ર૦-અનુભવ-જ્ઞાન એટલે શું ?

૭૦-'આચાર્ય પાતે જે ઉચ્ચ કાૈદિના ગુણા ધારણ કરે છે તે ગુણા મારા આત્મામાં જાણે પ્રગટ થયેલા છે!' તેવું કલ્પનાથી સ'વેદન કરવું અનુભવવું તે અનુભવ જ્ઞાન છે.

દા.ત. આસાર્ય ક્ષમાશીલ છે, તા પાતે પાતાના અંતરની આંદર ક્ષમાનું સંવેદન કરે. તે માટે કાલ્પનિક અનિષ્ઠ પ્રસંગ ઊભા કરવાના; જેમકે, કાેઈ શ્રાવકે કે સાધુએ જાણે આવીને આપણું અપમાન કર્યું, યા જાણે આપણને બંદ ંડી લગાવી દીધી; તે વખતે 'ખામેનિ સન્વ જીવે, સવ્વે જીવા ખમંતુ મે! મિત્તી મે સવ્ય ભૂએસ, વેરં મજ્ઝ ન કેલ્લુઈ,' એ યાદ કરી આપણે લેશમાત્ર ગુસ્સા ન કર્યા, બલ્કે એના પર ક્ષમા અને પ્રેમ વરસાવી રહ્યા, એ આંદરમાં ક્ષમાનું સંવેદન થયું. એમ કલ્પનાથી કાેઈ ભયંકર ઉપસર્ગ આપણા પર વરસે છે એવું ધારવાનું. પછી ત્યાં આંતરમાં ભરપૂર ક્ષમા—સમતાનું સંવેદન કરવાનું. મહાપૃરુષા જેમ એકલી નીતરતી ક્ષમા—સમતા રાખી રહ્યા, ત્યાં સુધી કે ન સામાને ખરાબ લેખ્યા કે ન ઉપસર્ગ ને ખરાખ માન્યા. ખસ, આપણે પણ એવી જ સમતા અને ક્ષમાના કાલ્પનિક અનુભવ કરવાના. આ અનુભવ થાય તે અનુભવ ગ્રાન.

તે પ્રમાણે ભગવાન મહાવીરના ગુણાતું આપણે અતુભવ-જ્ઞાન કરી શકીએ. એ એવી રાતે કરવાતું કે દા. ત. ભગવાનના ક્ષમા–સમતા ગુણના અનુભવ કરવા છે, તા કલ્પનાથી આપણે ચિંતવવાનું કે જાણે સંગમ દેવ જેવા કાઇ આપણા પર ભયંકર મારપીઠ વેદનાના ત્રાસ વરસાવી રહ્યા છે, ને આપણને જાણે ભયંકર પીડાના અનુભવ થઇ રહ્યાે છે! એમ કલ્પવાનું. સાથે જ આપણે મનથી જાણે મહાક્ષમા રાખી રહ્યા છીએ, ઉપસર્ગ કરનાર પર માતાના જેવું હેત વરસાવી રહ્યા છીએ! એમ કાલ્પનિક અનુભવ કરવાના;

આવા કાલ્પનિક અનુભવ પ્રભુના બીજા ગુણા-જેવા કે અહિંસા, સરળતા, સહિષ્ણુતા, ગંભીરતા, નમ્રતા-નિર- હંકારિતા, નિસ્પૃહતા વગેરેના કરવાના. મહાવીર પ્રભુ દીક્ષા લઈ ને નીકળ્યા છે અને ઇન્દ્ર પ્રભુને ઉપસર્ગા વગેરેની પીડા ન આવે માટે ભાર વરસ સેવા આપવા આવ્યા છે, સાથે રહેવાની માગણી કરે છે. પરંતુ પ્રભુ તદ્દન નિસ્પૃહતાથી ઇન્દ્રને ના પાડી દઈ રવાના કરે છે. આપણે કલ્પનાથી આવી કાઈ (મહાન સેવા, સત્તા, સન્માન, સમૃ-દ્ધિની) આપણને ઓફર (માગણી) આવી છે, પરંતુ આપણે નિહસ્પૃહતાથી એની ઘસીને ના જ પાડી દઈએ છીએ એમ કલ્પવાનું.

પ્રo-આ અધું તાે કલ્પનાશાસ છે, એનાથી શા કાયદા ?

૭૦-ફાયદા સુ-સંસ્કારની જમાવડ છે, ને તેથી ગુણનું અળ એ ફાયદા છે. દા.ત. આપણે ક્ષમાસમતા જાણે સાક્ષાત અનુભવી રહ્યા છીએ, એવું આપણને સંચાડ લાગે પાછા આવા કાલ્પનિક અનુભવ અનેકવાર કરવાના; વારંવાર કરતા રહેવાનું મન જ એવું અનાવી દેવાનું કે એ મન કાલ્પનિક ત્રાસ અને કાલ્પનિક ક્ષમાના અનુભવ

કર્યા જ કરે. એવા વારંવારના અનુભવ–ગ્રાનથી એ ફાયદા થાય કે એથી આપણાં આત્મામાં ક્ષમાના અનુભવાના સુસંસ્કારાનું જૂથ ઊભું થાય છે. પછીથી જ્યારે થાડા અનિષ્ઠના ખરેખર પ્રસંગ આવે ત્યારે કાે માનસિક ઉકળાઠ કે ચલ–વિચલતા થતી નથી; કેમકે એ સુસંસ્કારાે જાગ્રત્ થઈ ને આપણને ક્ષમાનું અળ આપે છે

એવી રીતે ધ્યક્ષચર્યનું અનુભવજ્ઞાન કરી શકાય.

#### **પ્રકાચર્ય તું અનુભવ જ્ઞાન** :—

નજરમાં સામે કાેઈ મહાબ્રહ્મચારી આત્મા લાવા. અને દેખા કે તેની દબ્ટિ જરા ય કાેઇ દેવી કે ઇંદ્રાણી સામે ય જતી નથી. કલ્પનાથી આપણે આવા બ્રહ્મચારો છીએ. એવી મનમાં કલ્પના કરાે, ને સાથે લાભાવનારી દેવીએા આવી છે પણ કલ્પનાથી આપણે નિસ્પૃહ રહ્યા છીએ. એના પર જરાય આંખ પણ જતી નથી એવાે અનુભવ કરવાનાે. એમ સ્થૂલભદ્રમુનિ કાેશાની સામે ધ્યાનસ્થ દબ્ટિથી બેઠા કાૈશાનું કશું જ જોતા નથી. એ નજર સામે લાવી આપણે એવા પ્રસંગ તથા દૃષ્ટિનિરાધ અને ધ્યાનના કાલ્પનિક અન-ભવ કરવાનેઃ. આવા વાર વારના કાલ્પનિક અનુભવ પછી વાસ્તવમાં ભલે ને સાક્ષાત્ અપ્સરા જેવી સ્ત્રી આવેા, પણ તેની સામે આંખ નહિ જાય. અલખત મનતું સત્ત્વ કેળ-વવું જોઈએ કે આંખ ઊંચી નથી કરવી તે નથી જ કરવી, ને આંખ ન જ ગયાના અને શાંતતા રહ્યાના અનુભવ કરવાે છે. આ સત્ત્વ કેળવાય તાે કામ થઈ જાય. એ માટે ઉપાય છે અતુભવ જ્ઞાન; અને ખરેખર આપત્તિના પ્રસંગ આવી જાય ત્યારે એની સામે એ અનુભવજ્ઞાનના સંસ્કારા આવીને ઊભા રહે છે, ને ક્ષમાદિ જગાડીને આત્માને

ખ<sup>ચ</sup>ાવી લઇ ક્રોધ–દ્રેષ–વાસનાદિ અઠકાવે છે.

ન દીષેણુ આચાર્ય ના શિષ્યના બચાવ:-

અનુભવજ્ઞાન માટે મહાપુરુષના ગુણ કે સુકૃતને નજર સામે લાવવાના કેવા પ્રભાવ પડે છે એ ન'દીષેણ આચાર્ય'ના ચલિત શિષ્યના દષ્ટાન્તથી જુઓ.

શ્રેષ્ફિક રાજાના પુત્ર ન દીષેષુ એ મહામુનિ અને આચાર્ય બનેલા. તેમના એક શિષ્ય ચલ-વિચલ થયા. સાધુઓ સાથે ન દીષેષુ આચાર્ય એક ગામથી બીજે ગામ વિચરતા હતા ત્યાં ચલવિચલ થયેલા એક મુનિએ બીજા સાધુને વાત કરેલી,—"ભાઈ, હમ્યાં હમ્યાં મારા મનમાં માહ જાગ્યા છે, વાસનાના વિચાર આવે છે, શું કરું?"

મિત્ર સાધુ કહે–"જરા ધીરજ ધરાે, ત્યાગ–તપસ્યા વધારાે."

એ સ કરતાં કરતાં આચાર્ય દેવ સાથે રાજગૃહી પધાર્યા. ઘણા ઘણા લોકો આવ્યા, તેમાં નંદી ધણની સંસારિપણાની આઠ પત્નીઓ આવી. એ મૂળ માટા રાજાઓની અતિ સોંદર્ય વાન અપ્સરાશી કુમારીઓ હતી. વળી રાજશાહી કિંમતી ડ્રેસ પહેરેલ! ત્યારે પેલા મિત્ર સાધુએ ચલવિચલ મનવાળા સાધુને કહ્યું: "જો આ આવી છે, તે આચાર્ય ભગવંતની પૂર્વ પત્નીઓ જાણે સ્વર્ગમાંથી ઊતરેલ અપ્સરાઓ છે ને? આવી દેવાંગનાઓ જેવીને પણ છાડીને આપણા આચાર્ય મહારાજ નીકળી ગયા છે! તો તું શાની ઝંખના કરી રહ્યો છે? તું સંસારમાં જાય તો તને કેવી મળવાની? આવી આઠ શું, એક પણ મળશે ખરી? આ જો આચાર્ય મહારાજનાં ચૂસુ!...જાય છે તેમની ત્યાં દબ્ડિ?

સંસાર ઉલ્ડીની જેમ વાસરાવી દીધા, પછી તેને ચાડવાના વિચાર શાે ?

આપણે તેા સ્ત્રી રૂપાળી એટલે ઉલ્ટી રૂપાળી એમ મનમાં લાવવાનું ને એના તરફ નફરત કરવાની.

આમ કહીને તે ચલવિચલ મુનિને સંયમમાં સ્થિર કરી દીધા,પક્ષા કરી દીધા. કહો આાચાર્યના મેહ પરના મહા વિજય ગુણને નજર સામે લાવતા ચલવિચલ મુનિને માહ⊢વિજયનું અનુભવ જ્ઞાન થયું.

( કાવ્ય- )

'ધ્યાતા આચારજ ભલા, મહામંત્ર શુભ ધ્યાની રે,'

આમ આચાર્યનું ધ્યાન કરે એટલે કે પાતાના આત્માને જાણે કલ્પનાથી એવા ગુણવાન ખનાવી એ ઉત્તમ ગુણાથી પાતાના દિલને ભાવિત કરતાં કરતાં યાને ગુણાથી રંગો દેતાં દેતાં અનુભવજ્ઞાન કરે, તે ભલા ભલાઈવાળા આચાર્ય ખને. 'ભલા' એટલે કે સામાની નાલાયકી સામે પાતાની લાયકાત પ્રગટ કરવી, પણ પાતાની લાયકાત છાડવી નહિ; વિષયાંધ સામે વિષયાંધ ન ખનવું; કષાયાંધ સામે કષાયાંધ ન થવું. ઝઘડાળુ સામે ઝઘડાળુ નહિ, તામસી સામે તામસી નહિ, એ ભલા કહેવાય

વળી ''મહામંત્ર શુભ ધ્યાની રે "–એના એક અર્થ આ છે કે મહામંત્ર તે પરમેષ્ઠિ–નમસ્કાર મંત્ર એનું શુભ ધ્યાન કરનાર, એમાં રહેલા નમા આયરિયાણં પદનું પણ ધ્યાન કરનાર, આચાર્ય ભગવંતનું નિરાશ સ ભાવે, એકાગ્ર મનથી, તન્મય ખનીને, ધર્મને પાતાના પ્રાણ કે વાસ જેવા ખનાવીને નમસ્કાર મહામંત્રનું ધ્યાન એવું વાસ સાથે વણી દે, કે તે પછી જ્યાં ઊભા થાય ત્યાં "નમાં અરિહ તાણું" બાલાય, પગ ઉપડે ત્યાં 'નમા અરિહ તાણું' સૂતાં 'નમા અરિહ તાણું' ઊંઘતા જાગે કે 'નમા અરિ હ તાણું'' બાલાય, આમ 'નવકાર' હાલતાં ને ચાલતાં, મનમાં ને વિચારમાં, ધાસમાં ને પ્રાણમાં વણાઈ જાય. તે છે મહામંત્રનું શુભ ધ્યાન. આવું શુભ ધ્યાન કરે તે આચાર્ય થાય; અથવા આચાર્ય એવા શુભ ધ્યાની હોય.

આ ' મહામંત્ર શુભ ધ્યાની'ના એક અર્થ.

બીજો અર્થ એ છે કે આચાર્ય માટે મહામંત્ર તે સ્રિમંત્ર છે. સ્રિમંત્રને મંત્રાધિરાજ કહે છે. એનું શુભ ધ્યાન કરનારા આચાર્ય હોય. શુભ ધ્યાન થાય તા આ મંત્રાધિરાજના અજપાજાપ ચાલે. ડગલે ને પગલે, દુ:ખ કે સુખમાં, ઉઠતાં કે બેસતાં, આપત્તિ કે સંપત્તિમાં, સન્માનમાં કે અપમાનમાં એનું રઠણ સહજ બની જાય, એવા મહામંત્રના શુભ ધ્યાનથી કદી મનમાં રાગાદિના સંક્લેશ ન થાય. આવા મંત્રાધિરાજના શુભધ્યાની ભલા આચાર્ય બનવાનું સૌભાગ્ય આચાર્ય પદના ધ્યાતાને મળે.

નવકાર-મંત્રનું આવું ધ્યાન, કદાચ જીવને આચાર્ય ન ખનાવે તો ય તે જરૂરી છે. કારણ કે શાસ્ત્રે કહેલ છે કે ચૌદ પૂર્વી ને આંતકાળે, જ્યારે મગજની શક્તિ ઘણી લુપ્ત થઇ ગઈ હોય ત્યારે, નવકાર જ કામ આવે છે. નવકારનું શુભ ધ્યાન વારંવાર ને અહુવાર કર્યું હોય તો તે આંત વખતે નવકાર યાદ આવે. એટલા માટે જીવન જીવતાં નવકારનું શુભ ધ્યાન એટલે કે પ્રશસ્ત ધ્યાન કરતા રહેવાનું છે, જેથી આંતિમ સમયે ચિત્ત નવકારમાં લયલીન હોય.

આચાર્ય કેવા હોય <sup>?</sup> તો કે તે આચાર્ય મહામ**ંત્રનું** સૂરિમંત્રનું પાંચ પ્રસ્થાને ધ્યાન કરનારા હોય *છે* 

' પ્રસ્થાન' એટલે પીઠ છે, સૂરિમંત્રની પાંચ પીઠ છે, – વિદ્યાપીઠ, સૌભાગ્યપીઠ, લક્ષ્મીપીઠ, મંત્રરાજયાગ-પીઠ, ને સુમેરુ-પીઠ.આ દરેકના અધિષ્ઠાયક દેવને તે તે પીઠ પર ખિરાજમાન કરી તે તે પીઠ-પ્રસ્થાનના મંત્રાક્ષરાનું ધ્યાન કરવાનું હોય છે. દરેકમાં જુદા જુદા મંત્રાક્ષરા છે. એકેક પીઠની સ્વતંત્ર આરાધના છે; કાેઈની ૨૧ દિવસની કાેઈની ૧૬ દિવસની, વગેરે....વગેરે

આચાર્યના અત્મા વિધિ સાથે પાંચ પ્રસ્થાનની આરાધનામાં સુરિમંત્રનું ધ્યાન કરનારા હાય છે. એવા આચાર્યનું ધ્યાન કરનાર આચાર્ય થાય છે.

( પૂજા-કાવ્ય )

'ન તં સુહં દેઈ પિયા ન માયા,' જે દિંતિ જવાલ સૂરીસ–પાયા તમ્હા હુ તે ચેવ સયા ભજેહ, જં મુક્ષ્મ સુક્ષ્માઈ લહું લહેહ"

(અર્થડ)-પિતા જે સુખ નથી આપી શકતા, કે માતા જે સુખ નથી આપી શકતી તે સુખ જીવાને 'સુરીશ-પાયા' અર્થાત આચાર્યના ચરણ આપે છે. માટે એજ સુરીશના ચરણાની હ'મેશા સેવા કરા, જેથી માેક્ષના સુખ જલ્દીથી મળે.

આચાર્ય નાં ચરણા જે સુખ આપે છે તે સુખ સગા માતાપિતા આપી શકતા નથી; કારણ,— (૧) માતાપિતા જન્મથી માંડીને જે સુખ આપે છે, આચાય<sup>ર</sup>–પદ

તે રાગાદિના સંફલેશનું છે. આચાર્ય જે સુખ આપે છે તે સંફલેશ વગરનું છે.

દા.ત. માતા-પિતાએ પેંડા આપ્યા. તે સારા લાગે છે તેથી સુખ લાગે છે. આ સુખ તે પેંડાની મીઠાશનું નથી, તે રાગના સંકૂલેશનું છે, રાગની ચિકાશનું છે. ચિકાશ વર્ધારે, તાે વધારે સુખ લાગે છે; અને ધરાઈને સવાયા ખાઈ લીર્ઘા પછી હવે તત્કાળ પેંડાનું સુખ નથી લાગતું કેમકે તત્કાળ પૂરતા પેંડાના રાગ–સંક્લેશ મરી ગયા. જો સુખ ખરેખર પૈંડાથી હોત તે**ા અત્યારે પણ પૈં**ડા ખાઇને સુખ લાગવું જોઇતું હતું; પણ નથી લાગતું એ અતાવે છે કે વિષય– સુખ વિષયતું નહિ, પણ એના રાગતું સુખ છે. દરા રૂપિયા મત્યા તા તે સુખ રૂપિયાનું નથી, પણ રૂપિયાના રાગ-સંક્લેશનું સુખ છે. આ સંક્લેશનું સુખ તુચ્છ છે, કેમકે એમાં અધિક સંકૂલેશ અને આતુરતા, ઝંખના વધે છે, તેથી કરી કરી ઝંખના થઇ થઇ એ પેંડા પૈસા તરફ મનને દાેડાવે છે. કદી તૃષ્તિ નહિ. આથી ચિત્તાને સંફ્લેશ ઊભા થાય છે, ને પરિણામ દુ:ખદ આવે છે. આની સામે આચાર્ય કેવું ખરેખરું સુખ આપે છે તે બુએા,-

આચાર્ય અ-સંકલેશનું મહાસુખ આપે છે. તે શિષ્યને પ્રેરણા આપે છે. "પેંડા બહુ ગમે છે? તો તેના ત્યાગ કર. કેમકે (૧) ખાવાના આનંદ ક્ષણિક છે, પણ તેના રાગના સંક્લેશ લાંબા ચાલે છે. (૨) તે ખાવાની વારંવાર ઝંખના થાય, ને તેથી તે કદાચ નિર્દોષ ગાચરી ભૂલાવે, દાષિત લેવાનું મન થાય. વળી (૩) ભારે પદાર્થ ખાઇ ને પ્રમાદ થાય, ઉપરાંત (૪) તેવી ઝંખના કદાચ વિનય વિવેક ભૂલાવે; માડાને મુકી વાપરવાનું મન થાય એ વિવેક ભલ્યા કહેવાય.

આમ કેટલાંય પાપ કરાવે. માટે જો એના ત્યાગ રાખે તા **બધા પાપમાંથી બચી જવાય.'' આમ પ્રેર**ણાથી શિષ્ધે <mark>ખાધા લીધી, પછી પેંંડા દેખાય તેા એવી કડવી નજ</mark>રે તેને જુએ કે 'આ પેં'ડા તાે ત્યાગવૃત્તિ અને તૃષ્તિ તથા વિનય ભક્તિ-સેવા-ગૈચાવચ્ચ ચૂકાવનારા છે. હાશ! એ ટળ્યા તે સારું થયું ' આમ તે અ–સંકલેશનું કાયમી તૃષ્તિનું મહાસુખ માણે છે. એ આચાર્ય આપે છે. આ અ-સંક-લેશનાં સુખની આગળ પેલું માતા–પિતાએ આપેલ પેંડાના રાગ-સંકલેશભર્યું સુખ તે શા હિસાળમાં છે? જે સુખ આચાર્ય ભગવંતના ચરણા આપી શકે છે તે સુખ માતા –પિતા નથી આપી શકતા. આચાર્યના એ ત્યાંગના ઉપ-દેશથી વિષય-ત્યાગમાં આવતાં, ઝાંઝવાના નીર જેવા સંકુલેશના સુખથી અચ્યા. હવે ચિત્તામાં એ સંકુલેશ-ઝ ખના-આતુરતા વગેરે નથી. તેથી અ-સંકલેશની શાન્તિ પ્રસન્નતા એવી રહે છે કે વિષયાના ભાગવડાથી જે આનં દ નહાતા થતા, તે કરતાં કેઇ ગુણા વધારે આનંદ તેના ત્યાગથી રાગસંકલેશ જતાં અનુભવાય છે.

ચિત્તમાં સ'ક્લેશ નથી, તો ચિત્ત સ્વસ્થ રહે છે. એ ચિત્તની સ્વથતા એ સમાધિ છે. રાગાદિના સ'ક્લેશ નહિ એ સમાધિ; અને સમાધિતું સુખ અતુપમ છે. આચાર્ય મહારાજ આ સમાધિતું અતુપમ સુખ આપે છે, કેમકે એ રાગાદિના સ'ક્લેશથી છાડાવે એવા ઉપદેશ આપે છે, એવી સારણાદિ કરે છે, એવી સત્પ્રવૃત્તિ કરાવે છે.

પ્રo-અહી 'સૂરીશ-પાયા' અર્થાત 'સૂરીશ-ચરણા' કહ્યું એટલે કે આચાર્યના ઇશ અર્થાત્ વડેરા આચાર્ય, એમનાં ચરણા, 'સુખદાતા' કહ્યા તા પ્રશ્ન છે કે આચાર્ય સુખદાતા? કે આચાર્યમાં ચરણ સુખદાતા?

ઉ૦-આયાર્પ સુખદાતા ખરા, પરંતુ વાષ્ટ્રી વરસાવવા દ્વારા. એટલે આપણા માટે જેમ આચાર્ય પણ ઉપકારક, એમ એમની વાણી પણ ઉપકારક છે. આચાર્ય ની વાણી સુખદાતા છે અને આચાર્યની વાણીને આચાર્ય નાં શ્વરણ કહેવાય. માગીએ છીએ કે 'ભવા ભવ પ્રભુ ચરણની સેવા મળા' અર્થાત જિનશાસન મળા, જિનવાણી મળા, અને એની આરાધના મળા, એ કહેવાના ભાવ છે. આમ આચાર્યનાં ચરણ અર્થાત્ સુવચન જે સમાધિ-સુખશાતા આપે છે, એવું સુખ માતા પિતા વગેરે નથી આપી શકતા; અને આ સમાધિનું સુખ સંસારના માટા ચક્રવતી ના ય વિષયાના સુખ કરતાં ઘણું ઊંચું હોય છે.

માતાપિતા સમ્યગ્-દર્શનનું મહાસુખ નથી આપતા, પરંતુ આયાર્ય મહારાજ સમ્યગ્-દર્શનનું મહાસુખ આપે છે. જો રાગ મોંઠા ન હાય, અને દૃષ્ટિ જો સમ્યગ્ર્ નથી તા તે ત્રાસે છે, હાયવાય કરે છે; દૃષ્ટિ જો સમ્યગ્ર્ હાય તા પછી ભલેને પાંચ દીઓ તાવ હાય છતાંય તે શાંતિથી સહે છે. સમ્યગ્દર્શનથી આ દૃષ્ટિ સમ્યગ્ર્મળે છે.

સમાધિ–સુખ કે સમ્યગ્ દૃષ્ટિ આપનાર આશાર્ય છે; તેમજ તે તૃષ્તિનું સુખ આપે છે. માતા-પિતા જેમાંથી અજેપા–ચિંતા–સંતાપની પીડા નીપજે એવું સુખ આપે છે,– દા.ત. માતાપિતા સારાસારા વિષયા ક્ષાેગવવા આપે, સારું ખાવાનું આપે, પણ પછી પુત્ર-પુત્રીને તે વધુ ને વધુ સારું ખાવાની, ને વધુ સારું ક્ષાેગવવાની ઝંખના થવાથી શિંતા ને અજેપા વધે છે, અને અતુષ્તિનું દુ:ખ વધે છે.

જ્યારે ગુરુ તુષ્તિનું સુખ આપે છે,- તાપ્ત એટલે અહ્યું તે ઘણું વધારે લાગે, કાેઇ વાતે એાલું ન લાગે; આ મહાસુખ છે. પરંતુ જો ઘણુંય મળ્યું હોય ને છતાંય મનમાં ઓછું આવે, એાછું લાગે, તા તે અતુષ્તિ છે, ને તેથી માણસ કદી સુખી ન થઈ શકે. તુપ્તિનું મહાસુખ એવું કે તેથી ગમે તેવા સંયોગામાં મનને એાધું ન આવે. કારણ કે તેનામાં એ સમજ છે, કે "ભલે એાલું મળયું, પણ આથી વધુ મળયું હોય તાય અંતે ખધી જડ વસ્તું કાઇ દિવસ છૂટી તેા પડવાની જ છે, માટે જે મળે તે ખસ છે." આથી તેની વધુની ઝંખના મરી ગઈ, ને તેથી તે હપ્ત રહે છે. એ પણ એ સમજે છે કે " જડ વસ્તુમાં એવું છે કે એાધું હોય તેને પૂર્ણ કરવા જાય તા તૃષ્ણાના ખાડા વધતા જ જાય છે, પછી એ ખાડામાં ગમે તેઠલું નાખા પુરાય જ નહિ. એના ખદલે પૂરવાતું ખંધ જ કરાે, 'કશું' મારે પૂરવું નથી વધારા કરવા નથી' આવા નિર્ધાર કરા તા ઝ ખના-ના ખાડા પ્રરાઈ જાય છે.

આ બધું સમજાવનાર ગુરુ છે. માતાપિતાની તે ગૂંજાયરા નથી, કારણ કે સ્વયં અતૃપ્તિમાં પડેલા છે.

અહીં 'સૂરીશ પાયા' કહ્યું એમાં 'ગુરુના ચરણ' એરલે શું ?

" ગુરુના ચરણ માટે જવાળ બે છેઃ–

(૧) ગુરુનાં ચરણ એટલે ગુરુની આજ્ઞા–ગુર્વાજ્ઞા– ગુરુવચન. એ અત્યંત જરૂરી છે. તેથી ગુરુને માથે ધરે, પણ ગુરુવચન ધ્યાન પર ન લે, ન વિચારે, તાે તે લાભ ન ખાટે. કહ્યું: 'જિન તેરે ચરણ કી શરણ શ્રહું" એટલે? પ્રભુતું શરણ નહીં પણ પ્રભુના ચરણતું શરણ લેવાતું કહ્યું, આ સુચક છે. વળી ' જયવીચરાય' સૂત્રમાં કહ્યું,– આચાર્ય`-**પ**દ ११५

' સુહ ગુરૂ જોગા, તવ્વયણ સેવણા, આભવમખંડા, એમાં 'તવ્વયણ'=તદ્દવચન-શુભ ગુરુના વચનની સેવના માગી, માત્ર શુભ ગુરુની સેવા ન માગી. એ સૂચવે છે કે ગુરૂ મળ્યા પછી પર્ણું ગુર્વાજ્ઞાની અારાધના અંતિ જરૂરી છે. એમ જિનાજ્ઞાની આરાધના અત્યંત જરૂરી છે. પ્રભુના ચરણુતું શરણ એડ<mark>લે પ્ર</mark>ભુની વાણીતું શર**ણ** સમજવાનું છે. તવ્વયણ—સેવણામાં તેા સ્પષ્ઠપણે ગુરુ વચનની આરાધના માગી જ છે. ગુરુ કર્યા પછી તેમના એકે એક વચન પર 'અહાભાવ જોઇએ, જેમકે અહા અહો ! ગુરૂએ મને કહ્યું ! અહો અહો ! ગુરૂએ મને કહ્યું ! '

' પ્રશમરતિ ' માં કહ્યું છે : તેમને ધન્ય છે કે જેમના ઉપર શીતલ ગુરુવચન રૂપી ચંદન રસ ઝરે છે.

અહિત આંચરણની વૃત્તિ એ તાપ છે, એને શાંત કરનાર ગુરુવચન છે. ગુરુવચનરૂપી ચંદનરસ જેમના પર ઝરે છે, તેમની અહિત સેવવાની વૃત્તિના તાપને એ શાંત કરી દે છે. ગુરુવચનથી અહિતકારી વૃત્તિ શમી જાય છે. આ આવી જાય તા માક્ષ હાથવે તમાં છે, એ ન આવે તા માક્ષ ઘણા દૂર છે.

ગુરુવચન અને જૈનવચન તે મહાનિધાન રૂપ લાગે તા તારણહાર ખને. તેના ઉપર શ્રી હરિભક્સ્રિજિ મહારાજે અફ-ભુત માટેા ત્રન્થ " ઉપદેશપદ " લખેલ છે. તેના પર દીકા મુનિચ' કસ્રુરિજી મહારાજે લખી છે તે વાંચતાં આત્મા ઉાલે.

(ર) ખીજો અર્થ: ચુરુચરણના ખીજો અર્થ છે ગુરુનું આલ'બન, શિષ્ય પણ અત્ય'ત નમ્ર થઇ ને ગુરુની આંગળ જઘન્ય ખની ખેસે. ચરણ શરીરનાે સૌથી નીચેના ભાગ એટલે જઘન્ય છે. શિર છે તે ઉત્તામ છે સંસ્કૃતમાં 'શિર' માટે <sup>''</sup> ઉત્તમાંગ '' શબ્દ છે. તેા ચરણ એ સૌથી નીચેતું અંગ **૧૧૬** નવપદ પ્રકાશ

છે, અહીં ગુરૂના ચરણ પકડવાના છે તે એમ સમજને કે 'હું તમારા ચરણ કરતાં પણ અધમ છું.' આ ભાવ રાખીને ગુરુતું આલંખન પકડવાતું છે. જેટલું મહત્ત્વ ગુરુવચનતું 🕏, તેટલાં જ અતિ નમ્રભાવ ને અતિ લધુભાવ સાથે ગુરુનું આલંખન પકડવાતું છે. આલંખન કરાય એટલે વાતવાતમાં દિલમાં ગુરુ યા**ક આવે; ગુરુની ઇચ્છા, ગુરુની સગવ**ડ, ગુરુની યુક્કિ, તે પાતાની ઇચ્છા, પાતાની સગવડ, ને પાતાની સુદ્ધિ મનાય. ગુરુની આગળ પાતાની જાતમાં અત્યંત લધુતા અધમતા લાગે તેા જ ગુરુની સાચી મહત્તા માની કહેવાય. 'ગુરુસ્તીથ'"-ગુરુએ તીર્થ છે,-એવું ઇતરશાસ્ત્ર કહે છે, ગુરુની તીર્થની જેમ સેવા કરવી. તીર્થ શા માટે કરાય છે ? તીર્થની સેવા કરવા માટે. એમ ગુરુ કરાય તે ગુરૂની સેવા કરવા માટે. ત્યાં મનમાં ધાતાનાં જ્ઞાન, તપ, કે <sub>ત્</sub>યાગતું જરાક પણ અભિમાન આવી જાય, સ્વા<sup>શ</sup>માયા આવી જાય, તાે પછી ગુરુની તીર્થ સમાન સેવા ન ચાય; અને જેનામાં લધુતા નથી, નમ્રતા નથી, તે એવા ભાવ લાવશે કે,-"ગુરૂ કર્યા છે તે ગુરૂ આપણી ખબર રાખે, સંભાળ કરે એટલા માટે " તે ત્યાં એ એવું સમજે છે કે "મેં શાધીને ગુરુ કર્યા છે એ જોઇને કે આ ગુરુ શિષ્યાને સારા સ'ભાળે છે. તા મારી પણ સારી સંભાળ કરશે." આવી સમજવાળાએ ગુરૂની સેવા કરવા માટે ગુરૂચરણ નથી પકડવા. આ અહ ભાવ છે, સ્વાર્થ માયા છે, અજ્ઞાન દશા છે.

શાણાને મન 'ગુરુ કર્યા તે આજીવન સેવા માટે કર્યા છે. આજ સુધી વિષયાંધાની સેવા કર્યા કરી, હવે એવાની સેવા કરવી છે કે જે વિષય–વિસુખ હાય. એવાની સેવા કરતાં સેવકમાંથી સિદ્ધ ખનાય.'

🦢 **દુનિયાની** સેવા તાે સેવક બનાવીને રાખે; પણ ગુરુ

તા સેવકને સિદ્ધ ખનાવે.

ભગવાન મહાવીર પ્રભુએ ૧૧ બ્રાહ્મણાને ગણધર અનાવ્યા. એમણે પ્રભુની એવી સેવા કરી કે તેમાંથી નવ તા ગુરૂની પહેલાં માક્ષમાં પહેાંચી ગયા!

તે માટે ગુરુ સેવ્ય છે, અર્થાત ગુરુ સેવા માટે છે. તે સેવા કરવા માટે નમ્રભાવ-લધુભાવ જોઇએ. તે નમ્ર-લધુભાવ રહે તે માટે ગુરુનું અધમાંગ-ગુરુનાં ચરણ પકડવા, ગુરુના વચન પકડવા, તેથી તથા ગુરુનાં વચનથી જે સુખ મળે છે, તે સુખ આપવાની તાકાત માતા-પિતામાં નથી.

એટલા માટે શાસ્ત્રો કહે છે: હંમેશાં ગુરુનાં ચરણની સેવા કરા, ગુરુને ભજો, ગુરુને મહત્ત્વ આપા, તા માક્ષનાં સુખ શીઘ્ર મળે.

અહીં પ્રશ્ન એ થાય કે "મોક્ષનું સુખ" એક વચન ન કહેતાં માક્ષનાં સુખ એમ અહુવચન શા માટે લખ્યું ? શું માક્ષમાં સત્તર પંદર સુખ છે?

હા, અનંતા સુખ માક્ષમાં છે, તે શા માટે અનંતા છે? તો તેની સામે એ પ્રશ્ન પૂછા કે સંસારમાં દુ:ખો કેટલા છે? સંસારની એકે એક ચીજનાં રાગના દુ:ખ છે અરે! એક એક ચીજના જ નહિ, પરંતુ એ ચીજમાં રહેલ અનેકાનેક ભાવા પૈકી એક એક ભાવના એકેક દુ:ખ છે, એકેક પર્યાયના રાગના દુ:ખો છે. આમ અનંતા ભાવો છે, તો એના અનંતા રાગ છે; તેથી તેના અનંતા દુ:ખો છે. દા.ત. કેરીના રાગ થયા તો તેમાં કેરીના સસ્તા ભાવના રાગ, તેના રંગના રાગ, કેરીના સ્વાદનો રાગ, સ્વાદની તરતમતાના રાગ, તેની સાહમના રાગ,…આ થધાના રાગ જુદા જુદા છે. એકે એક

ચીજના અનંતા પર્યાયના રાગ છે. ને રાગ છે એ. દુ:ખ છે, તા રાગ કાઢ્યે મહાસુખ થાય છે. વીતરાગ અનતાં અનંત દુઃખ ઢુુુ્યાં, તા અનંત સુખ આવી મહયા. માક્ષમાં અનંતા સુખા છે. તેની ભાવના કરીએ તાય દિવ્ય આનંદના અનુભવ થાય.

પ્ર૦-ગુરુચરણની પૂજા અને માક્ષને શા મેળ છે? ઉ૦-જેમ અગ્નિ ને ધુમાડાને મેળ છે તેમ અહીં છે. ગુરુની ચરણ સેવામાં ઊભા એટલે ગુરુ અને ગુરુવચનનું એવું આલં અને પકડયું કે (૧) દુન્યવી આલં અને આનુએ મૂકયા, અને (૨) ગુરુવચનથી, દુન્યવી પ્રવૃત્તિઓ ફગાવી દીધી. આ બે થાય પછી સહેજે માક્ષ મળે એમાં નવાઈ નથી. એવી ગુરુ-ચરણ-સેવાથી આ બે મહાન કાર્યો સર્વે મોહના અંત અને સર્વે કર્મના અંત થાય છે.

(i) ગુરૂચરણને ભજવામાં અધી માહની પ્રવૃત્તિ તથા માહની લાગણી અધ કરી નાખી,-કાઇપણ વસ્તુ પર યાવત શરીર પર પણ રાગ ન રાખ્યા; કારણ કે તે સ્વશરીરના રાગ રખાય તા ગુરૂચરણની અરાખર સેવા ન થાય. ગુરૂચરણને સેવાના રાગ તે ગુરૂના રાગ બીજા પર નહિ જ. દુન્યવી એક પણ રાગ પેઠા, તા ગુરૂની ગૌણતા થઈ જવાની. ગુરૂ ચરણની સેવા એટલે તેજ સર્વે સર્વા, તેની જ મુખ્યતા હોય, ગુરૂચરણ ચીજ એવી છેકે તેના જો માહ લાગી જાય તા બીજા બધા માહ ઊતરી જાય. અથવા કહા, બધાના માહ ઉતારા તા ગુરૂ– ચરણના માહ લાગશે, અન્યાન્ય છે. ગૌતમ મહારાજે એકય વાતના માહ ન રાખ્યા, કક્ત ગુરૂચરણના માહ રાખ્યા.

માહના અ'ત કરીએ તાે જ કર્મ ત્રુઢીને માક્ષ સુખ મળે.

આંચાય<sup>૧</sup>-૫૬ ૧૧૯

(ii) ગુરુ ચરણની સેવા કરાે તાે કર્મક્ષય થાય. કર્મક્ષય થાય તાે માક્ષ–સુખ મળે.

કર્મનાં ભ'ધન અગુરુની સેવા કરવાથી થયા હતા. ગુરુ ચરણની સેવા કરા એટલે કર્મના ક્ષય થાય. દા.ત. દુન્યવી માણસ માટે એના પરના રાગથી પાંચ ધક્રા ખાએ! તા કર્મ ભ'ધન લાગે. જ્યારે ગુરુ માટે એક ધક્કા ખાએ! તા કર્મના ક્ષય થાય.

પ્રo-ભગવાન મહાવીર સ્વામીએ છેલ્લા ભવમાં કયાં ગુરુ કર્યા હતા? ને તેમણે ગુરુચરણ સેવા કયાં કરી હતી કે કર્મના ક્ષય થાય?

ઉ૦-ભગવાને પૂર્વના ત્રીજા ભવમાં એવી ગુરુચરણ સેવા કરેલી કે એમનામાં જખરદસ્ત સામધ્ય ઊભુ થઈ ગયેલું, અને તેથી છેલ્લા ભવમાં એમણે પાતાના શુદ્ધ આત્માને પાતાના શુદ્ધ અનાવી દીધા. પાતે સ્વયંપ્યુદ્ધ ખન્યા અને પાતાના શુદ્ધ આત્માની જે સેવા કરી તે ગુરુચરણ સેવા ખરાખર હતી. હજુ કદાચ ખાદ્ય ગુરુચરણ સેવાવાળા પાછા પડી જાય, પણ શુદ્ધ આત્મારૂપી ગુરુની ચરણ સેવાવાળા આગળ આવી ગયા! ગુરુચરણ સેવા પ્રમાદને અઠકાવે. તે કામ તેમણે પાતાના શુદ્ધ આત્માને ગુરુ ખનાવીને કર્યું. પ્રમાદ ઠાળીને કેઠલી ખધી જાગૃતિ કે એક પણ પાપ કે એક પણ પુદ્દગલના વિકલ્પ ન આવવા દીધા!

આમ ગુરુ ચરણ સેવા**થી સર્વ માહના અને સર્વ** કર્મના અંત આવે, ને તેથી માક્ષનાં સુખ પ્રાપ્ત થાય.

### પૂ. ઉપાચ્યાય શ્રી યશાર્વિજયજ મહારાજ

કૃત

નવપદજીની પૂજા

ચતુર્થ શ્રી ઉપાધ્યાય પદ પૂજા ( આધ કાવ્ય – ઇ લવજ વૃત્તમ )

સુત્તાત્થ વિત્થારણ તે પરાણું. નમા નમા વાયગ કુંજરાણું, ગણસ્સ સાધારણ સારયાણું, સવ્વક્ષ્મણા વિજયમ થરાણું?

( अर्थातः धराम् )

નહિ સૃશ્િષ્ણ સૃરિગણને સહાયા. નમું, વાચુકા, ત્યકતુ, સદ∽માહ-માયા. વળી હાદ્શાંગાહિ સૂત્રાથે-દાને જિકે, સાવધાના નિરુદ્ધાભિમાને......

ધરે પંચને વર્ગ વર્ગાત ગુણોશા, પ્રવાદિ દ્વીપા-છેદને તુલ્ય સિંઘા; ગણી ગમ્બ-સંધાર**ણે સ્થંભબૃ**તા જ્યાધ્યાય તે વઃદ્વીએ ચિત પ્રભૃતા…ર

(હાળકઉસાલએક દેશીક)

ખ'તિજુઆ સુત્તિજુઆ, અજ્જવં મદ્દવે જત્તાછ; સમ્યાં સામ્ર' વ્યાહિયામાં તવા સંજમ ગુણરત્તાછ જે રમ્ય **પ્રદા** સુગુષ્તિ⊸ગુત્તા, સમિતિ–સમિતા શ્રુતધરા; સ્યાદવાદ વાદે તત્ત્વવાદક, આત્મપર–વિભજનકરા•

ભવભીરુ સાધય ધીર સાધન, વહન ધારી મુસ્વિરા સિંદ્રાતવાયણ દાન સમસ્થ, નેમા પાઢક પદધરા

ાા પૂજા ઢાળાા શ્રીપાળના રાસની ાા

દ્વાદશ અંગ સજ્ઝાય કરે જે, પારગ ધારગ તાસ; સૂત્ર અર્થ વિસ્તાર રસિક તે, નમા ઉવજ્ઝાય ઉલ્લાસ રે. ાા ભવિકા, સિદ્ધા ૧૬ ાા

અર્થ સૂત્રને દાન વિભાગે, આચારજ ઉવજ્ઝાય; ભવ ત્રીજે જે લહે શિવસ પદ નિમયે તે સુપસાય રે.

ાા ભવિકા, સિદ્ધભા ૧૭ ાા

મૂરખ શિષ્ય નિપાર્ધ જે પ્રભુ, પાહાણને પલ્લવ આણે તે ઉવજઝાય સકલજન પૂજિત, સૂત્ર અર્થ સવિ જાણે રે.

ા ભવિકા, સિદ્ધ૦ા ૧૮ા

રાજકુંવર સરિષ્મા ગણચિંતક; આચારજ પદ યાગ, ઉવજ્ઝાય સદા જે નમતાં. નાવે ભવભય સાગ રે.

ા ભવિકા, સિદ્ધ∘ા ૧૯ાા

ભાવના સુંદન રસ સમવયશે. અહિત તાપ સવિ ઠાળે. તે ઉવજ્ઝાય નમી જે વળી. જિનશાસન અજુવાળે રે,

ાા ભવિકા, સિદ્ધ ાા ૨૦ ાા

#### 223

#### 1ા ઢાળ ાા

તપ સજ્ઝાયે રત સદા. દ્વાદેશ અંગના ધ્યાતા રે; ઉપાધ્યાય તે આતમા જગ અંધવ જગ ભ્રાતા રે ાા વીરળાા **પ**ાા

ાા શ્રી ઉપાધ્યાય પદ કાવ્ય'ાા સુત્તત્થ સ'વેગમય' સુએણ, સ'નીરખીરામય વિસ્સુએણ'; પીણુંતિ જે તે ઉવજ્ઝાયરાએ,ઝાએહ નિચ્ચ'પિ કય'પસાએ.

હવે નવપદમાંના ચાથા પદ 'ઉપાધ્યાય' પદની પૂજાના પદ્દાના અર્થના વિચાર કરવામાં આવે છે. આચાર્ય શ્રી રત્નશેખરસૂરિજી મહારાજ ઉપાધ્યાયની આ એાળખ આપે છે,–

'સુત્તત્થ વિત્થારણ તપ્પરાણં, નમા નમા વાયગ−કુંજરાણં

અર્થાત્ ઉપાધ્યાય સૂત્રાથ<sup>°</sup>ના વિસ્તાર કરવામાં તત્પર એ, સામાન્ય રીતે ઉપાધ્યાય સૂત્રદાતા અને આચાય<sup>°</sup> અર્થદાતા કહેવાય

અહીં સુત્રાર્થ વિસ્તારણ-તત્પરના અર્થ એ છે કે સુત્ર અને અર્થના લાંબા વિસ્તાર કરવામાં અર્થાત્ એની પરંપરાને ચલાવવાને તત્પર, એટલે કે પાતે તા પામ્યા. હવે જો પાતાના શિષ્યને આપે તા પાતાને મળેલ સુત્ર અર્થને શિષ્ય સુધી વિસ્તાર્યા કહેવાય. એ શિષ્ય વળી પાતાના શિષ્યને આપશે. એ એમના શિષ્યને આપશે. એને સુત્ર-અર્થનું વિસ્તરણ યાને પરંપરા ચાલુ રહે, તે માટે તત્પર ઉપાધ્યાય છે.

સૂત્રાર્થ એટલે સૂત્ર અને તેનો અર્થ એટલે કે સૂત્ર

પર ભાષ્યનો અર્થ, ભાષ્ય પર નિર્યુક્તિના અર્થ, નિર્યુક્તિ પર ચૂર્ણી-ટીકાના અર્થ, આ બધું સ્ત્રના અર્થમાં આવે. આચાર્ય અર્થની દેશના એટલે કે સ્ત્રના ભાવાના બાધ શાય એવા પદાર્થીના ઉપદેશ આપે છે. ત્યારે ઉપાધ્યાય સ્ત્ર ભણાવે, સ્ત્રાના ભાષ્ય નિર્યક્તિ-ચૂર્ણિ-ટીકામાં વર્ણવેલા અર્થ ભણાવે. સ્ત્રા અને અર્થના વિસ્તારણને શિષ્યમાં તેનો વિસ્તાર કરવામાં તત્પર, એવા વાંચકમાં હાથી સમાન ઉપાધ્યાયને વારંવાર હું નમુ છું.

## કાવ્ય,- 'નહિ સુરિ, પણ સુરિગણને સહાયા'

(i) ઉપાધ્યાય અલખત સૂરિ આચાર્ય નથી, આચાર્ય પદ બિરાજમાન નથી, ઉપાધ્યાય એ બધું ભણાવવામાં તત્પર ઉદ્યત રહે છે. આચાર્ય શાસન પર પરા આગળ આગળ વિસ્તારે છે; ઉપાધ્યાય સૂત્ર–અર્થ પર પરા આગળ આગળ વિસ્તારે છે; એટલે ઉપાધ્યાય અલખત સ્રી નથી.

પરંતુ સૂરિગણને આચાર્યના સમુદાયને સહાય રૂપ છે. આચાર્યનો ગણ એટલે તેમનો શિષ્ય-સમુદાયને તેને સહાયક છે; કેમકે તેઓ એમને સૂત્ર-અર્થની વાચનાઓ આપે છે. મુનિઓને એમાંથી સૂત્ર-બાધ થાય છે, અર્થ-બાધ થાય છે. પછી મુનિઓ એના રાજિંદા સ્વાધ્યાયમાં લાગ્યારહે. છે, જે મુનિ-જીવનનું રાજનું કર્તાવ્ય છે. કહ્યું છે, 'ચાઉકાલ' સજઝાયસ્સ.'' આમ ઉપાધ્યાય મુનિઓને ગ્રાનના દાનથી મુખ્યતયા સહાયભૂત થાય છે. ગ્રાનદાન કરે છે.

મુનિઓને ગાચરી લાવી આપવી, માંદા હોય તો એમની ગૈયાવચ્ચ કરવી. તે બધી નાની સહાય છે; ને જ્ઞાન દાન તે માેટી સહાય છે. જો જ્ઞાન આવે તાે જીવાની વિશેષ જયણા થાય, દયા થાય. વળી હેય-ઉપાદેય વગેરે પદાર્થો અંગેનું જ્ઞાન થાય તા તેના અમલ સારી રીતે કરી સુનિ **ખન્યા એટલે શાસ્ત્રનો કાંઇ વિશિષ્ટ** ં બાધ લઇ ને નથી ખન્યા, પણ મુનિ થયા પછી તે ભણવાનું હોય છે; તેથી તેમને એ માટે સહાયની જરૂર છે. તે સહાય આપ-નાર 'ઉપાધ્યાયના મહાન ઉપકાર છે. શ્રુત⊢આગમનો એક પણ અક્ષર જે આપે તે માટા ઉપકારી છે. એમનો વિનય શિષ્યે હંમેશા જાળવવાનો છે. ઇતરામાં ગુરુ કરતાં વિદ્યાર્થી<sup>¢</sup> જ્ઞાનમાં આગળ વધી ગયા હોય છતાંય ગુરુને સાપ્ટાંગ દંડવત્ પ્રણામ કરે, તેનો થાઉા પણ ઉપકાર નહિ ભૂલે. ખાકી આજે નિશાળમાં ફી લેવાય છે, તેથી વિદ્યાર્થી ઓ ગુરુનો ઉપકાર નથી માનતા તેથી અંકર જે પરિણતિ ઊભી થવી જોઈએ તે થતી નથી; અને પછી મળેલ જ્ઞાન કૈે<mark>ડલું સાથ<sup>્</sup>ક ખને! જે</mark> કે વાસ્તવમાં સ્કુલ-કાેલેજની વિદ્યા એ સમ્યગૂ જ્ઞાન જ નથી, છતાં એ સાંસારિક શિખવનારને પણ ઉપકારી માનવાના છે.

જ્ઞાનદાન ઉપાધ્યાય કરે એટલે સુગતિનો માર્ગ દર્શાવે છે. જો ઉપાધ્યાયે જ્ઞાનદાન ન કર્યું હોત ને શિષ્યની અજ્ઞાન દશા હોત તાે તે ગમે તે રવાડે ચઢી દુર્ગતિમાં જાત. પણ ઉપાધ્યાય જ્ઞાનનું દાન કરે છે તેથી દુર્ગતિના દરવાજા અધ થાય. સદવર્તાવ સન્માર્ગગમન અને સદગતિ સર્જાય છે.

અહીંએક પ્રશ્ન થાય કે પ્રo∸ંજે સાધુ ભણે છે, તે સાધુ ઉપાધ્યાયને તેા કશું. આપતા નથી, તેા કૃતજ્ઞતા કયાં રહી?' ુ ઉo–ઉપાધ્યાયને તેની અપેક્ષા નથી, ઉપાધ્યાયે મદ− તેમના મનમાં એ વિચાર નથી આવતા કે 'હું આટલું ભણાવું ને તે કાંઇ ન કરે ?' પણ એવા વિચાર આવે છે કે 'હું તે શું છું'? ભગવાને જે આપ્યું, તેમાંનું હું શું આપું છું?' આમ ઉપાધ્યાયે મદ છાડયા છે.જિનશાસનમાં તા ગુરુ ઉપાધ્યાય પાતે અદલા કશાજ લીધા વિના જ્ઞાન આપે છે. તેથી શિષ્ય ગુરૂને મહાન માને, મહાઉપકારી માને, એ સહજ છે.

"નહીં સૂરિ, પણ સૂરિગણને સહાયા" અર્થાત્ ઉપાધ્યાય પાતે સૂરિ-આચાર્ય નથી, તો પણ સૂરિ-ગણને સહાયક છે. અહીં "સૂરિગણ" ને દ્રન્દ સમાસ તરીકે લઇએ તો 'સૂરિ' અને 'ગણ', અ'નેને સહાયક થનાર ઉપાધ્યાય છે. તેઓ શિષ્યાના અધ્યયનને સંભાળી લઇ આચા ર્યની ચિંતા ઓછી કરવા રૂપે એમને સહાયક અને છે. તેમજ મદ-માહ-માયા રહિત અનીને મુનિઓને જ્ઞાનદાન આપવા દ્રારા ગણને સહાયક અને છે. હવે "સૂરિગણ"એ પષ્ઠીતત્પુરુષ સમાસ લઇએ તો સૂરિના ગણને સહાયક એવો અર્થ થાય. ભલે ગચ્છ ભણાવી તૈયાર કરે ઉપાધ્યાય, પરંતુ ગણ-ગચ્છ આચાર્યનો જ ગણાય. આચાર્યના સમુદાયને ઉપાધ્યાય સહાયભૂત અને છે. એ પછી કહ્યું

"નમું વાચકા ત્યકત મદ–માહમાયા" અા એટલા માટે કહ્યું કે મદ–અભિમાન હોય તેા ઉપાધ્યાય સહાયક ન ખની શકે.

દા. ત. હું હોશિયાર છું મારું જુદું ગૃપ સ્થાપીશ. આચાય ના ગૃપને હું શા માટે સહાયક બનું ?' આ મદ છે.આ મદ હોય તાે સહાયક થવાનું મન ન થાય;પેતાનું સ્વતંત્ર સ્થાપથાનું મન થાય. એમ ખહુ ચાપલુસી કર નારને વધુ ભણાવે; બીજાને એાછું, આ માહ છે. અથવા ભણાવે પણ શાસ્ત્રોમાં શંકા દેખાડે, એ માહ છે. માયા હોય તા તે સ્વાર્થિલા હોય, કપઢભાવવાળા હોય. તેને થાય, હું 'ભણાવું ને બીજા મારા જેવા હોશિયાર થઇ જાય તાે? તેવા ભયથી ભણાવે પણ એાછું ભણાવે. અર્થ આપે પણ એાછા આપે, એ માયા છે. પરંતુ ઉપાધ્યાયમાં મદ નથી, માયા નથી, માહ નથી.

"વળી દ્વાદશાંગાદિ સુત્રાર્થ દાન, જિકે સાવધાના નિરુદ્ધાભિમાના.' દ્વાદ્વશાંગ આરિ સૂત્ર તથા તેના અર્થ ને આપવામા. ઉપાધ્યાય સાવધાન છે, જાગ્રત છે, ઉદ્યમશીલ છે; કારણ કે તેમનામાં અભિમાન નથી.

પ્ર૦–પહેલાં 'મદ નથી કહ્યું અહી' 'નિરુદ્ધ–અભિમાન' મદ અને અભિમાનમાં શા ફેર છે ?

ઉદ''મદ એટલે જાતિ-કુળ-અળ-રૂપ-એ ધર્ય-જ્ઞાન ઇત્યાદિના ગર્ગ; અને ''અભિમાન એટલે અહ'ત્વ આપ-મતિ. એમાં જાતિ-કુળ-અળ અ'ગે એવા કશા∶ભેદ નહિ પણ ''હું કયાં નવરા એઠા છું! ''મને કેમ આમ એાલે છે ? આવા વિચાર તે અહ'ત્વ છે.

### (કાવ્ય-) ''નમું વાચકા ત્યક્ત'' મદ-માહ-માયા

(ii) ઉપાધ્યાયે મક છાડયા; માહ પણ છાડયા, ને માયા પણ છાડી છે. માહ એટલે અજ્ઞાન-મિથ્યાજ્ઞાન પોતે ગુરૂ પાસે ભણ્યા છે. એટલે પાતાનું અજ્ઞાન ટાળી દીધું તેથી જ્ઞાનના પ્રકાશવાળા અન્યા છે. તેમ જ 'મક નથી'

એટલે શાસ્ત્રથી ખાદ્યા જઇને કાઇ મિથ્યા વાતની પકડનું અભિમાન નથી. અથવા, 'માહ' એટલે જ્ઞાનદાનમાં કાઇ સ્વાર્થ—માહ નથી. તા શિષ્યાને કેમ જ્ઞાન આપે છે? એટલે માટે કે એમણે જોયુ કે "સામા જીવ જ્ઞાનાવરણીય કમેંથી પીડિત છે, માટે અજ્ઞાન છે. તા લાવ તેના અજ્ઞાનને દુર કરું,"—એમ કર્ણાભાવ તેમનામાં છે, તેથી જ્ઞાન આપે છે. એ કર્ણાભાવથી આપે છે. તેમને જ્ઞાન આપવામાં કોઈ માહ નથી. અને

- (iii) ઉપાધ્યાયે માયા તજી દીધી છે. માયા બે પ્રકારની છે.
- (१) કપટ માયા-કપટ ભાવ, (૨) સ્વાર્થ માયા, ઉપા ધ્યાયે કપટ ભાવ રાખ્યા નથી. તેઓ સરળ હૃદયી છે. જો કપટ ભાવ હાય તા શાસ્ત્રનાં ઘણા રહસ્યામાંથી કપટથી થાડાં જ દે? અને દે તે પણ ઉપર ઉપરથી દે, ને શિષ્યને મનાવે કે 'મે' તમને ઘણું ઘણું અને સૂક્ષ્મ ભણાવ્યું.' ઉપાધ્યાય કપેટ ભાવ વગર પાત્રતા પ્રમાણે યાગ્ય જ્ઞાન દાન કરે છે.
- (ર) સ્વાર્થ-માયા એટલે લૌકિક અપેક્ષાએ માન-સન્માન-સેવા. શિષ્યને પાતે જ્ઞાન આપે, સામે 'શિષ્ય એના ખદલામાં ગુરુતું કાંઈ કરે' તેવી કાેઇ અપેક્ષા ઉપાધ્યાયને નથી. તે ત્યક્ત માયાથી જ્ઞાનદાન સારું કરે છે.

- આવા વાચક ઉપાધ્યાયને હું નમસ્કાર કરું છું. (ક્રાવ્ય ' વળી દ્વાદશાંગાદિ સૂત્રાર્થ દાને જિકે સાવધાના, નિરુદ્ધાભિમાના' વળી ઉપાધ્યાય દ્વાદશાંગી આદિ સૂત્ર અને તેના અર્થને

#### 9,૧૯

આપવામાં સદા સાવધાન છે. દ્વાદશાંગી વગેરે શ્રુત એ પ્રકારના છે:-(૧) અંગ પ્રવિષ્ઠ શ્રુત, ને (૨) અંગ ખાદ્ય શ્રુત. દ્વાદશાંગીમાં પહેલા આચારાંગથી ખારમા દિષ્ટિવાદ સુધીના ૧૨ અંગ એ 'અ'ગપ્રવિષ્ઠ શ્રુત' કહેવાય. તે સિવાયના આવશ્યક-દશનાકાલિક-ઉત્તરાધ્યયન વગેરે શ્રુતએ 'અ'ગખાદ્ય શ્રુત' કહેવાય. આ ખ'ને પ્રકારના શ્રુત અને આ શ્રુતના અર્થ આપવામાં સાવધાન છે.

- (૧) જાગ્રત છે, ઉપયોગવ તા અને વિવેકવ તા છે. તે લેનારમાં પાત્રતા ને તત્પરતા જોઇ ને આપે છે. તેમજ,
- (ર) સાવધાન એટલે આપવામાં પાતે થાકતા નથી. કેમકે સાવધાન છે કે જે પાતે થાક દેખાઉ તા શિષ્યા સુસ્ત થઇ જાય. વળી
- (3) સૂત્રાર્થ-દાનમાં સાવધાન છે કે સૂત્રના જરાય એક અક્ષર કે એક પણ પદાર્થ દેવામાં ફેરફાર ન થઈ જાય, નહિતર સૂત્ર-વિપર્યાસ કે અર્થ-વિપર્યાસના માટા દાષ લાગ વળી
- (૪) સૂત્રાર્થ દાનમાં સાવધાન એટલે બ્હાવવામાં જે તે ને જેવું તેવું ભહાવવામાં સંતાષ નથી માનતા, જે ભહાવે છે તે સરળ ભાવે વ્યવસ્થિત અને સંપૂર્ણ ભણાવેછે.

આવા ઉપાધ્યાય નમસ્કારને સ્મરણ કરવા પણ મળેએ આપણું કેટલું બધું અહેાભાગ્ય! દુનિયામાં કેટલાને આવા ઉપાધ્યાય નમન–સ્મરણ માટે મત્યા છે ?

ઉપાધ્યાય અભિમાનને દુખાવનારા છે. આઠ પ્રકારના મદ રહિત અહ ત્વને અભિમાન રહિત છે; કેમકે જુએ છે છે કે તીર્થ કર ભગવાનના અનંતજ્ઞાન આગળ પાતાનું રુાન કેટલું! એ જોઇને તેમણેમદ−માન-અભિમાન છાડી . દીધું છે. અભિમાનના બીજો અર્થ થાય "આપમતિ" તે પણ છાડી દીધી છે –આપમાતે હોય તા સૂત્ર ને સૂત્રના અર્થ પાતાની મરજી અને છુદ્ધિ મુજબના બતાવે, શાસ્ત્રને ખરાબર વળગી રહીને કે અર્થમાં પૂર્વાચાર્યાની ટીકાઓને બરાબર વળગી રહીને ન બતાવે.

# "ધરે પ'ચને વગ વર્ગિત ગુણૌદ્યા"

ઉપાધ્યાય પાંચના વર્ગાથી વર્ગિત થાય એટલા ગુણ-સમુદાયને ધરે છે. એટલે? પાંચના વર્ગ પ×પ=રપ; એવી પચીસ પચીસી એટલે રપ×રપ=કરપ ગુણાને ધારણ કરનારા હોય છે. દા.તા. ૧૪ પૂર્વ+ક્ર અંગ=રપ આગમના જ્ઞાતા, ૧૧આંગ+૧૨ ઉપાંગ+નંદી અનુયાગ એમ રપ ના જ્ઞાતા.

### "પ્રવાદી દીપોચ્છેદને તુલ્યસિંઘા"

ઉપાધ્યાય વળી કેવા છે? તો કે પ્રવાદી અર્થાત્ પ્રકૃષ્ટ ઉત્કષ્ટ વાદીઓ રૂપી હાથીઓને લગાડી મૂકવા માટે સિંહ-સમાન છે. એમની પાસે અનેકાન્ત સિદ્ધાન્ત પર રચાયેલ વિપુલ જિનાગમનુ જ્ઞાન એવું મહાન છે કે અની આગળ એકાન્તવાદી વાદીઓનું જ્ઞાન ક્ષુદ્ધ છે, હચ્છ છે, એકાન્તવાદી સિદ્ધાન્ત પર નકી કરેલ તત્ત્વની વાત તો એ પ્રવાદી ચલાવે, પણ સામેથી જિનાગમની અનેકાન્ત રૌલીની દલીલા આવે એટલે એ લાંબે ચાલી શકે નહિ

ખૂબી એ છે કે એકાન્તવાદી વાદીઓમાં પરસ્પરમાં જ વિરૂદ્ધ માન્યાતાઓ હોય છે. દા. ત. વેદાન્ત દર્શન એક જ આત્મામય વિધ માને છે. બાકી બધું સ્વપ્નની માયા યાને મિથ્યા માને છે. જ્યારે ન્યાયાદિ દર્શના અતંત આત્મા ઉપરાંત અચેતન ભૂતા પણ માને છે. એટલે એ ભંને જ સામસામા ટકરાય છે એમ સાંખ્ય દર્શન આત્મા તો અનંત માને પરંતુ આત્માને અક્રિય, અકર્તા-અભાકતા માને છે અને જડ પ્રકૃતિને સક્રિય, કર્તા, ભાકતા માને છે અને એની સામે ન્યાય ગૈરીધિક દર્શન આત્માને કર્તા ભાકતા માને છે, એટલે અંનેની સામસામી તર્ક બાજ કેવી ચાલે? તો કે અંને માંથી એકેય પાછા ન પડે. ત્યારે અને કાંતવાદી જનદર્શનને કરોા કર્ત્ય કે અકર્ત્ય વગેરેના એકાન્ત વાદી જનદર્શનને કરોા કર્ત્ય કે અકર્ત્ય વગેરેના એકાન્ત માન્ય નથી. એટલે પેલા એકાન્તવાદી અને પરપક્ષના વિરુદ્ધ મતનાં નિષેધ કરનાર દર્શનાનું અને કાન્તવાદથી ખંડન કરી શકે છે, કથ ચિત્ ન્યાય પણ આપી શકે છે.

આ એકાન્તવાદી દર્શના પાછા એકલા સિદ્ધાંન્તમાં જ એકાન્તવાદી નથી હોતા, કિન્તુ મેાક્ષ-માર્ગ અંગ પણ એકાન્તવાદી હોય છે. જેમકે ન્યાય દર્શન કહે છે 'તત્ત્વ- ફ્રાનાદ્ મુક્તિ:'તત્ત્વજ્ઞાનથી અર્થાત્ એકલા જ્ઞાનથીમાંક્ષથાય. ત્યારે મીમાંસકા યજ્ઞાદિ કિયાને જ માર્ગ માને છે. યાગ- દર્શનવાળા વૈરાગ્ય–યાગથી માક્ષ થવાનું કહે છે; તા વેદાન્ત 'નેતિ' 'નેતિ' કરતા ચાલા અર્થાત્ 'જે કાંઇ તમને ભાસે એ વાસ્તવમાં નથી એમ છેલ્લે હું પણ નથી,' એ સ્થિતિમાં પહોંચા તા માક્ષ થાય. એટલે શું આવ્યું? બિલકલ જ્ઞાનરહિત થાઓ તો માક્ષ થાય. કેવા વિચિત્ર માક્ષમાર્ગ!

ઉપાધ્યાય પાસે જિનાગમનું જ્ઞાન એવું સચાેટ અને સંગીના છે કે એમને આ બધા દર્શન–વાદીઓના તત્ત્વની જેમ માર્ગના સિદ્ધાન્તા પણ ખંડન કરવા સહેલા છે. વાદીઓને ચૂપ થઇ જવું પડે દર્શનાના પરસ્પરના પાતાના જ ઘરમાં સામા સામા મેાક્ષમાર્ગ ઊભા **ર**હે,ને પરસ્પરથી જ ખંડિત થઇ જાય એ એકાન્તવાદી દર્શનવાળાએ અનેકાંતવાદી સામે શું ઠકી શકે! એઠલે કહ્યું ઉપાધ્યાય સિંહના જેમ વાદીઓ રૂપી હાથીઓને ઉચ્છેદી નાખે છે, ભગાડી મૂકે છે, નિરસ્ત કરી દે છે.

# <u>'ગણી–ગચ્છ–સ'ધારણે</u> સ્થ'બભૂતા'

ઉપધ્યાય વળી સ્તંભરૂપ છે;કોના માટે? તેા કે ગણી અર્થાત્ આચાર્ય અને ગચ્છને સમ્યક્ષ ધારી રાખવા માટે સ્તંભરૂપ છે. અહીં પ્રશ્ન થાય,–

પ્ર૦ આચાર્ચ સ્ત ભરૂપ ! ઉપાધ્યાય!

ઉ૦ અનેકાન્ત છે, અપેક્ષાએ આચાર્ય પણ સ્તંભરૂપ અને અપેક્ષાએ ઉપાધ્યાય પણ સ્તંભરૂપ છે. આચાર્ય સમય શાસનની ઇમારતના સ્તંભરૂપ છે. એમના પર તીર્થ કર ભગવાનનું શાસન ૮કે છે, અવિચ્છિન્ન ચાલ્યું આવે છે. આચાર્ય ચતુર્વિધ સંઘના નેતા છે. એમની આજ્ઞામાં સંઘનું સંચાલન ચાલે છે. આમ આચાર્ય સ્તંભ સમાન થયા

હવે ઉપાધ્યાય સ્તંભ સમાન એ રીતે કે આચારે સાધુઓના નેતા ખરા, પરંતુ સાધુઓને મુખ્ય કામ આગ માનો સ્વાધ્યાય કરવાનું, આગમા રડતા રહેવાનું છે. આ રડતા રાખવાનું કાર્ય ઉપાધ્યાય સુત્રદાન કરીને બજાવે છે. એ આચાર્યના માથેની ગચ્છ-પાલનની જવાબદારી વહન કરવામાં ઉપાધ્યાય મોટો ટેકા કરે છે. તેથી આચાર્યને માટે પણ એ સ્તંભ સમાન છે. આચાર્ય એટલે હાથે સંઘ તથા શાસનની મહાન જવાબદારીઓ સાથે

ગચ્છ–સંચાલનની જવાબદારી વહન ન કરી શકે, તેથી ઉપાધ્યાય એમાં સ્ત'ભની જેમ ટેકા રૂપ થાય છે. માટે કહ્યું ઉપાધ્યાય ગણી–આચાર્યને માટે સ્ત'ભરૂપ છે.

એમ ઉપાધ્યાય ગચ્છને માટે પણ સ્ત ભરૂપ છે કેમકે ગચ્છને ઉપાધ્યાય પાસેથી શાસ્ત્રાધ્યયન મળે તો જ એ સ્વાધ્યાય જ્ઞાન ધ્યાન કરી શકે,ભણ્યા વિના શાનો સ્વાધ્યાય અને સ્વાધ્યાય વિના સાલુ-જીવન શું?

સાધુ જીવનમાં તેા સ્વા<sup>દ્</sup>યાય ન હોય તેા સાધુની ક્રિયાએા તાે ખહુ અલ્પ સમયની છે, તાે બાકીના સમયમાં સાધુ શું કરવાનો ! વાતા હહેલ-દપ્પા છાપાછૂપી ? જો ધર્મના ખેપી સારા શ્રાવકો એ નથી કરતા તેા સાધુજો એ કરતા દિવસ રાત પસાર કરે તેા એમનું જીવન સારા શ્રાવકના જીવન કરતાંય અધમ જીવન થયું ? જેમ સાધુઅને **બેનોનો સં**ભ'ધ એમ સાધુ અને વાતોચીતે**ા એ તદ્દન અજુ**-ગતી ભાષ્યત છે, અસાધુતા છે. સ્વાધ્યાયનો ભરચકુ <sub>વ્યવ</sub> સાય હાય તાં વતાચીતા વગેરેનો સમય જ ન મળે. તેમ જીવનમાં જો સ્વાધ્યાયનું એવું જોર નથી તાે માનસિક વિચારા એટલા ખધા આડા અવળા ચાલશે જેમાં રાગદ્વેષ અસમાધિ–આત<sup>્દ</sup>યાન વગેરેનાં ખૂબ પાષણ થતા રહેવાનાં ચારિત્ર લીધેલું એળે જવાનું ! એટલું જ નહિ પણ જાલિમ કર્મભ ધ કરાવનારું અને દુર્ગાતિઓમાં ભઢકાવનારું અન વાતું ! કેવી ભય કરે દુઈશા ! ઉપાધ્યાય ગચ્છને સ્વાધ્યાય આપીને આ ભયંકર દુક શાથી અને દુગલિ–પતનથી ખચાવે છે. માટે ગૅચ્છ માટે એ એક જખરદસ્ત સ્ત લ સમાન અને છે ગચ્છન સ્ત'ભની જેમ સારી રીતેસાધુતામાં ધારી રાખે છે.

## "ઉપાધ્યાય તે વ'દીએ ચિત્–પ્રભુતા."

જે ઉપાધ્યાય (૧) ગણી એટલે કે આચાર્ય ને અને (૨) ગચ્છન માટે સ્તંભ સમાન છે, એવા ઉપાધ્યાયને હું નિત્ય નમું હું, વળી તે ''ચિત–પ્રભુતા'' ચિત્ એટલે જ્ઞાન, એના પર પ્રભુતાવાળા છે, જ્ઞાન પર જેમને પ્રભુત્વ છે, જે સિદ્ધજ્ઞાન વાળા છે, આગાધ જ્ઞાની છે, એવા ઉપાધ્યાયને વંદન કરીએ.

''ખાત જૂઆ, મુત્તિ જૂઆ અજ્જવ–મદવજુતાછ"

ઉપાધ્યાય ક્ષમા ચુકત હોય છે, એમણે ગુસ્સાને દેશવટા દઈ દીધા છે, કેમકે એમણે અગાધ જ્ઞાન એવું પચાવ્યું છે કે આત્માને અનંત કાળથી ચાલી આવતા અનિષ્ટ જડચેતન પરના ક્રોધ ઉકળાડ એમણે શમાવી દીધા છે.આ સમજવા જેવું છે. ઉકળાડ એ ગુસ્સા છે ને તેજીવ પ્રત્યે જ થાય એટલું જ નહિ, જડ પ્રત્યે પણ થાય દા. ત. દાળમાં મીડું સહેજ વધુ જ પડયું છે તેા ખાતાં એના પર ઉકળાટ થાર્ય છે, 'માળી કેટલી બધી ખારી?' એમ મંકાન **ખરાખર નથી તાે વારેવારે એના પ્રત્યે દ્વેષ** અરુચિ અણ ગમા થાય છે. આ ખધા કાધ-કષાય છે. ક્ષમા લાવવી છે તા જડ પ્રત્યે પણ સહિષ્ણુભાવ લાવવવા જોઈ એ, 'બધું ખરાખર' કરીને ચાલલું જોઈ એ. અધુ ખરાખર કેમ? તો કે અધું જ પાંચ કારણના સમવાય મુજબ થાય એ ખરાેબર એટલે કે નિયમસર જ ગણાય એમાં પછી ઉકળાટ શાના કરવાના ! જડ ચેતન જ અંને પ્રત્યે ઉપાધ્યાય ક્ષમાચકત હોય છે.

ઉપાધ્યાય 'મુત્તિ જૂઆ-મુક્તિયુકત હોય છે એટલે

કે એ લાભથી મુકત, નિર્લાભી હાય કાેંઘ જડ વસ્તુના લાભ એમનામાં નથી હાેતા.

પ્ર૦ તેા શું શિષ્યના લાભ હાય?

ઉ૦-શિષ્યના લાભ એ શિષ્યના શરીરના લાભ છે, આત્માના લાભ નહિ. એટલે જડના લાભ નહિ એમ કહ્યું ત્યાં જડના લાભમાં એ લાભ આવી ગયા. એનાય ત્યાગ હાય. અજ્જવ-મદ્દવ જત્તાજે અર્થાત ઋજુતા-મૃદુતા, વગેરે તેમનામાં છે, ઋજુતા એટલે સરળતા-નિખાલસતા, કરા દંભ નહિ. મૃદુતામાં અભિમાન નહિ, લઘુભાવ હાય.

# "સચ્ચ'–સાય',–અકિ'ચણા તવ–<mark>સંજમ–</mark>ગુણરત્તાજી…

ઉપાધ્યાય સત્યમાં રકત છે, શૌથ એટલે મનની પવિત્રતામાં રકત રહે છે. અકિંચણા અપરિશ્રહમાં રકત રહે છે. એમ તપ તથા સંયમ ગુણામાં રકત રહે છે.

મનની પવિત્રતામાં–ઉદારતા ઉમદાપ**હુ**ં ગંભીરતા તૃપ્તતા વગેરે ગુણા આવે. પછી ત્યાં ક્ષુદ્રતા–નીચતા– તામસીપ**હુ**ં વગેરે ન **હો**ય. અહીં એક પ્રશ્ન થાય કે

પ્રo–આ બધા ગુણા તાે સુનિના છે, ૧૦ પ્રકારના યતિધર્મના એ ગુણા છે તાે તે ઉપાધ્યાયમાં કેમ ગણાવ્યા?

૭૦-ઉપાધ્યાય પણ મુનિ છે, તેથી એ ગુણા એમના હોય એ સહજ છે, પરંતુ એ વિશેષરૂપે હોય. એ બતાવવા અહીં ગણાવ્યા. જેમ આચાર્યની છત્રીસી છત્રીસીમાં મુનિના ગુણ આવે છે તેમ ઉપાધ્યાયની પચ્ચીસી પચ્ચીસીમાં મુનિના ગુણા આવે છે. ઉપાધ્યાય મુનિને જ્ઞાનદાન કરવા સાથે પાતાનામાં રહેલ એ વિશેષ ગુણાની અસર પાઉ છે.

# ''જે રમ્ય પ્રક્ષ સુગુત્તિ–ગુત્તા, સમિતિ–સમિતાશ્રુતધરા'

ઉપાધ્યાય કેવા છે! તો કે રમ્ય મનાહર બ્રહ્મચર્ય વાળા છે. સ્પષ્ટ છે કે અબ્રહ્મ બિલત્સ છે, અને બ્રહ્મચર્ય રમણીય રમણ કરનારા છે. એટલે કે શુદ્ધ આત્માને સદાય નજર સામે રાખે છે. તેથી કર્મના ઉદય લાગવવામાં શુદ્ધઆતમાને પ્રાધાન્ય આપે. દા.ત. તાવ આવ્યો છે? તો તેઓ માનશે કે 'ના, તાવ તો શરીરે છે, આત્માને નહિ. શુદ્ધ આત્માના તદ્દન રાગરહિત છે.' ઉપાધ્યાય શુદ્ધ આત્માને નજર સામે રાખે છે અને શુદ્ધ આત્માને મહત્ત્વ આપે છે તેથી કર્મના ઉદયમાં ઉપાધ્યાય બ્રહ્મ-શુદ્ધઆત્મામાં રમણતા કરનારા એટલેસ્તાત્માથી અન્યની બાબત અંગે સદાઅલિપ્તનિલેપ રહે છે; જેમકે માન-અપમાનમાં અલિપ્ત રહે છે. દા ત. એમને દુનિયાએ મોદ્ધ માન આપ્યું તો તેઓ સમજરો કે

'માન-અપમાનથી શુદ્ધ આત્મામાં શું કરક પડે છે! કશું નવું નથી આવતું, કે છે તેમાંથી જતું નથી. આ માન-સન્માનથી કાંઈ થાડું જ આત્માનું વધુ સુંદરસ્વરૂપ થવાનું છે?કે અપમાનથી શુદ્ધ સ્વરૂપ થાડું જ અગડ-વાનું છે?

ઉપાધ્યાય આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને સામે રાખે છે, તેથી તેઓ મહાન ત્યાગી છે. મહાન સંયમી છે, મહાન સહિષ્ણુ છે, મહા કષ્ટ ઉઠાવનારા છે.

'સ'યમ' એટલે ક્ષમાદિ દશ પ્રકારના યતિ-ધર્મ છે. તે સ'યમ શુદ્ધ આત્માના અ'શ છે, શુદ્ધ આત્મા ક્ષાયિક ક્ષમાવાળા છે. યતિધર્મ અને શુદ્ધ આત્માને મેળ **છે,** અશુદ્ધ આત્માને નથી.

ઉપાધ્યાયને શુદ્ધ આત્મા પર નજર છે, તેથી તે સહિષ્ણુ અને છે, કષ્ટ સહનારા અને છે. કારણ કે એ શુદ્ધ આત્મામાં રમણ કરનારા છે, તેથી જગતનું દર્શન ઉદાસીન ભાવે કરે છે જગતની કાઇ અસર નહિ લેવાની. વર્તમાનમાં જ્ઞાનદાન કરે છે, તે ઉદાસીન ભાવે કરે છે; એટલે કે કાઇ માનાદિ લેવા માટે નહિ. શુદ્ધ આત્માનું એકજ કામ, - ફકત જગત-દર્શન, જગતને માગ જોવાનું, એનું જ્ઞાન કરવાનું કામ છે, તે એટલા માટે કે તેઓ એટલા ખધા શ્રુતાપયાગમાં સૂત્ર-અર્થ પારાયણમાં લીન રહેનારા છે કે જેના પ્રભાવે તેઓને આડા-અવળા વિચાર કલ્પના-વિકલ્પા આવતા નથી, ઊઠતા જ નથી. તે સમજે છે કે જો હું શાસ્ત્રના પદાર્થા વિચારું – મમરાવું, તા જ શુદ્ધ આત્માંમા રમણતા થાય.

આતમરામ ભનવા માટે શુદ્ધ આત્માને નજર સામે રાખવા પડે;શુદ્ધ આત્માનું લક્ષ-ધ્યાન જરૂરી ને સહાયક છે. 'ઉપાધ્યાય વળી કેવા છે!'

'ઉપાધ્યાય સુગુપ્તિ-ગુપ્તે છે.'સારી ગુપ્તિથી સુરક્ષિત છે. ગુપ્તિ એટલે મન-વચન-કાયામાં અસતના નિરોધ, ને સત્તની પ્રવૃત્તિ. ગુપ્તિમાં સુવિવેક છે, એટલે મન:કદિપત ગુપ્તિથી ગુપ્ત નહિ. એમ તો જંગલમાં રહેનાર તાપસ ગુપ્તિ કરે છે, ઘષ્ટું સહન કરે છે પણ, તે ગુપ્તિ છે?

મનાગુપ્તિ-વચનગુપ્તિ કાયગુપ્તિ.ત્રણેયગુપ્તિએ ગુપ્ત આ ગુપ્ત એટલે અસત્થી નિવૃત્તિ,ને સત્માં પ્રવૃત્તિ; કેમકે; ગુપ્તિ પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિ ઉભય રૂપ છે. એ પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ અંગે અનંતજ્ઞાનીએ જે રીતે કહ્યું હોય તે જ રીતે ગુપ્તિ આરાધવાની પણ મન:કલ્પિત રીતે નહિં. હા, મનઃ કલ્પિત ગુપ્તિમાં બહારના માણસોને દેખાય કે'આ તાપસના કેટલા બધા ત્યાગ છે! કેટલા બધા આત્મનિષ્નહ છે! પરંતુ એ જિનાજ્ઞાનુસાર નથી તા તે સમ્યક્ નથી દાતા જિનાક્તા કાયગુપ્તિમા કાચા ફળ પાણીને સ્પર્શવાનું નથી પરંતુ તાપસ એને અડે છે, વાપરે છે,

ઉપાધ્યાય સમિતિએ સમિત છે, એટલે કે સમ્યક્ પ્રવૃત્તિવાળા છે, ચાલે તેા ઇર્યા–સમિતિ સાચવે, બાલે તેા ભાષા સમિતિ સાચવે, ભિક્ષા લે તેા એષણા સમિતિ જુએ……

પ્રo-સ્વાધ્યાય કરે તા ત્યાં કઈ સમિતિ પાળે?

ઉ૦-સ્વાધ્યાય કરે ત્યારે મુખ્યતયા ભાષાસમિતિ પાળે; માંઢે નહપત્તિ રાખીને સ્વાધ્યાય કરે, તેમજ સૂત્રા-શ'માં એક અક્ષર પણ ફેરફાર ન બાલાય એની જયણા સાવધાની સાચવે

ઉપાધ્યાય શ્રુતધર છે, એટલે કે અંગભાક્ષ શ્રુત તથા અંગ–પ્રવિષ્ટ શ્રુતને ધારણ કરનારા છે∙

ગૃહસ્થ જેમ ધનની માટી મૂડીથી લક્ષ્મીધર, એમ ઉપાધ્યાય શ્રુતની માટી મૂડીથી શ્રુતધર, એની બલિહારી છે, આ મૂડી પર પાતે કેટલા નિશ્ચિત અને નિત્ય આનંદવાલા! કે જીવનભર દિવસ-રાતના માટા ભાગ શ્રુતના પારાયણમાં જ મસ્ત લાગેલા હાય! અને મૂડીથી વેપાર કેવા કરનાર કે કેઇ અભુઝ જ્વાને ભણાવી કરી વિદ્વાન બહુશ્રુત અના- વનારા હાય! લક્ષ્મીધરને તા મૂડીમાંથી બીજાને આપે એટલી એટલી મૂડી એાછી થાય, જ્યારે અહીં ઉપાધ્યાય પાતાની શ્રુત–મૂડીમાંથી બીજાને આપે છતાં પાતાની મૂડી જરાય ઓછી થતી નથી, ઉલ્દું આપતા રહેવામાં પાતાના ક્ષયાપશમ વધે છે. ચિંતન–અનુપ્રેક્ષાથી ક્ષયા–શમ વધે છે, એટલે મૂડી વધે છે!

ઉપાધ્યાય મહારાજા આવા શ્રુતઘર હાૈઇને શાસનની પરંપરા અવિચ્છિન્ન ટકાવનારા છે, કેમકે શાસન ટકે છે શાસનના આગમશાસ્ત્રોના બાધ ચાલુ રહેવા પર. એ જો ન હાૈય તા આગમ-બાધ વિના માર્ગ નું જ્ઞાન જ શાના પર? એ નહિ તા યથાર્થ માર્ગ પાળે શા? એટલે તા કહ્યું,-'કિરિયા જ્ઞાનની દાસી' જ્ઞાન ખતાવે એ પ્રમાણે જ ક્રિયાએ ચાલવાનું. આમ ઉપાધ્યાયની શ્રુત્તધરતા એક મહાન વિશેષતા છે. શ્રુત એણની સમૃદ્ધિ છે.

ઉપાધ્યાય એટલા ખધા વિદ્વાન, શાસ્ત્રજ્ઞ અને શિષ્યોને ભણાવનારા હોવા છતાં તેમનામાં અભિમાન નથી.

" ધરે પંચને વર્ગ વર્ગિત ગુણોધા ' એવા ઉપાધ્પાય પાંચના વર્ગને વર્ગિત એઠલે કે ૨૫×૨૫ અર્થાત્ ૨૫–૨૫ ગુણાન ૨૫ સમૂહને ધારણ કરે છે. એક ગુણ–૫ચ્ચીશી, એવી ૨૫ ગુણુ–પચ્ચીશીને ધારણ કરનારા છે.

'પ્રવાદી દ્વીપાે-છેકને તુલ્ય સિંઘા' ઉપાધ્યાય તે 'પ્રવાદી' એટલે મિથ્યા ખકવાદ કરનાર જેવી વાદી રૂપી હાથીના ઉચ્છેદ કરનાસ, એટલે કે તેમને સૂપ કરનારા સિંહ સમાન છે. એટલે ઉપાધ્યાય પાસે મિથ્યા ખકવાદ કરનારા ટકી શકતા નથી.

## '' ગણી ગચ્છ સ'ધારણે સ્થ'ભભૃતા, ઉપાધ્યાય તે વંદીયે ચિત્ર્રાભુતા ??

પ્ર૦-પહેલાં કહ્યું ' સૂરિ-ગણને સહાયા' અહીં કહે છે ગણી ગચ્છ સંધારણે સ્થ**ંભ**ભૂતા,' એમાં શા ફરક પડયાં? કરક ન હાય તાે એનું એ ફરીથી કહેવામાં પુનરુક્તિ નથી !

ઉ૦-ના, પુનરૂકિત નથી. કારણ કે

પહેલાં ગણી અને ગણના સહાયક કહ્યુ તે સામાન્યથી કહ્યું —

અહીં ગણી-ગચ્છતું સંધારણ કરવામાં સાવધાન કહ્યું તે વિશેષથી કહ્યું. એટલે એ કથનમાં સામાન્ય વિશેષના કરક છે. સહાયક એ સામાન્ય કથન એટલા માટે છે કે સહાયક તાે ઉપાધ્યાયસિવાય બીજા પણ હાેય છે. દા.ત, વૈયાવ<sup>્</sup>ચી મુનિ હોય એ પણ ગણી ગણને સહાયક છે. પરંતુ એમને ગણી-ગણના સંધાણર કરનારા ન કહેવાય. ત્યારે ઉપાધ્યાય શ્રુત-ધરપણાથી અને શ્રુતકાયકઃ પણાથી ગચ્છના સંધારક કહેવાય ગચ્છના પ્રાણ શ્રુતધર્મ અને ચારિગધર્મ છે. શ્રતધર્મના પ્રેરક પાષક ઉપાધ્યાય છે. તા શ્રુતધર્મ રૂપી પ્રાણના પાષક એ સંધારક કહેવાય.

# ઉપાધ્યાય 'આત્મપર વિભજન કરા ' છે.

આ વિશેષતા એટલા માટે છેકે ભવિ જવાને ઉપાધ્યાય જે સુત્રાર્થના બાધ આપે છે તેમાં આત્મા અને પર એટલે કે જ<sup>ું</sup>, એના સચાેઠ વિભાગ કરી આપે છે. તેથી સામાને આત્મા અને પર અંગેનું સ્વરૂપ નિશ્ચિત થઈ જાય છે, ને તેવા નિર્ણય થઇ જવાથી જડના રાગ એાછો થાય છે આ જડના રાગ એાછો ન થાય તા બીજું ત્રીજું ભાષી ભાષીને શું વળયું! ઉદદું ભાષ્યા પર અભિમાન થાય. પણ ઉપાધ્યાય કરાળ કારીગર છે, સુભુદ્ધ શિક્ષક છે, ને તે સામાને ભાષાવે છે કે ''આત્મા જૂદા, ને પર જૂદું.'' ખાનપાન-માન-સન્માન તે બધું પરની યાને પુદ્દગલની સરભરા છે, જડ પુદ્દગલની જાહાજલાલી છે તેથી આત્માને કુલાવાનું શું? દા.ત, લોકો કહે, શા મહારાજના પ્રભાવ! હવે અહીં આ સાંભળી મહારાજ ખુશ ન થાય, કેમકે એ સમજે છે કે આ તા જડ-કાયાની વાહવાહ થઈ, આત્માની નહિ.

પ્રo-તો માણુસ સન્માનમાં ભુલા કેમ પડે છે! ૭૦-સન્માન-વાહવાહમાં ભૂલા પડવાનું કારણ કાયા-પુદ્દગલની વિશેષતાઓને પાતાના આત્માની વિશેષતાત્માની લે શરીરને સત્કાર-સન્માન મળે એને પાતાના આત્માના સન્માન માની લેશે! કાયા પુષ્ટ થઇ તા પાતાની પુષ્ટતા માની લે છે ખરેખર આમાં બ્રમણા છે વસ્તુ-સ્થિતિએ જોવા જાય તા

સત્કાર-સન્માન કાયાને મહયા કે ન મહયા, ચ્યાત્મામાં કરાા કરક નથી પડતા. ચાત્માને એની જ્ઞાન સંપત્તિ ગુણસંપત્તિ-સકૃત-સંપત્તિમાં કરાા કરક નથીપડતા

લાકાએ 'મહારાજની વ્યાખ્યાન શકિત બહુ સારી છે. તેવી પ્રશંસા કરી કે ન કરી તે મહારાજના આત્માની જ્ઞાન સંપત્તિ માટે સરખું છે પ્રશંસા ન કરી તાેય જ્ઞાન–સંપત્તિ ઘટતી નથી, ને પ્રશંસા કરી તાેય સંપત્તિ વધતી નથી. પછી કુલાવા–કરમાવાવનું શું? આત્માને પરના વિભાગ ખરાબર નજર સામે હોય,તા પ્રશંસા ન કરે તા કાંઇ કરમાવા જેવું લાગતું નથી, કેમકે પ્રશંસા કાયાને વાગવાની હતી, આત્માને તા પાતાની જ્ઞાન સંપત્તિ અકખંધ રહે છે પ્રશંસા ન થઇ તા એમાં કાંઇ ઘાટા પડતા નથી. અને ઉપાધ્યાય આ મહાન કાર્ય કરે છે 'આત્મ-પર વિભજન કરા' એટલે કે સ્વ અને પરનો એટલે કે આત્મા અને જડકાયાનો વિભાગ શ્રોતાને ખરાખર ઠસાવી દે છે. કહે છે 'આ ઉચ્ચ જનમમાં આત્માની વડાઇ કરી લાે. એટલે કે જ્ઞાનની વૃદ્ધિ દર્શનની વૃદ્ધિ, ચારિત્રની વૃદ્ધિ કરી લાે. દુન્યવી પ્રસંગાથી એમાં હાસ કરતા નહિ કાયા-માયામાં તહાયા કષાય કરશા તાે અજ્ઞાન અસયંમ અચારિત્રની પુષ્ટિ થશે.

આત્મા ને પરતું વિભાજન કરી આપે તા સામાના જીવનની ગાડી આરાધનાની સરસ સીધી લાઇન પર ચાલે.

જ્ઞાનદાતા ઉપાધ્યાયની આ જે વિશેષતા છે, તે નક્ષર માલ પર વિશેષતા છે. ઉપાધ્યાયને સૂત્રો બધા કંઠસ્થ તેમ તેના અર્થાનું જ્ઞાન તૈયાર, સૂત્ર અર્થાનું પારાયણ-પુનરાવર્તાન ચાલુ, અને જ્યારે મોકા મળે ત્યારે અનુ-પ્રેક્ષા કર્યા કરે, તેમના મગજમાં સૂત્ર અર્થ જ રમ્યા કરતા હાય, તેમ જ મુનિઓને તૈયાર કર્યે જતા હાય. તેથી આ બધા વિશેષણા સાર્થક છે.

ઉપાધ્યાય ગણિને તથા ગચ્છને સંધારણ કરવામાં એટલે સમ્યક્ રીતે ધારણ કરવામાં સ્થ'ભ સમાન છે.

આચાર્ય માટે ઉપાધ્યાય ટેકા રૂપ એટલા માટે કહેવાય કૈ આચાર્ય ગચ્છના નેતા છે. ગચ્છનું સંચાલન બરાબર થાય એ માટે સહાયતામાં ઉપાધ્યાય છે. મુનિઓને આચાર પ્રતિ વિનય વગેરે ગુણાતું ગણિત શીખવાહનાર ઉપાધ્યાય છે આવા ગુણ-સંપન્ન ઉપાધ્યાયથી આચાર નિશ્ચિત છે. એમના પદના હિસાએ એમને શાસનની અનેક-વિધ જવાબદારીઓ હોય, ગચ્છતું એમ બરાબર સંચાલન શાય એ પણ એક જવાબદારી; એમાં અઢળક સહાય આપનારા ઉપાધ્યાય છે. તેટલા માટે કહ્યું કે 'સૂરિગણને સહાય' સૂરિને અને ગણને સહાયરૂપ છે.

ઉપાધ્યાય સૂરિ ઉપરાંત ગણને સહાયક, મુનિગણને સુત્ર અર્થજ્ઞાન કાન એવું કરે કે આખા ગચ્છ તેના હિસાળે સાધુતા–સામાચારી,–સાધ્વાચારનું પાલન કરવામાં ભડવીર અને. જેટલું જ્ઞાન વધારે તેટલી તેમની આરાધના વધારે થાય. આ આપનાર ઉપાધ્યાય છે જેથી તેઓ ગણને ટેકા રૂપ છે.

(કાવ્ય) "સ્યાદવાદે તત્વવાદ, આત્મ પર વિભજ\_ નકરા" ઉપાધ્યાય તત્વવાદી છે. સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાંત પર તત્ત્વને કહેનાર અથવા તત્ત્વ અંગે વાદ કરનારા, તત્વનું તાત્ત્વિક ચર્ચાથી પ્રતિપાદન કરનાર છે.

એકાંતવાદના સિદ્ધાંત મિથ્યા છે તે ખતાવનાર તથા છવ અજીવ વગેરેમાં અનેકાન્તની ઘટના કરનાર, દા.ત. આત્મા નિત્ય છે અને અનિત્ય પણ છે તે સમજાવનાર, ઉપાધ્યાય છે.

(કાવ્ય) 'ભવભીરુ સાધક ધીર સાધન; વહન ધારી મુનિવરા'' ઉપાધ્યાય ભવભીરુ સાધક છે. 'ભવભીરું, એટલે ભવ વધી ન જાય, ભવમાં કસી ન જવાય. તેના ભયવાળા તેની ચિંતાવાળા સાધક છે.

ભવવધ નહિ, એટલે કે અહીં થી પાર્લું બીજા ભવમાં ન પડવું પડે તેની ચિંતા છે; એટલે અહીં થી બીજો લવ તેમને નથી જોઇ તા. તેમજ પાતાનાં નિમિત્તથી બીજાનાય ભવ ન વધે એની ચિંતાવાળા હાય છે. એ પણ ભવ ભીરુતા છે.

આ કારણે ઉપાધ્યાય સુત્રાર્થદાન યથાર્થ કરે છે. એક શબ્દ એાએ નહિ, એક વધારે નહિ, આડા અવળા કે આધાપાએ નહિ, આપમતિથી-મતિ કલ્પનાથી કાંઇ ન બાલે, અસ્થાને ન બાલે કેમકે સૂત્ર અર્થ વિપર્યાસથી પાતાના ભવ વધે છે. ને સામાના ય ભવ વધે છે. તેમજ સૂત્ર-અર્થ અયાગ્યને આપે તા ય ભવ વધે છે.

જે શિષ્યની જેટલી પાત્રતા છે તેટલું જ તેને અપાય. કારણ,-સમજે છે કે જેમ પાપ કરવાથી ભવ વધે છે. તેમ પાપ કરાવવાથી ય ભવ વધે છે. ચાગ્યતા ન હાય તાય તેને જો આપે, તા પેલાને પચ નહિ ને અજ્હ થાય, એટલે કે એ મળેલા જ્ઞાન પર અભિમાનાદિ કંઇક દાષ સેવે, તે પાપ કરે છે. તે પાપ કરવા કરાવવામાં અન્તેનાં ભવ વધી જાય.

આપણે સ્વયંતા રાગદ્વેષથી અચાવાનું છે જ, પણ આજાને આપણાં તેવા વચતના નિમિત્તે કે આપણા કાઇ વર્તાનના નિમિતે રાગ-દ્વેષની ઉદ્દીરણા ન થાય તેનું ય ખાસ ધ્યાન રાખવાનું છે.

તેમ જો ધ્યાન રખાય તેા આપણે સાચાભવભીરુ છીએ. શું-ભવભીરુ આત્મા પાતાના ભવ ન વધે એની ચિંતાવાળે હૈાય અને બીજાના ભવ વધે એની પરવા વિનાનો હેાય? ધ્યાનમાં રહે કે આ પણે જો બીજાને ૧૫૩ ચઢાવ્યા તેા આપણે

'પાપના ભાગીદાર બન્યા તેા તેથી આપણા ભવ વધી જાય છે.

જેને કહેવાના અધિકાર નથી, ને તે કહેવા જાય તાે તેના ય ભવ વધી જાય છે. ઉપાધ્યાય માેક્ષ−માર્ગ ના સાધક છે, પરંતુ ભવ−ભીરુ સાધક છે.

'ધીર સાધન' ઉપાધ્યાય સાધના કરવામાં 'ધીર' એટલે 'ધૈર્ય'વાળા છે. એટલે સાધના કરવામાં ડરનાર નહિ, ડગનારા નહિ, પણ ધીર–અડગ–નીડર છે.

આ ધીરતા હોય તો સાધનાની એક પળ ન મૂકાય સાધનાની અખ'ડ પર'પરા સતત ચાલું રહે. ધીરતા ન હોય તો સાધના ત્ર્રક અને, સાધનામાં ભંગ-વ્યાઘાત થાય. આ કયારે અને ? કે

## સાધનામાં વિધ્નમાં યા સ્થિરતા કેમ રહે ?-:

સાધના કરનાર સમજીને સાધના કરે કે કર્મનાં વિચિત્ર તોફાના આવવાના છે, પણ મારું જવન-સૂત્ર આ છે. "સાધના"તે મારે કર્યે જ જવાની, દા.ત. કાઇ વિદ્યાની સાધના કરવા, વિદ્યાના જાપ કરવા છ માસ ગૂફામાં જઇ ખેઠા, તે એ સમજીને જાય છે કે ઉપદ્રવથી આવવાના છે, પણ ધીર અડગ-અડગ થઇ ને ખેઠા છે. તા તે ઉપદ્રવથી પાછા પડતા નથી. ફકત એક જ નિશ્ચય વિદ્યાં સાધ્યામિ દેહ'વા પાતયામિ' આવી સાધના માંડનાર તે સાધનાવીર કહેવાય, ને ઉપાધ્યાય તેવા સાધના વીર છે.

## શાસન–વહન ધારી મુનિવરા'

ઉપા<sup>દ</sup>યાય શાસનની ધુરા વહુન કરનાર ધારી મુનિવર છે. 'ધારી' એટલે વૃષભ-ખળદ, શાસનનું ગાર્ક વહુન કર- વામાં વૃષભ સમાન મૃનિવર છે. ઉપાધ્યાય **મુ**નિ તેા છે જ પણ 'મુનિવર' છે, મુનિએામાં શ્રેષ્ઠ છે.

શાસ્ત્રમાં સ્થવિર-આર્ય-વૃષભ શબ્દો આવે છે. ખધા વૃષભો ઉપાધ્યાય હેાય છે એવું નથી. વૃષભ એઠલે એવા પીઠ સાધુઓ, જે કેઠલાયને સંભાળે, દરેકની જરૂરિ યાત સંભાળે તેમને સયંમમાં સ્થિર કરે, કેઠલાય મુનિઓને માનસિક પરમશાતા આપનાર હોય, એ વૃષભ કહેવાય.

ગાડામાં એઠા હોઇએ ને અળદ અરાખર જેરદાર તાકાતવાન અને સીધા સરળ હોય તા ગાડામાં એસનાર નિશ્વિ'ત હોય છે, તેમ આવા ઉપાધ્યાય મળવાથી મુનિઓ નિશ્ચિ'ત હોય છે કે અમારા સાધનાની ગાડી સડસડાઢ ચાલવાની આમ તેમને માનસિક પરમ શાંતિ થાય છે.

પછી તે સાધનાથી પરમશાંતિ અનુભવનાર મુનિઓ માન-આપનાર, વહાઇ-હલકાઇ, કશા પર આધાર ન રાખે. એટલે તે શુદ્ધ આરાધનારકત અની જાય છે. આવી દ્રષ્ટિ. ઉપાધ્યાયે આપી છે તેથી એમના કેટલા અમા ઉપકાર!. મુનિઓના સાધન-ભાર વહન કરવામાં ઉપધ્યાય ધારી. સમાન છે.

અહીં એક વાત સમજવાની છે: 'શાસનનેતા' એમ શાસન શખ્દના જ્યાં જ્યાં પ્રયોગ કરીએ છીએ ત્યાં તેને ખદલ 'સંઘના નેતા' કહેવા જોઈ એ. પણ શાસનના નેતા નહિ. શાસન તા દ્વાદશાંગી છે. તેના નેતા શું ?' માટે 'સંઘના નેતા' કહેવું યાથાર્થ છે. શાસન એટલે. ભગવાનનું દ્વાદશાંગી પ્રવચન, તેનું વહન કરવામાં ધારી. તે ઉપાધ્યાય છે.

"જનં જયતિ શાસન'"માં 'શાસન' એટલે પ્રવચન. જૈન પ્રવન જગતમાં જયવંતું છે. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ ભગવાનના પ્રવચનની પરંપરાને વહેતી રાખે છે. તેઓ મુનિઓને જ્ઞાનદાન કરે છે, સૂત્રોનું દાન કરે છે, તેથી પ્રવચન ચાલુ રહે છે. આમ શાસન–પ્રવચન વહેતું રાખ વામાં ઉપાધ્યાય ધારી સમાન-વૃષભ સમાન છે.

જેમ અળદ એક ગામથી બીજે ગામ માલ લઇ જાય ને માલને વહેતા રાખે, તેમ ઉપાધ્યાય પણ શિષ્યાને, તે શિષ્યા તેમના શિષ્યાને... પ્રવચન આપી પ્રવચન વહેતું રાખે છે. તેથી ઉપાધ્યાય 'શાસન વહન ધારી મ્રુનિવરા' છે'

"સિદ્ધાન્ત વાયણ દાન" સમરથ નમાે પાઠકપદ-ધરા ઉપાધ્યાય સિદ્ધાન્તની વાચનાનું દાન કરવામાં સમર્થ છે. આગમની વાચના કરવામાં પાઠક પદે એટલે ઉપાધ્યાય પદે છે તે પદને ધરનારાને હું નમસ્કાર કરૂં છું.

પ. ગા**થાની** ઉપાધ્ય**યપદ પૂજાહાળ** દ્રાદશ અ'ગ સજ્ઝાય કરે જે, પારગ ધારગ તાસ, સૂત્ર–અર્થ વિસ્તાર રસિક તે, નમાે ઉવજ્ઝાય ઉલ્લાસ રે ભવિકા સિ ?

ઉપાધ્યાય આચારાંગ વગેરે ભાર અંગ-દ્રાદશાંગીના સ્વાધ્યાય કરે છે. ભાર અંગ કંઠસ્થ કરી લીધા હોવા છતાં વારંવાર તેનું પારારણ પુનરાવર્તન કરનારા છે. તે 'પારગ' સૂત્રોના પાર પામા ગયા, છતાંય એને 'ધારગ' ધારી રાખવામાં એટલે કે ફરી ફરીને યાદ કરી સંતાષ નહિ. એમને જરાય ખેદ નહિ. કંટાળા નહિ. સંતાષ નહિ. તેથી ધારણા કરનાર એટલે કે સ્થિર દઢ સ્મૃતિ સંસ્કાર રહે એમ કરે છે.

પ્ર૦-કેમ રાજ ને રાજ સુત્ર-સ્વા<sup>દ</sup>યાય ?

ઉo-કારણ એ, કે (૧) પ્રાપ્ત કરેલ જ્ઞાન-સમૃદ્ધિ પ્રમાદમાં ગુમાવાઈ ન જાય. (૨) વિષયાના કે ફાલતુ વિક€પાથી ભચવા મનને આલ'બન જોઈએ. સ્વાધ્યાયના આલ'બને બાઢા વિક€પાથી બચાય.

ઉપાધ્યાય અર્થ-વિસ્તારના રસિક છે એટલે કે ભણી ગયા પછી પુન: પુન: રટણ કરે છે તથા સૂત્ર અને અર્થનું વિસ્તરણ ફેલાવા પ્રચાર કરવામાં અર્થાત યાગ્ય વધુ ને વધુ મુનિઓને દાન કરવામાં રસિયા છે; તેમજ અર્થ વિસ્તાર એટલે કે (૧) સ્વયં અર્થને અનેક માર્ગણા દ્વારથી અનેક નયથી, અનેક કષ્ટિથી, અનેક સંખંધથી વિસ્તૃત રૂપે વિચારવામાં રસિયા છે. અથવા (૨) વિસ્તાર-રસિકના બીજો અર્થ, સૂત્ર—અર્થને યાગ્ય શિષ્યામાં વિસ્તાર-વામાં અર્થાત્ શિષ્ય—પ્રશિષ્યોમાં વિસ્તારે, એના રસિયા રસવાળા છે. એથી સૂત્રાર્થ શિષ્ય-પ્રશિષ્યની પરંપરામાં વિસ્તરતા રહે અને શાસનની પરંપરા અવિવચ્છનન ધારાએ ચાલ્યા કરે. તેથી ઉપાધ્યાયને એમ કરવામાં પાનાની કૃતજ્ઞતા ઉપરના શાસનન ઉપકારની સામે શાસન પ્રત્યે કૃતજ્ઞતા સચવાય છે, ને શાસનની અખંડિતતા જળવાય છે.

ઉપકારી પ્રત્યે કૃતજ્ઞતા જાળવીએ તેા કરીથી આપણને તેમના ઉપકાર મળે છે. શાસન રસિક મહાઉપકારી છે. એવા શાસનના સૂત્ર-અર્થના વિસ્તારના રસિક ઉપાધ્યાયજ મહારાજ તે શાસનની પરંપરાને આગળ ધપાવનારા છે, શાસનના વધુને વધુ વિસ્તાર કરવામાં તત્પર એવા ઉપાધ્યાય ભગવાનને ઉલ્લાસ પૂર્વક નમસ્કાર કરીએ.

કાવ્ય-''અથ<sup>ર</sup>–સૂત્રને કાન વિભાગે આચારજ ઉવજઝાય; ભવ ત્રીજે જે લહે શિવપદ, નમિયે તે સુપસાયરે. ભવિક.

સૂત્ર અને અર્થ ના કાનની આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયમાં વહેં ચણી થઇ છે. આચાર્ય અર્થ –કાન કરે છે. ઉપાધ્યાય સૂત્ર કાન કરે છે. પણ અહીં એક પ્રશ્ન થાય.

પ્રo–અહીં પૂજા કાવ્યમાં પહેલાં આવેલ કે ઉપાધ્યાય સૂત્રાર્થ દાન કરે છે એટલે કે તેઓ અર્થ સહિત સૂત્ર આપે છે, તાે ત્યાં આચાર્યનું કાર્ય શું રહ્યું ?

ઉ૦–આચાર્ય વિશિષ્ટ જ્ઞાનવાળા અને પદવાળા હોવાથી વિશેષ અર્થને સમજાવનારા છે. અર્થની વિસ્તૃત વ્યાખ્યા કરે છે;અર્થાત્ ઉપા<sup>દ</sup>યાય તાે સૂત્રના સામાન્યથી શબ્દાર્થ અર્થ વિવેચન બતાવે છે, જ્યારે આચાર્ય સૂત્રના અર્થ પર વિશેષ રૂપે વિસ્તારથી વ્યાખ્યાન કરે છે,

ઉપાધ્યાયની આ જે સ્ત્રની ઉપાસના છે, જિન આગ મની ઉપાસના છે, જિનવચનની ઉપાસના છે. તે તેમને ગીજે ભવે મેાક્ષની સંપત્તિ આપે છે, તેવા ઉપધ્યાયને નમસ્કાર કરીએ છીએ. જેમ, ઋષભદ્દેવ ભગવાન છેલ્લા ભવથી ત્રીજ ભવમાં ચૌદ પૂર્વ નામના જિનાગમના પાર ગામી ખન્યા, ધારક અને વિસ્તારક ખન્યા તા તે ત્રીજે ભવે મેાર્સ ગયા.

પ્ર૦–આપણે ઉપાધ્યાયને નમસ્કાર કરીએ તેમાં શા લાભ ?

ઉ∘ કવિ કહે છે, 'નમિયે તે સુપસાય રે.' અર્થાત્ ઉપાધ્યાય સુપસાય એટલે સુ'દર કોઠિનો પ્રસાદ–કૃપા–ઉપ-કાર કરવાવાળા છે, તે માટે તેમને ∶નમસ્કાર ક્રશ્વાથી એ સુપ્રસાદનો લાભ થાય છે. ઉપાધ્યાયને નમસ્કાર કરીએ એમાં ઉપાધ્યાય શાસ્ત્રજ્ઞ અને શાસ્ત્રદાતા હોવાથી શાસ્ત્રજ્ઞતા અને શાસ્ત્રદાન આદિ સુકૃતની અનુમાદાન થાય છે. સુકૃતમાદના એ સુકૃત બીજ છે. એમાંથી સુકૃત પાક નીપજે. એ મૂળ ઉપાધ્યાયનો જ પ્રસાદ કહેવાય. નમસ્કાર એ જ્ઞાન–પ્રાપ્તિનું પ્રથમ પગથિયું છે.

દા. તે., પુસ્તક લઇને ભણવા ખેઠા, તો પહેલાં પુસ્તકને નમસ્કાર કરવા જોઈએ. પૂસ્તકને હાથ જોડી માશું નમાવી નમાં સુચસ્સ નમાં નાળસ્સા કહેવું જોઈએ તપસ્યા કરવી છે તા પહેલાં તપ-તપસ્વી નમસ્કાર કરવા જોઇએ. નમાં તત્રસ્સ નમાં તત્રસ્સીળ, નમસ્કારથી વિનય થાય છે. માટે 'સિદ્ધચક્રવર સેવા કીજે' એ સ્તવનમાં પંડિત પદ્દમવિજયછ મહારાજે કહ્યું ને 'તે તપ નમીયે ભાવ ધારીને ભવસાયરમાં સેતું' આમ ઉપાધ્યાયનો નમસ્કાર કરવાથી તેમના વિનય થાય છે અને એમની કૃપા મળે છે;

કાવ્ય-મૂરખ શિષ્ય નિપાર્ધ જે પ્રભુ, પાહાણને પલ્વ ત્યાણે. તે ઉવજ્ઝાય સકલ જન પૂજિત સૂત્ર અર્થ સવિજાણે રે ભવિકા.

ઉપાધ્યાય મૂર્ખ શિષ્યાને વિદ્યાના પ્રભુ નીપજાનરા છેવિદ્યાના જ્ઞાનના સ્વામી ખનાવનારા છે. આ જાણે પાષાણ પશ્ચર પર પલ્લવ આંકર ઉગાડવા જેવું કામ કરે છે. વળી તે અધા સૂત્રો અને અર્થને જાણે છે તેથી સકલ જનથી પૂજિત છે. જેમ અરિહંત પરમાત્માનો એક ગુણ ઉત્કષ્ટ પુણ્ય છે, તેમ ઉપાધ્યાયના ગુણ ઉત્કૃષ્ટ દાન છે. ઉપાધ્યાય જેવું દાન કરે, તેવું દાન જગતનો કાઈ માનવી ન કરી શકે, ધનાહય

માણસ કરાડાની સંપત્તિ આપી શકે, રાજા રાજ્ય આપીશકે, પણ એ બધુંતા જીવવના અંતે ખૂંચવાઇ જાયએવી નાશવંત સંપત્તિ છે, ત્યારે જ્ઞાન–સંપત્તિ તે અમર સંપત્તિ છે. ધન સંપત્તિ પરલાકે સફગતિ અપાવનાર નથી, જ્ઞાન–સંપત્તિ પરલાકે સફગતિ અપાવનાર નથી, જ્ઞાન–સંપત્તિ પરલાકે સફગતિ અપાવનારને પરલાક સુધારનાર છે. ધન સંપત્તિથી રાગદ્વેષ વગેરે દાષા ઊભા થાય છે, ત્યારે જ્ઞાન સંપત્તિથી રાગદ્વેષ વગેરે દાષા નિર્મૂળ થાય છે.

ધન-સ'પત્તિ તે ઝેરી લાહ સમાન છે.

જ્ઞાન-સંપત્તિ તે અમૃત કુંભ સમાન છે.

ધન–સ'પત્તિથી કષાયાંધતાને વિષય–લાેલુપાત આવે, જ્ઞાન સ'પત્તિથી સમતા ને સ્થિરતા આવે.

માલું જ્ઞાન–કાન કરનાર ઉપાધ્યાય–જેવા જગતમાં કાઇ માનવી માટા ઉપકારી નથી માટે

## જન-પૂજિત' તે ઉપજઝાય સકલ

ઉપાધ્યાય અધા લોકો પૂજ્ય છે, કારણ કે विद्वान ज्ञवंत्र पूज्यते विद्वान ज्यां जय त्यां विद्याने। અમકારા એવા અતાવે કે અધા તેને હાથ જોડે!

પ્ર૦–ધનવાન જ્યાં જાય ત્યાં ન પૂજાય ? તે પૈસા ઉછાળે તા ?

ઉ૦-ધનવાન પૈસા ઉછાળે તો તે દાન પૂજાય છે, ધનથી નહિ. વળી દાનથી એ પૂજાય તે જેને દાન મળે એનાથી પૂજાય છે, અધાથી નહિ: પણ વિદ્વાન અધાથી પૂજાય છે, માઢા રાજાથી પણ પૂજ્ય છે કેમ કે એની વિદ્યાર્થી અધા આકર્ષાય છે. પૂર્વના ક્રાળમાં વિદ્યાનું માન હતું. માઢા રાજાઓ વિદ્વાનાના આદર કરતા, રાજ રાજસભામાં વિદ્વાનાની ચર્ચા સાંભળી ખુશ ખુશ થઈ જતા, ને માટા માન-સન્માન-પુરસ્કાર દેતા.

"રાજકુંવર સરિખા ગણચિંતક, આચારજ પદ યાગ; ઉવજઝાય સદ્દા જે નમતાં, નાવે ભવ ભય સાગરે ભા.

ઉપાધ્યાય રાજકું વર જેવા છે કારણ કે તે ગણિ ચંતક છે. આચાર્ય ના જે સમુદાય છે, તેના હિતની ચિંતા કરનાર છે. શાસન એક સામ્રજ્ય છે તે સામ્રાજ્યના રાજ આચાર્ય છે, તે ઉપાધ્યાય રાજકુમાર યુવરાજ છે. યુવરાજ હોશિયાર ને ખબરદાર હોય તો તે રાજાનાં ઘણાં કામ પતાવી દે છે. એમ ગચ્છના આચાર્ય તું કામ, ગચ્છની સંભાળ કરવાતું, તે ઉપાધ્યાય પતાવી દે છે, એટલે ઉપાધ્યાય રાજકુમાર સરીખા છે. તે 'આચારજ પદ' યાગ, એટલે કે તે આચાર્ય પદને યાગ્ય છે, યુવરાજ તે રાજા થાય છે 'પદ-યાગ ના ખિજો અર્થ પદયાગ એટલે આચ્ચ પદના યાગમાં ઉપાધ્યાય તે રાજકુમાર સરખા છે. અર્થાત આચાર્યના સ્થાનના યાગ-સંખંધને અનુલક્ષીને, ઉપાધ્યાય તે યુવરાજ છે. રાજા છે તો જ યુવરાજ છે. એવા ઉપાધ્યાયને હંમેશાં નમસ્કાર કરતાં ભવના ભય અને શાક આવતા નથી ઊભા રહેતા નથી.

પ્રo-ઉપાધ્યાયને નમસ્કાર કરીએ એટલામાં ભવ ભય ડળે ?

ઉ૦–નમસ્કારમાં નમસ્કરણીય ઉપાધ્યયના ગુણાની અનુમાદના છે. એટલા માટે તા મિથ્યાદબ્ટિને નમસ્કાર નહિ કરવાના, કેમ કે મિશ્યા દબ્ટિને નમસ્કાર કરીએ તાે એમાં એના મિથ્યાત્વાદિ દેષાની અનુમાદના થાય આચારહીન-ને નમસ્કાર કરીએ તાે એની આચાર–હીનતાની અનુ-માદના થાય. એ મિથ્યાદષ્ટિ આદિને નમસ્કારતેના મિથ્યાત્વ અને દુરાચારને પહેાંચે છે.

ઉપાધ્યાયને નમસ્કાર કરીએ છીએ ત્યારે તેમના ગુણા (૧) સ્વાધ્યાય-મન્નતા, (૩) સ્ત્રાર્થદાન-પ્રવીણતા, (૩) સ્ત્રાર્થ-વિચારરસિકતા, વગેરેની અનુમાદના થાય છે, કેમકે નમસ્કાર કરતાં આપણને એવા અહેલાવ થાય છે કે અહેા શું આ મનતા! શું આ જ્ઞાન-દાન રસિકતા!

ગુણના અહેં ભાવથી ગુણસિદ્ધિના બીજનું વાવેતર થાય છે. અહે ભાવ તે બીજ છે. જેના અહે ભાવ કરીએ તેનું બીજ આત્મામાં પડે છે. ઉપાધ્યાયને નમસ્કારથી સ્વાધ્યાય મય્રતા સૂત્રાર્થ-પ્રવીણતા અને સૂત્રાર્થ-રસિકતા આપણામાં આવે, કહ્યું છે ' बीजं सत्प्रशंसादि ' કાઈ પણ ધર્મ કે ગુણનું બીજ એની સત્પ્રશંસા છે,એની પ્રત્યે અહે ભાવ છે.

નમસ્કાર એ અનુમાદનાભર્યો છે. તેમાં અહાભાવ જોઈએ. દા. ત. 'શું એમની ક્ષમા!' ક્ષમાના અહાભાવ લાવીએ તા આત્મામાં ક્ષમાનું બીજ પ3, તેમાંથી ક્ષમાના અભિલાષ, ક્ષમાનું શ્રવણ, ક્ષમા લાવનારી પ્રવૃત્તિ વગરે અંકર કૂટે, ડાંડી પાન કુલ આવે, ને ફળ રુપે તેવા ક્ષમાના ગુણ આપણામાં સિદ્ધ થાય, આત્મસાત અની જાય. આમ-ઉપાધ્યાયના ગુણ સિદ્ધ થતાં ક્રમશ—વીતરાગના સુધી પહોંચાય. એ તેમણે એમ ભવ—ભય હરવાનું કામ ક્રયું!

## <u>ગુણ સિહિતું બીજું કારણ –</u>

સૂત્રમાં મગ્નતા ને રસિકતા પર અહાલાવ થયા તા પછી તેની સામેની અધી વાતા માલ વગરની લાગે. દા.ત. 'વાહ! શું સૂત્ર રસિકતા! શું સ્વાધ્યાય!' આમ મનમાં લાવીએ ત્યારે સ્વાધ્યાય—મગ્નતા જ કરવા જેવી લાગે. 'સ્વાધ્યાય—સૂત્રની–રસિકતા થાય તે સાચી, બીજ અધી દુન્યવી પ્રવૃત્તિ અને રસિકતા ખાટી,' એમ મનને લાગે. એટલે, પ્રતિપક્ષી દાવા પર અભાવ થાય ને ગુણા પ્રત્યે સદ્દભાવ થાય. આ પાયા પર કર્ત વ્યાની ઇમારત રચાય. એ બીજ પડે એટલે બીજ બાજુ અકર્ત વ્યા, જેવાં કે વાતા—ચીતા, કથલી, ડાફાળિયાં, હરવું—ફરવું, વિષયાના રંગ-રાગ વગેરે પર અભાવ થાય. મનને થાય કે તેમાં શું માલ છે? સ્વાધ્યાય એ જ ખરી ચીજ! તેમાં જ સ્વર્ગનું સાચું સુખ છે.

વાતચીતા વગેરેમાં સુખ નથી, પણ આત્મગુણાની હાેળી છે, વિનાશ છે.

## નમસ્કારથી વૈરાગ્યઃ એથી ભવ ભય ડળે :-

સ્વાધ્યાયમાં મગ્નતા રસિકતામાં દિવ્ય આનંદ છે. ઉપાધ્યાયને નમસ્કારથી એમની આ મગ્નતા ને રસિકતા પર જે અહાભાવ થાય છે, તેથી વિષયાદિક પ્રમાદ ને મિથ્યા ગ્રાન પ્રત્યે અભાવ થાય. તે અભાવ થાય તા વૈરાગ્ય જગીને ભવના ભય ૮ળે, ને સ્વાધ્યાય-મગ્નતા પર અહા-ભાવ થાય, એટલે બીજુ બધું દુનિયાનું ઘૂળ જેવું લાગે. ત્યાં વૈરાગ્યના પાયા નખાય. આમ ભવ-ભય-વૈરાગ્ય થાય. ભવ ભય ૮ળે તે માટે ભઈ હરિએ કહ્યું છે.

## <sup>6</sup> भोगे रोग-भयम्...वैराग्यमेवाऽभयम् '

ભાગમાં રાગના ભય છે... ગરાગ્ય જ ભય રહિત છે. પૈસા હાય તા રાજના ભય ને ચાર આદિના ભય લાગ. કયાં ભય નથી? અધે ભય ભય ને ભય છે. ભય ફક્ત ગૈરાગ્યમાં નથી. ભય નથી તા ભવ નથી. આમ ઉપાધ્યાયને નમતાં ભવના ભય ડળે છે. એમ ઉપાધ્યાયને નમતાં આપણા શાક ડળે છે; કારણ કે એમને નમસ્કાર કરતાં શાકનાં જે કારણા છે તે દૂર થઈ જાય, એડલે કે શાકનાં કારણ વાહિયાત લાગ.

દા. ત. કાૈઇના દીકરા મરી ગયા. તે ર3 છે, શાક કરે છે. તા ઉપાધ્યાયને જો એ નમે તા તે છાકરાનું મૃત્યુ અકિંચિત્કર અર્થાત્ માલ વિનાનું કરી નાખે. કેમકે ઉપાધ્યાયને નમસ્કાર કરતાં એમની પાસેથી જ્ઞાન મળે છે, તે જ્ઞાન એવા પ્રકાશ આપે છે કે '' આ છાકરા મર્યા તે તા ઘરે મહેમાન આવ્યા હતા તા તે ગયા." એવું જ્ઞાન થાય, પછી રુક્ત રહે નહીં.

પ્ર૦– આમ ઉપાધ્યાયને નમતાં જ્ઞાન મળ્યું, તાે જ્ઞાનથી શાક ગયાે. શાક નમસ્કારથી કયાં ગયાે ?

ઉ૦- જ્ઞાન નમસ્કાર દ્વારા જ મળયું છે. તેથી જ્ઞાનથી શાક ગયા એ નમસ્કારથી ગયા કહેવાય. જેમ દાનથી પુષ્ય મળે અને પુષ્યથી સ્વર્ગ મળે, ત્યાં કહેવાય કે દાનથી સ્વર્ગ મળે. અથવા ઉપાધ્યાયને ઓળખીને નમસ્કાર કરે તે સાચા નમસ્કાર છે. ઓળખાષુ આ, કે ઉપાધ્યાય દિવસ ને રાત ખીજાને જ્ઞાન આપવામાં મશેશુલ છે. એક જ વેપાર્ધ્યાયો?

ભગવાનનું જ્ઞાન લઇ જાઓ ' થસ, તે આપતાં થાકે જ નહિ! જડ પાષાણ જેવા મૂર્ખને પંડિત થનાવે! આવી વિશેષતાવાળા ઉપાધ્યાયને ઓળખીને નમસ્કાર કરીએ તેા એવા અહાભાવ ને આનંદ થાય ત્યાં દુન્યવી વસ્તુ થગડવાના શાક ભુલાઇ જાય.

તે નમસ્કાર મહાયાગ છે. કેમકે તથી એટલા અધા આનંદ આલ્હાદ હોય કે તેની આગળ અધો શાક નકામા લાગે. આપણને અરિહંત અને સિદ્ધ ભગવાન મળ્યા, આચાર્ય મળ્યા, ઉપાધ્યાય મળ્યા, મુનિ મળ્યા, પણ આપણને તેમની હૃદયસ્પશી હૃદયવેધી ઓળખાણ કરતાં નથી આવડતી, તેથી મન હાલલ-ફાલલમાં જાય છે,રહે છે.

દાત. નાનાં ભાળકા કાંકરાથી રમતા હાય તેમાંથી બે કાંકરા ખાવાઈ જાય તાે તે રડે. પણ ત્યાં તેને સાેનાની કૈ રૂપાની બે લખાેટી આપાે તાે ? તાે તે રડે ? કદાપિ નહિ; તેમ દેવ–ગુરુ–ધર્મની એાળખ હાેય તાે એમની પ્રાપ્તિના આનંદમાં દુન્યવી શાેક ન રહે.

### (કાવ્ય)

'આવના ચ'દનરસ સમ વયુષ્ણે અહિત તાપ સવિ ઠાળે' અહિતના તાપ શું ?'

જીવોના સમસ્ત અહિત અને સમસ્ત તાપને ઉપા૦ ભાવના ચંદ્રન રસ જેવા વચનથી ટાળનારા છે. ભાવના ચંદ્રનરસનું એક દીપું તપેલા ક્ષાહના ગાળા પર પડે તા તે ક્રાળો (આઇસ ક્ષાલ્ડ) કં સહિમ ખને; તેમ ઉપાધ્યાયના મુખમાંથી ઝરતાં વચન આવાં છે, તે આત્માની બધી ગરમી કારી દે છે. તે ગરમી છે અહિતની અકલ્યાણની. નાદાન છવો જીવનમાં જે બધું કરે છે, તે પાતાના અહિતનું કરે છે. જેમ કે ખાય પીએ, પૈસા ભેંગા કરે, રંગરાગ કરે, તે બધું અહિતનું છે. આ બધા આત્માના અહિતને ડાળનારા ચંદન રસ જેવા ઉપાધ્યાયનાં વચન છે.

' અહિતતાપ'ના ખે અર્થ લઇ શકાય એક કમેધારય સમાસ તરીકે-અહિત રૂપી તાપ, અને ખીજો દ્રન્દ સમાસ તરીકે—અહિત અને તાપ.

ઉપાધ્યાયના મુખમાંથી સૂત્રાથ – આગમનાં વચના નીકળે છે, તેથી સાંભળનારા આત્માના હિત અહિતને ઓાળખનારા થાય છે, તેથી તે અહિતને ઢાળનારા થાય છે.

રાગદ્વેષ આદિ કષાયના-દુર્ધ્યાનના તથા અસદ્ વિકલ્પાના તાપ જીવનને આકળ વ્યાકળ કરનારા છે. તેને રાળનાર, તેને શાંત કરનાર ઉપા૦નાં વચન છે. તે ઉપાધ્યાય જિન શાસનને અજવાળે છે. એટલે કે ઉજ્જવળ કરે છે, અર્થાત બીજા જીવોમાં જિનશાસન પ્રકાશિત કરનારા છે, એમને જિનશાસન પ્રત્યે આકર્ષાનારા છે. કહે છેને 'સાર્શે દીકરા કળ અજવાળે' એટલે કે કળને લાકમાં વિખ્યાત કરે. લાકોને પ્રશંસા થાય કે 'અહા ! કેવું સુંદર આનું કળ!' તેમ જિનશાસનને ઉજાળનાર ઉપાધ્યાય ભગવાન છે. એટલે બીજાઓને પ્રશંસા થાય અહા કેવું સુંદર જિનશાસન !

કાવ્ય—

'તપ સજઝાય રત સદા, હાદરા અંગના ધ્યાસા રેં?

ઉપાધ્યાય ભાદ્ય અને આભ્યંતર તપમાં રક્ત છે. માત્ર ઉપવાસ આયંબિલ નહિ, પરંતુ અનશન-ઉણાદરી-વૃત્તિ-સંક્ષેપાદિ ભાદ્યતપ તથા પ્રાયશ્ચિત, વિનય, વૈયાવશ્ચ આદિ અભ્યંતર તપમાં પણ સતત રકત છે, મગ્ન છે, એાતપ્રેત છે. પૂછા,

માેડા ઉપા<sup>દ</sup>યાય શું કામ તપ કરે?

પ્રo-ઉપાધ્યાય મુનિઓથી ઉપરની કક્ષાએ છે તો પણ અને ઉપાધ્યાય ખનતાં પહેલાં તપમાં ઘણું ઘણું આરાધ્યું છે તા પણ એમનેય આ ખાદ્ય આભ્યંતર તપના પ્રકારા આરાધવાના ?

ઉ૦−,હા, આ તાે જિનશાસન છે એ ન ભૂલશા.

જિનશાસન એટલે વીતરાગ ન થાએ ત્યાં સુધી અવશ્ય આરાધવાના સંવર–નિર્જરા (તપ) ના પ્રકારા ઉપદેશનારું ધર્મશાસન.

પછી એ પામીને ઉપાધ્યાય પણ સમજે છે, કે ' હું' હુજ વીતરાગ નથી થયા ત્યાં સુધી સંવર–નિર્જરા અવશ્ય આરાધવા જરૂરી છે.' પછી કેમ? એ તપમાં રકત ન હોય?

# ઉપા<sup>દ</sup>યાય તપ શું કામ આચરે એતું બીજું કારણુ:

વળી તે મુનિઓ માટે આલં અન રૂપ છે. પાતે તપના ૧૨ પ્રકાર આરાધે, તાે એ દેખીને મુનિઓ પણ આરાધે. ઉપાધ્યાયને તપમાં સુસ્ત દેખે તાે મુનિઓ ય સુસ્ત થાય આ સૂચવે છે કે આપણા માથે બેવડા ભાર છે,—

- (i) કર્માનિજેરા અને આત્મશુદ્ધિના, તથા
- (ii) સાથે સાથે બીજાને અસદ આલં બન ન બનીયે એના પણ ભાર છે. આ ભારને વહન કરીએ તા સ્વપરના હિતકારી બનીએ. ભાર માથે ન હોય તા સ્વપરના અહિ– તકારી થવાના

### સ્વાધ્યાયનું મહત્વ

ઉપાધ્યાય સ્વાધ્યાયમાં સદ્રા રકત છે.

પ્રo-તપમાં રકત કહ્યું ત્યાં આભ્યંતર તપમાં સ્વા-ધ્યાય તા આવી ગયાે. છતાંય 'સ્વાધ્યાય રકત'ના અલગ નિર્દેશ કેમ?

ઉ૦-અલગ નિર્દેશ એટલા માટે કર્યો કે બહુ સમય સ્વાધ્યાયમાં કાઢવાના છે. બીજ પ્રવૃત્તિ એાછી હાેઈ, ખાકીના બધા સમય સ્વાધ્યાયમાં કાઢવાના છે. ચારિત્ર– જીવનમાં ૧ પહાેર આહાર–વિહાર, ૨ પહાેર નિદ્રા, પણ સ્વાધ્યાય ૫ પહાેર કરવાના છે.

### જાપને અદલે સ્વાધ્યાયનું કેમ મહત્ત્વ !--'

સ્વાધ્યાયના એક મુખ્ય ઉદ્દેશ 'અશુભ વિકલ્પામાંથી ખર્ચી શુભ વિકલ્પામાં રહેવાનું.' જપમાં બેસે, કે ભાવના ભાવે, તા શુભ વિકલ્પમાં સ્થિર ન રહેવાય. કારણ કે એકની એક ચીજ હાય તા મન કેળવાયેલું નથી તેથી તેમાં સ્થિરતા નથી રહેતી. મન વિવિધતાપ્રિય છે, એટલે દા.ત. ભીમપલાસ વગેરે ગમે તેટલા સુંદર એક રાગમાં ગવાતું ગીત,પરંતુ શ્રોતા

એ રાગમાં ગીતની 3 કહી ૪ કહી સાંભળે એટલે મન સુસ્ત થવા માડે છે.ત્યાં જો ગંગેયા એના એજ રાગમાં બીજ કહીઓ ગારો તા શ્રોતા સુસ્તીથી સાભળશે પરંતુ રાગ ફરશે તા શ્રોતા નવા આનંદમાં આવી જશે. જપમાં વિવિધતા નથી તેથી મન સુસ્ત અને છે, તેથી તેમાં સ્થિરતા નથી રહેતી. પણ શાસ્ત્ર-સ્વાધ્યાયમાં જુદી જુદી ચીજ હાય છે તા મન એક પછી બીજા શભમાં, બીજા પછી ત્રીજા શભમાં, ત્રીજા પછી ચાથામાં. એમ મન સ્થિરતાથી શભમાં રમ્યા કરે છે. એક સરખા જપ મુશ્કેલ. ધ્યાનમાં આ ન બને-સ્વાધ્યાયમાં નવ નવાં શાસ્ત્ર-વચન અને શાસ્ત્રના પદાર્થ આવે તો મન બરાબર તેમાં પરાવાયેલું રહે છે.

સ્વાધ્યાયના એક વિશિષ્ટ હેતુ એ છે કે મનને એ શુભમાં લગાડી આત્મામાં સ'વેગભાવ વધારે છે.

'સ'વેગભાવ' એટલે દેવ, ગુરૂ, ધર્મ', ધર્મ'ના અ'ગ ઉપર શ્રદ્ધા–પ્રીતિ–ભક્તિભાવ.

સ્વાધ્યાય છેાડી જાપ અને ધ્યાનમાં લાગી જવામાં આ સંવેગભાવ વધવાના પ્રાયઃ અવકાશ નથી. દા. ત.

મૃતિ પર ધ્યાન લગાવ્યું તો શુભમાં તા મન રાક્યું અને એમાં અમુક કાેડિના સંવેગભાવ જગ્યા, પરંતુ સંવેગભાવ વધતા કેવી રીતે ચાલે ?

સંવેગભાવ વધારવાની તાકાત નવ નવાં શાસ્ત્ર–વચ-નમાં ને વચનના અર્થામાં છે.

નવી નવી ગાથા ને તવા નવા અર્થ વિચારાય તા

ધમેની નવ નવી વાત આવવાથી સંવેગ વધે છે. સ્વા-ધ્યાયથી સંવેગ વધે છે એટલે કે ધમે રાગ વધે. આરાધનાના રાગ વધે, આ બધા સંવેગ છે. સ્વાધ્યાયથી સંવેગ વધે છે. માટે સ્વાધ્યાયનું પ્રાધાન્ય છે, વિશેષતા છે. તેથી ઉપાધ્યાય તપ ને સ્વાધ્યાયમાં હંમેશાં રક્ત રહે છે. હંમેશાં રક્ત એટલા માટે કે જ્યાંસુધી ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં છીએ, ત્યાં સુધી ઔદ્ધાયક ભાવાના આક્રમણ સાથે ઝહુંમે છે,

એટલે જ્યાં ક્ષાયાપશિમક ભાવ જરાક માળા પડ્યા કે ત્યાં તરત ઔદયિક ભાવ આત્મામાં ઊતરી પડવા સમજો

'ઔદયિક ભાવ' એઠલે માહનીયાદિ કર્મના ઉદયના ભાવ. એમાં કામ–ક્રોધ–લેહ્સ વગેરે જાગતા રહે.

' ક્ષચાપશમિક ભાવ' એટલે માહનીય-જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્મ દેખાઇને ક્ષમાદિ ધર્મ સમક્તિ આદિ ગુણ પ્રગટ થાય તે.

તેથી ક્ષાચાપશમિક ભાવ કયારેક માળા ન પ<sup>ર્</sup>ડ એ માટે હ'મેશા તપ સ્વાયાયમાં રકતતા જોઈ એન્

દાતા ભગવાનની સ્તુતિ કરી, વીતરાગ પર રાગ વધ્યા, સંવેગ વધ્યા સમ્યગ્ દર્શન વધુ નિર્મળ થયું, એટલે ક્ષાયાપશમિક ભાવ વધ્યા પરંતુ સમ્યક્ત્વને નિર્મળ કરનાર જે અહુંદ ભક્તિ છે, તે પત્યા પછી હવે જો ખીજા શુભ યાગમાં દાખલ ન થાઓ તા પ્રમાદના અશુભ યાગમાં ઔદયિક ભાવ આવી જાય. પણ નિરંતર સ્વાધ્યાયમાં રહીએ તા ક્ષયાપશ્ચ ખન્યા સહે.

શાસ્ત્ર–સ્વાધ્યાય સમ્યફત્વને તો નિર્મળ કરે, ઉપરાંત બોજું શું કરે છે ? આ, કે માહનીય કર્મના ભાવ, હિંસામય આરંભસમારંભાદિના ભાવ, કષાયના ભાવ, ઇન્ડિય આસકિતના ભાવ, આ બધા માહના ભાવ છે. તેના નિગ્રહ અને ક્ષયાપશમ કરે છે.

ક્રૈપાયન દ્વારિકા ભાળી નાખવા તૈયાર થયા, ત્યારે ભગવાન નેમનાથે કહ્યું 'ધર્મ' કરો, જ્યાં સુધી ધર્મ' કરશા ત્યાં સુધી દેવતા દ્વારિકા નહિ ભાળી શકે.' અસ ભગવાને કહ્યું ને આખી દ્વારિકામાં ધર્મ'ના જુવાળ ઉપડયા. પૈલા દેવ ભાર વર્ષ આકાશમાં વ્યર્થ આંટા મારતા રહ્યો. અમિ મૂકી શક્યા નહિ; કેમકે દ્વારિકામાં ભારે વર્ષ ધર્મનું તેજ એટલું ઊંચું વ્યાપી રહ્યું કે

તેથી પૈલા દેવ ખાર વર્ષ સુધી અંજાઈ જાય છે! દ્વારિકાના ખૂણે ખૂણે રાજ ને રાજ ધર્મની જ્યાત જળ- હળતી હતી, તે કયાંય એ દેવને પ્રવેશ નથી મળતા. છતાં આશામાં ને આશામાં ખાર વરસ આંદા માર-માર કરે છે. આ દેવ કેટલા કપાયવાળા હશે ? કેટલા આવેશ તેને હશે ? કે દ્વારિકા આખી ખાળી નાખવાની લેશ્યાથી ખાર ખાર વર્ષ નગરી પર આંદા માર્યા?

તે સૂચવે છે ક<u>ે 'કપાયાવેશ મન–ઘરમાં ન ઘાલશા;</u> નહિ તા તે મન અગાડીને જીવન અગાડી મૂકશે.

હવે ૧૨ વર્ષ સુધી દેવતાએ કાંઇ ન કર્યું તેથી નગરીના લાકા ભરાસે બ્રમમાં રહ્યા કે''આર બાર વર્ષ થઇ ગયાં, કાંઇ થયું નહિ, તેથી લાગે છે કે દેવતા સ્વર્ગના સુખમાં આ ભૂલી ગયા હશે. દેવતા તે કેઠલા પૂંઠે પડે? તે તા તેની જગ્યાએ સ્વર્ગના સુખમાં મહાલતા બેસી ગયા હશે! માટે કરા હવે પારણાં!" શાનાં પારણાં? જે પ્રભુ–ભકિત અને આય'મિલાદિ તપસ્યા કરતા હતા તેના પારણાં! એટલે? પ્રભુ–ભક્તિ અને તપસ્યા ખ'ધ. હવે તા નાટક-ચેટક, ગીત ગાન, ખાન-પાન વધી ગયાં! ધમે તેજ એાસરી ગયું, તે દેવને છીં કે મળી ગયું, ને તેણે દ્વારિકાને આગ લગાડી દીધી! ધમે કરાવનારા માહનીયના ક્ષયાપશમભાવ જે ખ'ધ, તા સુખ લીલાના-લાલસાના ઓદયકભાવ ચાલુ થઇ ગયા.

આમ ધર્મના ક્ષયોપશમ–ભાવમાં જો થાકો, તો દિલમાં માહેના ઔદિયક ભાવ રૂપી દ્વૈપાયન દેવ દાખલ થઈ જવાના માટે તે ક્ષયોપશમભાવ ટકાવી રાખવા માટે તપ ને સ્વાધ્યાયમાં રકત સદા રહેા.

### ઉપાધ્યાય દ્વાદશાંગના ધ્યાતા છે.

એટલે કે ભાર અંગનું ધ્યાન કરનારા છે. સ્વા-ધ્યાય એટલે કે માત્ર રટ્ણ કરી બેસી રહેવાનું નહિ, પણ રટ્ણથી આગળનું પગથિયું 'ધ્યાન' છે એ કરવાનું. એ ઉપાધ્યાય કરે છે. 'ધ્યાન' એટલે એકાત્ર ચિંતન છે. એમાં પ્રણિધાન જોઇએ. પ્રણિધાનની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે શાસ્ત્ર કહે છે,—

પ્રણિધાન-મનતું સમપ'ણ એટલે ?

' विशुद्धभावनासारम् तदर्थापिंतमानसम् । यथाशक्ति क्रिया−स्टिंगं प्रणिधानं जगुर्जिना: ॥' અર્થાત્ વિશુદ્ધ ભાવનાના અળવાળું અને યથાશક્તિ ક્રિયાથી જ્ઞાપિત-સૂચિત, તથા તેના અર્થ માં સમર્પિત મનને જિનેશ્વર ભગવંતા પ્રણિધાન કહે છે.

પ્રિણિધાન એ સૂત્રના અર્થમાં કે ક્રિયાના ભાવમાં સમર્પિત મન છે. એ વિશુદ્ધ ભાવનાના સામર્થ્યવાળું હાૈય તથા યથાશકિત ક્રિયાથી યુક્ત હાૈય, એમ જિનેધર ભગવંતા કહે છે.

મનતું 'प्रकर्षे ण निघान 'તે પ્રણિધાન, અર્થાત્ ધ્યેયમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થાપન. માટે ધ્યાનને પ્રણિધાન પણ કહેવાય.

મનને સ્થાપિત કરવા માટે જે સૂત્ર-શાસ ભણીએ, તેના પદાર્થામાં મન સમર્પિત કરી દેવું.

<sup>દ્</sup>યાન–પ્રણિધાન એટલે મનતું સમર્પણ.

# સમપ'ણ એટલે શું ?—

સમર્પ'ણ એટલે પાતાનું અધું બાજુએ મૂકી સામામાં એકતાન થઈ જવું તે.

કા. ત. કન્યાને મનગમતો યુવાન ષતિ મળ્યા, તો તે સ્ત્રી પતિમાં સમર્પિત થાય છે. પછી તે સ્ત્રી પાતાની રુચિ, પાતાનો દરિ, એક પાતાનો રસ, શાખ, પાતાની ઇચ્છા, પાતાની દરિ, અધું બાજુએ મૂકી કઇ પતિમાં એકતાન થઇ જાય છે. પતિની યુચ્છા, પતિની પતિની રુચિ, પતિનો રસ-શાખ, પતિની ઇચ્છા, પતિની રુચિ એ પાતાની રુચિ, પતિનો ન્રસ-શાખ એ પાતાના રસ-શાખ, પતિની ઇચ્છા એ જ પાતાની ઇચ્છા; પતિના કાર્ય એ જ પાતાના કાર્ય, પતિનો દરિ એ જ પાતાના કાર્ય, પતિનો દરિ એ જ પાતાના કાર્ય, પતિનો દરિ એ

ગૌતમ મહારાજ ભગવાન મહાવીરદેવને સમર્પિત થયા એઠલે આ બધું કર્યું. પાતાની રુચિ–રસ–ઇચ્છા–સ્વ-ભાવ–દિષ્ઠિ બધું ભગવાનને સાંપી દીધું. હવે ભગવાનની રુચિ વગેરે પકડવાં. અર્થાત 'પ્રભુ! તમારી દષ્ઠિ એ મારી દષ્ઠિ, તમારી ઇચ્છા તે મારી ઇચ્છા, તમારી રુચિ તે મારી રુચિ…' આ કર્યું.

સીતાએ રામને મનતું સમર્પણ કર્યું, તેા ૧ર–૧૨ વર્ષ રામ સાથે વનમાં ગાળ્યાં, કશું પાતાતું ન રાખ્યું, બધું રામતું. આ છે મનતું સમર્પણ.

તેમ શાસ્ત્રના પદાર્થાને મનનું સમર્પણ એટલે કે સૂત્ર ભણતાં યાદ કરતાં

- (૧) મનનાં અધાં લક્ષ્રાં હઠાવી દે,
- (ર) મનની આપમતિ નીકળી જાય,
- (૩) મનની ખીજી−ત્રીજ કેલ્પનાએા નીકળી જાય, ખીજા–ત્રીજા વિચારા અ'ધ થઇ જાય, અને
- (૪) શાસ્ત્રના-સૂત્રના પદાર્થમાં જ મનની રમણતા ખની રહે,

ત્યારે મનતું સમર્પણ થયું કહેવાય. ત્યારે સાસું પ્રણિધાન લાગે. પછી મન સૂત્રાર્થમાં લીન એકાકાર હોય,

શાસના પદાર્થાને સમર્પિત મન રહે પછી શાસમાં જ્યાં ઉત્સર્ગ, રાજમાર્ગ લખાડવાના હોય, ત્યાં અપવાદ ન લગાવે, ને અપવાદ લગાડવાના હોય ત્યાં ઉત્સર્ગ ન લગાવે.

(અહીં વાચનામાં એક પ્રશ્ન ઊઠેયા કે,આ બધુ વર્ણન આવે છે તેવું આજે ગુરુમાં ક્યાં દેખાય છે?

જવાષ્ય એ છે કાળાનુસારે ગુરુનાં લક્ષણ જોવાં.

કાળાનુસાર એટલે મનવું અળ, સંઘયણનું અળ, વગેરેના હાસ થયા છે, તો ઉત્કર્ષ ન હાય. પણ એ જોવાનું કે કાળાનુસારે અંશે તેમનામાં છે કે નહિ? તે રીતે જોઈએ તા ગુરુમાં ઉત્કૃષ્ટતામાં એાછાશ જોઈ ગુરુ પર અસાવ કરવાનું ન થાય. તેમ 'આજે આવા આચાર્યા નથી. સાધુએા નથી…'આવું આવું કહેવાનું મન ન થાય; એવા અસાવ ન થાય, કેમકે એમ કહેવામાં શાસન આચાર્ય વગેરેના અપલાપ છે.

તેથી આપણા સદ્દભાવ રહે એટલા માટે એમ વિચારા કે વર્ત માન કાળે અળ-જ્ઞાન-સત્ત્વ એાછું થયું છે, તેથી એના પ્રમાણમાં શાસ્ત્ર વાતા મળે. ખાકી કરવા જેવું વાસ્ત-વમાં આ છે કે આપણે કંક્ત આપણી પાતાની વ્રત-નિય-મ આદિની આરાધના માટે પૂર્વના આદર્શી સામે રાખવા. પાતાની આરાધના જોવી, એ કેમ વધે એતું જ ધ્યાન રાખવું.

- (i) કેાણ શું એાહું કરે છે, શી ભૂલ કરે છે, તે ત્તરફ દૃષ્ટિ ન નાખવી.
- (ii) આપણે આપણા આચરણ માટે–ઉત્કર્ય માટે પૂર્વ પુરુષાના આદર્શ સામે રાખી આરાધના અળ વધારવું.
  - (iii) ખીજાને માટે કાલાનુસાર જોવું.

તા જ શ્રદ્ધા ભાવ-મૈત્રી ભાવ-પ્રમાદ ભાવ ખન્યા રહે.

મન પ્રસન્ન-પ્રશાંત–પ્રફલ્લિત ત્યારે જ હાય જ્યારે મૈત્રી આદિ ભાવાને સતત જાળવી રાખ્યા હોય.

તેટલા માટે જ મૈત્રી આદિ ભાવાને ધર્મના સ્વરૂપમાં મૂકેલ છે. ધર્મનું સ્વરૂપ એટલે વીતરાગ વચન અનુસાર અનુષ્ઠાન, પરંતુ એ મૈત્રી આદિ ભાવથી યુકત હોય તો જ ધર્મ રૂપ છે. તમે ચારિત્ર કઠોર પાળા ને સાધુ પ્રત્યે સૂગ કરો, સાધુ પ્રત્યે ઈર્ષ્યા કરો, તો તમે કરુણા-ભાવ ને પ્રમાદ-ભાવને ગુમાવ્યા, ત્યાં ધર્મ ગયા સમજવા. ધર્મનું સ્વરૂપ એ માગે છે કે ધર્મના અનુષ્ઠાન સાથે મૈત્રીભાવ કરુણાભાવ-પ્રમાદભાવ-ઉપેક્ષાભાવ જીવતા રાખો. ધર્મ-સ્વરૂપમાં મૈત્રીભાવ કરુણાભાવ આદિ ઊંચા હતુપૂર્વ કમ્ફ્યા છે. પોતે તપ સારો કરે છે, પણ અંદર ધર્મ-પરિષ્ણતિ ત્યારે થઇ કહેવાય કે જ્યારે તપ ન કરનાર પ્રત્યે અમૈત્રી-અભાવ ન થાય. કાઇ તપસ્વી પ્રત્યે સૂગ ન થાય, કે તેની ઈર્ષ્યા ન થાય. આ અમૈત્રીભાવ વગેરે એ અશુભ ભાવ છે, ને અશુસ ભાવ દિલમાં આવ્યા તો ધર્મપરિષ્ણતિના શુભભાવ ત્યાં ન ઊભા રહે.

તપથી શુભભાવની ધર્મ પરિણતિ ઘડવાની છે. એ ઘડવા મૈગી વગેરે ભાવાના પણ ખપ અવશ્ય કરવાના છે.

સાધુપણાના કે શ્રાવકપણાના આચારા અનુષ્ઠાનાના ખપ કરીએ, તેમ (i) ગૈરાગ્યની પરિણતિ (ii) મૈત્રી આદિ ભાવા, તથા (iii) આરાધક ભાવની ધમ<sup>૧</sup>પરિણતિના <u>પણ ખપ કરીએ, એ ધ્યાન રાખવું બહુ જ</u> જરૂરી છે.

ધર્મનું સ્વરૂપ ધર્મના અનુષ્ઠાન સાથે મેગીભાવ– કરુણાસાવ વગેરે જીવતા રાખવાનું માગે છે. બ્રહ્મઅર્થ પાળવા છતાં એ ન પાળનાર પર અમેત્રી–દુર્ભાવ તિરસ્કાર છે, તા ધર્મના નામનું મીંડું થશે. એમ કષાય–પ્રમાદમાં પડયા, સ્નેહભાવ–કરુણાસાવ નહિ હોય તા દુર્ભાવ થશે, અને તેથી બધું જશે.

ઉપાધ્યાય દ્વાદશાંગના ધ્યાતા, ધ્યાન ધરનાર છે, અને તેના પદાર્થ ને મન સમર્પિત કરનારા છે. સમર્પિત એટલે ઉત્સર્ગ તે ઉત્સર્ગ અને અપવાદ તે અપવાદ સમજે.

કાલાતુસાર માટે કહ્યું છે કે 'અચેલ એટલે કે જિન કલ્પી સાધુ એ જ ચારિત્રવાન.' એમ માની જે નગ્નને જ મુનિ માની એક વસ્ત્ર યા બે કે ગણ વસ્ત્ર પહેરનારતું અપમાન કરે, તો તે જિનાજ્ઞાની વિરુદ્ધ છે. સાધુ જિન કલ્પી–સ્થવિરકલ્પી વગેરે જુક્ષ જાદ્ધા કલ્પ– આચારવાળા હોય છે. કારણ કે જીવામાં સંઘયણ–અળ એાધું વત્તું હોય છે.

આજે વર્ત માનકાળમાં સંઘયણ-ખળ એહું, સત્ત્વળળ એહું, તેથી આરાધના ખાતર પ્રતિસેવના અર્થાત્ દાષિતગ્રહણ કરવું પડે. મુનિઓ ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણે કર્માક્ષય માટે ઉઘમી છે, એ જે પ્રમાણે પાતાનાથી સમ્યક્ શક્ય છે તે પ્રમાણે માર્ગ સ્થ થઈ શકે. પરંતુ જે ઉત્કૃષ્ટ ન પાળી શકે તો તેઓ કાંઈ તેની હીલાન ન થાય, અપ્ય માન ન થાય, સાધકને આવે અહિદાર નથી.

### માટે બે બાબતા ધ્યાનમાં રાખવી:-

- (૧) જાત માટે મહામુનિના ઊંચા આદરા સામે રાખવા,
- (ર) બીજા ઢીલા માટે અભાવ ન કરવા. બીજા માટે શક્યતા જોવી, ને એમના પ્રત્યે મૈત્રી ભાવના-કરુણા-ભાવના વગેરે ભાવના ભાવવી તો જ સાધનામાં સમર્પિત થવાય.

'તપ સજ્ઝાયે રત સદા, હાદશ અંગના ધ્યાતા રે' ઉપાધ્યાય હાદશાંગીને સ્વનામવત પરિચિત કરી શકે છે, જેટલું નામ પરિચિત, તેટલી હાદશાંગી પરિચિત છે.

# ઉપાધ્યાય તે આતમા, જગ**ળાંધવ જગભ્રાતા** રે.'

આવા ઉપાધ્યાય જગભાંધવ છે-જગતના સગા છે, અને જગલાતા છે. જગતના ભાઇ છે.

ભ્રાતા અને બાંધવની વિશેષતા એ છે કે ભ્રાતા સહાય-ભૂત છે, અને બાંધવ આ ધાસન રૂપ છે. દા. ત. કાેઈ પરદેશમાં ગયા, ત્યાં કાેઈ ભારતના માણસ મળે તાે તેને સગા સ્નેહી બાંધવ જેવા લાગે છે, તેથી તેને આ ધાસનરૂપ ખને છે. સગાં સ્નેહી આ ધાસન આપે. ઘરમાં કાેઇ માંદું હાેય ત્યારે ભાઈ સહાય કરે છે. માવજત કરે છે; ત્યારે સગાં સ્નેહી આવે તે હું ક્-આ ધાસન આપે છે. તેમ,

## ઉપાધ્યાય જગતના ખાંધવ યાને સગાં સ્નેહી છે.

ઉપાધ્યાય જગતને માટે હું ફ આ ધાસનરૂપ છે.તે એવા પ્રકારના શાસ્ત્રોધ આપે છે કે જેનાથી જગતને હું ફ ને આ<sup>દ</sup>્યાસન મળે છે. લાખા રૂપિયા કાઇએ ગુમાવ્યા અને તે ખૂબ હતાશ–નિરાશ થઈ ગયા, ને તે ઉપાધ્યાય પાસે આવે તા ઉપાધ્યાય કહે;

"તારું તા શું ગયું છે? માટા ચક્રવતી છ ખંડના રાજાના ખંડના ખંડ ઉપડી ગયા, તેના ચૌદ રતન ગયાં, નવ નિધાન ગયા, તેના પ્રમાણમાં તારા આ થાડા લાખ ગયા શી વિસાતમાં?"

આમ આધાસન આપનાર ઉપાધ્યાય તે આંધવ સમાન છે.

## ઉપા<sup>દ</sup>યાય જગતના ભ્રાતા છે.

ભાઇની વિશેષતા એ છે કે તે સહાયક છે, સુખ-દુ:ખમાં સાથે રહેનાર છે. તે સહાનુભૂતિ તથા સમસ વેદન કરનાર હોય છે. જો એક ભાઈ ને ખાેટ આવી, તા બીજો ભાઇ કહેશે, 'મારું છે તે તારું જ છે; ચિંતા ન કરીશ' કાેણ માગવા–લેવા આવે છે? પરંતુ આટલા શબ્દ હિંમત આપે છે. આમ ભાઈ માફક ઉપાધ્યાય સહાનુભૂતિ અતાવી તેને સહાયરૂપ અને છે.

પ્ર૦-ઉપા<sup>દ</sup>યાય તે**ા જગતની વસ્તુઓના સંઅધો** છાેડીને એઠા છે, તેા તે શી રીતે સહાનુબૂતિ બતાવવા જાય ?

ઉ૦−ઉપાધ્યાય ૬ખિયારા જગતને એવી શાસ્ત્ર– સમજ આપે છે કે,

'' જુઓ તમે ખાદા વસ્તુની ખાદ કે અભાવથી

દુઃખિત નથી; કિન્તુ તમે તમારા નિરાશ અનેલા મનથી દુઃખિત છો. તમે જો એમ વિચારા કે મારા કરતાં ભારે તંગીવાલા દુનિયામાં ઘણા છે. એના કરતાં તા મારી પાસે હજી પણ ઘણું છે, અને એાછું થયું તે તા કર્મા-ધીન છે, કર્મને આધીન વસ્તુમાં મારું કાંઇ ચાલવાનું નથી તો એની ખાતર હું શું કામ દુ:ખી થાઉં? મારે મારા દિલમાં લાખ રૂપિયાના દેવ-ગુરુ-ધર્મ સલામત છે, ને ખરેખર તા એ જ મારી કિંમતી મૂડી છે, માટે મારે દુઃખ કરવાની કશી જરૂર નથી. રામ-નળ-પાંડવા વગેરે જંગલમાં પણ એમજ સુખી હતા.'

આવી આવી શાસ્ત્ર-સમજ ઉપાધ્યાય આપી જગ-તને દુઃખમાં સહાયક, હિંમત અને રાહત આપનાર અને છે. સમજાવે છે કે 'સુખ-દુઃખ એ પાતાની આંતરિક પરિણતિ પર આધાર રાખે છે,' એથી ઉપાધ્યાય સુખ દુઃખના ભાગીદાર છે." આમ જગતને જે સહાનુભૂતિ કોંડ્રં ખિક ભાઇ કે સગા-વહાલા નથી આપતા, તે ઉપાધ્યાય કે આચાર્ય આપી શકે છે.

આતું તાત્પર્ય એ છે કે ઉપાધ્યાય જ્ઞાન-બાેધથી જગતને દુ:ખમાં થતા ચિત્ત-સંકલેશ, આત<sup>િ</sup>ધ્યાન અને અસમાધિ દૂર કરે છે, ગરીબી દુ:ખ નથી, એાછું ખાવા મળે તે દુ:ખ નથી, પણ ચિત્તના સંકલેશ એ દુ:ખ છે જો એ ન હોય તા ગરીખને કે શ્રીમંતને એાછું ખાવા મળે એતું કશું દુઃખ નથી, એ દુઃખી નથી, આવું જ્ઞાન આપનારને સમજાવનાર ઉપાધ્યાય છે. ઉપાધ્યાય નિરાશા

#### १७२

હતાશા આર્ત<sup>૧</sup>ધ્યાન દૂર કરનાર હેાવાથી તે ભ્રાતા સમાન છે.

### જીવની વિશેષતાઃ પરસ્પર ઉપકાર-

ઉપાધ્યાયના આ ગુણ આપેલું પણ જવનમાં ઉતારવાના છે, ને આપેલું ખીજાને સહાનુભૂતિ આપનારા ખનવાનું છે, કેમકે તત્ત્વાર્થ સૂત્ર કહે છે કે 'વરસ્વરાનુ– प्रहो जीवानाम' અર્થાત્ જડ કરતાં જીવની આ વિશેષતા છે કે જીવા પરસ્પર ઉપકાર કરી શકે છે. ગૃહસ્થા સાધને આહારાદિનું દાન કરી સાધના સંયમ-જીવન પર ઉપકાર કરી શકે છે, ને સાધ ગૃહસ્થાને ઉપદેશ આપી એમના પર ધર્મ-જીવનના ઉપકાર કરી શકે છે. દુ:ખમાં તત્ત્વ સમજાવી સમાધિ-શુભધ્યાન આપવાના ઉપકાર કરી શકે છે. આમ જોઈએ તો દેખાશે કે

માનવ જીવન અંગત જીવન ઉપરાંત સામૃહિક જીવન છે, સંઘ જીવન છે.

એકલા પંડે જંગલમાં રહેતા હોય તેને અન્યના વિચાર કરવાના રહેતા નથી. પણ સમૃહમાં રહેવું છે તા તા સ્વસ્થ કેવી રીતે રહેવું એજ વિચારવાનું છે.

ત્યાં મૈત્રી આદિ ભાવના ઉપયોગી થાય છે. પાતાના વૈયક્તિક અંગત જીવન માટે તો પાતાની સામે આદર્શ આ-લંખન રાખવાનું; દા. ત. ત્યાગ-તપ માટે ધન્ના અભુગાર જેવાનું જીવન નજર સામે રાખ્યા કરવાનું છે. પરંતુ સંઘજીવન માટે તો ખીજા માટે મૈત્રી-કરુણા-પ્રમાદ-માધ્યસ્થ રાખવાના. બીજાની ન્યૂનતાથી આપણે દીનહીન

ન અનીએ, આપણી ન્યૂનતામાં આપણે સંતાષી ન અનીએ. સંઘ્છવનમાં પાતે જો ડીપ્રેસ્ડ નિરાશ થઈ જાય તા તે સંઘને ઉપયાગી ન થાય. ત્યાં તા એ જ વિચાર કરવા કે 'સંઘની ગમે તેવી પરિસ્થિતમાં પણ પાતે સંઘને કેવી રીતે ઉપયાગી થાય!' 'સંઘમાં આમ અગડી ગયું છે, તેમ અગડી ગયું છે, દ્રસ્ટી આવા છે, શ્રીમંતા આવા છે, શિક્ષકા અગડી ગયા, સરકાર અગડી ગઈ…' વગેરે અખાળા કાઢયેથી શું વળે? ઉલ્દું એમાં પાતાના જ દિલમાં નરદમ દ્વેષ ગુસ્સા ને અહંકાર પાષાય છે, ને સામાનું સંઘનું કશું ભલું કરી શકતા નથી. એટલે એ ખખાળા વગેરે સદંતર અધ કરી પાતે સંઘને કયાં કેટલા કેવી રીતે ઉપયાગી થઇ શકે એજ જોવાનું કરવાનું છે.

' ઉપાધ્યાય જગતના આંધવ સગા અને જગતના ભ્રાતા છે.' એ ગુણમાંથી આ શીખવાનું છે કે સ'ઘ– જીવનમાં બીજાને નક્ષર આવાસન હ્ર્'ફ અને સહાનુભૃતિ આપનારા બનીએ.

#### કાલ્ય-

' सुत्ततथ-संवेगमयस्सुएणं संनीर खीरामय विस्सुएण । पीणंति जे ते उवज्झायराप झापह निच्चंपि कयप्पसाप ॥'

' અર્થાત જીવનદાયી સમ્યક્ નીર સમાન સ્ગમય, અને પુષ્ટિદાયી દૂધ સમાન અર્થમય, તથા અમૃતસમાન સંવેગમય તરીકે પ્રસિદ્ધ શ્રુત–આગમ વડે જે ઉપાધ્યાય રાજ ભવ્યાત્માને ખુશ–ર'જિત કરે છે, અને જે 'કયપ્પ-

#### ४७४

સાએ' જગતની ઉપર પ્રસાદ–કૃપા કરનારા બન્યા છે, એવા રાજમાન રાજેશ્રી ઉપાધ્યાયતું હ'મેશા પણ ધ્યાન કરાે.''

ભવ્યાતમા શ્રુતથી કેમ રંજિત થાય છે? તો કે સૂગ અને તેના અર્થ સંવેગમય છે. 'સુત્તત્થમય' એડલે શ્રુત તે સૂત્રમય છે, ને અર્થ મય છે. આમ તો શ્રુત એ આગમ સૂત્રો છે. કિન્તુ સૂત્રમાં અર્થ ભરેલા છે; જેમ દૂધમાં સાકર ભળેલી હોય તેમ સૂત્રમાં અર્થ ભળેલા છે; તેથી શ્રુત અર્થ મય પણ કહેવાય. સૂત્ર અને અર્થના વાચ્ય-વાચક ભાવ છે. અભિધય-અભિધાન ભાવ છે. સૂત્ર વાચક છે, અર્થ વાચ્ય છે. સૂત્ર શબ્દમય છે, અને એ શબ્દો અર્થનું સૂચન કરે છે. સૂચન કરે છે, માટે સૂત્ર કહેવાય છે. તેથી સૂત્ર સાથે અર્થ જોડાયેલા છે.

સૂરા અને અર્થ એકમેક જોડાયેલા છે. પદાર્થ, શબ્દ, અને જ્ઞાન ત્રણેના સંબંધ છે. જેમકે–

> घटशब्दोऽपि घट: घटअर्थोऽपि घट: घटज्ञानमपि घट:

થડાને માટે પૂજી 'શું' છે આ ?' તા કે ઘડા. 'તમે શું' બાલ્યા ? ' તા કે ઘડા. ' તમારા મનમાં શું' છે ?' તા કે ઘડા.

આ કહેવાની મતલખ એ છે કે સૂગમાં અર્થ સંમી-લિત છે. એડલે જેમ ધ્રુત-આગમ એ સૂગમય છે તેમ અર્થ મય છે. આગમની ગીછ વિશેષતા આ છે કે આગમ સંવેગમય છે, સંવેગ ભર્યા છે. આગમથી સંવેગ મળે છે. તીલ ધર્મના રાગ, માક્ષના રાગ, દેવગુરુના રાગ, ધર્મ-અનુષ્ઠાનના રાગ, તે બધા 'સંવેગ' છે. દા. ત, પ્રભુ-દર્શન કર્યા વિના મોંમા પાણીનું ટીપું ય ન નાખવું' યા 'દેવવંદન કર્યા સિવાય પચ્ચક્રખાણ ન પારવું.' એ દેવ-દર્શનાદિ ધર્માનુષ્ઠાનના રાગ છે, એને સંવેગ કહેવાય. આગમના શ્રવણથી આ સંવેગ મળે છે, એટલે આગમમાં સૂત્રને અર્થની સાથે સંવેગ વણાયેલ છે એમ કહેવાય. આ સૂત્રને અર્થની સાથે સંવેગ વણાયેલ છે એમ કહેવાય. આ સૂત્રને અર્થની સાથે સંવેગ વણાયેલ છે એમ કહેવાય. આ સૂત્રને અર્થના સાથે સંવેગ ન લીધો, તો તે આત્માને લાભદાયી હિતકારી ન ખને; કેમકે જો સંવેગ નથી તો એના તો હૈયામાં એ સંસાર-રાગ જ ઊભા રહે છે, પછી ભલે ગમે તેવા મોટા વિદ્વાન હોય.

સંવેગ-જનક અને સંવેગ-વર્ધક શ્રુતનું પઠન-પાઠન હોય તો તે આત્માને લાભકારી છે. એમાં પણ સૂત્ર છે એ દારો છે, ને અર્થ છે એ મણિઓ છે. મણિઓ દારામાં પરાવાયેલ રહે. દારા વિના મણિઓ વેરણ-છેરણ થઇ જાય, એમ અર્થ સૂત્ર વિના ભુલાઇ જાય એટલે હવે કોઇ કહે, 'હું એકલા અર્થ કરી લઇશ, ગાથા નહિ કર્;' તો તેમ કરતાં જતે દહાડે અર્થ ભૂલી જશે! ગાથાએ કરી હોય તો એનું પુનરાવર્તન ઘુંટાતા ભૂલાય નહિ, સરળતાથી ગાથાએ લાંબે ગાળે પણ યાદ આવે, અને એના પરથી અર્થાચંતન પણ સારી રીતે કરી શકે. ત્યારે એકલે સ્ત્રુ કોપ્યું હાંય ને અર્થ ન સમજ્યા

હાેય તો પદાર્થ-જ્ઞાન વિનાનું સૂત્ર શા કામનું ? અલખત્ સૂત્ર ગાખ્યા એઠલી જિનવચનની શ્રદ્ધાના લાભ મળ્યાે, ઉપરાંત સૂત્ર-પાઠ મંગળરૂપ થાય, પણ તેથી તત્ત્વના બાધ ન થાય.

સૂગ તે કેવું છે?

સૂગતે નીર ખીર ને અમૃત રૂપે વિશ્રુત છે. પ્રસિદ્ધ છે.

સૂત્ર તે નીર સમાન છે,

અર્થ તે ખીર-દુધ સમાન છે.

સ વેગ તે અમૃત સમાન છે.

- (i) નીર શું કામ કરે ? પ્રક્ષાલન. પ્રક્ષાલન એટલે કે એ વિશુદ્ધિ કરણ કરે છે. મનમાં સૂત્ર રટે તાે મનના કચરા સાફ થાય છે. તે મહિમા છે સૂત્રના અક્ષરાેનાે.
  - (ii) ક્ષીરએટલે કે-દુધ પુષ્ટિદાયક છે.

પહેલાં, સૂગથી મન ચાક ખું થયું, હવે મન અર્થથી તગડું અને, પુષ્ટ અને, જેટલા પ્રમાણમાં શાસ્ત્રના-શાસનના પદાર્થી મનમાં રમતા થાય તેટલા પ્રમાણમાં મન તગડું, અળવાન, પુષ્ટ થાય

(iii) સંવેગ અમૃતનું કામ કરે છે, મનને ચેતના મય રાખે છે.

પહેલાં સ્ટાથી પ્રક્ષાલિત મન હાય, પછી મન અથધી

પુષ્ટ કર્યું હોય કિંતુ જડાસકિતના ઝેરથી બેભાન આત્મા સજીવન ન થાય તાે બધું નકામું છે. માટા પંડિત હાેય ને શુદ્ધ ચેતના નહાેય તાે બધું નકામું છે. તેથી સંવેગ એ અમૃત છે, શુદ્ધ ચેતનાને સજાગ કરે છે.

તેમ સૂત્ર-અર્થ અને સંવેગ વડે ઉપાધ્યાય શિષ્યના મનને વિશુદ્ધ બનાવે છે, શિષ્યને પુષ્ટ બનાવે છે ને ખુશ કરે છે તેવા મહાન ઉપકારી ઉપાધ્યાયનું હંમેશા ધ્યાન કરાે.

''હ'મેશાં" શબ્દ એટલા માટે મૂકયા છે કે જો ધ્યાન સતત, ચાલુ ન હાય અને વચમાં તુટક પડયું તા સંસ્કારનું દઢીકરણ નહિ થાય. અને નિત્ય ધ્યાન કરા તા સંસ્કારનું દઢીકરણ થાય.

આ ઉપરથી એ ફલિત થાય છે કે

જે સારી ચીજ છે, તે સતત કર્યા કરા તા તેના સ'સ્કાર દઢ થઇ જાય ને ભવાંતરે ખહુ ઉપયાગી થઈ જાય.

ભવાંતરમાં દઢ સંસ્કારની વસ્તુ સુલભ અને છે.

તેથી આજે વર્તમાનમાં સારું કરતાં રહેવાતું છે, ને નરસું ખિલકુલ નહિ. એક મિનિટની ફાગિડિયા વાત કે ડાફાળિયું ય નહીં. જો તે કરવા જાય, તા ધર્મયાગ પર છાર ફરી વળે. એ શેના જેવું થયું તો કે અગ્નિ સળગાવે ને તે ઉપર રાખ ઢાંકી રાખે તેના જેવું થયું.

જો ભવાંતરમાં સારી ચીજ જોઈ તી હોય તો આજે

સારું ખૂબ કરો, નિરાશ સભાવે કરો, જેથી તેના સ'સ્કાર દઢ થઈ જાય. પછી સરળતા ને સુગમતા રહે.

સારી ભાખતની વિપરીત ભાખત તે ખાટી ચીજ છે. સતત તા શું કાેઈ કાેઈ વાર પણ ન કરાે. કારણ કે પેલું સારૂ <u>નિત્ય</u> કરાે તા સુસંસ્કાર પુષ્ય થવાના લા**ભ થા**ય, પણ નરસું <u>કાેઈવાર</u> કરાે તાેય નુકશાન થાય.

પ્ર∘–એવું કેમ થાય છે કે મન કરીને સારુ કરતાં કરતાં નરસું મનમાં સહેજે આવી જાય **છે** ?

ઉગ્–સારી ચીજના સંસ્કાર જુગજુના નથી. નવા ઊભા કરવાના છે, એટલે મન મારીને સારું કરેવું પડે છે. જ્યારે નરસી ચીજના સંસ્કાર તાે વારસામાં પડેલાં છે. જૂગ જુના છે, તેથી જો એ, સાવધાની ન રાખે તાે સહેજે ઉદ્દયમાં આવી પાપ-ઝાદ્ધિ કરાવે છે.

એકાદ વાર સારી ચીજ પણ જો સતત કરો તો તેના સંસ્કારાનું દઢીકરણ થાય કદાચ કાેેેકવાર ન થાય તો તેથી નુકશાન ન થાય. પરંતુ નરશી ચીજ કાેેેકવાર કરાેે તાેય નુકસાન થાય.

અનેક વિશેષણાથી સદ્દગુણાથી યુકત એવા ઉપાધ્યાયનું સતત ધ્યાન કરો.

ગુણાતું ધ્યાન એ ધ્યાન કરનાર ધ્યાનીને ગુણવાન ખનાવે છે.

#### 206

માટે આરહે તે આદિનું ધ્યાન તેના વિશેષણા સહિત કરો, 'અરિહંતા મે' શરણમ' એટલું જ નહિ, તેને બદલે પરમ િલોકનાથ, અચિંત્ય ચિંતામણિ ઉત્કૃષ્ઠ પુષ્યસમૂહવંતા, ભવજલ નિધિ પાત વગેરે વિશેષણાથી યુક્ત અરિહંત મારે શરણ' એમ ધ્યાન કરવાનું. વિશેષણા તે તે વસ્તુનું સ્વરૂપ એનની સામે આવી અરિહંત એ સ્વરૂપવાળા મનમાં આવે.

–સમા³ત−

[ હવે આગળ વાંચા–સાધ્રપદની વાચના ]



# પ્રભાવક પ્રવચનકાર વર્ધમાનતપાનિધિ પૂ. આચાર્ય દેવશ્રી વિજય ભુવનભાનુસુરીશ્વરજી મહારાજનુ મનનીય સાહિત્ય

| Sugario deters                       | 1008 1214 |
|--------------------------------------|-----------|
| પરમતેજ લા. ૧.                        | €-00      |
| પરમતેજ લા. ર.                        | 94-00     |
| ध्यान अने छवन ला. १-२ हरेकना         | 9-40      |
| अभीयंहनी अभीहिष्ट याथी आवृत्ति       | 8-00      |
| भहनरेणा थीळ यावृत्ति                 | 8-00      |
| वार्ता विद्वार ,,                    | 8-40      |
| अरिढंत पह नवपह प्रकाश १              | 90-00     |
| सिद्धपद                              | 4-00      |
| ખારભાવનાની સજઝાય ભાવાર્થ             | 4-00      |
| परमात्मक्षितिना रहस्य                | 4-00      |
| ધ્યાન શતક ગુજરાતી                    | 4-00      |
| ,, હિંદ્ય.                           | 9-00      |
| પ્રારુષ્ધ ઉપર પુરુષાર્થના વિજય       | 3-00      |
| સીતાજીના પગલે પગલે ભા. ૧ દરેકના      | 4-00      |
| શાસવાર્તા સમુચ્ચય ભા. ૧ હિંદી વિવેચન | २५-00     |
| શાસાવાર્તા સમુચ્ય ભા. ૨–૩            | 30-00     |
| प्रतिक्षम सूत्रचित्र आह्णम हिन्ही    | 92-00     |
| प्रतिक्रमण सूत्रियत्र आल्यम गुजराती  | 92-00     |

-: प्राप्ति स्थान :-

# हिन्य दर्शन ट्रस्ट

કુમારપાળ વિ. શાહ ૬૮, ગુલાલવાડી, મુંખઈ-૪