સમ્યગ્-દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રાણિ માક્ષમાર્ગઃ

# શ્રી નવતત્ત્વ પ્રકરણ [સાર્થ]

श्री कैलायसागर सूरि जानमंदिर
 श्री महाबीर जैन आराधना केन्द्र, केंग्बा
 श्री, गांधीनगर, पिन-382009,

H

#### ः अधाशाधः

શ્રી **વા**ણુલાલ જેસિંગલાલ મહેતા ડા. મફતલાલ જે. શાહ એ. સેક્રેટરીઓ

શ્રીમદ્દ યશાવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા અને શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ – મહેસાણા

भूस्य : ३1. EK-00

્રા ક્રિક્રેમ્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ આ સમ્યગ્-દર્શન–ગ્રાન–ચારિત્રાણિ માસ–માર્ગ'ઃ ૅંડ્રેક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્સેક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સ્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સ્ટિક્સેક્ટિક્સેક્ટિક્સ્ટિક્સ્ટિક્સ્ટિક્સ્ટિક્સેક્સ્ટિક્સ્ટિક્સેક્સ્ટિક્સ્ટિક્સ્ટિક્સ્ટિક્સ્સ્ટિક્સ્સ્ટિક્સ્સ્ટિક્

ગ્રન્થાંક–૬૮

# નિવતત્વપ્રજ**૨**ણ [સાર્થ]



-: પ્રકાશક :-

થી બાબુલાલ જેશિ'ગલાલ મહેતા ડૉ. મફતલાલ જે. શાહ

ओनररी से**डेटरीओ**।

શ્રીમદ્દ યશાવિજયજી જૈન સ'સ્કૃત પાઠશાળા અને

શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મ'ડળ મહેસાણા. (સદ્દગત શેઠ વેણીચંદ સુરચંદ સંસ્થાપિત)

આવૃત્તિ **ક** ફી વીર સંવત્ ૨૫**૧**૪

વિક્ર**મ** સંવત્ **ર**૦૪૪

प्रेत ३०००

સને ૧૯૮૭

મૂલ્ય : રાશ્ધ્-૦૦

મુદ્રક : અરિહંત પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ, સોમાભાઇ ચેમ્બર્સ, લુણસાવાડ, દરીયાપુર, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૧

#### પ્રસ્તાવના

સિનાર નિવાસી માસ્તર ચંદુલાલ નાનચંદ પાસે ખાર લખાવેલા નવતત્ત્વ પ્રકરણના વિસ્તરાર્થની કેટલાક સુધારા-વધાર સાથેની મહાર પડેલી પાંચમી આવૃત્તિ ઉપરથી આ છઠ્ઠી આવૃત્તિ મહાર પાડવામાં આવે છે. તે ઉપરથી-સંક્ષેપથી કે વિસ્તારથી નવતત્ત્વન રહસ્ય સમજવા માટે આ પુસ્તક લાેકપ્રિય થતું જાય છે, એ સ્પષ્ટપહે સમજ શકાય છે.

#### नवतत्त्वे।.

આ ચિત્ર-વિચિત્ર ઘટનાએાથી ભરપુર સંસાર અને જગત<sup>ે</sup> ગાેઠવણ તથા રચના કેવા પ્રકારની છે <sup>?</sup> એ એક અ**દ્**સત કેા<sup>:</sup> ઉકેલવાને અનેક બુદ્ધિશાળી મહાત્મા પુરુષોએ જીંદગીની જ અર્પણ કરીને પ્રયત્ન કર્યો છે.

ભારતના પ્રાચીન દર્શનકારાએ તે કાયડાના જીદીજીદી રીતે ' કરવા પ્રયત્ના કરેલ છે. તેમજ જૈનદર્શનના પ્રણેતા મહાન્ તીર્થ'કરાએ પણ તેના ઉકેલ કર્યા છે.

પ્રથમ-ભારતના પ્રાચીન દર્શ નકારાએ જગત્ના અને છ કાયડા કેવી રીતે ઉકેલ્યા છે ? તે પ્રથમ વિચારીએ. પછી જૈન વિષે જણાવીશું.

#### ચાર્વાક દર્શન

વ. આ દર્શન એકજ વાત કરે છે કે-"આ જગત્માં પૃથ્વ પાણી, અગ્નિ, વાયુ, અને આકાશ આ પાંચ ભૂતો જ જગત્ના મૂલ્ તત્ત્વો છે. આત્મા, પુષ્ય, પાપ, પરલાક, એવું કાંઇ છેજ નહિ. ખાલુ પીતું, લહેર કરવી, એક બીજાના સ્ત્રાર્થ જાળવવા, કરારાથી અધાઇ મનુષ્યોએ રહેવું. પાંચ ભૂતાના સમૂહમાંથી મદિરામાંથી મદનશક્તિન જેમ પ્રાણીઓમાં પ્રાણ–ચૈતન્યશક્તિ પ્રગટ થાય છે. અને તેઓ નાશ સાથે ચૈતન્યશક્તિના પણ નાશ થાય છે.

જે કાંઇ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, તેજ જગત છે, સ્વર્ગ, નસ્ક વગેરે કાંઇ જ નથી. ધર્મ-અધર્મ કે ધાર્મિક ક્રિયાઓ જેવું કાંઇ નથી" આ દર્શનના સ્થાપનાર પ્યૃહસ્પતિ કહેવાય છે. તેનું નામ ચાર્વાક દર્શન-નાસ્તિક દર્શન કહેવાય છે.

#### ૧. વેદાન્ત દર્શન.

ત્યારે વેદાન્ત દર્શન એમ કહે છે કે-"એ પાંચ ભૂતો વગેરે જે કાંઇ જગતમાં જેવામાં આવે છે, તે બધું એમ ને એમ મેળ વગરનું નથી. તે બધામાં બ્રહ્મ નામનું એક મહત્ત્વનું તત્ત્વ છે, કે જેની સાથે આખું જગત્ સંકળાયેલું છે, એટલું જ નહી, પણ ખરી રીતે બ્રદ્ધ પાતે જ આપણને આ જગત્ સ્વરૂપે ભાસે છે, વાસ્તવિક રીતે બ્રદ્ધ પાતે જ આપણને આ જગત્ સ્વરૂપે ભાસે છે, તે સ્વપ્નાની સૃષ્ટિની જેમ કેવળ જુઠા ભાસ માત્ર છે. એ ભાસ ઉડી જાય, અને આત્મા અને જગત્ બધુંય કેવળ બ્રદ્ધ રૂપે ભાસે એટલે બસ. એજ માલા અને જગત્ બધુંય કેવળ બ્રદ્ધ રૂપે ભાસે એટલે બસ. એજ માલા કૃદ્ધ નિત્ય જ છે" આ દર્શનનાં બીજાં નામા–ઉત્તર મીમાંસા અને હૈતવાદ કહેવાય છે. આ દર્શનનું વલાયુ જગત્ના તમામ પદાર્થોના કીકરણ તરફ છે.

## ર. વૈશેષિક દર્શન.

આ દર્શન કહે છે કે-"બધું છ્રદ્દામય જ છે, અને આ જે કાંઇ દેખાય છે. તે કાંઇ જ નથી, એ તે વળી ગળે ઉતરતું હશે? આ બધું જે કાંઈ દેખાય છે, તે દ્ર-૭ તત્ત્વમાં વહેંચાયેલ છે. દ્રવ્ય. ગુણ, કિયા, સામાન્ય, વિશેષ,સમવાય, એ છ અથવા અભાવ સાથે સાત તત્ત્વામાં વહેંચાયેલ છે આમ નજરે દેખાતી વસ્તુઓ— તેના લેદ-પ્રલેદ, તથા ચિત્ર-વિચિત્રતા અને અનેક જાતના પ્રત્યક્ષ અનુભવા એ સઘળું કાંઇજ નથી, એમ કેમ કહેવાય ? માણુસ ખાય છે, પીએ છે, વળી ભૂખ લાગે છે. એ બધું શું કાંઇજ નહી ? ના. એમ નહી પણ બધુંય છે."

આ દર્શાનના પ્રવર્ત કતું નામ કૃણાદઋષિ કહેવાય છે. તેતું બીજું નામ ઉદ્ધુક દર્શન પણ છે. અને તેના છ પદાર્થીને હિસાબે ખડુલુક્ય નામ છે. તથા પાશુપત દર્શન પણ કહેવાય છે. આ દર્શન ઇશ્વરને જગત્કર્તામાને છે, આ દર્શનનું વલણ જગત્તું પૃથક્ષરણ કરવા તરફ છે.

#### ૩. ન્યાય દર્શન

૧૦ વાદ (વાદી-પ્રતિવાદીની રૂપ ૧ પ્રમાણ (પ્રમાણ ચર્ચા ) જ્ઞાનનું કારણ) ૧૧ જલ્ય (વાદીને જીતવા ર પ્રમેય (પ્રમાણથી જાણવા પ્રપંચ ભરી વાણી) ચાેગ્ય) **૩ સંશય** (સંદેહ-અનિશ્ચિત १२ वितं डा (सामा पक्षना જ્ઞાન) इष्ण्य अद्या) ૪ પ્રયોજન (સાખિત કરવા ૧૩ હેત્વાભાસ (ખાટા ચાેગ્ય) હેતુએા) ૧૪ છળ (ઉંધા અર્થ કરી ય દ્રષ્ટાંત (બન્નેયને ક્યુલ દાખલા) હेराववाने। प्रयतन) ૧૫ જાતિ (નિર્દોષ હેતને દ સિદ્ધાન્ત (અન્નેયને કેબુલ નિહા ય) સદાેષ અતાવવા) ૧૬ નિગ્રહસ્થાન (ખ'ડન ७ અવયવ (પરાર્થ અનુમાનના અંગા) ચેાગ્ય વાદીની ગકલત– ૮ તક (નિર્ણય માટે ચિંતન) ભૂલ) ૯ નિર્ણય (નિશ્ચય)

એ સાળ પદાર્થીના જ્ઞાનથી તત્ત્વજ્ઞાન થાય છે. અને તત્ત્વજ્ઞાન થવાથી માેક્ષ મળે છે. આ દર્શન પણ "ઇશ્વર જગત્ કર્તા છે, અનંત આત્માઓ સર્વ વ્યાપક છે. આત્મામાં જ્ઞાન ઉત્પન્ન થતું અંધ પહે, તે માેક્ષ" માને છે. આ દર્શનના પ્રણેતા ગોતમ ગાત્રીય અક્ષપાદ ઋષિ છે.

વૈશેષિક દર્શન અને આ દર્શન લગલગ મળતાં આવે છે. વૈશેષિકના દ્રવ્યા વગેરેના સમાવેશ પ્રમેશના વિભાગામાં આ દર્શન કરે છે. ત્યારે આત્મદ્રવ્યના જ્ઞાન ગુણુના લેદોમાં ઉપરના ૧૬ પદાશીના સમાવેશ વૈશેષિક દર્શન કરે છે. આ દર્શનનું મુખ્ય વલણુ તકે શાસ્ત્રનું વિજ્ઞાન રજુ કરવા તરફ છે.

## ૪ જૈમિનીય દર્શન

આ દર્શન કહે છે કે-"કાઇની રચના વગર (અપૌરુષેય) પ્રમાણ-ભૂત વેદામાં જે યજ્ઞાદિ ક્રિયાઓ ખતાવેલ છે, તે પ્રમાણે વર્ત વું, એજ જીવનના સાર છે. વેદામાં પરસ્પર વિરાધી વાતા જણાય છે. તે ખરી રીતે વિરાધી નથી. માત્ર તેના અર્થો અને આશયા અરાખર સમજવા પ્રયત્ન કરવામાં આવે, તા તેની દરેક વાતા સંગત છે."

એમ કહી, તેઓ વેદોનું પ્રામાણ્ય સિદ્ધ કરવાને માટે અનેક ચુક્તિ પ્રચુક્તિ સમજાવે છે. અને યગ્ગાદિ ક્રિયાઓ ઉપર જ ખાસ ભાર મૂકે છે. સર્વગ્રપણું તેમજ ઇશ્વરકર્તૃત્વને આ દર્શનવાળા માનતા નથી. આનું ખીજું નામ પૂર્વ મીમાંસા દર્શન કહેવાય છે. તેના પ્રણેતા જૈમિનિ મુનિ છે. આ દર્શનનું વલા શાસ્ત્ર પ્રમાણના દુવિગ્રાનને ખૂખ મજખૂત રીતે ખીલવવા તરફ જણાય છે. મીમાંસક-ઊંડા વિચાર કરનાર.

#### પ. સાંખ્ય દર્શન

આ દર્શનકારા પરચીશ તત્ત્વો માને છે. "પુરુષમાંથી સત્ત્વ, રજસ્ અને તમસઃ એ ત્રણ ગુણમય પ્રકૃતિ ઉત્પન્ન થાય છે. પ્રકૃતિમાંથી મહત્તત્ત્વ એટલે ખુદ્ધિતત્ત્વ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંથી અહંપણારૂપ અહંકાર ઉત્પન્ન થાય છે.

અહ'કારમાંથી પ જ્ઞાનેન્દ્રિય [સ્પર્શના, રસના, ઘાણ, ચક્ષુઃ, શ્રોત્ર, પ કમેંન્દ્રિય (પાયુ-ગુદા, ઉપસ્થ-સ્ત્રી-પુરુષ ચિન્હ, મુખ, હાથ, પગ.) મન, અને **પ. તન્મા**ત્રા (વર્ણુ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શ, શગ્દ.) ઉત્પન્ન થાય છે. પાંચ તન્માત્રામાંથી પ.ભૂ**ત** (પૃથ્વી, પાણી, અગ્તિ, વાયુ, આકાશ) ઉત્પન્ન થાય છે.

પુરુષ ચૈતન્યમય છે. પ્રકૃતિ કાંઇક ચૈતન્યમય અને કાંઇક જડરૂપ છે. પ્રકૃતિ અને પુરુષની ગડમથલ એજ જગત્. અને બંનેના જુદા-પણાનું ભાન, તે માેક્ષ. આત્મા સવેલ્યાપિ, નિર્ણું હુ, સૂક્ષ્મ અને ચૈતન્યરૂપ છે. પણ જ્ઞાનયુકત નથી. કારણ કે ખુદ્ધિતત્ત્વ તા પ્રકૃતિમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે. બંધ, માેક્ષ પ્રકૃતિના સ્વભાવ છે. પુરુષના નથી." સાંખ્યા ઇશ્વરકર્જુત્વ માનતા નથી. આ દર્શનના પ્રણેતા કપિલ મુનિ કહેવાય છે. આ દર્શનનું વલણ જડ-ચેતનરૂપ જગત્ની ઉત્થલ-પાથલનું એકધારૂં ધારણ સમજાવી, એકીકરણ અને પૃથક્કરણના કમ સમજાવવા તરફ છે.

#### **૬. ચાેગ દર્શાન**

આ દર્શન "યાગિવદ્યાની અનેક જાતની પ્રક્રિયાના સેવનથી કૈવલ્ય પ્રાપ્ત થઇ માેક્ષ મળે છે." એમ કહી યાગિવદ્યાની અનેક પ્રકારની પ્રક્રિયા સમજાવે છે આત્માનું ચૈતન્ય સ્વીકારે છે. ઇશ્વર– કર્તૃત્વ માને છે. અને લગભગ સાંખ્ય દર્શનનાં તત્ત્વો સ્વીકારે છે. માટે તે સાંખ્ય દર્શનમાં અન્તર્ગત ગણાય છે.

ચાર્વાક પછી અતાવેલા આ છ દર્શના વેદ અને ઉપનિષદા વગેરે વૈદિક સાહિત્યને અનુસરનારા છે. ચાર્વાક, બૌદ્ધ અને જૈન એ ત્રણ્ય દર્શના અવૈદિક અને સ્વતાંત્ર દર્શના છે.

છ દર્શનની સંખ્યા બે રીતે પુરી કરવામાં આવે છે.

- ૧. ''૧ સાંખ્ય, ૨ યાેગ ૩ પૂર્વ મીમાંસા, ૪ ઉત્તર મીમાંસા, ૫ ન્યાય, ૬ વૈશેષિક" એ છ વૈદિક દર્શના અથવા
- ૧. જૈન, ૨. સાંખ્ય (યાેગ), ૩. મીમાંસા (પૂર્વ અને ઉત્તર). ૪ ન્યાય (ન્યાય અને વૈશેષિક) ૫ બૌદ્ધ ૬ ચાર્વાક : આ રીતે પણ છ દર્શનોની ગણત્રી છે.

ચાર્લાંક સિવાય બધાં દર્શના આસ્તિક છે. જૈનદર્શન તત્ત્વજ્ઞાન રૂપ છે, અને બીજા દરેક દર્શના એક એક વિજ્ઞાનરૂપ છે.

#### બૌલ્ક દરા<sup>દ</sup>ન

|                                                                     | ****                            |      |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------|------|
| ૧. (૧) વિજ્ઞાન<br>(૨) વેદના<br>(૩) સંજ્ઞા<br>(૪) સંસ્કાર<br>(૫) રૂપ | પ સંસારી સ્કં'ધે⊫૧ હ્યું દુઃખ ∢ | તત્વ |
| (1) 4 1                                                             |                                 |      |

| ર. (૧) રાગ |   |                           |    |           |      |
|------------|---|---------------------------|----|-----------|------|
| (૨) દેવ    | น | દ્રષ <b>ો</b> ા= <b>ર</b> | ω, | ವಾ ಶಾಕ್ಷಣ | Arti |
| (2) 500    | • | 4.30-6                    | •  | 46 300    | 1612 |

- (૩) માહ (૪) ઇષ્યો
- (૫) કથાય
- 3. યાંચ સ્કંધાના ક્ષણવિનાશીપણાની ભાવના=વાસના, ૩ જીં માર્ગ તત્ત્વ.
- ૪. નિવિ'કલ્પ દશા. ૪ **શું માેક્ષ તત્ત્વ.** ઔદ્ધદર્શન—''માેક્ષ શૂન્ચરૂપ છે. દરેક વસ્તુ ક્ષણવિનાશી છે. આત્મા, પરમાણુ, દિશા, કાળ, ઇશ્વર, વગે<del>રે</del> નથી" એમ માને છે.

પાંચ સ્કંધા ક્ષણવિનાશી છે. આ ચાર આર્ય સત્યા કહેવાય છે. પ ઇંદ્રિયા, પ વિષયા, મન અને ૧ ધર્મ એ ૧૨ આયતનને પણ તત્ત્વ માને છે.

ભૌદું દર્શનનું વલણુ માત્ર વૈરાગ્ય તરફ મુખ્યપણું જણાય છે. છતાં મધ્યમ માર્ગના ઉપદેશને લીધે એ ધર્મ તરફ સરળતા, સગવડા અને કઠારતા વગરની તપશ્ચર્યાને લીધે જનસમાજ વધારે ખેંચાયા હતા. જૈનાની ખાર ભાવનાઓમાં આ તત્ત્વાના લગભગ સમાવેશ થઇ જાય છે.

### ૧. જૈન દર્શાન

૧ નામા-આ દર્શનનાં આહીત દર્શન, જૈન દર્શન, સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાન્ત, અનેકાન્તદર્શન વગેરે અનેક નામા છે.

ર પ્રાણેતા-આ દર્શનના પ્રણેતા રાગ-દ્વેષ રહિત સર્વજ્ઞ-કેવળી તીર્થ કરા જ હાઇ શકે છે.

## ૩ જગત્ સ્વરૂપ નિરૂપણ—

આ દર્શન જગત્ના સ્વરૂપનું અનેક જુદાજુદા દષ્ટિભિંદુએાથી નિરૂપણ કરે છે.

૧. પદાર્થ વિરાનની દેષ્ટિથી, ધાર્મિક જીવનની દેષ્ટિથી, વિકાસ-વાદની દેષ્ટિથી, પ્રાકૃતિક સ્વરૂપની દૃષ્ટિથી, મૂળ પદાર્થોની દેષ્ટિથી, પદાર્થાના પેટા ધર્મોની દબ્ટિથી, જગત્ના એકીકરણની દબ્ટિથી, પૃથક્ક-રણની દબ્ટિથી, ન્યાય શાસ્ત્રની દબ્ટિથી, શબ્દ શાસ્ત્રની દ્રબ્ટિથી, માક્ષમાં ઉપયાગી-અનુપયાગીપણાની દ્રષ્ટિથી, વ્યવહાર દુષ્ટિથી, નિશ્ચય દુષ્ટિથી, પ્રાણીજ સૃષ્ટિની દ્રષ્ટિથી,જડેસૃષ્ટિની દેષ્ટિથી,નિત્યાનિત્યપણાની દૃષ્ટિથી, લેકાલેકની દેષ્ટિથી, કાળ પ્રવાહની દેષ્ટિથી, સ્વભાવની દેષ્ટિથી, ઇત્યાદિ અનેક દેષ્ટિબિ દુએાથી આખા જગતનું નિરૂપણ, સ્વતંત્ર અને એક બીજા ઉપર આધાર રાખતા અનેક પારિભાષિક શબ્દ્રાથી સંપૂર્ણ કર્યું: છે. આ દરેક દેષ્ટિબિંદુઓને દાખલા દલીલાથી સમજાવવા જતાં ઘણા જ વિસ્તાર થાય, એ સ્વાભાવિક છે. અને આ રીતે બિન્નબિન્ન દુષ્ટિ\_બિ'દુએાથી જગત્તું નિરૂપણ કરેલું હાવાથી જગત્ના બુદ્ધિશાળી પુરુષાએ બીજી જે જે દેષ્ટિબિ'દુથી નિરૂપણ કર્યું' હાય છે તે સર્વના આમાં સમાવેશ મળી આવે છે. ત્યારે આમાંના જુઠાજીઠા અનેક દેષ્ટિ બિંદુઓ જુદાજુદા વિદ્વાનાના મતમાં મળી આવે છે. પરંતુ એકજ ઠેકા**ણે અધા મળી શકતા નથી ત્યારે અહિ**ંસર્વ વિદ્રાનાના મતા સ'ગ્રહિત મળી આવે છે. ઉપરાંત બીજા ઘણાં તત્ત્વા મળે છે.

#### દાખલા તરીકે :—

- ૧. **પદાર્થ વિજ્ઞાનની** ક**િંદથી**—આખું જગત્ છ દ્રવ્ય**માં** ૦ હેં ચાયેલું છે. તેના ગુણા, ધર્મા, ક્રિયાએા, રૂપાન્તરા, વગેરેના સમાવેશ એ છમાં કરી લીધા છે. જયારે વૈશેષિકા ૬-૭ પદાર્થામાં કરે છે.
- ર ધર્મ નિરૂપણની દિષ્ટથી-સમ્યગદર્શન, સમ્યગ્ જ્ઞાન; સમ્યક્ષ્સારિત્ર એ ત્રણ તત્ત્વના નિરૂપણમાં આખા જગતનું નિરૂપણ તેના અનુકૂળ-પ્રતિકૂળપણા વગેરે રૂપે થઈ જાય છે.
- 3 વિકાસવાદની દહિટથી—૧૪ ગુણુસ્થાનકમાં આખા જગત્તું નિરૂપણ કરી શકાય છે, તેમાં અવાન્તરપણે લાેક-અલાેક અને જડતું સ્વરૂપ પણ વિચારવું પડે છે.
- ૪ પ્રાકૃતિક સ્વરૂપની દૃષ્ટિથી—દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની દૃષ્ટિથી લાક અને અલાકનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ વિચારી શકાય છે.
- પ મૂળ પદની દીષ્ટથી—દ્રવ્યાર્થિ'ક નયની દિષ્ટિથી આખા જગત્તું સ્વરૂપ વિચારી શકાય છે. અહીં નિત્યવાદની દિષ્ટિથી પણ વિચારી શકાય છે.
- ર પદાર્થોના પેટાધર્મની દૃષ્ટિથી–એટલે પર્યાયાર્થિક નયની દ્રષ્ટિથી પણ આખા જગતનું સ્વરૂપ વિચારી શકાય છે. અહીં અનિત્યવાદની દૃષ્ટિથી પણ વિચારી શકાય છે.
- ૭ એકીકરણની દિષ્ટિથી—આખું જગત છ દ્રવ્યમય છે. તે દ્રવ્યમાં પણ ઉત્પાદ, વ્યય, ધ્રીવ્યરૂપ ત્રણ ધર્મ છે. એટલે જગત્ એ ત્રણ ધર્મ મય છે. અને તે ત્રણેયમાં સત્ એકજ ધર્મ રહેલા છે એટલે કે જગત્ સત્ર્પ છે. એમ જૈનદિષ્ટિથી કહી શકાય. જેને વેદાન્તિઓ પ્રાધ્ય કહે છે. આ સત્ દરેક પદાર્થમાં ત્રિકાલવ્યાપી છે. અને આખું જગત્ તન્મય છે. તે સત્ની જ સમગ્ર ઉત્થલપાથલ—લીલા એજ જગત્ છે માટે એ સત્ નામના ધર્મ ઘણા જ મહાન

અને સર્વાથી વિશેષ ઉચ્ચ અને શક્તિશાળી છે, જેથી તેને "ઇશ્વર" કહેલું હોય, તો જૈન દૃષ્ટિથી વાંધા નથી અને તે આખા જગત્માં – ત્રિકાળમાં એક જ સત્ ધર્મ રૂપ (ઇશ્વર) સર્વ પદાર્થમાં વ્યાપક છે. અને તે નિત્ય છે.

उत्पादच्ययधौच्ययुक्त' सत्. તત્ત્વાથ° અધ્યાય પ મા.

૮ પૃથક્કરણની દૃષ્ટિથી-વળી તે સત્ ત્રણ રૂપે છે-ઉત્પાદ, વ્યય, અને કોવ્ય. જગત્માં એવા કાંકપિણ પદાર્થ નથી કે જેમાં એ ત્રણ તત્ત્વો ન હાય. પુરાણીઓ કહે છે કે-બ્રહ્મા ઉત્પન્ન કરે છે, શિવ નાશ કરે છે, અને વિષ્ણુ સ્થિર રાખે છે. ઉપરનાં ત્રણ તત્ત્વા આળજવાને સમજાવવા કદાચ ત્રણ દેવનાં નામ આપ્યાં હાય તા જૈનદ્ષ્ટિથી કાંઇપણ એવા પદાર્થ નથી કે જેમાં બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને શિવ ન હાય એટલે દરેક પદાર્થમાં ઉત્પાદ, વ્યય, અને ક્ષીવ્ય, દરેક વખતે એકી સાથે છે જ.

મારી વી'ટીમાં સોનું ધ્રુવ છે, લગડીના નાશ થયા, અને વી'ટીની ઉત્પત્તિ થઇ છે. અત્યારે પણ સોનું કાયમ છતાં તેમાં અનેક અણુઓ લળે છે, અને અનેક અણુઓ છુટા પડે છે. તેને ઘસારા લાગે છે. તેમાંના રંગ અને ચમકમાં કરક થાય છે. વગેરે ઉત્પાદ-વ્યયા થયા જ કરે છે. પૃથક્કરણમાં વિશેષ આગળ વધીએ તા ધ્રીવ્યમાં છ દ્રવ્યના સમાવેશ, અને ઉત્પાદ-વિનાશમાં અનન્ત પર્યાયોના સમાવેશ થાય છે. અહીં સાંખ્ય દર્શનનાં તત્ત્વોના વિકાસ વિચારી શકાય છે.

ન્યાયશાસ્ત્રની દિલ્ટિથી—સમ્યગ્દેલ્ટિના તત્ત્વ નિર્ણયની વ્યવસ્થામાં ન્યાય દર્શન સંગત થાય છે. એટલે કે જ્ઞાન અને અજ્ઞાનની વિચારણામાં સમગ્ર જૈન પ્રમાણ શાસ્ત્ર અન્તર્ગત થઇ જાય છે. પાંચ જ્ઞાન, 3 અજ્ઞાન; અને ત્રિયની દિલ્ટિ પ્રમાણ-અપ્રમાણ તથા પ્રમેય વિભાગ સમજાય છે.

વ્યાકરણીઓ —શબ્દબ્રહ્મ અને પરપ્રદ્યાના વિભાગ પાઉ છે. ત્યારે જૈતદર્શન શબ્દનય અને અર્થનયની દબ્ટિથી આખા જગતનું નિરૂપણ કરે છે. અભિલાપ્ય ભાવા અને અનિભલાપ્ય ભાવા વગેરે વિચાર એ દેગ્ટિબિંદુ પુરૂં યાડે છે.

માસની દિષ્ટિથી—અધ્યાત્મ શાસ્ત્ર, સામાચિક ચારિત્ર, તથા છ આવશ્યકા મારફત માેક્ષના માર્ગ સમજાવતાં આખા જગત્નું નિરૂપણ થાય છે. અથવા એ વાતને વધારે સરસ રીતે સમજાવવા નવતત્ત્વનું નિરૂપણ છે. તે પાછળથી સમજાવીશું.

્યવહાર દહિટથી-સમાજવ્યવસ્થાથી માંડીને ઠેઠ તીથ'કર ભગવાન સુધીના વ્યવહારાની ઘટના વિચારતાં આખા જગત્નું પ્રાસં-ગિક વિવેચન થઇ જાય છે.

જીવસૃષ્ટિની દૃષ્ટિથી-પાંચ ભાવેા યુક્ત જીવાનું વિવેચન કરતાં પણ આખા જગતનું વિવેચન થઈ જાય છે.

આ રીતે આવા ઘણાજ દેષ્ટિબિંદુઓથી જગત્તું નિરૂપણ વિગત-વાર જૈનશાસ્ત્રામાં મળે છે. છતાં મેહ્યપ્રાપ્તિની દેષ્ટિથી વિવેચન કરતાં નવતત્ત્વના વિવેચનથી આખા જગત્તું સ્વરૂપ ખહુ જ સરળતાથી સમજાવ્યું છે.

તદ્દન સાદા અને આખાળ–ગાપાળને સુપરિચિત શખ્દાેથી આખા જગત્નું નવતત્ત્વામાં એકીકરણ કરી લીધું છે, જાએા–

જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસ્ત્રવ, સંવર, નિજેરા, ભ'ધ, અને માેક્ષ. આમાં કેટલી સાદાઇ અને સુપરિચિતતા જણાય છે ? જરાયે અટપટાપણું જ નહીં.

જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, બંધ, મોક્ષ, વગેરે શખ્દો તો તદ્દન પરિચિત જેવા જ છે. આસવ, સંવર, નિર્જરા એ ત્રણ શખ્દો કંઇક અપરિચિત જેવા લાગે છે. પણ તેના અથીના ક્રમ બહુ જ સાદો છે. ચૈતન્યવાળા જીવતા પદાર્થીના સમાવેશ જીવતત્ત્વમાં કર્યો છે. જડ ચીજોના સમાવેશ અજીવતત્ત્વમાં કરવામાં આવ્યા છે. માક્ષ એ જીવનનું અંતિમ સાધ્ય તત્ત્વ છે. બાકીના તત્ત્વો જડ-ચેતનના સંજોમ-વિજોગો ઉપર આધાર રાખનારા છે. પુષ્ય પાપ તેા જગત્માં સારાં કામ અને ખાટાં કામ તરીકે પ્રસિદ્ધ જ છે.

પાપ–પુષ્યના કર્મીના અને આત્માના સંબંધ તે બંધ છે. કે જે માક્ષમાં વિઘ્નકર્તા છે.

પાપ-પુષ્યના બંધનું કારણ આસવતત્ત્વ છે અને તેઓના બંધને રાેકનાર તે સંવરતત્ત્વ છે. માેક્ષ તરફ ધીરે ધીરે લઇ જનાર બંધ અને આસવનું વિરોધિ–તથા સંવરમાં સહાયક નિર્જરાતત્ત્વ છે. જે પુષ્ય–પાપથી ધીમે ધીમે આત્માને છૂટા કરવામાં મદદ કરે છે. અંશથી છૂટા પડવું તે નિર્જરા અને એકદમ તદ્દન છૂટા પડવું તે માેક્ષતત્ત્વ. નિર્જરાતત્ત્વ માેક્ષના જ અંગ તરીકે છે.

આમ ઘણી જ સાદી રીતે નવતત્ત્વાની વ્યવસ્થા અતાવીને તેના વિવેચનમાં આખા જગતનું સંપૂર્ણ વિવેચન કેવી રીતે કરે છે, જે આ ગ્રન્થના અભ્યાસ કરવાથી ખરાખર સમજાશે.

બીજાં દર્શ ના સાથે જૈન દર્શ નની તુલના કરતાં ઘણા વિસ્તાર થઇ જાય તેમ છે. ડુંકામાં દરેક દર્શ નની વિચારપહિત જીદા જીદા રૂપમાં જૈનદર્શ નમાં વિગતવાર મળે છે. તે ઉપરાંતના અનેક દ્રષ્ટિબિંદુ-એપાથી જગત્ના વિચાર મળે છે. જેથી એક જૈનેતર વિદ્વાને કહ્યું છે કે–

"જૈનદર્શન ખાસ ખાસ બાખતામાં ઔદ્ધ, ચાર્વાક, વેદાન્ત, સાંખ્ય, પાત જલ, ન્યાય અને વૈશેષિકને મળતું હાય એમ દેખાય છે, પરંતુ એ એક સ્વતંત્ર દર્શન છે, એ પાતાનો ઉન્નતિ કે ઉત્કર્ષ માટે કાેઇનું પણ દેવાદાર નથી. એના બહુવિધ, તત્ત્વાના વિષયમાં એ સંપૂર્ણ, અને સ્વતંત્ર વ્યક્તિત્વવાળું છે."

#### તે ખરાખર છે.

આ પ્રમાણે આ ગ્રંથ જૈન દર્શનના બંધારણના મૂળ પાયા સંક્ષેપમાં સમજવાને ઘણાજ ઉપયાગી છે. એટલું જ નહીં પણ તે જૈન દર્શનનું બંધારણ સમજાવીને જીવનમાં ઉપયાગી યાગ્ય માર્ગો સમજાવે છે, કર્તા વ્યાકર્તા વ્યની દિશા ચાક્કસ પદ્ધતિસર ખતાવી મહાન ઉપકાર કરે છે માટે આ નવતત્ત્વો જ જગત્નાં સત્ય તત્ત્વો તરીકે, અને જીવનના ઉત્કર્ષ માટે ખરેખરા માર્ગ દર્શક તરીકે છે. એમ ખંનેય ગુણુ આ નવતત્ત્વનો વિવેચન પદ્ધતિમાં છે. બીજી વિવેચન પદ્ધતિમાં કાં તા જગત્નું સ્વરૂપ હાય છે, અને કાં તા જીવનમાર્ગ હાય છે. પરંતુ આમાં તા ખંને ય હાવાથી જ તેનું નામ તત્ત્ર કહેવામાં આવેલ છે.

U

માટે આ નવતત્ત્વ મહત્ત્વની વસ્તુ છે, એવી સ્પષ્ટ સમજવાળી કે અસ્પષ્ટ સમજવાળી શ્રદ્ધાને સમ્યક્ત્વ કહ્યું છે તે ખરાખર છે. અને આવા સમ્યક્ત્વના સ્પર્શ પછી જીવ કર્તા વ્યની અભિમુખ થવાથી અવશ્ય થોડા વખતમાં માક્ષના સુખ સુધી પહોંચી જાય છે, એ સ્વાભાવિક છે માટે જ જેને સમ્યક્ત્વ સ્પર્શે તેને અર્ધ પુદ્ગલપરાવર્ત સંસાર ખાકી રહે છે, તે યુક્તિ સંગત છે. આ પ્રકારે આ નવતત્ત્વનું મહત્ત્વ છે.

આ ગ્ર'થની આ છઠ્ઠી આવૃત્તિ છે. પૂક સંશોધનનું **કાર્ય રિતિલાલ ચીમનલાલ દાેશી** (લુદરાવાળા)એ કાળજી પૂર્વ ક કર્યું છે. છતાં દિપ્ટિદેશિયી કે મુદ્રણ દેશિયી કાેઇ અશુદ્ધિએ રહી જવા પા**મી હાેય** તે મુદ્ર પુરુષોએ મુધારી લેવી અને બની શકે તાે અમને સૂચવવી.

આ ગંથની ભણાવવાની નીચે પ્રમાણે પદ્ધતિ રાખવાથી ઠીક રહેશે.

- મૂળગાથા માઢે કર્યા પછી તેની ગાથાઓના જ સળ'ગ અર્થ આપેલ છે, તે એક નાટમાં ઉતારી લઇ અરાબર માઢે કરી લેવા જોઈએ.
- ર. પછી દરેક તત્ત્વાની ગાથામાં આવતી હકીકતના છૂટા બાેલા માઢે કરી લેવા.
- પછી વિવેચનમાં આગળ વધવું અને પછી નીચે ટીપ્પણમાં આવેલી હંકીકતા પણ તૈયાર કરી લેવી.
- ૪. ગાથાર્થ ખરાખર આવડતા હાેય, અને વિશેષ શક્તિ હાેય, તેણે શખ્દાર્થો પણ કરવા અને ગાથાર્થ સાથે મેળવી લેવા.

- ય. પુનરાવર્ત નથી વિષય યાદ રાખી, ચર્ચા અને મનનથી ગ્ર'થનું પરિશીલન કરવાથી ઉત્તરાત્તર ઘણાજ આનંદ આવશે.
- ૬. છ દ્રગ્યના એક સંજોગે છ, બે સંજોગે પંદર, ત્રણુ સંજોગે વીશ, ચાર સંજોગે પંદર, પાંચ સંજોગે છ, અને છ સંજોગે એક એમ ૬૩ ભાંગા થાય છે, તે દરેક ભાંગા ઉપર ૧૪ મી ગાથામાં ખતાવેલ ૨૩ દ્રારા સાધમ્ય, વૈધમ્ય અને સંભવિત વિકલ્પા ઘટાવી જોવાથી છ દ્રગ્યનું વિશેષ જ્ઞાન થઇ શકશે.
- છ. એવી જ રીતે પંદર સિદ્ધના ભેદાને ઉપર અને બાજીમાં લખીને સંભવતા ભેદોનું તારણ કાઢી શકાશે. દાખલા તરીકે-જિન સિદ્ધ ઉપર ૧૫ માંથી જિન, તીર્થ, સ્વલિંગ, પુરુષ, સ્ત્રી; સ્વયંબુદ્ધ, એક, અનેક એ પ્રકાર સંભવી શકે. એ પ્રમાણે યંત્ર કરીને વિદ્યાર્થી એમને સમજાવવાથી સરળતા થશે.

—પ્રકાશક



# અનુક્રમણિકા

| કુમ                                  | વિષય                |       |       | યુષ્ક       |
|--------------------------------------|---------------------|-------|-------|-------------|
| ૧ નવતત્ત્વેાનાં નામ (ગાથા ૧          | લી)                 | •••   | ***   | 3           |
| ૨ , ના માટા બેદા (ગા                 |                     | •••   | •••   | ૧૨          |
|                                      | ૧ જીવંતત્ત્વ.       |       |       |             |
| <b>૧</b> સંસારી જીવાેના જુદી જુદી    | ા રીતે બેદા (ગાથા ૩ | စ္)   |       | ૧૫          |
| ર સંસારી જીવના ૧૪ બેઠો (ગા           |                     | •••   | •••   | ૧૭          |
| ૩ જીવનું લક્ષણ (ગાથા ૫ મી)           | ) ·                 | •••   | •••   | २०          |
| ૪ છ પર્યાપ્તિએ (ગાથા ૬ ઇ             | l)                  |       | •••   | २८          |
| પ દશ પ્રાણ (જીવન ક્રિયાએા)           |                     | •••   |       | 37          |
|                                      | २ २०७१तत्त्व.       |       |       |             |
| ૧ ૧૪ બેદો (ગાથા ૮ મી)                | ***                 | •••   |       | 83          |
| ર અજવાના સ્વભાવ (ગાથા                | ૯–૧૦ મી <b>)</b> …  |       | •••   | ४७          |
| ૩ પુદ્દગલાેનુ <b>ં લક્ષણ</b> (ગાથા ૧ | ૧મી)                | •••   |       | પર          |
| ૪ કાળનું સ્વરૂપ (ગાથા ૧૨)            |                     |       |       | Y <b>\$</b> |
| પ વ્યવહારમાં ઉપયોગી કાળ (            | ગાથા ૧૩)…           | • • • |       | યહ          |
| <b>૬</b> છ દ્રવ્યોના વિચાર (ગાથા ૧   | ·×)                 | •••   | •••   | ६३          |
|                                      | ૩ પુષ્યતત્ત્વ.      |       |       |             |
| ૧ ૪૨ બેદો (ગાથા ૧૫-૧૬)               | •••                 |       | •••   | <b>৩</b> %  |
| ર ૧૦ ત્રસ દશક (ગાથા ૧૭)              | •••                 |       | •••   | ७६          |
|                                      | ૪ પાપતત્ત્વ.        |       |       |             |
| ૧ ૮૨ બેઠો (ગાથા ૧૮. ૧૯.              | २०.)                | •••   | •••   | ७८          |
|                                      | પ આશ્રવતત્ત્વ.      |       |       |             |
| ૧ ૪૨ બેદો (ગાથા ૨૧.)                 |                     | •••   | •••   | ۷۲          |
| ર ૨૫ ક્રિયાએ (ગાથા ૨૨. ૨             | (૩. ૨૪.)            | •••   | •••   | ८७          |
|                                      | ६ संवरतत्त्व.       |       |       |             |
| ૧ ૫૭ ભેટો (ગાથા ૨૫)                  | •••                 | •••   | ***   | ૯૭          |
| ૨ ૫ સમિતિ, ૩ ગુપ્તિ (ગાધ             |                     |       | • • • | ৬৩          |
| <b>૩</b> ૨૨ પરિષહો (ગાથા ૨૭. ક       | RZ)                 | •••   | •••   | ૧૦૧         |

| ૪ ૧૦ યતિ ધર્મો (ગાથા ૨૯)                              | •••              | •••   | ••• | ૧૦૮          |
|-------------------------------------------------------|------------------|-------|-----|--------------|
| પ ૧૨ ભાવના (ગાથા ૩૦. ૩૧)                              | •••              | •••   | ••• | ૧૧૧          |
| <b>૬ પ ચારિત્ર (ગાથા ૩૨. ૩૩)</b>                      | •••              | •••   | ••• | ૧ <b>૧</b> ૫ |
| ૭ નિજ <sup>૧</sup>                                    | રાતત્ત્વ.        |       |     |              |
| ૧ નિજ'રાના તથા બ'ધના બેદાે (ગાથા                      | 3 <b>Y</b> )     |       | ••• | ૧૨૪          |
| ર છ બાહ્યુ તપ (ગાથા ૩૫)                               | •••              |       |     | ૧૨ <b>૬</b>  |
| ૩ છ અભ્યન્તર તપ (ગાથા ૩૬)                             | •••              | •••   | ••• | ૧૨૮          |
| ૮ અ'ધત                                                | ત્વ.             |       |     |              |
| ૧૪ બધની વ્યાખ્યા (ગાથા ૩૭)                            | •••              | •••   | ••• | ૧૩૫          |
| ર ૮ કર્મીના સ્વભાવ (ગાયા ૩૮)                          | •••              | •••   | ••• | १४०          |
| ૩ ૮ મૂળ અને (૧૫૮ ઉત્તરપ્રકૃતિએા (ગા                   |                  | •••   | ••• | ૧૪૪          |
| ૪ સ્થિતિઅ'ધ ઉત્કૃષ્ટ (ગાથા ૪૦. ૪૧.)                   | ***              |       |     | ૧૪૬          |
| ૫ , જઘન્ય (ગાયા ૪૨)                                   | •••              | •••   | ••• | ૧૪૮          |
| હ માક્ષત                                              | । <b>⊤</b> व.    |       |     |              |
| ૧ તવ અતુયોગદાર (ગાથા ૪૩)                              |                  | •••   | ••• | ૧૫૦          |
| ર સત્પદ પ્રરૂપણા (ગાથા ૪૪)                            | •••              | •••   | ••• | ૧૫૨          |
| ૩ ૧૪ મૂળ માર્ગ ભાઓ (ગાથા ૪૫)                          | •••              | •••   |     | ૧૫૪          |
| ૪ માલમાં માર્ગ'ણાઓની પ્રરૂપણા (ગાથા                   | ४६)              | •••   | ••• | ५ <b>६</b> ३ |
| પ દ્રવ્ય પ્રમાણ, અને ક્ષેત્રદાર (ગાથા ૪૭              |                  | •••   | ••• | 158          |
| કુ સ્પર્શના, કાળ અને અંતરદાર (ગાથા                    | ४८)              |       | ••• | ૧૬૬          |
| ા લાગ અને અને ભાવદ્વાર (ગાયા ૪૯)                      | •••              | •••   | ••• | ૧૬૯          |
| 🗸 અલ્પ બહુત્વ દ્વાર અને સમાપ્તિ (ગાધ                  | યા ૫૦)           | • • • | ••• | ૧७४          |
| ષ્ટ્ર તુવતત્ત્વ જાણવાનું ફળ (ગાયા પ૧)                 | •••              | •••   | ••• | ૧ <b>૭</b> ૬ |
| <sub>૧૦ સમ્યકૃત્વ</sub> એટલે <b>? (</b> ગાથા પર)      | • • •            | •••   | ••• | १७७          |
| <sub>૧૧ સમ્યકત્વ</sub> થી થતાે લા <b>લ (</b> ગાથા પ૩) | •••              | •••   | ••• | १८०          |
| ૧૨ પદગલ પરાવત <sup>ર</sup> ન એટલે ? (ગાથા ૫૪)         | •••              | ***   | ••• | ૧૮૨          |
| ૧૩ મિહના ૧૫ ભેદો (ગાથા ૫૫)                            | •••              | •••   | ••• | १८४          |
| ૧૪ ૧૫ ભેદોના ૬ષ્ટાંતો (ગાથા ૫૬ ૫૭                     | ૫૮ ૫૯)           | • •   | ••• | ૧૮૯          |
| વિશેષાથ                                               | <b>ે પૂર્ણ</b> ે |       |     |              |

।। नमो अरिहंताणं ॥ શ્ચી નવતત્ત્વ પ્રકરણ અર્થ વિવેચન, યન્ત્રાદિ સહિત નવ. ૧

## સંબન્ધ :-

આ જગત્ ઘણાજ ચિત્ર-વિચિત્ર ખનાવાવાળું જે રીતે છે, તે રીતે જો કે જ્ઞાની પુરુષાએ તેને પૂરેપૂરું જોયું છે-જાલ્યું છે.

છતાં, તેનું પૂરેપૂરું વર્ણુંન આજસુધીમાં કાેઈ કરી શકશું નથી, હાલમાં કાેઇ કરી શકતું નથી; અને ભવિષ્યમાં કાેઇ કરી શકશે નહીં.

તા પણ, સવ'ત્ર શ્રી વીતરાગ પ્રભુઓએ ઉપદેશેલા અને શ્રી ગણુધર ભગવ'તાએ રચેલા શ્રી જૈન શાસ્ત્રોમાં, જીદોજીદી અનેક દૃષ્ટિઓથી જગત્ના જીદાજીદા મૂળતત્ત્વા, તેના વિસ્તાર, અને એક'દર જગત્ની તમામ ઘટનાએાના ખ્યાલ આપવા પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે.

તેમાંની એક દૃષ્ટિ એ છે કે જેના "માક્ષમાર્ગ, આધ્યાત્મિક જીવન, આત્માના વિકાસના માર્ગ, આત્મ કલ્યાણના રસ્તાે" વગેરે નામા છે.

તે દબ્ટિથી પણ આખું જગત મૂળ નવતત્ત્વામાં સમાવેશ પામી જાય છે. જેના વિસ્તાર જૈન શાસ્ત્રોમાં ઘણાજ સમજાવ્યા છે.

પરંતુ સાધારણ બુદ્ધિના બાળ જીવાને તેમાં બરાબર સમજણ ન પડી શકે માટે પૂર્વના કાઈ ઉપકારી આચાર્ય મહારાજાએ આપણા માટે આ સરળ નાનકડું પ્રકરણ રચી આપેલું છે.

#### 95 95 95

# नवतत्त्वोनां नामोः-जीवाऽजीवा पुण्णं पावाऽऽसवसंवरो य निज्जरणा । बन्धो मुक्खो य तहाः नव तत्ता हुंति नायब्वा ॥१॥

॥ अआर्यावृत्तम् ॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

(जीवाऽजीवौ पुण्यं, पापास्रवौ संवरश्च निज्जीरणा ।। वन्धो मोक्षश्च तथा नव तत्त्वानि भवन्ति ज्ञातव्यानि ॥ १ ॥ शण्डार्थः

जीवा-छव अजीवा-अछव पुण्णं-पुष्य पाव-पाप आसव-अ।श्रव संवरो-संवर य-अने निज्जरणा-निकर्ण रा. तत्व बन्धा-भन्ध
मुक्खा-भे।क्ष
य-वणी
तहा-तथ।
नवतत्ता-नव तत्त्वे।
हुंति-छे
नायव्या-लाधुवा ये।व्य

અન્વય અને પદચ્છેદ

जीवा अजीवा पुण्णं पाव आसव संवरो य निज्जरणा । तहा बन्धो य मुक्खो, नव तत्ता नायव्वा हुंति ॥ १॥

#### ગાથાર્થ:

જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, અને નિજર્જરા, તથા ખન્ધ, અને માેક્ષઃ (એ) નવ તત્ત્વા જાણવા યાેગ્ય છે ॥૧॥

#### વિશેષાથ**ે** :

तत्त्व=तत्+त्व, तत् શબ્દ, અને ત્વ પ્રત્યય છે. તત્=એટલે તે=આ આખું-લાેક અને અલાેક રૂપ જગત્. તેનું=એવા જગતનું ત્વ=પહ્યું, એટલે કે–એવા જગતનું મૂળ, તે तत्त्व.

<sup>\*</sup> નવતત્ત્વ પ્રકરણની ગાથાએ આર્યાવૃત્ત છંદમાં છે.

અર્થાત્ આ જગતમાં જે કાંઈ ના ના પદાર્થો દેખાય છે, અને દરેક પ્રાણીઓ જે રીતે જીવે છે, તથા જે રીતે જીવવું ના એ, એ દરેકના મૂળ પદાર્થી—તે तत्त्व કહેવાય છે.

દાખલા તરીકે: -આપણે જેટલા જીવતા જીવા તેઇએ છીએ, તે બધાનું મૂળ-જીવ તત્ત્વ છે, તેજ પ્રમાણે ઘઢા, માટી, ઇ'ટ વગેરે જેટલી જડ વસ્તુઓ ત્રેઇએ છીએ, તે બધાનું મૂળ અજીવતત્ત્વ છે.

નવ તત્ત્વોના—સામાન્ય અર્થ, દ્રવ્ય તથા ભાવથી તેનું સ્વરૂપ હેય, ત્ત્રેય અને ઉપાદેય વિભાગા, જીદી જીદી રીતે સંખ્યા, છવ અને અજીવ વિભાગ, રૂપી અને અરૂપી વિભાગ, વગેરે સમજાવવાને નીચે પ્રમાણે તેના વિશેષ અર્થ અતાવ્યા છે.

#### ૯. તત્ત્વાના સામાન્ય અર્થ.

१. जीवति-प्राणान् धारयतीति जीवः ऄटेंदे के छवे, अर्थातः प्राण्डाने धारण् करें ते जीव केंद्रेवाय, अने दे!क्कमां ते मुण्य तत्त्वछे. तेथी छव के तत्त्वने जीवतत्त्व केंद्रेवाय. प्राण्डानुं स्वइप आ प्रक्ष्यणी क पांचमी तथा सातभी गाथामां लावधी अने द्रव्यथी कंद्रेशे, माटे तेवा लावप्राण्डाने अथवा द्रव्यप्राण्डाने के धारण् करे ते जीव कंद्रेवाय, अर्थात् ज्ञान, दशेन आदि लावप्राण्डावंत अथवा धन्द्रिय आदि द्रव्यप्राण्डावंत होय, ते जीव कंद्रेवाय.

એ જીવ વ્યવહાર નયે કરી શુભાશુભ કર્મીના કર્ત્તા (કરનાર), શુભાશુભ કર્મીના હર્ત્તા (નાશ કરનાર), તથા શુભાશુભ કર્મીના ભાેક્તા (ભાેગવનાર) છે. કહ્યું પણ છે કે—

> यः कर्त्ता कर्मभेदानां भोका कर्मफलस्य च । संसत्तां परिनिर्वाता, स द्यातमा नान्यलक्षणः॥

( અર્થ :-જે કર્મોના લેંદોના (એટલે ૧૫૮ પ્રકારના કર્મોના) કત્તી (ઉપાર્જન કરનાર) અથવા ખાંધનાર છે, (એવા ખાંધેલા) તે કર્મોના ફળના ભાગવનાર છે, તથા તે કર્મીના ફળને અનુસરીને ચારે ગતિમાં સ'સરનાર (બ્રમણ કરનાર) છે, તેમજ તે સર્વ કર્મોરૂપી અગ્નિનો

ખુઝવનાર એટલે જે વિનાશ કરનાર (અને તેથી કર્મ રહિત થઈ પરમાત્મપણું પ્રાપ્ત કરનાર-નિર્વાણ પામનાર) તેજ આત્મા ( છવ ) છે, અને છવનું એજ લક્ષણુ છે, પરન્તુ ખીજા લક્ષણવાળા છવ નથી.) એ વ્યવહાર નય આશ્રયીને વાત કહી છે, નિશ્ચય નય આશ્રયીને તા જે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર ઇત્યાદિ સ્વગુણોના જ કર્તા અને લાકતા છે, અથવા દુઃખ-સુખના ઉપલાગ-અનુલવવાળા તેમજ જ્ઞાનાપયાગ અને દર્શનાપયાગવાળા ઇત્યાદિ ચૈતન્ય લક્ષણ યુકત હાય તે जीव કહેવાય છે, અને તે કારણથી ચૈતન્ય અથવા ચૈતન્ય યુકત પદાર્થ તેજ जीवतत्त्व છે.

ર તેથી વિપરીત સ્વભાવવાળું અથવા વિપરીત લક્ષણવાળું એટલે ચૈતન્ય લક્ષણ રહિત હાય, અને સુખ-દુ:ખના અનુસવ જેને ન હાય તે જડ લક્ષણવાળું જ્ઞजीवतत्त्व છે, જેમ આકાશ, સુકું લાકડું –ઇત્યાદિ.

3 જીવાને ઇષ્ટ સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય છે તો પરમઆહ્લાદ પામે છે, તથા સુખ ભાગવે છે, તેનું જે મૂળ શું મકર્મના બંધ તે પુષ્ય અને તેજ પુષ્યતત્ત્વ કહેવાય છે. અથવા શુભ કર્મ બંધના કારણભૂત શુભ ક્રિયારૂપ શુભ આશ્રવા તે પણ અપેક્ષાએ પુષ્યતત્ત્વ કહેવાય છે. જેને લીધે જીવ સુખસામગ્રી પામે તે પુષ્યતત્ત્વ. અહિં પુનાત્તિ એટલે (જીવને) પવિત્ર કરે તે પુષ્ય અથવા પુનાતિ જીમીકરોતિ–શુભ કરે તે પુષ્ય.

४ पुष्यतत्त्वथी विपरीत के तत्त्व ते पाप तत्त्व. अथवा अशुल इर्भ ते पापतत्त्व. अथवा केना वडे अशुल इर्भ नुं अढे थाय तेवी अशुल डिया (यारी-जुगार- इंध्यान-ढिंसा आहिंड) ते पापतत्त्व. એ पापना एद्दयथी छवने प्रतिकृण सामश्री के प्राप्त थाय छे, परम उद्दवेग पामे छे, अने घष्टुं दुःण लेगिवे छे. पात्त्यति नरकादिषु केटले नरअहि दुर्ग तिमां पाडे ते पाप, अथवा पांश्यति-मिल्लनयति जीवमिति पापम् केटले छवने मिलन इरे ते पाप, अथवा पांश्यति केटले गुण्डयति अर्थत् आत्माने णांधे-आवरे ते पाप इद्धेवाय.

અહિં-પુષ્ય પાપની ચતુર્ભંગી (એટલે ચાર પ્રકાર) થાય છે, તે આ પ્રમાણે-૧ પુષ્યાતુર્ભાધ પુષ્ય, ૨ પુષ્યાતુર્ભાધ પાપ, ૩ પાપાતુ-અ'ધી પુષ્ય અને ૪ પાપાતુર્ભાધ પાપ. ત્યાં જે પુષ્ય ભાગવતાં બીજું નવું પુષ્ય બંધાય તે ૧ પુષ્યાનુવન્ધિ પુષ્ય કહેવાય, એ પુષ્ય આર્યાવર્ત્ત દેશના, મહાધમી અને દાનેશ્વરી મહા-ઋદિવાળા જીવાને હાય છે, કારણ કે-તેઓએ પૂર્વ ભવમાં એવું શુભ પુષ્ય ઉપાજને કર્યું છે કે આ ભવમાં તે પુષ્યને ભાગવતાં ભાગવતાં પણ બીજાં તેવું પુષ્ય ઉપાર્જન કરી રહ્યા છે.

કેટલાએક ચંડકૌશિક નાગની માક્ક-પ્રભુના ઉપદેશથી સમભાવમાં રહી દરમાં પડ્યા રહી લોકોએ પાતાની ઉપર નાંખેલ ઘી, દૂધથી કીડીએ એકઠી થઈ તેને કરડવા લાગી છતાં એ પૂર્વ ભવનું પાપ એવી રીતે સહન કરીને ભાગવ્યું, કે જેથી તેને ઘણું પુષ્ય અધાયું, અને તે નાગ મરીને સ્વર્ગે ગયા, આમ પાપ ભાગવતાં શુભ કરણી દ્વારા પુષ્ય ઉપાર્જન કરે તે ૨ પુષ્યાનુષ્યન્ય પાપ ભાગવતાં શ

જે પુષ્ય લાગવતાં નવું પાપ અંધાય તે 3 पापानुबन्धि पुण्य જાણવું. તે વિશેષતા અનાર્ય દેશના મહર્દ્ધિકાને હાય છે. કારણુ કે તેઓએ પૂર્વભવમાં જે પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું હતું તે પુષ્યથી આ ભવમાં અનાર્ય દેશમાં મહા-ઋદિવાળા થયા. પરંતુ એ ઋદિના ઉપયાગ કેવળ ભયંકર યુદ્ધો કરી રાજ્યાની વૃદ્ધિ કરી અનેક માજશાખ કરી અનેક શિકાર વગેરેથી ઇન્દ્રિયોને પ્રાપ્ત કરી મહા આરંભ-પરિશ્રહમાં રીદ્ર પરિણામવાળા થયા થકા મહા પાપકર્મ ઉપાર્જન કરે છે, માટે તે पापानुबन्धि पुण्य છે.

જે પાપ ભાગવતાં બીજું નવું પણ પાપજ અંધાય તે ૪ पापानुबन्धि पाप છે. આ દરિદ્રિ એવા ધીવરાને (મચ્છીમારાને) તથા શિકારીઓ વગેરેને હાય છે,

પ. શુભ તથા અશુભ કર્મ નું આવવું તે आश्रव तत्त्व . અથવા જે કિયાઓ વહે શુભાશુભ કર્મ આવે તેવી ક્રિયાઓ પણ આશ્રવતત્ત્વ છે. જેમ સરાવરમાં દ્વારમાર્ગે વર્ષાદનું જળ પ્રવેશ કરે છે, તેમ જીવરૂપી સરાવરમાં પણ હિંસાદિ દ્વારમાર્ગે કર્મ રૂપી વર્ષાજળ પ્રવેશ કરે છે.

અહિ' आ એટલે समन्तात् અર્થાત્ સર્વ બાજુથી श्रव એટલે શ્રવવુ'-આવવુ' તે आश्रव કહેવાય. અથવા आश्र्यते उपादीयते (કર્મ ગહેણ કરાય તે आश्रव (ઇતિ નવતત્ત્વભાષ્યમ્) અથવા आश्राति—आद्त्ते कर्म यस्ते आश्रवा : એટલે જીવ જેના વડે કર્મ ગહેણુ કરે તે आश्रव અથવા आश्रीयते-ऊपार्ज्यते कर्म एमिरित्याश्रवाः એટલે જેના વડે કર્મ ઉપાર્જન કરાય તે आश्रव. અથવા आ એટલે સર્વ બાજીથી શ્રवित झर्रात जल सुस्मरन्धेषु यस्ते आश्रवाः એટલે સૃक्ष्म છીદ્રોમાં થઈ ને જળરૂપી કર્મ ઝરે-પ્રવેશ કરે તે आश्रव-જેમ નીકામાં પહેલાં ખારીક છીદ્રો દ્વારા જળના પ્રવેશ થતાં નીકાને સમુદ્રમાં ડુખાવે છે, તેમ હિંસાદિ છીદ્રો દ્વારા જવરૂપી નીકામાં કર્મરૂપી જળના પ્રવેશ થવાથી જવ સંસારરૂપી સમુદ્રમાં ડુખે છે માટે કર્મનું આવવું તે આશ્રવ, તેમજ કર્મને આવવાના હિંસાદિ માર્ગો તે પણ આશ્રવ કહેવાય

- ह आश्रवने। के निरोध ते संवरतत्त्व कंडेवाय, अर्थात् आवतां क्रेमीनुं रे। क्राध्य ओटले क्रेमीन आववा हेवां ते संवर. अथवा केना वडे क्रमीने रे। क्राध्य ते वत-प्रत्याण्यान तथा सिमिति-शुप्ति वगेरे पद्य संवर कंडेवाय. संवियते कर्म कारणं प्राणातिपातादि निरुध्यते येन परिणामेन स संवर: ओटले क्रमी अने क्रमीनुं क्रारण् प्राण्यातिपातादि किर्ध्यते येन परिणामेन स संवर: ओटले क्रमीने अने क्रमीनुं क्रारण् प्राण्यातिपात वगेरे के आत्मपरिख्यानवे संवर्थय ओटले रे। क्राय ते संवर कंडेवाय.
- ७ निकर्भरवुं એटसे क्रमंतुं भरवुं, अरवुं, सडवुं, विनाश पामवुं ते निज्जेरातत्त्व छे. अथवा केनावडे क्रमीतुं भरवुं, अरवुं सडवुं, विनाश पामवुं थाय ते तपश्चर्या वगेरे पणु निज्जेरा क्रडेवाय निज्जेरणं विशरणं परिशटनं निज्जेरा अर्थात् क्रमीतुं विभरवुं अथवा क्रमीने। परिशाट-विनाश ते निर्जारा क्रडेवाय.

અહિં આગળ કહેવાતું મોક્ષતત્ત્વ અને આ નિજજ રાતત્ત્વ ખંને કર્મની નિજજે રારૂપ છે. એથી બન્ને તત્ત્વોને ભિન્ન સમજવા \*માટે અહિં કર્મના દેશથી ક્ષય તે નિજજે રા તત્ત્વ જાણુવું અને કર્મના સવિશ ક્ષય તે મોક્ષતત્ત્વ એમ કહેવાશે.

<sup>\*</sup> દેશથી એટલે ધીરે ધીરે, અથવા અલ્પ, અથવા અમુક ભાગના એવા અર્થ જાણવા. આગળ પણ દેશ અથવા દેશથી એ પારિભાષિક શબ્દ વારંવાર આવે ત્યાં એ ૩ અર્થમાંના કાેક્પણ ઘટતા અર્થ વિચારવા.

૮ જીવ સાથે કર્મના ક્ષીર—નીર સરખા (= દુધમાં જળ સરખા ) પરસ્પર સંબંધ થવા તે बंधतत्त्व.

૯ સર્વ કર્મોના સર્વથા ક્ષય થવા તે मोक्षतत्त्व. એ પ્રમાણે ૯ તત્ત્વાના સામાન્ય અર્થ કહ્યો.

#### દ્રવ્યથી અને લાવથી નવ તત્ત્વેા

१ द्रव्यप्राष्ट्र के पांच धन्द्रिय आहि छे ते द्रव्यप्राष्ट्राने धारष्ट्र करवानी अपेक्षाके + द्रव्य जीव. अने ज्ञान-हर्शन आहि कावप्राष्ट्राने धारष्ट्र करवानी अपेक्षाके भावर्जाव छे. अथवा विषय-क्षायाहि अशुद्ध परिष्टुतिवाणा आत्मा ते + द्रव्यक्षात्मा, अने विशुद्ध ज्ञान-हर्शनाहि गुष्ट्र परिष्टुतिवाणा आत्मा ते भावजात्मा क्षेट्रवाय. अथवा छवद्रव्य ते द्रव्यजीव अने १० प्राष्ट्र ते भावजीव.

ર પાતાની મુખ્ય અર્ધ કિયામાં પ્રવર્તાતું ન હાય પરન્તુ હવે પછી તે અર્ધ કિયામાં પ્રવર્ત શે તેવું (કારણરૂપ) અજીવદ્રવ્ય તે દ્રવ્ય- अजीव, અને પાતાની મુખ્ય અર્ધ કિયામાં પ્રવર્તાતું હાય તે માવથી અजीव દ્રવ્ય છે. અથવા પુદ્દગલાદિ તે દ્રવ્ય અजीव અને વર્ણાદિ પરિશામ તે માવઅजीव.

3 શુભ કર્મ નાં પુદ્દગલાે તે દ્રદ્યપુષ્ય, અથવા શુદ્ધ ઉપયાગ રહિત શુભ અનુષ્ઠાન–ધર્મ ક્રિયાએા તે દ્રદ્યપુષ્ય અને તે શુભ કર્મ પુદ્દગલાે આંધવામાં કારણરૂપ જીવનાે શુભ અધ્યવસાય (પરિણામ) તે માવપુષ્ય અથવા શુભ પરિણામ્યુક્ત ધર્મ ક્રિયા–અનુષ્ઠાન તે પણ માવપુષ્ય છે.

૪ જીવે પૂર્વે આંધેલાં અથવા નવાં ખંધાતાં અશુભ કર્મનાં પુદ્-ગલા તે દ્રદ્યપાપ, અને તે દ્રવ્યપાપના કારણરૂપ જીવના જે અશુભ અધ્યવસાય (પરિણામ) તે માવપાપ કહેવાય અથવા શુભ પરિણામવંત

<sup>+</sup> જૈન સિદ્ધાંતમાં દ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપાઓની ઘટના ભિન્ન ભિન્ન રીતે હોય છે, પરંતુ અહિં દ્રવ્યનયની અપેક્ષાએ બે નિક્ષેપ છે.

<sup>\*</sup> શાસ્ત્રમાં ઓઘજવ, ભવજીવ, અને તદ્દભવ જીવમેદથી ત્રણ પ્રકારે ભાવજીવ કહ્યો છે, પરંતુ તે સંસારી જીવની અપેક્ષાવાળા ભાવજીવના બેદ સમજવામાં કહિન પડવાના કારણથી અહિં કહ્યા નથી.

જયણાયુક્ત જીવાને પાયકર્મના અનુઅંધ નહિં કરનારી જે દેખીતી સાવઘકિયા–પાપકિયા તે દ્રદ્યવાપ, પાપકર્મના અનુબન્ધ કરનારી ક્રિયા તે માવપાપ

પ શુભ અથવા અશુભ અન્ને પ્રકારના કર્મ પુદ્ગલાનું આવવું — ગ્રહ્મણ કરવું તે દ્રવ્ય आશ્રવ, અને તે અન્ને પ્રકારના કર્મ ને ગ્રહ્મણ કરવામાં કારણભૂત જીવના જે શુભ અથવા અશુભ અધ્યવસાય તે માવલાશ્રવ

દ શુભ અથવા અશુભ કર્માનું રાેકવું (એટલે ગ્રહુણ ન કરવું) તે દ્રવ્યમંત્રર, અથવા સંવરના પરિણામ રહિત સંવરની કિયા અનુ-ષ્ઠાનમાં વર્તાવું તે દ્રવ્યમંત્રર, અને શુભાશુભ કર્મને રાેકવામાં કારણરૂપ જીવના જે અધ્યવસાય તે માત્રમંત્રર, અથવા સંવરના અધ્યવસાય યુક્ત સંવરની કિયા તે પણ માત્રમંત્રર.

७ शुल अथवा अशुल डमेंनि। देशथी के क्षय थवा ते द्रव्य निज्जेरा, अथवा सम्यक्ष्त रिद्धित अज्ञान परिष्णुमवाणी के निक्केरा ते द्रव्यनिज्जेरा, अथवा सम्यक्ष्त परिष्णुम रिद्धित तपश्चियां वजेरे ते द्रव्यनिज्जेरा, अने डमेंना देशक्ष्यमां डारणुर् के आत्मानी अध्यवसाय ते मावनिज्जेरा, अथवा निक्केराना सम्यक्ष्परिष्णुमथुक्त के तपश्चयिदि डियाओ ते पणु मावनिज्जेरा छे, अिं अज्ञान तपस्वी-ओनी अज्ञान डण्टवाणी के निक्केरा ते अक्रामनिज्जेरा डेखेवाय ते द्रव्यनिक्केरा छे. तेमक वनस्पतिओ वजेरे के टाढ, ताप आहि डण्ट सद्धन डरे छे, के पणु सर्व अडाम निक्केरा छे. अने सम्यज्दिवत लिंचे अथवा देशविरत अने सर्व विरत मुनि मढात्माओ केमणे सर्व होडल पदार्थोना भाव कण्या छे, अने तेथी केमनां विवेडचक्षु क्षयत थयां छे, तेवा छवानी के निक्केरा ते, अथवा तेओनी तपश्चर्याहि डियाओ। ते सकामनिज्जेरा छे, अने ते अनुङमे मेक्षप्राप्तिवाणी डेवाथी मावनिज्जेरा छा।य.

૮ આતમા સાથે કર્મ પુદ્દગલાના જે સંખંધ થવા તે દ્રવ્यवन्ध, અને તે દ્રવ્યા કારણરૂપ આત્માના જે અધ્યવસાય તે માવવન્ય કહેવાય. અહિં રાગ દ્રેષ, મમત્વ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ ઇત્યાદિ સર્વ માવવન્ય છે.

६ डर्मीना के सर्वाथा क्षय थवे। ते द्रव्यमोक्ष अने ते डर्मीना સર્વથા ક્ષય થવામાં કારણરૂપ જે આત્માના પરિણામ એટલે \*સર્વ સંવરભાવ. +અબન્ધકતા, ×રીલેશીમાવ અથવા ચતુર્થ શુકલંધ્યાન તે માવમોક્ષ છે, અથવા સિદ્ધત્વ પરિણતિ તે માવમોક્ષ છે.

## ૯ તત્ત્વામાં હૈય-જ્ઞેય-ઉપાદેય.

প্রবাবে अने अপ্রবাবে রিথ छे, যুত্রবাবে मेक्षिमां विध्नइप નથી. પરન્તુ માેક્ષમાર્ગમાં વળાવા (લાેમીયા ) સરખું છે, તેથા વ્યવહારનથે આદરવા યાેગ્ય છે, પરન્તુ ભાેમીઆને જેમ ઈષ્ટ નગરે પહાંચ્યા ખાદ છેાડી દેવાના હાય છે, તેમ નિશ્રયથી તાે પુષ્યતત્ત્વ પણ હેય એટલે છાડવા ચાગ્ય છે, કારણ કે પુષ્ય એ શુભ છે તા પણ કર્મ છે, તેથી માેક્ષ માટે સાનાની બેડી સરખું છે; અને માેક્ષ તા પુષ્ય અને પાપ એ બન્ને કર્મના ક્ષય થાય ત્યારે હાેય છે, નિશ્ચયથી તાે પુષ્ડયકર્મ રૂપ પુષ્ડયતત્ત્વ છાંડવા યાેગ્ય છે, તાે પણ શ્રાવકને અવશ્ય આદરવા યેાગ્ય છે, અને મુનિને તાે અપવાદે જ આદરવા યાગ્ય છે, તેમજ પાપતત્ત્વ પણ છાંડવા યાગ્ય છે તે પ્રસિદ્ધ છે. તથા આશ્રવતત્ત્વ કર્મ'ના આગમન રૂપ હાેવાથી हेच છે, સંવરતત્ત્વ તથા નિજર્જરાતત્ત્વ એ બે તત્ત્વ જીવના સ્વભાવરૂપ હાવાથી उपादेय છે, બન્ધતત્ત્વ हेय છે, અને માેક્ષતત્ત્વ उपादेय છે. અહિં ज्ञेय એટલે **જાણુવા ચાે**ગ્ય, हेय એટલે ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય અને उपादेय એટલે આદરવા ચાર્ચ એવા અર્થ છે, જેથી કહ્યું છે કે-

हेया व घासवपावा, जीवाजीव हु ति विन्नेया ।

संवरनिज्जर मुक्खो, पुण्णं हुंति उवाएए ॥१॥ (અર્थ સ્પષ્ट છે) हेयतत्त्व-(પુષ્ય), પાપ, આશ્રવ, બન્ધ.

**ज्ञेयतत्त्व**−छव, अछव.

उपादेयतत्त्व-संवर, निर्जश, भेक्ष अने पुष्यतत्त्व.

अहिं वास्तविक रीते की के नवे तत्त्वे। ज्ञेय छे, ते।

<sup>\*</sup> કર્મનું સવ<sup>•</sup>થા રાેકાણ તે સર્વાસંવર + કમ<sup>•</sup>ના સર્વાથા અખંધ. × મેરૂ પવ ત તુલ્ય આત્માની અતિ નિશ્વલ અવસ્થા. એ ત્રણે પરિણતિ ચૌદમે ગુણસ્થાને હોય છે.

विशेषतः જે तत्त्व જે ખાખતની મુખ્યતાવાળું છે, ते तत्त्व ते ખાખતમાં ગ્રેય ઇત્યાદિ એકેક વિશેષણવાળું છે.

#### ૯ તત્ત્વામાં સખ્યાલેદ

આ નવ તત્ત્વોના એક બીજામાં યથાયાગ્ય સમાવેશ કરવાથી હ તત્ત્વો, પ તત્ત્વો અથવા ૨ તત્ત્વો પણ ગણાય છે. જેમકે-શુલ કર્મના આશ્રવ તે પુષ્ય અને અશુલ કર્મના આશ્રવ તે પાપ છે. તે કારણથી પુષ્ય અને પાપ તત્ત્વને આશ્રવમાં ગણીએ તા હ તત્ત્વ થાય છે.

અથવા આશ્રવ, પુષ્ય અને પાપ એ ત્રાહ્યુને બન્ધ તત્ત્વમાં ગણીએ અને નિર્જાશ તથા માક્ષ એ બેમાંથી કાઈ પણ એક ગણીએ તો તો પ તત્ત્વ થાય છે. અથવા સંવર, નિર્જશ અને માક્ષ એ ત્રાહ્યુ તત્ત્વ જીવસ્વરૂપ છે માટે જીવમાં ગણીએ તો ૧ જીવતત્ત્વ અને ૨ અજીવતત્ત્વ એમ બેજ તત્ત્વ ગણાય છે. ઇત્યાદિ વિવક્ષાલેદ છે, પરન્તુ અહિં ચાલુ પ્રકરહ્યુમાં તો ૯ તત્ત્વો ગણાશે.

#### तत्त्वे। भां ४ छव प अछव

છવ એ જીવ તત્ત્વ છે, તેમજ સંવર, નિર્જરા અને મેાક્ષ એ ત્રણ તત્ત્વ પણ જીવસ્વરૂપ (જીવપરિણામ) હાેવાથી અથવા જીવના સ્વભાવ રૂપ હાેવાથી જીવતત્ત્વ છે, માટે જીવ, સંવર, નિર્જરા અને માેક્ષ એ ચાર જીવ છે, અને શેષ પાંચ તત્ત્વાે અજીવ છે. તેમાં પુષ્ય–પાપ– આશ્રવ–અને બન્ધ એ ચારે કમેં પરિણામ હાેવાથી અજીવ ગણાય છે.

## ૯ તત્ત્વામાં રૂપી-અરૂપી

જેકે જીવ વાસ્તિવિક રીતે તો અરૂપી જ છે, પરન્તુ ચાલુ પ્રસંગમાં તો દેહધારી હોવાથી રૂપી કહેલ છે, સંવર, નિર્જરા અને મોક્ષ એ ત્રણે જીવના પરિણામરૂપ હોવાથી અરૂપી છે, તથા પુષ્ય, પાપ આશ્રવ અને બન્ધ એ ચાર તત્ત્વ કર્મના પરિણામ (કર્મપુદ્-ગલમય રૂપી) હોવાથી રૂપી છે, અને અજીવતત્ત્વમાં રૂપી અને અરૂપી બન્ને પ્રકાર છે. કારણુકે ધર્માસ્તિકાય વગેરે અરૂપી છે, અને એક પુદ્દગલ દ્રવ્યજ રૂપી છે (તે કારણુથી આગળ અજીવના ૪ લેદ રૂપી અને ૧૦ લેદ અરૂપી કહેવાશે.)

| •••••••••••• |                             |                |      |        |   |      |      |         |
|--------------|-----------------------------|----------------|------|--------|---|------|------|---------|
| सं ज्या      | ૯ તત્ત્વનાં નામ             | क्रश           | र्घ, | ઉપાદેય | 8 | क कि | ક્તી | મિદેમ્ત |
| ٩            | <b>ಿ</b> वतत्त्व            | 0              | વ    | 0      | ٩ | o    | ૧    | 0       |
| ર            | અજીવતત્ત્વ                  | 0              | ٩    | 0      | 0 | ૧    | ૧    | ٩       |
| 3            | <b>y</b> ९थतत्त्व           | (٩)            | 0    | ٩      | 0 | ૧    | ૧    | 0       |
| ४            | <b>भा</b> भतत्त्व           | ૧              | o    | 0      | 0 | ٩    | ૧    | 0       |
| ય            | ચ્યાશ્રવત <sub>ત્ત્</sub> વ | ٩              | o    | 0      | o | વ    | ૧    | 0       |
| 4            | સ <b>ंવ</b> રતπવ            | o <sub>.</sub> | 0    | ૧      | ٩ | o    | o    | ٩       |
| છ            | निकक <sup>९</sup> शतत्त्व   | 0              | 0    | ૧      | ٩ | 0    | o    | ૧       |
| <            | <b>थ-धतत्त्</b> व           | ٩              | o    | o      | o | ٩    | ૧    | 0       |
| ۴            | માહ્યતત્ત્વ                 | 0              | 0    | ٩      | ٩ | o    | o    | ٩       |
|              |                             | 3              | ૨    | 8      | ४ | પ    | 5    | ४       |
|              |                             | (8)            |      |        |   |      |      |         |

## नवतत्त्वोना पेटा भेदो चउदस चउदस वाया-लीसा बासी अ हुंति बायाला। सत्तावन्नं बारस, चउ नव भेया कमेणेसि ॥२॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

चतुर्दश चतुर्दश द्विचत्वारिशद्, द्वयशीतिश्च भवन्ति द्विचत्वारिशत् । सप्तपञ्चाशद् द्वादशः, चत्वारो नव भदाः क्रमेणेषाम् ॥२॥ शक्षश्च

चउदस-थींद्र (१४) बायालीसा-थें तासीस (४२) बासी-थ्यासी (८२) अ- पाद्यपूर्ति भाटे हुंति-छे बायाला-थें तासीस (४२) सत्तावन्नं-सत्तावन (५७)

वारस-थार (१२) चड-थार (४) नव-नव (६) भेया-सेह कमेण-अनुडभे एसिं-से नवत्वाना

#### અન્વય સહિત પદચ્છેદ

पिसं कमेण चउदस चउदस वायालीसा बासी बायाला सत्तावन्नं वारस चड अ नव भेया हुंति ॥१॥ गाथार्थः

એએ [નવતત્ત્વે1] ના અનુક્રમે ૧૪–૧૪–૪૨–૮૨–૪૨–૫૭–૧૨–૪ અને ૯ લેદ છે. (અર્થાત્ જીવતત્ત્વના ૧૪ લેદ, અજીવતત્ત્વના ૧૪ લેદ, પુષ્યતત્ત્વના ૪૨ લેદ, પાપતત્ત્વના ૮૨ લેદ, આશ્રવતત્ત્વના ૪૨ લેદ, સંવરતત્ત્વના ૫૭ લેદ, નિજે રાતત્ત્વના ૧૨ લેદ, બંધતત્ત્વના ૪ લેદ, અને માક્ષતત્ત્વના ૯ લેદ છે. 11 ૨ 11 વિશેષાર્થ:

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે નવતત્ત્વના સર્વ લેદની સંખ્યા ૨૭૬ થાય. છે. તેમાં ૮૮ લેદ અરૂપી છે, ૧૮૮ લેદ રૂપી છે. કહ્યું છે કે--

> धम्माधम्मागासा, तिय तिय अद्धा अजीवदसगा य । सत्तावन्नं सवर, निज्जर दुद्स मुत्ति नवगा य॥१॥

અર્થ :-ધર્માસ્તિકાય,૧ અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય એ ત્રણના દરેકના ત્રણ ત્રણ ભેદ ગણતાં ૯ ભેદ, અને અદ્ધા (એટલે કાળ) સહિત કરતાં અજીવના ૧૦ ભેદ છે. તથા સંવરના ૫૭ ભેદ, નિર્જરાના ૧૨ ભેદ, અને માેક્ષના ૯ ભેદ (સંબંધ આગળની ગાથામાં) ા ૧ ા

अद्वासि अरुवि हवई संपई उ भणामि चेव रूवीण परमाणु देस पपसा, खंध चउ अजीव रूवीणं॥ २॥ અर्थः -- से प्रभाषे, अ३५१ ६०यना ८८ लेढ छे, स्मने **હવે** ३५१ ६०यना लेढ ५७ छुं.-परभाषु-देश-प्रदेश-स्मने-२५ ध से यार लेढ ३५१ स्थना छे॥ २॥

जीवे दसचउ, दु चउ, बासी बायाल दुंति चत्तारि । सय अट्ठासी रूवी दुसयछसत्त नवतत्ते ॥ ३ ॥ અર્थ:–તથા જીવના ૧૪ લેદ, (પુષ્યના) ४२ લેદ, (પાપના) ૮૨ લેદ,

૧ એ ધર્માસ્તિકાયાદિકનું સ્વરૂપ આગળની ૮-૯-૧૦ મી ગાથામાં કહેવાશે.

અને (આશ્રવના) ૪૨ લે દ તથા (બન્ધતત્ત્વના) ૪ લે દ એ પ્રમાણે ૧૮૮ લે દ રૂપી છે. એ પ્રમાણે નવતત્ત્વના સર્વ મળી ૨૭૬ લે દ છે. ॥ ગા અહિં સંવર, નિર્જશ અને માેક્ષ એ ત્રણ તત્ત્વ આત્માના સહજ સ્વલાવ (મૂળ સ્વલાવ) હોવાથી અરૂપી છે, તથા જીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ અને બન્ધ એ પાંચ તત્ત્વના કર્મના આઠ લે દમાં યથા મંભવ સમાવેશ થાય છે. માટે એ પાંચ તત્ત્વ રૂપી જાણવાં, કારણ કે કર્મ પુદ્રગલ રૂપી છે. અહિં જો કે જીવ અરૂપી છે-તા પણ આગળ ગણાતા જીવના ૧૪ લે દ કર્મ સહિત સંસારી જીવના છે માટે જીવને અહિં રૂપીમાં ગષ્યા છે. તથા અજીવતત્ત્વમાં પુદ્રગલ દ્વના ૪ લે દ રૂપી અને ધર્માસ્તિકાયાદિકના ૧૦ લે દ અરૂપી છે.

એ નવે તત્ત્વના રૂપી-અરૂપી લેંદ્રોની સંખ્યાનું તથા હેય ત્ર્યાદિમાં કયા તત્ત્વના કેટલા ઉત્તરલેંદ પ્રાપ્ત થાય છે તે જાણવાનું ચંત્ર નીચે પ્રમાણે છે.

| તત્ત્વનાં<br>નામ      | ૨७६ લેદમાં<br>જીવ–અજીવ | રહ <b>६ લેદમાં</b><br>રૂપી–અરૂપી | ર૭૬ ભેદમાં<br>હૈય–ગ્રેય−ઉપાદેય |
|-----------------------|------------------------|----------------------------------|--------------------------------|
| જીવતત્ત્વના           | ૧૪– ૦                  | ૧૪– ૦                            | o-9 <b>४-</b> 0                |
| અજીવતત્ત્ <b>વ</b> ના | o- <b>૧</b> ૪          | <b>४</b> –१०                     | 0-98-0                         |
| યુષ્ટ્રયતત્ત્વના      | ०-४२                   | <b>४२</b> - ०                    | o- <b>o-</b> ४२                |
| પાપતત્ત્વના           | ०-८२                   | ८२- ०                            | <b>८२−०−</b> 0                 |
| આશ્રવતત્ત્વના         | ०-४२                   | ४२- ०                            | <b>४२</b> -०- ०                |
| સ વરતત્વના            | ૫૭– ૦                  | ૦–૫૭                             | ०-०-५७                         |
| निकर्क रातत्त्वना     | ૧૨- ૦                  | o–૧૨                             | 0-0-93                         |
| <b>अन्धतत्त्वना</b>   | o- 8                   | 8- o                             | 8-o- o                         |
| માક્ષતત્ત્વના         | e- 0                   | o- &                             | 0-0- &                         |
|                       | <b>૯</b> २–१८४         | १८८-८८                           | १२८ <b>–२८–१२०</b>             |

## संसारी छवे।ना लुही लुही अधेक्षाओ लेहे। एगविह दुविह तिविहा चउव्विहा पंचछव्विहा जीवा चेयण-तसइयरेहिं, वेय-गई-करण-काएहिं ॥३॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

(पकविध-द्विधि-त्रिविधा-श्चतुर्विधा : पश्च षड्रविधा जीवाः; चेतन-त्रसेतरेवे द-गति-करण--कार्यः ।।३॥ शक्टार्थः

एगविह – भेक अक्षारना दुविह – भे अक्षारना तिविहा – त्रण अक्षारना चउव्विहा – यार अक्षारना एच (विहा) – पांच अक्षारना छव्विहा – छ अक्षारना जीवा – छवे। चेयण-येनन(येक्क लेहवडे)
तस-त्रस (यने)
इयरेहिं-(६ितर वडे येटबे)
स्थावर वडे
वेय-वेह (ना उ लेह वडे)
गई-गति (ना ४ लेह वडे)
करण-६िदय (ना प लेह वडे)
काएहिं-हाय (ना ६ लेह वडे)

અन्वय सिंहत पहरेहेंह चेयण-तस ईयरेहिं वेय-गइ करण-कार्पाहें। जीवा एगविह दुविह-तिविहा-चउब्विहा-पंच-छव्विहा (हुति) गाशार्थः

ચેતના વડે કરીને, ત્રસ અને ઇતિર એટલે સ્થાવર વડે કરીને, વેદ વડે કરીને, ગતિ વડે કરીને, ઇંદ્રિયા વડે કરીને, કાય વડે કરીને, જીવા,- (અનુક્રમે) એક પ્રકારે, બે પ્રકારે, ત્રણ પ્રકારે, ચાર પ્રકારે, પાંચ પ્રકારે, અને છ પ્રકારે છે.

અર્થાત્ જીવા (અનુક્રમે) ચેતન રૂપ એકજ લેંદ વડે એક પ્રકારના છે, ત્રસ અને સ્થાવર (એ બે લેંદ) વડે બે પ્રકારના પણ છે. વેદના (ત્રણ લેંદ) વડે ત્રણ પ્રકારના પણ કહેવાય. ગતિ (ના ચાર લેંદ) વડે ચાર પ્રકારના પણ કહેવાય. અથવા ઇંદ્રિય (ના પ લેંદ) વડે પાંચ પ્રકારના પણ કહેવાય અને કાય (ના ર લેંદ) વડે ર પ્રકારના પણ કહેવાય.

#### વિશેષાથ<sup>°</sup>:

સર્વ જવને મિત તથા શ્રુતજ્ઞાનના અનન્તમા ભાગ ઉઘાડા હાવાથી અને તે અનન્તમા ભાગ જેટલું અલ્પ અથવા જીવભેદે અધિક અધિક ચૈતન્ય સ્પષ્ટ હાવાથી સર્વ જીવા ચૈતન્ય લક્ષણ વડે એકજ પ્રકારના છે, અર્થાત્ સંસારી જીવા જે અનન્તાનન્ત છે, તેમાંના કૈટલાએક જીવા ચૈતન્ય રહિત એમ છે પ્રકારના જીવા નથી, પરન્તુ સર્વે જીવ માત્ર ચૈતન્ય લક્ષણવાળા છે. માટે ચૈતન્ય લક્ષણ વડે જીવા એક પ્રકારના છે.

અથવા બીજી રીતે વિચારીએ તે। સંસારી જવામાં કૈટલાએક ज्ञस છે અને કૈટલાએક स्थावर છે. એમ બે લેદમાં સર્વ સંસારી જવાના સમાવેશ થાય છે. માટે ત્રસ અને સ્થાવર એ બે લેદ વડે જીવા બે પ્રકારના પણ કહેવાય..

અથવા ત્રીજી રીતે વિચારીએ તાે સંસારી જીવામાંના કેટલાએક સ્ત્રીવેદવાળા, કેટલાક પુરુષવેદવાળા, અને કેટલાક નપુંસક વેદવાળા છે, એ પ્રમાણે ત્રણ ભેદમાં સર્વ સંસારી જીવાના સમાવેશ થવાથી વેદની અપેક્ષાએ જીવા ત્રણ પ્રકારના પણ ગણાય.

અથવા ચાથી રીતે વિચારીએ તો સંસારી જીવામાંના કેટલાક દેવ, કેટલાક મનુષ્ય, કેટલાક તિર્ય ંચ, અને કેટલાક નારકી હાેવાથી એ ચાર ગતિભેદમાં સર્વ સંસારી જીવાના સમાવેશ થવાથી ગતિભેદ વહે જીવા ૪ પ્રેકારના પણ ગણાય.

અથવા પાંચમી રીતે વિચારીએ તો સંસારી જીવામાંના કેટલાક એકેન્દ્રિય છે, કેટલાક દ્રીન્દ્રિય છે. કેટલાક ત્રીન્દ્રિય છે, કેટલાક ચતુર્સિન્દ્રય છે. અને કેટલાક પંચેન્દ્રિય પણ છે. એ પ્રમાણે પાંચ ઇન્દ્રિયલેદમાં સર્વે સંસારી જીવાના સમાવેશ થવાથી ઇન્દ્રિય લેદે સંસારી જીવા પ પ્રકારના પણ ગણાય.

અથવા છઠ્ઠી રીતે વિચારીએ તો સંસારો જવામાં કેટલાએક પૃથ્વીકાય છે, કેટલાક અપ્કાય છે, કેટલાક અપિકાય છે, કેટલાક વાચુકાય છે, કેટલાક વનસ્પતિકાય છે, અને કેટલાક ત્રસકાય છે, એ પ્રમાણે દ કાયલેદમાં સર્વ સંસારી જવાના સમાવેશ થવાથી જવા દ પ્રકારના પણ ગણી શકાય.

અહિં એકવિધ દિવિધ ઇત્યાદિ ६ जाति છે, અને તેના ત્રસ, સ્વાવર ઇત્યાદિ અવાન્તર ભેદો તે प્રकार છે તો પણ સામાન્યથી બુદી બુદી રીતે ६ પ્રકારના જીવો છે એમ કહી શકાય. કારણકે અહિં જાતિશબ્દ પણ પ્રકારવાચક ગણી શકાય છે.

## स'सारी छवाना १४ लेहा एगि दिय सुहुमियरा, सिनयरपणिदिया य सिनितिचड । अपज्जत्ता, पज्जता, कमेण चडदस जियद्वाणा ॥४॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

एकेन्द्रियाः स्रक्ष्मेतराः, संज्ञीतरपञ्चेन्द्रियाश्च सिद्वित्रिचतुः । अपर्योप्ताः पर्याप्ताः क्रमेण चतुर्दश जीवस्थानानि ॥ ४ ॥ शिक्ष्टार्थः

ग्रींगिंद्य-क्षेडेन्द्रिय छवे।
सुहुम-सूक्ष्म
इयरा-भील क्षेटेंबे भाहर
सन्नि-संशि
इयर-भील क्षेटेंबे असंशि
पणिंद्या-पंचेन्द्रिय
य-अने, तथा
स-सहित

वि-दीन्द्रिय ति-त्रीन्द्रिय चड-यतुरिन्द्रिय अपज्ञत्ता-अपर्थाप्ता पज्जता-पर्याप्ता कमेण-अनुक्ष्मे चउद्स-बीह जियद्वाणा-अवस्थाने। (अवना लेंड)

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

सुद्धमियरा प्रतिदिय, य सिब-ति चउ सिन्नियरपणिदिया अपन्जत्ता पञ्जत्ता, कमेण चउद्स जियद्ठाणा ॥ ४॥ अथिः

સૂક્ષ્મ અને ઇતર એટલે ખાદર એકેન્દ્રિય, અને બેઇન્દ્રિય, તેઈ દ્રિય, ચઉરિ દ્રિય સાથે સંત્રી અને ઇતર એટલે અસંત્રી પ'ચેન્દ્રિય (અને તે બધા) અનુક્રમે પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા (એમ) ચૌદ જીવના સ્થાનકો (લેદો) છે.

નવ. ર

#### વિશેષાથ<sup>°</sup>:--

ગાથામાં કહેલા જીવના ૧૪ લેકોના અનુક્રમ આ પ્રમાણે છે-

- ૧ અપર્યાપ્ત સુક્ષ્મ એકેન્દ્રિય ૨ પર્યાપ્ત સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય ૩ અપર્યાપ્ત બાદર એકેન્દ્રિય ૪ પર્યાપ્ત બાદર એકેન્દ્રિય ૫ અપર્યાપ્ત દ્રીન્દ્રિય ૬ પર્યાપ્ત દ્રીન્દ્રિય ૭ અપર્યાપ્ત ત્રીન્દ્રિય
- ૮ પર્યાપ્ત ત્રીન્દ્રિય
  ૯ અપર્યાપ્ત ચતુરિન્દ્રિય
  ૧૦ પર્યાપ્ત ચતુરિન્દ્રિય
  ૧૧ અપર્યાપ્ત અસંત્રીપ ચેન્દ્રિય
  ૧૨ પર્યાપ્ત અસંત્રી પ ચેન્દ્રિય
  ૧૩ અપર્યાપ્ત સંત્રી પ ચેન્દ્રિય
  ૧૪ પર્યાપ્ત સંત્રી પ ચેન્દ્રિય

જે એકેન્દ્રિય જીવાનાં ઘણાં શરીર એકત્ર થવા છતાં પણ દિષ્ટિગાચર થાય નહિ તેમજ સ્પર્શથી પણ જાણવામાં ન આવે, તે सूक्ष्म एकेन्द्रिय જીવા ચૌદ રાજ્યલાકમાં સર્વત્ર વ્યાપ્ત થઈ રહેલા છે, લાકા-કાશમાં એવી કાઈ પણ જગ્યા નથી કે જ્યાં સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવ ન હાય, એ જીવા શસાદિકથી લેદાતા—છેદાતા નથી, અિનથી ખળી શકતા નથી, મનુષ્યાદિકના કંઇપણ ઉપયાગમાં આવતા નથી, અદેશ્ય છે, કાઈ ઇન્દ્રિયથી જાણી શકાતા નથી, અને સૂક્ષ્મ નામકર્મના ઉદયથી જ એવા પ્રકારના સૂક્ષ્મપણાને પ્રાપ્ત થયા છે. એ સૂક્ષ્મ જીવાની હિંસા મનના સંકલ્ય માત્રથી થઈ શકે, પરન્તુ વચનથી અથવા કાયાથી હિંસા થઈ શકતી નથી. પુનઃ એ જીવા પણ કાઈ વસ્તુને લેદવા છેદવા સમર્થ નથી, એવા એ સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવા છે. એ સૂક્ષ્મ પૃથ્વી—અપ્-તેઉ—વાયુ—અને વનસ્પતિ એમ પાંચેય કાયના છે.

તથા જે એકેન્દ્રિય જીવાનાં ઘણાં શરીર એકત્ર થતાં ચક્ષુગાચર થઇ શકે છે (દેખી શકાય છે), તેવા ખાદર નામકર્મના ઉદયવાળા પૃથ્વી-અપ્-તેઉ-વાયુ-અને વનસ્પતિ એ પાંચ પ્રકારના बादर एकेन्द्रियो કહેવાય છે, એ ખાદર એકેન્દ્રિયામાં કેટલાએક (વાયુ સરખા) એક ઇન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય છે. અને કાઈ બે ઇન્દ્રિયથી એમ યાવત્ કેટલાએક ખાદરા પાંચે ઇન્દ્રિયાથી જાણી શકાય તેવા છે. એ ખાદર એકેન્દ્રિયા મનુષ્યાદિકના ઉપલાગમાં આવે છે, ચૌદ રાજલાકમાં સવ'ત્ર વ્યાપ્ત નથી, પરંતુ અમુક અમુક નિયત લાગમાં છે, એ જીવા શસ્ત્રથી લેદી— છેદી શકાય તેવા પણ છે, અને તેઓ પણ બીજા પદાર્થોને લેદી—છેદી શકે છે, અગ્નિથી બળી શકે છે, અને કાયાથી પણ એ જીવાની હિંસા યાય છે. તથા એ જીવા એકબીજાને પરસ્પર હણે છે, તેમજ એક જ જાતના એકેન્દ્રિય પાતે પાતાની જાતથી પણ હણાય છે, માટે એ જીવા સ્વકાયશસ્ત્ર, પરકાયશસ્ત્ર, અને ઉલયકાય શસ્ત્રના, વિષયવાળા પણ છે.

તથા શંખ-કેાડા-જળા-અળસીયાં-પ્રા-કૃમિ આદિક દ્વીન્દ્રિય જવા છે, તે કેવળ ખાદર નામકર્મના ઉદયવાળાજ છે, તેથી ખાદર હાય છે, પણ સ્ક્ષ્મ હાતા નથી. શાસ્ત્રમાં કાઈ કાઈ સ્થાને દ્વીન્દ્રિયાદિકને પણ સ્ક્ષ્મ તરીકે કહ્યા છે. તે કેવળ અપેક્ષા અથવા વિવક્ષા માત્રથીજ કહ્યા છે, પરંતુ વાસ્તવિક રીતે તા ખાદરજ છે. એ પ્રમાણે આગળ કહેવાતા ત્રીન્દ્રિયાદિ જીવા પણ ખાદરજ જાણવા. આ જવાને સ્પર્શનેન્દ્રિય અને રસનેન્દ્રિય એ છે ઇન્દ્રિયા હાય છે.

તથા ગધાધાં-ધનેરીયાં-ઇયળ-માંકડ-જૂ-કુંથુઆ-કીડી-મ'કાેડા-ઘીમેલ-ઇત્યાદિ ત્રીન્દ્રિય જવા છે. આ જવાેને સ્પર્શન-રસના-અને ઘાષ્ણેન્દ્રિય એ ૩ ઇન્દ્રિયા હાેય છે.

તથા ભ્રમર-વીંચ્છુ-અગાઈ-કરાળીઆ-કંસારી-તીડ-ખડમાંકડી ઇત્યાદિ चतुरिन्द्रिय જીવા છે. આ જીવાને કર્ણે ન્દ્રિય સિવાયની ૪ ઇન્દ્રિયા હાય છે.

તथा भात-પિતાના સંયોગ વિના જળ-માટી આદિક સામગ્રીથી એકાએક ઉત્પન્ન થનાર દેડકા-સર્પ-મત્સ્ય-ઇત્યાદિ તિર્પં ચ પ ચેન્દ્રિયો અને મનુષ્યના મળમૂત્રાદિ ૧૪ અશુચિ પદાર્થોમાં ઉત્પન્ન થનારા સંમૂચ્છિમ મનુષ્યા એ સર્વે સંમૂચ્છિમ પ ચેન્દ્રિયો એ સર્વે સંમૂચ્છિમ પ ચેન્દ્રિયો અને એ સંમૂચ્છિમ પ ચેન્દ્રિયો સર્વે તથાપ્રકારના વિશિષ્ટ મનોવિજ્ઞાન (એટલે દીર્ઘ \* કાલિકી સંગ્રારૂપ મનાવિજ્ઞાન) રહિત હોવાથી असंज्ञि प चेन्द्रिय કહેવાય છે.

<sup>\*</sup> દીર્ઘ'કાલિકી સંજ્ઞા એટલે ભૂતકાળ સંખંધિ અને ભવિષ્યકાળ સંખધિ દીર્ઘ'કાળની–પૂર્વાપરની વિચારશક્તિ.

તથા જે જીવા માતિપતાના સંચાગ વહે ગર્ભાશયમાં ઉત્પન્ન થાય છે, તેવા મનુષ્ય અને તિર્યં ચ પંચેન્દ્રિયા તથા કુંભીમાં ઉપપાત + જન્મથી ઉપજનારા નારકીઓ તેમજ ઉપપાત શય્યામાં ઉપપાત જન્મથી ઉપજનારા દેવા એ સવે તથાપ્રકારના વિશિષ્ટ મનાવિજ્ઞાનવાળા હાવાથી ( દીર્ઘં કાલિકી સંજ્ઞાવાળા હાવાથી ) સંજ્ઞિવં નેન્દ્રિય કહેવાય છે.

એ પ્રમાણે એકેન્દ્રિયના ર લેદ, દ્રીન્દ્રિયના ૧ લેદ, ત્રીન્દ્રિયના ૧ લેદ, ત્રીન્દ્રિયના ૧ લેદ તથા પંચેન્દ્રિયના ૨ લેદ મળીને ૭ લેદ થયા, એ સાતે લેદવાળા જીવા અપર્યાપ્તા અને પર્યાપ્તા એમ બે એ પ્રકારના હાય છે. જે જીવને જેટલી પર્યાપ્તિ આગળ કહેવાશે તેટલી પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કર્યા વિના મરણ પામે તે अपर्याप्त કહેવાય અને તેટલી પર્યાપ્તિએ။ પૂર્ણ કર્યા બાદ મરણ પામે તે વર્યાપ્ત કહેવાય.

અહિં સંક્ષેપમાં એટલુંજ જાણવું કે—સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્ષ કર્યા વિના મરણ પામનારા જીવ લિંધઅપર્યાપ્ત કહેવાય, અને સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્ષ કરીને મરણ પામનારા જીવ લિંધ પર્યાપ્ત કહેવાય છે. ત્યાં દરેક અપર્યાપ્ત (એટલે લિંધઅપર્યાપ્ત) જીવ પહેલી ત્રણ પર્યાપ્તિઓજ પૂર્ષ કરી શકે છે. ચાથી, પાંચમી અને છઠ્ઠી એ ત્રણ પર્યાપ્તિઓ અધૂરી જ રહે છે, તથા પર્યાપ્ત (એટલે લિંધપર્યાપ્ત) જીવ તા સ્વયાગ્ય ચાર, પાંચ અથવા છ પર્યાપ્તિઓ પૂર્ષ કર્યા બાદ જ મરણ પામે છે. અહિં પર્યાપ્તિ સંઅધી વિશેષ સ્વરૂપ આગળ છઠ્ઠી ગાથાના અર્થમાં કહેવાશે.

## જીવનું લક્ષણ

# नाणं च दंसणं चेव चरित्तं च तवो तहा; वीरियं उवओगो य, एयं जीवस्स लक्खणं ॥५॥

<sup>+</sup> સમ્મૂચ્ર્યંન-ગર્ભજ-અને ઉપપાત એ ત્રણ પ્રકારના જન્મ છે. તેમાં ઉપપાત જન્મ દેવ-નારકને હોય છે, અને બાકીના બે જન્મ-મનુષ્ય-તિય'ંચમાં હોય છે.

### સંસ્કૃત અનુવાદ

(ज्ञानं च दर्शनं चेव, चारित्रं च तपस्तथा, वीर्यमुपयोगश्चेतज्जीवस्य लक्षणम् ॥ ५ ॥

नाणं-रान
च-अने (अथवा छंडपूर्ति भाटे)
दःसणं-दशीन
चेव-निश्चय
चरित्तं-यारित्र
च-अने (छंडपूर्ति भाटे)
तवा-तप

तहा-तथा वीरियं-वीर्यं उत्रओंगा-ઉपयेाग य-अने एयं-ओ (ज्ञानाहि ६) जीवस्स-छवनुं (अवनां) लक्खणं-क्षणु-चिह्न

#### અન્વય અને પદ<sup>્</sup>છેદ.

नाणं च दंसणं चेव, चिरतं च तवा तहा, वीरियं य उवओगो, एयं जीवस्स लक्खणं॥ ५॥

#### ગાથાર્થઃ

ગ્રાન અને દર્શન તા ખરાંજ, ચારિત્ર અને તપ તથા વીર્ય અને ઉપયાગ એ જીવતું લક્ષણ છે.

### વિશેષા**થ**ે :

हान ते भित्रान-श्रुतहान अवधिहान-भनः पर्यवहान-अने हेवणहान, એ पांच हान सम्यग्हिष्ट જીવनी अपेक्षाओं કહेवाय છે, કારણ કે સમ્યગ્દિષ્ટનું જ જે हान ते हान કહેવાય, અને મિશ્યાદિષ્ટનું हान ते अहान કહેવાય. અને તે મિશ્યાદિષ્ટ સંખંધી મિશ્યાદિષ્ટનું हान ते अहान કહેવાય. અને તે મિશ્યાદિષ્ટ સંખંધી મિશ્યાદિષ્ટ સંખંધી અહ્યાન-શ્રુતઅજ્ञाન અને વિભંગજ્ઞાન (એટલે અવધિ સંખંધિ અજ્ઞાન-વિપરીત हान) એ ત્રણ અજ્ઞાન છે. એ રીતે પ+3=૮ પ્રકારનાં જ્ઞાન છે. ज्ञायते परिच्छियते वस्त्वनेनेति ज्ञानम् એટલે જેના વડે વસ્તુ જણાય પરिછેદાય તે ज्ञान કહેવાય. અહિં વસ્તુમાં સામાન્ય ધર્મ અને વિશેષ ધર્મ એમ એ પ્રકારના ધર્મ છે. એ પ્રકારના ધર્મ માંથી જેના

वडे विशेष धर्म नुं ज्ञान थाय, ते ज्ञान, साकारे पयोग ने विशेष पयोग डिंडे वाय. आ अमुंड छे, अथवा आ घट वा पट अमुंड वर्ण नी, अमुंड स्थाननी, अमुंड डक्तीनी, ઇत्यादि विशेष धर्म अथवा विशेष आडारवाण के लेष ते साकारे पयोग आदि ज्ञाने पये। ज के छे, (अने सामान्य धर्म ने लाखुवानी शिंडत ते दर्शन डिंडवाशे.) ओ ८ ज्ञानमां नुं जमे ते ओड वा अधिंड ज्ञान छीनाधिंड प्रमाखुवाणुं दरेंड छवने हे। य छे कर परन्तु डें। छिव ज्ञान रिंडत हे। य क निंड, तेभक छव सिवाय भीका डें। इंट्रव्यमां ज्ञान रखित है। य क निंड, तेथी क्यां क्यां ज्ञान त्यां त्यां छव, अने क्यां क्यां छव त्यां त्यां ज्ञान अवश्य है। वाना डारख्यी ज्ञान के छवने के ज्ञान, ज्ञानावरखु डमेंना क्षये। प्रश्निश्वी हीनाधिंड, अने क्यां संपूर्ण प्रगट थाय छे.

तथा-यक्षुदर्शन, अयक्षुदर्शन, अविधिदर्शन, अने डेवणदर्शन से + यार प्रधारनां दर्शन छे. से यार प्रधारनां दर्शनमांनुं स्थेड वा अधिड दर्शन छीन वा अधिड प्रभाषुमां दरेड छव मात्रने छाय छे, अने से दर्शन छीन वा अधिड प्रभाषुमां दरेड छव मात्रने छाय छे, अने से दर्शन छीन वा अधिड प्रभाषुमां दरेड छव मात्रने छाय परंतु भी जाने न छाय, तथी परस्पर अविनासावी संभंध छावाथी दर्शन गुष्य से छवनुं दक्षषु छे. वस्तुना सामान्य धर्म लाषुवानी शिवत ते दर्शन अथवा निराकार उपयोग अथवा सामान्य उपयोग डेडेवाय छे. डारषु डे आ घट अमुड वर्षुनी, अमुड स्थानना धियादि आडारज्ञान निर्हे, परन्तु डेवण आ घट छे सेम सामान्य उपयोग छेवाय छे माटे से दर्शनगुष्य निराडार उपयोग्य हो, अथवा सामान्य उपयोग इपयोग इपयोग हो से छे माटे से दर्शनगुष्य निराडार उपयोग्य हो, अथवा सामान्य उपयोग स्थाप छे. दर्यते वस्त्वनेन सामान्यक्षेणेति दर्शनम् अर्थात् लेना वडे वस्तु सामान्य इपे देणाय ते दर्शन, अने ते दर्शनावर्ष डर्भना क्षयोपशमथी अथवा क्षयथी छोय छे. अर्ड छान्यने पर्छेदां दर्शनापयोग अन्त

<sup>+</sup> આઠે પ્રકારના જ્ઞાન અને ચાર પ્રકારના દર્શ'નનું વિશેષ સ્વરૂપ ક્રમ'ગ્રંથાદિ અન્ય પ્રંથાથી જાણુવું. તથા આગળ કહેવાતા સામાયિક આદિ ચારિત્રનું સ્વરૂપ ( પાંચ ચારિત્રવાળી આ પ્રકરણુની ) ૩૨-૩૩ મી ગાથાના અર્થ'માં કહેવાશે.

મું હૂર્ત સુધી હાય છે, અને ત્યારબાદ અન્તર્મુ હ્ર્ત જ્ઞાનાપયાગ હાય છે. એ પ્રમાણે દર્શનાપયાગ અને જ્ઞાનાપયાગ અન્તર્મુ હૂર્ત અન્તરનું હૂર્ત અન્તરનું હૂર્ત એ આનતરે વાર વાર પ્રાપ્ત થયા કરે છે અને કેવળી ભગવન્તને પ્રથમ સમયે કેવળજ્ઞાન, બોજે સમયે કેવળદર્શન એ પ્રમાણે એકેક સમયને આન્તરે સાદિ અનંતકાળ સુધી ચાલુ રહે છે, એમાં સિદ્ધત્વ પ્રાપ્તિના પ્રથમ સમયે પણ જ્ઞાનાપયાગ જ વર્ત્તા હાય છે. એ પ્રમાણે ઉપયોગની પરાવૃત્તિ તે જીવના સ્વભાવ જ છે.

શંકા–દર્શન એટલે સામાન્ય ઉપયોગ, અને જ્ઞાન એટલે વિશેષ ઉપયોગ, એ ખન્ને ઉપયોગ જીવનું લક્ષણ છે, એમ કહીને પુનઃ ઉપયોગને પણ જીવના લક્ષણ તરીકે આગળ જીદો કહેશે, તો એ ત્રણેયમાં કયા પ્રકારની ભિન્નતા છે ?

ઉત્તર-હે જિજ્ઞાસ ! ગ્રાન, દર્શન અને ઉપયોગ એ ત્રણ વાસ્તવિક રીતે સર્વથા ભિન્ન નથી; કારણ કે જીવના મૂળ ગુણ ઉપયોગ છે, પરંતુ એ ઉપયોગ જ્યારે વસ્તુના વિશેષ ધર્મ ગ્રહણમાં પ્રવર્તતો હાેય ત્યારે ते ज्ञान કહેવાય, અને વસ્તુના સામાન્ય ધર્મ શ્રહુણુમાં પ્રવર્તી હાય ત્યારે એ જ ઉપયોગ दर्शन કહેવાય. એ પ્રમાણે જ્ઞાન, દર્શન અને ઉપયોગ જો કે સર્વથા ભિન્ન નથી તો પણ સર્વત્ર જ્ઞાનનું માહાત્મ્ય અતિશય હાવાથી જ્ઞાનની મુખ્યતા દર્શાવવાને જીવના વિશેષ ઉપયોગ ૩૫ જ્ઞાનને ૬ લક્ષણમાં સર્વથી પહેલું કહ્યું, અને દર્શન એ પ્રાથમિક (સામાન્ય) ઉપયોગ છે માટે તેને બોજું લક્ષણ કહ્યું છે, જેથી સર્વ સિદ્ધાન્તોમાં અને પ્રસિદ્ધિમાં પણ જીવના ગુણ જ્ઞાન, દર્શન આદિ કહેવાય છે. પુનઃ જ્ઞાનાપયાગ તે જ્ઞેય પદાર્થના સંબંધ થવા છતાં પણ તુર્ત પ્રથમ સમયે નથી થતા પરન્તુ પ્રથમ સમયથી જ્ઞાનમાત્રા વૃદ્ધિ પામતાં પામતાં અન્તર્મુ હૂર્ત કાળે જે નિશ્ચિત અથવા વિશિષ્ટ અવળાધ થાય છે ते ज्ञान છે, અને તે બોજા અન્તર્મું હૂર્ત સુધી જ ટકી રહે છે. એમાં પહેલા અન્તમું હુર્ત સંખંધી જે અનિશ્ચિત અથવા અવિશિષ્ટ બાેધ તે દર્શન છે. (એ શ્રી ભગવતીજીના ભાવાર્થ દ્રવ્યલાેક પ્રકાશમાં કહ્યો છે. અને તે છદ્મસ્થના દર્શ'ન–જ્ઞાનની અપેક્ષાએ ઠીક સંભવે છે.)

[ज्ञान-वस्तुमां रहेंदा विशेष धर्म ने लाख्वानी आत्मा ं रहेंदी शिंत, ते ज्ञान वस्तुमां रहेंदा सामान्य धर्म ने लाख्वानी आत्मामां रहेंदी शिंत ते दश न अने ते अन्ने शिंत्रिओनो व्यापार, वपराश ते उपयोग शानशिंतिना वपराश, ते ज्ञानोपयोग अने दर्शन शिंदिना वपराश, ते दर्शनापयोग.]

तथा चारित्र, ते सामायिक-छेहे। पस्थापन-परिद्धारिवशुद्धि-सूक्ष्म संपराय-यथाण्यात-हेशिवरित अने अविरित के सात प्रकारे छे. के व्यारित्र मावर्थी-द्धिं साहिक अशुल परिष्णामथी निष्टत्त (विरक्त) थवा इप छे, अने द्रव्यर्थी-व्यवद्धारथी अशुल क्षियाना निरोध (त्याण) इप छे, को सात व्यारित्रमांनुं के किष्णु व्यारित्र द्धीन वा अधिक प्रमाणुमां हरें छव मात्रने द्धाय छे क, अने छव सिवाय जीका के छि द्रव्यमां के दिय निद्ध, माटे व्यारित्र ते छवनुं सक्षणु कहुं छे. चरन्ति अनिन्दत्तमनेनेति चारित्रम् केना वडे अनिन्दित (केटेसे प्रशस्त-शुल) आवर्षु थाय ते व्यरित्र अथवा व्यरित्र केदेवाय अथवा अष्टविधकर्मच्यरिक्तीकरणाद् वा चारित्रम् को प्रकारता कर्म संव्यने (कर्मना संव्यदेने) आसी करनार द्धावाथी व्यरित्र क्रिवाय, अथवा चर्यते गम्यते अनेन निर्वृश्वाविति चारित्रम् केना वडे (के आवश्वा वर्यते गम्यते अनेन निर्वृश्वाविति चारित्रम् केना वडे (के आवश्वा वर्ड) मेक्षमां क्षाय ते चारित्र क्रिवाय. के व्यरित्र मादित्रमादिनीयना उपशमथी तथा क्षयोपशमथी दीनाधिक अने क्षयथी संपूर्णु द्धाय छे.

तथा तप द्रव्यथी अने कावथी आहा तप अने अहयन्तर तप ते ६-६ प्रधारे ओम १२ प्रधारना तप आगण निकर्णना तत्वनी गाथामां धंदेवाशे. अथवा सामान्यथी धंच्छाना रोध (धंच्छाना त्याग अथवा धंच्छानुं रे। धाषु) ते निश्चय तप-काव तप छे. ओ तपना केंद्रे। मांथी डे। धाषु केंद्रवाणा तप ६रेड छव मात्रने हे। य छे, अने ते पणु छीन वा अधिड प्रमाणुमां हे। य छे क, अने ते छव द्रव्यमांक हे। य छे, परन्तु अन्य द्रव्यमां निह्ने, माटे तप ओ पणु छवनुं बक्षणु छे. तापयित अष्टप्रकारं कमें इति तपः आह प्रधारना धर्मने के तपाये (ओटबे आणे) ते तप अहेवाय. अथवा ताप्यन्ते रसाविधातवः कर्माणि वा अनेनेति तपः (रस-अस्थ-मक्का-मांस-रुधिर-मेह-अने शुड ओ

રસાદિ સાત ધાતુઓને અથવા કર્મોને જેના વર્ડ તપાવાય એટલે બાળી દેવાય, તે તપ કહેવાય) એ તપ માહનીય અને વીર્યાન્તરાય એ બે કર્મના સહચારી ક્ષયાપશમથી હીનાધિક, અને ક્ષયથી સંપૂર્ણ પ્રગટ થાય છે.

तप-કર્માથી છડવા, સ્વ-સ્વરૂપ તરફ બળ**પૂર્વંક જવા મા**ટે ત્ર્યાત્માના જે પ્રયત્ન.

तथा वीर्यं केटले थे। ज, उत्साह, भण, पराइम, शिंत धत्याहि इहेवाय छे ते इर्ह्युवीर्यं अने लिधवीर्यं केम भे प्रधारे छे. मन-वयन-इंग्याना आलंभनथी प्रवर्ततुं वीर्यं ते कर्म्यायं, अने ज्ञान-हर्शंनाहिक्ष्रना अपया प्रवर्ततुं आत्मानुं स्वाक्षाविक्ष वीर्यं ते लिधविधार्यं इहेवाय, अथवा आत्मामां शिक्षत इपे रहेक्कुं वीर्यं ते लिधविधार्यं, अने वीर्यंनी प्रवृत्तिमां निमित्तकूत मन-वयन अने अथा इप क्रिक्यु-साधन-ते इर्ह्युवीर्यं. इर्ह्युवीर्यं सर्वं सथे। जी संसारी छवे। ने हि। ये छे. अने लिधवीर्यं ते। वीर्यान्तरायना क्षये। प्रश्नमथी सर्वं छक्षसथ छवे। ने हीन वा अधिक्ष आहि असंभ्य प्रकारनुं है। ये छे, अने हेविल लगवंतने तथा सिद्ध परमात्माने ते। वीर्यान्तराय इर्मना क्षयथी संपूर्द्यं अने केक सर्भुं अनन्त लिधवीर्यं प्रगट थयेक्षं है। ये छे. को वीर्यं सर्वं छव द्रव्यमां हे। ये छे, तेमक छवद्रव्य सिवाय धीला हे। ये पह द्रव्यमां हे। शक्तुं नथी, माटे वीर्यं ग्रह्यु के छवनुं लक्ष्रह छे. अहिं वि केटले विशेषथी आत्माने ईर्यित केटले ते-ते हियाकामां प्रेरे-प्रवर्तावे, ते वीर्यं इहेवाय.

શંકા-વીર્ય એટલે શક્તિ તો પુદ્દગલ દ્રવ્યમાં પણ છે. કારણ કે-પરમાણુ એક સમયમાં લાેકના એક છેડાથી બીજા છેડા સુધી શીઘગતિ-વાળા થઇ પહેાંચી જાય છે. તાે વીર્ય જીવનું જ લક્ષણ કેમ હાેય?

ઉત્તર–્સામાન્યથી શક્તિધર્મ તો સર્વે દ્રવ્યમાં હાય છે જ, અને તે વિના કાઇપણ દ્રવ્ય પાતપાતાની અર્થ ક્રિયામાં પ્રવર્તી શકે નહિં. માટે તેવા સામાન્ય શક્તિધર્મ તે અઢી વીર્ય કહેવાય નહિં,, પરન્તુ ચાગ, ઉત્સાહ, પરાક્રમ ઇત્યાદિ પર્યાયને અનુસરતા જે વીર્ય ગુણ અને તે રૂપ આત્મશક્તિ સમજવી, તે તા કેવળ આત્મદ્રવ્યમાં જ હાય છે, માટે વીર્ય એ જવના જ ગુણુ છે. उपयोग-તે પ જ્ઞાન, 3 અજ્ઞાન, અને ૪ દર્શન એમ ૧૨ પ્રકારના છે તેમાં પણ જ્ઞાનના સાકાર ઉપયોગ અને ૪ પ્રકારના દર્શનના નિરાકાર ઉપયોગ હોય છે, માટે એ સાકાર-નિરાકાર રૂપ ૧૨ ઉપયોગમાંના યથાસંભવ ઉપયોગ એક વા અધિક, તથા હીન વા વધુ પ્રમાણમાં દરેક જીવને અવશ્ય હાય છે. તેમજ જીવ સિવાયના અન્ય દ્રવ્યમાં ઉપયોગ ગુણ કાઇ શકે નહિં, માટે ઉપયોગ એ જીવનું લક્ષણ છે.

## લક્ષણ એટલે શું?

પ્રશ્ન-અહિ જ્ઞાન આદિ જીવનાં ૬ લક્ષણ કહ્યાં, પરન્તુ લક્ષણ એટલે શું ?

ઉત્તર:--જે ધર્મ અથવા ગુણ જે વસ્તુના કહેવાતા હાય તે વસ્તુમાં તે સવ થા વ્યાપ્ત હાય, અને તે સિવાય અન્ય વસ્તુમાં તે ન સંભવતા હાય તા તે ધર્મ અથવા ગુણ તે વસ્તુનું લક્ષણ કહેવાય. પરન્તુ તે ધર્મ અથવા ગુણ જો તે વસ્તુમાં સર્વ વ્યાપ્ત ન હોય, અથવા તા તે વસ્તુમાં સર્વ વ્યાપ્ત હાેવા છતાં બીજી વસ્તુમાં **પ**ણ અલ્પ**અંશ** યા સર્વાંશે વ્યાપ્ત હાય, તા તે ધર્મ વા ગુર્ણ તે વસ્તુનું લક્ષણ ન ગણાય. જેમકે-ગાયનું લક્ષણ સાસ્ના (ગળાની ગાદડી) છે. તે દરેક ગાય માત્રને સદાકાળ હાય છે, પરન્તુ કાઈ ગાયમાં ન હાય એમ નથી. તેમજ એ સાસ્ના લે સ આદિ પશુએાને નથી. માટે સાસ્ના એ ગાયનું લક્ષણ છે. પરંતુ શાંગિત્વ (શિંગડાવાળાપણ ) એ ગાયનું લક્ષણ નથી. કારણ કે શિંગડાં જો કે સર્વ ગાયને સદાકાળ છે, તા પણ ગાયને જ હાય છે, તેમ નથી, લે સ આદિકને પણ હાય છે તેમજ કપિલ વર્ષુ (એક જાતના લાલ ૨ંગ) એ પણ ગાયનું લક્ષણ નથી, કારણ કે સર્વ ગાયા કપિલ વર્ણવાળી હાતી નથી. માટે અવ્યાપ્તિ, અતિવ્યાપ્તિ, અને અસંભવ એ ૩ દેાષ રહિત હાય, તે લક્ષણ કહેવાય. अव्याप्ति એટલે અમુક ભાગમાં વ્યાપ્ત હાેય પણ સર્વમાં વ્યાપ્ત ન है। अतिव्याप्ति मेटे सर्व भां व्याप्त है। वा छतां ते सिवाय अन्य પદાર્થમાં પણ વ્યાપ્ત હાેય, અને अસંમવ એટલે જેમ ગાયનું લક્ષણ એક શક્વત્ત્વ (એક ખુરીવાળા પહ્યું) એ હાેઇ શકે જ નહિ, કારણ કે–

ગાયને તા એક પગમાં બે ખરી હાય છે. એ રીતે જ્ઞાનાદિ ૬ લક્ષણા પણ જીવદ્રવ્યમાં અવ્યાપ્તિ આદિ દેાષ રહિત છે, એમ વિચારવું.

સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિયાદિ જીવાને જ્ઞાન આદિ કેવી રીતે?

સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્ત નિગાદ જીવને ઉત્પત્તિને પ્રથમ સમયે પણ મતિ-શુત જ્ઞાનના અનન્તમા ભાગ ઉઘાડા હાય છે, અને પ્રથમ સમયે તે એક પર્યાય જેટલું જ શ્રુતજ્ઞાન નહિં, પરંતુ અનેક પર્યાય જેટલું (અર્થાત્) પર્યાયસમાસ) શ્રુતજ્ઞાન હાય છે, માટે તેમાં પણ ज्ञान क्षक्षण છે. જો કે તે અતિ અસ્પષ્ટ છે, તેા પણ મૂચ્છાંગત મનુષ્યવત અથવા નિદ્રાગત મનુષ્યવત્ કિંચિત્ જ્ઞાનમાત્રા તાે અવશ્ય હાય છે. એ પ્રમાણે અનન્તમા ભાગ જેટલું અને અસ્પષ્ટ અચક્ષુદર્શન હાવાથી दर्शन લક્ષણ પણ છે, અને તે ज्ञान तथा દર્શન ક્ષર્યો પશમ ભાવનાં છે. હવે ચારિત્રનું આવરણ કરનાર કર્મ જો કે સર્વધાતી છે, તા પણ અતિ મહામેઘના સમયે પણ દિવસ-રાત્રિના વિભાગ સમજ શકાય તેવી સૂર્યની અલ્પ પ્રભા હંમેશ ઉઘાડી જ રહે છે, તેમ ચારિત્રગ્રણના ઘાત કરનાર કર્મ જો કે સર્વઘાતી (સર્વથા ઘાત કરનાર) કહ્યું છે, તો પણ ચારિત્રગુ<mark>ણન</mark>ી કિ<sup>.</sup>ચિત્ માત્રા તેા ઉઘાડી જ હેાય છે, **એમ** સિદ્ધાંતામાં સ્પષ્ટ કહેલ છે, તેથી સૂ૦ અપ૦ નિગાદને પ્રથમ સમયે अति अ६५ चारित्र गुण है।य छे अने ते अविरति यारित्र है।य छे. જેમ ચારિત્ર તેમ તપ ગુણ પણ અલ્પ માત્રાવાળા હાય છે, તથા આહાર ગ્રહણ આદિ ક્રિયાઓમાં પ્રવર્તતું અતિ અલ્પ वीર્ચ પણ હાય છે, અને તે અસંખ્યાત લેદે હીનાધિક તરતમતાવાળું હાય છે. તે કારણથી જ કર્મ પ્રકૃતિ વગેરે ચંથામાં "સુ૦ અપ૦ નિગાદ જીવને પણ વીર્યાન્તરાયના ક્ષયાપશમથી અપર્યા'ત અવસ્થા સુધી નિરન્તર અસંખ્ય ગુણ વૃદ્ધિવાળાં યાગસ્થાના પ્રતિ સમય પ્રાપ્ત થાય'' એમ કહ્યું છે. वणी की ज्ञान-दर्शन छे, ते। तेना व्यापार३५ उपयोग सक्षण अवश्य હાય જ. એ પ્રમાણે જેમ સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય અપર્યાપ્તામાં ૬ લક્ષણા કહ્યાં, તે રીતે ચૌદે જીવભેદમાં યથાસ ભવ ૬ લક્ષણા સ્વયં વિચારવાં.

વળી સત્તા માત્રથી તા સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્ત નિગાદ જીવને પણ અનન્તજ્ઞાન, અનન્ત દર્શન, અનન્ત ચારિત્ર, અનન્તવીર્ય, અનન્ત

ઉપયાગ છે, પરન્તુ કર્મના આવરણથી તે જ્ઞાનાદિ ગુણા અલ્પ અથવા અધિક ગણાય છે, અને કર્માવરણ રહિત જીવને સંપૂર્ણ પુષ્ટ હાય છે, માટે જ્ઞાનાંદિ ગુણા સિદ્ધ પરમાત્મામાં જેવા છે તેવા જ સૂક્ષ્મ નિગાદ જીવમાં પણ હાય છે, પરન્તુ નિગાદને સત્તાગત છે. અને સિદ્ધને સંપૂર્ણ પ્રગટ થયેલ છે. એજ તકાવત છે.

સંસારી જીવાની છ પર્યાપ્તિઓ आहारसरीरिंदिय—पज्जत्ती आणपाणभासमणे, चउ पंच पंच छिप य इगविगलाऽसन्निसन्नीणं।।६।।

> સંસ્કૃત અનુવાદ आहारशरीरेन्द्रय-पर्याप्तय आनप्राणभाषामनां सि चतस्र: पञ्च पञ्च पडपि, चैकविकलाऽसं क्रिसं ज्ञिनाम् ॥६॥ શાગ્દાર્થ

आहार-આહાર

सरीर-शरीर

इन्दिय-धन्द्रिय

पज्जनी-पर्धाप्ति

આ**ળવાળ**-શ્વાસાચ્છવાસ

भास-लापा

मणे=भनः

चउ–था२ छिप-(छ अपि)-७भे इग-એકેन्द्रिय छवे।ने विगल-विश्वेनिद्रथने **લસન્તિ−અસ**ંગ્રીપ ચેન્દ્રિયને

सन्तीण-संज्ञी पंचेन्द्रियने

અન્વય સહિત પદરછેદ

आहार-सरीर-इंदिय-पज्जत्ती आणपाण भारा मणे; इग-विगल-असन्ति सन्तीणं चउ पंच पंच य छिप्पि ॥६॥ ગાથાર્થ :

આહાર, શરીર અને ઇન્દ્રિય એ ત્રણ ખાસ, (તથા બીજ) શ્વાસા વ્યાસ, ભાષા અને મનઃ (એ છ) પર્યાપ્તિઓ છે. એકેન્દ્રિય જીવાને, વિકલેન્દ્રિય જીવાને, અસંત્રી પંચેન્દ્રિયાને અને સંત્રી પંચે-ન્દ્રિયાને ચાર, પાંચ, પાંચ અને છયે પર્યાપ્તિએ હાય છે. પાં

### વિશેષા**થ**ં:

વર્ચાવ્તિ—એટલે સંસારી જીવને શરીરધારી તરીકે જીવવાની જીવનશક્તિ તે પર્યાપ્તિ, જો કે–કાેકપણ જાતિનું શરીર ધારણ કરીને જીવવાની આત્મામાં શક્તિ છે. પરંતુ એ શક્તિ પુદ્ગલ–પરમાણુઓની મદદ વિના પ્રગટ થતી નથી. અર્થાત્ જો પુદ્ગલ-પરમાણુઓની મદદ ન હાેય, તા આત્માની શરીરમાં જીવવાની શક્તિ પ્રગટન થાય, એટલે કે–તે શરીરધારી તરીકે જીવી ન શકે. આ ઉપરથી એ વ્યાપ્યા થાય છે કે—

પુદ્દગલ પરમાણુઓના સમૂહના નિમિત્તથી આત્મામાંથી પ્રગટ થયેલી અને શરીરધારીપણે જીવવા માટેના ઉપયાગી પુદ્દગલાને પરિ-ણુમાવવાનું કામ કરનારી આત્માની અમુક જાતની (શરીર ધારણ કરી જીવવાની) જીવનશક્તિ, તે પર્યાપ્તિ.

આહાર વિના શરીર બંધાય નહીં, શરીર ધારણ કર્યા વિના જીવ કાેઈપણ રીતે સંસારીપણે જીવી શકે નહીં. તેથી ઇન્દ્રિયા આંધવી પહે, શ્વાસા વ્હના વિના શરીરધારી જીવ જીવી શકે નહી. તથા વધારે શક્તિવાળા જીવને બાેલવાની અને વિચારવાની શક્તિની જરૂર પહે છે, કે જેને લીધે તે બાેલી શકે છે અને વિચારી શકે છે.

માટે બધા સંસારી જીવાની અપેક્ષાએ-આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, શ્વાસાેચ્છ્વાસ, ભાષા અને મન એ છ પર્યાપ્તિઓ હાેય છે. એ છથી વધારે જીવનશક્તિ સંભવતીજ નથી.

પાતાને યાગ્ય પર્યાપ્તિએા પૂરી કરે તે જીવતું નામ પર્યાપ્ત જીવ અને પાતાને યાગ્ય પર્યાપ્તિએા પૂરી કર્યા વિના મરે, તે અપર્યાપ્ત જીવ.

અપર્યાપ્તપણું અપાવનાર કર્મ તે અપર્યાપ્ત નામકર્મ. અને પર્યાપ્તપણું અપાવનાર કર્મ તે પર્યાપ્ત નામકર્મ.

પર્યાપ્તિની ઉપર પ્રમાણે વ્યાખ્યા સમજ્યા પછી તેના કાર્ય-

કારણ, બાહ્ય–અભ્યન્તર નિમિત્તો, દ્રવ્ય, ભાવ, વગેરે અપેક્ષાએ અનેક જાતની વ્યાખ્યાએા શાસ્ત્રમાં આપવામાં આવેલી છે.૧

આહાર વગેરેને ચાગ્ય પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરવામાં તથા આહારાદિ રૂપે પરિણામ પમાડવામાં કારણરૂપ એવી આત્માની શરીરમાં જીવનકિયા ચલાવવાની શક્તિ તે પર્ચાપ્તિ, (અથવા તે શક્તિના આલં અન–કારણરૂપ જે પુદ્દગલા તે પર્ચાપ્તિ, અથવા તે શક્તિ અને શક્તિના કારણરૂપ પુદ્દગલ સમૂહની નિષ્પત્તિ તે પર્ચાપ્તિ, અથવા તે શક્તિનો અને શક્તિના કારણ રૂપ પુદ્દગલ સમૂહની નિષ્પત્તિ તે પર્ચાપ્તિ, અથવા તે શક્તિનો અને શક્તિના કારણ રૂપ પુદ્દગલસમૂહની પરિસમાષ્તિ તે પર્ચાપ્તિ કહેવાય. એ પ્રમાણ પર્યાપ્તિના અનેક અર્થ થાય છે. પણ પર્યાપ્તિ એટલે ફાક્તિ એ મુખ્ય અર્થ છે.)

તે પર્યાપ્તિ એટલે આત્મશકિત, પુદ્દગલના અવલ અન વિના ઉત્પન્ન થતી નથી. તે કારણથી આત્મા જ્યારે ઉત્પત્તિ સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે ઉત્પન્ન થતાનીર સાથે જ (કાયલામાં સ્પર્શે લા અગ્નિની માફક) પ્રતિસમય આહારના પુદ્દગલા ગ્રહણ કરતા જાય છે, અને તે અમુક અમુક પ્રમાણમાં જથ્થાખંધ જ્યારે ગ્રહણ થઇ જાય છે ત્યારે તે તે

૧ પર્યાપ્તિ એ શબ્દના ધાતુસિદ્ધ અર્થ સમાપ્તિ પણ થાય છે, તાે પણ આહારપ્રહણાદિની શક્તિ વગેરે અર્થા સિદ્ધાન્તની પરિભાષા પ્રમાણે જાણવા, પુનઃ 'સમાપ્તિ'' એ અર્થ, પર્યાપ્તિએાના આગળ કહેવાતા અર્થમાંથી જ ઠીક સમજાશે.

ર ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયે જે પુદ્દગલા ગ્રહણ થાય છે, તેમાં આત્માની શક્તિ તૈજસ-કાર્મણ શરીરના પુદ્દગલાના અવલંખન—સહાયથી છે. (કારણ કે સંસારી આત્મા પુદ્દગલાના અવલંખન—સહાય સિવાય કાઇ પણ જાતની ચેપ્ટા કરી શકતા નથી એવા સામાન્ય નિયમ છે) અને ઉત્પત્તિ થયા ખાદ જેટલી જેટલી યાગમાત્રા વૃદ્ધિ પામતી જાય (તે તદ્ભવ શરીર સંખંધિ યાગમાત્રા ગણવી, અને તે યાગમાત્રાઓ તત્ તત્ સમયે ગૃહામાણ પુદ્દગલાના અવલંખન–સહાયવાળી જાણવી.) તેમ તેમ તે શક્તિ ખીલતી જાય.

પુદ્દગલના જત્થા-સમૂહ દ્વારા આત્મામાં અમુક અમુક કાર્ય કરવાની (જવનનિર્વાહમાં કરવા ચાગ્ય આવશ્યકર કાર્યો કરવાની) જે શકિત ઉત્પન્ન થાય છે, તે આહાર પર્યાપ્તિ આદિ પર્યાપ્તિઓના નામથી ઓળખાય છે, માટે પુદ્દગਲના उपचयर्थी (=समृह्थी) उत्पन्न थयेल आत्मानी (आहार परिणमनादिमां उपयोगी) जे शक्ति विशेष. ते पर्याप्ति એ અર્થ અતિપ્રસિદ્ધ છે. તે આહાર પર્યાપ્તિ આદિ է પર્યાપ્તિઓનું યત્કિંચિત સ્વરૂપ મનુષ્યના તથા તિર્ય'ચના રઔદારિક શરીર સંખ'ધિ પર્યાપ્તિઓને અનુસરીને કહીએ છીએ, તે આ પ્રમાણે—

? आहार पर्याप्ति-ઉત્પત્તિસ્થાને રહેલા આહારને જીવ જે શક્તિ વડે ગ્રહ્યું કરે, અને ગ્રહ્યું કરીને ખલ-રસને યાગ્ય બનાવે, તે આહાર પર્યાપ્તિ. (અહીં ખલ એટલે અસાર પુદ્દગલા-મળ-મૂત્રાદિ, અને શરીરાદિ રચનામાં ઉપયાગી થાય તેવાં પુદ્દગલા તે રસ છે.) આ પર્યાપ્તિ પ્રથમ સમયે જ સમાપ્ત થાય છે.

ર શરીર पर्याप्ति—રસને ચાેગ્ય પુદ્દગલાને જે શકિત વહે જીવ શરીરરૂપે–સાત ધાતુરૂપે રચે, તે શક્તિ તે શરીરપર્યાપ્તિ. (અહિં શરીર, કાયચાેગપ્રવૃત્તિમાં સમર્થ થાય ત્યાં સુધીની જે શરીરરચના, પછી પર્યાપ્તિની (શક્તિની) સમાપ્તિ થાય છે. અને તે સામચ્યે અન્ત-મુંહુર્ત સુધી શરીર–ચાેગ્ય પુદ્દગલા મેળવ્યાથી પ્રગટ થાય છે.)

રૂ इन्द्रिय पर्याप्ति—રસરૂપે જીદાં પહેલ પુદ્દગલામાંથી તેમજ સાત ધાતુમય શરીરરૂપે રચાયેલાં પુદ્દગલામાંથી પણ ઇન્દ્રિય યાગ્ય પુદ્દગલા ગહે છુ કરી ઇન્દ્રિયપણે પરિણમાવવાની જે શક્તિ, તે इन्द्रिय-पर्याप्त ( શરીરપર્યાપ્તિ સમાપ્ત થયા આદ પણ બીજા અન્તર્મુ હૂર્ત્તા,

૧ પ્રતિસમય આહારપ્રહણુ–સપ્ત ધાતુઓની રચના–ઇન્દ્રિયો દ્વારા વિષયાનું ગ્રહણ—શ્વાસોચ્છ્વાસ–વચનાચ્ચાર અને માનસિક વિચારા, એ જીવન નિર્વાહમાં (નિર્વાહનાં) ૬ આવશ્યક કાર્યો ગણાય.

ર આહારક શરીર સંખંધિ તથા ગૈક્રિય શરીર સંખંધિ પર્યાપ્તિઓ નું સ્વરૂપ જો કે કંઇક ભિન્ન છે, તો પણ આ ઉપરથી સ્હેજે સમજી શકાય તેવું છે.

સુધી મેળવેલાં ઇન્દ્રિયપુદ્દગલાેથી રચાતી અભ્યન્તર નિવૃત્તિ ઇન્દ્રિય જ્યારે વિષયભાષ કરવામાં સમર્થ થાય છે, ત્યારે આ ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિની સમાષ્ત્રિ થાય છે.

श्वासे च्छ्वास पर्याप्ति— જે શક્તિવહે શ્વાસા ચ્છ્વાસ ચાંચ્ય વર્ગ છાનાં પુદ્દગલા ગહે છું કરી શ્વાસો ચ્છ્વાસ રૂપે પરિશુમાવી અવલ બીને વિસર્જે, તે શક્તિનું નામ શ્વાસો ચ્છ્વાસ પર્યાપ્તિ છે. (ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂર્ણે થયા બાદ પણ ત્રીજા અન્તર્મું હૂં ત સુધી ગ્રહે કરેલી શ્વાસો ચ્છ્વાસ વર્ગ છાને શ્વાસો ચ્છ્વાસ રૂપે પરિશુમાવવામાં ઉપકારી પુદ્દગલાથી જયારે જવ શ્વાસો ચ્છવાસ ક્રિયામાં સમર્થ થાય છે, ત્યારે આ પર્યાપ્તિની સમાપ્તિ થાય છે.)

પ भाषा पर्याप्ति—જીવ જે શક્તિવડે ભાષા યાગ્ય પુદ્દગલા ગ્રહણ કરી ભાષાપણે પરિશુમાવી અત્રલંબીને વિસર્જન કરે, તે શક્તિનું નામ ભાષા પર્યાપ્તિ. (ધાસા૦ પર્યાપ્તિ પૃર્ણુ થયા બાદ પણ ચાથા અન્તર્મુ— હૂર્ત્ત સુધી ગ્રહણ કરેલાં (ભાષા પુદ્દગલાને ભાષાપણે પરિશુમાવવામાં ઉપકારી) પુદ્દગલાથી જીવ જ્યારે વચનકિયામાં સમર્થ થાય છે ત્યારે આ પર્યાપ્તિની સમાપ્તિ થાય છે.)

દ मनः पर्यास्ति—જીવ જે શક્તિવહે મનઃ પ્રાયાગ્યપુદ્દગલા ગ્રહણ કરી મનપણે પરિણુમાવી અવલ બીને વિસર્જન કરે, તે શક્તિનું નામ મનઃપર્યાપ્તિ. (ભાષાપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા બાદ પણ પાંચમા અન્તર્મુ હૂર્ત્ત સુધી ગ્રહણ કરેલ (મનાયાગ્ય પુદ્દગલાને મનપણે પરિણુમાવવામાં સમર્થ) પુદ્દગલાથી જીવ જયારે વિષયચિતનમાં સમર્થ થાય ત્યારે આ પર્યાપ્તિની સમાપ્તિ થઇ ગણાય છે.)

દેવાદિકને પર્યાપ્તિઓના ક્રમ

ે એ પ્રમાણે મનુષ્ય – તિયે ચને આહાર પર્યાપ્તિ ૧ સમયમાં અને જ્ઞેષ પાંચ પર્યાપ્તિ અનુક્રમે અન્તર્મ હૂર્ત – અન્તર્મ હૂર્ત કાળે સમાપ્ત

૧ આ પુદ્દગલોને શ્રી તત્ત્વાર્થ ટીકામાં **મન:कરળ** નામથી સ્પષ્ટ એાળખાવ્યાં છે, કે જે મનાવગ<sup>\*</sup>ણાનાં પુદ્દગલોથી ભિન્ન છે, જેમ મન: કરણ સ્પષ્ટ કહેલ છે. તેમ ભાષાકરણ અને ઉચ્છવાસ કરણ એ શબ્દો સ્પષ્ટ દેખવામાં આવ્યા નથી, પરન્તુ કેટલાક પાઠો ઉપરથી ઉચ્છવાસકરણ અને ભાષા કરણ પણ હોય એમ સંભવે છે. પછી સત્ય શ્રી બહુશ્રુ તગમ્ય.

યાય છે, અને દેવ નારક સંબંધિ તથા ઉત્તરવૈક્રિય અને આહારકશરીર સંબંધિ પર્યાપ્તિઓમાં—આહાર પર્યાપ્તિ પ્રથમ સમયે, શરીર પર્યાપ્તિ ત્યારબાદ અન્તર્મુ હૂતે અને શેષ ચાર પર્યાપ્તિઓ અનુક્રમે એકેક સમયને અન્તરે સમાપ્ત થાય છે. વળી શ્રી ભગવતી અમેદિકમાં તા દેવને ભાષાપર્યાપ્તિની અને મનઃપર્યાપ્તિની સમકાળે સમાપ્તિ થવાની અપેક્ષાએ દેવને પાંચ પર્યાપ્તિ કહી છે.

## દ પર્યાપ્તિઓ પુદ્દગલ સ્વરૂપ છે.

શ્રી તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે "પર્યાપ્તિઓ પુદ્દગલરૂપ છે, અને તે કત્તારૂપ આત્માનું કરણ (સાધન) વિશેષ છે કે જે કરણવિશેષ વહે આત્માને આહાર ગ્રહણાદિ સામર્થ્ય ઉત્પન્ન થાય છે, અને તે કરણ જે પુદ્દગલા વહે રચાય છે, તે આત્માએ ગ્રહણ કરેલાં પુદ્દગલા કે જે તથા- પ્રકારની પરિણતિવાળાં છે. તેજ પર્યાપ્તિ શબ્દ વહે કહેવાય છે. (અર્થાત્ તે પુદ્દગલાનું જ નામ પર્યાપ્તિ છે)"

### લિબ્ધ અપર્યાપ્ત વગેરે ૪ લેદ

પર્યાપ્તિઓ સમાપ્ત થવાના કાળને અંગે જીવના પણ પર્યાપ્ત —અપર્યાપ્ત એ છે મુખ્ય લેદ છે, ત્યાં જે જીવ સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ કર્યા બાદ મરણ પામે, તે જીવ પર્યાપ્ત કહેવાય, અને નિર્ધને કરેલા મનારથાની માફક જે જીવ સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કર્યા વિના મરણ પામે, તેવા જીવ અપર્યાપ્ત કહેવાય. એ પર્યાપ્તપણું પ્રાપ્ત થવું તે પર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયથી થાય છે, અને અપર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયથી જીવને અપર્યાપ્તપણું પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રમાણે જીવના પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત એવા બે મુખ્ય લેદ છે. પુનઃ એ બે લેદના અવાન્તર લેદ પણ છે. તે સર્વ લેદ છૂટા પાડતાં ચાર લેદ થાય છે, તે આ પ્રમાણે—

१ लच्चि अपर्योप्त-જે જીવ ૧સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ ન કરે અને મરણ પામી જાય તે લિખ્ધ અપર્યાપ્ત કહેવાય. પૂર્વ ભવમાં બાંધેલા

<sup>ા &</sup>quot; સ્વયોગ્ય" એટલે ચાલુ ગાથામાં જે એકેન્દ્રિયને ૪, વિકલેન્દ્રિયને ૫. અસંગ્રિ પ'ચેન્દ્રિયને ૫, તથા સંગ્રિ પ'ચેન્દ્રિયને ૬ પર્યાપ્તિએા કહી છે, તે પ્રમાણે એકેન્દ્રિયને સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિએા ૪, ઇત્યાદિ રીતે જાણવું.

નવ. ૩

અપર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયવડે જીવ <sup>૧</sup>લિખ્ધ અપર્યાપ્ત થાય છે. અને આ જવા પ્રથમની ત્રશુ પર્યાપ્તિએ પૂર્ણ કરી શકે છે, અને <sup>૧</sup>ચાથી અથવા <sup>૩</sup>ચાથી પાંચમી, અથવા ૪ ચાથી, પાંચમી અને છઠ્ઠી પર્યાપ્તિએ અધ્રીજ રહે છે.

ર હ્રિક્ય પર્યાત્ત—જે જીવ (પાતાના મરણ પહેલાં) સ્વયાગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિઓ પૃષ્ઠું કરેજ, તે જીવ (પૃષ્ઠું કર્યા પહેલાં અથવા પછી પણ) લિખ્ધિ પર્યાપ્ત કહેવાય. પૂર્વ ભવે આંધેલા પર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદ્વયથીજ જીવ આ ભવમાં સ્વયાગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિઓ પૃર્ણ કરી શકે છે. (અર્થાત પૃષ્ઠું કરીને મરણુ પાસે છે.)

ર करण अपर्याप्त-ઉત્પત્તિ ર્યાને સમકાલે સ્વયોગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિઓની સ્ચનાના પ્રાર'લ થયા છે, જ્યાં સુધી તે સમાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી જીવ કરણ અપર્યાપ્ત કહેવાય. અહિં करण એટલે સ્વયોગ્ય ઇન્દ્રિયાદિ પર્યાપ્તિઓ, તે વડે અપર્યાપ્ત (એટલે અસમાપ્ત) અર્થ હાવાથી કરણ અપર્યાપ્ત ગણાય. પૂર્વે કહેલ લિબ્ધ પર્યાપ્ત તથા લિબ્ધ-અપર્યાપ્ત એ ખન્ને જીવને કરણ અપર્યાપ્તપણ હાય છે, તેમાં-લિબ્ધ પર્યાપ્ત જીવ તા પ્રથમ કરણ અપર્યાપ્ત હાઈ પર્યાપ્તિઓ પૃશ્ક કર્યા ખાદ કરણ પર્યાપ્ત થવાના છે, અને લિબ્ધ અપર્યાપ્ત જીવને તા કરણ પર્યાપ્તપણ થવાના જમ નથી.

४ करण पर्याप्त-७८५त्तिस्थाने समकाणे स्वयाग्य सव पर्याप्तिकोानी

<sup>1.</sup> અહીં ਲહ્યિ એટલે પૂર્વ ખદ્ધ પર્યાપ્ત નામકર્મ જન્ય યાગ્યતા અથવા પર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદય જાણુવા. કારણુ કે પર્યાપ્તને પૂર્વ ખદ્ધ પર્યાપ્ત નામકર્મનો અને અપર્યાપ્તને પૂર્વ ખદ્ધ અપર્યાપ્ત નામકર્મનો ઉદય એજ લબ્ધિરૂપ છે.

ર એકેન્દ્રિયને 3. વિક્લેન્દ્રિય તથા અસંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિયને

૪. સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિયને

પ. શાસ્ત્રોમાં એ બે સ્થાને બીજો અર્થ એવા પણ કહ્યો છે કે-કરણ એટલે ઇન્દ્રિય પર્યાપ્ત, તે વડે અપર્યાપ્ત-અસમાપ્ત તે करण अपर्यાप्त અને ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ સમાપ્ત થયા બાદ જીવ करण पर्याप्त કહેવાય, જેથી સવે લબ્લિ અપર્યાપ્ત જીવા પણ કરણ પર્યાપ્તા થયા બાદ જ મરણ પામી શકે છે. આ બેમાંથી ઉપરના જ અર્થ યાદ રાખવા. કારણ કે-બે અર્થાથી અભ્યાસી વર્ગને વિશેષ મુખ્યલણ ઉની થાય માટે જે વિશેષ પ્રસિદ્ધ અર્થ છે, તેજ કહ્યો છે.

(એટલે પર્યાપ્તિ સંગ'ધિ કારણુભૂત પુદ્દગલસમૂહની) રચનાના જે પ્રાર'લ થયા છે, તે રચના સમાપ્ત થયા ખાદ જીવ કરણુ પર્યાપ્ત કહેવાય. ઉપર કહ્યા પ્રમાણે લબ્ધિ પર્યાપ્ત જીવ જ કરણુ પર્યાપ્ત થઇ શકે છે.

### લિબ્ધ અપર્યાપ્ત વગેરે ૪ લેદના કાળઃ

લિખ્ધ અપર્યાપ્તપણાના કાળ-ભવના પ્રથમ સમયથી (એટલે પૂર્વ ભવમાંથી છૂટે તેજ સમયથી) ઉત્પત્તિસ્થાને ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કરે ત્યાં સુધી એટલે સર્વ મળી અન્તર્મુ હૂત્ત ના છે. જેથી વાટે વહેતાં પણ લિખ્ધ અપર્યાપ્ત ગણાય.

ર લબ્ધિ પર્યાપ્તપણાના કાળ ભવના પ્રથમ સમયથી (એટલે પૂર્વ ભવમાંથી છૂટે તેજ સમયથી) સંપૂર્ણ ભવ પર્યન્ત (એટલે દેવને 33 સાગરાપમ, મનુષ્યને 3 પલ્યાપમ ઇત્યાદિ.) જેથી વાટે વહેતા જીવ પણ લબ્ધિ પર્યાપ્ત કહેવાય.

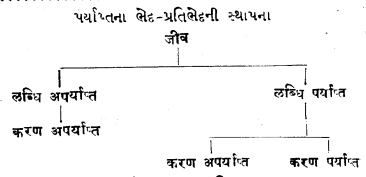
3 કરણ અપર્યાપ્તપણાના કાળ-ભવના પ્રથમ સમયથી સ્વયાગ્ય સવે પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ ન કરે ત્યાં સુધી (એટલે સર્વ મળીને અન્તર્સ હૂર્ત) તથા વાટે વહેતા જીવ પણ કરણ અપર્યાપ્ત ગણાય.

૪. કરણુ પર્યાપ્તપણાના કાળ લખ્ધિ પર્યાપ્તના આયુષ્યમાંથી પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ કરવાના અન્તર્મુ હૂર્ત જેટલા કાળ બાદ કરે તેટલા જાણવા. અર્થાત્ અન્તર્મુ હૂર્ત ન્યૂન સ્વ-આયુષ્ય પ્રમાણ. (જેથી દેવને અન્તર્મુ હૂર્ત ન્યૂન 33સાગરાપમ અને મનુષ્યને અન્તર્મુ હૂર્ત ન્યૂન 3 પલ્યાપમ ઇત્યાદિ)

એ ચાર પ્રકારના પર્યાપ્ત જીવાના અર્થ કહીને, તે જીવાના લેદની પરસ્પર પ્રાપ્તિનું કાષ્ટક અતાવીએ છીએ—

- ર. રુચ્ચિ अपर्याप्तामાં−લખ્ધિ અપર્યાપ્ત અને કરણ અપર્યાપ્ત(તથા અપેક્ષાએ ૧**ળીજા અર્થ** પ્રમાણે કરણપર્યાપ્ત પણ).
- २ स्रिक्ष पर्याप्तामां-લિખ્ધિપર્યાપ્ત-કરણ અપર્યાપ્ત, કરણ પર્યાપ્ત. ३ करण फुरार्यातामां-કરણઅપર્યાપ્ત-લિખ્ધિઅપર્યાપ્ત-લિખ્ધિ પર્યાપ્ત.
- g करण पर्याप्तामां-કरखुं પર્યાપ્त-લિખ્ધિપર્યા પ્ત (અપેક્ષાએ બીજા અર્થ પ્રમાણે લિખ્ધ અપર્યાપ્ત પણ)

૧. ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા બાદ કરણુ પર્યાપ્ત કહેવાય, એ ઉપરની ડિપ્પણમાં કહેલા બીજા અર્થ પ્રમાણે.



## ઉત્તર દેહમાં ભિન્ન પર્યાપ્તિની રચના

લિંઘવ ત જવે પોતાના જન્મના મૂળ શરીરની રચના સમયે જે ચાર અથવા છ પર્યાપ્તિએ। સમાપ્ત ક**રી છે**, તે પર્યાપ્તિએા વડે સંપૂર્ણ ભવ સુધી પર્યાપ્ત ગણાય છે. પરન્તુ એજ (તથાવિધ લખ્ધિવાળા) છવ જ્યારે પર્યાપ્ત અવસ્થામાં બીજુ નવું શરીર બનાવે છે, ત્યારે પુનઃ તે નવા શરીર સંબંધિ ચાર અથવા છ પર્યાપ્તિઓ નવેસરથી રચે છે. પરન્તુ પ્રથમની રચેલી જન્મ શરીર સંખંધિ પર્યાપ્તિએ ઉપયોગી થતી નથી. ત્યાં લખ્ધિપર્યાપ્ત ખાદર વાસુકાયમાંના વૈક્રિયશરીર રચવાની શકિત-વાળા કેટલાએક લખ્ધિ ખાદર પર્યાપ્ત જે વાયુકાય જવા છે, તે જવાએ જન્મ સમયે ઔદારિક શરીર સંબંધિ ૪ પર્યાપ્તિ રચી છે, તો પણ યુનઃ બીજું નવું શરીર (એટલે વૈક્રિયશરીર) રચતી વખતે નવીન વૈક્રિયશરીર સંબંધિ જુદી ૪ પર્યાપ્તિએા રચે છે. તથા આહારકલબ્ધિવ ત ચૌદપૂર્વ ધર મુનિ મહાત્માએ જન્મ સમયે ઔદારિકશરીરની ૬ પર્યાપ્તિઓ રચી છે, તાે પણ આહારકશરીરની રચના પ્રસ'ગે આહારક દેહ સંબંધિ નવી ૬ પર્યાપ્તિઓ રચે છે. એ પ્રમાણે લબ્ધિવંત મનુષ્યાના પણ મૂળ દેહની ૬ પર્ચાપ્તિ ભિન્ન અને ઉત્તર દેહની ૬ પર્ચાપ્તિ ભિન્ન રચાય છે. પર્યાપ્તિઓના પ્રારંભ સમકાળે અને સમાપ્તિ અનુક્રમે.

જીવ ઉત્પત્તિસ્થાને આવ્યા ખાદ સ્વયાગ્ય સર્ગપર્યાપ્તિઓના પ્રારંભ સમકાળ કરે છે, પરન્તુ સમાપ્તિ અનુક્રમે જ થાય છે, કારણ કે—તૈજસ કાર્મણ શરીરના અળવડે આત્માએ ઉત્પત્તિ સ્થાનમાં પ્રથમ સમયે શુક્ર રુધિરાદિ જે પુદ્દગલા શ્રહણ કર્યાં, તેજ પ્રથમ સમયે ગૃહીત પુદ્દગલાહારા

એજ(ગૃદ્ધીત)પુદ્દગલાને તથા હવેથી ગ્રહણ કરાતાં પુદ્દગલાને પણ ખલ-રસ પણે જૂદા પાઠવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થઈ, તે આહાર પર્યાપ્તિની પરિસમાપ્તિ થઈ પરંતુ એ પ્રથમ ગૃહીત પુદ્દગલાથી શરીર વગેરેની પણ કંઈક અંશે—એક અંશે રચના થઈ છે. (પણ સંપૂર્ણ રચના થઈ નથી), એટલે પ્રથમ સમય ગૃહીત પુદ્દગલા પ્રથમ સમયે જ કેટલાંક ખલપણે, કેટલાંક સ્સપણે (એટલે સાત ધાતુયાંગ્ય), કેટલાંક \*ઇન્દ્રિયપણે કેટલાંક ઉચ્છવાસ કાર્યમાં સહાયકરૂપે, કેટલાંક ભાષાકાર્યમાં સહાયકરૂપે અને કેટલાંક મનઃકાર્યમાં સહાયકરૂપે પરિણુમેલાં છે, અને તેટલા અલ્પ અલ્પ પુદ્દગલાં દ્વારા આત્માને તે તે કાર્યમાં કંઈક કંઈક અંશે શક્તિ પ્રાપ્ત થઈ છે. તે કારણથી સવે પર્યાપ્તિએ સમકાળે પ્રારંભાય છે એમ કહેવામાં આવે છે, અને સમાપ્તિ તે અનુક્રમેજ થાય છે, તેનું કારણ પર્યાપ્તિઓના અર્થ વાંચવાથીજ સ્હેજે સમજાયું હશે.

## દ પર્યાપ્તિઓ અનુક્રમે સૂક્ષ્મ-સૂ**ક્ષ્**મતર છે.

પુન: પર્યાપ્તિઓ સમકાળે પ્રારંભાવા છતાં પણ અનુક્રમે પૂર્ણ ચવાનું કારણ એ છે કે એમાંની પહેલી આહાર પર્યાપ્તિ સ્થ્લ છે, બીજી શરીર પર્યાપ્તિ તેથી સૂક્ષ્મ છે, અને ત્રીજી પર્યાપ્તિ યાવત છઠ્ઠી, તેથી પણ અધિક સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મ છે, અને અનુક્રમે અધિક અધિક પુદ્દગલ સમૂહ વડે તે તે પર્યાપ્તિઓની સૂક્ષ્મતા અની શકે છે, અને અધિક અધિક પુદ્દગલ સમૂહ મેળવવામાં કાળ પણ અધિક અધિકજ લાગે છે. જેમ શેર રૂઈ કાંતવાને છએ કાંતનારીઓ સમકાળે કાંતવા માંડે તો પણ જાડું સૂત્ર કાંતનારી કાકડું વહેલું પૂર્ણ કરે, અને અધિક અધિક સૂક્ષ્મ સૂત્ર કાંતનારી કાકડું વહેલું પૂર્ણ કરે છે, તેમ પર્યાપ્તિઓની સમાપ્તિના સંબંધમાં પણ જાણવું. (ઇત્યાદિ ભાવાર્થ શ્રી तत्त्वार्थ सूत्रनी टीका માં કહ્યો છે)

ં પ્રાણુનું કારણ પર્યાપ્તિ વળી આ પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ થવાથી જ આગળ (સાતમી)

ઋ ઈન્દ્રિય પ્રાણુના અર્થ પ્રસંગે આગળ કહેવાતી **अभ्यन्तर निवृ**त्ति **इन्द्रिय** પણે.

ગાથામાં) કહેવાતા જીવના ( આયુષ્ય સિવાયના ) દ્રવ્ય પ્રાણે ઉત્પન્ન થાય છે, માટે પર્યાપ્તિ કારણરૂપ છે, અને પ્રાણ કાર્ય રૂપ છે. કઈ પર્યાપ્તિ કયા પ્રાણનું કારણ છે, તે પ્રાણના વર્ણનમાં આગળ કહેવારો. કયા જીવને કેટલી પર્યાપ્તિ ?

એ પ્રમાણે પર્યાપ્તિ સંઅંધ અતિસંક્ષિપ્ત વિગત કહીને હવે चड पच पंच છલ્વિય, इगिवगलाऽसिन्नसन्नीण એ ગાયાના ઉત્તરાધંથી કયા જીવને કેટલી પર્યાપ્તિ હાય, તે અતાવે છે–એકેન્દ્રિય જીવને પહેલી ચાર પર્યાપ્તિ (એટલે આહાર–શરીર–ઇન્દ્રિય–અને ઉચ્છવાસ) દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય તથા અસંગ્નિ પંચેન્દ્રિય જીવને પહેલી પાંચ પર્યાપ્તિ છે, અને સંગ્નિપ એન્દ્રિય જીવને છએ હાય છે.

॥ इति पर्याप्तिस्वरूपम् ॥

संसारी छवने छववानी छवनिश्वाका [प्राक्षा] पणिदिअत्तिबलुसा-साउ दसपाण, चउ छ सग अट्ट । इग-दु-ति-चउरिदीणं, असन्नि-सन्नीण नव दस य ॥७॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

वंचेन्द्रियत्रिवलोच्छ्वासायुंषि दृश प्राणाश्चत्वारः षट् सप्ताष्टो । पक्तद्वित्रिचतुरिन्द्रियाणा-मसंक्षिसंक्षिनां नव दृश च ॥ ७ ॥ २।७९।थः :-

पणि दिस-पांच धन्द्रिये।
त्ति-त्रधु
बल-भण-ये।ग
ऊसास-श्वासे।च्छ्रवास
आऊ-भायुव्य
दस-दश
पाण-प्राध (छ)
चड-थार प्राधु
छ-छ प्राधु
सग-सात प्राधु

अह--आठ प्राण् इग-ओर्डेन्द्रियने दु-द्वीन्द्रियने ति--त्रीन्द्रियने चडरिंदीणं-यतुरिन्द्रियने असन्ती-असंज्ञि पंचेन्द्रियने सन्तीण-संज्ञि पंचेन्द्रियने सन्तीण-संज्ञि पंचेन्द्रियोने नव-नव प्राण्य दस-दश प्राष्य य-वणी. अने

### અન્વય સહિત પદચ્છેદ

पण इ दिय, ति बळ, ऊसास, आऊ दस पाण । इग-दु-ति-चउरिंदीणं असन्ति सन्तीण चउ छ सग अट्ट, नव य दस ॥ गाथाथ':

પાંચ ઇન્દ્રિયો, ત્રણ અળ (એટલે યાગ), શ્વાસાચ્છ્વાસ, અને આયુષ્ય એ દશ પ્રાણ છે (તેમાંના) એકેન્દ્રિયને, દ્વીન્દ્રિયને, ત્રીન્દ્રિયને ચતુર્રિન્દ્રિયને, અસ'જ્ઞિપ'ચેન્દ્રિયને અને સ'જ્ઞિપ'ચેન્દ્રિયને ચાર, છ, સાત, આઠ, નવ અને દશ (પ્રાણ દ્વાય) છે. ાાળા

### વિશેષાથ<sup>°</sup> :-

प्राणिति जीवित अनेनेति प्राणः જેના વડે જીવે, તે પ્રાહ્યુ કહેવાય. અર્થાત્ આ જીવ છે, અથવા આ જીવે છે, એવી પ્રતીતિ જે બાહ્ય લક્ષણે! શાય તે બાહ્ય લક્ષણે! નામ અહિં प्राण, [એટલે દ્રવ્ય प्राण] કહેવાય છે. એ ૧૦ પ્રાહ્યુ જીવને જ હાય છે, અને જીવદ્રવ્ય સિવાય બીજા દ્રવ્યમાં એ પ્રાણ હાય નહિં, માટે એ ૧૦ દ્રવ્ય પ્રાણ તે જીવનું લક્ષણ (બાદ્ય લક્ષણ) છે.

પ્રાણા એ સંસારી જીવનું જીવન છે. જીવન વિના-પ્રાણા વિના કાઈ પણ સંસારી જીવ જીવી ન શકે-દશ પ્રાણા રૂપ જીવનકિયા ચાલવી એજ સંસારી જીવનું જીવન છે. અને પર્યાપ્તિઓ જીવનકિયા ચલાવવાની મદદકાર શકિત પ્રગટ થવાનાં સાધન છે.

५ इन्द्रियप्राणः— સ્પર્શ નેન્દ્રિય, रसनेन्द्रिय, झाखेन्द्रिय, यक्षुरिन्द्रिय अने श्रोत्रेन्द्रिय के प धन्द्रिय छे. इन्द्र એટલે આત્મા, तेनुं જે લિ'ગ–ચિદ્ધ ते इन्द्रिय કહેવાય. દેખાતી ત્વચા–ચામડી તે સ્પર્શ નેન્દ્રિય નથી. પરંતુ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલી પાતળી, શરીરના ખાદ્ય તથા અભ્યન્તર ભાગ જેવડા (અથવા શરીર પ્રમાણ અંદરથી અને ખહારથી) વિસ્તારવાળી, શરીરના ખાદ્ય તથા અભ્યન્તર ભાગમાં પથરાયેલી, અને ચક્ષુથી ન દેખી શકાય તેની શરીરના આકારવાળી (અભ્યન્તર) નિર્વૃ ત્તિરૂપ એકજ ભેદવાળી स્વર્શનેન્દ્રિય છે. તથા અંગુલના

અસં ખ્યાતમા ભાગ જેટલી પાતળી, અંગુલ પૃથક્ત વિસ્તારવાળી, ચક્ષુથી ન દેખી શકાય તેવી, દેખાતી જિદ્ધામાં પથરાયેલી અને વાસ ઉખેડવાની ખુરપી સરખા આકારવાળી એવી અભ્યન્તરનિર્વૃત્તિરૂપ रसनेन्द्रिय છે. તથા અંગુલના અસં ખ્યાતમા ભાગ જેટલી પાતળી, લાંબી, પહેાળી, ચક્ષુથી ન દેખી શકાય એવી નાસિકાની અંદર રહેલી પડઘમના આકારવાળી અભ્યન્તરનિર્વૃત્તિરૂપ ब्राणेन्द्रिय છે. તથા ઘાણેન્દ્રિય સરખા પ્રમાણવાળી, ચક્ષુથી ન દેખી શકાય એવી ચક્ષુની કીકીના તારામાં રહેલી અને ચન્દ્રાકૃતિવાળી અભ્યન્તર નિર્વૃત્તિ રૂપ ચક્ષુરિન્દ્રિય છે. તથા એટલાજ પ્રમાણવાળી શ્રોન્નેન્દ્રિય પણ છે, પરંતુ તે કર્ણુપપ રિકાના (કાનપાપડીના) છિદ્રમાં રહેલી અને કદં બપુષ્પના આકારવાળી છે. એ પ્રમાણે વિષયબાધ ચહ્રણ કરવાવાળી એ પાંચેય ઇન્દ્રિયો અભ્યન્તર રચના (આકાર) વાળી હાવાથી અભ્યન્તર નિર્વૃત્તિ કહેલાય છે, અને ચક્ષુથી દેખાતી જિલ્લાદિ ૪ ઇન્દ્રિયો તે બાહ્ય રચના (આકાર) વાળી હાવાથી તે વિષયબાધ કરી શકે નહિં.

ર बल प्राण (योग प्राण)—મન, વચન અને કાયાના નિમિત્તથી પ્રવત તો જાવના વ્યાપાર તે યાગ. એ યાગના—અળના અર્થ સ્પષ્ટ છે. ૧ उच्छ्वास प्राण—જીવ ધાસો ચ્છ્વાસ યાગ્ય પુદ્ગલા શહ્યુ કરી તેઓને ધાસો ચ્છ્વાસપણે પરિણુમાવી, અવલ બીને ધાસો ચ્છ્વાસ લેતાં—મૂકતાં જે ધાસો ચ્છ્વાસ ચાલે છે, તે ધાસો ચ્છ્વાસ પ્રાણ કહેવાય. ધાણેન્દ્રિયલાળા જીવાને જે ધાસો ચ્છ્વાસ ઘાણેન્દ્રિયલા શહ્યુ કરાય છે, અને સ્પષ્ટ દેખાય છે, તે बाह्य उच्छ्वास છે, પરંતુ એના ગહ્યુ પ્રયત્ન અને ધાસો ચ્છ્વાસનું પરિણુમન તા સર્વ આત્મપદેશે થાય છે, તે અમ્યન્તર उच्छ्वास છે, અને તે સ્થૂલ દિષ્ટમાં ઉપલબ્ધ થતા નથી. જે જીવાને નાસિકા નથી તેઓ નાસિકા વિના પણ સર્વ શરીર પ્રદેશે શ્વાસો ચ્છ્વાસનાં પુદ્રગલા ગ્રહણ કરી સર્વ શરીર પ્રદેશ માં ધાસો ચ્છ્વાસનાં પુદ્રગલા ગ્રહણ કરી સર્વ શરીર પ્રદેશ માં ધાસિકા રહત છે. અને અવલ અન કરી વિસર્જન કરે છે. નાસિકા રહિત જીવાને ૧ અલ્યન્તર ધાસો ચ્છ્રાસ હોય છે. અને તે, અલ્યક્ત છે,

તથા નાસિકાવાળા જીવને તેા બન્ને પ્રકારના શ્વાસાચ્છ્રવાસ હાય છે. આ ધાસાચ્છ્રવાસ ચાલુ હાય છે, ત્યારે ''જીવ છે, જીવે છે.'' એમ જણાય છે. માટે એ જીવના ખાદ્ય લક્ષણ રૂપ દ્રવ્ય પ્રાણ છે.

आयुष्यप्राण-આયુષ્ય કર્મનાં પુદ્ગલા ते द्रव्य आयुष्य અને ते पुद्गला वडे જવ જેટલા કાળ સુધી નિયત (અમુક) ભવમાં ટકી શકે તેટલા કાળનું નામ काल आयुष्य છે. જવને જવવામાં એ આયુષ્ય કર્મનાં પુદ્દગલો જ (આયુષ્યના ઉદય જ) મૂળ-મુખ્ય કારણુરૂપ છે, આયુષ્યનાં પુદ્દગલા સમાપ્ત થયે આહારાદિ અનેક સાધના વડે પણ જવ જવી શકતા નથી. એ એ પ્રકારના આયુષ્યમાં જીવને દ્રવ્ય આયુષ્ય તા અવશ્ય પૂર્ણ કરવું જ પડે છે અને કાળ આયુષ્ય તા પૂર્ણ કરે અથવા ન કરે. કારણ કે—એ દ્રવ્ય આયુષ્ય જો अनपवर્ता नीय (એટલે-કાઈ પણ ઉપાયે દ્રવ્ય આયુષ્ય શીધ્ર ક્ષય ન પામે એવું) હાય, તા સંપૂર્ણ કાળ મરણ પામે, અને જો अपवर्त्त नीय (શસ્તાદિકના આઘાત વગેરેથી દ્રવ્ય આયુષ્ય શીધ્ર ક્ષય પામવાના સ્વભાવવાળું) હાય, તા અપૂર્ણ કાળે પણ મરણ પામે, પરંતુ દ્રવ્યાયુષ્ય તા સંપૂર્ણ કરીને જ મરણ પામે છે.

### કયા જીવને કેટલા પ્રાણ હેાય ?

સર્વ एकेन्द्रिय જીવાને સ્પર્શનેન્દ્રિય, કાયભળ, શ્વાસાચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય એ ૪ પ્રાણુ હાય છે. દ્વીન્દ્રિય જીવાને રસનેન્દ્રિય તથા વચનબળ અધિક હાવાથી ૬ પ્રાણુ હાય છે. ત્રીન્દ્રિય ને ઘાણુન્દ્રિય અધિક હાવાથી ૭ પ્રાણુ હાય છે, ચતુરિન્દ્રિયને ચક્કુરિન્દ્રિય અધિક હાવાથી ૯ પ્રાણ, અસંત્રિપ ચેન્દ્રિયને શ્રાંત્રેન્દ્રિય અધિક હાવાથી ૯ પ્રાણુ અને સંત્રિપ ચેન્દ્રિયને મનઃ પ્રાણુ અધિક હાવાથી ૧૦ પ્રાણ હાય છે.

અપર્યાપ્તા જીવાને (લ્રિબ્ધિ અપર્યાપ્તા જીવાને) ઉત્કૃષ્ટથી ૭ પ્રાણ હાય છે, અને જઘન્યથી ૩ પ્રાણ હાય છે. ત્યાં અપર્યાપ્તા એકેન્દ્રિયને ૩ પ્રાણ અને અપર્યાપ્ત પંચેન્દ્રિયને ૭ પ્રાણ હાય છે. શેષ જીવાને યથાસ ભવ વિચારવા. કારણ કે–અપર્યાપ્તપણામાં ધાસોચ્છવાસ, વચનખળ અને મનખળ એ ત્રણ પ્રાણ હાય નહિ, માટે સમ્મૂચ્છિમ મનુષ્યને×

<sup>×</sup> દ્રવ્ય લાેકપ્રકાશમાં ૭-૮ તથા પ્રાચીન ખાલાવખાેધ અને ખૃહત્સંગ્રહણી વૃત્તિમાં સંમૂચ્છિમ મતુષ્યને ૯ પ્રાણ ઘટાવ્યા છે, પરંતુ તેમાં અપેક્ષા ભેદ છે

પણુ ૭ પ્રાણ હાય છે, કારણુ કે સમ્મૂ∘ મનુષ્ય તા નિશ્ચયથી અપર્યાપ્ત જ હાય છે, અને કેટલાક ગ્ર'થામાં ૭–૮-૯ પ્રાણુ કહ્યા છે, તે અપેક્ષા ભેદથી સ'ભવે છે.

પ્રાણ અને પર્યાપ્તિમાં તફાવત

પર્યાપ્તિ તે પ્રાણાનું કારણ છે, અને પ્રાણ કાર્ય છે, પર્યાપ્તિના કાળ અન્તર્મું હૂર્ત છે. અને પ્રાણ જીંદગી સુધી રહે છે એટલે ભવા પગાહી હોય છે. જે કે પર્યાપ્તિ પણ આખા ભવ સુધી રહે છે. છતાં અહિં પર્યાપ્તિને ઉત્પત્તિની અપેક્ષાએ અન્તર્મુ હૂર્ત્ત કાળવાળી કહી છે. હવે કયા પ્રાણા કઈ પર્યાપ્તિ વડે ઉત્પન્ન થયેલ હોય છે? તે કહીએ છીએ—

પ ઇન્દ્રિય પ્રાણ-મુખ્યત્વે ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ વહે

- ૧ કાયબળ-- ,, શરીર પર્યાપ્તિ વડે.
- ૧ મનાેેેેબળ– ,, મનઃ પર્યાપ્તિ વડે.
- ૧ વાસોચ્છવાસ પ્રાણ ,, વાસોચ્છવાસ પર્યાપ્તિ વડે.
  - ૧ આ<mark>યુષ્ય પ્રા</mark>ણ (એ**માં આહારા**દિક પર્યાપ્તિ સ**હ**ચારી—ઉપકારી કારણરૂપ છે.)

### જીવતત્ત્વ જાણુવાના ઉદ્દેશ

પ્રશ્ન :—જીવતત્ત્વ જ્ઞેય (એટલે જાણવા ચાગ્ય) છે, તેા જીવ-તત્ત્વ જાણવું; એટલોજ જીવતત્ત્વના જ્ઞાનના ઉદ્દેશ છે, કે બીજે કાેઈ ઉદ્દેશ (પ્રચાજન) હશે ?

ઉત્તર:—હે જિજ્ઞાસુ! જીવતત્ત્વને ત્રેય કહ્યું. તેથી જીવતત્ત્વને માત્ર જાણવું, એટલું જ જીવતત્ત્વના જ્ઞાનનું પ્રયોજન નથી, પરંતુ જીવતત્ત્વ જાણવાથી નવતત્ત્વનાં હેય, ત્રેય ઉપાદેય સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે આ પ્રમાણે–જીવતત્ત્વનાં જે અનન્ત જ્ઞાનાદિ લક્ષણા અને તે સાથે જીવના ૧૪ લેદ પણ કહ્યા છે, તેથી આતમા એમ વિચાર કરે

કારણ કે-કમ'ગ્રન્થાના અભિપ્રાય પ્રમાણે લબ્ધિ અપર્યાપ્ત પ્રત્યયિક કર્મ બન્ધનમાં શ્વાસો-છ્વાસ કર્મ પણ બંધાતું નથી તો વચન પ્રાણ, મન:પ્રાણની તો વાત જ શી? છતાં જીવવિચારની અવગૂરીમાં પણ ૭–૮ પ્રાણ કહ્યા છે, માટે કોઇ અપૈક્ષાબેદ હશે, એમ સંભવે છે. વળી કાઇ ગ્રન્થમાં સમ્મૂ૦ મનુષ્યને પ પર્યાપ્તિ કહેલી પણ સાંભળી છે.

કે–''હું પણ જીવ છું, તેા મારામાં જ્ઞાનાદિ લક્ષણાે કેટલે અ<mark>'શે</mark> છે ? અને હું પાતે જીવના ચૌદ ભેદ આદિ ભેદમાંથી કયા ભેદમાં છું ? સર્વે આત્મા અનન્ત જ્ઞાન, અનંત વીર્ય આદિ અનન્ત ગુણવાળા છે; તાે અક્ષરના અનંતમા ભાગ જેટલા જ્ઞાનવાળા જીવના ૧૪ ભેદ વગેરે ભે**દાે શી રીતે ? આ અધી વિષમતા શી** ?'' હૃત્યાદિ વિષમભાવના વિચારતાં આત્માને વિવેક જાગૃત થાય છે, તેમજ ૧૪ લેદ વગેરે અનેક જીવ**લેકાનું** જ્ઞાન થવાથી જીવની હિંસા-અહિંસાદિકમાં પણ હેય-ઉપાદેયના વિવેક જાગૃત થાય છે, અને એ પ્રમાણે આત્માને જીવ-સ્વરૂપના વિવેક જાગૃત થતાં આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિના ઉપાય રૂપ પુષ્ય-तत्त्व, संवरतत्त्व अने निर्भाशतत्त्व स्थे त्रश तत्त्व के उपादेय छे, ते ઉપાદેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. અને આત્માને આત્મસ્વરૂપમાંથી <u>ભ્</u>રષ્ટ કરનાર પાપતત્ત્વ, આશ્રવતત્ત્વ તથા અન્ધતત્ત્વ, જે હેય છે, તે હેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રમાણે આઠે તત્ત્વા પાતપાતાના હેય-જ્ઞેય-ઉપાદેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થતાં આત્માને અન્તે <mark>માેક્ષતત્ત્</mark>વ પણ ઉપાદેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે, અને માેક્ષતત્ત્વની પ્રાપ્તિથી આ આત્મા પાેતાના સ્વાભાવિક આત્મ-સ્વરૂપને પામે છે. એજ સંક્ષેપમાં જીવતત્ત્વ જાણ-વાના ઉદ્દેશ છે.

॥ इति नवतत्त्वप्रकरणस्य विवरणे प्रथमं जीवतत्त्वं समाप्तम् ॥

## ।। अथ अजीवतस्वम् ॥ अळवतत्त्वना १४ सेह

धम्माधम्मागासाः तिय—तिय—भेया तहेव अद्धा य । खंधा देस—पएसाः परमाणु अजीव चउदसहा ॥८॥

સંસ્કૃત અનુવાદ.

धर्माऽधर्माऽकाशा स्त्रिकत्रिकमेदास्तथैवाद्धा च । स्कन्धा देश-प्रदेशा: परमाणवोऽजीवश्चतुर्दशधा ॥८॥

### શહાથ'ઃ

धम्म—धर्भास्तिअय
अधम्म—अधर्भास्तिअय
आगासा—अअश्रास्तिअय
तिय-तिय — त्रध् त्रध्
मेया—सेंद्रवाणा छे
तहेब—तेसक
अडा—अण

संघा—स्टंध (आणे। साग)
देश—हेश (न्यून साग)
पणसा— प्रदेश (स्टंध प्रतिभद्ध
नानामां नाने। हेश)
परमाणु— छुटे। आधु
अजीव—अळवन।
चउदसहा— शैह सेह छे.

અન્વય સહિત પદચ્છેદ.

ति-ति-भेया-धम्म-अधम्म-आगासा, तह पव-अद्धा य संघा देस-पदसा, परमाणु चउरसहा अजीव ॥८॥ शाथाथः

ત્રણુ ત્રણ ભેદાેવાળા ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, અને આકાશા-સ્તિકાય તેમજ કાળ અને સ્ક'ધા, દેશા, પ્રદેશા અને પરમાણુઓ, (એ) ચૌદ પ્રકારે અજીવ (તત્ત્વ) છે.

### વિશેષાથ<sup>°</sup> :

અહિં અજીવ એટલે જીવ રહિત (-જડ) એવા પાંચ પદાર્થ જગતમાં વિદ્યમાન છે. તેમાં ૧ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય, ૧ ર અધર્માસ્તિ– કાય દ્રવ્ય, ૩ આકાશાસ્તિકાય દ્રવ્ય, ૪ કાળ દ્રવ્ય, અને ૫ પુદ્દગલા- સ્તિકાય દ્રવ્ય,એ પાંચેય અજીવ દ્રવ્યનું કિંચિત સ્વરૂપ આગળ ૯ મી ગાથાના અર્થમાં આવશે. અને અહિં તેા અજીવના કેવળ ૧૪ ભેંદ જ ખતાવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે—

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય એ ૩ દ્રવ્યના સ્ક્રંધ, દેશ અને પ્રદેશ એમ ૩-૩ લેદ હોવાથી ૯ લેદ થાય છે.

૧ પ્રથમ દ્રવ્ય અને ભાવ એ બે પ્રકારના નિક્ષેપોમાં જે દ્રવ્ય શખ્દ છે તેનો અર્થ જુદો છે અને અર્હિ દ્રવ્ય એટલે પદાર્થ એવા અર્થ જાણવા. એ પ્રમાણે પદાર્થના અર્થમાં દ્રવ્ય શખ્દ અનેક્વાર આવશે. તેમાં કાળના ૧ લેંદ ગણતાં ૧૦ લેંદ થાય, અને સ્કંધ દેશ, પ્રદેશ અને પરમાણુ એ ૪ લેંદ પુદ્ગલના મેળવતાં પાંચ અજીવના ૧૪ લેંદ થાય છે.

અહિં જે દ્રવ્યને, अस्ति એટલે પ્રદેશાના काय એટલે સમૂહ હાય, તે अस्तिकाय કહેવાય. કાળ તા કેવળ વર્તમાન સમયર્પ ૧ પ્રદેશવાળા હાવાથી, પ્રદેશ સમૂહના અભાવે કાળને અસ્તિકાય કહેવાય નહિં, માટે અસ્તિકાય દ્રવ્ય તા જીવ સહિત પાંચ દ્રવ્ય છે, તે કારણથી સિદ્ધાન્તમાં પંચાસ્તિકાય શબ્દ પ્રસિદ્ધ છે. વળી જે દ્રવ્ય, અસ્તિકાય એટલે પ્રદેશાના સમૂહવાળું હાય, તેના જ સ્ક'ધ–દેશ–પ્રદેશરૂપ ત્રણ ભેદ પડી શકે છે. અને કાળ ૧ સમય રૂપ હાવાથી કાળના ૧ જ ભેદ કહ્યો છે. હવે સ્ક'ધ, દેશ અને પ્રદેશના અર્થ નીચે પ્રમાણે છે.

વસ્તુના માંખા ભાગ તે स्कंध, તે સ્કંધની અપેક્ષાએ ન્યૂન સિવિભાજ્ય ભાગ તે देશ, અને નિવિભાજય ભાગ કે જે એક અહ્યુ જેવડા જ સૂક્ષ્મ હાય. પરન્તુ જો સ્કંધ સાથે પ્રતિબદ્ધ હાય તા प્રदેશ (અને તેજ સૂક્ષ્મનિવિભાજય ભાગ જો સ્કંધથી છટો હાય તા પરમાણ) કહેવાય. અહિં સ્કંધ, દેશ અને પ્રદેશ એ ત્રણેય વ્યપદેશ (કઘન) સ્કંધમાં જ હાય છે, જો દેશ અને પ્રદેશ સ્કંધથી છટા હાય તા દેશન્પ્રદેશ ન કહી શકાય. કારણ કે સ્કંધથી છટા પડેલા દેશ

૧ વસ્તુનો આખો ભાગ એટલે સંપૂર્ણ ભાગરૂપ સ્કંધ બે રીતે હોય છે. ૧ સ્વાભાવિક સ્કંધ અને ૨ વૈભાવિક સ્કંધ તેમાંના સ્વાભાવિક સ્કંધ તે જીવ, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાયના (માં) હંમેશ હોય છે, કારણ કે–એ પદાર્થાના કદિપણ વિભાગ પડી શકતા નથી. અને પુદ્દગલદ્રવ્યનો (વિકારરૂપ), વૈભાવિક સ્કંધ હોય છે. જેમ ૧ મહાશિલા તે આખા સ્કંધ છે, અને તેના ત્રાર ખંડ થતાં દરેક ખંડને પણ સ્કંધ કહી શકાય છે. એમ યાવત્ બે પર-માણુઓના પિંડ (દ્રિપ્રદેશી) સુધીના દરેક પિંડ(સ્કંધ)ને પણ સ્કંધ કહી શકાય.

ર નિર્વિભાજય એટલે કેવલિ ભગવાન પણ જે સ્ક્ષ્મ અંશના પછી બે વિભાગ ન કહ્પી શકે, તેવા અતિ જધન્ય ભાગ અને તે ભાગ પરમાણુ જેવડા અથવા પરમાણુ રૂપ જ હાય છે.

પુનઃ સ્કંધ જ કહેવાય છે, અને અપેક્ષાએ દેશ પણ કહેવાય, પરન્તુ વિશેષથી તો સ્કંધ જ કહેવાય છે, અને સ્કંધથી છુટા પડેલા પ્રદેશ પરમાણુ ગણાય છે.

(એ પ્રમાણે ધર્માસ્તિકાયના સ્ક'ધ સ'પૂર્ણ ૧૪ રાજલાક પ્રમાણ છે, દેશ તેનાથી કંઇક ન્યૂન તે યાવત દ્વિપ્રદેશ પર્યન્ત અને એકેક પ્રદેશરૂપ તે પ્રદેશ. એ રીતે અધર્માસ્તિકાયના સ્ક'ધ, દેશ, અને પ્રદેશ રૂપ ત્રણ–ત્રણ લેદ પાતપાતાના સ્ક'ધમાં છે, અને પરમાણ તા કેવળ પુદ્દગલ દ્રવ્યના છેટા જ હાય છે.)

પ્રશ્ન :—ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યમાં પરમાણુ રૂપ ચાેથા ભેંદ કેમ ન હાેય ?

ઉત્તર :—ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, અને જવાસ્તિકાય એ ચાર દ્રવ્યના યથાસંભવ અસંખ્ય અને અનંત પ્રદેશ-વાળા સ્કંધમાંથી એક પણ પ્રદેશ કાેઈ કાળે છુટા પડયા નથી, છુટા પડતા નથી, અને પડશે પણ નહિં. એવા શાધત સંબંધવાળા એ ચાર સ્કંધા હાેવાથી એ ચાર દ્રવ્યમાં પરમાણુરૂપ ચાેથા લેદ નથી. પરન્તુ પુદ્ગલ દ્રવ્યના તાે અનન્ત પરમાણુએા જગતમાં છુટા પડેલા છે અને પડે છે, માટે પુદ્ગલમાં પરમાણુ રૂપ ચાેથા લેદ હાેય છે.

પ્રશ્ન :— ને એ પ્રમાણે ચાર દ્રવ્યાના સ્કંધામાંથી એક પ્રદેશ જેટલા વિભાગ પણ છુટા પડી શકતા નથી, તો કેવળ સ્કંધરૂપ એક જ ભેદ કહેવા યાગ્ય છે, પરન્તુ સ્કંધ, દેશ અને પ્રદેશ રૂપ ત્રણ ભેદ કેવી રીતે હાય ?

ઉત્તર :—એ ચાર સ્કંધામાં પુદ્ગલ પરમાણુ જેવડા અસંખ્ય અને અનન્ત સૂક્ષ્મ અંશાનું અસ્તિત્વ સમજવાને (એ અખંડ પિંડાના ક્ષેત્રવિભાગ જણાવવાને) માટે એ ૩ લેદ અતિ ઉપયાગી છે. દેશ —પ્રદેશની કલ્પના તા સ્કંધમાં સ્વાભાવિક છે, માટે શાધ્વત સંખંધવાળા પિંડમાં એ ૩ લેદ ઠીક રીતે સમજી શકાય છે.

પ્રશ્ન :--પ્રદેશ માટા કે પરમાણ માટા ?

ઉત્તર :—પ્રદેશ અને પરમાણુ બન્ને એક સરખા કદના જ હાય છે, કાઇ પણ નાના-માટા ન હાય, પરન્તુ સ્ક'ધ સાથે પ્રતિબદ્ધ હાવાથી પ્રદેશ કહેવાય, અને છુટા હાવાથી પરમાણુ કહેવાય એટલા જ તફાવત છે. નાનામાં નાના દેશ-પ્રદેશ, પરમ–નાનામાં નાના અણુ–પરમાણુ.

पांच अछवे। अने तेना स्वकाव धम्माधम्मा पुग्गल, नह कालो पंच हुंति अज्जीवा; चलणसहावो धम्मो, थिरसंठाणो अहम्मो य ॥९॥ अवगाहो आगासं पुग्गलजीवाण, पुग्गला चउहा; खंधा देस पएसा, परमाणू चेव नायव्वा ॥ १०॥

#### સંસ્કૃત અનુવાદ

धर्माधर्मो पुद्गलाः नभः कालः प च भवन्त्यजीवाः। चलनत्वभावो धर्मः, स्थिरसंस्थानोऽधर्मश्रः॥ ९ ॥ अवकाश आकाशं, पुद्गलजीवानां पुद्गलाश्चतुर्द्धाः। स्कन्धा देशप्रदेशाः, परमाणवश्चैव ज्ञातन्याः ॥ १० ॥

## શષ્દાર્થ —ગાથા ૯ મી ના

धम्म–ધર્માસ્તિકાય अधम्मा–અધર્માસ્તિકાય

पुग्गल–પુદ્દગલાસ્તિકાય नह–આકાશાસ્તિકાય कालो–કાળ

पंच–પાંચ (એ પાંચ) हुंति–છે अज्जीवा-अळव
चल्लासहावो-श्वां स्वतां सहाय
आपवाना स्वलाववाणा
धम्मो-धर्भास्तिशय छे
श्रिरंसठाणो-स्थिर रहेवामां स्वताय आपवाना स्वलाववाणा
(अहिं सठाण श्रेटेंदे स्वलाव अर्थ छे)
अहम्मो-अधर्भास्तिशय छे.

### રાષ્દ્રાર્થ —ગાથા ૧૦ મી ના

अवगाहो-अवशश ( आपवाना स्वकाववाणा. ) आगास-आशशास्तिशय छे. पुगाल-पुद्शक्षा ( अने ) जीवाण-જીવાને पुगाला-पुद्शक्षा चउहा-यार प्रशरना छे खंधा-स्डंध (आणे। साग)
देस-हेश (स्डंधधी न्यून साग)
पण्सा-प्रहेशे। (स्डंधप्रतिभद्ध
अविसान्य सागे।)
परमाणु-छटा आधुओ।
चेव-निश्चय
नायट्या-लाख्वा

अन्वय अने पहन्छेह धम्माधम्मा पुग्गळ, नह काळो पंच हुंति अन्नीवा चळण-सहावा धम्मो, य थिर-संठाणो अहम्मो ॥ ९ ॥ पुग्गळ जीवाण अवगाहो आगास, संधा देस-पप्सा परमाणु चउहा चेव पुग्गळा नायन्त्रा ॥ १० ॥ शाथाथ:-

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય; પુદ્દગલાસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, અને કાળ એ પાંચ અજીવા છે. ચાલવામાં -ગતિ કરવામાં સહાય આપ-વાના સ્વભાવવાળા ધર્માસ્તિકાય છે, અને સ્થિર રહેવામાં સહાય આપવાના સ્વભાવવાળા અધર્માસ્તિકાય છે, પુદ્દગલાને તથા જીવાને અવકાશ-જગ્યા આપવાના સ્વભાવવાળા આકાશાસ્તિકાય છે સ્કંધ-દેશ -પ્રદેશ અને પરમાણુ એ ચાર પ્રકારે જ પુદ્દગલા જાણવા.

### વિશેષાથ<sup>ે</sup>ઃ-

જેમ મત્સ્યને જળમાં તરવાની શક્તિ પાતાની છે, તા પણ તરવાની ક્રિયામાં ઉપકારી કારણ (અપેક્ષા કારણ) જળ છે, અથવા ચકુને દેખવાની શક્તિ છે, પરન્તુ પ્રકાશરૂપ સહકારી કારણ વિના દેખી શકે નહિ, અથવા પક્ષીને ઉડવાની શક્તિ પાતાની છે, તા પણ હવા વિના ઉડી શકે નહિં, તેમ જીવ અને પુદ્દગલમાં ગતિ કરવાના સ્વભાવ છે, પરન્તુ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્યરૂપ સહકારી કારણ વિના ગતિ કરી શકે નહિં, માટે જીવ અને પુદ્દગલને ગતિમાં સહાય કરવાના

સ્વભાવવાળા આ જગત્માં એક धर्मास्तिकाय નામના અરૂપી પદાર્થ ૧૪ રાજલાક જેવડા માટા છે, અસંખ્ય પ્રદેશ ચુક્ત છે, અને વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ અને શબ્દ રહિત છે.

તથા વટેમાર્ગું ને-મુસાકરને વિશ્વામ કરવામાં જેમ વૃક્ષાદિકની છાયા અપેક્ષા કારે છે, જળમાં તરતા મત્સ્યને સ્થિર રહેવામાં અપેક્ષા કારે જેમ દ્વીપ-બેટ છે, તેમ ગતિ પરિજ્ઞામે પરિજ્ઞત થયેલા છવાને તથા પુદ્દગલાને સ્થિર રહેવામાં અપેક્ષા કારે રૂપ અધર્માસ્તિજ્ઞાય નામના એક અરૂપી પદાર્થ ૧૪ રાજલાક જેવડા માટે છે, અસં પ્રય પ્રદેશી છે, અને વર્ષ્યું, ગંધ રસ, સ્પર્શ અને શબ્દ રહિત છે.

અહિં સ્થિર રહેલા-જીવ પુદ્દગલને ગતિ કરવામાં ધર્માસ્તિકાયની પ્રેરણા (એટલે ગતિમાન ન થતા હાય તાપણ ગતિમાન બલાત્કારે કરે તેમ) નથી, તેમજ ગતિ કરતા જીવ-પુદ્દગલને સ્થિર કરવામાં અધર્માસ્તિકાયની પ્રેરણા નથી, પરન્તુ જીવ-પુદ્દગલ જ્યારે જ્યારે પાતાના સ્વભાવે ગતિમાન વા સ્થિતિમાન થાય ત્યારે ત્યારે એ એ દ્રવ્યો કેવળ ઉપકારી કારણ રૂપેજ સહાયક હાય છે.

ભાષા ઉચ્છ્વાસ, મન ઇત્યાદિ પુદ્દગલાનું ગ્રહ્યુ, વિસર્જન તથા કાયયાગ આદિ ચલકિયાઓ ધર્માસ્તિકાય વિના ન થાય, અર્થાત્ સવ<sup>\*</sup> ચલકિયાઓ ધર્માસ્તિકાયના ઉપકાર છે, અને બેસવામાં, ઉભા રહેવામાં, ચિત્તની સ્થિરતામાં ઇત્યાદિ દ**રેક** સ્થિર ક્રિયા**ઓમાં** અધર્માસ્તિકાયના ઉપકાર છે.

तथा देश अने अदेश मां पण सर्व त्र व्याप्त, वर्ण –गंध-रसस्पर्श-शण्ड रिंडत, अइपी, अनन्त प्रहेशी, अने नम्झर गाणा सरणा
आंधारवाणा आ कगत्मां आकाशास्त्रिकाय नामना पण पहार्थ छे, आ
आंधारा द्रव्यना गुण धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, अवे। अने पुद्वादेशने
अवधारा-क्रव्यना आपवाना छे. ओंध स्थाने स्थिर रहेनारने तेमक अन्य
स्थाने गमन करनारने पण आ द्रव्य अवधारा आपे छे. आ द्रव्यना
लोकाकाश अने अलोकाकाश ओंभ थे लेंद छे. त्यां केटला आंधारामां
धर्मास्तिकाय अने अधर्मास्तिकाय ओं थे द्रव्य व्याप्त थ्येल होय तेटला
आंधारानुं नाम लोकाकाश छे, ते वैशाण संस्थाने संस्थित (क्रेटले हेंद्र के

હાય દઇને અને છે પગ પ્હાળા કરીને ઉભા રહેલ) પુરુષાકાર સરખા છે, અને શેષ રહેલા આકાશ તે अलोकाकाश પાલા ગાળા સરખા આકાર-વાળા છે અલાકમાં કેવળ એક આકાશ દ્રગ્યજ છે. અને લાકાકાશમાં સવે દ્રગ્યા છે, લાકાકાશમાં ધર્મા અને અધર્મા હાવાથી જીવા અને પુદ્દગલા છુટથી ગમનાગમન કરે છે, પરન્તુ અલાકમાં તા ઇન્દ્ર સરખા સમર્થ દેવા પણ પાતાના હાય-પગના એક અંશ માત્ર પણ પ્રવેશ કરાવી શકે નહિ, તેનું કારણ એજ કે ધર્મા અધર્મા ત્યાં નથી. અને તે કારણથીજ સિદ્ધ પરમાત્માઓ પણ લાકના અચલાગે જઇ અટકી જાય છે. (વળી ધર્માસ્તિ અધર્મા -લે કાકાકાશ-અને ૧ જીવ ચારના અસ ખ્ય અસંખ્ય પ્રદેશા છે, તે તુલ્ય સંખ્યાવાળા છે, કાઇમાં ૧ પ્રદેશ હીના ધિક નથી.)

તથા પ્રતિસમય પૂરં (મળવું) ગલન (વિખરવું) સ્વભાવ-વાળા પદાર્થ તે પુદ્દમા કહેવાય. કારણ કે- જો +સ્ક ધ હાય તા તેમાં પ્રતિસમય નવા પરમાણુઓ આવવાથી પૂરળ ધર્મ વાળા, અને પ્રતિ સમય પૂર્વ બહ્ર પરમાણુઓ વિખરવાથી गळન ધર્મ વાળા છે. કદાચ કાઇ સ્ક ધમાં અમુક કાળ સુધી તેમ ન થાય તા પણ પ્રતિસમય વિવક્ષિત વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શના ૨૦ લેદમાંથી કાઇપણ એક નવા લેદનું પૂરાવું અને પૂર્વ લેદનું વિખરાવું તા અવશ્ય હાય છે જ, માટે એ પુદ્દગઢ કહેવાય છે. એ પુદ્દગલ વાસ્તવિક રીતે તા પરમાણુ રૂપ છે, પરન્તુ તેના વિકાર રૂપે સંખ્યપ્રદેશી,અસંખ્યપ્રદેશી અને અનન્તપ્રદેશી સ્ક ધા પણ અને છે, માટે સ્ક ધા વિભાવધર્મ વાળા અને પરમાણુ સ્વાલાવિક છે. તો દરેક લેદવાળા અનન્ત સ્ક ધા પ્રાયઃ જગતમાં સદાકાળ વિદ્યમાન છે, અને પરમાણુઓ પણ અનન્ત વિદ્યમાન છે.

તથા काल તે વર્ત માન એક સમયરૂપ છે, અને તે નિશ્ચ-યથી વર્ત ના લક્ષણવાળા છે, તથા વ્યવહારથી ભૂત ભવિષ્ય રૂપ

<sup>×</sup> स्कन्दन्ते-शुष्यन्ति पुद्गलिबचटनेन, धीयन्ते-पुद्गलचटनेनेति स्कन्धाः એટલે સ્કન્ધ શબ્દમાં स्कं અने ध એ એ અક્ષર-પદ છે, तेमां स्कं એટલે स्कन्दन्ते અर्थात् पुद्गलीना विभरवाधी शाषाय अने ध એટલે धीयन्ते अर्थात् पुद्गली मणवा वर्डे पोषाय, ते स्कन्ध शબ्दनी नियुंक्ति छे.

ભેદવાળા પણ છે. એનું વિશેષ સ્વરૂપ ૧૩ મી ગાથાના અર્થમાં કહેવાશે.

## ા ૬ કચ્ચાેમાં દ્રવ્યાદિ ૬ માર્ગ હ્યા ા

धर्मास्तिकाय દ્રવ્ય-દ્રવ્યથી (સંખ્યાથી) ૧ છે, ક્ષેત્રથી સમગ્ર લાેકાકાશ પ્રમાણ છે, કાળથી અનાદિ-અનન્ત છે, ભાવથી વર્ણ, ગાંધ, રસ, સ્પર્શ અને શબ્દ રહિત અરૂપી છે, અને ગુણુથી ગતિ-સહાયક ગુણુવાળું છે, અને સંસ્થાનથી લાેકાકૃતિ તુલ્ય છે,

એ પ્રમાણે अधर्मास्तिकाय-દ્રવ્ય પણ જાણવું, પરંતુ ગુણુથી સ્થિતિસહાયક ગુણુવાળું છે.

आकाज्ञास्तिकाय-४०थथी १ છે, ક્ષેત્રથી લાકાલોક પ્રમાણુ છે, કાળથી અનાદિ-અનન્ત છે, ભાવથી વર્ણાદિ રહિત—અરૂપી છે, ગુણથી અવકાશદાન ગુણવાળા છે, અને સંસ્થાનથી ઘન (નક્કર) ગાળા સરખી આકૃતિવાળા છે.

पुद्गल અને पुद्गलास्तिकाया દ્રવ્યથી અનન્ત છે, ક્ષેત્રથી સમગ્ર લોક પ્રમાણ છે. કાળથી અનાદિ-અનન્ત છે, ભાવથી વર્ણુ, ગંધ; રસ, સ્પર્શ અને શબ્દ સહિત રૂપી છે, ગુણથી પૂરણુ-ગલન સ્વભાવ-વાળા (વિવિધ પરિણામાવાળા) અને સંસ્થાનથી પરિમ'ડલાદિ \*પ આકૃતિવાળા છે.

जीवास्तिकाया-द्रव्यथी અનન્त, क्षेत्रथी समय देशक्रमाणु, क्षाणथी અનાદि-અનન્त, ભાવથી वर्णोहि रिक्ति—અરૂપી,ગુणुथी ज्ञान दर्शनाहि गुणुयुक्त छे, अने संस्थानथी शरीरतुस्य विविध आकृतिरूप छे.

काल द्रव्य-દ્રવ્યથી અનન્ત, ક્ષેત્રથી શા હ્રીપ પ્રમાણ, કાળથી અનાદિ અનન્ત, ભાવથી વર્ણાદિ રહિત, અરૂપી, અને ગુણથી વર્ત'-નાદિ પર્યાય રૂપ છે. અને સંસ્થાન (સિદ્ધાન્તમાં નહિ કહેલું હાવાથી) છે નહિ.

<sup>\*</sup> ખ'ગડી જેવું ગાળ, થાળા જેવું ગાળ, ત્રણ ખૂણાવાળું, ચાર ખૂણા-વાળું, લાંસું.

## ६ દ્રવ્યામાં દ્રવ્યાદિક ૬ માર્ગણા યન્ત્ર

| દ્રવ્યનાં નામ | જેવ્યથી  | ક્ષેત્રથી | आवश्व    | ભાવથી | ગુણથી                  | સ સ્થાન     |
|---------------|----------|-----------|----------|-------|------------------------|-------------|
| ધર્મા૦        | <u> </u> | ૧૪ રાજ    |          | અરૂપી | गति सद्धायः            | લાેકાકાશ    |
| અધર્મા૦       | ٩        | ,,        |          | ,,    | <b>સ્થિતિસહા</b> યક    | ,,          |
| આકાશ૦         | ૧        | લાકાલાક   | भनन्त    | ,,    | અવકાશ દાયક             | <br>ઘનગાેલક |
| યુદ્ધગલા૦     | ដ        | ૧૪ રાજ    | યનાદિયનન | રૂપી  | <br>  પૂર <b>ણ</b> ગલન | મ ંડલાદિ-પ  |
| જીવા૦         | かりょう     | <b>,,</b> | "        | અરૂપી | સાનાદિ૦                | દેહાકૃતિ    |
| ३।५०          | ,,       | રાા દ્રીપ |          | "     | વત <sup>°</sup> ના     | 0           |

## પુદ્દગલના-લક્ષણ રૂપ પરિણામા

# मद्धयार उज्जोअ, पभा छायातवेहि अ+(इय) । वन्न-गंघ रसा फासा, पुरगलाणं तु लक्खणं ॥११॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

द्याब्दान्धकाराबुद्योतः प्रभाछायातपैश्च ॥

वणो गन्धो रसः स्पर्शः पुद्गलानां तु लक्षणम् ॥११॥

ેશબ્દાર્થ :

सह् शभ्दं अंधवार–અंधक्षार उज्जोअ-ઉद्योत पभा-प्रला छाया-प्रतिभिंथ-आतवेहि–आतप (तऽक्ष पऽ) अ-्रां, अने वन्त-वर्ष्य — रंग गन्ध-गंध रसा-रस फासा-स्पर्श पुग्गलाणं-पुह्मसे।तुं तु-अने, तथा, वणी लक्खणं-सक्ष्य छे.

+ અહિ "आतवेहि" ને સ્થાને "आतबुत्ति वा" ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં, અને "आतवेइ य" નવતત્ત્વવૃત્તિમાં છે.

#### અન્વય અને પદચ્છેદ્દ.

सह अंध्यार उज्जोअ पभा छाया अ आतवेहि वन्त गंध रसा फासा, पुग्गलाणं तु लक्क्षणं ॥ ११ ॥ गाथाथः :-

શબ્દ-અન્ધકાર-ઉદ્યોત-પ્રભા-છાયા અને આતપ વહે સહિત વર્ણો, ગંધા, રસા, અને સ્પર્શા, એ પુદ્દગલાનું જ લક્ષણ છે ા૧૧ા

### વિશેષાથ<sup>°</sup> :-

શબ્દ એટલે અવાજ, ધ્વિન, નાદ. તે સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર એમ ત્રણ પ્રકારના છે. જીવ મુખ વહે બાલે તે सचित्त शब्द, પત્થર વગેરે પદાર્થના પરસ્પર અકળાવાથી થયેલ તે अचित्त शब्द. અને જીવ પ્રયત્નવહે વાગતા મૃદંગ, ભુંગળ આદિકના મિશ્રશब्द, શબ્દની ઉત્પત્તિ પુદ્દગલમાંથી થાય છે, અને શબ્દ પાતે પણ પુદ્દગલરૂપ જ છે. નૈયાયિકા વગેરે શબ્દને આકાશથી ઉત્પન્ન થયેલ અને આકાશના ગુણ કહે છે, પરન્તુ આકાશ અરૂપી છે, અને શબ્દ રૂપી છે, તેથી શબ્દ એ આકા-શના નહિ પણ પુદ્દગલના ગુણ છે. અથવા પુદ્દગલનું (એક જાતનું એ પણ સ્વરૂપ) લક્ષણ છે, શબ્દ પાતે ૪ સ્પર્શવાળા છે, અને તેની ઉત્પત્તિ આઠ સ્પર્શવાળા પુદ્દગલ સ્કંધમાંથી જ હાય, પરન્તુ ચતુ:– સ્પર્શા સ્કંધમાંથી ન હાય.

अन्धकार-અન્ધકાર એ પણ પુદ્દગલરૂપ છે, શાસ્ત્રમાં અન્ધકારને ઘાણેન્દ્રિયગ્રાદ્ય કહ્યો છે, નૈયાયિક વગેરે અન્ધકારને પદાર્થ માનતા નથી. માત્ર "તેજના અભાવ, તે અન્ધકાર" એમ અભાવરૂપ માને છે, પરન્તુ શ્રી સર્વજ્ઞ પ્રભુ તો અન્ધકાર પણ પુદ્દગલ સ્કંધ છે" એમ કહે છે, તે જ સત્ય છે.

उद्योत-शीत વસ્તુના શીત પ્રકાશ, તે ઉદ્યોત કહેવાય છે. સૂર્ય સિવાયના દેખાતાં ચન્દ્રાદિ જ્યાતિષીનાં વિમાનાના, આગીઆ વગેરે જીવાના અને ચન્દ્રકાન્તાદિ રતનાના જે પ્રકાશ છે, તે ઉદ્યોત નામ- કર્મના ઉદયથી છે, તથા એ ઉદ્યોત જેમાંથી પ્રગટ થાય છે, તે પુદ્દગલ સ્કંધા છે, અને ઉદ્યોત પાતે પણ પુદ્દગલ સ્કંધા છે.

प्रमा—ચંદ્ર વગેરેના પ્રકાશમાંથી અને સૂર્યના પ્રકાશમાંથી જે બીજો કિરણ રહિત ઉપપ્રકાશ પડે છે, તે પ્રમા પુદ્દગલ સ્કંધમાંથી પ્રગટ થઇ છે, અને પાતે પણ પુદ્દગલ સ્કંધાના સમૂહ છે. જો પ્રભા ન હાય, તા સૂર્ય વગેરેનાં કિરણાના પ્રકાશ જ્યાં પડતા હાય ત્યાં પ્રકાશ અને તેની પાસેનાજ સ્થાનમાં અમાવાસ્યાની મધ્ય રાત્રિ સરખું અધારું જ હાઈ શકે, પરન્તુ ઉપપ્રકાશ રૂપ પ્રભા હાવાથી તેમ બનતું નથી. શાસ્ત્રમાં ચન્દ્રાદિકની કાન્તિને પણ પ્રભા કહી છે.

छाया- દર્પ હુમાં અથવા પ્રકાશમાં પડતું જે પ્રતિભિંબ તે છાયા કહેવાય. તે બાદર પરિહ્યુ મી સ્કંધામાંથી પ્રતિ સમય જળના કુવારાની માફક નિકળતા આઠસ્પશી પુદ્દગલ સ્કંધાના સમુદાય જ પ્રકાશાદિના નિમિત્તથી તદાકાર પિંડિત થઈ જાય છે. તે છાયા કહેવાય છે. અને શખ્દાદિવત્ પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે અન્ને રીતે પુદ્દગલ રૂપ છે.

आतप-શીત વસ્તુના ઉષ્ણ પ્રકાશ તે આતપ. એવા પ્રકાશ સૂર્યના વિમાનમાં રહેલા આદર પર્યાપ્ત પૃશ્વીકાય જીવાના શરીરનો હાય છે, અને સૂર્યકાન્તાદિ રતનો હાય છે. કારણકે સૂર્યનું વિમાન અને સૂર્યકાન્ત રતન પાતે શીત છે, અને પાતાના પ્રકાશ ઉષ્ણ છે. પરન્તુ સ્પિયોના ઉષ્ણુ પ્રકાશ તે આતપ કહેવાય નહિ, કારણકે અચિ પાતે ઉષ્ણુ છે. વળી ચન્દ્રાદિકના ઉદ્યોતની પેઠે આ આતપ પાતે પણ અનન્ત પુદ્રગલ રકંધાના સમુદાય પ્રતિસમય સૂર્યના વિમાન સાથે જે પ્રતિઅદ્ધ છે, તે છે. માટે અન્ને રીતે પુદ્રગલરૂપ છે.

વર્ષ પ-શ્વેતવર્ણ, પીતવર્ણ, રક્તવર્ણ, નીલવર્ણ, અને કૃષ્ણુવર્ણ એ પાંચ મૂળ વર્ણ છે, અને વાદળી, ગુલાબી, કીરમજી આદિ જે અનેક વર્ણુ લેદ છે, તે એ પાંચ વર્ણુ માંના કાઇપણ એક લેદની તારતમ્યતાવાળા અથવા અનેક વર્ણુના સંયોગથી ઉત્પન્ન થયેલા જાણુવા. વર્ણે પરમાણુ આદિ દરેક પુદ્દગલ માત્રમાં જ

હાય છે, માટે વર્ણ એ પુદ્દગલાનું લક્ષણ છે. એક પરમાણુમાં ૧ વર્ણ હાય છે, અને દ્વિપ્રદેશી વગેરે સ્કંધામાં ૧ થી ૫ વર્ણ યથાસંભવ હાય છે.

गन्ध ર–સુરભિગ'ધ અને દુરભિગ'ધ પ્રસિદ્ધ છે, અને તે પુદ્દગલ દ્રવ્યમાંજ હાય છે. વળી એક પરમાણુમાં ૧ ગ'ધ, અને દ્વિપ્રદેશી આદિ સ્ક'ધામાં બે ગ'ધ પણ યથાસ'ભવ હાય છે.

रस પ-તિકત (તીખા રસ), કહુ (કડવા), કષાય (તુરા), આગ્લ (ખાટા), અને મધુર (મીઠા) એ પાંચ પ્રકારના મૂળ રસ છે. અહિં છઠ્ઠો ખારા રસ લાકમાં પ્રસિદ્ધ છે, પરંતુ તે મધુર રસમાં અન્તર્ગત જાણવા. એ રસા દરેક પુદ્દગલ માત્રમાં હાય છે, માટે પુદ્દગલનું લક્ષણ છે વળી ૧ પરમાણુમાં ૧ રસ, અને દ્વિપ્રદેશી આદિ સ્કંધામાં ૧ શી પ રસ યથાયાં અ હાય છે.

स्पर્શ ૮—શીત, ઉષ્ણ, સ્નિગ્ધ, રુક્ષ, લઘુ, ગુરુ, મુદુ, અને કર્ક શ એ આઠ સ્પર્શ છે. અને તે દરેક પુદ્દગલ દ્રવ્ય માત્રમાં હોય છે. માટે, પુદ્દગલનું લક્ષણ છે વળી એક પરમાણુમાં શીત અને સ્નિગ્ધ, અથવા શીત–રુક્ષ, અથવા ઉષ્ણ–સ્નિગ્ધ, અથવા ઉષ્ણ અને રુક્ષ એમ ચાર પ્રકારમાંના કાઈ પણ એક પ્રકારથી ૨ સ્પર્શ હોય છે. સૂક્ષ્મપરિણામી સ્ક ધામાં શીત–ઉષ્ણ–સ્નિગ્ધ–રુક્ષ એ ચાર સ્પર્શ હોય છે, અને બાદર સ્ક ધામાં આઠય સ્પર્શ હોય છે.

## પુદ્દગલના સ્વાભાવિક અને વૈભાવિક પરિણામા

અહિં શખ્દ—અન્ધકાર-ઉદ્યોત-પ્રભા-ક્રાયા-આતપ એ બાદર પરિણામવાળા હાવાથી તેમજ બાદર પુદ્દગલસમૂહ રૂપ હોવાથી તેમજ બાદર પરિણામી પુદ્દગલ સ્કંધમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ હોવાથી અને સ્કંધ તે પુદ્દગલના વિકાર-વિભાવ હાવાથી, એ અન્ધકારાદિ લક્ષણો ઔપાધિक (વૈભાવિક) ਲક્ષણો જાણવાં, કારણ કે-એ ૬ લક્ષણો પર-માણુમાં તથા સૂક્ષ્મ સ્કંધામાં નથી, અને વર્ણ આદિ ૪ લક્ષણો તે પરમાણુમાં તથા સુક્ષ્મ સ્કંધામાં પણ હાય છે, માટે એ ચાર स्वामाविक परिणामो लाख्वा. એમાં પણ લઘુ અને ગુરુ તથા મૃદુ અને કર્કશ એ ચાર સ્પર્શ સ્ક'ધમાંજ હાવાથી ઔષાધિક-વૈભાવિક પરિષામા છે ।। इति पुद्गलद्रव्य-स्वरूपम् ।। કાળનું સ્વરૂપ

એક મુહૂત માં આવલિકાએા

# एगा कोडि सतसदिठ, लक्खा सत्तहत्तरी सहस्सा य। दे। य सया सालहिया, आवलिया इगमुहुत्तम्मि ॥१२॥

સંસ્કૃત અનુવાદ :

पका कोटि: सप्तषच्छिल क्षा: सप्तसप्ति: सहस्राध्य । द्वे च शते षोडशाधिके, आवलिका एकस्मिन्सुइर्ते ॥१२॥ શખ્દાથ :-

एगा कोडि-એક डीउ सतसद्दिठ-सउस६ लक्खा-साभ सत्तहत्तरि-सित्थे।तेर सहस्सा-७०१२ य-अने

अहिया-अधिक आवलिया-आविधा इग-એક मुहृत्तस्मि-भुढुत्भां

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

हम मुहुत्तिम एमा कोडि सतसिट्ट लक्खा य सत्तहत्तरी सहस्सा दो स्या य सोल अहिया आवलिया ॥१२॥

ગાથાર્થ:--

એક મુહૂર્તામાં એક ક્રોડ, સડસઠ લાખ, સિત્તોત્તેર હજાર, અસા અને સાલ અધિક [૧૬૭૭૭૨૧૬] આવલિકા થાય છે. !!૧૨!!

વિશેષાથ<sup>°</sup> :-

સુગમ છે. समयादिकलानां समूह≔कालः=सभय, आवि ઇત्યાદિ કલાએાના (વિભાગાના) સમૂડ તે काल. અથવા "कल'' એ ધાતુ=શખ્દ અને સંખ્યાન એટલે કથન અથવા ગણત્રી અર્થમાં છે, તેથી નવ પુરાણાદિપર્યાયાનું कलन એટલે संशब्दनं संख्यानं અર્થાત્ કથન અથવા ગણુત્રી. તે काल. એક આવલિકામાં અસંખ્ય સમય થાય છે, અને એક મુહૂર્ત એટલે બે ઘડી (૪૮ મિનીટ)

## વ્યવહારમાં જુપચાગી કાળ

# समयावली मुहुत्ता, दीहा पक्खा य मास वरिसा य । भणिओ पलियासागर, उस्सप्पिणिसप्पिणी कालो ।१३।

સંસ્કૃત અનુવાદ

समयावित्रमुहूर्त्ता दिवसा: पक्षाश्च मासा वर्षाश्च ।

भणितः पल्यः सागरः उत्सर्पिण्यवसर्पि जी कालः ॥१३॥

#### શુષ્કાર્યા :

समय-सभय
आविल-भावित
मुहुत्ता-भुडूती
दीहा-दिवस
पक्खा-पक्ष
मास-भास
विस्ता-वर्षी

भणिओ-इह्यो छे
पिल्ला-पत्थापम
सागर-सागरापम
उस्सिप्पिन-उत्सिप्धी
सिप्पिन-अवसिप्धी
कालो-आ अथवा आण्यक्ष
य-अने[अथवा छन्हपूर्ति भाटे]

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

समय आवळी मुहुत्ता दीहा पक्खा मास वरिसा पळिआ सागर उस्<sup>स</sup>प्पिणो य ओसप्पिणी काळो भणिओ ॥१३॥

## ગાથાથ' ઃ—

### વિશેષા**થ**ે:-

અતિ સૂક્ષ્મ કાળ, કે જેના કેવલિ ભગવ તની જ્ઞાનશક્તિ વહે પણ બે ભાગ કલ્પી ન શકાય-તેવા નિવિભાજ્ય ભાગ રૂપ કાળ, તે समय કહેવાય. જેમ પુદ્દગલ દ્રવ્યના સૂક્ષ્મ વિભાગ પરમાણ છે, તેમ <sup>૧</sup>કાળનાે અતિ સક્ષ્મ વિભાગ સમય છે. આંખના એક પલકારામાં પણ અસંખ્ય સમય વ્યતીત થઈ જાય છે. અતિ જીર્ણ વસ્ત્રને ત્વરાથી ફાડતાં એક ત'તુથી બીજા તંતુ સુધીમાં જે કાળ લાગે છે, (અથવા એકજ તંતુ ફાટતાં જે કાળ લાગે છે) તે પણ અસંખ્ય સમય–પ્રમાણ છે. અથવા કમળના અતિ કાેમળ **૧૦૦ પત્રને** ઉપરા ઉપરી ગાેઠવી અતિ બળવાન મનુષ્ય ભાલાની તીકૃણ અણીથી પાંદડા વો'ધે, તા દરેક પત્ર વી'ધતાં અને ઉપરના દરેક પત્રથી નીચેના પત્રમાં ભાલાની અણી પહેાંચતાં દરેક વખતે અસંખ્ય અસંખ્ય સમય કાળ લાગે છે. જેથી ૧૦૦ કમળ પત્ર વેધતાં ૧૯૯ વાર અસંખ્ય અસંખ્ય સમય વ્યતીત થાય છે. એવા અતિ સુક્ષ્મ કાળનું નામ એક સમય છે, તેવા અસંખ્ય સમયોની १ आवलिका थाय છે. તેવી स'ખ્યાતી (એટલે १६७७७२१६) થી કાંઇક અધિક આવલિકાએાનું ૧ महर्त મુહૂર્ત એટલે છે ઘડી. ૩० મુહૂર્તાના ૧ दिवस, ૧૫ દિવસના ૧ पक्ष (૫ખવાડીઉં); એ પક્ષના ૧ मास, ૧૨ માસનું ૧ वर्ष, અસંખ્યાત વર્ષનું ૧ पत्योपम; ૧૦ કોડાકાડિ પલ્યાપમના ૧ <del>સામરોષમ</del> તેવા ૧૦ કાેડાકાડિ\* સાગરાપમની १ उत्सर्विणी अने तेटका જ अणनी १ अवसर्विणीः १ ઉत्सर्पिणी અને અવસર્પિણી એ બે મળીને १ कालचक्र २० કાંડાકાંડિ સાગરાયમ પ્રમાણના થાય છે. એ પ્રમાણે કાળનાં લક્ષણ અથવા ભેદ કહ્યા. આ સર્વ લોદ વ્યવહાર કાળના જાણવા. અહિં ઉત્સર્વિણી તે ચઢતા કાળ અને અવસર્પિ શી તે ઉતરતા કાળ છે. કારણ કે-આયુષ્ય-ખળ-સંઘયણ-શુભવર્ણ –ગ'ધ–રસ–સ્પર્શ ઇત્યાદિ અનેક શુભ ભાવાની ઉત્સર્પિણીમાં ક્રમેક્રમે વૃદ્ધિ થતી રહે છે, અને અવસર્પિણીમાં હાનિ થતી જાય છે.

૧ અહીં ૧૨–૧૩ મી ગાથામાં કહેલું કાળનું સવ<sup>િ</sup> વર્ણન વ્યવહાર કાળનું જાણવું. શ્રી ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ સૂર્ય'પ્રજ્ઞપ્તિ અને જ્યોતિષ્કર'ડક આદિ શાસ્ત્રોમાં વિશેષથી વ્યવહારકાળનું જ વર્ણન ઘણા વિસ્તારપૂર્વક કરેલું છે.

<sup>#</sup> ક્રોડને ક્રોડથી ગુણતાં ક્રોડાક્રોડિ થાય છે. એમ સર્વત્ર જાણવું, જેથી અહીં ૧૦ ક્રોડાક્રોડી એટલે ૧૦,૦૦૦૦,૦૦૦૦૦.

# કાળનુ વિશેષ સ્વરૂપ

**વ્યવહારકા**ળ

વ્યવહારકાળ અને નિશ્ચયકાળ એમ કાળ ર પ્રકારના છે. તેમાંના જે રાા દ્રીપ અને ર સમુદ્ર જેટલા ૪૫ લાખ ચાજન વિષ્કંભ-વિસ્તાર વાળા મનુષ્યક્ષેત્રમાં ચન્દ્ર અને સૂર્ય આદિ જયાતિષિએા ભ્રમણ-ગતિ કરે છે. તે ભ્રમણ કરતા સૂર્યાદિકની ગતિ હપરથી જે કાળનું પ્રમાણ ખંધાયેલું છે, તે વ્યवहारकाल ઉપર કહ્યા પ્રમાણે સમય, આવલિકા ઇત્યાદિ લેદવાળા છે. જયાતિષ્કરંડક શ્રાંથમાં કહ્યું છે કે—

होयाणुभन्जणीयं, जो इसचक्कं भणंति अरिहंता । सन्वे कालिसेसा, जस्स गइविसेसनिष्यन्ना ॥१॥

અર્થ'—જેની ગતિવિશેષ વડે સવે કાળભેદો ઉત્પન્ન થયેલા છે, તે જયોતિશ્વકને શ્રી અરિહંત ભગવંતાએ લાેક સ્વભાવથી ઉત્પન્ન થયેલ ગતિવાળું કહ્યું છે. ાા ૧ા એ વ્યવહારકાળના વિશેષ ભેદ સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે છે—

અવિભાજય સૂક્મ કાળ=

૯ સમય=

અસંખ્ય સમયા=

૨૫૬ આવલિકા=

૪૪૪૬ <del>૨૪૫<sup>૮</sup></del> આવલિકા અથવા ૩৬৬૩ સા<mark>ધિક ૧</mark>૭૫ ક્ષુલ્લક ભવ= ]

૭ પ્રાણુ ( ધાસો૦ )=

૭ સ્તેાક=

૩૮૫ લવ≔

૭૭ લવ અથવા ૨ ઘડી=અથવા ૧૫૫૩૬ ક્ષુલ્લક ભવ=

૧ સમયન્યૂન ૨ ઘડી=

૩૦ મુહુર્ત =

૧૫ દિવસ=

૧ સમય

૧ જઘન્ય અન્તર્મુદ્ધત્ત

૧ આવલિકા

૧ ક્ષુદ્ધકભવ.

૧ ધાસોચ્છ્વાસ (પ્રાણ)

૧ સ્તાેક.

૧ લવ.

૧ ઘડી.

૧ મુહૂર્ત

૧ ઉત્કૃષ્ટ અન્તર્સું હૂર્તા

૧ દિવસ (અહારાત્ર)

૧ પક્ષ ( ૫ખવાડીઉ')

| ર પક્ષ=                         | ૧ માસ.                                   |
|---------------------------------|------------------------------------------|
| ૬ માસ≕                          | ૧ ઉત્તરાયણ અથવા ૧ દક્ષિણાયન              |
| ર અયન અથવા ૧૨ માસ=              | ૧ <b>વષ<sup>ર</sup>.</b>                 |
| ય <b>વ</b> ષ <sup>®</sup> =     | ૧ યુગ                                    |
| ૮૪ લાખ <b>વર્ષ</b> =            | ૧ પૂર્વા ગ                               |
| <b>७०५</b> ६०००००००० वष् =      | ૧ પૂર્વ                                  |
| અસંખ્ય વર્ષ=                    | ૧ પલ્યાેપમ                               |
| ૧૦ કેાડાકાૈડિ પલ્ચાેપમ=         | ૧ સાગરાયમ                                |
| ૧૦ કેા <b>ડાકાેડિ સાગરાપમ</b> = | ૧ ઉત્સર્પિણી અથવા ૧અવસપિ <sup>૧</sup> ણી |
| ર∘ કાેડાકાેેેડિ સાંગરાેેેપમ=    | ૧ કાળચક્ર                                |
| અનન્ત પુદ્દગલ પરાવર્તન=         | ભૂતકાળ                                   |
| તેથી અન'તગુણા પુદ્દગલ પરાવલ     | ત'ન= ભવિષ્યકાળ                           |
| ૧ સમય=                          | વર્તામાનકાળ                              |
| ભૂત, ભવિષ્ય અને વત'માનકાળઃ      | = સંપૂ <b>ર્ણ</b> િવ્ <b>યવહાર</b> કાળ   |

વળી આ વ્યવહારકાળ સિદ્ધાન્તમાં સ્નિગ્ધ તથા રુક્ષ એમ બે પ્રકાર કહ્યો છે. વળી તે એકેક જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ લેદવાળા હોવાથી ૬ પ્રકારના થાય છે. રુક્ષકાળે અગ્નિ આદિ ઉત્પત્તિના અભાવ હોય છે, અને સ્તિગ્ધ કાળમાં અગ્તિ આદિની ઉત્પત્તિ હાય છે. એ સ્નિગ્ધાદિ લેદનું પ્રયોજન છે.

#### નિશ્ચય કાળ૧

द्रव्यना वर्त्ता नाहि पर्याय ते निश्चयकाल क्षेवाय ते वर्त्ता-परिणाम क्रिया—अने परत्व, तथा अपरत्व अभ पांच प्रकारने। छे. त्यां साहि—सान्त, साहि—अनन्त, अनाहि-सान्त, अने अनाहि-अनन्त से यार प्रकारनी स्थितिमांनी है। ध्र पण्च स्थितिओ वर्त्तवुं, हे। वुं, यवुं, रहेवुं, विद्यमान हे। वुं; ते वर्त्तनापर्याय.

પ્રયાગથી ( જીવ પ્રયત્નથી ) અને વિશ્વસાથી ( સ્વભાવથીજ ) દ્રવ્યમાં નવા-જીનાપણાની જે પશ્શિતિ થવી તે परिणामपर्याय. અથવા દ્રવ્યના અને ગુણના જે સ્વભાવ સ્ત્રત્વ તે परिणाम. એમ

૧ આ નિશ્ચયકાળનું વર્ણન જો કે પ્રાથમિક અભ્યાસીઓને વિશેષ ઉપયોગી નથી, તો પણ વધુ અભ્યાસવાળાને ઉપયોગી જાણી ૨૫૬૮ લખ્યું છે.

તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં કહ્યું છે. આ પરિષ્ણામપર્યાય सादि અને अनादि એમ ર પ્રકારના છે. તેમાંના ૪ દ્રવ્યના ગતિસહાયકાદિ સ્વભાવ અનાદિ અનન્ત પરિષ્ણામી છે, અને પુદ્દગલના સ્વભાવ સાદિ—સાન્ત પરિષ્ણામી છે. તેમજ અપવાદ તરીકે જીવના જીવત્વાદિ જે કે અનાદિ—અનન્ત છે, પરન્તુ યાગ અને ઉપયોગ એ છે સ્વભાવ સાદિ—સાન્ત પરિષ્ણામી છે એમ શ્રીતત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં કહ્યું છે.

દ્રવ્યાની ભૂતકાળમાં થયેલી, વર્ત માનકાળમાં થતી, અને ભવિ-ષ્યકાળ થનારી જે ચેષ્ટા, તે क्रिया पर्याय છે. એમ લાકપ્રકાશમાં કહ્યું છે, અને શ્રી તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે-પ્રયાગથી, વિશ્વસાથી અને મિશ્રસાથી દ્રવ્યાની જે ગતિ (એટલે સ્વપ્રવૃત્તિ) તે પ્રયાગાદિ ત્રણ્ પ્રકારના ક્રિયાપર્યાય છે.

केना आश्रयथी द्रव्यमां पूर्व लावने। व्यपदेश थाय, ते परत्व पर्याय अने पश्चात् लावने। व्यपदेश थाय ते अपरत्व पर्याय अहेवाय. ये परत्वापरत्व पर्याय प्रशंसाष्ट्रत, क्षेत्रकृत अने आधर्म ते अपर ( हीन ). येवां धर्म ते पर ( श्रेष्ठ ) अने अधर्म ते अपर ( हीन ). येवां धर्म ते प्रशंसाकृत परत्वापरत्व, इर रहेद्वा पहार्थ ते पर, अने निष्ठभां रहेद्वा पहार्थ ते अपर, ये कथन क्षेत्रकृत परत्वापरत्व छे; तथा १०० वर्ष वाणुं ते पर (माटुं); अने १० वर्ष वाणुं ते अपर (नानुं), ये ध्यन कालकृत परत्वापरत्व केहेवाय छे. ये त्रिष्ठ प्रशरना परत्वापरत्व ने क्षेत्रकृत पर्वापरत्व केहेवाय छे. ये त्रिष्ठ पर्यापरत्व हेवाय छे.

એ પ્રમાણે વર્તાના વગેરે પાંચે પર્યાય નિશ્ચયકાળ કહેવાય છે. એ વર્ત્તાના વગેરે જો કે દ્રવ્યના પર્યાય છે, તો પણ કાઈક અપેક્ષાએ પર્યાયોને પણ દ્રવ્યના ઉપચાર હાેવાથી कालद्रव्य કહેવાય છે.

શિષ્ય — જો વત્ત નાદિ પર્યાયને દ્રવ્ય કહેા, તો અનવસ્થા દ્રષણ આવે, માટે કાળને જૂદું દ્રવ્ય ન માનતાં, વર્ત્ત નાદિ રૂપ કાળ જીવાજીવ દ્રવ્યોના પર્યાય જ માનવા. અને જો એમ નહિ માનીએ, તા આકાશની પેઠે કાળને સર્વ વ્યાપી માનવા પડશે, કારણ કે–નિશ્ચયકાળ તાે સર્વ આકાશદ્રવ્યમાં પણ છે.

ગુરુ—એમ કહેવું તે પ્રમાણ વચન નથી કેમકે સિદ્ધાન્તમાં અસ્તિકાય પાંચ જ કહ્યા છે, અને છટ્ઠું કાળદ્રવ્ય જુદું કહ્યું છે. ઘણા પ્રદેશા હોય તા અસ્તિકાય, કહેવાય, અને કાળ તા ઘણા પ્રદેશવાળા નથી, પરન્તુ વત્ત માને એકજ સમયરૂપ છે. તેમજ ભૂતકાળના સમયા વ્યતીત થવાથી વિધમાન નથી. માટે દ્રવ્યાના વર્ત્ત નાદિ પર્યાયને ઉપચારે કાળદ્રવ્ય કહેવું.

શિષ્ય—જો કાળ વત્ત માન એક સમયરૂપ છે, તો કાળ વિનન્ટ ધર્મી કહેવાય (એટલે જેના ધર્મ નાશ પામતા રહે છે એવા કહેવાય) પરન્તુ કાળ વિનષ્ટધર્મી નથી, અને તેથીજ વ્યતીત થયેલા અને ભવિષ્યના સમયાને પણ એકઠા ગણીને સમય, આવલિ, મુહૂર્ત, વર્ષ આદિ પ્રરૂપણા થઈ શકે છે. માટે કાળ બહુ પ્રદેશી છે, અને અહુ પ્રદેશી હાવાથી અસ્તિકાય પણ કહેવાય, અને અસ્તિકાય કહેવાય તા કાળને પૃથક્ દ્રવ્ય પણ અનુપચારથી કહેવાય, તેમાં કંઈ વિરૂદ્ધ નથી.

ગુરુ—એ સત્ય છે. પરન્તુ એ તો બાદર નયની અપેક્ષાએ કાળ સ્થિર (અિવનષ્ટ ધમી) મણાય, અને તે પ્રમાણે પદાર્થ પણ ત્રિકાળવતી અ'ગીકાર કરાય છે. તથા આવલિકા. મુહૂત, વર્ષ ઇત્યાદિ પ્રરૂપણા થાય છે, પરન્તુ તે સર્વ વ્યવહારનય આશ્રયી છે, વાસ્તિવિક નહિ. વાસ્તિવિક રીતે વિચારતાં તો નિશ્ચયનયથી કાળ અપ્રદેશી છે, માટે કાળ અસ્તિકાય નથી, અને તેથી વાસ્તિવિક રીતે દ્રવ્ય નથી, પરન્તુ ગુળા—णमासओ दृष्यं—ગુણોનો જેમાં આશ્રય હાય તે દ્રવ્ય કહેવાય. એ વચનને અનુસારે અહદ્રદ્રવ્ય કહેવાય છે. માટે દ્રવ્યથી વર્ત નાદિ લક્ષણવાળું, ક્ષેત્રથી સર્વ ક્ષેત્રવર્તી, કાળથી અનાદિ—અનન્ત, અને ભાવથી વર્ષું આદિ રહિત—અરૂપી તથા સૂર્યાદિકની ગતિ વર્ષે સ્પષ્ટ એાળખાતું, અને ઘટાદિક કાર્યવર્ક જેમ પરમાણુનું અનુમાન થાય છે, તેમ મુહૂર્તાદિ વર્ષે સમયનું પણ અનુમાન કરાય છે, એવું કાળદ્રવ્ય પાંચ અસ્તિકાયથી જુદું માનવું, એજ શ્રી સર્વ જ્ઞવચન પ્રમાણુ છે.

એ પ્રમાણે વ્યવહાર કાળ નિશ્ચયથી વર્ષમાન ૧ સમયરૂપ અને વ્યવહારથી અનન્ત સમયરૂપ છે. તેમજ તત્ત્વાર્ષસ્ત્રમાં ૫ દ્રવ્ય સ્વમતે કહીને છટ્ટું કાળ દ્રવ્ય અન્ય+આચાર્યોના મત પ્રમાણે સ્વીકાર્યું છે. વળી કાળને ઉપચારથી દ્રવ્યપણું તે અસ્તિકાયપણાના અભાવે જાણુવું, વળી વ્યવહારકાળ અજીવ જાણવા અને નિશ્ચયકાળ પાંચેય દ્રવ્યાની વર્ષનારૂપ હાવાથી જીવાજીવ જાણુવા.

# છ દ્રવ્ય વિચાર

# परिणामि जीव मुत्तं, सपएसा एग खित्त किरिया य णिन्वं कारण कत्ता, सव्वगय इयर<sup>१</sup>अपवेसे ॥१४॥

#### संस्कृत अनुवाद

परिणामी जीवो मूर्ताः, सप्रदेश एक: क्षेत्रं किया च । नित्यः कारणं कर्ताः, सर्वगतमितर अप्रवेशः ॥१४॥

सर्वे वा द्रव्याणां वत्त नालक्षणां नवीनजीण करणलक्षणः कालः पर्यायद्रव्यमिष्यते, तत्कालपर्यायेषु अनादिकालीनद्रव्योपचारमनुष्तृत्य काल-द्रव्यमुच्यते, अत एव पर्यायेण द्रव्यभेदात् तस्य कालद्रव्य-स्यानन्त्यम् (द्रव्यानुयोग तर्कणा १० मो अध्याय) ५८४।६ अनेक पाढेमां ७५४॥२४० ६०४ सिद्ध क्युं छे, परंतु अस्तिक्षय३५ वास्तिविक ६०४८व क्कुं नथी.

૧ ગાથામાં इयर શબ્દ अपवेसे સાથે ન જોડવા, કારણ કે અપરિણામી આદિ ઇતર બેદમાં દ્રવ્યપ્રાપ્તિ છે. પરંતુ અપ્રવેશીના ઇતર—બેદ-પ્રવેશીમાં એક પણ દ્રવ્ય નથી. અથવા ડમરૂકમણિ ન્યાયથી इयर પદના સંખંધ अपवेसे સાથે પણ કરવા હોય તો થઇ શકે, એટલે, इतरमां अपवेश એમ અર્થ કરી શકાય.

<sup>+</sup> कालश्चेत्येके-કેટલાક આચાર્યો કાળને પણ દ્રવ્ય કહે છે. અધ્યાય ૫ મા સત્ર ૩૮ મં.

#### શબ્દાર્થ:

परिणामि-परिष्याभी जीव-छव मुत्तं-भूत्तं-३पी सपएसा-सप्रदेशी एग-च्येक खित्त-क्षेत्र किरिया-क्षियावंत, सक्षियः

णिच्चं-नित्य कारण-धारखु कत्ता-धर्ता सव्यगय-सर्वं गत, सर्वं व्यापी इयर-धतर, (प्रतिपक्षी लेड सહित) अपवेसे-अप्रवेशी

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

परिणामि जीव मुत्तं सपपसा एग खित्त किरिया य णिच्चं कारण कता सञ्चाय इयर अपवेसे

#### ગાથાથ'ઃ-

પરિષ્ણામીપણું જીવપણું, રૂપીપણું, સપ્રદેશીપણું, એકપણું, ક્ષેત્રપણું, ક્રિયાપણું, નિત્યપણું, કારણુપણું, કર્તાપણું, સવેંબ્યાપીપણું અને ઇતિરમાં અપ્રવેશીપણું, (વિચારવું)

# વિશેષાથ<sup>¢</sup>ઃ–

એક કિયાથી અન્ય કિયામાં અથવા એક અવસ્થાથી બીજી અવસ્થામાં જવું તે परिणाम કહેવાય. તેથી વિપરીત अपरिणाम કહે-વાય. ત્યાં જીવ અને પુદ્દગલના પરિણામ ૧૦-૧૦+પ્રકારના છે.

## ૧૦ જીવ પરિણામ

- ૧ ગતિ પરિણામ (દેવઆદિ ૪)
- ર ઇન્દ્રિય પરિણામ (સ્પર્શ'નાદિ ૫)
- ૩ ક્ષાય પરિણામ (ક્રોધાદિ ૪)
- ૪ લેશ્યા પરિણામ (કૃષ્ણાદિ ૬)
- પ યાેગ પરિણામ ( મનાેયાેગાદિ ૩ )

<sup>+</sup> દરેક પરિણામના ઉત્તરબેદનાં નામ તથા સ્વરૂપ શ્રી પન્નવણાજી સૂત્રમાંથી જાણવાં તે સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે—

અહિ જવ દેવાદિષણું છોડી મનુષ્યાદિષણું અને મનુષ્યાદિષણું છોડી દેવાદિષણું પામે છે. એ પ્રમાણે એક અવસ્થા છોડી બીજ અવસ્થામાં જવારૂપ જીવના ૧૦ પરિણામ વિચારવા, તેમજ પુદ્દગલના પણ ૧૦ પરિણામ યથાસ ભવ વિચારવા, એ પ્રમાણે જીવ અને પુદ્દગલ એ બે દ્રવ્ય પરિળામી છે, અને શેષ ૪ દ્રવ્ય અપરિળામી છે. તથા જીવ દ્રવ્ય પોતે જીવ છે, અને શેષ પાંચ દ્રવ્ય અજીવ છે.

તથા ૧ દ્રવ્યમાં પુદ્ગલ દ્રવ્ય રૂપી + (એટલે વર્ણુ, ગુંધ, રસ, સ્પર્શાવાળું) છે, અને શેષ × પ દ્રવ્ય અરૂપી છે.

- ક ઉપયોગ પરિ**ણામ** ( મત્યાદિ -૧૨ )
- ७ ज्ञान परिष्णाम (भत्याहि-८)
- ૮ દર્શ'ન પરિણામ (ચક્ષદ'ર્શ'નાદિ-૪ )
- ૯ ચારિત્ર પરિણામ (સામાયિકાદિ-૭)
- १० वेद परिशाम (स्त्रीवेद्दाहि-3)

## ૧૦ પુદ્દગલ પરિણામ

- ૧ બંધ પરિણામ ( પરસ્પર સંબંધ થવે તે. ર પ્રકારે )
- ર ગતિ પરિણામ (સ્થાનાન્તર થવું તે. ર પ્રકારે)
- ૩ સંસ્થાન પરિણામ ( આકારમાં ગાઠવવું તે. પ પ્રકાર )
- ૪ બેદ પરિગામ (સ્કંધથી છુટા પડવું તે. પ પ્રેકારે )
- પ વર્ણ પરિણામ ( વર્ણ ઉપજવા તે. પ પ્રકારે )
- ક ગાંધ પરિણામ (ગાંધ ઉપજવા તે. ર પ્રકારે )
- ૭ રસ પરિણામ (રસ ઉપજવા તે. પ પ્રકારે )
- ૮ સ્પર્શ પરિણામ ( સ્પર્શ ઉપજવા તે. ૮ પ્રકારે )
- ૯ અગુરલઘુ પરિણામ ( ગુરુવ આદિ ઉપજવું તે. ૪ પ્રકારે )
- ૧૦ શબ્દ પરિણામ ( શબ્દ ઉપજવા તે ૨ પ્રકારે )
- + વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ એ ચારતું સામુદ્રાયિક નામ રૂપ છે, માટે એ ચાર જેને હોય તે રૂપી.

×જીવતત્ત્વમાં છવ રૂપી કહ્યો અને અહિં અરૂપીમાં ગણ્યો તેનું કારણ ત્યાં દેહધારી જીવના ૧૪ બેદની અપેક્ષાએ રૂપી કહેલ છે, અને અહિં જીવદ્રગ્યના મૂળ સ્વરૂપને અંગે અરૂપી કહ્યો છે.

#### નવ. પ

તથા ६ દ્રવ્યમાં પાંચ દ્રવ્ય सप्रदेशी ( અહ્યુના સમુહવાળાં છે. અને કાળ દ્રવ્ય अप्रदेशी છે ( અહ્યુએાના પિ'ડમય નથી. )

છ દ્રવ્યમાં ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય, એ ત્રણ દ્રવ્ય એકેક છે. અને શેષ ૩ દ્રવ્ય અનંત અનંત હાવાથી अनेक છે.

છ દ્રવ્યમાં આકાશદ્રત્ય ક્ષેત્ર છે, અને શેષ ૫ દ્રવ્ય ક્ષેત્રી છે. અહિંદ્રવ્ય જેમાં રહેલ હોય તે ક્ષેત્ર, અને રહેનાર દ્રવ્ય ક્ષેત્રી કહેવાય.

તથા-છ દ્રવ્યમાં જીવ અને પુદ્ગલ એ બે દ્રવ્ય क्रियावन्त, છે, અને શેષ દ્રવ્ય अक्रियावंत છે. અહિં કિયા તે ગમન-આગમન આદિ જાણવી. ધર્માસ્તિકાયાદિ ચારે દ્રવ્યા સદાકાળ સ્થિર સ્વભાવી છે માટે એન્ બ્રિકિય છે. પાતપાતાના સ્વભાવની પ્રવૃત્તિરૂપ ક્રિયામાં તા છએ દ્રવ્ય સક્રિય ગણાય, પરન્તુ તે સક્રિયપણું અહિં અંગીકાર ન કરવું.

તથા છ દ્રવ્યમાં જીવ અને પુદ્દગલ સિન્ન સિન્ન અવસ્થાઓ પામતાં હાવાથી એક સ્વરૂપે રહેતાં નથી, માટે એ એ દ્રવ્ય अनित्य છે, અને શેષ ૪ દ્રવ્ય સદાકાળ પાતાના સ્વરૂપે સ્થિર હાવાથી નિત્ય છે, એ કે દરેક દ્રવ્ય ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને ધ્રુવ એ ૩ સ્વભાવ યુક્ત હાવાથી નિત્યાનિત્ય છે, તાપણ પાતપાતાની સ્થૃલ અવસ્થાઓને અંગે અહિં નિત્યપણું અથવા અનિત્યપણું વિચારવાનું છે.

तथा છ દ્રવ્યમાં ધર્માસ્તિકાયાદિક પાંચ દ્રવ્ય कारण છે, અને ૧ જીવદ્રવ્ય अकारण છે. અિં જે દ્રવ્ય અન્ય દ્રવ્યના કાર્યમાં ઉપકારી— નિનિત્તભૂત હાય તે કારચુ, અને તે કારચુદ્રવ્ય જે દ્રવ્યના કાર્યમાં નિમિત્તભૂત થયું હાય તે દ્રવ્ય અકારચુ કહેવાય. જેમ કું ભકારના કું ભકાર્યમાં ચક્ર, દંડ આિંદ દ્રવ્યા કારચુ, અને કું ભકાર પાતે અકારચુ છે, તેમ જીવના ગતિ આદિ કાર્યમાં ધર્માસ્તિકાય વગેરે અને યાગ આદિ કાર્યમાં પુદ્દગલ તે ઉપકારી કારચુ છે. પર તુ ધર્માસ્તિકાય વગેરેને જીવ ઉપકારી નથી. એ પ્રમાણે કારચુ—અકારચુ ભાવ વિચારવા.

તથા છ દ્રવ્યમાં જીવ દ્રવ્ય कर्ता, અને શેષ ૫ દ્રવ્ય अकर्ता છે. અહિં જે દ્રવ્ય અન્ય દ્રવ્યની ક્રિયા પ્રત્યે અધિકારી (स्ताभी) હાય તે કર્ત્તા કહેવાય, અથવા અન્ય દ્રવ્યાના ઉપલાગ કરનાર દ્રવ્ય કર્ત્તા, અને ઉપલાગમાં આવનારાં દ્રવ્ય તે અકર્ત્તા કહેવાય. તથા ધર્મ, કર્મ, પુષ્ટ્ય, પાપ આદિ ક્રિયા કરનાર તે કર્ત્તા, અને ધર્મ, કર્મ, આદિ નહિ કરનાર, તે અકર્ત્તા. એમ પણ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે.

તથા છ દ્રવ્યમાં આકાશદ્રવ્ય લાેકાલાેક પ્રમાણ સર્વવ્યાપ્ત હોવાથી सव व्यापी છે, અને શેષ પાંચ દ્રવ્યા લાકાકાશમાં જ હોવાથી देशव्यापी छे.

તથા સર્વ દ્રવ્યા જો કે એક-બીજામાં પરસ્પર પ્રવેશ કરીને એક જ સ્થાનમાં રહ્યાં છે, તેા પણ કાેઇ દ્રવ્ય અન્યદ્રવ્ય રૂપે થતું નથી, એટલે ધર્માસ્તિકાય તે અધર્માસ્તિકાયાદિ થતા નથી, જીવ તે પદ્માલ સ્વરૂપ થતા નથી, ઇત્યાદિ રીતે સવે દ્રવ્યા પાતપાતાના સ્વરૂપે રહે છે, પણ અન્યદ્રવ્ય રૂપે થતાં નથી. તે કારણથી છચ્ચે દ્રવ્ય अप्रवेशी છે, પરન્તુ કાેઈ દ્રવ્ય સપ્રવેશી નથી. અહિં પ્રવેશ એટલે અન્યદ્રવ્ય રૂપે થયું તે સમજવું.

એ પ્રમાણે ૬ દ્રવ્યનું પરિણામિ આદિ વિશેષ સ્વરૂપ કહ્યું.

ધર્માસ્તિકાય જો ન હેાય તેા જીવ ને પુદ્દગલેા ગતિ કરી શકે નહી અથવા ગતિ કરી શકે એમ માનીએ તાે, અલાેકમાં પણ ગતિ કરી શકે, પરંતુ અલાેકમાં ત્તા એક તણખલા જેટલું પણ જઈ ન શકાય.

અધર્માસ્તિકાય ન હોય તો જીવ અને પુદ્દગલા ગતિજ કર્યા કરે. સ્થિર ન રહી શકે, અને બન્નેય ન હાય તાે લાેક અને અલાેકના વ્યવસ્થા ન રહે,

લાકની વ્યવસ્થા કાઇને કાઈ રૂપમાં કરવી તા પડે જ.

આકાશાસ્તિકાય ન હોય તેા, અનન્ત છવા અને અનન્ત પરમાણુઓ અને તેઓના સ્કંધો અમુક જગ્યામાં રહી ન શકે, એક તસુમાં એક લાકડું રહી શકે અને તેટલી જ જગ્યામાં તેટલું સોનું વધારે ભારે છતાં રહી શકે છે. તે આકાશાસ્તિકાયને લીધે.

જવાસ્તિકાય ન હાેય તાે, જે રીતે આ જગત દેખાય છે. તે રીતે ન

**પુદ્દગલાસ્તિકાય પ**ણ, ન હાય તાે, જે રીતે આ જગત દેખાય છે, તે

રીતે ન દેખાતું હોત.

કાળ ન હાય તા, દરેક કામ એકા સાથે કરવાં પડત, કે ન કરી શકાત ત્યારે કાળદ્રવ્ય ક્રમ કરાવી આપે છે.

|     | •         |         |        |        |
|-----|-----------|---------|--------|--------|
| ŧ.  | દ્રવ્યેમા | પરિણામિ | અતાદના | 김토워.   |
| • • |           | 3       |        | -6 -67 |

| <b>૬ દ્રવ્ય</b><br>કેર્ય ક  | પરિણામી | 8 | भूत – ३पी | ાત્રફરા | એક-અનેક   | ક્ષેત્રી–ક્ષેત્ર | સકિય | નિત્ય | विभि | क्र्यां | सर्व शत- हे शशत | અપ્રવેશી |
|-----------------------------|---------|---|-----------|---------|-----------|------------------|------|-------|------|---------|-----------------|----------|
| <b>ધ</b> ર્માસ્તિકાય        | o       | o | 0         | ٩       | વ         | ક્ષેત્રી         | 0    | ٩     | ٩    | 0       | દે ૭            | 9        |
| <b>અધર્મા</b> સ્તિકાય       | 0       | 0 | o         | વ       | ٩         | ,,               | 0    | ૧     | ٩    | 0       | દે ૦            | 1        |
| આકાશાસ્તિકાય                | 0       | 0 | o         | ٩       | ٩         | ક્ષેત્ર          | 0    | ૧     | ૧    | o       | સ૦              | વ        |
| <del>પુદ્દગલાસ્</del> તિકાય | ٩       | 0 | ٩         | ૧       | અન<br>ન્ત | ક્ષેત્રી         | ٩    | 0     | ٩    | 0       | ટેં૦            | વ        |
| જીવાસ્તિકાય                 | ٩       | ૧ | 0         | ٩       | ,,        | "                | ٩    | 0     | o    | ٩       | ફે૰             | ૧        |
| કાળ                         | o       | 0 | o         | 0       | "         | ,,               | 0    | ૧     | ٩    | 0       | ફેં૦            | ٩        |

### પ્રસંગે અજીવ દ્રવ્યના પદ્દ લેદા

૪ અરૂપી અજીવના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ ભાવ અને ગુણ ગણતાં ૨૦ ભેદ, તથા ૮ મી ગાથામાં કહેલા ૧૦ ભેદ મળી, ૪ અરૂપી અજીવના ૩૦ ભેદ છે.

તથા પ વર્ણ, ર ગ'ધ, પ રસ અને ૮ સ્પર્શ અને પ સંસ્થાન. એ રપ ગુણુમાંના જે ગુણુના ભેંદ ગણાતા હોય, તે ગુણુ અને તેના વિરાધી —સ્વજાતીય ગુણુ સિવાયના શેષ સર્વ ગુણોના ભેંદ, તે ગુણુમાં પ્રાપ્ત થાય. જેમ—કૃષ્ણાદિ પાંચે વર્શ્ય સહિત કૃષ્ણવર્ણના ગુણુભેંદ ૨૦ થાય, અને એ રીતે દરેક વર્ણના ૨૦–૨૦ ગણુતાં વર્શના ૧૦૦ લેદ થાય. એ પદ્ધતિએ પ રસના ૧૦૦ ગુણ, પ સંસ્થાનના ૧૦૦ ગુણ, ર ગંધના ૪૬ ગુણુ, અને ૮ સ્પર્શના (વિરાધી સ્પર્શ અન્બે હોવાથી, તે આદ કરતાં, દરેક સ્પર્શના ત્રેવીસ ત્રેવીસ ગણુતાં) ૧૮૪, અને એ સર્વ મળી પ૩૦ ભેંદ પુદ્દગલના (એટલે રૂપી અજ્યાના ભેંદ) છે,

તે પુનઃ પૂર્વેક્તિ ૩૦ સાથે મેળવતાં ૫૬૦ ભેંદ અજીવના થાય. ર અજીવતત્ત્વ જાણવાના ઉદ્દેશ.

પ્રશ્ન :–અજીવતત્ત્વ જ્ઞેય (એટ**લે જાણવા યાે**ગ્ય) કહ્યું છે, તે ઉપરાંત બીજો કાેઈ ઉદ્દેશ છે ?

ઉત્તર :—હે જિજ્ઞાસુ ! અજવતત્ત્વ માત્ર જાણુવું એટલાજ અજ-વતત્ત્વની જ્ઞાનપ્રાપ્તિના ઉદ્દેશ નથી, પરન્તુ અજીવતત્ત્વનું જ્ઞાન કરીને જીવના સ્વરૂપની (અને પ્રસંગતઃ નવે ય તત્ત્વાના હેય, જ્ઞેય, ઉપાદેય સ્વરૂપની) પ્રાપ્તિ કરવી, એજ અજીવતત્ત્વની જ્ઞાનપ્રાપ્તિના ઉદ્દેશ છે, અજીવતત્ત્વના જ્ઞાનથી જીવસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ આ પ્રમાણે છે—

અજીવામાંથી પુદ્દગલા સાથે આત્માને વિશેષ સંખંધ છે, કારણ કે-જીવને પાતાના સ્વરૂપથી બ્રષ્ટ કરનાર આઠે કર્મ, પાંચ ઇન્દ્રિયા, શરીર, મન, ધન, પરિવાર ઇત્યાદિ સર્વ પદાર્થા પુદ્દગલ છે, તેથી આત્મા એમ વિચાર કરે કે-"આ પુદ્દગલદ્ગવ્ય અજીવદ્રવ્ય છે, હું જીવદ્રવ્ય છે, પુદ્દગલાદિ પદાર્થા જડ છે, હું ચેતન છું, પુદ્દગલાદિ પદાર્થા જડ છે, હું ચેતન છું, પુદ્દગલાદ સાથુવિનાશી છે, હું અવિનાશી છું, પુદ્દગલાદિ દ્રવ્યા અજ્ઞાન છે, હું અનન્ત જ્ઞાનવંત છું, છતાં પણ આ પુદ્દગલાદિ અજીવા સાથે મારે સંખંધ શા ?

વળી, અજવ-કર્મ પુદ્રગલ મદારીની પેઠે મને-જીવને માંકડારૂપ અનાવી પોતાની ઈચ્છા પ્રમાણે નાચ નચાવે છે, તે કેટલું વિચિત્ર છે? હું જવ રાજ સરખા ત્રણ ભુવનના અધિપતિ હોવા છતાં અને અનન્ત વીર્ય ખળથી મહાન્ કેસરી સિંહ સરખા હાવા છતાં, આ જડ-પુદ્દગલાદિ અજવા મારા ઉપર પોતાની સત્તા ચલાવી મને ગમે તે સ્થાને રઝળાવે છે, ભમાવે છે, દુઃખ દે છે, એ કેટલું વિચિત્ર છે ? ઈત્યાદિ-અજીવ દ્રવ્યની આત્મા સાથેના સંખંધની વિષમતા વિચારીને, એ જડ સ્વરૂપ અજીવ દ્રવ્યની રાજ્યસત્તામાંથી મુક્ત થઇ, જીવ-આત્મા પોતાનું આત્મ-સામ્રાજ્ય જે અનાદિ કાળથી અજવે દ્રખાવી દીધું છે-તે આત્મ-સામ્રાજ્યને પુનઃ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાયરૂપ પુષ્ય અદિ ઉપાદેય તત્ત્વાને ઉપાદેય સ્વરૂપે સ્વીકાર કરે, અને આત્મ-

સ્વરૂપથી ભ્રષ્ટ કરનાર પાપ આદિ હેય તત્ત્વાને હેય સ્વરૂપે સ્વીકારે, તા અન્તે માેક્ષતત્ત્વ કે–જે ઉપાદેય છે, તે પણ ઉપાદેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થવાથી આત્મા પાતાનું સ્વાભાવિક આત્મ–સામ્રાજ્ય (આત્મસ્વરૂપ) પ્રાપ્ત કરે. એજ અજીવતત્ત્વની જ્ઞાનપ્રાપ્તિના મુખ્ય ઉદ્દેશ છે.

## ॥ इति २ अजीवतत्त्वम् ॥

# ।। अथ तृतीयं पुण्यतत्त्वम् ।।

પુण्य=શુભ કર્માના અધ. તે શુભ કર્મા ૪૨ છે, તે પુષ્યતત્ત્વ કહેવાય છે, અને તેના ઉદય થવાથી શુભ કર્મા રૂપે પુષ્ય લાગવાય છે. પુષ્યનાં કારણા તે શુભ આશ્રવ કહેવાય છે. અને તે પણ પુષ્ય અધનું કારણ ઢાવાથી પુષ્ય કહેવાય છે. તેના નવ પ્રકાર નીચે પ્રમાણે છે ઃ—

૧ પાત્રને અન્ત આપવાથી

६ મનના શુભ સંકલ્પરૂપ વ્યાપારથી

ર પાત્રને પાણી આપવાથી

૭ વચનના શુભ વ્યાપારથી

૩ પાત્રને સ્થાન આપવાથી

૮ કાયાના શુભ વ્યાપારથી

૪ પાત્રને શયન આપવાથી ૫ પાત્રને વસ્ત્ર આપવાથી ૯ દેવ-ગુરુને નમસ્કાર વગેરે કરવાથી

શ્રી તીથે કર ભગવંતથી માંડીને મુનિ મહારાજ સુધીના મહાત્મા પુરુષા સુવાત્ર, ધર્મી ગૃહસ્થા વાત્ર, તેમજ અનુકં પા કરવા યાગ્ય અપ'ગ આદિ જેવા પણ अनुकं त्य વાત્ર, અને શેષ સર્વે અપાત્ર ગણવા, આ પુષ્યતત્વ મુખ્યત્વે ગૃહસ્થનેજ ઉપાદેય આદરવા યાગ્ય છે. માટે માક્ષની આકાંક્ષાથી પૂર્વોક્ત ૯ પ્રકારે દાન આદિક માક્ષને અનુકૂળ કાર્યો કરવાં. સ્વ-પરહિતાર્થ જિનેન્દ્ર શાસનની પ્રભાવના કરવી, શકિત હાય તા શાસનદ્રોહીને પણ યાગ્ય શિક્ષાથી નિવારવા, વિવેકપૂર્વ ક અનેક દેવમ દિર ખ'ધાવવાં, અનેક જિનેન્દ્ર પ્રતિમાઓ ભરાવવી, શ્રી જિનેન્દ્ર પ્રભુના ચૈત્યના નિર્વાહ અર્થે વિવેક પૂર્વ ક દેવદ્રવ્યની વૃદ્ધિ કરવી, અનેક પૌષધશાળાઓ રચવી, શ્રી જિનેન્દ્રની મહાપૂજા કરવી, રવાભાવિક રીતે દુઃખી થયેલા સાધર્મિક ખ'ધુઓને તત્કાળ અને પરિણામે ધર્મ પોષધ શાય તે રીતે વિવેકપૂર્વ ક સહાય કરી સમ્યોદ માર્ગમાં

સ્થિર રાખવા. ઇત્યાદિ રીતે આ જવ पुण्यानुबन्धि पुण्य ઉપાર્જન કરે છે. એ પુષ્યાનુખન્ધિ પુષ્ય માક્ષમાર્ગમાં વળાવા સરખું છે. પંચાગિત તપશ્ચર્યા વગેરે અજ્ઞાન કષ્ટથી પણ જો કે પુષ્ય ઉપાર્જન થાય છે, પરનતુ, તે એકજ ભવમાં સુખ આપનાર અને પર'પરાએ સ'સારવૃદ્ધિ કરાવનાર હોવાથી તાત્વિક પુષ્ય નથી. હવે એ પ્રમાણે ૯ પ્રકારનાં નિમિત્તોથી એ'તાળીશ પ્રકારે પુષ્ય અ'ધાય છે.

# सा उचगोअ मणुदुग, सुरदुग पंचिदिजाइ पणदेहा। आइतितणूणुवंगा, आइमसंघयणसंठाणा ॥१५॥

सं २५त व्यतुषः सातोच्चैगीत्रमनुष्यद्विक-सुरद्विकपःचेन्द्रियजातिपञ्चदेहाः ॥ आदित्रितनूनामुपाङ्गान्यादिमसंहननसंस्थाने ॥ १५ ॥ शक्दार्थः

सा-शातावेहनीय उच्चगोअ-७२थगे।त्र मणुदुग-भनुष्यद्धिः सुरदुग-हेबद्धिः पंचिदिजाइ-५:थेन्द्रिय काति पणदेहा-५ांथ शरीर आई-प्रथमना
ति-त्रषु
तणूण-शरीरनां
उवंगा-ઉपांग
आइम-प्रथम (पर्डेखुं)
संघयण-संध्यषु
संठाणा-संस्थान

અન્વય સહિત પદચ્છેદ सा, उच्च गोअ, મणુ દુग, सुर દુग, पंचिदि जाइ, पण देहा. आइ ति तणूण उचंगा, आइमसंघयण संठाणा ॥ १५ ॥ गार्थार्थः—શાતાવેદનીય, ઉચ્ચ ગાેત્ર, મનુષ્યદિક, દેવદિક, પંચે-ન્દ્રિય જાતિ, પાંચ શરીર, પ્હેલા ત્રણ શરીરનાં ઉપાંગ, પ્હેલું સંધયણ

અને પ**હે**લું સ<sup>ં</sup>સ્થાન. ાા ૧૫ ાા **શુભ અનુભવ (પુ**ણ્**યાદય)** ૧ સુખ અનુભવ ૨ ઉત્તમ વંશકુળ જાતિમાં જન્મ

भ धाये अध्य क्रम - पुष्य ते क्ररावनार क्रम सातावेदनीय कर्म ते अपावनार क्रम उच्च गोत्र कर्म

- ૩ મનુષ્યપથાના સં**ને**ગા મળવા:
- ૪ મનુષ્યગતિ તરફ ખેં ચાવું.
- પ દેવપણાના સંજોગા મળવા
- ६ हेवगति तरक भे यावुं,
- ૭ પાંચ ઇન્દ્રિયની જાતિ મળવી
- ૮ ઔદારિક શરીર મળવું
- ૯ વૈક્રિય શરીર મળવુ
- ૧૦ આહારક શરીર મળવું
- ૧૧ તૈજસ શરીર મળવું
- ૧૨ કાર્મણ શરીર મળવું
- ૧૩ ઔદારિક શરીરમાં અંગા-પાંગ હાેવા,
- ૧૪ તૈકિય શરીરમાં અ'ગાયાંગ હેાવા,
- ૧૫ આહારક શરીરમાં અંગાે-પાંગ હાેવા,
- ૧૬ હાડકાનાે મજણુતમાં મજ-ભુત અંધા દ્ધાવા,
- ૧૭ શરીરનાે ઉત્તમમાં ઉત્તમ આકાર હાેવા,

ते अपावनार ४भी मनुष्यगति नामकम મનુષ્યગતિ તરફ ખેં ચી જનાર ४भ<sup>९</sup> मनुष्यानुपूर्वीनामकमे ते अपावनार धर्भ देवगति नामकर्म દેવગતિ તરક ખેંચનાર કર્મ देवानुपूर्वी नामकमे ते अधावनार क्षर्भ पञ्चेन्द्रिय शरीर नामकर्म **४**५६ औदारिक તે અપાવનાર शरीर नामकर्म ते अपावनार धर्भ वैक्रिय शरीर नामकर्म તે અપાવનાર કર્મ जाति नामकम ते अपावनार धर्भ तैजसू शरीर नामकर्म ते अपावनार धर्म काम ण शरीर नामकम र ते अपावनार औदारिक अङ्गोपांगे नामकर्म ते अपावनार वक्रिय अङ्गोपांग नामकर्मा ते अपावनार आहारक अङ्गोपांग नामकर्म ते अपावनार वज्रऋषभनाराच संहनननामक**म**े ते अपावनार समचतुरस्र संस्थान नामकर्म

આ પ્રમાણે આગળ પણ શુલ-અશુલ અનુભવ અને બ'ધાયેલા શુલ-અશુલ કર્મીના-પુષ્યના-પાપના અર્થા વિચારીને સમજવા.

૧ આનુપૂર્વી —એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં આનુપૂર્વી પ્રમાણે—આકાશ-પ્રદેશની શ્રેણીના અનુક્રમ પ્રમાણે—જ્યારે છવ જાય છે. ત્યારે જે કર્મ ઉદયમાં આવે છે, તેનું નામ પણ આનુપૂર્વી નામકર્મ કહેવાય છે. છવ કોઇવાર સીધે સીધા બીજા ભવમાં જાય છે, અને કોઇવાર તેને આકાશપ્રદેશાની શ્રેણીમાં કાટ-ખુણા (વક્રતા) કરવા પડે છે, કાટખુણો કરતી વખતે આ કર્મ ઉદયમાં આવે છે. અને જે ગતિમાં ઉપજવાનું હોય છે ત્યાં પહેાંચતાં સુધી ઉદયમાં રહે છે.

ગતિ—મનુષ્ય, તિય' ચ, દેવ, અને નારકને લાયક જુદી જુદી પરિસ્થિતિઓ તે મનુષ્યાદિ ગતિ કહેવાય છે. તે અપાવનાર કર્મને તે તે ગતિનામકર્મ કહેવાય છે.

જાતિ—જગતમાં રહેલા દરેક જીવાના બાહ્ય આકાર અને બાહ્ય સામગ્રી ઉપરથી વગી કરણ કરતાં મુખ્ય પાંચ વર્ગો થઈ શકે છે તે વર્ગોનું નામ જાતિ છે. તે એકેન્દ્રિયાદિ જાતિ છે. તેમાંથી કાઈપણ જાતિ અપાવનાર કર્મ જાતિનામકર્મ કહેવાય છે.

**ઓદા(૨ક**—ઓદારિક વર્ગ હાતું ખતેલું અને માક્ષમાં ખાસ ઉપયોગી હોવાથી ઉદાર—એટલે ઔદારિક શરીર, આપહું તથા તિય' ચતું ગણાય છે. તે શરીર અપાવનાર કર્મ તે ઔદારિકશરીર નામકર્મ છે.

વૈક્રિય—વૈક્રિય વર્ગ ણાનું ખનેલું અને વિવિધ જાતની ક્રિયામાં સમર્થ એવું જે દેવ અને નારક્ષેનું શરીર, તે ગૈક્રિય શરીર. તે અપાવનાર કર્મ તે ગૈક્રિય શરીર નામકર્મ.

અમાહારક—આહારક વર્ગ ણાનું ખનેલું અને ચૌદ પૂર્વ ધરે શંકા પૂછવા કે તીથ કરાદિની ઋદિ જોવા એક હાથ પ્રમાણનું, તત્કાળ પુદ્દગલાનું આહરણ— ખેંચાણ કરીને ખનાવી કાઢેલું. તે આહારક શરીર; અને તે અપાવનાર કમ' તે આહારકશરીર નામકમ'.

# वन्नचउकागुरुलहु. परघा उस्सास आयवुज्जाओ । सुभखगइनिमिणतसदस, सुरनरतिरिआउ तित्थयरं ॥ १६ ॥

તોજસ—તૈજસ વર્ગ આનું બનેલું, અને શરીરમાં ગરમી રાખનારૂં, નજરે ન દેખાતું દરેક જીવ સાથે અનાદિ કાળથી જોડાયેલું શરીર તે–તૈજસ્ શરીર, અને એને અપાવનાર કર્મ તે તૈજસ શરીર નામકર્મ.

કામ'ણ—કામ'ણ વર્ગ'ણાનું બનેલું, તે આઠ કર્માના સમૂહરૂપ કામ'ણ શરીર ગણાય છે. અને તે અપાવનાર કર્મ તે–કામ'ણ શરીર નામકર્મ કહેવાય છે. કામ'ણ શરીર નામકમ' ન હોય તા, જીવને કામ'ણ વર્ગાણાજ મળી શકે નહીં. અને એ કામ'ણ શરીરજ આઠ કર્માની વર્ગણા રૂપે વ્હેંચાયેલું છે.

અંગોપાંગ—એ હાથ, એ પગ, માયું, પેટ, પીઠ, હૃદય એ આઠ અંગો, આંગળા વગેરે ઉપાંગો છે, અને રેખાએ વગેરે અંગોપાંગો કહેલાય છે. તે અપાવનાર કર્મ તે અંગોપાંગ નામકર્મ કહેલાય છે. પહેલા ત્રણ શરીરને અંગો પાંગો હોય છે. બાકીનાઓને નથી હોતાં માટે અંગોપાંગ કર્મ ત્રણ છે.

વજ્રઋષભનારાચ—સંધયણ–સંહનન છ છે. સંહનન એટલે હાડકાંના યાંધા. વજ્ર–પીલા, ઋષભ–પાટા, નારાચ–યન્ને હાથ તરફ મક\*દય્ય ધ.

ખન્નેય હાથથી ખન્નેય હાથના કાંડા પરસ્પર પકડીએ તા મક ટેબ ધ કહેવાય છે. તેના ઉપર લાહાના પાટા વી ટીએ, અને તેમાં ખીલા મારીએ એમ કરતાં જેવી મજખૂતી થાય તેવા મજખૂત હાડકાંના ખાંધા તે–વજ ઋષભનારાચ સંહનન કહેવાય છે. તેવા મજખૂત ખાંધા અપાવનાર કર્મ વજ ઋષભનારાચસ હનન નામકર્મ કહેવાય છે.

સમચતુર્સ—સંસ્થાન એટલે આકૃતિ તે પણ છ છે. સમ–સરખાં, ચતુ:– ચાર. અરુ- ખુણા. જે આકૃતિમાં ચાર ખુણા સરખા હોય, તે સમચતુરસ સંસ્થાન. ચાર ખુણા–પદ્માસને બેઠેલ મનુષ્યના ૧. ડાળા ઢીંચણથી જમણો ખેલો. ૨. જમણા ઢીંચણથી ડાબા ખેલો. ઢ. બે ઢીંચણ વચ્ચેનું અંતર અને ૪. આસનના મધ્યથી લલાટ સુધી. આ સંસ્થાનવાળા શરીરથી જગતમાં કાેઇ પણ વધારે સુંદર શરીર ન હાેય તેવી શરીરની અદ્ભુત સુંદરતા હાેય છે, તે સમ–

#### સ સ્કૃત અનુવાદ

वण'चतुष्काऽगुरुलघु-पराघातोच्छ्वसातपोद्योतम् शुभखगतिनिर्माणत्रसदृशक-सुरनरतिय'गायुस्तोथ'करं ॥ १६ ॥ शण्टाथ':

वन्तचउक्क-वर्षु यतुष्ठ (वर्षु-गंध-२स-स्पर्शं स्रे ४) अगुरुलहु-अगुरुलधु परघा-पराधात उस्सास-धासा-ध्रवास आयव-आतप उन्जोअं-ઉद्योत सुभस्रगइ–શુભખગતિ [ શુભ• વિહાયાગતિ]

निमिण-निर्भाष् तसद्स-त्रस वगेरे १० सुर-देवनुं आयुष्य नर-भनुष्यनुं आयुष्य तिरिआउ-तिर्थं यनुं आयुष्य तिरिथारं-तीर्थं उत्पृष्ट

## અન્વય સહિત પદચ્છેદ

वन्नचडक, अगुरुलहु, परघा, उस्सास, आयव, उज्जोअं, सुभ-खगइ, निमिण, तस दस, सुरनर तिरिआउ, तित्थयरं ॥१६॥ **गाथार्थः** 

ે (તથા) વર્ણ ચતુષ્ક, અગુરુલઘુ, પરાઘાત, ધાસાચ્છ્વાસ, આતપ, ઉદ્યોત, શુભવિદ્ધાચાગતિ, નિર્માણ, ત્રસદશક, દેવનું આયુષ્ય, મનુષ્યનું આયુષ્ય અને તિર્ય'ચનું આયુષ્ય, અને તીર્થ'કરપણું.

#### વિશેષાર્થ ઃ

શ્વેત, રક્ત, અને પીત એ 3 શુભવર્ણ છે, સુરભિગ'ધ તે શુભગ'ધ છે. આમ્લ, મધુર અને ક્ષાય 3 શુભરસ છે, તથા લધુ, મદુ, ઉષ્ણુ, અને સ્નિગ્ધ એ ૪ શુભરપર્શ છે, માટે જેનું શરીર એ શુભવર્ણાદ યુક્ત હાય તે પુષ્યના ઉદય કહેવાય, તથા જીવને પાતાનું શરીર લાેખ'ડ સરખું અતિ ભારી, તેમજ વાયુ સરખું અતિ લધુ–હલકું નથી લાગતું તે અમુરુસ્તુ, તથા સામા પુરુષ અળવાન હાેય તાે પથુ

ચતુરસ્ત્ર સંરથાન કહેવાય. તે અપાવનાર કર્મ તે સમચતુરસ્ત્રસ સ્થાન નામકર્મ. બાકીના પાંચ-પાંચ સંરથાન અને સંધયણ પાપ તત્ત્વમાં આવશે. कंनी आधृति हेणीने निर्णण थाय-क्षास पामे, तेवा तेकस्वी ते पराघात ना उदयथी छाय छे. केथी सुणपूर्ण श्रवासाव्ध्वास देवाय ते श्वासोच्छ्वास, पाते शीत छतां पाताना प्रधाश उष्णु छाय ते सूर्ण वत् आतप, पाते शीतण अने पाताना प्रधाश पण् शीतण ते यद्रप्रधाशवत् उद्योत, पृष्स, ढंस तथा ढिस्त आहिंडनी पेठे सदपती धीरी याव छाय ते ज्ञानवहायोगित, पाताना शरीरना अवयवा यथार्थ स्थाने स्थाय ते निर्माण, केनाथी अस वगेरे दश शुस्तावनी प्राप्ति (आगणनी गाथामां डढेवाशे ते) थाय ते ज्ञसद्शक, तथा हेवआशुष्य, मनुष्य आशुष्य अने तिर्थ य आशुष्यनी प्राप्ति ते ज्ञुमआयुष्य अने केनाथी अण् कगत्ने पूक्य पदवीवाणु डेविणपणु प्राप्त थाय ते तिर्थ कर-पण् स्थे सर्व पुष्य तत्त्वना सेद छे.

#### ત્રસદશક

# तस वायर पज्जत्तं, पत्तेअ थिरं सुभं च सुभगं च। सुस्सर आइज्ज जसं, तसाइदसगं इमं होइ ॥१७॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

त्रसवादरपर्याप्तं, प्रत्येकं स्थिरं शुभं च सुभगं च ॥ सुस्वरादेययशस्त्रसादिदशकमिदं भवति ॥ १७ ॥

#### શાષ્દ્રાંથ:

तस-त्रस बायर-आहर पज्जनं-पर्याप्त पत्तेय-प्रत्येक थिरं-स्थिर सुमं-शुल समगं-सीकाण्य सुस्तर-सुरुवर (भधुरस्वर) आइज्ज-भादेथ जसं-थशः तसाइ-त्रस वगेरे दसगं-दश साव इमं-से, से प्रभाषे होइ-छे અન્વય અને પદચ્છેદ

ગાથાવત્ પરંતુ–इमं तसाइ दसगं होइ ઇતિ ગા**થાય**ે:

ત્રસ-બાદર-પર્યાપ્ત-પ્રત્યેક-સ્થિર-શુભ-સૌભાગ્ય-સુસ્વર-આદેય અને યશ : આ ત્રસાદિ દશક છે.

### વિશેષાર્થ :-

હાલવા ચાલવા યાગ્ય શરીરની પ્રાપ્તિ થાય ते त्रसभछुं, ઇન્દ્રिય-ગાચર થઇ શકે એવા સ્થૂલ શરીરની પ્રાપ્તિ થાય ते बादरपछुं, स्वयाग्य પર્યાપ્તિઓ पूर्णुं थઇ શકે, ते पर्याप्तपछुं, જેનાથી એક શરીરની પ્રાપ્તિ [એક જીવને] થાય ते प्रत्येक पछुं, હાડ, हांत वगेरे अवयवाने स्थिता-हदता प्राप्त थाय ते स्थिरपछुं, नालिथी ઉपरना अवयवा शुल प्राप्त थाय ते शुभपछुं, उपडार निर्ध करवा छतां सर्वं कनने प्रिय थाय ते सौभाग्य, डेडिस सरणा भधुर स्वर प्राप्त थाय ते सुस्वर, युक्तिविक्ठस (अयुक्त) वयनाना पछु देडि आहरलाव करे ते आदेय, अने देडिमां यशःक्षितं थाय ते यशः ते सर्वं अपावनार-केनाथी ते सर्वं भणे, ते त्रसनाभक्षं वगेरे क्षीं क्षेत्रवाय छे. स्वे प्रभाषे त्रस आहि १० लेह पुष्यतत्त्वमां छे.

આ પુષ્યતત્ત્વમાં ૧ વેદનીય-૨ ગાત્રકર્મ ૩ આયુષ્યકર્મ અને ૩૭ નામકર્મના ભેદ છે.

# ॥ पुष्यतत्त्व लाखुवाने। ६देश ॥

પુષ્યતત્ત્વના ભેદાનુભેદનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને આત્માએ વિચાર કરવા કે-આ પુષ્યતત્ત્વ પુદ્દગલ સ્વરૂપ છે, અને હું જીવ સ્વરૂપ છું. પુષ્યતત્ત્વ દેવગતિ તથા મનુષ્યગતિ આપે છે, અને આત્મા તા માક્ષગતિ રૂપ હાય છે, પુષ્યતત્ત્વ જે કે શુભતત્ત્વ છે, તા પણ સાનાની એડી સરખું અધનરૂપ છે, સાનાની એડીમાં જકડાયેલા કેદી સાનું દેખવા માત્રથી કેદી અવસ્થા સ્વીકારવાને ઉત્સુક ન હાય, તેમ મારા આત્મા

સદ્દગતિ આદિ ૪૨ શુભ કર્મની સુવર્ણ જંજીરામાં કેદી રહેવાને ઉત્સક ન હાેવા જોઇએ. વળી પાપાનુબન્ધિ પુષ્ય તા આત્માને પરં-પરાએ દુર્ગ તિઓમાં જ રઝળાવે છે, એ પ્રમાણે અનેક રીતે વિચારતાં પુષ્ટ્યતત્ત્વ અને આત્મતત્ત્વ એ છે સર્વા શા ભિન્ન છે, તેથી મારા આત્માને પુષ્યના સંબંધ ન હાવા જોઇએ. તા પણ પુષ્યમાં એક મહા-સદગુણ છે કે જે સંસાર અટવીના મહા ભયંકર ઉપદ્રવવાળા માર્ગોને જતવામાં સમર્થ યોહા સરખું છે, મ્હારે અનેક પાપારંભવાળા આ ગઢસ સારની અટવીના ભય કર માર્ગો પસાર કરવાના છે. અને માર્ગના હપદ્રવા જીતવા જેટલું (મુનિપણા જેટલું) હજી મ્હારામાં સામર્થ્ય નથી, તેથી જ્યાં સુધી હું આ ગૃહસંસારરૂપ મહાઅટવી હતરી જાઉં ( મુનિમાર્ગ અ ગીકાર ન કરું ) ત્યાં સુધી આ નુઅ ધિ પુષ્યતત્ત્વ રૂપ સમર્થ વળાવાના ત્યાગ થાય નહિ, એમ વિચારી ગહસ્થાવાસ સુધી આત્મા પુષ્યકર્મી કરે. પાતાના કુટું અનિર્વાહ અને ઇન્દ્રિયાના પાષણ અર્થ જ કેવળ સર્વે સાવદ વ્યાપારા કરે છે, તા તેમાંથી (ખચાવ કરી) શ્રી જિનેન્દ્ર ભગવંત માટે, શ્રી ગુરુમહારાજને માટે, ધર્મ ની પ્રભાવના માટે, તીર્થોની ઉન્નતિ માટે, ધર્મથી પડતા સાધર્મિકોને ધર્મમાં સ્થિર કરવા માટે ઇત્યાદિ અનેક ધર્મકાર્યો માટે ગૃહસ્થ કેટલાક વ્યાપારા કરે, ધન ખર્ચે, જિનેન્દ્ર પ્રતિમાંએા ભરાવે, હૃદ્યાપનો કરે; જિનચૈત્યા ખંધાવે, જિનેન્દ્ર પૂજા કરે, વગેરે અનેક સ'વર-નિજરાની ક્રિયાએ કરે, એજ આ પુષ્યતત્ત્વ જાણવાના ઉદ્દેશ છે.

॥ इति ३ पुण्यतस्वम् ॥

# ।। अथ चतुर्थः पापतत्त्वम् ॥ नाणंतरायदसगं; नव बीए नीअसाय मिच्छत्तं । थावरदस निरयतिगं; कसाय पणवीस तिरियदुगं ॥१८।

સંસ્કૃત અનુવાદ

ज्ञानान्तरायदशकः, नव द्वितीये नीचैरसातः मिथ्यात्वम् । स्थावरदशकः निरयत्रिकः; कषायपञ्चिविशतिःतियमृद्विकम् ॥ १८॥

#### શખ્દાર્થ:

नाण-श्रानावरष् भांय
अंतराय-अन्तराथ भांय
दस्तगं-( ये के भणीने ) हश
नव-नव ( नव लेह )
वीए-धील अभीना
( हर्शा नावरष्णीयना )
नीख-नीय शेरित

असाय-अशाता वेहनीय
मिच्छत्तं-भिण्यात्व
थावरदस-स्थावर वर्गेरे १०
निरयतिगं-नरक्षत्रिक्ष
कसाय- अषायना
पणवीस पशीस लेह
तिरियदुगं-तिर्थं गृद्धिक

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

नाण अंतराय दसगं, बीप नवः नीअ असाय, मिच्छतं, थावर दस, निरय तिगं, कसाय पणवीस, तिरिय दुगं, ॥११॥ भाशार्थः

જ્ઞાનાવરણીય અને અન્તરાય મળીને દશ, બીજામાં નવ, નીચગાત્ર અશાતાવેદનીય, મિશ્યાત્વ માહનીય, સ્થાવર દશક, નરકત્રિક, પચ્ચીસ કષાય અને તિર્થ ચડિક—

## વિશેષાથ<sup>°</sup> :--

જેમ પુષ્ય આંધવાના ૯ પ્રકાર પૂર્વે કહ્યા, તેમ અહીં પાપ આંધવાના ૧૮ પ્રકાર છે, તે ૧૮ પાપસ્થાન કહેવાય છે, અને તે પ્રાણાતિપાત (હિંસા), મૃષાવાદ (અસત્ય), અદત્તાદાન (ચારી), મૈશુન (સ્ત્રીસંગ), અને પરિશ્રહ આદિ પ્રસિદ્ધ છે. એ પ્રમાણે ૧૮ કારણાથી ૮૨ પ્રકારે ખંધાયેલું પાપ ૮૨ પ્રકારે ભાગવાય છે, તે ૮૨ પ્રકાર કમેના લેદરૂપ છે, તે આ પ્રમાણે.

પાંચ ઇન્દ્રિય અને મનદ્રારા નિયત [ અમુક ] વસ્તુનું જ્ઞાન તે મિતજ્ઞાન, અને તેને આચ્છાદન કરનાર કમે मितज्ञानावरणीय कर्म, શાસ્ત્રને અનુસરતું સદ્જ્ઞાન તે શ્રુતજ્ઞાન, અને તેનું આચ્છાદન કરનાર શ્રુતજ્ઞાનાવરणीय कर्म, ઇન્દ્રિય અને મન વિના આત્માને રૂપી પદાર્થનું જે સાક્ષાત્ જ્ઞાન થાય, તે અવધિજ્ઞાન, અને તેને આવ્છાદન કરનાર अवधिज्ञानावरणीय कर्म, અહી દ્વીપમાં સંજ્ઞિ પ ચે-ન્દ્રિયના મનાગત ભાવ જાણવા તે મનઃપર્ય વજ્ઞાન, અને તેને આવ્છાદન કરનાર मनःपर्य वज्ञानावरणीय कर्म, તથા ત્રણે કાળના સર્વ પદાર્થોના ભાવ એક સમયમાં જણાય, તે કેવળજ્ઞાન, અને તેને આવ્છાદન કરનાર કર્મ केवलज्ञानावरणीय कर्म, એ પાંચ કર્મના ઉદયથી આત્માના જ્ઞાન ગુણના રાધ (રાકાણ) થાય છે, માટે એ પાંચેય કર્મના બંધ તે પાપના લેદ છે.

लेनावडे-हेवायांग्य वस्तु हाय, हानतुं शुक्ष क्ष्ण काणुता हाय, क्रमे हान क्षेनार सुपात्रनी पणु प्राप्ति यह हाय, छतां हान न आपी शहाय, ते दानान्तराय कर्म, तथा-हातार मज्या हाय, क्षेत्र खेवा यांग्य वस्तु हाय, विनयशी यांग्यना क्ष्मी हाय छतां वस्तुनी प्राप्ति ले क्ष्मीथी न थाय ते लामान्तराय कर्मी; लेनाथी लाग्य तथा उपलेग्य सामग्री विद्यमान हाय ता पणु लाग्यी न शहाय ते मोगान्तराय क्षमी, तथा उपभोगान्तराय क्षमी, अहिं ओक्वार लाग्यवा यांग्य आहाराहि ते लाग्य, अने वारंवार लाग्यवा यांग्य श्री आलूषणु आहि उपलाग्य कहेवाय. तथा लेनाथी-अण्य न हाय अने हाय ते हिर्मी न शहाय ते वीर्यान्तराय क्षमी, ओ पांग्य पापकर्मना लेह छे.

જેનાથી ચક્ષુદર્શનનું (ચક્ષ:-ઇન્દ્રિયની શક્તિનું) આચ્છાદન થાય ते चक्षुर्दर्शनावरणीय कर्भ, જેનાથી ચક્ષુઃ सिवायनी शेष ४ ઇન્દ્રિય तथा १ भन के पांचनी शिक्तनुं आय्छादान थाय ते अचक्षुर्द्शनावरणीय, केनाथी अवधिदर्शन आय्छादन थाय, ते अवधिदर्शनावरणीय, अने केनाथी केवणहर्शन आय्छादन थाय, ते केवलदर्शनावरणीय केनाथी कुणेथी जायत थवाय तेवी अस्पिनिद्रा ते निद्रा, दुःणे जायत थवाय तेवी अस्पिनिद्रा ते निद्रा, दुःणे जायत थवाय तेवी अस्पिनिद्रा, थेठां अने उसां अव अव येवाय तेवी अधिक निद्रा ते निद्रानिद्रा, थेठां अने उसां अव विद्रामां छव दिवसे चिंतवेद्धं कार्य करे तेवी-प्रथमसंघयणीने वासुदेवथी अर्धं अणवाणी अने वर्षभानमां सात १ आठ गणा अणवाणी निद्रा ते थीणाद्धि ( स्त्यानिद्धं ) निद्रा केडेवाय. के ४ दर्शनावरण अने प निद्रा ते

<sup>િ</sup>૧ ઇતિ દ્રવ્યલાક પ્રકાશે, કર્મ ત્રંથ વ્યાલાવળાધમાં ૨–૩ ગૃણું બળ પણ કર્યું છે.

મળી ૯ ભેંદ દર્શનાવરણીય કર્મના છે. હેલું જ્ઞાનાવરણીય કર્મ, પછી આ દર્શનાવરણીય કર્મ બીજું ગણાય છે, માટે ગાથામાં 'बीए=બીજા કર્મના" એમ કહ્યું છે.

केनाथी नीच कुण-काति-वंशमां उत्पन्न थवाय ते +नीचगोत्र कर्म, केनाथी द्वः भने। अनुभव थाय, ते अञ्चातावेदनीय कर्म, केनाथी सर्वज्ञ भगवंते केहेवा मार्गथी विपरीत मार्गनी श्रद्धा थाय, ते मिण्यात्व मोहनीय कर्म, केनाथी स्थावर वगेरे १० लेहनी-भावनी प्राप्ति थाय ते स्थावर दागेरे १० लेहनी-भावनी प्राप्ति थाय ते स्थावरद्शक, केनाथी नरक्षणित, नरक्षनी आनुपूर्वी अने नरक्षणायुष्यनी प्राप्ति थाय, ते नरकत्रिक, केनाथी रूप क्षायनी प्राप्ति थाय ते कर्माथी तिर्यं यगित तथा तिर्यं यनी आनुपूर्वी प्राप्त थाय ते तिर्यं गृद्धिक . से प्रभाषे १२, तथा आगण करेवाता २० कर्म लेह भणी, ८२ प्रकारे पापतत्त्व क्षणुवुं.

# इगबितिचउजाईओ कुखगइ उवधाय हुंति पावस्स अपसत्थं वन्नचऊ, अपढमसंघयणसंठाणा ॥१९॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

एकद्वित्रिचतुर्जातयः कुर्खातिरुपघातो भवन्ति पापस्य । अप्रशस्तं वण'चतुःक-मप्रथमसं हननसं स्थानानि ॥१९॥

+ આર્ય દેશમાં અને પ્રાય: સર્વ'ત્ર ચારેય ગતિમાં ઉચ્ચ–નીચપણાના વ્યવહાર સદાકાળથી ચાલતો આવેલા છે, અને ચાલશે. તે મનુષ્યાના કહિપત વ્યવહાર નથી, પણ જન્મ, કર્મ, વગેરે જન્ય સ્વાભાવિક વ્યવહાર છે. તેની વિશેષ સમજ આગળની ઢ૮ મી ગાથાના અર્થ પ્રસંગે ટિપ્પણીમાં આપેલી છે,

\* ૪ અનંતાનુખંધિ-ક્રોધ-માન-માયા-લાેલ.

२ ६।२४-२ति

૪ અપ્રત્યાખ્યાનીય ક્રોધ–માન–માયા–લાેેેેેલ.

ર શાેક–અરતિ

૪ પ્રત્યાખ્યાનીય ક્રોધ–માન–માયા–લાેેેેેેલ.

ર ભય-જુગુ<sup>હ</sup>સા

૪ સંજ્વલન ક્રોધ-માન-માયા-લાેભ.

3 वेह

એ ૨૫ કષાયનું વિશેષ સ્વરૂપ પહેલા કમેં પ્રાથથી જાણવું.

૧ તિય' ચની ગતિ તથા આતુપૂર્વી પાપમાં છે. અને આયુષ્ય પુષ્યમાં છે. તેનું કારણ એ છે કે–તિય' ચને જીવવાની અભિલાષા હોય છે, પરત્તુ તિય' ચને પોતાની ગતિ અને આનુપૂર્વી ઇષ્ટ નથી.

નવ. ૬

#### રાળ્દાર્થા:

इग-ओर्डेन्द्रिय बि-द्रीन्द्रिय ति-त्रीन्द्रिय चउ-यतुरिन्द्रिय जाइओ-ओ यार काति कुखगइ-अशुभ विद्वायोगिति उवघाय-७५धात हुंति-छे पावस्स-पापना लेह
अपसत्थं-अप्रशस्त, अशुल
वन्तचऊ-वर्षु शतुष्ठ
अपडम-अप्रथम (प्रदेश
सिवायना)
संघयण-(पांच) संध्यण
संठाणा-(पांच) संस्थान

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

इग-बि-ति चउ-जाईंओ, कुखगइ उवघाय, अपसत्थं वन्नचऊ अपढम-संघयण-संठाणा, पावस्स ृहुंति ॥१९॥

## ગાથાર્થ:–

એકેન્દ્રિય, દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિયજાતિ, અશુભ વિદ્વાયાગતિ,ઉપઘાત, અપ્રશસ્ત વર્ણ ચતુષ્ક, પ્હેલા સિવાયનાં સંઘયણ અને સંસ્થાનઃ એ પાપતત્ત્વના (ભેંદ્રા) છે. ॥૧૯॥

## વિશેષાથ<sup>°</sup>ઃ-

પૃથ્વીકાય આદિક એકેન્દ્રિયપણાની પ્રાપ્તિ તે एकेन्द्रिय जाति, શંખ આદિક દ્રીન્દ્રિયપણાની પ્રાપ્તિ તે द्वीन्द्रिय जाति, જૂ, માંકણ આદિ ત્રીન્દ્રિયપણાની પ્રાપ્તિ તે ત્રીન્દ્રિય जाति, પતંગિયા, વીં છી આદિક અતુરિન્દ્રિયપણાની પ્રાપ્તિ તે चतुरिन्द्रिय जाति, ઊંટ તથા ગર્દ ભ સરખી અશુભ ચાલ તે अગ્રુમ विहायोगिति પ્રતિજિહ્વા (૫૯૭ભી), રસોલી, દીર્ઘંદાંત આદિ પાતાના અવયવા વહે જ પાતે દુ:ખ પામે, અથવા જળમાં ઝંપાપાત, પર્વતના શિખરથી પાત, અને ફાંસા આદિકથી આપઘાત કરવા=થવા તે उपचात કહેવાય. ઇત્યાદિ અપાવનાર ખંધાયેલ તે સર્વં કમેં પાપતત્ત્વ સમજવા.

જેનાથી ( શરીરમાં ) કૃષ્ણવર્ણ અને નીલવર્ણ પ્રાપ્ત થાય તે अજ્ઞુમવર્ण नामकर्म, દુરભિગંધ તે अજ્ઞુમगંઘ, તીખા અને કડવા રસ તે अજ્ઞુમरस, અને ગુરુ-કર્કશ-શીત-તથા રુક્ષ એ ४ अજ્ઞુમ स्पर्श છે એ અશુભ વર્ણાદિ ચાર પાપ કર્મપ્રકૃતિએા બંધાવાથી અપ્રશસ્ત વર્ણચતુષ્ક ઉદયમાં આવે **છે.** 

तथा पहेला संधयषु विना प संधयषुनी प्राप्ति, ते आ प्रभाषेन केना ढाउनी संधिकों भे पासे मर्ड टेलंधवाणी ढांय अने उपर ढाउनी पाटें। ढांय, परंतु ढांउ भीली न ढांय, केवा आंधा ते ऋषमनाराच, डेवण भे पासे मर्ड टेलंध ढांय अने पाटें।, भीली न ढांय ते नाराच, केवण भाज मर्ड टेलंध ढांय अने पाटें।, भीली न ढांय ते अर्घ नाराच, डेवण भीली ढांय ते कीलिका अने ढांउना भे छेउा मात्र स्पर्शी ने रह्या ढांय ते छेदस्पृष्ट अथवा सेवार्च संधयषु डढेवाय. के पांचे य अधिल पापप्रकृतिना उद्यथी प्राप्त थाय छे.

तथा प्रहेता संस्थान सिवायनां प संस्थान आ प्रभाष्ट्रेन्यश्रेष अटले वडवृक्ष, तेनी पेठे नालिनी उपरने। लाग तक्षणुयुक्त अने नीयेने। लाग तक्षणुयुक्त अने जार क्षण्युक्त अने जार क्षण्युक्त अने उपरने। लाग तक्षणु रिंत ते सादि संस्थान, लाग तक्षण्युक्त अने उपरने। लाग तक्षणु रिंत ते सादि संस्थान, हाथ-पग-मस्तक-अने कि (केड) अ यार तक्षणु रिंत हे।य अने उद्देश वगेरे तक्षण्युक्त हे।य ते वामन संस्थान, अथी विपरीत है।य, ते कुन्ज संस्थान, अने सर्वे अग तक्षणु रिंत हे।य, ते हुंडक संस्थान के पांये य संस्थाने।, अधायेश ते ते पायक्षभीना उद्देशथी प्राप्त थाय छे.

આ પાપતત્ત્વના ૮૨ ભેદમાં પ જ્ઞાનાવરણીય, ૯ દર્શ નાવરણીય, ૧ વેદનીય. ૨૬ માહનીય, ૧ આયુષ્ય, ૧ ગાત્ર, ૫ અન્તરાય, અને ૩૪ નામકમ ના ભેદ છે, તે પાપતત્ત્વના ૮૨, અને પુષ્યતત્ત્વના ૪૨ ભેદ મળીને ૧૨૪ કર્મ ભેદ થાય છે, પરંતુ વર્ણ ચતુષ્ક અન્ને તત્ત્વમાં ગણવાથી ૧ વર્ણ ચતુષ્ક આદ કરતાં શેષ ૧૨૦ કર્મના અંધ આ અન્ને તત્ત્વમાં સંગૃહીત કર્યો છે. માટે અંધાયેલી શુભ—અશુભકર્મ પ્રકૃતિઓ પુષ્ય—પાપતત્ત્વ છે.

સ્થાવરદશક

# थावर सुहुम अपज्जं, साहारणमथिरमसुभदुभगाणि। दुस्सरणाइज्जजसं थावरदसगं विवज्जत्थं ॥२०॥

#### સંસ્કૃત અનુવાદ

स्थावरस्रक्ष्मापर्याप्तं, साधारणमस्थिरमशुभदुर्भाग्ये दुःस्वरानादेयायशः स्थावरदशकं विषयंयायम् ॥२०॥

#### શખ્દાર્થે:-

थावर-स्थावर सुहुम-सूक्ष्म अपज्जं-अपर्थाप्त साहारणं-साधारख अथिरं-अस्थिर असुम-अशुल दुभगाणि-हीर्लाज्य

दुस्सर-दुःस्वर अणाइज्ज-अनाहेथ अजसं-अपयश थावरदसगं-स्थावर हशक (स्थावर आहि १०लेह) विवज्जन्थं-(त्रसहशक्ष्यी) विपरीत अर्थं वाणुं छे.

#### અન્વય અને પદચ્છેદ

थाबर, सुहुम, अपन्जं, साहारणं, अथिरं, असुभ, दुभगाणि, दुस्सर, अणाइन्ज, अजसं, थावर दसगं विवन्ज अत्थं ॥२०॥ जाशार्थः -:

સ્થાવર–સૂક્**મ–અપર્યા**પ્ત—સાધારણ\_અસ્થિર–અશુભ—દૌર્ભાગ્ય– દુઃસ્વર--અનાદેય–અને અપયશ એ સ્થાવર દશક, વિપરીત અર્થ'વાળું છે.

#### વિશેષાર્થ' :

જેનાથી હાલવા—ચાલવાની શક્તિના અભાવ એટલે એક સ્થાને સ્થિર રહેવાપણું પ્રાપ્ત થાય તે સ્થાવર, જેનાથી ઇન્દ્રિયના વિષયમાં ન આવે એવું સૂક્ષ્મપણું પ્રાપ્ત થાય તે સૃદ્ધ, જેનાથી સ્વયાગય પર્યાપ્તિઓ પૃર્ણુ ન થાય તે અપર્યાપ્ત, જેનાથી અનન્ત જીવા વચ્ચે એક જ શરીર પ્રાપ્ત થાય તે સાધારળ એટલે નિગાદપણું પ્રાપ્ત થાય તથા જેનાથી બ્રૂ, જિહ્લા આદિ અસ્થિર અવયવાની પ્રાપ્તિ થાય તે અસ્થિર, જેનાથી નાભિની નીચેના અંગને અશુભતા (બીજા જીવને સ્પર્શ થવાથી રાષ પામે એવી અશુભતા)ની પ્રાપ્તિ થાય તે અશુમ, જેનાથી જીવને દેખતાં પણ ઉદ્દેગ થાય, તેમજ ઉપકારી હોવા છતાં જેનું દર્શન

અરુચિકર લાગે તે दौर्माग्य, કાગડા વગેરે સરખા અશુભ સ્વર ધાપ્ત થાય તે દુઃस्वर, જેનાથી યુકિતવાળા વચનના પણ લાક અનાદર કરે તે अनादेय, અને અપકીર્તિની પ્રાપ્તિ તે अपयश, એ સ્થાવર આદિ ૧૦ લેદ તે પાપકર્મના અધ થવાથી થાય છે, એ ૧૦ લેદ પૂર્વેક્તિ ત્રસ આદિ ૧૦ લેદના અર્થથી વિપરીત અર્થવાળા જાણવા.

પાપતત્ત્વ જાણવાના ઉદ્દેશ

પાપતત્ત્વ પણ પુદ્દગલ સ્વરૂપ છે, અને અશુલ કમે સ્વરૂપ છે, પરંતુ આત્મસ્વરૂપ નથી, બલ્કે આ તત્ત્વ આત્માને આત્મસ્વરૂપથી બ્રષ્ટ કરનાર છે, પાપતત્ત્વમાં ૧૮ પાપસ્થાના મહાઅશુલ પરિણામ રૂપ છે, તેમજ પાપના ૮૨ લેદ પણ અનિષ્ટ કમેના બંધરૂપ-કારણ રૂપ છે, તેથી એ પાપતત્ત્વ છેાડવા યાગ્ય જાણીને છાડવું. ઇત્યાદિ ઉદ્દેશ સમજવા અતિ સુગમ છે.

॥ इति चतुथः पापतस्वम् ॥ अथ पंचमं आश्रातत्वम् भेहे।

# इंदिय-कसाय-अव्वय, जागा पंच चड पंच तिन्नि कमा। किरियाओ पणवीसं, इमा उ ताओ अणुक्रमसा।।२१।।

સંસ્કૃત અનુવાદ

इन्द्रियकषायात्रतये।गाः पंच चत्वारि पंच त्रीणि कमात्। क्रियाः पञ्चिव शतिः, इमास्तु ता अनुक्रमद्याः ॥२१॥ १।७६।४°

इंदिय-धिन्द्रिय कसाय-क्षाय अव्वय-स्पन्नत जागा-थे।श पंच-थांश चड-थार तिन्नि-श्रध

कमा-अनुक्षंभे किरियाओ-िक्ष्याओ। पणवीस'-पश्चीस इमा-आ उ-अने, वणी ताओ-ते (िक्ष्याओ।) अणुक्कमसो-अनुक्षंभे

#### અન્વય અને પદચ્છેદ

इंदिय कसाय अन्वय जाेगा, कमा पंच चउ पंच तिन्ति किरियाओ पणवीसं उ ताओ अणुकमसा इमा ॥ २१॥ गाथाथ:--

ઇન્દ્રિય, ક્ષાય, અવત અને ચાેગા અનુક્રમે પાંચ, ચાર, પાંચ અને ત્રણ છે. ક્રિયાએા પચ્ચીસ છે. અને તેઓ અનુક્રમે આ છે–ાારવા વિશેષાથ':-

જે માર્ગે તળાવમાં પાણી આવે છે, તે માર્ગને જેમ નાળું કહીએ છીએ, તેમ જે દ્વારા કર્માનું આગમન આત્માને વિષે થાય તે आश्रव કહેવાય છે, તેમાં પ્રથમ પાંચ ઇન્દ્રિયા–તે સ્પર્શનેન્દ્રિય, રસના ઇન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય, અને શ્રોત્રેન્દ્રિય એ પાંચ ઇન્દ્રિયાના અનુક્રમે ૮–૫–૨–૫ અને ૩ મળી ૨૩ વિષય છે. તે ૨૩ વિષયો આત્માને અનુક્ર્ળતા પડે તેવા પ્રાપ્ત થાય, તો તેથી આત્મા સુખ માને છે, અને પ્રતિકૃળતા પડે તેવા પ્રાપ્ત થાય, તો દુ:ખ માને છે. તેનાથી કર્મના આશ્રવ (=આગમન) થાય છે.

તથા કોધ, માન, માયા, અને લાભ એ ચાર ક્ષાય અથવા અનંતાનુષાં કિ કોધ આદિ લેદ વહે ૧૬ ધ્કાયમાં આત્મા અનાદિકાળથી પ્રવૃત્ત છે, તેથી કમેંના આશ્રવ પણ અનાદિકાળથી ચાલ રહ્યો છે. એમાં પણ આત્મા જયારે દેવ, ગુરુ, ધર્મના રાગમાં વર્તે છે, અને દેવ, ગુરુ, ધર્મના રાગમાં વર્તે છે, અને દેવ, ગુરુ, ધર્મના નાશ કરનાર પ્રત્યે કોધ આદિ યથાયોગ્ય દ્વેષભાવમાં વર્તે છે, ત્યારે પ્રશસ્ત ક્ષાયી હાવાથી શુભ કર્મના આશ્રવ કરે છે, અને સ્ત્રી, કુટું અ આદિ સાંસારિક રાગમાં અને સાંસારિક દ્વેષમાં વર્તે છે, ત્યારે અપ્રશસ્ત ક્ષાય હાવાથી અશુભ કર્મના આશ્રવ કરે છે અહિં ઋષ એટલે સંસારના, આચ એટલે લાભ જેનાથી થાય તે ઋષાય કહેવાય.

તથા પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈશુન અને પરિચહ એ પાંચના અનિયમ–અત્યાગ તે પાંચ अन्नत કહેવાય, જેથી એ પાંચ ક્રિયામાં ન વર્ત્તાતો હાય તા પણ ત્યાગવૃત્તિ ન હાવાથી કર્મના આશ્રવ (કર્મનું આગમન) અવશ્ય થાય છે.

૧ પાપતત્ત્વની ફુટનાેટમાં લખ્યા છે તે.

તથા મનાયાગ, વચનયાગ અને કાયયાગ એ 3 મૂળ યાગ અને અન્ય બ્રન્થામાં કહેલા (એજ 3 યાગના પ્રતિભેદ રૂપ) ૧૫ યાગ વહે કર્મના આશ્રવ થાય છે. કારણ કે આત્મા જ્યાં સુધી યાગપ્રવૃત્તિ- વાળા છે, ત્યાં સુધી આત્મપ્રદેશા ઉકળતા પાણીની પેઠે ચળાયમાન હાય છે, અને ચળાયમાન આત્મપ્રદેશા કર્માં બ્રહ્યુ અવશ્ય કરે છે. કેવળ નાભિસ્થાને રહેલા આઠ રુચક નામના આત્મપ્રદેશો અચળ હાવાથી કર્માં શ્રહ્યુ કરતા નથી.

તથા ૨૫ કિયાનું સ્વરૂપ તો આગળ ગાથાઓથીજ કહેવાશે. અહિં આત્માના શુભાશુભ પરિણામ તથા યાગથી થતું આત્મપ્રદેશાનું કંપનપણું તે માવાશ્રવ, અને તેના વડે આઠ પ્રકારનાં કર્મદલિક (કર્મપ્રદેશા) ગ્રહણ થાય તે દ્રદ્યાશ્રવ. એ રીતે પણ ૨ નિક્ષેપા કહ્યા છે.

# પચ્ચીસ ક્રિયાએાનાં નામા.

# काइय अहिगरणिया, पाउसिया पारितावणी किरिया पाणाइवायारंभिय परिग्गहिआ मायवत्ती अ ॥२२॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

कायिक्यधिकरणिकी, प्राद्वेषिकी पारितापितकी क्रिया प्राणातिपातिक्यारम्भिकी, पारित्रहिकी मायाप्रत्ययिकी च ॥२२॥ शुरुद्वार्थ :-

काइय-કायिशे िश्या अहिगरणिया-अधिश्ररिष्धे पाउसिया-प्राद्धेषिशे िश्या पारितावणी-पारितापनिशे किरिया-िश्या

पाणाइवाय-प्राष्ण्रतिपातिधी आरंभिय-भारं (क्षिष्ठी क्षिया परिगाहिआ-पारिश्रक्षिधी मायवत्ती-भायाप्रत्ययिधी अ-भने

અન્વય અને પદચ્છેદ.

गाथावत्, परन्तु-पाणाइवाय आरंभिय इति ॥

#### ગાથાર્થઃ---

કાચિકી ક્રિયા, અધિકરિણકી ક્રિયા, પ્રાદ્વેષિકી ક્રિયા. પારિતા**પનિકી** ક્રિયા, પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયા, આર'ભિકી ક્રિયા, પારિગ્રહિકી ક્રિયા, અને માયાપ્રત્યચિકી ક્રિયા. ॥ ૨૨ ॥

## વિશેષાથ<sup>°</sup> :—

१-आत्मा के व्यापार वह शुक्षाशुक्ष क्रमेंने अढ्छ करे, ते व्यापार किया क्रिडेवाय. त्यां क्रायाने अक्यथ्यां प्रेमितां विवी ते कायिकी क्रिया ते पण् सर्वे अविरत छवनी सावद्य क्रिया अनुपरतकायिकी (याथा गुण्स्थानक सुधी,) अने अशुक्ष ये।गप्रवृत्ति ते दुष्प्रयुक्त कायिकी क्रिया क्रिया क्रिया (ते छठ्ठा गुण्यस्थान सुधी क्राण्वी).

२-केना वडे आत्मा नरहने। अधिहारी थाय, ते अधिहरख् केंद्रेवाय. अधिहरख् એटले अड्ड अड्ड अधिहरख् केंट्रेस अड्ड आहि उपदातह द्रव्ये।, तेवां उपदाती द्रव्ये। तैयार करवां ते अधिकरणिकी क्रिया थे प्रकारनी छे, (१) अड्डा-दिक्षना आंग-अवयवे। परस्पर लेडवा ते संयोजनाधिकरणिकी, अने (२) सर्वाथा नवां शस्त्राहि अनाववां ते निर्वाती नाधिकरणिकी क्रिया अिंड पेति। तुं शरीर पण् अधिहरख् लखुवुं. (आ क्रिया आहर क्षाये।हथी छवने हे।वाथी ८ मा गुण्यस्थानक सुधी है।य छे.)

3-જીવ અથવા અજીવ ઉપર દ્વેષ ચિંતવવા તે प्राहेषिकी क्रिया એ પ્રકારની છે. ત્યાં જીવ ઉપર દ્વેષ કરવાથી जीवप्राहेषिकी અને પાતાને પીડા ઉપજાવનાર કંટક, પત્થર આદિ ઉપર દ્વેષ થાય, તે અजीवप्राहेषिकी ક્રિયા છે. (આ ક્રિયા ક્રોધના ઉદયવાળી છે. માટે ૯ મા ગુણુસ્થાને જ્યાં સુધી ક્રોધાદય વર્તે છે, ત્યાં સુધી હાય છે.)

४-पेताने अथवा परने ताउना-तर्जना वडे संताप ઉपजववे। ते पारितापनिकी क्रिया थे प्रधारनी ( प्रज्ञा॰ मां ३ प्रधारनी ) इढ़ी छे. त्यां स्त्री आदिश्ना विथे। पेताना ढाथे पेतानुं शिर धूटवा वगेरेथी स्वहस्त पारितापनिकी क्षिया. अने भीजना ढाथे तेम अरावतां परहस्तपारितापनिकी ક्રिયા કહેવાય, (આ ક્રિયા પણ બાદર કષાયાદય પ્રત્યયિક હાવાથી ૯મા ગુણસ્થાન સુધી છે)

૫-પ્રાણના અતિપાત એટલે વધ કરવા તે પ્રાणातिपातिकी क्रिया એ પ્રકારની છે, તે પારિતાપનિકીવત્ स्वहस्तिकी અને परहस्तिकी એમ એ પ્રકારની જાણવી. આ ક્રિયા અવિરત જીવાને હાય છે, (તેથી પ×મા ગુણસ્થાન સુધી હાય છે). વળી આ ક્રિયા હણેલા જીવ મરણ પામે તેજ લાગે, અન્યથા નહિં.

६-આર' ભથી થયેલી તે आरम्भिकी क्रिया એ પ્રકારની છે. ત્યાં સજવ જીવના ઘાતની પ્રવૃત્તિ તે जीव आरिम्भकी અને ચિતરેલા અથવા પત્થરાદિકમાં કેતરેલા નિર્જીવ જીવને (સ્થાપના જીવને) હણુવાની પ્રવૃત્તિ તે अजीव आरम्भिकी ક્રિયા. આ ક્રિયામાં હણાતો જીવ ઉદ્દેશથી હણુવાની બુદ્ધિથી હણાતો નથી, પરન્તુ ઘર વગેરે આંધતાં પ્રસંગથી હણાય છે. જો ઉદ્દેશથી હણાય તો આ ક્રિયા પ્રાણાતિપાતિકી થઇ જાય છે. (આ ક્રિયા પ્રમાદવશે હોવાથી છઠ્ઠા ગુણુસ્થાન સુધી છે.)

७-परिश्रह એટલે धन-धान्य आहि हो। के संश्रह अथवा मम-त्वलाव तेनाथी उत्पन्न थयेंद्र पारिम्रहिकी क्रिया ते के प्रधारनी छे. त्यां पशु, हास आहि सञ्चना संश्रह्यी जीवपारिम्रहिकी अने धन-धान्याहि अञ्चना संश्रह्यी अजीवपारिम्रहिकी क्रिया ४ हैवाय. (आ डिया परिश्रह्वाणाने होवाथी प मा गुणुस्थान सुधी छे.)

८-भाया એटबे છળ-प्रपंच, तेना प्रत्ययथी એटबे હेतुथी छित्पन्न थयेबी ते मायाप्रत्यिकी किया के प्रधारनी छे. त्यां पेताना हृहयभां हुन्द्रश्माव हेवा छतां शुद्धभाव हशीववे। ते आत्मभाववञ्चन भाया प्रत्यिकी, अने केटि साक्षी, केटि बेण आहि करवा ते परभाववञ्चन भाया प्रत्यिकी किया कहेवाय. (आ ७ भा शुष्ट्रश्मान सुधी छे.)

<sup>×</sup> નવતત્ત્વના અભ્યાસીને ગુણસ્થાનની સમજ ન હોવાથી દરેક ક્રિયાનાં ગુણસ્થાન કૌ'સમાં દર્શાવેલાં છે, તે ગુણસ્થાનની સમજવાળા શિક્ષક વગેરેને સમજવા યાગ્ય છે.

# मिच्छादंसणवत्ती अपच्चक्खाणी य दिद्रिठ पुट्रिय। पाइचिय सामंतो—वणीअ नेसत्थी साहत्थी।।२३।।

સંસ્કૃત **અનુવાદ** 

मिथ्यादश नप्रत्ययिकी, अप्रत्याख्यानिकी च दृष्टिकी पृष्टिकी (स्पृष्टिकी) च प्रातित्यकी सामान्तोपनिपातिकी नैशस्त्रिकी स्वाहस्तिकी ॥२३॥

## શષ્દાર્થ :---

मिच्छादं सणवत्ती–भिथ्यादर्श न प्रत्ययिष्ठी क्विया अपच्चकखाणी–अप्रत्याभ्यानिष्ठी क्विया.

ચ−અને ફિફ્રિઝ−ૄૄિટકી ક્રિયા પુદ્દિ-સ્પૃૃ•િટકી, અથવા પૃ•િટકી –પ્રાશ્રિકી पाडुच्चिय-प्रातित्यधी क्विया सामंतोवणीअ-सामन्ते।पनिपा-तिधी द्वियाः नेसित्थ-नेशिस्तिधी, नैस्टिधी साहत्थी-स्वाहित्धी क्विया

અન્વય સહિત પદચ્છેદ.

ગાથાવત્—

#### ગાથાથ' :—

તથા મિથ્યાદર્શન પ્રત્યચિકી, અપ્રત્યાખ્યાનિકી, દેષ્ટિકી, સ્પૃષ્ઠિકી. (અથવા પૃષ્ટિકી, પ્રાક્ષિકી ક્રિયા). પ્રાતિત્યકી, સામન્તાપનિપાતિકી, નૈશસ્ત્રિકી (અથવા નૈસ્ષ્ટિકી ક્રિયા) અને સ્વાહસ્તિકી ક્રિયા. ૫૨૩૫

## વિ**રો**ષાર્થ :-

૯—भिथ्यात्वहर्शन એટલે तत्त्वनी के विपरीत प्रतिपत्ति (श्रद्धा), ते निभित्तथी थती के डिया (अर्थात् विपरीत श्रद्धा ३५ के डिया) ते मिध्यादर्शन प्रत्यियकी किया के प्रधारे छे त्यां डे। धिष्णु पहार्थनुं स्व३५ सर्व ते डिडेसा स्व३५थी न्यून वा अधिष्ठ भाने ते न्यूनातिरिक्त भिथ्यात्वहर्शन अने सर्वथा न भाने ते तद्वचितिरिक्त

મિશ્યા૦ કિયા કહેવાય ( આ ક્રિયા સમ્યક્ષ્ત્વમાહનીય સિવાયની યથા યાગ્ય ૨ દર્શનમાહનીયના ઉદયથી છે. માટે ત્રીજા ગુણસ્થાન સુધી હાય છે.)

૧૦–હેય વસ્તુના પ્રત્યાખ્યાન (=ત્યાગના નિયમ) વિના જે ક્રિયા લાગે તે अप्रत्याख्यानिकी क्रिया **બે પ્રકારે છે**. ત્યાં સ**્ઝ**વનું પ્રત્યાખ્યાન ન હેાય તે৷ सजीव अप्रत्याख्यानिकी અને અછવનું પ્રત્યા ખ્યાન ન હાય તા अजीव प्रत्याख्यानिकी ક્રિયા જાણવી. અહિં જે પદાર્થ કાઇ પણ વખતે ઉપયાગમાં આવે નહિ એવા પદાર્થનું પણ જે પ્રત્યાખ્યાન ન હાય તાે તે સંઅંધિ કર્મના આશ્રવ અવશ્ય હાય છે, અને તે કારણથી જ સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્રના મત્સ્યભક્ષણના, તે સમુદ્રના જળપાનના, પૂર્વ ભવે છાડેલા શરી રાથી થતી હિ સાના. પૂર્વ ભવે છેાડેલાં શસ્ત્રોથી ચતી હિંસાનાે અને પૂર્વભવમાં સંગ્રહ કરેલા પરિશ્રહના મમત્વભાવના કર્મ આશ્રવ આ ભવમાં પણ જીવને આવે છે, માટે ઉપયોગવાંત જીવે એક સમય પણ અપ્રત્યાખ્યાની ન રહેવું, અને મરણ સમયે પાતાના શરીરને, પરિગ્રહને અને હિંસાનાં સાધનાને વિધિ પૂર્વ ક વાેસિરાવવાં (ત્યાગ કરવાં). અહિં વિશેષ જાણવાનું એ છે કે પૂર્વ ભવના શરીરાદિકથી થતી હિંસાના પાપઆશ્રવ જેમેં આ ભવમાં પણ આવે છે, તેમ તે શરીરાથી થતી ધર્માકિયાના પુષ્ય-આશ્રવ આ ભવમાં આવે નહિં. તેનું કારણ જીવના અનાદિ સ્વભાવ યાપ પ્રવૃત્તિવાળા છે, એજ છે. ( આ ક્રિયા અવિરત જીવાને હાવાથી + ૪થા ગુણસ્થાન સુધી છે)

૧૧—જીવ અથવા અજીવને રાગાદિકથી દેખતાં જે કિયા લાગે તે દૃષ્ટિકી क्रिया પણ जीवદૃષ્ટિકી અને अजीवદृष्टिकी એમ ૨ પ્રકારે છે. (આ કિયા સકષાયી ચક્ષુ ઇન્દ્રિયવ તને હોવાથી ત્રીન્દ્રિય સુધીના જીવાને ન હાય, અને પંચેન્દ્રિયને છડ્ડા અથવા ૧૦મા ગુણ્સ્થાન સુધી હોય છે.

<sup>+</sup> જો કે પાંચમે ગુણસ્થાને પણ પૃથ્વીકાયાદિ સ્થાવરાનું અપ્રત્યાખ્યાન છે. તો પણ સાપેક્ષ વૃત્તિયુક્ત અને અહિંસા પરિણામવાજા હાવાથી તે દયાના પરિ-ણામ પ્રત્યાખ્યાન સરખા કહ્યો છે, માટે પ મે ગુણસ્થાને અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયાની વિવક્ષા નથી.

१२-छव अथवा अछवने रागाहिङथी स्पर्श डरवे। ते स्युव्टिकी किया पण जीव स्युव्टिकी अने अजीव स्युव्टिकी अभे भे प्रधारे छे अथवा अढि १२ भी युव्टिकी એटले प्राक्षिकी किया पण गणाय छे. ते। छव अथवा अछवने रागाहिङथी पूछतां छव प्राक्षिडी तथा अछव प्राक्षिडी सेम भे प्रधारनी डढी छे. (आ डिया प्रभाही अथवा सरागी छवने ढेवाथी छट्टा अथवा १० मा गुण्स्थान सुधी छे)

૧૩—અન્ય જીવ અથવા અજીવના આશ્રયી જે ક્રિયા તે प्रांति-त्यकी क्रिया એ પ્રકારની છે. ત્યાં બીજાના હસ્તિ, અશ્વ આદિ ઋદિ દેખી રાગ-દ્રેષ થાય તે जीवप्रातित्यकी અને આભૂષણાદિ ઋદિ દેખી રાગ-દ્રેષ થાય તે अजीवप्रातित्यकी, અથવા સ્ત ભાદિકમાં મસ્તક અફળાતાં સ્ત ભાદિ અજીવના નિમિત્તથી જે દ્રેષાદિક થાય તે પણ અજીવ પ્રાતિત્યકી ક્રિયા છે. (આ ક્રિયા પ મા ગુણુસ્થાન સુધી કહી છે.) અહિં प्रतीत्य એટલે આશ્રયીને એવા શખ્દાથે છે.

१४-समन्तात् એटले यारे भाजुथी उपनिपात એटले ले कि जा भाजुं अथवा त्रस ज तुनुं आवी पडवुं ते साम तोपनिपातिकी किया, ते पण छव अने अळवलेहे थे प्रकारनी छे. श्रेष्ठ हित्त, अध आहिं क्षाववाथी अने हे लेहिं। जोवा भणे अने तेओनी प्रशासा सांलणी पाते राष्ट्र थाय तथा भाउ-भांपण इहे तो हेथी थाय ते जीवसामन्तोपनिपातिकी, अने એ रीते अळव वस्तु संभंधी अजीवसामन्तोप हिया है। य छे. नाटक, सीनेमा, भेल, तमासा आहि कुतुहल हे भाउनारने पण्य आहिं था है। य छे, तथा धी-तैलाहिंकनां लाजन उद्यां मूक्वाथी तेमां यारे भाजुथी उता त्रस छवा आवीने पडे छे, माटे ते पण्य सामन्तोपनिपातिकी किया अवे। भाजे अर्थ थाय छे. (आ क्रिया आरंशाहिंकनां अत्याची पांचमा गुण्यान सुधी छे. तत्त्वार्थ पृत्तिमां छठ्ठा गुण्यस्थान सुधी पण्य कही छे. ते उपर कहेला अर्थथी जुहा अर्थनी अपेक्षाओं छे.)

૧૫–પાતાના હાથે શસ્ત્રાદિ ન ઘડતાં રાજાદિકની આગ્રાથી

બીજા પાસે શસ્ત્ર આદિ ઘડાવવાં ઈત્યાદિ રૂપ नैशस्त्रिकी क्रिया કહેવાય. અથવા નિસર્જન કરવું એટલે કાઢવું અથવા ફેંકવું અથવા ત્યાગ કરવું તે નૈસૃष्टिकी क्रिया બે પ્રકારે છે, ત્યાં યન્ત્રાદિ વડે કુવામાંથી પાણી કાઢી કુવે. ખાલી કરવા તે जीवनैसृष्टिकी, અને ધનુષમાંથી ખાણ ફેંકવું તે अजीव નૈસૃષ્ટિकी क्रिया, અથવા મુનિના સંબંધમાં સુપાત્ર શિષ્યને કાઢી મૂકવાથી જીવનૈસ્ષ્ટિકી અને શુદ્ધ આહારાદિને પરઠવતાં અજીવનૈસ્ષ્ટિકી કિયા જાણવી. (આ કિયા પહેલા બે અર્થ પ્રમાણે ગૃહસ્થને પાંચમા ગુણસ્થાન સુધી કહી છે. પરન્તુ બીજા અર્થ પ્રમાણે ઇક્ષા ગુણુ સુધી પણ કહી છે.)

१६-पेताना ढाथे જ જીવना घात आहि उरवे। ते स्वाहस्तिकी किया थे प्रधारे छे. त्यां पेताना ढाथ वडे अथवा ढाथमां रहेदा डेाई पहार्थवं अन्य छवने ढां ते जीवस्वाहस्तिकी अने पेताना ढाथवंडे अथवा ढाथमां रहेदा डेाई पए पहार्थवंडे अथवा ढाथमां रहेदाय. (आ डिया पमा गुणुस्थान सुधी छे.)

# आणवणि विआरणिया, अणभोगा अणवकंखपचइया । अन्ना पओग समुदाण-पिज्झ दोसेरियावहिया ॥२४॥

સંસ્કૃત અનુવાદ.

आज्ञापनिकी बैदारणिकी, अनाभोगिकचनवका इक्षप्रत्यिकी । अन्या प्रायोगिकी सामुदानिकी प्रैमिकी है विकीर्यापथिकी ॥२४॥ शुरुहार्थः :-

आणवणि-आज्ञायिनिही श्विया विआरणिया-वैद्यारिश्विडी श्विया अणभागा-अनासीिशिडी श्विया अणवक'खपच्चईया-अनवशंक्ष प्रत्यिशि श्विया अन्ना-औळ (२१ भी वशेरे)

पञ्जोग-प्रायाजिक्ष क्रिया समुदाण-साभुद्दानिष्ठी क्रिया पिज्ज-प्रेभिष्ठी क्रिया दोस-द्वैषिठी क्रिया इरियावहिया-धर्यापथिठी क्रिया

<sup>+</sup> સેવક આદિકને કરવા યાગ્ય કામ માલિક ક્રોધાદિથી પાતે જ કરી લે તો તે પણ સ્વાહસ્તિયી ક્રિયા તત્ત્વાર્થ ટીકામાં કહી છે

#### અન્વય સહિત પદચ્છેદ

गाथावत् परन्तु अणवकं खपच्चइया तथा देास इरियावहिया

### ગાથાથ<sup>°</sup> :

## વિશેષાર્થ :-

१७-७१ तथा અછवने आज्ञा કरी तेओा द्वारा डंઈ मंगाववुं ते आज्ञापनिकी क्रिया. अथवा आनयनिकी क्रिया छव-अछवलेडे थे प्रकारनी छे. (अने ते पांचमा गुणुस्थान सुधी छे.)

१८-११ अथवा अळवने विहारवाथी (हे। उवाथी - लेहवाथी) वैदारणिकी क्रिया, अथवा वितारणा એटले व चना - ठगा કरवी ते वैतारणिकी क्रिया ते छव-अळव लेहे के प्रधारनी डि. सह्युण्डीने हुर्युष्डी डेहेवे।, प्रपंची - हुलावियापण्डुं डरवुं, ळव तथा अळवना पण्डु अध्ता गुण्डु - होष डहेवा, महेणा मारवा, इलंड आपवुं, हाण पडे सेवी अथर आपवी धियाहि आश्रवी आ डियामां अन्तर्गत थाय छे. (अने आ डिया आहरडायोह्य प्रत्यिष्ड होवाथी स्मा गुण्डु-स्थान सुधी छे.)

૧૯—અનાભાગ એટલે ઉપયાગ રહિતપણાવડે થતી કિયા તે अनाभागिकी किया બે પ્રકારની છે. ત્યાં ઉપયાગ રહિત અને પ્રમાર્જ-નાદિ કર્યા વિના વસ્ત્ર-પાત્ર આદિ લેવા—મુકવાથી અનાયુक્તાદ્વાન અના-ભાગિકી, અને ઉપયાગ રહિત પ્રમાર્જનાદિ કરીને લેવા—મુકવાથી અનાયુક્તપ્રમાર્જના અનાભાગિકી કિયા થાય છે, (આ કિયા જ્ઞાનાવરણીય ઉદયપ્રત્યયિક સકષાયી જીવને છે, માટે ૧૦ મા ગુણસ્થાન સુધી છે.)

ર ૦---પાતાના અથવા પરના હિતની આકાંક્ષા--અપેક્ષા રહિત જે આ લાેક અને પરલાેક વિરુદ્ધ ચારી, પરદારાગમન (=પરસ્રોગમન) आहि આચરશુ તે अनवकाङ्क्ष प्रत्यियकी क्रिया સ્વ અને પર ભેદે છે પ્રકારની છે. (આ ક્રિયા બાદર કષાયાદય પ્રત્યયિક હાવાથી ૯ મા ગુણુ-સ્થાન સુધી છે.) અહિં अન્=રહિત अवकाङ्क्ष=હિતની અપેક્ષા પ્રત્યયિक=નિમિત્તવાળી એ શબ્દાર્થ છે.)

२१-भन-વચન-કાયાના શુભાશુભ ચાેગ રૂપ ક્રિયા તે प्राचोगिकी क्रिया (આ ક્રિયા શુભાશુભ સાવદાયાેગીને દ્વાવાથી પ મા ગુગુસ્થાન સુધી છે.)

२२-यथाये। ज्य आहे हर्म नी समुहायपां अहु डिया अथवा क्षेत्रों हिन्द्रये। ने। व्यापार अथवा दे। इसमुहाये क्षेत्रा मणीने हरेबी डिया, अथवा संयमीनी असंयम प्रवृत्ति ते सामुदानिकी क्रिया अथवा समादान क्रिया, अथवा सामुदायिकी क्रिया हहेवाय. (ते १० मा अथवा पमा गुल्स्थान सुधी छे) अहिं समादान अटेबे छन्द्रिय अने सव (हर्म)ने। संबह, अवा ले मुण्य अथे छे.

२3-પોતે પ્રેમ કરવા અથવા બીજાને પ્રેમ ઉપજે તેવાં વચન બાલવાં, ક્રત્યાદિ વ્યાપાર તે प्रैमिकी क्रिया. (આ ક્રિયા માયા તથા લાલના ઉદયરૂપ હાવાથી ૧૦ મા ગુણસ્થાન સુધી છે.)

ર४-પાતે દ્રેષ કરવા અથવા અન્યને દ્રેષ ઉપજે તેમ કરવું ते द्वैषिकी क्रिया. (ક્રોધ અને માનના ઉદયરૂપ હાવાથી ૯ મા ગુણસ્થાન સુધી છે.)

રપ-इर्या એટલે (ગમન-આગમન આદિ કેવળ) યોગ, તે જ એક પથ એટલે (કર્મ આવવાના) માર્ગ તે ઈર્યાપથ, અને તત્સ-અંધી જે ક્રિયા તે ફર્ચાપથિકી क्रिया અર્થાત્ કર્મ ખંધના મિશ્યાત્વ—અવત-કષાય-અને યાગ એ ચાર હેતુમાંથી માત્ર યાગરૂપ એક જ હેતુ વડે અંધાતું કર્મ ઇર્યાપથિકી ક્રિયા રૂપ ગણાય છે (તે અકષાયી જવને હાવાથી ૧૧-૧૨-૧૩ મા ગુણસ્થાને હાય છે.) આ ક્રિયાથી એક સાતાવેદનીય કર્મ ર સમયની સ્થિતિવાળું અંધાય છે, તે પહેલે સમયે ખાંધે, બીજે સમયે ઉદય આવે, અને ત્રીજે સમયે નિર્જર છે. આ કર્મ અતિ શ્રેષ્ઠ વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શવાળું અને અતિ રુક્ષ હાય છે.

એ પ્રમાણે અનેક શ્રંથાની તારવણીથી ૨૫ કિયાએનું સ્વરૂપ અતિ સંક્ષેપમાં કહ્યું છે. વિશેષાથી એ શ્રા પ્રજ્ઞાપના-ઠાણાંગજી-નવ તત્ત્વભાષ્ય—આવશ્યકવૃત્તિ-વિચારસારપ્રકરણ-ઇત્યાદિ અનેક શ્રંથામાંથી જાણવા યોગ્ય છે. કોઈક શ્રંથમાં અર્થ ભેદ છે, તથા કાઈક શ્રંથમાં નામભેદ પણ છે પરન્તુ આ શ્રંથમાં ચાલુ પદ્ધતિ પ્રમાણે ૧૫ કિયાએ લખી છે.

# 🕕 આશ્રવતત્ત્વ જાણુવાનાે ઉદ્દેશ 🖽

આશ્રવતત્ત્વ જાણીને આત્મા એમ વિચારે કે-ઉપર કહેલા ૪૨ લેદ જે આશ્રવરૂપ છે, તેમાંના એક લેદ પણ આત્મરવરૂપને સન્મુખ કરવામાં સહાયભૂત નથી, અપવાદ તરીકે કક્ત પુષ્ય રૂપ જે શુભાશ્રવ તેજ એક સંસાર અટવીમાંથી પાર ઉતરવાને ગૃહસ્થાવાયમાં સહાયભૂત થાય છે શેષ પાપાનુખન્ધિ પુષ્ય રૂપ શુભાશ્રવ અને આ જ ૪૨ પ્રકારના પાપરૂપ અશુભ આશ્રવા તે સર્વ આત્મસ્વરૂપના નાશ કરે છે અને કરશે. માટે કર્મના આગમન રૂપી આશ્રવતત્ત્વ આત્માને ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે, એમ જાણી પાંચ ઇન્દ્રિયોના ૨૩ વિષયોથી નિવતે, ૪ કષાયના ત્યાગ કરી વ્રત-નિયમના આદર કરે, મન-વચન-કાયાની અશુભ પ્રવૃત્તિઓ છોડે, અને તે તે કિયાઓથી નિવૃત્ત થાય, એ પ્રમાણે કર્માશ્રવના માર્ગથી વિમુખ થયેલા આત્મા સંવર-નિજર્ભરાના

<sup>\*</sup> આ ૨૫ ક્રિયાઓ અથવા આશ્રવના ૪૨ બેદમાંના કેટલાક બેદ આગળ કહેવાતા સિહના ૧૫ બેદની પેઠે પરસ્પર એક સ૨ખા જેવા પણ છે. અને સૃદ્ધ્મ રીતે વિચારતાં ઘણા બેદ જૂદા પણ સમજી શકાય છે. અહિં વિશેષ વર્ણન કરવાથી ગ્રંથવૃદ્ધિ થતાં અબ્યાસક વર્ગને કઠિનતા થઈ જવાના કારણથી ક્રિયાઓનું વિશેષ વર્ણન કર્યું નથી.

પુન: આ ૨૫ ક્રિયાઓમાંથી શ્રી પ્રત્ઞાપનાજી વગેરેમા પાંચ પાંચ બેદયી ૧૦ ક્રિયા વર્ષાંવી છે. અને શ્રી ઠાણાંગજમાં એ એ બેદથી ૨૪ વર્ષાંવી છે. તથા ઠાણાંગજમાં એ સર્વાંને (આશ્રવની મુખ્યતાએ) અજીવ ક્રિયાઓ કહી છે, અને શ્રી દેવચન્દ્રજી કૃત વિચારસારમાં (જીવ પરિણામની મુખ્યતાએ) જીવ ક્રિયાઓ કહી છે, અપેક્ષાથી બન્ને સમાન છે.

આદર કરી બન્ધતત્ત્વના પણ ત્યાગ કરી અન્તે માક્ષતત્ત્વને પ્રાપ્ત કરે અને તેથી આત્મસ્વરૂપી બની રહે. એજ આશ્રવતત્ત્વ જાણવાના ઉદ્દેશ છે.

# ॥ इति ५ आश्रवतस्वम् ॥ ॥ अथ ६ संवरतस्व ॥ भेटे।

# समिई गुत्ती परिसह, जइधम्मो भावणा चरिताणि । पण ति दुवीस दस बार-पंच भेएहिं सगवन्ना ॥२५॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

समितिगु प्रितः परिषद्दा, यतिधमी भावनाश्चरित्राणि पंचित्रकद्वाविंशतिद शद्वादशपःचमेदैः सप्तपञ्चाशत् ॥ २५ ॥ श्रुष्टार्थः ः-

सिमई-सिभिति
गुत्ती-शुप्ति
परिसह-परिषद्ध
जइधम्मो-यतिधर्भ
भावणा-सावना
चरित्ताण-सारित्र

વળ−પાંચ ભેદ

ति-त्रष् लेहे
दुवीस-भावीस लेहे
दस-हश लेहे
बार-भार लेहे
पंच-पांथ
भेएहिं-से लेहे। वडे
सगवनना-सत्तावन लेह के

અન્વય અને પદચ્છેદ

पण ति दुवीस दस बार पंच मेपहिं समिई, गुत्ती, परिसह, जइधम्मेा, भाषणा चरित्ताणि सगवन्ता ॥ गाथार्थः :-

પાંચ, ત્રણ, બાવીશ, દશ, બાર, અને પાંચ લેદા વડે સમિતિ, ગુપ્તિ, પરિષદ્ધ, યતિધર્મ, ભાવના, અને ચારિત્ર છે. (સંવરતત્ત્વના એ ) સત્તાવન લેદ છે ॥ ૨૫॥ નવ. ૭

# વિશેષાથ<sup>°</sup> :

આવતા કર્મનું રાેકાણુ તે સંવર કહેવાય. પૂર્વે કહેલ આશ્રવ તત્ત્વથી વિપરીત આ સંવર તત્ત્વ છે. તેના ૫૭ ભેદ આચરવાથી નવાં કર્મ આવતાં નથી. તે ૫૭ ભેદ આગળની ગાથાઓમાં કહેવાશે, અને અહિં શખ્દાર્થ માત્ર કહ્યો છે. તે આ પ્રમાણે—

सम् क्येट सम्यक्ष् प्रकारे [क्येट सम्यक्ष ७ पथे। यन यतना पूर्व के क्षित क्येट यति विच्ये हित क्येट याति विच्ये हित क्येट याति सिमिति, तथा केना विक्षेत्र सारमां पडता प्राण्डी नुं गुष्यते नरक्षण थाय ते गुष्ति तथा पिन्सिमनतात् सर्व आशुधी सम्यक्ष प्रकारे सह नस्ड कि करवुं ते पिष्वह तथा मेक्सिमार्ग मार्ग के यत्न करे, ते यति क्येने तेने। धर्म ते यतिधर्म तथा मेक्सिमार्ग प्रत्ये सावनी वृद्धि थाय तेवुं चिन्तवन ते मावना, तथा चय क्येट काक कर्मने। संयथ संयु तेवुं चिन्तवन ते मावना, तथा क्येट क्येट क्येट क्येट क्येट क्येट के संवरतत्त्वना द्रव्य क्येट साव सेवुं स्वरूप ते। पहिली गाथाना क्या मां कर कहुं छे.

क्षभितिका अने गुप्तिका इरिया भासेसणादाणे, उच्चारे समिईसु अ । मणगुत्ती, वयगुत्ती, कायगुत्ती तहेव य ॥२६॥

સંસ્કૃત અનુવાદ.

ईयोभावैषणादानान्युच्चारः समितिषु च । मनागुप्तिर्वाचोगुप्तिः कायगुप्तिस्तथैव च ॥२६॥ शण्द्रार्थः --

इरिया-धर्या समिति
भासा-लाषा समिति
एसणा-च्येषणा समिति
आदाणे-व्यादान समिति
उच्चारे-ઉચ્ચाર (ઉત્સર્ગ)
समिति
समिईसु-पांच समितिच्ये।भां

अ-तथा, वणी मणगुत्ती-भने।गुप्ति वयगुत्ती-वयनगुप्ति कायगुत्ती-कायगुप्ति तहेव-तेभक य-वणी (अथवा छ हपूर्त्ति भाटे)

#### અન્વય સહિત પદ<sup>ર</sup>છેદ

सिमिईसु इरिया भासा पसणा आदाणे अ उच्चारे। तह एव मण गुत्ती वय गुत्ती य काय गुत्ती। १२६॥

### ગાથાથ<sup>°</sup>ઃ—

પાંચ સમિતિઓમાં ઇર્યા સમિતિ, ભાષા સમિતિ, એષણા સમિતિ, આદાન (આદાનભંડમત્ત નિક્ષ્મેવણા) સમિતિ, અને ઉચ્ચાર સમિતિ (એટલે ઉત્સર્ગ સમિતિ અથવા પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ) છે. તથા મનાગુષ્તિ, વચનગુષ્તિ, અને કાયગુષ્તિ છે. ॥ २६॥

### વિશેષાથ<sup>°</sup> :-

સમ્યક્ પ્રકારના ઉપયોગ પૂર્વક જે પ્રવૃત્તિ તે सिमिति અને સમ્યક્ પ્રકારે ઉપયોગ પૂર્વક નિવૃત્તિ તથા પ્રવૃત્તિ તે गुद्ति કહેવાય. ત્યાં સમિતિના પ ભેદ તથા ગુપ્તિના ૩ ભેદ આ પ્રમાણે છે—

- १. इर्या समिति-ઇર્યા એટલે માર્ગ, તેમાં ઉપયોગ પૂર્વ ક ચાલવું તે इर्या समिति. અહિં માર્ગ માં યુગ માત્ર ( ૩ા હાથ) ભૂમિને દષ્ટિથી જેતાં અને સજીવ ભાગના ત્યાગ કરતાં ચાલવું તે ઇર્યા સમિતિ છે.
- ર भाषा समिति-સમ્યક્ષ્ પ્રકારે નિરવઘ (નિર્દોષ) ભાષા છાલવી તે भाषा समिति. અહિં સામાયિક-પાસહવાળા શ્રાવક અને સર્વ વિરતિવંત મુનિ મુખે મુહપત્તિ શખી નિરવઘ વચન છાલે તો ભાષા સમિતિ જાણવી, અને જે મુહપત્તિ વિના નિરવઘવચન છાલે તો પણ ભાષા અસમિતિ જાણવી.
- રૂ एषणा समिति-સિદ્ધાન્તમાં કહેલી વિધિ પ્રમાણે ૪૨ દેવ રહિત આહાર ગ્રહેણુ કરવા તે એષણા સમિતિ મુખ્યત્વે મુનિ મહા-રાજને અને ગૌણતાએ યથાયાગ્ય પૌષધાદિ વ્રતધારી શ્રાવકને હાય છે.

४ आदान सिमिति-वस्त्र-પાત્ર આદિ ઉપકરણોને જોઈ પ્રમાજ (સ્વચ્છ કરી) લેવાં મૂકવાં તે આદાન સમિતિ. એનું બીજું નામ

<sup>૧</sup> આદાનભાં ડમત્ત નિકૃખેવણા સમિતિ પણ છે.

उत्सर्ग सिमिति वडी रनीति <sup>3</sup> લઘુનીતિ - અશુદ્ધ - આહાર વધેલ આહાર-નિરુપયાગી થયેલ ઉપકરણ ઇત્યાદિના વિધિ પૂર્વ ક ત્યાગ કરવા ( પરઠવવું) તે ઉત્સર્ગ સિમિતિ, આનું બીજું નામ पारिष्ठापनिका सिमिति पणु છે.

१ मनोगुष्ति-भनने सावध मार्णना विચारमांथी रे। ४९ ( अने सम्यक्ष विચारमां प्रवर्षावतुं) ते भने। शृष्ति उ प्रधारे छे. त्यां भनने आत्त्रांध्यान-रोद्रध्यान ३ पी हुध्यांनमांथी रे। ४९ ते १ अकुशल निवृत्ति, धर्माध्यान-शुक्ष्यानमां प्रवर्षावतुं ते र कुशलप्रवृत्ति, अने डेविस लगविते सर्वाया मने। योगने। निरे। ध-अलाव थाय ते वणते योगनिरे। इप भने। शृष्ति दे। य छे.

ર वचनगुष्ति-સાવધ વચન ન બાલવું (અને નિરવધ વચન બાલવું) તે વચનગુષ્તિ, તેના બે ભેદ છે. શિરઃકંપન વગેરેના પણ ત્યાગ પૂર્વક મૌનપાશું રાખવું તે मौनावलिम्बनी, અને વાચનાદિ વખતે મુખે મુહપત્તિ રાખી બાલવું તે વાક્કનિયમિની વચનગુષ્તિ જાણવી.

પ્રક્ષઃ-ભાષાસમિતિ અને વચનગુષ્તિમાં શું તફાવત ?

ઉત્તરઃ–વચનગુપ્તિ સર્વથા વચનનિરાધ રૂપ, અને નિરવઘવચન બાલવારૂપ બે પ્રકારની છે, અને ભાષાસમિતિ તાે નિરવઘવચન બાલવા-રૂપ એકજ પ્રકારની છે. એમ નવતત્ત્વની અવચૂરીમાં કહ્યું છે.)

3 कायगुष्ति-કાયાને સાવઘ માર્ગમાંથી રાેકી નિરવધ કિયામાં જોડવી તે કાયગુષ્તિ છે પ્રકારની છે. ત્યાં ઉપસર્ગાદ પ્રસ'ગે પણ કાયાને અલાયમાન ન કરવી તથા કેવલિ ભગવ'તે કરેલા કાયયાગના નિરાધ તે चेष्टानिवृत्ति કાયગુષ્તિ, અને સિદ્ધાંતમાં કહેલી વિધિ પ્રમાણે

१ भंडमत्त એટલે पात्र मात्र ६ वगेरेने ( જયણા पूर्व 8) आदान=अंહણ કરવાં, અने निक्खेवण=भूक्ष्वां ते.

૨ ઝાડાે ૩ પેસાખ ૪ **પરિષ્ઠા**વ**ન** એટલે પરઠવલું –વિધિ પૂર્વ'ક છે ડેલું તે.

ગમન-આગમન આદિ કરવું તે ચથાસ્ત્રચેલ્ટાનિયમિની કાયગુપ્તિ છે. એ પ્રમાણે પાંચ સમિતિ તે કુશલમાં (સન્માર્ગમાં) પ્રવૃત્તિરૂપ છે, અને ત્રણ ગુપ્તિ તે કુશલમાં પ્રવૃત્તિ તથા અકુશલથી નિવૃત્તિ રૂપ છે. એ આઠ પ્રવચન માતા ગણાય છે. કારણ કે એ આઠથી સંવર ધર્મરૂપી પુત્ર ઉત્પન્ન થાય છે, અને તે ધર્મપુત્રનું પાલન પાષણ થાય છે. એ આઠ પ્રવચન માતા વ્રતધારી શ્રાવકને સામાયિક-પાસ- હમાં અને મુનિને હંમેશાં હોય છે.

।। इति ५ समिति ३ गुप्ति ॥ 'परिषद्धे।

# खुहा पिवासा सी उण्हं, दंसाचेलारइत्थिओं । विकास किया निसीहिया सिज्जा, अक्कोस वह जायणा ॥२०॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

क्षुघा पियासा शीतमुख्यां, दंशोऽचेळकेऽरतिस्स्रीकः चर्या नैषेधिकी शय्या, आक्रोशे वधा याचना ॥२७॥

શેષ્દ્રાર્થ :---

खुहा क्षुधा परिषद्ध
पिवासा-पिपासा परिषद्ध
(-तृषा परिषद्ध)
सी-शीत परिषद्ध
उण्हं-७०७ परिषद्ध
दंस-६ंश परिषद्ध
अचेळ-अयेसь परिषद्ध
अरइ-अरित परिषद्ध

त्यिओ-स्त्री परिषद्धं चरिया-यर्था परिषद्धं निसीहिया-नैषेधिधी परिषद्धं (स्थान परिषद्धं) सिज्जा-शय्या परिषद्धं अकोस-आडीश परिषद्धं वह-वध परिषद्धं जायणा-यायना परिषद्धं

અન્વય સહિત પદરછેદ ગાથાવત્-પરન્તુ दंस अचेल अरइ (इ) त्थिओ, इति ॥ गाथार्थः :—

ક્ષુધા પરિષદ્-પિપાસા (તૃષા) પરિષદ, શીતપરિષદ, ઉષ્ણુ પરિષદ,

**દ'શ પરિષ**હ, અચેલક, અરતિ, સ્ત્રી, ચર્યા, નૈષેધિકી ( સ્થાન ) શય્યા, આક્રાેશ, વધ, અને યાચના પરિષહ**ાા** ૨૭ ॥

## વિશેષાર્થ:---

परि-समस्त પ્રકારे (કષ્ટને) सह-सહન કરવું પણ धર્મ માર્ગનો ત્યાગ ન કરવા તે परिषह કહેવાય. તે ૨૨ પરિષદ્ધમાં દર્શન (સમ્યક્ત્વ) પરિષદ્ધ અને પ્રજ્ઞા પરિષદ્ધ એ બે પરિષદ્ધ ધર્મના ત્યાગ ન કરવા માટે છે, અને ૨૦ પરિષદ્ધ કર્મની નિર્જરા કરવા માટે છે, તે ૨૨ પરિષદ્ધ અનુક્રમે આ પ્રમાણે છે—

- १ क्षुघा परिसह-क्षुधा વેદનીય સર્વ અશાતા વેદનીયથી અધિક છે, માટે તેવી ક્ષુધાને પણ સહન કરવી પરન્તુ અશુદ્ધ આહાર ગ્રહણ ન કરવા, તેમજ આર્ત્ત<sup>દ</sup>યાન ન કરવું તે ક્ષુધા પરિષ**હ**ના વિજય કર્યા કહેવાય.
- ર पिपासा परिसह-પિપાસા-એટલે તૃષાને પણ સમ્યક્ષ્ પ્રકારે સહન કરવી પરન્તુ સચિત્ત જળ અથવા મિશ્ર જળ પીવું નહિ, સંપૂર્ણ 3 ઉકાળાવાળું ઉષ્ણુ જળ આદિ અને તે પણ સિદ્ધાંતમાં કહેલી વિધિ પ્રમાણે નિદેષિ પ્રાપ્ત થયું હાય તો જ પીવું. તે તૃષા પરિષહ.
- ર શીત પરિષદ્દ—અતિશય ટાઢ પડવાથી અંગાયાંગ અકડાઈ જતાં હાય તા પણ સાધુને ન કલ્પે તેવા વસ્ત્રની ઈચ્છા અથવા તાપણીએ, તાપવાની ઇચ્છા માત્ર પણ ન કરે, તે શીત પરિષહ.
- ૪ ૩૫૦૦ પરિષદ્દ-ઉન્હાળાની ઋતુમાં તપેલી શિલા અથવા રેતી ઉપર ચાલતા હાય અથવા તાપ સખત પડતા હાય તે વખતે મરણાન્ત કષ્ટ આવ્યે પણ છત્રની છાયા અથવા વસ્ત્રની છાયા અથવા વીંઝણાના વાયુ, કે સ્નાન-વિલેપન આદિકની ઇચ્છા માત્ર પણ ન કરે, તે ઉષ્ણ પરિષહ.

५ दंश परिषह-વર્ષા કાળમાં ડાંસ-મચ્છર-જૂ-માંકડ ઇત્યાદિ ક્ષુદ્ર જંતુઓ ઘણા ઉત્પન્ન થાય છે, તે જંતુઓ બાણના પ્રહાર સરખા ડંખ મારે તાપણ ત્યાંથી ખસી અન્ય સ્થાને જવાની ઇચ્છા ન કરે, તેઓને ધૂમ્ર આદિ પ્રયોગથી બહાર કાઢે નહિં, તેમજ તે જીવાે ઉપર દ્વેષ પણ ચિંતવે નહિં, પરંતુ પાતાની ધર્મની દહતા ઉપજાવવામાં નિમિત્તભૂત માને, તે દંશ પશ્ચિહ જીત્યાે કહેવાય.

દ अचेल परिषह-વસ્ત સર્વથા ન મળે, અથવા જીથું પ્રાય: મળે, તો પણ દીનતા ન ચિંતવે, તેમજ ઉત્તમ ખડુ મૂલ્યવાન વસ્ત ન ઇચ્છે, પરન્તુ અલ્પ મૂલ્યવાળું જીર્ણુ વસ્ત્ર ધારણુ કરે, તે અચેલ પરિષ્ઠ. અહીં અચેલ એટલે વસ્ત્રના સર્વથા અભાવ અથવા જીર્ણુ વસ્ત્ર એમ બે અર્થ છે. જીર્ણુ વસ્ત્ર ધારણુ કરવું, તે પણુ પરિગ્રહ છે, એમ કહેનાર અસત્યવાદી છે, કારણુ કે સંયમના નિર્વાહ પૂરતું જીર્ણુ પ્રાય: વસ્ત્ર મમત્વરહિત ધારણુ કરવાથી પરિગ્રહ ન કહેવાય, એજ શ્રી જિનેન્દ્રવચનનું રહસ્ય છે.

૭ अरित परिषह—અરિત એટલે ઉદ્વેગભાવ. સાધુને સંયમમાં વિચરતાં જ્યારે અરિતનાં કારણ અને, ત્યારે સિદ્ધાન્તમાં કહેલાં ધર્મ-સ્થાના ભાવવાં, પરન્તુ ધર્મ પ્રત્યે ઉદ્વેગભાવ ન કરવા, કારણ કે ધર્માન્તુષ્ઠાન તે ઇન્દ્રિયાના સંતાષ માટે નથી, પરંતુ ઇન્દ્રિયાના અને આત્માના દમન માટે છે; તેથી ઉદ્વેગ ન પામવા; તે અરિત પરિષદના જય કર્યા કહેવાય.

૮ स्त्रीपरिषह-સ્ત્રીઓને સંયમ માર્ગમાં વિધ્નકર્તા જાણીને તેમને સરાગ દહિટએ ન જેવી; તેમજ સ્ત્રી પાતે વિષયાર્થ નિમંત્રણા કરે તે પણ સ્ત્રીને આધીન ન થવું, તે સ્ત્રી પરિષહના વિજય કહેવાય, તેમજ સાધ્વીને પુરુષ પરિષહ આમાં અંતર્ગત સમજવા.

९ चर्चा परिषह-ચર્ચા એટલે ચાલવું, વિહાર કરવા, અર્થાત્ મુનિએ એક સ્થાને અધિક કાળ ન રહેતાં માસકલ્પની મર્યાદા પ્રમાણે (૮ શેષકાળના અને ૧ વર્ષાકાળના ચામાસાના એ રીતે) નવકલ્પી વિહાર કરવા, પણ તેમાં આળસ ન કરવી, તે ચર્ચા પરિષદ્ધના વિજય કહેવાય. १० तैषेधिकी परिषह-शून्य गृह, रमशान, सर्पाणिक्षः सिंह्रेगुई। धत्यादि स्थाने। मां रहेवुं अने त्यां प्राप्त थता उपसर्गाथी अणायमान न थवुं, अथवा स्त्री, पशु, नपुंसङ आदि रहित अने संयमना निर्वाह ये। अय स्थानमां रहेवुं, ते तैषेधिडी परिषद्ध छे. पाप अथवा अमना-गमनने। निषेध केमां छे, ते तैषेधिकी अेटवे स्थान डहेवाय. आनुं भीलुं नाम निषद्या परिषह अथवा स्थान परिषह पशु डहेवाय.

११ शच्या परिषह-ઉ'ચી-નીચી ઈત્યાદિ પ્રતિકૂળ શચ્યા મળવાથી ઉદ્વેગ ન કરે તેમજ અનુકૂળ શચ્યા મળવાથી હર્ષ ન કરે તે શચ્ચા પરિષહ.

१२ आक्रोश परिषह-મુનિના કાઈ અજ્ઞાની મનુષ્ય તિરસ્કાર કરે તા મુનિ તે તિરસ્કાર કરનાર પ્રત્યે દ્વેષ ન કરે; પરંતુ તેને ઉપકારી માને તે આક્રોશ પરિષદ્ધ જીત્યા ગણાય.

१३ वध परिषह—સાધુને કાઇ અજ્ઞાની પુરુષ દંડ, ચાબુક આદિકથી આકરા પ્રહાર કરે, અથવા વધ પણ કરે, તો પણ સ્કંધક-સૂરિના ઘાણીમાં પીલાતા ૫૦૦ શિષ્યોની પેઠે વધ કરનાર ઉપર દ્વેષ ન કરતાં ઉલટા માલમાર્ગમાં મહા ઉપકારી છે, એમ માને, અને એવી ભાવના ભાવે, કે "કાઈ જીવ મને (મારા આત્માને) હણી શકતા નથી, પુદ્દગલરૂપ શરીરને હણે છે અને તે શરીર તા મારાથી ભિન્ન છે, શરીર તે હું નથી. અને હું તે શરીર નથી. તથા મને આ પુરુષ જે દુઃખ આપે છે, તે પણ પૂર્વે આંધેલા કર્મના ઉદય છે, જો તેમ ન હાય તા એ પુરુષ મને છાડીને બીજાને કેમ હણતા નથી? આ હણનાર તા કેવળ નિમિત્તમાત્ર છે, ખરૂં કારણ તા મારાં પૂર્વ ભવનાં કર્મ જ છે." હત્યાદિ શુભ ભાવના ભાવે, તે વધ પરિષહ જીત્યા કહેવાય.

१४ याचना परिषह-साधु डेाઇ पण वस्तु (तृष् ढेंडुं छत्याहि पण्) भाग्या विना अढण न डरे, ओवा तेमना धर्म छे, तेथी हुं शत्माह छुं, धनाढय छुं, ते। भाराथी जील पासे डेम भागी शक्षय १ छत्याहि भान अने सल्ला धारण डर्या विना घेर घेर लिक्षा भागवी, ते याचना परिषढ छत्या डढेवाय.

# अलाभ रोग तणफासा, मल सकार परीसहा । पन्ना अन्नाण सम्मत्तं इअ बावीस परीसहा ॥२८॥

#### સંસ્કૃત અનુવાદ

अलाभरोगतृणस्पर्धाः, मलसत्कारपरिषद्धौ ॥ प्रज्ञा अज्ञानं सम्यक्त्यमिति द्वाविद्यतिः परिषद्धाः ॥२८॥

अलाभ-व्यक्षाक परिषद्ध
रोगा-रे।ग परिषद्ध
तणफासा-तृष्ड्रस्पश् परिषद्ध
मल-भक्ष परिषद्ध
सक्कार-सत्धार परिषद्ध
परीसहा-परिषद्ध

पन्ना-प्रता परिषद्धं अन्नाण-अज्ञान परिषद्धं सम्मत्तं -सम्बद्धत्व परिषद्धं इअ-यो प्रभाष्ट्रे वावीस-णावीसं परीसहा-परिषद्ध

અન્વય સહિત પદચ્છેદ.

ગાયાવત્—

#### ગાથાર્થઃ-

અલાભ—રાેગ—તૃણુસ્પર્શ —મલ અને સત્કાર પરિષહે—પ્રજ્ઞા અજ્ઞાન–અને સમ્યક્<sub>ર</sub>વ એ પ્રમાણે ૨૨ પરિષહેા છે. ાા૨૮ાા

#### વિશેષાથ<sup>ુ</sup>ઃ–

१५ अलाम परिषह-માન અને લજ્જા છોડીને ઘેર ઘેર ભિક્ષા માગવા છતાં પણ વસ્તુ ન મળે તો "લાભાન્તરાય કર્મ ના ઉદય છે, અથવા સ્હેજ તપવૃદ્ધિ થાય છે." એમ સમજને ઉદ્વેગ ન કરવા, તે અલાભ પરિષદ્ધના જય કહેવાય.

१६ रोगपरिषह–જવર (તાવ) અતિસાર (ઝાડા) આદિ રાગ પ્રગટ થતાં જિનક્ષ્લ્પી આદિ કલ્પવાળા મુનિએા તે રાગની ચિકિત્સા ન કરાવે, પરન્તુ પાતાના કર્મના વિપાક ચિંતવે, અને સ્થવિર કલ્પી (ગચ્છવાસી) મુનિ હાય, તે આગમમાં કહેલી વિધિ પ્રમાણે નિરવદ્ય (નિર્દોષ) ચિકિત્સા કરાવે અને તેથી રાગ શાન્ત થાય અથવા ન થાય, તા પાણ હવે કે ઉદ્દેગ ન કરે, પરન્તુ પૂર્વ કમેના વિપાક (ઉદય) ચિંતવે, તે રાગ પરિષદ જિત્યા ગણાય.

રબ તૃખસ્વર્શ પરિષદ્દ–ગચ્છથી નિકળેલા જિનકલ્ય આદિ કલ્ય ધારી મુનિને તૃષ્ણુના (ડાલ આદિ ઘાસના રાા હાથ પ્રમાણ) સંથારા હોય છે, તેથી તે તૃષ્ણુની અણીઓ શરીરમાં વાગે તા પણ વસ્ત્રની ઇચ્છા ન કરે, તથા ગચ્છવાસી (સ્થવિરકલ્યી) મુનિને વસ્ત્રના પણ સંથારા હાય છે, તે પણ પ્રતિકુળ પ્રાપ્ત થયા હાય, તા દીનતા ધારણ ન કરે, તે તૃષ્ણસ્પર્શ પરિષહના વિજય ગણાય.

१८ मल परिषह—સાધુને શુંગાર-વિષયના કારણરૂપ જળસ્તાન. દ હાય નહિ, તેથી પરસેવા વગે દેશી શરી દે મેલ ઘણા લાગ્યા હાય. અને દુર્ગ ધ આવતી હાય, તા પણ શરીરની દુગ ધી ટાળવા માટે જળથી. સ્તાન કરવાનું ચિંતવન પણ ન કરે, તે મલ પરિષહ જીત્યા ગણાય.

१९ सत्कारपरिषह-साधु पाताना धर्षा भान-सत्कार क्षेत्रभां थता हेणीने भनभां ७५ न पाभे, तेभक सत्कार न थवाथी उद्वेश न करे, ते सत्कार परिषढ छत्था क्षेत्रवाय.

ર प्रज्ञा परिषह—પાતે અહુશ્રુત (અધિક જ્ઞાની) હોવાથી અનેક લેકિને પ્રશ્નોના ઉત્તર આપી સંતુષ્ટ કરે, અને અનેક લેકિક તે અહુ શ્રુતની બુદ્ધિની પ્રશાંસા કરે. તેથી તે અહુશ્રુત પોતાની બુદ્ધિના ગર્વ ધરી હર્ષ ન કરે, પરંતુ એમ જાણે કે, ''પૂર્વે મારાથી પણ અનંત- શુણુ બુદ્ધિવાળા જ્ઞાનીએ થયા છે, હું કાેણુ માત્ર છું?'' ઇત્યાદિ ચિંતવે, તે પ્રજ્ઞા પરિષહ જીત્યા કહેવાય.

२१ अज्ञान परिषह—સાધુ પાતાની અલ્પબુદ્ધિ હાેવાથી આગમ વગેરૈનાં તત્ત્વ ન જાણે, તાે પાતાના અજ્ઞાનતાના સંયમમાં ઉદ્વેગ ઉપજે એવા ખેદ ન કરે, કે ''હું આવી ઉગ્ર તપશ્ચર્યાદિ સંયમવાળા છું. તાેપણુ આગમતત્ત્વ જાણુતાે નથી, બહુશ્રુતપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. ઈત્યાદિ ખેદ-ઉદ્દેગ ધારણ ન કરતાં મતિજ્ઞાનાવરણીયના ઉદય વિચારી સંયમભાવમાં લીન થાય,તે અજ્ઞાન પરિષદ્ધ જીત્યા ગણાય.

રર सम्यक्त्व परिषह—અનેક કષ્ટ અને ઉપસર્ગ ધામ થવા છતાં પણ સર્વ જ્ઞભાષિત ધર્મની શ્રદ્ધાથી ચળાયમાન ન થવું, શાસ્ત્રોના સૂક્ષ્મ અર્થ ન સમજાય તા વ્યામાહ ન કરવા, પરદર્શનમાં ચમત્કાર દેખી માહ ન પામવા, ઇત્યાદિ સમ્યક્ત્વ પરિષદ્ધના જય કહેવાય.

૨૨ પરિષદ્ધમાં કર્મ'ના ઉદય અને ગુણસ્થાનકનું કાેેેેડડ.

| પરિષ <b>હ</b>                                                                | કયા કર્માના<br>ઉદયથી ?            | કયા ગુણુ–<br>સ્થાન સુધી ? |   |
|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|---------------------------|---|
| ક્ષુધા–પીપાસા–શીત–ઉષ્ણ<br><b>દ'શ</b> –ચર્યા-શયા-મલ-વધ-<br>રાગ–તૃણસ્પર્શ–એ ૧૧ | અશાતા વેકની-<br>યના ઉદ્વયથી       | ૧ થી ૧૩                   |   |
| પ્રજ્ઞા પરિષહ                                                                | જ્ઞાનાવરણીયના<br>ક્ષયેાપશમથી      | ૧ થી ૧૨                   | : |
| અજ્ઞાન પરિષહ                                                                 | જ્ઞાનાવરણીયના<br>ઉદ્દયથી          | ૧થી ૧૨                    |   |
| સમ્યક્ <sub>ત્વ</sub> પરિષહ                                                  | <b>દર્શન</b> માેહનીય-<br>ના ઉદયથી | ૧થી ૯                     |   |
| અલાભ                                                                         | લાભાન્તરાયના<br>ઉદય <b>થી</b>     | ૧થી ૧૨                    |   |
| અક્રોશ₋અરતિ-સ્ત્રી-નિષદ્યા<br>અચેલ–યાચના-સત્કાર એ ૭                          | ચારિત્રમાહની-<br>યના ઉદ્દયથી      | ૧થી ૯                     |   |

## ાા સમકાળે ૨૦ પરિષહાા

શીત અને ઉષ્ણુ, તથા ચર્ચા અને નિષદા, એ ચાર પરિષહમાંથી સમકાળે એ અવિરાધી પરિષહ હોય, માટે સમકાળે એક જીવને ઉત્કૃષ્ટથી ÷ ૨૦ પરિષહ હોય છે, અને જઘન્યથી પૂર્વેક્તિ ચારમાંના અવિરાધી એ પરિષહ હોય છે.

ા અનુકૃળ અને પ્રતિકૂળ તથા શીત અને ઉષ્ણુ પરિષ્હા

સ્ત્રી પરિષદ, પ્રજ્ઞા પરિષદ અને સત્કાર પરિષદ એ ત્રણ અનુકૂળ પરિષદ છે, અને શેષ પ્રતિકૂળ પરિષદ છે. તથા સ્ત્રી પરિષદ અને સત્કાર પરિષદ એ એ શીતલ પરિષદ છે. અને શેષ ૨૦ ઉષ્ણુપ પરિષદ છે.

# ॥ इति २२ परिषह ॥

દશ યતિ ધમ<sup>°</sup>

# खंती महव अज्जव, मुत्ती तव संजमे अ बोधव्वे। सच्चं सोअं आकिंचणं च बंभं च जइधम्मो ॥२९॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

क्षान्तिर्मार्द्व आर्ज्ञ हो, मुक्तिः तपः संयमण्च वोद्धन्यः सत्यं शौचमाकिचन्यं च ब्रह्म च यतिधर्मः ॥२९॥

÷ તત્ત્વાર્થમાં સમકાળે ૧૯ પરિષહતા ઉદય કહ્યો છે.

૨ આત્માને શાતા-સુખરૂપે વેદાય, પરંતુ કષ્ટ ન પડે, તે અનુકૂળ પરિષહ.

૩ આત્માને જેમાં અશાતા-દુ:ખનેા અનુભવ હોય, તે પ્રતિકૂળ પરિષહ.

४ ळवने शान्ति ७त्पन्न अरनार, ते शीतक परिषक्ष.

પ જીવને અશાન્તિ ઉત્પન્ન કરનાર િતે ઉષ્ણુ પરિષદ. અહિં પ્રદ્યા પરિષદ અનુકૂળ–સુખરૂપ છે, તો પણ ઝુદ્ધિનો ગર્વ, ચિત્તની અગંભીરતા વડે અશાન્તિ રૂપ (અધીરતા રૂપ) હોવાથી ઉષ્ણ પરિષદ છે.

૧ શીત અને ચર્યા. અથવા શીત અને નિષદ્યા, અથવા ઉષ્ણ અને ચર્યા અથવા ઉષ્ણુ અને નિષદ્યા એમ ચાર રીતે એ એ અવિરાધી પરિષદ સમકાળ જાણવા.

#### અન્વય સહિત પદચ્છેદ

खंती, महव, अङ्जव, मुत्ती, तव संजमे सच्चं, सोअं, आर्किचणंच बंभंच जङ्धस्मो बोधव्वे ॥ २९ ॥

#### શખ્દાથ :-

स्रंती-क्षभा मह्व-नभ्रता अज्जव-सरणता मुत्ती-निराणापणुं तव-तपश्चर्या संजमे-संयभ वोधटवे-अष्णुवा सच्चं-सत्य सोअं-शौय-पित्रता आकिंचणं-अिः यनपशुः बंभं-प्रह्मयर्थ, गुरुकुणवास च-अने, तथा, वणी जइधम्मो-यतिधभं, भुनिधभं

#### ગાથાથ' :--

ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા, નિરાળાપણું, તપશ્ચર્યા, સંયમ, સત્ય, પવિત્રતા, અકિ'ચનપણું, અને છ્રહ્મચર્ય એ યતિધર્મ (મ્રુનિધર્મ) જાણવા. ॥૨૯॥

## વિશેષાર્થ :-

खंति (क्षान्ति) એટલે કે હિના અભાવ, તે પહેલા क्षमाधर्म, ते પાંચ પ્રકારે છે. ત્યાં "કાઈએ પાતાનું નુકશાન કર્યા છતાં એ કાઇ વખતે ઉપકારી છે" એમ જાણી સહનશીલતા રાખવી તે उपकार क्षमा "જો હું કો હ કરીશ, તા આ મારૂં નુકશાન કરશે" એમ વિચારી ક્ષમા કરવી તે अपकार क्षमा, "જો કો હ કરીશ તા કર્મ ખંધ થશે" એમ વિચારી ક્ષમા રાખવી તે विपाक क्षमा. "શાસ્ત્રમાં ક્ષમા રાખવાનું કહ્યું છે, તેથી ક્ષમા રાખવી" તે वचन क्षमा (અથવા प्रवचन क्षमा), અને " આત્માના ધર્મ ક્ષમા જ છે" એમ વિચારી ક્ષમા રાખવી તે હર્મ ક્ષમા. એ પાંચે ય ક્ષમા યથાયાં અ આદરવા લાયક છે, પરન્તુ કો હ કરવા યુક્ત નથી. એમાં સર્વોત્કૃષ્ટ ક્ષમા ધર્મ ક્ષમા છે. ર मાર્વ નમ્પ્રતા, નિરિભમાનપા હું.

३ आर्जव-सरणता निष्डपटपर्

४ मुक्ति-निर्देशिपाधुः

५ तप ઇચ્છાના રાધ કરવા તે તપ, અહિં સંવર તત્ત્વમાં કહ્યો. અને આગળ નિર્જરા તત્ત્વમાં પણ કહેવાશે, માટે તપથી સંવર અને નિજ્જરા બન્ને થાય છે, એમ જાણવું. કારણ કે સમ્યગ્ નિજ્જરામાં સંવરધર્મ પણ અંતર્ગત હાય છેજ.

६ सं यम-सं - સમ્યક્ષ્ પ્રકારના यम-૫ મહાવ્રત અથવા ૫ અહુ-વ્રત તે સં यम धर्म કહેવાય, ત્યાં મુનિના સં યમધર્મ અહિં સાદિ રૂપ ૫ મહાવ્રત ૫ ઇન્દ્રિયનિગ્રહ, ૪ કષાયના જય, અને (મન, વચન કાયાના અશુભ વ્યાપાર રૂપ) ૩ દંડની નિવૃત્તિ એમ ૧૭ પ્રકારના છે.

७ सत्य-सत्य, હિતકારી, માપસર, પ્રિય-ધર્મ'ની પ્રેરણા આપ-નારાં વાકચા બાલવાં.

૮ જ્ઞૌच-પવિત્રતા, મન, વચન, કાયા અને આત્માની પવિત્રતા, મુનિઓ બાહ્ય ઉપાધિ રહિત હોવાથી મનથી પવિત્ર હોય છે, વચનથી સમિતિ-ગૃપ્તિ જાળવવાને સત્યવચન બાલનારા હોવાથી પવિત્ર હોય છે. તપસ્વિ હોવાથી તેઓના શારીરિક મેલા બળી જવાથી તેઓની કાયા પવિત્ર હોય છે. અથવા મળ-મૂત્રાદિ અશુચિઓની યથાયોગ્ય શુદ્ધિ કરનાર હોય છે. અને રાગદ્વેષના ત્યાગનું તેઓનું લક્ષ્ય હોવાથી આત્માને પણ પવિત્ર કરતા હોય છે, આમ દ્રવ્યથી અને ભાવથી પવિત્રતા, તે શૌચ.

९ आकिञ्चन्य-(किञ्चन-કંઇ પણ अ નહિ અર્થાત્) કંઈ પણ પરિગ્રહ ન રાખવા તે અકિંચન ધર્મ, તેમજ મમત્વ પણ ન રાખવું તે અકિંચન ધર્મ છે. (અહિં તહિતના નિયમથી ''અ" ને ''આ થયા છે.)

૧૦ ब्रह्मचर्य-મન-વચન-કાયાથી વૈકિયશરીરી (-દેવી) સાથે તથા ઐદારિક શરીરી (-મનુષ્યણી અને તિર્ય'ચિણી, સાથે મૈથુનના (કરવું કરાવવું અને અનુમાદવું એ ૩ કરણથી) ત્યાગ, તે (3×૨×૩=) ૧૮ પ્રકારનું પ્રદ્મચર્ય જાણવું, અથવા ગુરુકુળવાસ— એટલે ગુરુની આજ્ઞામાં અને સાધુ સમુદાયમાં રહી, તેના નિયમાને અનુસરી જ્ઞાન અને આચાર શિખવા, તે પશુ પ્રદ્માચર્ય કહેવાય છે. એ ૧૦ પ્રકારના ચતિધર્મ કહો.

॥ इति १० यतिधर्म ॥

ખાર ભાવના--

# पढममणिच्चमसरणं, संसारो एगया य अन्नत्तं। असुइत्तं आसव संवरो य तह णिज्जरा नवमी॥३०॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

प्रथममनित्यमशरणं, संसार एकता चान्यत्वं । अशुचित्वमाश्रवः संवरश्च तथा निज्जंरा नवमी ॥३०॥ शक्टाशः---

पडमं-पहें शी अणिच्चं - अनित्य कावना असरणं - अशरखु कावना संसारो - संसार कावना एगया - એક्टव कावना य-वणी अन्नत्तं - अन्यत्व कावना

असुइत्तं-अशुचित्व सावना आसव-आश्रव सावना संवरो-संवर सावना य-वणी तह-तथा णिङ्जरा-निकर्ण रा सावना नवमी-नवभी

અન્વય સહિત **પ**દચ્છેદ

पढमं अणिच्चं असरणं संसारा एगया य अन्नतः । असुइतः आसव य संवरो तह नवमी णिङ्जरा ॥३०॥

ગાથાર્થઃ—

ેહેલી અનિત્ય, અશરણ, સંસાર, એકત્વ, અન્યત્વ, અશુચિત્વ, આશ્રવ, અને સંવર તથા નવમી નિજજેશ ॥૩૦॥

#### વિશેષાથ<sup>°</sup> :---

१ अनित्य भावना—''લક્ષ્મી, કુંદુમ્ખ, યોવન, શરીર, દેશ્ય પદાર્થી એ સર્વ વિજળી સરખા ચપલ-વિનાશવાત છે, આજ છે અને કાલે નથી.'' ઇત્યાદિ રીતે વસ્તુઓની અસ્થિરતા ચિંતવવી તે. २ अशरण-भावना—''દુ:ખ અને મરણ વખતે કે છે કોઇતું શરણ નથી." ઇત્યાદિ ચિંતવવું તે.

संसार-भावना—''ચાર ગતિરૂપ આ સંસારમાં નિરંતર ભમલું પડે છે. જે અનેક દુ:ખાેથી ભરેલા છે સંસારમાં-માતા સ્ત્રી થાય છે, અને સ્ત્રી માતા થાય છે. પિતા પુત્ર થાય છે. પુત્ર મરીને પિતા થાય છે, માટે નાટકના દશ્ય સરખાે વિલક્ષણ આ સંસાર સર્વથા ત્યાગ કરવા ચાગ્ય છે,'' ઇત્યાદિ ચિંતવલું તે સંસાર ભાવના.

४ एकत्व-भावना—''આ જીવ એકલાે આવ્યો છે, એકલાે જવાના છે અને સુખ-દુ:ખાદિ પણ એકલાે જ ભાગવે છે, કાેઈ સહાયકારી થતું નથી.'' ઈત્યાદિ ચિંતવવું તે.

પ अन्यत्व-भावना—''ધન, કુટું' ખપરિવાર, તે સર્વ અન્ય છે, પણ તે રૂપ હું નથી, હું આત્મા છું, હું શરીર નથી પરન્તુ તે મારાથી અન્ય છે." ઇત્યાદિ ચિંતવવું તે.

દ્ अગ્રુचિત્વ-માવના—આ શરીર રસ-રુધિર-માંસ-મેદ-અસ્થિ-મજળ-અને શુક્ર; એ અશુચિમય સાત ધાતુનું ખનેલું છે. પુરુષના શરીરમાં ૯ દ્વાર – ર ચક્ષુ, ર કાન; ર નાક, ૧ મુખ, ૧ ગુદા ૧ લિંગથી હંમેશા અશુચિ વહ્યા કરે છે, અને સ્ત્રીનાં (ર સ્તન, અને ચાનિમાં બે દ્વાર) ૧૨ દ્વારથી હમ્મેશાં અશુચિ વહ્યા કરે છે. વળી-જેના સંગથી અત્તર, તેલ આદિ સુગંધી પદાર્થો પણુ દુર્ગંધરૂપ અને છે, મિષ્ટ આહાર પણુ અશુચિરૂપ થાય છે, તેવા આ શરીરની ઉપરથી દેખાતી સુંદર આકૃતિને અવળી કરી દેખીએ તા, મહા ત્રાસ ઉપજાવે એવી અતિ બિલત્સ હાય છે." ઇત્યાદિ ચિંતવવું તે.

૭ आश्रव-भावना—કર્મને આવવાના ૪૨ માર્ગ પૂર્વે કહ્યા છે, તે મારફત કર્મા નિરંતર આવ્યા જ કરે છે. અને આત્માને નીચા ઉતાર્ચે જ જાય છે. આમને આમ ચાલ્યા કરે, તા આત્માના ઉદ્ધાર કયારે થાય ?" ઇત્યાદિ ચિંતવવું તે.

८ संवर-भावना-समिति, ગુપ્તિ, પરિષહ, યતિધર્મ, ભાવના અને ચારિત્ર, તે સર્વના ૫૭ ભેદ્રોનું સ્વરૂપ ચિંતવલું, અને તે સંવર

તત્ત્વ કર્મા રાેકવાનું સારૂં સાધન છે. તે ન હોય તાે જીવનાે ઉદ્ધાર જ ન થાય, માટે અમુક કર્મા રાેકવા અમુક અમુક સંવર આચરું તાે ઠીક." ઈત્યાદિ ચિંતવવું.

९ निर्जरा-मावना-''आगण कहेवाता निरुक रा तत्त्वना १२ तथना लेहे। नुं स्वइप शिंतववुं, अने अनाहिक्षणना गाढ क्रमेंना नाश निरूक रा विना थर्ध शक्ते तेम नथी. माटे यथाशिक्त तेना आश्रय वर्धश ते। क है। इंड वामत पण मारा आत्माना निस्तार थरी, माटे यथाशिक्त निरूक रानुं सेवन करुं ते। डीक." इत्याहि शिंतववुं.

# लोगसहावा बोही, \*दुब्बहा धम्मस्स साहगा अरिहा। एआओ भावणाओ, भावेअव्वा पयत्तेणं ॥३१॥

संस्कृत अनुवाह स्रोकस्वभावो बोधिदुं र्हाभा धर्मं स्य साधका अर्हन्तः । एता भावना, भावितव्याः प्रयत्नेन ।। ३१ ॥

શબ્દાર્થઃ :--

लोगसहावो-दे। ४२वकाव कावना बोहीदुल्लहा-भे। धिदुर्ध क कावना धम्मस्स-धर्भ ना साहगा-साधि अरिहा-भरिद्ध ते। छे. एआओ-से भावणाओ-लावनासे। भावेअव्वा-लाववी पयत्तेणं-प्रयत्नपूर्वी

અન્વય સહિત પદચ્છેદ.

लोगसहावो, बोहीदुल्लहा, धम्मस्य साहगा अरिहा । प्रयाओ भावणाओ पयत्तेणं भावेअव्वा ॥ ३१ ॥ गाथार्थः-

લાકસ્વભાવ, બાધિ અને ધર્મના સાધક અરિહંતાદિક પણ દુલ લો છે, એ ભાવનાએ પ્રયત્ન પૂર્વક ભાવવી ॥ ૩૧ ॥

<sup>∗</sup> दुल्लहा શબ્દ ૧૧ મી અને ૧૨મી ખન્ને ભાવનામાં સંખ'ધવાળા છે. નવ.–૮

## વિશેષાર્થ :-

१० लोकस्वभाव भावना-કેડ ઉપર બે હાય રાખી, બન્ને પગ પહેાળા કરી ઉભા રહેલા પુરુષની આકૃતિ સરખા આ ષડ્દ્રવ્યાત્મક લોક છે. તેમાં અગાઉ કહેલા છ દ્રવ્યા ભરેલા છે. અથવા તે છ દ્રવ્યા દ્રપજ લાક છે, દરેક દ્રવ્યામાં અનન્તપર્યાયા છે. દ્રવ્યા પાત હિયર છે. અને પર્યાયાની ઉત્પત્તિ અને નાશ થયા જ કરે છે. એટલે દરેક દ્રવ્યામાં દરેક સમયે ઉત્પત્તિ, નાશ અને સ્થિરતા-ધ્રીવ્ય, એ ત્રણ ધર્મ હાય જ છે. જે સમયે અમુક કાઇ પણ એક પર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે, તેજ સમયે અમુક કાઇપણ એક પર્યાય નાશ થયેલા હાયજ છે. અને દ્રવ્ય તા ત્રણેય કાળમાં ધ્રુવ-સ્થિર છેજ. આમ છ એ દ્રવ્યાના પરસ્પરના સંખંધથી એકજાતની વિચિત્ર ઉથલ-પાથલાથી ભરપૂર આ લાકનું-જગત્નું અદ્ભુત અને અકલિત સ્વરૂપ વિચારતાં વિચારતાં પણ ખરેખર તન્મય થઇ જવાથી આત્મા રાગ-દ્રેષથી મુક્ત થઇ જાય છે. માટે તેનું અદ્ભુત સ્વરૂપ સ્યાદ્વાદ દેષ્ટિથી વિચારવું.

ઉંધા વાળેલા સાંકડા તળીયાના સપાટ કુંડાના આકારના અધાલાક છે, શાળીના આકારના તિચ્છાલાક છે. અને મૃદંગના આકારના ઉધ્વેલાક છે. તે લાક દ્રવ્યથી શાધત છે. અને પર્યાયથી અશાધત છે." એમ ચિંતવવું તે.

ફર बोधिदुર્જમ-भावना—"અનાદિ કાળથી સંસારમાં ચક્રવત્ બ્રમણ કરતા જીવાને સમ્યક્ષ્ત્વાદિ ૩ રત્નની પ્રાપ્તિ મહાદુર્લં ભ છે. અનન્તવાર ચક્રવર્તિ પણું આદિ મહાપદવીઓ પ્રાપ્ત થઇ, પરન્તુ સમ્ય-ક્ષ્ત્વાદિ પ્રાપ્ત ન થયું. વળી અકામ નિર્જશવડે અનુક્રમે મનુષ્યપણું, નિરાગીપણું, આર્યં ક્ષેત્ર, અને ધર્મ શ્રવણાદિ સામગ્રીએ પ્રાપ્ત થઇ, તો પણ સમ્યક્ત્વ રતનની પ્રાપ્તિ ન થઈ, માટે સમ્યક્ત્વ ધર્મની પ્રાપ્તિ અતિદુદ્લ ભ છે." ઇત્યાદિ ચિંતવવું તે બાધિ દુર્લ ભ ભાવના.

૧ વસ્તુના સ્વભાવની પરાવૃત્તિ તે પર્યાય, અથવા પરાવૃત્તિ પામનારા વસ્તુધમ તે પર્યાય. ૨ તેની તે એક જ સ્થિતિરૂપ.

१२ धर्म साधक-अह द्आदि-दुर्ह भ-धर्भ ના સાધક-ઉત્પાદક-ઉપદેશક એવા અરિહૃંત આદિકની પ્રાપ્તિ મહાદુર્લ ભ છે, કહ્યું છે કે—

> तित्थयर गणहरो केवली व पत्तेयबुद्ध पुन्वधरो पंचित्रहायारधरो, दुल्लभो आयरियओऽवि ॥१॥

અર્થ-તીર્થ કર-ગણધર-કેવલિ-પ્રત્યેકખુદ્ધ-પૂર્વ ધર અને પાંચ પ્રકારના આચારને ધારણ કરનાર આચાર્ય પણ આ લાેકમાં પ્રાપ્ત થવા મહાદુર્લ છે ાા ૧ા ઈત્યાદિ ચિંતવવું તે અર્હ દૂદુલ ભાવના અથવા ધર્મ માવના કહેવાય.

તથા પાંચ મહાવતની દરેકની પાંચ પાંચ મળી\* ૨૫ ભાવનાએ! પણુ આ ૧૨ ભાવનાએ!માં અંતર્ગત થાય છે. તથા એ ૧૨ ભાવ-નાએ!માં <sup>૧</sup>મૈત્રી-પ્રમાદ-કારુષ્ય અને માધ્યસ્થ એ ચાર ભાવના મેળવતાં ૧૬ રભાવના પણ થાય છે. તેનાે વિચાર અન્ય ગ્ર'થાથી જાણવાે.

# પાંચ ચારિત્ર

# सामाइअत्थ पढमं, छेओवट्टावणं भवे बीअं । परिहारविसुद्धिअं, सुहुमं तह संपरायं च ॥३२॥

\* ૨૫ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ યાેગશાસ્ત્રવૃત્તિ આદિક ચંચાેથી જાણવું.

૧ સર્વે જીવા મિત્ર સમાન છે, તે મૈત્રી ભાવના, પર જીવને સુખી દેખી રાજ થવું તે પ્રમાદ ભાવના, દુઃખી જીવેા પ્રત્યે અનુકંપા−કરૂણા આણ્**વી તે** કારુણ્ય ભાવના, અને પાપી, અધમી<sup>૧</sup> જીવેા પ્રત્યે ખેદ ન કરવેા. તેમજ ખુશી પણ ન થવું, તે માધ્યસ્થ ભાવના.

ર એ ખાર ભાવનાઓને ભાવવા માત્રથી ઇતિકત્ત વ્યતા (કર્ત વ્યની સમાપ્તિ) ન માનવી, પરન્તુ જે ભાવના જે આત્મસ્વરૂપવાળી છે, તે સ્વરૂપ પ્રેગટ કરવાના ઉદ્યમ કરી, તે આત્મસ્વરૂપ પ્રેગટ કરવું, એજ ભાવના ભાવવાના અર્થ –હેતુ છે.

#### સંસ્કૃત અનુવાદ

सामायिकमथ प्रथमं छेदोपस्थापनं भवेद् द्वितीयम् । परिहारविद्युद्धिकं सूक्ष्मं तथा सांपरायिकं च ॥ ३२ ॥

# શખ્દાથ :-

सामाइअ—સા માયિક ચારિત્ર अત્ય—અથ, હવે. पढम –પ્હેલું જેઓવદ્દાવળ –છેદા પસ્થાપન મવે–છે જ્ઞાં –બીજાં ચારિત્ર

परिहारविसुद्धिअं – **५**रि&।२विशु &ि चारित्र सुहुम<sup>ं</sup> – सूक्ष्म

सुहुमं –सूक्ष्म तह–तथा, तेभक संपरायं –संपराय यारित्र च–वणी

અन्वय सिंधत पह<sup>2</sup>छेह अथ पढमं सामाइयं, बीअं छेओवडावणं भवे, परिहारविसुद्धिअं, तह च सुहुमं संपरायं ॥ ३२ ॥ ગાથાર्थः--

હુવે પ્હેલું સામાયિક, બીજુ' છેદાેપસ્થાપનિક ચારિત્ર, પરિહાર વિશુદ્ધિ તેમજ વળી સ્દ્રક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર છે. ॥૩૨॥

# વિશેષાર્થ :-

હુવે પાંચ પ્રકારના ચારિત્રનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે-

# ૧ સામાયિક ચારિત્ર

सम એટલે જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રના आय એટલે લાલ, તે समाय, અને વ્યાકરણના નિયમથી (તહિતના इक પ્રત્ય લાગતાં) સામાચિક શખ્દ થાય છે. અનાદિકાળની આત્માની વિષમ સ્થિતિમાંથી સમ સ્થિતિમાં લાવવાનું સાધન તે સામાચિક ચારિત્ર. આ તેની મુખ્ય વ્યાપ્યા છે. સાવઘ યાગોના ત્યાગ, અને નિરવઘ યાગોનું=સંવર-નિજેશનું સેવન=આત્મ જાગૃતિ, તે સમસ્થિતિનાં સાધના છે, તેના ઇત્વરકથિક અને યાવત્કથિક છે લેદ છે. લરતાદિ ૧૦ ક્ષેત્રમાં પ્હેલા અને છેલ્લા જિનેશ્વરના શાસનમાં પ્રથમ લઘુ દીક્ષા અપાય છે, તે તથા

श्रावक्ठनुं शिक्षाव्रत नामनुं सामायिक वृत, पौषध, प्रतिक्वमण् वगेरे इत्वर किथक सामायिक चारित्र. अने भध्यना २२ तीर्थं करना शासनमां तथा महाविद्देशमां सर्वं हा प्रथम लघु हीक्षा अने पुनः वही हीक्षा अमे नथी. प्रथमथी ज निरतियार यारित्रनुं पालन (=वही हीक्षा) है। य छे, माटे ते यावत्कथिक सामायिक चारित्र (એटले यावळळव सुधीनुं सामायिक चारित्र (ओटले यावळळव सुधीनुं सामायिक चारित्र सातियार अने ઉત्કृष्ट ६ मासनुं छे, अने यावत्कथिक ते निरतियार (अल्प अतियार) तथा यावळळव सुधीनुं गण्याय छे. आ सामायिक चारित्रने। लाल थया विना शेष ४ यारित्रोने। लाल थाय नहिं, माटे सर्वं थी प्रथम सामायिक चारित्र कहीं छे अथवा आगण कहेंवातां यारेय यारित्रे। भरी रीते सामायिक चारित्रना ज विशेषलेह ३५ छे. ते। पण् अहिं प्राथमिक विश्वद्धिनेक सामायिक चारित्रना क विशेषलेह ३५ छे. ते। पण् अहिं प्राथमिक विश्वद्धिनेक सामायिक चारित्रना भरी सामायिक चारित्रना अपित्र छो.

# ર છેદાેપસ્થાપનીય ચારિત્ર

पूर्व यारित्रपर्धायने। (यारित्र डाणने।) छेद्ध डरी, पुनः मढाअती तुं उपस्थापन=भारे। पण्ण डरवुं, ते छेदोपस्थापन चारित्रः ते भे
प्रकारे छे. १ भुनिस्ने भूणगुण्डाने। (मढावतने।) द्यात डर्थो ढाय ते।
पूर्व पाणेक्षा दीक्षा पर्यायने। छेद डरीने, पुनः यारित्र ६ व्यराववुं, ते
छेदप्रायिक्षत्तवाणुं सातिचार छेदोपस्थापनिकः अने क्षद्म काद्य भुनिने छळ्ळविनिष्ठाय अध्ययन अण्या भाद ६ दृष्ट्रध्यी ६ भास भाद्य वडी दीक्षा आपवी ते, अथवा स्थेष्ठ तीर्थ डरना भुनिने भीका तीर्थ -क्षरा शासनमां प्रवेश करवे। ढाय त्यारे पण्ण ते भुनिने पुनः यारित्र ६ व्यशाववुं पढे छे, केम श्री पार्श्व नाथप्रका भुनिसे। यार मढावतवाणुं शासन त्यळ श्री मढावीरनुं पांच मढावतवाणुं शासन अंगीक्षर करे, ते तीर्थ संक्षान्ति इप. स्थेम स्थे रीते निरतिचार छेदोपस्थापनीय यारित्र

<sup>÷</sup> ચારિત્રપર્યાયના છેદનું પ્રયોજન એ છે કે–પૂર્વે પાળેલા દીક્ષા પર્યાય (દીક્ષાકાળ) દોષના દંડ રૂપે ગણત્રીમાંથી રદ-બાતલ કરવાે, એથી નાના–માેટાના વ્યવહારમાં વિષમતા પણ થઇ શકે છે.

જાથુવું. આ છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર ભરતાદિ ૧૦ ક્ષેત્રમાં પહેલા અને છેલ્લા જિનેશ્વરના શાસનમાં હોય છે. પરન્તુ મધ્યના ૨૨ તીર્થ કરના શાસનમાં અને મહાવિદેહમાં સર્વથા એ છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર હોતું નથી.. ૩ પરિહારવિશક્દિ ચારિત્ર

परिहार એટલે ત્યાગ. અર્થાત્ ગચ્છના ત્યાગવાળા જે તપ વિશેષ અને તેનાથી થતી ચારિત્રની विજ्ઞृद्धि =વિશેષ શુદ્ધિ, તે परिहार विજ્ઞૃદ્ધિ ચારિત્ર કહેવાય, તે આ પ્રમાણે—

સ્થિવિરકલ્પી મુનિઓના ગચ્છમાંથી ગુરુની આજ્ઞા પામી હ સાધુ ગચ્છ મહાર નીકળી, કેવિલ ભગવાન પાસે જઇને, અથવા શ્રી ગણુ- ધરાદિ પાસે, અથવા પૂર્વે પરિહાર કલ્પ અંગીકાર કર્યો હોય તેવા સાધુ પાસે જઈ પરિહાર કલ્પ અંગીકાર કરે. તેમાં ચાર સાધુ परिहारक થાય એટલે દ માસ તપ કરે. ખીજા ચાર સાધુ તે ચાર તપસ્વીની વૈયાવચ્ચ કરનારા થાય, અને એક સાધુ વાચનાચાર્ય ગુરુ થાય, તે પરિહારક ચાર મુનિના દ માસે તપ જ્યારે પૂર્ણ થાય ત્યારે વૈયાવચ્ચ કરનારા ચાર મુનિ વૈયાવચ્ચ કરનારા થાય. એ પ્રમાણે બીજો દ માસના તપ પૂર્ણ થયે પુનઃ વાચનાચાર્ય પોતે દ માસના તપ કરે. અને જઘન્યથી ૧ તથા ઉત્કૃષ્ટથી ૭ સાધુ વૈયાવચ્ચ કરનાર થાય, અને ૧ વાચનાચાર્ય થાય. એ પ્રમાણે ૧૮ માસે પરિહાર કલ્પના તપ પૂર્ણ થાય છે.

# ા પરિહાર કલ્પી મુનિઓની સંગ્રા ા

આ કલ્પમાં તપશ્ચર્યા કરનાર મુનિએ તપશ્ચર્યા કરતા મુધી ६ માસ પર્યન્ત परिहारी અથવા निर्विशमानक કહેવાય, અને તપશ્ચર્યા કરી રહ્યા બાદ निर्विष्टकायिक કહેવાય, तथा वैयावच्य કरનાર મુનિએ। अनुपरिहारी કહેવાય, અને ગુરુ તરીકે સ્થાપેલ મુનિ वाचनाचार्य કહેવાય. જેથી એક મુનિને ઉત્કૃષ્ટ એ ચારેય સંજ્ઞા પણ (જ્દા જ્દા કાળે) દ્વાય છે.

> ા પરિહાર કલ્પના તપવિધિ વગેરે ॥ त्रीष्मकाळमां જધન્ય ચાેથ ભક્ત (૧ ઉપવાસ), મધ્યમ વધ્કભક્ત

# ૪ સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર

सृक्ष्म એટલે \*કિટિર્મ (ગૂર્ણ રૂપ) થયેલ જે અતિ જઘન્ય संपराय એટલે લાભ કષાય, તેના ક્ષયરૂપ જે ચારિત્ર તે सृक्ष्मसंपराय चारित्र કહેવાય. કોધ, માન અને માયા એ ત્રણ કષાય ક્ષય થયા બાદ અર્થાત્ ૨૮ માહનીયમાંથી સં૦ લાભ વિના ૨૭ માહનીય ક્ષય થયા બાદ અને સંજ્વલન લાભમાં પણ બાદર સંજ્વલન લાભના ઉદય

(ર ઉપવાસ). અને ઉત્કૃષ્ટ અષ્ટમભકત (૩ ઉપવાસ), शिशिरकाळमां જધન્ય ષષ્ટભકત, મધ્યમ અષ્ટમભકત, અને ઉત્કૃષ્ટ દશમભકત (૪ ઉપવાસ), તથા वर्षाकाळमां જઘન્ય અષ્ટમભકત, મધ્યમ દશમભકત અને ઉત્કૃષ્ટ દ્વાદશભકત (૫ ઉપવાસ) એ પ્રમાણે ચાર પરિહારી સાધુઓની તપશ્ચર્યા જાણુરી, અને અનુપરિહારી તથા વાચનાચાર્ય તો તપપ્રવેશ સિવાયના કાળમાં સવ'દા આચામ્લ (આયંબિલ) કરે છે, અને તપ:પ્રવેશ વખતે પૂર્વાકત તપશ્ચર્યા કરે છે.

આ પરિહાર કલ્પ ૧૮ માસે સમાપ્ત થયા બાદ તે મુનિઓ પુન: એજ પરિદાર કલ્પ આદરે, અથવા જિન કહ્પી થાય (એટલે જિનેન્દ્ર ભગવંતને અનુસરતી ઉત્સર્ગ માર્ગની ઉત્કૃષ્ટ ક્રિયાવાળા કલ્પ તે જિનકહ્પ અંગીકાર કરે) અથવા સ્થવિર કહ્પમાં (અપવાદ માર્ગની સામાચારી વાળા ગચ્છમાં) પ્રવેશ કરે. આ કહ્પ અંગીકાર કરનાર પ્રથમ સંધ્યણી, પૂર્વધર લબ્ધિવાળા, એવા નપુંસકવેદી અથવા પુરુષવેદી (પણ સ્ત્રી વેદી નહિં એવા) મુનિ હોય છે. આ મુનિઓ આંખમાં પડેલું તૃણ પણ બહાર કાઢે નહિ, અપવાદ માર્ગ આદરે નહિં, ત્રીજા પ્રહેર ભિક્ષાટન કરે, ભિક્ષા સિવાયના કાળમાં કાયોત્સર્ગમાં રહે, ક્રોઇને દીક્ષા આપે નિહ પરન્તુ ઉપદેશ આપે, નવા સિદ્ધાન્ત ન ભણે પણ પ્રથમના ભણેલાનું સ્મરણ કરે, ઇત્યાદિ વિશેષ સામાચારી પ્રન્થાન્તરથી જાણવી. આ ચારિત્રની વિશુદ્ધિ પ્રથમનાં બે ચારિત્રની વિશુદ્ધિ અધિક જાણવી, અને પૂર્વોક્રત બે ચારિત્રના અધ્યવસાયો ( આત્માના વિશુદ્ધ પરિણામા) અસંખ્ય લોકના પ્રદેશપ્રમાણ ભિન્ન તથા અનુક્રમે અધિક અધિક વિશુદ્ધ જાણવા

\*કિંદિ કરિવાના વિધિ પ્રન્યાન્તરથી જાણવા.

विनाश पाम्या आह ल्यारे डेवण क्षेत्र सूक्ष्म देशिनोल उद्दय वर्ते छे, त्यारे १० मा सूक्ष्मसं पराय गुण्स्थानमां वर्ता छवने सूक्ष्म सं पराय यारित्र डेढेवाय छे. क्षे यारित्रना के लेह छे, त्यां उपशम श्रेष्ण्यी परता छवने १० मा गुण्यस्थाने पतित हशाना अध्यवसाय ढेवाथी सिवल्डरमान सूक्ष्मसंपराय, अने उपशम श्रेष्ण्यो यदता तथा क्ष्म श्रेष्ण्यो यदता छवने १० मा गुण्यस्थान के विशुद्ध-यदती हशाना अध्यवसाय ढेवाथी विशुद्धमान सूक्ष्म संपराय यारित्र ढेव छे.

# तत्तो अ अहवखायं, खायं सन्वंिम जीवलोगंमि । जं चरिऊण सुविहिया,वन्चंित अयरामरं ठाणं ॥३६॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

ततश्च यथाख्यातं, ख्यातं सर्वस्मिन् जीवलोके । यच्चरित्वा सुविहिता गच्छन्त्यजरामरं स्थानम् ॥३३ ॥

#### શાહાય :-

तत्तो-त्यारणाह अ-वणी अहक्कायं-यथाण्यात चारित्र खायं-प्रण्यात सठ्वमि-स**र्व** जीवलोगंमि-छवसे।इमां, क्रातमां जं-के (यथाण्यात यारित्र) ने चरिक्रण-आयरीने सुविहिया-सुविद्धित छवे। वच्चंति-पामे छे, लय छे अयरामरं-अकराभर, मेाक्ष ठाणं-स्थानने

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

अ तत्तो अहवसायं, सञ्वामि जीवस्रोगम्मि सायं। जंचरिऊण सुविहिया, अयरामरं ठाणं वच्च ति ॥ ३३ ॥

### ગાથાર્થ:--

અને તે પછી યથાખ્યાત–એટલે સર્વ જીવ લાેકમાં ખ્યાત એટલે પ્રસિદ્ધ ચારિત્ર છે, જેને આચરીને સુવિહિતા માેક્ષ તરફ જાય છે. यथाख्यात અથવા अथ ख्यात, यथा=જેવું (જૈન શાસ્ત્રમાં અર્હુ ત ભગવંતાએ) ख्यात=કહ્યું છે. તેવું સંપૂર્ણ ચારિત્ર, તે यथाख्यात चारित्र અથવા अथ=સર્વ જીવ લોકમાં હ્યાત=પ્રસિદ્ધ=તરત માક્ષ આપનારૂં હોવાથી માક્ષના ખાસ કારણ તરીકે પ્રસિદ્ધ=अथ ख्यात.

તે ૪ પ્રકારનું છે. ઉપશાન્ત યથાખ્યાત, ક્ષાયિક યથાખ્યાત, છાદ્મસ્થિક યથાખ્યાત, કૈવલિક યથાખ્યાત.

- ૧. ૧૧ મે ગુણસ્થાનકે માહનીય કર્મ સત્તામાં હાય છે, પણ તદ્દન શાંત હાવાથી તેના ઉદય નથી હાતા, તે વખતનું ચારિત્ર તે ઉપશાન્ત યથાખ્યાત.
- ર. ૧૨-૧૩-૧૪ ગુણુસ્થાનકે માેહનીયના મૂળથીજ તદ્દન ક્ષય થવાથી જે ક્ષાયિક ભાવનું ચારિત્ર થાય છે, તે ક્ષાયિક યથાખ્યાત.
- 3. અગ્યારમે અને બારમે ગુણસ્થાનકે એ બન્ને પ્રકારનું ચારિત્ર છાદ્મસ્થિક યથાખ્યાત ચારિત્ર કહેવાય છે.
- 8. અને કેવળજ્ઞાનીને તેરમે, ચૌદમે ગુણસ્થાનકે ક્ષાયિક ભાવનું ચારિત્ર કેવલિક યથાખ્યાત ચારિત્ર કહેવાય છે.

# ૧ ચારિત્રાે વિષે.

આ યથાખ્યાત ચારિત્રથીજ માેલુ પ્રાપ્તિ હાય છે માટે ગાયામાં

૧ ખરી રીતે સામાયિક એકજ ચારિત્ર છે, પરંતુ તેની જુદી જુદી અવ-સ્થાઓને લીધે તેનાંજ જુદાં જુદાં નામો છે. પૂર્વ પર્યાયનો છેદ, અને નવા પર્યાયનું ઉપસ્થાન કરવાથી જે સામાયિક ચારિત્ર, તેનું નામ છેદો પસ્થાપનીય સામાયિક ચારિત્ર છે, પરિહાર કલ્ય કરવાથી જે વિશુદ્ધિ થાય તેનું નામ પરિહાર વિશુદ્ધિ સામાયિક ચારિત્ર, છે. માત્ર સૂક્ષ્મ જ સંપરાય—ક્ષ્માય ઉદ્દયમાં હોય તે વખતે જે જાતનું સામાયિક ચારિત્ર તેજ સૂક્ષ્મ સંપરાય=સામાયિક ચારિત્ર અને પછી કાઇપણ પ્રકારના અટકાવ વગરનું શુદ્ધ કુંદન જેવું યથાથં=ખરેખરૂં=યથાખ્યાત=પ્રસિદ્ધ સામાયિક ચારિત્ર તે યથાખ્યાત સામાયિક ચારિત્ર, ચાર ભેદો જુદા જુદા ગણાવવાથી મુનિઓની લઘુ દીક્ષાને અને શ્રાવકના સામાયિક વ્રતના સામાયિક વગેરને ઇત્વરકથિક સામાયિક નામ આપ્યું છે, અને મધ્યમ તીર્થ કરેરા તથા મહાવિદેહમાં લઘુ તથા વડી દીક્ષાનો ભેદ ન હોવાથી પ્રથમથી જ છે દગી સુધીનું સામાયિક ચારિત્ર, તે યાવતકથિક સામાયિક ચારિત્ર છે.

''સર્વ' જીવલાેકમાં પ્રસિદ્ધ તથા જેને આચરીને સુવિહિત સાધુએા માેક્ષપદ પામે છે" એમ એ ચારિત્રનાે મહિમા વર્ણુ બ્યાે છે.

#### ા સંવર તત્ત્વના સારા

અહિં કમે = પૂર્વ બહ-અધ્યમાન-અને અંધનીય એમ 3 પ્રકારનાં છે, તેમાં ભૂતકાળમાં જે અંધાઈ ચૂક્યાં છે તે पૂર્વ बદ્ધ, વર્ત્ત માન સમયે જે અંધાય છે, તે વધ્યમાન, અને હવે પછી જે ભવિષ્યકાળમાં અંધાશે તે बन्धनीय કહેવાય. એ પ્રમાણે ત્રણ કાળના ભેદ વડે 3 પ્રકારનાં કમેં શી યમ નિયમા (વ્રત-પ્રત્યાખ્યાના) અધ્યમાન કમેં ના સંવર એટલે રાધ કરે છે, માટે સંવર તત્ત્વના મુખ્ય વિષય અભિનવ કમેં નો રોધ કરનાર યમ-નિયમા (વ્રત-પ્રત્યાખ્યાના) છે, તે કારણથી આ સંવર તત્ત્વમાં યમ-નિયમાના સ્વરૂપવાળાજ (પછ) ભેદ કહ્યા છે (અને પૂર્વ બદ્ધ કમેં ના નાશ કરનાર તપશ્ચર્યા છે, તે નિજર્જ રાતત્ત્વમાં ગણાશે.) તથા આ સંવર અને નિજર્જ રાતે પણ સંબંધ છે, કારણ કે સંવરધમી ને ગૌણપણે સકામ નિજર્જ રાત્ર પણ અવશ્ય હોય છે.

આ સંવરતત્ત્વમાં ૫ ચારિત્ર કહ્યાં છે, પરન્તુ છટ્ટું देशविरति चारित्र त्मित અલ્પ સંવર ધર્મ વાળું હાવાથી કહ્યું નથી, તેમજ માર્ગ' હ્યાલેકામાં કહેવાતું સાતમું अविरतिचारित्र વાસ્તવિક રીતે ચારિત્ર ૂર્ય નથી, તેમજ અલ્પ સંવરધર્મ વાળું પહ્યુ નથી, માટે આ સંવર તત્ત્વમાં ગહ્યુવા ચાગ્ય નથી.

# ા સંવર તત્ત્વ જાણુવાના ઉદ્દેશ 🕕

સંવર તત્ત્વના પા ભેઠનું સ્વરૂપ જાણીને આત્મા વિચાર કરે કે—જે કમેના સંખંધથી આત્મા સંસારભ્રમણ કરે છે, અને આત્મ-સ્વરૂપથી ભ્રષ્ટ થાય છે, તે ભાવી કમેના અન્ધ-રાધ, એજ સંવર તત્ત્વ છે, માટે તે સંવર તત્ત્વ મારા આત્માનું સ્વરૂપ હાવાથી આદરવા યાગ્ય છે, એમ વિચારી અવિરતિ ગૃહસ્થ હાય, તા સ્થૂલ અહિંસા આદિ અણુવ્રતારૂપ, તથા પાષધ આદિ વ્રત પ્રત્યાખ્યાન રૂપ, દેશવિરતિ

૧ અહિંસા-સત્ય-અસ્તેય-ખ્રહ્મચર્ય-અને અપરિગ્રહ એ પંચમહાત્રતાે (અથવા પ અહ્યુત્રતાે) તે यम અને એ પંચમહાત્રતાેના (તથા પ અહ્યુત્રતાેના પાષક તથા રક્ષક જે વિશેષ-નિયમા-અભિગ્રહાે તે नियम.

અંગીકાર કરે, અને દેશવિસ્ત ગૃહસ્થ હાય તા સંસારસમુદ્રમાં મહાપ્રવહણ સમાન સર્વાવિસ્તિ ચારિત્ર અંગીકાર કરવું, એજ સંવરના ૫૭ ભેદોનું યથાસંભવ પરિપાલન છે. દેશવિસ્તિ આદરવાથી પછમાંના કેટલાક ભેદોનું યથાસંભવ દેશથી ઉપાદેયપણું થાય છે, અને સર્વાવિસ્તિ અંગીકાર કરવાથી સવે પછ ભેદોનું પ્રથમ દેશથી, અને અન્તે સર્વાથી (સંપૂર્ણ) ઉપાદેયપણું થાય છે. એ પ્રમાણે આત્મસ્વરૂપની સન્મુખ થયેલા આત્મા સંવર તત્ત્વને યથાસંભવ દેશથી અથવા સર્વાથી ઉપાદેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત કરે, તા તે આત્મા અનુકમે પાતાના સર્વાસંવરરૂપ આત્મધર્મ પ્રકટ કરી, અન્તે માક્ષતત્ત્વ પણ પ્રાપ્ત કરે. એજ આ સંવસ્તત્ત્વ જાણવાના મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. 3

# ॥इति ६ संवरतत्त्व ॥

૧ देश એટલે અલ્પ અ શે बिरति એટલે વ્રત-નિયમવાળું ચારિંગ તે देशिवरित ચારિંગ કહેવાય. એનું બીજું નામ સંયમાસંયમ એટલે કંઇક અ શે સંયમ-ચારિંત્ર છે, અને કંઇક અ શે અસ યમ-અચારિંત્ર છે. કારણ કે આ ચારિત્ર પ અહુવ્રત-લઘુવ્રત રૂપ છે. અને સામાયિકાદિ પ ચારિત્રો પ મહાવત રૂપ છે, માટે તે સામાયિક આદિ ચારિંગની અપેક્ષાએ અત્યંત લઘુ હોવાથી દેશવિરતિ ચારિંગ સંપૂર્ણ ચારિંગ રૂપ નથી. આ દેશવિરતિ ચારિંત્ર ગૃહસ્થાને-શ્રાવકાને જઘન્યથી ૧ વ્રત અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧૨ વ્રત અ ગીકાર કરનારને હોય છે, એમાં સ્થાવર—એકેન્ડિય જ્વાની હિંસાના ત્યાંગ નહિ પણ યતના હાય છે. અને ત્રસ-જ્વાની હિંસાના તો પ્રાય: અનુમતિ સિવાય સર્વાથા ત્યાંગ હોય છે.

ર જેમાં સવ'થા ત્રત—નિયમના અભાવ તે અવિરતિ ચારિત્ર, અથવા ત્રત નિયમ આદિના સદ્દભાવ હોય, પરંતું સમ્યકૂ બ્રહ્મ રહિત (મિશ્યાત્વ યુક્ત) હોય તો પણ અવિરતિયારિત્ર કહેવાય, એમાં પ્હેલા અથ'વાળા અવિરતિપણાને ચારિત્ર રાબ્દ જોડવાનું કારણ એ કે માર્ગ ણાબેદોમાં ચારિત્ર માર્ગ ખાવે વિષે સર્વ સંસારી જીવાના સમાવેશ કરવાના છે. અને બીજા અથ'વાળા અવિરતિમાં તો દ્રવ્ય ચારિત્ર અથવા બાહ્ય ગારિત્ર રૂપ ક્રિયા, સ્પષ્ટ દેખાય છે, તે કારણથી ચારિત્ર શબ્દ જોડી શકાય છે.

3 દેશવિરતિમાં ગૃહસ્થને પણ અનેક આરંભ હાવાથી તથા ધ**મ**'ધ્યાનની ગૌણતા હોવાથી (ગૃહસ્થને) સંવરધર્મની મુખ્યતા નથી.

# अथ सप्तमं निज्जरातत्वं

बन्धतस्यं च ।

નિજ્જ<sup>૧</sup>રાતત્ત્વના અને **અન્ધતત્ત્વના ભે**દેા.

# वारसिवहं तवा, णिज्जरा य, वंधो चउविगणा अ। पयइ दिठइ—अणुभाग—णएसभेएहिं नायव्वा।।३४।।

સંસ્કૃત અનુવાદ :

द्वादशिवधं तपे। निज्जं रा च, बन्धश्चतुर्विकल्पश्च प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशमेदैश्चतित्व्यः ॥ ३४ ॥

શખ્દાથ :--

बारसविहं - भार प्रधारने। तबो-त प णिज्जरा - निकर्क रातत्त्व छे य-वणी बंधो-भन्धतत्त्व चडविगणो-थार प्रधारने। छे

पयइ-प्रशृतिभन्ध

हिइ=स्थितिभन्ध

अणुभाग-अनुसाग (२स) भन्ध

पएस-प्रदेशभन्ध
भेएहिं-से (यार)सेहे-यार प्रशरे
नायव्वा-अध्ये।

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

बारस-विद्दं तवा णिज्जरा य, पयइ ट्ठिइ अणुभाग प्यपस भेपिंह बंबा चड विगप्पा नायव्वा ॥३४॥

સંવરધર્મના વ્યધિકારી તે મુખ્યત્વે પરમપૂજ્ય મુનિ મહાત્માંઓ જ હેાઇ શકે, તો પણ આ ગ્રન્થમાં વિશેષ સ્પષ્ટતા માટે ગૃહસ્થને પણ ગૌણ સ<sup>\*</sup>વર ભાવ દર્શાવ્યો છે.

ગુણુસ્થાનકોના ચડતા ક્રમ પ્રમાણે સંવર વધવાથી પ્રકૃતિઓનો કમ<sup>\*</sup>બ'ધ ઓવ્છો ઓવ્છો થતો જાય છે. છેવટે સંવરતી સંપૂર્િતા થતાં ૧૪ મા ગુણ-સ્થાનકમાં તદ્દન કમ'બ'ધનના અભાવ થાય છે, તે [ઉપસ્થી ગુણસ્થાનકવાર સંવર અને આશ્રવ કેટલા હાય ? તે તારવી શકાય તેમ છે.

#### ગાથાર્થઃ :---

આર પ્રકારના તપ[સ વર] અને નિજ જરા છે. અને પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ લેદે કરીને બધ ચાર પ્રકારે જાણવા ાા ૩૪ાા.

## વિશેષાર્થ**ઃ**–

आ गाथामां बारसविहं तवो णिज्जरा य, એटલा वाडथ वरे निकर्जरातत्व इह्युं छे, अने शेष वाडथवरे अंधतत्त्व इह्युं छे. त्यां निकर्जरात्त्व इह्युं छे, अने शेष वाडथवरे अंधतत्त्व इह्युं छे. त्यां निकर्जरान्द्रव्यथी अने लावथी ओम छे प्रधारनी छे. इमें पुद्द्रग्रेक्षां आत्मप्रदेशमांथी ऐरववां ते द्रव्यनिज्जरा अने केनाथी ते इमें पुद्द्रग्रेक्षां अरेनिकर्जरे तेवा आत्माना तपश्चर्यादिवाणा शुद्ध परिख्याम ते मावनिज्जरा इद्धेवाय. अथवा अडाम निकर्जरा अने सडाम निकर्जरानी अर्थ पख्य पद्धे गाथाना अर्थमां लज्जरा छे, त्यांथी काख्ये। १२ प्रधारना तपनुं स्वरूप आगणानी गाथाओमां इद्धेवाशे. श्रीतत्त्वार्थसूत्रमां पख्य पूज्य श्री उमास्वाति वायडवरे तपसा निज्जरा च ओ सूत्रवरे तपसा निज्जरा इद्धी छे, तपथी निर्वर अने च थी संवर पख्य थाय छे.

હવે ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં કહેલા बंઘો એ શબ્દથી પ્રારંભીને અન્ધ-તત્ત્વના ૪ ભેદ કહ્યા છે. ત્યાં ક્ષીરનીરવત અથવા અગ્નિ અને લાહગાલક-વત્ આત્મા અને કર્મને ચાગ્ય કાર્મણ વર્ગણાના પરસ્પરસંખંધ તે વંધ કહેવાય. તેના ચાર ભેદનું સ્વરૂપ ૩૭મી ગાથામાં આવશે.

૧ નિકાચિત કર્મ એટલે અતિ ગાઢ રસથી ખંધાયેલ કર્મ, તે પણ અરુપિનकाचિત અને सुનिकाचित (અતિશય ગાઢ સંખંધવાળું)એમ ૨ પ્રકારે છે. તેમાં તપશ્ચયાંથી અમુક હદ મુધીનાં અહપનિકાચિત કર્મો ક્ષય થાય છે, અને અમુક હદ મુધીનાં મુનિકાચિત કર્મો અવશ્ય વિષાકાદયથી –રસાદયથી ભોગવવાં પડે છે. શ્રી અધ્યાત્મપરીક્ષાદિ શ્રંથામાં નિકાચિત કર્મોના ક્ષય કરનારી અપૂર્વ કરણાદિ અધ્યવસાયવાળી ભાવ તપશ્ચર્યા કહી છે. તે પણ અહપ નિકાચિતકર્માની અપેક્ષાએ જાણવી.

## છ પ્રકારનાે બાહ્ય તપ

# अणसणमूणोअरिया, वित्तीसंखेवणं रसचाओ । कायकिलेसो संली-णया य बज्झो तवो होइ. ॥३५॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

अन<mark>रानम्नौदरिका−वृत्तिसंक्षेपणं रसत्या</mark>गः । कायक्लेराः संलीनता च बाद्यं तपो भवति ।।३५॥

શબ્દાર્થ :---

अणसणं - अनशन तथ उणोअरिया - अनीहिरिक्षा, तथ वित्तीसंखेवणं - वृत्तिसंक्षेप तथ रसच्चाओ - रसत्याग, तथ कायिकलेसो - क्षायक्षेत्रसे तथ संह्रीणया-संक्षीनता तभ य-**अने** वज्झो-आह्य तवो-तभ होइ-छे

અન્વય સહિત પદ<sup>ર</sup>છેદ

अणसण', ऊणोअरिया, वित्ती-संखेवणं, रस-च्चाओ काय-किलेसा य संलीणया बच्झो तवो होइ ॥३५॥

# ગાથાથ°ઃ—

અનશન, ઊનૌદરિકા, વૃત્તિસંક્ષેપ, રસત્યાગ, કાયકલેશ અને સંલીનતા બાહ્ય તપ છે. ॥૩૫॥

#### વિશેષાર્થ :--

૧ ૧ અનરાન તપ, અન્ એટલે નહિં, અરાન એટલે આહાર. અર્થાત્–સિદ્ધાન્ત વિધિએ આહારના ત્યાગ કરવા, તે અનરાન૧ તપ

ધ તેના એ બેદ છે. ૧ યાવજ્જીવ અને ૨ ઇત્વરિક. ત્યાં પાદપાપગમ અને ભકતપ્રત્યાખ્યાન એ એ અનશન મરણ પર્ય'ત સંલેખનાપૂવ'ક કરાય છે, તેના પણ નિહારિમ અને અનિહારિમ એવા એ બે બેદ છે. ત્યાં અનશન અંગીકાર કર્યા પછી શરીરને નિયતસ્થાનથી બહાર કાઢવું તે નિહારિમ, અને તેજ સ્થાનકે રહેવું તે અનિહારિમ. એ ચારેય બેદ **યાવક્તીય** અનશનના છે, અને **દ્રત્વરિક્ત અનશન** 

કહેવાય, પરંતુ, વ્રત પ્રત્યાખ્યાનની અપેક્ષા રહિત ભૂખ્યા રહેવા માત્રથી અનશન તપ થતા નથી. એ તા લ'ઘન માત્ર કહેવાય છે.

३ वृत्तिसंक्षेप–દ્રબ્યાદિક ચાર લેદે મનાવૃત્તિના સંક્ષેપ, અર્થાત્ દ્રબ્યથી<sup>ર</sup>, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી ભિક્ષા વગે**રે**ના અભિગ્રહ ધાર**ણ** કરવા તે.

४ रसत्याग तप-२स એટલે દ્વધ-દહિ'-ઘી-તેલ-ગાળ-અને તળેલી વસ્તુ એ ६ લઘુવિગઈ, તથા મદિરા-માંસ-માખણ-અને મધ એ ચાર મહાવિગઇ, ત્યાં મહાવિગયના સર્વ'થા ત્યાંગ અને લઘુવિગયના દ્રવ્યાદિ ચાર લેદે યથાયાગ ત્યાંગ કરવા, તે રસત્યાંગ કહેવાય,

'५ कायक्लेश तप–વીરાસન આદિ આસનાથી (બેસવાની વિધિઓથી) બેસવું, કાયાત્સર્ગ કરવા, અને કેશના લાચ કરવા ઇત્યાદિ કાયકલેશ તપ છે.

६ सं लीनता तप—સં લીનતા એટલે સંવરવું, સં કે ચવું. ત્યાં અશુભ-માર્ગે પ્રવત તી ઇન્દ્રિયા સંવરવી એટલે પાછી હઠાવવી તે इन्द्रिय सं लीनता, કથાયા રાકવા તે कषाय सं लीनता, અશુભ યાગથી નિવર્ત વું તે योग सं लीनता, અને સ્ત્રી, પશુ, નયું સકના સંસર્ગ વાળા સ્થાનના

સવ<sup>•</sup>થી અને દેશથી એમ બે પ્રકારે **છે**. ત્યાં ચારે પ્રકારના આહારના ત્યાગવાજા (ચઉવિહાર) ઉપવાસ–છદ્દ્ઠ અટ્ઠમ આદિ સર્વથી કહેવાય. અને નમુકકારસહિય પારિસી આદિ દેશથી કહેવાય.

ર દ્રવ્યથી-અમુક વસ્તુના, ક્ષેત્રથી-અમુક સ્થાનના, કાળથી અમુક કાળે, અને ભાવથી=રાગદ્વેષ રહિતપણે જે (મનાવૃત્તિએા પાછી હઠાવવા રૂપ) વૃત્તિ સંક્ષેપ તે, દ્રવ્યાદિકથી ૪ પ્રકારના કહેવાય.

त्याग इरी सारा स्थानमां रहेवुं ते विविक्तचर्या संलीनता इहेवाय, स्थे ४ प्रक्षरने। संबीनता तपं काष्ट्रवा.

એ પ્રમાણે ६ પ્રકારના બાહ્ય તપ છે, કે જે તપ મિથ્યાદિષ્ટિએ। પણુ કરે છે, લાેક પણુ જે દેખી તપસ્વી કહે છે, અને બાહ્ય દેખાવ-વાળાે છે, તથા શરીરને તપાવે છે, માટે એ ६ પ્રકારનાે बाह्यतप કહેવાય છે.

## इ अक्षरने। अक्यन्तर तथ

# पायन्छित्तं विणभो, वेयावच्चं तहेव सज्झाओ। झाणं उस्सग्गोऽवि अ, अब्भितरओ तवो होइ॥३६॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

प्रायश्चित्तं विनयो, बैयावृत्यं तथैव स्वाध्यायः । ध्यानं कायोत्सर्गोऽपि चाभ्यन्तरं तपे। भवति ॥३६॥

#### શષ્દ્રાથ :-

पायच्छत्तं - प्रायश्चित्तं तथ विणओ - विनयं तथ वेयावच्चिं - वेथावृत्यं तथ तहेव - तेभक सज्झाओ - स्वाध्यायं तथ ज्झाणं - ध्यानं तथ उस्सम्मो-अथे।त्सर्गं तथ अवि-पण् अ-अने अञ्मितरओ-अक्यन्तर तवो-तथ होइ-छे.

**અન્વય સહિત પદચ્છેદ** ગા**થાવત્–પરન્તુ अ उस्सरगो अवि–इति**.

#### ગાથાર્થ :--

પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ય, તેમજ સ્વાધ્યાય, ધ્યાન, અને કાચા-ત્સર્ગ પણ અભ્યન્તર તપ છે ॥૩૬॥

#### વિશેષાથ°ઃ-

હવે દ પ્રકારના અભ્યન્તર તપ કહીએ છીએ. જે તપ લોકો ખાદ્ય દેષ્ટિથી જાણી શકતા નથી. જે તપથી લોકો તપ કરનારને તપસ્વી કહેતા નથી, જેનાથી ખાદ્ય શરીર તપતું નથી, પરન્તુ અભ્યન્તર આત્માને અને મનને તપાવે છે અને વિશેષત: જે તપ અંતરંગ પ્રવૃત્તિવાળા હાય છે, તેવા પ્રાયશ્ચિત્ત આદિકને अभ्यन्तर तप કહ્યો છે. તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે—

#### ॥ १ प्रायश्चित्त तप १० प्रकारनो ॥

થયેલા અપરાધની શુદ્ધિ કરવી તે प्रायश्चित्त तपना ૧૦ લેક આ પ્રમાણે–

१ आलोचना प्रायश्चित्त- ५२ेंदा पापना गुरु आहि समक्ष प्रधाश इरवा ते.

२ प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त-થયેલું પાપ પુનः નહિં કરવા માટે. મિચ્છામિ દુક્કડ (મારું પાપ મિથ્યા થાએ। એમ) કહેવું-દેવું તે.

३ मिश्र प्रायश्चित्त - કરેલ પાપ ગુરુ સમક્ષ કહેવું અને મિથ્યા દુષ્કૃત પણ દેવું તે.

४ विवेक प्रायक्षित्त-અકલ્પનીય અન્નપાન વગેરેના વિધિપૂર્વક ત્યાગ કરવા તે.

५ कायोत्सर्ग प्रायश्चित्त-कायाने। व्यापार अन्ध राभी व्यान करवुं ते.

६ तपः प्रायश्चित्त- धरेेेेेेेेे भाषा हैं उ३पे नीवी प्रभुण तप धरेेें ते.

७ छेद प्रायश्चित्त-મહાવतने। ઘાત થવાથી અમુક પ્રમાણમાં દીક્ષાકાળ છેદવા-ઘટાડવા તે.

८ मूल प्रायश्चित्त-મહા-અપરાધ થવાથી મૂળથી પુનः ચારિત્ર આપવું તે.

નવ. હ

९ अनवस्थाप्य प्रायश्चित्त-કरेલા અપરાધનું પ્રાયશ્चिત્ત ન કરે ત્યાં સુધી મહાવ્રત ન ઉચ્ચરાવવાં તે.

१० पाराञ्चित प्रायिक्षित्त-साध्वीने। શૌલભ'ગ કરવાથી, અથવા રાજાની રાણી ઇત્યાદિ સાથે અનાચાર સેવાઈ જવાથી, અથવા તેવા બીજા શાસનના મહા ઉપઘાતક પાપના દંડ માટે ૧૨ વર્ષ ગચ્છ બહાર નીકળી, વેષના ત્યાગ કરી, મહા—શાસનપ્રભાવના કર્યા બાદ પુન: દીક્ષા લઈ, ગચ્છમાં આવવું તે. અહિં प्रायः એટલે વિશેષથી, चित्तनी વિશુદ્ધિ કરે, તે પ્રાયશ્ચિત્ત એવા શખ્દાર્થ જાણવા.

## ॥ २ विनय ७ प्रकारनी ॥

ગુણવ'તની ભકિત−ખડુમાન્ કરલું અથવા આશાતના ન કરવી તે વિનય કહેવાય, તે જ્ઞાન–દર્શન−ચાસ્ત્રિ, મન–વચન–કાયા અને ઉપચાર એમ ૭∗ પ્રકારના છે, અથવા મન આદિ ૩ યાેગ રહિત ૪ પ્રકારના પણ છે.

#### **\* ત્યાં ૭ પ્રકારનાે વિનય આ પ્રમા**ણે–

१ ज्ञान विनय-ज्ञान तथा ज्ञानीनी भाष्य सेवा करवी ते भक्ति, अतर ग प्रीति करवी ते बहुमान, ज्ञान वहे देणेला पहार्थीनुं स्वइप लाववुं ते भावनाविनय, विधिपूर्व ज्ञान अद्ध्य करवुं ते विधि ग्रहण, अने ज्ञानने। अक्यास करवा ते अभ्यास विनय अभ पांच प्रकार ज्ञानविनय छे.

२ द्र्यन विनय-हेव-गुरुनी ७ वित क्विया सायवनी ते गुष्टूषा विनय, अने आशातना न करवी ते अनाशातना विनय. अने र प्रकारने हर्शन विनय छे. पुन: शुश्रूषा विनय १० प्रकारने छे. ते आ प्रभाषे—स्तवना, वंहना करवी ते सत्कार, आसनथी ७ था अपतुं ते अम्युख्यान, वस्त्राहि आपतुं ते सन्मान, भेसवा माटे आसन कावी "भेसो " कहेवुं ते आसन परिप्रहण, आसन गिठिय आपतुं ते आसनप्रदान, वंहना करवी ते कृतिकर्म, भे हाथ ओडन ते अञ्जलिग्रहण, आवे त्यारे स्हामा अपतुं ते सन्मुख्यामन, ज्ययत्यारे विणाववा अपुं ते पश्चाद्यामन, अने भेठा है।य त्यारे वैयावच्य करवुं ते पर्श्वीपसना, से १० प्रकारे शुश्रूषा विनय अष्वेता.

# ।। ३ वैयावृत्य १० प्रकारे ।।

આચાર - ઉપાધ્યાય – તપસ્ત્રી - ૧ સ્થવિર – ૧ ગ્લાન - ૩ શૈક્ષ માધ – મિક – ૫ ફુલ – ૧ ગાયુ – ૧ સંઘ – એ ૧૦ નું યથાયાગ્ય આહાર, વસ્ત્ર, વસતિ, ઔષધ, પાત્ર, આગ્રાપાલન ઇત્યાદિથી ભક્તિ – મહુમાન કરવું, તે ૧૦ પ્રકારે વૈયાવૃત્ય કહેવાય.

#### ।। ४ स्वाध्याय ५ प्रकारे ॥

ભણવું, ભણાવવું, તે वाचना, સંદેહ પૂછવા તે पृच्छना, ભણેલ અર્થ સંભારવા તે परावर्त्तना, ધારેલા અર્થનું સ્વરૂપ વિચારવું તે

તથા અનાશાતના વિનયના ૪૫ બેદ છે. તે આ પ્રમાણે-તીથ' કર-ધમ'-આચાર્ય-હપાધ્યાય-સ્થવિર-કુલ-ગણ-સંધ-સાંબોગિક-(એક મંડલીમાં ગાંચરીવાળા) તથા સમનાત્ત સાધમિ'ક (સમાન સામાચારીવાળા) એ ૧૦ તથા ૫ જ્ઞાન, એ ૧૫ ની આશાતનાના ત્યાંગ, તેમજ એ ૧૫ તું લક્તિ-ખહુમાન, અને એ ૧૫ની વર્ણમાં જ્વલના (ગુણપ્રશંસા) એ પ્રમાણે ૪૫ બેદે ખીજો અનાશાતના દર્શન વિનય જાણવા.

३ चारित्र विनय—પાંચ ચારિત્રની સદ્દહણા (શ્રદ્ધા)(કાયા વડે) સ્પર્શના આદર—પાલન અને પ્રરૂપણા, તે પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર વિનય જાણવા,

४-५-६ **योग** विनय—દર્શન તથા દર્શનીનું મન-વચન-કાયાવડે અશુભ ન કરવું, અને શુભમાં પ્રવૃત્તિ કરવી, તે ૩ પ્રકારના યોગ વિનય છે. ( આ ૩ પ્રકારના યાગ વિનય-ઉપચાર વિનયમાં અન્તર્ગત ગણવાથી મૂળ વિનય ४ પ્રકારના ચાય છે.)

૭ **उपचार विनय**—આ વિનય ૭ પ્રકારનો છે. ૧ ગુર્વાદિની પાસે રહેવું, ૨ ગુર્વાદિકની ઇચ્છાને અનુસરવું, ૩ ગુર્વાદિકનો આહાર આણુવા વગેરેથી પ્રત્યુપકાર કરવા, ૪ આહારાદિ આપવા, ૫ ઔષધાદિકથી પરિચર્યા કરવી, ૬ અનસરને ઉચિત આચરણ કરવું, અને ૭ ગુર્વાદિકના કાર્યમાં તત્પર રહેવું.

૧ ત્રાન, દીક્ષાપર્યાય અને વય વડે અધિક. ૨ વ્યાધિત્રસ્ત સાધુ. ૩ નવ-દીક્ષિત શિષ્ય. ૪ એક મંડલીમાં ગાચરીના વ્યવહારવાળા, ૫ ચન્દ્રકુલ, નાગેન્દ્રકુલ ઇત્યાદિ. ૬ આચાર્ય'ના સમુદાય ૭ સર્વ' સાધુ–સાધ્યી–શ્રાવક–શ્રાવિકા. अनुप्रेक्षा, અને ધર્મી પદેશ આપવા તે धर्म कथा એ પાંચ પ્રકારને સ્વાધ્યાય જાણવા,

## ।। ५ ध्यान-शुभध्यान २ प्रकारे ।।

ઘ્યાન એટલે યાગની એકાગ્રતા અથવા યાગનિરાધ એમ છે અર્થ છે. ત્યાં ૪ પ્રકારનું ધમ ધ્યાન અને ૪ પ્રકારનું શુકલધ્યાન, તે અહિં અલ્યન્તર તપરૂપ નિજે રાતત્ત્વમાં ગણાય છે, અને, ૪ પ્રકારનું આત્ત ધ્યાન, તથા ૪ પ્રકારનું ૈરીદ્રધ્યાન સંસારવૃદ્ધિ કરનાર હાવાથી અહિં નિજેશ-તત્ત્વમાં ગણાય નહિં. તે \* ધમ તથા શુકલ ધ્યાનના ૪-૪ ×લેદ છે.

# ॥ ६ कायोत्सर्ग २ प्रकारे ॥

काय એટલે કાયા વગેरेना व्यापारना उत्सर्ग એટલે त्याग, ते कायोत्सर्ग अथवा ( सामान्य शण्हथी, ) उत्सर्ग કહेवाय. ते

૧ ચાર પ્રકારનું આર્તપ્યાન આ પ્રમાણે-સ્વજનાદિ ઇષ્ટ વસ્તુના વિયાગ થવાથી, જે ચિંતા-શાક આદિ થાય, તે इष्टिवियोग आर्त्तप्यान, અનિષ્ટ વસ્તુના સંયાગે "તે વસ્તુના વિયાગ ક્યારે થાય" એમ ચિંતા કરવી તે अनिष्ट-संयाग आर्त्तप्यान, શરીરે રાગ થવાથી જે ચિંતા થાય, તે સિંતા આર્ત્તપ્યાન, અને ભવિષ્યના સખની ચિંતા કરવી અને કરેલી તપશ્ચર્યાનું નિયાણું કરવું તે अग्रशोच આર્ત્તપ્યાન.

ર. પ્રાણીઓની હિંસાનું ચિંતન કરવું, તે **દિંસાનુવ ધિ**, અસત્ય બાલવાનું ચિંતવન તે **મૃષાનુવન્ધિ**, ચારી કરવાનું ચિંતવન તે **સ્તેયાનુવન્ધિ** અને પરિગ્રહના રક્ષણ માટે અનેક ચિંતા કરવી, તે **સંરક્ષળાનુવન્ધિ** રૌદ્રધ્યાન.

ः धर्म ध्यान ''श्री જિનેશ્વરની આज्ञा-वयन સત્ય છે'' એવી શ્રહ્મપૂર્વ ક ચિ'તવના કરવી, તે आज्ञाविचय, રાગ આદિક આશ્રવા આ સંસારમાં અપાયભૂત-કષ્ટરૂપ છે. '' એમ ચિંતવવું, તે अपायविचय, ''સુખ, દુ:ખ તે પૂર્વ કર્મના વિષાક (ફળ) છે'' એમ ચિંતવવું, તે विपाकविचय, અને ષડ્ડ દ્રવ્યાત્મક લાકનું સ્વરૂપ વિચારવું તે संस्थानविचय ધર્મ ધ્યાન. એ પ્રમાણે ધ્યાનના ૪ બેદ છે.

× ग्रुक्लध्यान आ ध्यानना प्ढेला भेह पृथक्तव वितक सिवि-

ઉત્સર્ગ દ્ર•યાત્સર્ગ અને ભાવાત્સર્ગ એમ બે લેકે છે. ત્યાં દ્રવ્યાન્સર્ગ ૪ પ્રકારના અને ભાવાત્સર્ગ ૩ પ્રકારના છે. તે આ પ્રમાણે

चार छे. पृथक्षत्व એटले लिन्नता, ते-के द्रव्य, गुल् अथवा पर्यायन याल होय तेल द्रव्य, गुल् हे पर्यायमां स्थिर न रहेतां, ते ध्यान अन्य द्रव्य, गुल्, पर्यायमां व्याव्य लिय हे. माटे पृथकत्व, तथा श्रुतज्ञानीने क आ ध्यान (विशेषतः पूर्व धर लिधव तेने हे।वाथी) पूर्व गत श्रुतज्ञानीने क आ ध्यान (विशेषतः पूर्व धर लिधव तेने हे।वाथी) पूर्व गत श्रुतज्ञा अप्तम् धित वयनात् —वितक, अने ओक योगधी भीका ये।गमां, ओक अथि भीका अर्थ मां अने ओक शण्दथी भीका शण्दमां, अथवा शण्दथी अर्थ मां अने अर्थ श्रुतं विचार ओटले संयार थाय, माटे (विचारों र्थ व्यञ्जनयोगसंक्रांति: अति वयनात्) सविचार भाटे पृथक्त वितर्क सवियार केहेवाय छे. (आ ध्यान श्रेल्विंतने टमाथी ११मा गुल्स्थान सुंधी होय छे.)

तथा-पूर्वेशित 'હેલા બેદથી વિપરીત લક્ષણવાળું, વાયુરહિત દીપકવત્ નિશ્વલ એકજ દ્રવ્યાદિકના ચિંતનવાળું હેાવાથી अपृथक्त्व એટલે એક્દવપહું, પરન્તુ આ ધ્યાન પણ પૂર્વ'ધરને શ્રુતાનુસારી ચિંતનવાળું હેાવાથી वित्तक सહित, અને અર્થ, વ્ય'જન અને ગ્રેગની પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે સંક્રાન્તિ—સંચરણ ન હેાવાથી अविचार વાળું છે. માટે આ ખીજું શુકલધ્યાન पकत्व(अपृथकत्व) वितर्क अविचार કહેવાય છે. આ ધ્યાનને અન્તે કેવળજ્ઞાન થાય છે.

તથા—તેરમા ગુણસ્થાનને અન્તે મન-વચન—યોગ રુંધ્યા—રાકયા બાદ, કાયયોગ રુંધતી વખતે સૂલ્મ કાયયોગી કેવલીને સૂલ્મિकियા अनिवृत्ति નામે ત્રીજું શુક્લધ્યાન છે અર્થાત્ આ ધ્યાનમાં સૂક્ષ્મ કાયયોગરૂપ ક્રિયા હોય છે, અને આ ધ્યાન પાછું વાળનાર (પાડનાર) ન હોવાથી, એનું સુલ્મ किया अनिवृत्ति નામ છે.

તથા **રાજેરાી** અવસ્થામાં ( ૧૪ માં ગુણસ્થાને અયાગીને ) સૂક્ષ્મકાયિક્રિયાના પણ વિનાશ થાય છે. અને ત્યાંથી પુન: પડવાનું પણ નથી, માટે તે અવસ્થામાં **ચ્યુન્ઝિલ क્રિયા અપ્રતિપાતી** નામે ચાેથું શુકલધ્યાન હાેય છે. આ ચાેથું ४ द्रव्योत्सर्ग — गण्य-गन्धना त्याग करी किनक्ष अहि क्ष्य अंगीक्षर करवा. ते गणात्सर्ग. (पादपापगम आहि लेहवाणा) अनशनाहिक व्रत क्षयंने क्षयाना त्याग करवा, ते कायात्सर्ग. क्ष्य विशेषनी सामायारी प्रमाणे उपिना त्याग ते, उपिष उत्सर्ग अने अधिक अथवा अशुद्ध आढारना त्याग करवा. ते, अशुद्ध-मकपानोत्सर्ग.

३ भावोत्सर्ग — क्षायने। त्याग, ते कषायात्सर्ग. अवना क्षरख्३७ भिष्यात्वाहि अंधिद्वती। त्याग क्षरवे।, ते भवेत्सर्ग, ज्ञानावरख् आहि क्योंने। त्याग ते कर्मोत्सर्ग.

એ પ્રમાણે ६ પ્રકારના અલ્યન્તર તપ પરમનિજર્જરાનું કારણ છે, તેનું સ્વરૂપ કહ્યું, તે સાથે નિજર્જરાતત્ત્વ પણ સમાપ્ત થયું.

निकर्भ रातत्त्व काध्याना उद्देहेश

ભૂતુકાળમાં ( અનાદિકાળથી આજ સુધીમાં ) સંચિત કર્મોના ખળથી આત્મા સંસારભ્રમણ કરી રહ્યો છે, અને આત્મસ્વરૂપથી બ્રષ્ટ થયા છે, તે કર્મ રૂપી કાષ્ઠ સમૂહાને બાળી ભરમીભૂત કરનાર તપશ્ચર્યા ધર્મ તે નિજર્જ રાતત્ત્વ છે. માટે ''નિજર્જ રાતત્ત્વ તે આત્માનું સ્વરૂપ છે,'' એમ વિચારી આત્મધર્મ સન્મુખ થયેલા આત્મા ઉપવાસ, છઠ્ઠ, અઠ્ઠમ આદિ તપશ્ચર્યા કરે, છ રસના આસ્વાદના ત્યાગ કરે, ઇત્યાદિરૂપે' આહ્ય તપશ્ચર્યાના આદર કરે તથા પ્રાયશ્ચિત્ત વિધિ વગેરે અભ્યન્તર

શુકલપ્યાન પૂર્વપ્રયોગથી થાય છે, જેમ દ'ડવડે ચક ફેરવી દંડ કાઢી લીધા બાદ પણ ચક્ર ફરતું જ રહે છે, તેમ આ ધ્યાન પણ જાણવું.

શુકલપ્યાનના ચાર બેદમાં પ્હેલાં એ શુકલપ્યાન છદ્દમસ્થને, અને છેલ્લાં એ ધ્યાન કેવલિ ભગવંતને હોય છે. તથા પ્હેલા ત્રણ ધ્યાન સયોગીને અને છેલ્લું ૧ ધ્યાન અયોગીને હોય છે. તથા એ ચારે ધ્યાનના પ્રત્યેકના કાળ અન્તમું હૂત્તે પ્રમાણના હોય છે, છાદ્દમસ્થિક ધ્યાન યોગની એકાગ્રતારૂપ છે. અને કૈવલિક ધ્યાન યોગનિરાધરૂપ છે.

૧ ઉપવાસ, એકાશન, આયંખિલ, ઊનાદરી, વિગયત્યાગ, ક્રાયકલેશ, ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારની બાહ્યતપશ્ચર્યાને "આ તો બાહ્ય તપ છે, એવી તપશ્ચર્યા તે**ા** જાનવરા પણ કરે છે." ઇત્યાદિ વચનથી બાહ્ય તપશ્ચર્યારૂપ નિજ્જેરાધ**મ'**ને અનાદર ન કરવાે. કારણકે અનેક મહાલિંધિઓની ઉત્પત્તિ પણ બાહ્ય તપશ્ચર્યા તપશ્ચાના આદર કરે, એમ અન્ને પ્રકારની તપશ્ચર્યા કરે, તો નિજ્જેરાત્ત્વ ઉપાદેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે, તેમજ પૂર્વ અહ કમેં ભસ્મીભૂત થાય છે. તથા નિજ્જેરાતત્ત્વ પ્રાપ્ત થતાં સંવરતત્ત્વ તો અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય છે, કારણ કે—એ અન્ને તત્ત્વના પરસ્પર સંખંધ છે. અને સંવર તથા નિજ્જેરા પ્રાપ્ત થતાં, બીજાં સવે તત્ત્વો પોતપાતાના હેયાપાદેયાદિ સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે, જેથી અન્તે માલતત્ત્વ પ્રાપ્ત થાય છે અને એજ આ નિજ્જેરાતત્ત્વ જાણવાના મુખ્ય ઉદ્દદેશ છે.

## ।। इति ७ निज्ज रातन्व ।।

## ८ अन्धतत्त्व.

ચાર પ્રકારના બન્ધના અર્થ.

# पयई सहावो वृत्तो, ठिई कालावहारणं । अणुभागो रसो णेओ, पएसो दलसंचओ ॥ ३७॥

વિના કેવળ અભ્યન્તર તપથી થતી નથી. અભ્યન્તર તપ કરવામાં શૂરા એવા છદ્મસ્ય અરિહંત ભગવંતો પણ ચારિત્ર લીધા ભાદ છદ્દમસ્ય અવસ્થા પર્યન્ત ધોર તપશ્ચર્યાઓ આદરે છે ત્યારેજ નિજ્જે રાધમ પ્રગટ થતાં સર્વત્તપણું પ્રાપ્ત થાય છે. માટે બાહ્ય તપશ્ચર્યા આત્માના ખરા કસાટી ધર્મ છે એટલું જ નહિ પણ ભાદ્વય તપશ્ચર્યા એજ અભ્યંતર તપશ્ચર્યાનું લિંગ (સ્પષ્ટ નિશાની) છે. આત્મા જો આત્મધર્મ સન્મુખ થયા દ્વાય તો બાહ્ય તપશ્ચર્યા અવસ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. વળી બાહ્યતપ અને અભ્યંતર તપ બન્ને પરસ્પરાત્પાદક છે, એટલે બાહ્ય— તપથી પરિણામે અભ્યંતર તપ પ્રગટ થાય છે અને અભ્યન્તર તપથી બાહ્યતપ તો અવશ્ય પ્રગટ થાય જ, માટે ઉપવાસ આદિ બાહ્યતપ પણ માંગલિક છે, સર્વ સિદ્ધિદાયક છે, તે પરંપરાએ મુક્તિદાયક છે, એમ જાણી, હે જિત્તાસુઓ ! તમા પરમ પવિત્ર એવા બાહ્યતપના પણ અતિહપ્ત થી આદર કરા, અને બાહ્યતપના સવાનું લાદ ન બાહ્યતપના રત્ય કરતાં બાહ્યતપ ઉતરતું છતાં, સંવરની ક્રિયાઓ કરતાં બાહ્ય તપ ધાર્શ જ ચડીયાતું હોય છે.

#### સંસ્કૃત અનુવાદ

प्रकृतिः स्वभाव उक्तः, स्थितिः कालावधारणम् । अनुभागा रसो क्षेयः, प्रदेशो दलसंचयः ॥३६॥

#### શબ્દાર્થ:---

पयई-प्रकृति सहावा-स्वलाव वृत्तो-क्ष्को छे. ठिई-स्थिति काल-क्षणने। अवहारणं-निश्चय अणुभागा-अनुकाग रसा-२स णेओ-काषुवे। पएसा-भद्देश द्लसंचओ-६िक्ष समूह.

અન્વય સહિત પદચ્છેદ.

पयई सहावो बुत्तो, कालावहारणं ठिई, अणुभागो रसे। णेओ, दलसंचओ पपसे।

#### ગાથાથ'ઃ–

પ્રકૃતિ–સ્વભાવ કહ્યો છે. કાળના નિશ્ચય તે સ્થિતિ છે. અનુભાગ-તે રસ જાણવા, અને દલિકના સંગ્રહ અથવા સમુદાય તે પ્રદેશ. ૫૩૭૫

#### વિશેષા**થ**ેઃ-

અહિં માેદકના દેષ્ટાન્તે પ્રકૃતિબન્ધ આદિ ચાર પ્રકારના ખંધ તત્ત્વનું સ્વરૂપ કહેવાય છે, તે આ પ્રમાણે—

શ પ્રकृतिबंध-આત્મા સાથે ખંધાયેલી કાર્મણ વર્ગણા તે કર્મ. કાર્મણ વર્ગણા અને આત્માના સંખંધ તે ખંધ. કાેઈ પણ પ્રકારના સ્વભાવ નકડી થવા પૂર્વક જ ખંધ થાય છે. માટે, તે પ્રકૃતિખંધ, જેમ માદકમાં સુંઠના માદક હાેય તા વાયુ હરે, જરૂ આદિકના માદક પિત્ત હરે, અને કફાપહારી દ્રવ્યના માદક કફ હરે તેમ કાેઇક કર્મ જ્ઞાન- ગુણનું આવરણ કરે, ઇત્યાદિ રીતે

ખ'ધકાળે એક સમયમાં જુદા જુદા+સ્વભાવ નિયત થવા, તે પ્રકૃતિખન્ધ કહેવાય. અહિં प्रकृति એટલે સ્વભાવ, એવા અર્થ છે.¹

ર સ્થિતિવંધ—જે સમયે કર્મ બંધાય છે, તેજ સમયે કાઇપણ કર્મ બંધાતાં ''આ કર્મ અમુક કાળ સુધી આત્મપ્રદેશા સાથે રહેશે.'' એમ વખત નક્કી થવા તે સ્થિતિબંધ કહેવાય. જેમ કાંઈ માદક ૧ માસ સુધી રહે છે, કાંઈ માદક ૧૫ દિવસ રહે છે. અને ત્યારબાદ તે બગડી જાય છે, તેમ કાંઇ કર્મ ઉત્કૃષ્ટથી ૭૦ કાંડાકાંડી સાગરાપમ સુધી અને કાંઈ કર્મ ૪૦ કાંડાકાંડી સાગરાપમ સુધી જવ સાથે સ્વ સ્વરૂપે રહે છે, ત્યાબાદ તે કર્મના સ્વરૂપના વિનાશ થાય છે, તે સ્થિતિબંધ.

ર अनुभागवंध—જે સમયે જે કમે ખંધાય છે, તે કમેનું કળ જીવને આહુલાદકારી–શુભ, કે દુઃખદાયી–અશુભ પ્રાપ્ત થશે ? તે શુભાશુભતા પણ તેજ સમયે નિયત થાય છે, તેમજ તે કમે જયારે શુભાશુભરૂપે ઉદયમાં આવે, ત્યારે તીવ્ર, મંદ કે મંદતર ઉદયમાં આવશે ? તે તીવ્રમંદતા પણ તેજ સમયે નિયત થાય છે, માટે શુભાશુભતા અને તીવ્રમંદતા પણ તેજ સમયે નિયત થાય છે, માટે શુભાશુભતા અને તીવ્રમંદતાનું જે નિયતપણું ખંધ સમયે થવું, તે अનુમાગ बन्ध, અથવા રમ્સવન્ધ કહેવાય. જેમ કાઇ માદક અલ્પ વા અતિ મધુર હાય, અથવા અલ્પ વા અતિ કડવા હાય, તેમ કમેમાં પણ કાઇ કમે શુભ હાય, અને કાઇ કમે અશુભ હાય, તેમાં પણ કાઇ કમે તીવ્ર અનુભવ આપે, કાઇ કમે મંદ અનુભવ આપે, એવું બંધાય છે. તેમજ કમેના ઉદય–કળ આશ્રયી પણ તીવ્રમંદતા વિચારવી.

४ प्रदेशवंध\*--જેમ માદકામાં કાંઇ માદક ા શેર કણિકના

<sup>+</sup> આઠે કર્મના આઠે સ્વભાવ આગળની ૩૮ મી ગાથામાં અને આઠે કર્મના સ્થિતિભંધ ૪૦–૪૧–૪૨ મી ગાથામાં કહેવાશે.

૧ જો કે સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશના સમુદાય તે પ્રકૃતિખધ એવા અથ**'** પણ છે, પરન્તુ અ**હિ**ંતે અર્થ'નું પ્રયાજન નથી. તેમજ **પ્રकૃતિ** એટલે બેદ એવા પણ અર્થ થાય છે.

ર અહિં રસખંધનું તથા પ્રદેશખંધનું કિંચિત્ વિશેષ સ્વરૂપ આ પ્રમાણે–

(લાટના) કાઇ માદક તેથી વધારે કિલ્કના થાય છે, તેમ બધ સમયે કાઇ કમેના ઘણા પ્રદેશા અને કાઇ કર્મના અલ્પ પ્રદેશા બધાય છે, પરન્તુ દરેક કર્મના પ્રદેશાની સરખી સંખ્યા બધાતી

#### ા રસખંધ ા

રાગદ્ભેષ આદિ કમેં ખન્ધનાં કારણાથી જીવ અભવ્ય જીવરાશિથી અનન્ત ગુણુ અને સિદ્ધ જીવની રાશિથી અનન્તમાં ભાગ જેટલા પરમાણુઓ વડે ખનેલા જે એક સ્કંધ, એવા અનન્ત કમેં સ્કંધો રૂપ કામેં શું વર્ગ ણા પ્રતિ સમયે પ્રહણ કરે છે. તે કમેં સ્કંધના પ્રત્યેક પરમાણુમાં, કષાયના હેતુ વડે સર્વ જીવરાશિથી અનન્તગુણ રસવિભાગ (રસાંશ) ઉત્પન્ન થાય છે, તે કમેં ના રસ તીવ્ર, તીવ્રતર, તીવ્રતમ મન્દ, મન્દતર, મન્દતમ, ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે હાય છે. ત્યાં ૮૨ પાપ પ્રકૃતિના તીવ્ર રસ, તીવ્ર સંકલેશવડે ખંધાય છે, અને ૪૨ પુષ્યપ્રકૃતિના તીવ્ર રસ, તીવ્ર વિશુદ્ધિ વડે ખંધાય છે અને મંદરસ તેથી વિપરીત રીતે ખંધાય છે, તે આ પ્રમાણે—શુભ પ્રકૃતિના મન્દરસ સંકલેશવડે, અને અશુભ પ્રકૃતિના મન્દરસ વિશુદ્ધિવડે ખંધાય છે. તેની સ્થાપના.

| પુષ્ય પ્રકૃતિના         | મન્દરસ | સ કલેશવડે   |
|-------------------------|--------|-------------|
| <b>પુ</b> ણ્ય પ્રકૃતિના | તીવ્રસ | વિશુદ્ધિવડે |

| પાપ ત્રકૃતિના | મન્દરસ | વિશુ <b>દ્ધિ</b> વડે |
|---------------|--------|----------------------|
| પાપ પ્રકૃતિના | તીવ્રસ | સ કલેશવડે            |

તથા શુભ અને અશુભ પ્રકૃતિઓના એકસ્થાનિક આદિ ચાર પ્રેક્ષરના રસખંધ, ૪ પ્રેકારના ક્ષાયમાંથી જે ક્ષાય વડે ખંધાય છે, તેની સ્થાપના.

| ક્યા કષાય વડે?                  | પુષ્ય પ્રકૃતિના   | પાપ પ્રકૃતિના                          |
|---------------------------------|-------------------|----------------------------------------|
| ચ્મન તાનુખન્ધિ <b>ક્ષાયવ</b> ડે | દ્ધિસ્થાનિક રસભ'ધ | ચતુઃસ્ <b>થાનિક</b> રસભ <sup>ં</sup> ધ |
| અપ્રત્યાખ્યાનીય ક્ષાયવ ડે       | ત્રિસ્થાનિક રસભ'ધ | ત્રિસ્થાનિક રસભંધ                      |
| પ્રત્યાખ્યાનીય કપાયવડે          | ચતુઃસ્થાનિક રસભ ધ | દ્વિસ્થાનિક સ્સળ ધ                     |
| સંજ્વલન કુષાયવડે                | ચતુઃસ્થાનિક રસખ'ધ | એકસ્થાનિક રસભંધ                        |

નથી, તે આ પ્રમાણે-આયુષ્યના સર્વ'થી અલ્પ, નામ-ગાત્રના તેથી વિશેષ, પણ પરસ્પર તુલ્ય. જ્ઞાન–દર્શ'ન–અન્તરાયના તેથી પણ વિશેષ અને પરસ્પર તુલ્ય. માહનીયના તેથી પણ વિશેષ. અને વેદનીયના સર્વ'થી વિશેષ પ્રદેશા અંધાય છે. એ પ્રદેશઅંધ જાણવા.

અહિં શુસ પ્રકૃતિના એકસ્થાનિક રસખંધ હાય જ નહિં, અને અશુભમાં પણ મતિઆદિ ૪ જ્ઞાનાવરણીય, ૩ દર્શ નાવરણીય ( કેવલ૦ વિના ), સંજવલન કોધાદિ, પુરુષવેદ, અને ૫ અન્તરાય એ ૧૭ પ્રકૃતિના જ એકસ્થાનિક રસખધ ૯ મે ગુણસ્થાને હાય છે, શેષ અશુભ પ્રકૃતિઓના જઘન્યથી પણ દિસ્થાનિક રસ ખંધાય છે.

તથા અશુભ પ્રકૃતિના રસ લિંખડાના રસ સરખા કડવા, એટલે છવને પીડાકારી હોય છે. અને શુભ પ્રકૃતિના રસ શેલડી સરખા મધુર એટલે છવને આહલાદકારી હોય છે. તે શુભાશુભ રસના જે એકસ્થાનિકાદિ ૪ બેદ છે, તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે—

દાખલા તરીકે-લિંખડાના અથવા શેલડીના સ્વાભાવિક ૩ શેર રસ તે एकस्थानिक રસ, મંદ હોય છે. ઉકાળીને ૧ા શેર (અધ') રહેલ, તેવા क्रिस्थानिक રસ, તીલ હોય છે. ત્રણ ભાગ ( ૩ શેર ) માંથી ઉકાળીને ૧ ભાગ ( ૧ શેર) રહે, તે त्रिस्थानिक રસ, તીલતર હોય છે. અને ઉકાળીને ચોથા ભાગ જેટલા બાા શેર રહે, તેવા चतुःस्थानिक રસ તીલતમ હોય છે. એ ચાર બેદ પણ પરસ્પર અનન્તગુણ તરતમતાવાળા ( તફાવતવાળા ) હોય છે.

#### પ્રદેશ બ'ધ

લોકને વિષે-ઔદારિક-વૈકિય-આહારક-તૈજસ-ધાસો અવાસ-ભાષા-મન અને કામ ં એ ૮ જાતની પુદ્દગલવા ં છા છવને પ્રહણ યોગ્ય છે, અને ૮ અત્રહણ યોગ્ય વર્ગ છા પણ છે. તેમાં સરખી સંખ્યાવાળા પરમાણુઓના ખનેલા અનેક સ્કંધો તે એક **વર્ગ ળા** કહેવાય, તેવી અનન્ત વર્ગ 'ણાએ છવ એક સમયમાં પ્રહણ કરે છે. અહિં પ્રદેશખન્ધના પ્રસંગમાં તે! ૮ મી કામ ' ણ વર્ગ ' ણાની જ અનન્ત વર્ગ ' ણાને એક સ્કંધ. એવા અનન્ત સ્કંધો જવ પ્રતિસમય પ્રહણ કરે છે, એમ જાણવું. એ આઠેય વર્ગ ' ણા અનુક્રમે અધિક અધિક સદ્ભા છે, અને અનન્ત અનન્ત પ્રદેશે અધિક છે, પરન્તુ ક્ષેત્રાવગાહન (એકેક સ્કંધને રહેવાની

પૂર્વોકત ચારે પ્રકારના અન્ધ, અન્ધ સમયે સમકાળે જ અ'ધાય છે, પરન્તુ અનુક્રમે અ'ધાય નહિ તથા પ્રકૃતિઅન્ધ અને પ્રદેશઅન્ધ યાગથી થાય છે, અને સ્થિતિઅ'ધ, રસઅ'ધ કષાયથી થાય છે.

#### કર્માના સ્વભાવા

# पडपडिहारऽसिमज्ज—हडचित्तकुलालभंडगारीणं । जह एएसि भावा, कम्माणऽवि जाण तह भावा ।।३८॥

જગ્યા ) અનુક્રમે અલ્પ અલ્પ છે. તો પણ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલી જાણવી. જેમ ઔદારિકના એક સ્કંધ જેટલા ક્ષેત્રમાં અવગાહે ( સમાય ) તેનાથી અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલા (ન્યૂનં ) ક્ષેત્રમાં વૈક્રિયના ૧ સ્કંધ અવગાહે છે (સમાય છે. ) તે વર્ગણાઓના પ્રદેશક્રમ આ પ્રમાણે—

પરમાણુથી પ્રારંભીને અભવ્યથી અનન્તગુણ અને સિદ્ધના અનન્ત ભાગ જેટલા ( નિયત સખ્યાવાળા ) અનન્ત પરમાણુઓના ખનેલા સ્કંધો છવ પ્રહણ કરી શકે નિર્દિ. માટે એ સવે અપ્રાહય વર્ગણા જાણવી, ત્યારખાદ ૧ પરમાણુ અધિક સ્કંધ છવ પ્રહણ કરી ઔદારિક શરીર રચી શકે છે, તે માટે તે ઔદારિકની જધન્ય વર્ગણા, ત્યારખાદ એકેક પરમાણુ વૃદ્ધિવાળી અનન્ત ઔદારિકની જધન્ય વર્ગણા, ત્યારખાદ એકેક પરમાણુ અધિક અપ્રહણુ યોગ્ય વર્ગણાઓ અનન્ત છે, ત્યારખાદ ઔદારિક પદ્ધતિએ એકેક પરમાણુ અધિક અપ્રહણુ યોગ્ય વર્ગણાએ અનન્ત વર્ગણાએ અનન્ત વર્ગણાએ અમન્ત વર્ગણાએ એક અપ્રહણુ યોગ્ય છે, ત્યારખાદ આદારક દારીર યોગ્ય અનન્ત વર્ગણાએ, એ પ્રમાણે આઠ અપ્રહણ યોગ્ય વર્ગણાએ એક એકના અાંતરામાં રહેલી છે.

એ આઠ વર્ગ ખાંતી પહેલી ચાર વર્ગ ખાંએ ૮ સ્પર્શ વાળી છે, અતે દબ્ટિગાચર થાય છે, માટે બાદર પરિણામી છે. અતે છેલ્લી ચાર વર્ગ ખાંએા શીત ઉષ્ણ-સ્તિગ્ધ-રુક્ષ એ ચાર સ્પર્શ યુક્ત છે, અને દબ્ટિને અગાચર છે માટે સહમ પરિણામી છે, જેથી ઇન્દ્રિયગાચર થાય નહિ, એ પ્રમાણે પ્રદેશ બન્ધના પ્રસંત્રે ૮ વર્ગ ખાં કહી. પરંતુ અહિં કમ બંધના પ્રસંત્ર લિપ્યાંગ હોવાથી કામ ખાં વર્ગ ખાંના જ ઉપયોગ છે.

#### સંસ્કૃત અનુવાદ

पटप्रतिहारासिमद्य-हिडिचित्रकुलालभाण्डागारिणाम् यथैतेषां भावाः कर्मणामपि जानीहि तथा भावाः ॥ ३९॥

#### શંષ્દ્રાર્થ :---

पड-पांटे।
पिडहार-द्वारपाण
असि-तरवार ( भउ्ग )
मज्ज-मिंदा
हड-मेडी
चित्त-चितारे।
कुलाल-कुंसार
महमारीणं-संडारी

जह-जेभ

एएसिं-के वस्तुकेशना

मावा-स्वलाव छे.

कम्माण-धर्भीना
अवि-पण्

जाण-लाण्या

तह-तेथी रीते

भावा-स्वलाव

#### અન્વય સહિત પદચ્છેદ

पड पिंडहार असि मज्ज, हड चित्त कुलाल भंडगारीणं जह पर्णस भावा, कम्माण अवि तह भावा जाण ॥ ३९॥

गार्थार्थः—એ પાટેા-દ્વારપાળ-ખડ્ગ-મદિરા-એડી-ચિતારા-કુંભાર-અને ભંડારીના જેવા સ્વભાવા છે. તેવા આઠ કર્માના પણ સ્વભાવા જાણવા ॥૩૯॥

विशेषार्थः—१ ज्ञानावरणीय કર્મ ના સ્વભાવ જીવના જ્ઞાનગુણ આવરવાના છે. અને તે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ચક્ષુના પાટા સરખું છે એટલે ચક્ષુએ પાટા આંધ્યાથી જેમ કાેઈ વસ્તુ–દેખી–જાણી શકાય નહિં, તેમ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ રૂપ પાટાથી જ્ઞાનરૂપ ચક્ષુવડે કંઈ જાણી શકાય નહિં.

આ કર્મથી જીવના અન-ત જ્ઞાનગુણ અવરાય છે.

ર दर्शनावरणीय કર્મ ના સ્વભાવ જીવના દર્શ નગુણને આવરે છે. જેમ દ્વારપાળ રાકેલા મનુષ્યાને રાજા જોઈ શકતા નથી, તેમ જીવરૂપી રાજા દર્શનાવરણ કર્મના ઉદયથી પદાર્થ અને વિષયને દેખી શકતા નથી.

આ કર્મથી જીવના અનન્ત દર્શનગુણ અવરાય છે.

રૂ વેદ્રનીય કર્મ ના સ્વભાવ જીવને સુખ-દુ:ખ આપવાના છે. જેમ મધવઉ લેપાયેલી તરવારને ચાટતાં પ્રથમ મીઠાશ લાગે છે, પરન્તુ, જીલ કપાવાથી પશ્ચાત્ દુઃખ લાગવવું પડે છે, તેમ અહિં શાતા વેદનીયને અનુભવતાં પરિણામે અતિશય અશાતાવેદનીયને પણ અનુભવવી પડે છે.

આ કર્મ જીવના અવ્યામાધ–અનન્ત સુખ ગુણને રાેકે છે.

४ मोहनीय कर्मने। स्वलाव જીવના સમ્યક્ષ્તવગુણ તથા અનન્ત ચારિત્રગુણને રાકવાના છે, એ માહનીય કર્મ મદિરા સરખું છે. જેમ મદિરા પીવાથી જીવ બેશુદ્ધ થાય છે, હિત-અહિત જાણતા નથી, તેમ માહનીયના ઉદ્દયથી પણ જીવ ધર્મ-અધર્મ કંઈ પણ જાણી-આદરી- પાળી શકતા નથી.

આ કમેંથી જીવના દર્શન અને અનન્ત ચારિત્રગુણ રાકાય છે.

પ आयुष्य कर्मने। સ્વભાવ જીવને અમુક ગતિમાં અમુક કાળ મુધી રોકી રાખવાના છે, માટે એ કર્મ બેઠી સરખું છે. જેમ બેઠીમાં પડેલા મનુષ્ય રાજાએ નિયમિત કરેલા મુદ્દત સુધી અંદીખાનામાંથી અહાર નીકળી શકે નહિ, તેમ તે તે ગતિ સંઅંધી આયુષ્ય કર્મના ઉદ્દયથી જીવ તે તે ગતિમાંથી નિકળી શકતા નથી.

આ કમેંથી જીવના અક્ષયસ્થિતિ ગુણુ રાકાય છે,

६ नामकर्मने। स्वक्षाव ચિત્રકાર સરખા છે. નિપુણ ચિતારા જેમ અનેક ર'ગાથી અ'ગ ઉપાંગ સુકત દેવ, મનુષ્ય આદિનાં અનેક રૂપા ચિતરે છે. તેમ ચિતારા સરખું नामकर्म પણ અનેક વર્ણવાળાં અ'ગ-ઉપાંગ સુક્ત દેવ, મનુષ્ય આદિ અનેક રૂપા બનાવે છે.

આ કર્મના સ્વભાવ જીવના અરૂપી ગુણને રાકવાના છે.

હ गोत्रकर્મ કુંભાર સરખું છે. જેમ કુંભાર ચારી, કુંભસ્થાપના વગેરે માટે ઉત્તમ ઘડા બનાવે, તાે માંગલિક તરીકે પૂજાય છે, અને મદિરાદિકના ઘડા બનાવે તાે નિંદનીય થાય છે. તેમ જીવ પણ ઉચ્ચ ગાેત્રમાં જન્મે તાે પૂજનીક અને ધ્નીચ ગાેત્રમાં જન્મે તાે નિંદનીક

૧ ચાલુ જમાનામાં ઉચ્ચકુળના તથા નોચકુળના મનુષ્યોના પરસ્પરના કૈટલાક વ્યવદારામાં તથાપ્રકારની વિષમતા જોઈને કૈટલાક જના એવા

## થાય છે. આ કર્મના સ્વભાવ જીવના અગુરુલધુ ગુણને રાેકવાના છે.

ઉપદેશ આપતા સંભળાય છે કે-મનુષ્યત્વ સવ' મનુષ્યમાં સરખું છે, માટે કોઈએ કોઈને ઉચ્ચ-નીચ માનવા અથવા તેમ માનીને ખાનપાન આદિ વ્યવહારામાં જાતિએદ કે વર્ણ એદ રાખવા તે અમાનુષી–રાક્ષસી આચાર છે. ઉચ્ચ-નીચપણાના એદ તો ડું કો દિષ્ટવાળા પૂર્વ જોએ મતિકલ્પનાથી ઉભો કરેલા છે. માટે આ વિચારની ઉદારતાવાળા જમાનામાં તો તે એદ સવ' થા નાયૂદ કરવા જેવા છે. ઈત્યાદિ કંઈક વિચિત્ર માન્યતાઓ ઉભી કરી સર્વ મનુષ્ય સાથે ખાનપાન આદિ-કના સવ' વ્યવહાર સમાન રીતે રાખવાના ઉપદેશ આપે છે, પરન્તુ તે સવ' માન્યતાઓ આવ'ધમ'ની વિરુદ્ધ છે. કારણ કે શ્રી જિનેન્દ્રશાસ્ત્રોના આધારથી વિચારતાં તો આ સાતમા ગાત્રકમ'ના ર એદ ઉપરથી ઉચ્ચ-નીચપણાના વ્યવહાર કમ'જન્ય હોવાથી કુદરતી જ સમજાય છે, પરન્તુ કોઈ પૂર્વાચાર્યોએ મનઃકલ્પિત એદ ઉભો કર્યો હોય તેમ કોઈ રીતે માની શકાય નહિ. તથા ઉચ્ચ-નીચપણાના એદ ગુણ-કાર્ય –આચાર અને જન્મ (તથા ક્ષેત્ર) ઉપર આધાર રાખે છે. તથા ઉચ્ચનીચપણાના એદ વચનમાત્રથી ભલે માનવામાં ન આવે, પરન્તુ કુદરતના કાયદાને તાળે થઇને તો તેઓ પણ પ્રવૃત્તિથી તે એદને કેટલીક રીતે સ્ત્રીકારે જ છે.

પુનઃ શ્રી મહાવીરસ્વામી બ્રાહ્મણના ભિક્ષુકકુળમાં અવતર્યા (ગર્ભમાં આવ્યા) તે કારણથી સૌધમ ઇન્દ્ર સરખા દેવાધિપતિનું સિંહાસન પણ ચળાયમાન થયું અને ઇન્દ્રને પોતાની આવશ્યક ફરજ વિચારી ગર્ભસંહરણ જેવા પરિશ્રમમાં ઉતરવું પડ્યું, તેથી ઉચ્ચ–નીચપણાના ભેદ પ્રાચીન અને કુદરતી છે. એમ સ્પષ્ટ યાય છે. નહિંતર ચાલુ જમાનાની ઉપરાક્ત માન્યતા પ્રમાણે વિચારીએ તેા શ્રી મહાવીર ભગવાનું જેને દેવાનંદા બ્રાહ્મણીની કુક્ષીથી જન્મ ધારણ કરે તેા શું ગ્રાન–દર્શન–ચારિત્રની ઉત્કૃષ્ટ આરાધના ન કરી શકે ? અથવા મોહ્મપદ ન પામી શકે ? શું બ્રાહ્મણના ભિક્ષકકુળમાં જન્મેલા જ્વાને શાસ્ત્રમાં મોહ્મપદનો નિષેધ કર્યો છે ? શું બ્રાહ્મણીનું અને ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણીનું મનુષ્ય પહું. સરખું ન હતું! તથા સૌધમ ઈન્દ્ર જેવા દેવાધિપતિને બે સ્ત્રીઓના મનુષ્યત્વની સમાનતા વગેરે દલીલા નહિં સમજાઈ હાય! કે જેથી ''તીય''કરા, ચક્રવતિ'એ વાસુદેવા, બલદેવા, ભિક્ષુકકુળમાં ઉત્પન્ન થાય નહિ, અને કદાચ અનન્તકાળ વાસુદેવા, બલદેવા, ભિક્ષુકકુળમાં ઉત્પન્ન થાય નિહ, અને કદાચ અનન્તકાળ

૮ अम्तरायकर्म ભંડારી સરખું છે. જેમ રાજા દાન આપવાના સ્વભાવવાળા (દાતાર) હોય પરન્તુ રાજયની તિજોરીના વહીવડ કરનાર ભંડારી જો પ્રતિકૂળ હોય તા અમુક અમુક પ્રકારની રાજયને ખાડ-તોડા છે ઈત્યાદિ વાર વાર સમજાવવાથી રાજા પાતાની ઇચ્છા મુજળ દાન ન આપી શકે, તેમ જીવના સ્વભાવ તા અનંતદાન, લાભ, ભાગ, ઉપભાગ અને વીર્ય લબ્ધિવાળા છે, પરન્તુ આ અન્તરાય કમેના ઉદયથી જીવના તે અનંત દાનાદિ સ્વભાવ સાર્યક્ર—પ્રગડ થઈ શકતા નથી.

૮ મૂળ અને ૧૫૮ ઉત્તર પ્રકૃતિએા.

# इह नाणदंसणावरणवेयमोहाउनामगोयाणि । विग्धं च पण नव दु अर्ठवीस चउ तिसय दु पणविहं ।३२।

ઉત્પન્ન થવા જેવા નહિ ખનવા યાગ્ય આશ્ચર ભૂત ખનાવ ખને (ઉત્પન્ન થાય) તા પણ જન્મ તા પામેજ નહિ એ અનાદિસિદ્ધ નિયમના ભંગ થવાની અસર આજે ભરતક્ષેત્રમાં દેખાય છે, તેથી મારા અનાદિ સિદ્ધ આચાર-ધર્મ છે—કે— મારે એ નિયમના ભંગ ન થવા દેવા," ઇત્યાદિ વિચાર કરી ગર્ભ સહરણ જેવા વિચિત્ર પરિશ્રમ કરવા પડેયા.

માટે અહિ સંક્ષિપ્ત સારાંશ એટલાજ સમજવા જોઇએ उच्च नीच पणाना भेद पूर्वजोप नवीन ऊमा करेला नथी परन्तु अनादिकालना अने अकृत्रिम છે. જૈનશાસ્ત્રને વિષે સ્વર્ગમાં પણ કિલ્મિષિક જાતિના દેવા અતિ નીચ ગાત્રવાળા કહેલા છે.

તથા આ ખાખતમાં એટલુ લહ્ય અવશ્ય રાખવું જોઇએ કે ઉચ્ચ—નીચ પણાનો ભેદ સ્વાભાવિક જાણીને ઊંચા દરજ્જાવાળા મનુષ્યે ઊતરતા દરજ્જા વાળા મનુષ્ય પ્રત્યે તિરસ્કાર વૃત્તિ રાખવી, તેનું અપમાન કરવું, કે ગાળા દેવી, ઇત્યાદિ ક્ષુદ્ર વૃત્તિથી વર્તાવું તે કાંઇ પણ રીતે યાગ્ય ન હોઇ શકે. કારણ કે ઇર્ષ્યા— તિરસ્કાર ઇત્યાદિ ક્ષુદ્ર વૃત્તિઓ સજ્જનતાદર્શક નથી. માટે ભાઇચારાની આંતર્જિત્ત કાયમ રાખીને પરસ્પર વ્યવહાર પ્રવૃત્તિ તો શાસ્ત્રની તથા મહાપુરુષોની મર્યાદાને અનુસારે રાખવી ઉચિત છે.

## સ સ્કૃતમાં અનુવાદ

अत्र ज्ञानद्शैनावरणवेद्यमोहायुनीमगोत्राणि विद्नं च पञ्चनवद्रवष्टाविशतिचतुस्त्रिशतद्विपञ्चविधम् ॥३८॥ शुरुद्वार्थः—

इह-अिं नाण- शानावरशीय दंसणावरण- हशे नावरशीय वेय-वेहनीय मोह-भेाडनीय आड- आशुष्य नाम-नाभ गोयाणि-गात्र विग्यं- अन्तराय च-अने पण-पांच नव-नव दु-शे अट्टवीस-अट्डावीस प्रकारनुं चड-चार तिसय-એક्सा त्रख् दु-शे पण-पांच विहं-प्रकारवाणा

अन्वय सिक्षंत पहरुष्टेह इह पण-नव-दु-अट्टवीस-चउ-तिसय-दु-पण-विहं नाण-दंसणावरण वेय मोह आउ नाम गोयाणि च विग्धं॥

ઉચ્ચ-નીચની કુદરતી મર્યાદાને અને આર્ય વ્યવસ્થાને અનુસરવા છતાં ભાઈચારા રાખી શકાય છે તે બેયને પરસ્પર વિરાધ નથી, પ્રાચીનકાળના એક વિદ્વાને તા ભલામણ કરી છે કે "આર્ય વ્યવસ્થાના લાપ થતાં આર્ય પ્રજાના નાશજ થાય, માટે આર્ય ધર્મ ગુરુઓએ અને આર્ય રાજાઓએ તેની ખરાખર રક્ષા કરવી જ જોઇએ."

ઉચ્ચ—નીચનો ભેદ પ્રાણી માત્રમાં છે. પાેપટ અને કાગડાે. ગધેડાે અને હાથી. અનાર્ય જાતિઓમાં પણ એ ભેદ છે, અમીર કુટું ખ, લાેડ ઝ કુટું ખ વગેરે વ્યવસ્થા એ ભેદાની સૂચક છે પરંતુ સર્વ પ્રાણી માત્રમાં આર્ય જાતિ જગત્ શ્રેષ્ઠ છે. તે વાત ન સમજનારા હાલમાં આગળ વધતી પ્રજાઓના પ્રચારકાર્યના ખળથી આપણા આર્ય કુટું બામાં જન્મેલા ભાઇઓ પણ તે વાતાવર અથી વ્યક્સાહિત થઇ સમાન-તાના ખાના નીચે, ઉપર પ્રમાણે એકતાના વિચારાનો પ્રચાર કરે છે. જે આર્ય પ્રજાને પરિણામે અત્યન્ત અહિત કરે છે. તેમ છતાં ભેદ તો ત્રિકાળમાંથે મટનાર નથી.

નવ. ૧૦

#### ગાથાર્થઃ---

અહી પાંચ, નવ, બે, અઠ્ઠાવીશ, ચાર, એકસો ત્રણ, બે અને પાંચ પ્રકારવાળા [અનુક્રમે] જ્ઞાન અને દર્શનાવરણીય, વેદનીય, માહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને અંતરાય (કર્મ) છે

#### વિશેષાર્થ:--

પુષ્યતત્ત્વમાં અને પાપતત્ત્વમાં કહેવાયેલી ૧૨૪ પ્રકૃતિમાં વર્ષું વગેરે ૪ શુભ અને અશુભ એમ બે વાર ગણાયેલ છે, તેને બદલે એક વાર ગણતાં ૧૨૦ પ્રકૃતિ થાય, પરંતુ તે ૪ ના ઉત્તરભેદ ગણતાં ૧૩૬ થાય. નામકર્મમાં પાંચ શરીર ગણાવ્યાં છે, તેની સાથે ૧૫ ખધન અને ૫ સંઘાતન ઉમેરતાં ૧૫૬ પ્રકૃતિ થાય, તેમાં સમ્યક્ત્વ માહનીય અને મિશ્ર માહનીય ઉમેરતાં ૧૫૮ પ્રકૃતિઓ થાય, આ રીતે ગણતાં માહનીયની ૨૬ ને બદલે ૨૮ પ્રકૃતિ અને નામકર્મની ૬૭ ને બદલે ૧૦૩ પ્રકૃતિઓ થશે. એ માહનીય તથા સંઘાતન અને બંધનનું સ્વરૂપ પહેલા કર્મ શ્રંથમાં સમજાશે.

સ્થિતિઅંધ-ઉત્કૃષ્ટ

# नाणे य द'सणावरणे, वेयणिए चेव अंतराए अ । तीसं कोडाकाडी, अयराणं ठिइ अ उक्कोसा ॥४०॥

સંસ્કૂત અનુવાદ

भाने च दर्शनावरणे, वेदनीये चैवान्तराये च त्रिंशत्कोटीकोटघोऽतराणां स्थितिश्चोत्कृत्या ॥४०॥ १०५१थ'ं-

नाणे-रानावर्श्यय य-अने इंसणावरणे-दश<sup>6</sup>नावर्श्यय वेयणिए-वेद्दनीय चेव-नि<sup>०</sup>चे अंतराए-अन्तराय तीस -श्रीस कोडाकोडी-डे।टाडे।टी

(ક્રોડ કેાડ)

अयराणं –सागरे। पंभानी ठिइ–स्थिति उक्कोसा-७८५४

# અન્વય સહિત પદચ્છેદ नाणे य दंसणावरणे, वेयणिए च एव अंतराए अ उक्कोसा ठिइ अयराणं, तीसं कोडाकोडी ॥४०॥

ગાથાથ<sup>ે</sup> :—

જ્ઞાનાવરહ્યિ, દર્શનાવરહ્યીય, વેદનીય અને અન્તરાય (કર્મ)ની ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિ સાગરાયમાની ત્રીશ કાેડાકાેડી છે.

#### વિશેષાથ<sup>°</sup> :---

ક્રાંડને ક્રાંડે ગુણવાથી ક્રાેડાક્રાેડી થાય. તેવી ત્રીશ કાેડાક્રાેડી માગરાયમ એટલે ૩૦,૦૦૦૦૦૦,૦૦૦૦૦૦

# सित्तरि कोडाकोडी, मोहणिए वीस नाम गाएस। तित्तीसं अयराईं, आउद्दिठइबंध उक्कोसा ॥४१॥

અહિં જે કર્મ જેટલા ક્રોડાકાેડિ સાગરાેપમનું ખંધાય તે કર્માની તેટલા ૧૦૦ વર્ષ' અખાધા (અનુદય અવસ્થા) હોય છે, જેથી ગ્રાનાવરણીયની અખાધા ૩૦૦૦ વર્ષની છે માટે ૩૦ કેાડાકાેડી સાગરે ત્પમ સ્થિતિ ત્યંધવાળું જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ૩૦૦૦ વર્ષ ગયા પછી ઉદયમાં આવે અને પ્રતિસમયે અનુક્રમે વિશેષહીન વિશેષહીન કર્મ પુદુગલા ઉદયમાં આવી નિજેરતાં ૩૦ કાેડાકાેડી સા૦ કાળ પૂર્ણ થયે તે કર્મના એક પણ અહ જીવ સાથે વિદ્યમાન હોય નહિં. જેમ જેમ સ્થિતિબિંધ ન્યન થાય તેમ તેમ અળાધા પણ ન્યૂન–ન્યૂનતર થતાં યાવત્ અન્તર્મું ફર્ત્ત'ની જધન્ય અબાધા હોય છે. એ પ્રમાણે આયુષ્ય સિવાય શેષ સાતે કમ<sup>6</sup>ની અબાધા સ્થિતિને અનુસારે હીનાધિક હોય છે, અને આયુષ્યની અળાધા અનિયમિત છે. કારણકે ઉત્કષ્ટ સ્થિતિમાં ધે જધન્ય અભાધા પણ હોય અને જધન્ય સ્થિતિમાં ધે ઉત્કષ્ટ અળાધા પણ હોય,

જધન્ય સ્થિતિખ ધે જધન્ય અખાધા, જધન્ય સ્થિતિ ખ ધે ઉત્કષ્ટ અખાધા, <sub>ઉત્કે</sub>ષ્ટ સ્થિતિબ ધે જઘન્ય અળાધા, અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબ ધે ઉત્કૃષ્ટ અળાધા. એમ આયુષ્યની અબાધાની ચતુલેંગી જાણવી,

જધન્ય અળાધા અન્તર્મ દૂર્તા એટલે સાધિક ૮૫ આવલિકા, અને ઉત્કષ્ટ અખાધા પૂર્વ ક્રોડ વર્ષ ના ત્રીજો ભાગ (એટલે ર ૩૫૨૦૦૦૦૦,૦૦૦૦,૦૦૦ ૦૦૦ વર્ષ પ્રમાણ)

સંસ્કૃત અનુવાદ

सप्तितः कोटीकोदयो मोहनीये वि'शितिनामगोत्रयो: त्रयस्त्रिशदतराण्यायुः-स्थितिबन्ध उत्कर्णात् ॥४१॥

શુષ્દાર્થ :---

सित्तरि—सित्तेर (७०)
कोडाकोडी—डे।टाडे।टी
मोहिणिए—मे।डेनीय डर्भ ने।
वीस—बीस (२० डे।डाडे।डी)
नाम—नाभडर्भ ने।
गोएसु—गे।त्र डर्भ ने।

तित्तीसं-तेत्रीश अयराइं-सागरापभ आउ-भाशुष्यने। द्विइबंध-श्यितिणन्ध उक्कोसा-ઉત્કૃષ्टथी

अन्वय सहित पहच्छेह मेहिणिए सित्तरि नाम गोएस वीस कोडाकोडी, उक्कोसा आड द्विइ वंघ तित्तीसं अयराइ ॥४१॥ २॥थार्थः :—

માહનીયની સિત્તેર, નામ અને ગાત્રની વીશ કાેડાકાેડી અને આચુષ્યના ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅંધ તેત્રીશ સાગરાયમ છે.

#### વિશેષાર્થ :---

ઉત્કૃષ્ટ ત્રાયુષ્ય ૩૩ સાગરાપમનું હાય છે, અને આયુષ્યકર્મના ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅ'ધ પૂર્વ ક્રાહેના ત્રીજો ભાગ અધિક ૩૩ સાગરાપમ હાય છે. એ વિશેષ સમજવાનું છે, એટલે કે ઉત્કૃષ્ટ અખાધાકાળ વધારે હાય છે.

જઘન્ય સ્થિતિબ ધ

बारस मुहुत्तं जहन्ना, वेयणिए अदठ नाम गाएसु। सेसाणंतमुहुत्तं, एयं वंधद्विईमाणं ॥४१॥

सं २५ृत अनुवाद द्वादश मुहूर्तानि जघन्या, वेदनीयेऽष्टौ नामगोत्रयोः शेषाणामन्तमु हूत्त मे–तद्बन्धस्थितिमानम् ॥४२॥

#### શખ્દાર્થ:-

बारस-आर (१२)
मुहुत्त-भुडूत्तं
जहन्ना-अधन्य स्थिति
वेयणिए-वेंद्रनीय कर्भनी
अह-आठ भुडूत्तं
नाम-नाम कर्भनी

गोएसु-गात्र क्षभंनी सेसाण-शेष पांच क्षभंनी अंतमुहुत्तं-अन्तर्भुं छूत्तं एयं-आ बंधहिई-स्थितिअन्धनुं माणं-भान, प्रभाषु छे

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

वेयणिए जहन्ना बारस मुहुत्त, नाम गोएसु अट्ठ, सेसाण अंतमुहुत्तं, एयं बंध हिंहु माणं ॥ ४२ ॥

## ગાથાર્થ ઃ

વેદનીય કર્મની જઘન્ય–૧૨ મુહૂત્ત<sup>°</sup>, નામકર્મની તથા ગાત્ર કર્મની ૮ મુહૂર્ત્ત<sup>°</sup>, અને શેષ પાંચ કર્મની અન્તર્મુ<sup>°</sup>હૂર્ત્ત<sup>°</sup>; આ સ્થિતિઅન્ધનું પ્રમાણ છે.

#### વિશેષાથ<sup>°</sup>ઃ-

સુગમ છે એ પ્રમાણે પ્રકૃતિબન્ધ અને સ્થિતિબ'ધનું સ્વરૂપ ગાથાથી કહ્યું, પરન્તુ રસબન્ધ અને પ્રદેશ બન્ધનું સ્વરૂપ ગાથા દ્રારા કહેલું નથી, માટે તે સ્વરૂપ અપૂર્ણું ન રહેવાના કારણે ૩૭ મી ગાથાના અર્થ પ્રસંગે લખ્યું છે, ત્યાંથી જાણવું.

## ાા બન્ધતત્ત્વ જાણુવાના ઉદ્દેશ ાા

અન્ધતત્ત્વના ૪ ભેદનું સ્વરૂપ સમજી આત્મા વિચાર કરે કે "મારા આત્મા શુદ્ધ સ્વરમણતા રૂપ ચિદાન દમય છે અને અક્ષયસ્થિતિ રૂપ છે. તેને બદલે કર્મોના અંધને લીધે જ તેને પોતાના જ્ઞાનાદિ સ્વભાવા છાહીને જીદા જીદા સ્વરૂપે અમુક અમુક ઓછા-વધતા વખત સુધી નાચવું પડે છે, અને પોતાના ખરા સ્વરૂપને ભૂલી જઇ અનેક વિપરીત પ્રસંગામાંથી પસાર થવું પડે છે, અને અનેક કબ્ટા સહન

કરવા પડે છે વળી કમ<sup>°</sup>નાે પ્રકૃતિઅન્ધ તાે મારા અનન્ત જ્ઞાનાદિ ગુણાને આવૃત કરનારા છે, અને મ્હારે તાે અનન્ત જ્ઞાનાદિ પ્રગટ કરવાના છે. કર્મ ના સ્થિતિબન્ધ વધુમાં વધુ ૭૦ કાેડાકાેડી સાગરાપમ છે, અને મ્હારી રિથતિ તેા અક્ષયસ્થિતિ છે. કમ ના રસ-ખન્ધ તા શુભાશુભ તથા ઘાતિ–અઘાતિ છે, અને મ્હારા રસ તા અખંડ ચિદાન દમય વિશુદ્ધ સ્વરૂપવાળા છે, કમ<sup>6</sup>ના પ્રદેશખન્ધ તા ચનન્ત પ્રદેશી અને જડ સ્વરૂપ છે, પરન્તુ હું તેા અસંખ્ય પ્રદેશી અને ચૈતન્યસ્વરૂપ છું, એ પ્રમાણે અન્ધતત્ત્વનું સ્વરૂપ અને મ્હારું સ્વરૂપ સર્વાંશે ભિન્ન હાવાથી મ્હારા અને કર્મ નાે સંબંધ ન ઘટે<sup>૧</sup>' <sup>દ</sup>ત્યાદિ વિચાર કરીકમ બન્ધ તાેડવાના ઉપાય કરે, અને આત્માના અબન્ધ ધર્મ પ્રગટ કરવા સન્મુખ વળી ધન, કુટુંબ, પરિવાર, શરીર આદિ કમ બંધનાં ખાદ્ય નિમિત્ત તથા ક્રોધ, માન, માયા લાભ આદિ જે કમ ખંધનાં અંતરંગ નિમિત્ત છે, તે સર્વ ના ત્યાગ કરી નિજ શ તથા સંવર આદિ ઉપાદેય તત્ત્વોને ઉપાદેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત કરે, અને પાપ આદિ હેય તત્ત્વોને હેય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત કરી પાપ આદિક વર્જે, તો આત્માની ઉત્કૃષ્ટદશા પ્રાપ્ત થતાં (૧૪ મે ગુણસ્થાને) આત્માના અબન્ધક ધર્મ પ્રગટ કરી અન્તે તે આત્મા માક્ષપદને પ્રાપ્ત કરે જેથી કમેં બન્ધના સર્વથા વિનાશ થાય.

## ॥ इति ८ बन्धतत्त्व ॥

# ।। अथ नवमं मोक्ष-तत्त्वम् ॥

નવ અનુચાેગ કાર રૂપે ૯ લેદાે

# संतपय-परूवणया, दव्वपमाणं च खित्त फुसणा य। कालो अ अंतरं भाग भाव अपाबहुं चेव ॥४३॥

क्षभी संकोगथी छवे ध्रशीक हुः भनी परंपरा लेगवी छे. संजोगः-मूळा जीवेण पत्ता दुक्खपरम्परा.

#### સંસ્કુત અનુવાદ

सत्पदप्रकृपणा, द्रव्यप्रमाणं च क्षेत्रं स्पर्शना च कालश्चान्तरं भागो, भावोऽल्पबहुत्वं चैव ॥४३॥

શષ્દાર્થ :---

संतपय-सत्पद्ध (विद्यमान पदनी) परूवणया-प्र३५७। दव्वपमाण-द्रव्य प्रभाष् च-વળી. અને खित्त-क्षेत्र कुसणा-સ્પર્શના

कालो -क्षस **ઝ** તરં-અન્તર भाव-साव अप्पाबहूं-अह्पे अर्द्धत्व चेव-निश्चय

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

सन्तपय परूवणया, दन्व पमाणं च खित्त य फुसणा कालो अ अंतर भाग भाव अप्पाबद्द च एव ॥ ४३ ॥ ગાથાર્થઃ —

સ<sub>ત્</sub>યદપ્રરૂપણા–દ્રવ્યપ્રમાણુ–ક્ષેત્ર–સ્પરા<sup>°</sup>ના–કાળ–અન્તર–ભાગ–ભાવ-અને અલ્પખહત્વ || ૪૩ ||

#### વિશેષા**થ**°

૧. માેક્ષ અથવા સિદ્ધ સત્ વિદ્યમાન છે કે નહિ ? તે સંખ'ધી પ્રરૂપણા–પ્રતિપાદન કરવું, તે સત્પદ પ્રરૂપણા, અને જો છેતા ગતિ આદિ ૧૪ માર્ગ ણામાંથી કઠ કઠી માર્ગ ણામાં તે મોક્ષપદ છે તે સંખંધી प्र3पणा करवी ते पण सत्पद प्ररूपणाद्वार.

ર—સિદ્ધના જીવાે કેટલા છે ? તેની સંખ્યા સંખ'ધી વિચાર **કરવે। ते द्रव्य प्रमाणद्वार.** 

૩—સિદ્ધના જીવાે કેટલા ક્ષેત્રથી અવગાહ્યા છે, રહ્યા છે. તે નક્કી **४२**वं, ते क्षेत्रद्वार

૪—સિદ્ધના જીવ કેટલા આકાશપ્રદેશને તથા સિદ્ધને સ્પર્શે છે ? એટલે क्षेत्रयी અને परस्पर એમ ર પ્રકારે કેટલી સ્પર્શના છે? તેના વિચાર કરવા તે ૨ પ્રકારનું સ્પર્શના દ્વાર છે.

ય—સિદ્ધપણું કેટલા કાળ સુધી રહે ? તેના વિચાર કરવા તે काळद्वार.

ફ—સિદ્ધને અંતર (આંતરૂં) છે, કે નહિ ? અર્થાત્ સિદ્ધ કાઇ વખતે સંસારી થઇ પુનઃ સિદ્ધ થાય એવું બને કે નહિ ? તે સંખ ધી વિચાર કરવા તે काल अन्तर द्वार. તથા તે પરસ્પર અન્તર છે કે નહિં, તે परस्पर—अन्तर द्वार એ એ પ્રકારનું અન્તરદ્વાર છે.

૭—સિદ્ધના જીવાે સ'સારી જીવાથી કેટલામા ભાગે છે, એ વિચારવ' તે માગદાર.

૮--- ઉપશમ આદિ ૫ ભાવમાં સિદ્ધ કયા ભાવે ગણાય ? એ વિચારવું તે भावद्वार

૯—સિદ્ધના ૧૫ લેદમાંથી કયા લેદવાળા સિદ્ધ થતા એક ખીજાથી કેટલા ઓછા–વધતા છે ? તે સંગંધ વિચાર કરવાે તે

अल्प-बहुःबद्वार

જૈનશાસ્ત્રામાં પદાર્થીની વિચારણા માટે જિજ્ઞામુઓની શંકાઓના જવાબ રૂપમાં જુદા-જુદા માર્ગો બતાવ્યા હાય છે. તેને અનુયાગ કહે છે. એવા અનુયાગ ઘણી જાતના હાય છે. તેમાંના અહીં બતાવેલા હ અનુયાગા વિશેષ પ્રચારમાં છે. અને સામાન્ય રીતે દરેક પદાર્થીનો તે અનુયાગાથી વિચાર ચલાવી શકાય છે, નવતત્ત્વની વિચારણા વખતે ખાસ કરીને માેક્ષતત્ત્વનું સ્વરૂપ એ નવ અનુયાગા દ્વારા સમજાવ્યું છે. તેથી તેને તેના લેદ કહ્યા છે. ખરી રીતે એ ૯ મા તત્ત્વના જ ૯ લેટા નથી, દરેકને લાગુ પડે છે.

#### સત્પદ્યત્રૂપણા

# संतं सुद्धपयत्ता विज्जंतं खकुसुमंव्व न असंतं। मुक्खत्ति पयं तस्स उ, परूवणा मग्गणाईहि ॥४४॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

सत्, शुद्धपदत्वाद्विचमानं, खकुसुमवत् न असत् ''मोक्ष'' इति पद् तस्य तु, प्ररूपणा मार्गणादिभिः ॥ ४४ ॥ संत-सत्-विद्यभान
सुद्ध-शुद्ध-ग्येक्ष
पयत्ता-पहपाधुं, पह३५ हे।वाथी
विज्जंतं-विद्यभान छे.
ख-आक्षशना
कुसुमंब्व-पुष्पनी पेठे
न-नथी
असंत'-अविद्यभान,अछतुं.

અસત

मुक्ख-भेक्षि त्ति-धेति-थे पर्या-पह, शुद्ध पह थे. तस्स-ते भेक्षिपहनी (भेक्षि तत्त्वनी) उ-वणी पह्तवणा-प्र३५णु। मगाणाईहिं-१४ भाग धाहिब डे

( કરાય છે. )

अन्वय सिंदेत पह<sup>2</sup>छेह संतं, सुद्ध पयत्ता विज्जांतं, खकुसुमंच्य न असंतं, "मुक्स" ति पयं, उ मग्गणाईहि तस्स पह्न्यणा

#### ગાથાર્થઃ—

''માક્ષ'' સત્ છે.=શુદ્ધપદ હાવાથી વિદ્યમાન છે. આકાશના કુલની પેઠે અવિદ્યમાન નથી-''માક્ષ" એ જતનું પદ છે. અને માર્ગણા વડે તેની વિચારણા થાય છે.

#### વિશેષાથ<sub>ં:</sub>\_

ન્યાયશા સ્ત્રમાં કાઈ પણ વસ્તુ સાબિત કરી આપવા માટે પાંચ અવયવવાળા વાકયના પ્રયોગ થાય છે. ૧ લા અવયવમાં જેમાં, અને જે સાબિત કરવાનું હાય તે આવે છે, તે प्रतिज्ञा. ૨ જામાં સાબિતીનું કારણ આપવામાં આવે છે, તે हેતુ. ૩ જામાં તેને અનુકૂળ કે વિરુદ્ધ પ્રકારના દાખલા હાય છે. તે હતા हरण. ૪ થામાં ઉદાહરણ પ્રમાણે ઘટાવવાનું હાય છે, તે હવનય. ૫ મામાં પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે સાબિતી જાહેર કરવાની હાય છે. તેને નિગમન કહે છે. અહીં માલ સાબિત કરવા માટે ગાથામાં સંક્ષેપથી એ પાંચ અવચવાના પ્રયાગ કરી છે. તે આ પ્રમાણે—

પ્રતિજ્ઞા-માક્ષ, સત્ છે.

હેતુ−શુદ્ધ=એકલા પદના અર્થ'રૂપ હેાવાથી વિઘમાન છે.

ઉદાહરેશુ-જે જે એક પદા હાય, તેના અર્થા હાયજ. જેમકે:-થાડા, ગાય, વગેરે. એક એક પદા છે, માટે તેના પદાર્થા પણ છે. તેમજ જે જે શુદ્ધ=એકલાં પદા નથી, પણ જોડાયેલ પદા છે—તેના અર્થા હાય કે ન પણ હાય. રાજપુત્ર એ અશુદ્ધ પદ છે. છતાં તેના અર્થ છે; અને આકાશનું કુલ, તેના અર્થ નથી. તેવું આ અસત્ નથી. આવી વિરુદ્ધ ઘટનાવાળું ઉદાહરેશુ ગાથામાં આપ્યું છે.

€પનય–" માેક્ષ " એ શુદ્ધ પદ છે. માટે તેના અર્થ છે.

નિગમન-તે માેક્ષ પદના અર્થ રૂપ જે પદાર્થ તેજ માેક્ષ. અહીં ઉપનય અને નિગમન એકી સાથે ટુંકામાં કહ્યા છે. એ રીતે માેક્ષની હયાતી સાબિત થઇ ચૂકયા પછી માર્ગ હ્યા વગેરેથી તેની વિચારણા કરવાથી તેના સ્વરૂપની વિસ્તારથી સાબિતીઓ મળે છે. અને દ્રવ્યપ્રમાણ નગેરે પણ હયાતી સાબિત હાય તાેજ વિચારી શકાય છે.

પ્રક્ષ—અહિ ડિત્થ, કત્ય, ઇત્યાદિ કલ્પિત એક—એક પદવાળા પણ પદાર્થ નથી. તેમ એક પદવાળું માેક્ષ પણ નથી, એમ માનવામાં શું વિરુદ્ધ છે ?

ઉત્તર-જે શાળ્દના અર્થ કે વ્યુત્પત્તિ થઇ શકે તે पદ કહેવાય. પણ અર્થાશ્નય શાળ્દને પદ કહેવાય નહિં. અને सिद्ધ અથવા માસ એ શાળ્દ તા અર્થ અને વ્યુત્પત્તિ યુક્ત છે, માટે પદ કહેવાય છે, પરન્તુ હિત્ય, કત્થ ઇત્યાદિ શાળ્દો અર્થ શૂન્ય છે, માટે પદ ન કહેવાય માટે તે પદાવાળી વસ્તુ પણ નથી. પરન્તુ સિદ્ધ, માેક્ષ એ તા પદ છે. અને તેથી તેની વસ્તુ પણ છે.

## ૧૪ મૂળમાગુ<sup>ર</sup>ણાએા

# गइ इंदिए अ काए, जाए वेए कसाय नाणे अ। संजम दंसण लेसा, भव सम्मे सन्नि आहारे।।५५॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

गतिरिन्द्रियं च कायः, येागा वेदः कषाया ज्ञानं च संयमा दर्शनं लेश्या, भव्यः सम्यक्तवं संज्ञ्याहारः ॥४५॥

#### શષ્દાર્થ:

गइ-गति इंदिए-धन्द्रिय काए-डाय जाए-थे।अ वेए-वेद्द कसाय-डेषाय संजम-यारित्र दंसण-दश्नि लेसा-देश्या भव-स्वव्य सम्मे-सभ्यक्ष्व सन्ति-संज्ञि आहारे-स्थाद्धार

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

#### ગાયાવત્—

नाणे-शान

#### ગાથાર્યા :

ગતિ, ઇન્દ્રિય, કાય, ચાગ, વેદ, કપાય, જ્ઞાન, ચારિત્ર, દર્શન, લેશ્યા, ભગ્ય, સમ્યક્રત્વ, સંજ્ઞિ અને આહાર.

#### વિશેષાર્થ :-

માર્ગણ એટલે શોધન, જૈન શાસ્ત્રમાં કાઇ પણ પદાર્થના વિસ્તારથી વિચાર સમજવાને માટે, એટલે કે તે પદાર્થનું ઊંડું તત્ત્વ -રહસ્ય-સ્વરૂપ શાધવા માટે આ ૧૪ સ્થાના ઉપર ઘટના કરવામાં આવે છે. તે પણ એક રીતે એક જાતના અનુયાગજ છે.

માર્ગ ણાએાના પેટા પદા

(३) काय (६) (२) इन्द्रिय ५ (१) गति ४ ૧ પૃથ્વીકાય ૧ એકેન્દ્રિય જાતિ દેવગતિ ૨ અપ્કાય ર દ્રૌન્દ્રિય જાતિ ૨ મનુષ્ય ગતિ ૩ **તિર્ય**ંચ ગતિ ૩ તેલકોય ૩ ત્રીન્દ્રિય જાતિ ४ यतुरिन्द्रिय काति ૪ વાચુકાય ૪ નરક ગતિ प वनस्पतिष्ठाय ૫ ૫ ચેન્દ્રિય જાતિ ત્રસકાય (६) कषाय ४ (५) वेद ३ (४) योग (३) ૧ સ્ત્રી વેદ ૧ મનાેચાેગ ૧ ક્રોધ ૨ પુરુષવેદ વચનચાેગ ર માન उ न्यं सहवेह કાયચેાગ 3 માયા ૪ લાેભ

| <del></del>                                                                                                                      |                                                                                                                                                                     |                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| (৩) ज्ञान ८ १ भित्रज्ञान २ श्रुतज्ञान 3 अवधि ज्ञान ४ भनः ५४ वज्ञान ५ भित्रिक्षज्ञान ६ भित्रिक्षज्ञान ७ श्रुतअज्ञान ८ विसंग ज्ञान | (૮) સંચમ ૭<br>૧ સામાચિક ચારિત્ર<br>૨ છેદ્દેાપસ્થાપન ચા૦<br>૩ પરિડાર વિશુદ્ધિ<br>૪ સૂક્ષ્મસંપરાય ચા૦<br>૫ યથાખ્યાત ચારિત્ર<br>૬ દેશવિરતિ ચારિત્ર<br>૭ અવિરતિ ચારિત્ર | (९) दशैंन ४<br>૧ ચક્ષુદર્શન<br>૨ અચક્ષુદર્શન<br>૩ અવધિ <b>દર્શન</b><br>૪ કેવલદર્શન |
| (१०) लेक्या ६                                                                                                                    | (११) भव्य २                                                                                                                                                         | (१२) सम्यक्त्व ६                                                                   |
| ૧ કૃષ્ણુલેશ્યા                                                                                                                   | ૧ લવ્ય                                                                                                                                                              | ૧ ઉપશમ                                                                             |
| ર નીલલેશ્યા                                                                                                                      | ર અભવ્ય                                                                                                                                                             | ૨ ક્ષયેાપશમ                                                                        |
| ૩ કાપાતલેશ્યા                                                                                                                    |                                                                                                                                                                     | ૩ ક્ષાયિક                                                                          |
| ૪ તેનેલેશ્યા                                                                                                                     |                                                                                                                                                                     | ૪ મિશ્ર                                                                            |
| પ પદ્મલેશ્યા                                                                                                                     |                                                                                                                                                                     | ય સાસ્વાદન                                                                         |
| ૬ શુકલલેશ્યા                                                                                                                     |                                                                                                                                                                     | <b>૬ મિ</b> થ્યાત્વ                                                                |
| (१३) संज्ञि २                                                                                                                    | (१४) आहार २                                                                                                                                                         |                                                                                    |
| ૧ સંશિ                                                                                                                           | ૧ આહાર                                                                                                                                                              |                                                                                    |
| ર અસંજ્ઞિ                                                                                                                        | ર અનાહાર*                                                                                                                                                           | _                                                                                  |
| જી દરેકમાંની                                                                                                                     | કાઈવણ એક મૂળ માર્ગ ધ                                                                                                                                                | <sub>!!</sub> માં સર્વ સ <b>ંસારી</b>                                              |

જીવાના સમાવેશ થઈ જાય છે. \*એ ૬૨ ભેદાના સંક્ષિપ્ત અર્થ

વ ગતિમાર્ગ છા ४—ભવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યાંતિથી અને વૈમાનિક એ ચાર પ્રકારમાંની કાઇપણ દેવપણાની પરિસ્થિતિ તે ૧ देवगित, મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત થવું તે २ मनुष्य गति, પૃથ્વી, પાણી, અિન, વાયુ, વનસ્પતિ, દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, પશુ, પક્ષી મત્સ્ય, આદિક યાનિઓમાં ઉત્પન્ન થવું તે ૩ तिर्यं च गति अने रतन- પ્રભાદિ સાત પૃથ્વીઓમાં નારકી પણ ઉપજવું તે नरकगित.

ર જાતિ માર્ગ છા ૫--- સ્પર્શ નેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ઘાશેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય અને શ્રાત્રેન્દ્રિય પાંચ ઇન્દ્રિયામાંથી અતુક્રમે ૧-૨-૩-४-૫

ઇન્દ્રિયવાળા જીવ, તે એકેન્દ્રિય જાતિ, દ્રીન્દ્રિય જાતિ, ઇત્યાદિ-યાવત્ પ'ચેન્દ્રિય જાતિ કહેવાય.

3 કાય भाग छा ६— ५०वी, पाणी, अिन, वायु, वनस्पति इप काय=शरीरे। अने ढाबी याबी-शक्ते तेवी काया=शरीरे। धारणु करे ते छवे। अनुक्रमे पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वायुकाय, वनस्पति काय अने त्रसकाय

४ **યોગ માર્ગ હ્યા** ૩—વિચાર વખતે પ્રવર્ત તું આત્માનું સ્કૂરહ્યુ તે मनोयोग, વચના સ્થાર વખતે પ્રવર્ત તું આત્માનું સ્કૂરહ્યુ તે बचन योग, કાયા**ની સ્થ્લ—સ્**લમ ચેષ્ટાથી પ્રવર્ત તું આત્માનું સ્કૂરહ્યુ તે काययोग.

પ वेह भाग धा 3—स्त्रीजतने थते। પુરુષ સંગના અભિલાષ ते स्त्रीवेद, પુરુષ जतने थते। स्त्रीसंगने। अभिલाष ते पुरुषवेद, अने त्रील जतने स्त्री तथा पुरुष એ अन्तेना संगने। अभिलाष ते नपुंसकवेद.

ક કષાય સાગાં છા ४—ખેદ ઇંગ્યાં, ગુરસાની લાગણી તે क्रोंघ, ગર્નની લાગણી તે मान, છળ, કપટની લાગણી તે माया, અને ઇંગ્છા, તૃષ્ણા, મમતાની લાગણી તે ਲોમ. આ ચારેય લાગણીઓ એવી છે કે તે પ્રગટ થાય ત્યારે અવશ્ય નવાં કર્મા બંધાયજ છે, કર્મ બંધના મેટિંદ આધાર તેની ઉપર છે. માટે તે कवाय કહેવાય છે.

द्यान भागे खा ८—भन अने धिन्द्रियोना पहार्थ साथेना संभंध्यी के (अर्थ संज्ञा रिखत है। यतो पख) यथार्थ ज्ञान थाय ते मितिज्ञान, तथा भन अने धिन्द्रियोना संभंध्यी श्रुतने अनुसारे (शास्त्रानुसारी) अर्थनी संज्ञावालुं के यथार्थ ज्ञान थाय ते श्रुतज्ञान, अभु ६ ह सुधीनुं इपी पहार्थनुं (पुह्जल द्रव्यनुं) के ज्ञान धिन्द्रय अने भननी भहह विना आत्मसाक्षात्—प्रत्यक्ष थाय ते ३ अवधिज्ञान, राा द्रीपमां रहे सा संज्ञि पंचेन्द्रिय प्राख्यों जोना भनेगित विचार काखी शक्षय ते नुं ज्ञान ते मनःपर्यवज्ञान छे. आ भनःपर्यं ज्ञानमां पख् आत्माने धिन्द्रिय तथा भननी कइर होती नथी, भाटे से पख् आत्मसाक्षात् ज्ञान छे. तथा सर्व पहार्थनुं संपूर्ण ज्ञान ते ५ केवलज्ञान आ ज्ञान पख् भन अने धिन्द्रियो विना आत्मसाक्षात् थाय छे.

એ પ પ્રકારનાં જ્ઞાન છે, અને ૩ પ્રકારનાં અજ્ઞાન તે પણ જ્ઞાનના ભેદમાં ગણાય છે, તેથી ૮ જ્ઞાન કહેવાય છે. અજ્ઞાનમાં अ=ઉલડું વિપરીત અથવા ઉતરતા દરજળાતું ज्ञान તે अज्ञान કહેવાય. પરન્તુ ( લ એટલે અભાવ એવા અર્થથી ) શાનના અભાવ તે લજ્ઞાન એમ નહિ, આ જ્ઞાન નિચ્ચાત્વ યુક્ત હોવાથી અજ્ઞાન કહેવાય છે, માટે મિશ્યા-દૃષ્ટિએાનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન અને સમ્યગૃદૃષ્ટિએાનું જ્ઞાન તે જ્ઞાન કહેવાય.

પ્રશ્ન—સમ્યગ્દન્ટિની પેઠે મિશ્યાદન્ટિએ પણ "ઘટને ઘટ" 'પટને પટ" ઇત્યાદિ વસ્તુના છતા (વિદ્યમાન) ધર્મ કહે છે, પરંતુ "ઘટને પટ" તથા "પટને ઘટ" એમ વિપરીત સમજતા અને કહેતા પણ નથી તો પણ એકને જ્ઞાન કહેવું અને બીજાને અજ્ઞાન કહેવું એ પક્ષપાત કેમ?

ઉત્તર—તેમાં પક્ષપાત નથી. ખરી વસ્તુસ્થિતિ છે. ઘઢા જેમ એક દેષ્ટિથી ઘઢા છે. તેમ બીજી દેષ્ટિથી તેના બીજા અનેક સ્વરૂપા છે. મિશ્યાદેષ્ટિવાળાના ધ્યાનમાં એ બીજાં અનેક સ્વરૂપા હોતાં નથી. અને સમ્યગૃદષ્ટિ જે વખતે ઘડાને ઘઢા કહે છે. તે વખતે તેનાં બીજા સ્વરૂપા તેના ખ્યાલમાં હાય છે, અને મિશ્યાદષ્ટિ ઘડાને ઘઢા જ કહે છે,—તેના અર્થ એ કે બીજા સ્વરૂપાનું તેનું અજ્ઞાન છે. એટલે ઘડાને જેવા છે, તેવા તે જાણતા નથી. આજ કારણથી વ્યવહારમાં ઘણી સાચી વસ્તુને ખાડી અને ખાડીને સાચી માની બેસે છે. જેથી અનથ પરંપર વધે છે, દેષ્ટિ એટલે ખ્યાલ—ઉદ્દેશ. ખાડા ખ્યાલ કે ઉદ્દેશવાળા માણસ તે મિશ્યાદષ્ટિ, અને સાચા ખ્યાલ કે ઉદ્દેશવાળા માણસ તે સમ્યગૃદષ્ટિ. આ લેદ સહેજે સમજાય તેવા છે.

भिथ्यादृष्टिनां भति, श्रुत अने अवधिज्ञान. ते मित्रज्ञान, श्रुत-अज्ञान अने विभक्तज्ञान કહેવાય છે. वि=िवयुद्ध. सङ्ग=બાધ જેમાં તે विभक्तज्ञान.

ખુલાસા:—શ્રુતજ્ઞાનમાં એ સમજવાનું છે કે રામાયણ-ભારત-વેદ વગેરે શાસ્ત્રાના પ્રણેતા મિશ્યાદિષ્ટઓ છતાં તેને જે રીતે સમજવા જોઈએ તે રીતે સમજ લેનાર સમ્યગ્દિષ્ટ, તેને શાસ્ત્રોનું સમ્યક્ષ્રુત ગણાય છે અને આચારાંગ વગેરે શાસ્ત્રોના પ્રણેતા સમ્યગ્દિષ્ટિઓ છતાં મિશ્યાદિષ્ટ તેને યથાર્થ રીતે ન જાણી શકે તે મિશ્યાદિષ્ટિઓને આચારાંગાદિકથી થતું જ્ઞાન તે મિશ્યાજ્ઞાન-શ્રુત અજ્ઞાન ગણાય છે.

મિશ્યાદિષ્ટિને છેલ્લાં એ જ્ઞાન ન થાય માટે તેનાં અજ્ઞાન નથી હાતાં.

૮ સ'યમ માર્ગ હા ૭—સ'વરતત્ત્વના પાંચ ચારિત્રના અર્થ માં કહેલી છે. ત્યાંથી જાણવી. સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય, પરિદ્વાર વિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મ સ'પરાય, યથાખ્યાત, દેશવિરતિ, અને અવિરતિ હ દર્શન માર્ગા છું! ૪— ચક્ષુથી થતા સામાન્ય ધર્મના બાંધ, ते चक्षुदर्शन, ચક્ષુ સિવાયની ૪ ઇન્દ્રિયા અને મન, એ ૫ થી થતા સામાન્ય ધર્મના બાંધ, તે ર अचक्षुदर्शन, ૩ અવધિજ્ઞાનીને રૂપી પદાર્થ જાણવામાં થતા સામાન્ય ધર્મના બાંધ, તે अवधिदर्शन, અને કેવળજ્ઞાનીને સવે પદાર્થના સર્વ ભાવ જાણવામાં થતા સામાન્ય ધર્મના બાંધ, તે ૪ केवलदर्शन, અહિં સામાન્ય ધર્મના ઉપયાગનું કારણ તે दर्शन અને વિશેષ ધર્મના ઉપયાગનું કારણ તે ज्ञान.

૧૦ લેશ્યા માર્ગાણા ર— જેજ્યા-સ્વલાવનું અધારણ. દરેક પ્રાણીને જન્મથીજ અમુક પ્રકારની પરિણૃતિવાળા સ્વભાવ અધાય છે. તે લેશ્યા છે, તેની અલ્પતા, તીવ્રતા તથા શુભાશુસપણાથી સામાન્ય રીતે છ પ્રકાર પડે છે. સ્વભાવ તે ભાવ લેશ્યા. અને તેમાં નિમિત્તભૂત કૃષ્ણાદિ પુદ્દગલા તે દ્રવ્ય લેશ્યા.

અહિં લેશ્યા પુદ્રગલસ્વરૂપ હાેવાથી શુભ વર્ણા, શુભ ગ'ધ, શુભ રસ અને શુભ સ્પર્શાવાળી હાેય તે જ્ઞુમજેરૂચા અને અશુભવર્ણાદ યુક્ત હાેય તે અજ્ઞુમજેરૂચા છે.

તથા પુદ્દગલસ્વરૂપ દ્રવ્યલેશ્યા જે કે વર્ષુ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ એ ચારે ગુણ યુક્ત છે. તો પણ શાસ્ત્રમાં વર્ષુ ની મુખ્યતાએ વર્ષુ લેદથી લેશ્યાના પણ ६ લેદ કહ્યા છે, તે આ પ્રમાણે—કૃષ્ણવર્ષુ યુક્ત પુદ્દગલમય १ कृष्णलेह्या, નીલ (લીલા ) વર્ષુ નાં પુદ્દગલવાળી ર નીલ लેક્ચા, લીલા અને લાલ એ વર્ષુ ની મિશ્રતાવાળી અથવા કખૂતર સરખા વર્ષુ વાળી ર कापोतलेક्ચા, લાલ વર્ષુ યુક્ત પુદ્દગલવાળી છે તેજો છેરચા, પીળા વર્ષુ વાળી પ પીતलેક્ચા, અને શ્વેત વર્ષુ વાળી દ્ સુત્રજાનેક્ચા, એ છ લેશ્યાએમાંની પહેલી રૂ અશુભ પરિષ્ણામવાળી હોવાથી અશુભ, બીજી રૂ શુભ પરિષ્ણામવાળી હોવાથી શુભલેશ્યા છે, તથા અનુકમે છએ લેશ્યાએ અધિક અધિક વિશુદ્ધ પરિષ્ણામવાળી છે, એ દ લેશ્યાએના ૬ પ્રકારના પરિષ્ણામને અંગે શાસ્ત્રમાં જ ખૂકળ ખાનાર ૬ વરેમાર્ગુનું દેષ્ટાંત કહ્યું છે. તે આ પ્રમાણે—

जंबूफल મક્ષक ६ मुसाफरनું દુष्टान्त−કાેઇ નગર તરફ જતાં અરહ્યમાં આવી પડેલા ભૂખ્યા થયેલા ૬ મુસાક્રેરા પાકી ગયેલા જા'બૂઓથી નમી પડતું એક મહાન જા'બૂવૃક્ષ જોઇને તેઓ પરસ્પર જા'બૂ ખાવાના વિચાર કરવા લાગ્યાઃ–તેમાંના પ્હેલાએ કહ્યું કે '' આ આખા વૃક્ષનેજ મ્ળમાંથી ઉખેડી નીચે પાડીએ (એ कृष्णलेक्यांના પરિશામી)" બીજાએ કહ્યું:-માટી માટી શાખાઓ તાડી નીચે પાડીએ (એ નીઝलેક્यांना પરિશામી)." ત્રીજાએ કહ્યું-"તાની નાની શાખાઓ નીચે પાડીએ (એ कापोत्तलेक्यांना પરિશામી)," ચાથાએ કહ્યું—"જાં ખૂના ગુચ્છા નીચે પાડીએ (એ તેजोलेक्यांना પરિશામી) પાંચમાએ કહ્યું કે ગુચ્છાઓમાંથી પાકાં જાં ખૂજ ચુંટી ચુંટીને નીચે નાંખીએ (એ पद्मलेक्यांनા પરિશામી) ." અને છઠ્ઠાએ કહ્યું કે જાં ખુ ખાઇને ક્ષુધા મટાડવી એજ આપણા ઉદ્દેશ છે. તો આ નીચે ભૂમિ ઉપર સ્વતઃ ખરી પડેલાં જાં ખુજ વીણીને ખાઇએ, કે જેથી વૃક્ષછેદનનું પાપ કરવાની જરૂર પણ ન રહે." (એ ગુજ્લેક્સ્યાના પરિશામવાળા જાણવા.) એ પ્રમાણે અનુકમે વિશુદ્ધ-વિશુદ્ધ લેશ્યા પરિશામો એ દેષ્ટાંતને અનુસારે વિચારવા. અહીં છ ચારાનું પણ દેષ્ટાંત વિચારવું.

૧૧ ભવ્ય માર્ગ ણા ર—જગતમાં કૈટલાક જીવા દેવ—ગુરુ—ધર્મની સામગ્રી મળ્યે કર્મ રહિત થઈ માક્ષપદ પામી શકે એવી યાગ્યતાવાળા છે, તે સર્વે મૃત્ય કહેવાય અને કેટલાક માર્ગમાં કાંગડું જેટલા અને જેવા અલ્પ જીવા એવા પણ છે, કે જેઓ દેવ—ગુરુ—ધર્મની સંપૂર્ણ સામગ્રી મળવા છતાં પણ કર્મ રહિત થઈ માક્ષપદ પામી શકે નહિ તેવા સર્વ જીવા અમન્ય કહેવાય. એ ભવ્યત્વ તથા અભવ્યત્વ જીવના અનાદિ સ્વભાવ છે. પરન્તુ સામગ્રીના અળથી નવા સ્વભાવ ઉત્પન્ન થતા નથી. તથા અભવ્ય જીવા તો આટામાં લૂણ જેટલા અલ્પ જ છે અને ભવ્ય

૧. અભવ્ય જીવા માેક્ષપદ નથી પામતા એટલુંજ નહિ, પરન્તુ નાચે લખેલા ઉત્તમ ભાવા પણ નથી પામતા.

ઝન્દ્રપાશું, અનુત્તર દેવપાશું, ચક્રવિતિ પાશું, વાસુદેવપાશું, પ્રતિવાસુદેવપાશું, બળદેવપાશું, નારદપાશું, કેવલિ હસ્તે દીક્ષા, ગણધર હસ્તે દીક્ષા, સંવત્સરી દાન, શાસન અધિષ્ઠાયક દેવ–દેવીપાશું, લોકાન્તિક દેવપાશું, યુગલિક દેવાના અધિષ્તિપાશું, ત્રાયસ્ત્રિંશત દેવપાશું, પરમાધામીપાશું, યુગલિક મનુષ્યપાશું, પૂર્વ ધર લબ્ધ, આહારક લબ્ધિ. પુલાક લબ્ધિ, સંભિન્નશ્રીતાલબ્ધિ, ચારણ લબ્ધિ, મધુસપિ લબ્ધિ, ક્ષીરાસવ લબ્ધિ, અક્ષીણ મહાનસી લબ્ધિ, જિનેન્દ્ર પ્રતિમાને ઉપયોગી પૃથ્વીકાયાદિપાશું, ચક્રવિતિના ૧૪ રત્નપાશું, સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, શુકલપ-ક્ષીપાશું, જિનેન્દ્રના માતા-પિતાપાશું, યુગપ્રધાનપાશું, ઇત્યાદિ (ઇતિ અભગ્યકુલકે.)

જીવા તેથી અનન્ત ગુણા છે. પુનઃ ભવ્ય જીવામાં પણ ઘણા એવા જીવ છે કે જેઓ કાઇ કાળે ત્રસપણું પામવાના જ નથી, પરન્તુ સૂક્ષ્મ એકે-ન્દ્રિયમાં જ અનાદિ અનન્તકાળ સુધી જન્મ મરણ કર્યા કરશે, જેથી માક્ષપદ પામવાના નથી પરન્તુ સ્વભાવે (યાગ્યતા વડે) તા તેઓ ભવ્ય જ છે. કહ્યું છે કે—

अत्थि अणंता जीवा, जेहिं न पत्तो तसाह परिणामो उववज्जांति चयंति अ, पुणोवि तत्थेव तत्थेव ॥१॥

અર્થ :-એવા અનન્તાનન્ત જીવા છે, કે જેઓએ ત્રસાદિ (દ્રીન્દ્રિન્ યાદિ) પરિણામ પ્રાપ્ત નથી કર્યો, અને પુનઃ પુનઃ (વાર'વાર) ત્યાંને ત્યાંજ (સુક્ષ્મ એકેન્દ્રિયપણામાં જ) જન્મે છે, અને મરણ પામે છે. ાાવા ૧૨ સમ્યક્તવ માર્ગણા ૬

उपशम, क्षायिक, क्षायोपश्मिक, मिश्र, सास्वादन अने मिश्र्यात्व એ છ ભાવાના આ માર્ગ હ્યામાં સમાવેશ થાય છે.

૧ ઉપશામ સમ્યક્ત્વ-અનન્તાનુખન્ધ કોધ, માન, માયા અને લોભ, તથા સમ્યક્ત્વ માહનીય, મિશ્રમાહનીય, અને મિશ્યાત્વમાહનીય એ ત્રણ દર્શન માહનીય, એ સાત કર્મ પ્રકૃતિઓની અંતર્મું હૂર્ત સુધી તદ્દન ઉપશાન્તિ થવાથી જે સમ્યગ્ભાવ પ્રગટ થાય છે, તે વખતે એ સાત કર્મો આત્મા સાથે હાય છે, પણ ભારેલા અગ્નિની માકક શાંત પહેલ હાવાથી પાતાની અસર ખતાવી શકતાં નથી. આ સમ્યક્ત એક ભવમાં ૨ વાર અને આખા સંસાર ચક્રમાં પ વાર પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. અંતર્મું હૂર્તાથી વધારે વખત આ સમ્યક્ત ન ટકે. અને લગભગ નિરતિચાર હાય છે.

ર સાચિક સમ્યક્ત્વ-ઉપર કહેલી સાતેય કમ પ્રકૃતિઓના તદ્દન ક્ષય થવાથી આ સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થાય છે, તેના કાળ સાદિ અનંત છે. આ સમ્યક્ત્વ નિરતિચાર હાય છે.

3 ક્ષાચાપશિમિક સમ્યક્ત્વ-ઉપર કહેલી સાત પ્રકૃતિમાંથી છની ઉપશાનિત હાય, અને ફેક્ત સમ્યક્ત્વ મોહનીય કમેના ઉદય થઈ ક્ષય થતા હાય છે, તેથી તેનું નામ ક્ષય અને ઉપશમ યુક્ત સમ્યક્ત્વ કહ્યું છે. તેના વધારેમાં વધારે સાધિક ૬૬ સાગરાપમ કાળ છે. આ સમ્ય-ફ્ત્વીને શંકા-આકાંક્ષા વગેરે અતિચારાના એટલા પુરતા સંભવ છે. નવ. ૧૧

જ મિશ્ર સમ્યક્ત્વ-ઉપર કહેલી સાતમાંની ફક્ત મિશ્ર માહ-નીય કર્મ ની પ્રકૃતિ ઉદયમાં હાય, બાકીની ઉપશાન્ત હાય, તે વખતે જે સમ્યગ્-મિશ્યારૂપ ભાવ ફક્ત અતમું હૂતે સુધી હાય, તે મિશ્ર સમ્યક્ત્વ, તેથી જૈનધર્મ ઉપર ન રાગ ન દ્વેષ એવી સ્થિતિ હાય છે.

પ સારવાદન સમ્યક્ત્વ-ઉપર જણાવેલા અંતર્મુ હૂર્તના વખત-વાળા ઉપશમ સમ્યક્ત્વથી પડીને મિશ્યાત્વે પહોંચતાં પહેલાં એક સમયથી માંડીને է આવલિકા સુધી સમ્યક્ત્વના યહિક ચિત્-કાંઇક સ્વાદરૂપ આ સમ્યક્ત્વ હાય છે, પછી તુરત જ મિશ્યાત્વ પામે જ છે. જેમ શ્રીરનું ભાજન કરીને કાેઈપણ પ્રકારના ઉત્કલેશથી વમન થઇ જાય, છતાં તેને શ્રીરના જેમ કાંઇક સ્વાદ આવે છે. તે પ્રમાણે સ-સહિત, आस्वाद-સ્વાદ. સ્વાદસહિત હાેય તે સાસ્વાદન.

ફ નિશ્યાત્વ-અનંતાનુબ ધીય કલાયા અને નિશ્યાત્વ માહ-નીયના ઉદયથી જે નિશ્યાભાવ પ્રગટે છે. તે નિશ્યાત્વ છે.

સમ્યક્ત માર્ગ હામાં સમ્યક્ત્વ શખ્દ સમ્યગ્ અને મિથ્યા એ ખન્ને ભાવના ઉપલક્ષહ્યી સંગ્રહ કરનાર છે. જેમ ભવ્ય, સંગ્રિ, આહારી નામ છતાં અભવ્ય; અસંગ્રિ–અહાહારી વગેરેના સંગ્રહ થાય છે. એમ ઘણી માર્ગ હાએામાં સમજવું.

૧૩ સંગ્રિ માર્ગણા ર-મન:પર્યાપિથી અથવા દીર્ઘકાલિકી સંગ્રાથી વિશિષ્ટ મનાવિજ્ઞાનવાળા જવા તે સંજ્ઞિ, અને વિશિષ્ટ મનાવિજ્ઞાન રહિત તે अસંજ્ઞિ.

૧૪ આહારી માર્ગાણા ર-લવધારણીય શરીર લાયક \*એાજ આહાર, લાયન+આહાર, અને÷કવલાહાર એ ત્રણ પ્રકારમાંના યથાસ'– ભવ આહારવાળા તે ૧ લાફારી, અને એ ત્રણેય આહાર રહિત તે લનાફારી.

+ शरीर पर्याप्ति पूर्ण थया जाह त्वया—शरीर द्वारा अंखण कराता आंखार ते लोमआहारः

<sup>\*</sup> અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં તૈજમ કા મેં ણ શરીર વડે ગ્રહણ કરાતા આહાર ते ओजआहार

<sup>÷</sup> કાળીયાથી મુખદારા લેવાતા આહાર ते कवळआहार.

# भार्या खाळा भां भाक्षनी अइपखा नरगइ पणिदि तस भव, सन्नि अहक्खाय खइअसम्मत्ते । मुक्खोऽणाहार केवल – दंसणनाणे, न सेसेसु ॥४६॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

नरगतिप'चेन्द्रियत्रसभव्यसं ज्ञियथाख्यातक्षायिकसम्यक्त्वे मोक्षोऽनाहारकेवलदुर्श'नज्ञाने, न रोषेषु ॥४३॥

શષ્દાર્થ :---

नरगइ-भनुष्यःति
पणिंदि-पःचेन्द्रियं काति
तस-त्रसंधाय
भव अ०थ
सन्ति-संशि
अहक्खाय-यथाण्यात चारित्र
खडअसम्मत्ते-क्षायिक सम्बद्धत्वमां

मुक्खो-भे।क्ष छे अणाहार-अनादार केवलदं सण-डेवणहश्न नाणे-डेवणज्ञानमां न-(भेाक्ष) नथी सेसेसु-शेष भागृष्णाओामां

अन्वय सिंहत पदव्छेद नर-गइ, पर्णिदि, तस, भव, सिन्न, अद्दक्खाय, खइअ-सम्मत्ते अणाहार, केवल-दंसण-नाणे मुक्खो सेसेसु न ॥४६॥ २॥थार्थः—

મનુષ્યગતિ, પંચેન્દ્રિય જાતિ, ત્રસકાય, ભગ્ય, સંજ્ઞિ, યથાખ્યાત ચારિત્ર, ક્ષાયિક સમ્યક્તવ, અનાહાર, કેવળદર્શન અને કેવળજ્ઞાનમાં માક્ષ છે, અને શેષમાં નથી ાા૪૬॥

વિશેષાથ<sup>°</sup>:–

એ ૧૦ થી\* શેષ રહેલી કષાય-વેદ-યાગ-અને લેશ્યા એ ચાર માર્ગ'ણામાં માેક્ષ હાેય જ નહિં. કારણ કે-અકષાયી; અવેદી; અયાગી, અને અલેશી અવસ્થાવાળા જીવને જ માેક્ષ હાેય છે. એટલે ૪ મૂળ

 <sup>\*</sup> શ્રી અભયદેવસ્ રિ રચિત નવતત્ત્વ ભાષ્યમાં ૧૪ માર્ગણામાં માક્ષપદની
 પ્રરૂપણા જુદી રીતે કહી છે. તે આ પ્રમાણે:—

અને પર ઉત્તર લેદોમાં માક્ષની માર્ગણા કરતાં વિચારણા ઘટતી નથી એટલે મૂળ તથા ઉત્તર દશ માર્ગણામાં જ માક્ષની માર્ગણા ઘટે છે.

અહિં સાર એ છે કે-મોક્ષમાં જવાની સંસારી જીવની છેલી (૧૪ મા ગુણુસ્થાનની શૈલેશી) અવસ્થામાં જે જે માર્ગ'ણા વિદ્યમાન હોય તે તે માર્ગ'ણામાં મોક્ષ છે એમ કહેવાય, અને શેષ માર્ગ'ણા-એમાં મોક્ષનો અભાવ ગણાય. તથા સંગ્નિપણું અને ભવ્યત્વ જે કે અયાગી ગુણસ્થાને <sup>૧</sup>અપેક્ષાભેદથી શાસ્ત્રમાં કહ્યું નથી તા પણ અહિં સંગ્નિપણું અને ભવ્યત્વ રઅપેક્ષાપૂર્વ'ક શકુણુ કર્યું છે એમ જાણું.

### ।। १ इति सत्पदप्ररूपणा द्वार ॥

દ્રવ્ય પ્રમાણ અને ક્ષેત્ર અનુચે!ગદ્રાર

# द्व्वपमाणे सिद्धा-णं जीवद्वाणि हुंतिऽणंताणि । लोगस्स असंखिज्जे, भागे इको य सव्वेवि ॥४७॥

तत्थ य सिद्धा पंचमगइए नाणे य दंसणे सम्मे संतिति सेसएसुं, पएसु सिद्धे निसेहिन्जा ॥ ११२ ॥

ત્યાં સિદ્ધો પંચમ ગતિમાં (સિદ્ધિગતિમાં), તથા કેવળ ત્રાન, કેવળ દર્શન અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત એ ચાર માર્ગણામાં સત્-વિદ્યમાન છે, અને તેથી શેષ ૧૦ મૂળ માર્ગ'ણાઓમાં (અને પ૮ ઉત્તર માર્ગ'ણામાં) સિદ્ધપણાના નિષેધ જાણવા. આ સત્પદ પ્રરૂપણા પણ અપેક્ષાભેદથી યથાર્થ છે, કારણ કે અહિં સિદ્ધત્વ અવસ્થા આશ્રયીને માર્ગ'ણાઓની પ્રરૂપણા એ પ્રમાણે જ સંભવે છે.

૧–૨ "સન્યપણું એટલે માક્ષગતિને યાગ્ય ફેરફાર પામવાપણું" એ અર્થાવાળું સન્યત્વ નિશ્રયથી માક્ષપદ પામવાની અવસ્થાવાળા કેવિલ લગવંતને નથી, કારણ કે જીવ કેવળત્તાન પામ્યા ત્યારથી માક્ષપદ પામી ચૂક્યા, એમ જાણવાનું છે. તો ફરીથી માક્ષ પામવાના સંભવ કયાં છે ? એ અપેક્ષાએ કેવલી લગવંતને તેમજ સિદ્ધ લગવંતને પણ લબ્યત્વ નથી પણ અલબ્યત્વ છે, લબ્ય સંસારી જીવજ ફેવળત્તાન પામી માક્ષે જઇ શકે. એ અપેક્ષાએ લબ્ય માર્ગણા સંભવે છે.

#### સંસ્કૃત અનુવાદ

द्रव्यथमाणे सिद्धानां जीवद्रव्याणि भवन्त्यनन्तानि लोकस्यासंख्येयभागे, एकश्च सर्वेऽपि ॥ ४७ ॥

શહાર્થઃ—

दव्यपमाणे-५०थ अभाषु द्वारमां सिद्धाणं-सिद्धना जीवद्व्वाणि-१०५८०थे। अणंताणि-अनन्त हंति — थे.

लोगस्स-देाडना असं खिड्डो-असं ज्यातमा भागे-लागे, लागमां इक्को-એક सिद्ध सन्वेवि-संवे सिद्ध

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

ગાથાવત्—अणंताणि हुंति सन्वे अवि ગાથાर्थः-

સિદ્ધોના દ્રવ્ય પ્રમાણ દ્વારમાં - અનન્ત જીવદ્રવ્યા છે; લાકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં એક અને સવે સિદ્ધો હાય છે. ॥ ४७ ॥

#### વિરાષાર્થ :-

સિદ્ધના જીવા અનન્ત છે, કારણ કે જઘન્યથી ૧ સમયને અન્તરે અને ઉત્કૃષ્ટથી ૬ માસને અન્તરે અવશ્ય કાઈ જીવ માસે જાય એવા નિયમ છે, તેમજ એક સમયમાં જઘન્ય ૧ તથા ઉત્કૃષ્ટથી ૧૦૮ જીવા માસે જાય, એ પણ નિયમ છે, અને એ પ્રમાણે અનન્ત કાળ વ્યતીત થઇ ગયા છે. માટે સિદ્ધ જીવા અનન્ત છે. (અન્યદર્શ-નીઓ જે સદાકાળ ઈશ્વર એકજ છે એમ કહે છે. તે આ બીજા દ્વારની પ્રરૂપણાથી અસત્ય છે એમ જાણવું)

# ।। इति २ द्रव्य प्रमाण द्वार॥

તથા સંશિપણું મનાજ્ઞાનવાળા જીવને હોય છે. અને કેવલિ ભગવંતને તથા સિદ્ધને (મતિજ્ઞાનાવરણીય ક્ષય થવાયી) મનોજ્ઞાનના અભાવ છે. તેથી સંજ્ઞિ પણ નથી. સંજ્ઞીજીવજ કેવળજ્ઞાન પામી માેક્ષે જઈ શકે એ અપેક્ષાએ સંજ્ઞીમાર્ગણા છે.

તથા ક્ષેત્રદ્વાર વિચારતાં-સિદ્ધના જવા લાકના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલા ક્ષેત્રમાં રહ્યા છે, કારણ કે એક સિદ્ધની અવગાહના જઘન્ય-થી ૧ હાથ ૮ અંગુલ હેાય, અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧ ગાઉનાે છઠ્ઠો ભાગ એટલે ૩૩૩ ધતુષ ૩૨ અંગુલ અર્થાત ૧૩૩૩ હાથ અને ૮ અંગુલ એટલી ઉંચી અવગાહના હાેય છે. અને એ ક્ષેત્ર લાેકના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલું જ છે, માટે એકેક સિદ્ધ પણ લાેકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં રહ્યા છે. તથા સર્વ સિદ્ધ અાશ્રયી વિચારીએ તો ૪૫ લાખ ચાજનવાળી સિદ્ધશિલા પૃથ્વી ઉપર એક ચાજનને અન્તે ૪૫ લાખ ચાજન તિય'ફ ( આડા ) વિસ્તારવાળા ૧ા૬ ( એક ષષ્ઠમાંશ ) ગાઉ ઊધ્વ પ્રમાણ જેટલા આકાશક્ષેત્રમાં સિદ્ધ જીવા અલાકની આદિ અને લાકના અંતને સ્પશી ને રહ્યા છે તે સર્વ ક્ષેત્ર પણ લાેકના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલું છે, માટે સર્વ સિદ્ધ પણ ક્ષાેકના અસંખ્યાતમા ભાગમાં રહ્યા છે, એ પ્રમાણે બે રીતે क्षेत्र द्वार કહ્યું (અન્ય દર્શનીએ। જે કહ્યું છે કે ઇશ્વર એકજ છે અને તે પણ આ સચરાચર (ત્રસ-સ્થાવર તથા જડ-ચેતનમય ) જગતમાં સર્વ સ્થાને વ્યાપી રહ્યો છે. તે આ ત્રીજા દ્વારની પ્ર3પણાથી અસત્ય છે, એમ જાણવું)

### इति ३ क्षेत्र द्वार ।।

स्पर्शना, काण अने अन्तर अनुयाय द्वारे। फुसणा अहिया कालो, इग सिद्ध पडुच्च साइओणंतो । पडिवायाभावाओ, सिद्धाणं अंतरं नत्थि ॥४८॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

**स्पर्श'नाधिका कालः एकसिंख**ं प्रतीत्य साचनन्तः प्रति<mark>पाताऽभावतः सिद्धानामन्तरं नास्</mark>ति ॥ ४८ ॥

અ-વય સહિત પદ<sup>2</sup>છેદ

फुसणा अहिया कालो इग सिद्ध पडुच्च साइओणंतो पडिवाय अभावाओ सिद्धाणं अंतरं नत्थि ॥ ४८ ॥

#### શાષ્દ્રાર્થ :---

फुसणा-स्पर्शंना अहिया-अधिक छे. कालो-काण इग सिद्ध-એક सिद्धनी पडुच्च-आश्रयी, अपेक्षाએ साइओण'तो-साहि अनन्त छे. पडिवाय-अतिपातना, पडवाना (पुनःसंसारमां आववाना) अभावाओ-अक्षावथी सिद्धाणं-सिद्धोने अंतरं-अन्तर नित्य-नथी

#### ગાથાથ<sup>°</sup>:-

સ્પરાધા અધિક છે, એક સિદ્ધને આશ્રયોને સાદિ અન'તકાળ છે, પડવાના અભાવ હાેવાથી સિદ્ધોમાં અ'તર નથી.

#### વિશેષાથ<sup>ુ</sup>:–

જેમ એક પરમાણુ એક આકાશપ્રદેશમાં સમાઇ રહ્યો છે તે ૧ આકાશ પ્રદેશની अवगाहनા કહેવાય. અને તે પરમાણુને ચારે દિશાએ જ તથા ઊધ્વ અને અધ: એકેક આકાશ પ્રદેશ મળી સ્પંશેલા ૧ પ્રદેશ અને પ્વેક્તિ અવગાહનાના ૧ પ્રદેશ મળી ૭ આકાશપ્રદેશની સ્પર્શના કહેવાય. તેમ પ્રત્યેક સિદ્ધને અવગાહનાક્ષેત્રથી સ્પર્શનાક્ષેત્ર અધિક હાય છે, તે કેવળ સિદ્ધને જ નહિં પરન્તુ પરમાણુ આદિ દરેક દ્રવ્ય માત્રને સ્પર્શના અધિક હાય છે. એ ક્ષેત્ર स्પર્શના ( આકાશ પ્રદેશ આશ્રયી સ્પર્શના ) કહી, હવે સિદ્ધને સિદ્ધની પરસ્પર સ્પર્શના પણ અધિક છે, તે આ પ્રમાણે—

એક વિવક્ષિત સિદ્ધ જે આકાશપ્રદેશામાં અવગાહી રહેલ છે, તે દરેક આકાશપ્રદેશમાં એકેક પ્રદેશની હાનિ-વૃદ્ધિએ અનન્ત અનન્ત બીજા સિદ્ધ છેવા પણ તે સિદ્ધના આત્મપ્રદેશાને હીનાધિક આક્રમીને અવગાહા છે. તે विषमावगाही सिद्ધ કહેવાય. તેમજ તે સિદ્ધની અવગાહનામાં તે અને તેટલા જ આકાશપ્રદેશામાં સંપૂર્ણ અન્યૂનાતિરિક્તપણે-(હીના-ધિકતા રહિત) બીજા અનન્ત સિદ્ધ જીવા (તે સિદ્ધને ) સંપૂર્ણ આક્રમીને (સ્પશી ને-પ્રવેશીને) અવગાહા છે, તે તુલ્ય અવગાહનાન્ વાળા સિદ્ધો समावगाही કહેવાય. તે વિવક્ષિત સિદ્ધને સમાવગાહી

સિહોની સ્પર્શના અનન્ત ગુણી છે, અને વિષમાવગહી સિહોની સ્પર્શના તેથી પણ અસંખ્યાત ગુણી છે. કારણ કે અવગાહના પ્રદેશા અસંખ્યાત છે. એ પ્રમાણે परस्परस्पर्शना અધિક (એટલે અનન્ત ગુણ) છે. એ રીતે બન્ને પ્રકારની स્पर्शना અધિક કહી.

### ।। इति ४ स्पर्शना द्वार ॥

હવે કાળદ્રાર-એક સિદ્ધ આશ્રયી વિચારતાં તે જીવ અથવા સિદ્ધ અમુક વખતે માેક્ષે ગયેલ છે. માટે સાદિ (આદિ સહિત) અને સિદ્ધ-પણાના અન્ત નથી, માટે અનન્ત. એ પ્રમાણે એક જીવ આશ્રયી સાદિ અનન્ત કાળ જાણવા, તથા સવે સિદ્ધ આશ્રયી વિચારતાં પહેલા કાેણ સિદ્ધ થયા તેની આદિ નથી, તેમજ જગતમાં સિદ્ધના અભાવ કયારે થશે, તે પણ નથી. માટે સવે સિદ્ધ આશ્રયી અનાદિ અનન્ત કાળ જાણવા.

### ।। इति ५ काळ द्वार ॥

તથા સિદ્ધને પડવાના અભાવ છે, એટલે પુન: સંસારમાં આવવાનું નથી, માટે (પહેલું સિદ્ધત્વ; ત્યારખાદ વચ્ચે સંસારિત્વ, ત્યારખાદ પુન: સિદ્ધત્વ, એ પ્રમાણે સંસારના) આંતરાવાળું સિદ્ધત્વ હાતું નથી. અહિં વચ્ચે બીજો ભાવ પામવા તે આંતરૂં—અંતર કહેવાય, તેવું અન્તર काल अन्तर સિદ્ધને નથી. અથવા જ્યાં એક સિદ્ધ રહેલ છે, ત્યાંજ પ્વેક્ત રીતે સમાવગાહનાએ તથા વિષમાવગાહનાએ સ્પર્શના દ્વારમાં કહ્યા પ્રમાણે અનન્ત અનન્ત સિદ્ધો રહ્યા છે, માટે સિદ્ધોને એક બીજાની વચ્ચે અન્તર (ખાલી જગ્યા) નથી. એ રીતે ક્ષેત્ર આશ્રયી પરસ્પર અન્તર (ક્ષેત્ર અન્તર) પણ નથી. એ ધ અન્તર હાર કહું.

અહિં અન્ય દર્શ નકારા કહે છે કે\_કાધર, પાતાના ભક્તોના ઉદ્ધાર કરવાને અને પાપીઓના શાસન કરવા માટે અનેકવાર અવતાર ધારણ કરે છે તે આ દ્વારથી સર્વથા અસત્ય અને અજ્ઞાનમૂળક છે, એમ જાણુવું.

### ।। ६ इति अन्तर द्वार ॥

૧ નવતત્વ ભાષ્યની વૃત્તિમાં સિદ્ધ જીવાને આત્મપ્રદેશા ધન હાેવાયી અન્તર-છિદ્ર નથી, એમ કહ્યું છે.

ભાગ અને ભાવ અનુચાેગ દાર.

# सब्बजियाणमणंते भागे ते, तेसिं दंसणं नाणं। खइए भावे, परिणामिए अ पुण होइ जीवत्तं।।४९॥

संस्कृत व्यतुष्ट सर्वजीवानामनन्ते भागे ते, तेषां दशीनं ज्ञानम् । स्वायिके भावे, पारिणामिके च पुनर्भावति जीवत्वम् ॥ ४९ ॥ शुण्टार्थः :--

सच्च-सर्व जियाणं-જીवाना अणंते-अनन्तमे भागे-लागे छे, ते-ते सिद्ध छवा तेसिं-ते सिद्धोनुं दंसणं-दर्शन (डेवण दशैन) नाणं-(डेवणज्ञान) खइए-क्षािथंड भावे-सावनुं छे परिणामिए-पारिखािभंड सावनुं अ-(छंडपूर्ति भाटे) पुण-वणी, अने, परन्तु होइ-छे जीवत्तं-छवत्व, छिवत

અન્વય સહિત **પ**દચ્છેદ

े<mark>ते स</mark>ब्य जियाणं अणंते भागे, तेसिं दंसणं नाणं .स्ह**र भावे**, अ पुण जीवत्तं परिणामिए होइ ॥ ४९ ॥

#### ગાથાથ'ઃ−

તેઓ (સિદ્ધો) સર્વ જવાને અનન્તમે લાગે છે. તેઓનું જ્ઞાન અને દર્શન ક્ષાયિક લાવે છે. અને જીવપહું પારિણામિક લાવે છે.

#### વિશેષાર્થ:-

સિંહ જવા ને કે અલવ્યથી અનન્ત ગુણ છે. તા પણ સર્વ સંસારી જવાના અનન્તમા લાગ જેટલા જ છે, એટલું જ નહિ, પરન્તુ-નિગાદના જે અસંખ્ય ગાળા અને એકેક ગાળામાં અસંખ્ય નિગાદ અને એકેક નિગાદમાં જે અનન્ત અનન્ત જીવ છે. તેવી એક જ નિગાદના પણ અનન્તમા ભાગ જેટલા ત્રણે કાળના સર્વ સિન્દ્રો છે. કહ્યું છે કે–

जइआ य होइ पुच्छा जिणाण मगांमि, उत्तरं तह्या इक्कस्स निगोयस्सवि, अणंतभागो उ सिद्धिगको ॥ १ ॥

અર્જી:—જિનેશ્વરના માર્ગમાં–શાસનમાં જયારે જયારે જિનેશ્વરને પ્રશ્ન કરીએ ત્યારે ત્યારે એજ ઉત્તર હાય છે કે–એક નિગાદના પણ અનંતમાં ભાગજ માઢા ગયા છે.

### ।। इति ७ भागद्वार, ॥

१ औपशमिक भाव—રાખમાં ઢાંકેલા અગ્નિ સરખી કર્મની (માહનીય કર્મની) ઉપશાન્ત અવસ્થા (અનુદય અવસ્થા) તે ઉપશમ અને તેથી ઉત્પન્ન થયેલા આત્મપરિણામ તે ઔપશમિક ભાવ.

२ श्चायिक माव—જળથી ખુઝાઇ ગયેલા અગ્નિ સરખા કર્મના સર્વાથા ક્ષય થવા તે ક્ષય, અને તેથી ઉત્પન્ન થયેલા આત્મપરિષ્ણામ તે ક્ષાયિક ભાવ.

ર क्षायोपशमिक भाव—ઉદયમાં પ્રાપ્ત થતા કર્મ ના ક્ષય, તથા ઉદયમાં નહિ પ્રાપ્ત થયેલા (થતાં) કર્મોના ઉદયના અભાવરૂપ ઉપશમ તે ક્ષયાપશમ, અને તેથી ઉત્પન્ત થયેલા આત્મપરિણામ તે ક્ષાયાપ-શમિક ભાવ.

४ औदायिक भाव—કમ'ના ઉદય તે ઉદય અને કમ'ના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલા ગતિ, લેશ્યા, ક્ષાય, આદિ જીવ પરિષ્ણામ (જીવની અવસ્થાએા) તે ઐદયિક ભાવ.

५ पारिणामिक भाव—વસ્તુના અનાદિ સ્વભાવ (અકૃત્રિમ સ્વભાવ અથવા સ્વાભાવિક સ્વરૂપ) તે પારિણામિક ભાવ.

એ પ ભાવમાં ઔપશમિક ભાવ ફક્ત માહનીય કર્મના જ હાય, ક્ષાયિક ભાવ આઠે કર્મના હાય, ક્ષયાપશમ ભાવ જ્ઞાના૦–દર્શના૦–માહ૦ અન્ત૦ એ ૪ કર્મના હાય, ઔદયિક ભાવ આઠે કર્મના (તથા જીવ રચિત ઔદારિકાદિ પુદ્દગલ સ્કંધાને પણ) હાય, અને પારિણામિક ભાવ સર્વ દ્ર૦યના હાય.

```
ચ્ચાપશમિક સમ્યક્તવ-૧ ગતિ-૪ ક્ષાય-૪ સાચિક લિંગ-૩ મુશ્યાત્વ-૧ અજ્ઞાન-૧ અજ્ઞાન-૧ અસંયમ-૧ સંસારિપાશું--૧ લેશ્યા કેવળ જ્ઞાન કેવળ દર્શન સમ્યક્તવ ચારિત્ર
```

```
મિતિ જ્ઞાન

શ્રુત ,,

અવધિ ,,

મન:પર્યવ ,,

મિત અજ્ઞાન જીવત્વ

શ્રુત ,, પારિણામિક ભેગ્યત્વ

વિભંગ જ્ઞાન ૩ અભેગ્યત્વ

ચક્ષુદેશેન

અચક્રાદેશેન

અવધિદર્શન

દાનાદિલિબ્ધિ-પ

સમ્યક્રત્વ

ચારિત્ર

દેશવિરતિ
```

પ્રશ્ન:-સિદ્ધ પરમાત્માને જે ક્ષાચિક ભાવ છે, તો ક્ષાચિક ભાવના હ ભેદ હોવાને બદલે અહિં કેવળત્તાન અને કેવળદર્શન એ બે જ ક્ષાચિક ભાવ કેમ કહ્યા ? તથા ભવ્યત્વ (રૂપ પારિણામિક ભાવ સિદ્ધને કેમ નહિં?

ઉત્તરઃ─મૂળ ગાથામાં કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન એ બે જ ક્ષાયિક ભાવ સિદ્ધ પરમાત્માને કહ્યા. તે આત્માના જ્ઞાન દર્શન ગુણની મુખ્યતાએ કહ્યા છે, તથા દર્શનના અર્થ ∗સમ્યક્ત્વ પણ છે તેથી ક્ષાયિક સમ્ય• ક્ત્વ પણ ગ્રહેણુ કરતાં શ્રી સિદ્ધમાં ૩ ક્ષાયિકભાવ આ ગાથામાં કહ્યા છે, તા પણ બીજા ૬ ક્ષાયિક ભાવાના સર્વથા નિષેધ ન જાણવા. શાસ્ત્રામાં એ ૬ ક્ષાયિક ભાવા માટે અમુક અમુકના નિષેધ અને ગ્રહેણુ બન્ને ે છે, તા પણ એકંદર દેષ્ટિએ વિચારતાં તે

એ દરેક વિસ'વાદ અપેક્ષા રહિત નથી, તાે પણ સંક્ષેપમાં એટલું જ સમજવું કે કાઈ ભાવ સવ્યપદેશપણાના (ઉપચરિતપણાના) કારણથી, કાેઈ ભાવ કાય'ભાવના કારણથી અને કાેઇ ભાવ સંસારી જીવના અંગે ગુણસ્થાનવૃત્તિના

<sup>\*</sup> શાસ્ત્રોમાં સમ્યક્ત્વ માટે દર્શન શબ્દ પ્રસિદ્ધ છે અને ધણા શાસ્ત્રકારોએ શ્રી સિદ્ધમાં ૩ ભાવ કહ્યા છે તેથી અહિ ગાથામાં કહેલા **દ સળં** પદના ૨ અર્થ કરવામાં વિરાધ નથી

૧ નવતત્ત્વની પ્રાચીન આચાર્યકૃત અવચૂરિ તથા સાધુરત્નસૂરિકૃત અવચૂરિ ઇત્યાદિ ગ્રંથામાં સિદ્ધ પરમાત્માને ક્ષાયિક જ્ઞાન અને ક્ષાયિક દર્શન એ ૨ ભાવ જ કહ્યા છે, તેમાં પણ પ્રાચીન અવચૂરિમાં તા ૭ ભાવાના સ્પષ્ટ અક્ષરાથી નિષેધ કહ્યો છે, તથા નવાંગૃષ્ટત્તિકાર શ્રી અભ્યયદેવસૂરિકૃત નવતત્ત્વભાષ્યમાં, એ જ ભાષ્યની યશાદેવઉપાષ્યાયકૃત વૃત્તિમાં, શ્રી તત્વાર્થસૂત્રમાં, શ્રી આચારાંગ નિર્યું કિતમાં અને મહાભાષ્યમાં ક્ષા ગ જ્ઞાન, ક્ષા ગ દર્શન અને ક્ષા ગ સમ્યકૃત્વ એ ભાવ કહ્યા છે, શેષ ૬ ભાવના સ્પષ્ટ નિષેધ કહ્યો છે. દિગં ખર સંપ્રદાયના તત્ત્વાર્ય શ્લોકવાતિ ક તથા રાજવાર્તિ કમાં ક્ષા ગ રીર્ય ૪ લબ્ધિ સિવાય ૫ ભાવ કહ્યા છે. (પરંતુ દાનાદિ ૪ લબ્ધિના સ્પષ્ટ નિષેધ નથી) કાલ લાકપ્રકાશમાં મહાભાષ્ય પ્રમાણે ૩ ભાવ ગ્રહ્યુ કર્યા છે. અને કેટલાક આચાર્યોના મતે નવે ક્ષાયિક ભાવ ગ્રહ્યુ કર્યા છે.

સર્વે અપેક્ષાભેદ હોવાથી સિદ્ધ પરમાત્મામાં નવેય ક્ષાયિક ભાવ હોય એમ કહેવામાં પણ સર્વથા વિરાધ નથી, માટે અપેક્ષાએ સિદ્ધમાં ત્રણ અથવા નવેય ક્ષાયિક ભાવ પણ માનવા.

તથા માથે જવાને યાગ્ય હાય તે મન્ય કહેવાય અને સિદ્ધ

કારઅથી ઇત્યાદિ કારઅથી નિષેધેલા છે, અને આત્માના મુળ ગુણરૂપ જ્ઞાન, દર્શન અપેક્ષાથી પણ નિષેધાય નહીં. ગ્રહણ ધારણ યાગ્ય બાદર પરિણામી પુદ્દગલ સ્કં'ધોના વિષયવાળા દાનાદિક ૪ લબ્ધિએા કમ'પ્રકૃતિ આદિ શ્રં'થામાં કહી છે. પદુગલાના ગ્રહણ–ધારણના અભાવ હાવાથી દાનાદિ કાર્ય'ના અભાવના અપેક્ષાએ લબ્ધિએ શ્રી સિદ્ધ પરમાત્મામાં નથી એમ કહી શકાય, તથા વિ विशेषथा के ईरयति प्रेरयति—प्रेरणा धरे ते वीय ें से व्युत्पत्ति बक्षण श्री सिद्ध પરમાત્મામાં પ્રેરેણા વૃત્તિના અભાવે ઘટતું નથી અથવા વીર્ય<sup>ન</sup>નું <mark>લક્ષણ</mark> ક્રિયાપ્રવૃત્તિ તે શ્રી સિદ્ધમાં નથી, તેથી સિદ્ધ પરમાત્મામાં વીર્ય નથી. એમ કહી શકાય અને તેયી જ શ્રી ભગવતી સૂત્રના પહેલા શતકના ૮ મા ઉદ્દેશમાં "सिद्धा ण अविरिया" એ सूत्रनी वृत्तिमां सकरणवीर्याभावादवीर्याः सिद्धा: (=યાગ પ્રવૃત્તિરૂપ કરણુવીય ના અભાવથી સિદ્ધો વીર્ય રહિત છે.) એમ ક્શું છે તથા चर्याते गम्यते अनेन निर्वृत्तौ इति चारित्रम् એટલે જેનાવડે भेक्षमां जवाय ते यारित्र अथवा अष्टविधकर्मचर्यारेक्तीकरणात चारित्रम् એટલે આઠ પ્રકારના કર્મ સંગ્રહના (કર્મ સમૂહના) નાશ કરનાર હાેવાથી ચારિત્ર કહેવાય, ઇત્યાદિ ચારિત્રનાં વ્યુત્પત્તિલક્ષણોમાંનું કાેઇ પણ વ્યુત્પત્તિલક્ષણ શ્રી સિદ્ધમાં ઘટતું નથી. તેમજ ચારિત્રનાં ૫ બેદામાંના કાઇ પણ બેદ (અર્થાત્ ક્ષાયિક યથાખ્યાત ચારિત્ર પણ) શ્રી સિદ્ધોમાં છે નહિંતે કારણથી શ્રી સિદ્ધમાં ચારિત્રના અભાવ છે, માટે જ સિહાંતમાં "સિહને नो चारित्ती नो अचारित्ती એટલે સિદ્ધ ચારિત્રી છે એમ પણ નથી, તેમજ સિદ્ધમાં ચારિત્ર નથી એમ પણ નથી" એ વચન કહ્યું છે તથા જો કે ક્ષાયિક સમ્યકત્વ તાે લગભગ સવ<sup>જ</sup> શાસ્ત્રને સમ્મત છે. તાે પણ કાેઈ સ્થાને સમ્યક્ત્વનાે નિષેધ પણ ઉપર ટિપ્પણીમાં કહ્યા પ્રમાણે હાય તા તે સમ્યકૃત્વના અર્થ "શ્રી વીતરાગના વચન ઉપર પ્રતીતિરૂપ શ્રહા" એમ જાણવા, જેથા શ્રી સિદ્ધ તાે પાતે વીતરાગ છે, તાે એમને બીજા કયા વીતરાગના વચનની શ્રદ્ધા ઘટી શકે <sup>?</sup> તે કારણથી ક્ષાયિક ભાવની શ્રદ્ધાના અ<del>ભા</del>વે શ્રી સિદ્ધને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પણ, ઘટી શકતું નથી એમ જાણવું, એ પ્રમાણે પરમાતમા તો માેક્ષમાં ગયેલા જ છે. તા માેક્ષની હવે યાેગ્યતા શી રીતે ઘટી શકે ? એ અપેક્ષાએ શાસ્ત્રમાં "સિંહને नो मञ्जा नो अमञ्जा એટલે સિંહ પરમાત્મા ભવ્ય પણ નથી તેમ ભવ્ય નહિ એમ પણ (અર્થાત્ અભવ્ય પણ) નથી'' એ વચન યુક્તિથી સ્હેજે સમજાય તેવું છે.

# અલ્પબહુત્વ અનુયાેગ

# थोवा नपुंससिद्धाः थी नर सिद्धा कमेण संखगुणा। इअ मुक्खतत्तमेअं, नवतत्ता लेसओ भणिया।।५०॥

સ'સ્કૃત અનુવાદ,

स्तोका नपु सकसिद्धाः स्त्रोनरसिद्धाः क्रमेण संख्यगुणाः इति मोक्षतत्त्वमेत-न्नवतत्त्वानि लेशतो भणितानि ।। ५० ॥

#### શખ્દાથ :

थोवा-थे।ऽ।,-अस्प नपुंस-नपुंसक (ब'गे सिद्धा-सिद्ध थयेसा थी-स्त्री (ब'गे नर-पुरुष (बे'गे सिद्धा-सिद्ध थयेसा कमेण-अनुक्षभे संखगुणा-संण्यात शुष् छे, इअ-चे, चे प्रभाषे मुक्खतत्तं-भेशक्षतत्त्व एअं-चे, चे प्रभाषे नवतत्ता-नव तत्त्वे। लेसओ-बेशथी, संक्षेपथी भणिया-इह्या

અન્વય અને પદચ્છેદ

नपुंस सिद्धा थोवा, थी नर सिद्धा कमेण संख गुणा इक्ष मुक्ख तत्तं एकं नव तत्ता छेसओ भणिया ॥५०॥

ખનતાં સુધી શાસ્ત્રના વિસ<sup>\*</sup>વાદ પણ અપેક્ષાવાદથી સમજવા એજ શ્રીજિનેન્દ્ર<mark>વચનની</mark> પરમ પવિત્ર આરાધના છે. નપુંસક લિંગે સિદ્ધ થાડા છે, સ્ત્રીલિંગે સિદ્ધ અને પુરુષ લિંગે સિદ્ધ અનુક્રમે સંખ્યાત ગુણ છે.

# 

નપુંસક લિંગવાળા જીવા એક સમયમાં ઉત્કૃષ્ટ ૧૦ માેક્ષે જાય માટે નપુંસક સિદ્ધ અલ્પ, સ્ત્રીઓ એક સમયમાં ઉત્કૃષ્ટથી ૨૦ માેક્ષે જાય, માટે દ્વિગુણુ થવાથી સ્ત્રીલિંગ સિદ્ધ સંખ્યાત ગુણુ કહ્યા છે, અને પુરુષો એક સમયમાં ૧૦૮ માેક્ષે જાય છે માટે સ્ત્રીથી પણ પુરુષ સિદ્ધ સંખ્યાત ગુણુ જાણવા. [ દ્વિગુણથી ન્યૂન તે વિશેષાધિક, અને દ્વિગુણ, ત્રિગુણુ વગેરે તે સંખ્યાત ગુણુ કહેવાય ] નપુંસકાદિને માક્ષ કહ્યો તે નપુંસકાદિ વેદ આશ્રયિ નહિં પણ નપુંસકાદિ લિંગ આશ્રયિ માક્ષ જાણવા, કારણુ કે સવેદીને માક્ષ ન હાય.

તથા અહિં ૧૦\* પ્રકારના જન્મ નપુંસકોને ચારિત્રના જ અભાવ હોવાથી માેક્ષે જઇ શકતા નથી, પરંતુ જન્મ્યા બાદ કૃત્રિમ રીતે થયેલા\* ૬ પ્રકારના નપુંસકાને ચારિત્રના લાભ હોવાથી માેક્ષે જાય છે. માટે નપુંસક સિદ્ધ તે કૃત્રિમ નપુંસકની અપેક્ષાએ જાણવા.

એ પ્રમાણે વેદની અપેક્ષાએ પણ વેદ રહિત લિંગલેટે अल्प-बहुत्व द्वार કહ્યું. જિનસિદ્ધાદિ લેદમાં અલ્પખહુત્વ આ પ્રમાણે-

# સિદ્ધના શેષ લેદનું અલ્પબહુત્વ.

\*૧૦ પ્રકારના જન્મ નપુંસકોનું સ્વરૂપ શ્રી ધમ'બિ'દુ વૃત્તિ આદિક ગ્ર'થાથા જાહ્યુવું, તેનું સ્વરૂપ સંક્ષેપમાં પહ્યુ અહિં કહેવું યોગ્ય ધાયું નથી, અને ૬ પ્રકારના કૃત્રિમનપુંસકાના સ્વરૂપ માટે જુઓ પપ મી ગાથાનું ટિપ્પહ્યુ.

૧ સિક્ષોના અલ્પખહુત્વના વિષય ધણા વિસ્તારવાળા છે, અને અનેક પ્રકારના છે. તે વિસ્તારાથી<sup>૧</sup>એ શાસ્ત્રાન્તરથી જાણવા યાગ્ય છે.

૧—જિનસિદ્ધ અલ્પ, અને અજિન સિદ્ધ તેથી અસંખ્યગુણા,

ર—અતીર્થાસિદ્ધ અલ્પ, અને તીર્થાસિદ્ધ તેથી અસંખ્યગુણા.

૩—ગૃહસ્થલિંગસિદ્ધ અલ્પ, તેથી અન્યલિંગ સિદ્ધ (અ) સંખ્યાત ગુણા, અને તેથી સ્વલિંગ સિદ્ધ (અ) સંખ્યાતગુણા.

૪—સ્વય'બુદ્ધ સિદ્ધ અલ્પ, તેથી પ્રત્યેકબુદ્ધ સિદ્ધ સ'ખ્યાત ગુણ, તેથી બુદ્ધિખાધિત સિદ્ધ સંખ્યગુણા.

પ—અનેક સિદ્ધ અલ્પ, અને એક સિદ્ધ તેથી (અ) સંખ્યાત ગુણા. જાણવા લાયક નવતત્ત્વા જાણવાનું ફળ.

# जीवाइनवपयत्थे; जो जाणइ तस्स होइ सम्मत्तं। भावेण सद्दहंतो अयाणमाणेऽवि सम्मत्तं ॥५९॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

जीवादिनवपदार्थान् यो जानाति तस्य भवति सम्यक्त्वम् । भावेन श्र<sup>ह्</sup>धतोऽज्ञानवतोऽपि सम्यक्त्वम् ॥ ५९ ॥

जीवाइ—छव वगेरे नव—नव पयत्थे—पहार्थिने तत्त्वाने जो—के छव जाणइ—काषे तस्स—ते छवने होइ—थाय छे, हाय छे. सम्मत्त-सभ्यक्ष्त्व भावेण-सावपूर्व क सहह तो-श्रद्धा करता छवने अयाणमाणे-अज्ञान है।ते छते अवि-पध् सम्मत्तं-सभ्यक्ष्त्व

અન્વય સહિત પદચ્છેદ ગાથાવત્ પરન્તુ तस्स सम्मत्तं होइ ઇતિ વિશેષ:

#### ગાથાર્થઃ—

જવાદિ નવ પદાર્થીને જે જાણે તેને સમ્યક્ત્વ હાય, બાધ વિના પણ ભાવથી શ્રદ્ધા રાખનારને પણ સમ્યક્ત્વ હાય છે.

### વિશેષાથ :—

જીવ, અજીવ, આદિ નવ તત્ત્વોનું સ્વરૂપ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમવં સમજાય છે, અને તે સમજનાર આત્માને સત્યાસત્યના વિવેક થાય છે, ધર્મ'—અધર્મ', હિત—અહિત (નવતત્ત્વના જ્ઞાતા) જાણે છે, તેથી તેને સર્વજ્ઞભાષિત વચનજ સત્ય લાગે છે, અને તેમ થતાં નિશ્ચય સમ્યક્ત્વ (યથાર્થ વસ્તુતત્ત્વની શ્રદ્ધા) પ્રગટ થાય છે. પરન્તુ જો જ્ઞાનાવરણીયના તેવા તીવ્ર ક્ષયાપશમ ન હાય અને જીવ અજીવ આદિ તત્ત્વોનું જ્ઞાન ન હાય તો પણ "जं जिणेहिं पन्नत्तं तमेव सच्चं—શ્રી જિનેશ્વરે જે કહ્યું છે તેજ સત્ય" એવા અતિ દઢ સંસ્કારવાળા જીવને પણ (નવતત્ત્વનું જ્ઞાન ન હાવા છતાં) સમ્યક્ત્વ અવશ્ય હાય છે.

સંચ્યક્તવ છે કે નહિં તેના સવધા નિશ્ચય પ્રાય: અસર્વ ત્ર જીવ જાણી શકે નહિં, પરન્તુ સમ્યક્તવનાં જે ૧૭ લક્ષણા કહ્યાં છે તે લક્ષણોને અનુસારે અનુમાનવે જે જાવ સ્થૂલ દેષ્ટિએ (એટલે વ્યવહાર માત્રથી) પાતાના આત્મામાં તેમજ પરમાં વ્યવહાર સમ્યક્ત્વના સદ્- ભાવ કે અભાવ અનુમાનથી વિચારી શકે અથવા જાણી શકે.

### સમ્યક્ત્વ એટલે શું ?

# सव्वाइं जिणेसर-भासियाई वयणाई नन्नहा हुंति। इइ बुद्धी जस्स मणे, सम्मत्तं निचलं तस्स ॥५२॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

सर्वाणि जिनेश्वरभाषितानि वचनानि नान्यथा भवन्ति ॥ इति **बुद्धिय'स्य म**नसि, सम्यकृत्वं निश्वलं तस्य ॥५२॥ अन्वय सिंधत पदव्छेद.

जिणेसर भासिआइं सन्वाइं वयणाइं अन्तहा न हुंति ॥ जस्स मणे इइ बुद्धी तस्स सम्मत्तं निच्चलं ॥५२॥ नव-१२

#### શખ્દાર્થ :-

सच्चाइं -स वे ( वश्रने।)
जिणेसर-िक ने श्वरनां
भासियाइं - ४ देशं
वयणाइं - वश्रने।
न-न
अन्नहा-अन्यश्र, असत्य
हंति-देश्य

इइ-य्येवा प्रधारनी बुद्धी-शुद्धि जस्स-श्रेना मणे-१६६थभां; भनभां सम्मत्तं -सभ्यक्ष्त्व निच्चलं -निश्चल, द्रव तस्म-तेने

#### ગાથાર્થ :---

" શ્રી જિનેશ્વરે કહેલાં સર્વે (કાેઇપણ) વચના અસત્ય ન હાેય" (એટલે સર્વે વચના સત્યજ હાેય) જેના હુદયમાં એવી બુદ્ધિ હાેય તેનુ સમ્યક્ષ્ત્વ દ્રઢ છે. ॥પર॥

#### વિશેષાર્થ**ઃ**—

અસત્ય વચન બાલવામાં કોધ-લાલ-ભય-હાસ્ય એ ૪ મૂળ કારણુ છે, તથા લજ્જા-દાક્ષિણ્યતા-- ઇર્ષ્યા ઈત્યાદ ખીજાં વિશેષ કારણા પણુ અનેક છે, પરન્તુ તે સર્વ એ ૪ મૂળ કારણુમાં અન્તર્ગત છે. શ્રી જિને ધર ભગવંત રાગ, દ્વેષ, કોધ, લાભ, ભય, હાસ્ય ઇત્યાદિ સર્વ દ્વષણાથી સર્વથા રહિત છે. એક અંશમાત્ર પણુ રાગ-દ્વેષ આદિ દાષ રહ્યો હાય તા વીતરાગ ન કહેવાય, તા એવા શ્રી વીતરાગ ભગવંત સર્વદ્વને અસત્ય બાલવાનું શું પ્રયોજન હાય ? માટે શ્રી વીતરાગ ભગવંત જે જે વચન કહે તે તે સંપૂર્ણ સત્ય જ હાય, એક પણુ વચન અસત્ય ન હાય એવી દઢ ખાત્રી જેના હૃદયમાં સંસ્કાર પામી ગઈ છે તેવા જીવને સમ્યક્ત્વ (એટલે સમ્યક્ શ્રહ્ય) હાય છે અને તે પણુ અતિ નિશ્વલ (ઇદ્રજાળ આદિ કાઇપણુ કપટપ્રયોગાથી ચલાયમાન ન થાય તેવું) સમ્યક્ત્વ હાય છે. અન્ય દર્શનાના અનેક ચમત્કાર દેખીને પણ ''આ દર્શન–ધર્મ પણુ શ્રેષ્ઠ છે." એવા માહ કદી ન થાય, કાઇ પણ દર્શન વીતરાગ ભગવંતના ધર્મથી ચહિયાતું નથી એમ જાણે,

વીતરાગ લગવંતના કહેલા ધર્મ જેવા દુનિયામાં કાઇ પણ અન્ય ધર્મ થયા નથી, છે નહિ અને થશે પણ નહિ, સવે ધર્મામાં જે જે કંઇ સાર–તત્ત્વ હશે અથવા કેટલાક સત્ય પદાર્થો હશે તા તે સર્વ વીતરાગના વચન–ધર્મ રૂપી સમુદ્રના જળના ઉડીને ગયેલા છાંટા સરખાજ છે. જીવનું સ્વરૂપ, કર્મનું સ્વરૂપ, તથા દેવ–ગુરુ–ધર્મનું સ્વરૂપ જે વીતરાગ લગવંતે કહ્યું છે તે કાઇ પણ ધર્મમાં નથી એ સ્પષ્ટ છે, તથા અનેકાન્તવાદ અને સંપૂર્ણ અહિંસાદિક ધર્મા જેવા વીતરાગ લગવંતે કહ્યા છે, તેવા કાઇ પણ ધર્મમાં નથી, એવી દઢ ખાત્રી એજ सम्यक्त्व કહેવાય. આ સમ્યક્ત્વ પાતે પદાર્થ નથી, પરન્તુ જીવના ગુણ છે.

પુન: મૂળ ગાધામાં सच्चाइં वयणाइં પદ હોવાથી એમ જાણવું કે જિનેશ્વરપ્રરૂપિત સર્વે વચના સત્ય છે એવી પ્રતીતિનું નામ જ સમ્યક્ત્વ છે, પરન્તુ પાતાની છુદ્ધિમાં જેટલાં ચુક્તિવાળાં તેટલાં સત્ય અને બીજા વચન અસત્ય એવી પ્રતીતિવાળાને સમ્યક્ત્વ ન હાય, એટલું જ નહિ પરન્તુ એક જ વચન અથવા પદ અથવા અક્ષર ન માને, અને શેષ સર્વે વચનાના સ્વીકાર કરે તા પણ મિશ્યાદિષ્ટ જીવ જાણવા. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે-પયમિ અસદદ્દન્તો મિચ્છાવિદ્દી जओ મળિઓ જે કારણથી સર્વે વચના સદ્દહતા (સત્ય માનતા) હાય, અને એક પદ માત્રને પણ અસદદ્દતા (અસત્ય માનતા) હાય, તો તે મિશ્યાદિષ્ટ કહ્યો છે.

તથા શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતના ધર્મને શ્રેષ્ઠ માનતો હોય, તે સાથે બીજ ધર્મો પણ સારા છે, બીજ ધર્મોમાં પણ અહિં સાદિક માગે કહેલા છે, ઇત્યાદિ માનતો હોય અને મધ્યસ્થ–તટસ્થપણું દર્શાવતા હોય તો તે પણ મિશ્યાદિ જાણવો, કારણ કે તે વિવેકશૂન્ય છે. છાશ અને દુધ બન્ને ઉજ્જવલ દેખીને બન્નેને ઉજ્જવલતા માત્રથી શ્રેષ્ઠ માનનાર વિવેકશૂન્ય જ કહેવાય. મધ્યસ્થતા અને તટસ્થતા તો તે કહેવાય કે ''સવે' દર્શના

<sup>(</sup>૧) એવી મધ્યસ્થ માન્યતાવાળાને ક્રેટલાક મિશ્રસમ્યગૃદ<sup>િ</sup>ટ કહે છે, સમજે છે, પરત્તુ તે મિશ્રદૃષ્ટિ ન હોઇ શકે, કારણ કે શાસ્ત્રમાં એ માન્યતાવાળાને अनभिम्र**हिक मिथ्यात्व** <sup>કહ્યું</sup> છે.

કદી સત્ય ન હાય, તો કાઇ પણ એક દર્શન જ સત્ય હશે" એમ માનતા હાય, કયું દર્શન સત્ય તે ભલે સ્પષ્ટ ન જાણતા હાય, પરન્તુ એવી માન્યતા હાય તા મધ્યસ્ય કહેવાય, એવા મધ્યસ્યને શાસ્ત્રમાં ઉત્તમ ગુણવાત ભદ્રકપરિણામી કહ્યો છે,એવી મધ્યસ્યતાવાળા પુનઃ "સંપૂર્ણ અહિંસાદિક માર્ગ એજ ધર્મ છે, સાંસારિક માહની ચેષ્ટારહિત સર્વ રા એજ દેવ હાઇ શકે, અને તે દેવના વચનમાર્ગે ચાલનાર સાંસારિક ઉપાધિઓથી મુક્ત થયેલ અને તે દેવના વચનને અનુસરી ઉપદેશ આપનાર સાધુ તેજ ગુરુ હાઇ શકે" ઇત્યાદિ માલમાર્ગને અનુકૂળ સંસ્કારવાળા હાય તા (તે મધ્યસ્થ પણ) સમ્યગ્દષ્ટિ હાઇ શકે છે. આ ગાથાના અર્થ સંપૂર્ણ નવતત્ત્વ પ્રકરણના સારરૂપ છે, જેથી સંદ્રાપમાં એટલા ભાવ તા સ્વવશ્ય સમજવા એઈ એ.

સમ્યક્ત મળવાથી થતા લાલ.

# अंतोमुहुत्तमित्तंपि, फासियं हुज्ज जेहि' सम्मत्तं। तेसि अवड्ढपुरगल-परियट्टो चेव संसारी ॥५३॥

સંસ્કૃત અનુવાદ.

अन्तर्मु हूर्त मात्रमपि, स्पृष्टं भवेद् यै: सम्यक्त्वम् । तेषामपाद्धं पुद्गलपरावर्त्त श्चेव संसार: ॥ ५३॥ शक्टार्थः :-

अन्तोमुहुत्त-अन्तर्भु ६ूर्ता मित्तं-भात्र अपि-पण् फासियं-स्पर्शु हुज्ज-द्वाय जेहिं-के छवाकी सम्मत्तं -सभ्यक्ष्तं तेसिं-ते छ्वाने। अवद्द-अपार्धं (छेझ्बे। अधं) पुगालपरियद्दो-पुद्दगक्ष परावत्तं चेव-निश्चय संसारो-संसार (आडी रहे छे)

અન્વય અને પદચ્છેદ

जेहि अंतोमुद्दत्तमित्तं अपि सम्मत्तं फासियं हुन्ज । तेसि संसारो चेव अवइ्ढपुग्गल परियट्टो । ५६ ॥

#### ગાથાથ':–

જે જીવાએ અન્તર્મુ હૂર્ત્તા માત્ર પણ સમ્યક્ત સ્પરશું હાય, તે જીવાના સંસાર માત્ર અર્ધ પુદ્દગલપરાવર્ત્તા જેટલાજ ખાકી રહે છે. ાપ૩ા

#### વિશેષાથ<sup>°</sup>:-

૯ સમયનું જઘન્ય અન્તમુ<sup>•</sup>હૂત્ત<sup>°</sup> તથા એ ઘડીમાં ૧ સમય ન્યૂન કાળ તે ઉત્કુષ્ટ અન્તર્મું હૂર્ત્ત, અને ૧૦–૧૧ ઇત્યાદિ સમયાથી યાવત ઉત્કૃષ્ટ અન્તર્મું હૂર્ત્તાથી અલ્યન્તરના મધ્યના સવે<sup>૧</sup> કાળભેદ ( તેટલા ભેદવાળાં–અસ'ખ્યાત ) મધ્યમ અન્તર્મુહૂર્ત્ત મધ્યમ અન્તર્મ હૂત્ત અસંખ્ય સમયનું શ્રહણ કરવું. તેવા (મધ્યમ) અન્તર્મુ હૂર્ત્ત માત્ર જેટલાે કાળ પહ્યુ સમ્યક્ત્વનાે લાભ થયાે હાેય તા અનેક મહા–આશાતનાએા આદિક પાપનાં કારણથી કદાચ ગા \*પુદ્દગલપરાવર્ત્ત જેટલાે અનન્તકાળ ૨ખંડે તાે પણ પુન: સમ્યક્ત્વ પામી ચારિત્ર લઇ જીવ માેક્ષે જઇ શકે <mark>છે. અહિં</mark> સમ્યક્<mark>ત્વ પ્રા</mark>પ્ત કરતાં જે ગ્રન્થિલેદ થાય છે, તે ગ્રન્થિલેદ એક વાર થયા ખાદ પુનઃ તેવી ગ્રન્થિ [નિબિડ રાગ–દ્વેષ રૂપ ગાંઠ] જીવને પ્રાપ્ત થતી નથી.૧ માટે તે ગ્ર'થિલેદના પ્રભાવે અર્ધ પુદ્દગલપરાવતે પણ અવશ્ય માેક્ષ થાય છે. જો પુનઃ તેવી અનેક મહા–આશાતનાએા આદિક ન કરે તા કાઇક જીવ તે જ ભવે અથવા ત્રીજેર સાતમે અને આઠમે ભવે, પણ માક્ષ પામે છે. અહિં ગાથામાં अपार्घ શબ્દ કહ્યો તે अप એટલે વ્યતીત થયેલ છે પહેલા અર્ધ ભાગ જેના એવા છેલ્લા અર્ઘ ભાગ તે अपार्घ, અથવા अप એટલે કિંચિત્ ન્યૂન એવા अर्घ પુદ્ગલપરાવર્ત્ત તે अपार्घ પુદ્દગલપરાવત્ત એમ બે અર્થ છે. વળી દ્રવ્યાદિ ચાર પ્રકારના પુદ્દગલપરાવત્ત માંથી અહિં સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર પુદ્દગલપરાવર્તાના અર્ધ ભાગ लाखें बें।, परन्तु द्रव्याहि त्रधुने। निकं

 <sup>\*</sup> પુદ્દગલ પરાવત્ત નું સ્વરૂપ આગળ પ્રત્રમી ગાથાના અર્થમાં કહેવાશ.

૧ અર્થાત્ એવા તીવ્ર રાગદ્વેષ રૂપ પરિણામ આત્માને પુન: પ્રાપ્ત થતા નથી.

ર અથવા આશાતનાએાની પરંપરાને અનુસરીને તેથી અધિક સંખ્યાત ભવે પણ માેક્ષ પામે છે.

# पुरुगक्ष परावर्त्त न केटले ? उस्सप्पिणी अणंता, पुग्गलपरियट्टओ मुणेयव्वो । तेऽणंताऽतीअद्धा, अणागयद्धा अणंतगुणा ॥५४॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

उत्सर्पिणयोऽनन्ताः पुद्गलपरावर्तको शातव्यः । तेऽनन्ता अतीताद्धा, अनागताद्धानन्तगुणाः ॥५४॥

#### શષ્દાર્થ :--

उस्सप्पिणी-७त्सि पि ज्योग्ये। अणंता-अनन्त पुग्गलपरियहुओ-पुद्दगल परा-वर्त्त अण मुणेयव्यो-जाणुचे। ते-ते पुद्दगल परावत्तो

अणंता-अनंता अतीअ-अतीत, ०थतीत, भूत अद्धा-अण अणागय-अनागत, भविष्य अद्धा-अण अणंतगुणा-अनन्तगुष्

अन्वय सिंदित परिच्छेंद्द अणंता उस्सिंदिणी पुगालपरियद्दओं मुणेयव्दो । ते अणंता अतीअ अद्धा, अणंत गुणा अणागय अद्धा ॥५४॥ गाथार्थः :-

અનન્ત ઉત્સર્પિ છી તથા અવસર્પિ છીના ૧ પુદ્દગલ પરાવત્ત કાળ જાણવા. તેવા અનન્ત પુદ્દગલપરાવત્ત ના અતીતકાળ, અને તેથી અનન્ત-ગુણા અનાગતકાળ છે. ા પજા

#### વિશેષાર્થ :

સુગમ છે, તા પણ આ સ્થાને અતિ ઉપયાગી હાવાથી પુદ્ગલ-પરાવર્તાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ કહેવાય છે.

અહિં ૧૨માઠ પ્રકારના પુદ્ગલપરાવર્તા છે, પરન્તુ સમ્યક્ત્વના

૧ પુદ્દગલપરાવર્તા દ્રવ્યથી–ક્ષેત્રથી–કાળથી અને ભાવથી એમ ૪ પ્રકારે છે. તે પણુ પ્રત્યેક સુક્ષ્મ અને બાદર બેદથી બે બે પ્રકારનો હોવાથી સંબંધમાં ગા પુદ્દગલપરાવર્તા સંસાર બાકી રહેવાના કહ્યો છે તે સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર પુદ્દગલ પરાવર્તા છે. તેનું કિ ચિત્ સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-

# ા સુક્ષ્મ ક્ષેત્ર પુદ્દગલ પરાવર્તાનું સ્વરૂપ ા

વર્તમાન સમયે કાંઈ જવ લાકાકાશના અમુક નિયત આકાશ-પ્રદેશમાં રહી મરશુ પામ્યા. પુનઃ કેંદ્રલાક કાળ વીત્યા ખાદ તે જવ સ્વાભાવિક રીતે તે નિયત આકાશપ્રદેશની પંજિતમાં રહેલા સાથેના આકાશપ્રદેશમાં મરણુ પામ્યા, ત્યારબાદ પુનઃ કેંદ્રલેક કાળે તેજ જવ તેજ પંજિતમાં નિયત આકાશપ્રદેશની સાથેના ત્રીજા આકાશપ્રદેશમાં મરશુ પામ્યા. એ પ્રમાણે વાર વાર મરણુ પામવા વહે તે અસંખ્ય આકાશપ્રદેશની સંપૂર્ણ (જયાંથી ગણત્રીની શરૂઆત કરી છે, ત્યાંથી આગળની સંપૂર્ણ) શ્રેણિ-પંજિત પૂર્ણ કરે, ત્યારબાદ તે પંજિતની સાથે રહેલી બીજ ત્રીજી યાવત આકાશના તે પ્રતરમાં રહેલી સાથે સાથેની અસંખ્ય શ્રેણિએા પહેલી પંજિતની માફક મરણ વહે અનુકમે

૮ પ્રકારના પુદ્દગલ પરાવત છે, તેમાંથી અહિં સમ્યક્તવના સંખંધમાં જે બા પુદ્દગલ પરાવત સંસાર બાકી રહેવાનું કહ્યું છે. તે સહમ ક્ષેત્ર પુદ્દગલ પરાવત જાણવા. અહિં પુદ્દગલ એટલે ચૌદરાજ લોકમાં રહેલા સવ' પુદ્દગલોને એક જીવ ઔદા- રિકાદિ કાઈ પણ વર્ગ ણાયણે (આહારક વિના) ગ્રહણ કરીને મૃકે તેમાં જેટલા કાળ લાગે તે द्રव्य पुर्देगळपरावत , લાકાકાશના પ્રદેશાને એક જીવ મરણ વડે સ્પર્શા સ્પર્શોને મૃકે તેમાં જેટલા કાળ લાગે તેટલા કાળનું નામ ક્ષેત્ર પુદ્દગત્યપરાવત, કાતસપિંણી તથા અવસપિંણીના સમયાને એક જીવ વાર વાર મરણવડે સ્પર્શી સ્પર્શીને મૃકે તેમાં જેટલા કાળ થાય તે काळ પુદ્દગત્યપ્રાવત, અને રસભંધના અધ્યવસાયો એક જીવ પૂર્વોકત રીતે મરણવડે સ્પર્શી—સ્પર્શીને છાડે તેમાં જે કાળ લાગે તે માવ પુદ્દગત્યપરાવત્ત, કહેવાય. એમાં કંઇ પણ અનુક્રમ વિના પુદ્દગલાદિને જેમ તેમ સ્પર્શી—સ્પર્શીને મૃકવાથી વાર સહમપુદ્દગલ પુદ્દગલપરાવત્ત થાય છે. અને અનુક્રમે સ્પર્શી—સ્પર્શીને મૃકવાથી ચાર સહમપુદ્દગલ પરાવત્ત થાય છે. ચારેય પુદ્દગલપરાવર્ત્ત માં અનન્ત અનન્ત કાળચક વ્યતીત થાય છે.

પૂર્ણ કરે, ત્યારબાદ બીજા આકાશપ્રતરની અસંખ્ય શ્રેણિએા મરણવડે પૂર્ણ કરે, અને તે પ્રમાણે યાવત્ લાેકાકાશના અસંખ્ય પ્રતરાે ક્રમવાર પૂર્ણ કરે, અને લાેકાકાશના એક પ્રદેશ પણ મરણ વડે (નહિપ્રાયેલા) ખાંકી ન રહે, એવી રીતે વિવક્ષિત એક જીવના મરણ વડે સંપૂર્ણ લાકાકાશ ક્રમવાર પૂરાતાં જેટલા કાળ (જે અનન્તકાળ) લાગે તે અન-न्तકાળનું નામ ૧ सूक्ष्म क्षेत्रपुद्गलपरावर्त्त કહેવાય. એવા અનન્ત પુદ્દગલ પરાવર્તા એક છવે વ્યતીત કર્યા છે. અને ભવિષ્યમાં કરશે, પરન્તુ જે અન્તર્મુ હૂર્ત્ત કાળ માત્ર પણ જીવને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય તાે ઉત્કૃષ્ટથી ( સૂ૦ ક્ષે૦ યુદ્દગલપરા૦ રૂપ ) તે એક અનન્ત કાળમાંના અર્ધ અનન્ત કાળ જ બાકી રહે કે જે કાળ વ્યતીત થચેલા કાળરૂપ મહાસમુદ્રના એક અિંદુ જેટલાે પણ નથી. અને જો સમ્ય-ક્ત્વ ન પામે તેા હજી ભવિષ્યમાં તે જીવને આ સંસારમાં તેથી પણ ઘણા અનન્ત સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર પુદ્ગલ પરાવર્તા રઝળવાનું છે જ.

વળી ભવિષ્યકાળ તે ભૂતકાળ જેટલા જ તુલ્ય નથી, પરંતુ અનન્ત ગુણ છે, માટે જ મૂળ ગાથામાં કહ્યું છે કે ભૂતકાળમાં અનન્ત પુદ્દગલ પરાવર્તા વ્યતીત થયા છે, અને ભવિષ્યકાળમાં તેથી પણ અનન્તગુણા સૂક્ષ્મક્ષેત્ર પુ૦ પરા૦ વ્યતીત થવાના છે. એટલે તે વ્યતીત થયેલા અનન્ત સૂ૦ ક્ષે૦ પુ૦ પરા૦થી પણ અનન્તગુણ સૂ૦ ક્ષે૦પુ૦પરા૦ એટલા ભવિષ્ય કાળ છે.

પ્રસંગે સિન્દના ૧૫ લેદા :--

जिण अजिण तित्थऽ तित्था, गिहि अन्न सर्लिंग थी नर नपुंसा ।

पत्तेय सयंबुद्धा, बुद्धबोहिय इक्कणिका य ॥ ५५॥

સ'સ્કૃત અનુવાદ

जिनाजिनतीर्थातीर्थां, गृह्यन्यस्विङक्स्त्रीनरनपुंसकाः । प्रत्येकस्वयं बुद्धो, बुद्धवोधितैकानेकाश्च ॥ ५५ ॥

#### રાખ્દાર્થ:

जिण-िश्निसिद्ध अजिण-अश्नि सिद्ध तित्थ-तीर्थ सिद्ध अतित्था-अतीर्थ सिद्ध गिहि-गृह्णस्थिति ग सिद्ध अन्न-अन्यिति ग सिद्ध सिर्ह्मि-स्विति ग सिद्ध थी-स्वीति ग सिद्ध नर-पुरुषिंश सिद्ध नपुंसा-नपुंसक्षिण सिद्ध पत्तेय-प्रत्थेक्ष्युद्ध सिद्ध सयंबुद्धा-स्वयं शुद्ध सिद्ध बुद्धबोहिय-शुद्धिशिषित सिद्ध इक्क-स्थेक्ष सिद्ध अणिका-स्थेक्ष सिद्ध य-स्थे

#### અન્વય સહિત પદચ્છેદ

जिण अजिण तित्थ अतित्था, गिहि अन्न सिंहंग थी नर नपुंसा परोय सयंबुद्धा बुद्धबोहिय इक्क य अणिक्का ॥ ५५ ॥

#### ગાથાથ° :—

જિનસિદ્ધ-અજિનસિદ્ધ-તીર્થ સિદ્ધ-અતીર્થ સિદ્ધ-ગૃહસ્થલિ'ગ સિદ્ધ-અન્યલિ'ગસિદ્ધ-સ્વલિ'ગસિદ્ધ-સ્ત્રીસિદ્ધ-પુરુષસિદ્ધ-નપુ'સક સિદ્ધ-પ્રત્યેક-યુદ્ધ સિદ્ધ-સ્વય'યુદ્ધ સિદ્ધ-યુદ્ધબાધિત સિદ્ધ-એક સિદ્ધ અને અનેક સિદ્ધ એ સિદ્ધના ૧૫ લેદ છે. ॥૫૫॥

### વિશેષાર્થ :\_

આ કહેવાતા ૧૫ પ્રકારના સિદ્ધ જો કે સર્વધા ભિન્ન ભિન્ન નથી પરન્તુ એક બીજામાં અન્તર્ગત છે. તેા પણ વિશેષ બાધ થવા માટે ૧૫ ભેદ જુદા જુદા કહ્યા છે. ત્યાં પ્રથમ એ ૧૫ ભેદનું સ્વરૂપ સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે છે—

- <sup>१</sup> जिनसिद्ध−તીથ°ંકરપદવી પામીને માેક્ષે જાય તે, અર્થાત તીર્થ°ંકર ભગવંત જિનસિદ્ધ કહેવાય.
- २ अजिनसिद्ध-तीर्थ' 'डरपहवी पाम्या विना सामान्य डैविब थर्धने भेाक्षे जाय ते.
- ર તીર્થસિદ્ધ-શ્રી તીર્થ કર ભગવંત પાતાને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા બાદ તુર્ત દેશના સમયે મળેલી પ્હેલી જે પરિષદ્માં ગણુધરની તથા સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-અને શ્રાવિકા રૂપ ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરે છે, તે શ્રી ગણુધર તથા ચતુર્વિધ સંઘ તીર્થ કહેવાય છે, તે તાર્થના સ્થાપના થયા બાદ જે જીવ માેક્ષે જાય, તે તીર્થિસ કહેવાય.

४ अतीर्थसिद्ध-પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે તીર્થની સ્થાપના થયા પ્લેલાં માક્ષે જાય તે.

# ५ गृहस्थिलिंग सिद्ध-१गृહસ्थना वेषमां જ मेाक्षे जाय ते.

૧ આ બે બેદને અંગે કેટલાક જીવા અજ્ઞાનથી એમ કહે છે કે "ગૃહસ્થના વેષમાં પણ મેાક્ષ છે, અને તાપસ આદિના સાધુવેષમાં પણ માક્ષ કહ્યો છે, માટે સંસાર છોડીને સાધુ ખનવાથી જ માક્ષ મળે એવા નિશ્ચય નથી, ધરમાં રહ્યા છતાં માક્ષ મળે" આ કહેવું સર્વાથા અજ્ઞાનમૂલક છે, કારણકે એ રીતે ગૃહસ્થાદિ વેષવાળા માક્ષે ન જાય, પરન્તુ કદાચિત્ ગૃહસ્થાદિને તીવ્ર વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયે કેવળજ્ઞાન પામ્યા ખાદ માક્ષે જવાના અલ્પ કાળ રહ્યો હાય તો તેઓ મુનિવેષ ધારણ કર્યા વિના માક્ષે જાય, અને કાળ દીર્ધ હાય તો અવશ્ય મુનિવેષ ધારણ કરે છે, એવા શાસ્ત્રપાઠ છે. માટે ગૃહસ્થ હાય અથવા તાપસાદિ હાય કે સાધુ હાય પર તુ જિનેન્દ્ર ભગવંતનાં વચનના અનાદર કરીને કાઇપણ માક્ષે જઇ શકે જ નહિ . સાધુવેષનું શું પ્રયોજન છે ? એમ કહેનાર અને માનનારને સમ્યક્ત્વ પણ ન હાય તો માક્ષની વાત જ શી ?

વળા અહિં બીજી વાત એ છે કે અન્યદર્શનીય બાવા તાપસ વગેરે કરેક દર્શનવાળાના વેષમાં માક્ષપ્રાપ્તિ કહી તેથી શ્રી જિનેન્દ્રધર્મનું નિષ્પક્ષપાતપહ્યું અત્યંત સ્પષ્ટ થાય છે. શ્રી જિનેશ્વરાએ કેવળ જૈનદર્શનના વેષવાળા સાધુઓને અથવા શ્રાવકાને જ માક્ષ હોય એવા પક્ષપાત-આગ્રહ રાખ્યા નયી, પરન્તુ કહ્યું છે કે—

### सेयंबरो य आसंबरो बुद्धो, य अहव अन्नो वा । समभावभाविअप्पा, लहइ मुक्ख न संदेहो ॥ १ ॥

અર્થ :— શ્વેતામ્ખર જન હાય અથવા આશાસ્ખર (દિગંખર) જૈન હાય, અથવા બૌહદર્શનના હાય અથવા બીજા કાઇપણ દર્શનવાળા ચાહે મુસલમાન, પારસી, પ્રીસ્તી, યહુદી ઇત્યાદિમાંના કાઇ પણ હાય તો પણ સમલાવ (સમ્યગ્ દર્શન–ગ્રાન–ચારિત્ર રૂપ આત્મસ્વભાવ) વડે ભાવિત–વાસિત–યુક્ત થયેલા આત્મા- જીવ માલ પામે એમાં કાઇપણ સંદેહ નથી, માટે એટલું તા અવશ્ય જાણવું જોઇએ કે માલમાર્ગ તા હ મેશા એક્જ પ્રકારના હાય, પરન્તુ હિંસા અને અહિંસા,

- ६ अन्यिलंग सिद्ध-અન્યદર્શનીઓના સાધુવેષમાં એટ**લે** તાપસ, પરિવાજક આદિ વેષમાં રહ્યા છતાં માઢે જાય તે અન્ય-લિ'ગ સિદ્ધ.
- ७ स्विल्लिंग सिद्ध-श्री જિનેશ્વર ભગવ ते જે સાધુવેષ કહ્યો છે ते स्विक्ष ग કહેવાય, तेवा साधुवेषमां भेाक्षे ज्यय ते स्विक्ष सिद्ध.
  - ८ स्त्रीलिंग सिद्ध \*-स्त्री भेशि जय ते.
  - ९ पुरुषिलंग सिद्ध—પુરુષા માક્ષે જાય તે.
- १० नपुंसकलिंग सिद्ध કૃત્રિમ નપુંસકા માણે જાય તે. અહિં જન્મ નપુંસકને ચારિત્રની પ્રાપ્તિ ન હાવાથી માણ પણ હાય નહિં.

સત્ય અને અસત્ય, ત્યાગ, અત્યાગ, રાગ અને ગૈરાગ્ય એમ બે બે પ્રકારે મોક્ષ માર્ગ ન જ હોય, અને તેવા અહિં સાદિ માર્ગીના સ્વીકાર દઢ રીતે અકસ્માત્ પ્રાપ્ત થતાં તે તાપસ આદિ તત્ત્વથી જૈનદર્શન પામે છે, અને ઉત્કૃષ્ટ વૈરાગ્યથી કેવળત્તાન પણ પામે છે, પરંતુ આયુષ્ય અન્તમું હૂત થી અધિક હાય અને વેષની સામગ્રી મળે તા તે તાપસો શીઘ પાતાના વેષ બદલી સાધુના વેષ ગ્રહણ કરે છે. તેનું કારણ એજ કે તે વેષ હવે પાતાના જ પ્રરૂપેલા ગણાય, અન્યથા નિરૂપયાગી થઇ જાય છે, અને જો તે તાપસ આદિ અંતગઢ (અન્તમું હૂત માં માક્ષ પામનાર) કેવલિ થયા હાય તા તે વેષમાં રહ્યા છતાં જ માક્ષે જાય છે, કાળની અલ્પતા એજ વેષની અપરાવૃત્તિમાં મુખ્ય કારણ છે.

\*સ્તન આદિ લિંગયુકત તે लिंगस्त्री, પુરુષસંગની અભિલાષાવાળી હોય તે वेदस्त्री, ત્યાં વેદસ્ત્રીને મેહ્લ ન હોય. તેવી જ રીતે દાઢી, મૂછ આદિ લિંગવાળા હિંગ પુરુષ્ણ અને સ્ત્રીસંગની ઇચ્છાવાળા वेदपुरुष છે. તેમજ સ્ત્રીનાં અને પુરુષ્યા ચિદ્ધની વિષમતાવાળા જિંગ **નપું સक** તથા પુરુષ તથા સ્ત્રી ઉભયની ઇચ્છાવાળા वेद નપું સકને મેહ્લ નથી. અને લેંગપુરુષ તથા લિંગનપું સકને મેહ્લ છે.

૧ કૃત્રિમ નપુંસકના ૬ બેદ તે આ પ્રમાણે—

१ विधितक-ઇંદ્રિયના છેદવાળા પાવઇઆ વિગેરે. २ चिप्पित-જન્મતાં જ મદ'નથી ગળાવેલ વૃષણવાળા. 3 मंत्रोपहत—મંત્રપ્રયોગે પુરુષત્વના નાશ થયેલ હોય એવા. ४ औषघोपहत-ઓષધિપ્રયોગથી હણાયેલ પુરુષત્વવાળા. ५ ऋषि-

- ११ १प्रत्येकबुद्ध सिद्ध-સંધ્યાના પલટાતા ક્ષણિક રંગ આદિ નિમિત્તથી વૈરાગ્ય પામી માેક્ષે જાય તે.
- १२ <sup>२</sup>स्वयंबुद्ध सिद्ध—સંધ્યારંગ આદિ નિમિત્ત વિના તથા ગુરુ આદિકના ઉપદેશ વિના ( જાતિસ્મરણાદિકથી પણ ) પાતાની મેળે વૈરાગ્ય પામી માક્ષે જાય તે.
- १३ बुद्धबोधित सिद्ध-बुद्ध=ગુરુના बोधित=ઉપદેશથી બાેધ (વૈરાગ્ય) પામીને માેક્ષે જાય તે.
  - १४ एकसिद्ध-એક સમયમાં ૧ માેક્ષે જાય તે.
- १५ अनेकसिद्ध—એક સમયમાં અનેક માેક્ષે જાય તે. અહિં જઘન્યથી ૧ સમયમાં ૧જીવ માેક્ષે જાય, અને ઉકૃષ્ટથી ૧ સમયમાં ૧૦૮ જીવ માેક્ષે જાય છે, તેમાં પણ નોંચેના કેષ્પ્રક \*પ્રમાણે નિયમ જાણવા.

|            | නුඅ | ા સંખ્યા   |     | નિરન | તર મે      | ોણે જાય   |                     |    |
|------------|-----|------------|-----|------|------------|-----------|---------------------|----|
| ٩          | થી  | <b>૩</b> ૨ | ۷   | સમય  | સુધી       | ત્યાર ખાદ | <b>અવ</b> શ્ય અન્તર | પઉ |
| 33         | થી  | ४८         | હ   | સમય  | સુધી       | "         | ,,                  |    |
| 86         | થી  | ६०         | ¢   | સમય  | સુધી       | ,,        | ,,                  |    |
| <b>ફ</b> ૧ | થી  | ७२         | ય   | સમય  | સુધી       | "         | ,,                  |    |
| ७३         | થી  | 28         | ४   | સમય  | સુધી       | ,,        | ,,                  |    |
| ८५         | થી  | 64         | 3   | સમય  | સુધી       | "         | "                   |    |
| ૯૭         | થી  | १०२        | ર   | સમય  | સુધી       | "         | "                   |    |
| ૧૦૩        | થી  | १०८        | ૧ : | સમય  | સુધી<br>—— | ,,        | "                   |    |

**રા**પ્ત મુનિના શાપથી હણાયેલા પુરુષત્વવાળા, અને ક **દેષરાપ્**ત દેવના શાપથી હણાયેલા પુરુષત્વવાળા. આ પ્રકારના નપુંસકાે વેદની મંદતાવાળા હાેવાયી ચારિત્ર આરાધી માેક્ષ પામી શકે છે.

૧–૨ અહિં પ્રત્યેક્ષ્રુદ્ધ અને સ્વયંષ્ઠદ્ધમાં બાેધિ–ઉપધિ–ઝુતજ્ઞાન–વેષ અને લિંગના તકાવત પ્રાંથાંતરથી જાણવા.

\* એ ક્રાેષ્ટિક અંક માત્રથી સમજ રાખવું ઠીક છે, કારણ કે એ અંકના સમયની ગણત્રી સાથે ૩–૪ પ્રકારના અર્થ છે, તે પ્રાથમિક અબ્યાસીઓને સમજવામાં કંઠિન છે એ પ્રમાણે અનેક સિષ્દ્રના નિયમ છે. વળી સિદ્ધોનું જધન્ય અન્તર ૧ સમય અને ઉત્કૃષ્ટ અન્તર ૧ માસનું છે. અર્થાત્ ૧ માસ સુધી પગુ કાઈ જવ માક્ષમાં ન જાય એમ બને છે, ત્યારબાદ કાઇક જીવ અવશ્ય માશે જાય.

તથા ઉપર કહેલા ૧૫ લેદમાં મૂળ લેદ વિચારીએ તેા સિહના ત્રણ રીતે ૨ લેદ અને ત્રણ રીતે ૩ લેદ હાય છે. તે આ પ્રમાણે.

૧ જિનસિદ્ધ–અજિનસિદ્ધ

૧ ગૃહીલિ'ગ–અન્યલિ'ગ–સ્વલિ'ગ ૨ અૌલિ'ગ–પુરુષલિ'ગ –નપુ'સક લિ'ગ

ર તીર્થ'સિહ-અતીર્થ'સિહ

૩ સ્વયં બુદ્ધ–પ્રત્યેક્ષ્બુદ્ધ–બુદ્ધ-બાધિત

૩ એકસિહ-અનેકસિહ

એ પ્રમાણે ६ મૂળ લેદોની પરસ્પર સંક્રાંતિ (એક બીજામાં અન્તર્ગતપણું) સ્વબુદ્ધિથી યથાર્થ વિચારવી. જેમકે=જે અજિનસિદ્ધ તે શેષ ૧૩ લેદે સિદ્ધ થાય, અને સ્વલિંગસિદ્ધ તે શેષ ૧૨ લેદે સિદ્ધ થાય, એ પ્રમાણે બે બે મૂળ લેદમાંના પ્રત્યેક લેદ શેષ ૧૩ લેદે, અને ત્રણ ત્રણ લેદમાંના પ્રત્યેક લેદ શેષ ૧૨ લેદે સિદ્ધ થાય, પરંતુ જિનસિદ્ધ તા સામાન્યથી શેષ ૭ લેદે માેક્ષ પામે છે. અથવા એક જવ એક સમયે સિદ્ધના ૧૫ લેદમાંથી ૬ લેદ-વાળા હાય છે, કારણ કે તે પૂર્વોક્ત ૬ વિકલ્પમાંથી એકેક વિકલ્પ યુક્ત હાય છે જેમ શ્રી મહાવીરસ્વામી માેક્ષે ગયા તા તે જિન સિદ્ધ-તીર્થસિદ્ધ-એકાકી જવાથી એકસિદ્ધ-સ્વલિંગસિદ્ધ-પુલ્લિંગસિદ્ધ અને સ્વયં બુદ્ધ સિદ્ધ એમ ૬ લેદયુક્ત સિદ્ધ થયા.

૧૫ લેકાના દષ્ટાન્તા

# जिणसिद्धा अरिहंता, अजिणसिद्धा य पुंडरिअपमुहा । गणहारि तित्थसिद्धा अतित्थसिद्धा य मरुदेवा ॥५६॥

#### સંસ્કૃત અનુવાદ

जिनसिद्धा अह'न्ता, अजिनसिद्धाश्च पुण्डरिकप्रमुखाः गणधारिणस्तीर्थसिद्धा, अतीर्थासिद्धा च मरुदेवी ॥ ५६ ॥

#### શે છે કાર્ય :-

जिणसिद्धा-िकनिसिद्ध अरिह ता-तीर्थ 'ड२ सगव'ते। अजिणसिद्धा-व्यक्तिनिसिद्ध पुंडरिअ-पुंडिरिंड गण्डुधर पुमुहा-वगेरे गणहारि-गण्धेषेरै। तित्थिसिद्धा-तीर्थ सिद्ध अतित्थिसिद्धा-अतीर्थ सिद्ध य-अने महदेवा-भरुदेवी भाता

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

ગાથાવત્ સુગમ છે-

#### ગાથાર્થઃ—

જિનસિદ્ધ તે તીર્થ કર ભગવ તો, અજિનસિદ્ધ તે પુંડરિક ગણુધર વગેરે, ગણુધર ભગવ તો તીર્થ સિદ્ધ અને મરુદેવા માતા અતીર્થ સિદ્ધ ॥ ૫૬ ॥

તીર્થ કર ભગવંત માક્ષે જાય તે जिनसिद्ध કહેવાય, શ્રી ઋષભદેવ સ્વામીના પ્રથમ ગણધર પુંડરિકસ્વામી વગેરે ગણધરા તથા બીજા પણ મુનિ વગેરે તીર્થ કર પદવી રહિત સામાન્ય કેવિદ હાઇને માક્ષે ગયા અને જાય છે માટે તે સર્વ अजिनसिદ કહેવાય, તથા તીર્થ સ્થાપન વખતે ગણધરની સ્થાપના સહુથી પ્રથમ હાય છે; અને ત્યારબાદ જ તેઓ માક્ષે જાય છે, માટે ગણધર તે અવશ્ય તીર્થ સિદ્ધ કહેવાય અને તે સિવાયના બીજા સાધુ, સાધ્વી શ્રાવક શ્રાવિકા તીર્થ સ્થાપના બાદ માક્ષે જાય તો તે પણ તીર્થ સિદ્ધ કહેવાય તથા અને તે સિવાયના બીજા સાધુ, સાધ્વી કહેવાય તથા આ અવસિપ ણીમાં પહેલા ભગવંત શ્રી ઋષભદેવને કેવળજ્ઞાન થયા બાદ સમવસરણમાં દેશના ચાલુ હતી, અને તીર્થ સ્થાપના હજી થઇ ન હતી, તેટલામાં પુત્રવિરહથી અધ થયેલાં શ્રી મરુદેવા માતા હસ્તિ ઉપર બેસી પોતાના પુત્રની ઋદ્ધિ દેખવા જતાં માર્ગ માંજ ઉત્કૃષ્ટ ગૈરાગ્યથી કેવળજ્ઞાન પામી આ ચાવીશીમાં

સર્વથી પ્હેલાં માક્ષે ગયાં, માટે આ અવસિ પૈણીમાં સર્વથી પ્રથમ अतीર્થ सिद्ध મરૂદેવા માતા છે. તેવી જ રીતે પૂર્વ તીર્થ કરનું તીર્થ શાસન વિચ્છેદ પામ્યા ખાદ અને નવું તીર્થ હજી સ્થપાયું ન હાય તે પહેલાં અ તરાલ કાળમાં જે કાઇ જીવા જાતિસ્મરણાદિ વડે વૈરાગ્ય પામી માક્ષે જાય, તે સવે અતીર્થ સિદ્ધ કહેવાય, (એમ શ્રા પન્નવણાજીની વૃત્તિમાં કહ્યું છે.)

# गिहिलिंग सिद्ध भरहो, वक्कलचीरी य अन्नलिंगम्मि । साहू सलिंगसिद्धा, थीसिद्धा चंदणापमुहा ॥ ५७॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

गृहिलि'गसिद्धो भरता, वल्कलचीरी चान्यलिङ्के । साधवः स्वलिङ्गसिद्धाः स्त्रीसिद्धाश्चन्दनाप्रमुखाः ॥ ५७ ॥

#### શષ્દાર્થઃ ---

गिहिलिंगसिद्ध-गृह्धस्थितिंगसिद्ध भरहो-लरत यङ्गवती वक्कल्वीरी-वल्डिसचीरी तापस य-अने अन्नलिंगम्मि-अन्यितिंगे साहू-साधुःभा सिल्लंगसिद्धा-स्वितंगसिद्ध श्रीसिद्धा-स्त्रीसिद्ध चंद्णा-यंदनभाणा पमुहा-वंगेरे

અન્વય સહિત પદચ્છેદ

ગાથાવત્ સુગમ છે—

### ગાથાથ' :---

ગૃહસ્થિલિ'ગે સિદ્ધ તે ભરત ચક્રવર્તિ, તથા વલ્કલચીરી અન્ય-લિ'ગે સિદ્ધ, સાધુઓ સ્વલિ'ગસિદ્ધ, અને સ્ત્રીલિ'ગે સિદ્ધ તે ચંદન-આળા વગેરે ॥ ૫૭ ॥

### વિશેષાથ<sup>°</sup>:-

છ ખંડના અધિપતિ ભરત ચક્રવર્તિ – શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર આ અવસર્પિ શોમાં પહેલા ચક્રવર્તી થયા, તેઐા આરિસાભવનમાં એક વીંડી પડી જતાં અંગુલિ શાેભા રહિત દેખી વૈરાગ્ય પામ્યા કે આ અ'ગ પરવસ્તુ વડે જ શાેલિતું છે, ઇત્યાદિ તીવ લાવનાથી કેવળજ્ઞાન પામ્યા, અને ઇન્દ્રે આપેલા સાધુવેષ ગ્રહેણ કરી પૃથ્વીતલ પર વિદાર કરી અનુક્રમે નિર્વાણ પામ્યા અહિં ભરત ચક્રવર્તિ'ને આરિસાભવનમાં ગૃહસ્થવેષમાં જ કેવળજ્ઞાન થયું તેથી गृहिल्लिंगसिद्ध કહ્યા છે.

તથા પ્રસન્નચંદ્ર રાજિષિના ભાઈ વલ્કલચીરીના જન્મ માત-પિતાએ તાપસી દીક્ષા લીધા બાદ વનમાં થયા હતા અને वल्कल વૃક્ષની છાલનું चीर-વસ્ત્ર પહેરતા હોવાથી વલ્કલચીરી નામ થયું હતું. તે એક દિવસ પાતાના પિતાની તુંબડી વગેરે દેખીને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થતાં પાતે પૂર્વ ભવમાં ચારિત્ર પાળ્યું હતું એમ સ્મરણ થયું, અને તે તૃરાગ્ય વૃદ્ધિથી કેવળજ્ઞાન પામ્યા, તેથી વલ્કલચીરી अन्यलिंग सिद्ध છે. તેમજ શ્રી ગૌતમસ્વામીએ અઠડાપદ પર્વત ઉપર ૧૫૦૦ તાપસને પ્રતિબાધ પમાડયો અને સર્વને કેવળજ્ઞાન થયું તેથી તે સર્વે પણ અન્યલિંગસિદ્ધ કહેવાય.

तथा श्री જિનેશ્વર ભગવંતે જેવો સાધુવેષ કહ્યો છે તેવા સાધુ વેષ અંગીકાર કરી જે સાધુએા માેક્ષે જાય તે स्वलिंग सिद्ध કહેવાય.

તથા મહાવીર પ્રભુના છ માસિક અભિગ્રહને અડદના બાકળા વ્હારાવી પૂર્ણ કરનાર ચંપાનગરના દિધવાહન રાજાની પુત્રી વસુમતી, એનું બીજું નામ ચંદનબાળા તેથું દીક્ષા લીધી અને તીર્થ સ્થાપનામાં પ્રભુએ મુખ્ય સાધ્વી સ્થાપો. તે ચંદનબાળાને પાતાની શિષ્યા મૃગાવતીના નિમિત્તથી કેવળજ્ઞાન થયું તેથી ચંદનબાળા સ્ત્રીસિદ્ધ કહેવાય, તેમજ મરુદેવા માતા વગેરે સવે સ્ત્રી ધિલંગસિદ્ધ કહેવાય.

# पुंसिद्धा गोयमाइ, गांगेयाइ नपुंसया सिद्धा । पत्तेय-सयंबुद्धा, भणिया करकंडु-कविलाई ॥५८॥

<sup>્</sup> અંહિં દિગંખર સંપ્રદાયવાળા સ્ત્રીને માેક્ષ માનતા નથી, તે સર્વ'જ્ઞ વચનને અનુસારે નથી.

સંસ્કૃત અનુવાદ.

पुरुषसिद्धा गौतमादयो, गाङ्गेयादयो नपुंसकाः सिद्धाः । प्रत्येकस्वयंशुद्धाः भणिताः करकण्डुकपिलादयः ।

શાષ્દ્રાથ :-

पुंसिद्धा-पुरुष सिद्ध गोयमाइ-गीतभ वगेरे गांगेयाइ-गांगेय वगेरे नपुंसया-नपुंसक सिद्धा-सिद्ध पत्तेय-भृत्येक्ष्युद्ध सिद्ध सयंबुद्धा-स्वयंश्रुद्ध सिद्ध भणिया-क्ष्या करकंडु-क्ष्रकंडु भुनि कविळाई-क्ष्यिसभुनि वजेरे

અન્વય સહિત પદ<sup>્</sup>છેદ

गोयम आइ पुंसिद्धा, गांगेय आइ नपुंसया सिद्धा।
करकंडु आइ पत्तेय (बुद्ध) कविल आइ सयं बुद्धा भणिया ॥५८।
ગાથાર્थः—

ગૌતમ ગણધર વગેરે પુરુષસિદ્ધ, ગાંગેય વગેરે નપુંસક સિદ્ધ, કરકંડુ મુનિ અને કપિલ વગેરે પ્રત્યેક્ષ્યુદ્ધ અને સ્વયંપ્યુદ્ધ સિદ્ધ કહ્યા છે. ॥ ૫૮ ॥

વિશેષાથ<sup>°</sup> :-

ગૌતમ ગણધર શ્રી મહાવીરસ્વામીના મુખ્ય ગણધર હતા. તેમના શ્રી મહાવીરસ્વામી ઉપર અત્યંત ગુરુરાગ હતા. પ્રભુએ પાતાના નિર્વાણ સમયે ગૌતમ ગણધરને કારણસર બીજે ગામ જવાની આત્રા કરી હતી, ત્યાં બીજે ગામ જઇને આવતાં માર્ગ માં જ શ્રી મહાવીરપ્રભુનું નિર્વાણ થયું સાંભળી અતિ શાકાતુર થતાં પુનઃ અનિત્ય ભાવના પ્રગટ થઈ અને કેવળત્રાન પામ્યા. તે શ્રી ગૌતમસ્વામી (પુરુષ હાવાથી) પુરુષિંગસિદ્ધ છે. તથા ગાંગેયમુનિ નપુંસક થઈ કેવળત્રાન પામ્યા છે માટે નપુંસક દિંગસિદ્ધ છે.

૧ આ ગાંગેયમુનિ તે ભીષ્મપિતા નહિ હોય, કારણ કે ભીષ્મપિતા તો ૧૨ મા દેવલોકે ગયા છે, એમ પાંડવચરિત્રમાં કહ્યું છે. તેમ જ શ્રી ભગવતી મૂત્રમાં સાત નરકમાં જનાર છવા સંખધિ અનેક ભાંગા પૂછનાર ગાંગેય અણુગાર પણ નહિં હોય, કારણ કે ત્યાં નપું સક તરીકે કહ્યા નથી, માટે સંભવ છે કે આ ગાંગેયમુનિ ખીજા કાઇ હશે.

તથા દધિવાહન રાજાના પુત્ર કરકંડુ એક વૃદ્ધ બળદની દુ:ખી અવસ્થા જોઇ વૈરાગ્ય પામી લાેચ કરી સ્વયંદીક્ષા તથા મુનિવેષ ગ્રહેણ કરી કેવળજ્ઞાન પામી માેક્ષે ગયા માટે કરકંડુ આદિ પ્રત્યેક્ત હુદ્ધા જાણવા. અહિં સ'ધ્યારંગ આદિ કાેઇ નિમિત્તથી વૈરાગ્ય પામે તે પ્રત્યેકબુદ્ધ કહેવાય સ્ત્રી પ્રત્યેકબુદ્ધ હાેય નહિં, પરનતુ પુરુષ અથવા નપુંસક (પ્રત્યેકબુદ્ધ) હાેય છે.

તથા કૌશામ્બી નગરીના છતશત્રુ રાજાના કરયપ પુરાહિતના પુત્ર કપિલ બ્રાહ્મણુ શ્રાવસ્તિ નગરીમાં ગુરુ પાસે અભ્યાસ કરતાં કોઈ દાસીના સ્નેહમાં પહેલા હતા, ત્યાં ધનશ્રેષ્ઠિ પ્રભાતે સૌથી પ્રથમ જગાહનાર બ્રાહ્મણુને બે માસા સુવર્ણ આપે છે એમ સાંભળી રાત્રે વહેલા જતાં ચાકીદારે એ પકડી રાજા સમક્ષ ઉભા કરતાં સત્ય બાલવાથી રાજાએ ઇચ્છા પ્રમાણે માગવા કહ્યું, ત્યારે બાળમાં બેસી વિચાર કરી બે માસા સુવર્ણથી ચઢતાં ચઢતાં યાવત્ સર્વ રાજ્ય માગવાની ઇચ્છા થતાં શીધ્ર વિચાર બદલાયા અને વૈરાગ્ય પ્રગટ થયે દીક્ષા ગ્રહણ કરી કેવળજ્ઞાન પામી માફ્ષે ગયા માટે કપિલ વગેરે સ્વયં बુદ્ધ સિદ્ધ કહેવાય.

# तह बुद्धबोहि गुरुबो–हिया य इगसमये इगसिद्धा य । इगसमयेऽवि अणेगा, सिद्धा तेऽणेगसिद्धा य ॥५९॥

સંસ્કૃત અનુવાદ

तथा बुद्धबोधिता गुरुबोधिता एकसमये एकसिद्धाश्च । एकसमयेऽप्यनेकाः, सिद्धास्तेऽनेकसिद्धाश्च ॥ ५९ ॥

અન્વય સ**હિ**ત પદચ્છેદ

तह धुद्ध-बोहि य गुरुबोहिया य इग समये इग सिद्धा । य इग समए अवि अणेगा सिद्धा ते अणेग सिद्धा ॥ ५९ ॥

#### રાષ્દ્રાથ :-

तह-तथा
बुद्धबोहिय-शुद्धशेषित सिद्ध
गुरुबोहिया-शुरुथी शिध पामेला
इगसमये-शिक्ष सभयमां (शेक्ष
सिद्ध थाय ते)
इगसमए-शेक्ष सभयमां

अवि-५७ अणेगा-अनेक सिद्धा-सिद्ध थाय ते-ते अणेगसिद्धा-अनेक सिद्ध य-अने

#### ગાથાથ':--

તથા ગુરુથી બાધ પામેલા તે બુદ્ધોધા સિદ્ધ. વળી એક સમયમાં એક જ સિદ્ધ થયેલા તે એક સિદ્ધ અને એક સમયમાં અનેક સિદ્ધ થાય તે અનેક સિદ્ધાા ૫૯ા

#### વિશેષાથ<sup>°</sup> :

પૂર્વ ગાથાએોમાં કહ્યા પ્રમાણે આ ગાથામાં સિદ્ધના ભે**દાના** ઉદાહેરણ દર્શાવ્યાં નથી, પરન્તુ અર્થ કહ્યો છે, તે અર્થ સ્પષ્ટ છે, અને ઉદાહેરણુ આ પ્રમાણે—

શ્રીગૌતમસ્વામાં શ્રી મહાવીરપ્રભુથી બાંધ પામી માેણે ગયા; માટે શ્રી ગૌતમ ગણુંધર बुद्धबोधित सिद्ध, તથા શ્રી મહાવીરપ્રભુ એકાંકી માેણે ગયા છે, માટે શ્રી મહાવીર સ્વામી एकसिद्ध તથા શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુ, તેમના ૯૯ પુત્ર અને (તેમના) પુત્ર ભરત ચક્રવર્તિ'ના ૮ પુત્ર મળી એક સમયમાં ૧૦૮ જીવ માેણે ગયા છે. માટે શ્રી ઋષભપ્રભુ વગેરે અનેकસિદ્ધ કહેવાય.

### ા મે(ક્ષતત્ત્વ જાણવાનો ઉદ્દદેશા

આ મેાક્ષતત્ત્વમાં શ્રી સિદ્ધ પરમાત્માનું સ્વરૂપ સમજીને આત્મા એવા વિચાર કરે કે-અખંડ ચિદાન દમય શુદ્ધ સ્વરૂપી સિદ્ધ પરમાત્મા અને હું બંને સ્વભાવદશામાં સત્તાએ સરખા છીએ. એ સિદ્ધ પરમાત્મા પણ પ્રથમ મ્હારા જેવી વિભાવદશામાં વર્ત્તાનારા સંસારી જીવ જ હતા, પરન્તુ એ પરમાત્માએ સંસારી અવસ્થામાં (એડલે કેવળ ગૃહસ્થપણામાં નહિ પણ ગૃહસ્થાવાસ તથા શ્રમણુઅવસ્થામાં) પણ પાતાનું આત્મળળ પ્રગટ કરી, કર્મના બન્ધન તાહી, વિભાવદશા દ્વર કરી, આત્માના સહજ રવલાવ પ્રગટ કરી નિર્વાણ પામી ચૌદરાજ લાકના અન્તે અક્ષયસ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી, આજે આવી પરમવિશુદ્ધદશારૂપ નિદ્ધ પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કર્યું છે, અને હું હજ વિભાવદશામાં રમી રહ્યો છું, માટે હું પણ એવું આત્મળળ પ્રગટ કરૂં તા સિદ્ધ પરમાત્મા થઇ શકું, એમ સમજ આત્મા પાતાની સિદ્ધદશા પ્રગટ કરવા સન્મુખ થાય. ધન, કુડું અ, શરીર આદિ બાહ્ય બન્ધના તથા કામ—ક્રોધાદિ અભ્યન્તર અન્ધના તારે અને પાતાના સહજ સ્વભાવ પ્રગટ કરે તો મુક્ત થઇ પરમાત્મ-દશા પ્રાપ્ત કરે, એજ આ માસતત્ત્વ જાણવાના મુખ્ય ઉદ્દેશ છે.

### ।। इति ९ मोक्षतत्त्वम् ।।

આ નવતત્ત્વ પ્રકરણના વિશેષાર્થ સમાપ્ત થયા. ભવ્ય જીવાએ આ નવતત્ત્વના અભ્યાસ કરી શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતની આજ્ઞાનું સમ્યક્ શ્રદ્ધાન કરી, સમ્યક્ આચાર-વિચાર રૂપ સમ્યક્ ચારિત્રનું પરિપાલન કરી મુક્તિપદ પ્રાપ્ત કરવું, એજ આ નવતત્ત્વ જાણવાના સાર છે. મતિદાષથી અથવા લેખદાષથી અથવા પ્રેસદાષથી થયેલી ભૂલચૂકને માટે મિલ્ચાદુષ્કૃત દઇએ છીએ, તે ગંભીર હૃદયવાળા સજ્જના મારા સરખા કૃપાપાત્ર અથે લેખક પ્રત્યે ક્ષમા આપી સુધારી વાંચશે.

श्री जैनश्रेयस्करमण्डलाख्यसंस्थान्तर्गतानेकधार्मिकव्यवहृति-संचालकस्य श्रीमहिसानाख्यनगरिनवासिश्रेष्ठिवर्य श्रीयुतवेणीचन्द्रसुरचन्द्रस्य सत्प्रेरणातो भृगुकच्छ-निवासि श्रेष्ठिवर्य-श्रीयुतानुपचन्द्रस्य विद्यार्थि-चंदुलालेन विरचितः संस्थया च संशोधितः संवधितश्रायं श्री नवतत्त्वप्रकरणविशेषार्थः समाप्तः

### श्री नवतत्त्व प्रकरण

जीवाऽजीवा पुणं, पावाऽऽसव संवरो य निज्जरणा । बन्धो मुक्खो य तहा, नवतत्ता हुंति नायव्वा ॥ १ ॥ चउदस चउदस वाया-लीसावासी अ हुंति वायाला सत्तावन्तं बारसं, चउ नव भेया कमेणेसि ॥२॥ एगविह दुविह तिविहा, चउव्विहा पंच छव्विहा जीवा। चेयण-तसइयरेहि, वेय-गई-करण-काएहि 11 3 11 एगिदिय सुहुमियरा, सन्नियर पणिदिया य सबितिचउ । अपन्जता पन्नता. कमेण चउदस जियहाणा ॥ ४ ॥ नाणं च दंसणं चेव. चरित्तं च तवो तहा। वीरियं उवओगो य. एयं जीअस्स लक्खणं ॥ ५॥ आहारसरीरिंदिय-पज्जनी आणपाणभासमणे चउ पंच पंच छप्पि य. इगविगलाऽसन्नीसन्नीणं ॥ ६ ॥ पणिदिअत्तिबॡसा-साऊ दस पाण चउ छ सग अहु। इग-दु-ति-चउरिंदीणं, असन्नि-सन्नीण नव दस य ॥ ७ ॥ धम्माधम्मागासा, तिय-तिय-भेया तहेव अद्धा य । खंधा देस पएसा. परमाणु अजीव चउदसहा ।। ८॥ भम्माऽधम्मा पुग्गल, नह कालो पंच हुंति अज्जीवा । चलणसहावो धम्मो, थिरसंठाणो अहम्मो य ।। ९ ।। अवगाहो आगासं, पुग्गलजीवाण पुग्गला चऊहा । खंधा देस पएसा, परमाणु चेत्र नःयव्त्रा ।। १० ।।

सदंधयार उज्जोअ, पभा छायातवेहि अ(इय)। वन गंध रसा फासा, पुग्गलाणं तु लक्खणं।। ११।। एगा कोडि सत्तसद्दि, लक्ला सत्तहुत्तरी सहस्सा य । दो य सया सोलहिया, आवलिया इगम्रहुत्तम्मि ॥ १२॥ समयावली मुहुत्ता, दीहा पक्ला य मास वरिसा य। भिणओ पलिया सागर, उस्सप्पिणिसप्पिणी कालो ।। १३।।। परिणामि जीव मुत्तं, सपएसा एग खित्त किरिया य । णिच्चं कारण कत्ता, सन्वगय इयर अप्पवेसे ॥ १४ ॥ सा उच्चगोअ मणुदुग, सुरदुग पंचिदिजाइ पणदेहा । आइतितणुणुवंगा, आइमसंघयणसंठाणा ॥१५॥ वन्नचउक्कागुरुलहु, परघा उस्सास आयवुज्जोअं । सुभुखगइनिमिणतसद्स, सुरनरतिरिआउ तित्थयरं ॥ १६॥ तस बायर पज्जत्तं, पत्तेअ थिरं सुभं च सुभगं च । सुस्सर आइन्ज जसं, तसाइदसगं इमं होइ ॥ १७ ॥ नाणंतरायदसगं, नव बीए नीअसाय मिच्छत्तं । थावरदस-निरयतिगं, कसाय पणवीस तिरियदुगं ॥ १८ ॥ इगबितिचउजाईओ, कुलगइ उवघाय हुंति पावस्स अपसत्थं वन्नचऊ, अपढमसंघयणसंठाणा ॥ १९ ॥ थावर सुहुम अपन्जं, साहारणमथिरमसुभ-दुभगाणि । दुस्सरणाइज्जजसं, थावर—दसगं विवज्जत्थं ॥ २०॥ इंदिअ कसाय अन्वय, जोगा पंच चउ पंच तिन्नि कमा 🕩 किरियाओ पणवीसं, इमा उ ताओ अणुक्रमसा ।। २१ ।। काइय अहिगरणिआ, पाउसिया पारितावणी किरिया । पाणाइवायारंभिय, परिग्गहिआ मायवत्ती अ ।। २२ ॥।

मिच्छादंसणवत्ती, अपच्चक्खाणा य दिद्वि पुट्टि य । पाइचिचय सामंतो-वणीअ नेसत्थि साहत्थी ।। २३।। आणवणि विआरणिया, अणभोगा अणवकंखपच्चइया । अन्ना पओग समुदाण पिज्ज दोसेरियावहिया ॥ २४ ।। समिई गुत्ती परिसह, जइधम्मो भावणा चरित्ताणि । पण ति दुवीस दस बार, पंचभेएहिं सगवन्ना ॥ २५॥ इरिया भासेसणादाणे, उच्चारे समिईसु अ। मणपुत्ती वयगुत्ती, कायगुत्ती तहेव य ॥२६॥ खुहा पिवासा सी उण्हं, दंसाचेलारइत्थिओ । चरिया निसीहिया सिज्जा, अकोस वह जायणा ॥ २७॥ अलाभ रोग तणफासा, मल-सकार-परीसहा । पन्ना अन्नाण सम्मत्तं, इअ बावीस परीसहा ॥ २८ ॥ खंती मद्दव अज्जव, मुत्ती तव संजमे अ बोधव्दे । सच्चं सोअं आर्कि-चणं च बंभं च जइधम्मो ॥ २९ ॥ पढममणिच्चमसरणं, संसारी एगया य अन्नत्तं । असुइत्तं आसव सं-वरोय तह णिज्जरा नवमी ॥ ३०॥ लोगसहावो बोही-दुल्लहा धम्मस्स साहगा अरिहा । एआओ भावणाओ, भावेअव्वा पयत्तेणं ॥ ३१॥ सामाइअत्थ पढमं, छेओवट्ठावणं भवे बीअं । परिहारविसुद्धिअं सुहुमं तह संपरायं च ।। ३२।। तत्तो अ अहक्लायं, खायं सन्वंमि जीवलोगंमि । जं चरिक्रण सुविद्दिया, वच्चंति अयरामरं ठाणं ।। ३३ ।। बारसविहं तवो णिज्जरा य, बंधो चउव्विगप्पो अ। पण्ड-द्विइ-अणुभाग-प्पएसभेएहिं नायव्वो ॥३४॥ अणसणमूणोअरिया, वित्तीसंखेवणं रसच्चाओ । कायिकलेसो संली-णया य बज्झो तवो होइ ॥ ३५॥ पायच्छित्तं विणओ, वेयावच्चं तहेव सज्झाओ । झाणं उस्सरगोऽवि अ. अन्भितरओ तवो होइ ।। ३६ ॥ पयई सहावो बुत्तो. ठिई कालावहारण । अणुभागो रसो णेओ. पएसो दलसंचओ ॥३७॥ पडपडिहारऽसिमज्ज-हडचित्तकलालभंडगारीणं । जह एएसि भावा, कम्माणऽवि जाण तह भावा ॥ ३८॥ इह नाणदंसणावरण-वेयमोहाउनामगोआणि । विग्धं च पण नव दु अद्ववीस चउ तिसय दु पणविहं ॥३९॥ नाणे अ दसणावरणे, वेयणिए चेव अंतराए अ । तीसं कोडाकोडी, अयराणं ठिई अ उक्कोसा ।। ४० ।। सित्तरि कोडाकोडी, मोहणिए वीस नाम-गोएसु । तित्तीसं अयराइं आउट्टिइबंघ उक्कोसा ॥ ४१ ॥ बारस मुहुत्तं जहन्ना, वेयणिए अट्ट नाम गोएसु। सेसाणंतमुहुत्तं, एयं बंधद्विईमाणं ।। ४२ ॥ संतपयपरूवणया. दव्वपमाणं च खित्त फुसणा य । कालो अ अंतरं मा-ग भाव अप्पाबहुं चेव ।। ४३ ॥ मंत सद्धपयत्ता. विज्जंतं खक्तसमंच्य न असतं । मुक्ति पर्य तस्स उ, परूवणा मग्गणाईहि ॥ ४४॥

मह इंदिए अ काए जोए वेए कसाय नाणे अ संजम दंसण लेसा, भव सम्मे सन्नि आहारे ॥ ४५॥ नरगइ पणिदितस भव, सन्नि अहक्खाय खइअसम्मत्ते। मुनखोऽणाहार केवल-दंसणनाणे न सेसेसु ॥ ४६॥ दव्वपमाणे सिद्धाणं, जीवदव्वाणि हुंतिऽणंताणि । होगस्स असंखिज्जे, भागे इक्को य सन्वेवि ॥ ४७॥ फुसणा अहिया कालो, इग-सिद्ध-पडुच्च साइओणंतो । पहिवायाऽभावाओ, सिद्धाणं अंतरं नत्थि ॥ ४८॥ सव्वजियाणमणते, भागे ते तेसि दंसणं नाणं । खइए भावे परिणा-मिए अ पुण होइ जीवतं ।। ४९॥ थोवा नपुंससिद्धा, थी नर सिद्धा कमेण संखगुणा। इअ मुक्खतत्तमेअं नवतत्ता लेसओ भणिआ ॥ ५०॥ जीवाइ नव पयत्थे, जे। जाणइ तस्स होइ सम्मत्तं । भावेण सद्दंतो, अयाणमाणेऽवि सम्मत्तं ॥ ५१॥ सञ्चाइं जिणेसर-भासियाइं वयणाइं नन्नहा हुंति । इह बुद्धि जस्स मणे, सम्मत्तं निच्चलं तस्स ॥ ५२॥ अंतोग्रहुत्तमित्तं-पि फासियं हुज्ज जेहिं सम्मत्तं । तेसिं अवड्ढपुग्गल-परिअङ्घो चेव संसारो ॥ ५३॥ उस्सप्पिणी अणंता, पुरगलपरियद्दओ सुणेयच्वी । तेऽणंताऽतीअद्धा, अणागयद्धा अणंतगुणा ॥ ५४॥ जिणअजिणतित्यऽतित्था, गिहि अन्नसिंहंग थी नर नपुंसा। बत्तेय सयंबुद्धा, बुद्धबाहिय इक्तणिका य ॥ ५५ ॥

जिणसिद्धा अरिहंता, अजिणसिद्धा य पुंडरिअपग्रहा । गणहारि तित्थसिद्धा, अतित्थसिद्धा य मरुदेवा ॥ ५६ ॥

गिहिलिंगसिद्ध भरहो, वकलचीरी य अन्नलिंगम्मि । साहु सर्लिंगसिद्धा, थीसिद्धा चंदणापम्रहा ।। ५७॥

पुंसिद्धा गोयमाई, गांगेयाई नपुंसया सिद्धा । पत्तेय-संयबुद्धा, भणिया करकंड-कविलाई ॥ ५८॥

तह बुद्धबोहि गुरुबो-हिया य इगसमये इगसिद्धा य । इगसमयेऽवि अणेगा, सिद्धा तेऽणेगसिद्धा य ।। ५९॥

।। इति श्री नवतत्त्वमूलम् ।।

# **શુ**હ્ધિ પત્રક

| યૃષ્ઠ       | <sup>પાં</sup> ક્તિ | અશુદ્ધ                 | શુદ્ધ                      |
|-------------|---------------------|------------------------|----------------------------|
| \$          | २६                  | કર્મો                  | (કમ <sup>e</sup> )         |
| ૧૨          | ٩                   | સાથ                    | સાર્થ                      |
| ૧૩          | 3                   | कमेण                   | क्रमेण                     |
| ૧૩          | १ ६                 | सवर                    | संवर                       |
| <b>૧</b> ૬  | २४                  | ઇન્દિય                 | ઇન્દ્રિય                   |
| <b>૩</b> ૨  | ય                   | श्वासो.                | ४ श्वासो                   |
| ૭૦          | રહ                  | Ĭc ·                   | ગૂ                         |
| ૭૨          | 9.0                 | શરીર                   | <b>જા</b> તિ               |
| હર          | ٩.                  | <u>જાતિ</u>            | શરીર                       |
| ८०          | <b>૨</b> ૧          | શના                    | .શેના                      |
| ૮૨          | ૧૬                  | <sup>ર</sup> હેલા      | પહેલા                      |
| <b>د</b> ع  | K                   | <b>ે</b> હેલા          | પહેલા                      |
| ୯୬          | ૧                   | સવર                    | સ વર                       |
| <b>૧</b> ૧૨ | 8                   | संसार                  | ३ संसार                    |
| १२०         | <b>9</b> 0          | ३६                     | ३३                         |
| १२६         | <b>૨૧</b>           | ٩                      |                            |
| ૧૨૭         | <b>४~-</b> ७        | दारिका                 | द्रिका                     |
| ૧૨૮         | ૧૪                  | पायच्छत्त <sup>ः</sup> | पायच् <mark>छित्त</mark> ं |
| ૧૨૮         | 9,8                 | वच्चि                  | वच्च '                     |
| 130         | ૧૧                  | માન્                   | માન                        |

| <i>મુ</i> ષ્ઠ            | પ'કિત      | અશુદ્ધ     | શુદ્ધ   |
|--------------------------|------------|------------|---------|
| ૧ <b>કર</b>              | ٩ <b>۴</b> | बधि        | बन्धि   |
| ૧૩૫                      | 3          | રાત્ત્વ    | शतत्त्व |
| ૧૩૫                      | <b>૧૬</b>  | धर्म'      | धर्म    |
| १३६                      | *          | 36         | 30      |
| १४०                      | ૧ <b>૩</b> | સખ્યા      | સ′ેખ્યા |
| ૧૪૧                      | 8          | 36         | 36      |
| ી૪૪                      | ૧૧         | ३२         | 39      |
| १८०                      | २०         | अन्तो      | अंतो    |
| १८०                      | २८         | પ <b>ે</b> | પ૩      |
| <sup>.</sup> १८ <b>६</b> | २२         | मुक्ख      | मुक्खं  |



# ધાર્મિક પુસ્તકાની યાદી

| सामायिक सूत्र सार्थ ००-६०              | तत्त्वार्थ भूभिं। २-५           |
|----------------------------------------|---------------------------------|
| ખે પ્રતિ. મૂળ (ગુજ.) ૨-૦૦              | आनंहवन यावीशी सार्थ ६-००        |
| એ પ્રતિ. હિન્દી ૩-૦૦                   | द्रव्यगुश् पर्याय रास १-००      |
| એ પ્રતિ. સાર્થ ૫-00                    | જિનગુણ <b>પ</b> દ્યાવર્લી ૫–૫०  |
| પંચ પ્રતિ. મૂળ (ગુજ.) ૬-૦૦             | समिकति ६७ भे। स सक्त अ। ४० – ७५ |
| પંચ પ્રતિ. હિન્દી ૭-૦૦                 | ઓત્મહિતકર આધ્યાત્મિક            |
| પંચ પ્રતિ. સાર્થ ૧૦-૦૦                 | वस्तु संभ्रह १-००               |
| প্রব বিষার মার্থ ৭-০০                  | અભક્ષ્ય અનંતકાય                 |
| <b>६</b> :८४-अधुसंश्र <b>७</b> ९ी ६-०० | वियार गुजराती 3-00              |
| ભાષ્યત્રયમ્ સાર્થ ૧૧-૦૦                | સમાસ સુખાધિકા ૪-૦૦              |
| કર્મગ્રન્થ ભા.૧લા(૧-૨) ૪-૫0            | सिद्धहेभ रहस्यवृत्ति ६-००       |
| ,, सा.२ जो(३-४) (-००                   | છ કર્મગ્રન્થ સાર્થ ૫-૦૦         |
| ,, ભા.૩ જો(૫-૬) ૯-૦૦                   | પ્રશમરતિ ર-૨૫                   |
| तत्त्वार्थ ला. २ जो १०-५०              | પહેલી ચાપડી ૨-૦૦                |
| ( પ્રભુદાસભાઈ)                         | धभी पहेश तत्त्वज्ञान ०-२५       |
| तत्त्वार्थाधिगम सूत्र १७-००            | नव तत्त्व सार्थ ८-००            |
| (मुनिश्री राजशे भर वि.भ.)              | मुक्तिहै पथ पर १-००             |
|                                        |                                 |

ત્રાહકાતે સૂચના :- (૧) પુસ્તકા અગાઉથી નાર્ણા મળ્યા પછી કે વી. પી. થી માેકલી શકાય છે. (૨) પાેસ્ટેજ પેકાંગ વગેરે ખર્ચ અલગ સમજવાનું છે.

### -: પ્રાપ્તિસ્થાન :-

**શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ** મહેસાણા (ઉ. ગુજરાત) Pin.: 384001 **શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મ**ંડળ પાલીતાણા (સૌરાષ્ટ્ર) **Pin**.: 364270