

### ଽ୶ୠୖୄ୳ୖୄଌୠ୶ଽଽ इस ग्रन्थ के निर्माता आचार्य श्री विजयवल्वभ सूरोरवर जो भहाराज के वह राब्द आज भो कानों में मूंज रहे हैं कि स्वभीय मुरुदेव के रचित सभी अरथों का भुवरा रक के बाद रक तुम्हारे प्रेस से खेता रहे, आचार्य श्री जी की मुमा पर कुछ कृपा ही यो जी इन शारुदी के साथ यह प्रथ भी मुझे मुदरा के लिये सौंपा गया। दुर्भाग्यवश कुछ पार्भ छपने के बाद मेरे बोमार पङ्जाने से लम्बे सभय तक मुद्रश का कार्य स्थगित रहा। श्राज उस दिन को स्मरण कर आत्मग्नानि, खिनता और टीस सी उठती है कि उन के जावनकाल में यह ग्रंथ शोध मुदित कर उनको सेवा में उपस्थित न कर सका। देर में देर होने के कई कारण बनते रहे, जिससे पाठकों रावे विशेषरूप से पूर्व हुरु ग्राहकों की रस ग्रंथ को पर्याप्त प्रतीक्षा करनी पड़ी। किन्हीं भी कारशों से होने वानी देरी के निये भें प्रकाशक रुवं पाठक महानुभावी से कमा प्रायीं हूं। आनन्द प्रिन्टिङ प्रेस

બયવુર I



32 महाराज तरकसे सूरत की आत्मारामजी दरिया महाल. १००८ श्रीमद् विजयानंद सूरीश्वरजी। सुरतमं. स्रोभ्वर प्रस, A. चातुमोस जनानद विजयानंद का 58833 अभिद संचत जनाचार्य **म्यायांमोनिधि** [ नवयुग निर्माता (0) E

### मस्तावना

-:1061:-

कारा है आज आचार्यश्री विद्यमान होते !

"क्या इसकी प्रसायना आप नहीं लिखोगे पंडितजी ? नहीं आपको ही लिखनी होगी।" आपभी की इस प्रेम, माधुर्थ और वात्सल्यगर्भित वचनावलि का स्मरण आते ही दिल भर आता है, अण्ठरुद और वाणी गद्गद् हो उठती है। तभी सहसा मन पुकार उठता है काश ! आज आचार्यश्री विद्यमान होते ! अस्तु।

### कुछ ऋपने विषय में---

स्वगीय सूरिसम्राट् भी मद्विजयानन्द सूरि ( श्री खात्मारामजी ) महाराज के जीवनचरितात्मक इस महाराज से मेरा सम्बन्ध लगभग ४० वर्ष तक रहा। बड़ा भाग्यशाली था मेरे जीवन का वह दिन जब उबका पुरुष सम्पर्क प्राप्त हुचा। बस फिर तो मैं उन्हीं का हो गया और उन्होंने भी जिस दिन से मेरा हाथ पकड़ा तो जीवनपर्यन्त श्रपनी छत्रछाया से विलग नहीं होने दिया

काशी में अध्ययन समाप्त कर वापिस देश लौटने के कुछ महिनों बाद ही मुफे पुएव सह्वास का सौभाग्य प्राप्त हो गया। तब मैं एक अध्यापक के रूप में आपकी सेवामें उपस्थित हुआ था। यह तब की बात है अब कि वि० सं० १६६८ में आपश्री का चातुर्मास बढ़ोदा स्टेट के प्रसिद्ध नगर मियां गाम में था। उस समय लगभग १८ साधु मेरे पास व्याकरण, न्याय और काव्यादि विभिन्न विवयों के अध्ययनार्थ नियुक्त किये गये थे। उस समय मुफे वैदिक परम्परा के शासीय साहित्य का ही ज्ञान था। जैन परम्परा के धार्मिक साहित्य के विषय में तो मैं बिलकुल ही कोरा था यहां तक कि जैन साधुओं के आचार विवारों का भी मुके कुछ ज्ञान नहीं था। आपश्री के पुएय सहवास में आने के कुछ समय बाद जैन प्रन्थों के स्वाध्याय का अवसर प्राप्त हुआ और उस ओर अभिरुचि बढ़ी।

जैन सद्मन्थों के ऋध्ययन और मनन से जहां जैन सिद्धान्तों से परिचय हुआ वहां हृदय में रही हुई साम्प्रदायिक संकीर्णता के लिये भी कोई स्थान न रहा और प्राचीन सभी आम्त धारणाएँ जाती रहीं।

#### [ ख ]

इसके बदले जैन और बैदिक दर्शन शास्त्रों के तुलनात्मक अध्ययन और विवेचन के लिये मनमें उत्छुकता बढ़ी। फलस्वरूप दो चार छोटी मोटी पुस्तकें लिखने का भी साहस हुआ। दूसरे शब्दों में कहूँ तो स्वामी दयानन्द और जैनधर्म, पुराएा और जैनधर्म, दर्शन और अनेकान्तवाद और चैत्यवाद समीचा आदि पुस्तकों की रचना उन्हीं के सत्संग, सद्भाव और प्रोत्साहन का परिएाम हैं। इसके अतिरिक्त आईंसा-जीव दया तथा जीवरचा में पूर्ए विश्वास और इस दिशा में प्रतिवर्ष दो मास, कई वर्षो तक हैद्रावाद-सिकन्द्राबाद में किया जाने वाला जीवदचा का प्रचार और उसमें प्राप्त हुई सफलता उन्हीं की सत्प्रेरएा। और शुभाशीवाद का फल था। सारांश यह कि जीवन में यत्किंचित् जो भी रचनात्मक कार्थ किया है वर्द उन्हीं की रूपा से हो सका है। महाराजश्री ने मेरे लिये क्या कुछ किया, मुफ पर उनका कितना स्तेह और कितनी छपा थी इसका वर्एन करने लगूं तो वह कर्तव्यभार (प्रस्तावना लिखना) जो वे मुक्ते सौंप गये हैं बीच में ही रद्द जायगा। वाएगी और लेसिनी तो पहले ही कृतज्ञता के बोक से दवी जा रही है और मन विह्वल सा हो रहा है। फिर भी उन्ही पुरुष स्मृति-वही तो प्राएों का एक मात्र बल रह गई है।

### प्रन्थकर्ता के विषय में---

युगवीर चाचार्य श्री विजयवल्लभसूरीश्वर जी महाराज की अपने गुरुदेव-(न्यायाम्भोनिधि जैनाचार्य श्री महिजयानन्दसूरि-श्री खात्मारामजी महाराज) के श्रीचरणों में छपार श्रद्धा शीं। जीवन के दश वर्ष पारकर जाते और गुरुदेव के निर्वाण पद प्राप्त करने के ४४ वर्ष बाद भी उनकी पुनीत सेवा में विताया हुन्ना एक २ चए इस विनोत शिष्य के स्मृति पटल पर झंकित था। अपनी इस अनव्य शहारि अप्येतिन होकर ही उन्होंने गुरुदेव की पुण्यन्नोक जीवनगाथा लिखने का सुन्दर और सफल प्रयास किया। ज्यों उयों प्राय का कत्तेवर पनपकर बढ़ता गया त्यों त्यों उनके मनमें चानन्द की लहरियां वेग पकड़ती गई परन्तु जीवन की डोरी कम होती गई। प्रन्थ सम्पूर्ण होकर छपने को चला गया किन्तु बड़े खेद से कहना पड़ता है कि प्रन्थ की इति के साथ ही उनके अपने जीवन की भी इति होगई। प्रन्थ को प्रकाशित रूप में देखने को उनकी अभिलाषा पूरी न हो सकी। इसी प्रकार प्रस्तुत प्रन्थ के सम्पादन का भार सौंपते हुए आचार्यदेव को यह भी इन्छा थी कि इसकी प्रस्तावना भी मैं हो लिखूँ। परन्तु संकोचवश साहस नहीं होता था, इतने महान मुरुष की रचना के सम्वन्ध में मेरे जैसा कोई साधारण व्यक्ति क्या लिख सकता है। हदय भर आता है कि प्रत्य की रचना के सम्बन्ध में मेरे जैसा कोई साधारण व्यक्ति क्या लिख सकता है। हदय भर आता है कि इनकी आहा उनकी आहा पर पुष्प चढ़ाना अपना परमकर्तव्य समसते हुए यथामति ये दी शब्द लाखने मावश्यक होगये।

प्रन्थकर्ता आचार्यश्री अपने युग के परम मनीषी अदितीय विद्वान्, लेखक और प्रवक्ता, परम तपस्वी, तत्त्ववेन्ना और विश्वधर्म के तेता थे। मानव को उसकी महानता दर्शाकर मानव की प्रतिष्ठा ग्रीर गौरन को बढ़ाकर, उसे आत्म दर्शन की महान साधना में लगाकर मानव का परम दित औ [ 7 ]

कल्याए ही उनके जीवन का एक मात्र उद्देश्य रहा । इस उद्देश्य को उन्होंने जीवन रहते पूरा करने का भरसक प्रयास किया। जैन समाज की जो अभूतपूर्व सेवाएें उन्होंने की हैं वे उनके विशिष्ट ज्ञान, संयम स्याग और तपोमय जीवन के ब्वलन्त उदाहरण हैं, उन्हीं में से ऋन्तिम इस प्रन्थ की रचना है ।

जीवन के प्रारम्भ में ही उन्हें सांसारिकजीवन-ग्रह्तस्थजीवन के प्रति वैराग्य उत्पन्न होगया, लगभग १३ वर्ष की अल्पायु में ही चरित्रनायक के उपदेशामृत से वैराग्य की यह भावना परिपक्व हुई और उन्हीं की शरण में आकर आपने इस कल्याणमय संयम मार्ग का अनुसरण किया। जीवन में गुरुदेव से जो पाया उसी पूंजी से मानव समाज ही नहीं प्राणिमात्र की ६६ वर्ष पर्यन्त सेवा की। प्रत्येक जनहित कार्य में परम अद्वेय गुरुदेव की पुनीत स्प्रति उनका मार्ग निदर्शन करती रही।

गुरुदेव के प्रति मनकी श्रद्धा और भक्ति के भाव जब २ वर्षा ऋतु की बाढ के वेग से उमड़ते और संभाले न संभलते तब २ उन भावों को लेखिनी द्वारा बन्द कराते गये। इस तरह इस महान प्रंथ की रचना हुई। जब तक स्वयं जीबित थे, दे गुरु महाराज का सबसे बड़ा जीवित स्मारक थे, जिन्होंने चरितनायक महासुनि श्री आत्मारामजी महाराज के दर्शन किये और तत्पश्चात् प्रंथकर्ता (आचार्य श्री विजयवल्लभ सूरिजी) को भी कर्मरत देखा, दे वरबस कह उठते कि जैसे गुरु थे वैसे ही बल्कि उनसे भी बढ़कर उनके शिष्य हैं और जब जीवन की लीला समाण्त की तो जाते हुए गुरुदेव के स्मारक रूप में अनेक विद्यालय, गुरुकुल, कालेज, हाई-रकूल, कन्या पाठशाला, पुस्तकालय, गुरुमन्दिर और धर्मशाला आदि के साथ २ अपनी यह रचना भो छोड़ गये।

इस प्रन्थ के अवलोकन से पाठकों को-(जिन्हें लेखक से थोड़ा भी सम्पर्क प्राप्त हुआ हो इन्हें विशेषतया और जिन्हें यह सौभाग्य नहीं मिला उन्हें साधारणतया) लेखक के सौम्य स्वभाव, गम्भीर अध्ययन, उर्घर मस्तिष्क, स्वस्थ विवेचन शैली, अदम्य प्राह्यशक्ति, जाप्रत विवेक और मानव के साधन-सम्पन्न रूप के दर्शन होंगे। उन्होंने अपने चरितनायक गुरुदेव के जीवन की घटनाओं के विशद वर्शन में तत्कालीन सामाजिक और धार्मिक परिस्थितियों की सम्यग् विवेचना की है। स्वयं धार्मिक नेता और संसार से विरक्त होते हुए, एक परम मेधावी परमतपस्त्री सांसारिक व्यामोह से अतीत महापुरुष की जीवनी लिखते हुए भी संसारियों के लिये सांसारिक जोवन को मफलता पूर्वक वापन करने के विषय में भी बड़ी वारीकी से विचार किया है। गुरु महाराज के जीवन को भुत्र मानकर जीवन के प्रत्येक पहलू का सूच्म और गहन दृष्टि से अवलोकन किया है। उनके ज्ञान-चज़ु और चर्म-चज्जु दोनों में एक सामंजस्य स्थापित कर जीवन को देखा है। हृदय और मस्तिष्क, भावना और कर्तव्य के सन्तुलन को कायम रक्खा है। जीवन मे ही नहीं लेखन कला में भी यह कठिन साथ है। गुरुदेव की जीवनी को उन्होंने कागज पर ही नहीं लिखा अपितु अपने कार्य से उसे जीवन-प्रष्टों पर भी अंकित किया। दोनों दिशाओं में वे सफल रहे, यही उनकी महानता और महान् सफलता है। उन्होंने कहा और किया, किया तब कहा, ऐसे आदर्श मानव की लेखिनी का बल भी असाधारण होता है। श्रीर वह बल मानव समाज के हित श्रीर कल्याण के लिये ही अर्जित श्रीर व्यय किया जाता है।

मेरे जैसे साधारण या किसी अन्य महान लेखक के कहने से नहीं-(और मेरे जैसे का इस प्रकार लिखना या कहना अपनी वाणी और लेखिनी को पवित्र करना ही है) बल्कि अपने में स्वयं लेखक के अनुभव और अम द्वारा उद्भासित होने से ऐसी कृति महान होती है। किसी महापुरुष के जीवन सम्बन्धी, प्रन्थ की रचना लेखन कला में बड़ी प्रवीएता और दत्तता मांगती है। जब तक चरितनायक के जीवन, उसके जीवन की घटनाओं, उसके विचारों और कृत्यों में अपने को घुला मिलाकर भी अलग रहकर न देखें, और उन संस्कारों में मांककर उसकी प्रवृत्तियों का मनन करके अपनी एकाकारता द्वारा उसे स्वस्थ रूप में चिन्तन न करें तब तक वह रचना सफल नहीं हो सकती । इस प्रन्थ में इन सभी उपकरणों का समावेश है। इसके अतिरिक इसमें प्रसंगोपात्त आस्तिक नास्तिकवाद, ईश्वरवाद, अद्वैतवाद, मुक्तियाद, अनेकान्तवाद और मूर्तिवाद आदि अनेक दार्शनिक और धार्मिक विषयों का विराद विवेचना की गई है। सारांश कि पूड्य आचार्यक्षी ने अपनी इस रचना को केवल जैन स्वाध्यायियों की दृष्टि से ही नहीं अपिनु समूचे मानव समाज के अध्ययन मनन की दृष्टि से इसे सब की वस्तु बनाकर उरक्ष्य और महान् बना दिया है। इसलिये यह प्रन्थ ही नहीं बल्कि इसे पढ़ने का अवसर जिन सज्जनों को प्राप्त होगा वे भी धन्य होंगे।

अतः इन पंक्तियों पर अधिक ध्यान न देकर पाठक आचार्यश्री की इस महान् कृति का अध्ययन श्रारम्भ करें, जीवन में यह भी एक करने योग्य कार्य हैं। इसे कीजिये और कृतकृत्य हूजिए ! इतना सा कर्त्तब्य भार निभाकर मैं भी विमरता हूँ।

वि०-हंसराज



# "अगिकश्यक दो शब्द" ( श्रीमद् विजय समुद्रसरिजी महाराज )

परम वन्दनीय सद्गुरुदेव का बहुत वर्षों से यह विचार था कि स्वर्गीय आचार्यदेव श्री विजयानन्द सुरीश्वर-श्रीत्रात्मारामजी महाराज का एक सांगोपांग जीवन चरित्र लिखकर प्रकाशित किया जावे, इस बात की उन्होंने मेरे साथ कई दफा चर्चा की थी।परन्तु यह कार्य उनके सिवा अन्य किसी से शक्य भी नहीं था, और इसके अतिरिक्त देश के विभाजन ने भी इस शुभ कार्य में काफी रुकावट उत्पन्न कर रक्खी थी।

वि० सं० २००२ के लगभग गुजरांवाला में आपने इस कार्य का आरम्भ किया, जब कभी आपके मन में गुरुदेव के जीवन की कोई घटना स्मरण में आती आप उसी वक अपने पास में उपस्थित किसी साधु को लिखवा देते। इसी प्रकार संकलना करते हुए अन्त में श्री सिद्धाचल में किये जाने वाले चातुर्मास में आपने इसे मुनि श्री प्रकाशविजयज्ञी को पास विठाकर कमपूर्वक लिपिबद्ध कराने का प्रयास किया और वस्वई में पधारने के बाद अपने परम विश्वास पात्र पंडित हंसराजजी शास्त्री को इसके संशोधन और संपादन का भार सौंपा। और उन्हीं की सम्मति से आनन्द प्रिटिंग प्रेस जयपुर में इसको छपवाने का निश्चय हुआ। गुरुदेव के इस आदेश को सहर्ष स्वीकार करते हुए पंडितजी ने इस काम को अपने हाथ में लिया और प्रेस के मालिक पं० ईश्वरजाजजी की देख रेख में इसका मुद्रण हुआ।

इस यंथ में स्थानकवासी सम्प्रदाय के लिये अधिकांश "ढूँढक मत या ढूंढक पन्थ" इस नाम का उल्लेख किया गया है। इसका कारण यह है कि यह सम्प्रदाय उस समय इसी नाम से प्रसिद्ध थी। स्थानक-वासी शब्द का व्यवहार तो उसके बाद होने लगा है। । उस समय के प्रख्यात साधु साध्वी तो "ढूँढत ढूंढत ढूंढलियो सब वेद पुराण कुरान में जोई" इत्यादि उक्तियों के द्वारा इसी नाम का समर्थन करते थे, इसलिये हमारे भाइयों को इस शब्द पर किसी प्रकार की आपत्ति नहीं होनी चाहिये। और यह तो सबको विदित ही

+ श्रव तो इस मत का-''श्री वर्द्धमान श्रमण मंघ" (आवक मंघ) नाम करण किया गया है ।

है कि भी आत्मारामजी महाराज ने स्थानकवासी परम्परा को त्यागकर संवेगी परम्परा की साधु दीचा अंगीकार की और तदनुसार पंजाब में जैन परम्परा के इस स्वरूप की प्रतिष्ठा की।

इस पर से यह अनुमान सहज ही में किया जा सकता है कि उनकी यह पुण्यश्लोक जीवन गाथा, इक समुदाय के लिये यद्यपि रुचिप्रद नहीं हो तो भी यदि समुचयरूप से देखा जाय तो श्री चात्मारामजी महाराज ने जैन समाज पर श्रपने सद्यन्थों द्वारा जो स्थायी उपकार किया है उसमें उक्त सम्प्रदाय को भी उनका ऋतज्ञ होना चाहिये।

गुरुदेव की संयत लेखिनी ने इस जीवन चरित्र को लिखते समय बड़ी सावधानी से काम लिया है, कहीं पर भी भाषा समिति की अवहेलना नहीं होने दी। शोक तो मात्र इसी बात का है कि वे स्वयं इस जीवन गाथा को पूर्णरूप से प्रकाशित हुई र न देख पाये। भावीभाव अमिट है।

> विमीत-सद्गुरुदेवचरणानुरागी---समुद्रस्ररि



धन्यमाह

पंजाब केसरी, अज्ञानतिमिरतरणि, कलिकाल-कल्पतरु स्वर्गीय जैनाचार्य श्री श्री १०५८ श्रीमद् विजयवल्लभसूरीरवरजी द्वारा लिखित अन्तिम प्रन्थ रत्न 'नवयुग निर्माता' पाठकों के हाथ में है । ग्रह प्रन्थ न्यायाम्भोनिधि, प्रातःस्मरणीय स्व० जैनाचार्य श्रीमद् विजयानन्दसूरिजी प्रसिद्ध नाम ''श्री आत्मारामजी महाराज'' की जीवन घटनाओं और निष्काम सेवाओं पर ही नवीन प्रकाश नहीं डालता, बल्बि इसमें जैन आगमों का साररूप नवनीत इस कुशलता के साथ उपस्थित किया गया है कि पाठकों को जैने धर्म व आचार सम्बन्धी कई वातों का ज्ञान सरलता से हो जाए।

मैंने १६२१-३० ई० में उर्दु में 'आल्मचरित्र' लिखा था जिसे श्री आत्मानंद जैन महासमा की आरे से प्रकाशित किया गया था। उस समय मुफे उनके जीवन के सम्बन्ध में सबसे अधिक सामशी व परिचय गुरुदेव श्री विजयवल्लमसूरिजी से ही प्राप्त हुआ था मैंने गुरुदेव से तिनती की थी कि दे स्वयं गुरुवर श्री आत्मारामजी का जीवनचरित्र विस्तारपूर्वक लिखकर जैन शासन का उपकार करें। किन्तु वे धार्मिक, सामाजिक कार्यों में आत्यधिक व्यस्त थे। उनके जीवन का एक एक इराए जैनधर्म के प्रचार, शिवए-संस्थाओं की स्थापना और प्राएगि मात्र की सेवा के लिए अपित था। समय की कमी के कारए उन्होंने सेवक को इस महान कार्य के लिए उत्साहित किया। संघ की आरे से उन्हें लगातार प्रार्थना की जाती रही कि वे स्वर्गीय श्री आत्मारामजी के जीवन व कार्यों के विषय में आधिक से अधिक प्रकाश डालें। फलत: १६४१ ई० में पालीताना के जीवन व कार्यों के विषय में आधिक से आधिक प्रकाश डालें। फलत: १६४१ ई० में पालीताना के जीवन व कार्यों के विषय में आधिक से आधिक प्रकाश डालें। को इस पबित्र तीर्थ पर १८४३ वि० सकत श्रीसंघ ने आचार्य पदवी से विभूषित किया था आरे जम समय श्री विजयवल्लभ 'छगन' नामक नचयुवक के रूप में दोद्यार्थी वन वहां उपस्थित थे। आट-ज-था कि यह अगन: प्रेरेएए उन मुक्तियाम पर स्कुरित होती।

जैनाचार्य श्री विजयवल्लभसरिङः

१४ वर्ष को आयु में हुनी गुरु आत्म का ही पहली बार दिव्य धर्मीपदेश सुना और उसी समय से आइय भात्मधन की प्रार्ट के लिए वे उनके अनुयायी बन गए। १६४४ वि० में आपने उनसे गुरुमंत्र लेकर जैन साधु का जीन स्वीकार किया और १६४३ वि० में उनके स्वर्गवास के समय तक उन्हीं की छत्रछाया में रहकर उनसे इन्हे से अधिक प्रदेश करने का भागीरथ प्रयत्न किया। उनके उच्च चरित्र, क्रियात्मक जीवन, अनुपम तप, त्या व संयम की छाप आप पर लगी हुई थी। उनकी प्रकाण्ड विद्वत्ता का प्रतिविम्व आपके हृदय पर इर्फ़त हुआ। उन्होंने भी समाज के नेतृत्व व पथ प्रदर्शन का कार्य आपके यौवनपूर्ण बलिष्ट कन्धों पर डाला। रापने भी गुरु के मिशन को जीवन का श्वास बनाकर अपनी २४ वर्ष की आयु तक धर्म, समाज, देश व मान्नता की सेवा के लिए आत्मसमर्पेश कर दिया। आपने गुरुभक्ति का, सच कहा जाए, तो एक नया रिकार कायम किया। युद्धावस्था और नेत्रज्योति की जीएता को पराजित करते हुए आपने उस महान काम को दर्श कर दिया। सच तो यह है कि गुरुआत्म के विषय में कुछ भी लिखने का वास्तविक अधिकार भी उन्हें था, और इस विषय के अधिकारी विद्वान व जानकार भी वही थे।

प्रंथ के प्रकाशन का कार्य भी सरल न था। उदार महातुभात्रों की गुरुभकि से प्रेरित होकर महासभा ने इसका बीड़ा उठाया। जिन दानी महातुभात्रों ने आर्थिक सहायता देकर कार्य को सुगम बनाया है, मैं उनका इतझ हूँ। पुस्तक का सम्पादन प्रसिद्ध विद्वान व सुवक्ता पं० इंसराजजी शास्त्री के कठोर परिश्रम का प्रिर्ध्याम है, मैं उनका हृदय से आभारी हूँ। उसे छापने में श्री ईश्वरतालजी जैन 'स्नातक' ने तत्परता दिखाई है, मैं उनका भी धन्यवाद करता हूँ।

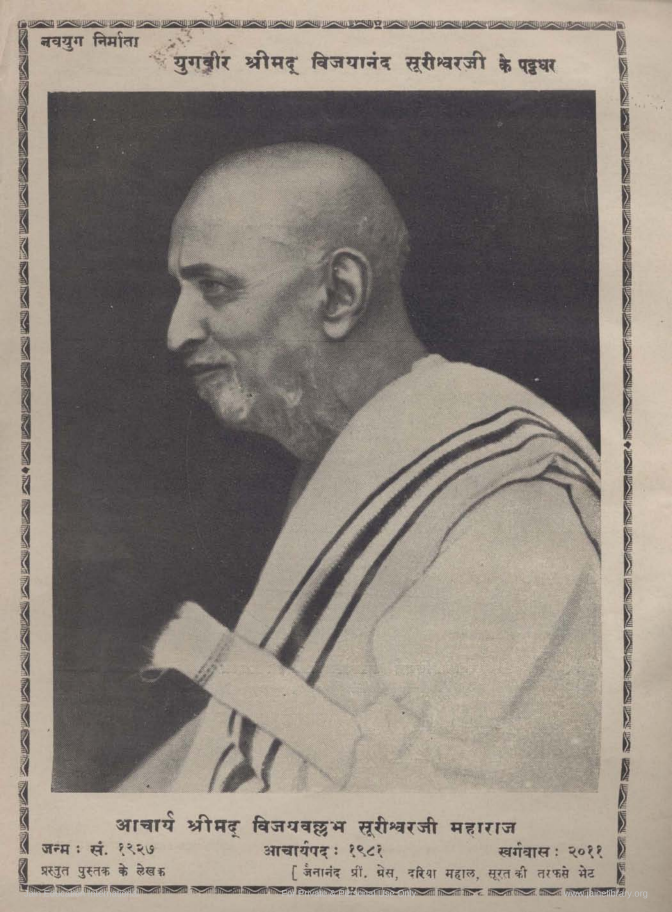
प्रनथ श्वभी प्रेस में था कि इमारे आराध्य गुरुदेव श्री विजयवक्षम सूरिजी का देवलोक गमन हो गया। उनके पट्टधर आचार्थ श्री विजयसमुद्र सूरिजी व उनके शिष्य मंडल की अनथक कोशिशों से महासमा को इस काम को पूरा करने में सफलता मिली है। मैं उनका हार्दिक आभार मानता हूँ।

श्री श्रात्मानन्द जैन कालेज श्रंवाला शहर के संस्कृत व जैनविभाग के अध्यत्त प्रो० पृथ्वीराज जी एम० ए० शास्त्री ने भी गुरु झात्म का एक खोजपूर्ण जीवन चरित्र लिखा है और उनके झमर प्रन्थों से उनके विचार संगृहीत किए हैं। अब उसका प्रकाशन हाथ में लिया जाएगा। झाशा है समाज पूर्ण सहयोग ब सहायता देगी।

> सेवकः— वाबूराम जैन एम. ए., एल एल. बी. प्लीडर जीरा प्रधान श्री ऋात्मातन्द जैन महासभा पंजाब श्वम्वाला शहर ।

22-82.82

they would [ नवयुग निर्माता ] चरित्र नायक श्री विजयानंदस्रि के पट्टधर 5 5 Sec. 1 विजय वल्लभस्रिश्वरजी महाराज वाल्यावस्थामे १९४६ सम्वत् मे | जैनानंद प्रीं प्रेस दरिया महाल सुरत की तरफसे भेट



# सद्गुरु थी बहुम स्मारक योजना

जैन बन्धुओं के लिए धन, बुद्धि और अम दान का स्वर्ण अवसर आ आत्मानन्द जैन महासमा पंजाब का वार्षिक अधिवेशन १०-११ सितम्बर सन १६४४ को मालेर कोटला में श्री ज्ञानदासजी एम० ऐस० सी॰ पी॰ ई॰ ऐस॰ सीनियर सब जज की अध्यत्तता में हुआ था। उस अधिवेशन में सर्व सम्मति से यह निर्णय हुआ था कि परम पूज्य परमोपकारी जैनधर्म भूषण जैनाचार्य श्रीविजयवल्लमसूरीश्वरजी महाराज का स्मारक देहली में बनाया जावे। भारतवर्ष की राजधानी देहली आज संसार के प्रसिद्ध व्यक्तियों के लिए तीर्थ स्थान बना हुआ है। ऐसे प्रसिद्ध नगर में स्वर्गीय आचार्य श्री का स्मारक बनाना जैन शासन की सच्ची प्रभावना है।

#### स्मारक की संचिप्त रूपरेखा

- विशाल सुन्दर समाधिभवन, दोनों गुरुदेवों के कलापूर्ण स्टैचू, जीवन घटनान्त्रों व मिशन पर प्रकाश।
- २. विशाल पुस्तकालय, मंडारों के प्रन्थों का संग्रह, आधुनिक व प्राचीन साहित्य सामग्री का संग्रह ।
- प्रचीन मूर्तियों, विशाज लेखों त्रादि का संप्रह साथ ही कला भवन ।
- ४. जैन धर्म, दर्शन, साहित्य, इतिहास, आचार पर अनुसंधान ( रिसर्च )
- ४. उपयोगी साहित्य व लेखां पर प्रकाशन !
- ६. अध्ययन के लिए आने वाले जिज्ञासुओं के ठहरने का प्रवन्ध ।

#### देहली में जमीन के लिए प्रयत्न

टेहली में आचार्य श्री का स्मारक निर्माश करने का विचार एक महत्वपूर्श सांस्कृतिक निश्चय है इस का उद्देश्य भारतीय कला और जैन साहित्यक प्रचार है। अतः भारत सरकार से स्मारक के लिए राज घाट के निकट सस्ते मूल्य पर भूमि देने के लिए प्रार्थना की गई है। हमें पूर्श आशा है कि स्मारक के लिए मूर्ति बहुत शीघ ही प्राप्त हो जावेगी और स्मारक का शिलान्यास उत्सव इस वर्ष किया जावेगा।

#### श्री बह्लभ स्मारक निधि

श्री वल्लभ स्मारक की योजना की सफलता के लिए वल्लभ स्मारक निधि स्थापित की गई है जिस का खाता महासमा की वर्किंग कमेटी के निश्चय के अनुसार पंजाय नैशनल बैंक व्यंवाला शहर में ता॰ २६-१२-४४ से खोल दिया गया है। मार्च १९४६ के अन्त तक निधि में पचास हजार रू० जमा होने पर भारत सरकार से भूमि प्राप्त की जावेगी। महासभा का निश्चय है कि सन् १९४६ में एक लाख रु० का फंड एकत्रित किया जावे और सन् १९४७ में फिर एक लाख और एकत्रित करने का प्रयत्न किया जावेगा।

#### त्रपील

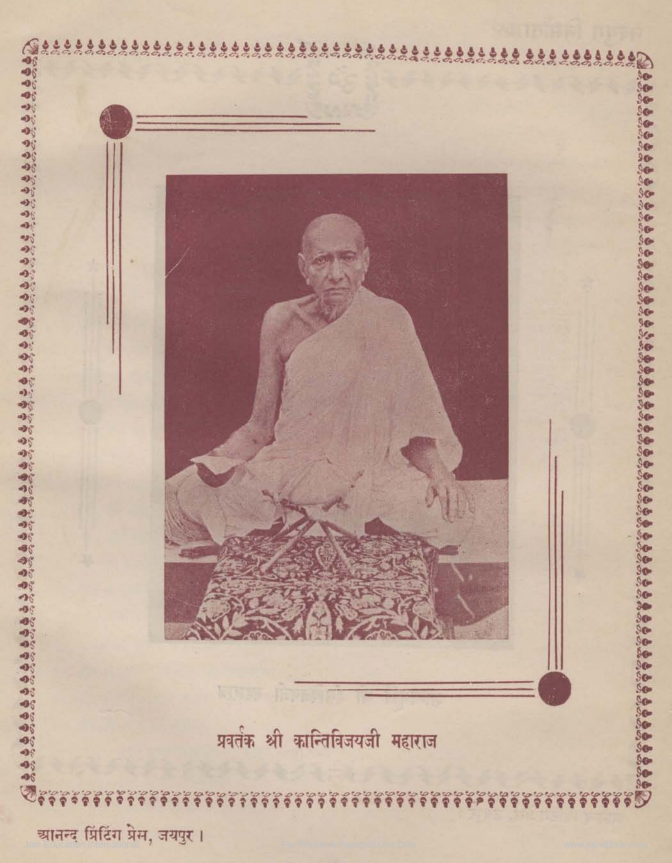
पाठकों से सानुरोध प्रार्थना है कि पंजाब केसरी स्वर्गीय जैनाचार्य के स्मारक के सफल बनाने के लिए यथाशकि ऋार्थिक सहायता देकर ऋपने धनका सदुपयोग करके ऋपने जीवन को सफल बनावें। गुरु भक्ति के लिए लाखों रुपये का दान देने वाले गुरु भक्त छाज भारतवर्ष में विद्यमान हैं। उन्हें ऋष ऋपना ध्यान वल्लभ स्मारक की छोर लगाना चाहिए।

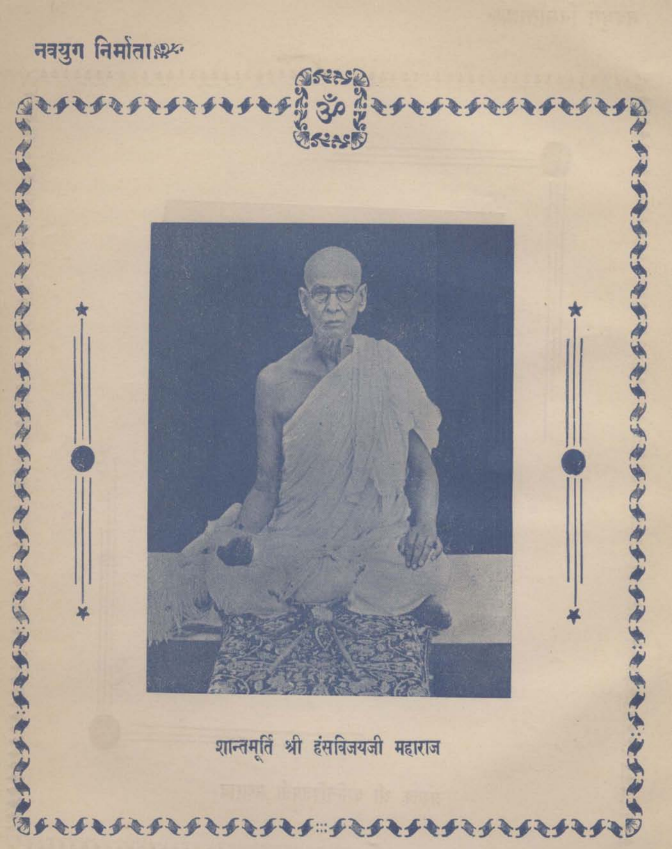
प्रेमी तथा श्रद्धालु गुरुभको ! देहली नगर की खोर दृष्टिपत करो । आगे बढो और देश की राजधानी में गुरुदेव श्री बल्लभ का मंडा गाड़ दो । अपनी श्रद्धा और भक्ति के अनुसार दान देकर देहली में गुरु देव का आदर्श एवं अनुपम स्मारक बनाने में अपना पूर्ण सहयोग दो ताकि गुरुवर्य का अमर मंडा भारत की राजधानी में लहराता हुआ दृष्टि गोचर हो । सत्य और आहिंसा के अवतार भगवान महावीर तथा और पट्टधर आचार्यों के रचित साहित्य और कला कौशल को सुरहित रखने के लिए और संसार में जैन दर्शन और साहित्य के प्रचार के लिए तन, मन, धन से पूरी पूरी सहायता करें ।

> प्रधान :---वावूराम जैन एम. ए. एल. एल. वी. प्लीडर



### नवयुग निर्माताश्लय





ञानन्द प्रिंटिंग प्रेस, जयपुर । )

\* विषयानुक्रमणिका \*

|                                                   | 100 State 1 |               |       |              |
|---------------------------------------------------|-------------|---------------|-------|--------------|
| <b>अ</b> ध्याय                                    |             |               |       | पृष्ठ संख्या |
| प्रारम्भिक यत् किंचित                             |             | ****          | ••••  | ŧ            |
| १-जन्म ऋौर बाल्यकाल                               |             | ****          | 24.84 | ર            |
| २-भ्रमण और ज्ञानार्जन                             |             |               |       | १२           |
| ३तथ्य गवेषणा की ऋोर                               | ••••        |               |       | १७           |
| ४~जिज्ञामा पूर्ति की त्र्योर                      | •••         | ••••          |       | ২१           |
| ४सन्त रब्न के समागम में                           | ••••        | ****          | ••••  | २६           |
| ६–मानसिक परिवर्तन                                 | ••••        |               |       | <u> </u>     |
| अन्सत्य प्ररूपणा की <b>ऋोर</b>                    |             | ****          |       | પ્રર         |
| ़ ≍−मूर्तिपूजा की ऋानुषंगिक चेचों                 |             |               |       | 50           |
| १-गुरु शिष्यों में मार्मिक वार्तालाप              |             | ****          | ••••  | ६⊏           |
| १०साधु वेष का शास्त्रीय विवरण                     | ••••        | ••••          |       | ଓଡ           |
| ११-मुख वस्त्रिका का शास्त्रीय स्वरूप और प्रयोजन   |             | • • • •       | ••••  | =१           |
| १२-मूर्तिवाद का शास्त्रीय निर्णय                  |             | ••••          |       | 55           |
| १३-(क) धर्म प्रचार की गुप्त मंत्रखा               |             | ~***          | ****  | 858          |
| (ख) बल संग्रह की ऋोर                              |             | ****          | ****  | ११७          |
| १४पट्टी का मनोरंजक प्रकरण                         | ••••        | • • • •       | • •   | 898          |
| १४-श्रजीव पथियों से चर्चा                         | ••••        |               | ••••  | १२३          |
| १६-स्पष्टवादिता                                   | ••••        | ••••          |       | १२४          |
| १७-कलह का सुन्दर परिणाम                           |             | ••••          | ****  | १२=          |
| १द-होशयार9ुर व विनौली का चातुर्मास                | ••••        | ••••          | ****  | १३०          |
| १६-श्री चन्दनलालजी त्रादि साधुत्र्यों का प्रतिवोध | ****        | <b>Vade</b> i | ••••  | *3?          |
| २०-विरोधि-दल का सामना                             | ••••        | ****          |       | १३३          |
| (क) पूज्य अमरसिंहजी का मेजर नामा                  |             |               |       | १३३          |
| (ख) गुरु शिष्य वार्तालाप                          |             |               |       | १३५          |
| <ul><li>(ग) पृड्य जी के भक्तों का मनोरथ</li></ul> |             |               |       | १३६          |
| २१-सत्य की प्रत्यन्न घोपशा                        | ••••        | ****          |       | 880          |
|                                                   |             |               |       |              |

| २२-पूज्यजी साहब से भेट                         | ···•                 |      |        | 888         |
|------------------------------------------------|----------------------|------|--------|-------------|
| २३पूज्यजी साहब के श्रादेश कासत्कार             |                      |      | ••••   | <b>{</b> 88 |
| २४-श्री रामबत्तजी से वार्तालाप                 |                      | •    | ** - 1 | <b>?</b> ¥X |
| २४-तुम नहीं मिलने का नियम लो                   |                      |      | ****   | १६०         |
| २६-नियम के प्रकाश में मिलाप                    |                      |      | ••••   | १६२         |
| २७-साधु कन्हैयालाल का भाग्योदय श्रोर पूख्यजी क | त उत्तर प्रलाप       | **** | ****   | १६४         |
| २८प्रत्यत्त सहयोग                              |                      | •••• |        | १६६         |
| २६-साम्प्रदायिक संधर्ष, प्रत्यत्त रूप में      | ****                 |      | ••     | १६=         |
| ३०- जिन चौवीसी की रचना                         |                      |      |        | १७१         |
| ३१वेष परिवर्तन का विचार                        |                      |      |        | १७२         |
| ३२-मुखवस्त्रिका (मुंहपत्ती) का परित्याग        | ***                  |      |        | 848         |
| ३३ अहमदाबाद के सेठों का सद्भाव प्रदर्शन        | ••••                 |      |        | १७६         |
| ३४-बिहार यात्रा में तीर्थ यात्रा               |                      | 14 M |        | १७८         |
| ३४-न्त्रपूर्व स्वागत                           |                      |      | ****   | १⊏०         |
| ३६-श्री शांतिसागर का पराजय                     |                      |      | ****   | १=२         |
| ३७श्री सिद्धाचल की यात्रा के लिये              |                      |      |        | १=४         |
| ३म्-पीली चादर                                  | \$ ** <del>6 *</del> |      | ••••   | १==         |
| ३६-सद्गुरु की शोध में                          |                      |      |        | 820         |
| ४०-श्रात्माराम से ज्यानन्द्विजय                |                      | •••• | ****   | 188         |
| ४१-मार्मिक सदुपरेश                             |                      | **** |        | <b>१</b> ६६ |
| ४२-अहमदाबाद का चातुर्मास ( शांतिसागर से धा     | र्मचर्चा )           |      | ••••   | 0.39        |
| ४३-भावनगर के राजासाहब से मिलाप और वेदान्त      | । की चर्चा           | **** | ••••   | २०१         |
| ४४-संघ के साथ पुनः तीर्थ यात्रा                |                      |      | ••••   | २१०         |
| ४४-जोधपुर पधारने की विनति                      | • • • •.             |      |        | 288         |
| ४६-पुनः पंजाब को                               | ••••                 |      |        | રશ્ર        |
| ४७-शिष्य परिवार में वृद्धि                     |                      |      |        | 2,88        |
| ४न−संगति का फल                                 | ^ <b></b>            |      | 1865   | <b>२१</b> ४ |
| ४१-पंडित श्रद्धाराम से भेट                     |                      |      |        | ২১৯         |
| ४०−व्यस्त में उट् <b>य की रेखा</b>             | •••                  |      | ••••   | 220         |
| ४१-प्रायश्चित के लिये आवेदन                    | ••••                 | **** |        | ಶ್ರಶ್ಶಶ್    |
|                                                |                      |      |        |             |

### [ ]

| ४२-तीन सुयोग्य शिष्यौं की उपलब्धि            | ****    | ****    |                       | হহ३        |
|----------------------------------------------|---------|---------|-----------------------|------------|
| ४३-श्री हंसविजयजी के पिता का ऋागमन           | ••••    | ****    |                       | રરષ્ઠ      |
| ४४–हठीसिंह की दीदा                           | ****    |         | ****                  | રરષ્ટ      |
| ४ <b>४−अे यासि बहुवि</b> घ्नानि              | •····   | ****    | { <b>T</b> > <i>s</i> | २२६        |
| ४६−सफलता की शुभ घड़ी                         | • • • • |         | ****                  | <b>२२७</b> |
| (क) मालेर-कोटला में दीचा का प्रकरण           |         | ••••    | *                     |            |
| (ख) जैन तत्वादर्श की रचना                    |         | ••••    |                       | হ্য্       |
| ४७-सत्यार्थ-प्रकाश की चर्चा                  |         | ****    | ****                  | ঽ৾৾ঽ       |
| ४६-पूर्वजो की भूमि में पदार्पण               |         | ****    |                       | २३१        |
| ४६-स्वमत संरच्ने की त्रोर                    | ••••    |         |                       | રરૂર       |
| (क) जैन तत्वादरा का प्रकाशन                  |         |         |                       |            |
| (ख) अज्ञानतिमिर भास्कर का आरम्भ              |         |         |                       |            |
| ६०-सतराभेदी पूजा की रचना                     |         | 4014    | ****                  | રર૪        |
| ६१-पंजाब में पांच वर्ष                       |         | ****    | ****                  | રરૂપ્ર     |
| ६२पुनः गुजरात की अोर                         | ****    | •••     | BF 3.                 | રરફ        |
| ६३-बीकानेर दरबार से भेट                      |         | ***     |                       | २३≒        |
| ( अनेकान्तवाद का विशद् निरूपण )              |         |         |                       |            |
| ६४-जोधपुर का त्र्यामंत्रए                    |         |         | ****                  | રષ્ઠદ      |
| ६४-मिलाप में देव का हस्तत्तेप                |         |         | ••••                  | २४१        |
| ६६-श्री प्रतापसिंहजी से वार्तालाप            | ••••    |         | ••••                  | રષ્ટર      |
| ६७-न्द्रास्तिक नास्तिक शब्द का परमार्थ       |         |         |                       | રષ્ટ્રફ    |
| ६५-श्रनीश्वर वाद भी नास्तिकता का कारण नहीं । |         | ••••    | ****                  | રપ્રદ      |
| ६९-शिष्य वियोग                               | ••••    | - 4 6 1 | ****                  | રફદ્       |
| ५०∽ऋहमदावाद में चातुर्मास                    | ••••    | • • • • | •••                   | ২্হত       |
| ७१-थानापतियां की सज्जनता                     | *==,    |         | ***.                  | २६६        |
| ७२-फिर सिद्धगिरी की यात्रा को                |         | ••••    |                       | হতহ        |
| ७३-लींबड़ी के राजा साहिब से भेट              |         |         | •                     | ૨૭૨        |
| ( ईरवर कर्तृत्व की शास्त्रीय चर्चा )         |         |         |                       |            |
| ७४-खंभात और भरूच आदि तीर्थ स्थानों की यात्रा |         |         | ****                  | રવર        |
| ७४सूरत का चानुर्मास                          |         | ****    |                       | २⊏६        |
|                                              |         |         |                       |            |

### [ \$ ]

| ७६न्श्री हुक्समुन्ति का प्रकरण                          |           |        |        | रद्ध                        |
|---------------------------------------------------------|-----------|--------|--------|-----------------------------|
| अ्र-जा कुरमतुम्म का प्रकारण<br>अ्र-रायचन्द्र से राजविजय |           | 140+   | ****   | रमध                         |
| ७८-रावपन्द स राजावजय<br>७८-वम्बई से स्नामंत्रगा         | ****      | ****   | ****   | २६०                         |
| •                                                       | ****      | ****   | 1 & 44 |                             |
| ७१-बड़ीदे के बदले मातर गांव                             |           |        | ****   | २६१                         |
| ∽-साधुत्र्यों से परामर्श                                | ****      | ••••   | ••••   | રદર્                        |
| <tr =१-चूड़ा प्राप्त के श्रावकों को आखासन               | ****      |        |        | 580                         |
| -पालीताणे का प्रवेश और उपद्रव शान्ति                    | ****      |        | ****   | 300                         |
| ≏३-पालीतागे का चातुर्मास                                |           |        | ••••   | ३०४                         |
| =४पूर्यिमा की यात्रा                                    | ••••      |        |        | ૨૦૭                         |
| ≈४छाचार्य पदवी का पुण्य जागा                            | ••••      |        | ••••   | ३६०                         |
| ⊏६–पाट परम्परा का ऋनुसंधान                              |           |        |        | ३११                         |
| <b>≍७-फिर चूड़ा गांव में</b>                            |           |        | ** * * | 318                         |
| <b>≍</b> ∽राधनपुर में प्रवेश                            |           |        |        | ३१=                         |
| <छगन की दीचा का पूर्व इतिवृत्त                          | • • • • • |        |        | 398                         |
| <b>१०-पाट</b> ए में एक मास                              |           |        |        | ३२्⊂                        |
| <b>६१-चतुर्थ स्तुति निर्एाय की रचना</b>                 |           | ••••   | ****   | <b>ર</b> સ્દ                |
| ६२-राधनपुर श्री संघ के संगठन की एक भलक                  | ****      | ****   |        | ३३०                         |
| <b>६३</b> -स्वप्नों की बोली का निर्ग्य                  | ****      | 4      | ••••   | ३३३                         |
| (क) श्री विगतवार खाता                                   | ****      |        | ••••   | ३३३                         |
| (ख) मोतिये का आपरेशन                                    | ****      |        |        | <b>३३</b> ४                 |
| १४-गुरु चरगों में जनन्यानुराग                           |           | ,      |        | <b>રર</b> થ                 |
| मैसाएग का चातुर्मास                                     |           |        |        | ঽঽড়                        |
| <ul> <li>४-हार्नल महोदय और आचार्यश्री</li> </ul>        |           | ** * * |        | ३३≂                         |
| ६६-श्री जैन प्रश्नोत्तर रत्नावली की रचना                | ****      |        | ••••   | ३४१                         |
| ६७-गुजरात से पुनः पंजाब की स्रोर                        |           |        |        | રક્ષર                       |
| ६=-शिष्य रत्न का वियोग                                  | **=-      |        |        | 388                         |
| ٤٤-एक पंडित से भेट                                      |           |        |        | 382                         |
| १००-महाराय लेख राम का समागम                             |           |        |        | રઝદ                         |
| १०१-ब्राह्मण युवक गुरु चरणों में                        |           | ****   |        | २ <i>०</i> ८<br><b>३४</b> ६ |
| १०२-ला० गोंदामलजी चत्रिय का धर्मानुराग                  | ×         | **1.   |        | ২২২<br>২্হ্ন্               |
| Lar Area and serviced deray and sealing (a)             | ***.      |        |        | ~ ~ ~                       |

### [ 3 ]

| १०४-पट्टी में चातुर्मास         २         १०५-जोरा में प्रतिष्ठा महोत्सव         २         १०५-जोरा में प्रतिष्ठा महोत्सव         २         १०५-जोरा में प्रतिष्ठा समारोह         २         १०५-चोरा में प्रतिष्ठा समारोह         २         १०५चोरा में प्रतिष्ठा से ज्यामंत्रए         २         १०५जेंडयालागुरु में साधुन्नों का योगोद्वहन         २         १९०जंडयालागुरु में साधुन्नों का योगोद्वहन         २         १९०जंडयालागुरु में साधुन्नों का योगोद्वहन         २         १९०जंडयालागुरु में साधुन्नों का योगोद्वहन         २         १९२एक उल्लेवनीय घटना         २         १९२एक उल्लेवनीय घटना         २         १९४चापके प्रवचनों की कुख रहस्यपूर्ण वार्ते         २         १९४सनखतरे का प्रतिष्ठा महोत्सव         ४         १९४५सनखतरे का प्रतिष्ठा महोत्सव         ४         १९४५दातरांघला में सदा के लिये         ४         १९५५व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| १०६-जीरा में प्रतिष्ठा महोत्सव          २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज और मुंशीरामजी से वार्तालाप       २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज और मुंशीरामजी से वार्तालाप       २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज और मुंशीरामजी से वार्तालाप       २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज और मुंशीरामजी से वार्तालाप       २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज और मुंशीरामजी से वार्तालाप       २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज और मुंशीरामजी से वार्तालाप       २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज और मुंशीरामजी से वार्तालाप       २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज और मुंशीरामजी से वार्तालाप       २००-चार्य समाज के नेता ला॰ देवराज समारोह       २००-चार्ज स्वर्गान्य का प्रतिष्ठा से आमंत्रण       २००-चार्ज स्वर्गान्य का प्रतिष्ठा महोत्मव       २००-जंडयालागुरु में साधुष्ठ्यों का योगोद्वहन       २००-जंड व्यालागुरु में साधुष्ठ्या महोत्मव       २००-जंड व्यालगे में जिन मंदिर का प्रारम्भ       २००-जंड व्याके प्रवचनों की कुछ रहस्यपूर्ण वार्ते       २००-व्यापके प्रवचनों की कुछ रहस्यपूर्ण वार्ते       २००-व्याके प्रवचिष्ठा महोत्सव       २००-जंड व्या       २०       २०       २०-जंड व्या       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २०       २० | 905<br>95<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75<br>75 |
| १०७-चार्थ समाज के नेता ला॰ देवराज चौर मुंशीरामजी से वार्तालाप        २         १०६-होशयारपुर में प्रतिष्ठा समारोह         २         १०६-चिकागो-च्यमेरिका से च्यामंत्रए         २         १९८-जंडचालागुरु में साधुच्चों का योगोद्वहन         २         १९८-च्यम्वाला का प्रतिष्ठा महोत्मव         २         १९२-एक उल्लेखनीय घटना         २         १९२-लुधियाना में जिन मंदिर का प्रारम्भ         २         १९४-च्लुधियाना में जिन मंदिर का प्रारम्भ         २         १९४-सनस्वरो के प्रवद्देश का प्रारम्भ         २         १९४२-लाखा नत्थ्यरामजी का रहस्यार्भित प्ररन         ४         १९४२-सनस्वरो का प्रविष्ठा महोत्सव         ४         १९४२-सनस्वरतो का प्रदिश्यार्भित प्ररन         ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 95<br>52<br>52<br>53<br>53<br>53<br>53                                                  |
| <ul> <li>१०२- होशयारपुर में प्रतिष्ठा समारोह</li> <li>१०२- चिकागो - अमेरिका से आमंत्रे</li> <li>१९२- चिकागो - अमेरिका से आमंत्रे</li> <li>१९२- जंडयालागुरु में साधुर्ख्यों का योगोद्वहन</li> <li></li> <li>१९२- जंडयालागुरु में साधुर्ख्यों का योगोद्वहन</li> <li></li> <li>२१२ जंडयालागुरु महोत्मच</li> <li>२१२ जंडयाला का प्रतिष्ठा महोत्मच</li> <li>२१२ जुधियाना में जिन मंदिर का प्रारम्भ</li> <li></li> <li>२१४</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ₹=३<br>(=8<br>(£8<br>(£3)<br>(£2)                                                       |
| <ul> <li>१०२- होशयारपुर में प्रतिष्ठा समारोह</li> <li>१०२- चिकागो - अमेरिका से आमंत्रे</li> <li>१९२- चिकागो - अमेरिका से आमंत्रे</li> <li>१९२- जंडयालागुरु में साधुर्ख्यों का योगोद्वहन</li> <li></li> <li>१९२- जंडयालागुरु में साधुर्ख्यों का योगोद्वहन</li> <li></li> <li>२१२ जंडयालागुरु महोत्मच</li> <li>२१२ जंडयाला का प्रतिष्ठा महोत्मच</li> <li>२१२ जुधियाना में जिन मंदिर का प्रारम्भ</li> <li></li> <li>२१४</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (=8<br>93)<br>83<br>83                                                                  |
| ११०-जंडयालागुरु में साधुत्र्यों का योगोद्वह्त ३<br>१११व्यम्वाला का प्रतिष्ठा महोत्मव ३<br>११२एक उल्लेग्वनीय घटना ३<br>१९२एक उल्लेग्वनीय घटना ३<br>१९२लुधियाना में जिन मंदिर का प्रारम्भ ३<br>१९४च्यापके प्रवचनों की कुछ रहस्यपूर्ण वातें ३<br>१९४च्यापके प्रवचनों की कुछ रहस्यपूर्ण वातें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 93)<br>83<br>83<br>83                                                                   |
| <ul> <li>१११व्यम्त्राला का प्रतिष्ठा महोत्मच</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٤३<br>٤४                                                                                |
| ११२-एक उल्लेखनीय घटना          ३         ११२-लुधियाना में जिन मंदिर का प्रारम्भ         ३         ११२-लुधियाना में जिन मंदिर का प्रारम्भ         ३         ११४खापके प्रवचनों की कुछ रहस्यपूर्ण बातें         ३         ११४खापके प्रवचनों की कुछ रहस्यपूर्ण बातें         ४         ११४खारके प्रवचनों की कुछ रहस्यपूर्ण बातें         ४         ११४खारकरे का प्रतिष्ठा महोत्सव         ४         ११४खाला नत्थूरामजी का रहस्यगर्भित प्रश्न         ४         ११६लाला नत्थूरामजी का रहस्यगर्भित प्रश्न         ४         ११७गुजरांवाला में सदा के लिये          ४         १९५०गुजरांवाला में सदा के लिये          ४         ४९८५विरोधियों की सज्जनता का दिग्दर्शन          ४         परिशिष्ट १           ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | £3                                                                                      |
| ११३-नुधियाना में जिन मंदिर का घारम्भ १९४म्रापके प्रवचनों की कुछ रहस्यपूर्ण वातें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                         |
| ११४-न्यापके प्रवचनों की कुछ .रह्स्यपूर्ण बातें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8.8                                                                                     |
| ११४-न्यापके प्रवचनों की कुछ .रह्स्यपूर्ण बातें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                         |
| ११४-सनखतरे का प्रतिष्ठा महोत्सव ४<br>११६-लाला नत्थूरामजी का रहस्यगभिंत प्रश्न ४<br>११७-गुजरांवाला में सदा के लिये ४<br>११फ-विरोधियों की सज्जनता का दिग्दर्शन ४<br>उपसंहार ४<br>परिशिष्ट १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 200                                                                                     |
| ११७-गुजरांवाला में सदा के लिये 8<br>११फ-विरोधियों की सज्जनता का दिग्दर्शन 8<br>उपसंहार 8<br>परिशिष्ट १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ०३                                                                                      |
| ११म-विरोधियों की सज्जनता का दिग्दर्शन ४<br>उपसंहार ९४<br>परिशिष्ट १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2019                                                                                    |
| उपसंहार ४<br>परिशिष्ट १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 30                                                                                      |
| परिशिष्ट १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8X                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १६                                                                                      |
| उपदेश बावनी ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                         |
| AIZ/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 80                                                                                      |
| परिशिष्ट २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                         |
| श्रीमद्विजयानन्द सूरीश्वरजी के शिष्यादि का पट्टक ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>R</b> X                                                                              |
| गुरुदेव द्वारा प्रतिष्ठायें व अञ्जनशलाका ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ২৩                                                                                      |
| गुरुदेव के रचित प्रन्थ भग ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>হি</b> ও                                                                             |
| गुरुदेव के चौमासे कहां और कब १ ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ।<br>२=                                                                                 |
| पंजाय के जैन मंदिर ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | RE                                                                                      |
| गुरुदेव के समाधि मंदिर ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | સર                                                                                      |
| गुरुदेव के नाम पर स्थापित संस्थायें ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ≀રર                                                                                     |
| · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | RX                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | રેહ                                                                                     |
| पुस्तक के सहायकों की ग्रुभ नामावली ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                         |

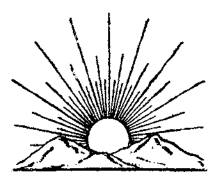
# "सम्पादन के विषय में हो शब्द"

### प्रस्तुत प्रन्थ के सम्पादनका काम मुफे आचार्यश्री की आज्ञा से न्वीकार करना पड़ा, मेरा अनुभव इस विषय में बहुत ही परिमित है, इसलिये इसमें अनेक त्रुटियों का होना सम्भव है, फिर भी अपनो ओर से इसके संशोधन और सम्पादन में किसी प्रकार का प्रमाद नहीं किया गया। मुफे इस विषय में — आनन्द प्रिंटिंग प्रेस के मालिक श्री ईश्वरलालजी का अधिक सहयोग मिला, तदर्थ वे धन्यवाद के पात्र है। इसके अतिरिक्त—

गच्छतः म्खलनं क्वापि, भवत्येव प्रमादतः । हसन्ति दुर्जनास्तत्र, समादधति सज्जना ॥

इस अभियुक्तोक्ति के अनुसार पाठक अपनी सज्जनता का परिचय देते हुए सम्पादन सम्बन्धी त्रदियों की श्रोर ध्यान नहीं देंगे, इस शुभाशा से विरमता हूँ।

> विनीत— हंस



चरित्र नायक श्रीमद् विजयानंदसूरिश्वरजी म० का गुजरानवाला (पंजाब) में अग्निसंस्कार के स्थानपर



वांधा हुआ स्तृप [ जैनानंद शीं. प्रेस, दरिया महाल, सुरत की तरफसे मेट



श्री रात्रुंजय तीर्थ उपर मुख्य ट्रंकमें जिसमे मूर्त्ति विराजमान है

[ जैनानंद प्रीं. घेस, दरिया महाल सूरत की तरफसे भेट



साकार च निराकारं, सर्वज्ञं सर्वदर्शिनम् । विश्ववन्धमहं बन्दे, वीतरागं जिनेश्वरम् ॥ १॥ येन क्रान्ति: समानीता, युगेऽस्मिन् जैनशासने । सद्गुरुं तमहं बन्दे, आत्मारामं मुनीश्वरम् ॥ २ ॥ योऽभूत पञ्चनदीय भूमितिलकः सम्वर्द्धमानोदयः । ध्वान्तं येन निराश्वतं नु विततं वीरप्रभोः शासने ॥ सद्वोधेन सुवोधिता बहुजना देवार्चने प्राङ्मुखाः । तं सूरिप्रवरं नमामि विजयानन्दं गुरूणां गुरुम् ॥ ३ ॥ यत्कृपा--लेशमात्रेण, मूको वाचालतां लजेत । बन्या सा शारदा देवी, ज्ञानसम्पद् विवर्द्धिनी ॥ ४ ॥

प्रारम्भिक यत् किंचित्---

श्चादर्श जीवी महापुरुषों की पुण्य स्रोक अमर जीवन गाथा में कई एक असाधारण विशेषतायें होती हैं। सांसारिक प्रलोभनों का त्याग, निजी स्वार्थों का बलिदान, लोक कल्याण की भावना, विशाल मनोवृत्ति, अव्याहत सत्यनिष्ठा और निर्निमेष अध्यात्म जागरण आदि अनेक विशेषताओं का वह संगम स्थान होती हैं। जिसके समीप उपस्थित होने वाले विकासगामी साधकों को अपनी प्रगति के लिये प्रोत्साहन मिलता है। इतना ही नहीं किन्तु वह मानव जगन की डगमगाती हुई जीवन नौका को संसार सागर से पार करने

| - |                |
|---|----------------|
| २ | नवयुग निर्माता |
| _ |                |

में एक चतुर कर्णधार का काम देती है। विषयवासना सन्तप्त प्राणिसमुदाय को सान्त्वना और शान्ति प्रदान करती एवं उन्मार्ग गामी जीवों को सन्मार्ग की त्योर प्रस्थान करने की सतत प्रेरणा भी उससे मिलती है। इस लिये महापुरुषों की पुरुष जीवन गाथा का चिन्तवन और स्वाध्याय भी जीवन-शुद्धि अथवा जीवन विकास के विशिष्ट साधनों में से एक है। परम मनीषी श्रीमद् विजयानन्द सूरि श्री आत्मारामजी महाराज अतीत और वर्तमान युग के उन महापुरुषों में से एक थे जिन्होने सत्य अहिंसा और त्याग तपस्या को अपने जीवन का विशिष्ट आंग बना कर उसका सजीव, उज्ज्वल आदर्श प्रस्तुत किया और मानव जगत को जीवन के वास्तविक लद्द्य की आरे प्रस्थान करने का दिव्य सन्देश दिया।

जैन परम्परा के इस नवयुग निर्माता महापुरुष के पुनीत चरएकमलों में निवेदित होने का सट्-भाग्य मुफे भी प्राप्त हुआ। दूसरे शब्दों में यही क्रान्तिकारी महामहिम युग पुरुष थे मेरे सद्गुरुदेव जिनके पुरुष सहवास से प्राप्त हुए उज्ज्वल प्रकाश में जीवन के निर्माए का पुरुष अवसर उपलव्ध हुआ । आपका पवित्र नाम जब वाएी पर आता है वाएी मुखरित और गढ्गद्द हो उठती है, एवं स्मृति पंथ पर आते ही मन में आनन्द का उद्दाम स्रोत बहने लगता है । आपके पुरुष सहवास और पुनीत चरण सेवा में बिताये हुए वे इए कल्पना और स्मृति लोक में पुनः जायत होकर जीवन को किसी अलौकिक सुखानुभूति से भरपुर कर देते हैं। जीवन के वे इए और जीवन के आज के इएए इन दोनों में एक आद्भुत सा सामंजस्य स्थापित हो जाता है । आज की कल्पना, कल की वास्तविकता से मिल कर एक नई छाछि रच देती है जिसमें आत्मा की आनन्द बिभूति का ही अधिक आभास होता है । आन्तरिक जीवन से चनिष्ठ सम्बन्ध रखने वाली आन्म्द की उन घडियों को सार्थक और चिरस्थायी बनाने का एक उपाय सोचा है, वह है गुरुदेव की पुएय जीवन गाथा का वर्णन । आन्तरिक सुखानुभूति खथवा मनःप्रसाद के लिए इससे अच्छा उपाय और क्या हो सकता है ।

जिनके पुनीत चरए कमलों में बैठकर जीवन को सममने का साधन और प्रयास किया, जिनके पुएय सहवास में अविनाशी आत्म-धन के उपलब्ध करने का सन्मार्ग और साधन मिला, ऐसे परमोपकारी गुरुदेव की पुनीत जीवन गाथा कहते हुए इस पुएय सलिला सुरसरी में स्वयं भी डुबकी लगाता रहूँ और दूसरे सडजनों को भी इसमें जीवन शुद्धि के लिए स्नान आदि का पुएय अवसर मिले तो इसमें लाभ ही लाभ है। विश्व की इस महान आत्मविभूति की जीवन लीला के दृश्य अब आखों में एक के बाद एक आरहे हैं इस लिए अपनी बात को अब और न कह कर अपने और आपके (सहदय पाठकों के) आनन्द में व्यवधान की इस दीवार को और लम्बी न करके वही बात आरंभ करता हूँ--गुरुदेव के जीवन की बात जिसके आदि अन्त और मध्य सब जगह आनन्द ही आनन्द है। आइये ! आनन्द सुधा के इस महान सागर की यात्रा कर डालें !

#### er (1 AL

#### अध्याय १

### जन्म और बाल्य-कारु

#### ·太い乐烈之

पंजाव प्रान्तीय फीरोजपुर जिला की जीरा तहसील में लहरा नाम के एक छोटे से प्राम में कपूर वंश के चत्रिय वीर श्री गऐएशचन्द्र की सतीधुरीएा। माता रूपादेवी ने विक्रम सम्वत् १=٤४ | की चैत्र शुक्रा प्रतिपदा के दिन सर्व गुए सम्पन्न एक सुन्दर वालक को जन्म देने का श्रेय प्राप्त किया। पुत्र प्राप्ति से माता प्रिता को कितना हर्ष होता है और उस हर्ष को व्यक्त करने के लिये वे कितने अधीर होते हैं यह सभी गृहस्थों के अनुभव में आई हुई बात है । चत्रिय वीर गऐश चन्द्र और माता रूपादेवी ने भी पुत्र जन्म की खुशी में उस समय की स्थिति और प्रथा के अनुसार किसी प्रकार की कमी नहीं रक्खी। गरीबों को दान दिया, स्वजन सम्बन्धिजनों का प्रीति भोजन आदि से सम्मान किया और बालक की दीर्घायु के लिये वृद्धों के आशीर्वचनों का सनम्र स्वागत किया। प्रसूति स्नान के बाद इस होनहार वालक का नामकरए। संस्कार निष्पन्न हुआ जिसमें सर्व सम्मति से वालक का नाम "आक्षाराम" रक्खा जो कि समय आने पर सर्वथा गुए निष्पन्न ही प्रमाणित हुआ।

आयु का बहुत सा भाग व्यतीत करने पर जीवन में पहली वार ही आत्माराम जैसे आदर्श शिशुरत्न को उपलब्ध करके इस आदर्श दम्पति श्री गरोशचन्द्र और रूपादेवी को कितना हर्ष हुआ होगा इसका माप तो वे ही करपाये होंगे, हां यह तो निस्सन्देह है कि लहरा प्राम की जिस भूमि को बालक आत्माराम के चरण कमलों ने चिन्हित किया वह भूमि आज आर्य संस्कृति की एक विशेष परम्परा के लिये पवित्र तीर्थस्थान जितना ही महत्व रखती है।

यह तो एक दार्शनिक और सुनिश्चित सिद्धान्त है कि यह जीवात्मा अनन्त शक्तियों का भंडार है, अनन्त गुए सम्पदाओं का आकर (खान) है। परन्तु इन सत्तागत शक्तियों या गुएों का उसमें कब और कैसे

म गुजराती सम्बन् १८६३ ।

|   |         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · · ·   |   |                                               | <br> |
|---|---------|---------------------------------------|---------|---|-----------------------------------------------|------|
| 8 |         | नवयग                                  | निर्मात | T |                                               |      |
|   | <u></u> | ····                                  |         |   | ···· <b>···</b> ····························· | <br> |

विकास होगा ? एवं कौन जीव किस समय कहां उत्पन्न होकर कैसे विकास करेगा ? यह सब तो भविष्य के गमें में निहित है इस का प्रत्यत्त अनुभव तो समय आने पर ही होता है। जब कि वह व्यक्त दशा को प्राप्त करे इससे पूर्व तो उसकी कल्पना भी नहीं की जा सकती। कौन जानता था कि लहरा नाम के चुद्रसे प्राम में आकर बसे हुए एक च्तत्रिय परिवार में जन्म लेने वाला आत्माराम नाम का यह बालक भविष्य में आर्थ संस्कृति की एक विशिष्ट परम्परा का महान आचार्य अथच क्रान्तिकारी युग पुरुष के रूप में विश्व-विश्रुत होगा। यह किसे खबर थी कि रूपादेवी जैसी मामीए माता ने जिस वालक को जन्म दिया है भविष्य में वह उसी की गुए-गरिमा के प्रभाव से वर्तमान युग में वैसी ही ख्याति प्राप्त करेगी जैसी कि अतीत युग में स्वनाम धन्य माता त्रिराला आदि देवियों को उनके पुत्र रत्नों की गुएएगरिमा से प्राप्त हुई है। एवं हिंसक मनोवृत्ति-प्रधान युद्धप्रिय चत्रिय वीर गऐशचन्द्र को तो शायद स्वन्न में भी यह भान न हो कि उसका आत्मज अहिंसा का महान पुजारी होगा और उसी के बल पर वह अपने अन्तरंग शत्रुओं को पराजित करने में अपनी धीरता का सदुपयोग करेगा।

गर्णेशचन्द्र महाराजा रणजीतसिंह की सेना में एक उंचे पदपर प्रतिष्ठित थे और उन्होंने समय समय पर तलवार के बल से उपने को एक विजयी सैनिक प्रमाणित किया था। वे इंसमुख मिलनसार और टढ़काय पुरुष थे। आपके पूर्वज पिंडदादन खान के पास कलरा नामा प्राप्त में रहते थे और आप रामनगर के पास करबा फालिया में थानेदार थे। आपने धीरे धीरे महाराजा रणजीतसिंह की सेना में एक ऊंचे अधिकार को प्राप्त कर लिया। महाराजा रणजीतसिंह की आज्ञा से आप हरि के पत्तन पर-जहां सतलुज और व्यास नदी का संगम है-एक सहस्र सैनिकों के साथ अधिकारी नियत हुए। नौकरी का समय समाप्त होने के बाद स्थान आदि की अनुकूलता जलवायु की स्वच्छता से आकर्षित होने के कारण आप वहीं पर रहने लगे। आप की जगह राजकुंवर ठेकेदार को महाराज ने नियुक्त किया। राजकुंवर प्रायः लहरा और जीरा में आवा जाया करते थे, उनके सम्वन्ध से और समय के परिवर्तन से आपने लहरा को अपना निवास स्थान बनाया और जीरा में जो कि लहरा के समीप ही है-भी आने जाने के करण वहां के रईस लाला जोवे शाह और आवा से आपकी मैत्री हो गई। जोधामलजी भी लहरा में आया जाया करते थे। जब कभी आपके घरमें आते तो बालक आत्माराम से बहुत प्यार करने उसे गोद में लेकर बहुत खिलाते और बड़े प्रसन्न होने।

सोढी अत्तरसिंहजी एक अच्छे जागीरदार महन्त थे। राजदरवार में भी उनकी अच्छी प्रतिष्ठा थी। वे अन्य विषयों के साथ साथ सामुद्रिक शास्त्र में भी प्रवीए थे। उनका भी प्राय: लहरा माम में त्राना जाना होता था। गऐराचन्द्रजी से उनका अच्छा परिचय था।

एक दिन वालक आत्माराम के विशाल मस्तक और संगठित शरीर के अन्यहस्तपादादि अवयवों को देखते हुए उन्होंने कहा--कि यह वालक भविष्य में या तो राजा होगा या राज्यमान्य राजगुरु होगा। वे जव कभी लहरा में आते तो वालक आत्माराम को स्तेह भरी टब्टि से देखते और घंटों तक उससे प्यार करते रहते।

| <br> | <br>       | And a second |                                       |
|------|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|      | जन्म ऋौर व | वाल्यकाल                                                                                                       | X                                     |
| <br> | <br>       |                                                                                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

सोढी साहब एक सम्पत्तिशाली गृहस्थ थे, उनके वहाँ ऋन्य सांसारिक वैभव की कमी न थी केवल कमी थी तो एकमात्र सन्तान की थी उनके वंशतन्तु को चलानेवाला कोई न था, श्रपनी सम्पत्ति का उत्तराधिकारी वे किसे बनावें इसी चिन्ता में उनका जीवन ब्यतीत होता था, एक दिन उन्होंने वालक आत्माराम को गोद में उठाते हुए गऐशचन्द जी से कहा-कि आप यदि अपने इस बालक को मुफे देदें तो मैं इसको अपनी सारी सम्पत्ति का सर्वेसर्वा उत्तराधिकारी वनादूँ, कहो क्या विचार है ?

सोढ़ी साहब ! आप मेरे घनिष्ट मित्र हैं और आपकी मेरे अपर ऋपा भी बड़ी है परन्तु आपने जो मांग की है मुफे दु:ख है कि मैं उसे पूरी करने में सर्वथा असमर्थ हूँ, आशा है आप मुफे चमाकरेंगे ? गरोशचन्द्र जी ने बड़ी नम्रता और गम्भीरता से उत्तर दिया।

तुमने मेरी मांग को ठुकराया है गऐशचन्द्र ! इस का परिएाम ऋच्छा न होगा । सोढी जी ने बड़ी गर्व भरी उक्ति से जवाब दिया। सोढी साहब की इस गर्वोकि का गरोशचन्द्र जी ने कुछ भी उत्तर न दिया और सोढी साहब निराश होकर वहां से चलदिये, मन में प्रतिकार की भावना लेकर। स्वार्थपूर्ण मनोवृत्ति पुरुष को यिवेक हीन बना देती है। विवेकशक्ति के लुप्त होते ही मानव दानव वन जाता है। स्वार्थ के कीचसे दूषित हुई मनोवृत्ति, मानवको, बड़े से बड़ा ट्यनर्थ करने पर उतारू कर देती है। धनिकों त्र्यौर शासकों में इस दूषित मनोवृत्ति का अधिक प्रमाव देखने में आता है, धन और सत्ताके मद में उन्मत्त हुए व्यक्तियों ने कितने भयंकर अत्याचार किये हैं, इतिहास इसका प्रत्यत्त साद्ती है, सोढी अत्तरसिंह ने गणेशचन्द्र के इनकार पर इसी दूषित मनोवृत्ति का परिचय दिया। गणेश चन्द्र को असहा कष्ट पहुँचाने, उसे कारागार में डालने के लिये अनेक प्रकार के पड़यंत्र रचे, और उसमें सोढी साहब को थोड़ी बहुत सफलता तो प्राप्त हुई मगर जिस उद्देश्य से उसने इस दानव कृत्यको अपनाया उसमें तो वह विफल ही रहा। जिस आत्माराम के लिये उसने मानयता को त्यागकर दानवता को अंगीकार किया उसकी प्राप्ति से तो यह वंचित ही रहा। इस सम्बन्ध में गएरेश चन्द्र की टटता और निर्भयता की जितनी प्रशंसा की जावे उतनी ही कम है। उसने अपने प्रिय पुत्र को पराया बनाने की ऋषेत्ता कारागार के कब्टों को सहन करना अधिक पसन्द किया। गएरेश चन्द्र जी की इच्छा अपने प्रिय पुत्र को अपने जैसा शूरवीर सैनिक बनाने की थी. इसीलिये वे वालक आत्माराम को प्रतिदित अपनी गोवमें लेकर उसे शरवीरों और योद्धाओं की कथायें सुनाया करते थे। महाराजा रएजीत सिंह की वीरता और सिक्ख सैनिकों के साहस पूर्ण पराक्रमों का वर्शन अपने प्रिय पुत्र के सामने किया करते थे।

यूं तो प्रत्येक मानव का बालपन एकमा ही होता है, खेलना कूदना खाना पीना सोना और जागना, परन्तु महान आत्माओं का बालपन कुछ निराला ही होता है। बचपन की कोई न कोई विशेषता उनके आगामी महान जीवन का परिचय देदेती हैं! "होनहार बिरवान के होत चीकने पात" वाली लोकोकि बालक आत्माराम पर पूर्णतया मंघटित होती है। आप सुन्दर स्वस्थ और बलिष्ठ तो थे ही परन्तु इसके

|   | <br>           |  |
|---|----------------|--|
| ę | नवयुग निर्माता |  |
| ` |                |  |
|   |                |  |

साथ २ आपमें निर्मयता और साहस भी प्रचुर मात्रा में विद्यमान था। एकबार लहरा में रात्रि के समय डाकुओं ने धावा बोला, तो गएके चन्द्र जी हथियारों से लैस होकर गांव वालों की हिम्मत बढ़ाते हुए कुछ जवानों को साथ लेकर डाकुओं का सामना करने चले गये। वहां डाकुओं के साथ उन्होंने डट कर मुकावला किया, अन्त में डाकू मैदान छोड़कर भाग निकले। वहां से गएेश चन्द्र जी जब घर लौटे तो क्या देखते हैं बालक आत्माराम नंगी तलवार हाथ में लिए द्वार पर खड़े हैं। गएेश चन्द्र जी पुत्र को इस प्रकार डटे देखकर आश्चर्य चकित भी हुए और प्रसन्न भी। बोले-क्यों बेटा ! तलवार लिये कैंसे खड़े हो ? "घर की रत्ता के लिये? आत्माराम जी ने उत्तर दिया।

"तुम अकेले इतने डाकुओं से घर की रचा कैसे कर सकते थे ?"

वीर बालक आत्माराम ने निर्भय होकर उत्तर दिया-क्यों न कर सकता पिताजी ?जब कि श्राप श्रकेले ग्राम की रत्ता कर सकते हैं तो क्या मैं घर की रत्ता नहीं कर सकता ? वालक झात्माराम की यह बाल सुनकर गऐश चन्द्र जी का मन प्रसन्नता से फूल उठा, उन्होंने उसे गोदी में उठाकर प्यार किया श्रीर उसके साहस की त्रोर ध्यान देते हुए मन में श्रपने सद्भाग्य की भूरि २ सराहना की ।

मानव जीवन अनेक प्रकार की विषम परिस्थितियों का केन्द्र है, इसमें अनेक तरह के उतार चढ़ाव दृष्टि गोचर होते हैं। जीवन यात्रा में इष्ट वियोग और अनिष्ट संयोग यह जीव के स्वोपार्जित मिश्रित ( शुभाशुभ ) कर्मों की देन है। इसी नियम के अनुसार सुख और दुःख का अनुभव करता हुआ मानव अपनी भवस्थिति को पूरा करता है।

> त्तयान्ता निचयाः सर्वे, पतनान्ताः समुद्धियाः । संयोगा धिप्रयोगान्ताः, मरणान्तं हि जीवनम् ॥

इस अभियुक्तोकि के अनुसार गणेश चन्द्र जी की आशालता अभिपल्लवित ही होने पाई थी कि दुर्दैव की कोपाग्नि के सजिधान से मुर्फा गई-सूखगई। उन्हें अपने प्रियपुत्र की साहस पूर्ण वालचर्या में बीज रूप से रही हुई गुरणसन्तनि के भावि विकास को देखने का सौभाग्य प्राप्त न हो सका। अथवा यूं कहिये कि वीर वालक आत्माराम को अपने वीर पिता की पुनीत छत्रछाया तले अपने चमत्कार पूर्ण भाविजीवन को विकासमें लाने की उपयुक्त सामयी से बंचित रहना पड़ा! सारांश कि दोनों का दृष्टिगेचर होने वाला स्नेह वन्धन टूट गया। और दोनों एक दूसरे की दृष्टि से ओफत्त हो गये। पिता को पुत्र का त्याग करने पर विवश होना पड़ा और पुत्र को पिता वियोग सहन करना पड़ा इस सम्बन्ध विच्छेद का कारण तात्विक दृष्टि से तो उदयगत कर्म की विषम परिस्थिति ही है और बाह्यदृष्टि से निमित्त इसमें सोढी अत्तर सिंह है जिसका उल्लेख ऊपर किया गया है। वीर चत्रिय गणेश चन्द्र और मातारूपा देवी की एक मात्र जीवन पूंत्री वालक आत्माराम को किसे सौंपा जाय, थह एक विषम समस्या इस दम्पति के लिये उपस्थित हुई जिसने कुछ चलों के लिये इन दोनों को विचार विमुग्ध बना दिया। वास्तव में बात भी ऐसी ही थी। कुछ समय विचार करते र दोनों पति पत्नी की दृष्टि जीरा के रईस लाला जोधामल के ऊपर गई। वे गरोश चन्द्र जी के घनिष्ट मित्र थे, दोनों का आपस में बड़ा प्रेम था।

जिस समय मनुष्य सुखी और सम्पन्न होता है उस समय बरसाती मेंडकों की तरह इथर उधर से उसके अनेक मित्र निकल आते हैं, चारों ओर मिन्नों का ही ताता बन्धा रहता है परन्तु विपत्ति-काल में वे गधे के सींग से बन जाते हैं, जाने कभी थे ही नहीं । परन्तु लाला जोधामल वैसे मित्रों में से नहीं थे, वे तो सच्चे मित्र थे वैसे ही जैसे कि नीति शास्त्र के एक रलोक में वर्षित है—

> कराविव शरीरस्य, अन्नर्णोरिव पद्मर्गी । अप्रेरितो हितं कुर्यान्, तन्मित्रं मित्रमुच्यते ॥

जैसे बिना किसी की प्रेरणा से हाथ शरीर की और पलकें नेत्रों की रचा करते हैं इसी प्रकार जो व्यक्ति विपत्ति के समय अपने मित्र की सहायता के लिये तत्पर रहता है वही सच्चा मित्र हैं ! लाला जोधामल भी ऐसे ही साबित हुए ।

अपने प्रिय पुत्र आत्माराम को साथ लेकर गर्ऐशचन्द्र अपने मित्र लाला जोधेशाह के पास पहुंचे और अशुपूर्ण नेत्रों से कहने लगे यह मेरे सारे जीवन की पूझी है, मैं इसे आपके सुपुर्द करता हूँ, आपसे बढकर मेरा और कोई विश्वास पात्र नहीं। मुक्ते आशा ही नहीं किन्तु पूरा विश्वास है कि आप मेरे इस जीवन धन को मेरे से भी अधिक सावधानी से सुरक्ति रखेंगे।

अपने मित्र की करुएा जनक स्थितिपर दुःख प्रकट करते हुये पूरी सहानुभूति से बालक आत्माराम को अपनी मोदी में उठाकर लाला जीधेशाह बोले-तुम जानते हो गऐशिचन्द्र ! यह मुफे कितना प्यारा है ? इससे मुफे कितना स्नेह है ? आज से मैं इसको अपना धर्म पुत्र बनाता हूँ, इसके पालन-पोषए का सारा भार मेरे उपर है, तुम इसके लिये बिल्कुल निश्चिन्त रहो ! जो सुख और सुविधायें मेरे अपने बच्चों को मिलेंगी वे सभी आत्माराम को प्राप्त होंगी ! पढा लिखाकर इसको योग्य बनाऊंगा, इसका विवाह करू गा, और अपनी सभी आत्माराम को प्राप्त होंगी ! पढा लिखाकर इसको योग्य बनाऊंगा, इसका विवाह करू गा, और अपनी सम्पत्ति में से पूरा हिस्सा दूंगा ! आपके वियोग का मुफे असीम दुःख है परन्तु इस वियोग में आपकी यह अमानत मुफे पूरा आधासन देगी ! जिस समय आत्मारामजी अपने पिता के साथ जीरा में आये और अपने धर्म पिता जोधेशाह की गोद में पहुंचे उस समय आपकी आयु लगभग बारह वर्ष की थी ! चि० सं० १९०६ में आपको जोधेशाह की संरत्तता प्राप्त हुई ।

लाला जोधामल के घर आकर बालक आत्माराम पहिले पहल तो बहुत उदास रहे, एक तो अपने माता पिता का वियोग, तिस पर वे यह भी न समझते थे कि उसे क्यों इस प्रकार त्यागा जा रहा है। इसके

| - | a construction of the second |       |          | <br> |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------|------|
| t |                                                                                                                  | नवयुग | निर्माता |      |
| ž |                                                                                                                  |       |          |      |

श्रविरिक्त नया घर, नया परिवार और नया वातावरणे । बालक आत्माराम के मन को सद्यः आकर्षित न कर सका, परन्तु धीरे धीरे लाला जोधामल के निर्मल स्तेह और लाड़ प्यार ने उनके मन को जीत लिया और वे अपने नये मित्रों तथा संगी साथियों के साथ हिलमिल कर रहने लगे ।

बच्चों का मन खेल कूद में अधिक लगता है । आत्मारामजी भी अपने समवयस्क मित्रों के साथ खूब खेलते कूदते, कभी हरे भरे खेतों और वागों की सैर करते तो कभी नदी के किनारे घूमते फिरते और नदी में तैरते परन्तु उनके खेलने कूदने में भी सबसे अलग एक विलत्तरणता थी। उनकी आत्मा में छिपी हुई अदम्य शक्ति अपने को प्रकट करने का अवसर ढूंढती रहती । वे स्वयं यह न जान पाते कि उनके भीतर क्या कुछ होरहा है । लड़के खेल में मगन होते तो आत्मारामजी अपनी अंगुलियों से धरती पर कई तरह के चित्र बनाते रहते, हाथ से खींची गई रेखायें अपने आप मुंह बोलते चित्र वन जाती ! उनकी इस तरह की वित्र बनाते रहते, हाथ से खींची गई रेखायें अपने आप मुंह बोलते चित्र वन जाती ! उनकी इस तरह की वालक्रीड़ा को देखकर कोई भी कह सकता था कि बालक आत्माराम भारत में अपने समय का एक महान् चित्रकार होगा, परन्तु नहीं, आत्माराम को तो इससे भी अधिक महान होना था, इसलिये उनकी कला व्य-खना वहुत आगे न बढी, क्योंकि संसार के इन बाह्य हरयों को चित्रित करने के स्थान पर उन्हें अपने हदय में बसाकर स्थूल जगत के सूद्म तत्त्वों का विश्लेषपुण जो करना था, यही तो था उनके जीवन का उद्देश्य जो आगे चलकर पूर्ण हुआ । परन्तु उस समय उनमें बस रहा चित्रकार ही अधिक चछ्छल और मुख्य स्थान लिये हुए था। थोड़े ही समय में ऐसी सुन्दर तत्त्वीरें बना देते कि देखने वाला दङ्ग रह जाता।

एक समय की वात है कि आत्मारामजी अपने मित्रों के साथ खेल रहे थे, खेलते खेलते आपने प्रथम अपने घर का नकशा बनाया, उसमें लाला जोधेशाह तथा उनके कुटुम्ब के चित्र बनाये इतने में कहीं से लाला जोधेशाह भी आ पहुंचे, चित्र को देखकर बड़े चकित हुये और लड़कों से पूछा-कि यह चित्र किसने बनाया है ? उत्तर में सबने आत्मारामजी का नाम लिया यह सुन जोधामलजी को बड़ी प्रसन्नता हुई और आत्मारामजी को बड़ी स्नेह भरी दृष्टि से देखते हुये वहां से चल दिये।

उन दिनों ताश का खेल याम में नथा ही आरम्भ हुआ था, आत्मारामजी ने एक ताश को देखकर वैसा ही दूसरा नया ताश तैयार कर लिया और अपने साथियों से खेलने लगे।

श्चात्मारामजी अपने साथियों के साथ ताश खेल रहे थे कि इतने में उधर से अंग्रेजी सेना के कुछ अफसर गुजरे, उनका ताश खोया गया था, उन्होंने लड़कों से ताश मांगा, पर लड़के कब अपनी खेल की चीज देते, किसी मूल्य से भी नहीं, परन्तु आत्मारामजी को उनका नायक समम कर-"क्योंकि वे लगते ही ऐसे थे, लाखों में एक" उनसे दुबारा प्रार्थना की तो आत्मारामजी ने लड़कों से ताश लेकर उन्हें देदी, इसके बदले वे जो कुछ देनेलगे उसे धन्यवाद पूर्वक लेने से इनकार कर दिया। आपके इस सद् व्यवहार से अंग्रेज अफसर बड़े प्रसन्न हुए मगर साथी नाराज। उनका दिल टूटने लगा क्योंकि उनकी खेल की वस्तु जो उनसे छिन गई। परन्तु श्रात्मारामजी श्रपने साथियों की नाराजगी को कैसे सहन करते उनको एक और नया ताश बना देने का वचन देकर उन्हें शान्त किया और दूसरे दिन उससे भी सुन्दर ताश बनाकर उनकी उदासीनता को प्रसन्नता में बदल दिया।

इसके अतिरिक्त उस समय की, अंग्रेजों और सिक्खों में लड़ी गई लड़ाइयों के चित्र-जिनमें अंग्रेजी सेना और सिक्ख सेना का परस्पर युद्ध; दौड़ते हुए घुडसवार; इधर उधर भागते हुए सशस्त्र सैनिक आदि के दृश्य आंकित थे-और अपने धर्म पिता के घर का सांगोपांग चित्र, आपकी चित्र कला के सर्वोत्क्रिड्ट नमूने थे जिन्हे देखकर प्रेज्ञक चकित से रह जाते । लोग हैरान थे कि इसे यह कला कौन सिखा गया ? परन्तु जो कृतियां उन्होंने अपने आगामी जीवन में प्रस्तुत कीं, उनके विषय में वे क्या जानते थे ? हां यह सब समफने लगे थे कि आत्माराम कोई साधारण वालक नहीं । विश्वकी अन्यतम विभूति है ।

यह चित्रकला उन्हें कोई सिखा न गया था, किन्तु इन चित्र रेखाओं में उनका आत्मा स्वयं अपने विकास के लिये अपनी अटरूर शकि को किसी महान कार्य में लगाने का मार्ग तलाश करता था और वह मार्ग था सत्य और आहिंसा का मार्ग। सत्य की खोज तो उन्होंने वाल अवस्था के समाप्त होते होते ही आरम्भ करवी थी। लड़के थोड़ी बात में मूठ बोलते परन्तु आप इससे अलग रहते, आप को सत्य से अधिक प्यार और भूठ से अधिक घृणा थी। सत्यनिष्ठा आपके जीवन की सबसे अधिक मूल्यवान वस्तु थी। जिसे आप सर्व प्रकार से अधिक घृणा थी। सत्यनिष्ठा आपके जीवन की सबसे अधिक मूल्यवान वस्तु थी। जिसे आप सर्व प्रकार से सुरचित रखने में सचेष्ट रहते। इसी सत्य-निष्ठा के प्रभाव से आप अपने समय के एक युग-प्रवर्तक महायुरुष बने। अब रही आहिंसा और जीव रचा की बात ? इसे तो आपने अपने जीवन को भी जोखम में डालकर अपनाया, जिसके उदाहरण इतिहास में भी इने गिने ही मिलेंगे। हुआ यह कि एक दिन सब बालक इकडे होकर नदी में स्नान करने चले, नदी पर पहुंचे तो क्या देखते हैं कि एक सुस्लिम स्त्री अपने वच्चे को स्नान करा रही है, बचा किसी तरह उसके हाथ से निकल कर नदी में जा गिरा, वह उसे पकड़ने दौड़ी तो स्वयं भी जल के प्रवाह में बह निकली। लड़के देखते के देखते ही रहगये, परन्तु बालक आत्माराम ने आव देखा न ताव कट नदी में छतांग लगादी और बड़े यत्न से दोनों मा बेटों को बचाकर बाहर ले आये। जिससे प्राम तथा आस पास में उनके साहस की भूरि भूरि प्रशंसा होने लगी।

लोगों की दृष्टि में आत्मारामजी का यह काम भलेही प्रशंसनीय और बड़ा हो परन्तु उनका विशाल हृदय तो इसे कुछ भी नहीं सममता था, क्योंकि उनके विकासगामी आत्मा ने भविष्य में लाखों जीवों को आज्ञान के महासागर से उवार कर उन्हें मुक्तिपथ पर चलाने का साधन सुमाना यह भी तो उन्हें करना था जो कि समय आनेपर उन्होंने अथक परिश्रम से सफलता पूर्वक किया और इसी उद्देश्य की ओर उनका कदम वालपन से युवावस्था में पदार्पए करते ही अप्रसर होने लगा। चत्रिय वीर पुत्र आत्माराम योधामल के परिवार में रहने के साथ ही साथ "आहिंसा परमो धर्मः" को जीवन का मूल मन्त्र मानने वाले धर्म की ओर आकर्षित होते लगे, जोधामल जी स्वयं धर्म प्रेमी व्यक्ति थे। स्थानकवासी जैन परम्परा के मन्तव्यानुसार संघ्या

#### नवयुग निर्माता

सामायिक आदि धार्मिक कृत्यों में उनकी अभिरुचि थी। कुछ तो उस वातावरण का प्रभाव और कुछ उस समय में वहां आने वाले स्थानकवासी जैन मुनियों की संगति दोनों ने मिलकर युवक आत्माशम के मनमें धर्म के प्रति जागरकता उत्पन्न करदी । ऋब उनका सानसिक सकाव था धर्म की स्रोर और ऋगस्था थी संसार की श्रोर, सांसारिक विषयों से उनका मन निरन्तर हटने लगा और ज्ञानार्जन में प्रगति करने लगा। परन्तु सत्य की खोज कैसे हो ? नवयुवक आत्माराम के कच्चे मन को यही वात निरन्तर सताने लगी । लोहा गर्म हो तो उसपर लगाई गई चोट काम कर जाती है। मन की ऐसी सन्देह दोलायित परिस्थिति के समय वहां चौमासा रहे हुए स्थानकवासी जैन मुनि श्री जीवनरामजी के वैराग्य गर्भित सदुपदेशों ने युवक आत्माराम के स्वच्छ मनपर बहुत गहरा प्रभाव डाला। जिससे उसका चित्त सांसारिकता से उखड़ कर त्याग की ऋोर अक्रगया। त्याग ही सचा श्रर्जन है, सच्चे सुख लाभ का मार्ग त्याग में ही निहित है इस प्रकार वे सतत चिन्तन से धीरे धीरे इसी त्रोर त्राकर्षित हुए युवक त्रात्माराम ने साधु वनने का मौन निश्चय कर लिया। परन्तु त्रापका यह मौन निश्चय चम्पक-पूष्पगत उत्कट-सुगन्ध की भांति सारे नगर में फैल गया त्रीर उससे लाला जोधामल की चिन्ता वढ़ी। जोधामलजी की चिन्ता उचित थी। ऋपने मित्र की ऋमानत रूप इस पोषित पुत्र को धनी मानी और सफल गृहस्थ बनाने की उनकी चिन्ता, उसे त्याग मार्ग से हटाने की त्रोर लगगई । उन्होंने श्रपने प्राएप्रिय धर्मपुत्र आत्माराम को हर प्रकार से समफाने बुफाने का यत्न किया। ऋनेक प्रकार के प्रलोभन दिये परन्तु सब व्यर्थ। धधकते हुए अभि के कोयले पर पड़ी जल की बूंद उसे क्या बुफा पाती, स्वयं ही नष्ट होकर रहगई ! तब एक और उपाय सोचा गया, आत्मारामजी की माता रूपादेवी को बुलाया। मां का स्तेह बन्धन, मां के हृदय की पुकार और उसकी आंखों से वह रहे अश्रुसागर को पार करना बड़ा दुस्तर है। मातृस्तेह की इस चिकनी चट्टान पर से बड़े बड़े फिसल जाते हैं। बीर प्रभू की वीर आत्मा को मातृस्तेह की इस कड़ी जंजीर ने ही तो कुछ समय के लिए बान्धे रक्खा। पर युवक आत्माराम के मन की नौका न जाने किस धातु की बनी हुई थी। कि मातृरनेह के इस दुस्तर सागर को भी पार कर गई । उसकी पुकार ने भी उसके हृदय में किसी प्रकार की हलचल पैदा नहीं की । वह अपने विचार से अस्मान्न भी विचलित नहीं हुआ । तब मां ने अपने मातृत्रम् और अफार की आड़ ली, पर युवक आत्माराम को तो अकेली मां का ही नहीं किन्तु भारत की अन्य अनेक माताओं का ऋए। चुकाना अभीष्ठ था, वे अकेली मां के लिये कैसे रुकते । जब यह वार भी खाली गया तो माता ने पुत्र के निश्चय के सामने सिर कुका दिया और पुत्र ने हर्षांतिरेक से मां के पुनीत चरणों पर अपना मस्तक रखदिया और निर्धारित उद्देश की सफलता के लिये मां से आशीर्वांद मांगा जिसे माता ने भी प्रसन्नता पूर्वक दे दिया।

अब युवक आत्माराम केवल मां का, बाप का या परिवार का न होकर सारे विश्व का वनगया। उसने सत्य और आहिंसा की सतत प्रेरणा देने वाले साधु वेष को अपनाते हुए अपने नाम आत्माराम को सार्थक उज्ज्वल और महान् बनाने के लिए सन्मार्गपर प्रथम चरणा रवला।

| <br>  |      |                   |      |   |         |          |   | <br> |    |
|-------|------|-------------------|------|---|---------|----------|---|------|----|
|       |      |                   |      | স | न्म ऋौर | बाल्यकाल | ſ |      | 88 |
| <br>· | <br> | <br>· · · · - • · | <br> |   |         |          |   | <br> |    |

विक्रम सं० १९१० की मार्गशीर्ष शुक्ला पंचमी के दिन मालेर कोटला में आपका दीखा समारोह सम्पन्न हुआ। स्थानकवासी जैन साधु श्री जीवनरामजी को आत्माराम जैसे शिष्यरत्न की प्राप्ति हुई और युवक आत्माराम ने उनके चरणों में आत्म-निवेदन करके जीवन विकास का श्री गणेश किया। दीचित होने के बाद युवक आत्माराम अब मुनि आत्माराम के नाम से सम्बोधित होने लगे।

उन दिनों पञ्जाब में स्थानकवासी जैन मत का ही ऋधिक प्राबल्य था, प्राचीन जैन परम्परा तो लुप्र प्रायः हो रही थी. उसके ऋतुयायी भी ऋंगुलियों पर गिनने जितने रह गये थे । कहीं कहीं पर दिखाई देने वाला एक आध देव मन्दिर उसकी स्मृति बनाये हुये था। लोग प्राचीन जैन परम्परा की शास्त्रीय देवपूजा को सर्वथा मूल बैठे थे। यतियों की संरत्तता में रहे हुये किसी २ देव मन्दिर में सेवा पूजा का प्रबन्ध था। उस समय मंदिरों का स्थान थानकों ने हीले रक्खा था। देव पूजा के विरोधी इस सम्प्रदाय ने प्राचीन जैन धर्म के वास्तविक स्वरूप को आच्छादित कर रक्खा था इस लिये जैनेत्तर लोग इसी सम्प्रदाय को जैन धर्म का सचा प्रतिनिधि मानते और इसी के आचार विचारों को जैन धर्म का वास्तविक स्वरूप समझते । परन्तु स्थानकवासी सम्प्रदाय प्राचीन रवेताम्बर परम्परा से निकला हुन्ना देवपूजा विरोधी एक फिरका है, जिसका जन्म विक्रम की सोलवीं और १८ वीं शताब्दी के लगभग हुआ। इस फिरके के साधू चौवीस घंटे मुखपर पट्टी बान्धे रखते हैं । इस मत का विशेष वर्णन प्रसंगानुसार अन्यत्र किया जावेगा । पंजाब के जोधामल त्रादि सभी ओसवाल जो कि पंजाब में भावड़े के नाम से प्रसिद्ध हैं-प्रायः इसी मत के अनुयायी थे। जो कि बहुत समय के बाद श्री आत्मारामजी के सदुपदेश से शुद्ध सनातन जैन धर्म के अनुयायी बने । इसी जैनमत की दीत्ता को श्री श्रात्मारामजी ने अपनाया परन्तु कुछ समय बाद ज्ञानचुतु के उघडने से सत्य के पुजारी इस वीर चत्रिय ने कांचली को त्यागने वाले सर्प की भांति इसे ऋसार समझ कर त्याग दिया और प्राचीन शुद्ध सनातन जैन धर्म में दीचित होकर इसी पंजाब देश में उसकी विजय दुंदभी बजाई । और उसकी विजय पताका को एक विशाल सिंहासन पर प्रतिष्ठित करने का श्रेय प्राप्त किया।



#### ऋध्याय २

## समण और ज्ञानार्जन

#### 

सत्य के जिझासु मुनि श्री झालगराम जी की अभिरुचि झानार्जन की स्रोर बढ़ी । सत्य-गवेषए। के लिये झानोपार्जन की इतनी ही आवश्यकता है जितनी कि अन्धकार में पड़ी हुई वस्तु को उपलव्य करने के लिये सूर्य या दीपक आदि के प्रकाश की आवश्यकता होती है । श्री आत्माराम जी की प्रतिभा इतनी तीक्ष्ण और निर्मल थी कि एक दिन में सौ श्लोक जितना पाठ कंट कर लेना तो आपके लिये एक साधारण सी बात थी ? आपके गुरु श्री जीवन राम जी वैसे तो बड़े सरल और चरित्रशील व्यक्ति थे एक आधारण सी बात थी ? आपके गुरु श्री जीवन राम जी वैसे तो बड़े सरल और चरित्रशील व्यक्ति थे परन्तु अधिक पढ़े लिखे नहीं थे इस लिये काशीराम नाम के एक ढूँढ़क श्रावक के पास से आपने श्री उत्तरा-ध्ययन सूत्र के कितने एक आध्ययनों का स्वाध्याय किया । जैसाकि उपर कहा गया है आप एक प्रतिभाशाली इशाम बुद्धि पुरुष थे इसलिये दीन्ता के उपरान्त थोड़े ही समय में व्याख्यान करने-उपदेश देने लग गये । गुरुजी के साथ विचरते २ सरसा-राणिया प्राम में पहुँचे और सं० १९११ का चतुर्मास गुरुजी के साथ आपने बही पर व्यतीत किया । वहां पर मालेरकोटला के रहने वाले "खरायतीराम" नाम के एक वैश्य ने श्री जीवन राम जी के पास दीन्तित होकर आपका गुरुमाई बनने का श्रेय प्राप्त किया । ई

सरसा राणिया के इस चतुर्भास में श्री ऋात्माराम जी ने वृद्ध पोसालीय तपगच्छ के श्री रूपऋषि जी के पास प्रथम श्रारम्भ कियेगये उत्तराध्ययन सुत्र को सम्पूर्ण किया।

§ ये महारमा बड़े ग्रारमार्थी और तपस्वी निकले, इन्होंने कुछ वर्षों बाद दूं दुक मत का परिस्वाग करके प्राचीन जैन परम्परा के संवेगीमत को ऋंगीकार किया और आत्मशुद्धि के लिये तपश्चर्या का आरम्भ कर दिया। आप जीवन पर्यन्त दो उपवास के खाद पारखा करते रहे। संवेगी मत में दीच्चित होने पर गुरूदेव ने आपका नाम "खांति बिजय" रक्खा। आपने अपने पुरुष-पादविहार से अधिकतया गुजरात और काठियावाड़ की भूमि को ही पावन किया अर्थात् आप गुजरात काठियावाड़ में ही विचरते रहे।

| <br> | <br> | <br>• • | <u>.</u> | - |      | <br> |       |    |       |       |      |   | <br> |      | <br> |          | <br>          |   | _ |
|------|------|---------|----------|---|------|------|-------|----|-------|-------|------|---|------|------|------|----------|---------------|---|---|
|      |      |         |          |   |      |      | भ्रमग | য় | त्रौर | ज्ञान | र्जन | ſ |      |      |      |          |               | १ | ३ |
|      |      | <br>    |          |   | <br> | <br> |       |    |       |       |      |   | <br> | <br> | <br> | <u> </u> | <br>· · · · · |   |   |

चतुर्मांस की समाप्ति के अनन्तर ज्ञानोपार्जन के निमित्त आपने यमुना पार की अपेर बिहार किया और वहां श्री रूड़मल, नाम के साधु के पास से श्री उववाई--औपपातिक सूत्र का अध्ययन किया। वहां से दिल्ली होकर सरगथला नाम के माम में पहुँचे और सं० १९१२ का चतुर्मास आपने वहीं पर किया। यहां पर आपके दादा गुरु श्री गंगाराम जी का स्वर्गवास होगया।

चौमासे के बाद अपने गुरुभाई के साथ प्रामानुप्राम विचरते हुए आप जयपुर पधारे । जयपुर में श्रमीचन्द नाम के एक ढूँढ़क साधु विराजमान थे । उस समय उनकी बड़ी ख्याति थी और इस समाज में वे श्रुतकेवली के समान गिने जाते थे ।

उनके पास आत्माराम जी ने आचारांगसूत्र का अध्ययन किया। एक दिन जयपुर के ढुँढुक श्रावकों ने श्री आत्माराम जी से सानुरोध विनय पूर्वक कहा-कि "महाराज ! आप बड़े योग्य साधु हैं आप निरन्तर ज्ञानाभ्यास में लगे रहते हैं परन्तु एक बात का ऋषिने ऋवश्य ध्यान रखना ! ऋषिने व्याकरण पढ़ने का ख्याल नहीं करना, यदि आप व्याकरण पढ़ने लग जाओगे तो आपकी बुद्धि विगड़ जायगी ! आपका श्रद्धान जाता रहेगा ! यह व्याकरण नहीं किन्तु व्याधिकरण है आतः इसकी आरे कभी दृष्टि नहीं देना !" उस समय की बात समफिये अथवा किसी प्राग्भवीय कर्मविशेष का प्रभाव मानिये आत्माराम जी को उनलोगों का अहितकार कथन भी हितकारी प्रतीत हुआ। और उन्होंने शब्दार्थ ज्ञान में सब से अधिक उपकार करने वाले व्याकरण शास्त्र की श्रोर उस समय लच्च नहीं दिया। \$ इसी लिये व्याकरण का कुछ ज्ञान रखने वाले मुनि-श्री फकीर चन्द्रजी के-"तुम प्रतिभाशाली व्यक्ति हो ज्ञात्माराम ! तुम मेरे पास कुछ समय रहकर सिद्धहेम चन्द्रप्रभा व्याकरए पढो ! इससे तुमको शब्दार्थ ज्ञान में बहुत सहायता मिलेगी" इन वचनों का उनके मनपर कोई प्रभाव नहीं हो पाया। जयपुर से विहार करके आप अजमेर पहुंचे वहां पर विराजे हुए श्री लच्मी जी, देवकरुए और जीतमलजी आदि साधुओं से भी आपने कई एक जैन आस्त्रों का अभ्यास किया। वहां से फिर अमी चन्द जी के पास पढ़ने के लिये जयपुर में आये और १९१३ का चौमासा वहीं पर किया। चौमासे के अनन्तर विहार करके नागोर (मारवाड़) पधारे वहां इंसराज नामाआवक के पास आपने अनुयोगद्वार सूत्र का अध्ययन किया। वहां से विहार करके जयपुर के वैद्यनाथ 🖇 ''व्याकरणेन विनाह्यत्धः वधिरः कोशवर्जितः'' इस अभियुक्तोक्ति के अनुसार व्याकरण के ज्ञान से शूत्य व्यक्ति की शब्दार्थ के यथार्थ ज्ञान में वही कक्ष्णुजनक स्थिति होती है जैसी किसी बस्तु के रूप निर्णय में एक जन्मान्य व्यक्ति की देखने में ग्राती है। उनदिनों टुंढक सम्प्रदाय में व्याकरण का ज्ञान रखने वाला कोई विरला ही साधु देखने में त्राता था। इसके अतिरिक्त कुल ऐसी घटनायें भी हुईं कि पढ़े लिखे कुल साधु इस मत का परित्याग करके प्राचीन जैन

परम्परा में दीचित हो गये, इसका प्रभाव उन अनपढ़ साधुओं पर बहुत हुआ तब से भोली भाली अज्ञान जनता पर प्रभाव जगाने की ग्वातिर श्रद्धाभ्रष्टता की श्राड़ लेते हुए उन लोगों ने व्याकरण आदि के पठन पाठन के विरुद्ध आग्दोलन करना शुरू कर्षा दिया उसी के परिणाम स्वरूप जयपुर के लोगों का यह कथन था।

|     |      |         |         |          | <br> |  |  |
|-----|------|---------|---------|----------|------|--|--|
| 90  |      |         |         | 2 2      |      |  |  |
| ~XX |      |         | 2011127 | ਤਿਸ਼ੀਸ਼  |      |  |  |
| 70  |      |         | ગવલપ    | াৰ্ণায়া |      |  |  |
|     |      |         |         |          |      |  |  |
| -   | <br> |         | <br>    |          | <br> |  |  |
|     | <br> | · · · · |         |          |      |  |  |
|     |      |         |         |          |      |  |  |

पटवा नाम के ओसवाल गृहस्थ के पास आपने पढ़ना आरम्भ किया पटवा वैद्यनाथ जैनागमों के आच्छे अभ्यासी थे और शब्द शास में भी उनका अच्छा प्रवेश था, एवं आगमों पर लिखेगये पूर्वाचार्यों के साज्य और टीका आदि के कथन पर आस्था रखते थे। उन्होंने आत्माराम जी से कहा-कि यदि आप ध्याकरण का अध्ययन करने के बाद जैनागमों का-उनके भाष्य और टीका आदि के साथ अभ्यास करें तो आपको बहुत लाभ होगा और पद पदार्थ का यथार्थ निर्णय भी आपके लिये सुकर हो जायगा! इत्यादि। परन्तु जैसे आर्थ उबर के रोगी को, स्वादिष्ट से स्वादिष्ट भोजनमें भी अभिरुचि नहीं होती वैसे ही वैद्यनाथ पटवा के बोधप्रद हितकारी वचन भी आत्माराम जी को रुचिकर नहीं हुए। कर्मो की विषम परिस्थिति का इससे अधिक जीता जागता उदाहरण और क्या हो सकता है ?

जयपुर से विद्दार करके सामानुझाम विचरते हुए पाली (मारवाड़) से आप नागोर पधारे और सं० १९१४ का चतुर्मास यहीं पर किया। यहां आपने पूज्य कचौरीमल, नन्दराम और फकीर चन्द जी श्रादि साधुओं के पास सूयगडांग, प्रश्त व्याकरण, पन्नवणा, और जीवाभियम आदि आगम अन्धों का त्रभ्यास किया। वहां उस समय श्री फकीर चन्द जी के पास उतका हर्ष चन्द्र नाम का एक शिष्य सिद्ध हेम-कौमुदी, ( चन्द्र प्रभा नाम का व्याकरण ग्रन्थ ) पढता था। ज्यात्माराम जी को कुशाग्रमति देख फकीर चन्द जी ने उनसे भी व्याकरण के इस यन्थ का अध्ययन करने की प्रेरणा की परन्तु आपकी यह प्रेरणा-चिकने घड़े पर पड़ने वाली वून्द की भांति आत्माराम जी के पूर्वोक्त कुसंस्कार जन्य मलदिग्ध अन्तःकरण पर टिक न सकी ! टिकती भी कैसे ? पूर्वोक़ अशुभ कर्म की भवस्थिति के पूर्ण होने का अभी समय जो नहीं आया था ? अस्तु । चौमासे की समाप्ति के बाद बिहार करके मेडता, अजमेर और किशनगढ़ आदि शहरों में थोड़ा २ समय निवास करके १९१४ का चतुर्मास फिर जयपुर में किया इस अमण में आपने अपने श्रागमाभ्यास को खूब उत्तेजित किया और दशवैकालिक उत्तराध्ययन, सूत्र कृतांग, स्थानांग, अनुयोगद्वार, नन्दी, ऋावश्यक ( ढँढक सम्प्रदाय का स्वकल्पित) और बृहत्कल्प आदि का पूर्ण रूप से अभ्यास कर डाला 1 उस समय अनुमान दस हजार श्लोक प्रमाण श्रागम साहित्य आत्माराम जी के मुखाप्र था। जैसा कि उपर बतलाया गया है- उस समय आत्माराम जी के मन में एक मात्र ज्ञानार्जन की ही तीव लग्न थी, वे जहां कहीं भी किसी पढ़े लिखे योग्य साधु का नाम सुनते वहीं पर पहुँचते झौर उस महानुभाव के पास जो कुछ भी प्रहरा करने योग्य होता उसे प्रहरा करने का भरसक प्रयत्न करते।

उन दिनों "मगनजी स्वामी" नाम के एक साधु ढूंढक सम्प्रदाय में सर्वश्रेष्ठ माने जाते थे, इसीलिये उनकी सम्प्रदाय में बहुत ख्याति थी। उनको मिलने की आपके मन में बहुत उत्कठा थी। जयपुर का चौमासा पूर्श करके श्री बच्चीराम नाम के साधु के साथ माधोपुर रएध्यम्भोर होते हुए मगन स्वामीजी के दर्शनार्थ आप बूंदी कोटा में पधारे। वहां आने पर पता चला कि मगनजी स्वामी भानपुर में विराजमान हैं तब आप भानपुर पहुंचे और मगनजी स्वामी से भेंट की। दोनों सन्तों के मिलाप में सात्विक स्नेह था, इसलिये एक दूसरे में दिल खोलकर विचारों का आदान प्रदान हुआ जिससे दोनों महानुभावों के मन को अपूर्व सन्तोध मिला। भ्रमण श्रौर ज्ञानार्जन

उस समय आपके गुरु श्री जीवनरामजी "सलाना" याम में विराजे हुए थे इस लिये भानपुर से विहार करके "सीत्ताम" और उजावरा होते हुये आप सलाना पहुंचे और गुरुजी से भेंट की, वहां से रतलाम आये । उन दिनों रतलाम में सूर्यमल कोठारी नाम का एक गृहस्थ रहता था, जो कि अपने आपको ढूंढक मत का सबसे अन्छा जानकार सममता था । परन्तु उसकी मान्यता और ढूंढक मत की मान्यता में एक विशेष अन्तर था, ढूंढक सम्प्रदाय वाले ३२ मूल आगमों को प्रमाण मानते हैं जब कि सूर्यमल कोठारी उनमें से केवल ११ झंगों को मान्य रखता था उसका कथन था कि जैन मत में आचारांग प्रभृति केवल ग्यारां ही शास्त्र सच्चे एवं प्रमाणिक हैं ! शेष तो यतियों की कल्पना से निर्मित हुये हैं । मुनि श्री आत्मारामजी ने अपने प्रवचन में इस सिद्धान्त की बड़ी तीव्र आलोचना की और कोठारी जी के सन्मुख बड़ी प्रौढ़ता से उनके उक्त मन्तव्य का प्रतिवाद करते हुए अपनी अकार्क्य युक्तियों से उन्हें निरुत्तर कर दिया । §

आपका विचार वहांसे विहार करके चतुर्मास कहीं अन्यत्र करने का था परन्तु जनता के सप्रेम विशेष आग्रह से आपने वहीं चतुर्भास करने की अनुमति देदी और खचरोद, बदनावर, बड़नगर, इन्दौर तथा धारानगरी आदि शहरों में अमए करते हुए फिर रतलाम में पधारे और सं० १६१६ का चतुर्मास वहीं किया। इस चतुर्मास में आपके प्रवचनों से जहां भाविक जनता को लाभ हुआ और कुठारी सूर्यमल के फैलाये हुए जाल से उन्हें छुटकारा मिला वहां आपको भी अपने ज्ञानार्जन में रही हुई कमी को पूरा करलेने का शुभ अवसर प्राप्त हुआ।

दैवयोग से श्री मगन जी स्वामी का चतुर्मास भी रतलाम में ही था। भानपुर में, मिलाप के समय मगन जी स्वामी से भी कुछ ज्ञानाभ्यास करने की आपकी जो उत्कंठा जायत हुई थी उसे सन्तुष्ट करलेने का यह अच्छा अवसर था। इसलिये ढूँढक सम्प्रदाय की शास्त्रीय पूँजी के उपार्जन करने में जो थोड़ी बहुत कमी आपको नजर आती थी उसे भी आपने वटोर लिया। इस सम्प्रदाय के सर्व मान्य ३२ आगम प्रन्थों का, मर्मज्ञों के बतलाये हुए अर्थों सहित पूर्णरूप से मथन करडाला। दूसरे शब्दों में-उक्त सम्प्रदाय के माननीय सम्पूर्ण शास्त्रों के सर्वेसर्वा पारंगत होने के साथ २ उसके लब्ध प्रतिष्ठ साधुओं में भी आपको असाधारण और उल्लेखनीय स्थान प्राप्त हुन्द्रा। इधर ढूँढक मत या स्थानकवासी सम्प्रदाय के अनुयायी साधु और गृहस्थ वर्ग, भी आपजेंसे आगम निष्णात प्रतिभाशाली चारित्रशील मुनिरत्न के उपलब्ध होने पर अपने सद् भाग्य की भूरि २ प्रशंसा करने लगा। इसके अतिरिक्त आपके गुरुवर्य श्री जीवनराम जी के हर्ष का तो

ई कुठारी स्र्थमल के निर्मुल मतव्य के प्रतिवाद में श्री ख्रास्माराम जी ने जिन प्रामाशिक युक्तियों का ब्रनुसरण किया था उनमें से उनके मुखारविन्द से सुनी ब्रौर स्मृति में रही हुई एक युक्ति का यहां पर उल्लेख किया जाता है—यदि ग्यारह ख्रंगशास्त्रों के सिवाय शेष सभी कल्पित हैं तो इन ग्यारह शास्त्रों में उनके नाम का श्रौर विषयका निर्देश कैसे ? जैसे कि श्री भगवती सूत्र में श्रौपपातिक सूत्र का एवं पन्नवण्डा का उल्लेख कैसे ? तथा समवायांग में कल्पसूत्र का निर्देश कैसे ? इसलिये यह मान्यता प्रामाणिक नहीं मानी जा सकती !

|    |          |    | <br> |  |
|----|----------|----|------|--|
| १६ | नवयुग नि | T. |      |  |
|    |          |    | <br> |  |

कहना ही क्या है, वे तो मन ही मन फूले नहीं समाते। जो पुत्र अपनी गुएएसम्पत्ति से किसी कोने में छिपे हुए अपने पिता को लोकख्याति का भाजन बनादे एवं जो शिष्य अपनी विशिष्ट गुएएगरिमा से जनता में असाधारए ख्याति प्राप्त करता हुआ अपने गुरुजनों के नाम को भी चार चान्द लगादे ऐसे पुत्र और शिष्यरत्न को प्राप्त करने वाला पिता या गुरु अपने आपको कितना भाग्यशाली मानता होगा इसकी मात्र कल्पना ही की जा सकती है हर्षातिरेक से पूरित मनोवृत्ति का शीघ्रगामी प्रवाह अपनी सीमा को पार करता हुआ न जाने कितने अपरिमित चेत्र को स्पर्श कर जाता है।

मुनि श्री श्रात्माराम जी ने स्थानकवासी जैन सम्प्रदाय में दीचित होने के बाद आजतक अर्थात् इन छै वर्षों में ज्ञानार्जन के लिये कितना परिश्रम किया और उसमें वे कहां तक सफज हुए, इसका दिग्दर्शन करा दिया गया, खब इस से आगे उनकी आगामी जीवन चर्यों के पुनीत स्रोत में डुवकी लगाने का भी यत्न करिये। सम्भव है उससे अपना और आपका आन्तरिक कषायमल थोडा बहुत और धुल जावे ?



#### ऋध्याय ३

## तथ्य-गवेभणा की ओर

#### 之前 常 学校

मानव के नैतिक और आध्यात्मिक विकास या हास की तर-तमता में हेतुभूत एकमात्र उसकी मनोवृत्ति है। उदार अथच विवेक प्रधान मनोवृत्ति, उसके विकास या उत्थान का कारण बनती है जब कि संकुचित और विवेक शून्य मनोवृत्ति उसे हास या पतन की ओर लेजाती है। इसी प्रकार तथ्य शोधक मनोवृत्ति में जब विवेक का उद्गम होता है तब उसका उपार्जन की ओर वेग से गति करने बाला प्रवाह रुक जाता और वह (मनोवृत्ति) उपार्जित पदार्थों के पृथक्करण की ओर प्रस्तुत होजाती है। तात्पर्य यह कि विवेक प्रधान मनोवृत्ति में अर्जन संरक्षण और पृथक्करण इन तीनों भावों को उचित स्थान प्राप्त होता है। ऐसी उदार मनोवृत्ति ही तथ्य की अन्वेषक या गवेषक समक्ती वा मानी जाती है और इस प्रकार की मनोवृत्ति रखने वाला ज्यक्ति ही तथ्य गवेषणा की ओर प्रस्थान करता या कर सकता है।

स्थानकवासी सम्प्रदाय की समग्र ज्ञान विभूति को प्राप्त कर लेने के बाद मुनि श्री खात्मारामजी की उपर्जिन प्रधान मनोवृत्ति में जब विवेक का प्रादुर्भाव हुआ तव उसके वेगशून्य प्रशान्त और निर्मल स्वरूप में निम्नलिखित विचार क्रमश: प्रतिविम्वित होने लगे जबकि एक दिन श्री आत्मारामजी अपने दीत्ताकाल से तवतक के जीवन वृत्त की पर्यालोचना में निमग्न थे।

?--दीचांपहए। करने के बाद मैंने इस मत के समय आगम प्रन्थों को पढ़ा वह भी एक बार नहीं अनेक बार, और केवल एक ही से नहीं अनेकों से सुना पढ़ा और मनन किया। एवं इस मत के गृहस्थ और साधु जितने भी विद्वान अच्छे पढ़े लिखे कहे व माने जाते हैं उन सबसे मिला और अच्छी तरह से बार्तालाप किया तथा आगम सम्बंधी कतिपय पाठों के अर्थ को समफने के लिये जहां कहीं भी किसी विद्वान साधु या गृहस्थ को सुना वहां ही पहुँचा और उससे अर्थ समफनेकी प्रार्थना की और उसने समफाया परन्तु एक दूसरे का कथन एक दूसरे से विरुद्ध ही सुनने में आया। एक कुछ अर्थ करता है तो दूसरा उसके विरुद्ध किसी अन्य ही अर्थ की प्ररूपणा करता है। किसके अर्थ को सरच्या और किसके

| १न | नवयुग निर्माता |
|----|----------------|
|    |                |

अर्थ को फूठा ठहराया जाय ? इसके अतिरिक्त शास्त्रों के जानकार वने हुए इन पंडितों में एक विलच्च ही खूवी देखने में आई-जहां किसी पाठ का कोई ठीक अर्थ न बैठता हो वहां दो चार मिलकर एक नया कल्पित अर्थ घड़ लेते हैं उसका नाम रक्खा जाता है पंचायती अर्थ। पंजाब प्रान्त में प्रायः इस पंचायती अर्थ का ही अधिक चलन है। तब यथार्थ अर्थ का निर्राय हो तो कैसे ?

- २---जैनागमों में संस्कृत और प्राकृत इस नाम की दो भाषात्रों का उल्लेख देखने में आता है। परन्तु इन भाषाओं का पूरा ज्ञान तो इनका व्याकरण जानने पर ही हो सकेगा। इसके अतिरिक्त प्ररन व्याकरण में नाम, आख्यात, उपसर्ग, तद्धित, समास आदि का जो उल्लेख है वह तो सारे का सारा व्याकरण की मूल प्रक्रिया का ही संत्रेप है, तब व्याकरण जाने बिना इसका यथार्थ बोध कैंसे होगा? आख्यात क्या है ? उपसर्ग किसे कहते हैं ? एवं तद्धित और समास का स्वरूप क्या है ? और वह कितने प्रकार का है ? इत्यादि सारी बातें व्याकरण के मौलिक ज्ञान की अपेज्ञा रखती हैं।
- ३---एक वात और भी विचारणीय है---इस सम्प्रदाय- जिसमें मैं दीचित हुआ हूँ } से भिन्न एक और जैन सम्प्रदाय भी है जो कि अपने को इससे अधिक प्राचीन कहता व मानता है। इधर पंजाव में तो उसका प्रायः अभाव सा ही है मगर गुजरात काठियावाड़ आदि में तो उसका बड़ा प्रभाव सुनने में ञाता है । यह सम्प्रदाय मन्दिर और मुत्ति को मानता एवं उसे ज्यागम चिहित बतलाता है, उधर इसके अनुयायी वर्ग की बहुत बड़ी संख्या सुनने में आती है और सैकड़ों नहीं बल्कि हजारों विशाल जिन-मंदिर इस सम्प्रदाय के अनुयायी धनिकों ने बनावाये हैं जो कि सदियों के बने हुए कहे जाते हैं। एवं उनमें विराजमान जिनेन्द्र देवों की प्रतिमायें भी बड़ी भव्य और विशाल तथा तहत पुराने समय की सुनने में त्राती हैं जो कि इस सम्प्रदाय को प्राचीन प्रमाशित करने के लिये किसी जन्य प्रमाश की त्रावश्यकता नहीं रहने देतीं । इस सम्प्रदाय में खरतरगच्छ तपागच्छ त्रादि अनेक गच्छ-समुदाय कहे जाते हैं। इन गच्छों में अनेक ऐसे आगमवेत्ता धुरंधर विद्वान हुए हैं जिन्होंने आगमों पर संस्कृत और प्राकृत में विस्तृत भाष्य और टीकायें लिखी हैं। ये सभी विद्वान आगम सन्मत मन्दिर और मूर्ति को मानने वाले थे ! जब कि मेरे सम्प्रदाय और उसके अनुयायी साधु और गृहस्थ सभी इसके निषेधक हैं. इसे आगम बाह्य कहते व मानते हैं। तब इन दोनों में से जैन धर्म का सचा प्रतिनिधि किसे मानना चाहिये और जीवन में किसे अपनाये रखना चाहिये ? यह है एक विषम समस्या या विकट उलफन जिसे हल करने या सुलम्भाने का भरसक प्रयत्न करना मेरे जैसे सत्य गवेषक आत्मार्थी साधु का सब से प्रथम कर्त्तव्य है और होना चाहिये ।
- ४--- जयपुर की मूर्ख मंडली के कथन को स्मृति पथ पर लाते हुए--- ''महाराज ! आप व्याकरण मत पढ़ना ! यदि पढ़ोगे तो आपकी बुद्धि विगड़ जायगी ! आपका श्रद्धान जाता रहेगा यह व्याकरण नहीं व्याधिकरण है, आत: इसकी ओर दृष्टि नहीं देना" । झी: ! कितना जवन्य और निऋष्ट विचार । बुद्धिमत्ता की हद हो

#### तथ्य गवेषसा की त्रोर

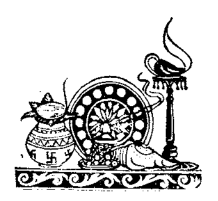
गई ! विवेक की इतिश्री होगई ! "आप व्याकरण नहीं पढ़ना आपकी बुद्धि विगड़ जावेगी । क्या इस से बढ़कर भी मूर्यता और बुद्धि हीनता की कोई जीती जागती मिसाल हो सकती है ? यह तो ऐसी ही बात है जैसे कोई किसी से कहे कि तुम अमृत मत पीना यदि पीओगे तो मर जाओगे ! पर उनसे भी बढ़कर मूर्य्व और विचारशूत्य तो मैं निकला, जिसने उनके सर्वथा अहितकर उपदेश को परम हितकारी सममक्षर ऐसी मुट्ठी में वान्धा कि जिसके आगे बन्दर की मुट्ठी भी हार मान जाय ! तो फिर इसे मैं अपनी बुद्धिमत्ता सममूं या नितान्त मूर्खता ? एवं इसकी भूरि भूरि प्रशंसा करूं या सतत निन्दा ? यह भी एक विचारणीय समस्या है ।

> तब लग धोवन दूध है, जब लग मिले न दूध। तब लों तत्त्व अतत्त्व है, जब लों शुद्ध न बूध।।

अर्थात ज्ञान विधुर मनुष्य को जब तक दूध नहीं मिलता तब तक वह धोवन-(लस्सी वगैरह) को ही दूध समफता है और उसके स्वाद की प्रशंसा करता रहता है। एवं दुग्ध के प्राप्त होने पर जब उसे दुग्ध में रहे हुए अपूर्व माधुर्य और स्वच्छता का अनुभव होता है तव उसे धोवन के असली रूप का पता चलता है इसीप्रकार मानव में जबतक विवेक प्रधान शुद्ध बुद्धि का स्कुरए नहीं होता तब तक उसका जाना हुआ तत्त्व वास्तविकता से बहुत दूर होता है और वह अतत्त्व को ही तत्त्व मानकर उसकी उपासना करता रहता है।

| २० | नवयुग निर्माता |
|----|----------------|
|    |                |

कहीं मैं भी इसी श्रेणी का विद्यार्थी तो नहीं ? लगता तो ऐसा ही है, परन्तु इन वातों का निर्णय तो तभी हो सकेगा जब कि मैं व्याकरण आदि शास्त्रों में सम्यग् निष्णात होने के अनम्तर जैन परम्परा के मौलिक साहित्यका उसके भाष्य श्रौर टीका आदि के साथ तुलनात्मक दृष्टि से स्वाध्याय करूं और फिर देख़ कि तथ्य क्या है ? एवं वीर प्रभु के उपदेश का वास्तविक प्रतिनिधित्व किस में है ? मेरी ढूंढक परम्परा में या दूसरी संवेगी जैन परम्परा में ? मगर इसके लिये कुछ समय श्रपेक्ति है जो कि स्त्रभी दूर है, फिर भी इसे निकट लाने का प्रयत्न तो चालू रखना ही चाहिये।



#### अध्याय ४

## जिझासा पूर्ति की ओर

#### <del>~~?£3£3\$3£3£3~~</del>

उपर उल्लेख की गई विवेकगर्भित मानसिक मंत्रणात्रों को क्रियात्मक रूप देने के लिये उपयुक्त समय की प्रतीच्ना में श्री आत्माराम जी ने गुजरात देश की ओर प्रस्थान करने का विचार किया। उन्होंने प्राचीन जैन परम्परा के सुप्रसिद्ध शंत्रुजय-सिद्धाचल घ्यौर उज्जयन्त-गिरनार म्रादि तीर्थों की बहुत प्रशंसा सुन रक्खी थी, उनको देखने एवं उस प्रदेश में रहने वाले विद्वान् जैन मुनियों से मिलने श्रीर उनसे धर्म सम्बन्धी वार्तालाप करने की वहुत इच्छा थी। परन्तु आपके गुरु श्री जीवन राम जी ने उधर जाने की आज्ञा नहीं दी। इसलिये रतलाम का चतुर्मास समाप्त होने के बाद आपने गुजरात की स्रोर प्रस्थान न करके चित्तौड़ की खोर विहार कर दिया। रास्ते में जावरा मंदसोर नीमच और जायद वगैरह शहरों में होते हुए चित्तौड़ पहुँचे। यहां पर कुछ दिन ठहरकर चित्तौड़ के पुराने किले के खंडहरों को देखा जो कि प्राचीन त्रार्थ संस्कृति के चित्रकला प्रधान ज्यतीत गौरब का स्मरण करा रहे थे। भग्नावरोष जैन मंदिर फतेपुर के महल, ऊंचे कीर्तिस्तंभ, प्राचीन जलकुंड, सुकोशल मुनि की तपी-गुफा, पद्मिनी की सुरंग और सूर्य कुण्ड प्रभृति अनेक प्राचीन भग्नावशेपों को देखते हुए भारतीय संस्कृति के अतीत गौरव के साथ २ सांसारिक वस्तुओं की असारता और अस्थिरता का भी प्रत्यत्त अनुभव कर रहे थे। वहां से उदयपुर, नाथद्वार, कांकरोली, गंगापुर, भीलवाड़ा, सरवाड़, जयपुर, भरतपुर, मधुरा और वृन्दावन आदि स्थानों की यात्रा करते हुए कोशी के रास्ते से दिल्ली पधारे। आपकी इच्छा तो यहीं पर चौमासा करने की थी परन्तु गुरुवर्य श्री जीवन राम जी के अनुरोध से यह चतुर्मास दिल्ली के वदले आपने ''सरगथला'' प्राम में किया, जिससे वहां की जनता को आपके सदुपदेश से बहुत लाभ मिला। बिकम सं० १९९७ के इस चतुर्मास को सम्पूर्ण करके आप फिर दिल्ली में आये। यहां से बिहार करके यमुना पार खट्टा, लुहारा,बिनौली, बडौल और सोनीपत्त त्रादि शहरों में विचरने के बाद १९१८ का चतर्मास आपने दिल्ली में किया।

|    |                | ··· |  |
|----|----------------|-----|--|
| २२ | नवयुग निर्माता |     |  |
|    |                |     |  |

यहां इतना स्मरण रहे कि विद्वार में और चतुर्भास में शास्त्र स्वाध्याय और पठन पाठन का कार्य आपका निरन्तर चालू रहता था, विद्वार में कुछ कम और वर्षावास में अधिक। स्वयं स्वाध्याय करना और साथ के साधुओं को पढ़ाना यह आपका नियमबद्ध दैनिक कार्यक्रम था।

दिल्ली के चतुर्मास में आपने पंजाव के पूब्य श्री अमरसिंह जी के शिष्यों श्री मुस्ताकराय और हीरालाल जी आदि को स्थानांग अभृति आठ शास्त्रों का अध्ययन कराया और खयं भी अन्य लौकिक शास्त्रों के स्वाध्याय में संलग्न रहे।

चौमासे के बाद दिल्ली से बिहार करके सोनीपत्त, पानीपत्त आदि से होते हुए आप करनाल पधारे, यहां पर पूज्य अमरसिंह जी के चेले श्री रामबत्त, सुखदेव, बिशनचंद और चम्पालाल जी आदि आप से मिले। यहां आपने श्री विशनचन्द और रामबत्त जी को अनुयोगद्वार सूत्र का अध्ययन कराया। वहां से आप अम्बाले पधारे, यहां कुछ दिन निवास करके आपने माछीवाड़े की ओर विहार किया, रास्ते में खरड़ और रोपड़ में कुछ समय निवास किया। इस यात्रा में भी विशनचन्द और रामबत्त आदि साधु आपके साथ ही रहे और अभ्यास करते रहे इस अभ्यास में इन्होंने आचारांग-जीवाभिगम और नर्न्दा-सूत्र को आपसे पढ़ा।

रोपड़ में श्री सदानन्द नाम के एक अच्छे विद्वान् थे, इश्वकरण शास्त्र में उनकी अच्छी गति थी। इसके अतिरिक्त वे सरल स्वभावी और सब्जन पुरुष थे। उनके पास श्री आत्माराम जी ने व्याकरण का श्रध्ययन आरम्भ किया। पंडित सदानन्द जी की संप्रेम पढ़ाने की खभिरुचि और अतिभासम्पन्न आत्माराम जी की प्राहक शक्ति दोनों ने मिलावर सोने पर सहागे का काम किया। दोनों के मिलाप से वर्षों का काम महीनों में संपूर्श हुआ। श्री अनुभूति स्वरूपाचार्य के आशुवोधदायक सरल व्याकरण के सम्यग् अध्ययन से श्री आत्माराम जी के हृदय में एक प्रकाश वहुल नवीन ज्ञानज्योति का उदय हुआ जिसके लिये आप चिरकाल से लालायित थे। स्वच्छ दर्पण में यथावत् प्रतिबिग्वित होने वाले मुखादि अवयवों की भांति व्याकरण के आलोक से आलोकित हुए आपके हृदय में अब शब्हों के वास्तविक अर्थ एफट रूप से आभासित होने लगे। तब व्याकरण के अभ्यास से प्राप्त हुए स्वल्प प्रकाश में उत्तरोत्तर प्रगति करने की भावना से प्रेरित होकर आपने इस ओर और भी तीव्रगति से प्रस्थान करना आरम्भ कर दिया। जहां कहीं भी कोई शास्त्र निष्णात विद्वान मिला वहीं पर आपने उससे पढना आरम्भ किया और जीवन में तब तक विश्राम नहीं किया जबतक कि जिज्ञास्य विषय में रही हुई जिज्ञासा की पूर्ति नहीं हो पाई । फल स्वरूप जैन परंपरा के प्राकृत संस्कृत वाङमय के पारगामी होने के ऋतिरिक वैदिक परंपरा के विशाल साहित्य-समुद्र के अवगाहन में भी आपकी व्यापक शेमुपी को ऋव्याहत गति प्राप्त हुई । इस का प्रत्यत्त उदाहरण वह विशाल प्रन्थ राशि है जिसके सूजन का श्रेय ज्ञापकी प्रवीए लेखिनी को प्राप्त हुआ । इसके अतिरिक्त व्यापक शास्त्रीय बोध से प्राप्त हुए निर्मल प्रकाश में आपने धर्म प्राण साध जीवन का जो सुमार्ग निर्धारित किया, उसपर आरूढ़ होकर प्रस्थान

| <br>·· · · |           | · · ·     |       | <br> |
|------------|-----------|-----------|-------|------|
| টি         | ाज्ञासा प | रूर्ति की | त्रोर | २३   |

करते समय मार्ग में उपस्थित होने वाली विकट बाधाओं को परास्त करने एवं मार्ग विरोधी कांटों को निर्मूल करने में जिस वीरोचित साधु साहस का परिचय दिया उसका वर्णन यथावसर किया जायगा।

रोपड़ में प्राप्त हुई व्याकरण सम्बन्धी ज्ञान विभूति को हृदय की पुनीत गुफा में सुरच्ति कर लेने के वाद उपव आपने अपने बालपन की क्रीड़ास्थली जीरा नगरी की ओर प्रयाण करने का निरचय किया। मालेर कोटला पहुंचने पर आपने अपने गुरु श्री जीवनरामजी से भेट की। यहां से जीवनरामजी तो राणिया में चतुर्मास करने के लिये उधर को विहार कर गये आपने सुनाम को विहार कर दिया। सुनाम में पहुंचने पर आपको एक शिब्य की उपलव्धि हुई। यहां पर केवल शास्त्राभ्यास के लिये आपके पास रहे हुए पूज्य जमरसिंहजी के शिब्य विश्वचन्द और रामवत्त आदि साधुओं ने आपसे आज्ञा लेकर अपने गुरु के पास जाने के लिये मारवाड़ की ओर विहार कर दिया और आप समाणा, पटियाला, नाभा, रायकोट और जगरावां आदि नगरों में विचरते हुए जीरा में पधारे।

जीरा की विरह कातरा भूमि को प्रोषित भर्तृ का सन्नारी की भांति अपने स्वामी का लगभग दश वर्षे जितने लम्बे समय के बाद स्वागत करने का यह पहला ही पुण्य अवसर प्राप्त हुआ। और उसने सजल नेत्रा विरहिएी की तरह अपने प्रियतम के स्थागत में जिस मूकप्रेम का परिचय दिया वह सचेतन जगत के वाचाल प्रेम से कहीं अधिक मुल्यवान था। इधर अपनी कीडास्थली में पादन्यास करते समय मुनि श्री श्रात्मारामजी के विरक्त हृदय में भी सहसा किसी ऋलौकिक-ऋनुराग का संचार होने लगा। उन्हें ऐसा आभास होने लगा कि मानो कोई उनको अतीत की याद दिलाते हुए अपनी ओर आने और सप्रेम आतिथ्य स्वीकार करने का मूक संकेत कर रहा है। इस मूक संकेत में रही हुई सजीव प्रेरणा ने मुनि श्री आत्मारामजी को कुछ समय के लिये अपनी त्रोर त्राकर्षित करने में सफलता प्राप्त करली, अब आपके उदार मन में अपने बाल जीवन की क्रीड़ास्थती माठभूमि का प्रसुप्त रनेह कुछ चुर्गों के लिये फिर सजग होउठा । और अतीत के गर्भ में छिपी हुई जीवन की अनेक रहस्य पूर्ण घटनाओं के रेखाचित्र स्मृतिपट पर उभरने लगे। जिनके मोहक स्वरूप से आकर्षित हुआ आपका आत्मा किसी दूसरे ही लोक में विचरने लगा। यह मित्रों के साथ घूमना, यह हरे २ खेतों के दृश्य, यह नदी में तैरना, यह नदी में डूबते हुए मां बेटे को बचाने के लिये नदी में कुदना, यह प्रथवी में अंगुलियों से बनाये गये रेखाचित्र, यह ताश की रचना, यह मित्र गोष्टी का नेतृत्व, यह धर्म पिता जोधेशाह का स्तेह भरा आलिंगन, यह दीचा के विचार, प्रत्यत्त में उनका उत्कट विरोध, और यह है मातृस्नेह और उसका अटूट बन्धन इत्यादिक अतीत कालीन जीवन घटनाओं का स्मृतिलोक में अनुभव करते करते जब मनोवृत्ति में आत्मजागरण का उदय हुआ तो यह सब कुछ आपात रमणीय और चणिक मनोराज्य के सिवा और कुछ भी प्रमाणित न हुआ इसलिये ज्ञान सम्पन्न मुनि श्री आत्मारामजी अपने साथी साधु वर्ग के साथ चिरकाल से अनाथ बनी हुई जीरा नगरी को सनाथ बनाने के लिये आगे बढ़े।

|    |    | <u> </u> |              |                                        | <br> |
|----|----|----------|--------------|----------------------------------------|------|
| २४ | •• | • •      | मवयुग भिमौता |                                        |      |
|    |    |          | ·····        | ······································ | <br> |

मुनि श्री आत्माराम जी के शुभागमन की खबर मिलते ही जीरा की जनता वर्षाकालीन नदी के वेग की भांति आपके दर्शनों के लिये उमड़ पड़ी। नगर के सैंकड़ों स्त्रीपुरुष आपका स्वागत करने के लिये एक से आगे एक होकर पहुँचे। सबने नतमस्तक होकर आपका सप्रेम स्वागत किया और आपके पुनीत दर्शनों से अपने को कृतकृत्य किया। सब के साथ आप थानक-उपाश्रय में पधारे तथा पाट पर त्रिराजगान होकर सबको धर्म का उपदेश दिया जिसे सुनकर श्रोतालोग आनेन्द्र से विभोर हो उठे! आपके वचनामृत का पान करके श्रोताओं की चिरकाल से मुर्फाई हुई आशालता फिर से पल्लवित हो उठी।

कन्धे से कन्धा भिड़ाकर चलने वाले और आपके साथ खेल कूद में पूरा हिस्सा लेने वाले आपके मित्रगणा आपका हाथ पकड़ कर चलने के स्थान में अब आपके पुनीत चरणों में अपना मस्तक रखदेने में ही अपना परम सौभाग्य समफने लगे ! एवं गोदी में उठाने तथा सप्रेम मस्तक चूमने वाले और पिता से भी अधिक लाड़ प्यार करने वाले आपके धर्म पिता योधामल और आपके साथ खेल कूद की स्पर्धा में उतरने वाला उनका परिवार आज आपकी चरण धूली को अपने मस्तक पर चढाने में ही अपना आहोभाग्य समफता है ।

इस समय जीरा की जनता को श्री आत्मारामजी दो स्वरूपों में अवभासित होने लगे, एक स्पृति-गोचर दूसरा प्रत्यत्त अनुभव में आने वाला । स्पृति-गोचर वह जिसने जन्म से लेकर १६ वर्ष की आयु तक लहरा और जीरा को अपने जीवन की क्रीड़ास्थली बनाया, दूसरा वह जिसे इस समय सब धर्मनेता के रूप में प्रत्यत्त देख रहे हैं । पहला मित्रों के स्नेह का पात्र और दूसरा उनकी श्रद्धा का भाजन है । पहले की आया मं प्रत्यत्त देख रहे हैं । पहला मित्रों के स्नेह का पात्र और दूसरा उनकी श्रद्धा का भाजन है । पहले की आत्मा प्रसुप्त और दूसरे की प्रबुद्ध एवं पहला चलप्रज्ञ था जव कि दूसरा स्थितप्रज्ञ है । परन्तु मेरी दृष्टि में तो यह विभिन्नता वास्तविक नहीं किन्तु व्यावहारिक है । सत्तारूप से तो आत्मा एक अथच अभिन्न है, हां ! बाह्य व्यवहार को लेकर उसमें विभिन्नता की कल्पना भी की जा सकती है, मगर उससे आत्मगत ऐक्य में कोई बाधा नहीं आती और जैन सिद्धान्त के अनुसार तो प्रत्येक वस्तु सामान्य और विशेव उभयरूप है उसमें रहा हुआ सामान्य धर्म एकता का वोधक है जब कि विशेष धर्म उसकी विभिन्नता का परिचायक है । इसलिये नाम और अवस्था विशेब की दृष्टि से देखी गई वस्तु विभिन्न प्रतीत होती है और सामान्यआही दृष्टि से आत्मसत्ता के विचार से एक अथच आभिन्न है । अतः भेद और अभेद ये दोनों ही सापेच्य हैं ऐकान्तिक नहीं ।

लगभग दश वर्ष के अन्तर में श्री आत्मारामजी का जीरा में पधारना-जहां कि आपका आरम्भिक जीवन गुजरा हो, वहां की जनता के लिये बड़ा ही हर्षोत्पादक और उत्साहवर्द्ध क था । आपने वहां की अद्धालु जनता के सप्रेम आप्रह से १९१९ का चतुर्मास यहीं पर किया। जीरा के इस चतुर्मास में मुनि श्री आत्मारामजी को जैन परम्परा के विशुद्ध स्वरूप और उसके अनुरूप आचरणीय साधु वेष एवं धर्म सम्बन्धी अन्य तात्त्विक विषयों की छानवीन करने तथा ब्याकरणादि शास्त्रों के अभ्यास में अधिक प्रगति करने का पर्याप्त श्रवसर मिला। फल स्वरूप, वस्तु तत्त्व के याथर्थ निर्णय की ओर मन्दगति से प्रस्थान करने वाली जिज्ञासा में फिर से

| <br>         | <br> | <br> |                 |              | <br> | <br><u> </u> |
|--------------|------|------|-----------------|--------------|------|--------------|
|              |      | f    | जेज्ञासा पूर्ति | र्ग की क्रोर |      | રપ્ર         |
| <br><u> </u> | <br> | <br> |                 |              |      | <br>         |

वेग का आरम्भ हुआ। जिस मातृभूमि ने आज से दश वर्ष पूर्व जीवन के विकास मार्ग की ओर प्रस्थित होने का संकेत किया था वही आज उस मार्ग में उचित संशोधन करने की सबल प्रेरणा दे रही है। यही तो है हित-चिन्तक मातृजनोचित साधुकर्तव्य की सजीव भलक ! आखा ।

हां ! इस सन्दर्भ में एक बात का जिकर करना रह गया जो कि इससे पूर्व ही किया जाना चाहिये था। पूच्य अमरसिंहजी के शिष्य श्री विरनचन्द और रामवत्त्रजी ठ्यादि साधुओं ने ठ्यपने गुरु के पास जाने के लिये मारवाड़ की ओर विहार करते समय श्रापसे कहा—महाराज ! आप जानते हैं कि इस समय पंजाब में अजीव पंथ § का कितना जोर है ? यदि इसका प्रतिरोध न किया गया तो अपने सम्प्रदाय को बहुत धका लगेगा। हमारे देखते देखते इस मत के अनुयायियों की संख्या में काफी घृद्धि होगई है। वे सव अपने में से ही जारहे हैं इस लिये इस मत की जड़ को खोखला करने अथच इसका समूल नाश करने की ओर अवश्य प्रयास होना चाहिये। परन्तु यह काम किसी साधारण व्यक्ति के करने का नहीं इसे तो आप जैसा प्रतिमा-सम्पन्न प्रमावशाली महापुरुष ही कर सकता है। छतः हमारी आपसे सानुरोध प्रार्थना है कि आप इस ओर जवश्य ध्यान दें और इस पन्ध का समूलोन्मूलन करने के लिये कटिबद्ध हो जाँय इससे हमारे गुरुजी को बहुत प्रसन्नता होगी और आपका यश फैलेगा। परन्तु इसके उत्तर में आपने—"देखा जावगा" केवल इतना ही कहकर अपने गंतव्य स्थान की ओर प्रस्थान कर दिया। मला ! जिस महापुरुष की प्रकाश बहुल दर्षि में जीव और ज्ञजीव दोनों ही पन्ध कुपन्ध अथच हेय प्रतीत होते हों उसके सन्मुख इस नगएय प्रार्थना का क्या मूल्य ?



ह पंजाय देश में द्व दंकों के दो फिरके हैं। एक अनाज में जीव मानता है जब कि दूसरा नहीं मानता, जो नहीं मानता वह अजीव पंथ के नाम से प्रसिद्ध है।

#### ऋध्याय ५

## सन्त-रात्न के समागम में

#### 2765920

चातुर्मांस के समाप्त होते ही ज़ीरा से आपने आगरा की ओर प्रस्थान किया। अब आप किसी ऐसे विद्वान् मुनि की खोज में थे कि जो शास्त्र निष्णात होने के अतिरिक्त उदार मनोवृत्ति का भी हो। और वस्तु तत्त्व के स्वरूप को उसके अनुरूप ही वर्षन करना अपना साधु जनोचित कर्तव्य समभता हो।

धर्मोंपजीबी सम्प्रदायों में कतिपय ऐसे विद्वान साधु भी देखने में आते हैं कि जो वस्तु तत्त्व के यथार्थ स्वरूप को भलीभांति समभते और उस पर आन्तरिक श्रद्धान रखते हुए भी व्यक्त रूप से सर्व साधारण में उसका प्रचार करने के लिये अपने आपको सर्वथा असमर्थ पाते हैं परन्तु यदि कोई योग्य अधिकारी सची जिज्ञासा को लेकर उनके सन्मुख उपस्थित होता है तो उसके सामने वे अपना हृदय स्पष्ट रूप से खोल देते हैं। उस समय उन्हें तनिक भी संकोच नहीं होता, संकोच भी क्यों हो ? जब कि वे ऐसे समय की प्रतीच्चा कर रहे हों।

स्थानकवासी सम्प्रदाय में उस समय के विद्वान साधुओं में श्री मनोहरदासजी के समुदाय-टोले के वृद्ध पंडित मुनि श्री रत्नचन्दजी का नाम उक्त प्रकृति के विद्वानों में विशेष उल्लेखनीय है। आप जैनागमों के अच्छे अभ्यासी थे और आगमों के प्राचीन भाव्य और टीकादि में स्फुट किये गये अर्थों को ही यथार्थ सममते और उन पर आस्था रखते थे। दूसरे शब्दों में-उनका वाह्य आचार व्यवहार तो ढूंदुक पंथ का ही था परन्तु अन्तरंग तो उनका प्राचीन शुद्ध सनातन जैन परंपरा के शास्त्रीय आचारों का ही अनुगामी था।

इधर जीरा से विहार करके प्रामानुप्राम विचरते हुए. श्री आत्मारामजी आगरे में पहुंचे । आगरे में आने का उनका उद्देश्य था मुनि श्री रत्नचन्दजी के सहवास में कुछ समय रहकर ज्ञानाभ्यास में प्रगति करना और अपने सन्देह-दोलायित मानस को एक केन्द्र पर स्थिर करना। इसके लिये आगरे का चतुर्मास श्रापके जीवन में सबसे अधिक महत्वपूर्ण प्रमाधित हुआ। मुनि श्री रत्नचन्द जी के पुण्य सहवास में

|      |                        | 24 | b |
|------|------------------------|----|---|
|      | सन्त रत्न के समागम में | ~* |   |
| <br> |                        |    | - |

आपको बौद्धिक विकास और मानसिक स्थिरता दोनों ही उपलब्ध हुए। सुब्ववस्थित शास्त्रीय-बोध और असंदिग्ध मनोवृत्ति वही तो दो जीवन निर्माण के आधार स्तम्भ हैं ? इन्हीं के आधार पर आध्यात्मिक जीवन के भव्यप्रासाद का सुचारु निर्माण सम्पन्न होता है।

श्री त्रात्माराम जी ने मुनि श्री रत्नचन्द जी का नाम तो बहुत दिनों से सुन रक्खा था परन्तु उनके दर्शन का सौभाग्य उनको इससे पहले प्राप्त नहीं हुन्त्रा था इघर मुनि श्री रत्नचन्द जी भी श्री त्रात्माराम जी के नाम से तो परिचित थे, झौर उनको मिलने की उनके मनमें श्रमिलाषा थी मगर इसके लिये वे विवश थे। दोनों त्रोर से जागृत हुई अभिलाषाओं की पूर्ति उनके आपस के मिलाप में निहित थी जो कि समय सापेच्च था। शारीरिक अथवा मानसिक कोई भी कार्य क्यों न हो उसकी निष्पत्ति समय की अपेचा रखती है। अन्य सभी कारण-सामग्री के रहते हुए भी समय से पहले कोई भी कार्य निष्पन्न या सफल नहीं हो सकता इसी प्रकार उक्त दोनों मुनिजनों की चिरंतन शुभ ऋभिलाषाओं की पूर्ति का समय जब निकट आया तो दोनों सक्रिय हो उठी-एक गति रूप में दूसरी आकर्षणरूप में, मिलन की भावना दोनों में है फलस्वरूप जीरा से चलकर श्री त्यात्माराम जी आगरे पहुँचे और आगरे में विराजे हुए मुनि श्री रत्नचन्दजी ने उनका सहर्ष स्वागत किश्र। दोनों मुनियों ने एक दूसरे का साधु स्वागत करते हुए मानसिक त्र्यालिंगन द्वारा अपनी चिरन्तन मिलन की ऋभिलाषा को एक दूसरे के सहयोग से पूर्ण करने के साथ २ अपूर्व शान्तरस का स्थायी अनुभव प्राप्त किया। मुनि श्री आत्माराम जी चाहते थे कि उन्हें कोई शास्त्र निष्णात उदारात्मा योग्य विद्यागुरु मिले और इधर मुनि श्री रत्नचन्द्र जी भी चाहते थे कि उन्हें कोई सुयोग्य पात्र विद्यार्थी मिले जिस में वे ऋपने चिरकालार्जित विद्याधन को प्रतिष्ठित करके कर्तव्य भार से मुक्त हों। समय आया दोनों के शुभ मनोरथ पूरे हुए। आत्माराम जी को अभिलषित विद्यासुरु मिल गये और श्री रत्नचन्दजी को मनोनीत विद्यार्थी की प्राप्ति हो गई। दोनों के मिलाप ने सोने पर सुहागे का काम किया जिसकी फज श्रति का उल्लेख जैन परम्परा के इतिहास में सुवर्णाचरों से किया जायगा ।

मुनि श्री रत्तचन्द जी ने श्री आत्माराम जी को निम्नलिखित शास्त्रों का मननपूर्वक सुचारुरूप से परावर्तन कराया-आचारांग, स्थानांग, सूत्रकृतांग, समवायांग, व्याख्याप्रज्ञप्रि, प्रज्ञापना, नन्दी, वृहत्कल्प, व्यवहार, निशीथ, दशाश्रुतस्कन्ध, षट्कर्मधन्थ, संग्रहणी, चेत्रसमास, सिद्ध पंचाशिका, सिद्धपाहुड़, निगोद छत्तीसी पुद्गल छत्तीसी, लोकनाडी द्वात्रिंशिका और नयचक्रमार आदि।

इन प्रन्थों के पठन पाठन के समय दोनों महानुभावों में तात्त्विक विषयों से सम्वन्ध रखने वाले विचार विनिमय में अनेक प्रकार की नई २ वातें सन्मुख आतीं और उनका सन्तोषजनक समाधान होता। और कभी २ विनोदपूर्ण चर्चा भी होती। जब तक गुरु शिष्य की परीचा नहीं कर लेता, उसके हृदय को अन्छी तरह से टटोल नहीं लेता तब तक उसके सन्मुख वह अपना हार्ट प्रकट नहीं करपाता। पठन पाठन और विचार विनिमय करते कराते कुछ समय वीत जाने के बाद एक दिन मुनि श्री रत्नचन्द जी ने कहा-

| रंद | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|
|     |                |  |

प्रिय आत्माराम ! तुम कहां २ विचरे ? क्या २ अध्ययन किया ? विहार यात्रा में तुम किन २ विद्वानों के संसर्ग में आये ? वहां से तुमको क्या अनुभव मिला ? अपनी सम्प्रदाय के आचार विचारों के सम्यन्ध में तुम्हारी निश्चित धारणा क्या है ? तुमने इनके विषय में कभी स्वतंत्ररूप से स्वयं भी उहापोह किया है ? और उस उहापोह से तुम किस निश्चय पर पहुँचे ? इत्यादि सभी वातों का स्पष्ट शब्दों में उत्तर दो ? तब श्री आत्माराम जी ने अपने दीत्ता काल से लेकर आगरे पहुँचने तक आपनी सारी जीवनचर्या को विगतवार कह सुनाया जिसमें जीवन की बाह्य और अन्तरंग दोनों परिस्थितियों का विशद वर्णन था। उपर उल्लेख किये गये इन के संत्तिप्त स्वरूप से पाठक तो सुपरिचित ही हैं।

श्री आत्माराम जी की रहस्य पूर्ण जीवनचर्या की कहानी को सुनकर श्री रत्नचन्दजी वड़े प्रसन्न हुए और उनको गले लगाते हुए गद्गद् वाणी से बोले—कि आज मेरी चिरकाल से मुर्फाई हुई आशा-लता को पल्लवित और पुष्पित होने का सुनिश्चित सद्भाग्य प्राप्त हुआ। मुफे तुम्हारे जैसे प्रतिभाशाली सत्यगवेषक की ही आवश्यकता थी। आत्म-दौर्बल्य तथा अन्य कतिपय अनिवार्य प्रतिबन्धों से जो विचार मेरी मानस-परिधि से बाहर नहीं निकलने पाये उन्हें तुम्हारे सहयोग से किसी दिन विश्वमें प्रसारित होने का सुअवसर प्राप्त होगा ऐसा मुफे पूर्ण विश्वास है। इसलिये आज से मैं अपना कोई भी हार्दिकभाव तुमसे छिपाये नहीं रखूंगा और धर्म सम्बन्धी प्रत्येक विषय के यधार्थ स्वरूप को न्यष्ट शब्दों में तुम्हारे सन्मुख उपस्थित करने का यत्न करू गा। तुम्हारे जैसे सत्यगवेषक योग्य अधिकारी का मिलना यदि असम्भव नहीं तो कठिन अवश्य है।

श्री आत्माराम जी हाथ जोड़ कर बड़ी नम्रता से-महाराज ! आपकी इस अनन्य ऊपा का मैं बहुत २ आभारी हूँ। इससे बढ़कर मेरा सद्भाग्य और क्या हो सकता है जो आप जैसे महापुरुष मेरे जैसे साधारण व्यक्ति पर इतना प्रेम दर्शा रहे हैं। मेरे जैसे शिष्य तो अनेक मिलेंगे परन्तु आप जैसे उदार चित्त विशिष्ट-झानवान विद्यागुरुओं का मिलना नितान्त कठिन है। आप ही के पास ज्ञानाभ्यास करते हुए मुमे जो आनन्द प्राप्त होता है उसे शब्दों में व्यक्त करना मेरी शक्ति से बाहर है।

इसके बाद प्रतिदिन के एकान्त सरसंग में विवादास्पदीभूत हर एक विषय की शास्त्रीय चर्चा हुत्र्या करती दोनों महानुभाव मन से एक दूसरे के ऋधिक समीप ऋागये । इसलिये जो भी वार्तालाप होता खुले दिल से होता, श्रौर उसमें तात्त्विक विवेचन के साथ साथ विनोद की भी पर्याप्त मात्रा रहती ।

स्वमत के सिद्धान्तों का पर्यालोचन करते समय कभी कभी आपका परस्पर बड़ा मनोरखक वार्तालाप होता-जिसका महाराज श्री के मुखारविन्द से सुना और स्मृतिपट पर रहा हुआ सारांश इस प्रकार है— श्री रत्तचन्दजी—भाई आत्माराम ! वास्तव में अपने हैं तो लौंका और लवजी के, मगर जवरदस्ती से महावीर के बन रहे हैं। यदि निष्पत्त होकर विचार करें तो अपनी वेषभूषा और आचार विचार सब भगवान महावीर द्वारा निर्दिष्टमार्ग से विपरीत ही जान पड़ते हैं।

१--श्री भगवती सूत्र ३२ सूत्रों में से एक है उसमें द्वादशांगी गरिएपिटक का संद्तेप से नामोल्लेख कर के अन्य सब अंगों के लिए श्री नन्दीसुत्र के नाम का संकेत करते हुए सुत्रार्थ करने के जो तीन प्रकार बतलाये हैं। S उसको हम या हमारे पंथ वाले कहां स्वीकार करते हैं ? जब हम लोग निर्युक्ति को ही मान्य नहीं रखते तो निर्युति मिश्रित और निर्विशेष अर्थ का ज्ञान ही कैमे होगा ? इसलिये ३२ सूत्रों की मान्यता भी केवल कथन मात्र है।

S "मगवती सूत्र का वह पाठ इस प्रकार ई- कई विहंगां भंते ! गगिापिडए पन्न ते, गोथमा ! दुवालसंगे श्चंगपरूवखा माणियव्वा जहा नन्दीए जाव सुत्तत्त्वो खुलु पटमो, वीद्यो निजुत्ति –मीफिय्रो भणित्रो, तङ्ग्रीय निख्वसेसी एस विही होइ असुआंगे" (शतक-२४ उद्देश-३)

'सुत्त स्थो खल्ल पढ़मो?'-इत्यादि गाथा नन्दीसूत्र में भी इसी प्रकार ज्याती है । इसका संन्तित्र मावार्थ यह है-प्रथम सूत्रार्थ देना, पीछे निर्युक्ति मिश्रित पाठ देना, तदनन्तर निर्विशेष अर्थात् सम्प्रणे अर्थ देना । यह तीन प्रकार की सूत्र-ब्वाख्या का निर्देश मुल युत्र में किया गया है।

सम्पन्न देखने की इच्छा रखता है।

आत्मारामजी--हां महाराज ! मैंने भी जहां तक विचार किया है, मुमे भी ऐसा ही भान होता है ! आगम प्रन्थों के सम्यग् अभ्यास से मैं तो ऋव इसी नतीजे पर पहुँचा हूँ कि खपने मत वाले जो यह कहते हैं कि हम केवल ३२ सुत्रों को मानते हैं, वह भी मूल सुत्रों के मूलार्थ मात्र को, न कि उनपर व्याख्या रूप से रचे गये पूर्वाचार्यों के निर्यक्ति, भाष्य, चुर्ग्री और टीका त्रादि के अर्थों को भी मानते हैं। परन्तु इसपर कुछ गम्भीरता से विचार करता हूँ तो उनका यह कथन कोरा कथन मात्र ही है, जानते हुए भी व्यवहार में तो वे इनको भी नहीं मानते।

श्री रत्नचन्द्रजी-जानते हुए भी, वह कैसे ? जरा इसको स्पष्ट करो ?

त्रात्मारामजी—महाराज ! त्राप स्वयं सब कुछ जानते हुए भी मुझ से पूछ रहे हैं ? इसमें तो कोई रहस्य छिपा हुआ मालूम देता है। मैं जहां तक समभा हूँ आप अपने शिष्य की परीचा ले रहे हैं कि इसको जो वुछ पढ़ाया गया है उसका परिएामन इसके हृदय में कैसा और कहां तक हुआ है ?

श्री रत्नचन्द् जी-हां भाई ! पूछा तो इसी विचार से है। जैसे पिता पुत्र को अपने से अधिक देखना चाहता है उसी प्रकार विद्यासुरु भी अपने शिष्य को अपने से अधिक ज्ञानवान और अधिक विचार-

| ······································ |         |          |
|----------------------------------------|---------|----------|
| ३०                                     | नत्रयुग | निर्माता |
|                                        |         |          |

२—इसके ऋतिरिक्त पूर्वाचार्यों के किये हुए निर्युक्ति भाष्य और टीका ऋादि के बिना ऋागम—गत मूल पाठ के अर्थ का पता ही नहीं लगता, एक उदाहरण लीजिये ? समवायांग सूत्र में एक पाठ ऋाता है–

''तेगं कालेगं तेगं समएगं कप्पस्स समोसरणं गेयव्वं जावगणहरा सावचा निरवचा बोच्छित्रा"

इसका परमार्थ पूर्वाचार्यों की व्याख्या की सहायता के बिना कुछ भी समभ में नहीं आसकता। उक्त पाठ का अत्तरार्थ तो इतना ही प्रतीत होता है-कि उस काल और उस समय में कल्प का समोसरण जानना, जहां तक गणधर सापत्य-शिष्य सहित और निरपत्य-शिष्य रहित विच्छिन्न हुए। परन्तु इतने मात्र से इस सूत्र का कुछ भी परमार्थ समभ में नहीं आता। सूत्रगत ''कप्परस समोसरणं'' कल्प का समोसरण क्या वस्तु है ? और कल्प से यहां क्या अभिप्रेत है ? इसका उत्तर मूल वत्तीस सूत्रों में वर्षों ढूंढने पर भी नहीं मिलेगा।

श्री रत्नचन्द्रजी—तभी तो मैंने पठन पाठन आरम्भ करते समय सब से प्रथम कहा था कि आगमों के अभ्यास में जबतक उनपर रचेगये पूर्वाचार्यों की निर्युक्ति, माध्य, चूर्णी और टीका आदि प्रन्थों का बिरोष आश्रय न लिया जावे तबतक आगमों का रहस्य प्राप्त होना दुर्लभ है और उनके पर्यालोचन में संस्कृत प्राक्ठन के विशिष्ट-ज्ञान के अतिरिक्त व्याकरणादि अन्य शास्त्रों का ज्ञान भी अपेद्धित है। सो उसकी ओर तो हमारे मत वाले ध्यान ही नहीं देते।

आत्मारामजी—न महाराज ! केवल ध्यान नहीं देते इतना ही नहीं किन्तु उसका मरसक विरोध भी करते हैं । श्रोर व्याकरण को व्याधिकरण कहते हैं । मैं एक वक्त जयपुर में गया तो मुभे एक दो कट्टर ढूंढ़क पंथी श्रावकों ने कहा कि झाप ने व्याकरण हरगिज न पढ़ना । यदि पढ़ोगे तो तुम्हारी श्रद्धा बिगड़ जावेगी और जिनमत पर से आस्था उठ जावेगी । महाराज ! क्या कहूँ न जाने उनके इन वचनों का मेरे हृदय पर कैसे प्रभाध पढ़गया ? मैं भी इसी विचार का बनगया और कई वर्षांतक इस मूर्खता का शिकार बना रहा जिसका मुके अधिक से अधिक पश्चाताप होता है । मैं उन दिनों यह सोच भी नहीं सका कि इन लोगों का यह उपदेश मेरी झान प्रगति में एक बड़ी से बड़ी रुकाघट है । परन्तु सौभाग्यवश जब मुफे एक विद्वान का सहयोग प्राप्त हुआ और मैंने उनके सदुपदेश से व्याकरण का व्यध्ययन शुरु किया तथा शब्दार्थ का वोध होने पर जव मैंने अपने पहले रटे हुए सूत्र–पाठों के द्यर्थ पर ध्यान दिया तो मुफे आश्चर्य ही नहीं किन्तु घृणा भी हुई, अपनी प्रगढ़ मूर्खता पर ध्यान देते हुए मुफे मन ही मन बहुत लजित होना पड़ा । यदि मैं कुछ समय पहले ही व्याकरण आदि का अभ्यास आरम्भ कर देता एवं न्याय तथा काह्यकोशादि का आभ्यास कर लेता तो मैं इतने दिन तक इस मिध्या भ्रमजाल में फंसा न रहता ।

#### सन्त रत्न के समागम में

जो व्यक्ति श्रनेक विध कष्टों को सहन करके भी अपने साध्य को प्राप्त करलेता है उसके हर्षांतिरेक के प्रबल प्रवाह में फेलेहुए सभी कष्ट तिनकों की तरह बह जाते हैं । इसमें सन्देह नहीं कि तुम्हारे साधु जीवन के कतिपथ वर्ष-जोिक विशिष्ट ज्ञानाभ्यास के लिये नितान्त उपयोगी थे] त्राजा के गलस्तनों की भांति निष्फल ही निकले, जिनका ध्यान करते हुए मेरे हृदय में भी कुछ खेद होता है, परन्तु आज तुम्हें प्राप्त हुई विशिष्ट-ज्ञान-सम्पदा के आगे मेरा यह खेद बिलकुल नगण्य है। अपने पंथ वाले आगमोद्धि के सर्वे सर्वा पारगामी विशिष्ट ज्ञान संपन्न पूर्वाचार्यों के यथार्थ ऋथों की ऋवहेलना क्यों करते हैं ? उनके सद्यन्थों को क्यों ऋमान्य श्रथच अप्रामाणिक कहा जाता है ?इसका रहस्य तुमसे छिपा हुआ नहीं, आगमों के व्याख्यान रूप पूर्वाचार्थों के प्रन्थों को मान्य रखने का ऋर्थ होता है ढुंढक सम्प्रदाय का समूलोन्मूलन । कारण कि इस सम्प्रदाय के मूल पुरुष "लौंका" जो विक्रम की सोलवीं शताब्दी के झारम्भ में जन्मे, और वर्षों तक जैन परम्परा के शास्त्रीय सिद्धान्त-रूप जिनमूर्ति की उपासना करते रहे । दैव संयोग से यतियों द्वारा अपमानित होने और अनार्य संस्कृति से प्रभावित होने के कारण उन्होंने जैन परम्परा में सब से प्रथम मूर्ति पूजा की उत्थापना का श्री गर्ऐश किया. और उसके बाद तो "अन्धेनैव नीयमानः यथान्धः" के अनुसार येन केन उपायेन मूर्ति पूजा की उत्थापना को अपना परम कर्तव्य मानने लगे। इसके लिये मूर्तिं सम्बन्धी आगम पाठों के मनमाने अर्थ करके भोली जनता को अपने मत के अनुयायी बनाने के प्रयत्न चालू रक्खे जो कि आज तक जारी हैं । आगम-विहित मर्तिपजा को आगम-वाह्य प्रमाखित करने के लिये आगमगत-"अरिहंत चेइयाइं" का कहीं अरिहन्त का ज्ञान.कहीं अरिहत के साधु इत्यादि आगम विपरीत अर्थों की प्ररूपणा करके अज्ञ जनना में प्रतिष्ठा के भाजन बनने का प्रयास होने लगा, एवं जहां कहीं "जिन पडिमा" पाठ आया वहां "जिन" शब्द का कामदेव अर्थ करने का भी साहस किया। इसी अकार देवों के द्वारा की जाने वाली शाखत जिन प्रतिमाओं की पूजा को ''देवकरणी'' कह कर बला टाली और सतीधुरीए। द्रोपदी की पूजा को मिथ्या दृष्टि की पूजा कहकर अपने पांडित्य का प्रदर्शन किया।

अगर ये लोग पूर्वाचार्यों के रचेहुए निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णी और टीका आदि को मान्य करें तो फिर चैत्य के साधु या ज्ञान अर्थ को कहां स्थान मिल सकता है और "जिन" शब्द का कामदेव अर्थ करने का किसमें साहस हो सकता है ? इसी प्रकार सूर्याभदेव की की हुई पूजा और उसके अनुसार किये जाने वाले सती द्रौपदी के पूजन की अवहेलना करने का भी कोई दम नहीं भरसकता । निर्युक्ति, भाष्य और टीकाहि के न मानने में यही एक हेतु है । परन्तु इनके विना आगमों के परमार्थ को जानने में जो जो खड़चने आती हैं उनका तुम्हारे शास्त्राभ्यास के समय अनेक वार वर्णन किया जाचुका है, उनमें से समवायांग सूत्रका प्रस्तुन पाठ भी एक है, प्रस्तुत सूत्रगत "कप्परस समोसरणं ऐयव्वं" का परमार्थ-[जैसे कि तुमने कहा है] ३२ सृत्रों के मूलार्थ में ढूढ़ना वैसाही है जैसा कि तैल की इच्छा से वालुका के कर्णो को एकत्रित करके पीलने का यत्न करना । कल्प और समोसरण इन दो शब्दों का यथार्थ भाव समभने के लिये पूर्वाचार्यों की प्रामाणिक टीका आदि का अवलोकन करना होगा। ये लो समवायांग सूत्र की प्राचीनवृत्ति, निकालो इसमें से प्रस्तुत पाठ सम्बन्धी स्थल जो कि तुमको पहले ही अभयस्त है ।

|    |           | · · · · · · · · · | <br>— | <br>···- ·— |  |
|----|-----------|-------------------|-------|-------------|--|
|    | ~ ^ ^     | c                 |       |             |  |
| ३२ | त्रवया नि | THE               |       |             |  |
|    |           |                   |       |             |  |
|    |           |                   | <br>  | <br>        |  |
|    |           |                   |       |             |  |

त्रात्माराम जी पुस्तक को हाथ में लेकर--महाराज ! समवायांग सूत्र की इस हस्तलिखित सटीक प्रति के स्नन्त में जो कुछ लिखा है पहले इसे त्राप सुनलें, बाकी की बात पर पीछे विचार करलिया जावेगा।

श्री रत्नचन्द जी-श्वच्छा पहले उसी को सुनात्रो ?

व्यात्माराम जी—तथास्तु बड़ी ऋपा गुरुदेव !वह पाठ इस प्रकार है—

"एकादशसु शतेष्वथ विंशत्यधिकेषु विक्रम समानाम् ।

अग्रहिल पाटक नगरे रचिता समवाय टीकेयम् ॥"

श्री रत्नचन्द जी-इस का भावार्थ भी तुम्हीं सुनाश्री ?

आत्माराम जी-बहुत अच्छा कृपानाथ ! लो भावार्थ सुनो-इस श्लोक का अत्तरार्थ यह है कि मैंने विक्रम सम्बत् ११२० में अणहिल पाटक नाम के नगर में समवायांग सूत्र की यह टीका रची है। इसके अतिरिक्त इस टीका के रचयिता ने अपना नाम अभयदेवसूरि लिखा है और साथ ही अपनी गुरु शिष्य परम्परा का भी परिचय दे दिया है । यथा---श्री जिनेश्वरसूरि, श्री बुद्धिसागरसूरि और उनके गुरु श्री वर्द्ध मानसूरि के नाम का उल्लेख किया है। इतना सुना चुकने के बाद श्री आत्माराम जी बोले-महाराज! टीका के इस प्रशस्ति लेख से तो यही प्रमाणित होता है कि प्रस्तुत टीका के रचयिता श्री अभयदेवसूरि, हमारे पंथ के जन्मदाता श्री लौंका श्रौर लवजी से अनुमान चार सौ वर्ष पहले हुए हैं । इनका सत्ता समय वि० की बारवीं शताब्दी का श्रारम्भ है जब कि श्री लौंका और लवजी सोलवीं और अठारवीं शताब्दी में हुए हैं। इतनी प्राचीन प्रामाणिक टीका की अवहेलना करना मेरे विचार में या तो सरासर मूर्खता है या महान दुराग्रह ।इसके अतिरिक्त जब हम एक तरफ श्री अभयदेवसूरि की प्रतिभा और विद्वत्ता को देखते हैं तथा दुसरी ओर श्रीलौंका जी और लवजी का लिखा हुआ एक अत्तर भी नहीं देख पाते-[जिससे कि उनकी ज्ञानसम्पत्ति का पता चल सके ] तब हमारा मन अपने मत के सम्बन्ध में जो कुछ सोचता है उसे व्यक्त करते हुए कुपानाथ ! मुमे तो अब लज्जा आती है पहले तो मेरा ख्याल था कि हर एक धार्मिक सम्प्रदाय का प्रवर्तक अर्थात जन्मदाता चारित्रशील और विशिष्ट-ज्ञानसम्पन्न व्यक्ति ही होता है या होना चाहिए परन्तु जव अपनी सम्प्रदाय के मूल पुरुषों की ओर ध्यान दिया जाता है तो यह कहने और मानने के लिये बाधित होना पड़ता है कि ज्ञान और चारित्रशून्य व्यक्ति भी मत-पंथ या सम्प्रदायों का सूजन कर सकते हैं।

श्री रत्नचन्दजी—भाई श्रात्माराम ! ऋकेले अभयदेवसूरि की ही क्या बात करते हो इन से भी पहले बहुत से श्राचार्यों ने श्रागमों पर विस्तृत भाष्य और टीकायें लिखी हैं। श्री अभयदेवसूरि से बहुत पहले श्री शीलांगसूरि ने श्रागमों पर टीकायें लिखी हैं उनकी टीकाओं में से इस समय केवल श्राचारांग और सुयगड़ांग इन दो आगमों की टीकायें ही उपलब्ध होती हैं, और इनसे भी बहुत पहले आगमों पर वृहत्काय भाष्य

#### सन्त रत्न के समागम में

लिखने वाले श्री गन्धहस्ती आचार्य हुए हैं जिनका भाष्य गन्धहस्ती महाभाष्य के नाम से विख्यात है। परन्तु उसका तो अब केवल नाम ही सुनने में आता है श्री शीलांगाचार्य के समय में तो वह उपलब्ध था कारण कि श्री शीलांगस्त्ररि ने अपनी टीका के आरम्भ में उस का उल्लेख किया है और उसी को अपनी व्याख्या का आधार बतलाया है। § एवं उससे भी पहले चतुर्दश पूर्वधारी पंचम श्रुतकेवली श्री भद्रवाहु स्वामी ने आगमों की व्याख्या रूप निर्युक्तियों की रचना की है इन्हीं आगममूलक निर्युक्तियों के अभिप्राय को स्पष्ठ करने के लिये आचार्य श्री गन्धहस्ती, श्री शीलांगाचार्य, श्री अभयदेवस्त्ररि, श्री हरिभद्रसूरि और आचार्य श्री मलयगिरि आदि विद्वानों ने आगमों पर भिन्न भिन्न नाम से विशद विवेचन किये हैं। परन्तु हमारी सम्प्रदाय वाले तो इनमें से किसी एक को भी मान्य नहीं रखते, अधिक क्या कहूँ इन का तो बाबा आदम ही सबसे निराला है। अस्तु, अब तुम अन्य वातों को छोड़कर समवायांग सूत्र की प्रस्तुत गाथा की टीका के स्थल को निकालो और पढ़ो। देखें श्री अभयदेव सूरि ने "कप्पस्स समोसरणं सेयव्वं" की क्या का के स्थल

श्री आत्मारामजी-बहुत अच्छा महाराज ! कहकर टीका के उक्त स्थलको निकाल कर पढ़ने लगे---

"एते च पूर्वो दिता अर्थाः समवसरणस्थितेन भगवता देशिता इति समवसरण वक्रव्यतामाह-"तेणं कालेणं तेणं समएणं कप्पस्स समोसरणं सेयव्वं" इह राकारौ वाक्यालंकारार्थौ अतस्ते इति प्राकृतत्वात् तस्मिन् काले सामान्येन दुषम सुषमा लच्चसे तस्मिन् समये विशिष्टे यत्र भगवान् एवं विहरतिस्मेति "कप्पस्स समोसरणं नेयव्वंत्ति" इहावसरे कल्प-भाष्य-क्रमेण समवसरण वक्रव्यता क्रेया सा चावश्यकोक्राया न व्यतिस्वित्ते । वाचनान्तरे तु पर्युषणा कल्पोक्र क्रमेसेप्टितम्, कियद्दूरमित्याह-जावगसेत्यादि, तत्र गर्णधरः पंचमः सुधर्माख्यः सापत्यः शेषा निरपत्याः अविद्यमान शिष्य सन्ततय इत्यर्थः । "वोच्छिन्न त्ति" सिद्धा इति । परिनिव्युया गर्णहरा जीयन्ते नापरा नव जणाउ । इंदभूइ सुहम्मो य रायगिहे निब्वुए वीरे" ।

भावार्थ—ये पूर्वोक़ अर्थ अमरा भगवान महावीर स्वामी ने समयसरएा में बैठकर कहे हैं, इस सम्बन्ध से समवसरएा की वकव्यता अर्थात् स्वरूप कहते हैं—तेएां कालेएां तेएां समएएां कष्परस समोसरएां नेयव्वं" इत्यादि । यहां दोनों एांकार वाक्यालंकार में जानने । ते अर्थात तिस कालमें-सामान्यतया दुपम सुषम कालमें-[चौथे आरे में] और उस विशिष्ट समय में जिस समय भगवात इस प्रकार विचरते थे कल्पभाष्य में कहे हुए

तस्मात् सुखवोधार्थं गण्हाम्यहमंजसासारम् ॥ ३ ॥

<sup>§</sup> शास्त्र वरीच्चा विवरणमतिगहनं च गन्धहरितकृतम् ।

<sup>[</sup> ग्राचारांगसूत्र प्रू० ३ ]

| ३४ | नवयुग निर्माता |  |
|----|----------------|--|
|    |                |  |

कम से समवसरण का स्वरूप जानना और कल्पभाष्य में कहा हुआ समवसरण का स्वरूप आवश्यक में कहे हुए समवसरण के स्वरूप से भिन्न नहीं है । तथा त्राचनान्तर में पर्युवणा कल्प में कहे हुए कम से समवसरण का स्वरूप जानना । कहांतक जानना ? अब इसका स्पष्टीकरण करते हैं—-पांचवें गणधर श्री सुधर्मा स्वामी सापत्य अर्थात शिष्य सहित और शेष गणधर निरपत्य-शिष्य बिना के मुक्ति को प्राप्त हुए, वहां तक समवसरण का स्वरूप सममना । यही वात निर्युक्तिकार कहते हैं--नवगणधर तो श्रमण भगवान महावीर के जीते जी मोच गये और इन्द्रभूति तथा सुधर्मास्वामी ये दो गणधर भगवान महावीर स्वामी के निर्वाण के बाद राजगृही नगरी में मोच्न पवारे ।

श्री रत्नचन्द्रजी-तुमने इस टीका पाठ का क्या परमार्थ समभा ?

आत्मारामजी-महाराज ! मैंने तो इसका यह परमार्थ समका है कि समवसरए का यथार्थ स्वरूप देखने के आभिलाषी को कल्पभाष्य-[ जो कि वृहत्कल्प भाष्य के नाम से प्रसिद्ध है ] और आवश्यक सूत्र एवं पर्युवएगकल्प, जो कि दशाश्रुत स्कन्ध के आठवें अध्ययन रूप है और जो मूर्तिपूजक परम्परा में कल्पसूत्र के नाम से विख्यात है--इन तीनों सूत्रों को देखना और मान्य करना चाहिये । इसके सिवा और कोई गति नहीं । समवायांग सूत्र के इस मूल पाठ से प्रामाणिक कोटि में परिगणित होने वाले इन तीनों सूत्रों को अमान्य रखने का अर्थ तो यह होता है कि हमारी ३२ सूत्रों की मान्यता भी केवल कथन मात्र है वास्तव में हम इनको भी नहीं मानते । और यदि वास्तव में बिचार किया जाय तो श्री स्थानांग सूत्र में जो तीन प्रकार के प्रत्यनीक \* कहे हैं वेहमारी संम्प्रदाय पर प्रत्यत्त रूप में संघटित हो रहे हैं । तब इस प्रकार की आगम विरुद्ध मान्यता रखने वाले व्यक्ति या समुदाय को आराधक कहना या घिराधक मानना इसका निर्णय तो आप जैसे गीतार्थ मुनि ही कर सकते हैं ।

श्री रत्नचन्द जी—तुम्हारा यह कथन विलकुल सत्य है परन्तु क्याकरें ? हमारे सम्प्रदाय वालों को जिन प्रतिमाका विरोध जो इष्ट हुआ ? अर्थात् जिन प्रतिमा के विरोध की दुर्भावना हमारे मन से निकल जाय तो सारा विवाद ही खनम हो जाता है ।

त्रात्माराम जी—ज्यच्छा महाराज ! यह तो सब ठीक परन्तु समवसरण में तो जिन प्रतिमा का कोई प्रसंग दिखाई नहीं देता फिर उसके विषय में इतनी हिचकचाहट क्यों ?

श्री रत्नचन्द जी—वाहजी वाह ! तुमने तो ऐसी वात कही जैसे कोई समवसरए के स्वरूप से विलकुल ही श्रनभिज्ञ हो ? मालूम होता है यह सब कुछ तुम जान बूक करही कह रहे हो ? अच्छा कोई वात नहीं, लो सुनो—

\* सुर्य पहुत्त्व तश्रो पडिगीया पं० तं० सुत्त पडिग्रीए, ग्रास्थ पडिग्रीए, तदुभय पडिग्रीए''-(स्थानांग सूत्र) भावार्थ- सूत्र के विरुद्ध सूत्र प्रत्यनीक, अर्थ के विरुद्ध आचरण करना अर्थ प्रत्यनीक और सूत्र तथा अर्थ इन दोनों के प्रतिकृल व्यवहार करना स्त्रार्थ प्रत्यनीक कहलाता है। समवसरए में एकतरफ तो प्रभु स्वयं विराजते हैं और बाकी तीनतरफ प्रभु की तीन प्रतिमायें बनाकर देवता बैठाते हैं जो कि प्रभु के ऋतिशय से प्रभु के समान ही दृष्टिगोचर होती हैं । इसबात का उल्लेख वृहत्– कल्प भाष्य और ऋावश्यक निर्युक्ति में प्रभुके समवसरए के वर्षान प्रसंग में किया है ।

श्री आत्माराम जी—महाराज ! आप उस पाठ की भी कृपा करो ?

श्री रत्नचन्द जी—भाई ! अब समय अधिक हो गया है कल या और किसी दिन दोनों पुस्तकें निकाल कर उनमें से समवसरण सम्बन्धी पाठ को निकालकर मैं तुम्हारा निश्चय करा ढूंगा। इतना कह कर दोनों महानुभाव अपने २ स्थान पर चले गये ।

दूसरे दिन जव श्री आत्मारामजी आये और विधिपूर्वक वन्दना नमस्कार करके बैठगये तब श्री रत्न-चन्दजी ने सप्रेम सुखसाता पूछने के अनन्तर कहा—जो ! ये रहा बृहत्कल्प भाष्य का पुस्तक, इसमें से निकाली वह प्रकरण ।

श्री आत्मारामजी----महाराज ! यह तो बहुत बड़ा है, अपने पास तो बहुत छोटा सा वृहत्कल्प है ।

श्री रत्नचन्दजी- हां भाई ! वह तो केवल मूलमात्र है और समवायांग सूत्र में जिस कल्पसूत्र का उल्लेख किया है एवं जिसमें समवसरएा का सांगोपांग वर्णन है वह वृहत्कल्प यही है। यह पुस्तक मैंने एक संवेगी साधु के भंडार से बड़ी कठिनता से प्राप्त किया है।

तब आत्मारामजी ने सुनि रत्नचन्द जी के आदेशानुसार पाठ निकाल कर पढ़ना प्रारम्भ किया-''आयाहिण पुव्वमहो, तिदिसिं पड़िरूवया य देवकया । जेट्ठगणी अन्नोवा, दाहिण पुव्वे अदूरम्मि ॥ ११९२३ ॥ जेते देवेहिं कया, तिदिसिं पडिरुवगा जिखवरस्स । तेसिं पि तप्पभावा, तयाणुरूवं हवइ रूवं ॥ ११९४ ॥'' \*

व्याख्या—ग्रायाहिए। त्ति–भगवान् चैत्यद्रुमस्य प्रदत्तिणां विधाय पूर्वमुखः सिंहासनमध्यास्ते । यासु च दिन्तु भगवतो मुखं न भवति तासु तिसृष्वपि तीर्थंकराकार–धारकाणि सिंहासन–चामर–छत्र–धर्म–

\* बृहत्कल्प भाष्य में समवसरण सम्बन्धी १⊂ गाथायें हैं [ ११७६ से ११९४ तक ] इनमें १६ गाथात्रों में समवसरण सम्बन्धी त्रम्य विषयों का वर्णन करने के बाद ज्रन्त की दो गाथात्रों में प्रतिभात्रों का उल्लेख किया गया है।

"अर्थ किमिदं समवसरणं" ? इस प्रश्न के उत्तर में समवसरण का स्वरूप वर्णन करने वाली रू गाथायें दी हैं जिनमें अन्त की १७१८ दो गाथाओं में देवोंके द्वारा प्रतिष्ठित की जानेवाली प्रभु प्रतिमाओं का वर्णन किया गया है। इसी प्रकार की गाथाओं का उल्लेख आवश्यक निय्क्ति में किया है।

| ३६ | नवयुग निर्माता                                                                                                   |  |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|    | and the second |  |

चकालंकुतानि प्रतिरूपकाणि देवकुतानि भवन्ति यथा सर्वोऽपि लोको जानीते "भगवानस्माकं पुरतः कथयति"। भगवतश्च पादमूलं जघन्यत एकेन गणिना--गणिधरेगाऽविरहितं भवति, सच ज्येष्ठोऽन्यो वा भवेत् प्रायो ज्येष्ठ एव। सच ज्येष्ठ गणिरन्यो वा पूर्वद्वारेण प्रविश्य दक्षिण पूर्वे दिग्भागे "ऋदूरे" प्रत्यासन्न एव भगवतो भगवन्तं प्रणिपत्य निषीद्ति। शेषा ऋपि गण्धरा एकमेवाभिवन्द्य ज्येष्टगण्धरस्य मार्गतः पार्श्वतश्च निषीदन्तीति॥११६२॥

यानि तानि देवैः क्रतानि तित्तुषु दिद्ध जिनवरस्य प्रतिरूपकाणि तेषामपि "तत्प्रभावान्" तीर्थकर प्रभावान् "तदनुरूपं" तीर्थकररूपानुरूपं भवंति ॥११६४॥

आत्माराम जी—महाराज ! समयसरए का यह तो सारा ही अधिकार वांचने और मनन करने योग्य है, और वास्तव में तो सारा सूत्र ही भाव्य और टीका सहित बांचने तथा समफने योग्य है ?

भला महाराज ! इसमें प्रतिमा सम्बन्धी और भी कोई उल्लेख है ?

आत्माराम जी हाथ जोड़कर-महाराज ! यह तो सब आप श्री की विशिष्ठ कुपा का ही फल है । वास्तवमें मैं तो बहुत सामान्य व्यक्ति हूँ !

तब मुनि श्री रत्नचन्द जी की ऋाज्ञानुसार महाराज झात्माराम जी ने वृहत्कल्प भाष्य की हस्तलिखित पुस्तक में से उक्तगाथा को निकाल कर पढ़ना झारस्भ किया। यथा---

# (क) ''साहम्मियाग अट्ठा, चउव्विहे लिंगओं जह कुडुँबी । मंगल सासय भत्तीइ जं कयं तत्त्थ आदेसो ।। १७७४ ।।

व्याख्या—चैत्यानि चतुर्विधानि, तद्यथा–साधर्मिक चैत्यानि, मंगल चैत्यानि शाश्वत, चैत्यानि, भक्ति चैत्यानि चेति ×××× तत्र स्वधर्मिकाणामर्थाय यन ऋतं तन् साधर्मिक चैत्यम ॥

### (ख) "ग्ररहंत पड्ट्राए महुरा नयरीए मंगलाई तु । गेहेसु चच्चरेसु य, छन्नउइ गाम अद्धेसु ॥१७७६॥

व्याख्या—मधुरा नगर्यां गृहे कृते मंगल निमित्तमुत्तरंगेषु प्रथममईन प्रतिमाः प्रतिष्ठाप्यन्ते, अन्यथा तद् गृहं पतति, तानि मंगल चैत्यानि । तानिच तस्यां नगर्यां गेहेषु चत्वरेषु च भवन्ति । × × × × × × × । शाश्वत चैत्य भक्ति चैत्यानि दर्शयति—

"निइयाइं सुरलोए भत्तिकयाइं तु भरहमाईहिं ॥ ११७७ ॥

व्याख्या—नित्यानि शाश्वत चैत्यानि सुरलोके भवनपति-व्यन्तर-ज्योतिष्क-वैमानिक-देवानां भवन नगर विमानेषु उपलच्च एत्वात् मेरुशिखर वैताढ्याद्रिकूट नन्दीश्वर रुचक बरादिष्वपि भवन्तीति । तथा भक्त्या भरतादिभिर्यानि कारितानि ऋन्तर्भृतएयर्थत्वान् भक्तिकृतानि ॥

भावार्थ--चैत्य चार प्रकार के होते हैं यथा-साधर्मिक-चैत्य, मंगल-चित्य, शाश्वत-चैत्य और भक्ति-चैत्य (१) जो साधर्मिकों के लिये बनाया जाय उसका नाम साधर्मिक-चैत्य है। (२) मथुरा नगरी में घर बनाकर मंगलार्थ द्वार के ऊपर जो तीर्थंकर देव की प्रतिमा स्थापित की जाती है उसे मंगल चैत्य कहते हैं। (३) देवलोक में अर्थात भवनपति,व्यन्तर, ज्योतिष्क और बैमानिक देवों के भवन नगर और विमानों में एवं मेरु वैताह्य नन्दीश्वर तथा रुचकवरादि में तीर्थंकर देवों की जो शाश्वती प्रतिमायें हैं वे शाश्वत चैत्य कहे जाते हैं। (४) और जो तीर्थंकर प्रतिमायें सेवा पूजा के लिए भक्ति भाव से बनवाकर प्रतिष्ठित की जाती हैं उनका नाम भक्ति चैत्य है, जैसे कि भरत चक्रवर्ती आदि के द्वारा प्रतिष्ठित जिन प्रतिमायें भक्तिचैत्य के नाम से प्रसिद्ध हैं।

श्री रत्नचन्द जी महाराज, आत्माराम जी को सम्बोधित करते हुए बोले—कहो ! इस पाठ से प्रतिमा के सम्बन्ध में तुम्हें क्या अनुभव हुआ ? क्या अब भी कोई शंका बाकी रह जाती है ?

श्री चात्माराम जी---गुरुदेव ! चनुभव की क्या पृछते हो, इस पाठ से तो मन के किसी व्यज्ञात प्रदेश में भी मूर्तिपूजा सम्बन्धी बचा खुचा प्रतिकूल संस्कार भी सदा के लिये किसी व्यज्ञात दिशा को प्रस्थान करगया, व्यौर चब मन बिलकुल स्वच्छ स्फटिक की भांति निर्मल होगया, व्यव तो स्वच्छ दर्पण में मुख की तरह उसमें मूर्तिपूजा का विशुद्ध स्वरूप ही व्यपनी गौरवास्पद व्यागमिकता के साथ प्रतिबिम्बित हो रहा है।

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                |
|---------------------------------------|----------------|
| ३८                                    | नवयुग निर्माता |

कभी २ अहान मूलक चैत्य के झान अथच साधु अर्थ करने के इढ़ हुए संस्कारों से जो मन कुछ शंकाशील हो उठता था अव तो उसका भी सफाया होगया। प्रस्तुत प्रकरण में यदि कोई साधर्मिक-चैत्य, मंगल चैत्य, शाश्वत-चैत्य और भक्ति-चैत्य का ज्ञान या साधु अर्थ करने की धृष्टता करे तो विचारशील पुरुषों की सभामें न जाने उसे किस लोकोत्तर पदवी से अलंकृत करने का यत्न किया जावे। और मेरे विचारानुसार तो ऐसे महानुभाव की बुद्धि का दिवाला ही निकता हुआ समझना चाहिये। इसके अतिरिक्त उसदिन उपासकदशा और औपपातिक सूत्र के आनन्द आवक और अम्बड़ परिव्राजक के अधिकार में प्रयुक्त हुए "अरिहंत चेइ्याइं"-अईच्चेत्यानि के अर्थ विवेचन में आपने भी तो यही फर्माया था कि अपने सम्प्रदाय के लोग यहां पर जो चैत्य के झान या साधु अर्थ करते हैं वह सर्वथा आगमविरुद्ध और मिध्याप्रलाप है, चैत्य शब्द का आगमों में साधु या झान अर्थ में कहीं पर भी प्रयोग नहीं हुआ। परन्तु यहां तो उक्त अर्थके लिये अगुमात्र भी स्थान नहीं। अस्तु आप श्री की इस महतीकृपा का मैं अधिक से अधिक आमारी हूँ। अब कृपाकरके आवश्यक सूत्र का वह पाठ भी दिखलावें जिसके लिये समवायांग सूत्र की टीका में पूज्य अभय-देवसूरि ने संकेत किया है।

श्री रत्नचन्द जी—माई ! त्राज काफी समय हो गया है इस लिये त्रावश्यक सूत्र की बात कल पर रखिये।

"बहुत श्चच्छा महाराज" इतना कहने के बाद दोनों महानुभाव बहां से उठकर त्रपने २ स्थान की त्रोर प्रस्थित हुए।

अगले दिन जब आत्मारामजी महाराज, श्री रत्नचन्दजी के उपाशय में पहुंचे तो वे बाहर से आये हुए कतिपय श्रद्धालु गृहस्थों को धर्मोपदेश दे रहे थे। श्री आत्मारामजी वन्दना करके वहां बैठ गये। तब श्री रत्न-चन्दजी ने आपको सम्बोधित करते हुए कहा-कि भाई ! कल अपने आवश्यक सूत्र के पाठ को देखने का जो निश्चय किया था उसे आज स्थगित करना पड़ेगा। क्योंकि आज थे परदेशी लोग यहां पर आये हैं इनको भी कुछ बतलाना और समभाना है।

श्री आत्मारामजी हाथ जोड़कर-महाराज ! इस समय आप जो कार्य कर रहे हैं वह उससे भी श्रधिक उपयोगी और लाभकारी है, आप कृपया अपने सदुपदेश को चालु रक्खें ताकि मैं भी यहांपर बैठा हुआ उससे अपने कर्ए कुहरों को पवित्र कर सकूं। यह सुन श्री रत्नचन्दजी खिड़खड़ा कर हंस पड़े और आगन्तुक महानु-भावों की ओर दृष्टि फेरते हुए बोले-भाई श्रावको ! देखा ? यह साधु कितना झान-पिपासु और विनयशील है । कई दिनों से यह मेरे पास ज्ञानाभ्यास के लिये आया हुआ है परन्तु मेरे विचार से तो यह मेरे पास शास्त्रा-भ्यास करने के लिये नहीं श्रपितु मेरे को शास्त्राभ्यास कराने के लिये आया है। सब श्रावक हाथ जोड़कर कुछ मुस्कराते हुए बोले-महाराज ! आप श्री जो कुछ फरमा रहे हैं सम्भव है वही यधार्थ हो परन्तु हमारी समक में यह नहीं आया कि आपके इस कथन का परमार्थ क्या है। ये आपसे पढ़ते हैं यह तो समक में

#### सन्त रत्न के समागम में

आता है परन्तु यह आपको पढ़ाते हैं इसका रहस्य हमारी समझ में नहीं आया। श्री रत्नचन्द्जी उत्तर देते हुए वोले—भाई ! देखो, मेरी आयु का बहुत सा भाग व्यतीत हो चुका है आजतक मेरे पढ़े पढ़ाये को पूछने और उसकी पूरी पूरी जांच पड़ताल करने वाला कोई भी योग्य व्यक्ति मेरे पास नहीं आया। परन्तु मेरे सद्-भाग्य से बहुत समय के बाद एक यह साधु मेरे पास पढ़ने के व्याज से सत्यासत्य के निर्णयार्थ त्र्याया है जिससे मेरे हृदय में बहुत प्रसन्नता हुई है सो यह शास सम्बन्धी जो जो बात मुफसे पूछता है मैं उन्हें स्पृति-पथ पर लाते हुए शास्त्र निकाल कर इसे वतलाता हूँ। उसमें जो जो शंका इसकी तरफ से उपस्थित की जाती है उसका यथार्थ समाधान करने का सफल प्रयास करता हूँ। इससे मेरा पढ़ा पढ़ाया पदार्थ किर से ताजा होता जाता है। इसके चाने से पहले चाज मैंने तुमसे कहा भी था एक परदेशी साधु मेरे पाम पढ़ने के वहाने जैनागमों का परमार्थ समकते के लिये आया हुआ है। समवायांगसूत्र-गत ''कप्पस्स समोसरणं नेयव्वं'' के रहस्य को समभाने के लिये समवायांग सूत्र की टीका में "कल्प" शब्द से अभिष्ठेत "वृहत्कल्प भाष्य" के पाठ में वर्णित समवसरण के स्वरूप को समभाने के लिये वहत्कत्य भाष्य का पुस्तक निकाल कर दिखाया कि समवसरए में पूर्वाभिमुख तीर्थंकर महाराज बिराजते हैं और बाकी की तीन दिशाओं में तीर्थंकर के समान रूप एवं आकार वाली तीन प्रतिमार्ये देवता स्थापन करते हैं जो कि तीर्थकर भगवान के अतिशय से उनके समान ही भासती हैं। और आज इसी आशय का आवश्यक तिर्थकि का पाठ दिखलाने का बचन दिया हुआ है, परन्तु तुम लोगों ने आजही वापिस चले जाना है इसलिये आज का पठन पाठन बन्द रक्खा गया है । अब तुमही बनलाओं कि इस साध के निमित्त से मेरे पढ़े हुए का जो पुनरावर्तन हो रहा है उस दृष्ट्रि से यह मेरे को पढ़ाने वाले सिद्ध हुए कि नहीं ?...

सभी सद्गृहस्थ हाथ जोड़कर---महाराज ! आप श्री की व्यंगोकि का रहस्य अब समक में आया । आप वड़े दयालु हैं और इसके अतिरिक आपने जो समोसरण की वात कही सो यह तो आम प्रसिद्ध है कि देवता लोग समवसरण की रचना करते हैं जिसमें एक तरफ पूर्व दिशा में तो स्वयं भगवान विराजते हैं और बाकी तीन दिशाओं में उनकी प्रतिमायें विराजमान की जाती हैं जो कि प्रभु के अतिशय से वहां उपस्थित जनता को प्रभु के समान ही भासती हैं, तात्पर्य यह कि देखने वाले यही समकते हैं कि भगवान हमारे ही सामने विराजमान हैं, आज कल जैनपरम्परा के खेतास्वर और दिगम्बर दोनों ही समोसरण की रचना वड़े आडम्बर के साथ करते हैं । उसयें जो सिंहासन होता है उसपर चारों तरफ चार प्रतिमायें विराजमानकी जाती हैं, दर्शन करने वालों को चारों ही तरफ प्रभु के दर्शन होते हैं ।

उन आगन्तुक आवक वर्ग के इस वार्तालाप से श्री आत्मारामजी को बड़ी प्रसन्नता हुई, वे श्री रत्न-चन्दजी को विधि पूर्वक वन्दना करके अपने स्थान को चले गये। चलते समय श्री रत्नचन्दजी ने उन्हें कहा-कि कल जरा जल्दी पधारना ताकि अपना कार्य समय पर सम्पन्न हो जावे। ''बहुत अच्छा बड़ी कुपा'' कहकर श्री आत्मारामजी अपने स्थान पर आगये।

| -  | <br> |      |      | • |    |     |         |         |  | <br>• |         | <br>• • |  |
|----|------|------|------|---|----|-----|---------|---------|--|-------|---------|---------|--|
| ४० |      |      |      |   | नव | युग | निर्मात | T       |  |       |         |         |  |
|    | <br> | <br> | <br> |   |    |     |         | · — · — |  | <br>  | <br>· · | <br>    |  |

दूसरे दिन श्री रत्नचन्द्जी के आदेशानुसार आत्मारामजी उनके स्थान पर पहुंचे और वन्दना नमस्कार के अनन्तर जब उन्होंने आवश्यकनिर्युक्ति के पाठ की बाबत प्रार्थना की तो महाराज रत्नचन्द्रजी बोले-कि भाई ! जरा बैठो अपने वही काम करना है। जरा कल की बात तो सुनलो ? कल जो श्रावक आये थे उनमें कितने एक तो श्वेताम्वर थे कितने एक दिगम्बर और थोड़े से ऋपने मत वाले थे। तुम्हारे जाने के बाद उन्होंने मुफर्से पूछा-कि महाराज यह साधु इतनी छान बीन क्यों कर रहा है ? मैंने कहा-कि छान बीन तो कोई नहीं, यह तो शास्त्रों के पाठों का मिलान कर रहा है और एक दूसरे के मिलान से वस्तु तत्त्व के परमार्थ का ठीक ठीक पता लग जाता है । समवसरए का स्वरूप कल्पसूत्र के कथनानुसार जानना "ऐसा समवायांग सूत्र में उल्लेख किया है" परन्तु अपने पास जो कल्प सूत्र है वह तो बहुत छोटा और केवल मूल मात्र ही है उसमें तो समयसरण का कोई जिकर नहीं, वह तो कल्पसूत्र के भाष्य में है, जिस का वर्णन तुमको कर सुनाय है, जब भाष्य का वह स्थल निकाला और समवसरण का स्वरूप बतलाया तब उन्होंने कहा--- महाराज ! अपने भाष्य, चूर्णी, निर्युक्ति और टीका आदि को तो मानते नहीं, केवल मूल पाठ को ही मान्य रखते हैं परन्तु मूल पाठ में, समवायांग सूत्र में दिये गये समवसरए। के संकेत का सर्वथा अभाव है ऐसी दशा में तो भाष्य को माने बगैर कोई भी गति नहीं । या तो भाष्य को मानो या समवायांग सन्न के उक्त पाठ पर हरताल फेर दो इसके सिवा और तो कोई उपाय सूफता नहीं। इस पर उन श्रावकों में से एक ने कहा---महाराज ! जब अपने यह मानते हैं कि "अत्थ भासड अरहा सुत्तं गुंधति गणहरा न्यूना" अर्थात् प्रथम भगवान अर्ध रूप से पदार्थ का वर्णन करते हैं और वाद में गएाधर महाराज उसका सूत्र रूप में गुंथन करते हैं। जब कि भगवान के कहे हुए अर्थ के बाद सूत्रों का गुन्थन हुआ तो इन निर्युक्ति भाष्य और चूर्णी आदि में उन अर्थों का ही तो गुन्थन किया गया है। इसलिये सूत्र को मानना और उसके अर्थ से इनकार करना यह तो कभी भी न्यायमंगत नहीं माना जा सकता, इत्यादि ।

श्री श्रात्मारामजी—महाराज ! यह सब श्रापके ही सेवक तो हैं। श्रापकी कृपा का ही परिएाम है जो इनमें इतनी उदारता स्नागई है अन्यथा इतना स्पष्ट वचन कहना कोई साधारए वात नहीं है।

श्री रत्नचन्दजी—श्रच्छा ! श्रव अपने आवश्यकसूत्र का निरीच्चए करें। लो ! यह रहा आवश्यकसूत्र का पुस्तक, इसे देखो और निश्चय करो । श्री आत्मारामजी पुस्तक देख कर—झरे महाराज ! यह इतना बड़ा आवश्यक सूत्र तो आज ही देखने को आया है यह तो हमारे माने हुये ३२ सूत्रों के समुच्चय मूलपाठ से भी बडा होगा, अपने लोग जिस आवश्यकसूत्र को लिये फिरते हैं, उसमें तथा इसमें तो आकाश-पाताल जमीन-आसमान जितना अन्तर दिखाई देता है ।

श्री रतनचन्दजी—भाई ! अपना तो केवल मूल ही मूल हैं जो कि पत्र पुष्प और शाखा प्रशाखादि रहित रुंड मुंड वृत्त की तरह मार्गआन्त--पथिक को किसी प्रकार की भी सुखद छाया देने से बंचित है । इसमें तो आवश्यक भी पूरे नहीं हैं । गएधर देव की वाखी में भाषा कापाठ मिलाकर फोकट के धनी बन बैठे

#### सन्त रत्न के समागम में

हैं, तभी तो कहा जाता है—कि ३१ सूत्र सब के और बत्तीसवां आवश्यक सूत्र घर घर का है। परन्तु यह जो तुम्हारे हाथ में आवश्यकसूत्र हैं, इसमें मूल तो गएधर रचित है, इसके उपर जो निर्युक्ति है उसके रचयिता पंचम श्रुतकेवली चतुर्दशपूर्वधारी श्री भद्रवाहु स्वामी हैं, एवं भाष्य और चूर्णी पूर्वधरों की टीका श्री हरिभद्रसूरि की है, यदि इन सब को एकत्रित किया जाय तो यह और भी बहुत बढ जाता है। अकेले सामायिक अध्ययन पर भाष्य और उस पर मलधारी श्री हेमचन्द्र सूरि की जो टीका कही जाती है, दोनों का सारा पाठ २००० रलोक प्रमाण है। इसमें सामायिक अध्ययन गत 'करेमिम'ते' की जो व्याख्या है उसी का १२००० श्लोक प्रमाण पाठ है।

भाई आत्माराम ! तुम यह तो सोचो ! भगवान का झान अनन्ता कहा है तो क्या उसका समास केवल इन ३२ सूत्रों में ही हो गया ? कदापि नहीं । मैंने तुमको प्रथम भी कई बार कहा है और अब भी मैं यही कहता हूँ कि केवल मूल ३२ सूत्रों की मान्यता और शेष निर्युक्ति, भाष्य और चूर्णी आदि की अवहेलना, इसमें मूर्तिपूजा का विरोध ही एकमात्र कारण है । अन्यथा कोई वजह नहीं कि आगमों के व्याख्यान रूप इन निर्युक्ति और भाष्यादि को आगमों की भांति प्रामाणिक न माना जाय । प्रभुप्रतिमा-विरोधी दुर्भावना ने हमारी सनोवृत्ति को इतनी संकुचित और हठीली बना दिया है कि यधार्थता की ओर तनिक सा भी दृष्टिपत नहीं कर पाते, यही हमारा असद्भाग्य है । अच्छा, अब आवश्यकसूत्र की बात करें--कितनी एक ऐसी बातें हैं जिनको हम मानते और आचरण में लाते हैं, परन्तु उनका उल्लेख अपने माने हुए ३२ सूत्रों में कहीं पर भी नहीं मिलता, यदि मिलता है तो इसी आवश्यक सूत्र और उसके निर्युक्ति, भाष्यादि में मिलता है, मैंने इसका अनेक बार स्वाध्याय किया है, यह बड़ा ही महत्वपूर्ण प्रन्थ है तुमको इसका अवश्य स्वाध्याय करना चाहिये ।

अनुयोगद्वारसूत्र में उपोद्धात निर्युक्ति के जो २६ द्वार कहे हैं उसका वर्शन इसमें बडे ही विस्तार से किया है। इन २६ में से निगमद्वार में भगवान श्री ऋषभदेव सन्तानीय मरीचीनामा भरत के पुत्र का [ जो चौवीसमें तीर्थंकर भगवान सहावीर के नाम से संसार में विख्यात हुए] चरित्र वर्शन किया है। भगवान महावीर स्वामी को केवलज्ञान होने के बाद उनके लिये देवताओं ने समवसरण की जो रचना की उसका भी वर्शन है यथा—

> "आयाहिणं पुव्यमहो तिदिसिं पडिरूवगाउ देवकया । जेद्टगणी अरुणोत्रा दाहिण पुव्वे अदूरंमि ॥५५६॥ जेते देवेहिंकया तिदिसिं पडिरूवगा जिखवरस्स । तेसिपि तप्यभावा तयाखुरूवं हवइ रूवं ॥५५७॥"

व्या०—स एवं भगवान् पूर्व द्वारेण प्रविश्य "त्रायाहिएां" तिन चैत्यद्रुम प्रदत्तिणां ऋत्वा "पुट्वम-होत्ति" पूर्वाभिमुख उपविश्तीति "तिदिसिं पड़िरूवगाउ देवकयात्ति" शेषासु तित्तवु दित्तु प्रतिरूपकाणि तु

| <u></u> | नवयुग | निर्माता |
|---------|-------|----------|
|         |       |          |

तीर्थकराकृतीनि सिंहासनादियुकानि देवकृतानि भवन्ति, रोषदेवादीनामप्यस्माकं पुरतः कथयतीति प्रतिपत्यर्थ-मिति, भगवतश्च पादमूलमेकेन गण्धरेणाविरहितमेव भवति स च ज्येष्ठोवाऽन्योवेति, प्रायोज्येष्ठ इति, स ज्येष्ठ गणीरन्यो वा दक्तिण-पूर्व-दिग्भागे अदूरे प्रत्यासन्ने एव भगवतो भगवन्तं प्रणिपत्य निषीदतीति क्रियाध्याहारः । रोष गण्यरा अप्येवमेव भगवन्तमभिवन्द्य तीर्थकरस्य मार्गतः पार्श्वतश्च निषीद्दतीति गाथार्थः । भुवनगुरु रूपस्य त्रैलोक्यगत-रूपसुन्दरत्वात् त्रिदशकृत् प्रतिरूपकाणां किं तत् साम्यमसाम्यं वेत्याशंका निरासार्थमाह---जेते देवेहिकया---

यानि तानि देवै: कृतानि तिसृपु दिद्यु प्रतिरूपकाणि जिनवरस्य तेषामपि ''तत्प्रभावात्'' तीर्थकर~ प्रभावात् ''तदनुरूपं'' तीर्थकर रूपानुरूपं भवति रूपमिति गार्थार्थः ।।

इसका भावार्थ वही है जिसका वर्णन वृहत्कल्प भाष्य के प्रसंग में किया गया है ।

श्री आत्माराम जी—महाराज ! यह तो ऋब सुनिश्चित हो गया कि निर्युक्ति और भाष्यादि के बिना श्रागमों के परमार्थ को जानना नितान्त कठिन है। इस लिये आयमों के समान ही इन्हें मानना जचित और युक्तियुक्त प्रतीत होता है। इतना कहने के वाद आप फिर बोले—महाराज ! युहत्कल्पभाष्य की तरह इसमें से भी किसी मूर्ति सम्बन्धी पाठ को दिखलाने की ऋषा करो ?

श्री रत्नचन्द जी--इसमें तो मूर्तिपूजा के समर्थक पाठों का ही प्राचुर्य है तुम जब इसका सांगोपांग स्वाध्याय करोगे तो खपने आप ही तुम्हें सब कुछ विदित हो जावेगा। और मैं भी आज तुमको एक पाठ बतलाये देता हूँ जिससे मूर्तिपूजा का आदर्श तुम्हारी आखों के सामने प्रत्यन्त रूप से भलकने लगेगा।

इतना कहने के बाद पुस्तक हाथ में लेकर उसमें से पूजासम्बन्धी पाठ निकालकर—जो ! यह मूलपाठ है इसको पढ़ो और विचारो ?

श्री त्रात्माराम जी-जैसी आज्ञा महाराज ! कहते हुए आवश्यक सूत्र के पाठ को देखकर पढ़ने लगे यथा---

× ''सव्वलोए अरिहंत चेइयार्ग करेमि काउरसम्गं, बंदरा वत्तियाए, पूयरा वत्तियाए सक्कार वत्तियाए सम्मारा वत्तियाए'' इत्यादि !

"अच्छा अब इस सूत्रकी व्याख्या में चूर्णीकार ने जो कुछ लिखा है उसे भी पढ़ो"— श्री रत्तचन्द जी ने महाराज आत्माराम जी को सम्बोधित करते हुए कहा। आपके इस आदेश को सुनकर आत्माराम जी चूर्सीकार की व्याख्या को पढ़ने लगे, चूर्सी पाठ—

<sup>×</sup> छाया - सर्वलोके अर्हेञ्चैत्यानां करोमि कायोत्सर्गे, वन्दन प्रत्ययं पूजन प्रत्ययं सत्कार प्रत्ययं सम्मान प्रत्ययम् ।

| and the second |              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                            | × •          |
| पूजन करने, सत्कार और सम्मान करने का जो पारलौकिक फल साधक को प्राप्त होता है वह मुके                               | डस कायात्सरा |
| Can the constraint and constraints and an attended as a second of the 2 m                                        |              |
|                                                                                                                  |              |
| ्रदारा प्राप्त हो, इस भावना से मैं कायोत्सर्ग करता हूँ, ऋथवा यं कहिये कि वन्दन, पुजन, सत्कार छ                   | । र सम्मान क |

कोईगंधचरणवासमद्वादीहिं समभ्यर्चनं करोतीति''

द्वारा प्राप्त हो, इस भावना से मैं कायोत्सर्ग करता हूँ, ऋथवा यूं कहिये कि वन्दन, पूजन, सत्कार और सम्मान के स्थानापन्न मेरा यह कायोत्सर्ग हो । सारांश कि ऋईन् प्रतिमाओं के वन्दन, पूजन, सत्कार और सम्मान निमित्त ही मैं यह कायोत्सर्ग कर रहा हूँ ।

के लिये मैं कायोत्सर्ग करता हूँ। तात्पर्य कि तीर्थंकर प्रतिमाओं को साज्ञानु-अद्धा पूर्ण हृदय से वन्दन करने,

श्री रत्नचन्द जी---आवश्यक सूत्र के इस मूलपाठ और उतकी चूर्णी के पाठ से गृहस्थ के द्वारा किये जाने वाले द्रव्य और भावपूजन की अनुमोदना करने का विधान है। तात्पर्य कि साधु को द्रव्य पूजा करने का अधिकार नहीं वह तो केवल भावपूजा कर सकता है परन्तु द्रव्यपूजा का अनुमोदन उसे भी करना चाहिये यह इस सूत्र का परमार्थ है। शास्त्रकारों ने द्रव्यपूजा को द्रव्यस्तव और भावपूजा को भावस्तव के नाम से कथन किया है और द्रव्यस्तव तथा भावस्तव का अर्थ करते हुए भाष्यकार लिखते हैं---

#### § ''दब्बत्थओ युष्फाई, संतगुरा कित्तरा भावे'' (१८१)

अर्थात् पुष्पादि के द्वारा जिन प्रतिमा का पूजन करना द्रव्यक्षव है और भक्तिमाव से प्रमुका गुण-कीर्तन-गुणगान करना भावस्तव कहलाता है। इसलिये देश विरति गृहस्थ की वात तो खलग रही सर्वविरति साधु के लिये भी खनुमोदना रूप से पूजा का ऋधिकार शास्त्रविहित सिद्ध होता है। \$ कहा ! खब इससे अधिक क्या चाहते हो ?

(१) द्रव्यस्तव: पुष्पदिभिः समन्यर्चनम् ( हरिभद्रसूरि आ० वृनौ )

(ह) इस सम्बन्ध में पूज्य हरिभद्रसूरि का उल्लेख द्रष्टव्य है-

जइ सोविहु दब्बत्थय भेदो असुमोयसेस आत्थिनि ।

एय च एत्थखेयं इय सुद्धं तत जुतीए" [पंचा. ६।२८]

अर्थात् भावस्तव-भावपूजा में आरूढ़ होने वाले यति-साधु के लिये भी अनुमोदन रूप से द्रव्यस्तव-द्रव्यपूजा का अधिकार शास्त्र सम्मत है अतः वह अनवदा है-निदोंष है। [ यतेरपि-भावस्तवारूढ़ साधोरपि न केवलं ग्रहिए एव, द्रव्यस्तव मेदो द्रव्यस्तव विशेषः अनुमोदनेन जिनपूजादि-दर्शनजनित प्रमोद-प्रशंसादि लत्त्त्र एयार्डनुमत्या आरित विद्यते × × × तत्र युक्तन्त्या शास्त्रगर्मांग्रस्या" इति तत्र श्री अभयदेव स्थिपादाः । (लेखक)

सन्त रत्न के समागम में

ठामि काउस्सम्पमिति योगः तत्र वंदित्यात्तेषां वन्दनार्थं कायोत्सर्गं करोमि, अद्धादिभिर्वर्द्धमानः सद्गुण-सम्रुत्कीर्तनपूर्वकं कायोत्सर्गं स्थाने वन्दनं करोमिति यावत् । एदं पूज्यत्वात्तेषां पूजनार्थं कायोत्सर्गं करोमि । अद्धादिभिः सद्गुणसम्रुत्कीर्तन पूर्वकं कायोत्सर्गस्थानेनैव पूजनं करोमीत्यर्थः । यथा----

"अरिहंता तित्थगरा तेसिं चेडयाणि अरिहंत चेडयाणि अर्हतप्रतिमा इत्यर्थः. तेसिं वंदना प्रत्ययं

भावार्थ---सर्व लोक में स्थित ऋईच्चैत्यों-तीर्थंकर प्रतिमाओं के वन्दन, पूजन, सत्कार और सम्मान

|    | ······································ |       |          |      |  |
|----|----------------------------------------|-------|----------|------|--|
| 88 |                                        | नवयुग | निर्माता |      |  |
|    |                                        |       |          | <br> |  |

श्री आत्माराम जी-बस महाराज ! अब तो हद होगई ! हमलोग तो हिंसा २ चिल्ला कर गृहस्थों को इस शुभ कृत्य से दूर करते थे परन्तु शास्त्रकार तो साधु के लिये भी उसकी अनुमोदना का आदेश देरहे हैं । मालूम होता है कि अपने लोगों ने इसी कारण से आवश्यक सूत्र के उक्त पाठ की उपेत्ता करदी है अर्थात इस पाठ का ही परित्याग कर दिया । कितना अन्वेर ! इससे अधिक दुराध्रह या मूर्खता का जीता जागता उदाहरण और क्या हो सकता है ?

श्री रत्नचन्द जी—भाई ! मैंने तो पहले ही तुमसे कह दिया है कि यह सब कुछ मूर्तिपूजा को बहिष्कृत करने के लिये ही किया गया है, ऋच्छा श्रव लगते हाथ प्रस्तुत पुस्तक में से एक और उदाहरण भी देख लीजिये फिर जब २ समय मिले स्वयं देखते रहना, यह तो इसमें से नमूना मात्र तुमको दिखा दिया गया है। इसी आवश्यक सूत्र के भाष्य की २४ वीं गाथा में लिखा है—श्री भरतचकवर्ती ने अष्ठापद पर्वत पर मंदिर बनवाकर उसमें २४ तीर्थंकरों की प्रतिमायें प्रतिष्ठित कीं। यथा—

> % "थूभ सयंभाउगार्णं चउवीसं जिर्णहरे कासी । सब्व जिर्णाणं पडिमा वएण पमाखेहिं नियएहिं ।।" तत्थर्णं देवच्छंदए चउवीसाए त्तित्थगराण नियगप्पमाण बन्नेहिं पत्तेयं पत्तेयं पडिमात्रो कारेति" [ चूर्खीकारः ]

इस प्रकार के अनेक लेख तुम को इस शास्त्र में उपलब्ध होंगे ।

श्री आत्मारामजी—महाराज ! मुफे तो इस विषय में अब कोई सन्देह रहा नहीं, और मैंने यह भी समभ लिया है कि निर्युक्ति, भाव्य, चूर्णी और पूर्वाचार्यों के टीकादिक के आश्रय के बिना निर्थन्थ प्रवचन का रहस्य समभ में आना कठिन ही नहीं किन्तु असम्भव प्राय है।परन्तु एक बात, जो कि बिलकुल साधारणसी है और जिस पर अपनी सम्प्रदाय वाले अधिक जोर देते हैं स्वयं जानते हुए भी उसका निर्फय आप श्री के मुखारबिन्द से कराने की इच्छा रखता हूँ, यदि आपकी आज्ञा हो तो कहूँ।

श्री रत्नचन्द्रजी—कहो क्या बात है ? ऋपने को यहां सिवाय शास्त्रचर्चा या धर्मचर्चा के और काम ही क्या है ? ऋपने तो तटस्थमनोवृत्ति से शास्त्र के द्वारा वस्तु-तत्त्व का निर्शय करना है उसमें किसी प्रकार के हठ या दुराष्नह को स्थान नहीं देना है। इस लिये तुम्हारे मन में जो कोई भी विचार हो उसे बिना संकोच कहो।

\$ स्तूर शतं भ्रातृणां भगतः कास्तियानिति तथा चतुर्विंशतिश्चैव जिनग्रहे-जिनायतने (जिनायतनानि) कुनवान् सर्वं जिनानां प्रतिमा वर्णे प्रमाणै: निजैः श्रात्मीयैरिस्यर्थः । श्री आत्मारामजी—महाराज ! यह आपकी बड़ी उदारता है जो मुफ जैसे साधारण व्यक्ति पर इतना असाधारण प्रेम दर्शा रहे हैं, मैने तो आप श्री के पुख्य सहवास से धर्म के विषय में बहुत कुछ अलभ्य लाभ प्राप्त किया है । अस्तु, क्रपानाथ ! प्रभुपूजा में जल पुष्पादि सामयी का जो उपयोग किया जाता है, उसको देख कर अपने पंथ के साधु हिंसा २ कह कर उसका प्रवल विरोध करते हैं और कहते हैं कि जिस काम में हिंसा हो वह धर्म नहीं अपितु अधर्म है । जिन प्रतिमा की प्रचलित पूजा विधि में सचित्त जल और पुष्पादि का प्रत्यन्त उपयोग होता है और एकेन्द्रिय जीवों की प्रत्यन्त विरोधना होती है इस लिये ऐसे छत्य को धर्म नहीं कहा जा[सकता इत्यादि । तो अपने लोगों का यह कथन कहां तक ठीक है ? इसका स्पष्टीकरण करने की भी आप छपा करें तो बहुत अच्छा हो । मैं इसका शास्त्रीय रहस्य जानना चाहता हूँ ।

श्री रत्नचन्दजी—--भाई आत्माराम ! तुम सचमुच ही आत्माराम हो, इस लिये नहीं कि तुम्हारा गुएानिष्पन्न नाम आत्माराम है बल्कि इस लिये कि तुम मेरे आत्मा में रमए कर रहे हो। मेरे मन में अभी २ यह विचार उद्भव हुआ था कि मूर्तिंपूजा के विरोध में अपने सम्प्रदाय वाले हिंसा का भय दिखला कर भोली जनता को इस पुण्यानुबन्धी पुनीत कर्त्तव्य से दूर करने का यत्न कर रहे हैं, और इसमें उन्हें किसी हद तक सफलता भी मिली है अर्थान् बहुत सी भोली जनता उनके इस शास्त्र विरुद्ध कथन या बहकावे में आकर मूर्तिपूजा--देवपूजा को छोड बैठे हैं। अतः इस विषय पर भी कुछ विचार विनिमय करना आव-श्यक है। सो मैं अभी इस प्रसंग को छेडने का विचार ही कर रहा था कि इतने में तुमने स्वयं ही यह प्रश्न उपस्थित कर दिया। अच्छा ! अब इस प्रश्न का उत्तर [नहीं २ सदुत्तर] भी सुनो और ध्यानपूर्वक सुनो---

मूर्तिपूजा के सम्बन्ध में यह बात दो और दो चार की तरह सन्य है कि अमए। भगवान महावीर स्वामी से लेकर विक्रम की सोलवीं शताब्दी के पूर्व तक के समस्त जैन वाङ्मय में उसके प्रतिबाद में एक अच्चर भी उपलब्ध नहीं होता, तथा यह भी निर्श्वान्त सत्य है कि मूलागमों, अंगों और उपांगों में मूर्तिपूजा के समर्थक पर्याप्त पाठ हैं और निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णी और टीकाकार आचार्यों ने तो उसके सम्बन्ध में इतना स्पष्ट उल्लेख किया है कि उनको देखते हुए किसी भी विचारशील व्यक्ति को मूर्तिपूजा की प्रामाणिकता और विघेयता में लेशमात्र भी सन्देह वाकी नहीं रह जाता। तब यह अनायास ही सिद्ध हो गया कि मूर्तिपूजा-मूर्ति-उपासना यह एक शास्त्रसिद्ध सुविहित आचार है जो कि गृहस्थ और साधु दोनों के लिये अनुष्ठेय है, द्रव्य और भावरूप से गृहस्थ के लिये और केवल भावरूप से साधु के लिये। इसके अतिरिक द्रव्यस्तव द्रव्य-पूजा की अनुमोदना का अधिकार सर्वविरति साधु को भी शास्त्रकारों ने स्पष्टशब्दों में दिया है।

ऐसे शास्त्र विहित आचार की—जो कि भगवद् आज्ञा के सर्वथा अनुकूल हो, अवहेलना करना, साज्ञात् भगवद् आज्ञा का उल्लंघन ही नहीं किन्तु महान् अनादर करना है। ऐसा व्यक्ति या व्यक्ति ममुदाय जैन सिद्धान्तानुसार आराधक नहीं किन्तु विरावक माना गया है।। शास्त्र मूलक किसी भी धार्मिक प्रवृत्ति को इतने मात्र से अपवादित नहीं किया जा सकता कि उसमें एकेन्द्रियजीवों की विराधना होनी है, ऐसी अनेक

| ४६ | नवयुग निर्मातः |
|----|----------------|
|    |                |

प्रवृत्तियों की शास्त्र में आज्ञा है जिनमें एकेन्द्रिय जीवों की विराधन। अनिवार्य है, जैसे कि विहार में नदी को पार करना, जल में गिरी हुई साध्वी को हाथ से पकड़ कर बाहर निकालना इत्यादि कार्यों में एकेन्द्रिय जीबों की प्रत्यत्त विराधना होती है और स्त्री के अंगों का प्रत्यत्त स्पर्श करना पड़ता है, परन्तु ऐसा करने वाला व्यक्ति जीव-विराधनाजन्य पाप का भागी नहीं होता क्योंकि यह आचार शास्त्र-विहित अथच भगवर्-आज्ञा के अनुकूत है इसी लिये आचारांग प्रभृति आगमप्रन्थों में भगवद् आज्ञा को धर्म बतलाया है 'आएाए मामगंधन्मं' और आज्ञा के विरुद्ध आचरण करने का निषेध किया है यथा-

"अणामाए एमे सोवद्वामा आणाए एमे निरुवदाणा एवं ते माहोउ"

[ आवा. लोक. ४ उद्देश्य ६ स. १६६ ]

व्याख्या-इहतीर्थकर गर्णघरादिनोपदेश गोचरीभूतो विनेयोऽभिधीयते, यदिवा सर्वभाव संभावित्वाद् भावस्य सामान्यतोऽभिधानम् । अनाज्ञा-अनुपदेशः स्वमनीपकाचरितोऽनाचारस्तयाऽनाज्ञया तस्यां वा "एके" इन्द्रियवशगा दुर्गति जिगमिवत्रः स्वाभिमानग्रह्यस्ताः सह उपस्थानेन-धर्मचरणाभासोद्यमेन वर्तन्त इतिसोप-स्थाना , किल वयमपि प्रत्रजिताः सदसद्धर्मे विशेष विवेक विकत्ताः सावद्यारम्भतया प्रवर्तन्ते, एके तु न कुमार्ग वासितान्तः करणाः किन्तु ज्ञालस्या वर्णस्तम्भाद्युपर्वृहित बुद्धयः "आज्ञायां" तीर्थकरोपदेशप्रणीते सदाचारे निर्गतमुपस्थानं-उद्यमो येषां ते निरुपस्थानाः सर्वज्ञप्रणीत सदाचारान्ठान विकत्ताः, एतत् कुमार्गानुष्ठानं सन्मार्गावसीदनं च द्वयर्माय "ते" तव गुरुविनेयोपगतस्य दुर्गतिहेतुत्वान्माभूदिति" ॥

गुरु शिष्य से कहते हैं—कि हे शिष्य ! भगवान की आज्ञा के विपरीत आचरण करना और आज्ञा में प्रमाद करना अर्थान् जिसकी भगवान् ने आज्ञा दी हो उसका आचरण न करना, ये दोनों ही बातें दुर्गति की हेतु हैं इस लिये तुम्हें ये मत प्राप्त हों तात्पर्य कि आज्ञा से बाहर चलने का उद्योग नहीं करना और आज्ञा के अनुसार चलने में सदा सावधान रहना चाहिये।

इस पर से यह सुनिश्चित हो जाता है कि वीतराग प्रभु की आज्ञा ही एक मात्र धर्म है अतः जो व्यक्ति उसके अनुसार आचरण करता है वह आराधक है और आज्ञा के विपरीत चलने अथवा आज्ञा में न चलने वाला विराधक है, ऐसी परिस्थिति में भगवदाज्ञा-सिद्ध द्रव्यस्तव-द्रव्यपूजा में प्रभु प्रतिमा पर सद्भावना से चढ़ाये जाने वाले सुगन्धियुक्त विकसित पुष्पों की विराधना का स्वप्न देखने वाले हम या हमारे मत के साधुओं की अद्रूरदर्शिता पर जितना भी शोक किया जावे उतना कम है।

आत्मारामजी—महाराज ! आप जो कुछ फर्मा रहे हैं वह अत्तरशः ठीक है । जहां तक मैंने अनुभव किया है-अपने पंथवालों को तो फूल का नाम भी शूल की माफक चुभता है ! और पूजा सम्बन्धी पुण्यजनक सभी व्यापार में इन्हें एकमात्र हिंसा ही दिखाई देती है जोकि उनके दृष्टि-मान्च को ही अभारी है । और यदि केवल केन्द्रिय जीवों की विराधना को सन्मुख रखकर भगवद्-आज्ञासिद्ध द्रव्यपूजा का परित्याग करें तब तो हमें

|               |       | <b>_</b> |         |    |
|---------------|-------|----------|---------|----|
| सन्त          | 3777  | क        | समागम   | П  |
| <u>х</u> г.ч. | 11.11 | 77       | 7141414 | ч. |

सभी धार्मिक क्रियाकलाप को तिलांजलि देनी पड़ेगी, कारण कि जीवन का कोई भी ऐसा वार्ड, व्यापार नहीं फिर वह धार्मिक हो या लौंकिक कि जिसमें खग्नि, वायु, जल, पृथ्वी और वनस्पति सम्बन्धी एकेन्द्रिय जीवों की विराधना न होती हो । जैसे कि--

जल में गिरि हुई साध्वी को निकालने, विहार करते समय नदी को पार करने में जलकाय के जीवों की विराधना होती हैं, इसी प्रकार गुरुजनों के दर्शनार्थ जाने आने में, दीझामहोत्सव और मृतक साधु के दाहार्थ विमान आदि की रचना में, तथा अनेक प्रकार के वाजे गाजे के साथ जाने आने में एवं चन्दनादि की चिता रचाने में क्या वायुकाय आदि सभी प्रकार के एकेन्द्रिय जीवों का बध नहीं होता ? इसके अतिरिक्त आवश्यक-सूत्र के भाष्य में इस विषय का क्रूप के दृष्टान्त से बड़ा ही सुन्दर स्पष्टीकरण किया है यथा-

> "अकिसिग पवत्तगार्यं, विश्याविरयाग ऐस खलु जुत्तो । संसार पयगु करगे दव्वत्थए क्र्वदिट्टंतो ॥ १९४ ॥

व्याख्या--अक्टरसनं प्रवर्तवतीति संयममिति सामर्थ्याद् गम्यते अकटरसन प्रवर्तकास्तेषां 'विरताविरतानाम्' इति आवकाणाम् ''एष खलु युक्तः'' एष द्रव्यस्तवः खलु शब्दस्यावधारणार्थत्वान् युक्त एव, किम्भूतोऽयमित्याह----'संसार प्रतनुकरणः' संसार चयकारक इत्यर्थः । द्रव्यस्तवः आहच-यः प्रकृत्यैवासुन्दरः स कथं आवकाणामपियुक्त इत्यत्र कूपदृष्टान्त इति,-जहा एव एपयरादि सन्निवेसे केइ पभूय जलाभावत्रो तएहाइ परिगया तदपनोदार्थं कूवं खर्णति तासेंच जहावि तण्हादिया वड्ढंति मट्टिकाकदमाई हि य मलिणिज्जंति तहावि तदुद्रभवेणं चेवपाणिएणं तेसिं ते तएहाइया सायमलो पुव्वत्रो य किट्टइ सेस कालं च ते तदरण्येय लोगा सुहभागिणो हवंति । एवं दव्वत्यए जइवि असंजमो तहायि तत्रो चेव सा परिणामसुद्धि हवइ जाए असंजमो वर्डिजयं अर्थणंच णिरवसेसं खोइति । तम्हा विरया विरएहिं एसदव्यत्थत्रो कायत्र्यो सुभागुवंधी प्रभूयतर निज्जराफलो वत्तिकाऊरणमिति गार्थार्थः ।

इसका संचित्त भावार्थ यह है कि विरताविरत अर्थात देशविरति-श्रावक को द्रव्यस्तव--द्रव्यपूजा श्रवश्य करनी चाहिये कारण कि द्रव्यपूजा के अनुष्ठान से वह संसार को-जन्ममरण परम्परा को जल्दी समाप्त करता है, दूसरे शब्दों में वह निकट संसारी हो जाता है। इस पर शास्त्रकार कूप का दृष्टान्त देते हैं-जैसे कोई नया ही नगर बसाया जावे तो उसमें पानी के लिये कुंछा खोदा जाता है, और खोदने वालों की तृवा बढती जाती है और मट्टी कीच आदि से शरीर काला हो जाता है, परन्तु जब पानी निकल आता है तब उससे खोदने वालों का शरीर भी स्वच्छ हो जाता है और तृषा भी शान्त हो जाती है, इसी प्रकार द्रव्यपूजा में एकेन्द्रिय जीवों की विराधना जन्य जो तुच्छसा अतिष्ठ होता है वह देवपूजा से निष्पन्न होने वाली भावसरिता के पुनीत प्रवाह में बह जाता है-धुल जाता है। तात्पर्य कि देवपूजा यह शुभानुबन्धी और निर्जरा का हेतु होने से शावक के लिये अवश्य आचरण करने के योग्य है।

୪७

|    | · · · · · · · · · · · · · · · · |  |
|----|---------------------------------|--|
| 35 | नवयुग निर्माता                  |  |

श्रीरत्नचन्दजी—भाई ! झव मुझे पता चला कि तुम पूरे अभ्यासी और तरुय की खोज करने में पूरे निपुएग हो । अच्छा ! अव एक बात और सुनो — मूर्तिपूजा सम्वन्धी जितने भी आगम पाठ हैं उन सवका परमार्थ मैंने तुमको अच्छी तरह से समभा दिया है । जिनका तुमने भी पूरा २ विचार कर लिया है । झब सिर्फ एक रहत्य की वात अवशिष्ट रह गई है जिसकी ओर मैं तुम्हारा ध्यान खैंचना चाहता हूँ---तुम देखने आये हो कि सूत्रों में जहां कहीं पूर्णभद्र आदि यत्त्रों का वर्णन आता है वहां पर ही चैत्यशब्द का निर्देश किया है अन्यत्र "उज्जागे, वणसंडे" इसीपाठ का उल्लेख है । इससे यह सिद्ध होता है कि जिस उद्यान में किसी यत्त विरोष का मंदिर होता है उसी उद्यान विभाग को चैत्य के नाम से निर्देश किया जाता है—

यथा - "पुएयभद्देचेइए, गुणसिलाए चेइए" इत्यादि ।

श्रव विचारो जब कि श्रमण भगवान् श्री महावीर स्वामी अपने मुखारविन्द से उन २ यत्तों की पूजा प्रभावना का परिचय दे रहे हैं और विशिष्ट ज्ञान सम्पन्न गणधर देवों ने उसे सूत्रों में गुन्थन कर दिया है तो इससे यह तो निर्विवाद सिद्ध है कि उन मन्दिरों या चैत्यालयों में अमुक २ नाम से प्रसिद्ध यत्तदेवों की प्रतिमायें विराजमान थीं और समय २ पर उनके अधिष्टातादेव अपना परिचय भी देते थे, जैसे कि ''अंतगढ़दशा'' में मुलसा के द्वारा मूर्ति की उपासना से प्रसन्न हुए हरिऐ।गमेषी देव ने उसके निन्दुपन को दूर कर दिया था। ऐसी अवस्था में मूर्ति को तुच्छ समभ कर उसकी निन्दा के लिये कटिबद्ध होना अपने आत्मा को दुर्गति का माजन बनाना है—इस लिये आज से मेरी इन सारगर्भित तीन शिद्दाओं को सदा ध्यान में रखना-[१] अप-वित्र हाथों से कभी किसी शास्त्र का स्पर्श नहीं करना [२] अगर किसी कारएवशान् मूर्तिपूजा का समर्थन न करसको तो उसकी निन्दा कभी नहीं करनी [३] और सदा अपने पास दख्डा रखना।

आत्मारामजी—महाराज ! आपश्री ने मेरे ऊपर जो उपकार किया है उसके लिये मैं आजन्म आपका ऋगी रहूँगा। जिस वस्तुतत्त्व की खोज में मैं बहुत समय से भटक रहा था वह वस्तुतत्त्व अपने वास्तविक स्वरूप में मुफे आपसे प्राप्त हो गया। अब मुफे जैन धर्म के वास्तविक स्वरूप में किसी प्रकार का भी भ्रम नहीं रहा। और मैं जो कुछ प्राप्त करना चाहता था सो प्राप्त कर लिया। परन्तु एक बात मेरे हृदय में बहुन दिनों से खटक रही है जिसे कहने के लिये मैंने कईवार संकल्प किया मगर यहां आते ही रुकजाता हूँ जो शब्द मन में कहने को आते हैं वे जिह्वा से नहीं निकलने पाते। श्री रत्नचन्द्रजी—कहो भाई क्या वात है ? कहने में संकोच क्यों ? जब दोनों ऋोर से मनमें किसी प्रकार का छन्तर नहीं तो फिर उसे व्यक्त करने में हिचकचाहट कैसी ? कहो खुशी से कहो ।

आत्मारामजी—महाराज ! आपके समान जैनागमों का जानकार-जैनधर्म के वास्तविक स्वरूप का मर्मेइ और उसपर सबी आत्था रखने वाला उदार मनोवृत्ति का साधु पुरुष कोई विरला ही होगा ! परन्तु मुफे आरचर्य इस बात का है कि आप इतने जानकार और विचारशील होते हुए भी इस पंथ में-[जिसका सारा ही आचार व्यवहार शास्त्रवाह्य अथच कल्पना प्रसूत है] आज तक कैसे और क्यों पंसे बैठे रहे ? अपनी अन्तरंग अद्धा को अन्दर ही अन्दर कैसे सुरत्तित रक्ये रहे ? आपकी गंभीरता तो निस्सन्देह प्रशंसनीय है मगर सत्य बात की प्ररूपणा भी तो साधुपुरुवों के शास्त्रविहित कर्तव्यों में से एक है ?

श्री रत्नचन्द्रजी—भाई ! तुम्हारा कहना तो यथार्थ है, मैं अन्दर से तो सब ऊछ जानता और मानता हूँ, और यह भी सत्य है कि मुफे जो कुछ शास्त द्वारा सत्य प्रतीत हुआ उसे प्रत्यच्च रूप में प्रकट करना चाहिये था, परन्तु क्या करुं ! अब वृद्ध हो गया हूँ आयु का बहुत सा भाग व्यतीत हो चुका है-थोड़ा सा बाकी रह गया है, अब बाकी रही थोड़ी सी आयु में जनता को-[जिसका अधिक भाग अबोध पूर्ण है ] चर्चा का समय देना मी मुफे कुठ उचित प्रतीत नहीं होता, और फिर आत्मा का उद्धार तो अपनी अत्वरंग शुद्ध भावना पर ही निर्भर करता है जिसे कि मैं बनते सुधी अपना रहा हूँ । हां यदि तुम्हारे जैसा सत्यप्रिय शक्तिशाली और निर्भय व्यक्ति आज से दश वीस वर्ष पहले कोई सहायक रूप में मिल जाता तो सम्भव था कि रत्नचन्द इस रूप में तुमको दिखाई न भी देता जिस रूप में तुम उसे आज देख रहे हो । अब तो मैं इतने में ही सन्तोव मान रहा हूँ कि मेरी अन्तरंग श्रद्धा सुरच्तित है । और तुम्हारे जैसे अधिकारी पुरुष के सन्मुख उसे व्यक्त करने में किसी प्रकार का संकोच नहीं होता ।

आत्मारामजी—अच्छा महाराज ! ''गई सो गई अव राख रही को'' इस कहावत के अनुसार यदि अब भी आप तैयार हों तो मैं हर प्रकार से आपकी सेवा करने को कटिवद्ध हूँ ।

श्री रत्नचन्दर्जी—भाई ! तुमपर मुफे पूरा विश्वास है और तुम जो कुछ कहते हो उसे अवश्य पूरा करोगे परन्तु पहले तुम अपने आपको तो टटोलकर देखो तुम इस वक्त कितने तैयार हो?

आत्मारामजी—महाराज ! यह तो भविष्य वतलायेगा, पता नहीं ज्ञानी ने क्या देखा है ? मगर अब तो मैं भी अपने को पूर्श रूप से तैयार नहीं देखता, हां यदि आपश्री का आशीर्वाद मेरे साथ रहा तो मैं एक न एकदिन उस मार्ग का मूर्तरूप में अवश्य अनुसरएा करने का सफल प्रयास करूंगा।

श्रीरत्नचन्ट्जी--वस यही मैं चाहता हूँ-मेरा आशीर्वाद तुम्हारे साथ है और तुम निर्भय होकर जैन धर्म की वास्तविक स्वरूप में प्ररूपणा करनेका श्रेय प्राप्त करो यही मेरी सदिच्छा है। और वास्तव में मैंने इसी

|    | ······································ |                | • | <br> | ····· |
|----|----------------------------------------|----------------|---|------|-------|
| Xo |                                        | नवयुग निर्माता |   |      |       |
|    |                                        |                |   | <br> | <br>  |

सद्भावना से तुमको अभ्यास कराने का प्रयत्न किया है। मेरी अन्तर्गत सद्भावना को तुम्हारे हाथ से मूर्त स्वरूप प्राप्त होने की मुफे पूर्ण आशा है।

आत्मारामजी--आपने मुफे जिस हित-बुद्धि से जैन धर्म का मर्म सममाने की छपा की है और आज मुफे आपसे जो आशीर्वाद मिला है उससे मेरी आत्मा में रही सही कमजोरी भी जाती रही। अब मुफे अपने आगामी जीवन का कार्यक्रम बनाने में कोई आडचन नहीं रहेगी।

इसके अतिरिक्त मेरी इच्छा तो अभी कुछ समय और आपकी सेवा में बिताने की थी परन्तु गुरुजी की आज्ञा जल्दी से जल्दी पंजाब पहुँचने के लिये आई है अतः आपसे पृथक् होने के लिये विवश हो रहा हूँ। कुपा भाव बनाये रक्खें। इतना कहकर आप वहां से बिदा हो गये पंजाब के लिये।



#### ऋध्याय ६

### मानसिक परिवर्तन

#### -769 V 1925

आगरे का चातुर्मास आ आत्मारामजी के लिये जीनव में एक नये अध्याय का आरम्भिक प्रमाणित हुआ। मुनि श्री रत्तचन्द जी के सम्पर्क में आते के बाद निरन्तर किये गये शास्त्रीय पर्यालोचन से उनके विवेक चल्कु उघड़े और वस्तु-तत्त्व के यथार्थ-स्वरूप का उन्हें स्पष्ट भान होने लगा। यद्यपि श्री आत्मारामजी को इससे पूर्व ही आगमों के विशिष्ट अभ्यास और उनपर लिखीगई भद्रवाहुस्वामी जैसे चर्नुर्रश पूर्ववारी की निर्युक्ति एवं पूर्वांचार्यों की चूर्ति, भाष्य और टीकाओं के सम्यक् पर्यालोचन से यह निश्चय हो चुका था कि मैं जिस मत में दीचित हुआ हूँ उसका प्राचीन श्वेतास्वर जैन परम्परा अथवा वीर परम्परा से शास्त्रीय टष्टि के अनुसार प्रत्यक्त यापरोचरूप से कोई भी मेल नहीं खाता। इसलिये प्राचीन जैन परम्परा का वास्तविक प्रतिनिधित्व करने वाली कोई दूसरी साधु संस्था है या होनी चाहिये। जिसकी वेष भूषा और आचार विचार प्राचीन श्वेताम्बर जैन परम्परा के अनुसार हो। किर भी आपने अपने इन विचारों को तबतक अन्तिम स्वरूप नहीं दिया जव तक कि अपनी सम्प्रदाय के एक विशिष्ट विद्वान से इस सम्वन्ध में तटस्थ मनोवृत्ति से पूरा पूरा निर्णय नहीं कर लिया। मुनि श्री रत्तचन्द जी के पुरुष सहवास में प्राप्त हुए सद्बोध से श्री आत्मारामजी का मानस हंस दूं दक पंथ या स्थानकवासी सम्प्रदाय के कीचपूर्ण जताशय की उपासना से पराङ्मुस होकर प्राचीन श्रे हु स्व परम्परा के निर्मल मानसरोवर में रमण करने लगा और उसी की सतत उपासना में आत्महित का सुखद स्वप्न देखने लगा।

यद्यपि साम्प्रदायिक वातावरण में उछरे और पुष्ट हुए मानस को एकदम वदलना चिरकाल से बहते हुए नदी के प्रवाह को बदलने के समान व्यत्यन्त कठिन तो होता है, परन्तु अशक्य नहीं होता, सत्यगवेषक धीर पुरुष के लिये यह इतना कठिन नहीं जितना कि साम्प्रदायिक मोह से व्याप्त मानस वाले किसी दुर्बलात्मा के लिये है।

|            |                |       | <br> | <br>• |  |
|------------|----------------|-------|------|-------|--|
| <b>४</b> २ | नवयुग निर्माता |       |      |       |  |
|            |                | <br>_ |      |       |  |

श्री आत्मारामजी ने चिरकाल से मनमें बसे हुए साम्प्रदायिक संस्कारों को आत्मप्रगति के प्रतिकूल समम्फते हुए उन्हें अपनाने की अपेक्षा त्याग देना ही उचित सममा और शास्त्रीय दृष्टि से जो सत्य उन्हें भान हुआ उसको ही जीवन का संगी बनाने का उन्होंने दृढ़ संकल्प किया। और श्री रत्नचन्दजी के चलते समय कहे हुए सुनहरी वचनों—["तुमने आज से लेकर जिनप्रतिमा की कभी निन्दा नहीं करनी, अपवित्र हाथों से कभी शास्त्र को स्पर्श नहीं करना, और अपने पास सदा दंडा रखना"] को हृदय प्रदेश पर अंकित करते हुए गुरुजी के प्रबल अनुरोध से इच्छा न रहने हुए भी आगरे से पंजाब की ओर प्रस्थान किया।



#### ऋध्याय ७

### सत्य-प्रहृपणा की ओर

----- 🎄 ------

त्रागरे से विद्वार करके प्रामानुप्राम विचरते और धर्मोपदेश देते हुए श्री आत्मारामजी देहली पहुँचे। इस समय आपका वेष तो ढूंढक पंथ का ही था परन्तु मानस आपका सर्वेसर्वा विशुद्ध जैन धर्म का अनुगामी वन चुका था।

शास्त्रीय दृष्टि और तटस्थ मनोवृत्ति से अवगत किये हुए सत्य की प्ररूपणा का संकल्प करके ही आपने आगरे से प्रस्थान किया था।

देहली में पधारने के बाद पूज्य अमरसिंहजी के शिष्य श्री विश्नचन्द और चम्पालालजी आदि कई एक साधुओं ने सप्रेम आपसे भेट की और सविनय प्रार्थना की-कि महाराज ! आपने आगरे में श्री रत्नचन्दजी महाराज के पास रहकर जो अपूर्व ज्ञान प्राप्त किया है उसमें से कुछ हम लोगों को भी प्रदान करने की छपा करें !

आत्मारामजी—भाइयो ! तुम्हारी सप्रेम प्रार्थना का तो मैं स्वागत करता हूँ परन्तु तुम्हारे आचार विचार का मेरे आचार विचार से अब मेल नहीं खायगा। यह सुनकर आश्चर्य चकित होते हुए श्री विश्नचन्दजी ने कहा-कि महाराज ! आज से पहले तो आपने हम लोगों से ऐसी जुदायगी की कभी कोई बात नहीं कही, आज आप ऐसे क्यों फरमा रहे हो ?

आत्मारामजी— सुनो एहले मेरे, जो विचार थे उनको मैंने अपने मनमें ही रक्खा, किसी के आगे प्रकट नहीं किया, परन्तु अब मुनि श्री रत्नचन्दजी के सहवास में रहकर तटस्थ मनोवृत्ति से किये गये शाखा-भ्यास से प्राप्त हुए यथार्थ बोध के कार ए सत्य की प्ररूपए। करने में अब मैं स्वतंत्र एवं निर्भय होगया हूँ। भ्यास से प्राप्त हुए यथार्थ बोध के कार ए सत्य की प्ररूपए। करने में अब मैं स्वतंत्र एवं निर्भय होगया हूँ । इसलिये अब मुक्ते शास्त्रीय दृष्टि से प्राप्त हुए सत्य को व्यक्त करने में किसी प्रकार का भी संकोच नहीं हैं। और यदि तुमने मेरे से पढ़ना है तो आज से प्रथम इस बात का प्रए। करो कि "हम अपवित्र हाथों से शास का स्पर्श नहीं करेंगे" तात्पर्य कि अपनी चिरकाल की पडी हुई आदत के अनुसार मात्रा से अशुद्ध हुए हाथ से

| <b>X</b> 8 | नवयुग निर्माता |  |
|------------|----------------|--|
|            |                |  |

पुस्तक का स्पर्श न करना स्वीकार करोगे तव मैं तुम लोगों को पढ़ाना स्वीकार करूंगा अन्यथा नहीं। आपकी इस बात को सुनकर विश्नचन्दजी आदि सब साधु चुप करगये किसी ने कोई उत्तर नहीं दिया तब आपने फिर कहा-कि तुम लोग अपने स्थान पर जाकर मेरी इस सूचना पर शान्ति से विचार करो, तुम्हारे को यदि उचित लगे और उसके आचरण करने में तुम्हारे मन में किसी प्रकार का संकोच न हो तो खुशी से पढ़ने के लिये आजाओ, मैं बड़ी प्रसन्नता से तुम्हारे को पढ़ाऊंगा।

श्री आत्मारामजी के उक्त कथन को सुनकर बन्दना करके सब साधु अपने स्थान-उपाशय में चले गये, वहां जाकर श्री आत्मारामजी के कथन को ध्यान में लेते हुए विरनचन्दजी मन में सोचने लगे-कि आत्मारामजी की श्रद्धा तो अब निस्सन्देह बदली हुई प्रतीत होती है। अब आत्मारामजी बोह नहीं जो कुछ समय पहले थे, उपर से तो भले पहले जैसे ही दिखाई देते हैं परन्तु अन्दर से तो न माल्म कितने बदल गये हैं। मगर हमको तो पढ़ना है, ऐसे उदार मन के पढ़ाने वाले मिलने बहुत कठिन हैं। अपने मन के उक्त विचार जब विरनचन्दजी ने चम्पालालजी आदि साधुओं से कह सुनाये तब चम्पालालजी बोले-इसमें अधिक उहापोह करने की क्या आवश्यकता है ये हम से अधिक ज्ञानवान हैं और हमने इनसे ज्ञान प्राप्त करना है तो फिर ये जैसी आज्ञा करें उसे शिरोधार्य करना चाहिये। अब रही श्रद्धा की बात सो उसका भी धीरे घीरे सब भेद खुल जावना। और जब हम उनको अपनी अपेत्ता हर एक बात में अधिक समकते हैं एवं उनके पास से ज्ञान प्राप्त करने की इच्छा रखते हैं तो उनके विषय में किसी प्रकार का सन्देह करना भी उचित प्रतीत नहीं होता। इसलिये वे जो कुछ फरमावें उसपर ठंडे दिल से विचार करना चाहिये और यदि वह मन में उतरे तो उसे अपनाने में भी संकोच नहीं करना चाहिये।

चम्पालाल जी के इस संभाषण से विश्तचन्द जी के मनको प्रोत्साहन मिला और दोनों एक दूसरे से सहमत हो गये। दूसरे दिन दोनों श्री आत्माराम जी के पास आये और संविधि बन्दना करके बोले---महाराज ! आप श्री की आज्ञा शिरोधार्य है हम आज से लेकर अपने अपवित्र हाथ शास्त्र को नहीं लगायें गे। आप ऊपा, करके हमारा पठन पाठन आरम्भ करावें आप श्री के चरणों में रहकर ज्ञानाभ्यास करने की हमारी तीब्र इच्छा है।

#### सत्य प्ररूपणा की श्रोर

इन्हों के सम्यग् अनुष्ठान से यह संसारी आत्मा विकासोन्मुख होता हुआ किसी एक दिन अपने वास्तविक लरूप को प्राप्त करलेता है। तत्त्वगवेषणा और आत्म चिन्तन के लिये संकीर्ण मनोधूत्ति का परित्याग और उदार अथच अनाधही मनोधूत्ति में अनुराग करना पड़ता है। शास्त्रों के रहस्य पूर्ण गंभीर आराय को समफने के लिये विवेकपूर्ण मनोयोग की आवश्यकता है, शास्त्र के केवल शुद्धाशुद्ध मुखपाठ और उस के विना सिरपैर के बतालाये हुए उलटे सीधे अर्थ को तोते की तरह रट लेने मात्र से न तो वस्तु तत्त्व का यथार्थ भान होता है और नाही उससे अत्मगुर्णों के विकास में किसी तरह की सहायता मिलती है, और विपरीत इसके जिज्ञासु की मनोधूत्ति में विकास प्रतिद्वन्द्री संकीर्णता उत्पन्न होजाती है। फलस्वरूप साधक के मनमें ऐसे संस्कार घर कर जाते हैं कि फिर उनका वहां से निकलना या निकालना कठिन ही नहीं अत्यन्त कठिन हो जाता है। दूसरे शब्दों में कहें तो जैसे मलीन वस्त्र पर रंग नहीं चढ़ता उसी तरह अमुक प्रकार के संस्कारों से वासित हुए साधक के मलयुक्त अन्तःकरण पर सत्य की छाप नहीं लगती, यदि लगती है तो बढ़त कम जो कि उसकी मलिनता में ही तिरोहित हो जाती है।

हम लोग धर्म मार्ग के जिस बायु मंडल में विचरते हैं, वह इतना शुद्ध नहीं जितना कि हमने उसे समफ रक्ला है, उसमें मलिनता की अपेचा स्वच्छता कम और प्रकाश की अपेचा अन्धकार अधिक है। इसी प्रकार हमारी श्रद्धा का निर्माए जिस मनोवृत्ति के आश्रित है वह भी अत्यन्त संकुचित, दुराप्रही अथच भ्रान्त है। इसलिये उसके स्राधार पर सुनिश्चित किये गये धार्मिक सिद्धान्त भी स्रधूरे अथच भ्रान्त हैं। दुराध्रही मनोवृत्ति ने श्रद्धा की परिधि को इतना सीमित और कुंठित कर दिया है कि वह निर्जीवसी वनकर रह गयी है। उसमें गति होते हुए भी प्रगति दिखाई नहीं देती, फलस्वरूप सतत क्रियाशील होने पर भी हम कोल्ह के बैल की तहर जब भी देखते हैं ऋपने को उसी स्थानपर खड़ा पाते हैं। हमारी मनोवृत्ति के पीछे झान का जो प्रकाश है वह बहुत मन्द है । इसलिये आग्रह की दलदल में फंसी हुई मनोवृत्ति को येन केन उपायेन वहां से निकालकर उदारता की विशाल भूमि पर प्रतिष्ठित करने का यत्न करना चाहिये। तथ्यगवेषक और सत्य के पत्तपाती व्यक्ति का मानस सदा उदार और ऋनायही होता है खौर होना चाहिये, तभी वह ऋपने उद्देश्य में सफलता प्राप्त कर सकता है। सारांश कि यदि तुम लोगों ने मेरे से आगमों का अभ्यास करना है तो सब से प्रथम अपनी मनोवृत्ति को शुद्ध करने का यत्न करो, तुम लोगों ने शास्त्रों के विछत स्वाध्याय से देव गुरु श्रीर धर्म के स्वरूप में जो धारणा बना रक्खी है उसे या तो अपने हृदय प्रदेश से निकाल दो और या उसे सर्वथा भूल जात्रो ! उसके त्रनन्तर त्रागमों के समुचित त्रभ्यास से तुम्हें जो सत्य प्रतीत हो उसी को सर्वेसर्वा त्र्यपनाने का भरसक प्रयत्न करो ! वस, शास्त्राभ्यास का आरम्भ करने से पूर्व यही सारगर्भित सूचना मैंने तुमसे करनी थी सो करदी ।

मुनि श्री त्रात्माराम जी के उक्त वचनों से दोनों व्यक्ति ( श्री विश्नचन्द श्रीर चम्पालाल जी ) बड़े प्रभावित हुए श्रौर नतमस्तक होकर हकने लगे—महाराज ! हम तो इस समय ''किं कर्तव्य विमूढ़" से बनगये

XX

| <b>X</b> Ę | नवयुग | निर्माता |
|------------|-------|----------|
|            |       |          |

हैं, आपके समज्ञ कुछ भी बोलने का हममें साहस नहीं, बड़े संकोच से केवल इतना ही अर्ज करते हैं कि आप जो कुछ भी फरमावेंगे उसे हम बड़ी श्रद्धा पूर्वक सुनेंगे और उसे अपने हृदय में पूरा २ स्थान देने का प्रयत्न करेंगे। हमारे किसी पूर्वभव के पुख्यकर्म का ही यह शुभोदय है कि आप जैसे चारित्रशील विशिष्ट-ज्ञानवान का हमें सहयोग प्राप्त हुआ है।

इतना वार्तालाप होने के बाद प्रतिदिन निरन्तर पठन पाठन चलने लगा। एक दिन स्थानांग सूत्र का स्वाध्याय कराते समय उसके निम्नलिखित पाठ पर वड़ी मनोरंजक चर्चा हुई जिसका विवरण इस प्रकार हैं-"समग्रास्स भगवश्रो महावीरस्स ग्रावगणा होत्था तं जहा-१ गोदासेगणे २ उत्तरवलिस्स गुरो ३ उद्देहगणे ४ चारणगणे ५ उद्दवाडियगणे ६ विस्सवाडियगणे ७ कामर्ड्राट्यगणे द माग्रवगणे ६ कोडियगणे'' [स्था० ३३. ६ ठा० सू० ६८०]

भावार्थ-अमरू भगवान् महावीर स्वामी के नव गण हुए यथा १ गोदासगण २ उत्तर वलिस्सगण ३ उद्देहगण ४ चारणगण ४ उद्दवाडियगण ६ विस्सवाड़ियगण ७ कामड्डियगण द माखवगण और ६ कोटिक-गण ।

स्थानांग सूत्र के उपर्युक्तपाठ के अर्थ का ध्यान पूर्वक पर्यालोचन करते हुए श्री चम्पाताल जी अपने गुरु श्री विश्नचन्द जी से बोले कि महाराज ! इस सूत्र पाठ में श्रमण भगवान महावीर के नौ गच्छों का उल्लेख किया है, परन्तु अपने जिस गच्छ के कहे व माने जाते हैं उसकी तो इसमें गन्ध तक भी नहीं है ? तब अपने सम्प्रदाय की गच्छ सम्बन्धी मान्यता को शास्त्रीय समफना या कि शास्त्रविरुद्ध मन:कल्पित ?

श्री विश्नचन्दजी—भाई ! परसों मैंने भी इस पाठ को देखा था इसके अर्थ की चोर ध्यान देते हुए मुमे भी यही सन्देह हुआ था, जिसका तुमने अभी जिकर किया है । इस पाठ से तो अपनी परम्परा भगवान महाबीर की परम्परा से अलग ही प्रतीत होती है । परन्तु इस बात का यथाथ निर्णय तो महाराज श्री आत्मारामजी के पास चलकर ही हो सकेगा । कारण कि उनके समान छान बीन करने वाला इस समय हमारे पंथ में दूसरा कोई मुनिराज नहीं है । चलो उन्हीं के पास चलकर इस बात का निश्चय करें ।

आहा ! सत्संग का कितना मीठा परिएाम ? जिस पाठ को चम्पालाल और विरनचन्दजी ने इससे पहले कईबार देखा पढ़ा और सुना परन्तु उसके रहस्य पूर्श परमार्थ की ओर कभी ध्यान नहीं गया। जब से इन्हें श्री आत्मारामजी के पुण्य सहवास का सद्भाग्य प्राप्त हुआ तब से इनकी मलिन मनोवृत्ति में भी प्रकाश की रेखा का उद्गम होने लगा। सत्संग की कितनी महिमा ? तभी तो कहा है "सतां संगोहि भेषजम्।" दोनों गुरु शिष्य उक्त विषय के निर्शयार्थ श्री आत्मारामजी के पास पहुंचे। सविधि वन्दना के अनन्तर---महाराज ! ठाएांगसूत्र में श्रमए भगवान महावीर स्वामी के जो नौ गच्छ कहे हैं उनमें से अपना

गब्छ कौनसा है ? चम्पालल जी ने सहज नम्रता से पृछा ।

श्री श्रात्मारामजी-कोई भी नहीं । गम्भीरता भरे शब्दों में यह उत्तर दिया ।

चम्पालालजी---(जरा उत्तेजित होकर) तो क्या हमारा यह पंथ संमूर्छिम है ?

श्री ज्यात्मारामजी---(सहज हास्योक्ति में) ऐसा ही सममलो ?

श्री विश्नचन्दजी—महाराज ! हम जिज्ञासु हैं जिज्ञासाबुद्धि से पूछ रहे हैं इसमें जो तल्थ्य हो उसे आप स्पष्ट शब्दों में कहने की ऋपा करें ।

श्री आत्मारामजी—गुरु शिष्य दोनों को सम्बोधिक करते हुए बोले—भाई ! वस्तुस्थिति तो यह है कि अपने इस ढूंढक मत का श्रमण भगवान महावीर <u>की उक्त गच्छ परम्परा से कोई सम्बन्ध नहीं</u> । हम लोग अपनी गच्छ परम्परा को जिस पट्टावली के आधार पर भगवान महावीर स्वामी के साथ जोड़ रहे हैं वह बिलकुल बनावटी,मनः कल्पित और भूठी है। उसमें प्रामाणिकता और ऐतिहासिकता का लेशमात्र भी अंश दिखाई नहीं देता।

चम्पालालजी-तो हमारे इस पंथ का प्रादुर्भाव कब और कैसे हुआ ?

श्री आत्मारामजी-इमारे इस मत के मूल पुरुष तो लौंकाशाह नाम के एक श्रीमाली गृहस्थ की शिष्य परम्परा में होने वाले 'लवजी' नामा एक यति हैं। आप सब उसी की परम्परा में आते हैं। अपने सब प्रतिक्रमण के व्यनन्तर यही तो बोलते हैं कि-''प्रथम साध लवजी भया'' फिर व्यपने इस पंथ का मूल पुरुष लवजी है, इसमें शंका की कौनसी बात रहजाती है। लवजी सूरत के रहने वाला दशा श्रीमाली वर्णिक था, उसने लौंका गच्छ की परम्परा के बजरंग यति के पास दीचा प्रहण की। कुछ दिनों बाद किसी बात पर भगड़ा हो जाने के कारण वह अपने गुरुजी से अलग होकर विचरने लगा और मुखपर मंहपत्ति वान्धली। कुछ दिनों के व्यनन्तर उसके साथ दो चार व्यक्ति और आ मिले। जैन परम्परा के साधु वेष से भिन्न प्रकार का वेष देखकर जब किसी ग्रहस्थ ने उन्हें रहने के लिये स्थान न दिया तो लवजी एक टूटे हुए मकान में रहने लगा । गुजरात काठियाबाड़ में दूटे फ़ूटे मकान को ढंढ कहते हैं। ऐसे मकान में रहने के कार्ए लोग उसे ढूंढिया कहने लगे। उसी लवजी की परंपरा में होने से हमें भी लोग ढंढिया कहते और हमारे पंथ को ढुंढक पंथ के नाम से पुकारते हैं। लौंका गच्छ का मूल पुरुष लौंका शाह नाम का एक वसिक गृहस्थ था उसी ने जैन परंपरा में सब से प्रथम मृर्ति उपासना का विरोध किया। इससे अथम जैन परम्परा में किसी ने भी मूर्तिपूजा के विरोध में कुछ नहीं कहा। इस विषय के सम्बन्ध में ऋधिक प्रकाश किसी और दिन में डाला जावेगा। तात्पर्य कि हमारे ढंढक मत के आद्य-आचार्य लवजी हैं न कि अमर्ण भगवान, महावीर । उनका तो हम लोग केवल नाम मात्र रटते हैं । और वास्तव में देखा जाय तो निर्धन्थ प्रवचन के नाम से विख्यात उनकी द्वादशांगी वाणी में साथ का जो वेष वर्णन किया है उससे हमारा यह साधू वेप विलकुल विपरीत है। इस पर भी हम लोग

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                |
|---------------------------------------|----------------|
| <u>ک</u> ت                            | नवयुग निर्माता |
|                                       |                |

श्चपने को वीर भगवान की साधु परम्परा के श्चनुगामी कहें व मानें तो यह एक प्रकार की धृष्टता नहीं तो और क्या है।

महाराज श्री आत्मारामजी के उक्त कथन का श्री चम्पालाल जी के ऊपर बहुत प्रभाव पडा। वे श्रपने गुरु श्री विश्नचन्दजी से बोले—गुरुदेव ! हम तो श्रमण भगवान महावीर स्वामी के शासन की अविच्छिन्न परम्परा समफकर इस मत में दीच्तित हुए हैं लौंका या लवजी की परम्परा समफकर नहीं ! इसलिये आप अब इसका अच्छी तरह से निर्णय कर लेवें । जो बात सत्य प्रमाणित हो उसे स्वीकार करना चाहिये और उसीके अनुसार ही वर्तन करना चाहिये । हम तो सर्वझ भाषित धर्म के अनुयायी हैं और रहेंगे, यदि वास्तव में हमारा यह पंथ सर्वझ भाषित धर्म का प्रतिनिधित्व नहीं करता तो हमारा इसको दूर से नमस्कार । जो पंथ लगभग दो खढ़ाई सौ वर्ष से किसी अमुक छद्धास्थ पुरुष का चलाया हुआ प्रमाणित हो एवं जिसके प्रवर्तक या जन्मदाता अमुक गृहस्थ या यति हों उसे सर्वज्ञ भाषित धर्म समफ कर उसमें किसी अमुक ममत्व के कारण टिके रहना क्या मूर्खता की पराकाष्ठा नहीं ? कुछ इगण चुप रहकर चम्पालालजी फिर वोले—क्या महाराज ! सचमुच ही हमारे इस ढूंढक पंथ का श्रमण भगवान महावीर की परंपरा से प्रत्यत्त कोई सम्बन्ध नहीं ?

त्रात्मारामजी----नहीं बिलकुल नहीं, यदि होता तो वीर भगवान की गच्छ परम्परा में इसका किसी न किसी प्रकार से निर्देश अवश्य होता।

चम्पालालजी--तो क्या अपने पंथ के बड़ों ने जो पट्टावली लिखी है वह भूठी है ?

आत्मारामजी-विलकुल भूठी और मन घडंत है। उसकी सत्यता के लिये एक भी शास्त्रीय या ऐतिहासिक प्रमाण नहीं। फिर इसे किस प्रमाण के आधार पर सत्य माना जाय।

चम्पालालजी-तो क्या आज तक हम लोग अंधेरे में ही भटकते फिरते रहे ?

आत्मारामजी----बेशक ! अन्धेरे में भटकते ही नहीं रहे बल्कि इस अन्धकार को प्रकाश का ही रूप समभते और मानते रहे । आज से कुछ समय पहले मैं भी इस अन्धकार बहुल पन्थ को उज्वल प्रकाश दाता समभने की निवड़ भूल करता रहा परन्तु जब मैंने कुछ पढ़ लिख कर निर्भ न्थ प्रयचन का पंचांगी सहित अभ्यास किया और मुनि श्री रत्नचन्दजी जैसे उदार--यृत्ति के बिद्वान साधुओं के पुष्य सहवास में आने का सौभाग्य प्राप्त हुआ तब मेरी आंखें खुली तब मुभे इस पन्थ के वास्तविक स्वरूप का भान हुआ । इस समय मेरा बेप तो बेशक ढूंढक पन्थ का है परन्तु हृदय मेरा सर्वज्ञ भाषित सत्य सनातन धर्म का ही एकमात्र पुजारी बना हुआ है । और इसी सत्य धर्म की प्ररूपणा में अपने शेष जीवन को लगाने की प्रतिज्ञा करके मैंने आगरे से प्रस्थान किया है । यह सुनकर चम्पालालजी अभी कुछ वोलने को ही थे कि आपने फिर कहा---भाई चम्पालाल ! तेरा गुरू-विश्तचन्द बाह्यण, मैं चत्रिय और तू वैश्य है । हम तीनों का ही पवित्र और प्रतिष्ठित कुल में जन्म हुआ है । लौकिक व्यवहार में ये तीनों एक दूसरे के सहयोगी अथच सहायक हैं, और वैदिक परिभाषा में इन तीनों

#### सत्य प्ररूपणा की श्रोर

की दिज संज्ञा का तात्पर्य भी इसी में निहित जान पड़ता है। इसके अतिरिक्त वैदिक परम्परा में ब्राह्मण चत्रिय और वैश्य को कमश: मुख, बाहु और जानु या उदर के नाम से अभिहित किया है। तो जैसे मुख बाहु और जंधा ये तीनों ही संमिलित रूप से शरीर की रच्चा करते उसे पुष्टि और प्रगति देते हैं, वैसे ही कर्तव्य निष्ठा को ध्यान में रखती हुई हमारी यह त्रिपुटी अपने आसन्नोपकारी वीर प्रभु के शासन की सबी प्रभावना करने, उसे पुष्टि देने और प्रगति में लाने का श्रेय प्राप्त न कर सकेगी ? मुभे तो विश्वास ही नहीं किन्तु टढ़ निश्चय है कि हम इसमें अवश्य सफज मनोरथ होंगे। मुके तो वह दिन अधिक दूर दिखाई नहीं देता जब कि सैंकड़ों नहीं बल्कि इजारों भूले भटके प्राणी श्रमण भगवान महावीर की विशुद्ध परम्परा में दीचित होकर सत्य सनातन जैन धर्म की विजय वैजयंती को इसी पंजाब भूमि में फिर प्रतिष्ठित करने का श्रेय उपार्जित करेंगे। और पंजाब प्रान्त से गई हुई जैन श्री को फिर से लाकर उसके अनुरूप उच्च सिंहासन पर आरूढ़ करके धर्म-निष्ट मानवो-चित गौरव प्राप्त करेंगे। यह सब कुछ सत्य को आभारी होगा, उसी के बल पर कर्तव्य परायण होकर मैं इस कर्य त्रेत्र में उतरा हूँ परन्तु अभी गुप्त रूप में। प्रत्यन्न के लिये तो कुछ समय लगेगा।

विश्तचन्दजी—गुरुदेव ! आज आपने हम लोगों को जो सन्मार्ग दिखाया है, उसके लिये हम आपके आजन्म कृतज्ञ रहेंगे । आपने हमारे पर जो कृपा की हैं उसका कथन हमारो वचन शक्ति से बाहर है, आप स्वयं सबकुछ हैं, आपकी विशिष्ट ज्ञान शक्ति, वीरोचित साहस और अनुपम चारित्र निष्टा आदि सदगुर्गों के विशिष्ट प्रभाव से ही सर्व अभीष्ट सिद्ध होगा, हमारा साहाय्य तो बिलकुत्त निगण्यसा है, यह आप श्री की हम पर आसीम कृपा है जो हमें सहायक समफ रहे हैं ।

चम्पालालजी--( कुछ उप शब्दों में ) यदि ऐसा ही है तो इस कूटे प्रपंच में फंसे रहने का क्या मतलब ? गुरुदेव !

आत्मारामजी—समय की प्रतीच्चा करो ! अनुकूल समय आने पर सब कुछ ठीक हो जावेगा समय की अनुकूलता और प्रतिकूलता पर ही सफलता और विफलत। निर्भर करती है। अभी तो तुम्हें और बहुत कुछ सोचना समफना है। पहले अपने ज्ञानाभ्यास को परिपक करो, और वस्तु स्थिति का सम्यक् पर्यालोचन करो। इतनी शीधता करने की आवश्यकता नहीं, हर एक विषय पर ठंडे मन से विचार करने की आवश्यकता है। इसलिये आज तो तुम दया पालो कल के स्वाध्याय में फिर विचार किया जावेगा।

महाराज श्री आत्मारामजी के इन बचनों को सुनकर प्रसन्न चित दोनों गुरु शिष्य वन्दना करके वहां से विदा हुए और मन ही मन में आपकी साधु गुएा सन्तति की प्रशंसा करने हुए अपने उपाश्रय में पहुंच गये।

#### AN NK

# अध्याय = मृतिंपूजा की आनुपंगिक वर्चा

#### ->:=:25

एक दिन दिल्ली शहर में दिगम्बर जैनों की रथयात्रा की सवारी निकल रही थी, सब से आगे महेन्द्रध्वजा थी और उसके पीछे बैंडवाजा और उसके बाद एक विशाल सुनहरी रथ में तीर्थकर देव की दिब्य प्रतिमा विराजमान थी, साथ में प्रभु के गुर्णानुवाद गाते हुए सहस्रों नर नारी जारहे थे। यात्रा की सवारी का टरय इतना आकर्षक था कि आंखें देखते थकती नहीं थीं। जिस मकान में श्री आत्माराम जी के पास विश्नचन्द उनके शिष्य चम्पालाल और हाकमराय आदि साधु पढ़रहे थे उसी मकान के नीचे से रथयात्रा की वह सवारी जारही थी। उस समय श्री आत्माराम जी को सम्बोधित करते हुए चम्पालाल बोले---महाराज ! क्या यह पाषंड भी आपको सच्चा लगता है ?

श्रात्माराम जी—भाई चम्पालाल ! जरा सभ्यता से वोलो ? तुम श्रपने आपको जैन साधु मानते हो, परन्तु भाषासमिति का तुम्हें विलकुल भान नहीं, साधु को सदा संयत भाषा का व्यवहार करना चाहिये। ये भी जैन हैं और इनकी परम्परा तुम्हारे इस ढंढ़क पंथ से बहुत प्राचीन है।

ं चम्पालालजी---महाराज ! यह आप क्या फर्मा रहे हैं, ये तो जड़ को मानने एवं पत्थरों को पूजने वाले, और इस चैतन्योपासक--गुरा के पुजारी ठहरे।

विश्नचन्द जी-तूं फिर उसी प्रकार असंयत और कठोर भाषा बोलने लगा ? क्या महाराज साहिब के कहे का तुमको ध्यान नहीं रहा ?

चम्पालाल जी—"मिच्छामि दुकडं" महाराज ! चमाकरें मुफे ध्यान नद्दीं रहा । दर असल मूर्तिपूजा को द्देय समफने और उस की निन्दा करने का मेरा कुछ स्त्रभावसा बन गया है । इसलिये मेरे मुख से ऐसे शब्द निकल गये जो कि निकालने योग्य नहीं थे ।

आत्माराम जी-देख भाई चम्पालाल ! मैं, तुम्हारा गुरु और तुम, हम तीनों शुरू से ही मूर्ति के मानने और पूजने वालों के वहां जन्मे हैं। तुम खंडेरवाल हो, सभी खंडेर वाल मूर्ति को मानते और पूजते

#### सत्य प्ररूपरण की श्रोर

हैं। आजकल के कुछ खंडेरवाल भावड़े जो हमारे इस ढूंढक मत के अनुयायी बन गये हैं वे इस पंथ के तुम्हारे जैसे मूर्ति निन्दक साधुओं के विशेष संसर्ग में आने के कारण मूर्तिपूजा के विरोधी होते हुए भी लग्नादि प्रसंग में सम्वत्सरी के एक दिन पहले रोट बनाते और प्रतिमा का पूजन करते हैं। अगर यह वात ठीक है तो तुम्हीं बतलाओ कि तुम्हारे विचारानुसार वे खंडेरवाल भाई जड़पूजक हैं या चैतन्योपासक ? वासतव में मूर्ति पूजा क्या वस्तु है और उसकी अपासना का क्या उद्देश्य है इस परमार्थ को अपने लोगों ने अभीतक समभा ही नहीं और नाही समभत्ने की कोशिश ही की है, केवल विना परमार्थ को अपने लोगों ने अभीतक समभा ही नहीं और नाही समभत्ने की कोशिश ही की है, केवल विना परमार्थ के समभे लकीर के फकीर वन रहे हैं और प्रभु पूजकों को पत्थर पूजक कहकर अपनी दुराग्रह-प्रसित संकुचित्त-मनोष्टत्ति का परिचय टेरहे हैं। संसार में जितने भी सम्प्रदाय मूर्ति की उपासना करते हैं वास्तव में वे जड़मूर्ति के उपासक नहीं किन्तु मूर्ति वाले इष्टटदेव के उपासक हैं। संझेप में कहें तो कोई भी व्यक्ति सूर्ति की पूजा नहीं करता अपितु मूर्ति के द्वारा मूर्ति वाले आदर्श की पूजा करता है। इसलिये विना सोच विचार किये यूंही मुख से कुछ बोल देना कितना मूल्य रखता है इसका तुम स्वयं ही अनुमान करो ?

चम्पालाल--महाराज ! है तो घृष्ट्रता पर कहे विना नहीं रहा जाता ! पहले तो आपने कभी ऐसी बात कही नहीं, द्यव आगरे से वापिस आनेपर ही आप यह सब कुछ फर्मा रहे हैं, चमा कीजिये, मुफे तो यह सब महाराज रत्नचन्द जी की संगति का फल प्रतीत होता है जो कि ''ढीले पास्थे'' सुने जाते हैं।

आत्माराम जी---निस्सन्देह यही बात है, मैंने आगरे में मुनि श्री रत्नचन्द जी महाराज के शास्त्रीय झानालोक से अपने को आलोकित करने का सद्भाग्य प्राप्त किया है। उनके चरणों में बैठकर प्राचीन भाष्य और टीका आदि के साथ निर्धन्थ प्रवचन अर्थात् जैनागमों का सतत चिन्तन और मनन करने का जो अवसर प्राप्त हुआ वही मेरे साधु जीवन के इतिहास में उल्लेखनीय बहूमूल्य वस्तु है। इस पुण्य अवसर में मुके जैन धर्म सम्बन्धी जो सत्य उपलब्ध हुआ है उसी के अनुसार जीवन का निर्माण करना तथा उस अवाधित सत्य की प्ररूएण करना, मैंने अपने रोष जीवन का कर्तव्य निश्चित किया है। और महाराज श्रीरत्तचन्द जी जैसी बिशिष्ट जैन विभूति को-"ढीले पास्थे" कहने का साहस तो तुम्हारे जैसे "झान लब दुर्विदग्ध" ही कर सकते हैं न कि कोई विशेषज्ञ भी। तथा विशुद्ध प्राचीन जैन परम्परा में मूर्ति उपासना का क्या स्थान है एवं जैनागमों में उसका कैसा समर्थन है इस विषय की पर्यालोचनाकभी फिर-अनुकूल समय आते पर की जावेगी।

चम्पालाल----भहाराज ! वास्तव में ही मुफसे गुरुजनों की महती अवज्ञा हुई है। इस गुरुतर अपराध के लिये आप श्री मुफे जो प्रायश्चित दें उसे मैं स्वीकार करने को तैयार हूँ ? परन्तु क्या करूं ? जब से मैं इस पंथ में दीन्नित हुआ हूँ, अपने साथियों से मूर्ति पूजा और उसके पुजारियों की निन्दा ही सुनता आया हूँ, वही संस्कार मेरे हृदय में घर कर गये हैं। इन्हीं संस्कारों का यह प्रभाव है कि आप जैसे विशिष्टज्ञान सम्पन्न गुरु-जनों के सामने इस प्रकार की असाधुजनोचित भाषा का व्यवहार किया है।

६१

|    | and the second sec |                | - · · |  |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------|--|
| ६२ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | नवयुग निर्माता |       |  |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |       |  |

गुरुदेव ! ऋाप श्री के सदुपदेश का मेरे हृदय पर बहुत गहरा असर हुआ है और मैंने जो बात इस समय आपसे की है वह तो कुत्हत वश की है एवं श्रपने मन को हढ़ करने की इच्छा से की है, अव भी एक बात मनमें और रही हुई है जिसके पूछने की फिर धुष्टता करता हूँ । आपको, मूर्तिपूजा करने वाले को जड़पूजक कहना कुछ उचित प्रतीत नहीं हुआ, परन्तु इसके उत्तर में आपने अपने आपको, मेरे को और साथ में सब ढूंढक मतानुयायियों को जड़पूजक होने का उपालम्भ दिया जो कि अभीतक मेरी समफ में नहीं आया, ऋषा करके इस पर कुछ प्रकाश डालें ?

श्चात्माराम जी—जरा ठंडे दिल से सुनो श्चौर शांति से उस पर विचार करो ? श्चाप साधु कहलाते हो, अगर त्यापका मुख मुंहपत्ती से बन्धा हुन्चा न होवे, चौर पास में [रजोहरण को हाथ में लेकर दिखाते हुए ] यह रजोहरण न हो तो क्या त्राप या त्रापको साधु मानने वाले त्रापके भक्तजन त्रापको साधु मान कर बन्दना नमस्कार कर सकते हैं ?

चम्पालाल—नहीं महाराज ! कभी नहीं जिसके पास साधु का वेष न हो तो उसे साधु कैसे माना जासकता है और बन्दना नमस्कार भी कैसे की जावे ?

आत्मार।म जी-तब भाई तुम ही कहो कि मुंहपत्ती और रजोहररा क्या चीज है ?जड़ है या चेतन ?

चम्पालाल—(क्ठळ शरमिन्दा सा हुत्रा हुत्रा) वस क्रुपानाथ ! मैंने श्रापके त्रमिप्राय को समभलिया, इस हिसाब से तो हम ही क्या सारी दुनिया ही जड़पूजक हो सकती है ।

आत्मारामजी----तभी तो मैंने तुमसे कहा था कि वस्तु तत्त्व का यथार्थ स्वरूप सममें बिना साधु को एक दम मुंह से ऐसा शब्द न निकालना चाहिये जिससे दूसरे के मन को आघात पहुंचे। संसार में ऐसा कोई भी मत या पंथ नहीं जो मूर्तिपूजा का प्रतिषेध करसके। वैसे अपने कदायह से कोई चाहे कुछ भी कहे यह उसको अखत्थार है। मुसलमानों को देखो--जो कि मूर्ति विरोधियों में सब से मुख्य माने जाते हैं--कुरान शरीफ का कितना अदब करते हैं, उसे खुदा का कलाम सममते और सिर पर उठाते हैं। जमीन पर नहीं धरते एवं नापाक--अपवित्र हाथों से छूते नहीं। अब तुमही बतलाओ कि कुरान में सिवाय कागज और स्याही के और क्या है ? इसके आतिरिक मक्के में जाकर वहां पर रक्ये हुए संगे अस्वद को बोसा देते हैं। संगे अस्वद एक पापाए विरोध के सिवाय और कुछ नहीं। ताजिये क्या हैं वांस और सुस्दर कागजों से तैय्यार की गई अमुक प्रकार की मूर्ति विरोध ही तो हैं, यदि कोई उसका अशु मात्र भी अपनान करदे तो शिया पत्त के मुसलमान मरने मारने को तैय्यार हो जाते हैं।क्यों ? इत्तलिये कि उन ताजियों को वे अपने पूज्यपुरुष हसन हुसैन आदिकी प्रतीक सम्मते हैं। यही दशा ईसाइयों की है उनका एक पत्त तो ईसा और मरियम की मूर्ति का उपासक है, दूसरा जो मूर्ति विरोधी है वह भी कुरान की भांति ऋंजील को खुदा का कलाम कहता हुआ उसका अधिक से अधिक सम्मान करता है। इधर अपने सिक्ख भाइयों की ओर तिहारिये-कहने को तो वे भी अपने को चम्पालाल-अपने गुरु श्री विश्तचन्द जी को सम्बोधित करते हुए-कहिये गुरुदेव ! आपने भी तो महाराज श्री के विचारों को सुना है, आपकी क्या सम्मति है ? मुफे तो इस विषय में अब किसी प्रकार का सन्देह नहीं रहा। एवं "अपवित्र हाथों से किसी शास्त्र को नहीं छूना" आपके इस उपदेश का रहस्य भी अव समफ में आया।

मात्र है। इसलिए हर एक सिद्धान्त पर विवेकपूर्ण दृष्टि से विचार करने की आवश्यकता है।

विश्नचन्द जी—भाई मैं तो उसीदिन आपके आशय को समफ गया था जब आपने अपवित्र हाथों से पुस्तक के स्पर्श करने का निषेध किया था और रथयात्रा के सम्बन्ध में तुम्हारे अपशब्दों की भर्सना की थी। इसके अतिरिक्त तुम्हारे साथ होने वाले विचार विनिमय से तो मुफे यह निश्चय ही नहीं किन्तु टट विश्वास होगया है कि मूर्ति पूजा यह पक्ष्यर की पूजा नहीं अपितु देव पूजा है जिसका और किसी समयपर शास्त्रीय स्पष्टीकरण करने का वचन भी गुरुदेव ने दे रक्खा है।

चम्पालाल जी—गुरुदेव ! त्तमा कीजिये आपसे भी बात पूछे बिना नहीं रहा जाता । आप, मैं और अपने दूसरे साधु जब कभी मूर्ति पूजा के विरुद्ध बोलते हुए अपने भक्तों से कहते हैं—तब यही कहते हैं

> पत्थर पूजे हर मिले तो मैं पूजां पहाड़ । इससे तो चक्की भली, जो पीस खाय संसार ॥

इसका क्या मतलब ?

प्रमाशित होते हैं।

विश्नचन्द जी---भाई ! यह कोई शास्त्र वाक्य तो नहीं, यह तो मूर्ति पूजा से विरोध रखने वाले लोगों की मनघडंत कविता है ! ऐसी २ कवितायें तो जब चाहो बनालो । इसके उत्तर में मूर्ति उपासक भी एक ऐसी ही कविता बनाकर बोल देंगे जैसे---

### चमड़ा पूजे हर मिले तो में पूजूँ चमार । इससे तो जूती भली, जो पहन फिरे संसार ॥

मूर्ति पूजा की आनुषंगिक चर्चा

गुरुओं की वाणी रूप प्रन्थ साहब को वे अपना परम गुरु मानते हैं अच्छे २ रेशमी रुमालों में

मूर्ति विरोधी कहते हैं परन्तु यदि कुछ गम्भीरता से उनके बर्ताव पर नजर डालें तो वे सब से बड़े मूर्ति पूजक

लपेट कर उसे ऊंचे स्थान पर धरते हैं, उसके आगे मत्था टेकते और चमर ढुलाते हैं। केवल कागज और स्याही की बनीहुई इस विशाल पुस्तक रूप मूर्ति का इतना सम्मान करते हुए भी सिक्ख यदि अपने आपको मूर्ति का निषेधक कहें तो इस से अधिक उपहास्य जनक और क्या बात हो सकती है। वास्तव में देखाजाय तो कोई भी व्यक्ति मूर्ति की पूजा नहीं करता किन्तु आदर्श की उपासना करता है, मूर्ति उस आदर्श की प्रतीक

| 82 | नवयुग निर्माता |
|----|----------------|
| 10 |                |

ताल्पर्य कि जैसे तुमलोग मूर्ति के उपासकों को पत्थर पूजक कहते हो बैसे ही वे लोग तुमको चमड़ा पूजक कहने का अधिकार रखते हैं। कारए कि तुम लोग गुरुओं को मानते हो उनके शरीर की सेवा करते हो, वह शरीर चमड़े के बने हुए एक ढांचे के सिवा और क्या है ? इस चमड़े के जड़ शरीर की सेवा पूजा से ही गुरुजनों की प्रसन्नता मानने वाले, प्रभु प्रतिमा के द्वारा धीतराग देव की उपासना करने वाले भक्तजनों को किस मुंह से पत्थर पूजक कहने का साहस कर सकते हैं ? इसलिये जैसा कि पहले महाराज श्री ने फर्माया है कि मूर्ति पूजक मूर्ति की उपासना नहीं करते झपितु मूर्तिवाले इष्ट देव की उपासना करने वाले भक्तजनों को किस मुंह से पत्थर पूजक कहने का साहस कर सकते हैं ? इसलिये जैसा कि पहले महाराज श्री ने फर्माया है कि मूर्ति पूजक मूर्ति की उपासना नहीं करते झपितु मूर्तिवाले इष्ट देव की उपासना करते हैं, मूर्ति तो उसमें केवल निमित्त है, उसके द्वारा ही उपासना सम्पन्न हो सकती है । तुम कहीं भी किसी मन्दिर में जाकर देखो बहां मूर्ति के सामने खड़े भक्त जन को-"हे देव ! हे प्रभो ! हे परमेश्वर !" कहते हुए ही सुनोगे न कि हे पत्थर, हे मूर्ति ! ऐसे कोई कहता हुआ सुनाई देगा । ताल्पर्य कि जैसे शरीर के भीतर रहे हुए आत्मा को सममने के लिये शरीर एक साधन है उसी तरह मूर्ति उपासना भी उपास्य देव को समभनने और जानने के लिये एक साधन विशेष है । इसी उद्देश्य से प्राचीन जैन परम्परा में मूर्ति पूजा की विशिष्ट स्थान प्राप्त हुआ एवं जैसे यह ऐतिहासिक है वैसे ही शास्त्रीय भी है । मेरी अन्तरात्मा ने तो इस सत्य को, अब पूर्ण रूप से अपना लिया है और मेरे हदय में कोई सन्देह भी बाकी नहीं रहा ।

श्री आत्माराम जी—विश्तचन्द जी को थापी देते हुए बोले-वाह रे वाह ! तुमतो वास्तव में ही सच्चे माह्राए, और सच्चे पंडित निकले । तुम दोनों गुरु शिष्य के वार्तालाप से मुफे बहुत आनन्द आया । वस्तु-तत्त्व को समफने में कुछ धैर्य और शान्ति से काम लेना चाहिये । तुमलोग जैसे २ शास्ताभ्यास से आगे बढ़ते जाओगे वैसे २ ही तुम्हारी विवेक पूर्ण मनोवृत्ति सत्य की ओर मुकती जावेगी तुम्हारे जैसे श्रहए शील विनीत व्यक्तियों को शास्त्राभ्यास कराने का अवसर प्राप्त होना भी मेरे लिये कम गौरव की बात नहीं है ।

इस वार्तालाप के समय पास में बैठे हुए श्री विश्तचन्द जी के लघु शिष्य हाकमराय का हृत्य आनन्दोल्लास से भरा जारहा था, उसकी मुख मुद्रा की खोर दृष्टि देते हुए श्री आत्माराम जी ने कहा-कि भाई ! तुमने भी अगर कुछ पूछना है तो पूछलो, आसंदिग्ध सत्य सब के लिये आह्य होता है ।

हाकमराय जी हाथ जोड़ कर सिर नमाते हुए बोले--क्रुपानाथ ! आज आप श्री के सदुपदेश से मुफे तो असीम लाभ हुआ है। आज के संभाषए में साधु जीवन की भौतिकता छिपी हुई प्रतीत होती है। आप श्री के पुख्यसहवास में न जाने और किन २ अमूल्य वातों का लाभ होगा इसी विचारणा से आज मुफे असीम हर्ष होरहा है। यदापि किसी बात के पूछने का कोई अवकाश तो नहीं रहा फिर भी आप श्री की आज्ञा के पालन रूप एक मौलिक विचार का स्पष्टीकरण कराने की इच्छा जाग रही है ?

आप श्री ने अभी २ फर्माया था कि अपना यह ढुंढक पन्थ श्रमण भगवान महावीर की गच्छ परम्परा में नहीं आता, तो कैसे ? इसका स्पष्टीकरण करने की रूपाकरें। सत्य प्ररूपणा की ऋोर

श्री श्रात्मारामजी-इस विषय का कुछ खुलासा तो पहले किया भी गया है, शायद तुमने नहीं सना। म्रापनी जो पटावलियां हैं वे विश्वास के योग्य नहीं हैं, उनमें जिन २ नामों का उल्लेख है उनका ऋस्तित्व किसी तरह से भी प्रमाणित नहीं होता वे सब कल्पना प्रसृत हैं । लोग जब हरिद्वार जाते हैं तो वहां के अनेक पंडे उनको अपना २ यजमान कहते हैं परन्तु जब तक कोई पंडा अपनी बही निकाल कर उसमें से हरिद्वार ज्याने वाले यात्री के पिता, पितामह ज्यादि के नाम उनके हस्ताचरों सहित नहीं बतला देता तब तक उसे विश्वास नहीं आता। एवं किसी मृतक की सम्पत्ति पर अदालत में भगडने वाले व्यक्तियों में से श्रदालत उसीके हकमें फैसला देगी जिसका कुर्सी नामा उस मृतक से मेल खाता हो. इसलिये यदि हम अपने को भगवान महावीर की परम्परा में परिगणित करने का दावा करते हैं तो हमारा भी कर्तव्य हो जाता है कि हम त्रपती परम्परा को अविच्छिन्न रूपसे भगवान महावीर खामी तक ले जाने का कोई अकाट्य प्रमाण उपस्थित करें। परन्त अपने पास तो यति लवजी से आगे अपनी परम्परा को ले जाने का कोई साधन ही नहीं, वह तो लवजी तक पहुँच कर समाप्त हो जाती है। कारण कि जैन परम्परा में सबसे प्रथम डोरा डालकर मुख पर दिन रात पड़ी बांध रखने की प्रथा लवजी ने ही चलाई है इससे पूर्व जैन परम्परा में इस प्रथा का नामों-निशान भी नहीं था। लवजी लौंकागच्छ की परम्परा में होने वाले साधु वजरंगजी के शिष्य थे। बजरंगजी को सारा दिन मुंह बान्धे रखना स्वीकार नहीं था और नाही उसके गच्छ वाले बान्धते थे। गुरु से किसी बात पर फगड़ा हो जाने से लवजी उनसे ऋलग हो गये और दिन भर मुख बान्ध रखने की प्रथा स्रारम्भ करदी। इसलिये हमारी परम्परा का साज्ञान सम्बम्ध तो लवजी से है न कि भगवान महावीर स्वामी से ! यह एक सोचा समभा हुआ ऐतिहासिक तथ्य है जिसे किसी प्रकार भी अन्यथा नहीं किया जा सकता । श्रीर लवजी के गुरु बजरंगजी जिस लौंका गच्छ के यति थे वह गच्छ भी लौंकाशाह नाम के एक गृहस्थ से विक्रम की सोलवीं शताब्दी में प्रचलित हुआ और मूर्ति पूजा का विरोध भी जैन परम्परा में उसी से आरम्भ हुआ इससे पहले जैन परम्परा में मूर्ति पूजा के विरुद्ध किसी जैन आचार्य ने एक शब्द भी कहा या एक अत्तर भी लिखा हो ऐसा किसी भी शास्त्रीय या ऐतिहासिक प्रमाण से साबित नहीं होता। ऐसी परिस्थिति में इसारा यह ढूंढक पंथ अधिक से अधिक लौंकाशाह तक ही पहुंच सकता है इसके आगे उसकी गति नहीं। लौंका ने मूर्ति का विरोध किया, हम भी मूर्ति के विरोधी हैं, और लवजी ने मुंह बान्धना शुरु किया, हम भी---[ जैसे कि तुम देख रहे हो] सर्वे सर्वा उसी का श्रानुकरए ही कर रहे हैं । इसलिये वस्तु स्थिति का यदि तटस्थ मनोवृति से विचार किया जाय तो हमारे इस पंथ के मूल पुरुष लौंका और लवजी हैं न कि श्रमण भगवान महावीर खामी।

हाकमराय-हाथ जोड़ कर-ऋपा नाथ ! श्रापके वक्तव्य से यह तो सुनिश्चित हो गया कि श्रपने पंथ का सम्बन्ध श्रमण भगवान महावीर से नहीं किन्तु लौंका या लवजी से है, तो क्या भगवान महावीर का शासन विच्छिन्न हो गया ? ऐसा तो माना नहीं जा सकता. कारण कि श्री भगवती सूत्र में गौतम स्वामी के

ξX

| ६६ नवयुग निर्माता |  |
|-------------------|--|
| 22                |  |
|                   |  |

प्रश्न के उत्तर में भगवान स्वयं फर्माते हैं-गौतम ! मेरा यह शासन २१००० वर्ष अर्थात् पांचवें आरे के अन्त तक चलेगा १४४

च्यात्मारामजी—तुम्हारे इस कथन का ऋाशय तो यह प्रतीत होता है कि तुम एक मात्र ऋपने को ही जैन समऋते हो ? ऋथवा यूं कहिये कि तुम्हें ऋपनी इस परम्परा के ऋतिरिक और कोई दूसरी जैन परम्परा ही दिखाई नहीं देती ?

हाकमराय- हां महाराज ! वात तो ऐसी ही है, आज तक तो यही समभसा रहा कि अमण भगवान महावीर स्वामी के धर्म का यथावत अनुसरण करने वाले एक मात्र हम ही हैं।

आत्माराम जी--नहीं भाई ! ऐसा नहीं-एक और भी जैन परम्परा है जो हमसे बहुत प्राचीन है। वीर निर्वाण ६०६ [वि० सं० १३६] से पूर्व यह परम्परा एक अथच अविभक्त थी। उसके बाद इसमें दो विभाग हो गये जो कि एक दिगम्बर दृसरे श्वेताम्बर के नाम से आज विख्यात हैं। दिगम्बर मान्यता के अनुसार वीर निर्वाण से ६०६ वि० सं० १३६ में श्वेताम्वर मत या परम्परा का जन्म हुआ और श्वेताम्वर सम्प्रदाय के सिद्धान्तानुसार वीर निर्वाण से ६०८ वि० सं० १३८ वर्ष में दिगम्बर मत की उत्पत्ति हुई कही जाती है। इन दोनों की मान्यता में केवल तीन वर्ष का अन्तर है। अर्थात् वीर निर्वाण से ६०६ वर्ष पूर्व तो थे दोनों परम्परा एक अथच इसभिज्ञः केवल जैन परम्परा या बीर परम्परा के नाम से प्रसिद्ध थी। वीर परम्परा की खेताम्बर और दिगम्बर दोनों शाखाओं में मूर्ति पृजा को असाधारण स्थान प्राप्त है अर्थात् दोनों ही मूर्ति फूज़क हैं। इसके अतिरिक्त जब से ये दोनों विभिन्न नामों से अस्तित्व में आई तव से इनकी पट्टावलियां भी जुदी २ निर्मित हुई जो कि श्वेताम्बर पट्टावली और दिगम्बर पट्टावली के नाम से प्रसिद्ध हैं। उन पट्टावलियों में अमुक २ सम्यत् में अमुक २ आचार्य हुए उन्होंने अमुक २ सम्वत् में अमुक २ चेत्र में देव मंदिर की प्रतिष्टा कराई, अमुक २ जिन प्रतिमा की स्थापना कराई, एवं अमुक सम्वन में अमुक प्रन्थ की रचना की तथा अमुक सम्वत् में अमुक सम्प्रदाय के प्रसिद्ध आचार्य के साथ शास्त्रार्थ किया इत्यादि जो जो उल्लेख हैं वे सब ऐतिहासिक टब्टि में पूरे उतरते हैं इसलिये वे पट्टावलियें विश्वास के योग्य ठहरती हैं। इसके विपरीत इमारी किसी भी पट्टावली में किसी सुप्रसिद्ध आचार्य या ऋषि मुनि का नाम और उसके बनाये हुऐ सद्यन्थों का उल्लेख नहीं । हो भी कहां से जबकि लवजी और लौंका से पहले हमारे इस मत का अस्तित्व ही नहीं था- जन्म ही नहीं हुन्त्रा था। तथा ये दोनों ही सम्प्रदाय मूर्ति पूजक हैं और हम मूर्ति के उत्थापक, इसलिये इनमें भी इमारा समावेश नहीं हो। सकता । इसके सिवा श्वेताम्बर और दिगम्बर सम्प्रदाय में तो जैन धर्म का प्रतिनिधित्व सिद्ध होता है कारण कि ये दोनों मन्दिर और मूर्ति के मानने वाले हैं। और इनके श्री शत्रुखय, गिरनार, समेतशिखर आदि तीर्थ संसार प्रसिद्ध हैं, ये तीर्थकरों की निर्वाण मूमि क्ष "गोयमा ! जंबुदीवे भारहेवासे इमीसे अवसण्पिणीए ममं एकवीसं वास सहरसाइं तित्थे अणुसजिरसइ"

शित० २० उद्दे० मी

#### सत्य प्ररूपणा की आरेर

कहे जाते हैं। समेत शिखर पर बीस तीर्थकरों का निर्वाण हुआ, श्री नेमिनाथ भगवान का निर्वाण गिरनार पर्वत पर हुआ, श्री आदिनाथ भगवान अख्टापद पर मोच गये और पांडवों का निर्वाण श्री रात्रुंजय तीर्थ पर हुआ, श्री वासुपूज्य स्वामी का निर्वाण चम्पानगरी में हुआ और अन्तिम तीर्थंकर भगवान महावीर स्वामी पावापुरी में मोच पधारे ऐसा जैन शास्त्रों से प्रमाणित होता है और यह जैन तीर्थों के नाम से विख्यात हैं श्वेताम्बर और दिगम्बर मत के अनुयायी प्रति वर्ष हजारों की संख्या में इन तीर्थों की यात्रा करते और पूजा प्रभावना से अपने मानव भव को सफल करने का ध्वेय प्राप्त करते, जब कि हम तीर्थ और तीर्थंकर की प्रतिमा इन दोनों से ही बहिष्ठत हैं। हमारा तो यही परम धर्म है कि येन केन उपायेन मूर्ति की उत्थापना करना, और बस।

श्री आत्मारामजी महाराज के इस सारगर्भित विवेचन से श्री विश्तचन्द और उनके शिष्य वर्ग को वडी प्रसन्नता हुई और आपको संविधि वन्दना नमस्कार करके आपकी सत्यनिष्ठा की भूरि २ प्रशंसा करते हुए आपसे अलग हुए। इधर श्री आत्मारामजी भी दिल्ली से श्रन्यत्र विद्वार कर गये।



59

#### अध्याय ह

### गुरु शिष्यों में मार्मिक वार्तालाप

#### 必必が

श्री आत्मारामजी महाराज से श्रलग होने के बाद श्री विश्तचन्द श्रीर उनके शिष्यों का श्रापस में वार्तालाप होता रहा । एक दिन चम्पालालजी श्रपने गुरु श्री विश्तचन्दजी से बोले---गुरुदेव ! देखा श्री रवचंदजी के सम्पर्क में त्याने के बाद महाराज आत्मारामजी के श्रद्धान में कितना अन्तर पड़गया है ?

विश्नचन्द्रजी—हां भाई ! तुम्हारा कथन यथार्थ है। संगति का फल अवश्य होता है. अच्छी का अच्छा और बुरी का बुरा। आगे हम सुनते थे कि श्री रत्नचन्द्रजी की श्रद्धा में बहुत परिवर्तन होगया है, उनके श्रद्धालु श्रावक मंदिर में जाते हैं, मस्तक पर तिलक लगाते हैं और जब उनके पास व्याख्यान सुनने को जाते हैं तब सामायिक करते समय मुंहपत्ती बान्ध लेते हैं। यह बात श्री आत्मारामजी के कथन से भी श्रमाणित होती है। एक दिन प्रसंग आने पर मैंने उनसे पूछा—कि महाराज ! श्री रत्नचन्दजी के सम्बन्ध में ऐसी बातें सुनने में आती हैं, आपतो उनके सम्पर्क में अधिक रहे हैं और उनसे अभ्यास भी किया है इस लिये आपको तो सारी परिस्थिति का प्रत्यन्त अनुभव होगा, आप कृपा करके बतलायें कि वास्तव में बात क्या है ?

मेरे इस कथन को सुनकर महाराज आत्मारामजी ने फर्माया-कि तुम जो कुछ कह रहे हो वह अधिकांश ठीक ही है, उनके आवक मंदिर में जाते और मस्तक पर तिलक लगाते एवं सामायिक मुंह बान्ध-कर करते हैं । पहले पहल जब मैंने देखा तो मुमे भी तुम्हारी तरह कुछ विस्मय सा हुआ और मैंने उनसे पूछा-कर करते हैं । पहले पहल जब मैंने देखा तो मुमे भी तुम्हारी तरह कुछ विस्मय सा हुआ और मैंने उनसे पूछा-कि महाराज ! यह क्या माजरा है ? तब उन्होंने कुछ मुस्कराते हुए कहा-कि भाई ! ये गृहस्थ हैं, व्यवहार में अपनी इच्छा का अधिक प्रयोग करते हैं, फिर किसी की मनोवृत्ति पर अनुचित झंकुश रखना भी साधु मर्यादा से बाहर है । और यदि शास्त्र दृष्टि से विचार किया जाय तो ये लोग कोई अनुचित काम नहीं करते । भगवान के मन्दिर में जाते हैं वहां प्रभु मूर्ति के सन्मुख बैठकर वीतराग देव के गुर्सो का गान करते हुए अपने सम्यक्त्य को निर्मल करते हैं, इसमें क्या बुराई है ? फिर यहां आकर व्याख्यान सुनते और सामायिक लेकर धर्म ध्यान करते हैं । मेरी दृष्टि में तो सामायिक मुंह बान्ध कर करें या खुले मुंह करें इसमें कुछ भी विशेषता नहीं, विशेषता तो समभाव में है । अभी तो तुम यहां आये ही हो जब आगमों का अच्छी तरह से गम्भीरता पूर्वक अभ्यास करोगे तब तुम को स्वयं ही सब बातों का अनुभव हो जावेगा इत्यादि इत्यादि ! चम्पालाल और हाकमरायजी--श्री विश्नचन्दजी से हाथ जोड़ कर--गुरुदेव ! तब हम लोगों को किस मार्ग का श्रनुसरए करना चाहिये ?

विश्तचन्द्जी--जिसका अनुसरण महाराज आत्मारामजी कर रहे हैं और करेंगे। उससे भिन्न अव हमारा और कोई मार्ग नहीं। अब तो साधु जीवन का शेष भाग उसी सन्मार्ग का यात्री बनेगा जिस पर कि श्री आत्मारामजी महाराज चल रहे या चलेंगे। उनके जैसा सत्यनिष्ठ विचारशील आगमाभ्यासी गीतार्थ भहात्मा हमारे इस पंथ में और तो कोई दृष्टिगोचर होता नहीं। पहले भी था इसकी तो कल्पना भी व्यर्थ है । उनका एक एक वचन हृदय के अन्तस्तल को स्पर्श करता जाता है। भाई ! सच तो यह है कि उनकी तलस्पर्शी निर्मल प्रवचन वारिधारा से मेरे हृदय का समस्त सन्देह मल धुल गया अब उसमें किसी प्रकार के सन्देह को अवकाश नहीं रहा इसलिये मैं तो अब सर्वे सर्वा उन्हीं के सद्विचारों का अनुगामी हूँ क्यों कि वे सन्देह को अवकाश नहीं रहा इसलिये मैं तो अब सर्वे सर्वा उन्हीं के सद्विचारों का अनुगामी हूँ क्यों कि वे सन्देह को अवकाश नहीं रहा इसलिये मैं तो अब सर्वे सर्वा उन्हीं के सद्विचारों का अनुगामी हूँ क्यों कि वे सन्देह को अवकाश नहीं रहा इसलिये मैं तो अब सर्वे सर्वा उन्हीं के सद्विचारों का अनुगामी हूँ क्यों कि वे सन्देह होना चाहिये क्योंकि उन्होंने ज्ञान की दीर्घकालीन सतन आराधना से और अनेक मननशील उदारचेता विद्यानों के प्रगाढ परिचय से धर्म सम्बन्धी जिस निर्मल ज्ञान राशि को उपार्जित किया उससे हमारे हृदयों के चिरसंचित आज्ञानान्धकारको दूर करके उनमें नई ज्ञान ज्योति को प्रज्वलित करने की साधुजनोचित महती उनारता दिखाई है। ज्यार मैं अपने हाई को तुम लोगों के सन्धुख स्पष्ट शब्दों में रक्युं तो सच जानिये कि दिल्ली का यह चतुर्मास हम सव के लिये और खासकर मेरे लिये तो सर्वथा नवजीवन के संचार का सन्देश वाहक अमाणित हुआ है। आगे तुम्हारी तुम जानों ?

सभी हाथ जोड़कर—पूज्य गुरुदेव ! आप श्री ने जो कुछ फरमाया वह अत्तरशः सत्य है । हमारे हृदय भी इसी प्रकार की पुनीत भावना से भावित हो चुके हैं । इम तो केवल आपकी अनुमति चाहते थे सो हमें मिल गई, और बस । अव तो पहले की तरह आप श्री के चरण चिन्ह ही हमारा गन्तव्य मार्ग है और जीवन पर्यन्त रहेगा ।

श्री विश्नचन्द्रजी-सुनो भाई ! हमने किसी लोभ के खातिर सिर नहीं मुंडाया ! हमने तो आत्म-कल्याए के लिये श्रमए भगवान महावीर खामी के उपदिष्ठ मार्ग का अनुगामी समफ कर इस पंथ को अपनाया था यदि यह उस मार्ग का अनुसरए नहीं करता एवं महावीर स्वामी की परंपरा में इसका कोई स्थान नहीं तो फिर इससे चिपटे रहना भी कोई बुद्धिमत्ता नहीं है । इस पर भी मैं तो तुम्हें इस समय यही आदेश देता हूँ कि जब कभी तुम लोगों को श्री आत्मारामजी महाराज का सत्संग प्राप्त हो उनसे सम्देहास्पद हर एक वस्तु का स्पष्टीकरए करते रहना चाहिये । तदनन्तर वे अपने तथा हम सबके लिये जो मार्ग निर्दिष्ट करें उसीपर चलने के लिये प्रस्तुत रहना चाहिये । विश्नचन्द्रजी के उक्त कथन को सुनकर चम्पालाल आदि सभी शिष्यों. ने हाथ जोड़ नतमस्तक होकर तहत वचन कहा और सभी उठकर अपने अपने आवश्यक कार्यों में लग गये ।

#### ऋध्याय १०

### साधु वेष का शास्त्रीय विवरण

#### <u>-</u>\$\*\*\*52

दिल्ली से विहार करने के बाद प्रथक पृथक विचरते हुए श्री आत्मारामजी और श्री विश्नचन्दजी आदि का कुछ दिनों बाद एक स्थान में फिर मेल हो गया। संभवतः श्री आत्मारामजी का एक दो दिन पहले पधारना हुआ और श्री विश्नचन्दजी आदि का पीछे आगमन हुआ। श्री आत्मारामजी महाराज के दर्शनों से विश्नचन्दजी आदि साधु वर्ग को जो आनन्द आप हुआ, कल्पना जगत में तो उसे शारदी पूर्णिमा के चन्द्र दर्शन से प्राप्त होने वाले चकोर के आल्हाद से उपमित किया जा सकता है। इसी प्रकार श्री आत्मारामजी को भी उनके मिलने पर बहुत आनन्द हुआ। श्री विश्नचन्दजी आदि सभी ने महाराज श्री आत्मारामजी को भी उनके मिलने पर बहुत आनन्द हुआ। श्री विश्नचन्दजी आदि सभी ने महाराज श्री आत्मारामजी को विधि-पूर्वक वन्दना नमस्कार करने के बाद सुखसाता पूछी, एवं अन्य साधुओं में भी यथाधिकार बन्दना व्यवहार हुआ और एक दूसरे ने एक दूसरे से सप्रेम मेंट की। दूसरे दिन नियत समय पर श्रीविश्नचन्द, चम्पालाल और हाकमराय आदि साधु महाराज श्री आत्मारामजी की सेवा में उपस्थित हुए और प्रसावित वार्तालाप आरम्भ हुआ—

श्री विश्नचन्दजी (हाथ जोडकर)---महाराज ! इमारे इस मत का श्रमण भगवान महावीर स्वामी की गच्छ परम्परा से बहिष्कृत होने का अधिकांश कारण मूर्तिपूजा और मुंहपत्ति ही प्रतीत होती है । श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्परा मूर्ति के उपासक हैं जब कि हमारा पंथ उसका बहिष्कार करता है । इसी प्रकार मुंहपत्ति का मुखपर बान्धना, अथवा हाथ में रखकर उसका शास्त्र मर्यादा से, शास्त्र पढते या बोलते समय सदुपयोग करना इन दोनों में से कौनसी विचार धारा आगम सम्मत है और कौनसी आगम बाह्य ये दोनों विषय बड़े जटिल और विशेष रूप से जानने योग्य हैं अतः इन दोनों के स्पष्टीकरण का तो कोई और समय निर्धारित कीजिये इस समय तो शास्त्र दृष्टि से जैन साधु का वेप कैसा होना चाहिये इसके स्पष्टीकरण की कृपा करें । इन दूसरे साधुओं के विचारानुसार मेरे इस कथन का तात्पर्य यह है कि जिस तरह इमारी परंपरा में साधु हैं, उनका वेप और उपकरण भी हैं, इसी तरह मन्दिर और मूर्ति को मानने वाली जैन परभ्परा श्रागम सम्मत है। हमारा या उनका ? श्री त्यात्मारामजी जरा हंसी में---वाह माई ! वाह ! तुम लोगों ने तो कूप मंडूक जैसी वात कही है, जैसे कूप का मंडूक-[सदा कूप में रहने वाला मेंडक--डडू ] समुद्र के विस्तार से अनभिज्ञ होने के कारण

उसके ऋस्तित्व पर विश्वास नहीं करता इसी प्रकार का तुम्हारा यह कथन है।

मूर्ति पूजक सम्प्रदाय के साधु और साध्वी गुजरात, काठियावाड़, मालवा, मेवाड़ और मारवाड़ आदि देशों में टोले के टोले फिरते हुए दिखाई देते हैं। वे उपाज कल दो भागों में विभक हुए कहे जाते हैं। एक सफैंद कपड़ा रखने वाले यति या गोरजी के नाम से प्रसिद्ध हैं वे लोग धन सम्पत्ति पासमें रखने वाले मठ-धारियों की तरह परिष्रहधारी हैं। मकान, उपाश्रय आदि में ममत्व रखते हैं, परन्तु इनमें कई एक अच्छे विद्वान और शास्त्रों के जानकार भी होते हैं। ट्रसरे प्रीत वस्त्रपारी होते हैं जो कि संवेगी के नाम से प्रसिद्ध हैं। ये साधु हमारी तरह पैदल विहार करते हैं किसी प्रकार का परिष्रह नहीं रखते, लोच करते, दूषण टालकर निर्देष आह्रों ले जानकार भी होते हैं। ट्रसरे प्रीत वस्त्रपारी होते हैं जो कि संवेगी के नाम से प्रसिद्ध हैं। ये साधु हमारी तरह पैदल विहार करते हैं किसी प्रकार का परिष्रह नहीं रखते, लोच करते, दूषण टालकर निर्देष आह्रार लेते और प्रतिक्रमणादि ज्यावश्यक क्रियाकाएड का नियमित रूप से आचरए करते हैं। इनमें भी अच्छे पंडित और प्रतिक्रमणादि आवश्यक क्रियाकाएड का नियमित रूप से आचरए करते हैं। इनमें भी अच्छे पंडित और व्यागमों के विशेषज्ञ होते हैं। हमसे इनमें इतनी विशेषता है कि ये लोग मुंहरति मुख पर नहीं वान्धते अपितु हाथ में रखते और वोलते समय उसे काम में लाते हैं, एवं अपने पास दंडा रखते हैं जो कि कहीं आते जाते समय उनके हाथ में रहता है। तथा कंघे पर कांवली और रजोहरए बगल में रखते हैं। इसलिये वेष में तो प्रत्यन्त भेद दिखाई देता है। अब रही बात यह कि इन दोनों में आगम सम्मत वेष किसका है ? सो इसका खुलासा आगम पाठों से भलीभांति हो सकता है। इसके अतिरिक्त एक बात और भी ध्यान देने योग्य है, आगमों में साधु के कई एक उपकराणों का उल्लेख किया हैं परन्तु अपने मत के साधु उन आगम विहित उपकराणों को नहीं रखते और जो रखते हैं ने सब विना परिमाए के, अपनी इच्छातुसार रखते हैं।

चम्पालालजी---महाराज ! यह तो आपने बिलकुल नई बात सुनाई है। मैं तो आज तक यही सममता रहा कि मन्दिराग्नाय वालों का और हमारा-टूंट्क पंथियों का केवल मूर्ति को मानने और न मानने जितना ही फर्क है परन्तु आपके कथनानुसार तो उनके और हमारे में वेप सम्बन्धी भी बहुत अन्तर है। इसके मिवाय आपने जो यतियों--जो कि गोरजी के नाम से प्रसिद्ध हैं-का वर्षन किया है हम तो आज तक उन्हीं को मन्दिराग्नाय बालों के गुरु समफते रहे और उन्हीं को सन्मुख रख कर मन्दिराग्नाय वाले आवकों को कहते और उपालम्भ देते रहे कि तुम्हारे जो गुरु हैं वे तो परियही हैं अर्थात कौडी पैसा पास में रखते हैं और मकान उपाश्रय आदि में ममत्व रखने वाले हैं जबकि शास्त्रों में गुरुओं-साधुओं को निर्म न्य के नाम से उन्होंख किया है जिसका अर्थ है सर्व प्रकार के परियह का त्यागी, संयमशील और कषायरहित आत्मार्थोंसाधका। परन्तु आपने तो इस परंपरासे के ऐसे गुरुओं का भी निर्देश किया है जो कि हमारी तरह निष्परिग्रही और

| બર | नवयुग निर्माता                         |  |
|----|----------------------------------------|--|
|    | ······································ |  |

त्यागी हैं और आपने जो यतियों का कथन किया है उनका वेष तो प्रायः हमारे जैसा ही होता है। श्वेत चादर ओढ़ते हैं, आहार पानी के लिये हमारी तरह ही फोली लटका कर जाते हैं और पास में दंडा भी नहीं होता। एक मात्र उनका मुख खुला हुआ होता है अर्थान् मुख पर मुंहपत्ति बांधी हुई नहीं होती। इसके सिवाय और तो कोई फर्क देखने में आता नहीं ?

श्री आत्मारामजी--जो बात प्रत्यत्त है उसमें तो किसी प्रकार के सन्देह या अविश्वास को अवकाश ही नहीं रहता । तुम लोग जब गुजरात काठियावाड़ आदि देशों में अमग करोगे तो तुम्हें स्वयं ही सब उछ विदित हो जावेगा और मेरे कथन को सत्य प्रमाणित करने लगोगे। इसके अतिरिक्त जो यति इधर तुम्हारे देखने में आते हैं और जो यहां-पंजाब-में पूज के नाम से प्रसिद्ध हैं वे तो प्रायः लौंका गच्छ के हैं इसलिये इमारा त्र्यौर इनका वेष प्रायः मिलता जुलता है कारण कि हम तुम भी तो उसी की परम्परा में से हैं आर्थात् हमारे इस पंथ का मूल पुरुष लौंका ही तो है। विरोधता केवल इतनी है कि ये यति लोग तो केवल लौंका की परम्परा में ही त्रावद्ध रहे और इमने उसके साथ लवजी को भी [जो कि लौंका से लगभग दो शताब्दी बाद उसकी गच्छ परम्परा में हुए हैं] अपनी परम्परा का आद्याचार्य माना, और उसके अनुसार मुंह बान्धना शुरु किया। तालर्थ कि लौंका ने तो केवल मूर्ति का निषेध किया है मुंहपत्ति बान्धने का आदेश नहीं दिया यह तो उनकी शिष्य परम्परा में अनुमान दे। शताब्दी जितने अन्तर में होने वाले लवजी महाराज की ही ऋपूर्व देन है जिसे हम एक चुएा भर के लिये भी मुंह से इधर उधर नहीं कर पाते ! वस इन यतियों की अपेचा इस में यही विशेषता है कि इनपर एक मात्र लौंका की छुपा है और हम लौंका लवजी दोनों के कपा भाजन हैं ! सारांश कि लौंका गच्छ वाले मुंहपत्ति नहीं बान्धते, परन्तु लवजी ने लौंकागच्छ में दीचित होने के बाद उससे प्रथक होकर मंहपत्ति मुख पर बान्धनी आरम्भ करदी जिसका अनुसरण हम लोग कर रहे हैं, इतनी विभिन्नता के सिवाय अपनी और लोकागच्छीय यतियों की सामायिक प्रतिक्रमण आदि अन्य सब कियायें प्राय: मिलती जुलती ही चली आ रही हैं।

चम्पालालजी—महाराज ! यह आप क्या फरमा रहे हो ? ये यति लोग तो मन्दिर मूर्ति के उपासक हैं और हम उसका निषेध करते हैं फिर इनका हमारा मेल कैसा ? इसी प्रकार इनको लौंका गच्छ के भी कैसे माना जाय जब कि ये मूर्ति को मानते हैं । आप श्री ने ही कहा था कि जैन परम्परा में सबसे प्रथम मूर्तिपूजा का उत्थापक लौंका शाह नाम का एक गृहस्थ हुआ है अर्थात सर्वप्रथम उसीने मूर्तिपूजा का विरोध किया है । पूज्य अमरसिंहजी महाराज ने भी यही फरमाया था कि मूर्तिपूजा के निषेधकों में श्री लौंकाशाह मुख्य हैं । सो छुपा करके इसका स्पष्टीकरएग कीजिये ?

श्री त्रात्मारामजी—भाई चम्पालाल ! तुमने बड़े रहस्य की बात पूछी है, लो छव इसका खुलासा सुनो ! गुजरात देश के सुप्रसिद्ध नगर ऋहमदाबाद में लुंका नाम का एक लिखारी रहता था जो कि जाति का दशा श्रीमाली वर्णिक था और ज्ञानजी यति के उपाश्रय में बैठ पुस्तकें लिखकर उसकी छामदनी से छपना

#### साधु वेष का शास्त्रीय विवरण

निर्वाह किया करता था। एक दिन एक पुस्तक लिखते हुए पुस्तक के सात ष्टष्ठ बिना लिखे छोड़ दिये। जब पुस्तक लिखाने वाले ने पुस्तक लेकर उसका मिलान किया तो उसमें सात पृष्ठ छोड़े हुए मिले। तब उसने लुंका से आकर कहा कि इसमें सात पृष्ठ छूट गये हैं इन्हें पूरा कीजिये अन्यथा मैं लिखाई का एक पैसा भी नही देंगा । यह सुन लिखारी लौंका जमा मांगने के बदले उससे फगड़ने लगा, दोनों को लड़ते फगडते देख वहां त्र्यौर लोग भी इकट्ठे होगये त्र्यौर लौंके के इस जघन्य कृत्य की सब निन्दा करने लगे। स्रन्त में जब वह लड़ने भगड़ने से नहीं हटा तब उपाश्रय के यतियों के आदेशानसार लोगों ने उसे पीटा और उपाश्रय से बाहर निकाल दिया। एवं नगर के लोगों से कह दिया कि कोई भी व्यक्ति आव इससे पुस्तक न लिखावे। यतियों द्वारा इस प्रकार अपमानित हुए लौंके ने प्रतिकार की भावना से जैन साधू और जिन प्रतिमा आदि की निन्दा करनी आरम्भ करदी \* परन्तु वहां पर उसकी किसी ने एक भी नहीं सुनी। तब वह इताश होकर आहम टाबाट से लींबड़ी प्राम में आया यह शाम अहमदाबाद से अनुमान ४६ कोस की दूरी पर है। यहां <u>उसकी वि</u>रा दरी का "लखमसी" नाम का एक राजकीय व्यक्ति था। उसके पास जाकर वह बहुत रोया पीटा। और अहम दाबाद की सारी घटना को अपनी इच्छानुसार नया रूप देकर कह सुनाया जैसे कि-मैं श्रमण भगवान् महावीर के बतलाये हुए सचचे मार्ग का अपदेश कर रहा था परन्तु मेरा यह सचा मार्ग इन यति लोगों के प्रतिकूल था इसलिये उन्होंने मेरे ऊपर फूठी तोहमत लगा कर मेरा ऋपमान किया, और मुफे यतियों श्रीर आवकों ने पीटा, जिसके फलस्वरूप, मैं ऋहमदाबाद से निकल कर यहां तुम्हारे पास आश्रय लेने श्राया हूँ । यदि तुम मेरी सहायता करो तो मैं भगवान के सच्चे मनका प्रचार कर पाऊं।

श्री लखमसी — लींबड़ी के राज्य में तो तुमको अपने नये मत का प्रचार करने में कोई कष्ट नहीं हो सकता । तुम्हारे ऊपर कोई व्यक्ति बलात्कार नहीं करेगा । तुम्हारे लिए खान पान आदि का प्रबन्ध मेरे घर से रहेगा और कभी कभी मैं तुम्हारा प्रवचन भी सुना करू गा । तुम्हारे लिए खान पान आदि का प्रबन्ध मेरे घर से रहेगा और कभी कभी मैं तुम्हारा प्रवचन भी सुना करू गा । तुम मेरे जाति बन्धु हो, फिर मेरे पास चलकर आये हो इसलिये नैतिक रूप से मेरा यह कर्तव्य हो जाता है कि मैं तुम्हारी अधिक के अधिक सहायता करू । यह सुन लुंका को बड़ी प्रसन्नता हुई और स्वछन्दता से अपने मत का [जो कि अनार्य संस्कृति के प्रभाव का किंपाक फल था] लगा प्रचार करने । अनार्य संस्कृति के जघन्य प्रभाध से प्रभावित हुए लौंका ने प्रतिकार की भावना को सन्मुख रखकर सर्व प्रथम जैन यतियों और जिनप्रतिमा का उत्थापन करना आरम्भ किया । कहने लगा—ये साधु नहीं अपितु अष्टाचारी हैं ! निर्द्यी और दन्भी हैं ! भगवान के नाम से विपरीत उपदेश देकर अपना नीच स्वार्थ सिद्ध करने का प्रयत्न करते हैं इसलिये इनको साधु मानना पाप है । और जड़मूर्ति की पूजा करना और उसको भगवान मानना ती इससे भी आधिक पाप है । मैंने वहुत वर्षो तक मूर्ति की

\* लौंका पर अन्मार्थ संस्कृति-जिसका मुख्य उद्देश्य मन्दिर और मूर्ति की उत्थापना करना है-का त्रौर यतियों द्वारा किये गये श्रपमान का बहुत बुरा प्रभाव पड़ा इसके लिये देखो-"लौंकाशाह" निर्माता मु० श्रीजानसुन्दरजी।

ওই

| नवयुग | निर्माता |
|-------|----------|
|       |          |

उपासना की है, S त्रौर पत्थर को ही परमात्मा सममता रहा। अन्त में जब मुमे यथार्थ वस्तु का ज्ञान हुआ तब मैंने पत्थर की उपासना करनी छोड़ री। इसी वस्तु तत्त्व का सदुपदेश देने आया हूँ आप लोगों को मेरे इस यथार्थ कथन पर अवश्य ध्यान देना और उसे अपनाना चाहिये। यह था लौंके के उपदेश का सारांश जिसे उसने निरन्तर २४ वर्ष तक लोगों को दिया। बहुत से शास्त्रों को मानने से इनकार कर दिया और जिन्हें स्वीकार किया उनमें आये हुए मूर्तिपूजा सम्बन्धी पाठों के येनकेन प्रकारेए अर्थ वदलने का अनुचित प्रयत्न किया परन्तु उपदेश का जनता पर कुछ असर न हुआ, अर्थात् उसके उपदेश से एक भी व्यक्ति उसके मत में रीचित नहीं हुआ। अन्त में बिव संव १४३३ में] बहुत प्रयत्न करने पर भाएगा नाम के एक वर्णिक पुत्र ने लौंके के उपदेश से साधु वेष अंगीकार किया जो कि भाएग ऋषि के नाम से सम्बोधित किया जाने लगा। फिर [संव १४६= में] भाएग का शिष्य रूपजी हुआ, रूपजी का शिष्य [संव १४७६ में] ऋषि जीवाजी हुआ, उसका शिष्य [संव १४६६ में] व्रस्वनत्त्वी हुआ। यहां आकर लौंके की परम्परा के तीन नाम निर्दिष्ठ हुए (१) गुजराती (२) नागोरी और (३) उत्तराधी।

तब इस परम्परा में जो लोग कुछ लिख पढ़ कर परमार्थ को सममने लग गये और सुआर्थ निर्णय से उन्हें मूर्तिपूजा खागम सम्मत प्रतीत होने लगी वे लोग लौंका के इस मूर्तिपूजा सम्बन्धी सिद्धान्त को छाशास्त्रीय समम कर फिर से खपनाने लगे। फल स्वरूप लौंकागच्छ के उदार मनोर्व्युत्त के बिद्धान यतियों ने खनेक मन्दिरों और मूर्तियों की प्रतिष्ठा कराई खनेक सद् प्रन्थ लिखे और खपने उपाश्रयों में प्रतिष्ठित जिन प्रतिमाओं को खादरणीय स्थान दिया। इसलिये ये यतिलोग लौंका की परम्परा में होते हुए भी मूर्ति को मानते हैं। इन यतियों का हमारे पंजाब देश में काफी प्रभाव रहा। § खतः मूर्ति उपासक होते हुए भी इनके वेष और सामायिक प्रतिक्रमणादि खावश्यक क्रियाओं में विशेष खन्तर नहीं आया। और मुंहपत्ति का बान्धना ते केवल लवजी से ही शुरु हुआ है खतः इनके सम्बन्ध में उसकी चर्चा का तो कोई स्थान ही नहीं है

विश्नचन्दजी--कुर्पानिधे ! आप श्री ने चम्पालाल के प्रश्न का खुलासा करते हुए प्रसंगोपात्तजो कुछ

(\$) लुंका पहले कट्टर मूर्तिपूजक था, प्रतिदिन मन्दिर में जाकर प्रमु मूर्ति की पूजा किया करता और मुस्तक पर केसर का तिलक लगाता । [मूर्ति पूजा का इतिहास पृ० ६-११ मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी]

ई प'जाब के पूर्व भाग में लुम्थक मत के उत्तराध गच्छ के यतियों की प्रधानता थी। इनका मुख्य उपाश्रक श्रम्बाला शहर में था, जिसके अधीन कई छोटे र उपाश्रय थे। जैसे-साढौरा, सुनाम, समाया, रोपड़ आदि। उत्तराध-गच्छ के मूल पुरुष जटमल था जट्ट ऋषि थे, जो सं० १६५० के लगभग हुए। इनकी शिष्य परम्परा ग्यारह पीटी तक चली। अन्तिम शिष्य उत्तम ऋषि थे जो सं० १६३४ में स्व० श्रीमद् विजयानम्द सरि के हाथ से दीचिन होकर मुनि उद्योत बिजय के नाम से प्रसिद्ध हुए। इनका पुस्तक मंडार श्री आरम्मानम्द जैन समा श्रम्वाला के पास है।

[क्रान्तिकारी जैनाचार्य की सूमिका ५० २५ ले०- डा. बनारसीदासजी एम. ए. पी. एच ही.]

98

फर्माया है उसमें हमें बहुत कुछ जानते को मिला है परन्तु त्रारम्भ में जो प्रसंग चला था-साधु के उपकरणों का-छपा करके त्रब उसी का स्पष्टीकरण कीजिये ।

श्री आत्मारामजी—प्रश्नव्याकरणसूत्र में से उपकरण सम्बन्धी पाठका पत्रा निकाल कर—देखो भाई ! साधु के उपकरणों से सम्बन्ध रखने वाला वह आगम पाठ यह है । लो ! देखो और पढ़ो यथा– "पडिग्गहहो (१) पायबंधण (२) पाय केसरिया (३) पायट्ठवर्णच (४) पडलाइं तिन्निव (४) रयत्ताणं (६) गोच्छाओ (७) तिन्निय पच्छागा (१०) रत्रोहरणं (११) चोलपट्टक (१२) मुह्रणंतक (१३) मादीयं (१४) प्यंपीय संज्ञमस्त उबवूहणट्टयान्।"

अच्छा अत्र इसका परमार्थ सुनो ! जिसकी तुम सबको आवश्यकता हैं—(१) पडिग्गहो-पात्र (२)पायत्रंधरा-पात्रवन्धन-भोली (३) पायकेसरिया-पात्र केसरिका अर्थान पूंजने-साफ करने का सोलह अंगुल का वस्त्र (अपने लोग इसके स्थान में पूंजाणी रखते हैं) (४) पाय टवण्-पात्र स्थापन-पात्रे के नीचे रखने का सोलह अंगुल का लस्वा चौड़ा उनका टुकड़ा, जो कि विहार में पात्रे वान्धने का काम देता है, अपने इसके स्थान में आहार करने समय कपड़ा बिछाते हैं जिसको मांडला कहते हैं (४) पड़लाइ तिन्नेय-तीन पड़ले, जो कि गोचरी को जाते समय भोली के अपर दिये जाते हैं, ताकि उड़ते हुए मर्क्सी मच्छर आदि जीव उडकर मोली में न पडें।

चम्पालाल- ऋपानाथ ! आपने जो तीन पड़ले कहे हैं उनकी समझ नहीं आई, वे मोली पर कैसे दिये जाते हैं, या उनसे मोली कैसे ढकी जाती है ?

श्री आत्मारामजी—माई ! अपने लोग गोचरी जाते समय जिस तरह कोली लेते हैं, वह शास्त-सम्मत नहीं है। और जब हम कोली को हाथ में लटका कर रखते हैं तो उस पर पड़ले कहां रक्खे जावें ? इसी.लिए हम लोग पड़ले नहीं रखते, परन्तु कोली रखने की शास्त्रीय विधि और है। मैंने मन्दिराम्नाय के एक यतिजी को गोचरी जाते हुए देखा तो उनकी कोली कहीं नजर नहीं आई। तव मैंने उनसे कहा कि यतिजी महाराज ! आप गोचरी जे लिए जा रहे हैं, परन्तु आप के पास कोली नो दीखती नहीं। तव जव उसने कपड़ा [ उपर ली हुई चादर ] उठाकर दिखाया तो देखा कि दाहिना हाथ लम्चा किया हुआ है और बांयें हाथ में कोली लटकाई हुई है और उसके ऊपर कपड़ा दिया हुआ है। पृछने पर उसने कहा कि इस कपड़े को पड़ला कहते हैं, गर्मी के मौतम में तीन रखते हैं शीतकाल में पांच और चौमासे के दिनों में सात रखते हैं। इसका प्रयोजन उड़ते हुए जीवों की और आहार की रचा है, वर्षाकाल में कभी अचानक वारिश आजावे तो पानी के छीटे आहार पर न पडें एतदर्श यह कोली पर दिया जाता है। इतना संभाषण करने के अनन्तर आपने उसी माफिक कोली को हाथ में लटका उपर कपड़ा डालकर सबको दिखाया जिसे देख कर सब आरचर्य चकित हुए और कहने लगे कि इतने वर्ष हुए इस पंथ चले को फिर भी पड़ला सम्बन्धी ज्ञान किसी को नहीं। हो भी

| <u></u><br>७६ | नवयुग निर्माता |  |
|---------------|----------------|--|
|               |                |  |

(६) रयत्ताएं-रजस्त्राए-पात्रे ढकने का वस्त, जो कि एक पात्रे में डालकर दूसरा उसमें फंसाया जाता है फिर उस कपड़े की दूसरी तह को दूसरे पात्रे में डालकर उसमें तीसरा पात्रा रक्खा जाता है इसी प्रकार तीनों पात्रे कपड़े से लपेटे जाते हैं। इससे पात्रे, रज-धूली त्रादि के स्पर्श से सुरच्चित रहते हैं इसलिये इसे रजस्त्राण कहते हैं। इतना कहने के बाद त्रापने उसी प्रकार पात्रे रख कर वता दिया। यह देख एक साधु ने कहा--कि अपने में भी कोई कोई साधु पात्रे में कपड़ा रखते हैं परन्तु वह इस तरह नहीं रखते।

(७) गोच्छान्यो—पात्र स्थापना में पात्रे रखकर कोली की गांठ में भराने के लिये बीच में छेद किया हुन्ना उन का टुकड़ा-जिसमें कोली भराई जावे उसे गोच्छक कहते हैं। देखो ! पात्रे कोली में बान्धकर नीचे पात्रस्थापन में कोली रखकर उसके चारों कोनों में ढोरी लगी हुई होती है फिर गोच्छा लेकर उसमें कोली भराकर नीचे का और उपर का उन का टुकडा ढोरी से बांधा जाता है। इस तरह से संवेगी साधु विहार में पात्रे बान्धकर चलते हैं। जब श्री ज्ञात्मारामजी ने इस प्रकार पात्रे बान्धकर साधुन्त्रों को दिखाये तो मुस्कराते हुए कई एकने कहा—कि महाराज ! यह तो बड़ा सुन्दर डब्बा बन गया।

श्री विश्नचन्दजी—हंसने वाले साधुत्र्यों को सम्बोधित करते हुए बोले—यह इंसी का स्थान नहीं है, भगवान के कहे हुए उपकरणों का उपयोग कैसे करना श्रौर उससे जीव जन्तु की रत्ता कैसे हो सकती है, इसे समफने का यब करना चाहिये।

श्री आत्मारामजी—श्री विश्तचन्दजी को सम्बोधित करते हुए बोले—भाई ! इन्होंने कभी यह वस्तु देखी नहीं, इसलिये कुतूहलवशा ये हंस रहे हैं। आखिर में ये हैं तो छद्मस्थ ही न ? आपके इन सारगर्भित कोमल वचनों को सुन कर सबने विनयपूर्वक मिध्या दुष्कृत दिया और हाथ जोड़कर चमा मांगते हुए बाकी के उपकरणों के परमार्थ को समभाने की सविनय प्रार्थना की। तब आपने बाकी रहे उपकरणों के परमार्थ को समभाना शुरू किया—

(८) तिन्तेवय पच्छागा--और तीन प्रच्छादक अर्थान ओढ़ने की तीन चादर एक उन की और दो सुत की।

(६) रयोहरए—रजोहरए—जिसे झोघा कहते हैं। यह जैन साधु का मुख्य चिन्ह हैं। और सब वस्तु होवे किन्तु रजोहरए पास में न होवे तो जैन साधु की पहचान नहीं होती। इसलिये जैन साधु को पहचान का खास चिन्ह झोघा-रजोहरए है। मले ही मुंह बन्धा हो या खुला परन्तु झोघा पास में न हो तो कोई भी साधु उसे जैन का साधु नहीं कहेगा। इसलिये शास्त्रों में इसका ऋषिध्वज के नाम से उल्लेख किया है।

श्री खात्मारामजी---भाई ! साधु के जितने उपकरण, शास्त्रों में बतलाये हैं उन सब की संख्या स्वरूप और परिमाण का भी निर्देश किया है, और रजोहरण के लिये तो शास्त्र में विशेष रूप से उल्लेख किया है, श्री निशीथ सूत्र में बिना परिमाण के श्रोधा रखने वाले साधु को प्रायरिचत बतलाया है। यथा---

''जेभिक्खू अइरेयं पमार्ग रयहरणं घरेइ घरंतं वा सातिऊति" [उ०४]

चम्पालालजी-तो महाराज ! इसके माप का निर्देश कहां और किस सूत्र में है ?

श्री आत्मारामजी-इसके माप का निर्देश उस सूत्र में है, जिसको हमारे ढूंढक पंथ वाले मानने से इनकार करते हैं, वह है <u>त्रोधनिर्युक्ति</u> और निशीथचूर्यी। उसको मानने से इनके गले में मूर्तिपजा आ पड़ती है , कारण कि उसमें अन्य शास्त्रों की अपेत्ता मूर्तिपूजा का श्रधिक स्पष्टीकरण है।

श्री चम्पलालजी--गुरुदेव ! मूर्तिपूजा की बात को तो छलग रखिये । वह तो आप श्री के सदुपदेश से हमारे रोम रोम में रच गई है । अब तो हम लोगों ने पहले की हुई निन्दा का आपके आदेशानुसार प्रायश्चित करना है, इसलिये अब तो रजोहरण के माप का पाठ बतलाने की छपा करें ।

इन ३२ सूत्रों में तो उसका गन्ध तक नहीं। इसके लिये निशीधचूर्णी और ओधनियुंकि की शरण लेनी पड़ेगी। परन्तु इनमें मूर्ति सम्बन्धी पाठों की भरमार है। अब करें तो क्या करें ? यहां तो "इतोव्याघ्रः इतस्तटी" वाली दशा उत्पन्न हो जाती है। अगर निशीधचूर्णी और ओधनिर्युक्ति आदि को मानें तब तो मूर्तिपूजा गले पड़ती है और न मानें तो बिना माप के रजोहरण रखने से जो प्रायश्चित लगता है, उससे बच नहीं पाते। परन्तु हम लोगों ने मूर्तिपूजा के शास्त्रीय परमार्थ को न समझते हुए इस आगम सम्मत सर्व मान्य-

| 95 | नवयुग निर्माता |  |
|----|----------------|--|
|    |                |  |

सिद्धान्त की यहां तक अवहेलना की कि जिस शास्त्र में इमारी दृष्टि अनुसार मूर्तिंपूजा सम्बन्धी उल्लेख हो, उस शास्त्र को प्रमाण नहीं मानना। फिर भले ही शास्त्र विरुद्ध विना माप के रजोहरण का उपयोग करते हुए इन प्रायश्चित के भागी भी क्यों न वनें ? क्या ऐसी कदाग्रह पूर्ण मनोवृत्ति की कोई चिकित्सा हो सकती है ?

इतना प्रासंगिक भाषए करने के बाद आपने कहा-कि आप प्रणीत आगमों के रहस्य को समभने के लिये पूर्वाचार्यों के निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णी और टीकाओं की ही शरए लेनी पड़ती है, बिना इनके आगमगत पाठों का वास्तविक रहस्य कदापि अवगत नहीं हो सकता, इसलिये निशीथसूत्र के उक्त पाठ का परमार्थ तुम लोगों को निशीथचूर्णी और आंधनिर्युक्ति आदि में ही उपलब्ध हो सकता है। निशीथचूर्णी और ओध-निर्युक्ति में कहा है कि—रजोहरए का कुल माप ३२ अंगुल का है, जिसमें २४ अंगुल की डंडी और आठ अंगुल परिमाण फलियां होनी चाहियें। यथा—

''बत्तीसंगुलदीहं, चौवीसं अंगुलाह दंडोसे, अट्ठंगुला दमाओ एगयरं हीणमहियं ना'' ।।७०६।। (चूर्णी त्रोवनिपु कि)

इसप्रकार का रजोहरण श्वेताम्बर मूर्निपूजक परम्परा के साधु सार्थ्वा खौर यति लोग ही रखते हैं, मैंने स्वयं उसे माप कर देखा है ।

चम्पालालजी—महाराज ! तब तो हमारा यह रजोणा—रजोहरण विना नाप का श्रमण भगवान महावीर स्वामी की त्राज्ञा से बाहर का ही हुन्ना न ?

श्री त्रात्मारामजी-इसमें क्या संदेह है ? अरे भाई ! एक रजोहरण की क्या बात, अपना तो यह सारा पंथ ही भगवान की छाज्ञा से वाहर का है । अच्छा अब बाकी के उपकरणों के विषय में सुनो-

(१०) चोलपट्टक--चोलपट्टा। इससे तो तुम लोग परिचित ही हो। परन्तु अपने लोगों का चोलपट्टा बहुत लम्बा, प्रायः घघरे के समान होता है। अतः इसका भी कोई माप नहीं होता। परन्तु खोध-निर्युक्ति बगैरह में इसके माप का भी उल्लेख किया है। सो जब तुम लोग ओधनिर्युक्ति ्ने के योग्य हो जाखोगे और पढ़ोगे तो तुमको स्वयं ही विदित हो जावेगा कि साधु की कोई भी किया या उपकरण बिना प्रयोजन और बिना परिमाण का नहीं है।

(११) मुहुएांतक--इसका अर्थ है मुखवस्त्रिका अर्थात बोलते समय मुख के आगे रखने का वस्त्र विशेष । परन्तु अपने सम्प्रदाय के लोगों ने इसका मुंह की पट्टा ऐसा अप्रमाणिक मनःकल्पित अर्थ करके मुंह का बान्धना सिद्ध करने का यत्न किया है । वास्तव में ऐसा करना उनके बड़े भारी अज्ञान का सूचक है । शास्त्र में मुख बान्धने का कहीं पर भी आदेश नहीं है, यह तो केवल लवजी के अवोधपूर्ण मस्तिष्क की उपज है जिसपर हम लोग मर्यादा से भी अधिक आधह किये हुए हैं । शास्त्र में मुखवस्त्रिका के लिये, मुहण्यंतग- मुंहपोतिन, मुंहपोतिय, ऋादि राव्दों का उल्लेख किया गया है । देखो इसी प्रश्नव्याकरण में ऋन्यत्र मुख-त्रस्तिका के ऋर्थ में "मुंहपोतिन" त्रौर "मुंहपोत्तिय ' शब्द प्रयुक्त हुए हैं । यथा—

(१) ''पीठफलग सिजा संथारग वत्थ पत्त कंवल दंडगरयहरग चोलपट्टका मुंहपोतिग पाय पुंछगादि'' [१ संवरदार १ भावना स. २३]

(२) ''पीठ फलग सेजा संथारग वत्थ कंवल ग्रुहपोत्तिय पायपुंछगादि'' [ ३ संवरद्वार स. ३६ ]

इस प्रकार मुखवस्तिका के लिए भिन्न भिन्न शब्दों का शास्त्र में प्रयोग किया गया है परन्तु व्यर्थ सब का एक ही है । वही-बोलते समय मुख के व्यागे रखने का व्यमुक परिमार्ग का वस्त्रसंड जो कि जैन परम्परा में मुखवस्त्रिका मुंहपत्ति के नाम से प्रसिद्ध है ।

एक छोटा साधु बीच में ही बात काटकर--महाराज जी साहब ! इस पाठ में तो दंडे का भी उल्लेख है, तो क्या साधु को दंडा भी रखना चाहिये ?

श्री आत्मारामजी—बाह भाई ! तू तो बीच में ही बोल उठा, मैंने तो स्वयं ही दंडे का प्रकरण चलाना था। जिस बात का शास में स्पष्ट उल्लेख किया गया हो, उसमें सन्देह को कौनसा स्थान है। दंडा, यह साधुका शास विहित उपकरण है, अत: साधु को उसे रखना ही चाहिये। श्वेताम्वर आम्नाय के संवेगी साधु और यति अपने पास हमेशा ही दंडा रखते हैं। प्रश्न व्याकरण के अतिरिक्त दशवैकालिक सूत्र में भी दंडे का विधान है।

वही छोटा साधु-हां महाराज ! मुमे भी याद है वहां ''दंडगंसि'' ऐसा पाठ आता है। परन्तु कुपानाथ ! एक बात और है जिसके जानने की मुभे बहुत उत्कंठा हो रही है। साधु के उपकर गों में जो ''पाय-पुंछगां' राव्द आया है उसका क्या परमार्थ है ? रजोहरण तो हो नहीं सकता, क्योंकि उसका प्रथक उल्लेख है, तब उसका क्या स्वरूप है, इसे सममाने की कृपा करें।

श्री आत्मारामजी—-पायपुंछए, यह पैर पूंजने का उपकरएा है, मन्दिराम्नाय वाले इसे दंडासन के नाम से पुकारते हैं। उनके पास रजोहरएा और दंडासन दोनों ही होते हैं। रजोहरएा शरीर पूंजने के काम आता है और दंडासन से पैर पोंछते है, इसके सिवा यह उपाश्रय आदि की पडिलेहना करने के काम में भी आता है। परन्तु अपने सम्प्रदाय वाले याम में प्रवेश करते समय रजोहरएा से ही पैर पुंजने का काम लेते हैं, सो ठीक नहीं है।

इस प्रकार साधु के उपकर हों की शास्त्रीय विवेचना करने के अनन्तर महाराज श्री आत्मारामजी ने फरमाया कि आज के वार्तालाप में शास्त्रीय दृष्टि से जिन जिन विषयों की व्याख्या की गई है उन्हें एकान्त में

| 50 | नवयुग निर्माता |  |
|----|----------------|--|
|    |                |  |

बैठकर मनन करना, यदि कोई शंका रहगई हो तो उसे फिर पूछ लेना, जब तक कोई बात हृदय में पूरी तरह घर न कर जावे अर्थात् वह युक्तियुक्त प्रतीत न होवे तब तक उसे स्वीकार करने की भूल न करना एवं जो बस्तु शास्त्र और युक्ति द्वारा सत्य प्रमाणित हो उसे उपपनाने में फिसी अकार का संकोच न करना ही विचार और विवेक प्रवर्ण मनोवृत्ति की कसौटी है। इसीसे साधक का आत्मा प्रगति की ओर प्रस्थान करने की योग्यता बाला बनता है। अच्छा अब आज का सत्संग समाप्त हुआ बाकी की विषय-विवेचना कल के लिये स्थगित रक्सो। तब सब बन्दना करके अपने स्थान-उपाश्य की ओर चल दिये।



#### अध्याय ११

## मुखवास्त्रिका का शास्त्रीय स्वरूप और मयोजन

दूसरे दिन नियत समय पर सब साधु श्री आत्मारामजी के पास पहुंच गये और विधिपूर्वक बन्दना नमस्कार करके जिज्ञासु के रूप में उनके सन्मुख आ बैठे। महाराज आत्मारामजी ने भी सप्रेम सुख-साता पूछ कर श्रपनी साधुजनोचित सहज उदारता का परिचय दिया।

(index)

श्री विश्तचन्दजी---महाराज ! हम लोगोंका यह पूर्श सद्भाग्य है जो श्राप जैसे सर्व गुएा सम्पन्न ज्ञानवान महापुरुष का समय समय पर पुण्य सहयोग प्राप्त हो रहा है । कल श्राप श्री ने जैन साधु के उपकरणों का वर्शन करते हुए उनकी जो शास्त्रीय व्याख्या की उमको हम सबने बड़े ध्यान से सुना श्रीर स्थान पर जाकर अपने अपने चयोपशम के अनुसार उसे मनन भी किया । परन्तु उनमें अन्तिम उपकरण मुद्गांतग-मुंहपत्ति के विषय में ये साधु कुछ विशेष स्पष्टीकरण की जिज्ञासा कर रहे हैं । सो यदि श्राप इसके सम्बन्ध में कुछ कहने की कृपा करें तो हम सब पर महान उपकार हो ।

श्री आत्मारामजी-अच्छा, यदि तुम लोगों की यही इच्छा है तो आज इसीका विचार करेंगे । मुंह्एति-मुखवस्त्रिका का आगम अन्धों में भिन्न २ नामों से उल्लेख किया है । जैसे कि कल वतलाया था-मुद्दएतिंग-मुखवस्त्रिका का आगम अन्धों में भिन्न २ नामों से उल्लेख किया है । जैसे कि कल वतलाया था-मुद्दएतिंग-मुखवस्त्रिका का आगम अन्धों के भिन्न २ नामों से उल्लेख किया है । जैसे कि कल वतलाया था-मुद्दएतिंग-मुखवस्त्रिका का आगम अन्धों के मुद्दपोत्तिय और हत्थग-हस्तक, ये मुखवस्त्रिका के ही नामान्तर हैं । अपने माने हुए ३२ आगमों से इन नामों से उसका उल्लेख तो मिलता है. परन्तु उसके स्वरूप का विधान कही किया नहीं मिलता । जो लोग केवल ३२ मूल आगमों को मान्य रख कर वाकी के आगमों और आगम-मूलक निर्युक्ति, भाब्य, चूर्गी आदि प्रामाशिक जैनवाङ्मय को स्वीकार नहीं करते उनके पास साधु के इस विशिष्ठ उपकरण रूप मुखवस्त्रिका के स्वरूप और परिपाण का निश्चय करने या बतलाने के लिये कोई साधन नहीं जब तक कि वे आगमों पर लिखे गये निर्युक्ति, भाष्य और चूर्णी आदि सद्यन्थों का आश्रय नहीं लेते ।

एक होटा माधु-तो, महाराज ! हम यूं ही रात दिन इसे वान्धे फिरते हैं ?

| ≂२ | नवयुग | नर्माता | <br> |  |
|----|-------|---------|------|--|
|    | <br>  |         | <br> |  |

श्री आत्मारामजी--- ! वीवा ! बान्धने का उल्लेख तो कहीं है ही नहीं । न वत्तीस में न वत्तीस से बाहर और किसी में । यह वान्धने की प्रथा [यास्तधमें-कुप्रधा] तो लवजी ने चलाई है, जिसको हुए अनुमान दो छाढ़ाई सौ वर्ष से अधिक समय नहीं हुआ । एक दिन श्री रत्नचन्दजी महाराज ने इसी विषय के चर्चा प्रसंग में मुफसे फर्माया था कि भाई आत्माराम ! सत्य तो यह है कि--- "अपना यह सम्प्रदाय थोड़े ही वर्षों से बिना गुरु के लवजी ने चलाया है और मुंहपत्ति मुखपर वान्धनी मेरे बड़ों ने कोई टंड माँ वर्ष के लगभग आरम्भ को है और तेरे बड़ों ने कोई दो सवा दो मौ वर्ष हुए तब बांधनी शुरु की है । इससे पूर्व जैन परम्परा में मुंहपत्ति वान्धने की प्रथा की गन्ध तक भी नहीं थी।"

मैंने श्रीरत्तचन्द्रजी महाराज के पुण्य सहवाम में रहकर हर एक विचारणीय विवासपद विषय की पूरी पूरी गवेषणा की है। मुफे जबसे शब्द-शास्त्र का बोध प्राप्त हुआ, ओर जब से मैंने आगमों की नियुक्ति, भाष्य, चूर्णी और टीका आदि प्रन्थों का स्वाध्याय करना शुरु किया तब से लेकर जैन धर्म के प्रत्येक सिद्धान्त की पूरी २ छान बीन करने में व्यक्त रहा, एक सत्य गवेषक तटस्थ व्यक्ति की भांति । आगरे पहुंचने पर अध्ययन किये हुए आगम प्रन्थों का निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णी आदि प्रामाणिक आचार्यों की प्राचीन व्याख्याओं के साथ फिर से अभ्यास करना आरम्भ किया, एवं श्री रत्नचन्द्रजी महाराज के साथ एक २ विषय पर घंटों नहीं कई २ दिनों तक एक वादी के रूप में उपस्थित रह कर चर्चा की और जब तक हृदय स्पर्शी किसी अस्तिम निर्एय पर नहीं पहुंचा तब तक उसे छोड़ा नहीं। और परस्पर के विचार विनिमय से, एवं तुलनात्मक दृष्टि से की गई गहरी खोज से जो मत्य उपलब्ध हुआ, उसे अपने हुत्य में सुरक्षित रवसा। यह वात, हो और **दो चार की भान्ति नितान्त सत्य है कि निर्युक्ति, भाष्य और चूर्णी तथा सुविहत**ाचार्यों की रची हुई टीकाश्रों की सहायता के बिना आगमों का रहस्य समभ, में नहीं आता। अधिक दूर जाने की आवश्यकता नहीं, अपना आजका चर्चाभपद मुंहपत्ति का विषय ही लीजिरे-किसी भी मूल आगम में इसके स्वरूप और प्रयोजन का पता नहीं मिलता, यदि मिलता है तो ओधनिर्युंति आदि में मिलता है। और वास्तव में विचार किया आय तो निर्युक्ति भी आगम के समान ही प्रामाणिक है, कारण कि उसके निर्माता कोई साधारण व्यक्ति नहीं किन्तु पांचवें अुतकेवली चतुर्दश पूर्वधारी स्वामी श्री भद्रबाहु हैं। शास्त्रानुसार तो अभिन्न दश पूर्वी तक का भी कथन सम्यग्—यथार्थ ही माना गया है क्योंकि अभिन्न दश पूर्वी तक नियमेन सम्यग्द्रष्टि % होते हैं ''और

"वीवा" यह पंजावी माथा का शब्द है, जो कि किसी बालक या नवयुवक को प्यार से सम्बोधन करने के स्थान में प्रयुक्त होता है।

अः इसके लिये देग्विये औ नन्दीयुत्र को निम्न लिखित पाठ:— ''इच्चेय तुवालसंगं गणिपिड़गं चोहस पुब्विस्स सम्ममुख्रं श्रभिषण दस पुब्विस्त सम्ममुख्रं नेणपरं भिषणेसु भयणा से तं सम्मसुख्रं"

ये निर्युक्तिकार भद्रवाहु खामी तो चतुर्दश पूर्व के धारक हैं फिर इनकी प्रामाणिकता में तो सन्देह ही क्या है ? अच्छा अब इस विषय के निर्युक्ति पाठ की त्रोर भी ध्यान दें। त्रोघनिर्युक्ति में इस विषय से सम्बन्ध रखने वाली हो गाथायें हैं। एक में मुंहपत्ति-मुखवस्तिका के परिमाण-पाप या स्वरूप-आकार का वर्ष्यन है और दूसरी में उसका प्रयोजन वतलाया गया है। यथा--

```
''चउरंगुलं विहत्थी एयं मुहखंतगरस उपमार्ग ।
वितियं मुहत्वमार्गं गणण पमार्गेण एककं'' ॥७११॥
```

व्याख्या—चत्त्वार्थंगुलानि वितस्तिश्चेति, एतचतुरस्रं मुखानन्तकस्य प्रमाणम्, अथवा इदं द्वितीयं प्रमार्णं यदुत मुखप्रमार्णं कर्तव्यं मुद्दणंतयं, एतदुक्तं भवति-वमति प्रमार्जनादौं यथा मुखं प्रच्छाद्यते क्रकाटिका ष्ट्रष्ठतश्च यथा मंथिर्दातुं शक्वने तथा कर्तव्यम् । वस्त्रं कोएद्वये गृहीत्वा यथा क्रकटाया मंथिर्दातुं शक्वते तथा कर्तव्यमिति एतद् द्वितीयं प्रमार्ण-भएगा प्रमार्णेन पुनस्तदेकैकमेवमुखानन्तकं भवनीति ।

इस गाथा में मुख बस्तिका का परिमाण-माप वतलाया है, जो चारों श्रोर से एक वेंत श्रौर 8 श्रंगुत हो श्रधांत १६ श्रंगुल लम्बी श्रौर १६ श्रंगुल चौड़ी हो ऐसी चार तद्दवाली मुखवस्तिका होती है यह मुखवस्तिका का एक माप है। दूसरा-उपाश्रय श्रादि का प्रमार्जन-प्रतिलेखन करते समय जिस मुखवस्तिका को त्रिकोण करके उसके दोनों कोणों को पकड़कर नासा श्रौर मुख ढका जावे श्रौर गर्दन के पीछे गांठ दी जावे इस प्रकार की मुखबस्तिका होनी चाहिये, यह उसका दूसरा माप या स्वरूप है। परन्तु इतना ध्यान रहे कि यहां पर मुख-बस्तिका के जो दो स्वरूप या माप बतलाये हैं यह एक ही मुखबल्जिका के दो विभिन्न स्वरूप हैं वैसे गणना में तो मुखबस्तिका एक ही समझनी, दो नहीं। श्रव उसका प्रयोजन वतलाने वाली गाथा भी सुनिये:--

> ''सम्पातिम रयरेखुपमज्जराष्ट्रा वयंति मुहपति । नासंमुहं च बधइ तीए वसहीं पमज्जतो'' ।। ७१२ ॥

व्याख्या—संपातिम, सत्त्वरत्त्रणार्थं जल्पद्भिर्मुखे दीयते, तथा रजः सचित्त प्रथिवीकायस्तत्प्रमार्जनार्थ मुखवस्त्रिका गृहाते, तथा रेगु प्रमार्जनार्थं मुखवस्त्रिका प्रहर्ण प्रतिपादयन्ति पूर्वर्षयः । तथा नासिका मुखं च बध्नाति तथा मुखवस्त्रिकया बसतिं प्रमार्जयन् येन न मुखादौ रजः प्रविशतीनि ।

इस साथा का भाषार्थ यह है कि बोलते समय उड़ते हुए जीवों का मुख में प्रवेश न हो-इसलिये मुखवस्त्रिका को मुख के आगे रखकर बोलना। तथा प्रथ्वीकाय के प्रमार्जन के लिये मुखवस्त्रिका का उपयोग करना अर्थात जो सूद्रम धूलि उड़कर शरीर पर पड़ी हुई हो उसके प्रमार्जन प्रतिलेखन के लिये मुखवस्त्रिका का प्रहण करना प्राचीन ऋषि मुनियों ने कहा है। एवं वसती-उपाश्रय आदि की पडिलेहणा करते समय नाक और मुख को आच्छादिन करने-ढकने के लिये [जिससे कि सचित्त रज का मुखादि में प्रवेश न हो सके] मुखवस्त्रिका प्रहण करनी!

|    | <br> |                |  |  |
|----|------|----------------|--|--|
| :8 |      | नवयुग निर्माता |  |  |
|    |      |                |  |  |

त्रोधनिर्युक्ति की इस गाथा में मुखवस्त्रिका के तीन प्रयोजन बतलाये हैं [१] खुले मुख बोलते समय कोई उड़ने वाला सूदन जीव मुख में न गिरे व्यर्धात उसकी रत्ता के लिये बोलते वक्त मुखवस्त्रिका मुख के आगे रखनी [२] शरीर पर उड़कर पड़ी हुई सूद्रमधूली को मुखवस्त्रिका द्वारा शरीर पर से दूर करना [३] उपाश्रय आदि के प्रमार्जन के वक्त मुख नासिका को मुखवस्त्रिका से ढक लेना,संत्तेप से कहें तो संपतिम जीवों की रत्ता के लिये पृथ्वी की प्रमार्जना के लिये और मुखादि में धूली का प्रवेश न हो तदर्थ साधु को मुखवस्त्रिका रखनी चाहिये। तव जो लोग एकमात्र वायुकाय के जीवों की रत्ता ही मुखवस्त्रिका का प्रयोजन बतलाते हे – अर्थात खुले मुख वोलने से वायुकाय के जीवों का व्यवहनन होता है तदर्थ-उनकी रत्ता के लिये मुखवस्त्रिका से मुख बात्वना चाहिये, उनका यह कथन शास्त्रसम्मत न होने से उपादेय नहीं है।

एक साधु-(विनयपूर्वक) क्यों मस राज ! कैसे शास्त्र सम्मत और उपादेय नहीं ?

श्री आत्मरामजी—इसलिये कि शास्त्र में वैसा उल्लेख नहीं, अर्थान वायुकाय के जीवों की रजा के लिये मुखवस्तिका को मुख के आगे धरना ऐसा कथन किसी शास्त्र में हर्षिगोचर नहीं होता। इसरे वायुकाय के जीव आठ स्पर्शी हैं और मुख की भाफ चतुःस्पर्शी है, फिर चतुस्पर्शी आठस्पर्शी का कैसे घात कर सकता है, इसका तुम स्वयं विचार करो ? इसलिये ओधनियुक्ति में मुखवस्तिका के जो जो प्रयोजन बतलाये हैं वे ही शास्त्रसम्मत अथच उपादेय हैं। इसी प्रकार मुंहपत्ति वान्धने के विषय में भी जान लेना अर्थान उनके बांधने का उल्लेख भी किसी शास्त्र में नहीं है।

श्री विश्वचन्दजी—गुरुदेव ! आपने आज मुंहपत्ति के स्वरूप और प्रयोजन के विषय में जो शास्त्रीय खुलासा किया है इसके लिये हम सब आप श्री के बहुत २ इतज्ञ हैं ! परन्तु अभी २ एक शंका मन में उटी है उसका समाधान भी बहुत आवश्यक जान पड़ता है ?

आपके कथनानुसार मुंहपत्ति से दिन रात मुंह बान्ध रखना यह शास्त्र सम्मत आचार नहीं किन्तु शास्त्रबाह्य मनःकल्पित है। तो क्या हाथ में रखने का कोई संकेत शास्त्रकार ने किया है। कृपया इसको स्पष्ट कीजिये ?

श्री स्पत्मारामजी—पूर्वोक्त खोधनिर्युक्ति गाथा में मुखवस्विका का जो प्रयोजन बतलाया है श्रथवा यूं कहिये कि उसका जिस तरह से उपयोग करने का आदेश है उससे मुखवस्विका को हाथ में रग्वना, यही फलितार्थ सिद्ध होता है। इसके अतिरिक्त भी दशवैकालिक सूत्र में मुखवस्विका के लिये ''हत्थग-हस्तक'' शब्द का प्रयोग किया है उससे भी यही प्रमाणित होता है। यथा—

> द्यसुन्नवित्तुं मेहावी, परिच्छन्नस्मि संबुढ़े ! इन्धगं संपमज्जिता, तत्थभुंजिज्ज संजये'' (४१८२)

| 1611.1 | 311 | ৰ কাং | रख्या | બહ્ | পতকাং | AVI 24.41 | Ľ |
|--------|-----|-------|-------|-----|-------|-----------|---|
|        |     |       |       |     |       |           |   |

#### मुखवस्त्रिका का शास्त्रीय स्वरूप झौर प्रयोजन

व्याख्या —"अणुन्नत्ति" अनुज्ञाध्य मागरिकं परिहारतो विश्रमणुव्याजेन ततस्वामिनमवग्रहं "मेधावी" साधुः "प्रतिच्छन्ने" तत्रकोछादौ "संवृतः" उपयक्तः सन् साधुः ईर्याप्रतिक्रमणं ऋत्वा तदनु "हस्तगं" मुखयस्त्रिका रूपं त्रादायेति वाक्यरोपः, संप्रमृज्य विधिना तेन कायं तत्र भुंजीत "संथतो" रागडेपावपाछत्येति सत्रार्थ:'' ।

इसका भाषार्थ यह है कि प्रामादि से गोचरी लाकर आहार करने के निमित्त स्थान याले गृहस्थी से आज्ञा लेकर एकान्त स्थान में जाकर ईर्यावही पडिकमे तदनन्तर हस्तग ऋर्थान् मुखबस्निका की पडिहलेना करके उससे विधि पूर्वक शरीर की प्रतिलेखना करे उसके बाद समभाव पूर्वक एकान्त में आहार करे । इस गाथा में मुखवस्त्रिका के लिये प्रयुक्त हुआ "हस्तग" शब्द उसके हस्तगत होने की स्रोर ही संकेत करता है। तथा इससे भी ऋधिक म्पष्ट और प्रम्तुत विषय से सम्बन्ध रखनेवाला पाठ आवश्यक निर्युक्ति का है जो कि इस प्रकार है –

## "चउरंगुल पायाणं मुहपत्ति उज्जूए, उच्चहत्थ रयहरणं। वोसद्र चत्त देहो काउस्सम्मं करिज्जाहि ॥ १५४५ ॥

व्याख्या-च बरंगुल त्ति च तारि अंगुलाणि पायाणं अंतरं करेयव्वं मुह्पोत्ति "उञ्जूए" त्ति दाहिण हत्थेण मुहपोत्तिया घेतव्वा, उव्यहत्थे रयहरणं कायव्वं एतेण बिहिणा "वोसट्टचत्तदेहोत्ति पूर्ववत् काउस्सग्ग करिज्जाहिति गाथार्थः"

इस गाथा में कायोरसर्ग की विधि का वर्णन किया गया है---कायोत्सर्ग के सिये इस अकार खड़े होना चाहिये जिससे दोनों पैरों के बीच चार अंगुल का ऋत्तर हो, तथा दक्तिण-सज्जे हाथ में मुहपत्ति श्रौर वाम-खवे हाथ में रजोहरण रखना, टोनों भूजान्त्रों को लम्बी लटकाकर सीधे खडे होकर शरीर का-व्युत्सर्ग करते-शरीर को वोसराते हुए ध्यानारूढ होना चाहिये यह काउस्सग्ग-कायोत्सर्ग की विधि है।

इस गाथा में कायोत्मर्ग करते समय मुखवस्त्रिका को दत्तिण हाथ में रखने का स्पष्ट निर्देश है इसलिय प्रस्तुत शंका के समाथान में इस प्रमाण से किमी प्रकार की कमी बाकी नहीं रह जाती ।

चम्पालालजी---महाराज ! ऋापने हम लोगों पर वड़ी कृपा की जो कि मुंहपत्ति से सम्बन्ध रखने वाली सारी बातों का शास्त्र दृष्टि से स्पष्टीकरण कर दिया. परन्तु इस प्रकरण में जो काउलग्ग-कायोत्सर्ग का प्रमंग आ पड़ा है उसे भी थोड़ा मा स्पष्ट करने की क्रपा करें ? खड़े होकर काउसगा करने की रीति को इमने सुना और समभ लिया मगर बैठे हुए काउसमा करना हो तो कैसे करना ?

श्री आत्मारामजी-मैंने भी श्री रत्नचन्द्रजी महाराज से एक दिन यही प्रश्न किया था, तब उन्होंने उत्तर में कहा कि-चौकड़ी लगाकर बैठना, दोनों भुजायें लम्बी कर देनी जो गोड़ों पर आजावें और खोधा मंहपत्ति उसी प्रकार रखती यह बैटकर काउम्सर। करने की रीति है ।

득と

|            | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |           |           |      | <br>         |
|------------|-----------------------------------------|-----------|-----------|------|--------------|
| <b>5</b> 6 |                                         | त्रवयग    | निर्माता  |      |              |
|            |                                         |           | 1-1-12/11 |      |              |
|            |                                         | <br>· · · |           | <br> | <br><u> </u> |

चम्पालालजी-महाराज ! अपने तो ऐसे नहीं करते।

श्री श्रात्मारामजी---यह बात भी मैंने इन्हीं शब्दों में उनसे कही थी, तब उन्होंने कहा--कि भाई ! अपने कोई शास्त्र के आधार पर थोड़े ही चलते हैं। तब मैंने कहा-कि अपने सम्प्रदाय में पत्नोधी मार के चौकड़ी से बैठकर दोनों हाथ मिला के काउस्सम्म करने की जो रीति चल रही है उसका कोई न कोई आधार तो होगा ? इस पर महाराज श्री रत्नचन्द्रजी ने फर्माया-कि इसपर मैंने स्वयं भी कई बार विचार किया है. श्रन्त में मैं तो इसी निर्णय पर पहुंचा हूँ कि अपने ढुंढक सम्प्रदाय में बैठेहुए काउरसग्ग करने की जो रीति प्रचलित हो रही है उसका आधार जिन प्रतिमा ही हो सकती है, अर्थान पद्मासन में बैठी हुई ध्यानारूढ़ जिन-प्रतिमा की मुद्रा को ही अनुकरण रूप से काउस्समा में अपनाया गया है। जिन प्रतिमा दो प्रकार की होती है-एक खड़ासन दूसरी पद्मासन, खड़ी का खड़ासन और बैठी का पद्मासन होता है। इसलिये अपनी सम्प्रदाय में प्रचलित कायोत्सर्ग की रीति का ऋाधार पद्मासन की जिन प्रतिमा ही प्रतीत होती है। मेरे इस विचार की पुष्टि एक दूसरे प्रमाण से भी होती है,-अपनी सम्प्रदाय के मूल पुरुष हैं लौंकाजी, वे पहले भूर्ति को मानते छौर निरन्तर दो वक मन्दिर में जाकर सेवा पूजा करते और तिलक लगाते थे, मूर्ति का विरोध ता उन्होंने बहुत पीछे से आरम्भ किया जब कि वे यतियों द्वारा अपमानित होकर अहमद्वाद से निकले । सो बहुन वर्षों की आराधना से हृदय में समाई हुई जिन मुद्रा की प्रतीक रूप मूर्ति को ध्यान के लिये आदर्श रूप मान लेना स्वाभाविक ही था इसलिये हमारी सम्प्रदाय में प्रचलित होने वाली काउरसम्ग की इस रीति को प्रथम लौंकाजी ने ही चलाया होगा, ऐसा मानना मुफे ऋधिक युक्ति संगत प्रतीन होता है, ऋौर वास्तव में देखा जाय तो बहुत सी बातें तो ऋपने में मन्दिराग्नाय वालों की देखा देखी ही प्रवृत्ति में ऋाई हुई हैं-उदाहरणार्थ एक बहुत साधारण बात को लीजिये---

अपने सम्प्रदायधाले, पक्षवी प्रतिक्रमण में १२ लोगस्स का, चौमासी प्रतिक्रमण में २० लोगस्म का क्वौर सम्वत्सरी में ४० लोगस्म का जो-काउरसम्ग-कायोत्सर्ग करते हैं इसका विधान अपने माने हुए ३२ सूत्रों में से किसी सूत्र के मूल पाठ में है ? यदि नहीं तो फिर यह किस आधार से किया जाता है ?

इस पर मैंने कहा-कि महाराज ! ऋपनी भी तो कोई परम्परा होगी उसी के ऋनुसार हम करते चले ऋारहे हैं । तब ऋाप बोले कि परम्परा में भी तो कोई मूल पुरुष होना चाहिये । ऋौर जब हम मूल पुरुष की खोज करते हैं तो लौंकाजी के सिवा श्रौर कोई सिद्ध नहीं होता ।

इस पर मैंने कहा-कि महाराज ! इससे तो जिन प्रतिमा के उपासक अपने सम्प्रदाय से बहुत पहले के सिद्ध होगये । इतना सुनकर आप कुछ मुस्कराये और कहने लगे—क्या तुमको अब इसमें भी कोई सन्देह रह गया है । मूर्निपूजा तो जैन परम्परा के धार्मिक कर्तव्यों में से अन्यतम असाधारण कर्तव्य है । अतः जैन परम्परा के आरम्भ के साथ ही इसका आरम्भ है और होना चाहिये । मैंने तुमको मूज जैनागमों, और उनपर रचे गये निर्युक्ति, साख्य, चूर्यी और टीकाओं के एक एक पाठ से मूर्तिपृजा सम्बन्धी तुम्हारी सभी शंकाओं का सन्तोष जनक समाधान कर दिया है। इसके अतिरिक्त विवादास्पद अन्य विषयों पर तुम्हारी तरफ से उठाई गई शंकाओं के सभाहित होने में भी कोई कमी नहीं रही। उससे तुम्हारी आत्मा को भी प्रा २ सन्तोप मिला है इसका भी मुफे अनुभव है। तब मैंने कहा-हां महाराज ! बात तो ऐसी ही है आप श्री का कथन सोलह आने यथार्थ है मुफे तो जैन धर्म के वास्तविक स्वरूप के विषय में अब किसी तरह की आन्ति नहीं रही। यह सब कुछ आपकी उदार छपा का ही फल है।

इतना वार्तालाप होने के बाद महाराज श्री रत्नचन्द्रजी वहां से उठकर दूसरी जगह पर जा बैठे और मैं अपने स्थान पर आगया । सो ब्याज का वार्तालाप इन्हीं शब्दों के साथ समाप्त होता है तुम लोग अपने स्थान में पथारें और मैं अपने दूसरे काममें लगता हूँ ।

सभी मिलकर--तहन वचन-जो आज्ञा कह कर मबते वन्दना की और अपने स्थान-ज्याश्रय की ओर चलपड़े और आप अपने किसी दूसरे धार्मिक व्यापार में लग गये।



#### अध्याय १२

# मूर्तिवाद का शास्त्रीय निर्णय

#### -ನೆಜ್ಜೆ ವಿಗ್ರಹಿ

यह तो पाठक जान ही चुके हैं कि महाराज श्री आत्मारामजी के प्रतिबोध और झानाभ्यास कराने से साधु श्री विश्तचन्द्र और उनके शिष्य श्री हाकमराय और चम्पालालजी और श्री निहालचन्दजी के हदय में जैन धर्म के वास्तविक स्वरूप की गहरी छाप पड़ चुकी थी, उसके कारण वे बाहर से पूज्य श्री अमरसिंहजी के शिष्य कहलाते हुए भी भीतर से श्री आत्मारामजी के हो चुके थे। वे उस समय की बड़ी शीघ्रता से प्रतीज्ञा कर रहे थे जिस समय श्वेताम्वर जैन परम्परागत शास्त्रसंमत साधु वेष को धारण करके जैन धर्म के वास्त-विक स्वरूप का प्रचार करने के लिये प्रत्यन्त रूप से बाहर निकलें और हम सब उनके अनुगामी बनने का सर्व प्रथम श्रेय प्राप्त करने के लिये प्रत्यन्त रूप से बाहर निकलें और हम सब उनके अनुगामी बनने का सर्व प्रथम श्रेय प्राप्त करते के लिये प्रत्यत्त रूप से बाहर निकलें और हम सब उनके अनुगामी बनने का सर्व प्रथम श्रेय प्राप्त करों तथा जैन धर्म की प्रभावना में अपने साधु जीवन का भी संदुपयोग करें। परन्तु इससे पहले मूर्तिवाद अर्थान जिन प्रतिमा सम्बन्धी आगम पाठों का आप श्री के मुखारबिन्द से पूरा पूरा परमार्थ सममलें ताकि आप की अनुपस्थिति में किसी समय उपस्थित हुई प्रतिमा सम्बन्धी चर्चा का हम भी शास्त्रीय निर्णय करने के योग्य वन सकें। इसी भावना से प्रेरित हुए श्री विश्तचन्द चम्पालाल और हाकमरायजी आदि साधु समुदाय श्री आत्मारामजी के पास पहुंचे और विधि पूर्वक वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर उनकी सेवा में, निर्धारित प्रस्ताव को श्री विश्तचन्दजी ने इस रूप में उपस्थित किया—

महाराज ! आप श्री के पुनीत सम्पर्क में आने के बाद हमारी अन्ध श्रद्धा को जो दिव्य चच्च प्राप्त हुए हैं और उनके प्रकाश में हमारे विपथगामी साधु जीवन को जिस सुपथ पर चलने का साधु संकेत प्राप्त हुआ है उसके लिये हम आपके आधिक से अधिक छतज्ञ हैं । आप श्री ने हमारे अन्धकार पूर्श जीवन में जिस दिव्य प्रकाश का संचार किया है उससे हमें अपने भावी जीवन के निर्माण में काफी से भी अधिक सहायता मिली है, यह तो निस्सन्देह ही है कि हम सब आपके हैं और जीवन पर्यन्त आपके रहेंगे । परन्तु आज हम जो विचार मन में लेकर आपकी पुनीत सेवा में उपस्थित हुए हैं यह है मूर्तिवाद-जिनप्रतिमा संवंधी शास्त्रीय निर्धाय अथवा मुर्तिपुजा विपयक शास्त्रीय विधान । तार्स्य कि हमारी सम्प्रदाय की जागम मान्यता के अनुसार जिन प्रतिमा या मूर्तिपूजा सम्बन्धी आगम पाठों का उल्लेख कहां और किस प्रकार है ? एवं उनके अर्थ निर्णय में हमारी सम्प्रदाय के साधुओं की ओर से उठाई जाने वाली शंकाओं का समुचित तथा सन्तोषजनक समाधान क्या है ? इत्यादि वातों का पूरा पूरा स्पष्टीकरण हम आपके मुखारविन्द से कराना चाहते हैं। ताकि फिर कभी इस विषय की चर्चा के लिये समय लेने की आवश्यकता न रहे। इस विषय में आप श्री को इतना स्मरण रहे कि यह हम इसलिये नहीं पूछ रहे कि हमको जिनप्रतिमा यामूर्तिपूजा के विहितत्व में किसी प्रकार का सन्देह है [ वह तो आपकी छपा से आव सर्वथा मिट गया। ] बल्कि इसलिये पूछ रहे हैं कि हम भी इस विषय में निष्णात हो जावें ताकि आपकी अनुपस्थिति में इस विषय में किसी के द्वारा उठाये गये प्रश्न का सन्तोपजनक उत्तर देकर आपके कार्य में सहायक बन सकें।

श्री त्रात्मारामजी-तव तो त्र्यौर भी अच्छी बात है। लो, त्रव इस विषय का शास्त्रीय स्पष्टीकरण सुनो, और सुनकर उसे मनन करने का यत्न करो।

जिन प्रतिमा की उपासना या मूर्तिपूजा के आगम बिहितत्व के अर्थान् उसे आगम विहित या आगम सम्मत प्रमाणित करने के लिये सर्व प्रथम तीन वातों का ध्यान रखना चाहिये यथा---

(१) चैत्य शब्द के ऋर्थ की विचारणा (२) ऋागमगत पाठों की प्रकरण और विषयानुसारी ऋथे-संगति और उनपर लिखे गये प्राचीन आचायों के निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णी ऋौर टीकाऋों के पाठों की गवेषणा । इसके ऋतिरिक्त प्रस्तुत विषय से सम्वन्ध रखने वाली सवसे ऋधिक महत्वपूर्ण बात है ऋागमों की वर्णन शैली का ज्ञान। इसके बिना प्रस्तुत विषय में जो निर्णय होगा वह ऋधिक सन्तोषजनक प्रमाणित नहीं हो सकेगा।

52

|    |       |          | <br>· · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |
|----|-------|----------|-------------------------------------------|--|
| ٤٥ | नवयुग | निर्माता |                                           |  |
|    |       |          | <br>                                      |  |

परम्परा से निकाल कर उसकी ऐतिहासिक प्राचीनता का दावा करना मेरे ख्याल में वालचेष्टा के सिवा और छुछ भी महत्व नहीं रखता। अस्तु अब प्रस्तुत विषय की ओर आइये---

चैत्य शब्द का अर्थ है मन्दिर और मूर्ति, इसी अर्थ में उसका जैनागमों में व्यवहार हुआ है। स्थानांग, सूत्रकृतांग. समवायांग, व्याख्याप्रहाप्ति-ज्ञाताधर्म कथा, उपासकदशा, अन्तकृदशा, प्रश्न व्याकरण और औपपातिक तथा राजप्रश्नीय आदि आगम प्रन्थों में जहां "देवयं चेइयं" पाठ खाया है, वहां पर तो उसका आगम-सम्मत अर्थ है देवप्रतिमा या इष्टदेव प्रतिमा, और जहां पर 'पुरुएएभटे चेइए" 'गुणसिलिए चेइए" ''मरिएभटे चेइए" इत्यादि पाठ हैं वहां पर उसका-चेत्य का-उस २ नाम से विख्यात व्यक्तर जाति के देव विशेष का मन्दिर अर्थ है। एवं जहां पर केवल ''चेत्य, जिन चेत्य, या अरिहंत चेत्य'' पाठ है वहां पर तो उसका जिन प्रतिमा या जिन मन्दिर अर्थ ही शास्त्रसम्मत है। इस अर्थ में किसी को भी विसंवाद नहीं है।

श्रौपपातिक सूत्रगत "पुरुएगभद्दे वेइए" इस वाक्य में उल्लिखित 'पूर्शभद्र चैत्य' क्या है ? इसका स्पष्टीकरए। उसका वर्शन देखने से निश्चित हो जाता है । औपपातिक सूध्र में पूर्शभद्र चैत्य का जो वर्णन किया गया है उस पर से ऋन्य ऋागमों में उल्लेख किये गये "गुणसिलिए चेइए" "मरिगभद्दे चेइए" झादि पाठों में प्रयुक्त हुए चैत्व शब्द का ऋर्थ भी स्पष्ट हो जाता है । वह पाठ इस प्रकार है—-

"तीसेगां चंषाएग्यरीग वहिया उत्तरपुरत्थिमे दिसिभाए पुएग्गभदेगामं चेइए होत्था, चिराइए पुटवपुरिसपरग्रात्ते पोराग्रे सदिए, कित्तिए ग्राए सच्छत्ते सज्मर, सधंटे सपड़ागे पड़ाइ-पडागमंडिए सत्तोमहत्थे क्यवेयडिए लाइय उल्लोइय महिए गोसीस सरस रत्तचंदगा दद्दर दिएग्र पंचंगुलितले उवचिय चंदगा कलसे चंदगा घड़ सुकय तोरगा पडिदुआर देसभाए आसिनो-वसित्त विउलवट्ट वग्धारिय मल्लदाम दाम कलावे, पंच्चवर्ग्या सरस सुरभि मुक्क पुष्फ पुंजोत्रयार कलिए, कालागरु पवर कुंदरक्क-तुरुक्क ध्र्य मध मधंत गंधुद्धयाभिरामे सुर्गध वरगंध गंधिए गंध बट्टिभूए शड़ गट्टग जल्ल मल्ल मुट्टिय वेलंगग पत्रग कहग लासग आइक्खग लंख मंख लूगाइल्ल तुंब बीशिय सुयग मागह परिगए बहुजर्ण आग्रा वयस्स विस्सुयकित्तिए बहुजर्शस्स आहुरस आहुशिज्जे पाहुशिङ्जे अच्चशिज्जे वंदणिज्जे नमंसणिज्जे पूर्याणज्जे सक्कारणिज्जे सम्माग्रशिज्जे कल्लागां मंगलं देवयं चेइयं विग्रएगां पज्जुवासणिज्जे, दिव्वे सच्चे सच्चोगए सपिगहिय पडिहारे जागसहस्स भाग पडिच्छए बहुजग्रो आच्चेइग्रागममपुग्रगभदं चेइयं" (१)

(१) छाया-तस्यां एां चम्पायां नगर्यां बहिरुत्तरपौरस्त्ये दिग्भागे पूर्एाभद्रं नाम चैत्यं श्रभवन् । चिरातीतं पूर्व-पुरुषप्रज्ञप्तं पुराएां शब्दितं कीर्तितं झातं सच्छत्रं सध्वजं सघंटं सपताकं पताकातिपताकार्मादितं

### मूर्तिवाद का शास्त्रीय निर्णय

भावार्थ-उस चम्पानगरी के उत्तर पूर्व दिशा के मध्य भाग ऋर्थात् ईशान कोएा में पूर्व पुरुषों द्वारा प्रज्ञप्त-प्रशंसित उपादेय रूप से प्रकाशित बहुत काल का बना हुआ अत्यन्त प्राचीन और प्रसिद्ध पूर्ण-नाम का एक चैत्य था। जो कि ध्वजा घंटा पताका लोमहस्त-मोरपिच्छी और वेदिका आदि से सुशोभित था। चैत्य के अन्दर की भूमि गोमयादि से लिपी हुई थी। और दीवारों पर श्वेतरंग की चमकीली मिट्टी पोती हुई थी श्रीर उन पर चन्दन के थापे लगे हुए थे, वह चैत्य, चन्दन के कन्नशें से मंडित था श्रीर उसके हर एक दरवाजे पर चन्दन के घड़ों के तोरए। बन्धे हुए थे, उसमें ऊपर नीचे सुगन्धित पुष्पों की बड़ी २ मालायें लटकाई हई थीं, पांच वर्ण के सुगन्धी वाले फुल और उत्तम प्रकार के सुगंधि युक्त घूपों से यह खुब महक रहा था वह चैत्य ऋर्थात् उसका प्रान्तभाग नट नर्तक जल्ल मल्ल मोष्टिक विदूषक तथा कूदने वाले, तैरने वाले, ज्योतिषी, रास पाने वाले, कथा करने वाले, चित्रपट दिखाने वाले, वीएग वजाने वाले और गाने वाले भोजक आदि लोगों से व्याप्त रहता था, यह चैत्य अनेक लोगों में और अनेक देशों में विख्यात था, बहुत से भक्त लोग वहां आहूति देने, पूजा करने वन्दना करने और प्रसाम करने के लिये आते थे। वह चैत्य बहुत से लोगों के सत्कार सम्मान एवं उपासना का स्थान था। तथा कल्याए और मंगलरूप देवता के चैत्य की भांति विनयपूर्वक पर्युवासनीय था, उसमें देवी शक्ति थी और वह सत्य एवं सत्य उपाय वाला अर्थात् उपासकों की लौकिक कामनाओं को पूर्ण करने वाला था वहां पर हजारों यहां का भाग नैवेच के रूप में अपरेण किया जाता था। इस प्रकार से अनेक लोग दूर दूर से आकर इस पूर्णभद्र चैत्य की अर्चा-पूजा करते थे ।

अधौषपातिक सूत्र के इस पाठ के ऋर्थ पर ध्यान देने से ''पूर्णभद्र चेत्य, झौर मणि भद्र चैत्य' आदि से शास्त्रकारों को क्या अभिप्रेत है यह अनायास ही सिद्ध हो जाता है। यहां पर प्रयुक्त हुए चैत्य शब्द का देवमंदिर और देवप्रतिमा के सिवा और कोई भी ऋर्थ संभव नहीं हो सकता। पृर्शभद्र यह ब्यन्तर जाति के देव विशेष—यत्तराज का नान है उसका चैत्य-मंदिर ही पूर्शभद्र चैत्य कहलाता है।

> सलोमहस्तं, छतवितर्दिकं लाइय उल्तोड्य महियं गोशीर्प-सरस-रक्तचन्दन-दर्दर-दत्त-पंचांगुलि-तलम्, उपचित-चन्दनकलशं चन्दनघट-सुछत-तोरण-प्रतिद्वार-देशभागम्, आसिकावसिक्क-विपुलयृत्त-जन्दनकलशं चन्दनघट-सुछत-तोरण-प्रतिद्वार-देशभागम्, आसिकावसिक्क-विपुलयृत्त-जन्दनकलशं चन्दनघट-सुछत-तोरण-प्रतिद्वार-देशभागम्, आसिकावसिक विपुलयृत्त-जन्दनककतुरुष्क-धूप-मधमघायमान-गन्धोद्धताभिरामम्, सुगन्धवरगन्धणन्धितम्, कालागरु-प्रवर-कुन्दरुककतुरुष्क-धूप-मधमघायमान-गन्धोद्धताभिरामम्, सुगन्धवरगन्धणन्धितम्, गन्धवर्तिभूतम्, नटनर्तक-जल्लमल्लमोष्टिक-विडम्वक-प्लवक-कथक-रासक-आख्यायक-लंख-मंख तूशिक तुम्बवीणक मुज्तग मागधपरिगतम्, बहुजन-जानपदस्य-विश्रुत कीर्तितम् बहुजनस्य आहोतुः आहवनीयम् प्राह्वनीयम् अर्चनीयम् यन्दनीयम्, नमस्यनीयम् पृजनीयम् सत्कारणीयम् सम्मान-नीयम् कल्याणं मंगलं देवतं चैत्यं-(इव) धिनयेन पर्युपासनीयम् दिघ्यं सत्यं सत्योपायं सन्निद्दित-प्रांतिहार्थे यागसहस्र-भागप्रतीच्छकम् बहुजनः अर्चतिं आगम्य पूर्णभद्रं चैत्यम् ॥

| ٤२                                     | नवयुग निर्माता |
|----------------------------------------|----------------|
| ······································ |                |

भगवती सूत्र में पूर्णभद्र को यत्तेन्द्र के नाम से निर्दिष्ट किया है \* इसके छतिरिक इस पाठ से यह भी सिद्ध होता है कि उस समय-छांगसूत्रों के रचना काल में यत्तों की-व्यन्तर देवों की पूजा का जनता में विशेष प्रचार था, उनके छत्यत्वन्त प्राचीन मंदिर थे छौर उनमें यत्तादि देवों की मूर्तियें प्रतिष्ठित थीं, लोग उनकी सेवा पूजा बड़ी श्रद्धा से करते थे, तथा उनको इन देव मूर्तियों में प्रत्यत्त फल देने का विश्वास था, एवं धन पुत्रादि ऐहिक सुख प्राप्ति के निमित्त वे उनकी भक्ति करते छौर उनको वह प्राप्त भी हो जाता !

अर्जुनमाली की स्त्री के साथ बलात्कार करने वालों का मुद्गरपाणी यत्त देव के द्वारा किस तरह से प्रतिकार हुआ, तथा सुलसा की भक्ति से-[ जो कि हरिऐोगमेषी देव की प्रतिमा बनाकर उसकी निरन्तर पूँजी करती थी ] प्रसन्न होकर हरिऐोगमेषी देव ने उसके तिन्दूपन-मृत वरसायन को कैसे दूर किया इसका वर्णन अन्तछद्दशा नाम के अंगसूत्र में बहुत अच्छीतरह विस्तार पूर्वक किया है। वह सूत्र निकाल कर तुमने स्वयं देख लेना या मेरे पास लाना, मैं तुमको उसमें से निकाल कर स्वयं वतला दूंगा।

प्राचीन टीकाकारों ने भी इसी अर्थ की प्ररूपएग की है। वे इसे व्यन्तरायतन के नाम से उल्लेख करते हैं उनका अभिप्राय इन देव मन्दिरों या यत्त मन्दिरों को जिन मन्दिरों से विभिन्न वोधित करने का है। इसलिये नवांगी टीकाकार पूज्य अभयदेवसूरि यहां पर प्रयुक्त हुए चैंत्य शब्द की व्युत्पत्ति करते हुए लिखते हैं-"चितेर्लेप्थादि चयनस्य भावः कर्मवेति चैत्यं संज्ञा शब्दत्वान देवबिम्बं तदाश्रयत्वात् तद्ग्रहमपि चैत्यं तच्चेहव्यन्तरायतनं नतु भगवतामई तामायतनम्'' [भगव शब्द १ उब्बिम्बं तदाश्रयत्वात् लेप्यादि पदार्थ का जो चयन है उसे चिति कहने हैं इस चिति का जो चितिपन है अथवा चिति का जो कर्म है उसको चैत्य कहते हैं, यह संज्ञा शब्द है अतः इस का अर्थ देव का विम्ब-अतिमा-करना प्रतिमा का आश्रय रूप होने से उसका घर-मन्दिर भी चैत्य कहजाता है, परन्तु यहां पर चैत्य का अर्थ व्यन्त-रायतन-व्यन्तरजाति के देव विशेष-यत्तादि का आयतन-घर करना अर्हतों का आयतन नहीं करना।

पूज्य अभयदेव सूरि ने यहां के चैत्य का व्यन्तरायतन-यत्त मन्दिर अर्थ समफने की ओर लद्द ग्यों दिलाया ? इसको भी तुम्हें समफ लेना चाहिये । चैत्य शब्द का प्रधान अर्थ देवप्रतिमा या देवमन्दिर है और देव शब्द का सामान्य रूप से देवयोनि में उत्पन्न होने वाले देवों के अतिरिक्त तीर्थकर में भी तीर्थकर-देव इस नाम से व्यवहृत होता है । तब इस नाम सम्बन्धी समानता को लेकर देव बिम्ब-देव प्रतिमा या देवस्थान देवमन्दिर से यहां पर जिन प्रतिमा या जिन मन्दिर का प्रहण भी हो सकता है जो कि इष्ट नहीं है । तात्पर्य कि पूर्णभद्र आदि यत्तों के चैत्य-मन्दिर भले ही देवमन्दिर कहलायें परन्तु वे तीर्थंकर देव के मन्दिर कहे व माने नहीं जासकते । इन उक्त यत्तायतनों-यत्तालयों को जिनायतनों-जिनालयों से प्रथक रूप से प्रदर्शित करने के लिये ही आगमयित् टीकाकार महानुभावों को-तत्त्वेह व्यन्तरायतनं नतु भगवतामईतामाय-

\* पुण्णभद्दस्स जविंखदस्स' [ शत० १० उ० ५ ]

तनम्" यह लिखने की ऋावश्यकता प्रतीत हुई ऋर्थान ये देवायतन, जिनायतन नहीं किन्तु व्यन्तरायतन-यत्ता-यतन हैं। इसी हेतु से पूज्य खभयदेव सूरि ने यहां के चैत्य को व्यन्तरायतन समझने का संकेत किया है।

इसके ऋतिरिक्त आगमों में जहां केवल ''चेइयाइं या ऋरिहंत चेइयाइं'' इत्यादि पाठ उपलब्ध होते हैं उनका तो आगम सम्मत ऋर्थ जिन प्रतिमा या जिन मन्दिर ही प्रमाणित होता है । यथा—

श्री भगवती सूत्र में---''तहिं चेइयाइं वन्दइ-तत्र चैत्यानि वन्दते'' [बहां के चैत्यों को बन्दना करता है। ''इहं चेइयाइं बंदइ-इह चैत्यानि वन्दते'' [ यहां के चैत्यों को वन्दना करता है] उपासकदशा में-''श्रन्न-उत्थिय परिगाहियाइं ऋरिहंत चेइयाइं-ऋन्ययूथिकपरिग्रहीतानि ऋईच्चैत्यानि'' [अन्यमत परिग्रहीत ऋरिहंत के चैत्यों को] श्रोपपातिक सूत्र में---''एएएएत्थ ऋरिहंते वा ऋरिहंत चेइयारिए वा-नान्यत्र ऋर्हत: ऋर्हच्चैत्यानि वा'' [श्ररिहंत और ऋरिहंत के चैत्यों के सिवा और किसी को वन्दना करनी नहीं कल्पती।

इत्यादि आगम पाठों में प्रयुक्त हुए चैंत्य शब्द का सिवाय जिन प्रतिमा के न तो और कोई अर्थ सम्भव है और ना ही प्रकरएसंगत और आगमसंमत है तथा किसी भी प्राचीन आचार्य ने इसके सिवाय और कोई अर्थ किया भी नहीं । इसलिये आगम गत इन पाठों में उल्लेख किये गये चैंत्य शब्द के प्रमाए सिद्ध जिन प्रतिमा अर्थ के अतिरिक्त अन्य किसी अर्थ की कल्पना करना या तो निरी मूर्खता है और या कोरा दुराप्रह इसके सिवा और कुछ नहीं । इस प्रकार प्रामाणिक शास्त्रीय दृष्टि से आगमगन चैत्य और जिन चैंत्य के यथार्थ अर्थ का निर्एय हो जाने के वाद अव प्रस्तुत विषय से घनिष्ट सम्बन्ध रखने वाली आगमों की वर्एन शैली का भी तुम लोगों को ज्ञान प्राप्त कर लेना चाहिये ।

श्री विश्नचन्दजी— हां महाराज ! फरमाइये । यह तो हमारे लिये बिलकुल नई बात है, हम लोगों को तो इस बात की कभी कल्पना भी नहीं हुई कि आगमों की वर्एन शैली में भी कोई खास विशेषता है ।

चम्पालाज़जी—महाराज ! हो भी कहां से जब कि हम बैठे ही ऐसे स्थान में हैं कि जहां प्रकाश की किरएा को अन्दर प्रविष्ट होने के लिये कोई मार्ग ही नहीं। केवल तोते की तरह आगमों के शुद्धाशुद्ध पाठ को रट कर उसका मनमाना अर्थ कर लेना ही तो हमारे ज्ञान की इति श्री है। यह सुन कर सब हंस पड़े और महाराज श्री भी कुछ मुस्कराये और वोले—

भाई ! प्रभु का ज्ञान त्रानल है, छद्मस्थ श्रवस्था में रहा हुआ आत्मा अपने चयोपशम के अनुसार उसका प्रहरा करता है, तुम लोग अन्धकार पूर्ण वातावरण से निकल कर अब प्रकाश की आरे कदम बढ़ाने लगे हो, तुम को वह स्थान भी अवश्य उपलब्ध होगा जिसमें चारों ओर प्रकाश की किरर्णे फैल रही हैं। एक दिन मैं भी तुम्हारी तरह उसी स्थान में बैठा हुआ था जिसका निर्देश भाई चम्पालाल ने किया है। अच्छा अब अपने प्रस्तुत विषय का विचार करें। अपने मत या पंथ का नेतृत्व करने वाले साधु मुनिराज

£3

| 88 | नवयुग निर्माता |
|----|----------------|
|    |                |

जिन प्रतिमा की उपासना या मूर्तिपूजा को आगम बाह्य घोषित करते हुए मूर्तिपूजा के अनुयायियों को लच्य रखकर बड़ी गवोंकि से यह कहते हैं कि "आगमों में यदि मूर्तिपूजा का विधान है तो उसके लिये कोई आगम का विधि वाक्य बतलाओ ? विचारे बतलायें भी कहां से जब कि आगमों में उसकी गन्ध तक भी नजर नहीं आती । भला इस प्रकार की हिंसा प्रधान कियाओं की शास्त्रकार कभी आज्ञा दे सकते हैं ? कभी नहीं ।" इन धर्म नेताओं की इस प्रकार उ विं स्वर में की गई गर्वपूर्ण घोषणा के आगे उनके सामने बैठी हुई अवोध जनता एक दम प्रभावित हैं उठती है और उसका परिणाम यह होता है कि देव पूजा जैसे परम आवश्यक शास्त्र--विहित आचार के अनुष्ठान से वे बंचित रह जाते हैं । अतः मूर्ति अपासना को आगमविद्दित प्रमाणित करने के लिये सर्व प्रथम आगमों की वर्णन शैली का ज्ञान प्राप्त कर लेना तुम लोगों के लिये नितान्त माबरयक है ।

तुम लोगों ने न्यूनाधिक रूप में आगमों का अवलोकन तो किया ही है, तुमने देखा होगा कि उनमें गृहत्थ धर्म का जो उल्लेख है वह प्राय: अनुवाद रूप में ही किया गया है। जिस प्रकार साधु साध्वी के लिये "कप्पई णो कपई" आदि वाक्यों के द्वारा विधि-निषेधरूप से उनके आचारों का आगमों में निर्देश किया गया है, वैसा श्रमणोपासक-श्रावक धर्म के लिये विधि-निषेधरूपेण उल्लेख उनमें देखा नहीं जाता। गृहस्थ धर्म के नियमों का उल्लेख तो उनमें सर्वत्र अनुवाद रूप में ही किया गया देखा जाता है। इसका कारण यह है कि निर्यन्धप्रवचन में मुख्यता मुनिधर्म को ही प्राप्त है गृहस्थवर्म या गृहस्थ के धार्मिक आचारों का तो उसमें आनुधंगिक वर्णन है वह भी प्रायः चरितानुवाद रूप में ही।

अच्छा अब मैं तुन्हें यह वतलाने का यत्न करू गा कि आगम अन्यों में जिन प्रतिमा या मूर्तिपूजा का समर्थन कहां और किस रूप में है । यह तो निर्विवाद ही है कि आगमों में मूर्ति उपासना के विरुद्ध कोई उल्लेख नहीं है और विधायक उल्लेखों के विषय में जो विवाद है उसका निराकरण तो चैत्य शब्द के जिन प्रतिमा अर्थ प्रमाणित हो जाने से ही हो जाता है । जैसा कि मैंने तुम को प्रथम वतलाया जव कि आगम प्रयुक्त चैत्य शब्द का जिनप्रतिमा या जिनमन्दिर अर्थ आगमसम्मत और प्रमाण-पुरस्सर है तो तदाश्रित जिनपतिमा या मूर्तिपूजा की विहितता के लिये कोई अलग विधि वाक्य ढूंढने की आवश्यकता ही नहीं रह जाती । आगमों अर्थात् आंग और उपांगादि में प्रतिमा सम्बन्धी जितने भी पाठ विद्यमान है वे विधिरूप या अनुवादरूप कुछ भी हों परन्तु उन पर से मूर्ति उपासना का समर्थन भलीमांति होता है । प्रथम वतलाई गई आगमों की जो वर्णन जैली है उसका विचार करते हुए जिन प्रतिमा से सम्बन्ध रखने वाले आगम पाठों का पदि निष्पन्च भाव से पर्यालोचन करें तो झात होगा कि वे मूर्तिपूजा की विधेयता-विधिनिष्पन्नता के पूरे २ समर्थक हैं । परन्तु आज समय अधिक हो गया है इसलिये वाकी रहे विषय का विचार अपने वल पर रक्खेंगे । कल आप लोग जरा जल्दी पधारें ताकि यह प्रकरण समाप्त हो जावे । इसके उत्तर में विश्वचन्दजी आदि सबने हाथ जोड़ कर तहत वचन कहकर बन्दना की और प्रसन्नचित्त से सब अपने स्थान को चल दिये । स्थान पर पहुंचने के बाद पहले कभी न सुनी हुई वातों का परावर्तन करने लगे श्रीर महाराज त्रात्मारामजी की प्रतिभा की भूरि २ प्रशंसा करने के साथ २ ऋपने सद्भाग्य की भी सराहना करने लगे।

टूसरे दिन नियत समय से झाधा घंटा पहले ही तैयार होकर आपके पास पहुंच गये और विधि पूर्वक वन्दना नमस्कार करके यथाधिकार अपने स्थान पर वैठ गये, इधर आपने भी सबको सुखसाता पूछकर अपना आसन प्रहरा किया।

श्री आत्मारामजी—विश्तचन्द्रजी आदि उपस्थित सब साधुओं को सम्बोधित करते हुए बोले— भाई ! कल मैंने मूर्ति पूजा सम्बन्धी जिन आगमपाठों का जिकर किया था आज वे आगम पाठ तथा उनके अर्थों पर अपने विचार करना है तुम लोगों को यह तो पता ही है कि उपासकदशा नाम के सातवें आंग सुत्र में आनन्द्र आवक का अधिकार आता है । आनन्द श्रावक श्रमण भगवान महाधीर स्वामी के सन्मुख उपस्थित होकर कहता है—

"नो खलु मे मंते कष्पइ अज्जप्यभिइं अएण उत्थिए वा अएणउत्थियदेवयाणि वा अन्न उत्थिय परिग्महियाणि अरिहंत चेइयाणि वा वंदित्तए वा गमंसित्तए वा" इत्यादि [समिति वाला ए. १२]

हे भगवन् ! आज से मुफे अन्यमत के-जैनमत से भिन्नमत के साधुओं को, अन्य मत के देवों हरिहरादि को तथा अन्यमतवालों ने जिन्हें ग्रहण कर लिया हो ऐसे अरिहंत के चैत्यों को वन्दना नमस्कार करना नहीं कल्पता इत्यादि'। यह तो है उपासक दशा के इस पाठका सामान्य अत्तरार्थ, अब इसका परमार्थ सुनिये—

आनन्द आवक के अभिग्रह सम्बन्धी इस पाठ में व्रतधारी सम्यग्द्ष्ष्टि आवक के लिये गुरुबुद्धि और देवबुद्धि से जो २ अवंदनीय है उसका उल्लेख किया गया है। इसमें अन्यमत के धर्माचार्य, अन्यमत के उपास्य देवता और जन्यमत वालों ने जिनको अपने उपास्य देव के नाम से स्वीकार कर लिया हो ऐसे अरिहंत के चैत्य इन तीन का निर्देश किया है अर्थात् इन तीनों को वन्दना नमस्कार आदि करने का निषेध है। यहां पर अन्यमत के देवताओं से अन्यमत के उपास्य हरिहरादि देवों की प्रतिमायें अभिन्नेत है वैदिक सम्प्रदायमें देवता शब्द का व्यवहार प्रायः पाधार्यामयी प्रतिमा में ही किया गया देखा जाता है (१) तब-"अन्न उत्थिय देवयाणि-अन्य यूथिक देवतानि" "अन्यमत के देवता" इसका अर्थ हुआ जैन मन से भिन्न वैदिक मन के उपास्य हरिहरादि देवों की प्रतिमायें जिन्हें वे ब्रह्मा, विष्णु, शिव और स्कन्दादि देवों के नाम

ई छाय!--न खलु में भगवन् ! कल्पते अद्यप्रभृति अन्य यूथिकान् अन्य यूथिक देवतानि वा अन्य यूथिक परिग्रहीतानि अर्हच्चैत्यानि वा वन्दितुं वा नमस्यितुं वा "इत्यादि" ।

ЯЗ

|    | <br>  |          | <br> | <br> |
|----|-------|----------|------|------|
| 85 | नवयुग | निर्माता |      |      |

से प्रतिष्ठित करके पूजते हैं। इस विचार के अनुसार जैन सम्प्रदाय से भिन्न वैदिक आदि सम्प्रदायों के परित्राजक आदि साधु और जैनमत से भिन्न अन्य मत के देवों की प्रतिमाओं को वन्दना नमस्कार करना मुमे नहीं कल्पता, यह आनन्द आवक के अभिवहगत "अन्न उत्थिए वा अन्नउत्थिय देवयाणि वा" इस पाठ का परमार्थ निष्पन्न होता है।

तब अर्थापत्ति प्रमाण से जैन मत के साधुओं और जैन मत की देव प्रतिमाओं को बन्दन नमस्कार करना मुफे कल्पता है यह अनायास ही सिद्ध हो जाता है, तात्पर्य कि जिसे अन्यमत के साधु और अन्यमत की देवप्रतिमायें अवस्दनीय हैं उसके लिये स्वमत के साधुओं और स्वमत की देव प्रतिमाओं को बन्दना नमस्कार का विधान न करने पर भी वह स्वयं अपने आप ही निष्पन्न हो जाता है ! यदि कुछ और स्पष्ट शब्दों में कहा जाय तो आनन्द आवक के इस अभिधह का आशय यह है कि "मैं आज से स्वमत के साधुओं और स्वमन के देवों-देवप्रतिमाओं के सिवा और किसी को (देव और गुरु बुद्धि से) बन्दना नमस्कार नहीं करूंगा । अब इसके आगे के पाठ पर भी ध्यान दें ?

त्रागे के पाठ में—"ऋत्र उत्थिय परिग्गहियाणि—ऋन्य यूथिक परिग्रहीतानि" यह "ऋरिहंत चेइयाणि-ऋईच्चेत्यानि" का विशेषण है। इन विशेष्य और विशेषण रूप दोनों का ऋर्थ होता है—

श्चरिहंत के वे चैत्य जिन्हें अन्य सम्प्रदाय वालों ने प्रहण अर्थान् अपने देव के नाम से अपना लिया हो, तात्पर्य कि तीर्थंकर देव के वे चैल्य (प्रतिमायें) जिन्हें कि अन्य मतानुयायी अपने उपास्य देव के

(§) इसके लिये मनुस्मृति के निग्न लिखित श्लोक ग्राँभ उनकी कुल्लूक भट्ट की व्याख्या को देखें, यथा-

(क) नित्यं स्नाखा शुच्चि: कुर्यात् देवर्षि पिनृतर्पणम् ।

देवताम्यर्चनं चैव, समिदाधानमेवच ॥२'!१७६॥

कल्लूकभट्ट--प्रत्यहं स्नात्वा देवर्षि पितृम्थ: उदकदानं, प्रतिमादिषु हरिहरादिदेव पूजनम्, सायं आतश्च समिद्धोमं कुर्यान् ॥

श्चर्थात् — प्रतिदिन स्नान करके देवों ऋषियों और पितरों का तर्पेख करना एवं इरिहरादि-विष्णु और शंकर आदि देवों का, पाषाखादि की प्रतिमा में पूजन करना और प्रात: सायं इवन करना चाहिये।

(ख) देवतानां गुरो राज्ञ: ...... (४। १३०)

कल्लू-देवतानां पापाखादिमयीनाम् ।

(ग) देव ब्राह्मण सानिध्ये.......(८। ८७)

इन ऊपर के उद्धरणों में पाषाणमधी देवप्रतिमा में ही देव या देवता शब्द का व्यवहार किया है ताल्पर्य कि ऊपर के उद्धरणों में देव या देवता शब्द से सर्वत्र पाषाणादिरूप देव प्रतिमा का ही ग्रहण किया है।

#### मूर्तिवाद का शास्त्रीय निर्णय

नाम से अपनी पूजा विधि के अनुसार पूज रहे हों उनको भी वन्दुना नमस्कार करना मुफे नहीं कुल्पता। इससे अन्य यूथिक परिगृहीन चैत्य ही अवन्दनीय ठहरता है न कि अपरिगृहीत भी, वह तो वन्दनीय ही है । कल्पना करो कि अरिहन्त-तीर्थंकर-देव के दो चैत्य (प्रतिमायें) हैं । इनके स्वरूप और आकृति में किसी प्रकार की विभिन्नता नहीं, दोनों एक जैसे हैं, उनमें से एक तो चौवीस तीर्थंकरों में से किसी एक के नाम से प्रतिष्ठित श्रौर जैन विधि के अनुसार पृजित हो रहा है, और दूसरे पर किमी अन्य मतावलम्वी ने ऋधिकार जमा लिया, वह उसे भैरव या वीरभद्र ऋथवा श्रौर किसी नाम से सम्वोधित करके ऋपनी परम्परागत विधि के अनुसार उसकी सेवा पूजा करता है। यद्यपि इस विभिन्न प्रकार की पूजा विधि और विभिन्न नाम निर्देश से इन रोनों की वास्तविक मुद्रा में कोई ऋन्तर नहीं पड़ता, परन्तु सम्यक्त्यगामिनी जैन∽दृष्टि के ऋनुसार व्रतधारी आवक के लिये तो पहला चन्दनीय झौर दूसरा अधन्दनीय है। पहले को चन्दना करने से सम्यक्तव में निर्मेलता आती है जबकि दूसरे को वन्दना नमस्कार मिथ्यात्व का पोषण करता है । इसी आन्तरिक विभिन्न फल श्रुति को लेकर शास्त्रकार ने ऋरिहंत चैंत्य के साथ "ऋन्ययूथिक परिगृहीन" यह विशेषण लगाया है। इस विशेषण से जहां चैत्य का मूर्ति अर्थ स्पष्ट हो जाता है वहां उसका विशुद्ध वन्दनीय स्वरूप भी निश्चित हो जाता है। अथवा यूं समक्तिये कि अन्यमत परिगृहीत अरिहंत प्रतिमा को बन्दना-नमस्कार करने का निषेध, अरिहत प्रतिमा की सत्ता और उसकी वन्दनीयता ये दोनों वातें प्रमाणित करता है । कारण कि "प्राप्ती सत्यां निषेधः" ( प्राप्त होने पर ही निषेध किया जाता है ) इस सर्वानुभव सिद्ध लौकिक न्याय से सर्वत्र प्राप्त वस्तु का ही निषेध माना जाता है, अप्राप्त का नहीं। तब यहां पर अन्यमत परिगृहीत जिन प्रतिमा को वन्दना का निपेध करने से तदुभिन्न प्रतिमा अर्थान् स्वमत परिग्रहीत जिन प्रतिमा को वन्दना का अधिकार स्वतः एव प्राप्त हो जाता है। यदि उस समय तीर्थंकर प्रतिमायें विद्यमान न होतीं तो स्रागम के मूल पाठ में ''अन्नजस्थिय परिग्गहियाणि अरिहंत चेइयाणि" इस उल्लेख की आवश्यकता ही न होती। अतः इस उल्लेख से सुचित ही नहीं किन्तु सिद्ध होता है कि व्यानन्द श्रावक के समय में तीर्थंकर प्रतिमायें श्रधिक संख्या में विद्यमान थीं और अमणोपामकों द्वारा ने विधि पूर्वक पूजी जाती थीं। एवं कहीं २ पर अन्य मतावलाम्वियों ने तीर्थंकर प्रतिमा को ले जाकर अपने देव के नाम से अपनी पुजा-विधि के अनुसार उसकी-तीर्थंकर प्रतिमा की पूजा भी आरम्भ करदी थी। यदि ऐसी प्रतिमा को तीर्थंकर प्रतिमा समफ कर कोई श्रमगोपासक वन्टना नगरकार करे तो उससे मिथ्यात्व को उत्तेजन मिलने की संभा-वना है, एदतर्थ उसको बन्दना नमस्कार करने का उक्त पाठ द्वारा निषेध किया गया है । परन्त यह निषेध तब तक उत्पन्न नहीं हो सकता जब तक कि तीर्थंकर प्रतिमा और उसकी पूजा की प्रवृत्ति विशेष रूप से प्रचार में न आ चुकी हो ।

तथा ऋत्य यृथिक परिगृहीत प्रतिमा को वन्दना का निर्पेध होने से अर्थापत्ति प्रमाण से स्वमत परि-गृहीत प्रतिमा को बन्दना करना स्वतः एव सिद्ध हो जाता है। तब यह निर्पेध से उत्पन्न होने वाला विधि-वाक्य है, जिससे मूर्ति पूजा की विधेयता प्रमासित होती है। इस प्रकार निषेध में से निष्पन्न होने वाला परम्परागत

દાહ

| ٤٩ | नवयुग निर्माता |
|----|----------------|
|    |                |

विधिवाद तब तक अप्रमाशिक नहीं माना जा सकता जब तक कि उसका प्रतिपेधक कोई सात्तात् वाक्य उपस्थित न हो । अगर इससे और भी अधिक स्पष्टीकरण इस विषय का देखना हो तो औषपातिक सूत्र को देखो । वहां अम्बड़ परित्राजक के अधिकार में गौतम स्वामी के प्रश्न का उत्तर देते हुए श्रमण भगवान् महावीर म्वामी फर्माते हैं----

गौतम ! अम्बड़ परिव्राजक को अरिहंत और अरिहंत की प्रतिमा के सिवा अन्य किसी भी मत के साधु और देवताओं (प्रतिमाओं) को बन्दना नमस्कार करना नहीं कल्पता, यहांतक कि यदि किसी ने तीर्थंकर प्रतिमा को अपने देव के नाम से अपने मंदिर में प्रतिष्ठित कर लिया हो तो अम्बड़ उसको भी वन्दना नमस्कार नहीं करेगा। तात्पर्य कि अम्बड़ को तीर्थंकर और तीर्थंकर प्रतिमा के सिवा और कोई भी वन्दनीय नहीं है। उसे तो एकमात्र तीर्थंकर और तीर्थंकर प्रतिमा ही वन्दनीय है। यह वात औपपातिक सूत्र गत-"नझत्थ अरिहंते वा अरिहंत चेइयासि वा" इस उल्लेख से प्रमाणित होती है। औपपातिक का वह मूल पाठ इस प्रकार है--

"अवड़म्स एं परिवायगस्स नो कप्पइ अएएउच्थिए वा अएएएउच्थिय देवपाणि वा अएए उत्थिय परिग्गहियाइं अरिहंत चेइयाइं वा वंदित्तए वा नमंसिनए वा जाव पज्जुवासित्तए वा गएएएत्थ अरिहंतेवा अरिहंतेवा अरिहंत चेइयाएि वा" (समिति पृष्ट ६७)

इस आगम पाठ की अर्थगवेषणा पर से यह तो स्पष्ट ही हो जाता है कि उस समय अन्य मतों की तरह जैन मत में भी मूर्ति की उपासना-तीर्थंकर प्रतिमा की पूजा का काफी प्रचार था। अगर जैन परम्परा में उस समय जिन मन्दिरों का निर्माण और जिन प्रतिमाओं की स्थापना न हुई होती, तथा उनकी उपासना का प्रचार न होता तो अन्वड़ परिव्राजक के विषय में अमरा भगवान महावीर स्वामी ने ["हे गौतम ! अन्वड़ परिव्राजक को अरिहंत और आरिहंत की प्रतिमा के सिवा और किसी को भी वन्दना नमस्कार करना नहीं कल्पता"] इस विषेय रूप कथन का कुछ भी मूल्य नहीं रहता और यह विल्कुल मिध्या प्रलाप सा बनकर रह जाता ! जिसकी कि कोई विचारशील सम्भावना भी नहीं कर सकता।

तब इस पर से तुम लोग यह तो अच्छी तरह से समभ गये होंगे कि उपासक दशा और औप-पातिक इन दोनों खागमों के उक्त पाठ जैन परम्परा में प्रचलित मूर्ति उपासना को खागम विहित अथच आगम सम्मत प्रमाणित करने के लिये अपने अन्दर कितना असाधारण बल रखते हैं। खगर जैन परम्परा में जिन प्रतिमा को कोई विशिष्ट स्थान प्राप्त न होता, और उसकी प्रवृत्ति विधि निष्पन्न या शास्त्रीय न होती तो इन ज्यागम पाठों की उपपत्ति भी किसी प्रकार से नहीं हो सकती। एवं ज्यागमों के समय यदि जिन प्रतिमा का खरितत्व नहीं था तो उसे बन्दना नमस्कार का विधान और अमुक प्रकार की (अन्यमत परिगृहीत) जिन प्रतिमा को बन्दना नमस्कार करने का निषेध, ये दोनों विधि निषेध उस से कैसे सम्बन्धित किये जा सकने हैं?

#### मूर्तिवाद का शास्त्रीय निर्णय

"सति कुझ्ये चित्रन्" (दीवार हो तो उस पर चित्र लिखा जा सकता है) इस न्याय से जिन-प्रतिमा और उसकी पूजा के अस्तित्व को स्वीकार किये बिना न तो बन्दना नमस्कार का विधान हो सकता है और ना ही उसका निषेध किया जा सकता है। परन्तु आगम में उसका उल्लेख विद्यमान है ऐसी दशा में इन आगम पाठों की उपपत्ति के लिये यह बलान स्वीकार करना होगा कि अमसोपासक आनन्द और परित्राजकाचार्य अस्वड़ के समय में जैसे अन्यमत वालों में मूर्तियूजा प्रचलित थी उसी भाँति जैनसम्प्रदाय में भी उसका सुबिहित प्रचार था।

इसके श्रलाया इन लेखों से यह भी सुनिश्चित होता है कि उस समय जैन प्रतिमायें इतनी सर्व-प्रिय हो चुकी थीं कि अन्यमतानुयायी लोग उनको अपने मन्दिरों में अपने देव के नाम से प्रतिष्ठित करके पूजने लग पड़े थे। इसलिये उपासकदशा और औपपातिक सूत्र गत उक पाठों से जिन प्रतिमा अथच मूर्ति-पूजा की विधेयता प्रमाणित होने में किसी प्रकार के भी सन्देह को अवकाश नहीं रहता। ये दोनों ही लेख मूर्तिवाद के विधायक अथच समर्थक हैं, पहला निषेध प्रतिफलित विधि रूप से, उसका समर्थक है जबकि दूसरे में निषेध प्रतिफलित विधिवाद और स्वतन्त्र विधिवाद दोनों ही समन्वित हैं उक्त दोनों ही आगम पाठ मूर्ति उपासना के विधायक हैं अनुवाद मात्र नहीं हैं। इस पर भी यदि हमारे सम्प्रदाय वालों को आगमों में जिन-प्रतिमा का समर्थक कोई विधि वाक्य नहीं मिलता या दिखाई नहीं देना तो इसमें आगमों का क्या दोष ? "नायं स्थाणोरपराधः यदेनमन्धो न पश्यति पुरुषापराधोहि सः॥"

(२) इसके श्रलावा राजप्रश्नीय छौर जीवाभिगम श्रादि आगम प्रन्थों में सिद्धायतनों, शाश्वत जिन-भवनों और शाश्वती जिन प्रतिमाओं के जो उल्लेख हैं उनसे तो श्राप लोग भी अच्छी तरह से परिचित हैं। नन्दीश्वर द्वीप में श्राजनक और दर्धिमुख श्रादि पर्वतों पर बीस जिनायतन शाश्वत जिन भवन हैं, वहां पर देवता लोग चतुर्मांस की प्रतिपदाओं, साम्बरसरिक पर्वों, तीर्थंकर के जन्म कल्याएकों तथा श्रम्य देव कार्यों पर एकत्रित होकर अष्ठान्हिका महोत्सव (अठाई महोत्सव) करते हुए आनन्द पूर्वक विचरते हैं। \*

इस प्रकार देवलोक के शाश्वत जिन भवनों एवं निर्यक् लोक के शाखत श्रौर अशाश्वत श्रर्थात् अन्नुन्निम तथा क्वत्रिम जिन बिम्बों-जिन प्रतिमाश्रों के आगम गत उल्लेखों पर से जैन परम्परा में जिन प्रतिमा को कितना महत्वपूर्ण समर्थन प्राप्त है इसकी कल्पना सहज ही में की जा सकती हैं।

तथा व्याख्या प्रज्ञप्ति (भगवती) सूत्र में लव्धि सम्पन्न मुनियों की उर्ध्व और तिर्थग गति के विषय में श्री गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में श्रमण भगवान महावीर स्वामी ने जो कुछ फर्माया है उसको देखते हुए कोई भी विचारशील खुद्धिमान पुरुप यह कहे विना नहीं रह सकता कि जैन परम्परा के अत्यन्त प्राचीन मूल आगमों में जिन-प्रतिमा अर्थात् मूर्ति उपासना को अधिक से अधिक प्रतिष्ठित स्थान प्राप्त है।

\* जीवाभिगम-विजय देवाधिकार, त्र्यौर नन्दीश्वर द्वीपाधिकार में ! तथा-राजप्रश्नीय-सूर्याभदेव के वर्णन प्रसंग में देखो ।

|     |                | <br> |  |
|-----|----------------|------|--|
| १०० | नवयुग निर्माता |      |  |
|     |                |      |  |

श्री चम्पालालजी-भगवन् ! श्री भगवती जी के उस पाठ की भी कृपा करो ! ताकि उसको सुनकर इमारे हृदय का रहा सहा सन्देह-मल भी घुल जावे त्रौर उसकी खच्छता में इम प्रभु मूर्ति के दर्शन का श्रेय प्राप्त कर सकें।

श्री खात्मारामजी—भाई चम्पालाल ! तुम धेर्य रक्खो जव मैं इस विषय का प्रतिपादन करने को तैयार हुआ हूँ तो कुछ बाकी नहीं रक्लूंगा। लो सुनो ! लब्धि सम्पन्न मुनियों की यात्रा विषयक यह प्रश्नोत्तर जहां मूर्तिवाद का समर्थक है वहां मनोरंजक भी है। वह पाठ इस प्रकार है—

प्रश्न-विज्जाचारग्रस्स गां भंते ! तिरियं केवतियं गति विसए पन्नत्ते ?

उत्तर-गोयमा ! से खं इस्रो एगेखं उप्पाएखं माखुसुत्तरे पव्वए समोसरखं करेति माखु. २ करेत्ता तर्हि चेइयाइं वंदति, तर्हि २ वंदित्ता वितिएखं उप्पाएखं नंदीसरवरे दीवे समोसरखं करेति नंदी सु. २ करेत्ता तर्हि चेहयाइं वंदति तर्हि वंदित्ता तत्रोपडि़नियत्तति इहमागच्छह, आगच्छित्ता इहं चेइयाइं वंदति । विज्जाचारखस्म खं गोयमा ! तिरियं एवतिए गति विसए पन्नत्ते''

भावार्थ- लच्चिसम्पन्न विद्याचारण की तिर्यक् और ऊर्ध्वगति विषयक प्रश्न पूछते हुए गौतम स्वामी कहते हैं-हे भगवन ! विद्याचारण की तिर्यक्-तिरच्छी गति का विषय कितना है ? इसके उत्तर में अमण भगवान महावीर स्वामी फर्माते हैं --गौतम ! वह विद्याचारण एक उत्पात से (कदम से) मानुषोत्तर पर्वत पर समवसरण-स्थिति करता है अर्थात-वहां पहुँचता है वहां पहुँचकर वहां पर विद्यमान चैत्यों अरिहंत-प्रतिमाश्चों) को वन्दना करता है, वन्दना करके दूसरे उत्पात से नन्दीश्वर द्वीप में पहुँचता है, पहुँचकर वहां पर रहे हुए चैत्यों को बन्दना करता है वन्दना करके किर वह यहां आता है और यहां के चैत्यों को बन्दना करता है । हे गौतम ! विद्याचारण की तिरछी गति का एतावन मात्र विषय कहा है ।

\$ प्रश्न-विज्जाचार खरस गां भंते ! उड्ढं केवतिए गति विसए पन्नत्ते ?

f छाया-प्रश्न-विद्याचारणस्य णं भगवन् ! तिर्यक् कियान् गति विषयः प्रज्ञप्तः ?

उत्तर-गौतम ! स इतः एकेन उत्पातेन मानुषोत्तरे पर्वने समवसरणं करोति मानुषोत्तर पर्वते समवसरणं छत्वा तत्र चैत्यानि वन्दते तत्र चैत्यानि वंदित्वा द्वितीयेन उत्पातेन नन्दीश्वरवरे समवसरणं करोति, नन्दीश्वरवरे समवसरणं कृत्वा तत्र चैत्यानि बंदते तत्र चैत्यानि वंदित्वा ततः प्रति निवर्तते ततः प्रतिनिवृत्त्य अत्र त्रागच्छति अत्र त्रागत्य अत्र चैत्यानि वन्दते । विद्याचारणस्य ण गौतम ! तिर्यग् एतावान् गति विषयः प्रज्ञप्तः ।

💲 छाया – प्रश्न-विद्याचार एस्य एां भगवन ! ऊर्ध्वं कियान गति विषय: प्रज्ञप्त: ?

उत्तर-गोयमा ! से गां इत्रो एगेगां उप्पाएगां नंदगावगो समोमरगां करेइ, नंद० २ करेता तहिं चेड़याई वंदति तहिं० २ वंदित्त। वितिएगां उप्पाएगां पंडगवर्गो समोमरगां करेइ पंडग० २ करेता तहिं चेड़याई वंदइ, तहिं० २ वंदित्ता तत्रोपड़िनियत्तति तन्नोपड़िनियत्तित्ता इहमागच्छह इहमागच्छित्ता हईं चेड्याईं वंदति । विज्जाचारग्रस्स गां गोयमा ! उड्ढं एवतिए गतिविसए पन्नते [ शत. २० उद्दे० ६ ]

प्रश्त-हे भगवन् ! विद्याचारए की ऊर्ध्व गति का विषय कितना है ?

उत्तर—गौतम ! विद्याचारण एक उत्पात से नन्दन वन में समवसरण स्थिति करता है और वहां पर विद्यमान चैत्यों को वन्दना करता है। फिर दूसरे उत्पात से वह पांडुक वन में पहुंचता है और वहां के चैत्यों को वन्दना करता है वहां के चैत्यों को वन्दना करके पीछे लौटकर यहां आता है और यहां पर विद्यमान चैत्यों को वन्दना करता है। हे गौतम ! विद्याचारण मुनि की ऊर्ध्वगति का इतना विषय कहा है।

इसी प्रकार उक्त सूत्र में जंघाचारए मुनि की तिर्यक् और ऊर्ध्वगति का अभिलेख है। जिसमें अधिक अन्तर न होने से उसकी चर्चा नहीं करते। इन आगम पाठों से मानुषोत्तर पर्वत नन्दीश्वर द्वीप नन्दन वन और पांडुक वन आदि में तथा यहां भरत त्तेत्र में चैत्यों अर्थात् जिन प्रतिमाओं के अस्तित्व में तो कोई सन्देह नहीं रहता। तात्पर्य कि इन स्थानों में जिन प्रतिमायें विद्यमान थीं यह सुनिश्चित रूप से सिद्ध हो जाता है। इसके अतिरिक्त यह भी प्रमाणित हो जाता है कि ये जिन-भवन या जिन-प्रतिमायें वहां गर केवल नुमायश के लिये केवल प्रदर्शनार्थ ही नहीं थे किन्तु वन्दता और पूजा के लिये प्रतिष्ठित थे। उनमें मानुषोत्तर आदि के शाखत जिन विस्वों के दर्शन और सेवा पूजा का लाभ देवों विद्याधरों और लब्धि-सम्पन्न मुनियों को ही प्राप्त होता, [कारण कि साधारए मनुष्यों की वहां गति नहीं] जबकि यहां पर रहे हुए अशाखत चैत्यों की सेवा पूजा का लाभ यहां के अद्वालु मनुष्य भी प्राप्त करते थे।

तय, श्रमणोपासक आनन्द और परित्राजकाचार्य अम्बड़ आदि के लिये जो तीर्थंकर प्रतिमायें बन्दनीय हैं, एवं विद्याचारणादि लब्धिसम्पन्न मुनि जिन शाखती जिन प्रतिमाओं को बन्दना करने के लिए प्रानुषोत्तरादि स्थानों पर जाते हैं और लौटते समय यहां के जिन अशाखत चैत्यों को बन्दना करते हैं, वे

उत्तर—गौतम ! स इतः एकेन उत्पातेन नन्दन बने समवसरएं करोति, नन्दनबने समवसरएं कृत्वा तत्र चैत्यानि बन्दते तत्र चैत्यानि वंदित्वा द्वितीयेन उत्पातेन पांडुक बने समवसरएं करोति पांडुक बने समवसरएं कृत्वा तत्र चैत्यानि वन्दते तत्र चैत्यानि वंदित्त्वा ततः प्रतिनिवर्तते ततः प्रतिनिवृत्य व्यत्रागच्छति, व्यत्रागत्य व्यत्र चैत्यानि वन्दते । विद्याचारए गौतम ! अर्ध्व एतावान् गति विषयः प्रह्नप्तः ।

| १०२ | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|

चैत्य-तीर्थंकर प्रतिमायें हमारे पंथ के मुनिराजों की दृष्टि में भले ही वन्दनीय या पूजनीय न हों, परन्तु इससे उनकी सत्ता त्यौर पूज्यता में त्रासुमात्र भी त्तति नहीं पहुँचती। उनके ज्यागम सिद्ध लोकव्यापी प्रचार का केवल कथन मात्र से कभी त्रापलाप नहीं किया जा सकता। इतना प्रवचन करने के बाद सन्मुख बैठे हुए विश्रचन्दजी आदि साधुओं को सम्बोधित करते हुए आपने कहा-कहो भाई ! जिन प्रतिमा के आगम विहित सिद्ध दोने में अब तो कोई कसर नहीं रही ? यदि कोई कसर है तो बोलो ?

श्री विश्नचन्दजी आदि सब साधु हाथ जोडकर-नहीं गुरुदेव ! कोई कसर बाकी नहीं रही ! आपने तो हमारे कई जन्मों के पाप धो डाले ! जिन प्रतिमा की निन्दा से कलुषित हुए हृदयों को जो अपूर्व शान्ति और सन्तोप मिला है उसे व्यक्त करने में हम आसमर्थ हैं ।

श्री आत्मारामजी-तुम्हारे इस विनय प्रदर्शन को बहुत २ साधुवाद ! श्वच्छा अब पधारो ! समय बहुत हो चुका, कल की ज्ञान गोष्टी में मैं तुम्हें मूर्ति पूजा और पूजा की विधि के परिचायक कुछ झन्य आगम पाठों का परिचय कराने का यत्न करूंगा।

विश्नचन्दजी आदि-हाथ जोड़कर-बहुत अच्छा गुरुदेव ! इतना कहकर वन्दना करने के बाद वहां से अपने स्थान की ओर चल दिये पूजा विधि के श्रवण की उत्सुकता को साथ लेकर ।

स्थान पर पहुंचने के बाद सब ने आहार किया और कुछ समय विश्राम करके सुने हुए विषय को मनन करने के लिये सब मिलकर परावर्तन करने लगे। श्री विश्नचन्दजी अपने शिष्य वर्ग से-कहो भाई ! तुमने कल और आज जिन प्रतिमा के सम्बन्ध में महाराज श्री आत्मारामजी से जो कुछ सुना उससे तुम्हारे मनमें क्या धारणा निश्चित हुई ?

चम्पालाल श्रौर हाकमराय—यही कि वह आगम सिद्ध है और अतएव अभिनन्दनीय है, अब उसकी पूज्यता में सन्देह करना सरासर आत्मवंचना है ! हां मूर्तिपूजा का मूल आगमों में इतना स्पष्ट उल्लेख होगा इसका तो हमें स्वप्न में भी भान नहीं था। गुरुदेव ! अधिक क्या कहें हम तो आज अपने अन्दर किसी नये ही प्रकाश का अनुभव कर रहे हैं ।

श्री विश्तचन्दजी—बस मैं तो तुम लोगों का ही मानसिक सन्तोष चाहता था ! और मैं तो पहले से ही सर्व प्रकार से उनका हो चुका हूँ। अच्छा अब कल की प्रतीचा करो जो बात उन्होंने कही है उसके जानने के लिये तो मन अभी से अधीर हो रहा है। वही आगम में पूजा विधि की बात। कहो सच है न ?

दोनों—हां महाराज ! बिलकुल सच ! मूल आगमों में पूजा की बिधि का उल्लेख यह तो सर्वथा नया ही शब्द हमारे सुनने में आया जिसकी हम लोग कभी कल्पना भी नहीं कर सकते थे।

|           | <br>· · · -  |                  | <br> |     |
|-----------|--------------|------------------|------|-----|
|           | मुर्तिवाद का | शास्त्रीय निर्णय |      | १०३ |
| · · · · · |              |                  | <br> |     |

श्री विश्नचन्दजी—भाई ! वहां तो जो कुछ सुनोगे वह सब नया ही होगा, त्र्यात्र तक जो कुछ सुना वह सब इमारे लिये नया ही तो है । हमारा यह पूर्ए सद्भाग्य है जो कि ऐसे गुरुजनों का पुरुय सहयोग प्राप्त हुन्ना ।

अगले दिन समय से कुछ पहले ही सब आपके स्थान पर पहुँच गये और विधि पूर्वक वन्दना नमस्कार करके आपके सन्मुख खड़े हो गये। आपने सबको सुखसाता भी पूछी और बैठने की आज्ञा देते हुए स्वयं भी अपने आसन पर विराजमान होगये। कुछ इधर उधर की विनोदपूर्श वातें करने के वाद आपने फर्माया कि आजकी ज्ञान गोष्टी में हमने आगमों के आधार पर जिन-प्रतिमा की पूजा विधि पर विचार करना है और देखना है कि जिस प्रकार मूल आगमों से जिन प्रतिमा की सत्ता और पूज्यता प्रमाणित होती है उसी प्रकार उसकी पूजा विधि का भी आगमों में कोई उल्लेख है याकि नहीं।

यूं तो-"धूवं दाऊए जिनवराएं" + [धूपं दस्वा जिनवरेम्यः ] इस आगम पाठ के आधार पर जैन परम्परा के लब्ध प्रतिष्ट १४४४ घन्धों के निर्माता तटस्थ मनोवृत्ति के महान् विद्वान् परमागमवेत्ता आचार्य प्रवर श्री हरिभद्रस्रि ने तीर्थकर प्रतिमा को तीर्थकर के तुल्य बतलाते हुए उसकी पूजा, पूजाविधि और पूजा के फल आदि पर अपने अन्धों में जो उल्लेख किया है उसको देखते हुए कोई भी विचारशील विद्वान् उसकी पूजा-विधि को भी आगम सम्मत होने में सन्देह नहीं कर सकता।

सम्बोध प्रकर्ण के देव पूजाधिकार में पूज्य हरिभद्रसूरि लिखते हैं-

तम्हा जिस सारिच्छा, जिसपडिमा सुद्ध जोय कारसया । तब्भत्तिए लब्भए जिखंद पृया फलं भव्त्रो 11 2 11 तम्हा निर्णाण पड़िमा, अप्य परिणाम दंसण निमित्तं 1 भाग दिझीए सहासहं **ग्रायं**म मंडलाभा 11 8 11 सम्मन सद्ध करणी जगाणी सहजोग सच्च पहवाणं। निइलिनी दुरियाणं भव दव दड्ढ भवियाणं ॥ २ ॥ अरंभ पसत्तार्गं गिहीस छज्जीव वह विरयासं 1

। [राज प्रश्नीय सूत्र पृ० २५५] इस उल्लेख में जिन प्रतिमा को जिनवर के नाम से अभिहित किया गया है। इसका अर्थ है-''जिने-द्रदेव को धृप देकर'' आगम के उल्लेख में--''जिनपडिमाणुं'' न कहकर जो ''जिनवराणुं'' कहा है उससे ज्ञात होता है कि आगम निर्माता महर्षियों को तीर्थंकर और तीर्थंकर प्रतिमा में अभेद भाव ही इष्ट है, अथच दूसरे शब्दों में उनके मतानुसार तीर्थंकर मूर्ति की पूजा यह तीर्थंकर देव की ही पूजा है।

| १०४ | नवयुग निर्माता                                 |
|-----|------------------------------------------------|
|     | भव अडवी निवड़ियाएं दब्त्रत्थओं चेव आलंगे।। ४ ॥ |
|     | बिणपूर्यणं तिसंभं कुणमाणो सोहएइ सम्मत्तं ।     |
|     | त्तित्थयर नामगुत्तं पावइ सेखिय नरिंदव्व ॥ ६ ॥  |
|     | जो पएड तिसंभं जिगंदरायं सया विगय दोसं ।        |

सो तइय भने सिज्मइ, अहवा सत्तद्रमे जम्मे ॥ ६ ॥

भावार्थ--- शुभ योग में कारए भूत होने से जिन प्रतिमा भी जिनके समान ही है, उतः उसकी भक्ति से भव्यात्मा को सान्नान जिनेन्द्र देवकी पूजा का ही फल प्राप्त होता है। (१) परिएाम विशुद्धि के लिये शुभाशुभ ध्यान की दृष्टि से जिन प्रतिमा एक स्वच्छ दर्पए के समान है (२) वह सम्यक्त्व को निर्मल करने वाली और सत्य प्रभव शुभ योग की जननी एवं संसार रूप दावानल दग्ध भव्य जीवों के पापों का नाश करने वाली और सत्य प्रभव शुभ योग की जननी एवं संसार रूप दावानल दग्ध भव्य जीवों के पापों का नाश करने वाली है (३) भव रूप संसार उद्यवी में भटकने वाले और षट् काय की हिंसा से आरम्भ में आसक ऐसे गृहस्थों के लिये यह द्रव्य स्तव अर्थान् जिनेन्द्र देव की पूजा ही आलम्बन भूत है (४) इसलिये निरन्तर तीन काल में जिनेश्वर देव की पूजा करने वाले श्रेषिक राजा की तरह जो श्रद्धालु गृहस्थ जिनेन्द्र देव की पूजा करता है वह सम्यक्त्व को निर्मल करता है और तीर्थंकर गोत्र को प्राप्त करता है (४) तथा जो गृहस्थ प्रतिदिन सर्व दोष रहित श्री जिनेश्वर देव की भाव सहित पूजा करता है वह तीसरे अथवा सातवें या आठवें भव में सिद्ध गति को प्राप्त कर लेता है । (६)

पूज्य हरिभद्र सूरि जैसे महान आगम वेत्ता तटस्थ विद्वान् जिस वस्तु को इन शब्दों में व्यक्त करें बह आगम सम्मत न हो यह तो कभी कल्पना में भी नहीं आ सकता परन्तु हमारी सम्प्रदाय के मुनि महाराज तो इन आचार्यों के नाम से भी कोसों दूर भागते हैं, और मैंने जो यहां इनके नाम और प्रन्यों के उल्लेख आदि का जिकर किया है वह केवल तुम लोगों को जानकारी प्राप्त करने के लिये किया है। तब सासकर इसी विषय में एकमात्र आगमों की दुहाई देने वाले अपने इन भाइयों के अशान्त मन को शान्त करने के लिये अब जरा आगमों की ओर भी ध्यान दे लेना चाहिये।

(१) श्री ज्ञाता सूत्र में सती द्रौपदी की पूजा विधि का ऋधिकार है जो कि तुम्हारे वाचने में आया ही होगा, वहां पर जो यह लिखा है कि-''राजकन्या ट्रौपदी ने सूर्याभदेव की भांति जिन प्रतिमा का पूजन किया ऋर्थान जिस प्रकार जिस विधि से सिद्धायतन नत जिन प्रतिमाओं का पूजन सूर्याभ ने किया उसी भांति उस विधि से यहां पर द्रौपदी ने जिन प्रतिमा की पूजा की ई इस उल्लेख से प्रतिमा का पूजन केवल चरितानुवाद

§ ज्ञातासूत्र गत मूल पाठ ग्रौर उषका भावार्थ इस प्रकार है—

"तएगां सा दोवइ रायवरकन्ना जेग्ऐवमञ्जगाघरे तेग्रेव उवागच्छइ उवागच्छइत्ता मञ्जगाघरं

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | (a) a support that the support support of the su |           |     |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----|
|                                       | मूर्तिबाद का शास्त्रीय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | निर्फ्षेय | १०४ |
|                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |     |

रूप न रहकर विधेय रूप बन जाता है। चरित्र गत जिस कर्तव्य का दूसरों के लिये उदाहरण रूप से निर्देश किया जाय वह चरित मात्र न रहकर विवेध-कर्तव्य रूप हो जाता है। सूर्याभदेव का अधिकार राजप्रश्नीय सूत्र में है। ज्ञाताधर्मकथा में द्रोपदी की पूजा विधि के लिये राजप्रश्नीयसूत्र गत सूर्याभदेव की पूजाविधि को दृष्टान्त रूप से उपस्थित करने का अर्थ ही मूर्ति पूजा अर्थान् जिनप्रतिमा की पूजा को विवेय विधि-निष्पन्न प्रमाणित करना है।

अच्छा अब राजप्रश्नीय की खोर ध्यान दीजिये ! जिनमृतिं की उपासना तथा पूजा के लिये राजप्रश्नीय सुत्र सबसे अधिक महत्य रखता है । इसके कतिपय पाठों से मूर्तिपूजा पर जितना उज्ज्वल और विशद प्रकाश पड़ता है उसको देखते हुए शायद ही कोई विचारशील व्यक्ति मूर्तिपूजा की विधेयता-विधि-विशद प्रकाश पड़ता है उसको देखते हुए शायद ही कोई विचारशील व्यक्ति मूर्तिपूजा की विधेयता-विधि-निष्पन्नता या आणम विहितत्व से इन्कार कर सके ! उनसे प्रस्तुत विषय में तीन बातों का अच्छी तरह से निश्चय हो जाता है---(१) जिन मन्दिर और जिन प्रतिमाओं का अस्तित्व (२) पूजा का निर्देश और (३) पूजा की विधि प्रक्रिया । इन तीनों वातों के निश्चायक उक्त सुत्र गत मूलपाठ इम प्रकार हैं---

(१) क.-''सभाए गां सुहम्माए उत्तर पुरन्थिमेगां पत्थगां महेगे सिद्धायतणे पएणत्ते ××× तस्सर्णं सिद्धायतणस्स बहुमकदेसमाए एत्थगां महेगा मणिपेढ़िया पएणत्ता ×× तीसेणं मणि-

अगुपविसई आगुपविसइत्ता ग्हाया कथवलिकम्मा कथकोउ मंगल पायछित्ता सुद्धा पावेसाइ मंगलाइं वत्थाइं परिहियाइं, मज्जणवराओ पडिनिक्खमइ पड़िनिक्खमइत्ता जेगोव जिणघरे तेगोव ज्वागच्छइ उवागच्छइत्ता जिणघरं आगुपविसइ आगुपविसइत्ता जिणपड़िमाणं आलोयइ पणामं करेइ करेइत्ता लोमहत्थयं परामुसइ परामुसइत्ता एवं जहा सूरियाभो जिएपडिमाओ अच्चेइ अच्चेइत्ता तहेव भाणियव्यं जाय धूवं डहइ डहइत्ता वामं जाणुं अंचेइ अंचेइत्ता दाहिएां जाणुं धरणितलंसि णिवेसइ णिवेसइत्ता तिक्खुत्तो मुद्धाएं धरणितलंसि खिवेसेइ निवेसइत्ता इसि पच्चुन्नमइकरयत जवा कट्टू एवंवयासी एमोत्थुएां आरिहताएं भगवंताएां जावसंपत्तारां वंदइ नमंसइ जिणधराओ पडिनिक्खमइ" [समिति वाला प्र॰ २१०]

|     | 1 | <br>·     |       | <br> |
|-----|---|-----------|-------|------|
| १०६ |   | नवयुग निम | र्गता |      |

पेढ़ियाए उवरिं एच्थर्या महेगे देवळंदएयां पएखत्ते ××× एच्थर्या अद्वसयं जिखपड़िमार्या जिखुस्सेह-प्पमाखमित्तार्यांसंनिखित्ते संचिट्ठति'' [ए. २२६-३०]

ख.—''तासिगं जिग्गपड़िमाग्रं पिट्ठतो पत्तेयं पत्तेयं छत्त धारग पड़िमाओ परगणत्ताओ ×××तासिग्रं जिग्र पडिमाग्रं उभओ पासे पत्तेयं २ चामर धारग पड़िमाओ परगणत्ताओ ××× तासिग्रं जिग्र पडिमाग्रं पुरतो अट्ठसयं घंटाग्रं अट्ठसयं चंदगाकलसाग्रं अट्ठसयं भिंगाराग्रं एवं ××× अट्ठसयं धूबकुडुच्छुआग्रं संनिखित्तं चिट्ठति" [पृ. २३२-२३४]

(२) क. — ''पजलिभावं गयस्स समाणरस इमेयारूवे अज्मत्त्विए चिंतिए पन्थिए मणोगऐ संकप्पे समुपजिमत्त्वा-किं मे पुठिंव करणिज्जं १ किं मे पच्छा करणिज्जं किं मे पुठिंव सेयं किं मे पच्छासेयं किं मे पुठिंव पि पच्छावि हियाए सुहाए णिस्सेयसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ १ (ए.२२६)

ख.—तएएं तस्स सूर्याभस्स देवस्स सामाणिय परिमोववन्नगा देवा सूर्याभस्स देवस्स इमेयारूव मज्फत्त्वियां जाव समुष्पन्नं समभिजाणित्ता जेऐव सूर्याभेदेवे तेऐव उवागच्छंति, सूर्याभदेवं ×××एवं वयासि-एवंखलु देवाणुष्पियाणं सूर्याभे विमाऐ सिद्धायतर्थसि जिखपडिमाणं जिणुस्सेह-

(१) छाया-क.- सभायाः सुधर्माया उत्तर-पूर्वस्यांदिशि महदेकं सिद्धायतनं प्रज्ञप्तम् तस्य सिद्धायतनस्यान्त-र्वहुदेशभागेऽत्र महत्येका मणिपोठिका प्रज्ञप्ता, × × × तस्याश्चमणिपीठिकाया उपरि अत्र महानेकोदेवछंदकः प्रज्ञप्तः, × × तत्र देवछन्दके श्रष्टशतं-अष्टाधिकंशतं जिन-प्रतिमानां जिनोत्सेधप्रमाणमात्राणां सन्नित्तिप्तं तिष्ठति ॥

- ख.—तासां च जिनप्रतिमानां ष्रष्टतः प्रत्येकं प्रत्येकं छत्रधारक प्रतिमा प्रज्ञप्ता, × × × तासां च जिनप्रतिमानां 'उभयोः पार्श्वयोः प्रत्येकं २ चामरधर-प्रतिमे प्रज्ञप्ते × × × तासां च जिनप्रतिमानां (पुरतः ऋष्टरातं घंटानां ऋष्टरातं चन्दनकलराानां ऋष्टरातं भृङ्गाराणां एवं × × × ऋष्टरातंधूपकुडुच्छुकानां सन्निचिप्तं तिष्ठति ॥
- (२) छाया-क.-पर्याप्तिभावमुपगतस्य सतः (तस्य सूर्याभस्य) अयमेतद्रूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुद्रपद्यत किं मम पूर्वं करणीयम् ? किं मे पश्चात करणीयम् ? किं मे पूर्वं कर्तुं श्रेयः ? किं मे पश्चात् कर्तुं श्रेयः ? किं मे पूर्वमपि पश्चादपि च हिताय सुखाय निश्रेयसाय आनुगामिकताये भविष्यति ॥
  - ख.—तदनन्तरं च तस्य सूर्याभस्य देवस्य सामानिकपरिषदोपपन्ना देवाः सूर्याभस्य देवस्य इममेतद्र्रूपं ऋण्यात्मिकं यावत्-समुत्पन्नं समभिज्ञाय यत्रैवसूर्याभदेवस्तत्रैव उपागच्छन्ति

### मूर्तिवाद का शास्त्रीय निर्शय

पमार्यामित्तार्यं अट्टसयं संनिषित्तं चिट्टति''-सभाएयां सुहम्माए माखवए चेइए खंभे बहरामएसु-गोलवट्टसमुग्गएसु बहुत्रो जियासक्रहात्रो संनिखित्तात्रो चिट्टन्ति. तात्रो यां देवायुष्पियार्यं अएयेसिं च बहूयां वेमाखियार्या देवार्या य देवीर्या य ऋचयिाजान्नो जाव पज्जुवासयिाज्जान्नो, तं एयं देवायुष्पियार्या पुट्टिंव करखिज्जं तं एयं यां देवायुष्पियार्या पच्छा करसिज्जं तं एयं देवायुष्पियार्या दुर्टिंव सेयं तं एयं देवायुष्पियार्या पच्छा सेयं तं एयं यां देवायुष्पियार्या पुर्टिंव पि पच्छापि हियाए सुहाए निस्सेयसाए आयुगामियत्ताए भविस्सति (प्र० २४०)

(३) तए खं से स्वर्भभे देवे × × जेखेव सिद्धायतणे तेखेव उवागच्छति उवागच्छति जिखपडिमाओ सिद्धायतणं पुरस्थिमेखं दारेखं अणुपविसति अणुपविसित्ता जेखेव देवछंदए जेखेव जिखपडिमाओ तेखेव उवागच्छति उवागच्छित्ता जिखपडिमाणं आलोए पद्यामं करेति करि ा लोमहत्थ्यगं गिएहति गिरिहत्ता जिनपडिमाखं लोमहत्थ्रएणं पमज्जइ पमज्जित्ता जिखपडिमाओ सुरभिणागंधञ्चोदएणं पिरिहत्ता जिनपडिमाखं लोमहत्थ्रएणं पमज्जइ पमज्जित्ता जिखपडिमाओ सुरभिणागंधञ्चोदएणं पहाणेइ एहाणित्ता सरसेखं गोसीस देणेणं गायाईं त्रुहेति लूहित्ता सरसेखं गोसीस देणेणं गायाई अणुलिपइ अणुलिपइता जिखपडिमाणं आहर्या देवद्रूस जुयलाइं नियंसेइ नियंसित्ता पुण्फारुहणं मल्लारुहगं गंधारह्वा गंधारह्यां वन्नारुहणं वन्धारुहगं आभरणा रहग्रंकरेह करित्ता जिग्रपडिमाणं

(उपागत्त्य) सूर्याभं देवं × × एवमवादिषु-एवं खलु देवानुप्रियाणां सूर्याभे विमाने सिद्धायतने जिनप्रतिमानां जिनोत्सेधप्रमाणमात्राणां ऋष्टरातं संनित्त्तिप्तं तिष्टति, सभायांच सुधर्भायां माणवके चैत्यस्तम्भे वज्रमयेषु गोलवृत्तसमुद्गकेषु बहूनि जिन सक्थीनि संनित्तिप्तानि तिष्ठन्ति, तानि च देवानुप्रियाणां चन्येषां च बहूनां वैमानिकानां देवानां च देवीनां च ऋर्चनीयानि यावत् पर्युपासनीयानि, तदेतत् देवानुप्रियाणां पूर्वंकरणीयम् तदेतत् देवानुप्रियाणां परचात् करणीयम् तदेतत् देवानुप्रियाणां पूर्वं श्रेयः तदेतत् देवानुप्रियाणां पूर्वमपि परचादपि च हिताय सुखाय निश्रेयसाय ऋानुगामिकतायें भविष्यति ।

(३) छाया---तदनन्तरं च सूर्याभोदेवः × × यत्रैव सिद्धायतनं तत्रैवोपागच्छति उपागत्य सिद्धायतनं पूर्व-द्वारेणानुप्रविशति अनुप्रविश्य यत्रैव देवछंदकः यत्रैव जिनप्रतिमास्तत्रैवोपागच्छति । उपागत्य जिन प्रतिमामालोकयन् प्रणामं करोति कृत्वा लोमहस्तकं गृण्हाति गृहीत्वा जिनप्रतिमा लोमहस्तकेन प्रमार्जयति प्रमार्थ्य जिनप्रतिमाः सुरभिष्णागन्धोदकेन स्नपयति स्नपयित्वा सुरभिगन्ध काषायेण (वस्त्रेग) गात्राणि रूच्चयति रूच्चयित्वा सरसेन गोशीर्ष-चन्दनेन गात्राणि अनुलिंपति अनुलिम्प्य अहतानिदेवदृष्ययुगलानि परिधापयति परिधाप्य पुष्पारोपणं मालारोपणं गन्धारोपणं चूर्णारोपणं वर्णकारोपणं वस्त्रारोपणं

www.jainelibrary.org

|     | <br>• · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |         | <br> | <br> |
|-----|---------------------------------------------|---------|------|------|
| 0   | ~                                           | ¢       |      |      |
| १०८ | ्नवयुग नि                                   | यति     |      |      |
|     |                                             | 1711/16 |      |      |
|     | <br>                                        |         | <br> | <br> |

पुरत्रो × × × अच्छेहि सगहेहि स्यगामएहि अच्छ रस तंडुलेहिं अट्टर्ड मंगले आलिहइ तंजहा-सोन्धिय जात्र दृष्पणं तयाणंतरं चगं कुडुच्छुअं पग्गहिय पयत्तेणं भूवंदाउगा जिनवराणं अट्ठसय विसुद्ध गंथजुत्तेहिं अपुणहत्तेहिं महावित्तेहिं संधुणइ'' [ए. २५४-५६]

भावार्थ (१) क.—[ सुधर्म कल्पस्थित सूर्याभ विमान के विषय में गौतमस्वामी के पूछने पर सूर्याभदेव विमान का वर्णन करते हुए श्रमण भगवान महावीर स्वामी कहते हैं-हे गौतम!सूर्याभदेव विमान में ] सुधर्मा सभा के उत्तर पूर्व अर्थात् ईशान कोण में एक विशाल सिद्धायतन है, उस सिद्धायतन के वीचों वीच एक विशाल मणिपीठिका है, उस मणिपीठिका के ऊपर एक विशाल देव छंदक है उसके ऊपर जिनके शरीर की ऊंचाई जितनी ऊंची जिनदेवों की १०= प्रतिमार्थे विराजमान हैं [ इन प्रतिमात्रों का वर्णन वहां विस्तार से दिया हुआ है ]

ख--उन प्रत्येक जिन प्रतिमाओं के पीछे मालायुक्त श्वेतछत्र लिये हुए छत्रधारी प्रतिमायें हैं और दोनों तरफ सणि-कनकमय चामरों को ढुलाती हुई चामरधारी प्रतिमायें हैं तथा उन शाखती जिन प्रतिमाओं के आगे एक सौ आठ २ घंटे, चन्दन भृङ्गार आदि आनेक पदार्थ-पूजा के सामान वहां प्रत्येक प्रतिमा के आगे रक्से हुए हैं, इस पूजा सामग्री के आतिरिक्त उस सिद्धायतन में सुगन्ध्यिक भूप से मघमधाते १०८ धूपदान भी रक्से हुए हैं।

(२) क. – तब तत्काल जन्मा हुआ सूर्याभदेव, आहार शरीर इन्द्रिय श्वासोच्छ्वास भाषा और मन पर्याप्ति के ढारा शरीर की सर्वाङ्ग पूर्णता प्राप्त कर लेने के अनन्तर वह देव इस प्रकार विचार करने लगा—यद्दां आने पर मेरा प्रथम कर्तव्य क्या है ? इसके पीछे निरन्तर करने योग्य मुभे क्या है ? एवं तत्काल और भविष्य में जो सदा के लिये हितकारी, सुखकारी और श्रेय रूप हो ऐसा मुभे क्या करना चाहिये ?

ख.—सूर्याभदेव के ऐसा विचार करने पर वहां तुरत ही उसके सामानिक सभा के देव वहां हाजिर हो जाते हैं और हाथ जोड़कर कहते हैं—हे देवानुप्रिय ! ऋपने इस विमान में एक विशाल सिद्धायतन है उसमें जिन [जिनेन्द्रदेव] के शरीर की अंचाई जितनी अंची ऐसी १०≍ जिन प्रतिमायें विराजमान हैं तथा ऋपनी सुधर्मा सभा में एक विशाल मागावक स्तम्भ है उसमें सुरत्तित बज्रपय गोल डव्वों में जिन देवों की दाढ़ें प्रतिष्ठित हैं जोकि ऋापको तथा हम सबको ऋर्चनीय बन्दनीय पूजनीय और उपासनीय हैं।

> त्राभरणारोपणं करोति कृत्वा × × × जिन प्रतिमानां पुरतः रजितभयैः अच्छरसतंडलैः अष्ठावष्ठौ मंगलान्यालिखति तद्यथा-स्वस्तिकः यावन् दर्पणः, तदनन्तरं च × × × वैद्वर्यमयं धूप कडुच्छकं प्रगृह्य प्रयत्नतः धूपं दत्वा जिनवरेन्यः अष्ठशत विशुद्ध प्रन्थ युक्तैः अपुन-रुक्तैः महावृत्तैः संस्तौति ।

अतः हे देवानुप्रिय ! इन प्रतिमाओं और इन दाढ़ाओं की खर्चा पूजा वन्दना और उपासना करना यह आपका प्रथम कर्तव्य है यही पीछे कर्तव्य है और वर्तमान तथा भविष्य में सदा के वास्ते जिश्रेयस-मोच साधक कार्य भी त्यापके लिये यही है ।

तदुपरान्त सिद्धायतन में जहां पर देव छन्दक है और जिस तर्फ जिनप्रतिमायें थिराजमान हैं उस तर्फ जाकर सूर्याभदेव और उसके समस्त परिवार ने उनको प्रणाम किया तदनन्तर मोरपिच्छी से उन प्रतिमाओं का प्रमार्जन किया और सुगंधित जज़ से स्नान कराकर सुवासित वस्त्र से सुखाकर उन पर गोशीर्थ चन्दन का लेप किया। उसके बाद उन प्रतिमाओं को अज्ञत-अखंड देवद्रूष्य पहराया और उन पर फूलमाला गन्वचूर्ण वर्णवस्त्र आभरणादि चढ़ाकर बड़ी लम्बी लम्बी मालायें पहराई तथा उनके आगे पांचों कार्णों के सुगन्धि युक्त पुष्पों का पुछ किया, इसके अनन्तर उन प्रतिमाओं के सन्मुख रुपहरी अखंड चावलों का स्वस्तिक तथा दर्पणादि आठ २ भंगतों का आलेखन किया। तथा वैद्धर्यमय धूपदानी में सुगन्धि युक्त ध्रूप धुखाकर प्रत्येक प्रतिमा को धूप दिया, इस प्रकार जिनेन्द्र देवों को धूप देकर नितान्त गम्भीर अर्थ वाले १०५ छन्दों के द्वारा उनकी स्तुति की ''इत्यादि''।।

राजप्रश्नीय सूत्र के इन उल्लेखों से जिन प्रतिमात्रों की सत्ता, उनकी पूजा और पूजा की विधि इन तीन वातों के प्रमाणित हो जाने से मूर्त्तिवाद की विधेयता विधिनिष्णन्नता और प्राचीनता के सिद्ध होने में कोई त्रुटि बाकी नहीं रह जाती । सिद्धायतन में विराजमान शाश्वती जिन प्रतिमायें देवों के वन्दन पूजन के लिये हैं न कि केवल प्रदर्शनार्थ ही वहां प्रतिष्ठित हैं, यदि ऐसा ही होता तो सूत्र में इस स्थान पर जो पूजा-सामग्री के संभार का उल्लेख किया है वह सब व्यर्थ सिद्ध होता है ! एवं आत्मकर्तव्य सम्बन्धी विचार परम्परा में निमग्न हुए सूर्थांभ का जो कर्तव्य निर्दिष्ठ किया गया है वह, तथा उसके अनुसार उसका आचरण करना ये दोनों बातें मुर्तिवाद को शास्त्रीय अथच विधिनिष्पन्न साबित करने के लिये पर्याप्त हैं। और प्रस्तुत सूत्र में जो पूजाविधि का उल्लेख किया है उस पर से तो यही निश्चित होता है कि सुत्रकार महर्षियों को उसे गृहस्थ धर्म के आचार मार्ग में प्रतिष्ठित करना ही अमीए है, अन्यथा पूत्रा का इतना विस्तृत विधान न करके केवल इतना ही लिख देना चाहिये था कि देवों के कथनानुसार सूर्याभ ने सिद्धायतन में जाकर पूजा की । परन्तु ऐसा नहीं लिखा, इससे झात होता है कि आगम निर्माता महर्षियों की सर्वतोभाविनी व्यापकदृष्टि मूर्तिवाद-मूर्तिअपसना यह गृहस्थ की प्रतिदिन की धार्मिक प्रवृत्तियों में से एक द्यथच असाधारण है। अतलव उन्होंने अपनी वर्णन शैली के अनुसार सूर्याभदेव के पुजाप्रस्ताव पुजाधिकार में ही पूजा विधि को विशिष्ट स्थान देकर उसे देव, मनुज, व सर्वनाधारण के लिये विहित कर दिया। झानाधर्मकथा में उल्लेख की गई मानवी व्यक्ति द्रौपदी की. पूजा विधि को राजप्रश्नीयगत सर्याभदेव की पूजा विधि से उधमित करने या उदाहत करने का ऋर्थ ही यह है कि देवों के लिये विधान किये गये जिन प्रतिमात्रों के बन्दन ९ उन छाटि का अधिकार मनुष्यों को भी प्राप्त है। एतदर्थ ही ब्रुहत्कल्प-

१०१

| ११०                                   | नवयुग निर्माता |  |       |   |  |
|---------------------------------------|----------------|--|-------|---|--|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                |  | <br>- | - |  |

भाष्य में चार प्रकार के चैत्यों [साधर्मिक चैत्य, मंगल चैत्य शाश्वत चैत्य और भक्ति चैत्य] का उल्लेख किया है कि तथा इन उल्लेखों को सर्वथा अनुवाद रूप कहना या मानना भी उचित नहीं है। आगमगत वर्णन-रौली के अनुसार ये भी विधायक कोटि में पर्यवसित होते हैं। राजप्रश्नीय सूत्र का पहला उल्लेख [जिसमें सिद्धायतन का वर्णन है] वस्तु स्थिति का बोधक है। दूसरे और तीसरे में कर्तव्य कर्त्तव्यानुष्ठान और उसकी विधि का निर्देश है। इसलिए व्याख्या प्रज्ञप्ति, ज्ञाताधर्मकथा, और राजप्रश्नीय तथा जीवाभिगम सूत्रों के उपर्यु क उल्लेख जहां अनुवाद रूप हैं वहां विधायक भी हैं कारण कि आगमों में गृहस्थधर्म के आचारनियमों को प्राय: अनुवाद रूप में ही दर्शाया गया है। इसके अतिरिक्त उपासक दशा और औपपातिक सूत्र के उल्लेख तो स्वरूप से ही मूर्तिवाद के विधायक हैं। इस पर भी यदि इमारे मत या पंथ के महारथी साध-मुनिराज यह कहें कि मूल आगमों में मूर्तिपूजा सम्बन्धी एक भी वाक्य देखने में नहीं आता, तो उन महापुरुषों के इस टब्टि रोग की क्या चिकित्सा करनी चाहिये इसका विचार तुमने अपने स्थान पर जाकर करना।

इस सारी ज्ञान गोष्टी का श्रेय मालेरकोटला को प्राप्त हुआ जब कि १९२१ के चतुर्भास में महाराज श्री आत्मारामजी वहां पर विराजमान थे और श्री विश्नचंद और चंपालालजी आदि साधुओं का चतुर्मास भी वहीं पर था।



क्ष इनके स्वरूप का वर्शन पहले किया जा चुका है देखो पृष्ट ३७

#### आध्याय १३

## धर्म प्रचार की गुप्त मन्त्रणा

-\*°\*-

विकम संवत १६२१ के ज्येष्ठ मास में जब श्राप रायकोटला से जगरावां में श्राये तो वहां श्रापको श्रपने विद्यागुरु श्री रत्नचन्दजी के स्वर्गवास का समाचार मिला। इस समाचार से आपके हृदय को बहुत ठेस लगी। जिस समय आपको यह समाचार सुनाया तो सुनते ही आप अवाक् से रह गये। और कुछ चर्णों के बाद बोले कि क्या सचमुच ही गुरुदेव स्वर्ग सिधार गये ? क्या श्राप इतने दिन मेरे ही लिये जीवित रहे ? इतना कइते ही आप का गला भारी होगया और नेत्र सजल हो उठे। अपने आसन्नोपकारी गुरुदेव के सतत वियोग से उत्पन्न होने वाली ज्ञान्तरिक व्यथा एकदम असहा हो उठी, उसे हृदय में छिपाये रखने का आपने बहुत यत्न किया परन्तु वह छिपी न रह सकी, आंखों ने उसे मार्ग दिया और बाहर निकल गई। इतने में आपको संसार की असारता और चए मंगुरता का ध्यान आया जिससे शोक निमन्न आपका हृदय शोक रहित होकर फिरसे कर्तव्य निष्ठा की ओर प्रस्थान करने की सोचने लगा।

आप जैसे संसारत्यागी संयमशील महापुरुषों के हृदय में, शोक या विषाद का उद्भव होना, संभव है पाठकों को कुछ शंकाशील व दिने, परन्तु यह कोई अस्त्राभाविक नहीं, गुरु शिष्य के सम्बन्ध का जो आदर्श है उसमें प्रतिबिम्बित होने वाले विशुद्ध अनुराग की भूमिका पर खड़े होकर देखने और विचार करने से यह सब कुछ नगण्य सा प्रतीत होगा। क्या अमणभगवान् महावीर स्वामी के मोच्च पधारने पर गौतम स्वामी ने रुदन नहीं किया। एवं विषादपूर्ण शब्दों में अपने प्रशस्त अनुराग को व्यक्त नहीं किया। तो क्या गौतम स्वामी के रुदन नहीं किया। एवं विषादपूर्ण शब्दों में अपने प्रशस्त अनुराग को व्यक्त नहीं किया। तो क्या गौतम स्वामी के रुदन या विषाद को अनुचित कहें व मानेंगे, जैसे उनके शोक या विषाद का परिणाम मोच्च का हेतु बना, उमी प्रकार आपका शोक और विषाद भी मुनि श्री रत्नचन्दजी की अन्तिम भावना को मूर्त स्वरूप देने की प्रेरिए। को सक्रिय वनाने का सफज़ साधन वना।

जगरावां से विद्दार करके आप लुधियाने पधारे और वहां के श्री सेंडमल और गोपीमल नाम के हो गृहस्थों को श्वजीव पन्ध के श्रद्धाज्ञाल से खुड़ाकर वहां से विद्वार करके मालरकोटला पधारे और (६२१ का

|                                         |                | the second |  |
|-----------------------------------------|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ११२                                     | नवयुग निर्माता |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| - • •                                   |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| • · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |

चतुर्मास वहीं पर किया। इस चतुर्मास में श्री विश्नचन्दजी श्रीर उनके शिष्य श्री चम्पालाल-हाकमराय और निहालचन्दजी आदि साधु भी ज्ञानाभ्यास के लिये आपके पास उपस्थित रहे।

इस ज्ञानाभ्यास में प्रसंगोपात जिन विषयों की शास्त्रीयचर्चा होती श्रौर उससे जो निष्कर्ध प्राप्त होता उसका संदोप से दिग्दर्शन ऊपर करा दिया गया है। चतुर्मास की समाप्ति से कुछ समय पहले एक दिन आपने विश्नचन्दजी आदि सभी साधुओं को बुलाकर एकान्त में कहा---

भाई ! आगरे से आने के बाद मैंने तुम लोगों को शास्त्राभ्यास कराते हुए जैन धर्म का शास्त्रानुसार जो स्वरूप और मन्तव्य है उसको अच्छी तरह से सममाने का यत्न किया है और तुम लोगों के हृदय में जो जो शंकायें थी उनका शास्त्रदृष्टि से सप्रमाण और सन्तोषजनक समाधान करने का भी प्रयास किया है । अब तुम बतलाओ कि तुम लोगों की जैनधर्म के शुद्ध स्वरूप के विपय में क्या धारणा निश्चित हुई है ?

श्री विश्तचन्द्रजो आदि—महाराज ! यही कि जैन धर्म का जैनागमों ढारा जो स्वरूप निश्चित होता है उसका हमारे इस ढूंढक मत से कोई मेल नहीं खाता। इसके सभी आचार विचार जैन शाखों से विपरीत हैं और आचीन जैन परम्परा में इसका कोई स्थान नहीं। आप श्री ने हमें जो कुछ सममाया है हम तो उसी को आचरणीय समभते हैं।

चम्पालालजी-महाराज ! आप इम लोगों से ऐसा क्यों पूछ रहे हैं यह मेरी समफ से नहीं आया ? क्या हम लोगों पर आप को भी कुछ अधिश्वास है ?

श्री श्रात्मारामजी-नहीं भाई ! श्राविखास की तो कोई बात नहीं, परन्तु कुछ ऐसी वातें भी हैं कि जिन पर कुछ परामर्श करना आवश्यक होगया है ।

श्री विश्तचन्दजी-गुरुदेव ! आप हम लोगों को सर्वथा अपना समभें। हम अपना तन और मन सब आपके चरणों में न्योछ।वर कर चुके हैं आप जो कुछ भी सेवा फर्मावें हम उसे पूरी ईमानदारी से बजा लाने को तैयार हैं इसमें आपको अगुगुमात्र भी सन्देह नहीं होना चाहिये।

श्री निहालचंदजी-(छोटे साधु) ऋपानाथ ! च्याप यह वतलाने की ऋपा करें कि किस दिन इस शास्त्र-बाह्य पंथ की वेषभूषा को त्यागकर शुद्ध सनातन जैन परम्परा के शास्त्रीय साधु वेष से सुसडिजत होने का हमें सौभाग्य प्राप्त होगा ?

हाकमरायजी-भाई ! तुमने तो एक तया ही प्रकरण बीच में छेड़ दिया, पहले तुम महाराज श्री क्या फर्मांते हैं, इसे तो सुन लो ?

| धर्म प्रचार की राप्त मंत्ररण | ११३ |
|------------------------------|-----|
|                              |     |

श्री बिरनचंदजी—हाथ जोड़कर-महाराज ! सहयोग देने का तो आप विचार ही छोडिये । यह तो समय बतलायेगा कि हम लोग आपश्री के आदेश का कहां तक पालन करते हैं ! अब रही परामर्श की बात, सो इस विषय में भी हम अपनी अल्पमति के अनुसार अपने विचार प्रकट करने में कोई संकोच नहीं करेंगे ! श्रापश्री जो कुछ कहना चाहें दिल खोल कर कहें । और हम लोगों को अपने पूरे विश्वास पात्र सममकर कहें ।

श्री विश्तचन्दजी---हां महाराज ! इसका तो हमें भी वहुत शोक है । मुनि श्री रत्नचन्दजी महाराज तो एक श्रमूल्य रत्न थे । ऐसे रत्न पुरुष का खोया जाना वहुन ही दुर्भाग्य की बात है परन्तु महाराज ! त्रब इसके लिये श्रधिक शोक करना भी व्यर्थ है, ज्ञाप तो ज्ञानी पुरुष हैं सब कुछ जानते हैं जो श्राया है उसने एक दिन जाना भी श्रवश्य है ।

श्री त्रात्मारामजी—भाई ! यह तो मैं भी समफता हूँ कि जन्म में मृत्यु का संकेत छिपा हुन्ना है श्रौर संयोग के साथ वियोग लगा हुन्त्रा है, तब जो श्रनिवार्य है उसके लिये त्राधिक शोकातुर होना कोई बुद्धिमत्ता नहीं, परन्तु मेरे कथन का यह त्राशय नहीं जो कि तुम समफपाये हो।

श्री विश्तचन्द्जी-तो महाराज ! आप फर्मांचें कि आपका क्या आशाय है ?

श्री क्रात्मारामजी---उनके पास से विदा होते समय हाथ जोड़कर प्रार्थना के रूप में मैंने कहा--कुछ सेवा फर्माच्चो गुरुदेव ! त्रापने मुफपर बहुत उपकार किया है । जब आपकी तरफ से कोई उत्तर न मिला तो मैंने यही शब्द फिर दोहराये और सानुरोध सेवा की प्रार्थना की, तब आपने फर्माया कि यदि तुम्हारी यही उत्कट भावना है तो लो सुनो सेवा,--

इतना कहने के बाद सेवा के रूप में आपने जो फर्माया उसे कहते हुए मुर्फे संकोच तो बहुत होता है क्योंकि उसमें मेरी प्रशंसा का ऋंश ऋधिक है, परन्तु कहे बिना काम नहीं चलता इसलिये कहना पड़ता है। इसके बिना वस्तुस्थिति का भान नहीं होगा। आपने मुफे सम्वोधित करते हुए कहा—

| 868 | नवयुग निर्माता | ····· |
|-----|----------------|-------|

"तुम शक्तिशाली हो आत्माराम ! तुम्हें अमए भगवान महावीर के धर्म सन्देश को घर घर में पहुंचाना होगा । और पंजाव से निर्वासित प्रायः जैन धर्म को वहां फिर से बसाना होगा एवं उसे विपत्तियों के प्रवत प्रहारों से सुरत्तित रखने का यत्न भी करना होगा । जाओ ! अवोधपूर्ए जनता के हृदयाकाश में ज्ञान-ज्योति को प्रज्यलित करो ! मेरा आशीर्वाद तुम्हारे साथ है । तुम्हारे जैसे गम्भीर और प्रभावशाली विनीत शिष्य में व्यपनी ज्ञान विभूति को प्रतिष्ठित करके भारमुक होने का जो पुएय अवसर मिला उससे सुभे बहुत सन्तोप प्राप्त हुआ, वस यही मेरी इच्छा थी जो कि पूर्ण हुई ! ''इत्यादि''

इसके उत्तर में मैंने भी करवद्ध और नतमस्तक होकर आपश्री के इस आदेश को पालन करने का वचन देकर वहां से प्रस्थान किया और देहली में आक्षर उनके आदेशानुसार कार्य का आरंभ भी कर दिया जो कि आजतक मन्दगति से चल रहा है। इसके वाद आपने फर्माया कि -माइयो ! मैंने तुम लोगों को इसी कार्य के लिए तैयार किया है, बोलो ! अब तुम्हारी क्या इच्छा है ?

श्रीचम्पालालजी—महाराज ! इच्छा तो हमारी वही है जो आपकी होगी। इम सर्वेसर्वा आपके अनुगामी हैं और सदा रहेंगे परन्तु इस विषय में कुछ गम्भीरता से विचार करने की आवश्यकता है। फिर, अपने गुरु श्री विश्वचन्दजी की ओर देखते हुए वोले-कहिये गुरु देव ! आपका इस विषय में क्या विचार है ?

श्री विश्रचन्दजी—साई ! यह बड़ी जटिल समस्या है पंजाब में इस वक अपने इस पंथ का ही बोलबाला है, चारों ओर इसी की तूती वोल रही है और अज्ञ जनता के हृदय पर हम लोगों की ओर से दिये गये अशास्त्रीय विचारों की इतनी गहरी छाप पड़ जुकी है कि उसको मिटाना यदि असम्भव नहीं तों अत्यन्त कठिन अवश्य है।

श्री चम्पालालजी-तबतो हाथ से दीगई गांठ अब दांतों से खोलनी पड़ेगी !

श्री निहालचन्दजी (छोटे साधु)—महाराज ! यदि दान्तों से खुल जाने तो भी कल्याखकारी ! इसके अनन्तर आपने महाराज श्री आत्मारामजी से हाथ जोड़ कर कहा—गुरुदेव ! इस विषय में मुफे एक योजना सूभी है, परन्तु कहते हुए मुफे संकोच होता है यदि आज्ञा हो तो अर्ज करूं ।

श्री श्रात्मारामजी- कहो वीबा कहो ! इसमें संकोच की क्या ग्रावश्यकता है । बौद्धिक यिकास में छोटे बड़े की कोई गएना नहीं ! 'युक्तियुक्त वचोप्राह्य' बालादपिसुभाषितम्'' सारगर्भित युक्तियुक्त वचन तो सभी का उपादेय होता है ।

श्री निहालचन्दजी—यदि हम इस वेष का परित्याग करके खपने सद्विचारों का अचार करना खारंभ करेंगे तो हमको कभी सफलता प्राप्त न हो सकेगी। गुरुदेव ! ख्रपने इस पंथ में ८८ प्रतिशत तो मूर्ख हैं, वेष छोड़ देने से इन पर हमारे शास्त्रीय विचारों का कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ेगा। प्रत्युत ये लोग हमारे भाइयों के वहकावे में आकर हमको सकखन में से वाल की भांति आलग निकाल कर फैंक देंगे। तब हम को सदा के लिए निष्कलता का मुख देखना पड़ेगा ! इस लिए नीति से काम करना अच्छा रहेगा । सवसे प्रथम इसी वेथ में रहते हुए जनता में गुप्नरूप से अपने सद्विचारों का प्रचार आरम्भ करदेना चाहिये। अपने पास आने वाले गृहस्थों को शांति से समम्हाने का प्रयत्न करना चाहिये। उनको समम्हाते समय वड़ा धैर्य रखना चाहिये। यदि कोई व्यक्ति ऋपनी ऋन्धश्रद्धा के वशीभूत होकर ऋज्ञानवश कुछ छनुचित भी कहरे तो उसे शांति पूर्वक सहन कर लेना चाहिये। इसी प्रकार साधुवर्ग में भी इसी पद्धति का अनुसरण करना होगा। उनके साथ एकान्त में बातचीत करते हुए उनके किरका वासित मनको बदलने का यत्न करना चाहिये । अपने साथी साधुओं से वाद्विवाद में उनरते हुए पूरा संयम रखने की आवश्यकता होगी । गृहस्थों के मनको पहले शंकाशील वनाने का यत्न करना होगा. उसके बाद जब उनके मनमें प्रस्तावित विषय को समझने की जिज्ञासा देखें तब उनको शांतिपूर्वक वास्तविक तत्त्व को समझाने का प्रयत्न करना चाहिये इस प्रकार शनैः शनैः इस कार्य को चालू रखना चाहिये । आज एक व्यक्ति हमारे विचारों को अपनावेगा तो कलको दूसरा भी तैयार हो जावेगा। एक ग्रहस्थ के विचार बदले तो दूसरा भी उसका अनुसरण करेगा। जैसे खर्वुजे को देखकर खर्वुजा रंग बदलता है इसी प्रकार उसे भी समभाना चाहिये। एक आवक का अद्धान वदलने से उसके सहचारी वर्ग के विचारों को बदलाने में वह पहला श्रावक हमारा पूरा मददगार बनेगा। मानव स्वभाव के अनुसार ऐसा होना संभव ही नहीं किन्तु सुनिश्चित सा है । समाज और सम्प्रदायें इसी प्रकार बनीं या बना करती हैं। अपने इस पंथ में वेष का जो मान है, उससे उचित लाभ उठाने की हमें कोशिश करनी चाहिये। एक मात्र साधु के देष पर श्रद्धा रखने थाली जनता को अपने सदुविचारों का स्रनुगामी बनाने के लिए इमारा यह वेथ इमारे इस कार्य में रामबाए का काम देगा, ऐसी मेरी मान्यता है, आगे जैसा आप श्री को उचित लगे वैसा करें।

श्री आत्मारामजी----वाहरे निहाल ! तूंने तो आज सबको निहाल करदिया। तूं तो छोटा होता हुआ भो बुद्धि में सबसे मोटा निकला । गुदड़ी के लाल ! मैं तुम्हारे आज के इस उचित परामर्श पर तुम्हें साधुवाद देता हूँ । मैंने अपने मनमें इसी योजना के अनुसार कार्यारम्भ करने का निश्चय किया हुआ था जिसे तुमने अपने शब्दों में व्यक्त किया है । जब तुम अपनी योजना को सुना रहे थे तो मैं यह अनुभव कर रहा था कि क्या यह मेरे मन के भीतर बैठा हुआ मेरी मनोगत योजना को सुना रहे थे तो मैं यह अनुभव कर रहा था कि क्या यह मेरे मन के भीतर बैठा हुआ मेरी मनोगत योजना को सुन तो नहीं रहा होगा ? अच्छा अब इस योजना के अनुसार कार्य करने के लिये सबको कटिवड हो जाना चाहिये, मैं तो यहां से सरसे की ओर विहार करूंगा और तुम सब इसी ध्येय को लेकर उचित लेत्रों की तर्फ प्रस्थान करो । जैसे कि साधु निहालचन्द ने कहा है उसके अनुसार कार्यारम्भ करते हुए धीरे २ लोकमत को अपने पत्त में करने का यत्न करो । जिस किसी भी नगर में जाओ वहां की परिस्थिति और अनुकूल समय को देखते हुए कार्य का आरम्भ करो । सत्यनिष्ठा और आत्मविश्वास सफलता का मूल पाया है । फिर इसके साथ गुरुजनों

88x

| ११६ | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|
|     |                |

का शुभाशीर्वाद तो इसमें सोने पर सुहागे का काम देगा, ऐसी अनुकूल परिस्थिति में सफलता ही सफलता है।

चौमासे की समाप्ति के बाद आपने तो सरसा की खोर बिहार कर दिया और विश्नचन्दजी आदि ने लुधियाने की तर्फ प्रस्थान किया।



### अध्याय १३

## बल संग्रह की ओर

#### -\*\*\*-

मालेरकोटला से लुधियाने होते हुए विचरते २ श्री झात्मारामजी देशु नाम के प्राम में पधारे श्रौर वहां एक यति के पास से आपको सटीक-शीलांकाचार्य की टीकावाली आचारांग सूत्र की एक इस्त-लिखित प्रति उपलब्ध हुई। जिसकी प्राप्ति से आपको असीम आनन्द हुआ। वहां से रणिया और रोडी होते हुए सरसा पथारे श्रौर १९२२ का चतुर्मास सरसा में किया। यहां आपने बड़गच्छ के यति श्री रामसुखजी से दो तीन ज्योतिष के वन्थों का ऋध्ययन किया ! सरसे का चतुर्मास पूरा करके आप सुनाम में आये यहां पर कनीराम नाम के एक ढूँढक साधु से आपकी भेट हुई । प्रसंगोपात उसके साथ साधु के वेष और प्रतिक्रमण के सम्बन्ध में वार्तालाप हुछा। इस वार्तालाप में आपने उससे जो कुछ पछा उसका उत्तर तो उससे बिल्कुल बन न पडा किन्त कोध में आकर यह कहा कि तम्हारी श्रद्धा भ्रष्ट होगई है। तुम श्रपने गुरु और दादागुरु के कथन में शंका कर रहे हो ! इस पर श्रापने जरा उत्तेजित होकर फर्मांचा कि मैं श्रपने गुरु या दाइ।गुरु का मान करता हूँ परन्तु धर्म के सम्बन्ध में वे जो कुछ उलटा सीधा कहें जिसके लिए शास्त्र का कोई भी आधार न हो उसे आंखमीच कर स्वीकार करना तो एक प्रकार की मुर्खता है। इसे कोई भी बुद्धिमान उचित नहीं समभता। मैंने तो आपसे यही पछा है कि मैं और आपने जो साधु वेष पहन रक्खा है वह किस शास्त्र के आधार से ? तथा आप जो प्रतिक्रमण करते हैं और जिस विधि से करते हैं उसका उल्लेख किस सूत्र में है ? परन्तु इसके उत्तर में मुफे आप कहते हो कि तुम्हारी श्रद्धा भ्रष्ट होगई । तो क्या श्रापके माने हए आगम प्रन्थों में इस प्रश्न का ऐसा ही उत्तर देना लिखा है । इस वार्तालाप को वहां कुछ और आदमी भी सन रहे थे। जब उन्होंने कहा कि महाराज ठीक कह रहे हैं, आपको इसका उत्तर देना चाहिये, तब क्रोध के आवेश में कुछ बड़बड़ाते हुए कनीरामजी ने तो रास्ता पकडा और आप वहां से मालेरकोटला में आये।

मालेरकोटला में आकर आपने अपने कार्य का श्रीगरोश किया ! वहां के रईस लाला कंधरसेन मालेरी और मंगतरामजी लोटिया को प्रतिबोध देकर शुद्ध सनातन जैन धर्म के अनुयायी बनाया । सर्वप्रथम

| ११= | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|

यही दो आपके-नहीं नहीं प्राचीन जैन परम्परा के श्रतुगामी बने। श्रर्थात् इन दो गृहस्थों ने आपके बताये हुए सन्मार्ग पर चलने का व्रत लिया।

आप श्री की पुरुष स्रोक जीवन गाथा में मालेरकोटला का नाम चिरोष उल्लेखनीय है ! सर्व प्रथम आपकी दींचा मालेरकोटला में हुई । तदनन्तर वर्षों की तपस्या और साधना के फलस्वरूप प्राप्त हुई ज्ञान विभूति का सदुपयोग भी आपने मालेरकोटला में किया और १९२१ के चतुर्मास में मुनि श्री विश्तचन्द तथा उनके शिष्य श्री चम्पालाल हाकमराय और निहालचन्दजी आदि साधुओं को सत्य सनातन जैन धर्म की आरथा वाले बनाया, तथा सर्वप्रथम जैन शास्त्रानुसार श्रावक धर्म में दीचित होने का सद्भाग्य भी यहीं के दो शावकों को प्राप्त हुआ ।

इधर श्री विश्नचन्द और चंपालालजी ने जंडियाला गुरु में जाकर वहां के श्री मोहरसिंह और विसाखीमल को प्रतिबोध देकर जैनधर्म के अनुयाथी वनाया और अमृतसर के लाला बूटेराय जी जौहरी को अपने विचारों के अनुगामी बनाया तथा साधु हुक्मीचन्दजी को शुद्ध सनातन जैन धर्म की आस्था वाला बनाया। श्री विश्नचन्द, चम्पालाल, हाकमराय और निहालचन्दजी आदि की सहायता से श्री आत्मारामजी के शास्त्रीय सद्विचारों को अपनाने वाले गुहस्थों की दिन प्रतिदिन संख्या बढ़ने लगा। धीरे धीरे लोगों का मुक्ताब ढूंढक मत की तरफ से इटकर प्राचीन जैन धर्म की ओर वढने लगा। इस प्रकार श्री आत्मारामजी और उनके सहायक श्री विश्नचन्दजी आदि के पुरुषार्थ से उनके सद्विचारों का अनुगमन करने वालों की संख्या में बुद्धि होती ही गई। ऐसा कोई दिन नहीं था जिसमें आपके दो चार श्रावक न बने हों। इस तरह से धीरे धीरे इनके अनुयायिओं की संख्या सैंकड़ों से सहस्रों तक जा पहुंची।

यह सब झुझ सत्यनिष्ठा त्रात्मविश्वास और गुरुजनों के त्राशीर्वाद को ही आभारी है। इन्हीं के सहारे श्रापको इतनी सफलता प्राप्त हुई।



### अध्याय १४

### "पही का मनोरंजक प्रकरण"

-30ET>

उतः दिनों पंजाब की ढूंढक सम्प्रदाय का नेतृत्व पूज्य श्री अमरसिंहजी के हाथ में था। श्री विश्वचंदजी आदि सब इन्हीं के शिष्य परिवार में से थे। पट्टी के रईस लाला घसीटामलजी पूज्य अमरसिंहजी के मुख्य श्रावकों में से एक थे। पूज्य श्री के चरशों में उनकी अनन्य श्रद्धा थी और इधर श्री विश्नचन्दजी में भी उनका काफी अनुराग था यहां तक कि इनको वे अपना गुरु मानते थे। जब श्री विश्वचन्दजी अपने शिष्य श्री चम्पा-लाल के साथ पट्टी में आये तो घसीटामल और वहां के दूसरे श्रावकों ने आपका सद्दर्भ स्वागत किया।

पाठकों को इतना स्मरण रहे कि लाला घसीटामल का पट्टी की झोसवाल बिरादरी में भी बहुमान था, बिरादरी का हर काम आपके सलाह मशवरे से होता। एक दो दिन के बाद श्री विश्नचन्दजी ने घसीटामल को एकान्त में विठाकर प्रतिवोध देना आरम्भ किया और जैन धर्म के वास्तविक स्वरूप को समझाने के साथ साथ उसपर आस्था लाने का भी अनुरोध किया। परन्तु घसीटामल के लिये यह सब कुछ नयाथा। मूर्तिपूजा आगम बिहित है, और बहुत प्राचीन काल से उसका पूजन बला आता है एवं प्रभुप्रतिमा प्रभु के ही समान बन्दनीय अथच पूजनीय है, इस प्रकार के बचन सुनने का तो उसे इस जन्म में यह पहला ही अवसर था, और वह भी उस साधु के मुख से जिसने इससे पूर्व उसके हृदय को मूर्तिपूजा विरोधी उपदेश से भरपूर कर रक्सा था।

श्री विश्वचन्दजी के मुख से-इससे पहले कभी न सुने गये-इन वचनों को सुनकर वह अवाक् सा रहगया और मनमें सोचने लगा कि यह क्या माजरा है ? कुछ समभ में नहीं आता। पहले इन्हीं महाराज के उपदेश से मैंने "पूजों की संगत छोड़कर समकित ली" और इस पंथ को वीतराग देव का सबा पंथ समभा,और आज येही महाराज मुफे उसके सर्वथा विपरीत उपदेश दे रहे हैं। तब इन दो मैं से मैं इनके किस उपदेश को सबा समभूं ? पहले को या जिसका अब उपदेश दिया है उसको ? बड़ी विकट समस्या है ! मेरे जैसे बोध-

| नवयुग निर्माता |
|----------------|
|----------------|

शून्य व्यक्ति के लिये--जो कि स्वयं अपनी बुद्धि से किसी प्रकार का अन्तिम निर्णय करने में असमर्थ है। हां ! इतना अनुभव तो जरूर हुआ कि इस समय के आपके उपदेश ने जितना हृदय को स्पर्श किया है उतना इससे पहले कभी नहीं किया, न जाने इसमें क्या रहस्य है। फिर एक वात और भी विचारणीय है-ये पांच महावतों के पालन करने वाले हैं कांचन और कामिनी के त्यागी हैं इनमें किसी प्रकार का निजी स्वार्थ भी देखने में नहीं आता, तब इनका मेरे को एकान्त में विठाकर इस प्रकार धर्म का उपदेश करना अवश्य रहस्य पूर्ण होना चाहिये, जिसे कि मैं अभीतक समझ नहीं पाया। अस्तु इस उलमन को आपके ही सामने रखता हूँ, यह उजभन आपने ही डाली है और आपही सुलमायेंगे। इस प्रकार मानसिक विचार परम्परा में उलमे हुए लाजा घसी-टामल ने कुछ इाणों के बाद सजग होकर श्री विश्वनन्द्रजी की ओर देखा और हाथ जोड़कर कहने लगे-गुरुदेव ! यदि अपराध इमा हो तो कुछ अर्ज करूं ?

श्री विश्तचन्दजी---वड़ी ख़ुशी से ? जो कुछ कहना चाहो बड़े खुले दिल से कहो ! तुम मेरे श्रावक हो और मैं तुम्हारा गुरु, सच्चे गुरु शिष्य भाव में किसी प्रकार के भेद भाव को अवकाश ही नहीं होता इसलिये जो कुछ कहना चाहो विना संकोच कहो ।

श्री विश्वन्दजी—यही कारण कि पहले मैं बिना आंख का था अब मुर्फे आंखें मिलगई । इसलिये पहले मैं जो कुछ कहता था यह सुना सुनाया कहता था, और अब आंखों देखा कहता हूँ । अब रही सद्भाग्य या दुर्भाग्य की बात, सो इसका पता तुमको कुछ समय के वाद स्वयं ही लग जायगा ।

श्री घसीटामलजी-गुरु महाराज ! मैं आपके इस कथन का कुछ भी आशय समम नहीं पाया,आप इसे कुछ स्पष्ट शब्दों में बतलाने की ऋप करो !

श्री विश्रचन्दर्जी-पहले-आज से लगभग डेढ वर्ष पूर्व तक-मैं और मेरा यह शिष्यवर्ग भी तुम्हारी तरह बिना आंख का अर्थात् वस्तुतत्त्व के यथार्थ स्वरूप से सर्वथा अज्ञात था। यथार्थज्ञान से शून्य होने के कारण उन्मार्ग को ही मैंने सन्मार्ग समका परिणामस्वरूप इस पंथ को ही जैन धर्म का सचा प्रतीक समक्कर मैं इसमें दीचित हो गया। मुभे दीचा देने वालों ने एक मात्र इसी पंथ को जैन धर्म का नाम देकर प्रचार करने का आदेश दिया और मेरे इस वेष को ही श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के साधु का सचा वेष बतलाया तथा अपने इस आचार विचार को ही शास्त्र संगत बतलाया। इसके अतिरिक्त २२ मूल आगम ही सच्चे और मानने योग्य हैं उनसे भिन्न बाकी के सभी कपोल कल्पित हैं या मनघडंत हैं ऐसा समफने का आवह किया। एवं आगम प्रन्थों पर रचे गये पूर्वाचार्यों के निर्युक्ति भाष्य और टीका आदि का तो नाम लेना भी पाप बतलाया गया तथा मूर्तिपूजा को आगम बाह्य बतलाने और उसे सावद्य करणी कहकर कोसने पर अधिक से अधिक

| धर्म प्रचार की गुप्त मंत्रणा |  |
|------------------------------|--|
|------------------------------|--|

भार दिया गया । इस प्रकार के वातावरण में रात दिन रहने के कारण मैंने भी निरन्तर इन्हीं बातों का जीवन भर प्रचार किया जिमका कि तुमको भी पूरा अनुभव है । अब जब कि मैं और मेरा शिष्यवर्ग स्वनाम धन्य मुनि श्री आत्मारामजी के संमर्ग में आया और उन्होंने जब हमें लगातार आगम प्रन्थों का अभ्यास कराना शुरु किया तथा उनके वास्तविक रहस्य को समफाया तब हमारी आंखें खुलीं और वस्तु तत्त्व का यथार्थ भान हुआ । उन्हीं की अनन्य क्रपा से हमारे अन्धकार पूर्ण हृदयाकाश में ज्ञान ज्योति का उदय हुआ उसके निर्मल प्रकाश में जब हमने जैनधर्म के स्वरूप का अवलोकन किया तो वहां इस पंथ का कोई चिन्ह मात्र भी हमें दिखाई न दिया । इसका कोई भी सिद्धान्त या आचार विचार जैन शास्त्रों के अनुसार देखने में नहीं आया । और वास्तव में इस पंथ के मूल पुरुष लौंका और लवजी हैं । सर्व प्रथम लौंका ने मूर्ति का निर्पेध किया और लवजी ने मुंहपत्ती वान्धना आरम्भ कि या इससे पूर्व जैन परम्परा में ये दोनों बातें नहीं थी । अतः इस पंथ का सम्बन्ध लौंका और लवजी से है न कि वीर भगवान से। उसके नाम का तो यहां मूठा ही इंढोरा पीटा जाता है।

इसके अनन्तर लाला यसीटामल को सम्बोधित करते हुए श्री विश्नचन्दजी वोले-लाला जी ! इस पंथ में दीत्तित होने के वाद मैंने तुम्हें और तुम्हारे जैसे दूसरे गृहस्थों को जो उपदेश दिया वह जैन शास्त्रों से सर्वथा विपरीत दिया जिसका कि मुफे अधिक से अधिक पश्चाताप हो रहा है। उसीका प्रायश्चित करने के लिए अब मैं भ्रमण कर रहा हूँ। इसी हेतु से मैंने तुम्हें यहां एकान्त में खुलाकर वस्तुस्थिति का यथार्थ भान कराने का यत्न किया है। इस प्रकार जव र समय मिलता तव तव लाला प्रसीटामल और श्री बिश्नचन्दजी में वार्तालाप होता रहता, इस वार्तालाप से लाला घसीटामल के हृदय में काफी परिवर्तन आगया और पहले के श्रद्धान की नौका डगमगाने लगी। एक दिन वह श्री विश्नचन्दजी के पास आकर वोला-सहाराज ! आपका दिया हुआ सतुपदेश हृदय को स्पर्श करता है। और उसपर आस्था लाने की सद्भावना भी जागती है। परन्तु आपके दिये हुए इन सद्विचारों को इस मलिन हृदय में अधिक समय तक टिकने का श्रवकाशा नहीं मिलता। वहत समय के संचित हुए पहले संरकारों ने मेरे हृदय पर ऐसा, आधिकार जमा लिया है कि वे नये विचारों को अन्दर घुसने ही नहीं देते, कृपया इसका कुछ उपाय बतलाइये।

श्री विश्नचन्दजी--- तुम खभी कुछ दिन धैर्य करो। हमारी खोर मे दिये गये उपदेश को स्पृति में रखते हुए एक काम करो ! तुम्हारा पुत्र अमीचन्द जो इस समय पढ़ रहा है और अच्छा बुद्धिमान है उसको व्याकरण शास्त्र के अध्ययन में लगाओ और जब वह व्याकरण शास्त्र का बोध प्राप्त कर लेगा, तव उससे पूछना कि यथार्थ वन्तु क्या है ? वह जो कुछ कहे उसे स्वीकार करना। लाला घसीटामल को यह वात बहुत पसंद आई और अपने लड़के को व्याकरण का पढ़ाना आरम्भ किया। कुछ समय बाद जब वह व्युत्पन्न हो गया तो लाला घसीटामल उससे वोले--पुत्र ! किसी प्रकार का पत्तपात न करते हुए जो सत्य हो वह तुम मुभे बताओ ? मेरे लिए तुमसे अधिक विश्वास योग्य दूसरा कोई नहीं।

|     | <br>           |      |
|-----|----------------|------|
| १२२ | नवयुग निर्माता |      |
|     |                | <br> |

श्री अमीचन्द जी---पिता जी सत्य तो यह है कि श्री विश्नचन्द जी महाराज जो कुछ फर्मा रहे हैं वही शास्त्र सम्मत सत्य है झौर जो श्री पूज्य अमरसिंह और उनका शिष्यवर्ग कहता है वह तो शास्त्रों के बिलकुल विपरीत है। ये लोग शब्द शास्त्र के बोध से शून्य हैं। इस लिए पद पदार्थ का स्वयं तो इनको ज्ञान होता नहीं। जिस किसी ने भी जैसा बतला दिया उसी को यह सत्य मान बैठे हैं और श्री विश्नचन्द जी महाराज जो कुछ फर्मा रहे हैं वह यथार्थ और आगम सम्मत है, इस लिए आपको उसी पर विश्वास करना चाहिये।

पुत्र के इन वचनों ने लाला घसीटामल के हृदय में बैठे हुए विपरीत अद्धान को दूर करने में बड़ा चमत्कार दिखाया। वे उसी वक्त श्री विश्नचन्दजी के चरणों में गिर कर वोले—गुरुदेव ! मैं आपका बहुत कृतज्ञ हूँ। आपने मुम्पपर जो कृपा की है-और धर्म के विपय में मुफे जो नया जीवन दिया है उससे मैं आपका आजन्म ऋणी रहूँगा। आज से मैं आप श्री के सदुपदेश का सच्चे मनसे पालन करने का यत्न करूंगा। लाला घसीटामल की देखादेखी वहां के कई एक और गृहस्थों ने भी जैन धर्म का शुद्ध श्रद्धान आंगीकार किया। और आपके सुपुत्र श्री अमीचन्दजी व्याकरण के अच्छे ज्ञाता होकर गुजरात मारवाड़ और पंजाव में पंडित अमीचन्दजी के नाम से विख्यात हुए संवेगी परम्परा में दीचित होने के बाद श्री आत्मारामजी के जितने भी नवीन शिष्य हुए उनमें से शायद ही ऐसा कोई होगा जिसने पंडित आमीचन्दजी के पास थोड़ा बहुत अध्य-यन न किया हो ।

इस प्रकार पट्टी नगर में जैन धर्म की श्रद्धा का बीज वपन करने के बाद श्री विश्वचन्द, चम्पालाल हाकमराय और निहालचन्दजी आदि ने महाराज श्री आत्मारामजी को मिलने के लिये लुधियाने की ओर विहार किया।



### अध्याय १५

# अजीव पंथियों से बचां

#### -:54:-

इधर श्री विश्रचन्दजी चम्पालाल और हाकमरायजी आदि साधुओं ने श्री आत्मारामजी को मिलने के लिये पट्टी से लुधियाने की ओर विहार किया, उधर श्री आत्मारामजी ने श्रजीव पन्धी साधु श्री रामरत्न और बसन्तरामजी के साथ धर्मचर्चा करने के लिए लुधियाने से जालन्धर को विहार किया और सबका मिलाप जालन्धर में होगया। जैसाकि पहले वतलाया गया है पंजाब में ढूँढक मत के साधुओं में जीव पन्धी आँर अजीव पन्धी नाम से दो मत प्रचलित हैं। अजीव पन्धी साधु सूखे हुए गेढूँ और चनों आदि के बीजों में जीव का श्रस्तित्व नहीं मानते इस लिए वे अजीव पंधी के नाम विख्यात है जबकि दूसरे इनमें जीव की सत्ता को मानते हैं इसलिए वे जीवपंधी के नाम से प्रसिद्ध हैं। उस समय ढूँढक सम्प्रदाय में इस विषय की बहुत चर्चा प्रचलित थी। इसी कारण श्री आत्मारामजी के साथ अजीव पंथ के साधु श्री रामरत्नजी और वसन्तरामजी का उक्त बिषय पर शास्त्रार्थ होना निश्चित होचुका था। जालन्धर में इस धर्मचर्चा या शास्त्रार्थ को सुनते के लिए पंजाब के लगभग २७ शहरों के शावक एकत्रित हुए थे और कई एक बिद्दान पंडितों को मध्यस्थ नियत किया गया था। समय पर सब उपस्थित होगये और दोनों ओर के चर्चा करने वाले साधु मी सभा में पहुंच गये और वार्तालाप आरंग प्रान्त्रा 1

इस थार्ताज्ञाप में श्री आत्मारामजी का पत्न बहुत प्रवत्त रहा और उन्हीं के पत्त में मध्यस्थों ने श्रपना निर्णय दिया जिसके कारण उनकी विजय हुई और रामरत तथा वसन्तराम जी आदि पराजित हुए अहतने पर भी उन्होंने अपने हठ का त्याग नहीं किया ! सत्य है "स्वभावोदुरितक्रमः" जिसका जो स्वभाव होता है वह दूर नहीं होता ! इसी लिये कदायही व्यक्ति सत्य से वॉचित रहता है ।

अ इस चर्चा में दोनों स्रोर से जो कुछ कहा गया श्रीर प्रमाणरूप में जिन ग्रन्थों के लेख उपस्थित किये गये उनका दिग्दर्शन परिशिष्ट में कराया जायगा । ( लेखक )

|     |                | <br> |
|-----|----------------|------|
| १२४ | नवयुग निर्माता |      |
|     |                | <br> |

इस प्रकार जालन्धर में अजीव पन्थ मत के साधुओं को शास्त्र सभा में पराजित करके श्री आत्मारामजी ने श्री विशवन्दजी आदि साधुओं को साथ लेकर अमृतसर की ओर विहार कर दिया प्रामानुप्राम विचरते हुए अमृतसर पधारे और लाला उत्तमचन्दजी जौहरी की बैठक में उतारा किया। बद्दां आपने व्याख्यान में श्री भगवती सूत्र सटीक वाचना आरम्भ किया।

उन दिनों पूज्य अमरसिंहजी भी अमृतसर में ही विराजमान थे। वे भी अपने शिष्यों सहित आपके व्याख्यान में आया करते थे। आपके व्याख्यान की शैली इतनी आकर्षक और मोहक होती कि सुनने वाले मंत्रमुग्ध होजाते! श्रोताओं की संख्या दिन प्रतिदिन इतनी बढ़ने लगी कि मकान में वैठने को स्थान मिलना कठिन होगया! तव सवने मिलकर एक दूसरे खुले मकान का प्रबन्ध किया और वहां पर व्याख्यान होने लगा! श्रोताओं की मीड़ वहां पर भी इतनी होती कि कहीं तिल धरने को जगह न रहती ! आपकी व्याख्यान होने लगा ! श्रोताओं की मीड़ वहां पर भी इतनी होती कि कहीं तिल धरने को जगह न रहती ! आपकी व्याख्यान होती की किन शब्दों में प्रशंसा करें ? जो कोई भी एक वार सुनने को आता वह इतना प्रभावित होता कि दूसरे दिन के व्याख्यान को श्रवण करने के लिये बड़ी अधीरता से समय व्यतीत करता । आपका सारगर्भित उपदेशामृत का पान करने के लिये समय से पहले ही श्रोताओं से स्थान खचाखव भर जाता ! जिस समय आप व्याख्यान के लिए पधारते उस समय श्रोताओं के हर्षताद से व्याख्यान भवन गूंज उठता । पूज्य अमरसिंहजी तो आपकी व्याख्यानकता से इतने प्रभावित हुए कि एक दिन आपसे सप्रेम कहने लगे कि माई आत्रासाराम ! मुभे विश्वास ही नहीं किन्तु निश्चय है कि भविष्य में तुम्हारे हाथ से जैन धर्म का बड़ा भारी उद्योत होगा और तुम हमारे सम्प्रदाय में सूर्य की तरह चमकोरो । परन्तु तुम यदि अपनी इस झान विभूति का सदुपयोग करना मेरे शिष्यों को भी वतलादो तो जैन धर्म की और भी आधिक प्रभावना हो इत्यादि ।

पूज्य अमरसिंहजी के उक कथन को सुन कर श्री आत्मारामजी ने कहा---पूज्यजी साहव ! मुफे आपकी आज्ञा के पालन करने में जरा जितना भी संकोच नहीं । परन्तु शक्वत और संस्कृत के सुचारु वोध के लिये सर्वप्रथम उनके व्याकरण के ज्ञान की आवश्यकता है । व्याकरण के बोध विना पद्पदार्थ का यथार्थ ज्ञान होना अत्यन्त कठिन है । इस लिए यदि आप चाहते हैं कि आपका यह शिष्यवर्ग सुयोग्य व्याख्याता और शास्त्रों का जानकार बने तो सर्व प्रथम आप इन्हें शाब्दशास्त्र--व्याकरण का बोध कराने का यस्त करें ।



### ऋध्याय १६

# स्पष्टमादिता

जो व्यक्ति ज्ञान सम्पदा से युक्त होकर परमार्थ को समफ लेता है और जिसके पुनीत हृदय में एक-मात्र सत्य को अपनाने की भावना सजग रहती है वह विना किसी लाग लपेट के सत्य और सफ्ट कहने में किसी प्रकार का संकोच नहीं करता, और वह इस बात को भी ध्यान में नहीं लाता कि सुनने वाले उसके कथन से प्रसन्न होंगे या अप्रसन्न । एक दिन श्री आत्मारामजी ने अवसर देखकर व्याख्यान में फर्माया कि "जो लोग पूर्वाचार्यों के किये हुए यथार्थ अर्थ को त्यागकर सूत्रों के मनमाने अर्थ कर रहे हैं एवं उन्हीं मनः-कल्पित अर्थों को सत्य समफने का आप्रह कर रहे हैं उन भद्रपुरुषों का परभव में क्या हाल होगा यह तो झानी महाराज ही बतला सकने हैं परन्तु इतना तो सुनिश्चित है कि उनके लिये जघन्य गति के सिवा और कोई स्थान नहीं ।"

यह सुनकर पूच्य श्री अमरसिंहजी तो मन ही मन कोध से भर गये और अपने स्थान पर आकर मनमें वसे हुए कोध के रावानल को वाहर निकालने के लिये शोझ से शीघ अवसर की तलाश करने लगे। इतने में स्यालकोट निवासी सोदागरमल नाम का एक श्रावक जोकि उन दिनों किसी कारणवश अमृतसर में श्राया हुआ था और जो उस समय ढूढक मतानुयायी श्रावकों में मुख्य एवं जानकार माना जाता था-वह पूज्य अमरसिंहजी के पास आया। तब पूज्य अमरसिंहजी ने उसके पास अपने हृदय की भड़ास को इन शब्दों में निकालना आरम्भ किया---

भाई सौदागरमल ! आजकल आत्माराम को अपने ज्ञान का बड़ा अभिमान होगया है आज की व्याख्यान सभा में उसने ऐसे शब्द कहे हैं कि जिनको मैं किसी हालत में भी वर्दाश्त नहीं कर सकता सुभे अब इसका अभिमान तोड़ना होगा, मेरे आगे यह कुछ भी नहीं है ? मैं आज ही इसको चर्चा के लिये चुनौती दूंगा इत्यादि । पूज्य अमरसिंहजी के कोध और अभिमान से भरे हुए इन उद्गारों को सुनकर विनयपूर्वक सौदागरमल ने कहा---

|     |                | <br> | <br> |
|-----|----------------|------|------|
| 228 | नवयुग निर्माता |      |      |
| 114 | નવલુના મનાલા   |      |      |
|     | <br>           | <br> |      |
| -   |                |      |      |

पूज्य जी साहब ! आप जो कुछ फर्मा रहे हैं वह ठीक होगा परन्तु एक बात मैं आपसे नम्रतापूर्वक कहता हूँ—आप आत्मारामजी से अपने मत सम्बन्धि चर्चा करने की कभी भूल न कर बैठें। यदि करोगे तो याद रखना आपको बहुत नीचा देखना पड़ेगा। मैं आत्मारामजी को बहुत अच्छी तरह से समभता हूँ और मानता हूँ कि इनके सामने अपने साधुओं में से कोई भी उत्तर प्रत्युत्तर करने की शक्ति नहीं रखता, इनके समान ज्ञानवान और प्रभावशाली पुरुष अपने सम्प्रदाय में इस वक्त कोई नजर नहीं आता। इसलिये इनका मुकाबिला करने की अपेत्ता इन से मेल जोल रखना ही हितकर होगा। ऐसी मेरी समभ और मान्यता है, आगे आप मालिक हैं।

लाला सौदागरमल के इस कथन को मुनकर पूच्य अमरसिंहजी तो एक दम चकित से रहगये। उन्हें तो यह विश्वास था कि सौदागरमल उनका पक्का भक्त है इस लिए उनके कथन का सर्वेसर्वा समर्थन करेगा और उसे सक्रिय बनाने में पूच्यजी साहब को पूरा सहयोग देगा। परन्तु बात इससे बिलकुल विपरीत हुई जिससे कि वे कुछ हताश होगये और कुछ देर विचार करने के बाद उनको लाला सौदागरमल का कथन उचित प्रतीत हुआ। तदनुसार वह आत्मारामजी से मेलजोल बढ़ाने का यज्न करने लगे। सत्य है, ''डरती हर हर करती'' एक दिन श्री आत्मारामजी से मेलजोल बढ़ाने का यज्न करने लगे। सत्य है, ''डरती सचमुच ही तू हमारे इस मत में एक बहुमूल्य रत्न पैदा हुआ है ! तेरी बरावरी करने वाला इस समय हमारे इस मत में दूसरा कोई व्यक्ति नहीं है । इसलिए तुमको ऐसा काम करना चाहिये जिससे तुम्हारे और हमारे अन्दर कोई बिगाड़ पैदा न हो बक्ति आपस में मेल जोल बढ़े।

श्री आत्मारामजी-पूज्यजी साहव ! आप जो कुछ फर्मा रहे हैं वह ठीक है परन्तु क्या किया जाय आगम बेता पूर्वाचार्यों के लेखों के विपरीत अब मुफ से प्ररूपणा होनी अशक्य है। मैं तो वही कुछ कहूँगा जो शास्त्रविहित होगा शास्त्र विरुद्ध मन:कल्पित आचार विचारों के लिए अब मेरे हृदय में कोई स्थान नहीं रहा और मेरी आपसे भी विनन्न प्रार्थना है कि आप मूठे आगह को छोड़कर तटस्थ मनोग्रत्ति से सत्यासत्य का निर्णय करने का यल करें, तथा शास्त्रीय दृष्टि से जो सत्य प्रमाणित हो उसे बिना किसी संकोच के स्वीकार करलेना चाहिये। यह मनुष्य जन्म बार २ मिलना कठिन है, इम लोगों ने अमण भगवान महावीर स्वामी के धर्म मार्ग का अनुसरण करने के लिए ही घरवार का परित्याग किया है। इसलिये साधु और गृहस्थ का जो धर्म भगवान ने निर्दिष्ठ किया है और नएधर देवने जिसका आगमों में उल्लेख किया तथा परम मेधावी पूर्वाचार्यों ने जिसका परमार्थ समफाया है उसीका आचारण तथा अपरेश करना हमारा धर्म होना चाहिये। आप इस समाज के नेता है, आपकोतो इस ओर सबसे अधिक लच्य देने की आवश्यकता है, इत्यादि।

परन्तु श्री चात्मारामजी के इस कथन का पूज्य श्री खमरसिंइजी के हृदय पर कुछ असर नहीं हुआ और उन्होंने इस हित शिक्ता से लाभ उठाने के बदले इसे अहितकर समम्ता और बहां से चुपचाप उठकर चल दिये—विद्रेष की भावना को हृदय में लेकर ।

| स्पष्ट वादिता | <u> </u> |
|---------------|----------|
|               |          |

श्री इरिभर्तरीजी ने ऐसे पुरुषों के लिए बहुत अच्छा कहा है-

### त्रज्ञ: सुखमाराध्यः सुखतरमाराध्यते विशेषज्ञः । ज्ञान लवदुविंदग्धं ब्रह्मापि तं नरं न रंजयितुँ शक्रः ॥

अर्थात् अज्ञ पुरुषों को समभाना सुकर है और जो विशेषज्ञ है उसको समभाना तो और भी सुकर है। परन्तु जो ज्ञानलवटुर्विदग्ध है अर्थान इधर उधर के दो चार पुस्तक पढ़कर अपने समान दूसरे को नहीं मानता ऐसे कदावही व्यक्ति को तो ब्रह्मा भी समभा नहीं सकता सामान्य पुरुष की तो बात ही अलग है। तात्पर्य कि श्री आत्माराम जी का उक्त सत्य और हितकारी कथन श्री अमरसिंह को सद् विचार की ओर लेजाता परन्तु उसके बदल उन पर इसका उलटा असर हुआ जो कि उनकी प्रश्नति के अनुरूप ही था।



### अध्याय १७

# "कलह का सुन्दर परिणाम"

उक्त एकान्त वार्तालाप के कुछ दिन बाद पूछ्य श्री अमरसिंहजी तो पट्टी को बिहार कर गये और श्री आत्मारामजी ने श्री विश्वचन्द जी आदि को साथ लेकर अमृतसर से जालन्धर को बिहार किया। इधर खैरायतीमल-(आत्मारामजी का गुरू भाई) और गरेऐशीलाल (श्री आत्मारामजी का शिष्य) नाम के दो साधु कितने ही दिन पहले अमृतसर से होशियारपुर चले आये थे। वहां इन दोनों का आपस में किसी बात पर कलह हुआ जिससे गरेशीलाल तो मुँहवति का डोरा तोड़कर श्री आत्मारामजी को माल्म किसी बात पर कलह हुआ जिससे गरेशशीलाल तो मुँहवति का डोरा तोड़कर श्री आत्मारामजी को माल्म किसी बात पर कलह हुआ जिससे गरेशशीलाल तो मुँहवति का डोरा तोड़कर श्री आत्मारामजी को माल्म किये बिना ही होशियारपुर से चलकर गुजरांवाले में पहुंच गया और वहां पर विराजमान प्राचीन जैन परम्परागत तपगच्छ के संवेगी साथु मुनि श्री बुद्धिविजय जी (ब्रूटेरायजी २) के पास प्राचीन जैन धर्म की दीला लेली और खैरायतीमल मारवाड़ होता हुआ गुजरात में चला गया और श्री मणीविजय जी महाराज के पास दीला महण की। दीला होने के बाद उसका श्री खांतिविजय यह नाम रक्खा गया। इधर श्री ब्रूटेरायजी ने गरेशेशीलाल को जैन धर्म की दीला देकर उसका विवेकविजय यह नाम निर्धारित किया।

क्ष इन महात्मा का जन्म पंजाब देश के लुधियाना तहसील के बलोलपुर ग्राम के नजधीक दच्चिए दिशा की श्रीर सात झाठ कोस की टूरी पर झानेवाले डलुवां ग्राम के रईस टेकसिंह नाम के जमीदाग-जाट के घर उनकी कमों नाम की स्त्री की दच्चिए कुद्ति से विक्रम संवन् १⊏६३ में हुझा था ! इन्होंने माता की छाजा से बि॰ संव १वव्य में श्री मलूकचन्द जी के टोले के नागरमल नामा साधु के पास ह टक मत की दीचा छ्यंगीकार करी। परन्तु कुछ समय बार शास्त्रों के श्वभ्यास से तथा देश देशान्तरों में अमर्श करते हुए स्थान २ पर उपलव्य होने वाले पाचीन जिनमन्दिरों के श्रवलोकन से उन्हें यह द्वंदक मत अत्यन्त ग्रवीचीन प्रतीत होने लगा छौर उसका मारा झाचार विचार शास्त्रपियीत झथच मन:कल्पित सा जान पडा। इस लिए उक्त मत के साधु वेष का परित्याग करके गुजरात देश के प्रख्य'त नगर श्रहमदावाद में जाकर झनुमान वि॰ सं॰ १६११--१३ में गर्णा श्री मण्डिवज्यत्री महाराज के पास शुद्ध सनातन जैनधर्म की साधु दीचा स्वीकार की छर्थात् उक्त महात्मा को गुरु धारण किया। इस प्रकार श्री त्यात्मारामजी के गुरुभाई झौर शिष्य दोनों ही ढूँढक मत का त्याग करके प्राचीन

जैन परम्परा में दीचित होगये और क्रमशः खांतिविजय और विवेकविजय के नाम से विचरते रहे ।

अभी तक सर्वसाधारए इस बात से अपरिचित ही थे कि श्री आत्मारामजी की आस्था ढूँढ़क मत से उठ चुकी है। परन्तु श्री गऐशीलाल-विवेकविजय जी ने इस बात को आम जनता में फैज़ाना शुरु कर दिया। वे जहां जाते वहां पर इसी बात का प्रचार करते और कहते कि श्री आत्मारामजी को खब ढूँढ़क मत की श्रद्धा नहीं रही, वे तो सर्वेसर्वा शुद्ध सनातन जैन धर्म के अनुगामी हैं। प्रत्यत्त में तो उनका वेष और व्यवहार ढूँढक मत का ही है परन्तु अन्दर से तो आप मूर्तिपूजा के अनुरागी और मुँहपति बांधने के विरोधी हैं।

थद्यपि श्री गरोशीलाल—विवेकविजय जी का उक्त कथन थथार्थ ही था परन्तु ऋवोधजनता पर इसका प्रभाव उलटा हुन्ना न्नौर लाभ के बदले हानि ऋधिक हुई। इनके उक्त कथन को सुनकर उसके परमार्थ को समके विना बहुत से लोगों ने श्री ऋात्मारामजी के पास जाना छोड़ दिया ऋौर उनके सम्पर्क से प्राप्त होनेवाले सद्वोध से वे वंचित रह गये।



षैसे दूं दक पंथ से श्रास्था तो इनकी वि॰ सं॰ १८८३ से ही हट चुकी थी, इसलिए उक्त सम्वत् का उल्लेख विधिपूर्वक प्राचीन जैन परम्परा में दीव्हित होने की श्रपेद्ता से जानना ।

इनके अनेक शिष्य हुए जिन में पांच ग्राधिक प्रसिद्ध हैं:---(१) श्री मुक्ति विजय जी गणी ( श्री मूलचन्दजी ) (२) श्री वृद्धिविजयजी (श्री वृद्धिचन्दजी) (३) श्री नीतिविजयजी (४) श्री खांतिविजयजी श्रौर (५) श्री विजयानन्दसूरि (आत्मारामजी) जोकि इस जीवन गाथा के नायक हैं ! द्व दक मत का परित्याग करके आपने इन्हीं सहारमा के पास शुद्ध-सनातन जैनधर्म के साधु येव को आंगीकार किया था। इन महरमा के जीवन विषयक अधिक जानने की इच्छा रखने बाले इनकी बनाई हुई मुद्दपती चर्चा नाम की पुस्तक का अवलोकन करें।

### ऋध्याय १ द

# होशयारपुर व बिनौली का चतुमांस

**\_\_\_\_\_** 

जालन्धर से विहार करके आप होशयारपुर पधारे और १९२३ का चतुर्मास होशयारपुर में किया। इस चतुर्मास में मक्त नत्थुमल, बिल्लामल और मानमल आदि बहुत से पुरुषों ने आप से शुद्ध सनातन जैनधर्म की श्रद्धा को अंगीकार किया, तथा पहले से श्रद्धा रखने वाले लाला गुजरमल आदि कितने एक गृहस्थों के धार्मिक बिचारों को दृढ़ता प्राप्त हुई। सत्य है महापुरुष जहां जाते हैं यहां उपकार ही होता है।

चतुर्मास की समाप्ति के बाद आप ने दिल्ली की ओर विहार किया। दिल्ली में कुछ दिन ठहर कर वहां से यमुना नदी के पार विनौली विचरते हुए पधारे और १९२४ का चतुर्मास बिनौली माम में किया। इस माम में भी आप ने कई एक गृहस्थों को शुद्ध सनातन जैनधर्म में प्रविष्ट किया। और यही पर आपने ''नवतत्त्व'' मन्थ का निर्माण करना आरम्भ किया जो कि बडौत के चतुर्मास में सम्पूर्ण हुआ।



### अध्याय १६

# थी बन्दनठाठजी आदि साधुओं को पतिसेथ

-: ¥:--

विनौली के चतुर्मास की समाप्ति के बाद विद्दार करके प्रामानुयाम विचरते हुए आप ''डोगर" नाम के एक ग्राम में पधारे। यहां पर आपको रणजीतमल नाम का एक ओसवाल गृहस्थ मिला, यह मारवाड़ से पंजाब की तरफ जाने के लिये साधु श्री रामबख्श के साथ आया हुआ था। इससे पूर्व भी यह श्री आत्मारामजी से जयपुर और दिल्ली आदि के चतुर्मास में कई दफा मिल चुका था। तब श्री आत्मारामजी ने अपना पुराना परिचित सममकर उसे वीतराग देव के धर्म का वास्तविक स्वरूप सममाने का काफी यत्न किया परन्तु परिणाम कुछ न निकला। सत्य है चन्दन के वृत्त के साथ के अन्य वृत्त उसकी सुगन्धी से चन्दन बन जाते हैं परन्तु बांस कोरा बांस ही रहता है-उस पर चन्दन का कोई प्रभाध नहीं पड़ता। यहां भी ऐसी ही बात बनी।

परन्तु श्री आत्मारामजी के कथन से रणजीतमल के हृदय में ढूंढ़क मत के विषय में कुछ सन्देह तो अवश्य उत्पन्न हो गया, उसे दूर करने के लिये वह योगराजिये-योगराज के टोले के साधु श्री रूड़मलजी के शिष्य श्री चन्दनलाल साधु को साथ लेकर श्री आत्मारामजी के पास लाया और कहा कि आप इन से वार्तालाप करें।

श्री चन्दनलालजी ने श्री आत्मारामजी से साधु के उपकरएा और प्रतिक्रमए के विषय में वार्तालाप शुरू किया। तब आत्मारामजी ने शास्त्रों के पाठ निकालकर चन्दनलालजी को दिखजाये, देखते ही श्री चन्दन-लालजी ने श्री आत्मारामजी से कहा कि आप जो कुछ कड़ते हैं वह सर्वथा सत्य और उपादेय है। वह सुनकर रणजीतमल तो आवाक् सा रहगया। वह जिस महानुभाव को आत्मारामजी के पास उन्हें पराजित करने की भावना से लाया था उस पर ओस पड़गई। श्री चन्दनलालजी ने तो श्री आत्मारामजी की सत्य प्ररूपएग के आगे स्वयं घुटने टेक दिये। परन्तु इतने पर भी रएगजीतमल ने अपने दुराग्रह का परित्याग नहीं किया। ऐसे लोगों के लिये एक कवि की निम्म लिखित सृक्ति बहुत ही अच्छी जचती है— घूमा कोकिस वृन्द वीच सुख से आजन्म तूं काक रे ! छोड़ा किन्तु कटूकि को न फिर भी हा हन्त ! तूने अरे ! किंवा है लवलेश दोष इसमें तेरा नहीं दुर्मते ! या यस्य प्रकृतिः स्वभावजनिता केनापि न त्यज्यते !!

फिर भी कहने लगा कि मेरे साथ तो "लेने गई पूत और खो आई खसम" \* वाली ही बात बनी। मैं तो आत्मारामजी को समफाने के लिये इन्हें (चन्दनलालजी) को लाया था, परन्तु ये तो समफाने के बदले समफने वाले ही प्रमाखित हुए। आत्मारामजी को अपना बनाने के वदले स्वयं उनके बन गये। इधर श्री आत्मारामजी ने उसे-जीतमल को अयोग्य समफ्तकर उपेत्ता करदी।

श्री चन्दनलातजी ने अपने गुरु श्री रूड़मलजी के पास आकर श्री आत्मारामजी का सारा कथन कह सुनाया, तब उन्होंने भी श्री आत्मारामजी के शास्त्रसम्मत कथन का सहर्ष खागत किया और कहा कि श्री आत्मारामजी का कथन बिलकुल सत्य और उपादेय है। अतः हम भी उन्हीं का अनुसरण करेंगे। हम लोग इस विषय में शंकाशील तो बहुत समय से थे परन्तु आज उनके स्पष्टीकरण करने पर सब कुछ साफ हो गया। इस विषय में शंकाशील तो बहुत समय से थे परन्तु आज उनके स्पष्टीकरण करने पर सब कुछ साफ हो गया। अब मन में कोई सन्देह बाकी नहीं रहा। फलस्वरूप रूड़मलजी आदि साधु भी श्री आत्मारामजी के अनुगामी बने और उससे उनके-आत्मारामजी के निर्धारित कार्यक्रम को और भी श्रीत्साहन मिला। इसी प्रकार अन्य चेत्रों में विचरते और जनता को सत्य मार्ग पर लाते हुए १६२४ का चतुर्मास आपने बड़ौत में किया। यहां आपने बिनौली में आरम्भ किये गये नवतत्त्व प्रन्थ को सम्पूर्ण किया। |

\* किसी प्राम में एक महारमा पधारे, वे बड़े सिद्ध पुरुष थे, लोग उनके दर्शन करने जाते और बड़ी प्रशंसा करते । एक दिन पुत्र प्राप्ति की लालसा से एक स्त्री अपने पति को साथ लेकर महारमा के पास आई और नमस्कार करके बड़ी नम्रता से नोली-कि महाराज ! आप सिद्ध पुरुष हैं, मेरे कोई पुत्र नहों, आप कुपा करके मुफ्ते पुत्र प्राप्ति का आशीर्वाद दें मैं इसी उद्देश से इन्हें--(पति को) साथ लेकर आपके चरणों में उपस्थित हुई हूँ ?

महारमा बड़े पहुँचे हुए स धु थे, उन्होंने अपने ज्ञान वल से सब कुछ जान लिया, पास में बैठे हुए उसके बति को उन्होंने उपदेश देना त्रारम्भ किया, उपदेश का उसके ऊपर इतना प्रभाव हुआ कि वह उसी समय सब कुछ छोडकर उनका शिष्य बन गया ! तब उसने अपनी स्त्री को कहा कि अब तुम्हारा मेरे साथ कोई सम्बन्ध नहीं रहा, तुम अपने घर को जाओ और भगवत् चिन्तन करो ! वह विचारी रोती हुई घर को वापिस आगई । उसे पुत्र तो क्या मिलना था पति

भी उसके द्दाय से गया। इस कहानी को लच्य में रखकर ही यह कहावत बनी है-''लेने गई पूत झौर खो आई खलम" † इस ग्रन्थ में जीवाजीवादि तत्वों के रवरूप का बड़ी ही सुन्दरता से स्पष्टीकरण किया गया है। हिन्दी भाषा भाषी सज्जनों को जैन तत्वों के ज्ञान के लिये यह बड़ा ही उपयोगी है ! इसके झतिरिक्त ग्रन्थ निर्माता की शास्त्रीय योग्यता का भी इससे स्पष्ट ज्ञान हो जाता है।

### ऋध्याय २०

# विरोषि-दल का सामना

"पूज्य अमरसिंहजी का मेजरनामा"

### XNPX

इधर पंजाब में श्री आत्मारामजी के अनुयायियों की संख्या बढ़ती हुई देख पूच्य श्री अमरसिंहजी की चिन्ता बढ़ने लगी उन्होंने अपने पत्त के कुछ साधुओं की सम्मति से एक लेख (मेजर नामा) तैयार कराया जिसका भावार्थ और शब्द रचना इस प्रकार की थी---

"जो कोई साधु जिनप्रतिमा को मानने श्रौर पूजने का उपदेश दे, तथा सदोरक मुखवस्त्रिका-डोरे सदित मुख पर बन्धी हुई मुंइपत्ती का विरोध करे या उसे शास्त्रविरुद्ध कहे एवं बावीस प्रकार के कहे जाने वाले श्रभद्त्य ( नहीं खाने योग्य ) पदार्थों के नहीं खाने का नियम करावे उसको श्रपने समुदाय से बाहर कर देना चाहिये।। इत्यादि।।

इस लेख पर अपने पत्त के साधुओं के हस्तात्तर कराये और उनके अतिरिक्त श्री आत्मारामजी के गुरु श्री जीवनमलजी के हस्तात्तर भी किसी प्रकार से-( छल रूपसे ) करा लिये गये तथा श्री जीवनमल और पत्रालाल आदि चार साधुओं को श्री आत्मारामजी के पास उक्त लेख पर उनके हस्तात्तर कराने के लिये भेजा।

इसके अलावा दिल्ली आदि कई एक शहरों में पत्र भी लिखवाकर भेजे, उनमें लिखा था कि-"आत्माराम की अद्धा बिगड़ गई हैं! वे जिनप्रतिमा को बन्दना नमस्कार करने तथा पूजने का उपदेश देते हैं, डोरा सहित मुंहपत्ती बान्धने का भी निषेध करते हैं, एवं बावीस अभत्त्य पदार्थों के सेवन का निषेध भी करते हैं इसलिये हमने उनको संघबाहर करके पंजाव देश से निकाल दिया है। तुम लोगों ने उनको अपने यहां न तो स्थान देना और न उनकी संगत में आता। इसी आशय के अनेक पत्र पंजाब के हर एक भवेथुग निर्माता

नगर तथा प्राप्त में भिजवा दिये। जो लोग विचारशील थे और श्री आत्मारामजी की ज्ञानसम्पत्ति से परिचित थे एवं समफते थे कि वे जो कुछ कह रहे हैं वह सब शास्त्रसम्मत है वे तो इन पत्रों को देखकर पत्र भेजने और लाने वालों की हंसी उड़ाते थे और कहते थे श्री आत्मारामजी के सामने आने की तो किसी में शक्ति नहीं केवल दूर से ही फांफां मार रहे हैं, यदि आत्मारामजी का कथन असत्य है तो क्यों नहीं उनको सभा में शास्त्रार्थ करने के लिये ललकारते, तथा सत्यासत्य का निर्णय करते ? वास्तव में बात तो यह है कि जिन वातों का श्री आत्मारामजी प्रचार करते हैं वे सत्य और शास्त्रीय हैं उनका विरोध सामने तो कर नहीं सकते किन्तु अवोध जनता को उनके विरुद्ध भड़काकर अपनी भूठी प्रतिष्ठा की रत्ता करनी चाहते हैं। और जो, बेसमफ लोग थे वे पत्र लाने वालों की हां मे हां मिलाने को तैयार होगये।

इधर पूज्य श्री अमरसिंहजी के भेजे हुए श्री जीवनमल और पन्नालाल आदि साधु लेख-(मेजरनामा) को लेकर श्री आत्मारामजी के पास कान्धला में पहुंचे । उस समय श्री आत्मारामजी बड़ौत से विहार करके ''कान्धला'' याम में पधारे हुए थे । श्री जीवनमल तो चुप रहे और पन्नालाल ने वह लेखवाला पत्र श्री आत्मारामजी के पास जाकर उन्हें दे दिया और कहा कि इस लेखपत्र पर आप भी हस्ताचर कर देवें जैसे कि अन्य साधुओं ने किये हैं। यदि नहीं करोगे तो समुदाय से वाहर होना पड़ेगा ! ऐसा पूज्य जी साहिब का फर्मान है।

श्री आत्मारामजी - सइज उत्तेजना से-मेरे गुरुजी तो मुकसे कुछ बोले नहीं तो फिर तू मुकसे इस्ताचर कराने और नहीं करने पर समुदाय से खलग होने की घमकी देने वाला कौन ? जाओ अपना काम करो ! तुमारे इस इठी दुराश्रही और शास्त्र-ज्ञानशून्य मूर्ख टोले में सत्य-गवेषक विचारशील व्यक्ति को स्थान ही कहां है ? और वह रहकर करेगा भी क्या ? तुम लोगों ने मेरे लिये जो षड्यंत्र रचा है उससे मैं अपरिचित नहीं हूँ, मुक्ते आप लोगों की इन घमकियों की अगुमात्र भी पर्वाह नहीं । सत्य का पुजारी भूठी घमकियों से कभी भयभीत नहीं हो सकता ! मुक्ते शास्त्र सम्पत सच्ची बात कहने और आचरएए करने में किसी का भी डर नहीं । डर उन लोगों को होगा जो भगवान महावीर के नाम से भूठी दुकानदारी चला रहे हैं ! इसलिये जाओ अपने पूज्यजी साहव से कहदो कि मैं आपकी ऐसी भूठी धमकियों के सामने कभी भुकने को तैयार नहीं हूँ अगर सत्यासत्य का निर्णय करना है तो मैदान में आकर करो ! अन्यधा आपका यह मेजर नामा मेरी दृष्टि में रही की टोकरी में कैंके जाने वाले कागज के पुर्जे से अधिक महत्व नहीं रखता । आपके कथन पर [ जो सरासर शास्त्र विरुद्ध है ] विश्वास करने वाले आपके अन्यविश्वासी मक्तजन या उनकी देखा देखी चलने वाले दूसरे अवोधजन यदि मुक्ते स्थान नहीं देंगे तो मेरे लिये और बहुत से स्थान है ! आहार पानी के लिये इनके घरों के सिवा वाकी सारे संसार के घर मौजूद है, आपकी शास्त्रविरुद्ध आहा को शिरोधार्य करके यदि लोग मेरे पास नहीं आवेंगे, सुके बन्दना नमकार नहीं करेंगे तो मेरा क्या बिगड़ेगा ? मेरी आत्मा पर तो इन बातों का अगुमात्र भी प्रभाव नहीं पड़ता । मैंने भूठी प्रतियद्य आहा को शिरोधार्य करके यदि लोग मेरे पास नहीं आवेंगे, सुके बन्दना नमकार नहीं करेंगे तो मेरा क्या बिगड़ेगा ? मेरी आत्मा पर तो इन बातों का अगुमात्र भी प्रभाव नहीं पड़ता । मैंने भूठी प्रतिष्ठा और

### विरोधि दल का सामना

वाह को लिये घरवार का परित्याग नहीं किया। मैं तो सत्य का जिज्ञासु हूँ, सत्यका अनुसरए और सत्य की प्ररूपणा करना मेरे साधु जीवन का कर्तव्य है इसलिये मैं तो उसी आचार विचार को स्वीकार करूं गा जो कि श्रमण भगवान महावीर भाषित उध्यच शास्त्र विद्वित है ! पहले मैं यही समफता रहा कि मैं जिस पंथ में दीज्ञित हुआ हूँ वह श्रमएा भगवान महावीर स्वामी के वतलाये हुए धर्म मार्ग का अनुगामी है और उसी का साज्ञान् वीरपरम्परा से सम्वन्ध है परन्तु जब मैंने व्याकरएएादि शास्त्रों के अध्ययन के बाद आगमों का उनके भाष्य और टीकादि के अनुसार एक विशिष्ट विद्वान साधु से अभ्यास किया तब मुझे माल्स हुआ कि इस पंथ का सारा ही आचार विचार वीर प्ररूपित धर्म के विरुद्ध है। एवं इस पंथ के मूल पुरुष लौंका और लवजी हैं न कि भगवान् महावीर। वीर परम्परा में तो इसको कहीं भी स्थान नहीं। ऐसी परिस्थिति में मेरे जैसा सत्यका गवेषक केवल प्रतिष्ठा और आहार पानी के लिये सत्य को त्यागकर इस पंथ में फंसा रहे यह कभी नहीं हो सकता! सरय के सामने किसी प्रकार के भी सांसारिक प्रलोभनों का कोई मूल्य नहीं, इसलिये सत्य के पच्चपाती की दृष्टि में ये सब के सब नगरय हैं। यदि तुम लोगों को परभव का कुछ भी भय है तो पच्चपात और दुराग्रह को त्यागकर सत्य के पच्चपाती बनने का यत्न करो ! मेरा यह सारा वक्तव्य पूज्यजी साहब को सुना देना और कहना कि इस मेजरनामे को अपने पाठ के पुढे में संभाल रक्तों ! सत्य के जिज्ञासु के सामने यह रही के पुर्जे से अधिक कुछ भी मूल्य नही रखता।

महाराज श्री आत्मारामजी के इस तथ्यपूर्ण ओजस्वी भाषण को सुनकर पत्राखालजी तो एकदम ठंडे पड़नये और कांपते हुए स्वर से ''श्रच्छा महाराज जैसी आपकी इच्छा" कहकर वहां से उठकर अपने आसन पर जा बैठे

### (ख) गुरु शिष्य वार्तालाप

अब श्री आत्मारामजी ने अपने गुरु श्री जीवनमलजी को सम्बोधित करते हुए कहा-गुरु महाराज ! आपने इस कागज पर हस्ताचर क्यों किये ? क्या आप यह नहीं जानते थे कि यह षड्यंत्र केवल मेरे को नीचा दिखाने के लिये रचा जा रहा है ? मालूम होता है आप भी उसी बेडीपर सवार हो रहे हैं जिसका कर्णधार नितान्त श्रबोध है और बेड़ी स्वयं अत्यन्त जीर्णशीर्था है जिससे उसका मसधार में डूवना सुनिश्चित सा है । क्या आपने भी मेरी सत्यनिष्ठा ज्ञान सम्पति और विनय शीलता आदि को इन्हीं लोगों की दृष्टि में बैठकर देखने का यत्न किया है ? नहीं ! आपके यह अनुरूप नहीं है ।

श्री जीवनमलजी—नहीं बेटा ! ऐसा नहीं ! मुभे तो तुम्हारे जैसे प्रतिभाशाली सद्गुएा सम्पन्न योग्य शिष्य का उपलब्ध होना ही अत्यन्त गौरव और सद्भाग्य की बात है ! मेरे से जो हस्तात्तर कराये गये हैं वे जबरदस्ती और छलपूर्वक कराये गये हैं ! एवं उस समय मैं कुछ भयभीत सा भी था।

श्री त्रात्मारामजी-भय किस बात का गुरुदेव !

श्री जीवनमलजी—इसी बात का कि पंजाब में पूज्यजी साहब का बहुत जोर है-सब लोग उनके पीछे हैं और तुम अकेले हो ।

श्री आत्मारामजी—मैं आकेला नहीं हूँ गुरुदेव ! मेरे पीछे सत्य का बल है । ये लोग लाख बिरोध करें तो भी सफल नहीं हो सकेंगे ! वोह दिन बहुत समीप है जब कि इसी सत्य के बल पर पंजाब में शुद्ध सनातन जैन धर्म का फिर से ढंका बजेगा, स्थान स्थान में वीतराग देव के गगनचुम्बी शिखरवन्ध मन्दिर होंगे और सहस्रों नरनारी वीतराग देव की पूजा सेवा से आपने सम्यक्तव को निर्मल करने का सौभाग्य आम करेंगे । आप इसके लिये किसी प्रकार की चिन्ता न करें मैं स्वयं इनसे निपट लूंगा, सत्य के पुजारी के सामने भय को कभी कोई स्थान नहीं मिलता ।

### (ग) पूज्यजी के भक्तों का मनोरथ

इतना कहने के बाद गुरुजी को वन्दना की और उत्तर में गुरुजी ने कहा-अच्छा बेटा ! तुमको अपने इस कार्य में सफलता प्राप्त हो यही हमारा हार्दिक आशीर्वाद है । तदनन्तर गुरुजी के साथ ही श्री आत्मारामजी ने देहली की ओर बिहार किया और थोड़े दिनों में देहली पहुँच गये ! जैसा कि प्रथम बतलाया गया है पूज्य अमरसिंहजी ने पंजाव और उसके बाहर अपने भक्तों को पत्र लिखवा दिये कि आत्मारामजी की श्रद्धा विगड़ गई है वे मूर्तिपूजा का उपदेश करते हैं और मुंहपत्ती बान्धे रखने का निषेध करते हैं इसलिये इमारी आम्नाय में रहने वाले किसी भी श्रावक को उनके परिचय में नहीं आत्ता चाहिये तथा उनके ठहरने के लिये स्थान आदि का प्रबन्ध और आहार पानी आदि की विनती भी नहीं करनी चाहिये, इत्यादि ।

इन पत्रों के पहुंचने पर पूज्य अमरसिंइजी के अन्धश्रद्धाजु और शास्त्रीयबोध से शून्य लोगों ने अपने मनमें यह सोच रक्खा था कि जिस वक्त आत्मारामजी देहली में आवेंगे उस वक हम उनके साथ चर्चा करेंगे तथा चर्चा में उनको चुप कराकर यहां से निकाल देंगे। वास्तव में उनका यह मनोरथ वैसा ही था जैसा कि रात्रि के समय में बहुत से कौशिक-( उल्लू ) मिलकर यह फैसला करें कि, सूर्य डगेगा तो हम सव उसे मार भगावेंगे!

महाराज श्री श्रात्मारामजी जिस समय देहली में श्राये तो कतिपय विवेकशील गृहस्थों ने उनका समुचित स्वागत किया श्रीर व्याख्यान बाँचने की सविनय प्रार्थना की। श्रापने उस समय सटीक उत्तराध्ययन का २= वाँ श्रध्ययन वाचना श्रारम्भ किया। प्रथम तो इस श्रध्ययन का विषय ही इतना मनोरंजक है कि सुनने वाले का जी नही भरता श्रीर फिर श्राप जैसे प्रतिभाशाली विद्वान् मुनिराज बाँचने वाले हो तव तो कहना ही क्या ? प्रथम दिन के ही व्याख्यान में श्रोताओं को इतना ज्यानन्द ज्याया कि सब गद्गद् हो उठे त्रौर व्याख्यान की समाग्नि पर एक दूसरे को सम्बोधित करते हुए कहने लगे---

- एक-कहो भाई ! आज तक तुमने इस प्रकार का सरस और सारगर्भित व्याख्यान किसी और साधु से भी सुना है ?
- दूसरा—नहीं भाई साहव ! हमारे जीवन में तो ऐसा उत्तम प्रवचन सुनने का यह पहला ही श्रवसर है !
- तीसरा-वीच में ही टोकता हुआ बोला-भाई साहब ! क्या पूछते हो व्याख्यान की, यह तो अमृत की वर्षा थी ! ऐसे ज्ञानवान महापुरुष के तो दर्शन ही बड़े भाग्य से होते हैं।

इस प्रकार महाराज श्री खात्मारामजी के प्रवचन और उनके व्यक्तित्व की प्रशंसा करते हुए सब लोग अपने २ घरों में चले गये।

दूसरे दिन के व्याख्यान में जनता की संख्या पहले दिन से बहुत अधिक थी। पाट पर विराजते ही श्रोताओं ने बड़ी अद्धा से आपको वन्दन किया और व्याख्यान सुनने के लिये शान्तमन से यथा स्थान बैठ गये। आज की व्याख्यान सभा में जैनों के अतिरिक्त अन्य मतावलम्बियों की संख्या भी काफी थी।

त्याज का व्याख्यान कल से भी अधिक आकर्षक सारयाही और तलस्पर्शी था। श्रोतालोग मंत्र-मुग्ध हुए बैठे सुन रहे थे ! व्याख्यान के अन्त में आपने फर्माया कि भाइयो ! संसार में रुलते हुए इस जीवात्मा को सद्गति में लेजाने वाला एक मात्र धर्म है, धर्म के अनुसरण करने से ही इस जीव का उद्धार हो सकता है,-इसलिये धर्म का आचरण करना नितान्त आवश्यक है। आज के प्रवचन में मैंने सर्वज्ञ सर्वदर्शी वीतराग परमात्मा के वतलाये हुए धर्म का ही आपको स्वरूप वतलाया है, इस विषय में यदि किसी महानुभाव को किसी प्रकार की शंका हो तो वह अभी उसका निर्णय कर लेवे, और यदि किसी को विशेष जानने की जिज्ञासा हो तो यह स्थान पर-जहां कि मैं ठहरा हुआ हूँ-आकर भी पृछ सकता है साधु का द्वार सबके लिये सदा खुला है ! किसी को किसी प्रकार का संकोच नही होना चाहिये ।

आपके इस कथन को सुनकर किसी में भी उठकर कुछ पृछने का साहस नहीं हुझा। जो लोग पूज्य झमरसिंहजी के पत्र से प्रभावित होकर आपसे चर्चा करने के मनसूवे बान्ध रहे थे वे भी एकदम ठंडे पड़गये। प्रत्युत उन में से कितने एक तो आपके पक्के अद्धालु बन गये। किसी कवि ने सत्य ही कहा है-

| नवयुग | निर्माता |
|-------|----------|
|-------|----------|

तावद् गर्जति खद्योत-स्तावद् गर्जति चन्द्रमाः । उदिते तु सहस्रांशौ न खद्यो न चन्द्रमाः ॥ १ ॥

अर्थात् खयोत-जुगनु-टटाणा तबतक ही अपनी रोशनी पर इठलाता है और चन्द्रमा भी तबतक ही अपने प्रकाश पर गर्व करता है जबतक कि ज्वालामाली सूर्य का उदय नहीं होता जब वह उदय हो जाता है तो खयोत और चन्द्रमा दोनों का ही पता नहीं चलता।

इस प्रकार देहली में कुछ दिन ठहर कर वहां से आप ने बडौत को विहार किया, बडौत आने पर आपको पूज्य अमरसिंद्दजी के पत्र की चर्चा सुनाई दी-जिस में लिखा था कि ''आत्मारामजी की श्रद्धा अपने ढूंढंक मत पर से उठगई हैं इसी कारण पूज्यजी साहब अमरसिंहजी ने इनको पंजाब देश से निकाल दिया है, आप लोग भी आब इनका आदर सत्कार न करें" इत्यादि।

पत्रगत समाचार को सुनकर आप हंस पड़े; और मन ही मन कहने लगे कि ये लोग साधु होकर भी कितना भूठ बोलते हैं और अपनी गद्दी को कायम रखने के लिये किस प्रकार के षड्यंत्र रचते हैं धिक्कार है ऐसी मनोवृत्ति पर ! पत्रगत शब्दों का ध्यान करते हुए-''इनको पूज्यजी साहव अमरसिंह ने पंजाव से निकाल दिया है'' कितना भूठ ! कितनी लोकवंचना ! अच्छा, अव पंजाब की ओर ही प्रस्थान करना होगा वहां चलकर देख़ंगा कि पूज्य साहब कितने पानी में हैं । सत्य का पुजारी अवेला ही सब पर भारी होता है ।

इस प्रकार मनोगत विचार करने के अनन्तर पास में बैठे हुए कतिपय ग्रहस्थों को सम्बोधित करते हुए आप बोले-भाइयो ! यह वात बिलकुल सरय है कि मैं अमण भगवान महावीर के धर्म का पुजारी हूँ न कि लौंका और लवजी के पंथ का । कोई समय था जव कि मैं इस पंथ को ही वीरप्रभु के धर्म का प्रतिनिधि समफता था और उसी का उपदेश तथा आचरण करना था, परन्तु जव मैंने व्याकरणादि शास्त्रों का अध्ययन करने के बाद जैनागमों का उनके निर्युक्ति-भाष्य और टीका आदि पूर्याचार्यों के लिखे हुए प्रन्थों के आधार पर अवलोकन किया तो सुफे इस पंथ का एक भी आचार विचार आगमसम्मत देखने में नहीं आया । केवल बत्तीस मूलसूत्रों की रट लगाकर उनका मनमाना अर्थ करके भोले जीवों को उन्मार्ग की और लेजाने वाले इन निरदार भट्टाचार्यों पर मुफे अव दया आती है । आप लोग मात्र अन्ध्यश्रदाल न वनकर विचारशील बतने का यल करो । कुछ लिखो पड़ो और तटस्थ मनोवृत्ति से सत्यासत्य का विचार करो । मैं ने तो वीतराग देव के धर्म को समफने और उसे अपनाने के लिए सिर मुंडाया है किसी पंथ विशेष के लिये नहीं । पूथ्यजी साहब कहते हैं कि हमने ग्रात्माराम को पंजाब देश से निकाल दिया है, उनके इस कथन का कितना मूल्य हे यह समफने और समभाने के लिये जब मैं इधर का अमण छोड़कर सीधा पंजाब की ओर ही विहार कर रहा हूँ ।

| विरोधी | ਣਾਜ  | тı   | ਸ਼ਾਸਤਾ  |
|--------|------|------|---------|
| MARINE | A 64 | 7141 | 7114141 |

आपके इस कथन को सुनकर वहां आपके पास बैठे हुए गृहस्थों में से एक समसधार व्यक्ति ने हाथ जोड़कर कहा-कि महाराज ! हम लोग तो बिलकुल अवोध हैं आप ज्ञानी पुरुष हैं आप जो कुछ फरमा रहे हैं वह ठीक ही होगा, और पूज्यजी साहब जो कुछ कह रहे हैं वह भी अपने विचार से ठीक ही कहते होंगे यह तो साधुओं का आपस का भगड़ा है इस में हम लोगों को किसी तरह का दखल नहीं देना चाहिये, हमारे तो आप भी पूज्य हैं और पूज्यजी साहब भी । गृहस्थ के लिये तो चारित्रशील सभी साधु बन्दनीय हैं । मेरी तुच्छ बुद्धि को तो यहां उचित लगता है ।



23E

### अध्याय २१

## "सत्य की प्रत्यक्ष घोषणा"

#### ಿಂ

वडौत से विहार करके सर्वप्रथम आप अम्बाला शहर में पधारे। आज तक तो आप गुप्नरूप से ही जैनधर्म के वास्तविक स्वरूप का उपदेश करते रहे, परन्तु पूज्य श्री अमरसिंहजी के द्वारा किये गये आपके विरुद्ध प्रत्यत्त प्रचार ने आपको भी प्रत्यत्त रूप से निर्भय होकर सत्य की प्ररूपणा करने के लिये बाधित किया। इसमें सन्देह नहीं कि उस समय पूज्य अमरसिंहजी का पंजाब में बड़ा भारी जोर था, उनका शिष्य वर्ग भी काफी था और उनके मुकाबले में आप अकेले थे परन्तु आपके और आपके सहायक श्री विश्वस्त्यन्व और हाकमराय आदि साधुओं के गुप्त प्रचार ने पंजाब के हर एक शहर और प्राम में अपना स्थान बना लिया था कोई भी ऐसा शहर या कस्वा नहीं था जहां कि दो चार संभावित गृहस्थ आपके अनुयायी न हों।

अम्वाले पहुँचने पर श्री आत्मारामजी ने अपने गुप्त रूप से किये जानेवाले शास्त्रीय विचारों को प्रत्यत्त रूप देना श्रारम्भ किया। आप प्रतिदिन के प्रवचन में जिन विषयों की चर्चा करते, जिन सिद्धान्तों का मार्मिक अपदेश देते, उनका संसिध वर्गीकरण इस प्रकार है—

- (१) अपने इस ढूंढक पंथ का प्राचीन वीर परम्परा में कोई स्थान नहीं। इसके मूलपुरुष महावीर न होकर लोंका श्रोर लव जी हैं। लोंकाशाह विक्रम की १६ वीं सदी में हुआ और लवजी १⊂ वीं शताब्दी में। इसलिये १६ वीं शताब्दी से पूर्व इस पंथ का ऋस्तित्व नहीं था। इस पर भी विना प्रमार्ग के इस पंथ को वीरपरम्परा का प्रतिनिधि कहना व मानना ऋपने आपको धोखा देना है।
- (२) इसी प्रकार मुंहपत्ती का बान्धना भी शास्त्र विरुद्ध है। जैन परम्परा में मुंह वान्धे रखने की प्रथा लवजी से चली है इससे पहले शाचीन वीर परम्परा में तो क्या लौंकागच्छा में भी इस प्रथा का ग्रास्तित्व नहीं था। यह तो केवल अठारवी शताब्दी में जन्मे लवजी के मस्तिष्क की उपज है। जैनागमों से इसका कोई सम्बन्ध नहीं।

- (३) जिनप्रतिमा की उपासना गृहस्थ का शास्त्रविहित अत्यन्त प्राचीन त्राचार है। जिनप्रतिमा की द्रव्य और भाव से उपासना करने का विधान साधु और गृहस्थ दोनों के लिये शास्त्रविहित है। साधु के लिये केवल भावरूप से और गृहस्थ के लिये द्रव्य और भाव दोनों रूप से पूजा करना शास्त्र सम्मत है।
- (8) अपने इस द्वं टक पंथ का साधु वेष शास्त्र सम्मत वेष नहीं किन्तु स्वकल्पित है,-और वास्तव में विचार किया जावे तो यह पंथ लौंका और लवजी की मनःकल्पित विचारधारा का ही प्रतीक है ! यदि किसी को इस सम्बन्ध में कोई शंका हो तो उसके समाधानार्थ हम हर समय उपस्थित हैं जिस तरह से भी कोई चाहे निर्णय कर सकता है। ''सत्ये नास्ति भयं क्वचिन"।

जैसा कि ऊपर बतलाया गया है सर्व प्रथम श्री ऋात्मारामजी ने प्रत्यत्तरूप से ऋपने इन प्रामाणिक विचारों का श्रीगऐश झंवाला में किया और जहां कहीं भी झाप गये वहां इन्हीं विचारों की घोषणा की, और शास्त्रीय प्रमार्गों से उनका समर्थन किया।

इसके अतिरिक सत्य के आधार पर अपने विशिष्ट शास्त्रीय ज्ञान और प्रतिभाष्राचुर्य का परिचय देते हुए आपने विरोधी दल के साधु समुदाय-पूज्य अमरसिंह और उनके शिष्य समुदाय को अनेक बार शास्त्रार्थ के लिये ललकारा और स्पष्ट शब्दों में कहा कि इस प्रकार गुप्त रूप से अवोध जनता को मेरे विरुद्ध उकसाना साधुता के अनुरूप नहीं है, यदि आप लोगों में सच्चाई है तो मैदान में आओ और सत्यासत्य का निर्णय करो ! यदि मेरा पत्त कूठा निकले तो मैं सबके सामने जमा मांगकर फिर से इस पंथ को अपनाने लगू गा और यदि आपका पत्त असत्य ठहरा तो इस पंथ का परित्याग करके प्राचीन वीर परम्परा का आपको अनुसरण करना होगा । परन्तु किसी में भी सामने आने का साहस नहीं हुआ ।

अम्बाले में आपका जो प्रवचन हुआ उसने तो जनता पर जादू का सा असर किया। आपके प्रवचन से प्रभावित होकर वहां के मुख्य नागरिक ला॰ जमनादाम, ला॰ सरस्वतीमल, ला॰ नानकचन्द, ला॰ गोंदामल ला॰ गंगाराम और लालचन्द आदि बहुत से लोगों ने उसी समय दूंढक पंथ का परित्याग करके शुद्ध सनातन जैन धर्म में दीच्चित होने की प्रतिज्ञा की। इन लोगों के इस आचरण का प्रभाव पंजाब के अन्य शहरों पर भी पड़ा। और जहां भी जाकर आपने उपदेश दिया वहां पर ही अनेक व्यक्ति आपके अनुगामी बने अर्थात उन लोगों ने दूंढक पंथ को त्यागकर वीरभाषित सच्चे जैनधर्म को अपनाया।

कुछ दिनों के बाद अम्बाला से विहार करके पटियाला और नाभा आदि नगरों में होते हुए आप मालेरकोटला पधारे । यहां पर भी आपने वीरप्रभु के सच्चे मार्ग का उपदेश दिया और द्वंढक मत के बार्स्तविक स्वरूप का दिग्दर्शन कराया । यह तो कहने की आवश्यकता ही नहीं, कि उस समय आपकी विद्वत्ता,

| <b>१</b> 8२ | नवयुग निर्माता |  |
|-------------|----------------|--|
|             |                |  |

प्रतिभा ऋौर सत्यनिष्ठा की होड़ करने वाला ढू ढंक पंथ में एक भी साधु नहीं था । इसलिये सबके सब पीछे से ऋपने आवकों को उलटी सीधी समभाकर ऋपने बाड़े में वान्धे रखने का चत्न करते परन्तु सामने मैदान में ष्ठाकर उत्तर प्रत्युत्तर करने का किसी में साहस नहीं था।

मालेरकोटले में भी आपके सदुपदेश से अनेक सद्गृहस्थों ने जैनधर्म को अंगीकार करते हुए आपके विचारों का स्वागत किया और आपसे चातुर्मास के लिये सविनय प्रार्थना करी परन्तु चौमासे में अभी इख देरी थी इसलिये मालेरकोटला से आपने लुधियाने को विद्यार किया। लुधियाने पधारने पर वहां की जनता ने आपका हार्दिक स्वागत किया और आपने सी अपनी सत्यगर्भित धर्मदेशना से वहां की जनता को कृतार्थ किया। बहुत से लोगों ने आपके पास शुद्ध सनातन जैनधर्म का श्रद्धान आंगीकार किया जिन में लाला पीसुमल, सेढमल, बधावामल, गोपीमल, निद्दालचन्द और प्रभुदयाल नाजर आदि के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं। लुधियाने में आप लगभग एक महीना रहे, इस आरसे में आपके प्रतिदिन के प्रवचन में सैकड़ों जैनेतर भी उपस्थित होते और आपके उपदेशामृत के पान से अपने सद्भाग्य की सराहना करते। लुधियाने से विद्दार कर चातुर्मास के लिये आप मालेरकोटला पधारे। इस चातुर्मास में आपकी प्रतिदिन होने वाली धर्मप्राण सिंहगर्जना ने पंजाब के सारे ढूंढक समाज में तहलका मचा दिया। पूच्य अमरसिंहजी के अभेय किले की दीवारें हिलने लगा। इधर पंजाब में रहे हुए आपके साथी श्री विश्वचन्द, चम्पालाल और हुक्मचंदजी आदि ने भी अपने गुप्तप्रचार को बरावर शुरू रक्खा। वे भी जहां कहीं जाते वहां श्री आत्मारामजी के विचारों का नीतिपूर्वक बड़ी निडरता से प्रचार करते।

श्री विश्नचन्दजी आदि साधुओं को मालेरकोटला के गत चतुर्मास में आपने अच्छी तरह से पढ़ा लिखा कर इस योग्य बना दिया था कि वे हर एक विषय में उपस्थित की जाने वाली शंकाओं का वड़ी खूवी से पूरा सन्तोषजनक उत्तर देने की शक्ति रखते थे। और स्वयं जो शंका उपस्थित करते उसका समाधान किसी से भी बन नहीं पड़ता था। इस प्रकार सत्य के पुजारी श्री आत्मारामजी को उत्तरोत्तर सफज़ता मिलते देख उन्हें पंजाब से निकालने की डिमडिमा बजाने वाले पूज्य श्री आमरसिंहजी को स्वयं अपनी गद्दी को संभाल रखना भी कठिन हो गया। चारों ओर आत्मारामजी के सद्विचारों की चर्चा होने लगी। बहुत से विचारशील गृहस्थ पूज्यजी साहब और उनके शिष्यों के पास जाते और प्रश्न पूछते तो उनसे उत्तर तो बन नहीं पड़ता था किन्तु यहि कहकर अपना पीछा छुड़ाते कि तुम लोगों की श्रद्धा श्रष्ट हो गई है, और तुम आत्माराम के बहकावे में आकर ऐसी बातें करने हो। इस समाधान से पूछने वालों की श्रद्धा को और भी टढ़ता मिलती और वे इतना कहकर बहां से विदा होते कि महाराज ! यह कोई उत्तर नहीं, और नाही इससे इमारा संतोष हो सकता है। बल्कि आपके इस व्यवहार से तो हमारी रही सही आत्था भी जाती रही।

विक्रम सम्बन् १९२६ में होने वाला आपका मालेरकोटले का चतुर्मास आपकी पुण्य रत्नोक जीवन गाथा में विशेर उल्लेखनीय स्थान रखता है यहां पर आपको आशातीत सफलता प्राप्त हुई । आपकी सिंहगर्जना

|         |                   | **** |
|---------|-------------------|------|
| सत्य की | ो प्रत्यत्त घोषसा | १४३  |
|         |                   |      |

ने पंजाब के हर एक चेत्र में अपने लिये स्थान बनालिया। पंजाब का ऐसा शायद ही कोई चेत्र बचा हो जहां आपके दस बीस अद्धालु न बनगये हों। इसलिये पंजाब का हर एक चेत्र आपके स्वागत का इच्छुक था। और उस समय की वड़ी उल्कंडा से प्रतीचा करता था जब कि आपकी चरण धूली को अपने मस्तक का शृङ्गार बनाने का अवसर प्राप्त करे। इसे कहते हैं सत्य की विजय।

मालेर कोटला के चतुर्मास में अनेक भव्यजीवों को सन्मार्ग में लाने के बाद आप ने तो विनौली की ओर प्रस्थान किया और श्री विश्नचन्दजी आदि साधुओं को पंजाब में ही रहने का आदेश दिया। ताकि विरोधी दल को खाली मैदान देखकर अपना प्रभाव जमाने का अवसर न मिल सके।

वि० सं० १९२७ का चतुर्मास आपने विनौली में सम्पन्न किया। वहां पर भी आपने कतिपय उग्मार्ग-गामी सद्गृहस्थों को सन्मार्ग पर लाने का श्रेय प्राप्न किया। जिसकी साची आज भी विनौली का गगनचुम्बी शिखरबन्ध जिनमन्दिर दे रहा है।

बिनौली के चतुर्मास में आपने आत्मबावनी नाम के एक छोटे भाषा काव्य की रचना की \$ इस प्रकार विनौली निवासियों को धर्म का अपूर्व लाभ देकर चौमासे बाद आपने फिर पंजाब की खोर प्रस्थान किया।



\$ यह प्रन्थ आकार में तो बहुत छोटा है परन्तु इसका आध्यास्मिक विषय इतना सम्मीर है कि यदि कोई विशिष्ट विद्वांस इसके एक २ पद की शास्त्रीय ष्टश्वि से व्याख्या करने लगे तो कम से कम एक इजार प्रृष्ट लिखे जा सकते हैं। इस में श्राध्यात्मबाद का इंतना सुन्दर और सरस वर्ग्यन किया है कि अनेक वार पढ़ने पर भी तुप्ति नहीं होती। पाठक इसी जीवन गाथा के परिशिष्ट भाग में उसका अवलोकन करें।

#### अध्याय २२

### पूज्यजी साहब से मेट

#### 

अब से लगभग चार वर्ष बाद िवि० सं० १६२३ में जब कि श्री आत्मारामजी और पूज्य अमरसिंहजी दोनों अमृतसर में पधारे हुए थे | पूज्य श्री अमरसिंहजी और श्री आत्मारामजी की अकस्मात् रास्ते में भेट होगई ! जब कि श्री आत्मारामजी जगरावां से बिहार करके जीरे को जारहे थे और पूज्य श्री अमरसिंहजी जीरे से विहार करके जगरावां को आरहे थे। सामने आते हुए आत्मारामजी को देखते ही कोध के मारे पूज्यजी साहव की आंखें लाल हो उठीं और होठ फड़कने लगे -[ जिस व्यक्ति के प्रति असद् भाव की भावना हो उसके लिये क्रोध या ईर्षा का जागत होता मानवप्रकृति का यह स्वाभाविक गुए है, जो व्यक्ति इससे ऊंचा उठ जाता है अर्थान जिसे प्रकृति का यह गुएा स्पर्श नहीं करता वही व्यक्ति संसार में सबसे ऊंचा होता है ] वे जब रास्ता काटकर दूसरी छोर से जाने लगे तब श्री आत्मारामजी ने आगे बढ़कर उनके हाथ को जवरदस्ती पकड़कर बैठा लिया। और विधिपर्यंक वन्दना करने के बाद कुछ मुस्कराते हुए पुज्यजी साहब से इस प्रकार बोले-महाराज ! आप इतने अप्रसन्न क्यों हो रहे हैं ? मैंने आपका क्या बिगाड़ किया है ? आपके भेजे हुए मेजरनामे पर मैंने अपने हस्तात्तर नहीं किये. यह तो सिद्धान्त का प्रश्न है, आपका और मेरा सिद्धान्त नहीं मिलता तो न सही, मानवता के नाते तो हम एक हैं आपको इतने पर से इस कदर तलमला उठने की क्या आवश्यकता थी ? यदि आप मुझे पंजाब में रखना नहीं चाहते थे तो इसका सीधा और सरल उपाय यह था कि आप मुफे अपने पास बुलाकर कह देते कि दुमारे पंजाव में रहने से हमारी प्रतिष्ठा और गदी को खतरे की संभावना है इसलिये तम पंजाव को छोड़कर दसरे देशों में विचरो ! संभव है मैं आपके इस आदेश को मानकर पंजाब से वाहर ही चला जाता क्योंकि इसमें मेरी सरयनिष्ठा और साधता की कोई चति नहीं थी ? मुफे तो यह स्वप्न में भी ध्यान नहीं था कि आपके साध जनोचित धैर्य का वान्ध इतनी जल्दी और इस प्रकार टट जायगा। आपने देशदेशान्तरों में मेरे विरुद्ध पत्र लिखवाने का महान कष्ट किया त्यौर आत्माराम को हमने पंजाब देश से निकाल दिया है, तुम लोगों ने इसका

|                            | पूज्यजी साहब से भेट १४४                                                        |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| त्रादर सत्काः              | ा त्रादि तिखाकर साधुता के त्रादर्श को अधिक उज्जवत बनाने का भी स्तुत्य प्रयास   |
| किया, परन्तु               | है कि आप इसमें सफल नहीं हो पाये। इस विफलता से आपको और भो असहा                  |
| कुष्ट होने की              | है जिसका मुमे अधिक खेद है।                                                     |
| श्रं                       | ग्जी की इन बातों का कुछ भी उत्तर न देते हुए पृष्यजी साहब कोध के ऋावेश में      |
| बोले—तूं ले                | ने कइता फिरता है कि "ऋमरसिंह मेरी रोटी और वंदना वगैरह वन्द करा रहा है"         |
| या तो तूं इस्              | ात्य प्रमाखित कर ऋग्यथा ऋठाई-ऋाठ ब्रतों का दण्ड ले ।                           |
| <sup>१</sup>               | प्रजीइसके लिये तो कहीं दूर जाने की आवश्यकता नहीं, देश देशान्तरों में भिजवाये   |
| हुए त्र्यापके <sup>-</sup> | की बात को सत्य प्रमाखित कर रहे हैं। इन पर भी यदि आपको सन्तोष न हो तो,          |
| लीजिये पुरु                | -आपके परम भक्त ला० मोहनलाल और छज्जूमल ने यह समाचार दिया है, यदि                |
| उनका कथन                   | ो आप दरण्ड लें। और यदि उन्होंने सूठ बोला है तो आप उनको दरण्ड दें। मेरे पर तो   |
| किसी तरह                   | ड लागू नहीं हो सकता।                                                           |
| <sup>3</sup>               | अमरसिंहजी निरुत्तर हो गये और कोध के आवेश में कुछ बढ़बड़ाते हुए आगे             |
| घलदिये त्र                 | इसाथ।                                                                          |
| <sup>;</sup>               | त्मारामजी भी यहां से चलकर जीरा में पधारे, विपत्तियों के बिछाये हुए माया जाल को |
| ৱি <b>ন্ন भिन्न</b>        | 1ये। इधर जीरा में कुछ दिन रहकर पूज्य श्री ऋमरसिंहजी ने ऋपना जो बिछौना          |
| बिछाया था                  | ात्म।रामजी ने जाते ही लपेट दिया।                                               |

### ऋध्याय २३

## पूज्यकी साहब के आदेश का सत्कार

-: ::--

श्रपने प्रतिदिन के व्याख्यान में पूज्यजी साहब श्री श्वात्मारामजी के विरुद्ध बहुत कुछ बोलते रहे, श्रपने भक्तों को मूर्तिपूजा के विरुद्ध उकसाने का उन्होंने भरसक प्रयत्न किया। जब वे जीरा से विहार करने लगे तो उन्होंने वहां पर उपस्थित गृहस्थों से कंहा-देखो भाई तुम ने एक बात का पूरा ध्यान रखना। हम श्राज यहां से विद्वार कर रहे हैं श्रीर सूना है कि त्राज या कल यहां पर त्र्यात्माराम त्राने वाला है।

एक सदुगृहस्थ---हां महाराज ! सुना तो है कि वे छाज या कल जीरा में पधारने वाले हैं ।

पूज्यजी साहब—तो तुम लोगों ने उसके पास नहीं जाना। श्रौर झाहार पानी श्रादि से भी उसका सत्कार नहीं करना। क्योंकि उसकी श्रद्धा श्रव्ट हो गई है। पूज्यजी साहब के इस कथन को सुनकर सब गृहस्थ प्रायः श्रवाक् से रह गये किसी ने हां या नां नहीं कही और कितने एक विचारशील तो वड़ी अस-मंजस में पड़ गये श्रीर मन ही मन में सोचने लगे कि यह माजरा क्या है ? हम पर इतना वन्धन क्यों डाला जा रहा है ? झात्मारामजी महाराज जैसा प्रतिभाशाली और ज्ञान सम्पन्न चारित्रशील तो इस सारे समाज में कोई साधु नहीं ! किर उनके पुण्य सहवास में आने से हमें जो रोका जाता है यह तो सराक्षर श्रन्थाय है ! इतने में एक श्रावक [जिस का नाम इस समय स्मरण में नहीं श्रात] जो कि कुछ पढ़ा लिखा और बुद्धिमान था एवं दो चार वार श्री आत्मारामजी के पास त्या जा भी चुका था-हाथ जोड़कर वोला—महाराज ! यदि श्राज्ञा हो तो जो कुछ आपने फरमाया है उसके विधय में कुछ पूछना चाहता हूँ ।

पूच्यजी साहब-पूछो ! खुशी से पूछो !

श्रावक-क्यों महाराज ! आत्मारामजी कोई ऐसे भयंकर विषेत्रे या काटखाने वाले जीव हैं कि उनके पास जाने से आपको हम लोगों के प्राणों की हानि की संभावना हो रही है और उसी से बचाने की खातिर आप इम लोगों पर यह महान उपकार कर रहे हैं, जो कि उनके पास न जाने और उनका आदर सत्कार न करने का नियस दिला रहे हैं। यह तो हुई एक बात, दूसरी यह कि यदि आपका आदेश मानकर हम लोग श्री आत्मारामजी के पास न जावें और घर पर आने से उनका आदर सत्कार न करें तो यह गुरुजनों की अवज्ञा होगी, तब इस अवज्ञा का दोष हम को लगेगा कि नहीं?

पूज्यजी साहब-नहीं विलकुल नहीं।

पृज्यजी साहब-हां ! लगेगा अवश्य लगेगा ।

श्रावक---महाराज ! आपने बड़ी कृपा की जो कि इस विषय का खुलासा कर दिया। अब एक सन्देह और है कृपया उसकी निवृत्ति भी कर दीजिये। इसी प्रकार अर्थान् आपकी तरह यदि आत्मारामजी महाराज भी अपने श्रद्धालु गृहस्थों से यह नियम करावें कि--देखो भाई ! तुमने पूज्य अमरसिंहजी के पास कभी नहीं जाना उनको बन्दना नमस्कार नहीं करना और आहार पानी की विनति नहीं करना क्योंकि वे श्रमण भगवान् महावीर खामी के बतजावे हुए धर्ममार्ग से विपरोत मार्ग पर चल रहे हैं।

तत्र वे गृहस्थ आत्मारामजी महाराज के दिलाये हुए नियम पर हढ़ रहकर आपके पास न आवें और आपका आदर सत्कार तथा वन्दना नमस्कार न करें तो उनको गुरुजनों की अवज्ञा करने का दोष लगेगा कि नहीं और यदि वे आत्मारामजी के दिलाये हुए नियम की परवाह न कर आपका स्वागत करें आपकी आहार पानी आदि से भक्ति करें तो उनको प्रतिज्ञा भंग का दोप लगेगा कि नहीं ?

इसके अतिरिक कल्पना करो कि हम दो सगे भाई हैं एक मैं और दूसरा मुफ से छोटा। दोनों भाई एक ही मकान में रहने और एक ही चौके में भोजन करते हैं। मैं ने तो आपसे आत्मारामजी को वन्दना नमस्कार न करने का नियम प्रहण किया, और मेरे भाई को आत्मारामजी ने आपको वन्दना नमस्कार आदि न करने का नियम दिलाया। देव योग से एक दिन आप मेरे घर में आहार पानी के लिये पधारे परन्तु उस समय मैं वहां उपस्थित नहीं था, और मेरे बढ़ले सेरा छोटा भाई वहां मौजूद था उसने अपने यहण किये हुए नियम को सुरत्ति रखने की खातिर न तो आपको वन्दना की और नाही आहार दिया। इसी तरह एक दिन मेरे घर में जब आत्मारामजी आहार के लिये आये तब मेरे भाई के वदले मैं वहां पर मौजूद था और आपके कराये हुए नियम का पालन करना मेरे लिये भी आवश्यक था, अतः मैं ने भी अपने भाई का अनुसरण किया अर्थात् आत्मारामजी को न तो आहार दिया और नाही वन्दना नमस्कार की, फलम्वरूप वे चुपचाप मेरे घर से चले गये।

| १४न | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|
|     |                |  |

अब आप इस वात का स्पष्टीकरए करें कि हम दोनों भाइयों ने गुरुजनों के प्रति किये गये इस व्यवहार से पाप का उपार्जन किया अथवा गुरुजनों के दिलाये हुए नियम की रचा करते हुए पुएय का संचय किया। और विपरीत इसके दोनों गुरुओं की इस नियम सम्बन्धी आज्ञा की अवलेहना करके हम दोनों भाई दोनों सुनिराजों की अढापूरित हृदय से भक्ति करें, अर्थात् मेरा भाई आपकी और श्री आत्मारामजी की सेवा भक्ति करता है और मैं श्री आत्मारामजी और आपकी सेवा गुश्रूषा करता हूँ तब ऐसी परिस्थिति में हम दोनों भाई पुएय के भागी होंगे या पाप के ? इसका खुलासा तो आप जैसे ज्ञानी पुरुष ही कर सकते हैं सो करें ? श्रावक के इन प्रश्नों को सुनकर पूज्य श्री अमरसिंहजी तो असमंजस में पड़ गये और उन्होंने जब छुन्न भी उत्तर न दिया, तब वह शावक कुछ उत्तेजित सा होकर-परन्तु नम्रता को लिये हुए---बोला महाराज ! आप हमारे गुरु हैं, हम आपसे हाथ जोड़कर प्रार्थना करते हैं--ज्ञाप हमें मनुष्य ही वने रहने दीजिये, मनुष्य से पशु बनाने की जघन्य चेष्टा न करें। इसमें सन्देह नहीं कि आप हम लोगों से कहीं अधिक ज्ञानवान और चारित सम्पन्न हैं परन्तु महाराज ! हम लोग भी इतने अवोध नहीं हैं कि हमें पशु की भांति बान्य कर केवल एक ही स्थान पर खड़ा कर दिया जाय ताकि हम भागकर किसी दूसरे स्थान पर न चले जावें। वन्धन तो कुपानाथ ! केवल पशुओं के लिये है न कि विचारशील मानय के लिये भी।

इस पर भी यदि आपका यही आग्रह है कि इम लोग आपके वतलाये हुए मार्ग का ही अनुसरण करें तो इसका सबसे अच्छा और सरल उपाय यह है कि आप आज का विहार मुलतवी रखें। आज या कल महाराज आत्मारामजी भी जीरे में पधार रहे हैं और आप तो पधारे हुए ही हैं। उनके आने पर आप दोनों महानुभाव हम लोगों के सामने विवाद प्रस्त विषयों पर शास्त्रों के आधार से चर्चा कर लेवें, ताकि सत्यासत्य का शीध स्पष्टोकरण हो जावे, आप दोनों महापुरुषों के विधार विनिमय से कम से कम हम लोग तो किसी निश्चित परिणाम पर पहुंच जावेंगे और आप को भी इस प्रकार के विडम्बनामय व्यवहार से खुट्टी मिल जावेगी। कहो इस साम्धदायिक रोग की इतनी सरल और सुन्दर चिकित्सा कोई और हो सकती है ? यदि नहीं तो इसका अयोग कर देखिये न महाराज ! हम लोगों का इससे बहुत भला होगा। क्या महाराज इसे स्वीकार करते हैं।

पूज्यजी साहब—भाई तुम लोग इतने तर्कबाज हो इसका तो मुफे आज ही पता चला। मैं तो इस चर्चा वर्चा के बखेड़े में पड़ता नहीं,मैं ने तो तुम लोगों को जो कुछ कहना था कह दिया खब तुम जानो तुम्हारा काम, इतना कहकर पूज्यजी साहब तो वहां से आरो को चल दिये, और उनको छोड़ने के लिये आये हुए आवक लोग उनको बन्दना करके पीछे लौट आये मन में महाराज श्री आत्मारामजी के स्वागत की उत्कंठा को लिये हुए ।

जिस दिन पूज्य श्री त्रामरसिंहजी ने जीरे से विहार किया उसी दिन महाराज त्रात्मारामजी ने जीरे प्रवेश किया । दोनों की रास्ते में व्यकस्मात् भेट भी हुई उस भेट में जो बार्तालाप हुआ उस का दिग्दर्शन उपर करा दिया गया है। महाराज श्री आत्मारामजी पधार रहे हैं यह समाचार मिलते ही जनता उनके स्वागत के लिये उमड पड़ी। नगर के बाहर उनका हार्द्रिक स्वागत किया और वे जनता के साथ नगर में पधारे।

जीरे की जनता चिरकाल से आपके उपदेशामृत का पान करने के लिये अधीर हो रही थी और श्री आत्मारामजी भी अपने चेत्र की श्रद्धालु जनता की चिरन्तन धर्म पिपासा को शान्त करने तथा सन्मार्ग पर लाने की भावना से जीरा पधारने के लिये आतुर थे।

इससे पहले जब श्री आत्मारामजी जीरा में पंधारे थे उस समय का वातावरण कुछ और था, आज उनका पंधारना उसके विरोधी किसी दूसरे वातावरण में हो रहा है। उस समय के मुनि आत्माराम ढूंढक पंथ के नेता थे, आज के प्राचीन जैनधर्म के पुजारी और उसके प्रचएड प्रचारक थे। यह समय आपके लिये बड़े संघर्ष का था। एक तर्फ तो पृथ्य श्री अमरसिंहजी, उनका गाधु समुदाय और गृहस्थ वर्ग का बाहुल्य था,दूसरी तर्फ अकेले श्री आत्मारामजी, दो चार अन्य साधु-[वे भी गुप्त रूप में] और इने गिने सद्गृहस्थ थे। तो भी आप की क्रान्तिकारी धर्म घोषणा ने ढूंढक पंथ में खलवली मचा दी थी। पृथ्य श्री अमरसिंह और उनकी शिष्य मंडली को यह निश्चय हो गया था कि अगर आत्मारामजी का पांव पंजाव में जम गया तो हमारी प्रतिष्ठा की खैर नहीं, इसलिये वे इधर अद की भाग दौड़ में रात दिन एक किये हुए थे। अर्थात् महाराज आत्मारामजी के विरुद्ध लोकमत एकत्रित करने में जी तोड़ कर मेहनत कर रहे थे।इन लोगों में आत्मारामजी के समन्त आने की तो शक्ति नहीं थी, किन्तु उनके पीछे अपने शावकों को बुलाकर वे कहते थे कि देखो भाई आत्माराम की श्रद्धा विगड़ गई है वह खुल्लम खुल्ला मूर्तिपूजा का अपेश होत है और मुंहपत्ती का खंडन करता है, तब ऐसे श्रद्धा भ्रष्ट साधु के पास जाने और उसको बन्दना नमस्कार करने में तुम्हारा समक्ति जाता रहेगा इसलिये हमारी यह आज्ञा है कि तुम उसके सम्पर्क में न आने का नियम करलो।

महाराज श्री आत्मारामजी के विरुद्ध परोत्त में प्रयोग किया जानेवालां पूज्य श्रमरसिंह और उनके शिष्य वर्ग के पास बस यही एक शस्त्र था जिसका कि उन्होंने प्राम प्राम और नगर नगर में जाकर भोली जनता पर प्रयोग करने का भरसक प्रयत्न किया। परन्तु इसमें इन्हें उतनी सफलता नहीं मिली जितनी की वे आशा रखते थे।

जीरा में पधारने के बाद महाराज श्री आत्मारामजी ने अपने पहले दिन के प्रवचन में ही भए शब्दों में घोषणा की कि-मेरे वक्तव्य में यदि किसी को कोई शंका समाधान करना हो या किसी प्रकार का सन्देह हो तो वह अपनी इच्छा के अनुसार यहां सभा में पूछ सकता है, या जहां मैं ठहरा हुआ हूँ, हां आकर पूछ सकता है, अकेला पूछ सकता है, और दो चार दस आदमियों को साथ लेकर पूछ सकता है। इस विषय में किसी को किसी प्रकार का संकोच नहीं करना। तुम लोग सत्य के पद्यपाती बनो, किसी प्रकार के हठ या दुराग्रह को अपने हृदय में स्थान मत हो ! दूसरे शब्दों में कहूँ तो ''जो सच्चा सो मेरा"

| Que | ······································ |                |
|-----|----------------------------------------|----------------|
| 870 |                                        | नवयुग निर्माता |
|     |                                        |                |

इसे अपनाक्षो ! श्रौर ''जो मेरा सो सच्चा" इसे त्यागो ! तभी तुम लोगों को धर्म की प्राप्ति हो सकेगी। इसलिये यथार्थ वस्तु को स्वीकार करने में लज्जा न करो और भूठी के त्याग में संकोच न करो । अपने सब भगवान महावीर का नाम लेते हैं परन्तु जब भगवान महावीर की परम्परा का विचार किया जाता है तब उसमें अपने इस ढूंढक पंथ का कहीं नाम तक भी दिखाई नहीं देता। बहुत वर्षों के शास्त्रीय अभ्यास के वाद केवल सत्य गवेषणा की दृष्टि से विचार करने पर मैं जिस निरचय पर पहुँचा हूँ उसी को मैंने अपने प्रतिदिन के प्रवचन में आप लोगों को सुनाना है। इसमें सन्देह नहीं कि बहुत सी बातें आप लोगों के लिये विलकुल नई होंगी, और कुछ ऐसी भी होंगी कि जिनको सुनकर आप एकदम चौंक उठेंगे। अतः मनको शान्त रखकर सुनना और उसमें जो सन्देह हो उसे मेरे द्वारा या अन्य किसी अनामही दृत्ति के विद्वान साधु के द्वारा निवृत्त करने का यत्न करना। प्राचीन जैन धर्म ओर ढूंढक पंथ में स्थूल रूप से जिन बातों में अन्तर है वे तीन हैं, (१) साधु का वेष (२) मूर्ति पूजा और (३) सुंहपत्ती का बान्यना। इन तीनों के जनां की का सभी मतभेद गतार्थ हो जाता है। ज्ञान के प्रवचन में सूत्र रूप से-संचित्र रूप से मैं इन तीनों की चर्चा करूंगा।

जैसा कि मैंने अभी कहा कि अपना यह दूं ढक पंथ प्राचीन वीर परम्परा से बहिष्कृत है, उसमें इसका कहीं पर भी स्थान नहीं है। श्री ठाणांग सूत्र में भगवान महावीर स्वामी के ध गणों का उल्लेख किया है उनमें से किसी में भी इसका निर्देश नहीं है। दर असल बात यह है कि इस पंथ के जन्मदाता श्रीलौंका और लवजी नाम के व्यक्ति हैं, पहला विक्रम की १६ वीं शताब्दी में हुआ और दूसरा १२ वीं शताब्दी में। पहले ने जिन प्रतिमा का उत्थापन किया, जब कि दूसरे ने मुंहपत्ति का बान्धना आरम्भ किया। ये दोनों ही बातें शास्त्र विरुद्ध अथच मन:कल्पित हैं।

वर्तमान ढूंढक समाज में जिनप्रतिमा का निषेध और मुंहपत्ति का बान्धना इन दो बातों पर कितना जोर दिया जाता है इसके कहने की आवश्यकता नहीं, इसलिये अपने इस ढूंढक मत के मूल प्रवर्तक लौंका और लवजी हैं, न कि महावीर स्वामी। इसके आतिरिक्त आगमों में साधु के वेष का जो स्वरूप बतलाया है आर्थात् उसके जो वस्त्र पात्रादि उपकरए हैं उन सबका माप और स्वरूप बतलाया है परन्तु अपने सारे उपकरण शास्त्र बाह्य बिना माप के हैं इसलिये इमारा ढूंढक पंथ प्राचीन शास्त्रीय जैन परम्परा का प्रतिनिधि न होकर लौंका और लवजी की परम्परा का प्रतिनिधित्व करता है। मेरे इस कथन पर किसी भी साधु आथवा गृहस्थ को कोई शंका हो अथवा जो कुछ भी पूछना चाहता हो तो वह खुशी से पूछ सकता है और सत्यासत्य का निर्णय कर सकता है ।

महाराज श्रात्मारामजी के इस बकव्य का उपस्थित जनता के उपर बड़ा प्रभाव पड़ा। जैनेत्तर लोगों के हृदय तो आपकी सत्य और स्पष्ट घोषणा से बलियों उछलने लग पड़े। जो लोग आप में पहले से कुछ श्रद्धा रखते थे उनके मन हर्षोद्रेक से खिल उठे। और जो पूच्य अमरसिंहजी के भक्तों में से वहां उपस्थित थे उनका मन भी दू ढंक पंथ की श्रद्धा भूमि पर से पीछे खिसकने लगा। केवल बच गये या कोरे रहे वे जो पूच्यजी के आदेशानुसार नियम की रस्सी से बन्वे हुए खुर्ली के बैल की तरह वहां [आत्मारामजी के पास ] पहुंचने में आसमर्थ थे। जिस दिन श्री आत्मारामजी जीरामें पधारे और जब तक वहां रहे उतने दिन जीरा चेत्र धार्मिक चर्चा का केन्द्र बना रहा। कहीं मुंदपत्ती और मूर्तिपूजा की चर्चा आपस में हो रही है, और कभी आपस में विवाद करते हुए गृहस्थ लोग यथार्थ निर्णय क लिये महाराज आत्मारामजी के पास पहुँच जाते हैं और कभी पांच चार गृहस्थ मिजकर एक ही प्रकार की शंका को लेकर उनके पास जाते हैं तात्पर्य कि व्याख्यान हो चुकने के बाद आत्मारामजी के पास लोगों का हर समय जमघट बना रहता। जो कुछ भी कोई पूछता आप उसका वड़ी शांति से उत्तर देते। एक ही बात को बार वार पूछने पर भी आपकी शान्त मुद्रा में किसी प्रकार का फर्क न पड़ता। और जो कोई जैसा शरन करता उसको बेसा ही उत्तर मिलता। जिझासु को जिझासु के रूप में समहित करते, वादी को शास्त्रीय प्रमाण से सन्तुष्ट करते और प्रतिवादी को प्रतिद्वन्दिता से निरुत्तर करते 1

जो लोग सरल प्रकृति के और सुलभ बोधी थे उन्होंने तो किसी प्रकार के प्रश्नोत्तर किये विना ही आपके चरणों में आत्म निवेदन कर दिया, अर्थात् आपके उपदेशानुसार शुद्ध सनातन जैन धर्म के श्रद्धान को अंगीकार कर लिया। और जो विचारशील तथा शंकाप्रस्त थे उन्होंने प्रश्नोत्तर द्वारा अपने सन्देह को निवृत्त करके आपसे गृहस्थोचित्त शुद्ध जैन परम्परा को अपनाने की प्रतिझा ली। और जो कुछ अधिक छानबीन करने की प्रकृति के थे उन्होंने आपसे पूछने के बाद दूसरे ढूंढक साधुओं के पास जाकर उसकी चर्चा करके सत्यासत्य का निश्चय कर लिया और आपको अपना मार्ग दर्शक स्वीकार किया।

जैसा कि पहले कहा गया है जीरा के आवक अन्य चेत्रों के आवकों की अपेक्षा कुछ अधिक विचारशील और सत्य गनेषक प्रमाणित हुए उन्होंने जैसे पूख्य श्री अप्रमरसिंह जी के इस आदेश की-कि तुमने आत्माराम के पास नहीं जाना, उनका व्याख्यान नहीं सुनना "ठुकरा दिया" उसी प्रकार उन्होंने श्री आत्मारामजी के कथन को भी तब तक नहीं अपनाया जब तक कि उनकी पूरी तसल्ली नहीं हो गई। एक दिन ला॰ पंजूमल आदि पांच सात आवक महाराज श्री आत्मारामजी के पास आये और कहने लगे कि महाराज ! आपने जो कुछ फर्माया है वह हम लोगों के गले में तो उतरता है और उस पर विश्वास करने का भी जी चाहता है परन्तु इतने समय के हदय पर अंकित वे संस्कार एक दम हदय से निकलने भी कठिन हैं, और इम लोग इतना विशद ज्ञान भी नहीं रखते जिससे स्वयं किसी वस्तु के स्वरूप का यथार्थ निश्चय कर सकें, उब तो इमारे लिये सत्यासत्य निर्ण्य का यही एक उपाय है कि आपने जो कुछ फर्माया है, और जिन शास्त्रों के प्रमाणों से उसे पुष्ट किया है, उसके बारे में हम दूसरे हूं ढक साधुओं से भी चातचीत करें और किर निश्चय करे कि किसका कथन युक्तियुक्त और शास्त्र सम्मत है ? इस विषय यें आपकी क्या सम्मति है ?

|      | r ?      |
|------|----------|
| तवयस | निर्माता |
|      |          |

श्री आत्मारामजी-तम लोगों के इस निष्कपट और स्पष्ट सम्भाषण से मुफे बहुत प्रसन्नता हुई है. तुमने जो विचार प्रदर्शित किये हैं वे नितांत प्रशंसनीय हैं, मैं इनका सच्चे हृदय से स्वागत और समर्थन करता हूँ। धर्म की सची जिज्ञासा रखनेवाले के लिये इसी मार्ग का अनुसरण करना हितकर है। मैं ने भी इसी मार्ग का सर्वेसवी अनुसरण किया है। मैंने दुंढक मत की दीन्ना श्रहण करने के बाद वर्षों तक शास्त्रों का मनन चिन्तन और गम्भीर अभ्यास किया, सैंकड़ों विद्वानों का सरसंग किया, उनके साथ काफी वाद-विवाद किया और हृदय में उत्पन्न हुए सन्देह की निवृत्ति के लिये जहां कहीं भी कोई विद्वान सुना, उसके पास पहुंचा उसके सामने अपनी शंका को रक्खा और उसका समाधान सुना, सुनने के बाद एकान्त में बैठ कर तटस्थ मनोवृत्ति से उसपर विचार किया. इस प्रकार वर्षों के गहरे मनन चिन्तन और अभ्यास के बाद मैं ने धर्म के विषय में जो तथ्य खोजा उसी का में आज जनता में प्रचार कर रहा हूँ। तुम लोग बाजार में दो पैसे का बर्तन खरीवते हो, तो उसे भी कई बार ठोक बजाकर देखते हो, और चारों ओर से निहारते हो, कहीं से कबा पिल्ला तो नहीं. फिर धर्म जैसे अमोल रत्न को बिना देखे भाले और बिना परीचा किये कैंसे अपनाया जावे । धर्म को जीवन से ऋत्यन्त गहरा सम्बन्ध है । मानव का इस लोक तथा परलोक में केवल धर्म ही साथ देनेवाला पदार्थ है, इसलिये पारलौकिक सदगति की अभिलाषा रखनेवाले आत्मा को चाहिये किवह धर्मतत्त्व की परीचा में किसी प्रकार की भी कभी न रक्खे। आज मैं तुम लोगों से स्पष्ट शब्दों में कहता हूँ कि मैं ने बीतराग देव के धर्म मार्ग का जो स्वरूप तुम लोगों को वतलाया है झौर उसके सम्बन्ध में शास्त्रों के जो जो प्रमाण दिखलाये हैं उनकी तम अच्छी तरह से जांच करो। दूसरे साधुओं के पास जाओ, मेरा कहा हुआ उनको सुनात्रो त्रौर उनसे उसका उत्तर पूछो त्रौर फिर मेरे पास आन्नो । त्रगर फिर भी तुमको समझने या सममाने में कुछ कठिनाई मालूम दे तो उन साधुओं को मेरे पास लाओ या मुफे उनके पास ले चलो और परस्पर के विचार विनिमय से जो सत्य प्रतीत हो उसे स्वीकार करने का यतन करो। मुफे तो अपपने इन विचारों में रत्तीभर भी सन्देह नहीं रहा, यदि अपना सोना खरा है, और चोरी का भी नहीं तो सरे बाजार उसको कसौटी पर लगाने और आग में तपाने से हमें क्यों इन्कार करना चाहिये। इसलिये तुम लोग मेरे बतलाये हुए विचारों की अपनी इच्छा के अनुसार एक वार नहीं सौ वार परीचा करो। इससे मुमे और भी प्रसन्नता होगी।

महाराज श्री आत्मारामजी के इन उद्गारों ने पंजूमल आदि आवकों को मंत्र मुग्ध सा बनाकर एक दम ठंडा कर दिया। जिस समय वे लोग वहां आये थे उस समय श्री आत्मारामजी सटीक आवश्यक सूत्र का पर्यालोचन कर रहे थे। पुस्तक बहुत बड़ा था। एक श्रावक ने वड़े संकोच से काम्पते हुए स्वर में पूछा-महाराज! यह कौनसा शास्त्र है ?

```
श्री आत्मारामजी---आवश्यक सूत्र ।
```

### पूज्यजी साहब के श्रादेश का सत्कार

महाराज ! यह तो बहुत बड़ा है, इस में किस बात का वर्णन आता है ? आवक ने जरा साहस-पूर्वक पूछा ।

श्री आत्मारामजी जरा हंस कर-यह तो अभी आधा है, इतना और है। इसमें साधु के छै श्रावश्यकों का वर्णन किया गया है।

पंजूमल-तो क्या महाराज ! उस दिन ऋापने जो कहा था कि ११ अंग १२ उपांग ४ मूल ४ छेद-सूत्र यह कुल ३१ हुए और ३२ वां आवश्यक, इस प्रकार ये ३२ सूत्र कहे व माने जाते हैं। तो क्या यह-वही वत्तीसवां सूत्र है ?

श्री आत्मारामजी—वाहरे भाई ! तुमने तो खूब याद रक्खा ! हां यह वही ३२ वां सूत्र है, परन्तु अपने लोगों का आवश्यक तो मन घडंत और वर घर का अलग २ है, वह भी गुजराती मिश्रित खिचड़ी सा । जब कि गएधर देव ने सारे सूत्रों की रचना अर्द्ध मागधो-प्राकृत भाषा में की है तो आवश्यक सूत्र भी उसी भाषा में नियद्ध होना चाहिये । यह जो आवश्यकसूत्र तुम्हारे सामने पड़ा है इसका मूल प्राकृत में है और इस पर श्री हरिभद्रसूरि की जो टीका है वह संस्कृत में है । तथा पंचम श्रुतकेवली श्रीभद्रवाहु की इस पर निर्यक्ति है । भाष्य और चूर्यी उससे अलग हैं ।

श्री आत्मारामजी—नहीं भाई ऐसा नहीं ! साधु के लिये भी भावरूप से जिनप्रतिमा की उपासना का विधान है, इसके अतिरिक्त गृहस्थ के द्वारा की जानेवाली द्रव्यपूजा की अनुमोदना करने का भी शास्त्र में विधान है। इसी उद्देश्य से आवश्यक सूत्र में साधु के लिये उसका विधान किया है। लो देखों आवश्यक सूत्र का यह मूल पाठ, इसे पढ़ो और इसके परमार्थ को मसको।

पंजूमल-महाराज ! इम इस योग्य होते तो आपको इतना कष्ठ ही क्यों उठाना पड़ता ? क्रपा करके आप ही मूल पाठ और उसका परमार्थ सुनाकर हमें अनुगृहीत करें।

| १४४ | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|
|     |                |

### % "सव्वलोए अस्हिंत चेड्यागं करेमि काउसभगं वंदण वत्तियाए, पूयग वत्तियाए सक्कार वत्तियाए सम्माण वत्तियाए" इत्यादि ।

भावार्थ-सर्व लोक में स्थित ऋईच्चैत्यों-तीर्थंकर प्रतिमाओं के वन्दन पूजन सत्कार और सम्मान के लिये मैं कायोत्सर्ग करता हूँ। तात्पर्य कि तीर्थंकर प्रतिमाओं को सात्तात्-श्रद्धापूर्ण हृदय से वन्दन करने, पूजन करने सत्कार और सम्मान करने का जो पारलींकिक फल साधक को प्राप्त होता है वह मुफे इस कायोत्सर्ग द्वारा प्राप्त हो, इस भावना से मैं कायोत्सर्ग करता हूँ। दूसरे शब्दों में कहें तो वन्दन पूजन सत्कार और सम्मान के स्थानापन्न मेरा यह कायोत्सर्ग हो, सारांश कि तीर्थंकर प्रतिमाओं के वन्दन पूजन सत्कार और सम्मान के निमित्त ही मैं यह कायोत्सर्ग कर रहा हूँ।



\$ छाया---सर्व लोके ऋईरुचेत्यानां करोमि कायोत्सर्गं वन्दन प्रत्ययं, पूजन प्रत्ययं, सत्कार प्रत्ययं सम्मान प्रत्ययम् ।।

### ऋध्याय २४

## "आहि रामवक्षजी से वार्तालाप"

--:\*\*\*\*\*:--

दूसरे दिन श्री पंजूमल आदि पांच सात आवकों ने सलाह मशवरा करके पटियाले में विराजमान पूज्य श्री अमरसिंहजी के शिष्य श्री रामबच्चजी के पास जाने का निश्चय किया और उनके पास पटियाले पहुंच गये।

वन्दना नमस्कार करने श्रौर सुखसाता पूछने तथा इधर उधर की कुछ बातें करने के बाद श्री पंजूमलजी ने उनकी सेवा में उपस्थित होने का प्रयोजन बतलाते हुए निम्न लिखित प्रश्नों का समाधान करने की प्रार्थना की :---

- (१) महाराज ! श्रपना यह ढूंढक पंथ श्री महाबीर स्वामी की किस गच्छपरम्परा में से हैं ? कारण कि ठाणांग सूत्र में भगवान के जिन नौ गणों-गच्छों का उल्लेख है उनमें तो अपने पंथ का कहीं नाम है नहीं।
- (२) श्री लौंकाजी से पहले जैन परम्परा में मूर्तिपूजा प्रचलित थी याकि नहीं ? श्रगर प्रचलित थी तो बह शास्त्र विहित थी या शास्त्र बाह्य ? यदि शास्त्र विहित थी तो उसका लौंकाजी ने निषेध क्यों किया ? यदि शास्त्र बाह्य थी तो लौंकाजी से पहले भी जैन परम्परा के किसी त्रिशिष्ट आचार्य ने उसका प्रतिवाद किया ? किया तो किसने ? और यदि नहीं किया तो क्यों ? श्री लौंकाजी पहले स्वयं तीर्थंकर प्रतिमा की पूजा करते और मस्तक पर तिलक लगाते थे। ऐसा उनके जीवन चरित्र से प्रमाणित होता है, पीछे से उन्होंने मूर्तिपूजा का खंडन किया सो किस आधार पर ?
- (३) लौंकाजी आगमों के पूरे जानकार थे इसके लिये आपके पास कोई पुष्ठ प्रमाश है ? क्या लौंकाजी ने संस्कृत या प्राक्ठत का कोई ऐसा निवन्ध या प्रन्थ लिखा है जिससे उनकी विद्वत्ता श्रीर योग्यता का माप किया जा सके ?

### नवयुग निर्माता

- (४) अपनी इस ढूंढ़क परम्परा में-[जिसके मूल पुरुष हम भगवान महावीर स्वामी को मानते हैं] कौन कौन से प्रभावशाली आचार्य हुए और उन्होंने संस्कृत या प्राकृत भाषा में कौन कौन सी रचना की ? क्या उनमें से किसी ने मूर्तिपूजा के विरुद्ध भी किसी, प्रकार की घोषणा की है ? यदि नहीं तो क्यों ? यदि अपनी इस परम्परा में लौंकाजी से पहले कोई भी आचार्य ऐसा नहीं हुआ तो अपनी यह परम्परा महावीर की परम्परा किस प्रकार कहला सकती है ?
- (४) अपने सन्थ्या सामायिक के बाद जो यह पढ़ते हैं- "प्रथम साध लवजी भये" तो क्या लवजी से पूर्व कोई साधु नहीं था ? लवजी स्वामी विक्रम की १० वीं शताव्दी में हुए झौर वे लौंकाजी के गच्छ में उनसे अनुमान दोसौ वर्ष वाद हुए तथा लौंकाजी गृहस्थ थे, साधु नहीं थे, यह एक ऐतिहासिक तथ्य है। और यह भी ऐतिहासिक सत्य है कि लवजी स्वामी से पहले लौंका मत के या लौंकागच्छ के कोई भी यति मुंहपत्ती नहीं बांधते थे, मुंहपत्ती बांधने की प्रथा लवजी से चली, लौंकाजी ने तो केवल जिन प्रतिमा की उत्थापना की है। तब अपनी इस परम्परा में मूर्ति अर्थात् जिन प्रतिमा की उत्थापना और मुंहपत्ती का बांधना ये दोनों बातें प्रचलित ही नहीं किन्तु सिद्धान्त रूप से प्रविष्ट हैं, तो दया इससे यह मानने के लिये बाधित नहीं होना पड़ता कि इम वास्तव में भगवान महावीर के न होकर लौंका और लवजी । इनमें पहला गृहस्थ और यूसरा यति है, आप कृपा करके उन सब बातों का स्पष्ट शब्दों में खुलासा करने की कृपा करें ?
- (६) अन्त में एक बात और है जिसका स्पर्शकरण हम इन प्रश्नों के उत्तर मिल जाने के बाद करावेंगे बह आवश्यक सूत्रगत-''आरिहंत चेइयाएं करेमि काउसगं'' पाठ के परमार्थ से सम्बन्ध रखती है। आप श्री ज्ञानवान हैं हमारे इस मत के नेता हैं और मार्गदर्शक हैं इसलिये हम लोग आपकी सेवा में उपस्थित हुए हैं। हमारी इन उक्त शंकाओं का सन्तोपजनक समाधान करने की छपा करें ?

श्री पंजूमलजी आदि आवकों की उक शंकाओं को सुनकर श्री रामबच्चजी तो एकदम किंकतंत्र्य विमूढ़ से होगये ! अब उत्तर दें तो क्या दें ? और उत्तर देने की शक्ति भी कहां ? यदि शक्ति भी हो तो इनका उत्तर भी क्या हो सकता है ? दो और दो चार को भूठा भी कैसे ठहराया जा सके ? बहुत कुछ उद्दापोद्द करने के बाद आपको पीछा छुड़ाने की एक युक्ति स्भी और आप बोले तुम लोगों ने जो प्रश्त-किये हैं वे सबके सब मैंने सुनलिये हैं और इनका उत्तर भी मैं अच्छी तरह से दे सकता हूँ, परन्तु यह तो बतलाओं कि तुमको यहां पर भेजां किसने ? ये तुमारे अपने प्रश्न नहीं हैं, किन्तु किसी दूसरे ने तुम्हें तोते की तरह ये प्रश्न पहले रटा दिये और इमारे पास उत्तर के लिये भेज दिया इसलिये तुम

888

नहीं बोल रहे बल्कि तुमारे अन्दर कोई दूसरा बोल रहा है। और जहां तक मैं समम पाया हूँ तुमारे उपर आत्माराम का जादू चल गया है, ज़ीरे में आने के बाद उसने तुम लोगों को ऐसी ऊटपटांग-बिना सिर पैर की बातें सिखाकर तुमारी श्रद्धा को भी बिगाड़ दिया है अन्यथा ऐसी श्रद्धाहीन बातें दूसरा कौन कह सकता है। सो इन प्रश्नों में तुम नहीं बोल रहे किन्तु आत्माराम बोल रहा है, यदि जवाब देना होगा तो उनको देंगे तुम लोगों को क्या देना है? जोकि कुछ जानते ही नहीं।

एक आवक—महाराज ! यदि जानते होते तो आपके पास आने की जरूरत ही क्या थी ? परन्तु आपने भी तो कोई काम की बात नहीं कही ! हम लोग तो आपके पास अपनी डगमगाती हुई पुरानी अद्धा को टढ़ करने के लिये आये थे परन्तु आपने उसे और भी ठोकर मारदी !

दूसरा श्रावक-सहाराज ! आप फर्माते हैं कि हमारे इन प्रश्नों में आत्माराम वोल रहा है यदि यह सत्य है तो आप इस बोलते को चुप कराइये न ? यदि यहां नहीं करा सकते तो ऋपया वहां जीरा पधारिये । अथवा कहो तो हम उन्हें विनति करके यहां आपके पास ले आते हैं तब तो आपको चुप कराना और भी सुगम होगा। कहिये कौनसी वात मन्जूर है ?

श्री रामवत्तजी जरा श्रावेश में त्राकर—तुम लोग तो मेरी दिझगी कर रहे हो, मेरी हंसी उड़ा रहे हो। क्या यह भी कोई सभ्यता है ?

पंजूमलजी - महाराज ! आप खफा क्यों होते हो ? श्री आत्मारामजी ने जीरे आकर इम लोगों के सामने ये सब बातें कही हैं और इम लोगों ने आज तक ऐसी बातें कभी सुनी नहीं थी, तब इमारे मन में विचार उठा कि आप के पास चलकर निर्णय करें कि वास्तव में ऐसा ही है जैसा कि श्री आत्मारामजी फर्मा रहे हैं या इस में कुछ अन्तर है। परन्तु आपने इमारी बातों पर कुछ भी ध्यान न देकर उलटा इमें श्रद्धाहीन और मूर्ख कहना शुरु कर दिया। ऐसा करना आपके लिये और इस पंथ के अनुयाइयों के लिये कहां तक उचित और हितकर हो सकता है इसका विचार आप स्वयं करें। आत्मारामजी के सम्पर्क से तुम्हारी भी श्रद्धा भ्रष्ट हो गई हैं, इतना कह देने से तो आप इमारे मन पर काबू नहीं पा सकते और नाही श्री आत्मारामजी के प्रभाव को कम कर सकते हैं।

पंजूमलजी के इस संभाषण ने श्री रामबत्तजी के मन में एक नई घवराइट उत्पन्न करदी और बे शहरी सोच में पड़तये, अन्त में उन्हें एक मार्ग सुमा अपना पीछा छुड़ाने का। वह था आवश्यक सूत्रगत पाठ का। आप बोले—देखो भाई ! और वातें तो पीछे होंगी पहले आवश्यक सूत्र के पाठ की बात करलो,आत्मा राम ने तुम्हें धोखा दिया है आवश्यक सूत्र में यह पाठ ही नहीं है लो देखो यह पड़ा आवश्यक, निकालो ! इसमें वह पाठ ! भिला उसमें वह पाठ कहां निकलता जब कि वह था ही गुजराती मिश्रित भाषा में ]।

१x७

| 9×= | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|
|     |                |

श्री पंजूमलजी—महाराज ! यह आवश्यक कैसा ? आचारांग प्रभृति सभी सूत्र प्रम्थ जब ऋर्द्ध मागधी धाकृत भाषा मैँ हैं तो आवश्यक सूत्र भी तो उसी भाषा में होना चाहिये ? यह तो गुजराती भाषा मिश्रित कुछ और ही प्रतीत होता है, कुपा करके आप असली आवश्यक सूत्र निकालो ! यदि आपके पास नहीं हो तो हम लाकर आपको दिखा सकते हैं।

रामबत्तजी कोधावेश में -- जुम लोगों के अन्दर अज्ञान बढ़गया है। इसलिये हमारी बात को सुनते नहीं हो। यदि हमारे ऊपर तुमको विश्वास है और तुम हमको गुरु मानते हो तो जैसे हम कहें वैसे ही तुम करते और मानते जाओ, हमारे पास तो यही आवश्यक है तुम्हारे लिये कोई नया आवश्यक तो हम लाने से रहे। तुम अपना असली आवश्यक अपने ही पास रक्सो हमको उसकी जरूरत नहीं। जाओ साधुओं से भगड़ा मत करो ! तुमारी श्रद्धा तुमारे पास और हमारी हमारे पास । इतना कहकर श्री रामबत्तजी वहां से उठ खड़े हुए, और जीरा के सद्गृहस्थों ने भी, हाथ जोड़कर बड़ी छपा महाराज ! आपने हम लोगों के प्रश्नों का उत्तर देकर हमें कृतार्थ कर दिया" कहते हुए वहां से प्रस्थान किया।

ये लोग पटियाले से चलकर सीधे जीरे पहुँचे और सर्व प्रथम श्री आत्मारामजी के पास आये। आन्य लोग जो उनकी प्रतीक्षा कर रहे थे, वे भी जनका आगमन सुनकर वहीं-[जहां श्री आत्मारामजी ठहरे हुए थे] पहुँच गये। ला॰ पंजूमलजी आदि गृहस्थों ने श्री आत्मारामजी को वन्दना करी और पटियाजा की यात्रा में जो कुछ हुआ उसे सबके समच्च आथ से इति तक कह सुनाया। सुनकर श्री आत्मारामजी कुछ मुस्कराये और कहने लगे-तुमारी इस प्रकार की मनोवृत्ति और सद्व्यवहार से मुफे बहुत प्रसन्नता हुई है। धर्म निर्णय के लिये तुमारी जैसी गवेषक बुद्धि के लोग ही उपयुक्त हो सकते हैं ! अब तुमारी जैसी इच्छा हो वैसे करो ! पंजूमल आदि गृहस्थ लोग हाथ जोड़कर महाराज ! जिस समय हम लोगों ने अपने प्रश्नों का उत्तर-[जैसा कि पहले कह सुनाया है] श्री रामवच्चजी के मुखारविन्द से सुना, उसके अनन्तर ही इमने अपने ढूंदक मत के संस्कारों को उनके सुगुई कर दिया ! और उनसे कह दिया-कि "महाराज ! आपकी दी हुई बस्तु हम आपको ही वापिस करे देते हैं छपया आप ही इसे संभालें, हमसे अब यह संभाली नहीं जाती ! आप श्री ने हमारे ऊपर जो उपकार किया है, जिब ने वि हम आपके श्रिकरे औ अधिक आभारी हैं और आपने हमें जो सन्मार्ग दिखाया है, रोव जीवन में इम डसी का आजसरे संघिक से अधिक आभारी हैं और आपने हमें जो सन्मार्ग दिखाया है, रोव जीवन में इम उसी का आतुसरए करेंगे !'' आज से आप इमारे सद्गुरु और हम आपके वितीत शिक्य हुए, यह गुरु शिष्य का धार्मिक नाता उत्तरोत्तर आखंड और स्थायी रहेगा।

इतना कहने के बाद सबने श्री आत्मारामजी से शुद्ध सनातन जैन धर्म का श्रद्धान अंगीकार किया। इसके आतिरिक्त इसी चेत्र में आपने पूज्य श्री अमरसिंहजी के समुदाय के श्री कल्याएजी नाम के एक ढूंढक साधु को प्रतिवोध देकर शुद्ध सनातन जैन धर्म का अनुरागी बनाया। इस प्रकार अपनी जन्मभूमि जीरा में प्राचीन जैन परम्परा के भव्य प्रासाद की आधार शिला का न्यास करके श्री आत्मारामजी ने जीरा से जगरावां के लिये विद्वार किया। विद्वार के समय भाविक जनता ने आपसे चातुर्मास के लिये साग्रह प्रार्थना की और अपने हाथ के लगाये हुए इस धर्म के पौदे को अपनी सुदृष्टि से समय २ पर अभिषिक करते रहने की और भी ध्यान दिलाया। उक्त प्रार्थना के उत्तर में आपने फर्माया कि जीरा में चतुर्मास करने का भाव तो है परन्तु वह इस वर्ष होता है या आगामी वर्ष में, यह तो केवली गम्य है।



### ऋध्याय २५

# ''तुम नहीं मिटने का नियम लो !''

#### ~~

जीरा में अपने समुदाय के साधु कल्याएजी को श्री आत्मारामजी का अनुगामी बना जान, पूज्य श्री अमरसिंहजी को बड़ा क्रोध आया । उन्होंने श्री हुक्म मुनि को फौरन अपने पास-[भवौड़ में ] बुलाया और डांटते हुए कहा कि तूं मेरा होकर मेरे ही घर को लुटा रहा है ! ऐसा करते हुए तुमको कुछ विचार नहीं आया ? तूं कल्याएजी को लेकर जीरे क्यों गया था ? तुमको माल्म नहीं था कि वहां आत्माराम वैठा है, और बह-कल्याएजी कर्च्च विचारों का है, अगर उसके सम्पर्क में एक बार भी आगया तो फिर वह अपना नहीं रहेगा !

पूज्यजी साहब के इस वार्तालाप को सुनकर हुक्म मुनि (मन ही मन में)— "पूज्यजी साहव ! आप मूलते हो, हुक्म मुनि ऋब आपका नहीं है, वह तो बहुत दिनों से तुमारा सम्बन्ध छोड़ चुठा है, उसका मानसिक सम्बन्ध तो छंब श्री खात्मारामजी से है, जो कि वीर भाषित सच्चे जैनधर्म के प्ररूपक हैं। तभी तो वह कल्याणजी को श्री खात्मारामजी के पास लेकर गया ताकि वह उन्मार्ग को छोड़ सन्मार्ग का छानुसरण करे। (प्रकट रूप में)— महाराज ! चमा करें मुफसे बड़ी भूल हुई, मैं यह नहीं समम्तता था कि वह-कल्याणजी वहां जाकर आत्मारामजी के चंगुल में फंस जायगा। पास में बैठे हुए श्री विश्नचन्दजी छादि ने भी पूज्यजी साहब की आंखें पौछते हुए कहा—महाराज ! ख़ब इसे चमा करो ! अगर कल्याणजी चला गया तो कौनसी कानखजूरे की टांग टूट गई है ? ऐसी वातों पर ऋषिक ध्यान देने की आवश्यकता नहीं। उसी रोज श्री विश्नचन्दजी आदि साधुओं ने लुधियाने को विहार करने का निश्चय किया हुआ था। जब वे बिहार करने की तैयारी करने लगे तब पूज्यजी ने उनको बुलाकर कहा कि, तुमारे रास्ते में आत्माराम जीरे से बिहार करके जगरावां में आकर बैठा है, तुम लोग उससे मिलो, यह मुफे अच्छा नहीं लगता।

श्री विश्नचंदजी-क्यों महाराज ! मिलने में क्या हरकत है ?

पूज्यजी साहब-हरकत का तुमको अभी तक पता ही नहीं लगा ? अपने कई एक साधु उसके गुन गाने लग गये और सैंकड़ों गृहस्य उसके बन गये, अभी न मालूम आगे को वह क्या करे ?

श्री विश्नचन्दजी---(मन ही मन में)-जिनके सामने आप अपना रोना रो रहे हैं, वे तो मनसे सर्वेसर्वा महाराज आत्मारामजी के बने हुए हैं, भविष्य में आत्मारामजी क्या करेंगे इसे हम लोग जानते हैं। उनके सदुपदेश से इसी पंजाब भूमि में पचासों जिन मन्दिर बनेंगे। हजारों उनकी पूजा सेवा करनेवाले होंगे और यह देश सत्य सनातन जैनधर्म के प्रचार में मुख्यस्थान प्रहण करेगा।" (प्रकट रूप में) तो महाराज ! आप क्या बाहते हैं ?

पूज्यजी साइब-बस यही कि तुम आत्माराम से मिलना छोड़ दो !

श्री विश्नचन्दजी---बहुत अच्छा महाराज ! यदि आपकी यही इच्छा है तो हम उनसे नहीं मिला करेंगे ?

पूज्यजी-अच्छा तो "उनसे न मिलने का नियम लो !"

श्री विश्नचन्दजी (मन में) ये तो हमें उनसे न मिलने का नियम कराते हैं और इम सदा उनके घरणों में बैठे रहना चाहते हैं, वह दिन हमारे लिये धन्य होगा जब कि हम उनके प्रतिदिन के प्रवचन से उत्तरोत्तर व्यपनी आत्मा को सद्गति का भाजन बनाने का श्रेय प्रात्र करेंगे ! जो नियम हृदय से न किया जावे और जिसके करने की सर्वथा व्यनिच्छा हो ऐसा नियम यदि कोई ज्याप सरीखा-"पूच्य व्यमरसिंहजी जैसा" जबरदस्ती दिलाने का यत्न करे तो उसकी क्या कीमत होगी ? कुछ भी नहीं ! परन्तु यदि हम इस समय इनकार कर दें तो हमारे निर्धारित कार्य में च्लति पहुँचने का संभय है ज्याज हम गुप्तरूप से धर्म का प्रचार कर रहे हैं और उसमें हमें जो ज्याशातीत सफलता प्राप्त हुई है उसमें विघ्न पड़ जावेगा, इसलिये जैसा कुछ ये कहते हैं, ज्यव तो उसी को बिना ननु नच के स्वीकार कर लेना चाहिये !- "स्वकार्यसाधयेद्वीमान, कार्यध्रंशो हि मूर्खता" (प्रकट रूप में)-ज्यच्छा महाराज ! यदि श्राप इसी में प्रसन्न हैं तो हम उनसे नहीं मिलोंगे ! इतना कहकर श्री विश्नचन्दजी आदि साधुओं ने विहार कर दिया और जगरावां में पहुंचकर श्री आत्मारामजी के पास न ठहर कर जलग किसी दूसरे मकान में ठहर गये !



### "नियम के प्रकाश में मिलाप"

### · ZAS DE

पूरुय श्री श्रमरसिंहजी की आंखें पेंछने की खातिर श्री विश्नचन्दजी झलग मकान में तो ठहरे परन्तु मन तो उनका श्री आत्मारामजी के चरणों के इर्द गिर्द ही चक्कर काटने लगा। उनके जगरावां पहुँचने और आलग मकान में ठहरने का समाचार एक ओसवाल सज्जन के द्वारा जब महाराज श्री आत्मारामजी को मिला तब वे वड़े प्रसन्न हुए और आपने स्थान से चलकर जहां विश्नचन्दजी ठहरे हुए श्रे वहां पहुँचकर उनसे मिले। मिलकर कहने लगे कि पूज्यजी साहब ने न मिलने का नियम तुमको कराया है, मेरे को तो नहीं कराया ? अब तो मैं तुमसे मिला हूँ, तुम सुफ से नही मिले, इसलिये तुमारे नियम में कोई बाधा नहीं आई।

श्री विश्नचन्दजी ने उठकर आपका हार्दिक स्वागत किया और हाथ जोड़कर कहने लगे। महाराज ! आपकी इस महती कुपा के लिये हम सब आपके वहुत २ आभारी हैं। इस नियम की कीमत जो हमारे दिल में है उसे आप अच्छी तरह से समफते हैं। अबोध जनता को अपनी ओर आकर्षित करके उसके मतामही मानस को बदलना उतना ही कठिन है जितना कि एक तरफ बहते हुए नदी के प्रवाह को रोक कर बुसरी तरफ ले जाना। सो जब तक हमें अपने निर्धारित कार्य में पूरी २ सफलता नहीं मिल जाती तब तक तो नीति मार्ग का अनुसरण करना ही उचित रहेगा। अन्यथा हमें इच्छित सफलता का मिलना कठिन है। और हमारा उद्देश्य बिलकुज़ शुद्ध एवं निस्वार्थ है इसलिये गुप्त प्रचार की नीति को अपनाना हमारे लिये देशवह भी नहीं है।

श्री आत्मारामजी — तुम लोग जिस नीति से काम कर रहे हो वही हमारे कार्य के लिये हितकर है, पूच्यजी साहव के प्रतिकूल चलकर तुम्हें काम करने में कितनी कठिनाई होगी इसका मुफे पूरा २ अनुभव है, इसलिये बाह्य रूप से तुमारा उनके साथ मिले रहना ही अच्छा है, मुफे इसी में प्रसन्नवा है। और मैं

### नियम के त्रकाश में मिलाप

तो यह भी चाइता हूँ कि तुम लोग उनके जीवन तक उनके साथ ही बने रहो, भले ऊपर से ही सही ! इससे उनकी आत्मा को कुछ न कुछ सन्तोष तो बना रहेगा, आगे तुम्हारी जो इच्छा। इतने प्रासंगिक वार्तालाप के बाद श्री आत्मारामजी श्री विश्नचन्दजी का हाथ पकड़कर अपने स्थान पर - [जहां उतरे हुए थे] ले गये। और एकान्त में वैठकर, किस २ च्लेत्र में कितना काम हुआ और आगे के लिये कहां और किस प्रकार काम करना है इत्यादि सारे कार्यक्रम का सिंहावलोकन किया।

दूसरे दिन श्री विश्नचन्दजी ने लुधियाने को विहार कर दिया और श्री आत्मारामजी ने एक दिन पीछे विहार किया। परन्तु दैवयोग से वीचमें वर्षा हो जाने के कारण रास्ते में सात कोस पर आने वाले "वोपांराय" नाम के प्राम में दोनों का मेल हो गया ! और दोनों अपने २ साधुओं के साथ एक ही मकान में ठहरे। वहां किसी त्रोसवाल का घर न होने से किसी प्रकार के उपद्रव की भी आवांका नहीं थी। इसलिये सब साधु निशंक होकर एक दूसरे से ज्ञानचर्चा करते रहे और सम्ध्या का प्रतिक्रमण भी सबने एक साथ ही किया।

प्रतिकमस के समय श्री आत्मारामजी ने विश्नचन्द्रजी आदि साधुओं से कहा- लो आज मैं तुम्हें श्री महावीर स्वामी के शासन में विहित प्रतिक्रमण को विधि सहित कराऊ' ? सबने सहर्ष स्वीक्रति दी। प्रतिक्रमण और उसकी विधि को देखकर सारे चकित हो गये और कहने लगे-महाराज ! इस प्रकार विधि-सहित प्रतिक्रमण करने का कभी हम लोगों को भी प्रत्यत्त अवसर मिलेगा ? अथवा हम इसी पंथ की फांसी के रग्से को गले में डाले हुए यहां से चल बसेंगे ?

श्री आत्मारामजी—जरा धैर्य रक्खो, समय पर सब कुछ ठीक हो जावेगा।

श्री विश्तचन्दजी—भाई शान्ति रक्खो, इतनी उतावल न करो, अन्यथा हमारा बना बनाया खेल बिगड़ जावेगा। यदि धैर्य से काम लोगे तो तुम्हारा अपना भी भविध्य बन जायगा और जनता को भी उचित लाभ पहुंचेगा। दूसरे दिन प्रातःकाल श्री विश्तचन्दजी ने लुधियाने को विहार कर दिया और पमाल होकर लुधियाने पहुंचगये, तथा श्री आत्मारामजी एक दिन बाद लुधियाने पहुँचे। दोनों अपने अपने साधुओं के साथ अलग अलग मकान में ठहरे।



## साधु कन्हेंगालाल का माग्योद्य त्रोर पूज्यजी का ज्वर प्रलाप

श्री विश्नचन्दजी आदि साधु यद्यपि अलग स्थान में उतरे हुए थे परन्तु श्री आत्मारामजी के धर्म प्रवचन को वे निरन्तर श्रवए करने जाते। इनमें कन्हैयालाल नाम का एक साधु था जो कि न तो कभी आत्मारामजी के व्याख्यान में जाता और न कभी उनकी कही हुई बात को ही सुनता। उसे किसी साधु ने ऐसी ऊंधी पट्टी पढ़ा रक्खी थी कि आत्माराम धर्म से पतित होगया है और वह स्थान स्थान पर जहर के पेड़ लगा रहा है। उसके पास जाना अपने समकित का नाश करना है।

परन्तु — "स्त्रियाश्चरित्रं पुरुषस्य भाग्यं देवो न जानाति कुतो मनुष्यः" इस अभियुक्तोकि के अनुसार जब उसके किसी पूर्व जन्म के पुण्य का उदय हुआ तो उसकी इस हठीली मनोवृत्ति में कुछ विवेक का उदय हुआ वह दो चार साधुओं के कहने से एक दिन श्री आत्मारामजी का प्रवचन सुनने को गया और मन से उन्हीं का हो गया। महाराज श्री आत्मारामजी की उस दिन की निर्मल त्रवचन वारिधारा ने कन्हैयालाल के हृदय का सारा आन्तरिक मल घो डाला। व्याख्यान उठते ही वह वोल उठा कि कौन कहता है कि आत्मारामजी जहर के बूटे लगा रहे है ? इनकी अमृतमयी वाणी में तो मृतप्राय हृदयों में जीवन संचार करने की शक्ति है। यह तो कोई अलौकिक महापुरुष है मुफे ईर्थालु साधुआं ने इनके सहुपदेश से वंचित रक्सा जिसका मुफे अधिक से अधिक शोक है, अस्तु. अब तो इन्हीं की शरण में रहकर शेष जीवन में शुद्ध सनातन जैनधर्म का अनुसरण करते हुए अपनो आत्मा को सद्गति का भाजन बनाने का यतन करू गा। तदनन्तर व्याख्यान सभा से उठकर श्री आत्मारामजी को वन्दना करके कन्हैयालाल अपने स्थान पर आया और मन में कुछ विचार करने के बाद अपने गुरु भाई गणेशजी से बोला कि 'तुम जो मेरे दूसरे साधुओं के पास से अनिष्ठाचरण कराते हो और खुद भी करते हो ऐसा करना जैन मत के किस शास्त्र में लिखा है। यता मेरे आत्म्र का पाठ वतलाओ नहीं तो इसका प्रयश्चित करो ? गऐशजी --- भाई ! साधुओं का काम ऐसे ही चलता है। परम्तु यह तो बताओ, तुम्हें आज यह कैसे सूफी ?

कन्हें यालालजी — पहले चल गया सो चल गया मगर अब नहीं चलेगा और न चलने दिया जायगा। मेरे मुन्दे हुए विवेक चल्ल अब खुल गये इसलिये मुफे सब कुछ सूफने लगा है। तुमारे जैसे दंभी और अनिष्टाचारियों की संगत में रहना भी अधर्म को पुष्ट करना है, और तुमारे जैसों के सहवास में रहकर आत्म पतन की ओर जाने वाला जीव कभी सद्गति को प्राप्त नहीं कर सकता, इसलिये तुमारे दुष्ट संसर्ग को त्याग कर मैं तो अब उसी महापुरुष की शरख में जाऊंगा जिसके पुनीत प्रवचन ने मेरी आंखें खोलदी हैं।

इतना कहने के बाद श्री कन्हैयालालजी सीधे महाराज श्री आत्मारामजी के पास आये आर उनसे जैनधर्म के शुद्ध स्वरूप की श्रद्धा को आगे किया।

इधर पधौड़ प्राम में बिराजे हुए पूज्य श्री अमरसिंहजी को जब यह समाचार मिला तो उन्हें बहुत कष्ट हुआ और मानसिक चिन्ता के बढ़ने से ज्वर आने लगा। ज्वर का वेग इतना वढ़ा कि आप उसमें प्रलाप करने लगे, और पास में बैठे अपने शिष्य तुलसीराम से कहने लगे — "तुलसी ! उठो लुधियाने चलें, वहां चलकर आत्माराम की खबर लेवें और उस पर मुकदमा चलाकर केंद करा देवें ! इसने मेरे सब चेले बहकाकर अपनी तरफ कर लिये हैं" इत्यादि !

पूज्य ती साहब यद्यपि ज्वर के तीव्र वेग में बेभान हुए यह सब कुछ कह रहे थे परन्तु उनका यह कथन तो ऋत्तरशः सत्य था कि — "श्चात्माराम ने मेरे सब चेले बहकाकर श्वपनी तरफ कर लिये हैं"

श्री विश्तचंद, हाकमराय और चम्पालालजी आदि जितने अच्छे २ साधु पूज्य अमरसिंहजी के समुदाय में दिखाई देते थे वे सबके सब मन से श्री आत्मारामजी के हो चुके थे, और गुप्त रूप से उन्हीं के आदेशानुसार काम कर रहे थे। पृज्यजी साहब से तो उनका उपर का ही मेल था अन्दर से तो वे उनके विरुद्ध थे। तथा — जिस तुलसीराम के पास श्री अमरसिंहजी ने उक्त बातें कहीं वह भी अन्दर से श्री आत्मारामजी का ही भक्त था और उन्हीं के विचारों का गुप्तप्रचारक भी। इसलिये तुलसीरामजी ने पृज्य अमरसिंहजी के प्रलाप को कोई महत्व नहीं दिया। यद्यपि श्री आत्मारामजी का भाव तो जीरा में चतुर्मास करने का था परन्तु लुधियाने की जनता की सानुरोध प्रार्थना और बलवती चेत्र फर्मना के कारण उनका १६२द का चतुर्मास लुधियाने में हुआ। इधर श्री विश्तचन्दजी आदि का विचार भी लुधियाने में चतुर्मास रहने का था परन्तु पूच्यजी साहब को यह इष्ट नहीं था, इसलिये उन्होंने पत्र पर पत्र भिजवाकर वहां से बिहार करा दिया और चतुर्मास उन्होंने अम्बाले में किया।

### "मत्यक्ष सहयोग"

#### —:尜:—

चौमासे बाद लुधियाना से विहार करके श्री आत्मारामजा होशयारपुर पधारे, और अम्बाले का चतुर्मास पूरा करके श्री विश्तचन्दजी भी होशयारपुर पहुंचगये । यहां भी व्यमरसिंहजी के कितने एक साधुओं में अष्टाचार की प्रवृत्ति को देखकर श्री विश्तचन्द्रजी के मन को बहुत खेद पहुंचा, उन्होंने पूज्य श्री अमरसिंहजी के पास जाकर कहा—महाराज ! चतुर्थवन का भंग करनेवाले इन अष्टाचारियों को अपने यहां रखना उचित नहीं है इन्हें अपने समुदाय से बाहर कर देना चाहिये ! इनके कारण सभी साधुओं को लांछन लग रहा है। परन्तु पूज्यजी साहब ने इस कथन पर कुछ भी ध्यान नहीं दिया। बल्कि यह कहा कि तुम लोग उन साधुओं से द्वेष रखते हो तुमारी श्रदा भ्रष्ट हो गई है इसलिये तुमारा रास्ता खलग और हमारा खलग है जान्त्रो हम इस विषय में तुमारी कोई भी बात नहीं सुनेंगे। तब श्री विश्तचन्दजी आदि बारां साधुत्रों ने मिलकर पूज्यजी से फिर अर्ज की और बड़ी नम्नता से कहा-कि महाराज ! आप सर्व साधु मंडल के नेता हैं आपको इमारी इस नम्र प्रार्थना पर अवश्य ध्यान देना चाहिये ! जब प्रज्यजी ने फिर भी उनकी बात मानने से इनकार कर दिया तब सब ने जरा उत्तेजित से होकर कहा कि पूज्यजी साहब ! आपने हमारी उचित प्रार्थना को भी ठुकरा दिया है, स्मरए रक्खें आपको पीछे से बहुत पश्चात्ताप करना पड़ेगा ! उस वक्त हमारी बात का आपको ख्याल आवेगा। जब इन शब्दों का भी उनके हृदय पर असर नहीं हुआ तो सबने उनसे अलग होजाने में ही अपने आत्मा का हित समभा और उनसे अलग होकर श्रीआत्मारामजी के पास आगये। उनके पुज्यजी से सदा के लिये जलग होकर आजाने का समाचार सुनते ही श्री आत्मारामजी बोले-तुम लोगों ने अच्छा नहीं किया, अभी अलग होने का अवसर नहीं था।

श्री बिश्नचम्दजी — महाराज ! ऋाप जो कुछ फर्माते हैं ठीक है परन्तु झाप सत्य जानें, इमने पूज्यजी साहब को बहुत सममाया, बड़ी नम्रता से सममाया और झन्त में धमकी भी दी मगर वे टस से मस नहीं हुए। इसमें हम सब निर्दोष हैं झलवत्ता अष्ठाचारियों के साथ मिलकर रहना हमें पसन्द नहीं था इसलिये पूज्यजी साहब से इमने खपना सम्बन्ध तोड़ लिया है।

|        | ~        |
|--------|----------|
| पत्सन  | सहयोग    |
| সন্দের | त्तरुपाग |
|        |          |

श्री श्रात्मारामजी श्वच्छा जो हुआ सो ठीक, अब इसकी तो चिन्ता करना व्यर्थ है। अब तो अपना भावी कार्यकम निश्चित करना चाहिये। सो यदि तुम लोगों को इसी देश में विचरना हो तब तो शीघ से शीघ पंजाब के प्राप्त प्राप्त और नगर नगर में फैल जाओ और अधिक से अधिक गृहस्थों को शुद्ध सनातन. जैनधर्भ के श्रद्धालु बनाने का प्रयास करो, इसके लिये जितना भी प्रयास हो सके करो ! यदि अधिक नहीं तो कम से कम बराबर का बल तो अवश्य हो जाना चाहिये। फिर आप खुशी से इस देश में विचर सकते हैं बिना, अपने अनुयायी श्रावकों के इस पंचमकाल में संयम का पालन नितान्त कठिन है। और यदि इस देश में विचरने की तुमारी इच्छा न हो तो चलो सीधे गुजरात देश में चलें, वहां चलकर किसी सुयोग्य साधु से शुद्ध सनातन जैन धर्म की दीचा आंगीकार करें और उसी देश में विचरें ! यह बात जान बूमकर आपने साधुओं से कही ताकि उनका आशय माल्म होजावे, वैसे आपने तो इसी देश में वीर भाषित जैन परम्परा का मंडा गाढ़ने का दढ़ संकल्प कर रक्खा था, अन्य साधुओं की तो आप अनुमति मात्र चाहते थे।

आपके इस कथन को सुनकर श्री विश्नचन्द जी आदि साधु बोले—महाराज ! हमारा तो इसी देश में विचरने का संकल्प हैं, और आपने जो धर्म प्रचार की बात कही सो उमके लिये हम हर प्रकार से तैयार हैं, आपके नेतृत्व में हम अधिक से अधिक प्रयत्न करेंगे । हम दो दो तीन तीन की टोली बनाकर सारे पंजाव में फिर निकलेंगे, वैसे तो आज भी आपकी कृपा से पंजाब के हर एक श्राम और नगर में आपके सेवकों की पर्याप्त संख्या विद्यमान है । मालेरकोटला में निश्चित किये गये कार्यक्रम के अनुसार हमने अपना प्रयास चालु रक्खा और उसमें हमें काफी सफलता प्राप्त हुई है ।

जिस समय यह मंत्रणा हो रही थी उसी समय श्री आत्मारामजी के पास उनके नेतृत्व में काम करने वाले २० साधु थे। उनमें १२ तो श्री विश्नचंदजी आदि पूज्य अमरसिंह के समुदाय के और आठ साधु श्री योगराजजी के समुदाय के थे। इस प्रकार २० ही साधु महाराज श्री आत्मारामजी का आशीर्वांद लेकर चारों तरफ निकल पड़े और सभी चेत्रों में न्यूनाधिक रूप में ढूंढ़क पंथ का चिरकाल का बिछा हुआ बिछौना उठाकर प्राचीन जैन परम्परा का बिछौना बिछा दिया। उनके सतन प्रयास और श्री आत्मारामजी की आन्तरिक प्रेरणा से पंजाब के हर चेत्र में प्राचीन जैनधर्म का मंडा गड़ गया। फलस्वरूप – होशियारपुर जालन्धर, नकोदर, जंडियाला, अम्हतसर, पट्टी, बैरोवाल, कसूर, नारोवाल, सनखत्तरा, जीरा, मालेर कोटला, आक्वाला, लुधियाना, लाहौर, गुजरांवाला, रामनगर, पसरूर, रोपड़, जेजों और जम्मू आदि स्थानों में वीर भाषित प्राचीन जैन धर्म के अनुयायियों की संख्या सात हजार के करीव होगई !

इस प्रकार श्री आत्मारामजी को श्री विश्नचंदजी आदि अन्य माधुओं के सहयोग से अपने कार्य में जो सफलता प्राप्त हुई उसका एक मात्र श्रेय उनकी सत्यनिष्ठा और विशद ज्ञान सम्पत्ति को है।

# साम्पदाग्रिक संघर्ष, प्रत्यक्ष रूप में

### 

कोई भी पंथ या सम्प्रदाय हो उसके अच्छे या बुरे संस्कार जब एक बार जनता के हृदय में बैठ जाते हैं तब उनका निकालना बहुत कठिन हो जाता है। श्रीर यदि कोई उन अशुद्ध संस्कारों को निकालने का यत्न करता है तो अबोध जनता और उसके नेता लोग हाथ धोकर उसके पीछे पड़ जाते हैं। उनके हृदय पर छाया हुआ छज्ञान जन्य अन्धकार का पर्दा उन्हें वस्तु तत्त्व के भान से यंचित कर देता है, अतः वे हित को अहित और अहित को अपना हित समझते हुए मार्गदर्शन को उन्मार्गगामी कहने व मानने में भी संकोच नहीं करते । परन्तु ऐसी परिस्थिति में कुछ लोग ऐसे भी होते हैं कि जिनके विवेक चतु सर्वथा वन्द न होकर कुछ खुले भी रहते हैं, तब ऐसे लोगों को यदि कोई सच्चा मार्गदर्शक मिल जावे तो वे उसके बतलाये हुए मार्ग को अपनाने भी लगते हैं। पंजाब की मूमि में कई सदियों से जैन धर्म के सूर्य को ढ़ंदक पंथ के बादलों ने आच्छन्न कर रवला था। दूसरे शब्दों में प्राचीन जैनधर्म पर सर्वेसर्वा अधिकार दूँदक पंथ या सम्प्रदाय ने जमा लिया था, लोग प्राचीन जैनधर्म के स्वरूप से विलकुल आज्ञात हो चुके थे, उसके स्थान में ढुंढ़क पंथ को ही वे वास्तविक जैनधर्म समक रहे, और मान रहे थे। ऐसी दशा में जैन धर्म के प्रतिष्ठापक किसी सच्चे धर्मनेता को इस प्रकार के फिरकावासित मानस को बदलने के लिये कितना परिश्रम करना होगा इसकी कल्पना सहज ही में की जा सकती है, महाराज श्री आल्मारामजी ने प्राचीन जैन धर्म पर छाये हुए ढुंढ़क पंथ के पर्दे को दूर हटाने के लिये कितनी कठिनाइयों का सामना किया, और किस प्रकार उन पर विजय प्राप्त करने के लिये अपने बुद्धिबल और शारीरिकवल का उपयोग किया, तथा उस समय के पंथ नेताओं ने उनको कितने उपसर्ग देने की चेष्ठा की, यह सब कुछ उन साम्प्रदायिक संस्कारों को ही आभारी है, जिनको अवोध जनता के हृदय से निकालकर दूर फैंक देने का श्री आत्मारामजी संकल्प किये हए थे ।

### साम्प्रदायिक संघर्ष, प्रत्यत्त रूप में

श्री विश्तचन्दजी आदि योग्य साधुओं का निकल जाना और उनके द्वारा खुझमखुझा ढूंढक पंथ के विरुद्ध प्रचार का होना एवं सैंकड़ों नहीं हजारों गृहस्थों का ढूंढक पंथ छोड़कर प्राचीन जैन परम्परा में प्रविष्ट होना आदि कुछ ऐसी बातें थी जिनसे पूज्य अमरसिंहजी को घषराहट पैदा होना अनिवार्य था। उस समय चारों तरफ साम्प्रदायिक संघर्ष सचा हुआ था, विचार विनिमय ने विचार विरोध का स्वरूप धारण कर लिया था। इसके अतिरिक्त श्री आत्मारामजी और उनके सहयोगी साधु जहां कहीं भी जावें वहीं पर साधु साधु में और गृहस्थ गृहस्थ में तथा साधु और गृहस्थों में विचारों की खूब ले दे होती और कभी २ गर्मागर्मी भी हो जाती, तात्पर्य कि बह, चेन्न [जिसमें कि श्री आत्माराम और उनके साधु जाते ] विचार संघर्ष का एक खासा अखाड़ा बन जाता।

यह तो सुनिश्चित सी बात थी कि ढूंढक पंथ का कोई भी साधु या गृहस्थ श्री आत्माराम और उनके साधुओं के सामने आने की ताब नहीं रखता था। सव चुपके २ अपने भकों को संभाल रखने में ही अपना कल्याएा समभते थे। इघर सममदार लोग धड़ाधड़ ढूंढ़क पंथ को छोड़कर जैन धर्म के श्रद्धान को अंगीकार कर रहे थे उधर पूज्य श्री आमरसिंह और उनके साधु चिन्ता के सागर में गोते लगा रहे थे। पूज्यजी साहब को जहां गृहस्थों के चले जाने की चिन्ता थी वहां उनको शेव रहे साधुओं के निकल जाने का भी भय व्याप्त हो रहा था। ऐसी दशा में उनको धेर्य देनेवाला कोई प्रभावशाली साधु या गृहस्थ भी उनके पास नहीं था। तब पूज्यजी साहब ने अपने चुने हुए भकों को खुलाया और उनके सामने बड़े मार्मिक शब्दों में यह प्रस्ताब रक्खा ------भोरे अच्छे पढ़े लिखे १२ साधु तो मुफे लोड़कर आत्माराम के पास चले गये तो मेरे बाकी रहे इन साधुओं के लिये बड़ी मुग्रिकल का सामना होगा! संभव है आहार पानी का मिलना भी कठिन हो जावे, इसलिये तुम लोगों को कोई योग्य प्रबन्ध करना चाहिये। यदि तुम लोग कोई उचित प्रबन्ध नहीं करोगे तो मैं इस देश को छोड़कर गारवाड़ आदि चन्दा चाहिये। यदि तुम लोग कोई उचित प्रबन्ध नहीं करोगे तो मैं इस देश को छोड़कर गारवाड़ आदि जन्दा चाहिये। यदि तुम लोग कोई उचित प्रबन्ध नहीं करोगे तो मैं इस देश को छोड़कर गारवाड़ आदि जन्दा देशों में चला जाऊंता, और वहां पर अपना रोध जीवन पूरा करूंगा। । इतना कहने के साथ ही आपके नेत्रों से दो मोती दूलक पड़े।

सब लोग हाथ जोड़कर - नहीं महाराज आप ऐसा न करें। हम लोग आपके परामर्श से इसके लिये अवश्य कोई उचित प्रबन्ध करेंगे। तदनन्तर पटियाला आदि दो तीन शहरों के ढूंढ़क गृहस्थों ने पूज्य अमरसिंहजी के कथनानुसार निम्नलिखित आशय के क़छ पत्र लिखाकर एक ब्राह्मए के द्वारा पंजाब के मुख्य २ शहरों में भिजवाये —

''पूञ्यजी साहब का यह फर्मान है कि श्री आत्माराम और उनके साथी जितने भी साधु अपने ढंढ़क मत से विपरीत श्रद्धा रखने वाले हैं और उसके विरुद्ध प्रचार करते हैं उनको मेरा कोई भी श्रावक

१६६

www.jainelibrary.org

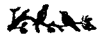
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |
|-----|---------------------------------------|--|
| ୧୦୦ | नवयुग निर्माता                        |  |

न तो वंदना करे न रहने को स्थान दे न व्याख्यान वाणी सुने और नाही आहार पानी आदि की विनति करे । हम लोगों ने पूज्यजी साहब के आदेशानुसार इन बातों का नियम कर लिया है, आप भी अपने शहर में लोगों से नियम कराने का यत्न करें ।

यह पत्र या इसका समाचार जव होशयारपुर के आवकों के सुनने में आया तो भक्त तत्यूमल और लाला प्रभदयाल आदि ने कहा कि महाराज श्री आसाराम और उनके साधुओं के लिए तो ऐसा प्रबन्ध होना दुर्घट है, हां ! जिसने यह पत्र भिजवाया है उसके लिए तो ऐसा किया जा सकता है और किया जाना भी चाहिये । एक आवक ने तो यहां तक भी कहदिया कि पत्र भिजवाने वालों को चाहिये कि वे इसे अपने पास वापिस मंगवा कर इसे शहद लगा कर चाटा करें । इसी प्रकार अन्य शहरों के विचारशील गृहस्थों ने भी इस पत्र की खूब हंसी उड़ाई और कहा कि पूच्यजी साहब और उनके दूसरे साधु लुक छिप कर दूसरों के कन्धों पर रखकर क्यों चलाते हैं । महाराज आत्मारामजी के सामने क्यों नहीं आते ? यदि उनमें सचाई है तो मैदान में आकर फैसला करें । लुक छिप कर वार करना तो निरी नपुंसकता है और हमें तो यह भी संदेह है कि आत्मारामजी का आहार पानी बन्द कराते २ कहीं अपना ही बन्द न करा बैठें । सारांश कि पूज्य अमरसिंहजी के भिजवाये हुए पत्रों का विचारशील आवकवर्ग पर कुछ भी प्रमान नहीं हुआ । बल्कि श्री आत्मारामजी और उनके सहयोगी साधुवर्ग पर उनकी पहले से भी अच्छी अद्या होगई ।

होशयारपुर से विहार करके वामानुमाम विचरते और धर्मोपदेश करते हुए श्री आत्मारामजी तो जीरे में पधारे और १६२६ का चतुर्मास आपने वहीं पर किया। इधर श्री विश्नचन्द्रजी आदि ने उनके आदेशानुसार भिन्न २ शहरों में चतुर्मास किये।

जीरे के इस चतुर्मास में जनता आपकी तरफ और अधिक आकर्षित हुई। उससे पहले की अपेचा विशेष प्रेम और असाधारण धर्मानुराग का अनुभव करते हुए श्री आत्मारामजी को भी वहुत आनन्द हुआ। उधर पंजाब के विभिन्न नगरों में होने वाले अन्य साधुओं के चतुर्मासों में भी प्राचीन जैन धर्म के श्रद्धालुओं की संख्या में काफी उन्नति हुई। चतुर्मास की समाप्ति के बाद श्री आत्मारामजी तथा श्री विश्तचन्दजी आदि ने पंजाब के हर एक प्राप्त और नगर आदि में अमण करके अपने हाथ के लगाये हुए धर्म पौदे को विपचियों से सुरचित रखने का यत्न किया। १६३० का चतुर्मास श्री आत्मारामजी ने अम्बाला में किया और १९३१ का होशयारपुर में। अन्य साधुओं के चतुर्मास अन्य नगरों में हुए। इन दो चतुर्मासों में प्राचीन जैन धर्म की प्रतिष्ठा में जो कुछ कमी वाकी थी वह भी पूरी हो गई।



### "जिन चौबीसी की रचना"

#### BA

महाराज श्री आत्मारामजी निरे आगमवेत्ता या शास्त्रों के पंडित ही नहीं थे अपितु अच्छे कवि भी थे। आपने हिन्दी भाषा में प्रभु की स्तुति में जो काव्य लिखे हैं एवं वैराग्य और शान्त रसमें रंगी हुई जो मार्मिक रचनायें की हैं, उन्हें देखते हुए आपकी प्रतिभा - सम्पत्ति की जितनी भी सराहना की जावे उतनी कम है।

जिस समय आपका अम्बाले में चतुर्मास था उस समय आपके पास ढूंड़क पंथ का परित्याग करके वीतराग देव के धर्म में दीचित होने वाले साधु श्री हुक्मचन्द -हुक्ममुनि ने आपसे प्रार्थना की कि - महाराज ! आप जानते हैं कि मुक्ते लंगीत का कुछ थोड़ा बहुत अभ्यास है, इसलिये मैं चाहता हूँ कि मगवान की स्तुति रूप कुछ ऐसे भजन हों जिन्हें मैं गाकर संगीत के साथ २ आत्मोझाल का भी अनुभव प्राप्त कर सकूं । मेरी इस चिरंतन अभिलाषा को पूर्ण करने की आप अवश्य छपा करें । हुक्ममुनि की इस अभ्यर्थना को मान देते हुए श्री आत्मारामजी ने २४ तीर्थकरों के २४ स्तवन बनाये जोकि जिन चौबीसी के नाम से प्रसिद्ध हैं । जिन चौबीसी के अन्त में दिये गये कलशा के बाद एक दोहे में आपने हुक्ममुनि के नाम का भी निर्देश किया है यथा-

# "वेप परिवर्तन का विचार"

### XA PX

होशयारपुर के चतुर्मास के बाद श्री आत्मारामजी और उनके सहयोगी विश्वचन्दजी आदि सब साधु लुधियाने में आकर इकडे हो गये। महाराज श्री आत्मारामजी के सत्यनिष्ठा और आत्म वल पर अव-लम्बित क्रान्तिकारी धार्मिक आन्दोलन ने ढूंढक मत के अभेदा किले को छिन्न भिन्न कर दिया। उसकी बड़ी २ दीवारें गिर पड़ी। और उसके आलोकरहित प्रदेश में बन्द की हुई अवोध जनता को प्रकाश की किरणें देकर बहां से निकालने में जिस वीरोचित साइस का परिचय दिया है वह जैन परम्परा के इतिहास में स्वर्ण आज्ञोरों में उल्लेख करने योग्य है।

लगमग दश वर्ष के [ १९२१ से १९३१ तक के ] इस क्रान्तिकारी धार्मिक आग्दोलन में उन्हें जो सफलता प्राप्त हुई उसकी साची पंजाव के गगन चुम्बी अनेकों जिनालय और उनके सहस्रों पुजारी प्रत्यत्तरूप में दे रहे हैं।

पाठकों को इतना स्मरण रहे कि इस क्रान्तिकारी धार्मिक आन्दोलन में आरम्भ से लेकर आज तक [सं० १९३१ तक] महाराज श्री आत्मारामजी और उनके सहयोगी श्री विश्वचन्दजी आदि साधुओं ने ढूंढक मत के वेष का परित्थाग नहीं किया था। ढूंढक मत के वेष में रहते हुए ही उन्होंने यह धार्मिक क्रान्ति फैलाई और उसमें सफल हुए।

पंजाब शान्त के प्रत्येक नगर और पाम में जिन शासन की पुनीत ध्वजा को प्रतिष्ठित करने के बाद जिन शासन के इन अनन्योपासकों का लुधियाने में सम्मेलन हुआ और उसमें श्री विश्नचन्दजी ने भावि कार्यक्रम का निश्चय करने के लिये प्रस्ताव उपस्थित करते हुए महाराज श्री आत्मारामजी को सम्बोधित करके कहा—

| ગે વાર્યલય વધા તેમ બાદ્ | वेष | परिवर्तन | কা | बिचार |
|-------------------------|-----|----------|----|-------|
|-------------------------|-----|----------|----|-------|

महाराज ! आप श्री के पुरुष प्रताप से आज पंजाब के हर एक नगर और ग्राम में जिन शासन का भेरी नाद हो रहा है। इस समय हम लोगों का जो कर्तब्य था वह प्रायः पूर्ण हो चुका। और आपके आदेशा-नुसार उसके पालन में हम लोगों ने अग़ुमात्र भी प्रमाद नहीं किया। एवं आप श्री के अमोघ आशीर्वाद से हमें उसमें सफलता भी मिली परन्तु अव हम आपसे जो प्रार्थना करनी चाहते हैं उसकी ओर भी आप ध्यान देने की कृपा करें ?

श्री आत्मारामजी-कहो भाई क्या कहना चाहते हो ? मैं तुम्हारी उचित मांग की अवलेहना या उपेत्ता करूं इसका तो तुमको कभी ख्याल भी नहीं लाना चाहिये।

श्री विश्तचन्दजी—छपानाथ ! सबसे पहली प्रार्थना तो यह है कि इस शास्त्रवाह्य ढूंढक वेष में हमें आप कब तक बिठाये रक्खोगे ? इस शास्त्रवाह्य वेष का परित्याग करके विशुद्ध जैन परम्परा के साधु वेष को धारण करने का आप क्यों प्रयत्न नहीं करते ? यह सत्य है कि इसके लिये किसी सुयोग्य निर्घन्थ गुरु की आवश्यकता है परन्तु इसकी उपलब्धि के लिये प्रयत्न करना भी तो आप ही का काम है ।

दूसरी प्रार्थना---आपने कई बार श्री शत्रुंजय और गिरनार आदि प्राचीन तीथों का जिकर किया, उनकी महिमा सुनाई और उनकी यात्रा का महत्व वर्णन किया तो क्या ऐसे महा महिमशाली लोकोत्तर तीथों की पुण्य यात्रा से हमें वंचित ही रक्खा जायगा ? क्या हमें उनकी यात्रा का सद्भाग्य प्राप्त न होगा ? महाराज ! अधिक क्या कहें हमें तो इस पंथ के ऊवेश से अब बहुत घुणा हो रही है। इसलिये ऊपया शीघ्र से शीघ्र हमें इससे मुक्त कराइये।

श्री आत्मारामजी-अच्छा भाई जैसी तुम्हारी इच्छा ? कुछ जल्दी कर रहे हो, यदि थोड़ा समय और ठहर जाते तो रही सही न्यूनता भी पूरी हो जाती । अच्छा ज्ञानी ने ऐसा ही देखा होगा इसलिये अब इस सम्बन्ध में अधिक विचार करना अनावश्यक है । तो फिर चलो तैयारी करो और मन में उठी हुई इस पुनीत भावना को शीघ्र से शीघ्र पूर्ण करने का यत्न करो । मानव भव की सर्वोच्चता और अस्थिरता को ध्यान में रखते हुए धर्म साधन में तत्पर रहना ही साधु जीवन का सच्चा आदर्श है ।



# ''मुच्चवस्त्रिका-{मुंहपत्ती} का परित्याग''

#### so

दूसरे दिन सब साधुओं ने निश्चित कार्यक्रम के अनुसार लुधियाने से प्रस्थान कर दिया, शुद्ध सनातन जैन परम्परा सम्मत साधु धर्म में दीत्तित होने और प्राचीन प्रभाविक जैन तीर्थों की यात्रा से पुण्यानुबन्धी पुण्य संचय करने के लिये । आहार पानी और रात्रि निवास के निमित्त रास्ते में आने वाले नगरों और प्रामों में ठहरते हुए मालेरकोटला और वहां से सुनाम पधारे। सुनाम में द्दांसी जाते हुए रास्ते में कुछ देर विश्राम करने के लिये सब एक रेत के टिब्बे -टीले पर बैठ गये।

ढूंदूक परम्परा के साधु वेष में सबसे अधिक महत्व का स्थान मुखवस्त्रिका मुँहपत्ती को ही प्राप्त है, जबकि जैनागमों में साधु दीचा के लिये केवल रजोहरण और पात्रा इन दो का ही उल्लेख किया है, मुखवस्त्रिका को वहां स्थान नहीं दिया। कोई भी व्यक्ति कितना भी झानवान या संयमशील क्यों न हो पर जब तक उसके मुख पर डोरेवाली मुखवस्त्रिका विराजमान न हो तब तक वह साधु नहीं कहला सकता और नाही उसे कोई वन्दना नमस्कार करता है। आज कल तो इस मत के विद्वान साधुओं में भी इसका व्यामोह अपनी सीमा को पार कर गया है, उन्होंने गएधरों और तीर्थंकरों तक के मुख को इससे चलंकृत करके अपनी बिद्वत्ता को चार चान्द लगा दिये हैं। साम्प्रदायिक व्यामोह में सब कुछ चम्य है। संचेप से कहें तो इस पंथ में मंद्रपत्ती की उपासना को जिन प्रतिमा की शास्त्र विदित उपासना से कहीं अधिक महत्व का स्थान प्राप्त है। महाराज श्री आत्मारामजी को इस सम्प्रदाय के मानस का खुब चनुभव था तभी उन्होंने अपनी धार्मिक कान्ति में मुंद्रपत्ती को ज्यपनाये रक्खा, और उसे तब तक मुख से खलग नहीं किया जब तक कि लोक मानस को घ्रापनी खोर चार्क्सले करने के लिये उसकी आवश्यकता प्रतीत होती रही। इस दृष्टि से देखें तो महाराज श्री आत्मारामजी के इसन्ति प्रधान धार्मिक चान्दोलन में इस मुखवस्त्रिका ने भी आपको काफी सहायता की आत्मारामजी के कान्दि प्रधान धार्मिक चान्दोलन में इस मुखवस्त्रिका ने भी आपको काफी सहायता की आत्मारामजी के कान्दि प्रधान धार्मिक चान्दोलन में इस मुखवस्त्रिका ने भी आपको काफी सहायता ती के कान्ता रेत के कोमल, और सुहावने टिव्वे पर कुछ चए विश्राम करने के बाद श्री हाकमराय ने मुंहपत्ती को हाथ लगाते हुए श्री आत्मारामजी से कहा-छपानाथ !इस कुलिंग को अब कव तक मुंह पर बिठाये रखना है ?

श्री आत्मारामजी---यह तो अब तुम्हारी इच्छा पर निर्भर है. तुम चाहो तो अभी उतार दो ।

श्री हाकमरायजी---महाराज ! हम तो आप की तर्फ देख रहे हैं ?

श्री आत्मारामजी — तो लो अभी उतार देता हूँ। ऐसा कहकर आपने डोरा तोड़कर मुंहपत्ती से आलग कर दिया, बस फिर क्या था आन की आन में एक दूसरे ने एक दूसरे की मुंहपत्ती को मुख पर से आलग कर दिया। मुख पर से उतारी हुई मुंहपत्तियें का रेते पर एक छोटासा ढगला वन गया। और उस ढगले को देखते हुए सबने हाथ जोड़कर कहा—हे शानदेव ! अब फिर किसी भव में हमें ऐसा कुलिंग प्राप्त न हो। तदनंतर सब साधुओं ने श्री आत्मारामजी से कहा--कि महाराज ! यदि आज्ञा हो तो इन मुंहपत्तियों को इन डोरों के साथ बान्यकर इनका पार्सल कराकर पूज्यजी साहब को भेज दिया जावे और साथ में लिख दिया जावे कि तुम्हारी चीज तुम्हें बापिस भेज दी गई है इसे संभाज कर रखलें ?

श्री आत्मारामजी—नहीं भाई ! ऐसा करना उचित नहीं । इमारे इस व्यवहार से उनको बहुत कष्ट होगा, उनकी आत्मा और भी दु:स मानेगी, अपने साधु हैं, किसी को कष्ट पहुंचाना यह भी तो साधु धर्म के विरुद्ध है इसलिये हमें ऐसा काम शोभा नहीं देता । तब सबने आपकी सम्मति से उन मुंहपत्तियों को कहीं रेते के टिव्वे में दबा दिया । और वहां से विहार करके हांसी, भिवानी आदि नगरों में होते हुए मारवाड़ प्रान्त के प्रसिद्ध नगर पाली में पधारे ।



### ऋध्याय ३३

### अहमदाबाद के सेठों का सद्माय प्रदर्शन

महाराज श्री आत्मारामजी की धार्मिक क्रान्ति केवल पंजाब तक ही सीमित नहीं रही, किन्तु पंजाब से बाहर मारवाड़ और गुजरात आदि देशों को भी स्पर्श करते हुए वहां की जैन जनता को प्रभावित किया। वह उस दिन की प्रतीच्चा बड़ी आतुरता से कर रही थी जब कि आप जैसे प्रभावशाली महापुरुष के दर्शन और प्रवचन का उसे सौभाग्य प्राप्त हो। महाराज श्री आत्मारामजी ने अपने कतिपय साधुओं के साथ पंजाब से अहमदाबाद के लिये विदार कर दिया है और वे प्रामानुप्राम विचरते हुए पाली तक पहुंच गये हैं, ऐसा समाचार जब आहमदाबाद के नगर सेठ श्री प्रेमाभाई हेमाभाई और उनके साथी. सेठ दलपतभाई भग्ग्यूभाई को मिला तो उन्होंने दो शावकों को पाली में भेजा और उन्हें आदेश दिया तुम महाराज श्री आत्मारामजी को सुविधा पूर्वक आहमदाबाद ले आश्रो विद्वार यात्रा में उन्हें किसी प्रकार का कष्ट न होने पावे इसका पूरा २ ध्यान रखना

जिस समय श्री आत्मारामजी अपने साधु समुदाय के साथ पाली में पथारे उस समय वे दोनों श्रावक आपकी सेवा में उपस्थित हुए और विधि सहित वन्दना नमस्कार करने तथा सुखसाता पूछने के बाद उन्होंने आपसे कहा-महाराज ! हमें आहमदाबाद के नगर सेठ श्रीयुत प्रेमामाई हेमामाई तथा सेठ दलपतमाई भग्गूमाई ने आपकी सेवा में भेजा है । आप पहले पहल इस देश मैं पधार रहे हैं और मार्ग से विलकुल अपरिचित हैं, विहार यात्रा में आपको कोई कष्ट न हो इसकी सुविधा के लिये आहमदाबाद तक आपकी सेवा में उपस्थित रहने के लिये आये हैं ।

श्री त्रात्मारामजी---साधु साध्वी के विहार में रास्ते का उपयोग रखना यह श्रावकों का धर्म ही है। श्रीर इसी धार्मिक भावना से प्रेरित होकर उक्त दोनों धर्मात्मा पुरुषों ने हमारी विहार यात्रा के सुविधार्थ तुमको यहां भेजा है परन्तु इमारे लिये किसी श्रकार के प्रबन्ध की आवश्यकता नहीं, हम तो इससे भी

| त्र <b>ह्</b> मदावाद | के सेठों | का सद्भाव प्रदर्शन |  | <br><b>१</b> ७ |
|----------------------|----------|--------------------|--|----------------|
|                      |          |                    |  |                |

कष्टसाध्य मार्ग में सुखसाता से चले आ रहे हैं ! अब तो किसी प्रकार की कठिनाई नहीं रही, स्थान २ पर आवकों के घर हैं, आहार पानी की सुलभता है और रात्रि निवास में कोई कष्ट नहीं, इसलिये हमारी बिहार यात्रा में किसी प्रकार की भी सुविधा की जरूरत नहीं है । अहमदाबाद के नगरसेठ और उनके साथी सेठ श्री दलपतभाई भग्गूभाई आदि ने हमारे प्रति जो सद्भाव प्रदर्शित किया है वह उनके आदर्शभूत आवक धर्म के सर्वथा अनुरूप ही है ।

महाराज श्री आत्मारामजी के इस कथन को सुनकर उक दोनों गृहस्थों ने नम्रता पूर्वक कहा-महाराज ! साधारण साधुसाध्वी का भी अपना विशेष पुण्य होता है जिसके आधार पर वे अपनी संयम यात्रा का सुखपूर्वक पालन करते हैं, और आप जैसे विशिष्ट पुण्यवान महापुरुषों के विषय में तो कहना ही क्या है, वे तो जहां भी पधारें वहां पर ही सब प्रकार की सुविधायें उनके लिये उपस्थित रहती हैं, परन्तु श्रमणोपासक गृहस्थों का भी यह कर्तव्य है कि वे गुरुजनों के प्रति अपनी सद्भावना और भक्तिभाव का जपयोग करने में पीछे न रहें । अतः सेठजी के आदेशानुसार आपकी बिहार यात्रा में आहमदाबाद तक हम आपके साथ रहने की आपसे नम्र प्रार्थना करते हैं ।

श्री आत्मारामजी —दोनों श्रावकों की छोर देखकर, अच्छा भाई जैसी तुम्हारी इच्छा ! इस तुम्हारे इस सद्भाव पूर्ण भक्तिभाव को खकारण ठुकराना भी नहीं चाहते ।

# ''बिहार यात्रा में तीर्थ यात्रा"

### So

लुधियाने से बिहार करते समय सर्व सम्मति से जो कार्यक्रम निश्चित हुआ था उसमें मुख्य दो बातें थीं (१) ढूंढ़क मत के साधु देष को त्यागकर प्राचीन जैन परम्परा के साधु देष को विधिपूर्वक धारण करना (२) श्री शत्रुञ्जय और गिरनार आदि प्राचीन तीर्थों की यात्रा करना। इसी सद्विचारणा को मुख्य रखकर लुधियाने से आहमदाबाद की तरफ प्रस्थान किया गया था। रास्ते में आने वाले अनेक जैन तीर्थों की यात्रा का लाभ प्राप्त करते हुए आहमदाबाद पहुंचने के लिये निर्धारित किये गये कार्यक्रम के अनुसार जब आप सब साधुओं के साथ पाली में पधारे तो सर्व प्रथम आपने पाली में विराजमान श्री नवलक्खा पार्श्वनाथ स्वामी के पुनीत दर्शनों से अपने को पुण्यशाली बनाने का श्रीगऐशा किया। वहां से विद्वार करके वरकाणा प्राप्त में श्री वरकाए॥ पार्श्वनाथ और नाडोल में श्री पद्मप्रभु तथा नाडलाई में श्री ऋषभदेव स्वामी के दर्शन किये।

एवं घाऐराव में श्री महावीर स्वामी और सादड़ी तथा § राणकपुर में श्री ऋषभदेव के दर्शनों से अपने को कृतार्थ किया वहां से आप सिरोही पधारे और वहां पर एक ही आधारशिला पर बनाये गये १४ जिन मन्दिरों के दर्शनों का लाभ प्राप्त करके ग्रामानुप्राम विचरते हुए जैन परम्परा के परम विख्यात तीर्थ देश जिन मन्दिरों के दर्शनों का लाभ प्राप्त करके ग्रामानुप्राम विचरते हुए जैन परम्परा के परम विख्यात तीर्थ देश श्री आबूराज में पधारे और सर्व साधुओं के साध वहां की यात्रा करके आपको जो आनन्द प्राप्त हुआ उसका उल्जेख इस चुद्र लेखिनी की शक्ति से बाहर है। श्री आबूराज देलवाड़ा के जिनमन्दिरों की यात्रा करके बहां से श्री अचलगढ़ तीर्थ की यात्रा के लिये गये यहां के मव्य चैत्यालयों में १४४४ मख सोने की १४ जिन प्रतिमायें हैं उनके दर्शन करते ही सब साधुओं को अपूर्व आनन्द की प्राप्ति हुई और सबके सब श्री आत्मारामजी के चरगों का स्पर्श करते हुए अपने सद्भाग्य की भूरि र सराइना करने लगे । श्री विश्नचन्दजी ने हाथ

<sup>§</sup> श्री शग्राकपुर मस्त्थली का प्रसिद्ध तीर्थ च्हेत्र है।

### बिहार यात्रा में तीर्थ यात्रा

जोड़कर महाराज श्री आत्मारामजी से कहा महाराज ! आप श्री ने हम लोगों पर जो उपकार किया है उसके लिये इम आपके भवभव में ऋणी रहेंगे। आप श्री के पुख्य सहवास से हमारा मानव भव सफल हो गया ! हमारा यह किसी विशेष पुख्य का उदय है जो आप जैसे महापुरुष का सहयोग प्राप्त हुआ है ! ऐसा कहते २ श्री विश्तचन्दजी के नेत्र सजल हो उठे और आपके [श्री आत्मारामजी के] चरणों में गिर पड़े | वाकी के साधुओं ने भी आप श्री के चरणों में मस्तक रखकर अपनी हार्दिक कृतज्ञता को मूकभाषा में अभिव्यक्त किया ।

तदनन्तर श्री आबूराज के पहाड़ पर से उतर कर श्री आत्मारामजी पालनपुर में पधारे। पालनपुर गुजरात के पसिद्ध जैन चेन्नों में से एक है। श्री आत्मारामजी का आगमन सुनकर पालनपुर की जैन जनता हर्पातिरेक से वर्षाकालीन नदी के वेग की तरह उनके दर्शनों को उमड़ पटी, और नगर के बाहर जाकर उनका सहर्ष स्थागत किया। पालनपुर की जनता के अनुरोध से आप कुछ दिन वहां ठहरे और अपने सद्वोधपूर्ण उपदेश से जनता को-कृतार्थ किया।

पालनपुर से विहार करके आप भोयणी चेत्र में पधारे, वहां श्री मल्लिनाथ स्वामी के दर्शन करके प्रामानुत्राम विवरते और जिन मन्दिरों के दर्शन करते एवं वहां के आवक समुदाय को दर्शन देते हुए १६ साधुओं के साथ आपने गुजरात के सुप्रसिद्ध नगर अहमदाबाद में प्रवेश किया।



# अध्याय ३५ ''अपूर्क स्वागल''

### 

अहमदाबाद गुजरात की जैन नगरी कही जाती है इसमें अनुमान जैनों के सात हजार घर और ४०० के करीब जैन मन्दिर हैं। पाली से अहमदाबाद तक साथ में आने वाले दोनों आवकों ने जब नगर सेठ श्री प्रेमाभाई हेमाभाई को महाराज श्री आत्मारामजी के अहमदाबाद पधारने का शुभ समाचार दिया तो वे प्रसन्नता से गद्गद हो उठे! और सारे जैन समुदाय को समाचार कहला भेजा। समाचार मिलते ही थोडी सी देर में नगर सेठ के बहां सब भाविक स्त्री पुरुष एकत्रित हो गये। श्रीयुन नगर सेठ और उनके सहचारी सेठ दलपतभाई भग्गूभाई आदि अनुमान तीन हजार आबक आविकाओं के समुदाय ने अहमदाबाद के बाहर तीन कोस की दूरी पर आगे चलकर महाराज श्री आत्मारामजी का सहर्घ स्वागत किया और विधि पूर्वक बन्दना नमस्कार करने के बाद वड़ी धूमधाम से नगर में प्रवेश कराया ! और सेठ दलपत भाई के बंगले में ठहराया। वहां पर दर्शनार्थ आई जनता की भीड़ और भी अधिक हो गई। जनता आपके वचनामृत का पान करने के लिये अधीर हो रही थी, तव नगर सेठ की प्रार्थना से आपने थोड़ा समय अपने वचनामृत का पान कराकर उसे तृग्त किया।

श्री नगरसेठ और उनके साथी सेठ श्री दत्तपत भाई ने आप श्री को सम्बोधित करते हुए कहा-कि महाराज ! बहुत समय से आपश्री के दर्शनों की अभिलाषा हो रही थी, आज का दिन हमारे जीवन में सबसे अधिक भाग्यशाली है ! आप जैसे सत्यनिष्ठ चारित्रशील महापुरुषों के पुनीत दर्शन किसी -पूर्वकृत विशिष्ठ पुण्य उदय से ही प्राप्त होते हैं ! अतः आज हम अपने सद्भाग्य की जितनी भी सराहना करें उतनी कम है ! इस प्रकार दोनों महानुभावों ने अपना हार्दिक भक्तिभाव प्रदर्शित किया और धर्म प्रवचन का समय निश्चित करने के बाद आहार पानी की बिनती की !

दूसरे दिन श्रापके प्रवचन सुनने की श्रभिलाषा रखनेवाला श्रावक एवं श्राविकावर्ग नियत समय से पहले ही व्याख्यान सभा में उपस्थित हो गया। जिस समय श्राप समा में पधारे तो सबने जयध्वनि से

### श्वपूर्व स्वागत

आपका स्वागत किया। मंगलाचरण के अनन्तर अपना धर्मप्रवचन आरम्म करते हुए सर्वप्रथम आपने गुजरात देश में अपने आने का प्रयोजन बतलाया और कहा कि साथ के सब साधुओं की इच्छा शीध से शीध तीर्थराज श्री सिद्धाचलजी की यात्रा करने की है, इसलिये मेरा अधिक दिनों तक यहां पर ठहरना इस समय नहीं हो सकेगा। श्री सिद्धाचल जी की यात्रा करने के बाद इधर आने का भाव है सो यदि ज्ञानी ने अपने ज्ञान में देखा होगा और चेत्र फर्सना हुई तो अवश्य आऊंगा। इतना कहने के बाद आपने जो धर्मोंपदेश दिया उससे उपस्थित जनता इतनी प्रभावित हुई कि उसने नगर सेठ श्री प्रेमाभाई को बड़े आग्रह भरे शब्दों में आप श्री को कुछ दिन तक ठहराने के लिये अनुरोध किया और आपश्री से भी कुछ दिन रहकर अपना प्रवचनामृत पान कराने की विनम्र प्रार्थना की।

जनता की प्रेम भरी प्रार्थना को मान देते हुए आपने कुछ दिनों के लिये ठहरने की स्वीकृति देवी। स्वीकृति मिलते ही सब ने आपके नाम का जयकारा खुलाते हुए हर्षपूरित मन से अपने २ घरों का रास्ता लिया --मनमें अगले दिन के प्रवचनामृत को पान करने की अभिलाषा को लिये हुए।



### ऋध्याय ३६

### श्री शान्तिसागर का पराजय

प्राभाविक पुरुष जहां कहीं भी जावें उनका पुण्य उनके साथ होता है, उसके वल पर ही संसार उनके सामने कुकता है। महाराज श्री व्यात्मारामजी को व्यहमदावाद जैसे उग्रज्ञात प्रदेश में इतना सम्मान प्राप्त होना उनके पुण्य प्रचय को ही ज्याभारी है। पुण्यशाली महापुरुष का व्यक्तित्व उसकी गुणगरिमा से इतना ऊंचा होजाता है कि उसे ऐहिक प्रलोभन स्पर्श तक भी नहीं करपाते और सांसारिक वैभव से भरपूर बड़े से बड़ा व्यक्ति भी उनके सामने नत मस्तक हुए बिना नहीं रह सकता।

महाराज श्री आत्मारामजी जिन दिनों आहमदाबाद में पधारे उनदिनों आहमदाबाद का धार्मिक वातावरण भी कुछ विद्युव्ध सा हो रहा था। कई एक कुल गुरुओं की उत्सूत्र प्ररूपणा ने उसके (धर्म के) विशुद्ध स्वरूप को विक्ठत कर दिया था। बहुत सी आबोध जैन जनता इनके चंगुल में बुरी तरह से फंसी हुई थी। श्री शांति सागर जी इन सब में शिरोमणि थे।

परन्तु महाराज श्री आत्मारामजी की क्रान्ति प्रधान धर्मघोषणा ने जहां आहमदाबाद की आबोध जैनजनता के अन्धकारपूर्ण हृदयों में प्रकाश की किरणों डालकर उन्हें सन्मार्ग का भान कराया वहां श्री शान्तिसागर जैसे उत्सूत्र प्ररूपक के हृदय में भी एक प्रकार की हलचल पैदा करदी। उसने आपके प्रवचन से प्रभावित हुए अपने भक्तों को जब अपने से विमुख होते देखा तो उसने श्री आत्मारामजी से प्राखार्थ करने का प्रस्ताव किया। शांतिसागरजी के प्रस्ताव का सहर्ष स्वागत करते हुए श्री आत्मारामजी से शाखार्थ करने का प्रस्ताव किया। शांतिसागरजी के प्रस्ताव का सहर्ष स्वागत करते हुए श्री आत्मारामजी ने उपस्थित जनता को सम्बोधित करते हुए कहा कि भाईयो ! मैं तो सत्य का जिज्ञासु अथच सत्य का पचपाती हूँ ---आप लोगों को इस बात का ध्यान रहे कि मैंने चत्रिय कुल में जन्म लेते हुए सर्वप्रथम ढूंढकमत की दीचा को आंगीकार किया और वर्षों तक उस मत में रहा परन्तु जैनागमों के सतत आभ्यास से जव मुक्ते ढूंढक मत का स्वरूप प्राचीन जैन धर्म से विरुद्ध प्रतीत हुआ तब मैंने उस सम्प्रदाय में प्राप्त होते वाली महती

### श्री शांतिसागर का पराजय

प्रतिष्ठा को भी ठुकराकर सत्य को अंगीकार करने में किसी प्रकार का संकोच नहीं किया ? श्री शांतिसागर का कथन यदि आगम सम्मत्त होवे तो उसके स्वीकार करने में मुफे या आप लोगों को कोई आपत्ति नहीं होनी चाहिये परन्तु जहां तक मुफे माल्स है उनका कथन शास्त्रसम्मत नहीं किन्तु उसके विरुद्ध है। जैन दर्शन अनेकान्तवाद प्रधान दर्शन है उसमें एकान्तवाद को कोई स्थान नहीं। न्याय वेदान्त आदि दर्शनों को जैन दर्शन इसलिये असद्दर्शन कहता है कि उनमें एकान्तवाद को ही प्रपनाया गया है। आत: अनेकान्त दृष्टि से किया गया विचार सम्यक्त्व का पोषक है जव कि एकान्त दृष्टि मिध्यात्व को पुष्ट करती है। इस वस्तु को समझकर ही आप लोगों के मेरे और शान्तिसागरजी के कथन पर ठंडे दिल से यिचार करने की आवश्यकता है, कारण कि उनका ओर मेरा शास्तार्थ केवल मेरे या उनके लिये नहीं आपतु आप लोगों के लिये भी है।

अगले दिन श्री शान्तिसागर ने आकर आपसे जो प्रश्न किये उनका शास्त्रों के आधार पर आपने इतना सचोट उत्तर दिया कि शान्ति सागरजी को निरुत्तर होकर वहां से प्रस्थान करने के सिवा और कोई मार्ग न सूम्ता ।

इस वार्तालाप का श्रहमदाबाद की जैन जनता पर बड़ा भारी प्रभाव पड़ा, अभी तक जो लोग शान्तिसागर का कुछ पद्त लिये बैठे थे उन्होंने भी पत्ना माड दिया अर्थात वे भी शान्तिसागर का पीछा छोड़ गये।

महाराज श्री आत्मारामजी की अपूर्य विद्वत्ता प्रतिभा और समयज्ञता की जनता द्वारा भूरि २ प्रशंसा होने लगी, और श्री आत्मारामजी के तेजस्वी प्रभाव के आगे शान्तिसागरजी का व्यक्तित्व अमावस के चन्द्रमा की मान्ति निस्तेज होकर रह गया। व्याख्यान सभा के विसर्जित होने और श्रोताओं की मीड़ कम होने पर नगर सेठ प्रेमाभाई हेमाभाई और सेठ दलपतभाई भग्गूमाई दोनों प्रमुख श्रावकों ने महाराज आत्माराम जी को सम्बोधित करते हुए हाथ जोड़कर कहा कि छुपानाथ ! निदायजन्य महाताप से सन्तप्त मानव मेदनी को शान्ति पहुंचाने वाले वर्षा कालीन मेघ की भांति आपश्री ने अपने प्रवचन वारिधारा से हम लोगों के हदयों में जिस शान्त रस का संचार किया है उसके लिये हम सब आपश्री के जन्म जन्मान्तर तक छतज्ञ रहेंगे । श्री शान्तिसागर के चंगुल में फंसी हुई भोली जैन जनता को सन्मार्ग पर लाने का आपने जो श्रेय साधक प्रयत्न किया है वह आप श्री के महान् व्यक्तित्व को ही आभारी है । आपश्री सिद्धाचल तीर्थराज की यात्रा करके वार्षिस आइमदाबाद पधारें और चातुर्मास करने की कृपा करें तो हम लोगों पर बहुत ही उपकार होगा !



### श्री सिदाचल की यात्रा के लिये

--:&:--

इस प्रकार अहमदाबाद में वीरभाषित जैन धर्म के तात्त्विक स्वरूप का दिग्दर्शन कराने श्रौर श्री शान्तिसागर के एकान्त पत्त का निरसन करने में सफलता प्राप्त करके श्री आत्मारामजी ने श्री विश्रचन्दजी आदि सब साधुओं के साथ आहमदाबाद से तीर्थराज श्री सिद्धाचल की ओर प्रस्थान किया। प्रामानुप्राम विचरते और धर्मोपदेश देते हुए आप पालीताएग पधारे।

प्राचीन जैन परम्परा के कथा साहित्य में श्री सिद्धाचल तीर्थ की जितनी महिमा वर्णन की गई है इतनी दूसरे तीर्थ की शायद ही की गई हो | यहां प्रति वर्ष लाखों यात्री इस तीर्थराज की यात्रा करने को आते हैं | कार्तिक ग्रुक्ला पूर्णिमा के दिन तो यात्रियों का इतना समारोह होता है कि पालीताणा की विशाल धर्मराालाओं में ठद्दरने को स्थान मिलना कठिन हो जाता है | थोड़े शख्रों में कहें तो श्वेताम्बर जैन परम्परा का यद्द सर्वोत्क्राव्ट तीर्थ है | और इसे शाधता तीर्थ माना गया है | यहां पर्वत पर श्री आदीधर भगवान का सर्वोत्क्राव्ट विशाल मन्दिर है और इसकी भिन्न २ टूंकों पर लगभग २७०० जिनमन्दिर हैं | दूसरे दिन प्रात-काल श्री आत्मारामजी अपने सब साधुओं को साथ लेकर पर्वत पर चढ़ने के लिये तलहटी पर पहुँचे और पर्वत पर चढना आरम्भ किया | आगे आप और आपके पीछे श्री विश्वचन्दजी आदि १६ साघु चल रहे थे | सबके हृदय उत्साह पूर्ण और दर्षातिरेक से लवालब थे | और जिस रूप में आप चल रहे थे उससे ऐसा प्रतीत होता था जैसे कोई बिजय प्राप्त वीर सेनानी सेना को साथ लेकर विजय की सूचना देने के लिये उससे प्रतीत होता था जैसे कोई बिजय प्राप्त वार सेनानी सेना को साथ लेकर विजय की सूचना देने के लिये उससाह पूर्वक अपने स्वामी के पास जा रहा हो | तथा ज्ञान दर्शन और चारित्र की इस सजीव प्रतिमा की देदीप्यमान भव्य आकृति को देखकर अन्य यात्री लोग मार्ग छोड़कर आपके चरणों में सुक जाते । अस्त

श्री सिद्धगिरि के भव्य प्रासाद में विराजमान श्री आदिनाथ भगवान् के पुण्य दर्शन की चिरंतन अभिलाषा की पूर्ति का पुण्य अवसर आया और ऊपर चढ़ते २ सब साधुओं के साथ आप आदीश्वर भगवान के विशाल मन्दिर में पहुंचे। जहां प्रभु शान्तमुद्रा में विराजमान थे।

वीतराग प्रभु श्री आदिनाथ के दर्शन करते ही आप और आप के साथ त्रानेवाले अन्य साधुओं के मन आनन्द से विभोर हो उठे। प्रभु दर्शन का निर्निमेष दृष्टि से पान करते हुए ऐसे तल्लीन हुए कि कुछ चर्णों के लिये अपने आप को भी मूल गये। महाराज श्री आत्मारामजी ने अपने हार्द को प्रभु के सन्मुख किस रूप में व्यक्त किया है, पाठक उन्हीं के शब्दों में सुनें —

> त्रव तो पार भये हम साधो. श्री सिद्धाचल दर्श करीरे। आदीश्वर जिन मेहर करी अब, पाप पटल सब दूर भयोरे ॥ तनमन पावन भविजन केरो. निरखी जिनन्द चन्द सख थयोरे ॥१॥ पुंडरीक प्रमुखा मुनि बहु सिद्धा, सिद्ध चेत्र हम जांच लह्योरे । पस पंखी जहां छिनक में तरिया, तो हम दृढ विश्वास गह्योरे ॥२॥ जिन गएाधर अवधि ग्रनि नाही, किस आगेहुँ पुकार करूंरे। जिम तिम करी विमलाचल भेट्यो. भवसागर थी नाहीं उरूरे ॥२॥ दूर देशान्तर में हम उपने, कुगुरु कुर्रथ को जाल परयोरे। श्री जिन आगम हम मन मान्यो. तब ही कुपंथ को जाल जरयोरे ।।१।। तो तम शरण विचारी आयो. दीन अनाथ को शरण दियोरे । जयो विमलाचल पूरण स्वामी, जन्म जन्म को पाप गयोरे ॥४॥ दूर भवि अभव्य न देखे, सुरी धनेरवर एम कह्योरे। विमलाचल फर्से जो प्राणी, मोच महल तिन वेग लह्योरे ॥६॥ जयो जगदीश्वर तुं परमेश्वर, पूर्व नवांखु वार थयोरे । समवसरण रायण तले तेरो, निरखी अघ मम दूर गयोरे ॥७॥ <sup>8</sup>श्री विमलाचल मुरू मन बसिश्रो, मानुँ संसार तों ऋन्त थयोरे | यात्राकरी मन तोष भयो अब, जन्म मरण दुःख दूर गयोरे ॥=॥ निर्मल मुनिजन जो तें तारया, तेतो प्रसिद्ध सिद्धान्ते कह्योरे । म्रफ सरिखा निन्दक जो तारो. तारक विरुद ए साच लह्योरे ॥६॥ जानहीन गुरू रहित विरोधी, लम्पट धीठ कसायी खरोरे।

तुम विन तारक कोइ न दीसे, जयो जगदीश्वर सिद्ध गिरीरे ॥१०॥ नरक तियँचगति दूर निवारी, भवसागर की पीड़ हरीरे । आत्माराम अनघ पदपामी, मोत्त वधू तिरा वेग वरीरे ॥११॥ सम्बत् बत्रीसौ ओगसीसे, मास वैसाख आनन्द भयोरे ॥ पालितासा शुम नगर निवासी, ऋषभ जिनन्द चन्द दर्श थयोरे ॥१२॥

श्री आदिनाथ प्रभु के दर्शन करने के आनन्तर. साथ के अन्यमन्दिरों के दर्शन करने लगे। सारा दिन दर्शनों में बीता परन्तु किसी को भी जुधा या पिपासा का अनुभव नहीं हुआ। जिनका मानस मधुकर परमानन्द स्वरूप प्रभु के पादारविन्द मकरन्द का यथेच्छ आस्वाद ले रहा हो उनमें लौकिक भूख प्यास की चिन्ता कहां ? सब के हृदय प्रभु दर्शन के उल्लास से भरपूर हो रहे थे। देवदर्शन के अनन्तर श्री बिश्नचन्दजी आदि सभी साधुओं ने महाराज श्री आत्मारामजी की चरणधूली को मस्तक पर लगाते हुए कहा --क्रपानाथ ! इम पामरों पर आप श्री ने जो महान् उपकार किया है उसके लिए हम सब जन्मजन्मान्तर तक आपके ऋणी रहेंगे। यदि इमलोगों को आप श्री का पुख्य सहयोग उपलब्ध न होता तो क्या हमें कभी ऐसा पुख्य अवसर प्राप्त होता ? आज इम लोग जिस अपूर्य आनन्द का अनुभव कर रहे हैं उसका तो हमें कभी स्वप्त में भी मान नहीं था, यह सब कुछ आप श्री के महान् व्यक्तित्व को ही आभारी है जो कि इमारे जैसे पामर प्राणियों को नरक यातना से निकाल कर किसी अलौकिक स्वर्गीय सुख का प्रत्यन्त अन्न करा रहे हैं । इम लोगों के हृदय में आप श्री के लिए जो सद्मान्त हो हा ज्या श्री के करा रहे है । इम लोगों के हृदय में आप श्री के लिए जो सद्मावना है उसे हम राव्हों द्वारा व्यक्त नहीं कर सकते । आप जैसे महान् उपकारी सद्गुरु का पुण्य संयोग भव मब में प्राप्त हो यही इमारी शासन देव से प्रार्थना है ।

महाराज श्री आत्मारामजी ने श्री विश्नचन्दजी आदि साधुओं के उक्त सद्भाव पूर्श उद्गारों का सप्रेम अभिनन्दन करते हुए कहा-कि यह सब कुछ तुम लोगों के सद्भावपूर्श साधु व्यवहार को ही आभारी है, तुम्हारे किसी महान पुरुष के उदय का ही यह शुभ परिशाम है। मानव प्राशी का सत्तागत पुरुष प्रचय जब उदय में आता है तब उसके ऐहिक और पारलौकिक अभ्युदय के साधनों का संयोग उसे स्वयमेव प्राप्त होता चला जाता है और जब उसके किसी पापकर्म का उदय होता है तब उसे अधोगति या असद्गति के साधन भी अनायास ही मिलजाते हैं। अपने लोगों के किसी महान पुरुषकर्म के उदय का ही यह फल है जोकि वीतराग देव के सर्वोत्कृष्ट साधु धर्म में दीच्चित होने का हमें अवसर प्राप्त हुआ है। सुदेव सुगुरु और सुधर्म की प्राप्ति ही मानव जीवन का सर्वोत्कृष्ट साध्य है. सो उसकी उपलच्धि नितरां पुरुषाधीन है।

| <br>And a second |          |            | <br> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------|------|
| श्री सिद्धाचल                                                                                                      | की यात्र | ।। के लिये | १८७  |

इसके अतिरिक्त पंजाब प्रदेश में शास्त्राभ्यास कराते समय मैंने तुम लोगों को जिन प्रतिमा के सम्बन्ध में शास्त्रीय और ऐतिहासिक दृष्टि से जो कुछ बतलाया था, उसके विषय में तो शायद अब तुम लोगों के मन में किसी प्रकार के सन्देह को स्थान नहीं रहा होगा। इस बिहार यात्रा में जिन र महान तीर्थी की यात्रा का पुख्य अवसर मिला और मार्ग में आनेवाले विशाल जिन भवनों तथा भव्य जिन बिम्बों का अलौकिक आतिथ्य इन नेत्रों को प्राप्त हुआ, उससे प्राचीन जैन परम्परा में जिन प्रतिमा की उपासना को कितना महत्व प्राप्त है, यह अनायास ही प्रमाणित हो जाता है और उसके साथ ही यह भी सिद्ध हो जाता है कि उसके उत्थापक समाज को अमएा भगवान महावीर की परम्परा में कोई स्थान नहीं । इन विचारों के साथ ही सब साधुओं को साथ लेकर श्री आत्मारामजी पहाड़ से नीचे उतरे और जिस स्थान में ठहरे थे वहां पहुंच गये । यद्यपि ऊपर से नीचे आने को किसी भी साधु का मन नहीं करता था, परन्तु रात्रि को ऊपर किसी यात्री का ठहरना नहीं होता इसलिये विवश होकर सब को नीचे आना पड़ा ।

नीचे उत्तर कर आहार पानी के वाद सायंकाल का प्रतिक्रमण करके तीर्थराज की महिमा और गुएएगान करते हुए रात्रि को सबने शयन किया मन में प्रातःकाल सूर्योदय के साथ फिर ऊपर चढ़कर श्री आदिनाथ भगवान के पुख्य दर्शनों की पुनीत भावना को लेकर।

धातःकाल होते ही प्रतिक्रमण और प्रतिलेखनादि साधु की आवश्यक किया से निवृत्त होकर सब साधुओं के साथ श्री आदिनाथ भगवान के दर्शनार्थ आप फिर पहाड़ पर चढ़े और सब मन्दिरों के दर्शन करके फिर नीचे उतर आये। इसी प्रकार निरन्तर कई दिनों तक यात्रा करते रहे।



### ग्राथ्याय ३=

# ''पीली चाहर"

उस रोज उपर से यात्रा करके जब श्री आत्मारामजी सब साधुओं के साथ नीचे आये तो उन गुजराती बाइयों के कथन की चर्चा होने लगी, महाराज श्री आत्मारामजी ने फरमाया कि मेरा तो यही विचार था कि अपने सफेंद कपड़े ही रक्खेंगे, पीली धादर नहीं ओढेंगे परन्तु यहां की प्रवृत्ति और व्यवहार को देखते हुए हमें भी पीजी चादर करनी पड़ेगी, अन्यथा परिग्रहधारी यतियों की गणना में आना पड़ेगा। इससे परमार्थ को न समफने वाले गृहस्थों में आन्तधारणा उत्पन्न होने का सम्भव है। अतः हमें भी पीली चादर ही ओढनी चाहिए। आपके इस कथन का सब साधुओं ने समर्थन किया और सबने अपनी चादरें पीली

| पीली | বাৰ্য |
|------|-------|
|------|-------|

करजी । बस फिर क्या था, गिरिराज की यात्रा में जाने वाली जैन महिलायें दूर रहकर अद्धापूरित हृदय से आपको वन्दना करतीं और आपको आते देख दूर से ही रास्ता छोड़कर एक तरफ खड़ी हो जातीं । सत्य है-''जमात में ही करामात होती हैं'' ज़हां पर अधिक संख्या में पीली चादर ओड़ने वाले साधु साध्वी ही त्यागी वर्ग में गिने जाते हों तथा पीली चादर को साधु के वेष में मुख्य स्थान प्राप्त हो वहां किसी सफैद कपड़े वाले त्यागी साधु के वेष की समानता से परिव्रह रखने वाले गोरजी-यतिजी समफना कोई अस्वामाविक नहीं है । अत: महाराज श्री आत्माराम और उनके साधुओं को पीली चादर ओढ़नी पड़ी ।

तीर्थराज श्री सिद्धाचल की यात्रा का यथेष्ट लाभ प्राप्त करने के बाद —श्री आत्मारामजी ने सब साधुओं के साथ फिर अहमदावाद के लिये प्रस्थान किया। श्री पालीताएगा से बिहार करके आप भावनगर में पचारे। भावनगर की जैन जनता ने बड़े समारोह से आपका सप्रेम स्वागत किया वहां से बिहार करके बला, पच्छेगाम, लाखेणी, लाठीधर, वोटाद, राएपुर, चुड़ा और लींबडी आदि प्रामों में विचरते, और सैंकडों जिनमन्दिरों की यात्रा करते तथा भाविक जनता को सद्वोध देते हुए किर अहमदाबाद पधारे।

अहमदाबाद की जनता आपके आगमन की बड़ी आतुरता से राह देख रही थी। इसलिये आपश्री के स्वागत में उसने पूरा सहयोग दिया।

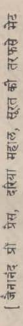
848

### अध्याय ३९

### "सद्गुरु की शोध में"

#### - \$\$°\$\*--

"मैंने अपने ढूंढ़क पंथ को विशुद्ध जैन परम्परा से बाह्य समझकर त्यागा और वीरभाषित जैन-धर्म को अपनाकर उसका भरसक प्रचार किया, उस प्रचार में मुफे अधिक से अधिक कठिनाइयों का सामना करना पड़ा। जिस विकट परिस्थिति में मैंने ढूंढ़क पंथ से बगावत करने का साहस किया और उसके मजबूत किले को तोड़ने में यथेष्ट सफलता मिली, यदि दुर्बल प्रकृति का अन्य कोई व्यक्ति होता तो सम्भवतः उसे हताश होकर किनारे बैठ जाना पड़ता। और मुफे भी इस काम में इतनी सफलता प्राप्त न होती यदि मेरे अन्दर भी सत्य जिज्ञासा और सत्य प्ररूपणा के अतिरिक्त कोई और ऐहिक प्रलोभन होता। इसलिये प्रस्तुत धार्मिक क्रान्ति में मुझे जो सफलता प्राप्त हुई उसका एकमात्र श्रेय मुझे या मेरे प्रयत्न को नहीं किन्तु वीर भाषित अवाधित सत्य को है। दूसरे शब्दों में यह मेरी विजय नहीं किन्तु प्रभु वीर भाषित सत्य की विजय है। तब उस सत्य को निश्चय और व्यवहार उभयरूप से अपनाना भी मेरे जैसे सत्य गवेषक अमण के लिये नितान्त ऋावश्यक है। इसमें सन्देह नहीं कि मैं भाव से अमण ऋर्थात् अमण भगवान महावीर स्वामी के धर्म का अनुगामी हूँ परन्तु भगवान् की अमए परम्परा का जो बाह्य वेष है उसको मैंने शास्त्रीय मर्यादा के अनुसार अभी तक धारण नहीं किया जिसका विधिपूर्वक धारण करना भी मेरे लिये श्वत्यन्त त्रावश्यक है। ''दव्वो भावस्स कारण्'' इस खभियुक्तोकि के छनुसार भाव साधुता के साथ द्रव्य साधुता का होना जरूरी हैं। ताल्पर्य कि जैसे निश्चय में भाव साधुता खपेत्तित है वैसे ही व्यवहार में द्रव्य साधता की ---द्रव्य लिंग की अपेत्ता रहती है। तव इसके लिये वीरभाषित अमणपरम्परा में होने वाले किसी स्योग्य सद्गुरु की आवश्यकता है, सुयोग्य सदुगुरु का प्राप्त होना यदि असम्भव नहीं तो कठिन ग्रवश्य है। परन्तु पूर्वछत जिस पुण्य के प्रभाव ने मुमे यहां तक पहुंचाया है उससे सद्गुरु की प्राप्ति भी के हस्त दीच्चित महाराज श्री बुद्धिविजयजी-प्रसिद्ध नाम श्री वूटेरायजी महाराज की ओर गया। उक्त महापुरुष

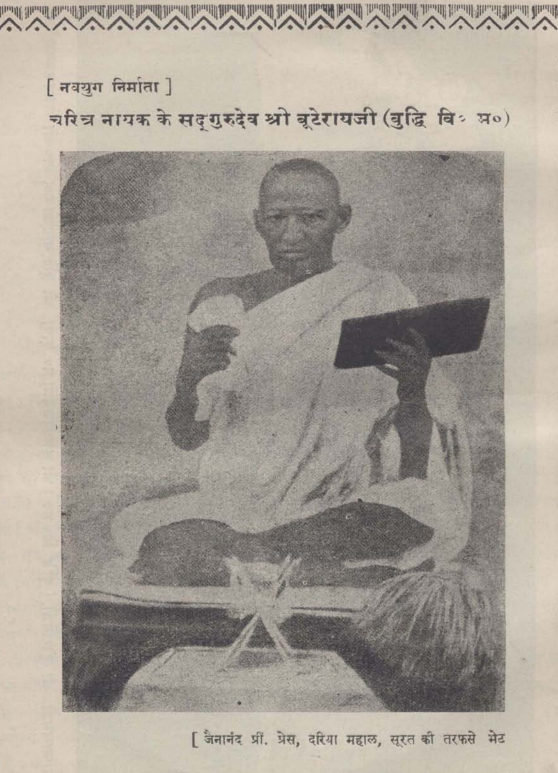


श्री आत्मारामजी, श्री बूरेरायजी, ( बुद्धि वि० म० ) श्री मणिविजयजी म० दादा, श्री बुद्धिचन्द्रजी म०, आ० श्री विजयकमलसूरिजी,



थी हंस वि० म० आ० म०, थी विजयबह्यस्ति म०, म० कांति वि० म०, सन्मित्र कपूर वि० म०,

[ नवयुग निर्माता ]



[नवयुग निर्माता]

|         | ۰          | •     |      |
|---------|------------|-------|------|
| *****   | <u> </u>   |       | -    |
| 464145  | <b>C 1</b> | YIN.  | - 44 |
| सद्गुरु |            | 111.4 |      |

का ध्यान आते हो-] सद्गुरु तो मेरे पास में ही हैं फिर चिन्ता कैसी ? बसे उन्हीं के चरगों में झारम निवेदन कर देना चाहिये, वे भी पंजावी और मैं भी पंजाव का। वे भी पहले इस ढूंढ़क पंथ में दीचित हुए और मैंने भी इस पंथ में दीचाली, बाद में उन्होंने भी इसे असार समफकर त्यागा और मैंने भी शाक्षवाहा मनः-कल्पित समफकर छोड़ दिया। वे भी यहां आकर अविछिन्न वीर किपरा के अमय बुते और मैं भी यहीं पर उस परम्परा में गिने जाने का श्रेय प्राप्त करू गा। वे परम श्रद्धेय गणि श्री मणिविजयूजी, से दीचित हुए और मैं उनसे दीचा लेने का सौभाग्य प्राप्त करू गा। वे परम श्रद्धेय गणि श्री मणिविजयूजी, से दीचित हुए और मैं उनसे दीचा लेने का सौभाग्य प्राप्त करू गा। वे परम श्रद्धेय गणि श्री मणिविजयूजी, से दीचित हुए और मैं उनसे दीचा लेने का सौभाग्य प्राप्त करू गा" ये थे महाराज श्री आत्मारामजी के स्वगत विचार जिन्हें वे शोघ से शीघ व्यायहारिक रूप देने के लिये अनुकूल समय की बड़ी आतुरता से प्रतीचा कर रहे थे।

दूसरे दिन स्वगत विवारों को प्रत्यत्त रूप में क्रियाशील बनाने के लिये श्री विश्नचन्दजी आदि सब साधुओं से एकान्त में परामर्श करते हुए आपने कर्माया -कि लुधियाने से बिद्दार करते समय सर्व सम्मति से जो कार्यक्रम बनाया या निश्चित किया गया था उसमें मुख्य तीन बातें थीं --[१] जैन परम्परा के प्रामाषिक प्राचीन तोर्थों की यात्रा करना [२] गुजरात देश में जाकर विशुद्ध जैन परम्परा के किसी मुयोग्य मुनिराज को गुरु धारण करके शास्त्र सम्मत साधु वेष को धारण करना और [३] वापिस पंजाब में आकर विशुद्ध जैन परम्परा की स्थापना करना। इनमें से पहला तीर्थयात्रा का कार्य तो समयन्न हुआ !

आव सर कार्य है गुरु धारण का, सो भाग्य से यहां पर महाराज श्री बुद्धिविजयजी-श्री बूटेरायजी महाराज विद्यमान हैं। वे हर प्रकार से सुयोग्य हैं, इसके आतिरिक दूसरी तरह से भी इनका हमारा परस्पर में बड़ा धनिष्ट सम्बन्ध हैं न्वे स्वयं पंजाब के हैं और हम सब का जन्म स्थान भी वही है, इन्होंने भी प्रथम ढूंढ़क पंथ की साधु दोन्ना आंगीकार की और उसी में वर्षों व्यतीत किये हैं, कुछ समय बाद जब इनको इस पंथ की वास्तविकता का ध्यान आया तो इसे त्यागकर ये भगवान महावीर स्वामी की अमए परम्परा में आ मिले, और हम लोगों ने भी इसे छोड़कर प्राचीन श्रमए परम्परा में दीन्नित होने का संकल्प कर रक्खा है। इन व्यावहारिक समानताओं को देखते हुए तथा इनकी साधुजनोचित्त विशिष्ट गुणसम्पदा का ध्यान करते हुए मेरा मन तो इन्ही के चरणों में निवेदित होने अर्थात इन्ही को गुरु धारण करने के लिये आकर्षित हो रहा है, कहो आप लोगों की क्या सम्मति है !

श्री विश्नचन्दर्जी—सब साधुओं की अनुमति के साथ द्दाथ जोड़कर—महाराज ! आप श्री ने जो कुछ फरमाया वह त्राह्तरशः सत्य है और इम लोग उससे पूरे २ सइमत हैं, आप मले श्री बुद्धिविजयजी महाराज को गुरु धारण करें, या इसी प्रकार के किसी अन्य महापुरुष को, इसमें हमें किसी प्रकार की भी आपत्ति नहीं, परन्तु हमलोगों के सद्गुरु तो आप केवल आपही हैं इसलिये हमें तो किसी दूसरे गुरु की आवश्यकता नहीं और नाही हमारे मन में किसी अन्य को गुरु धारण करने का संकल्प उत्पन्न हुआ है।

| 0   |            | <u>.</u> |      |
|-----|------------|----------|------|
| १६२ | नवयुग निमो | ति       |      |
|     |            |          |      |
|     |            |          | <br> |

ऋाप ऋपने लिये जैसा चाहें कर सकते हैं। आप श्री के गुरु होने के नाते वे हमारे लिये भी वन्दनीय और पूज्यनीय होंगे मगर हमारे गुरुदेव तो आप ही हैं और रहेंगे। यह इम सब का अटल निश्चय है और इस इसपर टढ़ हैं और सदा रहेंगे।

श्री त्रात्मारामजी-ज्यच्छा भाई ! यदि तुम लोगों का ऐसाँ ही भाव है तो मैं उसमें किसी प्रकार की बाधा उपस्थित नहीं करूंगा।

महाराज श्री आत्मारामजी का यह विचार कानों कान आहमदाबाद की सारी जैन जनता में फैलगया, और विचारशील लोग आपकी इस उदार मनोवृत्ति की भूरि २ सराहना करने लगे। इतने बड़े झानी पुरुष का इस हद तक निरभिमान होना कोई सहज बात नहीं है। कंचनकामिनी का त्याग इतना कठिन नहीं जितना कि मान बड़ाई और ईर्षा का त्याग करना कठिन है, धन्य है ऐसे सत्यनिष्ठ महापुरुष को। इस प्रकार अहमदाबाद की जैन जनता में आपका गुणानुबाद होने लगा।

जिस समय महाराज श्री आत्म रामजी के इस शुभ विचार का पता श्री बुद्धिविजयजी महाराज को लगा तो उनका हृदय हर्षातिरेक से भर गया और वे मन ही मन में कहने लगे-आत्माराम, नहीं नहीं धार्मिक क्रांति का जन्मदाता परम मेधावी परमतपस्वी यूगपुरुष मेरा शिष्य बनेगा और मैं उसका गुरु, कितने हर्ष और सद्भाग्य की बात है मेरे लिये। जिसको ऐसे शिष्य रतन की प्राप्ति हो वह गुरु भी निरसन्देह भाग्यशाली है। मालूम होता है मेरे उन शुभ विचारों को व्यावहारिक रूप प्राप होने का अवसर आगया जो कि अभी तक मेरे हृदय में ही अव्यक्त रूप से अवस्थित हैं। पंजाब के हर एक नगर और प्राप्त में गगनचुम्बी विशाल जिन मन्दिर हों और वह प्रतिदिन, श्रद्धापूरित हृदय से दर्शन और सेवा पूजा करने वाले श्रमणो-पासकों की स्तुति गाथाओं से निनादित हो रहा हो ! तथा बालक और बालिकाओं की धार्मिक शिचा के लिये जैन पाठशाला श्रीर कन्याशालायें हो ! इसके श्रतिरिक्त प्राचीन जैन परम्परा के शास्त्रीय साधु वेष से सुसज्जित विद्वान साधुओं का निरन्तर अमण हो और उनके सदुपदेशों से जनता के अवोध पूर्ण हृदयों में सद्बोध का उदय हो, जिससे कि वे इस ढुंढ पंथ के व्यामोह से छटकारा पाकर सत्य सनातन जैन धर्म के मंडे तले एकत्रित होकर अपने मानव भव को सुधारने का श्रेय प्राप्त करें । सारांश कि इंटक पंथ के अन्धकार से व्याप्त हुई पंजाब की बीर भूमि वीर भाषित सत्य धर्म के सूर्योदय से प्रकाश प्राप्त करती हुई पहले की मांति एक बार फिर जगमगा अठे, बस यही मेरा हृदय निहित चिरन्तन संकल्प है जिसकी पूर्ति की सदिच्छा से मैं आजतक जीवित हूँ। परन्त इस कार्य को इधर का कोई व्यक्ति करेया करसके इसकी तो न पहले कोई आशा थी और न अब सम्भावना है ।

तब मेरे विचारानुसार तो इस कार्य को श्री आत्माराम जैसा कोई विशिष्ठ ज्ञान सम्पन्न और प्रभावशाली युग पुरुष ही करे तो करसकता है अन्य किसी साधारण साधु की शक्ति से यह बहुत दूर है। गुरुधारण सम्बन्धी किये गये विचार को कार्यान्वित करने के लिये दूसरे दिन अपने शिष्य परिवार को साथ लेकर महाराज श्री आत्मारामजी ने श्री बूटेराय-बुद्धिविजयजी महाराज के स्थान की खोर प्रस्थान किया। इधर महाराज श्री बुद्धिविजयजी को किसी श्रावक ने आकर कहा कि महाराज ! मुनि श्री आत्मारामजी आपके दर्शनों को यहां पधार रहे हैं उनका सारा शिष्य परिवार भी साथ में हैं।

श्री बुद्धिविजयजी ने स्मित मुख से आवक को कहा बड़ी खुशी से पधारें।

इतने में महाराज श्री आत्मारामजी भो अपने शिष्य परिवार सहित वहां पहुंच गये । सबने आपको विधि पूर्वक वन्दना की और आपके सम्मुख ही यथा स्थान बैठ गये। आपने भी सबको सुखसाता पूछी और सप्रेम सबका खागत किया।

श्री त्रात्मारामजी—महाराज ! वर्षों से मैं जिस गुरु रत्न की शोध में था वह मुके मिल गया अब आप छपा करके मुके अपनाइये और शुद्ध सनातन जैन धर्म की दीचा से मेरे जीवन को सफल बनाने की छपा कीजिये। अब तो मैं आपके चरगों में आत्मनिवेदन करने की भावना से ही इन साधुओं के साथ आपकी सेवा में उपस्थित हुआ हूँ।

श्री बुद्धिविजयजी ने आपकी बात को सहर्ष स्वीकार किया और उसी समय एक सुयोग्य ओतिषीजी के द्वारा आपकी दीचा का सुहूर्त निश्चय कर लिया गया।



883

#### अध्याय ४०

## 'आत्माराम से आनन्दविजय'

-: 2:-

दीचा के लिये नियत किये गये दिन में अहमदाबाद के समस्त जैन संघ के आगेवानों के समच शास्त्रविधि के अनुसार सं० १६३२ के आधाढ में श्री आत्मारामजी की दीचा का कार्य सुचारु रूप से सम्पन्न हुआ। महाराज श्री बुद्धिविजयजी ने श्री आत्मारामजी के मस्तक पर वासचेप डालते हुए एक सुयोग्य शिष्य के गुरु बनने का श्रेय प्राप्त किया और महत्राज श्री आत्मारामजी ने श्री बुद्धिविजयजी के चरणों में आत्म-निवेदन करते हुए एक आदर्श गुरु को प्राप्त किया। इस प्रकार दोनों ही गुरु शिष्य एक दूसरे को प्राप्त करके अपने आपको भाग्यशाली मानने लगे। और श्री विश्तचन्द्रजी आदि अन्य साधुओं ने इस शास्त्रीय दीचा-विधि में श्री आत्मारामजी के चरणों में आत्मनिवेदन करते हुए अपनी अन्तरंगश्रद्धा का परिचय दिया अर्थान श्री आत्मारामजी को गुरु धारण किया।

वासत्तेप देते समय वृद्ध गुरु श्री बुद्धिविजयजी ने जन्म के नाम से भिन्न नामकरण की प्रथा को मान देते हुए श्री आत्मारामजी को "खानन्द विजय" इस नाम से सम्बोधित करने की घोषणा की और बाकी के साधुओं को भी विजयान्त वाले विभिन्न नामों से सम्बोधित करने का आदेश दिया।

इस प्रकार नामकरण में विभिन्न नामों से निर्दिष्ट हुए सर्व साधुओं के पुराने नामों के साथ नये नामों की तालिका नीचे दी जाती है ---

> पुराना नया [१] श्री त्रात्मारामजी —श्री त्रानम्द विजयजी। [२] श्री विश्तचन्दजी —श्री लदमी विजयजी। [३] श्री चम्पालालजी —श्री कुमुद विजयजी। [४] श्री हुकमचन्द्जी —श्री रंग विजयजी। For Private & Personal Use Only

[ श् ] श्री सलामतरायजी —श्री चारित्र विजयजी [ ६ ] श्री हाकमरायजी —श्री रत्न विजयजी. [ ७ ] श्री खूबचन्दजी —श्री सन्तोष विजयजी ! [ • ] श्री कन्हैं यालालजी —श्री कुशल विजयजी ! [ १ ] श्री कल्याएग्चंदजी —श्री कल्याएा विजयजी ! [ १०] श्री कल्याएग्चंदजी —श्री कल्याएा विजयजी ! [ १०] श्री कल्याएग्चंदजी —श्री कल्याएा विजयजी ! [ १२] श्री निद्दालचंदजी —श्री हर्ष विजयजी ! [ १२] श्री निद्दालचंदजी —श्री हर्ष विजयजी ! [ १२] श्री निद्दालमंदजी —श्री हर्ष विजयजी ! [ १२] श्री निधानमलजी —श्री हरेर विजयजी ! [ १२] श्री रामलाजजी —श्री कमल विजयजी ! [ १४] श्री धर्मचन्दजी —श्री चम्द्र विजयजी ! [ १४] श्री प्रभुदयालजी —श्री चम्द्र विजयजी ! [ १६] श्री रामजीलाल —श्री राम विजयजी !



§ चरित्र लेखक के गुर

# अध्याय ४१ ''मार्मिक सदुपदेश''

---- \* ----

आज का यह दीचा समारोह भारतीय जैन प्रजा और खास कर पंजाब की जैन प्रजा के लिये शुभ सूचना रूप था; जैन धर्म की तपगच्छ परम्परा के परम तपस्वी वयोवृद्ध आदर्श मुनिराज श्री बुद्धिविजयजी ने वासच्रेप देने के बाद श्री आत्मारामजी को सम्बोधित करते हुए कहा—प्रिय आनन्द विजय ! तुमारी विद्वत्ता, योग्यता और धर्म प्रियता पर जैन समाज जितना भी गर्व करे उतना कम है ! तुमने पंजाब देश में जिस धार्मिक क्रान्ति को जन्म दिया है उससे मेरी आत्मा को वहुत सन्तोव मिला है । वहां ढूंढ़क पथ के प्रभाव से अपने पवित्र जैन धर्म की जो अबहेलना हुई और हो रही है, उसका स्मरण आते ही आत्मा आशान्त हो उठती है । परन्तु अब वह समय आगया है जब कि तुमारे जैसे प्रभावशाली पुरुष के ढारा बहां सनातन जैन धर्म को फिर से असाधारए प्रतिष्ठा प्राप्त होगी, और स्थान २ पर गगन चुम्बी विशाल जिन भवनों पर लहरानेवाली ध्वजायें उसके प्राचीन वैभव को प्रमाणित करेंगी । इसलिये तुम लोग अब पहले से भी अधिक उत्साह और परिश्रम से वहां धार्मिक जागृति फैलाने का यत्न करो ताकि मैं अपने जीवन में ही यह सब कुछ देख सकूं ! तुमारी सत्यनिष्ठा और आत्मविश्वास तुमारी सफलता के लिये पर्याप्त हैं । तिस पर मेरा आशीर्वाद तुम्हें सोने पर सुद्वागे का काम देगा । जाओ पंजाव को संमालो, तुम्हारा कार्यचेत्र बहुत बिस्टत है, इसमें तुम्हारे सिवाय दूसरे को सफलता मिलनी कठिन ही नहीं किन्तु उसम्बन्ध है ।

महाराज श्री बुद्धि विजयजी के इस मर्भ स्पर्शी सटुपदेश ने जहां अन्य लोगों के हृदय को हिला दिया। वहां श्री आत्मारामजी का हृदय उत्साह और हर्ष से भरपूर हो गया और उन्हें पंजाब की उर्वरा भूमि में बोया हुआ धार्मिक क्रान्ति का बीज शीघ से शीघ अंकुरित पल्लवित और पुषिगत होकर फल देता हुआ दिखाई देने लगा। तदनन्तर आपने गुरुदेव के चरणों को स्पर्श करते हुए कहा कि गुरुदेव ! आप निरिंचत रहें, जबकि आपश्री का असोघ आशीर्वाद सेरे लाथ है तो फिर सफलता में सन्देह कैसा ?

#### ञ्रध्याय ४२

### ''अहमदाबाद का चतुर्मास"

#### —:**:\$**2:—

विक्रम सम्बत् १६३२ का वर्ष, जैन परम्परा में एक उल्लेखनीय स्थान रखता है। इस वर्ष पंजाब के एक बीर पुरुष ने पंजाब से निर्वासित हुई जैनश्री को वहां पर पुनः सिंहासनारूढ़ करने के लिये वीर-भाषित साधु वेष को धारण करके कार्य त्तेत्र में उतरने का टढ़संकल्प किया और तब तक विश्राम नहीं लिया जब तक कि वह अनुरूप सिंहासन पर विराजमान नहीं हो गई। नगर सेठ और दूसरे सद् गृहस्थों की सालुरोध प्रार्थना से — सम्बत् १६३२ का चतुर्मास श्री आत्मारामजी ने अपने समस्त साधुओं के साथ अहमदाबाद में ही किया। यह उनका पहला चतुर्मास श्री आत्मारामजी ने अपने समस्त साधुओं के साथ अहमदाबाद में ही किया। यह उनका पहला चतुर्मास श्री आत्मारामजी ने अपने समस्त साधुओं के साथ अहमदाबाद में ही किया। यह उनका पहला चतुर्मास श्री आत्मारामजी में किया। इम चतुर्मास की उल्लेख करने योग्य बात श्री शान्तिसागर से धर्म चर्चा की है। जब श्री आत्मारामजी पंजाव से विहार करके पहले यहां पधारे थे उस समय भी श्री शान्तिसागर से आपका वाद विवाद हुआ था जिसके परिएाम स्वरूप आहमदाबाद में शांतिसागर के पत्त को बहुत धक्का पहुंचा था, परन्तु अब की बार तो उसका रहा सहा प्रमाव भी जाता रहा।

प्रतिदिन के व्याख्यान में श्री आत्माराम-श्री आनन्दविजयजी ने श्री इरिभद्रसूरि की व्याख्या सहित आवश्यक सूत्र का वाचन आरम्भ किया। आपकी आद्भुत व्याख्यान शैली से प्रभावित हुई जनता में आपके प्रति इतना आर्क्ष्येस बढ़ गया कि व्याख्यान सभा के विशाल भवन में कहीं तिल घरने को भी जगह न रहती। और शान्तिसागर के व्याख्यान में इने गिने व्यक्तियों के सिवा और कोई न जाता। इसमें श्री शांतिसागरजी के मन में ईर्षा की अग्नि प्रज्वलित हो उठी और वे उसके उग्रताप को सहन न करते हुए श्री बुद्धिविजय-श्री बूटेरायजी के पास पहुँचे और बोले--महाराज ! मैं आपके शिष्य आत्माराम-नहीं २ आतन्द विजयजी से व्याख्यान सभा में धर्म चर्चा करने के विचार से आपके पास आवा हूँ आप मेरा उनसे शास्त्रार्थ करवाईये।

| 239 | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|
|     |                |  |

श्री बुद्धिविजयजी--(स्वगत) आनन्द विजय से शास्त्रार्थ, इसका अर्थ है सिंह से स्याल का युद्ध कितनी अपहास्यास्पद बात है ! अस्तु मुफे इसमें हस्तत्तेप करने की क्या आवश्यकता है जनता स्वयं ही निर्णय करलेगी, पहलेभी तो उसने निर्णय किया ही है । (प्रकट) आप खुशी से शास्त्रार्थ करें, मैं न तो किसी को इन्कार करता हूँ और न इसमें हस्तत्तेप करता हूँ ?

श्री शांतिसागर — महाराज ! मैं यह चाहता हूँ कि इम दोनों के शास्त्रार्थ में मध्यस्थ आप बनें ? [ शांतिसागरजी को यह निश्चय था कि श्री बुद्धिविजयजी महाराज किसी प्रकार के वादविवाद में भाग नहीं लेते, अतः वे मेरे इस प्रस्ताव को भी स्वीकार नहीं करेंगे, तब मुफे यह कहने का अवसर भिलजायगा कि कि मैं तो आत्मारामजी से शास्त्रार्थ करने को तैय्यार था और उसी उद्देश्य से उनके गुरु श्री बुद्धिविजयजी के पास गया तथा उन्हीं को मध्यस्थ बनने का अनुरोध किया परन्तु वे नहीं माने, इससे तो यही फलित होगा कि उनमें शास्त्रार्थ करने की शक्ति नहीं है और मेरे सत्य विचारों का वे प्रतिवाद भी नहीं कर सकते ]

श्री बुद्धियिजयजी— न भाई ! मैं तो किसी के भी बादविवाद में नहीं पड़ता और न मुफे इस प्रकार का बादविवाद पसंद ही है इसलिये तुम दोनों ही आपस में निपट लें मुफे बीच में लाने की आवश्यकता नहीं ! जब इस बात का पता श्री आत्माराम जी को लगा और उन्होंने सारी परिस्थिति का पूरा अध्ययन किया तब आपने श्री शांतिसागर के आंतरंग आशय को भांप लिया और उनके इस मनोरथ को विफल बनाने के लिये वे अपने गुरु महाराज श्री बुद्धिविजयजी से बोले-महाराज ! आप इससे क्यों यबराते हैं ? यदि श्री शांतिसागरजी की यही इच्छा है तो उसे पूरी होने दीजिये ? आप सभा में पधारें आपके एक तर्फ मैं बैठूंगा और एक तर्फ शांतिसागरजी बैठें । प्रथम लगातार तीन दिन शांतिसागरजी का भाषण हो और बाद में तीन मैं व्याख्यान करूंगा, दोनों के कथन को सभा में उपस्थित सब श्रोता लोग सुनेंगे और सुनकर स्वयं निर्ण्य करलेंगे ऐसी व्यवस्था में आपको क्या आपत्ति है ?

श्री बुद्धिविजयजी—कुछ भी नहीं।

श्री आत्मारामजी—तब आप शांतिसागरजी को बुलाकर दो चार मुख्य श्रावकों के सामने उनसे वार्ता-लाप करके दिन का निश्चय करलें ! इसके उत्तर में ''बहुत अच्छा" कह कर महाराज श्री बुद्धिविजयजी ने शांति-सागरजी को बुलाकर उनसे बात चीत करके शास्त्रार्थ के लिए समय और दिन आदि का निश्चय कर लिया ।

निश्चित हुए दिवस में समय से पहले ही जनता से व्याख्यान सभा का स्थान खचाखच भरगया, मद्दाराज श्री बुद्धिविजयजी के साथ श्री आत्मारामजी अपने शिष्य परिवार के साथ पधारे श्रौर डधर से श्री शांतिसागर भी द्यपने कतिपय अनुयाइयों के साथ व्याख्यान सभा में आपहुंचे। शांतिपूर्वक सबके बैठ जाने के बाद श्री शांतिसागरजी ने अपना भाषण आरम्भ किया जोकि वराबर घंटा सवा घंटा चालु रहा, इसी प्रकार तीन दिन के व्याख्यान में आपने अपने पकान्त निश्चयवाद को सिद्ध करने का यत्न किया। आपके

#### श्वहमदाबाद का चतुर्मास

कथन का सार मांत्र इतना ही था कि आजकल कोई भी व्यक्ति शास्त्र में लिखे मुताबिक साधु और आवक धर्म का पालन नहीं कर सकता, इसलिये न कोई यथार्थ हुपू में साधु है और न श्रायुक । तीन दिन के बाद जब श्री आत्मारामजी की बारी आई तब आपने श्री शांतिसागर के मन्तव्य को शास्त्र विरुद्ध ठहराते हुए कहा कि एकान्त निश्चय और एकान्त व्यवहार ये दोनों ही मन्तव्य शास्त्र बाह्य होने से त्याज्य हैं। जैन सिद्धान्त में निश्चय और व्यवहार दोनों को ही सापेच्य स्थान प्राप्त है इसलिये केवल निश्चय को मान कर व्यवहार का अपलाप करना सर्वथा शास्त्र विरुद्ध है और इस मान्यता में एकान्तवाद का समर्थन न होने से यह सम्यग् दर्शन का बाधक मिथ्यात्व का पोषक हो जाता है। और इसके अतिरिक्त श्री शान्तिसागरजी ने जो यह कहा है कि आज कल कोई भी शास्त्र में लिखे मुताबिक साधु धर्म और आवक धर्म को नहीं पाल सकता, वह ठीक नहीं है। आज भी शास्त्रातसार निश्चय और व्यवहार तथा उत्सर्ग और अपवाद को लेकर समयानुसार साधु धर्म का पालन किया जा सकता है। तथा जिस कोरे अध्यात्मवाद की प्ररूपणा करते हुए उन्होंन साधु धर्म का स्वरूप बनजाया है उस के अनुसार यदि वह चल कर दिखावें तो मैं उनका शिष्य बनने को तैयार हूँ। अन्यथा द्रव्य चेत्र काल भाव के अनुसार उत्सर्ग और अपवाद के आश्रित इस समय जैसा साधु धर्म पालना चाहिये वैसा मैं पालकर दिखाता हूँ और यथाशकि नियमानुसार अब भी पाल रहा हूँ। यदि शांतिसागरजी के कथनानुसार साधुता का ऋभाव मानलें तबतो श्री भगवती सूत्र में भगवान् के शासन को २१००० वर्ष तक चलते रहने का जो उल्लेख है उसकी उपपत्ति कैसे होगी ? अभी तो २४०० वर्ष भी पूरे नहीं हो पाये। इसलिए ऐसा कहना भगवान के कथन का अपलाप करना है। अतः शास्त्रानुसार स्वयं आवरण करना और दूसरों को उपदेश देना तथा शास्त्र विरुद्ध आवरण से पीछे इटना यही साधु जीवन का आदर्श है और होना चाहिये।

महाराज श्री आत्माराम तो के प्रवचन से उपस्थित जनता बहुत प्रभावित हुई । उसके हृदय से शांतिसागरजी का रहासहा प्रभाव भी जाता रहा । बहुत से लोगों ने तो सभा में ही उनके विचारों को तिलांजलि देकर अपने मनका बोम हलका कर दिया और बहुतों ने बाद में श्री आत्मारामजी के पास आकर उनसे अपना पीछा छुड़ाने हुए शुद्ध श्रद्धान को स्वीकार किया । एवं कुछ लोगों ने श्री आत्मारामजी से पास आकर उनसे अपना पीछा छुड़ाने हुए शुद्ध श्रद्धान को स्वीकार किया । एवं कुछ लोगों ने श्री आत्मारामजी से कहा कि महाराज ! शांतिसागर के उपदेश से उन्मार्यगामी बनकर हमने बहुत अपराध किया है, उनके कथन पर विश्वास करते हुए जिनमन्दिरों और उनमें विराजमान जिन प्रतिमाओं को सुविहित आचार्यों की प्रतिष्ठित की हुई न मानकर उनके दर्शनों से इतने पराङ्मुख हुए कि उनके पास से निकलते समय मुँह पर कपड़ा दे लेते थे । आज आप श्री के मदुपदेश से हमारा यह अज्ञानान्धकार दूर हुआ और हमारे विवेक चन्ज खुलगये जिसके लिये हम आप श्री के बहुत २ छतझ हैं, आध हमें उक पाप की आलोचना-प्रायश्चित देकर हमारी आत्मा को पाप के इस बोक से हलका करने का अनुग्रह करें । अन्य कई एक शाक कहने लगे कि सचता यह है कि शांतिसागर के अदेश दावानल से परम सन्ताप को प्रान्त हुए जैन समाज को महाराज श्री

338

| 200 | मबयुग निर्माता |
|-----|----------------|

आत्मारामजी के प्रवचन रूप पुष्करावर्त मेघ ने जो अपूर्व शांति पहुँचाई है वह अहमदाबाद के जैन समाज के प्रति उनकी बड़ी से बड़ी देन है। इधर श्री शांतिसागरजी, भास्कर भगवान के उदय होते ही निस्तेज होकर अस्तायल की ओर भागते हुए चन्द्रमा की भांति श्री आत्मारामजी के परमतेजस्वी व्यक्तित्व के आगे हतप्रभ होकर सभा से उठे और चपचाप अपने स्थान की ओर चल पड़े।

अब उनके प्रवचन में न तो पहले सा प्रभाव रहा और न उनकी व्याख्यान परिषद् में पहलेसी रौनक दिखाई देती। अन्त में वे जिस पर्दे की ओट में भोले जीवों को अपने माया जाल में फंसाते थे वह दम्भपूर्ण साधुता का पर्दा महाराज श्री आत्माराजी के सत्यपूर्ण प्रवचनास्त्र के प्रहार से कट गया और शांतिसागरजी अपने वास्तव स्वरूप में नग्न रूप से जनता को दीख पड़ने लगे। तात्पर्य कि उन्होने साधुवेष को छोड़कर एक धनिक स्त्री की दी हुई हवेली में निवास करना आरम्भ कर दिया। गृहस्थ के वेष में आने के बाद उनके द्वारा दिये गये पहले उपदेशों की वास्तविकता का जनता को जब अनुभव हुआ तब वह अपने भोलेपन पर अधिक से अधिक पश्चाताप करने के साथ २ श्री आत्मारामजी की भूरि २ प्रशंसा करने लगी।

श्री शांतिसागरजी के इस कर्तव्य को देख कर उनके गुरु श्री रविसागरजी महाराज को बहुत दुःख हुआ और उन्होंने अहमदावाद में विचरना अर्थात जाना ही छोड़ दिया। कोई भी धर्म नेता कितना भी अच्छा बका हो, उसके प्रवचन में कितना भी माधुर्य और आकर्षण हो परन्तु जब तक उसके मनमें कोई स्वार्थ या सांसारिक प्रलोभन रहा हुआ है उसका पतन अवश्यम्भावी है, फिर वह शीघ हो या कुछ दिन बाद। इसी का यह फल हुआ कि सांसारिक प्रलोभन के वशीभूत हुए श्री शांतिसागर ऊपर से नीचे आगिरे। अतः धार्मिक नेता का सांसारिक प्रलोभनों से ऊंचा उठकर पूर्णरूप से संयम शील होना ही उसके जीवन का उज्ज्वल आदर्श है। उसी के आधार पर वह आत्मविकास में प्रगति करता हुआ दूसरों के लिए आदर्श आयच मार्ग दर्शक बनता है। महाराज श्री आत्माराम जी को जो आपने कार्य में सफलता मिली उसका हेत भी सांसारिक प्रलोभनों से उंचा उठा हुआ मानस था। यही आदर्श साधु जीवन है।

श्रहमदाबाद के चातुर्मास की यह विशेषता महाराज श्री आत्माराम-श्री आनन्द विजयजी के आदर्श व्यक्तित्व को चिरस्थायी रखने के लिये जैन परम्परा के इतिहास में आसाधारण स्थान प्राप्त करेगी ।

श्री शांतिसागर के माया जाल में फंसी हुई अबोध जनता को वहां से छुड़ाकर सन्मार्ग की ओर लेजाने और धर्म पर स्थिर करने का उन्होंने [श्री आनन्दविजयजी ने ] जो काम किया है वह कुछ कम महत्व नहीं रखता।

### ऋध्याय ४३

## मावनगर के राजा साहब से मिठाप

### .-: और :

## वेदान्त की चर्चा

#### -

शरीर पर की पुरानी कांचली को असार सममकर उतार फैंकने वाले अजगर की भांति ढूंढक मत के पुराने खसार-अशास्त्रीय साधुदेष को त्यागकर शुद्ध जैन परम्परा के शास्त्रीय नवीन वेष को धारण करने के बाद श्री खात्मारामजी इस परम्परा में श्री खानन्दविजय इस नाम से विश्रुत होने लगे। अहमदानाद के बातुर्मास में श्री शांतिसागर के फैलाये हुए अन्धकार को दूर करने में उन्हें जो सफलता प्राप्त हुई उससे उनकी कीर्ति शारदी पूर्णिमा के प्रकाश की तरह गुजरात में चारों खोर फैलगई। जनता उनके दर्शनों के लिये अधीर हो ब्रो। यह उनके आद्र्श व्यक्तित्व की प्रारम्भिक विजय थी जिसमें उत्तरोत्तर प्रगति ही होती गई।

चातुर्मास पूरा होने पर गुरुजनों की आज्ञा से श्री आनन्दविजय जी ने अपने शिष्य परिवार के साथ अहमदावाद से बिद्दार करके श्री शत्रुख़य और गिरनार आदि तीथों की पुनः यात्रा की, तथा विचरते २ भावनगर पधारे और वहां के जैन संघ की आप्रह भरी विनति को मान देते हुए १६३३ का चतुर्पास आपने भावनगर में किया।

आपके प्रतिदिन के धर्मप्रवचन में सेंकड़ों स्त्री पुरुष उपस्थित होते और धार्मिक लाभ उठाते। उनमें जैनों के अतिरिक्त अन्य धर्मानुयायी लोगों की संख्या भी काफी होती। उन दिनों भावनगर में श्रीआत्माराम

|     |     |                | <br> | <br> |
|-----|-----|----------------|------|------|
| २०२ | · . | नवयुग निर्माता |      |      |

या आत्मानन्द नाम के एक विद्वान् सन्यासी साधु भी पंघारे हुए थे जो कि पंजाब के रहने वाले थे और अच्छे बका थे। भावनगर की सनातन धर्मी जनता में उनकी काफी प्रतिष्ठा थी अतएव भावनगर के राजा साहब भी कभी २ उनके पास आया जाया करते थे।

इधर महाराज श्री आत्माराम-आनन्दविजयजी को भी उनके विद्वता पूर्ण प्रभावशाली व्याख्यानों ने भावनगर में काफी विख्यात करदिया था उनकी आकर्षक और मोहक व्याख्यानशैली का जैनेत्तर जनता पर भी बहुत प्रभाव पड़ा। घर घर में लोग उनकी प्रशंसा के गीत गाने लगे। स्वामी आत्मानन्दजी के भक्तों में से भी बहुत से लोग आपका प्रवचन सुनने आते थे। एक दिन बात बात में स्वामी जी के कुछ भक्तों ने उनसे कहा कि महाराज ! यहां आत्माराम-आनन्दविजय नाम के एक पंजाबी जैन साधु आये हुए हैं उनका शारीरिक सौन्दर्य इतना आकर्षक और मोहक है कि दर्शन करते हुए नेत्र तृप्त नहीं होते, एवं उनकी वाणी के माधुर्य की तो प्रशंसा करते नहीं बनती, उसे पान करने के लिये कान सदा तृषित ही वने रहते हैं। सच पृछो तो जिस समय वे बोलते हैं हमें तो उस समय यही प्रतीत होता है कि हमारे स्वामीजी-(आप) ही दूसरे रूप में बोल रहे हैं।

स्वामी आत्मानन्दजी के मन पर अपने भक्तों के इस कथन का अव्यक रूप से अच्छा प्रभाव पड़ा, फलस्वरूप उसमें श्री आत्माराम-आनन्द विजयजी को मिलने की सहज उत्सुकता पैदा हुई। वे मन ही मन विचारने लगे—'यद्यपि साम्प्रदायिक विचारधारा से तो उनका हमारा कोई मेल नहीं बनता परन्तु मानवता के नाते तो हमारा उनका मेल हो सकता है उसमें तो कोई आपत्ति नहीं आती। वे भी साधु हैं, त्यागी हैं, और हम भी, बल्कि उनका त्याग तो हमसे कहीं अधिक है । इसके अतिरिक वे पंजाब के हैं और मैं भी पंजाबी हूँ अतः साधुता के नाते से एक होने के साथ २ देश के नाते से भी हम एक हैं। तब उनसे मिलने में हानि क्या ? अस्तु, राजा साहब के आने पर उनके साथ वात करके इसका निश्चय किया जायगान

दूसरे दिन जब राजा साहब वहां आये तो स्वामीजी ने महाराज श्री आत्माराम-आनम्द विजयजी से भेट करने जा प्रस्ताव करते हुए कहा—'मैंने सुना है कि आपके इस नगर में कुछ दिनों से आत्माराम-आनन्द विजय नाम के एक पंजाबी जैन साधु आये हुए हैं जो कि खच्छे विद्वान और सुयोग्य वक्ता तथा उदार मनोवृत्ति के हैं। वे पंजाब के हैं और भेरी जन्मभूमि भी पंजाब है। वे दूर से चलकर यहां पधारे हैं और मैं भी यहां पर आया हुआ हूँ, ऐसी परिस्थिति में उनसे मिलने की सइज उत्कंठा सी हो रही है, कहिये आपका इसमें क्या विचार है ?'

राजा साहब — महाराज ! यह तो आपका बहुत ही अच्छा प्रस्ताब है, एक देश के उपजे हुए दो महापुरुष विदेश में आकर एक दूसरे को प्रसन्न चित्त से भेटें इससे अधिक प्रसन्नता की और क्या बात हो सकती है। मैं तो आपके इस प्रस्ताव को अपने लिये भी लाभदायक सममता हूँ, एक देश के जन्मे हुए विभिन्न सम्प्रदाय के दो महान् आचायों का एक स्थान पर सप्रेम मिलकर बैठना कुछ कम महत्व नहीं रखता और उनके पुनीत दर्शन तथा उपदेश से लाभ उठाने का अवसर भी किसी पुण्यशाली को ही मिलता है। इसलिये आपने मिलाप का जो प्रस्ताव मेरे सामने रक्खा है मैं उसका पूरा २ समर्थन करता हूँ। परन्तु यद्द हो मिलाप कैसे ? यह भी एक विचारणीय प्रश्न है। आप उनके स्थान पर चलकर जावें या वे आपके स्थान पर आवें यह भी व्यावहारिक दृष्टि से कुछ उचित प्रतीत नहीं होता। आप दोनों ही महानुमाब संभावित और सम्मान्य व्यक्ति हैं इसलिये मेरे विचारानुसार तो आप दोनों महापुरुषों का मिलाप मेरे अपने खानगी स्थान पर होना चाहिये, आप दोनों वहां पधारें, और आनन्द पूर्वक वार्वालाप करें।

स्वामी त्रात्मानन्दजी — आपका विचार बहुत रलाधनीय है, आप जैसा डचित समर्भे वैसा प्रबन्ध करलें और उन्हें भी सूचित करदें। बहुत अच्छा कहकर राजा साहब ने वहां के एक मुख्यश्रावक को बुलाकर कहा कि श्री आत्माराम-त्रानन्द विजयजी के पास जाकर मिलाप सम्बन्धी सारी बातचीत करके वापिस आकर हमें पता दो ताकि दिन वगैरह का निश्चय कर लिया जावे। राजा साहब की बात को सुनकर वह श्रावक महाराज श्री आनन्द विजयजी के पास आया और वन्दना करने के अनन्तर राजा साहब के दिये दूए सन्देश को सुनाते हुए बोला —

महाराज ! आपके देश के श्री आत्मानन्द नाम के एक सन्यासी महात्मा आये हुए हैं, वे आप से मिलने की इच्छा रखते हैं। राजा साहव ने आप दोनों महापुरुषों के मिलाप का प्रबन्ध अपने निजी स्थान में किया है, ताकि एक दूसरे को एक दूसरे के स्थान पर आने जाने में किसी प्रकार का संकोच भी न हो और राजा साहब ने यह भी फर्माया है कि दोनों महापुरुषों के मेरे स्थान पर पधारने से मेरा स्थान पवित्र होगा, मुफे दोनों के दर्शन का सौभाग्य प्राप्त होगा तथा परस्पर की बातचीत सुनने का शुभ अवसर मिलेगा।

श्री आनन्द्विजय जी--शावक की सारी वात चीत सुनकर प्रसन्नचित्त से बोले--जाश्रो राजासाइव से इमारा धर्मलाभ कहना और उन से कहना कि आपने इम दोनों के मिलाप का जो सुचारु प्रबन्ध किया है यह आपका नीतिपूर्ण व्यावहारिक कौशल्य है जिसकी हर एक बुद्धिमान प्रशंसा किये बिना नहीं रह सकता, वैसे तो महात्माजी यदि चाहें तो मुफे उनके स्थान पर जाने और उनसे भेट करने में भी किसी प्रकार का संकोच नहीं है। इसलिये आप जब और जिस दिन का निश्चय करें उसकी सूचना मिलने पर मैं चला आर्जग।

महाराज श्री ऋानन्दविजय जी के इस कथन को शावक ने जब राजा साहब को जाकर सुनाया तो राजा साहब बड़े प्रसन्न हुए और कहा कि मैं कोई तारीख निश्चित करके महाराज श्री को श्रवश्य सूचित

| 208 | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|
|     |                |  |

कराऊंगा । परन्तु इतने में राजासाहव को कोई अन्य आवश्यक काम आपड़ा इससे यह सारा ही विचार बही का वहीं रहगया ।

इधर जब चतुर्मास पूर्ण होने पर आया और राजा साहब की ओर से कोई सूचना न मिली तो एक दिन महाराज श्री आत्माराम-आनन्द्विजय जी ने उस श्रावक को बुलाकर कहा कि भाई ! तुम उस दिन राजा साहब का जो सम्देश लाये थे उसको अभी तक व्यावहारिक रूप प्राप्त नहीं हुआ, तुम जाकर राजा साहब से कहो कि आपने उस दिन मिलने सम्बन्धी जो सम्देश भेजा था उसके विषय में आपका झब क्या विचार है ? हमारा चातुर्मास पूरा होने को आया है, शास्त्रीय साधु मर्यादा के अनुसार चातुर्मास के वाद हमारा यहां पर रहना नहीं हो सकता, हमें दूसरे ही दिन यहां से विहार कर जाना होगा, इसलिये आपका जो विचार हो उसे अवश्य सूचित करें । आवक ने जाकर राजा साहब को, महाराज श्री का जब उक्त सन्देश कह सुनाया तो सुनकर वे बड़े प्रसन्न हुए और वोले कि इस विषय में मैं महाराज श्री का जब उक्त सन्देश कह सुनाया तो सुनकर वे बड़े प्रसन्न हुए और वोले कि इस विषय में मैं महाराज श्री का बहुत कृतज्ञ हूँ जो कि उन्होंने मेरे को सूचना देकर सजग किया। मुमे यह मालूम नहीं था कि आप चातुर्मास के बाद तुरत ही विहार कर जावेंगे ! मैं तो यही सममता था कि जैसे और साधु चतुर्मास के बाद भी जितने दिन चाहें ठहरे रहते हैं वैसे आपभी ठहरेंगे । अच्छा ऋव तो दिन बहुत थोड़े रहगये हैं इसलिये शीघ्र से शीघ्र इसका प्रबन्ध होना चाहिये, इसलिये एकादशी का दिन यदि महाराज श्री को ऋनुकूल पड़े तो उसी दिन का निश्चय करलिया जावे । और हमारे महाराज श्री आत्मानंदजी को तो इस दिन के लिये कोई अड्चन नहीं है ।

तब श्रावक ने महाराज श्री चानदविजय जी को जब यह सामचार सुनाया तो उन्होंने भी एकादशी के दिन को सहर्ष स्वीकार कर लिया। परिएाम स्वरूप दोनों ही महापुरुष एकादशी के दिन राजा साहब के स्थान पर निश्चित किये हुए समय पर पधारे और राजा साहब ने हर्षपूरित हदय से दोनों का समुचित स्वागत किया तथा दोनों ही महानुभाव एक दूसरे से सप्रेम मिले और बराबर के दोनों च्यासनों पर विराजमान हो गये।

अनुरूप आसनों पर विराजे हुए दोनों महापुरुषों को निर्निमेष दृष्टि से देखते हुए राजा साहव बड़े विस्मय को प्राप्त हुए और बड़े सोच विचार में पड़गये। मन ही मन कहने लगे---मेरे गुरु ने दो रूप बना लिये हैं या जैन गुरु दो स्वरूपों में व्यक्त हो रहा है। दोनों का स्वरूप आछति एक जैसी दिखाई देती है, केवल वेष में थोड़ासा अन्तर है, एक काषाय वस्नों से अलंकृत है दूसरा पीताम्बर-पीले वस्त्र में सुसण्जित हो रहा है। इस वेष विभिन्नता से ही दो प्रतीत होते हैं। अस्तु, पूछ देख़ंगा।

समान कह्ता में बैठे हुए दोनों मद्दापुरुषों को प्रणास करके राजा साहब भी उनके सामने बैठ गये !

### भावनगर के राजा से मिलाप ऋौर वेदान्त चर्चा २०४

राजासाइब-महाराज ! आप दोनों भाई भाई तो नहीं हो ? मुफे तो ऐसा ही लगता है । मैंने तो जिस समय आप दोनों के एक साथ दर्शन किये उसी समय से मेरे मनमें यह विचार उत्पन्न हो रहा है कि आपकी जन्मभूप्रि एक है इतना ही नहीं किन्तु आप दोनों नर पुंगवों को जन्म देनेवाली परम भाग्यवती माता भी एक है और होनी चाहिये । आप दोनों महापुरुषों की आकृति में इतनी अधिक समानता दृष्टिगोचर होती है कि उससे हर कोई देखने वाला मन में यहा निश्चय करेगा कि आप दोनों सहोदर होने चाहियें ।

श्री त्रानन्दविजयजी (जरा इंस कर)--इसमें क्या शक है राजा साहब ! मैं, महात्माजी और झाप हम तीनों ही भाई हैं । आप अपने गुरुजी से पूछ लीजिये । महात्माजी की तरफ इशारा करते हुए बोले-क्यों खामीजी ! मेरा कहना ठोक है न ?

महात्माजी--हंसकर बोले हम तीन ही क्या सारा जगत हो अपना भाई है। वेदान्त शास्त्र की इष्टि से सारा पराचर जगत ब्रह्म ही तो है। "सब<sup>°</sup> खल्चिदं ब्रह्म" <u>''आहं अ</u>ह्यास्मि<u>" ''आयु</u>भात्मा ब्रह्म"।

राजा साहब महाराज श्री से--क्यों महाराज ! आप भी इस सिद्धान्त को मानते हैं ?

श्री चानन्दविजयजी-हां मानता हूँ पर किसी चपेचा से । द्रव्यार्थिक-चथर्तन् संग्रहनय के मत से मूल द्रव्यस्पर्शी निश्चयगामिनी सामान्यटब्टि के खनुसार-में ब्रह्म हूँ-मैं सिद्ध हूँ चौर मैं सचित्रानन्द स्वरूप हूँ, यह कथन ठीक है । चाप इसे वेदान्त का सिद्धान्त कहते व समफते हैं चौर मैं इसे जैन दर्शन प्रतिपाद्य घथ्यात्मवाद या निश्चयवाद मानता हूँ ।

जितने भी संसारी जीव हैं उन सब में से ब्रह्मसत्ता, सिद्धसत्ता, और सचिदानन्द सत्ता मौलिकरूप से विद्यमान है। यह आत्मा कमों के खावरण से आधत हुआ संसारी जीव कहा जाता है और आवरण के हट जाने से वही सिद्ध परमात्मा के नाम से अभिदित होता है। अतः जब तक यह जीव कर्म वर्गणाओं से सम्बन्ध रखता है, तव तक भिन्न २ अवस्थाओं को धारण करता हुआ भिन्न २ संज्ञाओं से संबोधित होता है, जैसे कि यह मनुष्य है, यह स्त्री है, यह पशु है, यह पत्ती है, यह देवता है, यह नारकी है, इसी प्रकार यह साधु है यह गृहस्थ इत्यादि। तात्पर्य कि एक ही आत्मा कर्मजन्म उपाधि से नानारूपों में आभासित हो रहा है। जैसे एक इलवाई खांड की चासनी के खिलौने बनाता है कोई मनुष्य, कोई स्त्री, कोई हाथी, कोई घोड़ा एवं कोई हिरण और सिंह इत्यादि, तब मनुष्याकार सांचे में ढली हुई चासणी मनुष्य, हाथी के सांचे में हाथी और हिरण के सांचे की हिरण के नाम से सम्बोधित होती है। जैसे भिन्न २ सांचों में ढाले जाने से एक रूप चासणी जुदे जुदे रूपों में प्रतीत होती है उसी प्रकार जुदे उन्हे कर्मों से प्राप्त होने वाले जुदे २ शरीर रूप संचों में चालणी के समान ढला हुआ यह जीवास्मा जुदे २ रूपों में प्रतीत होता है और जब ये कर्मजन्य आवरण इसके दूर हो जाते हैं तत यह आत्मा एक रूप एक सरीखा अपने निज स्वरूप

|     | <br> |       |          | <br> |  |
|-----|------|-------|----------|------|--|
| २०६ |      | नवयुग | निर्माता |      |  |
|     |      |       |          |      |  |

को प्राप्त करता हुन्ना सचिदानन्द स्वरूप सिद्ध परमात्मा के नाम से सम्बोधित होता है और फिर उसका संसार अमए अर्थात नाना प्रकार के ऊंचे नीचे स्वरूपों में ऋभिव्यक्त होना सदा के लिए बन्द हो जाता है और उसकी विशुद्ध श्रात्मसत्ता निरन्तर सदा के लिए कायम रहती है इसी का दूसरा नाम मोच्च है। जैसे श्रग्नि में भूंजा हुन्ना बीज ऋंकुरित नहीं होता, उसी प्रकार कर्म वीज के नष्ट हो जाने से इस आत्मा का जन्म मरए रूपी संसार अमए भी सदा के लिए बन्द हो जाता है।

> <sup>यथा—</sup>दग्धेबीजे यथात्यन्तं, प्रादुर्भवति नाकुगः । कर्मबीजे तथा दग्धे नारोइति भवांकुरः ।।

और वास्तव में विचार किया जाय तो जैन दर्शन की शुद्ध ट्रव्यस्पर्शी निश्चयगामिनि एकस्व-निरूपक संग्रह हब्टि से ही "आहं ब्रह्मास्मि अयमात्मा ब्रह्म" इत्यादि वेदान्त विचारों की सृष्टि हुई है। "संग्रह-स्तु नयः प्राह जीवः शुद्धः सदाशिव " अर्थात् संग्रहनय के मत से यह जीव शुद्ध सचिदानन्द शिव स्वरूप है। तब आत्मा में सिद्ध और संसारी भेद की जो कल्पना है वह कर्मजन्य उपाधिमूलक है और उसकी प्ररूपणा निश्चय और व्यवहार दृष्टि को आभारी है। तथा—"कर्मबद्धो भवेद्जीवः कर्ममुको महेश्वर." यह इस अभियुकोकि का समन्वय भी इसी पद्धति का अनुसरण करने पर होता है। और जैन दर्शन के इस सिद्धान्त का समर्थन बैदिक परम्परा के प्रामाणिक साहित्य में भी जहां तहां किया हुआ देखा जाता है—महाभारत शांतिपर्व [अ० १=० श्लो० २४ ] में महर्षि भृगु ने आत्मा और परमात्मा के स्वरूप में विभिन्नता के कारण का निर्देश करते हुए ऋषि भारद्वाज से इस प्रकार कहा है—

> "त्रात्मा चेत्रज्ञ इत्युक्तः संयुक्तः प्राकृतेर्गुर्खैः । तैरेव तु विनिर्मुक्तः परमात्मेत्युदाहृतः ॥

ऋर्थान् जब यह आत्मा प्रकृति के गुणों से युक्त होता है तब उसे चेत्रज्ञ या जीव कहते हैं और वही उनगुणों से मुक्त-रहित होने पर परमात्मा कहलाता है।

राजा साहब — आपकी विद्वत्ता और प्रतिभा की मैं किन शब्दों में प्रशंसा करू ? महाराज ! आपने तो मेरे प्रश्न का उत्तर देते हुए सारे वेदान्त को ही जैन दर्शन में प्रतिबिम्बित करके दिखा दिया । मैं तो समफता था कि आप केवल जैनदर्शन के ही ज्ञाता होंगे, परन्तु आपतो जैन जैनेत्तर सभी दर्शनों में निष्णात प्रमासित हुए हैं । आपश्री की वर्णनशैली इतनी स्पष्ट और तलस्पर्शी है कि उसमें किसी प्रकार के सन्देह को अवकाश ही नहीं मिलता । आज आपके अभिभाषया से मुक्ते जितनी प्रसन्नता हुई है उतनी इससे पहले कभी नहीं हुई । आप श्री ने वेदान्त के एकात्मवाद या अभेदवाद का जैनटब्टि से जो स्पष्टीकरण किया है वह अश्रुतपूर्व अथघ नित्तान्त ऋाधनीय है । श्री आनन्दविजयजी----यह तो आपको सण्जनता है जो कि मेरे लिये इतना बहुमान प्रदर्शित कर रहे हैं। वास्तव में देखा जाय तो वस्तु--तत्व के निर्णय में आप जैसे उदार मनोवृत्ति के विचारशील पुरुष ही सफल हो सकते हैं। संकुचित मनोवृति के हठी और दुराधही पुरुष तो इससे वंचित ही रहते हैं।

राजा साहब-अच्छा महाराज ! खब एक बात की और ऋपा करो ! "ब्रह्मसंत्य और जगत् मिथ्या" इस वेदान्त सिद्धान्त का क्या झाशय है ?

श्री स्रानन्दविजय जी---इस सिद्धान्त के मानने वाले आपके गुरुजो सामने हो तो वैठे हैं स्राप इन्हीं से पूछिये न ?

स्वामी आत्मानन्द्रजी (स्वगत) यदि इस विषय को चर्चा इन से चल पड़ी तो मुझे पीछा छुड़ाना कठिन हो जायगा, इनकी असाधारण विद्वत्ता और प्रतिभा को देखते हुए इनसे उल्लभना कोई मामूली बात नहीं, आज तक तो राजा साहब और दूसरी सनातनधर्मी प्रजा में मेरी प्रतिष्टा बनी हुई है एवं सभी मुभे वेदान्त आदि दर्शन शास्त्रों के प्रकारड विद्वान समभते हैं अगर आजकी इस दार्शनिक चर्चा में मेरे पत्, में जरा जितनी भी कमजोरी आगई तो सारा गुड़ गोबर हो जावेगा। इस लिये नीति से काम लेना चाहिये। ( प्रकट में ) महात्माजी ! मैं तो इन्हें रोज ही सुनाता रहता हूँ और ये सुनते रहते हैं । परन्तु आपका पुण्य सहयोग तो आज ही मिला है। इस लिये मेरी और राजा साहब दोनों की यही इच्छा है कि इस विषय में आप ही अपने मुखारविन्द से फर्माने की रूपा करें । आपने राजा साहब दोनों की यही इच्छा है कि इस विषय में आप ही अपने मुखारविन्द से फर्माने की रूपा करें । आपने राजा साहब के पहले प्रश्न के उत्तर में जैन-टाष्ट से जो कुछ प्रतिपादन किया उससे हम लोगों को बहुत कुछ नवीन जानने को मिला है । आपकी वर्णन जैली निसन्देह अभिनन्दनीय है । राजा साहब के इस दूसरे प्रश्न के सम्बग्ध में जैन दृष्ट से आप उस पर जो कुछ प्रकाश डालेंगे उस से भी हमें कुछ नवीन हो जानने को मिलगा । इसलिये राजा साहब की इच्छा है कि आप ही इस विषय पर कुछ प्रकाश डालने की छपा करें । क्यों ठोक है न राजा साहब ?

राजा साहब - हां महाराज ! बिलकुल ठीक। मैंने तो इसी विचार से यह प्रश्न किया था कि आप श्री का आज यहां पर पंधारना हमारे किसी विशेष पुएय के उदय से हुआ है और आप तो हमारे पास ही हैं। जब चाहें तब पूछ सकते और सुन सकते हैं। इसलिये प्रस्तुत प्रश्न के सम्बन्ध में आप श्री (मुनि श्री आनन्द्विजयज्ञी) से ही कुछ सुनने की मेरी अभिलाषा है ?

आपने कहा-अच्छा राजा साहब ! अपने यहां परस्पर सद्भाव से भेटने और सप्रेम वार्तालाप करने के लिए एकत्रित हुए हैं, किसी प्रकार के वादविवाद या जय पराजय की इच्छा से उपस्थित नहीं हुए,

| २०५ | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|
|     |                |

इस लिये अपना वर्तालाप वहीं तक सीमित रहना चाहिये, जहां तक सबके मनमें एक दूसरे के प्रति सद्भाव बना रहे।

जैसे कि पहले भी कहा गया है वेदान्त का यह सिद्धांत अपेत्ताकृत सत्य है, निरपेच सत्य नहीं, त्रात्मा के अधिनाशित्व और संसार की विनश्वरता को ध्यान में रखते हुए यदि ब्रह्म-चैतन्य स्वरूप विशुद्ध आत्मा को सत् और तद् विलत्तरण संसार को असत् अर्थात् मिध्या कहा जाय तब तो ठीक है। और यदि उक्त सिद्धान्त को सर्वे सर्वा अर्थात् निरपेच रूप से सत्य मानें तब तो संसार के व्यवहार मात्र का ही सर्वथा लोप हो जावेगा। ब्रह्म से अतिरिक्त जितना भी दृश्यमान जगत् है वह यदि सर्वथा मिथ्या है तो मैं, आप और आपके गुरुमहाराज तथा हमारा सारा वार्तालाप इत्यादि सभी मिध्या ठहरेगा। ' ब्रह्मसत्य और जगत मिथ्या है" ऐसा कहने वाला भी मिथ्या, और उसको सुनने वाता भी मिथ्या, तब जो सर्वथा मिथ्या है उसका कथन सत्य कैसे होगा ? यदि यह कथन और कथन करने वाला सत्य है तो फिर ''ब्रह्म से अतिरिक्त सब मिथ्या है" यह कथन असंगत होगा। ऐसी दशा में न कोई शिष्य, न कोई गुरु, न कोई उपास्य, न कोई उपासक, न कोई प्रश्नदाता और न कोई उत्तरदाता ही सिद्ध होगा। तात्रर्थ कि ब्रह्म सत्ता से व्यतिरिक्त जब किसी पदार्थ की सत्ता को ही स्वीकार न किया जायगा तो संसार के व्यवहार मात्र का ही उच्छेद हो जावेग इसी दृष्टि को सन्मुख रखकर अनेकान्त दृष्टि प्रधान जैन दर्शन ने जहां ब्रह्म को सत्य माना है वहां जगत को भी सत्य बतलाया है ! अशुद्धत्रहा जीव के बिना और किसी जड़ पदार्थ में जगत के असार भूत सम्बन्धों का परित्याग करने की रुचि नहीं हो सकती। इसलिये जगत की सत्ता को स्वीकार करना भी आवश्यक है। और यदि जगत ही नहीं तो फिर त्याग या स्वीकार का प्रश्न ही नहीं रहता । ताल्पर्य कि उपास्य त्यौर उपासक दोनों सापेच्य पदार्थ हैं, एक के विना दूसरे का व्यस्तित्व ही सिद्ध नहीं हो सकता। इसलिये जगत् और ब्रह्म दोनों ही सापेच्य सत्य हैं।

### भावनगर के राजा से मिलाप श्रौर वेदान्त चर्चा

लो इमने तो अपनी शास्त्र-सम्मत विचारधारा के अनुसार इस प्रश्न का यथामति समाधान कर दिया है। अब हमारे आवश्यक दैनिक कर्तव्य का समय निकट आगया है, इसलिये अब हम यहां से चलते हैं।

राजा साहब-महाराज ! आपकी भी इस आतन्य कुपा का मैं बहुन २ आभारी हूँ । स्वामी आत्मा-नन्दजी (सप्रेम आर्लिंगन करते हुए) आपने बड़ी कुपा की जो यहां पधारे, आपको मिलकर बहुत प्रसन्नता हुई आपकी सण्जनता और सप्रेम वार्तालाप बहुत समय तक याद रहेगा।

तदनन्तर राजासादव ने नमस्कार करते हुए कहा-महाराज ! आपश्री का जब कभी फिर यहां पधारना हो तो मुफे अवश्य सूचना दिलाने की छपा करें। ताकि गुफे भी दर्शन का लाभ प्राप्त हो सके।

नमस्कार के उत्तर में धर्मलाभ देते हुए "जैसा भाविभाव" कह्कर आप वहां से सम्मानपूर्वक विदा हुए ।



### ऋध्याय ४४

# ''संघ के साथ पुनः तीर्थयात्रा"

#### ~~~

चातुर्मास सम्पूर्ण होने के बाद बहोरा अमरचन्द जसराज भवेरचन्द की तर्फ से तीर्थयात्रा के क्लिये एक संघ निकाला गया उसमें तीर्थयात्रा के लिये साथ पधारने की संघपति की झोर से प्रार्थना करने पर आप शिष्यवर्ग के साथ पुनः तीर्थयात्रा के लिये पधारे।

श्री शत्रुँजय ,तलाजा, डाढ़ा, महुद्या, दीप, प्रभास पाटए, वेरावल, और मांगरोल आदि स्थानों में देव दर्शन करते हुए जूनागढ में श्री गिरनार तीर्थ पर विराजमान प्रभु नेमिनाथ के दर्शन करके जामनगर पधारे, वहां भावनगर के श्रीसंघ ने आपसे पुन: भावनगर पधारने की विनति की परन्तु आपने पंजाब में जाकर अपने हाथ के लगाये हुए धर्म पौदे को सिंचन करने तथा आरम्भ की हुई धार्मिक क्र न्ति को सकिय बनाने के लिये पुन: भावनगर पधारने से इनकार कर दिया और संघसे आलग होकर पंजाब की तर्फ जाने के लिये मोरवी, भ्रांगधा और फिंम्रुवाड़ा होकर संखेश्वर श्राम में पधारे, वहां पर विद्यमान § श्री संखेश्वर पार्श्वनाथ प्रभु की प्रभावशाली भव्यमूर्ति के दर्शन करके आप और ज्यापके शिष्य वर्ग ने बड़ा आनन्द प्राप्त किया। वहां से विद्दार करके आप गुजरात के प्रसिद्ध नगर पाटए में पधारे, यहां के प्राचीन पुस्तक भंडारों का निरीच्चण किया और कितने एक अलभ्य अन्थों की नकलें भी करवाई।



§ श्री संलेश्वर पार्श्वनाथ की यह मूर्ति ऋत्यन्त प्राचीन समय की मानी जाती है। यह मूर्ति शंखपति श्रीकृष्ण-वामुदेव को घरणीन्द्र की ऋाराधना से प्राप्त हुई थी। इसके स्नात्र जल के छिडकतों से ''जगसिन्ध'' नामा प्रतिवामुदेव की जग विद्या का प्रभाव हुम्ल वामुदेव की सेना से दूर हुआ था इतना इस मूर्ति का प्रभाव बतलाया गया है।

#### अध्याय ४५

## "जोधपुर पधारने की विनति"

-: \$:--

पाटए। से बिद्दार करके तारंगा जी में पधारे, यहां पर महाराजा कुमारपाल के द्वारा ड्वार किये गये विशाल जिन भवन में विराजमान श्री ऋजितनाथ स्वामी के दर्शन किये। वहां से बिद्दार करके पालनपुर, श्रावू, सिरोही, पंचतीर्थी झाटि की यात्रा करते हुए पाली शहर में पधारे। इन पूर्वोक्त स्थानों में पधारने पर वहां की जनता ने आप श्री का जी भरकर स्वागत किया श्रीर आपके डपदेशामृत का पान करते हुए अपने सद्भाग्य की भूरि २ सराहना की।

पाली में पधारने पर आपको जोधपुर के आवक बर्ग का एक पत्र मिला। उसमें आप श्री से जोधपुर पधारने की विनति करते हुए लिखा था कि यहां पर इस समय ढूंढ़क मतके ३४ साधु आपश्री से चर्चा करने के लिये एकत्रित हो रहे हैं और दीवान विजयसिंह जी महता को पंडित मंडली के साथ इस धर्म चर्चा में मध्यस्थ नियत करने का निश्चय हुआ है इसलिये आपश्री शीघ से शीघ जोधपुर पधारने की छुपा करें। यह समाचार मिलते ही आपने जोधपुर की श्रोर बिहार कर दिया। परन्तु जोधपुर में जिस दिन आप पधारे उसके दूसरे ही रोज ३४ साधु तो सभा होने से पहले ही बिना चर्चा किये चुपचाप पलायन कर गये और पैंतीसवां इर्षचन्द नामा साधु जो बाकी रह गया था उसने आपके पास आकर आपके विचारों का अनुसरण करते हुए शुद्ध सनातन जैनधर्म में दीच्तित होने का श्रेय प्राप्त किया। छौर आपश्री के आदेशानुसार श्री लत्त्मीविजयजी (विश्तचन्दजी) को गुरु धारण किया। तब से आप लघु हर्ष बिजय के नाम से सम्बोधित होने लगे।

जिस समय आप-[मुनि श्री झानन्द विजयजी] जोधपुर में पधारे इस समय बीरभाषित प्राचीन जैन धर्म की बड़ी शोचनीय दशा थी। ढूंढ़कों के झनिष्टाचरण से राज्य के भय से कितने एक झोसवालों ने आपने प्राचीन जैनधर्म को त्याग कर वैष्णवादि झन्य मर्तो में प्रवेश कर लिया था। उन लोगों को वापिस

| २१२ | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|
|     |                |

सन्मार्भ पर लाने के लिये आपने १६३४ का चातुर्मास जोधपुर में ही करना उचित समका। इस चतुर्मास में आपके प्रतिदिन के प्रवचनों ने मार्ग अष्ट जनता को सन्मार्ग दिखाने में एक स्थायी प्रकाश का काम किया। उन्मार्गगामी जनता सन्मार्गगामी बनी। अन्धकारपूर्ण हृदय-गुफाओं में प्रकाश का दीपक जगा। हुंदूक पंथ को ही जिनधर्म समकते वालों को अपनी भूल सुधारने का समय मिला और इसी कारण से त्यागे हुए सुधर्म को फिर से अपनाने का सद्भाग्य भी प्राप्त हुआ। फलस्वरूप जहां पहले जिनधर्म का अनुसरण करनेवाले मात्र ४० घर रह गये थे वहां फिर से ४०० के करीव हो गये। यह था आपके विशिष्ट व्यक्तित्व का छापूर्व प्रभाव। सत्य है-तमसःकुतोऽस्तिशक्तिः दिनकर किरणाम्रतः स्थातुम्" अर्थात् अन्धकार में यह शकि कहां ? जो सूर्य किरणों के सामने ठहर सके। ऐसे परम मनीषी परमतपस्वी महायुरुव के पधारने से जोधपुर की ओसवाल जनता को अपने खोये हुए धर्मधन को पुनः प्राप्त करने का जो अवसर मिला वह उसके सद्-भाग्य को ही आभारी है ।



# त्रध्याय ४६ ''एुन: पंजाब को''

-:\*:-

चातुर्मास की समाप्ति के बाद जोध9र से विद्दार करके प्रामानुप्राम विचरते हुए शिष्य मंडली संदित आप दिल्ली और वहां से अम्बाले पधारे । आप और आपके शिष्य अन्य १४ साधुओं का प्राचीन जैन परम्परा के अनुरूप साधुवेष देखकर अम्बाला निवासी जनता – जो कि आपके चरणों में श्रद्धा रखती थी उसको बहुत ही आनन्द प्राप्त हुआ । इससे पहले आप जब अम्बाला में पधारे थे तब आप इस वेष में नहीं थे, उस समय आपका वेष इंट्रक पंथ के साधुओं का था जिसे आपने श्रहमदाबाद में जाकर उतारा ।

इस प्रकार के शास्त्र विद्वित साधु वेष को देखने का पंजाव की जनता को यह प्रथम ही अवसर प्राप्त हुआ था। इससे पहले तो वह प्रायः यही सममती थी कि ढूंढ़क साधुओं का जो वेष है वही जैन साधु का वेष है। परन्तु आज आपके वेष को देखकर ढूंढ़क पंथ और प्राचीन जैन परम्परा के साधु वेष में जो मौलिक विभिन्नता है उसका उसे प्रत्यच्च साचात्कार होगया। महाराज श्री आत्माराम-आनम्द विजयजी की भावानुप्राणित ट्रव्य साधुता ने पंजाब की जनता को पहले से भी अधिक प्रभावित किया। और उसकी धर्म विषयक आत्था को सक्रिय अथच प्रगतिशील होने का शुभ अवसर प्राप्त हुआ।



# मध्याय ४७ "शिष्य परिषार में वृद्धि"

#### -: ¥:--

अम्बाले में कुछ दिन निवास करने के बाद आप लुधियाने पथारे। वहां पर आपको चार शिष्यों की उपलब्धि हुई। (१) फीरोज़9र जिला के मुदकी प्राप्त वास्तव्य श्री दुनीचन्दजी (२) होशयारपुर निवासी श्री उत्तमचन्दजी (३) पाली-मारवाड़ के हर्षचन्दजी और (४) जेजों के रहने वाले श्री मोतीचन्दजी, ये चारों महानुभाव ओसवाल वंश के थे और वैराग्यगर्भित मन से साधु धर्म की दीत्ता प्रष्टुण करने के लिये आपके पास आये थे। आपने भी इनकी इच्छा के अनुसार मुनिधर्म में दीत्तित करके इनके सांसारिक नामों को बदलकर क्रमशः नीचे लिखे नाम रक्खे। यथा-

(१) श्री विनयविजय (२) श्री कल्याएविजय (३) श्री सुमतिविजय (४) श्री मोतीविजय । ये सब आपके मुख्य शिष्य श्री लत्त्मीविजय-(श्री विश्नचन्दजी ) के शिष्य बनाये गये । यहां से आपके शिष्य-परिवार में प्रगति आने लगी और उससे चीर भाषित प्राचीन धर्म की प्रतिष्ठा में वृद्धि होने लगी ।

उस समय चातुर्मास के आरम्भ होने में बहुत थोड़े दिन रद्दते थे इसलिये १८३४ का चातुर्मास आपने सब साधुत्रों के साथ लुधियाने में ही किया !



### ऋध्याय ४ द

### "संगति का कठ"

नीतिकारों का कथन है-"सतांसंगो हि भेषजम्" अर्थात श्रेष्ठ पुरुषों की संगति उत्तम औषधि है। जैसे उत्तम श्रौषधि के व्यवहार से रोग दूर हो जाता है उसी प्रकार उत्तम पुरुषों के संसर्ग में श्राने से मनुष्य का विपरीत धारणा रूप श्रान्तरिक रोग दूर हो जाता है।

लुधियाने के चातुर्मास में आपश्री का धर्म प्रवचन सुनने के लिये जैनों के अतिरिक्त जैनेतर लोग भी पर्याप्त संख्या में उपस्थित होते थे। उनमें "रामदित्ता मल" नाम के एक चत्रिय पुरुष भी थे। जो कि फिलौर निवासी पंडित श्रद्धारामजी के संसर्ग में झाने से अर्द्धनास्तिक से बने हुए थे। परन्तु आपके सरसंग में आने से उनकी नास्तिकता आस्तिक भाव में बदल गई, अर्थात् वे पूरे २ आस्तिक वन गए। महाराज श्री आनन्द-विजयजी की ओर से प्राप्त होने वाली आस्तिक विचारों की पुनीत वारिधारा ने श्री रामदित्तामल के मलयुक्त श्वन्तःकरण को ओकर साफ और स्वच्छ वना दिया। तथा स्वच्छ दर्पण में प्रतिबिन्वित सुख की भांति उसके विशुद्ध हृदय में आस्तिक भाव स्कुट रूप से मलकने लगा। तव आपके चरणों में मस्तक रखते हुए श्री राम-दित्तामल ने कहा—गुरुदेव ! मेरे अज्ञान मूलक संशयों को दूर करके आपने मुफे धर्म सम्वन्धी जो अलौकिक प्रकाश दिया है उसके लिये में आपका बहुत २ छतज्ञ हूँ, धार्मिक सद्विचारण। की दृष्टि से तो सुफे आज ही मानव भव की प्राप्ति हुई, मैं मानता हूँ। तदनन्तर महाराज श्री आनन्द विजयजी से सम्वन्धी जो अलौकिक घुनकर पंडित श्रद्धारामजी कुछ चकित से रद्दगये, उनको पहले रामदित्तामल और अब के रामदित्तामल में बुनकर पंडित श्रद्धारामजी कुछ चकित से रद्दगये, उनको पहले रामदित्तामल और अब के रामदित्तामल में बहुत अन्तर प्रतित हुआ। तब, समय के जानकार पंडितजी ने मट से पूछा कि तुमने ये प्रश्न कहां से सीखे ?

रामदित्तामल--मेरे शहर लुधियाने में मुनि श्री श्रानन्दविजय-श्री आत्माराम नाम के एक विद्वान् जैन साधु पधारे हुए हैं, उनके सत्संग से प्राप्त हुए अनुभव के आधार पर मैं ये प्रश्न पूछ रहा हूँ ?

| नवयुग ां | निर्माता |
|----------|----------|
|----------|----------|

श्री श्रद्धानन्दजी---तुम्हारे इन प्रश्नों का उत्तर देना कुछ कठिन तो नहीं परन्तु तुम समभ नहीं पात्रोगे !

रामदित्तामल-व्यच्छा गुरुजी ! यदि आपका यही आयह है और मुफे आप इस योग्य नहीं समफते और उन्हीं से वार्तालाप करने की इच्छा रखते हो तब मुफे उन्हीं को लाने का यत्न करना होगा, परन्तु आप मेरे प्रश्नों का इस समय उत्तर देने में आनकानी क्यों कर रहे हो इसका रहस्य मेरी समफ में नहीं आवा और जो आया है उसे मैं भी व्यक्त करना नहीं चाहता।



२१६

#### अध्याय ४९

### "पंडित अदाराम से मेट"

#### -: \*:--

श्री रामदित्तामल तो फिलौर से वापिस आगये प्रश्नों का उत्तर विना पाये । जब उन्होंने अपनी फिलौर यात्रा का अध से इति तक सारा वृत्तान्त महाराज श्री आनन्द विजयजी को आकर सुनाया तो वे इंस पड़े और कहने लगे कि अच्छा कभी फिलौर जाना हुआ तो इम भी उनके दर्शन कर लेवेंगे परन्तु तुम वहां से क्या भावना लेकर आये ?

रामदित्तामल-वस यही कि उनके पास इन प्रश्नों का कोई उत्तर नहीं था। उन्होंने येन केन उपायेन अपना पीछा छड़ाने का यत्न किया है।

समय समय का काम करता है कुछ दिनों वाद विचरते विचरते आपका फिलौर में जाना होगया। आपके पधारने से पहले ही ला० रामदित्तामल ने पंडितजी को सूचना देवी कि महाराज श्री आनन्द विजयजी अमुक दिन फिलौर में पधार रहे हैं। आपको उनसे भेट करने का यह अच्छा अवसर है। श्री रामदित्तामल की सूचना को पाकर समय के जानकार पंडिवजी ने रास्ते में ही आपका स्वागत किया और सीधे अपने मकान में ही ले आये, और एक अलग स्थान में आपको उतारा देदिया। फिलौर में उन दिनों किसी जैन गृहस्थ का आवास नहीं था, विहार करते हुए फिजौर में कोई जैन साधु रात्रि-निवास के लिये टहरता तो वहां की एक सार्वजनिक छोटीसी धर्मशाला में आकर ठहरजाता और प्रातःकाल वहां से विहार कर जाता, परन्तु पंडितजी के संप्रेम आयह से महाराज श्री आनन्दविजयजी ने धर्मशाला की बजाय पंडितजी के स्थान में ही एक रात्रि निवास करना स्वीकार कर लिया।

आप जैसे त्यागशील आदर्श मुनिजनों का मेरे स्थान पर पधारना मेरे लिये बड़े ही अहोभाग्य की बात है। पंडितजी ने ऋत्रिम सद्भाव प्रकट करते हुए नम्र शब्दों में निवेदन किया।

|     | 1.0            |  |
|-----|----------------|--|
| २१६ | नवयुग निर्माता |  |
| ••  |                |  |
|     |                |  |

मद्दाराज श्री आनन्द विजयजी ने भी पंडितजी के शब्दों का समुचित उत्तर दिया। इस प्रकार शिष्टाचार हो जाने के बाद, महाराज श्री आनन्द विजयजी की दृष्टि घर के एक कोने की तर्फ गई जहां एक छोटासा मन्दिर था और उसमें ठाकुरजी विराजमान किये हुए थे। तब आश्चर्य चकित होकर आपने पंडितजी से पूछा---पंडितजी ! यह क्या माजरा है। आपके शिष्य ला॰ रामदित्तामल ने आपके विषय में जो कुछ बतलाया और आपके लिखे हुए ''सत्यामृत प्रवाह" नाम के पुस्तक को देखने से जो कुछ अनुभव में आया बह तो कुछ और है परन्तु यहां प्रत्यक्त में जो कुछ देखने में आया वह कुछ और है। ''सत्यामृत प्रवाह" में तो आप मूर्तिवाद का प्रतिवाद कर रहे हैं और विपरीत इसके घर में आपने ठाकुरजी का मन्दिर बना रक्खा है पेसा क्यों ? कम से कम मेरे जैसे आगन्तुक व्यक्ति के लिये यह समम्तना अत्यन्त कठिन है कि आप प्रभु-मूर्ति के उपासक हैं या उत्थापक ?

पंडितजी — (कुछ लडिजत से हुए २) महाराज ! आप जानते हैं यह दुनिया दोरंगी है, इसमें एक रूप से रहना व्यत्यन्त कठिन है। ठाकुर पूजा के प्रताप से आजीविका बहुत अच्छी तरह से चल रही है और प्रतिष्ठा भी प्राप्त है, परन्तु यह सब उपर का दिखावा है, अन्दर से तो मैं कुछ और ही हूँ। इसलिये मैं मूर्तिपूजक भी हूँ और उत्थापक भी।

श्री आनन्द्विजयजी-पंडितजी तब तो-

''त्रन्तः शाक्ता बहिः शैवाः,सभामध्ये तु वैष्णवाः । नाना रूपधराः कौला विचरन्तीह भूतले ॥''

किसी कौल मतानुयायी व्यक्ति के विषय में कही गई कवि की यह उपहास्योकि आप पर भी लागु हो रही है।

पंडित श्रद्धारामजी — महाराज ! जो कुछ भी हो मैंने अपना सच्चा हार्द आपके पास खोल दिया है। आप महात्मा और विद्वान हैं आपसे मैं किसी विषय को लेकर वाद विवाद नहीं करना चाहता बाद विवाद परस्पर के प्रेम का विरोधी है इसलिये अपनी ओर से ऐसी कोई भी चेष्टा नहीं होनी चाहिये जो कि परस्पर के प्रेम या सद्भाव में विध्न उपस्थित करने वाली प्रमाणित हो। मेरे और आपके मिलाप में किसी पूर्वले पुख्य संयोग को ही कारण मानना चाहिये, अपने दोनों की इस समय जो सप्रेम मेट हुई है उसको चिरस्मरखीय बनाये रखने के लिये किसी प्रकार के बाद विवाद को स्थान नहीं मिलना चाहिये।

ुं अन्दर शाकिक-शक्ति के उपासक, बाहर शैव और समा में परम वैष्णव, इस प्रकार कौल मतानुयायी नाना प्रकार के रूपों को धारंण करते हुए इस प्रूथियी पर विश्वर रहे हैं।

| पंडित अद्वाराम से भेट |  |
|-----------------------|--|
|                       |  |

श्री आनग्दविजयजी हंसते हंसते-अच्छा ! पंडितजी आप चदि झाज के मिलाप को पूर्व भव के संयोग त्रिशेष का फल मानते हैं तब तो आपके कथन से शरीर व्यतिरिक्त आत्मा की सत्ता खयमेव सिद्ध होगयी और परलोक का अस्तित्त्व भी प्रमाणित हो गया। अस्तु खब छाप आराम करें !

सज्जनों में परस्पर वाद होता है विवाद नहीं । वाद में तत्त्व निर्णय को शाधान्य है और विवाद जय पराजय की भावना से होता है । आप स्वयं विद्वान् हैं आपसे अधिक कहना अनावश्यक है किन्तु सत्य का गवेषण और अनुसरण ही विशुद्ध बुद्धि का धर्म है और होना चाहिये इस दृष्टि को लद्त्य में रखकर यदि किसी पदार्थ का स्वरूप निश्चय किया जाय तो वह परिमार्जित ही होगा, आप जैसे प्रतिभाशाली के लिये इतना संकेत ही काफी है । इस प्रकार प्रेमालाप करते हुए दोनों महानुमाव अजग हुए पंडितजी ने धन्यवाद पूर्वक आपके कथन का स्वागत किया और फिर भी कभी दर्शन देने की प्रार्थना की ।

अगले दिन महाराज श्री आनन्दविजयजी ने लुधियाने को विहार कर दिया और पंडितजी आपको सप्रेम कुछ दूर तक छोड़ने आये।



२१६

## अध्याय ५० "अस्त में उद्य की रेखा'

#### -:&:--

जिस समय महाराज श्री आनन्दविजयजी ने लुधियाने को बिहार किया उन दिनों पंजाब के कितने ही शहरों में ज्वर की बीमारी का बहुत प्रकोप था जिनमें लुधियाना में तो झौर भी जोरों पर था। मंगसर का महीना था उसमें आपके शिष्य मुनि श्री रत्नविजय-श्री हाकमरायजी का इसी व्वर की वीमारी के प्रकोप से स्वर्गवास होगया। उनके स्वर्ग सिधारने के दो चार दिन बाद ही आपको ज्वर आने लगा और थोड़े ही दिनों में ज्वर का प्रकोप इतना वढ़ा कि आप बेहोश होगये। आपकी निरन्तर बढ़ती हुई बेहोशी को देख कर लुधियाने का श्री संघ एक दम चिन्तातुर हो उठा। श्रव क्या करना चाहिये क्या न करना चाहिये इस विचार में पड़ा हुआ किं कर्तव्य विमूढ़ सा वन गया। कई तरह के उपचार किये मगर वेहोशी दूर नहीं हुई। इतने में मालेर कोटला निवासी लाला कंवरसेनजी वहां आगये। लालाजी जहां आपके परमभक्त थे वहां श्रापके सम्पर्क में आने से जैनधर्म के शास्त्रविहित उत्सर्ग और अपवाद मार्ग के सिद्धान्त के भी अच्छे जानकार थे। उन्होंने आते ही महाराज श्री की चिन्ताजनक दशा को देखकर और लुधियाने के जलवायु को उनके अनुपयुक्त अनुभव करके वहां के मुख्य आवक लाला गोपीमल और नाजर प्रभदयाल आदि से कहा कि यह समय अधिक विचार करने का नहीं आप इन्हें जल्दी से जल्दी अम्बाला लेजाने का प्रबन्ध करें, वहां का जलवायु इस समय अन्य शहरों से बहुत अच्छा है वहां जाते ही आप ठीक होजावेंगे, लालाजी के जोर देने पर त्रापको अम्बाले में लेजाया गया और बहां जाने के दो दिन बाद आपके उवर का वेग बहुत कम होगया और आप होश में आगये । होश में आने के बाद जब आपने अपने को अम्वाले के जैन उपाश्रय में पड़े हुए देखा तो आप एकदम आश्चर्य चकित होकर पास में बैठे हुए श्रावकों से कइने लगे कि यह क्या बात है, मैं कोई स्वप्न देख रहा हूँ या मुफे मतिविभ्रम हो रहा है ! मैं तो लुधियाने के उपाश्रय में था यह तो अम्बाले का उपाश्रय है। कुछ समफ में नहीं आता क्या बात है ? तब पास में बैठे हुए लाला कंवरसेन आदि आवकों ने हाथ जोड़कर कहा कि-महाराज जी साहब ! आप इस विषय में किसी प्रकार की भी चिन्ता न करें हम लोगों को सबसे अधिक प्रिय आपश्री का जीवन है, उसी के लिये इम

| अस्त में उदय की रेखा | २२१   |
|----------------------|-------|
| and a star in set    | • • • |

आपको लुधियाने से यहां-अम्बाले में ले आये हैं। इस कार्य का सारा उत्तरदायित्व हमारे उपर है आप सर्वथा निर्दोष हैं। आपके सुरक्ति रहने पर धर्म सुरक्ति है और धर्म की रक्ता से हम सब की रक्ता है, इसी दृष्टि को सन्मुख रखकर अमए भगवान महावीर स्वामी ने अपने निर्यन्थ प्रवचन में उत्सर्ग और अपवाद मार्ग को प्रतिष्ठित किया है अतः हमारा यह कर्तव्य अशास्त्रीय भी नहीं। कदाचित किसी अंश में हो भी तो भी आप तो निर्दोष ही हैं। क्योंकि इस व्यापार में न तो आपकी प्रेरणा है और न अनुमोदना। हमारी दृष्टि में तो आप इस विषय में पत्र पलाश की तरह अलिप्त ही हैं।

आवकवर्ग के इस कथन को सुनकर आपने फर्माया कि अच्छा भाई ! तुम्हारी तुम जानो मैं तो तुम्हारे इस कर्तव्य की न तो अनुमोदना ही करता हूँ और न भर्स्सना ! मेरा उत्कुष्ट साधु धर्म मुफे अनुमोदना की आज्ञा नहीं देता, और तुम्हारा किसी प्रकार के ऐहिक प्रलोभन से आद्धता सद्भावपूर्या व्यवहार किसी प्रकार की भर्स्सना के लिये भी उदान नहीं होने देता इसलिये मैं तो इस विषय में मौन की ही शरण लेनी अधिक उचित समभता हूँ इतना कहकर आप चुप कर गये मन में प्रायश्चित की भावना को लेकर । अनुमान दो मास के वाद महाराज श्री आनन्द विजयजी को स्वास्थ्य का लाभ हुआ अर्थात अस्त में उदय की रेखा निकली और उसने फिर से अपना प्रकाश देना आरम्भ किया ।



#### ऋध्याय ५१

### "मायश्चित के लिये आवेदन"

#### <u>~~</u>~

यद्यपि इस अभवाद सेवन में मेरी किसी प्रकार की मानसिक या वाचिक प्रेरणा या अनुमोदना नहीं, इसलिये मैं निर्दोष हूँ, तथापि गुरुजनों से इसका निवेदन कर देना भी आवश्यक प्रतीत होता है, इस मानसिक सद्भावना से प्रेरित होकर आपने आहमदाबाद में विराजमान आपने बड़े गुरुभाई गर्णि श्री मुक्तिविजय-श्री मूलचन्दजी महाराज को एक पत्र लिखा, उसमें अथ से इति तक सारा वृत्तान्त लिखने के बाद आपने प्रायश्चित के लिये निवेदन किया और कहा कि आप जो प्रायश्चित उचित समभें लिख दें मैं उसे सहर्ष आचरण में लाऊंगा।

आप के इस पत्र के उत्तर में गणि श्री मुक्तिविजय-श्री मूलचन्दजी महाराज का जो पत्र आया वह तो उपलब्ध नहीं हो सका परन्तु आप श्री का बतलाया और स्मरण में रहा हुआ सारांश इस प्रकार है-

"पत्र तुम्हारा मिला, समाचार माल्म हुआ, जिस परिस्थिति का तुमने उल्लेख किया है उस में तो प्रायरिचत का प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता। शास्त्रीय मर्यादा का ध्यानपूर्वक अवलोकन करने से इस विषय में तुम निर्दोष प्रमाणित होते हो फिर प्रायश्चित कैसा ? हां लौकिक, मर्यादा को ध्यान में रखते हुए केवल व्यवहार शुद्धि के लिये पत्र लिखित प्रायश्चित करलेने में भी कोई इरकत नहीं, प्रत्युत लाभ ही है। सुखसाता का समाचार देते रहना।" ज्ञापने भी पत्र में दिये गये आदेश का पूरी अद्धा से पालन किया।



### अध्याय प्र२

# "तीन सुयोग्य शिष्यों की उपरुध्धि"

आप श्री के स्वास्थ्यलाभ से सारे पंजाब और खासकर अम्बाला की जैनप्रजा को बहुत हर्ष हुआ ! घर घर में बधाइयें बंटी और मंगलाचार के गीत गाये गये तथा गरीबों की अन्नादि के वितरण से कोलियें भरी गई ! क्यों न हो गुरुदेव का स्वास्थ्य उसके धार्मिक जीवन का आधार स्तम्भ जो था।

श्चम्बाला नगर का सद्भाग्य भी नितरां सराइनीय है, जहां उसे महाराज श्री श्रानन्दविजयजी के स्वास्थ्यलाभ का गौरवान्वित यश मिला वहां तीन सद्गृहस्थों को मुनिधर्म में प्रवेश करवाने का भी पुरुष श्रवसर प्राप्त हुत्रा।

भावनगर के वीर भाई बड़ौदे के छगनलाल और छोटा लाल नाम के तीन सद्गृहस्थ महाराज श्री आनन्दविजय जी के पास मुनिधर्म में दीचित होने की भावना से आये हुए थे उनकी दीचा भी वड़े समारोह से वहीं पर सम्पन्न हुई। गुरु महाराज ने इन तीनों सद्गृहस्थों को साधुधर्म में दीचित करने के बाद इन तीनों के कमशा श्री वीरविजय, श्री कान्तिविजय और श्री हंसविजय ये नाम रक्खे जो कि भविष्य में गुर्णनिष्पन्न ही प्रमाणित हुए। इन तीनों ही महानुभावों ने अपनी गुर्णगरिमा से आपके नाम को चार चान्द लगाये ! उपाध्याय श्रीवीरविजयजी प्रवर्तक श्री कान्तिविजयजी और शान्त मूर्ति श्रीहंसविजयजी सचमुच ही आप की शिक्ष परम्परा के बहुमूल्य रत्न साबित हुए।



### अध्याय ५३

### "श्री हंसविजयजी के पिता का आगमन"

- \$8:--

उक्त तीनों महानुभावों को साधु धर्म में दीचित करने के बाद महाराज श्री आनन्द विजयजी अम्बाले से विहार करके जब होशयारपुर में पधारे तो मुन्न के साधु होजाने की खबर पाते ही श्री हंसविजयजी के पिता श्री जगजीवन दास होशयारपुर में त्राये । यद्यपि वे धर्मात्मा व्यक्ति थे । जैन गृहस्थोचित कर्तव्य का बड़ी सावधानी से पालन करते थे । प्रातःकाल उठकर सामायिक व प्रतिक्रमण करना तदनन्तर मन्दिर में जाकर देवपूजन करना पश्चात् गुरुज़नों का दर्शन और उपदेश सुनना तथा आहार के समय साधुओं को आहार पानी की विनति करना और उनको आहार पानी देकर पीछे भोजन करना और सन्ध्या के समय उपाश्रय में जाकर गुरुज़नों के साथ प्रतिक्रमण करना चादि जितना भी गृहस्थ का शास्त्र विहित आचार है उसका यथाशकि सम्यक्तया पालन करते थे । इसके अतिरिक्त साधु धर्म के महत्व को भी खूब सममते थे, परन्तु इतने पर भी वे पुत्र के प्रति होने वाले मोह से पराजित थे । उन्होंने मोह के वशीभूत होकर दीचित हुए २ पुत्र को वापिस घर लेजाने की भरसक चेष्ट्रा की जो कि उचित नहीं थी उन्होंने अपने चिरंजीवी को बहुत समभाया और गुरुज़नों को भा कहा परन्तु जब वे इसमें विफल हुए तो श्री हंसविजयजी को सम्बो-धित करते हुए बोलो—

देखो बेटा ! तुमने संयम ग्रहण किया है इसको हर प्रकार से सुरच्चित रखने का यत्न करना, तुम एक प्रतिष्ठित छुल में पैदा हुए हो उस कुल की मर्यादा को ध्यान में रखते हुए अपने संयम में किसी प्रकार की त्रुटि नहीं आने देना, मैं संयम का विरोधी नहीं किन्तु उसकी कठिनाइयों की ओर ध्यान देते हुए सुफे भय लगता है । अच्छा, सुरुदेव की छत्र छाया तले रहते हुए तुम इसमें सफल निवड़ोगे ऐसी मुफे पूर्य-आशा है । फिर गुरुमहाराज श्री ज्यानन्द विजयती को सम्बोधित करते हुए वोले--गुरुमहाराज ! मैंने पुत्र मोद्द के बशीभूत होकर कदाचित किसी शब्द के द्वारा ज्यापका अविनय किया हो तो उसकी मैं ज्याप श्री से ज्ञमा मांगता हूँ यह अब आपके सुपुर्द है, आप ही अब इनके संरच्चक हैं और आपकी संरच्तता में यह अपना आत्म विकास करे यही मेरी हार्दिक इच्छा है । इतना कहकर विधिपूर्वक वन्दना नमस्कार के बाद वे वहां से विदा हुए गुरुजनों का आशीर्वाद मुलक धर्म लाभ प्राप्त करके ।

### अध्याय ५४

# "हठासिंह की दीक्षा"

#### -:0:--

इस अवसर में धांग्धा (काठियावाड़) के रहनेवाले दो व्यक्ति अपने साथ साधु के उपकरएा लिये हुए महाराज श्री आनन्दविजय जी के पास आये और बोले-कि महाराज हम दोनों को अभी दीचा देदो यदि नहीं दोगे तो हम स्वयं देष पहर लेंगे। महाराजश्री ने तो उनके इस कथन की खोर अधिक ध्यान नहीं दिया परन्तु उनके शिष्य श्री लत्त्मीविजय जी ने दो तीन साधुओं को साथ लेकर किसी माम में जाकर इन वोनों को दीचा देकर उनका मनोरथ पूर्ण कर दिया।

इधर उन्हीं दिनों में भावनगर का श्रीमाली हठीसिंह नाम का एक व्यक्ति भी महाराजशी के पास दीचित होने के लिये आया हुआ था। उस समय होशयारपुर में कोटला के कई एक श्रावक भी आपके दर्शनार्थ आये हुये थे। उन्होंने गुरु महाराज से प्रार्थना की कि आप मालेरकोटला पधारने की कुप करें और वहां पर ही इस भाग्यशाली इठीसिंह की दीज्ञाविधि का समारोह किया जावे।

इच्छा न रहते हुए भी इन लोगों की विनती को मान देते हुए आपने होशयारपुर से विहार कर दिया और जालन्धर, लुधियाना होते हुए आप मालेरकोटला पधारे।

इधर होशायारपुर में दिये गये दीचा सम्बन्धी वचन को सकिय रूप देने के लिये कोटला के श्रीसंघने दीचा की तैयारी करली अर्थान समारोह पूर्वक दीचा विधि को सम्पन्न करने की जो जो सामग्री अपेचित थी उसका सारा प्रबन्ध करलिया।



# अध्याय ५५ ''श्रेयांसि बहुविघ्नानि''

-: \*:--

यह बात अकसर देखने में आती है कि जब किसी शुभ कार्य का आरम्भ किया जाय तो उसमें कोई न कोई विच्न अवश्य आखड़ा होता है । मन्दिराम्नाय वालों ने दीचा सम्बन्धी जल्स निकालने आदि की सब आज्ञा नवाब साहब से लेली और अमुक दिन जल्स निकलेगा तथा दीचा सम्पन्न होगी, इस निश्चित कार्यक्रम का जब वहां के ढूंढक भाइयों को पता चला तो उन्होंने इसका पूरे जोर शोर से विरोध किया और नवाब साहब के पास जाकर उनको उलटा सीधा सममाकर उनका पहला हुक्म वापस करवा दिया । इधर जब मन्दिराम्नाय वालों को इसका पता चलातो उन्होंने नवाव साहब के पास अर्ज करके फिर जल्दस निकालने की आज्ञा प्राप्त करली । नवाब साहब कुछ ऐसे आस्थिर विचार का था कि उसको अपने दिये गये हुक्म को बदलते देरी नहीं लगती थी । इसके अलावा दोनों ही पत्त के लोगों का नवाब साहब से मेल था । जो कोई उनके पास जाता और समकाता वे उसीको हां कर देते परिणामस्वरूप उनके दुवारा दिये हुक्म को ढूंढियों ने फिर रह करा दिया और मनाही का हुक्म लेआये ।

तयाब साहब के इस व्यवहार को अनुचित समफकर महाराज श्री श्रानन्दविजय जी ने वहां पर दीचा देने का विचार छोड़ वहां से विहार कर दिया। इससे वहां के शावक वर्ग के हृदय को बहुत आवात पहुंचा।



# अध्याय ५६ ''सफलता की शुम पड़ी''

यह एक निर्धारित तथ्य है कि जो बात जिस समय जिस स्थान और जिस रूप में होनी होती है वह उसी समय उसी स्थान और उसी रूप में होकर रहती है। श्री हठीसिंह की दीचा का निश्चय दृष्टि से जो समय नियत था उसमें अभी थोड़ी देरी थी। जब वह निकट आया तो सभी विघ्न बाधायें दूर भाग गई और उसी स्थान में उसी रूप में वह सम्पन्न हुई। इसीलिये दार्शनिकों ने कार्य निष्पत्ति में अन्य सापेचित सामग्री से समय को अधिक प्राधान्य दिया है।

बात यूं बनी कि जिस रोज महाराज जी साहब ने बिना दीचा दिये मालेरकोटला से विहार कर दिया और सभी आवक लोग नितान्त उदास मन से उन्हें बिदा करके लौटे तो एक आवक-जोकि नवाब साहब का खजाख्वी था-ने नवाब साहब से जाकर अर्ज की कि हज़्रवाला ! कहते हुए तो भय लगता है मगर कहे विना रहा भी नहीं जाता, आपने इमारे दीचा महोत्सव को बिना किसी कारण के बन्द करा दिया जिससे इम लोगों के हदय को जो ठेस पहुँची है उसका हम वर्णन नहीं कर सकते । आज हमारे गुरु महाराज भी चले गये । हमारी सभी तैयारी धरी की धरी रह गई । इज़ूर को ऐसा करना सुनासिव नहीं था ।

नवाबसाहव - हैं गुरुजी चले गये ! यदि ऐसा है तो जाखो गुरुजी को पीछे ले खाखो । मैं खभी हुक्म कराये देता हूँ, और मेरा यह हुक्म खब सुनिश्चित होगा इसे किसी हालत में भी वदला नहीं जायगा।

खजाब्बी - इजूर इमारे कहने से तो अपव वे पीछे नहीं लौटेंगे।

नवावसाहब-तो अच्छा हमारा सवार लेजाओ और उनसे जाकर अर्ज करो कि नवाब साहव ने आपको सलाम बोला है और वापिस लौट आने की अर्ज की है। जाओ देरी मत करो। और साथ में मेरी तर्फ से यह भी अर्ज करना कि यदि आप वापिस नहीं लौटेंगे तो मुभे बहुत दु:स होगा।

|     |            | <br> |  |
|-----|------------|------|--|
| 22= |            |      |  |
| スメリ | નવલુગાનમાત |      |  |
|     | -          |      |  |

चवाव साहिब के फरमाने पर एक घुड़सवार को साथ लेकर खजास्त्री साहब महाराजजी साहब मे रास्ते में जा मिले और वन्दना नमस्कार करके बोले—महाराजजी साहब रूपा करो ! नवाब साहब ने आपके जाने का सुनकर बहुत दुःख मनाया है और वापिस लौट आने की खर्ज की है, इसके प्रमाएरूप उन्होंने अपना घुड़सवार आपकी सेवा में भेजा है। तव घुड़सवार ने घोड़े पर से नीचे उतर कर आपको मुककर सलाम किया और वोला कि महाराज ! हज़ूरवाला ने आपको सलाम कहो है और कहा है कि मेरे उपर नेक नजर करके आप वापिस लौट आने की तकलीफ करें तथा अपनी दीचा सम्बन्धी सारी कार्रवाई अपनी इच्छा के अनुसार करें उसमें अब किसी तरह की भी रुकावट नहीं आवेगी !

खजाख्री और घुड़सवार की बातों को सुनकर भी महाराजजी साहव वापिस लौटने को राजी तो नहीं थे मगर खजाख्री जो के आप्रद्द से वे पीछे लौट आये। आने पर दीचा का कार्य बड़ी धूम धाम से निश्चित समय पर सम्पन्न हुआ। महाराज श्री ने इठीसिंहजी को श्री लक्ष्मीविजयजी का शिष्य घोषित करते हुए शान्तिविजय नाम रक्खा। मालेर कोटला की जनता को इस प्रकार के दीचा समारोद्द देखने का यह पहला ही अवसर था इसलिये उसने जलूस की शोभा को बढ़ाने में उत्साहपूर्वक भाग लिया। मालेर कोटले का यह दीचा महोत्सव अपनी शान का एक ही था है।

दीन्ना के उपरान्त आपने जंडियाले को विद्वार किया, मालेर कोटले से लुधियाना और जालन्धर होते हुए आप जंडियाला पधारे, १९३६ का चतुर्मास जंडियाले में किया। चौमासे वाद नारोवाल, सनखतरा जीरा, पट्टी और अम्रतसर होते हुए गुजरांवाला पधारे और १९३७ का चतुर्मास गुजरांवाले में विताया। यहां चातुर्मास आरम्भ होने के पूर्व आपने दो गृहस्थों को दीन्ना देकर उनके श्री माणिक्यविजय और भोइनविजय नाम रक्से।

### ''जैनतत्त्वादर्श की रचना''

गुजरांत्राला के चतुर्मास में बहुत से लोगों की प्रार्थना से, संस्कृत और प्राक्ठत का बोध न रखने वाले लोगों को भी जैन धर्म के सिद्धान्तों का सम्यक् बोध हो सके, इस दृष्टि से हिन्दी भाषा भाषी जगत के लिये "जैनतत्त्वादर्श" के नाम से एक हिन्दी प्रन्थ की रचना का आरम्भ किया जोकि १६३८ के चातुर्मास में होशियारपुर में समाप्त हुआ।



ई मालेर कोटला में ग्रान्य स्थानों की अपेत्ता आपस में अधिक संघर्ष रहा, मगर अब कुछ शांति है।

### अध्याय ५७

### "सत्यार्थक्रकाश की चर्चा"

-~2~2~2~---

जिन दिनों आप गुजरांवाले में विराजमान थे, किसी ने आपको वर्तमान आर्यसमाज के प्रवर्तक स्वामी दयानन्द सरस्वती का बनाया हुआ सत्यार्थप्रकाश नाम का ग्रन्थ लाकर दिया जोकि ईस्वी सन् १८७४ का छपा हुआ था। उक्त पुस्तक में जहां अन्य मतों का खंडन किया गया था वहां जैन धर्म पर भी सभ्यता से गिरे हुए विना प्रमार के उल्लेखों की भी कमी न थी। जैनधर्म सम्बन्धी विना सिर पैर की लिखी हुई बातों को देख कर आप बहुत विस्मित हुए और कहने लगे कि इस ग्रन्थ के लेखक को क्या समफा जाय ? इसने जो कुछ लिखा है उसमें तो यह महान हठी दुराग्रही और परले सिरे का निन्दक प्रतीत होता है। तथा परमत विद्वेष तो इसकी नस २ में भरा हुआ माल्म देता है। इसके अलावा जैन धर्म का तो इसे एक अवोध बालक जितना भी बोध प्रतीत नहीं होता। फिर इस महात्मा ने इतना दुःसाहस क्यों किया यह भी एक विचारगीय प्रश्न है। इससे तो जैनधर्म विषयक बोध न रखने वाली जनता के लिये बड़े अनर्थ की सम्भावना है अस्तु इसका भी अवसर झाने पर विचार किया जावेगा। महाराज जी साहव की इन वातों को सुनकर पास में वैठे हुए ला० ठाकुरदासजी -जो गुजरांवाले के शावक थे और विचारशील तथा पढ़े लिखे थे ने कहा-महाराज ! इसमें अपने धर्म के विरुद्ध जो कुछ लिखा है वह छपथा मुमे बतलाइये मैं उनसे पृछते का थत्न करूंगा।

महाराज जी साहव — भाई ! क्या बतलार्ऊ, एक आध बात हो तो बतला भी हूं, परन्तु यह तो सारे का सारा सूठ का पुलन्दा है और फिर यदि इसमें से एक आध वात तुम्हें बतला भी दी जावे तो उसका उत्तर तो वह नहीं देगा किन्तु इधर उधर की बातें करके तुम्हें टालने की कोशिश करेगा, खिलाड़ी –चालबाज व्यक्ति प्रतीत होता है।

ठाकुरदासजी—महाराज ! त्राप इस विषय में निश्चित रहिये, मैं भी कचाभूत हूँ त्रगर पीछे ज्ञग गया तो छोड़ने वाला नहीं हूँ, त्राप वतला और समभा दीजिये।

|    | ······································ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |
|----|----------------------------------------|---------------------------------------|--|
| হয | (o                                     | नवयुग निर्माता                        |  |
|    |                                        |                                       |  |

लाला ठाकुरदास के आग्रह से महाराज जी साहब ने दो तीन प्रश्न लिखवा दिये और कहा कि इनका उत्तर उनसे पूछना। यदि हम से चर्चा करना चाहें तो हम तैयार हैं।

लाला ठाकुरदासजी उन प्रश्नों को लेकर स्वामी दयानन्द सरस्वती के पास 9हुंचे और प्रश्नों का जवाब मांगा तो बात वही बनी जो कि महाराजश्री ने कही थी। तो भी ला० ठाकुरदास ने उनका पीछा नहीं छोड़ा। प्रश्नों का उत्तर और महाराजश्री के साथ शास्त्रार्थ करने की चुनौती वे वरावर देते रहे । अन्त में महाराजश्री से शास्त्रार्थ करने का निश्चय भी हुआ और समय भी निश्चित किया गया परन्तु वे -स्वामी दयानन्द जी उससे पहले ही परलोक सिधार गये अर्थान् वि० सं० १६४० में उनका देहान्त होगया इसलिये बत बीच की बीच ही रह गई । \*गुजरांवाले से विहार करके आप पिडदादनलां में पधारे वहां पर अम्तत स विवासी ला० गोपीमल ओसवाल को साधु धर्म की दीना दी और श्री हीरविजयजी का शिष्य बनावर सुन्दर विजय यह नाम रक्ला।



\* इस विषय का सारा वृत्तान्त ला॰ टाकुरदासजी ने उस समय एक ट्रैक्ट के रूप में लिखकर प्रकाशित करा दिया था, ट्रैक्ट का नाम ''दयानन्द मुख चपेटिका" है पाठक देखना चाहें तो वहां देखलें। (लेखक)

### स्रध्याय ५८

# "पूर्वजों की मूमि में पदार्पण"

#### --: \$ :---

पिंडदादनसां से बिहार करके "कलरा" नामा शाम में पधारे, कलरा आपके पूर्वजों की जन्ममूमि थी, आपके पिता पितामह आदि सब पहले इसी प्राम में रहते थे। लहरा में तो आपके पिता ही आये थे। जिस समय आप कलरा में गये उस समय वहां आपके सांसारिक परिवार के चचेरे भाई श्री मंगलसेन और प्रभदयालजी आदि मौजूद थे। उन्होंने आपका बड़े ही प्रेम और श्रद्धा से स्वागत किया तथा छछ दिन ठहरने की शर्थना की परन्तु आप एक रात्रि से अधिक वहां नहीं ठहरे।

कलश से बिहार करके रामनगर पथनाखा, किला दीदारसिंह, गुजरांवाला, लाहौर, अमृतसर और जालन्धर होते हुए श्राप सपरिवार होशयारपुर पधारे और १९३८ का चतुर्मास वहीं पर किया। इस चौमासे में आपने गुजरांवाले में श्रारंभ किये गये जैनतत्त्वादर्श नामक प्रन्थ को संपूर्ण कर दिया।

चौमासे के बाद बिहार करके जालन्धर, नकोदर, जीरा और मालेरकोटला आदि नगरों में विचरते हुए लुधियाने पधारे। यहां पर आपकी सेवा में आये हुए चार गृहस्थ युवकों को परमाईती भगवती जैनदीचा से अलंकृत करके चारों के क्रमशः श्री जयविजय, श्री अमृतविजय, श्री अमरविजय, और श्री प्रेमविजय ये नाम निर्दिष्ट किये। इनमें श्री अमरविजय और श्री जयविजय ये दोनों डभोई [बड़ोदा स्टेट] के निवासी श्रीमाली कुटुम्ब के थे और दोनों के नाम कमशः जयचन्द तथा अमरचन्द थे। श्री अमृतविजय जी दक्षिण महाराष्ट्र के रहने वाले श्रीमाल थे उनका पहला नाम अमृतलाल था और प्रेमविजयजी नारोवाल के दुग्गड़ गोत्रीय ओसवाल थे उनका गृहस्थपने का नाम प्रमदयाल था।



# अध्याय ५९ ''एबमत संरक्षण की ओर''

-lo

### क.----जैनतत्त्वादर्श का प्रकाशन----

चौमासे बाद लुधियाने से विहार करके आप अम्वाले पधारे। वहां मुर्शिदाबाद के रईस राय बहादुर श्री धनपतसिंहजी आपके दर्शन करने को आये। आप श्री की आदर्शरूप चारित्र-निष्ठा और विशिष्ट झान-सम्पदा को देखकर वे बड़े प्रभावित हुए। बिदा होने से पहले एक दिन वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर हाथ जोड़कर जव उन्होंने आपसे कुछ सेवा फरमाने की प्रार्थना की तब आपने उनको स्वनिर्मित जैनतत्त्वादर्श मन्ध को छपवाकर बितरण करने को सेवा फरमानी। जिसे उन्होंने सहर्ष स्वीकार किया और जाते ही छपवाकर बितरणार्थ आपके पास भेजदिया और साथ में अन्य सेवा के लिये भी प्रार्थना करदी।

### 

जैनधर्म के स्वरूप और सिद्धांतों के विषय में झानशूच्य होने के कारण आम जनता में फैले हुए आन्त विचारों को दूर करने की मावना से प्रेरित होकर मौखिक उपदेश के साथ साथ अपनी लेखिनी को भी मुखरित करना उचित समफा, कारण कि मौखिक उपदेश तो चिरस्थायी होता है और ना ही अधिक व्यापक। इसके बदले लेख जहां चिरस्थायी होता है वहां उसकी बहुव्यापकता भी सुकर है। इसी उद्देश को पूरा करने के लिये आपने सर्वप्रथम नवतत्त्व और जैनतत्त्वादर्श का निर्माण किया। ये दोनों ही प्रन्थ हिन्दी भाषा भाषी जगत के लिये जैनधर्म. में प्रवेश करने और उसके वास्तविक स्वरूप और सिद्धांतों को समफने में अत्यन्त उपयोगी प्रमाणित हुए हैं। इधर गुजरांवाला में किसी व्यक्ति द्वारा प्राप्त हुए सत्यार्थप्रकाश को देखने और उसमैं की गई जैनधर्म की मूठी प्रतारणा से आपके हृदय को जो ठेस लगी उसने आपको स्वमत संरच्चण के लिये उदू-बोधित किया। तब आपने अन्य रचना के लिये भी अपनी लेखनी को प्रस्तुत करने का विचार किया। उसी का परिणाम यह 'आज्ञानतिसिर भास्कर'' प्रन्थ का आरम्भ है। परन्तु उस समय इसमें जिन वेद वेदांगादि पुस्तकों के उद्धरणों कि आवश्यकता थी वे सभी पास में न थे इसलिये केवल आरम्भ मात्र करके भविष्य के लिये छोड़ दिया गया।



२३३

### अध्याय ६०

## सतराँमेंदी पूजा की रचना

-----

देरा जाति अथवा सम्प्रदाय किसी का भी नेतृत्व करना कठिन ही नहीं किन्तु अत्यन्त कठिन होता है। सबको संभालना, उनकी आवश्यकताओं को पूरा करना एवं सुरस्ति रखना इत्यादि सभी बातों का उत्तरदायित्व नेता पर दोता है। पंजाव में आपके उपदेश देने से पहले देवपूजा और उसकी विधि का किसी को ध्यान तक भी नहीं था। सब कुछ नया ही सिखाना होता था। तब प्रभु प्रतिमा के आगे देवों द्वारा की गई सतरां भेदी पूजा का समारम्भ किस प्रकार करना, यह तो पंजाब के जैनधर्म में दीच्चित हुए गृहस्थों के लिये बिलकुल ही छड़ात था। गुजराती भाषा से वे सर्वथा अपरिचित थे। इस कमी की पूर्ति का रूयाल करके विविध प्रकार की राग रागणियों से युक्त पूजाओं की रचना का भी आरम्भ किया जिनमें सर्वप्रथम आवक बर्ग की बिनति पर सतरां भेदी पूजा की स्वर्ग पूजाओं की रचना का भी आरम्भ किया जिनमें सर्वप्रथम आवक बर्ग की बिनति पर सतरां भेदी पूजा की राजा की। उसके अन्तिम कलशा में आपने जो कुछ लिखा है बह बड़ा ही मनोरंजक है, उसमें सारी गुरू परम्परा का उल्लेख कर दिया है। यथा—

> ''जिनन्द जस आज मैं गायो, गयो श्रघ दूरमो मनको । शत अठ काव्य हूँ करके थुगो सब देव देवन को ॥१॥ तपागच्छ गगन रविरूपा, हुआ विजयसिंह गुरु भूपा । सत्य कर्पूर विजय राजा, हुआ विजयसिंह गुरु भूपा । सत्य कर्पूर विजय राजा, हुआ विजयसिंह गुरु भूपा । पद्म गुरु रूप गुण भाजा, हाकी जिन उत्तमा ताजा ॥२॥ पद्म गुरु रूप गुण भाजा, कीर्ति कस्तूर जग छाजा । मणि वुधि जगत में गाजा, मुक्तिगणि सम्प्रति राजा ॥२॥ विजय आनन्द लघु नन्दा,निधि शिखी आंक है चन्दा? । अम्बाले नगर में गायो, निजातम रूप हूँ पायो ॥४॥

इतने वर्षों में महाराज श्री व्यानन्दविजयजी के परिवार में श्री लघुहर्ष विजयजी, श्री उद्योतविजय जी आदि १६ शिष्य नये हुए। उनमें जिस २ की दीचा उनके द्दाथ से हुई, उस उसके नाम ही इस चरित्र में उल्लेख किये गये हैं, बाकी के शिष्यवर्ग की नामावली परिशिष्ट में दिये गये बंश वृत्त से जान लेनी।

# अध्याय ६१ ''पंजाब में पांच वर्ष''

---- (-)(-)(-)(-)

विशुद्ध जैन परम्परा में दीचित होने के बाद महाराज श्री आनन्द विजयजी ने पंजाब में पांच चतुर्मास किये। इन पांच वर्षों में आपके कान्तिकारी धार्मिक आन्दोलन को आशातीत सफलता प्राप्त हुई। सहस्रों नर नारियों ने शुद्ध सनातन जैनधर्म में प्रवेश किया। और देवपूजक बने। देव मन्दिरों की स्थापना का आरम्भ हुआ। तथा अन्य धर्मानुयाइयों की तरफ से लगाये जाने वाले कलंक से जैनधर्म को मुक्त किया \$। लोग जैनधर्म के वास्तविक आचार विचारों को समफने लगे और जैन साधु के यथार्थ वेष का उन्हें परिचय प्राप्त हुआ। जिससे कि इससे पूर्व वे बिलकुल अपरिचित थे। अधिक क्या कहें पंजाब से वर्षों से गई हुई जैन श्री को आपने फिर से उसके अनुरुप सिंहासन पर ला बिटाया। जहां पर विशुद्ध जैन परम्परा के साधु और जैन मन्दिरों की स्मृति भी लोग भूल चुके थे वहां अनेक साधुओं का घूमना और मन्दिरों में पूजा प्रभावना आदि का देखना, अन्य मतानुयायियों के लिये बिलकुल नया होते हुए भी आनन्द के देने वाला बना। वे लोग भी इस प्रकार के आचार व्यवहार की प्रशंसा करते। तात्पर्य कि आपके संतत प्रयास से पंजाब के हर एक नगर और पाम में जैनधर्म को प्रतिष्ठित स्थान प्राप्त होगया दृढक पंथ के सुकाबिले में । इसके अतिरिक्त आपने कई एक प्रन्थों की रचना करके और समय २ पर अन्य मतावलम्बियों से चर्चा करके जैनधर्म के महत्व को दर्शाते हुए अन्य लोगों को उसकी ओर आकर्षित करने का भी सफल प्रयास किया।



\$ उस समय के दूंदक साधु बड़े मलिन वेष में रहते थे, श्रौर व्याकरणादि शास्त्रों के पठन पाठन का भी बिरोध करते, एवं ग्रहस्थों को स्नानादि न करने का भी नियम दिलाते, इत्यादि बातों को देखकर श्रान्य सतानुयायी लोग इन से घृणा करते श्रौर इस बढाने जैन धर्म की निन्दा भी करते थे। परन्तु श्राज वह बात नहीं रही, श्राजकल तो इनके साधुझों का वेष भी शुद्ध है श्रौर श्रच्छे पढ़े लिखे विद्वान् साधु भी देखने में श्राते हैं।

### अध्याय ६२

# ''पुन: गुजरात की ओर''

#### -: \*:--

इस प्रकार पंजाब में जैनधर्म की पुनः स्थापना करने के बाद आपने अपने नवीन शिष्यों को छेदोपस्थापनीय चारित्र अर्थात् बड़ी दीत्ता दिलाने के लिये गुजरात -झइमदाबाद की ओर विद्दार किया। कारण कि उस समय श्री बुद्धिविजय-बूटेरायजी मद्दाराज के परिवार में गणि श्री मुक्तिविजय-श्री मूलचन्दजी मद्दाराज के सिवा और किसी को इस संस्कार के कराने का अधिकार नद्दी था और वे उस समय अहमदाबाद में थे इसलिये आपको जल्दी ही पंजाब को छोड़कर वहां जाने के लिये विद्दार करना पड़ा।

अम्बाले से विद्दार करके आप दिल्ली पधारे। वहां आपको भावनगर की जैनधर्म प्रसारक सभा की तरफ से "समकितसार" नामकी एक पुस्तक मिली, और सभा के मंत्री ने आपको उसका उत्तर लिख भेजने की प्रार्थना की। आपने पुस्तक को पढ़ा और उसका उत्तर लिखना आरम्भ कर दिया। वह उत्तर 'सम्यक्त्व-शल्गोद्धार' के नाम से प्रसिद्ध है।

दिल्ली से मेरठ होते हुए श्री इस्तिनापुर पधारे वहां की यात्रा करके जयपुर, अजमेर और नागौर आदि शहरों में विचरते हुए बीकानेर पधारे और १६४० का चातुर्मास वीकानेर में किया। वहां पर आपने सतरां भेदी पूजा के बाद 'बीस स्थानक पूजा' की रचना की। इस पूजा मैं भी अन्त के कलश में आपने अपनी गुरु परम्परा का बड़ी सुन्दरता से परिचय दिया है यथा ---

> "शुद्धमन करोरे आनन्दी विंशति पद शुद्ध० अंचली। विंशति पदपूजन करि विधि सुं, उजमर्श करो चित्त रंगी॥१॥ ए सम अवर न करणी जग में, जिनवर पद सुख चंगी॥२॥ तपगच्छ गगन में दिन मणि सरिखे, विजयसिंह विरंगी॥३॥

|  | पुनः | गुजरात | की | श्रोर |
|--|------|--------|----|-------|
|--|------|--------|----|-------|

सत्य कर्पूर चमा जिन उत्तम, पद्म रूप गुरु जंगी ॥४॥ कीर्ति विजय गुरु समरस भीने, कस्तूर मणि है निरंगी ॥४॥ श्री गुरु बुद्धिविजय महाराजा, मुक्ति विजयगणि चंगी ॥६॥ तस लघु आता आनन्द विजये, गाई विंसति पद भङ्गी ॥७॥ खं गुग<sup>8</sup> अंक<sup>६</sup> इन्दु<sup>१</sup> वत्सर में, बीकानेर सुरंगी ॥८॥ आत्माराम आनंद पद पूजी, मन तन हो इकरंगी ॥६॥



### अध्याय ६३

### 'वीकानेर दरबार से मेट'

#### 

बीकानेर के चतुमांस में आपके प्रधान शिष्य श्री लत्त्मीविजय-श्री विश्रचन्दजी बीमार पड़गये। परन्तु आयु स्रभी शेष थी इसलिये अच्छे होने का निमित्त भी मिल गया। जंडियालागुरु के रहने वाले हकीम सुक्खुमल [जो कि जाति के नापित थे परन्तु महाराज श्री के अनन्य भक्त थे] वहां आपके दर्शनार्थ आगये और उनके उपचार से श्री लत्त्मीविजय जी अच्छे होगये। इन्हीं दिनों में दरबार बीकानेर भी बीमारी की हालत में चारपाई पर पड़े हुए थे। अच्छे २ वैधों और डाक्टरों के उपचार से भी कोई लाभ नहीं हुआ। इसने में उनके पास रहने वाले किसी आदमी ने उनसे कहा कि अन्नदाता! यहां पर पंजाब के जैन साध चौमासा रहे हुए हैं। उनके पास एक हकीम आये हुए हैं, जिन्होंने उनके एक बीमार साधु का इलाज किया है, बह बिलकुल अच्छा होगया है, यदि अन्नदाता आझा दें तो उनको बुलाकर दिखा दिया जावे।

द्रबार---बुलाइये ! अवश्य बुलाइये !

इतना हुक्म होने के बाद वहां से आदमी आया और इकीमजी को बुलाकर लेगया। हकीम सुक्खुमल ने दरवार बीकानेर को देखा और कहा कि इजूर आप बहुत जल्दी अच्छे हो जात्रोगे। परन्तु आकेली औषधि पर ही निर्भर न रहें कुछ और भी करें।

दरबार---वह क्या ?

हकीमजी-दान, दान से जल्दी कल्याए होता है महाराज ! दान सौ श्रोषधि की एक श्रोषधि है ।

दरबार-तो बताझो क्या दान करें ?

सुक्खुमल-साधारण लोग तो रुग्णावस्था में गौदान करते हैं, परन्तु आप तो महाराजा हैं इसलिये आपको तो हाथी दान करना चाहिये-हकीमजी ने उचित समय का विचार करके कहा ! इतना सुनने के वाद उसी समय हाथी मंगवाया गया और उसका मूल्य कराकर खजाने से रुपया मंगवाकर गरीबों को बांदा गया इधर हकीमजी ने श्रौषधि भी देनी झारम्भ करदी जिससे राजा साहब राजी होगये श्रौर हकीम सुक्खुंमले को यश श्रौर धन दोनों का लाभ हुआ।

आपका यहां पर आना कैसे हुआ इकीमजी ? राजा ने सहज उत्सुकता से पूछा ।

हमारे गुरुमहाराज श्री आनन्द विजयजी का यहां चातुर्मास है उनके एक साधु बीमार थे उनकी दवाई और गुरुमहाराज के दर्शनार्थ आया हूँ, हकीमजी ने बड़े सरल शब्दों में उत्तर दिया। यह सुनकर दरबार बीकानेर को भी आपके दर्शन करने की उल्कंठा जागी। उनके पास एक सन्यासी महात्मा रहते थे उनकी सम्मति पूछी तो उन्होंने भी आपके विचारानुसार ही सम्मति दी।

परन्तु मिलना कहां पर हो इसके लिये सेठ चान्दमलजी ढड्ढा की सलाह से जनकी कोठी में मिलने का प्रबन्ध किया गया। सेठ चान्दमलजी ढड्ढा बीकानेर के प्रतिष्ठित रईस थे और स्रोसवाल जैन थे। परन्तु त्रापके हृदय पर वैदिक सम्प्रदाय के संस्कारों का प्रभाव व्यधिक पड़ा हुत्रा था। दरबार बीकानेर ख्यापका बहुत मान करते थे।

महाराज श्री जब ढड्ढाजी साहब की कोठी में पधारे तो राजासाहब ने आगे आकर आपका सप्रेम स्वागत किया और श्रद्धापूर्वक नमस्कार करके आपको बैठने की प्रार्थना की। इधर सन्यासी महात्मा के साथ भी साधुजनोचित शिष्टाचार करने के बाद आप अपने आसन पर बिराज गये। श्रीयुत चान्दमल जी ढड्ढा ने आपको बन्दना की और सप्रेम सुखसाता पूछी। आपने भी उत्तर में धर्मलाभ दिया। सबके यथास्थान बैठ जाने पर-"आप श्री के दर्शनों से मुफे बहुत प्रसन्नता हुई और आपका इस नगर में पदार्पण करना मेरे लिये तो जीवनदान ही प्रमाणित हुआ है। राजासाइव ने बड़ी नम्रता से निवेदन किया।

महाराजजी साहब -- राजन् ! जैसा होना होता है उसके अनुसार हैसे हो निमित्त मिल जाते हैं,- ''सहायास्तादृशा होया यादृशी भवितव्यता'' आपका आयुकर्म शेष था और असातावेदनीय कर्म का चय और सातावेदनीय के उदय का अवसर आजाने पर उसके अनुरूप निमित्त भी मिलगया। निश्चय में तो ऐसा ही है बाकी तो यह सब ज्यावहारिक बातें हैं कि अमुक ने इलाज किया और अमुक अच्छा होगया इत्यादि ।

सन्यासी महास्मा-इमारा यह परम सौभाग्य है कि आज हमें आप जैसे त्यागराग्त तयीनिधि महापुरुष के दर्शनों का लाभ हुआ है। आप जैन दर्शन के प्रकारड विद्वान हैं और हम लोग जैन दर्शन से सर्वथा अनभिज्ञ हैं, इसलिये हम जैन दर्शन के विषय में आपसे कुछ जानना चाहते हैं उसमें भी जैन दर्शन का जो अनेकान्तवाद है उसके यथार्थ स्वरूप से परिचित होने की हम सब की जिज्ञासा अधिक है। दैवयोग से आपका यह पुरुष संयोग प्राप्त हुआ है यदि कुछ कुपा करें तो हमें बहुत लाभ होगा

| २४० | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|
|     | Ų              |  |

महाराजजी साइव-स्वामीजी की अगेर दृष्टिपात करते हुए-मैं तो आपसे वेदान्त के विषय मैं कुछ सुनने की इच्छा रखता था परन्तु आप तो मुफे ही सुनाने के लिये फरमा रहे हैं।

राजा साइब — महाराज ! स्वामीजी ने जो कुछ फरमाया है मेरी भी उसी के सुनने की अभिलाषा है, वेदान्त के विषय में तो बहुत बार सुनने का अवसर मिला है, परन्तु जैनधर्म या उसके दार्शनिक सिद्धान्तों के विषय में सुनने का आजतक सौमाग्य प्राप्त नहीं हुआ, इसका पुख्य अवसर तो आज ही प्राप्त हो रहा है, आशा है आपश्री हम लोगों की इस अभिलाषा को अवश्य पूर्ण करने की ऊपा करेंगे !

श्री ढड्ढाजी—महाराज ! मेरी भी आपके चरणों में यही प्रार्थना है कि आप कुपा करके स्वामीजी और दरबार श्री के प्रस्ताव को स्वीकार करने की क्रुपा करें। आपके मुखारविन्द से ही उक्त विषय पर सुनने की इम सब की तीत्र अभिलाषा है।

महाराजश्री-श्वच्छा यदि आप सब की यही इच्छा है तो मुक्ते भी सुनाने में कोई इनकार नहीं है।

अनेकान्तवाद यह जैन दर्शन का प्रधान विषय है, जैन तत्त्वज्ञान की सारी इमारत अनेकान्तवाद के सिद्धान्त पर अवलम्बित है, वास्तव में इसे जैन दर्शन के तात्विक विचारों की मूल भित्ति सममना चाहिए। अनेकान्त शब्द, एकान्तत्व-सर्वथात्व-सर्वथा एवमेव इस एकान्त निश्चय का निषेधक और विविधता का विधायक है, सर्वथा एक ही दृष्टि से पदार्थ के अवलोकन करने की पद्धति को अपूर्ण सममकर ही जैन-दर्शन में अनेकान्तवाद को मुख्य स्थान दिया गया है। अनेकान्तवाद का अर्थ है, पदार्थ का भिन्न २ दृष्टि-बिन्दुओं-अपेक्ताओं से पर्यालोचन करना, ताल्पर्य कि एक ही पदार्थ में भिन्न २ वार्स्तविक धर्मों का सापेक्तरया स्वीकार करने का नाम अनेकान्तवाद है। यथा एक ही पुरुष अपने भिन्न २ सम्बन्धीजनों की अपेक्ता से पिता, पुत्र और आता आदि संज्ञाओं से सम्बोधित किया जाता है। इसी प्रकार अपेक्ता भेद से एक ही वस्तु में विभिन्न अनेक धर्मों की सत्ता प्रमाणित होती है।

स्याद्वाद, अपेक्ताबाद और कथंचित्वाद, अनेकान्तवाद के ही पर्याय समानार्थवाची शब्द हैं। स्यात् का अर्थ है कथंचित् किसी अपेक्ता से अर्थात् स्यात् यह सर्वथात्व-सर्वथापन का निषेधक अनेकान्तता का द्योतक कथंचित् अर्थ में व्यवहृत होने वाला & अव्यय है कितने एक लोग "स्यात्" का अर्थ, शायद कदाचित् इत्यादि संशयरूप में करते हैं परन्तु यह उनका अम है।

\$ क-छात्रसर्वथात्व निषेधकोऽनेकान्तद्योतकः कथंचिदर्थेस्याच्छब्दोनिपातः ।

[ पंचास्तिकाय टीका-अमृतचन्द्रसूरि श्लो० १४ ] ख-स्यादित्यव्ययमनेकान्तचोतकम्, ततःस्याद्वादः अनेकान्तवादः नित्यानित्यादि धर्मशवलैक-वस्त्वभ्युपगम इति यायत्। [ स्याद्वाद मंजरी का० ४ प्र० १४ ] बीकानेर दरवार से भेट

जैनदर्शन किसी भी पदार्थ को एकान्त नहीं मानता उसके मत में पदार्थ मात्र ही आनेकान्त आर्थान नित्यानित्यादि आनेक धर्म विझिष्ट है। केवल एक हष्टि से किये गये पदार्थ निश्चय को जैनदर्शन अपूर्ण सममता है। पदार्थ का स्वरूप ही कुछ ऐसा है कि उसमें अनेक प्रतिद्वन्द्वी परस्पर विरोधीधर्म दर्षिटगोचर होते हैं। तब यदि वस्तु में रहने वाले अनेक धर्मों में से किसी एक ही धर्म को लेकर उस वस्तु का निरूपण करें, और उसी को सर्वांश में सत्य समभों तो यह विचार अपूर्ण एवं आन्त ही ठहरेगा। कारणकि जो विचार एक हष्टि से सत्य समभा जाता है। तद्विरोधी विचार भी दृष्टयन्तर से सत्य ठहरता है।

उदाहर एार्थ किसी एक पुरुष व्यक्ति को ले लीजिये- अमुक नामका एक पुरुष है उसे कोई पिता कहता है कोई पुत्र, कोई भाई कहता है और कोई भतीजा अथवा कोई चाचा या ताया कहता है। एक ही पुरुष की भिन्न २ संज्ञाओं के निर्देश से प्रतीत होता है कि उसमें पितृत्व पुत्रत्व और आतृत्व आदि अनेक धर्मों की सत्ता मौजूद है। अब यदि उसमें रहे हुए केवल पितृत्व धर्म की ही और दृष्टि रखकर उसे सर्व प्रकार से पता ही मान बैठें तब तो बड़ा अनर्थ होगा। वह हर एक का पिता ही सिद्ध होगा परन्तु वासत्व में ऐसा नहीं है, वह तो पिता भी है और पुत्र भी। छपने पुत्र की अपेत्ता ही सिद्ध होगा परन्तु वासत्व में ऐसा नहीं है, वह तो पिता भी है और पुत्र भी। छपने पुत्र की अपेत्ता बह पिता है और स्वकीय पिता की अपेत्ता ही मान बैठें तब तो बड़ा अनर्थ होगा। वह हर एक का पिता ही सिद्ध होगा परन्तु वासत्व में ऐसा नहीं है, वह तो पिता भी है और पुत्र भी। छपने पुत्र की अपेत्ता बह पिता है और स्वकीय पिता की अपेत्ता से बह पुत्र भी कहलायेगा। इसी प्रकार भिन्न २ अपेत्ताओं से इन सभी उक्त संज्ञाओं का डसमें निर्देश किया जा सकता है की। जिस तरह अपेत्ता भेद से एक ही देवदत्त व्यक्ति में पितृत्व और पुत्रत्व ये दो विरोधी धर्म अपनी सत्ता का अनुभव कराते हैं उसी तरह हर एक पदार्थ में अपेत्ता भेद से अनेक विरोधी धर्मो की स्थिति प्रमाण सिद्ध है। यही दशा सब पदार्थों की है उनमें नित्यत्व आदि अनेक धर्म दृष्टिगोचर होते हैं, इसलिये पदार्थ का स्वरूप एक समय में एक ही शब्द के द्वारा सम्पूर्णतया नहीं कहा जा सकता और नाही वस्तु में रहने वाले अनेक धर्मों में से किसी एक ही धर्म को स्वीकार करके अन्य धर्मी का अपलाप किया जा सकता है, अत: केवल एक ही दृष्टि विन्दु से पदार्थ का अवलोकन न करते हुए सिन्न र दृष्टि विन्दुओं से उसका अवलोकन करना ही न्यायसगत और वस्तु स्वरूप के अनुरूप होगा। संत्तेप से जैन दर्शन के अनेकानतवाद का यही स्वरूप है।

विश्व के पदार्थों का भलीभांति ख़बलोकन करने से झात होता है कि वे उत्पत्ति विनाश और स्थिति से युक्त हैं। प्रत्येक पदार्थ में उत्पाद व्यय और ध्रौव्य का प्रत्यच्च अनुभव होता है। जहां इम वस्तु में उत्पत्ति और विनाश का खनुभव करते हैं वहां पर उसकी स्थिरता का भी खबिकल रूप से भान होता है। उदाहरणार्थ सुवर्श पिएड को ही लीजिये। प्रथम सुवर्श पिरड को गलाकर उसका कटक-कड़ा बना लिया गया और कटक का ध्वंस करके मुकुट तैयार किया गया। वहां पर स्वर्श पिंड के विनाश से कटक की उत्पत्ति और कटक के

\$ एकस्यैव पुंसरसतत्ततुपाधि भेदात् पितृत्व, पुत्रत्व, मातुलत्व, भागिनेयत्व, पितृव्यत्व भ्रातृत्वादि धर्माणां परस्पर विरुद्धानामपि प्रसिद्धि दर्शनात् । [स्याद्वाद मंजरी, का० २४]

| <del>ર</del> ૪૨ | सबयुग निर्माता |
|-----------------|----------------|
|                 |                |

ध्वंस से मुकुट का उत्पन्न होना देखा जाता है, परन्तु इस उत्पत्ति विनाश के सिलसिले में मूल वस्तु सुवर्ण की सत्ता बराबर मौजूद है। पिंड दशा के विनाश और कटक की उत्पत्ति दशा में भी सुवर्ण की सत्ता मौजूद है, एवं कड़े के विनाश और मुकुट के उत्पादकाल में भी सुवर्ण वरावर विद्यमान है। इससे यह सिद्ध हुआ कि उत्पत्ति और विनाश वस्तु के केवल आकार विशेष का होता है न कि मूल वस्तु का। मूल वस्तु तो लाखों परिवर्तन होने पर भी अपनी स्वरूप स्थिति से च्युत नहीं होती। कटक कुएडलादि सुवर्ण के आकार विशेष हैं, इन आकार विशेषों का ही उत्पन्न और विनष्ट होना देखा जाता है। इनका मूलतत्त्व सुवर्ण तो उत्पत्ति बेताश दोनों से अलग है। इस उदाहरण से यह प्रमाणित हुआ कि पदार्थ में उत्पत्ति विनाश और स्थितिशील हें, इन आकार विशेषों का ही उत्पन्न और विनष्ट होना देखा जाता है। इनका मूलतत्त्व सुवर्ण तो उत्पत्ति विनाश दोनों से अलग है। इस उदाहरण से यह प्रमाणित हुआ कि पदार्थ में उत्पत्ति विनाश और स्थिति ये तीनों ही धर्म स्वभाव सिद्ध हैं। इस लिए जगत के सारे ही पदार्थ उत्पति विनाश और स्थितिशील हैं, यह भलीभांति प्रमाणित हो जाता है। इसी आशाय से जैन प्रन्थों में ''उत्पादव्ययधाव्ययुक्त सन्त'न म से अभिहित करके वस्तु-पदार्थ को द्रव्यपर्याधान्मक ॐ भी कहा है। उसमें द्रव्यस्तरूप नित्य और पर्वाय स्वरूप अभिदित करके वस्तु-पदार्थ को द्रव्यपर्याधान्मक ॐ भी कहा है। उसमें द्रव्यस्तरूप नित्त्य और पर्याय स्वरूप अभिद्ति सरके वस्तु-पदार्थ को द्रव्यपर्याधानमक उद्य कि रहते हैं।

जैन दर्शन के इस सिद्धान्त का समर्थन वैदिक परम्परा के दर्शनशास्त्रों में भी स्पष्ट शब्दों में किया गया है । उदाहरखार्थ-महाभाष्य के प्रऐता महर्षि पतंत्रलि सीमांसकधुरीण कुमारिलभट्ट के उल्लेस देसिये—

(१) महाभाष्य का लेख---

"द्रव्यं नित्यमाकृतिरनित्या, सुवर्णंकयाचिदाकृतयायुकं पिएडोभवति पिंडाकृति सुपम्ह्य रुचकाः क्रियन्ते, रुचकाकृतिमुपम्धकटकाः क्रियन्ते, कटकाकृतिमुपम्हय स्वस्तिकाः कि न्ते. पुनराष्ट्रत्तः सुवर्णपिएडः पुनरपरयाऽऽकृत्यायुक्तः सदिशांगारसदृशेकुएडले भवतः ! आकृतिरन्या चान्या च भवति द्रव्यं पूनस्तदेव आकृत्युपमर्देन द्रव्यमेवावशिष्यते !"

+ श्री उमास्वाति विर्राचत तत्त्वार्थसूत्र ग्र. ५ स. २९ ।

भाष्यम्-- उत्पादव्ययौधौव्यंच युक्तं सतोलचणम् । यतुत्पचते यद्व्ययेति यवधुवं तत् सत् अतोऽन्यद्सदिति ।

तथा त्रागम पाठ -- उप्पड जेइवा विगमेइवा, धुवेइवा -

बस्तुतत्त्वंच उत्पाद्व्ययधोव्यात्मकम्-[स्याद्वात्मंजरो] वस्तुनःस्वरूपं द्रव्यपर्यायात्मकत्वमितित्रृमः [स्था० वा० मंजरी] अर्थात् द्रव्य-मूल पदार्थ नित्य और आकृति-आकार-पर्याय अनित्य हैं। सुवर्ण किसी एक विशिष्ट आकार से पिंडरूप बनता है, पिंड का विश्वंस करके उसके रुचक-दीनार-मोहर बनाये जाते हैं, रुचकों का विनाश करके कड़े और कड़ों के श्वंस से स्वस्तिक बनाते हैं एवं स्वस्तिकों को गलाकर फिर स्वर्ण पिंड तथा उसकी विशिष्ट आकृति का उपमर्दन करके खदिरांगार सहश दो कुंडल बना लिये जाते हैं। इससे सिद्ध हुआ कि आकार तो उत्तरोत्तर बदलते रहते हैं और द्रव्य वास्तव में वही है अर्थात् आकृतियों के विनाश होने पर भी द्रव्य शेष रहता है।

महाभाष्यकार के इस कथन से द्रव्य की नित्यता और पर्यायों की विनश्वरता ये दोनों वातें सुनिश्चित होगई । तथा द्रव्य का धर्मी और पर्यायों का धर्म रूप से भी निर्देश होता है । सुवर्ण तथा मृत्तिका रूप द्रव्य धर्मी, कटक कुण्डल और घटशरावादि उनके धर्म कहे व माने जाते हैं । इनमें धर्मी अविनाशि और धर्म विनाशी-परिवर्तनशील है । कारण कि सुवर्ण तथा मृत्तिका के कटक कुंडल और घटशरावादि धर्म तो उत्पन्न होते हैं और विनष्ट होते हैं । परन्तु सुवर्ण और मृतिका रूप धर्मी-द्रव्य तो धर्मों के उत्पाद और विनाशकाल में भी सदा अनुगत रूप से ही अपनी स्थिति का ज्ञान कराते हैं ।

(२) महामति कुमारिलभट्ट का लेख वस्तु को उत्पाद-त्र्यय-म्वीव्यात्मक-अर्थात् उत्त्पत्ति विनाश और स्थितिरूप सिद्ध करने में स्वच्छ दर्पण के समान है, यथा—

> ''बर्द्धमानक भंगेच रुचकः क्रियते यदा । तदा पूर्वार्थिनः शोकः प्रीतिश्चाप्युत्तरार्थिनः ॥२१॥ हेमार्थिनस्तु माध्यस्थ्यं, तस्माद् वस्तु त्रयात्मकम् । नोत्पादस्थितिभंगानामभावेस्यान्मति त्रयम् ॥२२॥ न नाशेन विना शोको, नोत्पादेन विनासुखम् । स्थित्याविना न माध्यस्थ्यं तेन सामान्य नित्यता ॥२३॥

इन रलोकों का संचिप्त भावार्थ यह है कि-स्वर्ण के प्याले को तोड़कर जब उसका रुचक बनाया जावे तब जिसको प्याले की जरूरत थी उसको शोक छौर जिसे रुचक की आवश्यकता थी उसे हर्ष तथा जिसे स्वर्ण मात्र ही चाहिये था उसे हर्ष या शोक कुछ भी नहीं होता किन्तु यद मध्यस्थ ही रहता है, इससे प्रतीत हुआ कि वस्तु उत्पत्ति स्थिति और विनाश रूप है। क्योंकि उंत्पत्ति स्थिति और विनाश ये तीनों धर्म यदि बस्तु के न माने जावें तो शोक प्रमोद और माध्यस्थ्य इनकी कभी उपपत्ति नहीं हो सकती।

कुमारिलभट्ट के इस लेख से भी पदार्थ का व्यापक स्वरूप उत्पाद व्यय और धौव्यात्मक ही सिद्ध होता है।

| -          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <br> | <br>      |
|------------|---------------------------------------|------|-----------|
|            |                                       |      |           |
| <b>२४४</b> | जनगर के गोन                           |      |           |
| <b>388</b> | चभुषुष मिमाया                         |      |           |
|            | 9                                     |      |           |
|            |                                       | <br> | <br>····· |

इनके अतिरिक्त प्रस्तुत विषय से सम्बन्ध रखनेवाला ऋषि व्यासदेव प्रणीत पातंजलयोग भाष्य का उल्लेख भी देखने योग्य है।

''तत्र धर्मस्य धर्मिणिवर्तनानस्यैवाध्वसु-अतीतानागतवर्तनानेषु भावान्यथात्वं भवति न द्रव्यान्यथात्वं यथा सुवर्णभाजनस्य भित्वान्यशक्रियमाणस्य भावान्यथात्वं भवति न सुवर्णान्यथा-त्वमिति'' [ विभूति पा० सत्र ११ का भाष्य ]

अर्थात् जैसे स्वस्तिकादि अनेक विध आकारों को धारण करता हुआ भी सुवर्ण पिंड अपने मूल स्वरूप का परित्याग नहीं करता, तात्पर्य कि रुचक स्वस्तिकादि भिन्न २ आकारों के निर्माण होने पर भी सुवर्ण असुवर्ण नहीं होता किन्तु उसके आकार विशेष ही अन्यान्य स्वरूपों को धारण करते हैं, इसी प्रकार धर्मी में रहने वाले धर्मों का ही अन्यथाभाव-भिन्न २ स्वरूप परिवर्तन होता है धर्मी रूप द्रव्य का नहीं। धर्मी द्रव्य तो सदा अपनी उसी मूल स्थिति में रहता है। तव इस कथन से धर्मों का उत्पाद विनाश और धर्मी का धौव्य रूप निश्चित होने से वस्तु का उक्त स्वरूप सुतरां ही प्रमाणित हो जाता है।

इस प्रकार वस्तु के उत्पाद व्यय और धौव्यात्मक होने से उसके दो स्वरूप प्रमाणित होते हैं एक विनाशी दूसरा अविनाशी । उत्पाद व्यय उसका विनाशी स्वरूप है जब कि धौव्य उसका अविनाशी स्वरूप है । जैन परिभाषा में पदार्थ के विनाशी स्वरूप को पर्याय और अविनाशी को द्रव्य के नाम से कथन किया है । जैसा कि मैं ने पहले बतलाया है --जैन दर्शन को कोई भी वस्तु एकान्त नित्य अथवा अनित्य रूप से अभिमत नहीं वह सभी को नित्यानित्य उभयरूप मानता है । जिस प्रकार पदार्थ में नित्यत्व का भान होता है उसी प्रकार उसमें अनित्यता के भी दर्शन होते हैं । जब कि हमारा अनुभव ही स्पष्टरूप से पदार्थ में नित्यानित्यत्व की सत्ता को बतला रहा है तो एक को मानना और दूसरे को न मानना यह कहां का न्याय है ?

पदार्थ को केवल एकान्त रूप से स्वीकार करने पर उसके यथार्थ स्वरूप का पूर्णतया भान नहीं हो सकता, कारण कि एकान्त दृष्टि अपूर्ण है। यदि पदार्थ को एकान्त नित्य ही मानें तो उसमें किसी प्रकार की परिएति नहीं होनी चाहिये, परन्तु होती है-उदाहरण स्वरूप सुवर्ण अथवा मृत्तिका को लीजिये। कटक कुंडल और घट शराव आदि सुवर्ण और मृत्तिका के ही परिएाम अथवा पर्याय विशेष हैं। इन प्रत्यत्त सिद्ध पर्यायों का अपलाप कदापि नहीं हो सकता। इसी प्रकार मर्वथा अनित्य भी वस्तु को नहीं कह सकते, क्योंकि कटक कुंडलादि में सुवर्श और घट शराब आदि में मृत्तिका रूप द्रव्य का अनुगत रूप से पत्यत्त भान हो रहा है। इससे सिद्ध हुआ कि वस्तु एकान्ततया नित्य अथवा अनित्य नहीं किन्तु नित्यानित्य उभय रूप है। द्रव्य की अपेत्ता वह नित्य और पर्याय की अपेत्ता से अनित्य है।

अ ''द्रव्यात्मनास्थितिरेव सर्वस्य वस्तुनः पर्यायात्मना सर्वे वस्तूत्पद्यते विपद्यते वा"

[स्याद्वाद मंजरी पृष्ठ १४८]

### वीकानेर दरबार से भेट

यद्यपि द्रव्य नित्य और पर्याय अनित्य हैं, इसी प्रकार द्रव्य धर्मी और पर्याय उसके धर्म, द्रव्य कारण और पर्याय कार्य, द्रव्य गुणी पर्याय गुण, द्रव्य सामान्य पर्याय विशेष एवं द्रव्य एक और पर्याय अनेक हैं। तथापि द्रव्य और पर्याय आपस में एक दूसरे से सर्वथा पृथक् नहीं हैं कारण कि द्रव्य को छोड़कर पर्याय और पर्यायों को छोड़कर द्रव्य नहीं रहता। अथवा यं कहिये कि पर्याय द्रव्य से अलहदा नहीं हैं, और द्रव्य पर्यायों से छोड़कर द्रव्य नहीं रहता। अथवा यं कहिये कि पर्याय द्रव्य से अलहदा नहीं हैं, और द्रव्य पर्यायों से प्रथक् नहीं हो सकता। अतः ये दोनों ही सापेत्ततया भिन्न अथव अभिन्न हैं \*। इसलिये पदार्थ न केवल द्रव्यरूप और न सर्वथा पर्यायरूप ही है किन्तु द्रव्य पर्याय उभयरूप है और उभयरूप से ही उसकी उपलव्धि होती है। सारांश कि द्रव्य और पर्याय धर्मा और धर्म, कारण तथा कार्य, जाति और व्यक्ति आदि एक दूसरे से न तो सर्वथा भिन्न हैं और न अभिन्न किन्तु भिन्नाभिन्न जमयरूप हैं। जिस प्रकार इनका भेद सिद्ध है उसी प्रकार अभेद भी प्रामाणिक है। दूसरे राव्दों में-जिस प्रकार ये अभिन्न प्रतीत होते हैं उसी प्रकार इनमें विभिन्नता भी दृष्टिगोचर होती है। तव दो में से किसी एक का भी सर्वथा त्याग या स्वीकार नहीं किया जा सकता। अतः दोनों के अस्तित्व को सापेत्त दृष्टि से स्वीकार करना ही न्यायसंगत और वस्तु स्वरूप के अनुरूप प्रतीत होता है।

जैन दर्शन के अनेकान्त वाद का यही तात्पर्य है। वैदिक परम्परा के दार्शनिक विद्वानों ने भी तात्विक विचार में इस अनेकान्त वाद को अपने यन्थों में किसी न किसी रूप में आदरणीय स्थान दिया है§

% दब्वं पडजत्र विदद्यं दब्व विउत्ता पडतवा सस्थि। उष्पाय हिंद्र भंगा हंदिदविय लक्खर्स एवं [सन्मतितर्क १४] छाया—द्रव्यं पर्याय वियुतं द्रव्य वियुक्तारच पर्यवा न सन्ति। उत्पादस्थिति भंगा हंन द्रव्यं लत्त्रणमेतन्॥ इसके अतिरिक्त स्यादादमंजरी झादि ग्रंथों में इसी झाशय का एक संस्कृत श्लोक देखने में आता है --''द्रव्यं पर्याय वियुतं, पर्याया द्रव्य वर्जिताः। क्व कदा केन किंरूपा दृष्टा मानेन केन वा॥"

§ कुछ उदाहरण लीजिये--

(क) वाचस्पति मिश्र---

"अनुभव एव हि धर्मिणो धर्मादीनां भेदाभेदौ व्यवस्थापयति, नह्यैकान्तिकेऽभेदे धर्मादीनां धर्मिणो धर्मीरूपवद् धर्मादित्वम्, नाप्यैकान्तिके भेदे गवाश्ववद् धर्मादित्वं, सचानुभवोऽनैकान्तिकत्व-मवस्थापयन्नपि धर्मादिपृपजनापाय धर्मकेष्वपि धर्मिणमेकमनुगमयन् धर्माश्च परस्परतो व्यावर्त्तयन् प्रत्यात्ममनुभूयत इति । तदनुसारिणो वयं न तमतिवर्त्य स्वेच्छया धर्मानुभवान् व्यवस्थापयितुमीश्मह इति ।" [ यो० भा० की तत्त्व-विशारदी टीका ]

ર૪૪

जिससे अनेकान्त वाद की व्यापकता और प्रामाणिकता में किसी प्रकार के भी सन्देह को अवकाश नहीं रहता।

मैंने अपनी बुद्धि के अनुसार जैनदर्शन के अनेकान्तवाद का संचिप्त स्वरूप आपको बतला दिया है। अधिक देखने की जिज्ञासा हो तो इस विषय से सम्बन्ध रखने वाले, स्याद्वाद मंजरी, रत्नाकराव-तारिका, शास्त्रवार्ता समुच्चय, अनेकान्त जयपताका और सन्मतितर्क प्रभृति प्रन्थों का पर्यालोचन करें।

भावार्थ-इमारा अनुभव ही धर्म धर्मी के भेदाभेद को सिद्ध कर रहा है। धर्म और धर्मी आपस में न तो सर्वथा भिन्न हैं और नाही सर्वथा अभिन्न इनको यदि सर्वथा अभिन्न मानें तो सुवर्ण धर्मी और हार मुकुटादि उसके धर्म, इस भेदनिबन्धन लौकिक व्यवहार का लोप हो जायगा। एवं मृत्तिका रूप धर्मी के घट शराव श्रादि धर्मों में जो पारस्परिक भेद तथा भिन्न २ कार्य साधकता देखी जाती है उसका भी उच्छेद हो जायगा। इसी प्रकार सर्वथा ऋभिन्न भी नहीं मान सकते। यदि धर्मी से धर्मों को सर्वथा भिन्न स्वीकार किया जाय तो इनका कार्य कारण सम्बन्ध ही दुर्घट है, तव तो सुवर्ण से हार मुकुटादि और मृत्तिका से घट शराव आदि कभी भी उत्पन्न नहीं होने चाहिये ! और नाही हार मुकुटादि सुवर्ण के तथा घट शराव आदि मृत्तिका के धर्म हो सकते हैं कारण कि ये दोनों (धर्म धर्मी) एक दूसरे से सर्वथा भिन्न हैं। गाय और घोडा श्रापस में सर्वथा भिन्न हैं। जिस प्रकार इनका धर्म धर्मी भाव श्रीर कार्य कारण भाव सम्बन्ध नहीं है, उसी प्रकार सुवर्ण, हार मुकुटादि, और मृत्तिका, घट शराबादि का धर्मधर्मीमात्र और कार्य कारण भाव सम्बन्ध भी अशक्य होजायगा परन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है। सुवर्श रूप धर्मी से हार मुकुटादि और मुक्तिका से घट शराव आदि का उत्पन्न होना सर्वात्तुभव सिद्ध है। इसत्तिये धर्म धर्मी के आत्यन्तिक भेद और अभेद का निरास करके उनके भेदाभेद को ही अबाधित रूप से अनुभव हमारे सामने सम्यकृतया उपस्थित करता है। जिस अनुभव ने हमारे सामने धर्म धर्मी की अनेकान्तता को उपस्थित किया है वही अनुभव इमारे समज्ञ अनुगत रूप से धर्मी में एकत्व और व्यावृत्ति रूप से धर्मों में अनेकत्व के साथ २ धर्मी के अविनाशित्व और धर्मों की विनश्वरता को भी उपस्थित करता है इम तो अनुभव के अनुसार ही पदार्थों के स्वरूप की व्यवस्था करने वाले हैं; तब अनुभव जिस बात की आज्ञा देगा उसी को हम स्वीकार करेंगे. श्चनुभव का उल्लंधन करके अपनी स्वतन्त्र इच्छा से वस्तु तत्त्व की व्यवस्था के लिये हम कभी तैयार नहीं हैं ।

इसके अतिरिक ''स्मृति परिशुद्धौ स्वरूप शून्येवार्थमात्र निर्भासा निर्चितर्का" [विभृति पाद सू० ४३] इस सूत्र के भाष्य की व्याख्या में आप तिखते हैं ---

''नैकान्ततः परमासुभ्यो भिन्नोघटादिरभिन्नो वा, भिन्नत्वे सवाश्ववद् धर्मधर्मीभावानुपपत्तेः, श्रभिन्नत्वे धर्मीरूपवत्तदनुपपत्तेः, तस्मान कथंचिद् भिन्नः कथंचिदभिन्नश्चास्येयः तथा च सर्वमुपपद्यते"

२४६

सन्यासी महात्मा —महाराज ! सत्य कहता हूँ आज आपके मुखारविन्द से जैन दर्शन के अनेकान्त वाद का स्वरूप और उसका दार्शनिक समन्वय सुनकर मन को जितनी प्रसन्नता हुई है उसका शब्दों के द्वारा व्यक करना अशक्य है ! आप जितने त्यागी हैं उससे कहीं अधिक दर्शनों के प्रकांड विद्वान हैं। आपको मिलकर अपार हर्ष हुआ।

वीकानेर दरबार—महाराज ! सबसे अधिक भाग्यशाजी तो मैं हूँ जिसे न केवल आप श्री के दर्शनों का ही लाभ हुआ प्रत्युत ऐसे अशुतपूर्व दार्शनिक विषय को आपके मुखारविन्द से सुनने का भी पुख्य अवसर प्राप्त हुआ।

श्री ढड्डासाहव के महाराज ! मैं अपने पुण्यसंभार की श्लाधा किन शब्दों में करूं आप जैसे परम-मेधाबी परमत्यागी मद्दापुरुष का मेरे यहां पधारना और स्वामीजी जैसे विद्वान पुरुष का पदार्पण करना एवं हमारे अन्नदाता का यहां उपस्थित होना क्या मेरे लिये कम गौरव की बात है ? तीर्थद्वर देव की साधु मुद्रा के प्रतीक रूप आप श्री की त्यागबहुल झानविभूति ने आज जिस निर्मल प्रकाश को प्रसारित किया है उसने मेरे हददय को आलोकित करके भूरि २ सान्त्वना प्रदान की है, जिसके लिये मैं आप श्री का बहुत बहुत इतझ हूँ।

श्री श्रानम्दविजयजी---सडजन पुरुषों का यह स्वभाव ही है कि वे साधारण व्यक्ति को भी श्रधिक से श्रधिक सम्मान देने का यत्न करते हैं। आप लोगों ने मेरे कथन को शान्ति पूर्वक सुना और उसमें

(ख) महामति कुमारिल भट्ट---

"इहानैकान्तिकं वस्तितत्येवं झानं सुनिश्चितम्" [रलो० बा० प्र० ६३३] स्वरूप पर रूपाभ्यां नित्यंसदसदात्मके । वस्तुनि झायते कैश्चिद्रूपं किंचत् कदाचन ॥१२॥ [ श्लो० वा० प्र० ४७६ ] अर्थात् वस्तु, स्वरूप से सत् और पर रूप से असत् एवं स्वरूप पर रूप से सदसद् उभयरूप है ॥

#नोट:-श्रीयुन् चांदमलजी ढड्डा स्रोसवाल जाति के स्रम्रगएव त्रौर राजमान्य व्यक्ति थे। जैन होते हुए भी अन्य सम्प्रदाय के विद्वानों के झधिक सम्पर्क में खाने तथा योग्य जैन साधुश्रों के सम्पर्क से अलग रहने के कारण उनका श्रदान जैनधर्म की श्रपेत्ता वैष्णव धर्म पर ग्रधिक था। परन्तु जब से उन्हें महाराज श्री श्रारमारामजी का सहयोग प्राप्त हुझा तब से उनके विचारों में झौर झास्था में काफी झन्तर पड़गया। वे प्रथम केवल ठाकुरजी का ही पूजन किया करते थे। बाद में जब उनको वस्तुस्थिति का भान हुझा तो वे झपने निस्य के पूजन में श्री तीर्थं इर देव की मूर्ति की भी बड़ी श्रद्धा से झर्चा-पूजा करने लगे जो कि जीवन पर्यन्त करते रहे झौर जैन सिद्धान्तों से परिचय प्राप्त करने के लिये जैन प्रन्थों का स्वाध्याय श्रीर जैन विद्वानों के समागम में भी झाते रहे। ''सतां संगोहि मेवजम्" ।--लेखक

| २४⊏ | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|
|     |                |

उपस्थित किये सद्विचारों को अनुमोदन दिया यह भी कोई कम हर्ष की बात नहीं है। अच्छा अब मेरे भी दैनिक साधु कृत्य का समय हो रहा है इसलिये आपसे विदा मांगता हूँ, 'धर्म लाभ" इतना कहते हुए महाराज आनन्द्विजयजी वहां से उठे और साथ में महात्माजी, दरवार बीकानेर और चांदमलजी ढडा भी उठकर आप श्री को विदा करने के लिये साथ में आये और वन्दना नमस्कार करके वापिस लौटे। इधर महाराज श्री आनन्द-बिजयजी भी अपने स्थान पर पहुंचकर अपने दैनिक धार्मिक कृत्य में लग गये।



### ऋध्याय ६४

### ''जोचपुर का आमंत्रण"

-: \*:--

बीकानेर के चतुर्मास में जोधपुर के कुछ गएय मान्य आवक आपके दर्शनों के लिये आये और दर्शन एवं वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर उन्होंने हाथ जोड़कर आपसे जोधपुर पधारने की विनति करते हुए कहा-

रुपानाथ ! चातुर्मास पूरा होते ही आप जोधपुर पधारने की रूपा करो। इस समय जोधपुर में आपकी उपस्थिति की बहुत आवश्यकता है । आर्यसमाज के संस्थापक स्वामी दयानन्द सरस्वती जोधपुर में आये हुए हैं, जोधपुर दरबार और उनके भाई प्रतापसिंहजी दोनों स्वामी दयानन्द सरस्वती के विचारों को वहुत अच्छा समफने लगे हैं और अग्रतापसिंहजी तो उनमें विशेष रूप से भाग लेने लग गये हैं । एक दिन दरबार श्री ने हम लोगों से फर्माथा कि तुम्हारे जैनधर्म में कोई अच्छे महात्मा होवें तो बतलाओ, हमारी इच्छा है कि हम उनका स्वामीजी से वार्तालाप करावें और सत्यासत्य का निर्णय करें । तब हमने दरबार श्री से आर्ज किया कि महाराज ! इस समय जोधपुर में तो कोई खास ऐसे महात्मा नहीं है, परन्तु बीकानेर में पंजाब से आये हुए गुरु महाराज श्री आनन्दविजय-आत्प्रारामजी हैं जो कि इस समय जैनधर्म के सर्वोपरि महात्मा गिने जाते हैं उनका चतुर्मास बीकानेर में है, चौमासे में जैन साधु एक ही स्थान में रहते हैं किसी दूसरे ठिकाने नहीं जाते । तथा जैन साधु पेंदल अमण करते हैं किसी प्रकार की भी सवारी नहीं करते । हजूर की आज्रा हो तो बीकानेर जाकर हम अनको जोधपुर पधारने की विनति करें, यदि उनकी इच्छा होगी तो चौमासे के बाद वे इधर को बिहार कर देंगे और लगभग दो तीन मास तक यहां पधार जावेंगे ।

महाराज ! इमारे इस कथन को सुनकर दरबार श्री ने फर्माया कि आप लोग अवश्य बीकानेर जाकर उनसे जोधपुर पधारने की प्रार्थना करो और इमारी तर्फ से भी उनकी सेवा में नमस्कार पूर्वक यहां पधारने की अर्ज करनी इत्यादि ! सो ऋपानाथ !चौमासा उठते ही आप जोधपुर पधारने की अवश्य कृपा करो।

|     |                | <br> |
|-----|----------------|------|
| २४० | नवयुग निर्माता |      |
|     |                |      |

गुरुमहाराज - भाई ! तुम लोगों की विनति तो मुझे स्वीकार है परन्तु इस वक हमारा एक साधु बीमार पड़ा है अतः यह नहीं कहा जा सकता कि यहां से कव विहार होगा, यदि झानी ने चेत्र फरसना देखी होगी तो विहार के समय देखा जायगा, हमने गुजरात को जाना है सो जोधपुर होते हुए चले जावेंगे। सरकार को हमारी तर्फ से धर्मलाभ कह देना। महाराज श्री को विधिपूर्वक वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर विनति करने वाले शावकों ने वापिस जोधपुर आकर सरकार को सब समाचार सुना दिया।

जोधपुर दरबार ----(उक्त समाचार को सुनकर)-हमारी इस नगरी का यह ऋहोमाग्य है जो कि दो महान व्यक्तियों का मिलाप होगा और उनके मुखारविन्द से धर्म सम्बन्धी वार्तालाप सुनने का शुभ अवसर प्राप्त होगा। उससे मुफे और मेरी प्रजा को जो लाम होगा उस का तो कहना ही क्या है। अच्छा ! उस शुभ दिन की प्रतीक्ता करनी होगी।

जिस समय जोधपुर दरबार यह कह रहे थे उस समय स्वामी दयानन्द सरस्वतीजी भी वहां पर उपस्थित थे उन्होंने भी इस समाचार का सहर्ष अनुमोदन किया और कहा कि वह दिन मेरे लिये भी बड़े हर्ष का होगा जवकि पंजाब के एक सुप्रसिद्ध विद्वान् जैन मुनि का मिलाप होगा और उससे धर्मसम्बन्धी वार्तालाप का अवसर मिलेगा।

इतने वार्तालाप के बाद आवक लोग तो वहां से विदा होकर अपने २ घरों को वापिस आगये, सरकार और स्वामी जी वहीं पर विराजे रहे।



# अध्याय ६५ ''मिलाफ में देवका हस्तक्षेप''

### AN WK

यद्यपि दरबार जोधपुर की यह उत्कट इच्छा थी कि इन दोनों मद्दापुरुषों का जोधपुर में मिलाप हो श्रीर उस मिलाप में होनेवाले वार्तालाप को जोधपुर की सारी प्रजा सुने, परन्तु कुइरत को यह मन्जूर नहीं था इसलिये जोधपुर नरेश की भावना सफल न हो सकी। कहते हैं कुदरत दो महारथियों का मेल नहीं होने देती, एक वासुदेव का दूसरे वासुदेव से मिलाप नहीं होने पाता। तात्पर्य कि देव की प्रतिकूलता में मनुब्य का सारा ही प्रयास विफल हो जाता है।

श्रावक वर्ग के चले जाने के बाद स्वामी द्यानन्द सरस्वतीजी ने जोधपुर नरेश से कहा-सरकार ! जिस जैन महात्मा से मिलने का प्रस्ताव हुआ है वे अभी बीकानेर में विराजमान हैं-चातुर्मास की समाप्ति पर वे वहां से चलेंगे उन्होंने पैदल सफर करना है अतः यहां पहुंचते उन्हें कम से कम दो मास लगेंगे, तबतक उनकी प्रतीत्ता में यहां वैठा रहना मुफे उचित प्रतीत नहीं होता और उधर अजमेर में कुछ काम भी है, अतः अजमेर जाकर मैं अपना दूसरा आवश्यक काम निमटालूं और जिल समय आपकी सूचना मुफे मिलेगी मैं यहां पहुँच जाऊंगा इससे समय का भी सदुपयोग हो जावेगा और मिलाप भी बन सकेगा।

जोधपुर नरेश-बहुत अच्छा आप अजमेर हो आइये, तब तक जैन मुनि भी आजावेंगे और आपको आने की सूचना भी करादी जावेगी।

इतना वार्तालाप होने के बाद स्वामीजी जोधपुर से अजमेर को रवाना होगये । परन्तु कुछ ही दिनों बाद उनका वहीं पर स्वर्गवास होगया । सारे विचार घरे के घरे ही रह गये और मिलाप का किस्सा ही खतम होगया । दैव के इस प्रतिकूल हस्तत्तेप ने मिलाप का सारा ही खेल मिट्टी में मिला दिया ।

इथर महाराज श्री आनन्दविजय-आत्माराभजी ने जोधपुर पहुंचने के लिये चौमासा उठते ही अपने बीमार साधु को साथ लेकर अन्य शिष्य परिवार के साथ बीकानेर से विहार कर दिया और शनै: २

|       |                           | <br>                                        |  |
|-------|---------------------------|---------------------------------------------|--|
| રપ્રર | <b>द्ध्व</b> युगःनिर्माता |                                             |  |
|       |                           | <br>· _ · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |

विहार करते हुए जोधपुर पधारे । आपश्री के जोधपुर पधारने का समाचार मिलते ही वहाँ के संघ में भी आनन्द की एक अपूर्व लहर दौड गई, उसने दिल खोलकर आपश्री का स्वागत किया !

श्रार्थसमाज नाम के एक नवीन मत के संचालक तथा परम पवित्र जैनधर्म पर प्रमाण शून्य असभ्य आद्मेप करने वाले स्वामी दयानन्द सरस्वती के साथ वार्तालाप करने के निमित्त बीकानेर से सतत त्रिहार करके जोधपुर पहुंचने के बाद जब महाराज श्री आनन्दविजयजी को स्वामी दयानन्द सरस्वती के देहान्त का समाचार मिला तो आप आएचर्य चकित हो अवाक् से रहगये ! माविभाव की अमिटता और जीवन की चण-भंगुरता आपके सामने मूर्तरूप में आभासित होने लगी । पास में बैठे हुए श्रावक वर्ग को सम्बोधित करते हुए आप बोले-भाइयो ! यह मानव जीवन जितना दुर्लभ है उत्तना ही अस्थिर भी है । इसकी स्थिति कुशा के अप्रभाग में स्थित जल बिन्दु से भी कम है । इसलिये जहां तक बने और जितना शोध वने इस मानव आणी को धर्म संचय की ओर प्रस्तुत होने का यत्न करना चाहिये ।

स्वामी दयानन्दजी से मिलने और उनसे वार्तालाप करने की जोधपुर दरबार की ओर से की गई विज्ञाप्त को मान देकर मैं बीकानेर से चल कर यहां आया परन्तु दैव को यह मिलाप मन्जूर नहीं था। मेरे यहां आने से पहले ही स्वामीजी स्वर्ग सिधार गये। जीवन की अस्थिरता का इससे बढ़कर और क्या उदाहरण हो सकता है। भारत के ज्ञान सम्पन्न तपोनिधि महर्षियों ने इसी विचार से मानव भव प्राप्त प्राणियों को अधिक से अधिक धर्मध्यान में प्रवृत्त होने का आदेश दिया है। अस्तु, इतना कहकर आप चुप हो गये।



### ऋध्याय ६६

## श्री प्रतापसिंहजी से वार्ताराप

#### \*\*\*\*\*

आपश्री के जोधपुर पधारने का समाचार प्राप्त होने के बाद एक दिन जोधपुर नरेश के भाई श्री प्रतापसिंहजी आपके दर्शनों को आये। आते ही आपने नमस्कार किया और उत्तर में महाराज श्री ने धर्मलाभ दिया। श्री प्रतापसिंहजी-(महाराजश्री के सन्मुख उचित स्थान पर बैठने के बाद) महाराज श्री ने धर्मलाभ दिया। श्री प्रतापसिंहजी-(महाराजश्री के सन्मुख उचित स्थान पर बैठने के बाद) महाराज ! आप यहां पधारे यह हम सब का आहोभाग्य है परन्तु हमने जिस सदिच्छा को लेकर आपको यहां पधारने का कष्ट करने की प्रार्थना की थी वह तो सब स्वप्न होगया। इमारा सारा उत्साह नष्ट होगया। इमारी यह भावना थी कि इधर आप पधारेंगे और उधर स्वामीजी भी यहां आजावेंगे, दोनों महापुरुषों का कतिपय धार्मिक विषयों पर निर्णयात्मक वार्तालाप होगा और इम सब लोग उसे शांतिपूर्वक सुनेंगे और सुनकर किसी यथार्थ निश्चय पर पहुंचेंगे। मगर अरुसोस ! कि श्री स्वामीजी यहां से अजमेर पहुंचते ही कुछ दिनों के बाद परलोक सिधार गये। और इमारी यह मिलाप की भावना फलीमूत न हो सकी।

श्री श्रानन्दविजयजी—( कुछ गम्भोरता से ) राजन् ! स्वामीजी की असामयिक मृत्यु का खेद तो श्रवश्य है परन्तु क्या किया जाय भाविभाव के आगे किसी का भी कुछ चारा नहीं चलता। इस जीवने ज्यपने पूर्व भव में जितने आयु कर्म का बन्ध किया है उसके समाप्त हो जाने पर कोई भी इसको रख नहीं सकता। आयु कर्म के इत्तय होने पर सब के लिये यही अन्तिम सार्ग है। यह अभिट अपरिहार्य है। इसीलिये मानब प्राणी को सचेत करते हुए शास्त्रकार कहते हैं —

> अनित्यानि शरीराणि, विभवो नैव शाश्वतः । नित्यं संनिहितो मृत्युः, कर्तव्यो धर्मसंचयः ॥ १ ॥

अर्थान यह शरीर नाशवान है यह सांसारिक वैभव सदा स्थिर रहने वाला नहीं और मृत्यु हर समय पास में ही है ऐसा विचार कर इस मनुष्य को धर्म के संचय-उपार्जन की ओर प्रवृत्त होना चाहिये।

| <b>RX</b> 8 | नवयुग निर्माता |
|-------------|----------------|
|             |                |

धर्म ही एक ऐसी वस्तु है जिसके अनुसरण से मानव इस जन्म मरण परम्परा से छुटकारा हासल कर सकता है। इसलिये राजन् ! इन आपात रमणीय सांसारिक विषय भोगों में अधिक आसक न होकर पुण्य संयोग से प्राप्त हुए मानव भव की आस्थिरता को ध्यान में रखकर जितना बने उतना शुभकर्म के अनुष्ठान में प्रवृत्त होने का यत्न करना चाहिये।

श्री प्रतापसिंइजी—महाराज ! आपसे मिलकर सुफे वहुत आनन्द हुआ। मेरे शोक सन्तप्त हृदय को आपके इस उपदेशामृत से जो शान्ति और सान्त्वना मिली है उसके लिये मैं आपश्री का बहुत ही छतज्ञ हूँ। आपके इस थोड़े समय के सत्संग से ही मेरे हृदय को बहुत सन्तोप प्राप्त हुआ है। छुछ समय मौन रहने के बाद फिर बोले—महाराज ! कुछ ठार्ज करना चाहता हूँ यदि ज्याज्ञा हो तो करूं ?

श्री आनन्द विजयजी — करो बड़ी खुशी से करो। फकीरों का दरवाजा तो हर किसी के लिये हर समय खुला रहता है, आप तो एक सम्मान्य सद्गृहस्थ हैं, आपके साथ वार्तालाप करने में तो मुफे भी आनन्द आयगा। इसलिये आप जो कुछ भी पूछना चाहते हैं खुशी से पूछें। मैं उसका यथामति उत्तर देने का अवश्य यत्न करूंगा। और हमारा यह वार्तालाप तो प्रेम मूतक वार्तालाप है, इसमें सद्भावपूर्वक विचार विनिमय के अतिरिक्त अन्य किसी प्रकार की भावना को तो कोई स्थान ही नहीं अतः आप जो कुछ भी कहना या पूछना चाहें बिना संकोच कहें या पूछें!

श्री प्रतापसिंहजी— महाराज ! कहते हुए कुछ संकोच तो होता है मगर आपकी उदार मनोवृत्ति और प्रतिभा–सम्पत्ति की ओर ध्यान देते हुए किसी निश्चय पर पहुंचने की खातिर कहना भी डचित प्रतीत होता है। आप जैसे उदार चेता ज्ञान–सम्पन्न महापुरुव का सहयोग मिलना, यह भी इम लोगों के किसी शुभकर्भ का ही फल है, इसलिये ऐसे लाभ के अवसर को खो देना भी मूर्खता होगी। जो वातें मैं आपसे पूछने लगा हूँ उन्हीं के सम्बन्ध में स्वामीजी के साथ आपका वार्तालाप कराने की मेरी इच्छा थी, परन्तु वह तो पूरी न हो सकी। स्वामीजी तो इस संसार से चल बसे और उनके दिये हुए विचार यातो उनकी लिखी हुई पुस्तकों में हैं, या उनके आधिक सम्पर्क में आने वाली व्यक्तियों के हदरय पर अंकित हैं, मगर वे कहां तक युक्तियुक्त हैं इसका निर्णय तो आप जैसे अन्य विद्वानों के साथ वार्तालाप करने से ही हो सकता है। इसी विचार को लेकर आज मैं आपसे पूछने लगा हूँ, उसमें यदि कोई आवज्ञा हो तो आप मुभे चमा करें !

श्री त्रानन्द विजयजी—राजन् ! त्राप जो चाहें पृछें, संकोच की कोई त्रावश्यकता नहीं । त्रब रही मान या अपमान की बात, सो साधु तो इन दोनों से ही प्रथक् होता है !

श्री प्रतापसिंहजी---तो क्या महाराज ! जैनमत नास्तिक है ? स्वामीजी से जब कभी जैनमत विषयक वार्तालाप करने का अवसर मिला तब ही उन्होंने कहा कि यह तो वेदनिन्दक अनीश्वरवादी नास्तिक मत है इसकी तो चर्चा ही करनी व्यर्थ है इत्यादि ।

| श्री | प्रतापसिंहजी से वार्तालाय | Г | - | ર્પ્રષ્ટ |
|------|---------------------------|---|---|----------|
|      | •                         |   |   |          |

स्वामीजी के इस कथन में कितना श्रौचित्य है यह मैं आपसे जानना चाहता हूँ। इसके अतिरिक्त आर्थ समाज के कतिपय अन्य सिद्धान्तों पर भी आपश्री के तटस्थ विचारों को श्रवण करने की मेरी अभिलाषा है।

श्री ग्रानन्द विजयजी — आपके इन प्रश्नों के सम्बन्ध में विचार करने से पहले मैं एक बात की ओर आपका ध्यान खेंचना चाहता हूँ। किसी भी मत या सम्प्रदाय की आलोचना से पहले उस मत के प्रवर्तक के अन्तरंग और बाह्य जीवन का मलीभांति निरीच्चण करना चाहिये। उसके अनन्तर उसने जो विचार प्रदर्शित किये हैं उनका अवलोकन भी आप्रह-रहित शुद्ध मनोवृति से करना चाहिये। सत्यगवेषक मनोवृति में आप्रह को स्थान नहीं होता। आजकल मतमतान्तरों में जो अनिच्छित संघर्ष पैदा हो रहा है उसका कारण भी आप्रही संर्कुचित अथच दूषित मनोवृत्ति है। इसलिये जो व्यक्ति सत्य की गवेषणा करना चाहता है उसे सर्वप्रथम अपनी मनोवृत्ति को शुद्ध करना चाहिये। जिस प्रकार स्वच्छ दर्पण में प्रतिबिन्वित होने वाली वस्तु अपने असली स्वरूप में दृष्टिगोचर होती है उसी प्रकार शुद्ध मनोवृत्ति से अवलोकन किया गया पदार्थ भी अपने वास्तविक स्वरूप में दृष्टिगोचर होती है उसी प्रकार शुद्ध मनोवृत्ति से अवलोकन किया गया पदार्थ भी अपने वास्तविक स्वरूप में प्रकट हो जाता है अर्थान् उसका चथाये स्वरूप क्या है, इसका स्पष्टमान होने लगता है। अस्तु,



### अध्याय ६७

### "आरितक नास्तिक राब्द का परमार्थ"

-: ≉:--

अब आप अपने प्रश्नों के उत्तर की आर भी तटस्थ मनोवृत्ति से ध्यान देने की उदारता करें।

भारतीय दर्शनों को दो श्रेणियों में विभक्त किया जा सकता है, एक वैदिक दूसरी अवैदिक ! वेदोपजीवि अर्थात् वेदों के आधार से वस्तुतत्व का निर्वचन करने वाले दर्शन वैदिक, और वेदों की अपेत्ता न रखकर वस्तु स्वरूप का निरूपण करने वाले दर्शन अवैदिक कहे व माने जाते हैं। पहली श्रेणी में, न्याय, वैशेषिक, सांख्य, योग, मीमांसा और वेदान्त आदि की गणना है, जब कि दूसरी श्रेणी में चार्वाक, जैन और बौद्ध आदि दर्शनों का निर्देश कियाजाता है। इनमें केवल अनात्मवादी चार्वाक्ट्र्रन को छोड़कर बाकी के सभी दर्शन आत्मवादी होने के नाते आस्तिक हैं।

आस्तिक और नास्तिक दोनों शब्द आत्मा और परलोक के स्वीकार तथा निषेध के बोधक हैं। अतः जो दर्शन इस पांच भौतिक या औदारिक शरीर से अतिरिक्त आत्मा की सत्ता और उसके आवागमन को मानता है वह आस्तिक है, और जो इन दोनों बातों से इनकार करता अर्थात न तो शरीर से अतिरिक्त किसी चेतन सत्ता का स्वीकार करता है और न उसके आवागमन को मानता है वह दर्शन नास्तिक कहलाता है। शब्द शास्त्र के अनुसार आस्तिक और नास्तिक शब्द का ब्युत्पत्तिजन्य सर्व सम्मत अर्थ भी यही है ¶

१ अस्ति नास्ति दिष्टं मति: [ पाणिनीय व्याकरण सू॰ ४।४।६० ]

..... अस्ति परलोकः, इत्येवं मतिर्यस्य सः आस्तिकः, नास्तीति मतिर्यस्य स नास्तिकः इत्यादि । अर्थात् परलोक है ऐसी जिनकी मति-धारखा है वह आस्तिक और परलोक नहीं ऐसी धारणा रखने वाला नास्तिक कहलाता है ।

मद्दाभाष्यम्— किं यस्यास्तिमतिः श्रास्तिकः किङ्ठात श्चौरेपि प्राप्नोति।एवं तर्हि इति लोपोऽत्र द्रष्टव्यः। झस्तीत्यस्यमतिः आस्तिकः नास्तीत्यस्यमतिः नास्तिकः । [ पतञ्जलि: ]

प्रदीपम्-ऋरित, चौरेऽपीति-तस्यापिमति सद्भावात् ।

जैन दर्शन आत्मा और परलोक का भूरि र समर्थक है इसलिये अध्यात्मवादी आस्तिक दर्शनों की श्रेणी में अपना मुख्य स्थान रखता है। बस यही आस्तिकता और नास्तिकता का परमार्थ है जो कि संद्वेप से मैंने आपके सामने प्रस्तुत करदिया है। बस यही आस्तिकता और नास्तिकता का परमार्थ है जो कि संद्वेप से मैंने आपके सामने प्रस्तुत करदिया है। अब आइये स्वामी दयानन्दजी के कथन की ओर। सो उनका कथन तो मुफे ऐसा ही लगता है जैसे कोई मुसलमान यह कहता है कि 'जो कोई खुदा के कलाम कुरानशरीफ पर ईमान नहीं लाता वह काफर है" काफर और नास्तिक दोनों एक ही अर्थ के परिचायक हैं। तब यदि एक मुसलिम व्यक्ति के उक्त कथन को सत्य मानकर कुरान को प्रमाण न मानने वाले मैं आप और आपके स्वामीजी आदि हम सब काफर बन सकते हैं, [ कुफर-फूठ बोलने वाले हैं ] तो जैनधर्म भी नास्तिकता की श्रेणी में परिगणित किया जा सकता है, इससे अधिक स्वामीजी के कथन में कोई और तथ्य हो तो आप वतला दीजिये।

वेदोपजीवी न होने से जैनदर्शन को नास्तिक कहना यह तो उसके साथ अन्याय करना है ! वास्तव में विचार किया जाय तो जैनदर्शन वेदों का निन्दक नहीं अपितु "अगिनष्टोमेन यजेत स्वर्गकामः" इत्यादि वैदिक श्रुतियों के आधार से किये जाने वाले पशुबलिप्रधान वैध यज्ञों का विरोध करता है । "वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति" इस मान्यता को "अहिंसा परमोधर्मः" के अनन्योपासक जैनधर्म में कोई स्थान नहीं, यदि इसी हेतु से जैनधर्म को नास्तिक कडा व माना जाता है कि वह धर्म के नाम से की जाने याली मूक प्राणियों की हत्या को अधर्म कहकर उसका विरोध करता है तो ऐसी नास्तिकता को स्वीकार करने में वह अपना अहोभाग्य समफता है ।

इस के अतिरिक्त इन वैध यज्ञों का उपनिषद्, महाभारत और भागवतादि वेदोपजीवी प्रन्थों में भी बड़े तीव्र शब्दों में प्रतिवाद किया है गया है अत: अवैदिकता भी नास्तिकता का हेतु नहीं है।तात्पर्य कि वेदों को

अचेतनरचपदार्थो नास्तिकः स्यादितिवक्तव्यम् , न्यायस्य तु प्रदर्शनात् भाष्यकारेण प्रतिपदं नोक्तम् । अम्तीत्यस्येति परलोक कर्तृका सत्ता विज्ञेया । तत्रैव विषये लोके प्रयोग दर्शनात् , तेन परलोकोऽस्ति, इति मतिर्यम्य स आस्तिकः तद्दविपरीतो नास्तिकः ॥ इति कैयटः ॥

§ क. —प्लवा होते छटढा उज्ञरूपाः, छाष्टादशोक्तमवरं येषु कर्म। एतत्-श्रेयो येऽभिनन्दन्ति मूढाः, जराम्रत्युं पुनरेवापि यंति ॥ ७ ॥ [ मुंडकोपनिषद् ] महामाग्त शांतिपर्व ऋथ्याय २८३ पिता पुत्र के संवाद में लिखा है— ''पशुय्झैः कथं हिस्त्रेर्माटशो यष्टुमहर्ति । छान्तवद्भिरिवप्राज्ञः, च्रत्रयज्ञैः पिशाचवत् ॥ ३३ ॥ (ख)—श्रीमद्भागवत स्कन्ध ४ ऋध्याय २४ अमारा न मानने वाला व्यक्ति यदि आत्मा और परलोक को मानता है तो वह आस्तिक है नास्तिक नहीं !

प्राचीन वर्हिंग राजा के प्रति नारद का कथन---भोभोः प्रजापतेः ! राजन् पशून् पश्य त्वयाध्वरे । संज्ञप्तान् जीवसंवान्, निघूरोन सहस्रशः ॥ ७॥ एते त्वां संप्रतीचन्ते स्मरन्तीवैशसं तव । संपरेत मयेः कूटैः, छिन्दन्त्युत्त्वित मन्यत्रः ॥ ५॥ महाभारत शांतिपर्व मोचाधिकार २७३ में यज्ञीयहिंसा का निषेध इस प्रकार किया है -तस्यतेनानुभावेन, मृगद्विंसात्मनस्तदा तपोमहत्समुच्छिन्नं तस्मादु हिंसा न यज्ञिया ॥ १८ ॥ भाक-स्वर्ग के अनुभाव से एक मुनि ने मृग की हिंसा की। तब उस मुनि का जन्म भर का बड़ा भारी तप नष्ट होगया इसलिये हिंसा यज्ञ के लिये हितकर नहीं है । महाभारत शांतिपर्व मोचा० अ० १६४ ---छिन्नस्थूर्णं वृषं दृष्ट्वा विलापं च गवां भृशम् । गोभहे यज्ञवाटस्य प्रेच्नमागः स पार्थिवः ॥ २ ॥ स्वस्तिगोभ्योऽस्तु लोकेषु ततो निर्वचनं कृतम् । हिंसायां ही प्रवृत्तायामाशीरेषां तु कल्पिता !! ३ !! चव्यवस्थितमर्यादैर्विमुढेर्नास्तिकैर्नरैः । संशयात्मभिरव्यक्तैर्हिंसा समनु वर्णिता ॥ ४ ॥ सर्वकर्मस्वहिंसां हि धर्नात्मा मनुरत्रवीत । महासारत आश्वमेधिक पर्व अध्याय ६१ में ---त्रालम्भ समयेर्प्यास्मन् गृहीतेषु पशुष्त्रथः । महर्षयो महाराज ! बभूबुः कुपयाश्विताः ॥ ११ ॥ ततो दीनान् पशून् हष्ट्वा ऋषयस्तं राषोधनाः। उच्च: शक्त समागम्य नाय यज्ञविधिः शुभः ॥ १२ ॥ अपरिज्ञानमेतत्ते, महान्तं धर्ममिच्छतः । नहि यही पश्चमणा विधि इष्टाः पुरन्दर ! ।। १२ ।। धर्मोपधातकस्त्वेष समारम्भस्तव प्रभो ! नायं धर्मकृतो यहो, न हिंसा धर्म उच्यते ॥ १४ ॥ विधि हण्टेन यहोन, धर्मस्तेषु महान् भवेत् ! यज्ञवीजैः सहस्राद्त ! त्रिवर्षे परमोषितैः ॥ १४ ॥

### ऋध्याय ६८

### 'अनीइबरवाद भी नास्तिकता का कारण नहीं'

#### +{:}+

आपके स्वामीजी ने जैनों को खनीश्वरवादी कह कर नास्तिक ठहराया, अर्थान जैन दर्शन ईश्वर को नहीं मानता इसलिये वह नास्तिक है, उनका यह कथन भी युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता। जैनदर्शन ईश्वर को तो मानता है परस्तु उसे स्विटकर्ता नहीं मानता। यदि स्विटकर्ता न मानने का नाम ही अनीश्वरवाद है तब तो जैन दर्शन अपने को अनीश्वरवादी कहने में कोई दोष नहीं समभता। अगर इस हष्टि से उसे अभीश्वरवादी कहा जाय तो वह उसे मुक्तकंठ से स्वीकार करेगा। तब यदि इस प्रकार के अनीश्वरवाद को नास्तिकता का कारण मान लिया जाय तो जैनदर्शन की भांति सांख्य और मीमांसादर्शन तो नास्तिकता की प्रथम कोटि में गिने जाने चाहियें। वेदों को अपीरेषेय और परम प्रमाण मानने वाले ये दोनों दर्शन स्वष्ट शब्दों में ईश्वर के आसित्रव से इनकार करते हैं। इनमें जितनी प्रबलता से ईश्वरकर्त्तव्वाद का खंडन किया है उससे तो जैन दर्शन में बहुत कम देखने में आता है।

जैन चौर बौद्ध धर्म के प्रवल विरोधो मीमांसिकधुरीण कुमारिलमट्ट ने तो यहां तक लिखा है कि ''विना प्रयोजन के कोई मूढ़ 9ुरुष भी किसी कार्य में प्रष्टत नहीं होता, तो ईश्वर का सुष्टि रचने में क्या प्रयोजन है?" यदि ईश्वर इस सृष्टि की रचना न करता तो उसका कौनसा पेसा काम था, जो अध्रा पड़ा रहता ?× एवं सांख्य दर्शन भी प्रकृति पुरुष के अतिरिक्त किसी अन्य ईश्वरादि पदार्थ को नहीं मानता। परन्तु ईश्वरवाद का स्पष्ट शब्दों में प्रतिवाद करने वाले इन दोनों दर्शनों को आज तक किसी ने भी नास्तिक नहीं कहा। न तो स्वामी दयानन्दजी ने और न अन्य किसी प्रमाणिक विद्वान् ने। जब कि जैनदर्शन की भांति ये दोनों भी व्यनीश्वरवादी हैं। बल्कि कुमारिलभट्ट ने तो यहां तक लिखा है कि 'जो लोग नास्तिकता

> × प्रयोजनमनुद्दिश्य मन्दोऽपि न प्रवर्तते । जगचासृजतस्तस्य किंनामेब्टं न सिध्यति [ रत्तो॰ वार्तिक ]

|         |                | <br>                                      |
|---------|----------------|-------------------------------------------|
| रे. इ.० | नवयुग निर्माता |                                           |
|         |                | <br>· · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

की ओर जा रहे हैं उन्हें आस्तिकता के मार्ग पर लाने के लिए मेरा यह प्रयरन है" की ऐसी परिस्थिति में जैन दर्शन को अनीरवरवादी कह कर नास्तिक बतलाने या सिद्ध करने की चेब्टा करना कहां तक उचित है इसका विचार आप स्वयं करें।

आपने फिर कहा--राजन ! बुरा न मानना, यदि मैं स्पष्ठ शब्दों में कहूँ तो स्वामी दयानन्द जी ने जैनधर्म के विषय में जो कुछ कहा व लिखा है वह सत उनकी परमत विद्वेषपूर्ण दूषित मनोवृति का ही परिणाम है। ऐसी मनोवृत्ति रखने वाले व्यक्ति से--फिर वह कितना ही विद्वान् या प्रतिभाशाली क्यों न हो वस्तुतत्त्व के यथार्थ निर्णय की आशा रखना ऐसा ही है जैसा कि वालुका के कणों से तेल की आशा करना। स्वामी दयानन्द जी को जैन धर्म का कुछ भी बोध हो अथवा उन्होंने जैनशास्त्रों का थोड़ा बहुत स्वाध्याय भी किया हो या जैन धर्म को समफने का कुछ भी प्रयत्न किया हो, ऐसा उनके लेखों से प्रमाणित नहीं होता ! दूसरे शब्दों में कहूँ तो जैनधर्म के विषय में वे विल्क्ष कोरे थे।

श्री प्रतापसिंहजी—महाराज ! मैं तो समफता था कि आप केवल जैनधर्म के ही ज्ञाता होंगे परन्तु आप तो जैन जैनेतर सभी शास्त्रों के पारंगत प्रमाणित हुए ! आस्तिक नास्तिक शब्द का इतना सुन्दर और तलस्पर्शी प्रामाणिक विवेचन सुनने का मेरे जीवन में यह पहला ही अवसर है। आजतक तो मैं यही समफता रहा कि जैनधर्म वेद विरोधी एक नास्तिक धर्म है, परन्तु आज आपने आस्तिक नास्तिक का जो परमार्थ समफाया है उससे तो मेरी आंखें खुल गई और मुफे स्पष्ट अनुभव होने लगा कि मेरी पहली विचारधारा आन्त थी अतएव मुफे उसका त्याग कर देना चाहिये और मैंने अब उसे अपने मन से निकाल भी दिया है।

> \* प्राय एव हि मीमांसा लोकैलोकायती कृता। तामास्तिक9थेनेतुं, प्रयत्नोऽयं कृतो मया॥ १॥

आपके साधु समागम में आने का यह मुफे अपूर्व लाभ प्राप्त हुआ है। अच्छा अब आप आर्यसमाज और उसके कतिपय सिद्धान्तों के विषय में भी थोड़ासा स्पष्टीकरण करने की कृपा करें। आप श्री के भाषण में जितना माधुर्य हैं, और वर्णनशैली जितनी आकर्षक अथव हृदयस्पर्शी है उसको देखते हुए तो कोई भी विधारशील पुरुष आपके आदर्श व्यक्तित्व के सामने नतमस्तक हुए बिना नहीं रह सकता। आपश्री के पुनीत दर्शनों से मेरे हृदय को जो सन्तोष और सान्त्वना मिली है उससे तो मैं⊶

### 'गंगापापं शशीतापं दैन्यं कल्पतरुस्तथा। पार्यतापं च देन्यं च हरति साधु समागमः ॥''

इस श्लोक के भावार्थ का वहां प्रत्यज्ञ रूप में चरितार्थ होते देख रहा हूँ !

श्री आनन्दविजयजी--राजन ! यह तो आपका प्रकृतिसिद्ध सौजन्य है जो आप मेरे विषय में इस प्रकार के उद्गार निकाल रहे हैं। मैं तो इस योग्य नहीं हूँ, उपस्तु आब हम आर्यसमाज के विषय में विचार करें। "आर्यसमाज" इस शब्द का व्युलत्ति लभ्य यौगिक अर्थ होता है श्रेष्ठ पुरुषों का समुदाय। त्रार्थ नाम श्रेष्ठ का है, समाज समुदाय को कहते हैं। तब, संसार में जितने भी श्रेष्ठ पुरुष हैं उन सब के ममुदाय या समूह को आर्यसमाज इस नाम से निर्दिष्ट किया जा सकता है। परन्तु आपने जिसको लत्त्य रखकर प्रश्न किया है वह इससे भिन्न और केवल स्वामी द्यानन्दजी की ओर से दी गई "आर्यसमाज" इस संज्ञा-नाम से निर्दिष्ट होने वाला संज्ञावाची रूप राज्द है। दूसरे शब्दों में कहूँ तो स्वामी दयानन्दजी के विचारों का अनुसरण करने वाले पुरुषों का समुदाय आर्थसमाज । अतः आर्थसमाज के सिद्धान्त या मन्तव्य वे ही हो सकते हैं जो कि स्वामी दयानन्दजी के थे। तब आर्यसमाज के सिद्धान्तों पर विचार करने का अर्थ होता है स्वामी दयानन्दजी के सिद्धान्तों का अवल्लोकन करना। परन्तु स्वामीजी के जीवन का अध्ययन करने से मैं तो इस निष्कर्ष पर पहुँचा हूँ कि उनका कोई भी निश्चित सिद्धान्त नहीं था। एक वक्त था जब कि वे सुकात्मा का पुनरागमन नहीं मानते थे फिर एक वक्क आया जब कि आप इसका तीव्र विरोध करने लगे श्रीर मुक्त जीवों की पुनरावृत्ति मानने लगे। इसी प्रकार एक समय था जब कि त्र्याप शैव मत का प्रचार करते. रुद्राच पड्नते और शिवलिंग का पूजन करते थे। फिर कुछ समय वाद आप उसका खंडन करने लगे। इसी भांति एक समय उन्होंने मृतक का श्राद्धतर्पण करना चेद विहित कहा और फिर कुछ समय वाद उसी को वेद विरुद्ध वतलाया। इन बातों से प्रतीत होता है कि वे ऋभीसक किसी निश्चित सिद्धान्त तक नहीं पहंच पाये थे। क्या मालूम यदि ने कुछ काल छौर जीवित रहते तो अपने विचारों में क्या २ परिवर्तन \$ करते।

\$ ग्रापश्री के इस कथन को स्वर्गीय लाला लाजपतराय के निम्न लिखित उल्लेख से ग्रौर भी समर्थन प्राप्त होता है यथा—

''इम को भली भांति विदित है कि स्वामी दयानन्द सरस्वती ने अपने जीवन में कई बार अपनी सम्मतिएं पलटों।

| રફર | नवयुग निर्माता  |  |
|-----|-----------------|--|
|     | गर्भभुग गानात्व |  |

इसलिये जिनके विचार इतने अस्थिर हों उनके किसी भी विचार को सिद्धान्त समक कर उसपर अहापोद करना यह भी मस्तिष्क को श्रम देना और समय को व्यर्थ यापन करना होगा। तो भी आपकी जिज्ञासा को ध्यान में रखते हुए कतिपय विषयों पर संद्वेप से विचार करतेना भी अनुचित प्रतीत नहीं होता।

(१) जैन दर्शन के सिद्धान्तानुसार इस अनादि सृष्टि में यह जीवात्मा स्वकृत शुभाशुभ कर्मों के अनुसार अनेक प्रकार की ऊंची नीची योनियों में भ्रमण करता हुआ नाना प्रकार के सुख दुःखों का अनुभव करता चला आ रहा है। जब कभी इस मानव शरीर में आने के बाद बसे जन्म मरण परंपरा के हेतुभूत कर्मों से छुटकारा देने वाले साधनों की उपलट्धि हो जाती है, और वह उन साधनों के ढारा इन कर्मों का नाश करके अपने वास्तविक शुद्ध स्वरूप को प्राप्त करलेता है उसका यह वास्तविक शुद्ध स्वरूप ही परमात्म-स्वरूप हो जाता है, इस परमात्मस्वरूप को प्राप्त करलेता है उसका यह वास्तविक शुद्ध स्वरूप ही परमात्म-स्वरूप हो जाता है, इस परमात्मस्वरूप को प्राप्त करलेतो है उसका यह वास्तविक शुद्ध स्वरूप ही परमात्म-स्वरूप हो जाता है, इस परमात्मस्वरूप को प्राप्त करलेतो के बाद उसका संसार भ्रमण सदा के लिये बन्द हो जाता है। और कर्म बन्धन से सदा के लिये मुक्त हुआ २ वह आत्मा शरीर का परित्याग करने के अनंतर ध्यपने सचिदानन्द स्वरूप में सदा के लिये अवस्थित रहता है इसी अवस्था का नाम मोच्च है और ऐसी अवस्था को प्राप्त करने वाला ज्यात्मा जैन परिभाषा में सिद्ध के नाम से प्रख्यात होता है। तात्पर्ध कि जिस प्रकार भट्टी में मुंजा हुत्या वीज अनेक यह्न करने पर भी अंकुर नहीं देता उसी प्रकार कर्म रूप बीज के दग्ध हो जाने पर संसाररूप अंकुर की उत्पत्ति नहीं होती, ज्वर्थात्त कर्मों को सर्वथा वितष्ट करके सुक्ति को प्राप्त हुआ यह जीवात्मा फिर जन्म मरण धारण नहीं करता है। जैसा कि शास्तकारों ने कहा है—

### "दग्धे बीजे यथात्यन्तं, प्रादुर्भवति नांकुरः । कर्मबीजे तथा दग्धे नारोहति भवकिरः ॥

तब जैन मान्यतानुसार कर्मों की ऋात्यन्तिक निर्जरा से प्रकट होने वाली छात्मा की तिरावरण झान ज्योति के लोकव्यापि प्रकाश में कर्मबन्ध के हेतुमूत रागद्वेपादि कपायरूप झन्धकार का जब कि वहां श्वस्तित्व ही नहीं तो फिर मोक्सगत झात्मा को वापिस संसार में लाने वाला कौन ?

एक समय था कि वह शैंव मत का प्रतिपादन करते थे, और रुद्राच और कंठीमाला धारते थे। फिर एक लमय आया कि उसका खंडन करने लगे। एक समय था कि वह [ देखो चान्दपुर का वाद ] मोच की अवधि नहीं मानते थे, और उनका निश्चय था कि मुक्त हुई आत्मा फिर टेह धारण नहीं करती। फिर वह समय आया कि उन्होंने अपनी सम्मति पलट दी, आदि आदि | किसको विदित है कि यदि वह जीते रहते तो अपने जीवन में और क्या क्या सम्मतियें पलटते | जितनी आयु बढ़ती थी उतनी ही विद्या और ज्ञान उनका अधिक होता जाता था। उतना ही प्रत्यय प्रकाश उनपर डालता जाता था। ऐसी अवस्था में कौन कह सकता है कि स्वामीजी निर्फ्रान्त थे। जो महाशय उनको निर्फ्रान्त मानते हैं वह कृपा कर उस समय को भी प्रकट करें जब कि वह निर्फ्रान्त हुए ।''

[ ''महर्षि स्वामी दयानन्द सरस्वती ग्रौर उनका काम'' प्र॰ १४२ ]

इसके अतिरिक्त मोक्त के विषय में वैदिक परम्परा के दर्शन शास्त्रों का भी प्रायः यही सिद्धान्त है, केवल शब्दों का हेर फेर है। जैन दर्शन-''क्रस्तकर्मच्चयो मोच्तः'' कहता है जबकि वेदोपजीवी दर्शन-''अज्ञान की आत्यन्तिक निवृत्ति'' अथच दु:ख की आत्यन्तिक निवृत्ति और परमानन्द की प्राप्ति'' को मोक्त के नाम से निर्दिष्ट करते हैं।

त्रानीश्वरवाद भी नास्तिकता का कारण नहीं

स्वामी दयानन्दजी ने मोज का स्वरूप तो ऐसा ही बतलाया है परन्तु उन्होंने मुकारमा का बापिस लौटना किस आधार से स्वीकार किया, यह तो वही जानें, कारण कि उनके इस कथन में कोई भी शास्त्रीय प्रमाण उपलब्ध नहीं होता। वैदिक परम्परा के किसी भी दर्शन ने स्वामी जी के इस मन्तव्य का समर्थन नहीं किया। विपरीत इसके न्यायदर्शन, सांख्य और वेदान्त दर्शन के मूलसूत्रों में तथा उपनिषद् और भगवद्-गीता आदि जन्य प्रमाणिक प्रन्थों में इस मंतव्य का स्वष्ट शब्दों में प्रतिषेध किया है। किया है। किया मगवद्-गीता आदि जन्य प्रमाणिक प्रन्थों में इस मंतव्य का स्वष्ट शब्दों में प्रतिषेध किया है। कहमलिये स्वामीजी का उक्तमन्तव्य अशास्त्रीय अथच मनःकल्पित ही सिद्ध होता है। इसके जलावा एक बात और है जिसकी तर्भ मैं आपका ध्यान स्वेंचना चाहता हूँ। स्वामीजी के लिखे हुए "ऋग्वेदादि भाष्य भूमिका" नाम के प्रन्थ से तो आप परिचित ही होंगे ? उसमें मोज्ञ नाम का जो प्रकरण है उसे आप पढ़ जाइये उसमें कईां पर भी मुकात्मा की पुनरावृत्ति का उल्लेख आपको नहीं मिलेगा और इसके पुनर्जन्म प्रकरण में "हेसति अश्वख्य द इत्यादि वेद मंत्र की व्याख्या में पितृयान और देवयान का वर्णन करते हुए आप लिखते हैं।

"जिसमें यइ जीवात्मा माता पिता के द्वारा शरीर धारण करके पुरुष धौर पाप के फज़रूप सुख दु:ख का उपभोग करता है आर्थान पूर्वापर आनेकविध जन्मों को धारए करता है वह पितृयान है और जिसमें मोज्ञरूप पद को उपलब्ध करके जन्ममरण रूप संसार से छूट जाता है वह देवयान है ई इत्यादि" इससे प्रतीत होता है कि उस समय वे मुक्ति से पुनरावर्तन नहीं मानते थे और बाद में किसी कारण वश उन्होंने इस सिद्धान्त का परित्याग कर दिया होगा जो कि युक्तिविधुर और प्रमाएशून्य है । राजन ! कहते हुए तो संकोच होता है परन्तु क्या करूं आप पूछते हैं इसलिये कहे बिना रहा भी

\* क--- ''वाधना लच्चल युःखम् तद्त्यन्तविमोच्चोऽपवर्गः" ''बीतराग जन्मादर्शनान्"

રફર

| २६४ | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|

नहीं जाता। आपके स्वामीजी के सिद्धान्तों में सबसे अधिक उपहास्यजनक और घुएगासद तो नियोग का सिद्धान्त है जिसमें उन्होंने एक स्त्री को ११ पति तक करने की आज्ञा § फर्माई है। और इस आज्ञा को वेदाज्ञा कहकर वेदों को लांछित करने में भी कोई कसर बाकी नहीं रक्खी। मेरी दृष्टि में तो वेद-[जिन्हें ईश्वरीय ज्ञान कहा व माना जाता है] ऐसे घृएित एवं निन्दनीय व्यभिचारप्राय व्यवहार की आज्ञा दें यह सम्भव नहीं लगता \$ इसके सिवा स्पृतिकारों में मनु को सबसे अधिक प्रमाण माना है, जहां तक कि उपनिपदों में मनु के कथन को औषधि रूप | वतलाया है। वह मनु तो इस नियोग को पशुधर्म § वतलाकर इसकी निन्दा करते हैं जबकि स्वामीजी इसे वेदाज्ञा या ईश्वराज्ञा बतला रहे हैं। तब इन दो में से किसके

\$ स्वामीजी की भाष्य सूमिका का वह उक्त स्थल इस प्रकार है ---

"द्वेसती अश्वयायं पिष्टणामहं देवानामुत मर्त्यानाम् [यजु॰ १६-४७]

भाष्यम्-(द्वेसती) व्यस्मिन् संसारे पापपुण्यकलभोगाय द्वौ मार्गौस्त। एकः पितृणां झानिनां देवानां विदुषां च द्वितीयः (मर्त्यानाम्)विद्या विज्ञानरहितानां मनुष्याणाम् । तयोरेकः पितृयानो द्वितीयो देवयानश्चेनि । यत्र जीवो मातृपितृभ्यां देहं घृत्वा पापपुण्यकले सुखदुःखे पुनः पुनर्भुके,अर्थान् पूर्वापर जन्मानि चधारयति सा पितृयानाख्या स्विरस्ति । तथा यत्र मोच्चाख्यं पदं लब्ब्वा जन्ममरणाख्यान् संसाराद् विमुच्यते सा द्वितीया स्वतिर्भवति । तत्र प्रथमायां स्वतौ पुण्यसंचयकलं सुक्द्या पुनर्जायते स्रियते च । द्वितीयायां च स्वतौ पुनर्न जायते न म्रियते चेत्यहमेवं भूते द्वेस्वती (अश्वरणवं) श्रुतवानस्मि । [ ऋग्वेदादि भा० भू० पू० २६२ ]

<del>--</del>--- लेग्द

§ हे स्त्री तूं नियोग में ग्यारह पति तक कर । ऋर्थात् एक तो उन में प्रथम विवाहित और दश वर्यन्त नियोग के पति कर 1 [ ऋ॰ धै॰ मा॰ भू॰ प्रू॰ २७४ ]

(१) मनुस्मृति में लिखा है कि "विवाह के मन्त्रों में कहीं पर भी नियोग का कथन नहीं किया गया श्रौर नाही विवाह विधि में विधवा के विवाह का उल्लेख है यथा---

> "नोद्वाहिकेषु मंत्रेषु, नियोगः कीर्त्यतः क्वचिन्। न विवाह विधावुक्तं विधवा वेदनं पुनः॥

[ इ. १. २ फ्रो. १४ ]

व्याः--- "अर्थमणं नु देवं" इत्येवमादिषु विवाह प्रयोग जनकेषु मंत्रेषु क्वचिदपि शाखायां न नियोग:

कथ्यते । नच विवाह विधायक शास्त्रेऽन्येन पुरुषेण सह पुनर्विवाह उक्तः । [ कुल्लूक भट्टः ]

🕂 ''मनुर्यदवदत्तदि भेषजम्" [ छान्दोग्योपनिषद् ]

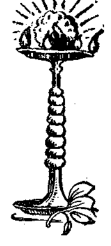
§ ऋयं द्विजैहिं विद्वद्भिः पशुधर्मो विगर्हितः ।

मनुष्याणामपि प्रोक्तो वेने राज्यं प्रशासति ॥

[ अ. १ क्रो. ६६ ]

इत्यादि के लिये देखो मनुस्मृति का यह स्थल |--- ज़ेखक

पाली की छोर विहार कर दिया ।



अनीश्वरवाद भी नास्तिकता का कारण नहीं

कथन को यथार्थ समझना चाहिये इसका विचार आप स्वयं कर सकते हैं। इसी प्रकार के उनके अन्य सिद्धान्त हैं जिनपर कि विचार करने का आज तो अवसर नहीं है कभी फिर अवसर मिला तो उनपर भी यथामति

समागम से मुमे अर्थर्मसम्बन्धि जो अलभ्य लाभ प्राप्त हुआ है उससे मैं अपने आपको अधिक से अधिक भाग्यशाली मानता हूँ। यह मेरे किसी पूर्वजन्म के शुभ कर्म का प्रत्यच्च फल है जो आप जैसे आदर्शजीवी मद्दापुरुष का पुरुष सहयोग मिला। मैं आपश्री का बहुत २ आभारी हूँ, कभी फिर आप यहां पधारें तो मुफे दर्शन का लाम अवश्य देने की रूपा करें। इतना कहकर हाथ जोड़ नमस्कार किया और वहां से विदा हुए। जोधपुर के श्री संघ ने आपश्री की अपूर्व विद्वत्ता, प्रतिभा और चारित्रनिष्ठा आदि विशिष्ट गुणों से प्रभावित होकर आपको "न्यायाम्भोनिधि" विरुद प्रदान किया तब से आप "न्यायाम्भोनिधि जैनाचार्य श्री बिजयानंद सूरि" इस नाम से विख्यात हुए। इस प्रकार जोधपुर में जैनधर्म की आशातीत प्रभावना करके आपने

श्री प्रतापसिंइजी –हाथ जोड़ते हुए, महाराज ! ऋष जैसे शास्त्रनिष्णात त्यागमूर्ति महापुरुष के

विचार प्रस्तुत किया जासकता है। आज तो आप इतने मात्र से ही सन्तोष करें।

२६४

### अध्याय ६९

# "शिष्य वियोग"

-:\*:-

मानवजीवन सुख दुःख श्रोर संयोग वियोग का केन्द्र हैं। जीवन यात्रा में डसे अनेक प्रकार के इष्टानिष्ट सम्बन्धों का अनुभव करना पड़ता है परन्तु जिनका मानसस्तर संसार से कुछ ऊंचा उठा हुआ होता है उनका जीवन इष्ट वियोग श्रीर अनिष्ट संयोग आदि से अधिक विज्रुव्ध नहीं होता।

अहमदाबाद पहुँचने के लिये जोधपुर से अपने शिष्य परिवार के साथ विहार करके जब श्री आनन्द्विजय-आत्मारामजी महाराज पाली शहर में पधारे तो वहां आपके प्रधान शिष्य श्री लच्मीविजयजी [जो कि पहले से कुछ रुग्ण थे ] का स्वर्गवास होगया § 1 श्री लच्मीविजयजी आपके प्रधान शिष्य वर्ग में से एक थे 1 ढूंढक पंथ मैं रहते हुए आपते जो कान्तिकारो आन्द्रीलिज पंजाब में उठाया उसमें सबसे अधिक सहयोग इन्हीं महात्मा ने दिया था 1 ये महात्मा श्री आत्मारामजी की दत्तिण भुजा कहे जाते थे 1 ऐसे शासन सेवी सुयोग्य शिष्य के वियोग से आग्री के गम्भीर और प्रशांत मन को भी खेद तो हुआ परन्तु सांसारिक पदार्थों की चण्ण मंगुरता का विचार करते हुए जहां आपने अपने मन को संभाला वहां शोक निमग्न श्री संघ को भी सांत्वना दी और अपने लत्त्य की ओर बढते रहने का आदेश दिया 1 आपश्री के वचनामृत से शोक सन्तप्त जनता के मानस को कुड धेर्य और शान्ति मिली 1



ई स्वर्गवास चैत्र कृष्णा चतुर्देशी-गुजराती फाल्गुत कृष्णा १४ मम्वत् १९४० में हुआ।

# त्रधाय ७० ''अहमदाबाद में चतुमसि'' ०००

पाली के सभी आवक वर्ग को अपनी धर्म देशना से सान्स्वना देने के बाद वहां से विद्वार करके पंचतीर्थी और आवूराज तीर्थ की यात्रा करते हुए शिष्य परिवार के साथ आप आइमदाबाद में पधारे। आहमदाबाद की जैन जनता ने आपका पहले से भी अधिक उत्साद भरा स्वागत किया। यहां आपने बड़ोदा राज्य में आने वाले "डभोई" नगर के रईस श्री मोतीचन्द को साधुधर्म में दीच्चित करके "श्री हेमविजय" इस नाम से आलंकुत किया तथा श्री हंसविजयजी का शिष्य घोषित किया। और आपने साथ के श्री उद्योत विजय आदि शिष्य वर्ग को गणी श्री मूलचन्द्र जी महाराज के हाथों बड़ी दीचा दिलाई तथा श्री संघ की प्रार्थना से १९४१ का चतुर्मास भी वहां आइमदाबाद में ही किया।

अहमदाबाद का यह चतुर्मास कई प्रकार की विशेषताओं को लिये हुए सम्पन्न हुआ। सं० १९३२ के चतुर्मास में बाकी रहा हुन्ना त्रावश्यकसूत्र ही आपने बाचना आरम्भ किया। और भावनाधिकार में श्री धर्मरत्न प्रकरण का व्याख्यान शुरु किया।

आपकी अलौकिक व्याख्यानरीली इतनी आकर्षक और मोहक थी कि व्याख्यान सभा में तिल घरने को भी स्थान नहीं रहता था लगभग सात इजार की पुरुषों का जमघट होता था। इस चतुर्मास में जैनधर्म का आशातीत उद्योत हुआ। पर्युवछा पर्व के दिनों में सैंकड़ों अठाई महोत्सव हुए, पूजा और प्रभावना आदि की तो कोई गखना ही नहीं रही। विविध प्रकार की तपश्चर्या और अनेक साधर्मिवात्सल्य हुए। तात्पर्य कि यह चतुर्मास हर एक दृष्टि से विशेष रहा और सबसे अधिक विशेषता इस चतुर्मास की यह कि आपके सदुपदेश से आकर्षित और प्रभावित हुई जनता ने पंजाब को धार्मिक सहायता पहुंचाने का श्रेय उपार्जन किया।

एक दिन अहमदाबाद के श्री सघ ने सम्मिलित रूप से परामर्श करके आपके पास आकर प्राथना की, कि महाराज ! आपश्री ने पंजाब देश में जो नये श्रावक बनाये हैं, उनको हम लोग कुछ सहायता

|     | <br> |   |       | €          | <br> | a construction of the second |  |
|-----|------|---|-------|------------|------|------------------------------|--|
| २६८ |      | , | भौयुग | ा निर्माता |      |                              |  |
|     | <br> |   |       |            | <br> |                              |  |

पहुंचानी चाहते हैं । वहां पर पूजा सेवा के लिये वीतराग प्रभु के जो मन्दिर निर्माण हुए या हो रहे हैं उनमें जिस २ वस्तु की आवश्यकता हो वह हम भेजना चाहते हैं ।

श्री श्रानन्दविजयजी--- तुम लोगों की यदि यह इच्छा है तो बहुत अच्छी बात है । अपने साधर्मी भाई को मदद देना, धर्म से गिरते हुए साधर्मी भाई को धर्म में लगाना यह तो श्रावक का सब से पहला कर्तव्य है, मैंने उपदेश द्वारा वहां जिन लोगों को बीतराग देव के धर्म का अनुगामी बनाया है उनको बनती सहायता देने का आप लोग जो विचार कर रहे हैं वह कम प्रशंसनीय नहीं है । इसलिये आप खुशी से मदद देवें । तदनन्तर श्री संघ के आगेवानों ने बहुत सी धातु और पाषाण की जिनप्रतिमार्ये पंजाब के भिन्न २ शहरों में सेवा पूजा के लिये भेजीं । जिनमें अम्वाला, लुधियाना, मालेरकोटला, जीरा, जालन्धर, होशयारपुर, अमृतसर, जंडयालागुरु, पट्टी, नारोवाल, सनखत्तरा और गुजरांवाला आदि के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं ।

इसके अतिरिक्त आपने इस चतुर्मास में ''सम्यक्त्वसार'' पुस्तक के उत्तर रूप \$''सम्यक्त्व-शल्योद्धार'' नाम का पुस्तक लिखकर सम्पूर्ण किया।



\$ यह पुस्तक सर्व प्रथम भावनगर की सभा की तरफ से छुपा और उसमें कितना एक भाग सभा की तरफ से और बढ़ाया गया। इस पुस्तक के पढ़ने से, ढूंढक मत और सनातन जैनघर्म में जो अन्तर है वहां स्पष्ट मालूम हो जाता है। परन्तु कितने एक शब्द कठिन तथा गुजराती वोली में होने से हिन्दी भाषा भाषियों को इससे उतना लाभ नहीं पहुंच सकता, इसलिये कई एक लोगों का विचार है कि इस पुस्तक की जिस ढंग से जिस भाषा में लिखा है उसी रूप में उसको छपवाया जावे ताकि सर्व साधारण इससे लाभ उठा सके। परन्तु यह विचार गुरुदेव के स्वर्भ सिधारने के बाद ही कार्य रूप में परिणत हुन्ना, पहले नहीं। स्वर्गीय बाबू जसवन्त राय जैन ने इसे लाहौर में छपवाकर प्रकाशित कराया। बाद में दूसरी आबहत्ति भी छपी और खतम होगई, जब इसकी तीसरी आबहत्ति छपने को थी कि देश के विभाजन रूप पाकिस्तानी विप्लव में प्रेस आदि नण्ड होगये श्रीर छपना वन्द होगया। ग्राव फिर छप्रवाने का विचार किया गया है, आशा हे प्रस्तुत चरित्र के साथ ही इसके छपने का भी प्रबन्ध हो जयेगा। —लेखक

#### अध्याय ७१

# "यानापतियों की सज्जनता"

#### -:::::--

अहमदाबाद के इस चतुर्मास में महाराज श्री आनन्दविजयजी को श्री संघ की ओर से जो प्रतिष्ठा और सम्मान प्राप्त हुआ वह आपके विद्वत्ता पूर्ण त्याग प्रधान आदर्श साधुजीवन के अनुरूप होने के साथ साथ आहमदाबाद के धार्मिक इतिहास में विशेष रूप से उल्लेख करने योग्य है। आपके प्रतिदिन के प्रवचन में सहस्रों की पुरुष आपके उपदेशामृत का पान करने के लिये अधिक से श्रधिक उत्सुक रहते, और आपकी तेजोमयी भव्य और प्रशान्त साधु मुद्रा को अपने हदय मन्दिर में निरन्तर विठाये रखने का पुण्य प्रयास करते। अधिक क्या कहें हर एक घर में आपके साधु गुर्णों का कीर्तन होता, और लोग उसमें अपूर्व आनन्द का अनुभव करते। परन्तु आपकी यह प्रतिष्ठा और अपूर्व सम्मान वहां के धानापति साधुओं को सहा नहीं हुआ। वे नहीं चाहते थे कि उनके अधिकृत त्तेत्र में कोई दूसरा विदेशी साधु आकर जनता के सम्मान का विशेष भाजन बने, इसलिये वे पुखता दीवार में छिद्र ढूंढने की कोशिश करने वाली च्युंटी की तरह इसी ताक में थे कि कोई न कोई ऐसी बात उनके हाथ में आजावे जिसको सन्मुख रखकर वे महाराज श्री आनन्द-विजयजी को जन समाज में किसी न किसी रूप में अपवादित करने में सफल हो सर्वे। मगर इसमें वे सम्मन साधु साध्वी के विचरने योग्य त्तेत्रों की मर्यादा कितनी और कहां तक श्री इसका वर्णन करते हुए शुहत्कल्प शाध्य और निर्युक्ति पाठ के %त्वाधार से बतलाया कि दन्तिण दिशा में कौशाम्मी तक साधु साध्वी का विहार राध्य और निर्युक्ति पाठ के %त्वाधार से बतलाया कि दन्तिण दिशा में कौशाम्मी तक साधु साध्वी का विहार

क्ष बुहत्कल्प भाष्य श्रौर नियु कि का टीका युक्त वह पाठ इस प्रकार है-

#### वृह्तकल्पसूत्र- उहे० १ सु० ४०

कष्पई निगंथाएवा निगंथीएवा पुरस्थिमेणं जाव खंग मगहाश्री एत्तए, दक्खिएे एं जाव कोसंबीस्रो, पच्चस्थिमेएं जाव थुएाविसयाखो, उत्तरेएं जाव-कुएाला विसयास्रो एत्तए । एताव ताव कप्पइ । एताव ताव स्थारिए खेत्ते । नोसे कप्पइ एत्तो वाहि । तेएा परं जत्थु नाएा दंसएा चरित्ताइं उस्सप्पंति त्तिवेमि ।

| २७० नव | ायुग निर्माता |
|--------|---------------|
|        |               |

होता था। इस पर व्याख्यान सभा में उपस्थित एक श्रोता ने पूछा—महाराज ! कौशाम्वी कहां पर आई ? इसके उत्तर में महाराज श्री ने फर्माया-विहार प्रान्त में, अर्थात् बंगाल से पूर्व देश में कौशाम्बी थी जो कि आजकल अल्लाहाबाद के नजदीक "कोसम्ब" नाम से प्रसिद्ध एक छोटा सा प्राम है । वही किसी समय विशाल कौशाम्बी नगरी थी । बस फिर क्या था, उन थानापतियों के हाथ बात आगई । वे श्री आनन्द-विजयजी के उक्त कथन का मनमाना अर्थ करके उन्हें बदनाम करने का यत्न करने लगे । उन्होंने आम जनता में यह प्रचार करना आरम्भ कर दिया कि श्री आनन्द्विजय-आत्मारामजी श्री शत्रुआय और गिरनार जैसे महान तीर्थ च्रेत्रों को अनार्य बतला रहे हैं । इनमें मुख्यु वहां के थानापति पम्यास श्री रत्नविजयजी थे । उनके पास जो कोई भी शावक आता उसको वे कहते कि तुम लोग जिस पंजाबी साधु आनन्द्विजयजी की प्रशंसा करते नहीं थकते वे तो सिद्धाचल जैसे तीर्थराज को अनार्य बतला रहे हैं ।

इसके सिवा उन्होंने महाराज श्री त्रानन्दविजयजी के शास्त्रीय वक्तव्य को शास्त्र विरुद्ध वतलाने और भोली जनता पर अपना प्रभाव जमाने के लिये "आर्यानार्य देश ज्ञापक चर्चापत्र' नाम की एक छोटीसी

टीका-अनेन सम्बन्धेनायातस्यास्य व्याख्या-कल्पते निर्धन्थानांवा निर्धन्थीनांवा पूर्वस्यांदिशि यावत् अंग मगधान् 'एतुं, बिहर्तुम्' अंगोनाम चम्ना प्रतिबद्धो जनपदः । मगधो राजगृहप्रतिबद्धो देशः । दत्तिएस्यां दिशि यावत् कोशांबीमेतुं । प्रतीच्यां दिशि स्थूएा विषयं यावदेत् । उत्तरस्यां दिशि छुणाला विषयं यावदेतुंम् । सूत्रे पूर्व दत्तिएगदि पदेभ्यः तृतीया निर्देशो लिंग व्यत्यश्च प्राकृतत्वात् । एतावत् तावत् चेत्रमव्धीछत्य बिहर्तुं कल्पते । कुतः-इत्याह-एतावत् तावत् यस्मादार्य चेत्रं "नो से" तस्य निर्धन्थस्य निर्धन्थ्या वा कल्पते अतः एवं विधात् आर्यं चेत्रात् वहिर्विहर्तुम् । ''ततः'' परं वहिर्देशेषु अपि सम्प्रति नृपति कालादारभ्य यत्र ज्ञान-दर्शन-चारित्राणि उत्सर्पन्ति-स्फातिमा सादयन्ति तत्र विहर्तव्यम् । इति परिसमाप्तौ । व्रवीमि इति तीर्थंकर गएधरोपदेशेन नतु स्वमनीषिकयेति सूत्रार्थः ।

अथेदं सूत्रं भगवता यत्र चेत्रे यं च कालं प्रतीत्य प्रज्ञप्तं तदेवाह-

साएयस्मि पुरवरे, स भूमि भागस्मिवद्धमाखेेेेेए । सुत्तमिर्ण परणत्तं, पडुच तंचेव कालंतु ॥३२६१॥ व्या०---साकेते पुरवरे सभूमि भागे उद्याने समवस्तुतेन भगवता बर्द्धमानस्वामिना सूत्रमिदं ''तमेव'' वर्तमानं कालं प्रतीत्य निर्घन्थनिर्घन्थीनां पुरतः प्रज्ञप्तं ॥३२६१॥

कथमित्याह—

मगहा कोसंबी या, थुणाविसत्रोय कुणाला विसत्रोय। एसा बिहार भूमी, एतावंत्ताऽऽरियं खेत्तं ॥३२६२॥

व्या०-पूर्वस्यां दिशि मगधान्, दक्तिणस्यां दिशि कोशाम्बीं, अपरस्यां दिशि श्रुणा विषयं, उत्तरस्यां दिशि कुणाला विषयं यावत् ये देशाः एतावदार्थं च्हेत्रं मन्तव्यम् । अतएव साधूनामेषा विद्वार भूमि । इतः परं निर्प्रेन्थनिर्प्रेन्थीनां विद्दर्तुं न कल्पते ॥३२६२॥

For Private & Personal Use Only

पुस्तक भी लिखकर प्रकाशित करादी § परन्तु आपके इस विफल प्रयास से महाराज श्री आनन्दविजयजी की प्रतिष्ठा को अगुमात्र भी चति नहीं पहुँची। अहमदाबाद और गुजरात काठियावाड़ की जैन जनता पर आपके कथन का कुछ भी प्रभाव न पड़सका। उससे जैन जनता के हृदय में मदाराज श्री आनन्दविजयजी के प्रति जो गुग्गानुराग उत्पन्न हो चुका था उसमें अगु मात्र भी कमी नहीं आई। संस्कृत के किसी कवि ने क्या ही अच्छा कहा है---

> कर्खेजपानां वचनप्रपंचाः, महात्मनः कापिन दूपयन्ति । अजंगमानां गरलप्रसंगान्नापेयतां यांति महासरांसि ॥

ुं इस पुस्तक का उत्तर महाराज श्री आनन्दविजयजी ने अपने शिष्य श्री शांतिविजयजी से पुस्तक के रूप में दिलाया जिसका नाम ''आर्थानार्य देश दर्पण्'' है इसमें आर्थानार्य देशों के विषय में शास्त्रीय आधार से बहुत अच्छा प्रकाश डाला है, और पन्यास श्री रत्नविजयजी के वक्तब्य की पूरी र आत्लोचना की गई है। यह पुस्तक उसी समय इपबाकर प्रसिद्ध करा दिया गया था। इसके देखने से पाठकों को उक्त विषय का पूरा र ज्ञान प्राप्त हो सकता है।

(लेखक)



#### अध्याय ७२

# 'फिर सिद्दगिरि की यात्रा को'

Contraction Inc.

चातुर्मांस की समाप्ति के बाद महाराज श्री आनन्दविजयजी ने शिष्य परिवार के साथ श्री सिद्धा-चलजी की यात्रा के लिये अहमदाबाद से पालीताए॥ की ओर विहार कर दिया। प्रामानुमाम विचरते हुए पालीताए॥ पधारे। वहां एक मास तक निरन्तर श्री आदीधर भगवान के दर्शनों के लिये उपर पहाड़ पर जाते रहे। और गुजरात देश के धनीमानी सेठ प्रेमाभाई हेमाभाई, सेठ नरसी केशवजी, सेठ वीरचंद दीपचंद सी. आई. ऐस. आदि श्रावक समुदाय की मदद से, २४ जिन विम्ध-जो कि बड़े ही सुन्दर और आकर्षक थे, पंजाब के भिन्न भिन्न शहरों में भिजवाये। इनके वहां पहुंचने से पंजाब के जैन समुदाय में धर्म की आधिक जागृति हुई। उन लोगों ने इन विशाल जिन बिम्बों को प्रतिष्ठित करने के लिये अपने शहर में विशाल जिन भवन बनाने का आयोजन किया। और थोड़े ही समय में पंजाब का हर एक नगर गगन चुम्बी जिन भवनों से सुशोभित हुआ।। पंजाब के अनेक प्रसिद्ध नगरों में निर्मित हुए इन मन्दिरों में श्री तीर्थकर देवों की भव्य प्रतिमाओं को प्रतिष्ठित करने का पुएय कार्ये भी आपके कर कमलों द्वारा सम्पन्न हुआ। आपश्री के स्वर्गवास के बाद जिन मन्दिरों की प्रतिष्ठा रह गई थी वह आपके शिष्य वर्ग द्वारा सम्पन्न हुई।



#### ऋध्याय ७३

# "ठींबडी के राजा साहिब से मेट"

#### CANRE

पालीताणा से विद्दार करके शिष्य परिवार सहित शिद्दोर, वरतेज, भावनगर होते हुए झाप घोघा बन्दर पधारे । वहां पर विरामान श्री नवखंडा पार्श्वनाथ की यात्रा करके बत्ता और बोटाद होकर लींबड़ी शहर में पधारे । यहां पर तीन जिन मन्दिर और पांचसौ घर श्रावकों के हैं । यहां के श्री संघ ने आपका बड़े समारोह के साथ अनुपम स्वागत किया और झापके पधारने की खुशी में समवसरण की रचना आदि अनेक महोत्सव किये । आपके प्रति दिन के धर्म प्रवचन में सैंकड़ों स्त्री पुरुष उपस्थित होते और खार जा प्राप्ते उपदेशाम्रत का पान करते हुए अपने सद्माग्य की भूरी २ सराहना करते । उपस्थित जनता में अन्य सम्प्रदाय के लोगों की भी पर्याप्त संख्या होती ।

नगर की आम जनता में आपके धर्म उपदेश का इतना प्रभाव बढ़ा कि वहां के दरबार को भी आपके दर्शनों की उत्कंठा बढ़ी और वे एक दिन आपके दर्शनों के लिये आपके स्थान कर पधारे। आते ही आपने महाराज श्री को नमस्कार किया और उत्तर में महाराज श्री ने सप्रेम धर्म लाभ दिया।

वहां पर उपस्थित आवक वर्ग ने भी राजा साहिब का समुचित स्त्रागत किया श्रौर वे महाराज श्री के सन्मुख एक आसन पर बैठगये श्रौर उनके साथ में श्राने वाले दो तीन पंडित भी वहां पर बिछाये हुए श्रासनहंपर बैठे।

राजासाइव विद्वानों के प्रेमी, शास्त्रों का स्वाध्याय करने वाले अच्छे विचारशील व्यक्ति थे। वैदिक परम्परा में आने वाली सम्प्रदायों का तो उनको अच्छा ज्ञान था परन्तु जैनधर्म के विषय में वे बहुत कम ज्ञान रखते थे और जैन मुनियों के संपर्ग में आने का उन्हें अवसर भी नहीं मिला था। महाराज श्री आनन्द्रविजयजी के सन्युख बैठते ही उनकी बैराग्यगर्भित वेष भूषा और तेजोमयी अथच शान्त मुद्रा को

|       |      |            |  | <br> | <br> |
|-------|------|------------|--|------|------|
| ইওপ্ট | नवयु | ग निर्माता |  |      |      |
|       |      |            |  |      |      |

देखकर राजासाहिब बहुत प्रभावित हुए और मन ही मन कहने लगे-मैं ने आजतक अनेक साधु महात्माओं के दर्शन किये एवं उनके संसर्ग में भी अनेक वार आने का अवसर मिला, परन्तु यहां पर आते ही इस महात्मा के दर्शन से मुफे जिस अपूर्व शांति का अनुभव हुआ, वैसा आज मे पहले कभी नहीं हुआ। निस्सन्देह यह कोई अपूर्व व्यक्ति है। तदनन्तर हाथ जोड़कर नमस्कार करते हुए वड़ी नम्रता से वोले-महाराज ! आप श्री के साधु-दर्शन से मुफे बहुत आनन्द प्राप्त हुआ। आपने अपने पुनीत चरणों से इस नगर को पावन किया यह मेरा और मेरी प्रजा का अहोभाग्य है। मुफे कई दिनों से आपके दर्शनों की इच्छा हो रही थी परन्तु कई एक सांसारिक कार्यों में व्यस्त रहने से दर्शन न करसका आप जैसे त्यागशील तपस्वी महापुरुषों के दर्शन भी किसी पुरंय से ही उपलब्ध होते हैं। कहिये आप कुशजपूर्वक तो हैं ? आपको यहां किसी प्रकार का कष्ठ तो नहीं है ? मेरे योग्य कोई सेवा हो तो फर्माइये ?

लींबडी नरेश के नम्न निवेदन को सुनकर महाराज श्री आनन्दविजयजी वोले-राजन ! धनिकों और शासकों में नीतिनिपुण और व्यवहारपटु तो धाय: सभी होते हैं परन्तु उनमें मानव जीवन के वास्तविक लच्य की ओर प्रस्थान करने की रुचिवाला तो कोई विरक्ता ही होता है । आपसे भेट होने पर मुफे यह जानकर बहुत प्रसन्नता हुई कि जहां आप प्रजा के शासक हैं वहां आपका, आत्मानुशासन की ओर भी ध्यान है । और वास्तव में देखा जाय तो मानव जीवन का प्रत्येक च्रण इतना मूल्यवान है कि उसको व्यर्थ खोना अधिक से अधिक खद्दम्य अपराध करना है । अतः इस देव-दुर्लभ मानव-भव को प्राप्त कर श्रेय-मार्ग का अनुसरण करने में ही मानव जीवन सफल और सार्थक बनता है ।

इतना कहने के वाद महाराज श्री आनन्दविजयजी ने लींबड़ी दरवार को बड़े मार्मिक शब्दों में धर्मीपदेश दिया, और दरवार उससे बड़े प्रभावित हुए। परन्तु राजासाहब के साथ में आये हुए पंडितों को उनका महाराजश्री के द्वारा प्रभावित होना अखरा। वे नहीं चाहते थे कि राजा साहब पर किसी अन्य व्यक्ति का प्रभाव पड़े जिससे उनके गौरव को चति पहुँचे। बाह्यरों को प्रायः इस बात का अभिमान होता है कि संस्कृत भाषा पर एकमात्र उन्हीं का अधिकार है, इसलिये वहां पर आये हुए पंडितों के हृत्य में कुछ ईर्षा की मात्रा जागी और वे राजा साहब के कुछ कहने से पहले ही अपने पांडित्य का प्रदर्शन करने लगे अर्थात् उन्होंने महाराज श्री आनन्दविजयजी के साथ संस्कृत वोलना आरम्भ कर दिया। महाराजश्री ने भी [ इस हष्टि से कि कहीं ये लोग इस बात का प्रचार करें कि इन को संस्कृत का ज्ञान नहीं --] उनके साथ संस्कृत में ही वार्तालाप शुरु कर दिया। परन्तु पंडितों के भाषण में जितनी उम्रता थी उससे कहीं आधिक शान्ति महाराजश्री के संभाषण में थी। पंडितों को ऊंचे २ बोलते देख समोप में एक किनारे पर अपना पाठ याद करने के लिये बैठे हुए महाराजश्री के शिष्य मुनि श्री शांतिविजय नाम के!साधु आपने स्थान से उठकर वहां आगये और आते ही उन पंडितों से भिड़ गये। और उन्हीं की तरह बड़ी डम्रता से संस्कृत में बोल्तने

#### लींबड़ी के राजा साहिब से भेट

लगे ! तब महाराजश्री और लींबड़ी दरबार दोनों कुतुइलवश पंडितों के साथ होनेवाले मुनि शांतिविजयजी के संभाषण को चुपचाप सुनने लगे ! इस शास्त्रार्थ का विषय था ईश्वर और उसका स्टष्टिकर्ट्रत्व ! पंडितों का पच था कि इस दृश्यमान स्टष्टि की रचना ईश्वर ने की है, और मुनि शांतिविजयजी कहते थे कि ईश्वर का जो स्वरूप श्राप मानते हैं उससे उसमें सृष्टिकर्ट्रत्व किसी भी प्रमाण से सिद्ध नहीं हो सकता ! उक्त विषय को लेकर पहले तो दोनों और से संस्कृत भाषा में जो संभाषण हुआ उस में उप्रता तो थी, भाषासमिति का उल्लंघन नहीं था । परन्तु थोडे ही समय के बाद इस वाणी विलास ने प्रस्तुत विषय को त्यागकर परस्पर कटाक्त का उप्ररूप धारण कर लिया और वाग्विलास की जगह वाण वर्षा होने लगी ! दोनों और से ''आयोग्यो भवान, अनभिन्नो भवान'' इत्यादि अनुपयुक्त अथच अनुचित शब्दों का कोधावेश में व्यवहार होने लगा ! तब राजा साहव ने महाराज श्रीकी और देखते हुए इस व्यर्थ के विवाद को शान्त करने का संकेत प्राप्त करके अपने पंडितों को कहा कि पंडितजी यह शास्त्र चर्चा है या कोध और प्रभिमान का प्रदर्शन ? आप जिन शब्दों का व्यवहार कर रहे हैं उन से तो आपका पराजित दोना ही सिद्ध होता है । एवं मुनि श्री श्रीति विजयजी से बोले कि महाराज ! आप तो साधु हैं, जमाशील होने से च्याश्रमण कहलाते हैं इसलिये आप के तो आपनी साधु भाषा का कभी भी त्याग नहीं करना चाहिये ! इतना कहकर जब दरवार चुप हुए तो युरुमहाराज ने सब को शान्त करते हुए कहा कि भाइयो ! शान्कारों का कथन है—

#### " कोहो पीई पर्यासेइ, मासो विराय भंजसो " \*

अर्थात कोध प्रीति का पातक है और मान विनय को नष्ट करने वाला है। विद्या प्राप्ति का फल तो नीतिकारों के कथनानुसार § विनयी और विचारशील होना है, यदि विद्वान ही अविनीत अथच विचारविधुर हो जावेंगे तो फिर विनय और विवेक जैसे गुणों को आश्रय ही कहां मिलेगा। जल, अग्नि को शान्त करने के लिये होता है यदि उसी में से अग्नि प्रकट होने लगे तो फिर अग्नि को शान्त करने के लिये किसका आश्रय लिया जावे ? तात्पर्य कि विद्वान पुरुष के मुख से विनय रहित अभिमान पूर्ण शब्दों का निकलना ऐसा ही है जैसा जल से अग्नि का प्रादुर्भूत होना। इसलिये तात्विक विचारणा में जहां तक वन सके, विद्वान पुरुष को सद्भावपूर्ण विचारसरणी का अवलम्बन करना चाहिये और उसमें भाषा समिति का पूरा २ ध्यान रखना चाहिये।

| * छाया- क्रोध: प्रीतिं प्रएाशयति ,मानो विनय भंजन: " |   |
|-----------------------------------------------------|---|
| 🖇 विद्याहि विनयावाप्त्यै, साचेदविनयावहा' ।          |   |
| कि कुर्म: कुत्र वायामः,सलिलादग्निरुत्थितः ॥         |   |
|                                                     | 2 |

भावार्थ- विद्या तो विनय प्राप्ति के लिये है 'मगर वही अविनय को देने वाली हो तो फिर क्या करें और कहां जावें यह तो जल से अग्निन प्रकट होने वाली वात बनी !

ŝ

**20**5

| 70E | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|
|     | arga mana      |  |

फिर लींबड़ी दरबार के पंडितों और अपने शिष्य मुनि शांति विजय जी को लद्दय रखते हुए आप बोले-आप लोगों ने जिस विषय को लेकर परस्पर विचार खारम्म किया था वह बड़ा ही रोचक और उपादेय था। इसी दृष्टि से भारतीय दर्शन शास्त्रों में इसकी व्यापक चर्चा की गई है भारतीय दर्शनों में ऐसा शायद ही कोई दर्शन होगा जिसमें इस विषय की चर्चा को स्थान न मिला हो। परन्तु बुरा न मानना आप लोगों ने प्रस्तुत विषय को त्याग कर व्यक्तिगत आद्येगों में ही अपनी विद्वता को चरितार्थ करने का यत्न किया जिससे मुफे और राजा साहब को ऐसा लगा कि कहीं बढ़ते र यह शास्त्रार्थ शस्त्रार्थ का रूप धारण न कर लेवे अतः इसे स्थगित कर देना ही उचित है ताकि आपस में वैमनस्य न बढना पावे।

राजासाइब—महाराज साहब ! इन महानुभावों के बोलने में मुफे तो कुछ सार नजर आया नहीं और ना ही मैं इनके अवच्छेदकावच्छिन्न और विशेष्यता प्रकारता को समभ पाया हूँ कुपा करके आप यदि इस विषय को संचेप से समफाने का कष्ट करें तो कुछ मेरे पल्ले भी पड़ जावे ?

श्रीचानन्द विजयजी--राजन् ! इन पंडितों का कथन है कि इस सारे विश्वका कर्ता धर्ता एक मात्र ईश्वर है और इमारे इस साधु का कहना कि विश्व के सारे पदार्थों का निर्माता ईश्वर नहीं हो सकता ईश्वर का जो स्वरूप माना जाता है उससे उसमें-ईश्वर में सृष्टि कर्तृत्व प्रमाणित नहीं हो सकता। ईश्वर आप्रकाम उतकृत्य और सचिदानन्द सर्वज्ञ सर्वदर्शी अथच अशरीरी एवं नित्य मुक्त स्वरूप माना गया है तब ऐसा स्वरूप रखने वाले ईश्वर पदार्थ को घट का निर्माण करने वाले कुम्भकारकी तरह यदि सारे ब्रह्मांड का निर्माता स्वीकार किया जाय तो उसमें अनेक दोष उद्भव होते हैं ! यथा-

(१) संसार में जितने भी पदार्थ बने हुए दृष्टिगोचर होते हैं उनके बनाने बाले सब के सब शरीरी-शरीर बाले हैं, बिना शरीर बाले के कोई भी पदार्थ बनता हुआ दिखाई नहीं देता है। और जैसे आकाश अशरीरी है, वह किसी पदार्थ का निर्माण नहीं कर सकता इसी प्रकार अशरीरी होने से ईश्वर भी इस जगत का रचयिता सिद्ध नहीं होता। यदि ईश्वर को शरीरी माना जाय तो उसमें यह शंका उपस्थित होगी कि उस शरीर का निर्माण किसने किया। इस प्रकार तो अनवस्था दोष आवेगा।

(२) कर्ता में इच्छा और प्रयत्न का होना आवश्यक है, बिना इच्छा और प्रयत्न के कार्य का निर्माण ही नहीं हो सकता। परन्तु ईश्वर आप्तकाम और छतकृत्य है उसमें किसी प्रकार की इच्छा का र संभव ही नहीं हो सकता, एवं व्यापक पदार्थ में कोई किया-प्रयत्न भी नहीं होता यदि व्यापक वस्तु में किया या प्रयत्न अंगीकार किया जावे तो उसका व्यापकत्व ही नष्ट हो जावेगा। आकाश व्यापक है उसमें कोई किया व प्रयत्न भी नहीं, इसलिये आप्तकाम और सर्व व्यापक ईश्वर में इच्छा और प्रयत्न दोनों ही सम्भव नहीं हो सकते और बिना इच्छा प्रयत्न के कर्तृत्व की उपपत्ति नहीं हो सकती। (३) चेतन पदार्थ की प्रवृत्ति का कोई प्रयोजन अवश्य होता है, बिना प्रयोजन के चेतन पदार्थ किसी भी कार्य में प्रवृत्त नहीं होता, तब सृष्टि रचना में ईश्वर की प्रवृत्ति भी किसी प्रयोजन से ही होनी चाहिये परन्तु प्रयोजन कोई दिखाई नहीं देता। ईश्वर आप्त और इतकृत्य है, उसका कोई प्रयोजन वाकी नहीं, यदि उसका कोई प्रयोजन बाकी है तो उसकी ईश्वरता में कमी आती है।

पंडितज़ी-जीवों के शुभाशुभ कमों का फल भुक्ताना ही सृष्टि रचना में प्रयोजन है। कर्म जड़ हैं वे स्वयं फल नहीं दे सकते।

श्री त्रानन्दविजयजी---इसका ऋर्थ तो यह हुआ कि जीवों के कमों का फल भुकाने के लिये ईश्वर को मृष्टि रचना में प्रवृत्त होना पड़ता है।

पंडितजी-हां यही बात है महाराज ! इमारे यहां लिखा भी है-

"अज्ञो जन्तुरनीशोयमात्मनः सुखदुःखयोः । "ईश्वर प्रेरितोगच्छेत् स्वर्गंवा श्वभ्रमेव वा ॥ १ ॥

अर्थान यह अल्पज्ञ जीव अपने किये हुए शुभाशुभ कर्मों के फज़रूप सुख दुःख को स्वयं प्राप्त करने में असमर्थ है अतः ईश्वर की प्रेरणा से स्वर्ग अथवा नरक में जाता है।

श्री आनन्दविजयजी-आपके इस कथन से दो वातें फलित होती हैं-पहली-जीवों के कर्म ईश्वर को प्रेरणा करते हैं और उनसे प्रेरित हुआ ईश्वर सृष्टि रचना में प्रवृत्त होता है। दूसरी यह कि सृष्टि रचना के बाद जीवों को उनके शुभाशुभ कर्मों का फल भुकाने के लिये ईश्वर प्रेरणा देता है अर्थात् उसकी प्रेरणा के आनुसार प्रवृत्ति करते हुए संसारी जीव अच्छे या बुरे फल को भोगते हैं। ऐसी दशा में न तो ईश्वर ही स्वतन्त्र रहता है और न जीवों की शुभाशुभ प्रवृत्ति में स्वतन्त्रता रहती है। ताल्पर्य कि ईश्वर कर्माधीन हुआ और जीव ईश्वराधीन सिद्ध हुए। इस प्रकार स्वीकार कर लेने से इधर ईश्वर की स्वतन्त्रता का व्याघात होने से ईश्वरत्व का लोप हुआ उधर जीवों को स्वतन्त्र प्रवृत्ति से हाथ घोना पड़ा। इसके अतिरिक्त, जो कर्म जड़ होने से जीवारमा को स्वयं फल भुकाने में असमर्थ हैं वे ईश्वर जैसी स्वतन्त्र सत्ता को प्रेरणा कैसे दे सकते हैं यह भी विचार करने योग्य है। एक बात और भी घ्यान देने योग्य है-जीबों के शुआशुभ कर्मों का फल मुकाने के लिये ईश्वर सृष्टि की रचना करता है परन्तु शुभाशुभ कर्मो का फल मोसाना और शुभाशुभ कर्मों का उपार्जन करना।ये दोनों ही शरीर सापेच्य हैं विना शरीर के न तो जीव कर्म कर सकते हैं और ना ही उनके फल को भोग सकते हुँ एवं जीवों के शरीर की रचना अथवा सृष्टि निर्माण दोनों एक ही कोटि में परिगणित होते हैं। तब शरीर सापेच्य कर्म और कर्म सापेच्य शरीर होन से अध्रया होने से अन्योन्याश्रय दोव

#### नवयुग निर्माता

लागू हो जाता है। दूसरे शब्दों में-ईश्वर सृष्टि की रचना कव करे जब जीवों को शुआशुभ कर्मों का फल भुकाना हो और जीव शुभाशुभ कर्मों में कव प्रवृत्त हों जब सुष्टि रचना अर्थात् उनके शरीर का निर्माण हो। ऐसी परिस्थिति में तो कोई भी सिद्धान्त स्थिर नहीं हो सकता। इसी विचारधारा को सन्मुख रखकर वैदिक परम्परा की अद्वैत सम्प्रदाय के महान संस्थापक स्वामी शंकराचार्थ ने महर्षि व्यास प्रसीत वेदान्त दर्शन के पत्युरसामंजस्यात [२।३७] इस सूत्र के भाष्य में नैयायिकाभिमत ईश्वर के कर्तृत्व-निमित्त कारणवाद की बड़े तीत्र शब्दों में आलोचना की है § जिसमें उन्होंने इस सिद्धान्त को नितरां युक्तिशून्य वतलाया है इतना कहने के बाद आप उपस्थित पंडितों को सम्बोधित करते हुए फिर बोले--

पंडितजी ! राजा साहब तो इस विषय में अधिक प्रवीण नहीं किन्तु आप तो न्याय शास्त्र के प्रकारड पंडित हैं आपने न्यायदर्शन के सिद्धान्तानुसार " चित्यादिकं बुद्धिमरकर्तृकं कार्यत्वात् घटवत् " अर्थात् प्रथिवी आदिक पदार्थ किसी बुद्धिमान् कर्ता के बनाये हुए हैं क्यों कि ये कार्य हैं, जो जो कार्य होते हैं वे सब बुद्धिमत् कर्ट्वक ही होते हैं जैसे घट आदि पदार्थ, प्रथिवी आदिक भी कार्य हैं इसलिये ये भी किसी बुद्धिमान के ही बनाये हुए हैं, वह बुद्धिमान कर्ता ही आपके मत में ईश्वर है। इस अनुमान के द्वारा आप ईश्वर को सृष्टि कर्ता प्रमाणित करते हैं। इस अनुमान में प्रथिवी आदि पत्त है, बुद्धिमरकर्ट्वक अर्थात ईश्वर साध्य और कार्यत्व हेतु तथा घटादिक टब्टान्त हैं। जैसे थूम से पर्वतगत वन्दि का अनुमान किया जाता है वैसे ही यहां पर कार्यत्व हेतु तथा घटादिक टब्टान्त हैं। जैसे थूम से पर्वतगत वन्दि का अनुमान किया जाता है वैसे ही यहां पर कार्यत्व हेतु तथा घटादिक टब्टान्त हैं। जैसे थूम से पर्वतगत वन्दि का अनुमान किया जाता है वैसे ही यहां पर कार्यत्व हेतु से कारण का अनुमान किया गया है और वह कारण ईश्वर है। दूसरे राब्दों में कहें तो व्याप्ति प्रद ही अनुमति का साधक होता है। और साहबर्य नियम को व्याप्ति कहते हैं, जैसे धूम और वन्दि का साहचर्य है। व्याप्य व्यापक, जन्य जनक और कारण का ही नियत साइचर्य होता है। उदाहरण के लिये धूम और वन्दि-आरय है, और जहां वन्धि वहां घूम भी नहीं होता। और जहां पर बन्हि है वहां पर धूम होता भी है और नहीं भी होता, जैसे अयोगोलक तपाया हुआ लोहे का गोला। उसमें अगिन तो है परन्तु धूम नहीं है। आतः धूम व्याप्य है और अगिन व्यापक । इसी प्रकार इनका जन्य जनक अथव कार्य-कारण भाव भी अनुभव सिद्ध है। परन्तु न्याय राख का एक सुनिश्चित सिद्धान्त है कि-"अवय व्यतिरेक

§ देखो डक्त सूत्र पर उनका शारीरिक भाष्य और उसकी भामती टीका का यह श्रभिलेख-

अयमर्थः -- यदीश्वरः करुए॥ पराधीनो वीतरागः स्वतः प्राणिनः कपूर्ये कर्मणि न प्रवर्तयेत् , तचोत्पत्र-मपि नाधितिष्ठेत् , तावन्मात्रेण प्राणिनां दुःखानुत्पादात् । नद्दीश्वराधीना जनाः स्वातंत्र्येण कपूर्यं कर्म कर्तुंमईन्ति । तदनधिष्टितं वा कपूर्यं कर्मफलं प्रसोतुमुत्सहते । तस्मान् स्वतंत्रोपीश्वरः कर्मभिः प्रवर्त्यते इति दृष्ट विपरीतं कल्पनीयम् । तथा चायमपरो गंडोपरि स्कोट इतरेतराश्रयः प्रसज्येत, कर्मण्रेश्वरः प्रवर्तनीय ईश्वरेण च कर्मेति ॥

२७म

#### लींबड़ी के राजा साहिब के भेट

गम्यो हि कार्य-कारणभावः" अर्थात कार्य-कारणभाव और अन्वय व्यतिरेक इन दोनों में गम्य गमक भाव, मानो व्याप्य व्यापक सम्बन्ध है। जैसे धूम और वन्हि में व्याप्य व्यापक सम्बन्ध पहले बतलाया गया है। जहां पर धूम होता है वहां पर अग्नि अवश्य होती है, और जहां अग्नि होती है वहां धूम हो भी और न भी हों । तात्पर्य कि जहां व्याप्य होता है वहां पर व्यापक अवस्य होता है परन्तु जहां व्यापक होता है वहां व्याप्य होता भी है और नहीं भी होता। इसी प्रकार कार्य-कारएमाव और अन्वय व्यतिरेक भाव इन दोनों में व्याप्य व्यापक सम्बन्ध है। यहां पर कार्य-कारणभाव व्याप्य है और अन्वय व्यतिरेक्षभाव व्यापक है। सारांश कि जहां कार्य-कारणभाव होगा वहां अन्वय-व्यतिरेक अवश्य होगा परन्तु जहां अन्वय-व्यतिरेक है वहां कार्य-कारण होवे भी और न भी होवे । न्याय सम्मत अन्वय व्यतिरेक का लज्जण है-तत्सत्वे तत्सत्वमित्य-न्वयः'' तडभावे तदभाव इति व्यतिरेकः'' अर्थात कार्य के सदभाव में कारण के सदभाव को अन्वय कहते हैं और कारण के असदुभाव में कार्य के असदुभाव को व्यतिरेक का नाम दिया है। जैसे कि जहां धूम (कार्य) है वहां पर श्रमिन (कारण) अवश्य होती है यह अन्वय कहलाता है और जहां पर अग्नि (कारण) नहीं है वहां पर धूम (कार्य) भी नहीं होता इसे व्यतिरेक कहते हैं। इसी प्रकार अगर ईश्वर और सृष्टि-जगत में परस्पर कार्य-कारएमाव है अर्थात जगत कार्य और ईश्वर उसका कारण इस प्रकार दोनों का कार्य-कारए सम्बन्ध यदि सुनिश्चित है तो उनमें अन्वय व्यतिरेक भी अवश्य होना चाहिये जैसे कि अगिन और धूम में देखा जाता है। परन्तु यहां पर ईश्वर के साथ जगन का अन्वय तो है लेकिन व्यतिरेक सिद्ध नहीं होता। व्यतिरेक दो प्रकार का माना है एक काल व्यतिरेक दूसर। च्रेत्र व्यतिरेक। इन दोनों प्रकार के व्यतिरेकों में से ईश्वर में एक भी सिद्ध नहीं होता। ईश्वर को नैयायिकों ने नित्य माना है इसलिये काल व्यतिरेक भी नहीं और न्याय मत में ईश्वर सर्व व्यापक है अतः उसमें चेत्र व्यतिरेक भी नहीं है। काल व्यतिरेक तब प्रमाणित होगा जब यह कहें कि जिस २ समय ईश्वर नहीं उस २ वक्त जगत भी नहीं, परन्तु ऐसा कथन तो संगत नहीं हो सकता ईश्वर तो सदेव काल है उसका तो किसी समय पर भी अभाव नहीं। और चेत्र व्यतिरेक तब हो जब यह मानें कि जिस २ स्थान में ईश्वर नहीं वहां जगत भी नहीं, यह कथन भी ईश्वर की व्यापकता का विधातक है। जब व्यतिरेक सिद्ध नहीं होता तो ईश्वर और जगत में कार्य-कार गाभाव भी सिद्ध नहीं हो सकता और जब इनका कार्य कारण भात्र ही सिद्ध नहीं तो ईश्वर जगत का कारण-कर्ता है यह कैसे प्रमाशित माना जाय ? इसका आप ही विचार करें ? मेरे विचारानुसार तो इन्हीं विप्रतिपत्तियों को ध्यान में रखते हुए अपेज्ञावाद प्रधान समन्वय द्दांष्ट रखने वाले जैन दर्शन ने इस कर्त्त्ववाद की गुत्थी को इस प्रकार सुलभाने का यत्न किया है कि ईश्वर का कर्तृत्व उसके साचीरूप में ही पर्यवसित हो सकता है। यह सुधि प्रवाह से अनादि है और जगत् वासी जीव अनेक प्रकार के निमित्तों द्वारा कर्मों का उपार्जन करते हैं और विविध प्रकार के निमित्तों के द्वारा ही उनका फज़ भोगते हैं ईश्वर का इसमें कोई दखल नहीं, ईश्वर तो केवल साचीरूप है। यह जीव जिन २ निमित्तों द्वारा कर्म करता है उसका फल भी उसको उसी प्रकार के

----

२७१

#### नवयुग निर्माता

निमित्तों द्वारा मिल जाता है। यह बात कमों के स्वरूप को समफने पर भलीभांति विदित हो जाती है। कमों के स्वरूप को यथावत न समफने से ही लोक में उनके फल देने में विविध प्रकार की शंकायें उत्पन्न हो रही हैं। कर्म एक पौद्गलिक द्रव्य वस्तु है, उसका आत्मा के साथ किस प्रकार सम्बन्ध होता है और किन २ निमित्तों द्वारा यह जीव उनका बन्ध करता है और किस प्रकार उनकी निर्जरा होती है इत्यादि सारी बातों का जैन परम्परा के कर्म स्वरूप विवेचन प्रधान प्रन्थों में बड़े विस्तार से स्पष्टीकरण किया गया है जो कि आप जैसे विद्वानों के देखने योग्य है। अब रही ईश्वर की बात सो वह तो सर्व दोषों से रहित निरंजन निर्विकार सर्वज्ञ सर्वदर्शी और ज्ञाप्त काम है। उसके सर्वव्यापी निर्मल ज्ञान में विश्व के समस्त पदार्थ सामान्य अथच विशेषरूप से करामलकवत् आभासित हो रहे हैं। अमुक जीव अमुक निमित्त के द्वारा उमुक प्रकार के सुभ या अशुभ कर्म का बन्ध कर रहा है और अमुक जीव अमुक समय में अमुक निमित्त के द्वारा उपार्जन किये हुए शुभ या अशुभ कर्म का अमुक निमित्त के द्वारा फल मोग रहा है इत्यादि सब कुछ ईश्वर के ज्ञान में निहित है, बस यही उसका निर्दोष कर्त्तव है। इसी आशय से जैन शासकारों ने कहा है—

> सर्वभावेषु ज्ञातृत्वं कर्तुत्वं यदि संमतम् । मतां नः सन्ति सर्वज्ञा मुक्ताः काय भृतोऽपिच ॥१॥

अर्थात् यदि सर्व भावों पदार्थों का यथावत् ज्ञान धराने वाले को ही कर्ता माना जावे तब तो हमें भी स्वीकार है। हमारे यहां दो प्रकार के सर्वज्ञ ईश्वर माने हैं एक मुक्त विदेह स्वरूप और दूसरा कायभृत शरीर धारी। ये दोनों क्रमशः सिद्ध और ऋरिइन्त के नाम से पुकारे जाते हैं। ताल्पर्य कि एक ईश्वर शरीर वारो जो कि जीवन मुक्त कहलाता है और दूसरा शरीर रहित सिद्ध परमात्मा सचिदानन्दरूप जो कि मुक्तात्मा कहा जाता है। इन दोनों का निर्मल ज्ञान चराचर में व्याप्त है इसलिये ये दोनों प्रकार के शरीरी और अशरीरी ईश्वर सर्वज्ञ सर्वदर्शी अथच चराचर के ज्ञाता हैं। आप लोग स्वयं सब विषयों के जानकार हैं इसलिये आप लोगों के समज्ञ यह जैन टब्टि से किया गया संज्ञिप्त विवेचन ही पर्याप्त होगा।

राजा साहब को सम्बोधित करते हुए आपने कहा राजन ! आपके इन सुयोग्य विद्वानों ने न्याय-दर्शन के अनुसार जो ईश्वर में कर्तृत्व की स्थापना करने का यत्न किया है वह प्रेरकरूप में पर्यवसित होता है और इमारे साधु ने उसे ज्ञातारूप में स्वीकार करने का सदाग्रह किया है। तात्पर्य कि वह सर्व पदार्थों का ज्ञाता है प्रेरक नहीं। अब आपको जो उचित लगे उसे स्वीकारों इसमें किसी प्रकार के हठ या दुराग्रह को कोई स्थान नहीं। त्रिचारशील पुरुषों में मत भेद तो हो सकता है किन्तु मत विरोध को उनके हृदय में कोई स्थान नहीं होता। आज के इस शास्त्रीय प्रसंग को सद्भावपूर्ण उदार मनोवृत्ति से पर्यालोचन करने का यज्ञ करना यही मेरी आप लोगों से नम्न सूचना है।

२८०

लींबड़ी के राजा साहिव से भेट

महाराज श्री श्रानन्दविजयजी के इस कथन को सुनकर लींबड़ी दरबार ने हाथ जोड़ते हुए कहा---महाराज ! आपश्री ने आज हम लोगों पर जो छपा की है उसके लिये हम सब आपके बहुत २ कृतज्ञ हैं। आप जैसे महापुरुषों के दर्शन किसी पुण्य विशेष के उदय से ही प्राप्त होते हैं--मेरा और मेरी प्रजा का यह आहोभाग्य है जो कि आप जैसे सत्पुरुष यहां पधारे। मेरे योग्य कोई सेवा हो तो फर्मावें।

राजा साहब के इतने संभाषण के बाद उनके साथ में आये हुए दोनों पडितों ने बड़ी नम्रता दिखाते हुए कहा---महाराज ! आज आपश्री के पुनीत दर्शनों से इम लोगों को जो अलभ्य लाभ हुआ है उसके वर्णन में हमारी जिव्हा असमर्थ है ! आपके इस गम्भीर शास्त्रीय प्रवचन से हम लोगों को बहुत कुछ नवीन जानने को मिला है ! इमा करना पहले तो हम लोग अपनी विद्वत्ता के आवेश में आकर यही समभते थे कि आप केवल जैन शास्त्रों के जानकार एक साधारण कोटि के साधु होंगे, परन्तु आप तो जैन जैनेतर सभी दर्शनों के पारगामी प्रमाणित हुए हैं । ईश्वर कर्तृत्व के विधय में आपने जो गम्भीर मार्मिक और तलस्पर्शी विचार हम लोगों को दिये हैं वे नितरां प्रशंसनीय हैं और इम लोग उनपर अवश्य विचार करेंगे ! आप जैसे परमत्यागी और परम मनीधी सत्युरुधों के पुनीत दर्शन भी सद्भाग्य से ही प्राप्त होते हैं, आपके विद्वत्ता पूर्ण सौम्य व्यक्तिव के आगे हम नत मस्तक हैं, आप जैसे महायुरुषों का अधिक से अधिक समागम मिलता रहे यही प्रभु से प्रार्थना है, और यदि हम लोगों से आपश्री का किसी प्रकार का अविनय हुआ हो तो इसके लिये हम आप से इमा चाहते हैं !

इतना निवेदन करने के बाद राजा साहब और साथ में आये पंडितों ने महाराज श्री को नमस्कार किया और उत्तर में संप्रेम धर्म लाभ प्राप्त करके वहां से विदा हुए, महाराज श्री से कुछ और निवास करने तथा फिर भी इस नगर को अपने चरण कमलों से पावन करने की प्रार्थना करके ।



.

#### ऋध्याय ७४

# "संमात और महच आदि तीर्थ स्थानों की यात्रा"

एक, मास के बाद लींबड़ी से विहार करके, वढ़वाण, धुंधुका और धौलेरा आदि नगरों में विचरते हुए आप खंभात बन्दर पधारे। यहां पर अनुमान एक इजार घर आवकों के और दो सौ के करीब जिन मंदिर हुए आप खंभात बन्दर पधारे। यहां पर अनुमान एक इजार घर आवकों के और दो सौ के करीब जिन मंदिर हैं। इसके आलावा यहां पर प्राचीन पुस्तक भण्डार भी हैं जिनमें ताड़पत्रों पर लिखे हुए आस्यन्त प्राचीन अन्थों का संग्रह है। आपने इन भंडारों का निरीच्चण किया और उपयोगी पुस्तकों की नवीन नकलें करवाई। इन दुर्काभ पुस्तकों की सद्दायता से अन्वाले में आरम्भ किये गये "आज्ञान तिमिरभास्कर"के नाम के प्रन्थ को सम्पूर्ण किया। जिसे भावनगर की जैन ज्ञानहितेच्छु सभा ने छपवाकर प्रकाशित किया। और यहां पर विराजमान थी स्थंभन पार्श्वनाथ प्रभु की अत्यन्त प्राचीन प्रतिमा के दर्शनों से अपने को कृतार्थ किया। खंभात से विद्दार करके जम्बूसर होते हुए "भरुच बन्दर" पधारे। यहां पर अनुमान आढ़ाई सौ घर आवकों के हैं और छै जिन मन्दिर हैं जो कि बडे रमणीक हैं। इसके आतिरिक्त यहां पर बीसवें तीर्थंकर मुनि सुज्ञत स्वामी की आत्यन्त प्राचीन भव्य प्रतिमा से सुशोभित विशाल जिन मन्दिर है जो कि आधावबोध बिहार और समली विद्दार के नाम से प्रसिद्ध हैं अदके दर्शनों का भी लाभ प्राप्त किया।



क्वें यह प्रन्थ दो भागों में विमक्त किया गया है। पहले भाग में चेदादि शास्त्रों में विधान किये यज्ञ यागादि का वर्शन है ग्रौर दूसरे भाग में जैन मत का दिग्दर्शन कराया गया है।

% मुनि सुवत स्वामी का यह मंदिर एक समय ''ग्रश्वाववोधविहार'' के नामसे विख्यात था जोकि समयान्तर में ' समली विहार'' के नाम से प्रसिद्ध हुन्ना। अमरा भगवान महावीर के प्रथम गराधर श्री इन्द्रभूति (गौतम) जब न्नश्रधपद तीर्थ की यात्रा के लिये गये थे उस वक्त उन्होंने प्रभु की स्तुतिरूप ''जगर्चितामणि चैखवन्दन'' का उच्चारण किया था। उसमें ''भदग्रच्छहिं मुखिसुव्वय'' ऐसा पाठ ज्याता है। इस पर से इस मन्दिर की प्राचीनता निर्वाध प्रमाणित होती है !

प्रस्तुत विषय का इतिवृत इस प्रकार है---

वीसवें तीर्थंकर श्री मुनि सुव्रत स्वामी को जब केवलज्ञान उत्पन्न हुन्ना तब उन्होंने अपने ज्ञान से देखा कि नर्मदा नदी के कांठे पर बसे हुए भरुच में वहां के कतिपय ब्राह्मणों ने एक यज्ञ का आरम्भ किया, उसमें यज्ञ के इवन कुण्ड में आहुति देने के लिये एक सुन्दर घोड़े को बान्ध रक्खा है। वह घोड़ा मुनि सुव्रत स्वामी के पिछले जन्मों में किसी जन्म का मित्र था। उसको प्रतिबोध होना जानकर प्रभु वहां पधारे, देवों ने वहां पर समोसरण की रचना की। और जब प्रभू ने देशना देनी आरम्भ की तो उनकी योजन गामिनी वाणी जब उस घोड़े के कान में पड़ी तो उसे जाति स्मरण ज्ञान होगया । वह बन्धन को तोड़कर प्रभु के समोसरण की तर्फ दौड़ा। यह आश्चर्य देखकर लोग भी उसके पीछे दौड़े। वह घोड़ा समोसरण में प्रभु को प्रदत्तिणा देकर अपने स्थान में खड़ा होगया और बार २ प्रभु को देखकर आगे २ सरकता हुआ प्रभु के समीप में जाकर नत मस्तक हुआ अर्थात् उसने प्रभु को नमस्कार किया। प्रभु ने उसके मनके भाव को जानकर उसे अनशन व्रत करवा दिया। तब काल करके वह देवलोक में देवता बना; देवता के भव में आने के बाद अपने स्वभाव सिद्ध ज्ञान से उसने अपना पिछला भव जान लिया और प्रमु के समवसरण में उपस्थित देवों की पर्षदा में आकर बैठा और प्रभु को वन्दना नमस्कार करके सबके समत्त अपना चरित्र सुनाने लगा-मैं पिछले भव में घोड़ा था, यहां बाह्य एों ने मुझे यहा में हवन करने के लिये बांध रक्खा था" परन्तु जब आपकी वाणी मेरे कान में पड़ी तो उड़ापोह करते हुए मुफे जातिस्मरए ज्ञान हुआ, उससे मैंने आपको अपने किसी पूर्वले भव का मित्र जानकर आपके प्रति मेरा सदभाव उत्पन्न हुन्या, मैं यहा स्तम्भ से छूटकर श्रापके समवसरण, में पहुंचा श्रापने मेरा भाव जानकर मुक्त से अनशन कराया तब मैं शरीर त्याग करके देवलोक में देवता हुआ। अब अवधिज्ञान से आपको त्रीर श्वपते पूर्वभव को जानकर आपके दर्शनार्थ यहां पर आ हाजर हुआ हूँ। इस चमत्कार-पर्यं बत्तान्त को सुनकर और अहिंसा प्रधान प्रभु की देशना के प्रभाव से बहुत से ब्राह्मणों ने हिंसा-प्रधान यज्ञ-यागादि अनुष्टान का परित्याय करके जैन धर्भ की गृहस्थ दीचा को अंगीकार किया और कितने एक साध-धर्म में दीन्नित होगये । उस समय उस देवता ने एक तरफ भगवान के समवसरण की रचना मन्दिर वनवाया और उसमें अपनी घोड़े की मुर्ति इस रूप में वनवाई कि मानो यज्ञ भूमि में से दौड़ा हुआ समवसरण में जा रहा है और एकायचित्त से देख रहा है। बिहार नाम मन्दिर का है। तब से घोड़े का निशान होने पर इस मन्दिर का नाम "अश्वावबोध बिहार" नवयुग निर्माता

प्रसिद्ध हुआ। तालपर्य कि यह मन्दिर वह है जहां अध-घोड़े को अववोध-ज्ञान प्राप्त हुआ था। कालान्तर में एकदा उक्त मन्दिर से कुछ दुरी पर एक बट का वृत्त था और उस पर एक समली-चील्ह बैठी हुई थी, किसी पारधी-शिकारी ने उसके तीर मारा, तीर के लगने से बह तड़वती हुई उस मंदिर के एक विभाग में आ गिरी। उस समय एक मुनि मन्दिर में प्रभु दर्शन करके बाहर आ रहा था तव उसने तड़फती हुई उस समली को देखा. देखकर मुनि को उस पर दया आई तब उसने उसको नमस्कार मन्त्र सुनाया और अपने पात्र में से पानी लेकर उस पर छींटा दिया । समली, मुनि के इस दयापूर्ण व्यवहार से जरा सावधान होकर उसे देखने लगी. परन्तु विषाक तीर का धाव इतना प्रवल था कि मुनि के दिये हुए नमस्कार मन्त्र को सुनते सुनते ही उसका प्राणान्त होगया और मुनि के सुनाये हुए नमस्कार मन्त्र के प्रभाव से वह मरकर सिंगल द्वीप में राजकुमारी के रूप में उत्पन्न हुई । कुछ कालान्तर में एक दिन भरुच के रहने वाला एक व्यापारी श्रावक व्यापार के निमित्त सिंगल द्वीप में गया और महसूल मुझाफ कराने की गर्ज से कुछ बहुमुल्य वस्तु भेट लेकर वहां के राजा के पास गया। उस वक्त राजक्रमारी सदर्शना भी अपने पिता के पास बैठी हुई थी। देव योग उस व्यापारी आवक को छींक आई, तब उसने ''नमो अरिहताएं'' कहा इन अत्वरों के कान में पड़ते ही कुमारी सुदर्शना चमकी और कुछ उद्दापोद्द करती २ धरती पर गिर पड़ी। उसके गिरते ही वहां हाहाकार मच गया। शीतल और सुगन्वित जल के छिड़कने और हवा करने आदि विविध प्रकार के उपचारों से जब यह होश में आई तो कहने लगी कि मेरा वह उपकारी कहां गया ? उसे मेरे पास लाओं जल्दी लाओं ? परन्तु राजा की अनुमति से वहां उपस्थित लोगों ने तो उस की मुख्कें बांध कर उसे ऋजग बिठा रक्या था। जब राजकुमारी ने इधर उधर देखा तो उसकी दृष्टि उस व्यापारी पर पड़ी जोकि मुश्कें बांधकर बिठा रक्खा था। उसे देखते ही उसने पुकारा कि अरे तुम लोगों ने यह क्या किया ? छोड़दो इसे यह तो मेरा महान उपकारी है । यह सुनकर राजकुमारी सुदर्शना के पिता बोले बेटी ! यह क्या माजरा है ? इम लोग कुछ भी समझ नहीं पाये ।

राजकुमारी—पिताजी ! इसकी मुश्कें खोलकर इसे मेरे पास लाश्रो ? तब राजा ने उस व्यापारी की मुश्कें खुलवाकर उसे श्रयने पास बुलाया और वद्द नमस्कार करके राजा के पास बैठ गया। श्रयने पिता के पास बैठे हुए उस व्यापारी आवक को सम्बोधित करते हुए राजकुमारी बोली—पिताजी ! श्राप कहां के हो श्रौर कहां से श्राये हो ?

व्यापारी-चेटी ! मैं भरुच का रहने वाला हूँ और वहीं से व्यापार के निमित्त यहां आया हूँ।

यह सुनते ही राजकुमारी गद्गद् हो उठी और बोली-आप जब वापिस बहां जाश्रो तो मुमे भी साथ लेजाना। यह सुनकर राजा को वड़ा विस्मय हुआ। वह अपनी पुत्री से बोला बेटी ! तू तो अभी बालिका है तुमको भरुच का ज्ञान कैसे हुआ ? पिता के इस प्रश्न के उत्तर में कुमारी सुदर्शना ने चपने

२८४

#### खंभात और भरुच आदि तीर्थ स्थानों की यात्रा

पिछले भवका सारा वृत्तान्त सुनाते हुए कहा कि पिताजी ! जब इन सेठजी ने "नमो अरिहंताएं" कहा तो उसके सुनते ही मुफे जाति स्मरण ज्ञान होगया । अब मैं भरूच में जाकर उस मंदिर का जीर्णोद्धार कराऊंगी । यह सुनकर राजा ने कहा—चेटी ! बड़ी खुशी से तुम जब चाहो जा सकती हो । तुमने जाना होतो मुफे कह देना मैं तुम्हारा सब प्रबन्ध करा दूंगा । तुमने इन सेठजी के ही वहां ठहरना और इनके द्वारा ही जीर्णोद्धार का सारा काम करा लेना । क्यों सेठजी ! ठीक है न ?

सेठजी हाथ जोड़कर—महाराज ! आपकी आज्ञा शिरोधार्य है, राजकुमारी जैसी आज्ञा करेंगी उसी के अनुसार सब काम किया जावेगा !

कुछ दिनों बाद जब वह व्यापारी सेठ वापिस जाने को तैयार हुआ तो राजा ने मन्दिर के जीर्गोडार के लिये जितने धन और सामग्री की आवश्यकता थी उसका प्रवन्ध करके कुमारी सुदर्शना को सेठ के साथ भरुच भेज दिया। राजकुमारी सुदर्शना ने सरुच पहुंच कर अपनी इच्छा के अनुसार मन्दिर का जीर्गोढार कराया और मन्दिर में अपने पिछले भव का सारा वृतान्त आंकित कराया तथा उक्त मन्दिर का 'समली बिहार" यह नाम भी निर्दिष्ट किया। तब से यह समली बिहार के नाम से प्रसिद्ध हुआ।

आज भी इस मन्दिर में कुछ ऐसे चिन्ह दिखाई देते हैं जिनसे उक्त वृत्तान्त विश्वसनीय प्रमाणित होता है [ देखो सुदर्शना चरित्र, मुनि सुन्नत स्वामी के चरित्र में ] मुनि सुन्नत स्वामी के इस लोक प्रसिद्ध "अश्वाववोध विद्दार" अथवा "समली विद्दार" नाम के अति प्राचीन मन्दिर के आस्तित्व से जैन परंपरा में भरुच का नाम विशेष ख्याति को प्राप्त हुआ है। इसके आस पास तीन और तीर्थ स्थान यात्रा करने के योग्य हैं। (१) श्री कराड़ियाजी (२) कावी और (३) गन्धार। ये तीनों तीर्थ स्थान भी विशेष महत्व के हैं। इस प्रसंग में भरुच निवासी स्वर्गीय सेठ अनूपचन्द मलूकचन्द का उल्लेख करदेना भी समुचित ही प्रतीत होता है। सेठ अन्तरचन्द एक अच्छे धर्मारमा व्यक्ति थे। श्री हुकममुनि के सहवास में आने से उनकी धार्मिक आत्था में जो विकार उत्वन्न होगया था उसे श्री आनन्दविजयजी महाराज के सत्संग ने सुधार दिया। स्त्रापके सहयोग से जद्दां उन्होंने अपने धार्मिक विचारों को परिमार्जित किया वहां शास्त्रीय ज्ञान में भी पर्याध्व उन्नति की। उन्होंने "प्रश्नोत्तर रत्तचितामणि" नामकी एक पुस्तक भी लिखी है उसकी प्रस्तावना में महाराज श्री आनन्द विजयजी को अपना उपकारी बतलाते हुए उनके प्रति विशेष महिमाव प्रदर्शित किया है। ( लेखक)



# त्रध्याय ७५ सूरत का चातुमसि

-:\*:--

भरुच से बिहार करके प्रामानुप्राम विचरते हुए शिख्य परिवार सहित महाराज श्री आनन्दविजयजी सूरत बन्दर पंधारे । सूरत के आवक समुदाय ने जिस समारोह के साथ आप श्री का शहर में प्रवेश कराया बह जैन परम्परा के वार्मिक इतिहास में एक उल्लेखनीय स्थान रखता है । आपके इस प्रवेश महोत्सव को देखकर सूरत के पारसी तथा अन्य दर्शनी बड़े बड़े युद्ध पुरुष कहने लगे कि किसी साधु महान्मा का ऐसा श्रद्धापूरित आदरग्रीय और समारोह के साथ होने वाला प्रवेश महोत्सव आज तक हमारे देखने में नहीं आया । आवक वर्ग की आग्रह भरी असीम प्रार्थना से आपने १६४२ का चतुर्मास यहीं पर किया ! चातुर्मास की विनति के स्वीकार होते ही आवकों के हर्ष का पारावार न रहा । घर घर में खुशियां मनाई जाने लगीं सारे संघ में अपूर्व उत्साह बढ़ा । आवक वर्ग की अभिलाषा को देख चौमासे में श्री आवारांग सूत्र सटीक और भावनाधिकार में श्री धर्मश्रुत प्रकरण का प्रवचन आरंभ किया । आपके प्रचचनाम्रत का पान करते हुए सूरत के आवक शविका समुदाय ने जो आलभ्य लाभ प्राप्त किया । आपके प्रचचनाम्रत का पान करते हुए सूरत के आवक शविका समुदाय ने जो आलभ्य लाभ प्राप्त किया वह स्रूरत के घार्मिक इतिहास में अपना विशेष महत्व रखता है । फलस्वरूप सूरत के इस चातुर्मास में आत्र घार्म के घार्मिक इतिहास में आवना विशेष महत्व रखता है । फलस्वरूप सूरत के इस चातुर्मास में आप की के धर्मापदेश से भिन्न मिन्न धार्मिक कार्यों में लग भग ७४०००० रुपये का सद्व्यय हुआ। इस के आतिरिक्त इस चातुर्मास में महाराज श्री ने ''जैनमत युत्त' नाम के एक छोटे से प्रन्थ की रचना की । ताल्पर्य कि सूरत का यह चातुर्मास हर एक दृष्टि से महत्वपूर्ण था ।



# <sup>अध्याय ७६</sup> श्री हुक्ममुनि का मकरण

इस चतुर्मास में सबसे उल्लेखनीय बात श्री हुक्ममुनि की है। जिसके फैलाये हुए मिथ्या भ्रमजाल में फंसे हुए आवक आविका समुदाय को निकाल कर धर्ममार्ग पर चलाने का आपने महान श्रेय उपार्जन किया।

उस समय सूरत में हुक्म मुनि नाम के एक जैनाभास साधु का बड़ा प्रभाव था। लोग उसके उपदेशों से अधिक प्रभावित होकर धार्मिक कियाकांड को त्याग चुके थे। उसकी कोरी अध्यात्मवाद की प्ररूपणा ने जैन परम्परा के जीवनोपयोगो धार्मिक कियाकलाप को बहुत आचात पहुँचाया। अधिक क्या कहें उसके संसर्ग में आने वाली जैन जनना प्रायः नास्तिक सी बन चुकी थी। श्री हुक्ममुनि ने अपने विचारों को स्थायी रूप देने के लिये एक पुस्तिका की रचना की जो कि ''अध्यात्मसार'' इस नाम से छपवा कर प्रकाशित कराई गई। इसका अवोध जैन जनता पर बहुत उलटा प्रभाव पड़ा। यथार्थ अद्धान के बदले उसके हृदय में विपरीत श्रद्धान ने स्थान प्रहण कर लिया। यह देख धर्मप्राणा महाराज श्री खानन्दविजयजी को धर्म की इस प्रकार होने वाजी अवहेलना बहुत खटकी और श्रद्धालु श्रावकवर्ग का इस प्रकार धर्म से बिमुख होना उन्हें श्रसह्य हो उठा।

तब आपने अपने प्रतिदिन के प्रवचन में हुक्ममुनि के धर्मविरुद्ध विचारों का प्रतिवाद करना आरंभ किया ओर उसके बनाये हुए अध्यात्मसार प्रन्थ में से १४ प्रश्न निकाले। उन प्रश्नों को एक आवक के दारा श्री हुक्ममुनि तक पहुँचाया और कहा कि आपका यह अध्यात्मसार प्रन्थ जैनागमों से विरुद्ध अथच मन:कल्पित है। उसमें से नमूने के तौर पर ये १४ प्रश्न निकाल कर भेजे हैं, या तो इन प्रश्नों का समुचित समाधान करो अन्यथा अपनी विपरीत मान्यता का परित्याग करो ? परन्तु हुक्ममुनि की नर्फ से कोई भी सन्तोष जनक उत्तर न मिला तो आपने सूरत के समस्त जैन संघ को आमन्त्रित करके कहा कि श्री हक्ममुनि

#### नवयुग निर्माता

का मत जैन शास्त्रों से सरासर विरुद्ध है, उनकी लिखी पुस्तक में से मैंने ये १४ प्रश्न निकाल कर उनके पास भेजे थे, जिनके उनकी तरफ से ये उत्तर आये हैं, इनको देखने से मैं तो इसी मतीजे पर पहुँचा हूँ कि उनसे मेरे किसी प्रश्न का भी सन्तोषजनक उत्तर नहीं वन पड़ा। खब आप लोग अपने निश्चय के लिये इन प्रश्नों के साथ हुक्ममुनिजी के उत्तरों को लिखकर निर्शायर्थ भारतवर्ष के अन्य जैन जैनेतर बिद्धानों के पास भिजवाने का यत्न करो जिससे सत्यासत्य का यथार्थ निर्शय होसके। आपके इस कथन को मान देते हुए सुरत के जैन संघ ने आपके प्रश्न और हुक्ममुनि के उत्तर श्री जैन ऐसोसिएशन व्यॉफ इपिडया-भारतवर्षीय जैन समाज के मंत्री के पास वम्बई भेज दिये और साथ में लिखदिया कि इनको भारत वर्ष के प्रतिष्ठित जैन जैनेतर विद्वानों के पास वम्बई भेज दिये और साथ में लिखदिया कि इनको भारत वर्ष के प्रतिष्ठित जैन जैनेतर विद्वानों के पास निर्शयार्थ भेज दिया जावे। ऐसोसिएशन के प्रधान मंत्री ने सूरत संघ की सूचनानुसार भारतवर्ष के विख्यात जैन साधुओं जैन यतियों और जैन धर्म के झाता जैनेतर विद्वानों के पास उन प्रश्नोत्तरों को भेज दिया।

पाठकों को यह जानकर प्रसन्नता होगी कि बाहर के जैन जैनेतर सब विद्वानों ने आप ही के पत्त में अपना निर्र्णय दिया। सबने अपने निर्णय में यही लिखा कि मुनि श्री आनन्दविजयजी का रुथन जैन शास्त्र सम्मत है और श्री हुक्ममुनिजी का उसके-जैन शास्त्र के विपरीत है।

तव बाहर से आये हुए विद्वानों के निर्णय को लेकर ऐसोसिएशन के मंत्री ने सूरत में आकर समस्त श्रीसंघ को एकत्रित करके वि० सं० १९४२ मगसर शुदि १४ के दिन विद्वानों का दिया हुआ निर्णय सुनाते हुए कहा कि भारतीय जैन जैनेतर विद्वानों के निर्णयानुसार श्री हुक्ममुनिजी का कथन शास्त्र विरुद्ध होने से याह्य नहीं है और सभा में आये हुए हुक्ममुनि के पत्तवाले प्रहस्थों से कहा कि बाहर से आये हुए विद्वानों के अभिप्रायानुसार श्री हुक्ममुनि जी का बनाया हुआ "प्रध्यात्मसार" प्रन्थ अप्रमाणिक सिद्ध हुआ है। इस लिए इमारी तर्फ से आपलोगों द्वारा श्री हुक्ममुनि जी को सूचित किया जाता है कि उनका अध्यात्मसार प्रन्थ जैनागमों के मन्तव्य के विरुद्ध होने के कारण प्रामाणिक नहीं माना जा सकता। अप या तो वे इसमें सुधारा करें अर्थात उसमें से आगम विरुद्ध लेखों को निकाल दें, अथवा अलग लेख द्वारा उन्हें अप्रमाणिक चोषित करें ! जब तक वे इमारी इस सूचना पर ध्यान नहीं देते तब तक उनके इस प्रन्थ को कोई भी जैन प्रामाणिक नहीं मान सकता। इतनी घोषणा के बाद सभा विसर्जित हुई और भाविक जैन गृहस्थों को हुक्ममुनि के मिध्या मायाजाल से छुटकारा मिला, जिसका सर्थतोभावी श्रेय महाराज श्री आनन्दविजय जी को है ।



255

# त्रध्याय ७७ रायचन्द् से राज विजय

-: 🌚 :---

श्री हुक्ममुनि के प्रकरण को लेकर महाराज श्री आनन्दविजयजी को चौमासे के बाद भी सूरत में कुछ दिन और ठइरना पड़ा ! इस अवसर में एक ढूंढक साधु जिसका नाम रायचन्द था उसने वि० सं० १६३६ की फाल्गुन वदी १३ को पोरबन्दर में देवरिख नामा एक ढूंढक साधु के पास दीचा प्रहण की थी । परन्तु आपके बनाये हुए ''सम्यक्त्व शल्योद्धार'' प्रन्थ के खाध्याय से उसकी ढूंढक मत पर अनास्था हो गई । तब उसने वि॰ सं० १६४२ आखिन छुष्णा द्वादशी को ढूंढक मत और वेष का परित्याग करके मगसर वदि पंचमी के रोज श्री आनन्दविजय-आत्मारामजी महाराज के पास शुद्ध सनातन जैनधर्म की साधु-दीत्ता को अंगीकार किया । आपश्री ने दीत्ता देने के बाद उसका ''राज विजय'' यह नाम रक्खा और श्री हर्षविजयजी का शिष्य घोषित किया ।



#### ऋध्याय ७⊏

### बंबई से आमंत्रण

आपके आदर्श व्यक्तित में असाधारण आकर्षण था। उसने पंजाब के अतिरिक्त गुजरात की जैनमजा को भी अपनी ओर इस तरह आकर्षित किया जैसे चुम्बक पाषाण लोहे को अपनी ओर खैंच लेता है। सूरत के चातुर्मास में उपस्थित होने वाले हुक्ममुनि प्रकरण ने तो आपके व्यक्तित्व को और भी ऊंचा उठा दिया और गुजरात की जैनप्रजा का आकर्षण और भी बढ़ा, फल्लस्वरूप बम्बई के श्रीसंघ ने आपको बम्बई पधारने की आपह भरी विनति की और आशा प्रकट की कि बम्बई के श्रीसंघ की इस विनीत प्रार्थना को आपश्री अवश्य स्वीकार करने की कृपा करेंगे तथा आप श्रीसंघ की आपह भरी विनति को अवश्य मान देने की कृपा करेंगे ? इस विश्वास से "वसई" के रेल्वे पुल पर से उतरने के लिए रेल्वे को हरजाने की रकम देने का भी श्रीसंघ ने निश्चय कर लिया। परन्तु च्लेत्र फर्सना न होने से इच्छा होते हुए भी आप न पधार सके। इस लिए सूरत से बम्बई की ओर बिहार न करके बड़ौदे की तर्फ को बिहार कर दिया और क्रमशाः भरुच, मियांगाम और डभोई होते हुए बडौदे पधारे। यहां आते ही सूरत निवासी श्री कस्तूरीलाल को दीचा देकर "कुंवर विजय" नाम रक्सा और श्री वीर बिजयजी का शिष्य घोषित किया।



#### अध्याय ७९

# कड़ोंदे के बदले मातर गांव

-c&co---

बड़ौरे आने के बाद आपको यह शुभ समाचार मिला कि पालीताणा दरबार से श्री शत्रुआय तीर्थ सम्बन्धी जो तकरार चल रही थी ( जिसके परिणाम स्वरूप बहुत समय से तीर्थयात्रा बन्द हो रही थी ) उसका फैसला होगया । यह सुनकर आपको बड़ी प्रसन्नता हुई और कई एक आवकों की प्ररेणा से इस परम-पवित्र तीर्थ की छाया तले [ पालीताणा में ] चातुर्मास करने की आपकी इच्छा हुई, एतदर्थ आपने बडौदे से बिहार कर दिया । वहां से छाणी, उमेटा वोरसद और पेटलाद आदि नगरों में विचरते हुए मातर गांव में पधारे । यहां पर पांचवें तीर्थंकर श्री सुमतिनाथ [ जो कि गुजरान में सांचेदेव के नाम से विख्यात हैं ] के दर्शनों का आजभ्य लाभ प्राप्त किया और इन्हीं देव के समझ पाटन शहर के रईस श्री लहरु माई [जिनकी आयु अनुमान १८ वर्ष की थी ] को आपने साधु दीचा से आलंक्टन किया तथा श्री इंसविजयजी का शिष्य योषित करते हुए ''सम्पद विजय'' इस पुनीत नाम से सम्बोधित किया ।

यद्यपि लहरुमाई की दीचा बडौदे में होनी निश्चित हुई थी। श्री इंसविजयजी के पूर्वाश्रम के पिना सेठ जगजीवनदासजी ने बड़े समारोह से दीच्चा दिलाने का सारा प्रबन्ध भी कर लिया था परन्तु लहरुमाई की माता ने किसी असाधु पुरुष की प्रेरणा से तोफान करना शुरु कर दिया अर्थान लहरुमाई को दीचा न देने का महाराज श्री आनन्दधिजयजी से साग्रह अनुरोध किया ! परन्तु आपतो ऐसी दीच्चा को खुद ही पसन्द नहीं करते थे जिसमें किसी प्रकार का चोभ उत्पन्न हो, या दीच्चित के किसी निकट सम्बन्धी को कोई आपत्ति हो, इस लिए आपने लहरुमाई की माता को सान्स्वना देते हुए कहा कि माता ! तुम अपने मनमें जरा जितना भी ख्याल न करो आत्माराम विना तेरी आज्ञा के इसे कभी दीचा नहीं देगा । इतने में सौभाग्यवश सूरत के रहनेवाला दीच्चार्थी कस्तूरीलाल वहां आ पहुँचा, और उसने दीच्चा के लिए आपसे प्रार्थना की, बस फिर क्या था लहरु माई के निमित्त की गई दीच्चासम्बन्धी तैथारी का लाभ कस्तूरीलाल को मिलगया और बड़ौदा के श्री संघ ने इस दीचा महोरस्तव में बढ़ चढ़ कर भाग लिया।

| २६२ | नवयुग निर्माता |
|-----|----------------|

कस्तूरीलाल के दीचा समारोह को देख कर लहरुभाई की माता के भाव बदल गये और वह पश्चाताप करती हुई महाराजश्री से दीचा न देने के बदले दीचा देने की प्रार्थना करने लगी, परन्तु अब पछताये क्या होत है जब चिड़ियां चुग गई खेत' इस लिए लहरुभाई की दीचा बड़ौदे के बदले मातर गांव में सम्पन्न हुई।

मातर से बिहार करके खेड़ा होते हुए आप आहमदाबाद पधारे । आहमबाद के जैनसंघ ने बड़े समारोह के साथ आपका सप्रेम स्वागत किया और नगर सेठ के द्वारा कुछ दिन ठहर कर यहां की भाविक जनता को उपदेशामृत पिलाने की प्रार्थना की, जिसे आपने प्रसन्नता पूर्वक स्वीकार किया और जितने दिन ठहरे उतने दिन नियत समय पर अपना धर्मोपदेश चालु रक्खा जिससे स्थानीय जैन जनता को बहुत लाभ मिला। §



§ नोट—पाठकों को इतना स्मरण रहे कि इस पुस्तक के पू० २६९-०० में श्रमणभगवान् महावीरस्वामी के समय में साधु साध्वी के विचरने लायक द्वेत्रों की मर्यादा के सम्बन्ध में जो कौशांवी का वर्णन आया है उसकी चर्चा का समय यह था जब कि आप पालीतान्दा में चातुर्मास करने के निमित्त झहमदाबाद पभारे संठ १६४२ में।

#### त्रध्याय ८०

## सायुओं से परामर्श

#### €¥Q

महाराज ! यहां पर कई एक शहरों से पत्र आये हैं, उनमें लिखा है-'हमने सुना है कि अबके औ आनन्दविजयजी-- श्री आत्मारामजी महाराज का चातुर्मास पालीताणा में होगा, क्या यह सत्य है ? यदि महाराजश्री का विचार पालीताणा में चातुर्मास करने का होवे तो हमारा विचार भी वहीं पर चौमासा रहने का है इत्यादि" यह सूचना सेठ प्रेमाभाई हेमाभाई और सेठ दलपतभाई भग्गुभाई ने देते हुए आपसे सविनय अर्ज की---महाराजजी साहब ! मूंडके का फैसला होगया है आर्थात् फी यात्री दो रुपये कर का जो मगड़ा पालीताणा दरवार से चल रहा था उसका निबटारा होगया है और यात्रा खुल गई है इसलिये यदि आपका चातुर्मास अबके पालीताणा में होवे तो बहुत अच्छी बात है । कहिये क्या विचार है ?

 नवयुग निर्माता

पधारों । अपने लोगों का निर्वाह तो यात्रियों पर ही निर्भर करता है । चौमासे में यात्री लोग तो आते नहीं इसलिये वहां आहार पानी का कष्ट तो अवश्य है । और साधुओं के पुण्य से यदि लिखने वाले भाग्यवान आजावें तब तो कोई हरकत नहीं आती । यदि कोई न आवे तो आहार पानी के लिये क्या करना ? इत्यादि सारी परिस्थिति का विचार करके निश्चित उत्तर दो । अगर हर प्रकार के परिषह को सहन करने की हिम्मत है तो सीवे चलो श्री सिद्धाचलजी को अन्यथा और किसी चेत्र का विचार किया जावे ।

आपश्री के कथन को सुनकर सब साधुओं ने हाथ जोड़कर कहा-ऊपानाथ ! हम सबका विचार तो पालीता ा में चातुर्मास करने का सुनिश्चित है, कार्तिकी पूर्णिमा की पुरस्यात्रा का हम लोगों को फिर कब अवसर मिलेगा ? हमने तो पंजाब में जाना है काल का कोई भरोसा नहीं, फिर कभी इधर आना होवे कि नहीं यह कौन जानता है ? इसलिये इस अवसर को हाथ से जाने नहीं देना चाहिये । अब रही आहार पानी की बात । सो आपश्री का पुरुष प्रवल है, आहार पानी की चिन्ता का तो अवसर ही नहीं आवेगा । यदि आवे भी तो तपस्या करेंगे, गांव में फिर कर जैन जैनेतर सब लोगों के घरों से जैसा भी रूखा सूखा शुद्ध आहार मिलेगा उससे निर्वाह करेंगे । अपने सब पंजाब से चलकर यहां तक आये हैं तो कोई गृहस्थों के सहारे पर तो नहीं आये ! राक्षे में जैसा भी रूखा सूखा आहार मिलता रहा उसी को खाकर यहां आ पहुंचे हैं । फिर पालीता गा में आपश्री जैसे प्रभावशाली महापुरुषों के साथ में रहते हुए आहार पानी की क्या चिन्ता ? इसलिये छपानाथ ! इच्छा न होते हुए भी आप हम लोगों के लिये वहां चातुर्मास ठहरने का खानुमह करें हम सब की यही आपके पुनीत चरगों में विनति है । इस प्रार्थना के उत्तर में महाराजशी की तर्फ से बहुत अच्छा? इतना सुनते ही सब ने आदोश्वर भगवान के नामका जयकारा बुलाया और कल पालीताणा की और विहार करने की नगर सेठ को सूचना करदी ।

दूसरे दिन नगर सेठ प्रेमामाई हेमामाई ने महाराज श्री से पूछा कि साहब जी ! विहार का कौनसा समय निश्चित किया है। गुरु महाराज ने उत्तर दिया कि विजयमूर्त में विहार का निश्चय किया है अर्थात् स्टैन्डर्ड टाइम ठीक साढ़े बारह बजे यहां से कदम डठाऊंगा। यह सुनकर सेठजी वन्दना नमस्कार करके घर को चले गये और व्याख्यान सभा में आई जनता भी अपने २ घरों को रवाना होगई।

उस रोज बिहार का निरचय होने से व्याख्यान सभा जल्दी समाप्त करदी गई थी। आहार पानी से निवृत्त होकर बारह बजे के करीब सब साधु तैयार होगये और बहुत से लोग भी समुग्र से पहले पहुँच गये, मगर नगर सेठ नहीं पहुँचे इधर घड़ीयाल ने जब साढ़े बारह का टकोरा दिया तो गुरु महाराज ने कदम डठाया और चलने लगे। तब कई एक आवकों ने विनम्र भाव से आगे बढ़कर कहा कि महाराज ! सेठजी अभी नहीं आये। [ उनके इस कथन का आशय यह था कि आप थोड़ी देर उनकी प्रतीक्षा करलें। ] साधूओं से परामर्श

गुरु महाराज ने जवाब दिया कि तुम सब सेठ ही हो न ? भाई ! मैं तो अपने ठीक समय पर बिहार करूंगा, इतना कहकर चल पड़े ।

महाराज श्री के विद्दार कर जाने पर कई एक आदमी दौड़कर नगर सेठ के घर पहुँचे तो उस समय नगर सेठ तैयार द्दोकर पीनस में बैठ गये थे और पीनस उठाने को थी। इतने में खबर देने वालों ने सेठजी से कहा कि सेठजी ! महाराजजी साहब ने विद्दार कर दिया उनको थोड़ा समय सुस्ताने को अर्ज किया, सगर जवाब में उन्होंने कहा कि मैं तो अपने नियत समय पर चल पडूंगा" इतना कहते ही वे नदी की तर्फ रवाना हो गये। यह सुन सेठजी ने कहा तो फिर अपने को यहां से सीधा नदी का ही रास्ता लेना चाहिये ताकि महाराज श्री के वहां पहुंचने तक अपने भी पहुँच जाधें। इतना कहते ही पीनस उठाने वालों को नदी की श्रीर चलने का आदेश दिया और वे चल पड़े। इधर गुरुदेव नदी के पास पहुँचे उधर सेठजी की पीनस भी वहां आ पहुंची, पीनस से उतर कर सेठजी ने विधिपूर्वक वन्दना नमस्कार की, उत्तर में गुरु-महाराज ने संप्रेम धर्मलाभ दिया।

उस समय वहां पर उपस्थित कई एक मुख्य श्रावकों ने सेठजी से कहा कि इम लोगों ने आपके लिये गुरु महाराज को थोड़ी देर सुस्ताने की प्रार्थना करते हुए कहा था कि गुरुदेव ! अभी सेठजी नहीं आये उनके आने तक ठइरने की कृपा करें। तो आपकी ओर से उत्तर मिला कि "तुम सब सेठ ही हो न ? मैं तो ऋपने समय सर बिहार कर दूंगा। नगर सेठ मुस्कराते हुए-तो गुरु महाराज ने जो कुळु फर्माया वह ठीक ही तो है, आपके लिये तो सभी सेठ हैं । वीतरागदेव के चरणचिन्हों पर चलने वाले परम त्यागी महापुरुषों की दृष्टि में तो छोटे बड़े सभी समान होते हैं। और यदि व्यवहार से देखा जाय तब भी आपश्री का कथन यथार्थ है। जब कि मैंने आपसे बिहार का समय पछा और आपने समय बतला दिया तब उस समय पर हाज़र होना यह मेरा फर्ज़ था न कि मेरे लिये आपको ठहरना ! मैं यदि नियत समय पर नहीं पहुंचा तो इसमें भूल मेरी है मैं तो उलटा जमा का पात्र हूँ। गुरुदेव अपने नियत समय पर चल पड़े जोकि उन्हें चलना ही था। रागद्वेष से ऊंचे उठने वाले महापुरुषों का यही आदर्श है और होना चाहिये। यदि आप लोगों के कहने से गुरू महाराज. कृपा की दृष्टि से ठहर जाते तो आप लोगों में से ही ऐसा कहने वाले भी निकल पड़ते कि आखिर साधुओं को धनिकों का लिहाज करना ही पड़ता है। इसलिये गुरू महाराज ने जो कुछ किया वह उचित ही किया है। आप लोगों का ध्यान गुरु महाराज की निस्पृहता की श्रोर जाना चाहिये था जो कि साधुता की सच्ची कसौटी है जिस पर कि आप पूरे उतरे हैं। जैन समाज का यह अहोभाग्य है कि उसमें आप जैसे विद्या वितयसम्पन्न निस्पृही मुनिराज विवर रहे हैं। धनिकों की प्रतीच्चा धनलिप्सु किया करते हैं न कि धन के त्यागी भी । सच पूछो तो गुरु महाराज की इस निम्पृहता से मैं जितना प्रभावित हआ। हैं उतना आपके रुकने पर शायद ही हो पाता।

इतना कहने के बाद आपने गुरु महाराज के चरणों का स्पर्श करते हुए उनकी चरण धूलि से अपने मस्तक को सुशोभित किया और गुरु महाराज ने मंगलीक सुनाते हुए सप्रेम आशीर्वादरूप धर्मलाभ दिया। उस समय का यह दृश्य कितना आकर्षक था यह कहते नहीं बनता। गुरुदेव की निस्पृहता और सेठजी की गम्भीरता और नम्रता की परस तो वेही कर सकेंगे, जिन्हें उन जैसा उदार हृदय उपलब्ध हुआ है। तदनन्तर गुरुमहाराज ने अपने शिष्यवर्ग सहित आगे को प्रस्थान किया और सेठजी अन्य पुरुषों के साथ पीछे को लौटे सिद्धगिरि की छाया में चार मास व्यतीत करने की ग्रुभ भावना को लेकर।



### अध्याय द १

### "बूड़ा याम के आवकों को आधासन"

#### ಿಂ

अहमदाबाद से बिहार करके क्रमशः सरसेज, मोरिया, बावला और कौठ आदि प्रामों में विचरते हुए आप चूड़ा प्राम में पधारे । चूड़ा के आवकों में कपासी परिवार मुख्य कहा जाता है, उनको डदास देखकर आप बोले भाई ! इमारे यहां आने पर खुशी मनाने के बदले तुम लोग उदास क्यों दिखाई देते हो ?

श्रावकवर्य---गुरुदेव ! खुशी जीवन में होती है मृत्यु में नहीं होती ! सच पूछो तो इस लोग जीते ही मरे हुए हैं।

आप-तुम लोगों पर ऐसा कौनसा भयानक संकट आ पड़ा है जो ऐसे अपशब्द मुंइसे कह रहे हो ! कहो क्या बात है ?

श्रावकवर्ग —महाराज ! सौभाग्यवश आप जैसे महापुरुष पधारें और इम लोग अपनी इच्छा के अनुसार आपका स्वागत अर्थात प्रवेश महोत्सव भी न कर पायें यह कितने दु:ख की बात है ? इम लोगों को खुशी तो तब होती जब कि आपश्री का प्रवेश महोत्सव बड़ी धूम धाम से कर पाते।

आप---गुरुजनों के आने पर उनके शिष्यवर्ग आवकों की यह तो इच्छा की बात है, वे उनका प्रवेश महोत्सव करें या न करें, परन्तु साधु को तो इसमें खुशी या दिलगीरी मनाने की आवश्यकता नहीं। वह तो सम्मान का भूखा नहीं होता। किसी कारखवशा यदि आप लोग मेरा सामैया [बाजे गाजे के साथ प्रवेश कराना ] नहीं कर पाये तो इसमें नाराज या उदास होने की कौनसी बात है।

आत्रक लोग-(वस्तु स्थिति का पूरा २ परिचय देते हुए ) महाराज ! आप श्री के सामैये की ही बात नहीं, हम लोग तो पर्ब के दिनों में भगवान की सवारी-रथयात्रा का बरघोड़ा आहि भी बाजे गाजे

| ······································ | <br>  |          |  |
|----------------------------------------|-------|----------|--|
| २६म                                    | नवयुग | निर्माता |  |

के साथ नहीं निकाल सकते । सारांश कि कोई भी धार्मिक उत्सव इम धूम धाम से नहीं मना सकते । मंदिर या उपाश्रय से किसी किसम का भी जलूस इम नहीं निकाल सकते । कारण कि यहां के ठाकुर साहब ने इमारे जलसे जलूसों पर प्रतिबन्ध लगा रक्खा है ।

आप-ठाकुर साइव के लिये तो उनकी सारी प्रजा एक जैसी है, और होती चाहिये, फिर आप लोगों के धार्मिक जलसे जलूसों पर पावन्दी क्यों ? और यह पाबन्दी शुरु से ही है या कि कुछ समय से ?

आवकवर्ग-महाराज ! पहले इमारे ऊपर कोई प्रतिबन्ध नहीं था। हम लोग अपनी इच्छानुसार प्रभु की सवारी-रथयात्रा और साधु मुनिराजों का प्रवेश आदि धार्मिक कार्यों को बड़े समारोह के साथ मनाते रहे, परन्तु कुछ समय से ठाकुर साहब के यहां एक कारभारी आगया जो कि कट्टर ढूंढक पंथी है। यहां के ढूंढियों ने उससे अनुचित लाभ उठाने का यत्न किया। मौका देखकर ये लोग कारभारी साहब के पास गये ढूंढियों ने उससे अनुचित लाभ उठाने का यत्न किया। मौका देखकर ये लोग कारभारी साहब के पास गये इयौर उसे उलटा सीधा समभाकर कहा कि साहब ! ये मन्दिरमार्गी हमको बहुत हैरान कर रहे हैं। जब कभी इनकी रथयात्रा वगैरह का बरघोड़ा निकलता है, ये लोग हमारे थानक के पास आकर घंटों तक गाते बजाते और नाचते कूदने रहते हैं। उससे हमारे सामायिक आदि धार्मिक कृत्य में बड़ा विघ्न आता है। इमने ठाकुर साहब से कई दफा पुकार भी की मगर वहां हमारी कोई सुनाई नहीं हुई !

कारभारी साहब-तुम अवके फिर अर्जी दो, मैं फैसला लिख दूंगा और ठाकुर साहब से दस्तखत भी करवा दूंगा ।

वस फिर क्या था उसके कहने से एक लम्बी चौड़ी अर्जी लिखकर देदी और अपने हक में फैसला करा लिया। कारभारी साहबने फैसले में लिखा है कि मन्दिराम्नाथ वाले अपना वरघोड़ा तो निकाल सकते हैं, मगर ढूँढियों के थानक के पास खड़े नहीं हो सकते और थानक से २४ कदम एक पासे और २४ कदम दूसरे पासे इतने फासले में वाजा और गाना बजाना बन्द रक्खें ताकि थानक में सामायिक करने वाले लोगों को किसी प्रकार की अड़चन न आवे। मन्दिराम्नाय वालों का जल्दस चुपचाप निकल जावे।

महाराज ! इस हुक्म से इम बहुत तंग आगये हैं। हमारा छोटा सा गांव है, मन्दिर से २४ कदम पर उनका थानक है और थानक से २५ कदम पर गांव की सीमा आजाती है इतने चेत्र में ही जलूस ने घूमना है जितने में बाजे और गाने वजाने की मनाही की गई है। तब से लेकर इमने अपना सारा धार्मिक समारोद्द बन्द करदिया है और रात दिन इसी चिन्ता में घुल रहे हैं।

हम लोगों ने इस हुक्म के विरुद्ध कई एक अर्जीयें दी और ठाकुर साहब 'से पुकार भी की मगर कोई सुनवाई नहीं हुई । अब हम लोग इस हुक्म के विरुद्ध बम्बई हाईकोर्ट में अपील करना चाहते हैं । खबर नहीं वहां भी कोई सुनवाई होती है कि नहीं ? हमारा यह आखरी करम है देखें क्या बनता है ? चूड़ा प्राम के श्रावकों को आश्वासन

महाराजजी साइब ने इनकी सारी कहानी को बड़े ध्यान से सुना और सबल शब्दों में आश्वासन देते हुए बोले-तुम लोग किसी प्रकार की भी चिन्ता न करो शासन देव की छुपा से तुम्हारा सब काम ठीक हो जावेगा। अभी थोड़े ही दिन हुए दिल्ली में दिगम्बर जैनों की रथयात्रा के सम्बन्ध में जैनेत्तर लोगों का उनके साथ भगड़ा हुआ। दोंनों का केस अदालत में गया, वहां से हुकम हुआ कि बृटिश गवर्नमेन्ट के राज्य में सभी धर्मवाले अपने २ विश्वास और परम्परा के अनुसार अपने धार्मिक जलूस निकाल सकते हैं। उनमें दूसरे धर्मवालों को हस्तत्तेप करने का कोई अधिकार नहीं है। तब से वहां भगवान की सवारी बिना रोकटोक बड़ी धूमधाम और सजधज के साथ निकलती है। सारे शहर में घूम कर आपने स्थान पर पहुँचती है। तुम लोग उस फैसले की नकल मंगवाकर दायर की जाने वाली अपील के साथ टांक दो।

आवक वर्ग---{ हाथ जोड़कर ] महाराज ! हम एक छोटे से गामड़े के रहने वाले अजान लोग दिल्ली की कोर्ट तक कैसे पहुंच सकते हैं ?

्ध्याप--तुम धीरज रक्ख़ो हम उस नकल के लिए यहां से दिल्ली के श्रावकों पर पत्र लिखवा देते हैं वे वहां से हुक्म नकल लेकर तुम्हारे पास भेज देवेंगे। तुम हौसला रक्खो। निराश होने की कोई व्यावश्यकता नहीं, विश्वास रक्खो, शासन देव की छपा से तुम्हारी व्यवश्य विजय होगी।

श्रावक वर्ग--गुरुदेव ! ऋव इमारी सब चिन्तायें दूर होगई ऋापकी छपा से इमारी ऋवश्य विजय होगी। आपश्री के मुखारविन्द से निकला हुआ विजय का शब्द इमारी बिजय ही करेगा, ऐसा हमें पूर्ण विश्वास है। कुछ दिन वंहां रह कर शिष्य परिवार के साथ ऋापने पालीताणा की तर्फ बिहार कर दिया ऋौर विचरते २ पालीताणे पहुंच गये।



રદદ

#### अध्याय ⊏२

### पालीताणे का प्रवेश और उपद्रव शान्ति

उन दिनों पालीताएो का रंग ढंग कुछ निराला ही था। एक मात्र यतियों का बोल बाला था, कोई आवक उनकी अनुमति के बंगेर कुछ कर नहीं सकता था। किसी कियापात्र साधु को कोई पूछता तक नहीं था। इसलिए न तो कोई वहां आने वाले साधु का प्रवेश महोत्सव ही करता था और न कोई कियापात्र साधु वहां चातुर्मास ही कर पाता था, ताल्पर्य कि यति लोगों का वहां इतना जोर था कि उनके सामने कोई गृहस्थ चॄंचरां भी नहीं कर सकता था। तब समय के जानकार अदमदाबाद के नगर सेठ प्रेमामाई हेमामाई और सेठ दलपतमाई भग्गूमाई ने वहां की विकट परिस्थिति का बिचार करते हुए महाराज श्री आजन्दविजयजी आत्मारामजी के प्रवेशोत्सव में यतियों की तरफ से कोई उपद्रव न हो और महाराज श्री का प्रवेश भी उनके व्यक्तित्व के अनुरूष ही हो ऐसी धारएा। से पालीताएा। दरबार को लिखा कि--

"हमारे गुरुदेव पंजाबी साधु मुनि श्री आनन्द विजयजी-आत्मारामजी महाराज आपने शिष्य परिवार के साथ पालीताणा पधार रहे हैं, उनका सामैया-प्रवेश महोत्सव बड़े समारोह के साथ उनकी योग्यतालुमार होना चाहिये, ऐसी हमारी हार्दिक इच्छा है। सो आप इसका उचित प्रबन्ध कराने की मेहरवानी करें। ताकि वहां के यतियों और उनके चेलेचांटों की तर्फ से किसी प्रकार का उपद्रव न होने पावे। हमारी इस नम्न सूचना पर आप साहिब अवश्य ध्यान देंगे ऐसी हमें पूर्ण आशा है"। जिस समय नगर सेठ की तरफ से पालीताणा दरवार को यह संदेश मिला नो उन्होंने उसी समय आनन्दजी कल्याणजी की पेढ़ी के उसवक के मुनीम श्री दुल्लभ भाई को बुलाया और कहा कि आपके सेठों का सन्देश आया है कि "इमारे गुरु पंजाबी साधु मुनि श्री आनन्दविजयजी-शीआत्मारामजी महाराज पालीताणा में आपने शिष्य परिवार के साथ पधार रहे हैं ! उनका प्रवेश वडे समारोह के साथ होवे ऐसी हमारी हार्दिक भावना है।" सो इस कार्य को आप आपने हाथ में लो और जिस प्रकार की सहायता की आवश्यकता आपको होवे उसका राज्यकी पालीतारो का अवेश आरे उपद्रव शान्ति

तर्फ से डचित प्रबन्ध हो जावेगा। देखना इस काम में कोई जुटि न रह जावे ! जिससे सेठें की तर्फ से सुमे कोई उपालम्भ न आदे। आप इस विषय के हर तरह से जानकार हैं इसलिये आपको बुलाया गया है ताकि आपके द्वारा सुनिजी के प्रवेश-महोत्सव का प्रबन्ध सुचारुरूप से सम्पन्न हो।

दुझभ भाई-सरकार ! आपके इस हुक्य के पालन में मेरी तर्फ से किसी भी प्रकार की कोताही नहीं होगी, सब काम आपकी इच्छानुसार ही होगा, मगर इसमें एक अड़चन सी नजर आती है। यदि इसका प्रबन्ध होजावे तो फिर किसी प्रकार की त्रुटि नहीं रहेगी।

राजासाहब—वह क्या श्रङ्चन है मुनीमजी !

टुझभ भाई- सरकार ! यहां के रहने याले श्रावक लोगों पर यतियों का अधिक प्रभाव हैं। वे उनकी इच्छा के विरुद्ध कुछ भी नहीं कर सकते और यति लोगों को हमारे क्रियापात्र संवेगी साधु एक आंख भी नहीं भाते ! ये लोग साधुओं के मान को अपना अपमान सममते हैं। मन्दिर के पास में ही यतियों का उपाश्रय है। उसमें वीरकारिव नाम का एक यति रहता है, वह साधुओं का अधिक विद्वेषी है और उसका यहां के लोगों पर काफी प्रभाव है, कभी उसके चेलेचांटे उसके इशारे पर कुछ गड़बड़ करें ऐसा संभव है। कारण कि यति लोग नहीं चाहने कि उनके उपाश्रय के आगे से किसी संवेगी साधु का जलूस निकले । परन्तु मन्दिर जी को जाने के लिये रास्ता वही है। यहां पर खाने वाले यात्री-फिर बे गृहस्थ हों या साधु-सबसे पहले श्री मन्दिरजी में आते हैं और दर्शन करने के बाद किसी धर्मशाला में ठहरते हैं। बस यही एक अड़चन सी नजर आती है हजूर।

राजासाहब--इसके लिये तो आप वे फिकर रहें,यह अड़चन तो विलकुल मामूली है। इसके लिये पुलिस अफसर को बुलाकर कह दिया जावेगा, वह पुलिस के द्वारा सारा वन्दोबस्त कर देवेगा। आप अपना काम तत्परता से करें। बहुत अच्छा सरकार ! इतना कहकर दुल्लभभाई अपने स्थान पर आगये, अवेश महोत्सव की तैयारी करने का सद्विचार लेकर।

| ३०२ | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|
|     |                |  |

मुनीमजी की इस वात को सुनते ही यति जी तो चाग वबूला हो उठे चौर उत्तेजित होकर कहने लगे-मुनीमजी ! क्या कह रहे हो,यहां पंजाब के एक संवेगी साधु का सामैया होगा ? हरगिज नहीं। यदि ऐसा किया गया तो याद रखना कइयों के सिर फूटेंगे। सामैया करने वालों को कहना कि तैयार होकर आयें। यह च्यनोखी बात मैं नहीं होने दूंगा।

मुनीमजी-( जरा उत्तेजित होकर ) थतिजी महाराज ! जरा होश संमालो और शांति से बात करो । आपको पता है यह सामैथा किस की तरफ से हो रहा है । अहमदाबाद के सेठों की प्रेरणा से पालीताएग दरबार की तरफ से हो रहा है । सरकार ने खुद इसका प्रवन्ध करना स्वीकार किया है और सामैये में गड़बड़ करने वालों को कड़ी से कड़ी सजा देने का पुलिस अफसर को आदेश दे दिया है । मैं मिन्नता के नाते आपको समफाने आया हूँ । कहीं अपनी गुँडा पार्टी के नाज में आप कोई छेड़खानी न कर बैठें, अन्यथा जेल की हवा खाने को तैयार रहिये । सामैया तो होगा और होगा । मुनीमजी के इस ओजस्वी माषण ने सो यति वीरकाजी के पांच से मिट्टी निकालदी और ठंडे पड़ गये । जब मुनीमजी के इस ओजस्वी माषण ने सो यति वीरकाजी के पांच से मिट्टी निकालदी और ठंडे पड़ गये । जब मुनीमजी उठने लगे तो उनका हाथ पकड़ कर वैठाते हुए यतिजी बोले कि भाई दुल्लभजी ! आपने बहुत अच्छा किया जो मुमे सारी परिस्थिति से सूचित कर दिया, अन्यथा न जाने मुफ से क्या अनर्थ हो जाता, जिसका परिणाम अत्यन्त बुरा निकलता, अब मैं जो कुछ भी करूंगा सोच विचार कर करंगा ।

दूसरे दिन प्रातःकाल क्या देखते हैं, पुलिस के नौजवान हाथ में डंडे और हथकड़ियां लिये हुए चारों तरफ गश्त कर रहे हैं। इधर सामैये का जलूस बैंड बाजों के साथ भगवान के जयकारे बुलाता हुआ नगर के दरवाजे पर पहुँच गया। तत्र एक पुलिस अफसर ने बहुत से नौजवानों को साथ लेकर [ जिनके पास दंडे और हथकड़ियें थीं ] वीरका जी यति के उपाश्रय को चारों ओर से आकर घेर लिया। यह देख यतिजी बड़े हैरान हुए और पुलिस आफीसर श्री भीमाजी से लड़खड़ाती हुई जवान से बोले सरकार ! क्या बात है ? आप पुलिस को साथ लेकर कैसे आये हैं?

भीमाजी—महाराज ! आपकी सेवा के लिए हाजर हुए हैं, सो जैसी सेवा कराने की आपकी इच्छा हो, वैसी करने को तैयार हैं !

यति वीरका जी-मैं आपके कथन का मनलब नहीं समम पाया, इजूर !

श्री भीमाजी— आपको पता ही होगा हमारे इस पालीताणा नगर में आज पंजाब के बिख्यात जैन मुनिराज श्री आत्मारामजी अपने शिष्य समुदाय के साथ पंधार रहे हैं। उनका खागत प्रवेश महोत्सव पालीताणा दरवार की ओर से किया जा रहा है और जल्स दरवाजे पर पहुँच गया है। सरकार को खबर मिली है कि बीरका जी यति कुछ तौकान करने पर आमादा हो रहे हैं। तब सरकार ने आपकी हिफाजत

### पालितारों का प्रवेश और उपद्रव शांति

के लिए इमें यहां पर उपस्थित रहने की आज्ञा फरमाई है। अतः हम आपकी सेवा के लिये यहां पर हाजर हुए हैं। सो आपको इस वात का पूरा ध्यान रहे कि इस जलूस में आपने या आपके चेले चांटों ने किसी अकार की भी गड़बड़ करने की कोशिश की तो सरकारी हुकम के मुताबिक ऐसा दरुड मिलेगा जो कि आयु भर न मूले। "हथकड़ियों की ओर इशारा करते हुए" ये सब जेवर गड़बड़ करने वालों को पहनाने की खातिर ही लाये गये हैं।

इतना सुनते ही यति जी तो ठंडे होगये और काम्पते हुए बोले--नहीं साहब ऐसा कभी नहीं होगा।

भीमदेव-तो ऋाप भीतर ऋपने उपाश्रय में चले जावें यहां चबूतरे पर खड़े न रहें झौर ये भीतर कौन लोग हैं ? इनको निकालो बाहर ! वरना सभी को हिरासत में ले लिया जावेगा । साथ के सिपाहियों को हुक्म देते हुए-इन गुँढों को बाहर निकालदो मालूम होता है ये सब गड़बड़ करने के इरादे से ही यहां पर इक्डे हुए हैं । बाहर लेजाकर इनकी खूब मरम्मत करो, तभी ये बाज ऋायेंगे ।

पुलिस अफसर भीमदेव की इस सिंह गर्जना ने सबके छक्के छुड़ा दिये। वे अन्दर खड़े २ थर २ काम्पने लगे। "चलो निकलो बाहर, आछो" ऐसा सिपाहियों के कहने से बाहर आये तो उनके साथ एक सफेंद पोष व्यक्ति को देख कर हसते हुए पुलिस अफसर ने कहा --वाह सेठजी वाह ! आप भी इन गुएडों में शामिल होगये ? नहीं साहब ! मैं तो सामैया देखने के लिए आया था, जरा मेंवते हुए उसने उत्तर दिया। तब आईये मेरे साथ यहां खड़े होकर जलूस की रौनक देखिये। ऐसा कहकर उसे पुलिस की निगरानी में चबूतरे पर खड़ा कर दिया और भीतर बैठे हुए अन्य आदमी जब बाहर निकल कर भागने लगे तो पुलिस को कहा कि इनमें से कोई भी जाने न पावे, तब पुलिस के सिपाहियों ने उनको जो कि डपट्रव करने के इरादे से यनिजी के उपाश्रय में छिपे बैठे थे, अपनी हिफाजत में लेलिया।

### नवयुग निर्माता

इतना सुनते ही महाराज श्री चलपड़े और जलूस मन्दिर जी के समीप आ पहुँचा,वैंड बाजे के साथ जयकारों की आवाज से आकाश गूंज रहा था। मन्दिर के पास जलूस ठहर गया और महाराज श्री मन्दिरजी में दर्शन के लिये चलेगये दर्शन करके जव वापिस लौटे तो पुलिस अफसर श्री भीमदेव ने कहा कि महाराज ! थोड़ी देर आप यहां ठहरने की छपा करें ये सव लोग आपके दर्शनों की अभिलाषा से खड़े हैं। इतना कहने के बाद [ यतिजी से ] आओ यतिजी ! महाराज जी साहव के दर्शनों की अभिलाषा से खड़े हैं। इतना कहने के बाद [ यतिजी से ] आओ यतिजी ! महाराज जी साहव के दर्शन करो, आपको दर्शन देने के लिये ही आपने मेरी अर्ज को मनजूर किया है। यतिजी बाहर आये और हाथ जोड़कर महाराज श्री को नमस्कार किया, उत्तर में महाराज श्री ने सुखसाता पूछी और कहा—कि इमारे आने से आपको कोई कष्ट तो नहीं हुआ ? नहीं महाराज ! यह तो मेरा और नगर का आहोभाग्य है जो आप जैसे महान पुरुष पशरे हैं। आपका तो नाम ही आनन्द गर्भित है फिर आप जहां पधारें वहां कष्ट का कया काम ? यतिजी ने बड़ी नम्रता दिखाते हुए उक्त राच्दों का प्रयोग किया [ सच है डरती हर हर करती ! ] वहां से जलूस आगे बढा और नरसी केशवजी की धर्मशाला में [जहां पर महाराज श्री ने ठहरना था] समाप्त हुआ। महाराज श्री ने धर्मशाला के सुनीम से ठहरने की आज्ञा लेकर वहां उतारा कर दिया। इस प्रकार महाराज श्री के पुएय प्रभाव से पालीताएण में संवेगी साधुओं के आने पर उत्पन्न होने वाले उपट्रव की सदा के लिये शांति हो गई। आते ही आप श्री के परिवार में एक और साक्ष की युद्धि हुई ! सुरत निवासी श्री माणिकचन्द को दीत्ता देत्ता देकर माणिकविजय नाम रक्खा और श्री प्रेमविजयजी का शिष्य घोषित किया।



### अध्याय ८३

### "पाठीताणे का चातुर्मास"

#### So

महाराज श्री श्रानन्द्विजयजी जिस समय [ वि० सं० १६४३ में ] चातुर्मास के लिये पालीताएा में पधारे उस समय श्रापके साथ चौवीस साधु थे। श्रवके चापका चातुर्मास तीर्थराज श्री सिद्धगिरि की छायातले पालीताएा में होगा, इस समाचार के मिलते ही सूरत के सेठ कल्याएा भाई शंकरदास वगेरह, भरुच निवासी सेठ अनूपचंद मल्कूचंद वगैरह बड़ौदे के भनेरी श्री गोकुलभाई टुझ्लभभाई, खंभात के रहने वाले श्री पोपटलाल श्रमरचंद वगैरह, श्रीर मालेगांव धुलिया-[ जिला खानदेश ] निवासी सेठ सखाराम टुझमदास वगैरह, बहुत से शहरों के अनुमान पांच सौ शावक श्राविकाएं अपने समस्त सांसारिक कार्मों को छोड़कर स्थावर और जंगम दोनों प्रकार के तीर्थों की सेवा भक्ति के निमित्त यहां पालीताएा में चौमासा शाकर रहे। शावकों की उत्साहभरी प्रेरएा से इस चातुर्मास में श्रापने श्री भगवती सूत्र का वाचना श्रारम्भ किया और भावनाधिकार में श्री उपदेशपद स्टीक सुनाना शुरु किया। चानुर्मास बड़े श्रानन्द से व्यतीत होने लगा, चातुर्मास में त्राये दृए यात्री लोग बड़े श्रानन्द से धर्मसाधना में रस ले रहे थे। पर्युषरा। पर्व के दिनों में तो लोगों के उत्साह का समुद्र उमड़ त्राया। स्वप्तों की बोलियों में हर एक ने बढ़ चढ़ कर भागलिया। श्रकेली लत्मीदेवी के स्वप्ने की बोली दस इजार तक गई जिसे एक सूरती सद्ग्रहस्थ ने लिया। इससे महाराजश्री के साथ चातुर्मास करने श्राये हुए यात्रियों में कितना उत्साह था, यह सहज दी में झात हो जाता है।

जिस दिन कल्पसूत्र का वरघोड़ा-जिल्ल्स निकलना था उस दिन वीरकाजी यतिजी ने कुछ विध्न उपस्थित करने का यत्न किया परन्तु विचारशील श्रावकों ने समयोचित नीति से काम लेते हुए उस विध्न को भी शान्त कर दिया।

### नवयुग निर्माता

वीरकाजी यति का कहना था कि यहां पर किसी संवेगी साधु का कल्पसूत्र नहीं फिरा किन्तु हमारा ही फिरता है, इसलिये हमारा ही फिरना चाहिये इस पर आवकों ने कहा कि यतिजी महाराज ! आप अपना कल्पसूत्र भी साथ में फिरायें, उसकी बोली ग्रलग वोली जावेगी और उस बोली की जो रकम होगी वह सब आप को मिलेगी । इस पर वह खुश होगये और कल्पसूत्र का जलूस बड़ी धूमधाम से सम्पन्न हुआ महाराज औ आनन्दविजयजी के प्रवचन में उपस्थित होने वाले सद्ग्रहस्थों ने धर्म का आशातीत लाभ उठाया । आपके प्रवचन में इतना माधुर्य और आकर्षण था कि ओतालोग पाषाणप्रतिमा की तरह बड़े शान्त माव से आपके उपदेशामृत का पालन करते और सब की दृष्टि इधर उधर न जाकर आप श्री के देवीप्यमान चेहरे पर ही टिकी रहती । सारांश कि पालीताणा में आये हुए यात्री लोगों ने इस जंगम तीर्थ के सानिध्य में आकर मानव जीवन का अपूर्व लाभ उठाया ।



### त्रध्याय ८४

### "पूर्णिमा की यात्रा"

कार्तिक शुक्ता चतुर्दशी को चातुर्मास समाप्त हुआ और दूसरे रोज पूर्णिमा को तीर्थाधिराज श्री सिद्धाचलजी की यात्रा आरम्भ होगई । आपश्री ने अपने शिष्यवर्ग पंजाबी मंडली के साथ ऊपर चढ़कर बड़े आनन्द से यात्रा की। ऊपर पर्वत की चोटी पर विराजमान श्री ऋषभदेव भगवान के चरणों में भावपूर्ण श्रद्धा पुष्पांजलि भेट करते हुए अपने हृदय के भावों को जिन शब्दों में व्यक्त किया उसका थोड़ासा नमूना पाठकों को आपके निम्न लिखित स्तवन से देखने को मिलेगा—

> जिनन्दा तोरे चरण कमल की रे ! हूँ चाहुँ सेवा प्यारी, तो नासे कर्म कठारी, भव आन्ति मिटगई सारी, जिनन्दा तोरे चरण कमल की रे ॥ १ ॥ विमल गिरि राजे रे, महिमा अति गाजे रे, बाजे जग डंका तेरा, तूं सचा साहब मेरा, हूँ बालक चेरा तेरा, जिनंदा तोरे च० ॥२॥ करुणाकर स्वामी रे, तूं अन्तरजामी रे, नामी जग पूनमचन्दा, तूं अजर अमर सुखकन्दा, तूं नाभिराय कुलनन्दा, जिनंदा तोरे च० ॥२॥ इया गिरि सिद्धा रे, मुनि अनन्त प्रसिद्धा रे, प्रभ्र पुंडरीक गणधारी, पुंडरीक गिरि नाम कहारी, ए सहु महिमा है थारी, जिनंदा तोरे च० ॥४॥ तारक जग दौठारे, पाप-पंक सहु नीठारे, इठा सो मनमें भारी, मैं कीनी सेवा थारी, तूं भास रह्यो शुभचारी, जिनंदा तोरे च० । ४॥

श्वव मोहे तारो रे, विरुद तिहारो रे, तीरथ जिनवर दो मेटी, हूँ जन्म जरा दुःख मेटी, हूँ पायो गुरानी पेटी, जिनन्दा तो० ॥६॥ द्राविड वारीखिल्ला रे, दस कोड़ि मुनि मिल्लारे, हुए मुक्ति रमणि भरतारा, कार्तिक पूनम दिन सारा, जिन शासन जय जय कारा, जिनंदा तो० ॥७॥ संवत शिखि वारा<sup>4</sup> रे, निधि<sup>9</sup> इन्दु<sup>1</sup> उदारा रे, भातम को आनन्दकारी, जिन शासन की बलिहारी, पाम्यो भव जलघि पारी, जिनंदा तोरे चरण कमल की रे॥ द ॥

स्तवन के इन सीधे और सरल शब्दों में हृदय का कितना गइरा भाव खोत-प्रोत है इसको सहृदय पाठक ही समझ सकते हैं।



Xessesseseseseseses R 60 (1) (0) 놦 (0) (0) ्रिनानंद प्री. प्रेस दरिया महाक, सूरत की तरफसे

पगड़ीवाले पंडित अमीचंद्जी ( पंजावी ) [ जैनानंद ग्री, प्रेस, दरिया महाल, स्रत की तरफसे मेट Date - Art न्यायाम्भोनिधि श्रीमद् विजयानंदसूरि ( आत्मारामजी म॰ ) शिष्य परिवारके साथ पालीताणा सम्बत् १९४३ टोपीवाले छगनलाल ( विजयवह्यभसूरि गृहस्थावस्थामे ) [नवयुग निर्माता] 3

#### अध्याय ८५

### "आबार्य पद्वी का पुण्य जागा"

#### 

इस वर्ष कार्तिकी पूर्णिमा की यात्रा के लिये यात्री लोग बहुत बड़ी संख्या में झाये। गुजरात काठियावाड़, कच्छ, मारवाड़, यू.पी., पंजाब और पूर्व झादि देशों के मुख्य २ शहरों से बहुत बड़ी संख्या में साधारण और सम्पन्न जैन गृहस्थों ने तीर्श्व यात्रा का लाभ उठाया। लगभग ३४००० स्त्री पुरुषों का समुदाय कार्तिक की पूर्णिमा पर एकत्रित हुआ था इस वर्ष कलकत्ता के रईस राय बहादुर बाबू बद्रीदासजी भी स्थावर झोर जंगम दोनों प्रकार के तीर्थों की यात्रा का लाभ प्राप्त करने के लिये पालीताणे पधारे थे। इतनी बड़ी संख्या में यात्रियों के सम्मिलित होने का एक कारण यह भी था कि कई वर्षों से यात्रीकरके निमित्त पालीताणा दरबार से जैन संघ का कगड़ा चल रहा था। पालीताणा दरवार की यात्री हो रुपया मांग रहे थे जिसे जैन संघ ने देना स्वीकार नहीं किया था और प्रोटेस्ट की तौर पर-रोष दिखलाने की खातिर यात्रा बन्द कर रक्खी थी। इस वर्ष दरबार के साथ जैन संघ के झागेवानों का समक्तेता § हो जाने से यात्रा खुल गई थी।

तब श्री सिद्धाचल तीर्थराज की यात्रा के लिये आये हुए समस्त प्रान्तों के संभावित सद्गृहस्थों ने महाराज श्री खानन्दविजयजी की महती योग्यता को ध्यान में लेते हुए उन्हें सुरि पद से अलंकृत करने का निश्चय किया, तदनुसार वि० सं० १९४३ की मार्गशीर्ष कृष्णा पंचमी [गुजराती कार्तिक वदि पंचमी] के दिन पालीताणा में विद्यमान सेठ नरसी केशवजी की धर्मशाला में चतुर्विध संघ ने एक मत होकर आप श्री को [आपकी इच्छा न होने पर भी] सूरि पद से विभूषित करने का महान श्रेय प्राप्त किया, और वर्षो से रिक

ु इस समभौते में जैन संघ की स्रोर में दरवार को १५००० रुपया वार्षिक देना खीकार हुआ था स्रौर दरवार की तर्फ से स्राने वाले वात्री लोगों को हर प्रकार की मुविधा देना निश्चित हुआ था स्रौर चालीस वर्ष का ऐप्रीमेंट हुआ था।

| नवयग  | निर्माता |
|-------|----------|
| नवयुष | ાનનાવા   |

पड़े हुए आचार्य पदनी के सिंहासन को पुन: सुशोभित होने का पुण्य अवसर प्राप्त हुआ। दूसरे शब्दों में आचार्य पदनी का प्रसुप्त पुण्य फिर से जाग उठा।

सूरि पद प्रदान करने के अनन्तर श्री संघ ने आपको श्री विजयानन्द सूरि इस नाम से सम्बोधित करते हुए आपश्री के वरद करकमलों में शासन की बागडोर संभलादी।

आचार्यपद पर प्रतिष्ठित होने के बाद शासन सेवा के उत्तरदायित्व को आपश्री ने किस प्रकार और किस योग्यता से निभाया। यह आपकी पुख्य श्लोक जीवन याथा [ जिसमें आपके कार्यों का संचिप्त विवरण दिया गया है ] का स्वाध्याय करने वाले पाठकों को भली मांति विदित है।

बहुत समय के बाद [ लग भग दो सदी ] सम्पन्न होने वाले आचार्य पदवी के इस प्रतिष्ठा महोत्सव में उपस्थित सद्गृहस्थों में भरुच के रईस सेठ अनूपचन्द मलूकचन्द भी थे। उन्होंने अपने "प्रश्नोत्तर रत्न चिन्तामणि" प्रन्थ में प्रसंगवश आपश्री की इस आचार्य पदवी का जिकर इन शब्दों में किया है यथा—

"गुणवंत को आचार्य पदवी देनी। अभी १९४३ के कार्तिक वदि पंचमी के रोज मुनि महाराज श्री आत्मारामजी मद्दाराज को श्री सिद्धाचलजी के उत्पर बहुत देश के श्रावक साधुओं ने मिल एक मता करके गुणवान जानकर उन्होंको सूरि पद दिया गया था, मैं भी वहां हाजर था §।"

आपश्री की आचार्य पदवी के समय वहां पर उपस्थित जनता के अन्दर जो उत्साह देखने में आया बह अपनी कच्चा का एक ही था। जिन लोगों ने इस समारोह को देखा उनमें इस जीवन गाथा का लेखक भी था जो कि उस समय अन्य स्वरूप में था। भारतवर्ष के गएयमान्य जैन गृहस्थों ने आपश्री को आचार्य पद पर प्रतिष्ठित करते समय अन्य स्वरूप में था। भारतवर्ष के गएयमान्य जैन गृहस्थों ने आपश्री को आचार्य पद पर प्रतिष्ठित करते समय अपनी सद्भावना को जिन महत्व पूर्ण शब्दों में व्यक्त किया था वे आज भी कानों में गूंज रहे हैं। इस प्रकार समस्त भारतवर्ष के मूर्ति पूजक श्वेताम्बर जैन समाज की तर्फ से आपको अर्पण की गई आचार्य पदवी आपके सहयोग को प्राप्त करके उत्तरोत्तर अधिक से अधिक फली फूजी जिसका सम्पूर्ण श्रेय पालीताणा में उपस्थित जैन सद्गृहस्थों की दीर्घदृष्टि और विचारशीलता को ही प्राप्त है।

#### AN WX.

ई पृष्ट १९४ ग्राइत्ति दूसरी ।

### ऋध्याय ८६

### "पार परम्परा का अनुसन्धान"

शासननायक अमण भगवान महावीर स्वामी से लेकर श्री विजयानन्द सूरि श्री आत्मारामजी की पाट परम्परा की गणना करने हुए वे वीरप्रभु से ७३ वें पाट पर आये प्रमाणित होते हैं। इस पाट परम्परा की सूची इस प्रकार है-

"मूल पुरुष अमर्था भगवान महावीर स्वामी"

| १ श्री सुधर्मा स्वामी                     | १० औ इन्द्रदिन्न सूरि | २१ श्री बीर सूरि     |
|-------------------------------------------|-----------------------|----------------------|
| २ ., जम्बू स्वामी                         | ११ ,, श्रीदिन्न सूरि  | २२ ,, जयदेव सूरि     |
| ३ ,, प्रसंच स्वामी                        | 🕾 ,, सिंहगिरि सूरि    | २३ ,, देवानन्द सूरि  |
| ४ ,, सच्यंभव सूरि                         | १३ ., बज्ज स्वामी     | २४ ,, विकम सूरि      |
| × ,, यशोभद्र सूर्रि                       | १४ ,, बज्रसेन सूरि    | २४ " नरसिंइ सूरि     |
| ६ ,, संभूतविजय स्र्रि                     | १४ ., चन्द्र सुरि +   | २६ "समुद्र सूरि      |
| श्री भद्रबाहु स्वामी                      | १६ ,, सामन्त भद्र\$   | २७ ,, मानदेव सुरि    |
| ७ स्थूत्रभद्र स्वामी                      | १७ ,, वृद्धदेव सूरि   | २८ ,, विबुधप्रभ सूरि |
| <ul> <li>त्र्यार्यसुहस्ती सूरि</li> </ul> | १८ 👝 प्रदोतन सूरि     | २९ ,, जयानन्द सूरि   |
| ٤ सुस्थित सूरि तथा ×                      | १६ "मानदेव सूरि       | ३० ,, रविप्रभ सूरि   |
| ., सुप्रतिबुद्ध स्र्रि                    | २० ,, मानतुंग सूरि    | ३१ ,, यशोदेव सूरि    |

× इन्होंने सू'र मन्त्र का एक कोटी जाप किया इससे निर्ग्रन्थ गच्छ का "कोटिक गच्छ" नाम प्रसिद्ध हुआ।

🐑 🕂 इनसे कोटिक गच्छ का चन्द्र गच्छ नाम पड़ा।

💲 इनसे बनवासी गच्छ प्रसिद्ध हुन्ना ।

| ११२                                | नवयुग निर्माता                      |                        |  |
|------------------------------------|-------------------------------------|------------------------|--|
| २ श्री प्रद्युम्न सूरि             |                                     | ६२ श्री सत्यविजय गरिए  |  |
| ३,, मानदेव सूरि                    | ४७ ,, सोमप्रभ सूरि                  | ६३ ,, कर्पूरविजय गणि   |  |
| ४ ,, विमलचन्द्र सुरि               | ४∽ ,, सोमतिलक सूरि                  | ६४ ,, चमाविजय गरिए     |  |
| ४ ,, उद्योतन सूरि                  | ४६ "देवसुन्दर सूरि                  | ६४ " जिनविजय गणि       |  |
| ६ " सर्वदेव सूरि §                 | <b>४० ,, सोमसुन्दर सूरि</b>         | ६६ ,, उत्तमविजय गरिए   |  |
| ७,, देव सूरि                       | ४१ "मुनिमुन्दर स्रि                 | ६७ ,, पद्मविजय गरिए    |  |
| <ul> <li>, सर्वदेव सूरि</li> </ul> | ४२ " रत्नशेखर सूरि                  | ६= ,, रूपविजय गरिए     |  |
| ८, यशोभद्र सूरि तथा                | ४३ ,, लत्त्मीसागर सूरि              | ६९ ,, कीर्तिविजय गरिए  |  |
| " नेमिचन्द्र सूरि                  | ४४ " सुमतिसाधु सूरि                 | ७० ,, कस्तूरविजय गणि   |  |
| ॰ ,, मुनिचन्द्र सूरि               | ४४ ,, हेमविमल सूरि                  | ७१ ,, मशिविजय गणि      |  |
| ११,, अजितदेव सूरि                  | ४६ , आनन्द्विमल सूरि                | ७२ 👝 बुद्धिविजय गरिए   |  |
| e ,, विजयसिंह सुरि                 | ४७ " विजयदान सूरि                   | [,, बूटेरायजी ]        |  |
| ३,, सोमप्रभ सूरि तथा               | ४म ,, हीरविजय स्रि                  | ७३ ,, विजयानन्द सूरि अ |  |
| "मणिरत्न सूरि                      | ४६, सेन सूरि                        | [,, आत्मारामजी ]       |  |
| ४ "जगचन्द्र सृरि ।                 | ६० ,, विजयदेव सृरि                  |                        |  |
| ४, देवेन्द्र सुरि                  | <ol> <li>, विजयसिंह सृशि</li> </ol> |                        |  |

श्री सिद्धाचल की छत्रछाया में सम्पन्न होने वाले पालीताए। के चातुर्मास में तीर्थाधिराज को भावपूजा रूप पुष्प भेट करने के लिये आपने अष्टप्रकारी पूजा की रचना की जो कि नितान्त आकर्षक है इक पूजा का अन्तिम पर इस प्रकार है --

> पूजन करो रे आनन्दी, जिनन्द पद पूजन करो रे आनन्दी ॥ अंचली ॥ अध्य प्रकारी जन हितकारी, पूजन सुर तरु कन्दी ॥ १ ॥ जि० आवक ट्रव्य भाव को अर्चन, मुनिजन भाव सुरंगी॥ २ ॥ जि० गराधर सुरगुरु सुरपति सगरे, जिनगुरा कोन कहंदी ॥ ३ ॥ जि०

🖇 इनसे निर्प्रन्थगच्छ का पांचवां नाम वङ्गच्छ पडा 🕯

† इनसे बड्गच्छ का तपगच्छ नाम पट्।

अर इस सूची से यह निश्चय दोता है कि श्री विजयसिंह सूरि के बाद श्री विजयानन्द सूरि से पहले कोई छाचार्थ नहीं हुआ, किन्तु श्री सत्यविजयजी से लेकर श्री बुद्धिविजयजी तक सबको गणि-पन्यास पदवी ही रही है। मैं मतिमन्द ही बाल रमण ज्यों, निज गुण कथन कराँदी ॥ ४ ॥ जि० तपगच्छ मुनियति विजयसिंह वर, सत्यविजय गणि नन्दी ॥ ४ ॥ जि० कर्पूर चमा जिनोत्तम सद्गुरु, पद्म रूप सुखकन्दी ॥ ६ ॥ जि० कीर्ति विजय कस्तूर सुहंकर, मणि विजय पदवन्दी ॥ ७ ॥ जि० श्री गुरु बुद्धि विजय महाराजा, कुमति कुपंथ निकन्दी ॥ ७ ॥ जि० शिखी युग झंक इन्दु शुभ वर्षे, पालीताणा सुरंगी ॥ ६ ॥ जि० विमलावल मंडन पद मेटी, तन मन अधिक उमंगी ॥ १० ॥ जि० आत्माराम आनन्द रम पीनो, जिन पूजन शिव संगी ॥ ११ ॥ जि०



#### अध्वाय ८७

### "फिर चुडा गांव में"

---o≴c---

चातुर्मांस के बाद दर्शनों के निमित्त थोड़े दिन ठहर, अपने शिष्य परिवार के साथ आपने पालीताणा से जानन्दपूर्वक बिहार किया और मामानमाम विचरते हए शिहोर म्रीर वला जादि में होते हए श्राप चुड़ा माम में पधारे । चुड़ा श्रीसंघ झापश्री के झागमन की खबर पाते ही गद्गदु हो उठा । उसने बड़े समारोह के साथ आपश्री का नगर प्रवेश कराया। आपश्री ने मंगलाचरण सनाने के बाद थोड़ासा धर्मीपदेश छनाया जिससे श्रोता लोगों के हृदय में आनन्द का समुद्र ठाउं मारने लगा। व्याख्यान समाप्र होते ही श्री संघ के आगेवानों ने हाथ जोड़कर कहा--गुरुदेव ! आपश्री के प्रताप से इमारा बेड़ा पार होगया ! रथयात्रा आदि निकालने के सम्बन्ध में हमारा जो केस चलरहा था उसका फैसला बम्बई हाईकोर्ट ने इमारे इक में दे दिया ! फिर बोले--महाराज ! आपश्री को यात ही होगा आपने तिल्ली की कोर्ट का फैसला भंगवा कर अपीज के साथ दर्ज करने को कहते हुए यह भी फर्माया था कि अधिक चिन्ता करने की कोई बात नहीं, शासनदेव की कृपा से सब अच्छा हो जावेगा. मो आपश्री के मन्तरविन्द से तिकता हुआ अमीव भारीविंद सफल हुन्या और त्यान इस इस योग्य होगये हैं कि किसी भी धार्मिक पर्व को अपनी उच्छा के अनुसार मना सकते हैं, उसमें किसी प्रकार का भी प्रतिबन्ध नहीं रहा। यह सब कुछ आप जैसे महापुरुष के प्रभाव को ही आभारी है। तानन्तर वहां के मध्वी आव हों ने श्रीसंघ की ओर से विनति करते हुए कहा-गुरुदेव ! श्री संघ की यह तीत्र इच्छा है कि हमारे परम सौभाग्य में आपश्री दोवारा यहां पधारे हैं और इस लोगों ने यहां पर अठाई महोत्मव और रथयात्रा निकालने का आयोजन किया है तब तक आपश्री यहां पर ही विराजने की कुम करें । इसके उत्तर में गुरु महाराज ने कुर्झाया कि यदि औसंघ की यही इच्छा है

### फिर चूड़ा गांब में

तो मुक्ते आठ दिन रहने में कोई हरकत नहीं आप लोग अपना उत्साह पूरा कर लो। यह सुनते ही सबने हर्पनाद करते हुए आदीश्वर भगवान और गुरु महाराज के नाम का जयकारा बुलाया तथा पूरे उत्साह के साथ अठाई महोत्सव आदि की तैयारी में लग गये। तदनम्तर अठाई महोत्सव का आरम्भ करदिया गया और उसकी समाप्ति पर बड़ी सजधज के साथ रथयात्रा भगवान की सवारी निकालने का दिन निश्चित करलिया गया। तदनुसार ठाकुर साहब से रथयात्रा के लिये परवानगी मांगी और साथ ही आपको रथयात्रा के महोत्सव में पधारने के वास्ते प्रार्थना भी की गई।

रथयात्रा का वरघोड़ा निकालने की आज्ञा देते हुए ठाकुर साहव ने कर्माया कि बहुत दिनों के बाद आप लोगों को इस प्रकार से उत्सव मनाने का अवसर प्राप्त हुआ है इसकी मुफे बड़ो खुशी है मैं आप लोगों के उत्सव में बड़ी प्रसन्नता से सम्मिलित होने की कोशिश करूंगा और यदि किसी आवश्यक कार्यवशा मैं न आसका तो कुंवर साहव और दीवान साहव तो अपने लवाजमें महित अवश्य वरवोड़े में पधारेंगे। निश्चित किये गये दिन में भगवान की सवारी का वरघोड़ा बड़ी धूम धाम से निकला और दीवान साहव के साथ कुंवर साहब भी पधारे। भगवान की सवारी का वरघोड़ा बड़ी धूम धाम से निकला और दीवान साहव के साथ कुंवर साहब भी पधारे। भगवान की सवारी का जुलूस बड़ी धूम धाम के साथ मन्दिर से चला और जब थानक के पास पहुँचा तो हमारे इन भाइयों ने-[जो कि पहले से थानक उपाश्रय में एकत्रित होकर बैठे हुए थे] अन्दर से जुलूस पर कंकड़-पत्थर-फैंकने शुरु कर दिये। दैवयोग एक ठंकड़ जुलूस में पधारे हुए कुंवर साहब को जाकर लगा, बस फिर क्या था इशारा पाने ही पुलिस के सिपाही उपाश्रय में जा घुसे और कंकड़ फैंकने एवं गड़वड़ करने वालों की पहले तो अच्छी तरह से आरती उतारी और मेथीपाक खिलाया फिर उनमें से जो मुसिया थे उन पर फोजदारी केस बनाकर उनका चालान करदिया गया।

रथयात्रा की सवारी आनन्दपूर्वक अपने नियत स्थान पर वापिस पहुँच गई। और साधर्मी वात्सल्य के साथ महोत्सव का काम समाप्त हुआ। दूसरे दिन ठाकुर साहब मन्दिर में प्रभु दर्शन के लिये पधारे और वहां से गुरु महाराज के दर्शन को आये। गुरु महराज का दर्शन करते ही ठाकुर साहब वड़े प्रभावित हुए और नमस्कार करके बोले—महाराज ! आप मेरे इस नगर में जब पहले पधारे थे तो उस वक्त मैं आपका दर्शन नहीं करसका। आज मेरे आहोभाग्य हैं जो मैं आपके दर्शन कर पाया हूँ। आप जैसे परमत्यागी और तपस्वी महात्माओं के दर्शन भी पूर्व जन्म के किसी सुक्टत का ही फलरूप हैं। आपश्री के यहां पधारने से आज यह सारा नगर उत्सव रूप बन रहा है यह आपके तपोमय जीवन को ही आभारी है। मुफे आपश्री के दर्शन करके बहुत आनन्द मिला।

ठाकुर साहब के इस कथन के उपनस्तर स्मित मुख से धर्मलाभ देते हुए गुरुदेव ने फर्माया कि त्राप सरीखे सब्जन राजपुरुषों की मीठी नजर से सवका भला होता है। यदि आप जैसे सरचकों की मेहर-वानी न हो तो किसी का भी अभीब्ट सिद्ध नहीं हो सकता। मैं ने सुना है कि कुंवर साहब के कुछ चोट

**ર**શ્ય

नवयुग निर्माता

लगी है, कुछ बेसमफ लोगों की अदूरदर्शिता से उनकी इस इरकत को कोई भी बुद्धिमान अच्छा नहीं कह सकता। परन्तु मेरी समफ के अनुसार उनको इतनी ही सजा काफी है, अब उन लोगों को अधिक सजा देनी उचित नहीं। यदि वे आगे के लिये जुमा मांगलें तो उन्हें मुक्त कर देना चाहिये। आप तो अपनी सउजनता का ही ध्यान रक्यें।

ठाकुर साहब-महाराज ! आपका फर्माना तो उचित ही है परन्तु इन लोगों ने जो हरकत की है उससे सुफे बहुत कष्ट पहुँचा है, कुंवर साहब के मामूली सी चोट आई है उसका तो सुफे ध्यान तक भी नहीं धरन्तु इन लोगों ने सवारी में कंकर फैंकने में भगवान की अवज्ञा की है जो कि मुझे असहा हो उठी उसी के फलस्वरूप इनकी यह गिरफ्तारी हुई है। तिस पर भी आप जैसे फमीते हैं, आपकी आज्ञा का पालन किया आवेगा। इतना कहने के बाद ठाक़र साहब नमस्कार कर वहां से बिदा हुए और अपने महल में पहुँचते ही दीवान साहब को धुलाकर जेल दारोगा के नाम हकम भिजवा कर उन्हें वहां से मुक्त कर दिया । परन्तु ये लोग फिर भी शरारत करने से बाज नहीं आये। मन्दिराम्नाय वालों की तर्फ से जब भी कोई महोत्सव मनाया जाता तो ये लोग किसी न किसी प्रकार से उसमें विधन डालने की कोशिश करते ही रहते । कभी स्वयं न करके चार गुंडों को बुलाकर उनके द्वारा गड़बड़ कराते, तब इधर से भी ईंट का जवाब पत्थर से देने का यत्न किया जाता और ये लोग भी कुछ गुंडों को पैसे देकर उनके जल्से जलूस में गड़बड़ करने का यत्न करते । कई वर्षों तक ऐसा चलता रहा। अन्त में जब टोनों को अवल आई तो दोनों ने आपस में मेल जोल कर लिया और ऋपनी भूल सुधार ली । इस बात का ऋनुभव उस वक्त हुआ जब-[ वि० सं० २००१ में ] पालनपुर का चातुर्मास समाप्त करके पालीताएं। की तर्फ जाने हुए चुड़ा गांव में इमारा जाना हुआ । वहां के आवकों ने साधुओं का प्रवेश बड़े समारोह के साथ किया और उसमें वहां के ढंढक आवकों ने पूरा पूरा सहयांग दिया। भंगलाचरण रूप थोड़ासा उपदेश देने के अनन्तर उनसे पूछा कि कहो भाई ! अब तो तुन्हारा आपम में कोई त्रिरोध नहीं रहा ?

दोनों पत्त का आवकवर्ग हाथ जोड़कर --- नहीं महाराज ! अब कोई विरोध नहीं है । अब तो हम हर एक कार्य में एक दूसरे का हाथ बटात हैं । आपस के विरोध से हमने बहुत हानि उठाई । अब हम समम गये हैं । आशा है आप जैसे सत्पुरुषों की छुपा से हमारा यह मेल सदा बना रहेगा । हमने कहा कि भाई ! आप लोगों ने परस्पर सहयोग देने का जो मार्ग अखत्यार किया इसी में आप सबकी भलाई है । यदि आप लोगों का परस्पर प्रेम रहेगा तो कोई दूसरा आपके किसी भी सांसारिक और धार्मिक कार्य में किसी प्रकार का विघन अपस्पित नहीं कर सकेगा इसलिये आपस में सदा प्रेम बनाये रखने का यत्न करना । अपने देश की यह कहावत तो प्रसिद्ध ही है-- ''जहां सम्प तहां जम्प'' अर्थान् जहां पर प्रेम और संघठन होता है वहां पर ही विजय होती है । इतना सुनकर सब भाई आनन्द से बीरप्रमु के नाम का जयकाश बुलाकर और प्रभावना लेकर अपने २ स्थान को चले गये ।

३१६

त्र ठाई महोत्सव सानन्द समाप्त होने पर आचार्थ श्री ने विहार कर दिया। वहां से बोटाद, लींबड़ी और बढ़वाएा होते हुए आप लखतर में पधारे। लखतर राज्य के दीवान श्री फूलचन्द कमलसी थे और वे आवक थे। उनके द्वारा आचार्य श्री के पधारने का पता जब वहां के दरबार को लगा तो दे भी दीवान साहब को साथ लेकर आपश्री के दर्शनों को पधारे। आते ही आपने महाराज श्री को हाथ जोड़ नमस्कार किया और उत्तर में आचार्य श्री की ओर से धर्म लाभ मिला। लखतर के दरबार अच्छे विचारशील पुरुष थे, आवार्य श्री के साथ धर्म सम्बन्धी वार्तालाप में आपको बहुत रस मिला। और आचार्य श्री के सारगर्भित मार्मिक उपदेश से आप बहुत प्रभावित हुए। इड दिन और ठहरने की आपने आचार्य श्री से प्रार्थना की परन्तु आपने राधनपुर पधारने का विचार कर रक्खा था इसलिये आप अधिक दिन नहीं ठहरे।



### अध्याय ८८

# "राधनपुर में प्रवेश"

लखतर से विहार करके वीरमगाम, रामपुरा होते हुए आपने मोयएी प्राप्त में आकर श्री मल्लिनाथ प्रमु के दर्शन किये । वहां से विहार कर मांडल, दशारा और पंचासर होते हुए संखेश्वर प्राप्त में आये यहां पर विराजमान श्री संखेश्वर पार्श्वनाथ के दर्शन करके चंडावल, समली और गोचीनार होते हुए शहर राधनपुर में पधारे । यहां पर अनुमान १४०० घर आवकों के और २४ जिनमन्दिर हैं । आपश्री के पधारते की खबर पाते ही वहां की जैन जनता में खुशी की लहर दौड़ गई और सबने मिलकर बड़ी धूम धाम से आपश्री का प्रवेश कराया । यहां पर बड़ोदे शहर के रहने वाले युवक छगनलाल को उसके आग्रह और श्रावकवर्ग की पूर्ण अनुमति से विक्रम सम्बन १६४४ की वैसाख शुक्ता त्रयोदशी बुधवार के दिन साधुधर्म में दीचित करके ''श्री वल्लभविजय'' यह नाम रक्या ।



#### अध्याय ८९

## "छगन की दीक्षा का पूर्व इतिवृत्त"

#### **NP**

बड़ोदा के रईस वीसा श्रीमाली श्री दीपचन्द्र के-खीमचन्द, छगनलाल, मगनलाल ये तीन पुत्र और उनकी दो बहनें-यमुना और रुकमण्डि थीं। तीनों भाइयों में छगनलाल का हदय वैराग्य की ओर अपसर रहता था। और वचपन से ही धार्मिक भावना जागृत थी। सं० १९४१ की बात है जब महाराज श्री व्यानन्द-विजय-श्री चात्मारामजी का चौमासा अहमदाबाद में था श्रीर श्री चन्द्रविजय नाम के साधु ने बड़ोदे में चातुर्मास किया था। उनके पाम अगनलाल, वाडीवाल, साकलचन्द, मगनलाल, जग्मूआई ( नागर बाह्यरा ) और हीराभाई [ प्रसिद्ध नाम सूबा ] पढ़ने जाया करते थे । इनमें हीराभाई पुखता और विवाहित था रोष सभी छोटी आयु के और अविवाहित थे। पटने २ एक दिन सबके मनमें दीचा की भावना उत्पन्न हुई। सबने मिलकर विचार किया कि दीचा महए। की जाय । बस फिर क्या था बालकों के भोले मनमें सागर तरंग की मी लहर उठी और सबने दीचा लेने का लिश्चय कर लिया। और दिन भी निष्टिचन होगया, घर से प्रस्थान करते के लिये। परन्त कहने और करने में बड़ा अन्तर है, उनमें सबसे बड़े हीराभाई के मनमें अपनी स्त्री और माता के प्रति मोह जाग उटा। उपमें उमके दीत्ता सम्बन्धी बिचार में शिथिलता आगई। स्त्री के त्यामोह ते उम चकेलेके मतको ही शिथित तहीं किया खपितु दुमरों के जिये भी प्रतिबन्ध उपस्थित कर दिया। उनने अपने बाक्री के मित्रों के समें मस्वधियों को भी उनके विचार में सचित करदिया। परिणाम स्वरूप उन्होंने बालकों भर कड़ी निगरानी शुरू करदी और वे छरगये। इसलिये कोई जा न सका। इसी बीच साधू त्री चन्द्रवितयती का स्वर्गवास होगया। इस कुदरती विध्त ने उनकी रही सही विचारधारा को भी समाप्त करदिया।

जब १६४२ का सुरत का चातुर्मास पूरा करके महाराज श्री बड़ोदा पधारे तो उनकी तेजोसची दिव्य मूर्ति के दर्शन कर ऋौर सत्यामृत प्रवाहरूप उनके प्रवचन को सुनकर छगनलाल के मनमें सुप्त भावना दुनने बल से जायत हो उठी और अन्य सब साथी तो शिथिल होगये केवल छगनलाल ही अपनी धुन का पका रहा।

कुछ दिनों बाद महाराज श्री ने बड़ोदे से छाएंगि को विहार करदिया। विहार होने पर पीछे झाकर इन्छ आवकों ने अर्ज की कि महाराज ! कलकत्ते वाले बांबू बट्रोदासजी आपश्री के दर्शनों के वास्ते आये हैं यदि आप एक दिन और ठहरने की रूपा करें तो वे दर्शन कर लेवें। महाराज श्री ने उत्तर दिया कि भाई ! जो भाग्यशाली दर्शन के लिये आया है वह कहीं न कहीं तो आ पहुंचेगा यदि विहार से पहले सुभे खबर मिलजाती तो ठहरने का भी विचार करतिया जाता। इतना कहकर विहार करदिया और छाएंगे पधार गये। इधर बाबू बट्रीदासजी भी स्टेशन से सीधे छाएंगे आ पहुँचे। महाराज श्री के पुनीत दर्शन करके आनन्द प्राप्त किया। विधि पुरस्सर वन्दना नमस्कार करने और सुखसाता पूछने तथा बदले में अनोघ आशीर्वाद रूप धर्मलाभ प्राप्त करने के खनन्तर बोले कि आपश्री के प्रताप से मुफे यहां के श्री जिनमन्दिर के दर्शन का भी लाभ प्राप्त होगया, यदि आपश्री का बड़ोदे में दर्शन करता तो यहां के प्रभु दर्शन से तो बचित ही रहता। इसलिये यह भी आप श्री की अपार दया टब्टि का ही शुभ परिएाम है। इस दृश्य का वहां पास में वठेहुए छगनलाल पर बड़ा प्रभाव पड़ा वहा मन ही मन कहने लगा देखो गुरु महाराज की कितनी निस्प्रहता और बाबूजी में भी कितना विवेक और नम्रता ! धन्य हैं ऐसे गुरुदेव और धन्य हे ऐसे विवेकी शावक ! इससे छगनलाल के वैराग्य को और उत्तेजना और दढ़ता प्राप्त हुई।

जिस समय महाराज श्री ने बड़ोदे से छाएंगे को विदार किया उस समय खीमचन्द भाई भी आपके साथ छाएंगे तक आये और छगनलाल भी साथ में आया। छगनलाल का विचार तो महाराज श्री के साथ ही जाने का था परन्तु बड़े भाई श्री खीमचन्द के वहां उपस्थित होने से उनकी आझानुसार उनके साथ वापिस घर को ही लौटना पड़ा मनकी भावको मनमें ही दवाकर।

छगनलाल का यह सद्भाग्य समभिये कि एक साधु के बीमार होजाने के कारण थोड़े दिनों के लिये कुछ साधु बड़ोदे में ठहर गये थे जिनमें श्री हर्षविजयजी सबसे बड़े थे और वे ही व्याख्यान वांचा करते थे। उनका व्याख्यान बड़ा रसिक आर आकर्षक होता था। सुनने वालों के हृदय पर उसका बड़ा गहरा घसर पड़ता था। खीमचन्द भाई तो आपके व्याख्यान पर मुग्ध हो रहे थे। घर के अधिक से अधिक आवश्यक काम छोड़कर भी वे व्याख्यान में अवश्य आते थे। और उनके साथ में आनेवाले छगनलाल के हृदय पर श्री इपेविजयजी महाराज के प्रवचन का जो प्रभाव पड़ा डसका तो कहना ही क्या ? उसका हृदय तो पहले ही वैराग्य के रंग में रंगा जा चुका था और उसमें जो कुछ भी कमी थी बह अब पूरी होगई।

कुछ दिनों बाद साधु महाराज का स्वास्थ ठीक होगया और श्री हर्षविजयजी महाराज ने बड़ोदे से विहार करविया । इब कीमचण्द भाई ने छगनलाल को कहा कि तूं घरनें रह जा, और मैं छाएं। तक

### छगन की दीचा का पूर्व इतिवृत्त

महाराजजी के साथ जाकर पीछे आजारुंगा। भला छगनलाल को यह वात कैसे मान्य होती। उसको तो पहले ही रंग चढ़ा हुआ था। श्री हर्षविजयजी के इंसमुख और प्रभावशाली चेहरे ने तो न जाने उसपर कैसा जादू कासा असर किया; वह तो मनसे उन्हीं का हो चुका था और उसने अपने मनमें यह हढ़ निश्चय करलिया था कि कुछ भी हो अपना दीचा गुरु तो इन्हीं को बनाऊंगा। वह मनमें सोचता है कि मैं तो इनके साथ जाना चाहता हूँ.-[मैं ने इनके चरणों में निवेदित होने का संकल्प जो करलिया है-] और भाई साहब सुमे धरमें रहने को कहते हैं, यह कैसी वात ? मैं भी आपके साथ ही जाना चाहता हूँ आप रोकेंगे तो सुमे बहुत हु:ख होगा, छगनलाल ने बड़ी नम्रता से भाई को उत्तर दिया। अन्ततोगत्वा छगनलाल भी खीमचन्द भाई के साथ छाणी गया। हां उसने साथ में रहते हुए भी छपने मन की तीव्र वैराग्य भावना को भाई पर प्रगट ने नहीं दिया।

खीमचन्द भाई तो छाएं। से वापिस लौट आये और छमनलाल ने अगले पड़ाव तक साथ जाने की किसी न किसी प्रकार भाई से अनुमति प्राप्त करली और महाराजजी के साथ हो लिया। मन बड़ा प्रसन्न था, मुनि महाराजों का सहवास प्राप्त होगा, और महाराज श्री से वात चीत करने का खुला अवसर मिलेगा। इस तरह महाराज श्री हर्षविजय तथा अन्य साथु मुनिराजों के सत्संग से वैराग्य का रंग उत्तरोत्तर गहरा होता गया और छमनलाल अब दीज्ञा प्राप्त करने का अवसर ढंढने लगा।

भाई खीमचन्दजी तो उसे घर के कार्य व्यवहार में डालना चाहते थे। उन्होंने प्रेम से भय से आग्रह से हर तरह समम्भाया और कई प्रकार की रुझावटें भी डाली परन्तु छगनलाल के मनमें तो वैराग्य की भावना पत्थर की लकीर जैसी दृढ़ और अभिट हो चुकी थी। श्री इषेविजयजी महाराज की इंतमुख प्रकृति, उनकी वाणी का लालित्य और अपरिमित विद्या बुद्धि ने युवक छगनलाल पर सचमुच जादू का सा प्रभाव किया और उमने उन्हें गुरु धारण करने की भावना को निश्चय का रूप दे दिया। अतः छाणी से आगे जाकर भी छगनलाल वापिस नहीं लौटा किन्तु साधुओं के साथ ही साथ अहमदावाद तक चला आया।

वहां प्रवेश के समय खीमचन्द भाई भी आगये । उन्होंने छगनलाल को भी वहीं देखा और उसका हाथ पकड़ वापिस बडौदे ले आये । वह वेचारा क्या करता, तब वह भागने का अवसर ढूंढने लगा, एक दिन अवसर मिलगया और वे गाड़ी में सवार होकर अहमदाबाद चला आया । उसे आया देख सभी साधु प्रसन्न हुए और वालक छगनलाज के टढ़ निश्चय ने उन्हें चकित भी करदिया । दो दिन वाद खीमचन्द भाई भी वहां आ पहुंचे और अब के उन्होंने व्यवहार कुशलता दिखाते हुए एक चाल चली, महाराज श्री से बोले महाराज ! मैं इस वालक को अ.पके सुपुर्द करता हूँ, अभी यह बचा है, दीजा के योग्य नहीं है । और छगवलाज को बुलाकर कहा---देख ! महाराज श्री की आज्ञा में रहना और मन लगाकर विया अध्ययन करना । इतना कहकर महाराज श्री को वन्दना नमस्कार करके वहां से विदा हुए । इस समय छगनलाज की खुशी का

३२१

|     | <br>······································ |  |
|-----|--------------------------------------------|--|
| ३२२ | नवयुग निर्माता                             |  |
|     |                                            |  |

पारावार न था, और साधु भी खीमचन्द्र भाई की चतुराई को न भांप कर प्रसन्न हो रहे थे। १४ दिन बाद साधुओं ने पालीताखा की खोर विहार किया और छगनलाल भी अपना जरूरी सामान उठाकर साथ हो लिये।

''न जाएयुं जानकीनाथे सन्नारे शुं थवानु'"

सभी साधु महाराज और उनके संग २ चलता हुआ आत्मतोष-विभोर-खुशी मैं मस्त-छगनताल वावला गाँव में पहुँचे ही थे कि इतने में खीमचन्द भाई अपने बड़े बहनोई नानाताल और पटेल भाई भगवानदास को साथ ले गाड़ी से उतरे और दवादव उपाश्रय में आ पहुँचे। उन्हें देखते ही छगनलाल की सब खुशी काफ़र हो गई, ऊपर का सांस ऊपर और नीचे का नीचे रहगया। आते ही आव देखा न ताव, छगनलाल का हाथ पकड़कर उसे घसीटते हुए लेजाने लगे। उसके इस व्यवहार से सब साधु हैरान से होगये। तब साधुओं ने कहा थरे खीमचन्द भाई ! अहमदाबाद में क्या कह रहे थे और आब क्या कर रहे हो ? जवाब में खीमचन्द ने कहा घरे खीमचन्द भाई ! अहमदाबाद में क्या कह रहे थे और आब क्या कर रहे हो ? जवाब में खीमचन्द ने कहा घर खीमचन्द भाई ! छिपालेता तो फिर मैं क्या कहता ? मगर यहां वोह बात नहीं है ! उन्ही भगवानदास का वहां सुसराल होने से उसके पत्त के लोग इकट्ठे होग्ये इसलिये वहां के शावकों में से कोई कुछ कर न सका और खीमचन्द भाई भगवानदास की मदद से छगनलाल को जबरदस्ती गाड़ी में बैठाकर बड़ोदे ले आये। बड़ोदे आने के बाद कितने एक दिन तो कड़े पहरे में रहना पड़ा। फिर कुछ दिनों बाद बत्धन ढीले करदिये गये। परन्तु इस व्यवहार से छगनलाल के मन को बहुत आघात पहुंचा। उसको बहां से घसीट कर लाना तो वैसा ही था जैसे जल में से मछली को घसीट कर बाहर लाया जाता है। उसके मनकी तड़प को बही जानता था।

कुछ दिनों बाद सीमचन्द माई के मासी के बेटे हीरामाई जौहरी-जो कि बड़े समफदार व्यक्ति थे-ने सीमचन्द माई से कहा कि तुम उसे नाहक में क्यों तंग कर रहे हो ? यह अपनी धुन का पका है यह मुकने वाला नहीं। हीरामाई का सीमचन्द पर बहुत प्रमाव था यह उससे उतना ही डरता था जितना कि इससे छगनलाल। तब सीमचन्द माई ठुछ ढीले से होकर वहां से चले गये। इतने में श्री गोकुलमाई-जो कि बड़ोदे के मुखिया और धर्मास्मा श्रावक थे-पालीताएगा में चौमासा रहने के लिये श्री हीरामाई से अनुमति मांगने आये। उस वक्त छगनलाल भी पास में बैठा हुआ था, उसने श्री हीरामाई से प्रार्थना की कि आप मुमे भी गोकुलमाई के साथ पालीताएगा भिजवा देवें। हीरामाई समम्ह गये कि आब इसने घर में नहीं रहना। बोले कि सीमचन्द माई आवेगा उसको कह कर तेरा प्रबन्ध करा दिया जावेगा ? गोकुल माई चले गये सीमचन्द माई आगये। हीरा माई ने सीमचन्द माई से कहा कि छगन, गोकुल माई के साथ पालीताएगे जाता है इसका टिकिट वगैरह का सारा प्रबन्ध कर देना ? सीमचन्द माई को अनिच्छया भी हीरा भाई की बाब माननी पड़ी और प्रबन्ध कर देने का बचन दे दिया परन्तु साथ में इतना प्रतिबन्ध लगा दिया

### छगन की दीत्ता का पूर्व इतिवृत्त

कि चौमासे बाद गोकुल भाई इसको साथ पीछे ले आदे तब हीरा भाई ने मुस्कराते हुए कि हां, यह आवेगा तो गोकुल भाई इसे जरूर ले आदेगा, तब खीमचन्द भाई ने छगनलाल से कहा कि यदि तूं बडौदे वापिस आना स्वीकार करे तो आज्ञा देता हूँ ? छगनलाल ने परिस्थिति को देखते हुए खीमचन्द भाई की यह शर्त मान ली और गोकुल भाई के साथ पालीताणे चला आया और उसने पालीताणा में गुरु महाराज का प्रवेश महोरसब देख लिया । कार्तिकी पूर्णिमा पर यमुना बहन यात्रा के लिये पालीताणा में गुरु महाराज का प्रवेश पूछताछ किये उत्सव चलता देख कर खीमचन्द भाई को सूचना दे दी कि यहां पंचमी को छगन की दीचा इगेगी, तब खीमचन्द भाई ने पालीताणा दरवार को तार दिया कि दीचा रोको, परन्तु वहां तो दीचा का स्वप्न भी किसी को नहीं था । वह तो खुलिया निवासी श्री सखारामजी के बारह त्रत उच्चारण के हेतु धूमधाम थी जिसे देख कर यमुना बहन ने बडौदे लिख दिया । वहां चौमासा पूरा कर छगनलाल गुरु महाराज के साथ राधनपुर चले गये ।

राधनपुर के श्री संघ में गुरु महाराज के पधारने पर बड़ा उत्साह दिखाई देता था वे किसी बडे महोत्सव के लिये विचार कर रहे थे। तब गुरु रेव के साथ में आये हुए दीचार्थी छगनलाल को देख कर दीचा के निमित्त उत्सव मनाने का विचार निश्चित होने लगा। महाराज श्री के समज्ञ दीचा का प्रस्ताव रखा गया परन्तु बडे भाई की आज्ञा के विना महाराज जी कैसे दीचा दे सकते थे तब सेठ मोतीलाल मूलजी, चुनीलाल वीरचन्द और श्री भग्गू भाई झादि संघ के आगेवानों के परामर्श से छगनलाल के बडे भाई को पत्र लिखा—''आप जल्दी पंधारो एकम व दूज को मेरी दीचा होगी । पत्र मिलते ही बूश्रा को साथ लेकर खीमचन्द भाई राधनपुर पहुंचे। जब खीमचन्द्र भाई बडौदे से चलने लगे तो हीरा भाई ने कहा कि देखो वहां जाकर किसी प्रकार का तोफान नहीं करना" - उसे (छगनलाल को) प्रेम पूर्वक समफाना किसी प्रकार का बलाकार न करना यदि वह आने को राजी होने तो साथ ले आना नहीं तो उसे खुशी खुशी दीचा की रजा दे आता । उसका मन अब संसार से विरक्त हो चुका है, तुमने दो तीन बार उसे लाकर देख लिया, तुम बसे गुहस्थ के बन्धन में डालना चाहते हा और वह बन्धन से मुक्त होना चाहता है, फिर तुम्हारे और इसके विचारों में मेल कैसे खावे ? इसलिए जो कुछ भी करना सोच समम कर करना। सेठ हीरा भाई की इस हित शित्ता का यह फल हुआ कि खीमचन्द्र भाई ने राधनपुर में आकर किसी प्रकार का विवादजनक व्यवहार नहीं किया। वे जिसके यहां आकर ठहरे थे उनके समीप में ही सेठ सोइनलाल टोकरसी (जो कि बडे प्रतिष्ठित खानदान के थे) को पता लगा कि छगनलाल के बडे भाई आये हैं, तब उन्होंने खीमचन्द भाई को अपने घर बुलाया और उनका उचित आदर सत्कार करने के अनन्तर उससे शान्तिपूर्वक वार्चीलाप किया और घोरज दी। अग्रंप किसी प्रकार की चिन्तान करें, छगनलाल को आपकी आझा के बिना कभी दीचा नहीं दिलाई जावेगी। कहो तो उन्हें अभी यहां बुला लिया जाते ? नहीं तो थोड़ी देर बाद वे यहीं पर जीमने के लिए आवेंगे, उस बक्त बातचीत कर लेनी, और आप भी आज यहां पर ही जीमने की छप करें ! इतना वार्वालाप करने के बाद उन्होंने एक आदमी को उपाश्रय भेज कर छगनलाल को बुला लिया। आते ही छगनलाल ने भाई के चरणों में मुककर प्रणाम किया और भाई ने आशीर्वाद दिया। कुछ चणों तक तो दोनों ओर मौन का साम्राज्य रहा, फिर खीमचन्द भाई वोले---तुमने बडौदे से चलते समय मेरे साथ वायदा किया था कि मैं पालीताणा से चौमासे बाद वापिस बडौदे आजाऊंगा सो तुम क्यों नहीं आये ?

छगनलाल-इसलिए कि मेरे को छव घर से मोइ नहीं रहा, छव रही बडौदे आने की बात, सो बडौदे आऊंगा, जरूर आऊंगा, मगर इस वेष में नहीं। मेरा और आपका भला तो इसी में है कि आप अपने घर जावें और मैं यहां अपने घर-गुरु चरणों में रहूँ। आप मेरी इस नम्र प्रार्थना को अवश्य स्वीकार करने की छुश करें !

खीमचन्द भाई---तेरा यदि ऐसा ही विचार है तो मैं तुमको रोकता नहीं, तुम दो वर्ष बाद दीचा ले लेना।

छगनलाल—(क्रुछ श्रोजस्वी शब्दों में) बडी खुशी से,दो नहीं पांच वर्षी बाद दीच्चा ले लूंगा. मगर एक शर्त पर, आप मुमे पूरे प्रमाख के साथ यह लिख कर दे दें कि तू पांच वर्ष तक नहीं मरेगा !

यह सुन कर खीमचन्द भाई तो अवाक् से रह गये। तब पास में वैठी हुई उनकी बूत्रा ने खीमचन्द भाई से कहा कि यह श्रव तुम्हारे वश में नहीं रह सकता, अब इसमें उत्तर देने का साहस आ गया है। अब तो तुम्हें यही मुनासिब है कि खुशी २ इसके मन की करो।

तब खीमधन्द भाई ने उसे साधु के कर्तव्य पालन, धर्भ निरत रहने, और कुल का नाम उज्झ्ल करने की बात कही जिसे छगनलाल ने सहर्ष स्वीकार करते हुए कहा—भाई साइब आप इसकी बिल्कुत चिन्ता न करें ! ऐसे गुरुदेव की छत्र छावा में रहने का सौभाग्य प्राप्त हुआ है तो धर्म का पालन भी बराबर होगा, आप मुमे प्रसन्न हृदय से आशीर्वाद देदेवें ताकि मैं अपने देव दुर्लभ मानवभव को सफल कर सन्ह,ं इतना कहने के साथ ही वे अपने भाई और वूआ के चरएों में गिर पड़े। भाई और बूआ ने सजल नेत्रों से उसे उठा कर गले लगाया और शुभ आशीर्वाद दिया। इतने में सेठ मोहनलाल ने कहा कि भोजन का समय होगया आप भोजन कर लें ! सबने साथ बैठ कर भोजन किया, छगनलाल तो भोजन करते ही उपाश्रय में चला आया और आकर महाराजजी को घर में हुई सारी बात चीत संत्तेप से कह सुनाई। जीम-चन्द भाई भी भोजन करने के बाद सेठ मोहनलाल के साथ उपाश्रय में गुरु महाराज के पास आये और विधिपूर्वक वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर वोले—महाराज ! छगन की दीज्ञा इतनी जल्ही कैसे होगी ? एकम तो परसों को है सिर्फ कल का दिन बीच में है इतने स्वल्प समय में कैसे प्रबन्ध हो सकेगा, छगया

388

कोई और महूर्त निकालें जिससे सारा काम अच्छी तरह से हो सके। खीमचन्द भाई की बात सुन कर हँसते २ महाराज श्री बोले — अरे खीमचन्द भाई, यह तुम क्या कह रहे हो ? छगन की दीचा और वह भी परसों एकम को ? यहां तो इस बात का किसी को ख्याल तक भी नहीं, फिर एकम का तो यैसे ही चय है, तुमको यह ध्यान कैसे आया ? मुफे तो यह स्वप्न जैसा ही प्रतीत हो रहा है। तब खीमचन्द भाई ने वह पत्र निकाल कर आचार्य श्री के आगे रख दिया जिसमें लिखा था ''आप जल्दी आओ एकम को मेरी दीचा है" पत्र को देख कर महाराज श्री ने छगनलाल को बुलाया और पूछा अरे ! यह पत्र तूने लिखा है ?

छगनलाल-(डरता हुआ) जी हां मैंने लिखा था।

ुल्ल तुमने क्रुंठ मूंठ लिख कर इनको इतनी दूर आने की तकलीफ क्यों दी ? महाराज श्री ने जरा उत्तेजित होकर पूछा ।

छगनलाल--(साइस पूर्वक) कृपानाथ ! अपराध चमा हो, मैंने ये सब कुछ अपनी स्वार्थ सिद्धि के लिये किया है। मैं शीघ से शोघ साधुरूप ले आपश्री के चरणों में निवेदित होना चाहता हूँ,मैं उस समय की वडी आतुरता से प्रतीच्चा कर रहा हूँ जब कि राधनपुर की जनता के समच्च मुनि वेष से सुसण्जित मेरे मस्तक पर आप श्री के वरद हस्त से वासच्तेप पड़ रहा हो। परन्तु इसके लिये जब आप श्री से प्राधना की जाती है तो आप भाई की श्राज्ञा का प्रतिवन्ध लगा देते हो, और भाई चाहते नहीं कि मैं संसार का त्याग करके साधु मार्ग को अपनाऊ ? जब परिश्थिति यह है तो भाई को पेसी क्या गर्ज पड़ी है जो वह मुमे साधु वनने की आज्ञा देवे। इस सारी परिश्थिति को ध्यान में रखते हुए मुझे अपनी कार्य सिद्धि का यही एक मात्र उपाय सूमा सो अब भाई सहाब आगये हैं आप इनसे बातचीत करके अन्तिम निर्णय कर लेवें। यही मेरी आपसे और (खीमचन्द भाई की तरफ इशारा करके) इनसे प्रार्थना है। मैने सेठ मोहनलाल के घर में इनके सन्मुख अपने विचारों को बड़े स्पष्ट शब्दों में व्यक्त कर दिये हैं आब उन पर ध्यान देने की छपा करना इनका फर्ज है गुरुदेव !

तब खीमचन्द भाई को सम्बोधित करते हुए आचार्य श्री वोले—भाई खीमचन्द कहो अब तुम्हारी क्या मरजी है, तुमने इसके विचारों को सुन लिया, और इमने जो तुम्हारे साथ वायदा किया था कि तुम्हारी आज्ञा के बिना इम दीच्चा नहीं देंगे सो उस पर इम टट हैं, जब तक तुम प्रसन्न होकर आज्ञा नहीं दोगे तब तक हम इसे दीच्चा नहीं देंगे ? इसलिये तुम्हारा जो कुछ विचार हो उसे बिना संकोच कहो ।

खीमचन्द भाई-हाथ जोड़ कर-महाराज ! मोह के वशीभूत होकर मैंने इसे घर में रखने का भरसक प्रयत्न किया, यह मुफ्ते पुत्र से भी ऋधिक व्यारा है । जिस भावना से मैंने छुटपन से इसका पाखन पोषण किया वही भावना इसे घर में रखने के लिये मुफ्ते बाधित करती रही । उसी प्रेम या मोह का प्रेरा नवयुग निर्माता

हुआ मैं इसका पत्र पहुंचते ही यहां भागा चला श्राया हूँ मैंने जन्म भर कभी ऊंट की सबारी नहीं की परन्तु इसके लिये मुफे ४० कोस का लम्बा सफर डंट पर तय करना पड़ा जिसकी विकटता का अनुभव मेरे को ही है। सो महाराज मेरी तो यही अभिलाषा थी कि छगत जीवन भर मेरी आंखों से आफत त हो और बुडापे में मेरे काम आदे। परन्तु यहां आने पर सेठ मोइनलाल के घर में इसके साथ बार्तालाव करने पर और यहां पर दिये गये भाषण को सुनने के बाद मेरे भावों में बिल्कुल परिवर्तन झागया। मेरे झात्मा पर मोह जन्य ऋज्ञान का जो पदी पड़ा हुआ। था वह हट गया. अब तो मेरा मन किसी दसरी ही विचारधारा में प्रयाहित हो रहा है। बड़े २ राजा महाराजा, यहां तक कि चक्रवर्ती आदि ने आपनी बड़ी से बड़ी सांसारिक ऋदि का भी शरित्याग करके जिस मुनि धमें को अपनाया उस मुनि धर्म को मेरा पत्र समान भाई अपनाने को तैयार हो इससे बढ कर मेरा सदभाग्य क्या हो सकता है। आतः आज मैं आप आ के समज्ञ सच्चे हर्य से बडी प्रसन्नता पूर्वक इसको मुनि धर्म में दीन्नित होने की अनुमति देता हूँ और शासन देव से प्रार्थना करता हूँ कि जिस पुनीत भावना से यह मुनि धर्म का अनुसरण कर रहा है उसमें उत्तरोत्तर प्रगति हो। अब आप छपा करके इसकी दीचा का मुहुर्त निकालने का यत्न करें। मेरी तर्फ से हर प्रकार की आज्ञा है और मैं भी यथाशक्ति इसके दीचा समारम्भ में सहयोग देने का यत्न करूंगा। भाई खीमचन्द के इन उद्गारों को सुन कर आवार्य श्री बड़े प्रसन्न हुए और मुक्त कंठ से अराइना की। तदनन्तर अगले दिन वहां के एक प्रसिद्ध अ्योतिषी को बुलाया और साथ में पं० अमीचन्द्र जी जो कि उस समय साधुओं को पढाते थे, बैठे। मुहूर्त का निश्चय किया गया जो कि वैशाख सुदी त्रयोदशी बुधवार का था। खीमचन्द्र भाई ने महाराज श्री से अर्ज की कि गुरुदेव ! यदि कोई समीप का अर्थात् दो चार दिन के अम्तर का मुहूर्त निकज आता तो में ठहर सकता था अब इतने दिन तो ठहरना मेरे लिये बहुत मुश्किल है कारण कि इस दशमी को मेरा दकान के लायसैन्स की तारीख है इसलिए अगन की दीचा के समय यदि मैं शरीर से हाजिर नहीं होसका तो मन से अवश्य उपस्थित रहूँगा। इतना कह कर सेंठ मोइनलाल आदि से दीना सम्बन्धी व्यय के बारे में बातचीत करके राधनपुर से विटा हए !

प्रसन्न चित्त से भाई की आज्ञा मिल जाने से छगनलाल का मन बल्लियों उछत्रने लगा, आज असकी प्रसन्नता का कोई ठिकाना नहीं था। वह मन ही मन अपने सद्भाग्य की भूरि २ सराहना करता और उसे गुरुदेव की अनन्य ऋषा समक्त कर उनके चरणों में बार २ प्रणाम करता। छगनलान की दीन्ना के मुहूर्त का समाचार मिलने पर राधनपुर के श्री संघ में भी खुशी की लहर दौड़ गई। घर २ में मंगल गीत गाये जाने लगे इस निमित्त श्री मन्दिरजी में पूजा प्रभावना आदि का आरम्भ होगया और छगनलाल को घर घर में निमन्त्रित किया जाने लगा वह प्रत्येक घर से सत्क्रत होकर वापिस लौटता।

मुहूर्त के दिन दीचार्थी छगनलाल का वरघोड़ा बढी भूमधाम से निकाला गया जो कि शतै: २

बाज़ारों में होता हुआ मंडप में पहुँचा, जहां कि दीचा विधि सम्पादन के लिए व्यवस्था की गई थी। गुरुदेव, आ विजयानन्द जी सूरि श्री आत्मारामजी महाराज भी अपने शिध्य परिवार के साथ मंडप में पधारे और छगनलाल को शास्त्रोक विधि विधान के साथ साधु धर्म में दीचित किया। साधु वेष से सुसजित छगनलाल के चरणों में फुके हुए मस्तक पर अपने वरद दक्तिण कर कमल से वासचेप डालते हुए आचार्य श्री ने फर्माया-यद्यपि साधुओं का बिचार इसका रत्नविजय नाम रखने का है परन्तु मेरी इच्छा तो इसका नाम वल्लभ विजय रखने की है, इसी नाम से मुफे प्यार है और इस नाम तथा नाम वाले में मैं पंजाब की संरचता का सफल स्वप्न देख रहा हूँ इसलिए सबके समज्ञ साधु वेष में उपस्थित हुआ यह छगन आज से वल्लभ विजय के नाम से सम्बोधित होगा, आ हर्षविजय जी इसके दीचा गुरु होंगे और यह मेरी देखरेख में अपना भावी साधु जीवन व्यतीत करेगा।

श्राचार्य श्री के इतने फर्माने के बाद वहां पर उपस्थित हुई सारी जनता ने जयकारों के साथ पूरा २ स्वागत किया।

उत्सव की समाप्ति पर महाराजजी के पास आये हुए राधनपुर संघ के आगेवानों ने कह्या कि महाराज, क्या कहें आप श्री के पुण्य प्रताप से आज का दीक्ता महोत्सव तो अपनी कक्ता का एक ही हुआ है, बड़े लोगों का कहना है कि राधनपुर में दीक्ता महोत्सव तो बहुत हुए हैं परन्तु ऐसी घूमधाम का महोत्सव तो इस नगर में गत पचास वर्षों से नहीं हो पाया। महाराज श्री ने फर्माया कि यह सब राधनपुर के श्री संघ के उत्साह और प्रेम का ही परिणाम है।



३२७

### अध्याय ६०

### "पाटण में एक मास"

### 

राधनपुर से बिद्दार कर करके आचार्य श्री विजयानन्द सूरि शिष्य परिवार के साथ अणजामपुर और अंधरा आदि प्रामों में होते हुए पाटए नगर में पधारे। पाटए के श्री संघ ने आप श्री का बड़े उत्साह से स्वागत किया और आप श्री का पवारना अपने लिये श्रद्दों साग्य समझा।

पाटण में अनुमान २४०० घर आवकों के और ४०० जिन मन्दिर हैं यहां पर विराजमान श्री पंचासरा पार्श्वनाथ के दर्शन किये। पार्श्वनाथ प्रभु का यह मन्दिर बडा ही भव्य है, श्री वनराज चावड़ा ने यहां प्रभु की यह प्रतिमा श्री शीलगुरा सूरि द्वारा प्रतिष्ठा करा कर विराजमान करी थी। इस निन्दिर में श्री बनराज चावड़ा की मूर्ति भी है। इसके अतिरिक्त पाटण के कई एक पुराने पुस्तक भण्डार भी हैं. जिनका आपने अच्छी तरह से निरीन्नण किया और बहुत सी उपयोगी पुस्तकों की नकलें करवाई। यहां पर अनुमान एक मास रह कर रावनपुर के श्री संघ की आगह भरी विनती से आप फिर राधनपुर पक्षारे और १९४४ का चतुर्मास बहीं पर सानन्द व्यतीत किया।

# त्रध्याय ६१ "चतुर्थ स्तुति निर्णय की रचना"

राधनधुर पधारने के बाद आषाढ़ शुक्ता दशमी गुरुवार के दिन एक लड़के को श्री शांतिविजय के नाम की दीचा दी और भक्तिविजय नाम रक्खा।

इस चातुर्मास में आचार्य श्री के बदले प्रतिदिन का व्याख्यान श्री इर्षविजयजी महाराज ही करते रहे । व्याख्यान में "श्री सूत्र कृतांग" और "धर्मरत्न प्रकरण" बांचते रहे । महाराज श्री की आांखों में यद्यपि मोतिया उतर रहा था तो भी श्रावक समुदाय के विशेष आश्रह से आपने "चतुर्थ स्तुति निर्णय" नाम के निबन्ध की रचना की । §



ुँ यह पुस्तक छपकर प्रसिद्ध हो चुका है। इसमें श्री राजेन्द्र सूरि झौर धनविजयजी के स्तुति सम्बन्धी विचारों की समालोचना की गई है।

# 'राधनपुर श्रीसंघ के संगठन की एक झलक"

#### -:::::-::-

उस समय का राधनपुर का शीसंघ कितना कियापात्र धर्मचुस्त और संगठित था उसका एक उदाहरण यहां पर उपस्थित किया जाता है।

राधनपुर के समीप श्री संखेश्वरती तीर्थ पर हर साल चैत्र के महीने मेला भरता है। आस पास और दूर नेड़े के यात्री लोग काफी संख्या में वहां उपस्थित होते हैं। एक वक वहां के नवाव की तरफ से मेले में जानेवाले यात्रियों पर टैक्स लगाने की घोषणा की गई। उस समय राधनपुर में सेठ श्रीचन्द भाई मोहनलाल टोकरसी, तथा मोटा परिवार के लोग और खासकर गौड़ीदास भाई आदि श्रावक धर्म चुस्त और प्रभावशाली व्यक्ति थे।इनमें श्रीचन्द भाई नगर सेठ थे,ये सब महानुमाब धर्म के हर एक काम में अच्छा सहयोग देते और जो काम करते सब मिलकर सम्मति से करते,इमलिये जनता पर इनका खास प्रभाव पड़ता था। जव तीर्थ चेत्र पर जानेवाले यात्रियों पर कर लगाये जाने की वात नगर सेठ श्रोचन्द भाई के कान में श्रच्छा सहयोग डसने एक घोषणा पत्र द्वारा राधनपुर तथा आस पाम के प्रामों में सूचना करादी कि श्री संखेश्वर तीर्थ की यात्रा के लिये जाने वाले लोगों पर नवाव साहव की तर्फ से कर लगाये जाने की घोपणा की गई है जो कि सर्वेथा अनुचित है इसलिये इस वर्ष वहां किसी को यात्रा के लिये जाना नहीं चाहिये। इस सूचना से उस वर्ष बहां कुछ इने गिने आदमियों के सिवा कोई नहीं गया। तब नवाव साहव ने सेठ श्रीचन्द को बुलाकर कुछ उत्तेजना भरे शब्दों में बोलते हुए कहा—

सेठ साहब ! क्या च्रापके पास कोई ऐसी सत्ता है, जिसके च्राधार पर च्रापने राधनपुर तथा च्रास-पास के वामों में यह घोषणा करादी है कि इस वर्ष कोई यात्री वात्रा के लिये श्री संखेश्वरजी में न जावे ?

सेठ श्रीचन्द-श्रीमानजी ! मुफे श्रीसंघ की तरफ से संघपति तरीके की जो सत्ता श्राप्त है उसके ब्राधार पर मैं ने ब्रापने भाइयों को सूचित करना अपना कर्तव्य समभा, राज्य की तर्फ से होनेवाले किसी राधनपुर श्री संघ के संगठन की एक मलक

अनुचित व्यवहार का सम्मिलित रूप से विरोध करना अथवा उसके लिये रोष प्रकट करना प्रजा का कर्तव्य है और होना चाहिये। आपके वड़ों ने हमारे धर्म स्थानों का पूरा २ संरच्छा किया और हमारे अहिंसा प्रधान धर्म को अधिक से अधिक श्रोत्साहन दिया। आपके पूर्वजों की ओर से दिये गये फर्मान के कारण यहां के तालाब से कोई भी व्यक्ति मछली नहीं पकड़ सकता, एक व्यक्ति ने इसके विरुद्ध काम किया-अर्थात मछली पकड़ी, उसके फलस्वरूप उसे पकड़कर कई दिनों तक पिंजरापोल में कैद में रक्खा गया। सो,हजूर हम जो उछ करते हैं उसमें घर्म को सन्मुख रखते हुए आप और आपके पूर्वजों के सम्मान और प्रेम को किसी प्रकार की बाधा न पहुँचे, इस मावना से करते हैं। श्री संखेश्वर तीर्थ पर बहुत प्राचीन समय से मेला भरता आया है, आजतक राज्य की तरफ से किसी यात्री पर किसी प्रकार का कर नहीं लगाया गया बल्कि यात्रियों की सुविधा के लिये राज्य की तरफ से किसी यात्री पर किसी प्रकार का कर नहीं लगाया गया बल्कि यात्रियों की सुविधा के लिये राज्य की तरफ से किसी यात्री पर किसी प्रकार का कर नहीं लगाया गया बल्कि यात्रियों की सुविधा के लिये राज्य की जावे यह उचित है कि नहीं इसका विचार हजूर स्वयं कर सकते हैं। हम लोगों को यह अगुचित प्रतीत हुआ इसलिये हमने यात्रा बन्द रखनी ही उचित समभी और उसके लिये मुमे क्र अपने शहर और आसपास के प्रामों में सूचना देनी पड़ी. राज्य की त्रोर से लगाये जानेवाला यह यात्री-कर डचित नहीं ऐसी मेरी सम्मति है, जागे आप मालिक हैं।

नवाब साहब-तो क्या कभी जरूरत पड़े तो आप अपने संघ की हमें भी मदद दिला सकते हैं ?

श्रीचन्द---बड़ी ख़ुशी से, कोई भी धार्मिक कार्य हो उसमें मैं और मेरा संघ हर प्रकार से सहयोग देने को तैयार हैं। किसी भी दीन, दु:खी और अनाथ की सहायता करना इमारा परम धर्म है। आप, इस प्रकार के धार्मिक कार्यों में जब चाहो हमारा सहयोग प्राप्त कर सकते हैं। इतना सुनने के बाद नवाब साहब ने यात्री-कर का विचार त्याग दिया और सत्कार पूर्वक नगर सेठ को बिदा करके जब आप रएगवास में पधारे तो वेगम साहिया ने कहा कि क्या अब आपकी नीयत खैरायत--[दान का धन]-खाने की होगई है ! लोग तो खैरायत करें-दान पुख्य करें और आप उसमें से हिस्सा मांगें ? यह कितनी लडजा की बात है ? क्या खुदा ने आपको खैरायत करने के बदले खैरायत खाने को पैदा किया है ? आपको कुछ विचार करना चाहिये।

चेगम साहिवा के इन शब्दों को सुनकर नवाब साहब बहुत लज्जित हुए और कहने लगे झब तो हमने उसे बन्द करा दिया है। यह राधनपुर के श्री संघ के पारस्परिक संघठन का सजीव उदाहरण है। इसके आंतरिक उन दिनों वहां १२ तिथि [ दूज, पंचमी, अध्यमी, एकादशी, चतुर्दशी, पूर्णिमा और अमावस ] कोई आवक लीलोत्तरी-सब्जी नहीं खाता था। रात्रि भोजन का प्रायः सबको त्याग था, चौमासे के दिनों में कोई तेली तेल नहीं पीलता था, आवक लोग गाड़ी में बैठकर किसी गांव में नहीं जाते थे। उस समय वहां पर यह कडाबत प्रसिद्ध थी-कि राधनपुर में जैन और दीन ये दो ही धर्म हैं ताल्पर्य कि वहां आधिक बस्ती जैनों और सुसलमानों की ही थी। परन्तु दोनों में बड़ा प्रेम था, एक दूसरे को मन से सहायता देते थे। उस

| ····· |                  |
|-------|------------------|
|       | с «              |
| 332   | नवयुग निमोता     |
|       | -1-2-1 1-1-1-1-1 |
|       | -                |
|       |                  |
|       |                  |

समय आजकल की तरह बाहर देशावर में जाने आने की प्रवृत्ति नहीं थी। और साधुओं में भी वहां-राधनपुर में प्रायः कोई विरला ही जाता था और वर्षावास करता था। आचार्य श्री और उनके शिष्य समुदाय के वहां पधारने और उनकी ज्ञानाभ्यास और क्रियाशीलता में सतत प्रवृत्ति का वहां के श्रीसंघ पर बहुत अच्छा प्रभाव पड़ा, जिसके फलस्वरूप वहां के धार्मिक वातावरण को आशातीत शुद्धि और प्रगति मिली।



# "खप्नों की बोली का निर्णय"

#### 

पयुंषए। पर्व के आराधन में १४ स्वग्नों के उतारने की आवश्यकता प्रतीत होने से वहां के श्रीसंघ ने साधारए खाते से स्वप्ने बनाने और उनकी उपज को साधारए खाते में लेजाने का ठराव-प्रस्ताव पास करके गुरुदेव से पूछा कि महाराज ! इसमें कोई हरकत तो नहीं, अर्थात कोई शास्त्रीय वाधा तो नहीं है ? तब आचार्य श्री ने फर्माया कि इसमें हरकत की कौनसी वात है। संघ की चोज है, संघ ठराव करता है और संघ ने ही उसपर अमल करना है, फिर इसमें किसी प्रकार की हरकत का प्रश्न ही नहीं रहता। आचार्य श्री के फर्माने के बाद सर्व श्रीसंघ ने एक मत होकर पास किया कि स्वग्नों की बोली से जो उपज हो उसे साधारए खाते में जमा किया जावे। इस ठराव को संघ के चौपड़े में दर्ज करदिया गया। श्रीसंघ ने जो ठराव पास करके अपने चौपड़े में लिखा, उसका हिन्दी में भावार्थ इस प्रकार है ---

।) श्री बीतरागाय नमः ।।

सम्वत १६४३ ( हिन्दी १६४४ ) भादवा बदि १ तथा २ शनिबार

### श्री विगतवार खाता

आवरण वरि अमावस्या के दिन श्री महावीर स्वामी-जिनेश्वर के जन्म वाले दिन दूसरे व्याख्यान में जन्म वाचन के पूर्व चान्दी के १४ स्वप्ने, सागर गच्छीय श्रीसंघ के उपाश्रय में श्री मुनि महाराज श्री आत्मारामजी पधारे तब सर्व प्रथम उतारे गये। इन स्वप्नों के उतारने के समय बोल्ती गई घी की बोल्ती की उपज-श्रामदनी को साधारण खाते में लेजाने का ठराव श्रीसंघ करता है और घी, मरा एक के अढाइ रुपया के हिसाब से लेने का निश्चय करता है, यह साधारण खाते में जमा करना (पाना पांच)।

| ਜ਼ਬਾਹ | निर्माता          |
|-------|-------------------|
| મયલુવ | 1.1.1.1.1.1.1.1.1 |

पाना ३०४ श्री विगतवार खाते घी मण सवासोलां और दो सेर तंबोली शेरी की धर्मशाला में भादवा सुदि ४ सम्बच्छरी प्रतिक्रमण में बोला गया यह श्री पर्युषणा खाते में जमा किया † 1 तब से स्वप्नों की बोली का रुपया साधारण खाते में जमा होने लगा ।

उस समय चार शुई और तीन शुई का कुछ विवाद था, वहां के श्री संघ में तो चार ( शुई ) स्तुति की ही प्रवृति थी कोई कोई तीन शुई ( स्तुति ) भो करते थे । जोकि कड़वा मोठा कहलाते थे । आचार्य श्री के चतुर्थ स्तुति निर्णय के निर्माण से तीन स्तुति करने वालों में खलवत्ती का होना स्वभाविक था । इसलिए किसी सिरफिरे ने आचार्य श्री के परोत्त में इसी विषय को लेकर आचार्य श्री का कुछ अवरण वाद करना आरम्भ किया जो कि राधनपुर के श्री संघ को बहुत अखरा, फज़स्वरूप संघपति श्री सेठ श्रीचन्द ने उसे संघ बाहर करने का निश्चय किया, जब यह खबर आचार्य श्री के कर्णगोचर गई तो उन्होंने नगर सेठ श्रीचन्दमाई को बुला कर कहा कि अमुक व्यक्ति के लिए आपने संघ बाहर करने का जो निश्चय किया है वह अनुचित है उसे छोडदेना चाहिये । निन्दा करने वाले को निन्दा का फल मिलेगा और स्तुति करने वाला स्तुति के फल का भागी होगा । साधु के लिए तो दोनों हो वरावर है इस लिए हमारे निमित्त से किसी के मन को आधात पहुंचे ऐसा काम इमें हरगित पसन्द नहीं । आप लोग इस संघ सत्ता का यहां उपयोग न करें । इम उस व्यक्ति को संघ बाहर करना न्यायोचित नहीं समफते, यदि आप लोग उसे संघ वाहर करेगे तो हमारी आत्मा को बहुत कष्ट पहुंचे गा । क्या आप सारा में यह प्रसिद्ध करना चाहते हैं कि आस्पराम के चतुर्मास में उसके विरुद्ध बोलने वाले को संघ वाहर किया गया । यह तो उस लि वाले से मा अधिक आवाछनीय कार्य है । इसलिए मेहरवानी करके इस अनुचित कार्य का विचार अपने मन से निकालतो ।

† उक्त ठराव की चौपड़े में से लीगई छत्त्ररश: नकल इस प्रकार है-

राधनपुर श्री सागर गच्छ-सम्वत् १९४१ थी सम्वत् १९४४ नुं धनी चोपड़ो पानु ३०३ श्री बतराग देव नमां, संवत् १९४३ ना भादव सुद १ तथा २ न वटशनउ

#### श्री विगत खाता

बाबता शरवण वद०" ना दबस श्री माहबर समजिन जन्म ना दिवस वोजे बखाण मध जन्म वचछ पल इपना चउद सपनानुं सागर समन ग्राप्सर मन महाराज आत्माराम अवत वर पसवस उत्तर तबर श्री संघ मलता सपन घउन चढ़ब करत घन्नो श्री सधरण खतन करवछ न घन्नो मण १ न० ६० २॥) लगा ढख करत त्त श्री साधारण खाते जमा ! पाना भा पानु ३०४ श्री विगत खाते घी मण सवासोल ने वै सेर तंबोली सेरी नी धर्मशाला भादरवा सुद ४ ना संवच्छरी पडिकमण मधे बोलाण् ते पजूषण् ना खाते जमा !

338

स्वप्नों की बोली का निर्एय

स्वमतानुराग के उन्माद में अविवेकी पुरुष बहुत कुछ कर जाने हैं परन्तु विचारशील व्यक्ति अपने न्यायोचित मार्ग का कभी उल्लंघन नहीं करते । ( यह है सत्पुरुषों की चुमा शीलता )

महाराज श्री के इस प्रवचन से संघपति और उसके साथी बहुत प्रभावित हुए और हाथ जोड़ कर कहने लगे कृपा नाथ ! उसके वचनों से संघ में कुछ उत्तेजना फैली, उसी के फलस्वरूप उसको संघ बाहर करने का विचार हुआ था जिसे आपश्री की आज्ञा से अब त्याग दिया है। आपश्री की प्रसन्नता ही हम सब के कल्याण का हेतु है।

इस प्रकार राधनपुर का चातुर्मास सम्पूर्ण करके आपने छहमदाबाद की तरफ बिहार किया। राधनपुर से चलकर श्री संखेश्वर पार्श्वनाथ के दर्शन किये और भोयग्री में श्री मल्लीनाथ स्वामी के दर्शनों का लाभ प्राप्त किया, वाद में कड़ी शहर होकर आहमदाबाद पधारे।

### मोतिये का आपरेशन

जैसा कि पहले वतलाया गया है आप श्री के नेत्रों में मोतिया उतर रहा था, उसकी चिकित्सा के निमित्त आपका अहमदाबाद में पथारना हुआ था। यहां पर जूनागढ़ के सुप्रसिद्ध डाक्टर त्रिभुवनदास मोतीचन्द शाह ने आपके नेत्रों का आपरेशन किया और मोतिया निकाल दिया। डाक्टर त्रिभुवनदास आप श्री के अनन्य भक्तों में से एक थे। पहले वे ढूंढकमत के अनुगामी थे, बाद में आप श्री के सम्पर्क में आने और सदुपदेश प्राप्त करने से आपने शुद्ध सनातन जैन धर्म को अपनाने का श्रेय प्राप्त किया।

यहां पर गोपाल नामके एक श्रावक---[जो कि शाइपुर--अहमदाबाद का रहने वाला था] को श्री प्रेम विजय जी के नाम की दोत्ता देकर ज्ञानविजय नाम रक्खा।



३३४

# "गुरु चरणों में अनन्यानुराम"

#### -:59:-

आचार्य श्री जब कभी आइमदाबाद में पधारे तब सेठ दलपतभाई भग्गुभाई के बेड़े में ही ठहरते रहे। सेठ दलपतभाई धनाट्य होते हुए भी धन के घमंड से रहित थे। और बड़े सादे तथा शान्त स्वभाव के सद्ग्रहस्थ थे : अ एक दिन दोपहर के वक सेठ दलपतभाई आचार्य श्री के पास ही जमीन पर लेटे हुए थे उस समय सेठजी की तलाश करते हुए दो संभावित ग्रहस्थ पता चलने पर वहीं पर आ पहुँचे। सेठजी को गुरु चरणों के पास जमीन पर लेटे हुए देख के मन में बड़े चकित हुए और वहीं सेठजी के पास जमीन पर बैठ गये और सेठजी से बातें करते हुए कहने लगे कि आप इस तरह खाली जमीन पर क्यों लेट रहे हैं ? तब सेठजी ने आचार्य श्री की श्रोर अंगुली निर्देश करते हुए कहा कि ये दिव्यमूतिं इनकी चरण धूली में भी वही करामात है जो कि आप करने के लिये मैं इनके चरणों में लेट रहा हूँ। इनकी चरण धूली में भी वही करामात है जो कि आपके विश्वास के मुताबिक भगवान् राम की चरणधूली में थी। उनकी चरणधूली ने ऋषि शाप से शिला बनी हुई आहल्या का उद्धार किया जब कि इनकी चरणधूली मुफ जैसे अनेकानेक पामरों का उद्धार कर रही है, इसीलिये मैं इनके श्री चरणों में लेट रहा हूँ।

इतना कहने के बाद सेठजी ने आचार्य श्री को सम्बोधित करते हुए कहा —गुरुदेव ! ये दोनों सद्गृहस्थ मेरे घनिष्ट मित्र हैं, दोनों दाच्तगात्त्य ब्राह्मण और दोनों ही यहां की कोर्ट के जज हैं। ये लोग यहां मेरे को मिलने के लिये पधारे थे। सौभाग्यवश आपश्री के दर्शनों का भी इन्हें लाभ प्राप्त होगया। यदि श्रापश्री के बचनामृत पान करने का भी इन्हें पुख्य अवसर प्राप्त होतो बड़े सौभाग्य की बात है।

अन्न सेठ लालभाई सरदार आपके ही सुपुत्र थे श्रीर इस समय विद्यमान सेठ कस्त्रभाई, स्वर्गाय लालभाई के सुपुत्र हैं। इससे स्वर्गीय सेठ दलपतभाई का खानदान कितना धसिद्ध श्रीर प्रतिष्ठित है यह सहज ही में जाना जा सकता है। जो व्यक्ति जितने ऊ चे खानदान का होता है वह उतना ही नम्र श्रीर विवेकशील होता है। गुरु चरणों में अनन्यानुराग

सेठ जी के इस कथन से वे दोनों सद्गृहस्थ बड़े प्रभावित हुए उन्होंने वड़ी अढा से नतमस्तक होकर आचार्यश्री के चरणों में प्रणाम किया और उत्तर में आशीर्वादात्मक धर्मलाभ देते हुए सेठजी की पार्थना को ध्यान में रखकर और आगन्तुक सद्गृहस्थों की धर्माभिरुचि को देखकर आपश्री ने मानव जीवन की दुर्लभता और उसके कर्तव्य का निर्देश करते हुए बड़े मार्भिक शब्दों में धर्म का लत्तरण और उसके व्यापक स्वरूप का निरूपण किया। आपश्री के धर्म प्रवचन को सुनकर उन दोनों सद्गृहस्थों ने अपने मद्भाग्य की मूरि २ सराहना करते हुए आचार्यश्री के चरणों में कृतज्ञता पूर्ण शब्दों में प्रणाम करते हुए सेठजी को बहुत धन्यवाद दिया और कहा कि निस्सन्देह आप बड़े पुरुवज्ञाली हैं, जिन्हें ऐसे त्यागशील तपस्वी और परम मनीपी सद्गुरु का पुरुष सहवास प्राप्त हुआ है। भगवान करे कि हमें भी आप जैसा हहय और ऐसे सद्गुरु का अधिक नहीं तो कभी २ सहयोग अवश्य प्राप्त हो। इतना कहकर वे आचार्यश्री को नमस्कार और उत्तर में धर्भलाम प्राप्त करके वहां से बिदा हुए।

### मैसाणा का चातुर्मास

छहमदाबाद से विहार करके आप मैसाए। पधारे और श्री संघ की आग्रह भरी विनति से सम्बन् १६४४ का चातुर्मास आपने मैसाए। में किया। मैसाएा। में लगभग ४०० घर जैनों के और उनके दश देव मंदिर हैं। आपका मोतिये का ऑपरेशन अभी ताजा था, डाक्टर ने पुस्तक बांचने को मना कर रक्खा था। इसलिये प्रतिदिन का व्याख्यान आपकी जगह आपके प्रशिष्य श्री हर्षविजयजी महाराज बांचते रहे। व्याख्यान में श्री भगवती सूत्र सटीक और धर्मरत्न प्रकरए। का बाचन चलता रहा। इस चौमासे में समयानुसार होने वाले धर्म कार्यों में से सबसे अधिक महत्व का कार्य यह हुआ कि प्राचीन जैन पुस्तकों के पुनरुद्धार के लिये दो हजार रुपया एकत्रित हुआ और इस कार्य को सतद चाल् रखने का प्रवन्ध भी हुआ।



# "हार्नल महोदय और आचार्य थी"

#### 

मैसाएग के इस चातुर्मास में कलकत्ता की रोयल एशियाटिक सोसाइटी के मानद मंत्री डाक्टर ए॰ ऐफ॰ रोडेल्फ हार्नल महोदय संस्कृत और प्राकृत भाषा के ख्रच्छे विद्वान थे, उन्होंने जैनागम उपासक दशा का सम्पादन किया है, उस सम्बन्ध में हार्नल महोदय ने ख्रहमदाबाद निवासी शाह मगनलाल दलपतराम की मारफत खाचार्यश्री से कई एक प्रश्न पूछे। उनका जवाब खापने इतना सन्तोषजनक दिया कि हार्नल साहब को बड़ी प्रसन्नता हुई। प्रश्नों का उत्तर प्राप्त होजाने के बाद हार्नल महोदय ने शाह मगनलाल दलपतराम को जो पत्र लिखा उसकी नकल नीचे दी जाती है ---

> CALCUTTA 4th Sept. 1888.

#### My Dear Sir,

I am very much obliged to you for your kind letter of the 4th instance also to Muni Atmaramji for his very full replies. Please convey to the latter the expression of my thanks for the great trouble, he has taken to reply so promptly and so fully to my questions. His answers are very satisfactory.

भावार्थ—मैं आपके पत्र के लिए कृतज्ञ हूँ। मैं सुनि श्री आत्मारामजी का इनके सम्पूर्ण उत्तरों के लिये आभारी हूँ। क्रुपया मेरा धन्यवाद उन्हें पहुंचा देवें। उन्होंने कष्ट उठाकर शीघ्र ही सम्पूर्ण उत्तर दिये हैं, जो कि अतिसन्तोषजनक हैं। इसके अतिरिक्त उपासक दशा की सूमिका में वे जिलते हैं --

In a third appendix I have put together some additional information that I have been able together since publishing the several facsimile. For some

#### हार्नल महोदय और आचार्य श्री

of this information I am indebted to Muni Atmaram ji (Ananda Vijaya ji) the well known and highly respected Sadhu of the Jain community throughout India and author of (among others) two very useful works in Hindi, the Jain Tattvadarsha's mentioned in note 276 and the Ajnanatimira Bhaskara.

I have been placed in communication with him through the kindness of Mr. Magana Lai Dalapataram. My only regret is that I have not the advantage of his invaluable assistance from the very beginning of my work.

भावार्थ - तीसरे परिशिष्ट में मैंने कुछ अधिक सूचनायें प्रकट की हैं। जिनको मैं कई प्रतियां प्रकाशित होने के पश्चात् एकत्र कर सका हूँ। इस विइ्राप्ति के लिये मुनि महाराज श्री आत्माराम जी (आनन्द विजयजी) जो सकल भारतवर्ष में जैनों के प्रसिद्ध तथा माननीय आचार्य हैं, का आभारी हूँ। श्री जी कई एक पुस्तकों के लेखक हैं। जिनमें से जैन तत्वादर्श (जिसका जिक नोट २७६ में है) और अज्ञान तिमिर भास्कर दो लाभकारी पुस्तकें हैं। मेरा पत्र व्यवहार आपसे सेठ मगनलाल दलपतरामजी द्वारा हुआ। मुफे केवल इतना ही शोक है कि मैं पुस्तक के आरम्भ ही से आपकी सहायता का लाभ न उठासका। हानेल महोदय ने उपासक दशासूत्र की जो प्रति आचार्य श्री को भेट की है, उसके मुख पृष्ट पर छतज्ञता सूचक संस्कृत के चार श्लोक लिखे हैं, जो कि इस प्रकार है-

> "दुराग्रहध्वान्तविभेदभानो !, हितोषदेशामृतसिन्धुचित्त ! । सन्देइसन्दोहनिरासकारिन् !, जिनोक्रधम्मेस्य धुरंधरोऽसि ॥१॥ अज्ञानतिमिरभास्करमज्ञाननिवृत्तये सहृदयानाम् । आर्हत्तत्त्वादर्शं ग्रंथमपरमपि भवानकृत् ॥२॥ आनन्दविजय श्रीमन्नात्माराममहामुने ! । मदीय निखिलप्रश्नव्याख्यातः शास्त्रपारंग ! ॥३॥ कृतज्ञता चिन्हमिद ग्रन्थसंस्करणं कृतीन् । यत्नसम्यादितं तुभ्यं श्रद्धयोत्सृज्यते मया ॥४॥" §

ु साहित्य रसिक संस्कृत के विद्वानों को हार्नल महोदय के इन चार इलोंको में उनकी हृदयस्पर्शी विद्वत्ता का जो अपूर्व ग्रामास होता है, उसके महत्व को वे ही जान सकते हैं। एक पाश्चात्य विद्वान् को इस प्रकार की संस्कृत रचना निस्सन्देह ग्रामिनन्दनीय है।

|                            | 2    |
|----------------------------|------|
| <br>नवयुग <sup>्र</sup> वि | मति। |

भावार्थ-दुराधह रूप अन्धकार को नाश करने में आप सूर्य के समान हैं, आपका चित हितोपदेश रूप अमृत का सिन्धु है। आप समस्त प्रकार के अम और सन्देहों को दूर करने वाले हैं, इसलिये जिनेन्द्र देव के उपदिष्ट धर्म के आप कर्णाधार हैं। आपने सहृदय सज्जनों के हृदयगत अन्धकार को दूर करने के स्रिये ही अज्ञान तिमिर भास्कर और जैन तत्त्वादर्श इन दो प्रन्थों की रचना की है।

हे श्री श्रानन्दविजय श्रात्मारामजी मुनिराज ! हे सर्व शास्त्रों के पारगामी ! श्रापने मेरे समस्त प्रश्नों का सन्तोषजनक उत्तर देकर मुभे बहुत प्रसन्न किया, व्यतः मैं यत्नपूर्वक सम्पादन किये हुए इस प्रन्थ को कुतज्ञता प्रकट करने की खातिर पूर्ण श्रद्धायुक्त हृदय से श्रापको भेट करता हूँ।

पाश्चात्य विद्वानों में गुणानुराग कितनी ऊंची कत्ता तक पहुंचा हुआ है यह हार्नल महोदय के इन उद्गारों से भलीभांति व्यक्त हो रहा है।



# ''आ जैन पश्नोत्तर रत्नावरी की रचना''

#### 

श्रइमदाबाद निवासी सेठ श्री गिरधरलाल हीराभाई-[ जो कि उस समय पालनपुर राज्य में न्यायाधीश के पद पर नियुक्त थे-] की प्रेरणा से, छोटी आयु के बालकों को धर्म का परिचय मिले-एतदर्थ श्री जैन प्रश्नोत्तर रत्नावली नाम की एक छोटी सी पुस्तक की रचना \$ शुरु की जो कि पालनपुर में समाप्त करके श्री गिरधरलाल को दे दी गई।

मैसाएा से विहार करके श्री तारंगाजी त्रादि तीथों को यात्रा करते हुए आप पालन9ुर में पधारे। यहां पर ही आपने संभाविन सात ब्यक्तियों को जैनधर्म की साधु दीचा से अलंक्षत किया और उनके निम्न-लिखित नाम निर्दिष्ट किये—

१-मान विजयजी ( श्वहमदाबाद निवासी मगनलाल ) प्रेम विजयजी के शिष्य ।

२-जस विजयजी ( काठियावाड़ी जयचन्द ) शिष्य श्री कमल विजयजी ।

3-मोती विजयजी ( घोघा वाला मगनलाल ) शिष्य श्री हर्ष विजयजी ।

४-राम विजयजी ( ट्ंटिया साधु पंजाबी रामलाल ) श्री हुई विजयजी के शिष्य ।

४---- शुभ विजयजी -श्री हर्ष विजयजी के शिष्य ।

६--लटिध विजयजी-श्री हीर विजयजी के शिष्य ।

७-चन्द्र विजयजी § - श्री हर्ष विजयजी के शिष्य।

\$ उसी समय यह पुस्तक श्री गिरधरलाल हीराभाई की तरफ से छपकर प्रकाशित कराई गई, इसकी कई आधृत्तियें छप चुकी हैं, श्री जैन आत्मानन्द सभा भावनगर से यह मिलती है।

§ श्री चन्द्रविजय की दीला पालनपुर में श्री हर्षविजयजी महाराज के नाम से हुई थी। कुछ समय शद सिरोही में चन्द्रविजयजी का संसारी भाई श्राया उसकी गरीव हालत देखकर सिरोही के दीवान सुरत के रईस श्रावक श्री मेलापचन्द

| <b>ર</b> ષ્ઠર | नवयुग निर्माता |
|---------------|----------------|

इस प्रकार लगभग पांच वर्ष तक गुजरात देश में अमग्ए करके आचार्य श्री ने धर्म का जो उद्योत किया वह उन्हीं के असाधारण व्यक्तित्व को आभारी है।

अनेकों भव्यजीवों को प्रत्रज्यारूप नौका में वैठाकर संसार समुद्र से पार लंघाने का प्रयत्न किया, इजारों भव्यजीवों ने आपके सदुपदेश से नानाविध व्रत नियम और प्रत्याख्यानादि आंगीकार किये। इसके अतिरिक्त सैंकड़ों प्राचीन सद्प्रन्थों को भंडारों से निकलवाकर उनकी नकलें कराई और उनका वाचन तथा संशोधन किया, जिनमें निम्नलिखित प्रन्थ विशेष उल्लेखनीय हैं---

शब्दाम्भोनिधि-गन्धइस्तीमहाभाष्य, वृत्ति विशेषावश्यक, वादार्णव सम्मतितर्क, प्रमाखप्रमेयमार्तएड, खंडनखंडखाद्य-वीरस्तव, गुरुतत्वविनिर्णय, नयोपदेशामृततरंगिणिवृत्ति, पचाशक सूत्रवृत्ति, अलंकार चूड़ामणि, काव्यप्रकाश, धर्मसंप्रदृणी, मूलशुद्धि, दर्शनशुद्धि, जीवानुशासनवृत्ति, नवपदप्रकरण, शास्त्रवार्ता-समुचय, ज्योतिर्विदाभरण, और अंगविद्या इत्यादि ।

ने उसे पांच सौ रूपये देकर थिदा किया ! जब यह बात आचार्य श्री को मालूम हुई तो उन्होंने चन्द्रविजय को डांटा स्रौर कहा कि आगे को ऐसा काम कभी नहीं करना, यह साधु धर्म स्रौर आचार के सरासर विरुद्ध कार्य है । कुछ समय बाद पाली में बह-चन्द्रविजय का भाई--अपनी माता को साथ लेकर आया, तव महाराज श्री ने चन्द्रविजय को कहा कि त् बार २ लिख कर अपने सम्बन्धियों को बुलाता है, यह तुमारे लिये ठीक नहीं है । सिरोही में तेरे कहने से दीवान मिलापचंद ने तेरे भाई को पांच सौ रुपये दिये अब फिर तुमने अपनी माता स्रौर भाई को बुलाया है जो कि सर्वश्रा अनुचित्त श्रीर साधु के झाचार के विरुद्ध है । यहां रुपये देने वाला कोई नहीं है, पहले जो सिरोही में दिये गये उनका तो सुभे पता नहीं लगा, परन्तु अब तो में सब कुछ जान गया हूँ । तुमने जो यह धंधा शुरु किया है वह सर्वथा अयोग्य है, हमारे साथ रहवर ऐसा नहीं हो सकेगा । याद रखना अब यदि किसी से तुमने रुपये दिलाने की कोशिश की तो इसका परिणाम तुम्हारे लिये अच्छा न होगा । महाराज श्री की इस योग्य चेतावनी से न मालूम चन्द्रविजय के मन में क्या झावा बह उसी रात्रि को अपना साधु वेष उतार और उपाश्रय में फेंक कर गृहस्थ का वेष पहन आपने माई श्रीर माता के साथ रवाना हो गया । फिर कालान्तर में-सं० १६४७ में उसने श्रो धीर विजयजी के पास आकर फिर दीचा! ग्रहथ की श्रौर चन्द्रविजय के स्थान में अब दानबिजय नाम नियत हुआ । कालान्तर में श्री दार्नावज्यजी पन्यास होकर सं० १६८२१ में आचार्य श्री विजयकमलसूरि के पट्टाय शिल्य श्री लज्यिक प्रजाज के साथ छाणी प्रास में आवार्य पद्वी से छालकृत हुए श्रीर प्यारडी जाते हुए रास्ते में स्वर्भवास हो गये । स्राचार्य वेनिस्तूरि के शिष्य बेम्सूरि और उनके शिष्य रामचन्द्र सूरि ने दो तिथि का पंथ चलाकर जैन परम्परा में एक नया विभाग उत्रान्न करते का श्रेय प्रात किया । ''विचित्रा गति: कर्याणम्र''

#### झध्याय ६७

# "गुजरात से पुनः पंजाब की ओर"

#### -:::::::-::-

पालनपुर से विद्यार करके आवूजी सिरोही तथा पंचतीर्थी होकर आप पाली शहर में पधारे । यहां आपने सुनि बल्लभविजय, लटिधविजय, शुभविजय, मानविजय, मोतीविजय और ज्ञानविजयजी इन छै नवीन साधुओं को योगोद्वहन कराकर पुनः संस्कार रूप छेदोपस्थापनीय चारित्र प्रदान किया। आचार्य पदवी को अलंकृत करने के बाद गुरुदेव ने सर्वप्रथम यहीं पर योगोद्वहन कराया। इससे पूर्व तो श्री सुक्तिविजय-मूलचन्दजी गणि महाराज के पाम ही सब साधुओं का योगोद्वहन कराया जाता था। इनके स्वर्भवास होजाने के बाद श्रापने यह योगोद्वहन कराया।

पाली से विद्दार करके आचार्य श्री जोधपुर में पधारे और सम्वत १९४६ का चातुर्मास आपने जोधपुर में किया । श्रावकों की अत्यधिक अभिलाषा से प्रतिदिन के व्याख्यान में श्री हेमचन्द्राचार्य विरचित योगशास वाचते रहे । यहीं पर आपको डाक्टर ए. ऐफ. रुडोल्फ हार्कल साहब के जरिये यूरोप में छपा हुआ ऋग्वेद का पुस्तक बृटिश सरकार के आवू के एजेंट टुदी गवर्नर जनरल की मार्फत भेट स्वरूप मिला । जोधपुर का चातुर्मास सम्पूर्ण करके वहां से विद्दार करते हुए आप अजमेर पधारे । यहां आपके पधारने पर समयसरण की रचना हुई और धर्म की अच्छी प्रभावना हुई । अजमेर से विद्वार करके जयपुर और जलवर होते हुए आप दिल्ली में पधारे ।



# त्रध्याय ६८ ''शिष्य रत्न का वियोग''

दिल्ली आने के बाद आपको एक बड़े भारी अनिष्ट संयोग और इष्ट वियोग का सामना हुआ। ापके स्थानकवासी समय के सहचारी और पूर्ण सहयोग देने वाले आपके प्रशिष्य रतन श्री हर्षविजयजी हाराज का सदा के लिये वियोग हो गया। सं० १४४६ चैत्र छुष्णा दशमी के रोज उनका स्वर्गवास हो गया। ावी भाव की अभिटता का सतत चिन्तन और अनुभव करने वाले आपश्री के मानस पर कुछ प्रभाव तो आ, परन्तु उतना ही जितना जल में खेंची गई लकीर से जल में विभिन्नता का अनुभव होता है।

दिल्ली से बिहार करके बडौत, बिनौली और शाहाबाद होकर आप अम्बाले में पधारे ।



#### ऋध्याय ६९

### "एक पंडित से मेट"

#### AN WIX.

शाहाबाद से जब आप शिष्य वर्ग के साथ अम्बाला की स्रोर प्रस्थान कर रहे थे, तो रास्ते में एक घुड़सवार पंडित से आपको भेट होगई। पंडित ने आपको देखकर आपकी मुख-मुद्रा से प्रभावित होते हुए घोड़े से उतर कर आपको नमस्कार किया और आपने उत्तर में धर्मलाभ कहा।

महाराज ! आप वृद्ध हैं, शरीर भी आपका स्थूल है आप थक गये होंगे ? अत: आप मेरे इंस घोड़े पर सवार होजाइये ? मैं आपके साथ पैदल चलूँगा, पंडितजी ने सहज नम्रता से प्रार्थना की।

नहीं पंडितजी ! हम घोड़े पर नही चढेंगे, कारए कि हम किसी प्रकार की सवारी नहीं करते, हम सदा पैदल ही अमए करते हैं और पैदल ही सब जगह जाते आते हैं।

पडितजी-तो क्या महाराज ! आप रेल की सवारी भी नहीं करते ?

आचार्य श्री —नहीं पंडितजी ! कभी नहीं करते ।

पडितजी ---महाराज ! घोड़ा, घोड़ागाड़ी या बैलगाड़ी आदि की सवारी न करने का तो कुछ कारण हो सकता है, क्योंकि आप साधु हैं, किसी को कष्ट पहुंचाना आपका धमे नहीं। परन्तु रेल की सवारी में तो कोई आपत्ति दिखाई नहीं देती।

आचार्य श्री — पंडितजी ! रेल की सवारी तो साधु के लिये और भी अधिक हानिकारक है। रेज में सवार होने के लिये सबसे पहले टिकट की जरूरत पड़ती है, टिकट बिना पैसे के मिलता नहीं, और इम पैसा पास रखते नहीं। फिर रेल की सवारी कैसे करें ? अगर पैसा पास रखें तो फिर साधु कैसे ? साधु और गृहस्थ की दो ही वातों में पहिचान होती है, दौलत और औरत ये दो चिन्द्र गृहस्थ के हैं, इन दोनों का जिसने मन वचन और काया से परित्याग कर दिया है. वह साधु है। गृहस्थ अमुक घर का मालिक होता है जबकि साधु का कोई नियत स्थान नहीं होता। इसीलिये शास्त्रों में उसे अनगार अथच नवयुग निर्माता

अकिंचन कहा है। जो लोग साधु वेष धारण करके पास में द्रव्य रखते और अपनी रिहायश के लिये मकान वगैरह बनाते एवं अन्य कई प्रकार का परिष्रह पास रखते हैं, वे साधु भले ही कहावें परन्तु शास्त्र उनके लिये ऐसी आज्ञा नहीं देता। यति या सन्यासी के लिये ट्रव्य या किसी प्रकार की अन्य स्थावर सम्पत्ति को अपने अधिकार में रखने की जैन या वैदिक परम्परा के किसी भी शास्त्र में आज्ञा दी हो ऐसा इमारे देखने में तो छाया नहीं | दूर जाने की आवश्यकता नहीं आपने भगवदूगीता देखी ही होगी उसमें सन्यासी के लिये --- ''त्यकसर्वपरिमइ:"+ ''सर्वोरम्भपरित्यागी"× और ''अनिकेत: स्थिरमति:"क्षे ऐसे विशेषण दिये हैं इनका अर्थ स्पष्ट है, अर्थान जो किसी प्रकार का परिन्नइ नहीं रखना, सर्व प्रकार के आरम्भ का जिसने परित्याग कर दिया है और जो अनिकेतः घर से रहित अर्थात जिसने कोई मकान बगैरइ नहीं बनाया, वह यति या सन्यासी है। इसलिये पंडितजी हम लोग न तो कोई सयारी करते हैं, न पैसा पास रखते हैं, और नही इमारा कोई घर है। इम लोग भित्ता मांगकर उद्रपूर्ति करते और गृहस्थों के मकान में उनकी आज्ञा से कुछ समय के लिये ठहर जाते हैं। आपने रेल की सवारी का जिकर किया सो यदि हम रेल की सवारी करने लग जावें तो हमारी साधवृत्ति ही सर्वथा लुप्त हो जाती है। रेल की सवारी के लिये सब प्रथम इमको पैसा पास में रखना होगा, उसके लिये गृहस्थों की गुलामी करनी होगी। फिर रेल में स्त्री पुरुष सभी बैठते हैं और हम स्त्री का स्पर्श नहीं करते । रेल में आग और पानी का उपयोग होता है, इम लोग उनमें एकेन्द्रिय अवों का अस्तित्व मानते हैं। साधु के लिये सर्व प्रकार की जीव हिंसा का परित्याग है, तात्वर्य की चदि कुछ थोड़ी सी सम्भीर दृष्टि से अवलोकन किया आय तो रेल यात्रा में हमारे जैसे त्याग प्रधान वृत्ति का आचरण करने वाले साधु के लिये सिवाय अनर्थ सम्पादन के और कुछ भी लाम नहीं। अतः पैदल चलना, शरीर स्थिति के निमित्त भिन्ना वृत्ति द्वारा उदरपूर्त्ति करना, चातुर्मास के अतिरिक्त कहीं पर अधिक न ठहरना और आत्म चिन्तन में मग्न रहते हुए संसारी जीवों को धर्म का उपदेश देना, यही हमारी साथु वृत्ति की मर्यादा है।

पंडितजी — महाराज ! आप धन्य हैं आप जैसे त्यागी और तपस्तियों के सहारे ही यह पृथिवी स्थिर है। इमारे मत के साधुग्रों की तो बात ही मत पूछिये, लाखों रुपये बैंकों में जमा हैं बड़े २ आलीशान मकान और कोठियां बनी हुई हैं, इजारों रुपये का फर्नीचर लगा हुआ है, बिजली और बिजली के पंखे चल रहे हैं, इर प्रकार की भोग विलास की सामग्री उपस्थित रहती है, नौकर चाकर सेवा के लिये तैयार रहते हैं, फिर भी ये सन्यासी, त्यागी अथच महापुरुष कहलाते हैं और कथा व्याख्यानादि में त्याग बैरान्य एवं संसार के विषय भोगों से उपराम रहने के सिवा और कोई उपदेश नहीं देते। फिर बोले — महाराज ! यदि आपको जल्दी न हो तो मैं आपको अपने गांव का एक आंखों देखा वृत्तान्त सुनाऊ ?

<sup>+</sup> YI78 × 8718年 朱 8718年

#### एक पंडित से भेट

महाराजश्री — सुनात्रो भाई ! इम थोड़ी देर और विश्राम कर लेते हैं।

पंडितजी ----महाराज ! लगभग आठ साल हुए मेरे गांव में एक सन्तों की मंडली आई । सब मिलकर १म साधु थे, एक महन्त और १७ बाकी के साधु । वे गरीबदास पंथ के अनुयायी थे । लोग उन्हें गरीबदासिये कहकर पुकारते । महन्त संस्कृत तो नहीं जानता था, परन्तु वेदान्त के 'बिचार सागर' और 'युत्ति प्रभाकर' आदि भाषा प्रन्थों का अच्छा जानकार था और कथा करने का ढंग अच्छा था । प्राम में आकर वे बाहर एक पुरानी कोठी में ठहर गये, आने के दूसरे दिन महन्तजी ने भाषा के 'आत्म पुराग,' की कथा शुरु करदी । ग्राम के स्त्री पुरुष कथा सुनने जाते और उनमें से एक आदमी उन्हें अपने घर में भोजन करने का निमंत्रण दे आता, मोजन के समय सब साधुओं को साथ लेकर महन्तजी गृहस्थ के घर में पधारते । जब डेरे से चलते तो एक साधु सबसे आगे नरसिंघा बजाता हुआ चलता उसके पीछे महन्त और पीछे सब साधु चलते । गृहस्थ अपनी थथाशक्ति पूरी हलत्रा आदि बनाता और सबको प्रेम पूर्वक जिमाता । अन्त में चलते समय एक कपड़ा और कुछ रुपये महन्तजी की भेट करता । जिसे महन्तजी के साथ का साधु डठा लेता । इसी प्रकार प्रतिदिन किसी न किसी गृहस्थ के घर उनको निमंत्रण होता, जिस गृहस्थ के घर उन्हें दिन को निमन्त्रण होता वही गृहस्थ रात का भोजन उनके डेरे पर पहुंचा देता, वे बहां पर ही उसका भोग लगा लेते !

जैसा कि मैंने पहले अर्ज किया महन्तजी संस्कृत के तो विद्वान नहीं थे, परन्तु उनका कथा कहने का ढंग अन्छा था, कथा बड़ी रोचक और सबके समफ में आजाबे ऐसे अनेक कल्पित दृष्टान्तों से भरी रहती। मैं भी कभी २ उनकी कथा में जाया करता था परन्तु मेरी घरवाली तो महल्ले की स्त्रियों के साथ रोज ही नियम से कथा सुनने जाती। एक दिन मेरी घरवाली ने मुफसे कहा कि पंडितजी! सुना है परसों को मंडली चली जावेगी। मैंने कहा -- तो फिर इसमें कौनसी वात है ? जो आता है उसको एक न एक दिन जाना ही पड़ता है, मंडली आई और चली जावेगी। आप तो उपहास्य में साधुआं की बात उड़ाये देते हैं, मैंने तो किसी और आशय से कहा था, उसने बड़ी गंभीरता से कहा। तब मैंने कहा कहो क्या चाहती हो ? यही कि एक दिन अपने भी मंडली को भोजन करा देते, उसने बड़ी उत्सुकता से उत्तर दिया। तब मैंने उसके भोलेपन पर तरस खाते हुए कहा कि मेरा विचार तो नहीं है, मैं तो इनकी अपेचा किसी गरीब गुरबे को खिला देना अच्छा समफता हूँ, परन्तु तुम्हारी इच्छा को रोकना भी नहीं चाहता मगर एक शर्त है तुम जैसा भोजन नित्य प्रति अपने घर में बनाती हो वैसा ही बनाकर खिलादो। हलवा पूरी बगैरह का काम मुश्किल है । इसके सिवा एक शर्त और है-किसी प्रकार की भेट नहीं देनी होगी. हमारे शास्त्रों में तो लिखा है कि जो कोई व्यक्ति सन्यासी को धन देता है बह नरक में जाता है । इसलिये भोजन की तो मैं मनाही नहीं करता मगर भेट पूजा मुफसे नहीं बन पड़ेगी। दूसरे दिन खादा भोजन

| ३४न | नवयुग निर्माता |  |
|-----|----------------|--|

जिसको पूरी कड़ाइ से उक्ताये हुए साधुओं ने बड़ी रुचि से खाया-देकर बिदा किया, मगर मुमसे चोरी मेरे घर वाली ने एक दमड़ा उनकी मोली में डाल ही दिया। ऐसी मावुकता को बार २ नमस्कार।

मंडली कल जाने वाली थी कि इतने में वाहर से महन्तजी के नाम किसी का पत्र श्राया, पत्र में लिखा था कि महाराज ! जिस वैंक में आपका वीस हजार रुपया जमा था वह टूट गया। खब रुपया मिलने की कोई आशा नहीं, अगर मिला भी तो दो तीन साल के वाद रुपये में सिर्फ दो आने मिलने की संभावना है।

पत्र को पढ़ते ही महन्तजी तो वहां गद्दी पर ही लेट गये। दूसरे साधु फट दौड़े झाये, किसी ने पानी छिड़का, किसी ने पंखा किया, झाखिर को एक वैद्य को बुलाया गया, बहुत से स्त्री पुरुष जमा होगये, वैद्य ने झाकर देखा तो नाड़ी शान्त हो चुकी थी झौर स्वामीजी के प्राण पस्रेरू उनके शरीर को त्याग चुके थे। झन्त में दूसरे दिन चलने के समय महन्तजी का दाहसंस्कार वहीं पर किया गया। मइन्तजी गही पर ऐसे लेटे कि फिर डठ न सके गांव में काफी दिनों तक इस बात की चर्चा चलती रही।

इतना सुनाने के बाद पंडितजी ने कहा-महाराज ! यह भी मेरे किसी पुरुष का उदय था, जो मार्ग में मुफे श्राप जैसे त्यागशील तपस्वी और विद्वान महापुरुष के दर्शन होगये । महाराज ! मैं ऋधिक पढ़ा लिखा तो नहीं मगर नीति का एक श्लोक मुफे इस यक्त याद आता है जिसमें लिखा है ---

### शैले शैले न माणिक्यं मौक्निकं न गजे गजे । साधवो नहि सर्वत्र चंदनं न बने बने ॥१॥

इसलिये संसार में आप जैसे महापुरुष बिरले ही देखने में आते हैं। इतना वार्तालाप होने के बाद सब चल पड़े चलते वक्त महाराजश्री ने फर्माया कि पंडितजी ! यह सब ममस्व की ही करामात है। इसलिये सर्व प्रथम साधु को सांसारिक पदार्थों पर से ममता का परित्याग करना चाहिये। अन्यथा संसारी और साधु में सिवाय भेष के और कोई अन्तर नहीं। जब वहां से सब साधुओं ने प्रस्थान किया तो पंडितजी महाराजश्री के साथ घोड़े की लगाम थामे पैदल ही चलते रहे। रास्ते में जहां उनके धाम को मार्ग फटता था वहां से वह गुरुदेव तथा अन्य साधुओं को प्रणाम करके अपने याम को हो लिये।



### "महाशय रेखराम का समागम"

#### ----: & :---

रााहावाद से बिहार करके महाराज श्री अम्वाले में पथारे । अम्बाला के श्रीसंघ ने आपश्री का भव्य स्वागत किया और कई वर्षों के बाद पंजाब में आचार्य देव पधार रहे हैं, इसलिये पंजाब के दूसरे शहरों ने भी आपके स्वागत में बढ़चढ़ कर भाग लिया ! अभी आचार्यश्री को अम्बाला पधारे एक दो दिन ही हुए थे कि गऐशी और गोविन्दलाल नाम के दो ढूँढ़क साधु अपने टोले के दूसरे साधुओं से लड़ फगड़ कर आचार्यश्री को पास आये और दोनों ने शुद्ध सनावन जैन धर्म की मुनि दीचा अंगीकार कराने की आचार्यश्री से आग्रहभरी विनति की ! महाराजश्री ने डनको सिर से पैर तक देखा और छछ इएए चुप रहने के बाद उनसे कहा कि यदि तुम्हारा भाव संवेग मत की दीचा प्रहरण करने का है तो कम से कम ६ मास तक तुम इसी वेष में हमारे साथ रहो और हमारी परम्परा में साधु की जो किया है उसका अभ्यास करो ! पीछे किसी योग्य समय पर तुमको दीचा भी देदी जावेगी ! महाराजश्री के कथन को सुनकर वे दोनों कुछ निराश से होगये, अन्त में कई एक शावकों और साधुओं के आमह से इच्छा न रहते हुए भी आचार्यश्री ने उन्हें दीचा देदी, परन्तु यह कह दिया कि यह दीचा तुम लोगों के आग्रह से दी जा रही है मेरी अभी इच्छा नहीं थी !

कुछ दिनों बाद दोनों ही भ्रष्ट होगये, वेष छोड़कर चले गये तब आप्रह करने वाले साधु और आवकों को आचार्यश्री का कथन याद आया, सच हैं — "वड़े पुरुषों के कथन और आमले के मच्च का पीछे ही स्वाद आता हैं" अस्तु, महाराजश्री को पधारे अभी लगभग एक सप्ताह गुजरा होगा कि आर्थ समाज के सुप्रसिद्ध कार्यकर्ता पंडित लेखराम जी-[जिनको बाद में एक जनूनी मुसलमान ने मार डाला था] उनके दर्शनार्थ पधारे । महाराजश्री के नाम से पंडित लेखराम और पंडित लेखरामजी के नाम से महाराजश्री पहले परिचिन थे । परन्तु आज से पहले दोनों महानुमावों का आपस में साचात्कार नहीं हुआ था । इसलिये जैन धर्म और आर्थसमाज के इन दोनों महारथियों का आज का यह मिलाप

|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                |  |
|-----|---------------------------------------|----------------|--|
| ३४० |                                       | नवयुग निर्माता |  |

अपने अन्दर एक महत्वपूर्ण स्थान रखता था। पं० लेखरामजी ने आते ही महाराज श्री को नमस्ते कही और उत्तर में आचार्य श्री ने धर्म लाभ दिया। उपाश्रय में उपस्थित आवकों ने पंडितजी को आसन दिया वे महाराजजी साहब के सन्मुख आसन पर बैठ गये। स्वामीजी! आपका नाम तो बहुत दिनों से सुन रखा था और कई एक मित्रों से आपकी विद्वत्ता और प्रतिभा तथा आचार-सम्पत्ति की प्रशंसा भी सुनी थी, काफी अरसे से आपके दर्शनों की मनमें इच्छा बनी हुई थी सो आज ईश्वर की छपा से आपका दर्शन प्राप्त हुआ जो कि मेरे लिये बड़े गौरव की बात है। पंडितजी ने यह सहज शिष्टाचार के नाते आवार्यश्री से कहा।

आचार्य श्री ---पंडितजी ! मुफे भी आपके साह्यातकार की बहुत दिनों से उत्वंठा थी, आपका नाम और ख्याती बहुत दिनों से सुन रक्खो थी। सनातनधर्म और विशेषकर इस्लाम मत के मौलवियों के साथ होने वाले आपके शास्त्रार्थों ने तो आर्य जगत में घ्यापके नाम को विशेष प्रसिद्ध कर दिया। ऐसे सडजन पुरुष के मिलाप को मैं भी सद्भाग्य प्रेरित ही अनुभव करता हूँ।

इतना शिष्टाचार रूप संभाषण होजाने के बाद पंडित लेखरामजी ने ऋाचार्यश्री से कहा-स्वामीजी ! कुछ पूछने की इच्छा है यदि आज्ञा हो तो पूछाँू।

आवार्य श्री —आप स्वयं पंडित हैं और साथ में शास्त्रार्थ महारयी भी हैं, इसलिये आप जो उछ पूछेंगे वह महत्वपूर्ण सारगर्भित और लाभप्रद ही होगा इस दृष्टि को सम्मुख रखते हुए मेरी तरफ से आपको खुली छुट्टी है, आपको जो पूछना हो पूछें। मैं अपनी शक्ति के आनुसार उसका यथार्थ उत्तर देने का भरसक प्रयत्न करूंगा, परन्तु मेरा वह उत्तर आपके लिये सन्तोषजनक होगा कि नहीं, यह मैं नहीं जानता।

पंडितजी — महाराज ! आर्यसमाज के प्रवर्तक स्वामीदयानन्द सरस्वतीजी ने जैनमत को आनीश्वरवादी और नास्तिक कहा है, इस विपय में आपका क्या विचार है यह मैं जानना चाहता हूँ। इसा करना यह प्रश्न मैंने किसी वाद विवाद की भावना से नहीं. किन्तु तथ्य गवेषणा की दृष्टि से किया है। मैंने जैन दर्शन का अभ्यास नहीं किया और न ही मुफे इस मत के प्रन्थों के अवलोकन का समय ही मिला। श्री स्वामीजी ने उसके सम्वन्ध में जो कुछ लिखा है, वह कहां तक ठीक है उसका वर्थार्थ निर्एय तो वही कर सकता है, जिसको दोनों तरफ का पूरा ज्ञान हो। अभी तक तो मैं श्रद्धा की ट्रष्टि से कहिये, आथवा स्वमतानुराग समफिये - स्वामीजी के कथन को ही ठीक समभक्ता रहा हूँ परन्तु आप जैसे जैनधर्म के ज्ञाता पुरुष का आज सहयोग प्राप्त हुआ है, इससे यदि उक्त विषय का स्पष्टीकरण हो जावे तो बटुत अच्छा है।

आचार्य श्री -- पंडितजी ! आपके स्वामीजी ने जैनधर्म के सम्बन्ध में क्या कहा ? क्या नहीं कहा ? इस बिषय को तो श्रलग रखिये उस पर विचार करने का न तो यह आवसर है और न ही उस पर विचार करना इस समय उचित प्रतीत होता है। जो व्यक्ति-[फिर वह किसी मतका प्रवर्तक हो अथवा सुधारक हो ] अपने मनमें स्वमतानुराग के साथ परमत-विदेष की भावना रखता है, उसके कथन में सत्य का आंश बहुत कम होता है। इसीलिये शास्त्रकारों ने कहा है --

### "त्राग्रहीवत निनीषति युक्तिं तत्रयत्रमतिरस्य निविष्टा । पत्तपातरहितस्यतु युक्तिस्तत्रयत्रमतिरेति निवेशम् ॥

अर्थात् आवही —अमुक बात ही सत्य है ऐसी हट धारणा वाला पुरुष तो अपनी मान्यता की ओर युक्ति को खैंचकर लेजाने की कोशिश करता है और जो पद्यपात से रहित है, वह युक्तियुक्त को ही स्वीकार करने का यत्न करता है। इसलिये स्वामीजी के कथन की चर्चा न करते हए केवल वस्तु तत्त्व की यथार्थता को स्रोर ही लच्य देने का यरन करें। कौनसा मत या सम्प्रदाय ईश्वरवादी या स्रानीश्वरवादी एवं श्रास्तिक या नास्तिक है, इस विचार से पहले आस्तिक नास्तिक शब्द की शास्त्रीय परिभाषा और उसके परमार्थ को समझने की ज्यावश्यकता है। अनीश्वरवाद या ईश्वरवाद तो ज्यास्तिक नास्तिक शब्द के परमार्थ में ही गर्भित हो जाता है। "अस्तिनास्ति दिष्टंमतिः" इस पाणिय सत्र और उस पर के महाभाष्य के अनुसार आस्तिक नास्तिक शब्द का सर्वे सम्मत व्युत्पत्ति लभ्य अर्थ होता है-अस्ति परलोक इति मतिर्थस्य स त्रास्तिकः तद्विपरीतो नास्तिकः अर्थात् परलोक-आत्मा और उसके आवागमन को मानता है वह आस्तिक श्रौर इन दोनों से जो इनकार करता है वह नास्तिक है। आस्तिक नास्तिक शब्द की इस परिभाषा के अनुसार जो शरीर व्यतिरिक्त आत्मा के अस्तित्व को मानता है वह आस्तिक है और जो केवल शरीर को ही आत्मा मानकर उसके अतिरिक्त किसी अन्य चेतन सत्ता को खीकार नहीं करता वह नास्तिक है । यह इन दोनों शब्दों का परमार्थ है। संक्तेप में अनात्मवादी नास्तिक और आत्मवादी को आस्तिक कहते हैं। तब जो आत्मवादी है वह निश्चय से ही परमात्मा या ईश्वर को मानने वाला होगा। कारण कि आत्मवाद यह परमात्मवाद या ईश्वरचाद की मूलभित्ति है। और अनात्मवाद यह अनीश्वरवाद की आवारशिला है। इसलिये आत्मवाद में ईश्वरवाद और अनात्मवाद में अनीश्वरवाद गर्भित होजाते हैं। अनीश्वरवादी कभी आत्मवादी नहीं होता और आत्मवादी कभी अनीश्वरवादी नहीं होता। क्योंकि आत्मा की समस्त शक्तियों का पूर्ण विकास ही तो परमात्म तत्त्व या ईश्वरत्व है । जैन दर्शन आत्मा और उसके आवागम को मानता है और आत्मा के स्वरूप का निर्वचन, वद्द सोपाधिक और निरुपाधिक रूप से इस प्रकार करता है-कर्मजन्य उपाधि विशिष्ट आत्मा संसारी अथवा जीव कहलाता है इसलिये वह बद्ध है, और कर्मजन्य उपाधि से रहित अपने सच्चिदानन्द स्वरूप को प्राप्त करने वाला सर्वज्ञ सर्वदर्शी सिद्ध बुद्ध और मुक्त आत्मा की परमात्मा संज्ञा है। ''कर्मबढ़ो भवेद्जीवः कर्म मुकस्तुईश्वरः" § इस अभियुक्तोकि के अनुसार आत्मा और परमात्मा के

<sup>§</sup> कहीं पर ''कर्ममुक्तो भवेच्छिव:" ऐसा पाठ भी है।

स्वरूप का जैन दर्शन ने विवरण किया है।

तव जो दर्शन आत्मवाद की प्ररूपणा में अप्रसर है वह आस्तिक है फिर चाहे वह वेदोपजीवी हो या वेदबाख हो। ईश्वर को सृष्टिकर्ता मानता हो अथवा उसका निषेधक हो। इसी प्रकार वह आत्मा से सर्वथा स्वतन्त्र एक ईश्वर को मानने वाला हो अथवा पूर्ण विकास को प्राप्त हुए आत्मा का ही परमात्म पद से निर्देश करने वाला हो तथा एकात्मवादी या अनेकात्मवाद का समर्थक हो, सभी आस्तिक हैं। सभी ईश्वरवादीय परमात्मवादी हैं। और जो आत्मा के अस्तित्व से इनकारी है अर्थात् केवल शरीर को ही आत्मा मानकर उसमें व्यक्त होने वाली चेतन सत्ता को शरीर का ही धर्म मानता है वह नास्तिक हैं, अनात्मवादी अथच अनीश्वरवादी है। अनीश्वरवाद का आर्थ होता है - "नास्ति ईश्वरः इति वादः अनीश्वर वादः" आर्थात् ईश्वर नहीं है ऐसी धारणा का नाम अनीश्वरवाद है परन्तु इस अर्थ से न्याय और वैशेषिक सम्मत एकेश्वरवाद और उसके सृष्टि कर्तृत्व का निषेध फलित होता है न कि ईश्वरत्व या परमात्म तत्त्व का भी।

कर्मकाण्ड प्रधान पूर्व मीमांसा दर्शन और ज्ञान प्रधान सांख्यदर्शन दोनों आत्मवाद के समर्थक और एकेश्वरवाद तथा उसके सुष्टि कर्तृत्यवाद के पूर्ण विरोधी हैं। सांख्यदर्शन ईश्वर निरपेत्त केवल प्रधान प्रकृति को ही सृष्टि का निर्माता मानता है और उसके मत में विवेक ख्याति प्राप्त अर्थान प्रकृति के गुणों से सर्वथा रहित हुआ मुक्त आत्मा ही परमात्मा है उससे भिन्न वह और किसी स्वतन्त्र ईश्वर की कल्पना को अपने दर्शन में स्थान नहीं देता। महाभारतकार भी इसी सिद्धान्त का समर्थन करते हैं यथा —

### त्रात्मा चेत्रज्ञ इत्युक्तः संयुक्तः प्राकृतैर्गुसौः । तैरेव तु निर्मुक्तः परमात्मेत्यभिधीयते ॥

खब लो, मीमांसा दर्शन की बात ! कर्मकाण्डप्रधान वेदमत के पूर्णप्रचारक स्वनाम घन्य श्री कुमारिल भट्ट ने ईश्वर के अस्तित्व और उसके सृष्टिकतृत्व का जिन तीत्र शब्दों में प्रतिवाद किया है, उतना तो जैन दर्शन के समर्थ विद्वानों ने भी सृष्टिकतृत्ववाद की आलोचना करते हुए न**ी किया । कुमारिल भट्ट ने** वेदों के अपीरुषेयत्व का समर्थन करते हुए सृष्टि को प्रवाह से नित्य मानकर ईश्वरादि को सृष्टिकर्ता मानने वालों की बड़े तीव्र शब्दों में क्षिआलोचना की है । परन्तु किसी ने भी आज तक सांख्य और मीमांसा दर्शन को नास्तिक नहीं कहा इससे प्रतीत होता है, कि अभीश्वरवाद शब्द से फलित होने वाला एकेश्वरवाद

🚓 श्लोक वार्तिक में सुध्टि कर्नु त्ववाद की आलोचना करते हुए घे ( महामति कुमारिल भट्ट ) लिखते हैं —

यदा सर्वमिदं नासीत्. कावस्था तत्र गम्यताम् । प्रजापते: हावास्थानं, किं रूपं च प्रतीयताम् ॥

#### महाशय लेखराम का समागम

या ईश्वर सृष्टि कर्तुत्ववाद का निषेध नास्तिकता में हेतु नहीं, नास्तिकता का समर्थक तो अनात्मवाद है। ये दोनों दर्शन अनात्मवाद के विरोधी और आत्मवाद के समर्थक हैं इसलिये आस्तिक हैं और होने चाहियें। अब वेदान्त दर्शन को लीजिये, यह ब्रह्म की परमार्थ सत्ता से अतिरिक और किसी वस्तु की स्वतन्त्र सत्ता को ही नहीं मानता। उसके मत में तो जीवस्व और ईश्वरस्व ये दोनों ही मायाकल्पित हैं। "मायाभासेन जीवेशो करोति" अर्थात सत्वगुए प्रधान माया विशिष्ट चेतन का नाम ईश्वर और तमोगुए प्रधान अविद्याजन्य उपाधिविशिष्ट का नाम जीव है। यह दर्शन भी न्यायदर्शन-सम्मत ईश्वर के सृष्टिकर्तृत्ववाद का विरोधी है। और स्वयं बह्म को ही जगन का अभिन्ननिमित्तोपादानकारण वतलाता है। आप कभी ब्रह्म सूत्र के शांकर भाष्य को देखें तो उसके द्वितीय अध्याय में सुध्दि की उत्पत्ति के लिए भिन्न भिन्न रूप से निरूपए करने वाली श्रुतियों का उल्लेख करके उनके परस्पर विरोध का निर्देश करते हुए यह लिखा है कि वास्तव में तो जगत् कल्पना मात्र ही है इसलिये किसी ने किसी प्रकार से उत्पत्ति की कल्पना करली और किसी ने अन्य प्रकार से करली। इत्यादि। इस कथन का तात्पर्य यह है कि जो लोग एकेश्वरवादी या एकात्मवादी हैं उनमें भी

> ज्ञाता च कस्तदा तस्य यो जनान बोधयिष्यति । उपलब्धेर्विना चैतन् कथमध्यवसीयताम् ॥ प्रवृत्तिः कथमाद्या च जगतः संप्रतीयते । शरीरादेविंनाचास्य कथमिच्छापि सर्जने ॥ शरीराद्यथ तस्य स्यान् 🗄 तस्योत्पत्तिर्न तत्कृता। तदुबद्न्यप्रसंगोपि नित्यं यदि तदिष्यते ॥ प्रथिव्यादावनुत्पन्ने किम्मयं तत ६ पनर्भवेन । प्राणिनोप्रायदुःखाच × सिसत्तास्य न विद्यते ॥ साधनं चास्य धर्मादि तदाकिंचित्र विचते । नच निस्साधनः कर्ता कश्चित सजति किंचन ॥ नाधारेण विना सृष्टि 🤉 रूर्णनाभेरवीव्यते । प्राणिनां भत्तरणच्चापि तस्य लाला प्रवर्तते ॥ श्रभावाच्चानुकम्प्यानां नानुकम्पास्य\*जायते। सजेच्च शुभमेवैक-मनुकम्पा प्रयोजित: ॥ तथा चापेत्तमासास्य क्र स्वातंत्र्यं प्रतिहन्यते । जगच्चास्तृत्रतस्तस्य किंनामेष्टं न सिध्यति १॥ क्रीडार्थायां प्रवृत्तौच विहन्येत क्रतार्थता । इत्यादि०

f ईश्वर शरीरस्य, § तत्-ईश्वर शरीरम्, × दुःख बहुला, ¶ ऊर्खनामे: क्ष अस्य-ईश्वरस्य, \$ जीवकर्मापेचायाम्।

३४३

#### नवयुग निर्माता

एक मत नहीं । उनका सुष्टि कर्तृत्व भी विभिन्न प्रकार का ही है और आत्मा के स्वरूप के विषय में भी सबके भिन्न २ विचार हैं। आपके स्वामीजी के विचार तो सभी दर्शनों से भिन्न हैं। वे प्रकृति जीव और ईश्वर इन तीन पदार्थों को अनादि और सर्वथा स्वतन्त्र मानते हैं ! उनके मत में प्रकृति सत्. जीव सत-चित् और ईश्वर सत्-चित्-ग्रानन्द स्वरूप है। विचारे जीव को तो कभी ग्रानन्द की उपलव्धि होनी ही। नहीं क्योंकि उसका मूल स्वरूप आनन्द से सदा शुन्य है ! अस्तु। न्याय दर्शन और वेशेषिक दर्शन ईश्वर और जीवात्मा को सर्वथा भिन्न मानता हुन्त्रा भी दोनों को व्यापक मानता है | विभवान महान आकाशस्तथाचात्मा "तदभाषादरगु मनः" [७२] जब कि आपके स्वामीजी आत्मा को अरगु मानते हैं, सांख्य वेदान्त और पूर्व मीमांसा आदि दर्शन आत्मा को विभु मानते हैं, वेदान्त एकात्मवादी है और सांख्यादि अनेकारमबाद की स्थापना करते हैं परन्तु आत्मा को व्यापक सभी ने स्वीकार किया है। जैन दर्शन अनेका-त्मवादी है उसके मत में प्रति शरीर भिन्न २ आत्मा है शक्ति रूप से सब समान और व्यक्ति रूप से सब प्रथक २ हैं। जैनमत में त्रात्मा न तो व्यापक है और न चासु किन्तु चासंख्यात प्रदेशी संकोच विकास-शाली मध्यम परिएाम वाला है वह हस्ती के शरीर में हस्ती के आकार जितना और मशक (मच्छर) के शरीर में मशक जितना हो जाता है ''अएोरएीयान महतो महीयान्'' अर्थात यह आत्मा अगु से भी अगु और मडे से भी बडा है। यह श्रुति सम्भवत: इसी सिद्धान्त की समर्थक है। जैन दर्शन के सिद्धान्तानुसार प्रत्येकात्मा ज्ञानादि अनन्त शक्तियों का संडार है, परन्तु उसकी ये शक्तियें कर्मों के आवरण से आवृत्त होरही हैं। उनमें से जो छात्मा इस देव दुर्लभ मानव-भव को प्राप्त करके अध्यात्म मार्ग का अनुसरण करता हुआ उपयुक्त साधनों के द्वारा आत्म शक्तियों को आवृत करने वाले कमाँ की निर्जरा करता हुआ अपनी आन्तरिक शक्तियों को पूर्ण विकास में ले आता है वह सर्वज्ञ सर्वदर्शी पूर्ण आत्मा, परमात्मा या ईरवर कहलाता है। उसी परमात्मपद की प्राप्ति के लिये जैन दर्शन ने परमात्मा के साकार और निराकार रूप की उपासना का विधान किया है। जैनधर्म में परमात्मा के स्वरूप का वर्णन करते हुए आवार्यों ने जो स्तुति की है उस पर से जैन दर्शन में अभिमत परमात्मा का स्वरूप और भी स्कट होजाता है।

सरखात्रो इनको नीचे लिखे वेद मन्त्रों से— वेदाहमेतं पुरुषंमहान्त-मादित्य वर्गां तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यते अयनाय ॥

मेरे इस सारे विवेचन का संचिप्त सार इतना ही है कि जैनदर्शन आरमयादी है इसलिए यह आस्तिक है, तथा वह ईश्वरवाद का समर्थक अथच उपासक है। परन्तु एकेश्वरवाद और उसके स्टिट कर्तृत्ववाद को वह स्वीकार नहीं करता, यदि इस टब्टि से आप उसे अनीश्वरवादी कहें तो उसे यह अभिमत ही है। आपके प्रश्न का यह मैंने अपनी बुद्धि के अनुसार यथार्थ उत्तर दे दिया है। इससे आपके मन को संतोष मिला है या कि नहीं यह तो आप ही जान सकते हैं।

पंडित लेखरामजी ----स्वामीजी ! मैं सच कहता हूँ आज आपके दर्शन और सम्भाषण से मुझे बहुत प्रसन्नता हुई है मैं तो प्रथम यही समझता था कि आप केवल जैन दर्शन के ही ज्ञाता होंगे परन्तु आप तो बैदिक दर्शनों तथा वेदों के भी विशेषज्ञ प्रमाणित हुए हैं। मैंने आपके सम्भाषण को बड़ी श्रद्धा और सावधानता से सुना है। और उसका मेरे हृदय पर काफी प्रभाव हुआ है। अच्छा अब फिर कभी दर्शन करूंगा, नमग्ते ! उत्तर में आचार्यश्री ने धर्मलाभ कहा और पंडितजी वहां से चल दिये आचार्यश्री की विवेचन शैली की मन में भूरि २ प्रशंसा करते हुए।



# ''बाझण युक्क गुरु चरणों में"

#### 708 22

अम्बाला से विद्यार करके प्रामानुप्राम विचरते हुए आचार्यश्री शहर लुधियाने में पथारे । यहां पर आपके पास सनातनधर्मी आर्यसमाजी आदि कई एक अन्य मतावलंत्री लोग आते और तरह २ के प्रश्न पूछते । आपश्री बड़ी शान्ति और मर्यादा से उनके प्रश्नों का ऐसा समाधान पूर्ण उत्तर देते, जिससे वे सन्तुष्ट और निरुत्तर हो जाते । उन प्रश्नकर्ताओं में एक पढ़ा लिखा युवक ब्राह्मण भी साथ में होता, उसका नाम था रुष्णचन्द्र । वह अच्छा सममदार लड़का था और बोलने तथा वातचीत करने में बड़ा होशियार था । वह आर्यसमाजी विचारों में रंगा हुआ और आर्यसमाज के नवीन प्रचारकों में से एक था ।

वह जैसा सुन्दर था वैसा ही बोलने में भी बड़ा पटु था। जिस वक्त वह आर्य समाज के प्लेटफार्म पर व्याख्यान देता उस वक्त लोग वड़े चाव से उसका भाषण सुनते। वह प्रश्न करने वालों के साथ प्रतिदिन आता और उनके प्रश्नों तथा महाराजश्री के उत्तरों को चुपचाप बैठा सुनता रहता। प्रश्नोत्तरों के सिलसिले में प्रथम दिन के सिवा उसने फिर भाग नहीं लिया। संसार में सभी जीव एक जैसे नहीं होते। यदि संसार में दुराग्रही या दुर्लभवोधी जीवों की संख्या अधिक है तो सरलात्मा और सुलभवोधी जीवों की भी कमी नहीं है। प्रश्नकर्ताओं के प्रश्नों को ध्यानपूर्वक सुन कर आचार्यश्री के द्वारा उनका युक्तियुक्त, सचोट और हदय-स्पर्शी उत्तर सुनकर युवक ऋष्णचन्द्र के हृदय में भारी परिवर्तन होना शुरू होगया। वह वर्तमान आर्य-स्पर्शी उत्तर सुनकर युवक ऋष्णचन्द्र के हृदय में भारी परिवर्तन होना शुरू होगया। वह वर्तमान आर्य-स्पर्शी उत्तर सुनकर युवक ऋष्णचन्द्र के हृदय में भारी परिवर्तन होना शुरू होगया। वह वर्तमान आर्य-स्पर्शी उत्तर सुनकर युवक ऋष्णचन्द्र के हृदय में भारी परिवर्तन होना शुरू होगया। वह वर्तमान आर्य-स्पर्शी उत्तर सुनकर युवक ऋष्णचन्द्र के हृदय में भारी परिवर्तन होना शुरू होगया। वह वर्तमान आर्य-स्पर्शी उत्तर सुनकर युवक ऋष्णचन्द्र के हृदय में भारी परिवर्तन होना शुरू होगया। वह वर्तमान आर्य-स्पर्शी क तो । आचार्यश्री के प्रवचनों ने उसके हृदय में एक विचित्र प्रकार की हलचल पैदा करदी ! यह एक दिन मन ही मन सोचने लगा कि मैंने अपने वाप दादा के माने हुए सनातन धर्म को इसलिए त्यागा कि उसके मन्तव्य युक्तियुक्त नहीं और स्वामी दयानन्दजी के मन्तव्यों को इसलिए अपनाया कि वे युक्तियुक्त हैं, परन्तु ध्यब तो वे सनातन धर्म के सिद्धान्तों से भी बहुत नीची कोटि के प्रतीत होते हैं। फिर मेरे जैसे सत्यगवेषक के लिए उन्हें पकड़े रहना कैसे उचित हो सकता है ? आज, कितने दिनों से जिस महापुरुष क

#### ब्राह्मण युवक गुरु चरणों में

सम्पर्क में आने पर मुमे जिन बातों का पता चला है वे मेरे लिये बिलकुल नवीन हैं और मैंने इस प्रकार के महापुरुष का आज से पहले कभी दर्शन नहीं किया। इनकी प्रभावशाली आकर्षक मुद्रा, शान्त प्रकृति और वचन गांभीर्य बिना किसी प्रकार की प्रेरणा से श्रोता को अपनी ओर आकर्षित कर रहे हैं। इनके त्याग और तपरवी जीवन के साथ इनकी ज्ञान सम्पत्ति की तरफ ध्यान देते हुए तो मन इनके चरणों में मुक जाने की सबल प्रेरणा दे रहा है। ऐसे पुण्यशाली महापुरुष का मिलना निस्सन्देह पुण्यातिरेक से ही प्राप्त होता है। मैंने अनेक बिद्वान साधुओं और पंडितों के भाषण सुने, उनमें आर्थसमाज की प्रशंसा और अन्य सब मतों की निन्दा के सिवा और कुछ नहीं सुना। परन्तु आपका प्रवचन इन सब दोषों से अछूता पाया, उसमें न तो किसी मत की निन्दा और न ही किसी मत विशेष के लिये किसी प्रकार के आपह की प्रेरणा दिखाई दी। इन सब बातों के आतिरिक्त आपकी बिषयबिंवेचन की शैली में जिस प्रकार का तलस्पर्शी स्पष्टीकरण देखने में आया वह तो आपकी प्रतिभा को ही आभारी है। इसलिये क्यों न ऐसे महापुरुष की चरग्योंपासना में

एक दिन एकान्त में आचार्यश्री से कृष्णचन्द्र बोला---महाराज ! एक प्रार्थना करना चाहता हूँ यदि आप स्वीकार करें।

आचार्यश्री-कहो क्या कहना चाहते हो ?

आचार्यश्री - तुम अभी कुछ दिन तक देवगुरु और धर्म के यथार्थ स्वरूप को समझने का यल करो, तथा अपने मन में रहे हुए बाकी संशयों को परस्पर के विचार विनिमय के द्वारा ठीक करलो, फिर तमको मंत्र दीचा भी दे दी जावेगी।

कृष्णचन्द्र —गुरुदेव ! अब तो मन में इतना धेर्य नहीं रहा, आपश्री के उपदेशामृत से धुलकर निर्मल हुए मन पर अंकित हुए बीतराग धर्म के रेखा-चित्रों को सम्यक्त्व के गृढ़े रंगों से भर देने की छुपा करें।

पंडित ऋष्णचन्द्र की आग्रह भरी प्रार्थना से परम दयालु आचार्यश्री ने उसको आवक धर्म के नियमों को सममाते हुए सर्व मंत्र शिरोमणि पंचपरमेष्टि नमस्कार मंत्र का उपदेश देकर सच्चा श्रमणोपासक बनाया। गुरुजनों के सदुपदेश से धर्म के रंग में रंगे हुए पंडित ऋष्णचन्द्रजी ने जीवन पर्यन्त जैनधर्म का सम्यक्तया पालन किया और प्रचार किया। वे पटियाला रियासत में वकालत का धंधा करते रहे और वहां के प्रसिद्ध वकीलों की श्रेणी में अप्रणी रहे एवं उन्होंने आर्यसमाज के समय के कतिपय सहचारी मित्रों को जैन-धर्म में प्रविष्ट कराने का श्रेय भी प्राप्त किया।

### नवयुग निर्माता

एक दिन आर्यसमाज और सनातनयम के अवतार तत्व पर विचार विनिमय के प्रसंग में पंडित इष्णाचन्द्रजी ने आचार्यश्री से पूछा कि महाराज ! आर्यसमाज के जन्मदाता स्वामी दयानन्द सरस्वती ने सनातन धर्म के माने हुए अवतारवाद का प्रतिषेध करते हुए ईश्वर को सर्वथा निरंजन और निराकार बतलाया है परन्तु इसके साथ ही उन्होंने यह भी कहा है कि सृष्टि के आद में ईश्वर ने आंगीरा प्रभृति चार अटलियों को ऋग् यजुः साम अथवे इन चार वेदों का उपदेश दिया ! अब इसमें विचार करने की इतनी बात है कि जब ईश्वर अशरीरी अधच निराकार है तो उसने उपदेश कैसे दिया ? उपदेश तो शरीरसापेत्त है ! बिना शरीर के न कोई उपदेश दे सकता है और न कोई सुन सकता है और सृष्टि के आद में चार ऋर्षियों का उत्पन्न होना भी युक्तियुक्त प्रतीत नहीं होता ! वे ऋषि शरीरधारी थे, विना मैथुनी सृष्टि के वे कैसे उत्पन्न हुए ? कदाचित् दुर्जनतोष न्याय से उनका अत्यन्न होना मान भी खिया जाय तो इसमें भी क्या प्रमाण है कि ऋषियों का यह वेदादिज्ञान ईश्वर का ज्ञान है ? स्वामीजी के मन्तव्यानुसार एक मात्र ईश्वर ही सर्वज्ञ है उसके विना और कोई भी सर्वज्ञ नहीं हो सकता, तब इन अल्पज्ञ ऋषियों को सर्वज्ञ ईश्वर का कैसे ज्ञान हुछा ? एवं ये वेद ईश्वर का ज्ञान है या इन ऋष्यियों के मस्तिष्ठ की अत्यन्न है इसका निर्णय भी कैसे हो सकता है ? महाराज ! मुक्ते तो यह सब कुछ झब बिना सिर पैर का केवल कल्पना मात्र ही प्रतीत होता है !

श्राचार्यश्री — भाई ऋष्णचन्द्र ! श्रसल बात तो यह है कि जबतक मनुष्य को दूसरे मतमतान्तर का भलीभांति झान न हो तबतक उसके हृदय में जिस किसी ने जो विचार भर दिये वह उन्हीं पर टढ़ हो जाता है और उन्हीं को सर्वज्ञ का कथन समफने का आपद करने लगजाता है। स्वामी दयानन्द ने मतमतान्तरों का खंडन करते हुए उनके विचारों को समफने की तो बिलकुज़ कोशिश नहीं की, किन्तु मन में जो कुछ आया लिख दिया। परन्तु उन्हें लिखते समय यह भान नहीं रहा कि इस संसार में इमारे लिखे पर विचार करने वाले मनुष्य भी हैं और होंगे। पंडित भीमसेन शर्मा और पंडित ज्वालाशसादजी एक वक्त कट्टर आर्यसमाजो थे दोनों ही स्वामी दयानन्द जो के अनुगामी थे। परन्तु वाद में इन दोनों ने आर्यसमाज का परित्याग करके सनातन धर्म की प्रतिष्ठा के लिये भरसक प्रयत्न किया और स्वामी दयानन्द के आन्हेपों का भाषर्खों और लेखों द्वारा युक्तियुक्त निराकर किया। इसलिये विचारशील पुरुष को हर एक विषय की पूरी पूरी जांच करके उसे अपनाने का प्रयास करना चाहिये।

युवक इब्णाचन्द्र प्रतिदिन महाराज श्री के पास आकर घंटा दो घंटे बैठते और जैन सिद्धान्तों को समम्फ्रेने का प्रयास करते । महाराजश्री उसे हर एक बात को शंका समाधान पूर्वक स्पष्ट रूप से समम्प्राने का यत्न करते । महाराजश्री लुधियाने में एक मास तक रहे, इतने समय में उन्होंने ऋष्णचन्द्र को जैनधर्म के हर एक बिषय से कावगत कर दिवा।

325

#### ब्राह्मण युवक गुरु चरणों में

विहार करने से दो रोज पहले आपने कृष्णचन्द्र को कहा कि आआ आज तुमको जैनधर्म का एक रहस्यपूर्ण सिद्धान्त समफावें -- जैन दर्शन समन्वय दृष्टि प्रधान दर्शन है । वह एकान्त दृष्टि प्रधान दर्शनों में रही हुई न्यूनता को पूर्ण करता है और विभिन्न दर्शनों के पारस्परिक विरोध को शान्त करके उन्हें अपने में समन्वित करलेता है । पदार्थ की हर एक अवस्था का सम्यग् अवलोकन करने वाली व्यापक दृष्टि--अनेकान्त दृष्टि में सभी एकान्त दृष्टियें गर्भित हो जाती हैं । जैसे भिन्न २ मार्ग से प्रवाहित होनेवाली नदियें समुद्र में मिलजाती हैं,इसी प्रकार समुद्रतुल्य अनेकान्त दृष्टि प्रधान जैनदर्शन में आविरोधी रूप से सभी दर्शनों का समावेश हो जाता है । इस विषय को समफने के लिये शास्त्रकारों ने एक हस्ती और उसको देखने वाले छै अन्यों का बड़ा मनोरंजक दृष्टान्त दिया है । किसी स्थान में छै अन्ये एक हाथी के स्वरूप का निश्चय करने के लिये एकत्रित हुए । सबसे पहले एक ने हाथी की पूछ को देखा और कहा कि हाथी एक बड़े मोटे रस्मे जैसा है, दूसरे ने उसकी पीठ पर हाथ फेर कर कहा नहीं हाथी तो एक चौतड़े जैसा है, तीसरे ने पांव को देखा और कहा कि हाथी तो चक्की के पुड़ जैसा है, चौथा हाथी के कानों का स्पर्श करते हुए बोला तुम सब मूतते हो हाथी तो छाज जैसा है, आव पांचवां उठा उसने हाथी की टांगों को देखकर कहा समम में नहीं आया तुम इतना कूठ क्यों बोलते हो हाथी तो थमले जैसा है, अब छा की सा है, अव छठे की बारी आई उसने केवल सुंद को देखा और कहने लगा कि भाई मानो या न मानो हाथी तो किसी मोटेआदमी की टांग जैसा है ।

इस प्रकार हाथी के केवल किसी एक अवयव को देखकर उसे ही हाथी मानने का आपह करने वाले इन छै अन्धों में हाथी के स्वरूप को लेकर विवाद होना आरम्भ होगया, हर एक अपने देखे हुए हाथी के अवयव को हाथी का सच्चा स्वरूप समभने और दूसरे के देखे हुए को मूठा कहने लगा और उनके इस विवाद ने कलह का उप्र रूप धारए कर लिया। दैवयोग से वहां पर एक आंसोंवाला व्यक्ति भी खड़ा था, पहले तो वह कौत्हल वश उनकी हस्ती सम्बन्धी कल्पना को देखता रहा। परन्तु जब इस विषय को लेकर उनमें विवाद और कलह उत्पन्न हुन्ना तव उसे दया आई और उन सबको बुलाकर उसने कहा कि तुम नाहक में क्यों मगड़ रहे हो, आधो मैं तुम्हें हस्ती के स्वरूप का निश्चय कराऊं। तव उसने कहा कि तुम नाहक में क्यों मगड़ रहे हो, आधो मैं तुम्हें हस्ती के स्वरूप का निश्चय कराऊं। तव उसने उन हक्यों अन्धों को हाथी के पास लेजाकर प्रत्येक को हाथी के हर एक अवयव का स्पर्श कराते हुए पहले से पूछा-वताखो कि हाथी केवल मोटे रस्से जैसा ही है कि बड़े चौतड़े जैसा चक्की के पुड़ जैसा छाज जैसा थमले और मोटेताजे पुरुव की टांग जैसा भी है ? केवल मोटे रस्से जैसा ही नहीं किन्तु बड़े चौतड़े, चक्की के पुड़, छाज, धमले और मोटे पुरुव की टांग जैसा भी है ? इसी प्रकार वारी र सब को हाथी के प्रत्येक अवयव का स्पर्श कराते हुए पूछने पर सबने पहले की तरह ही उत्तर दिया। तब उसने कहा कि फिर तुम मगड़ते किस लिये हो ? पूछ की अप्सेचा हाथी मोटे रस्से जैसा भी है, और पीठ की अपेचा चौतड़े और दूसरे अवयवों जैसा भी है तुम लोगों ने प्रयक र रूप से हाथी के केवल एक ही अवयव को देखा और उसे ही हाथी मानलिया, इसमें तुम्हारा दोष नहीं यह दोप तो तुम्हारी एकांगावगाहिनी मन्द दृष्टि का है जिसने हाथी के अन्य अवयवों जैसा भी है

#### नवयुग निर्माता

देखने से तुम्हें वंचित रक्खा।तुमारे प्रथक् २ रूप से अनुभव में आये हुए हाथी के अधूरे ज्ञानों को यदि आपस में मिला दिया जाय तो तुम्हारा भगड़ा भी निवट जाता और तुम्हें हाथी के स्वरूप का भी ज्ञान हो जाता ! इसी प्रकार केवल एकांशावगाहिनी एकान्तहाब्द से अवलोकन किये गये पदार्थ के आंशिक स्वरूप को सवाश रूप में सत्य मानने वाले दर्शनों में परस्पर विरोधी भावना को जन्म मिलता है, एक कहता है मैंने पदार्थ का जो स्वरूप निश्चित किया है वही सत्य है। दूसरे का कथन है कि नहीं ऐसा नहीं, पदार्थ का स्वरूप जैसा मैंने देखा है वही इदमित्थ है। परन्तु वास्तव में विचार किया जावे तो उनके कथन में आंशिक सत्यता तो है मगर वह सर्वांश सत्य नहीं। कारण कि वस्तु में अनेक धर्म हैं उनमें से किसी एक धर्म को हृष्टि में रखकर वस्तु के स्वरूप का निर्वचन अपेचा छत सत्य है, निरपेच सत्य नहीं । इसलिये जैन दर्शन ने अपनी अनेकांशावगाहिनी व्यापक टांडेट से पदार्थ के स्वरूप का जो निर्वचन किया, उसी को लत्त्य में रखकर पदार्थों के स्वरूप का निश्चय करना चाहिये। पदार्थ के स्वरूप को देखते हुए वह केवल न तो सत् है और न ही असत्, एवं न केवल नित्य अथच अनित्य किन्तु सदसन् और नित्यानित्य उभयस्वरूप है। उसमें अपेचाकत दोनों धर्मों का श्रस्तित्व है। इसी सिद्धान्त को लेकर जैन दर्शन ने पटार्थ मात्र को उत्पन्न होने वाला नाश होने वाला और स्थिर रहने वाला मानने का आगह किया है। उदाहर एार्थ एक सुवर्ण पिंड को ले लीजिये उसे गलाकर प्रथम कड़ा बनाया फिर कड़े को तोड़कर उसके कुण्डल बनालिये, तब प्रथम कटक रूप में सुवर्श की उत्पत्ति हुई तदनन्तर कुण्डल बनाते समय कटक का विनाश हुआ परन्तु इस उत्पत्ति और विनाश के सिलसिले में सुवर्ण द्रव्य कायम ही रहा। फलितार्थ यह हुआ कि कटक और कुण्डल ये दोनें सुवर्ण रूप द्रव्य के पर्याय तो उत्पत्ति श्रीर विनाश धर्म वाले हैं झौर सुवर्ग्ध झविनाशी द्रव्य है, इससे स्वर्ग्ध में होने वाले विभिन्न पर्यायों परिवर्तनों को देखते हुए तो उसे अनित्य मानेंगे और उन परिवर्तनों के आधार रवरूप स्वर्ण द्रव्य को नित्य कहेंगे। अतः पर्याय दृष्टि से वस्तु अनित्य और द्रव्य दृष्टि से नित्य होने से वद्द अपेत्ताक्ठत नित्यानित्य उभय खरूप ही मानी जायगी । इसी प्रकार कटक कुण्डलादि आपस में न तो सर्वथा एक दूसरे भिन्न हैं और न सर्वथा अभिन्न किन्तु कथचित् भिन्न अथच अभिन्न अभयरूप हैं।

जैसा कि इसने पहले वतलाया कि जैन दर्शन समन्वय दृष्टि प्रधान दर्शन है वह किसी दर्शन के मन्तव्य को ठुकराता नहीं किन्तु अधिक रूप मैं वह उसे अपने समीप लाकर उसे सन्तुष्ट करने का प्रयत्न करता है और एक सच्चे न्यायाधीश की भांति अन्य दर्शनों के आपसी विरोध को मिटाने का कोशिश करता है।

म्याय दर्शन भेदवादी है, वह कार्य और कारण का आपस में अत्यन्त भेद मानता है जब कि सांख्य और वेदान्त दोनों झमेदवादी हैं, अर्थात ये दोनों कार्य कारण को सर्वथा अभिन्न मानते हैं, नाहाण युवक गुरु चरणों में

इसी प्रकार गुएा गुएा, धर्म धर्मी और वाच्य वाचक के विषय में भी इनका मतभेद है. नैयायिक इनको सर्वधा भिन्न मानते हैं जब कि सांख्य और वेदान्त मत में सर्वधा अभिन्न स्वीकार किया गया है। इसी विषय को लेकर वे दर्शन एक दूसरे के बिरोधी बने हुए हैं।

इनके विरोध को शान्त करके इनको एक दूसरे के समीप लाने का श्रेय जैन दर्शन को है। कार्य कारण, गुएा गुएा और वाच्य वाचक आदि में भेद अधच अभेद की मान्यता में रहे हुए सत्यांश को हष्टि में रखते हुए इन दोनों को समाहित करके अपनी समन्वय-प्रधान उदार-दृष्टि में गर्भित करलेता है। उसकी व्यापक दृष्टि में कार्य कारण, गुण गुएा और वाच्य वाचक का आपस में भेद भी है और अभेद भी। अगर इनको सर्वथा भिन्न माना जाय तो इनका सम्बन्ध ही नहीं बन सकता है और सर्वथा अभिन्न मानने पर कार्यकारण व्यवहार लुप्त हो जावेगा इसलिये ये न तो एकान्त भिन्न हैं और न अभिन्न किन्तु कथंचित् भिन्न अथव अभिन्न हैं। इस प्रकार वस्तुतत्त्व के स्वरूप का सापेक्त टृष्टि से किया गया अविरोधी निर्णय ही वस्तु स्वरूप के अनुरूप होने से उपादेय है। यही अनेकान्त टृष्टिप्रधान जैनदर्शन का रहस्य है।

कृष्णचन्द - (द्दाथ जोड़कर) महाराज ! आज तो आपने मेरे ऊपर बड़ी ही छपा की है ! अब सुमे जैनधर्म के पुनीत सिद्धान्तों में किसी प्रकार का भी सन्देह नहीं रहा। आपश्री सुमे यह आशीर्वाद देवें जिससे मैं इस लोकोत्तर धर्म को आवरण में लाने के लिये प्रयत्नशील बनुँ।

कुछ इएए चुप रहने के बाद फिर कहा-गुरुदेव ! मैंने आपके सम्पर्क में आने से पहले मूर्तिपूजकों-बास्तव में देवपूजकों या आदर्श पूजकों को पानी पी पी कर कोसा । उन्हें जड़ पूजक, पत्थर पूजक, बुढिद्दीन, महामूर्ख और स्वाधीं आदि न जाने किन किन अपशक्तों से सम्वोधित किया और उनके इस आचार को अनाचार और सरासर दम्भ एवं सर्वधाशास्त्र विरुद्ध कहकर भोले लोगों को देवपूजा के विरुद्ध उकसाने और वगावत करने की प्रेरणा दी । परन्तु आज आपश्री के सम्पर्क में आने के बाद मूर्तिपूजा के सम्बन्ध में मैंने जो सद्बोध प्राप्त किया और उसके रहस्य को समम्ता उससे मुफे अपने पिछले कर्तव्य पर बहुत ग्लानि आती है । बहुत परचाताप होता है । कृपया आप कोई प्रायश्वित्त वतलावें जिससे मेरा यह पाप घुल जावे !

आचार्यश्री---तुम जो पश्चाताप कर रहे हो यही इसका प्रायश्चित्त है, आगे को स्वयं श्रद्धापूर्वक देवपूजा करो और जनता को इसके रहस्य और महत्त्व को समम्हाने का प्रयास करो। बस यही तुम्हारे लिये समुचित प्रायश्चित्त है।

कृष्णचन्द---बहुत अच्छा गुरुदेव ! आपकी आज्ञा का यथाशकि अवश्य पालन किया जावेगा, मगर सेवक को याद रखना मूलना नहीं, यही विनीत प्रार्थना है। इतना कहकर पंडित कृष्णचन्द्र ने गुरु-चरणों का स्पर्श करते हुए वन्दना की और गुरु महाराज ने अपने वरद इस्त को उसके सिर पर फेरते हुए सप्रेम धर्म लाभ दिया, जिसे प्राप्त कर वह वहां से विदा हुआ। एक मास के बाद लुधियाने से विद्दार करके आचार्येश्री मालेरकोटला में पधारे और सं० १६४० का चातुर्मास वहीं पर बिताया।

#### ऋध्याय १०२

# "रा॰ गोंदामरुकी क्षत्रिय का धर्मानुराग"

#### EZŐ EZ

चातुर्मास में द्याप विशेषावश्यक सूत्र (गएधर वाद) और धर्मरत्न प्रकरण सटीक का व्याख्यान करते रहे। ला० गोन्दामल चल्लिय और भक्त जीवामल आदि कई एक भव्य जीवों को धर्म में लगाया।

एक दिन ला० गोन्दामल ने आचार्यश्री से कहा-महाराज ! मैं यहां हमेशा से ही ढूंढक साधुओं की कथा में जाता रहा और उनके मुख से वार वार यही सुनता रहा कि संवेगी साधु हमारी बहुत निन्दा करते हैं, परन्तु जब से आप यहां पधारे हैं मैं प्रतिदिन आपकी कथा सुनता हूँ, मैंने तो एक शब्द भी उनके विरुद्ध आपके मुखारविन्द से नहीं सुना। फिर मैं कैसे मानलं कि संवेगी साधु ढूँढियों की निन्दा करते हैं। यह सुनकर महाराजश्री ने फर्माया कि भाई गोन्दामल ! हमारे जैन शाखों में तो ढूंढक मत का कहीं नाम तक भी नहीं, यह तो सोलवीं सदी में लौंकाशाह और अठारवीं सदी में होने वाले लवजी का चलाया हुआ पथ है, पहले ने, मूर्ति का उत्थापन किया जब कि दूसरे ने मुंद पर पट्टी बान्धर्ना सिखाई, तब इन दोनों से बहुत प्राचीन समय के बने हुए जैन शास्त्रों में इनका नाम ही नहीं तो फिर इनकी निन्दा या स्तुति का तो प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता। इस पर से ला० गोन्दामल की शुद्ध सनातन जैनधर्म पर और भी अधिक आस्था बड़ी और उसने आचार्यश्री से आवक के १२ व्रत अंगीकार किये तथा सम्बरसरी का सबको अपने घर में पारणा कराया और श्री मन्दिरजी में पूजा तथा स्रंगरचना आदि का प्रबन्ध बड़े ठाठ से कराया, स्वयं प्रतिदिन प्रभु की सपेम पूजा करने लगा।

ला० गोन्दामल जी का यह धर्मानुराग पूज्य सोइनलाल जी ढूँढक साधु को बहुत अखरा और सनमें काफी ठेस भी लगी। तब पूज्य सोहनलाल ने अपने किसी भक्त को ला० गोन्दामल के पास दुला भेजा, उसने ला० मोन्दामल से आकर कहा लालाजी ! आपको पूज्यजी साइब याद करते हैं ! ला० गोन्दामलजी चत्रिय का धर्मानुराग

ला० गोम्दामल - भाई ! मेरा अब उनके पास जाने का कोई काम नहीं रहा. मैंने ढूँढ़क साधुओं के मुख से जैन धर्म और उसके धर्म गुरुओं की भरपेट निन्दा को बहुत वर्षी तक सुना, अब तो मैं सत्य सनातन जैन धर्म में रंग गया हूँ जिसका सारा श्रेय आचार्यश्री विजयानन्दसूरि श्री आत्मारामजी महाराज को है जिन्होंने मुफे कुमार्ग से हटाकर सन्मार्ग पर लगाया, अब तो ये कान प्रभु वीतराग देव के गुणानुवाद को ही सुनने के आदि हो गये हैं उनसे अब धर्म और धर्मगुरुओं की निन्दा नहीं सुनी जाती।



### "मून्झी अञ्डुल रहमान से मझ्नोत्तर"

#### So

मालेरकोटला के चातुर्मास में एक दिन मुन्शी अब्दुल रहमान नाम का एक मुसलमान अपने दो तीन साथिओं को लेकर आचार्यश्री के पास आया और सलाम करके बैठ गया। तब आचार्यश्री ने उनकी ओर दृष्टि डालते हुए बड़े मीठे शब्दों में फर्माया-मिया साहब ! माल्म देता है कि आप कुछ पूछने के लिये यहां पधारे हैं !

अब्दुल रहमान - महाराज ! आपके पास तो कोई अजीब किस्म का जादू माल्म देता है, आपने तो आते ही हम लोगों के मनको भांप लिया। हम तीनों ही रास्ते में यह सलाइ करते आरहे थे कि सबसे पहले हम यह सवाल पूछेंगे, उसका जवाब यदि उन्होंने यह दिया तो फिर हम उन पर यह सवाल करेंगे वगैरह २। मगर यहां आकर जब हमने आपका हीदार किया-आपके दर्शन किये तो अपनी दे सारी वातें भूल गये इससे तो मैं इसी नतीजे पर पहुँचा हूँ कि आपके पास ऐसा कोई जादू जरूर है जिससे आपके पास आने वाला व्यक्ति अपने आप ही मोहित अथच प्रभावित हो जाता है। तब महाराजश्री बोले-भाई ! हमने तो वीतराग देव के सच्चे धर्म को अपनाया है, उससे बढ़कर और क्या जादू हो सकता है, इसे आप जो चाहें कहलें !

> मुन्शीजी-कुछ मुस्कराते हुए-महाराज ! आप वीतराग किसको कहते हैं ? आचार्यश्री--खुदा को ।

मियां साइब - खुदा तो परमेश्वर का नाम है और इमने सुन रक्खा है कि आप परमेश्वर को मानते ही नहीं। आचार्यश्री — किसी के कहने या सुनने मात्र से क्या होता है ? आप लोगों ने हमारा मन्दिर तो देखा ही होगा उसमें जिसकी मूर्ति विराजमान है वही हमारा वीतराग देव ईश्वर-परमेश्वर परमात्मा या खुदा है। जिसमें किसी प्रकार का दोष नहीं ऐसे निर्दोष सर्वह्र सर्वदर्शी परमात्मा के हम उपासक हैं।

मुन्शी साहब-ती क्या आप बुतपरस्त हैं ?

आचार्यश्री---नहीं हक परस्त --खुदा परस्त ? यदि इसका नाम आपके मत में बुतपरस्ती है तो दुनिया का कोई भी मजहब-मत या सम्प्रदाय इस बुतपरस्ती से नहीं अच सका।

आवार्यश्री—यूँ इनकार करना अलग वात है इनकार तो सब करते हैं मगर अमल-आवरण इनका इससे भिन्न है, जिससे इन सब की बुतपरस्ती -[ जो कि इमारे विचार के मुनाबिक हक परस्ती ही है ] अमाणित होती है।

सबसे प्रथम आप लोग अपने तरफ ध्यान दें। आप लोग मस्जिद को पवित्र और खुदा का घर कहते व मानते हो, जरा विचारो तो सही मस्जिद और दूसरे मकान में लगी हुई ईंटों में क्या फर्क है ? आप एक को मुतबर्रक --पवित्र और दूसरे को साधारण मान रहे हो ऐसा क्यों ? इसके सिवा दीवार में मेहराव (कमान) की शकल बनाकर उसके सामने नमाज पढ़ते हो इसका क्या मतलब ? क्या मेहराव में खुदा बैठा है, आप वहां किसका तसब्वर -ध्यान करते हो ? जब कि आप खुदा को हर जगह और हर दिशा में हाजरो-नाजर समफते हो तो केवल मगरिब पश्चिम को मुंह करके नमाज पढ़ने का क्या मतलब ? क्या पूर्व और दत्तिण दिशा में खुदा नहीं है ? दर असल बात यह है, कि जिस मक्का शरीफ को आप अपना पवित्र धाम समफते हो वह मगरिब -पश्चिम में है उसी की ओर मुंह करके आप नमाझ अदा करते हो, वह भी तो एक बुत ही है बुत नाम शकल का है फिर वह इनसान की शकल में हो या ईंट पत्थर के आकार में हो । बुत दोनों ही माने जाते हैं ।

मकके रारीफ की यात्रा करने वाले यात्री लोग वहां के जिस संगेन्नस्वद को जाकर बोसा देते हैं वह भी तो एक प्रकार का बुत ही है ! आपके शिया पत्त के मुसलमानों के ताजिये क्या हैं, लकड़ी और कागज के साथ अमुक शक्ल के बनाये गये बुत ही तो हैं जिन्हें बड़ी सजधज से निकाला जाता है और आगर कोई भूल से भी उन पर कंकड़ फैंकदे तो उसकी जान लेने को तैयार हो जाते हैं फिर उनके आगे जो लोग छाती पीटते हैं वे क्या सममजर पीटते हैं ? लकड़ी और कागज के बने हुए ये ताजिये तो उनका

### नवयुग निर्माता

रोना धोना या पीटना सुनते नहीं फिर वे उनके आगे दिखावा क्यों करते हैं ? क्या यह बुत परस्ती नहीं ? इसके सिवा दुल दुल के नाम से जो घोड़ा सजाकर निकाला जाता है त्रीर इज़ारों लोग उसके पीछे चलते हैं उसे उस वक्त वड़ा मुतवर्रक पूज्य-समभा जाता है ऐसा क्यों ? क्या वह घोड़ा चन्य दूसरे घोड़ों से कोई खास खुबी रखता है। वास्तव में वह घोड़ा उन पूज्य पुरुषों के घोड़े का प्रतीक है जिन्हें त्राप लोग अपने मजह्वी पेशवा समभाते और मानते हैं। और लीजिये ! आप कुरान शरीफ को खुदा का कलाम मानते श्रीर उसकी अधिक से अधिक इज्जत करते हैं उसे जमीन पर नहीं रखते नापाक-अपवित्र हाथों से उसका स्पर्श नहीं करते, क्या वह कागज और स्याही के सिवा और कोई चीज है, फिर आप लोगों के मनमें उसकी इज्जत क्यों ? इसीलिये कि वह खुदा का कज्ञाम है-ईश्वर की वाणी है, मगर वास्तव में वह एक प्रकार की शकल रखने वाला बुत ही तो है ? यथार्थ वात तो यह है कि कोई भी व्यक्ति बुतपरस्त नहीं, बुत का पुजारी नहीं किन्तु जिसका वह बुत है उसका पुजारी है-बुत तो उसकी पूजा के लिये एक निमित्त है इसलिये जो लोग मूर्ति की उपासना करते हैं वे भी मूर्ति की नहीं ऋषितु मूर्ति के द्वारा भूर्ति वाले की पूजा या उपासना करते हैं। कोई भी व्यक्ति फिर वह हिन्दू हो या मुसलमान सनातनी हो या समाजी जैन हो या आँर कोई सबके सब आदर्श की उपासना करते हैं बुत की नहीं। सब की उपासना का ढंग अलग २ है, किसी ने मंदिर बनाकर उसमें प्रभु की मूर्ति विराजमान करके प्रभु की उपासना का मार्ग स्वीकार किया और किसी ने बड़ी भारी मस्जिद और गिरजा को ही परमेश्वर की उपासना के लिये निर्माण कर लिया। मुसलमान और ईसाई लोग मस्जिद श्रौर गिरजे में जाकर प्रभु की उपासना करते हैं जब कि अन्य हिन्दु और जैन लोग मंदिर में बैठकर प्रभु की भक्ति करते हैं। फिर एक को बुतपरस्त कहना और दसरे को खुदापरस्त मानना इमारी समक्त में तो सरासर वे इन्साकी है।

अब रही इसारे दूसरे फिर्के वालों की बात, सो इसको जन्मे तो अभी बहुत ही थोड़ा समय हुआ है। इसके जन्म से तो सदियों पहले जैन परम्परा में मूर्ति की उपासना प्रचलित थी, सोलबी सदी से पहले तो इसका नामोनिशान भी नहीं था। फिर गुरु के आसन को पांव लग जाने से 'गुरु की आशातना हुई" मानने वाला पंथ मूर्तिवाद का विरोध करे इससे अधिक उपहास्यजनक बात और क्या हो सकती है ? इसी प्रकार आर्य समाजी भी कहने को तो मूर्ति के विरोधी हैं मगर स्वामी दयानन्द की मूर्ति का कोई अपनान करदे तो मरने मारने को तैयार हो जाते हैं। यही दशा अन्य मूर्ति विरोधी समुदाय की है।

सुन्शीसाइव--वाह महाराज ! आपने तो हमें लाजवाब कर दिया। आपने हम लोगों के सामने जो दलीलें पेश की हैं उनसे तो यही साबित होता है कि जिनको हम लोग बुतपरस्त कहते हैं वे भी इकपरस्त या खुदापरस्त ही हैं।

तदमन्तर मुन्शी अवदुल रहमान (इनको मुन्शी और इकीमजी भी कहने में आता था) ने

आचार्यश्री को सम्बोधित करते हुए कहा-महाराज ! आपकी शान्ति और गम्भीरता ने तो इम सबको अपना गवींदा (अनुचर) बना लिया है आपको गुस्सा तो यत्न करने पर भी नहीं आता, यही बली लोगों (महापुरुषों) की पहचान है। मुफे आपके तीन असूल नियम तो बहुत पसन्द आये मगर चौथा असूल कुछ जरूर खटकता है।

[१] आप रात्रि को भोजन नहीं करते यह असूल तो हिकमत के लिहाज से बहुत अच्छा है, रात्रि को भोजन न करने वाले को हैजे को शिकायत बहुत कम होती है।

[२] छाप गर्म पानी पीते हैं, यह और भी अच्छा असूल है, गर्म पानी पीने वाले को पानी की लाग नहीं होती।

[3] आप इमेशा छाया में सोते हैं इससे आसमानी हवा से बचाव रहता है और कई तरह की बिमारियों के आक्रमण से छुटकारा मिलता है इससे प्रतीत होता है कि आपके मजहबी पेशवा बड़े भारी हकीम होने चाहिये ?

आचार्यश्री-इसमें क्या शक है, सर्वज्ञ वीतराग परमेश्वर से क्या कोई बात छिपी हुई है ? इस हब्दि से इनको बड़े दर्जे के वैद्य कहने में भी कोई हर्कत नहीं। दुनिया के हकीम तो मात्र शारीरिक व्याधि की चिकित्सा करते हैं और सर्वज्ञ तो भव रोग के कारणभूत शुभाशुभ कर्म को भी जानते हैं। परन्तु हमारा वह चौथा असूल कौनसा है जो कि आपको पसन्द नहीं आया ?

मुन्शीजी--महाराज ! जरा कहते हुए संकोच होता है मगर आप पृछते हैं इसलिये कहे देता हूँ, है तो बडी धृष्टता।

कहो बड़ी खुशी से कहो इसमें संकोच करने की कोई आवश्यकता नहीं, आचार्यश्री ने बड़े मधुर ग्रुट्यों में उत्तर दिया।

मुन्शीजी—महाराज ! आप वली पुरुष हैं, बड़े आलम फाजिल हैं, और आपका लोगों पर प्रभाध बड़ा है, फिर इतने बड़े सन्त होते हुए आप दर दर से भीख मांग कर लाते और खाते हैं यह असूल आपका मुमे बिलकुल पसन्द नहीं आया। कहो ठीक है न ?

आचार्यश्री--मुन्शीजी ! आपको इमारी यह शास्त्र-सम्मत भिद्तावृत्ति पसन्द नहीं आई इसमें आपका कोई कसृर नहीं, आपको हम साधुओं के नियमों का पूरा २ ज्ञान नहीं इसलिये आप ऐसा कह रहे हैं वरना यह असूल तो बाकी के अस्लों से भी उत्तम असूल है। इस पर भी यदि आपको हमारी भिद्तावृत्ति अच्छी नहीं लगती तो हम उसे छोड़ देते हैं मगर आप हमको कोई ऐसा रास्ता बतलावें कि जिससे हमारे नियमों के अन्दर कोई बाधा न पहुँचे और मांगना भी न पड़े ? आप पहले हमारे नियमों को सुन लीजिये ताकि उनका संरत्तण करते हुए आपको कोई निर्दोष मार्ग मिल जावे। इमारे असूल या नियम ये हैं---

[१] किसी भी जीव को तकलीफ न देना, यहां तक कि हरी सटजी और हरे वृत्त को भी स्पर्शे नहीं करना ।

[२] भूठ नहीं बोलना।

[३] चोरी नहीं करना।

[४] सदा ब्रह्मचर्य का पालन करना, यहां तक कि स्त्री के कपड़े तक का स्पर्श भी नहीं करना।

[४] किसी भी वस्तु पर ममत्व नहीं करना।

इमारे यह पांच असूल हैं, इनमें किसी प्रकार की बाधा न आते हुए यदि इमके। मांगने की जरूरत न पड़े तो इम इस भिक्तावृत्ति को छोड़ देंगे।

मुन्शीजी—( बहुत सोच विचार करने के बाद ) आप जंगल में जाकर वहां से सूखी लकड़ी चुन कर ले आवें उन्हें वेचकर अपना निर्बाह करें। इसमें आपके नियमों में कोई बाधा नहीं आयगी।

आचार्यश्री—(इंसते हुए)-मुन्शीजी ! आप तो बहुत दूर चलेग्ये, जंगल की सुखी लकड़ियों का भी कोई मालिक है कि नहीं ?

मुन्शोजी—मालिक तो अवश्य होता है, या तो जिसकी जमीन में हो वह मालिक अथवा सरकार मालिक है।

त्राचार्यश्री--कोई भी मालिक हो उसके पूछे बंगैर तो हम उन्हें उठा नहीं सकते, अगर उठावें तो वह चोरी है, चोरी का हमें सर्वथा त्याग है।

मुन्शीजी-श्वाप जमीन के मालिक से मांग लेवें।

अाचार्यश्री---सुन्शीजी ! आपने सोच विचार करने के बाद ख्याय तो खुब वतलाया परन्तु मांगना तो इमारे सिर पर से न टला ?

और सुनो ! आपके इस उपाय को काम में लोवें तो इमारा कोई भी असूल-नियम कायम नहीं रहता। लकड़ियों के पैसे ही तो बसूल करने होंगे, मगर पैसे को इम छूते नहीं, फिर कल्पना करो एक आदमी चार आने देता है और दूसरा पांच आने दे रहा है तो चार की बजाय पांच आने वाले को देने का लोभ मन में जागृत होगा, और संयह की वृत्ति बढ़ेगी, मगर हम खाने पीने की कोई वस्तु भी रात को अपने पास नहीं रखते। कहां तक गिनावें, हम निर्दोष भिद्या लेते हैं, आपके उपाय का अनुसरण करने से तो हमें बह मिल ही नहीं सकती, हमारे लिये बनाई गई वस्तु को हम यहण नहीं करते. स्वयं अग्नि नहीं जलाते, मुन्शी अव्दुलरहमान से प्रश्नोत्तर

और न ही इस प्रकार की कोई किया करते हैं, जिसमें आरम्भ समारम्भ हो, तथा एकेन्द्रिय आदि जीवों की हिंसा हो। इसलिये आपका बतलाया हुआ उपाय हमारी साधु मर्यादा से बिलकुल बिपरीत है।

मुन्शीजी—महाराज ! ऋब मुमे पता चला कि श्रापकी यह भिचावृत्ति भीख मांगना नहीं किन्तु परोपकार परायए साधुजनों का यह डचित शास्त्रीय श्राचार है। आपका यह लोकोपकारी जीवन निस्सन्देह श्रभिनन्दनीय है। ऋच्छा ऋब समय श्रधिक हो गया, इम लोगों ने आपश्री के पास से बहुत कुछ सीखा है, श्रब फिर दर्शन करेंगे, सलाम।

इसके बाद मुन्शी अब्दुलरहमान आचार्यश्री के व्याख्यानों में भी आते रहे वे चिकित्सा का घंधा करते थे और आचार्यश्री के सदुपदेश से उन्होंने आजीवन मांस और मदिरा का परित्याग कर दिया, इसके सिवा उन्होंने अपने सैंकड़ों बीमारों को मांस मदिरा का परित्याग कराया। सत्य है "सतां संगोहि भेषजम्"।

# अध्याय १०४ "रायकोट में कुछ दिन"

मालेरकोटला के चातुर्मास के बाद आप रायकोट पधारे। रायकोट में जीव पंथी और श्रजीव पंथी, दो प्रकार के स्थानकवासी-ढूंढिया-श्रोसवालों के घर हैं। तथा इतिय ब्राह्मए। और अप्रवाल वैश्यों के भी काफी घर हैं। जब आचार्यश्री रायकोट में पधारे तो वहां के ढूंढियों ने झापको उतरने के लिये स्थान नहीं दिया, तब अमृतसर के श्रावक ला॰ जसवन्तराय दुग्गड़ के लिहाज से उसके श्वसुर ने श्रपनी दुकान पर उतारा दिया। आपका नाम तो विख्यात ही था अतः आपके आगमन की खबर पाकर जैनेतर-बाह्मए, चविय और वैश्य लोग आपके पास अधिक संख्या में आते और आपश्री के सदुपदेश को बड़े प्रेम से सुनते। जो कोई भी आपके सदुपदेश को सुनता वह दूसरे दिन अपने अन्य मित्रों को भी साथ लेकर आता। इस प्रकार आपके प्रवचन में जैनेतर जनता की बहुते संख्या बढ़गई। यह देखकर वहां के ढूंढकों की ईर्था बढ़ी और उत्स्टोंने आने वाले ओताओं में से कई एक को आपके विरुद्ध उंघा सीधा सममाना शुरु कर दिया और कहा कि ये श्री रामचन्द्रजी महाराज को नहीं मानते और स्वारजशी से कहा-क्या महाराज ! आप श्री रामचन्द्रजी को कोई में आकर एक ने सबके सामने महाराजशी से कहा जी निन्दा करते हैं इत्यादि २। तब इनके बहकावे में आकर एक ने सबके सामने महाराजशी से कहा-क्या महाराज ! आप श्री रामचन्द्रजी को नहीं मानते ?

भाई ! तुम्हारा यह प्रश्न तुम्हारा नहीं लगता, तुम्हारे इस प्रश्न के अन्दर तो तुम्हारी जबान में कोई दूसरा ही बोल रहा है। कहो ठीक है न ? महाराजश्री ने बड़ी निर्भयता से पृछा।

प्रश्नकर्ता- हां महाराज ! बात तो ऐसी ही है परन्तु आप मेरे इस प्रश्न का उत्तर देने की कृप तो अवश्य करें।

श्राचार्यश्री-जैनधर्म श्री रामचन्द्रजी को मोद्द प्राप्त सिद्ध आत्मा अधच परमात्मा के नाम से मानता और पूजता है। अरिहंत-जीवनमुक्त सिद्ध-विदेइमुक्त ये दोनों ही साकार और निराकार परमात्मा

# रायकोट में कुछ दिन

के नाम से कहे व माने जाते हैं। उनकी सावपूजा के लिये निर्माण की गई मूर्ति को हम अपने पास रखते हैं। जहां कहीं मन्दिर न होवे वहां हम उसका दर्शन करते हुए भगवान का स्मरण करते हैं-[एक साधु को इशारा किया और वह सिद्धचक ले आया] देखो यह सिद्धचक इसमें परमात्मा के साकार और निराकार दोनों स्वरूपों के प्रतीक हैं, इसमें अरिहन्त तो साकार ईश्वर है और जो विदेह मुक्त सिद्ध है वह निराकार दोनों स्वरूपों के प्रतीक हैं, इसमें अरिहन्त तो साकार ईश्वर है और जो विदेह मुक्त सिद्ध है वह निराकार निरंजन परमात्मा है। इस तरह "ॐ नमो अरिहंताएं, नमो सिद्धारां" इस मंत्र के द्वारा हम प्रतिदिन इसको नमस्कार करते और इनके गुणों का स्तवन करते हैं। तब श्री रामचन्द्र जी को हम निराकार निरंजन सिद्ध-खुद्ध मुक्त परमात्मा के रूप में मानते हुए उसका प्रतिदिन भावपूजन करते हैं परन्तु तुमको जिस साग्यशाली ने उलटा सीधा सममाकर हमारे विरुद्ध खड़ा करने की कोशिश की है तुम उससे जाकर पूछो और कहो कि पुजेरे साधु तो श्री रामचन्द्रजी को निराकार निरंजन सचिदानन्द पूर्णव्रह्म सिद्ध परमात्मा के नाम से मानते और नमस्कार करते हैं, परन्तु तुम-स्थानकवासी मानते हो कि नहीं ? यदि मानते हो तो उसका कोई सबूत दिखान्नो ?

आचार्य श्री के इस कथन को सुनकर वहां बैठे एक ज्ञत्रिय सदुगृहस्थ ने कहा महाराज ! जबकि ये लोग मूर्ति की उपासना से ही बहिब्छत हैं अर्थात् मूर्ति को मानते ही नहीं तो ये सबूत क्या देंगे ? पडले तो हम लोग इन्हीं को ही जैन धर्म के प्रतीक समझते और मानते रहे परन्तु अब हमें पता चला है कि जैन धर्म का वास्तविक प्रतिनिधित्व किस में है। इतने में वहां पर एक स्थानकवासी भाई भी बैठा हुआ था और वह मांमलाकर उठा और कहने लगा कि यह आत्मारामजी तो चत्रिय हैं और इनका मुख्य शिष्य ब्राह्मण है। एक च्चत्रिय और दूसरा ब्राह्मण दोनों ने मिलकर ब्राह्मण और चत्रियों को जो अच्छा लगे ऐसा धर्म निकाल लिया। [ वाह क्या अच्छी सूम है ] इस पर आचार्य श्री ने कहा-कि भाई तुम्हारा कथन बहुत ठीक है---भगवान महावीर स्वामी चत्रिय और उनके मुख्य शिष्य गौतम स्वामी त्राह्मण थे उन्होंने जो धर्म नतलाया त्र्यौर जिसकी संसार में प्ररूपणा की उसे इसने स्वीकार कर लिया और लौंका तथा लवजी के चलाये हुए मनगढंत इस ढुँढक पंथ को त्याग दिया। क्योंकि यह अमरण भगवान् महावीर की परम्परा से वहिष्कृत है। यह सुनकर वहां बैठा हुआ एक स्थानकवासी भावड़ा कुछ चमक कर बोखने लगा तो वहां पर उपस्थित बाह्यए चत्रिय और वैश्य लोगों ने उसे डपटते हुए कहा कि खबरदार मुँह संभाल कर बोलना हम अपने सामने इन गुरुजनों का अपमान नहीं सहेंगे। शायद तुम यह समझते होंगे कि इनका कोई सहायक इस वक्ष नहीं है ! हम सब इन्हीं के हैं । इतना सुनते ही वह चुप हो गया और महाराज श्री ने सबको शांत करते हुए कहा कि भाई इसमें इस व्यक्तिका कोई कसूर नहीं यह तो दृष्टिराग का प्रभाव है। एक दिन वह भी था कि जब ये लोग इस शरीर के [जब कि यह ढूंढक वेश में था] पांव की घूलि को अपने मस्तक पर चढ़ाते नहीं थकते थे। इसलिए ऐसा हो ही जाता है, आप लोग सांति रक्सें हम तो

३७१

| રેહર | नवयुग निर्माता |
|------|----------------|

साधु हैं मान अपमान दोनों ही इमारे लिए हैय हैं। अत्रन्त में मांगलिक सुनाकर सबको विदा किया।

रायकोट से बिहार करके जगरावां होते हुए आप जीरा पधारे। जीरा आपकी जन्मभूमि कही जाती है। यहां से हो आपने त्यागमय जीवन का आरंभ किया था और उसमें संशोधन करने के बाद आपने यहां की जनता को सन्मार्ग पर लगाने का यत्न भी किया, इस लिए जीरा निवासियों ने आपका सदैव भव्य स्वागत किया। आपके शिष्य प्रवर श्री विद्योत विजयजी ने अपने सदुब देश द्वारा जिन मन्दिर का प्रारम्भ कराया हुआ था। आपभी के पधारने पर उसके लिए लोगों ने और भी उत्साह दिखलाया।



48 समय की बलिहारी है आज उसी रायकोट में बना हुआ एक गगनचुम्बी विशाल जिनमन्दिर लोगों को अपनी श्रोर बलात् आकर्षेण कर रहा है श्रीर वहां के त्रोसवाल भावडे बडे उत्साह से वहां सेवा पूजा कर रहे हैं झौर अपने मानव जीवन को सफल बना रहे हैं।

# अध्याय १०५ "पट्टी में चालुमरिस" —: \*:-

जीरा से आपने पट्टी की तरफ बिहार किया। पट्टी में आवकों के घर कमती होने के कारण वहां अधिक दिन ठइरने का छापका माव नहीं था किन्तु पट्टी होते हुए अम्रतसर जाने का विचार था। एक दिन मालेरकोटला में पंजाब के चौमासा करने लायक चेत्रों की गिनती की बात चल पड़ी तो गिनती करते वक्त पट्टी का नाम उनमें नहीं आया तब मैंने - [मुनि वल्लभविजय ने ] आचार्यश्री से पूछा कि-गुरुदेव ! आपश्री ने पट्टी का नाम क्यों नहीं लिया ? मेरे पूछने का श्रमिशाय यह था कि जिन पंडित श्रमीचन्द्रजी के पास मैं पड़ा करता था वे पट्टी के रहने वाले थे। गुरुदेव ने उत्तर दिया--कि बीबा ! पट्टी में पंडित अमीचन्द् ला० घसीटामल आदि चार पांच आवकों के ही घर हैं जो कि चातर्मास ठहरने के लिये पर्याप्त नहीं। श्रव जब कि जीरा से विद्यार करके आप पट्टी पधारे तो वहां का रंग ही पलटा हुआ देखा। आपका आगमन सुनकर वहां के सैंकड़ों आवक बाजे गाजे के साथ करीबन तीन चार मील आगे सरहाली प्राम में स्वागत के लिये सामने आये । और बड़े समारोद्द के साथ गुरुदेव का नगर में प्रवेश कराया गया। आते ही श्रापने मंगलाचरण के श्रनन्तर संत्तेष में धर्मोषदेश दिया। उपदेश की समाप्ति होते ही सब श्रावक वर्ग उठकर खड़ा होगया और सबने हाथ जोड़कर चौमासे की विनति की और बड़े आधह भरे परन्तु विनीत शन्दों में कहा कि कुपानाथां! अब का चौमासा यहीं पर करने की स्वीकृति देने का अनुमह करो श्राचार्यश्री उनकी इस प्रार्थना को सुनकर बहुत चकित होते हुए बोले भाइयो ! श्रभी तो चौमासा में बहुत दिन हैं पहले चौमासे को गुजरे अभी दो महिने के लगभग हुए हैं इसलिये अगले चौमासे का अभी से वचन देना यह तो साधुकी शास्त्रीय मर्यादा के प्रतिकृत है। अभी तो पौष का महीना चल रहा है, और अमृतसर के जैन मन्दिर को प्रतिष्ठा वैशाख में कराने का निश्चय किया गया है। प्रतिष्ठा के बाद चौमासे के दिन भी नजदीक स्त्राजवेंगे उस वक्त जैसा झानी ने देखा होगा वैसा विचार कर लिया जावेगा।

|               |                | · |
|---------------|----------------|---|
| <b>૨७</b> ૪ . | नवयुग निर्माता |   |

आचार्यश्री-ग्रच्छा भाई ! जब चौमासा करने का समय आवेगा उस वक तुम्हारी विनति को सबसे पहले मान दिया जावेगा। तुम्हारी विनति के रहते हुए अन्य चेत्र की विनति तुमको पता दिये बिना स्वीकार नहीं की जावेगी। बस फिर क्या था सबके मन उत्साह से भरपूर हो गये सबने मिलकर भगवान के नाम का जयकारा बुलाया और प्रभावना लेकर हर्ष पूरित हृदय से श्रपने अपने घरों को चल दिये।

आहार पानी के वक्त जब सब साधु एकत्रित हुए उस वक्त आचार्यश्री ने साधुओं को सम्बोधित करते हुए फर्माया कि यह नया चेत्र है, यहां कुछ कष्ट तो जरूर होगा परन्तु चेत्र बन जावेगा, यदि तुम्हारी सब की सम्मति हो तो चौमासा यहां पर करने का निश्चय किया जावे ! सब साधुओं ने हाथ जोड़कर कहा कि गुरुदेव जैसी आपकी इच्छा और आज्ञा हो हम सबको शिरोधार्थ है। कष्ट की तो हमें रत्ती भर भी चिन्ता नहीं, इसलिये खुशी से आप यहां पर चातुर्मास करने का विचार निश्चित करलें ! तब, समय आने पर पट्टी में ही चातुर्मास करना यह सुनिश्चित हो गया।

एक मास तक आचार्यश्री पट्टी में विराजे और आपके प्रतिदिन के धर्म प्रवचनों से वहां के आवकों पर धर्म का अच्छा रंग चढ़ गया। और लोगों का आपकी ओर अधिक आकर्षण वढ़ा। §

पट्टी से विहार करके कसूर होते हुए आप अमृतसर पधारे । यहां के विशाल गगन चुम्वी मन्दिर में-[ जो कि उस वक तैयार हो चुका था ] भगवान अरनाथ स्वामी की भव्य प्रतिमा को प्रतिष्ठित करने का शुभ मुहूर्त सं० १९४५ की वैसाख शुक्ता बष्टी गुरुवार के दिन का निश्चित हुआ । शास्त्र-विधि के अनुसार प्रतिष्ठा कराने के लिये बड़ोदे से श्रीयुत गोकुलभाई दुज्लभदास जौहरी और श्रीयुत नानाभाई हरजीवनदास गान्धी को बुलाया गया । उन्होंने प्रतिष्ठा का कार्य शास्त्र-विधि के अनुसार बड़ी अच्छी तरह से सम्पन्न किया । इस प्रतिष्ठा-महोत्सव में बाहर से आने वाले भाइयों ने भी बड़ा अच्छा भाग लिया । अमृतसर के इतिहास में यह प्रतिष्ठा-महोत्सव भी अपना असाधारण स्थान रखता है ।

ुं पहले तो पट्टी में मात्र पांच सात घर ही शावकों के थे परन्तु आपके सदुपदेश से इस वक्त पट्टी में अनुमान अस्सी घर शावकों के हैं जो कि शुद्ध सनातन जैनघर्म के पूरे २ अनुसगी हैं।

| , | पट्टी में चातुर्मास | 3.0X |
|---|---------------------|------|

प्रतिष्ठा का कार्य निर्विध्नतया समाप्त हो जाने के बाद आपने पट्टी के आवक समुदाय को चातुर्मास के लिये सर्व प्रथम होने वाली विनति का ध्यान रखते हुए उधर को विद्वार किया और आप जंडियालागुरु में पधारे। यहां पर कुछ दिन निवास करने के बाद आपने पट्टी को विद्वार किया और पट्टी के आवक समुदाय की भावना को फलीमूत करने के लिये सं० १९४८ का चातुर्मास आपने पट्टी में किया। इस चातुर्मास में पट्टी की जैन प्रजा आपश्री के धार्मिक प्रवचनों से बहुत उपकृत हुई और उसके धार्मिक अनुराग में आशातीत प्रगति आई। सत्य है—

> विनागुरुभ्यो गुग्गनीरधीम्वो, जानाति धर्मं न विचत्तगोऽपि । आकर्ण दीर्घोज्यललोचनोऽपि, दीपंविना पश्पति नान्धकारे ॥

अर्थात् जैसे विशाल और उखल नेत्र रखने वाला व्यक्ति भी अन्धकार में पड़ी हुई वस्तु को दीपक आदि के प्रकाश के बिना नहीं देख सकता,इसी प्रकार सद्गुणों के समुद्ररूप गुरुजनों के बिना बुद्धिमान पुरुष भी धर्म के यथार्थ स्वरूप का बोध प्राप्त नहीं कर पाता।

पट्टी के मौमासे में आपने साधुओं की प्रार्थना से चतुर्थ स्तुति निर्फ्य का द्वितीय भाग और जीरा श्रीसंघ की प्रार्थना से नवपद पूजा की रचना की । पूजा के अन्तिम पद्य-कलश-में आप इस प्रकार लिखते हैं

( जंगला ताल कहरवा )

मविवन्दो जिनन्द मत करणीने ॥ अंचली ॥ इम नवपद मंडल गुण वरणी, चार न्यास दुःख हरणीने ॥ १ ॥ सम्यक् सातनये सबजाणी, आदरिक्रमति विसरणीने ॥ १ ॥ श्री तपगच्छ नभोमणि मुनिपति, विजयसिंह द्वरि चरणीने ॥ २ ॥ श्री तपगच्छ नभोमणि मुनिपति, विजयसिंह द्वरि चरणीने ॥ २ ॥ सत्यकपूर दामा जिन उत्तम, पत्ररूप अघहरणीने ॥ २ ॥ सत्यकपूर दामा जिन उत्तम, पत्ररूप अघहरणीने ॥ ४ ॥ कीर्तिविजय कस्तूर सुबंधी, मणिर्तिमर जगहरणीने ॥ ४ ॥ श्री गुरु बुद्धिविजय महाराजा, विजयानन्द जिनसरणीने ॥ ४ ॥ श्री गुरु बुद्धिविजय महाराजा, विजयानन्द जिनसरणीने ॥ ४ ॥ तीरागांव तिहां संघ जयंकर, सुखसंपत उदय करणीने ॥ ४ ॥ तिनके कथन से रचना कीमी, सुगमरीत अघ हरणीने ॥ ८ ॥ रहि चौमाता यह गुणगाया, आतम शिववधू परणीने ॥ १० ॥

व्याख्यान में श्री उत्तराध्ययन सूत्र-[कमल संयमी टीकावाला] श्रीर भावनाधिकार में श्री रत्नशेखर सूरिकृत श्राद्ध प्रतिकमण वृत्ति अर्थ दीपिक वॉचते रहे। पट्टी का यह चांतुर्मास, पंजाब में होने वाले श्रापके अन्य वातुर्मासों में विशेष उल्लेखनीय स्थान रखता है।

# अध्याय १०६ "ज़ीरा में प्रतिष्ठा महोत्सव"

#### -: \*:--

चातुर्मास की समाप्ति के बाद मार्गशीर्ष कृष्णा पंत्रमी के दिन अहमदाबाद ( गुजरात ) के पास में होने वाले बलाद नामायाम के वास्तव्य श्री डायाभाई को मुनि श्री वल्लभविजय के नाम से साधु धर्म की दीज्ञा दी और श्री विवेक विजय नाम रखकर दूसरे ही दिन पट्टी से जीरा की तरफ विहार कर दिया । जीरा में पधारने पर वहां की जनता ने व्यापका कितना भव्य स्वागत किया और प्रवेश के समय उसके मन में कितना डस्साह था, इसका निश्चय उस समय पर गाये गये एक पंजाबी भाषा के भजन पर से बखूबी हो जाता है । यथा-

> चलो जी महाराज आये प्यारे, मात रूपादेवी जाए ॥ अंचली ॥ भाग उन्हांदे तेज भये जब सरि पदवी पाई । नगर प ी में किया चौमासा, लोक सवी तर जाई ॥१॥ म्रुनि इगयारां संग उन्हांदे, एकसे एक सवाए । मेहरवान जब होए सवी तो, जीरे नगर उठ धाए ॥२॥ म्रुनी बात जब सब सेवक ने, मनमें खुशी मनाई । खुनी बात जब सब सेवक ने, मनमें खुशी मनाई । खगे शहर में बाजे बज्जर्थ, ध्वजा निशान सजाई ॥२॥ भ्रुम धाम से चले लेगा को महमा कही न जाए । एक दूसरा चले आगड़ी, आगे ही कदम उठाए ॥४॥ तीन कोस पर मिले सबी जा, चरगीं सीस नमाए । सीस उठाके दर्शन पाए, धन्य रूपदेवी जाए ॥४॥ सवी संघ होकर आनन्दी, तरफ शहर दी आए ।

नगर वीच परवेश ही कीना, आन बैठक उत्तराए ॥६॥ चौकी ऊपर आन ही बैठे, मंगलीक आख सुनाए । मरी सभा में दीनानाथ और खुशीराम गुरा गाए ॥७॥

जीरा में तैयार हुए नवीन जिन मन्दिर की प्रतिष्ठा के निमित्त ही आचार्यश्री का पधारना हुआ था, प्रतिष्ठा का शुभ मुहूर्त मार्गशीर्ष शुक्ला एकादशी [मौन एकादशी ] का निश्चित था। उस रोज अंजनशलाका के लिये बाहर से आये हुए कई एक जिन बिम्बों की अंजनशलाका [मंत्र पूर्वक संस्कार ] करके नवीन मंदिर में श्री चिन्तामणि पार्श्वनाथ की विशाल सब्यप्रतिमा को विधिपूर्वक गादी पर प्रतिष्ठित किया गया।

इस शुभ अवसर पर भरुच निवासी सेठ अन्पचन्द मल्कचन्द भी एक स्फटिक रत्न के जिनबिम्ब की अंजनशलाका कराने और दर्शन करने के लिये अपने परिवार सहित आये हुए थे, इसी प्रकार प्रतिष्ठा के इस मौके पर अग्य नगरों के भी बहुत से गण्यमाग्य व्यक्ति सम्मिलित हुए और प्रतिष्ठा का कार्य बड़े समारोह के साथ सुचारु रूप से सम्पन्न हुआ।



## अध्याय १०७

# आर्थसमाज के नेता ठा. देवराज <sup>और</sup> मन्शीरामजी से कार्ताठाप

### W BAL

जीरा के देवमन्दिर की प्रतिष्ठा का कार्य सम्पूर्ण कराकर आप जीरा से नकोदर होते हुए जालन्धर में पधारे। वहां पर एक दिन आर्यसमाज के प्रसिद्ध नेता ला० देवराज और ला० मुन्शीरामजी [ जो कि बाद में स्वामी अद्धानन्द के नाम से प्रसिद्ध हुए ] आपके दर्शनार्थ आये। शिष्ठाचार के अनन्दर कुछ प्रासंगिक वार्तालाप के शुरू होते ही ला० देवराजजी ने आपसे पूछा कि स्वामीजी ! जगत में एक परमेश्वर के होते हुए इतने मतमतान्तर क्यों बढ़ गये ?

आचार्यश्री—स्मित मुख से फर्माते हुए बोले-आप स्वयं विज्ञ हैं खुद ही विचारें आप दोनों साहब स्वामी दयानन्दजी के परम भक्त और उनके मत के सर्वेसर्वा समर्थक हैं, फिर भी आप दोनों के विचारों में विभिन्नता है, एक मास पार्टी के नेता दूसरे घास पार्टी के मुखिया हैं। एक मांस भद्ताण को शास्त्र विद्दित मानते हैं दूसरे उसको शास्त्र विरुद्ध वतलाते हैं, क्या ये दो विभिन्न विचार आपको स्वामीजी की ओर से मिले हैं या आप लोगों ने अपनी बुद्धि से कल्पना करलिये हैं ? स्वामीजी आथवा वेदों का कथन तो सबके सि मिले हैं या आप लोगों ने अपनी बुद्धि से कल्पना करलिये हैं ? स्वामीजी आथवा वेदों का कथन तो सबके सि मिले हैं या आप लोगों ने अपनी बुद्धि से कल्पना करलिये हैं ? स्वामीजी आथवा वेदों का कथन तो सबके सिये एक जैसा ही होगा, फिर यह विचार भेद क्यों ? ईश्वर दो या अनेक इसमें उसका क्या दखल है - वह तो सर्वझ सर्वदर्शी और पूर्ण काम है, वह तो प्रकाश देने वाले दीपक की मांति केवज़ साज्ञी रूप है फिर इन बुद्धि गत विचार भेदों में [जोकि मानव बुद्धि की कल्पना करलिये हैं] ईश्वर को वीच में लाने की क्या आवश्यकता ? हां अगर ईश्वर को इस सृष्टि का रचयिता ज्यथच कर्का धर्ता स्वीकार करना हो तब तो ईश्वर ही इन सारे मत भेदों का उत्तरदायी ठहरता है, कारण कि कर्वत्व में इच्छा और प्रयत्न

# आर्य समाज के ला॰ देवराज और मुन्शीरामजी से वार्तालाप

दोनों की अपेचा रहती है और जहां इच्छा और प्रयत्न हों वहां प्रेरकता का होना भी अवश्यंभावी है, इस दृष्टि से संसार में जो कुछ भी शुभाशुभ हो रहा है उसका सारा उत्तरदायित्व ईश्वर पर ही आवेगा, उसकी प्रेरणा के बिना संसार के किसी भी पदार्थ में प्रवृति या निवृत्ति रूप क्रियाशीलता नहीं आ सकती। इसलिये आपके बिवारानुसार तो इन मतमतान्तरों के भेद का वही एक कारण हो सकता है। अतः उसी से पूछना चाहिये कि आपने ऐसा विचित्र माया-जाल क्यों पसार रक्खा है, जिससे मामूली से मतभेद पर भी एक दूसरे से लड़ने भगड़ने और मरने मारने पर तैयार हो जाता है।

ला० मुन्शीराम --महाराज ! इसमें कुछ अन्तर है, ईश्वर सष्टि को जीवों के कर्मांतुसार पैदाकरता है, जीवों के जैसे २ शुभाशुभ कर्म होते हैं उनके अनुसार ही ईश्वर उस २ योनि में उत्पन्न करता है। सब जीव अपने २ कर्मों के अनुसार सुख या दुःख भोगते हैं। ईश्वर तो जीवों को उनके कर्मानुस'र फल देता है। अच्छे का अच्छा और बुरे का बुरा। जीव कर्म के करने में स्वतन्त्र और उसके फल भोगने में वह परतंत्र अथवा ईश्वराधीन है। इसलिये हमारे मतभेद या मतमतान्तरों के सम्बन्ध में ईश्वर पर कोई दोष नहीं आ सकता।

आचार्यश्री - मैंने तो पहले हो कहा था कि आपस के विचार भेद से ही मतमतान्तरों को जन्म मिला है, इसमें ईश्वर का कोई हस्तत्तेव नहीं। इसलिये ईश्वर एक हो या अनेक वह तो सात्तीरूप है। इमारे मतभेद में वह किसी प्रकार की भी प्रेरणा नहीं देता। परन्त यदि उसे सृष्टि का कर्त्ता धर्ता माना जाय तो वह प्रेरक वन जाता है, कारण कि कर्तृत्व का अर्थ है "चिकीर्षाकुतिमत्व" अर्थात् करने की इच्छा और तदनुसार व्यापार-प्रवृत्ति तत्र जहां इच्छा और प्रयत्न होंगे वहां प्रेरणा भी अवश्य होगी । "दृष्टानुसारिणी घ्रदृष्ट कल्पना भवति" अर्थात् दृष्ट के अनुसार ऋदृष्ट की कल्पना होती है इस न्याय से, घड़े को बनाने की इच्छा रखने वाला कुम्हार प्रथम मृत्तिका को अमुक आकार में लाने के लिये जो प्रयत्न करता है उसके बुद्धि और प्रयत्नानुसार वह मृत्तिका अमुक आकार को धारण करती हुई घड़े के रूप में परिवर्तित होती है। इस परिवर्तन में जैसे कुम्हार की आन्तरिक प्रेरणा काम करती है उसी प्रकार प्रकृति या परमाणुओं को इरकत में लाकर सृष्टि के तमाम स्थूज़ सूच्म पदार्थों की रचना में ईश्वर की प्रेरणा ही तो काम करेगी, अन्यथा इनमें किया या परिएति का सम्भव ही नहीं हो सकता। ईश्वर को सृष्टिकर्त्ता या रचयिता मानने वालों की सबसे प्रवत्त युक्ति यही है कि जड़ पदार्थ में रचना का स्वयं बोध नहीं। इसत्तिये उनकी बातरतीब रचना में किसी चेतन का हाथ जरूर है, वही इसको अमुक आकार से अमुक आकार में लाता है। परन्तु इस युक्ति में जो रचयिता पर प्रेरक होने का दोष आता है, उसकी ओर ध्यान नहीं दिया जाता। स्रष्टा सदा ही प्रेरक होता है तब प्रेर्य के सम्बन्ध में जिन गुए। दोषों की कल्पना की जाती है उनका उत्तरदायित्व तो प्रेरक पर है न कि प्रेर्घ पर भी, वह तो परतन्त्र होने से परवश है। व्यतः शुभाशुभ करने या उसका सुख

|         |    | €    |
|---------|----|------|
| नत्रयुग | ोन | माता |
|         |    |      |

टुःख फल भोगने आदि किसी भी आंश में स्वतंत्र नहीं ठहरता। जैसे घड़े के अच्छे या बुरे बनने का उत्तरदायित्व घट पर नहीं किन्तु कुम्हार पर है उसी प्रकार सृष्टि के गुएए दोषयुक्त पदार्थों की रचना और उत्तरदायित्व घट पर नहीं किन्तु कुम्हार पर है उसी प्रकार सृष्टि के गुएए दोषयुक्त पदार्थों की रचना और उससे उत्पन्न होने वाले परिएएम आदि का उत्तरदायित्व भी रचयिता पर हो आता है। इसलिये सृष्टि के प्रत्येक व्यवहार की जिम्मेदारी सब्दा पर आती है। इसी आशय से जैन दर्शन ने ईश्वर परमात्मा को कर्ता या स्नष्टा न मानकर केवल झाता या साज्जीरूप स्वीकार किया है। वैदिक परम्परा के कापिल दर्शन और जैमनी के कर्मकाएड प्रधान मीमांसादर्शन के प्रामाएएक आवार्थों (कुमारिल भट्ट आदि) ने ईश्वर कर्तृत्व-बाद का इसी दृष्टि से प्रतिषेध किया है।

इसके व्यतिरिक आपने जो कुछ फर्माया है उसका ताल्पर्य तो यह प्रतीत होता है कि जीवों के शुभाशुभ कर्मी का फल सुगताने के लिये ईश्वर इस सृष्टि की रचना करता है, कर्म स्वयं जड़ हैं वे अपने आप फल दे नहीं सकते परन्तु ईश्वर को उनका फल सुगताना जरूरी है। इसलिये वह सृष्टि रचना में प्रवृत्त होता है। पह जीवों के जैसे कर्म होते हैं उसके अनुसार फल देता है। इसमें उसके ऊपर कोई दोष नहीं आता। जैसे किसी के अच्छे बुरे कर्तव्य के अनुसार दंड देने या मुक्त करने में किसी न्यायाधीश पर कोई आरोप नहीं आता उसी प्रकार कर्मानुसार फल देने में ईश्वर भी किसी प्रकार के दोष का भागी नहीं होता।

परन्तु इस सारे युक्तिवाद पर यदि कुछ गम्भीरता से विचार किया जावे, और वस्तु स्वरूप के अनुरूप तटस्थ मनोवृत्ति से विवेचन किया जावे तो ये ऊपर की सभी बातें सन्तोपजनक प्रतीत नहीं होती।

सबसे पहले तो ईश्वर के स्वरूप पर ध्यान देने की आवश्यकता है, आपके मत में प्रकृति, जीव और ईश्वर ये तीन पदार्थ स्वतंत्र माने हैं. इनमें एक-प्रकृति-जड़ और दो-जीव ईश्वर-चेतन हैं, इनमें भी प्रकृति सत्, जीव सत् चित् और ईश्वर सत् चित् आनन्द स्वरूप है, इसके सिवा ईश्वर को सर्वज्ञ सर्व व्यापक निराकार सृष्टि का कत्ता और जीवों के शुभाशुभ कमों का फल देने वाला भी स्वीकार किया है। क्यों ऐसा ही है न ?

ला० मुन्शीरामजी - हां महाराज ! स्वामीजी ने ऐसा ही माना है और हम भी ऐसा ही विश्वास रखते हैं !

त्राचार्यश्री --- यह तो सब ठीक परन्तु ईश्वर के सच्चिदानन्द सर्वज्ञ सर्व व्यापक निराकार निरंजन स्रादि स्वरूप भूत गुगों के साथ उसके सृष्टिकर्तृत्व श्रौर फलप्रदातृत्व इन दो गुगों का साहचर्य भी सम्भव है कि नहीं, अर्थात इनका बाकी के गुगों के साथ मेल भी रखता है कि नहीं, इस बात का विचार भी करना होगा। जो पदार्थ सच्चिदानन्द स्वरूप होगा, वह पूर्ण काम ही होगा, पूर्ण काम में इच्छा की कभी सम्भावना भी नहीं की जा सकती और जो सर्व व्यापक श्रथच निराकार है, वह निष्क्रिय ही होगा। किया या

३⊏०

आर्येंसमाज के ला० देवराज और मुन्शीरामजी से वार्तालाप

प्रयत्न एकदेशी पदार्थ में ही होते हैं, सर्व व्यापक या सर्वदेशी में नहीं। परन्तु स्रष्टा के लिये इच्छा श्रौर अयत्न दोनों ही अपेचित हैं । बिना इच्छा और प्रयत्न-क्रियाशीलता के किसी वस्तु का सर्जन हो नहीं सकता। और ईश्वर के जो स्वाभाविक गुएा वर्एन किये गये हैं उनको देखते हुए तो उसमें इच्छा और किया दोनों ही सम्भ नहीं। पूर्ण काम होने से उसमें किसी प्रकार की इच्छा नहीं, और सर्व व्यापक और निराकार होने से वह किया प्रयत्न शूम्य है। इसके ऋतिरिक्त जो पदार्थ सर्वथा निराकार है, कभी साकार होता ही नहीं वह सर्जक कैसे हो सकेगा यह भी एक विचार ही तथ्य है, लोक में कभी किसी श्चशरीरी को कोई वस्तु बनाते नहीं देखा, जो भी कार्य इम देखते हैं वह शरीर वाले का ही किया हुआ देखा जाता है फिर सर्वथा शरीर रहित ईख़र को सृष्टि का विधाता कैसे माना जाय ? जबकि इसके लिये कोई अवाधित प्रमाण न हो। कारण कि अशरीरी में इच्छा और प्रयत्न दोनों ही सम्भव नहीं हो सकते की यदि दुर्जनतोष न्याय से उसमें इच्छा श्रीर प्रयत्न मान भी लिये जायँ तो फिर यह प्रश्न उठता है कि सृष्टि रचना में हेतुमूत ईश्वर के इच्छा और प्रयत्न नित्य हैं या कि अनित्य ? यदि इनको नित्य माना जाय तो सृष्टि के हेतुभूत ईश्वर के इच्छा प्रयत्न सदा रचना ही करते रहेंगे, प्रलय कमी न होगी एवं प्रलय के काररणभूत ईश्वर की इच्छा प्रयत्न से सदा प्रलय ही संभव होगी, उत्पत्ति नहीं। \$ परन्तु ईश्वर को सष्टि-कर्तो मानने वाले सुष्टि झौर प्रलय दोनों को स्वीकार करते झौर इन दोनों का कारण भी ईश्वर को ही मानते हैं, और यदि इनको अनित्य स्वीकार किया जाय तो वे उत्पत्ति और विनाश वाले होंगे, तब उनकी उत्पत्ति विनाश का कोई कारण भी ढूंढना होगा ? परन्त कारण हमेशा कार्य से पहले होता है, ईश्वर में इच्छा उत्पन्न करने वाला कारण यदि ईश्वर से पहले नहीं तो उसके समकालीन तो अवश्य होना चाहिये। आपके मतानुसार ईश्वर के समकात्तीन दो पदार्थ हैं, एक प्रकृति दूसरा जीव क्योंकि ये भी ईश्वर की तरह सत् अर्थात् नित्य हैं !

परन्तु इनमें प्रकृति जड़ है, और जीव श्राल्पज्ञ है, तब ये दोनों सर्वज्ञ सर्वव्यापक सचिदानन्द स्वरूप ईरवर में इच्छा और प्रयत्न को उत्पन्न कर सकते हैं या कि नहीं ? इसका विचार आप स्वयं एकान्त में बैठकर करें। और यदि यह भी मान लिया जाय कि ईरवर जीवों के शुभाशुभ कर्मों से प्रेरित हुआ उनके कर्म फल को मुक्ताने के लिये सुष्टि की रचना करता है, तो इसमें इस शंका को भी

\$ ईश्वरेच्छायानित्यत्वे सृष्टि कारणी भूतेच्छाया अपि नित्यत्वात्, सदा सृष्टि स्थिति प्रसंगात् प्रलयो न स्यादेव, एवं प्रलयकारणी भूतेच्छाया नित्यत्वात् प्रलय एव तिष्ठेन्न सृष्टिरित्यपि दोषोऽनुसन्धेयः" [ शास्त्रदीपिका टीकायां सुदर्शनाचार्यः पंचनदीयः ] पा० १ सू० ४

<sup>&</sup>amp; ईश्वरोपि प्रयतत इतिचेत् ? न ऋशरीरस्य प्रयत्नासंभवात् । सर्वगताऋषि ह्यात्मानः शरीर प्रदेशे एव प्रयत्नमारभन्ते न बहिः, छतः शरीरापेत्तः प्रयत्नः । [ शास्त्रदोपिकायां पार्थ सारमिश्रः १-४ ]

स्थान है कि स्वयं फल भुकाने में सर्वथा उपसमर्थ इन जड़ रूप कमों में ईश्वर को प्रेरणा देने की शक्ति भी है कि नहीं ? यदि है, तो सर्वज्ञ सर्वव्यापक सचिदानन्द स्वरूप निराकार निर्विकार में कभी न सम्भव होने वाले इच्छा प्रयत्न को भी उत्पन्न कर देने की शक्ति होतो उनमें स्वयं फल भुकाने की शक्ति को स्वीकार कर लेने में आपत्ति क्यों ? इसके सिवा ईश्वर को आप सर्व स्वतंत्र और सर्व नियंता मानते हैं तो कमों द्वारा प्रेरित किये जाने से उसकी स्वतन्त्रता और सर्व नियंतृत्व को कोई बाधा तो नहीं पहुँचेगी ? प्रेर्य कभी स्वतंत्र नहीं हो सकता। इतनी बड़ी शक्ति को जड़ कमों की श्वंखला में बांध देने की कल्पना तो केवल भोले जीवों को सन्तुष्ट भले कर सके।

मुन्शीरामजी-आप भी तो कर्म और कर्मों के फल को मानते हैं। आपके मत में उसकी कैसे व्यवस्था है?

आचार्यश्री —मानते हैं अवश्य मानते हैं, यह जीव अनेक प्रकार के निभित्तों द्वारा शुभ अथवा अशुभ कमों को स्वयं बांधता है और स्वयं ही निमित्तों द्वारा उनके फल को भोगता है। जैन दर्शन में कर्म का जो स्वरूप वर्शन किया है, उससे यदि आपका परिचय होता तो आपको कर्मों के बन्ध और फलोन्मुख होकर फल देने आदि के विषय में कर्मों के आतिरक्त अन्ध किसी व्यक्ति की कल्पना को अवकाश ही न मिलता ! परन्तु अब समय अधिक होगया यह विषय वड़ा गम्भीर है, इसलिये इसको आप किसी दूसरी मुलाकात के लिये रहने दीजिये। बहुत अच्छा महाराज कहते हुए दोनों ने नमस्ते कही और उत्तर में मिले हुए धर्म लाभ को प्राप्त कर उठते हुए लाला मुन्शोरामजी ने कहा--महाराज ! आज आप से वार्तालाप करके बहुत प्रसन्नता हुई। आपकी विषय प्रतिपादन शैली नितरां प्रशंसनीय है, और आपकी प्रकृति में जो सौजन्य और शन्त माव देखने में आया उसका हम दोनों पर आपकी विद्वत्ता से भी अधिक प्रमाय पड़ा है। आपने आज ईश्वर कर्तृत्व के विषय का जो दार्शनिक विवेचन किया है उसपर इम विश्वास करें या न करें, परन्तु कोई भी दार्शनिक विद्वान् उसकी प्रशंसा किये विना नहीं रहेगा। अच्छा महाराज नमस्ते ! फिर कभी दर्शन करने का यत्त करेंगे, इतना कहकर वे वहां से चलदिये।



३ेद२

# अध्याय १०= 'होशयारपुर में प्रतिष्ठा समारोह"

### ಿಂ

जालन्धर से विहार करके आप होशयारपुर पधारे। यहां पर भी एक भव्य विशाल जिन मन्दिर तैयार हुआ था,जिसके बनाने का श्रेय यहां के धर्मात्मा आवक ला० गुज्जरमलजी को था। यह मन्दिर सारे पंजाब में अपनी श्रेगी का एक ही है। इसके ऊपर का सारा भाग सुनहरी है-उस पर सोना चढ़ा हुआ है, उसकी विधिपूर्वेक अतिष्ठा करने के शुभ मुहूर्त का निश्चय करना था, जो माघ शुक्ता पंचमी ( बसन्त पंचमी ) का निश्चित हुआ तदनुसार उसी दिन शास्त्र विधि के अनुसार बड़े भव्य समारोह के साथ भगवान श्री वासुपूर्वेय स्वामी की विशाल और परम सुन्दर प्रतिमा को मन्दिर में प्रतिष्ठित किया गया।

प्रतिष्ठा का कार्य सम्पूर्ण होने के बाद आपने इधर उधर के झामों में भ्रमण करने और धर्मोपदेश देने के अनन्तर बि० सं० १९४९ का चातुर्मास होशयारपुर में ही किया। चौमासे में श्री मानविजय उपाध्याय विरचित धर्मसंग्रह और श्री संघतिलक सूरि विरचित तत्त्वकौमुदी नामा सम्धक्त्व-सप्तति की वृत्ति का व्याख्यान करते रहे। चातुर्मास के वाद जम्बू झान्त के बाह्यण कर्मचन्द और बड़ोदे के रईस लल्लुभाई को जैनधर्म को साधु दीचा देकर उनके कमशा कर्षूरविजय और लाभविजय नाम रक्खे और इनकी अनुक्रम से श्री उधोतविजय और श्री कान्तिविजयजी के शिष्य घोषित किया।



### अध्याय १०६

# "चिकागो-अमेरिका से आमंत्रण"

#### -: \$:--

होशयारपुर के चातुर्मास के बाद जालन्धर होते हुए आचार्यश्री बैरोवाल पधारे। यहां आपको बम्बई की "जैन एसोसिएशन आफ इंडिया" की मारफत अमेरिका के चिकागो शहर में होने वाली सार्ध-धर्म परिषदु में सम्मिलित होने के लिये परिषदु के प्रधान मन्त्री का पत्र मिला। जो कि इस प्रकार हैं---

#### World's Congress Auxillary Committee on Religions Congress, Rev. John Henry Barrows D. D.

Chairman : CHICAGO, U. S. A. Nov. 16, 1892. 2350 Michigan Ave.

Mr. Atmaramji,

Bombay (India) Please address me :

> William Pipe, 2330 Michigan Ave, Chicago, United States of America.

Dear Sir,

There will be mailed to you in the course of a week an appointment as a member of the Advisory Council of the Parliament of the Religions to be held in Chicago in 1893. In the meantime the Chairman instructs me to ask you if you will kindly forward to me at your earliest convenience two photographs of your-self and a short sketch of your life. These are to be used in preparing the illustrated accounts of representatives of the great faiths of the world. Will you therefore give this matter your earnest consideration and forward to me as soon as possible, what is requested ? Some other Pictures and explanatory literature that would illustrate any feature of Hinduism would be much appreciated. With fraternal greeting.

> I am, Faithfully and Sincerely Yours William Pipe.

રઽપ્ર

भावार्थ-ईस्वी सन् १८६३ को चिकागो में सब धर्मों की जो धर्म परिषद् होगी उसका मेम्बर-सभ्य बनने के लिये आपको एक सप्ताह के भीतर लिखा जावेगा, परन्तु इस समय सभापति की आज्ञा से लिखा जाता है कि आप अपने दो चित्र-फोटो और अपना संचिप्त जीवन चरित्र शीघ्र भेजने की छुपा करें। इनसे संसार के प्रसिद्ध मतों के प्रतिनिधियों के चरित्र तैयार किये जाने हैं, इसलिये आप अपने दो चित्र और जीवन चरित्र जितना जल्दी हो सके उतनी जल्दी भेजदें। इसके अतिरिक्त अन्य कोई और हिन्दुओं के धार्मिक विचारों से सम्बन्ध रखने वाला कोई सविस्तार निबन्ध तैयार करके भेजेंगे तो वह भी स्वीकार किया जावेगा।

इस पत्र का उत्तर त्र्याचार्यश्री की सम्मति से बम्बई की उक्त संस्था के अधिकारियों ने श्रीयुत वीरचन्द राघवजी गांधी वार-एट-ला से लिखाकर भेजा जिसका सारांश यह था—

आपका पत्र श्री मुनि महाराज को पहुंचा, आपने जो कार्य प्रारम्भ किया है उनमें मुनि महाराज अतीव आनन्द प्रदर्शित करते हैं पर साथ में इतना खेद भी प्रकट करते हैं, कि वृद्धावस्था और शास्त्रीय प्रतिवन्ध तथा अन्य कई एक अनिवार्य लौकिक कारणों से आपकी इस परिषद् में सम्मिलित होने के लिये विवश हैं अर्थात आपके आमंत्रण को स्वीकार करके उसे सफल नहीं बना सकते। तथापि आपके लिखे मुताबिक मुनि महाराज के दो चित्र-फोटो और मुनि महाराज का संचिष्त जीवन चरित्र तथा अन्य कितनी एक उपयोगी फोटो आदि आपको भेजी जाती हैं इनकी पहुंच देने की कृपा करनी।

इस पत्र के उत्तर में वहां से ३ अप्रेल सन् १८६३ को लिखा हुआ जो पत्र आया उसकी नकल निम्नलिखित है ---

Chicago, U.S.A. April 3rd, 1893.

#### Muni Atmaramjee,

9 Bank Street, Fort,

Presidency Mills Co. Ltd,

#### Reverend Sir,

I am very much delighted to receive your acceptance of your

| ३न६             | नवयुग निमाता |  |
|-----------------|--------------|--|
| • <u>•••</u> •• |              |  |

appointment together with the photographs and the biography of your remarkable life. Is it not possible for you to attend the Parliament in person ? It would give us great pleasure to meet you. At any rate, will you not be able to prepare a paper which will convey to the accidental mind, a clear account of the Jain faith which you so honourably represent ? It will give us great pleasure and promote the ends of the Parliament if you able to render this service.

I send you several copies of my second report.

Hoping to hear from you soon and favourably, I remain, with fraternal regards.

Yours cordially, John Henry Barrows Chairman Committee of Religions Congress

भावार्थ--- यह अतीय हर्ष की वात है कि आपने इस सभा के सभय पद को स्वीकार कर लिया है आपके फोटो तथा आपका अलौकिक जीवन चरित्र पहुंच गया। क्या आपका यहां पधार कर सभा को सुशोभित करना सम्भव हो सकता है ? आपके दर्शनों से हमको अतीव आनन्द प्राप्त होगा। जिस जैनमत का आप इतना महत्व बतला रहे हैं, क्या आप किसी प्रकार से एक ऐसा लेख तैयार कर सकेंगे कि जिसमें जैनमत का इतिहास और उपदेश का समावेश हो। आपका ऐसा निबन्ध आने से हमको बड़ा भारी हर्ष होगा और हमारे समाज की उन्नति का कारण होगा। इम अपनी दूसरी रिपोर्ट की कितनी एक नकलें आपकी सेवा में भेमते हैं ''इत्यादि"

इस पत्र का उत्तर आचार्यश्रीने शाह मगनताल दत्वपतराम की मार्फत मेजा जिसका सारांश इस प्रकार था —

"मुनि महाराज को आपका पत्र पहुंचा, आपकी इच्छानुसार मुनि महाराज ने एक निबन्ध लिखना आरम्भ कर दिया है" मगर उनका परिषद् में संमिलित होना संभव नहीं हो सकता इत्यादि ।

गुरुदेव का स्वयं संमिलित न होना परिषद् वालों को कितना अखरा यह उनके भेजे हुए १२ जून १८६३ के पत्र से पता चलता है। जो कि आचार्यश्री को शाह मगनलाल दलपतराम की मार्फत मिला i उसकी नकल निम्नलिखित है ---

Chicago, U. S. A. June 12th, 1893

My Dear Sir,

I am desired by the Rev. Dr. Barrows to make an immediate acknowledgment of your favour of May. 13. In is eminently to be desired that there should be present at the Parliament of Religions a learned representative of the Jain community.

We indeed are sorry that there is no prospect of having the Muni Atmaramjee with us and trust the community over which he presides will depute some one to represent. It is, I trust, needless for me to say that your delegate will be received by us in Chicago with every distinction and during his stay here will receive of our hospitability in as great a measure as we are able to record it. If you therefore decide to send a representative will you kindly cable the fact to me? The paper which learned Muni is preparing will indeed be very welcome and will be given a place in the programme in keeping with the high rank of its author. Although we here in Chicago, are a long distance from you, the name of Muni Atmaramji is frequently alluded to in religious discussions. For the purpose of illustrating the Volumes which are to record the proceedings of the Parliament of Religions, I am in want of a few pictures to illustrate the rites and ceremonies of the Jain faitb. May I ask you, to procure these for me ( at any expense) and send it at your earliest eonvenience.

I am

Very yours, William Pipe Private Secretary,

भावार्थ – रेवरेण्ड डाक्टर वैरोस साहिव की इच्छानुसार मैं आपके पत्र ता० १३ मई की पहुँच लिखता हूँ, इस धर्म परिषद् में जैनों की श्रोर से एक विद्वान प्रतिनिधि का होना बड़ा आवश्यक है। हमें दुःख है कि इस परिषद् में सुनि आत्मारामजी के स्वयं पधारने की कोई आशा नहीं, तो भी हम विश्वास करते हैं कि जिस सम्प्रदाय के आप नायक हैं वह अवश्य ही किसी न किसी विद्वान को प्रतिनिधि रूप में भेजेगी। और यह कहने की भी कुछ विशेष आवश्यकता नहीं कि हम यहां चिकागो में आपके प्रतिनिधि का पूर्शरूप से आतिश्य-सत्कार करेंगे। अगर आप अपना प्रतिनिधि भेजने का फैसला करलें, तो छपया

Ş

### नवयुग निर्माता

उसकी हमें तार द्वारा सूचना देवें । जो निवन्ध मुनिजी तैयार कर रहे हैं वह यथार्थतया हमारे लिये बहुत श्रानन्द प्रद होगा और उसे प्रोग्राम में वैसा ही उचपद दिया जावेगा जैसा कि उसके लेखक का उच्चपद है। यद्यपि हम यहां चिकागो में आपसे वड़ी दूर पर हैं तो भी मुनि आत्मारामजी का नाम प्राय: धार्मिक विवादों में आता है। इस धार्मिक परिषद् की कार्रवाई की जो पुस्तकों प्रकाशित होंगी उनके लिये कछ चित्रों की श्वावश्यकता है जिससे जैन धर्म की किया विधि मालूम हो सके, इसलिये आपसे प्रार्थना है कि वह शीघ ही भेजने की कुपा करें। उपर्यु क पत्र के आने से आचार्यश्री ने उक्त धर्मपरिषद् में अपना एक प्रतिनिधि भेजना तो सुनिश्चित कर लिया परन्तु किसे भेजा जावे यह एक विकट समस्या थी। कारण कि उस समय जैन समाज में ऐसे विद्वान गृहस्थ नहीं के बराबर थे जो विदेश में जाकर जैनधर्म के महत्व को समभग सकें। बहुत कुछ सोच विचार करने के बाद आपकी दृष्टि श्रीयुत वीरचन्द राघवजी गांधी पर गई। तब आपने बम्बई के श्रीसंघ को लिखा और अपना बिचार पूर्ण निरचय वतलाते हुए उस पर इस बात का जोर दिया कि वह वीरचन्द राधवजी गांधी को वहां भेजने का पूरा २ प्रबन्ध करे। यद्यपि वहां कतिपय जैनों ने इसमें बाधा उर्वास्यत करने का यतन किया परन्त आचार्यश्री ने उन्हें बडी प्रौढता से सममाया कि आप लोग जैनधर्म को उसके वास्तिविक रूप में सममतने का यतन नहीं करते और नहीं देखते कि वह इस विषय में कितना उदार है। याद रखिये आज तो आप लोग धर्म को प्रभावना के लिये भेजे जाने वाले व्यक्ति की समुद्र यात्रा का विरोध कर रहे हैं परन्तु वह समय बहुत नजदीक है जब कि आपकी सन्तानें मौन शोक के लिये समुद्र यात्रा करेंगी और आप उससे सहमत होंगे। अन्ततः सबको आवार्यश्री की आज्ञा के सामने मुकना पड़ा।

तदन्तर आचार्यश्री ने श्रीयुत वीरचन्दजी गांधी को अमृतसर में अपने पास बुलाकर अनुमान एक मास तक रक्खा और जैनधर्म के बहुत से ज्ञातव्य विषयों से अच्छी तरह परिचित कराया और अपना लिखा हुआ निवन्ध [ जो कि चिकागो प्रश्तोत्तर के नाम से प्रसिद्ध है ] देकर अपने अमोघ आशीर्वाद के साथ उन्हें बिदा किया। तब श्रीयुत् वीरचन्द राववजी गांधी वम्बई आकर, आचार्यश्री के प्रतिनिधि की हैसियत से चिकागो की सार्वधर्म परिषद् में संमिलित होने के लिये अमेरिका को प्रस्थान कर गये। और बम्बई के श्री संघ ने उन्हें सानन्द विदा किया।

वहां-चिकागो में परिषद् का श्रधिवेशन १७ दिन तक होता रहा। प्रथम दिवस में उद्वाटन किया के बाद परिषद् में सम्मिलित हुए इर एक प्रतिनिधि ने सत्तेप में अपना २ परिचय दिया। श्रीयुत वीरचम्दजी गांधी ने अपना परिचय इस प्रकार दिया---

I represent Jainism, a faith older an Buddhism, similar to it in ethics, but different from it in its psycholgy, and professed by a million and a half of India's most peaceful and law-sbiding citizens ......

## चिकांगो-अमेरिका से आमन्त्रण

I will at present, only offer on behalf of community and their High Priest, Muui Atmaramji whom I especially represent here, our sincere thanks for the kind welcome you have given us. This spectacle of the learned leaders of thought and religion meeting together on a common platform and throwing light on religions problems, has been the dream of Atmaramji life. He has commissioned me to say to you that he offers his most cordial congratulations on his own behalf and on behalf of the Jain community for your having echieved the consumation of the grand ides of convening a parliament of Religions.

भावार्थ-मैं जैन धर्म का प्रतिनिधि हूँ, जैन धर्म बुद्ध धर्म से प्राचीन, चारित्र धर्म में उससे मिलता जुलता परन्तु श्रपने दार्शनिक विचारों में उससे भिन्न है । श्राजकल इस धर्म के श्रनुयायी भारतवर्ष में १४ लाख बड़े शान्त श्रीर नियम बद्ध जीवन वाले प्रजाजन हैं ।

मैं इस समय अपनी समाज की ओर से और उसके महान् गुरु मुनि आत्मारामजी की ओर से आप लोगों के इस आतिथ्य सतकार का धन्यवाद करता हूँ। धार्मिक तथा दार्शनिक विद्वानों का एक ही प्लेटफार्म पर इकट्ठे होकर धार्मिक विषयों पर प्रकाश डालने का यह टरय मुनि श्री आत्मारामजी के जीवन का एक स्वप्न था। गुरुदेव ने मुफे यह आज्ञा दी हैं कि मैं वस्तुतः उनकी ओर से तथा समूची जैन समाज की ओर से सर्वधर्म परिषद् बुलाने के उच्च आदर्श तथा उसमें सफलता प्राप्त करने पर आपको धन्यवाद दूं।

आचार्यश्री के इस विद्वान प्रतिनिधि ने चिकागो की सर्वधर्म परिषद् में वोलते हुए किस योग्यता से अपना पत्त उपस्थित किया और उसका वहां की जनता पर कितना प्रभाव हुआ यह यह उस समय के एक अमरीकन पत्र के शब्दों से पता चलता है यथा —

A number of distinguished Hindu scholars, philosophers and religions teachers attended and addressed the Parliament some of them taking rank with the highest of any race for learning, eloquence and piety. But it is safe to say that no one of the oriental scholars was listended with greater interest than the young layman of the Jain community as he declared the ethics and philosophy of his people.

भावार्थ - आत्र को जगद् विख्यात हिन्दू विद्वान् दार्शनिक पंडित और धार्मिक नेता परिपद् में संमितित हुए और उन्होंने व्याख्यान दिये । उनमें कुछ एक की गिनति तो विद्वत्ता, दया तथा चारित्र में किसी भी जाति के बड़े से बड़े विद्वानों में होती है यह कहना कोई अत्युक्ति नहीं कि पूर्वीय विद्वानों में

| नवयुग | निर्माता              |
|-------|-----------------------|
|       | \$* <b>\$</b> *\$\$\$ |

जिस रोचकता के साथ जैन नवयुवक श्रावक का व्याख्यान जो जैन दर्शन तथा चारित्र के सम्बन्ध में था, सुना गया और किसी का नहीं।

श्रीयुत वीरचन्दजी गांधी श्रमरीका में दो वर्ष रहे, इन दो वर्षों में उन्होंने श्रमरीका के प्रसिद्ध २ नगरों यथा वाशिंगटन वोस्टन न्यूयार्क झादि में कुल मिलाकर ४३४ व्याख्यान दिये। कई एक व्याख्यानों में जनता की उपस्थिति इजारों तक होती थी। श्रनेक स्थानों पर जैनधर्म की शित्ता का प्रबन्ध किया गया। बहुतोंने श्रापके व्याख्यानों से प्रभावित होकर मांस खाना छोड़ दिया और श्रनेकों ने जैनधर्म का श्रदान झंगीकार किया। वहां पर प्रचार करने के बाद श्रीयुत वीरचन्द राघवजी गांधी इझलैंड, फ्रांस, और जर्मनी श्रादि देशों में जैन धर्म का प्रचार करने के बाद श्रीयुत वीरचन्द राघवजी गांधी इझलैंड, फ्रांस, और जर्मनी श्रादि देशों में जैन धर्म का प्रचार करते हुए जुलाई सन् १८६६ में वापिस भारत लौटे और बम्बई से सीधे श्रम्बाले में श्राकर श्राचार्यश्री को श्रपनी विदेश यात्रा का सारा वृतान्त सुनाया। तब इस कथन में जरा जितनी भी अतिरायोक्ति नहीं कि इस तरद्द विदेशों में जैनधर्म का जो प्रचार हुआ उसका सब श्रेय आचार्यश्री को प्राप्त है। अस्तु

बक धर्म परिषद् की १७ दिन की सारी कार्यवाही की पुस्तक के रूप में जो रिपोर्ट छपी है, उसमें श्राचार्यश्री का फोटो देकर उसके नीचे इस प्रकार लिखा है —

No man has so peduliarly scentified himself with the interests of the Jain community as "Muni Atmaramjee." He is one of the noble band sworn from the day of initiation to the end of life to work day and night for the high mission they have undertaken He is the high priest of the Jain commu and is recognised as the highest living "Authority" on Jain religion and litereture by oriental scholar.

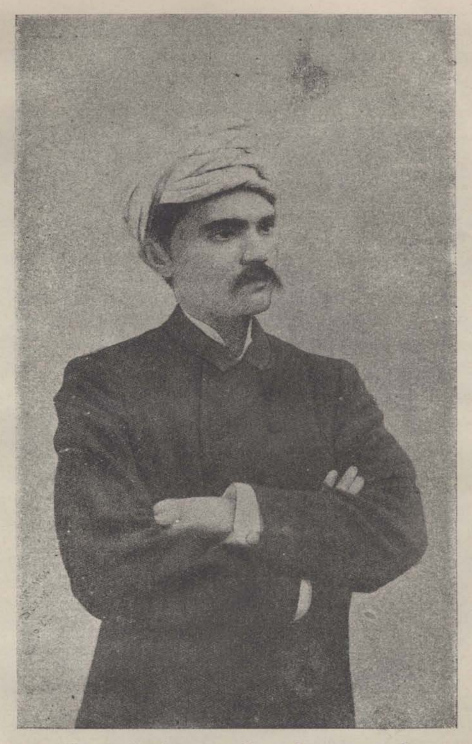
भावार्थ — जिस विशेषता से मुनि आत्मारामजी ने अपने को जैन धर्म में संयुक्त वा लीन किया है ऐसा किसी महात्मा ने नहीं किया। संयम यहण करने के दिन से जीवन पर्यन्त जिन प्रशस्त महापुरुवों ने स्वीकृत धर्म में रत और सचेष्ट रखने का निश्चय वा नियम किया है उनमें से यह मुनिराज हैं, जैन धर्म के आप परम आचार्य हैं, तथा प्राच्य और पौरस्त्य विद्वान और जैनधर्म और जैन शास्त्रों के सम्बन्ध में सबसे उत्तम प्रमाण इस महर्षि को मानते हैं।



३१०

[नवयुग निर्माता]

चरित्र नायकने चिकागो (अमेरिका) की सर्व धर्मपरिषदमें अपनी तरफसे मेजा हुआ प्रतिनिधि

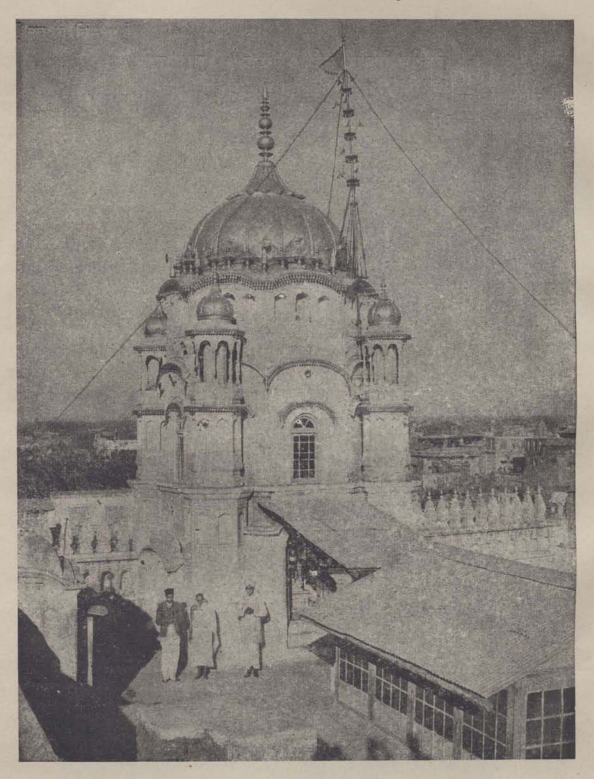


# श्रीयुत् चोरचंद राघवजी गांधी बार-एट-लो.

[जेनानंद ग्रीं प्रेस, दरिया महाल, सूरत की तरफसे मेट

# [नवयुग निर्माता]

होशियारपुर (पंजाब) जैन सुवर्ण मन्दिर जिसका शिखर सुवर्ण से मढ़ा हुआ है



प्रतिष्ठा सम्वत् १९४८ माघ शुदि ५ [ जैनानेद प्री. प्रेस, दरिया महाल स्रत की तरभसे मेट

### अध्याय ११०

# ''जंडयालागुरु में सामुओं का योगोट्वहन'' ~

अमृतसर से बिहार करके आचार्यश्री जंडयालागुरू में पधारे और १६४० का चातुर्मांस वहीं पर किया। चातुर्मास में श्री सुयगडांग सूत्र और श्री वासुपूज्य चरित्र का व्याख्यान करते रहे। तथा शावकों की श्रेरणा से आपने स्नात्र पूजा की रचना की। यहां घुटनों में कुछ दर्द हो जाने के कारण चौमासे के बाद भी आपको कुछ समय यहां पर ही ठहरना पड़ा। इस अवसर में श्री कमल विजय श्री वीर विजय और श्री कान्तिविजयजी महाराज अपने शिष्य परिवार के साथ गुजरांवाला में चौमासा पूरा करने के बाद आद श्री कान्तिविजयजी महाराज अपने शिष्य परिवार के साथ गुजरांवाला में चौमासा पूरा करने के बाद आवार्यश्री के दर्शनार्थ जंडयाला में आये और आचार्यश्री से अपने नवीन साधुओं की बड़ी दीज्ञा के निमित्त योगोद्वहन कराने के लिये प्रार्थना की। तब आचार्यश्री ने उक्त प्रार्थना को स्वीकार करते हुए, नवीन साधुओं को जडथाला में योगोद्वहन कराकर उनका छेदोपस्थापनीय संस्कार (बड़ी दीज्ञा) पट्टी में जाकर कराया। जिन साधुओं को बड़ी दीज्ञा से अलंक्वत किया उनके गुरु सहित नाम इस प्रकार हैं —

मुनि श्री दान विजयजी - मुनि श्री वीरविजयजी महाराज के शिब्य ।

मुनि श्री चतुर्विजयजी — मुनि श्री लाभविजयजी — मुनि श्री लाभविजयजी — मुनि श्री कांतिविजयजी महाराज के शिष्य । मुनि श्री कर्पूरविजयजी — मुनि श्री उद्योतविजयजी महाराज के शिष्य । मुनि श्री तीर्थविजयजी — मुनि श्री हंसविजयजी महाराज के शिष्य । मुनि श्री विवेकविजयजी — मुनि श्री वल्जभविजयजी महाराज के शिष्य ।

छेदोपस्थापनीय संस्कार कराने अर्थात नवीन साधुओं को योगोद्वहन कराकर बड़ी दीज्ञा देने का यह आपके जीवन में दूसरा मौका है, इससे पूर्व आपने श्री वल्जभविजय और श्री मोती विजयजी आदि नवीन साधुओं को पाली में योगोद्वहन कराकर बड़ी दीचा दीथी।

| રેદર | नवटुग सिमौता |  |
|------|--------------|--|
|      |              |  |

पट्टी से बिहार करके आप जीरा में पथारे । पट्टी के श्रीसंघ की चिनति को मान देते हुए आपशी ने श्री वीरविजयजी और श्री कांतिविजयज को पट्टी में चौमासा करने की आज्ञा प्रदान की और स्वयं जीरा श्री संघ के विशेष आप्रह से १९४१ का चातुर्मास जीरा में किया । इस चातुर्मास में आपने कितनेक समय से आरम्भ किये हुए, रव और परमत सम्बन्धी विवेचनीय विविध विषयों से भरपूर "तत्त्वर्निएयशासाद" नाम के विशाल प्रन्ध को सम्पूर्ण किया-[जोकि आपश्री के स्वर्गवास के बाद प्रकाशित हुआ ] यहां चातुर्मास के आरम्भ से कुछ समय पहले साध्वी श्री चन्दनश्री और छगनश्री बीकानेर से चलकर आचार्यश्री के दर्शनार्थ जीरा में पधारीं ।

उनके पधारने से वहां के श्रावक और विशेष कर श्राविका समुदाय को बहुत इर्ष हुआ। आज से पहले उन्होंने प्राचीन जैन धर्म की वृत्ति रखने वाली सती साध्वी के दर्शन का सौभाग्य प्राप्त नहीं किया था। उनके साथ बोकानेर की एक बाई दीचा प्रहण करने के लिये आई हुई थी, उसे आचार्यश्री ने दीचा देकर उसका गुणनिष्पन्न उद्योतश्री नान रक्खा । इन साध्विओं के सम्पर्क में आने वाले श्राविका समुदाय को जो आसीम हर्ष हुआ उसकी तो मात्र कल्पना ही की जा सकती है।

चौमासे के बाद बिहार करके आचार्यश्री पट्टी में पधारे और वि० सं० १६४१ माघ शुक्ला त्रयोदशी के दिन गुजरात से आये हुए स्फटिक रत्न के जिन विम्बों तथा पंजाब के आवकों द्वारा लाये हुए जिन बिम्बों [ जिन की संख्या ४० थी ] की यहां ऋंजनशालाका करी, तथा पट्टी के नवीन जिन मन्दिर में श्री मनमोहन पार्श्वनाथ को प्रतिष्ठित किया, इस ऋंजनशालाका और प्रतिष्ठा का विधि पूर्वक सम्पादन भी बड़ोदे के गोकुलभाई दुल्लभदास आदि महानुभावों ने ही किया।

# अध्याय १११

# "अम्बाला का मतिष्ठा महोत्सव"

#### 

पट्टी में होने वाले प्रतिष्ठा महोत्सव के समय पंजाब के अन्य शहरों के भाई भी काकी संख्या में आये हुए थे, जिन में अम्बाले से आने वाले भाइयों में श्री नानकचन्द (केसरीवाज़), वसंतामल, उद्दमसल, कपूरचन्द, भानामल और गंगारामजी आदि के नाम धिशेष उल्लेखनीय हैं। जिस समय आवार्यश्री का विचार पट्टी से लादौर की तरफ विद्दार करने का हुआ उस वक्त इन सबने द्दाथ जोड़कर आपसे अर्ज की कि महाराज ! आपश्री की ऋपा से हमारे शहर में मन्दिर तैयार होगया है, आप लाहौर के बदले अम्बाले पधारने की छपा करें। वहां के मन्दिर की प्रतिष्ठा कराकर हमारे मनोरय को भी पूरा करें, यही आपश्री के चरणों में हमारी आपह भरी प्रार्थना है। छपानाथ ! काल का कोई भरोसा नहीं, इमारे जीते जीते वहां भी प्रतिष्ठा हो जावे यही अभिलापा है। इसलिये हम अनार्थों को भी सनाथ बनाओ। अम्बाला के आवक वर्ग की इस हार्दिक बिनीत प्रार्थना ने आवार्यश्री के विचार को बदल दिया और उन्होंने लाहौर के बदले अम्बाले को विद्दार कर दिया। अम्वाला पहुँचने पर पूर्वोक्त डाक्टर त्रिभुवनदास मोतीचन्द शाह ने आपकी दूसरी आब के मोतिये का ऑपरेशन किया और उससे आपके डूसरे द्रव्यनेत्र में किर से प्रकाश आगया। परन्तु डाक्टर साहब के मना करने से आपने अम्वाला के इस वातुर्भास में [जो कि सं. १६४२ में किया ] व्याख्यान वाचना बन्द रक्सा।

पर्युषए॥ पर्व के लगभग मि० वीरचस्द राघवजी गांधी अनुमान दो वर्ष के बाद अमेरिका आदि देशों का भ्रमए करके वापिस लौटने पर सर्व प्रथम आपके पास पहुँचे और चिकागो की सार्वधमें परिषद् की १७ दिनको सारी कार्यवाही कह सुनाई। उसे सुनकर आचार्यभी बहुत प्रसन्न हुए और मि० वीरचन्द राघवजी गान्धी के इस धार्मिक प्रयास की अनुमोदना करते हुए आपने उनको भूरि भूरि सराहना की एवं भविष्य में जिन शासन की प्रभावना के लिये सतत कटिवढ रहने की प्रेरए। देते हुए शुभाशीर्वाद दिया।

# नवयुग निर्माता

चातुर्मास की समाप्ति के बाद मार्गशीर्ष शुक्ता पूर्णिमा के शुभ दिन में सम्पन्न होने वाले अतिष्ठा-महोत्सव के लिये अम्वाला श्रीसंघ की तरफ से तैयारियां होने लगीं। नगर के बाहर एक बिशाल मंडप वान्धा गया, मैसाणा (गुजरात) से चान्दी का रथ और बड़ोदे से चान्दी का समोसरण मंगवाया गया, सव शहरों में प्रतिष्ठा महोत्सव पर पधारने के लिये आमंत्रण पत्रिकायें भेजी गईं। सिर्फ एक अड़चन थी सो गुरुदेव की कृपा से वह भी दूर हो गई, वह थी मगवान की सवारी को नगर में फिराने के लिये सरकारी आज्ञा का प्राप्त करना। सो वह भी मिलगई ! हरएक व्यक्ति के मन में नया उत्साह और नई उमंगें थी। गुलालवाड़ा (पंडाल) इतना सजाया गया था कि देखने वाले मुग्ध हो जाते, प्रतिष्ठा महोत्सव में आचार्यश्री के प्रभाव से नगर की सारी जनता ने बड़े हर्ष से सहयोग दिवा और इतनी धूमधाम हुई कि जिसकी कल्पना भी नहीं थी। निश्चित किये गये शुभ मुहूर्त पर भगवान श्री सुपार्श्वनाथ को पूरे विधि विधान के साथ मंदिर में प्रतिष्ठित किया गया।



### अध्याय ११२

# "एक उल्लेसनीय घटना"

#### so

अम्बाला के इस प्रतिष्ठा महोत्सव में एक बड़ी ही विचित्र घटना का दृश्य उपस्थित हुआ। सुबह रथयात्रा-प्रभु की सवारी निकलने वाली थी उसके लिये सारी तैयारी की जा रही थी। शाम के वक्त अर्थात् चार बजे के करीब क्या देखते हैं, आकाश में चारों तरफ काले बादलों की घनघोर घटायें छा गई ! थोड़ी २ बूंदे भी गिरने लगीं।

इससे कुछ समय पहले आचार्यश्री कितने एक साधुओं को साथ लेकर बाहर स्थंडिल पधारे और जब स्थंडिल भूमि से वापिस उपाश्रय को आरहे थे तो रास्ते में उनसे आगे आगे तीन चार मुसलिम भाई आपस में बातें करते जारहे थे। उन्हें यह माल्म नहीं था कि उनके पीछे कोई आ रहा है। परन्तु उनकी वातें आपस में बातें करते जारहे थे। उन्हें यह माल्म नहीं था कि उनके पीछे कोई आ रहा है। परन्तु उनकी वातें आवार्यश्री को सुनाई दे रही थीं। एक बोला-कि आसमान पर छाथे हुए थे काले बादल कभी बरस पड़े तो इन बिचारे जैनियों के तो सारे करे कराये पर पानी फिर जायगा। इनका नुकसान तो होगा ही मगर इसके साथ ही इन्होंने जो इतनी बड़ी तैयारी की है वह भी धरी की धरी रह जावेगी और इनके हौसले पस्त हो जावेंगे। इतने में दूसरा बोला माई तुन्हारी वात तो ठीक है मगर इनकी खुश किस्मती-( सद्भाग्य ) से इनका पीर ( गुरु ) आत्माराम जो कि बड़ा औलिया ( पहुँचा हुआ ) है-यहां पर हाजर है, इसलिये कोई तशवीश-चिन्ता की बात नहीं, तब आकाश को देखते हुए तीसरे के मुख से अचानक ही निकला कि-''या खुदा मेहर कर यह काम तो बावा आत्माराम का है, जो कि हिन्दू और मुसलमान को एकसी निगाह से देखता है, इसके नाम में तो कभी भी हर्जा नहीं होना चाहिये" इत्यादि ।

इतना कहते हुए ये तो अपने दूसरे रस्ते को [ जिधर उन्होंने जाना था ] हो लिए और आचार्यश्री अपने मार्ग से चलते हुए साधुओं के साथ उपाश्रय में आये । आचार्यश्री के उपाश्रय में पधारने के बाद तुरन्त ही लाः गंगाराम, नानकचन्द और बसन्तामल आदि चार पांच मुख्य श्रावक बड़े घबराये हुए उपाश्रय

|       | 0   | 2   |
|-------|-----|-----|
| नवयुग | ाना | मता |

में आये और आचार्यश्री के चरहों को पकड़कर एकदम रोने लगे। यह देख परम हुपालु आचार्यश्री ने उन्हें चरहों से अलग करके आधासन देते हुए कहा-क्यों क्या हुआ ? इतने उदास और घबराये हुए क्यों हो ? तथा इस तरह बालकों की तरह रोने का क्या मतलब ? तब लाक गंगारामजी बादलों की ओर अंगुलि निर्देश करते हुए भर्राई हुई आवाज में बोले-गुरुदेव ! इन उमड़े हुए काले काले वादलों को देखकर हम सब हतोत्साह हो रहे हैं। अगर ये [ जो कि इस समय तो छोटी छोटी बंदें ही गिरा रहे हैं ] बादल कहीं बरस पड़े तो फिर हमारा कोई ठिकाना है, छुपानाथ ! इस बक तो इसें एक मात्र आपश्री के चरहों का ही सहारा है : इतना कहते ही गिड़गिड़ा कर चरहों में गिर पड़े । इस समय का टरय बड़ा ही करुणाजनक था।

तव छाचार्यदेव उनको अपने चरणों पर से उठाते हुए इंसकर वोले इतना क्यों घबरा रहे हो, शासन देव की छुपा से सब ठीक हो जावेगा। जाओ अपने अपने काम में लगो ! हम तो क्या तुम्हारे लिये तो मुसलमान भी खुदा से द्यर्ज कर रहे हैं।

आचार्यश्री के इन वचनों से सबको धैर्य श्रीर सान्त्वना मिली। वे सब वहां से उठे और वन्दना नमस्कार करके प्रतिष्ठा सम्बन्धी भगवान् की सवारी के आयोजन में लग गये।

इधर रात भर बादलों की घटायें आती हैं और विखर जाती हैं, इनको देखकर लोगों का मन भी कभी उत्साह से शून्य और कभी पूरित होता रहा। अन्त में प्रातःकाल होते ही एक ऐसी बिचित्र हवा चली कि उमड़े हुए बादलों का कहीं नामोनिशान भी नहीं रहा। धोरे २ सूर्य भगवान ने भी अपनी प्रकाश पूर्ण किरणों को फैलाना आरम्भ किया और लोगों के मुकलित और मुर्फाये हुए मन कमल एकदम खिल डठे। काफी दिन चढ़ने पर जुलूस की तैयारी का आरम्भ हुआ इतने में क्या हुआ कि आकाश में एक होटीसी बदली उठी और वह सारे नगर में छिड़काव करके अटश्य होगई । यह देख शहर की जनता के आश्चर्य का कुछ पारावार न रहा। हर एक स्त्री पुरुष के प्रसन्न मुख से यही निकत्तने लगा कि भगवान का सवारी के लिये मार्य का साफ और शुद्ध होना भी तो आवश्यक था जो कि इन्द्र महाराज ने कर दिया। इस घटना को जिन भाविक पुरुषों ने देखा उस बक तो उनका मन भी नगर की सड़कों की मार्फक धुलकर धुद्ध बन गया।

वड़ो सजधज से अगवान की सवारी का जल्म निकला और नगर का शायद ही कोई ऐसा अभागा स्त्री पुरुष होगा जिसने रथ यात्रा के इस जुल्म को न देखा हो । मुहूर्त के समय प्रभु को गादी पर विराजमान किया गया और शांति स्नात्र आदि सारे त्रिधि विधान के साथ प्रतिष्ठा का सारा काम स्रवारु रूप से निर्विध्नतया समाप्त होगया। देश काल के पूर्ण झाता और व्यवहार कुराल आचार्यश्री के प्रतिष्ठा-महोत्सव की खुशी में अम्वाला के श्री संघ ने विना किसी भेद भाव के वहां के अन्य ा धर्म स्थानों-सन्दिर मसजिद और गुरुद्वारों का भी एक एक लड्डू और साथ में हीई रहम

ર્ફદક્

| एक उल्त्रेखनीय घटना | રદહ |
|---------------------|-----|
|                     |     |

भेजकर व्यावहारिक सम्मान किया, जिससे वहां के श्री संव पर अन्य लोगों के अनुराग में और भी वृद्धि हुई। समय के जानकार व्यवहार कुशल गुरुदेव की छत्र छाया तले व्यवहार कुशलता का काम होवे और उससे जनता में आकर्षण बढ़े यह तो स्वाभाविक ही था। अस्तु।

प्रतिष्ठा कार्य निर्विदन समाप्त होगया, बाहर से आई हुई जनता भी चली गई और गुरुदेव ने भी विहार कर दिया, परन्तु -इसके बाद में वहां पर जो बनात्र बना उसका भी पाठकों को दिग्दर्शन कराना इछ उचित सा जान पड़ता है --

"यह तो सभी जानते हैं कि पंजाब में इन दिनों में भी वर्षा की बड़ी जरूरत रहती है और वर्षो होती भी जरूर है। परन्तु प्रतिष्ठा के बाद बादल आते और बिखर जाते बिना बरसे ही चले जाते, अम्वाले के आस पास के याभों में वर्षा होती मगर अम्वाला शहर और उसकी सीमा तरु में बिलकुल नहीं। बादल जरूर आते परन्तु बरसते नहीं। यह देख लोगों के मन में उदासी छाने लगो और वे तरह २ की कल्गनायें करने लगे। जहां कहीं पांच सात आदमी इकड़े होते, वहां इसी बात की चर्चा होने लगती। तब एक पुराने अन्तर भाते परन्तु बरसते नहीं। यह देख लोगों के मन में उदासी छाने लगो और वे तरह २ की कल्गनायें करने लगे। जहां कहीं पांच सात आदमी इकड़े होते, वहां इसी बात की चर्चा होने लगती। तब एक पुराने अनुभवी वृद्ध पुरुष ने कहा कि भाई तुम लोग मेरी वात पर विश्वास करो चाहे न करो, परन्तु वह जो बाहर जैन मन्दिर की प्रतिष्ठा के मुहूर्त का मंडा गड़ा हुआ है, उसे जव तक वहां से उखाड़ा नहीं जाता तब तक वर्षा नहीं होगी। क्या तुन्हें याद नहीं कि प्रतिष्ठा के वक्त कैसे बादल चढ़कर आये थे, क्या उनके बरसने में कुछ सन्देह था ? मगर नहीं, सारे के सारे विना बरसे ही चले गये। तब एक युवक ने कहा —हां बाबाजी ! वात तो ऐसे ही बनी थी। फिर अब क्या करना चाहिये ?

युद्ध पुरुष — मेरा तो यह विचार है कि तुम पांच सात आदमी मिलकर यहां के ला० नानकचन्द, केसरीवाला और ला० गंगारामजी आदि मुख्य २ जैनों से मिलो और कहो कि लालाजी ! आपका प्रतिष्ठा-महोत्सव निर्विध्नता पूर्वक बड़ी शान्ति से सम्पूर्श होगया, शहर के लोगों ने भी उसमें यथा शक्ति पूरा २ सहयोग दिया. आपका सब कार्य पूर्ण होगया, कोई बाकी नहीं रहा और प्रतिष्ठा में आये हुए बाहर के लोग गये तथा गुरु महाराज भी विद्वार कर गये, तात्पर्य कि भगवान की छपा से आपका प्रतिष्ठा सम्बन्धो सारा काम वड़ी अच्छी तरह से होगया। परन्तु अब तो आपके प्रतिष्ठा मुहूर्त के लिये गाड़े गये मडे की कोई अव्यक्ता प्रतीत नहीं होती, इसलिये यदि आप उस मंडे को अब वहां से उखाड़ लेवें तो आपकी बड़ी मेहरवानी हो। लोगों का ऐसा कहना और मानना है कि जब तक वह मंडा वहां से उखाड़ा नहीं जावेगा, तब तक इमारे इस शहर में वर्षा नहीं होगी। यह तो आप भी देख रहे हैं कि हमारे आस पास में तो वर्षा हो रही है और अपनी हद में बिलकुल नहीं, बादल आते हैं और बिना बरसे चले जाते हैं। इत्यादि।

| नवयुग | निर्माता |
|-------|----------|
| نون ن |          |

युद्ध के इस कथन पर लोगों की कुछ आत्था जमी और पांच सात संभावित गृहस्थ मिलकर ला॰ गंगारामजी आदि आवकों के पास गये और उपर कहा गया सारा वृतान्त उनसे कहा। तब ला॰ गंगारामजी ने उनका सभ्यता भरे शब्दों में स्वागत करते हुए कहा कि बड़ी खुशी से आप लोगों के इस निवेदन को सम्मान दिया जावेगा। आप लोगों की सद्दानुभूति और सहयोग से हमारा यह धर्म कार्य इमारी आशा से भी बढ़कर सफलता से सम्पन्न हुआ है। अब हमें इस मंडे की कोई जरूरत नहीं। गुरु महाराज आजकल लुधियाने में बिराजमान हैं, मैं आज ही वहां जाता हूँ। वहां गुरु महाराज की सम्मति लेकर जिस विधि से मंडे को वहां से उखाड़ना योग्य होगा, उसके अनुसार उखाड़ लिया जावेगा। जहां तक बन पड़ेगा, इसका कल ही प्रबन्ध कर लिया जावेगा। इस विषय में आप बिलकुल बेफिक रहें। इतना वार्तालाप करने के बाद आये हुए सद् गृहस्थों ने तो अपने २ घरों का रास्ता लिया और ला॰ गंगारामजी लुधियाने पहुँचने के लिये रेल्वे स्टेशन को रवाना होगये।

लुधियाने पहुँचने पर लालाजी ने सारा वृतान्त गुरुदेव को कह सुनाया । आचार्यश्री ने ला० गंगारामजी के कथन को ध्यान पूर्वक सुना श्रौर हंसते हुए बोले-ये भोले लोग तो मन में यही समफ रहे होंगे कि महाराजश्री ने वर्षा को बांध रक्खा है। अस्तु, अब तो तुम्हें इस फंडे की कोई आवश्यकता नहीं है, फिर किसलिये लोगों को वहम में रखना, आतः तुम तुमारा अवसर देख लो।

आचायेश्री के इतने फर्माने पर ला० गंगारामजी अपने गृहस्थोचित कर्तव्य को समफ गये और आचार्यश्री को वन्दना करके वापिस अम्वाले आराये । आने पर अपने साथियों को इकट्ठा करके सारी बात सममादी और एक जानकार व्यक्ति को साथ लेकर ध्वजा को वहां से विसर्जित कर दिया। व्यष्टि अथवा सम्राष्ट्र में सामूहिक रूप से उत्पन्न होने वाली मानसिक एकाप्रता में कितना बल होता है, इसे योगी अथच मैसमेरेजन के झाता लोग बखूबी समम्प्ते हैं। इसे गुरुदेव का जीवन चमत्कार समफो अथवा देवी घटना कहो, ध्वजा का विसर्जन होते ही आकाश में बादल दिखाई देने लगे और आन की आन में इकटे होकर इतने बरसे कि अम्बाले में चारों तरफ पानी ही पानी दिखाई देने लगा । लोगों की मुर्फाई हुई मानस लतायें एक दम हरी भरी हो उठीं अम्वाले की जनता पर इस घटना का बड़ा भारी प्रभाव पड़ा और गुरुदेव के प्रति उनकी श्रद्धा और भी अधिक बढ़ी।



385

## अध्याय ११३

# "लुधियाने में जिनमन्दिर का पारम्म"

#### ಿಂ

अम्बाले की प्रतिष्ठा का कार्य सम्पूर्ण हो जाने के बाद आचार्यश्री लुधियाने पधारे। यहां पर किसी सांसारिक सम्बन्ध को लेकर बिरादरी में विरोध पड़ा हुआ था। आपश्री ने आते ही सबको बुलाया और सममा बुम्नाकर सबके मनको शान्त करदिया, जिससे विरोध दूर होकर सबका आपस में सन्तोष होगया।

संघ में मेल होजाने के बाद वहां मन्दिर का आरम्भ होगया। मन्दिर के बनाने मैं आरम्भिक श्रेय वहां के चत्रिय ला॰ रामदित्तामल को प्राप्त है जो कि आचार्यश्री के परम भक्त और उन्हीं के सदुपदेश से जैनधर्म के श्रद्धालु बने। सर्व प्रथम मन्दिर के लिये अपनी दो दुकानें उन्होंने ही दी थीं। बाद में दो दुकानें ला॰ खुशीराम आदि ने प्रदान की, बाद में श्रीसंघ ने मन्दिर का आरम्भ किया जो कि इस समय अपने आपूर्व सौन्दर्य का परिचय दे रहा है और इसमें विराजमान भगवान श्री कलिकुंड पार्श्वनाथ की दर्शनीय भव्य प्रतिमा तो अपने स्वरूप की एक ही है।

#### अध्याय ११४

# "आपके प्रवचनों की कुछ रहस्वपूर्ण बातें" ~~

लुधियाने में आपश्री के पधारने पर जितना हर्ष लुधियाने के जैन संघ को होता, उससे कहीं अधिक वहां के जैनेतर समुदाय को होता था। इसलिये आपके प्रतिदिन के प्रवचनों में जैनों की अपेता अन्य मत के लोगों की अधिक संख्या होती। पंजाब में गुजरात की भांति पद्मपात और विचार संकोच बहुत कम है, वहां किसी भी धर्म या सम्प्रदाय का विद्वान-फिर वह साधु हो या गृहस्थ-चलाजाय उसके भाषण या उपदेश को सभी मतमतान्तर के लोग सुनने को आते और शंका समाधान करते। इसी प्रकार आचार्यश्री के प्रवचनों के लोग बड़ी श्रद्धा से सुनते और किसी को किसी विषय पर कोई सन्देह हो तो वह पृष्ठता और आचार्यश्री उसका शांतिपूर्वक सन्तोषजनक उत्तर देते। एक दिन व्याख्यान में प्रसंगोपात्त आपश्री ने फर्माया कि संसार में जीवों की प्रकृति भिन्न मिन्न होती है उसी के अनुसार वे वस्तु तत्त्व को ग्रहण करते हैं, इसलिये कभी कभी उनका प्रहण किया हुआ सत्य भी असत्य होजाता है और उसत्य तत्त्व को ग्रहण करते हैं, इसलिये कभी कभी उनका प्रहण किया हुआ सत्य भी असत्य होजाता है और उसत्य, सत्य यनजाता है। जैसे एक ही तालाव का पिया गया पानी गाथ में दूध होजाता है और सर्प में विध्यमान सदंश को अपनाता हुआ उसे सत्य टहरालेता है और मिथ्या दृष्टि-विचार विधुर वस्तु के सत्तरक्त को भी मिथ्या समभता हुआ उसे सत्य टहरालेता है और मिथ्या हिटि-विचार विधुर वस्तु के सत्तरक्त को भी क्रिप्धा सम्यत्त हुआ उसे सत्तरा हुआ उसे सम्यक् श्रुत बनालेता है और मिथ्या दृष्टि जीव मिथ्या श्रुत को भी अपने सद्विचारों में गर्भित करता हुआ उसे सम्यक् श्रुत बनालेता है और मिथ्या दृष्टि जीव सप्त भत्त परिणामों के अनुसार सम्यक् श्रुत को भी मिथ्या बना डालता है।

§ श्री नन्दीसूत्र की निम्नलिखित गाथा का भी यही भावार्थ है-

"समद्दि परिगहियाणि मिच्छासुत्ताणि समसुत्ताणि । मिच्छादिष्टि परिगद्दियाणि समसुत्ताणि मिच्छासुत्ताणि ।।

For Private & Personal Use Only

यह सुनकर श्रोताओं में से श्री रामदित्ता मल त्तत्रिय ने कहा कि-महाराज ! इस बात को किसी दृष्टान्त के द्वारा सममाने की ऋपा करें । आचार्यश्री ने फर्माया कि भाई दृष्टान्त तो बहुत हैं, परन्तु तुम्हारे घर का और तुम्हारे लिये डपयोगी, ऐसा ही एक दृष्टान्त सुनाते हैं---

मनुरमृति में एक श्लोक आता है-

न मांस भक्त्रे दोशो न मद्ये न च मैथुने । प्रदृत्तिरेश भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ॥

इसका अर्थ आम लोग यह करते हैं कि मांस भन्नए में, मदिरा पीने में और मैथुन सेवन में दोष नहीं क्योंकि सांसारिक जीवों की इन कामों में स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है स्रौर इनसे निवृत्त होना महान फलदायक है। अब इसमें विचार करने योग्य बात यह है कि जो काम निर्दोष है,अर्थात् जिसके आचरण में कोई दोष नहीं है तो उसके त्याग करने में महाफल कैसे होगा ? जो काम दोष युक्त होगा उसके त्यागने में तो श्वच्छा फल हो सकता है,परन्तु जिसमें कोई दोष नहीं उसके त्याग का उपदेश कैसे उचित समभा जावे।यह कथन तो स्वयंही ऋपने आपको मिथ्या ठहराता है। न्याय शास्त्र के ऋनुसार इसमें वदतो व्याघात दोष उपस्थित होता है। जैसे कोई कहे कि ''मम मुखे जिह्वा नास्ति" अर्थात मेरे मुख में जवान नहीं, ''अथवा मम माता वन्थ्या'' मेरी माता वन्ध्या है, जैसे यह कहना असंगत है ऐसे ही जिसमें दोष नहीं उसके त्यागने को महान फल का जनक बतलाना भी असंगत है। परन्तु मनु जैसे महापुरुष का कथन इतना असंगत हो यह भी कैसे माना जाय । इसलिये विचारशील पुरुष इस श्लोक में रहे हुए रहस्य को ढंढ निकालता है और इसे संगत बना देता है। अब जरा इसके परमार्थ की स्रोर ध्यान दीजिये ! उक्त श्लोक में "मांस भत्ताऐ, मद्य मैथुने" ये तीनों शब्द एकारान्त हैं झौर इनमें सातमी विश्वक्ति है, इन तीनों के झागे झकार है, जिसका व्याकरण के नियमानुसार लोप हो रहा है। जैसे कि-"न मांसभन्नरों अदोधः" इसमें एकार के आगे ''अदोष: के अकार का लोप होकर ''न मांसमच्चणेऽदोष:" ऐसा रूप बन जाता है तब इसका अर्थ होता है कि "कि मांस भच्च ऐऽदोष: इति न किन्तु दोष एव" अर्थांत मांसमचाएा में दोष नहीं है ऐसा नहीं किन्तु दोष ही है, कारण कि इनमें जीवों की प्रवृत्ति अर्थात हिंसा होती है इसलिये इससे निवृत्त होना अर्थात् इसका त्याग करना महान् फल के देने वाला है। इसी प्रकार मद्य और मैथुन के विषय में भी समफ लेना । इस प्रकार विचारशील पुरुष पदार्थ में रहे हुए परमार्थ को ढूंढ निकालता है ।

मनुस्मृति के उक्त श्लोक के रहस्य पूर्ण ऋर्थ को सुनकर वहां पर उपस्थित श्रोता लोग बड़े प्रसन्न हुए और सभी ऋाचार्यश्री की मुक्तवंठ से प्रशंसा करने लगे।\$

\$ जैनाचार्यों ने —''ॐ सूर्भुव: स्व: तत् सवितुर्वरेख्यं भर्गो देवस्य धीमदि धियो वो न: प्रचोदयात्" इस गायत्री मंत्र का ऋर्थ भी बड़ा रहस्य पूर्ख किया है ! इसके लिये देखो क्राचार्यश्री के रचे हुए "तस्व निर्खय प्रसाद" के ११ वें स्तम्भ का पृ० २८०।

आचार्यश्री के इस अर्थ को सुनकर श्रोताओं में से एक सूद बिरादरी के सज्जन ला० मोहकमचन्द ने बड़ी नम्प्रता से कहा कि महाराज ! यमुना नदी में नंगी स्नान करने वाली गोपियों के वस्त्र उठाकर लेजाने और नग्नरूप में जल से बाहर निकल कर उन्हें प्रहण करने आदि का जो प्रसंग भागवतादि पुराण प्रन्थों में सुना जाता है, उसका परमार्थ समकाने की भी आप अवश्य छपा करें । साथ में अन्य श्रोताओं ने भी आवार्यश्री से इसके लिये प्रार्थना की !

आचार्यश्री—भाइयो ! तुम लोगों की यदि यही इच्छा है तो मैंने इसका जो परमार्थ सममा है, उसे सुना देता हूँ । तुम लोगों को वह उचित लगे तो उसे ग्रहण कर लेना अन्यथा मेरा कथन मेरे ही पास रहने देना । आज से पूर्व तो कभी सभा में इसका अवसर आया नहीं परन्तु आज आप लोगों ने यह प्रसंग चला दिया है इसलिये कहेदेता हूँ । भगवान की बंसी, कदम वृत्त, यमुना नदी और गोपियां इन शब्दों का परमार्थ मेरे विचारानुसार तो इस प्रकार है-कदम वृत्त तो देवाधिदेव का समवसरण है और बंसी अगवान की वाणी है, गोपियां जगद्वासी जीव हैं और पांचों इन्द्रियों के विषय रूप यमुना नदी का जल है । एवं कदम वृत्त पर बैठने और बंसी बजाने वाले गोपाल रूप वीतराग देव हैं । संसारवासी जीव झान और क्रियारूप वस्त्रों को त्यागके विषयरूप यमुना नदी के काले पानी में निर्लंड्य होकर स्नान कर रहे हैं । उन्हें भगवान अपनी बाणीरूप बंसी को सुनाते हुए यह उपदेश दे रहे हैं कि-तुम विषयवासना रूप यमुना के जल से बाहर निकलो अर्थात् विषयों को त्यागो, इसी रूप में हाथ जोड़ो और नियम लो, तब तुम्हारे ज्ञान और क्रियारूप वस्त्र वुम्हें वापिस मिलेंगे । यह इसका परमार्थ है । महात्मा आनन्दघनजी फरमाने हैं-

### गणन मंडल में गाय वियानी, घरती दुद्ध जमाया। माखग तो विरले ने पाया, छाछ जगत भरमाया॥

अर्थात् आकाश मंडल में यानि पृथिवी से ऊंचे समवसरण में बिराजमान होकर प्रभु ने यह उपदेश दिया कि गो, नाम वाणी का है, उसका वियाना यानि पृथिवी पर प्रकाश होना है, उस वाणीरूप विलोने से निकला हुआ तत्त्वरूप माखन तो किसी विरले को ही प्राप्त होता है-अर्थान यथार्थ तत्त्व को समभते वाला तो कोई विरला ही होता है और छाछरूप असार एवं अतत्त्वरूप वस्तु में तो सारा जगत ही भरमा रहा है। शास्त्रों में भगवान को महागोप की उपमा दी गई है, वे जगतवासी जीवों को अपनी वाणी के द्वारा सन्मार्ग पर लाने से गोप या महागोप कहे जाते हैं। गोप शब्द का व्युत्पत्तिजन्य अर्थ होता है परम संबमी अथच सत्यवक्ता-आप्त पुरुष। गोपति रत्ततीति गोपः गगो नाम वाणी और इन्द्रियों का है, उनके संरत्तक को गोप कहते हैं। इसलिये विचारशील पुरुष को हर एक पदार्थ में रहे हुए सत्यांश को खोजने का यत्न करना चाहिये, तभी यथार्थ रूप से वास्तविक तत्त्व को उपलब्ध कर सकता है। आज के प्रवचन में इतने त्रापके प्रवचनों की कुछ रहस्य पूर्या बतें

मात्र से ही आप लोग सन्तोष करें, बाकी फिर कभी सुनाया जावेगा।

श्राचार्यश्री के इस रहस्यपूर्ण वचनों को सुनकर सारे श्रोतागण वाह वाह कर उठे। सबके मुख से "धन्य है, धन्य है" ऐसी ध्वनि निकलने लगी। थोड़ी देर के बाद सभा विसर्जन हुई श्रौर सब लोग प्रसन्न-चित से अपने अपने घरों को प्रस्थित हुए।



#### अध्याय ११५

# ''सनखतरे का मतिष्ठा महोसत्व"

लुपियाना की जैन जैनेतर सारी जनता ने आचार्यश्री को चातुर्मास रहने की प्रार्थना की और आचार्यश्री का चातुर्मास करने का विचार भी होगया परन्तु इस अवसर में सनखतरा [ जिला स्यालकोट ] के रईस ला० अनन्तराम, गोपीनाथ, प्रेमचन्द और ताराचन्द आदि आवकों ने आपश्री के चरणों में उपस्थित होकर अर्ज की कि महाराज ! अम्बाले की प्रतिष्ठा के समय आपश्री ने फर्माया था कि यदि सनखतरे का मन्दिर तैयार होगया हो और प्रतिष्ठा करने का विचार हो तो सं २ १६४३ की वैशाख शुदि पूर्णिमा का मुहूर्त निकलता है, जोकि हर एक दृष्टि से शुद्ध है । इस पर लाला अनन्तरामजी ने कहा था कि मैं सनखतरे जाकर सब भाईयों से सलाह करके आपश्री को पता भेज हूंगा इत्यादि । सो छपानाथ ! मन्दिर बिलकुल तैयार होगया है और घ्रापश्री के फर्माये हुए मुहूर्त पर ही हम सब प्रतिष्ठा कराने का निश्चय कर चुके हैं । बह दिन इमारे लिए बड़ा ही छहोभाग्य का होगा जब कि आपश्री वहां पधार कर इस शुभ कार्थ को छपने वरद हाथ से कराने की छपा करेंगे । इम लोग इस विषय से बिलकुल अनमिझ हैं । प्रतिष्ठा के लिए क्या करना और क्या नहीं करना, यह हम कुछ भी नहीं जानते । इतना तो हमको पूर्ण विश्वास है कि आपश्री के वहां पधारने से हमारा सब कार्य अच्छी तरह से सम्पन्न होगा । इसलिये हम सबकी आपश्री के चरणों में यही प्रार्थना है कि आप प्रतिष्ठा के दिन से महीना दो महीना पहले ही सनखतरा में पधारने की कृपा करें । यही हमारी आपके श्री चरणों में बिनम्र प्रार्थना है ।

सनखतरे के भाईयों की उक्त प्रार्थना को ध्यान में लेते हुए व्याचार्यश्री ने लुधियाने से विहार कर दिया श्रौर क्रमशः फगवाड़ा, जालन्धर, जंडयाला श्रौर श्रमृतसर होते हुए त्राप नारोवाल में पधारे। यहां पर अनुमान १४ दिन रहकर प्रतिष्ठा के निमित्त त्राप सनखतरे में श्राये। सनखत्तरे का प्रतिष्ठा महोत्सव

यहां का मंदिर देखकर, आपको बड़ा आनन्द प्राप्त हुआ। यह मंदिर सारे पंजाब में अपनी किसन का एक ही है। मंदिर को देखते ही शत्रुख़य तीर्थराज की श्री आदीश्वर भगवान की मव्य टोंक का स्मरण हो जाता है, उसी ढव पर इस मन्दिर का निर्माण हुआ है। मन्दिर की सोढ़ियों पर चढ़ते हुए तभी तो आचार्यश्री ने सेवक से कहा था, आरे वल्लभ ! क्या हम शत्रुख़य पर चढ़ते हैं ? तात्पर्य कि इस मन्दिर का नकशा भी सिद्धगिरि पर विराजमान श्री ऋषभ देव भगवान की टोंक जैसा ही है।

श्राचार्य श्री के पधारने पर सनखतरा के श्रावक समुदाय में एक नये ही उत्साह की लहर जाग उठी ! वह आनन्द विभोर होकर पूरे उत्साह के साथ प्रतिष्ठा के कार्य में एक मन होकर जुट गया।

प्रतिष्ठा महोत्सव [ सैकड़ों प्रतिमात्रों की अंजनशजाका ] में पधारने के लिये पंजाब, मारवाड़, गुजरात, काठियावाड़, मालवा और यू० पी० आदि देशों के प्रसिद्ध २ सभी नगरों में आमंत्ररापत्र भेजे गये । उन आमंत्ररापत्रों को बांच कर कपडवंज के आवक शाह शंकरलाल वोरचन्द और आहमदाबाद के आवक ठाकुरदासजी आचार्यश्री के हाथ से आंजनशलाका के लिए बहुत से नवीन जिनविम्बों को लेकर सनखतरे आये ! सनखतरे के आवक अभी उनकी रिहायश का प्रबन्ध कर ही रहे थे कि इतने में बम्बई के सेठ श्री तिलकचन्द माणिकचन्द जे. पी. की तरफ से भेजे गये-श्री मणिलाल झगनलाल भी कितने एक जिनविस्व लेकर था पहुँचे और इनके साथ ही श्री शत्रुँजय तीर्थ पर के श्री मोतीशाह के कारखाने से अंजनशलाका के निमित्त नवीन जिनबिम्वों को लेकर वहां का माली और पुजारी भी आये। तथा बड़ोदेवाले गोकुलभाई. दुल्लभदास और छाएी के नगीनदास गड़बड़दास भी प्रतिष्ठा विधि के निमित्त आये और आते हुए बड़ोदा, त्रहमदाबाद, मैसाएग, छाणी, वरतेज, जयपुर और दिल्ली आदि शहरों के श्रावकों के बनवाये हुए बहुत से रत्नमय और पाषाएामय जिनविम्बों को अंजनशलाका के लिये साथ में लाये । कुल मिलाकर २७४ जिनविम्ब श्रंजनशलाका के लिये लाये गये। इनको सनखतरा के मन्दिर में तीन वेदियों पर विराजमान किया गया श्रौर इनके मूलनायक तरीके श्री ऋषभदेवजी को प्रतिष्ठित किया गया था। मूलनायक सहित तीनों वेदियों में विराजमान द्रीतीय जिनविम्बों को देखकर उस बक्त तीर्थराज श्री शत्रुंजय पर के सिद्धघरे की याद ताजा हो आई थी, आचार्यश्री की देख रेख नीचे श्री वर्द्धमानसूरि विरचित आचार दिनकर के अनुसार श्री गोकुत भाई झौर नगीनदासजी ने विधिपूर्वक सबका झंजनशलाका रूप संस्कार कराया। मुहूर्त के समय आचार्यथी ने श्री धर्मनाथ को मन्दिर की वेदी पर प्रतिष्ठित कराया। इस प्रकार बाहर से आये हुए जिनविम्बों की ऋंजनशलाका और मंदिर में श्री धर्मनाथ प्रभु को प्रतिष्ठित कराकर सनखतरा के श्रीसंघ के मनोरथ को आचार्थश्री ने पूर्ए किया। आंजन शलाक के निमित बाहर से आये जिन विम्बों में से कितने एक तो श्री शत्रुंजय तीर्थ पर कपडवंज की सेठानी माणिक बाई के बनवाये हुए नवीन जिनमन्दिर में प्रतिष्ठित किये गये तथा अपने २ शहर के मन्दिरों में प्रतिष्ठित करने के लिए जो जिनविम्ब लाये गये थे, उन्हें वहां पर प्रतिष्ठित किया गया और मोतीशाह सेठ वाले जिनबिम्बों को शत्रुंजय तीर्थ पर. मोतीशाह की दूंक में विराजमान किया गया। उनमें श्री नेमिनाथ भगवान की लाजवर्द रत्न की एक मूर्ति अंजनशलाका और प्रतिष्ठा की यादगार कायम रखने के लिए वहीं सनलतरे के मन्दिर में स्थापन की गई।



४०६

#### इमध्याय ११६

# "ठाला नत्थूमलजी का रहस्यगमित महन"

सनखतरे के मन्दिर की प्रतिष्ठा का सारा कार्य सुचारु रूप से सम्पूर्ण होजाने के बाद प्रतिष्ठा महोत्सव पर छाये हुए होशयारपुर के सुप्रसिद्ध धर्मांत्मा आवक ला० गुजरमल छौर नव्यूमलजी आचार्यश्री को बन्दना करके उनके चरणों का स्पर्श करते हुए वहीं पर बैठ गये। कुछ चण मौन रहने के बाद खा० नव्यूमल ने छाचार्यश्री से पूछा गुरुदेव ! क्या किसी श्रद्धालु श्रावक ने किसी छाचार्य देव की उनके जीवनकाल में ही उनकी मूर्ति बनाकर प्रतिष्ठित की है ?

श्राचार्यश्री — हां ! राजा कुमारपाल ने श्री हेमचन्द्राचार्य की मूर्ति उनके जीवन काल में ही प्रतिष्ठित की थी।

ला० नत्थूमल — तब तो गुरुदेव ! हमारा अभिलपित सिद्ध होगया ! आप इस युग के हेमचन्द्राचार्य हैं और मैरे यह मित्र ला० गुजरमलजी कुमारपाल । आचार्यक्षी हेमचन्द्रसूरि ने कुमारपाल को प्रतिवोध देकर धर्म का अनुरागी बनाया और आपश्री ने हम सबको धर्म पर दृढ़ किया। राजा कुमारपाल का आचार्यश्री हेमचन्द्रसूरि में अनन्यानुराग था और हम सब आपश्री के चरणों के अनन्य पुजारी हैं। गुरु चरणों के जिस गुणानुराग ने कुमारपाल को आचार्यश्री की मूर्ति बनवाकर प्रतिष्ठित करने की उच्च्वल प्रेरणा दी। वही गुरु चरणों का प्रशस्तराग ला० गुजरमलजी को अपने सद् गुरुदेव की भव्य मूर्ति बनवाकर मन्दिर में प्रतिष्ठित करने की सवल प्रेरणा दे रहा हैं। और इस विषय में आपश्री की क्या सम्मति है. यह पूछने का तो हमें इस वक्त अवकाश ही नहीं है। गुरुदेव ! जहां भक्तों को भगवान की आझा-शिरोधार्य करनी होती है वहां कभी २ भक्त भी भगवान से अपना कहा करा लेते हैं। इतना कहने के अनन्तर पास में बैठे हुए जयपुर के कारोगर को इशारा किया और उसने उठकर आचार्यश्री के शरीर की ऊंचाई और बैठक का माप ले लिया। तदनन्तर मूर्ति बनाने की आज्ञा देते हुए ला० गुउजरमल ने उस कारीगर से कहा-देखो गुरुदेव की मूर्ति में कोई खामी न रहनी पावे वह अत्यन्त सुन्दर और आकर्षक होनी चाहिये। और जहांतक बने जल्दी से जल्दी तैयार करने की कोशिश करना, इसके लिये तुम्हें मुँह मांगे पैसे और साथ में इनाम भी दिया जायगा। इतना कहने के बाद आचार्यश्री के चरणों का स्पर्श करते हुए ला॰ गुउजरमल ने कहा कि गुरुदेव ! आज मेरी मनोकामना पूर्ण हुई। जिससे मैं अपने को बहुत भाग्यशाली ही मानता हूँ। आप जैसे महान उपकारी सद्गुरु का पुख्य संयोग मुक्ते भव भव में प्राप्त होता रहे यही शासन देव से मेरी बार बार प्रार्थना है।

श्राचार्थश्री-श्वच्छा भाई ! तुम्हारी जैसी भावना। तुम्हारे जैसे सुलभ बोधी जीव भी संसार में विरले ही होते हैं।

श्वाचार्यदेव को नितान्त सुन्दर और मनोनीत मूर्ति जयपुर से बनकर आगई और बड़े समारोह के साथ होशयारपुर के विशाल देवमन्दिर में उसे विधि पूर्वक प्रतिष्ठित किया गया परन्तु यह कहते हुए अत्यन्त खेद होता है कि मूर्ति बनकर आने और मन्दिर में उचित स्थान पर प्रतिष्ठित करने से पहले ही गुरुदेव स्वर्ग सिधार गये, उसकी प्रतिष्ठा का सारा भार मुफ्त किंकर पर छोड़कर।

गुरुदेव के स्वर्गवास से लगभग चार वर्ष बाद अर्थात् वि० सं० १९४७ के वैसाख मास में उसे प्रतिष्ठित किया गया।



# अध्याय ११७ "गुजरांवाला में सदा के लिये"

गुजरांवाले, में एक विशाल सरस्वती मन्दिर क्ष विद्यालय की स्थापना करने की सद्भावना से आपने ज्येष्ठ कृष्णा षष्ठी के दिन सनखतरे से विहार कर दिया। परन्तु विद्दार का यह दिन जैन संसार के लिये वड़ा ही मनहूस-अनिष्ठप्रद साबित हुआ। यद्यपि चातुर्मास निकट आ और गर्मी प्रतिदिन अधिक होती जा रही थी फिर भी चातुर्मास के आरम्भ होने से पहले र आपका विचार पसरूर, स्यालकोट और जम्मू आदि नगरों को पावन करने के वाद गुजरांवाला पहुंचने का था। इसलिये सनखतरे से विहार करके किला लोभासिंह होते हुए आप पसरूर में पधारे। वद्यपि आपका इरादा यहां पर पांच सात दिन ठहर कर जनता को धर्मोपदेश करने का था परन्तु साधुयोग्य आहार पानी की सुविधा न होने से आपको उसी दिन करीबन चार बजे-विहार करना पड़ा। § वहां से छछरांवाली, सतराह और सोरावाली होते हुए

\$ जिस समय झाचार्यश्री लुधियाने ( १९५२ ) में विराजमान थे, उस वक्त झापके अद्धाल एक च्हिय ने झापसे कहा कि महाराज ! झाप मन्दिर बनवा रहे हैं यह तो ठीक, परन्तु इनके अद्धाल पुजारी पैदा करने के लिये झापको सरस्वती मन्दिरों की स्थापना की झोर भी लंद्र्य देना चाहिये ! इस पर झापश्री ने फर्माया-प्यारे ! तुमारा कहना ठीक है, मैं भी इस वात को समफता हूँ परन्तु सर्व प्रथम इनकी-आवकीं की-अद्धा को कायम स्खने के लिये इन मन्दिरों की झावश्यकता थी सो यह काम तो भाय: पूर्य हो चुका और इसमें जो कमी होगी, वह भी धीरे २ पूरी हो जावेगी । झब मैं सरस्वती मन्दिरों की स्थापना की झोर ही झधिक ध्यान देने का यत्न करू गा । इसके लिये गुजरांवाला ही सारे पंजाब में झधिक उपयोगी हो स्कता है । मैं झब उसी तरफ विहार कर रहा हूँ, झगर जीवन ने साथ दिया तो वैसाख में सनखतरे की प्रतिष्ठा कराकर सीधा गुजरांवाला पहुंच सर्व प्रथम इसी काम को हाथ में लेने का यत्न करू गा । [ मगर झफसोस ! काल की क्रूरता ने झाचार्यश्री की यह सदमावना उन्जे जीतेजी फ्लीमृत होने नहीं दी ]

§ पसरूर में उन दिनों शुद्ध सनातन जैनधर्म के छनुयायी एक भी आवक का घर नहीं था। सबके सब हूं दक मतके ही कहर पुजारी थे। इसलिये वहां से साधु के ऋरण योग्य प्रासुक उध्या जल भीने के लिये उपलब्ध नहीं हुआ और

|       | 2 2    |  |
|-------|--------|--|
| नवयुग | निमति। |  |

बड़ाला प्राम में पंघारे । रात्रि को आधी रात के बाद आसरोग का आक्रमण बढ़ा और प्रतिचण बढ़ता ही गया जिससे एक कदम चलना भी कठिन होगया । एक दिन का सफर बड़ी कठिनता से तीन दिन में पूरा किया [ शरीर के पूरे सहवोग के बिना अकेला मनोबल कितना सफल हो सकता है ? ]

लगभग १६ वर्ष के बाद ज्येष्ठ सुदि २ के दिन आचार्यश्री का गुजरांवाला में पथारना हुआ ! गुजरांवाला श्री संघ ने बड़े समारोह के साथ आपका भेव्य खागत किया और बड़ी धूमधाम के साथ श्रापका नगर मैं प्रवेश कराया गया। उपाश्रय में पहुंचने के बाद झापने थोड़ी देर आराम किया और फिर अपने दैनिक कृत्य में लग गये। आपकी शारीरिक अवस्था की ओर ध्यान देते हुए आवकों के मन चिन्तित थे, सब सेवकों ने प्रार्थना की कि किसी निपुण वैद्य से इस रोग की चिकित्सा कराई जावे। परन्त आपने इस ओर तनिक भी ध्यान नहीं दिया। यद्यपि भीतर में रोग बढ रहा था, फिर भी आपके प्रसन्न वदन पर मुस्कराहट खिल रही थी, झौर झांखों में ज्योति टपकती थी। अपने कष्ट को कर्मजन्य समझकर बड़ी शांति से सहन कर रहे थे, और अपने दैनिक किया कलाप में साधारणतया लीन रहते थे। गुजरांवाला में बहुत वर्षों के बाद आएका आगमन हुआ था, इसलिये आपके दर्शनामिलाधी प्रतिदिन बहु संख्या में आते थे। दिन रात पंडितों और मौलवियों से वार्तालाप में व्यतीत होता था। ज्येष्ट सुदि सप्तमी के दिन रात्रि के प्रतिक्रमण से निवृत्त होकर संथारा पोरसी करने के बाद आप लेट गये। थोड़ी देर विश्राम करने के बाद उठ बैठे छौर ध्यान में मग्न हो गये। ध्यान समाप्त होते ही खास का वेग कुछ प्रवल हो उठा । समीप में सोये हुए साधुओं को जगाया और कहा कि आज मेरी तबीयत कुछ अधिक बिगड़ी हुई प्रतीत होती है । यह सुनकर सारा ही शिष्य परिवार चिन्ता के सागर में हुबने लगा। आपने सबको धैर्य दिया स्वयं स्थंडिल पधारे । और शुद्ध पवित्र होकर आसन पर बैठ गये । कुछ चुर्खो के बाद ध्यानारूढ़ हुए खापने ॐ छईन, ॐ छईन, ॐ छईन ऐसे तीन बार कहा और छांखें खोलकर सामने बैठे शिष्य परिवार को सम्बोधित करते हुए आप बोले-लो माई ! मेरा खब तुम लोगों से जुदा होने का समय निकट आ पहुँचा है, यदि मैंने मन वचन और काया से किसी के मन को आघात पहुँचाया

केवल खट्टी छाछ से निर्वाह करना पड़ा। पसलर के ब्राह्मण, त्वांत्रय आदि अन्य लोगों को वहां के मावड़ों के इस असाध व्यवहार से बहुत कष्ट हुआ। उन्होंने इनको बहु पटकारा तव कई एक ने आकर आचार्यश्री से वहां ठहरने की विनति करते हुए कहा कि महाराज ! आप इस वक्त विहार करना मुल्तवी करदें, हम लोगों से जो अवधा हुई है, उसकी हम चुमा मांगते हैं और आगे को ऐसा नहीं होगा, हमसे यह बड़ी भारी मूल हुई है जिसका हमें अधिक से अधिक पश्चाताप है। कम से कम आप आज तो विहार न करें, हम सबकी आपश्री के चरणों में यह आग्रह भरी विनति है, आप इसे अवश्य स्वीकार करें। भावी माव अभिट होता है, आपश्री के परम कुवालु मन पर उन लोगों की प्रार्थना का तनिक भी असर नहीं हुआ और बिना कुछ कहे सुने आपने विहार कर दिया। हो तो उसके लिये मैं "मिच्छामि दुकडं" देता हूँ-त्तमा मांगता हूँ । तुम लोगों से मेरा अन्तिम निवेदन यही है कि मेरे अधूरे रहे काम को पूरा करने का भरसक प्रयत्न करना और आपस में मेल मिलाप रखना ! मुफे अरिइंत देव और सिद्ध भगवान का, जिन्होंने कर्मरूप शत्रुओं का समूल नाश करके कैवल्य विभूति को प्राप्त किया है-कल्याणकारी शरणा है, मुफे मोझ देने वाले परम पवित्र जैनधर्म का शरणा है । इस प्रकार शरणा लेकर फिर ध्यानारूढ़ हो गये । कुछ त्रणों के बाद आँखें खोलीं और सामने बैठे हुए साधु और आवकों पर दृष्टि फैंकी और सेवक को पुकारा व कहा-वल्लभ ! लुधियाने वाली वाल याद है न ?

हां गुरुदेव ! अच्छी तरह से थाद है ? मैंने रुद्धकंठ से उत्तर दिया !

गुरुदेव-उसका पूरा पूरा ध्यान रखना। ज्ञान के बिना लोग धर्म को नहीं समझ पावेंगे।

बहुत अच्छा गुरुदेव !

परन्तु मैं इतना कहने ही पाया था कि-लो भाई अब हम चलते हैं और सबको खमाते हैं "ॐ अईन बोलते हुए-सदा के लिये अन्तर्ध्यान हो गये !!! आपश्री का यह स्वर्गवास, केवल गुजरांवाला या पंजाब के जैन समाज के लिये ही नहीं अपितु समस्त भारतवर्ष के जैन समाज के लिये अथच पूर्व और पश्चिम के शास्त्राभ्यासी और धर्म रसिकों के लिये भी कल्पना में न आसके ऐसी शोकप्रद घटना बन गई। जो कोई भी सुनता वह चकित और अवाक् सा रहजाता। अभी कल शाम को तो आप प्रसन्न बदन से सब के साथ वातें कर रहे थे। इतने में क्या हो गया ? नहीं यह बात मूठी होगी। परन्तु आलीर में सबको इस कठोर सत्य के सामने मुक्तना पड़ा। शोक ! महाशोक !! जैन समाज का सिरताज यहां के समाज को आनाथ करके स्वर्ग को सनाथ बनाने के लिये चला गया।

प्रातःकाल होते ही सारे शहर में हाहाकार मचगया। जिसने भी सुना वही उपाश्रय की त्रोर भागा चला त्राया। हिन्दु से लेकर मुसलमान तक शायद ही ऐसा कोई आभागा व्यक्ति शहर में रह गया होगा जिसने इस महातपत्वी महापुरुष के ज्रन्तिम दर्शनों के लिये अपने ज्ञापको वहां उपस्थित न किया हो। जो कोई भी देखता वह यही कहता इन महात्मा ने तो समाधि धारण कर रक्खी है, देखो तो चेहरे पर किसी प्रकार का फर्क पड़ा है ? वैसा ही तेज वैसी ही आभा है। इनको स्वर्गवास करगये कहना हमें तो भूल भरा प्रतीत होता है। सारांश कि एक बार तो देखने वाले को अप्रम आवश्य हो जाता।

स्कूल में छुट्टी होने के कारण एक मास्टर आपके दर्शन करने और कल शामकी अधूरी रही बात चीत को पूरी करने के लिए आपके पास आरहा था। इतने में उसके कानमें आपश्री के स्वर्गवास की आवाज पडी तो वहां खड़े का खड़ा ही रह गया ! वह कहने लगा कि क्या यह खबर सत्य है या किसी दुश्मन की उड़ाई हुई मूठी है ? कल शामको तो हमलीग उनसे काफी देर तक बातें करते रहे और आज आनेका

| नवयग | निर्माता |
|------|----------|
|      |          |

वायदा किया था तब इतने में क्या पत्थर पड़गये ! आकर देखा तो इस कठोर सत्य ने उसके हृदय को भी हिसा दिया। सामने आकर दर्शन किये और मस्तक कुकाकर प्रणाम करने के अनन्तर रुधे हुए कंठ से वोला महारमाजी ! आप हम लोगों को दगा देगये, अच्छा आपकी मर्जी। इतना कहते हुए उसकी आंखों से आंसू गिरने लगे।

मापश्रों के वियोग में विह्नल हुए आपके सेवक जन फुट २ कर रोने लगे। आपके शिष्यवर्ग की दशा तो इतनी करुणाजनक थी कि उसका चित्रण इस लेखिनी की परिधि से बाहर है । आपके सेवकों की दशा भी भरवन्त करुणाजनक थी। कोई कहता महाराज ! यह आपने क्या किया ? हम अनायों को अब कौन संभालेगा ? कोई काल को उपालम्भ देता हुआ कहता-अरे दुष्ट काल ! हमने तेरा क्या वियाड़ा था जो तूने हमारे सिर का ताज इमसे छीन लिया। तब एक सद्गृहस्थ ने गुरुदेव के समीप आकर कहा-गुरुदेव ! हमको बाज पता चला कि आपके मुखारविन्द से निकखने वाले शब्दों में कोई न कोई रहस्य जरूर छिपा रहता था, हम लोग कई बार गुजरांवाला पधारने के लिये आपकी चर्फों में विनति करने को आये मगर आप नहीं पधारे। जब हमने दुवारा तिवारा विनति की तो आपश्री ने फर्माया कि "भाई ! तुम लोग क्यों घिन्ता करते हो आखीर में तो हमने दावाजी के प्रियत्तेत्र गुजरांवाला में ही बैठना है।" मगर उस वक तो मिलाग आपके इन रहस्यपूर्ण शब्दों को समफ नहीं पाये परन्तु आज उनका परमार्थ समफ में आया। पुरुदेव ! आपने तो अपना कथन सरय कर दिखाया मगर हम लोगों का ...... इतना कहते ही वह रुढकंठ लेकर चरणों में गिरपड़ा। सारांश कि जो कोई भी आता वह अपने हत्य की व्यथा को अपने राव्दों में यक करजाता मगर यह सब आरण्यतेवन के समान व्यर्थ ही था। कितना ही पिलाप करो कितना ही माथा हो झरत में बनता कुछ नहीं। बड़े बड़े तीर्थकर, चक्रवर्ती, बलदेव और वासुदेव आदि किसी को भी काल ने ही छोड़ा-किसी कवि ने सत्य ही कहा है—

### कगताः पृथिवीपालाः, ससैन्यवलवाहनाः । वियोगसाचिणी बेषां भूमीरद्यापि तिष्ठति ॥ अस्तु

रातोंगत तार द्वारा आपके स्वर्गवास का टु.खव समाचार देश देशान्तर में भेज दिया गया, साचार मिलते ही सब एकदम चकित से रह गये। परन्तु किसी को विश्वास नहीं आया, सब यही नने लगे कि यह किसी विद्वेषी की करतूत है § भिन्न २ शहरों से वापस तार आये कि जल्दी पता दो ां विश्वास नहीं आता। तब दोबारा तार किये गये कि वास्तव में ही गुरुदेव इमसे सदा के लिये जुदे गये। बस फिर क्या था सारे पंजाब में शोक की चादर बिछ गई। घर २ में मातम छा गया। चारो

§ पहले भी एक दो बार ऐसा कूठा समाचार किसी ने दे दिया था इसलिये किसी को विश्वास नहीं स्नाता था।

४१२

#### गुजरांगला में सदा के लिये

और सबको अन्धकार ही अन्धकार दिखाई देने लगा। प्रातःकाल होते ही लाहौर, अमृतसर, जालन्धर, जंडयाला, होशयारपुर, लुधियाना, अम्बाला, जीरा और मालेरकोटला आदि शहरों का श्रावक समुदाय पहुँच गया। सबके चेहरे फीके पड़े हुए थे। सबकी आंख अपने प्रिय गुरुदेव के वियोग में अश्रुधारा बहा रही थीं। सबके मुख से हा गुरुदेव ! हा गुरुदेव !! के सिवा और कुछ नहीं निकलता था। अन्त में एक बड़ी अच्छी तरह से सजाये हुए देव विमान तुल्य विमान में प्रतिष्ठित करके गुरुदेव को अगिन संस्कार के लिये लेजाया गया और चन्दन की चिता में विराजमान करके आपके शरीर को अगिन के सपुर्द कर दिया गया।

अग्नि संस्कार से पहिले आपश्री के विमान को बड़ी धूमधाम से नगर में फिराया गया था। जिसके साथ में अनेक वैंडवाजे और अनेक भजन मंडलियां गुरुदेव के गुरा।नुबाद करती हुई आगे २ जा रही थीं। उस समय पर गाथे जाने वाले भजनों में से कुछ एक नीचे उद्धृत किये जाते हैं --

#### भजन (१)

हेजी तुम सुनियो आतम राम ! सेवक सार लीजो जी ! ( अंचली ) आतमाराम आसन्द के दाता, तुम बिन कौन भयोद्धि त्राता। हुँ अनाथ शरणी तुम आयो, आव मोहे हाथ दीजो जी ॥ १ ॥ तुम बिन साधु सभा नवि सोहे, रथणीकर बिन रयणी खोहे । जिम तरणी बिन दिन नही दीपे, निश्चय धार लीजो जी ॥ २ ॥ दीन आगथ हुँ चेरो तेरो, ध्यान धरुं मैं निसदिन बेरो । यबतो काज करो गुरु मेरो, मोहे दीदार दोजो जी ॥ २ ॥ करी सहाय मवोद्धि तारो, सेवक जनको पार उतारो । वार बार विनति यह मेरी, वस्लभ तार दीजो जी ॥ ४ ॥

#### मजन (२)

सतगुर जी मेरे दे गये आज दीदार, स्वामी जी मेरे दे गये आज दीदार। श्री श्री आतमराम सुरीधर विजयानन्द सुखकार। ( अंचलि ) गुरु हुए निर्वाण संघ होगया हैरान ट्रूट गया मनमान, ज्ञान ध्यान कैसे आवेगा। अब उ्वजिया शोक अपार॥ १॥ स्वामी जी मेरे०॥ ये गंभीर धुन वानी, जिनराज की बखानी, गुरुराज की सुनानी, ऐसे कौन सुनावेगा,अब किसका मुफे आधार॥ २॥ स्वामीजीवा धन धन्न स्तृरिराज होये जैन के जहाज, सुघारे धर्म के वहु काज, आव कौन ढंका लावेगा, श्री गुए ज्ञान मंडार ॥ ३ ॥ स्वामीजी० ॥ मुनि सार्थवाह व्यारे, जीव लाखों ही सुधारे, चंद दर्शनी दिदारे, नहीं सोई पछतावेगा, अब होगई हाहाकार ॥ ४ ॥ स्वामीजी० ॥ कैसे सूरज उजारे, मत मिथ्यात निवारे, मिटे अन्धकार सारे, कौन चांदना दिखावेगा, दास खुशी कैसे धार ॥ ४ ॥ स्वामीजी० ॥

# भजन (३)

विना गुरुराज के देखे मेरा दिल वेकरारी है ॥ अंचली ॥ आनन्द करते जगत जनको वयण सतसत सुना करके ॥ १ ॥ तनुजस शान्त होया है किया जिस दर्भ आ करके ॥ १ ॥ मानो सुर सूरि आये थे भुविनर देहधर करके ॥ २ ॥ राज अरु रंक सम गिनते, निजातम रूप सम करके ॥ ४ ॥ महा उपकार जग करते फनाइ तन को समफ करके ॥ ४ ॥ जीआ बल्लभ चाहता है नमन हो पांव पर करके ॥ ६ ॥ विना० ॥

जहां पर आवार्यश्री का अग्नि संस्कार किया गया वहां पर एक ऐसे भव्य और विशाल समाधि मन्दिर का निर्माण हुआ जो कि आज भी रास्ते चलने वाले मुस्राफर मात्र को अपनी ओर आकर्षित करता हुआ मौन भाषा में एक नवयुग प्रवर्तक महान् तेजस्वी, शासन रसिक महापुरुष की पुण्यमयी यशोगाथा को सुना रहा है-उसकी अमर कीर्ति का सन्देश दे रहा है !\*



\* जिस समय आचार्य श्री विजयानन्द सूरि श्री आत्मारामजी मद्दाराज स्वर्ग सिधारे उससे काफी समय पहले अध्यभी लग चुकी भी इसलिये आपश्री की निर्वाण तिथि अध्यमी है, अध्यमी को ही आपकी जयन्ती मनाई जाती है और मनाई जानी चाहिये। (ले॰)

#### अध्याय ११⊂

# "विरोधियों की सज्जनता का दिग्दर्शन"

#### No

जिस समय आचार्य देव के स्वर्गवास की खबर शहर में पहुंवी उसी वक उनके प्रति चिरकाल से भभकती हुई विद्वेष की अन्तर्आला को शान्त करने के लिये कितने एक महानुभावों ने इस अवसर को बहुत अनुकूल समफा। उन्होंने ऐसे करुणामय अतिशोक जनक समय में अपनी सज्जनता का जिस रूप में परिचय दिया उसको देखते हुए तो कोई भी विचारशील पुरुष मानव के चोले में बसे हुए इनके दानव कृत्य की प्रशंसा किये बिना नहीं रह सकता। परन्तु इस जवन्य प्रवृत्ति में इनको सर्वथा विफलता का मुंह देखना पड़ा और चारों शाने चित्त गिरे। आचार्य देव के तेजोमय पुरुषयपुंज के सन्मुख ये सब इतप्रभ हो गये। और इनकी दुर्जनता आचार्यश्री की साधु सज्जनता में सदा के लिये डूबगई। इन लोगों ने किसी कल्पित नाम से वहां के डि. सी. को तार दिया और लिखा-यहां पर जैन साधु आत्मारामजी की मृत्यु स्वामाविक नहीं किन्तु किसी ने इनको विप दे दिया है इसलिये जब तक इसका निर्याय न हो जावे तब तक इनके शरीर को अग्तिनदाह करने की आज्ञा नहीं होनी चाहिये।

परन्तु इन विरोधी सउननों का यह आखीरी वार भी खाली गया। महाराजश्री का देह संस्कार बड़े सम्मान और समारोह के साथ होगया। चन्दनमयी चिता से निकलती हुई ज्वालाओं ने चारों तरफ सुगन्ध-मय धूम को फैलाफर वहां के दूषित वातावरण को शुद्ध कर डाला, और धूम की उत्कट सुगन्ध से संत्रास को प्राप्त हुई विरोधी लोगों की सज्जनता तो सिरपर पांच रखकर वहां से भाग निकली। सत्य है--

> कर्णेजपानां वचन प्रयंचा महात्मनः काथि न दृषयन्ति । अजंगमानां गरलप्रसंगान्नापेयतां यांति महासरांसि ॥

# उपसंहार

महा पुरुषों की पुरुष श्लोक जीवन गाथायें मानव जगत के लिये पथ प्रदर्शक होती हैं, उनसे मानव जीवन के नैतिक निर्माण को काफी सहायता मिलती है और जीवन में उपस्थित होने वाली विकट समस्यात्र को सुलमाने में वे अच्छे शिलक का काम देती हैं। इसी दृष्टि से यह प्रयास किया गया है।

परन्तु यह काम आज से बहुत पहले होजाना चाहिये था जो कि कई एक आनिवार्य प्रतिबन्धों से नहीं होसका। इसके सिवा आचार्यदेव के जीवन की बहुतसी घटनाओं का उल्लेख करना रहगया, जो वि पहले तो स्मृति पथ से ओमाल रहीं, और अब मानस पट पर चित्रित होरही हैं। उनको भी संभवत परिशिष्ट में स्थान दिया जा सकता है।

इसमें सन्देह नहीं कि आप जैसी विभूतियें संसार में कभी कभी उत्पन्न होती हैं और बहुत कम मात्रा में होती हैं इसलिये पाठकों से सायह निवेदन है कि विश्व की इस महान विभूति की जीवन गाथा क उद्दार मनोवृत्ति से अवलोकन करने का यत्न करते हुए अपने मानवजीवन को प्रगति को ओर लेजाने का श्रेय भी प्राप्त करें।

गुरुचरणसेवी-



### परिशिष्ट १

श्रीविजयानन्दस्रीश्वरकृत

# H उपदेश**वाव**नी H

( संधैया एकतीसा )

श्री पार्श्वनाथाय नमो नमः

ॐ नीत पंच मीत समर समर चीत अजर अमर हीत नीत चीत घरीए, सूरि उडका मुनि पुडजा जानत अरथ गुडजा मनमथ मथन कथनसुं न ठरीए । बार आठ षटतीस पएवीस सातवीस सत आठ गुएा ईस माल बीच करीए, एसो विमु ॐकार बावन वरएा सार आतम आधार पार तार मोच्च वरीए ॥ १ ॥ अथ देवस्तुति :---

नथन करन पन इनन करमधन धरत अनघ मन मथन मदनको, अजर अभर अज अलख अमल जस अचल परम पद धरत सदनको । समर अभर वर गनधर नगवर थकत कथन कर भरम कदनको, सरन परत तभ(स) नमत अनघ जस खतम परम पद रमन ददनको ॥ २ ॥ नमो नीत देव देव आतम अमर सेव इंद चंद तार वृंद सेवे कर जोरके, पांच खंतराय भीत रति ने अरति जीत हास शोक काम वीत(धीन ?) मिथ्यागिरि तोरके । निंद ने अत्याग राग द्वेष ने अज्ञान याग अष्ठादश दोप इन निज गुण फोरके, रूप ज्ञान मोच्च जश वध ने वेराग सिरी इच्छा धर्म वीरज जतन ईश घोरके ॥ २ ॥

त्रथ गुरुस्तुति :--

मगन भजन मग धरम सदन जंग ठरत मदन श्रग भग तज सरके, कटत करम वन हरत भरम जन भववन सचन हटत सब जरके । नमत श्रमरवर परत सरन तस करत सरन भर श्रघ मग टरके, धरत श्रमल मन मरत श्रचर धन करत श्रतम जन पग लग परके ॥ ४ ॥ महामुनि पूर गुनी निज गुन लेत चुनी मार धार मार घुनि वुनी सुख सेजको, ज्ञान ते निहार छार दाम धाम नार पार सातवीस गुएा धार ताश्क से इजको । पुगल भरम छोर नाता ताता जोर तोर श्रातम धरम जोर भयो महातेजको, जग भ्रमजाल मान ज्ञान ध्यान तार दान सत्ताके सरूप श्रान मोत्तमे रहेन(ज)को ॥ ४ ॥ श्रथ धर्मस्वरूपमाइ--

सिद्धमत स्यादवाद कथन करत छाद भंगके तरंग साद सात रूप भये है, अनेकंत माने सत कथंचित रूप ठंत मिथ्यामत सब इंत तत्त्व चीन लये है।

नित्यानित्य एकानेक सासतीन वीतीरेक भेद ने अभेद टेक भव्याभव्य ठये है, शुद्धाशुद्ध चेतन अचेतन मूरती रूप रूपातीत उपचार परमकुं लये है ॥ ६॥ सिद्ध मान ज्ञान रोष एकानेक परदेश ट्रव्य खेत काल भाव तत्त्व नीरनीत है, नय सात सत सात भंगके तरंग थात व्यय धुव उत्तपात नांना रूप कीत है । रसकुंप केरे रस लोहको कनक जैसे तैसे स्यादवाद करी तत्त्वनकी रीत है, मिथ्यामत नाश करे आतम अनघ घरे सिद्ध वधु वेग वरे परम पुनीत है। 1 ७ 11 धरती भगत हीत जानत अमीत जीत मानत आनंद चित भेदको द्रसती, आगम अनुप भूप ठानत अनंत रूप मिध्यान्त्रम मेटनकुं परम फरसती । जिन मुख वैन ऐन तत्त्वज्ञान कामधेन कवि मति सुधि देन मेघ ज्यूँ वरसती, गएगनाथ चित(त्त) भाइ आतम उमंग धाइ संतकी सहाइ माइ सेवीए सरसती !! भा श्रधिक रसीले भोले सुखमे उमंग कीले श्रातमसरूप ढीले राजत जीहानमे, कमलवदन दीत सुन्द्र रद्ल(न) सीत कनक वरन नीत मोहे मदपानमे। रंग वदरंग लाल मुगता कनकजाल पाग घरी भाग लाल राचे ताल तानमें, छीनक तमासा करी सुपनेसी रीत धरी ऐसे वीर लाय जैसे वादर विहानमें ॥ ६ 🗄 श्रालम श्रजान मान जान सुख दु:ख खान खान सुलतान रान श्रंतकाल रोये, रतन जरत ठान राजत दमक भान करत ऋधिक मान छंत खाख होये है । केसुकी कलीसी देह छीनक भंगुर जेह तीनहीको नेह एह दुखःबीज वोये है. रंभा धन धान जोर आतम अहित भोर करम कठन जोर छारनमें सोये है ॥ १० ॥ इत उत डोले नीत छोरत विवेक रीत समर समर चित नीत ही धरत्(न) है, रंग राग लाग मोहे करत क्रूफर घोहे रामा धन मन टोहे चितमे अचेतु(त) है। श्रातम उधार ठाम समरे न नेमि नाम काम दुगे(हे) आठ जाम भयो महाप्रेतु(त) है, तजके धरम ठाम परके नरक धाम जरे नाना दु:ख भरे नाम कौन लेतु(त) है ॥ ११ ॥ ईस जिन भजी नाथ हिरदे कमलपाथ नाम वार सुधारस पीके महमहेगो, दयावान जगहीत सतगुरु सुर नीत चरणकमल मीत सेव सुख लहेगो । आतमसरूप धार मायाश्रम जार छार करम वी(वि)डार डार सदा जीत रहेगो, दी(दे)ह खेह ऋंत भइ नरक निगोद लइ व्यारे भीत पुन कर फेर कौन कहेगी ? ।। १२ ॥ उदे भयो पुन पूर नरदेह भुरी नूर वाजत आनंदतुर मंगल कहाये है. भववन सघन दगभ कर अगन ज्युं सिद्धवधु लगन सुनत मन भाये है। सरध्या(धा)न मूल मान आतम सुज्ञान जान जनम मरख दुःख दूर भग जाये है, संजम खडग धार करम भरम फार नहि तार विषे पिछे हाथ पसताये है ॥ १३ ॥ ऊंच नीच रंक कंक कीट ने पतंग ढंग ढोर मोर नानाविध रूपको धरतु है, श्रंगधार गजाकार वाज वाजी नराकार पृथ्वी तेज वात वार रचता रचत है।

४१न

श्रातम श्रनंत रूप सत्ता भूप रोग धूप वडे (परे?) जग ग्रंध कूप भरम भरतु हे, सत्ताको सरूप भुल करनहींडोरे जुल कुमताके वश जीव्या नाटक करतु है ।।१४॥ रिधी सिद्धि ऐसे जरी खोदके पतार धरी करथी न दान करी इरि हर लहेगो, रसना रसक छोर वसन ज(त्र)सन दोर व्यंतकाल छोर कोर ताप दिल दुहेगो। हिंसा कर मुघा धर छोर घोर काम पर छोर जोर कर पाप तेह साथ रहेगो. जौंलो मित आत(दे) पान तौंलो कर कर दान वसेह मसान फेर कोन देद(दे) करेगो ।।१शा रीत विपरीत करी जरता सरूप धरी करतो बुराइ लाइ ठाने मद मानक. द्युत धुत (फूठ) मंस खात सुरापान जीवघात चोरी गोरी परजोरी वेश्यागीत गानकुं । सत कर तुत उत जाने न धेरमसूत माने न सरम भूत झोर अभेदानकुं, मुत ने पुरीस खात गरभ परत जात नरक निगोद बसे तजके जहानक ॥१६॥ लिखन पठन दीन शीखत अनेक गिन क(को)उ नहि तात (<sup>3</sup>तत्त)चिन छीनकमें छिजे है, उत्तम उतंत संग छोरके विविध रंग रंभा दंभा भोग लाग निश दिस भींजे है। काल तो अनंत बली सुर वीर धीर दुली ऐसे भी चलत ज्युं सींचान चिट लीजे है. छोरके धरम द्वार आतम विचार डार छारनमे भइ छार फेर कहा किजे है ॥१७॥ लीलाधारी नरनारी खेभंग जोगकुं वारि ज्ञानकी लगन हारि करे राग ठमको, योवन पतंग रंग छीनकमे होत भंग सजन सनेहि संग विजकेसा जमको । पापको उपाय पाय ऋध पुर सुर थाय परपरा तेहे घाय चेरो भये जमको. श्चरे मूढ चेतन अचेतन तुं कहा भरो आतम सुधार तुं भरोसो कहा दमको ? ॥१०॥ एक नेक रीत कर तोष धर दोष हर कुफर गुमर हर कर संग ज्ञानीको, खंति निरलोभ भज सरल कोमल रज सत धार भा(मा)र तज तज संग मानीको । तप त्याग दान जाग शील मित पीत लाग ज्यातम सोद्दाग भाग माग सुख दानीको. देह स्नेह रूप एत(ते) सदा मीत थिर नही छंत हि विलाय जैसे बुदबुद पानीको ।।१६।। ऐरायत नाथ इन्द वदन ऋतुप चंद रंभा ऋाद नारयुन्द तु(धु १) जे द्रग जोयके, खट षंड राजमान तेज भरे वर भान भामनिके रूप रंग दीसे सेज सोयके। हलधर गदाधर धराधर नरवर खानपान गानतान लाग पाप वोयके, आतम उधार तज बीनक इशक भज श्रंत वेर हाय \*टेर गये सब रोयके ॥२०॥ ैं छोडक वरस शत आयु मान मान सत सोवत विद्वात आध लेतहे विभावरी, तत वाल खेल ख्याल अरध हरत प्रौढ आध व्याध रोग सोग सेव कांता भावरी। उदग तरंग रंग योवन अनंग संग सुखकी लगन लगे भई मित(मति) बाबरी. मोह कोह दोह लोह जटक पटक खोह आतम अजन मान फेर कहां दावरी ? ॥२१॥

१ द्यानंद। २ धर्मसूत्र। ३ तत्त्वज्ञाता। ४ ग्रावाज। ५ ग्राखर।

| नवयुग | निर्माता |
|-------|----------|
|       |          |

श्रौषध अनेक जरि मंत्र तंत्र लाख करी होत न बचाव घरि एक कहु प्रानको, सार मार करी छार रूप रस धरे परे यम निशदिन खरे हरे मानी मानको। वाल लाल माल नाल थाल पाल भाल साल ढाल जाल डाल चले छोर थानको, ष्यातम अजर कार सिंचत अमृत धार अमर अमर नाम लेत भगवानको।।२२।।

श्रंध ज्ञान द्रगरित मानत ऋहित चित ग(ग)नत छाधम रीत रूप निज हार रे, खरब अनंत छांश ज्ञान चिन तेरी हुंस केवत ऋखंड वंस बाके कर्म भार रे। चुरा नुरा लुरा सुरा श्यामा श्वेत रूप भूरा छामर नरक छुरा नर हे न नार रे, सत चित निरायाध रूप रंग विना लाध पूरण छाखंड भाग ज्ञातम संभार रे॥२३॥

अधिक अज्ञान करी पामर स्वरूप धरी मांगे भीख घरि घरि नाना दुःख लहीये, गरे घरि रिध खरि करमत विज जरी मुल बिन ज्ञान दिन हीन रहीये। गुरु विभु वेन ऐन सुनत परत चेन करत जतन जैन फेन सब दहिये, करमकलंक नासे आतम विमल भासे खोल द्रग देख लाल तोपे सर्व(ब) कहिये ॥२४॥

काची काया मायाके भरोसो भमीयो तु` बहु नाना तुःख पाया काया जात तोइ छोरके, सास खास सुल हुल नीर भरे पेट फुल कोढ मोढ राज खाज जुरा तुर छोरके। मुरछा भरम रोग सदल डहल सोग मुत ने पुरीस रोक होक सहे जोरके, इत्यादि श्रनेक खरी काया संग पीड परी सुन्दर मसान जरी परी प्यार तोरके ॥२४॥

खेती करे चिदानंद श्रघ बीज बोत वृन्द रसहे शींगार आद लाठी रूप लइ हे, राग द्वेष तुव घोर कसाय बलद जोर शिरथी मिध्यात भोर गर्दभी लगइ हे। तो होय प्रमाद आयु चक्रकार कार घटी लायु शिर प्रति प्रष्ट हारा कर खड़ हे, नाना अवतार कलार चिदानंद वार धार इत उन प्रेरकार आतमकुं दइ हे ॥२६॥

गेरके विभाब दूर श्रसि चार लाख नूर एहि द्रव्य वंजन प्रजाय नाम लयो हे, मति श्रादि ज्ञान चार व्यंजन विभाव गुन परजाय नाम सुन शुद्ध ज्ञान टर्यों हे। चरम शरीर पुन श्रातम किंचित न्यून व्यंजन सुभाव द्रव्य परजाय धर्यों हे, चार हि व्यंजन सुभाव गुन शुद्ध परजाय थाय धाय मोज्ञ वर्यो हे॥२०॥

घरि घरि त्राउ घटे घरि काल मान घटे रूप रंग तान हटे मूढ कैसें सोइये ?, जीया तुं तो जाने मेरो मात तात सुत चेरो तामे कौन प्यारो तेरो पान कि गोइये । चाहत करण सुख पावत अनंत दुःख धरम विमुख रूख फेर चित रोइये, आतम विचार कर करतो धरम वर जनम पदारथ अकारथ न खोइये ॥२4॥

नरको जनम वार वार न विचार कर रिदे शुद्ध ज्ञान धर परहर कामको, पदम वदन घन पद मन ऋठ भन कनक वरन तन मनमथ वामको । इरि हर भ्रम(ब्रह्म)वर श्रमर सरव भर मन मद पर छर धरे चित भामको. शील फिल चरे जंबु जारके मदनतंबु निरारंग श्रंगकंबु ष्ठातम खारामको ॥२१॥

४२०

छरद करत फीर चाटत अनंत रीत जानत ना हित कित आनदशा धरके, सुरी कुरी कुल परे नाना रूप पीर परे जात ही अगन जरे मरे दु:ख करके। कुगुरु कुर्देव सेव जानत न तत्त भेव मान श्रहमेव मूढ कहे हम डरके, मिथ्यामति आतमसरूप न पिछाने ताते डोलत जंजालमें अनंत काल भ(म)रके ।।३८।। जोर नार गरभसें मद (मोह) लोभ यसे राग रंग जंग लसें रसक जीहान रे. मनकी तरंग फसे मान सनमान हसे खान पान धरमसें आतम आज्ञान रे। सिद्धि रिद्धि चित लावे पुतने विभुत भावे पुगलकुं भोर धावे परो दुःखखान रे, करमको चेरो हुवो स्त्रास बांध फुर मुवो फेर मूढ कहेवे हम हुवो अम(ब्रह्म) ज्ञान रे ॥३१॥ जननी रोग्राई जेति जनमा(म) जनम धार श्रांसुनसे पारावार भरीए महान रे, श्रातम श्रज्ञान भरी चाटत छरद करी मनमे न थी(घी?)न परि भरे गंद खान रे। तिशना तिहोरी यारी छोरत न एक घरी भमे जग जाल लाल भुले निज थान रे, श्रंध मति मंद भयो तप तार छोर दयो फेर मूढ कहे इम हुवो ब्रह्मज्ञान रे ॥३२॥ जलके विमल गुण दल के करम फुन इलके घटल धुन घघ जोर कसीए, टलके सुधार धार गलके मलिन भार छलके न पुरतान मोच नार रसीए । चलके सुझान मग छलके समर ठग मलके भरम जगजालमें न फसीए, थलके वसन हार खसके लगन टार टलके कनक नार आतम दरसीए !!३३।। टहके सुमन जेम महके सुवास तेम जहके रतन हेम ममताकु' मारी हे, दृइके मदनवन करके नगन तन गहके केवलधन आस वा(ना ?)स डारी हे । कहके सुज्ञानभान लहके अमर थान गहके अखर तान आतम उजारी हे, चहके ज्वार दीन राजमति पारकीन ऐसे संत ईश प्रभु (बाल) ब्रह्मचारी हे ॥३४॥ ठोर ठोर ठानत विवाद पखपात मृढ जानत न मूर चूर सत मत त्रातकी, कनक तरंग करी श्वेत पीत भान परि स्यादवाद हान करी निज गुए घातकी। पर्यो बह्यजाल गरे मिध्यामत रीम धरे रहत मगन मूढ जुरी भरे स्वातकी, आतमसरूपघाती मिथ्यामतरूपकाति ऐसो ब्रह्मघाति हैं मिथ्याति महापातकी ॥३४॥ डर नर पाप करी देत गुरु शिख खरी मान लो ए हित धरी जनम विहातु है, जोवन न नित रहे वाग गुल जाल महे श्रातम त्रानंद चहे रामा गीत गातु है। बके परनिन्दा जेति तके पर रामा तेती थके पुन्य सेती फेर मूढ मुसकातु है, म्रारे नर बोरे तोक़ कह रे सचेत होरे पिंजरेक़ तोरे देख पंखी उड जातु है ॥३६॥ ढोरवत रीत धरी खान पान तान करी पुरन उदर च(भ)री भार नित वह्यो है, पीत अनगल नीर करत न पर पीर रहत अधीर कहा शोध नही लहा है। वाल विन पल तोल भत्ताभत्त खात घोल हरत करत होल पाप राच रह्यो है, शींग पुछ दाढी मुझ बात न विशेष कञ्च (कुछ) आतम निहार अञ्च (उछ) मोटा रूप कहोो है ।।३७।।

नीके मधु पीके टीके शीखंड सुखंड लीके करत कलोल जीके नागवेर चाख रे, श्रतर कपूर पूर अव(ग)र तगर भूर मृगमद घनसार भरे धरे खात(ख) रे । सेव श्रारू छांब दारु पीसता बदाम चारु झातम चंगेरा पेरा चखत सुदाख रे, मृदु तन नार फास सजक(के) जंजीर पास पकरी नरकवास ऋंत भई खाख रे ॥३=॥ तरु खग वास वसे रात भए कसमसे सूर उगे जात दुसे दूर करी चीलना, प्यारे तारे सारे चारे ऐसी रीत जात न्यारे कोउ न संभारे फेर मोह कहा कीलना । जैसे हटवाले मोल मीलके वीछर जात तैसे जग श्रातम संजोग मान दीलना, कौन वीर मीत तेरो जाको त करत हेरो रयेन वस(से)रो तेरो फेर नहि मीलना ।।३६।। थोरे सुख काज मृढ हारत व्यमर राज करत व्यकाज जाने लेयुं जग लुंटके, कुटंबके काज करे आतम अकाज खरे लखी जोरी चोर हरे मरे शीर फुटके । करम सनेह जोर ममता मगन भोर व्यारे चले छोर जोर रोवे शीर कुटके, नरको जनम पाय वीरथा गमाय ताह भूले सुख राह छले रीते हाथ उठके ॥४०॥ देवता प्रयास करे नर भव कुल खरे सम्यक श्रद्धान धरे तन सुखकार रे, करण ऋखंड पाय दीरघ सुहात ऋाय सुगुरु संजोग थाय वाणी सुधा धार रे । तत्त्व परतीत लाय संजम रतन पाय आतमसरूप धाय धीरज अपार 🚼 करत सुप्यार लाल छोर जग भ्रमजाल मान मीत जित काल वृथा मत हार रे ॥४१॥ धरत सरूप खरे अधर प्रवाल जरे सुन्दर कपुर खरे रदन सोहान रे, इन्दुवत वदन ज्युं रतिपति मदन ज्युं भये सुख मगन ज्युं प्रगट अज्ञान रे। पीक धुन साद करे धाम दाम भुर भरे कामनीके काम जरे परे खान पान रे, करता तु मान काहा(ह) आतम सुधार राह नहि भारे मान छोरे सोवना मसान रे ॥४२॥ नरवर हरि हर चक्रपति इलधर काम हनुमान वर भानतेज लसे है. जगत उद्धार कार संघनाथ गणधार फुरन पुमान सार तेउ काल प्रसे है। हरिचंद मुंज राम पांडुसुत शीतधाम नल ठाम छर थाम नाना दुःख फसे है, देढ दिन तेरी बाजी करतो निदान राजी आतम सुधार शिर काल खरो इसे है ॥४३॥ परके भरम भोर करके करम घोर गरके नरक जोर भरके मरदमे. धरके कुटंब पूर जरके आतम नूर लरके लगन भूर परके द्रद्में। सरके कुटंब दूर जरके परे हजूर मरके वसन मूर खरके ललट्मे, भरके महान सद धरके निव न हुद् धरके पुरान रदु मीलके गरदमें ॥४४॥ फटके सुज्ञान संग मटके मदन अंग भटके जगत कग कटके करदमें, रटके तो नार नाम खटके कनक दाम गटके अभक्तचाम भटके वहदमें। हटके धरम नाल डटके भरमजाल छटके कंगाल लाल रटके द्रद्में, भटके करत प्रान लटके नरक थान खटके व्यसन मिर(ल) त्रातम गरदमे ॥४१॥ द्वा(बा)रामती नाथ निके सकल जगत टीके हलधर आत जीके सेवे बहु रान है, हाटक प्रकार करी रतन कोशीश जरी शोभत अमरपुरी स(सा)जन महान रे ।

उपदेशबावनी

पुन ही (बी ?) ते हाथ रीते संपत विपत लीते हाय साद रोद कीते जयों निज नाथ (थान ?) रे सोग भरे छोर चरे वनमे विलाप करे आतम सीयानो काको करता गुमान रे ॥ ४६ ॥ भूल परी मीत तोय निज्ञ गुन सब खोय कीट ने पतंग होय अप्पा वीसरत है. होंन दीन डीन चास दास वास खीन त्रास काश पास दु:ख भीन ज्ञानते गीरतु है । दुःख भरे सुर मरे आपदाकी तान गरे नाना सुत मित करे फिर वीसरतु है, आतम आखंड भूप करतो आनंत रूप तीन लोक नाथ होके दीन क्यूं फीरतुं है ? ॥ ४७ ॥ महाजोधा कर्म सोधा सत्ताको सरूप बोधा ठारत अगन कोधा जडमति भोया हुँ, त्रजर ग्रमर सिद्ध पुरन श्रखंड रिद्ध तेरे विन कौन दीध सब जग जोया हुँ। मससें त न्यारो भयो चार गति वास थयो दु:ख कहुँ(?) अनंत लयो आतम वीगोया हुँ, करता भरमजाल फरयो हुं वीहाल हाल तेरे बिन मित मैं अनंत काल रोया हुँ ॥ ४८ ॥ थम आठ कुमतासें प्रीत करी नाथ मेरे हरे सब गुन तेरे सत वात बोलुं हुँ, महासुखकारी व्यारी नारी न्यारी छारी धारी मोह नृप दारी कारी दोष भरे तोरुं हुँ। हित करुं चित्त धरुं सुख के मंडार भरुं सम्यक सरूप धरुं कर्म छार छोरुं हूँ, आतम पीयार कर कतां(कुमत ?) भरम हट तेरे विन नाथ हुँ श्रनाथ भइ डोलुं हुँ ॥ ४६ ॥ रुल्यो हूँ छनादि काल जगमें बीहाल हाल काट गत चार जाल ढाल मोहकीरको, नर भव नीठ पायो दुषम श्रंधेर छायो जम छोर धर्म धायो गायो नाम वीर को । कुंगुरु कुम्रंग नो(तो)र सत मत जोर दोर मिथ्यामति करे सोर कौन देवे धीरको ?, व्यातम गरीब खरो अब न विसारो घरो तेरे विन नाथ कौन जाने मेरी पीर को ? ।। ४० ॥ रोग सोग दुःख परे मानसी वीथाकुं धरे मान सनमान करे हुँ करे जंजीरको, मंद्मति भूप(त) रूप कुगुरु नरक हूँत संग करे होत भंग काची (कांजी ?) संग छिरको । चंचल विद्यंग मन दोरत अनंत(ग ?) वन धरी शोर हाथ कौन पूछे खुग नीरको, त्रातम गरीब खरो स(त्र)व न विसारो धरो तेरे बीन नाथ कौन मेटे मेरी पीरको ।। ४१ ॥ लोक बोक जाने कीत आतम अनंत मीत पुरन अखंड नीत अव्यावाध भूपको, चेतन सभाव धरे जडतासो दूर परे अजर अमर खरे छांडत विरूपको । नरनारी ब्रह्मचारी श्वेत श्याम रूपधारी करवा करम कारी छाया नहि धूपको. अमर अकंप धाम अविकार बुध नाम कृपा भइ तोरी नाथ जान्यो निज रूपको ॥ ४२ ॥ वार वार कहुं तोय सावधान कौन होय मिता नहि तेरो कोय उंधी मति छड़ है. नारी प्यारी जान धारी फिरत जगत भारी शुद्ध हुद्ध लेत सारी लुंठवेको ठइ है। संग करो दुःख भरो मानसी ऋगन जरो पापको भंडार भरो सुधीमति गइ है, त्रातम छज्ञान धारी नाचे नाना संग धारी चेतनाके नाथकुं अचेतना क्या भइ है ? ॥ ४३ ॥ शीत सहे ताप दहे नगन शरीर रहे घर छोर वन रहे तज्यो धन थोक है, वेद ने पुराए परे तत्त्वमसि तान धरे तर्क ने मीमांस भरे करे कंठ शोक है। चणुमति ब्रह्मपति संख ने कणाद गति चारवाक न्यायपति ज्ञान विनु बोक है. रंगवी(व)हीरंग अछ मोच्चके न छंग कछ आतम सम्यक विन जाएयो सब फोक है ॥ ४४ ॥

षट पीर सात डार आठ छार पांच जार चार मार तीन फार लार तेरी फरे है. तीन दह तीन गह पांच कह पांच लह पांच गह पांच बह पांच दूर करे हैं। नव पार नव धार तेरकुँ विडार डार दशकुं निहार पार ऋाठ सात लरे है, आतम सज्जान जान करतो अमर थान हरके तिमिर मान ज्ञानमान चरे है ॥ ४४ ॥ शीतल सरूप घरे राग द्वेष वास जरे मनकी तरंग हरे दोषनकी हान रे. सुंदर कपाल उंच कनक वरण कुच अधर अनंग रुच पीक धुन गान रे। र्षोडश सिंगार करे जोबनके मद भरे देखके नमन चरे जरे कामरान रे. ऐसी जिन रीत मित आतम अनंग जित काको मूढ वेद धीत ऐही ब्रह्मज्ञान रे ।। ४६ ॥ हिरदेमे सुन भयो सुधता विसर गयो तिमिरत्रज्ञान छयो भयो महादुःसीयो, निज गुए सुज नाहि सत मत बुज नाहि भरम श्वरुमे ताहि परगुए रुशोयो । ताप करवेको सुर धरम न जाने मूर समर कसाय वह्नि अरणमे धुखीयो, त्रातम चज्ञान बल करतो अनेक छल धार अधमल भयो मूढनमे मुखीयो ॥ ४७ ॥ तंबन महान श्रंग सुंदर कनक रंग सदन वदन चंग चांदसा उजासा है, रसक रसील द्र(ह)ग देख माने हार मृग शोभत मांदार श्रङ्ग चातम बरासा है। सनतकुमार तन नाकनाथ गुएा मन दव आय द (शन कर मन आसा है, छिनमे बिगर गयो क्या हे मूढ मान गयो पानीमें पतासा तेसा तनका तमासा है ॥ ४५ ॥ चीए भयो श्रंग तोड मूढ काम धन जोड की(क)हा करे गुरु कोड पापमति साजी है, से(से)लने शींचान चाट माने सुख केरो थाट आनन उचाट मूढ ऐसी गति चाजी है। मूत ने पुरिश परि महादुरगंध भरी ऐसी जोनी वास करी फेर चहे पाजी है, करतो अनित रीत आतम कहत मित गंदकीको कीरो भयो गंदकीमें राजी है। ४६ ॥ त्राता धाता मोचदाता करता अनंत साता वीर धीर गुए गाता तारो आब चेरेको. तुँ ज (तुम) है महान मुनि नाथनके नाथ गुणी सेवुं निसदिन पुनी जानो नाथ देरेको । जैसो रूप त्राप धरो तैसो मूज दान करो अंतर न कुछ करो फेर मोइ चेरेको, त्रातम सरए पर्यो करतो ऋरज खरो तेरे विन नाथ कोन मेटे भव फेरेको ? ।। ६० **।**। जान भान का(क)हा मोरे खान पान ता(दा)रा जोरे मन हू विहंग दोरे करे नाहि थीरता. मुजसो कठोर घोर निज गुए चोर भोर डारे बहा डोर जोर फीरु जग फोरता। अब तो छी(ठि)काने चर्यो चरण सरगा पर्यो नाथ शिर द्दाथ धर्यो अध जाय खीरता. व्यातम गरीब साथ जैसी कृपा करी नाथ पीछे जो पकरो हाथ काको जग फीरता ।। ६१ ॥ शी(खि?)लीवार ब्रह्मचारी धरमरतन भारी जीवन आनंदकारी गुरु शोभा पावनी. तिनकी कूपा ज करी तत्त्व मत जान परि कुगुरु कुसंग टरी सुद्ध मति धावनी । पढतो आनंद करे सुनतो विराग धरे करतो मुगत वरे आतम सोहावनी, संवत तो मुनि कर निधि इंदु संख धर तत चीन नाम कीन उपदेशवावनी ॥ ६२ ॥ करता हरता आतमा, धरता निर्मल ज्ञान; वरता भरता मोच्को, करता अमृत पान. १

888

🕸 ॐ अईनम: 🕸

#### परिशिष्ट २

⊶ः दादा गुरुदेव ः⊷

# श्रीमद्दिजयानंद सूरीश्वरजी के शिष्यादि का पहक

लेखक---

श्रज्ञान तिमिर तरणि कलिकाल कल्पतरु पंजाब केसरी युगवीर आचार्य श्री मद्विजयवक्कमसूरीश्वरजी मद्दाराज के चरण सेवी पट्टधर

आचार्य समुद्रस्रि

#### So

पंजाब देशोद्धारक, विश्वपूज्य शासनमान्य न्यायांभोनिधि जैनाचार्य दादा गुरुदेव १००८ श्री मद्विजयानंदसूरीश्वर ( आत्मारामजी ) महाराज विश्व की एक महान विभूति थे, परोपकार, शासनोद्धार आदि कार्यों से आपका जीवन अलौकिक एवं सुप्रसिद्ध ही है, अतः यहां आपकी जीवन घटनाओं का उल्लेख न करके केवल आपके सह ( साथ में ) दीचित तथा हस्त दीचित शिष्य प्रशिष्यादि और आपके रचित प्रंथ व आपके कहां २ चौमासे हुए और कहां २ प्रतिष्ठा, अंजनशालाकार्ये की ? पंजाब में कहां २ मन्दिर है और उनकी कब प्रतिष्ठा हुई ? तथा पंजाब में ज्ञान मंडार और उपाश्रयादि कहां कहां हैं ? तथा आपके शुभ नाम से विद्यापीठ, सभायें इत्यादि किस किस स्थान पर स्थापित हैं ? और आपकी मूर्तियें कहां कहां बिराजमान हैं ? उन सब की नामावली पाठकों की जानकारी के लिये यहां लिखी जा रही हैं—

# स्थानकवासी दीचा को छोड के दादा गुरुदेव के साथ जिन्होंने संवेगी दीचा ली और ग्रापके शिष्य प्रशिष्य बने उनके नाम---

| ₹થ          | ानक वासी नाम,        |                          |        | संवेगी नाम,             |
|-------------|----------------------|--------------------------|--------|-------------------------|
| 8           | श्री विश्नचन्द जी    |                          | श्री   | लत्त्मीविजय जो          |
| २           | ,, चंपालाल जी        |                          | ,,     | कुमुद्दविजय जी          |
| ₹           | ,, हुकमीचन्द्जी      |                          | "      | रंगविजय जी              |
| 8           | ,, सत्तामतराय जी     |                          | "      | चारित्रविजय जी          |
| X           | ,, हाकमराय जो        |                          | ,,     | रत्नविजय जी             |
| ६           | ., खूबचन्द्जी        |                          | ,,     | संतोषविजयजी             |
| 9           | ,, घनेयालाल जी       |                          | , ,    | कुशलविजय जी             |
| · 5         | " तुलसीराम जी        |                          | "      | प्रमोद्विजय जी          |
| 3           | ,, कल्याणचन्द्रजी    |                          | ,,     | कल्यार्णावजय जी         |
| १०          | " निहालचन्द जी       |                          | "      | हर्षेविजय जी            |
| <b>?</b> ?  | " निधानमल जी         |                          | •,     | हीरविजय जी              |
| १२          | <b>,, राम</b> लाल जी |                          | *7     | कमलचिजय जो              |
| १३          | ,, धर्मचन्द् जी      |                          | **     | त्रम्टतविजयजी           |
| <b>\$</b> 8 | ,, अभुदयाल जी        |                          | "      | चन्द्रविजय जी           |
| ξX          | ,, रामजीलालजी        |                          | ,,     | रामविजय जी              |
| १६          | ,, चंद्नलालजी        |                          | "      | चन्दनविजयजी             |
|             | श्री दादा गुरुदेव    | के हस्तदीचित शिष्य प्रशि | ष्यादि | के नाम—                 |
| विजय        | जी                   | म श्री कांतिविजय जी      |        | १४ श्री <b>असरवि</b> जय |
| ोतविज       | ाय जी                | १., इंसविजय जी           | 1      | (६ अम्रतविजय            |

| १ श्री हर्षा | वजय जी म      | প্রী | कांतिविजय जी  | <b>?</b> ¥ | श्री       | श्वसरविजय जी  |
|--------------|---------------|------|---------------|------------|------------|---------------|
| २,, उद्यो    | तविजय जी ६,   | ,,   | हंसविजय जी    | १६         | <b>3</b> 7 | त्रमृतविजय जी |
| ३, विन       | यविजय जी १०   | ,,   | शांतिविजयजी   | <b>१</b> ७ | ,,         | हेमविजय की    |
| ४ ,, कल्य    | ॥ खविजय जी ११ | "    | मोइनविजय जी   | <u>ا</u> ح | t <b>9</b> | राजविजय जी    |
| ४,, सुम      | तिविजय जी १२  | "    | मानकविजय जी   | 39         | 79         | कुँबरविजयजी   |
| ६, मोर्त     | विजय जी १३    | 17   | जयविजय जी     | २०         | <b>3</b> 5 | संपतविजय जी   |
| ७,, बोर      | वेजय जी १४    | ,,   | सुन्दरविजय जी | २१         | • •        | मार्णकविजयजी  |

|                          | परिशिष्ठ               | ঁ ১ইও              |
|--------------------------|------------------------|--------------------|
|                          | २७ श्री मानविजय जी     | ३१ श्री रामविजय जी |
| २३ " भक्तिविजयजी         | <b>२</b> न ,, जशविजयजी | ३२ ,, विवेकविजय जी |
| २४ ,, ज्ञानविजय जी       | २९, मोतीविजय जी        | ३३ ,, कपूरविजय जी  |
| २४ ,, शुभविजय जी         | ३० ,, चन्द्रविजयजी     | ३४ ,, लाभविजयजी    |
| २६ " लांच्धविजय जी (श्री | हीर बि० मा० के शिष्य)  | श्चादि             |

वर्तमान में आपके पट्टधर आचार्यवर्य श्री मदिजयवल्लभसूरीश्वर जी महाराज आदि एवं उनके शिब्य प्रशिष्यादि और आज्ञावर्ती साधु साध्वीयांजी सैंकड़ों की संख्या में देश देशान्तरों में विचरकर उपकार कर रहे हैं।

|    | श्री दादा            | गुरुदेव के वरव   | र हस्त से कहां २ प्रतिष | ठा और अंज  | नशलाका हुई।         |
|----|----------------------|------------------|-------------------------|------------|---------------------|
|    | म्राम                | सम्वत्           | मिति                    | प्रतिष्ठा  | <b>श्चंजनश</b> लाका |
| १  | <b>श्रमृ</b> तसर     | ११४=             | बैसाख सुदि ६            | ,,         | \$1                 |
| २  | जीरा                 | 888 <del>2</del> | मगसर सुदि ११            | 35         | 39                  |
| ą  | <b>होशियार</b> पुर   | 888 <b>=</b>     | माघ सुदि ४              | * <b>)</b> | ×                   |
| 8  | पट्टी                | <b>{EX</b> ?     | साय सुदि १३             | ,,         | 33                  |
| X  | त्रम्बालाश <b>हर</b> | <b>FX3</b>       | मगसर सुदि १४ पूर्णिंग   | πI ,,      | ×                   |
| ક્ | सनखतरा               | १९४३             | वैसाख सुदि १४ ,,        | <b>5 5</b> | 41                  |

#### श्री दादा गुरुदेव के रचित ग्रन्थों के शुभ नाम

"उपदेश ही देते न थे वे प्रंथकर्ता मो रहे, भर्ता रहे बुधवृन्द के त्रयताप हर्ता भी रहे । उनकी बनाई पुस्तकें जग में प्रतिष्ठित आठ हैं, जिनका सुधीजन प्रेमपूर्वक नित्य करते पाठ हैं ॥

.[ सूर्रिशतक काव्य ६३ ]

| नं॰ | पुस्तकों के नाम      | श्चारंभ स्थान श्रौर | र संचत् | समाण्ति स्थान और | संवत्   |
|-----|----------------------|---------------------|---------|------------------|---------|
| ş   | श्री नवतत्त्व        | बिनौली              | १६२४    | बडोत             | શ્દરષ્ટ |
| २   | श्री जैन तत्त्वादर्श | गुजरांवाला          | १९३७    | होशियारपुर       | १६३५    |
| ર   | भी अज्ञानतिमिर भारकर | <b>मम्ब</b> ला      | 1838    | खंभात            | १६४२    |

| ४२८       |                                    | नवयुग                | निर्माता                                  |                           |              |
|-----------|------------------------------------|----------------------|-------------------------------------------|---------------------------|--------------|
| 8         | श्री सम्यक्त्वशल्योद्धार           | त्रहमदावाद           | <b>१8</b> <i>8</i>                        | अहमदावाद                  | १९४१         |
| x         | श्री जैनमत वृत्त                   | सूरत                 | १६४२                                      | सूरत                      | 883 <u>8</u> |
| Ę         | श्री चतुर्थस्तुति निर्णय प्रथम     | भाग राधनपुर          | १९४४                                      | राधनपुर                   | 28838        |
| J.        | श्री चतुर्थस्तुतिनिर्णेय द्वितीय   | भाग पट्टी            | <b>१</b> £8⊏                              | पट्टी                     | १९४०         |
| ۲,        | श्री जैनधर्म विषयक प्रश्नो         | तर पालनपुर           | <b>X</b> 839                              | पालनपुर                   | १९४१         |
| 3         | श्री चिकागो प्रश्नोत्तर            | <b>अमृतसर</b>        | 383Ş                                      | श्रमृतस <b>र</b>          | 8838         |
| १०        | श्री तत्त्वनिर्णयप्रसाद            | जीरा                 | 8 <b>EX</b> 8                             | गुजरांवाला                | 88X          |
| 88        | श्रो ईसाईमत समीचा                  |                      |                                           |                           |              |
| १२        | श्री जैनधर्म का स्वरूप             |                      |                                           |                           |              |
|           |                                    | पूजायें-             | -स्तबन                                    |                           |              |
| १३        | श्री श्रात्मबावनी                  | बिनौली               | १९२७                                      | बिनौली                    | १६२७         |
| <u>88</u> | श्री स्तवनावली                     | <b>अ</b> म्बोला      | १९३०                                      | त्रम्बाला                 | १९३०         |
| १४        | श्री सत्तरा भेदी पूजा              | श्चम्ब[त]            | १९३६                                      | ञ्च∓बाला                  | 9E3E         |
| १६        | श्री वीसस्थानक पूजा                | वीकानेर              | 8880                                      | वीकानेर                   | १९४०         |
| १७        | श्री ऋष्टप्रकारी पूजा              | पालीताना             | 5839                                      | पालीताना                  | १९८३         |
| १=        | श्री नवपद पूजा                     | पट्टी                | १६४≓                                      | पट्टी                     | १६४५         |
| 38        | श्री स्नात्र पूजा                  | जंडियात्तागुर        | 6 88X0                                    | जंडियातागुरु              | 8580         |
|           | सब                                 | के सब प्रन्थ पढ़ने व | मनन करने योग्य है                         |                           |              |
|           |                                    |                      | ां त्रादित्य नहीं है<br>i साहित्य नहीं है |                           |              |
|           |                                    | <u> </u>             | <u> </u>                                  |                           |              |
|           | श्री दा                            | दा गुरुदेव के चौ     | मासे कहाँ और ब                            | हब हुए                    |              |
|           | <b>स्थानकवासी प</b> ऐ में किये हुए | चौमासे के दाम        | संचेगी <b>व</b> णे                        | में किये हुए चौमासे के ना | Ħ            |
|           |                                    | वत् ईस्वी सन्        |                                           | नि० संबत् ईर              | वी सन्       |
| १         | राग्गीया (सरसा) १६१                | 8 8=x8               | १ ऋहमदावाद                                | १६३२                      | રઽઙ૪         |
|           | सरगथल १९१                          |                      | २ भावनगर                                  | १६३३                      | १=७६         |

|                  |                 | प            | হিয়িছ<br>              | ······             | &ર્સ         |
|------------------|-----------------|--------------|-------------------------|--------------------|--------------|
| ३ जगपुर          | १९१३            | १८४६         | ३ जोध9ुर                | १६३४               | १৯৬৩         |
| ४ नागोर          | 8838            | <b>१⊏⊁</b> ⊛ | ४ लुधियाना              | 8E38               | १मउम         |
| ४ जयपुर          | <b>१</b> ६१४    | 8=7=         | ४ जरिडयालागुर           | ં ૧૬૩૬             | १८७९         |
| ६ रत्तलाम        | 9895            | 37=8         | ६ गुजरांवाला            | १९३४               | १८८०         |
| ७ सरगथल          | 2838            | १८६०         | ७ होशियारपुर            | १६३८               | १इ⊏१         |
| ⊏ दिल्ली         | १६१⊏            | १=६१         | न ऋम्बाला शह            | र १९३६             | १मम२         |
| ६ जीरा           | 3838            | १=६२         | <b>६</b> बीकानेर        | 8880               | १==३         |
| १० आगरा          | १६२०            | १न्द३        | १० ऋहमदाबाद             | १९३१               | १नन४         |
| ११ मालेरकोटला    | १९२१            | १=६४         | ११ सूरत                 | १९४२               | १८८४         |
| १२ सरसा          | १६२२            | કે⊏ઈપ        | १२ पालीताया             | १९४३               | १==६         |
| ३ होशियारपुर     | १६२३            | १=६६         | १३ राधनपुर              | 8888               | १৯৯৩         |
| ४ बिनौली         | १६२४            | १≍६७         | १४ महेसाखा              | 8838               | 8 <b>555</b> |
| १४ बडोत          | १९२४            | १८६८         | १४ जोधपुर               | १९८४६              | १८८६         |
| (६ मालेरकोटला    | १६२६            | १=६९         | १६ मालेरकोटला           | १९८७               | १८६०         |
| ≀७ विनौली        | १९२७            | १८७०         | १७ पट्टी                | १६ <i>१</i> =      | १म४          |
| १⊂ लुधियाना      | १९२द            | १८७१         | १८ होशियारपुर           | १९४६               | १=६२         |
| १६ जीरा          | 8828            | १=७२         | १९ जण्डियालागुग         | 5 9 <b>82</b> 0    | ?=£3         |
| २० अम्बाला       | १६३०            | १=७३         | २० जीरा                 | 98239              | १=६४         |
| २१ होशियारपुर    | १६३१            | १=७४         | २१ ऋ∓≉ালা               | 88X8               | X 3=8        |
| गन्तः—पंजाब में— | मारवाड़ में—माज | वा मेंराज    | वानी दिल्ला में - सौराष | ट्र में—गुजरात में | —यू० पी०ः    |
| হ্হ              | ६ १             |              | १ २                     | ×                  | 8            |
|                  |                 | প্ৰুল বাশ।   | सों की संख्या<br>।      |                    |              |
|                  |                 |              | ४२                      |                    |              |
|                  | पंजाब के जै     | नमंदिरों के  | व श्री मूलनायकः         | ती के नाम          |              |
| गांव             |                 | मूलनायव      | ,                       |                    | मिती         |

| าเ๋่ส                                     | मूलनायकजी                                   | प्रतिष्ठा संवत | मिती          |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------|----------------|---------------|
| ×१ राजरांवाला<br>×२ श्री खारमानंद जैन भवन | श्री पार्श्वनाथजी<br>,, वासु पूज्य स्वामीजी | १६२०           | वैसाख सुदि १३ |
| ( समाधि मंदिर ) गुजरांवाला                | ",                                          |                |               |

| ४३०        | >                                  | नवयुग निर्माता            |                  |                           |
|------------|------------------------------------|---------------------------|------------------|---------------------------|
| ×३         | श्री श्रात्मानंद जैन गुरुकुल पंजाब | श्री वासु पूज्य स्वामीजी  |                  |                           |
| ×ŝ         | पपनाखा                             | ,, सुनिधिनाथजी            | 1823             | त्राश्विन सुद्दि १०       |
| XX         | रामनगर                             | ,, चिंतामणि पार्श्वनाथ जी | १६२४             | वैसाख वरि ७               |
| ×۶         | पिडदादनलां                         | " सुमतिनावजी              | १६२६             | वैसाल सुदि ६              |
| ×۹         | किजा शोभासिंग                      | ,, शीतलनाथ जा             |                  |                           |
| 5          | मालेरकोटला                         | ,, पार्श्वनाथ जी          | 8888             | প্রাৰয়া বরি ও            |
| ε          | मालेरकोटला                         | " पार्श्वनाथजी            | लोंकागच्छीय (    | ह०२                       |
| १०         | त्रमृतसर                           | ,, श्ररनाथजी              | ₹£8=             | वैसाख सुदि ६              |
| ११         | जीरा                               | " चिंतामणि पार्श्वनाथजी   | ₹£8 <del>⊏</del> | मगसर सुदि ११              |
| १२         | होशियारपु <b>र</b>                 | ,, वासुपूड्य स्वामीजी     | §£8≓             | माव सुदि ४                |
| १३         | <b>होशियारपुर</b>                  | ,, पार्श्वनाथजी           | लोकागच्छीय       |                           |
| 88         | पट्टी                              | ,, मनमोइन पार्श्वनाथजी    | 8828             | माघ सुदि १३               |
| ?X         | पट्टी                              | "विमलनाथजी                | लोंकागच्छीय      | इपाश्रव में               |
| १६         | मन्बाला शहर                        | ., सुपार्श्वनाथजी         | <u> </u>         | मगमर सुदि १४<br>पृर्खिमा  |
| x१७        | सनखतरा                             | " धर्मनाथजी               | £\$3}            | वैमाख सुदि १४<br>पूर्शिमा |
| १=         | जंडियाला गुरु                      | ,, ऋषभदेवजी               | १९४७             | माव सुदि १३               |
| 38         | जंडियाला गुरु                      | " पार्श्वनाथ जी लोंका     | गच्छीय १६४०      | मगसर वदि १                |
|            | लुधियानः                           | " कलिकुँडपार्श्वनाथ जी    | 888=             | माघ सुदि ४                |
| २१         | लुधियाना                           | <b>,, सु</b> पार्श्वनाथजी | लांकागच्छीय      |                           |
| ×२२        | नारोवाल                            | ., सुनि सुवत स्वामीजी     |                  | माघ सुदि १३               |
| ×२३        | मुलतान                             | " पार्श्वनाथजी            | 8888             | माध सुदि १३               |
| २४         | समाना                              | ,, शांतिनाथजी             | 30.39            | माघ सुदि १३               |
| રષ્ટ       | गढदीवाला                           | " ऋषभदेवजी                | <b>الات</b> ت    | जेठ सुदि ११               |
| x२६        | लाहोर                              | ,, शांतिनाथजी             | 8528             | मगसर सुदि ४               |
| <b>२</b> ७ | जेजो                               | " पारर्वनाथजी             | <b>१६</b> ≒६     | मगसर वदि ४                |
| २=         | जलिंधर                             | " पार्श्वनाथजी            | १६८६             | मगसर सुदि ४               |
| રદ         | मीयाखी                             | ,, शांतिनाथजी             |                  |                           |
| 30         | उद्धमंह                            | ,, विमलनाथजी              | १ध्यम            | माध सुदि ४                |

| -            |                    |                 | परिशिष्ट                       |                                                                                                                                                                  | ४३१                                                                             |
|--------------|--------------------|-----------------|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ३१           | जम्मु शहर          |                 | र्श्रा महावी <b>र स्वामीजी</b> |                                                                                                                                                                  |                                                                                 |
| ર્ર          | वेरोवाल            |                 | ,, पाश्वॅनाथजी                 | <b>{</b> <u></u> | जेठ सुदि ४                                                                      |
| ३३           | नकोद्र             |                 | " धर्मनाथजी                    |                                                                                                                                                                  |                                                                                 |
| ३४           | सढोरा              |                 | ,, ऋषभदेव स्वामी               | ¥33}                                                                                                                                                             | मंगसर सुदि १०                                                                   |
| રેક્ષ        | सुनाम              |                 | ,, नेमिनाथजी                   | 823Y                                                                                                                                                             | माथ सुदि ७                                                                      |
| ৻३६          | खानगाडोगरा         |                 | ,, शांतिनाथजी                  | 2880                                                                                                                                                             | फाराण वदि ६                                                                     |
| ৻ঽড়         | कसूर               |                 | ,, ऋषभदेव स्वामीजी             | 333S                                                                                                                                                             | पोष सुदि १४                                                                     |
| ३≒           | रायकोट             |                 | ,, सुमतिनाथजी                  | २०००                                                                                                                                                             | वैसाख सुदि ६                                                                    |
| (રૂદ         | स्यालकोट           |                 | " चारशाश्वते जिन               | २००३                                                                                                                                                             | मगसर सुदि ४                                                                     |
| (80          | पटियाला            |                 |                                |                                                                                                                                                                  | )                                                                               |
| 88           | नामा               |                 | " संभवनाथजी                    |                                                                                                                                                                  | गर जिल्ला रू                                                                    |
| <b>8</b> २   | जेह्लम             |                 | ,, चंद्रप्रभ खामीजी            |                                                                                                                                                                  | यह शिखर बद्ध<br>                                                                |
| 8३           | राहों              |                 | " पार्श्वनाथजी                 | उप[श्रय                                                                                                                                                          | में निर्धा है, छाट हे                                                           |
| 88           | श्री शंकर          |                 |                                |                                                                                                                                                                  | 1                                                                               |
| (8X          | डेरागाजीखां        |                 | ,, ऋषभदेव स्वामीजी             |                                                                                                                                                                  | फागख वदि ३                                                                      |
| (४६          | लत <b>म्बर</b>     |                 | ,, पार्श्वनाथ जी               |                                                                                                                                                                  |                                                                                 |
| ৻ৡড়         | बरेनू              |                 | " श्रजितनाथजी                  | १६नन                                                                                                                                                             | माघ सुदि ४                                                                      |
| <u>د</u> لام | कालाबाग            |                 | " अभिनन्द्न स्वामीजी           |                                                                                                                                                                  |                                                                                 |
| 8E           | দারিলকা            |                 | ,, सुमतिनाथजी                  | १९६६                                                                                                                                                             | माध                                                                             |
| X٥           | দ্যালিলকা          |                 | ,, चंद्रप्रभ खामाजी            | २००१                                                                                                                                                             | फागण सुदि ३                                                                     |
| X۲           | भेरा               |                 | ,, चंद्रप्रभ स्वामीजी          | ł                                                                                                                                                                | यह तीनों ही प्राचीन तीथ                                                         |
| ४२           | कांगडा             |                 | " ऋषभदेव स्वामीजी              |                                                                                                                                                                  | हैं, जैनों के घर नहीं है                                                        |
| ¥₹           | <b>इ</b> स्तिनापुर |                 | ,, शांतिनाथजी                  | (                                                                                                                                                                | " भगशालाय इ पुराखाकागढ़<br>महत्वारी किले में भगवा                               |
| 88           | देहली              |                 | " चार पांच मंदिरजी             | , , <b>)</b>                                                                                                                                                     | भर्मशालायें है पुराखा कांगड़<br>सरकारी किले में भगवान<br>की मूर्ति बिराजमान है। |
|              | पंजा <b>व</b>      | में जो जैन मंदि | ( देख पड़ते आज हैं,            |                                                                                                                                                                  |                                                                                 |
|              | स                  | -               | श्रात्माराम जी मुनिराज हैं     |                                                                                                                                                                  |                                                                                 |
|              |                    |                 | मजी का यदि बहां होता           | •                                                                                                                                                                |                                                                                 |
|              |                    | तो जैनियां का   | स्वप्न में आलस कभी खोत         | । नहीं 🛿                                                                                                                                                         | ( सूरि शतक काव्य ६= )                                                           |

(x) इस चिन्ह वाले सब पाकिस्तान में चले गये हैं।

# दादा गुरुदेव के समाधि मंदिर किस किस स्थान पर हैं

|                    | प्रतिष्ठा संवत् | मिती         |
|--------------------|-----------------|--------------|
| गुजरांवाला         |                 | वैसाख सुदि ६ |
| जीरा               | २०००            | जेठ वदि ७    |
| <b>हो</b> शियारपुर | २०००            | जेठ सुदि १३  |
| जंडियाला गुरु      | २०१२            | बैसाख सुदि ७ |
| अमृतसर             |                 |              |

श्री दादा गुरुदेव के शुभ नाम से संस्थापित संस्थाएं

सूरीश के ही नाम पर हैं पुस्तकालय भी बने, हैं फंड कितने ही खुले, हैं पाठनालय भी बने। जिनसे सदा है लाभ जनता का मही पर हो रहा, जिन की प्रभा से देश यह अज्ञान-तम है खो रहा॥

| ×۶  | श्री आत्मानन्द् हे | जैन | गुरुकुल पंजाब गुजरांवाला                             |
|-----|--------------------|-----|------------------------------------------------------|
| ×२  | *1                 | ,,  | विद्यालय गुजरांवाला                                  |
| ×₹  | 5 9                |     | कन्यापाठशाला ,,                                      |
| 8   | ,,                 | 11  | कॉलेज अम्बाला शहर                                    |
| X   | *5                 | "   | हाईम्कूल ,, ,,                                       |
| Ę   | <b>91</b>          | "   | कन्यापाठशाला ,, ,,                                   |
| 9   | ,,                 | -   | लायबेरी ., .,                                        |
| 5   | 33                 |     | पब्लिक रिडींग रूम ,, .,                              |
| ε   | "                  | ••• | हाईस्कूल मालेरकोटला                                  |
| १०  | ,,                 | 33  | , मिडिल स्कृल और विजयानंद जैन धाचनालय जण्डियाला गुरु |
| ११  | 37                 | "   | मिडिल स्कूल, कन्या पाठशाला होशियारपुर शहर            |
| १२  | **                 | 23  | श्री मिडिल स्कूल लुधियाना                            |
| १३  | 35                 | "   | लायनेरी व्यमृतसर                                     |
| 88  | "                  | ••  | कन्या पाठशाला नारनोल                                 |
| XXX | ,,                 | ,,  | लायत्रे री स्यालकोट शहर                              |

#### ૪રર

| १६  | श्री श्रात्मानन्द् जैस महासभा पंजाब                                                                                                           |                                                                                                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (গও | ,, ,, सभा लाहौर                                                                                                                               |                                                                                                                                  |
| ĺ   | श्री विजयानन्द जैन श्वेताम्वर कमेटी                                                                                                           | गुजरांवाला                                                                                                                       |
|     | श्री ऋात्मानन्द जैन सेवक मंडल                                                                                                                 | <b>?7</b>                                                                                                                        |
| ×γ  | श्री विजयानन्द जैन सेवक मंडल                                                                                                                  | **                                                                                                                               |
|     | श्री चात्मानन्द जैन राष्ट्रीय मंडल                                                                                                            | <b>53</b>                                                                                                                        |
|     | इसके उपरांत निम्न लिखित नगरों में                                                                                                             | श्री श्रात्मानन्द जैन सभाएँ हैं                                                                                                  |
|     | इसके उपरांत निम्न लिखित नगरों में<br>१. लाहौर<br>२. त्राम्टतसर                                                                                | श्री श्रात्मानन्द जैन सभाएँ हैं<br>६. रायकोट<br>१०. जीरा                                                                         |
|     | १. लाहोर                                                                                                                                      | ६. रायकोट                                                                                                                        |
|     | रे. लाहौर<br>२. त्राम्टतसर                                                                                                                    | ६. रायकोट<br>१०. जीरा                                                                                                            |
|     | १. लाहौर<br>२. त्राम्टतसर<br>३. जण्डियाला गुरु                                                                                                | ६. रायकोट<br>१०. जीरा<br>११. पट्टी                                                                                               |
|     | १. लाहोर<br>२. त्राम्टतसर<br>३. जरिडयाला गुरु<br>४. जालंधर                                                                                    | ६. रायकोट<br>१०. जीरा<br>११. पट्टी<br>१२. स्यालकोट                                                                               |
|     | ९. लाहोर<br>२. त्राम्टतसर<br>३. जरिडयाला गुरु<br>४. जालंधर<br>४. होशियारपुर                                                                   | <ol> <li>रायकोट</li> <li>२०. जीरा</li> <li>२१. पट्टी</li> <li>१२. स्यालकोट</li> <li>१३. जेइलम</li> </ol>                         |
|     | <ul> <li>२. लाहोर</li> <li>२. त्राम्टतसर</li> <li>३. जस्डियाला गुरु</li> <li>४. जालंधर</li> <li>४. होशियारपुर</li> <li>६. लुधियाना</li> </ul> | <ol> <li>रायकोट</li> <li>२०. जीरा</li> <li>२१. पट्टी</li> <li>२२. स्यालकोट</li> <li>२३. जेइलम</li> <li>२४. खानगाडोगरा</li> </ol> |

श्री आत्मानन्द् जैन गंज श्रम्बाला :---

यहां से श्री आत्मानन्द जैन ट्रेक्ट सोसाइटी की बरफ से श्री आत्मानन्द जैन ट्रेक्ट ( झोटी झोटी पुस्त कों की सीरीज ) निकलती रही है।

श्री आत्मानन्द जैन सभा की और से श्री श्रात्मानन्द जैन शित्तावली श्रादि पाठ्यपुस्तके भी प्रकाशित हुई हैं।

यहां से श्री 'आत्मानन्द' पत्र भी निकलता था।

इनके अतिरिक्त 'आत्म बल्लभ सेवक मंडल' इस नाम से भी प्राय: हर एक शहर में श्री गुरुदेव के नाम का छोटा या बड़ा मंडल कायम है।

**a**\_\_\_\_

# नवयुग निर्माता

# पंजाब के बाहिर :---

| 8          | श्री आत्मान   | न्द जैन विद्यालय    | सादडी                     |
|------------|---------------|---------------------|---------------------------|
| R          | **            | कन्यापाठशाला        | ,,                        |
| ર          | 13            | ञ्जीषधालय           | वेरावल                    |
| 8          | 75            | लायत्रे री          | 53                        |
| Ł          | श्री आत्मान   | न्द जैन सेवक मंड    | ल सादडी                   |
| Ę          | 33            | सेन्ट्रल लायत्रे री | सादडी                     |
| ې          | श्री आत्मवह   | वभ जैन सेवा समा     | ज देसूरी                  |
| ç          | श्री आत्मान   | न्द् जैन पाठशाला    | बिजापुर                   |
| ٤          | श्री श्रात्मव | ज्ञभ जैन लायबेरी    | लुगावा                    |
| 8          | 17            | याठशाला             | खुडाला                    |
| ११         | **            | केलवणी फंड          | पालरापुर                  |
| १२         | त्रात्मानंद   | जैन पाठशाला         | वडोदा                     |
| १३         | आत्मारामः     | ती जैन ज्ञान मंदिर  |                           |
| <b>8</b> 8 | त्रात्मानंद   | जैन পাठशाला         | रतलाम                     |
| <b>{</b> ¥ | ,,            | लायत्रे री          | त्राशपुर                  |
| १६         | ,,            | \$9                 | जूनागढ                    |
| १७         | • •           | "                   | पूना सिटी                 |
| ?5         | . 91          | भवन                 | बालापुर                   |
| 39         | ,,            | सभा                 | भावनगर                    |
| ę          | "             | 31                  | च∓बई                      |
| २१         | <b>\$ 9</b>   | <b>\$</b> 3         | बीकानेर                   |
| ২২         |               | जैन पुस्तक प्रचार   | _                         |
| হ্         | त्रारमारास    | जी जैन पाठशाला      | डभोई                      |
| ર૪         |               | ानंद जैन विद्याल    |                           |
| २४         |               | रक्षभ जैन लायत्रे र |                           |
| २६         |               | नंद जैन लायत्रेरी   | <b>N</b>                  |
| २७         | श्री ऋत्मा    | नंद जैन गुरुकुल भ   | क्तगडीया (गुजरात) इत्यादि |

| 9 | З | ¥ |
|---|---|---|
|   | ~ | • |

निम्न लिखित संस्थायें हिन्दी, संस्कृत, प्राकृत, गुजराती में पुस्तक प्रकाशित करके ज्ञान का प्रचार कर रही हैं।

श्री आत्मानन्द् जैन सभा अम्वाला

श्री आत्मानंद जैन पुस्तक प्रवारक मंडज आगरा

श्री आत्मानंद जैन सभा भावनगर

श्री खात्मानंद जैन सभा भावनगर—'बात्मानंद जैन प्रकाश' मासिक पत्र निकालती है । श्री खात्मानन्द जैन सभा वम्बई —'विजयानंद' त्रैमासिक तथा पुस्तकें प्रकाशित करती है ।

दादा गुरुदेव की मूर्तियें पंजाब में और पंजाब के बाहिर कहां कहां ?

पंजाब में—

१ गुजरांवाला शहर

२ गुजरांवाला श्री आत्मानंद जैन गुरुकुल

३ लाहौर

४ अमृतसर

४ लुधियाना

६ अम्बाला शहर

७ होशियारपुर

= रोपड

९ मियांगी

१० समाना

११ सढोरा

१२ रायकोट

१३ जीरा

१४ कसूर

१४ पट्टी

१६ नकोदर

१७ मालेरकोटला

१८ खानगाडोगरा

१९ नारोवाल

२० स्वालकोट

२१ पिंडदादनखां

२२ फाजिलका बंगला

२३ मुलतान आदि

२४ जण्डियालागुरु समाधि मंदिर में मूर्ति

२४ जण्डियालागुरु मंदिर में चरग पादुकाएँ

२६ सनखतरा मंदिर में चरण पादुकाएँ

मन्य भी कई समरों व गांवों में चरण पादुकायें हैं।

पंजाब के बाहिर-

१ श्री सिद्धाचलजी तीर्थ पर दादाजी की मुख्य टूँक में

२ वल्लभीपुर (वला)

३ श्री गिरनारजी तीर्थ पर

४ जामनगर शहर

४ वडौदा शहर

६ सुरत

७ आह्मदाबाद

= खंभात

**६ पालनपुर** 

१० इंडरगढ़

११ पाली

१२ वदनावर

१३ बीकानेर

१४ बालापुर

१४ करचलिया

१६ दरापुरा

१७ जयपुर

१८ डमोई

१९ पादरा

२० पालीताखा

२१ पाटस वगैरह

इत्यादि नगरों के मन्दिरों में मूर्तिएँ और स्थान २ पर आपकी भव्य तस्वीरों से उपाश्रय छुशोभित हैं।

#### पंजाब के ज्ञान मंडार और उपाश्रय

- ×१ गुजरांत्राला
- ×२ लाहौर
  - ३ अमृतसर
- ४ जरिडयालागुरु
- ४ वेरोवाल
- ६ पट्टी
- ७ जीरा
- इोशियारपुर
- ९ जलन्धर
- १० रोपड
- ११ लुभियाना
- १२ अम्त्राला
- १३ समाना
- ×१४ नारोवाल
- ×१४ सनख<mark>त</mark>रा
  - **१६ मालेरकोदला**
- ×१७ कसूर
- १८ रायकोट
- ×१९ स्यालकोट
- २० जम्मू शहर
- ×२१ रामनगर
- ×२२ पपनाखा
  - ×२३ खानगाडोगरा

×२४ मुलतान ×२४ डेरागाजीखां

### पंजाब से बाहर उपाश्रय व धर्मशाला

श्री श्रात्मानंद जैन उपाश्रय बड़ोदरा ,, ,, ,, ,, सिनार श्री श्रात्मानन्द जैन उपाश्रय हस्तिना9ुर (यू०पी०) ,, ,, पंजावी धर्मशाला पालीताएम (सौराष्ट्र) ,, ,, त्रात्मवल्लभ जैन धर्मशाला देहली ,, ,, जैन भवन जयपुर (राजस्थान)

आदि में वहाँ के श्री मूलनायकजी के और श्री दादा गुरुदेव के नाम से श्री ज्ञान भंडार है और श्री गुरुदेव के नाम से (श्री आत्मानंद जैन उपाश्रय ) तथा गुजरांवाला, लुधियाना, अम्बाज़ा आदि में धर्मशालाऐं भी हैं।



#### पूज्यवाद्, परमगुरुदेव, अज्ञान-तिमिर-तरणि, कलिकाल-कल्पतरु, भारत-दिवाकर, समयज्ञ, पंजाब केसरी, युगवीर आचार्य भगवंत १०००

# श्रीमद् विजयवल्लभ सुरीश्वरजी महाराज साहेब

के सदुपदेश से इस पुस्तक के सहायकों की

# शुभ नामावली

- ४०१) श्रीसंघ पाटन मंडल मरीनड्राईव बम्बई।
- २४०) प्रतिष्ठादि विधिविधानकारक धर्मप्रेमी सेठ बालुसाई उत्तमचन्द सूरत अपनी गृहस्थपने की सुपुत्री सार्ध्वाजी श्री जयन्तप्रभाश्री जी की बडी दीचा की खुशी में i
- २•१) श्राविका श्रीसंघ बम्बई इस्ते तारावेन जीवनलाल ( साध्वी भट्राश्रीजी के उपदेश से )
- २०१) श्रीमति सेठाणी धनीबाई ( सेठ मेरुदानजी सेठिया की सौभाग्यवति धर्मपत्रि ) प्रवर्तनी साध्वी भी हेमश्रोजी के उपदेश से, इस्ते सेठ भेरुदानजी जुगराजजी सेठिया बीकानेर ।
- १४१) शाह रीखबचन्दजी कान्तिलालजी बम्बई ।
- १०१) सेठ मूलचन्दजी विमलचन्दजी हरते सागरमलजी बम्बई ।
- १०१) श्री शान्ताकुफ जैन तपमच्छ संघ बम्बई ( गणीवर्य श्री इन्द्रविजयजी के उपदेश से )
- १०१) भी वान्दर। जैन संघ बम्बई हस्ते धेनमलजी ( श्री बत्तवन्तविजयजी के अपदेश से )
- १०१) शाह भीखाचन्द लल्लुचन्द ककलजीवाला बम्बई इस्ते गजराबेन (गणीवर्य जनक विजयजी के स्पदेश से)
- १०१) एक सद्गृहस्थ इस्ते बाबूलाल तिलोकचन्द वम्बई
- १०१) मणीलाज जमनादास हस्ते जासुद्देन ( गणिवर्य जनक जिनविजयजी के उपदेश से ) वम्बई !

[ ख]

- १०१) गिरधरताल त्रीकमलाल इस्ते धीरूभाई वम्बई
- १०१) श्री संघ जुनेर हस्ते मोतीलाल दलीचन्द (साध्वीश्री चित्तश्रीजी के उपदेश से ) महाराष्ट्र।
- १०१) जेठालाल मोतीचंद, देवचन्द एएड कं० मलाड (गणिवर्य जनक विजयजी के उपदेश से)
- १०१) सेठ छोटालाल देवचंद हा. बाबुभाई बम्बई ।
- १०१) सेठ कांतीलाल प्रभुदास जवेरी बम्बई ।
- १०२) शा० इजारीमलुजी प्रेमचन्द् जी भोखीबेन चम्बई ।
- १०२) शा॰ पुखराजजी, पृथ्वीराजजी वालीवाला, बम्बई ।
- १०१) शा० कीका भाई नातचन्द् इ. कमलावहन, सुरत !
- ४१) मूलचन्द हीराचन्द जामनगर वाला बम्बई ।
- ×१) शा॰ वाडीलाल दोलतराम वम्बई !
- ४१) श्री वर्धमान जैन पाठशाला के विद्यार्थियों की तरफ से बम्बई।
- ४२) शा० रसीकलाल केशवलाल बम्बई !
- ४१) शा० भीकमचन्द् चीमनाजी कोठारी बन्बई।
- ४१) मेहता वनमालीदास जवेरचन्द वम्बई ।
- ४१) शा० सरदारमल गमनाजी बम्बई इ० इरखचन्द ।
- ४१) पारी दलपतलाल चम्दूलाल बम्बई ।
- ×१) सेठ रमणलाल भगवानवास बम्बई !
- ४१) शा॰ जगजीवनदाम प्रागजी, वम्बई।
- ४१) शा+ चंदुलाल खुशालचन्द जवेरी बम्बई !
- ४१) कीसनाजी श्रेसमलजी बम्बई।
- 2?) शा. हिंमतलाल मणीलाल भोला बम्बई।
- ४०) शेसमतजी कस्तूरचन्दजी बम्बई ।
- ३१) शा॰ फूलचन्द फतेचन्द न्यायविजयजी के उपदेश से) बम्बई
- ३१) सेठ द्वारकादास धनजी इ. ब्रजलाल, बम्बई।
- २४) फूलचन्द मूलचन्द वम्बई ।
- २४) दलाल प्रेमचन्द भानजी बम्बई ।
- २४) भीखाभाई बजेचन्द बम्बई ह. कान्तीभाई ।
- २४) शा० कान्तीलाल खेमचन्द बम्बई ।
- २४) कान्तीलाल ताराचन्द बम्बई !
- २४) मृत्तचन्द्जी ऋषभचन्द्जी डागा कलकत्ता ।

[ग]

- २४) कल्या एजी वीर जीभाई बम्बई ।
- २४) सूरजमलजी सिद्धकरणजी डागा बीकानेर ।
- २४) शा० नधमलजी दलीचन्दजी पोमावा वाले, वम्बई ।
- २४) पालेज भी श्राविका संघ, सुधर्मा श्रीजी महाराज के उपदेश से इस्ते रमखलाल न. परीख ।
- २४) गुलावचन्दजी मानेकचन्दजी सादड़ी।
- २४) जवेरी कन्हैयालाल भोगीलाल ऋहमदाबाद ।
- २४) छोगमलजी कुन्दनमल कम्पनी बम्बई।
- २४) जमनालाल मनरूपलाल बम्बई ।
- २५) शा० सरेमल बाबूलाल की कम्पनी बम्बई ।
- २५) जडावचन्द जवेरचन्द पगारीया ठि० घ्राम जावरा ।
- २४) शा० केशवलाल रवचन्द बम्बई ।
- २४) शा॰ प्राखलल रामजीभाई बम्बई ।
- २४) इरकिसनवास मोतीलाल चावाले बम्बई ।
- २४) कांतीलाल केशवलाल बम्बई ।
- २४) शा० भीकमचन्द कालुराम चंचुर (बम्बई)
- २४) शा॰ पुकराज गंगारामजी बकर बम्बई ।
- २५) नटवरलास छोटालास बम्बई !
- २४) रुपचन्द सुराना C/o. मूलचन्द रुपचन्द बम्बई ।
- २४) शा० ताराचन्द पुनमचन्द पद्मविजयजी के उपदेश से [ गुजरात ] मु० व्यारा [वाया सुरत]

### पंजाब के सहायकों की शुभ नामावली

(वर्तमान निवास) आगरा (यू. पी.)

- १०१) ला० जगन्नाथ दीवानचन्द जैन दुगड गुजरांवालिया ।
- १०१) ला० मानकचन्द छोटालाल दुगड गुजरांवालिया।
  - ११) ला० छुन्दरदास विलायतीराम जैन लोढ़ा गुजरांवालिया ।
  - ११) ला॰ इंसराज राजकुमार जैन लोढ़ा गुजरांवालिया।
  - २१) ता॰ चुनीलाल लाभचन्द जैन मुन्हानी गुजरांवालिया
  - ११) ला॰ कुन्द्रनलाल विजयकुमार जैन बरड़ गुजरांवालिया।
  - ११) ला० सरदारीलाल जयकुमार जैन मुन्द्दानी गुजरांवालिया।
  - १र) ला॰ पिंडीदास परमानन्द जैन अनविद पारख गुजरांवालिया ।

[ घ ]

११) ला० मधुरादास दीनानाथ दुगड गुजरांवालिया। ११) ला• लच्छमनदास फकीरचंद बरड गुजरांवालिया। ११) ला० कुलजसराय कपूरचंद गदीये रामनगरवाले । ११) ला० गनपतराय चंचलदास जैन दुगड लाहोरवाले। ११) ला॰ ज्ञानचन्द् तिलकचन्द दुगड जैन कसूरवाले । ११) ला० साइबद्याल उदयचन्द् जैन गदीये रामनगरवाले । २१) ला० रतनचन्दु रिषभदास जैन गदीये हुशियारपुरवाले। अम्बाला ( पंजाब ) २०१) ला॰ गनेशदास प्याराताल जैन बरड [ रायसाइव ] गुजरांवालिया २०१) ला॰ सुन्दरदास हरखचन्द विजयकुमार जैन मुन्हानी गुजरांवालिया १=) ला० ठाकरदास पत्रालाल जैन दुगड गुजरांवालिया । १८) ला गनेशदास प्यारालाल जैन बरड गुजरांवालिया। १८) ला० चोखेशाह सुन्दरदास जैन मन्द्रानी गुजरांवालिया। १८) ला० दीवानचन्द मनोहरलाल जैन दुगढ गुजरांवालिया । ११) ला॰ जसवंतराय रोशनलाल जैन हुगड गुजरांवालिया । ११) ला० बुटामल दीवानचन्द जैन बरड गुजरांवालिया । ११) ला० अनंतराम कस्तूरीलाल जैन दुगड गुअरांवालिया। १८) ला० पंजुशाइ धरमचन्द जैन नारोवालिया । १८) ला० मानकचन्द् विरशंतकुमार जैन मुन्हानी लाहोरवाले । १८) ला० मास्टर विद्यासागर जैन हुशियारपुरवाला । १८) ला० ताराचन्द निरंजनलाल जैन श्रम्बाला शहर । १८) ला० संतराम मंगतराम जैन अम्बाला शहर । १८) ला० श्रात्माराम हुकमचन्द् जैन अंबाला शहर साध्वी श्री शीलवतीश्री के उपदेश से १८) ला० आत्माराम चरनदास जैन 17 " ११) ला० दोलतराम वचनदास जेन 22 53 ११) ला० गोपीचन्द किशोरीलाल जैन 19 \*\* १८) ला० गोपीचन्द बाबू रिखबदास वकील जैन •2 1\$ १८) ला॰ जीशुखराय घरमप्रकाश जैन **\$**† 99 ११) ला० मुकन्दीलाल चरनदास जैन 53 "

#### [ङ]

| १म) ला० गंगाराम बनारसीदास विजयकुमार जैन | श्रंवाला शहर | साध्वी श्री शीलवतीश्री के डपदेश से |
|-----------------------------------------|--------------|------------------------------------|
| ११) ला॰ बनारसीदास टेकचन्द जैन           | • 9          | 57                                 |
| ११) ला० बाबूराम मदनलाल जैन दुगड़        | 17           | \$7                                |
| ११) ला॰ प्यारालाल राजकुमार जैन          | ;,           | <b>3</b> 9                         |
| ११) ला॰ वीरभाग नेमदास जैन               | 33           | 13                                 |
| ४४) ला० मुनिलाल श्रोमप्रकाश जैन         | **           | <b>9</b> 3                         |
| ११) ला॰ कश्मीरीलाल चमनलाल जैन           | ,,           | "                                  |
| १८) ला॰ दोपचन्द्र खोमप्रकाश जैन         | 34           | ş <b>1</b>                         |
| १८) ला० मुनिलाल कीर्तिलाल जैन           | \$\$         | 97                                 |
| १न) ला॰ सदासुखराय केशरदास जैन श्रम्बाला |              |                                    |
| ११) ला० इन्दरसेन प्रेमचन्द जैन खम्बला   |              |                                    |
| १८) ला॰ सुन्दरदास रोशनलाल जैन अम्बाला   |              |                                    |

७) ला॰ त्रिजलाल तरसेमकुमार जैन अम्बाला शहर

#### जंडियालागुरु ( पंजाब )

- १०१) ला० टेकचन्द दुर्गादास जैन जंडियालागुरु
  - २१) ला० मोतीजाल शादीलाल जैन गुजरांवालिया
  - ११) ला० सरदारीलाल भगत दोइडा जैन जंडियालागुरु
  - ११) ला० चरनदास को धर्मपत्नी विमलावती जंडियालागुरु
  - ११) ला० मोकमचन्द दुगड़ जैन की धर्मपत्नी जंडियालागुरु
  - २४) ला० खजाख्रीलाल राजकुमार मुन्हानी लाहोरवाले
  - २४) बाईझों का उपाश्रय जंडियालागुरु

#### (वर्तमान निवास) शिवपुरी (मध्यभारत)

- ११) लाव अमीचन्द कुँजलाल जैन कसूरवाला
- ११) ला॰ इसराज तिलकचन्द्र जैन जंडियालागुरु वाला
- ११) ला० रुडामल डिप्टीकुमार जैन जंडियालागुरु वाला
- ११) ला० रतनचन्द मस्तराम जैन जंडियालागुरु वाला
- ११) ला० खजाझीलाल गिरधारीलाल मुन्हानी गुजरांवालिया
- ११) ला० दिवानचम्द खजानचन्द् जैन लिगा गुजरांवालिया

[ च ]

११) ला॰ भगतराम जंगीरीलाल जैन मुन्दानी गुजरांवालिया २८१) ला॰ खजास्त्रीलाल जैन बुरड़ गुजरांवालिया १०१) ला॰ पन्नालाल कुन्दनलाल जैन साढोडावाले

लुधियाना (पंजाब)

१०००) श्री संघ लुधियाना ।

(1) ला॰ बक्ताबरसिंह केदारनाथ जैन आलूवालिया ल्थियाना

सनाम (पंजाब)

- ११) ला० बालकराम चिरंजीलाल जैन अप्रवाल ।
- ११) ला॰ खजाखीलाल जसवंतराय जैन गुजरांवालिया ।
- ११) ला॰ लालचन्द् सत्यपाल जैन संखतरावाला ।
- ११) ला॰ काशीराम जैन अप्रवाल।
- २४) श्री जैन संघ सनाम ।

रोपड ( पंजाब )

- २१) ला० हीरालाल की धर्मपत्नी कटोरीबाई जैन रोपड ।
- ११) ला० हीरालाल हंसराज जैन रोपड ।
- ११) ला॰ हीरालाल लछमनदास जैन रोपड ।
- ११) ला॰ जगन्नाथ लाहोरीमल जैन दुगड़ गुजरांवालिया रोपड।



Jain Education International