Jain Education International



## लेखकः

# पं• कल्पासाविजयजी गरि॥



मांडवला निवासी श्रीमान् कुन्दनमलजी तलाजी तथा श्रीमान् व्रगनराजजी तलाजी दांतेवाड़िया की आर्थिक सहायता से श्री कल्याणविजय शास्त्र-संग्रह समिति, जालोर के व्यवस्थापकों ने छपवाकर प्रकाशित किया ।



## भीर संवत् २८६१ वि० सं० २०२१ ईसवी सन् १९९५

प्रथमावृत्ति कॉपी १०००

मूल्य २० ३)





#### मुद्रकः श्र। चिम्मनासह लाढ़ा श्री महावीर प्रिं० प्रेस, ब्यावर

## लेखक का प्रास्ताविक वक्तव्य ः

"निबन्ध-निचय" वास्तव में हमारे प्रकीर्एाक छोटे-बड़े लेखों का संग्रह है। इसमें के लेख नं० ७-८-११-१७ ये निबन्ध विस्तृत साहित्य-समालोचनात्मक हैं। नं० १०वां १२-१३-१४-१५-१६-१८ ये लेख जैन श्वेताम्बर-सम्प्रदाय के साहित्य के समालोचनात्मक लघु लेख हैं तब निबन्ध १६वां श्वेताम्बर-सम्प्रदाय के प्रतिक्रमण सूत्रों में चिरकाल से रूढ़ ग्रौर ग्राधुनिक सम्पादकों के ग्रनाभोग से प्रविष्ट ग्रशुद्धियों की चर्चा ग्रीर स्पष्टीकरण करने वाला विस्तृत लेख है।

प्रारम्भ के १ से ६ तक के लेख भी क्वेताम्बर प्राचीन जैन साहित्य के ग्रवलोकनात्मक लेख हैं। ''प्राचीन जैन तीर्थं'' नामक निबन्ध में जैन-सूत्रोक्त १० तीर्थों का शास्त्रीय ऐतिहासिक निरूपएा है।

२१वां निबन्ध ''मारवाड़ की सबसे प्राचीन जैन मूर्तियाँ'' ता० १४–६–१९३६ का लिखा हुग्रा, २२वां प्रतिष्ठाचार्य निबन्ध ता० १९-६-५५ का लिखा हुग्रा ग्रौर निबन्ध २३वां ता० २७–७–४१ का लिखा हुग्रा है। ये तीनों लेख समालोचनात्मक ग्रौर विस्तृत हैं।

२४ और २५वां ये दोनों निबन्ध समालोचनात्मक भीर खास पाठनोय हैं। निबन्ध २७वां तिथि-चर्चा सम्बन्धी गुप्त रहस्य प्रकट करने वाला है।

निबन्ध २७ से लेकर ३९ तक के १३ दिगम्बर-सम्प्रदाय के साहित्य की मीमांसा सम्बन्धी है। इनमें से भ्रनेक निबन्ध ऐतिहासिक ऊहापोहात्मक होने से विशेष उपयोगी हैं। षट्खण्डागम, कषायपाहुड, कषायपाहुडचूर्रिंग, भगवती ग्राराधना, मूलाच र ग्रादि ग्रन्थों के कर्ता तथा इनके निर्माएकाल का ऊहापोह ग्रौर निर्णय करने का यत्न किया है। "निचय" के निबन्ध ४०, ४१, ४२, ४३, ४४ में क्रमशः कौटिल्य ग्रर्थंशास्त्र, सांख्यकारिका, ब्रह्मसूत्र शांकरभाष्य, स्मृतिसमुच्चय श्रौर ग्राह्निकसूत्रावली का ऐतिहासिक दृष्टि से ग्रवलोकन लिखा है।

श्राश( है पाठकगएा "निबन्ध-निचय'' के पढ़ने से श्रनेक प्रकार की जानकारी प्राप्त कर सकेंगे, यही नहीं बल्कि ऐतिहासिक ग्रन्थियों को सुलफाने की शक्ति भी शनैः शनैः प्राप्त करेंगे ।

कल्याणविजय

## < धन्यवादः

मांडवला नगरनिवासी श्रीमान् कुन्दनमलजो, छगनराजजो, भँवरलालजी, जीतमलजी, पारसमलजी, गरापतराजजी, थानमलजी, भंवर-लालजी, रमेशकुमारजी पुत्र पौत्र श्री तलाजी दांतेवाड़िया योग्य :

ग्राप श्रीमान् समय २ पर अपनी लक्ष्मी का सदुपयोग करते रहते हैं, ज्ञान-प्रचार के लिए भी आप ग्रपने द्रव्य का व्यय करने में पीछे नहीं रहते । दो वर्ष पहिले पू० पन्यासजी महाराज श्री कल्याएविजयजी गएि, श्री सौभाग्यविजयजी, मुनि श्री मुक्तिविजयजी का मांडवला में चातुर्मास्य हुग्रा तब पन्यासजी महाराज को ग्रन्थ तैयार करते देखकर ग्रन्थ का नाम पूछा । महाराज ने कहा--३ ग्रन्थ तैयार हो रहे हैं । ग्रापने ग्रन्थों के नाम पूछो, तब महाराज ने कहा : १ पट्टावली पराग, २ प्रबन्धपारिजात ग्रीर ३ निबन्ध-निचय नामक ग्रन्थ तैयार हो रहे हैं । ग्रापने तीनों ग्रन्थों के नाम नोट कर लिये ग्रौर कहा : थे तीनों ग्रन्थ हमारी तरफ से छपने चाहिये । महाराज ने वचनबद्ध न होने के लिए बहुत इल्कार किया पर ग्राप सज्जनों के ग्रत्याग्रह से पन्यासजी महाराज को वचनबद्ध होना पड़ा । ग्रापकी इस उदारता ग्रौर ज्ञान-भक्ति को सुनकर हमको बहुत ग्रानन्दाश्चर्य हुग्रा । ग्रापकी इस उदारता के बदले में हम ग्रापको धन्यवाद देने में गौरव का

> हम हैं ग्रापके प्रशंसक । शाह ग्रुनिलाल थानमलजी एवं समिति के मन्य सवस्य ।

## [तीन

## निबन्धों में मीमांसित अन्तर्गत ग्रन्थों और : : : विषयों की नामावली : : :

७वें निबन्ध में : क्षमारत्नकृता पिण्डनिर्युक्ति ग्रवच्रि । ११ बीरगणिकृता पिण्डनिर्युक्ति टीका (त्रुटिता) । १२ पिण्डनिय कि दीपिक-मा गिक्य शेखरकृता (त्रुटिता) । १६ पिण्डविशुद्धि जिनवल्लभगरिएकुना । 89 पिण्डविशुद्धि टीका श्रीचन्द्रसुरिकृता । ३२ दवें निबन्ध में : कथाभूमिका ग्रौर कथापीठ । 33 सिद्धचक्र-यन्त्रोद्धार । રુદ્ सिद्धचकाराधन तप का उद्यापन । 35 हवें निबन्ध में : सिद्धचकमहापूजा 83 ग्रन्थ को श्वेताम्बर साबित करने वाले उल्लेख । 88 "पूजाविधि" को दिगम्बरीयता सिद्ध करने वाले प्रमाएा। ४६ सिद्धचक्र-यन्त्र ग्रौर नवपद-मण्डल एक नहीं। ХЗ ऐतिहासिक दृष्टि से सिद्धचक पूजनविधि । ५४ ११वें निबन्ध में : देवसूरिजी के तप श्रौर त्याग ने उनके मित्र का काम किया । ६३ विजयदेव सूरिजी का उपदेश। ६७ "विजयदेव माहात्म्य" के लेखक उपाध्याय श्रीवल्लभ । ६**८** विजयदेवसूरिजी के समय में प्रचलित कुछ रीतियां। 130 ग्रन्थ के कवि श्रीवछभ उपाध्याय की योग्यता। ७२

| १४वें निबन्ध में :                                        |     |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| उपाध्याय श्री मेघविजयजी ।                                 | द ३ |
| १४वें निबन्ध में ।                                        |     |
| ग्रन्थकर्ता उपाध्याय मानविजयजी ।                          | 55  |
| १७वें निबन्ध में :                                        |     |
| महानिशीथ ।                                                | દર  |
| संबोध-प्रकरण ।                                            | ĘЗ  |
| श्रीशत्रुख्रयमाहात्म्य ।                                  | 83  |
| व्यवहार-चूलिका ।                                          | ¥З  |
| वंगचूलिया ।                                               | X3  |
| श्रागमग्रष्टोत्तरी ।                                      | हद  |
| प्रक्तव्याकरण ।                                           | ٤६  |
| गच्छाचार पइन्नय ।                                         | ७३  |
| विवाहचूलिया ।                                             | ७३  |
| धर्म-परीक्षा ।                                            | 23  |
| प्रश्न-पद्धति ।                                           | 33  |
| पूजा प्रकोर्गाक ( पूजा पइन्नय ) ।                         | 33  |
| वन्दन-प्रकीर्णक (वन्दन पइन्नय) ।                          | १०० |
| जिनप्रतिमाधिकार २ ।                                       | १०० |
| १६वें निबन्ध में :                                        |     |
| सूत्रों के नये नाम ।                                      | १२न |
| श्रन्तःशीर्षक तथा ग्रन्तर्वचन ।                           | १२द |
| संशोधन ।                                                  | १२६ |
| श्रजित शांतिस्तव में किये गये परिवर्तन ।                  | 358 |
| शुद्धिपत्रक प्रबोध टीकावाले प्रतिक्रमण का ।               | 832 |
| शुद्धिविवरएा श्रौरु शुद्धिविचारएा।                        | १३६ |
| मूलसूत्रों में ग्रन्तःशीर्षक तथा गुरुप्रतिवचन ।           | 388 |
| परिशिष्ट १ म्रावश्यक क्रिया के सूत्रों में म्रशुद्धियां । | १४१ |

[ पांच

| २०वें निबन्ध में :                               |                         |
|--------------------------------------------------|-------------------------|
| प्राचीन जैनतीर्थ ।                               | <i>হ</i> <del>স</del> ত |
| <b>ग्रष्टा</b> पद-तीर्थ ।                        | १६०                     |
| उज्जयन्ततीर्थ ।                                  | १६३                     |
| गजाग्रपदतीर्थ ।                                  | 200                     |
| धर्मचकतीर्थ ।                                    | १७२                     |
| <b>ग्रहिच्छत्रापार्श्वनाथतीर्थ</b> ा             | <b>१</b> ७७             |
| रथावर्त ( पर्वत ) तीर्थ ।                        | 308                     |
| <b>चम</b> रोत्पाततीर्थ                           | १८०                     |
| <b>शत्रुख़</b> य (पर्वत) तीर्थ ।                 | १८१                     |
| मथुरा का देवनिर्मित स्तूपतीर्थ ।                 | १२४                     |
| सम्मेत शिखरतीर्थ ।                               | १९२                     |
| २१वें निबन्ध में :                               |                         |
| छत्थान ।                                         | 838                     |
| मूर्तियों का मूलप्राप्ति-स्थान ।                 | x39                     |
| मूर्तियों की वर्तमान ग्रवस्था ।                  | १९६                     |
| मूर्तियों की विशिष्टता ।                         | १९८                     |
| मूर्ति के लेख का परिचय ।                         | २००                     |
| मूर्ति लेख ग्रौर उसका ग्रर्थ ।                   | २०१                     |
| उपसंहार ।                                        | २०२                     |
| २२वें निबन्ध में :                               |                         |
| प्रतिष्ठाचार्यं की योग्यता ।                     | २०५                     |
| वेष-भूषा ।                                       | 209                     |
| प्रतिष्ठा-विधियों में कान्ति का प्रारम्भ ।       | २०६                     |
| इस क्रान्ति के प्रवर्तक कौन ?                    | २१०                     |
| कान्तिकारक तपागच्छ के स्राचार्य जगच्चन्द्रसूरि । | २११                     |
| म्राज के कतिपय ग्रनभिज्ञ प्रतिष्ठाचार्य ।        | २१२                     |
| प्रतिमाग्रों में कला-प्रवेश क्यों नहीं होता ?    | २१३                     |
| प्रतिष्ठाचार्यं श्रौर स्नात्रकार ।               | २१४                     |
|                                                  |                         |

| प्रतिष्ठाचार्य, स्नात्रकार ग्रौर प्रतिमागत गुरग-दोष ।            | २१६           |
|------------------------------------------------------------------|---------------|
| उपसंहार ।                                                        | २१७           |
| २४वें निबन्ध में :                                               |               |
| शासन-रक्षक देव ग्रौर देवियाँ ।                                   | २३४           |
| शासन की सम्पत्ति के संचालन के ग्रधिकारी ।                        | २३६           |
| मासन-संचालन किस म्राधार पर ?                                     | २३७           |
| संचालको की कक्षाएँ ।                                             | २३९           |
| श्रोसघ की कार्यपद्धति के <mark>ग्राधारत<del>स्</del>व ।</mark>   | ২४হ           |
| शासन के प्रति <b>क्</b> ल त <del>र</del> व ।                     | २४३           |
| अनुकम्पा ।                                                       | २४४           |
| जीवदया ।                                                         | २४४           |
| संचालन का अधिकारी ।                                              | x X X         |
| ३०वें निबन्ध में :                                               |               |
| ग्रावश्यक सूचन :                                                 | <b>4.55 E</b> |
| प्राकृतवृत्ति सहित पंचसंग्रह ।                                   | २८६           |
| संस्कृतपद्यबद्ध पचसंग्रह ।                                       | २९७           |
| पंचसंग्रह संस्कृत आचार्य ग्रमितगति कुल ।                         | २८७           |
| ३६वें निबन्ध में :                                               |               |
| कथावस्तु का आधार ।                                               | २६व           |
| प्रतिपादनशैली ।                                                  | 335           |
| लेखक ऐतिहासिक, भौगोलिक सीमाग्रों के <mark>श्रनुभवी नहीं</mark> । | 300           |
| ग्राचार्य जिनसेन यापनीय ।                                        | ३०३           |
| जिनसेन के पूर्ववर्ती विद्वान् ।                                  | 309           |
|                                                                  |               |

林林

## श्री हरिभद्रीय सटीक अनेकान्तजयपताका में : : : ऐतिहासिक नाम : : :

```
पृष्ठ ६ सर्वज्ञ-सिद्धि-टीका ।
```

- " ४२ कुक्काचार्यादिचोदितं ।
- " ४८ मलवादिना सम्मतौ ।
- " १०५ उक्तं च = धर्मकीर्तिना इति वार्तिके ।
- " ११६ उक्तं च वादिमुख्येन श्रीमल्लवादिना सम्मतौ ॥ विशेषस्तु सर्वज्ञ-सिद्धिटीकातोऽवसेय: ॥
- " १३४ उक्तं च धर्मकीतिना।
- " २०० वर्मकी बिर्वातिके ।
- " २२९ एतेन यदाह न्यायवादी = धर्मकीर्तिवर्तिके ।
- " ३३४ ग्राह च न्यायवादी = धर्मकीर्तिः ॥ (मू०)–वः पूर्वाचार्येः भदन्त-दिन्नप्रभृतिभिः ॥
- ,, ३३७ (मू०) यथोक्तम्-भदन्त दिन्नेन ।। यथोक्तम् = वर्गतकानुसारिणा शुभगुप्तेन ।।
- ,, ३४७ उक्तं च न्यायवादिना = धर्मकीर्तिना ॥
- ,, ३१७ तथा चाहुर्वृ द्धाः = वृद्धाः = शब्दार्थव्यवहारविदः पारिएनीयाः ॥
- " ३६६ ग्राह च शब्दार्थतत्त्ववित् = भर्तृ हरिः ॥
- " ३६८ यदाह = भाष्यकारः ॥
- ,, ३७५ ग्राह च वादिमुख्यः = समन्तभद्र: ॥
- ,, ३८४ आह च भाष्यकारः = पतछलि: ॥
- ,, ३८७ उक्तं भर्तृ हरिएा।।

```
,, ३८८ भाष्यकारः = पतखलि: ।।
```

### म्राठ ]

```
पृष्ठ ३८२ एवं शब्दब्रह्मपरिवर्तमात्रं जगत् इति प्रलापमात्रम् ।
    ३३ पूर्वाचार्यैः = अजितयक्षःप्रभृतिभिः ॥
,,
     ३६ पूर्वाचार्यैः = धर्मपाल-धर्मकीत्यविभिः ॥
     ३९ न्यायवादो = धर्मकीतिः ॥
,,
    ४९ सर्वज्ञसिद्धो ।
• •
    ६८ निर्णोतमेतद् गुरुभिः प्रमाणमोमांसादिषु ॥
, .
     १६ न्यायवादी = धर्मकीतिः ॥
...
   १२६ उक्तं च धर्मकोतिना ॥
٠,
   १३० धर्मकोतिना = भवत्ताकिकचूडामगिना ॥
,,
```

- ,, १३१ स्वयूथ्यैः <del>=</del> दिवाकराद्रिभिः सन्मत्यादिषु **इ**ति ।।
- ,, १७४ धर्मकीतिनाऽप्यभ्युपगतत्वात्, हेतुबिन्दौ ॥
- " २२० तथा चार्षम्-"सो हु तवो कायव्वो०" ॥

```
* *
```

## < निबन्धों की नामावली :

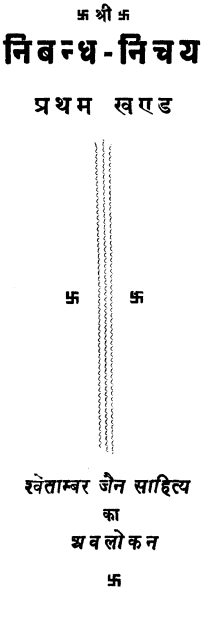
| नम संख्य    | रा नाम                                            | पृष्ठ संख्या |
|-------------|---------------------------------------------------|--------------|
| १           | म्रनेकान्तजयपताका                                 | १            |
| २           | योगबिन्दु सटीक                                    | ४            |
| R           | योगदष्टिंसमुच्चय सटीक                             | X            |
| ጽ           | जैनतर्कवानिक                                      | Ę            |
| X           | धर्मोपदेशमाला प्रकरण                              | ۲            |
| Ę           | सुपासनाहचरिय                                      | 3            |
| ৩           | श्रीपिण्डनिर्युक्ति म्रौर पिण्डविशुद्धि           | ११           |
| 5           | श्रीश्रीपालकथा अवलोकन                             | <u>क</u> स   |
| 3           | सिद्धचकमहापूजा ग्रर्थात् सिद्धचकयन्त्रोद्धार पूजन | विधि ४३      |
| १०          | श्री नमस्कार माहात्म्य                            | ZE           |
| ११          | विजयदेव माहात्म्य                                 | ६१           |
| १२          | गुरुतच्वविनिश्चय                                  | ७७           |
| १३          | ग्रध्यात्ममतपरीक्षा                               | ૭૯           |
| १४          | युक्तिप्रबोध                                      | न२           |
| १५          | श्रीधर्मसंग्रह                                    | ፍ ሂ          |
| १६          | उपदेशप्रासा <b>द</b>                              | 03           |
| १७          | कृत्रिम कृतियाँ                                   | १३           |
| १८          | तत्त्वन्यायविभाकर                                 | १२३          |
| 38          | प्रतिकमरण सूत्रों की ग्रशुद्धियाँ                 | <b>११</b> ७  |
| २०          | प्राचीन जैनतीर्थ                                  | १४७          |
| ~ <b>२१</b> | मारवाड़ को सब से प्राचीन जैन मूर्तियाँ            | 858          |
| २२          | प्रतिष्ठाचार्यं                                   | २७४          |
| २३          | क्या कियोद्धारकों से शासन की हानि होती है         | २१५          |

दस ]

| कम संख | या नाम                               | <b>पृष्ठ सं</b> ख्या |
|--------|--------------------------------------|----------------------|
| २४     | जैन संघ के बंधारण को ग्रशास्त्रीयता  | २३४                  |
| २४     | बंधारगाीय शिस्त के हिमायतित्रों को   | २४न                  |
| २६     | तिथिचर्चा पर सिंहावलोकन              | २४२                  |
| २७     | षट्खण्डागम                           | २७१                  |
| २८     | धवला की प्रशस्ति                     | २७४                  |
| २६     | मूलाचार सटीक                         | २५०                  |
| ३०     | पंचसंग्रहग्रन्थ                      | २द६                  |
| ३१     | ग्रकलंकग्रन्थत्रय                    | २५८                  |
| ३२     | प्रमारगसंग्रह                        | २८१                  |
| ३३     | श्रोतत्त्वार्थश्लोकवार्तिक           | 03 <i>5</i>          |
| ३४     | ग्राप्तपरीक्षा ग्रौर पत्रपरीक्षा     | २९२                  |
| ŚХ     | ग्राप्तमोमांसा                       | २९३                  |
| ર ૬    | प्रमारणपरीक्षा                       | २१४                  |
| ३७     | प्रमेयकमलमार्तण्ड                    | २९४                  |
| ঽৢৢৢঢ় | भद्रबाहुसंहिता                       | २९७                  |
| 38     | हरिवंशपुराए। ग्रौर ग्राचार्यं जिनसेन | २९८                  |
| 80     | श्री कौटिलीय-ग्रर्थशास्त्र           | 388                  |
| ४१     | सांख्य-कारिका                        | ३२२                  |
| ४२     | ब्रह्मसूत्र शांकरभाष्य               | ३२४                  |
| ४३     | स्मृतिसमुच्चय                        | ३२७                  |
| ४४     | ग्राह्निक सूत्रावली                  | ३३१                  |

\* \*





ः १ः ञ्रनेकान्तजयपताका ❖

हरिभद्रसूरिकृता स्वोपज्ञटीका सहिता

## [ प्रथम भाग ]

- पृ० ६. ''**स**र्वज्ञसिद्धिटीका,'' पूर्वगुरुभिः = चि**रन्तनवृद्धैः**,
- ,, ८. पूर्वसूरिभिः = पूर्वाचार्यैः सिद्धसेनदिवाकरादिभिः । ह्यनिन्द्यो मार्गः पूर्वगुरुभिश्च कुक्काचार्यादिभिरस्मद्वंशजैराचरित इति ।।

- ,, ४२. कुक्काचार्यादिचोदितं प्रत्युक्तं—निराक्वतम् इति सूक्ष्मघिया भावनीयम् ।।
- ,, ५८. (मू०—) उक्तं च वादिमुख्येन = मल्लवादिना सम्म (न्य) तौ----स्वपरेत्यादि ।।

,, १०५. (मू० च) उक्तं च = धर्मकीर्तिना इति वार्तिके ।।

- ,, ११६. (मू०) उक्तं च वादिमुख्येन, =श्रीमल्लवादिना सम्मतौ ॥ विशेषस्तु सर्वज्ञसिद्धिटीकातोऽवसेयः ॥ टीकायाम् ॥
- " १३५. उक्तं च धर्मकीतिना ॥
- ,, २००. (मू०) ग्राह च न्यायवादी = धर्मकीर्तिर्वातिके ॥
- ,, २२९. (मू०) एतेन यदाह न्यायवादो = धर्मकीर्तिर्वातिके ॥
- ,, ३३४. (मू०) ग्राह च न्यायवादी = धर्मकीर्तिः ।। (मू०)--व: पूर्वाचार्यै: भदन्तदिन्नप्रभूतिभिः ।।
- ,, ३३७. (मू०) यथोक्तम्—भदन्तदिन्नेन ।। (मू०) यथोक्तम् = वाति-कानुसारिणा शुभगुप्तेन ।।
- ,, ३४७. (मू०) उक्तं च न्यायवादिना = धर्मकीर्तिना ।।

१० ३४७. (मू०) तथा चाहुर्व द्धाः, = वृद्धाः = शब्दार्थव्यवहारविदः पारिगनीयाः ॥ " ३६६. (मू०) ग्राह च शब्दार्थतत्त्ववित् = भर्तृ हरिः ॥ ,, ३६८. (मू०) यदाह, = भाष्यकारः ॥ ,, ३७४. (मू०) ग्राह च वादिमुख्यः, = समन्तभद्रः ॥ ,, ३**८४. (मू०) ग्राह च भाष्यकारः---**पतञ्जलिः ॥ " ३८७. उक्तं भर्तृ हरिएाा ।। ,, ३८८. भाष्यकारः = पतञ्जलिः ॥ ,, ३८२. एवं शब्दब्रह्मपरिवर्तमात्रं जगत् इति प्रलापमात्रम् ॥ (मू०) [ दूसरा भाग ] ३३. पूर्वाचार्यैः = ग्रजितयशःप्रभृतिभिः ॥ पू० " ३६. पूर्वाचार्यैः=धर्मपाल-धर्मकीत्यीदिभिः ॥ " ३९. (मू०) न्यायवादी=धर्मकीर्तिः ॥ ४९. (मू०) सर्वज्ञसिद्धौ ।। " " ६२. विंशिकोक्तवचनसमर्थनात् ॥ " ६८. (मू०) निर्णीतमेतद् गुरुभिः प्रमारणमीमांसग्दिषु ॥ ,, ९९. (मू०) न्यायवादी = धर्मकीर्तिः ॥ " ११५. (मू०) इत्यादि वार्तिककारेशोक्तं तदुक्तिमात्रमेव ॥ ,, १२६. उक्तं च धर्मकीर्तिना ॥ " १३०. (मू०) धर्मकीर्तिना = भवत्तार्किकचूडामर्गिना ।। " १३१. (मू०) स्वयूथ्यैः=दिवाकरादिभिः सन्मत्यादिषु इति ॥ " १७४. (मू०) धर्मकीतिनाऽप्यभ्युपगतत्वात्, हेतुबिन्दौ ॥ ,, १७६. (मू०) यथाऽऽह न्यायवादी = धर्मकीर्तिः ॥ " २२०. तथा चार्षम्—"सो हु तवो कायव्वो०" ।। " २२०. ''कायो न केवलमयं परितापनीयो, मिष्टै रसैर्बहविधैर्न च लालनीयः । चित्तेन्द्रियाणि न चरन्ति यथोत्पथेषु, वश्यानि येन च तदाचरितं जिनानाम्" ॥ ", २४१. सितपटहरिभद्रग्रन्थसन्दर्भगर्भं, विदितमभयदेवं निष्कलङ्काकलङ्कम् ।

२ :

सूगतमतमथालंकार पर्यन्तमुच्चै--

स्त्रिविधमपि च तर्कं वेत्ति यः साङ्ख्य-भद्दौ ॥४॥ श्रीमत्संगर्मासहसूरिसुकवेस्तस्यांघ्रिसेवापरः,

शिष्यः श्रीजयसिंहसू रिविदुषस्त्रैलोक्यचूडामर्गाः । यः श्री 'नागपुर' प्रसिद्धसुपुरस्थायी श्रुतायाऽऽगतः,

श्लोकान् पंच चकार सारजडिमाऽसौ यक्षदेवो मुनिः ॥<mark>४</mark>॥ मूलश्लोकपुराण ग्र० ३७४० ॥

आचार्य हरिभद्र के आगमिक दार्शनिक साहित्यिक आदि अनेक विषय के ग्रन्थ पढे, लेकिन ग्रनेकान्तजययताका में तथा उसकी स्वोपज्ञ टीका में जितने जैन जैनेतर ग्रन्थकारों के नामनिर्देश मिले, उतने अन्यत्र कही नहीं, आचार्य श्री ने अपने पूर्वज क्रुक्काचार्य का दो स्थान पर नामनिर्देश किया, वादिमुख्य के नाम से सम्मतिटीकाकार मछवादी का दो जगह पर नाम निर्देश किया है, वादिमूख्य इस नाम से समन्तभद्र को भी याद किया है। ग्रजितयशः प्रभुति से क्वेताम्बर ग्राचार्यं का नामोल्लेख किया है, सम्मतिकार के रूप में सिद्धसेन दिवाकर को भी याद किया है। "प्रमागा-मीमांसा", "सर्वज्ञसिद्धि' ग्रौर "सर्वज्ञसिद्धि टीका'' का भी ग्रनेक बार उल्लेख किया है, इनमें से सर्वज्ञसिद्धि, तथा सर्वज्ञसिद्धि टीका---ये दो ग्रन्थ इनके खुद के मालूम होते हैं । तब ''प्रमारा-मीमांसा'' इनके गुरु ग्रथवा प्रगुरु की होगी ऐसा उल्लेख से पता लगता है, जैनेतर विद्वानों में महाभाष्यकार पतञ्जलि, वाक्यपदीयकार भर्तृहरि ग्रौर मर्हीष पारिएनि, धर्मपाल, धर्मकीर्ति, ग्रभग्रप्त, भदन्तदिन्न, इन नामों का उल्लेख किया है। वसु-बन्धु की विशिका तथा असंग के ग्रन्थ के अवतरएा दिने हैं, धर्मकीति का तथा उसके प्रमाग-वार्तिक का बार-बार उल्लेख किया है, परन्तु प्रमाग-वार्तिक के भाष्यकार प्रज्ञाकर गुप्त, जो विक्रम की अष्टमी शती के ग्रन्थकार हैं, इनके ग्रथवा इनके ग्रन्थ का कहीं नाम निर्देश नहीं किया, इससे जात होता है, कि म्राचार्य हरिभद्र की सता विक्रम की म्रष्टम शती के मध्य भाग तक रही होगी, जब कि प्रज्ञाकर गुप्त की कारकीर्दी शुरु नहीं हुई थी।

ः २ः योग-बिन्दु सटीक ∻

श्रीहरिभद्र सूरि रचित

योगबिन्दु-ग्रन्थ में कुल १२६ कारिकाएं हैं। दो स्थलों पर मूल कारिका में "अविद्या" शब्द का प्रयोग हुआ है। यद्यपि अविद्या शब्द बौद्धों के विज्ञानवाद में भी ग्राया करता है, परन्तु कारिका ११२ वी में पुरुषाद्वैत तथा कारिका १११ वीं में समुद्र तथा उर्मियों के एकत्व का आचार्य ने खण्डन किया है, इससे ज्ञात होता है, आचार्य हरिभद्रसूरि के समय में उपनिषदों का वेदान्तवाद प्रचलित हो चुका था।

प्रन्थ की उपान्त्य कारिका में आचार्य ने अपना स्पष्ट रूप से नाम उल्लेख किया है ग्रौर अन्तिम कारिका ४२६ वीं में ''भवान्ध्य-विरहात्" इस प्रकार ग्रपना नियत ग्रंक भी लिख दिया है, परन्तु इसकी टीका स्वोपज्ञ होने का कोई प्रमाण नहीं मिलता । टीका का प्रारम्भिक मंगल भी हरिभद्र के मंगल की पद्धति के ग्रनुसार नहीं है । टीका में ''पडिसिद्धाणं करऐo" यह गाथा ग्रागम के नाम से उद्धृत की है, जब कि ग्राचार्य हरिभद्र सूरिजी के जीवनकाल के पूर्व ''वन्दित्तु'' सूत्र निर्मित होना प्रमासित नहीं होता, इसके अतिरिक्त टीका में बहुत से उल्लेख ऐसे दृष्टिगोचर होते हैं जो इसकी प्राचीनता के बाधक है, ग्रन्त में टीकाकार ने ''भगवतो हरिभद्रसूरेः'' यह जो शब्दप्रयोग किया है इससे टीका हरिभद्र कृत नहीं, यही साबित होता है ।

: ३ : योग दृष्टि समुच्चय-सटीक

''योगद्दष्टिसमुच्चय'' भी ग्राचार्य हरिभद्र की क्रुति है, जो १२६ कारिकाग्रों में पूरी होती है ।

इसकी टीका को सम्पादक सुएली ने स्वोपज्ञ माना है, क्योंकि इसके ग्रन्त में ''कृतिः श्री ब्वेतभिक्षोराचार्यश्रीहरिभद्रस्येति'' यह वाक्य लिखा मिलता है, परन्तु यह वाक्य टीका के साथ सम्बन्ध नहीं रखता, यह सूचना मूल कृति के लिए ही है।

योगद्दष्टिसमुच्चय की १२⊏ वीं कारिका में ''सदाशिवः परं <mark>ब्रह्म''</mark> इस प्रकार उपनिषदों के ''पर ब्रह्म'' का उल्लेख भी मिलता है ।

टीका में ग्रर्वाचीनता-साधक प्रमाग भी उपलब्ध नहीं होता, फिर भी टीका का प्रारंभिक आडम्बर हरिभद्र की कृति होने में शंका उत्पन्न करता है ।



ः ४ः जैन तर्क वार्तिक ∻

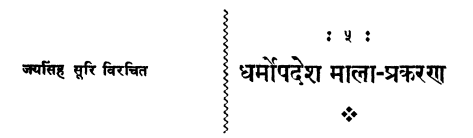
श्री शान्त्याचार्य विरचितवृत्ति सहितम्

"जैनतर्कवार्तिक" शान्त्याचार्य की कृति है, ग्रन्थकार ने अपने सत्ता-समय का कुछ भी सूचन नहीं किया, वृत्ति की प्रशस्ति में आपने अपने को चन्द्रकूलीन आचार्य वर्द्धमान का शिष्य बताया है, ग्रीर अपने गुरु को रत्नांबुधि बतलाया है, इससे इतना तो सिद्ध होता है कि प्रस्तुत शान्तिसुरि तथा इनके गुरु वर्द्धमानाचार्यं संविग्न विहारी थे, जिनेश्वरसुरि के गूरु वर्द्धमान सुरि तथा नवांगीवृत्तिकार ग्रभयदेव सुरि के मुख्य शिष्य का नाम भी वर्द्धमान सुरि था, **ये भी संविग्न विहारी थे, इस परिस्थिति में जैनतर्कवार्तिककार** कौन से वर्द्धमान सूरि के शिब्य होंगे, यह कहना कठिन है, परन्तू प्रथम वर्द्धमान सुरि के अनेक शिष्यों प्रशिष्यों का जिनदत्त सुरि ने अपने गराधरसार्द्धशतक में नाम निर्देश किया है, परन्तु उसमें शान्त्याचार्य का नाम नहीं मिलता, परिशेषात् द्वितीय वर्धमान सुरि के शिष्य ही शान्त्याचार्य होंगे, ऐसा अनूमान करना पडता है, यद्यपि प्रथम वर्द्धमान सूरि के समकालीन एक झौर भी शान्तिसूरि हुए हैं, परन्तु यह कृति उनकी होने में हमें विश्वास नहीं बैठता, एक तो ये थारापद्र गच्छ के थे, दूसरा इनके गुरु का नाम वर्द्ध मान सरि नहीं था, तीसरा वे बड़े प्रौढ़ तार्किक विद्वान् थे। जैनतर्कवार्तिक उनकी कृति होती तो इस का विस्तार तथा स्वरूप ग्रौर ही होता, जो कि प्रस्तूत वार्तिक भी विद्वत्तापूर्ण ग्रन्थ है, फिर भी इसका कलेवर बहुत छोटा है, बौद्धों, जैन विद्वानों, नैयायिकों ग्रौर मीमांसक विद्वानों ने वातिक नाम से जो ग्रन्थ बनाये हैं, वे सभी गम्भीर और आकर ग्रन्थ हैं, इससे मानना पडता है, इस प्रस्तुत न्यायवार्तिक के कत्ती थारापद्र गच्छीय शान्तिसूरि नहीं हो सकते ।

#### "तत् प्रमारणं प्रवक्ष्यामि, सिद्धसेनार्कसूत्रितम् ॥ १ ॥"

इस वाक्य में उल्लिखित "सिद्धसेनार्क-सूत्रितम्" इन शब्दों से सम्पादक को सिद्धसेनकृति होने का भ्रम हो गया है। वास्तव में इन शब्दों का ग्रर्थ यह है कि "सिद्धसेन के ग्रन्थों में जिस प्रमाएा का सूत्ररा हुन्ना है उसी का भाव लेकर मैं जैनतर्कवातिक को कह रहा हूं। ऐसा शान्त्याचार्य का कथन है।

प्रत्यक्ष परिच्छेद के अन्त में शान्त्याचार्य स्वयं कहते हैं—सि**ढसेन** निर्मित ग्रन्थों की वाग्गी रूपी सिढशलाका को पाकर मैं ने इस प्रकरण को निर्मल बनाया, इस कथन से स्पष्ट हो जाता है, कि जैनतर्कवार्तिक शान्त्याचार्य की खुद की कृति है।



इस माला में मूल ६८ गाथाएं हैं जिनमें १५८ हब्टान्तों का सूचन किया गया है और इसके विवरणकार स्वयं ग्रन्थकार हैं। विवरएा में कुछ विस्तार से, कुछ मध्यम विस्तार से हब्टान्त वर्णन किये हैं, तब कुछ हब्दान्तों के नाम मात्र निर्दिष्ट किये हैं। हब्टान्त सर्व प्राकृत भाषा में हैं, कवल गाथा की व्याख्या संस्कृत भाषा में है। बहुत से दृष्टान्तों का विशेष विवरएा जानने के लिए "उपदेशमाला का विवरण" देखने की सूचना की हैं, इससे जाना जाता है कि जयसिंह सूरि ने धर्मदास गरिए की उपदेशमाला पर विस्तृत टीका लिखी होगी।

ग्रन्थ के ग्रन्त में जम्बू से देववाचक तक स्थविरावली ग्रौर ग्रपनी गुरु-परम्परा गाथाग्रों में दी है । ग्रन्थ की समाप्ति सं० ६१५ के भाद्रपद शुक्ला पंचमी के बुधवार को की है ।

ग्रन्थ में ऐतिहासिक नाम.स्थविरावलियों के ग्रतिरिक्त श्री वंदिकाचाय, सिद्धसेन दिवाकर तथा वाचकमुख्य (उमास्वाति) ये तीन ग्राये हैं ।

जातक का नामकरएा करने के सम्बन्ध में एक स्थान पर बारहवें दिन ग्रौर ग्रन्यत्र मास के बाद करने का लिखा है ।

ज्योतिष के सम्बन्ध में निर्देश करते हुए ''लग्न'' का निर्देश कहीं नहीं किया, किन्तु 'वार' का निर्देश ग्रन्थ की समाप्ति में ग्रवश्य किया है ।

श्री लक्ष्मए। गरिए विरचित

सुपासनाहचरिय

: ६ :

#### सपादक तथा छायालेखकः पं० हरगोविन्ददास

ういいい いいく いくく くく くく くく くく くく くく

यह चरित्र हर्षपुरीय गच्छ के विद्वान लक्ष्मण गरिए ंने वि० सं० ११९६ के माध शुक्ल दशमी गुरुवार के दिन मंडली (मांडल) नगर में रचा है ।

चरित्र का गाथा-प्रमारा लगभग सात हजार से ग्रधिक है जिसका ग्रनुष्टुप श्लोक प्रमारा १०१३⊏ है ।

चरित्र की प्राकृत भाषा प्रासादिक तथा प्रांजल है, बीच-बीच प्राकृत तथा संस्कृत भाषा में चुभने वाले सुभाषित पद्य भी उपलब्ध होते हैं ।

चरित्र में सातवें तीर्थङ्कर श्री सुपार्श्वनाथ का जीवनचरित्र, उनके चर्तुविध संघ के वृतान्त के साथ दिया है, चरित्र के कुल ४०२ पानों में से ५२ पानों में भगवान् का जीवन-चरित्र सम्पूर्र्शा हुग्रा है, तब शेष ४२१ पानों में केवल ग्रौपदेशिक कथानक हैं। सम्यक्त्व से लेकर बारह व्रत ग्रौर उनके प्रत्येक ग्रतिचार पर एक एक तथा एकाधिक दृष्टान्त लिखे गए हैं जिनमें ग्रधिकांश ग्रन्थ पूरा हुग्रा है।

पुरुष 'जयसिंह सूरि', 'ग्रभयदेव सूरिजी' ग्रौर 'हेमचन्द्र सूरि' ये महान् विद्वान् होने के ग्रतिरिक्त महान् त्यागी तथा राज-मान्य भी थे।

ग्राचार्य हेमचन्द्र के चार विद्वान् शिष्य थे, पहले श्रीचन्द्र सूरि, दूसरे विबुधचन्द्र सूरि, तीसरे पद्मचन्द्र उपाध्याय और चौथे श्री लक्ष्मण गणि ।

श्री लक्ष्मण गणि ने ग्रपने उपर्युक्त तीन गुरु-भ्राताग्रों की प्रेरणा से प्रस्तुत ''सुपार्श्वनाथचरित्र'' का निर्माण किया है, ग्रन्थकर्ता ने इसमें रही हुई क्षतियों को सुधारने के लिए प्रार्थना की है जो एक शिष्टाचार रूप है, क्योंकि ग्रापकी यह कृति निर्दोष ग्रौर विद्व-द्भोग्य है, प्राकृत के ग्रम्यासियों को इसके पढ़ने से ग्रानन्द ग्राने के साथ, प्राकृत भाषा का ज्ञान विश्वद होने का भी लाभ मिल सकता है।



20 :

- (१) ग्रवचूरि-क्षमारत्न कृता
- (२) टीका-चीरगरिए कृता (त्रुटिता)
- (३) दीपिका-मारिगक्यक्षेखर कृता (त्रुटिता)

पिण्डनिर्युक्ति जैन श्रमएा श्रमणियों के ग्राह्य भोग्य पेय स्राहार पानी का निरूपएा करने वाला एक प्राचीन निबन्ध है, इस पर स्रनेक पूर्वाचायों ने टीकाएँ लिखी थीं, परन्तु ग्रब वे सब पूर्एा रूप से नहीं मिलती, स्राचार्य श्री मलयगिरिजी ने पिण्डनिर्युक्ति पर टीका लिखी है स्रौर वह छप भी गई है, परन्तु इस टीका का स्रवलोकन पृथक् लिखा गया है, इसलिए यहाँ इसकी चर्चा नहीं करेंगे, यहाँ पर अंचल-गच्छीय विद्वान् क्षमारत्न की स्रवचूरि, सरवाल-गच्छीय वीरगएा की शिष्यहिता नामक टीका स्रोर अंचल-गच्छीय मेरुतुंगाचार्य के शिष्य मारिएक्यरोखर की दीपिका; इन तीन टीकास्रों के सम्बन्ध में कूछ लिखेंगे ।

सामान्य रूप से टीकाकार पिण्डनिर्युक्ति को श्रुतघर श्री भद्र-बाहुस्वामी की कृति मानते हैं, परन्तु यह मान्यता यथार्थ नहीं है, क्योंकि इसमें भद्रबाहु के परवर्ती ग्राचार्य ग्रार्यसमित, तथा नागहस्ती के शिष्य ग्राचार्य श्री पादलिप्त सूरि के वृत्तान्त ग्राते हैं, इससे हमारी मान्यता के ग्रनुसार यह निर्युक्ति विक्रमीय द्वितीय शताब्दी के बाद की हो सकती है।

(१) पिष्डनिर्युक्ति की ग्रवचूरि के कर्त्ता श्री क्षमारत्नजी श्री विधपिक्ष गच्छ (अंचलगच्छ) के ग्राचार्य श्री जयकीर्ति सूरिजी के शिष्य थे,

ग्रवचूरिकार ने ग्रपनी कृति का निर्मारासमय सूचित नहीं किया, फिर भी वे विक्रम की पन्द्रहवीं शती के व्यक्ति हो सकते हैं, क्योंकि इनके गुरु श्री-जयकीर्ति सूरि का भी यही समय है ।

यह ग्रवचूरि निर्युक्ति की बृहद वृत्ति को देख कर उसे गम्भीरार्थ जानकर इन्होंने निर्युक्ति पर प्रस्तुत प्रकटार्था ग्रवचूरि लिखी है, ग्रौर इसमें कोई ग्रसंगत बात लिखी गई हो तो उसका संशोधन करने की प्रार्थना की है ।

ग्रवचूरि का श्लोकपरिमाए। लगभग तीन हजार होने का ग्रन्त में सूचन किया है ।

### (२) पिण्डनिर्युक्ति टीकाकार सरवालगच्छीय श्री वीरगएाी :

ग्राचार्य वीरगएए ने पंचपरमेष्ठी की स्तुति करने के उपरान्त पिण्ड-निर्युक्ति की शिष्यहिता वृत्ति बनाने की प्रतिज्ञा करते हुए लिखा है, 'पंचाशक ग्रादि शास्त्रसमूह के बनाने वाले ग्राचार्य श्री हरिभद्रसूरिजी ने इस निर्युक्ति पर विवरए बनाना प्रारम्भ किया था, परन्तु ''स्थापना-ढोष'' पर्यन्त इसका विवरए बनाने के बाद वे स्वर्गवासी हो गए थे, इसलिये उसके ग्रागे की विवृत्ति वीराचार्य नामक किन्हीं ग्राचार्य ने समाप्त की है, परन्तु उसमें ग्रनेक गाथाएं ''सुगमा'' कह कर छोड़ दी हैं ग्रीर जिन पर विवरए किया है, उन्हें भी वर्तमानकालीन मन्दमति पाठकों के लिए समझना कठिन है। ग्रतः सारी पिण्डनिर्युक्ति की स्पष्ट व्याख्या करने के लिए मेरा यह प्रयास है।

उपर्युक्त ग्राशय वाले लेख में ग्राचार्य श्री हरिभद्रसूरिजी के निर्युक्ति पर की विवृति समाप्त करने के पूर्व ही स्वर्गवासी होने की जो बात लिखी है वह ठीक नहीं जान पड़ती, पिण्डनिर्युक्ति की विवृति ही नहीं तत्त्वार्थ-वृत्ति ग्रादि ग्रन्य मी हरिभद्रसूरि कृत ग्रन्थ ग्राज ग्रपूर्ण ग्रवस्था में मिलते हैं, इसका कारएा यह नहीं कि वे समाप्त हुए ही नहीं थे, किन्तु इस ग्रपूर्णता का खरा कारएा तो ग्रन्थभण्डार सम्हालने वाले गृहस्थों की बेदरकारी है,

१२ :

उपदेहिका ग्रादि कीटों के खा जाने से, पढ़ने को ले जाने वाले व्यक्ति के पास रह जाने से, ग्रथवा तो ग्रन्थ किसी कारएा से पुस्तक का ग्रमुक भाग खण्डित हो जाता है। ग्रन्थनिर्माता दो चार ग्रन्थों को एक साथ बनाना प्रारम्भ करता हो, तो उसका ग्रायुष्य समाप्त होने पर वे सभी प्रारब्ध ग्रन्थ ग्रपूर्ण रह सकते हैं, परन्तु विद्वान् ग्रन्थकारों की प्रायः ऐसी पद्धति नहीं होती, वे एक कृति के समाप्त होने पर ही दूसरी कृति का निर्माएा प्रारम्भ करते हैं। ग्राचार्य श्री हरिभद्रसूरिजी ने सैंकड़ों ग्रन्थ बनाए थे. परन्तु ग्राज ग्रमुक ग्रन्थ ही उपलब्ध होते हैं, इसका भी कारएा यही है कि ग्रनुपलब्ध ग्रन्थों में से ग्रधिकांश ग्रन्थ काल का ग्रास बन चुके हैं। ग्राचार्य हरिभद्र-सूरिजी के ग्रन्थों को बने तो सैंकड़ों वर्ष हो चुके हैं, परन्तु स्वयं श्री वीरगएि की शिष्यहिता टीका भी वर्षों पहले नष्टप्रायः हो चुकी है, ग्राज उसका ग्रादि तथा ग्रन्त का थोड़ा-थोड़ा भाग शेष रहा है, यही दशा हरिभद्रसूरिजी के ग्रन्थों की हुई है।

टीका के उपोद्घात में श्री वीरगरिएजी लिखते हैं : 'दशवैकालिक श्रुतस्कन्ध पर श्री भद्रबाहु स्वामी ने निर्युक्ति बनाई है, उसमें पिण्डैषएगा नामक पंचम ग्रध्ययन का ग्रन्थ ग्रधिक होने से उसका ''पिण्डनिर्युक्ति'' यह नाम देकर **शेष ग्रन्थ** से इसे पृथक् किया, वास्तव में पिण्डनिर्युक्ति ही दशवैकालिक निर्युक्ति है।

विद्वान् ग्राचार्यं वीरगरिए की प्रस्तुत शिष्यहिता टीका बड़े महत्त्व की कृति थी, परन्तु दुर्भाग्य-योग से ग्राज वह नष्टप्रायः हो चुकी है, यह यदि सम्पूर्ए विद्यमान होती तो क्षमारत्नजी को ग्रवचूरि ग्रौर मागिक्यशेखर को दीपिका लिखने का साहस ही पहीं होता, ऐसी वीरगरिए की शिष्यहिता विशद विवरए करने वाली टीका थी। इसके विशद विवरए के सम्बन्ध में हम एक उदाहरए उपस्थित करेंगे। सूत्रों में ग्राने वाले "पायपुंछए ग्रौर रयहरए।" नामक जैन श्रमएों के दो उपकरएों के विवरए के सम्बन्ध में जैन टीकाकारों में बड़ा भ्रम फैला हुग्रा है, श्री ग्रभयदेवसूरि जैसे टीकाकार ''पायपुंछए।'' ग्रौर ''रयहरए।'' को एक दूसरे का पर्याय मानते थे, जहां

"पायपुंछरा" शब्द ग्राया है वहां सर्वत्र ''पाद्प्रौञ्छनकं-रजोहररां'' यह अर्थ किया है, कल्पसूत्र की सामाचारी में आने वाले इन दो शब्दों की भी यही व्याख्या की गई है । पाक्षिक सूत्र में ग्राने वाले ''क्षामरणक पाठ'' में भी हस्तलिखित प्रतियों में ''पायपुंछरणं वा, रयहरणं वा'' इस प्रकार का अब भी पाठ विद्यमान है, परन्तू साहित्य का प्रकाशन होने के बाद संशोधक-सम्पादकों ने ''रयहरएां'' शब्द को निकालकर केवल ''पायपंछएां'' शब्द रख छोड़ा है, यह एक प्रकार की महत्त्वपूर्ण भूल प्रचलित की है, कल्प टीका-कारों ने भी जहां कहीं ''पायपुंछएां'' शब्द ग्राया वहां ''रजोहरएा'' ग्रर्थ लिख दिया, परन्तू यह नहीं सोचा कि भिक्षु, कहीं भी कार्य निमित्त बाहर जाता है,√वहां ग्रपनी ''उपधि'' वस्त्र, पात्र, पादप्रौञ्छन'' ग्रादि दुसरे श्रमएा को सम्भालने के लिए सौंप कर जाता है, यदि ''पादत्रौञ्छन-रजोहरएा होता तो साधु दूसरों को सौंप कर कैसे जाता ? क्योंकि ''रजोहरए।'' तो प्रति साधू व्यक्ति के पास एक ही होता है, ग्रौर वह प्रत्येक के पास रहता है, किसी को सौंपा नहों जाता । इस सम्बन्ध में हमने जो निर्एाय किया था कि "पादप्रोंछन" रजोहरएा नहीं किन्तु उसके ऊपर बान्धे जाने वाले ऊनी वस्त्रखण्ड का नाम होना चाहिए, जो आ्राजकल 'निसिथिया'' कहलाता है, इसका खरा नाम ''निषद्या'' है, जिसका अर्थ बैठने के समय बिछाने का ग्रासन होता है, क्योंकि इसका प्रमारा भी शास्त्र में एक हाथ चार ग्रंगुल का बताया है । पूर्वकाल में जब बिछाने के ऊनी ग्रासन ग्राजकल की तरह जूदा नहीं रखते थे, तब प्रसंग ग्राने पर इस वस्त्रखण्ड को जुदा पाड कर पग पोंछे जाते थे और बैठने के प्रसंग पर जमीन पर बिछाया भी जाता था, परन्तू मध्यकालीन टीकाकारों ने इसके सम्बन्ध में कोई स्पष्टीकरण नहीं किया था, जैसा कि स्राचार्य वीरगसी ने स्रपनी शिष्यहिता टीका में किया है। साधुत्रों के उपकरणों का निरूपण करते हुए वे लिखते हैं :

''पात्रस्य–भाजनस्य प्रत्यवतारः–परिकरः– ''पत्तगवज्जोयत्ति'' पात्रक वर्ज्जक एव–पतद्ग्रहरहित एव पात्रनिर्योगः–पात्रकबन्धादिकं षड्विधं भाजनोपकरएां तथा ढे-ढिसंख्ये निषद्ये, पुना रजोहरएाः–उपकरएाविशेष-रूपः–पुनः ज्ञेय इति शेषः म्रब्भितरत्ति म्रब्भितरा-मध्यर्वातनी, तथा बाह्या-

बहिर्वतिनी, चैवेति समुच्चये, इह सम्प्रति या दशिकादिभिः सह दण्डिका कियते सा ग्रागमविधिना केवलैव स्यात्तस्या निषद्यात्रयं, स्यात्तन्मीलितं रजोहरएां भण्यते तत्रैका दण्डिका यास्तिर्यंग्वेष्टकत्रयपृथुत्वैकहस्तदीर्घोण्णा-मयादिकंबलीखण्डरूपा स्यात्तस्याश्चाग्रे दशिकाः स्युः, तां च सदशिकामग्रे-रजोहरएाशब्देन भरिएष्यतीत्यसौ नात्र ग्राह्या, द्वितीया त्वेनामेव तिर्यंग् बहिर्वेष्टकैराच्छादयन्त्येकहस्तविस्तरादि किचिदधिकैकहस्तदीर्घा वस्त्रमयी स्यात्, साऽत्राऽभ्यन्तरेति ग्राह्या, तृतीया त्वेतस्या एव बहिस्तिर्यंग् वेष्टकान् कुर्वती चतुरंगुलाधिकैकहस्तमाना चतुरस्र कंबलमयी स्यात्, सा चाधुनो-पवेशनोपकारित्वात्पादप्रोञ्छनकमिति रूढा, दण्डिका तूपकरएासंख्यायां न गण्यते, रजोहरस्योपष्टम्भिका मात्रत्वेन विवक्षितत्वादिति।"

'पात्र का प्रत्यवतार, उसके परिकर को कहते हैं, **ग्रौर पात्र**परिकर जो पात्रबन्धादिक छः प्रकार का होता है, जिसमें पात्र शामिल नहीं होता: उसे 'पात्रनियोंग' भी कहते हैं, तथा दो निषद्याएं ग्रौर रजोहरएा जो उपकरए विशेष होता है उसका स्वरूप इस प्रकार का होता है, ऊपर जो दो निषद्याएं कहीं हैं, उनमें से एक अभ्यन्तर वर्तिनी तथा दूसरी <mark>बाह</mark>्य निषद्या सूती कपड़े की होती है, आजकल दशी स्रादि के साथ डांड़ी रखी जाती है, वह ग्रागम विधि के अनुसार या अनेली होती है, इस दशी युक्त कम्बलखण्ड के साथ दो निषद्याएँ मिलाने से रजोहरए बनता है। तात्पर्य यह है कि रजोहर**एा में डांड़ी पर बीटने का कम्बलखण्ड, जो** विस्तार में तीन ग्रांटे ग्राए उतना ग्रौर लम्बाई में हाथ भर लम्बा होता है, उसके ग्रागे दशियां रहती हैं, उसी ऊर्गा वस्त्रखण्ड को जिसके आगे दशियां संलग्न हैं, रजोहरएा कहते हैं, इसको दो निषद्याग्रों में न समझना चाहिए, इसके अपर बीटा जाने वाला सूती वस्त्रखण्ड जो विस्तार में एक हाथ के लगभग होता है ग्रौर लम्बाई में एक हाथ से कुछ ग्रधिक, इसको वस्त्रमयी निषद्या कहते हैं, इसको ग्रम्यन्तर निषद्या समझना चाहिए । तीसरी इसी के ऊपर बींटी जाने वाली कम्बलमयी निषद्या होती है, जो एक हाथ चार अंगुल समचौरस होती है श्रौर तीसरी यह निषद्या श्राजकल बैठने के काम में सी जाती है, इसलिए यह ''पादप्रोञ्छनक'' इस नाम से प्रसिद्ध

है, रजोहरएा के भीतर की दंडी उपकरएा में परिगरिएत नहीं है, इसको रजोहरएा की उपष्टम्भिका मात्र माना जाता है ।

याचार्य श्री वीरगएगी वसतिवासी और वैहारिक चन्द्रगच्छ में चन्द्र समान श्री समुद्रघोष सूरि के शिष्य श्री ईश्वरगणी के शिष्य थे। आपका सरबालक गच्छ था। पिण्डनिर्युक्ति की यह वृत्ति ग्राचार्य श्री वीरगएगी ने कर्करोएिका पार्श्वर्वति वटपद्र ग्राम (बड़ोदा) में रहकर विक्रम सं० ११६० में निर्मित की। इसके निर्माएा में ईश्वरगएगी के शिष्य ग्राचार्य श्री महेन्द्र-सूरि, श्री देवचन्द्र गएगी और द्वितीय देवचन्द्र गएगी इन तीनों ने आपको ग्रन्य कार्यप्रवृत्तियों से निवृत्त रखकर सहायता की है ग्रौर ग्राएहिल पाटक नगर में ग्राचार्य श्री नेमिचन्द्रसूरि श्री जिनदत्तसूरि ग्रादि ग्राचार्यों ने उपयोग-पूर्वक इसका संशोधन किया है। इस पर भी किसी को इसमें कोई दोप हशिगोचर हो तो मेरे पर कृपा कर सुवार दें, ऐसी ग्रापने प्रार्थना की है। इस वृत्ति में ग्रन्थ-प्रमाएा ७६७१ श्लोक है।

### (३) पिण्डनिर्युक्ति-दीपिका :

मारिएक्यशेखरीय दीपिका के उपोद्घात में टीकाकार लिखते हैं कि आचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध का पहला और दशवैकालिक का पांचवां अध्ययन पिण्डैषरणा का निरूपरण करता है। इसकी निर्युक्ति महार्थक होने से श्री भद्रबाहु ने पृथग् बनाई जो "पिण्डनिर्युक्ति" के नाम से ही प्रसिद्ध है। दशवैकालिक सूत्र के पंचम अध्ययन की निर्युक्ति संक्षिप्तार्थिका है, तब यह विस्तृतार्था है, इन काररणों से भी इसका पृथक्कररण उपयोगी माना जा सकता है।

दीपिका का बहुत ही अल्प भाग प्राप्त हुग्रा है, अत: इसके सम्बन्ध में अधिक लिखना ग्रप्रासंगिक है ।

दीपिका की समाप्ति करते हुए श्री मागिक्यशेखर ने निर्युक्ति के निर्माना श्री भद्रबाहु स्वामी को ग्रौर इसका विवरण करने वाले श्री मलयगिरिसूरिजी को नमस्कार किया है श्रौर लिखा है–ग्राचार्य मलय-

गिरिजी की टीका के विषमार्थ का मैंने विवेचन किया है। ग्रन्त में ग्रापने ग्रपने गच्छपति ग्रौर गुरु मेरुतुंग सूरिजी को याद किया है, ग्रन्थ के निर्माएा-समय ग्रादि के सम्बन्ध में कुछ नहीं लिखा है तथापि ग्राचार्य श्री मेरुतुंगसूरि के शिष्य होने के नाते ग्राप विक्रम की पन्द्रहवीं शती के ग्रन्थकार हैं इसमें कोई शंका नहीं रहती । ग्रापके गुरु मेरुतुंगसूरि का समय विक्रमीय पन्द्रहवीं शती का मध्य भाग होने के कारएा ग्रापका भी सत्ता समय पन्द्रहवीं शती का उत्तरार्ध है, इसमें शंका को स्थान नहीं है ।

पण्डविशुद्धिः श्री जिनवल्लभ गरिणकृता विवररणकार श्री चन्द्रसूरि।

पिण्डविशुद्धिप्रकरणा पिण्डनिर्युक्ति का ही संक्षिप्त रूप है। पिण्ड-निर्युक्ति का गाथापरिमाणा ६७१ है, तब उसका सारांश लेकर पिण्ड-विशुद्धि प्रकरण श्री जिनवल्लभ गणीजी ने केवल एक सौ तीन गाथात्रों में समाप्त किया है। पिण्डविशुद्धि के ऊपर तीन चार टीकाएं हैं, जिनमें से प्रस्तुत टीका के निर्माता ग्राचार्य श्री चन्द्रसूरि हैं, जो वैहारिक ग्राचार्य श्री शीलभद्रसूरि के प्रशिष्य ग्रौर धनेश्वरसूरिजी के शिष्य थे। प्रस्तुत टीका का निर्माण ग्रापने सौराष्ट्र के वेलाकुल नगर देवपाटक ग्रर्थात् प्रभासपाटणा में रहते हुए विक्रम संवत् ११७८ के वर्ष में किया है।

पण्डविशुद्धिकार श्री जिनवल्लभगरिंग के सम्बन्ध में जैन श्वेता-म्बर सम्प्रदाय में दो मत हैं---खरतर गच्छ के अनुयायी विद्वान् इनको नवांगवृत्तिकार आचार्य श्री अभयदेवसूरिजी का पट्टधर शिष्य मानते हैं, तब तपागच्छादि ग्रन्य गच्छों के विद्वान् इनको खरतर गच्छ वालों के -जिनवल्लभसूरि से भिन्न मानते हैं। उनका कहना है कि खरतर गच्छ वालों के कथनानुसार प्रस्तुत जिनवल्जभ महावीर के षट्कल्याएाक मानने वाले न्दोते, तो इनके ग्रन्थों पर ग्रन्य सुविहित ग्राचार्य टीका विवरएंग ग्रादि नहीं बनाते ।

उपर्युक्त दोनों प्रकार की मान्यताम्रों से हमारा मतभेद है । हमारा मत है कि प्रस्तुत पिण्डविशुद्धिकार जिनवल्लभ श्री म्रभय- देवसूरिजी के चारित्रोपसम्पन्न शिष्य नहीं, किन्तु ज्ञानोपसम्पन्न शिष्य थे। जब तक वे ग्रभयदेवसूरि के पास श्रुतोपसम्पदा लेकर पढ़ते रहे तब तक वे ग्रभयदेवसूरिजी के प्रतीच्छक शिष्य के रूप में रहे और ग्रागम-वाचना पूरी करके ग्रभयदेवसूरिजी की ग्राज्ञा से वे ग्रपने मूल गुरु के पास गए तब से वे ग्रपने पूर्व गुरु कूर्चपुरीय गच्छ के ग्राचार्य श्री जिनेश्वरसूरिजी के ही शिष्य बने रहे। इतना जरूर हुग्रा कि ग्रभयदेवसूरि तथा उनके शिष्यों के साथ रहने के कारण वे वैहारिक ग्रवश्य बने थे ग्रौर ग्रन्त तक उसी स्थिति में रहे।

खरतर गच्छ के पट्टावलीलेखक जिनवल्लभगणी के सम्बन्ध में ब्रनेक प्रकार की एक दूसरी से विरुद्ध बातें लिखते हैं। कोई कहते हैं-वे अपने मूल गुरु को मिलकर वापस पाटन ग्राए, ग्रौर श्री ग्रभयदेव-सूरिजी से उपसम्पदा लेकर उनके शिष्य बने। तब कोई लिखते हैं कि वे प्रथम से ही चैत्यवास से निर्विण्ण थे ग्रौर ग्रभयदेवसूरिजी के पास ग्राकर उनके शिष्य बने, ग्रौर ग्रागम सिद्धान्त का ग्रध्ययन किया। खरतर गच्छीय लेखकों का एक ही लक्ष्य है कि जिनवल्लभ को श्री ग्रभयदेवसूरि का पट्टधर बनाकर ग्रपने सम्प्रदाय का सम्बन्ध श्री ग्रभयदेव-सूरि से जोड़ देना। कुछ भी हो, परन्तु श्री जिनवल्लभगणी के कथनानुसार वे ग्रन्त तक कूर्चपुरीय ग्राचार्य श्री जिनेश्वरसूरि के ही शिष्य बने रहे हैं, ऐसा इनके खुद के उल्लेखों से प्रमाणित होता है। विक्रम सं० ११३६ में लिखे हुए कोट्याचार्य की टीका वाले विशेषावश्यक भाष्य की पोथी के ग्रन्त मे जिनवल्लभगणी स्वयं लिखते हैं----

यह (१) पुस्तक प्रसिद्ध श्री जिनेश्वरसूरि के शिष्य जिनवल्लभ गर्गा की है ।

इसी प्रकार जिनवल्लभ गएी प्रश्नोत्तरशतक नामक ग्रपनी कृति में लिखते हैं कि ''जिनेश्वराचार्यजी मेरे गुरु हैं,'' यह प्रश्नोत्तरशतक काव्य जिनवछभ ग<mark>एी ने</mark> श्री ग्रभयदेव सूरिजी के पास से वापस जाने के बाद

बनाया था, ऐसा उसी कृति से जाना जाता है क्योंकि उसी काव्य में एक भिन्न पद्य में श्री ग्रभयदेव सूरिजी की भी प्रशंसा की है।

जिनवल्लभ गगा के ''रामदेव'' नामक एक विद्वान् शिष्य थे, जिन्होंने वि० सं० ११७३ में जिनवल्लभ सूरि कृत ''षडशीति-प्रकरण,'' की चूर्गि बनाई है, जिसमें उन्होंने लिखा है कि जिनवल्लभ गगाीजी ने अपने तमाम चित्र काव्य सं० ११६९ में चित्रक्लट के श्री महावीर मन्दिर में शिलाग्रों पर खुदवाए थे और मन्दिर के द्वार की दोनों तरफ उन्होंने धर्म-शिक्षा और संघ-पट्टक शिलाग्रों पर खुदवाए थे, ऐसा पं० हीरालाल हंसराज कृत ''जैन धर्मनो प्राचीन इतिहास'' नामक पुस्तक के ३८ वें तथा ३९ वें पृष्ठ में लिखा है ।

उपाध्याय धर्मसागरजी ने जिनवल्लभ गणी कृत "ग्रष्टसप्ततिका" नामक काव्य के कुछ पद्य ''प्रवचन परीक्षा'' में उद्धृत किए हैं, उनमें से एक पद्य में श्री ग्रभयदेव सूरिजी के चार प्रमुख शिष्यों की प्रशंसा की है और एक पद्य में उन्होंने श्री ग्रभयदेव सूरिजी के पास श्रुत सम्पदा लेकर ग्रपने शास्त्रा-ध्ययन की सूचना की है। इत्यादि बातों से यही सिद्ध होता है कि जिनवल्लभ गर्गी जो कूर्च पुरीय गच्छ के ग्राचार्य जिनेेश्वर सूरि के शिष्य थे, वे ग्रपने गुरुकी ग्राज्ञा से अपने गुरु भाई जिनशेखर मुनि के साथ स्रागमों का ग्रध्ययन करने के लिए, पाटन श्री ग्रभयदेव सूरिजी के पास गए थे ग्रौर उनके पास ज्ञानोपसंपदा ग्रहण करके सूत्रों का अघ्ययन किया था। खरतर गच्छ के पट्टावलीलेखक शायद उपसम्पदा का अर्थ ही नहीं समभे, इसलिए कोई उनके पास दीक्षा लेने का लिखते हैं तो कोई ''ग्राज से हमारी ग्राज्ञा में रहना'' ऐसा उपसम्पदा का ग्रर्थ करते हैं, जो वास्तविक नहीं है । उपसम्पदा ग्रनेक प्रकार की होती है---ज्ञानोपसम्पदा, दर्जनोपसम्पदा, चारित्रोपसम्पदा, मार्गोपसम्पदा ग्रादि । इनमें प्रत्येक उपसम्पदा जघन्य, मध्यम तथा उत्कृष्ट प्रकार से तीन तरह की होती है, ज्ञान तथा दर्शन प्रभावक शास्त्र पढने के लिये ज्ञानोपसम्पदा तथा दर्शनोपसम्पदा दी-ली जाती है, चारित्रोपसम्पदा चारित्र को शुद्ध पालने के भाव से बहुधा ली जाती है ग्रौर वह प्राय: यावज्जीव रहती है, ज्ञानोपसम्पदा लथा दर्शनोपसम्पदा कम से कम ६ मास

को ग्रौर ग्रधिक से ग्रधिक १२ बारह वर्ष की होती थी। मार्गोपसम्पदा लम्बे विहार में मार्ग जानने वाले ग्राचार्य से ली जाती थी ग्रौर मार्ग का पार करने तक रहती थी। उपसम्पदा स्वीकार करने के बाद उपसम्पन्न साधु को ग्रपने गच्छ के ग्राचार्य तथा उपाध्याय का दिग्बन्ध छोड़कर उपसम्पदा देने वाले गच्छ के ग्राचार्य तथा उपाध्याय का दिग्बन्ध छोड़कर उपसम्पदा देने वाले गच्छ के ग्राचार्य तथा उपाध्याय का दिग्बन्ध छोड़कर उपसम्पदा देने वाले गच्छ के ग्राचार्य तथा उपाध्याय का दिग्बन्ध छोड़कर उपसम्पदा देने वाले गच्छ के ग्राचार्य तथा उपाध्याय का दिग्बन्ध छोड़कर उपसम्पदा देने वाले गच्छ के ग्राचार्य तथा उपाध्याय का दिग्बन्ध करना होता था ग्रौर उपसम्पदा के दर्म्यान उपसम्पन्न श्रमएा ग्रपने गच्छ तथा ग्राचार्य उपाध्याय की ग्राज्ञा न पालकर उपसम्पदा प्रदायक गच्छ के ग्राचार्य उपाध्याय की ग्राज्ञा में रहते थे ग्रौर उन्हीं के गच्छ की सामाचारी का ग्रनुसरएा करते थे, इत्वर (सावधिक) उपसम्पदा की ग्रवधि समाप्त होने के उपरान्त उपसम्पन्न व्यक्ति उपसम्पदा देने वाले ग्राचार्य की ग्राज्ञा लेकर ग्रपने मूल गुरु के पास जाता था, ग्रौर उनके दिग्बन्धन में रहता था।

श्री जिनवल्लभ गएगी ने इसी प्रकार ज्ञानोपसम्पदा लेकर ग्रभयदेव सूरिजी से ग्रागमों की वावना ली थी ग्रौर बाद में वे ग्रयने मूल गुरु जिनेश्वर सुरिजी के पास गए थे। जिनेश्वर सुरि चैत्यवासी होने से शिथिलाचारी थे, तब जिनवल्लभ वैहारिक श्रमएा समुदाय के साथ रहने से स्वयं चैत्यवासी न बनकर वैहारिक रहना चाहते थे, इसीलिये ग्रपने मूल गूरु से मिलकर वे वापस पाटरण चले गए थे। उनके दूबारा पाटरण जाने तक श्री ग्रभयदेव सूरिजी पाटगा में थे या विहार करके चले गये थे. यह कहना कठिन है, फिर भी इतना कहा जा सकता है कि नवांगी वृत्तियों के समाप्त होने तक वे पाटण में अवश्य रहे होंगे, क्योंकि तत्कालीन पाटएा के जैन श्रमएा संघ के प्रमुख ग्राचार्य श्री द्रोएा के नेतृत्त्व में विद्वानों की समिति ने स्रभयदेव सूरि निर्मित सूत्रवृत्तियों का संशोधन किया था, ग्रागमों की वृत्तियां विक्रम संवत् ११२द तक में बनकर पूरी हो चुकी थी, इसलिए इसके बाद श्री ग्रभयदेव सूरिजी पाटरा में ग्रधिक नहीं रहे होंगे, ११२८ के बाद में बनी हुई इनकी कोई कृति उपलब्ध नहीं होती, लगभग इसी अर्से में हरिभद्रसूरीय पंचाशक प्रकरएा की टीका आपने ''धवलका'' में बनाई है, इससे भी यही सूचित होता है, कि ग्राचार्य श्री ग्रभयदेव सुरिजी ने ११२८ में ही पाटरण छोड दिया था। इस समय

के बाद का इनका कोई ग्रन्थ दृष्टिगोचर नहीं हुग्रा, इससे हमारा ग्रनुमान है कि म्राचार्य श्री ग्रभयदेव सुरिजी ने ग्रपने जीवन के ग्रन्तिम दशक में शारीरिक ग्रस्वास्थ्य ग्रथवा ग्रन्य किसी प्रतिबन्धक कारएा से साहित्य के क्षेत्र में कोई कार्य नहीं किया। आपका स्वर्गवास भी पाटगा से दूर ''कपड-वंज'' में हम्रा था, ग्रापके स्वर्गवास का निश्चित वर्ष भी श्री ग्रभयदेव सुरि के ग्रनूयायी होने का दावा करने वालों को मालूम नहीं है, इस परिस्थिति में यही मानना चाहिये कि श्री ग्रभयदेव सूरिजी विक्रम संवत् ११२८ के बाद गूजरात के मध्य प्रदेश में हो विचरे हैं। खरतर गच्छ के ग्रर्वाचीन किसी किसी लेखक ने इनके स्वर्गवास का समय सं० ११४१ लिखा है, तब किसी ने जिनवल्लभ गर्गी को सं० ११६७ में स्रभयदेव सरि के हाथ से सरि-मन्त्र प्रदान करने का लिखकर ग्रपने ग्रज्ञान का प्रदर्शन किया है । ग्रभयदेव सूरिजी ११५१ ग्रथवा ११६७ तक जीवित नहीं रहे थे, अनेक अन्यगच्छीय पट्टावलियों में इनका स्वर्गवास ११३४ में ग्रौर मतान्तर से ११३६ में लिखा है, जो ठीक प्रतीत होता है, ग्राचार्य जिनदत्त कृत ''गएधर-सार्धशतक'' की वृत्तियों में श्री सुमति गएि। तथा सर्वराज गरिए ने भी ग्रभयदेव सूरिजी के स्वर्गवास के समय की कुछ भी सूचना नहीं की, इसलिए ''बृहद् पौषध-शालिक'' स्रादि गच्छों की पटावलियों में लिखा हम्रा ग्रभयदेव सुरिजी का निर्वाण समय ही सही मान लेना चाहिए ।

ग्रभयदेव सूरि का स्वर्गवास मतान्तर के हिसाब से संवत् ११३६ में मान लें तो भी संवत् ११६७ का ग्रन्तर २८ वर्ष का होता है। खरतर गच्छ के तमाम लेखकों का ऐकमत्य है कि संवत् ११६७ में जिनवल्लभ गरिए को देवभद्र सूरि ने ग्राचार्य ग्रभयदेव सूरिजी के पट्ट पर प्रतिष्ठित कर उन्हें ग्राचार्य बनाया था। खरतर गच्छ के लगभग सभी लेखकों का कथन है, कि ग्रभयदेव सूरिजी स्वयं जिनवल्लभ को ग्रपना पट्टधर बनाना चाहते थे, परन्तु चैत्यवासि-शिष्य होने के कारएए गच्छ इसमें सम्मत नहीं होगा, इस भय से उन्होंने जिनबल्लभ को ग्राचार्य नहीं बनाया, परन्तु ग्रपने शिष्य प्रसन्नचन्द्राचार्य को कह गये

थे कि समय पाकर जिनवल्लभ गरिंग को ग्राचार्य पद प्रदान कर देना। प्रसन्नचन्द्र सूरि को भी ग्रपने जीवन दर्मियान जिनवल्लभ को ग्राचार्य पद देने का ग्रनुकूल समय नहीं मिला ग्रौर ग्रपने ग्रन्तिम समय में इस कार्य को सफल करने की सूचना देवभद्र सूरि को कर गए थे ग्रौर संवत् ११६७ में ग्राचार्य देवभद्र ने कतिपय साधुग्रों के साथ चित्तौड़ जाकर जिनवल्लभ गरिंग को ग्राचार्य पद से विभूषित किया ।

उपर्यक्त वृत्तान्त पर गहराई से सोचने पर अनेक प्रश्न उपस्थित होते हैं। पहला तो यह कि यदि अभयदेव सूरिजी ने जिनवल्लभ गएि। को ग्रपना शिष्य बना लिया था और विद्वत्ता आदि विशिष्ट गुरगों से युक्त होने के कारण उसे आचार्य बनाना चाहते थे, तो गच्छ को पूछकर उसे ग्राचार्य बना सकते थे। वर्धमान ग्रादि ग्रपने चार शिष्यों को ग्राचार्य बना लिया था ग्रीर गच्छ का विरोध नहीं हुग्रा, तो जिनवल्लभ के लिये विरोध क्यों होता ? जिनवल्लभ चैत्यवासी शिष्य होने से उसके <mark>ग्राचार्य पद का विरोध</mark> होने की बात कही जाती है, जो थोथी दलील है, ग्रभयदेव सुरिजी का शिष्य हो जाने के बाद वह चैत्यवासियों का शिष्य कैसे कहलाता, यह समभ में नहीं त्राता। मान लिया जाय कि जिनवल्लभ को ग्राचार्ब पद पर प्रतिष्ठित करने के कार्य में श्री ग्रभयदेव सुरिजी के शिष्य-परिवार में दो मत थे, तो चौवीस वर्ष के बाद उन्हें आचार्य कैसे बनाया ? क्या उस समय स्रभयदेव सूरिजी का शिष्यसमुदाय एकमत हो गया था ? ग्रथवा समुदाय में दो भाग पाड़कर ग्राचार्य देवभद्र ने यह कार्य किया था ? जहां तक हमें इस प्रकरण का अनुभव है उक्त प्रकरण में कुँछ और ही रहस्य छिपा हुग्रा था, जिसे खरतर गच्छ के निकटवर्ती ग्राचार्यों ने प्रकट नहीं किया ग्रौर पिछले लेखक इस रहस्य को खोलने में ग्रसमर्थ रहे हैं। खरतर गच्छ के प्राचीन ग्रन्थों के अवगाहन और इतर प्राचीन साहित्य का मनन करने से हमको प्रस्तुत प्रकररण का जो स्पष्ट दर्शन मिला है, उसे पाठक गएा के ज्ञानार्थ नीचे उपस्थित करते हैं---

जिनवल्लभ वर्षों तक ग्रभयदेव सूरि के शिष्यसमुदाय के साथ रहे थे, वे स्वयं विद्वान् एवं क्रियारुचि ग्रात्मा थे, वह समय ग्रधिकांश

शिथिलाचारी साधूग्रों का था। उनका शैथिल्य देखकर जिनवल्लभ के हृदय में दुःख होता था। ग्रच्छे वक्ता होने के कारए वे शिथिलाचार के विरुद्ध बोला करते थे । देवभद्र ग्रादि कतिपय ग्रभयदेव सूरि के शिष्य भी उन्हें उभाड़ते स्रौर चैत्यवासियों के विरुद्ध बोलने को उत्तेजित किया करते थे। धीरे धीरे जिनवल्लभ गणी का हृदय निर्भीक होता गया ग्रौर चैत्यवासियों के विरोध के प्रचार के साथ ग्रपने वैहारिक साधग्रों के पालने के नियम बनाने तथा ग्रपने नये मन्दिर बनाने के प्रचार को खूब बढाया, राज्य से ग्रपने विधि चैत्य के लिए जमीन मांगी गई । स्थानिक संघ के विरोध करने पर भी जमीन राज्य की तरफ से दे दी गई । बस फिर क्या था, जिनवल्लभ गरगी तथा इनके पृष्ठपोषक साधु तथा गृहस्थों के दिमाग को गर्मी हद से ऊपर उठ गई और जिनवल्लभ तो खुल्ले क्राम ग्रपनी सफलता ग्रौर स्थानिक चैत्यवासियों की ब्रराइयों के ढोल पीटने लगे । कहावत है कि ज्यादा घिसने से चन्दन से भी ग्राग प्रकट हो जाती है, पाटन में ऐसा ही हुग्रा । जिनवल्लभ गर्गा के निरंकुश लेक्चरों से स्थानिक जैन संघ क्षुब्ध हो उठा, सभी गच्छों के ग्राचार्यों तथा गृहस्थों ने संघ की सभा बुलाई और जिनवल्लभ गएगी को संघ से बहिष्कृत कर पाटन में ढिंढोरा पिटवाया कि—

''जिनवल्लभ के साथ कोई भी पाटरगवासी ग्राचार्य ग्रौर श्रमग-संघ, किसी प्रकार का सम्बन्ध न रक्खे, इस पर भी कोई साधु इसके साथ व्यवहार रखेगा तो वह भी जिनवल्लभ की तरह संघ से बहिष्कृत समभा जायगा।''

पाटगा के जैन संघ की तरफ से उपर्युक्त जाहिर होने के बाद जिनवल्लभ गरिएजी की तूनी सर्वथा वन्द हो गई, उनके लेक्चर सुनने के लिए सभाग्रों का होना बन्द हो गया। उनके अनुयायियों ने उन्हें सलाह दी कि पाटगा में तो ग्रापके व्याख्यानों से अब कोई लाभ न होगा, अब बाहर गांवों में त्रचार करना लाभदायक होगा। गर्गाजी पाटगा छोड़कर उसके परिसर के गांवों में चले गए और प्रचार करने लगे, परन्तु उनके संघ बाहर होने की बात उनके पहले ही पवन के साथ गाँवों में पहुंच

चुकी थी, वहाँ भी इनके व्याख्यानों में म्राने से लोग हिचकिचाते थे। थोडे समय के बाद गएगीजी वापस पाटएा ग्राए ग्रौर ग्रपने हितचिन्तकों से कहा---गुजरात में फिरने से तो अब विशेष लाभ न होगा। गुजरात को छोड़कर ग्रब किसी दूसरे देश में विहार करने का निर्णय किया, उनके समर्थकों ने बात का समर्थन किया, ग्राचार्य देवभद्र ने जिनशेखर को, जो जिनवल्लभ का गुरु भाई था, जिनवल्लभ के साथ जाने की ग्राज्ञा दी। परन्तु जिनशेखर ने संघ बाहर होने के भय से जिनवल्लभ गएा के साथ जाने से इन्कार कर दिया, ग्राचार्य देवभद्र जिनशेखर के इस व्यवहार से बहत ही नाराज हुए तथापि जिनशेखर ने ग्रपना निर्णय नहीं बदला ग्रौर जिनवल्लभ गएगी को गूजरात छोड़कर उत्तर की तरफ अनेले विहार करना पड़ा । मरुकोट होते हुए वे चातुर्मास्य आने के पहले चित्तौड़ पहुंचे । यद्यपि बीच में मारवाड़ जैसा लम्बा-चौड़ा देश था और कई बडे २ नगर भी थे. परन्तू जिनवल्लभ गणी का पाटेण में जो अपमान हुआ था, उसकी हवा सर्वत्र पहुंच चुकी थी। चित्तौड़ में भी जैनों की पर्याप्त बस्ती थी ग्रौर ग्रनेक उपाश्रय भी थे, इसपर भी उन्हें चातुर्मास्य के योग्य कोई स्थान नहीं मिला। खरतरगच्छ के लेखक उपाश्रय स्रादि न मिलने का कारग चैत्यवासियों का प्राबल्य बताते हैं, जो कल्पना मात्र है । चैत्यवासी ग्रपनी पौषधशालाग्रों में रहते थे ग्रौर चैत्यों की देखभाल ग्रवश्य करते थे, फिर भी वैहारिक साधु वहाँ जाते तो उन्हें गृहस्थों के ग्रतिरिक्त मकान उतरने के लिए मिल ही जाते थे। वर्धमान सूरि का समुदाय वैहारिक था ग्रौर सर्वत्र विहार करता था फिर भी उसको उतरने के लिए मकान न मिलने की शिकायत नहीं थी, तब जिनवल्लभ गएगी के लिए ही मकान न मिलने की नौबत कैसे ग्राई ? खरी बात तो यह है कि जिनवल्लभ गएगी के पाटएा में संघ से बहिष्कृत होने की बात सर्वत्र प्रचलित हो चुकी थी, इसी कारए। से उन्हें मकान देने तथा उनका व्याख्यान सुनने में लोग हिचकिचाते थे । इसीलिए जिनवल्लभ गएगी को चित्तौड में "चामुण्डा" के मठ में रहना पड़ा था। यह सब कुछ होने पर भी जिन-वल्लभ गणी ने ग्रपनी हिम्मत नहीं हारी। चित्तौड़ से प्रारम्भ कर बागड तथा उत्तर मारवाड़ के खास-खास स्थानों में विहार कर ग्रपना प्रचार

जारी रक्खा। भिन्न-भिन्न विषयों पर निबन्धों के रूप में प्राकृत भाषा में "कुलक" लिखकर ग्रपने परिचित स्थानों में उनके द्वारा धार्मिक प्रचार करते ही रहे। कुलकों के पढ़ने से ज्ञात होता है कि उस प्रदेश में जाने के बाद जिनवल्लभ गरिए ने ग्रपने उपदेशों की भाषा साधारएए रूप से बदल दी थी, पाटरए में चेत्यवासियौं का खण्डन करने में जो उग्रता थी, वह बदल चुकी थी। इतना ही नहीं "समय देखकर लिंगमात्र धारियों का भी सन्मान करने की सलाह देते थे"। विद्वत्ता तो थी ही, चारित्रमार्ग ग्रच्छा पालते थे ग्रौर उपदेशभक्ति भी ग्रच्छी थी, परिरणाम स्वरूप बागड़ ग्रादि प्रदेशों में ग्रापने ग्रनेक गृहस्थों को धर्ममार्ग में जोड़ा।

उधर ग्राचार्य देवभद्र ग्रौर उनकी पार्टी के मन में जिनवल्लभ का ग्राचार्य बनाने की घुन लगी हुई थी। पाटएा के जैन संघ में भी पौर्णमिक तथा ग्रांचलिक गच्छों की उत्पत्ति तथा नई प्ररूपरणाग्रों के कारएा ग्रव्यवस्था बढ़ गई थी, परिएााम स्वरूप ग्राचार्य देवभद्र की जिनवल्लभ को चित्तौड़ जाकर ग्राचार्य बनाने की इच्छा उग्र बनी । कतिपय साधुग्रों को, जो उनकी पार्टी में शामिल थे, साथ में लेकर मारवाड़ की तरफ विहार किया ग्रौर जिनवल्लभ गणी, जो उस समय नागोर की तरफ विचर रहे थे, उन्हें चित्तौड़ ग्राने की सूचना दी ग्रौर स्वयं भी मारवाड में होते हुए चित्तौड़ पहुंचे ग्रौर उन्हें ग्राचार्य पद देकर ग्राचार्य ग्रभयदेव सूरि के पट्टधर होने की उद्घोषएगा की । इस प्रकार ग्राचार्य देवभद्र की मण्डली ने ग्रपनी चिरसंचित ग्रभिलाषा को पूर्ण किया ।

श्री जिनवल्लभ गएगी को ग्राचार्य बनाकर ग्रभयदेव सूरिजी के पट्ट पर स्थापित करने का वृत्तान्त ऊपर दिया गया है। यह वृत्त खरतर गच्छ की पट्टावलियों के ग्राधार से लिखा है। ग्रब देखना यह है कि ग्रभयदेव सूरिजी को स्वर्गवासी हुए ग्रट्ठाईस वर्ष से भी ग्रधिक समय हो चुका था, श्री ग्रभयदेव सूरिजी के पट्ट पर श्री वर्धमान सूरि, श्री हरिभद्र सूरि, श्री प्रसन्नचन्द्र सूरि ग्रौर श्री देवभद्र सूरि नामक चार ग्राचार्य बन चुके थे, फिर ग्रट्ठाईस वर्ष के बाद जिनवल्लभ गएगी को उनके पट्ट पर

स्थापित करने का क्या ग्रर्थ हो सकता है ? इस पर पाठकगएा स्वयं विचार कर सकते हैं। शास्त्र के ग्राधार से तो कोई भी ग्राचार्य ग्रपनी जीवित ग्रवस्था में ही ग्रपना उत्तराधिकारी ग्राचार्य नियत कर देते थे। कदाचित् किसी ग्राचार्य की ग्रकस्मात् मृत्यु हो जाती तो उसकी जाहिरात होने के पहले ही गच्छ के गीतार्थ ग्रपनी परीक्षानुसार किसी योग्य व्यक्ति को ग्राचार्य के नाम से उद्घोषित करने के बाद मूल ग्राचार्य के मरए को प्रकट करते थे। कभी कभी आचार्य द्वारा अपनी जीवित अवस्था में नियत किये हुए उत्तराधिकारी के योग्यता प्राप्त करने के पहले ही मूल <mark>ग्राचार्य स्वर्गवासी हो जाते तो गच्छ किसी ग्रधिकारी योग्य गीतार्थ</mark> व्यक्ति को सौंपा जाता था। जिनवल्लभ गएगी के पीछे न परिवार था न गच्छ की व्यवस्था, फिर इतने लम्बे समय के बाद उन्हें ग्राचार्य बनाकर ग्रभयदेव सूरिजी का पट्टधर क्यों उद्घोषित किया गया ? इसका खरा रहस्य तो ग्राचार्य श्री देवभद्र जानें, परन्तु हमारा ग्रनुमान तो यही है कि जिनवल्लभ गुगी की पीठ थपथपाकर उनके द्वारा पाटगा में उत्तेजना फैलाकर वहां के संघ द्वारा गरिएजी को संघ से बहिष्कृत करने का देवभद्र निमित्त बने थे. उसी के प्रायश्चित्त स्वरूप देवभद्र की यह प्रवृत्ति थी।

ग्रब रही जिनवल्लभ गरगी के खरतर-गच्छीय होने की बात, सो यह बात भी निराधार है। जिनवल्लभ के जीवन पर्यन्त ''खरतर'' यह नाम किसी भी व्यक्ति ग्रथवा समुदाय के लिए प्रचलित नहीं हुग्रा था। ग्राचार्य श्री जिनेश्वर सूरि, जनके गुरु-भाई बुद्धिसागर सूरि तथा उनके शिष्य जिनवन्द्र सूरि तथा ग्रभयदेव सूरि ग्रादि की यथोपलब्ध कृतियाँ हमने पढ़ी हैं। किसी ने भी ग्रपनी कृतियों में खरतर शब्द का प्रयोग नहीं किया। श्री जिनदत्त सूरि ने, जो जिनवल्लभ सूरि के पट्टघर माने जाते हैं, ग्रपनी ''गएाधरसार्द्धशतक'' नामक कृति में पूर्ववर्ती तथा ग्रपने समीपवर्ती ग्राचार्यों की खुलकर प्रशंसा की है, परन्तु किसी भी ग्राचार्य को खरतर पद प्राप्त होने की सूचना तक नहीं की। जिनदत्त सूरि के ''गएाधर सार्द्ध-शतक'' की बृहद्वृत्ति में, जो विक्रम सं० १२९५ में श्री सुमति गरिए द्वारा बनाई गई है, उसमें श्री वर्धमान सूरि से लेकर ग्राचार्य श्री जिनदत्त

सूरि तक के विस्तृत चरित्र दिए हैं, परन्तु किसी ग्राचार्य को ''खरतर'' बिरुद प्राप्त होने की बात नहीं लिखी। सुमति गरिएजी ने म्राचार्य जिनदत्त सूरि के वृत्तान्त में ऐसा जरूर लिखा है कि जिनदत्त सूरि स्वभाव के बहत कड़क थे, वे हर किसी को कड़ा जवाब दे दिया करते थे। इसलिए लोगों में उनके स्वभाव की टीका-टिप्परिंगयाँ हुन्रा करती थीं। लोग बहुवा उन्हें 'खरतर' ग्रर्थात् कठोर स्वभाव का होने की शिकायत किया करते थे। परन्तू जिनदत्त जन-समाज की इन बातों पर कूछ भी ध्यान नहीं देते थे। धीरे धीरे जिनदत्त सुरिजी के लिए "खरतर" यह शब्द प्रचलित हुग्र। था, ऐसा सुमतिगणाि कृत ''गणधरसार्ढशतक'' की ढीका पढने वालों की मान्यता है अ यद्यपि "खरतर" शब्द का खास सम्बन्ध जिनदत्त सरिजी से था, फिर भी इन्होंने स्वयं ग्रपने लिये किसी भी ग्रन्थ में ''खरतर'' यह विशेषरा नहीं लिखा । जिनदत्त सुरिजी तो क्या इनके पट्टधर श्री जिनचन्द्र, इनके शिष्य श्री जिनपति सुरि, जिन-पति के पट्टधर जिनेश्वर सरि और जिनेश्वर के पट्टधर जिनप्रबोध सरि तक के किसी भी ग्राचार्य ने "खरतर" शब्द का प्रयोग ग्रपने नाम के साथ नहीं किया। वस्तूस्थिति यह है कि विक्रम की चउदहवीं शती के प्रारम्भ से खरतर शब्द का प्रचार होने लगा था। शुरु शुरु में वे ग्रपने को ''चन्द्र-गच्छीय'' कहते थे, फिर इसके साथ ''खरतर'' शब्द भी जोड़ने लगे। इसके प्रमारा में हम आबू देलवाड़ा के जैन मन्दिर का एक शिला-लेख उद्धृत करते हैं।

38 "The Kharatara seet then arose according to on old gatha in samavat 1204 Jinadatta was a proud man, and even in his pert answer to others mentioned by Sumatigani pride can be clearly datected. He was therefore, called Kharatara by the people, but he glaried in the new appellation and willingly accepted it." ''सं० १३०८ वर्षे फाल्गुन वदि ११ शुक्रे श्री जावालिपुरवास्तव्य चन्द्र-गच्छीय खरतर सा० दूलह सुत संघीरएा तत्सुत सा० वीजा तत्पुत्र सा० सल्षिऐन पिउामही राजू, माता साऊ, भार्या माल्हएादेवि सहितेन श्री ग्रादिनाथ सत्क सर्वांगाभरएास्य साउ० श्रेयोऽर्थं जोर्ऐोढारः क्वत: ॥''

उपर्युक्त लेख जालौर के एक सद्गृहस्थ का है, जिसका नाम सलख़गा था। वह ग्रपने को चन्द्र-गच्छीय खरतर मानता था। उसने आबू पर के विमलदसहि के श्री ग्रादिनाथजी को पहनाने के ग्राभूषगों का जीर्गोद्धार सं० १३०८ के फाल्गुन वदि एकादशी शुक्रवार के दिन करवाया था, जिसकी याद में उपर्युक्त लेख खुदवाया था।

हमारे पढ़े हुए ''खरतर'' नाम के प्रयोग वाले लेखों में ऊपर का लेख सब से प्राचीन है ।

उक्त लेख में ''खरतर'' शब्द ही उछिखित है, परन्तु इसके बाद ४० वर्ष के उपरान्त ''खरतर'' शब्द के साथ ''गच्छ'' शब्द लिखने का भी प्रारम्भ हो गया था। श्री जिनप्रबोध सूरिजी के शिष्य श्री दिवाकरा-चार्य ग्रपने परिवार के साथ आबू तीर्थ की यात्रार्थ गए। जब निम्त लेख ग्रपनी यात्रा के स्मरएार्थ लिखवाकर गए थे, जो नीचे दिया जाता है—

''संवत् १३६० आषाढ़ वदि ४ श्री खरतर गच्छे श्री जिनेश्वर सूरि पट्टनायक श्री जिनप्रबोध सूरि शिष्य श्री दिवाकराचार्याः पंडि० लक्ष्मीनिवास गरिए–हेमतिलक गरिए–मतिकलश मुनि–मुनि चन्द्रमुनि– अमररत्न गरिए–यशःकीर्ति मुनि–साधु-साध्वी चर्तुावध श्री विधिसंघ-सहिताः श्री आदिनाथ श्री नेमिनाथ देवाधिदेवौ नित्यं प्रएामंति ॥''

संवत् १३०८ के लेख में एक ग्रहस्थ के नाम के ग्रागे ''चन्द्रगच्छीय खरतर'' ये शब्द लिखे थे, परन्तु लगभग ४० वर्ष में ''चन्द्रकुल, चन्द्रगच्छ'' जो पहले सार्वत्रिक रूप से लिखे जाते थे उनका प्रचार कम हुग्रा ग्रौर ''खरतर'' शब्द के ग्रागे ''गच्छ'' शब्द लिखा जाने लगा ग्रौर ग्राचार्य तथा श्रमएगों के नामों के साथ उसका प्रयोग होने लगा । संवत् १३७६ तक के जिनकुशल सूरिजी के किसी भी लेख में 'खरतर' ग्रथवा ''खरतर गच्छ'' शब्द दृष्टिगोचर नहीं होते । हमारे पास श्री जिनचन्द्र सूरि शिष्य श्री जिनकुशल सूरि द्वारा पाटरण के श्री शान्तिनाथ-विधिचैत्य में संवत् १३७० में प्रतिष्ठित श्री महावीर तथा श्री पद्मप्रभ जिनबिम्बों प्रतिष्ठालेख उपस्थित हैं । परन्तु उनमें ग्रथथा उनके पूर्ववर्ती श्री जिनकुशल सूरिजी के किसी भी शिला-लेख में ग्रपने नाम के साथ ''खरतर गच्छ'' शब्द का प्रयोग नहीं मिलता। परन्तु सं १३६१ से ग्रापने भी प्राचीन परिपाटी बदलकर ग्रपने नाम के साथ ''खरतर-गच्छीय'' विशेषण लिखने की परिपाटी प्रचलित कर दी थी, जो शत्रुंजय के एक शिललेख से ज्ञात होता है । वह शिलालेख नीचे उद्धृत किया है—

''संवत् १३८१ वर्षे वैशाख वदि ५ गुरौ वारे खरतर-गच्छीय श्री जिनकुशल सूरिभिः श्री नमिनाथबिबं प्रतिष्ठितं······कारितं······ देवकुल······श्री मद्देवगुर्वाज्ञाचितामगिविभूषितमस्तकेन······'' ।।

ऊपर के शिलालेखों से सिद्ध होता है, कि "खरतर" शब्द प्रारम्भ में केवल श्री जिनदत्त सूरिजी का विशेषएा मात्र था, परन्तु घीरे घीरे उनके अनुयायियों ने भी उसे अपनाया । पहले वे अपने को "चन्द्रकुलीन" अथवा "चन्द्र-गच्छीय" मानते थे, परन्तु चन्द्रकुल अथवा चन्द्रगच्छ साधारएा व्यापक नाम थे । लगभग सभी गच्छ वाले अपने को चन्द्रकुलीन कहते थे । उस समय विशेष महत्त्व गच्छ शब्द का था, कुल शब्द केवल दिग्बन्ध के समय याद किया जाता था । प्राचीन चैत्यवासी और पौर्एामिक, आंचलिक, नवीन सुधारक श्रमएा सम्प्रदाय अपने अपने समूह को गच्छ के नाम से प्रसिद्ध करते थे । इस परिस्थिति में श्री जिनदत्त सूरि के अनुया-यियों ने भी अपने सम्प्रदाय को "खरतर-गच्छ" के नाम से प्रकाश में लाना ठीक समझा और विक्रम के पन्द्रहवें शतक के अन्त तक "खरतर-गच्छ" नाम सर्वव्यापक हो गया । उपर के विवरण से पाठकगण समझ सकते हैं कि श्री जिनदल्लभ गणि के समय में "खरतर" शब्द व्यवहार में भी नहीं ग्राया था, तब तत्कालीन ग्रपने पूर्वज ग्राचार्यों को खरतर कहने वाले लेखक कहां तक सरयवादी हो सकते हैं ?

ग्रब रही जिनवल्लभ गरिएजी के ग्रन्थों की बात, हमारे कतिपय विद्वान लेखक शिकारत करते हैं कि जिनवल्लभ गरिए ने कई बातों में उत्सूत्र प्ररूपराा की है, परन्तु इस विषय में हम सहमत नहीं हो सकते। यथोपलब्ध जिनवल्लभ गरिए के ग्रन्थों को हमने पढ़ा है, परन्तु उनमें उत्सूत्र प्ररूपराा जैसी कोई बात दृष्टिगोचर नहीं हुई। "संघपट्टक" में जिनवल्लभ ने कटु शब्दों में तत्कालीन पाटन के जैन संघ की ग्रालोचना की है ग्रवश्य। संघ बहिष्कृत होने के बाद इन्होंने सर्वप्रथम "संघपट्टक" ही बनाया है ग्रीर पट्टक के ग्रन्तिम---

"सम्प्रत्यप्रतिमे कुसंघवपुषि प्रोज्जृम्भिते भस्मक--म्लेच्छातुच्छ बले दुरन्त दशमाश्चर्ये च विस्फूर्जति । प्रौढिं जग्मुषि मोहराजकटके लौकैस्तदाज्ञापरै--रैकीभूय सदागमस्य कथयाऽपीत्थं कदर्थ्यामहे ॥४०॥

इस पद्य के चतुर्थ चरएा में विन्यस्त शब्द "कदर्थ्यामहे" उनको संघ बहिष्कृति द्वारा कर्दीथत करने की सूचना करता है, ग्रौर कर्दाथत मनुष्य उत्तेजित होकर जो कुछ बोले-लिखे उसे क्षन्तव्य मानना चाहिए। "संघ-पट्टक" में लिखी हुई ग्रधिकांश बातें सत्य हैं, फिर भी पर्युषएाा तिथि के सम्बन्ध में उन्होंने जो ग्रपना ग्रभिप्राय व्यक्त किया है, वह उत्तेजना का फल मात्र है। उत्त्तेचिन मनुष्य सत्य बातों के साथ कुछ ग्रयोग्य बातें भी कह देता है। उत्त्तेचिन मनुष्य सत्य बातों के साथ कुछ ग्रयोग्य बातें भी कह देता है। जिनवल्लभ गरिए के सम्बन्ध में ऐसा ही हुग्रा है। जब तक वे पाटएा में थे ग्रौर धार्मिक संस्थाग्रों में होने वाली ग्रविधियों तथा मठमति शिथिलाचारी साधुग्रों के शिथिलाचार की टीका-टिप्परिएयां करते रहे, परन्तु जब उन्हें संघ से बहिष्कृत किया गया ग्रौर गुजरात की सीमा तक छोड़नी पड़ी तच उन्होंने कोधावेश में "संघ-पट्टक" में कुछ

विरुद्ध वातें भी लिखीं ग्रौर चित्तौड़ में जाकर महावीर के गर्भापहार की घटना को कल्यारगक माना । चतुष्पट मुखवस्त्रिका रखने को कल्पना भी उसके बाद की है। फिर भी जिनवल्लभ ने विशेष प्रचलित परम्पराग्रों में रद्दोबदल नहीं किया, यह बात उनके ग्रन्थों से जानी जा सकती है।

संघ-पट्टक, षडशीतिक प्रकरण जिसका दूसरा नाम ''ग्रागमिक वस्तुविचारसार'' है ग्रौर जिस पर संवत् ११७३ में ग्राचार्य हरिभद्र सूरिजी ने एक वृत्ति लिखी है, जिसका श्लोकप्रमाण ६१० है। सार्द्धशतक ग्रपरनाम ''सूक्ष्मार्थ विचारसार'' है इस पर भी सं० ११७२ के वर्ष में याचार्य हरिभद्र सुरिजी ने एक वृत्ति बनाई है और उसका श्लोकपरिमा**ग** भी ८५० है। सार्द्ध शतक पर दूसरी टीका ग्राचार्य धनेश्वर सूरि की है जिसका श्लोकपरिमार ३७०० है और इसका निर्मार ११७१ में हुन्रा है। द्वादश कुलक, भावारिवारणस्तोत्र म्रादि जिनवल्लभीय ग्रन्थों में केवल ''संघ-पट्टक'' में ही कूछ कटु ग्रौर प्रचलित परम्परा का विरोध करने वाली बातें मिली हैं, शेष ग्रन्थों में ग्रागम-विरुद्ध कोई बात दृष्टिगोचर नहीं हुई। इनके एक प्रकरएा में ''सहनन'' की ''संघयएां सत्ति विसेसो'' इन शब्दों में जिनवल्लभ गरिए ने व्याख्या की है, इसका कई विद्वान विरोध करते हैं, कि यह व्याख्या शास्त्रविरुद्ध है, क्योंकि शास्त्र में ''संहनन'' को ''ग्रस्थि-रचनाविशेष'' बताया है, शक्ति विशेष नहीं, यह बात हम मानते हैं कि शास्त्र में ग्रस्थिरचनाविशेष को ही ''संहनन'' लिखा है, परन्तु ''जिनवल्लभ'' का संहनन सम्बन्धी डल्लेख भी निराध।र नहीं है।

प्रसिद्ध श्रुतधर श्री हरिभद्र सूरिजी ने भी ग्रपने एक ग्रन्थ में देवताग्रों को लक्ष्य करके संहनन का ग्रर्थ "शक्तिविशेष" किया है । उनका कथन है कि भले ही देव ग्रस्थिर स्नायु की ग्रपेक्षा से ग्रसंहननी हों, परन्तु शक्ति-रूप संहनन उनमें भी है । ग्रन्यथा उनके शरीर से कोई भी प्रवृत्ति कैसे हो सकेगी ? श्री जिनवल्लभ गरिएा ने श्री हरिभद्र सूरिजी के कथन का ही ग्रनुसरएा करके उपर्युक्त "संहनन" की व्याख्या की है, ग्रतः इस उल्लेख से जिनवल्लभ गरिएा को उत्सूत्रभाषी नहीं कह सकते । वस्तुतः श्री जिनवल्लभ गरिएा ने प्रचलित जैन परम्पराग्रों में इतनी तोड़फोड़ नहीं की है जितनी कि आज़कल के हमारे विद्वान् समभते हैं। जिनवल्लभ गरिए पर पिछले खरतर-गच्छीय लेखकों ने अनेक बातें थोपकर जिनना अन्य-गच्छीय विद्वानों की दृष्टि से गिराया है उतना और किसी ने नहीं, इसलिए हम विद्वान् लेखकों को सावधान कर देना चाहते हैं कि जिनवल्लभ सूरि को क्रान्तिकार समभ कर उनसे डरने की कोई आवश्यकता नही है। उनके ग्रन्थों पर ग्रन्य-गच्छीय विद्वानों ने टीका-विवरएए ग्रादि लिखे हैं। इसका कारएा भी यही है कि वे ऐसे नहीं थे जैसा कि ग्राजकल हम लोग मान बैठे हैं।

"पिण्डविद्युद्धि" की ग्रन्त्य गाथा में जिनवल्लभजी ने ग्रपने नाम के साथ गरिए शब्द लिखा है, इससे निश्चित है कि उनको देवभद्र की तरफ से ग्राचार्य पदवी प्राप्त होने के पहले की यह कृति है ।

पिण्डविशुद्धि के टीकाकर्त्ता स्राचार्य श्री चन्द्र सूरि ने स्रनेक प्रन्थों का निर्माएा किया है। निशीथ सूत्र के बीसवें उद्देशक की व्याख्या, सुवोधा-सामाचारी, निरयावलिकासूत्र की व्याख्या ग्रादि ग्रापके प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं। ग्रन्थ ग्रन्थों की भाषा की ग्रपेक्षा से इस टीका में ग्रापने कुछ सुगमता की तरफ लक्ष्य रखा है। इसी के परिएाामस्वरूप ग्रापकी टीका में कई जगह देश्य शब्दों के प्रयोग दृष्टिगोचर होते हैं। टीका विषय का स्पष्टीकरएा करने में बहुत ही उपयोगी बनी है। ग्रन्थ का श्लोकप्रमाएा ४४०० जितना विस्तृत है। कई स्थानों पर मौलिक दृष्ठान्त भी दिए गए हैं। खास करके प्रसिद्ध ग्राचार्य श्री पादलिप्त सूरि का वृत्तान्त प्राकृत भाषा में दिया है, जो मौलिक वस्तु प्रतीत होती है।



ः दः श्री श्रीपाल-कथा त्र्यवलोकन ∻

ले० : पं० कल्यारगविजय गरिग

(१) कथाभूमिका ग्रौर कथापीठ ः

श्वेताम्बर जैन परम्परा में "सिद्धचक" की ग्राराधना का फलप्रदर्शक श्रोपाल राजा का कथानक सबसे प्राचीन है। यों तो श्वेताम्बर तथा दिगम्बर परम्पराग्रों में संस्कृत में तथा प्राचीन हिन्दी, गुजराती भाषाग्रों में निर्मित ग्रनेक श्रीपालचरित्र उपलब्ध होते हैं, परन्तु वे सभी सोलहवीं शताब्दी के ग्रथवा बाद के हैं। प्रस्तुत श्रीपाल-कथा विक्रम की पन्द्रहवीं शती के प्रारम्भ में बनी हुई प्राक्रुत-कथा है। इसमें कुल १३४२ गाथाएँ हैं। इसकी रचना नागोरी तपागच्छीय ग्राचार्य श्री रत्नशेखर सूरिजी ने १४२५ के लगभग में की है।

इस कथा का सर्वप्रथम उपदेश भगवान् महावीर के प्रथम शिष्य श्री गौतम गएाधर से करवाया है ग्रौर कथा की समाप्ति के समय भगवान् महावीर राजगृह के निकटवर्ती किसी गांव से राजगृह के उद्यान में पधार कर गौतम द्वारा उपदिष्ट ''नवपदात्मक सिद्धचक्र'' के स्वरूप को निश्चय नय के श्रनुसार प्रतिपादन करते हैं।

इस कथानक की भूमिका में दो बातें विचारगीय हैं—एक तो जब कभी भगवान् महावीर राजगृह के परिसर में पधारते, अपने संघ के परिवार के साथ ही पधारते। गौतम अथवा श्रन्य किसी गएाधर को ग्रागे भेजकर बाद में स्वयं जाना इसका उदाहरएा इस कथा के अतिरिक्त अन्य किसी अर्वाचीन या प्राचीन चरित्रों तथा सूत्रों में दृष्टिगोचर नहीं

होता । कथालेखक कहते हैं—लाभ विशेष जानकर भगवान् ने गौतम को ग्रागे भेजा, परन्तु किस लाभ की दृष्टि से ग्रागे भेजा, इसका तो सूचन तक भी नहीं करते । न सारा कथानक पढ़ लेने पर भी ऐसा कोई लाभ दृष्टिगोचर होता है, जो गौतम के ग्रागे न जाने पर न होता । दूसरी बात यह है कि भगवान् महावीर जव कभी राजगृह पधारते, गुर्एाशिलक चैत्य में जो राजगृह के ईशान दिग्-विभाग में था-ठहरते थे, तब इस कथा की भूमिका में गुर्एाशिलक का नाम-निर्देश नहीं है ग्रौर राजगृह के परिसर में विपुलाचल ग्रौर वैभारगिरि नामक दो पर्वत होना लिखा है । इससे मैं ग्रनुमान करता हूं कि कथा की प्रस्तावित भूमिका की पसन्दगी श्वेताम्बर परम्परा के विद्वान् को न होकर किसो दिगम्बर जैन विद्वान् की होने का विशेष सम्भव है क्योंकि ग्रनेक दिगम्बरीय ग्रन्थों में भगवान् महावीर के वैभार ग्रथवा विपुलाचल पर्वत पर रहते हुए उपदेश देने का वर्ग्यन मिलता है, तब गुर्एाशिलक वन में समवसरएा होने का उनमें कर्णन नहीं ग्राता ।

गौतम स्वामी को पहले भेजना थ्रौर भगवान् के पीछे जाने की बात कहना, इसमें भी हमें तो एक रहस्य प्रतीत होता है। वह यह कि इवेताम्बर-परम्परा के ग्रागमों में, मध्यकालीन इतर साहित्य में श्रौर दिगम्बर परम्परा के प्राचीन साहित्य में श्रीपाल कथा उपलव्ध नहीं होती, इससे कथानिर्माता ने यह कथानक श्रागमों में न होने पर भी गएाधरभाषित ग्रौर तीर्थङ्करग्रनुमोदित है, ऐसा प्रमारिगत करने के लिए इसका उपदेश गौतम गएाधर के मूख से करवाया है।

कथापीठ में लेखक ने मगध देश को जैनों के लिए विशेष तीर्थ-भूमि होना लिखा है। यह बात भी श्वेताम्बर जैन परम्परा के अनुकूल नहीं है, ऐसा मेरा मन्तव्य है। क्योंकि श्वेताम्बर परम्परा के किसी भी प्राचीन साहित्य में किसी भी देश को विशेष तीर्थ रूप में नहीं माना है। यद्यपि भगबान महावीर का अधिक विहार मगध देश में हुग्रा है और अधिक वर्षाकाल भी इसी देश में व्यतीत हुग्रा है, फिर भी श्वेताम्बरीय जैन परिभाषा के अनुसार मगध को विशेष तीर्थ कहना योग्य नहीं।

3X :

कथापीठ में ही लेखक ने गौतम गराधर के मुख से दान शीलादि चतुर्विध धर्म तीर्थङ्करभाषित हैं, कहलाकर ग्रन्त में भाव-धर्म की प्रधानता बतलाई है ग्रौर वे भाव को स्थिर रखने के लिए उसका ग्रालम्बन "नवपदात्मक-सिद्धचक्र" को बताते हैं। कहते हैं---भाव का क्षेत्र मन है और मन दुर्जेय है, अतः उसको स्थिर करने के लिए ध्यान की ग्रावश्यकता है। ध्यान के ग्रालम्बन से मन को स्थिर करके भाव की वृद्धि करना चाहिए। यद्यपि जगत् में ध्यान के ग्रालम्बन ग्रनेक हैं, तथापि तीर्थङ्कर भगवान् ने नवपदों को ध्यान का प्रधान ग्रालम्बन बताया है । इस प्रकार लेखक कथापीठ बनाकर श्रीपाल कथा का ग्रारम्भ करते हैं। कथा-भूमिका ग्रौर कथापीठ के पढ़ने से तो पाठक को यही ग्राभास मिलता है कि लेखक किसी ग्रच्छे ग्राध्यात्मिक ग्रन्थ का प्रारम्भ कर रहे हैं, परन्तु कथा प्रारम्भ होने के वाद थोड़े ही समय में उन्हें तथा श्रोताओं को ज्ञात हो जाता है कि ग्रन्थ ग्राध्यात्मिक नहीं किन्तु कर्मसिद्धान्त का महत्त्व प्रतिपादन करने वाली एक ग्राख्यायिका है। ग्रारम्मिक वक्तव्य का उद्देश्य ग्रन्त तक निभाना यह ग्रच्छे लेखक का लक्षण है। इस कथा में ऐसा प्रतिज्ञा निर्वाह नहीं हुआ, इससे कथा का आदि लेखक ग्रच्छा विद्वान नहीं जान पडता।

## (२) सिद्धचक्र-यन्त्रोद्धार :

कथानायिका मदनसुन्दरी और उसका पति श्रीपाल जैन उपाश्रय में धर्मश्रवएार्थ जाते हैं। धर्मकथा के अन्त में उपदेशक श्री मुनिचन्द्र सूरि मदना को पहिचानते हैं और उसके पास बैठे हुए श्रीपाल के सम्बन्ध में पूछते हैं। गुरु का प्रश्न सुनकर मदना गद्गद कण्ठ से कहती है—भगवन् ! मुफे तो धर्म और कर्म पर विश्वास है, परन्तु अनजान लोग मेरे इन पति की प्राप्ति में जैन धर्म की निन्दा करते हैं। इस बात का मुफे बड़ा दुःख है। कुष्ट-रोगग्रस्त श्रीपाल को देखकर आचार्य मदना के मनोभाव को समफ गए और बोले—बहन ! मन्त्र तन्त्र तथा औषध-भेषज्य करना कराना जैन श्रमएा के ग्राचार से विरुद्ध है, इसलिए मैं तुम्हें एक निर्दोष यन्त्र बताता हूं, जो इस लोक तथा परलोक के सुखों का मूल है। जो ग्रारिहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय, साधु, सम्यग्-दर्ज्ञन, सम्यग्-ज्ञान, सम्यकू-चरित्र ग्रौर सम्यक्-तप इन नवपदों से बनता है। इन नवपदों से बने हुए यन्त्र को पूर्वाचार्य ''सिद्ध-चक्र'' कहते हैं—

> ''एएहिं नवपएहिं, सिद्धं सिरिसिद्धचक्कमेयं जं । तस्सुद्धारो एसो, पुब्वायरिएहिं निद्दिट्टो ॥९४॥''

उपर्यक्त गाथा में कथालेखक मुनिचन्द्र सूरि के मुख से कहलाते हैं---मैं तुभे जो यन्त्र दे रहा हूं, इसका उद्धार पूर्वाचार्यों ने इस प्रकार किया है— मुनिचन्द्र सुरि जो श्रीपाल तथा मदना के समय विद्यमान थे, पूर्वा-चार्यों द्वारा यन्त्रोद्धार होना बताते हैं। कथालेखक कथा के ग्रन्त में श्रीपाल का ग्रायुष्य ६०० वर्ष से अधिक होना बताते हैं, इससे ज्ञात होता है कि श्रीपाल ग्रायुष्य के लिहाज से श्री नेमिनाथ तीर्थङ्कर के बाद के होने चाहिए, जब कि "सिद्धचक्र-यन्त्रोद्धार पूजन विधि" के सम्पादक इन्हें ११ लाख वर्ष पहले के मानते हैं। यहाँ पर यह कहना प्रासंगिक होगा कि ११ लाख वर्ष पहले ग्रथवा नेमिनाथ के तीर्थकाल में भारतवर्ष में यन्त्र-मन्त्र की चर्चा तक नहीं थी। उस समय तो क्या, भगवान् महावीर के शासन में भी, जैनों में ग्राज से १४०० वर्ष पहले मन्त्र-तन्त्रादि की चर्चा नहीं थी। यद्यपि बौद्ध सम्प्रदाय में विक्रम की चौथी पाँचवीं शती में तान्त्रिक मान्यताओं का प्रवार चल पडा था, तथापि जैन समाज उससे सैंकड़ों वर्षों तक बचा रहा । जैन सूत्रों में से केवल ''महानिशीथ'' में कुछ देवताग्रों के यन्त्रों के संकेत मिलते हैं, परन्तु महानिशीथ विक्रम की नवमी ग्रथवा दशवीं शताब्दी का सन्दर्भ है। जैन-श्रमणों में इसी समय के बाद धीरे धीरे मन्त्रवाद का प्रचार हुग्रा है । इस स्थिति में श्रीपाल के समकालीन मुनिचन्द्र मूनि के मूख से पूर्वाचार्यों द्वारा यन्त्रोद्वार होने की बात कहलाना कहां तक ठीक हैं, इसका निर्णय मैं अपने पाठकों पर छोड़ता हं।

को ग्रौर ग्राग्नेयादि चार विदिशाओं में सम्यग्-दर्शन-ज्ञान-चरित्र-तप इन चार पदों का विन्यास करो ग्रौर इसी द्वितीय वलय में ग्रष्टवर्गात्मक वर्ण-मातृका को लिखो ग्रौर ग्राठों स्थानों में 'ग्रनाहतों' का ग्रालेख कर इन ग्राठ पदों का भी ध्यान करो । द्वितीय वलय के बाहर तीसरा वृत्त खोंचो ग्रौर उसमें ४८ (ग्रड़तालीस) लब्धियों के नाम लिखकर उनक( चिन्तन करो । उन लब्धि-पदों के ग्रादि में ''ॐ ग्रर्हं नमो चिनेम्यः'' ऐसा लिखना च।हिए ग्रौर लब्धियों के नाम गुरूगम से जानने योग्य हैं । तीसरे वलय को ह्रींकार से त्रिवेष्टित कर उसकी परिधि के बाहर गुरूपादुकाग्रों को नमन करों ।

(२)—चक को रेखाइय से कलशाकृति बनाकर ग्रमृत मंडल की भावना से स्मरण करो, ग्रौर इसके बाद विजया जम्भादि ग्राठ देवियों तथा विमलेश्वर प्रमुख ग्रधिष्ठायक सकल देवों का विन्यास कर ध्यान करो। उसको १६ विद्या-देवियों, शासन-देवियों द्वारा सेवित पार्श्वद्वय बताकर मूल भाग में नवग्रहों का, कंठ भाग में नवनिधियों का विन्यास करके चार प्रतिहारों तथा चार वीरों से युक्त तथा दिक्पाल क्षेत्रपालादि से सेवित दिखाकर माहेन्द्र मण्डल पर प्रतिष्डित बनाग्रो। यह सिद्धचक यन्त्र विद्याप्रवाद पूर्व का सार है। इसके जानने से महती सिद्धियां प्राप्त होती हैं। इस श्वेत उज्जवल वर्णमय सिद्धचक यन्त्र का जो भाव से ध्यान करता है, वह विपुल कर्म जिर्जरा को प्राप्त करता है।''

(३)—कथाकार ने "सिद्धचक्र यन्त्र" के तीन वलयों का निरूपएा कर यन्त्र को हीकार के ईकार द्वारा त्रिवेष्टित करके समाप्त कर दिया है, क्योंकि 'यन्त्र' के 'हींकार वेष्टित' हो जाने के बाद उसके बाहर कोई भी वलय लगाया नहीं जाता । कहीं-कहीं चार कोरणों में चार गुरू पादुकाएँ तो कहीं-कहीं चार महेन्द्रादि मंडल ग्रालेखे हुए ग्रवश्य दृष्टिगोचर होते हैं, परन्तु इनके लिए वलय नहीं बनाया जाता । कथालेखक ने भी गुरूपादुकादि के बाहर वृत्त खींचने का नहीं लिखा । इस स्थिति में कथालेखक ने यन्त्र बाहर जयाजम्भादि, रोहिएगी-प्रज्ञध्यादि, विमलेश्वरादि ग्रधिष्ठायकज्ञासन देव-देवी, द्वारपाल वीर क्षेत्रपाल दिक्पाल ग्रह ग्रादि देवों का सम्मेलन क्यों

किया, यह एक ग्रज्ञेय समस्या है। सिद्धचक का स्थान-स्थान पर ध्यान करने का लिखा है। कथा की भूमिका में भी गौतम स्वामी के मुख से सिद्धचक का ध्यान करने का उपदेश दिलाया है। इस परिस्थिति में "सिद्धचक" यन्त्र के साथ देव-देवियों का जमघट कितना ग्रसंगत ग्रौर ग्रप्रस्तावित है, इस बात को पाठक स्वयं समझ सकेंगे।

"सिद्धचक्र-यन्त्र" के सम्बन्ध में हमारा तो मन्तव्य यह है कि कथाकार श्री रत्नशेखर सू<sup>1</sup>र को किसी दिगम्बर विद्वान् की यन्त्रोढार-विषयक कृति हाथ लगी है कि जिसके ग्राधार से उक्त यन्त्रोढार विधि ग्रौर ग्रागे दी जाने वाली, उद्यापन विधि ग्रपनी कथा में दाखिल कर गुड़गोबर कर दिया है, क्योंकि यन्त्र में निदिष्ट ग्रड़तालीस लब्धियाँ श्वेताम्बर जैनों की नहीं, किन्तु दिगम्बरों के घर की चीज हैं। चार द्वारपाल तथा कपिल ग्रौर पिंगल ये वीर भी ब्वेताम्बर जैन-शास्त्र में कहीं भी दृष्टिगोचर नहीं होते।

### (३) सिद्धचक्राराधन-तप का उद्यापन :

कथालेखक श्री रत्नशेखर सूरि श्रीपाल को पैत्रिक राज्य प्राप्त हो जाने के बाद फिर नवपद का तपोविधान करवा के साढ़े चार वर्ष में तप पूरा होने पर ग्रपने वैभव के ग्रनुसार विस्तार पूर्वक तप का उद्यापन करवाते हैं, जिसका सांक्षिप्त सार निम्नलिखित है----

"उसके बाद राजा ने ग्रपनी राज्य-शक्ति ग्रौर वैभव के ग्रनुसार विस्तार पूर्वक तप-उद्यापन का कार्य प्रारम्भ किया। एक विस्तीर्ग्ग भूमि भाग वाले जिनमन्दिर में तीन वेटिकायुक्त विशाल पीठ बनवाया, उस पीठ पर मन्त्रपवित्रित शालिप्रमुख पंचवर्ग्य वाले धान्यों से "सिद्धचक्र" का मण्डल निर्माण कराया ग्रौर सामान्य रूप से ग्ररिहन्तादि नवपदों के स्थान पर घृत खांड युक्त नारियल के नव गोले रखें। फिर राजा श्रीपाल ने ग्रपने वैभव के ग्रनुरूप उन स्थानों पर विशेष प्रकार से गोलक चढ़ाये, जिन में ग्ररिहन्त के पद पर चन्दन कपूर से विलिप्त ग्राठ कर्कतन रत्न तथा,

३४ हीरक सहित गोला चढ़ाया। सिद्ध के पद पर केसर रंग से रंजित तथा द माणिक्य ग्रौर ३४ प्रवालों से जड़ित गोला स्थापित किया। ग्राचार्य के पद पर केसर–चन्दन से विलिप्त ग्रौर ४ गोमेद तथा ३६ सुवर्ग-पूष्पों के साथ गोलक चढ़ाया। चौथे उपाध्याय पद पर नागवछीपत्र के समान नीलवर्र्ण का गोला, चार इन्द्रनील मसियों ग्रौर २५ मरकत मसियों रञ्जित गोलक पाँच राज - पट्ट रत्न ग्रौर २७ ग्ररिष्ट रत्नों के साथ स्थापित किया। शेष दर्शन-ज्ञान-चारित्र ग्रौर तप इन चार श्वेत पदों पर चन्दन-विलिप्त गोलक क्रमशः सड़सठ, इक्कावन, सत्तर ग्रौर पचास मौक्तिकों के साथ स्थापित किये । इसके ग्रतिरिक्त नवपद के उद्देश्य से पदों के वर्णानुसार मेरु सहित माला वस्त्रादि वहाँ चढ़ाये । सोलह म्रनाहतों में एक-एक खड़ी-शाकर के ग्रनेक रत्नों से युक्त लिङ्ग रखे । ग्राठ वर्गों के ऊपर एक-एक सोने की कचोली रखकर उनमें क्रमशः छ: तक १६-१६ ग्रौर सातवें आठवें वर्ग की कचोली में ३२-३२ सुन्दर द्राक्षाग्रों को रखा श्रौर वर्गान्तरगत आठ परमेष्ठी पदों पर खारकों का एक-एक पुंज किया, श्रीर ग्राठ गुरुपादुकाश्रों पर श्रनार चढ़ाये । जया जम्भादि ग्राठ देवियों के स्थानों पर नारंगियाँ चढाई । सिद्ध चक्र के चार अधिष्ठायकों के पढ पर क्रुष्मांड फल चढ़ाये । १६ विद्या देवियों, २४ यक्षों, ग्रौर यक्षिगियों को सुपारियाँ चढ़ाईं। चार द्वारपालों के पदों पर पीतवर्र्ग के नैवेद्य के डेर किये ग्रौर चार वीरों के पदों पर चार क्रुष्णवर्ण नैवेद्य के ढेर किये । नव निधियों के स्थानों पर विचित्र रत्नों से परिपूर्ण सुवर्णमय नव कलज्ञ धरे श्रौर नवग्रह, दिक्पालादि को उनके वर्गानुसार फल पुष्पादि चढ़ाये ।

उक्त पुकार से उद्यापन की स्थापना कराने के उपरान्त राजा ने स्नान-महोत्सव प्रारम्भ किया । स्नानविलेपनादि ग्रष्टप्रकार की पूजा-विधि पूरी करके ग्रारात्रिक-मंगल के ग्रवसर पर संघ ने श्रीपाल को मंगल-तिलक किया ग्रौर माला पहिनाई । इसके बाद श्रीपाल ने " जो धुरि—सिरि—ग्ररिहन्त इत्यादि चैत्यवन्दन कर नवपद का स्तवन किया ।

ऊपर में ने श्रीपालकथा में लिखे हुए नवपद ग्राराधन तप के उद्यापन का प्रायः शब्दशः सारांश दिया है। घी खाण्ड के साथ नारियल के गोंलों का चढाना ग्रथवा भिन्न-भिन्न मगिरत्न मोतियों के साथ गोलों का चढाना इवेताम्बर परम्परा की मान्यता के अनुरूप है या नहीं, इसका निश्चित निर्णय तो नहीं दिया जा सकता परन्तू जहाँ तक मैंने श्वेताम्बर सम्प्रदायमान्य विविध तपों के विधानों और उनके उद्यापनों की विधियाँ पढ़ी हैं उनमें उक्त उद्यापन के समान ग्रन्य किसी तप की उद्यापनविधि में घी खांड तथा विविध रत्नों के चढाने का पाठ नहीं पढ़ा । ज्ञान-दर्शन-चारित्र के उपकरएए उद्यापन में रखे जाते हैं। इसके अतिरिक्त दूसरे भी ग्रनेक उपकरएा रत्नत्रयी की वृद्धि के लिए रखे जाते हैं । फल-मेवा नैवेद्य पूजोत्सव में रखे जाते हैं, उद्यापन में नहीं। विविध मस्पिरत्नों का तो क्या, रुपया पैसा भी तीर्थंकरों की पूजा--प्रतिष्ठा में चढ़ाने का हमारे प्राचीन ग्रन्थकारों ने विधान नहीं किया, सूगन्धी गन्धों पूष्पों, धूपों, दीपों, नैवेद्यों, ग्रक्षतों, ग्रौर जल पदार्थों से ही परमेष्ठी पदों की पूजा-भक्ति करने का हमारा प्राचीन साहित्य प्रतिपादन करता है । पूजा-प्रतिष्ठा उद्यापनों में कीमती धातुम्रों के पदार्थ अथवा रुपया पैसा चढाने की पद्धति शास्त्रीय ग्रथवा संविन्ग गीतार्थाचरित नहीं, किन्तू चैत्यों की व्यवस्था करने वाले शिथिलाचारी साधुओं, परिग्रह घारी श्री-पुज्यों, यतियों तथा दिगम्बर भट्टारकों की है । 'ग्राचारदिनकर' ग्रन्थ, जो .. दिगम्बर भट्टारकों तथा चैत्यवासी श्वेताम्बर शिथिल साधुय्रों की मान्यताग्रों का विक्रमीय १५ वीं सदी का संग्रह है, इसमें प्रतिष्ठा तथा अन्य विधानीय स्थापन पूजन में मुद्रा ग्रर्थात् रुपया-पैसा चढ़ाने का सर्व प्रथम विधान मिलता है। इसके पूर्ववर्ती किसी भी प्रतिष्ठा-विधि में पूजा-पदार्थों के साथ मद्रा चढाने का उल्लेख देखा नहीं जाता । इससे प्रमाणित होता है कि "सिरिसिरिवाल कथा" में लिखी हुई नवपद-पूजा विधि तथा उद्यापन विधि विक्रम की १५ वीं शती के पूर्व की नहीं है। या तो रत्न-शेखर सूरि को किसी दिगम्बर भट्टारकजी का ''सिद्ध चक्रपूजा'' विषयक कोई विधान हाथ लगा है. जिसके सहारे से कूछ दिगम्बरीयता और कूछ श्वेताम्बरीयता प्रतिपादक बातों का सम्मिश्रए करके यन्त्रोद्धार तथा उद्यापनविधि की यह

## निबन्ध-मित्रय

खोचड़ी पकाली है क्योंकि इसमें से बहुत सी बातें दिगम्बर सम्प्रदाय को मान्य नहीं हैं। तब कुछ बातें श्वेताम्बर मान्यता से भी विरुद्ध पड़ती हैं। सिद्धचक्र के ग्रधिष्ठायकों को कूष्माण्ड फल चढ़ाने की बात पौरागिक पद्धति से ली गई है, जो दोनों परम्पराग्रों को मान्य होने में शंका है।

उद्यापन की समाप्ति में श्रीपालकथा-लेखक श्रीपाल द्वारा साधर्मिक वात्सल्य तथा संघपूजा करवाते हैं। वे लिखते हैं----

# "वज्जंतर्एहि मंगल-तूरेहि सासरणं पभावंतो । साहम्मियवच्छल्लं, करेइ वरसंघपूर्य च ॥ १२११ ॥''

लेखक राजा श्रीपाल की राज्यऋद्धि का विस्तार बताते हुए कइते हैं—

# " गय–रह-सहस्सनवगं नव लक्खाइं च जच्चतुरयाएां । पत्तीएां नव कीडी, तस्स नरिंदस्स रज्जंमि ॥ १२१४ ॥"

म्रयातू—राजा श्रीपाल की सेना में ६००० हाथी, ६००० रथ, नव लाख जात्य घोड़े ग्रौर नव करोड़ पैदल सैनिक थे ।

उपर्युक्त कथन में कितनी अतिशयोक्ति है इसके सम्बन्ध में मैं अपना अभिप्राय न देकर इतना ही कहूंगा कि श्रीपाल को लेखक ने अंग देश का राजा बताया है। उसने अपना राज्य प्राप्त करने के उपरान्त अन्य किसी भी देश अथवा मंडल पर चढ़ाई कर विजय करने का लेखक ने नहीं लिखा। इस दशा में श्रीपाल के पत्ति-सैन्य की संख्या नव करोड़ थी तो उसके देश अंग में कुल जनसंख्या कितनी थी, यह भी कथा-लेखक ने बता दिया होता तो इस कथा की वास्तविक सत्यता पर बहुत अच्छा प्रकाश पड़ जाता।

कथाकार ने श्रीपाल का राजत्व-काल सम्पूर्ण ६०० वर्ष का बताया है। उक्त समय के उपरान्त श्रीपाल ग्रपनी प्रथम रानी मदनसुन्दरी की कोंख से जन्मे त्रिभुवनपाल नामक अपने पुत्र को राज्यासन पर बैठाकर स्वयं "सिद्धचक" की स्तवना में लीन हुआ । लेखक ने "सिद्धचक" के प्रत्येक पद की नव-नव गाथाओं में स्तवना कराई है । उसके बाद नव पद के ही ध्यान में लीन होकर आयुष्य पूर्ण कर श्रीपाल नवम देवलोक में देवगति को प्राप्त हुआ । राज्यप्रांप्ति के समय श्रीपाल की कितनी उम्र हुई थी और राज्य-त्याग के उपरान्त वह कितने वर्षों तक जीवित रहा, इसका कुछ भी सूचन नहीं किया । वर्तमान चतुर्विंशति तीर्थच्छूरों में से किस तीर्थच्छूर के धर्म-शासन-काल में यह राजा हुआ इस विषय में भी कथालेखक ने कहीं भी निर्देश नहीं किया । इन वातों से स्पष्ट हो जाता है कि "श्रीपालकथा" गपोमाहात्म्यसूचक औपदेशिक कथा है, चरित्र नहीं ।

कथाकार ने श्रीपाल के मुख से उद्यापन के देव-वन्दन के प्रसंग पर जो नवपद की स्तवना कराई, राज्यत्याग के बाद प्रत्येक पद की नव-नव गाथाओं से जो स्तवना कराई ग्रौर भगवान् महावीर के मुख से नवपद का जो स्वरूप प्रतिपादन कराया, उन सभी गाथाओं को सामने रखकर उपाध्याय श्री यशोविजयजी ने नवपद की पूजा का ग्रपने समय की भाषा में निर्मारा किया है, जो ब्वेताम्बर परम्पर (में ग्राति प्रसिद्ध है।

श्रीश्रीपाल-कथा को पढ़कर उसके संम्बन्ध में कुछ लिखने योग्य बातें ऊपर के अवलोकन में लिखी हैं । हमारो इच्छा "सिद्धचक्र" की पूजा तथा मव पद की तपस्या में विशुद्धता ग्राए ऐसी है, न कि इसको किसी प्रकार की हानि पहुंचाने की । ग्राजकल इस कथा के नाम को ग्रागे रखकर "सिद्धचक्र यन्त्रोद्धार पूजन विधि" जैसे नये नये अनुष्ठानों की सृष्टि हो रही है, जो सिद्धचक्र के पवित्र पूजन तथा तद्विषयक तप को कलंकित करने वाली है । ग्राशा की जाती है कि इस ग्रवलोकन को पढ़कर नवीन पूजन विधियों का प्रचार करने वाले सज्जन इनका वास्तविक स्वरूप समझेंगे ग्रौर इसके प्रचार को रोकेंगे ।

> " सिरिवज्जसेरा गराहर-पटप्पहु हेमतिलयसूरीरां। सीसेहि रयरासेहर-सूरीहि इमा हु संकलिया ॥ १३४० ॥ तस्सीसहेमचंदेरा, साहुरााविक्कमस्स वरिसंमि । चउदस प्रद्रावीसे लिहिया गुरु-भक्तिकलिएरा ॥ १३४१ ॥"

|                                             | : 3 :                 |
|---------------------------------------------|-----------------------|
| ( एक म्रवलोकन )<br>ले∙ पं० कल्याराविजय गरगी | 🕴 ''सिद्दचक महापूजा"  |
|                                             | ें ''ग्रर्थात्''      |
|                                             | सिद्धचक्रयन्त्रोद्धार |
|                                             | े पूजन-विधि           |

पिछले कितनेक वर्षों से हमारे क्वेताम्बर जैन सम्प्रदाय में एक नया पूजन-विधान प्रचिलत हुया है, जिसे साधारएा जनता ''सिद्धचक महापूजा'' इस नाम से पहिचानती है। इस विधान को बतलाने वाली पुस्तक की ग्रब तक दो ग्रावृत्तियाँ निकल चुकी हैं । प्रथमावृत्ति वाली प्रस्तक की पट्टडियों पर ''श्रीसिद्धचक-बृहत्-पूजन-विधि'' इस प्रकार नाम छपा है और पूस्तक के टाइटिल पेज**ापर ''श्रीसिद्धचक्र–यन्त्रोद्धार–पूजन** विधि'' यह नाम मुद्रित है । दूसरी <mark>श्रावृत्ति</mark> वाली पुस्तक की पट्टडियों पर ''श्रीसिद्धचक्र–यन्त्रोद्धार पूजन विधिः'' यह नाम मुद्रित है, ग्रौर टाइटिल पेज पर भी यही नाम कायम रखा है। इस प्रकार ग्रन्थ के नाम परिवर्तन से यह मालूम होता है कि ग्रन्थ का नाम प्राचीन नहीं बल्कि नव-निर्मित है । यह पूजन-विधि <mark>का</mark> ग्रन्थ सम्पादकों को यथार्थ रूप में प्राप्त नहीं हुन्रा है, प्रकाशकीय निवेदन से भी इतना तो स्पष्ट हो ही गया है कि इस का प्रथम–पत्र प्रथमावृत्ति के समय उपलब्ध नहीं हुग्रा था। इसी कारएा से प्रथमावृत्ति में प्रथम चत्रविंशति के प्रथम के कतिपय श्लाक नहीं छप सके हैं, द्वितीयावृत्ति में प्रथम चतुर्विशतिका पूरी मुद्रित है, परस्तु इसका स्पष्टीकरण नहीं मिलता कि ये प्राथमिक श्लोक पुस्तक के प्रथम पत्र के उपलब्ध होने से मिले हैं, **ग्रथवा संशोधक ने इन्हें बनाकर पूर्ति की है** ?

उपर्युक्त ग्रसंगतियों के उपरान्त इसमें कुछ ऐसे भी उद्धरएा दृष्टि गोचर होते हैं, जो प्रस्तुत पूजन विधि के मूल लेखक के न होकर इस विधि के सम्पादकों द्वारा प्रक्षिप्त किये गए हैं। इस पूजा विधान को ध्यान पूर्वक पढने से मुभे जो विचार स्फूरित हुए ने नीचे दिए जाते हैं—

(१) मेरी दृष्टि में यह पूजा-विधि सर्वांश में न क्वेताम्बर जैन परम्परा की है न दिगम्बर जैन परम्परा की, किन्तु इसमें क्वेताम्बर दिगम्बर जैन मान्यतांग्रों के ग्रतिरिक्त पौरागिक पद्धति का भी पुट लगा हुग्रा है, इस बात की सत्यता सिद्ध करने के लिए नीचे कतिपय प्रमागों का उल्लेख किया जाता है।

## ग्रम्थ को इवेताम्बर साबित करने वाले उल्लेख----

- १ पूजन विधि के प्रारम्भ में दिया हुम्रा ''म्राईन्तो भगवन्त इन्द्र-महिताः'' इत्यादि पद्य इस पूजन विधि का न होकर एक खरतर गच्छ के म्राचार्य द्वारा निर्मित मंगल स्तुति है ।
- "ग्राहिवनस्य सिताष्टम्यां, निर्दोषायां यथाविधि । कृत्वा श्रीसिद्धचकार्चामाद्याचाम्लो विधीयते ॥ २ ॥

इस श्लोक में सिद्धचक्र की तपस्या का आरम्भ आश्विन शुक्ला अध्टमी से प्रारम्भ करने का विधान किया है और पूर्शिमा के बाद नवम आयम्बिल करने का विधान किया है और इसके बाद के दो श्लोकों में साढ़े चार वर्षो में इक्कासी आयम्बिल पूरे करके तप का उद्यापन करने का उपदेश किया है, लथा उद्यापन में जमीन पर पांच रंग के धान्यों से "सिद्धचक" के मण्डल के आलेखन को बात कही है ।

उपर्युक्त विधान "सिरि सिरिवालकहा" का संस्कृत रूपान्तर मात्र है, जो घ्वेताम्बर सम्प्रदाय में ग्राज कल प्रचलित "सिद्धचक्र तपो-विधान" से हबहू मिलता है। फरक इतना ही है कि ग्राज कल "सिद्धचक्र ग्रायम्बिल" तप ग्राघ्विन शुक्ला सप्तमो से शुरू होते हैं। उपाध्याय विनयविजयजी द्वारा प्रारब्ध ग्रौर यशोविजयजी द्वारा पूरित "सिद्धचक्र रास" निर्माण के समय में ग्रर्थात् विक्रम की १८ वीं शताब्दी के द्वितीय चरण में सप्तमी का दिन ग्रायंबिल तप में सम्मिलित हो चुका था। इन बातों से झात होता है कि इस पूजन विधि की प्राथमिक तीन पद्य चर्तुविशतियाँ किसी घ्वेता-

म्बर जैन विद्वान् की कृतियाँ हैं। जो "सिरि सिरि वालकहा" की प्राकृत गाथाओं के आधार से बनाई गई हैं।

वीरविजयजी कृत ''स्नात्र-पूजा'' पढ़ाने की सूचना <mark>मादि ये</mark> सभी प्रमार्गा निश्चित रूप से इस विधान की ग्राधुनिकता ग्रौर <mark>श्वेताम्बरी</mark>यता प्रमार्गित करते हैं ।

३. तृतीय चतुर्विंशतिका के पद्य १४ वें तथा १६ वें में क्रमशः "सिद्ध-चक्र" के प्रथम तथा द्वितीय पद के आराधकों के नामोल्लेख किये हैं। वे नाम भी "सिरि सिरिवाल कहा" की मान्यता के ही ग्रनुरूप हैं, इससे चतुर्विंशतियों के श्वेताम्बर प्रगीत होने की हमारी मान्यता विशेष हढ हो जाती है।

४. पूजा के बाद दी हुई देववन्दन विधि ग्राधुनिक श्वेताम्बरीय विधि है, ग्रोर देव वन्दन के प्रारम्भ में चैत्य वन्दन के स्थान पर बोलने के लिए ''जो धुरि सिरि ग्ररिहन्त मूल दढ पीठ पइट्टियु०'' एक ग्रपभ्र श भाषा का पद्य लिखा है, वह भी ''सिरि सिरिवाल कहा'' का ही है।

५. "सिद्धचक महापूजा" में दिया हुआ पूजा-विधान विक्रम की १६ वीं सदी के पहले का नहीं, अब्दप्रकारी पूजा के जो अब्दप्रकार बताये हैं वे निश्चित रूप से सोलहवीं शती के हैं, क्यों कि इसके पूर्ववर्ती काल में अब्द-प्रकारी पूजा में जल-पूजा का नम्बर आठवां था, तब प्रस्तुत पूजन में जल-पूजा को सर्व प्रथम रखा है, इससे स्पष्ट हो जाता है, कि यह पूजा-विधान १७ यीं सदी के पहले का नहीं हो सकता।

६. "ॐ ग्रसि ग्रा उ सा द ज्ञा चा ते भ्यो नमः" विधान लेखक ने इसको "सिद्धचक" का मूल-मन्त्र बतलाया है, कोई ४००-४०० वर्षों से पंच परमेष्ठी के नामों के ग्राद्याक्षरों को लेकर श्वेताम्बर तथा दिगम्बर शिथिलाचारी ग्राचार्यों ने "ग्रसि ग्रा उ स य नमः" इस प्रकार का मन्त्र बनाकर लोगों को दिया था तब "सिद्धचक्रमहापूजा" विधान लेखक ने ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, शब्दों के ग्राद्याक्षरों को उक्त संक्षिप्त मंत्र के पीछे जोडकर "सिद्धचक" का मूल मन्त्र बना डाला, मैं समझना हूं कि लेखक इस प्रकार के कार्य में ग्रपना समय लगाने के बदले किसी उपयोगी कार्य में लगाता तो विशेष लाभ के भागी होते ।

७. "सिद्धचक" के मण्डल की रचना में जो पंचवर्णधान्य का उल्लेख है, वह भी इस विधान की ग्रर्वाचीनता को ही सिद्ध करता है, धान्यों द्वारा "सिद्धचक" का मण्डल बनाने की पद्धति "सिरि सिरि वालकहा" के सिवाय पूर्वकालीन किसी भी ग्रन्थ में नहीं मिलती, प्रतिष्ठा-कल्पों में भी उपाध्याय सकलचन्द्रजी गएगी का "प्रतिष्ठा-कल्प" जो विक्रम की १७ वीं शती की क्रुति है, प्रतिष्ठा में "सिद्धचक" का पूजा-विवान बताया है। इसके ग्रतिरिक्त, किसी प्राचीन प्रतिष्ठा विधि में "सिद्धचक" का पूजा-विधान नहीं बताया। उस समय केवल नन्द्यावर्त के ग्रन्तर्गत ही सिद्धचक के पदों का पूजन होता था।

८. पूजन विधि में दिये स्तोत्रों में ''वज्र्यपद्धर-स्तोत्र'' निश्चित रूप से इवेताम्बरीय है स्रौर ''शान्ति-दण्डक'' के स्रन्त में दिए हुए ''शिवमस्तु सर्व-जगतः'' इत्यादि दो पद्य भी निश्चित रूप से श्वेताम्बर जैन परम्परा के हैं।

१ विधान के प्रारम्भ में "वज्रपद्धर" करने का जो विधान बताया है, दह निश्चित रूप से ग्राधुनिक श्वेताम्बरीय विधान है। "वज्रपद्धर" के बाद दिग्-बन्धन का "किरिटी किरिटो" इत्यादि जो मन्त्र दिया है, वह पादलिप्त "प्रतिष्ठा-पद्धति" का है, जो प्रतिष्ठा पद्धति श्वेताम्बरीय प्रतिष्ठा पद्धतियों में सब से प्राचीन पद्धति है।

१०. यन्त्रोंढार के छठवें सातवें बलय की जया, जम्भादि ग्राठ ग्रौर रोहिग्गी-प्रज्ञप्ति ग्रादि सोलह देवियां भी ''पादलिप्त-प्रतिष्ठा-पद्धति'' के नन्द्यावर्त के दो वलयों की देवियाँ हैं, जो श्वेताम्बरीय पद्धति का प्रतिपादन करती हैं।

(२)–ग्रब ''पूजा-विधि'' की दिगम्बरीयता सिद्ध करने वाले कुछ प्रमारा दिए जाते हैं—

१. प्रथम चतुर्विंशतिका के प्रारम्भ में ही दूसरे वलय में वर्गों को ''ग्रना-हत'' के साथ स्थापन करने की बात लिखी है, तृतीय बलय में ग्राठ ''ग्रना-हत'' स्थापन की बात है।

"सिद्धचक्र-स्तोत्र'' में भी कोई तीन बार "ग्रनाहत'' शब्द आता है। चतुर्थ वलय के पादुका-पूजन के चतुर्थ वलय में ''ग्रनाहत'' शब्द का प्रयोग हुग्रा है। देव वन्दन के अन्त में वोले जाने वाले स्तवन में भी अनाहत शब्द का प्रयोग हुग्रा है। अष्ट प्रकार की पूजा के आठों पद्यों में ''श्रीसिद्धचक्र'' को अनाहत कहकर-उसका यजन करने का कहा है। चैत्यवन्दन का स्तवन पूरा होने के बाद प्रार्थनात्मक एक स्तोत्र दिया है, जिसमें वार जगह 'अनाहत' शब्द प्रयुक्त हुग्रा है। प्रार्थना स्तोत्र के बाद आनेवाले ''शान्तिदण्डक'' में भी 'अनाहत' शब्द का दो बार उल्लेख ग्राया है।

इस प्रकार बार-बार अनाहत शब्द के प्रयोगों से प्रस्तुत अनुष्ठान थोडी बार के लिए ''शैव सम्प्रदाय के योगियों का अनुष्ठान'' सा भासता है, क्यों कि ''ग्रनाहत'' शब्द सैव योगियों का परिभाषिक शब्द है, जैन परिभाषा का नहीं, प्रचीन जैन सूत्रों तथा मध्यकालीन जैन प्रकरएा-ग्रन्थों तथा चरित्रों में इस शब्द की कहीं चर्चा नहीं । ग्राचार्य श्रीं हेमचन्द्र सूरिजी ने ग्रपने योग-शास्त्र के ग्रन्तिम प्रकाश में सिर्फ एक स्थान पर 'ग्रनाहत' शब्द का प्रयोग देव के रूप में किया है, जो योगियों की परिभाषा है,/लगभग १४वीं सदी में योगियों के ग्रनाहत-शब्द को ''तान्त्रिकों'' ने ग्रपने मन्त्रों तथा स्तोत्रों में प्रयुक्त करना शुरू किया, रहते-रहते जैन सा<mark>भु</mark>त्रों ने भी इसे क्रपना लिया । "सिरि सिरि वाल कहा" में भी , प्रनाहत' शब्द अनेक स्थान पर आया है, जैनों में भी क्वेताम्बरों से दिगम्बर भट्टारक इ**स**्विषय में अग्रेसर थे, ग्रनाहत शब्द को ही नहीं; ग्रन्य भी ग्रनेक श्रौत-स्मार्तं तथा पौरासिक पद्धतियों को लेकर ग्रपने ग्रन्थ के ग्रन्थ भर दिये थे, कुछ बातें व्वेताम्बर ग्रन्थकारों ने भी ग्रपनायी ग्रवश्य हैं, इस परिस्थिति पर विचार करने से हमें यही प्रतीत होता है कि **ग्रनाहत शब्दों की भर मार वाला यह**''सिद्धचक-पूजन-विधान'' मूल में दिगम्बर कृति होनी चाहिए जिसके ग्राधार पर ''सिरि सिरिवाल कहा'' तथा प्रस्तूत पूजा-विधान तय्यार किया गया है।

२. यन्त्र-निर्माण की विधि में लब्धियों की चर्चा करने वाला निम्नलिखित इलोक मिलता है----

''ग्रष्टावनाहता स्थाप्यास्तृतीये वलये कमात् । मध्येऽनाहतमष्टाढ्याश्चत्वारिशच्च लब्धयः ।।७।।

उपर्युक्त इलोक में ४८ लब्धियों का सूचन है, ये ४८ लब्धियाँ भी दिगम्बर जैन सम्प्रदाय के ग्रन्थों की चीज है, इवेताम्बर ग्रागमों तथा प्रामागिक ग्रन्थों में २८ लब्धियों का निरूपग् हैं, ग्रड़तालीस का नहीं ।

इसमें दिया हुग्रा लब्धि-प्राप्त मर्हाषयों का स्तोत्र भी किसी दिगम्बर विद्वान् की क्रुति है, क्योंकि इसका निरूप<mark>सा श</mark>ब्दशः श्वेताम्बर परम्परा की मान्यता से नहीं मिलता ।

३. श्वेताम्बर सम्प्रदाय की १५वीं शताब्दी के प्रथम चरएा में निर्मित "सिरि सिरिवाल कहा" में "सिद्धचक्र-यन्त्रोद्धार" निर्माएा की बात तथा पांच धान्यों से "सिद्धचक्र" के मण्डल की स्थापना करने की बात ग्रवश्य है, परन्तु ये दोनों बातें दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थ से ली हुई मालूम पड़ती हैं, क्योंकि श्वेताम्बर जैन परम्परा के प्राचीन तथा मध्यकालीन ग्रन्थ भाण्डागारों की सूचियों में इस बिधि का नामोल्लेख नहीं मिलता। श्वेताम्बर परंपरा में १७ वीं १ दवीं सदी के मध्यभाग में होने वाले प्रसिद्ध विद्वान् उपाध्याय यशो-विजयजी द्वारा निर्मित "सिद्धचक्र-पूजा" नामक एक छोटी लोक भाषा में बनाई हुई पूजा मिलती है जो "नवपद-पूजा" इस नाम से विशेष प्रसिद्ध है। इसके विपरीत दिगम्बर परम्परा में सोलहवीं तथा सत्तरहवीं शताब्दी के ग्रनेक विद्वान् भट्टारकों, ब्रह्मचारियों ने लगभग "लघु-सिद्धचक्र-यन्त्रोद्धार पूजा" "सिद्धचक्र बृहत्पूजा" ग्रौर "सिद्धचक्र-महापूजा" ग्रादि सिद्धचक्र के पूजा विधान बनाये थे, ऐसा दिगम्बरीय साहित्य पढने से ज्ञात होता है।

४. ''लघु-सिद्ध चक्र-यन्त्रोद्धार पूजा'' के कर्ता भट्टारकजी का नाम याद नहीं है, परन्तु वे सत्रहवीं सदी के विद्वान् निश्चित थे ''सिद्धचक्रयन्त्र'' ग्रौर ''बृहत्सिद्धचक्रपूजा पाठ'' के कर्ता बुध वीरु (वीर) हुए है, इन्होंने विक्रम संवत् १४८६६ में इस पूजा-पाठ की रचना की थी। ये ग्रहस्थ विद्वान् थे। ''सिद्धचक्र-महापूजा'' इसके कर्त्ता ब्रह्मचारी ''श्रुतसागर सूरि'' थे। श्रुतसागर

भट्टारक विद्यानन्दी के देशविरति शिष्य थे । श्रुतसागर उस समय के ग्रच्छे विद्वान् थे इन्होंने कोई ग्राठ ग्रन्थों पर टीकाएँ लिखी थीं । इसके ग्रतिरिक्त ग्रानेक प्राकृत, संस्कृत भाषा के ग्रन्थों का निर्माएग किया था । उन्हीं में से ''सिद्धचक महापूजा'' एक अनुष्ठान ग्रन्थ था; इसका दूसरा नाम सिद्धचक्राष्टक वृत्ति" भी लिखा है। इससे मालूम होता है, इन्होंने "सिद्ध चक्र" की पूजा पर ग्राठ पद्य लिखकर उनके दिवरुएा रूप में यह ''पूजा-विधान'' तय्यार किया होगा । श्रुतसागर का सत्ता-समय विक्रमीय १६ वीं सदी का उत्तरार्ध ग्रौर १७ वीं का प्रारम्भ था । इनके ग्रनेक-ग्रन्थ-ग्राज भी उपलब्ध होते हैं, परन्तु ''सिद्धचक्र महापूजां'' कहीं मिलती है या नहीं, यह कहना कठिन है । भट्टारक विद्यानन्दी श्रुतसागर ग्रादि का विहार दक्षिए गुजरात में होता था भट्रारक विद्यानन्दी सूरत की गद्दी के आचार्य थे। खम्भात के निकटवर्ती गन्धार बन्दर में रहकर श्रुतसागर ने एक ग्रन्थ का निर्माए किया था, इससे यह भी पाया जाता है कि विद्यानन्दी भट्टारक तथा उनके शिप्य श्रुतसागर सूरि खासकर दक्षिए गूजरात में विचरते थे । ग्रहमदाबाद में ग्राचार्य श्री नीति-सूरिजी के भण्डार में से प्रस्तुत ''सिद्धचक्र-यन्त्रोद्धार-पूजन विधिं' की प्रति मिलने की बात प्रस्तावना में कहीं गई है, इससे सम्भव है, विधि की यह पुस्तक ग्राचार्य श्रुतसागर की उक्त ''सिद्धचक्र-महापुजा'' को ही किसी श्वेता-म्बरीय विद्वान् द्वारा विकृत करके स्वेताम्बर सम्प्रदाय की मानी हई प्रति होगी । कुछ भी हो, ''पूजन विधिं'' का मूलकर्त्ता कोई दिगम्बर विद्वान था, इसमें विशेष शंका नहीं है।

५. यन्त्र के पंचम वलय में दिये हुए ''सिद्ध चक्र'' के ग्रधिष्ठायकों के नामों में ग्रनेक नामोंघाले-देवों को श्वेताम्बर परम्परा ''सिद्धचक्र'' के ग्रधिष्ठायक नहीं मानती; जैसे—''विमलवाहन'' श्वेताम्बर परम्परा में ''सिद्धचक्र'' के ग्रधिष्ठायक होने की मान्यता नहीं है; ''धरऐन्द्र'; भी भगवान् पार्श्वनाथ का भक्त माना गया है । ''सिद्धचक्र'' का नहीं; ''कर्पादयक्ष'' शत्रुख्जय तीर्थ का रक्षक होने की श्वेताम्बरीय मान्यता है; सिद्धचक्राधिष्ठायक होने की नहीं । ''शारदा', यह नाम सरस्वती के पर्यायों में प्रयुक्त ग्रवश्य हुग्रा है; परन्तु -'सिद्धचक्र'; के साथ इसका क्या सम्बन्ध है; इसका कोई पता नहीं ।

''शान्ति देवता'' का भी सिद्धचक्र से सम्बन्ध है ऐसा श्वेताम्बर परम्परा को विदित नहीं है ।

''त्रिभुवनस्वामिनी, ज्वालामालिनी, श्रीदेवता, वैरोट्या, कुरूकुछ, कुबेरदेवता, कुलदेवता'' इन नामों में से त्रिभुवनस्वामिनी ग्रौर श्रीदेवता ये दो देवियां सूरि मन्त्र की ग्रधिष्ठायिकायें हैं; न कि ''सिद्धचक्र'' की, ऐसा श्वेताम्बर परम्परा मानती है ।

"ज्वाल:मालिनी" चन्द्रप्रभ तीर्थङ्कर की यक्षिणी है, और "वैरोट्या" तीर्थङ्कर-मछिनाथ-की यक्षिणी है। "कुरूवृछा" देवी-जैन-देवता के रूप में नहीं मानी-गई, तान्त्रिक- बौद्धों की देवी है। यदि किसी श्वेताम्बर विद्वान ने इसके स्तोत्र बनाये हैं तो इसका कारण मात्र यही है कि यह देवी सपीं से रक्षा करने वाली है, "कुबेर-देवता" "कुल देवता" कुवेरा देवी मथुरा के देव निर्मित-स्तूप की रक्षिका थी, इस कारण से जन शान्तिक विधानों में इसका स्मरण किया गया है, न कि सिद्धचक्राधिष्टायिका के गाते । इसमें दिया हुग्रा "कुलदेवता" किसी देव-देदी का विशेष नाम नहीं है, 'कुल' शब्द से किस व्यक्ति-विशेष का 'कुल' इसका भी स्पष्टीकरण नहीं है । इस प्रकार इस ग्रधिष्ठायक वलय के देव-देवियों के नामों से पता चलता है कि विधान-लेखक ने ''कहीं की ईंट कहीं का रोड़ा, भानमती ने कुनवा जोडा'; इस कहावत के प्रनुसार इधर उधर से देव-देवियों के नाम उठाकर सिद्धचक्राधिष्ठायकों का वलय भर दिया है, वस्तुतः ''सिद्धचक्र'' के अधिष्ठायकों के रूप में ''विमले-दवर'' देव ग्रौर ''चक्रेक्वरी'' देवी जिसका नामान्तर ''ग्रप्रतिचक्रा'' भी है; इवेताम्बर संप्रदाय में प्रख्यात है, दूसरा कोई देव देवी नहीं ।

६. स्नानीय जल भरने के नव कलशों को ग्रधिवासित करने का मन्त्र निम्न प्रकार से दिया है,—

# "ॐ हीं श्री धृति कीर्ति बुद्धि लक्ष्मी शान्ति तुष्टि पुष्टयः एतेषु नव कलशेषु कृताधिवासा भवन्तु-भवन्तु स्वाहा।"

उपर्युक्त मन्त्र में भी कृति को श्वेताम्बरीय बनाने वाले लेखक ने भद्दी भूल की है, ॐकार के बाद ''हीं'' श्रीं इन ग्रक्षरों को बीजाक्षर बनाकर कलशों का ग्रधिवासन करने वाली नव देवियों में से दो को कमकर दिया है,

X0 :

इस का पता तक नहीं लगा कि नव कलशों का सात देवियों से ग्रधिवासन कैसे हो सकेगा, इस करतूत से तो यही मालूम होता है कि इस कृति में उलट-केर करने वाला कोई ग्रच्छा विढान् नहीं था। वास्तव में ॐ कार के बाद के दो ग्रक्षर बीजाक्षर नहीं, किन्तु ''द्रहनिवासिनी दो देवियों के नाम हैं'' ग्रौर इनके ग्रागे के चार नाम भी द्रह-देवियों के हैं। इनका सच्चा क्रम ''ॐ, श्री, ह्री, धृति, कीति, बुद्धि, लक्ष्मीं' इस प्रकार से है। ये छः द्रहनिवासिनी देवियाँ हैं ये छः देवियाँ दिगंबर तथा श्वेताम्बर दोनों परंपरा वालों को मान्य हैं, शान्ति देवो का नाम श्वेताम्वरीय प्रतिष्ठा-कल्पों में ग्राता है, परन्तु ''तुष्टि'' ''पुष्टि'' को श्वेताम्बर संप्रदाय के किसी भी ग्रन्थ में देवियों के स्वरूप में नहीं माना। वास्तव में ''शान्ति, तुष्टि, पुष्टि'' ये तीनों पौराएिक-मातृका-देवियाँ हैं, जिन्हें ''सिद्धचक्र महापूजा'' के मूल लेखक ने द्रह-देवियों के साथ इनको जोड़कर नव-देवियाँ वना ली हैं। इससे यह बात बिल्कुल स्पष्ट हो जाती है कि इस पूजा-विधान का मूल लेखक कोई दिगम्बर विढान् था।

फ. श्वेताम्बर परम्परा चौबीसवें यक्ष का नाम 'मातङ्ग, मानती है, न कि 'ब्रह्मशान्ति । 'ब्रह्मशान्ति. देव महावीर का भक्त ग्रवश्य था, परन्तु उसे उनका शासन.यक्ष मान लेना श्वेताम्बर संप्रदाय की मान्यता के विरुद्ध है।

६. कुमुद अंजन वामन पुष्पदन्त इन चार दिग्गजों को 'सिद्धचक्र, के द्वारपाल बनाने में केवल कल्पना बिहार किया है, क्यों कि जैन प्रामणिक प्रन्थों में ''सिद्धचक्र'' के तो क्या तीर्थङ्करों के समवसरण के द्वारपालों में भी इनके नाम परिगणित नहीं है. ''सिरि सिरिवाल कहा'' में ये चार नाम हष्टि गोचर होते हैं. परन्तु यह अश्वताम्बरीय प्रक्षेत्र हैं।

१०. नवम वलय में चार वीरों की पूजा करना बताया है वीरों के नाम मरिएभद्र पूर्णभद्र कपिल पिंगल लिखे हैं इनमें से प्रथम के दो नाम इवेताम्बर

परम्परा में प्रसिद्ध हैं क्वेताम्बरों के प्रामाणिक सूत्र ल्याख्या प्रज्ञति-(भगवती सूत्र) के पन्द्रहवें इातक में ये नाम ग्राते हैं, वहाँ पर ये वीर किस के भक्त हैं, यह तो नहीं लिखा। केवल इन्हें यक्ष के नाम से निर्दिष्ट किया है, परन्तु कपिल तथा पिंगल नाम क्वेताम्बरीय साहित्य में ''सिरि सिरिवाल कहा'' के ग्रनिरिक्त किसी ग्रन्थ में हमारे दृष्टिगोचर नहीं हुए, दिगम्बर जैन साहित्य में ये नाम ग्राये हों तो ग्रसम्भव नहीं है।

११. ''ॐ हीं श्रीं ग्रप्रसिद्ध सिद्ध चक्राधिष्ठायकाय स्वाहां' इस उल्लेख से यह प्रतीत होता है कि विमलेश्वर देव के अतिरिक्त और भी कोई सिद्ध कि का ग्राधिष्ठायक है, पर उसका नाम यन्त्र लेखक को ज्ञात नहीं हुम्रा, परन्तू लेखक की यह आन्ति मात्र है। "सिद्धचक्र" के साथ विमलेक्वर देव ग्रौर चक्रेक्वरी देवी के सिवाय ग्रौर किसी दे-देवी का ग्रधिष्ठायक के रूप में सान्निध्य नहीं, यों भले ही ग्रच्छी चीज होने से कोई भी देव उस तरफ ग्राकृष्ट हो सकता है, तीर्थङ्कर महाराज के समवसरए में करोडों देव ग्राते हैं ग्रौर उनमें से ग्रधिकांश तीर्थङ्कर के ग्रल्शिय से तथा उनकी पुण्य प्रकृति से ग्राकृष्ट होकर भक्त से बन जाते हैं। फिर भी वे सभी उन तीर्थ द्धरों के परम भक्त हैं, यह नहीं कह सकते । यही कारण है कि प्रत्येक तीर्थङ्कर के शासन-भक्त यक्ष यक्षिणी का एक एक ही यूगल माना गया है, पार्श्वनाथ का धरे एान्द्र नागराज परम भक्त होने पर भी श्वेताम्बर सम्प्रदाय में उसे पार्श्वनाथ का यक्ष ग्रथवा ग्रधिष्ठायक नहीं माना गया, इसी प्रकार ग्राबू पर्वत से लेकर सांचोर तक के महावीर के चैःयों की परम सतर्कता से ''ब्रह्यशान्ति'' यक्ष रक्षा करता था, फिर भी उसे पूर्वाचार्यों मे महावरेर के शासन देव की उपाधि नहीं दी, इसी तरह विमलेश्वर के ग्रतिरिक्त 'सिद्धचक्र'' के अप्रसिद्ध ग्रधिष्ठायक मानने की ''सिद्धचक मण्डल'' निर्माता की कल्पना मात्र है, जिसका प्रयोजन मण्डल के बलय का एक कोठा पूरा करने के अतिरिक्त कुछ नहीं है।

प्रस्तुत पूजन विधि के ग्रन्त में प्राक्रत भाषामय ३५ गाथात्रों का "सिद्धचक्र महिमा" गर्भित एक स्तव दिया है, जिसके प्राम्भिक भाग में

माहेन्द्र, वारूएा, वायव्य ग्रौर ग्राग्नेय मण्डलों का सविस्तार वर्एान किया है। यह मण्डल पद्धति भी दिगम्बर परम्परा में विशेष प्रचलित है। श्वेताम्बर परम्परा की प्रतिष्ठा-पद्धतियों में से केवल पादलिप्त सूरि कृत ''प्रतिष्ठा पद्धति'' में ही उक्त चार मण्डलों का वर्र्एान दृष्टिगोचर हुग्रा है, तब दिगम्बरीय प्रतिष्ठा पाठों में शायद ही ऐसा कोई प्रतिष्ठा पाठ मिलेगा, जिसमें कि उक्त चार मण्डलों का वर्र्एान न किया हो।

ऊपर हमने ''सिद्धचक्र यन्त्रोढ़ार पूजन'' को जैन इवेताम्बरीय और दिगम्बरीय प्रमाग्णित करने वाले दो प्रकार के जो प्रमाग्ण उपस्थित किये हैं वे उदाहरगा मात्र हैं। इनके उपरान्त भी ग्रनेक ऐसे ग्रान्तर प्रमाग्ण हैं, जो उपस्थित किये जा सकते हैं, परन्तु लेख विस्तार के भय से छोटी-छोटो बातों की तरफ ध्यान देना ठीक नहीं समफा।

## (३) सिद्ध-चक्र-यन्त्र ग्रौर नवपद मण्डल एक नहीं :

याजकल श्वेताम्बर जैन समाज में "सिद्ध-चक्र" के पूजन काल में नवपद के पूजन का प्रचार सर्वाधिक रूप से हो गया है। इसके याराधन के उद्देश्य से गुजरात यादि देशों में नवपद मण्डलों की नियुक्तियाँ तक हुई हैं, और चैत्र तथा याश्विन महीनों की शुद्धा सप्तमी से पूर्णिमा तक यायम्बिल ती तपस्या तथा नवपद की पूजा की जाती है। हमारे समाज में "सिद्ध-चक्र" का नाम विक्रम की बारहवीं सदो से प्रचलित है। प्रसिद्ध याचार्थ श्री हेमचन्द्र सूरिजी ने यपने शब्दानुशासन की बृहद्वृत्ति में उल्लेख किया है ग्रौर "ग्रर्ह" शब्द को "सिद्धचक्र" का बीज वताया है, परन्तु वहाँ पर "सिद्धचक्र" को पंच परमेष्ठी का चक्र कहा है, कि नवपद का। 'नवपद-शब्द' सिद्धचक्र का पर्याय कब बना, यह कहना कठिन है। प्राचार्य हेमचन्द्र के पूर्ववर्ती किसी जैनाचार्य ने "सिद्धचक्र" का नामोल्लेख किया हो ऐसा हमारे जानने में नहीं ग्राया। श्वेताम्बर सम्प्रदाय के सब से प्राचीन प्रतिष्ठा कल्प **"पादलिप्त प्रतिष्ठा पद्धति" के न**न्द्यावर्त में ग्राज-कल के 'नवपद' ग्राते ग्रवश्य हैं, परन्तु इनको वहां पर "सिद्धचक्र" ग्राथवा तो 'नवपद' का नाम न देकर 'नन्द्यावर्त' का मध्य भाग माना है। सर्व के मध्य में "ग्ररिहन्त" इसके पूर्व में "सिद्ध", दक्षिएा में "ग्राचार्य", पश्चिम में "उपाध्याय" ग्रौर उत्तर दिशा विभाग में सर्व साधुग्रों को स्थान दिया है, इसके बाद ईशान, ग्रग्नि, नैर्ऋत ग्रौर वायव्य कोएों में क्रमशः दर्शंन, ज्ञान, चारित्र ग्रौर तप पदों का विन्यास किया गया है। तब ग्राजकल के हमारे "सिद्धचक्र यन्त्रों" में पांच पदों के ग्रतिरिक्त विदिशाग्रों के दर्शन ग्रादि चार पदों का ग्राग्नेय कोएा से प्रारम्भ कर के ईशान तक स्थापन किया जाता है। यह परिवर्तन कब ग्रौर किसने किया, यह कहना कठिन है। फिर भी इतना तो निश्चित सा है कि यह परिवर्तन किसी ब्वेताम्बर ग्राचार्य के द्वारा हुग्रा है।

"सिद्धचक्र" की चर्चा श्वेताम्बर सम्प्रदाय में ही नहीं, ग्रपितु दिगम्बर जैन सम्प्रदाय में भी प्राचीन काल से प्रचलित है, दिगम्बर भट्टारक श्री देवसेन सूरि ने ग्रपने "भाव संग्रह ' नामक ग्रन्थ में लगभग ४० गाथाग्रों में "सिद्धचक्र" के यन्त्र की ग्रौर उसके पूजन की चर्चा की है। श्री देवसेन प्रस्तुत ग्रन्थ के ग्राधार से ग्राचार्य श्री हेमचन्द्र सूरि के पूर्ववर्ती हैं वह तो निश्चित है ही, पर "सिद्धचक्र की पूजा" बनाने वाले श्रन्य दिगम्बर विद्वानों से भी देवसेन प्राचीन हैं। इन्होंने भी ग्रपने "सिद्धचक्रयन्त्र" में पंचपरमेध्ठी के पूजन का ही निरूपए किया है, 'नवपदी की पूर्जा का नहीं"। इन सब बातों का विचार करने से प्रतीत होता है कि पूर्वकाल में "सिद्धचक्र" का पर्याय पंचपरमेध्ठी होता था, 'नवपद' नहीं, लगभग विक्रम की पन्द्रहवीं शती के पूर्व में ग्रौर बारहवीं सदी के बाद में "सिद्धचक्र" का स्थान "नवपद मण्डल" ने लिया होगा, इसका प्रारम्भ किसने किया, यह कहना तो कठिन ही है।

# (४) ऐतिहासिक दृष्टि से सिद्धचक्र पूजन विधि :

वर्तमान काल में प्रायः सभी जैन मन्दिरों में छोटे छोटे ''सिद्धचक'' के मण्डल घातु के गोल पतरे पर मिलते हैं और पूजे जाते हैं, लेकिन ये सभी ''सिद्धचक्र'' के मण्डल ग्रधिकांश में २० वीं सदी के ही दृष्टिगोचर होते हैं। सच बात तो यह है कि पन्द्रहवीं शताब्दी की प्राकृत 'श्री श्रीपाल कथा" के निर्माण होने के बाद संस्कृत में तथा लोक भाषा में ग्रनेक 'श्रीपाल कथाग्रों'' का निर्माएा श्वेताम्बर तथा दिगंबर परंपरा के विद्वानों ने किया ग्रौर उनके श्रवरण से जैन समाज में नवपद-तप का प्रचार बढ़ा। इस समय के पूर्ववर्ती किसी भी ग्रन्थ में न "सिद्धचक्र" के पूजन की चर्चां हैं, न नवपद की ग्रोली का तपोविधान । पुर्व में ग्राश्विन तथा चैत्री ग्रष्टमी से लगाकर पूर्णिमा तक लौकिक उत्सव होते थे, हिंसा भी होती थी, ग्राठ दिन तक खाने-पीने तथा नाचरंग में जन समाज लवलीन रहता था, इस परिस्थिति को देखकर जैनाचार्यों ने जैन-गृहस्थों को ''इन लौकिक प्रवृत्ति प्रधान दिवसों में जैनों को तप का ग्रादर करना च।हिए' ऐसा उपदेश किया । परिएाामस्वरूप जैन समाज में ग्रष्टमी से पूर्णिमा पर्यन्त ग्रष्टाह्निका में ग्रायंबिल तप करने की प्रवृत्ति बढी, पूर्णिमांग्रों के बाद की प्रतिपदाएँ यद्यपि उत्सव के ग्रन्तर्गत नहीं थी, फिर भी उन दिनों में खान-पान के **ग्रारंभ विशेष रूप से होते थे ।** ग्रतः जैनाचार्यों ने इन दिनों में ग्रनध्याय तथा जैन-गृहस्थों ने ग्रायंबिल-तप रखने का उचित समभा। बारहवीं शती के आचार्य श्री जिनदत्त सूरि ने ग्रपने अनुयायियों से कहा कि अष्टभी की तरह शुक्ल सप्तमी भी देवी-देवताओं के प्रचार की तिथि है। ग्रतः इसे भी उत्सव के ग्रन्तर्गत ले लेना चाहिए, जिससे ग्रन्तिम ग्रायंबिल ग्रपर्व तिथि प्रतिपदा में न ग्राकर पूर्णिमा में ग्राजाय ग्रौर उस दिन विशेष जिनभक्ति की जा सके। जिनदत्त सूरि के ग्रनूयायियों ने ग्रपने ग्राचार्य की ग्राज्ञा का पालन किया होगा या नहीं यह कहना कठिन है, परन्तु इतना तो निश्चित है कि प्राकृत : श्वीपाल कथा" के निर्माण समय तक अन्य गच्छ वालों ने सप्तमी को अष्टाह्विका के ग्रन्तर्गत नहीं किया था । बाद में घीरे घीरे ग्रायंबिल तप के भीतर सप्तमी का समावेश हो गया, फलतः ग्रठारहवीं शती की सभी ''श्रीपाल कथाग्रो'' में शुक्र सप्तमी से आयंबिल आरंभ करने का विधान मिलता है ।

श्वेताम्बर जैन परंपरा में लाखों वर्षों से ''सिद्धचक्र'' का पूजन ग्रौर तन्निमित्तक ग्रायंबिल-तप चला ग्रा रहा है, ऐसी मान्यता प्रचलित है ग्रौर इसके प्रथम ग्राराधक राजा ''श्री पाल'' ग्रौर उनकी रानी "मदन सुन्दरी" को बतलाया जाता है, ठीक है, यह इस तप के महिमा पर एक माहत्म्य दर्शक आख्यान है, ऐतिहासिक वस्तु नहीं। ऐतिहासिक दृष्टि से अन्वेषएा करने पर "सिद्धचक्र" यह नाम आचार्य श्री हेमचन्द्र के व्याकरसा की वृहद् वृत्ति में मिलता है। चतुर्दश शताब्दी के पूर्वतन किसी भी "ग्रागम-शास्त्र" में, प्रकरएा-विशेष में अथवा चरित्र में "सिद्धचक यन्त्रोद्धार" की बात अथवा "श्रीपाल" तथा मदना के तपो-विधान की बात हमारे दृष्टिगोचर नहीं हुई।

इस परिस्थिति में ''सिद्धचक्र-यन्त्र'' का पूर्वश्रुत से श्री मुनिचन्द्र सूरिजो ने उढार किया, यह कथन मात्र श्रद्धा-गम्य रह जाता है, इतिहास के रूप में नहीं ।

प्रारम्भ में ''सिद्धचक्र-यन्त्रोद्धार पूजन विधि'' श्वेताम्बरीय है, या दिगम्बरीय, इस प्रश्न को लक्ष्य में रखकर अंतरंग बहिरंग निरूपएों को जांचा, तो हमें प्रतीत हुग्रा कि यह पूजन विधि न पूरी श्वेताम्बरीय है न दिगम्बरीय, किन्तु दोनों परम्पराग्रों की मान्यताग्रों के मिश्रएा से बनी हुई एक खीचडा-पद्धति है।

### उपसंहार**ः**

''सिद्धचक्र-महापूजा'' के विषय में बहुत समय से कतिपय प्रतिष्ठा-विधि कारकों का कुछ प्रकाश डालने का ग्रनुरोध था, फलस्वरूप इस पूजा के सम्बन्ध में ऊहापोह किया है ।

मेरी राय में प्रस्तुत ''सिद्धचक्र-यन्त्रोद्धार पूजन विधि'' जैन सिद्धान्त से मेल न खाने वाली एक ग्रगीतार्थ प्रिएीत ग्रनुष्ठान पढ़ति है। इसकी कई बातें जैन सिद्धान्त-प्रतिपादित कर्म सिद्धान्त के मूल में कुठारा-घात करने वाली है। नमूने के रूप में निम्नोद्धृत श्लोक पढ़िए—

> ''एवं श्री सिद्धचक्रस्याराधको विधि-साधकः । सिद्धाख्योऽक्षौ महामन्त्र-यन्त्रः प्राप्नोति वाञ्छितम् ।।१।।

પ્રદ્દ :

धनार्थी धनमाप्नोति, पदार्थी लभते पदम् । भार्यार्थी लभते भार्यां, पुत्रार्थी लभते सुतान् ॥२॥ सौभाग्यार्थी च सौभाग्यं, गौरवार्थी च गौरवम् । राज्यार्थी च महाराज्यं, लभतेऽस्यैव तुष्टितः ॥३॥ × × × × × × एतत्तपो विधायिन्यो, योषितोऽपि विशेषतः । बन्ध्या-निन्द्यादि-दोषार्एाां, प्रयच्छन्ति जलाञ्चलिम् ॥५॥''

ग्रर्थात्—

इस प्रकार श्री ''सिद्धचक्र'' का ग्राराधक, विधि पूर्वक साधना करता हुग्रा, सिद्ध नाम धारगा करके महामन्त्र-यन्त्रमय बन कर मनो-वांछित फल को प्राप्त करता है ।। १ ।।

धन का इच्छुक धन को, स्त्री का ग्रभिलाषी स्त्री को, पदाधिकार का इच्छुक पदाधिकार को, पुत्र-कामी पुत्रों को प्राप्त करता है ।। २ ।।

सिद्धचक की कृपा से सौभाग्यार्थी सौभाग्य को, महत्त्वाकांक्षी महत्त्व को और राज्य का ग्रभिलाषी महाराज्य को प्राप्त करता है ।। ३ ।।

× × × × × × × इस सिद्धचक्र के तक्ष क्राराधन करने वाली स्त्रियाँ भी खास कर वन्ध्यात्व (वाँझपन), मृतवत्सात्व ग्रादि दोषों को जलाञ्चलि देती हैं ॥ द ॥

ऊपर के श्लोकों में वर्गित जिनादि पदों के ग्राराधक पुरुषों को तथा लन्निमित्तक तप करने वाली स्त्रियों को पोद्गलिक तुच्छ फलों का प्रलोभन देकर परमेष्ठी पदों की तथा तप पद की ग्राराधना का उपहास किया है। क्या ''सिद्धचक्र'' का ग्राराधन तथा तपश्चर्या इन्हीं क्षुद्र फलों के निमित्त करने का शास्त्र ने लिखा है, कभी नहीं।

यह उपर्युक्त कथन शास्त्र-विरुद्ध ही नहीं, मिथ्यात्व का वर्द्धक भी है। जैन शास्त्रों में तो जिनदेव ग्रादि का पूजन विनय ग्रादि सम्यक् शुद्धि के लिये करना बतलाया है। तब तपोविधान पूर्वबद्ध अशुभ कर्मों की निर्जरा के लिए, उक्त प्रकार के अल्पज्ञ और अगीतार्थं साधुओं द्वारा प्रचारित ग्रयोग्य अनुष्ठानों तथा आचारों के प्रताप से आज का जैन धर्म अपना लोकोत्तरत्व छोड़कर लौकिक धर्म बनता जा रहा है। आशा करना तो व्यर्थ है, फिर भी सब्र न होने से कहना पड़ता है कि हमारे श्रमणु-गणा उक्त पंक्तियों को पढ़कर उक्त प्रकार के निस्सार अनुष्ठानों तथा ग्राचारों को समाज में फैलने से रोके, ताकि जैन धर्म अपना स्वत्व बचा सके।

# श्री नमस्कार माहात्म्य

•\*\*

: 20 :

# श्री सिद्धसेनाचार्य-विरचित

नमस्कार माहात्म्य नाम के य्राज दिन तक २ ग्रन्थ प्रकाशित हुए हैं । एक के कर्त्ता हैं ग्राचार्य ''देवेन्द्र सूरि'' तब दूसरे के कर्त्ता हैं ''सिद्ध. सेन सूरि''। यहाँ हम सिद्धसेन कृत 'नमस्कार माहात्म्य' का ग्रवलोकन लिख रहे हैं ।

······

इस माहात्म्य की वर्णन-शैली साधारण ग्रौर ग्रर्वाचीन है, इसमें ग्राने वाले देव-देथियों के नाम बताते हैं कि यह कृति १४वीं शती के पूर्व की नहीं, इपका कर्त्ता ''सिद्धसेन'' सम्भवतः १४३३ में होने वाले ''नाएक गच्छीय सिद्धसेन'' हैं जो चैत्यवासी थे। यह ग्रन्थ ''सिरि सिरियालकहा'' जो १४वीं शताब्दी के प्रथम चरएा में बनी है, उसके बाद का है। इसके ग्रन्तर्गत ग्रनेक विधानों पर दिगम्बरी**य** भट्रारकों का ग्रसर है । कहीं कहीं तो श्वेताम्बर ग्रसम्मत बातों का प्रतिपादन भी इसमें दृष्टिगोचर होता है, जैसे---११ रुद्रविषयक मन्तव्य, लक्ष नवकार जाप से तीर्थङ्खर नाम कर्म का निर्माग होने की बात विक्रम की सोलहवीं शती से पूर्व-कालीन किसी भी ग्रन्थ में हमारे देखने में नहीं ग्राई । इसमें दिए हुए अधिकांश देवियों के नाम १४वीं शताब्दी की तथा उसके बाद की प्रतिष्ठा विधियों में मिलते हैं ''ग्रष्टौ कोट्यः'' इत्यादि श्लोक में जाप सम्बन्धी जो बात कही है वह शान्ति घोषएा की एक गाथा का अनुवाद मात्र है, जो शान्ति घोषएगा पन्द्रहवीं शती के अनन्तर की है। पांच नमस्कार उच्चारण के समय जो विवि ग्रौर मुद्रा वताई है, वह ग्रनागमिक है। जाप किसी भी मुद्रा से होता है, इस बात का लेखक को ज्ञान नहीं था, इसी से यह ऊटपटाङ्ग विधि लिख बैठे हैं। इन सब बातों पर विचार करने से यही ज्ञात होता है कि प्र- १ सिद्धसेनों में से १४३३ में होने वाले ग्रथवा १४९३ वर्ष वाले सिद्धसेन इन दो में से कोई एक हो सकते हैं, ये दोनों ग्राचार्य चैत्यवासी थे ग्रौर इनका गच्छ ''नाएाकीय'' ग्रथवा ''नाएाावाल'' कहलात्ता था। ग्रन्तिम श्लोक में ''नमस्कार-माहात्म्य'' की रचना सिद्धपुर नगर में होने का उल्लेख किया है, इसके ग्रतिरिक्त ग्रपने समय का ग्रथवा गच्छ का कोई परिचय नहीं दिया।



ाचित विजयदेव माहात्म्य 🕁

पाठक श्री श्रीवल्लभ विरचित

विजयदेव से मतलव तपागच्छ की मूख्य शाखा के ग्राचार्य श्री हीरसूरिजी के पट्टधर स्राचार्य श्री विजयसेन सूरि के पट्ट प्रतिष्ठित स्राचार्य श्री विजयदेव सूरिजी से है। ग्राचार्यं विजयदेव सूरिजी के समय भें उपाध्याय श्री धर्मसागरजी की परम्परा के कतिपय साधू धर्मसागर-रचित "सर्वज्ञ-शतक" ग्रादि ग्रन्थ जो श्वेताम्बर सम्प्रदाय के सिद्धान्तों से विरोधो बातों के लिखने के कारए। ग्राचार्य श्री विजयदान सुरिजी तथा विजय-हीर सुरिजी ने लेखक को ''गच्छ बाहर'' कर दिया था, परन्तू कूछ सबग के बाद धर्मसागरजी ने उन शास्त्र.विरुद्ध बातों का संशोधन किये विता इन ग्रन्थों का प्रचार नहीं करने की प्रतिज्ञा करने और जो प्ररूपरण की उसके बदले में "मिथ्यादुष्कृत" कर देने पर फिर उन्हें गच्छ में ले लिया गया था। परन्तु सागरजी अपने वचनों पर दृढ़ प्रतिज्ञ नहीं रहे और उन ग्रन्थों का ग्रप्त रोति से प्रचार करते रहे, परिणामस्वरूप उन्हें फिर भी गच्छ बाहर की शिक्षा हुई। हीरसूरिजी महाराज स्वर्गवासी हो चुके थे और तत्कालीन गच्छपति श्री विजयसेन सूरिजी भी वृद्धावस्था को पहुंचे हुए थे । उन्होंने अपने पट्टधर के रूप में विक्रम सं० १६५६ में **उपाध्याय विद्याविजयजी को ग्राचार्य पद** देकर ग्रपना उत्तराधिकारी निश्चित किया स्रौर "विजयदेव सूरिजी" के नाम से उद्घोषित किया । इसके दो वर्ष के बाद ही उन्हें ''गच्छानूज्ञा'' भी कर दी।

कहा जाता हैं कि उपाध्यायजी धर्मसागरजी विजयदेव सूरिजी के सांसारिक मामा लगते थे। इस सम्बन्ध से उपाध्याय धर्मसागरजी को

तरफ से विजयदेव सूरिजी को एक पत्र लिखा गया था जिसमें ''ग्रपन को गच्छ में लिवाने की सिफारिश की थी। उस पत्र के उत्तर में विजयदेव सूरिजी ने लिखा था कि ''जब तक गुरू-महाराज विद्यमान हैं तव तक मैं इस विषय में कुछ नहीं कर सकता'' देवसूरिजी का यह पत्र किसी सागर-विरोधी के हाथ लगा त्रौर त्रागे से ग्रागे यह पत्र ग्राचार्य श्री विजयसेन सूरिजी के पास पहुंचा । ग्राचार्य ने ग्रपने गच्छ के खास खास गीतार्थ उपाध्यायों, पन्यासों को इकट्रा करके देवसूरि के इस पत्र की उनके सामने चर्चा की ग्रौर इसका वास्तदिक भाव पूछा । इस पर सागरों के विरोधी उपाध्यायों, पन्यासों ग्रादि ने बाल की खाल निकालते हए कहा—''विजयदेव सूरि सागरों के 'क्ष में हैं, भले ही ग्रापके जीवन काल में ये कुछ न करें, परन्तु उनको सार्वभौम सत्ता मिलते ही सागरों का खुल्लमखुला पक्ष लेंगे ग्रौर गच्छ में दो दल पड़कर सागर-विशेष निरंकुश बन जायेंगे'' । इन बातों को सुनकर श्री विजयसेन सूरिजी महाराज ने ग्रपने गच्छ के सब विद्वान् साधुग्रों की राय माँगी कि ग्रब इसके लिए क्या किया जाय ? गीतार्थों का एक मत तो नहीं हुआ, परन्तु उपाध्याय सोमविजयजी म्रादि म्रधिक गीतार्थं नया म्राचार्यं पट्टधर बनाकर विजयदेव सूरिजी तथा सागरों की शान ठिकाने लाने के पक्ष में रहे, तब कतिपय गीतार्थ साधुग्रों ने श्री विजयदेव सूरि पर विश्वास रखने का ग्रभिप्राय भी व्यक्त किया। ग्राखिर बहुमत की चली ग्रौर एक साधू को ग्राचार्य पद देकर उनको ''विजयतिलक सूरि'' के नाम से जाहिर किया। तत्काल भले ही सागरों के विरुद्ध बहुमत होने से नया ग्राचार्य स्थापित हो गया ग्रौर गच्छ के कूछ भाग ने उनकी ग्राज्ञा में रहना भी स्वीकार कर दिया, पर पिछली घटाओं से मालूम होता है कि गच्छ के इस भेद ने घीरे घीरे उग्र रूप घारएा किया। विजयदेव सूरिजी के सम्बन्ध में जो ग्रविश्वास की बात सोची गई थी, वह वास्तविक नहीं थी। परन्तू सागरों के विरोधियों ने सागरों के साथ साथ इस तपस्वी ग्राचार्य श्री विजयदेव सुरिजी को भी बदनाम करने में उठा नहीं रखा ।

भविष्य में जिस गच्छ-भेद की ग्राशंका की थी, वह तुरन्त उनके समय में ही सच्ची पड़ गई। जहाँ तक हमारा ख्याल है, यह घटना विक्रम सं० १६५८ के बाद और १६७१ के पहले की होनी चाहिए, स्योंकि विजयदेव सूरिजी १६५८ में गच्छ के नेता बनाए गए थे और विक्रम सं० १६७१ में याचार्य श्री विजयसेन सूरि स्वर्गवासी हुए थे। इन दो घटनाग्रों के बीच के १३ वर्षों में किस समय यह घटना घटी होगी यह कहना तो कठिन है, परन्तु प्रस्तुत ''माहात्म्य'' के एक सर्ग में विजयदेव सूरिजी की तपस्याग्रों का वर्णन किया है। वहाँ लिखा है कि ग्राचार्य देवसूरिजी ने यह तप करना विक्रम सं० १६६१ के वर्ष से शुरू किया था। इससे अनुमान होता है कि गच्छ-भेद इसके पहले हो गया होगा और इस समय वे अपने गुरू से जुदे विचरते होंगे।

# देवसूरिजी के तप ग्रौर त्यःग ने उनके मित्र का काम किया :

ग्राचार्यं विजयदेव सूरिजी ने जो तपस्या शुरू की थी, उसने ग्रहस्थ-वर्ग के मनों पर ही नहीं, गच्छ के श्रमएा-वर्ग पर भी यपूर्व प्रभाव डाला, जो श्रमएा गच्छ भेद के समय में उनकी ग्राज्ञा के विरुद्ध नये ग्राचार्य की ग्राज्ञा में चलने लगे थे। उनमें से भी ग्रधिकांज्ञ विद्वान् साधु धीरे धीरे विजयदेव सूरिजी की ग्राज्ञा में ग्राते रहते थे। इस बात को एक उदाहरएा ले समझाया जा सकता है, जब विजयदेव सूरि के विरुद्ध नया ग्राचार्य बनाया गया था, तब उपाध्याय श्री विनयविजयजी नये ग्राचार्य के पक्ष में थे, जो संवत् १६९६ तक उसी पार्टो में बने रहे। परन्तु विनयविजयजी ने बाद में बनाये हुए ग्रपने ग्रन्थों में विजयदेव सूरिजी को गच्छ-पति के रूप में याद किया है। इसी प्रकार दूसरे भी ग्रनेक विद्वान् श्रमएा धीरे धीरे विजयदेव सूरिजी को ग्रपना ग्राचार्य मानने लगे थे। यह सब उनके तप का फल था, ऐसा कहा जाय तो श्रनुचित न होगा।

विजयदेव सूरिजी का विशेष विहार मारवाड़, मेवाड़, दक्षिएा तथा सौराष्ट्र की तरफ हुग्रा है। ग्रधिकांश प्रतिष्ठाएँ, दीक्षाएँ, तीर्थ-यात्राएँ इसी प्रदेश से निकली हैं। जालोर के दीवान जयमलजी मुएगोयत इनके ग्रनन्य भक्त थे, इनकी बात विजयदेव सूरिजी ने कभी ग्रमान्य नहीं की।

नगर जालोर में इनके हाथ से म्रथवा इनके म्राज्ञाकारी जयसागर गणी के हाथ से जयसलजी द्वारा कोई ४ अंजन-शलाकाएँ हुई थीं। इनके पट्टघर म्राचार्य विजयसिंह सूरि को सं० १६६४ में गच्छानुज्ञा भी जयमलजी ने ही करवाई थी। इतना ही नहीं तीन वर्षा-चातुर्मास्य विजयदेव सूरिजी ने जालोर में किये थे। इसी प्रकार मेड़ता, पाली, जोधपुर, सिरोही म्रादि नगरों में ग्रापके चातुर्मास्य हुए और प्रतिष्ठादि अनेक धर्म-कार्य हुए थे। यह सब होते हुए भी गच्छ-भेद होने के बाद ग्रापने गुजरात, सौराष्ट्र, मेवाड़ वगैरह ग्रनेक देशों में विहार कर ग्रनेक राजाग्रों तथा राजकर्मचारियों को ग्रपना ग्रनुयायी बनाया था।

गच्छ-भेद होने के उपरान्त ग्राचार्य श्री विजयसेन सूरिजी के साथ श्री विजयदेव सूरिजी के विहार की बात नहीं आती। इससे ज्ञात होता है कि ग्राप को गच्छानुज्ञा होने के बाद ग्रपने गुरू ग्राचार्य श्री विजयसेन सूरिजी से जुदा विहार करने का प्रसंग ग्राया होगा, क्योंकि ''विजयदेव माहात्म्य'' में ग्राप ग्रपने गुरू के साथ सं० १६५८ के बाद कहीं दिखाई नहीं देते । इसका कारएा यही हो सकता है, कि म्रापको गच्छनायक बना लेने के बाद थोड़े ही समय में गच्छ में बखेड़ा खड़ा हुय्रा ग्रौर गुरू शिष्य का विहार जुदा पड़ा । कुछ भी हो, हमारी राय में विजयदेव सूरिजी ने विपरीत प्ररूपएगा करने वाले सागरों का कभी पक्ष नहीं लिया। यही नहीं, जहाँ कहीं प्रसंग ग्राया है, वहाँ ग्राप सागरों के साथ शास्त्रार्थ करने के लिए भी तय्यार हुए हैं। ग्रहमदाबाद के नगर सेठ श्री शान्तिदास जो सागरों के पक्के भक्त थे ग्रौर दोनों पार्टियों के नेताग्रों को मिलाकर शास्त्रार्थ द्वारा इस मतभेद का निराकरण कराना चाहते थे, उन्होंने अपनी तरफ से कतिपय सद्गृहस्थों को अपना पत्र देकर भी विजयदेव सूरिजी के पास मेड़ता नगर भेजा और ग्रापसी दो पक्षों का निर्णय करने के लिये जालोर तक पधारने की प्रार्थना की। उधर सागर-गच्छ के उस समय के मुख्य विद्वा<mark>न्</mark> मुक्तिसागरजी को भी विजयदेव सूरिजी के साथ चर्चा कर गच्छ में शान्ति स्थापित करने की प्रार्थना की । ग्राचार्य विजयदेव सूरिजी ने सेठ शान्तिदास की विनती को मान देकर

६४ :

उघर शान्तिदास सेठ ने सर्व प्रथम ग्रपने गुरु से देवसूरिजी के साथ शास्त्रार्थ करने की बात कही, तव उन्होंने स्वीकार किया था, कि विजयदेव सूरिजी ग्रपने स्थान से शास्त्रार्थ करने के भाव से थोड़े बहुत इधर ग्रा जाएँगे तो मैं भी उनके पास जाकर शास्त्रार्थ कर लूँगा । विजयदेव सूरिजी को वुलाने जाने वाले शान्तिदास के मनुष्यों ने ग्रहमदाबाद जाकर सेठ को कहा—श्वी विजयदेव सूरिजी शास्त्रार्थ करने के लिए जालोर ग्रा पहुंचे हैं ग्रौर ग्रापकी प्रतीक्षा कर रहे हैं । ग्रतः ग्राप श्री मुक्तिसागरजी को साथ में लेकर जालोर पधारिये । सेठ शान्तिदास ने ग्रपने गुरू श्री मुक्तिसागरजी को शास्त्रार्थ करने के लिये ग्राने को लिखा, पर उन्होंने उसका कोई उत्तर नहीं दिया ग्रौर न ग्रपने स्थान से कहीं गए । इस वृतान्त से सेठ शान्तिदास तथा ग्रन्य विरुद्ध-प्ररूपक सागरों के भक्त निराश हुए ग्रौर धीरे धीरे उन्का साथ छोड़ कर देवसूरिजी की ग्राजा मानने वाले सागर साधुग्रों का गुरू के रूप में ग्रपनाया ।

उपाध्याय श्रीं धर्मसागरजी के ग्रप्रामाणिक ग्रन्थों का प्रचार करने के कारण उपाध्यायजी के परवर्ति शिष्य-प्रशिष्यादि ने ग्रपनी एक स्वतन्त्र परम्परा स्थापित कर ली थी । यद्यपि उनमें कोई ग्राचार्य नहीं था । धर्मसागरजी की तरह उनके शिष्य भी उपाध्याय ही कहलाते रहे, परन्तु विजय-परम्परा में विजयदैव सूरि, विजय ग्रानःद सूरि के नाम से दो परम्पराएँ प्रचलित हुईं । उसी समय में सागरों ने भी ग्रपनी एक स्वतन्त्र परम्परा उद्घोषित की ग्रौर उसका संबन्ध विजयसेन सूरिजी से जोड़ा । विजयसेन सूरिजी के समय में वास्तव में सागर-नामक कोई ग्राचार्य ही न था, उपाध्याय परम्परा ही चल रही थी । परन्तु विजयशाखा के ग्रापसी कलह के कारण पिछले सागरों ने ग्रपनी ग्राचार्य परम्परा प्रचलित कर स्वतन्त्र बना ली ।

विजयसेन सूरिजी के बाद राजसागर सूरिजी, उनके पट्ठधर वृद्धिसागर सूरिजी ग्रादि के नाम कल्पित करके सागरों ने ग्रपनी शाखा सदा के लिए कायन कर ली । इस शाखा में प्रारम्भ में धर्मसागर के ग्रन्थों को प्रामाणिक मानने वाले सागरों की ही टोली थी । ग्रधिकांश सागर-शाखा के साधू विजयहीर सूरि, विजयसेन सूरि, विजयदेव सूरि ग्रादि ग्राचार्यों की ग्राज्ञा में रहने वाले थे। उ० धर्मसागरजी की परम्परा के ग्रधिकांश साधु विजय-शाला के ग्राचार्यों की ग्राज्ञा के बाहर थे । ग्रहमदाबाद में नगर सेठ शाग्तिदास का कुटुम्ब तथा ग्रन्य कतिपय गृहस्थ इनकी परम्परा को मान देते थे, परग्तु विजयदेव सूरि से शास्त्रार्थ करने में पीछे हटने से इन सागरों पर से ग्रधिकांश भक्तों की श्रद्धा हट गई । परिएाामस्वरूप धर्मसागरजी के ग्रन्थों के अनूसार ग्रनागमिक प्ररूपगा करना बन्द हो गया । बाद में म्रन्य शाखाय्रों की भाँति सागर शाखा भी चलती रही, परन्तू प्ररूपएा में कोई भेद नहीं रहा । ग्राज विजय-शाखा में संविज्ञ पाक्षिक साधुग्रों की परम्परा विस्तृत रूप में फैली हुई है । ग्राचार्यों द्वारा चलाई जाने वाली विजयदेव तथा विजयग्रानन्द सूरि की मूल परम्पराएँ ग्रस्तित्त्व में नहीं हैं, इसी प्रकार धर्मसागरजी उपाध्याय की शिष्य परम्परा ने चलाई हुई सागर परम्परा भी ग्राज विद्यमान नहीं है। ग्राज सागर नाम के साधुग्रों की जो शाखा चल रही है, वह भी क्रियोद्धारक-संविज्ञ-पाक्षिक साधुग्रों की है । इस प्रकार विजयान्त नाम वाले साध्यों की मूल दो परम्पराएँ ग्रौर सागर की मूल परम्परा कभी की विच्छिन्न ही चुको हैं ।

उपाध्याय धर्मसागरजी जिन ग्रन्थों के प्रचार के ग्रपराध में गच्छ बाहर हुए थे ग्रौर उनकी परम्परा के सागर साधुग्रों को भी उन्हों ग्रन्थों के प्रचार करने के ग्रपराध में तपागच्छ के ग्राचार्यों की आज्ञा के बाहर ठहराया गया था, उन्हीं ग्रन्थों का ग्राज संविज्ञ शाखा के कतिपय सागर नामधारी प्रचार कर रहे हैं। परन्तु हमारी संविज्ञ शाखा के कहलाने वाले ग्राचार्यों द्वारा इसका कोई प्रतीकार नहीं होता,

पह ग्राज के हमारे ग्राचार्यों की कमजोरी का प्रमास है। यदि इसी प्रकार हमारी संविज्ञ शाखा के ग्राचार्य तथा श्रमराग-गरा प्रतिदिन निर्बल बनते जायेंगे, तो पूर्वकालीन "श्री पूज्य" नाम से पहचाने जाने वाले ग्राचार्यों ग्रौर "यति" नाम से परिचित हुए साधुओं की जो दशा हुई थी वही दशा आज के ग्राचार्यों तथा साधुग्रों की होगी, इसनें कोई शंका नहीं है।

# विजयदेव सूरिजी का उपदेश :

"विजयदेव-माहात्म्य" के पढ़ने से ज्ञात होता है, कि विजयदेव सूरिजी के समय में धर्मोपदेश का मुख्य विषय जैन-मन्दिरों का निर्माण प्राचीन जैन-मन्दिरों के जीर्णोद्धार करवाना, जैन-मूर्तियों का बनवाना ग्रौर तीर्थयात्राग्रों के लिए संघ निकलवाना इत्यादि मुख्य था । यद्यपि मुनि-धर्म, गृहस्थ-धर्म ग्रादि के उपदेश भी होते रहते थे, फिर भो उपर्युक्त तीनों विषयों का उपदेश विशेष रहता था । ग्राज के उपधानों, उद्यापनों, ग्रष्टोत्तरी तथा शान्तिस्नात्र आदि के उपदेश महत्त्व नहीं रखते थे । ये कार्य भी होते ग्रवश्य थे, परन्तु बहुत ही अल्प प्रमाण में । विजयदेव सूरिजी ने ग्रपने जीवन में हजारों प्रतिमाग्रों का अंजन-विधान करके उन्हें पूजनीय बनाया । सेंकड़ों प्रतिमाओं को जिनालयों में प्रतिष्ठित करवाया, ग्रनेक रंगों द्वारा भिन्न-भिन्न तीर्थों की यात्राएँ कीं । परन्तु सारे ग्रन्थ में "इपधान" का नाम एक ही बार ग्राया है, तब उद्यापन कराने का प्रसंग कहीं भी हष्टिगोचर नडीं हुग्रा ।

विजयदेव सूरिजी का जन्म-स्थान ईडर नगर था । इनके पिता का नाम सेठ "स्थिरा" ग्रौर माता का नाम "रूपां" था । इनका खुद का गृहस्थावस्था का नाम "वासकुमार" था । इनकी दीक्षा शहर ग्रहमदाबाद में हाजा पटेल की पोल में श्री विजयसेन सूरिजी के हाथ से वि० सं० १६४३ के माघ शुक्ठा १० के दिन हुई थी और दीक्षा नाम 'विद्याविजय' रखा गया था । इनकी माता रूपाँ की दीक्षा भीं इसी दिन इनके साथ ही हुई थी । विद्याविजयजी का 'पण्डित-पद'

ग्रहमदाबाद के उपनगर श्री शकन्दर में श्रावक लहुग्रा पारिक के प्रतिष्ठा महोत्सव के प्रसंग पर सं० १६**४**४ के मार्गशीर्ष <mark>शुक्ला ४ के दिन</mark> ग्राचार्य श्री विजयसेन सूरिजी के हाथ से हुग्रा था ।

विजयदेव सूरिजी का ग्राचार्य पद खंभात में हुग्रा । खंभात-वासी श्रीमछ नामक श्रावक की विज्ञप्ति स्वीकार कर आचार्य श्री तिजयसेन सूरिजी खंभात पतारे । श्रीमछ ने बड़ा उत्सव किया, देश-देश ग्रामन्त्ररण-पत्रिकाएँ भेज कर संघ को बुलाया । ग्राचार्य विजयसेन सूरिजी ने विक्रम सं० १६५७ के वैशाख शुक्ला चतुर्थी के दिन पण्डित विद्याविजयजी को सूरि मन्त्र प्रदान पूर्वक ग्राचार्य पद दिया और संघ समक्ष उन्हें "विजयदेव सूरि" इस नाम से प्रसिद्ध किया ।

विजयदेव सूरि को गच्छानुज्ञा दिलाने के लिए पाटएा निवासी श्रावक सहस्रवीर ने ब्हुत धन खर्च कर ''वंदनोत्सव'' इस नाम से वड़ा भारी उत्सव किया । इसी उत्सव में ग्राचार्य श्री विजयसेन सूरिजी ने आचार्य श्री विजयदेव सूरिजी को सं० १६४८ के पोष कृष्णा ६ गुरु के दिन ''गच्छानुज्ञा'' कर उन्हें वन्दन किया ।

पाटएा से गुरू शिष्य दोनों आचार्य अपने परिवार तथा श्रावकों के साथ श्री शंखेश्वर पार्श्वनाथ की यात्रा के लिए गए और उसके बःद मारवाड़ की तरफ विहार किया ।

### "विजयदेव माहात्म्य" के लेखक उपाध्याय श्रीवल्लभ :

प्रस्तुत "विजयदेव माहात्म्य" के कर्ता कवि श्री श्रीवछभ उपा-ध्याय बृहद् खरतरगच्छीय ग्राचार्य श्री जिनराज सूरि सन्तानीय पाठक श्री ज्ञानविमलजी के शिष्य थे । ग्रापका तपागच्छाधिराज श्री विजय-हीर सूरिजी तथा उनके शिष्य श्री विजयसेन सूरिजी तथा श्री विजय-देव सूरिजी पर बड़ा गुएाानुराग था । यही कारएा है कि उपाध्याय श्रीवल्लभ जैसे विद्वान् ने तपागच्छ तथा इस गच्छ के ग्राचार्यों की यह जीवनी लिखी है ।

६८ :

कवि इस विषय में स्वयं कहते हैं---

"यदन्यगच्छप्रभवः कविः किं, मुक्त्वा स्वसूरिं तपगच्छसूरेः । कथं चरित्रं कुरुते पवित्रं, शंकेयमार्यैर्नं कदापि कार्या ॥२००॥ श्रात्मार्थसिद्धिः किल कस्य नेष्टा, सा तु स्तुतेरेव महात्मनां स्यात् । श्राभारणकोऽपि प्रथितोऽस्ति लोके, ग्रंगा हि कस्यापि न पैतृकीयम् ॥२०१॥ तस्मान्मया केवलमर्थसिद्धचै, जिह्वा पवित्रीकररणाय यद्वा । इति स्तुतः श्री विजयादिदेवः, सूरिस्समं श्री विजयादिसिहैः ॥२०२॥ ग्राचन्द्र-सूर्यं तपगच्छघुर्यो, वृतो परेरणापि परिच्छदेन । जीयाच्चिरं स्तान्मम सौख्यलक्ष्म्यै, श्री वस्त्रभः पाठक इत्यपाठीत् ॥२०३॥

<mark>श</mark>्रर्थात्—

ग्रन्यगच्छीय कवि ग्रपने ग्राचार्य को छोड़कर, तपागच्छ के ग्राचार्य का पवित्र चरित्र क्यों बनाता है, इस प्रकार की शका सज्जन पुरुषों को कदापि नहीं करनी चाहिए। ग्रात्मार्थ-सिद्धि सभी को इष्ट होती है ग्रौर वह महात्माग्रों की स्तुति से ही प्राप्त होती है। लोगों में कहावत प्रसिद्ध है कि ''गंगा किसी के बाप की नहीं है'', इसीलिए मैंने केवल ग्रपनी ग्रर्थ सिद्धि के लिए ग्रथवा जिह्वा को पवित्र करने के लिए ग्राचार्य श्री विजय-सिंह सूरि के साथ श्री विजयदेव सूरि की ऊपर मुजब स्तुति की है। चन्द्र सूर्य की स्थिति पर्यन्त तपागच्छ के घुरन्धर ग्राचार्य श्री (विजयदेव सूरि) ग्रपने परिवार से परिवृत्त होकर विजयी हों ग्रौर मेरे लिए सुख लक्ष्मी के देने वाले हों ऐसा पाठक श्रीवछभ का कहना है। २००–२०३।

कवि श्रीवल्लभ पाठक विजयदेव सूरि को चिरविजयी रहने की ग्राशंसा करते हैं ग्रौर इस काव्य को रचना द्वारा जिह्वा पवित्र करने के ग्रतिरिक्त गुर्णी के गुर्णगान करने से जो ग्रात्मिक लाभ होता है, उसी की वे प्रार्थना करते हैं। कवि ने तपागच्छ के ग्राचार्यों की ही स्तुति नहीं गाई किन्तु तपागच्छ की भो दित खोलकर प्रशंसा को है। वे लिखते हैं—

"एधतां श्री तपागच्छो, दीप्यतां सवितेव च । तेजसा सूरिमन्त्रस्य, त्वदीयस्य च सर्वदा ॥१४॥ महीयान् श्री तपागच्छः, सर्वगच्छेसु सर्वदा । सर्वदा सर्वदाता च, पर्वतात्सर्ववाञ्छितम् ॥१६॥ राजान इव विद्यन्ते, श्रावका यत्र सर्वदा । नन्दताच्छ्रीतपागच्छः सततं स ततक्षर्णः ॥१७॥ यत्र त्वमीदृशः सूरि र्वतंसे गच्छनायकः । स्तूयते चेति विद्वद्भिः, पातिसाह्यादिभिर्नृ पैः ॥१८॥"

श्री तपागच्छ वृद्धिगत हो ग्रौर तुम्हारे (विजयदेव सूरि) सूरि मन्त्र के तेज से सूर्य की तरह सदा देदीप्यमान रहो । श्री तपागच्छ सर्व गच्छों में सदा महान् है ग्रौर वह सदा सर्व पदार्थों को देने वाला है । जैसे पर्वत से सर्ववाञ्छित प्राप्त होते हैं, जिसमें श्रावक राजाग्रों के जैसे समृद्धिमन्त हैं ग्रौर जिस गच्छ में निरन्तर उत्सव होते रहते हैं, ऐसा तपागच्छ सदा समृद्धिमन्त हो, जिसमें तुम्हारे जैसे गच्छनायक हैं, जो विद्वानों ढारा तथा बादशाह ग्रादि राजाग्रों ढारा सदा स्तुति गोचर किये जाते हैं । १४-१८ ।

# विजयदेव सूरिजी के समय में प्रचलित कुछ रोतियाँ :

१. कवि श्रीवल्लभ ने श्री वासकुमार के जन्म के दशवें दिन उनके पिता सेठ स्थिरा द्वारा अपने मित्र सम्बन्धों को ग्रामन्त्रित कर भोज देकर पुत्र का नामकरण करवाया है। इतना ही नहीं, किन्तु नवजात बालक को दर्शनार्थ देवमन्दिर ले जाने की बात भी कही है। इससे मालूम होता है कि उस समय जैनों में दसवें दिन पुत्र जन्म-सम्बन्धी सूतक पूरा हो जाता था।

२. ग्राचार्य श्रीं विजयदेव सूरिजी त्यागी ग्रौर त्यागियों के गुरू होते हुए भी नगर-प्रवेश के समय रेशमी अथवा सूती वस्त्र जो भक्तों द्वारा मार्ग में विछाये जाते थे, उन पर चलते थे ।

ग्रर्थ—

३. उस समय ग्राचार्यों को भक्त गृहस्थों ग्रथवा संघ के ग्रागेवानों का बड़ा लिहाज रखना पड़ता था। जहाँ वे चातुर्मास्य में ग्रथवा शेषकाल में स्थिरता करते थे, वहाँ से विहार करने के पहले खास भक्त ग्रथवा संघ की ग्राज्ञा मानते। जब तक वे ग्राज्ञा नहीं देते, तब तक वे वहाँ से विहार नहीं करते थे। एव बार विजयदेव सूरिजी जालोर में थे, तब मेड़ता से ग्रमुक गृहस्थ संघ के ग्रागेवानों के साथ मेड़ता में जिन-प्रतिष्ठा करने के लिए ग्राचार्य को मेड़ता पधारने की विनती करने ग्राए, परन्तु उन्हें विश्वास था कि जब तक जयमछजी मुरगोत जो सूरिजी के परम भक्त थे, ग्राचार्य को विहार की ग्राज्ञा नहीं देंगे, तब तक ग्राचार्य जालोर नहीं छोड़ेंगे। इसीलिए वे प्रथम जयमछजी से मिले ग्रौर उनसे प्रार्थना की जो निम्न श्लोक से ज्ञात होगी—

"मन्त्रिएां जयमल्लं ते, मिलित्वा चावदन्निदम् ।

सूरीन्द्रं मुख्र धर्मात्मन्नेति यत् त्वद्वचो विना ॥४२॥'' (दशम सर्ग) ग्रर्थात्—

'मेड़ता के संघ के ग्राने वाले ग्रग्रेसर मन्त्री जयमछजी को मिलकर यह बोले—हे धर्मात्मन् जयमछजी ! ग्राचार्य विजयदेव सूरिजी को हमारे वहाँ भेजो, क्योंकि ग्रापके कहे विना वे नहीं ग्रायेंगे ।

४. उस समय ग्राचार्य सोने रूपे से ग्रपनी नवांग पूजा करवाते थे, जो रीति चैत्यवासियों के द्वारा प्रचलित हुई थी। परन्तु इसकी उत्पत्ति का पूरा ज्ञान न होने के कारएा इस प्रकार की पूजा कोई कोई सुविहित साधुओं के लिए भी विहित मानते हैं, यह बात योग्य नहीं कही जा सकती। क्योंकि ग्रागमों की पंचागी में इसका कोई विधान नहीं मिलता।

"विजयदेव माहाःम्य" के ग्रन्तिम उन्नीसवें सर्ग़ में उपाध्याय श्रीवल्लभ कवि ने तपागच्छ की तत्कालीन कुछ शाखात्रों का उल्लेख किया है, जिनके नाम नीचे दिये जाते हैं---

"विजया १, सुन्दरा २ (सुन्दरी), वल्लभा ३, हंसा ४, विमला ४, चन्द्रा ६, कुशला ७, रुचि ८, सागरा ९, सौभाग्या १०, हर्षो ११, सकला १२, उदया १३, ग्रानन्दा १४ । उक्त शाखात्रों के ग्रतिरिक्त 'सोमा' ग्रादि ग्रन्य शाखाएँ भी प्रचलित थीं। कवि ने इनका सामान्य ग्रर्थ भी निरुक्त के रूप में दिया है, परन्तु इसकी चर्चा कर हम विषय को बढ़ाना नहीं चाहते।

### ग्रन्थ के कविं श्री श्रीवल्लभ उपाध्याय की योग्यता ः

ग्रपने गच्छ के ग्राचार्यों की प्रशस्तियां तो सभी लिखते हैं, परन्तु ग्रन्य गच्छ तथा उसके ग्राचार्यों की प्रशस्ति लिखने वाले श्रीवह्रभ पाठक जैसे शायद ही कोई विद्वान् हुए होंगे। श्रीवह्रभ की इस ग्रन्य गच्छ-भक्ति से इतना तो निर्विवाद है कि ये ग्रुएानुरागी पुरुष थे, इसमें कोई शंका नहीं।

कवि श्रीवल्लभ ने अपनी इस कृति को "महाकाव्य" के नाम से उल्लिखित किया है, यह ठीक नहीं जँचता। क्योंकि इसमें रस, रीति, अलंकार आदि काव्य लक्षण दृष्टिगोचर नहीं होते। इतना ही नहीं, अनेक स्थानों पर छन्दोभंग आदि साहित्यिक अशुद्धियाँ भी प्रचुर मात्रा में दृष्टिपथ में आती हैं। इस परिस्थिति में लेखक इसको ''महाकाव्य'' न कहकर ''चरित्र'' कहते तो अच्छा होता।

पाठक श्रीवल्लभ कवि की इस क्रुति से यह भी मालूम हुग्रा कि उनका ग्रागमिक ज्ञान बहुत कच्चा होना चाहिए। वासकुमार की केवल नौ वर्ष की ग्रवस्था में कवि उनके यौवन तथा परिएायन की बातें करता है। "वर्तमान चतुर्विंशति के २३ तीर्थङ्करों ने भी विवाह करने के उपरान्त दीक्षा ली थी, तो तुम्हें भी पहले गृहस्थाश्रम स्वीकार कर पिछले जीवन में प्रव्रज्या लेना चाहिए" ऐसा उनके माता-पिताग्रों के मुख से कहलाता है। काव्य के मूल शब्द निम्नोद्धृत हैं---

> "त्रयोर्विशतिरर्हुन्तः, परिग्गीतवरस्त्रियः । संजातानेकपुत्राश्च, प्रान्ते प्रापुः शिवश्रियम् ॥३०॥

95 :

वर्धमानजिनः पूर्वं; विजहारतरां निशि । प्रागदीक्षितसच्छिष्यः, शिष्यसन्ततिहेतवे ॥३१॥'' (द्वितीय सर्ग)

ग्रर्थात्—

तेईस जिन उत्तम स्त्रियों का पारिएग्रहए। कर अनेक पुत्रों के पिता बनकर ग्रन्त में मोक्ष लक्ष्मी को प्राप्त हुए। पूर्वकाल में वर्धमान जिन ने सत् शिष्य नहीं किये थे, इसलिये शिष्य-सन्तति के लिए रात्रि में विहार किया। ३०–३१।

पाठक श्रीवछभजी को जैन शास्त्रानुसार यह लिखना चाहिए था कि वर्तमान चौबीसी के २२ तीर्थङ्करों ने गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने के उपरान्त दीक्षा ग्रहण को थी। क्योंकि जैन शास्त्र के इस विषय के दो मतों में से एक भी मत श्रीवछभ के उक्त मत का समर्थन नहीं करता। "समवायांग-सूत्र, ग्रावश्यक-निर्युक्ति" के कथनानुसार १६ तीर्थङ्कर गृहस्था-श्रम से प्रव्रजित हुए थे ग्रौर वासुपूज्य, मछिनाथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ ग्रौर वर्धमान ये पांच तीर्थङ्कर कुंवारे ही दीक्षित हुए थे। तब "दशाश्रुत-स्कन्ध" के कल्पाध्ययन के ग्रनुसार २२ तीर्थङ्कर गृहस्थाश्रम से प्रव्रजित हुए थे ग्रौर मछिनाथ तथा नेमिनाथ ये दो जिन ब्रह्मचारी ग्रवस्था से ही दीक्षित हुए थे, परन्तु श्रीवछभ पाठक के कथनानुसार तेईस तीर्थङ्करों ने गृहस्थाश्रम से दीक्षित होने का कोई शास्त्रीय प्रमाण नहीं मिलता। मालूम होता है, श्री पाठकजी की यह ग्रनाभोगजनित स्खलना मात्र है।

तीर्थं ङ्कर वर्धमान के पहले शिष्य न करने ग्रौर बाद में शिष्य-सन्तति के लिए रात्रि में विहार करने का कथन 'वासकुमार' के प्रसंग के साथ किसी प्रकार की संगति नहीं रखता। 'वासकुमार' दीक्षा ग्रहणार्थ परिएायन का निषेध करते हैं, तब तीर्थङ्कर वर्धमान ज्ञान-प्राप्ति के बाद रात्रि के समय चलकर मध्यमा नगरी के महासेन वन पहुंचते हैं। इसका कारएा शिष्य-सन्तति का लोभ नहीं, किन्तु उपकार का सम्भव जानकर तीर्थङ्कर नाम कर्म खपाने की भावना से विहार कर वहाँ पहुंचते हैं। 'वासकुमार' की दीक्षा के साथ भगवान् महावीर के इस विहार का क्या सम्बन्ध ग्रौर साम्य, यह बात पाठक श्रीवऌभ ही समफ सकते हैं ।

श्रीवल्लभ पाठक ने 'विजयदेव-माहात्म्य" में कोई दस-बारह स्थान पर वर्षं सूचक शब्द प्रयोग किए हैं। वे सब के सब भ्रान्तिकारक हैं। वे प्रत्येक संवरसर निवेदन के ग्रवसर पर 'सोलहवें शतक के ग्रमुक वर्ष में' इस प्रकार का शब्द प्रयोग किया है, जो ठीक नहीं। ग्राचार्य श्री विजयदेव सूरि सोलहवें शतक के व्यक्ति नहीं किन्तु सत्रहवीं सदी के थे। ग्रतः सोलहवें के स्थान पर सर्वत्र सत्रहवें ऐसा शब्द प्रयोग करना चाहिए था। ग्रापके काल-सूचक शब्द प्रयोगों के एक दो उदाहरण नीचे देकर इस विषय को स्पष्ट करेंगे---

> "चतुर्स्विशत्तमे वर्षे, षोडशस्य शतस्य हि । पौषे मासे सिते पक्षे, त्रयोदश्यां दिने रवौ ॥१६॥ नक्षत्रे रोहिग्गी नाम्नि, सम्यग्योगसमन्विते । सर्वास्वाशासु सौम्यासु, निष्पन्नान्नावनीषु च ॥॥१६॥ स्थिरे वरे वृषे लग्ने, शोभमाने शुभैर्ग्रहैंः । उच्च-स्थानस्थितैः सर्वैः, स्व-स्वस्वामिभिरीक्षितैः ॥२०॥

परिपूर्गो तथा सार्धं, नवमासावधौ शुभे। पुत्रं प्रासूत सा पूत-जाग्रज्ज्योतिस्तनूदयम् ॥२१॥" (प्रथम सर्ग)

ऊपर के चार श्लोकों में स्थिरा सेठ के पुत्र 'वासकुमार' के जन्म के लग्न ग्रौर लग्न स्थित ग्रहों की स्थिति का वर्णान करने के साथ जन्म का निरूपगा किया है। इसमें ''षौडशस्य शतस्य चतुस्त्रिशत्तमे वर्षे'' यह कथन भ्रान्तिकारक है, क्योंकि षष्ठयन्त षोडश शत के साथ चतुस्त्रिशत्तमे वर्षे का सम्बन्ध जोड़ने से इसका सीधा ग्रर्थ ''पन्द्रह सौ चौत्रीस'' होगा जो ग्रापत्तिजनक है। पाठकजी को यहाँ "षोडशस्य शतस्य" के स्थान "सप्तदश शतस्य" ऐसा लिखना चाहिए था, जिससे यथार्थ ग्रर्थ उपस्थित हो जाता। "षोडश" यह शब्द पूर्ण प्रत्यान्त है, इसलिए इसके साथ "चतुस्तिश" शब्द जोड़ने से सोलह सौ चौत्रीस के स्थान पन्द्रह सौ चौत्रीस ऐसा ग्रर्थ होगा, १६३४ नहीं। इसी प्रकार जहाँ-जहाँ संवत्सर दिखाने का प्रसंग ग्राया, वहाँ सभी जगह "षोडशस्य शतस्य" यही शब्द प्रयोग किया है, जो पाठकजी के ग्रनाभोग का परिएगाम ही कहा जा सकता है।

पाठक श्रीवल्लभ कवि ने ग्रपनी इस कृति का निर्माण समय नहीं दिया। इससे निश्चित रूप से यह कहना कठिन है कि "विजयदेव-माहात्म्य" निर्माण का समय क्या है, परन्तु कवि के ग्रन्तिम सर्ग के कई श्लोकों से यह ध्वनित ग्रवश्य होता है, कि पाठकजी ने इस ग्रन्थ का निर्माण श्ली विजयदेव सूरिजी की विद्यमान ग्रवस्था में ही नहीं, किन्तु इनकी जीवनी के पूर्व-भाग में ही इस ग्रन्थ का निर्माण हो चुका होगा। विजयदेव सूरिजी ग्रठारहवीं सदी के प्रथम चरण तक विद्यमान थे। तब श्रीवहभ ने ग्रपने इस ग्रन्थ में ग्रठारहवीं सदी का एक भी प्रसंग नहीं लिखा। इससे निश्चित है कि सत्रहवीं सदी के चतुर्थ चरण में ही इस ग्रन्थ की समाप्ति हो चुकी थी। मुद्रित "विजयदेव-माहात्म्य" की ग्राधार भूत प्रति के ग्रन्त में लेखक की पुष्पिका निम्न प्रकार की मिलती है—

"लिखितोऽयं ग्रन्थः श्री ४ श्रीरंगसोमगरिए-शिष्य-मुनिसोमगरिएना । संब १७०६ वर्षे चैत्रमासे कृष्रएपक्षे एकादशी तिथौ बुधौ (धे) लिखितं । श्री राजनगरे तपागच्छाधिराज भव श्री विजयदेवसूंरीश्वरविजयराज्ये ।" ऊपर की पुष्पिका से इतना निश्चित हो जाता है. कि संव १७०६ के वर्ष तक विजयदेव सूरि तपागच्छ के गच्छपति के रूप में विद्यमान थे । तब "विजयदेव-माहात्म्य" इसके पूर्व लगभग बीस से पच्चीस वर्ष पहले बन चुका था और इससे यह भी जान लेना चाहिए, कि "विजयदेव-माहात्म्य" में ग्राचार्य श्री विजयदेव सूरि का पूरा जीवन चरित्र नहीं है । "विजयदेव-माहात्म्य" में जिस प्रकार ग्रन्थ-कर्ता की ग्रनेक स्खलनाएँ दृष्टिगोचर होती हैं, इससे भी ग्रधिक भूलें इसके सम्पादक मुनि जिनविजयजी के ग्रनाभोग ग्रथवा ग्रज्ञान की इसमें दृष्टिगोचर होती हैं । ऐसे ऐतिहासिक ग्रन्थ के सम्पादन में सम्पादकीय भूलों का रहना बहुत ही ग्रखरता है । यदि इस ग्रन्थ का शुद्धि-पत्रक बनाया जाय तो लगभग एक फॉर्म का मेटर बन सकता है, परन्तु ऐसा करने का यह योग्य स्थल नहीं है ।



: १२ : गुरुतत्त्व-विनिश्चय

महोपाध्याय श्री यशोविजयजी विरचित

उपाध्याय श्री यशोविजयजी विक्रम को सत्रहवीं शताब्दी के प्रखर विद्वान् थे। ग्रापने छोटे बड़े १० न्याय के ग्रन्थ बनाये, तब काशी के विद्वानों ने ग्रापको ''न्यायाचार्य'' का पद दिया था। ग्राप नैयायिक होने के ग्रतिरिक्त कवि ग्रीर जैन सिद्धान्त के ग्रच्छे ज्ञाता भी थे। ''वैराग्य कल्पलता'' जो ''सिद्धींष'' की ''उपमित भव प्रपंचा'' कथा का पद्य रूप है, ग्रापके प्रौढ़ कवित्व का प्रमाण देती है। ''यतिलक्षण-समुच्चय'' ग्रादि ग्रापके ग्रनेक ग्रन्थ ग्रापको जैन-सिद्धान्तज्ञ के रूप में प्रमाणित करते हैं। इस प्रकार के सैद्धान्तिक ग्रन्थों में ग्रापकी ''गुरुत्व-विनिश्चय'' नामक कृति सर्वोच्च स्थान पर प्रतिष्ठित है।

''गुरुतत्व विनिश्चय'' ग्रन्थ की रचना प्राक्तत गाथाओं में की गई हैं, जिनकी गाथा संख्या ६०५ है। इस बृहद् ग्रन्थ पर ग्रापने एक टीका भी बनाई है, जिसका श्लोक प्रमारण ८००० के लगभग होगा। इस ग्रन्थ को ग्रापने चार 'उल्लासों' में विभक्त किया है। प्रत्येक उल्लास में क्या-क्या विषय है, जिसका ग्राभास नीचे की पंक्तियों से हो सकेगा—

१. प्रथम उल्लास में निश्चय ग्रौर व्यवहार को दृष्टि से गुरुत्तत्व का निरूपएा २०६ गाथाग्रों में किया है ।

२. द्वितीय उल्लास में उपाघ्यायजी ने ''व्यवहार, बृहत्कल्प, निशीथ, महानिशीथ, जीतकल्प'' ग्रादि छेद सूत्रों के ग्राधार से श्रमएा-श्रमएियों को दिये जाने वाले प्रायश्चितों का संग्रह ग्रौर उनके देने का व्यवहार भी

बताया है। इस सम्बन्ध में जीत-कल्प तथा व्यवहार-सूत्र के ग्राधार से दो तीन यन्त्रक भी दे दिये हैं। छेद सूत्र पढ़ने के पहले यह उल्लास पढ़ा जाय तो छेद सूत्रों की दुर्गमता कुछ सुगम हो सकती है। इस उल्लास में ग्रापने ३४३ गाथाग्रों में प्रायश्चितों का निरूपण किया है।

३. "गुरुतत्व विनिश्चय" के तृतीय उल्लास में आपने सुविहित साधुग्रों की पहिचान कराने के साथ पार्श्वस्थ, अवसन्न, कुशील, संसक्त और यथाच्छन्द नामों से शास्त्र में प्रसिद्ध पांच प्रकार के कुगुरुग्रों का निरूपएा करके उनसे दूर रहने की सलाह दो है। इस उल्लास में आपने १८८ गाथाएँ रोकी हैं।

४. ''गुरुतत्व विनिश्चय'' का चतुर्थ उल्लास जैन सिद्धान्तोक्त पांच प्रकार के निर्गन्थों के वर्गान में रोका है। पुलाक, बकुश, कुशील, निर्ग्रन्थ और स्नातक नामक पांच निर्ग्रन्थों के निरूपरा के साथ इनके साथ सम्बन्ध धराने वाली बहुत सी बातों का स्पष्टीकररा किया है। इस उल्लास में १६६ गाथाएँ बनाकर ग्रापने इस ग्रन्थ की समाप्ति की है।

उपाध्यायजी ने इस ग्रन्थ के प्रत्येक उल्लास के ग्रन्त में अपने प्रगुरू, गुरू, गुरूभाई ग्रादि का स्मरएा किया है, परन्तु ग्रास्चर्य तो यह है कि इतने बड़े ग्रन्थ के ग्रन्त में कोई प्रशस्ति नहीं दी ग्रौर न ग्रपने गच्छ के ग्राचार्य का नामोल्लेख ही किया है। मालूम होता है कि विजयसेन सूरिजी के पट्ट पर विजयदेव सूरिजी के विरोध में नया ग्राचार्य स्थापित करने से तपागच्छ की परम्परा में जो गच्छभेद हुग्रा था उस समय की यह कृति है। उस समय तपागच्छ के ग्रधिकांश गीतार्थ श्रमएा वर्ग नये ग्राचार्य के पक्ष ने परम्परा में जो गच्छभेद हुग्रा था उस समय की यह कृति है। उस समय तपागच्छ के ग्रधिकांश गीतार्थ श्रमएा वर्ग नये ग्राचार्य के पक्ष ने उत्तर गया था, परन्तु उपाध्याय यशौविजयजी तथा इनके गुरु ग्रादि ग्रन्त तक ग्राचार्य विजयदेव सूरिजी के ही ग्रनुयायी रहे। सम्भव है ऐसे मतभेद के समय में ग्रपनी कृति में किसी ग्राचार्य का उल्लेख कर खुल्ला न पड़ने की भावना से ग्रापने ग्रन्थ के ग्रन्त में प्रशस्ति भी नहीं लिखी।

### <del>5</del>55

| उपाध्याय श्री यशोविजयजी कृत | ः १३ :                |
|-----------------------------|-----------------------|
| स्वोपज्ञ टीका सहित          | ञ्यध्यात्म-मत-परीत्ता |
|                             | *                     |

''ग्रध्यात्म-मत-परीक्षा'' उपाध्याय यशोविजयजी की एक प्रौढ़ कृति है। ग्रन्थ की मूल गाथाएँ एक सौ चौरासी हैं स्रौर इन पर उपाध्यायजी की स्वोपज्ञ विस्तृत टीका है, जो लगभग चार हजार से स्रधिक श्लोकों के परिमारण की होगी।

ग्रन्थ का नाम ''ग्रध्यात्म-मत-परीक्षा'' रखने का खास कारए। यह है कि उपाध्यायजी के समय में (विक्रम की १७वीं सदी में) दिगम्बराचार्य कुन्दकुन्द के प्रवचनसार ग्रादि ग्रन्थों के पढ़ने से ग्रध्यात्म मार्ग की तरफ भुक कर कुछ ब्वेताम्बर श्रौर कुछ दिगम्बर श्रावकों ने एक मण्डल कायम किया था, जो ''ग्राध्यात्मिक-मण्डल'' के नाम से प्रसिद्ध हुग्रा था ग्रौर इस मण्डल के प्रमुख ''श्री बनारसीदासजी'' एवं ''कुमारपाल'' ग्रादि श्वेताम्बर सम्प्रदाय के श्रावक थे। इस मण्डल में अन्य भी श्वेताम्बर श्रावक मिले थे, इसलिये उपाध्याय यशोविजयजी, उपाध्याय मेघविजयजी म्रादि तत्कालीन क्वेताम्बर विद्वानों ने इस मत के खण्डन में प्रवृत्ति की थी। उपाध्यायजी की ''ग्रध्यात्म-मत-परीक्षा'' ग्रौर उपाध्याय मेधविजयजी का ''युक्ति प्रवोध'' इसी मत के खण्डन में लिखे गए हैं। दिगम्बर सम्प्रदाय के विद्वानों की तरफ से इस विषय का कोई ऊहापोह हुग्रा हो, ऐसा ज्ञात नहीं होता। इसका कारएा यहीं है कि इस मण्डल ने जो कुछ प्रचार किया, उसका मुलाधार दिगम्बर ग्रन्थ थे । त्रतः दिगम्बरों को स्रापत्ति उठाने का कोई कारएा नहीं था। जब इस मण्डल की प्रवृत्तियों से तत्कालीन दिगम्बर भट्टारकों की टीका-टिप्पर्गियाँ होना शुरू हुग्रा तो दिगम्बर भट्टारक चौकन्ने हो गये। अपने भक्तों को इन ग्राध्यात्मियों

की मण्डली से सतर्क रहने की प्रेरएाा करने लगे । दिगम्बर सम्प्रदाय में ग्राज जो तेरह पन्थी कहलाते हैं उन्हें इन्हों ग्राघ्थात्मियों के ग्रवशेष समझने चाहिए ।

इन ग्राध्यात्मियों का मुख्य सिद्धान्त साधु को जरूरी वस्त्र पात्र रखना, केवली का कवलाहार करना ग्रौर स्त्री का उसी भव में मोक्ष जाना, इन तीन श्वेताम्बर सम्प्रदाय के सिद्धान्तों से विरोध करना था। उपाध्यायजी ने इन तीनों बातों का समर्थन किया है। प्रारम्भ में ग्राध्यात्म की व्याख्या करके उक्त बनारसीदास को नाम ग्रध्यात्मी माना है ग्रौर ग्रनेक तार्किक युक्तियों से जैन श्रमणों को ग्रावश्यक संयम के उपकरण रखने पर भी मोक्ष प्राप्ति होना बताया है। केवली का परमौदारिक शरीर मानने पर भी कवल आहार के बिना वह शरीर टिक नहीं सकता यह बात प्रमाणित की है। ग्रन्थ के ग्रन्त भाग में श्वेताम्बरों की मान्यतानुसार स्त्री को चारित्र पालने से उसी भव में मुक्ति प्राप्त हो सकती हैं इसमें कोई बाधक नहीं है।

उपर्युक्त तीन सिद्धान्तों का सविस्तार प्रतिपादन करके उपाध्यायजी ने अपने ग्रन्थ को समाप्त किया है ।

| : १४ :               | \$<br>\$<br>\$                   |
|----------------------|----------------------------------|
| युक्ति-प्रबोध        | (वाग्गारसीय-दिगम्बर मत खण्डन)    |
| **                   |                                  |
| महामहोपाध्याय मेघविज | ,<br>यजी कृत स्वोपज्ञवृत्तियुत । |

उपाध्याय यशोविजयजी के ''ग्रध्यात्म-मत-परीक्षा खण्डन'' ग्रन्थ के बाद बनारसीय मल खण्डन में लिखा हुग्रा उपाध्याय मेघविजयजी का यह ''युक्ति-प्रबोध'' ग्रन्थ है। इस ग्रन्थ के लेखक ने ग्रपनी इस कृति को नाटक का नाम दिया है, परन्तु ग्रन्थ में नाटक का कोई भी लक्षणा नहीं है। मालूम होता है, उपाध्यायजी ने दिगम्बराचार्य ग्रमृतचन्द्र ने जिस प्रकार अपनी टीका में ''कुन्दकुन्द के प्राभृतों'' को नाटकीय रूप देकर सटीक ग्रन्थ का नाम नाटक दिया है, उसी प्रकार बनारसीदासजी ने ग्रपनी हिन्दी कति ''समयसार'' का नाटक नाम रखा है, उसी प्रकार उनकी देखादेखी उपा० मेघविजयजी ने भी ग्रपने ''युक्ति-प्रबोध'' को नाटक के नाम से प्रसिद्ध किया है, परन्तु उक्त सभी ग्रन्थों के नामों के साथ ''नाटक'' शब्द देखकर किसी को भ्रम में नहीं पड़ना चाहिये, वास्तव में ये सभी ग्रन्थ खण्डन-मण्डन के हैं, थियेटर में खेलने के नाटक नहीं।

उपाध्याय मेघविजयजी ने तीन विषयों पर मुख्य चर्चा की है, (१) स्त्रीनिर्वाए की, (२) केवली कवलाहार की ग्रौर (३) वस्त्रधारी श्रमरण के मोक्ष की। ग्रापने युक्तियों ग्रौर शास्त्र प्रमार्गों से विषय का निरूपण किया है ग्रौर ग्राप इसमें सफल भी हुए हैं। कुन्दकुन्द के "प्राभृत" नेमिचन्द्र के "गोम्मटसार" तथा ग्रन्थान्य दिगम्बर सम्प्रदाय के ग्रन्थों का प्रमारण देकर विषयों का सफलता पूर्वक प्रतिपादन किया है। इसके ग्रतिरिक्त जिन-जिन स्वेताम्बर मान्य बातों का बनारसीदास के ग्रनुयायी विरोध करते थे उन सभी बातों का उपाध्यायजी ने सप्रमारण उत्तर दिया है, बनारसीदास

के अनुयायी श्वेताम्बर सम्प्रदाय-प्रसिद्ध चौरासी बातों का खण्डन करते थे, उनमें से कुछ तो उनके अज्ञान से उत्पन्न हुई बातें थी, जैसे-''मुनिसुवत भगवान् के घोडा गएाधर होने की, बाहुबलीजी के मुसलमान होने की बात'' इत्यादि कई बातें श्वेताम्बर सम्प्रदाय में प्रचलित नहीं हैं. उन्हें होना बताकर लोगों को बहकाते थे, जिनका उपाध्यायजी ने सप्रमाएा खण्डन करके बनारसी के अनुयायियों को निरुत्तर किया है।

टीका की समाप्ति में ग्रापने एक प्रशस्ति दी है, जिसमें ग्राचार्य विजय-हीरसूरिजी, विजयसेनसूरिजी, विजयदेवसूरिजी ग्रौर विजयसिंहसूरिजी का गुएगगान किया है। इससे इतना ज्ञात होता है कि उपाध्यायजी की यह कृति विक्रम सं० १६८८ के पहले की है, क्योंकि ग्राचार्य श्री विजयसिंहसूरिजी को गच्छानुज्ञा १६८४ में हुई थी ग्रोर उसके बाद ग्राप ४ वर्ष में ही स्वर्गवासी हो चुके थे, इससे निश्चित होता है कि यह ग्रन्थ विजयसिंहसूरिजी के जीवन-काल में ही बना था।

उपाध्याय यशोविजयजी की ''ग्राध्यात्स-मत परीक्षा', में बनारसीदास-जी और उनके अनुयायो ''कुमारपाल'' का नाम निर्देश किया गया है, तब उपाध्याय मेघविजयजी ने इस विषय में विशेष प्रकाश डाला है। आपने बनारसीदास के मत की उत्पत्ति का स्थान, उनका समय और उनके अनुया-यियों के नाम लिखकर इन नवीन सम्प्रदाय वालों का विशेष परिचय कराया है। इनके कथनानुसार बनारसीदास ''आगरा' के रहने वाले थे, ये जातिके दशा श्रीमाली थे, और सम्प्रदाय की हष्टि से प्रतिक्रमएा, पौषधादि धार्मिक क्रिया करने वाले खरतरगच्छ से श्रावक थे। एक बार चऊविहार उपवास के साथ पौषध लिये धर्मशाला में रहे हुए थे, रात्रि के समय उनके मन में खाने-पीने की इच्छा के सताने के कारएा मानसिक कल्पना उत्पन्न हुई कि तपस्या वगैरह धार्मिक विधान करते हुए श्रावक के मन में खाने-पीने की इच्छा हो जाय तो उसको तपोनुष्ठान का फल मिल सकता है या नहीं। इस मानसिक शंका को बनारसीदासजी ने दूसरे दिन अपने गुरुजी से पूछा, तो भविष्य वश गुरु के मुख से निकला कि मन के परिएााम बदलने से अनुष्ठान का फल नहीं मिलता। मानसिक भावनाएं तो हर हालत में जुद्ध रहनी चाहिए, बस

: द२

बनारसीदासजी को निश्चय मार्ग पकड़ने का सहारा मिल गया-"उन्होंने निश्चय किया कि ग्रात्मिक भावनाग्रों की शुद्धि से ही ग्रात्मा शुद्ध होता है, बाह्य किया-ग्रनुष्ठानों से नहीं" ग्रापने इस निर्एाय को ग्रपने धर्म-मित्रों के सामने प्रकट किया, परिएााम स्वरूप बनारसीदासजी का साथ देने वाले कुछ गृहस्थ मिल गए, जिनके नाम-रूपचन्द्र पण्डित, चर्तुभुज, भगवतीदास, कुमारपाल ग्रौर धर्मदास । इन पांचों ने बाह्यक्रिया-वगैरह का त्याग कर धार्मिक ग्रन्थों का पठन-पाठन करने ग्रौर उनमें से जो बात ग्रपने दिल में न जँचे उनका खण्डन करने का काम प्रारम्भ किया। परिएााम स्वरूप दिगम्बर भट्टारकों के पास रहने वाले धार्मिक उपकरएा मोरपिच्छी, कमण्डलु, पुस्तक रखने का भी विरोध किया ग्रौर श्वेताम्बर सम्प्रदाय की हजारों बातों में से चौरासी बातें ऐसी निकली जिसका वे खण्डन किया करते थे।

बनारसीदास का प्रस्तुत ग्रध्यात्म-मत विक्रम सं० १६८० में चला। इसके प्रचार के लिए बनारसीदास ने हिन्दी कवित्त में श्रमृतचन्द्राचार्यं क्रुत ''समयसार'' की टीका के श्राधार पर ''समयसार'' नाटक की रचना की, जो विक्रम सं० १६९३ में समाप्त हुई थी।

बनारसीदासजी स्वयं निस्संतान थे, ग्रतः उनकी मृत्यु के बाद उनके मत की बागडोर कुमारपाल ने ग्रहएा की ग्रौर इस मत के ग्रनु-यायियों को ग्रपने मत में स्थिर रखने के लिए इस मत का प्रचार करता रहा।

# उपाध्याय श्री मेघविजयजो

उपाध्याय मेघविजयजी पूर्वांवस्था में लुकागच्छ के ग्राचार्य श्री मेघजी ऋषि के प्रशिष्य थे। ग्रापकी दीक्षा ग्राचार्य श्री विजयसेनसूरिजी के हाथ से विक्रम सं० १६४९ में हुई थी, ग्रापके गुरु का नाम श्री क्रुपाविजयजी था, ग्राप ग्रच्छे विद्वान ग्रौर ग्रन्थकार थे, ग्रापने इस युक्ति-प्रबोध का निर्मारा-समय नहीं बताया, परन्तु प्रशस्ति में ग्रापने लिखा है----यह ''युक्तिप्रबोध'' की रचना ग्राचार्य श्री विजयप्रभसूरि ग्रौर उनके पट्टधर ग्राचार्य श्री विजय-रत्नसूरि के शासनकाल में हुई । इससे ज्ञात होता है कि प्रस्तुत ग्रन्थ विजयरत्नसूरिजी का ग्राचार्य पद विक्रम सं० १७३२ में होने के बाद को है, एक स्थान पर ग्रन्थकार लिखते हैं—''यह ग्रन्थ सोधु कल्याराविजय के बोधार्थ वनाया,'' यह कल्याराविजय इनकी शिष्यपरम्परा में नहीं थे, किन्हीं दूसरे के शिष्य होंगे ग्रोर उनकी श्रद्धा स्थिर करने के लिए उपा० मेघविजयजी ने इस ग्रन्थ को बनाया होगा ।



**π¥** :

| *******                                 | ः १४ ः<br>श्री-धर्म-संग्रह |
|-----------------------------------------|----------------------------|
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | *                          |

उपाध्याय मानविजयजी कृत स्वोपज्ञ टीका, उ० यशोविजयजी कृत संक्त्रित-टिप्पणी युक्त ।

''धर्मसंग्रह'' एक संग्रह-ग्रन्थ है, इसमें ग्रनेक ग्रन्थों के त्राधार से गृहस्थधर्म ग्रौर साधूधर्म का निरूपएा किया है । ग्रन्थकार ने प्रारम्भ से ही ग्रन्थ को एक संग्रह का रूप देकर इसकी रचना की है । परिएगम यह हम्रा कि संग्रह का जितना कलेवर बढ़ा है, उतना विषय का स्पष्टीकरएा नहीं हग्रा। उपाध्यायजी ने अपनी शैली ही ऐसी रखी है कि विषय का सरल निरूपए। करने के स्थान पर ग्रपना स्वतन्त्र निरूपए। न करके ग्राधार भूत ग्रन्थों के ग्राधारों का संस्कृत में ग्रक्षरानुवाद किया है ग्रौर बाद में जिनके ग्राघार से ग्रापने संस्कृत में विषय का निरूपए किया है, उन्हीं ग्राधार प्रमाणों के, चाहे वे पद्य हों, गद्य हों संस्कृत हों या प्राकृत, ज्यों के त्यों उद्धरण दे दिये हैं, इससे ग्रन्थ का कलेवर बहुत बढ़ गया है । ं ग्रन्थकार स्वयं ग्रन्थ के श्रन्त में कहते हैं—''धर्मसंग्रह'' श्रनुष्टुप श्लोकों के परिमारग से चौदह हजार छः सौ दो (१४६०२) संख्यात्मक हो गया है । ् उपाध्यायजो की झैली ग्रौर ईच्छा ग्रन्थ का शरीर बढाने की थी, ज्रन्यथा ''धर्मसंग्रह" में जितने विषयों का स्वरूप निरूपेएं किया है वह इससे आधे मेटर में भी प्रतिपादित हो सकता था। प्रसिद्ध सर्वमान्य बातों के वर्गन में प्रमागा देना ग्रावश्यक नहीं होता. जो विषय विवादास्पद होता है उसी के लिए शास्त्रीय प्रमाणों के उद्धरएग जरूरी होते हैं, परन्तू ''धर्मसंग्रह'' के कर्त्ता ने इस बात पर तनिक भी विचार नहीं किया। यही कारएा है कि आपका ग्रन्थ जितना बढ़ा है, उतना विषय नहीं बढ़ा । इसके यतिरिक्त चैत्यवन्दन सूत्रों, श्राद्धप्रतिक्रमए

सूत्रों, श्रमएा प्रतिक्रमएा सूत्रों को संस्कृत व्याख्या के साथ ''धर्मसंग्रह" के ग्रन्तर्गत किया है, जिस की कोई ग्रावश्यकता नहीं थी, ग्रापने इन सब सूत्रों को ग्रन्थ के ग्रन्तर्गत ही नहीं किया किन्तु इन पर ग्रवचूरि तक लिख डाली है। ग्रन्थ का कलेवर बढ़ने का यह भी एक कारएा है।

"धर्मसंग्रह" में कुल चार ग्रधिकार हैं—(१) सामान्य ग्रुहि-धर्म (२) विशेष ग्रुहिधर्म (३) सापेक्ष यतिधर्म (४) निरपेक्ष यतिधर्म । "धर्मसंग्रह" के इन चार ग्रधिकारों में से ग्रन्तिम ग्रधिकार केवल १३ पेजों में पूरा हुग्रा है, यह ग्रधिकार यदि तीसरे ग्रधिकार के ग्रन्तर्गत कर दिया जाता तो विशेष उचित होता ।

उपाध्यायजी ने विस्तार का लोभ न कर विषयों का निरूपएं करते समय ग्रन्थ को सुगम बनाने का ध्यान रखा होता तो पढ़ने वालों के लिए विशेष उपयोगी होता, ग्राज इसका एक भी ग्रन्तर्गत तिषय ऐसा नहीं है जो इसके पढ़ने वालों को इस ग्रन्थ के ग्राधार से समभकर उसे क्रियान्वित कर सके, उदाहरएा स्वरूप ''संस्तारक पौरुषो'' को ही लीजिये । इनके समय में संथारा पौरुषी का क्या स्वरूप था, इसको कोई जानना चाहे तो जान नहीं सकता । इसी प्रकार ग्राधिकांश बातें विस्तार के ग्राटोप के ग्रंधकार में ग्रावृत हो गई हैं, जो सामान्य पढ़ने वाला चिन्तित सफल कार्य में प्रवृत्त नहीं हो सकता ।

ग्रन्थ में उपाध्याय श्री यशोविजयजी के परिष्कार कहीं-कहीं दिये गए हैं। इन परिष्कारों की इसके ग्रन्तर्गत करने की ग्रावश्यकता थी ऐसा कोई कारएा प्रतीत नहीं होता, क्योंकि ऐसा एक भी परिष्कार हमारे दृष्टिगोचर नहीं हुग्रा कि जिसके न देने पर ग्रन्थ का वह स्थल ग्रशुद्ध ग्रथवा तो ग्रस्पष्ट रहता, न्यायाचार्यजी के संशोधन के उपरान्त भी ग्रन्थ के कोई-कोई शब्द जो खास परिभाषिक हैं उनका ग्रर्थ यथार्थ नहीं हुग्रा, यह दुःख का विषय है। उपाध्याय श्री यशोविजयजी ने मैत्र्यादि चार भावनाग्रों का जो ग्रपने परिष्कार में ग्रर्थ किया है, वह हमारी राय में वास्तविक नहीं है, क्योंकि मैत्र्यादि भावना-चतुष्टय मूल में जैनों के घर की चीजें नहीं हैं, किन्तु ये चारों भावनाएँ परिवाजकों ग्रौर बौढों के घर की थाती हैं, ग्राचार्य श्री

दर्दः

हरिभद्रसूरिजी के समय में इन भावनाओं की तरफ लोकमानस अधिक भुका था, इसलिए पूज्य हरिभद्रसूरिजी ने भी इन भावनाओं की व्यवस्था जैन सिद्धान्त के अनुरूप करके अपने ग्रन्थों में स्थान दिया। आचार्य श्री हेमचन्द्र सूरि ग्रादि पिछले लेखकों ने भी अपने ग्रन्थों में इन भावनाओं की चर्चा की है, परन्तु श्री यशोविजयजी महाराज ने इन भावनाओं की व्याख्या की है, वह किसी ग्रन्थ से मेल नहीं खाती, उदाहरएा स्वरूप आचार्य श्री हेमचन्द्र मैत्री-भवना की व्याख्या निम्न प्रकार से करते हैं:---

> ''मा कार्षीत् कोऽपि पापानि मा च भूत् कोऽपि दुःखितः । मूच्यतां जगदप्येषा, मति-मुँत्री निगद्यते ।''

प्रर्थात्:--कोई भी पाप न करे, कोई भी दुःखी न हो, सारा जगत कर्मों से मुक्त हो, इस प्रकार की बुद्धि को ''मैत्री भावना'' कहते हैं।

ग्रव उपाध्यायजी की मैत्री भावना की भी व्याख्या पढिये: ''तत्र समस्तसत्वविषयः स्नेहपरिएगामो मैत्री''

अर्थात्ः—''उन भावनाम्रों में मैत्री भावना का लक्षरण-है : तमाम प्रार्गीविषयक स्नेह-परिणाम ।''

पाठक गएा देखेंगे कि श्री हेमवन्द्राचार्य कृत मैत्री की व्याख्या में और उपाध्यायजी श्री यझोविजयजी महाराज कृत मैत्री की व्याख्या में दिन रात जितना ग्रन्तर है। उपाध्यायजी मैत्री भावना को ''स्नेह'' रूप बताते हैं, जो जैन सिद्धान्त से मेल नहीं खाता, इसी प्रकार दूसरी भावनाग्रों के सम्बन्ध में भी जान लेना चाहिए।

विशेष गृही धर्माधिकार के अन्त में अन्थकार ने ''जिन बिम्बप्रतिष्ठा का प्रकरएग' दिया है, उसकी समाप्ति में जो मंगल गाथाएँ दी हैं वहां भी उपाध्याय श्री यशोविजयजी महाराज ने ''सिद्धार्एा पइट्ठा'' इस पर अपना संशोधन कर ''पइट्ठा'' के स्थान पर ''पसिद्धा'' यह शब्द रखा है जो ठीक नहीं, प्रत्येक ''प्रतिष्ठा-कल्प'' में प्रतिष्ठा के अन्त में किये जाने वाले ''मंगल ोष" में "पइट्ठा" ग्रगर "पतिट्ठा" शब्द ही ग्राते हैं, "पसिढा" नहों, ।पाध्यायजी महाराज के दिमाग में कुछ ऐसी बातें जंच गई हैं कि सिद्ध गादि की प्रतिष्ठा शाश्वत है, जिसकी उपमा ग्रशाश्वत प्रतिष्ठा को नहीं दी गा सकती, परन्तु उपाध्यायजी का उक्त संशोधन वास्तव में संशोधन नहीं ालिक "शुढ़ को" "ग्रशुढ़ करने वाला पाठ" है "पादलिप्त प्रतिष्ठापढ़ति" 'प्रतिष्ठापंचाशक" जैसे प्राचीन प्रतिष्ठा-विधान ग्रन्थों में भी सिद्ध, ारु पर्वत, जम्बूद्वीप, लवरण समुद्र ग्रादि शाश्वत पदार्थों की स्थिति को भी ।तिष्ठाही कहा है, यहां पर प्रतिष्ठा का ग्रर्थ स्थापन करना नहीं पर स्थिति" ऐसा मानना चाहिए । श्रीमान् उपाध्यायजी महाराज प्रतिष्ठा का रिचय जानते होते तो यह शुद्धि के नाम से ग्रशुद्धि का प्रक्षेप नहीं करते ।

उपाध्याय मानविजयजी ने "धर्मसंग्रह" में सैद्धान्तिक निरूपगों के ाथ कई स्थानों पर तो ग्रपने समय की अनेक बातों का वर्गान किया है, जनकी सैद्धान्तिक बातों के साथ सङ्ग्रति नहीं होती । ग्रापके इस प्रकार के नरूपगों से "धर्मसंग्रह" न सैद्धान्तिक ग्रन्थ कहा जा सकता है न सामा-ारी ग्रौर न ग्रौपदेशिक । ग्रापने स्थान-स्थान पर भाष्यों, चूर्णियों ग्रौर मूल (त्रों के ग्रवतरण देकर ग्रपने ग्रन्थ को सैद्धान्तिक बनाने की चेष्टा की है, रन्तु ग्रापकी उपदेशप्रियता के कारण ग्रन्थ कोरा सैद्धान्तिक न रहकर सद्धान्त, उपदेश ग्रौर सामाचारी की बातों का संग्रह बन गया है । कुछ ते हो परन्तु उपाध्याय मानविजयजी के इस ग्रन्थ निर्माण सम्बन्धी परिश्रम ते प्रशंसा किये बिना नहीं रह सकते, यद्यपि कहीं-कहीं पारिभाषिक शब्दों ता ग्रर्थ करने में ग्राप सफल नहीं हुए, किर भो कार्य की गुरुता देखते ऐसी ातों पर ग्रधिक विचार करना ग्रावश्यक नहीं है ।

### ग्रन्थकर्ता-उपाध्याय मानविजयजी

उपाध्याय मानविजयजी ने ग्रन्थ के अन्त में एक बड़ी शस्ति दी है, जिसमें ग्रपनी-ग्राचार्य परम्परा तथा गुरुपरम्परा का र्एान किया है, ग्रापकी ग्राचार्यपरम्परा ग्राचार्य श्री विजयसेन सूरिजी प्रथक् होनी है, विजयसेन सूरिजी के पट्टपर विजयतिलकसूरि, तजकसूरि के पट्टपर विजय ग्रानन्दसूरि और ग्रान्नद सूरि

पट्टपर विजयराजसूरि विद्यमान थे, तब विक्रम सं० १७३१ की साल में "धर्मसंग्रह' को समाप्त किया था। ग्रापते ग्रपनी गुरुपरम्परा निम्न प्रकार की बताई है—श्री विजयानन्दसूरि के विद्वान शिष्य शान्तिविजयजी हुए, जो बड़े विद्वान् विनीत ग्रौर ग्रपने गच्छ की व्यवस्था करने वाले थे, उन शान्तिविजयजी के शिष्य उपाध्याय मानविजयजी ने ''धर्मसंग्रह'' ग्रन्थ का निर्माण किया। इसमें जो कुछ भूल रही हो उसे सुधारने की ग्रन्थकार की विद्वानों को प्रार्थना है।

4

YR.

: 37

ः १६ः उपदेश-प्रासाद ∻

भी लक्ष्पी-सूरि

उपदेशप्रासाद अपने नाम के अनुसार औपदेशिक ग्रन्थ है। इसके कर्ता ग्राचार्य श्री विजयलक्ष्मी सूरिजी ग्रानन्दसूरीय परम्परा के उन्नीसवीं सदी के पूर्वार्ध के ग्राचार्य हैं, इन्होंने ग्रपना यह ग्रन्थ वि० सं० १८४३ के कार्तिक शुक्ला पंचमी को खंभात में समाप्त किया है। कर्ता के कथनानुसार अपने शिष्य प्रेमविजयजी के लिए इसे रचा है। सचमुच यह ग्रन्थ लेखक के कथनानुसार सामान्य साधुग्रों के लिए ही उपयोगी हो सकता है। विद्वान् वाचकों के लिए इसका विशेष उपयोग नहीं हो सकता, इसकी रचना भी शिथिल ग्रौर व्याकरएा के दोषों से रहित नहीं है। विषय के निरूपएा में भी ग्रनेक पुनरुक्तियां हुई हैं। कर्त्ता ने ग्रन्थ का नाम ''प्रासाद'' और उसके ग्रध्यायों का नाम ''स्तम्भ'' रखा है। प्रत्येक स्तम्भ के पन्द्रह पन्द्रह व्याख्यानों को स्तम्भ की ''ग्रस्तियां'' होना लिखा है, इस कथन से इतना तो ज्ञात हो ही जाता है कि ग्रन्थ कर्त्ता श्री विजयलक्ष्मी सूरि शिल्प-शास्त्र का एकड़ा तक नहीं जानते थे। ग्रगर ऐसा न होता तो प्रत्येक स्तम्भ की पंचदश ग्रस्तियां नहीं बताते, क्योंकि प्रासाद के स्तम्भ नहीं होता।

उपदेशप्रासाद ग्रन्थ का ग्राधार जैन शास्त्र में प्रचलित कथाएँ हैं। पूर्वार्ध में विशेषतः गृहस्थोपयोगी बातें हैं–जैसे कि सम्यक्त्व, द्वादश व्रत, उन प्रत्येक के साथ दृष्टान्त हैं। उत्तरार्ध में कुछ साधु-धर्म की भी चर्ची की है। गृहस्थों के योग्य प्रायश्चित्तादि बातें दी हैं। ग्रन्त में ग्रन्थकार ने ही ''हीर सौभाग्य'' के ग्रन्त की गूर्वावली ग्रौर दूमरी गूर्वावलियों के श्लोकों से दो व्याख्यान पूरे किये हैं। भिन्न भिन्न ग्रन्थों के श्लोक तथा पंक्तियां उद्धृत करके ग्राचार्य श्री हीर सूरि का परिचय देने में एक व्याख्यान पूरा किया है। ग्रन्त में ग्रपनी संक्षिप्त प्रशस्ति दी है और "प्रासाद" का विशेष परिचय देने में एक ग्रन्तिम व्याख्यान और पूरा किया है। इस प्रकार कुल व्याख्यानों की संख्या ३६१ दी है, जब कि ग्राप प्रत्येक व्याख्यान की समाप्ति में ''इत्यब्ददिनपरिमितोपदेशसंग्रहाख्यायां उपदेशप्रासाद-ग्रन्थ वृत्तौं' इस प्रकार की पुष्पिकाग्रों में ''ग्रब्द परिमित दिन'' शब्द का उल्लेख करते हैं, इससे जाना जाता है—इनका ग्राशय प्रकर्म संवत्सर दिन परिमित व्याख्यान रचने का है। इस परिस्थिति में व्याख्यानों की संख्या ३६१ की बताना ग्रसंगत प्रतीत होता है।







: १७ : कृत्रिम कृतियाँ

यों तो सभी ग्रंथ किसी न किसी द्वारा निर्मित होने से कृत्रिम ही होते हैं, परन्तु यहाँ कृत्रिम शब्द का श्रर्थ कुछ ग्रौर है। कोई ग्रंथ-सन्दर्भ बनाकर किसी प्रसिद्ध विद्वान् के नाम पर चढ़ा देना ग्रथवा ग्रन्य की कृति को श्रपने नाम से प्रसिद्ध करना उसका नाम हमने "कृत्रिम कृति" रखा है। इसके ग्रतिरिक्त जिस पर कर्ता का नाम नहीं ग्रौर उसका विषय कल्पित है ग्रथवा ग्रापत्तिजनक है, वह भी हमारी राय में "कृत्रिम कृति" ही है। इस प्रकार की "कृत्रिम-कृतियाँ" ग्राज तक हमारी दृष्टि में ग्रनेक ग्राई हैं, उनका संक्षिप्त विवरण नीचे दिया जाता है—

# (१) महानिज्ञीथ :

कृत्रिम कृतियों में विशेष ध्यान देने योग्य वर्तमान "महानिशीथ-सूत्र" है। यद्यपि "नन्दी-सूत्र" तथा "पाक्षिक-सूत्र" में महानिशीथ का नामो-रूलेख मिलता है, तथापि "नन्दी-सूत्र" के निर्माण काल में मौलिक "महानिशीथ" विद्यमान होने का कोई प्रमाण नहीं मिलता। "नन्दि-सूत्र" में ग्रन्थ भी ग्रकेक सूत्रों, ग्रध्ययनों के नाम लिखे गए हैं, जो "नन्दि-सूत्र" के रचना समय के पहले ही विच्छेद हो चुके थे। विद्यमान "महानिशीथ" विक्रम की नवम् शताब्दी में चैत्यवासियों द्वारा निर्मित नया सूत्र सन्दर्भ है। इसका विषय बहुधा जैन ग्रागमों से विरुद्ध पड़ता है। हमने इसे तोन बार पढ़ा है ग्रीर दो बार इसका नोट भी लिया है। ज्यों ज्यों इसके विषय की विचारणा की गहराई में उतरे त्यों त्यों इसकीं कृत्रिमता हमारे

सामने मूर्तिमती हो गई । इसका विशेष विवरण प्रमाणों के साथ एक स्वतन्त्र लेख में दिया है । पाठक ''महानिशीभ की परीक्षा'' प्रबन्ध पढ़ें ।

## (२) संबोध-प्रकरणः

"संबोध-प्रकरण्" एक संग्रह ग्रन्थ है । यह प्रकरण हरिभद्र सूरि कृत माना जाता है । इसका सम्पादन प्रकाशन करने वालों ने भी इसे हरिभद्र सुरि की कृति माना है, पर वास्तव में यह बात नहीं है। "संबोध-प्रकरएग'' प्राचीन मध्यकालीन तथा अर्वाचीन ग्रनेक ग्रन्थों की गाथाग्रों का एक ''बृहत्संग्रह'' है। संग्रहकार ने अनेक गाथाएँ तो दो दो बार लिखकर ग्रन्थ का कलेवर बढ़ाया है । ''धर्मरत्न, चैत्यवन्दन महाभाष्य'' ग्रादि मध्य-कालीन ग्रन्थों की गाथाओं की इसमें खासी भरमार है। ग्रर्वाचीनत्व की दृष्टि से लंकामत की उत्पत्ति के बाद की अर्थात् विक्रम की सोलहवीं शती तक की गाथायें इसमें उपलब्ध होती हैं। इन बातों के सोचने से इतना तो निश्चय हो जाता है कि इस कृति से श्री हरिभद्र सुरिजी का कोई सम्बन्ध नहीं है। यद्यपि इसके पिछले भाग में दिए गए एक दो छोटे प्रकरणों में ग्राचार्य हरिभद्र का सूचक ''भवविरह'' शब्द प्रयुक्त हम्रा दृष्टिगोचर होता है, परन्तू ये प्रकरएा भी हारिभद्रीय होने में शंका है। क्योंकि इन प्रकरणों का स्वतन्त्र ग्रस्तित्त्व कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता, तब इस संग्रह में इनका होना कैसे संभवित हो सकता है ? हरिभद्र सूरि ने अन्यत्र जो ग्रालोचना विधान का निरूपए किया है, उससे उक्त प्रकरएगों का मेल नहीं मिलता। ग्रतः कहना चाहिए कि संग्राहक ने ही "भव विरह" शब्दों का प्रक्षेप करके सारे संग्रह-ग्रन्थ को ''हारिभद्रीय'' ठहराने की चेष्टा की है । श्रन्तिम पुष्पिका में ''याकिनी महत्त<mark>राशिष्या</mark> मनोहरीया के पठनार्थ इस ग्रन्थ को ग्राचार्य हरिभद्र सूरि ने बनाया'' यह पंक्ति जो लिखी है, इससे भी यही प्रमाणित होता है कि ''संबोध-प्रकरए।'' हरिभद्र सूरि की कृति नहीं है। हमारे अनुमान से यह कृत्रिम कृति किसी खरतर गच्छीय विद्वान की हो तो ग्राश्चर्यं नहीं।

: 83

# (३) श्री शत्रुखुय-माहात्म्य :

वर्तमान ''शत्रुख्जय-माहात्म्य'' के उपोद्धात में राजगच्छ-विभूषएा श्री धनेश्वर सूरि के मुख से कहलाया है कि ''वल्लभी के राजा शिलादित्य के माग्रह से ग्राचार्य धनेश्वर सूरि ने पूर्व ग्रन्थ के ग्राधार से विक्रम सं० ४७७ में इस संक्षिप्त ''शत्रुख्जय-माहात्म्य'' की रचना की ।

"शत्रुख्रय-माहात्म्य' के उपर्युक्त कथनों पर हमें कुछ विचार करना पड़ेगा। प्रथम तो विक्रम संवत् ४७७ में राजगच्छ का ग्रस्तित्त्व होने में कोई प्रमाए नहीं है, दूसरा उस समय में धनेश्वर सूरि नामक ग्राचार्य हुए थे ऐसा किसीं भी ग्रन्थान्तर से प्रमाणित नहीं होता। इस दशा में "शत्रुख्रय-माहात्म्य" के उक्त कथनों पर कहाँ तक विश्वास किया जा सकता है ? इस बात का निर्णय पाठक स्वयं करलें, इसके ग्रतिरिक्त उस समय में शीलादित्य के जैन होने में कोई प्रमाएा नहीं मिलता। वछभी के उपलब्ध ताम्रपत्रों ग्रीर शिलालेखों के पढ़ने से वछभी के शासक कुल तीन शीलादित्यों का पता चलता है, जो सभी जैनेतर धर्मों के ग्रनुयायी थे। इस दशा में शीलादित्य के ग्रनुरोध से धनेश्वर सूरि द्वारा "शत्रुख्रय-माहात्म्य" की रचना होने की बात कहाँ तक ठीक हो सकती है, इस बात पर भी पाठक-गएा विचार करेंगे तो ग्रसलियत समफ में ग्राजाएगी।

प्रस्तुत "शत्रुख्रय-माहात्म्य" में इसके उद्धार करने वालों की नामावलि दी गई है, जिसमें ग्रन्तिम नाम "समराशाह" का मिलता है। समराशाह का सत्ता समय विक्रम की १४वीं शताब्दी है, तब विक्रम की पाँचवी शताब्दी के माने जाने वाले धनेश्वर सूरि की कृति "शत्रुख्रय-माहात्म्य" में यह नाम ग्राना इस ग्रन्थ की नवीनता प्रमाणित करता है या नहीं, इस बात पर भी विचारक सोचेंगे तो समस्या पर ग्रवश्य प्रकाश पड़ेगा। इसके ग्रतिरिक्त इसमें ग्रमेक ग्रान्तर प्रमाण ऐसे मिलते हैं, जिनसे पर्याप्त रूप में यह बात सिद्ध हो जाती है कि प्रस्तुत "शत्रुख्रय-माहात्म्य" किसी चैत्यवासी विद्वान् की कृति है, जो शिथिलाचारी श्रमणों की तरफदारी करके उनके पालन-पोषण का समर्थन करता है। यदि यह कृति किसी सुविहित ग्राचार्य की होती तो इसमें लिंगावशेष यतियों का इतना पक्षपात नहीं किया जाता ।

# (४) व्यवहार-चूलिकाः

उक्त नाम की एक लघु कृत्रिम कृति भी हमारे समाज में ग्रस्तित्व धराती है। "उपदेश-प्रासाद" नामक ग्रर्वाचीन ग्रन्थ के एक व्याख्यान में यह चूलिका उपलब्ध होती है, जिसमें देवद्रव्यादि भोगने वालों की चर्चा है। दूसरी भी ग्रनेक वर्तमान प्रवृत्तियों का इसमें उल्लेख मिलता है। मालूम होता है कि बारहवीं शती में प्रकट होने वाले नवीन गच्छों के प्रवर्तकों में से किसी ने चूलिका का निर्माण करके चैत्यवासियों को मीचा दिखाने की चेष्टा की है।

# (४) बंग-चूलियाः

हमारे शास्त्रभण्डारों में "वंग-चूलिया" नामक एक अध्ययन उपलब्ध होता है। "वंग-चूलिया" की गएाना सूत्रों में की जाती है, परन्तु प्राचीन हस्तलिखित पोथियों में "वंग-चूलिया" दृष्टिगोचर नहीं होती। इतना ही नहीं किन्तु विक्रम की पन्द्रहवीं शताब्दी तक की प्राचीन किसी भी प्रन्थ-सूची में इसका नामोल्लेख तक नहीं मिलता। न १७वीं शताब्दी तक के किसी ग्रन्थ प्रकरएा में इसके अस्तित्व का प्रमाएा ही मिलता है।

"वंग-चूलिया" का दूसरा नाम "सुयहीलुप्पत्ति-ग्रज्झयएा" लिखा गया है। इसमें बाईस समुदाय के ग्रादि पुरुषों की कल्पित उत्पत्ति का वर्णन चतुर्दंश पूर्वधर यशोभद्र सूरि द्वारा भद्रबाहु के शिष्य ग्रग्निदत्त के सामने कराया गया है। वास्तव में "वंग-चूलिया" यह नाम ही कल्पित है। "नन्दी-सूत्र" में दी गई ग्रागमों की नामावली में "अंग-चूलिया, वग्ग-चूलिया, विवाह-चूलिया" इत्यादि ग्रध्ययनों के नाम मिलते हैं, परन्तु "वंग-चूलिया" ग्रथवा "वंक-चूलिका" यह नाम कहीं भी नहीं मिलता। मालूम होता है कि विक्रमीय सत्रहवीं शती के ग्रन्त में ऌंकागच्छ के जिन बाईस साधुग्रों ने मुंहपत्ति बांधी ग्रौर मलीन वस्त्र धारएा-द्वारा ऌंकागच्छ का पुनरुद्धार किया था, उन्हीं क्रियोद्धारक बाईस पुरुषों को लक्ष्य में रखकर यह कल्पित ग्रध्ययन किसी जैन विद्वान द्वारा रचा गया है। इसमें

लिखी हुई बातों का सत्य से कोई सम्बन्ध नहीं है, केवल भूतिपूजा के विरोधियों को नीचा दिखाने की नियत से ही यह <mark>ग्रध्ययन गढ़ा ग</mark>या है ।

# (६) ग्रागम-ग्रष्टोत्तरी ः

यह एक सौ ग्राठ संग्रहीत गाथाश्रों का सन्दर्भ है। संग्रहकार ने भिन्न-भिन्न ग्रन्थों की गाथाश्रों द्वारा ग्रपने मन्तव्य का समर्थन किया है श्रीर इसका कर्ता नवांग वृत्तिकार श्री ग्रभयदेव सूरिजी को बताया है। वास्तव में इस संग्रह के कर्ता कोई ग्रज्ञात विद्वान् हैं। ग्रपने मन्तव्य को प्रामास्तिक ठहराने के लिए उसके साथ ग्रन्य प्रामास्तिक ग्राचार्य का नाम जोड़ देना ठीक नहीं।

## (७) प्रक्न-ध्याकरणः ः

जैन-सम्प्रदायमान्य वर्तमान एकादशांग सूत्रों में दशवां नम्बर ''प्रइन-व्याकरण'' का हैं ।

''प्रश्न-व्याकरएग'' में ''समवायांग सूत्र'' के कथनानुसार अष्टोत्तर शत पृष्ट व्याकरएा, अष्टोत्तर शत अपृष्ट व्याकरएा और अष्टोत्तर शत पृष्टापृष्ट व्याकरएा पूर्वकाल में वर्णित थे। इसके अतिरिक्त दर्परण (स्रद्दाग) प्रश्न, अंगुष्ठ प्रश्न, असि प्रश्न, मरिए प्रश्न आदि अनेक प्रश्न विषयक ज्ञान और उनके अधिष्ठायक देवताओं का निरूपएा था। उनके द्वारा त्रिकालवर्ती बातों का पता लगाया जाता था, परन्तु ये सब भूतकाल की बातें हैं। आज के ''प्रश्न-व्याकरएा'' में पांच आसवों और पांच संवरों का निरूपएा है। इसकी भाषा भी परिमार्जित और काव्यशैली की है। इससे ज्ञात होता है कि ''प्रश्न-व्याकरएए'' का यह परिवर्तन बहुत प्राचीन है। सम्भवतः यह परिवर्तन अन्तिम पुस्तकारूढ़ होने के पहले का है।''

प्राचीन चूर्गिएकार इसके मूल विषय का निरूपए। करने के बाद कहते हैं---

'प्रदन-व्याकरएा में पहले इस प्रकार का विषय था, परन्तु काल तथा मनुष्य स्वभाव का विचार कर पूर्वाचार्यों ने उक्त विषय को हटाकर

उसके स्थान पर वर्तमान ''ग्रास्नवसंवरात्मक'' विषय को कायम करके दसवें अंग का ग्रस्तित्व कायम रखा।"

संस्कृत-टीकाकार ग्राचार्य श्री ग्रभयदेव सूरिजी भी उक्त बात का ही संकेत करते हैं। इससे इतना जाना जा सकता है कि ''प्रइनविद्यामय'' प्रइन-व्याकरण सूत्र नष्ट नहीं हुग्रा, किन्तु गीतार्थ ग्राचार्यों ने इसका विषय बदल दिया है, जिससे कि भविष्य काल में इससे कोई हानि न होने पावे।

## (८) गच्छाचार-पइन्नय ः

विक्रम की चौदहवीं अथवा पन्द्रहवीं शताब्दी में फिसी सुविहित आचार्य ने महानिशीथ, कल्प भाष्य, व्यवहार भाष्य आदि की गाथाओं का संग्रह करके ''गच्छाचार पयन्ना'' नामक पइन्नय का सर्जन किया है। इस पइन्नय का निर्माए उस समय के प्राचीन गच्छों में चलते हुए शिथिलाचार और अनागमिकता का खण्डन करना है। इसमें संग्रहीत भाष्यों की गाथाओं के सम्बन्ध में तो कुछ कहना नहीं है, परन्तु ''महानिशीथ'' से उद्धृत गाथाओं का अधिकांश वर्एान अतिरंजित है। कई बातें तो आगमोत्तीर्एा भी दृष्टिगोचर होती हैं। यह सब होते हुए भी यह ''पइन्नय'' तत्कालीन साधुओं में शैथिल्य किस हद तक पहुंच गया था, इस बात को जानने के लिए एक उपयुक्त साधन है।

तपागच्छ के ग्राचार्य श्री हेमविमल सूरिजी के शिष्य विजयविमल ने जो ''वार्नाष'' नाम से भी प्रसिद्ध थे, ''गच्छाचार पयन्ना'' पर एक साधारएा टीका बनाई है, इससे भी ज्ञात होता है कि ''गच्छाचार पइन्नय'' विक्रम की १४वीं १४वीं शती के लगभग की क्रुति होनी चाहिए, पहले की नहीं।

## (१) विवाह-चूलिया ः

मूर्ति मानने वाले विद्वानों ने मूर्ति नहीं मानने वाले लुंकागच्छ के साधुग्रों के विरुद्ध ''वंग-चूलिया'' अध्ययन की रचना की, तब किसी स्थानकवासी साधु ने ''विवाह-चूलिया'' का निर्मारण कर ''वंग-चूलिया''

का उत्तर दिया। "विवाह-चूलिया" में चैत्य मानने वाले तथा उपधा-नादि तपोविधान कराने वाले साधुग्रों का खण्डन किया है। "विवाह-चूलिया" हिन्दी भाषान्तर के साथ छपकर प्रकाशित हुए कोई पचास वर्ष हुए होंगे, फिर भी स्थानकवासी जैनों ने इसका सार्वत्रिक प्रचार नहीं किया, पर इनके घरों तथा पुस्तकालयों तक ही "विवाह-चूलिया" पहुंची है। यही कारगा है कि हमारे सम्प्रदाय के विद्वानों तथा लेखकों को उक्त चूलिका प्राप्त न हो सकी।

# (१०) धर्म-परीक्षा ः

"धर्म-परीक्षा" नामक दो ग्रन्थ हमने पढ़े हैं, जो पौराएिक बातों के खण्डन में लिखे गए हैं । पहली ''धर्म-परीक्षा'' के लेखक हैं दिगम्बराचार्य "म्रमितगति" जो विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी के प्रसिद्ध विद्वान् थे। म्रब रही दूसरी "धर्मपरीक्षा", इसके कर्ता प्रसिद्ध उपाध्याय धर्मसागरजी के झिष्य श्री पद्मसागर गुगी थे। श्री ग्रमितगति को ''धर्म-परीक्षा'' का परिमारा १४०० श्लोक के ग्रासपास है, तब पद्मसागरीय ''धर्म-परीक्षा'' का श्लोक परिमाग १२०० के म्रासपास है। दोनों ग्रन्थ संस्कृत भाषा में हैं। हमने दोनों ''धर्म-परीक्षाएँ'' पढ़ी हैं ग्रौर सावधानी से ग्रन्वेषण करने पर मालूम हुग्रा है कि पद्मसागर गगाी की ''धर्म-परीक्षा'' ग्रमितगति आचार्य की ''धर्म-परीक्षा'' का ही संक्षिप्त रूप है। ग्रादि अन्त के तथा ग्रन्थ भर में से भिन्न-भिन्न श्लोकों को निकाल कर गणीजी ने ग्रमितगति ग्राचार्य की क्रुति को ही ग्रपने नाम पर चढ़ा दिया है। इतना करने पर भी वे इस कृति का दिगम्बरीयत्त्व नहीं मिटा सके, यह ग्राश्चर्य की बात है। पाँच पाण्डवों की द्विविध-गति, जिनदेव के निवृत्त अष्टादश दोषों में ''क्षुद ग्रभाव'' रूप दोष ग्रादि दिगम्बर सम्प्रदाय सम्मत अनेक बातें ग्राज भी इस पद्म-सागर की कृत्रिम कृति में दृष्टिगोचर होती हैं।" इस प्रकार पद्मसागरजी ने '!पस्य काव्यं स्वमिति ब्रुवागो विज्ञायते ज्ञैरिह काव्यचौर:'' इस साहित्यिक उक्ति के अनुसार साहित्यिक चौर्य का अपराध किया है, इसमें कोई शंका नहीं।

# (११) प्रक्न-पद्धति :

''प्रश्न-पद्धति'' नामक एक छोटा ग्रन्थ मुद्रित होकर कुछ वर्षों पहले प्रकाशित हुग्रा है। इसका कर्ता ''हरिश्चन्द्र गणी'' को टाइटल पेज पर बताया है। ग्रन्थ के भीतर लेखक ग्रपने ग्रापको ''नवाङ्ग वृत्तिकार श्री ग्रभयदेव सूरिजी का शिष्य बताता है ।'' ''भगवती'' द्यादि सूत्रों के नाम लेकर वह लिखता है—''मेरे गुरु भगवती सूत्र की टीका में यह कहते हैं'' एक जगह ही नहीं अनेक स्थानों पर इन्होंने अपने को अभयदेव सूरि का शिष्य होने की सूचना की है, परन्तु ऐतिहासिक दृष्टि से इस पद्धति को पढ़ने पर हमें निश्चय हुग्रा कि इस पद्धति का लेखक विक्रम की १४वीं शती से पहले का व्यक्ति नहीं है। अमूक व्यक्तियों के नामोल्लेख किये हैं। उनके नामों के साथ जो गोत्र लिखे हैं, वे १५वीं सदी के पूर्व के नहीं हो सकते। लेखक किस गच्छ का है, यह निश्चित रूप से कहा नहीं जा सकता । फिर भी भगवान महावीर के गर्भापहार के सम्बन्ध में ग्रपना जो ग्रभिप्राय व्यक्त किया है, उससे इतना निश्चित कहा जा सकता है कि ''प्रश्नपद्धतिकार खरतरगच्छीय'' नहीं था । ''पद्धति ' में ग्रनेक प्रश्नों के उत्तर ''ग्रनागमिक'' होने से जाना जाता है कि लेखक योग्य विद्वान् नहीं था ग्रौर न ''प्रश्न-पद्धति'' ही प्रामाणिक ग्रन्थ कहा जा सकता है। इस ग्रन्थ को प्रकाशित करने वालों ने कोई उपयोगी कार्य नहीं किया है, ऐसी हमारी मान्यता है।

# (१२) पूजा-प्रकीर्एक (पूजा पइन्नय) :

एक शहर के पुस्तक भण्डार में रहा हुग्रा "पूया पइन्नय" नामक प्राकृत गाथाबद्ध प्रकरण हमने देखा। उसमें लिखा गया है कि संवत् १६२ के ज्येष्ठ शुक्ला ४ वार शुक्र को राजा चन्द्रगुप्त ने प्रतिष्ठा करवाई। इस जाली लेख से हमारा कुतूहल बढ़ा ग्रौर प्रकरण की सब गाथाएँ पढ़ लीं। "प्रकीर्णक" को प्राकृत भाषा क्या है, प्राकृत पदों को खींचतान कर गाथाग्रों का रूप दिया है। महाकवि बाएाभट्ट की "हठादाक्रुष्टानां कतिपयपदानां रचयिता" इस उक्ति को चरितार्थ किया है।

पूजा के प्रसंग पर लेखक ने जाई, जूही, चमेली, गुलाब य्रादि वर्तमान कालीन पुष्पों की एक बड़ी सी नामावलि लिख दी है। ''प्रतिष्ठा विधि'' के साथ ''वार'' शब्द का प्रयोग, पुष्पावलि में ''गुलाब'' य्रादि नामों का प्रयोग इत्यादि बहुत सी बातों को देखकर हमारे हृदय में यही निर्ग्य हुग्रा, कि किसी साधारण पढ़े लिखे य्रादमी ने इन शब्दों का सन्दर्भ बना दिया है, जिसमें विद्वत्ता का तो ग्रभाव है ही, साथ में ऐतिहासिक ज्ञान का भी लेखक ने ग्रपने ही शब्दों से ग्रभाव सूचित कर दिया है। इस ''पइन्नय'' के सम्बन्ध में हमारा निश्चित मत है कि किसी बीसवीं शती के व्यक्ति ने इस ''पइन्नय'' द्वारा मूर्ति-पूजा विरोधियों को मूर्ति-पूजा मनाने की चेष्टा को है, जो सफल नहीं हुई ।

# (१३) वन्दन-प्रकीर्गंक (वन्दरग-पद्दन्नय) ः

"वन्दन पइन्नय" भी कतिपय प्राकृत गाथायों का सन्दर्भ है। इसके लेखक ने इसको भद्रबाहु स्वामी की कृति बताया है, पर वास्तव में "पूजा-पइन्नय" ग्रौर "वन्दरण-पइन्नय" ये दोनों एक ही लेखक के सन्दर्भ हैं, ऐसा इनके निरूपण से प्रतीत होता है। "देववन्दरण पइन्नय" में लेखक ने देव वन्दन की विधि का निरूपण किया है, इसमें से चतुर्थ स्तुति का प्रसंग हटा दिया है। इससे ज्ञात होता है कि यह "पइन्नय" किसी "त्रिस्तुतिक" लेखक की कृति होना चाहिए।

''पइन्नय'' की भाषा बिल्कुल लचर ग्रौर खींचतान कर जोड़े हुए पदों का भान कराती है। वास्तव में यह ''पयन्ना'' तथा इसके पहले का ''पूयापयन्ना'' ये दोनों बीसवीं शताब्दी की कृतियां हैं, जिन्हें प्राचीन ठहराने की गरज से श्रुतघर श्री भद्रबाहु स्वामो के नाम पर चढ़ाकर लेखक ने उनका ग्रपमान किया है।

# (१४) जिनप्रतिमाधिकार २ ः

"जिनप्रतिमाधिकार'' नामक दो ग्रन्थ हमारे शास्त्रसंग्रह में संग्रहीत हैं । दोनों हस्तलिखित हैं । एक का पोथी नं० ३१० हैं और दूसरे का

नं० ३११। इनमें से पहले प्रतिमाधिकार के पत्र १९४ हैं तब दूसरे के पत्र १४५ हैं। पहले ग्रन्थ की श्लोक संख्या १२००० से भी ग्रधिक है, तब दूसरे प्रतिमाधिकार की श्लोक संख्या ७००० के ग्रासपास है। पहले ग्रन्थ की प्रति विक्रम संवत् १४८७ में लिखी हुई प्राचीन प्रति के ऊपर से हमने सं० १९९४ में लिखवायो है, तब दूसरे प्रतिमाधिकार की प्रति पूज्य पन्यासजी महाराज श्री सिद्धिविजयजी (ग्राचार्य विजयसिद्धि सूरिजी महाराज) द्वारा जोधपुर के एक यतिजी के भंडार की प्रति के ऊपर से सं० १९६५ में एक संत द्वारा लिखवायी हुई है।

पहले प्रतिमाधिकार में **५७१ कुल ग्रधिकार हैं, जो सब के सब जिन** प्रतिमापूजा से सम्बन्ध रखते हैं। इस प्रतिमाधिकार का लेखक कोई पइचात्-क्वत जैन श्रावक था, जो निम्नलिखित ब्लोक से जाना जाता है—

> ''पश्चात् क्रुतं द्रव्यलिंगं, रामेरण हि धर्मार्थिना । तेनोद्घृतमिदं शास्त्रं, सर्वज्ञोक्तं निरन्तरम् ॥१॥''

इस श्लोक में लेखक ने स्वयं <mark>अपने को पश्चात्कृत कहा है मौर</mark> अपना नाम 'राम' बताया है । खम्भात की प्रति हमने स्वयं <mark>देखी है ।</mark> इसके अ्रन्त में लेखक की पुष्पिका निम्न प्रकार से है—

ऊपर की पुष्पिका से ज्ञात होता है कि इस ग्रन्थ की प्रथम प्रति कर्त्ता श्री राम ने स्वयं लिखाई है, इसीलिए विद्वानों को इसके संशोधन की प्रार्थना की गई है।

प्रथम प्रतिमाधिकार मूर्ति-पूजा की सिद्धि में लिखा गया हैं। द्रात: इसकी चर्चा फिर कभी की जायगी।

दितीय प्रतिमाधिकार का विषय भी मुख्यतः मूर्ति-पूजा सम्बन्धी ही है, फिर भी इसमें उसके अतिरिक्त अन्य अनेक विषयों की चर्चा की गई है। इस प्रतिमाधिकार के लेखक ने अपना नाम कहीं भी सूचित नहीं किया है और इसमें दिये हुए सूत्र पाठ भी कई कल्पित मालूम हुए हैं। इस कारण से हम पहिले द्वितीय प्रतिमाधिकार के सम्बन्ध में ही कुछ लिखना उचित समझते हैं।

प्रतिमाधिकार नं०२ के लेखक ने ग्रपने ग्रन्थ में कहीं भी ग्रपना नाम निर्देश नहीं किया। फिर भी इसके पढ़ने से इतना निश्चित हो सकता है कि यह सन्दर्भ वि० की ३७वीं शती के पूर्व का नहीं है।

यद्यपि इस ग्रन्थ का नाम ''जिनप्रतिम।धिकार'' है, फिर भी इसमें ग्रनेक बातों की चर्चा की है ग्रौर उन्हें प्रमासित करने के लिए ग्रनेक सूत्र-ग्रन्थों के पाठ दिये हैं। ग्रन्थकार ने जिन-जिन बातों की इस ग्रन्थ में चर्चा की है, उनकी सूचना ग्रन्थ के प्रारम्भ में नीचे लिखे शब्दों में दी है—

"श्रीजिनपूजा १, प्रतिमा २, प्रासाद ३, साघु-स्थापना ४, दान ४, सार्घामक-वात्सल्य ६, पुस्तक-पूजा ७, श्री पर्युषरा पर्व ∽, ग्रारात्रिक ६, मंगल प्रदीप १०, प्रतिक्रमरााद्यक्षराराि ११, श्री मूल सिद्धान्तोक्तानि लिख्यन्ते ॥"

उक्त प्रकार से ग्रन्थकार ने ग्यारह बातों को सिद्ध करने के लिए शास्त्र के पाठ लिखने की प्रतिज्ञा की है। फिर भी इन बातों के उपरान्त भी ग्रनेक विषयों की चर्चा की है, परन्तु लेखक स्वयं एक भेदी-लेखक रहना चाहते हैं।'' इसका कारएा यह मालूम होता है कि इस ग्रन्थ में ग्रनेक प्रमाएा ऐसे दिये गये हैं जो बताए हुए सूत्रों में नहीं हैं। केवल कल्पित प्रमाएा तैयार करके इस संग्रह में लिख दिये हैं। लिखने वाले ने किसी प्रकार से स्वयं खुछा न पड़ जाय इस बात की पूरी सावधानी रखी है। पढ़ने बालों को ग्राभास यही हो कि लेखक कोई तपागच्छीय साधु है। लोगों की दृष्टि में ग्रपनी इस होशियारी को सच्चा ठहराने के लिए ग्रचित्त जल ग्रादि की चर्चा में लपागच्छ के पक्षकार के रूप में खरतर-

: १०२

गच्छ वालों की मान्यताग्रों का खण्डन किया है। अंचल-गच्छ वालों को जमालि-परम्परा में बताया है। कतिपय तपागच्छ की मान्यताग्रों का समर्थन भी किया है। इतनी होशियारी करने पर भी इस संग्रह के विषयों की गहराई में उतर कर वास्तव में लेखक किस गच्छ-सम्प्रदाय को मानने वाला है, इसका पता लगाया जा सकता है। प्रस्तुत संग्रहकार ने श्रपने संग्रह का नाम ''जिनप्रतिमाधिकार'' दिया है, फिर भी यह संग्रह हमारी दृष्टि में भिन्न-भिन्न ग्रन्थों के पाठों का संग्रह मात्र बना है, ग्रन्थ के रूप में व्यवस्थित नहीं। प्रारम्भ की पंक्तियों में लेखक ने जिन-जिन विषयों का निरूपए करने की प्रतिज्ञा की है, उनमें से प्रथम विषय जिन-पूजा की चर्चा ग्रन्थ के २६में पत्र में पूरी होती है। तब साधु-स्थापना, दान स्थापना, सार्धांमक वात्सल्य स्थापना, ग्रौर पर्युषएा-इन चार विषयों का थोड़ा-थोड़ा निरूपएा करके इन्हें जिन-पूजा के ग्रन्तर्गत ही कर दिया है। इतना ही नहीं बल्कि दूसरी भी पत्रासों बातों की चर्चा की है, जिनका प्रारम्भिक सूचन में निवेदन नहीं है। इतना ही नहीं, परन्तु प्रारम्भ में सूचित दिषयों के साथ सम्बन्ध तक नहीं है, ग्रस्तू।

यव हम प्रारम्भ में सूचित विषयों के सम्बन्ध में कुछ ऊहापोह करेगे। लेखक ने जिन विषयों के समर्थन में सूत्रों के प्रमाण देने की प्रतिज्ञा की है, उनमें श्री जिनपूजा, जिनप्रतिमा, जिनप्रासाद, दान, सार्धामक वात्सल्य, पुस्तक पूजा ग्रौर पर्युषणा पर्व, इन सात बातों को लोंकाशाह मत के ग्रनुयायी प्रारम्भ में नहीं मानते थे, इसलिए मुख्यतया लोंकामत के खण्डन में प्रस्तुत पाठ संग्रह किया है। १. ग्रारात्रिक, २. मंगल प्रदीप ग्रौर ३. श्रावक प्रतिक्रमण इन बातों को अंचलगच्छ बाले उस समय नहीं मानते थे, तब साधु-संस्था को न मानने वाले कडुवाशाह के ग्रनुयायी थे। लोंका तथा कडुग्रा मत की स्थापना विक्रम की सोलहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में हुई थी, तब ग्रांचलगच्छ जो विधि-पक्ष के नाम से भी परिचित था ग्रौर विक्रम संवत् ११६९ में स्थापित हुग्रा था। इनके संस्थापक ग्राचार्य ग्रार्यरक्षित थे, कि जिनका जन्म ग्राबु पर्वत की दक्षिण-पश्चिमीय तलहटी से लगभग ग्राठ माइल पर ग्रवस्थित ''दतांणी'' गांव

में हुग्रा था। आर्यरक्षितजी के ग्रनुयायियों ने ''दतांगी'' का नाम ''दंतागी'' यह ग्रपने लेखों में दिया है। प्रस्तुत संग्रह ग्रंचलगच्छ, लुंका-गच्छ ग्रौर कडुग्रागच्छ इन तीन गच्छों की मान्यता का खंडन करने वाला होने से इस ग्रन्थ का लेखक उक्त तीन सम्प्रदायों का ग्रनुयायी नहीं है, यह निश्चित मान लेना चाहिए।

संग्रहकार ने एक स्थान पर आवक ढारा प्रतिष्ठा कराने का खंडन किया है और लिखा है कि आवक प्रतिष्ठा नहीं करा सकता। पौर्णमिक गच्छ वालों का मन्तव्य है कि जिन-प्रतिष्ठा द्रव्यस्तव होने के कारण साधु नहीं कर सकता; यह कर्त्तव्य आवक का है, परन्तु प्रस्तुत प्रतिमाधिकार में आवक ढारा प्रतिष्ठा कराने का खण्डन किया है। इससे स्पष्ट होता है कि "प्रतिमाधिकार" ग्रन्थ पौर्णमीयक विद्वान् की भी कृति नहीं है। ग्रव ग्रब रहे तपागच्छ ग्रौर खरतरगच्छ, इन दो में से किस गच्छ के अनुयायी की यह कृति होनो चाहिए। इसका निर्णय इसमें लिखे हुए विषयों की परीक्षा करने से ही हो सकता है। प्रारम्भ में लेखक ने जिन विषयों का नामोल्लेख किया है, उनके ग्रतिरिक्त ग्रनेक बातों की चर्चां इसमें भरी पड़ी हैं ग्रौर प्रमाण के रूप में ग्रन्थों के पाठ भी ग्रनेक दिये हैं। इन पाठों की जांच-पड़ताल से लेखक का निर्णंय होना कोई बड़ी बात नहीं है।

''जिनप्रतिमाधिकार नं० २'' के पत्र ३५ में निम्न प्रकार की अंचल-गच्छ के ग्राचार्यों की पट्टपरम्परा दी है—

"जमाल्यग्वये १२१४, आर्थरक्षित १, जयसिंह २, धर्मघोष ३, महेन्द्रसिंह ४, सिंहप्रभ ४, ग्रजितसिंह ६, देवेन्द्रसिंह ७, धर्मप्रभ ५, सिंहतिलक ६, महेन्द्रप्रभ १०, मेरुतुंग ११, जयकीति १२, जयकेसरी १३, स्तनिकगर्णनीयाः ॥"

उक्त पट्टावली के ग्राचार्यों को जमालि के ग्रन्वय में लिखने के कारण ग्रन्त में "स्तनिक गणनीयाः" ये शब्द लिखने पड़े हैं, जिनका ग्रर्थ है– इनको ग्रांचलिक गिनना चाहिए। ग्रान्तिम ग्राचार्य जयकेसरी का स्वर्गवास

808 :

विक्रम संवत् १५४२ में हुग्रा था। इससे जाना जाता है कि यह पट्टात्रली श्री जयकेसरी सूरि की विद्यमानता में लिखी होगी। फिर भी इस पर हम ग्रधिक विश्वास नहीं कर सकते, क्योंकि इसी ग्रन्थ के पत्र ६ठे में "संवत् १४८० वर्षें वैशाख वदि १३ सौमें विना प्रसंग के इस प्रकार संवत् लिखा हग्रा मिलता है ग्रौर उपर्युक्त अंचलगच्छ की पट्टावली भी इसी प्रकार बिना सम्बन्ध ग्रौर प्रसंग के लिखी गई है । संभवतः लेखक ने अंचलगच्छ के ग्राचार्यों को जमालि के वंशज खिलने से अंचलगच्छ वालों का ''तपा-गच्छ'' वालों पर शक जायगा, क्योंकि पहले भी तपागच्छ के विद्वानों ने 'श्राद्धविधि-विनिश्चय ' ग्रादि ग्रन्थों में पौर्एमिक, ग्रांचलिक, ग्रागमिक, खरतर ग्रादि गच्छों की उत्पत्ति लिखकर उनका खंडन किया है। उसी प्रकार इस संग्रह के लेखक को तपागच्छ का विद्वान मानकर <mark>ग्रपना रो</mark>ष उगलेंगे और खरा लेखक अज्ञात ही रहेगा। परन्तू लेखक की यह होशियारी गुप्त रहने के स्थान पर प्रकट हो गयी है, क्योंकि तपागच्छ के प्राचीन विद्वानों ने अंचलगच्छ के सम्बन्ध में जहाँ कहीं लिखा है, वहाँ सर्वत्र ग्रंचलगच्छ का प्रादुर्भाव संवत् ११६६ में ही होना लिखा है। केवल उपाध्याय धर्मसागरजी ने इसके विपरीत सं० १२१४ का उल्लेख किया है। खरतरगच्छीय ने जिस भी पट्टावली में अंचलगच्छ की उत्पत्ति लिखी है, वहाँ सर्वत्र समय १२१४ लिखा है, जो प्रस्तूत पट्टावली लिखने वालों ने लिखा है । इस परिस्थिति में प्रस्तुत "जिन-प्रतिमाधिकार" लिखने वाला व्यक्ति तपाच्छीय हो सकता हैं ग्रथवा खरतरगच्छीय इस बात का पाठक स्वयं विचार कर सकते हैं।

''प्रतिमाधिकार'' के पत्र ३६ में कांञ्जिक ग्रादि जल लेने न लेने की बड़े विस्तार के साथ चर्चा की है श्रौर खरतरगच्छ वाले कांञ्जिक जलादि न लेने की जो बात कहते हैं उस बात का स्पष्ट रूप से खण्डन किया है। उनके ग्रन्थ के शब्द नीचे दिये जाते हैं—

"ये तु श्री ग्रागममध्यस्थानप्रोक्तकांजिकजलग्रहऐोऽनंतकायविराधना-मुद्भादयंति ते ग्रागममार्गपराङ्मुखा जिनाज्ञाविराधकाः सर्वथा साद्भेरपक-र्एनीया इति, तथा केचिच्च कांजिकादिजलग्रहएगाशक्तौ जिनकल्पिकानामे- तानि पानीयानि इति प्ररूपयंति परं ते वितथप्ररूपका ग्रश्राव्यवचनाश्च ज्ञातव्याः । दशवैकालिक-श्रीकल्पादौ स्थविरकल्पिकानां कांजिकनीरविधेः स्पष्टमेव सुतरां भगानात् ।''

ऊपर का कथन तपागच्छ वालों की मान्यता को लक्ष्य में लेकर किया गया है। विक्रम की १४वीं शताब्दी में तपागच्छ स्रौर खरतरगच्छ के बीच साध्यों के ग्राह्य-पेय ग्रचित्तजलों के सम्वन्ध में बड़ा संघर्ष चल पड़ा था। सूत्रोक्त धावन जल धीरे धीरे ग्रदृष्ट हो गए थे। उस समय तपागच्छ के ग्राचार्यों का उपदेश था कि शास्त्रोक्त धावन जल मिल जाये तो लेना ग्रच्छा ही है। परन्तू ग्राजकल इस प्रकार के प्रासुक जल प्रायः दुर्लभ हो गए हैं। ग्रतः ग्रचित्तभोजी श्रावक श्राविकाग्रों को उष्ए किया हम्राही जल पीना चाहिए ग्रौर साधुग्रों को भी शुद्ध उष्ण जल ही देना चाहिए। इसके सामने खरतरगच्छ वालों का कहना यह था कि पानी उबालने में छः जीवनिकाय का ग्रारम्भ होता है। ग्रतः साधू को इस प्रकार का उपदेश न देना चाहिए ग्रौर न जैन श्रावक को ग्रपने लिये भी जल उबालने का ग्रारम्भ करना चाहिए। कत्थे का चूर्एा तथा त्रिफलादि का चूर्ण जल में डालने से जल अचित्त हो जाता है, तो अग्रिनकाय का <mark>ग्रारम्भ कर त्रसादि छः काय की विराधना क्यों करना चाहिए</mark> ? ''तपोटमत-कुट्रन" प्रकरण में ग्राचार्य जिनप्रभ सूरि ने उक्त प्रकार की युक्तियों से गर्म पानी का जोरों से खण्डन किया है।

हमारा यह कथन कोई निराधार न समफ ले इसलिए हम यहाँ नीचे ''तपोटमतकुट्टन'' तथा ''प्रश्नोत्तर चत्वारिंशत् शतक'' नामक दो ग्रन्थों के प्रमारण उद्धृत करते हैं । ''तपोटमतकुट्टन'' में ग्राचार्य जिनप्रभ सूरि लिखते हैं—

> "वर्णान्तरादिप्राप्तं सत्, प्रासुकं यत् श्रुते स्मृतम् । न्यवारि वारि शिशिरं, तदपि व्रतिगेहिनाम् ।।३२।। ग्रप्कायमात्रहिंसोत्थं, निरस्य प्रासुकोदकम् । प्रारूपि गृहिणामुष्णं, वाः षटकायोपमर्दजम् ।।३३।।"

105 :

प्रयति शास्त्र मैं वर्णान्तरादि प्राप्त जल को प्रासुक कहा है, परन्तु तपोटों ने व्रती तथा गृहस्थों के लिए उसका निवारएा किया ग्रौर ग्रप्काय-मात्र की हिंसा से जो जल प्रासुक होता था, उसके स्थान में छः जीव-निकाय के उपमर्दन से तैयार होने वाले उष्एा जल की गृहस्थों के सामने प्ररूपएाा की । आचार्य जिनप्रभ का सत्ता समय विक्रम की १४वीं शती है, परन्तु उसके सैंकड़ों वर्षों के पहले से खरतरगच्छ के उपदेशक उष्पा जल का थिरोध ग्रौर काथकसेलकादि से ग्रचित्त होने वाले जल की हिमायत करते रहे हैं । देखिये श्री उ० जयसोम गएगी विरचित "प्रश्नोत्तर चत्वारिंशत् शतक" का निम्नलिखित पाठ---

"ग्रम्हारइ सम्प्रदायि उन्हा पागी ना मेल थोड़ा, गृहस्थ फासु वर्णान्तर प्राप्त पागी सहू पीयई, ग्रनइ यति पग ग्रेहना अ फासूजि पागी पीयई, एहजि ढाल छई, इम कनतां जइ यति उन्हा पाणी पीता हवई तउ ग्रम्हारइ काजि 'ग्रपउल दुपउल' नामइ उन्हा करीनइ गृहस्थ यतिनइ उन्हा पागि ग्रापतजि, परं इगाजि मेलि चित्तमांहि निरवद्य उन्हा पागि यतिनइ दोहिला जागीनइ ग्रम्हारिगीतार्थे जे सचित्त परिहारी गृहस्थ पीयइ तेहजि प्रासुक पागी यतिनइ वावरिवा भगी प्रवर्तीयउ ते भगी उन्हा पागी त्रिदण्डोत्कालित-ग्रग्गसगमांहि समाधि निमित्त वर्णान्तर प्राप्तजि पागी पाईयइजि ॥"

उपर के लेख में अनशन करने वाले साधु गृहस्थ को भी वर्णान्तर प्राप्त शीतल जल पाने की बात कही है। परन्तु अनशन किये हुए यति गृहस्थ को वर्णान्तर प्राप्त पानी पाना हमारी समझ में अच्छा नहीं होता, क्योंकि तीन उपवास के ऊपर के विक्रुष्ट तप करने वाले साधु को भी केवल उष्णु जल पीने की कल्प-सूत्र में आज्ञा दी है, तब अनशन करने वाले साधु गृहस्थों को वर्णान्तर प्राप्त जल पीना शास्त्रीय दृष्टि से ठीक है या नहीं; इस बात पर खरतरगच्छ के विद्वानों को अवश्य विचार करना चाहिए।

उस समय खरतरगच्छीय सःधु लोग ग्रपने श्रनुयायी श्रावक श्राविकाग्रों को कषायले पदार्थों से ग्रचित्त पानी पीने का नियम कराते थे ।

इसका परिगाम यह ग्राया कि जहाँ खरतरगच्छ के साधु-साध्वी विचरते थे, उस मारवाड़ के प्रदेश की तरफ तपागच्छ के साधुय्रों को गर्म जल मिलना दूर्लभ हो गया ग्रौर जल सम्बन्धी कष्ट को ध्यान में लेकर तपागच्छ के म्राचार्य श्री सोमप्रभ सूरिजी को ग्रपने ग़च्छ के साधु साध्वियों को मारवाड में विहार न करने की ग्राज्ञा निकालनी पड़ी। कई वर्षों तक तपागच्छ के साधू साध्वियों का विहार मारवाड़ में नहीं हुग्रा । इस प्रकार की पानी सम्बन्धी परिस्थिति को ध्यान में रखकर पाठकगए। उपर्युक्त फिकरा पढेंगे तो सामान्य ग्राभास यही मिलेगा कि इसका लेखक कोई तपागच्छीय व्यक्ति है, परन्तु वस्तुस्थिति इसके विपरीत है। लेखक तपागच्छीय न होने पर भी तपागच्छीय का रूप धारएा कर अंचल, खरतर ग्रादि गच्छों के विपरीत लिख रहा है। इसका कारएा मात्र यह है कि इसमें कतिपय खरतरगच्छीय मान्यताग्रों को प्रामारिएक मनाने के भाव से जो कल्पित शास्त्रपाठ प्रमाएग के रूप में दिथे हैं वे सत्य मान लिये जाएँ। परन्तू होशियारी करते हुए भी लेखक के हृदय के उद्गार कहीं कहीं प्रकट हो ही जाते हैं। इस प्रासूक जल सम्बन्धी प्रकरण में ही देखिए। शर्करा द्वारा ग्रचित्त किया हुआ जल ग्रौर काथ-कसेलक इन दो पानियों के मुका-बिले में निम्न प्रकार से अपना आशय व्यक्त करते हैं---

"सितापानीयं त्वल्पसितामध्यक्षेपऐोन कल्पते किंतु बहुसितास्वाद-संभवे एव तच्च जनैः पित्तोपशांतये बहुसितायोगेनैवं विधीयते ग्रन्यथा पितोपशमनकार्याऽसिद्धेः, काथकसेल्लकादि नीरं त्वल्पचूर्ऐोनाऽपि क्रियते जनैः ॥ भावेन बाहुल्येन क्रियते ग्रतो न तयोः सादृश्यं ॥''

ऊपर के फिकरे में लेखक ने शर्करा जल ग्रौर काथ कसेछादि जलों में शर्करा जल को छोड़कर काथ कसेछकादि जल को सुलभ ग्रौर स्वाभाविक मानकर इसको महत्त्व दिया है। परन्तु यह भावना खरतरगच्छ के ग्रनुयायी की ही हो सकती है, तपागच्छ के अनुयायी की नहीं, क्योंकि तपागच्छ के आचार्य काथ-कसेछाकादि जल को प्रथम तो प्रासुक मानने में ही सशंक थे, क्योंकि काथ कसेछाकादि चूर्एों की ग्रल्प मात्रा से भी जल का वर्ण बदल सकता है। परन्तु इतनी ग्रल्प मात्रा जल को प्रासुक करने

में समर्थ हो सकती है या नहीं इस विषय में तपागच्छ के ग्राचार्य निश्शंक नहीं थे। क्योंकि शास्त्र में लिखा है कि मधुर रस वाला पदार्थ जल को देरी से ग्रचित्त बनाता है और वह जल जल्दी सचित्त बन जाता है। इस दशा में काथ कसेछाकादि के जल की तरफदारी करने वाला लेखक तपा-गच्छ का हो सकता है या खरतरगच्छ का ? इस बात का पाठकगणा स्वयं निर्णय करलें।

जल के सम्बन्ध में ही लेखक ग्रागे एक प्रश्न करके जल सम्बन्धी चर्चा को ग्रागे बढ़ाता है—

"ननु तंडुलादिधावनं किमिति निशिर्न पीयते ? उच्यते-पूर्वपरम्परा-प्रामाण्यात्, न पुनरत्र जलत्वेन यथा हि खरतरागां शर्कराजलेक्षुरसो, ग्रांचलिकानां च तक्रं भुक्त्वोत्थितैः साध्यादिभिः प्रत्याख्यानेऽपि कारगो सति दिवा पीयते निशि न, तथा धावनमपि दिवा पीयमानमपि निशि न पीयते इति ब्रूमः, निशि हि मुख्यवृत्या श्राद्धानामपि चतुर्विधाहारप्रत्याख्यान-मेवोक्तमस्ति, यदि च जातु ते तत् कर्तुं न शक्नुवन्ति तदा तेषां पूर्वाचार्येरेक-मुष्णोदकमेवानुज्ञातं कारगे ॥"

ऊपर के फिकरे में लेखक खरतर तथा अंचलगच्छ के ग्रतिरिक्त ग्रन्य गच्छीयपन का ढोंग कर प्रश्न करता है कि जब तुम तन्दुलादि धावन की हिमायत करते हो तो रात्रि के तिविहार-प्रत्याख्यान में तन्दुलादि धावन जल क्यों नहीं पीने देते ग्रौर उष्ण जल पीने का उपदेश क्यों करते हो ? इसके उत्तर में वह कहता है, इसमें पूर्वाचार्यों की परम्परा ही प्रमाण है । जिस प्रकार खरतरगच्छ में शक्कर का पानी तथा इक्षु रस ग्रौर अंचलगच्छ में छाछ भोजन कर उठने के बाद साधु ग्रादि प्रत्याख्यान में भी कारणवश दिन में पीते हैं, रात्रि में नहीं । इसी प्रकार दिन में पिया जाता तन्दुल धावन भी रात्रि में नहीं पिया जाता है । श्रावकों को भी मुख्य वृत्ति से रात्रि में चतुर्विधाहर का प्रत्याख्यान करना कहा है, फिर भी जो चतुर्विधा-हार का प्रत्याख्यान कर न सके तो उसके लिए पूर्वाचार्यों ने कारण विशेष में एक उष्ण जल पीने को ग्राज्ञा दी है । उपर्युक्त फिकरे में खरतरगच्छ श्रोर अंचलगच्छ के साधुश्रों का दृष्टान्त देकर लेखक ने ग्रपने ग्राप को उपर्युक्त दो गच्छों से भिन्न निशे गच्छ का ग्रनुयायी बताने की चाल चली है, परन्तु इस चाल से भी ग्रपने गच्छ को गुप्त नहीं रख सकेगा, क्योंकि इस ग्रन्थ में ग्रनेक ऐसे कल्पित पाठों के प्रमारा दिये हैं, जो लेखक के गच्छ को प्रकट किये बिना नहीं रहेंगे।

"प्रतिमाधिकार" के ४़∽वें पत्र में महानिशीथ का एक पाठ दिया है जो नीचे लिखा जाता है—

''बारवईए नयरोए ग्ररिट्ठ नैमिसामी समोसरिग्रो, तत्थ कण्हो वागरेइ-भयवं तिन्निसयसटुरणं दिवसार्णं मज्भे एगं उक्किट्ठं दिवसं साहेह, सुरासु कण्हा ? मग्गसिर सुद्धिएकारसी दिवसं पन्नासजिरणकल्लारणगार्गा दिरां भण्णइ, तम्हा समर्गोरा वा समर्गाोइ वा सावएरण वा साविआइ वा तंमि दिर्गे विसेसग्रो धम्मार्गुट्ठारां कायव्वं''—श्री महानिशीथे ॥

उपर्युक्त प्राक्वत पाठ "महानिशीथ' में होने का लिखा है, परन्तु यह पाठ महानिशीथ में नहीं है। महानिशीथ को हमने दो बार ग्रच्छी तरह पढ़ा है। महानिशीथ में उपर्युक्त पाठ के विषय की सारे सूत्र में सूचना तक नहीं है, न इस पाठ की भाषा ही महानिशीथ की है। किन्तु ३०० ४०० वर्ष के भीतर की यह भाषा स्वयं बता रही है कि उक्त पाठ किसी ने नया बनाकर इस संग्रह में रख दिया है।

इसी प्रकार "प्रतिमाधिकार" के ६४वें पत्र में ग्राचार्य, साधु श्रौर महत्तरा, प्रवर्तिनी के प्रायश्चित्त का परिमाएा महानिशीथ के ५वें ग्राघ्ययन में होना लिखा है जो गल्त है। महानिशीथ में से निम्नोद्घृत पाठ लिखा है—

''से भयवं ग्रायरिग्राएां केवइयं पायच्छित्तं भवेज्जा ? जमेगस्स साहएगो तं ग्रायरिग्र-महत्तरा-पवित्तिराीए सत्तरसगुणं, ग्रहेएां, सीलखलिए

220 :

ग्रर्थात्—"गए।धर श्री गौतम स्वामी भगवान् महावीर से पूछते हैं— हे भगवन् ! ग्राचार्यों महत्तरों प्रवर्तनी को कितना प्रायश्चित्त हो ? एक साधु के लिए जो प्रायश्चित्त होता है, वही ग्राचार्य, महत्तर ग्रोर प्रवर्तनी इन तीनों के लिए १७ गुना प्रायश्चित्त होता है। यदि ग्राचार्यादि तीन शील व्रत में दोष लगाते हैं, तो साधु से तीन लाख गुना प्रायश्चित्त होता है। इस वास्ते सर्वथा ग्रौर सर्व प्रकारों से ग्राचार्य, महत्तरा ग्रौर प्रवर्तिनी को ग्रस्खलितशील होना चाहिए।

उपर्युक्त प्रायश्चित्त विषयक महानिशीथ का पाठ महानिशीथ के पंचम ग्रध्ययन में नहीं आता । महानिशीथ के सातवें ग्राठवें ग्रध्ययनों में कुछ प्रायश्चित्त ग्रवश्य मिलते हैं, उन्हीं में उक्त प्रायश्चित्त है । शेष सभी ग्रध्ययनों में उपदेश ग्रौर साधु-साध्वियों के दृष्टान्त भरे पड़े हैं, प्रायश्चित्त नहीं ।

जिनप्रतिम।धिकार नं० २ के पत्र ७६ में लेखक ने ''पौषध'' **शब्द** की व्याख्या करते हुए लिखा है—

''पौषधं पर्वदिनानुष्ठानं तत्रोपवासोऽवस्थानं पौषधोपवास: एषो द्वन्द्वः, तैर्युक्ता इति गम्यं चाउद्देत्यादि ॥''

ग्रर्थांत्—'पौषघ' पर्वदिन के ग्रनुष्ठान का नाम है, उसमें रहना उसका नाम है ''पौषघोपवास'' यहाँ पदों का ग्रापस में द्वन्द्व समास समफना चाहिए । यहाँ ''पौषघोपवास'' चतुर्दशी, ग्रष्टमी ग्रादि में होता है इत्यादि ॥

पहले की मान्यता चली म्राती है कि पौषध पर्व, म्रपर्व सभी दिनों में किया जा सकता है। तब खरतरगच्छीय मान्यता के म्रनुसार पौषध म्रष्टमी, चतुर्दशी पूर्रिएमा म्रादि पर्व तिथियों में ही किया जाता है, म्रन्य तिथियों में नहीं। इस परिस्थिति में ''जिनप्रतिमाधिकःर'' का कर्त्ता खरतरगच्छीय होना चाहिए या तपागच्छीय इसका निर्राय पाठकगएा स्वयं कर लेंगे।

"जिनप्रतिमाधिकार" के दूथवें पत्र में लेखक ने सर्वार्थसिद्ध विमान में ६४ मन का मोती एक, ३२ मन के चार इत्यादि मोतियों का वर्णन लिखा है ग्रौर ग्रागे जाकर बताया है कि पवन की लहर से पृथक्-पृथक् होकर ये मोती एक साथ मुख्य मोती से टकराते हैं तब वह विमान मधुर स्वर के नाद से भर जाता है ग्रौर उस विमान में रहने वाले देव उस नाद में लीन होकर वड़े ग्रानन्द के साथ ३३ सागरोपम का ग्रायुष्य व्यतीत करते हैं। इस प्रकार की हकीकत "सिद्धप्राभृत" प्रकीर्णक के नाम से लिखी गई है, वह मूल पाठ नीचे दिया जाता है—

"सर्वार्थसिद्ध विमाने ? मुक्ताफलं ६४ भएा प्रमारणं वलयाकारेएां, ४ मुक्ताफलानि ३२ मएा प्रमारणानि, पुनरपि ८ मुक्ताफलानि १६ मण प्रमारणानि, पुनरपि ४र्थं वलये ६ मरण प्रमारणानि १६, पुनरपि १म वलये ३२ मुक्ताफलानि ४ मरण प्रमारणानि, पुनरपि ६ष्ठ वलये ६४ मुक्ताफलानि २ मरण प्रमारणानि, पुनः ७म वलये १२८ मुक्ताफलानि १ मरण प्रमारणानि, यदा वातलहर्या पृथग् भूत्वा समकालं यथोक्तरीत्या मुख्य मुक्ताफले ग्रास्फाल-यंति तदा तद्विमानं मधुरस्वरनादाद्वैतमयं जायते, तद्विमानवासिदेवास्त-न्नादलीनाः ग्रतीव सुखेन ३३ सागरायुषो गमयंति" इति सिद्धप्राभृत प्रकीर्एाक ॥"

लेखक ने मुक्ताफलों वाली बात ''सिद्धप्राभृत'' में से ली है, ऐसा ग्रन्त में सूचित किया है। परन्तु हमने ''सिद्धप्राभृत'' में तो क्या उसको टीका में भी उक्त मुक्ताफलों का सूचन तक नहीं देखा। जिनप्रतिमाधिकार लेखक ने उक्त हकीकत का ग्रपने पास के ''सिद्धप्राभृत'' की टीका में

११२ :

प्रक्षेप कर दिया हो तो बात ग्रलग है। ग्राज तक हमने जो जैन-साहित्य का अवलोकन किया है, उसमें कहीं भी उक्त हकीकत दृष्टिगोचर नहीं हुई। हाँ, पं० वीरयिजयजी ने वेदनीय कर्म की पूजा में उक्त हकीकत ग्रवश्य लिखी है, परन्तु उसका मूलाधार ग्राज दिन तक कहीं दृष्टिगोचर नहीं हुग्रा है।

इसमें पवन की लहरों से चलते हुए मोतियों के टकराने से मधुर नाद उत्पन्न होता है यह लिखा है। तब प्रश्न उत्पन्न होता है कि सर्वार्थ-सिद्ध में इतनी जोरों की हवा चलती होगी क्या ? जो मएा से लगाकर ३२ मएा तक के वजन वाले मोतियों को हिला डाले और वे बिचले मोती के आस्फालन से मधुर नाद उत्पन्न करें ? शास्त्रों मैं तो सामान्य रूप से विमानों को घनोदधि, घनवरत, ग्रवकाझान्तर प्रतिष्ठित लिखा है और सर्वार्थसिद्ध को ग्राकश्तप्रतिष्ठित कहा है। तब वहाँ इतना जोरों का पवन कहां से ग्राता होगा, जो मोतियों को टकराकर मधुर नाद उत्पन्न कर सर्वार्थसिद्ध में ग्रानन्द उत्पन्न करता होगा। शास्त्रज्ञ जैन विद्वानों को इस बात पर गहरा विचार करना चाहिये। हमारी राय मैं तो ६४ मएा के मोती वाली बात ग्रनागमिक है।

"जिनप्रतिमाधिकार" के ६१वें पत्र में साधु-साध्वी को स्तव, स्तुति पूर्वक त्रैकालिक चैत्यवन्दन न करने से प्रथम वार उपवास, दूसरी बार छेद, तीसरी वार उपस्थापना का प्रायश्चित्त लिखा है ग्रौर ग्रविषि से चैत्यवन्दन करने पर पारांचित प्रायश्चित्त का विधान किया है। इस प्रायश्चित्तविधान का मूल पाठ नीचे लिखते हैं—

"जे केइ भिक्खू वा भिक्खुएगी वा संजय-विरय-पडिहय-पच्चक्खाय-पाव-कम्मे दिक्खादि अवहाप्पभतिइश्रो अरि्युदिग्रह जावजीवाभिग्गहेएा सत्थे वीसत्थे भत्तिनिब्भरे जजु(हु)त्त विहीए सुत्तत्थमर्युसरमार्गे अराण्ण्णमार्णसेगग्ग-चित्ते तग्गयमार्णससुहज्भवसाए थय-थुईहिं न ते कालिअं चेइयाइं वंदिज्जा तस्स णं एगाए वाराए खवणं पायच्छित्तं उवइसिज्जा, बीआए छेअं, तइआए उवट्ठावणं, अविहीए चेइआइं वंदेतओ पारंचिअं, अविहीए वंदेमार्गे अन्नेसि

#### \$ \$ % :

#### निबन्ध-निचय

श्रसद्धं संजग्रइ इइ काऊग्रं'' महानिशीथे साधूनां त्रिसंध्यं देववन्दन-विचारः ॥

ऊपर का सूत्रपाठ लेखक ने महानिशीथ में होना लिखा है । यह पाठ महानिशीथ में शब्दशः नहीं है ग्रौर न इसमें सूचित प्रायश्चित्त ही महानिशीथ के अतिरिक्त ग्रन्य किसी सूत्र में लिखा मिलता है ।

उपर्युक्त सन्दर्भ के उसी एकानवे पत्र में तुंगिया नगरी के श्रावकों के वर्णन का सूत्रपाठ दिया है जो यथार्थ नहीं है। तुंगिया नगरी के जैन श्रावकों का वर्ग्गन भगवती सूत्र के द्वितीय शतक के पांचवें उद्देशक में मिलता है। परन्तु उस वर्ग्गन के ग्रौर इसके बीच तो रात दिन का ग्रन्तर है। यह वर्णन ग्रधिकांश कल्पित ग्रौर उपजाया हुग्रा है। इसमें जो श्रावकों के नाम दिये हैं वे भिन्न-भिन्न गांम-नगरों के रहने वाले थे, जो यहाँ सब को इकट्ठा कर दिया है। पाठकों के कौतूहल निवृत्यर्थ प्रतिमा-धिकार का वह पाठ नीचे लिख देते हैं—

"ते णं कालेणं २ जाव तुंगिग्राए नयरीए बहवे समगोवासगा परिवसंति-संखे, सयगे सिलप्पवाले, रिसिदत्ते, दमगे, पुक्खली, निविट्ठे, सुप्पइट्ठे, भाग्गुदत्ते, सोमिले, नरवम्मे, ग्राणंदे, कामदेवाइग्गो अ जे अन्नत्थ गामे परिवसंति, ग्रहादिता विच्छिन्नविपुलवाहग्गा जाव लढट्ठा गहिग्रट्ठा, चाउद्दसट्टमुद्दिट्रपुण्गमासिगीसु षडिपुण्गं पोसहं पालेमाग्गा निग्गंथाणं निग्गंथीणं फासुएसगिज्जेणं ग्रसणं पडिलाभेमाग्गा चेइग्रालएसु तिसंझासमए चंदगा-पुष्फ-धूप-वत्थाईहिं ग्रच्चणं कुरामागा जाव जिगाहरे विहरंति, से तेगट्ठेणं गोग्रमा जो जिगापडिमं पूएइ सो नरो सम्मद्दिट्ठी जागियव्वो, मिच्छादिट्ठिस्स नाणं न हवइ ॥"

प्रतिमाधिकार के लेखक ने ऊपर जो तुंगिया नगरी के श्रावकों का वर्णन किया है, वह कहां का पाठ है यह कुछ नहीं लिखा। इसका कारएा यही है कि सूत्र का नाम देने से सूत्र के पाठ के साथ इस पाठ का मिलान कर पाठकगएा पोल खोल देंगे। हम भगवती सूत्र के दूसरे शतक के

पंचम उद्देशक में तुंगिया नगरी के श्रावकों का जो वर्णन दिया गया है, उसे नीचे उद्धृत करते हैं। दोनों का मिलान करके पाठकगर्गा देखें कि लेखक ने तुंगिया नगरी के श्रावकों के वर्र्गन में ग्रपने घर का कितना मसाला डाला है—

"तेगां कलिगां २ तूगिया नामं नगरी होत्था, वण्णग्रो, तीसे गां तंगिग्राए नगरोए बहिया उत्तरपुरिच्छिमे दिसिभाए पृष्फवतिए नाम उज्जारो होत्था, वण्णग्रो, तत्थ रएं तुंगियाए नयरीए बहवे समगोवासया परिवसंति-म्रड्ढा दित्ता विच्छिण्एविपुलभवर्ए-सयर्एासरएज।एग्वाहरणाइण्एा, बहघरण-बहजायरूवरयया, ग्राग्रोगपग्रोगसंपउत्ता विच्छडि्यविपूलभत्त-पाएगा बहुदासीदासगोमहिसगवेलयप्पभूया बहुजएास्स अपरिभूया अभिगय-जीवाजीवा, उवलद्धपूण्णपावा आसवसंवरनिज्जरकिरियाहिकरण-बंधमोक्ख-कुसला, असहेज्जदेवासुरनागसुवण्ण-जक्ख-रक्खस-किंनर-किंपूरिस-गरुल-गंधव्व -महोरगाइएहि देवग ऐहि निग्गंथा खो पावय एग छो छ छ एतिकूम एाजा, निग्गंथे पावयरगे निस्संकिया निक्कुं खिया निव्वित्तिगिच्छा, लढट्रा, गहियट्रा, पुच्छियट्ठा, ग्रभिगयट्ठा, विस्पिच्छियट्ठा, श्रट्विमिजपेम्मासाुरागरत्ता, श्रयमाउसो ! निग्गंथे पावयरो ब्रट्टे; ब्रयं परमट्ठे, सेसे ब्ररण्ट्ठे, ऊसियफलिहा, ब्रवंगुयदुवारा बहुहिं सीलव्वय-ग्रूरावेरमरापच्चक्खारापोसहोव-चियत्तंतेउरघरप्पवेसा, वासेहिं चाउद्दसट्टमूद्दिट्रपूण्णमासिणीसु पडिपुन्नं पोसहं सम्मं अगुपालेमाणा समरो निग्गंथे फासूएसरिएज्जेरगं ग्रसरा-पारा-खाइम-साइमेणं वत्थ-पडिग्गह-कवल-पायपंछऐोएा-पीट-फलग-सेज्जा-संथारएएगं-ग्रोसहभेसज्जेरग य पडिलाभे-माएा ग्रहावडिग्गहिएहि तवोकम्मेहि ग्रप्पाएां भावेमाएा विहरति ॥१०६॥"

प्रतिमाधिकार के लेखक द्वारा दिये हुए तुंगिया नगरी के श्रावकों के वर्एन के साथ भगवती सूत्र के पाठ का कुछ भी सम्बन्ध नहीं है, यह पाठक स्वयं समफ लेंगे ।

भाष्य चूर्रिए में से निम्नलिखित पाठ दिया है---

''ग्रनिस्सकडं विहिचेइअं, ग्राययएां, ग्रागमपरतंतयाए सुगुरूवएसेएा सुसावगेहि नायज्ञिअवित्तेएां सपरहिग्राए परमपयसाहएएनिमित्तं ग्रागमविहिएगा कारित्रं तं ग्राययणं भण्णइ, ग्राययणे पुण इमो विही पवत्तइ-न उस्सुत्तजण-वक्कमो साया, न रयगीए जिगाबिबन्हागां, न पइट्ठा, न साहूगा सम्मत्तं, न चेइहरमज्फे मठाइसु सुसाहुसाहुग्गीगां निवासो, न रत्तीए इत्थिजगण्पवेसो, न जाई-कूल-ग्रइसग्गहो, न सावयाएां जिएाहरस्स मज्भे तंबोल-दाएा-भक्खएां, न विगहा, न कलहो, न घरचिंता, न रयगोए विलासिगीनट्ट, न रत्ति-जागरणं, न लगुडरासदाणं, पुरिसार्ण पि न जलकीडा-सिंगार-हेडगाइं, न हिंडोलगो देवयाणं पि, न गहणं, न संकंती, न माहमाला, न पाण-भोअएा-मुत्त-पुरीसनिट्ठवर्गा-न्हाग्ग-पाय-ठवर्गाई, न हास-कील-करणं, न हुड्डा, न जुद्धं, न जूञं, न देवदव्वभवेखणं, न परुप्परमच्छरो, न सावयपइट्ठाकरणं, न पहरराजुत्तस्स सावयजरास्स पविसणं, न ग्ररापुचिग्र-गीग्र-वाईंग्र-नट्टं च, न उम्मगगदेसएगा करणं, उम्मग्गठिम्राणं वंदएगाइ करणं, न दुट्ठ जंपणं, ग्रन्न-पि गडद्दरिग्रपवाहपडिअं ग्रागम-ग्रायरएा-विरुद्धं दोस-वड्ढणं गुएा-घायणं जत्थ न कीरइ तं झाययरां गुरगवुड्विकरं तित्थयर-गरगहरमयं सग्गापवग्ग-जरगयं ग्रनाययणं नारग-दंसरग-चररग-गुरगघायणं ठाणं मुक्खत्थि-सुसाहु-साहुग्गि-सावय-सावित्राजगावण्जगिज्जं विसुद्धभावेणं, न पुरग रागदोसेणं। व्यवहारचुर्गो ।

ग्रर्थ---लेखक ने उपर्युक्त पाठ व्यवहारभाष्यचूर्णि का होना बताया है । व्यवहार-भाष्य ग्राँर उसकी टीका भी हमने पढ़ी है----

भाष्य में "निस्सकडमनिस्सकड-चेइए सव्वहि थुई तिण्णि । वेलं व चेइयारिए व, नाउं इक्किक्विया वावि ।।"

यह गाथा ग्रवश्य ग्राती है ग्रौर इस प्रसंग पर निश्राकृत ग्रनिश्राकृत मंगलचैत्य शाश्वत चैत्य ग्रादि का संक्षेप में टीककार ने परिचय बताया है, परन्तु ग्रायतन ग्रनायतन के सम्बन्ध में कोई निरूपएा नहीं किया। ब्यवहारचूर्रिए हमारे पास नहीं है, न हमने पढ़ी है। फिर भी चूरिएा में ग्रायतन ग्रनायतन के सम्बन्ध में इतना विस्तृत विवरएा होता तो टीका-कार ग्राचार्य क्षेमकीर्ति चूरिएा से भी ग्रायतन की टीका ग्रधिक विस्तार से करते, परन्तु वैसा कुछ नहीं किया। दूसरी बात यह भी है कि प्राचीन

चूर्रिएयों की जो प्राक्वत भाषा होती है उसके साथ उक्त पाठ की प्राक्वत का कोई मेल नहीं मिलता। इससे निश्चित है कि व्यवहार-भाष्य की चूर्रिए का नाम लेकर लेखक ने इस प्राक्वत पाठ के सम्बन्ध में ग्रसत्य भाषएए किया है।

उपर्युक्त पाठ में एक एक शब्द खरतरगच्छ वालों का अपना पारिभाषिक शब्द है। "विधिचेइय" अर्थात् "विधिचैत्य" के सम्बन्ध में जिनवल्लभ गणि, जिनदत्त सूरि आदि ने जितना लिखा है उतना अन्य गच्छ के किसी भी विद्वान् ने नहीं लिखा। उस समय में खरतरगच्छ के श्रावकों की तरफ से जो जो जिनमन्दिर बनते थे उन सब को वे "विधि-चैत्य" कहते थे श्रोर विधि-चैत्यों में बर्तन के लिए जिनवल्लभ, जिनदत्त, जिनपति सूरि ग्रादि ने श्रनेक नियम बना डाले थे और उन नियमों के श्रनुसार ही खरतरगच्छ के अनुयायी चलते थे। खरतरगच्छ के आचार्यों की मान्यता थो कि जिनायतन ग्रागम के अनुसार न्यायार्जित धन द्वारा श्रावकों को बनवाला चाहिए, स्वपरहितार्थ और मोक्षपद के साधननिमित्त जो आगम विधि से बनाया गया हो उसी को "ग्रायतन" कहना चाहिए। आयतन में इस प्रकार की विधिप्रवृत्ति होती है—

"उसमें उत्सूत्र-भाषक लोगों का चलाया हुग्रा कम चालू नहीं रहता। वहां रात्रि में जिनबिम्बों का स्नान नहीं होता, रात्रि में प्रतिष्ठा नहीं होती, जिनचैत्य साधुग्रों के सुपुदं नहीं किये जाते । जिनचैत्यों की हद में बने हुए मठ ग्रादि में साधु.साध्वी का निवास नहीं होता, रात्रि के समय में स्त्री लोगों का मन्दिर में प्रवेश नहीं होता, जाति, कुल ग्रादि का दुराग्रह नहीं होता, जिनघर के यन्दर श्रावक को ताम्बूल नहीं दिया जाता, न खाया जाता। वहां विकथा नहीं होती, भगड़ा नहीं होता, घरकार्य सम्बन्धी बातें नहीं होती, मन्दिर में रात्रि जागरएग नहीं होता, घरकार्य सम्बन्धी बातें नहीं होती, मन्दिर में रात्रि जागरएग नहीं होता। पुरुष भी मन्दिर में डंडियों से नहीं खेलते, जल-क्रीड़ा नहीं होती, श्राङ्गार तमाशा ग्रादि नहीं होते। देवों के लिए भी हिंडोले नहीं होते, ग्रहण की रश्म नहीं होती, संक्रान्ति नहीं मानी

जाती, माघमाला नहीं पहनी जाती, जिनमन्दिर में खान-पान, पेशाब-टट्टी, थूंकना, स्नान, पग घोना, मालिश करना नहीं होता। न रहस्यजनक क्रीड़ा होती है, न होड़ बदी जाती है, न कुश्ती की जाती है, न जुगार खेला जाता है, न देव द्रव्य खाया जाता है। परस्पर एक दूसरे की ईर्षा नहीं की जातो, न श्रावक द्वारा प्रतिष्ठा कराई जाती है। किसो प्रकार के ग्रायुध के साथ श्रावक चैत्य में प्रवेश नहीं कर सकता। ग्रनुचित गीत, बादित्र, नृत्य, नाटक नहीं होते। शास्त्र-विरुद्ध धर्मदेशना नहीं होती, उन्मार्ग स्थित साधुग्रों को वन्दनादि नहीं किया जाता है, विधिचैत्य में दुष्ट वचन नहीं बोला जाता, दूसरा भी गडुरिया प्रवाहपतित ग्रागम ग्रौर ग्राचरएाा से विरुद्ध दोषवर्द्धक ग्रौर गुएाघातक कार्य जहाँ पर न किये जाते हों उसे गुएा वृद्धि करने वाला तीर्थङ्कर ग्राधर-सम्मत स्वर्गापवर्ग जनक ''ग्रायतन'' कहते हैं। ऊपर का सारांश खरतरगच्छ वाले ने निम्नलिखित पद्य से लिया है—

> "ग्रत्रोत् सूत्र जनक्रमो न च न च स्नात्रं रजन्यां सदा, साधूनां ममताश्रयो न च न च स्त्रीएां प्रवेशो निशि । जाति-ज्ञातिकदाग्रहो न च न च श्राद्धेषु ताम्बूलमि-त्याज्ञात्रेयमनिश्रिते विधिक्वते श्रीजैनचैत्यालये ॥''

ग्रायतन से विपरीत ज्ञान, दर्शन, चारित्र के गुर्एों का घात करने वाला जो स्थानक हो उसको ''ग्रनायतन'' समफना चाहिए । मोक्षार्थी सुसाधु सुसाध्वी श्रावक श्राविका जनों के लिए ग्रनायतन विशुद्ध भाव से वर्जनीय है, रागद्वेष के कारएा से नहीं ।

विधिचैत्य में बर्तने के लिए जिनवल्लभ गणी और जिनदत्तसूरिजी ने जो जो नियम संघपट्टक, चर्चरी, धर्मोपदेश रसायन, कालस्वरुप कुलक ग्रादि में लिखे हैं उन्हीं का प्रस्तुत प्राकृत पाठ में समावेश किया गया है। इस विषय में जिन सज्जनों को शंका हो वे ऊक्त ग्रन्थों को पढ़कर के निर्णय कर सकते हैं कि मेरा कथन कहां तक ठीक है। इस प्रकार के कल्पित पाठों को ग्रन्यान्य सूत्रों के नाम पर चढ़ाकर जिनप्रतिमाधिकार के

संकलनकर्ता ने जो गहित प्रवृत्ति की है, इससे उनको कोई लाभ हुग्रा होगा, यह तो हम नहीं कह सकते । परन्तु इस प्रकार गुम नाम से ग्रन्थकार बनकर श्रमुक गच्छ वालों की ग्राँखों में धूल झोंकने का प्रपक्ष करके ग्रन्थ निर्दोष कृतियों में भी इसी प्रकार का कोई प्रपक्ष तो नहीं है ? इस प्रकार पाठकों को शंकाशील बनाने का मार्ग चालू किया है जो जैन संघ मात्र के लिए घातक है । इस प्रकार पर्दे में रहकर दूसरे गच्छीय बनकर ग्रपने गच्छ की उन्नति देखने वाले केवल स्वप्नदर्शी हैं । ऐसे भूठे प्रपक्षों से न कोई गच्छ उन्नत होगा, न जीवित ही रहेगा ।

ग्रन्त में जिनप्रतिमाधिकार २ के लेखक ने ग्रपना समय इरादापूर्वक गुप्त रखा है। इतना ही नहीं, बल्कि एक दो स्थानों पर तो उसने पाठकों को भूलावे में डालने का प्रयत्न भी किया है। वगैर प्रसंग के ग्रन्थ के बीच में ग्रंचलगच्छ की पट्टावली देकर ग्राचार्य जयकेसरी तक पूरा करना, तथा एक स्थान पर संवत् १४८० का वर्ष लिखना इसका तात्पर्य यही है कि लेखक इस ग्रन्थ को विक्रम की सोलहवीं शती की कृति मनवाना चाहते हैं, परन्तू उनकी यह मुराद पूरी नहीं होने पाई । कई स्थानों में प्रयुक्त ग्रर्वाचीन भाषा के शब्दप्रयोग तथा शास्त्रज्ञान की कमी बताने वाली भूलें उनको विक्रम की सोलहवीं शती के पूर्व का प्रमाणित नहीं होने देतीं। दृष्टान्त के रूप में एक स्थान पर जिन-जन्म के ग्रधिकार में ''द्रो'' शब्द का प्रयोग लेखक का ग्रर्वाचीनत्व बताता है। इसी तरह श्रम्एा की द्वादश प्रतिमाओं का शीर्षक लिखते समय ''समगाणं समग्रीणं बारस पडिमा पन्नत्ता'' इस प्रकार सूत्रीय शीर्षक लिखा है । परन्तू लेखक को इतना भी मालूम हो नहीं सका कि जैन-भिक्षु की द्वादश प्रतिमा केवल जैन श्रमणों के लिए ही होती हैं, जैन श्रमणियों के लिए नहीं। फिर भी लेखक ने श्रमएा ग्रौर श्रमएियों की बारह प्रतिमाएँ बताई हैं । यह उसका ग्रज्ञान तो है ही, साथ ही ''बारस पडिमा पन्नत्ता'' इन शब्दों से इस शीर्षक को किसी आगम का सूत्र मनाने की होशियारी को है, परन्तु श्रमण के साथ श्रमणी शब्द को जोड़कर लेखक ने ग्रपनी होशियारी को गूड़ गोबर बना दिया है। इसी प्रकार संख्या-बद्ध प्राकृत पाठों को सूत्रों के ढंग से इत

#### 220 :

#### निबन्ध-निचय

ग्रन्थ में लिखा है। फिर भी प्राकृत भाषा के ऊपर से विद्वान् पाठक समझ ही जाता है कि यह पाठ वास्तव में सूत्र का नहीं, लेखक के अपने घर का है।

ग्रब हम इस ग्रन्थ का एक नकली पाठ देकर इस ग्रवलोकन को पूरा करेंगे । जिनप्रतिमाधिकार के १४१वें पत्र में लेखक ने व्यवहार-छेद ग्रन्थ के नाम से एक पाठ दिया है जो नीचे उद्घृत किया जाता है—

''साहू वंदित्ता पूछंति-कत्थ गंतव्वं सिम्रा, तेगुत्तं ग्रमुगदेसे-संति तत्य चेइग्रागि जेहितो दंसएगसोहिग्र विज्ञति, कहं च तेहितो दंसएगसोही पूत्रं च दट्ठुं जगबंधवाणं ? सट्ठाणं चेइएसु-जिरएपडिमाणं न्हारए-विलेवरएाइदाणं-च दट्ठूणं सेहस्स धम्मो वित्थरेई, चेइग्राइं संखसयगप्यमुहेहिं समरएोवासगेहिं भत्तीइ जाइं निम्मिग्राइं''-व्यवहारछेदग्रन्थे ।।

साधु ग्राचार्य को वन्दना कर पूछते हैं-विहार कर कहां जाना होगा ? ग्राचार्य ने कहा-ग्रमुक देश की तरफ। वहाँ जिनचैत्य हैं, जिनचैत्यों से दर्शनशुद्धि होगी। उनसे दर्शनशुद्धि कैसे होगी ? ग्राचार्य ने कहा-तीर्थङ्करों की पूजा देखकर श्रावकों का जिनमन्दिरों में जिनप्रतिमाग्रों का स्नान विलेपनादि करना देखकर नवदीक्षित शिप्य का धर्म विस्तृत होता है। चैत्य-शंख, शतक ग्रादि श्रावकों द्वारा भक्ति से जो बनाए गये हैं, उनके दर्शनादि से धर्मश्रद्धा बढ़ती है।

लेखक साधुग्रों द्वारा विहार-क्षेत्र पूछता है ग्रौर ग्राचार्य उसका उत्तर देते हैं, कि ग्रमुक देश में विहार होगा। जहाँ जिनचैत्य बहुत हैं, दर्शनशुद्धि होगी। साधु पूछते हैं--महाराज, उन चैत्यों से दर्शनशुद्धि कैसे होगी? ग्राचार्य कहते हैं---जगत् के बन्धु जिनभगवन्त की पूजा देखकर श्रावकों द्वारा जिनचैत्यों में जिनप्रतिमाग्रों का स्नान विलेपादि होता देख कर नव-शैक्ष का धर्म बढ़ता है। क्योंकि वे चैत्य, शंख, शतक प्रमुख श्रावकों के भक्ति से बनाये हुए हैं।

जिनप्रतिमाधिकार के कर्त्ता ने इस पाठ की जो योजना की है, वह म्राघुनिक परिस्थिति को ध्यान में रखकर की है, अन्यथा वहां मन्दिर हैं,

यह ग्राचार्य के कहने की कोई ग्रावश्यकता नहीं होती । शास्त्र में साधुग्रों का विहार मन्दिर ग्रौर मूर्तियों के दर्शन के लिए नहीं बताया, किन्तु ग्रपना संयम निर्मल रखने के लिए साधु विहार करते हैं । भावी ग्राचार्य के लिए देशदर्शनार्थ भी विहार करने की ग्राज्ञा दी है, बाकी सर्वसाधारण के लिए तीर्थयात्रा के लिए ग्रथवा मूर्तियों के दर्शनार्थ इघर-उघर भ्रमण करना साधुग्रों के लिए निषिद्ध है । इस परिस्थिति में दर्शनशुद्धि ग्रौर धर्म-विस्तार की बातें करने वाले साधु जैन सिद्धान्तों के ग्रनभिज्ञ मालूम होते है । सत्रहवीं शताब्दी के लेखक शंख, शतक प्रमुख श्रमणोपासकों द्वारा भक्ति से बनाए हुए जिनचैत्यों की बात करके पढ़ने वालों को उल्लू बनाना चाहते थे, परन्तु ऐसा करते हुए वे स्वयं ग्रज्ञानियों की कोटि में पहुंच रहे हैं, इस बात का उन्हें पता तक नहीं लगा ।

## उप**संहार**ः

प्रतिमाधिकार दो के सम्बन्ध में हमने जो कुछ लिखा है, वह हमारे खुद के लिए भी सन्तोषजनक नहीं, खेदजनक है। परन्तु इसके सम्बन्ध में लिखने की खास ग्रावश्यकता ज्ञात हुई । क्योंकि हमने ज्यों-ज्यों प्राचीन, मध्यकालीन ग्रौर ग्रर्वाचीनकालीन जैन साहित्य का श्रवलोकन किया त्यों-त्यों धीरे-धीरे ज्ञात हुग्रा कि मध्यकालीन ग्रौर ग्रर्वाचीन जैन साहित्य में ग्रनेक प्रकार की विकृतियां हो गई हैं। कई ग्रन्थ तो ऐसे बने हैं जो जैन ग्रागमों के साथ मेल ही नहीं रखते । कई ग्रन्थों में ग्रर्वाचीनकालीन पद्धतियों को घुसेड़कर उन कृतियों को भौरागिक पद्धतियां बना दिया है। कई ग्रन्थ प्रकरणों में ग्रन्यान्य पाठों का प्रक्षेप निष्कासन करके उनको मुल विषय से दूर पहुंचा दिया है, ग्रौर यह पढ़ति ग्राज तक प्रचलित है । ऐसा हमारे जानने में ग्राया है, अपनी मान्यताग्रों को प्रामाएिक ठहराने के लिए प्रामासिक पुरुषों के रचे हुए साहित्य में इस प्रकार विकृतियां उत्पन्न करना समभदारी नहीं है। फिर भी इस प्रकार के कार्य सैंकड़ों वर्षों से होते ग्रा रहे हैं। इस परिस्थिति को जानकर यह लेख लिखना पड़ा है। ग्राशा है, गच्छ मतों के हिमायती महानूभाव अब से इस प्रकार की

#### १२२ ः

प्रवृत्तियों से बाज आयेंगे, अन्यथा इस प्रकार की अनुचित प्रवृत्तियों का भण्डाफोड़ करना पड़ेगा । हमारी आन्तरिक इच्छा है कि इससे आगे एक कदम भी हमें न बढ़ाना पड़े ।

श्राज तक हमारे पढ़े श्रौर जाँचे हुए ग्रन्थों में से उपर्युक्त चौदह (१४) ग्रन्थों को ''क्रुत्रिम क्रुतियों'' के नाम से जाहिर किया है। इन सब के क्रुत्रिम होने के हमारे पास प्रमाण विद्यमान होते हुए भी हमने उनका उपयोग नहीं किया। क्योंकि यह प्राथमिक ग्रवलोकन लेख है। इसमें सभी प्रमारगों का उपन्यास करने से एक बड़ा प्रबन्ध बन जाने का भय है जो हमको इष्ट नहीं।



# ः १⊏ः तत्त्वन्याय-विभाकर ∻

कर्ता-श्री विजयलब्धि सूरि

उपर्युक्त नाम का ग्रन्थ बीसवीं शताब्दी के ग्राचार्य श्री लब्धि सूरिजी ने खम्भात में रचा है। इसका रचनाकाल १९९४ ग्रौर मुद्रएकाल १९९५ है। ग्रन्थ को तीन विभागों में बांटा है—प्रथम विभाग में नवतत्त्वों का संस्कृत वाक्यों में निरूपण करके सम्यक्-दर्शन का वर्र्शन किया है। दूसरे विभाग में पांच ज्ञानों का वर्णन करके प्रमाएों का निरूपएा किया है। तीसरे विभाग में चारित्र-धर्म का निरूपएा करने के साथ चारित्र-सम्बन्धी क्रिया-प्रवृत्तियों का प्रतिपादन किया है।

प्रन्थ के संस्कृत वाक्य ग्रधिकांश में भगवान् उमास्वाति के तत्त्वार्थ-सूत्र के सूत्रों में शाब्दिक परिवर्तन करके तय्यार किये गए हैं। उदाहरए स्वरूप "सम्यग् दर्शन-ज्ञान-चारित्राएि मोक्षमार्गः'' इस सूत्र को परिवर्तित करके "सम्यक् श्रद्धा-संविच्चरएगानि मुक्त्युपायाः'' यह वाक्य रचा है। मेरी समझ में सैद्धान्तिक बातों को इस प्रकार बदलने में कैसी भूलें होती हैं, इस बात पर लेखक ने तनिक भी विचार नहीं किया। भगवान् वाचकजी के प्रथम सूत्र का ग्रन्तिम शब्द "मोक्षमार्गः'' यह एक वचनान्त है, तब विभाकर के कर्ता ने इसके स्थान पर "मुक्त्युपायाः'' इस प्रकार मोक्ष के स्थान पर मुक्ति तथा मार्ग के स्थान पर बहुवचनान्त "उपायाः'' शब्द लिखा है। वास्तव में यह परिवर्तन बहुत ही भद्दा ग्रौर ग्रनर्थकारक हुग्रा है। दर्शन शब्द के स्थान पर श्रद्धा शब्द लिखकर लेखक ने एक सर्वव्या-पक ग्रर्थवाची शब्द को हटाकर एकदेशीय ग्रभिलाषा वाचक "श्रद्धा' शब्द

For Private & Personal Use Only

को स्थान दिया है'। दर्शन शब्द से दार्शनिक तत्त्व-सम्बन्धी मन्तव्य का जो सर्व दर्शनों में "दर्शन" शब्द से प्रतिभान होता है, वह ''श्रद्धा" शब्द से नहीं। इसी प्रकार ज्ञान के स्थान पर ''संवित्" शब्द का विन्यास कर लेखक ने "ज्ञान" शब्द के सार्वभौम अर्थ पर पर्दा सा डाल दिया है। ज्ञान शब्द ग्राभिनिबोधिक, श्रुत, ग्रवधि, मनःपर्यव तथा केवल इन पांचों ज्ञानों का प्रतिपादक है। तब ''संवित्' शब्द ज्ञान का पर्याय होते हुए भी सभी ज्ञान का प्रतिभास नहीं करा सकता<sup>°</sup>; प्रथम तृतीय चतुर्थ और पंचम ज्ञान का ''संवित्'' शब्द से उल्लेख करना निर्थंक है। ''संवित्'' शब्द से शास्त्र श्रवएा मनन से जो प्रतिभास होता है, उसी को सूचित किया जा सकता है, सभी ज्ञानों को नहीं। ''चारित्र'' शब्द का स्थान ''चरएा'' को देना भी अयोग्य है। चारित्र एक आत्मा का मौलिक गुएा है, तब

(१) श्रद्धा शब्द की निष्पत्ति "श्रत्'' ग्रव्यय ग्रौर ''धा'' धातु से होती है। देखिए सिद्धहेमशब्दानुशासन का निम्नोद्धृत सूत्र "ग्रधाँद्यनुकरएगाच्विडाववगति: ३,१,२'' इसकी बृहद् वृत्ति में ''श्रत्-श्रद्धाने शीघ्रे च। श्रतश्च दधाति करोतिम्या ।'' इस वार्तिक से श्रत् को शीद्रार्थक ग्रव्यय मानकर धारएगार्थक ''धा ' धातु के संयोग से ''श्रद्धा'' शब्द बनाया है, जिसका ग्रर्थ है ग्रभिलाषा ।

पासिग्नीय व्याकरसा के अनुसार ''अद्धा'' शब्द निपात में परिगसित है, और ''श्रच्छब्दस्योपसंख्यानम्'' इस वातिक से अत् को उपसर्ग मान ग्रागे ''दधाति'' क्रिया के योग से भी श्रद्धा शब्द की सिद्धि की है और श्रद्धा का ग्रर्थ ग्रभिलाप सूचित किया है।

इस प्रकार के श्रद्धा शब्द के पूर्व में सम्पक् शब्द जोड़कर सम्यग्दर्शन का भाव निकालना कल्पना मात्र है।

(२) संवित् शब्द से ज्ञान मात्र का ग्राभास नहीं कराया जा सकता क्योंकि संवित् शब्द की मूल प्रकृति ऐकार्थक नहीं है, जैसे-विद् ज्ञाने-वेदवित्, विद्-सत्तायाम्-प्रवित्, विद्-विचारऐो-ब्रह्मवित् । इस प्रकार ज्ञान के ग्रर्थ में रूढ ज्ञान शब्द को हटाकर उसके स्थान पर ग्रनेकार्थ संवित् शब्द को जोड़ना भद्दा ही नहीं आन्तिकारक भी है। ''चरग्।'' शब्द यद्यपि कहीं कहीं इसके पर्याय के रूप में प्रयुक्त होता है, फिर भी ''चरए।'' शब्द चारित्र का पर्याय न होकर चारित्र सम्बन्धी कियाओं-ग्राचरणों के ग्रर्थ में प्रयुक्त होता है 1 ( ''मोक्ष'' शब्द कर्मयुक्त होने के अर्थ में प्रसिद्ध है, ''मुक्ति'' शब्द भी ''मोक्ष'' शब्द का पर्याय ग्रवश्य है परन्तु मोक्ष के जैसा पारिभाषिक नहीं । "मार्ग" झब्द के स्थान पर ''उपाय'' शब्द का लिखना भी बिल्कूल ग्रयोग्य है। भले ही श्रद्धा संवित् ग्रौर चरएा मोक्ष के उपाय हों, परन्तु ये मोक्ष का मार्ग नहीं बन सकते । "मृग्यते मोक्षो ग्रनेन इति मार्गः" ग्रर्थात् दर्शन-ज्ञान चारित्र द्वारा मोक्ष का ग्रन्वेषएा किया जाता है ग्रौर उसे प्राप्त भी किया जाता है। मनुष्य के पास कार्य के साधक उपाय होने पर भी जब तक वह उपेय पदार्थ की प्राप्ति के लिए मार्गुएा नहीं करता, उपेय प्राप्त नहीं होता। इसीलिए तत्त्वार्थकार भगवान् उमास्वाति वाचक ने मोक्ष शब्द के ग्रागे मार्ग शब्द रखना पसन्द किया है। इन सब बातों के उपरान्त एक विशेष खटकने वाली बात तो इस वाक्य में यह है कि ''उपाय'' शब्द का प्रयोग बहवचन में किया है । जैन शैली को न जानने वाला मनूष्य तो यही कहेगा कि ''श्रद्धा'', ''संवित्'' ग्रौर ''चरण'' ये प्रत्येक मुक्ति देने वाले उपाय हैं। परन्तू ऐसा ग्रर्थ करना जैन सिद्धान्त से विरुद्ध माना जायगा, क्योंकि जैन-सिद्धान्त ''सम्यक्-दर्शन, सम्यक्-ज्ञान'' ग्रौर ''सम्यक-चारित्र'' इन तीनों की सम्मिलित प्राप्ति से ही आत्मा का मोक्ष मानता है, प्रत्येक भिन्न-भिन्न से नहीं । इसो कारएा तो तत्त्वार्थसूत्रकार ने "मार्ग" शब्द में प्रथमा विभक्ति के एक वचन का उपयोग किया है । इस प्रकार ''तत्त्वन्यायविभाकर'' के पहले वाक्य में ही ''प्रथमकवले मक्षिका-पातः" जैसा हम्रा है। इस प्रथम पंक्ति की खामियों को पढने से ही सारा ग्रन्थ दृष्टिगोचर करने की मेरी इच्छा हुई ग्रौर सारी पुस्तक पढ़ी, जिससे ग्रन्थ की योग्यता ग्रयोग्यता का ग्रनूभव हुग्रा ।

(१) चरएा शब्द भी संबित् की ही तरह अनेकार्थक है। इसका प्रयोग कहीं कहीं चारित की किया के अर्थ में होता है, तो कहों कहीं ''काठक'' ''कलापका'' दि धर्माम्नायों के अर्थ में भी प्रयुक्त हुआ है। इस परिस्थिति में चारित्र जैसे सर्वसम्मत शब्द को हटाकर उसका स्थान ''चरएा'' शब्द को देना एक प्रकार की आन्ति फैलाना है।

#### १२६ :

#### निबन्ध-निचय

ऊपर हमने केवल "तत्त्वन्यायविभाकर" के प्रथम सूत्र पर थोड़ी टीका टिप्पगी की है। इसी प्रकार इस ग्रन्थ के ग्रन्यान्य ग्रनेक सूत्र-वाक्य दोषपूर्ण हैं ग्रौर उन पर जितना भी टीका-टिप्पग किया जाय थोड़ा है। परन्तु ऐसा करने में ग्रब कोई लाभ प्रतीत नहीं होता, क्योंकि इसके लेखक ग्राचार्य महोदय परलोक सिधार गए हैं ग्रौर इनके शिष्यगगा की तरफ से संशोधन होने की ग्राशा करना निरर्थक है, इसलिए ग्रन्य सूत्रों के ऊपर टीका-टिप्पगी करना छोड़ दिया है।

दुःख के साथ कहना पड़ता है कि श्री लब्धिसूरिजो महाराज ने इस संस्कृत ग्रन्थ के निर्मागा में जितना समय लगाया उतना स्त्रियों तथा बालक बालिकाओं के पढ़ने योग्य स्तवनों-भजनों के बनाने में लगाते तो ग्रवश्य लाभ के भागी होते।



# ः १६ः ते० पं० कल्यासविजयगसी त्र्व्यशुद्धियाँ अशुद्धियाँ

१. "प्रतिक्रमएा" शब्द से यहां "श्रावक-प्रतिक्रमएा सूत्र" विवक्षित है। इस सूत्र का अनेक संस्थाओं, पुस्तकप्रकाशकों तथा व्यक्तियों ने प्रकाशन किया है। अकेले भीमसी माएक ने ही इसकी १० से अधिक आवृत्तियां निकाली हैं, फिर भी इसकी मांग आज भी कम नहीं है। इस पर से इतना तो निश्चित है कि प्रतिक्रमएा सूत्र के एक ग्रच्छे संस्करएा की आवश्यकता थी और है। 'प्रबोध टीका' के साथ प्रकाशित "प्रतिक्रमएा-सूत्र" प्रथम के संस्करएगों से अच्छा कहा जा सकता है, फिर भी सर्वांशों में उपयोगी नहीं कह सकते।

गुजराती टीकाकार श्री धीरजलाल ने इसमें ग्रपने विशाल वाचन श्रौर सर्वतोमुखी प्रतिभा का यथेच्छ उपयोग किया है। जिसके प्ररिएाामस्वरूप ग्रन्थ का यह संस्करण सर्वभोग्य न होने पर भी ग्रध्यापकों श्रौर विचारकों के काम का बन गया है। परिएााम यह ग्रायगा कि इसकी श्रधिक ग्रावृत्तियां निकालने का संभव कम रहेगा।

हमने इस टीका का मात्र "पिठरी-पुलाक-न्यायेन" स्रवलोकन किया है। इससे इसकी खूबियों स्रौर खामियों के विषय में लिखना साहस गिना जायगा तथापि ग्रन्थ के मूल का हमने सम्पूर्ण स्रवलोकन किया है, इसलिए इसकी संपादनशैली स्रौर संशोधन के विषय में कुछ लिखना प्रासंगिक गिनते हैं।

### सूत्रों के नये नाम :

संपादक ने प्रत्येक सूत्र या सूत्रखण्ड को अपने कल्पित नाम से अलंकुत किया है। प्राकृत को प्राकृत श्रौर संस्कृत को संस्कृत नाम लगाकर अन्त में सूत्र का प्रचलित नाम दिया है। इसका कारण ''एक-वाक्यता'' कायम रखना बताते हैं, पर हमारी मान्यतानुसार यह कथन निराधार है। प्रतिक्रमण सूत्र, सूत्रखण्ड अथवा तदुपयोगी जो संकेत नियत हैं उनके विषय में टीकाकार, संपादक या संशोधक को निराधार नये नाम लगाने का साहस करने की कुछ भी आवश्यकता न थी। यदि सूत्रगत वस्तुव्यंजक शब्द लिखने की इच्छा थी तो टिप्पणी में या टीका में वैसा कोई शब्द लिखकर पूरी कर सकते थे, पर प्रत्येक सूत्र तथा सूत्र-खण्ड के गले में प्राकृत या संस्कृत नाम की नई घंटियाँ लगाने का संपादक को कोई श्रधिकार न था, ''सात लाख, अठार पापस्थानक'' जैसे लोक-भाषामय ग्रालोचना पाठों के प्राकृत तथा संस्कृत भाषा के नये नाम कितने विचित्र लगते हैं? इसमें किस प्रकार की एकवाक्यता है यह हम समफ नहीं सकते ।

'तस्स उत्तरीकरएोणं', 'ग्रन्नत्थ ऊससिओएां' जैसे सूत्रखण्ड, जो वास्तव में 'इरियावहिया' के ग्रंश हैं उनके नये नाम लगाकर एक प्रकार की उनमें विक्वति ही उत्पन्न की है ग्रौर कितने ही नये नाम तो मूल वस्तुयों को ढांकने वाले जैन शैली के बाधक बने ऐसे हैं।

#### ग्रन्तःशोर्षंक तथा अन्तर्वचनः

कितने ही स्थानों में सम्पादक ने ''ग्रन्तःशोर्षक'' तथा विधिगत ''प्रतिवचन'' सूत्रों में दाखिल किये हैं यह भी ग्रविचारित कार्य किया है। ऐसे प्रक्षेप कालान्तर में लेखकों के ग्रज्ञान से सूत्रों के अंग बनकर मूल वस्तू को विक्वत कर देते हैं कि जिसका संशोधन भी ग्रशक्य बन जाता है।

'वस्दनक सूत्र' तथा 'ग्रब्सुट्ठिग्रो' ग्रादि में दाखिल किये हुए ''गुरुप्रतिवचन'' ''स्थाननिवेदन'' आदि वातें ग्रनजान स्वयं सीखने वालों

को हानिकर ग्रोर पोथी-लेखकों द्वारा सूत्र के अंग बनकर मूल वस्तु को बिगाड़ने वाली होंगी । यह प्रतिवचन स्थानादिनिवेदन ग्रादि विधि में शोभने वाली वस्तु है, जिसको मूल में प्रवेश करवा के सम्पादक ने ग्रक्षम्य भूल की है।

''लघु र्शान्ति'' स्तव में ''विजयादि जगन्मङ्गल कवच, म्रक्षरस्तुति, म्राम्नाय, फलश्रुति, अंतमंगल'' स्रादि शीर्षकों के कांटे बोकर शान्तिपाठियों का मार्ग दुर्गम बना दिया है । ऐसे सूचन ग्रस्थानीय तथा म्रप्रासंगिक हैं ।

#### संशोधनः

हम पहिले ही कह चुके हैं कि संशोधन की दृष्टि से यह संस्करएा ग्रच्छा है, कितनी ही प्रवाहपतित भूलों का इसमें परिमार्जन हुन्ना है, फिर भी पूर्व से चलती आई थोकवन्ध अश्चद्धियाँ इसमें भी रह गई हैं। भीमसी माएगक के संस्करए। की कितनी ही भूलें महेसाना के संस्करए। में सूधरी हैं। वैसे भीमसी माएक की कतिपय भूलें महेसाना वालों ने ग्रपनायी हैं तथा महेसाना का अनुसरणा इस संस्करणा के संशोधकों ने भी किया है। खास कर भाषा की कृतियाँ ''पाक्षिकादि ग्रतिचार'' ''सकल तीर्थ वन्दना'' ग्रादि में भीमसी मारगक ने भाषाविषयक परिवर्तन कर मूल कृति में विकृति की थी। उसी रूप में महेसाना तथा अष्ठांग-विवरएाकार ने श्रपने संस्करणों में उसकी पूनरावृत्ति की है। खास तौर से ऐसी विकृतियों को प्राचीन हस्तलिखित प्रतियों के ग्राधार पर सुधारकर भूलों के रूप में उन्हें प्रकाशित करना चाहिये था। ''ग्रजितशान्तिस्तव'' में जैसे प्राचीन टीका के ग्राधार पर शाब्दिक परिवर्तन किया है उसी प्रकार उक्त कृतियों को इसके गुद्ध रूप में उपस्थित किया होता तो योग्य माना जाता।

#### म्रजित शान्तिस्तव में किये गये परिवर्तन :

"अजित शान्तिस्तव" में कित्तनी ही ह्रस्व, दीर्घ की भूलें सुधारी हैं यह तो ठीक, पर छन्दों के अाधार से इसमें कितनी ही जगह गाथाओं का जो अंग-भंग किया है वह अक्षन्तव्य है। संशोधक ने चाहे जिस

कारएग से भी "ग्रजित शान्तिस्तव'' के छन्दों की छेड़छाड़ की हो पर उसमें ग्रपनी बुद्धि का ही प्रदर्शन किया है। "छन्दशास्त्र' यह कोई कतिपय वृत्तवाहिनी लघुतरंगिरगी नहीं पर लाखों वृत्तों का "महार्णव'' है। इसका विचार किये बिना ग्रजित शान्तिस्तव के हजारों वर्षों के पुराने छन्दों की जात का थाह लेने की चेष्टा भी संशोधक को विचारगीय हो पड़ी है। ऐसी वस्तुस्थिति होते हुए संशोधक ने ग्रजित शान्तिस्तव के छन्दों की चर्चा कैसे की यह समझ में नहीं ग्राता।

छन्दों का जाल बहुत जटिल है। ग्रजित शान्तिस्तव के छन्दों का संशोधन करने वाला संशोधक स्वयं ही भूल-भूलामगी में फंसकर "उपजाति" को "इन्द्रवज्जा" तथा "ग्रौपछन्दसिकं" को "वैतालीय" लिखने को भूल कर बैठे हैं कि जिसकी इनको खुद को खबर नहीं पड़ती, तब ग्रजितशान्ति के छन्दों की इनकी समालोचना भूल भरी न हो, ऐसा कौन कह सकता है।

टीकाकारों का कर्त्तव्य सूत्र के पाठों की शुद्धि करने का था, इसलिये भावश्यकनिर्युक्ति, भाष्य, चूरिंग, टीकाग्रों की पुरानी प्रतियां इकट्ठी कर प्रत्येक सूत्र तथा सूत्रखण्ड को प्राक्ठत, संस्कृत पाठों के साथ ग्रर्थ की दृष्टि से मिलान करने का था। जहां ग्रर्थ-वैषम्य मालूम होता वहां मूल प्रति में तपास कर ग्रशुद्धियां पकड़नी थी। इस कार्य के लिये केवल ग्रावश्यक पंचांगी की प्राचीन हस्तलिखित प्रतियों की ही जरूरत थी, न कि ११२ जितने ग्राधार-ग्रन्थों की ग्रथवा ३१ जितनी हाथ-पोथियों की बाँध-छोड़ करने की। छन्दों की ग्रथवा ३१ जितनी हाथ-पोथियों की बाँध-छोड़ करने की। छन्दों की समालोचना करने की ग्रीर तान्त्रिक तत्त्व का प्रदर्शन करने का कुछ प्रयोजन ही न था। ग्रष्टांग विवरण के स्थान में "१. शुद्धमूल पाठ, २. संस्कृत छाया, ३. गुजराती भाषा में शब्दार्थ, ४. ग्रन्वयार्थ तथा ५. तात्पर्यार्थ' इतनी बातों को लक्ष्य में रखकर विवरण करने की जरूरत थी। ग्रर्थ-निश्चय तात्पर्यार्थ में ग्रा जाता है, तब ग्राधार, इतिहास का सार ग्रीर छन्द का नाम लक्षण टिप्पण में भी दिया जा सकता था। लेखक ने यदि उपर्युक्त मार्ग ग्रहण किया होता तो कम परिक्षम में ग्रीर कम खर्च में इससे भी विशेष ग्रच्छा संस्करण तैयार हुग्रा

230 :

होता और कम मूल्य में इसका सर्वत्र प्रचार हो जाता, पर जो काम हो घुका है उसके विषय में ग्रब ज्यादा लिखना ग्रावश्यक नहीं है ।

ग्रब हम ग्रपने 'प्रतिकमरण सूत्र' में तथा प्रतिक्रमरण में बोली जाने वाली स्तुतियों स्तवनों ग्रादि में घुसी हुई तथा ग्राज पर्यन्त चली ग्राती ग्रग्रुद्धियों की सूची देकर इस चर्चा को समेट लेंगे ।

लगभग तीन वर्ष पहिले हमने महेसाना के संस्कररण को ग्राधार मानकर ग्रावश्यक सम्बन्धी सूत्रों का एक ''शुद्धिपत्रक'' तैयार किया था श्रौर उसको छपवाकर प्रकट करने का भी विचार किया था, पर इसके बाद थोड़े ही समय में ''प्रबोध टीका'' के प्रथम भाग के प्रकाशन की खुशी में बम्बई में जैनों की सभा हुई ग्रौर इस कार्य में लगे हुए कार्यकरों को ग्रभिनन्दन दिये गये । हमें लगा कि इस घटना से ''प्रतिक्रमण् सूत्र'' का शुद्ध संस्करण प्रकाशित होने में ग्रब विलम्ब न होगा । ग्रब हमें शुद्धिपत्रक प्रकट करने की ग्रावश्यकता ही न रहेगी । हमने प्रबोध टीका वाले संस्करण का प्रथम भाग मंगवाकर दृष्टिगोचर किया तब कितनी ही भूलें उसमें सुधरी हुई मालूम हुई तब कुछ नई भूलें भी दृष्टिगत हुई । हमने सम्पूर्ण ग्रन्थ छप जाने के बाद ही इसके सम्बन्ध में कुछ लिखने का निर्णय किया । गत चातुर्मास्य में ग्रन्तिम भाग प्रकाशित होते ही उसे मंगाकर ग्रन्थ का मूल पढ़ा ग्रौर दृष्टि में ग्रायी हुई भूलों की यादी की ।

यहाँ हम ''प्रबोध टीका'' के संस्करएा की ''ग्रशुद्धियों'' का ''शुद्धि-पत्रक'' देते हैं जिसमें कितनी प्रचलित भूलें रहीं तथा कितनी नई भूलें घुसीं यह जान सकेंगे।

# - शु द्धि प त्र क -

# प्रतिकमण प्रवोध टीका वाले का

# इरियावही में :

| म्रगुद्ध                    | शुद्ध            |  |
|-----------------------------|------------------|--|
| (१) ईरियावही                | <b>इ</b> रियावही |  |
| (२) ईरियावहियं              | इरियावहियं       |  |
| (३) ईरियावहिया              | इरियावहिया       |  |
| संसार-दावानल स्ट्           | रति में :        |  |
| (४) इंद्रवज्ञा              | उपजाति           |  |
| भवनदेवता स्तुति मेंः        |                  |  |
| (४) भुवनदेवता               | भवनदेवता         |  |
| (६) भुवएादेवया              | भवरगदेवया        |  |
| (७) भुवन-देवी               | भवन-देवी         |  |
| ग्रड्ढाइज्जे सु में ः       |                  |  |
| (८) पनरससु                  | पन्नरससु         |  |
| (१) पडिग्गह धारा            | पडिग्गहघरा       |  |
| (१०) महव्वय धारा            | महव्वयधरा        |  |
| (११) सीलंग धारा             | सीलंगधरा         |  |
| (१२) ग्रनखयायार             | ग्रक्खुयायार     |  |
| भरहेसर-बालुबलि-सज्फाय में ः |                  |  |
| (१३) विलयजंति               | विलिज्जति        |  |

| (१३) विलयजंति      | विलिज्जति    |
|--------------------|--------------|
| (१४) मयरणरेहा      | मयरगरेह      |
| (१४) मन्ह जिएाएा   | मन्नह जिएाएा |
| (१६) भासासमिई      | भासासमिईउ    |
| (१७) छज्जीवकरुएगाय | जीवकरुएाय    |
|                    |              |

: 233

|      | श्रशुद्ध         | যুৱ—            |
|------|------------------|-----------------|
|      | . सकलाहेत् में   | -               |
| (१८) | भगवान् चतुर्थार- | भगवांऋतुर्थार-  |
| (35) | प्रदीपानलो       | प्रदीपानिलो     |
| (२०) | कूटादय:, तत्र    | कूटादय-स्तत्र   |
|      | ग्रतिचारों में : |                 |
| (२१) | जे कोई           | ग्रेनेरो जे कोई |

(२२) ग्रग्णपवेसे

(२३) मातरुं २

(२६) ग्ररणपवेसे

(२८) मांज्यो

(२९) अनेरो बीजो

(२४) सविहु-सर्वपए (टि)

(२७) प्रवेश कर्या विना (टि०)

(३०) भक्षित-उपेक्षित-भक्षरण | करतां उपेक्षा कीघी |

(२४) पील्यां

ग्रेनेरो जे कोई ग्रएएपवेये मातरियुं २ पाली सविहु-सर्वनुं (टि०) ग्रएएपवेये प्रवेदन कर्या विना (टि०) भांज्यो ग्रनेरो ग्रन्यतर भक्षित-उपेक्षित भक्षए। कर्युं उपेक्षा की धी

### ग्रतिचारों में :

| (३१)                    | ग्रहवा दशमी      | ग्रहिवा दशमी      |
|-------------------------|------------------|-------------------|
| (३२)                    | ग्रथवा दशमी      | ग्रविधवा दशमी     |
| ग्रजित शांति स्तव में : |                  |                   |
| (३३)                    | वंचिग्र          | वंचिग्रं          |
| (३४)                    | जसुर             | वंचित्रं<br>जंसुर |
| बृहच्छान्ति में :       |                  |                   |
| (३४)                    | लोकोद्योत        | लोकोद्द्योत       |
| (३६)                    | भूमण्डले ग्रायतन | भूमण्डलायतने      |

|                     | भग्द                  | <b>गु</b> द्ध—     |
|---------------------|-----------------------|--------------------|
| (३७)                | शाम्यन्तु २           | शाम्यन्तु          |
| (३८)                | राजाधिप               | राज्याधिप          |
|                     | गौष्ठिकपुर            | गोष्ठीपुर          |
| (80)                | राजाधिपानां           | राज्याधिपानां      |
| (४१)                | राज-संन्निवेशा०       | राज्यसंनिवेशा०     |
| (४२)                | श्री राजाधिपानां      | श्रीराज्याधिपानां  |
| (४३)                | श्री राज-संनिवे०      | श्रीराज्यसंनिवेशा० |
| (૪૪)                | श्री पौरमुख्याएां०    | श्रीपुरमुख्याणां०  |
| (४४)                | तित्थयरमाया           | गोवालयमाया         |
| संतिकरस्तव में :    |                       |                    |
| (४६)                | मगुग्रो सुरकुमारो     | मगुअेसरकुमारो      |
| (४७)                | वइरुट्ट छुत्त         | वइष्ट्टदत्त        |
|                     | पच्चखारगों में        | •                  |
| (४८)                | साड्रुपोरिसी          | साढ पेरिसी         |
| (४६)                | साड्रुपोरिसि ४        | सङ्खपोरिसि ४       |
| (४०)                | ঀ৾৾৽छन्न ৽            | ঀড়য়৽             |
| (४१)                | विगईग्रो              | विगईउ              |
| (४२)                | बहुलेवेरग २           | बहलेगा २           |
| (४३)                | म्रब्भत्तट्ठं २       | ग्रभत्तट्टं २      |
| (४४)                | पारगहार २             | पारणाहार २         |
|                     | पौषध-प्रत्याख्यान में | •                  |
| (                   | चऊब्विहं              | चउव्विहे           |
| (४६)                | भन्ते                 | भंते               |
| (४७)                | चंदवडिसो              | चंदवडंसो           |
| संथारा-पोरिसी में : |                       |                    |
| (४८)                | कुक्कुडि              | कु <b>क्कुड</b>    |

|      | ग्रशुद्ध—        | शुद्ध—               |
|------|------------------|----------------------|
| (38) | ग्रतरंत          | <del>ग</del> ्रतरंतु |
| (६०) | वोसिरसु          | वोसिरि <b>सु</b>     |
| (६१) | मग्गुसासइ        | मगुसासए              |
| (६२) | मुज्फह वईर न भाव | मज्झह, न वइर भाव     |
|      | सकल-तीर्थ में    | i :                  |
| (६३) | ग्रटुलक्ख        | ग्रडलख               |
|      | अंतरिक्ल         | अंतरीख               |

इस ग्रशुद्धि-शुद्धि पत्र में उन्हीं ग्रशुद्धियों को लिया है जिन्हें सम्पादकों ने ग्रपने शुद्धाशुद्ध पत्रक में नहीं लिया । उपरान्त इसके भ्रतिरिक्त भी इन सूत्रों में ग्रशुद्धियाँ होंगी जो हमारी नजर में नहीं म्राईं, ग्रथवा तो हमारे लक्ष्य में नहीं ग्रायीं ।

इन सूत्रों में प्राचीन पुस्तकों स्रौर ग्रन्थान्तरों में पाठान्तर भी इष्टिगोचर होते हैं, जिन पर ऊहापोह करके ग्राह्य हों उन्हें मूल में दाखिल कर देना चाहिए । उदाहरएा के रूप में—-'ग्रायरिग्र उवज्फाओ' में । 'कूल गएो य' 'कुल गएो वा' ।

इत्यादि प्रकार के ग्रावश्यक सूत्रों में ग्रनेक पाठान्तर दृष्टिगोचर होते हैं जो समन्वयापेक्षी हैं। इन सब बातों पर गंभीरता पूर्वक विचार कर गीतार्थों को ग्रपने ग्रावश्यक सूत्रों को परिमार्जित कर शुद्ध झौर सर्वोपभोग्य संस्करएा प्रकाशित करना चाहिए ।



शुद्धिविवरण आेर

रुद्विचारगा

ले० कल्यारगविजय

ई० सन् १९४४ के श्रक्टूबर की ता० १४ के ''जैन सत्यप्रकाश' मासिक में ''ग्रापएगा ग्रावश्यक सूत्रमां चालती ग्रशुद्धिग्रो'' इस शीर्षक के नीचे हमारा लेख छपकर प्रसिद्ध हुग्रा था। इस लेख के सम्बन्ध में कतिपय विद्वान् साधुग्रों तथा गृहस्थों ने ग्रानन्द प्रदर्शित किया था, पर इसके विरोध में किसी ने एक शब्द भी नहीं लिखा।

नवम्बर महीने में (ता० याद नहीं) एक समय रात को ग्राठ बजने के बाद जैन विद्याशाला में हमारे रूम में दो ग्रादमी ग्राये। पूछने पर उन्होंने कहा--एक तो पंडित लालचन्द भगवान् गांधी ग्रौर दूसरा हमारे समधी पं० भगवानदास हरखचन्द के छोटे पुत्र। कुछ प्रासंगिक बातों के बाद श्री गांधी ने ''प्रतिक्रमएा-प्रबोध टीका'' की ग्रशुद्धियों का प्रसंग छेड़ा ग्रौर बताई हुई ग्रशुद्धियों को प्रमाएित करने वाले प्रमाएा पूछे। हमने उनको प्रमाएा बताए ग्रौर कहा-कि प्रत्येक ग्रशुद्धि को साबित करने वाले प्रमाएा हैं ग्रौर हम मुद्रित लेख के विवरएग के रूप में ग्रवकाश मिलते ही ग्रन्य लेख द्वारा प्रकट करेंगे।

पंडित श्री गांधी का आ्राकुलता से मालूम होता था कि इनको हमारे उक्त लेख से पारावार दुःख हुआ है। वे बात करते करते जोरों से चिछा उठते थे। हमने उनको कह दिया था कि हमने अकस्मात् तुम्हारी भूलें नहीं निकाली, किन्तु प्रथम संस्था को अशुद्धियों के सम्बन्ध में सूचना भी की थी, परन्तु अशुद्धियां मंगवाने के बजाय हमको पुस्तकों का सट भेजकर सम्पादक ने हमारा मुँह बन्द करने का खेल खेला था। उसी के परिगाम-

स्वरूप हमको अशुद्धि सम्बन्धी लेख प्रकाशित करने की फरज पड़ी थी। परन्तु श्री गांधी तो हमारी बात सुनने के पहले अपने रोष का संभार बाहर निकालने में ही अधिक समय पूरा करते थे और सेवाभाव से काम करने वाले साहित्यसेवियों का अपमान मानकर उपालंभ दिये जाते थे। हमको ऐसे साहित्य-सेवकों के लिए अधिक मान न था। मजदूरी ठहरा के कार्य करने वाले मनुष्य पाश्चात्य सभ्यता की दृष्टि से भले ही सेवक गिने जायें परन्तु भारतीय संस्कृति में ऐसे साहित्य-सेवकों की मान-मर्यादा सीमित होती है। समाज या समाज के व्यक्ति-विशेष के पास से कस कर पारिश्वमिक लेने वाले साहित्य-सेवियों की भूल को भूल कहने का समाज के प्रत्येक व्यक्ति को अधिकार स्वयं सिद्ध है। उक्त प्रकार के साहित्यसेवी श्री गांधी के उपालभों की हमारे मन पर कुछ भी छाप नहीं पड़ी। परन्तु इतना अवश्य मालूम पड़ा कि श्री गांधी हमारे उक्त लेख के विषय में अविलंब कुछ न कुछ जरूर लिखेंगे यह निश्चित है। लगभग घण्टा भर सिरपच्ची करके अन्त में श्री गांधी ''मिच्छा मि दुक्कडं'' देकर रवाना हुए।

"शुद्धिविवरए।" यथाशक्य जल्दी छपवाने का विचार होने पर भी चातुर्मास्य उतरता होने से ग्रन्यान्य कार्यों के दबाव से विवरए नहीं लिख सके ग्रौर सन् १९५६ की जनवरी से श्री लालचन्द भाई की "शुद्धि-विचारए।" सत्यप्रकाश में प्रकाशित होने लगी । इससे हमने हमारा कार्यं ढीला छोड़ "शुद्धिविचारए।" पूरो होने पर "विवरए।" तथा "विचारए।" का उत्तर साथ में ही देने का निर्एाय किया। विचारए।। के ३ हफ्ते छपने के बाद हमने ग्रहमदाबाद छोड़ा। जाते समय प्रकाश के व्यवस्थापक को सूचना भी की कि 'शुद्धिविचारए।।" के ग्रन्तिम भाग वाला ग्रङ्घ प्रकाशित होते ही मंगवाने पर हमें भेजा जाय, परन्तु हमारी इस सूचना का पालन नहीं हुग्रा। ग्रॉफिस पर दो तीन पत्र लिखने पर भी कोई ग्रङ्घ नहीं ग्राया, इससे विलंब में विलंब हुग्रा। ग्रन्त में एक परिचित मुनिवर्य को लिखने से थोड़े समय में ग्रङ्घ मिला, इससे "शुद्धिविवरए।" तथा "शुद्धि-विचारए।" विषयक यह दूसरा लेख लिखना योग्य जान पड़ा। प्रतिक्रमण के मुद्रित पुस्तक में जिस कम से सूत्र छपे हैं उसी कम से हमने

तद्गत ग्रशुद्धियों का शुद्धिपत्रक दिया है। परन्तु श्री लालचन्द गांधी को शुद्धिविचारएगा की इतनी उत्कण्ठा लगी हुई थी कि जो भी ग्रशुद्धियों के प्रतिकार के रूप में हाथ लगा उसी को लिखने लगे। शुरु में ही सब सूत्रों को छोड़कर सर्वप्रथम ''बृहच्छान्ति की शुद्धि-विचारएगा'' लिखी, यह हमारे उक्त कथन की सत्यता का प्रत्यक्ष प्रमाएग है। भले ही श्री गांधी ने चाहे जिस क्रम से लिखा परन्तु हम सूत्र क्रम से ही ''शुद्धिविचारणा की समालोचना'' करेंगे।

भूल नं० १-२-३ ये इरियावहि में आती 'इ' कार की दीर्घता सम्बन्धी हैं। /प्रत्येक गच्छ के प्रतिक्रमण सूत्र में तथा ''वन्दारुवृत्ति'', ''ग्राचारविधि'' ग्रादि तपागच्छ के ग्राचार प्रन्थों में इरियावहि का प्रथमा-क्षर (इ) ऐसा ह्रस्व माना हुग्रा है, फिर भी प्रबोध टीका के संशोधकों ने दीर्घ (ई) का प्रयोग किया है जो हमारे मत से ''ग्रशुद्धि'' ग्रर्थात् भूल है। बात बात में मुद्रित ग्रन्थों तथा लिखित पोथियों का नाम निर्देश कर श्री गांधी भूलों का बचाव करते हैं। तब इस जगह में सैंकड़ों वर्षों की परम्परागत ह्रस्व इ कार के स्थान में दीर्घ ''ई'' कार का प्रयोग किस ग्राशय से संशोधकों ने किया यह ग्रज्ञेय बात है। भले ही व्याकरण से वैकल्पिक दीर्घ रूप होता हो; फिर भी इस चिर-प्रचलित तथा पूर्वाचार्यों ने मान्य किये हुए ह्रस्व 'इ' कार को उखाड़ कर दीर्घ 'ई' कार का प्रयोग करना ग्रघटित है। सम्पादकों को ग्रपनी विद्वत्ता बताने के ग्रनेक स्थल थे। सर्वसम्मत प्रयोग को बदल कर पांडित्य बताने की यहां जरूरत न थी।

नं० ४ की अर्घुद्धि का श्री गांधी ने स्वीकार कर लिया है, इससे विशेष लिखने की आवश्यकता नहीं ।

नं० १–६–७ इन नम्बरों की तीनों भूलों को श्री गांघी ने ''म्राचार-दिनकर म्रादि में ऐसा है'' यह कहकर बचाव किया है। पर जिन ग्रन्थों के गांघी नाम देते हैं उन ग्रन्थों के निर्माताग्रों को ये प्रयोग मान्य थे ऐसा वे सिद्ध कर नहीं सकते, तब ये भूलें लिपिकारों की कैसे न हों। कारएा

१३द :

कि किसी भी प्रामागिक शब्दकोषकार ने ''भुवन'' शब्द 'घर' ग्रगर 'मकान' के ग्रर्थ में नहीं लिखा, पर 'जगत्', 'जल' इत्यादि के ग्रर्थ में लिखा है। इस स्थिति में 'भुवनदेवता' 'भुवनदेवी' इन नामों को उपाश्रय की अधिष्ठायक देवी मानने की चेष्टा करना निरर्थक प्रयास है। प्राचीन प्रतिष्ठा-कल्पों में ग्रौर ग्रावश्यक निर्युक्ति में 'भवनदेवो' ग्रथवा 'शय्यादेवी' के रूप में ही इस देवी का नाम देखने में ग्राता है न कि 'भुवनदेवी' ।

नं० ८ – ६ – १० – ११ – १२ ये पांच भूलें 'ग्रह्लाइज्जेसु' सूत्र की हैं। इनमें की 'पन्नरस' इस भूल के लिए गांधी कहते हैं कि 'पनरस' ऐसा प्रयोग भी होता है। श्री गांधी को मालूम होना चाहिए कि प्राकृत में एक शब्द के अनेक रूप होते हैं। पर उसे हर जगह प्रयोग में नहीं लेते। सूत्र, गद्य वगैरह में 'पन्नरस' इस शब्द का ही प्रयोग होता है, तब छन्दो-नूरोध से मात्रा कम करने के लिए संयोगाक्षर को ग्रसंयुक्त रूप में भी प्रयोग कर सकते हैं। "ग्रड्वाइज्जेसू' यह गद्य सूत्र है, इसलिए इसके मौलिक रूप में फेरफार नहीं होता । 'पडिग्गह' ग्रादि शब्दों के ग्रन्त में 'धार' शब्द का प्रयोग भी यथार्थ नहीं है, कारएा कि म्रावश्यक चूर्एए में 'पडिग्गहधरा' इत्यादि तीनों जगह पर 'धर' शब्द का प्रयोग है। उसी प्रकार हरिभद्रीय टीका से भी 'धार' इस शब्द की सिद्धि नहीं होती । ये भूलें लम्बे समय से रूढ हैं, इससे अर्वाचीन ग्रन्थों में 'धार' शब्द का प्रयोग दृष्टिगोचर होता है, जो प्रामागिक नहीं माना जाता । ''धार'' <mark>शब्द भाव वाचक प्</mark>रत्यय लगने से बनता है, तब प्राकृत स्थल में शब्द प्रयोग कर्त्रवाचक प्रत्यान्त हो संगत होता है भाववाचक नहीं । प्राचीन ज्योतिष शास्त्र तथा सूत्रों की चूर्णियों में 'क्षुत' यह शब्द ''ग्रशुभ ग्रर्थ में'' प्रयुक्त है। इससे ''ग्रड्टाइ-ज्जेसूं' में ''ग्रक्खूयायार'' यह शब्द ही वास्तविक है । तपागच्छ के <mark>ब्राचार्य श्री विजयसेन सूरि ब्रादि ने</mark> भी ''ग्रक्खुयायार'' को ही सच्चा प्रयोग माना है।

नं० १३–१४ ये भूलें 'भरहेसर-बाहुबलि' नामक स्वाध्याय की हैं । श्री गांधी ''विलयजंति'' इस 'ग्रशुद्ध प्रयोग' को लुप्तविभक्तिक मानकर बचाव करते हैं, परन्तु लगभग ५०० वर्ष पहले लिखे हुए इस स्वाध्याय के

एक प्राचीन पन्ने में "विलिज्जंति" ऐसा कियापद स्पष्ट लिखा हुआ है। यदि "लक्षणसिद्ध" प्रयोग मिल जाता हो तो प्रलाक्षणिक प्रयोग को पकड़े रखना यह दुराग्रह मात्र कहा जायगा। प्रबोध टीका वाले प्रतिक्रमण पुस्तक में स्वाध्याय के 'मयणरहा' शब्द को हम अशुद्ध मानते हैं। इसका कारण यह है कि इस प्रयोग को मान्य रखने से गाथा में मात्रा खढ़ती है भौर छन्दोभंग होता है, इसलिए 'मयणरेह' यह ही प्रयोग रहना चाहिए। प्राज पहिले के हर पुस्तक में यह प्रयोग ही दृष्टिगोचर होता है। प्राकृत में छम्दोभंग टालने के लिए मात्रा आगे पीछे की जा सकती है।

नं० १४-१६ ये भूलें 'मन्नह जिएगएए' स्वाध्याय की हैं। ऐसे तो अन्य मुद्रित पुस्तकों में ये अधिक हैं, परन्तृ प्रवोध-टीका में कितनी ही सुधर गई हैं। हमारे पास के हस्तलिखित अति जीर्ण पत्र में ''भासासमिईउ जीवकरुएगा य'' ऐसा पाठ है और यही बराबर है। क्योंकि ''छ'' शब्द कायम रखने से अक्षर बढ़ता और छन्दोभंग होता है। अतः प्राचीन पत्र में मिला हुग्रा पाठ ही मूल पाठ गिनना चाहिए। इन्द्रहंस गएगि ने चाहे जो पाठ मान्य किया हो, क्योंकि यह मूल कृति उनसे भी बहुत प्रात्रीन होने से उनके समय से पहले ही यह भूल प्रविष्ट हो गयी होगी और इन्द्रहंस गएग ने इसको स्वीकार कर लिया होगा तो भी इससे यह पाठ मौलिक है ऐसा नहीं कह सकते।

नं० १७--१८--१९ ये तीन भूलें सकलाईत् स्तोत्र की हैं। इनमें १७ घोर १९ नम्बर की भूलें संधि-विषयक हैं। श्री गांधी कहते हैं--''सुगमता के खातिर संधि नहीं की।' पर गांधी को समभ लेना चाहिए थ। कि पद्य-विभाग में ऐसा करने का कवि सम्प्रदाय नहीं है। प्रथम द्वितीय पाद में तथा तृतीय चतुर्थं पाद में यदि संधि को ग्रवकाश हो बो ग्रवक्य कर लेना चाहिए, ऐसा कवि सम्प्रदाय का टढ़ नियम है। यह बात सम्पादकों के ध्यान में हो ऐसा जात नहीं होता। भूल नं० १८वीं शब्दान्तर विषयक है, प्रबोध-टीका में 'ग्रनल' शब्द का प्रयोग है जो सचमुच ही विपरीत है। वास्तव में वायु वाचक ''ग्रनिल'' शब्द होना चाहिए, क्योंकि 'दीपक' को ग्रुफाने के लिए वायू ही प्रसिद्ध है न कि 'ग्रनल',

प्रधात 'ग्रग्नि', क्योंकि 'दीपक' ग्रौर 'ग्रग्नि' तो एक ही चीज है, इसलिए 'ग्रनल' शब्द यहां किसी काम का नहीं है। श्री गांधी को यह समफ लेना चाहिए था कि 'उपमा' एकदैशिक होती है ग्रौर उपमेय के किसी भी एक गुएा का स्पर्श करती है, न कि इसके सम्पूर्ण जीवन का। पाप प्रतापक है इसलिये इसको ''दीपक'' रूप ''ग्रग्नि'' की उपमा देना संगत है श्रौर ''वीतराग देव पापनाशक हैं'' इसलिए पाप रूप दीपक को बुफाने के लिए समर्थ होने से उनको ''वायु'' की उपमा बराबर घटित होती है। श्री गांधी का यह दुराग्रह मात्र है कि ऐसी स्पष्ट भूलों का भी बचाव करते हैं।

नंम्बर २०-२१-२२-२३-२४-२४-२६-२७-२६-२९-३०-३१ प्रतिचार की बारह भूलों में से एक भी भूल का श्री गांधी ने बचाव नहीं किया। वैसे भूलों को स्वीकार नहीं किया, यदि ये भूलें इनको ज्ञात हुई होती तो इनका स्पष्ट रूप से स्वीकार करना चाहिए था श्रीर ये भूलें नहीं हैं यह जानते तो इनका प्रतीकार करने की ग्रावश्यकता थी, क्योंकि प्रत्येक भूल के सम्बन्ध में इन्होंने ग्रपना बचाव करने की ही नीति ग्रपनाई है। यह स्थिति होने पर भी गांधी यहां कुछ भी नहीं बोलते, यह एक अज्ञेय बात है। हमें लगता है कि उक्त भूलें श्री धीरजलाल की ग्रथवा श्री गांधी की न होकर सम्पादक मंडलान्तर्गन एक पंन्यासजी की होनी चाहिए। क्योंकि प्रबोध टीका के पहले पालीताना से छपकर प्रकाशित होने वाले एक पंच प्रतिक्रमएा के पुस्तक में इन्हों भूलों की पूर्वावृत्ति हुई हमने देखी है। वह पुस्तक भी प्रस्तुत सम्पादक मण्डल में के एक पन्यास के तत्त्वावधान में ही छपी है ग्रौर उन्हीं भूलों की इसमें पुनरावृत्ति की हो ऐसा लगता है।

नं० ३२-३३ इन ग्रजित शान्ति की दो भूलों में से पहिली पहिले से चली आने वाली है ग्रौर दूसरी भूल है प्रेस की । श्री गांधी ने मेहसाना को ग्रावृत्ति में ग्राते ''ग्रासी'' इस दीर्घ 'ई' कारांत कियापद को शुद्ध ठहराने का प्रयत्न किया है । प्राक्वत भाषा में ऐसे हरूव-दीर्घ विषयक प्रयोग होते ही रहते हैं । सूत्रकालीन भाषा में ''ग्रासि राया महिड्रिग्रो"

इत्यादि वाक्यों में ह्रस्व इकार का ही प्रयोग विशेष ग्राता है। ''ग्रजितन् शान्तिस्तव'' भी सूत्रकालीन है, इसलिए 'ह्रस्व इकारान्त' ही 'ग्रासि' होना चाहिए और प्रबोध टीकाकार ने भी यह ह्रस्व इकारान्त प्रयोग ही स्वीकार किया है। श्री गांधी को इसके सम्बन्ध में इतना लिखने की क्या ग्रावश्यकता पड़ी यह हमारी समफ में नहीं ग्राता।

नं० ३४ से ४४ पर्यन्त की ग्यारह भूलें हमने दिखाई हैं, उनका विवरए यह है--- 'उद्योत' इस शब्द में उत् उपसर्ग ग्रौर 'द्योत' शब्द होने से 'उद्द्योत' इस प्रकार डबल ''दकार'' होना चाहिए परन्तू छपा एक है । <mark>यह व्याकर</mark>एा की भूल सुधरनी चाहिए । 'भूमण्डले ग्रायतन' निवासी यह पाठ प्रबोध टीका के सम्पादकों का स्वीकृत पाठ है। परन्तु हमारी राय में 'भूमण्डलायतने' निवासी पाठ होना चाहिए । ग्रायतन शब्द जैन-शास्त्र में पारिभाषिक माना है और इसका अर्थ ''धर्मस्थानक'' ऐसा होता है, अर्थात् 'भूमण्डले श्रायतन निवासी' यह पाठ खरा माना जायगा तो साध-साध्वियां तो ठीक पर श्रावक श्राविका का स्थान ग्रायतन नहीं माना गया ग्रौर इससे **इन दोनों का निर्देश निरर्थक** ठहरेगा । शान्ति के टीकाकार श्री हर्षकीर्ति सूरि ने मायतन का म्रर्थ ''स्व स्व स्थान'' ऐसा जो किया है वह शास्त्र की दृष्टि से भूल भरा है। जैन सिद्धान्त में गृहस्थ के घर को जिसमें ये खुद रहते हों उसको श्रायतन नहीं माना । "ग्रायतन" का अर्थ "जिन-मन्दिर" म्रथवा ''जैन साधु साध्वियों के रहने के स्थल'' ऐसा होता है । ग्रायतन का उक्त ग्रर्थ होने से 'भूमण्डले ग्रायतन निवासी' यह पाठ ग्रापत्तिजनक ठहरेगा, इस वास्ते भूमण्डल को हो आयतन मानकर शांतिकार ने उस पर रहने वाले साधु साध्वी श्रादि चतुर्विध संघ का नाम निर्देश किया है । "शाम्यन्त २" इस पाठ का बचाव करते हुए श्री गांधी लिखते हैं कि प्राचीन पोथी में ''शाम्यन्तु शाम्यन्तु'' ऐसा पाठ मिलता होने से प्रकाशित किया है । गांधी के इस बचाव को हम विश्वसनीय नहीं मानते, कारण कि जिन हर्षकीर्ति सूरि के वचनों पर वे इतना विश्वास रखते हैं वे ही **हर्षं**कीर्ति ''श्वाम्यन्तु'<sup>'</sup> इस क्रियापद को ''डमरुक न्याय से दो तरफ जोड़ने का उल्लेख करते हैं ।'' यदि उन्.के पास वाले पुस्तक में ''शाम्यन्तु २''

ऐसा द्वित्व पाठ होत। तो उनको डमरुक न्याय लगाने की श्रावश्यकता ही न रहती। इससे जाना जाता है कि प्राचीन पोथी का नाम ग्रागे करके गांधी ग्रपना बचाव मात्र करना चाहते हैं। वादिवेतालीय ग्राईदभिषेक विधि का हमने जिस प्राचीन प्रति पर से सम्पादन किया है उसमें----

> ''श्रीसंघजगज्जनपद,–राज्याधिपराज्यसन्निवेशानाम् । गोष्ठी-पुर-मुख्यागां, व्याहरणैर्व्याहरेच्छान्तिम् ॥''

-यह ग्रार्या लिखी है, जिसमें राज्याधिप, राज्यसन्निवेश, गोष्ठी, पूरमुख्य, ये शब्द प्रयुक्त होते हैं और उसके पंजिकाकार ने भी यही पाठ मान्य रक्खा है । वास्ते राजाधिप, –राजसन्निवेश, गौष्ठिक, पौरमुख्य, इन शब्दप्रयोगों को हमने अग्रुद्ध बताया है, कारएा कि प्रस्तूत शान्ति ही श्रभिषेककार की है इसलिए उनके शब्द ही शुद्ध माने जाने चाहिए । श्रव रही 'तित्थयर माया' की बात, सो पहले तो यह गाथा शान्तिकार की क्रुति नहीं है. किन्तू पीछे से किसी ने जोड़कर शान्ति के पीछे लगा दी है ग्रौर इसमें ग्राने वाला ''तित्थयर'' यह शब्द किसी ने घुसेड़ दिया है, क्योंकि स्वर्गस्थित तीर्थङ्कर माता श्री शिवादेवी का इस शान्ति के साथ कोई सम्बन्ध किसी भी प्रमाण से साबित नहीं होगा। किन्तु ग्रावश्यक चूर्रिंग में कही हई एक घटना पर से इस वस्तू का सम्बन्ध उज्जेगी के राजा "चण्डप्रद्योत" की पट्टरानी "शिवादेवी" के साथ हो सकता है। ग्रभय-कुमार चण्डप्रद्योत के ताबे में था, उस समय की घटना है कि उज्जयिनी े में महामारी फैल गई थी । प्रतिदिन सैंकड़ों मनुष्य मरते थे, तब इस महामारी की उपशान्ति के लिए ग्रभयकुमार को चण्डप्रद्योत ने उपाय पूछा । ग्रभयकुमार ने कहा-व्यन्तर देवियों का उपद्रव है, जो राजा की मुख्य पट्टरानी शिवादेवी महलों पर की चांदनी में खड़ी रह कर व्यन्तरियों को प्रपने हाथ से बलि-क्षेप करे तो महामारी का उपद्रव शान्त हो सकता है। उपर्युक्त ग्रभयकुमार की सलाह के श्रनुसार बलि तैयार करा कर रानी शिवादेवी महल पर चढकर जिस जिस दिशा में से व्यन्तरी शिवारूप से बोलती रानी उसके मुख में बलिक्षेप करती श्रौर वहां 'ग्रहं सिवागोवालय-

माया' ये शब्द बोलती ग्रौर व्यन्तरी के मुख में बलिक्षेप करती । इस घटना ग्रौर उस पर बोले गये शब्दों पर से किसी ने----

> "अहं गोवालयमाया, सिवादेवी, तुम्ह नयरनिवासिनी। भ्रम्ह सिवं तुम्ह सिवं, ग्रसिवोवसमं, सिवं भवतु स्वाहा ॥"

यह गाथा जोड़ दी और कालान्तर में वह शान्तिपाठ के म्रन्त में लिख ली गई। बाद में किसी संशोधक ने उल्लिखित ''शिवा'' को चण्ड-प्रद्योत की पट्टरानी न समफ के नेमिनाथ की माता मानकर 'गोवालय' के स्थान में 'तित्थयर' शब्द जोड़ दिया। श्री गांधी उत्कंठा पूर्वक श्री-हर्षंकीर्ति की टीका का पाठ लिखकर कहते हैं कि--''हर्षंकीर्ति सूरि भी 'तित्थयर' माता लिखते हैं।'' श्री गांधी को शायद खबर न होगी कि श्री हर्षकीर्ति सूरि कोई श्रुतधर या गीतार्थ ग्राचार्य नहीं थे। किन्तु सत्रहवें सैके के कतिपय यतियों के प्रग्रेसर ग्राचार्य नामधारी यती थे, जो परिग्रह-धारी होकर दवा-दारू का व्यवसाय करते थे। इसलिए उन्होंने जो कुछ लिखा वह प्रमाग है, यह मान लेने की ग्रावश्यकता नहीं है। हर्षकीर्ति के छक्त कथन से इतना ही प्रमाणित हो सकता है कि ''तित्थयरमाया'' यह भूल हर्षकीर्ति के समय के पहिले की है।

नं० ४४--४६ ये दोनों भूलें ''संतिकर स्तव'' की हैं जो ग्रन्य किसी प्रकार से पाठ-साम्य से किसी ने इसमें यह पाठ ले लिया है। मालूम होता है श्री गांधी भी श्री सोमतिलक सूरि के ''सप्ततिशत स्थानक'' प्रकरएा में ''मरापुअंसर कुमारो'' तथा ''वइरुट्टदत्त'' यह पाठ होना स्वीकार करते हैं, तब इसके विरोध में इतना ऊहापोह करने की क्या ग्रावश्यकता थी ग्रीर ''१४६७ में लिखी हुई प्राचीन पोथो के ग्रनुसार छपा हुग्रा पाठ है ऐसा स्मरएा है।'' यह संदिग्ध बचन लिखने की क्या जरूरत थी ? यह हम समभ नहीं सकते, हमने यह पाठ लगभग पन्द्रहवें सैंकड़े के ग्रन्त में या तो सोलहवें सैके की ग्रादि में लिखे हुए एक जीर्ण पत्र के ग्राधार पर सुधारा है। गांधी को यदि चौदह सौ सत्तानवें में लिखी हुई पोथी में यह छपा हुआ पाठ देखा हो तो निशंकता से जाहिर करे। हम भी उनके कथन पर फिर बिचार करेंगे।

नं० ४७-४८-४६-४०-४१-४२-४३ ये भूलं प्रत्याख्यानों के पाठों की हैं। इनकी संख्या सात लिखी है, पर वास्तव में सब भूलें गिनने पर १३ होती हैं, क्योंकि कोई दो बार ग्रौर कोई चार बार ग्राई हई हैं। इन भूलों के सम्बन्ध में लिखते हुए श्री गांधी कहते हैं कि प्रत्याख्यान में अनेक पाठान्तर हैं, पर यह उनकीं एक कल्पना मात्र है । ऊपर बताई हुई भूलों में कोई भी भूल पाठान्तर रूप नहीं परन्तु वास्तविक ऋगुद्धि है । 'बहुलेवेगा' इस भूल को वे वृत्ति के आधार पर शुद्ध पाठ मानते हैं, परन्तू उस वृत्ति का कत्ती कौन ग्रौर उस वृत्ति का नाम क्या? यह कूछ भी नहीं लिखा । इससे मालूम होता है कि यह आपने अपने बचाव का उपाय खोजा है । इन भूलों को कोई भी टीकाकार पाठान्तर के रूप में भी झु**ढ** नहीं मानेंगे, क्योंकि पानी के ''छः आकारों में दो दो आकार एक दूसरे के प्रतिस्पर्धी'' हैं। "लेवेएा, ग्रलेवेएा, ग्रच्छेएा, बहलेएा, ससित्थ, ग्रसित्थ'' ये दो दो शब्द एक दूसरे पानी की भिन्नता बताते हैं, इसलिए ''लेप'' **शब्द** ''ग्रलेव'' के साथ ग्रा गया है। फिर ''बहुलेव'' शब्द को इस स्थल पर प्रवकाश नहीं रहता और ''बहुलेव'' वाला पानी प्रत्याख्यान में कल्प्य भी नहीं है। अतः ''बहुलेव'' यह शब्द अशुद्ध है। अगर किसी अर्वाचीन भाषान्तरकार ने स्वीकार भी किया हो तो भूल ही मानी जायगी। सूत्रों तथा प्राचीन प्रत्याख्यान सम्बन्धी प्रकरणों में सर्वत्र ''बहलेण'' यह ही पाठ दृष्टिगोचर होता है। भाषा में ''साढं'' प्रयोग नहीं हो सकता; ''ठ'' के द्वित्व वाला ''साड्रू'' यह प्रयोग भूल भरा है । प्राक्वत में 'सड्रु' यह प्रयोग ही शुद्ध है। प्राकृत में ''पच्छन्न'' शब्द लिखने की कूछ भी जरूरत नहीं होती । संस्कृत भाषा में हरत के ग्रागे 'छ' को द्वित्व 'च्छ' करने की जरूरत होती है, प्राकृत में नहीं। नं० ५० भूल की गांधी ने चर्चा नहीं की; इससे मालूम होता है कि वह इनको मंजूर है। मं० ४२ की भूल श्री गाँधी ने स्वीकार करली है, इससे इसके सम्बन्ध में कूछ भी नहीं लिखा। नं० १३ की भूल 'पारणहार' को गांधी प्रवाइपतित मानकर

इसका बचाव करते हैं । उपयोगशून्यता से प्रचलित हुई इन भूलों का सुधार न कर बचाव करना यह सचमुच ही जड़ता है ।

नं० ४४-- ४१-- ४६ वे तीन भूलें पौषध प्रत्याख्यान की हैं। हन भूलों का बचाव करते हुए श्री गांधी लिखते हैं कि 'ठामि काउसग्गं' इसमें जैसे '**'काउसग्ग'' शब्द को द्वि**तीया विभक्ति लगाई है वैसे ''पोसह'' शब्द को भी द्वितीया विभक्ति लगाकर ''पोसहं'' किया यह कूछ गलत नहीं है, परन्तु श्री गांधी को शायद यह खबर नहीं है कि ''ठामि काउसग्गं'' यह प्रयोग सौत्र है। इसी से टीकाकारों ने अनर्मक 'ठा' धातू को सकर्मक "क्रुज्र' धातु के स्रर्थ में मानकर इस प्रयोग का निर्वाह किया है । पौषध प्रत्याख्यान यह सामाचारीगत प्राकृत पाठ हैं, इसमें द्वितीया लगाकर जानबूभ कर अलाक्षणिक पाठ बनाना अनूचित है ''ग्राचारविधि'' "पौषध-प्रकरए" आदि में "चउव्विहें पोसहे" ऐसा ही पाठ मिलता है जिसको विगाड़ कर प्रबोध टीका के संशोधकों ने भूलें खड़ी की हैं । 'भन्ते' पाठ के व्याकरएा का वैकल्पिक रूप मानकर गांधी बचाव करते हैं, परन्तु वास्तव में सूत्र के प्रकरणों में ऐसा प्रयोग ग्रहण नहीं किया । क्योंकि कितने ही स्वयं पढ़ करके पौषध ग्रहरण करते हैं। व्याकररण ज्ञान के ग्रभाव में उनको भन्ते' जैसे शब्द अञ्च उच्चारण की तरफ ले जाएँगे। मतः 'भन्ते' इसी प्रयोग को स्त्रीकार करना चाहिए। "चन्द्रावतंसक" का रूप ''चन्दवडिंसो'' यह भी व्याकरएा की दृष्टि से जुद्ध नहीं माना जाता। कितने ही स्थलों में ऐसे प्रयोग देखने में ग्राते हैं, पर वे प्रचलित भूल का परिणाम मात्र हैं। ऐसे प्रयोगों को लाक्षणिक सिद्ध करने का कोई प्रमाग नहीं मिलता । अतः ''चन्दवडंसो'' यहो प्रयोग झूद्ध है यह मानना चाहिए ।

नं० १७-१८-१९-६०-६१ इन ''संथारा पोरिसि की'' भूलोंं में से प्रथम भूल के विषय में गांधी अमुक ग्रन्थों का हवाला देकर उसको ''कुक्कडिं'' ऐसे रूप में शुद्ध ठहराना चाहते हैं, परन्तु वास्तव में ग्रर्वाचीन ग्रन्थों में देखा जाता ''कुक्कुडिं'' यह शब्द प्रयोग शुद्ध नहीं है, क्योंकि स्त्री वाचक 'कुक्कुडी' शब्द को मानेंगे तो वह 'कुक्कुडी' ऐसा स्त्री प्रत्ययान्त दीर्घ होने

की ग्रापत्ति ग्राती है और ऐसा होने से छन्दोभंग होगा। "श्री तिलकाचार्य कृत सामाचारी'' त्रादि ग्रन्थों में जहां संथारा पोरिसी की गाथायें दी गई हैं वहां 'कुक्कूड' शब्द का ही प्रयोग किया है । गाथान्तरों में 'कूक्कूड' प्रथवा 'कुक्कुडि' शब्द भी हो सकता है, परन्तु प्रस्तुत गाथा में तो 'कुक्कुड' शब्द प्रयोग ही गुद्ध है। 'कुक्कुडि' का स्वीकार करने से लाक्षरिएक भूल प्राती है ग्रौर लाक्षिणिक भूल को बचाने से छन्दोभंग होता है, यह पहिले ही कह चुके हैं। हमारे पास के अतिप्राचीन पन्ने में लिखी हुई संथारा पोरिसी में भी ''कुक्कुड'' ऐसा ही पाठ मिलत। है स्रौर उसी पन्ने में ''ग्रंतरंत नहीं'' पर ''ग्रतरन्तु'' प्रयोग लिखा हुन्ना है, जो यथार्थ है क्योंकि ग्रलाक्षणिक विभक्ति का लोप मानने से भी छन्दोभंग टालने के लिए दीर्घ स्वर को ह्रस्व बनाना यह विशेष उचित माना जायगा । यह कर्मशि प्रयक्त सौत्र कियापद है और उन अष्टादश पाप-स्थानों को आत्मा ने छोड़ा उसका इस क्रियापद से सूचन किया है, न कि इस पद से 'बोसिरसू'। श्रात्मा किसी को पाप-स्थानकों के त्याग का उपदेश करता है। ग्रगली गाथा के साथ इस गाथा का सम्बन्ध होने का कथन भी गांधी की कल्पना मात्र है। ग्रगली गाथा में सूत्रकार ग्रात्मा को अेकत्व भावना में उतार कर ग्रनुशासन करने का उपदेश करते हैं, इसीलिए ''मनूसासइ'' नहीं पर ''ग्रगुसासअे'' ऐसा विध्यर्थक क्रियापद जोड़ा है। गांधी ''मुज्झह वईर न भाव'' इस भ्रान्त पाठ का बचाव करते हुए ''म्राचार दिनकर'' तथा चौदहवीं शती की ताडपत्रीय पोथी की गाथा लिखकर कहते हैं कि इसमें ''न मह वइरु न पाग्रो'' ''नइ मह वइरु न पावु'' ऐसा पाठ होने का सूचन करते हैं, परन्तू इन दोनों गाथाग्रों के चरएा में ''अंतिम'' शब्द ''पाग्रो" ग्रथवा ''पाबु'' शब्द है, ''भाव'' शब्द नहीं । गांधी को ग्रगर यह पाठ यथार्थ लगा होता तो भाव के स्थान पर 'पाव' शब्द को स्वीकार किया होता । केवल अपने शब्द प्रयोगों को खरा ठहराने के लिए अन्यार्थवाचक शब्द का प्रमाग देने से यह पाठ शुद्ध नहीं ठहैर सकता ।

नं० ६२-६३ सकलतीर्थ में ग्राते ''ग्रडलख'' तथा ''अंतरीख'' ग्रादि भाषा के शब्दों को द्वित्व व्यंजनों द्वारा भारी बनाने की कुछ भी जरूरत

नहीं थी, कारएा कि प्राचीन भाषा पर से किसी भी भर्वाचीन भाषा का निर्माएा होता है। पर श्री गांधी ग्रर्वाचीन भाषा के प्रचलित शब्दों को प्राचीन भाषा की तरफ खींचकर उलटी गंगा चलाते हैं।

"अपने ग्रावश्यक सूत्रों में चलती हुई अशुद्धियां" इस शीर्षक के नीचे हमने बताई हुई अशुद्धियों का विवरणा और गांधी लालचन्द भगवान् की "शुद्धिविचारणा" की मीमांसा ऊपर लिखे अनुसार है। शुद्धिविचारणा में गांधी ने ग्रनेक स्थलों में ग्रान्तर विषयों पर लक्ष्य देकर कुछ वर्ग्रान किया है। उस पर हमें कुछ भी लिखने की ग्रावश्यकता नहीं है, परन्तु कुछ बातें इन्होंने ऐसी लिखी हैं कि जिनका उत्तर देना भी ग्रावश्यक है।

ग्रजितशान्ति के छन्दों के सम्बन्ध में हमारी टीका श्री गांधी को कुछ कटु ज्ञात हुई होगी, इससे वे पाश्चात्य विद्वानों के दृष्टान्त देकर छन्द आदि के संशोधन का सम्पादकों को अधिकार होने की बात करने निकले हैं, सो तो ठीक है, अधिकारी के लिए अधिकार होना बुरा नहीं। आधुनिक <mark>प्रथवा तो मध्यकालीन छन्दःशास्त्र के छन्दों द्वारा ग्रजितशान्ति के छन्दों</mark> की तुलना कर उनमें अशुद्धियां बताने का संशोधकों को अधिकार नहीं था। "प्राकृत छन्दःशास्त्र" में एक ही नाम के भिन्न २ लक्षए। वाले छन्द होते हैं। इस स्थिति में नाम साटश्य को लेकर एक का लक्षण दूसरे उसी नाम के छन्दों में घटाने में भूल का विशेष संभव रहता है। अजितशान्ति के निर्माएा-काल में बने हुए किसी प्राकृत छन्द शास्त्र के संशोधकों को हाथ लगने की भी बात इन्होंने कहीं लिखी नहीं है, इससे भी छन्दोविषयक हमारी टीका यथास्थान थी। यूरोपियन छन्द म्रादि की मीमांसा करके उसमें से कुछ तत्त्व निकालते हैं । छन्दों पर से कृति का निर्माण समय **धनुमित करते हैं।** व्याकरएा आदि के प्रयोगों पर से भी वे कृति की प्राचीनता ग्रर्वाचीनता का पता लगाते हैं। प्रबोध टीका के संशोधकों ने ऐसी लाइन से छन्दो-विषयक चर्चाकी होती तो हमको कूछ भी कहना नहीं था, पर इन्होंने तो अर्वाचीन छन्दःशास्त्र के ग्राधार से प्राचीन छन्दों की परीक्षा करके कितने ही स्थलों में गाथायों का अंग भंग कर दिया है, इससे हमें कुछ लिखना पड़ा है।

28= :

## मूल सत्रों में अन्तःशीर्षक तथा गुरुप्रति-वचन :

मूल सूत्रों में अन्तःशीर्षकों और गुरुप्रति वचनों को दाखिल करने का हमने विरोध किया। उसका बचाव करते हुए श्री गांधी कहते हैं कि ''प्राचीन टीकाकार ऐसा करते आये हैं'', यह उनका कथन केवल भान्त है। प्राचीन किसी भी टीकाकार ने अन्तःशीर्षक अथवा तो गुरु-प्रति वचन मूल पाठ में दाखिल नहीं किये। लेखकों की अज्ञानता से मूल टीका के साथ वैसा कहीं लिखा गया हो तो बात जुदी है, बाकी टीकाकारों का कर्त्तव्य तो टीकाओं में प्रत्येक सूत्र का रहस्य प्रकट करने का होता है। अष्टांग-विवरएाकार की तरह विधि में लिखने की बात मूल में मिलाकर विकृति उत्पन्न करने का नहीं। पूर्व टीकाकारों के नाम लेकर गांधी का यह बचाव बिल्कुल पंगु है, इसी प्रकार लघुशान्ति में दिये हुए अन्तःशीर्षक पुस्तक-पाठियों के लिए असुविधाजनक है। परन्तु जहां लेखकों को अपना तांत्रिक ज्ञान बताने की उत्कंठा हो वहां इनको वाचकों की सुविधा-दुविधा का विचार न आये यह स्पष्ट है।

#### उपसंहार ः

हमारे पूर्व लेख में "ग्रायरिय उवज्झाग्रे" ग्रादि सूत्रों में टीकाकारों के दिये हुए पाठान्तर का समन्वय करने की हमने गीतार्थों को विज्ञप्ति की थी। जिसका प्रबोध टीका या उसके संशोधकों के साथ कुछ भी सम्बन्ध नहीं था, फिर भी ग्रस्थापित-महत्तर बनकर श्री गांधी ने ग्रपने ग्रध्यें का प्रदर्शन कराया यह ग्रनावश्यक था। गांधी गीतार्थ या गीतार्थों के प्रतिनिधि नहीं हैं, तब इनको इसमें फुक पड़ने की जरूरत क्यों पड़ी ? यह हम समफ नहीं सकते। हम चाहते हैं कि श्री गांधो ऐसी ग्रनधिकृत प्रवृत्तियों में पडने का मोह छोड़ेंगे तो ग्रपनी मर्यादा को बचा सर्केंगे।

यहाँ भी हम गीतार्थ वर्ग को विज्ञप्ति करते हैं कि ऊपर हमने जो शुद्धि-पत्रक दिया है वह प्रबोध टीका वाले प्रतिक्रमएा सूत्र के मूल की धशुद्धियों का है। इसकी टीका में जैन शैली के विरुद्ध धनेक भूलें होने 220 :

#### দিৱন্থ-নিম্বয

का संभव है, इसी प्रकार प्रतिक्रमण सूत्र का विस्तृत विवरण लिखवा कर महेसाना श्री जैनश्रेयस्कर मण्डल ने बड़े चोपड़े के रूप में प्रकाशित किया है उसमें भी हमने जैन शैली के विरुद्ध कितनी ही भूलें देखी हैं। इसलिए इन दोनों पुस्तकों के भाषा-विवरणों में परिमार्जन करना चाहिए, अन्यथा इनमें रही हुई भूलें जैन शैली का रूप धारण करेंगी श्रीर पढ़ने वाले अमगा में पड़ेंगे।



|                       | •                   | परिशिष्ट १<br>आवश्यक किया के<br>सूत्रों में अग्रुद्धियाँ |
|-----------------------|---------------------|----------------------------------------------------------|
|                       | Ş                   | *                                                        |
| श्वशुद्ध पाठ          |                     | शुद्ध पाठ—                                               |
|                       | लोगस्स में ः        |                                                          |
| विहुयरयमला            |                     | विहूयरयमला                                               |
| -                     | जगचितामरिए में :    | τ.                                                       |
| समहरग                 |                     | समरगह                                                    |
| मुहरिपास              |                     | महुरिपास                                                 |
| दिसिविदिसि            |                     | दिसिविदिसिकेवि                                           |
| ग्रट्ठकोडिग्रो        |                     | ग्रट्ठकोडीश्रो                                           |
|                       | उवसग्गहर में :      |                                                          |
| भत्तिब्भर             |                     | भत्तिभर                                                  |
|                       | जयबीयराय में :      |                                                          |
| दुक् <b>लक्</b> खग्रो |                     | दुक्खग्रो                                                |
| कम्मक्खग्रो           |                     | कम्मखम्रो                                                |
|                       | पुक्खरवरदीवड्ढे में | •                                                        |
| धायईसंडे अ            |                     | धायइसंडे ग्र                                             |
| जंबुदीवे ग्र          |                     | जंबूदीवे ग्र                                             |
| जाइजरा                |                     | जाईजरा                                                   |
| स्सब्भुग्र            |                     | स्सब्भूग्र                                               |
|                       | सातल।ख में ः        |                                                          |
| जोवायोनि              |                     | जीवयोनि                                                  |
|                       |                     |                                                          |

122 :

निबन्ध-निचय

| म्रशुद्ध पाठ                | शुद्ध पाठ              |  |
|-----------------------------|------------------------|--|
| बंदित्तु मे                 | i :                    |  |
| चऊहि                        | चउहि                   |  |
| मसुव्वयाणं                  | मगुवयाणं               |  |
| उवभोग-परीभोगे               | <b>उवभोगे-परि</b> शोगे |  |
| मज्झ                        | मज्झं                  |  |
| निदिग्रय                    | निदिउं                 |  |
| एवमह                        | एवं मइ                 |  |
| <b>दुगं</b> छिउं            | दुगंछिग्रं             |  |
| भवनदेवता स                  | तुति में :             |  |
| भुवन                        | भवन                    |  |
| भुवरग                       | भवरण                   |  |
| भुवन                        | भवन                    |  |
| <b>अड्ढाइ</b> ज्जे स्       | में :                  |  |
| पनरससु                      | पन्नरससु               |  |
| केवि                        | केइ                    |  |
| साहु                        | साहू                   |  |
| पडिग्गहवारा                 | पडिग्गहघरा             |  |
| °व्वयधारा                   | °व्वयधरा               |  |
| सीलंगघारा                   | सीलंगधरा               |  |
| लघुशान्ति में ः             |                        |  |
| निर्वु ति                   | निर्वृं ति             |  |
| दृष्टिनां                   | दृष्टीनां              |  |
| चउक्सराय में :              |                        |  |
| मुसुमूरगू                   | मुसुमूरखु              |  |
| भरहेसर-बालुबलि-सज्भःय में : |                        |  |
| थूलिभद्दो                   | थूलभद्दो               |  |

मशुद्ध पाठ----शुद्ध पाठ---विलयजंति বিলিজ্জনি यूलिभद्दस्स थूलभद्दस्स मण्एहजिएगाएां सज्झाय में : मण्ह मण्एाह उज्जुत्तो उज्जुत्ता होइ होह समिई समिइ गुरुथुग्र गुरुथुइ करूगा करुरगा सकलाहत में : मल्ली मल्लि राजाचिताना राजाचिता**नां** प्रदीपानिलो प्रदोपानलो स्नातस्या स्तुति जिन जिन: हंसासाहत हंसांसाहत ग्रतिचारों में : वच्छल वच्छल्ल नाग ण्हारए सम्मसंलिहरा समसंलेहए। पन्नर पनर तप तव ग्रजितशांति स्तव में : लक्खगोवचि अं लक्खगोवचि श्र बृहच्छान्ति में : राजाधिप राज्याधिप

श्रशुद्ध पाठ— राजासंनिवेशानाम् श्री राजाधिपानां श्री राजसंनिवेशानां श्री पौर मुख्खारणां मस्तकेदातव्यमिति भवन्तु लोकाः शुद्ध पाठ— राज्यसंनिवेशानाम् राज्यसंनिवेशानां राज्यसंनिवेशानां श्री पुरमुख्याणां मस्तके प्रदद्यादिति भवतु लोकः

प्रतिक्रमण प्रबोध टीका का प्रथम भाग प्रकाशित होने के पूर्व तीसरे वर्ष में यह शुद्धिपत्रक मेहसाना के संस्करण के आधार से तैयार किया था। उक्त शुद्धि-पत्रक की ४९ अशुद्धियों में से कुछ प्रबोध टीका-कारों ने सुधारी हैं, वैसे कुछ नयी घुसेड़ी हैं। प्रबोध टीका वाले प्रतिक्रमण में कुल ६४ अशुद्धियों का अङ्क आता है।





# ऐतिहासिकत था समालोचनात्मकलेख संग्रह

垢

ः २०ः प्राचीन जैन तीर्थ ∻

लेखक--पं० कल्यारणविजय गरिए

उपक्रम :

पूर्वकाल में ''तीर्थ'' शब्द मौलिक रूप में ''जैन प्रवचन'' ग्रथवा ''चातुर्वर्ण्य संघ'' के ग्रर्थ में प्रयुक्त होता था ऐसा जैन ग्रागमों से ज्ञात होता है। जैन प्रवचनकारक ग्रौर जैन-संघ के स्थापक होने से ही ''जिन-देव'' ''तीर्थङ्कर'' कहलाते हैं।

"तीर्थं" का शब्दार्थ यहाँ "नदी समुद्र से बाहर निकलने का सुरक्षित मार्गं" होता है। ग्राज की भाषा में इसे "घाट" ग्रौर "बन्दर" भी कह सकते हैं। जैन शास्त्रों में "तीर्थ शब्द" की ब्युत्पत्ति "तीर्यते संसारसागरो येन तत् तीर्थम्" इस प्रकार से की गई है। संसार-समुद्र को पार कराने वाले "जिनागम" को ग्रौर "जैन श्रमएा संघ" को "भाव-तीर्थ" बताया गया है। तब नदी-समुद्रों को पार कराने वाले तीर्थों को "द्रव्य-तीर्थ" माना है।

उपर्युक्त तीर्थों के ग्रतिरिक्त जैन यागमों में कुछ श्रौर भी तीर्थ माने गए हैं, जिन्हें पिछले ग्रन्थकारों ने ''स्थावर तीर्थों ' के नाम से निर्दिष्ट किया है श्रौर वे दर्शन की शुद्धि करने वाले माने गए हैं। इन स्थ/वर तीर्थों का निर्देश ग्राचाराङ्ग, ग्रावश्यक ग्रादि सूत्रों की ''निर्युक्तियों'' में मिलता है जो मौर्य राज्यकाल से भी प्राचीन ग्रन्थ हैं।

जैन स्थावर तीर्थों में अष्टापद (१), उज्जयन्त (गिरनार) (२), गजाग्रपद (३), धर्मचक्र (४), ग्रहिच्छत्रा-पार्श्वनाथ (४), रथावर्त

पर्वत (६), चमरोत्पात (७), शत्रुंजय (८), सम्मेतशिखर (९) ग्रौर मथुरा का देवनिर्मित स्तूप (१०) इत्यादि तीर्थों का संक्षिप्त ग्रथवा विस्तृत वर्णन जैन सूत्रों, सूत्रों की निर्युक्तियों तथा भाष्यों में मिलता है। ग्रतः इनको हम सूत्रोक्त तीर्थ कहेंगे।

हस्तिनापुर (१), शोरीपुर (२), मधुरा (३), ग्रयोध्या (४), काम्पिल्य (४), बनारस (काशी) (६), श्रावस्ति (७), क्षत्रियकुण्ड (८), मिथिला (६), राजग्रह (१०), ग्रपापा (पावापुरी) (११), भद्दिलपुर (१२), चम्पापुरी (१३), कौशाम्बी (१४), रत्नपुर (१४), चन्द्रपुरी (१६), ग्रादि नगरियाँ भी तीर्थंङ्करों की जन्म, दीक्षा; ज्ञान, निर्वांग् भूमियां होने से जैनों के प्राचीन तीर्थ थे, परन्तु वर्तमान समय में इनमें से ग्रधिकांश विलुप्त हो घुके हैं। कुछ कल्याग्एकभूमियों में ग्राज भी छोटे, बड़े जिन-मन्दिर बने हुए हैं ग्रौर यात्रिक लोग दर्शनार्थ भी जाते हैं, परन्तु इनका पुरातन महत्त्व ग्राज नहीं रहा। इन तीर्थों को ग्राज भी ''कल्याग्एक-भूमियां' कहते हैं।

उक्त तीथों के ग्रतिरिक्त कुछ ऐसे भी स्थान जैन तीथों के रूप में प्रसिद्धि पाये थे जो कुछ तो ग्राज नामशेष हो चुके हैं ग्रौर कुछ विद्यमान भी हैं। इनकी संक्षिप्त नामसूची यह है—प्रभास पाटन-चन्द्रप्रभ (१), स्तम्भतीर्थ-स्तम्भनक पार्श्वनाथ (२), भृगुकच्छ ग्रश्वावबोध-शकुनिका-बिहार मुनिसुव्रतजी की विहारभूमि (३), सूर्पारक (नाला सोपारा) (४), शंखपुर-शंखेश्वर पार्श्वनाथ (४), चारूप-पार्श्वनाथ (६), तारंगा-हिल-ग्रजितनाथ (७), ग्रर्बुदगिरि (माउन्ट ग्राबू) (६), सत्यपुरीय-महावीर (६), स्वर्णगिरीय महावीर (जालोर दुर्गस्थ महावीर) (१०), करहेटक-पार्श्वनाध (११), विदिशा (भिल्सा) (१२), नासिक्यचन्द्रप्रभ (१३), ग्रन्तरीक्ष-पार्श्वनाथ (१४), कुल्पाक-ग्रादिनाथ (१४), खण्डगिरि (भुवने-श्वर) (१६), श्रवएाबेलगोला (१७), इत्यादि ग्रनेक जैन प्राचीन तीर्थ प्रसिद्ध हैं। इनमें जो विद्यमान हैं, उनमें कुछ तो मौलिक हैं। तब कतिपय प्राचीन तीर्थी को हम पौराणिक तीर्थ कहते हैं। प्राचीन जैन साहित्य में

225 :

वर्णन न होने पर भी कल्पों, जैन चरित्र-ग्रन्थों, प्राचीन स्तुति-स्तोत्रों में इनका महिमा गाया गया है।

उक्त वर्गों में से इस लेख में हम प्रथम वर्ग के सूत्रोक्त तीर्थों का ही संक्षेप में निरूपरण करेंगे।

सूत्रोक्त-तीर्थ—

ग्राचारांग निर्युक्ति को निम्नलिखित गाथाय्रों में प्राचीन जैन तीर्थों के नाम निर्देश मिलते हैं—

> "दंसएा-नाएा-चरित्ते, तववेरग्गे य होइ उ पसत्था। जाय जहा ताय तहा, लक्खर्एा वुच्छं सलक्खरण ओ ॥३२६॥ तित्थगरारा भगवम्रो, पवयराा-पावयराि-ग्रदसयङ्ढीरां। ग्रभिगमरा-नमरा-दरिसण,-कित्तरा संपूत्रराा थुराराा ॥३३०॥ जम्माऽभिसेय-निक्खमरा-चररा नाराुप्पया च निव्वारां। दियलोग्र - भवरा - मंदर - नंदीसर - भोमनगरेसुं ॥३३१॥ श्रट्ठावयमुज्जिते; गयग्गपयए य धम्मचक्के य । पास-रहावत्तनगं चमरुप्पायं च वंदामि ॥ ३३२ ॥'

ग्रर्थात्-----'दर्शन (सम्यक्त्व) ज्ञान, चारित्र, तप, वैराग्य विनय विषयक भावनायें जिन कारगों से शुद्ध बनती हैं, उनको स्वलक्षगों के साथ कहुंगा ।। ३२६ ।।

तीर्थंङ्कर भगवन्तों के; उनके प्रवचन के, प्रवचन-प्रचारक प्रभावक ग्राचार्यों के; केवल-मनःपर्यंव-ग्रवधिज्ञान-वैक्रियादि ग्रतिशायि लब्धिधारी मुनियों के सन्मुख जाने, नमस्कार करने, उनका दर्शन करने, उनके गुर्एों का कीर्तन करने, उनकी ग्रन्न वस्त्रादि से पूजा करने से; दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप, वैराग्य, सम्बन्धी गुर्एों की शुद्धि होती है ॥ ३३० ॥

जन्म-कल्याएक स्थान, जन्माभिषेक स्थान, दीक्षा स्थान, श्रमएा-वस्था की विहारभूमि, केवलज्ञानोत्पत्ति का स्थान, निर्वाएा-कल्याणक নিৰ ন্য-নিম্বৰ

भूमि, देवलोक, असुरादि के भवन, मेरुपर्वत, नन्दीश्वर के चैत्यों और व्यन्तर देवों के भूमिस्थ नगरों में रही हुई जिन-प्रतिमाग्रों को, ग्रष्टापद; उज्जयन्त, गजाग्रपद, धर्मचक्र, ग्रहिच्छत्रास्थित-पार्श्वनाथ, रथावर्त पर्वत, चमरोत्पात इन नामों से प्रसिद्ध जैन तीर्थों में स्थित जिन-प्रतिमाग्रों को वन्दना करता हूं ।। ३३१ ।। ३३२ ।।'

निर्युक्तिकार भगवान् ने, तीर्थङ्कर भगवन्तों के जन्म, दीक्षा, विहार, ज्ञानोत्पत्ति, निर्वाएा ग्रादि के स्थानों को तीर्थ स्वरूप मानकर वहां रहे हुए जिन-चैत्यों को वन्दन किया है। यही नहीं, परन्तु राजप्रश्नीय, जीवाभिगम, स्थानांग, भगवती ग्रादि सूत्रों में वर्णित देवलोक स्थित, प्रसुरभवन स्थित, मेरु स्थित, नन्दीश्वर द्वीप स्थित और व्यन्तर देवों के भूमिगर्भ स्थित नगरों में रहे हुए चैत्यों की शाश्वत जिन-प्रतिमाओं को भी वन्दन किया है।

निर्युक्ति की गाथा तीन सौ बत्तीसवीं में निर्युक्तिकार ने तत्कालीन भारतवर्ष में प्रसिद्धि पाये हुए सात ग्रशाश्वत जैन तीर्थों को वन्दन किया है, जिनमें एक को छोड़कर शेष सभी प्राचीन तीर्थ विच्छिन्नप्राय हो चुके हैं, फिर भी शास्त्रों तथा भ्रमएा वृत्तान्तों में इनका जो वर्एन मिलता है उसके प्राघार पर इनका यहाँ संक्षेत में निरूतगा किया जायगा।

## (१) ऋष्टापद :

ग्रष्टापद पर्वंत ऋषभदेवकालीन अयोध्या से उत्तर की दिशा में प्रवस्थित था। भगवान् ऋयभदेव जब कभी अयोध्या की तरफ पधारते, तब अष्टापद पर्वंत पर ठहरते थे और अयोध्यावासी राजा-प्रजा उनकी धर्म-सभा में दर्शन-वन्दनार्थं तथा धर्म-श्रवएार्थं जाते थे, परन्तु वर्तमान कालीन भ्रयोध्या के उत्तर दिशा भाग में ऐसा कोई पर्वत आज दृष्टिगोचर नहीं होता जिसे "अष्टापद" माना जा सके। इसके अनेक कारएए ज्ञात होते हैं, पहला तो यह कि भारत के उत्तरदिग्विभाग में रही हुई पर्वत श्रेणियां उस समय में इतनी ठण्डो और हिमाच्छादित नहीं थीं जितनी आज हैं।

140 :

दूसरा कारए यह है कि ग्रष्टापद पर्वंत के शिखर पर भगवान ऋषभदेव, उनके गएाघरों तथा अन्य शिष्यों का निर्वाएा होने के बाद देवताओं ने 'तीन स्तूप'' ग्रौर चक्रवर्ती भरत ने ''सिंह निषद्या'' नामक जिनचेंत्य बनवाकर उसमें चौबीस तीर्थं छूरों की वर्ण तथा मानोपैत प्रतिमाएँ प्रतिष्ठित करवा के, चैत्य के चारों द्वारों पर लोहमय यान्त्रिक द्वारपाल स्थापित किये थे । इतना ही नहीं, पर्वंत को चारों ग्रोर से छिलवाकर सामान्य भूमिगोचर मनुष्यों के लिए, शिखर पर पहुंचना ग्रज्ञक्य बनवा दिया था । उसकी ऊँचाई के ग्राठ भाग क्रमज्ञः ग्राठ मेखलायें बनवाई थीं ग्रौर इसी कारण से इस पर्वत का 'ग्रष्टापद' यह नाम प्रचलित हुग्रा था । भगवान् ऋषभदेव के इस निर्वारा स्थान के दुर्गम बन जाने के बाद, देव, विद्याघर, विद्याचारएा लब्धिघारी मुनि ग्रौर जङ्घाचारएा मुनियों के सिवाय अन्य कोई भी दर्शनार्थं ग्रष्टापद पर नहीं जा सकता था ग्रौर इसी कारएा से भगवान् महावीर स्वामी ने ग्रपनीं धर्मोपदेश-सभा में यह सूचन किया था क ''जो मनुष्य ग्रपनी ग्रात्मज्ञक्ति से ग्रष्टापद पर्वत पर पहुंचता है वह इसी भव में संसार से मुक्त होता है ।''

अष्टापद के अप्राप्य होने का तीसरा कारए। यह भी है कि सगर चक्रवर्ती के पुत्रों ने अष्टापद पर्वत स्थित जिनचैत्य, स्तूप आदि को अपने पूर्वज वश्य भरत चक्रवर्ती के स्मारकों की रक्षार्थ उनके चारों तरफ गहरी खाई खुदवाकर उसे गंगा के जल प्रवाह से भरवा दिया था। ऐसा प्राचीन जैन कथा साहित्य में किया गया वर्एन आज भी उपलब्ध होता है।

उपर्युक्त अनेक कारणों से हमारा ''अष्टापद तीर्थ'' कि जिसका निर्देश ग्राचारांग निर्युक्ति में सर्वप्रथम किया है, हमारे लिए <mark>ग्राज ग्रदर्शनीय</mark> ग्रीर लुप्त बन चुका है ।

प्राचारांग निर्युक्ति के अतिरिक्त ''ग्रावश्यक निर्युक्ति'' की निम्न-लिखित गाथाओं से भी अष्टापद तीर्थ का विशेष परिचय मिलता है----

> ''ग्रह भगवं भवमहरणो, पुव्वारणमरणूरणगं सयसहस्सं । असुपुट्टीं विहरिऊर्स, पत्तो अद्वावयं सेलं ॥४३३॥

भ्रट्टावयंमि सेले, चउदस भत्तेएा सो महरिसोएां । दसहि सहस्सेहिं समं, निव्वारणमरणुत्तरं पत्तो ॥४३४॥ निव्वार्एा चिद्दगागिई, जिरणस्स<sup>1</sup> इक्लाग<sup>3</sup> सेसयार्एा च<sup>3</sup> । सकहा<sup>1</sup> थूभरजिरणहरे<sup>3</sup> जायग<sup>4</sup> तेरणाहि ग्रग्गित्ति ॥४३४॥''

'तब संसार-दुःल का अन्त करने वाखे भगवान् ऋषभदेव सम्पूर्ग् एक लाख वर्षों तक पृध्वी पर विहार करके श्रनुक्रम से अष्टापद पर्वत पर पहुंचे ग्रौर छः उपवास के ग्रन्त में दस हजार मुनिगरग के साथ सर्वोच्च निर्वाग्र को प्राप्त हुए ॥ ४३३ ॥ ४३४ ॥

भगवान ग्रौर उनके शिष्यों के निर्वासानन्तर चतुनिकायों के देवों ने ग्राकर उनके शवों के ग्रग्निसंस्कारार्थ तीन चिताएँ बनवाई । एक पूर्व में गोलाकार चिता तीर्थङ्करशरीर के दाहार्थ, दक्षिए में त्रिकोएगकार चिता इक्ष्वाकू वंश्य गएाधर ग्रादि महामुनियों के शव-दाहार्थ ग्रौर पश्चिम दिशा की तरफ चौकोएा चिता शेष श्रमएगगए के शरीरसंस्कारार्थ बनवाई और तीर्थच्द्रर ग्रादि के शरीर यथास्थान चिताग्रों पर रखवाकर, ग्रग्निक्रमार देवों ने उन्हें ग्रग्नि द्वारा सुलगाया । वायुकूमार देवों ने वायु द्वारा ग्रग्नि को तेज किया ग्रौर चर्म मांस के जल जाने पर, मेधकूमार देवों ने जल-वृष्टि द्वारा चिताग्रों को ठण्डा किया। तब भगवानु के ऊपरी बायें जबडे की शकेन्द्र ने, दाहिनी तरफ की ईशानेन्द्र ने, तथा निचले जबडे की वायो तरफ की चमरेन्द्र ने ग्रौर दाहिनी तरफ की दाढायें बलीन्द्र ने ग्रहएा कीं। इन्द्रों के ग्रतिरिक्त शेष देवों ने भगवान के शरीर की ग्रन्य ग्रस्थियां ग्रहण <mark>कर लीं,</mark> तब वहां उपस्थित राजादि मनुष्यगरा ने तीर्थङ्कर तथा मुनियों के **शरीरदहन** स्थानों की भस्मी को भी पवित्र जानकर ग्रहरण कर लिया। चिताओं के स्थान पर देवों ने तीन स्तूप बनवाये और भरत चक्रवर्ती ने चौबीस तीर्थङ्करों की वर्ण-मानोपेत सपरिकर मूर्तियाँ स्थापित करने योग्य "जिन-गृहु" बनवाये । उस समय जिन मनूष्यों को चिताग्रों से अस्थि भस्मादि नहीं मिला था उन्होंने उसकी प्राप्ति के लिए देवों से बड़ी नमता के साथ याचना की जिससे इस ग्रवसपिएगी काल में "याचक" शब्द

प्रचलित हुग्रा । ''चिताकुण्डों में श्रग्नि-चयन करने के कारण तीन कुण्डों में ग्रग्नि स्थापना करने का प्रचार चला ग्रौर वैसा करने वाले ''ग्राहिताग्नि'' कहलाये ।

उपर्युक्त सूत्रोक्त वर्गन के अतिरिक्त भी अष्टापद तीर्थं से सम्बन्ध रखने वाले अनेक वृत्तान्त सूत्रों, चरित्रों तथा प्रकीर्गक जैन-ग्रन्थों में मिलते हैं, परन्तु उन सब के वर्गनों द्वारा लेख को बढ़ाना नहीं चाहते ।

(२) उज्जयन्त१ :

''उज्जयन्त'' यह गिरनार पर्वत का प्राचीन नाम है । इसका दूसरा प्राचीन नाम ''रैवतक'' पर्वत भी है । ''गिरनार'' यह इसका तीसरा पौरासिक नाम है जो कल्पों, कथाग्रों ग्रादि में मिलता है ।

उज्जयन्त तीर्थं का नामनिर्देश ग्राचारांग निर्युक्ति में किया गया है जो ऊपर बता ग्राए हैं। इसके ग्रतिरिक्त कल्प-सूत्र, दशाश्रुत-स्कन्ध, ग्रावश्यक सूत्र ग्रादि में भी इसके उल्लेख मिलते हैं। कल्पसूत्र में इस पर भगवान् नेमिनाथ की दीक्षा, केवलज्ञान तथा निर्वारण नामक तीन कल्याणक होने का प्रतिपादन किया गया है। ग्रावश्यक सूत्रान्तर्गत सिद्धस्तव की निम्नोद्धृत गाथा में भी भगवान् नेमिनाथ के दीक्षा, ज्ञान श्रीर निर्वारण कल्याएक होने का सूचन मिलता है, जैसे---

> ''उज्जिंतसेलसिहरे, दिक्खा नार्एा निसीहिया जस्स । तं धम्मचक्कबट्टिं, ग्ररिट्ठनेमि नमंसामि ॥ ४ ॥''

प्रर्थात्—'उज्जयन्त पर्वत के शिखर पर जिनकी दीक्षा, केवलज्ञान ग्रौर निर्वारण हुग्रा उन धर्मचक्रवर्ती भगवान् नेमिनाथ को नमस्कार करता हूँ।'

१. दिगम्बर सम्प्रदाय के ग्रन्थकारों ने ''उज्जयन्त'' के स्थान में इतका नाम ''कर्जयन्त'' लिखा है।

सिद्धस्तव की यह तथा इसके बाद की ''चत्तारिग्रट्ठ'' ये दोनों गाथायें प्रक्षिप्त मालूम होती हैं। परन्तु ये कब ग्रौर किसने प्रक्षिप्त कीं यह कहना कठिन है। प्रभावक-चरितान्तर्गत ग्राचार्य ''बप्पभट्टि'' के प्रबन्ध में एक उपाख्यान है, जिसका सारांश यह है—

"एक समय शत्रुंजय-उज्जयंत तीर्थं की यात्रा के लिए "राजा ग्राम" संघ लेकर उज्जयंत की तलहटी में पहुँचा। वहां 'दिगम्बर जैन संघ" भी ग्राया हुग्रा था, उसने ग्राम को ऊपर जाने से रोका, तव ग्राम के सैनिक बल का प्रयोग करने को उद्यत हुए। "बप्पभट्टि सूरि" ने उनको रुकवाकर कहा—-धार्मिक कार्यों के निमित्त प्राणी संहार करना ग्रनुचित है। इस झगड़े का निपटारा दूसरे प्रकार से होना चाहिए। ग्राचार्य ने कहा— दो कुमारी कन्याग्रों को बुलाना चाहिये। श्वेताम्बरों की कन्या दिगम्बर संघ के पास ग्रीर दिगम्बर संघ की कन्या श्वेताम्बर संघ के पास रक्षी जाय। फिर दोनों संघों के ग्रग्रेसर धर्माचार्य, कन्याग्रों को तीर्थ का निर्णय करने का प्रमाण पूछें। दोनों संघों के वृद्धों ने उक्त बात को मान्य किया, तब ग्राचार्य बप्पभट्टि सूरि ने श्वेताम्बर संघ की तरफ खड़ी दिगम्बर संघ की कन्या के मुख से ग्रम्बिका देवी द्वारा "उज्जितसेलसिहरे" यह गाथा कहलायी ग्रीर तीर्थ श्वेताम्बर सम्प्रदाय का स्थापित किया।"

परन्तु यह उपाख्यान ऐतिहासिक दृष्टि से मूल्यवान् नहीं है, क्योंकि ग्राचार्यं बप्पभट्टि विक्रम संवत् ब०० में जन्मे थे ग्रौर नवमी शताब्दी में उनका जीवन व्यतीत हुग्रा था। तब ग्राचार्य हरिभद्र सूरिजी, जो इनके सौ वर्षों से भी ग्रधिक पूर्ववर्ती थे, ग्रावश्यकटीका में कहते हैं---

"सिद्धस्तव की ग्रादि की तीन गाथायें नियम पूर्वक बोली जाती हैं। परन्तु ग्रन्तिम दो गाथाग्रों के बोलने का नियम नहीं हैं।"

इससे यह सिद्ध होता है कि ये गाथाएँ हैं तो प्राचीन, फिर भी हरिभद्र सूरिजी ने ही नहीं इनके परवर्ती ग्राचार्य हेमचन्द्र सूरिजी ग्रादि ने भी ग्रपने ग्रन्थों में यही ग्राशय व्यक्त किया है। इससे ये गाथायें प्रक्षिप्त हो होनी चाहिए।

"उज्जयन्त तीर्थ" के सम्बन्ध में अन्य भी अनेक सूत्रों तथा उनकी टीकाग्रों में उल्लेख मिलते हैं, परन्तु उन सब का यहां वर्णन करके लेख को बढ़ाना उचित न होगा। आचार्य जिनप्रभ सूरि कृत "उज्जयन्त महातीर्थ-कल्प" तथा ग्रन्य विद्वानों के रचे हुए प्रस्तुत तीर्थ के "स्तव" आदि उपयोगी साहित्य के कतिपय उद्धरएा देकर इस विषय को पूरा करना ही योग्य समफा जाता है !

उज्जयन्त पर्वंत के यद्भुत खनिज पदार्थों से समृद्धिशाली होने के सम्बन्ध में ग्राचार्य जिनप्रभ ने यपने तीर्थकल्प में बहुत सी वातें कही हैं जिनमें से कुछेक मनोरंजक नमूने पाठकों के ग्रवलोकनार्थ नीचे दिये जाते हैं--

''ग्रवलोग्रग्। सिहरसिला,—ग्रवरेणं तत्थ वररसो सबइ । सुग्रपक्खसरिसवण्णो, करेइ सुंबं वरं हेमं ॥ २७ ॥ गिरिपज्जुन्नवयारे, अंबिग्रग्रासमपयं च नामेग्ग । तत्थ वि पीग्रा पुहवी, हिमवाए घमियाए वा होइ वरं हेमं ॥२६॥''

''उज्जितपढमसिहरे, ग्रारुहिउं दाहिग्गेन ग्रवयरिउं । तिण्णि धगुुसयमित्ते, पूइकरंजं बिलं नाम ॥३०॥ उग्घाडिडं बिलं दिक्खिऊग्ग निउग्गेन तत्थ गंतव्वं । दंडंतराग्गि वारस, दिव्वरसो जंबुफलसरिसो ॥३१॥'

''उज्जिते नाएासिला, विक्खाया तत्थ म्रत्थि पाहाणं। ताएां उत्तरपासे, दाहिएाम्रो म्रहोमुहो विवरो ॥३६॥ तस्स य दाहिएाभाए, दसधराुभूमीइ हिंगुलयवण्णो । ग्रत्थि रसो सयवेही, विधइ सुब्वं न संदेहो ॥३७॥"

''इय उज्जयन्तकप्पं, ग्रविम्रप्पं जो करेइ जिएाभत्तो । कोहादिकयपरए (स) मो, सो पावइ इच्छिअं सुक्खं ॥४१॥'' ( वि० ती० क० पृ० ६ ) ग्रर्थात्—'ग्रवलोकन शिखर की शिला के पश्चिम दिग्विभाग में शुक की पांख सा हरे रंग का वेधक रस भरता है, जो ताम्र को श्रेष्ठ सुवर्ण बनाता है ।। २७ ।।

उज्जयंत पर्वत के प्रद्युम्नावतार तीर्थस्थान में म्रम्बिका म्राश्रम पद नामक वन (उद्यान) है, जहां पर पीत वर्ण की मिट्टी पाई जाती है, जिसे तेज आग की म्रांच देने से बढ़िया सोना बनता है ॥ २⊏ ॥

उज्जयन्त पर्वंत के प्रथम शिखर पर चढ़कर, दक्षिए दिशा में तीन सौ धनुष ग्रर्थात् बारह सौ हाथ नीचे उतरना। वहां पूतिकरख नामक एक बिल ग्रर्थात् "भू-विवर" मिलेगा, उसको खोलकर सावधानी के साथ उसमें प्रवेश करना, ग्रड़तालीस हाथ तक भीतर जाने पर लोहे का सोना बनाने वाला दिव्य रस मिलेगा जो जम्बु फल सदृश रंग का होगा । ३० ।। ३१ ।।

उज्जयन्त पर्वंत पर ज्ञानशिला नाम से प्रख्यात एक बड़ी शिला है, जिस पर गण्ड-शैलों का एक जत्था रहा हुग्रा है। उससे उत्तर दिशा में जाने पर दक्षिएा की तरफ जाने वाला एक अधोमुख विवर (गङ्ढा) मिलेगा, उसमें चालीस हाथ नीचे उतरने पर दक्षिएा भाग में हिंगुल जैसा रक्तवर्णं शत-वैधी रस मिलेगा, जो तांबे को वेधकर सोना बनाता है। इसमें कोई संशय नहीं है। ३६ ॥ ३७ ॥

इस प्रकार जो जिनभक्त कुष्माण्डी (ग्रम्विका) देवो को प्रणाम करके, मन में शंका लाये विना उज्जयन्त पर्वत पर रसायनकल्प की साधना करेगा, वह मनोभिलषित सुख को प्राप्त करेगा ।। ४१ ।।

जिनप्रभ सूरि कृत उज्जयन्त महाकल्प के ग्रतिरिक्त ग्रन्य भी ग्रनेक कल्प ग्रौर स्तव उपलब्ध होते हैं, जो पौराणिक होते हुए भी ऐतिहासिक दृष्टि से विशेष महत्त्व के हैं। हम इन सब के उद्धरण देकर लेख को पूरा करेंगे।

'खैतक-गिरि-कल्प संक्षेप' में इस तीर्थ के विषय में कहा गया है— भगवान् नेमिनाथ ने छत्रशिला के समीप शिलासन पर दीक्षा ग्रहण की । सहस्राम्रवन की स्रोर ग्रवलोकन नामक ऊँचे शिखर पर निर्वाण प्राप्त किया ।

''खैतक की मेखला में ऋष्ण वासुदेव ने निष्क्रमणादि तीन कल्या-एकों के उत्सव करके रत्न-प्रतिमाग्रों से शोभित तीन जिनचैत्य तथा एक अम्बा देवी का मन्दिर बनवाया। ( वि० ती० क० प्र० ६ )

"खैतक-गिरि कल्प में कहा है-पश्चिम दिशा में सौराष्ट् देश स्थित रैवतक पर्वतराज के शिखर पर श्रीनेमिनाथ का बहुत ऊँचे शिखर वाला भवन था, जिसमें पहले भगवानु नेमिनाथ की लेपमयी प्रतिमा प्रतिषठत थी। एक समय उत्तरापथ के विभूषएा समान काश्मीर देश से "ग्रजित" तथा ''रतना'' नामक दो भाई संघपति बनकर गिरनार तीर्थ की यात्रा करने आए ग्रौर भक्तिवश केसर चन्दनादि के घोल से कलश भरकर उस प्रतिमा को ग्रभिषिक्त किया । परिएाामस्वरूप वह लेपमयी प्रतिमा लेप के गल जाने से बहत ही बिगड़ गई। इस घटना से संघपति युगल बहत ही दुःखी हम्रा ग्रौर ग्राहार का त्याग कर दिया। इक्कीस दिन के उपवास के ग्रन्त में भगवती ग्रम्बिका देवी वहां प्रत्यक्ष हुई ग्रौर संघपति को उठाया । उसने देवी को देखकर 'जय जय' शब्द किया। देवी ने संघपति को एक रत्नमयी प्रतिमा देते हुए कहा-लो यह प्रतिमा ले जाकर बैठा दो, पर प्रतिमा को स्थल पर बैठाने के पहले पीछे न देखना। संघ कि ग्रजित सूत के कच्चे धागे के सहारे प्रतिमा को अन्दर ले जा रहा था। वह प्रतिमा के साथ ''नेमि भवन'' के सूवर्णवलानक में पहुंचा ग्रौर बिंब के द्वार की देहली के ऊपर पहुंचते संघपति का हृदय हर्ष से उमड़ पड़ा ग्रौर देवी की शिक्षा को भूलकर सहसा उसका मुंह पिछली तरफ मुड़ गया श्रीर प्रतिमा वहां ही निश्चल हो गयी। देवी ने ''जय जय'' शब्द के साथ पूष्पवृष्टि की। यह प्रतिमा संघपति द्वारा नवनिर्मित जिन-प्रासाद में वैशाख शुक्ल पूरिंगमा को प्रतिष्ठित हुई । स्नपनादि महोत्सव करके संघपति ''म्रजित'' ग्रपने भाई के साथ स्वदेश पहुंचा । कलिकाल में मनूष्यों के चित्त की

कलूषता जानकर ग्रम्विका देवी ने उस रत्नमयी प्रतिमा की झल-हलती कान्ति को ढांक दिया। (वि० ती० क० पृ० ६)

इसी कल्प में इस तीर्थ सम्बन्धी ग्रन्य भी ऐतिहासिक उल्लेख मिलते हैं, जो नीचे दिये जाते हैं---

"पुविं गुज्जर जयसिंहदेवेरणं खंगाररायं हरिएता सज्जरणो दंडाहिवो ठविग्रो । तेरण ग्र ग्रहिणवं नेमिजिरिंगदभवरणं एगारस-मय-पंचासीए (११६५) विक्कमरायवच्छरे काराविअं । चोलुक्कचकिकसिरिकुमारपाल-नरिदसंठविग्र सोरट्टदंडाहिवेरण सिरिसिरिमालकुलुब्भवेरण बारस सयवीसे (१२२०) विक्कम संवच्छरे पज्जा काराविग्रा । तब्भवेरण घवलेरण अंतराले पवा भराविग्रा । पज्जाए चडंतेहिं जर्ऐहिं दाहिरणदिसाए लक्खारामो दीसद्द ।" (वि० ती० क० पृ० ६)

भ्रर्थात्—पूर्वकाल में गुर्जर भूमिपति चौलुक्य राजा जयसिंह देव ने जुनागढ़ के राजा रा खेङ्गार को मारकर दण्डाधिपति सज्जन को वहां का शासक नियुक्त किया। सज्जन ने विक्रय संवत् ११८५ में भगवान् नेमिनाथ का नया भवन बनवाया। बाद में मालवाभूमिभूषएा साधु भावड़ ने उस पर सुवर्एामय ग्रामलसारकर करवाया।

चौलुक्यचकवर्ती श्रीकुमारपाल देव द्वारा नियुक्त श्रीश्रीमाल कुलोत्पन्न सौराष्ट्र दण्डपति ने विक्रम संवत् १२२० में उज्जयन्त पर्वत पर चढ़ने का सोपानमय मार्ग करवाया । उसके पुत्र धवल ने सोपान-मार्ग में प्रपा बनवाई । इस पद्या मार्ग से ऊपर चढ़ने वाले यात्रिक जनों को दक्षिएं दिशा में लक्षाराम नामक उद्यान दीखता है ।

इन कल्पों के अतिरिक्त उज्जयन्त तीर्थ के साथ सम्बन्ध रखने वाले ग्रनेक स्तुति-स्तोत्र भी भिन्न भिन्न कवियों के बनाये हुए जैन ज्ञान भण्डारों में उपलब्ध होते हैं, जिनमें से थोड़े से श्लोक नीचे उद्धृत करके इस तीर्थ का वर्णन समाप्त करेंगे ।

254 :

"योजनद्वयतुङ्गेऽस्य, शृङ्गे जिनग्रहावलिः । पुण्यराशिरिदाभाति, शरच्चन्द्रांशुनिर्मला ॥४॥ सौवर्गा-दण्ड-कलशा-मलसारकशोभितम् । चारुचैत्यं चकास्त्यस्योपरि श्रीनेमिनः प्रभोः ॥४॥ श्रीशिवासूनुदेवस्य, पादुकात्र निरीक्षिता । स्पृष्टार्ऽचिता च शिष्टानां, पापव्यूहं व्यपोहति ॥६॥ प्राज्यं राज्यं परित्यज्य, जरत्तृरामिव प्रभुः । बन्धून् विधूय च स्निग्धान्, प्रपेदेऽत्र महाव्रतम् ॥७॥ स्रत्रैव केवलं देवः, स एव प्रतिलब्धवान् । जगज्जनहितैषी स, पर्यग्रैवीच्च निर्वृत्तिम् ॥८॥

धर्यात्----'इस उज्जयन्त गिरि के दो योजन ऊँचे शिखर पर बनवाने वालों के निर्मल पुण्य की राशि सी, चन्द्रकिरएा समान उज्ज्वल जिन-मन्दिरों की पंक्ति सुशोभित है। इसी शिखर पर सुवर्एामय दण्ड, कलश तथा ग्रामलसारक से सुशोभित भगवान् नेमिनाथ का सुन्दर चैत्य दृष्टिगोचर हो रहा है। यहीं पर प्रतिष्ठित शैवेय जिनकी चरणपादुका दर्शन, स्पर्शन धौर पूजन से भाविक यात्रिक गएा के पापों को दूर करती है ग्रीर यहीं पर जीर्एा तिनखे की तरह समृद्ध राज्य तथा विशाल कुटुम्ब का त्याग कर भगवान् नेमिनाथ ने महाव्रत धारण किये थे ग्रीर यहीं पर भगवान् केवल-ज्ञानी हुए, तथा जगत्हित चिन्तक भगवान् नेमिनाथ यहीं से निर्वाएा पद को प्राप्त दुए ।

> "ग्रतएवात्र कल्याएा - त्रयमन्दिरमादधे । श्रीवस्तुपालो मन्त्रीराश्चमत्कारितभव्यहृत् ॥ ६ ॥ जिनेन्द्रविबपूर्णेन्द्र - मण्डपस्था जना इह । श्री नेमेर्मज्जनं कर्तु-मिन्द्रा इव चकासति ॥ १० ॥ गजेन्द्रपदनामास्य, कुण्डं मण्डयते शिर: । सूधाविधैर्ज्ञलै: पूर्एां, स्नाप्यार्ह्तत्स्नपनक्षमे: ॥ ११ ॥

शत्रुंजयावतारेऽत्र, वस्तुपालेन कारिते । ऋषभः पुण्डरीकोऽष्टा-पदो नन्दीश्वरस्तथा ॥ १२ ॥ सिंहयाना हेमवर्णा, सिद्ध-बुद्धसुतान्विता । कम्राम्रलुम्बिभृत्-पाणि-रत्राम्बा संघविघ्नहृत् ॥१३॥" ( वि० ती० क० पृ० ७ )

'जहां भगवान् के तीन कल्याएगक होने के कारएग से ही मन्त्रीश्वर वस्तुपाल ने सज्जनों के हृदय को चमत्क्रत करने वाला तीन कल्याएगक का मन्दिर बनवाया। जिन प्रतिमाग्रों से भरे इस इन्द्रमण्डप में रहे हुए भगवान् नेमिनाथ का स्नपन करने वाले पुरुष इन्द्र की शोभा पाते हैं। इस पर्वत की चोटी को--''गजेन्द्रपद'' नामक जो ग्रमृत के से जल से भरा ग्रौर स्नपनीय जिन-प्रतिमाग्रों का स्नपन करने से समर्थ है--भूषित कर रहा है। यहां वस्तुपाल द्वारा कारित शत्रुख्ययावतार विहार में भगवान् ऋषभदेव, गएाधर पुण्डरीक स्वामी, ग्रष्टापद चैत्य तथा नन्दीश्वर चैत्य यात्रिकों के लिए दर्शनीय चीज हैं। इस पर्वत पर सुवर्ण की सी कान्ति-वाली सिंहवाहन पर ग्रारूढ़ सिद्ध-बुद्ध नामक ग्रपने पूर्व भविक दो पुत्रों को साथ लिये कमनीय आम की लुम्ब जिसके हाथ में है ऐसी ग्रम्बादेवी यहां रही हई संघ के विघ्नों का विनाश करती है।

उज्जयन्त तीर्थ सम्बन्धी उक्त प्रकार के पौरारिएक तथा ऐतिहासिक वृत्तान्त बहुतेरे मिलते हैं, परन्तु उनके विवेचन का यह योग्य स्थल नहीं। हम इसका विवेचन यहीं समाप्त करते हैं।

# (३) गजाग्रपद तीर्थ :

गजाग्रपद भी ग्राचारांग निर्युक्ति-निर्दिष्ट तीर्थों में से एक हैं, परन्तु वर्तमान काल में यह व्यवच्छिन्न हो चुका है। इसकी ग्रवस्थिति सूत्रों में दशार्रापुर नगर के समीपवर्ती दशार्र्णकट पर्वत पर बताई है। ग्रावश्यक-चूर्रिंग में भी इस तीर्थ को ''दशार्र्ण देश'' के मुख्य नगर ''दशार्र्णपुर'' के समीपवर्ती पहाड़ी तीर्थ लिखा है ग्रौर इसकी उत्पत्ति का वर्ग्णन भी दिया है, जिसका संक्षेप सार नीचे दिया जाता है—

एक समय श्रमएा भगवान् महावीर दशार्र्ण देश मैं विचरते हुए ग्रपने श्रमएा-संघ के साथ दशार्र्णपुर के समीपवर्ती एक उपवन में पधारे । राजा दशार्र्णभद्र को उद्यानपालक ने भगवान् के पधारने की बधाई दी ।

भगवन्त का ग्रागमन जानकर राजा बहुत ही हर्षित हुग्रा। उसने सोचा ''कल ऐसी तैय्यारी के साथ भगवन्त को वन्दन करने जाऊँगा ग्रीर ऐसे ठाट से वन्दन करूँगा जैसे ठाट से न पहले किसी ने किया होगा, न भविष्य में करेगा''। उसने सारे नगर में सूचित करवा दिया कि ''कल ग्रमुक समय में राजा ग्रपने सर्व परिवार के साथ भगवान् महावीर को वन्दन करने जायगा ग्रीर नागरिकगरण को भी उसका ग्रनुगमन करना होगा।

राजकर्मचारीगएा उसी समय से नगर की सजावट, चतुरंगिनी सेना के सज्ज करने तथा ग्रन्यान्य समयोचित तैयारियाँ करने के कामों में जुट गये। नागरिक जन भी ग्रपने ग्रपने घर, हाट सजाने, रथ-यान पालकियों को सज्ज करने लगे।

दूसरे दिन प्रयाण का समय ग्राने के पहले ही सारा नगर ध्वजाम्रों, तोरणों, पुष्पमालाग्रों से सुशोभित था। मुख्य मार्गों में जल छिड़काव कर फूल बिखेरे गये थे। राजा दशार्णभद्र, उसका सम्पूर्ण ग्रन्तःपुर ग्रौर दास-दासी गण ग्रपने योग्य यानों, वाहनों से भगवान् के वन्दनार्थ रवाना हुए। उनके पीछे नागरिक भी रथों, पालकियों ग्रादि में बैठकर राज-कुटुम्ब के पीछे उमड़ पड़े।

महावोर की धर्मसभा की तरफ जाते हुए राजा के मन में सगर्व हर्ष था। वह ग्रपने को भगवान् महावीर का सर्वोच्च शक्तिशाली भक्त मानता था। ठीक इसी समय स्वर्ग के इन्द्र ने भगवान् महावीर के विहार क्षेत्र को लक्ष्य करके श्रवधि ज्ञान का उपयोग किया और देखा कि भगवान् दशार्एाक्नट पहाड़ी के निकटस्थ उद्यान में विराजमान हैं, राजा दशार्एाभद्र धद्वितीय सजधज के साथ उन्हें वन्दन करने जा रहा है। इन्द्र ने भी इस

प्रसंग से लाभ उठाना चाहा । वह ग्रपने ऐरावरा हाथी पर ग्रारूढ़ होकर दिव्य परिवार के साथ भगवान के पास क्षरण भर में ग्रा पहुँचा । उसने तीन प्रदक्षिरणा देकर दशार्णक्रुट पवत की एक लम्बी चौड़ी चट्टान पर ग्रपना वाहन ऐरावरा हाथी उतारा । दिब्य-शक्ति से इन्द्र ने हाथी के ग्रनेक दांतों पर ग्रनेक बावड़ियां, बावड़ियों में ग्रनेक कमल, कमलों की कर्णिकाग्रों पर देव-प्रासाद ग्रौर उनमें होने वाले बत्तीस पात्रवद्ध नाटकों के ग्रद्भुत हृश्य दिखलाकर राजा की शक्ति ग्रौर सजावट को निस्तेज बनाकर उसके ग्रभिमान को नष्ट कर दिया । राजा ने देखा—इन्द्र की ऋद्धि के सामने मेरी ऋद्धि नगण्य है । भला, सूर्य के प्रकाश के सामने छोटा सा सितारा कैसे चमक सकता है ? उसने ग्रपने पूर्व भव के धर्मक्रत्यों की न्यूनता जानी ग्रौर भगवान् महावीर का वैराग्यमय उपदेशामृत पान कर संसार का मोह छोड़ वह श्रमगाधर्म में दीक्षित हो गया ।

दशार्एाक्नेट की जिस विशाल शिला पर इन्द्र का ऐरावएा खड़ा था, उस शिला में उसके ग्रगले पगों के चिह्न सदा के लिए बन गये। बाद में भक्तजनों ने उन चिह्नों पर एक बड़ा जिनचैत्य बनवाकर उसमें भगवान् महावीर की मूर्ति प्रतिष्ठित करवाई, तब से इस स्थान का नाम ''गजाग्रपद'' तीर्थ के नाम से ग्रमर हो गया।

ग्राज यह गजाग्रपद तीर्थ भूला जा चुका है। यह स्थान भारतभूमि के ग्रमुक प्रदेश में था, यह भी निश्चित रूप से कहना कठिन है फिर भी हमारे ग्रनुमान के ग्रनुसार मालवा के पूर्व में ग्रौर ग्राधुनिक बुंदेलखण्ड के प्रदेश में कहीं होना संभवित है।

# (४) धर्मचक तीर्थ :

ग्राचारांगनिर्युक्ति में सूचित चौथा लीर्थ ''धर्मचक्र'' है । धर्मचक्र तीर्थ की उत्पत्ति का विवरएा ग्रावश्यकनिर्युक्ति तथा उसकी प्राचीन प्राकृत टीका में नीचे लिखे ग्रनुसार मिलता है— ''कल्लं सव्विङ्वीए, पूएमह<mark>ऽद</mark>ट्ठु धम्मचक्कं तु । विहरइ सहस्समेगं, छउमत्थो भारहे वासे ।।३३<mark>४</mark>।।''

प्रयात्-भगवान् ऋषभदेव हस्तिनापुर से विहार करते हुए परिचम में बहली देश की राजधानी तक्षशिला' के उद्यान में पधारे। वनपालक ने राजा बाहुवली को भगवान् के ग्रागमन की बधाई दी। राजा ने सोचा-कल सर्व ऋद्धि-विस्तार के साथ भगवान् की पूजा करूंगा। राजा बाहुबली दूसरे दिन बड़े ठाट-बाट से भगवान् की तरफ गया, परन्तु उसके जाने के पूर्व ही भगवान् वहां से विहार कर चुके थे। ग्रपने पूज्य पिता ऋषभ को निवेदित स्थान तथा उसके ग्रासपास न देखकर बाहुबली बहुत ही खिन्न हुए ग्रौर वापिस लौटकर भगवान् रात भर जहां ठहरे थे उस स्थान पर एक बड़ा गोल चक्राकार स्तूप बनवाया ग्रौर उसका नाम ''धर्मचक्र' दिया। भगवान् ऋषभदेव छद्मस्थावस्था में एक हजार वर्ष तक विचरे।

श्रावश्यक-निर्युक्ति को उपर्युक्त गाथा के विवरएा में चूर्एएकार नें धर्मचक्र के सम्बन्ध में जो विशेषता बताई है, वह निम्नलिखित है—

जहां भगवान् ठहरे थे, उस स्थान पर सर्व-रत्नमय <mark>एक योजन</mark> परिधि वाला, जिस पर पांच योजन ऊँचा <mark>ध्वजदंड खड़ा है, ''धर्मचक्र</mark>'' का चिह्न बनवाया ।

> "बहली ग्रडंबइल्ला, जोएागविसम्रो सुवण्णभूमीम्र । ग्राहिंडिम्रा भगवया, उसभेरण तवं चरंतेरणं ॥३३६॥ बहली ग्र जोरएगा पल्हगा य जे भगवया समर्गुसिट्ठा । ग्रन्ने य मिच्छजाई, ते तइया भद्दया जाया ॥३३७॥ तित्थयरारएं पढमो, उसभरिसी विहरिम्रो निरुवसग्गो । ग्रट्ठावम्रो एगगवरो, ग्रग्ग (य) भूमी जिरएवररस ॥३३६॥

(१) ग्राधुनिक पश्चिमी पंजाब के रावलपिंडी जिले में ''शाह की ठेरी'' नाम से जो स्थल प्रसिद्ध है वही प्राचीन 'तक्षशिला'' थी, ऐसा घोधकों का निर्एाय है । छउमत्थपरिम्राम्रो, वाससहस्सं तम्रो पुरिमताले । एाग्गोहस्स य हेट्ठा, उप्पण्णं केवलं नाएां ।।३३६।। फग्गुएाबहुले एक्कारसीइ, ग्रह ग्रट्ठमेएा भत्तेएां । उप्पण्णंमि ग्रएांते, महव्वया पंच पण्णवए ।।३४०।।''

प्रयात्—बहली (बल्ख-बनित्रया) ग्रडंबइल्ला (ग्रटक प्रदेश) यवन (ग्रूनान) देश ग्रौर स्वर्णभूमि इन देशों में भगवान् ऋषभ ने तपस्वी जीवन में भ्रमण किया। बल्ख, यवन, पल्हव देशवासी भगवान् के ग्रनुशासन से कौर्य्य का त्याग कर भद्र परिणामी बने। तीर्थङ्करों में ग्रादि तीर्श्वङ्कर प्रषभ मुनि सर्वत्र निरुपसर्गता से विचरे। ग्रादि जिन की ग्रग्र-विहार भूमि ग्रष्टापद तीर्थ बन रहा, ग्रर्थात्–पूर्व पश्चिम भारत के देशों में घूमकर उत्तर भारत में ग्राते, तब बहुधा ''ग्रष्टापद पर्वत' पर ही ठहरते। भगवान् प्रषभ जिन का छद्मस्थ पर्याय (तपस्वी जीवन) एक हजार धर्ष तक बना रहा। बाद में ग्रापको पुरिमताल नगर के बाहर वटवृक्ष के नीचे ध्यान करते हुए केवल-ज्ञान प्रकट हुग्रा। उस समय ग्रापने निर्जल तीन उपवास किये थे। फाल्गुन वदि एकादशी का दिन था, इन संजोगों में ग्रनन्त केवल-ज्ञान प्रकट हुग्रा ग्रीर ग्रापने श्रमणाधर्म के पंच महाव्रतों का उपदेश किया।

धर्मचक को बाहुबली ने ऋषभदेव के स्मारक के रूप में बनवाया था, परन्तु कालान्तर में उस स्थान पर जिनचैत्य बनकर जिनप्रतिमाएँ प्रतिष्ठित हुई ग्रौर इन स्मारक ने एक महातीर्थं का रूप धारए। किया। प्रतिष्ठित जिनचैत्यों में ''चन्द्रप्रभ'' नामक ग्राठवें तीर्थङ्कर का चैत्य प्रतिमा प्रधान था। इस कारए। से इस तीर्थ के साथ ''चन्द्रप्रभ'' का नाम जोड़ दिया गया ग्रौर दीर्घकाल तक वह इसी नाम से प्रसिद्ध रहा। महानिशीथ नामक जैन सूत्र में इसका वृत्तान्त मिलता है, जिसमें से थोड़ा सा ग्रवतरए। यहां देना योग्य समझते हैं---

''ग्रहन्नया गोयमा ! ते साहुएो तं ग्रायरियं भरएंति-जहा एां जइ भयवं तुमं ग्राएावेहि, ताएां अम्हे [हि] तित्थयत्तं करिय । चंदप्पहसा-मियं वंदिया धम्मचके गंतूएामागच्छामो, । ताहे गोयमा ग्रदीएामणसा

भ्रगुत्तालगंभीरमहुराए भारतीए भग्गियं तेगायरियेणं जहा इच्छायारेगां न कष्पइ तित्थयत्तं गंतुं सुविहियागां; ता जाव गां वोलेइ जत्तं ताव णं श्रहं तुम्हे चंदप्पहं वंदावेहामि । ग्रन्नं च जत्ताए गएहिं म्रसंजमे पडिज्जइ; एएगां कारगोणं तित्थयत्ता पडिसेहिज्जइ ।''

ग्रथांत्—भगवान् महावीर कहते हैं—हे गोतम ! भन्य समय वे साधु उस ग्राचार्य को कहते हैं—हे भगवन् ! यदि ग्राप ग्राज्ञा करें तो हम तीर्थ-यात्रा करने चन्द्रप्रभ स्वामी को वन्दन करने धर्मचक्र जाकर ग्रा जाएँ। तब हे गौतम ! उस ग्राचार्य ने दढ़ता से सोचकर गंभीर वाग्गी से कहा— 'इच्छाकार से सुविहित साधुग्रों को तीर्थयात्रा को जाना नहीं कल्पता। इसलिए जब यात्रा बीत जायगी तब मैं तुम्हें चन्द्रप्रभ का वन्दन करा दूंगा। दूसरा कारण यह भी है कि तीर्थ-यात्राग्रों के प्रसंगों पर साधुग्रों को तीर्थी पर जाने से ग्रसंयम मार्ग में पड़ना पड़ता है। इसी कारण साधुग्रों के लिए यात्रा निषिद्ध की गई है।

महानिशीथ में ही नहीं, ग्रन्य सूत्रों में भी जैन श्रमणों को तीर्थ-यात्रा के लिए भ्रमण करना वर्जित किया है। निशीथ सूत्र की चूर्णि में लिखा है—''उत्तराबहे धम्मचक्कं, मधुराए देवणिम्मिग्रो थूभो। कोसलाए वा जियंतपडिमा तित्थकराण वा जम्मभूमीग्रो एवमादिकारऐहि गच्छन्तो णिक्कारणिनो'' (२४३–२ नि० चू०) ग्रर्थात्—'उत्तरापथ में धर्मचक, मथुरा में देवनिर्मित स्तूप, ग्रयोध्या में जीवंत स्वामी प्रतिमा, ग्रथवा तीर्थच्द्वरों की जन्मभूमियां' इत्यादि कारणों से देश भ्रमण करने वाले साधु का विहार निष्कारणिक कहलाता है। उक्त महानिशीथ के प्रमाण से मेले के प्रसंग पर तीर्थ पर साधु के लिए जाना वर्जिब किया ही है; परन्तु निशीथ ग्रादि ग्रागमों के प्रमाणों से केवल तीर्थदर्शनार्थ भ्रमण करना भी जैन श्रमण के लिए निधिद्ध बताया है। जैन श्रमण के लिए सकारण देश-भ्रमण करना ग्रागम-विहित है। तीर्थ-वन्दन के नाम से भड़कने वाले तथा केवल तीर्थ वन्दना के लिए भटकने वाले हमारे वर्तमान-कालीन जैन श्रमणों को इन शास्त्रीय वर्णनों से बोध लेना चाहिए।

(१) यहां 'यात्रा' शब्द तीर्थ पर होने वाले मेले के ग्रर्थ में प्रयुक्त हुआ है !

तक्षशिला का धर्मंचक बहुत काल पहिले से ही जैनों के हाथ से चला गया था। इसके दो कारएा थे---१. विक्रम की दूसरी तथा तीसरी शताब्दी में बौद्ध धर्म का पर्याप्त प्रचार हो चुका था। यही नहीं, तक्षशिला विश्वविद्यालय में हजारों बौद्ध भिक्षु तथा उनके ग्रनूयायी छात्रगए विद्या-ध्ययन करते थे। इस कारएा तक्षशिला के तथा पुरुषपूर (पेशावर) के प्रदेशों में हजारों की संख्या में बौद्ध-उपदेशक घूम रहे थे। इसके अतिरिक्त २. "शरोनियन" लोगों के भारत पर होने वाले ग्राक्रमए की जैन संघ को श्राक्रमएा से पहले ही सूचना मिल चुकी थी कि "ग्राज से तीसरे वर्ष में तक्षशिला का भंग होने वाला है'', इससे जैन संघ घीरे घीरे तक्षशिला से दक्षिए। की तरफ पहुंच कर जल-मार्ग से ''कच्छ'' तथा ''सौराष्ट्र'' तक चला गया। जाने वाले ग्रपनी धन-संपत्ति को ही नहीं, ग्रपनी पूज्य देव-मूर्तियों तक को वहां से हटा ले गये थे। इस दशा में अरक्षित जैन स्मारकों तथा मन्दिरों पर बौद्ध धर्मियों ने अपना श्रधिकार कर लिया था। तक्षशिला का धर्मचक जो चन्द्रप्रभ का तीर्थ माना जाता था, उसको भी बौढ़ों ने <mark>श्रपना</mark> लिया ग्रौर उसे ''बोधिसत्त्व चन्द्रप्रभ'' का प्राचीन स्मारक होना उद्घोषित किया। बौद्ध चोनी यात्री ह्वेनसांग, जो कि विक्रम की षष्ठी शताब्दी में भारत में ग्राया था, ग्रपने ''भारतयात्राविवरएा'' में लिखता है---

''यहां पूर्वकाल में बोधिसत्त्व ''चन्द्रप्रभ'' ने ग्रपना मांस प्रदान किया था, जिसके उपलक्ष्य में मौर्य सम्राट ग्रशोक ने उसका यह स्मारक बनवाया है ।''

उक्त चीनी यात्री के उल्लेख से यह तो निश्चित हो जाता है कि "धर्मचक्र" विक्रमीय छठी शती के पहले ही जैनों के हाथ से चला गया था। निश्चित रूप से तो नहीं कहा जा सकता, फिर भी यह कहना श्रनुचित न होगा कि "शशेनियन लोग जो ईसा की तीसरी शताब्दी में श्राकामक बनकर रक्षशिला के मार्ग से भारत में श्राए। लगभग उसी काल में "धर्मचक" बौद्धों का स्मारक बन गया होगा।

105 :

# (५) ग्रहिच्छत्रा - पार्श्वनाथ :

म्राचारांगनिर्यक्ति-सूचित "पार्श्व'' ग्रहिच्छत्रा नगरी स्थित पार्श्वनाथ हैं । भगवान् पार्श्वनाथ प्रव्नजित होकर तपस्या करते हुए एक समय कुरु-जांगल देश में पधारे। वहां शंखावती नगरी के समीपवर्ती एक निर्जन स्थान में ग्राप ध्यान-निमग्न खड़े थे, तब उनके **पूर्व भ**व के विरोधी "कमठ'' नामक ग्रसुर ने ग्राकाश से घनघोर जल बरसाना शुरु किया । बड़े जोरों की वृष्टि हो रही थी। कमठ की इच्छा यह थी कि पार्श्वनाथ को जलमग्न करके इनका ध्यान भंग किया जाय। ठीक उसी समय ''धरएीन्द्र नागराज'' भगवान् को वन्दन करने ग्राया । उसने भगवान् पर म्शलधार वृष्टि होती देखी । धरऐोन्द्र ने भगवान् के ऊपर ''फएा-छत्र'' किया ग्रौर इस ग्रकाल वृष्टि करने वाले कमठ का पता लगाया। यही नहीं, उसे ऐसे जोरों से धमकाया कि तुरन्त उसने ग्रपने दुष्कृत्य को बन्द किया श्रौर भगवान पार्श्वनाथ के चरणों में शिर नमाकर धर खेन्द्र से माफी मांगी । जलोपद्रव के शान्त हो जाने के बाद नागराज धरऐोन्द्र ने अपनी दिव्य शक्ति के प्रदर्शन द्वारा भगवान् की बहुत महिमा की। उस स्थान पर कालान्तर में भक्त लोगों ने एक बड़ा जिन-प्रासाद बनवाकर उसमें पार्श्वनाथ की नागफएाछत्रालंकृत प्रतिमा प्रतिष्ठित को । जिस नगरी के समीप उपर्यक्त घटना घटी थी वह नगरी भी ''ग्रहिच्छत्रा नगरी'' इस नाम से प्रसिद्ध हो गई।

ग्रहिच्छत्रा विषयक विशेष वर्णन सूत्रों में उपलब्ध नहीं होता, परन्तु जिनप्रभ सूरि ने ''ग्रहिच्छत्रा नगरी कल्प'' में इस तीर्थ के सम्बन्ध में कुछ विशेष बार्ते कही हैं, जिनमें से कुछ नीचे दी जाती हैं—

'ग्रहिच्छत्रा पार्श्व जिनचैत्य के पूर्व दिशाभाग में सात मधुर जल से भरे कुण्ड ग्रब भी विद्यमान हैं। उन कुण्डों के जल में स्नान करने वाली मृतवत्सा स्त्रियों की प्रजा स्थिर' रहती है। उन कुण्डों की मिट्टी से धातुवादी लोग सुवर्णसिद्धि होना बताते हैं।'

(१) जीवित

#### निबम्ध-निषय

'यहां एक सिद्धरस क्रूपिका भी दृष्टिगोचर होती है जिसका मुख पाषाएग शिला से ढँका हुआ है। इस मुख को खोलने के लिए एक म्लेच्छ राजा ने बहुत कोशिश की, यहां तक कि रखी हुई शिला पर बहुद्व तीव्र ग्राग जलाकर उसे तोड़ना चाहा, परन्तु वह ग्रपने सभी प्रयत्नों में निष्फल रहा।'

'पार्श्वनाथ की यात्रा करने ग्राये हुए यात्रीगएा ग्रब भी जब भगवान् का ''स्नपनमहोत्सव'' करते हैं; उस समय कमठ दैत्य प्रचण्ड-पवन ग्रौर बःदलों द्वारा यहां पर दुर्दिन कर देता है ।'

'मूल चैत्य से थोड़ी दूरी पर सिद्धक्षेत्र में धरऐोन्द्र-पद्मावती सेवित पार्श्वनाथ का मन्दिर बना हुग्रा है।'

'नगर के दुर्ग के समीप नेमिनाथ की मूर्ति से सुशोभित सिद्ध-बुद्ध नामक दो बालक रूपकों से समन्वित, हाथ में ग्राम्रफलों की डाली लिए सिंह पर ग्रारूढ़ ग्रम्बा देवी की मूर्ति प्रतिष्ठित है।'

'यहां उत्तरा नामक एक निर्मल जल से भरी बावड़ी है, जिसके जल में नहाने तथा उसकी मिट्टी का लेप करने से कोढ़ियों के कोढ़ रोग शान्त हो जाते हैं।'

'यहां रहे हुए धन्वन्तरी नामक कुंए की पीली मिट्टी से ग्राग्नाय-वेदियों के ग्रादेशानुसार प्रयोग करने से सोना बनता है ।'

धहां ब्रह्मकुण्ड के किनारे मण्डूक-पर्सी ब्राह्मी के पत्तों का चूर्ण एकवर्स्सी गाय के दूध के साथ सेवन करने से मनुष्य की बुद्धि ग्रौर नीरोगता बढ़ती है ग्रौर उसका स्वर गन्धर्व का सा मधुर बन जाता है ।'

'बहुधा ग्रहिच्छत्रा के उपवनों में सभी वृक्षों पर बन्दाक उगे हुए मिलते हैं जो ग्रमुक-ग्रमुक कार्य साधक होते हैं। यही नहीं, यहां के उपवनों में जयन्ती, नागदमनी, सहदेवी, ग्रपराजिता, लक्ष्मणा, त्रिपर्णी, नकूली, सकुली, सर्पाक्षी, सुवर्णशिला, मोहनी; श्यामा, रविभक्ता

'ग्रहिच्छत्रा में विष्णु, शिव, ब्रह्मा, चण्डिकादि के मन्दिर तथा ब्रह्मकुण्ड ग्रादि ग्रनेक लौकिक तीर्थ स्थान भी बने हुए हैं।' 'यह नगरी सुग्रहीतनामधेय ''कण्व ऋषि'' की जन्मभूमि मानी जाती है।'

उपर्युक्त ग्रहिच्छत्रा तीर्थस्थान वर्तमान में कुरु देश के किसी भूमि-भाग में खण्डहरों के रूप में भी विद्यमान है या नहीं इसका विद्वानों को पता लगाना चाहिए ।

# (६) रथावर्त ( पर्वत ) तीर्थ :

प्राचीन जैन तीथों में "रथावर्त पर्वत" को निर्युक्तिकार ने षष्ठ नम्बर में रखा है। यह पर्वत ग्राचारांग के टीकाकार शीलाङ्क सूरि के कथनानुसार ग्रन्तिम दश पूर्वधर ग्रार्य वज्र स्वामी के स्वर्गवास का स्थान है। पिछले कतिपय लेखकों का भी मन्तव्य है कि वज्र स्वामी के ग्रन्शन-काल में इन्द्र ने ग्रोकर इस पर्वत की रथ में बैठकर प्रदक्षिणा की थी जिससे इसका नाम "रथावर्त" पड़ा था। परन्तु यह मन्तव्य हमारी राय में प्रामाणिक नहीं है, क्योंकि ग्रार्य वज्र स्वामी के ग्रन्शन का समय विक्रमीय द्वितीय शताब्दी का पूर्वार्ध है, जब कि ग्राचारांग निर्युक्तिकार श्रुतघर ग्रार्य रक्षित ग्रार्य वज्र के समकालीन कुछ ही परवर्ती हो गए हैं। इससे पर्वत का रथावर्त, यह नामकरण भी संगत हो जाता है।

निर्युक्तिकार को भद्रबाहु मानने से पर्वत का नाम रथावर्त नहीं बैठता। रथावर्त पर्वत किस प्रदेश में था, इस बात का विचार करते समय हमें ग्रार्य वज्रस्थामी के ग्रन्तिम समय के विहारक्षेत्र पर विचार करना होगा। ग्रार्य वज्र स्वामी अपनी स्थविर ग्रवस्था में सपरिवार मालव। देश में विचरते थे, ऐसा जैन ग्रन्थों के उल्लेखों से जाना जाता है। उस समय मध्य भारत में बड़ा भारी ढादश वार्षिक दुर्भिक्ष ग्रारम्भ हो चुका था। साधुग्रों को भिक्षा मिलना कठिन हो गया था। एक दिन तो स्थविर वज्भस्वामी ने ग्रपने विद्याबल से ग्राहार मंगवाकर साधुग्रों को दिया मौर कहा—बारह वर्ष तक इसी प्रकार विद्या-पिण्ड से शरीर-निर्वाह करना होगा। इस प्रकार जीवननिर्वाह करने में लाभ मानते हो तो वैसा करें भन्यथा ग्रनशन ढारा जीवन का ग्रन्त कर दें। श्रमणों ने एक मत से प्रपनी राय दी कि इस प्रकार दूषित ग्राहार ढारा जीवननिर्वाह करने से तो ग्रनशन से देह त्याग करना ही ग्रच्छा है। इस पर विचार करके मार्य वज्जस्वामी ने ग्रपने एक शिष्य वज्जसेन मुनि को थोड़े से साधुग्रों के साथ कोंकण प्रदेश में विहार करने की ग्राज्ञा दी ग्रौर कहा—'जिस दिन नुमको एक लक्ष सुवर्णों से निष्पन्न भोजन मिले तब जानना कि दुर्भिक्ष का मन्तिम दिन है। उसके दूसरे ही दिन ग्रन्नसंकट हल्का होने लगेगा। भ्रपने गुरुदेव की ग्राज्ञा सिर चढ़ाकर वज्जसेन मुनि ने कोंकण देश की तरफ विहार किया ग्रौर वज्रस्वामी ने पांच सौ मुनियों के साथ रथावर्त पर्वत पर जाकर ग्रनशन धारण किया।

वज्रस्वामी के उपर्युक्त वर्णन से जाना जा सकता है कि वज्रसेन के विहार करने पर तुरन्त ग्राप वहां से ग्रनशन के लिए रवाना हो गये हैं भोर निकट प्रदेश में ही रहे हुए रथावर्त पर्वत पर ग्रनशन किया है। प्राचीन विदिशा नगरी (ग्राज का भिल्सा) के समीप पूर्वकाल में ''कुंजरा-वर्त" तथा ''रथावर्त" नामक दो पहाड़ियां थीं। वज्रस्वामी ने इसी ''रथावर्त" नामक पर्वत पर ग्रनशन किया होगा और यही ''रथावर्त" पर्वत जैनों का प्राचीन तीर्थ होगा, ऐसा हमारा मानना है।

## (७) चमरोत्पात :

भगवान् महात्रीर छद्मस्थावस्था के बारहवें वर्ष में वैशाली की तरफ विहार करते हुए सुंसुमारपुर नामक स्थान पर-स्थान के निकटवर्ती उपवन में ग्रशोक वृक्ष के नीचे ध्यानारूढ़ थे। तब चमरेन्द्र नामक ग्रसुरेन्द्र वहां ग्राया ग्रौर महावीर की शरएा लेकर स्वर्ग के इन्द्र शक पर चढ़ाई कर गया। सुधर्मा सभा के द्वार तक पहुंच कर शक को धमकाने लगा। कक्रेन्द्र ने भी चमरेन्द्र को मार हटाने के लिए भ्रपना वज्जायुध उसकी तरफ

250 :

फेंका । श्राग की चिनगारियां उगलते हुए वज्ज को देखकर चमर श्राया उसी रास्ते से भागा। शक्र ने सोचा,-''चमरेन्द्र यहां तक किसी भी महर्षि तपस्वी की शरए लिये विना नहीं ग्रा सकता । देखें ! यह किसकी शर**गा लेकर ग्राया है ?'' इन्द्र ने ग्र**वधिज्ञान से जाना कि चमर महावीर का शरएगगत बनकर आया है और वहीं जा रहा है । वह तूरन्त ৰস্স को पकड़ने दौड़ा । चमरेन्द्र ग्रपना शरीर सूक्ष्म बनाकर भगवान् महावीर के चरणों के बीच घुसा । वज्त्रप्रहार उस पर होने के पहले ही इन्द्र ने वज्र को पकड़ लिया । इस घटना से सुंसूमारपूर श्रौर उसके श्रासपास के गांवों में सनसनी फैल गई । लोगों के फुंड के झुंड घटना स्थल पर <mark>ग्र</mark>ाये ग्रौर घटना की वस्तुस्थिति को जानकर भगवान् महावीर के चरएों में फुक पड़े । भगवान् महावीर तो वहाँ से विहार कर गये परन्तू लोगों के हृदय में उनके झरएाागत-रक्षत्व की छाप सदा के लिए रह गई और घटनास्थल पर एक स्मारक बनवाकर शरएाागत-वत्सल भगवान् महावीर की मूर्ति प्रतिष्ठित की। उस प्रदेश के श्रद्धालु लोग उसे बड़ी श्रद्धा से पूजते तथा कार्यार्थी यात्रीगएा, सार्थवाह ग्रादि ग्रपनी यात्रा की निर्विघनता के लिए भगवान की शरएा लेकर म्रागे बढते थे । यही भगवान् महावीर का स्वारक मंदिर ग्रागे जाकर जैनों का ''चमरोत्पात''' नामक तीर्थ बन

चमरोत्पात तीर्थ ग्राज हमारे विच्छिन्न ( भुले हुए ) तीर्थों में से एक है । यह स्थान ग्राधुनिक मिर्जापुर जिले के एक पहाड़ी प्रदेश में था, ऐसा हमारा ग्रनुमान है ।

गया जिसका ग्राचारांगनिर्युक्ति में स्मरण-वन्दन किया है ।

# (=) शत्रुञ्जय - पर्यत :

''शत्रुञ्जय'' ग्राज हमारा सर्वोतम तीर्थ माना जाता है। इसका माहात्म्य गाने में शत्रुञ्जय माहात्म्यकार ने कुछ उठा नहीं रखा। यह

(१) चमरेन्द्र के शक्रेन्द्र पर चढ़ाई करने के विषय पर भगवती सूत्र में विस्तृत वर्णन मिलता है, परन्तु उसमें चमरोत्पात के स्थल पर स्मारक बनने ग्रौर तीर्थ के रूप में प्रसिद्ध होने की सूचना नहीं है। मालूम होता है, भगवान महावीर के प्रवचन का निर्माण होने के समय तक वड़ स्थान जैन तीर्थ के रूप में प्रसिद्ध नहीं हुद्धा था।

पर्वत भगवान् ऋषभदेव का मुख्य विहारक्षेत्र ग्रौर भरत चक्रवर्ती का सुवर्र्णमय चैत्यनिर्माएा का स्थान माना गया है ।

कुछ संस्कृत ग्रौर प्राक्रुत कल्पकारों ने भी शत्रुख्जय के सम्बन्ध में दिल खोलकर गुरगगान किया है ।

<mark>ः शत्रुद्धय तीर्थं के गुरगगान करने</mark> वालों में मुख्यतया ''श्री धनेश्वरसूरि'' तथा ''श्री जिनप्रभसूरि'' का नाम लिया जा सकता है । धनेक्वरसूरिजी नेतो माहात्म्य के उपक्रम में ही ग्रपना परिचय देडाला है। वे कहते हैं--'वलभी नगरी के राजा ''शीलादित्य'' की प्रार्थना से विक्रम संवत् ४७७ (चार सौ सतहत्तर) में यह शत्रुखयमाहात्म्य मैंने बनाया है। वे स्वयं ग्रपने श्रापको 'राजगच्छ' का मण्डन बताते हैं। शत्रुझय तीर्थ के संस्कृत-कल्प लेखक श्री जिनप्रभसूरिजी विक्रम की चौहदवीं शताब्दी के प्रसिद्ध विद्वान् थे; इसमें तो कोई शंका ही नहीं। इन्होंने विक्रम सं० १३८५ में यह कल्प लिखा है। इस कल्प की ग्रोर शत्रुखयमाहातम्य की मौलिक बातें एक दुसरे का ग्रादान-प्रदान रूप मालूम होती हैं, परन्तू धनेश्वरसूरिजी का प्रस्तित्व पंचमी शताब्दी में होने का उनको यह कृति ही प्रतिवाद करती है। इस माहात्म्य में शीलादित्य का तो क्या चौदहवीं सदी के जीर्गोद्धारक समरसिंह तक का नाम लिखा मिलता है। इस स्थिति में इस ग्रन्थ को शीलादित्यकालीन धनेश्वरसूरिजी कृत मानना युक्ति-संगत नहीं है। हमने पाटन गूजरात के एक प्राचीन ग्रन्थ-भण्डागार में एक ताड़पत्रों पर लिखी हुई प्राचीन ग्रन्थसूची देखी थी जिसमें विक्रम की तेरहवीं शताब्दी तक में बने हुए सैंकड़ों जैन जैंनेतर ग्रन्थों के नाम मिलते हैं परन्तू उसमें 'शत्रुंजय माहात्म्य' का तथा 'शत्रुञ्जय कल्प' का नामोल्ले ब नहीं है । बृहट्टिप्परिषका नामक भारतीय जैन ग्रन्थों की एक बड़ी सूची है जो सोलहवीं शताब्दी में किसी विद्वान जैन श्रमण ने लिखी है। उसमें "शत्रुआत्र माहात्म्य" का नाम ग्रवश्य मिलता है परन्तु टिप्पगी-लेखक ने इस ग्रन्थ के नाम के ग्रागे ''कूट ग्रन्थ'ं ऐसा अपना अभिप्राय भी व्यक्त कर दिया है। अष्टम शताब्दी से लगाकर चौदहवीं शताब्दी तक के किसी भी ग्रन्थ में ''शत्रुझय-माहात्म्य'' ग्रन्थ ग्रथवा इससे कर्ता धनेश्वरसरि का नामोल्लेख नहीं मिलता ।

१द२ ः

নিৰন্ध-লিম্বয

इन सब बातों को ध्यान में रखते हुए हमें यही कहना पड़ता है कि ''शत्रुद्धयमहात्म्य'' श्रर्वाचीन ग्रन्थ है श्रौर इसमें लिखी हुई श्रनेक बातें श्रनागमिक हैं ।

दृष्टान्त के रूप में हम एक ही बात का उल्लेख करेंगे । माहात्म्य ग्रन्थों में लिखा है कि—

''शत्रुंजय पर्वत का विस्तार प्रथम आरे में ⊏०, द्वितीय ग्रारे में ७०, तृतीय ग्रारे में ६०. चतुर्थ ग्रारे में १०, पंचम ग्रारे में १२ योजन का होगा, तब षष्ठ ग्रारे में केवल ७ हाथ का ही रहेगा ।''

जैन मागमों का ही नहीं किन्तु भूगर्भवेत्ताग्नों का भी यह सिद्धान्त है कि पर्वत भूमि का ही एक भाग है। भूमि की तरह पर्वत भी धीरे धीरे ऊपर उठता जाता है। लाखों और करोड़ों वर्षों के बाद वह प्रपने प्रारम्भिक रूप से बड़ा हो जाता है। तब हमारे इन शत्रुंजय माहात्म्यकारों की गंगा उल्टी बहती मालूम होती है, इसलिए इस पर्वत को प्रारम्भ में अस्सी योजन का होकर अन्त में बहुत छोटा होने का भविष्य कथन करते हैं। इसी से इन कल्पों की कल्पितता बताने के लिए लिखना बेकार होगा, वास्तव में पीतल अपने स्वरूप से ही पीतल होता है, युक्ति-प्रयोगों से बह सोना सिद्ध नहीं हो सकता।

हमारे प्राचीन साहित्य-सूत्रादि में इसका विशेष विवरएा भी नहीं मिलता। ज्ञाताधर्मकथांग के सोलहवें अध्ययन में पांच पाण्डवों के शच्ठ-ख्राय पर्वत पर अनशन कर निर्वाएा प्राप्त करने का उल्लेख मिलता है। इसके ग्रतिरिक्त अन्तकृद्दशांग-सूत्र में भगवान् नेमिनाथजी के अनेक साधुओं के शत्रुख्राय पर्वत पर तपस्या द्वारा मुक्ति पाने का वर्णन मिलता है। इससे इतना तो सिद्ध है कि शत्रुख्राय पर्वत हजारों वर्षों से जैनों का सिद्ध क्षेत्र बना हुग्रा है। यह स्थान भगवान् ऋषभदेव का विहारस्थल न मानकर नेमिनाथ का तथा उनके श्रमएगों का विहारस्थल मानना विशेष उपयुक्त होगा। प्रावश्यक-निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि ग्रादि से यह प्रमाणित होता है कि भगवान् ऋषभदेव उत्तर-पूर्व ग्रौर पश्चिम भारत के देशों में ही विचरे थे। दक्षिएा भारत में ग्रथवा सौराष्ट्र भूमि में वे कभी नहीं पधारे। जैन शास्त्रोक्त भारतवर्ष के नकशे के ग्रनुसार ग्राज का सौराष्ट्र देश ऋषभदेव के समय जलमग्न होगा, ग्रथवा तो एक ग्रन्तरीप होगा। इसके विपरीत नेमिनाथ के समय में यह सौराष्ट्र भूमि समुद्र के बीच होते हुए भी मनुष्यों के बसने योग्य हो चुकी थी। इसी कारएा से जरासंध के ग्रातंक से बचने के लिए यादवों ने इस प्रदेश का ग्राश्वय लिया था, तथा इन्द्र के ग्रादेश से उनके लिए कुबेर ने वहां द्वारिका नगरी का निवेश किया था। भगवान् नेमिनाथ ने इसी द्वारिका के बाहर ''रैवतक'' पर्वत के समीप प्रब्रज्या ली थी ग्रौर बहुधा इसी प्रदेश में विचरे थे। इस वास्तविक स्थिति को दृष्टि में रखते हुए हम सौराष्ट्र प्रदेश, उज्जयन्त (गिरनार) और शत्रुझ्य पर्वत भगवान् नेमिनाथ के विहारक्षेत्र मानेंगे तो वास्तविकता के ग्रधिक समीप रहेंगे।

# (६) मधुरा का देव-निर्मित स्तूप :

मथुरा के ''देव-निर्मित स्तूप'' का यद्यपि मूल ग्रागमों में उल्लेख नहीं मिलता तथापि छेद-सूत्रों तथा ग्रन्य सूत्रों के भाष्य, चूर्रिए ग्रादि में इसके उल्लेख मिलते हैं। इसकी उत्पत्ति के सम्बन्ध में कहा गया है कि ---

"मधुरा नगरी के बाहर वन में एक क्षपक (तपस्वी जैन साधु) तपस्या कर रहा था। उसकी तपस्या ग्रौर संतोषवृत्ति से वहां को वन-देवता तपस्वी साधु को तरफ भक्ति-विनम्र हो गई थी। प्रतिदिन वह साधु को वन्दना करती ग्रौर कहती — "मेरे योग्य कार्य-सेवा फरमाना", क्षपक कहता — "मुभे तुम जैसी ग्रविरत देत्री से कुछ कार्य नहीं।" देवी जब भी क्षपक को कार्य-सेवा के लिए उक्त वाक्य दोहराती तो क्षपक भी ग्रपनी तरफ से वहो उत्तर दिया करता था। एक समय देवी के मन में ग्राया — "तपस्वी बार-बार मुभे कोई कार्य न होने का कहा करते हैं तो ग्रव ऐसा कोई उपाय करूं ताकि ये मेरी सहायता पाने के इच्छुक बनें।

उसने मथुरा के निकट एक बड़े विशाल चौक में रात भर में एक बड़ा स्तूप खड़ा कर दिया। दूसरे दिन उस स्तूप को जैन तथा बौद्ध धर्म के ग्रनुयायी ग्रपना मानकर उसका कब्जा करने के लिए तत्पर हुए। जैन स्तूप को ग्रपना बताते थे, तब बौद्ध ग्रपना। स्तूप में "लेख' ग्रथवा किसी सम्प्रदाय की "देव-मूर्ति" न होने के कारएा, उसने जैन-बौद्धों के बीच भगड़ा खड़ा कर दिया। परिएाामस्वरूप दोनों सम्प्रदायों के नेता न्याय के लिए राजा के पास पहुंचे ग्रौर स्तूप का कब्जा दिलाने की प्रार्थना की। राजा तथा उसका न्याय-विभाग स्तूप जैनों का है अथवा बौद्धों का, इसका कोई निर्णय नहीं दे सके।

जैन संघ ने ग्रपने स्थान में मिलकर विचार किया कि यह स्तूप दिव्य शक्ति से बना है ग्रौर देवसाहाय्य से ही किसी संप्रदाय का कायम हो सकेगा। संघ में देव सहायता किस प्रकार प्राप्त की जाय इस बात पर विचार करते समय जानने वालों ने कहा—वन में ग्रमुक क्षपक के पास वन-देवता ग्राया करता है। ग्रतः क्षपक द्वारा उस देवता से स्तूप-प्राप्ति का उपाय पूछना चाहिए। संघ में सर्वंसम्मति से यह निर्ग्रय हुग्रा कि दो साधु क्षपक मुनि के पास भेजकर उनके द्वारा बन देवता की इस विषय में सहायता मांगी जाय।

प्रस्ताव के ग्रनुसार श्रमएा-युगल क्षपक मुनि के पास गया भ्रौर क्षपकजी को संघ के प्रस्ताव से वाकिफ किया । क्षपक ने भी यथाशक्ति संघ का कार्य सम्पन्न करने का ग्राश्वासन देकर ग्राए हुए मुनियों को वापस विदा कियों ।

नित्य नियमानुसार वनदेवता क्षपक के पास ग्राये ग्रौर वन्दनपूर्वक कार्य सेवा सम्बन्धी नित्य की प्रार्थना दोहराई । क्षपक ने कहा—एक कार्य के लिए तुम्हारी सताह ग्रावश्यक है । देवता ने कहा—कहिये वह कार्य क्या है ? क्षपकजी बोले—महीनों से मधुरा के स्तूप के सम्बन्ध में जैन-बौद्धों के बीच झगड़ा चल रहा है । राजा, न्यायाधिकररण भी परेशान हो रहे है. पर इसका निर्णय नहीं होता । मैं चाहता हू तुम कोई ऐसा उपाय

बताग्रो श्रौर साहाय्य करो कि यह स्तूप सम्बन्धी भगड़ा तुरन्त मिटे श्रौर स्तूप जैन सम्प्रदाय का प्रमाखित हो।

वनदेवता ने कहा—तपस्वीजी महाराज ! म्राज मेरी सेवा की म्रावश्यकता हुई न ? तपस्वी बोले—''ग्रवश्य यह कार्य तो तुम्हारी सहानुभूति से ही सिद्ध हो सकेगा ।''

देवी ने कहा—-ग्राप ग्रपने संघ को सूचित करें कि वह ग्रायन्दा राज-सभा में यह प्रस्ताव उपस्थित करे--''यदि स्तूप पर स्वयं क्ष्वेत ध्वजा फरकने लगेगी तो स्तूप जैनों का समभा जायगा ग्रीर लाल ध्वजा फरकने पर बौद्धों का।''

क्षपक ने मथुरा जैन संघ के नेताग्रों को ग्रपने पास बुलाकर वन-देवतोक्त प्रस्ताव की सूचना की । संघनायकों ने न्यायाधिकररण के सामने वैसा ही प्रस्ताव उपस्थित किया । राजा तथा न्यायाधिकारियों को प्रस्ताव पसंद ग्राया ग्रौर बौद्धनेताओं से उन्होंने इस विषय में पूछा तो बौद्धों ने भी प्रस्ताव को मंजूर किया ।

राजा ने स्तूप के चारों ग्रोर रक्षक नियुक्त कर दिये । कोई भी व्यक्ति स्तूप के निकट तक न जाए, इसका पूरा बन्दोवस्त किया, इस व्यवस्था और प्रस्ताव से नगर भर में एक प्रकार का कौतुकमय ग्रद्भुत रस फैल गया । दोनों सम्प्रदायों के भक्त जन ग्रपने-ग्रपने इष्टदेव का स्मरण कर रहे थे, तब निरपैक्ष नगरजन कब रात बीते ग्रौर स्तूप पर फहराती हुई ध्वजा देखें, इस चिन्ता से भगवान् भास्कर से जल्दी उदित होते की प्रार्थनाएं कर रहे थे ।

सूर्योदय होने के पूर्व ही मथुरा के नागरिक हजारों की संख्या में स्तूप के इर्द-गिर्द स्तूप की ध्वजा देखने के लिए एकत्रित हो गये। सूर्य के पहले ही उसके सारथि ने स्तूप के शिखर, दंड ग्रौर ध्वजा पर प्रकाश फैंका, जनता को ग्ररुएा प्रकाश में सफेद वस्त्र सा दिखाई दिया। जैन जनता के हृदय में ग्राशा की तरंगें बहने लगीं। इसके विपरीत बौद्ध धर्मियों के

1=4 :

নিৰন্দ্ৰ-নিন্দ্ৰয

दिल निराशा का अनुभव करने लगे, सूर्यदेव ने उदयाचल के शिखर से अपने किरएग फेंककर सबको निश्चय करा दिया कि स्तूप के शिखर पर श्वेत-ध्वज फरक रहा है। जैन धर्मियों के मुखों से एक साथ ''जैन जयति शासनम्'' की ध्वनि निकल पड़ी और मथुरा के देवर्निर्मित स्तूप का स्वामित्व जैन संघ के हाथों में सौंप दिया गया।

मथुरास्थित देवर्निामत स्तूप की उत्पत्ति का उक्त इतिहास हमने जैन सूत्रों के भाष्यों, चूर्गियों ग्रौर टीकाग्रों के भिन्न-भिन्न वर्एानों को व्यवस्थित करके लिखा है। ग्राचार्य जिनप्रभ सूरि क्वत मथुरा-कल्प में पौराग्तिक ढंग से इस स्तूप का विशेष वर्णन दिया है, जिसका संक्षिप्त सार पाठकगएा के ग्रवलोकनार्थ नीचे दिया जाता है—

'श्रीसुपार्श्वनाथ जिनके तीर्थवर्ती धर्मघोष ग्रौर धर्मरुचि नामक दो तपस्वी मुनि एक समय बिहार करते हुए मथुरा पहुंचे । उस समय मथुरा की लम्बाई बारह योजन तथा विस्तार नव योजन परिमित था । उसके चारों ग्रोर दुर्ग बना हुग्रा था ग्रौर पास में दुर्ग को नहलाती हुई यमुना नदी बह रही थी । मथुरा के भीतर तथा बाहर ग्रनेक क्रप बावड़ियाँ बनी हुई थीं । नगरी ग्रहपंक्तियों, हाट-बाजारों ग्रौर देव-मन्दिरों से सुशोभित थी । इसका बाह्य भूमिभाग ग्रनेक वनों, उद्यानों से घिरा हुग्रा था । तपस्वी धर्मघोष, धर्मरुचि मुनियुगल ने मथुरा के ''भूतरमएा'' नामक उद्यान में चाट्रमीसिक तप के साथ वर्षा-चातुर्मास्य की स्थिरता की । मुनियों के तप ध्यान शान्ति ग्रादि गुएगों से ग्राकर्षित होकर उपवन की ग्रधिष्ठात्री ''कुबेरा'' नामक देवी उनके पास रात्रि के समय जाकर कहने लगी,—मैं ग्रापके गुएगों से बहुत ही संतुष्ट हूँ, मुफसे वरदान मांगिये । मुनियों ने कहा—हम निःसङ्ग श्रमण हैं । हमें किसी भी पदार्थ की इच्छा नहों, यह कहकर उन्होंने ''कुबेरा'' को धर्म का उपदेश देकर जैन धर्म की श्रद्धा कराई ।

चातुर्मास्य की समाप्ति के लगभग कार्तिक सुदि ग्रष्टमी को तपस्वियों ने ग्रपने निवासस्थान की स्वामिनी जानकर कुबेरा को कहा–श्राविके !

#### নিৰঞ্খ-নিম্বয

चातूर्मास्य पूरा होने ग्राया है, हम यहाँ से चातुर्मास्य की समाप्ति होते हो विहार करेंगे । तुम जिनदेव की पूजा-भक्ति तथा जैन धर्म की उन्नति में सहयोग देती रहना। देवी ने तपस्वियों को वहीं ठहरने की प्रार्थना की, परन्तू साधुग्रों का एक स्थान पर रहना, ग्राचारविरुद्ध बताकर उसकी प्रार्थना को श्रस्वीकृत कर दिया । कूबेरा ने कहा-यदि आपका यही निश्चय है. तो मेरे योग्य धर्म-कार्य का ग्रादेश फरमाइये, क्योंकि देवदर्शन ''ग्रमोघ'' होता है। साधुग्रों ने कहा-"मथुरा के जैन संघ के साथ हमें मेरु पर्वत पर ले जाइए", देवी ने कहा--ग्राप दो को मैं तहां ले जा सकती हूँ। मथूरा का संघ साथ में होगा तो मुभे भय है कि मिथ्यादृष्टि देव मेरे गमन में विघ्न करेंगे। साधू बोले--यदि संघ को वहां ले जाने की तेरी शक्ति नहीं है, तो हम दोनों का वहां जाना उचित नहीं है। हम शास्त्र-बल से ही मेरु स्थित जिनचैत्यों का दर्शन वन्दन कर लेंगे। तपस्वियों के इस कथन को सुनकर, लज्जित सी हो कूबेरा बोली-भगवन ! यदि ऐसा है तो मैं स्वयं जिनप्रतिमाग्रों से शोभित मेरु पर्वत का ग्राकार यहां बना देती हूँ। वहां पर संघ के साथ ग्राप देववन्दन करलें। साधुग्रों ने देवी की बात को स्वीकार किया, तब देवी ने सूवर्णमय नाना रत्नशोभित अनेक देव परिवारित, तोरएा-ध्वज-मालाग्रों से ग्रलंकृत, जिसका शिखर छत्रत्रय से सूत्रोभित हो ऐसा रात भर में स्तूप निर्माण किया, जो मेरु पर्वंत की तरह तीन मेखलाग्रों से सुशोभित था। प्रत्येक मेखला में प्रति दिक् सम्मुख पञ्चवर्गा रत्नमय प्रतिमाएँ सुशोभित थीं । मूल नायक के स्थान पर भगवान सुपार्श्वनाथ का बिंब प्रतिष्ठित था।

लड़ते हो । ग्रपने-ग्रपने इष्ट देवों को वस्त्र-पटों पर चित्रित करवाकर निज निज मण्डली के साथ ठहरो, स्तूप-स्थित देव जिसका होगा, उसी का चित्रपट रहेगा । शेष व्यक्तियों के पटस्थित देव भाग जायेंगे । जैन संघ ने भी सुपादर्वनाथ का चित्रपट बनवाया, बाद में ग्रपनी ग्रपनी मण्डलियों के साथ चित्रित चित्रपटों की पूजा करके सब धार्मिक सम्प्रदाय वाले ग्रपने-ग्रपने पट सामने रखकर उनकी भक्ति करने लगे ।

नवम दिन की रात्रि का समय था। सभी सम्प्रदायों के भक्तजन प्रपने ग्रपने ध्येय देव के गुएगगान कर रहे थे। वरावर ग्रद्धरात्रि व्यतीत हुई तव प्रचण्ड पवन प्रारम्भ हुग्रा। पवन से तृएग रेती उड़े इसमें तो बड़ी बात नहीं थी, परन्तु उसकी प्रचण्डता यहां तक बढ़ चली कि उसमें पत्थर-कंकर तक उड़ने लगे। तब लोगों का ध्यान टूटा, वे प्रारा बचाने की चिंता से वहां से भागे। लोगों ने ग्रपने ग्रपने सामने जो देव-पूजा पट रखे थे, वे लगभग सब के सब प्रचण्ड पवन में विलीन हो गये। केवल सुपार्श्वनाथ का पट्ट वहां रह गया। हवा का बवण्डर शान्त हुग्रा, लोग फिर एकत्रित हुए ग्रौर सुपार्श्वनाथ का पट्ट देखकर बोले-ये ग्ररिहंत देव हैं ग्रौर यह स्तूप भी इन्हीं देव की मूर्तियों से ग्रलंक्रत है। लोग उस पट्ट को लेकर सारे मथुरा नगर में घूमे ग्रौर तब से "पट्ट-यात्रा" प्रवृत्त हुई।

इस प्रकार धर्मंधोष तथा धर्मंरुचि मुनि मेरुपर्वताकार देवनिर्मित स्तूप में देववन्दन कर नया तीर्थ प्रकाश में लाकर, जैन संघ को म्रानंदित कर मथुरा से विहार कर गए ग्रौर क्रमशः कर्म क्षय कर संसार से मुक्त हुए।

''कुबेरा देवी स्तूप की तब तक रक्षा करती रही, जब कि पार्श्वनाथ का शासन प्रचलित हुग्रा ।''

'एक समय भगवान् पार्श्वनाथ विहार कर कम से मथुरा पधारे । उन्होंने धर्मोपदेश करते हुए भावी दुष्षमाकाल के भावों का निरूपएा किया । पार्श्वनाथ के वहां से विहार करने के बाद कुबेरा ने संघ को बुलाकर कहा--भविष्य में समय कनिष्ठ ग्राने वाला है, कालानुभाव से राजादि शासक लोभग्रस्त बनेंगे श्रौर इस सुवर्णमय स्तूप को नुकसान पहुँचायेंगे। श्रतः स्तूप भीतर को ईटों के परदे से ढांक दिया जाय । भीतर की मूर्तियों की पूजा मैं ग्रथवा मेरे बाद जो नयी कुबेरा उत्पन्न होगी वह करेगी । संघ इष्टकामय स्तूप में भगवान् पार्श्वनाथ की प्रस्तरमयी मूर्ति प्रतिष्ठित करके पूजा किया करे । देवी की बात भविष्य में लाभदायक जानकर संघ ने मान्य की ग्रौर देवी ने विचारित योजना-नुसार मूल स्तूप को ईटों के स्तूप में ढांप दिया ।

वीर-निर्वाएा की चौदहवीं शताब्वी में ग्राचार्य बप्पभट्टि हुए । उन्होंने भी इस तीर्थं का जीर्एोद्धार करवाया, पार्थ्वनाथ को पूजा करवाई, नित्यपूजा होती रहे, इसके लिए व्यवस्था करवाई ।

इष्ठकामय स्तूप पुराना हो जाने से उसमें से ईटें निकलने लगी थीं, इसलिए संघ ने पुराने स्तूप को हटाकर नया पाषाणमय स्तूप बनवाने का निर्णाय किया, परन्तु कुबेरा ने स्वप्न में कहा—-इष्टकामय स्तूप को ग्रपने स्थान से न हटाइये, इसको मजबूत करना हो तो ऊपर पत्थर का खोल चढ़वा दो । संघ ने वैसा ही किया । ग्राज भी देव-निर्मित स्तूप को ग्रद्दरय रूप से देव पूजते हैं तथा इसकी रक्षा करते हैं । हजारों प्रतिमाग्रों से युक्त देवालयों, रहने के स्थानों, सुन्दर गन्ध-कुटियों तथा चेलनिका, ग्रम्बा, ग्रनेक क्षेत्रपाल ग्रादि के निवासों से यह स्तूप सुशोभित है ।

'पूर्वोक्त बप्पभट्टि सूरिजी ने, जो कि ग्वालियर के राजा ग्राम के धर्मगुरु थे, मथुरा में वि० सं० ६२६ में भगवान् महावोर का विम्व प्रतिष्ठित किया ।'

मथुरा के देवर्निामत स्तूप की उत्पत्ति का निरूपएा शास्त्रीय प्रतीकों तथा मथुराकल्प के स्राधार से ऊपर दिया गया है । कल्पोक्त वर्र्सन स्रतिशयोक्तिपूर्र्स हो सकता है, परन्तु एक बात तो निश्चित है कि यह स्तूप है ग्रतिप्राचीन स्रौर भारत में विदेशियों के स्राने के समय

1039

में यह स्तूप जैनों का एक महिमास्पद तीर्थ बना हुआ था । वर्ष के प्रमुक समय में यहां स्नान-महोत्सव होता और उस प्रसंग पर भारत-वर्ष के कोने कोने से आकर तीर्थ-यात्रिक यहां एकत्रित होते थे, ऐसा प्राचीन जैन साहित्य के उल्लेखों से सिद्ध होता है । इस बात के समर्थन में निशीथ-भाष्य की एक गाथा तथा उसकी चूर्णि का उद्धरण नीचे देते हैं---

> ''थूभमह सडि्ढ समग्गि,--बोहियहरणं च निवसुयातावे । मग्गेण य ब्रक्कंदे, कयंमि युद्धेरा मोएति ॥''

ग्रर्थात्—'मथुरा के स्तूप महोत्सव पर जैन श्राविकाएँ तथा जैन साध्वियाँ जा रही थीं, मार्ग में से बोधिक लोग उन्हें घेर कर ग्रपने साथ ले चले, ग्रागे जाते मार्ग के निकट ग्रातापना करते हुए एक राजपुत्र प्रव्रजित जैन–मुनि को देखा, उन्हें देखते ही यात्रार्थिनियों ने श्राकन्द (शोर) किया, जिसे सुनकर मुनि उनकी तरफ ग्राये ग्रौर बौधिकों से युद्ध कर श्राविकाग्रों तथा साध्वियों को उनके पञ्जे से छुड़ाया।'

उक्त गाथा की विशेष चूर्णि नीचे लिखे ग्रनुसार है—

''महुराए नयरीए थूभो देवनिम्मिम्रो, तस्स महिमानिमित्तं सड्ढीतो समगीहिं समं निग्गयातो, रायपुत्तो तत्थ ग्रदूरे ग्रायावंतो चिट्ठई । ता सड्डीसमगीतो बोहियेहिं गहियातो तेणं तेणं ग्रगियातो ता ताहि तं साहुं दट्ठू-णं ग्रक्कदो कग्रो, ततो रायपुत्तेगा साहुगा युद्धं दाऊगा मोइयातो । बोधिका– ग्रनार्य म्लेच्छाः ।'' (नि० वि० चू० २६५२)

ग्रर्थात्—चूर्णि का भावार्थ गाथा के नीचे दिए हुए ग्रर्थ में आ चुका है, इसलिये चूर्णि का ग्रर्थ न लिख कर चूर्णिकार के ग्रन्तिम शब्द ''बोधिक'' पर ही थोड़ा ऊहापोह करेंगे ।

जैन–सूत्रों के भाष्यादि में ''बोहिय'' यह शब्द बार-बार ग्राया करता है, प्राचीन संस्कृत टीकाकार ''बोहिय'' शब्द बनाकर कहते हैं—-''बोधिक'' पश्चिम दिशा के म्लेच्छों को कहते हैं । प्राकृत टीकाकार कहते हैं—-''मनुष्य का अपहरए। करने वाले म्लेच्छ "बोहिय" कहलाते हैं। हमारा अनुमान है कि "बोधिक" अथवा "बोहिय" कहलाने वाले लोग "बोहीमिया" के रहने वाले विदेशी थे; वे यूनानियों के भारत पर के श्राक्रमए। के समय भारत की पश्चिम सरहद पर इधर उधर पहाड़ी प्रदेशों में फैल गए थे। मौर्य चन्द्रगुप्त के शासनकाल में भारत के पश्चिम तथा उत्तर प्रदेशों में घुस कर यै मनुष्यों को पकड़ पकड़ कर ले जाते और विदेशों में पहुंचा कर गुलाम खरीद-दारों के हाथ बेच दिया करते थे। उपर्युक्त हमारा अनुमान ठीक हो तो इसका अर्थ यही हो सकता है कि मथुरा का स्तूप मौर्य-राज्यकालीन होना चाहिए।

मथुरा का देवनिर्मित स्तूप ग्राज भी मथुरा के ''कंकाली टीला'' के रूप में भग्न ग्रवस्था में खड़ा है। इसमें से मिली हुई कुषाण कालीन जैन-मूर्तियां, ग्रायाग-पट, जैन साधुग्रों की मूर्तियां ग्रादि ऐतिहासिक साधन ग्राज भी मथुरा तथा लखनऊ के सरकारी संग्रहालयों में सुरक्षित हैं। इन पर राजा कनिष्क, हुविष्क, वासुदेव के राज्यकाल के लेख भी उत्कीर्एा हैं, इससे ज्ञात होता है कि यह तीर्थ विक्रम की दूसरी शताब्दी तक उन्नत दशा में था। उत्तर भारत में विदेशियों के ग्राक्रमणों से खास कर श्वेत हूरणों के समय में जैन श्रमणा तथा जैन गृहस्थ सामूहिक रूप से दक्षिण भारत की तरफ राजस्थान, मेवाड़, मालवा, ग्रादि में चले ग्राये ग्रौर उत्तर भारत के ग्रनेक जैन तीर्थ रक्षणा के ग्रभाव से वीरान हो गये थे, जिनमें से मथुरा का देव-निर्मित स्तूप भी एक था।

## (१०) सम्मेत शिखर :

सूत्रोक्त जैन तीथों में सम्मेत शिखर (पारसनाथ-हिल) का नाम भी परिगिएित है। ग्रावश्यक निर्युक्तिकार कहते हैं-ऋषभदेव<sup>1</sup> वासुपूज्य<sup>12</sup> नेमिनाथ<sup>२3</sup> ग्रौर वर्धमान<sup>२४</sup> (महावीर) इन चार तीर्थक्करों को छोड़ शेष इस ग्रवसर्पिएगी समस के बीस तीर्थंकर सम्मेत शिखर पर निर्वाएा प्राप्त हुए थे, इस दशा में सम्मेत क्लिखर को तीर्थंकरों की निर्वाएाभूमि होने के कारएग तीर्थ कहते हैं।

पन्द्रहवीं शताब्दी में ''निगमगच्छ'' के प्रादुर्भावक ग्राचार्य इन्द्रनन्दी के बनाये हुए ''निगमों'' में एक निगम ''सम्मेत शिखर'' के वर्र्णन में लिखा है। जिसमें इस तीर्थ का बहुत ही श्रद्भुत वर्र्णन किया है। ग्राज से ४४ वर्ष पहले ये निगम कोडाय (कच्छ) के भण्डार में से मंगवाकर हमने पढे थे।

ऊपर लिखे सूत्रोक्त दश प्राचीन तीर्थों के अतिरिक्त वैभारगिरि, विपुलाचल, कोशला की जीवित-स्वामि-प्रतिमा, ग्रवन्ति की जीवितस्वामि-प्रतिमा ग्रादि अनेक प्राचीन पवित्र तीर्थों के उल्लेख सूत्रों के भाष्य ग्रादि में मिलते हैं, परन्तु इन सबका एक निबन्ध में निरूपगा करना ग्रशक्य जानकर उन्हें छोड़ देते हैं।

प्राचीन जैन तीर्थों के सम्बन्ध में बहुत कुछ लिखा जा सकता है परन्तु एक निबन्ध में इससे ग्रधिक लिखना पाठकगएा के लिये रुचिकर न होगा, यह समफकर तीर्थविषयक लेख यहां पूरा किया जाता है । ग्राशा है कि पाठकगएा लेखगत त्रुटियों पर नजर न रखकर इसकी ज्ञातव्य बातों पर लक्ष्य देंगे ।



लेखक-मुनि कल्यारणविजयजो

ः २१ः मारवाड़ की सबसे प्राचीन जैन मूर्तियाँ

### १. उत्थान :

यों तो मारवाड़ में ग्रनेक जगह प्राचीन जैन मूर्तियां विद्यमान होंगो, परन्तु ग्राज तक हमने जितनी भी धातुमयी और पाषारणमयी जैन मूर्तियों के दर्शन किये उन सब में पिण्डवाड़ा (सिरोही) के महावीर स्वामी के मन्दिर में रही हुई कतिपय सर्व धातु की मूर्तियाँ ग्रधिक प्राचीन हैं।

पहले पहल हमने संवत् १९७५ के पौष सुदि ७ के दिन इन मूर्तियों के दर्शन किये थे ग्रौर कुछ मूर्तियों के लेख तथा तत्तसम्बन्धी जरूरी नोट भी लिख लिये थे; परन्तु इनके विषय में लिखने की इच्छा होने पर भी कुछ लिखा नहीं जा सका। कारएा यह था कि उनमें की सबसे प्राचीन एक मूर्ति पर जो लेख था वह पूरा पढ़ा नहीं गया था। यद्यपि उसका प्रथम भ्रौर ग्रन्तिम पद्य-संवत् स्पष्ट पढ़ा गया था, परन्तु ग्रक्षरों के घिस जाने के कारएा बिचले दो पद्य पढ़े नहीं जा सके थे ग्रौर इच्छा, लेख पूरा पढ़कर कुछ भी लिखने की थी।

इस साल गत ग्राषाढ़ वदि ६ के दिन फिर हमने प्रस्तुत मूर्तियों के दर्शन किये ग्रौर उनके सम्बन्ध में फिर भी कुछ बातें नोट कीं। बाद में वहीं पर सुना कि 'कोई ४-५ दिन पहले ही रायबहादुर महामहोपाध्याय पण्डित गौरीशंकरजी ग्रोफा यहाँ की इस प्राचीन कार्योत्सर्गिक मूर्ति का लेख ले गये हैं, यह सुनकर बड़ी प्रसन्नता हुई। पण्डितजी से लेख की नकल मंगवा लेने के विचार से इस बार उक्त लेख पढ़ने का हमने प्रयत्न ही नहीं किया।

पिण्डवाडा से विहार कर जब हम रोहिडा ग्राये तो पण्डितजी यहीं थे। खबर पहुंचते ही ग्राप उपाश्रय में पधारे और बराबर तीन घण्टों तक पुरातत्त्वविषयक ज्ञानगोष्ठी करते रहे। दर्मियान उक्त जैन लेख के बारे में पूछने पर ज्ञात हुग्रा कि "वह लेख ग्रापके नोट में भी पूरा नहीं है, घिस जाने के कारएा बिचला भाग ठीक नहीं पढ़ा गया।" हमें बड़ी निराशा हुई। ग्रब लेख के सम्पूर्र्ण ५ढ़ जाने की कोई ग्राशा नहीं रही ग्रौर उन मूर्तियों तथा लेख के सम्बन्ध में जो कुछ लिखने योग्य है उसे लिख देने का निक्ष्चय कर लिया।

# २. मूर्तियों का मूल प्राप्ति-स्थान ः

प्रस्तुत मूर्तियाँ यद्यपि इस समय पिण्डवाड़ा के जैन मन्दिर में स्थापित हैं, परन्तु इनका मूल प्राप्तिस्थान जहाँ से कि ये लाई गई हैं वसन्तगढ़ है ।

'वसन्तगढ़' पिण्डवाड़ा से अग्निकोएा में करीब ३ कोस की दूरी पर एक पहाड़ी किला है, जो इसी नाम से प्रसिद्ध है। यहाँ के भील मेदजन यादि पहाड़ी लोग इसे ''चवलियो रो गढ़'' इस नाम से अधिक पहिचानते हैं। सोलहवीं सदी के शिलालेखों में इस स्थान का नाम ''वसन्तपुर'' लिखा है, तव कोई कोई पुरातत्त्वज्ञ इसका प्राचीन नाम ''वसिष्ठपुर'' बताते हैं। कुछ भी हो, लेकिन ''वसन्तगढ़'' म रवाड़ के अतिप्राचीन स्थानों में से एक है। यह बात वहाँ के क्षेमार्या देवी के मन्दिर के विकम की सातवीं सदी के एक शिलालेख से ही सिद्ध है।

वसन्तगढ़ में इस समय भी तीन-चार अर्धध्वस्त दशा में जैन मन्दिर दृष्टिगोचर होते हैं। दो-तीन जैनेतर देवतात्रों के मन्दिर भी वहां खण्डित

१. बाद में हमने पण्डितजी से उस लेख की नकल भी ग्रजमेर से मंगवाई, परन्तु आपके कहने मुजव ही उसके बिचसे दो पद्य ग्रधिक श में ग्रक्षरों के धिस जाने से पढ़े नहीं गये थे, फिर भी हमें पण्डितजी की नकल से दो एक शब्द नये ग्रवश्य मिले ग्रौर उनके ग्राधार से उन पद्यों का भाव समफने में कुछ सुगमता हो गई।

२. वसन्तगढ़ से करीब देढ़ मील के फासले पर एक ''चवली'' नान का गांव है, ज्यो के उपर मे ''चवलियो से गढ़'' कहते हैं।

### 1 239

### निबन्ध-निचय

दशा में विद्यमान हैं, जिनमें एक देवी ''क्षेमार्या'' का प्राचीन मन्दिर भी है ।

प्रस्तुत धातु-मूर्तियां विकम सं० १९४६ तक वसन्तगढ़ के जैन मंदिर के भूमिग्रह में थीं, जिनका किसी को पता नहीं था। परन्तु उक्त वर्ष में जो कि एक भयंकर दुष्काल का समय था, धन के लोभ से ग्रथवा ग्रन्य किसी कारएा से पुराने खण्डहरों की तलाश करने वालों को इन<sup>्</sup>जैन मूर्तियों का पता लगा। उन्होंने तीन-चार मूर्तियों के ग्रङ्ग तोड़कर उनकी परींक्षा करवाई ग्रौर उनके सुवर्णमय न होने के कारएा उन्हें वहीं छोड़ादियां। बाद में धीरे धीरे यह बात निकटस्थ गांवों वालों के कानों पहुंची, तब पिण्डवाड़ा ग्रादि के जैन श्रावकों ने वहां जाकर छोटी-बड़ी ग्रखण्ड ग्रौर खंडित सभी धातु-मूर्तियां पिण्डवाड़े ला करके ग्रौर उनमें जो जो पूजने योग्य थी उन्हें ठीक करवा कर महावीर स्वामी के मंदिर के गूढ मंडप में ग्रौर पिछली बड़ी देहरी के मंडप में स्थापित की जो ग्रभी तक वहीं

## ३. मूर्तियों की वर्तमान अवस्था :

यों तो वसंतगढ से ग्राई हुई मूर्तियों की संख्या बहुत है, परन्तु उनमें से ग्रधिकांश तीन तीथियां, पंच तीथियां ग्रौर चतुर्विशतियां दशवीं ग्यारहवीं ग्रौर बारहवीं सदी की होने से इस लेख में उनका परिचय देने की विशेष ग्रावश्यकता नहीं। जो जो मूर्तियां नवम-शताब्दी के पूर्वकाल की हैं उन्हीं का परिचय कराना यहां योग्य समफा गया है।

जिन्हें मैं ग्राठवीं सदी की मूर्तियां कहता हूँ वे कुल ग्राठ हैं। उनमें तीन ग्रकेली तीन त्रितीर्थियां ग्रीर दो ग्रकेली कार्योत्सर्गिक मूर्तियां हैं।

इनमें से पहलो तीन ग्रकेली मूर्तियाँ लगभग पौन फुट्रू के लगभग ऊंची हैं ग्रौर बिल्कुल ही खंडित तथा बेकार बनी हुई हैं। पहले ये भूहरे में रख

१. पहले तमाम मूर्तियां सपरिकर ही होती थीं इस हिसाब से ये मूर्तियां भी पहले सपरिकर ही होगी और बाद में परिकरों से जुदा पड़ जाने से अनेली हुई होंगी ऐस मनेमान है।

तीन त्रितीथियां भी उसी देहरी के मण्डप में भीतर जाते दाहिने हाथ की तरफ विराजमान हैं। ये परिकर सहित सवा फुट के लगभग ऊँचाई में होंगी। ये मूर्तियां अभी तक ग्रच्छी हालत में हैं।

त्रितीथियों के मूलनायक की प्राचीनता उनके लम्बगोल भ्रौर सुनहरे मुख से हो झलकती है। बाकी उन पर न लेख है, न वस्त्र या नग्नता के ही चिह्न। परन्तु इन त्रितीथियों में जो दो दो कायोत्सर्गस्थित मूर्तियां हैं उनकी ग्राकृति श्रौर कटि भाग के नीचे स्पष्ट दिखने वाला वस्त्रावरण इनकी प्राचीनता का खुला साक्ष्य दे रहा है।

इन त्रितीथियों में ग्रर्वाचीन त्रितीथियों से दो एक बातें भिन्न प्रकार की देखी गईं। ग्रर्वाचीन त्रितीथियों में दोनों कार्योत्सर्गिक मूर्तियां एक ही तीर्थकर की होतो हैं ग्रौर उनमें यक्ष-याक्षिएी भी मूलनायक की ही होती हैं परन्तु इन त्रितीथियों के सम्बन्ध में यह बात नहीं पाई गई। इनमें मूलनायक तो ग्रन्य तीर्थङ्कर हैं ही, परन्तु दो कायोत्सर्गिक भी भिन्न-भिन्न तीर्थङ्कर हैं ग्रौर केवल मूलन(यक के ही नहीं सब के पास ग्रपने-ग्रपने ग्रधिष्ठायकों की मूर्तियां दृष्टिगोचर होती हैं।

दो अनेली कायोत्सर्गिक मूर्तियां मूलमन्दिर के गूढ़ मण्डप में दाहिने भौर बायें भाग में सामने ही खड़ी हैं। दोनों मूर्तियों के नीचे धातुमय पाद-पीठ हैं, जिनसे मूर्तियां काफी ऊँची दीखती हैं। पादपीठ सहित इन कायोर्त्सांगकों की ऊँचाई ६ फुट से अधिक होगी। सामान्यतया दोनों

मूर्तियां ग्रच्छी हालत में हैं परन्तु ध्यान से देखने से इनकी भुजाओं में दवेत धातु के टांके स्पष्ट दिखाई देते हैं। इससे ज्ञात होता है कि इनकी भुजायें ग्रनार्य लोगों ने तोड़ दी होंगी ग्रथवा तोड़ने के लिए इन पर शस्त्र प्रहार किये होंगे, जिससे भुजाओं में गहरो चोटें लगी हैं, जो बाद में चांदी से भर दी गई मालूम होती हैं।

दो मूर्तियों में से उक्त बायें हाथ तरफ की मूर्ति के पादपीठ पर ५ पंक्ति का एक संस्कृत भाषा में लेख है जो विवेचनपूर्वक ग्रागे दिया जायगा।

# ४. मूर्तियों की विशिष्टता :

प्रस्तावित मूर्तियों की विशिष्टता भी देखने योग्य है। गुप्तकालीन शिल्पकला के उत्कृष्ट नमूने होने के कारएा तो ये दर्शनीय हैं ही, परन्तु अन्य भी मनेक विशिष्टतायें इनमें संनिहित हैं।

१. ग्राज तक जितनी कायोत्सर्गस्थित प्राचीन जिनमूर्तियां हमने देखी हैं उन सब के कटिभाग में तीन पांच ग्रथवा सात सर का कच्छ वंधा हुग्रा <mark>श्रौर उन</mark>के अंचल सामने गुह्यभाग से लेकर जंघामध्य तक लम्बे देखे गये हैं। परन्तु इन मूर्तियों के विषय में यह बात नहीं है। इनके कटि-प्रदेश में कच्छ या लंगोट नहीं किन्तु कंदोरा सा बंधा हुम्रा दिखाई देता है, जिसका गठबन्धन सामने ही मूर्ति के दाहिने हाथ की तरफ किया हुय्रा है त्रौर वहीं उसके छोर लटकते हुए दिखलाये हैं । परन्तु रस्सी का एक छोर सामने की तरफ भी नीचे लटकता हुया दिखाया गया है, जो कपड़े के एक अंचल से बंधा हुग्रा सा ज्ञात होता है। इससे मूर्ति के दाहिने भाग में तो कंदोरे की गांठ मात्र ही दीखती है, परन्तु बायीं तरफ जघन भाग से सटा हुन्रा कपड़ा दिखाई दे रहा है जो सामने के बायें ग्रर्ध भाग को ढंकता हग्रा घुटनों के भी नीचे पतली जांघों तक चला गया है। बायें भाग में कपड़े पर बल पड़े होने से वह स्पष्ट दिखाई देता है। दाहिने भाग में वैसा न होने से कपड़े का चिह्न स्पष्टतया प्रतीत नहीं होता, परन्तु दोनों जांघों के निचले भागों में टखनों के कुछ ही ऊपर कपड़े की किनारी स्पष्ट दिखाई देती है, जिससे ''मूर्तियों का कमर के नीचे का भाग वस्त्रावत है'' यह बात

१६८ :

स्पष्ट रूप से समझ में था जाती है। इस प्रकार की उक्त मूर्तियां न तो कच्छवाली कही जा सकती हैं और न नग्न ही, किन्तु जिस प्रकार श्वेताम्बर जैन साधु ग्राजकल चोलपट्टा पहिन कर ऊपर कन्दोरा बांधते हैं; ठीक उसी प्रकार ये मूर्तियां भी कमर से खंघा तक कपड़ा पहिनी और ऊपर कन्दोरा बंधी हुई प्रतीत होती हैं। प्रस्तुत मूर्तियों की सबसे पहली यह विशिष्टता है और इससे हमारे समाज में चिर प्रचलित एक दन्तकथा निराधार लिखी हुई साबित होती है।

कहा जाता है और अनेक ग्रन्थकार अपने ग्रन्थों में लिख भी चुके हैं कि पूर्वकाल में जैन मूर्तियां न तो नग्न होती थीं और न वस्त्रावृत किन्तु वे उक्त दोनों ग्राकारों से विलक्षरण ग्राकार वाली होती थीं, जिन्हें स्वेताम्बर दिगम्बर दोनों सम्प्रदायों वाले मानते थे। परन्तु बप्पभट्टि ग्राचार्य के समय दिगम्बर दोनों सम्प्रदायों वाले मानते थे। परन्तु बप्पभट्टि ग्राचार्य के समय में (विक्रम की नवमी शताब्दी में) एक बार गिरनार तीर्थ के स्वामित्व हक के बारे में स्वेताम्बर-दिगम्बरों में झगड़ा हुग्रा। भगड़े का फैसला बप्पभट्टि ग्राचार्य के प्रभाव से स्वेताम्बरों के हक में होकर उक्त तीर्थ स्वेताम्बर सम्प्रदाय का प्रमाणित हुग्रा, परन्तु इस भगड़े से दोनों सम्प्रदाय वाले चौकन्ने हो गये ग्रीर भविष्य में फिर कभी वांधा न उठे इस वास्ते एक सम्प्रदाय वालों ने ग्रपनी मूर्तियां कच्छ-कन्दोरे वाली बनवाने की प्रथा प्रचलित की ग्रौर दूसरों ने बिल्कुल नग्नाकार वाली, परन्तु प्रस्तुत मूर्तियों के ग्राकार प्रकार से उक्त दन्तकथा केवल निराधार प्रमाणित होती है। जिस समय वप्पभट्टि का जन्म भी नहीं हुग्रा था उस समय भी जब इस प्रकार की वस्त्रधारिणी जैन मूर्तियां बनती थीं तब यह कैसे माना जाय कि बप्पभट्टि के समय से ही सवस्त्र जिनमूर्तियां बनने लगी।

१. मथुरा के प्राचीन खण्डहरों में से विक्रम की छठवीं सदी के लगभग समय की कुछ जैन मूर्तियां निकलो हैं जो ग्राधुनिक दिगम्बर मूर्तियों की तरह बिल्कुल नग्नाकार हैं। इससे भी उक्त दन्तकथा कि नग्नमूर्तियां बप्पभटिट के समय से बनने लगीं, निराधार प्रमाणित होती है। सच बात तो यह है कि सम्प्रदायों की प्रतिष्ठा के समय से ही उनकी ग्राभाषत होती है। सच बात तो यह है कि सम्प्रदायों की प्रतिष्ठा के समय से ही उनकी ग्राभाषत होती है। सच बात तो यह है कि सम्प्रदायों की प्रतिष्ठा के समय से ही उनकी ग्राभाषत होती है। सच बात तो यह है कि सम्प्रदायों की प्रतिष्ठा के समय से ही उनकी ग्राभाषत होती है। सच बात तो यह है कि सम्प्रदायों की प्रतिष्ठा के समय से ही उनकी ग्राभात मूर्तियां भी प्रपत् की उन्नति स्वान्तते लगी वां दि परन्तु समय समय पर होने वालो शिल्पशास्त्र की उन्नति ग्रवनति के कारए कालाग्तरों में उनका मूल रूप कई ग्रंगों में पर्यातित हो गया और मूर्तियां वर्तमान स्वम्प को प्राप्त हो गई।

२. ग्रधिकृत मूर्तियों को दूसरी विशिष्टता यह है कि इनके मस्तक केशोर्एाग्रों (केशों के मरिएकों) से भरे हुए हैं, जब कि दशवीं शताब्दी श्रौर इसके बाद की जिनमूर्तियों के मस्तक पर ज्यादा से ज्यादा श्रौर कम से कम ३ मरिएक मालाएँ देखी जाती हैं, तब प्रस्तुत मूर्तियों की ऊँची शिखाएँ भी मरिएकों से परिपूर्र्एा हैं। जवान श्रादमी का शिर जैसा घुंघर-वाले बालों से सुशोभित होता है, ठीक वैसे ही इन मूर्तियों के शिर हैं।

३. इनमें से कुछ खड़ी मूर्तियों के स्कन्धों पर स्पष्ट रूप से जटायें रखी हुई प्रतीत होती हैं, यद्यपि किन्हीं-किन्हीं ग्रर्वाचीन मूर्तियों के स्कन्धों पर भी जटाग्रों के ग्राकार देखे जाते हैं। पर वे ग्राकार जटाग्रों के न होकर कानों के निचले भाग के पास स्कन्धों पर एक दूसरी से चिपटी हुई तीन गोलियां बना दी जाती हैं जिनको जटा मानकर उनके ग्राधार पर वह मूर्ति ऋषभदेव की कहो जाती हैं। परन्तु इन मूर्तियों के स्कन्धों पर की जटायें हुबहू जटायें होती हैं। मूल में एक एक होती हुई भी कुछ ग्रागे जाकर वह तीन तीन भागों में बंट जाती है, जिससे समूचा दृश्य हवा से बिखरी हुई एक जटा सा मुन्दर दीखता है। यह इन मूर्तियों की तीसरी विशिष्टता है।

४. प्रस्तावित मूर्तियों की चौथी विशिष्टता यह है कि वे भीतर से पोली हैं। म्राज तक जितनी भी सर्वधातुमयी मूर्तियां हमने देखीं सब ठोस ही ठोस देखीं, परन्तु उक्त छोटी-बड़ी सभी कायोत्सर्गिक मूर्तियां भीतर से पोली हैं जो लाख जैसे हल्के लाल पदार्थ से भरी हुई हैं।

### ५. मूर्ति के लेख का परिचय ः

इन सब में से पूर्वोक्त एक ही बड़ी कायोत्सर्गिक मूर्ति के पादपीठ पर पांच पंक्ति का एक पद्यबद्ध लेख है। लेख को ग्रारम्भ "ॐ कार" से किया गया है, दो ऋरोक हैं। तीसरा ग्रार्यावृत्त है, लेख का चौथा पद्य श्लोक है। प्रत्येक पंक्ति में पूरा एक एक पद्य ग्रा गया है। प्रथम पंक्ति में द्वितीय पद्य के ४ ग्रक्षर ग्रा गये हैं। इनमें से प्रथम तथा चतुर्थ पद्य तो स्पष्ट पढ़े जा सकते हैं, परन्तू इनके विचले दो पद्य ग्राधिक घिस जाने से ठीक पढ़े नहीं जा सकते । प्रथम पद्य में मूर्ति के दर्शन की ग्रावश्यकता की सूचना है, दूसरे पद्य में मूर्तियुगल का निर्माएा करवाने वाले गृहस्थों के नाम हैं जो घिस जाने से पढ़े नहीं जा सके । उनमें से सिर्फ एक 'यशोदेव' नाम स्पष्ट पढ़ा गया है । तीसरी पंक्ति में मूर्तिदर्शन से होने वाले लाभों की प्राप्ति की प्रार्थना है । चौथी पंक्ति में प्रतिष्ठा का संवत् है और उसके नीचे पांचवीं पंक्ति में मूर्ति बनाने वाले शिल्पी की प्रशंसा लिखी गई है ।

### ६. मूल लेख और उसका अर्थ :

मूल लेख की अक्षरशः नकल नीचे मुजब है—

| <b>१</b> . | ॐ "नीरागत्वादिभावेन, सर्वज्ञत्वविभावकं । ज्ञात्वा भगवतां रूपं जिना- |
|------------|---------------------------------------------------------------------|
|            | नामेव पावनं ॥ द्रो वकः,                                             |
| ૨.         | "यशादेव देविभिः ।िरहं जैनं                                          |
|            | कारितं युग्ममुत्तमं ॥"                                              |
| <b>٦</b> . | "भवशत परम्पराज्जित-गुरुकर्म्मरसो (जो) त                             |
|            | वर दर्शनाय शुद्ध-सज्ज्ञानचरण लाभाय ॥"                               |
| ୪.         | ''संबत् ७४४ ।''                                                     |
|            |                                                                     |

४. "साक्षात्पितामहेनेव, विश्वरूपविधायिना । शिल्पिना शिवनागेन, कृतमेतज्जिनद्वयम् ॥"

अर्थ--- 'वीतरागता यादि गुगों से सर्वज्ञत्व सूचित करने वाली जिन-भगवन्तों की पवित्र मूर्ति ही है ।

(ऐसा) जानकर यशोदेवः गिर्णा ग्रादि ने जिनमूर्तियों की यह जोड़ी बनवाई ।

सैंकड़ों भव परम्पराग्रों में उपार्जन किये कठिन कर्म-रजग्ग्ग्या ग्रित के नाश के लिए तथा) सम्यग्दर्शन, शुद्ध ज्ञान श्रौर चारित्र के लाभ के लिए (हो) ।

विक्रम सं० ७४४ में (इस मूर्तियुगल की प्रतिष्ठा हुई) साक्षात् ब्रह्मा की तरह सर्व प्रकार के रूपों (मूर्तियों) को बनाने वाले शिल्पी ( मूर्ति-निर्माता स्थपति) शिवनाग ने ये दोनों जैन मूर्तियां बनाई ।'

### ७. उपसंहार :

मारवाड़ में हजारों प्राचीन जैनमूर्तियां हैं, परन्तु ज्ञात मूर्तियों में दशवीं सदी के पहले की बहुत कम होंगी, जो कि विक्रम की पांचवीं सदी के पहले ही यह प्रदेश जैन धर्म का क्रीड़ास्थल बन चुका था ग्रौर छठी, सातवीं तथा ग्राठवीं सदी तक यह देश जैन धर्म का केन्द्र बना हुग्रा था। इस हिसाब से उक्त पिण्डवाड़ा की मूर्तियों से भी यहां प्राचीन मूर्तियां प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होनी चाहिए थीं । परन्तु हमारे ग्रनुसंधान में वैसी मुर्तियों का अभी तक पता नहीं लगा, इसका कारण प्रायः राज्यक्रान्तियां हो सकती हैं। इस भूमि में स्राज तक कई जातियां राज्याधिकार चला चुकी हैं । राज्यसत्ता एक वंश से दूसरे वंश में यों ही नहीं जाती, कई प्रकार की धमालों ग्रौर घातक युद्धों के ग्रन्त में नई राज्यसत्ता स्थापित हो सकती है। इस प्रकार के कष्टमय राज्यक्रान्तिकाल में प्रजा का श्रपने जानमाल की रक्षा के लिये इधर-उधर हो जन्म अनिवार्य हो जाता है। जिस समय प्राणों की रक्षा होनी भी मुश्किल हो जाती है उस समय मूर्तियों ग्रौर मन्दिरों की रक्षा की तो बात ही क़ैसी ? लोग मूर्तियां जमोन में गाड़कर जहां तहां भाग जाते, उनमें से जो बहुत दूर निकल जाते वे प्रायः वहीं ठहरे जाते थे, जो निकटवर्ती होते शांति स्थापित होने पर फिर चा जाते थे। पर वे भी त्रास से इतने भय-भोत हो जाते थे कि उनकी मनोवृत्तियां स्थिर नहीं रहतीं । राज्य की तरफ से कब बलेड़ा उठेगा ग्रौर कब भागना पड़ेगाँ ये ही विचार उनके दिमागों में घूमते रहते । परिएाामस्वरूप भूगर्भशायी की हुई मूर्तियां निकालने का उन्हें उत्साह नहीं होता, मूर्तिविरोधियों की चढ़ा-इयों के समय तो वे मूर्तियों को भूगर्भ में रखने में हो लाभ समभते। राज्य-विष्लवों की ज्ञान्ति ग्रीर मनुष्यों की मनोवृत्तियां स्थिर होते होते पर्याप्त समय बीत जाता । मूर्तियों को जमीन में सूरक्षित करने वाले या उन स्थानों की जानकारी रखने वाले प्रायः परलोक सिधार जाते, फलतः पिछले भाविक गृहस्थ नयी सूर्तियां ग्रीर मन्दिर बनवाकर ग्रपना भक्तिभाव सफल करते और भूमिझरण की हुई प्राचीन मुर्तियां सदा के

लिये भूमि के उदर में समा जातीं । आज हमें अधिक प्राचीन मूर्तियां उपलब्ध नहीं होतीं उसका यही कारए है। ग्राज यदि प्राचीन स्थानों में खुदाई की जाय तो बहुत संभव है कि सैंकड़ों ही नहीं, हजारों की संख्या में हमारी प्राचीन मूर्तियां जमीन में से निकल सकती हैं, परन्तू राज्यसत्ता के अतिरिक्त ऐसा कौन कर सकता है ? और जब तक ऐसा न हो ग्रौर ग्रथिक प्राचीन मूर्तियां उपलब्ध न हों तब तक हमें पिण्डवाडा की उक्त मूर्तियों को ही मारवाड़ की सबसे प्राचीन जैन मुतियां मानना रहा ।

वासा ता० १५---३६

मुनि कल्याराविजय

## ः २२ः प्रतिष्ठाचार्य ॐ

प्रतिष्ठा-विधियों-कल्पों में प्रतिष्ठा-कारक ग्राचार्य, उपाध्याय, गरिए, ग्रथवा साधु को ''प्रतिष्ठाचार्य'' इस नाम से सम्बोधित किया जाता है । तथा श्रीगुरएरत्नसूरिजी ने ग्रपने प्रतिष्ठाकल्प के प्रथम श्लोक में लिखा है—

> "महावीरजिनं नत्वा, प्रतिष्ठाविधिमुत्तमम् । यति-श्रावक-कर्त्तव्य-व्यक्त्या वक्ष्ये समासत: ।।१।।''

ग्रर्थात्—'महावीर जिन को नमस्कार करके साधु-श्रावक कर्तव्य के विवेक के साथ उत्तम प्रतिष्ठाविधि का संक्षेप से निरूपएा करूँगा ।

ग्राचार्य श्री गुएगरत्न सूरिजी श्रपने उक्त श्लोक में ''सूरि-श्रावक कर्त्तव्य'' ऐसा निर्देश न करके ''यति-श्रावक कर्त्तव्य'ं ऐसा उपन्यास करते हैं, इससे ध्वनित होता है कि प्रतिष्ठाकर्त्तव्य ग्राचार्य मात्र का नहीं है, किन्तु मुनि सामान्य का है, जिसमें ग्राचार्यादि सब ग्रा जाते हैं। विधि-विधान के प्रसंग पर भी स्थान-स्थान पर प्रयुक्त ''इति गुरुकृत्यं'' इत्यादि उल्लेखों पर से साबित होता है कि प्रतिष्ठाकर्त्तव्य गुरु सामान्य का है, न कि ग्राचार्य मात्र का। ग्राचारदिनकर में खरतर श्री वर्धमानसूरिजी प्रतिष्ठाकारक के सम्बन्ध में कहते हैं—

> "अाचायें: पाठकैश्चैय, साधुभिर्ज्ञानिसत्कियै: । जैनविप्रे: क्षुल्लकैश्च, प्रतिष्ठा क्रियतेऽईत: ॥१॥"

म्रर्थात्---'ग्रार्हती प्रतिष्ठा ग्राचार्यां, उपाध्यायों, ज्ञानक्रियावान् साधुग्रों, जैन ब्राहारणों श्रौर क्षुस्ठकों (साधु-वर्म के उमेदवारों) द्वारा की

### निबन्ध-मिच्चय

जाती है। यहां एक शंका को अवकाश मिलता है कि उक्त श्री गुएारत्न-सूरिजी तथा श्री वर्धमानसूरिजी का कथन ''प्रतिष्ठाविधि'' तथा ''प्रतिष्ठा-करए।" विषयक है तो भले ही "प्रतिष्ठा"-"जिनबिम्ब-स्थापना" ग्राचार्यादि कोई भी कर सकते हों पर अंजनशलाका-नेत्रोन्मीलन तो ग्राचार्य ही करते होंगे ? इस शंका का समाधान यह है कि ग्राचार्य की हाजरी में ग्राचार्य, उनके ग्रभाव में उपाध्याय, उपाध्याय के ग्रभाव में पदस्थ साघू ग्रौर पदस्थ साधु की भी अनुपस्थिति में सामान्य रत्नाधिक साधु स्रौर साधु के स्रभाव में जैन ब्राह्मएा ग्रथव। क्षुल्लक भी नेत्रोन्मीलन कर सकते हैं । गुएारत्न-सूरि तथा वर्धमानसूरि की प्रतिष्ठा-विधियां वास्तव में अंजनशलाका की विधियां हैं, इसलिये इनका कथन स्थापना-प्रतिष्ठा विषयक नहीं किन्तु ग्रंजनशलाका-प्रतिष्ठा विषयक है । क्योंकि प्रतिमा को नेत्रोन्मोलन पूर्वक पूजनीय बनाना यही खरी प्रतिष्ठा है, जब कि पूर्व-प्रतिष्ठित प्रतिमा को ग्रासन पर विधि-पूर्वक विराजमान करना यह ''स्थापनप्रतिष्ठा'' मानी जाती है । गुरगरत्नसूरि स्रौर वर्धमानसूरि की प्रतिष्ठा-विधियाँ अंजनज्ञलाका-प्रतिष्ठा का विधान-प्रतिपादन करती हैं न कि स्थापनाप्रतिष्ठा का। इससे सिद्ध होता है कि वे ''प्रतिष्ठा'' कारक के विषय में जो निरूपएा करते हैं वह ग्रंजनशलाकाकार को ही लागू होता है। इससे यह सिद्ध होता है कि अंजनशलाकाकार योग्यता प्राप्त किया हुन्रा साधु भी हो सकता है स्रौर वह ''प्रतिष्ठाचार्य'' कहलाता है ।

## प्रतिष्ठाचार्य की योग्यता : : :

प्रतिष्ठाचार्य को शारीरिक ग्रौर बौद्धिक योग्यता के विषय में ग्राचार्य श्री पादलिप्तसूरि ग्रपनी प्रतिष्ठापद्धति में (निर्वारणकलिकान्तर्गत में) नीचे मुजब निरूपण करते हैं---

'' सूरिश्चार्यदेशसमुत्पन्नः, क्षीणप्रायकर्ममलश्च, ब्रह्मचर्यादिगुएा-गएालकृतः, पञ्चविधाचारयुतः, राजादीनामद्रोहकारी, श्रुताध्ययनसंपन्नः, तत्त्वज्ञः, भूमि-गृह-वास्तु-लक्षरगानां ज्ञाता, दीक्षाकर्मरिएा प्रवीरएाः, निपुरएाः सूत्रपातादिविज्ञाने, स्नष्टः सर्वतोभद्रादिमण्डलानाम्, ग्रसमः प्रभावे, ग्रालस्य-र्वाजतः, प्रियंवदः, दीनानाथवत्सलः सरलस्वभावो, वा सर्वगुणान्वितश्चेति।''

अर्थात्--- 'प्रतिष्ठाचार्य आर्य देशजात १, लघुकर्मा २, ब्रह्मचर्यादि गुर्गोपेत ३, पंचाचारसंपन्नः ४, राजादि सत्ताधारियों का ग्रविरोधी ४, श्रुता-भ्यासी ६, तत्त्वज्ञानी ७, भूमिलक्षरण-गृहवास्तुलक्षरणादि का ज्ञाता ८, दीक्षाकर्म में प्रवीएा ६, सूत्रपातादि के विज्ञान में विचक्षण १०, सर्वतो-भद्रादि चकों का निर्माता ११, अटल प्रभाववान १२, आलस्यविहीन १३, प्रिय वक्ता १४, दीनानाथ वत्सल १४, सरलस्वभावी १६, ग्रथवा मानवो-चित सर्व-गूएा-संपन्न १७। प्रतिष्ठाचार्य के उक्त १७ गूएगों में नम्बर ३, ४, ६, ७, ८, १०, ११ ग्रीर १३ ये गुएा विशेष विचारएगीय हैं। क्योंकि ग्राजकल के ग्रनेक स्वयंभू प्रतिष्ठाचार्यों में इनमें से बहुतेरे गुण होते नहीं हैं । ब्रह्मचर्य, पंचाचार संपत्ति, श्रुताम्यास, तत्त्वज्ञातृत्व, सूत्रपातादि विज्ञान, भूमिलक्षणादि वास्तुविज्ञान, प्रतिष्ठोपयोगी चक्रनिर्माएकला ग्रीर अप्रमादिता ये मौलिक गुरा तो प्रतिष्ठाचार्य में होने ही चाहिये। क्योंकि ब्रह्मचर्यं तथा पंचाचार संपत्तिविहीन के हाथों से प्रतिष्ठित प्रतिमा में प्रायः कला प्रकट नहीं होती । शास्त्र-ज्ञान-हीन और तत्त्व को न जानने वाला प्रतिष्ठाचार्य पग-पग पर प्रतिष्ठा के कार्यों में शंकाशील बनकर ग्रज्ञानतावश विधिवैपरीत्य कर बैठता है, परिएाामस्वरूप प्रतिष्ठा सफल नहीं हो सकती ।

२०६ :

### वेष-भूषाःःः

यों तो प्रतिष्ठाचार्य की वेष-भूषा, यदि वह संयमी होगा तो साधु के वेष में ही होगा, परन्तु प्रतिष्ठा के दिन इनकी वेष-भूषा में थोड़ा सा परिवर्तन होता है। निर्वाएाकलिका में इसके सम्बन्ध में नीचे लिखे अनुसार विधान किया है—

"वासुकिनिर्मोकलघुनी, प्रत्यग्रवाससी दधानः करांगुलीविन्यस्त-काख्रनमुद्रिकः, प्रकोष्ठदेशनियोजितकनककङ्करणः, तपसा विशुद्धदेहो वेदि-कायामुदङ्मुखमुपत्रिया" (नि० क० १२–१)

ग्रर्थात्—'बहुत महीन्, श्वेत श्रौर कीमती नये दो वस्त्रधारक, हाथ की अंगुली में सुवर्ण-मुद्रिका (वींटी) श्रौर मणिबन्ध में सुवर्र्ण का कंकरण धारएा किये हुए उपवास से विशुद्ध शरीर वाला प्रतिष्ठाचार्य वेदिका पर उत्तराभिमुख बैठकर ।'

श्री पादलिप्तसूरिजी के उक्त शब्दों का अनुसरएा करते हुए आचार्य श्री श्रीचन्द्रसूरि, श्री जिनप्रभसूरि, श्री वर्धमानसूरिजी ने भी अपनी-अपनी प्रतिष्ठा-पद्धतियों में ''ततः सूरिः कङ्करणमुद्रिकाहस्तः सदशवस्त्रपरिधानः'' इन शब्दों में प्रतिष्ठाचार्य की वेष-भूषा का सूचन किया है।

जैन साधु के ग्राचार से परिचित कोई भी मनुष्य यहां पूछ सकता है कि जैन ग्राचार्य जो निर्ग्रन्थ साधुग्रों में मुख्य माने जाते हैं उनके लिए सुवर्ण-मुद्रिका ग्रौर सुवर्ण-कंकरण का धारण करना कहां तक उचित गिना जा सकता है ? स्वच्छ नवीन वस्त्र तो टीक पर सुवर्ण् मुद्रा, कंकरण धारण तो प्रतिष्टाचार्य के लिए अनुचित ही दीखता है । क्या सुवर्ण् -मुद्रा-कंकरण पहिने विना ग्रंजनशलाका हो ही नहीं सकती ?

उपर्युक्त प्रश्न का उत्तर यह है—प्रतिष्ठाचार्य के लिए मुद्रा कंकरण धारएा करना ग्रनिवार्य नहीं है । श्री पादलिप्तसूरिजी ने जिन मूल गाथाग्रों को ग्रपनी प्रतिष्ठा-पद्धति का मूलाधार माना है और ग्रनेक स्थानों में

"यदागमः" इत्यादि शब्दप्रयोगों द्वारा जिसका ग्रादर किया है उस मूल प्रतिष्ठा-गम में सूवर्णमुद्रा ग्रथवा सूवर्णकंकरण धारण करने का सूचन तक नहीं है । पादलिप्तसूरि ने जिस मुद्रा-कंकरण-परिधान का उल्लेख किया है वह तत्कालीन चैत्यवासियों की प्रवृत्ति का प्रतिबिम्ब है। पादलिप्तसूरिजी ग्राप चैत्यवासी थे या नहीं इस चर्चा में उतरने का यह उपयुक्त स्थल नहीं है, परन्तु इन्होंने ग्राचार्याऽभिषेक विधि में तथा प्रतिष्ठा-विधि में जो कतिपय बातें लिखी हैं वे चैत्यवासियों की-पौषधशालाग्रों में रहने वाले शिथिलाचारी साधुग्रों की हैं, इसमें तो कुछ शंका नहीं है। जैन सिद्धान्त के साथ इन बातों का कोई सम्बन्ध नहीं है। ग्राचार्याऽभिषेक के प्रसंग में इन्होंने भावी ग्राचार्य को तैलादि विधि-पूर्वक अविधवा स्त्रियों द्वारा वर्णक (पीठी) करने तक का विधान किया है। यह सब देखते तो यही लगता है कि श्री पादलिप्तसूरि स्वयं चैत्यवासी होने चाहिए । कदापि ऐसा मानने में कोई ग्रापत्ति हो तो न मानें फिर भी इतना तो निर्विवाद है कि पादलिप-सूरि का समय चैत्यवासियों के प्राबल्य का था। इससे इनकी प्रतिष्ठा-पद्धति <mark>म्रादि कृ</mark>तियों पर चैत्यवासियों की ग्रनेक प्रवृत्तियों की ग्रनिवार्य छाप है । साधु को सचित्त जल, पुष्पादि द्रव्यों द्वारा जिन-पूजा करने का विधान जैसे चैत्यवासियों की ग्राचरएा है, उसी प्रकार से सुदर्णमुद्रा, कंकएा-धारएगदि विधान ठेठ चैत्यवासियों के घर का है, सुविहितों का नहीं ।

श्रीचन्द्र, जिनप्रभ, वर्धमानसूरि स्वयं चैत्यवासी न थे, फिर भी वे उनके साम्राज्यकाल में विद्यमान ग्रवश्य थे। इन्होंने प्रतिष्ठाचार्य के लिए मुद्रा कंकरण धाररण का विधान लिखा इसका काररण श्रीचन्द्रसूरिजी ग्रादि की प्रतिष्ठा-पद्धतियां चैत्यवासियों की प्रतिष्ठा-विधियों के श्राधार से बनी हुई हैं, इस काररण से इनमें चैत्यवासियों की ग्राचरणाग्रों का ग्राना स्वाभाविक है। उपर्युक्त ग्राचार्यों के समय में चैत्यवासियों के किले टूटने लगे थे फिर भी वे सुविहितों द्वारा सर नहीं हुए थे। चैत्यवासियों के मुकाबिले में हमारे सुविहित ग्राचार्य बहुत कम थे। उनमें कतिपय ग्रच्छे विद्वान् ग्रोर ग्रन्थकार भी थे, तथापि उनके ग्रन्थों का निर्माण चैत्यवासियों के ग्रन्थों के ग्राधार से होता था। प्रतिष्ठा-विधि जैसे विषयों

म आचारादनकर प्रत्य स्वय साक्षा हा इसम जा कुछ संप्रहाकया ह वह सब चैत्यवासियों स्रौर दिगम्बर भट्टारकों का है, वर्धमानसूरि का अपना कुछ भी नहीं है ।

### प्रतिष्ठा-विधियों में क्रान्ति का प्रारम्भ : : :

प्रतिष्ठा-विधियों में लगभग चौदहवीं शती से क्रान्ति ग्रारम्भ हो गयी थी। बारहवीं शती तक प्रत्येक प्रतिष्ठाचार्य विधि-कार्य में सचित्त जल, पुष्पादि का स्पर्श ग्रौर सुवर्ण मुद्रादि धारण ग्रनिवार्य गिनते थे, परन्तु तेरहवीं शती और उसके बाद के कतिपय सुविहित ग्राचार्यों ने प्रतिष्ठा-विषयक कितनी ही बातों के सम्बन्ध में ऊहापोह किया ग्रौर त्यागी गुरु को प्रतिष्ठा में कौन-कौन से कार्यं करने चाहिए इसका निर्णय कर नीचे मुजव घोषणा की—

"थुइदारग १ मंतनासो २; ग्राहवरगं तह जिरगारां ३ दिसिबंधो ४। नित्तुम्मीलण ४ देसरग, ६ गुरु ग्रहिगारा इहं कप्पे ॥"

√ अर्थात्— 'स्तुतिदान याने देववन्दन करना स्तुतियां बोलना १, मन्त्रन्यास अर्थात् प्रतिष्ठाप्य प्रतिमा पर सौभाग्यादि मन्त्रों का न्यास करना २, जिनका प्रतिमा में आह्वान करना ३, मन्त्र द्वारा दिग्बंध करना ४, नेत्रोन्मीलन याने प्रतिमा के नेत्रों में सुवर्णशलाका से अंजन करना ४, प्रतिष्ठाफल प्रतिपादक देशना (उपदेश) करना । प्रतिष्ठा-कल्प में उक्त छः कार्य गुरु को करने चाहिए ।'

अर्थात्—इनके ग्रतिरिक्त सभी कार्य श्रावक के ग्रधिकार के हैं। यह व्याख्या निश्चित होने के बाद सचित्त पुष्पादि के स्पर्श वाले कार्य त्यागियों ने छोड़ दिये ग्रौर गृहस्थों के हाथ से होने शुरु हुए। परन्तु पन्द्रहवीं शती तक इस विषय में दो मत तो चलते ही रहे, कोई ग्राचार्य-विधिविहित ग्रनुष्ठान गिन के सचित्त जल, पुष्पादि का स्पर्श तथा स्वर्गा मुद्रादि धारण निर्दोष गिनते थे, तब कतिपय सुविहित ग्राचार्य उक्त कार्यों

को सावद्य गिन के निषेध करते थे। इस वस्तुस्थिति का निर्देश ग्राचार-दिनकर में नीचे लिखे ग्रनुसार मिलता है—

''ततो गुरुर्नवजिनबिम्बस्याग्रतः मध्यमांगुलीद्वयोर्घ्वीकरऐन रौद्रहष्ट्या तर्जनोमुद्रां दर्शयति । ततो वामकरेएा जलं गृहीत्वा रौद्रहष्ट्या बिम्बमा-छोटयति । केषांचिन्मते स्नात्रकारा वामहस्तोदकेन प्रतिमामाछोट-यन्ति ।'' (२५२)

ग्रर्थात्— उसके बाद गुरु नवीन जिनप्रतिमा के सामने दो मध्यमां-गुलियां खड़ी करके कूर दृष्टि से तर्जनी मुद्रा दिखायें ग्रौर बायें हाथ में जल लेके रौद्र दृष्टि करके प्रतिमा पर छिड़कें। किन्हीं ग्राचार्यों के मत से बिम्ब पर जल छिड़कने का कार्य स्नात्रकार करते हैं। वर्धमानसूरि के ''केषाश्चिन्मते'' इस वचन से ज्ञात होता है कि उनके समय में ग्रधिकांश ग्राचार्यों ने सचित जलादि-स्पर्श के कार्य छोड़ दिये थे ग्रौर सचित्त जल, पूष्पादि सम्बन्धी कार्य स्नात्रकार करते थे।

### इस कान्ति के प्रवर्तक कौन ? : : :

यहां यह प्रश्न होना स्वाभाविक है कि प्रतिष्ठा-विधि में इस कान्ति के ग्राद्यस्रब्टा कौन होंगे ? इस प्रश्न का उत्तर देने के पहिले हमको बारहवीं तेरहवीं शती की प्रतिष्ठाविषयक मान्यता पर दृष्टिपात करना पड़ेगा। बारहवीं शती के ग्राचार्य श्री चन्द्रप्रभसूरि ने पौर्णमिक मत-प्रवर्तन के साथ ही ''प्रतिष्ठा द्रव्यस्तव होने से साधु के लिए कर्त्तव्य नहीं'', ऐसी उद्घोषणा की। उसके बाद तेरहवीं शती में ग्रागमिक ग्राचार्य श्री तिलकसूरि ने नव्य प्रतिष्ठाकल्प की रचना करके प्रतिष्ठ-विधि के सभी कत्तंव्य श्रावक-विधेय ठहरा के चन्द्रप्रभसूरि की मान्यता को व्यवस्थित किया। इस कृति से भी हम चन्द्रप्रभ ग्रौर श्री तिलक को प्रतिष्ठा-विधि के क्रान्तिकारक कह नहीं सकते, किन्तु इन दोनों ग्राचार्यों को हम ''प्रतिष्ठा-विधि के उच्छेदक'' कहना का पसंद करेंगे। क्योंकि ग्रावश्यक संशोधन के बदले इन्होंने प्रतिष्ठा के साथ का साधु का सम्बन्ध ही उच्छिन्न कर डाला है।

280 :

### क्रान्तिकारक तपागच्छ के आचार्य जगचन्द्रस्रि : : :

उपाध्याय श्री सकलचन्द्रजी ने अपने प्रतिष्ठाकल्प में श्री जगच्चन्द्रसूरि कृत ''प्रतिष्ठा-कल्प'' का उल्लेख किया है । हमने जगच्चन्द्रसूरि का प्रतिष्ठा-कल्प देखा नहीं है, फिर भी सकलचन्द्रोपाध्याय के उल्लेख का कुछ अर्थ तो होना ही चाहिए । हमारा अनुमान है कि त्यागी आचार्य श्री जगच्चन्द्र-सूरिजी ने प्रचलित प्रतिष्ठा-विधियों में से आवश्यक संशोधन करके तैयार किया हुम्रा संदर्भ अपने शिष्यों के लिए रक्खा होगा । आगे जाकर तपागच्छ के सुविहित श्रमण उसका उपयोग करते होंगे और वही जगच्चन्द्र-सूरि के प्रतिष्ठाकल्प के नाम से प्रसिद्ध हुम्रा होगा । उसी संशोधित संदर्भ को विशेष व्यवस्थित करके ग्राचार्य श्री गुएारत्नसूरिजी तथा श्री विशालराजशिष्य ने प्रतिष्ठा-कल्प के नाम से प्रसिद्ध किया ज्ञात होता है । समयोवित परिवर्तन किये और विधान विशेष सम्मिलित किये हुए प्रतिष्ठा-कल्प में गुरु को क्या-क्या कार्य करने और आवक को क्या-क्या, इसका पृथक्करएग करके विधान विशेष सुगम बनाये हैं ।

गुरगरत्नसूरिजी ग्रपने प्रतिष्ठा-कल्प में लिखते हैं—

"थुइदाग्ग-मंतनासो, ग्राहवग्एं तह जिग्गाग् दिसिबंधो । नेत्तुम्मीलग्रादेसग्र, गुरु ग्रहिगारा इहं कप्पे ॥१॥"

''एतानि गुरुकृत्यानि, शेषारिए तु श्राद्धकृत्यानि इति तपग्चछ-सामाचारीवचनात् सावद्यानि कृत्यानि गुरोः कृत्यतयाऽत्र नोक्तानि"

ग्रथात्— 'शुइदारा' इत्यादि गुरु कृत्य हैं तब शेष प्रतिष्ठा सम्बन्धी सर्वं कार्य श्रावककत्तव्य हैं। इस प्रकार की तपागच्छ की सामःचारी के वचन से इसमें जो जो सावद्य कार्य हैं वे गुरु-कर्त्तव्यतया नहीं लिखे, इसी कारएा से श्री गुरएरत्नसूरिजी ने तथा विशालराज शिष्य ने ग्रपने प्रतिष्ठा-कल्पों में दी हुई प्रतिष्ठासामग्री की सूचियों में कंकण तथा मुद्रिकाग्रों की संख्या ४-४ की लिखी है ग्रौर साथ में यह भी सूचन किया है कि ये कंकएा तथा मुद्रिकाएँ ४ स्नात्रकारों के लिए हैं। उपाध्याय सकजवन्द्रजी ने ग्रपने कल्प में कंकरण तथा मुद्राएँ ४-५ लिखी हैं; इनमें से १-१ इन्द्र के लिए ग्रौर ४-४ स्नात्रकारों के लिए समझना चाहिए ।

ग्रन्य गच्छीय प्रतिष्ठा-विधियों में ग्राचार्य को द्रव्य पूजाधिकार-विधिप्रपाकार श्री जिनप्रभसुरिजी लिखते हैं----

''तदनन्तरमाचार्ये मध्यमांगूलीद्वयोर्ध्वीकरऐोन बिम्बस्य तर्जनो-मुद्रा रौद्रदृष्ट्या देया । तदनन्तरं वामकरे जलं गृहीत्वा ग्राचार्येण प्रतिमा ग्राछोटनीया । ततश्चन्दनतिलकं, पूष्पपूजनं च प्रतिमायाः ।''

ग्रर्थात्---- उसके ब(द ग्राचार्य को दो मध्यमा ग्रंगुलियां ऊंची उठाकर प्रतिमा को रौद्र दृष्टि से तर्जनी मुद्रा देनी चाहिये, बाद में बायें हाथ में जल लेकर कूर दृष्टि से प्रतिमा पर छिड़के ग्रौर ग्रग्त में चन्दन का तिलक ग्रौर पूष्प पूजा करे।

इसी विधिप्रपागत प्रतिष्ठा-पद्धति के ग्राधार से लिखी गई ग्रन्थ खरतरगच्छीय प्रतिष्ठा-विधि में उपर्युक्त विषय में नीचे लिखा संशोधन हग्रा दृष्टिगोचर होता है----

''पछइ श्रावक डाबइ हाथिइं प्रतिमा पाग्गीइं छांटइ।''

खरतरगच्छीय प्रतिष्ठाविधिकार का यह संशोधन तपागच्छ के संशोधित प्रतिष्ठा-कल्पों का ग्राभारी है । उत्तरवर्ती तपागच्छीय प्रतिष्ठा-कल्पों में जलाछोटन तथा चन्दनादि पूजा श्रावक के हुग्थ से ही करने का विधान हम्रा है जिसका मनुसरए उक्त विधिलेखक ने किया है।

### चाज के कतिपय अनभिज्ञ प्रतिष्ठाचार्यः ः ः

म्राज हमारे प्रतिष्ठाकारक गए। में कतिपय प्रतिष्ठाचार्य ऐसे भी हैं कि प्रतिष्ठा-विधि क्या चीज होती है इसको भी नहीं जानते । विधिकारक श्रावक जब कहता है कि ''साहिब वासक्षेप करिये'' तब प्रतिष्ठाचार्य साहब वासक्षेप कर देते हैं। प्रतिमाओं पर अपने नाम के लेख खुदवा करके नेत्रों में सरमे की शलाका से अंजन किया कि ग्रंजनगलाका हो गई। मदा,

२१२ :

### प्रतिमात्रों में कला-प्रवेश क्यों नहीं होता ? : : :

लोग पूछा करते हैं कि पूर्वकालीन अधिकांश प्रतिमाएँ सातिशय होती हैं तब ग्राजकल की प्रतिष्ठित प्रतिमाएँ प्रभाविक नहीं होतीं, इसका कारएा क्या होगा ? पहिले से ग्राजकल विधि-विषयक प्रवृत्तियां तो बढ़ी हैं, फिर ग्राधुनिक प्रतिमाग्रों में कला-प्रवेश नहीं होता इसका कुछ कारएा तो होना ही चाहिए ।

प्रश्न का उत्तर यह है कि ग्राजकल की प्रतिमाम्रों में सातिशयिता न होने के ग्रनेक कारणों में से कुछ ये हैं----

(१) प्रतिमाग्रों में लाक्षिणिकता होनी चाहिए जो ग्राज की ग्रधि-कांश प्रतिमाग्रों में नहीं होती । केवल चतुःसूत्र वा पंचसूत्र मिलाने से ही प्रतिमा ग्रच्छी मान लेना पर्याप्त नहीं है । प्रतिमाग्रों की लाक्षणिकता की परीक्षा बड़ी दुर्बोध है, जो हजार में से एक दो भी मुझ्किल से जानते होंगे ।

(२) जिन प्रतिष्ठा-विधियों के ग्राधार से ग्राजकल ग्रंजनशलाकाएँ कराई जाती हैं, वे विधि-पुस्तक ग्रशुद्धि-बहुल होते हैं। विधिकार ग्रथवा प्रतिष्ठाकार ऐसे होशियार नहीं होते जो ग्रशुद्धियों का परिमार्जन कर शुद्ध विधान करा सकें। जैसा पुस्तक में देखा वैसा बोल गये ग्रौर विधि- 288 :

### निबन्ध-निचय

विधान हो गया । विधिकार भले ही ''परमेश्वर के स्थान'' पर ''परमेश्वरी'' की क्षमा मांग कर बच जाय, पर श्रयथार्थ अनुष्ठान कभी सफल नहीं होता ।

### (३) प्रतिष्ठाचार्यं ग्रोर स्नात्रकार ः

विधिकार पूर्श सदाचारी और धर्मश्रद्धावान् होने चाहिए। ग्राज के प्रतिष्ठाचार्यों ग्रीर स्नात्रकारों में ऐसे विरल होंगे। इनका ग्रधिकांश तो स्वार्थसाधक ग्रीर महत्त्वाकांक्षी है, कि जिनमें प्रतिष्ठाचार्य होने की योग्यता ही नहीं होती। स्नात्रकारों में पुराने ग्रनुभवी स्नात्रकार ग्रवश्य ग्रच्छे मिल सकते हैं। उनमें धर्म-श्रद्धा, सदाचार ग्रीर ग्रपेक्षाकृत निःस्वार्थता देखने में ग्राती है, पर ऐसों की संख्या ग्रधिक नहीं है। मारवाड़ में तो प्रतिष्ठा के स्नात्रकारों का बहुधा ग्रभाव हो है। कहने मात्र के लिए दो चार निकल ग्रायें यह बात जुदी है। हाँ मारवाड़ में कतिपय यतिजी प्रतिष्ठाचार्य का ग्रीर स्नात्रकारों का काम ग्रवश्य करते हैं। परन्तु इनमें प्रतिष्ठाचार्य की शास्त्रोक्त योग्यता नहीं होती, स्नात्रकारों के लक्षरण तक नहीं होते। ऐसे प्रतिष्ठाचार्यों ग्रीर स्नात्रकारों के हाथ से प्रतिष्ठित प्रतिमाग्रों में कलाप्रवेश की ग्राशा रखना दुराशामात्र है।

(४) स्नात्रकार म्रच्छे होने पर भी प्रतिष्ठाचार्य को म्रयोग्यता से प्रतिष्ठा अभ्युदयजननी नहीं हो सकतो, क्योंकि प्रतिष्ठा के तंत्रवाहकों में प्रतिष्ठाचार्य मुख्य होता है। योग्य प्रतिष्ठाचार्य शिल्पी तथा इन्द्र सम्बन्धी कमजोरियों को सुधार सकता है, पर म्रयोग्य प्रतिष्ठाचार्य की खामियां किसी से सुधर नहीं सकती। इसलिये अयोग्य प्रतिष्ठाचार्य के हाथों से हुई प्रतिमा प्रतिष्ठा ग्रम्युदयजनिका नहीं होती।

(५) प्रतिष्ठा की सफलता में शुभ समय भी अनन्य शुभसाधक है। अच्छे से अच्छे समय में की हुई प्रतिष्ठा उन्नतिजनिका होती है। अनुरूप समय में बोया हुआ बोज उगता है, फूलता, फलता है और अनेक गुनी समृद्धि करता है। इसके विपरीत अवर्षगा काल में धान्य बोने से बीज नष्ट होता है और परिश्रम निष्फल जाता है, इसी प्रकार प्रतिष्ठा के

सम्बन्ध में भी समफ लेना चाहिए । ज्योतिष का रहस्य जानने वाले ग्रौर ग्रनभिज्ञ प्रतिष्ठाचार्य के हाथ से एक ही मुहूर्त में होने वाली प्रतिष्ठाग्रों की सफलता में ग्रन्तर पड़ जाता है । जहां शुभ लग्न शुभ षड्वर्ग ग्रथवा शुभ पंचवर्ग में ग्रौर पृथ्ती ग्रथवा जल तत्त्व में प्रतिष्ठा होती है वहाँ वह ग्रभ्युदय-जनिका होती है, तब जहां उसी लग्न में नवमांश, षड्वर्ग, पंच-वर्ग तथा तत्त्वशुद्धि न हो ऐसे समय में प्रतिमा प्रतिष्ठित होती है तो वह प्रतिष्ठा उतनी सफल नहीं होती ।

(६) प्रतिष्ठा के उपक्रम में ग्रयवा बाद में भी प्रतिष्ठा-कार्य के निमित्तक अपशकुन हुया करते हों तो निर्धारित मुहूर्त में प्रतिष्ठा जैसे महाकार्य न करने चाहिए, क्योंकि दिनशुद्धि ग्रौर लग्नशुद्धि का सेनापति 'शकुन' माना गया है। सेनापति की इच्छा के विरुद्ध जैसे सेना कुछ भी कर नहीं सकती, उसी प्रकार शकुन के विरोध में दिनशुद्धि ग्रौर लग्न-शुद्धि भी शुभ फल नहीं देती। इस विषय में व्यवहार-प्रकाशकार कहते हैं---

> ''नक्षत्रस्य मुहूर्त्तस्य, तिथेश्च करणस्य च। चतुर्णामपि चैतेषां शकुनो दण्डनायकः ॥१॥''

अर्थात्—नक्षत्र, मुहूर्तं, तिथि ग्रौर करण इन चार का दण्डनायक ग्रर्थात् सेनापति शकुन है ।

ग्राचार्य लल्ल भी कहते हैं---

"ग्रपि सर्वगुणोपेतं, न ग्राह्यं शकुनं विना। लग्नं यस्मान्निमित्तानों, शकुनो दण्डनायकः ॥१॥"

भ्रर्थात्—भले ही सर्व-गुएा-सम्पन्न लग्न हो पर गुभ शकुन बिना उसका स्वीकार न करना । क्योंकि नक्षत्र, तिथ्यादि निमित्तों का सेना-नायक शकुन है । यही कारए। है कि दर्जित शकुन में किये हुए प्रतिष्ठादि गुभ कार्य भो परिएाम में निराशाजनक होते हैं ।

### (७) प्रतिष्ठाचार्य, स्नःत्रकार और प्रतिमागत गुएग दोष :

उक्त त्रिकगत गुएा-दोष भी प्रतिष्ठा की सफलता ग्रौर निष्फलता में ग्रपना ग्रसर दिखाते हैं, यह बात पहिले ही कही जा चुकी है ग्रौर शिल्पी की सावधानी या बेदरकारी भी प्रतिष्ठा में कम ग्रसरकारक नहीं होती। शिल्पी की ग्रज्ञता तथा ग्रसावधानी के कारएा से ग्रासन, दृष्टि ग्रादि यथा-स्थान नियोजित न होने के कारएा से भी प्रतिष्ठा की सफलता में ग्रन्तर पड़ जाता है।

(८) ग्रविधि से प्रतिष्ठा करना यह भी प्रतिष्ठा की ग्रसफलता में एक कारएग है। ग्राज का गृहस्थवर्ग यथाशक्ति द्रव्य खर्च करके ही ग्रपना कत्त्तंव्य पूरा हम्रा मान लेता है । प्रतिष्ठा सम्बन्धो विधिकार्यों के साथ मानों इसका सम्बन्ध ही न हो ऐसा समझ लेता है। मारवाड़ जैसे प्रदेशों में तो प्रतिष्ठा में होने वाली द्रव्योत्पत्ति पर से ही आज प्रतिष्ठा की श्रेष्ठता ग्रौर हीनता मानी जाती है। प्रतिष्ठाचार्य ग्रौर विधिकार कैसे हैं, विधि-विधान कैसा होता है इत्यादि बातों को देखने की किसी को फुरसत ही नहीं होती । आगन्तुक संघजन की व्यवस्था करने के अतिरिक्त मानो स्थानिक जैनों के लिए कोई काम ही नहीं होता । प्रतिष्ठाचार्य श्रौर विधिकारों के हाथ में उस समय स्थानिक प्रतिष्ठा कराने वाले गृहस्थों की चुटिया होती है, इसलिये वे जिस प्रकार नचाये, स्थानिक गृहथों को नाचना पडता है। इस प्रकार दस पन्द्रह दिन के साम्राज्य में स्वार्थी प्रतिष्ठाचार्य ग्रपना स्वार्थ साधकर चलते बनते हैं। पीछे क्या करना है इसको देखने की उन्हें फुरसत ही नहीं होती, पीछे की चिन्ता गाम को है। ग्रच्छा होगा तब तो ठीक ही है पर कूछ ऊंचा-नीचा होगा तो प्रत्येक नंगे सिर वाले को पूछेंगे--मन्दिर ग्रौर प्रतिमाग्रों के दोष ? परन्तु यह तो "गते जले कः खलू पालिबन्धः" इस वाली बात होती है ।

स्वार्थसाधक प्रतिष्ठाचार्यों के सम्बन्ध में ग्राचार्य श्री पादलिप्तसूरि की फिट्कार देखिये—

"अवियाग्गिऊग य विहि, जिगाबिवं जो ठवेति मूढमगो ब्रहिमागाजोहजुत्तो, निवडइ संसार-जलहिमि ॥७७॥

२१६ :

ग्रर्थात्—"प्रतिष्ठा-विधि को यथार्थ रूप में जाने विन। ग्रभिमान ग्रौर लोभ के वश होकर जो "जिनप्रतिमा को स्थापित करता है, वह संसार-समुद्र में गिरता है ।"

### उपसंहार : : :

प्रतिष्ठाचार्य ग्रौर प्रतिष्ठा के सम्बन्ध में कतिपय ज्ञातव्य बातों का ऊपर सार मात्र दिया है । ग्राशा है कि प्रतिष्ठा करने ग्रौर कराने वाले इस लेख पर से कुछ बोध लेंगे ।

जैन विद्याशाला, **श्रहमदाबाद** ता० १९–८–५५

कल्पाएाविजय गएगो

# ः २३ ः क्या कियोद्धारकों से शासन की हानि होती है?

ता० १ तथा म वीं जून सन् १९४१ के 'जैन' पत्र में मुनि श्ली ज्ञान-सुन्दरजी का एक लेख छपा है जिसका शीर्षक ''क्या उपाध्यायजी श्री यशोविजयजी महाराज ने क्रिया उद्धार किया था'' यह है। इस लेख में मुनिजी ने ग्रपनी समझ का जो परिचय दिया है वह ग्र4ति खेदजनक है।

उपाध्याय श्री यशोविजयजी ने क्रियोढार किया था या नहीं, इन प्रश्न को एक तरफ छोड़कर पहबे हम मुनिजी की उन दलीलों की जाँच करेंगे जो उन्होंने उपाध्यायजी के क्रियोढारक न होने के समर्थन में दी हैं।

म्राप कहते हैं---- 'किया उढ़ारकों से होने वाली श्वासन की हानि से भी म्राप अपरिचित नहीं थे। किया उढ़ारक समाज की संगठित शक्ति को म्रनेक भागों में विभक्त कर शासन को क्षति पहुंचाते हैं यह भी 'म्राप से प्रच्छन्न नहीं था।''

क्या ही ग्रच्छा होता, ग्रगर मुनिजी पहले किया उढार का ग्रर्थ समफ लेते और फिर इस विषय पर लिखने को कलम उठाते । मुनिजी की उक्त पंक्तियों को पढ़ने से तो यही ज्ञात होता है कि कियोढारकों को ग्राप मत-पन्थवादी समझ बैठे हैं, जो निराधार ही नहीं शास्त्रविरुढ भी है । किया उढार का ग्रर्थ मतवाद नहीं शिथिलाचार के नीचे दबी हुई चारित्रावार को कियायों को ऊपर उठाना है ।

शास्त्र में क्रियोद्धारक दो प्रकार के बताये हैं----(१) उपसम्पन्नक ग्रौर (२) शिथिलाचारवर्जक । (१) जिसकी गुरुपरम्परा सात-ग्राठ पीढ़ी से शिथिलाचार में फंसी हुई है, ऐसा कोई शिथिलाचारी ग्राचार्य अथवा साधु यदि उग्रविहारी बनना चाहे तो उसे ग्रपने पूर्व गच्छ ग्रौर पूर्व गुरु का त्याग कर दूसरे सुविहित गच्छ ग्रौर गुरु को स्वीकार करना चाहिये। इस प्रकार का कियोद्धार करने वाले का नाम शास्त्र में ''उपसम्पन्नक'' लिखा है।

(२) जिसकी गुरुपरम्परा में दो तीन पीढ़ी से ही शिथिलाचार प्रविष्ठ हुग्रा हो ऐसा ग्राचार्य ग्रथवा साधु कियोद्धार करना चाहे तो ग्रपनी गुरुपरम्परा में जो जो ग्रसुविहित प्रवृत्तियाँ प्रचलित हों उनका त्याग कर सुविहित मार्ग पर चलें। उसे ग्रपने गच्छ ग्रौर गुरु को त्याग कर नया गुरु धारएा करने की ग्रावश्यकता नहीं रहती।

विक्रम की १३वीं शती में चैत्रगच्छीय श्रीदेवभद्र गएि। ग्रौर बृहद्-गच्छीय श्री जगच्चन्द्र सूरिजी ने जो कियोद्धार किया था वह इसी प्रकार का था। देवभद्र गएि। ग्रौर जगच्चन्द्रसूरि की गुरु-परम्पराम्रों का शिथिलाचार नया ही था इस कारए। से उन्होंने एक दूसरे की सहायता से कियोद्धार किया था। जगच्चन्द्रसूरि ग्रौर देवभद्र गएि। इन दोनों महापुरुषों ने शिथिलाचार को छोड़कर जो उग्रविहार ग्रौर सुविहिताचार का पालन किया था उसके प्रभाव से निर्ग्रन्थ श्रमए। मार्ग फिर एक बार ग्रपने खरे रूप में चमक उठा ग्रौर लगभग दश पीढ़ी तक ठीक ढंग पर चलता रहा ।

दुष्षमकाल के प्रभाव ग्रौर जनप्रकृति के निम्नगामी स्वभाव के कारए। फिर धीरे-धीरे गच्छ में शिथिलता का प्रवेश होने लगा। श्री-ग्रानन्दविमल सूरिजी के समय तक यतियों में चोरी छिपी से द्रव्य संग्रह तक की खराबियाँ उत्पन्न हो गयी थीं। श्री ग्रानन्दविमल सूरिजी ने ग्रपने गच्छ में से इन बदियों को दूर करने का निश्चय किया। उन्होंने सं० १४८२२ में कियोद्धार कर गच्छ में जो जो शिथिलताएँ घुसी थीं उनको दूर करने का प्रयत्न किया। परन्तु ग्रापका यह कियोद्धार गच्छ की पूर्ण शुद्धि नहीं कर सका। गच्छ का एक बडा भाग ग्रापके उग्रविहार ग्रौर त्याग मार्ग का स्वीकार करने में ग्रसमर्थ रहा, परिएागस्वरूप श्री विजय-देवसूरि तथा श्री विजयसिंहसूरि के समय तक शिथिलाचार बहुत फैल गया। यदि लोग खुल्लंखुल्ला द्रव्यसंग्रह करके ब्याज बट्टा खाने ग्रौर बौहरगत करने लग गये थे। उत्तर गुएगों की तो बात ही क्या, मूल गुएगों का भी ठिकाना नहीं रहा था। साधुमार्ग का यह पतन पं० श्री सत्य-विजयजी ग्रादि ग्रात्मार्थी श्रमएागएा को बहुत ग्रखरा। उन्होंने अपने गच्छपति आचार्य की ग्राज्ञा लेकर क्रियोद्धार किया ग्रौर त्यागी जीवन गुजारने लगे।

पं० पद्यविजयजी महाराज के लेखानुसार पंन्यासजी के इस क्रियोद्धार में उनके समकालीन विद्वान् उपाध्याय श्री विनयविजयजी, न्यायाचार्य उपाध्याय श्री यशोविजयजी ग्रादि बहुतेरे ग्रात्मार्थी साधुजन शामिल हुए थे। क्या मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी बतायेंगे कि उक्त क्रियोद्धारक महानुभाव विद्वान् साधुग्रों से शासन की क्या हानि हुई, ग्रथवा इन्होंने समाज की संगठित शक्ति को किस प्रकार विभक्त किया ? वास्तविकता तो यह कहती है कि श्री जगच्चन्द्रसूरि, श्री ग्रानन्दविमलसूरि ग्रौर श्री सत्यविजयजी पंन्यास जैसे महापुरुषों ने ग्रपने-ग्रपने समय में क्रियोद्धार द्वारा श्रमएामार्ग की शुद्धि न की होती तो तपागच्छीय संविज्ञ श्रमएगों की भी ग्राज वही दशा हुई होती जो 'मथेएग' तथा 'पौषालवासी भट्टारकों' की हुई है।

खरतर, भ्रांचलिक भ्रादि ग़च्छों में जो थोड़ा बहुत साधु-साध्वियों का समुदाय दृष्टिगोचर होता है वह भी इनके पुरोगामी नायकों के क्रियोद्धार का ही फल है ।

मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी जिसका उद्धार करने की चेष्टा कर रहे हैं उस ''ऊकेश गच्छ'' के एक आचार्य ''श्री यक्षदेवसूरि ने भी चन्द्रकुल प्रवर्तक श्री चन्द्रसूरिजी के पास उपसम्पदा लेकर कियोद्धार किया था ग्रौर वे पार्श्वक्थावस्था छोड़कर महावीर की सुविहित श्रमएा परम्परा में दाखिल हुए थे।'' ग्रगर मुनिजी इस प्रसंग को भूल गये हों तो ''ऊकेश गच्छ चरित्र'' की वही प्राचीन प्रति मंगाकर किसी विद्वान् के पास समफ लें। निबम्ब-निचय

मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी का कथन है कि—''उपाध्यास्त्रजी महाराज ने किया उढार नहीं किया था, पर यतिसमुदाय में रहकर ही उभयपक्ष को (किया उढारक श्रमणों को एवं शिथिलाचारी यतियों को) हित शिक्षा दी थी।

क्या मुनिजी बतायेंगे कि उभय को शिक्षा देने वाले उपाध्याय श्री यशोविजयजी खुद किस वर्ग में थे ? शिथिलाचारियों में ग्रथवा उग्रविहारियों में ? यदि वे स्वयं शिथिलाचारी थे तब तो शिथिलाचारियों को उपदेश देने का उन्हें कोई ग्रधिकार ही नहीं था। वैसा उपदेश करने को उनकी जवान ही न चलती पर ग्रापने शिथिलाचारियों को उपदेश दिया है ग्रौर खूब दिया है। "उन्हें परमपद के चौर ग्रौर उन्मत्त तक कह कर फटकारा है", इससे प्रकट है कि उपाध्यायजी ग्राप शिथिलाचारी नहीं थे। ग्राप भी ग्रन्त में यह तो कबूल करते हैं कि उपाध्यायजी महाराज शिथिलाचारियों में नहीं थे। जब वे शिथिलाचारी नहीं थे तो ग्रर्थतः वे 'उग्रविहारी थे' यही कहना होगा। ग्राप सुविहिताचारी श्रमएा कहते हैं इसका ग्रर्थ भी उग्रविहारी ही होता है ग्रौर उग्रविहारी मान लेने के बाद उन्हें कियोद्धारक मानना ही तर्कसंगत हो सकता है।

उपाध्यायजी कृत-विज्ञप्ति स्तवन की---

"विषम काल ने जोरे, केई उठ्ठ्या जड़मलधारी रे। गुरु गच्छ छंडी मारग लोपी, कहे ग्रमे उग्रविहारी रे ॥१॥'ग

× × × × ×
 ''गीतारथ विर्एा भूला भमता, कष्ट करे ग्रभिमाने रे।
 प्राये गंठी लगे नवि ग्राव्या, ते खूँता ग्रज्ञाने रे ।।श्री।।३।।
 तेह कहे गुरु गच्छ गीतारथ, प्रतिबंधे शुं कीजे रे।
 दर्शन; ज्ञान, चारित्र ग्रादरिये, ग्रापे ग्राप तरीजे रे ।।श्री।।४।।''

इत्यादि गाथाएँ उद्धृत करके मुनिजी कहते हैं---इसमें उपाध्यायजी ने क्रियोद्धारकों को हित शिक्षा दी है। इस पर हमें दुःख के साथ लिखना

पड़ता है कि मुनिजी श्री उपाध्यायजी के उक्त वचनों का मर्म ठीक नहीं समभे । उ० महाराज का उक्त उपदेश कियोद्धारकों के लिए नहीं पर ढुंढक, वीजामती ग्रादि गुरुगच्छ-वर्जित स्वयम्भू साधुग्रों के लिए है । जड़मलघारी, गुरुगच्छ छंडी, मारग लोपो ग्रादि विशेषरण ही कह रहे हैं कि यह शिक्षा ढुंढक ग्रीर वीजामतियों के लिए है । क्रियोद्धारक जड़ नहीं पर सभी विद्वान् थे, वे मलघारी नहीं पर शास्त्रानुसारो साधु-वेषधारी थे । उन्होंने न गुरु को छोड़ा था, न गच्छ को । वे ग्रपने गुरु ग्रीर गच्छ की ग्राज्ञा में रहुकर क्रियोद्धारक बने थे ग्रीर चारित्र पालते थे । उनके ही क्यों, उनके शिष्यों तक के ग्रन्थों की प्रशस्तियां देखिये, वे उनमें ग्रपने गच्छ ग्रीर गच्छपति गुरु का ग्रादरपूर्वक उल्लेख करते हैं ।

कियोद्धारकों को मार्ग का लोपक समफना बुद्धि का विपर्यास है। क्योंकि उन्होंने मार्ग लोपा नहीं, बल्कि मार्ग की रक्षा की थी, यह जग-ज्जाहिर है। गीतार्थ विना उस समय कौन भूले भटके थे, इसका भो मुनिजी ने कोई विचार नहीं किया। पंन्यास सत्यविजयजी और उनके सहकारी कियोद्धारक सभी विद्वान् थे। उनको उपाध्यायजी का उक्त वर्र्यान कभी लागू नहीं हो सकता।

वास्तविकता तो यह है कि सोलहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में लोंकामत में से विजयऋषि ने अपना एक स्वतन्त्र मत निकाला था। वे मूर्ति-पूजा को मानते थे। इवेताम्बर साधुओं की तरह दंड कंबल वगैरह भी रखते थे। फिर भी उनके वेष में कूछ लोंकापन्थ की भलक रह गई थी।

वीजा ऋषि बड़े ही तपस्वी थे। आपने इस तपोबल से लोगों का काफी याकर्षण किया था। लोंकापन्थ से निकलकर के भी उन्होंने कोई नया गुरु धारण नहीं किया और न किसी सुविहित गच्छ में ही प्रवेश किया था। फलतः उनकी परम्परा का उन्हीं के नाम से ''विजयगच्छ'' यह नाम प्रसिद्ध हुग्रा। मेवाड़, मेवात-प्रदेश आदि देशों में इसका विशेष प्रसार हुग्रा। उपाध्यायजी के समय तक इस मत ने अपना निश्चित रूप धारण कर लिया था।

२२२ :

इधर सत्रहवीं शताब्दी के ग्रन्त में ऋषि लवजी, ऋषि ग्रमीपालजी, धर्मसी ग्रादि कितिपय ब्यक्तियों ने लोंकापन्थ में से निकलकर उग्रविहार शुरु किया। बाह्य कष्ट-क्रियाग्रों के प्रदर्शन से इनकी तरफ भी लोक-प्रवाह पर्याप्त रूप से बहने लगा, ग्रागे जाकर यही परम्परा "ढुंढक' इस नाम से प्रसिद्ध हुई ।

उक्त दोनों मत (बीजा मत और ढुंढक मत) के साधु प्रायः ानरक्षर होते थे, फिर भी मलिन वस्त्र, उग्रविहार, कठोर तप आदि गुगों से वे जन-समूह को अपनी तरफ खोंच रहे थे और प्रतिदिन उनका पंथ वृद्धिंगत हो रहा था।

उपाध्यावजी श्री यशोविजयजी ने ग्रपनी कृतियों में इन्हीं दो मत के उग्नविहारी जड एवं गुरुगच्छ विहीन साधुग्रों को लक्ष्य करके हित शिक्षा दी है, जिसे मुनि श्री ज्ञानमुन्दरजी मार्गगामी ग्रौर गच्छप्रतिबद्ध विद्वान् किपोद्धारकों के साथ जोड़ने की भूल कर बैठे हैं।

उपाध्यायजी की भाषा-कृतियों के कुछ पद्य उद्धृत करके ज्ञानसुन्दर-जी कहते हैं— ''उपरोक्त प्रमारगों से स्पष्ट पाया जाता है कि श्रीमान् उपाध्यायजी महाराज ने न तो किया उद्धार ही किया था झौर न शासन में छेद-धेद डालकर ग्राप किया करना ठीक ही समभते थे। इस समय कतिपय यति शिधिलाचारी हो गये थे, पर उनके ऊपर एक विशेष नायक तो अव्हय ही था, पर क्रियोद्धारकों पर तो कोई नायक ही नहीं रहा। परिरगाम यह निकला कि ग्राज इस निर्नायकना के साम्राज्य में एक ही गच्छ में ग्रनेक ग्राचार्य ग्रीर ग्रनेक प्रकार के बाह्य मतभेद दृष्टिगोचर होने लगे।"

उपाध्यायजी श्री यशोविजयजी ने उग्रविहारियों को लक्ष्य कर जो भी कथन किया है वह गच्छानूयायी क्रियोद्धारकों को लागू नहीं हो सकता ।

उपाध्यायजी कियोद्धारकों के विरोधी नहीं पर उनके परम सहायक थे । इसके बदले में वे यतियों द्वारा कई बार सताये भी गये थे, पर स्रापने

उग्रविहारियों का साथ नहीं छोड़ा त्रोर कई शिथिलाचारियों को प्रेरणा करके क्रियोद्धारक बनाया पर उनकी उपैक्षा नहीं की । इस स्थिति में उपाध्यायजी क्रियोद्धारक हो सकते हैं या नहीं इसका मुनिजी स्वय विचार करें ।

श्रीमान् मुनि ज्ञानसुन्दरजी ने क्रियोद्धार का जो निष्कर्ष निकाला वह इस विषय के ग्रापके कच्चे ज्ञान का परिचायक है श्रौर क्रियोद्धारकों पर शासनभेद का बार-बार इल्जाम लगाते हैं, यह क्रियाविषयक क्रुरुचि का द्योतक है।

वास्तव में जिन्होंने क्रियोद्धार किया था उन्होंने शासन का उत्कर्ष किया था । शिथिलाचार के निरंकुश वेग को रोक कर जैन श्रमएा-संस्कृति की रक्षा करने के साथ ही शिथिलाचारियों को सुधारने की चुनौती दी थी ।

उस समय कतिपय यति ही शिथिलाचारी नहीं हुए थे, ग्रपितु सारा समुदाय ही बिगड़ चुका था। गच्छपति ग्रौर उनके निकटवर्ती कतिपय गीतार्थ अवश्य ही मूल गुरगों को बचाये हुए थे, परन्तु ग्रधिकांश यतिवर्ग की स्थिति यहां तक बिगड़ चुकी थी कि क्रियोद्धार के विना विशुद्ध जैन श्रमरा-मार्ग का ग्रस्तित्व रहना मुश्किल था। यही काररा है कि ग्रात्मार्थी विद्वानों ने क्रियोद्धार करने का निश्चय किया ग्रौर तत्कालीन गच्छनायक ने उनके शुभ विचार का ग्रनुमोदन किया था।

मुनिजी कियोद्धारकों को निर्नायक कहकर अपने इतिहास विषयक अज्ञान का परिचय मात्र दे रहे हैं। वास्तव में तो यतियों के ऊपर जो नायक थे वे ही कियोद्धारकों के भी नायक थे। कियोद्धारक भी उन्हीं की आज्ञा से विचरते, चातुर्मास्य करते और संयम पालते थे। मुनिजी ने कियोद्धारक-संविग्न श्रमणों के और उनकी शिष्यपरम्परा के ग्रन्थ पढ़े होते तो संभव है कि आप यह कहने का कभी दुस्साहस नहीं करते कि कियो-द्धारक निर्नायक थे। कियोद्धारक श्रमणा ही नहीं किन्तु उनकी शिष्य-परम्परा उन्नीसवीं सदी तक गच्छपति श्रीपूज्यों को किसी अंश में मानती थी। हाँ जब से श्री पूज्यों ने रुपया लेकर यतियों को क्षेत्रादेश पट्टक देना

शुरु किया तब से संविग्न शाखा ने उनसे क्षेत्रादेश पट्टक लेना बंद कर दिया था ग्रोर इसका ग्रनुकरएग कतिपय यतियों ने भी किया था, जिससे मजबूर होकर क्षेत्रादेश पट्टक के बदले में रुपया खेना श्रीपूज्यों को बन्द करना पड़ा था। फिर भी गच्छपतियों के पतन की कोई हद नहीं रही थी। प्रतिदिन मूल उत्तर गुएों से वंचित होते जाते थे ग्रोर समाज की श्रद्धा उन पर से हटती जाती थी। समय रहते यदि गच्छपतियों ने भी क्रियोद्धार कर लिया होता तो न संविग्न साधुपरम्परा उनके अंकुश से बाहर निकलती ग्रौर न जैन संघ ही उनसे मुंह मरोड़ता। पर यति नहीं चेते ग्रोर गच्छ-पति के स्थान के वारिशदार श्रीपूज्य भी नहीं चेते, जिसका परिएााम प्रत्यक्ष है। जैन संसार से ही नहीं ग्राज जगत् भर से उनका नामोनिशान मिटने की तैयारी में है। कोई ग्रज्ञानी इस दशा का कारएा भले ही संविग्न नाधुग्रों का प्रावल्य मानने की भूल करे, पर जो धर्म-सिद्धान्त के जानकार हैं वे तो यही कहेंगे कि इन दशा के जवाबदार श्रीपूज्य ग्रोर यति स्वयं हैं। क्योंकि खासकर के जनसमाज हमेशा से धर्मगुघ्ग्रों को पूजता ग्राया है, पर धर्मगुरुग्रों के निर्गुएा खण्डहरों को नहीं, इस सत्य को वे नहीं समझ सके।

मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी ग्राधुनिक श्रमणसंघ की ग्रव्यवस्था ग्रौर पारस्परिक ग्रनमेल की जिम्मेदारी कियोद्धारकों के ऊपर किस ग्रभिप्राय से मढ़ते हैं यह समफ में नहीं ग्राता। कोई दस पीढ़ी पहले के कियोद्धारकों की संतति में ग्राज कुछ दोष दीखे तो वह क्रियोद्धार का परिएाम नहीं किन्तु क्रियोद्धार की जोर्णता का परिएाम है ग्रौर इससे तो उल्टा यों कहना चाहिए कि क्रियोद्धार हुए बहुत समय हो गया है। उसका ग्रसर किसी अंश में मिट गया है ग्रतः नये क्रियोद्धार की ग्रावश्यकता निकट ग्रा रही है। ग्रन्त में मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी लिखते हैं---

"उपाध्याय महाराज ने न कियोद्धार किया श्रोर न यतियों की स्वाभाविक शिथिलता को ही सेवन किया । वे तो थे "तटस्थ-सुविहिता-चारी श्रमए।" जिन्होंने समयानुकुल सभी को सदुपदेश दिया।"

उपाध्यायजी को सुविहिताचारी श्रमरा मानते हुए भी मुनिजी उन्हें कियोद्धारक नहीं मानते । यह बात तो ''माता मे वन्ध्या'' जैसी हुई ।

"सुष्ठु विहितं विधानं येषां ते सुविहिताः उग्रविहारिएाः, सुविहिताना माचारः सुविहिताचारः सो यस्यास्तीति ''सुविहिताचारी'' इस प्रकार सुविहित शब्द मात्र का ग्रर्थं भी ग्राप समझ लेते तो उपाध्यायजी के क्रियोद्घार का विरोध करने की कदापि भूल नहीं करते ।

ग्रब भी मुनिजी समफ लें कि सुविहिताचारी मुनि वही कहलाते हैं जो मूल ग्रौर उत्तर गुगों को समयानुसार शुद्ध पालते हुए ग्रप्रतिबद्ध विहार करते हैं।

यदि उपाघ्यायजी ऐसे थे तो ग्राप माने, चाहे न माने वे कियोद्धारक थे यह स्वतः सिद्ध हो जाता है ।

ग्रन्त में मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी से सानुरोध प्रार्थना करूँगा कि कियोदारकों के सम्बन्ध में ग्रापने जो ग्रभिप्राय व्यक्त किया है, वह एकदम गलत है। क्रियोद्धारकों से शासन की हानि नहीं पर हित हुग्रा है ग्रोर होगा। भूतकाल में समय-समय पर क्रियोद्धार होते रहे हैं, तभी ग्राज तक निर्ग्रन्थ श्रमणों का ग्राचार-मार्ग ग्रपना ग्रस्तित्त्व टिका सका है ग्रौर भविष्य में भी क्रियोद्धारकों द्वारा ही श्रमणों का क्रियामार्ग ग्रक्षुण्ण रहेगा यह निश्चित समभिभयेगा।

ग्राशा है, मुनिजी कियोद्धार विषयक अपने अभिप्राय की अयथार्थता महसूस करेंगे और शासन के हित के खातिर उसे बदलने की सरलता दिखायेंगे।

हमें ग्राशा ही नहीं बल्कि विश्वास है कि इस थोड़े से विवेचन से ही मुनि श्री ज्ञानसुन्दरजी कियोद्धार विषयक ग्रपनी भूल को समफ सर्केंगे ग्रोर समाज के हितार्थ उसका परिमार्जन करने की सरलता दिखायेंगे ।

हरजी (राजस्थान) ता० २८-६-१९४१

in Education International

२२६ ।

फलोदी-मारवाङ

ग्रनुवन्दना सुख शाता के बाद निवेदन कि पत्र मिला, समाचार विदित हुए ।

उ० श्री यशोक्जियजी ने क्रियोद्धार किया था ऐसा उल्लेख उनके किसी बड़े स्तवन के टिबे में पं० श्री पद्मविजयजी ने किया है, ऐसा मुफे स्मरएा है । पर यहां पुस्तक न होने से तिश्चित नहीं बता सकता ।

पंo पद्मविजयजी, रूपविजयजी, वीरविजयजी ग्रादि संविग्न शाखा के पिछले विद्वानों ने पूजा ग्रादि ग्रन्थों में ग्रपने समय के श्री पूज्यों को गच्छपति के तौर पर स्वीकार करके उनके धर्म-राज्य में कृति निर्माण होने के निर्देश किये हैं, इसो तरह इनके गुरु, प्रगुरु ग्रादि ने भी गच्छपतियों को ग्रपना गच्छपति गुरु माना है। यदि वे उनको छोड़कर स्वतन्त्र हुए होते तो ग्रपनी कृतियों में तत्कालीन गच्छपतियों के धर्म-राज्य का उल्लेख करना ग्रसंगत होता।

उपाध्यायजी क्रियोद्धार में शामिल हुए थे इस बात के समर्थन में उपाध्यायजी के----

"परिग्रह ग्रहवशे लिगीया, लेई कुमति रज सीस, सलूएो जिम तिम जग लवता फिरे, उन्मत्त हुइ निस दोस सलूएो ॥ १॥''

इत्यादि वचन ही प्रमारण है।

पं० पद्मविजयजी कृत उपाध्यायजी के स्तवन के टवे के उपरान्त ग्राज कोई पूरावा नहीं है। पर श्री उपाध्यायजी ने यति समाज की जो लीलाएँ प्रकाशित की हैं इससे ही स्पष्ट होता है कि वे यतियों के कट्टर विरोधी थे। दन्तकथा तो यहां तक प्रचलित है कि यतियों का विरोध निबम्ब-निचय

भौर संविग्नों की तरफदारी करने के कारएा यति लोगों ने श्री पूज्य की सलाह से उपाध्यायजी को तीन दिन तक एक कमरे में कैद कर रक्खा था जिसका गर्भित सूचन ग्रापने "शंखेश्वर पार्श्वनाथ के स्तवन" में किया है फिर भी म्रापने यतियों के पक्ष में रहना मंजूर नहीं किया था।

उपाध्यायजी ने स्वच्छन्द विहारिथों के लिए कुछ भी लिखा हो पर वह क्रियोद्धारकों के लिए नहीं हो सकता। चाहे उन्होंने संवेगी या संविग्न ग्रब्दों का भी प्रयोग किया हो, पर वर्तमान संवेगी परम्परा को लक्ष्य करके नहीं हो सकता। कई जगह ग्रापने प्राचीन ग्रन्थों का ग्रर्थ ही नहीं लिया बल्कि उनके शब्द तक ग्रपनी कृतियों में उतारे हैं। ऐसे प्रसंगों में प्रयुक्त संवेगी, संविग्न ग्रादि शब्द, जो वस्तुतः प्राचीन ग्रन्थों से इनकी कृतियों में ग्राए हुए हैं, उनको वर्तमान व्यक्तियों को लागू करना ग्रनुचित है। उपदेशपद, उपदेशमाला, षोडशक, पंचाशक, ग्रष्टक ग्रादि प्राचीन ग्रन्थों को पढ़कर ग्राप उपाध्यायजी के स्तवन; द्वात्रिशिकायें, ग्रष्टकादि प्रकरएग पढ़िये ज्ञापको यही ज्ञात होगा कि उपाध्यायजी के ग्रन्थ वास्तव में प्राचीन ग्रन्थों का रूपान्तर मात्र हैं।

पं० सत्यविजयजी ग्रादि विद्वानों ने ग्राचार्य श्री विजयप्रभसूरिजी की माज्ञा से उनके गच्छपतित्व के समय में क्रियोद्धार किया था, तब उ० श्री यशोविजयजी ने जिन कृतियों में स्वेच्छा विहारियों की टीका की है, वे बहुधा विजयदेवसूरिजी के समय में बन चुकी थीं, जब कि क्रियोद्धार ग्रभी भविष्य के गर्भ में था। इससे भी सिद्ध है कि उपाध्यायजी के टीका-पात्र क्रियोद्धारक संवेगी नहीं पर गच्छविहीन 'विजयमती' ग्रौर 'ढुंढक' ग्रादि थे। संवेगी शब्द को किसी भी क्रियोद्धारक ने ग्रपने लिये रजिस्टर्ड नहीं करवाया था। कोई भी त्यागी ग्रौर तपस्वी उस समय 'संवेगी' कहलाता था।

आपका जिन की तरफ संकेत है वे चन्द्रप्रभ, ग्रार्थ रक्षित; जिनवल्लभ आदि ग्राचार्य कियोद्धारक नहीं पर मताकर्षक थे। इन्होंने क्रियोद्धार नहीं पर क्रियाभेद ग्रीर मार्गभेद किया था। इनको क्रियोद्धारक कहना

२२= :

#### নিৰন্ध-নিত্মঘ

सरासर भूल होगी ! इन्होंने संघभेद करके शासन की हानि की है यह बात मैं मानता हूँ, मतप्रवर्तक अथवा नूतन गच्छ प्रवर्तकों के नाते आप इनके लिये कुछ भी लिखें हमारा विरोध नहीं, बाकी इनको 'क्रियोद्धारक' मानकर कुछ भी लिखना वास्तविकता से दूर होगा । "उनकेश गच्छ चरित्र" का वह प्रसंग याद होगा जहां कि उकेश गच्छ के एक प्रसिद्ध आचार्य के-"चन्द्रकुल प्रवर्तक श्री चन्द्रसूरिजी" के निकट क्रियोद्धार करके उपसंपदा ग्रहण करने का उल्लेख किया गया है । तेरहवीं शती में "श्री देवभद्र गणि" तथा "श्री जगच्चन्द्रसूरि" और उन्हीं की परम्परा में 'श्री ग्रानन्द-विमलसूरिजी" ग्रादि प्रसिद्ध क्रियोद्धारक हो गये हैं, पर आप यह नहीं बता सकेंगे कि इन्होंने कोई मत पथ खड़ा किया था, अथवा संघभेद किया था।

यदि उपर्युक्त क्रियोद्धारकों पर ग्रापका कटाक्ष नहीं है तो श्राप जो कुछ लिखें (मत प्रवर्तक) ग्रथवा (भूतन गच्छ सर्जक) इस हेडिंग के नीचे लिखें ग्रौर उसमें ''क्रियोद्धारक शब्द'' का प्रयोग करने की गल्ती न करें।

> भवदीयः कल्यारणविजय मु० हरजी, पो० गुढ़ा बालोतरा (मारवाड़) ता० २७–७–४१

विनयादि गुरगविभूषित मुनिराज श्री ज्ञानसुन्दरजी गुरगसुन्दरजी, फलोदी–मारवाड़

श्रनुवन्दना सुख शाता के साथ निवेदन कि पत्र श्रापका मिला समाचार जाने ।

ग्राप उपाध्यायजी के जिन उल्लेखों के ग्राधार पर क्रियोद्धारकों का खण्डन करना चाहते हैं, वास्तव में वे उल्लेख क्रियोद्धारकों के लिए नहीं पर सत्काल निकले हुए स्थानकवासी वेषधारियों, ढुंढकों तथा पासत्थों के लिये हैं "विषम काल ने जोरे केई" इत्यादि पांचों ही गाथाएँ नवीन वेष-धारियों के लिये हैं। मैं ही नहीं इस स्तवन के टबार्थ लेखक भी जो उपाध्यायजी के अधिक पश्चाद्वर्ती नहीं थे, यही कहते हैं कि उपाध्यायजी का यह उपदेश ढुंढकों के लिए है। देखिये नीचे का उल्लेख—

"प्राइं ए ढाल ढुढीया लूँका ग्राश्रिने छे, पछें बीजीइं जीव ने सीषामएा छें, हवें तें ढुंढिया ने माथें गुरु नथी ते माटे इम कह्यंु जे "उठ्या जड़ मलघारी" इत्यादि शब्दों में अर्थकार ने उपाध्यायजी का उक्त कथन ढुंढकों में घटाया है ग्रौर "श्रुत हीलनोत्पत्ति" कारकों के विषय में लिखे गये "वंग मूलिया" प्रकरएा का पाठ उद्घृत किया है।

"गुरु गच्छ छोडो" इन शब्दों ने आपके दिमाग को भ्रमित कर दिया है, इसलिये आप कहते हैं कि इनके गुरु गच्छ नहीं थे तो छोड़ना कैसा ? परन्तु स्वस्थ चित्त से सोचेंगे तो इसमें अनुपपत्ति कुछ भी नहीं है। गुरु गच्छ छोड़ने का अर्थ "गुरु गच्छ में से निकत कर" यह नहीं है किन्तु इसका अर्थ 'गुरु गच्छ की निरपेक्षतावाले' ऐसा होता है, जैसे "कौआ सरोवर को छोड़कर छीलर जल पीता है" यहां सरोवर छोड़ने का अर्थ उसमें से निकलना नहीं होता, किन्तु उसकी उपेक्षा करना होता है। इसी तरह प्रकृत में श्री गुरु गच्छ छोड़ने का आर्थ गुरु गच्छ की उपेक्षा मात्र होता है। उपेक्षक गच्छ में से निकला हो या स्वयंभू हो, जब तक वे गुरु गच्छ की दरकार न करेंगे दोनों गुरु गच्छ छोड़ने वाले ही कहलायेंगे।

''नाणतरणों संभागी होवे ' इत्यादि गाथायें भी गुरु की जरूरत न समझमे वाले ढुंढकों के लिये हैं । देखिये उनमें के नीचे के शब्द—

"दुख पाम्या तिम गच्छ तजी ने, आपमती मुनि थाता रै"

क्या गुरु के पास दीक्षा लेकर क्रियोद्धार करने वालों के लिए ''ग्रापमती मुनि थाता'' ये शब्द संगत हो सकते हैं ? कभी नहीं, गुरु के पास संघ समक्ष पंच महाव्रत उच्चरने के उपरान्त ग्रधिक समय तक गुरु के पास रहुकर सिद्धान्त पढ़ने के बाद उग्रविहार करने वाले क्रियोद्धारकों के

लिये ''पंच महाव्रत किहाँ उच्चरियाँ सेव्युं केहनुं पासुं रे'' इत्यादि कथन किया जा सकता है ? ये शब्द उन्हीं के लिये प्रयुक्त हो सकते हैं जो गुरु निरपेक्ष होकर स्वयं साधु बने हों। सचमुच ही ढुंढकादि ऐसे थे और उन्हीं को लक्ष्य करके उपाध्यायजी ने उक्त शब्द लिखे हैं।

"चढ्या पढ्यानों अन्तर समभी" इत्यादि दो गाथाएँ भी ऐसे ही स्वयम्भू साधुओं की उत्कृष्टता की पोल खोलने के लिये कही गई हैं और इनके नीचे की "पासत्थादिक सरीखे वेषे" यह गाथा उन उद्भट वेषधारी यतियों के लिये है, जो पासत्थों की कोटि में प्रविष्ठ हो चुकने पर भी अपने को साधु मानते थे। वर्एा बदल कर कपड़े पहनने वालों का इससे कोई वास्ता नहीं है।

''हीगो निज परिवार वढ़ावे'' इत्यादि तीन गाथागत उपदेश ढुंढकों के लिए है ।

''पहेली जे व्रत भूठ उच्चरियां'' यह कथन स्वयम्भू साघुय्रों को लक्ष्य करके किया गया है ।

उपाध्यायजी कहते हैं— 'तुमने पहले जो महाव्रत गुरु विना स्वयं उच्चरे हैं वे प्रामाशिक नहीं हैं, इसलिए तुम फिर गुरुसाक्षिक महाव्रत धारण करो।'

जो कियोद्धारक गुरु-ग्राज्ञा से उत्क्रष्ट चारित्र पालते थे उनके लिये उक्त कथन कभी संगत नहीं हो सकता ।

''पासत्थादिक ज्ञाति न तजई'' ये शब्द उन यतियों के लिये हैं जो ग्राप ''पासत्थों के लक्षरण युक्त तथा पासत्थों से संसक्त रहते हुए भी साधु होने का दावा करते थे ।''

उपाध्यायजो के इन वचनों से यही सिद्ध होता है कि उपाध्यायजी स्वयं पासत्थों ग्रौर पासत्थों के शामिल रहने वाले यतियों से दूर रहते थे। इसके ग्रागे की गाथायें उन कपटी साधु नामधारियों के सम्बन्ध में हैं जो त्यागी होते हुए भी ग्रात्मप्रशंसक ग्रौर परनिन्दक होते थे। उपाध्यायजी

की इन गाथाय्रों में पूर्व ग्रन्थों की छायामात्र है। वर्तमान के साथ इनका खास सम्बन्ध नहीं है।

तत्कालीन यतियों में भी ''उग्रविहारी वर्ग होने की म्रापकी कल्पना निराधार है।'' ग्रठारहवीं सदी में जहां तक मैं समभ सका हूँ यतियों में व्यापक रूप से शिथिलाचार फैल चुका था। यदि तब तक उग्रविहारी विद्यमान होते तो क्रियोद्धार कर उग्रविहार स्वीकार करने की पं० सत्य-विजयजी ग्रादि की कभी जरूरत नहीं पड़ती। यह सही है कि कितनेक यति सर्वथा पतित ग्रवस्था को पहुँच चुके थे, बब एक वर्ग ऐसा भी था जो मूल गुएों को लिए हुए था। पर उग्रविहारी जैसी कोई चीज नहीं रही थी।

ग्रभी न तो हमारे पास उपाध्यायजी के ग्रन्थ हैं श्रौर न उतनी फुरसत हो है कि उन्हें मंगवाकर पढूँ। हमारी तरफ से इस विषय में जो कुछ मंतव्य था लिख दिया है।

श्री विजयप्रभसूरिजी स्वयं उग्रविहारी तो न थे, पर उनके मूल गुणों में कोई खामी नहीं थी। उनके पास मध्यम ग्रौर कनिष्ठ स्थिति के यति थे। ग्रतः वहाँ रहकर उग्रविहारिपन रखना मुश्किल था इस कारण से सत्यविजयजी ग्रादि ने गच्छपति की सम्मति से क्रियोढार करके यतियों का संसर्ग छोड़ा था। पर गच्छपति के साथ वन्दन-व्यवहार रखते थे ग्रौर उनकी धार्मिक ग्राज्ञाग्रों को भी मानते थे।

संवेगी और संविग्न शब्द पुराने हैं। क्रियोद्धारकों के लिए ही नहीं, किसी भी त्यागी तपस्वी के लिये व्यवहृत होते थे।

"संबोधप्रकरण्" आदि ग्रन्थ पढ़ने से आपको इन शब्दों की प्राचीन रूढ़ता का पता लगेगा। यही नहीं बल्कि उपाध्यायजी के बहुत से वचन उक्त ग्रन्थ के अनुवाद मात्र हैं यह भी ज्ञात होगा।

''ऊकेश गच्छचरित्र'' के श्रनुसार ''श्री यक्षदेवसूरि ने श्री चन्द्र-सूरिजी के पास उपसम्पदा ली थी'' ग्रौर यही हकीकत सत्य भी है ।

232 :

तत्कालीन पार्श्वनाथ संतानीय साधु पूर्एारूपेएा शिथिलाचारी हो चुके थे श्रौर कुगुरुग्रों में पासत्था के नाम से वे पहले नम्बर में गिने जाते थे, इसलिये पार्श्वसंतानीय ग्राचार्य ने सुविहित गच्छ की उपसम्पदा धारएा कर ग्रपने को शिथिलाचार से मुक्त किया था। ''ऊकेश गच्छ चरित्र'' फिर पढ़कर निर्एाय कर लीजिये। उपकेश गच्छीय पट्टावली में जो इस विषय में विपरीत लिखा है, वह पिछले यतियों की करतूत है श्रोर सर्वथा ग्रप्रामाएिक है।

इस विषय में ग्रब मैं श्रापसे ज्यादा लिखा-पढ़ी नहीं करूँगा, यदि ग्रापको जंचे तो ग्रपने विचारों को परिष्कृत कर प्रकट कीजिये ग्रन्यथा जनता के भ्रमनिवारएा के लिए जो उचित होगा लेख के रूप में प्रतीकार किया जायगा।

> भवदीय : **कल्या<b>एविजय**

## ः २४ ः जैन संघ के बंधारण की रूपरेखा की ऋशास्त्रीयता रू

ले० पं० कल्यारगविजय गरिग

कुछ दिन पहले यहां के धार्मिक ग्रध्यापक ने हमें एक छोटी पुस्तिका दी, जिसका शीर्षक ''जैन संघ के बंधारएा की रूपरेखा'' था। पुस्तिका को पढ़कर ग्रपनी सम्मति प्रदान करने का भी ग्रनुरोध किया। इस पर पुस्तिका को पढ़ने के उपरान्त हमें जो कुछ इसके सम्बन्ध में विचार स्फुरित हुए वे नीचे लिखे ग्रनुसार हैं।

रूपरेखा की पुस्तिका पर लेखक का कोई नाम नहीं है, परन्तु प्रकाशक के ''ग्रामुख'' के पढ़ने से ज्ञात हुग्रा कि इसके लेखक दो हैं। पहले एक साधुजी जो गगिएपदधारी हैं ग्रौर दूसरा ग्रहस्थ है जो पण्डित कहलाता है। लेखकों ने ग्रपना नाम टाइटल पेज पर नहीं दिया इसका कारण तो वे ही जाने, परन्तु ऐसे उत्तरदायित्वपूर्ण लेख में लेखकों को अपने नाम ग्रवझ्य देने चाहिए थे।

लेखकों ने पीठबन्ध में ही ''जैन शासन'' ग्रथीत् "संघ" की व्यवस्था करने में भूल की है। क्योंकि जैन शासन का प्राथमिक सूत्र तत्त्वत्रयी है, जिसमें देव, गुरु ग्रौर धर्म का समावेश होता है। देवतत्त्व में ग्ररिहन्त ग्रौर सिद्ध, गुरु तत्त्व में ग्राचार्य, उपाध्याय तथा श्रमगागण ग्रौर धर्म-तत्त्व में सम्यक्-दर्शन, सम्यक्-ज्ञान, सम्यक्-चारित्र सन्निविष्ट हैं। ''जैन-प्रवचन'', ''जैन-संघ'' या ''जैन-तीर्थ'' सब तत्त्वत्रयी में समा जाते हैं। ज्ञानाचारादि पंचाचार (पांच ग्राचार) ग्रादि सभी बातें इसके प्रत्यंग मात्र हैं, मौलिक ग्रंग नहीं।

### (१) शासन-रचक देव और देवियाँ :

लेखक मानते हैं कि प्रत्येक तीर्थङ्कर के शासन का रक्षक एक देव-देवी यूगल होता है, जैसे ऋषभदेव के शासन का रक्षक ''गोमूख यक्ष; चक्रेश्वरी देवी।'' लेखकों का यह कथन जैंनागम से विरुद्ध है। जैनागमों तथा उसके प्राचीन अंगों में इन देव-देवियों का नाम निर्देश तक नहीं है। सर्वप्रथम ''निर्वाएाकलिका'' स्रौर उसके बाद ''प्रवचनसारोद्धार'' नामक प्रकरएा में ये देव-देवी यूगल दिखाई देते हैं, परन्तू वे श्वासनरक्षक के रूप में नहीं किन्तू तीर्थङ्करों के "चर एसिवकों'' के रूप में बताये गये हैं। 'प्रवचनसारोद्धार' ग्रन्थ के बाद के तीर्थङ्कर-चरित्र-ग्रन्थों में भी उन यक्ष-यक्षिएियों के नाम मिलते हैं । परन्तू उन्हें 'शासन-रक्षक' वा 'प्रवचन-रक्षक' कहना भूल है। प्राचीन काल में जब सपरिकर जिनमूर्तियां प्रतिष्ठित होती थीं, उस समय इन देव-यूगलों को जिनमूर्ति के ग्रासन के निम्न भाग में दिखाया जाता था। परिकरपद्धति हट जाने के बाद उस प्रकार के सिंहासन भी हट गए श्रौर मन्दिरों में से इन देव-यूगलों का ग्रस्तित्व भी मिट सा गया था, परन्तु गत शताब्दी से इन देव-यूगलों की पृथक् मूर्तियां बनवाकर मन्दिरों में बैठाने की प्रथा चल पड़ी है, जो शास्त्रीय नहीं है , इन देवयुगलों का ग्रावश्यक-निर्युक्ति में निरूपग बत।ना लेखकों की ग्रावश्यक-निर्युक्ति से ग्रनभिज्ञता सूचित करता है। ग्रावश्यक-निर्युक्ति में इन देव-देवियों का निरूपएा तो क्या इनका सूचन तक नहीं है ।

जैन प्रतिष्ठाकल्पादि ग्रन्थों में ''पवयणदेवया; सुयदेवया'' ग्रथवा ''शासन देवया'' नाम से जिन देवताओं के कायोत्सर्ग ग्रथवा स्तुतियाँ बताई हैं, वे वास्तव में जिनप्रवचन पर भक्ति रखने वाली देवियों के पर्याय नाम हैं। कहीं-कहीं तीर्थङ्कर-विशेष पर भक्ति रखने वाले ग्रजैन देवों को भी शासन देव के नाम से निर्दिष्ट किया है, जैसे ''सर्वानुभूति-यक्ष'', ''ब्रह्मशान्ति देव'' इत्यादि। परन्तु इनके जैनशासन-देव होने का यह तात्पर्यं नहीं है, कि ये जिनप्रवचन ग्रथवा जिनशासन के ग्रधिष्ठायक हैं।

इस स्थिति में ''चौबीस तीर्थङ्करों के यक्ष, यक्षिणियों को जिन-शासन का ग्रधिष्ठायक देव मानना ग्रथवा कहना शास्त्र-विरुद्ध है।''

## (२) ''शासन की संपत्ति के संचालन के अधिकारी'' :

शासन की सम्पत्ति के ग्रधिकारियों का निरूपए। करते हुए लेखक कहते हैं----- "शासन की मिलकत का रक्षण करने का अधिकार चतूर्विध संघ को है। परन्त्र यह लिखना भी जैन निर्ग्रन्थ श्रमएासंघ की शासन-व्यवस्था-पद्धति सम्बन्धी लेखकों की ग्रनभिज्ञता का सूचक है, क्योंकि ''श्रमएासंघ की **शासन-व्यवस्था ग्र**पने ग्राचारों, विचारों, पठनों, पाठनों, परस्पर के सम्बन्धों को ठीक रखने ग्रौर विशेष संयोगों में संघस्थविर द्वारा संघ समवसरण बुलाकर भगड़ों बखेड़ों का निपटारा करने तक ही सीमित थी।'' जंगम, स्थावर मिलकतों पर न श्रमणों का दखल था, न ग्रविकार। इन बातों में श्रमरागण उपदेशक रूप में गृहस्थों को मार्ग-दर्शन करा सकते थे। जंगम-स्थावर मिलकतों का रक्षणा ग्रौर व्यवस्था करना, जैन गृहस्थों तथा उपासकों का काम था, न कि जैन श्रमएा-श्रमएाियों का। जब से श्रमरण वनवास को छोड़कर ग्रधिकांश में ग्रामवासी हए, उसके बाद धीरे-धीरे चैत्यवास ग्रौर चैत्यों की व्यवस्था में उनका सम्पर्क बढता गया। परिरणाम यह हम्रा कि श्रमरणसंघ की मौलिक विगुद्ध शासन-व्यवस्था निर्बल होती गई ग्रौर चैत्यवासी साधुओं के प्राबल्य से उनके बहमत से शासन-पद्धति ने नया रूप धारएा किया जो किसी अंश में आज तक चला ग्रा रहा है। परन्तू ऐसी शिथिलाचारियों के बहुमत से टढ़मूल बनी हुई ग्रनगमिक ज्ञासन-व्यवस्था को जैन संघ के बंधारएा में स्थान देना शास्त्रीय-दृष्टि से उचित नहीं है।

ग्रागे लेखक कहते हैं— ''संघ के शाश्वत ग्रधिकारों को क्षति पहुँचाने वाले ग्रौर संघ का ग्रनुशासन नहीं मानने वाले जैन नामधारियों को सड़े पान की तरह संघ से दूर कर देना चाहिए। लेखकों के इस कथन से हम सम्पूर्ग्यातया सहमत हैं, परन्तु लेखक महोदय यदि पिछले २१०० वर्षों का जैन संघ का इन्तिहास जान लेते तो उपर्युक्त कथन करने का साहस ही

२३६ :

नहीं होता। अन्तिम श्रुतधर ग्रायरक्षित सूरि के समय तक कोई भी श्रमण जिनवचन का विरोध कर विपरीत प्ररूपणा करता तो उसे संघ बाहर कर दिया जाता था। यह संघ बाहर की परम्परा महावीर निर्वाण के बाद ६०० वर्ष तक चलती रही । इस समय के दर्म्यान जमालि से लेकर गोष्ठा माहिल तक सात साधु संघ बाहर किए गए, जो जैन शास्त्र में ''निन्हव'' के नाम से प्रख्यात हैं। इसके बाद धीरे-धीरे साधुग्रों का निवास वसति में होता गया, गृहस्थों से सम्पर्क बढ़ता गया। पहले जो दिनभर का समय पठन-पाठन तथा स्वाध्याय में व्यतीत होता था, उसका कुछ भाग जिनचैत्य निर्मारा, उनकी व्यवस्था ग्रादि का उपदेश देने में बीतने लगा, गृहस्थों का परिचय बढ़ा। इसके फलस्वरूप संघ बाह्य करने का शस्त्र धीरे-धीरे अनुपयोगी हो जाने से तस्कालीन श्रुतघरों ने इस शस्त्र का प्रयोग करना ही बन्द कर दिया। यदि कोई शास्त्र ग्रथवा प्रामा एगिक प्रणाली के विरुद्ध की बात कहता भी तो उसके आचार्य उसे समभा देते, इस पर भी कोई अपना हठाग्रह न छोड़ता तो उसे अपने समूदाय से जुदा कर देते । संघ बाहर करने तक की नौबत आती नहीं थी। ग्रन्तिम शताब्दी के पिछले ४४ वर्षों के भोतर मैंने देखा कि संघ बाहर के हथियार का उपयोग कुछ साधू श्रावकों ने ग्रमूक व्यक्तियों पर किया, परन्तू उससे कूछ भी सफलता नहीं मिली ग्रौर जब तक श्रमगा समूदाय में ऐक्य न होगा और गृहस्थों का अतिसंसर्ग न मिटेगा, तब तक संघ से बाहर करने की बात, बात ही रहेगी।

## (३) शासन-संचालन किस आधार पर ? :

उक्त शीर्षक के नीचे लेखक कुछ ग्रन्थों ग्रौर सूत्रों का नामोल्लेख करते हैं, जैसे 'ग्राचार-दिनकर, ग्राचार-प्रदीप, ग्राचारोपदेश, गुरु-तत्त्व-विनिश्चय, व्यवहार, बृहत्कल्प, महानिशीथ, निशीथ, इन ग्रन्थ-सूत्रों के नामोल्लेखों से तो ज्ञात होता है कि उन्होंने इन ग्रन्थ सूत्रों में से एक को भी पढ़ा या तो सुना तक नहीं है। मैंने इन सभी को पढ़ा है ग्रौर महा-निशीथ, निशीथ को दो-दो बार पढ़ा है। ग्रन्तिम चार सूत्रों के नोट तक मैंने लिये हैं। इन ग्राठ ग्रन्थों में से एक में भी न संघ के बंधारएा की बात है, न लेखकों की शासन-संस्था का शिस्त भंग करने वाले व्यक्ति को संघ से निकाल देने की बात । १५ वीं सदी के अन्त में बने हुए 'आचार-प्रदीप' में ज्ञानाचारादि पाँच प्रकार के ग्राचारों को शुद्ध पालने का उपदेश है ग्रौर उनमें ग्रतिचार लगाने पर भवान्तर में उनको ग्रज्भ फल मिलने के दृष्टान्त हैं। 'ग्राचार दिनकर' १५वीं सदी का एक ग्रन्थ है, इसमें शिथिलाचार्यों की मान्यताओं का निरूपए है और दिगम्बर भट्टारकों के प्रतिष्ठा-पाठ, पूजा-पाठ ग्रौर पौराएिक शान्तियों का संग्रह है। यह ग्रन्थ श्वेताम्बर परम्परा की मान्यतानुसार प्रामासिक कहा नहीं जा सकता ग्रौर इसमें भी संघ के बंधारएा का निरूपएा नहीं है। ''ग्राचारोपदेश'' सत्रहवीं सदी के लगभग प्रारम्भ का छोटा-सा ग्रन्थ है, इसमें श्रावकों के उपयुक्त पूजा म्रादि म्राचार मार्ग का प्रतिपादन किया गया है । संघ के बंधारण में इसकी कोई उपयोगिता नहीं । ''गुरुतत्त्वविनिश्चय'' ग्रन्थ में गुरुतत्त्व की पहिचान के लिए शिथिलाचारियों का खण्डन किया है ग्रौर गुरु कैसे होने चाहिए, इस बात का प्रतिपादन किया है। इसमें भी संघ के बंधारएा की रूपरेखा का कोई साधन नहीं है, न शासन संस्था का शिस्त भंग करने वालों के लिए प्रतिकार है।

"व्यवहार'' ग्रौर "बृहत्कल्प'' दोनों छेद सूत्र हैं। कल्म में किन-किन बातों से श्रमएा-भमएगी को प्रायश्चित लगता है, यह निरूपएा है। व्यवहार में भी वर्ग्रान तो ग्रपराध पदों तथा प्रायश्चित पदों का ही है, परन्तु इसमें प्रायश्चित देने का तरीका विशेष रूप से बताया गया है, जिसके कारएग इसका नाम 'व्यवहार'' रखा।

"निशीथ" उपर्युक्त छेद-सूत्रों के बाद व्यवस्थित किया गया छेद-सूत्र है। इसमें कल्प, व्यवहार, दोनों सूत्रों का प्रायः सारभाग ग्रा जाता है। "महानिशीथ" प्राचीनकाल में जो था, वह ग्रब नहीं है। वर्तमान महानिशोथ प्रायः विक्रम की नवमी शताब्दी का सन्दर्भ है। इसके उद्धारक प्रसिद्ध श्रुतधर हरिभद्रसूरि कहे गए हैं, परन्तु हरिभद्रसूरि के समय में इसका ग्रस्तित्व ही नहीं था। यह बात अनेक प्रमाणों के ग्राधार पर निश्चित हुई है। महानिशीथ के सप्तम ग्रध्याय में प्रायश्चितों का निरूपएा

२३द :

है, जो जैन संघ में कभी व्यवहार में नहीं ग्राए । शेष श्रध्यायों में से कुछ ग्रौपदेशिक गाथाग्रों से भरे हुए हैं, तब ग्रधिकांश कथा दृष्टान्तों से भरे हुए हैं, जिनमें कि कई बातें प्रचलित ग्रागमों से विरुद्ध पड़ती हैं ।

उपर्युक्त सूत्रों में से प्रथम के तीन सूत्रों में केवल साधु-साघ्वी के ग्राचार मार्ग में होने वाले क्रपराधों का प्राश्चित निरूपएा है । लेखकों की चर्त्तीवंध संघात्मक शासन-संस्था का बंधारएा नहीं ।

महानिशीथ में भी ग्रधिकांश श्रमएा-श्रमरिएयों के योग्य उप<mark>देश</mark> श्रौर दृष्टान्त हैं, श्रावक श्राविकात्मक संघ की कोई चर्चा नहीं ।

जिस संघ के बंधारए। की रूपरेखा घड़ने में सहायक होने की बात लिखी गई है । उन ग्रन्थों में वास्तावक क्या हकीकत है, इसका संक्षिप्त दिग्दर्शन ऊपर कराया है, लेखक इस पर विचार करेंगे तो उक्त ग्रन्थों के नाम बताने में उनकी भूल हुई है, यह बात वे स्वयं समझ सर्केंगे ।

### (४) संचालकों की कथाएँ :

उपर्युक्त शीर्षक नीचे लेखकों ने शासन संचालन के अधिकारियों की नामावली देते हुए कहा है कि ''शासन संचालकों में सर्वोच्च अधिकारी तीर्थङ्कर, उनके बाद गएाधर, फिर आचार्य, गौएााचार्य, फिर गएिा गएाावच्छेदक, वृषभ, गीतार्थं मुनि, पंन्यास आदि पदस्थों को कमशः शासन संचालन के अधिकार दिए गए हैं।''

लेखकों के उपर्युक्त विवरण में भी भ्रनेक आपत्तिजनक बातें हैं। तीर्थङ्करों को शासन संचालन के सर्वोच्च अधिकारी कहना आग्ति-पूर्एा है। तीर्थङ्कर संचालक नहीं, किन्तु तीर्थ के प्रवर्तक होते हैं। वे अपने प्रधान शिष्यों को प्रवचन का बीज ''उपग्नेइ वा विगमेइ वा धुवेइ वा'' यह त्रिपदी सुनाते हैं और शिष्य इससे शब्द विस्तार द्वारा द्वादशाङ्गी की रचना करते हैं और अपने परम गुरु तीर्थंङ्कर भगवन्त की ग्राज्ञा पाकर इस प्रवचन ग्रथवा द्वादशाङ्गी रूप तीर्थं का <mark>देश-प्रदेशों में</mark> लोक-हितार्थ उपदेश करते हैं । तीर्थङ्कर स्वयं भी धर्म तथा तत्त्वज्ञ।न का उपदेश दिया करते हैं ग्रौर उनके उपदेश से जो वैराग्य प्राप्त कर उनके श्रमएा संघ में दाखिल होना चाहते हैं, उन्हें निर्ग्रन्थ श्रमण की प्रव्रज्या देकर श्रमर्ग-श्रमर्गियों के प्रमुखत्व में श्रमरग श्रमगोगगा की व्यवस्था शिक्षा करने वाले स्थविरों तथा प्रवर्तिनियों को सुपर्द करते हैं श्रौर वे ग्रभिनव श्रमएा-श्रमणियों को ग्रह एा, ग्रासेवन नामक दो प्रकार की शिक्षा से ज्ञान तथा ग्राचार में प्रवीग वनाते हैं, यही श्रमरण संघ का संचालन है । तीर्थङ्कर इस संचालन में उपदेश प्रदान के म्रतिरिक्त कोई उत्तरदायित्त्व नहीं रखते । गएाधरों के निर्वाण के बाद उनके उत्तराधिकारी ग्राचार्य इसी क्रम से शासन संचालन करते हैं । श्रमण समुदाय के सामान्य कार्यों में हस्तक्षेप न कर केवल <mark>ग्रहगा-शिक्षा में ग्रर्थानुयोग प्रदान कर</mark>ते हैं ग्रौर जैन प्रवचन के ऊपर होने वाले मन्य धर्म-शासकों के ग्राक्षेपों-ग्राक्रमणों का सामना करने का उत्तरदायित्व रखते हैं । इन कार्यों का सूचारु रूप से संचालन हग्रा करे, इसके लिए ग्रपने सम्प्रदाय में से योग्य व्यक्तियों को भिन्न-\_ भिन्न कार्यों पर नियुक्त कर देते हैं । ऊपर कहा गया है कि ग्राचार्य विद्यार्थी साधुग्रों को ग्रर्थ का ग्रनुयोग मात्र देते हैं । वे सूत्र-पाठ देने के लिए ग्रन्य श्रमएा को नियुक्त करते हैं, जो साधुग्रों को सूत्र पढ़ाता है ग्रौर उपाध्याय कहलाता है । समुदाय के साधुग्रों को उनकी योग्यता-नुसार कार्यों में नियुक्त करने के लिए एक योग्य बुद्धिमान् साधु नियुक्त होता था, जो गरा के साधुग्रों को ग्रपने-ग्रपने कार्यों में प्रवृत्त करने ग्रौर प्रमाद न करने का उपदेश दिया करता था। यह अधिकारी ''प्रवर्ती'' ग्रथवा ''प्रवर्तक'' कहलाता था । साधुग्रों से प्रमादवश होने वाले ग्रपराधों: राग-द्वेष से होने वाले मतभेदों और भगड़ों का निराकरएा करने के लिए, एक गीतार्थ समभावी वृद्ध श्रमएा नियुक्त किया जाता था, जो श्रमएों को प्रायश्चित-प्रदान ग्रौर ग्रापसी झगड़ों का न्याय देता था। यह पुरुष "स्थविर" ग्रथवा "रत्नाधिक" नाम से सम्बोधित होता था। गए के साधुग्रों के गच्छ (टुकड़ियाँ) बनाकर भिन्न-भिन्न प्रदेशों में विहार कराना ग्नौर टुकड़ियों में से साधुग्रों को इधर-उथर ग्रन्यान्य टुकड़ियों में जूटाना

इत्यादि कार्यों के लिए एक योग्य श्रमएा नियुक्त होता था, जो ''गएाव-च्छेदक'' नाम से पहिचाना जाता था ।

उपर्युक्त गएा-व्यवस्थापक का पाँच पुरुषों की नामावलि के साथ कभी-कभी ''गएगी'' तथा ''गएाघर'' इन दो नामों से भी निर्देश होता है। ''गएगी'' का ग्रर्थ निशीथचूर्एिंग में ''इन्चार्ज ग्रधिकारी'' के रूप में किया गया है। ग्राचार्य की ग्रनुपस्थिति में वह ''ग्राचार्य'' का काम बजाता था ग्रीर उपाध्याय की ग्रनुपस्थिति में ''उपाध्याय'' का। इसी से ''गएगी'' शब्द का ग्रर्थ कहीं ग्राचार्य ग्रीर कहीं उपाध्याय किया गया है। ''गएाघर'' शब्द का तात्पर्य यहां गएावच्छेदक-कृत श्रमगों की टुकड़ियों के नेता गीतार्थ श्रमगा से हैं, न कि तोर्थड्कूर-दीक्षित मुख्य शिष्य गएाघर से।

उपर्यक्त ग्रागमोक्त गएाव्यवस्था का दिग्दर्शन मात्र है। सर्वं गएों का सम्मिलित समुदाय संघ कहा गया है। इससे समभना चाहिए कि गर्गों की व्यवस्था ही संघ-शासन-व्यवस्था थी। संघ सम्बन्धी विशेष कामों के लिए ही संघ समवसरए होता था ग्रौर उसमें विशेष कामों का खुलासा होता था, बाकी सब श्रमएगए ग्रपने-ग्रपने गएाधिकारियों की शास्त्रीय व्यवस्थानूसार चलते थे। संघ के कार्यों में वृषभ, पन्न्यास आदि को कोई ग्रधिकार प्राप्त नहीं थे। वृषभ उस साधू को कहते थे, जो शारीरिक बल वाला ग्रौर कृतपरिश्रम होने के उपरान्त गीतार्थ होता । समुदाय के साधग्रों के लिए वस्त्र-पात्रादि की प्राप्ति कराना ग्रौर चातुर्मास्य योग्य क्षेत्र की प्रतिलेखना करना, ये वृषभ साधू के मुख्य काम होते थे। इसके ग्रतिरिक्त उपर्युक्त गूणों के उपरान्त वृद्धावस्था वाला वृषभ श्रमणियों के विहार में भी उनका सहायक बना करता था । पंन्यास यह कोई ग्रधिकार-सूचक पद नहीं है, किन्तु व्यक्ति के पाण्डित्य का सूचक पद है । इस पदधारी में जैसी योग्यता होती, वैसे ग्रधिकार पर वह नियुक्त कर लिया जाता था ग्रौर उस हालत में वह ग्रपने ग्रधिकार-पद से ही सम्बोधित होता था, न कि पन्न्यासपद से ।

उपर्युक्त शास्त्रीय संघ-शासन की व्यवस्था का निरूपरा पढ़कर विज्ञ पाठकगरा ग्रच्छी तरह समभ सर्केंगे कि लेखकों का शासन-संचालन

सम्बन्धी कक्षाग्रों का निरूपगा कितना भ्रान्तिजनक है। विशेष ग्राश्चर्य की बात तो यह है कि लेखक शासन अथवा प्रवचन का ग्रर्थ तो करते हैं-साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविकारूप चतुर्विध संघ ग्रौर संचालकों की कक्षाग्रों में श्रावक-श्राविका-रूप द्विधि संघ को कोई स्थान ही नहीं देते। इस स्थिति में शासन-संस्था के संचालन में चतुर्विध संघ को ग्रधिकारी मानने का क्या ग्रर्थ होता है, इसका लेखक स्वयं विचार करें।

## (४) श्रीसंघ की कार्यपद्धति के आधार तत्त्व :

उपर्युक्त ज्ञीर्धक के नीचे लेखकों ने 'पांच व्यवहारों' की चर्चा की है, परन्तू नाम ग्रागम, श्रुत, धारएगा ग्रौर जीत चार लिखे हैं। मालूम होता है, तीसरा 'ग्राज्ञाव्यवहार' उन्हें याद न होगा । इन पांच व्यवहारों को लेखक संघ की व्यवस्था के नियम ग्रौर संचालन पद्धति के मुख्य तत्त्व मानते हैं।' लेखकों के इस कथन को पढ़कर हमारे मन में यह निब्चय हो गया है कि पाँच व्यवहार किस चिड़िया का नाम है, यह उन्होंने समभा तक नहीं । सूनी सूनायी पंच-व्यवहार की बात को ग्रागे करके संघ की व्यवस्था ग्रौर उसके संचालन की बातें करने लगे हैं। इन पांच व्यवहारों को सामान्य स्वरूप भी समभ लिया होता तो प्रस्तूत प्रसंग पर इन व्यवहारों का उल्लेख तक नहीं करते, क्योंकि इन व्यवहारों का सम्बन्ध श्रमण-श्रमणियों के प्रायश्चित्त प्रदान के साथ है, ग्रन्य किसी भी व्यवस्था, विधि-विधान या संचालन-पद्धति से नहीं। ''केवली, मनःपर्याय-ज्ञानी, ग्रवधि-ज्ञानी, चतूर्दश पूर्वधर, दशपूर्वधर तथा नवपूर्वधर'' श्रमण-श्रमणियों की दोषापत्तियों का गुरुत्व लघुत्व ग्रपने प्रत्यक्ष ज्ञान से जानकर उस दोष की ञुद्धि के लिए जो प्रायश्चित्त प्रदान करते थे, उसे ''ग्रागमव्यवहार'' कहते थे। इसी को ''प्रत्यक्ष व्यवहार'' भी कहते थे। ब्रहत्कल्प, व्यवहार, निशीथ-सुत्र, पीठिका ग्रादि के ग्राधार से श्रमएा-श्रमएिएयों को जो प्राय-रिचत्त दिया जाता है वह ''श्रुतव्यवहार'' कहलाता है ।

एक प्रायश्चित्तार्थी ग्राचार्य अपने ग्रपराध पदों को सांकेतिक भाषा में लिखकर ग्रपने ग्रगीतार्थ शिष्य द्वारा ग्रन्य श्रुतधर ग्राचार्य से प्राचश्चित्त

२४२ :

#### निबःध-निचय

मंगवाते थे । तब प्रायश्चित्तदाता श्रुतधर भी सांकेतिक भाषा में ही दोषों का प्रायश्चित्त लिखकर पत्र द्वारा मंगाने वाले ग्राचार्य के पास भेजते हैं। इस रीति से लिए-दिए जाने वाले प्रायश्चित्त-व्यवहार को ''ग्राज्ञाव्यवहार'' कहते थे। ग्राचार्यं ग्रपने शिष्यादि को जिन ग्रपराधों का जो प्रायश्चित्त देते उनको साथ में रहने वाले शिष्य प्रतोच्छकादि याद रखकर <mark>ग्</mark>रपने शिष्यादि प्रायश्चित्तार्थियों को प्रदान करें तो दह ''धारगाव्यवहार'' कहलाता है। जिस गच्छ मैं जो प्रायश्चित्त-विधान-पद्धति प्रचलित हो उसके अनुसार प्रायश्चित्त प्रदान करना उसका नाम ''जीत-व्यवहार'' है । इस प्रकार से पांच प्रकार के व्यवहारों का सम्बन्ध प्रायरिचत्त प्रदान से है। इन व्यवहारों में से ''ग्रागम-व्यवहार'' पूर्वधर ग्रधिकारियों के साथ कभी का विच्छिन्न हो चुका है । दूसरा, तीसरा ग्रौर चौथा व्यवहार भी <mark>ग्र</mark>।जकल बहुत ही कम व्यवहृत होता है । वर्तमान समय में बहुघा "जीत-व्यवहार'' प्रचलित है, जिसका यथार्थ रूप में व्यवहार करने वाले मध्यम तथा जघन्य गीतार्थ होते हैं, पर इस प्रकार के गीतार्थ भो अल्प संख्या में पाये जाते हैं। वर्तमान समय में ''जीत'' शब्द का ''कर्त्तव्य'' के ग्रर्थ में भी प्रयोग हन्ना दृष्टिगोचर होता है, परन्तु इस जीत का जीत-व्यवहार से कोई सम्बन्ध नहीं है । वर्तमान समय में कतिपय साधु ग्रपनी गुरु-परम्पराग्रों को ''जीत-व्यवहार'' के नाम से निभाते हैं । वे ग्रागमिक व्यवहारों से ग्रनभिज्ञ हैं, यही समझना चाहिए ।

## (६) शासन के प्रतिक्र्ल तत्त्व

ऊपर के शीर्षक के नीचे मतदानपद्धति को विदेशीय पद्धति कहकर कोसते हैं ग्रौर जैन शासन के लिए ग्रहितकर मानते हैं। हमारी राय में लेखकों के दिमागों में विदेशीय ग्रनेक बातों के विरुद्ध का जो भूसा भरा हुग्रा है उसी का यह एक अंश बाहर निकाला है, ग्रन्यथा इस चर्चा का यहां प्रसंग ही क्या था। मतदान-प्रदान की पद्धति विदेशीय नहीं बल्कि भारतीय है। जैन-सूत्रों तथा जैनेतरों के साहित्य में ऐसी ग्रनेक घटनाएँ उपलब्ध होती हैं कि जिनका निर्एय सर्वसम्मति से ग्रथवा बहुमति से किया जाता था। संघसमवसरएए स्नानमह ग्रादि प्रसंगों पर संघहित की

भ्रनेक बातें उपस्थित होती थीं श्रौर उन पर वाद-विवाद होकर सर्व-सम्मति से ग्रथवा बहुमति से प्रस्ताव मान्य किये जाते थे। लेखकों ने चुनाव की बात को विदेशियों की कहकर जैन शास्त्रों से ग्रपनी ग्रनभिज्ञता मात्र प्रकट की है।

#### (७) अनुकम्पा :

संघ के बंधारएा की रूपरेखा के १५वें फिकरे में दिए गए ''ग्रनुकम्पा'' इस शीर्षक के नीचे लेखक लिखते हैं—''जिनेश्वर प्रएाीत पाँच प्रकार के दानों में ग्रनूकम्पा का समावेश है ।''

ऊपर के ग्रवतरएा में लेखक ग्रभय, सुपात्र, अनुकम्पा, उचित ग्रौर कीर्ति दान इन पाँच दानों को ग्रर्हत्प्रएगित मानते हैं, जो जैन शास्त्र-बिरुद्ध है। प्राचीन ग्रागमों, प्रकरएगों ग्रौर विक्रम की दसवीं शताब्दी तक के चरित्रादि ग्रन्थों में केवल तीन दानों का ही प्रतिपादन मिलता है। वे तीन दान १ ग्रभयदान, २ ज्ञानदान, ३ उपष्टम्भदान इन नापों से वर्णित हैं। ग्रनुकम्पा दान का सर्वप्रथम उल्लेख ग्राचार्य श्री हरिभद्रसूरिजी की ''समराइच्चकहा'' में मिलता है। उपर्युक्त तीन दानों का सविस्तार प्रतिपादन करने के बाद ग्राचार्य हरिभद्रजी कहते हैं—''ग्रनुकम्पा दान का जिनेश्वरों ने निषेध नहीं किया है'' ग्रर्थात् ग्रनुकम्पा दान का न शास्त्र में विधान है, न उसका प्रतिषेध। इसका तात्पर्य यह हुग्रा कि आगमों में ग्रनुकम्पादान की चर्चा ही नहीं है। ग्राचार्य हरिभद्रसूरि के उपर्युक्त उल्लेख के बाद लगभग तीन सौ वर्षों के पश्चात् ग्रनुकम्पा-दान को उपर्युक्त तीन दानों के समीप स्थान मिला ग्रौर उचित तथा कीर्तिदान धार्मिक रूप में कब माने गये इसका तो कोई ग्राधार ही नहीं मिलता। ग्रर्वाचीन ग्रौपदेशिक ग्रन्थों में स्थान प्राप्त—

> "ग्रभयं सुपत्तदार्एा, त्ररणुकम्पा उचिय कित्तिदारणाइं। दुण्णिहिं मुक्खो भरिएयो, तिण्णि य भोगाइयं दिति ॥"

इस गाथा में पांच दानों का निरूपएा मिलता है, परन्तु यह गाथा किस ग्रन्थ की है, इसका कोई पता नहीं मिलता। इस प्रकार की ग्रर्वाचीन निब-ध-निचय

गाथा के ग्राधार पर पांच दानों को अईत्प्रणीत कहना अनभिज्ञता का सूचक है।

## (=) जीवदया :

उसी परिशिष्ट के १६वें फिकरे में लेखकों ने "जीवदया" यह शीर्षक देकर ग्रनुकम्पा से जीवदया को पृथक् किया है। ग्रनुकम्पा-दान के पात्र लेखकों ने मनुष्यों को बताया हैं, तब जीवदया के पात्र पशु, पंखियों को। लेखकों के इस पृथक्करएा का म्राधार शास्त्र ग्रथवा प्रामाएिक परम्परा तो नहीं है। ग्रत: इसका ग्राधार इनकी कल्पना ही हो सकती है।

दान-क्षेत्रों की संख्या ग्राचार्य श्री हरिभद्रसूरिजी महाराज ने सात होना लिखा है—जिनप्रतिमा, जिनचैत्य; ज्ञान, साधु; साध्वी, श्रावक, श्राविका, ये सात स्थान जैन समाज में सात क्षेत्र के नाम से पहिचाने जाते हैं । बारहवीं शताब्दी के ग्राचार्य जिनचन्द्रसूरिजी ने साधारण, पौषधशाला, जीवदया, इन तीन को बढ़ाकर दानक्षेत्रों को १० बनाया। परन्तु ''रूपरेखां' के लेखकों ने तो एक-एक स्थान को ग्रनेक विभागों में बांटकर दान के स्थानक १७ बना दिए । जिन-शासन संस्था के नियमों के शाश्वतपन की बार्ते करने वाले लेखकों को कोई पूछेगा, कि ग्रापने दानक्षेत्रों की यह लम्बी सूची किस शास्त्र श्रथवा प्रामाणिक परम्परा के ग्राधार पर बनाई है । हम तो निश्चय रूप से मानते हैं, कि ये सभी लेखकों की फलद्रूप कल्पनाग्रों के नमूने हैं ।

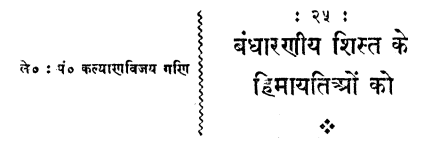
### (१) संचालन का अधिकारी :

इस शीर्षक के नीचे के विवेचन में लेखकों ने पंचाशक की दो गाथाएँ दी हैं ग्रौर उनका स्वाभिमत ग्रपूर्णं प्रर्थ लिखकर बताया है, कि ''इन गुएगों से युक्त, श्रद्धावान्, गृहस्थ चैत्यादि कार्य का ग्रधिकारी है।'' उक्त गाथाग्रों में वास्तव में ''जिनचैत्य बनाने का ग्रधिकारी कैसा होना चाहिए, इस विषय का ग्राचार्यश्री ने वर्णंन दिया है, न कि चैत्य-द्रव्यादि की

व्यवस्था आदि करने वाले के गुरगों का ।'' लेखकों ने गोलमाल बात लिख-कर चैत्य-द्रव्यादि धन-सम्पत्ति की व्यवस्था करने वालों को भी इस योग्यता में शामिल करने की चेष्ठा की है, परन्तू इस प्रकार करना प्रामाणिकता से विरुद्ध है। पूर्वकाल में न तो धार्मिक क्षेत्रों में इतना खर्च था, न उन क्षेत्रों में ग्राज की तरह लाखों की सम्पत्ति का संचय ही किया जाता था। चैत्य की प्रतिष्ठा के समय चैत्यकारक स्वयं तथा उसके इष्टमित्रादि ग्रपनी तरफ से ग्रमूक द्रव्य इकट्रा करके ग्रावश्यकता के समय चैत्य में खर्च करने के लिए एक छोटा फण्ड कायम कर लेते थे, जो ''नीवि, मुलधन ग्रथवा समुद्रक'' इन नामों से व्यवहृत होता था। इस समुद्रक का धन चैत्य के रिपेयरिङ्ग, जीर्गोद्धार अथवा देश में विष्लव होने पर गाँव छोड़कर चले जाने के समय वेतन से पूजक को रखकर प्रतिमा पुजाने के काम में खर्च किया जाता था, इसलिए उसकी रक्षा की विशेष चिन्ता ही नहीं होती थी। थन को इकट्ठा करने वाला गृहस्थ ही बहुधा उस समुद्रक को सम्भाले रखता था ग्रथवा "गोष्ठिक मण्डल" के हवाले कर देता था, जिससे उसके नाश की ग्राशंका ही नहीं रहती ग्रौर न ग्रमूक योग्यता वाले मनूष्य की खोज करनी पडती।

जैन संघ के बंधारए। की रूपरेखा "लिखने वाले लेखक युगल में से एक लेखक की इच्छा इस "रूपरेखा" के सम्बन्ध में मेरी सम्मति जानने की है। यह बात जानने के बाद मैंने "बंवारए। की रूपरेखा" की समीक्षा के रूप में उपर्युक्त छोटा-सा विवरए। लिखा है, जिसके ग्रन्तर्गत जैन संघ के मौलिक नियमों का भी दिग्दर्शन कराया गया है। वास्तव में वर्तमान जैन संघ की कतिपय रूढ़ियों को लक्ष्य में लेकर लेखकों ने यह रूपरेखा खींची है, जो किसी भी समय के जैन संघ की व्यवस्था के लिये उपयोगी नहीं है। जैन-संघ की व्यवस्था के लिये इस प्रकार की ग्रगीतार्थ, ग्रल्पश्रुत साधुग्रों ग्रौर भिन्न-भिन्न बाड़ों में रहने वाखे ग्रहस्थों से बनी हुई इस प्रकार की शासन-संस्था कभी सफल नहीं हो सकती। मेरा स्पष्ट मत तो यह है कि यदि जैन-संघ को टढ़बल बनाना है तो श्रमएा-श्रमएियों को ग्रहस्थों का ग्रतिपरिचय ग्रौर ग्रत्भिक्त का मोह छोड़कर श्रमएा-श्रमएारी रूप द्विविध संघ को संघटित करना चाहिए थ्रोर श्रमएाधर्म के विरुद्ध जो-जो ग्राचार-विचार प्रवृत्तियां उनमें घुस गई हैं उनका परिमार्जन करना चाहिए। इसी प्रकार श्रावक-श्राविकात्मक द्विविध संघ को भी गच्छ-मतों की बाड़ा-बन्दियों से मुक्त होकर जैन-संघ के एक अंग रूप से ग्रपना संघटन करना चाहिए। इस प्रकार संघ के दो विभाग श्रपने-श्रपने कर्त्तव्य की दिशा में श्रागे बढ़ सकेंगे ग्रौर गृहस्थवर्ग साधुग्रों के कार्य में हस्तक्षेप न करते हुए ग्रपने कार्यों को बजाते हुए जैन-शासन-संस्था की उन्नति कर सकेंगे, इसमें कोई शक नहीं है! तथास्तु।





ता० ११-७-६१ के "हितमित-पथ्यं सत्यम्" नामक एक मासिक पाने में "महत्त्वनी नोंधो" इस शीर्षक के नीचे उक्त पाने के सम्पादक भरविन्द अेम० पारख ने पण्डित बेचरदासजी दोसी ने "कल्याएा-कलिका" की प्रस्तावना के ग्राधार पर कुछ समय पहले "जैन" पत्र में एक लेख प्रकाशित कराया था, उस लेख को पढ़कर शासनसंस्था के अनुशासन की हिमायत करते हुए सम्पादक महोदय ने हमें सलाह देने का साहस किया है। जो कि उन्होंने "कल्याएा-कलिका" को ग्रथवा उसकी प्रस्तावना को पढ़ा नहीं है, न हमारी ग्रन्य कतियों को ही पढ़कर हमारे विचारों से परिचित हुए हैं। केवल "जिन-पूजा-पद्धति" को ही पढ़ा हो इतना उनके लेख से ज्ञात होता है।

सम्पादक की टिप्पग्गी का सार यह है कि 'पंन्यासजी को ऐसी प्रस्तावना लिखने के पूर्व शासन-संस्था के अनुशासन के खातिर इस विषय के ज्ञाता पुरुषों से परामर्श करके ऐसी कोई प्रामाग्गिक प्रस्तावना लिखनी चाहिए थी।'

श्री पारख को हम पूछना चाहते हैं कि किसी भी शास्त्रविषयक लेख के लिखने के पहले उस विषय के ज्ञाताग्रों से सलाह लेना हमारे लिए ही जरूरी है ग्रथवा अन्य लेखकों के लिए भी ? यदि हमारे लिए ही उनका यह मार्ग-दर्शन है, तो इसका कोई ग्रर्थ ही नहीं। सम्पादक ने हमारा कोई ग्रन्थ पढ़ा नहीं, हमारे विचारों से परिचित नहीं ग्रौर हमको हित सलाह देने को तत्पर होना, इसका हम कोई ग्रर्थ नहीं समभते। हमारी "जिन-

पूजा-पढ़ति'' के सम्बन्ध में विद्वान साधुग्रों ने बहुतेरा ऊहापोह किया, फिर भी वे उस पुस्तक का एक शब्द भी अप्रामाणिक ठहरा नहीं सके। यह सब जानते हुए भी सम्पादक महाशय ''जिन-पूजा-पढ़ति'' को भयभीत दृष्टि से क्यों देखते हैं, यह बात हमारी समफ में नहीं आती।

(१) १७वीं द्यताब्दी में मूर्तिपूजक जैन-गच्छों में कलहाग्नि भड़काने वाले उपाध्याय श्री धर्मसागरजी ने "सर्वंज्ञशतक" नामक ग्रन्थ बनाकर सभी जैन-गच्छों को उत्तेजित किया। इतना ही नहीं परन्तु कई ऐसी शास्त्रविरुद्ध बातें लिखीं कि जिनसे उनके गुरु ग्राचार्य भी बहुत नाराज हुए ग्रौर उन्हें ग्रपने गच्छ से बाहर उद्घोषित किया। इस कड़ी शिक्षा के परिएाामस्वरूप इनकी ग्राँखें खुली ग्रौर गुरु से माफी ही नहीं मांगी बल्कि "सर्वज्ञ-शतक" का संशोधन किये विना प्रचार न करने की प्रतिज्ञा की। वही "सर्वज्ञ-शतक" ग्रन्थ थोड़े वर्ष के पहले एक साधु द्वारा छपकर प्रकाशित हुग्रा है। जिन जैनशास्त्र-विरुद्ध बातों की प्ररूपएा के ग्रपराध में उसके कर्ता उपाध्याय श्री धर्मसागरजी गच्छ से बाहर हुए थे, वे सभी विरुद्ध प्ररूपएाएँ मुद्रित सर्वज्ञ शतक पुस्तक में ग्राज भी विद्यमान हैं। क्या श्री पारख तथा इनके मुरब्बी ज्ञाता-पुरुष इस विषय में उक्त पुस्तक के प्रकाशक मुनिजी को शासन-संस्था के ग्रनुशासन की सलाह देंगे?

(२) उक्त उपाध्याय श्री धर्मसागरजी के शिष्य श्री पद्मसागरजी ने दिगम्बराचार्य श्री ग्रमितगति की ''धर्मपरीक्षा'' में से १४०--२०० श्लोक हटाकर उसे ग्रपनी कृति के रूप में व्यवस्थित किया था ग्रौर उसे उसी रूप में ग्रौर उसी नाम से कुछ वर्षों पहले श्वेताम्बर सम्प्रदाय की एक पुस्तक प्रकाशक संस्था ने छपवाकर प्रकाशित भी कर दिया है। वास्तव में पद्मसागर की यह ''धर्मपरीक्षा'' ग्राज भी दिगम्बर परम्परा का ग्रन्थ है। उसमें ग्रनेक दिगम्बरीय मान्यताएँ ज्यों की त्यों विद्यमान हैं, जो श्वेताम्बर परम्परा को मान्य नहीं हैं। क्या श्री पारख तथा इनके शासन-संस्था के ग्रनुशासनवादियों ने इस विषय पर कभी विचार किया है?

(३) ग्राज के यांत्रिक युग में प्रतिवर्ष कितनी ही संस्कृत, प्राक्रुत तथा लोक-भाषा की पुस्तकें प्रकाशित हो रही हैं। पिछले सौ वर्षों में

ऐसी सैकड़ों पुस्तकें छपकर जैनों के हाथ में गई हैं। उनमें रही हुई अल्पश्रुत-कर्ताओं की भूलें, ग्रल्पज्ञ ग्रौर ग्रनुभवहीन सम्पादकों की भूलें ग्रौर प्रेस की भूलें गिनकर इकट्ठी कर दी जायें तो उनकी संख्या हजारों के ऊपर चली जायेगी। इन साहित्यिक भूलों के परिएाामस्वरूप जैन संस्कृति पर बड़ा बुरा प्रभाव पड़ा है। इसका शासन-संस्था के ग्रनुशासनवादियों ने कभी विचार किया है ?

(४) उपर्युक्त साहित्यिक भूलों से भी ग्रधिक भयङ्कर घटना तो यह घटी है कि हमारे श्वेताम्बर साहित्य में कुछ ऐसे ग्रन्थ चल पड़े हैं, जो जैन संस्कृति के लिए बहुत ही ग्रहितकर हैं। इनमें कुछ ग्रन्थ तो कल्पित उपन्यासों की तरह गढ़े हुए हैं, तब कतिपय ग्रन्थ ग्रर्वाचीन और मध्य-कालीन शिथिलाचारी साधुग्रों को कृतियां होने पर भी प्राचीन तथा प्राचीनतर प्रामाणिक ग्राचार्यों के नाम पर चढ़े हुए हैं। ऐसे ग्रनेक ग्रन्थों का हमने पता लगाया है, इन कृत्रिम ग्रन्थों का प्रभाव इतना गहरा पड़ा है कि विक्रम की १०वीं शती से २०वीं शती तक की जैन संस्कृति का कायापलट-सा हो गया है, जिससे ग्रागमिक ग्रौर ग्रशठगीतार्थाचरित मार्गों ग्रौर शिथिलाचारी शठगीतार्थों तथा ग्रल्पज्ञ साधुग्रों द्वारा प्रचारित परम्पराग्रों का पृथक्करएग करना कठिन हो गया है। क्या शासन-संस्था के ग्रनुशासनवादी ग्रोर श्री पारख इस ग्रन्धेरगर्दी पर विचार कर सकते हैं ?

श्री पारख के कथन का ध्वनि हमें तो यही मालूम हुग्रा कि 'शास्त्र का संशोधन भले ही हो पर जो परम्पराएँ ग्राज तक चली ग्रा रही हैं, उनका खण्डन नहीं होना चाहिए।' हम कहना चाहते हैं कि श्री पारख तथा इनके शासन-संस्था के ग्रनुशासनवादी ''जैन संस्कृति किसे कहते हैं यह पहले समभ लेते।'' ''हम स्वयं तो जैन-ग्रागम ग्रौर ग्रशठ-गीतार्था-चरित मार्गों में व्यवस्थित धार्मिक परम्परा को हो जैन-संस्कृति समभते हैं ग्रौर इसका रक्षए करना जैन मात्र का कर्त्तव्य मानते हैं। इस संस्कृति का उच्छेद करने वाला जैन नहीं, ग्रजैन कहलाने योग्य है। यदि ग्रना-गमिक, ग्रगीतार्थ-शठाचरित परम्पराग्रों तथा अल्पज्ञ साधुग्रों, यतियों द्वारा

220 :

प्रचालित रूढ़ियों तथा निर्मूलक गुरु-परम्पराग्रों को जैन-संस्कृति में सम्मिलित किया जाय तो घीरे-धीरे खरी संस्कृति इन कुपरम्पराश्रों के नीचे लुप्त ही हो जायेगी, जिस प्रकार वस्त्र पर लगे हुए मैल के स्तर क्षार ग्रौर निर्मल जल के ढारा दूर हटते हैं ग्रौर वस्त्र शुद्ध होता है, इसी प्रकार ग्रागमिक तथा गीतार्थाचरित मार्गों में घुसी हुई निरर्थक परम्पराग्रों को दूर हटाने से ही जैन-संस्कृति ग्रपने विशुद्ध स्वरूप में रह सकती है।" हमारी इस मान्यता के साथ श्री पारख तथा इनके ग्रनुशासनवादी मुरब्बी सहमत नहीं हो सकते हैं तो उनकी मर्जी की बात है। कोई भी मनुष्य ग्रपनी शुद्ध बुद्धि से ग्रपने सच्चे मन्तव्य पर हढ़ रहे ग्रौर उसका प्रतिपादन करे, उसे बुरा कहना सम्य मनुष्य का काम नहीं।

ग्रनागमिक ग्रौर शठ-ग्रगीतार्थाचरित परम्पराग्रों को खुछा न पाड़ने से ग्राज जैन-धर्म, इसका उपदेश कई बातों में ग्रागमिक न रहकर पौरा-िएाक बन गया है। यहीं नहीं पर कई मनस्वी मुनियों ने तो ग्रपनी पौराएाक मान्यताग्रों को प्रामाएािक साबित करने के लिए नकली ग्रन्थ तक बना डाले हैं, जो ''क्रुत्रिम-क्रुतियां'' इस शीर्षक के नीचे दिए हुए वर्णनों से पाठकगएा समभ सकेंगे।



55 55

: २६ : तिथि-चर्चा पर सिंहावलोकन •\*•

(?)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

१. सावत्सरिक पर्व की आराधना में मतभेद खड़ा करने वाले श्री सागरानन्दसूरिजी थे, यह मैं ही नहीं लगभग सारा जैन समाज मानता है। सं० १९४२ तथा १९८६ में सागरजी श्रीर उनके शिष्यों ने भा० शु० ३ का सांवत्सरिक पर्व किया था, यह सब जानते हैं।

सं० १९९३ में और १९९४ में (गुजराती १९९२-१९९३ में) भाद्रपद शुक्ल ५ की वृद्धि में सागरजी ग्रकेले ही जुदा पड़ते। परन्तु इस समय इनको श्री नेमिसूरिजी, श्री वल्लभसूरिजी, श्री नीतिसूरिजी ग्रादि सहायक मिल जाने से श्री सागरजी का साथ बढ़ गया। तीन-तीन बार पंचमी के क्षय में चतुर्थी को ग्रागे-पीछे न करने वाले हमारे पूज्य मुरब्बियों ने पंचमी की वृद्धि में तृतीया ग्रथवा चतुर्थी की वृद्धि करके तपागच्छ के श्रमएा-संघ को दो विभागों में बांट लिया। यह चक्र कैसे फिरा इसका भी इतिहास है, परन्तु गत वस्तु को ग्राज ताजा करने की ग्रावश्यकता नहीं। १९९४ के वर्ष में यह चर्चा उग्र हो उठी, ग्रामने-सामने शास्त्रार्थ की चेलेंजें दी गई। किसी भी समुदाय के प्रतिनिधित्व के विना ही श्री सागरानन्दसूरिजी ग्रपनी जवाबदारी से शास्त्रार्थ के लिये तैयार हुए। श्री विजयसिद्धिसूरिजी तथा श्री विजयप्रेमसूरिजी की तरफ से तिथि-चर्चा करने के ग्राधकार-पत्र लिखकर मुफे सुपुर्द किये गये थे। इतना होने पर भी उस प्रसंग पर प्रचार के सिवा ग्रधिक कुछ नहीं हुग्रा।

२. चातुर्मास्य के बाद हमने ग्रहमदाबाद से मारवाड़ की तरफ विहार किया । तिथि-चर्चा दर्षों तक चलती रही । मारवाड़ में जाने के

बाद हम इस प्रकरण से सर्वथा लक्ष्य खींचकर ग्रन्य कार्यों में व्यस्त हो गये थे। इतने में पालीताना में श्री सागरानन्दसूरिजी तथा श्री रामचन्द्र-सूरिजी के बीच सेठ श्री कस्तूरभाई लालभाई द्वारा तिथिविषयक शास्त्रार्थ करके इस चर्चा का ग्रन्त लाने का निर्णय हुग्रा। निर्णायक पंच श्री पी० भेल. वैद्य की सेठ द्वारा नियुक्ति हुई । वादी की योग्यता से श्री सागरानन्द-सूरिजी ने श्री वैद्य को ग्रपना वक्तव्य सुपूर्द किया। निर्णायक पंच ने वादी के वक्तव्य के उत्तर के लिए उसकी कॉपी श्री रामचन्द्रसूरिजी को दी। श्री रामचन्द्रसूरिजी ने उक्त वक्तव्य ग्रहमदाबाद वाले जौहरी बापालाल चूनीलाल तथा श्री भगवानजी कपासी को देकर पहिली ट्रेन से हमारे पास भेजा । दोनों गृहस्थ सुमेरपुर से जाने-ग्राने का इक्का लेकर हमारे पास गुड़ा-बालोतरा (मारवाड़) स्राये । संध्या समय हो गया था, हम प्रति-क्रमगा करने बैठ गये थे 👘 प्रतिक्रमगा हो जाने पर वे धर्मशाला में ग्राये, सर्व हकीकत कहकर सागरानन्दसूरिजी का वक्तव्य हमारे हाथ में देकर बोले--- "साहिब ! ग्रभी का ग्रभी ग्राप इसे पढ लें ग्रौर मुद्दों पर विचार कर प्रातः समय इनके लिखित उत्तर हमें देने की कृपा करें। हमें बहत उतावल है, इक्का वाला ठहरेगा नहीं।'' हमने कहा--हम दीपक के प्रकाश में पढते नहीं हैं श्रौर ऐसे गम्भीर मामलों में पूर्एा विचार किये विना कुछ भी लिखना योग्य नहीं है। इस पर वे कूछ ठण्डे पड़े ग्रौर परदे को ग्रोट में दीपक रखकर सागरजी का वक्तव्य पढ़ सुनाया । हमने कहा----"इसका उत्तर कल चार बजे तक तैयार कर देंगे।'' थोडा समय बैठकर वे सोने को चले गये।

प्रातःकालीन ग्रावश्यक कार्यों से निपट कर हमने सागरजी महाराज का वक्तव्य घ्यान से पढ़ा श्रौर एक एक मुद्दे के उत्तर मन में निश्चित किये। साधन-सामग्री प्रस्तुत करके लिखने की तैयारी करते पहर दिन चढ़ गया। ग्राहार-पानी करके ११॥ बजे ऊपर एकान्त में बैठकर सागरा-नन्दसूरिजी के पूरे धक्तव्य के उत्तर १४ पृष्ठों में पूरे किये। एक साथ लगभग ४॥ घण्टों तक लिखने से हाथ ने भी उत्तर दे दिया था। शाम को ४॥ बजे दोनों को बुलाकर कहा--जवाबदावा का मसविदा तैयार है।

मब कल का दिन ठहरो तो इसकी फेयर कॉपी लिख देंगे। परन्तु उनके लिये तो एक-एक घड़ी एक मास हो गया था, कहने लगे— ''साहब ! बड़ा ग्रर्जेन्ट काम है, ग्रब तो हमको जल्दी से जल्दी रवाना करो इसो में लाभ है।'' हमने रफ कॉपी ग्रीर ४ हमारे पट्टक इनको देकर कहा— ''देखो ! ये हमारे ४ पट्टक ग्रौर जवाबदावे की यह हमारे हाथ की रफ कॉपी वहाँ का काम निपटने के बाद हमको वापिस भेजना होगा। बापा-लाल ने कबूल किया ग्रौर सांफ का भोजन कर वे गुड़ा-बालोतरा से एरनपुरा रोड स्टेशन के लिए रवाना हुए ।

३. हम मारवाड़ में थे तब ''जैनविकास'' के एक मासिक ग्रङ्क में ''श्री ग्रानन्दविमलसूरिं'' के नाम पर चढ़े हुए एक नकली पन्ने का छपा हुग्रा ब्लोक देखा। उस पन्ने में श्री ग्रानन्दविमलसूरि के समय में श्रावए शुदि १५ की वृद्धि में त्रयोदशी की वृद्धि की थी ऐसा उल्लेख था, जिस पर से ब्लोक बनाया था। वह पन्ना लिपि की दृष्टि से बीसवीं शती का लिखा हुग्रा था ग्रौर भाषा तथा इतिहास की दृष्टि से भी वह स्पष्टतया कल्पित था। यह सब होते हुए भी गरिएत की कसौटी पर चढ़ा कर जांच करने के लिये हमने उसे "जोधपूर ग्राकियोंलोजिकल सुप्रिन्टेण्डेन्ट की अॉफिस में" भेजा। गरिएतीय तपास होने के बाद वहां से रिपोर्ट मिली कि जिस वर्ष में श्रावरण पूर्रिएमा की वृद्धि होना इसमें लिखा है उस वर्ष में वास्तव में श्रावरणी पूर्रिणमा की वृद्धि नहीं हुई थी ग्रौर न उस दिन तथा उसके पूर्व तथा ग्रगले दिन भी मंगलवार था।'' यह रिपोर्ट भी श्री रामचन्द्रसूरि पर भेजी गई थी। इसी ग्रसें के दीमयान श्रो सागरानन्द-सूरिजी की तरफ से ''शास्त्रीय पुरावा संग्रह'' इस नाम से कतिपय कूट पन्ने छपकर प्रकाशित हुए थे। हमने इन सब पन्नों को ध्यान से पढ़ा भौर वे बहुधा कूट साबित हुए थे और लगभग ८० प्रष्ठों में उन सब का हमने खण्डन लिखकर तैयार किया था ग्रौर वह खण्डन भी श्री रामचन्द्र-सूरिजो के पास भेज दिया था।

वादि-प्रतिवादियों के वक्तव्यों पर गम्भीर विचार करने के बाद पंच श्री वैद्य ने तिथि-मतभेद विषयक फैसला दिया था जिसमें हमारे पक्ष की

मान्यता को सत्य ठहराया था। परन्तु इस फैसले को सागरानन्दसूरिजी ने नामन्जूर किया। सागरजी के नामन्जूर करने पर उनकी पार्टी के ग्रग्रगण्य ग्राचार्य महाराजों ने कहा—"जिन्होंने शास्त्रार्थ किया है वे जानें। हमारा इस निर्एाय के साथ कुछ भी सम्बन्ध नहीं है।''

पंच का निर्णाय छपकर बाहर पड़ने पर हमने श्री रामचन्द्रसूरिजी का उत्तर घ्यान से पढ़ा तो ज्ञात हुग्रा कि हमारे लेख का एक भी शब्द उन्होंने छोड़ा नहीं था। केवल हमारे लेख को उन्होंने ग्रपनी भाषा में परिवर्तित किया था। श्री रामचन्द्रसूरिजी ने ग्रपने उत्तर में "हमारे पट्टक को श्री दानसूरि ज्ञान-मंदिर का पट्टक लिखा था।" इसका कारएा शायद यह होगा कि "इस विषय में श्री रामचन्द्रसूरिजी ने कल्याएाविजय की सहायता ली है ऐसी किसी को शंका न हो।" कुछ भो हो, परन्तु हमारे पक्ष की सत्यता साबित हुई इतना ही हमें तो संतोषप्रद हुग्रा।

४. जहां तक हमें स्मरएा है १९९६ की साल का चातुर्मास्य बदला उस समय हमारे आराध्य आचार्यप्रवर श्री सिद्धिसूरीश्वरजी के श्रीमुख से इनके नादान भक्तों ने जाहिर करवाया था कि ''वह पन्ना ग्रानन्दविमल-सूरिजी का है ऐसा कोई भी साबित कर देगा तो हम उसके अनुसार चलने को तैयार हैं।'' जिस पन्ने की हम ऊपर चर्चा कर आये हैं उसी पन्ने के सम्बन्ध में पूज्य ग्राचार्य की उक्त जाहिरात थी और बिल्कुल सच्ची बात थी। परन्तु उसे सच्चो करके बताने वाला उस समय उनके पास कोई मनुष्य न था। इस अवसर का लाभ लेके श्री हर्षसूरिजी के शिष्य कल्यागा-सूरि उछल पड़े और ''वह पन्ना ग्रानन्दविमलसूरि का ही है यह सिद्ध करने को मैं तैयार हूं'' यह नोटिस पढ़कर मुफे बड़ा दुःख हुआ।

कल्याएासूरि पर उतनी नाराजगी नहीं हुई, जितनी कि हमारे पक्ष के उन नादान मित्रों पर हुई । जब यह पाना नकली है यह वस्तु सिद्ध करने की किसी में शक्ति न थी, तब इस विषय में पूज्य वृद्ध ग्राचार्य को ग्रागे करने की क्या जरूरत थी ? परन्तु हो क्या सकता था, हम दो सौ माईल के ग्रन्तर पर थे । मन मसोस कर रह गये ग्रौर वृद्ध ग्राचार्य को मौन

: २४४

करना पड़ा। इस घटना वाले वर्षं में श्री विजयनीतिसूरिजी महाराज का चातुर्मास्य मारवाड़ में वांकली में था। उनकी तबियत नादुरुस्त थी ग्रौर चातुर्मास्य के बाद ज्यादा नादुरुस्त होने के कारएग से श्री कल्याएगसूरि भी मारवाड़ में ग्राये थे। ये समाचार हम को भीनमाल तरफ के विहार में मिले। कल्याएगसूरि की सिद्धिसूरिजी को दी हुई नोटिस को मैं भूला नहीं था, तुरन्त श्री नीतिसूरिजी महाराज पर पत्र लिखा ग्रौर सूचित किया कि ''ग्रापकी तबीयत ग्रस्वस्थ सुनकर बडा दु:ख हुग्रा। ग्रब तबीयत कैसी है, कृपया सूचित करायें। ग्राप श्रीजी की तबीयत ग्रस्वस्थ रहा करती है, हमारे पूज्य ग्राचार्य श्री सिद्धिसूरिजी भी तटद्रुम हैं। ग्राप दोनों पूज्य पुरुषों की उपस्थिति में तिथि-चर्चा का कुछ निपटारा हो जाता तो ग्रपने गच्छ में से यह मतभेदजन्य जघन्य क्लेश हमेशा के लिए शांत हो जाता।"

हमारे इस पत्र के उत्तर में श्री नीतिसूरिजी महाराज की तरफ से श्री कल्याणसूरि द्वारा लिखा हुग्रा पत्र हमें नीचे लिखे भाव का मिला—

"तुम ग्रौर तुम्हारा पक्ष किस रीति से तिथि-मतभेद का निपटारा करना चाहते हो वह लिखना, ताकि उस पर विचार किया जायेगा।"

हमने उक्त पत्र के उत्तर में लिखा—''दूसरे सभो प्रमाण पुरावों को एक तरफ रखकर ''जैन विकास'' में जिसका ब्लोक छपाया है उसी श्री ग्रानन्दविमलसूरिजी के पन्ने की परीक्षा कराई जाय श्रौर यह ब्लोक वाला पन्ना सच्चा साबित हो जायगा तो हम तथा हमारा पक्ष सब मंजूर कर लेंगे । पाने में लिखे मुजब दो पूर्णिमाश्रों की दो त्रयोदशी करेंगे श्रौर यदि पन्ना जाली ठहरेगा तो श्रापको प्रचलित मान्यता को छोड़कर हमारी मान्यता को स्वोकार करना होगा ।''

हमारे उक्त पत्र का श्रो नीतिसूरिजी या ग्रहमदाबाद में नोटिस देकर पराक्रम बताने वाले श्री कल्यारगसूरि की तरफ से कुछ भी उत्तर नहीं मिला। हमको जरा निराशा हुई ग्रौर साथ-साथ संतोष भो हुग्रा कि सिद्धिसूरिजी को नोटिस देने वाले कितने गहरे पानी में हैं।

५. सं० २०१२ की बात है, हमको ग्रधिकार-पत्र देने वाले पक्ष के साधुग्रों की एक पार्टी की तरफ से हमारे ऊपर भलामन पत्र आया कि "प्रतिपक्ष यदि समाधान की भावना वाला हो तो ग्रपने पक्ष को भी समाधान का कोई मार्ग सोच रखना जरूरी है।"

ऐसे पत्र लिखने वालों को हमारे मूल उद्देश्य की खबर न थी, इसीलिये वे हमको समाधान के लिए ग्रनुक्तल बनाते थे, ग्रन्थथा हमारा तो मूल से उद्देश्य यही था कि जिस तिथि-क्षय-वृद्धि-विषयक भूल के परिगाम-स्वरूप वार्षिक पर्व तक भूल पहुँची है उस मूल भूल को खुल्ली पाड़ने से ही सांवत्सरिक पर्वविषयक भूल का सुधारा हो सकेगा। पिछले १०० वर्ष से देवसूरि गच्छ के यतियों ग्रौर श्रीपूज्यों ने पूर्गिमा के क्षय-वृद्धि में त्रयोदशी का क्षय-वृद्धि करने का मार्ग निकाला है ग्रौर इस मार्ग को प्रामागिक मानकर ही पंचमी के क्षय-वृद्धि में तृतीया का क्षय-वृद्धि करने की कल्पना मूर्तिमती हुई है, इसलिए मूल भूल को पकड़ने से ही वार्षिक पर्व में नयी बुसी हुई भूल सुधर सकेगी ग्रौर जब इस विषय की चर्चा निपटारे की परिस्थिति में ग्रायेगो तब यदि १०० वर्षों की भूल को चलाने के बदले में सांवत्सरिक भूल सुधरती होगी तो उन पुरानी भूलों को चलाने की हम ग्रानाकानी नहीं करेंगे। १९६३–६४ में हमने इस वस्तु को समफा कर ही ग्रपने पक्ष को चर्चा के मोर्चे पर खड़ा किया था।

६. १९१४ की साल में श्री विजयनोतिसूरिजी महाराज ग्रहमदाबाद चातुर्मास्यार्थ ग्राये तब नगर-प्रवेश के दिन ग्राप विद्याशाला में ग्राकर पूज्य विजयसिद्धिसूरिजी को वन्दन करके ग्रागे गये थे। उस समय के उनके हृदयोद्गारों को सुनने से मुफ्ते नवाई लगी, उन्होंने वन्दन करने के बाद कहा—

"मेरे पर आपका बड़ा उपकार है, मैं **इ**नके नाम की नित्य माला गिनता हूँ।"

सिद्धिसूरि की विरोधी पार्टी को दृढ़ बनाने के लिए पाटन का नियत चातुर्मास्य रद्द करके शिष्यपरिवार के साथ ग्रहमदाबाद ग्राने वाले

श्राचार्य के उक्त उद्गार को सुनके मुभे ग्राश्चर्य हुया ग्रौर उनके जाने के बाद पूज्य बावजी महाराज को इस भावुकता का कारण पूछा ग्रौर उत्तर में वापजी महाराज ने इस विषय का इतिहास सुनाया ।

श्री नीतिसूरिजी की पूज्य बापजी को तरफ की सद्भावना जानने के बाद मूफे लगा कि यदि श्री नीतिसूरिजी महाराज ग्रौर हमारे बीच कुछ समभौता हो जाय तो ग्रहमदाबाद में तो प्रायः तिथि-विषयक समाधान हो जाय । ऐसा विचार करके मैंने पूज्य ग्राचार्य महाराज की सलाह ली तो ग्रापने कहा—नीतिसूरि का अपनी तरफ सद्भाव है इसमें शक नहीं, पर तिथि-चर्चा के विषय में ये कुछ कर नहीं सकेंगे । मुफे नहीं लगता कि इनके शिष्य इनको कुछ भी करने दें। मैंने कहा---'ग्रापकी आज्ञा हो तो मैं इनको मिलूँ ? यदि कुछ होगा तो ठीक ग्रन्यथा ग्रपना कुछ जाता तो नहीं।' पूज्य ग्राचार्य श्रीजी ने मूफे लूहार की पोल में श्री नीतिसुरिजी के पास जाने की आज्ञा दी। मैंने पूछा---किस प्रकार का समाधान आपको स्वीकार्य होगा ? उत्तर मिला- ''तूमको जो योग्य लगे वैसा करना'' मैंने कहा—नीतिसूरिजी दूसरे पंचांग के ग्राधार से भाद्रपद सुदि ६ की वृद्धि मानकर बुधवार को सांवत्सरी करने का कबूल करें तो ग्रपने कबूल करना या नहीं ? ग्रापने कहा---- ''ग्रपने दो पंचमियां मानें ग्रीर वे दो षष्ठी मानें इसमें कूछ फरक नहीं पड़ता, अपने तो ग्रौदयिक चतूर्थी श्रौर बुधवार ग्राना चाहिए ।'' पूज्य ग्राचार्य के इस खुलासा के बाद मैंने एक दूसरा प्रश्न पूछा----यदि श्री नीतिसूरिजी पूर्णिमा की क्षय-वृद्धि में त्रयोदशी का क्षय-वृद्धि करवाने की ग्रपने पास स्वीकृति मांगें तो ग्रपने क्या करना ? वैसी स्वीकृति देकर भी समाधान करना या **ग्रा जाना ? पूज्य ग्राचार्य देव ने कहा----''यदि सांवत्सरिक पर्व के** सम्बन्ध में एकमत्य हो जाता हो तो दूसरे सामान्य मतभेदों को महत्त्व न देना चाहिए ।"

पूज्य गुरुदेव के पास ऊपर लिखित बातों का खुलासा लेकर तीसरे दिन मैं लुहार की पोल विराजते श्री विजयनीतिसूरिजी के पास गया । वे धर्मशाला के पिछले भाग में अकेले बैठे थे । वन्दनादि करके

२४८ :

मैं भी बैठ गया ग्रौर प्रसंग ग्राते पर्युषरणाराधन के सम्बन्ध में बात निकाली । ग्रासपास की बहुत-सी ग्रन्य बातें भी हुईं । ग्रन्त में मैंने १९८६ की साल में उनकी तरफ से छपकर बाहर पड़ी हुई एक पुस्तिका की तरफ उनका ध्यान खींचकर कहा—''नवासी में ग्रापने भाद्रपद शुदि ५ का क्षय माना था तो इस साल में भाद्रपद शुदि ५ की वृद्धि मानने में क्या ग्रापत्ति है ?

श्री नीतिसूरि ने कहा—''१९६८ में हमने भा० शु० ५ का क्षय नहीं माना था, किन्तु दूसरे पंचांग के ग्राधार से भाद्रपद शु० ६ का क्षय माना था ।''

मैंने कहा—''भले ही ग्रापने ६ का क्षय किया होगा तो इस वर्ष में भी ग्रन्य पंचांगों में ६ की वृद्धि भी है। वैसे ग्राप भी उन पंचांगों के ग्राधार से ६ की वृद्धि मानकर चतुर्थी के दिन पर्व करें, इसमें हमको कोई ग्रापत्ति नहीं।''

सूरिजी ने विचार करके कहा—''हाँ ऐसा करें तब तो बात बैठ सकती है।''

मैंने कहा—-ग्रापको जिस प्रकार ठीक लगे वही कहिये, ताकि मैं पूज्य श्री सिद्धिसूरिजी महाराज को सूचित करूँ।''

सूरिजी ने कहा—कल्याएाविजयजी ! ६ की वृद्धि करके चतुर्थी कायम रखने की बात ही हमको समाधानकारक लगती है । पर इसका निश्चित उत्तर मैं ग्राज नहीं दे सकता ।''

मैंने पूछा—''निश्चित उत्तर के लिए मैं कब ग्राऊँ ?''

श्री नीतिसूरिजी ने कहा---- "निश्चित उत्तर मैं परसों दे सकूंगा ।"

मैं खड़ा हुग्रा ग्रौर बोला—"तब मैं परसों ग्राऊँगा' कहकर मत्थएएा वंदामि कर विद्याशाला पहुँचा। पूज्य माचार्य श्रीजी को सब वृत्तान्त कहा। पूज्य बापजी ने कहा—"हमको कुछ होने की ग्राशा नहीं लगती,

नीतिसूरि के शिष्य उनको रास्ते चढ़ने नहीं देंगे । सचमुच हो वृद्ध य्राचार्य श्री की वाशो सच्ची हुई । तीसरे दिन मैं लुहार की पोल के उपाश्रय में श्री नीतिसूरिजी के पास गया, पर इस समय उस भले ग्राचार्य के मुख पर प्रसन्नता नहीं थी ।

वन्दनादि ग्रनन्तर पूछा — ''साहिबजी ! कुछ निर्णय हुग्रा ?'' उत्तर मिला ''निर्णय जो होना था वह गतवर्ष हो गया था। ग्रब कोई नया निर्णय होने के संयोग ज्ञात नहीं होते।'' ये अन्तिम शब्द उनके मुख से निकले तब मुभे कुछ ग्लानि-सूचक ध्वनि लगी। मैंने कहा— इसमें निराशा जैसी कोई वस्तु न होनी चाहिए। जो भावी होता है, वह होकर ही रहता है। मैं क्षणभर रुका फिर विदा हुग्रा। चर्चा के सिंहावलोकन में दी जा सकें ऐसी ग्रनेक घटनाएँ हैं, परन्तु उन सर्व का संग्रह कर ग्रवलोकन को विस्तृत करना बेकार है। जो महत्त्वपूर्ण ग्रीर ग्रद्यावधि ग्रप्रकाशित बातें थीं उनमें से कतिपय ग्रावश्यक बातों का ऊपर निर्देश कर दिया है।

# हमारा उद्देश्य तब और अब

१. सं० १६०० के ग्रासपास में देवसूरि गच्छ के श्रीपूज्यों ग्रौर यतियों ने जो तिथि-विषयक परम्पराएँ प्रचलित की थी उनको तपागच्छ पालता था । पूर्गिमा के क्षय-वृद्धि प्रसंग में त्रयोदशो का क्षय-वृद्धि करने की रीति वास्तव में गलत थी तथापि श्रीपूज्य और यतियों के प्रावल्य-काल में प्रचलित हुई कतिपय रीतियों को पालने के लिए हमारी संविग्न शाखा को भी बाध्य होना पडा था ग्रौर एक बार कोई भी वस्तु व्यवहार में प्रविष्ठ होने के बाद वह खरी है या खोटी इसकी कोई परीक्षा नहीं करता । हमारे प्रगुरुग्रों, गुरुग्रों ग्रौर हमने किसी भी परम्परा को एक रीति रूढ़ि के रूप में भी पालन किया कि वह "गीतार्थाचरणा" हो गई । यह तिथि-विषयक रूढ़ मान्यता खोटी होने का सर्वप्रथम श्री विजयदान-सूरिजी महाराज ने जाहिर किया था, परन्तु उन्होंने भी इस चीले को छोड़ने का साहस नहीं किया । कारण कि एकरूढ़ ग्रौर सर्वमान्य बने

२६० :

रुए गल्त चीले का बदलना भी विचारणीय बन जाता है। जब तक समाज गलत चीज को भी गलत के रूप में न समझ ले तब तक वह उसे छोड़ने के लिए तैयार नहीं होता। परन्तु ग्रसत्य प्रवृत्ति को सदा उसी रूप में चलाते जाना यह भी कभी हानिकारक हो जाता है।

सं० १९९३ के पर्युषगा-प्रसंग पर ग्रनेक ग्राचार्य अपनी चलती परम्परा से हटकर तृतीया की वृद्धिकारक श्री सागरजी की मान्यता की तरफ भुके । इसका यही कारगा था कि प्राचीन भूल का परिमार्जन किसी ने नहीं किया था । सं० १९९३ के भाद्रपद शुदि ५ को वृद्धि थी । परन्तु पर्युषगा तिथि भा० शुदि ६ की होने से मतभेद को ग्रवकाश नहीं था, पर सागरानन्दसूरिजी जिन्होंने सं० १९४२ में भाद्रपद शु० चतुर्थी के क्षय में तृतीया का क्षय मानकर वार्षिक पर्व तपागच्छ की परम्परा से विरुद्ध होकर भाद्रपद शु० ३ को किया था ।

सं० १९९३ में किसी ने तृतीया दो मानी, किसी ने चतुर्थी दो मानी पर सांवत्सरिक पर्व भाद्रपद शुदि प्रथम पंचमी रविवार को किया। इसी प्रकार सं० १९९४ को भाद्रपद शुदि प्रथम पंचमी गुरुवार को बार्षिक पर्व किया तब हमारे पक्ष ने तथा खरतर गच्छ ने भा० शु० ४ बुधवार को वार्षिक पर्व मनाया था।

उस समय हमें लगा कि पूर्रिएमा अमावस्या की वृद्धि में त्रयोदशी की वृद्धि और उनके क्षय में त्रयोदशी का क्षय करने की जो गलत परम्परा लगभग १०० वर्षों से चली है उसके परिएाामस्वरूप ही भा० शुक्क ४ के क्षय-वृद्धि में तृतीया की क्षय-वृद्धि करने की सागरजी को कल्पना सूझी है। अतः अब मूल भूल को सुधारना आवश्यक है, यह निर्एाय कर हमने मूल चण्डु पंचाँग में हो उसी मुजब तिथि का क्षय-वृद्धि मानने का निर्एांय किया और उसी प्रकार भींतियें। जैन-तिथि पत्रकों में छपवाने का जारी किया । यह बात हमने लम्बी छानबीन के बाद प्रचलित की थी। जोधपुर दरबार के पुस्तक प्रकाश में रहे हुए १६०१ से १८०० तक में बने हुए तमाम पंचांगों की

फाइलों में जांच करवाकर देखा गया तो श्री विजयहीरसूरिजो की कारकोदी दर्मियान ३ वार भा० शु० ४ की वृद्धि य्राई थी। पर सांवत्सरिक पर्व प्रत्येक बार ग्रीदयिक चतुर्थी को ही हुग्रा था।

प्राचीन कालीन जैन-तिथि पत्रकों में भी पूर्णिमाएँ तथा पंचमियां जहाँ-जहाँ बढ़ी थीं वहां सर्वत्र दो ही लिखी थीं ग्रौर उनमें दूसरी पूर्णिमा ग्रौर पंचमियों को पालनीय तिथि लिखा था। सब खुलासों को हृदयंगत करने के बाद ही हमने नवीन भींतियें तिथि-पत्रकों का प्रचार करवाया था। यह बात भी हमारे ध्यान बाहर नहीं थी कि हमारा यह कार्य एक पाक्षिक है, सब मान्य होने की आशां नहीं है । लगभग १०० वर्षों से जो वस्तू रूढ़ हो चुकी है उसे गलत समभ कर सत्य मार्ग को ग्रहण करने वाले मनुष्य विरले निकलेंगे । कुछ समय के लिए मतभेद तो रहेगा ही, पर बार बार के संघर्ष से भविष्य में इस विषय में ऊहापोह होता रहेगा ग्रौर कोई शुभ समय भी आयेगा कि जब सांवत्सरिक पर्व के दिन का ऐक्य हा जायगा। बाद में दो पूर्णिमादि का ही मतभेद रहेगा, क्योंकि यह भूल प्राचीन है। हमने तथा हमारे गुरु-प्रगुरुग्रों ने भी यह भ्रान्त मान्यता मानी है। किसी भी प्रकार इसका समाधान न हुग्रा तो हम इस विषय की सत्य वस्तू को छोड के भी गच्छ में समाधान कर लेंगे । यदि तपागच्छ का सर्व संघ श्रौदयिक चतुर्थी के दिन को इघर-उघर न करने का विश्वास दिलायेगा तो दूसरे सब बखेड़ों को छोड़कर समाधान कर लेंगे ।

इस समय अहमदाबाद आने के बाद यहां का वातावरएा समाधान के लिए अनुक्रल लगा। हमने सोचा यदि पूज्यपाद याचार्यदेव श्री विजय-सिद्धिसूरीश्वरजी की भावना समाधान की हो श्रीर पूर्णिमा त्रयोदशी की हानि वृद्धि का बखेड़ा छोड़ दें तो तिथि-मतभेद का श्रन्त ग्रा जाय। पूज्यपाद के जीवन की शताब्दी पूरी होने के प्रसंग पर नयी शती के प्रवेश में आपके मुख से समाधानकारक चार शब्द कहला दिये जायें तो संघ के लिए ग्रानन्ददायक होंगे श्रीर धीरे घीरे तपागच्छ में से तिथि-विषयक मतभेद दूर होने का मार्ग भी निकल ग्रायेगा, इस ग्राशय से हमने पूज्यपाद से कोई निवेदन बाहर पड़वाने का निश्चय किया श्रीर समय पाकर पूज्य

: २६३

वापजी महाराज को उक्त निवेदन करने की प्रार्थना की । कुछ समय तक हमने दो के बीच परस्पर विचारों का ग्रादान-प्रदान होने के बाद पूज्यपाद बोले–ठीक है ! पर्युष्णा तक में कुछ हो जाय तो बहुत ग्रच्छा 'तहत्ति' कह कर मैं उनसे जुदा पड़ा ।

प्रथम भाद्रपद शुदि १२ की शाम को जब मैंने वन्दना कर प्रत्याख्यान मांगा तब पूज्यपाद ने पूछा-कौन ? मैंने कहा 'कल्यारगविजय' इन्होंने कहा-'कल्यारगविजयजी' उस विषय में-मेरे कहने योग्य जो हो उसे लिख रखना। ''महावीर स्वामी के जन्मवाचन-प्रसंग पर मैं व्याख्यान की पाट पर बैठता हूँ उस समय उसे सुना दूंगा''। मैंने 'तहत्ति' कहकर ग्राभार माना। दूसरे ही दिन पूज्यपाद के नाम से जाहिर करने का निवेदन तैयार किया।

"श्रेयांसि बहुविघ्नानि" इस कथनानुसार ग्रच्छे कार्य विघ्नबहुल तो होते ही हैं। मैंने इस कार्य सम्बन्धी गुप्तता नहीं रखी थी, न गुप्तता रखने के संयोग ही थे । पुज्य ग्राचार्य की श्रवरोन्द्रिय बहत ही कमजोर हो गई थी। बात कुछ भी हो, जोरों से कहने पर ही ग्राप सूनते थे। "खंड-कपाली'' जो ग्रापका टाइमकीपर था ग्रौर हर समय समीपवर्ती रहता था, ग्रापको कही हई बात सर्वप्रथम सुनता था और उससे वह बात "पश्चात्कृत" के पास जाती । मानों ये दोनों रामचन्द्रसूरि के एजेन्ट थे , मैं बापजी महाराज को बहका न दूँ इसके लिये दोनों नियुक्त थे । हमारी भावना समाधान कराने की ग्रवश्य थी, परन्तु उनके मन का समाधान कायम रख कर । दूर्जनों की उल्टी-सुल्टी बातों से डांवाडोल होकर उनका मन ग्रार्त-ध्यान में पड़े ऐसो परिस्थिति को दूर रखने का हमारा ध्येय था। हमारे कार्य में विघ्नकारक दो मनुष्य थे, इसलिये हमने पहले ही उनको सुचना कर दी थी कि मैं पूज्य बापजी महाराज की जन्म-शती के प्रसंग पर उनकी तरफ से एक निवेदन बाहर पड़वाना चाहता हूँ। खंडकपाली ने निवेदन पढकर कहा—''ठीक है, परन्तु मुफे नहीं लगता कि वे ऐसा वक्तव्य बाहर पाड़ें। पश्चात्कृत ने वक्तव्य पढ़कर कहा-साहब यह तो उल्टा होता है। मैंने कहा-तूम ग्रौर तुम्हारे गुरु दो ही गीतार्थ की पूँछड़ी हो जो सच्चे भूठे को समभते हो । दूसरा कोई समभने वाला रहा ही नहीं।''

#### নিৰন্ধ-নিचয

पश्चात्कृत ने तब से हमारे पास आना छोड़ दिया ग्रौर खण्डकपाली की मार्फत पूज्यपाद का सम्पर्क विशेष साधने लगा। पूज्यपाद के ध्यान-रूम में घुस, द्वार बन्द कर दोनों उन पर दबाव डालते ग्रौर कहते-"ऐसा करने से तो सेठ कस्तूरभाई नाराज हो जायेंगे। ग्रापके पक्ष में रहने वालों का एक प्रकार से विश्वासघात किया माना जायेगा" इत्यादि बातें कानों पर डालकर इस भद्र स्थविर का मन डांबाडोल कर दिया।

कतिपय दिनों के बाद मुफे दोपहर को घ्यान के रूम में बुलाकर कहा—"भाई ! मैं तो बोलते-बोलते भूल जाता हूँ, सभा में एक के स्थान में दूसरा कुछ बोल जाऊँ तो कैसा गिना जाय ।

मैंने कहा–साहिबजी ग्रापका वक्तव्य ग्राप ही सुनायें, ऐसा कोई नियम नहीं है । ग्राप दूसरे से कहला सकते हैं, ग्रथवा पढ़वा सकते हैं ।

मेरे स्पष्टीकरएग के बाद उनके मुंह से ऐसी ग्रनेक बातें निकलीं जो पश्चात्कृत ने भराई थीं। सेठ कस्तूरभाई की नाराजगी के सम्बन्ध में मैंने कहा-साहिब ! सेठ कस्तूरभाई को यह निवेदन पहले पढ़ाकर उनका ग्रभिप्राय ले लेंगे। जो वे कहेंगे कि इसमें कुछ बांधा नहीं है, तब तो यह निवेदन बाहर पाड़ना ग्रन्यथा नहीं। मेरे उक्त कथन से वे मौन रहे।

मैंने कहा-साहिबजी ! बात प्रसंग के अनुरूप थी, आपका महत्त्व बढ़ाने वाली थी। इस पर भी आपके गले न उतरती हो तो छोड़ दीजिये; मैं अपनी प्रार्थना वापिस खींच लेता हूँ। आप अब इस विषय में कुछ भी संकल्प विकल्प न करें।

मेरे उपर्युक्त कथन पर उन्होंने कहा—''दूसरे बारोबार कर लेते हों तो मैं कब इन्कार करता हूँ। सब दो तेरस करेंगे तो मैं कहाँ जुदा पड़ने वाला हूँ। ग्रहमदाबाद में श्रीपूज्य ने दो पूनम की दो तेरस कराई तब से নিৰন্ध-নিত্ৰয

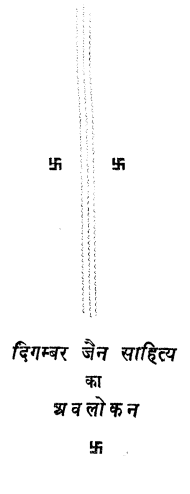
सुबाजी ने ग्रसत्य प्ररूपएाा जानकर उनके व्याख्यान में जाना बन्द किया, फिर भी दो तेरस उन्होंने भी की थी। वैसे दो तेरस करना शास्त्रीय है नहीं, फिर भी दूसरे कर लेंगे तो हम क्रकेले दो पूनम पकड़ कर नहीं बैठेंगे। तथापि जो बात भूठी है उसे हम सच्ची के रूप में कैसे स्वीकार करें।

मैंने कहा–साहिबजी, ग्रब इस बात को छोड़िये, दूसरे जैसा करना होगा कर लेंगे । ग्रापको उनको कुछ कहने की ग्रावश्यकता नहीं, ग्राप किसी प्रकार के संकल्प-विकल्पों में न पड़ियेगा ।



ः २६४

## निविन्ध-निचय तृतीय खएड



## दिगम्बर जैन परम्परा का प्राचीन ऋौर मध्यकालीन साहित्य

दिगम्बर परम्परा, क्वेताम्बर संघ तथा यापनीय संघ से सर्वथा पृथक् हो गई थी ग्रौर उनके ग्रागमों तक का त्याग कर दिया था। तब उसे श्रपने साहित्य की चिन्ता उत्पन्न हुई । पार्थक्य के समय तक इवेताम्बर-मान्य ग्रागमों की दो वाचनाएँ हो चुकी थीं, इसलिए इवेताम्बर मान्य ग्रागमों का मिलना दूष्कर नहीं था । दिगम्बर मूनियों ने अपने धार्मिक दानों में ''पुस्तकदान'' को महत्त्व दिया ग्रौर भक्त गृहस्थों ने कहीं से भी हस्त-लिखित पूस्तक प्राप्त कर ग्रथवा उसकी प्रति लिखवाकर ग्रपने पूजनीय मुनियों को दान देने की प्रथा प्रचलित की । परिएगामस्वरूप उन सूत्र पुस्तकों का ग्राधार लेकर विद्वान् साधुग्रों ने सिद्धान्त-विषयक ग्रन्थों का सूत्रों में ग्रथवा गाथाग्रों मैं निर्माए किया । इस प्रकार के ग्रन्थों में ''षट् खण्डागम, भगवती ग्राराधना, मूलाचार'' ग्रादि के नाम उल्लेखनीय हैं। "षट-खण्डागम" का प्रथम खण्ड भूतबलिकी स्रौर शेष पांच खण्ड पृष्पदन्त की कृति मानी जाती है। ''भगवती ग्राराधना'' ग्राचार्य शिवार्य की कृति है, ऐसा उसकी प्रशस्ति में ग्रन्थकार स्वयं लिखते हैं। ''मूलाचार'' नामक ग्रन्थ ग्राचार्य ''वट्टकेर'' ग्रथवा तो ''वट्टकेरल'' की क्रुति मानी माती है ।

उपर्युक्त तीनों ग्रन्थ स्त्रीमुक्ति को मानने वाले हैं। पिछले दो ग्रन्थ साधुग्रों के लिए ग्रापवादिक उपधिका भी प्रतिपादन करते हैं ग्रौर ''षट्-खण्डागम'' सूत्र में भी कुछ ऐसे विषय हैं जो इन ग्रन्थों का ग्रर्वाचीनत्त्व सूचित करते हैं। हमारी राय में इन तीनों प्राचीन ग्रन्थों का निर्माण विक्रम की सप्तम इाती के पूर्व का ग्रौर ग्रष्टम शती के बाद का नहीं है, 200 :

ऐसा उनके निरूपित विषयों और परिभाषाम्रों से ज्ञात होता है। पिछले दो ग्रन्थों में श्वेताम्बरमान्य ग्रागमों और उनकी निर्युक्तियों की सैकड़ों गाथाएँ संग्रहीत हैं। यहां पर हम सर्वप्रथम ''षट्-खण्डागम'' ''मूलाचार'' ग्रौर ''भगवती ग्राराधना'' पर ऊहापोह करके फिर ग्रन्य पठित ग्रन्थों का ग्रवलोकन लिखेंगे।



: 20 : षट् खएडागम

षट्-खण्डागम--यह दिगम्बर जैन परम्परा का सर्वमान्य ग्रन्थ है। इसके षट्-खण्डों के नाम क्रमशः----(१) जीवस्थान, (२) क्षुद्रबन्ध, (३) बन्धस्वामित्व, (४) वेदनाखण्ड, (४) वर्गएााखण्ड ग्रौर (६) महाबन्ध हैं। दिगम्बर परम्परा में प्रथम खण्ड के कर्त्ता पुष्पदन्त ग्रौर शेष पांच खण्डों के कर्त्ता भूतबलि मुनि माने जाते हैं, जो ग्रईदुबलि के शिष्य थे। टीकाकार भट्टारक वीरसेन ने भी पाँच खण्डों के कर्त्ता भूतबलि को ही माना है। परन्तु ग्रागम के सम्पादकों ने पिछले पाँच खण्डों के नामों के साथ भी पुष्पदन्त का नाम जोड़ दिया है। इसका कारएा पुष्पदन्त ग्रौर भूतबलि दोनों ने यह ग्रागम-ज्ञान धरसेन से प्राप्त किया था, ऐसी किंवदन्ती हो सकती है।

सटीक इस सिढान्त के पढ़ने से जो विचार हमारे मन में स्फुरित हुए हैं उनका दिग्दर्शन निम्न प्रकार से है—

ग्रहंदबलि के पुष्पदन्त ग्रौर भूतबलि ये दो शिष्य थे, ऐसा दिगम्बर परम्परा के प्राचीन साहित्य से ग्रथवा शिलालेखों से ज्ञात नहीं होता। दिगम्बरीय मान्यता के ग्रनुसार यतिवृषभ की मानी जाने वाली ''तिलोय-पण्णत्ति'' में ये नाम उपलब्ध होते हैं। दिगम्बर जैन विद्वान् यतिवृषभ का समय विक्रम की षष्ठ शती मानते हैं, परन्तु हमारे मत से ''यतिवृषभ'' ऐतिहासिक व्यक्ति हुए ही नहीं हैं। ''यतिवृषभ'' यह नाम धवला टीका के कत्ता भट्टारक थीरसेन का एक कल्पित नाम है ग्रौर उनकी कही जाने वाली ''तिलोयपण्णत्ति'' भी बारहवीं शती के ग्राच/र्य सिद्धान्तचक्रवर्ती ''माघनन्दी'' तथा उनके शिष्य सिद्धान्तचक्रवर्ती ''बालचन्द्र'' की कृति है ।

षट्-खण्डागम में प्रथम खण्ड से लेकर पंचम खण्ड के दो भागों तक सूत्र दिए गए हैं। तृतीय भाग के प्रारम्भ में थोड़े से सूत्र ग्राये हैं, शेष भाग वीरसेन की टीका से भरे हुए हैं। इसके बाद "महाबन्ध" प्रारम्भ होता है। महाबन्ध में भी सूत्र जैसी कोई वस्तु नहीं हैं, केवल टीकाकार वीरसेनसूरि ने इस बन्ज के विषय को भङ्गोपभङ्ग प्रस्तारों द्वारा पल्लवित करके महाबन्ध को एक खण्ड के रूप में तैयार किया है। इसके साथ पुष्पदन्त तथा भूतबलि का कोई सम्बन्ध नहीं है। इस स्थिति में वीरसेन स्वयं महाबन्ध को "भट्टारक भूतबलि की रचना" कहते हैं, यह ग्राश्चर्य-जनक है।

इन ग्रागम-सूत्रों को ध्यानपूर्वक पढ़कर हमने यह निश्चय किया, कि ये सूत्र विक्रम की ग्रष्टम शती से परवर्ती समय में बने हुए हैं। इनके भीतर ग्रनेक ऐसे उल्लेख मिलते हैं जो इनका ग्रर्वाचोनत्व सिद्ध करते हैं। स्थविर धरसेन के सत्ता समय ग्रौर खण्डों के रचनाकाल के बीच कम से कम ५०० वर्षों का ग्रन्तर बताते हैं। इस दशा में ''ग्राचार्य धरसेन ने पुष्पदन्त ग्रार भूतबलि को गिरि नगर में ''षट्-खण्डागम का ज्ञान दिया।'' यह मान्यता किस प्रकार सत्य हो सकती है, यह एक गम्भीर ग्रौर विचार-ग्रीय प्रइन उपस्थित होता है।

हमारी राय में षट्-खण्डगम के टीकाकार ग्राचार्य वीरसेन स्वामी स्वयं रहस्यमय पुरुष प्रतीत होते हैं। इन्होंने ग्रपनी टीकाग्रों में तथा इनकी ग्रन्तिम प्रशस्तियों में अपने लिए जो विशेषण प्रयुक्त किये हैं, वे ग्रवश्य विचारणीय हैं। 'एक खण्ड की टीका में ग्राप ग्रपने को प्रसिद्ध सिद्धान्तों का सूर्य, समस्त वैयाकरणों का सिरताज, गुणों की खान. तार्किकों के चक्रवर्ती, प्रखरवादियों में सिंह समान बतलाते हैं।'' ग्रन्तिम प्रशस्ति में भी ग्रापने इन्हीं विशेषणों को प्राक्वत भाषा में परिवर्तित करके प्रयुक्त किया है। इसके ग्रतिरिक्त प्रशस्ति में ग्रापने ग्रपने को ''छन्दःशास्त्र तथा

### लिबःध-निचय

ज्योतिष शास्त्र का वेत्ता भी बताया है।" इतना ही नहीं, इस महती टीका में आपने छोटे से छोटे अनुयोग द्वार तथा प्रकरण के प्रारम्भ में "वण्णइस्सामो, कस्सामो" आदि बहुवचनान्त कियाओं का प्रयोग करके अपने महत्त्व का परिचय दिया है। मालूम होता है, टीकाओं का पुनरु-क्तियों द्वारा दुगुता तिगुना कलेवर बढ़ाने में भी उनका महत्त्वाकांक्षीपन ही काम कर गया है, अन्यथा घवला जयघवला टीकाओं में जो कुछ लिखा है, वह एक चतुर्थांश परिमारण वाले प्रन्थ में भी लिखा जा सकता था। इसका ग्रापने कई स्थानों पर बचाव भी किया है कि हमने अतिमुग्ध-बुद्धि-शिष्यों के बोधार्थ यह पुनरुक्ति की है। हमारी राय में यह बचाव एक बहाना है। एक वस्तु को घुमा-घुमाकर लिखने से तो मुग्ध-बुद्धि मनुष्य उल्टे चक्कर में पड़ते हैं। खरी बात तो यह है कि मट्टारकजी को इन प्रन्थों का कलेवर बढ़ाकर इस तरफ अपने अनुयायियों का मन आकृष्ठ करना था और इस कार्य में आप पूर्णतया सफल भी टुए हैं।

टीका की प्रशस्ति में ग्रापने ग्रपने इस निर्माएा का समय सूचित करने में भी जाने-ग्रजाने गोलमाल किया है।



: २⊏ : धवला की प्रशस्ति

"सिद्धंत-छंद-जोइस-वायरगा-पमागासत्थगािवुग्रेगा 1 लिहिएसा वीरसेरोरा भट्टारएएा टीका, 11211 ग्रट्ठत्तीसम्हि सासियविक्कमरायम्हि एयाइ संरंभो । पोसे सुतेरसीए, भावविलग्गे धवलपक्खे 11211 जगतुंगदेवरज्जे, रि(हि)यम्हि कुंभम्हि राहुग्गा कोगो । सूरे तुलाए संते, गुरुम्हि कुलविल्लए होंते ।।७।। चावम्हि वर (धर) एािवुत्ते, सिंघे सुक्कम्मि मेंढि चंदम्मि । कत्तियमासे एसा, टीका हु समापिग्रा धवला ।।८।। वोद्दर्ण रायर्णारदे, एरिंदचूडामर्गिम्हि भुंजते सिद्धंतगंधमत्थिय-गुरुप्पसाएए विगत्ता सा "11311

भट्टारकजी ने प्रशस्ति की ५ से ६ तक की ५ गाथाओं से यह धवला टीका कब लिखी यह बात सूचित की है। परन्तु निर्माएग के समय के सूचक ''ग्रट्टत्तीसम्हि'' इन दो शब्दों के ग्रतिरिक्त कोई शब्द नहीं है। ''सासिय'' ग्रथवा ''सामियविक्कमरायम्हि'' इन शब्दों से भी कोई स्पष्टार्थ नहीं होता। शासक ग्रथवा स्वामी विक्रम राज्य के समय क्या हुग्रा ? इसका कोई फलितार्थ नहीं मिलता। ''अट्ठत्तीसम्हि'' से विक्रम का सम्बंध नहीं मिलता, क्योंकि दोनों सप्तम्यन्त हैं। इसके ग्रतिरिक्त ''जगतुंगदेवरज्जे'' ग्रौर ग्रन्त में ''वोद्एा रायएएरिदे, एएरिद चूडामएिएम्हि भुंजते'' इस प्रकार दो राजाग्रों के सप्तम्यन्त नाम लिखे हैं। ''विक्रमराज, जगत्तुङ्गदेव ग्रौर बोद्एाराजनरेन्द्र' इन तीन राजाग्रों का सम्मेलन करके भट्टारकर्जी क्या कह्नना चाहते हैं, इसका तात्पर्य समझ में नहीं आता। प्रशस्ति की गाथाग्रो

में मास, पक्ष, तिथि, लग्न ग्रीर लग्न-कुण्डली स्थित ग्रहों की राशियाँ बताई हैं। इससे इतना जाना जा सकता है कि यह प्रशस्ति विक्रम की दशवीं शती ग्रथवा उसके बाद की हो सकती है पहले की नहीं।

ग्राचार्य वीरसेन ने वेदना-खण्ड की टीका में दिगम्बर साधुग्रों के पाँच कूलों के नाम दिए हैं, वे ये हैं---''पंचस्तूप, गुहावासी, शालमूल, स्रशोकवाटक स्रौर खण्डकेसर ।'' इसके साथ ही ''गएा'' तथा ''गच्छ'' की व्याख्या देते हए लिखा है--- ''तिपुरिसम्रो गरगो'' ''तद्वरि गच्छो'' म्रर्थात् तीन पुरुषों की परम्परा के समुदाय को ''गए।'' कहते हैं। उसके ऊपर होता है उसे ''गच्छ'' कहते हैं । भट्टारकजी ने ''कुल, गरा श्रौर गच्छ'' की यह व्याख्या किस ग्रन्थ के ग्राधार से की है यह कहना कठिन है। धवला के ग्रतिरिक्त ग्रन्थ किसी प्राचीन दिगम्बर जैन ग्रन्थ में कुलों के इन नामों को हमने नहीं देखा, न ''त्रिपुरुषकगर्गा'' होता है--यह व्याख्या भी हमने कहीं पढी । दिगम्बर परम्परा के प्राचीन ग्रन्थों की प्रशस्तियों में "नन्दिगरा, सेनगरा; देवगरा, सिंहगरा, देशीयगराादि" गराों के नाम मिलते हैं। परन्तु ''त्रिपुरुषकगराग' होता है ऐसा कहीं भी लेख नहीं मिलता । न "गरगों" के ऊपर "गच्छ" होते हैं, यह बात देखने में आई । प्रत्युत गए। शब्द ही प्राचीनकाल से साधू-समूदाय के ग्रर्थ में प्रचलित था। ''गच्छ'' शब्द तो बाद में प्रचलित हुम्रा है। जहाँ तक हमने देखा है, साधू-समूदाय के ऋर्थ में ''गच्छ'' शब्द ग्यारहवीं तथा बारहवीं शती के ग्रन्थों में तथा शिलालेखों में साधु-समुदाय के अर्थ में प्रयुक्त हुआ दृष्टिगोचर होता है। तब भट्टारक वीरसेन गणों के ऊपर गच्छ कहते हैं। इसका क्या वास्तविक अर्थ है, सो विद्वान् विचार करें। हमारी राय में तो दिगम्बर तथा क्वेताम्बर जैन परम्पराओं में सर्वोपरि संघ होता है झौर संघ के छोटे विभाग ''गए।'' होते हैं । गएगों के विभागों को ''गच्छ'' कहते हैं। क्वेताम्बर परम्परा में छठी, सातवीं क्षताब्दी से "गच्छ" इाब्द साधू-समूदाय के ऋर्थ में प्रचलित हुन्ना है। तब दिगम्बर परम्परा में तो इसके बहुत पीछे ग्यारहवीं, बारहवीं शती से ''गणों'' में से ''गच्छों'' की उत्पत्ति हुई है। इस दशा में भट्टारकजी वीरसेन का उक्त कुलगण-गच्छों का निरूपए एक रहस्यपूर्ए समस्या वन जाती है।

ग्राधुनिक दिगम्बर विद्वान् भट्टारक वीरसेन स्वामी का सत्तासमय विक्रम की नवमी शती में रखते हैं। तब भट्टारकजी स्वयं धवला टीका में "तिलोयपण्गत्ति, तिलोयसार" ग्रादि ग्रन्थों के नाम निर्देश करते हैं। ''तिलोयपण्णत्ति'' बारहवीं शती के पूर्व का सन्दर्भ नहीं है ग्रौर ''तिलोय-सार'' इससे भी ग्रर्वाचीन ग्रन्थ है। इस स्थिति में ''धवला'' में इन ग्रन्थों का नाम निर्देश होना क्या रहस्य रखता है, यह प्रश्न विचारकों के लिए एक समस्या बन जाती है। इसके अतिरिक्त ''धनझयनाममाला'' एवं ''गोम्मटसार'' की पचासों गाथाय्रों के उद्धरणों का धवला में मिलना भी कम रहस्यमय नहीं है। एक स्थान पर तो वीरसेन भट्टारकजी ने प्रसिद्ध दिगम्बर न्यायाचार्य भट्टारक ''प्रभाचन्द्र'' का नाम निर्देश भी किया है ग्रौर "सिद्धि-विनिश्चय टीका" का उद्धरएा भी दिया है। इन सभी बातों की समस्या दो प्रकार से ही हल हो सकती है, एक तो यह कि भट्टारक वीरसेन को ग्यारहवीं शती का माना जाय । दूसरा यह कि इनको टीकाओं में जिन २ ग्रर्वाचीन ग्रन्थों के ग्रवतरण तथा ग्रर्वाचीन ग्रन्थकारों के नाम ग्राते हैं वे बाद में प्रक्षिप्त हए माने जायें। इसके ग्रतिरिक्त समन्वय का तीसरा कोई उपाय नहीं है। हमारी राय में ग्राचार्य वीरसेन को नवमी शताब्दी का न मानकर ग्यारहवीं शती का मानने से ही सब बातों का समाधान हो सकता है।

धवला टीका की प्रशस्ति जिसकी चर्चा ऊपर कर ग्राये हैं, वीरसेन के समय पर स्पष्ट प्रकाश नहीं डालती, न उसमें दिये हुए राजाग्रों के नामों से ही समय की सिद्धि होती है। यह प्रशस्ति स्वयं उलझी हुई है। इसके भरोसे पर ग्रन्थकार को पूर्वकालीन ठहराना किसी प्रकार सिद्ध नहीं हो सकता। धवला के ग्रन्तर्गत दूसरे भी ग्रनेक शब्दप्रयोग ऐसे मिलते हैं कि जिनसे ग्रन्थकार ग्यारहवीं शताब्दी के पूर्ववर्ती सिद्ध नहीं हो सकते।

षट्-खण्डागम के माने जाने वाले सूत्रों को वीरसेन ने "सूत्र" तथा "चूर्गिए" इन दो नामों से निर्दिष्ट किया है। परन्तु हमारी राय में इनको ''चूर्गिए" कहना ठीक नहीं जँवता, क्योंकि "चूर्गिए" एक प्रकार की टीका मानी गई है और टीका गद्य अथवा पद्यबद्ध ग्रन्थों के ऊपर बनती है।

षट्-खण्डागम के माने गये सूत्र किसी ग्रंश में सूत्र कहे जा सकते हैं, तब कहीं-कहीं सूत्र चूर्णि का रूप भी धारण कर लेते हैं। यह मूल ग्रन्थ का दुरंगा रूप स्वाभाविक नहीं पर क्रुत्रिम है। हमारी समफ के ग्रनुसार वास्तत्र में यह चूर्णी होनी चाहिए, परन्तु बाद में किसी ने चूर्णी का अंग-भंग कर सूत्र बना दिए हैं। यह परिवर्तन किसने किया यह कहना तो कठिन है, परन्तु चौथे पाँचर्वे खण्डों में कहीं-कहीं सूत्रों के रूप में गाथाएँ दी गई हैं ग्रोर उन पर चूर्णि न होकर वीरसेन की सीधी धवला टीका बनी है।

कषाय पाहुड़ की गाथाग्रों के कर्त्ता का नाम 'गुएाधर'' लिखा है ग्रौर उसकी चूर्रिए के कर्त्ता का नाम ''यतिवृषभ''। हमारी राय में ये दोनों नाम भट्टारकजी की कृति है। ग्रसत् को सत् बनाने में भट्टारक वीरसेन एक सिद्धहस्त कलाकार मालूम होते हैं। ''जयधवला'' वाली चूर्रिए के प्रारम्भ में दो मंगलाचरएा की गाथाएँ दी हैं, उनमें ''यतिवृषभ'' नाम ग्राता है, जिसे ''यतिवृषभ'' नामक ग्राचार्य मानकर चूर्रिए को उनके नाम पर चढ़ा दिया है। यही चूर्रिएा टीका के बिना छपी है। उसमें न मंगल गाथाएँ हैं, न ''यतिवृषभ'' का उल्लेख है। इससे प्रमारिएत होता है कि ''जयधवला वाली चूर्एी 'में वीरसेन ने ग्रपना परिचय मात्र दिया है।

श्रपनी टीका में स्थान-स्थान पर ''जईवसहायरिग्रो'' उल्लेख कर भट्टारकजी ने यति वृषभाचार्य को मूर्तिमन्त बना दिया है। इसी प्रकार कषायपाहुड़ की गाथाग्रों में कहीं भी कर्ता का नाम निर्देश नहीं है, तथापि वीरसेन ने ग्रपनी टीका में ''गुएाहर भडारग्रो'' इत्यादि स्थान-स्थान पर निर्देशों द्वारा ''गुएाधर भट्टारक'' को भी एक ऐतिहासिक व्यक्ति बना दिया है।

षट्-खण्डागम के चूर्गिा सूत्र, कषाय पाहुड के चूर्गि सूत्र ग्रौर इन दोनों पर की वीरसेन कीं टीकाग्रों की प्राकृत भाषा एक है। फरक इतना ही है कि टीकाग्रों में कहीं-कहीं संस्कृत पद ग्रथवा वाक्य दिए गए हैं; तब चूर्गियों में यह बात नहीं है। प्राकृत भाषा न पूरो शौरसेनी है, न मागधी मौर न प्राकृत । इसमें शौरसेनी का एक ही लक्षरण मजबूत पकड़े रखा है कि "त" को "द" बनाना । मागधी का लक्षरण एक ही पकड़ा है कि ती के "त" को "ड़" बनाना । बाकी प्राकृत प्रयोग भी ग्रधिकांश अलाक्षरिएक ही हैं, जैसे-"खुद्दाबन्ध, नामागोद, नीचागोद, रहस्स, संघडरएा" इत्यादि सैकड़ों ऐसे ग्रलाक्षरिएक शब्द हैं जो प्राकृत व्याकररण से सिद्ध नहीं हो सकते । इन ग्रलाक्षरिएक शब्द हैं जो प्राकृत व्याकररण से सिद्ध नहीं हो सकते । इन ग्रलाक्षरिएक शब्दों को लाक्षरिएक बनाने की इच्छा "प्राकृत शब्दानुशासनकार-श्री त्रिविक्रमदेव" को हुई थी ग्रौर प्रारम्भ में उन्होंने लिखा भी था कि "वीरसेन ग्रादि प्रयुक्त शब्दों को सिद्ध करने की भी मेरी इच्छा है।" पर बाद में शब्दानुशासन की समाप्ति तक देखा तो वीरसेन ग्रथवा उनके द्वारा प्रयोग में लाए गए प्राकृत शब्दों की सिद्धि कहीं भी हष्टिगोचर नहीं हुई । मालूम होता है कि त्रिविक्रम देव को भट्टारकजी के ग्रलाक्षरिएक शब्दों को लाक्षरिएक बनाने का कार्य ग्रसम्भव प्रतीत हुग्रा होगा । इसी से उन्होंने ग्रपने व्याकररण में कहीं उल्लेख तक नहीं किया ।

भट्टारकजी ग्रपनी भाषा की ग्रलाक्षरिएकता जानते थे, इसी से इन्होंने एक स्थान पर प्राक्वतव्याकरएा के नाम से ग्रर्धपद्य के रूप में एक बॉम फेंका कि ''प्राक्वत में ए, ऐ ग्रादि सन्ध्यक्षरों के स्थान में ग्रा, ई ग्रादि ग्रक्षर परस्पर एक दूसरे के स्थान में हो जाते हैं।''

श्रापको होशियारी का पार ही नहीं ग्राता, स्थान-स्थान पर "केवि श्रायरिया, ग्रायरियोवदेसेएा, महावाचक-खमासमएा।" ग्रादि साक्षी के रूप में तुक्का घर देते हैं, पर नाम न देने की तो प्रतिज्ञा ही कर रखी है। हम तो इसका ग्रर्थ यही समझते हैं कि भट्टारकजी के पास एकाध गएित का कोई ग्रच्छा ग्रन्थ होगा ग्रौर एक दो भंग-प्रस्तारों के कर्म-सम्बन्धो ग्रन्थ, उनके ग्राधारों से यह टीका ग्रन्थ-जिसे टीका न कहकर "महाभाष्य" कहना चाहिये, बना हुग्रा है। कुछ भी हो, परन्तु दिगम्बर जैन परम्परा के लिये तो वीरसेन एक वरददेव हैं, जिन्होंने "कर्म-सिद्धान्त-विषयक-धवला तथा जयधवला" दो टीकाएँ बुनाकर दिगम्बर जैन समाज को उन्नतमस्तक कर दिया है।

ऊपर लिखे अनुसार बारह अधिकारों में क्रमशः ३६–७१–१४–७७ -२२२–९३–१९३–७६–१२४–१२४–२६–२०६ गाथा संख्या है, जो सम्मिलित संख्या १२३० होती है । इसके कर्त्ता ''वट्टकेर'' अथया ''वट्टकेरल'' बताये जाते हैं । इस ग्रन्थ पर टीकाकार सिद्धान्तचक्रवर्ती ग्राचार्य वसुनन्दी हैं । इनका सत्तासमय ज्ञात नहीं है, फिर भी इनके कतिपय उल्लेखों से ये धारएगा से भी अधिक अर्वाचीन प्रतीत होते हैं ।

- (१२) पर्याप्त्यधिकार
- ११) शील-गुर्णाधिकार
- (१०) समय-साराधिकार
- (१) ग्रनगार-भावनाधिकार
- (म) द्वादशानुप्रेक्षाधिकार
- (७) षडावश्यकाधिकार
- (६) पिण्डशुद्धि-ग्रधिकार
- (४) पंचाचाराधिकार
- (४) सामाचाराधिकार
- (३) संक्षेप-प्रत्याख्यानाधिकार
- (२) बृहत्प्रत्याख्यान-संस्तर-स्तवाधिकार
- (१) मूलगुरणाधिकार
- ''मूलाचार'' ग्रन्थ प्राकृत गाथाबद्ध १२ ग्रधिकारों में पूरा किया गया है । बारह ग्रधिकारों के नाम तथा गाथासंख्या निम्न प्रकार से है—

: 28 : मू ला चा र - स टी क •\_•

पापश्रुत का निरूपएा करते हुए इन्होंने ''वात्स्यायन'' शास्त्र के साथ 'कोकशास्त्र'' का भी नाम निर्देश किया है जो इनकी ग्रर्वाचीनता प्रमाणित करता है । वसुनन्दि की ''सिद्धान्तचक्रवर्ती'' इस उपाधि के अनुसार ये "कर्मग्रन्थ" तथा "तिलोयपण्णत्ति" के विषय के ग्रच्छे जानकार मालूम होते हैं । ग्रधिकार ११–१२ की टीका में इन्होंने जो विद्वत्ता दिखाई है– इससे इनके सिद्धान्त-चक्रवतित्व का ग्राभास मिलता है, परन्तु शेष दश <mark>ग्रधिकारों की स</mark>ंख्या में इन्होंने कमजोरी ही नहीं ग्रनभिज्ञता तक दिखाई है। इसके दो कारएा ज्ञात होते हैं---एक तो यह कि इस ग्रन्थ पर वसुनन्दि के पूर्व को बनी हुई कोई टीका नहीं थी ग्रौर दूसरा यह कि यह ग्रन्थ खासकर क्वेताम्बर परम्परा के प्राचीन ग्रन्थ "ग्रावक्यक-निर्युक्ति, दश-वैकालिक सूत्र'' स्रादि के स्राधार पर संग्रहीत किया गया है स्रौर वसुनन्दि के पास न उक्त श्वेताम्बर ग्रन्थ थे, न श्वेताम्बर परम्परा की ग्राचार-विषयक परिभाषाग्रों का ज्ञान । इसलिये कई स्थानों पर बिना समभे ही मूल ग्रन्थ की बातों को गूड़गोबर कर दिया है। सबसे अधिक इन्होंने : पडावश्यकाधिकार "में अपनी अनभिज्ञता प्रदर्शित की है । अन्य स्थानों पर भी जहाँ कहीं इवेताम्बरीय सिद्धान्तों की गाथाय्रों की व्याख्या की है, वहाँ कुछ न कुछ भूल की ही है। उदाहरएा के लिए--पंचाचाराधिकार की ८०वीं गाथा श्वेताम्बरीय-ग्रावश्यक-निर्युक्ति की है । इसमें गराधर, प्रत्येकबुद्ध, श्रुतकेवली और ग्रभिन्न दशपूर्वधर स्थविर की रचना को ''सूत्र'' के नाम से व्यवहार करने का कहा है। इसके चतुर्थ चरएा में **:'ग्रभिण्णदसपू**व्विकधिदं च'' इसकी व्याख्या करते हुए ''ग्रभिन्न दस पूर्व'' का म्रर्थ करते हुए म्राप कहते हैं-''ग्रभिन्नानि रागादिभिरपरिएगतानि दश पूर्वा एग' ग्रर्थात्-'रागादि से अपरि एत दश पूर्व' ऐसा अर्थ लगाया है। परन्तु वास्तव में इसका अर्थ होता है-''सम्पूर्ण दशपूर्व'' और ऐसे ''सम्पूर्ण दश पूर्वों के जानने वाले श्रुतधर की कृति को ''सूत्र'' माना गया है। यह तो एक मात्र उदाहरएा बताया है, वास्तव में इस प्रकार की साधारएा भूलें ग्रगणित हैं।

ग्राचार्य वसुनन्दी ने इस टीका में ग्रपना विशेष परिचय नहीं दिया । ग्रन्त में एक पद्य में इस मूलाचार की वृत्ति का ''वसुनन्दी वृत्ति'' के नाम से

परिचय कराया है। यह पद्य यदि वसुनन्दी का खुद का भी हो तब भो इससे इनका तथा इनके समय का कोई परिचय नहीं मिलता। इनके ''वसुनन्दिश्रावकाचार, प्रतिष्ठासार'' ग्रादि ग्रन्थों में भी इन्होंने ग्रपना परिचय नहीं दिया, ऐसा स्मरएा है।

मूलाचार के कर्त्ता का नाम ''वट्टकेराचार्य, वट्टोरकाचार्य म्रथवा षट्टकेरलाचार्य ?''—

प्रस्तुत मुद्रित सटीक ग्रन्थ के सम्पादक ने एक दो स्थान पर ''बट्टे र-काचार्य', तब ग्रन्य स्थानों में ''वट्टकेराचार्य'' लिखा है। वसूनन्दी ने टीका के उपक्रम में इनका नाम ''वट्रकेरलाचार्य'' लिखा है। इन भिन्न-भिन्न नामोल्लेखों का होना हमारी राय में इस ग्रन्थ के कर्त्ता के नाम का बनावटीपन साबित करता है। इस बात के समर्थन में ग्रन्य भी कई कारएा हैं । प्रथम तो दिगम्बरीय ज्ञिलालेखों में यह नाम कहों भी दृष्टिगोचर नहीं होता। ग्रन्थ-प्रशस्तियों में भी इनका नाम कहीं लिखा नहीं मिलता। भट्टारकीय प्रशस्तियों में भी किसी भी लेखक ने नहीं लिखा, ऐसा हमारा ध्यान है। आचार्य श्रुतसागर १६वीं शताब्दी के दिगम्बर विद्वान् थे। ग्राचार्य वसूनन्दी भी श्रुतसागर से दो तीन शताब्दियों से ग्रधिक पूर्ववर्ती नहीं हैं। मूलाचार के भिन्न-भिन्न ग्रधिकारों में ग्राने वाले ग्रनेक ऐसे शब्द-प्रयोग हैं जो विक्रम की १२वीं शताब्दी के किसी ग्रन्थ में प्रयुक्त हए दृष्टिगोचर नहीं होते । मूलाचार ग्रन्थ के ग्रधिकारों की योजना भी इस बेढबी से की गई है कि यह ग्रन्थ एक मौलिक ग्रन्थ नहीं पर संग्रहग्रन्थ प्रतीत होता है। ग्रन्थ की प्राकृत भाषा भी दिगम्बरीय शौरसेनी है, जो १२वीं शताब्दी से प्राचीन नहीं। छन्दोभंग जैसी भूलों को ध्यान में न भी लें तो भी व्याकरए। सम्बन्धी ऐसी अनेक अञुद्धियाँ हैं जो दिगम्बरीय प्राचीन साहित्य में नहीं देखी जातीं । परन्तु बारहवीं तेरहवीं शती ग्रौर इसके बाद के ग्रन्थों में इनकी भरमार है । संग्रहकार ने शताधिक गाथाएँ श्वेताम्बर ग्रन्थों से लेकर इसमें रख दी हैं। केवल 'त' 'य' के स्थान पर दिगम्बरीय शौरसेनी का 'द' बना दिया है। नमूने के रूप में कुछ गाथास्रों के ग्रङ्ग हम नीचे उद्घृत करते हैं—

२८२ :

निबन्ध-निचय

| मूला०      | पंचाचाराधिकार | गाथा ८० | श्वेताम्बर ग्रावश्यक नि० |             |
|------------|---------------|---------|--------------------------|-------------|
| ,,         | सामाचाराधिकार | १२४     | ग्रा० नि० ६६७            | पृ० २४व     |
| ai.        | **            | १३२     | ६८४                      | २६३         |
| "          | **            | १३३     | द्रद्रद                  | २९४         |
| ,,         | पंचाचाराधिकार | १६४     | <b>१</b> ४१८             | ७६४         |
| "          | षडावश्काधिकार | २       | ६१५                      | <b>২</b> ৫৩ |
| ,,         | "             | 8       | <b>६</b> २२              | ४०६         |
| 19         | ,;            | દ્      | ६४३                      | ४३द         |
| 11         | ;,            | 3       | १२3                      | <u> </u>    |
| ,]         | 11            | १०      | 033                      | 388         |
| 12         |               | ११      | १००२                     | 388         |
| "          | "             | १६      | न ६                      | ६२          |
| <b>;</b> , | 5 g g         | २४      | ७३७                      | ३२९         |
| **         | "             | २४      | ७९६                      | ३२९         |
| 23         | 37            | २२      | 330                      | ३२६         |
| "          | "             | ३६      | १२४६                     | ५६३         |
| ,,,        | ; ;           | ४३      | १०४८                     | ४९६         |
| **         | ,,            | ሂሂ      | १०५९                     | ४९६         |
| ,,         | "             | ५६      | १०६०                     | ७३४         |
| ,,         | **            | ሂፍ      | १०६२                     | ७३४         |
| ,,         | "             | ZE      | १०६ <b>१</b>             | ७३४         |
| ,5         | <b>;</b> ,    | ६२      | १०६६                     | ४६५         |
| 4          | **            | ६२      | १०६९                     | ४९८         |
| **         | ,;            | ६४      | १०७६                     | ४००         |
| "          | 3,            | ६४      | १९३                      | ४९६         |
| ,,         | ;;            | ६६      | १०७७                     | ४००         |
| **         | ;;            | ६७      | 3008                     | ४००         |
| ,,,        | **            | ६५      | 80E3                     | १०५         |
| 37         | \$2           | ६९      | १०९४                     | ४०८         |

| मूला <b>०</b> | षडावश्यकाधिकार | गाथा | <b>श्वे</b> ताम्ब <b>र ग्राव</b> श्यक नि० | તેક્ષ |
|---------------|----------------|------|-------------------------------------------|-------|
| "             | ;;             | ७०   | x3•8                                      | ४०८   |
| ;,            | "              | ७१   | 8085                                      | 302   |
| <b>; ;</b>    | 37             | ७२   | १०९७                                      | 30%   |
| ,,            | "              | ৩দ   | ग्रवश्य सूत्र                             | X ? ? |
| "             | >1             | 30   | द्या. नि. ११०२                            | **    |
| "             | 3 3            | 50   | 8803                                      | ४११   |
| **            | ; ;            | ٤٦   | 2388                                      | ४४१   |
| "             | 3)             | 83   | 88EX                                      | ४४०   |
| ••            | 23             | X3   | ११०४                                      | ४१६   |
| ,,            | **             | हद्  | ११०६                                      | 392   |
| ,'            | ,,             | 23   | ११०७                                      | ४१६   |
| ,-            | , ,            | 800  | ११०८                                      | ४४१   |
| "             | ,,             | १०१  | 3388                                      | ४४१   |
| ,,            | "              | १०२  | x x <b>8</b>                              |       |
| ,,            | ; 7            | १०३  | १२०१                                      | १४२   |
| "             | ",             | १०४  | १२०२                                      | १४३   |
| ,,            | ,,             | १०६  | १२०७                                      | ४४३   |
| ,"            | "              | १०७  | १२०५                                      | ४४४   |
| 12            | ,,             | १०५  | 3058                                      | ४४४   |
| ,'            | **             | 308  | १२१०                                      | ४४४   |
| ,,            | "              | ११०  | १२११                                      | ४४४   |
| ,;            | ,,,            | १११  | १२१२                                      | ४४४   |
| ,,            | **             | ११३  | १२२४                                      | १४९   |
| ,,            | "              | ११४  | १२३४                                      | ४४२   |
| , ,           | "              | ११६  | १२४८                                      | ६६३   |
|               |                |      |                                           |       |

89

,,

"

;;

"

1)

११७

११८

१२०

१२३१

१२३२

8220

\*\*\*

\*\*\*

४६४

२८४ :

| मूला०      | षडावश्यकाधिकार | गाथा            | श्वेताम्बर म्रावश्यक नि | ० ५ष्ठ      |
|------------|----------------|-----------------|-------------------------|-------------|
| ,;         | 39             | १२६             | १२४४                    | ४६३         |
| 19         | 39             | १३०             | १२४४                    | १९३         |
| ,,         | "              | १३६             | १४४४                    | <b>५</b> ०३ |
| <b>,</b> 1 | 7.1            | 358             | १४६३                    | 580         |
| 3 9        | 37             | १४०             | १४६४                    | 580         |
| <b>7</b> 3 | 79             | १४१             | १४६४                    | 580         |
| ,,,        |                | १४१             | १४४७                    | ७७०         |
| 23         | y<br>33        | १४४             | 2880                    | 950         |
| ,,         | "              | 328             | १४४८                    | ५७७२        |
| ,•         | , ,            | १६०             | 8230                    | ¥30         |
| ,,         | ""             | १६१             | १४३१                    | 8290 X 30   |
| ٠,         | ;;             | १६२             | <b>१ ४</b> ३८           | ¥30         |
| "          | ,,             | १६९             | १४४१                    | न०१         |
| ,,         | "              | १७१             | <b>१</b> <i>१</i> ४६    | 030         |
| <b>,</b> , | "              | १७२             | १४४७                    | ७६५         |
| *3         | "              | १७४             | १४४१                    | ७९७         |
| ;,         | ,,             | <u> </u><br>१७४ | २३४                     | ७९७         |
| "          | <b>3</b> 9     | <i>হ</i> ৩৩     | ३७४१                    | ७७६         |
| "          | 99             | १७५             | १४८६                    | ७७६         |
| "          |                | ३७१             | 8860                    | ७७६         |
| ij         |                | १८०             | १४९२                    | ७७६         |
| **         | <b>3</b> 3     | १८६             | ७२२                     | २७२         |
| ,,         | *)             | १८७             | १२२                     | २६७         |
| **         | ,,             | 980             | १२१                     | २६६         |
| ,,         | समयसाराधिकार   | 5               | _                       |             |
| ń          | ,,             | १२१             | दशवैकालिक ७             |             |
| ;,         | >>             | १२२             | ৰহা০ দ                  |             |
| 81         | • 7            | १२३             | <b>দ্ব</b> হা ০         |             |

: २८४

| मूला० | शीलगुरगाधिकार   | गाथा १६ | छेद सूत्र |        |     |
|-------|-----------------|---------|-----------|--------|-----|
| ,,    | पर्याप्त्यधिकार | १०७     | ग्रा० सू० | ४६ वे० | ર્શ |

उपर्युक्त गाथाग्रों में वर्णभेद तो सर्वत्र किया ही है, परन्तु कहीं कहीं दिगम्बर परम्परा को मान्यता के अनुकूल बनाने के लिए शाब्दिक परिवर्तन भी किया है। इनके अतिरिक्त अनेक गाथाओं के चरण तथा गाथार्ध तो सैकड़ों की संख्या में दृष्टिगोचर होते हैं। पंचाचाराधिकारादि में भगवती श्राराधना की कतिपय गाथाएँ भी ज्यों की त्यों उपलब्ध होती हैं। भगवती श्राराधना वापनीय संघ के विद्वान् मुनि शिवार्य की कृति है, इसी तरह दिगम्बर ग्रन्थों की गाथाओं का भी अनुसरण किया गया है। इन सब बातों का विचार कर हमने यह मत स्थिर किया है कि मूलाचार न कुन्द-कुन्दाचार्य की कृति है, न वट्टकेर, वट्टेरक अथवा वट्टकेरल नामक कोई ऐतिहासिक व्यक्ति हुए हैं। मूलाचार यह संग्रह ग्रन्थ है। इसके संग्राहक यापनीय अथवा ग्रज्ञातनामा कोई दिगम्बर विद्वान् होने चाहिए।

## भगवती आराधना :

भगवती ग्राराधना का सविस्तार ग्रवलोकन "श्रमरा भगवान् महावीर" पुस्तक के "स्थविरकल्प ग्रौर जिनकल्प" नामक परिशिष्ट में दिया गया है, जिज्ञासु पाठक वहीं से जान लें।



ः ३०ः पंच-संग्रह ग्रन्थ ्∻

### १. आवश्यक सचन :

प्रथम पंच-संग्रह जो भाषान्तर के साथ मुद्रित है, करीब २५०० श्लोक परिमारग है । इसके पाँचों प्रकरणों के नाम क्रमशः नीचे लिखे अनुसार हैं----

- १. जीव-समास---गाथा २०६
- २. प्रकृति-समुत्कीर्तन---गाथा १२ रोष गद्यभाग
- ३. कर्म-स्तव--गा० ७७
- ४. शतक--गा० कुल ४२२, मूल गाथा १०४
- ४. सप्ततिका-गाथा कुल ४०७, मूल गाथा ७२

यह ग्रन्थ भाषान्तर के साथ ४३९ पेजों में पूरा हुग्रा है ।

## २. प्राकृत वृत्ति सहित पंच-संग्रह :

श्रुतवृक्ष का निरूपग उपोद्धात में, गाथा ४३ जिसमें अंग उपांग पूर्वश्रुत के विवरग के साथ सब की पदसंख्या दी है ।

- १. प्रकृतिसमुत्कीर्तन-गाथा १६
- २. कर्म-स्तव--गाथा ८८, ९ गाथाएँ इसी विषय की ग्रलग अंक वाली हैं।
- जीवसमास—गा० १७६, यह ग्रन्थ ४४० से ६६२ तक के १२२ पृष्ठों
   में पूरा हुन्रा है।
- ४. शतक--गा० १३९, ग्रन्त में मङ्गलाचरएा की दी गाथाएँ।
- सचूलिका सप्तति—गाथा ९९,

इस प्राकृत टीका वाले पंच-संग्रह के कर्त्ता पद्मनन्दी नामक म्राचार्य हैं ग्रीर टीका भी इनकी स्वोपज्ञ प्रतीत होती है ।

### ३. संस्कृत पद्यबद्ध पंच-संग्रह :

प्राग्वाट वरिएक् जाति के विद्वान् श्रीपालसुत डड्ढ की कृति है । इसके पांच प्रकरएगों के नाम इस प्रकार हैं —

१. जीव-समास---- श्लोक २४७

२. प्रकृति-समुकोर्तन---- श्लो० ४४

- ४. शतक—श्लो० ३३९
- ५. सत्तरि----- श्लो० ४२८
- ६. सप्ततिका चूलिका ५४

## ४ पंच-संग्रह संस्कृत आचार्यं अमितगति कृत :

- १. बंधक--- श्लोक ३४३
- २. बध्यमान---- श्लोक प्रकृति-स्तव में ४८
- ३. बंध-स्वामित्व--- श्लोक कर्म-बन्ध-स्तव १०६
- ४. बंधकारएा-- ३७४ श्लोकों के बाद शतक समाप्त ऐसा उल्लेख किया है,

४. बंध भेद— परन्तु ग्रगले प्रकरएा का गाथांक भिन्न नहीं दिया है किन्तु ७७९ श्लोकों के बाद ''इति मोहपाकस्थानप्ररूपएा समाप्ता" यह लिखकर ग्रागे गुऐोषु मोहसत्त्वस्थानानि ग्राह—यह लिखकर नये ग्रङ्क के साथ प्रकरएा शुरु किया है ग्रौर बीच में भिन्न-भिन्न शीर्षक देकर कुल ७९ श्लोक पूरे करके ''सप्ततिकाप्रकरएां समाप्तम्'' लिखा है।

शतक, सप्ततिका इन दोनों प्रकरणों की समाप्ति के उल्लेखों में इनके नाम ग्राये हैं, मूल श्लोकों में नहीं । परन्तु इन दो प्रकरणों में दृष्टिवाद का नामनिर्देश श्लोकों में हुग्रा है ।

इसके बाद सामान्य विशेष रूप से बन्ध-स्वामित्व का निरूपएा है, जो भिन्न-भिन्न शीर्षकों के नीचे ६० श्लोकों में पूरा किया है। बीच में गद्म भाग में भी विवरएा किया है। ग्रन्थकार की प्रशस्ति से जाना जाता है कि १०७३ विक्रम में यह ग्रन्थ पूरा किया है।

#### 55 55

ः ३१ः कर्ताः म्रकलंक देव अकलंक - ग्रन्थत्रय रू

लघीयस्त्रय ग्रन्थ में प्रथम प्रमाएा-प्रवेश, नय-प्रवेश तथा प्रवचन-प्रवेश ग्रादि प्रकरएा हैं।

नय-प्रवेश की ३३वीं कारिका के उपक्रम में पुरुषाद्वैतवाद का उल्लेख करके पुरुष को निस्तरंग तत्त्व श्रौर जीवादि पदार्थों को उपप्लव कहा गया है। वास्तव में यह हकीकत वेदान्तवाद को है। श्रागे कारिका ३८वीं में स्पष्ट रूप से ब्रह्मवाद का निर्देश भिलता है—

''संग्रहः सर्वभेदैक्य--मभिप्रैति सदात्मना । ब्रह्मवादस्तदाभासः स्वार्थभेदनिराकृतेः ॥३८॥'' इत्यादि । ग्रागे प्रवचन-प्रवेश की ६९वीं कारिका में भी---''सदभेदात्समस्तैक्य--संग्रहात् संग्रहो नयः । दुर्नयो ब्रह्मवादः स्यात्, तत्स्वरूपानवाप्तितः ॥५९॥'

ब्रह्मवाद को दुर्नय कहा गया है ।

ग्रकलंक देव के उपर्युक्त निरूपगों से यह तो स्पष्ट हो जाता है कि इनका लघीयस्त्रय ग्रन्थ शंकराचार्य का ब्रह्मवाद प्रचलित होने के बाद निर्मित हुग्रा है। ग्रन्थ विद्वानों का यह मन्तव्य है कि लघीयस्त्रय ग्रकलंक देव का प्रारम्भिक ग्रन्थ है। पर हम इस मन्तव्य से सहमत नहीं हैं। हमारी राय में यह लघीयस्त्रय ग्रन्थ ग्रकलंकदेव ने पिछली ग्रवस्था में इस विचार से रचा है कि स्याद्वाद के ग्रभ्यासी विद्यार्थी इन लघु ग्रन्थों में प्रवेश कर स्याद्वाद के ग्राक्य में सुगमता से प्रवेश कर सकें।

55 SF

ः ३२ः प्रमा गा-संग्रह �

कर्ता: ग्रकलंक देव

प्रमारा-संग्रह भी <mark>इ</mark>सो कोटि का ग्रन्थ है। इसमे ग्रन्थकर्त्ता ने सिद्धसेन, देवनन्दि श्रौर समन्तभद्न के नामों का सूचन किया है। इसके ग्रतिरिक्त इसमें **नयचक्र** ग्रन्थ का भी उल्लेख किया है।



: ३३ : श्री तत्त्वार्थ-श्लोकवार्तिक कर्ता: श्री विद्यानन्दी

तत्त्वार्थसूत्र पर रची गयी अनेक टीकाओं में से विक्रमीय एकादशवीं शताब्दी के पूर्वार्ध जात स्राचार्य विद्यानन्दी की ''तत्त्वार्थसूत्र-श्लोकवार्ति-कालंकार'' का तीसरा नम्बर है। यह टीका भाष्य के रूप में लिखी गई है। तत्त्वार्थ के मूल सूत्रों का विवरण लिखने के बाद उसी का सार प्राय: कारिकाओं में दिया गया है।

टीका ग्रन्थ का म्राघे से म्रधिक भाग प्रथम म्रध्याय के पांच म्राह्निकों में पूरा किया है । रोष टीकां ग्रन्थ दूसरे म्रध्याय के तीन म्राह्निकों म्रौर रोष म्राठ म्रध्यायों के दो दो म्राह्निक कल्पित करके पूरा किया है ।

टीकाकार ने अपनी टीका में पूर्ववर्ती अनेक अन्थकारों तथा विद्वानों का नाम निर्देश किया है ।

जैन विद्वानों के नामों में समन्तभद्र का नाम निर्देश मात्र है। तब ग्रकलंकदेव, कुमारनन्दी, श्रीदत्त के नाम वादी के रूप में उल्लिखित हैं। ग्राश्चर्य है देवनन्दी सर्वार्थसिद्धि टोका के कर्ता माने जाते हैं, परन्तु ग्रन्थ भर में देवनन्दी का नाम निर्देश कहीं नहीं मिलता। ग्रकलंकदेव ने "सिद्धि-विनिश्चय'' की एक कारिका में सिद्धसेन तथा समन्तभद्र नामों के साथ देवनन्दी का भी नाम निर्दिष्ट किया है। परन्तु तत्त्वार्थराजवार्तिक में भी देवनन्दी का उल्लेख नहीं है।

जैनेतर विद्वानों में से टीकाकार ने उद्योतकर, शबर, भर्तृहरि, वराहमिहिर, प्रभाकर भट्ट, धर्मकीर्ति ग्रौर प्रज्ञाकर गुप्त ग्रादि के ग्रनेक बार नाम निर्देश किये हैं ।

ग्रन्थकार ने ग्रपने ग्रन्थ में ग्रनेक वादों की चर्चा कर उनका खण्डन किया है। स्फोटवाद का तो बहुत ही विस्तार के साथ निराकरएा किया है। इतना हो नहीं किन्तु सूक्ष्मा, पश्यन्ती, मध्यमा ग्रौर वैखरी नामक शाब्दिकों की चार भाषाग्रों की चर्चा करके उनका खण्डन किया है।

बौद्धों के ग्रन्यापोहवाद की काफी चर्चा करके उसका खण्डन किया है।

वादी-प्रतिवादी के शास्त्रार्थ सभा का निरूपएा तथा उनके जय, पराजय के कारएगों का विशद वर्णन किया है ।

केवली के कवलाहार मानने वालों को दर्शनमोहनीय कर्म बांधने वाला माना है। परन्तु स्त्री उसी भव में मोक्ष पा नहीं सकती इसकी चर्चा कहीं नहीं दीखती।



# ः ३४ः ञ्राप्त-परीत्ता ञ्रोर पत्र-परीत्ता ॐ

कर्ता: श्री विद्यानन्दी

ग्राचार्य विद्यानन्दी ने ग्राप्तपरीक्षा में १२४ कारिकाग्रों तथा टीका में ग्राप्त पुरुष की चर्चा की है। इस ग्रन्थ में जैन जैनेतर विद्वानों के नाम निर्देश निम्न प्रकार से हुए हैं----

समन्तभद्र, ग्रकलंकदेव, शंकर, प्रशस्तकर (वेदान्त) और भट्ट प्रभाकर श्रादि के नाम उल्लिखित हैं ।

''देवागमालंकृतौ तत्त्वार्थालंकारे विद्यानन्दमहोदयैः च विस्तरतो निर्एातिं प्रतिपत्तव्यं ।'' इस प्रकार ग्राप्तपरीक्षा में अपने लिये उल्लेख किया है, इसी प्रकार तत्त्वार्थवातिकालंकार में भो दो एक जगह ''विद्या-नन्दमहोदय'' शब्द का उल्लेख करके श्रपने अन्य ग्रन्थ की गभित सूचना की है ।

पत्र-परीक्षा में भी ग्रन्य नामनिर्देशों के ग्रतिरिक्त कुमारनन्दी भट्टारक को तीन कारिकाएँ उद्घृत की हैं। पत्र-परीक्षा में शास्त्रार्थ के लिए पत्रावलम्बन किये जाते थे। उन पत्रों के स्वरूप तथा पंचावयवादि वाक्यों का स्वरूप लिखा है।

### ¥5 ¥5

हर्ता: समन्तभद्र

ः ३४ः ञ्या **त - मी मां सा** 

# इति−वसुनन्दि, अष्टशती-अकलंक

श्राप्तमीमांसा की मूल कारिकायें ११५ हैं, जो "देवागम नभोयान-चामरादिविभूतयः" इस पद्य से शुरु होती हैं। मीमांसा में ग्राचार्य ने ग्राप्त-पुरुष की विस्तृत विचारएा। की है ग्रौर उनके सिद्धान्त प्रमाएा नय ग्रादि का समर्थन किया है। साथ-साथ ग्रन्यान्य दार्शनिक मन्तव्यों का निरसन भी किया है।

मूल कृति में कर्ता ने ग्रपना नाम सूचन नहीं किया है, फिर भी टोकाकारों ने इसका कर्त्ता समन्तभद्र माना है ग्रौर उन्हें सबहुमान वन्दन किया है ।

टीकाकार वसुनन्दी ने ग्राचार्यं कुलभूषण को नमस्कार कर टीका का प्रारम्भ किया है और ग्रकलंक ने समन्तभद्र को ही नमस्कार कर मीमांसा को शुरु किया है ।

''ग्रज्ञानाच्चेद् घ्रुवो०'' इस कारिका के विवर<mark>ण में ग्रक</mark>लंक ने ब्रह्म-प्राप्ति के सम्बन्ध में उल्लेख किया है।

श्री वसुनन्दि ने ग्रपनी टीका में धर्म-कीर्ति, मस्करि पूरएा का भी उल्लेख किया है।

श्री समन्तभद्र का समय इतिहासवेत्ताय्रों की दृष्टि में ईसा की छठी शताब्दी तथा पट्टावली के अनुसार दूसरी शताब्दी का प्रारम्भिक काल है, ऐसा सम्पादक ने प्रस्तावना में उल्लेख किया है ।

हमारी राय में झाचांर्य समन्तभद्र विक्रमीय पंचम शताब्दी के पूर्ववर्ती नहीं हो सकते । 55 55 ः ३६ः भ्र मा **रा - प री त्ता** �

ले०: विद्यानन्दी

प्रमाण-परीक्षा में भिन्न-भिन्न दार्शनिकों के मान्य प्रमाणों की चर्चा करके सत्य ज्ञान को प्रमाण सिद्ध किया है। इस परीक्षा में ग्रन्थकार ने भट्टारक कुमारनन्दि, अन्नलंकदेव स्रादि स्राचार्यों के मत उद्धृत किये हैं स्रौर न्यायवार्तिककार उद्योतकर, बौद्ध श्राचार्यं धर्मोत्तर; समन्तभद्र, शाबर भाष्य, प्रभाकर, भट्ट, बृहस्पति, कणाद स्रादि ग्रन्थकारों के भी उल्लेख किये हैं।

श्राचार्य विद्यांनन्द ने कुमारनन्दी के नाम के साथ दो स्थानों पर भट्टारक शब्द का प्रयोग किया है। इससे ज्ञात होता है कि विद्यानन्द के समय में ''भट्टारक'' युग आ्रारम्भ हो चुका था।

|                    | *    | : ३७ :           |
|--------------------|------|------------------|
| कर्ताः प्रभाचन्द्र | ~~~~ | प्रमेयकमलमार्तएड |
|                    | ž    | *                |

इस ग्रन्थ में कुल छः परिच्छेद हैं— १. प्रमाएपरिच्छेद, २. प्रत्यक्ष-प्रमारापरिच्छेद, ३. परोक्षप्रमारापरिच्छेद, ४. प्रमारा-विषय-फल निरूपरा परिच्छेद, ४. प्रमारााभास परिच्छेद, ६, नय-नयाभासाधिकार परिच्छेद। लेखक की शैली प्रौढ़ है। खण्डनात्मक पद्धति से भिन्न-भिन्न विषयों का निरूपण कर लगभग बारह हजार श्लोक प्रमाराात्मक यह ग्रन्थ निर्मित किया है।

यद्यपि ग्रन्थ में ऐतिहासिक सूचनों का संग्रह विशेष नहीं है, फिर भी कुछ उल्लेखनीय बातें ग्रवश्य हैं, जो नीचे सूचित की जाती हैं—

चामुण्डराय के गुरु नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती के त्रिलोकसार ग्रन्थ की कतिपय गाथाएँ प्रभाचन्द्र ने ग्रपने इस ग्रन्थ में उद्धृत की हैं। त्रिलोकसार का रचनासमय विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी का उत्तरार्द्ध है। इससे सुतरां सिद्ध है कि प्रमेय-कमल-मार्त्तण्ड की रचना विक्रमीय

एकादशो शती के तृतीय अथवा चतुर्थ चरएा की मानी जा सकती है। सम्पादक वंशीधरजी शास्त्री के मत से विक्रम संवत् १०६० से १११५ तक का होना निश्चित है ।

प्रथम परिच्छेद में ग्रन्थकार ने सूक्ष्मा, ग्रनुपश्यन्ती, मध्यमा ग्रौर वैखरी, इन चार भाषाग्रों का संक्षेप में स्वरूप बतलाया है ।

दितीय परिच्छेद के अन्त में लेखक ने केवली-कवलाहार का खण्डन किया है और स्त्रीनिर्वाण का भी सविस्तार खण्डन किया है। साथ में सवस्त्र निर्ग्रन्थ नहीं हो सकता और नैर्ग्रन्थ्य विना मुक्ति नहीं हो सकती, इन दो विषयों के सम्बन्ध में लिखी गई युक्तियों में ऐसी कोई भी युक्ति या तर्क दृष्टिगोचर नहीं होता, जो इनकी मान्यता को सिद्ध कर सके।

तृतीय परिच्छेद में बौद्धों के ग्रपोह-सिद्धान्त का भी खण्डन किया है । शब्दाद्वैतवादियों के स्फोट के सम्बन्ध में प्रतिपादन तथा लौकिक वैदिक शब्दों के ग्रर्थ के सम्बन्ध में जैनों का मन्तव्य प्रतिपादित किया है ।

ग्रन्तिम प्रशस्ति में ग्रन्थकार प्रभाचन्द्र ने माएिाक्यनन्दी को गुरु के रूप में याद किया है ग्रौर ग्रपने को पद्मनन्दि सैद्धान्तिक का शिष्य ग्रौर श्री रत्ननन्दि का पदस्थित बताया है। धाराधीश भोजराज के राज्यकाल में माएिाक्यनन्दि के परीक्षामुख सूत्रों पर यह विवरएा समाप्त करने का ग्रन्थकार ने सूचन किया है।



284 :

: ३८ : भद्र बाहु - संहिता •:•

भद्रबाहुसंहिता का प्रथम भाग पढ़ने से ज्ञात हुग्रा कि यह ग्रन्थ बहुत ही ग्रर्बाचीन है। मुनि जिनविजयजी इसे बारहवीं तेरहवीं शताब्दी का होने का ग्रनुमान करते हैं, परन्तु यह ग्रन्थ पन्द्रहवीं शताब्दी के पूर्व का नहीं हो सकता। इसकी भाषा बिल्कुल सरल ग्रौर हल्की कोटि की संस्कृत है। रचना में अनेक प्रकार की विषय सम्बन्धी तथा छन्दो-विषयक ग्रशुद्धियां बताती हैं कि इसको बनाने वाला मध्यम दर्जे का भी विद्वान् नहीं था। ''सोरठ'' जैसे शब्दप्रयोगों से भी इसका लेखक पन्द्रहवीं तथा सोलहवीं शती का ज्ञात होता है। इसके सम्पादक श्री नेमिचन्द्रजी इसे ग्रष्टमी शताब्दी की कृति ग्रनुमान करते हैं, परन्तु यह अनुमान केवल निराधार ही है।

पण्डित जुगलकिशोरजी मुखतार ने इसे सत्रहवीं शती के एक भट्टारकजी के समय की क्वति बतलाया है, जो हमारी सम्मति में ठीक मालूम होता है।

# ः ३हः हरिवंश पुरागा त्र्योर इसके कर्ता त्र्याचार्य जिनसेन ∻

## (१) कथावस्तु का आधार : : :

प्रस्तुत पुराएा के सम्पादक पण्डित श्री पन्नालालजी जैन साहित्याचार्य का ग्रभिप्राय है कि ''हरिवंश-पुराएा" का कथावस्तु जिनसेन को अपने गुरु ''कीर्तिषेएासूरि" से प्राप्त हुग्रा होगा, परन्तु यह अभिप्राय यथार्थ नहीं है। सामान्य रूप से ''हरिवंश-पुराएा" का विषय ''महापुराएा और त्रिषष्टिशलाका पुरुष चरित्रों" के ग्रन्तर्गत ''नेमिनाथ चरित्र" और ''क्रुप्एा वासुदेव'' ग्रादि के चरित्रों के प्रसंगों पर तो ग्राता ही है परन्तु जिनसेन ने ''हरिवंश" की उत्पत्ति के प्रारम्भ से ही ''वसुदेवहिण्डी'' के नाम से श्वेताम्बर सम्प्रदाय में प्रसिद्ध ''वसुदेव-चरित'' के ग्राधार से ही सब प्रसंगों को लिखा है। ''वसुदेव-हिण्डी के प्रथम काण्ड'' से तो ग्रनेक वृत्तान्त लिये ही हैं, परन्तु ''मध्यम काण्ड'' के ग्राधार से भी ग्रनेक प्रकार के तपों का निरूपएा किया है जो ग्रषिकांश श्वेताम्बरमान्य ग्रागमों में भी प्रति-पादित हैं।

पुराएाकार ने पुराएा के प्रथम सर्ग में निम्नोद्धृत श्लोकों में पुराएा का विषय निरूपएा करने की प्रतिज्ञा की है—

ग्रर्थात्—''तीन लोक का ग्राकार प्रथम वताकर फिर राजवंशोत्पत्ति; उसके बाद हरिवंशोत्पत्ति, वसुदेव का भ्रमरण, नेमिनाथ का चरित्र, द्वारिका नगरी का निर्माण, युद्ध का वर्णन ग्रौर नेमिनाथ ग्रादि का निर्वाण, ये ग्राठ ग्रर्थाधिकार इस पुराण में कहे जायेंगे । ७१ । ७२ ।'

लेखक ने सर्वप्रथम तीन लोकों का जो निरूपए किया है वह जैन-शःस्रोक्त है। शेष ग्रर्थाधिकार राजवंशोत्पत्ति, हरिवंशोत्पत्ति, वसुदेव की प्रवृत्ति, नेमिनाथ का चरित्र, द्वारिका का बसाना, युद्ध का वर्एन ग्रौर निर्वाएा का वर्एान ''च उपन्न महापुरिसचरिय'' ग्रौर ''वसुदेव-हिण्डो'' इन प्राचीन ग्रन्थों के ऊपर से लिये गये हैं।

# (२) प्रतिपादन शैली : : :

सम्पादकों ने ग्राचार्य जिनसेन की इस कृति के सम्बन्ध में ग्रपना ग्रभिप्राय बहुत ही ग्रच्छा व्यक्त किया है। परन्तु हमको इनके विचारों से जुदा पड़ना पड़ता है, यह दुःख का विषय है। पर इसका कोई प्रतिकार भी तो नहीं। सम्पादकों ने इनकी हर एक प्रवृत्ति ग्रौर परिपाटी पर सन्तोष व्यक्त किया है, परन्तु मुभे इनकी प्रतिपादन-शैली पर सन्तोष नहीं। जहां तक मुभे लेखक की लेखिनी का ग्रनुभव हुग्रा है, इससे यही कहना पड़ता है कि ग्रापकी लेखिनी परिमार्जित नहीं। पढ़ने पर यही लगता है कि ग्राचार्य धामिन सिद्धान्त का ज्ञान प्राप्त करने के उपरान्त व्याकरण पढ़ कर ''हरिवंश'' की रचना में लगे हैं, इसीलिये लेख में ग्रलंकार ग्रौर रसपोषणा का कहीं दर्शन नहीं होता। युद्ध जैसे प्रसंग में भी ''वीर'' ग्रथवा ''ग्रद्भुत' रसों का नाम-निशान नहीं होना–इसका ग्रर्थ यही हो सकता है कि लेखक ने ग्रपनी साहित्यिक योग्यता प्राप्त करने के पहले ही इस पुराण की रचना कर डाली है। इसीलिये कहीं कहीं तो लेख भ्रान्ति-जनक भी हो गया है, जैसे—

> ''युधिष्ठिरोऽर्जुनो ज्येष्ठो, भीमसेनो महाबलः । नकुलः सहदेवश्च, पञ्च ते पाण्डुनन्दनाः ॥ (२)'' (४५ सर्ग)

अनजान पढ़ने वाले मनुष्य को ऊपर के श्लोक से पाण्डवों के ज्येष्ठादि कम में यह भ्रान्ति हुए विना नहीं रहेगी कि पांच पाण्डवों में युधिष्ठिर, अर्जुन, महाबली भीम, नकुल ग्रौर सहदेव ये कमशः ज्येष्ठ कनिष्ठ थे। इस भ्रान्ति को ध्यान में लेकर यदि नीचे लिखे ग्रनुसार श्लोक बनाकर पांच पाण्डवों का निरूपण करते तो कैसा स्वाभाविक होता ?

> "युधिष्ठिरो भीमसेनोऽर्जुनश्चापि यथाक्रमम् । नकुल: सहदेवश्च, पर्ख्वंते पाण्डुनन्दनाः ॥"

(३) लेखक ऐतिहासिक, भौगोलिक सीमाओं के अनुभवी नहीं : : :

तीसरे सर्ग के ५ श्लोकों में कवि ने पंचशैलपुर ग्रौर पंचशैलों का वर्णन किया है। वे कहते हैं—'पंचशैलपुर श्रीमुनिसुव्रत जिन के जन्म से पवित्र बना हुग्रा है, जो शत्रु की सेना के लिये, पांच पर्वतों से परिवृत होने से दुर्गम है। पांच शैलों में ''पूर्व की तरफ ऋषिगिरि'' है जो चतुरस्न ग्रौर जल-निर्फरों से युक्त है। यह पर्वत दिग्गज की तरह पूर्व दिशा को सुशोभित करता है। ''वैभार पर्वत जो त्रिकोएगाकार'' है, दक्षिए दिशा को ग्राश्रित हुग्रा है। इसी प्रकार ''विपुल पर्वत भी त्रिकोएगाकार'' है ग्रौर नैर्ऋत कोएग के मध्य में रहा हुग्रा है। प्रत्यंचा चढ़ाए हुए धनुष की तरह 'बलाहक' नामक चतुर्थ पर्वत उत्तर, वायव्य, पश्चिम इन तीन दिशाग्रों में व्याप्त है ग्रौर पांचवां ''पाण्डुक'' पर्वत ईशान कोएग में स्थित है।

कविने जिसको पंवशैलपुर कहा है वह ग्रर्वाचीन राजगृह नहीं। क्योंकि राजगृह नगर का निवेश राजा बिम्बिसार के पिता प्रसेनजित के समय में हुग्रा है, जब कि मुनि सुव्रत तीर्थ इद्धर का जन्म राजगृह के निर्माण के पूर्व ही हो चुका था। उस समय पांच पर्वतों के बिचला नगर राजगृह ग्रथवा पंचशैलपुर नहीं कहलाता था, किन्तु वह "गिरिव्रज" के नाम से प्रसिद्ध था। कवि का पंच-पर्वत-स्थिति-विषयक वर्णन भी ठीक प्रतीत नहीं होता।

भगवान् महावीर जब कभी राजगृह की तरफ जाते, तब उसके ईशान दिशा विभाग में ग्रवस्थित ''गुएाशिलक'' चैत्य में ठहरते थे । महावीर के

सभी गए। धरों ने राजग्रुह के गुए।शिलक उद्यान में ही ग्रनशन करके निर्वाए। प्राप्त किया था। तब महावीर के सैकड़ों साधुग्रों ने वैभार पर्वत ग्रौर विपुलाचल पर ग्रनशन करके परलोक प्राप्त किया था। इससे ज्ञात होता है कि महावीर जहां ठहरते थे वहां से वैभार ग्रौर विपुलाचल निकटवर्ती थे।

११वें सर्ग के ६५वें श्लोक में कवि ने भारत के मध्य-देशों का वर्एन करते हुए सोल्व, ग्रावृष्ट, त्रिगर्त, कूशाग्र, मत्स्य, कूगीयान्, कोशल, मोक नामक देशों को मध्यदेशों में परिगएित किया है, जो यथार्थ नहीं है। इन नामों में से पहला नाम भी गलत है। देश का नाम सोल्व नहीं किन्तू ''साल्व'' है और यह प्राचीनकाल में पांच विभागों में बंटा हम्रा था म्रौर पश्चिम भारत में अवस्थित था। अन्य प्रमार्गों से ''ग्रावृष्ट'' देश के ग्रस्तित्व का ही समर्थन नहीं होता । त्रिगर्त देश भारत के मध्यभाग में नहीं किन्तू नैऋत कोएा दिशा में था, ऐसा प्राचीन संहिताओं से पता लगता है । ''कौशल'' भी उत्तर भारत में माना गया है, मध्यभारत में नहीं झौर "मोक" देश तो पश्चिम में था। आज के पंजाब से भी काफी नीचे की तरफ, उसको भी मध्यभारत में मानना भूल ही है और ''कुगीयस्'' देश का अन्यत्र कहीं उल्लेख नहीं मिलता। ''काक्षि, नासारिक, ग्रगर्त, सारस्वत, तापस, माहेभ, भरुकच्छ, सुराष्ट्र ग्रौर नर्मद" इन देशों को परिचम दिशा के देश माने हैं। ''दशार्र्णक, किष्किन्ध, त्रिपूर, म्रावर्त, नैषध, नेपाल, उत्तमवर्ण, वैदिश, ग्रन्तप, कौशल, पत्तन, ग्रौर विविहाल" ये विन्ध्याचल के पृष्ठ भाग में थे ग्रौर ''भद्र, वत्स, विदेह, कूशभंग, सैतव, वज्रखण्डिक'' ये देश मध्यभारत के सीमावर्ती माने हैं ।

पश्चिम दिशा के देशों में भरुकच्छ ग्रौर सुराष्ट्र ये दो नाम प्रसिद्ध हैं, शेष सभी ग्रप्रसिद्ध हैं। विन्ध्यपृष्ठवर्ति देशों में किष्किन्ध. नैषध ग्रौर नेपाल के नाम भी ग्रसंगत से प्रतीत होते हैं ग्रौर इनके ग्रतिरिक्त ग्रधिकांश नाम ग्रप्रसिद्ध ही हैं।

ग्रागे ४्रह्वें सर्ग में भगवान् नेमिनाथ के विहार-वर्णन में तीर्थङ्कर के ग्रतिशयों का वर्णन करते हुए लिखा है कि जहां तीर्थङ्कर विचरते हैं उस भूमिभाग में ईति उपद्रवादि नहीं होते । अहोरात्रादि समय शुभ बन जाता है और ''ग्रन्धे रूप देखते हैं, बहरे शब्द सुनते हैं, गूँगे स्पष्ट बोलते हैं और पंगुजन भी जोरों से चलने लगते हैं।'' इस निरूपएा में कवि ने ७७वें श्लोक में अन्धे रूप देखते हैं इत्यादि जो कथन किया है वह शास्त्रानुसारी नहीं है। तीर्थड्करों के पुण्य अतिशयों के कारएा ईति उपद्रवादि का शान्त होना, नई अशुभ घटनाओं का न होना और ऋतुओं का म्रनुकूल होना आदि सब ठीक हैं, परन्तु ग्रन्धे व्यक्ति का देखना, बधिर का सुनना, गूँगे का बोलना और पंगु का चलना इत्यादि बातें अतिशय-साध्य नहीं हैं। ऐसी असम्भवित बातों को सम्भवित मानकर तीर्थड्करों के खरे प्रभाव पर भी लोगों की अश्रद्धा उत्पन्न करना है।

भगवान् नेमिनाथ को सुराष्ट्रा, मत्स्य, लाट. सूरसेन, पटच्चर, कुरु जाँगल, कुशाग्र, मगध, अंग-बंग, कलिंगादि ग्रनेक देशों में विहार करा कर कवि मलय देश के भद्दिलपुर नगर के बाहर सहस्राझवन में पहुंचाते हैं, परन्तु जैन सूत्रों के ग्राधार से भगवान् नेमिनाथ का विहार सुराष्ट्रा के ग्रतिरिक्त उत्तर भारत के देशों में ही हुग्रा था। भगवान् स्वयं ग्रौर उनके शिष्य थावच्चा-पुत्रादि हजारों साधु काश्मीरी घाटियों, हिमालय की श्वेत पहाड़ियों ग्रौर उनके निकटवर्ती नगरों में विचरते थे। थावच्चापुत्र मुनि, उनके शिष्य शुक परिव्राजक ग्रौर उनके हजार शिष्य उन्हीं घवल पहाड़ियों पर जो पुण्डरीक पर्वत के नाम से पहिचानी जाती थी, ग्रनशन करके निर्वाण प्राप्त हुए थे। तीर्थङ्कर नेमिनाथ गिरनार पर्वत पर ग्रौर उनके ग्रनेक शिष्य सौराष्ट्र स्थित "शत्रुख्जय" पर्वत पर ग्रनदान करके सिद्ध हुए थे। इस परिस्थिति में नेमिनाथ के अंग, वंग ग्रादि सुदूरपूर्ववर्ती देशों में विहार करने का वर्यांन करना संगत नहीं हो सकता।

कवि ने तीर्थङ्कर नेमिनाथ को ग्रंग, वंग तक ही नहीं दक्षिए। में सुदूर द्रविड़ प्रदेश तक भ्रमए। करा दिया है। कृष्ए। वासुदेव ने जब पाण्डवों को ग्रपने देश से निर्वासन की ग्राज्ञा दी, तब उन्होंने सकुटुम्ब दक्षिए। में जाकर मल्ल देश में मथुरा नामक नगरी बसा कर वहाँ का राज्य करने लगे। कालान्तर में तीर्थङ्कर नेमिनाथ पल्लव देश की तरफ विचरे ग्रौर

पाण्डवों को प्रतिबोध देकर अपने श्रमरण शिष्य बनाए । ग्राचार्य जिनसेन कर्णाटक की तरफ से पश्चिम भारत में ग्राये थे, परन्त्र उनके हृदय में दक्षिए भारत के लिये मुख्य स्थान था। इसीलिये इन्होंने दक्षिएापथ की तरफ तीर्थेङ्कर को विहार करा कर उस भूमि को पवित्र करवाया; परन्तु उस प्रदेश को पल्लव लिखकर आपने ग्रपने भौगोलिक ग्रौर ऐतिहासिक ज्ञान की कमजोरी प्रदर्शित की है। क्योंकि दक्षिएा मथुरा के ग्रास-पास का प्रदेश नेमिनाथ के समय पल्लव नाम से प्रसिद्ध होने का कोई प्रमाग नहीं है। दक्षिए प्रदेश में पल्लवों की चर्चा विक्रम की चतूर्थ शती के प्रारम्भ में शुरु होने और आठवीं शती तक उनका उस प्रदेश में राज्य व्यवस्थित रूप से चलने की इतिहास चर्चा करता है। इस परिस्थिति में नेमिनाथ के समय में मदूरा तथा काञ्जिवरं के ग्रास-पास के प्रदेश की ''पल्लव'' नाम से प्रसिद्धि नहीं हुई थी ग्रौर न उस प्रदेश में तब तक सम्यता का ही प्रचार हुग्रा था। पाण्डवों के पाण्ड्यमथुरा में भगवान् नेमिनाथ के श्रमणों में से एक स्थविर उस प्रदेश में विहार करके गए थे ग्रौर उन्हीं के उपदेश से पाण्डवों ने श्रमएाधर्म की प्रव्रज्या ली थी ग्रौर बाद में वे सब सौराष्ट्र की तरफ विहार कर गये थे। जब वे ग्राधनिक सौराष्ट्र स्थित ''शत्रुझय'' पर्वत के ग्रास-पास पहुँचे तो उन्होंने सुना कि ''उज्जयन्त'' पर्वत पर भगवानु नेमिनाथ का निर्वाएा हो चुका है। इस पर से पाण्डवों ने भी शत्रुखय पर जाकर ग्रनशन कर लिया ग्रौर निर्वाण प्राप्त हए । श्वेताम्बर साहित्य में नेमिनाथ के विहार श्रौर पाण्डवों के प्रतिबोध का वृतान्त उपर्युक्त मिलता है ।

# (४) त्राचार्यं जिनसेन यापनीय : ।

आचार्य जिनसेन मूल में यापनीय संघीय थे ऐसा हरिवंश के अनेक पाठों से ध्वनित होता है। इन्होंने पुराएा की प्रशस्ति के अन्तिम पद्य में अपनो स्थिति को स्पष्ट कर दिया है। वे कहते हैं—

> ''व्युत्सृष्टाऽपरसंघसन्ततिबृहत्पुन्नाटसंघान्वये, व्याप्तः श्री जिनसेनसूरिकविना लाभाय बोधेः पुनः ।

दृष्टोऽयं हरिवंदापुण्यचरितः श्रीपर्वतः सर्वतो, व्याप्ताशामुखमण्डलः स्थिरतरः स्थेयात् पृथिव्यां चिरम् ॥''

'जिसने ग्रन्य संघों की परम्पराग्रों को त्याग दिया है ऐसे बृहत् पुन्नाट संघ के वंश में व्याप्त हरिवंशपुराएा रूप 'श्विपर्वत'' की भवान्तर में बोधिलाभार्थ कवि जिनसेन ने ग्रन्थ-रचना द्वारा सर्व दिशाग्रों में प्रसिद्ध किया जो पृथ्वी पर सदा स्थिर रहे ।

ऊपर के पद्य में कवि ने दो बातों की सूचना की है---

(१) यह कि कवि जिनसेन के पुन्नाट संघ का पहले यापनीय, क्लर्चक, इवेताम्बर ग्रादि ग्रनेक <mark>ग्रन्य संघों</mark> के साथ सम्पर्क था जो जिनसेन की पुराएारचना के पहले ही टूट गया था ।

(२) हरिवंश पुराग का कथावस्तु पुन्नाट संघ के वंश में से प्राप्त किया है ।

(१) कवि की ग्रन्य संघों से सम्बन्ध विच्छेद होने को बात बताती है कि प्रस्तुत पुराएा का रचनाकाल विक्रम की ११वीं शती के प्रारम्भ का है, पहले का नहीं। क्योंकि विक्रम की दशवीं शती के प्रवर्धि तक "यापनीय संघ" उन्नति पर था। "ग्रमोघ वर्ष" जैसे इसके सहायक थे, ग्राचार्य "पाल्यकीर्ति (शाकटायन)" जैसे इसके उपदेशक थे। उस समय में यापनीयों का सम्बन्ध ग्रन्य संघों से बना हुग्रा था। यही कारएा है कि उस समय में केवलिभुक्ति ग्रीर स्त्रीमुक्ति का समर्थन करने वाले प्रकरएा बने थे, परन्तु उसके बाद धीरे धीरे यापनीय संघ का ह्रास होता गया ग्रीर परिएाामस्वरूप विक्रम की १२वीं शती तक इसका ग्रस्तित्व ही नामशेष हो गया था। नग्नता के नाते ग्रधिकांश यापनीय संघ दिगम्बर परम्परा में सम्मिलित हो गया था। क्रूचेक ग्रादि छोटे सम्प्रदाय श्वेताम्बरों के ग्रन्तर्गत हो गये। परिएााम यह ग्राया कि इस समय के बाद के लेखों ग्रथवा ग्रन्थों की प्रशस्तियों में से यापनीय संघ ग्रीर क्रूचेक संघ ये नाम ग्रह्रय हो गये। ग्राचार्य जिनसेन के ग्रनेक उल्लेखों से प्रमाणित होता है নিৰন্ध-নিचয

कि पहले वे यापनीय संघ के अन्तर्गत थे। यापनीय श्रमएा, कल्पसूत्र, दशवैकालिक, उत्तराध्ययन ग्रादि श्वेताम्बर जैनसूत्रों को मानते थे। इसी कारण से इन्होंने ग्रपने इस पुराएा में श्वेताम्बर सूत्र ग्रन्थों के संस्कृत में नाम निर्देश किये हैं। इतना ही नहीं, कहीं कहीं तो गाथाग्रों ग्रौर उनके चरएोों के संस्कृत भाषान्तर तक कर दिये हैं।

दशम सर्ग के १३४. १३५, १३६, १३७, १३८ तक के पाँच श्लोकों में अंगबाह्य श्रुत का वर्णन करते हुए ग्रापने लिखा है कि ''दशवैकालिक सूत्र'' साधुग्रों की गोचरचर्या की विधि बतलाता है। ''उत्तराध्ययन'' सूत्र वीर के निर्वाणगमन को सूचित करता है। ''कल्प-व्यवहार'' नाम का शास्त्र श्रमणों के ग्राचारविधि का प्रतिपादन करता है ग्रौर ग्रकल्प्य सेवना करने पर प्रायश्चित्त का विधान करता है। ''कल्पाकल्प'' संज्ञक शास्त्र कल्प ग्रौर ग्रकल्प दोनों का निरूपण करता है। ''महाकल्प सूत्र'' द्रव्य-क्षेत्रकालोचित साधु के ग्राचारों का वर्णन करता है, ''पुण्डरीक'' नामक ग्रध्ययन देवों की उत्पत्ति का ग्रौर ''महापुण्डरीक'' ग्रध्ययन देवियों की उत्पत्ति का प्रतिपादन करने वाला है ग्रौर ''निषद्यका'' नामक शास्त्र प्रायश्चित्त की विधि का प्रतिपादन करता है। इस प्रकार ग्रंगबाह्य श्रुत का प्रतिपादन किया।

कवि जिनसेन का उपर्युक्त निरूपएा ग्रधंसत्य कहा जा सकता है, क्योंकि इसमें कोई कोई बात क्वेताम्बरों की मान्यतानुसार है। तब कोई उसके विरुद्ध भी, ''दशवैकालिक'' के विषय में इनका कथन क्वेताम्बरीय मान्यतानुगत है, तब उत्तराध्ययन के सम्बन्ध में जो लिखा है वह यथार्थ नहीं। उत्तराध्ययन में महावीर के निर्वाएा गमन सम्बन्धी कोई बात नहीं है, परन्तु कल्प सूत्र में ३६ ग्रपृष्ट व्याकरएा के ग्रध्ययनों की जो बात कही है, उसके ऊपर से उत्तराध्ययन के ३६ ग्रध्ययन मानकर वीर के निर्वाएा गमन की बात कह डाली है। 'कल्प व्यवहार'' नामक शास्त्र को एक समफ कर इसका तात्पर्य ग्रापने समफाया, परन्तु वास्तव में ''कल्प'' तथा ''व्यवहार'' भिन्न-भिन्न हैं। पहले में प्रायश्चित्तों की कल्पना ग्रौर दूसरे में उनके देने की मुख्यता है। "कल्पिका-कल्पिक" नामक शास्त्र श्वेताम्बर सम्प्रदाय में ग्रवश्य था परन्तु उसका विच्छेद बहुत काल पूर्व हो चुका है। "महाकल्प" भी श्वेताम्बर सम्प्रदाय में ग्रवश्य था; परन्तु इसका भी विच्छेद हुए लगभग १४०० वर्ष हो चुके हैं। देवों तथा देवियों की उत्पत्ति का निरूपए करने वाले ग्रन्थों को जिनसेनसूरि क्रमशः "पुण्डरीक" तथा "महापुण्डरीक" नाम देते हैं, परन्तु यह मान्यता भी ग्रापकी सुनी सुनायी प्रतीत होती है। जहां तक हमने देखा है श्वेताम्बर ग्रौर दिगम्बर दोनों सम्प्रदायों में उपर्युक्त नाम वाले ग्रन्थ नहीं हैं। कवि ने प्रायश्चित्तविधि को बताने वाला "निषद्यका" नाम का शास्त्र बताया है। यह नाम दिगम्बरों में प्रसिद्ध है, परन्तु श्वेताम्बर सम्प्रदाय में इस ग्रन्थ को "निशीथ" कहते हैं।

१्व्वं सर्ग के ३७वें श्लोक में ''दशवैकालिक'' के प्रथम ग्रध्ययन की प्रथम गाथा का पूर्वार्ध का संस्कृत रूपान्तर बनाकर ज्यों का त्यों रख दिया है ।

''दशवैकालिक'' की प्रथम गाथा का पूर्वार्ध ''धम्मो मंगलमुक्किट्ठं, ग्रहिंसा संजमो तवो'' जिनसेनसूरि का उक्त ग'थार्ध का संस्कृत-ग्रनुवाद— ''धर्मो मंगलमुत्कृष्टमहिंसा संयमस्तपः'' ।

उक्त प्रकार के पुराएगान्तर्गत ग्रनेक प्रतीकों से ज्ञात होता है कि ग्राचार्य जिनसेन ग्रौर इनके पूर्व गुरु यापनीय संघ में होंगे; ग्रन्थथा श्वेताम्बरों में प्रचलित ग्रन्थ सूत्रों के नाम ग्रौर उनके प्रतीक इनके पास नहीं होते । मालूम होता है जिनसेन के समय तक इनका श्वेताम्बरीय सम्बन्ध पर्याप्त रूप से छूट चुका था इसीलिये कई सूत्रों की परिभाषाग्रों के सम्बन्ध में ग्रापने ग्रतथ्य निरूपएा किया है । इनके बाद के वसुनन्दी ग्रादि टीकाकार ग्राचार्यों ने वट्टकेर क्वत ''मूलाचार'' की श्वेताम्बरीय सूत्र गाथाग्रों की व्याख्या करने में बहुत ही गोलमाल किया है । ज्यों-ज्यों समय बीतता गया त्यों-त्यों दोनों सम्प्रदायों के बीच पार्थक्य बढ़ता ही गया ।

यद्यपि ''जिनसेन'' हरिवंशपुराएा का कथावस्तु बृहत् पुन्नाट संघ के वंश में से उपलब्ध होने की बात कहते हैं, परन्तु वस्तुत: ''हरिवंश का

''कथावस्तु वसुदेवहिण्डी ग्रौर महापुरुषचरित्र'' ग्रादि प्राचीन प्राकृत ग्रन्थों के ग्राधार से लिया है । यह बात ''हरिवंश के कथावस्तु का ग्राधार'' नामक शीर्षक के नीचे लिखी जा चुकी है ।

# (४) जिनसेन के पूर्ववर्ती विद्वान् : : :

ग्राचार्यं जिनसेनसूरि ने ग्रपने पूराएा के प्रथम सर्ग में ग्रपने पुर्ववर्ती कतिपय विद्वानों का स्मरएा किया है, जिनमें समन्तभद्र सिद्धसेन, देवनन्दी, वज्रसूरि, महासेन, शान्तिषेण, प्रभाचन्द्र, प्रभाचन्द्र के गूरु कूमारसेन, वीरसेन गुरु और जिनसेन स्वामी आदि प्रमुख हैं। इनमें आचार्य समन्त-भद्र, सूक्तिकार सिद्धसेन, व्याकरएा ग्रन्थों के दर्शी देवनन्दी, वज्रसूरि ग्रादि के नाम ग्राने स्वाभाविक हैं । क्योंकि ये सभी ग्राचार्य हरिवंशकार जिनसेन के निसन्देह पूर्ववर्ती थे, परन्तु कतिपय नामों का इस पुराएा में स्मरए होना शंकास्पद प्रतीत होता है। कुमारसेन, वीरसेन, महापूराए के कर्ता ''जिनसेन ग्रौर प्रभाचन्द्र'' का नाम ''हरिवंश पुराए<mark>ा'' में आन</mark>ा एक नयी समस्या खड़ी करता है । क्योंकि ''महापुराए।'' के कवि जिनसेन अपने ग्रन्थ में हरिवंशपुराएकार जिनसेन की याद करते हैं; तब ''हरिवंश पुराए।'' में पुन्नाट संघीय कवि जिनसेन, जिनसेन स्वामी की कीति . "पार्श्वाभ्युदय'' नामक काव्य में करते हैं । इसी प्रकार ''हरिवंशपुरार्गा'' में ''न्यायकूमूदचन्द्रोदय'' के कर्ता प्रभाचन्द्र और उनके गुरु ग्राचार्य कुमार-सेन का नामोल्लेख होना भी समयविषयक उलझन को उत्पन्न करने वाला है।

भट्टारक वीरसेन ने भी हरिवंशपुराणकार ग्राचार्य जिनसेन का ग्रपने ग्रन्थ में स्मरएा किया है, इसी प्रकार ग्राचार्य वीरसेन ने ग्रपने ग्रन्थ में प्रभाचन्द्र का नाम निर्देश किया है ग्रौर प्रसिद्ध कवि "धनंजय" की "नाममाला" का ग्रपने ग्रन्थ में एक पद्य उद्धृत किया है। ग्राचार्य प्रभाचन्द्र ग्रौर कवि धनज्जय मालवा के राजा भोज की राजसभा के पण्डित थे। इन सब बातों पर विचार करने से ग्राचार्य वीरसेन मट्टारक, हरिवंश पुराएकार ग्राचार्य जिनसेन ग्रादि के सत्ता-समय की वास्तविकता पर ग्रन्धकार फैल जाता है। यदि भट्टारक वीरसेन ग्रौर पुन्नाट संघीय जिनसेन समकालीन थे तो इन्होंने ग्रपने ग्रपने ग्रन्थों में एक दूसरे के नाम निर्देश कैसे किये ? क्योंकि धवला टीकाकार दीरसेन स्वामी सुदूर दक्षिणा-पथ में मूड़बिद्री की तरफ विचरते थे ग्रौर टीकाओं का निर्माण कर रहे थे, तब हरिवंग पुरागाकार ग्राचार्य जिनसेन भारत की पश्चिम सीमा पर वर्द्धमान नगर में रहकर "हरिवंशपुराण" की रचना कर रहे थे ग्रौर इन दोनों ग्राचार्यों की कृतियों की समाप्ति में भी तीन वर्षों से ग्रधिक ग्रन्तर नहीं है। इस परिस्थिति में उक्त ग्राचार्यों द्वारा ग्रपने ग्रन्थों में एक दूसरे का उल्लेख होना स्वाभाविक प्रतीत नहीं होता।

हरिवंशपुराएा में ग्राचार्य प्रभाचन्द्र ग्रौर इनके गुरु कुमारसेन के नाम उपलब्ध होते हैं । इन गुरु-शिष्यों का सत्ता-समय विक्रम की ११वीं शती का द्वितीय चरएा हो सकता है ।

कवि धनञ्जय जो ''धनञ्जयनाममाला'' के कर्ता थे ग्रौर भोज राजा के सभा-पण्डित, इनका समय भी विक्रम की ग्यारहवीं शती के द्वितीय चरण से पहले का नहीं हो सकता ।

ग्राचार्य जिनसेन ने अपने ''हरिवंशपुराए।'' के निर्माएकाल में किस दिशा में कौन राजा राज्य करता था इसका निम्नलिखित पद्य में निरूपएा किया है—

> "शाकेष्वब्दशतेषु सप्तसु दिशं पंचोत्तरेषूत्तरां, पातीन्द्रायुधनाम्नि कृष्णनृपजे श्रीवल्लभे दक्षिणाम् । पूर्वा श्रीमदवन्तिभूभृतिनृपे वत्सादिराजेऽपरां; सूर्याणामधिमण्डलं जययुते वीरे वराहेऽवति ॥४२॥''

ग्रर्थात्—जिनसेन कहते हैं-'७०५ संवत्सर बीतने पर उत्तर दिशा का इन्द्रायुघ नामक राजा रक्षएा कर रहा था। कृष्ण राजा का पुत्र श्रीवल्लभ दक्षिएा दिशा का रक्षएा कर रहा था। ग्रवन्तिराज पूर्व दिशा का पालन कर रहा था. पश्चिम दिशा का श्रीवत्सराज शासन कर रहा था

ग्रौर सूरमण्डल ग्रर्थात् सौराष्ट्र-मण्डल का विजयी वीर वराह-धरणी वराह रक्षण कर रहा था।

"कल्यार्णैः परिवर्धमानविपुलश्रीवर्धमाने पुरे,

श्रीपार्श्वलियनन्नराजवसतौ पर्यप्तिशेषः पुरः ।

परुचाद्दोस्तटिका प्रजाग्रजनिता प्राजार्चनावर्चने,

शान्तेः शान्तिगृहे जिनस्य रचितो वंशो हरीणामयम् ॥ ५३॥

ग्रर्थांत्—'उस समय कल्याणों से बढ़ते हुए श्री वर्धमानपुर में ''नन्नराज वसति'' नामक पार्श्वनाथ जिनालय में हरिवंशपुराण को ग्रधिकांश पूरा किया था ग्रौर शेष रहा हुग्रा पुराण का भाग ''दोस्तटिका'' नामक स्थान में शान्तिदायक शान्तिनाथ के चैत्य में रहकर पूरा किया ।

ग्राचार्य जिनसेन उक्त ५२वें पद्य के चतुर्थ चरएा में सौराष्ट्र-मण्डल के शासक का नाम ''वराह'' लिखते हैं। पुराएा के सम्पादक वराह के साथ ''जय' शब्द जोड़कर उसका नाम ''जयवराह'' बनाते हैं, जो ग्रसंगत है। क्योंकि ''जयवराह'' नामक सौराष्ट्र का शासक कोई राजा ही नहीं हुग्रा। जिनसेन ने ''वराह'' शब्द का प्रयोग ''धरएावराह'' के ग्रर्थ में किया है, परन्तु ''धरएाीवराह'' के सत्तासमय के साथ पुराणकार का समय संगत न होने के कारण धरएाीवराह को छोड़कर ''जयवराह'' को उसका उत्तराधिकारी होने की कल्पना करते हैं, जो निराधार है। ''वराह'' यह कोई जातीय नाम नहीं, किन्तु ''धरएाीवराह'' का ही संक्षिप्त नाम ''वराह'' है।

जिनसेन के उपर्युक्त पद्य में सूचित ''इन्द्रायुध' राजा का समय विक्रम संवत् ६४०, वत्सराज पुत्र द्वितीय नागभट का राज्य विक्रम संवत् ६५७– ६६३ तक विद्वान् मानते हैं। श्रीवऌभ का समय विक्रम संवत् ६२७ के लगभग अनुमान करते हैं, तब ''धरएगीवराह'' जो चापवंशीय राजा था उसका सत्ता-समय शक संवत् ६३६ में माना गया है जो विक्रम संवत् ६७१ के बराबर होता है। इस प्रकार हरिवंशपुराएगकार ग्राचार्य जिनसेन का निर्दिष्ट समय इतिहाससंगत नहीं होता।

Jain Education International

उपर्युक्त तमाम ग्रसंगतियों के निराकरण का उपाय हमको एक ही दृष्टिगोचर होता है ग्रीर वह है जिनसेन के शक संवत को 'कलचुरी संवत्'' मानना। ग्राचार्य जिनसेन उसी प्रदेश से विहार कर वर्ढमान नगर की तरफ ग्राये थे कि जहाँ कलचुरी संवत् ही प्रचलित था। इस दशा में हरिवंशपुराणकार द्वारा कलचुरी संवत् की पसन्दगी करना बिल्कुल स्वा-भाविक है। कलचुरी संवत् ईशा से २४६ ग्रीर विक्रम से ३०६ के बाद प्रचलित हुग्रा था।

(१) जिनसेन के "हरिवंशपुराएा" की समाप्ति ७०५ कलचुरी संवरसर में हुई थी। इसमें ३०६ वर्ष मिलाने पर विक्रम वर्ष १०११ ग्रायोंगे'। इससे "धरएगीवराह" ग्रौर जिनसेन के समय की संगति भी हो जाती है। पुन्नाट संघीय जिनसेन की तरह ही भट्टारक वीरसेन तथा उनके शिष्य स्वामी जिनसेन का समय भी कलचुरी संवत्सर मान लेने पर इनके ग्रन्थों में होने वाले प्रभाचन्द्र, कवि धनख्जय ग्रादि के निर्देशों की भी संगति बैठ जायगी।

जिस हैहय राजवंश की तरफ से कलचुरी संवत् प्रचलित हुग्रा था, उसका श्रृङ्खलाबद्ध इतिहास वि० सं० ६२० के ग्रासपास से मिलता है ग्रौर इसके पूर्व का कहीं कहीं प्रसंगवशात् निकल ग्राता है। इससे भी प्रमारिगत होता है कि विक्रम की दशवीं शती में कलचुरी संवत् का सब से ग्रधिक व्यवस्थित प्रचार चल पड़ा था। हैहयों के देश में ही नहीं गुजरात के चौलुक्य, गुर्जर, सेन्द्रक ग्रौर त्रैकूटक के राजाग्रों के ताम्रपत्रों में भी यही

(१) हैहयों का राज्य बहुत प्राचीन समय से चला ग्राता था, परन्तु ग्रब उसका पूरा पूरा पता नहीं लगता। उन्होंने ग्रपने नाम का स्वतन्त्र संवत् चलाया था जों कलचुरी संवत् के नाम से प्रसिद्ध था। परन्तु उसके चलाने वाले राजा के नाम का कुछ पता नहों लगता। उक्त संवत् वि• सं० ३०६ ग्राध्विन शुक्ला १ से प्रारम्भ हुग्रा ग्रौर १४वीं शताब्दी के ग्रन्त तक बह चलता रहा। कलचुरियों के सिवाय गुजरात (लाट) के चौलुक्य गुर्जर सेन्द्रक ग्रौर त्र कूटक वंश के राजाग्रों के तास्र-पत्रों में भी यह संवत् लिखा मिलता है। (भारत के प्राचीन राजवंश, प्रथम भाग पृ० ३८)

संवत् लिखा जाता था । इससे भी निश्चित होता है कि जिनसेन का ७०५ वर्ष परिमित शक-संवत् वास्तव में कलचुरी संवत् है ।

उपर्युक्त मान्यता के ग्रनुसार पुन्नाटसंघीय ग्राचार्य जिनसेन का सत्ता-समय विक्रम की ११वीं शती तक पहुँचता है जो ठीक ही है। क्योंकि हरिवंशपुराएा में ऐसी ग्रनेक बातों के उल्लेख मिलते हैं, जो जिनसेन को विक्रम की ११वीं शती के पहले के मानने में बाधक होते हैं। इस प्रकार के कतिपय उल्लेख उपस्थित करके पाठकगरा को दिखायेंगे कि ग्राचार्य जिनसेन की ये उक्तियाँ उन्हें ग्रवीचीन प्रमासित करती हैं।

पुराएा के नवम सर्ग में निम्नलिखित समस्यापूर्ति उपलब्ध होती है, जैसे—

> "हष्टं तैमिरिकं कैश्चिदन्धकारेऽपि ताहशे । स्पर्धमेव हि चन्द्राक्षैः शतचन्द्रं नभस्तलम् ॥१०६॥"

इस श्लोक का ''शतचन्द्रं नभस्तलम्" यह समस्या-पद विक्रमीय १२वीं, १३वीं शती के पूर्ववर्ती किसी साहित्यिक ग्रन्थ में दृष्टिगोचर नहीं हुआ । इससे जाना जाता है कि उक्त समस्या-पद विक्रम की ११वीं शती के पहले का नहीं है ।

पूराएा के १४वें सर्ग के २०वें श्लोक में---

"हिन्दोलग्रामरागेरा, रक्तकण्ठा धरश्रियः। दोलाद्यान्दोलनकीडा; व्यासक्ताः कोमलं जगुः ॥२०॥"

इस प्रकार हिन्डोल राग दोलान्दोलन कीड़ा म्रादि शब्द म्रर्वाचीनता-सूचक हैं। प्राचीन साहित्य में सप्तस्वरों का विवररण अवश्य मिलता है, परन्तु हिन्दोल राग, दोलान्दोलन क्रीड़ा म्रादि शब्द हमने १२वीं शती के पहले के किसी भी साहित्यिक म्रथवा संगीत के ग्रन्थों में नहीं देखे।

हरिवंश के ४०वें सर्ग के---

"प्रशस्ततिथि-नक्षत्र-योग-वारादि लब्धयः । सुलब्धसुकुला भूपा, जग्मुरल्पैः प्रयागाकैः ॥२४॥"

उपर्युक्त श्लोक में तिथि, नक्षत्र, योग के ग्रतिरिक्त "वार" शब्द का प्रयोग किया गया है जो ग्रन्थ की ग्रवीचीनता का सूचक है। क्योंकि नयी पद्धति का भारतीय ज्योतिष विक्रम की १०वीं शती के पहले लोकमान्य नहीं हुम्रा था। सर्वप्रथम तिथि, नक्षत्र और मुहूर्त प्रचलित थे, फिर करएा ग्राया परन्तु वार को कोई नहीं पूछता था। करएा के बाद "लग्न" शब्द कहीं-कहीं प्रयुक्त होने लगा, जो नवमी शती के किसी किसी लेख-ग्रन्थ में मिलता है ग्रीर वार शब्द तो नवमी शती के किसी किसी लेख प्रशस्ति में दृष्टिगोचर नहीं होता। विक्रम की दशवीं शती के एक-दो लेखों में एक-दो स्थानों में वार शब्द दृष्टिगोचर हुग्रा है। इससे इतना कह सकते हैं कि "हरिवंशपुराएा" की रचना के समय में वार शब्द प्रयोग में ग्राने लगा था।

हरिवंश के ४ प्वें सर्ग के श्लोक में आया हुआ अविद्या शब्द शंकरा-चार्य के ब्रह्मवाद के प्रचार के बाद का है। शंकराचार्य का सत्ता-समय विक्रम की नवमी शती में माना गया है। इससे ज्ञात होता है, आचार्य शंकर के ब्रह्मवाद का सार्वत्रिक प्रचार होने के बाद, आचार्य जिनसेन ने हरिवंशपुराएग की रचना की है।

हरिवंश के ६६वें सर्ग में भारत में दोपावली प्रचलित होने के कारएग बताये हैं ग्रौर तब से दोपावली भारत में होने का लिखा है। दीपावलो की इस कथा से भी जिनसेन का यह पुराएा ग्रर्वाचीन ठहरता है। इवेताम्बर साहित्य में दीपावली की कथा १२वीं शती के पहले की उपलब्ध नहीं होती।

हरिवंश के कवि म्राचार्य जिनसेन ने २४ तीर्थङ्करों के शासनदेव-देवियों का सूचन किया है और ''म्रप्रतिचक्रा'' तथा ''ऊर्जयन्तस्थ ग्रम्बादेवी'' का उल्लेख किया है । इतना ही नहीं बल्कि ग्रह, भूत, पिशाच, राक्षस

भादि जो लोक-विघ्नकारी हैं उनको जिनेश्वर शासनदेवगरा श्रपने प्रभाव श्रौर शक्ति से शान्त करें श्रौर इच्छित कार्य की सिद्धि दें, ऐसी हरिवंश-पुराराकार ने पढ़ने वालों के लिये झाशंसा की है। इस प्रकार देवताझों की म्राशा श्रौर विश्वास १०वीं ११वीं शती के पूर्वकालीन जैन श्रमगों में नहीं था।

पुन्नाटसंघीय ग्राचार्य जिनसेन की गुरु-परम्परा—

म्राचार्य जिनसेन ने "हरिवंशपुराएा" के म्रन्तिम सर्ग में म्रपनी गूर्वावली के नामों की बड़ी सूची दी है। इस सूची के प्रारम्भिक लोहार्य ् तक के नाम ''त्रैलोक्यप्रज्ञप्ति'' ग्रादि ग्रन्य ग्रन्थों में मिलते हैं, परन्तू इनके ग्रागे के विनयधर, श्रुतगुप्त, ऋषिगुप्त, शिवगुप्त, मन्दरार्थ, मित्रवीर्थ. बलमित्र, देवमित्र, सिंहबल, वीरवित्त, पद्मसेन, व्याघहस्त, नागहस्ती ग्रौर जितदण्ड ये १४ प्रकीर्एक नाम शंका से रहित नहीं हैं। क्योंकि प्रस्तूत पराण के ग्रतिरिक्त ग्रन्य किसी ग्रन्थ या शिलालेख में इन नामों का कमिक उपन्यास नहीं मिलता ग्रौर इनके ग्रागे के नन्दिषेण से जिनसेन पर्यन्त के १८ ग्रव्यवच्छिन्न सेनान्त नाम हैं। इस नामावली में भी हमको तो क्रत्रिमता की गन्ध ग्राती है, क्योंकि सेनान्त नामों की इतनी लम्बी सूची ग्रन्यत्र नहीं मिलती । ग्राचार्यं जिनसेन ने ग्रपने ''हरिवंशपुराख'' में शक संवत् ७०४ का उल्लेख किया है, अर्थात् इस संवत्सर में ''हरिवंश-पुरागा'' की समाप्ति सूचित की है । इनके पूर्ववर्ती सेनान्त नामों में नन्दिषेगा यह नाम १८वाँ होता है । प्रति नाम के पीछे उनके सत्ता-समय के २५ वर्ष मान लिये जाएँ, तो भी नन्दिषेरा का समय जिनसेन के पहले ४४० वर्ष पर पहुंचता है। परन्तु प्राचीन शिलालेखों तथा ग्रन्थों में सेनान्त नामों का कहीं नाम-निशान नहीं मिलता ।

इस विषय में डा० गुलाबचन्द्रजी चौधरी लिखते हैं---

''यद्यपि लेखों में इसका सर्वप्रथम उल्लेख मूलगुण्ड से प्राप्त नं० १३७ (सन् ६०३) में हुग्रा है, पर इसके पहले नवमी शताब्दी के उत्तरार्ध (सन् ८९६ के पहले) में उत्तरपुराएा के स्चयिता गुएाचन्द्र ने ग्रपने गूरु

जिनसेन ग्रौर दादागुरु वीरसेन को सेनान्वयी कहा है। पर जिनसेन ग्रौर वीरसेन ने "जयधवला" और "धवला टीका में" ग्रपने वंश को पंचस्तू-पान्वय लिखा है। यह "पंचस्तूपान्वय" ईसा की पांचवीं शताब्दी में निग्रैंन्थ सम्प्रदाय के साधुग्रों का एक संघ था। यह बात पहाड़पुर (जिला राजशाही, बंगाल) से प्राप्त एक लेख से मालूम होती है। पंचस्तूपान्वय का सेनान्वय के रूप में सर्वप्रथम उल्लेख गुरगभन्द्र ने ग्रपने गुरुग्रों के सेनान्त नामों को देखते हुए किया है। इससे हम कह सकते हैं, गुरगभद्र के गुरु जिनसेनाचार्य इस गरग के ग्रादि ग्राचार्य थे।"

उपर्युक्त विवेचन से यह निश्चित होता है कि 'सेन-गएा' ग्रौर 'सेनान्त' नामों का जन्म विक्रम की १०वीं शती में हुग्रा था। इस दशा में हरिवंशपुराएाकार जिनसेन की गुरु-परम्परा-नामावली पर कहां तक विश्वास किया जाय इस बात का निर्एाय पाठकगएा स्वयं कर सकते हैं।

इवेताम्बर परम्परा में गएाधर सुधर्मा से देवर्द्धिगएिए पर्यन्त २७ श्रुत-धरों में ६८० वर्ष पूरे होते हैं, परन्तु दिगम्बर सम्प्रदाय इन्द्रभूति से लोहाचार्य पर्यन्त के २८ पुरुषों में ६८३ वर्ष व्यतीत करता है और इसमें ३ केवलियों के ६५, ५ चतुर्दश पूर्वधरों के १००, ११ दश पूर्वधरों के १८३; ५ एकादशांगधरों के २२०, ४ ग्राचारांगधरों के ११८ सब मिलाकर ६८३ वर्ष पूरे किये जाते हैं। यह कालगरणना स्फुट और निःसन्देह नहीं है। दिगम्बरीय मान्यतानुसार इन्द्रभूति गौतम भी केवलियों में परिगणित हैं। इवेताम्बरों की मान्यतानुसार गौतम को और इनके द वर्ष केवलि-पर्याय के हटा देने पर शेष नाम २७ और सत्ता-समय के वर्ष ६७५ रहते हैं जो कम ज्ञात होते हैं। गुरु-शिष्य क्रम से गिनने से ६-७ नाम बढ़ते हैं, मुकाबिले में वर्ष घटते हैं। पर ग्रनुयोगधरों के क्रम से वर्षों का घटना गएगना की ग्रनिश्चितता का सूचक है। गुरु-शिष्य के कमानुसार देर्वाद्ध ३४वें पुरुष थे, पर ग्रनुयोगधर क्रम से २७वें पुरुष और समय दोनों क्रमों में वही है ६८० वर्ष परिमित । इस हिसाब से दिगम्बरीय गएना के ग्राधार से २८ युगप्रधानों का समय ६८३

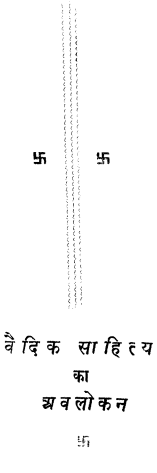
: રુશ્પ્ર

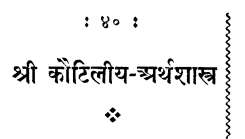
वर्ष होना कम है । ग्राचार्य जिनसेन की गुर्वावली के हर नाम गुरु शिष्य कम से मान लिये जायें तो भी इनके सत्ता-समय के वर्ष प्रति पोढ़ी २५ मानने पर भी द०० मानने पड़ेंगे । ६ इ३ - ६०० - १४ इ३ होंगे, इनमें से ४७० वर्ष बाद देने पर रोष १०१३ रहेंगे ग्रीर इस परिपाटी से भी पुष्नाट संघीय ग्राचार्यं जिनसेन का सत्ता-समय विक्रम को ग्यारहवीं शती का प्रथम चरएग ही सिद्ध होगा ।



www.jainelibrary.org

# **निबन्ध-निचय** चतुर्थखएड





ग्राचार्यं चाएाक्यप्रस्तीत

''कौटिल्य-ग्रर्थशास्त्र'' मौर्यं चन्द्रगुप्त के प्रधान मन्त्री श्री कौटिल्य-प्रसिद्ध नाम चाएाक्य की संस्कृत कृति है। इसमें राजनीति का सांगोपांग निरूपरा किया गया है। राज्य, ग्रमात्य, पुरोहित, मंत्रीमण्डल तथा भिन्न भिन्न कार्याध्यक्षों के निरूपएा बड़ी सुक्ष्मता से किये हैं। देश की आबादी, ग्राय-व्यय के मार्ग, देश-व्यवस्था को भ्रच्छे ढंग से करने के ग्रनेक तरीके. प्रकट तथा गृप्तचर दूतों के प्रकार, उनकी कार्यप्रणालियाँ, सैन्य के विभाग, स्कन्धावारनिवेश, युद्ध के समय अपनेक प्रकार के सैन्य-व्यूह और शत्रु को परास्त करने के लिये अनेक उपायों का निरूपए किया गया है। इतना ही नहीं, दीवानी तथा फौजदारी कार्यों के निपटारे के लिए. दीवानी, फौजदारी न्यायों का बड़ी छानबीन के साथ निरूपएा किया है। जहां जहां झन्य ग्राचार्यों के मतभेद पड़ते थे, वहां उनके मतों का नामपूर्वक उल्लेख करके ग्रपना मन्तव्य प्रकट किया है। बाईंस्पत्य, त्रोशनस, पाराशर्य, ग्रर्थशास्त्रों को मानने वालों का निर्देश तो स्थान-स्थान पर किया ही है, परन्तू अन्य ग्रर्थशास्त्रकारों के मतों का भी अनेक स्थानों पर निर्देश किया है। भारद्वाज, विशालाक्ष, कौएापदन्त, पिशुन, पिशुनपुत्र तथा स्राचार्य का मतनिर्देश करके समालोचना की है। सब से ग्रधिक ''इति ग्राचार्य:. नेति कौटिल्यः'' इत्यादि ग्राचार्य के नाम का बार-बार उल्लेख कर उनसे ग्रपना विरोध प्रकट किया है। इन नामोल्लेखों से पाया जाता है कि कौटिल्य के समय में इन सभी स्राचार्यों के बनाये हुए प्राचीन भारतीय राजनीति का प्रतिपादन करने वाले "ग्रर्थशास्त्र" विद्यमान होंगे । उक्त

नाम के म्राचार्यों द्वारा निर्मित ''ग्रर्थशास्त्र'' ग्रब विद्यमान होंगे या नहीं यह कहना कठिन है। शुक्रनीति तथा बृहस्पतिनीति के प्रतिपादक जो छोटे-छोटे ग्रन्थ उपलब्ध हैं वे सब पढ़े हैं, परन्तु कौटिल्य ग्रर्थशास्त्र के सामने उनका कोई महत्त्व नहीं। कौटिल्य ने ग्रपना यह ग्रन्थ पन्द्रह ग्रधिकररणों, १५० ग्रध्यायों ग्रीर १८० प्रकरणों में पूरा किया है। ग्रन्थ का कलेवर ६००० ग्रनुष्टुप् श्लोकों के बराबर गद्य से सम्पूर्ण बना दिया है।

ग्रन्थ के श्रधिकररणों के शीर्षकों के पढ़ने से ही पाठकगरण को स्रच्छी तरह ज्ञात हो जायगा कि कौटिल्य ने इस ग्रन्थ में किन किन विषयों का प्रतिपादन किया है ।

ग्रधिकारों के शीर्षक—

- (१) विनयाधिकरएा
- (२) ग्रध्यक्ष-प्रचाराधिकरण
- (३) धर्मस्थीयाधिकरण
- (४) कण्टकशोधनाधिकरएा
- (४) योगवृत्ताधिकरएा
- (६) मण्डलयोनिग्रधिकरएा
- (७) षाड्गुण्य म्रथिकरएा
- (८) व्यसनाधिकारिकाधिकरएा
- (ɛ) ग्रभियास्यत्कर्माधिकरएा
- (१०) संग्रामिकाधिकरएा
- (११) संघ-वृत्ताधिकरएा
- (१२) ग्राबलीयसाधिकरण
- (१३) दुर्गलम्भोपायाधिकरएा
- (१४) ग्रौपनिषदिकाधिकरएा
- (१४) तन्त्रयुक्ति-ग्रधिकरण

ग्रर्थशास्त्र की पुस्तक के अन्त में ''चाएाक्यसूत्र'' मुद्रित हैं, जिनके पढ़ने से चाएाक्य की राजनीति का अधिक स्पष्टीकरएा हो जाता है। ''ये

धर्म को दयामूलक मानते हैं और सुख का मूल धर्म को''। फिर भी इनकी दृष्टि में अर्थवर्ग सब से आगे है, ऐसा इनके अनेक उल्लेखों से जान पड़ता है। इतना ही नहीं, चाएाक्य-सूत्रों में अनेक ऐसे सूत्र हैं जिन्हें जीवन में उतारकर मनुष्य सुखी ही नहीं एक नीतिज्ञ पुरुष बन सकता है। इन सूत्रों के पढ़ने से पाठकों को जो आनन्द प्राप्त होता है, वह शब्दों द्वारा प्रकट नहीं किया जा सकता।



ईश्वरकृष्ण-विरचित। माठरवृत्तिसहिता

## ः ४१ः सां रू य का रि का 💠

''सांख्य-कारिका'' सांख्यदर्शन का मौलिक बोध कराने के लिए बहुत ही उपयोगी क्वति है, जो सांख्यदर्शन के प्राचीन ''षष्ठितन्त्र'' सिद्धान्त के ब्रनुसार बनाई गई है । इसमें कुल ७३ कारिकाएँ हैं ।

''सांख्य-कारिका'' को ''माठरवृत्ति'' के निर्माण के समय तक सांख्य-दर्शन का संक्षिप्त स्वरूप निम्न प्रकार से था—

बुद्धि, ग्रहंकार, मन, पांच ज्ञानेन्द्रिय, पांच कर्मेन्द्रिय, पांच भूत तथा तन्मात्राएँ, पांच स्थूल शरीर, प्रकृति ग्रौर पुरुष इन २५ तत्त्वों के ज्ञान से सांख्य-दर्शन में ग्रात्मा का ग्रपवर्ग ग्रर्थात् मोक्ष माना गया है। जब तक ग्रात्मा ग्रपना स्वरूप नहीं जान पाता तब तक वह ग्राधिभौतिक, ग्राधिदैविक, ग्राध्यात्मिक तापों को ग्रनुभव करता है। जन्म-मरएा के दुःखों को भोगता रहता है। ग्राठ प्रकार के देवगति सम्बन्धी, पांच प्रकार के पजुपक्षी स्थावरादि तिर्यञ्च गति सम्बन्धी ग्रौर एक विध ब्राह्मरण से लेकर चण्डाल तक के मनुष्य भव सम्बन्धी ग्रुख-दुःखों को भोगता है। देवगति में सात्विक गुएगों की प्रधानता रहती है। तिर्यग्गति में तमोगुरा की ग्रौर मनुष्यगति में रजोगुण की प्रधानता ग्रौर शेष दो गुरगों की गौएता रहती है।

सांख्य-दर्शन का ग्रात्मा ग्रथवा पुरुष प्रतिशरीर भिन्न होता है। वह कर्त्ता न होने पर भी प्रकृति के विकारों में फंसा होने से ग्रौपचारिक रूप से सुख-दुःख का भोक्ता माना गया है ।

साँख्य-दर्शन में कतिपय शःद जैन पारिभाषिक शब्दों से मिलते-जुलते हैं, जैसे--''सम्यग्-ज्ञान, केवल ज्ञान'' स्रादि । मोक्ष के लिए ''कैवल्य, प्रपवर्ग, मोक्ष' स्रादि शब्दों का व्यवहार किया जाता है ।

सांख्य-दर्शन का प्रतिपादक शास्त्र "षष्टितन्त्र" कहलाता है । इसका कारएग (६०) साठ पदार्थों का प्रतिपादन है । वे साठ पदार्थ ये हैं---(१) ग्रस्तित्व, (२) एकत्व), (३) ग्रर्थत्व, (४) पारार्थ्य, (५) ग्रन्यत्व, (६) निवृत्ति, (७) योग, (६) वियोग, (१) पुरुषबहुत्व, (१०) स्थिति: । पांच विपर्यय, २८ ग्रशक्ति, १ तुष्टि, ८ सिद्धि । इन साठ (६०) पदार्थों का वृत्तिकार ने वृत्ति में परिचय दिया है ।

सांख्य-दर्शन में प्रमारा तीन माने गये हैं—प्रत्यक्ष (चाक्षुषज्ञान), ग्रनुमान (शेष इन्द्रिय जन्य) ग्रौर श्रागम (ब्रह्मादि वाक्यात्मक वेद, सनकादि वाक्यात्मक शास्त्र श्राप्त वाक्य) ।

मूल कारिकाकार ईश्वरकृष्ण एक प्राचीन दर्शनकार हैं। इनका निश्चित समय जानने में नहीं स्राया। वृत्तिकार माठराचार्य का समय विक्रम की पांचवीं शती का उत्तरार्ध होना श्रनुमान करते हैं, यह इनका पूर्ववर्ती समय का स्तर है। इससे अर्वाचीन हो तो आश्चर्य नहीं। वृत्ति में उपनिषत्कारों के वेदान्त का एक दो स्थल पर उल्लेख अवश्य आया है, परन्तु शंकराचार्य के ब्रह्मवाद का प्रचार होने के पूर्व की यह वृत्ति है यह निश्चित है।

माठराचार्य वैदिक यज्ञादिक के कट्टर विरोधी थे, ऐसा इनके ''यूपं छित्त्वा'' इत्यादि श्लोकों के पढ़ने से ज्ञात होता है। फिर भी माठराचार्य ने ''पातख्रल योगशास्त्र'' की बातों के उल्लेख किये हैं, इससे ज्ञात होता है ये पतर्ख्वलि के मत से अनुक्लल थे।

माठराचार्य ने ग्रपनी वृत्ति में सांख्य-दर्शन के उपदेशकों की परम्परा इस प्रकार लिखी है—''महर्षि कपिल–ग्रासुरि–पंचशिख–भार्गव–उलूक– वाल्मीकि–हारित–देवल'' इत्यादि से ज्ञान ग्राया तथा ईश्वरक्रुष्ण ने प्राप्त किया।

#### 55 55

ः ४२ ः ब्रह्मसूत्र शांकर भाष्य ॐ

शंकराचार्यं विरचित

शांकर भाष्य बादरायएा (मर्हाष व्यास) कृत ब्रह्म-प्रतिपादक सूत्रों पर विस्तृत भाष्य है । इसे शारीरिक मीमांसा-भाष्य भी कहते हैं, इसके प्रथम ग्रध्याय में निर्गुएा सगुएा ग्रादि ब्रह्म के स्वरूप का विद्वत्तापूर्एा प्रतिपादन किया है ।

दूसरे ग्रध्याय के प्रथम पाद में सांख्य, कएगाद, योगादि दर्शनों की चर्चा करके, उनसे ब्रह्मवाद का श्रेष्ठत्व प्रतिपादन किया है। दूसरे पाद में सांख्य; करगाद, परमाग्गुवाद, ईश्वरकारणिक, चार्वाक, मीमांसक ग्रौर बौद्धों के क्षणिकवाद, विज्ञानवाद, ग्राहंत दर्शन के स्याद्वाद, सप्तभंगी, भागवत, पाशुपत मतों की मीमांसा करके सब को दोषयुक्त बताया है। तीसरे पाद में महाभूतों की उत्पत्ति, सृष्टिसर्ग-प्रलय ग्रादि बातों की मीमांसा की है ग्रौर इसके सम्बन्ध में भिन्न-भिन्न ग्रभिप्राय व्यक्त करने वाले उपनिषद्-वाक्यों का समन्वय करने की चेष्टा की गई है। आश्मरथ, ग्रोडुलोमि, काशकृत्स्न ग्रादि ग्राचार्यों के मतों का निर्देश करके, जिनके साथ ग्रपने मत का साम्य देखा उसे श्रुति-सम्मत ठहराया ग्रौर ग्रन्यान्य मतों की उपेक्षा की है। चतुर्थ पाद में इन्द्रियादि पदार्थों का निरूपण करने वाले परस्पर विरोधी श्रुतिवाक्यों का समाधान करने की चेष्टा की गई है।

तीसरे ग्रध्याय के प्रथम पाद में, जीव के परलोकगमन सम्बन्धी चर्चा करके वैराग्य का प्रतिपादन किया है। दूसरे पाद में "तत्" तथा "त्वम्' शब्दों की व्याख्या की है। तीसरे के तीसरे पाद में भिन्न-भिन्न वैदिक शाखाग्रों के मन्तव्यों का निरूपण करते हुए उनके पारस्परिक

विरोधों का समन्वय करने की कोशिश की है । चतुर्थ पाद में निर्गुएा ब्रह्म के बहिरंग साधनों की ग्रौर ग्राश्रमों की चर्चा कर उनकी ग्रावश्यकता बताई है ।

चौथे ग्रध्याय के चारों पदों में निर्गुरा ब्रह्म और सगुण ब्रह्म की उपासना ग्रौर उससे होने वाले स्वर्गीय तथा मुक्त्यात्मक फलों का प्रतिपादन किया है ।

य्राचार्य की प्रतिपादन शैली प्रौढ़ है। अपने मन्तव्य के विरुद्ध जो जो बातें और सिद्धान्त दीख पड़े उन सभी का खण्डन किया है। इस खण्डन में सब से ग्रधिक कटाक्ष सांख्य दर्शन पर किये हैं, तब सबसे कम ग्राह्त, भागवत और पाशुपत सम्प्रदायों पर। अपना दर्शन निर्विरोध और व्यवस्थित बनाने के लिए पर्याप्त अम किया है। लगभग सभी उपनिषदों, व्यवस्थित बनाने के लिए पर्याप्त श्रम किया है। लगभग सभी उपनिषदों, ग्रारण्यकों, ब्राह्मए ग्रन्थों को छान डाला है। उनमें प्रयुक्त पारस्परिक विरुद्ध सिद्धान्तों को एक मत बनाने के लिए पर्याप्त श्रम किया है, फिर भी इस प्रयास में वे ग्रधिक सफल नहीं हो सके हैं। कई वाक्यों तथा शब्दों को व्याख्या करने में इन्होंने केवल श्रपनी कल्पना से काम लिया है। ''वैदिक-निरुक्त, निघण्टु और लौकिक शब्दकोपों'' की सहायता न होने ग्रीर कल्पना मात्र के बल से शब्दों का ग्रर्थ लगाकर किया गया समन्वय ग्रथवा विरोधों का परिहार कहां तक सफल हो सकता है, इस बात पर पाठकगए स्वयं विचार कर सकते हैं।

ग्राचार्य शंकर ने ग्रपने भाष्य में ग्रधिकांश नामोल्लेख प्राचीन वैदिक ग्राचार्यों के ही किये हैं, फिर भी कुछ उल्लेख ऐसे भी ग्राये हैं कि उल्लिखित व्यक्ति विक्रम की ७ शती के परवर्ती हैं । ग्रष्टम शताब्दो के "जैनाचार्य हरिभद्रसूरि, भट्टाकलंक, कुन्दकुन्वाचार्य" ग्रादि के ग्रन्थों में बौद्धों के विज्ञान-वाद ग्रादि का खण्डन प्रचुर मात्रा में मिलता है, परन्तु ग्राचार्य शंकर के ब्रह्मवाद का नामोल्लेख तक उन ग्रन्थों में नहीं पाया जाता । हाँ दशवीं तथा ग्यारहवीं शती के जैन दार्शनिक ग्रन्थों में ब्रह्माद्वैतवाद का खण्डन ग्रवश्य मिलता है । इससे ग्रनुमान किया जा सकता है कि शंकरांचार्य का

सत्तासमय विक्रम की ग्रष्टम शती के बाद ग्रौर दशवीं शती के पहले होना चाहिए । प्रस्तुत भाष्य के पुस्तक के टाइटल पेज के पास ही इनका फोटु दिया है जिस पर इनका उद्भव काल प्रभू बताया है । फोटो पर का संस्कृत लेख नीचे उद्धृत किया जाता है—

"म्रथैतेषां श्रीमच्छंकरभगवत्पादानां प्रादुर्भावसमयः कलिगताब्दाः ३८, ८९ वैक्रमः संवत् ८४५ निर्गीतमिदं शंकरमन्दारमन्दरक्षौरभे----

> ''प्रासूत तिष्यशरदामतियातवत्या– मेकादशाधिक-शतोनचतुः सहरू-याम् ॥''

ऊपर के लेख से यह निश्चित हो जाता है कि ''शंकराचार्य का जन्म नवमी शताब्दी के पूर्वार्ध में हुया ग्रौर प्रस्तुत भाष्य तथा ग्रन्यान्य ग्रन्थ रचनाएँ विक्रम की नवमी शती के ग्रन्त में हुई हैं।'' इसमें विशेष शंका नहीं रहती।

## ः ४३ः रुमृतिसमुच्चय ∻

स्मृतिसमुच्चय पुस्तक में कुल २७ स्मृतियाँ हैं, जिनके <mark>ग्रवलोकन का</mark> सार क्रमशः नीचे मुजब है—

(१) अंगिरा-स्मृति :

अंगिरा-स्मृति प्राचीन मालूम होती है, १६८ श्लोकों में समाप्त हुई है।

### (२) अत्रि-संहिता :

ग्रत्रि-संहिता यों तो प्राचीन ही ज्ञात होती है, फिर भी ग्रंगिरा-स्मृति के पीछे की ही हो सकती है। इसका कर्जा दाक्षिएात्य ब्राह्मएा हो तो ग्राश्चर्य नहीं, क्योंकि एक स्थल पर मागध, माथुर, कानन (कान्य-कुब्जी) ग्रादि ५ ब्राह्मएों को ग्रपूज्य होने का उल्लेख किया है। इस संहिता में कुल ४०० पद्य हैं।

(३) अत्रि-स्मृति :

ग्रत्रिस्मृति में कुल ग्रध्याय ६ ग्रौर श्लोक १५४ हैं।

### (४) आपस्तम्ब-स्मृति :

ग्रापस्तम्ब-स्मृति में कुल ग्रध्याय १० ग्रौर श्लोक २०१ हैं।

### (५) औशनस-स्मृति :

इस स्मृति में कुल ५१ श्लोक हैं। इसमें चार वर्र्ण के स्त्री-पुरुषों के ब्रनुलोम प्रतिलोम संयोग से उत्पन्न होने वाली ग्रनेक जातियों का निरूपएा किया है। ३२५ :

#### निबन्ध-निषय

(६) गोभिल-स्मृति ः

इस स्मृति के तीन प्रपाठकों ग्रौर कण्डिकाग्रों के मिलकर ४९१ श्लोक हैं।

(७) दत्त-स्मृति :

इस स्मृति के सात ग्रध्याय हैं ग्रौर कुल श्लोक २२१ हैं।

(८) देवल-स्मृति ः

देवल-स्मृति में कुल ६० ऋोक हैं। यह प्राचीन भी ज्ञात होती है।

(१) प्रजापति-स्मृति :

इस स्मृति में कुल १९८८ श्लोक हैं । स्मृति में एक स्थान पर दिन-वार का उल्लेख होने से यह स्मृति नबमी शती के ग्रासपास की ग्रथवा पीछे की भी हो सकती है ।

(१०) बृहद्यम-स्मृति : इस स्मृति में १८२ श्लोक हैं तथा ५ अध्याय हैं। (११) बृहस्पति-स्मृति : इस स्मृति में ८० श्लोक हैं तथा पुरानी भी लगती है। (१२) यम-स्मृति : इस स्मृति में ९९ श्लोक हैं। (१३) लघु विष्णु-स्मृति : इसमें ११४ श्लोक हैं तथा ५ अध्याय। (१४) लघु शंख-स्मृति : इसमें ७१ श्लोक हैं। (१५) (लघु) शातातप-स्मृति : इसमें १७३ श्लोक हैं। (१६) लघु हारीत-स्मृति : इसमें ११७ श्लोक हैं। (१७) लघ्वाश्वलायत-स्मृति : इसमें २४ प्रकरण हैं तथा ७४२ श्लोक हैं : (१८) लिखित-स्मृति : इस स्मृति में ६६ श्लोक हैं । (१८) वसिष्ट-स्मृति : इसमें ३० अध्याय और ७७६ श्लोक हैं । (२०) वृद्ध शातातप-स्मृति : इसमें ६८ श्लोक हैं । (२१) वृद्धहारीत-स्मृति : इसमें ११ अध्याय तथा २७६१ श्लोक हैं ।

हारीत-स्मृति संभवतः दाक्षिएाारय वैप्एाव सम्प्रदायों की उत्पत्ति के बाद को ग्यारहवीं बारहवीं शती की बनी हुई प्रतीत होती है। इसमें गोपीचन्दन का भी उल्लेख मिलता है। इतना ही नहीं ग्रन्य वैदिक शैव, सम्प्रदायों पर भी स्थान-स्थान पर कटाक्ष किये हैं ग्रौर उन्हें **लोका**ध**तिक** तक कह डाला है।

इसमें २३० श्लोक हैं।

## (२७) बौधायन-स्मृति :

इसमें १६६५ श्लोक हैं; चार प्रश्नों में पूरी हुई है। जिसको समाप्ति में ''बौधायनधर्मशास्त्रम् समाप्तम्'' ऐसा उल्लेख है। यह वास्तव में धर्मशास्त्र ही है, चार वर्र्ण के धर्म तथा ग्राचार का इसमें बहुत ही विशद रूप से वर्ग्गन किया गया है। यह स्मृति ग्रन्य स्मृतियों की ग्रपेक्षा विशेष प्राचीन ज्ञात होती है।



## ः ४४ ः त्र्याह्निक - सुत्रावली �

### 

"ग्रर्ध्यं पाद्यमाचमनं मधुपर्कमुपस्पृशम् । स्नानं नीराजनं वस्त्र-माचामं चोपवीतकम् ॥ पुनराचमनं भूषा-दर्पर्गालोकनं ततः । गन्ध-पुष्पे धूनदीपौ, नैवेद्यं च ततः क्रमात् । पानीयं तोयमाचामं, हस्तवासस्ततः परम् ॥ (हस्तवासः-करोद्वर्तनम् )। ताम्बूल-मनुलेपं च, षुष्पदातं ततः पुनः ॥ गीतं वाद्यं तथा नृत्यं, स्तुतिं चैव प्रदिक्षरणाः । पूष्पाञ्जलि-नमस्कारावष्टत्रिज्ञत्समीरिताः ॥"

#### षोडशोपचार-पूजामन्त्राः बृहत्पाराशरसंहितायाम् ः

त्राद्ययावाहयेद्दे वमूचा तु पुरुषोत्तमम् । द्वितीययासनं दद्यात्पाद्यं चैव तृतीयया ॥ द्यर्घश्चतुर्थ्या दातव्यः पंचम्याऽऽचमनं तथा । षष्ठ्र्या स्नानं प्रकुर्वति, सप्तम्या वस्त्रधौतकम् ॥ यज्ञोपवीतं चाष्टम्या, नवम्या गन्धमेव च । पुष्पं देयं दशम्या तु, एकादश्या च ध्रूपकम् ॥ द्वादश्या दीपकं दद्यात्त्रयोदश्या निवेदनम् । चतुर्दश्या नमस्कारं, पंचदश्या प्रदक्षिणाः ॥ .षोडश्योद्वासनं कुर्याच्छेषकर्मांणि पूर्ववत् ।

तच्च सर्वं जपेद्भूयः पौरुषं सूक्तमेव च ।। पृ० १२३— ''सिद्धार्थमक्षतांश्चैय, दूर्वां च तिलमेव च । यव ''गन्ध'' फलं पुष्प-मष्टाङ्गं त्वर्ध्यमुच्यते ।।''

**ग्ट० १३≍—-देवप्रतिमायां नित्यस्नानविचारः प्रयोगपारिजाते** प्रतिमा-पट्ट-यन्त्रा**एां, नित्यस्नानं न कारयेत् ।** कारयेत् पर्वदिवसे यदा वा मलधारएाम् ॥

धन्वन्तरिः गव्यमाज्यं, दधि क्षीरं समाक्षिकं । शर्करान्वितमेकत्र दिव्यं पंचामृतं परम् ।।

- १४१— देवे गन्धानुक्तेपनम्, कालिकापुरागे वाचस्पतों : चूर्गीकृतो वा घृष्टो वा, दाहकर्षित एव वा । रसः संमर्दजो वापि, प्राण्यङ्गोद्भव एव वा ॥ गन्धः पंचविधः प्रोक्तो, देवानां प्रीतिदायकः ।
- पृ० १४२—'पूजत्यां ग्राह्यपुष्पर्िष्ए' स्मृत्यन्तरे : समित्पुष्प-कुशादीनि, ब्राह्मर्णः स्वयमाहरेत् । पंकर्जं पंचरात्रं स्याद्दशरात्रं च बिल्वकम् ।। एकादशाहं तुलसी, नैव पर्युषिता भवेत् । जाती शमी कुशाः कंगु मछिका करवीरजम् ।। नागपुन्नागकाऽशोक-रक्तनोलोत्पलानि च । चम्पकं बकुलं चैव, पद्मं बिल्वं पवित्रकम् ।। एतानि सर्वदेवानां, संग्राह्याराि समानि च ।
- पृ० १४३ 'वर्ज्य पुष्पाणि' भविष्ये : क्रमिकीटावपन्नानि, शीर्र्णपर्युषितानि च । स्वयं पतितपुष्पाणि, त्यजेदुपहतानि च ।।

(पाद टिप्पिएिकायाम् (१) ग्रयं नियमस्तु षडंग्रलोर्ध्वत्रतिमादिषु बोद्धव्यः । यदि षडंग्रुलन्यूना प्रतिमा वर्तते तर्हि तां निस्यमेव स्नापयेत् । )

मुकुलैर्नाचंयेद्देवमपक्वं न निवेदयेत् । सूद्रानीतैः क्रयक्रीतैः, कर्म कुर्वन्पतत्यधः ।।

**ए० १४४—'दोपम्' कालि कापुराणे**ः

न मिश्रीकृत्य दद्यात्तु, दीपं स्नेहे घृतादिकम् । घृतेन दीपकं नित्यं, तिलतैलेन वा पुन: ॥ ज्वालयेन्मुनिशार्द्रुल ! सन्नित्रौ जगदोशितुः । कार्पासर्वतिका ग्राह्या, न दीर्घा न च सूक्ष्मका ॥

याह्निक-सूत्रावलि कर्मकाण्ड का एक संग्रह ग्रन्थ है । इसका निर्माएा पं० विद्वनात्मज नाराय<mark>एा ने सन् १९</mark>५३ में किया है तथा श० सं० १८७**५** में । ग्राज तक इसको ग्यारह ग्राव्टत्तियां निकल चुकी हैं ।



## < शुद्धिपत्रकः

| <b>ग्र</b> शुद्ध | गुढ              | 4 <b>8</b> | पं० | মগুর       | शुद्ध        | <b>LB</b>   | पं०           |
|------------------|------------------|------------|-----|------------|--------------|-------------|---------------|
| भद्दी            | भट्टी            | Ð          | R   | सम्यक्न    | सम्यक्       | 34          | १             |
| सता              | सत्ता            | nx         | २६  | चरित्र     | चारित्र      | ३६          | ٢             |
| वृत्ति           | वृत्ति           | દ્         | १   | यन्त्रों   | मन्त्रों     | 2           | १न            |
| चाय              | चार्य            | Ľ          | १३  | चरित्र     | चारित्र      | ३७          | ۶             |
| श्रनुष्टूप       | <b>अनुष्टुप्</b> | 3          | ý,  | चिनेभ्यः   | जिनेभ्यः     | হ ও         | ક્            |
| માથા મેં         | भाषा के          | 3          | Ę   | गुरू       | गुरु         | ३७          | و             |
| वृतान्त          | वृत्तान्त        | 3          | १०  | गुरू       | गुरु         | ३७          | 5             |
| विधपिक्ष         | विधिषक्ष         | ११         | २१  | करों       | करो          | ३७          | 3             |
| पहीं             | नहीं             | १३         | २२  | प्रतिष्डित | प्रतिष्ठित   | २७          | 8 4           |
| पतद्गृह          | पतदग्रह          | 88         | २६  | उज्जवल     | उज्ज्वल      | <b>३</b> ७  | <b>१</b> 5, 1 |
| रजोहर            | रजोहरण           | १४         | १०  | जिर्जरा    | निर्जरा      | ३७          | 39            |
| जाहिर            | जाहिरात          | २३         | २२  | हींकार     | ह्रींकार     | ३७          | २१            |
| भक्ति            | शक्ति            | २४         | 5   | गुरू       | गुरु         | ३७          | २३            |
| ल्लभ का          | छभ को            | રપ્ર       | १०  | गुरू       | गुरु         | રૂહ         | २४            |
| जार्गो           | जीर्गो           | २८         | 8   | प्रज्ञध्या | प्रज्ञप्त्या | ३७          | २७            |
| क्कर             | कर               | २८         | १६  | निदिष्ठ    | নির্দিষ্ট    | ३८          | 80            |
| बिम्बों          | बिम्बों के       | २६         | X   | पैत्रिक    | पैतॄक        | 3 <b>45</b> | 28            |
| হাল              | शिला             | २६         | १०  | सांक्षिप्त | संक्षिप्त    | २८          | १ड            |
| उत्तेज्ञिन       | उत्तेजित         | 30         | २२  | वेढ़िका    | वेदिका       | ýr          | २१            |
| अस्थिर           | ग्रस्थि          | 38         | २३  | पुकार      | प्रकार       | 38          | २३            |
| किसो             | किसी             | ३४         | १०  | संविन्ग    | संविग्न      | ४०          | 54            |

३३६ :

#### निबम्ध-निजय

| मगुद्ध       | গুৱ         | पृष्ठ      | पं०        | ग्रशुद्ध              | <b>गु</b> द्ध | पृष्ठ      | पं०  |
|--------------|-------------|------------|------------|-----------------------|---------------|------------|------|
| खोचड़ी       | खीचड़ी      | 88         | १          | प्राम                 | प्रामा        | ५१         | २२   |
| कोडी         | कोडी        | ४१         | १४         | वक्र                  | चक            | ४२         | 3    |
| वर्ष         | वर्षी       | ४१         | २४         | प्राम्भिक             | प्रारम्भिक    | <b>X</b> 2 | হ্ও  |
| वषों         | वर्षों      | ४२         | ધ્ય        | वारूग्                | वारुग         | Хś         | 2    |
| पह           | पट्ट        | ४२         | २६         | म्बिल <sub>्</sub> ती | म्बिल की      | X₹         | १७   |
| प्रचिलत      | प्रचलित     | ૪ર         | 8          | है, कि                | है, न कि      | XR         | 28   |
| टिल          | टल          | ४३         | 5          | वह                    | यह            | ४४         | 8X   |
| टिल          | टल          | ૪રૂ        | १०         | पदी                   | पद            | ४४         | 80   |
| श्लाक        | श्लोक       | ૪રૂ        | १६         | माहत्म्य              | माहात्म्य     | ५६         | २    |
| चतुर्विशति   | चतुर्विंशति | r ४३       | १७         | पदार्थो               | पदार्थी       | <u> </u>   | 3    |
| हुए ने       | हुए वे      | <u> </u>   | ર્         | निन्दादि              | निन्द्वादि    | ধত         | Se . |
| खन को        | खन की       | 88         | 39         | साधता                 | साधना         | XO         | 9    |
| होते         | होता        | 88         | २३         | सम्यक्                | सम्यक्तव      | ሂፍ         | ર    |
| पइट्ठियु     | पइट्ठिउ     | ४४         | १२         | सिद्ध                 | सिद्धसेन      | 3 X        | 20   |
| उ स य        | उ सा य      | ૪૪         | २४         | घोपस्                 | घोषरगा        | 38         | १=   |
| <b>के</b> ना | भता         | 'ક્રક્     | १          | गुरू                  | गुरु          | ६२         | ŝ    |
| किरिटो       | किरिटी      | ४६         | <b>१</b> ७ | पन्यासों              | पन्यासों      | ६२         | 9    |
| वार          | बारह        | প্র        | દ્         | पन्यासों              | पन्यासों      | ६२         | 3    |
| परि          | पारि        | <u> ४७</u> | ११         | घटात्रों              | घटनाग्रों     | ६२         | २२   |
| प्रची        | प्राची      | 'ধ'ও       | શર         | गुरू                  | गुरु          | <b>E</b> 7 | 3    |
| स्थान        | स्थानों     | ४७         | १८         | जुदे                  | जुदा          | ६३         | 3    |
| हता          | हताः        | ४द         | १          | रण के                 | रएग से        | દ્વર       | १६   |
| सत्तर        | सत्र        | ४८         | १८         | पार्टी                | पार्टी        | દ્ધર્      | १न   |
| কুম্চুজ      | कुरकुला     | ५०         | ay.        | गुरू                  | गुरु          | ૬૪         | १२   |
| कुरू         | ङ्गरु       | ५०         | ξ          | गुरू                  | गुरु          | ६४         | 88   |
| हीं श्री     | ह्रीं श्रीं | ५०         | २४         | गुरू                  | गुरु          | ६४         | १६   |
| हीं          | ह्रीं       | ४०         | २७         | गुरू                  | गुरु          | ६४         | 88   |
| कोति         | कोति        | XS         | V,         | बुतान्त               | वृत्तान्त     | ૬૪         | 53   |

नियन्ध-मिचय

| <b>भ</b> शुद्ध     | शुद्ध                     | मृष्ठ<br>मृष्ठ | पं०        | श्रगुद           | शुद्ध            | d B   | पं• |
|--------------------|---------------------------|----------------|------------|------------------|------------------|-------|-----|
| साधुय्रों क        | ा साधु <del>ग्रों</del> व | को ६२          | १५         | बाद की           | वाद का           | 58    | १   |
| गुरू               | गुरु                      | ६४             | १६         | ष्टुप            | ष्टुप्           | 5 χ   | ११  |
| दैव                | देत्र                     | ६४             | २१         | ध्यायजो          | ध्यायजो          |       | १२  |
| संविज्ञ            | संविग्न                   | ६६             | 88         | परि              | पारि             | म्द ६ | २३  |
| संविज्ञ            | संविग्न                   | ६६             | २०         | सत्व             | सत्त्व           | 59    | १३  |
| ही चुक़ो           | हो चुकी                   | દ્દ્           | २२         | बन्द्रा          | चन्द्रा          | 59    | १६  |
| संविज्ञ            | संविग्न                   | <b>६</b> ६     | २६         | <b>म्रान्नद</b>  | <b>ग्रानन्द</b>  | щc    | २५  |
| संविज्ञ            | संविग्न                   | દ્દ્           | २७         | त्रिद्वान        | विद्वान्         | 58    | 202 |
| संविज्ञ            | संविग्न                   | ६७             | २          | लक्ष्मी          | लक्ष्मी          | 03    | 2   |
| रगों               | संघों                     | ६७             | १द         | ग्रकेक           | ग्रनेक           | ६२    | १४  |
| इप .               | उप                        | ६७             | 38         | नवम्             | नवम              | 62    | १७  |
| नडी                | नहीं                      | হও             | २०         | द्धात            | द्यात            | ४३    | २   |
| गुरू               | गुरु                      | ६्म            | <b>१</b> द | शिला             | शीला             | 83    | २   |
| सम्बन्धि           | सम्बन्धियो                |                | १८         | संग्रही          | संगृही           | हद्   | 8   |
| ंङ्करों ने         | ंङ्करों के                | १७             | १६         | <b>रां</b> प्रही | ं <b>संग्रही</b> | 03    | १२  |
| कजी ने             | ंकजी के                   | ৩x             | १२         | पस्य             | परस्य            | €5    | २४  |
| गुरुत्व            | गुरुतत्त्व                | <i>७७</i>      | ŝ          | होना             | होनी             | १००   | १८  |
| तृत्व              | तत्त्व                    | ৩৩             | ११         | संग्रही          | संगृही           | १००   | २४  |
| त्तत्व             | तत्त्व                    | ৩৩             | <b>૧</b> ૬ | पन्यास           | पंन्यास          | १०१   | દ્  |
| हिचतों             | <b>श्चित्तों</b>          | ওও             | २०         | मग्              | ्वर्षे           | १०४   | ¥   |
| <sup>ि्</sup> चतों | <sup>[ि</sup> चत्तों      | ৩ন             | ጽ          | सौमे             | सोमे             | १०४   | ሄ   |
| तत्व               | तत्त्व                    | ওদ             | X          | खिलने            | लिख <b>ने</b>    | १०४   | ون  |
| तत्व               | तत्त्र                    | ७८             | १०         | तपाच्छी          | तर्गगच्छी        | १०४   | २०  |
| यशौ                | यशो                       | ওদ             | २२         | साभ्दे           | सन्द्रि          | १०४   | २७  |
| ग्राध्यात्न        | <b>अध्या</b> ∈ग           | 50             | 5          | रप               | रपा              | १०४   | २७  |
| क्रति              | कृति                      | न १            | १०         | षट               | षट्              | १०६   | २६  |
| गच्छ से            | गच्छ के                   | न२             | २१         | निबि <b>र्न</b>  | নিহািন           | 308   | 3   |
| विद्वान            | विद्वान्                  | s a            | २४         | सह               | सङ्घा            | 350   | 90  |
|                    |                           |                |            |                  |                  |       |     |

| ৸ঀৢৢৢৢ        | যু <b>ৱ</b>      | J <b>B</b>  | पं० | अगुद       | शु <b>द</b>         | <b>AB</b>   | पं०            |
|---------------|------------------|-------------|-----|------------|---------------------|-------------|----------------|
| सर            | त्तरा            | १११         | १   | वालु       | बाहु                | १३२         | २०             |
| র্যাক         | र्यांके          | <b>११</b> २ | २३  | पेरिसी     | पोरिसी              | १३४         | 8 X            |
| उसको          | उसकी             | ११२         | રષ્ | गांधी का   | गांघी की            | १३६         | १६             |
| दिग्रय        | दिय              | 665         | २३  | সাক্তর     | प्रकृत              | 359         | २०             |
| हाप्पभ        | हापभि            | ११३         | २३  | रहा        | रेहा                | 880         | X              |
| तिइग्रो       | तिईग्रो          | 665         | २३  | पन्यास     | पंन्यास             | १४१         | <b>२१</b>      |
| ते कालि       | तेकालि           | ११३         | २४  | ''ਠ''      | "द"                 | 828         | २१             |
| वृत्य         | वृत्त्य          | ११४         | १२  | भन्ते      | મંતે                | १४६         | 25             |
| म्रहादिता     | ग्रड्ढादित्ता    | ११४         | १७  | कुक्कडि    | कुक्कुडि            | १४६         | २४             |
| निव्वित्ति    | <b>निब्वि</b> ति | ११४         | 88  | रन्तु      | रंतु                | १४७         | 3              |
| उम्म          | न उम्म           | ११६         | ११  | मुसुमूररगू | मुसुमुरग्           | १४२         | <del></del> ₹Х |
| गढइरि         | गडुरि            | ११६         | १२  | नाध        | नाथ                 | १४८         | २३             |
| वाला          | त्राना           | \$\$0       | ६४  |            | । <b>श्वभजि</b> ग्ग | १६२         | ×              |
| रहस्य         | हास्य            | ११९         | R   | खेत        | रैवत                | १६७         | <b>t</b>       |
| बदी           | बकी              | ११८         | સ   | खैत        | रैवत                | १६७         | 8              |
| वाले          | वालों            | ११६         | ?२  | र्खत       | रैवत                | १६७         | e <i>j</i>     |
| রূক           | ৰক্ষ             | ११६         | २४  | हरिगता     | हग्गि <b>ता</b>     | १६८         | X              |
| यारी को       | यारी की          | 395         | २६  | विक्रथ     | विक्रम              | १६ड         | 58             |
| पूछं          | पुछं             | १२०         | ف   | सारकर      | सारक                | १६८         | १६             |
| सष्टा         | सङ्ढा            | १२०         | e.  | करने से    |                     | 800         | १०             |
| पूछता         | पूछाता           | १२०         | 38  | पवत        |                     | १७२         | R              |
| में दर्शन     |                  |             |     | ठेरी       | •                   | १३ (टिप     | ष.)१           |
| शब्द से प्रति | त में प्रति      | १२४         | २   | बक्त्रिया  | त्रावित्रया         | <b>१</b> ७४ | Ŗ              |
| ज्ञान         | ज्ञानों          | १२४         | Q   | ककेन्द्र   | शक <b>े</b> न्द्र   | १८०         | २७             |
| •             | मुक्त            | १२४         | ş   | इससे       | इसके                | १९२         | २६             |
| उपयोग         |                  | १२४         | २१  | महात्म्य   | माहात्म्य           | १८३         | २              |
| प्ररि         | परि              | १२७         | ११  | करता       |                     | १९४         | ٤¥             |
| मठार          | मठारह            | १२६         | 83  | माये       | भाषी                | १न४         | २२             |
|               |                  |             |     |            |                     |             |                |

| ग्रभुद      | হার         | હેઠ         | पं०        | धशुद्ध         | হ্যস্ক      | ąв   | षं •       |
|-------------|-------------|-------------|------------|----------------|-------------|------|------------|
| बोहिय .     | बोधिक       | \$3\$       | २४         | -<br>गरगवच्छे० | गरगावच्छे   | -    | 3          |
| समस         | समंय        | 989         | २४         |                | हारों का    | • •  | १६         |
| म रताड      | मारवाड़     | 239         | १७         | •              | प्रायश्वित  |      | হও         |
| याक्षिशी    | यझिएगी      | 038         | १८         |                | > प्रतीच्छक | • •  |            |
| यशादेव      | यशोदेव      | २०१         | ११         | समुद्रक        | रामुद्गक    | २४६  | e          |
| विप्रे:     | विप्रै:     | २०४         | १८         | रिपेयरि०       | ÷ •         | २४६  | <b>१</b> 0 |
| टीक         | ठीक         | 209         | २०         | समुद्रक        | समुद्गक     | રઝદ  | १३         |
| कहना का     |             | २१०         | ২্ধ        | कतियों         | कृतियों     | २४८  | 3          |
| त्तानों     | त्तानां     | २१४         | <b>२१</b>  | साबुय्रों      | साधुग्रों   |      |            |
| यदि         | यति         | २२०         | Ľ,         | को             | की          | २४०  | ११         |
| पद्य        | पद्म        | २२०         | 3          | धक्तव्य        | वत्तव्य     | २४३  | २६         |
| सविज्ञ      | संविग्न     | २२०         | 80         | <b>पे.</b> यर  | पेयर        | २५४  | ۶          |
| लोगो        | लोपी        | २२२         | ሄ          | नोटिस          | नोटिस       |      |            |
| ज्जाहिर     | जाहिर       | २२२         | 83         | पढकर सि        | ।ढिसूरिजी   |      |            |
| मलिन        | बलीन        | २२३         | છ          | 3              | गे दी जिसे  |      |            |
| मत          | मतों        | २२३         | १०         |                | पढकर        | হ্মম | २२         |
| दोस         | <b>दी</b> स | २२७         | 3 %        | सांवत्सरी      | संवत्सरी    | २४द  | १६         |
| बीजीइ       | वीजाइं      | २३०         | X          | एक             | ऐक          | २४८  | २४         |
| ग्रादि की   | मादि को     | २३२         | ৩          | भोतियें        | भीतियँ      | २६१  | ২४         |
| प्रति       | प्रती       | २३द         | १६         | तथा।प          | तथापि       | રદ્ધ | ሄ          |
| श्चित       | श्चित्त     | २२ <b>द</b> | १द         | गाती           | जाती        | २६६  | १८         |
| श्चित       | ষ্মিন       | २३द         | 38         | संग्रहीत       | संगृहीत     | २७०  | 2          |
| श्चित       | श्चित्त     | २३द         | ২০         | खण्डगम         | खण्डागम     | २७२  | २०         |
| दिचलों      | श्वित्तों   | २३द         | হ <b>দ</b> | संग्रहीत       | संगुहीत     | २८०  | \$ \$      |
| <b>इचित</b> | श्वित       | 385         | X          | गद्म           | गद्य        | २६७  | २४         |
| बास्ताव     | क वास्तविक  | ह २३९       | १०         | धनज्ञय         | धनख्रय      | ३०७  | २४         |
| कथाएँ       | कक्षाएँ     | २३९         | १४         | गुणमन्द्र      | गुरगचंद्र   | ३१४  | Ę          |
| হিৰন        | श्चित       | २४०         | २६         | गुराभद्र       | गुएाचंद्र   | 568  | ي          |

| मशुद्ध   | शुद्ध                       | មុខ | 竹口 | <b>अ</b> गुउ         | <b>शु</b> द्ध        | <b>4</b> 8 | पं • |
|----------|-----------------------------|-----|----|----------------------|----------------------|------------|------|
| तर्गके   | तरीके                       | 388 | X  | पत्रों               | पादों                | ३२४        | ¥    |
| ामलता    | मिलता                       | ३२६ | १३ | <u> शं करांवार्य</u> | र्याकरा <b>चार्य</b> | ३२४        | २७   |
| धृतादिक  | म् घृता <mark>दिक</mark> म् | ३३३ | አ  | <b>क</b> नौंगि       | कर्माएि              | ३३१        | २०   |
| म्रोशनस् | ग्रौशनस                     | 388 | १२ | घृतेन                | धृतेन                | ३३३        | X    |



Jain Education International